

# तत्त्वार्थं वृत्तिः

For Private And Personal Use Only

तत्त्वार्थवृत्ति

श्रुतसागर सृरि

गायतीय ज्ञानपीठ, काझी

For Private And Personal Use Only

# *ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन घन्यमाला* [ संस्कृत प्रन्थाइ ४ ]

भगवदुमास्वामित्रणीतस्य तस्वार्थसूत्रस्य श्री श्रुतसागरसूरिविरचिता

# तत्त्वार्थवृत्तिः

[ हिन्दीमारमहिता ]



#### सम्पादक---

प्रो० महेन्द्रशुमार जैन, न्यायाचार्य, जैन-प्राचीन न्यायतीर्थ बौद्धदर्शनाध्यापक, संस्कृत महाविधालय, हिन्दू विश्वविद्यालय, ऋशी ।

सद्दायकः -

पं उदयचन्द्र <mark>जैन सर्वेदर्शना</mark>चार्य, बीद्धदर्शनशास्त्री, न्यायतीर्थ, बी. ए.

# भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

प्रथम आपृत्ति | फाल्युन बीर्रानिक संव २४७५ विक संव २<u>००५</u>

मूल्य सोसह क्पपे

# भारतीय ज्ञानपीठ काशी

स्वब् पुष्यश्लोका माता श्रीः मृतिदेवो की पवित्र समृति में तत्सुपुत्र सेठ शान्तिमसाद जी डारा संस्थापित

# ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इसं ग्रन्थमाला में प्राकृत संस्कृत अपश्चंग हिन्दी कन्नड नार्गिक आदि पाचीन आपाओं में ज्यन्त्रब्ध आगमिक दार्शनिक पौराणिक साहित्यिक और ऐतिहासिक आदि विचिव विषयत जैन साहित्य का अनुसन्वानपूर्ण सम्यादन, उसका मूंळ और यथासंभव अनुवाद आदि के माथ प्रकाशन होगा। जैन भंडारों की नृविद्यां, शिन्तालेख-संग्रह, विशिष्ट विद्वानों के अध्ययनग्रन्थ और लोकहिनकारी जैन साहित्य भी इसी यन्यमाला में प्रकाशित होंसे।

# (34)

यन्थमाला सम्मादक ऋार निवामक ( संस्कृत विमाम ) प्रो० महेन्द्रकृमार जैन, न्यायाचार्य, जन-प्राचीन न्यायतीर्थ, ऋादि बोद्धदर्शनाध्यापक संस्कृत महाविद्यालय, हिन्दु विश्वविद्यालय काशी

# संस्कृत ग्रन्थाङ्क ४

प्रकाशक⊸

अयोध्याप्रसाद गोयलीय मन्त्री-भारतीय ज्ञानपोठ काशी,

दुर्गाकुण्ड रोड, वनारस सिर्टा । नुद्रक-दं० पृथ्वीनाथ भार्गव, भार्गव भूत्रण धेस. गाववाट, कथी ।

श्वापनाव्य फाल्गुन कुळ्या ९ शोर निकसंक २४३०

सर्वाधिकार सुरस्तित

विक्रमग्रह्म १८ **करवरी** १९४४



# तत्त्वार्थवृत्ति 📁



न्व० मूर्तिदेवी, मातेख्यरी सेठ शान्तिप्रसाद जैन

## JNANA-PITHA MOORTI DEVI JAIN GRANTHAMALA

SANSKRIT GRANTHA No. 4

# TATTVARTHAVRITTI

Οŀ

# SHRI SHRUTASAGAR SURI

The commentary on

### **TATTVARTHASUTRA**

OΕ

SHRI UMASWAMI

WITH

#### HINDI TRANSLATION



#### EDITED WITH

introduction, appendices, variant readings, comparative notes etc.

BY

#### Prof. MAHENDRA KUMAR JAIN

Nyayocharya, Jain-Prachino Nyaqotirtha, etc.

Prof. of Banddia Darsham, Sanskrit Maha Vidyalaya BANARAS HINDU UNIVERSITY.

Assisted by

#### UDAYAGHANDRA JAIN

Saryudarshanacharya, Bauddhadarshan Shastri,

Nyayatirtha, B. A.

Published ha

# BHARATIYA JNANA-PITHA, KASHI

First Edition 600 Copies.

FALOUNA, VIR SAMVAT 8405 VIRNAVA SAUVAT 2005 MARCH, 1989.

Price Rs. 16/-

# BHARATIYA JNANA-PITHA KASHI

Founded by

### SETH SHANTI PRASAD JAIN

In memory of his late benevalent mother

#### SHRI MOORTI DEVI

#### JNANA-PITHA MOORTI DEVI JAIN GRANTHAMALA

In this Granthmala critically edited, Jain agamic, Philosophical, Pauranie literary, historical and other original texts available in Prakrit, Sanskrit, Apabhransha. Hindi, Kannada, Tamil Etc., will be published in their respective languages with their translations in undern lenguages

AND

Catalogues of Jain Blandaras, inscriptions, studies of competent scholars and Jain literature of popular interest will also be published.

GENERAL EDITOR OF THE SANSWRIT SECTION

#### Prof. MAHENDRA KUMAR JAIN

NY.AY.HULARYA, JAIN-PRACHINA NYAYATIRTHA Pic.
Professor of Bauddha Darshana, Sanskrit Mahavidyalaya
Banaras Hindu University

# SANSKRIT GRANTHA No. 4

Pauldisher.

#### AYODHYA PRASAD GOYALIYA

SECY.

# BHARATIYA JNANAPITHA

DURGAKUND ROAD, BANARAS CITY,

Figurded (i) Falguna Krisima 3, Vir Sam. 2470

All Rights Reserved

Vikram Samvat 2000 18th Feb. 1944.

# अनुक्रम

| १, अनु <b>च्य</b>                            | b <sub>i</sub>           | भस्त्राधियम् के उपाय                               | ક્ક                       |
|----------------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------|
| २. शृद्धिपत्र                                | Ę                        | निध्रेप                                            | 53.58                     |
| ३. सम्पादकोष                                 | 15-1                     | प्रमाण, तर और स्थादार                              | ६४                        |
| ४. प्रस्तादना                                | 4-405                    | वयनिसप्प                                           | E4-E3                     |
| तत्व और जन्बाधिमम के उपाय                    | ९-१०                     | स्वादाद                                            | ę.                        |
| मक्चिकि गोद्यादका मन                         | १०                       | प्रो० बलदेश उपाध्यायके                             |                           |
| पुरुष कटसप कामन                              | 90                       | मत की समीक्षा                                      | 56-38                     |
| प्रज् <b>थकारबाधनकी स्त</b>                  | १०                       | टां० देवराजके मतकी अख्डोताना                       | vţ                        |
| संजय देलद्विपृत्तकः मन                       | ? ?                      | महागण्डित राहुल सां <b>कृ</b> त्वायतके             |                           |
| बुद्ध मन                                     | १२                       | स्तका विचार                                        | 93-95                     |
| निग्गन्य <b>ना</b> भगुच                      | 65.68                    | बुद्ध और संजय                                      | ७३ ७६                     |
| तस्वनिरूपण                                   | ₹¥.                      | नप्तभंगी                                           | ৸ৢয়-ড়ৢৢৢ                |
| कृत्वसन्य अदिकी व्यक्ति                      | 28                       | थी सम्पूर्णानन्दये मत्तरी समातोत्तः                | ना ७७                     |
| बुद्धका दृष्टिकीण                            | ٠<br>وبر                 | भनेकान्त दर्यकका                                   |                           |
| दुक्षाम् पुरस्तामः<br>निमन्धनाथदुनः महाग्रोर | રે <b>ષ્ટ્ર</b>          | सारकृतिक आधार                                      | 62-59                     |
| मीव<br>वीव                                   | १इ                       | डॉ० सर राभाकृष्यन्ते यनहीं समी                     |                           |
| नीवको अनादिवद्य माननेका कारण                 | ₹:3-₹o                   | सदादि अनुयोग                                       | ٤٢.                       |
| अहिमा की स्वरूप                              | २०-२१                    | बन्धकाबाह्य स्वत्य                                 | <b>۷۶-۲</b> ٤             |
| आत्मद्द्रिय ही बन्योच्छेदिका                 | 58-58                    | रुक्षियणंन और भूगोल                                | ८६-१३                     |
| •                                            |                          | वैदिक परभ्ययस्यो <b>ग</b> यर्शन                    |                           |
| भारमाने नीत प्रकार                           | रंद                      | व्यासमाध्यके आधार से                               | 66-80                     |
| पन्द्रसम्बद्ध                                | રવ                       |                                                    |                           |
| बन्धहेत् आस्त्रज्ञ                           | २६                       | आधार से<br>जिल्ला सम्बद्धाः जिल्लासम्बद्धे अस्त्र  | ९२-९२<br>क्लंबर कर        |
| <b>स्पा</b> र                                | ₹७                       | ्रीदिक परम्यरा विष्णुपूराणके आधा<br>प्रस्तृत वस्ति | १२-२३<br>१३-२३            |
| भासव के दी भंद                               | 58-50                    | भस्तुत यास<br>भागा और जैली                         | 79-73                     |
| मोक्षतस्थ <b>ति स्</b> रण                    | 4 5                      | ग्रन्थक <i>ा</i> र                                 | 9८-६९                     |
| नोक्षके कारण                                 | 35-58                    | श्वगागरदृष्टि                                      | 99-90=                    |
| र्गवर                                        | 3 7                      | ४-विश्वयमुची                                       | 203-201                   |
| सोजक साधन                                    | 3.6                      | ५–म्सपन्थ                                          | <b>१</b> -३-4             |
| यम्बन्दर्शनका सम्बन्दर्शन                    | <b>३५.३</b> ९            | ६-तस्यार्थेवृत्ति-हिन्दीसार                        | 323-488                   |
| वसम्बनाचा सम्बन्दर्भ न-                      |                          | ७तस्वार्थमुक्षाणामकारादिकोज्ञः                     | 484-486                   |
| प्राचीन नदीन या समीवीत                       | 34-67                    | ८-तत्त्वार्थमूत्रस्यक्षस्यक्षानामकाराष्ट्रनृबनः    |                           |
| संस्कृतिका सम्यग्दर्शन-                      | X5-86                    | ९-तस्वार्धवृती समागतानःमुद्रुतवास्यः               |                           |
| अध्यातम् अपर नियति यदका सम्यग्दर्शः          |                          | कारासनुष्मः                                        | <br>. ષ્ટેચ-પ્ <b>ટ</b> ડ |
| निश्चय और स्पयहारका मध्यग्दर्शन              | <b>૫૪</b> ૫૭             | १०-तस्त्रार्थवृतिगतः केचिद् विशिष्टाः              |                           |
| परकोवका सम्यव्हर्भन                          | ષ.ગ.૬ ૬                  | अद्याः                                             | ५३८ ४६                    |
| कर्मसिद्धान्तक। सम्यप्दर्शन                  | 48-52                    | ११-तन्त्रार्थकृतिगत्ता प्रत्या प्रत्यकारा          |                           |
| शास्त्रका साचादर्शन                          | \$ <b>9</b> - <b>5 3</b> | १२ <b>–पन्धसद्धके</b> सविधरण                       | 486                       |
|                                              |                          |                                                    |                           |

# शुद्धिपत्रम्

| Ţe     | <b>ग</b> ु. ७ | <u> এম্</u> ড               | मुद्ध                   |
|--------|---------------|-----------------------------|-------------------------|
| 2.9    | 18            | केवली सिद्धादन              | केवली । सिद्धारच        |
| : 3    | ۷             | मिश्रे शीणक्याये            | मिश्रे अणिऽक्यात        |
| 3.8    | 2.名           | इन्द्र: । अस्त्रमनिस्त्रम्य | इन्द्रः, श्रीतमा । तस्म |
| έž     | ₹8            | इन्द्रियलिङ्ग               | इन्द्रलिङ्को            |
| 6.5    | ₹o            | कसादय                       | <b>क म</b> दिय          |
| 4.2    | 曹蒙            | कमयोगः                      | कर्षयोगः                |
| 9.50   | છ             | उत्तमदेव:वे                 | उत्त मदेह÷वे            |
| 2 = 5  | śċ            | विदेहान्ता                  | विदेहान्ताः             |
| १६९    | १९            | निवर्ण रजने                 | निर्माणरको              |
| १८३    | হ্            | जघन्योत्कृष्ट∽              | अज्ञथन्योत्कृष्य        |
| 265    | १७            | কৃতি বৃহ                    | কা <b>শ</b> ০           |
| ₹ °, o | Ę             | ₹ <b>९</b>                  | १९                      |
| २१५    | १३            | –कगाय <u>श्</u> त           | कशायात्र त              |
| २३१    | १६            | हिसदिभ्यो                   | हिसादिभ्यो              |
| २३१    | ₹₹            | यस्तदुन्यते                 | पश्चाद्वलले             |
| २३१    | . 38          | अध्यतिम                     | अध्यक्ष पि              |
| २४०    | \$ ?          | वींडिता:                    | –বীতিশাঃ                |
| २ /३   | <b>१</b> २    | समथयति                      | समर्थंपति               |
| ₹५५    | २२            | ⊸करणतोऽच                    | −करणपोश्च               |
| २५१    | Ę             | अमतद्विण्या –               | सर्वाडुण्याः            |
| 36%    | ÷ e           | -निदा कथ्यते                | निद्वानिङ (कश्पते       |
| २८१    | 5 o           | उपशमकक्षोणिः                | उपश <b>मक</b> श्चेणिः   |
| २८२    | ?             | –गब्दे रूपायो               | –शब्देन कषायो           |
| 303    | १७            | –જतोष्धाने                  | –⊹तौत्याने              |
| 903    | ₹ ø           | <b>3</b> %                  | <b>३</b> २              |
| 358    | *             | – चलनंभवति                  | –भक्तंत भवति            |
| 쿡시킨    | १६            | ∸कारण भावाट्                | –कारणाभावात्            |
| 3 ≥ €  | *             | –भद∶शी−                     | ∸मद्रधी−                |
| • 3.3  | į             | –ग <b>टलानमृ</b> द्धः।      | ⊶गनानः सम्ब्त−          |
|        |               |                             |                         |

# सम्पादकीय

भागधेयः सूर्विदेवी जैन प्रश्नभारतामे अवस्थरहामेय बाह्यस्यके सम्पादन संबोधनके सा अही दूसरा नार्य चासू हो-नत्वावेसूतको अनुदित टीकाओंका प्रकारता। इसी कार्यक्रसमे अनुनामस्यूप्ति विराधन तरवाधेकूषि प्रोधेदेवीयानित जन्मार्थसुम्बतीयस्ति और प्रमादन्द्रकृत नत्वार्थसृतिहिष्णकेता संगदन-संबोधका हो जुला है । कार्यार्थमानिककातीन अधारोध तथा तीन सामनदि प्रशिक्षकि आधारणे सस्यादन हो पहा है ।

दिरास्य आह्मको मृद्ध संपादनमें भारताशीय प्रतिशं बहुसूरण सिंड हुई है। स्थारकुसूदकर आंट स्थापनिकास विकासको समाहतमें नाहरणीय प्रतिको ही राटकृद्धि और संपीदनया मृज्य रासक रही है। इसी तरह तत्वार्यकारिकके अकृदिकृत्व संस्थारकार सुद्ध सम्पादन भी दक्षिणकी साहर्यीय प्रतिबोगे ही हो समाहर्ते।

थ्म तत्त्वार्यवृत्तिके सभावतमं बनारसः आर्थः और दिव्यंकी प्राचीन राजानकी प्रतिवीतो उपयोगः सं रिच्या ही गया है पर जो विधारत प्रति हुमें मिली और जिसके आधारके यह संस्करणशृद्ध सम्मादित हुआ, यह है सहविद्योकी साकावीय प्रति :

आरा उस रिकास्त भदनमे प्राप्त हुई प्रतिकी आठ संबद्ध है। प्राप्त असूद्ध है।

यनारम स्यादाद विद्यास्त्रपने प्राप्त हुई प्रतिको यह गत्ना है। यह भी असेड है।

दिन्यीकी प्रति भी ''स्वाराज्यको अवयोजको कृषाने प्राप्त हुई है । उमनी सङ्गोद रहें । यह आंधा- हुन श्रद र ।

जैन मन्दिर बनारकको प्रतिको सत्ता जरु हो। यह आसीन आसि शह है।

मेशिवेडी जैसे सरकी लाइपक्षीय प्रतिकी संज्ञा नार है। यह कनड़ी किसि में किसी हुई है और सुद हैं ) इस नक्त पांच प्रतिकेंकि आधारमें इसका संस्थादन किया क्या है।

यन्यान्तरीय उद्भाग वाक्योंका मुक्तयाय निर्देश े िटम श्रेकियमें कर दिया है। कुछ अर्थबंधक दिशाण समादन होता किने नगृही। सहयशीय प्रतिमाँ भी कही कही दिखन उपलब्ध हुए हैं। कही तीर दिश्के साथ छपाया है।

তৰ কৰেন কিন্তিৰিৰ বণিলিক কৰাণ্ নণ্ডিএং প্ৰচাওনুষ্টাৰ জনাবাৱনুহন, ২ বচৰাওনুষ্টা জনোৱা মুকী, ২ বন্ধাৰ্থৰিকি ভৱৰুৰ ৰাবহাকী মুকী, ৩ বচৰাওনুবিনাৰ কথা औৰ ক্ষমান্ ২ বচৰাওনুবিক বিজয় কৰে, হ চাৰোকিৰ বিভানন

यस्ताननाम तरक राज्यभियनके उगाय और सम्बन्धीन ग्रीषेत्रीमें जैत तन्त्रींको मुख्य जैन्द्रिटेंसे देखनेका प्रयन्त किया है। आसा हूं दुसमें सांस्कृतिका पदार्थीने तिरूपक्तने लिए तदीनकार्यमित स्वेच्या। जनवागितमके दुसायो प्रकरणमें न्यादाद औरमध्यसीके स्वथमें औं राहुल्जी, सर राशाक्रकान्, वच्छेद्वी इम्राध्याय आदि कर्मनाव दर्गत्यक्तने तो स्थान्त श्राप्ताओंओ आहोदान भी की गई है। (2)

वानवीर साह आरित प्रस्तदको और उनकौ नसकता असंबन्धी सील रमानी बैस से भारतीय जानकी अभन्य निर्द्धिकोके प्रत्वेषण संघोधन और श्रद्धायन निषित्त भारतीय जानपीठकी स्थापना की है । इसीके अन्तर्गत जैनमन्थोंके अनुसन्धान और प्रयासनके लिए स्वरुमानेस्वरी मृतिदेवीके समरणार्थ जानगीठ मितिदेवी जैन बत्यमान्य शहर संस्कृत अवस्त्रोद आदि भाषाओंमें बकानिक की गई है। यह पत्य उसी बत्यमालाका चनथं परम है : । इस भद्र दस्पतिको यह मौक्षिकः मांस्कृतिक सनि अनुकरणीय और अभिनश्दरीय है ।

कुप्रसिद्ध साहित्यरीयी। श्रीमान् पंजनायराष्ट्रयो प्रेमी इत्तर विश्वित (धवसराज्यति केन श्रवतार) विभाग में उद्धृत है।

थी पंच नाजकृषारकी बारकी साहित्यानार्धने इसके २० अध्यानके प्रारम्भिक पाटान्तर लिए ४० पॅ० देवकुमारकी शहर्म में अध्यक्ष्य निया जायन किया पुरा ६० महादेवजी चतुर्वेदी व्याकरणाचार्यने प्रकर्म-र्पाधवर्मे सहयोग विया है ।

वानगीठने सम्पादनविक्षणनिभित्त हो विशेषवत्तियौ प्राप्तम को थी। उनमें एक वृति उदय-चन्द्र सर्वदर्यनाचार्य द्वी.ए. को द्वी गई थी। दिस क्षित्य भी उदयचन्द्रजीने इस स्त्यंत कृष्ट पायन्तर किने और हिंकीकार किया है। मुझे यह विसने हुए प्रमन्नता होती है कि में आने करकर अच्छे साहि-त्यनेथी **सिद्ध** शीर्ष । **५० परमानत्य**जी मार्ग्याने कुछ । अवनरण्**री**र माजस्थार जोलकर केले हा। उनके दारा लिखित 'ब्रह्मधुतरानरका समय और माहिता' कोईक खेलकी चाण्ड्रांखिर भी मुझे ब्राप्ट हुई सी ।

की बाब पश्चीलालजी असवाल दिल्ली, पंच भजनजी सामग्री महिन्दी और पंच नेमिनस्टरी ज्योतिषालार्यने अपने प्रभावे अपटारोंको प्रशियां भिजवार्ड। में इन सब विद्वारोंका आभारी हैं। अन्तर्भ में पुनः वही बान दृहणना हूँ जिन्सालग्री अनिया आधेरय हेको कारणमान्त्रर्थन रामग्री रामग्री उनाब करती है, एक कारण नहीं । में सामग्रीका महा एक अंग ही हों ।

भारतीय जानतीय, काशी | नाम सुक्त ५, बीर सर २४३० |

–महेन्द्रक्रमार जैन

झपाई ३०००) कमीयन २४००) भेंट आखोचना ८००) कामज १०००) विज्ञापन २००) मध्यादन २२५०)। जिन्द ६००) विज्ञकात्र (००) व्यवस्था २२५०}

६०० प्रति छपी, लागद मन्य २१) कीमत १६.)

# प्रस्तावना

# १ बन्धविमाग

# [ नस्त्र और तस्त्राधिमभ के ज्याद ]

आजने २५००-२६०० वर्ष पूर्व इस भारतभृतिके बिहार प्रदेशमें दो महात् नक्षत्रोंका उदय हुआ था. जिनकी प्रभाने न केवल भारत ही आलोकित हुआ था किन्तु सुदूर एशियाके चीन जापान दिख्यत आदि देश भी प्रकाशित हुए थे। आब भी विस्वमें जिनके कारण भारतका मस्तक पर्वोधन है. जे ये निगरंडनाथ-पुनः वर्षमान और बौद्धोदनि–गौतम बृद्ध । इनके उदयके २५० वर्ष पहले टीर्थकर लद्दबंनाथने कासी केन्स्रो जन्म किया था और अमणपरंपरा के चानुसीम संवरका अगत्को उपदेश दिया था । बुद्रने वोधिन्दाभके पहिले पार्यस्थकी परंपराके केशलंक, आदि उन्नत्यों को तथा था, पर वे इस मार्गसे सक्कल न हो सके और उनने मध्यम सार्व निकास ! निर्मोदनायपून साधनोंकी प्रवित्रना और कटोर आस्थानद्यामक्के पक्ष-जाती थे । वे ताम नहते थे, किमी भी जवारके परिग्रहका भंग्रह उन्हें हिमाका कारण माल्स होता था । भाव कोकनंब्रहके रिष्यु आचारके निषयोंको पृदु करना उन्हें इच्ट नहीं था । संक्षेपने बुद्ध मात्हहुदय दया-मन्ति थे और निर्माठनाथपुत्त (स्मृनेतम्क साधनामय संदोधक गोधी ये । बुद्धके पास अब उनके फिट्म आकर कहने थे--- भरते, जन्ताचर को अनुजा दोजिए, या तीन चीजरूकी अनुआ दीजिए े तो दयालु बुद्ध जिप्स-रायहके दिए उनकी मूर्विधाओका ध्यान रखकर आचारको मुद्द तर उन्हें अनुना रेते थे । महाबीरकी जीवनचर्या इतनी अनुवासित थी कि उनके संघके शिष्योंके मनमें यह करणना ही। नहीं आती भी। कि आचारके नियमीको भद्र अधानेका प्रस्ताव भी महाबीरने किया जा सकता है । इस तरह महाबीरकी चप्रपरंपरामें चुने हुए अनु-मानित दीवे तपरदो थे, जब कि बहुका मध मह मध्यम तुकुकार सभी प्रकारके भिक्षभेति। संपादक था । पद्मित महाबोधकी नवस्याके नियम अन्यंत अहिसक अनदास्तबद्ध और स्वाक्लंबी थे। फिर भी। उस मनय उदेशा संघ काफी बड़ा २०। उसकी आचारनिक्का दीवे नवस्या और अनुवासन की मांकी पाली साहित्यमें रन पर पर मिलती है।

महाशिष्ट कारमें : प्रमुख संघत्यवर्षेकी वर्षा गिरक माहित्य और आवध साहित्यमें आगी है । बीडी के विश्वी प्रेमीमें इनकी और वर्षा है उस आवारमें उनका वर्षीकरण इस प्रकार कर गरूने हैं—

- (१) अक्रिकेशकम्बलि—भीतिकवारी, उच्छेदवारी ।
- (२) मन्त्रस्थिगोशाल—नियातिकादी, संमारशद्विवादी ।
- (३) पूरण कस्यप--ऑक्याबादी ।
- . (४) प्रकृष कान्यायन---वाहवतार्थवादी, अभ्योन्यवादीः
- (५) मंत्रवर्व-स्ट्डिपुस-स्तरावजादी, अनिस्त्रवर्वादी या विद्यापनादी ।
- (६) बृद्ध⊸-अन्द्राकृतकारी, बनुसर्वसस्यवादी, प्रभौतिक क्षत्रिक अनात्मवादी ।
- (७) निर्माटनाययुक्त—स्याद्वादी, चातुर्यामनवस्यादी ।
- (१) अजितकेशकमालिका कहना था कि—'वाल वज गया होक मत्र कुछ नहीं हैं। भले बुरे कमीं का कर नहीं मिलना । न इंटलेन हैं, न गरखोक है, न माना है, न पिना है, न अमीनिज ( औरणानिक वेव ) सरव है, और न इड्लोक में देने आनी और समर्थक्षमण या शहाण है जो इत लोक और गरलोनको स्वयं जाकर और साधिकारकर कहेंगे। मन्य योच महासूर्णने मिलकर बना है। मनुष्य जय मरता है तब पुन्कों

र देखी दोष्टिशान सनाअध्यातकतृत्त १।२ । हिन्दी अनुसद ।

20

## **अन्वार्श**कृति

महापूर्विमि जर जरुरों, तेब तेज में, सायु वायुक्ते और इंद्रिया आनाशमें श्रीत हो बाबी है। होन एंट्रहर् मनुष्यको सादपर न्युकर के जाते हैं, उसकी निश्चा असंगा करते हैं। हर्द्दिया उबको हो जिस्हर जाती हैं और सब बुख भरम हो बाता है। मुखं और जो बता देते हैं उनका और करू हती होता। आरित ह-बाद सुद्धा है। मुखं और पंडित असी शरीरके नष्ट होते ही उच्छेदको प्राप्त हो जाते हैं। मरनेके बाद कोई नहीं उहता।"

इस तरह अजितका मत्र उच्छेद या भौतिकयादया प्रत्यापक था ।

(२) मबबित्योगालका मत—"मन्वांके बन्दाका थोई हेतु तही है. एत्या नहीं है। विना हेनुके और जिना प्रत्यवंके हो मन्व बनेन पाते है। सम्बों नी मुद्धिता कोई हेनु नहीं है। कोई प्रत्यव नहीं है। किनी हैनुके और विना प्रत्यवंके हो मन्व बनेन पाते हैं। अपने कुछ नहीं कर सकते हैं, (कीई पुरा कोई प्राप्यक कोई प्ररा्प कर सकते हैं, (कीई पुरा कोई प्रया्यक कोई प्राप्यक कोई है। अभी मन्त्र, मभी प्राणी, मभी भूव ऑफ स्थी हीन जर्म नहीं है, विवेद, निर्वार्थ, निर्वार्थ, मध्ये भूव और स्थी हीन जर्म नहीं है, विवेद, निर्वार्थ, निर्वार्थ, मध्ये भूव और स्थी हीन जर्म नहीं है, विवेद, निर्वार्थ, निर्वार्थ, मध्ये भी करने छैं, तिमें में पात्र मी प्राप्यक से प्रत्यक को सुप्यक से प्रत्यक से से प्रत्यक से से प्रत्यक से से प्रत्यक से से से प्रत्यक से प्रत्यक से से प्रत्यक से प्रत्

नोशास्त्रः पूर्णे भाष्यक्षदि था । स्वयं नरके आदि मानकर भी उनकी वर्गन निवन सफलना था उसके लिए पुरक्षकी कोई आकरतक वह नार्थकारी नहीं था । मनुष्य अवने नियन रार्थकमके अनुसार सभी बोह्यिके पूर्वेच आना है । यह सन्ते पूर्ण निर्धानगढका प्रचारक कर ।

(३) पुरण करमण— "करने करने, छेदन करते, छेदन करते, यागि प्रश्नित करने, यागि प्रश्नित होते, वर्षाम करमे, जरने करने, यागि गारित खिना दिसे छेदे, सेव काटने, राज लहते, वंदि रुपते, यदमारी कारने, परस्थीगमन करने, जट बोल्ये भी, पण नहीं किया आला। छेरे से नेत कर हारा जो इस पृथ्वीके प्राणियोक्ता (कोई) एक माणका विख्यात एक मांसता पृथ्व बता है ; यो हमहे कारण उपयोगा पा नहीं, पाएक आगम नहीं होगा । बिंद पान करने कराने, बाहते, बहते, एक एक प्रशास कार्य देश परित प्रशास कारण हमें कारण हैं। पाएका आगम नहीं होगा । इस देने, दान दिखाने, वह करने, यज कराने वादि सामि हमाने छनने तीर भी जाये, तो इसके कारण उपयोग प्रशास करने, पुर्णका आगम नहीं होगा । दान देने, दान दिखाने, पुर्णका आगम नहीं होगा । दान देने, दान दिखाने, पुर्णका आगम नहीं होगा । दान देने, पुर्णका आगम नहीं होगा । दान देने, पुर्णका आगम नहीं होगा । दान देने स्था बोल्यने पुर्णका आगम हों।

पूरण करवम परकोत्तमे जिल्ला करा मिळता है ऐसे किमी भी कमेको पुथ्य या पारिए मधी समझता था। इस तरह पूरण करवय पूर्ण अविशासादी था।

(४) प्रमुख कारवायनका सत था--ावड साल जाव ( यमुह ) अहत-अहतविध-व्यक्तिया -निर्माणपहित, अवस्थ-कुरस्थ,त्यमवह (अनल) हो। यह नल नहीं होते, विकासको प्राप्त नहीं होते, त एक दुस्परेकी हानि पहुँचाते हैं:न एव दुस्परेक नृत्व, दुख या सुख-पुत्रके लिए प्रयाल है। कीहते गाव ? प्रस्तावना ११

्विकी काम अला-काम, तेत काम, बायु-काम मुन्त बुक आंद जीवन मह सात । यह सात काम अञ्चाक सुक-दुक्क मोध्य नहीं हैं । यहां न हत्ना (-मारमेयाला) है, न मार्मियता (-हतन करतेवाला), न मुन्तके काला, न मुनावेनाला, न जान्नेवाला, न जान्यवेवाला । जो तीवण संस्थिते होंग भी काटे (तो भी) कोटे दिसीको प्राणमें नहीं महत्ता । मार्श कामेंगि अलग, विवर (-कारी जगह)में घटन (-हिपमार ) भिरता है ।

यह भन अध्योध्यवाद का शादनतचाद कहत्वाना थाः

माजय २५९८तः नेशवाज् क्या योराजनिक्वयमादी या आज्ञानिक भा । उसे नद्यकी प्रचलिन चतुरकोटियों मेंसे एकका भी निर्णय नर्दे: या । पार्विपिटकमें उसे 'असराविधेरक्य' नाम दिया है । असे ही हमस्रोगोंकी शक्कभे यह विशंपवादी हो हो एए सैनस अपने अनिरक्यमें निष्टितन था ।

(६) बुद्ध-अञ्चाहनवारी थे। उनमें इन दम बानीकी अञ्चाहनी बनलाया है। (१) लोक उपादन है। (१) लोक अणावन है। (१) लोक अपादन है। (१) लोक अपादन है। (१) लोक अपादन है। (१) वहीं की अपादन है। (१) प्रोप अन्य और प्रयोग अपादी १९०) मरतेके बाद प्रधानन रहते हैं। (१) मरतेके बाद प्रधानन रहते हैं। (१०) मरतेके बाद प्रधानन रहते हैं। (१०) मरतेके बाद प्रधानन नहीं होते। सहीं रहीं। ११ने हैं। वहीं स्त्री होते ।

हुन प्रश्नीमें लेक अल्प्स और प्रश्नील या निर्वाण हुन तीन मृत्य विवादकरन ग्रामीको बुढने अध्या-हुन कहा । दोक्पीकाले पीट्टबादगुन में इस्ती प्रश्नीनो अध्यातन कहार ने मनना है कहा है । बीर प्राप्तरणीय में क्षित्र पित्रा अधीन एक मृतिक्वित्रभ्यों क्षित्रका उत्तर हो सबता है कहा है । बीर दृष्ट अधीनका में है कि उत्तर हो है हो देश दृष्ट अधीनका है है । परन्तु लीन आहमा और निर्वाणनंदियों प्रश्न अनेकाधिक है अधीन अगत उत्तर हो है हो देश एक अधीनका विवाद वा गर्मत है । परन्तु लीन आहमा और निर्वाणनंदियों प्रश्नी अभी क्षित्र अभीन अधीन कहा विवाद का सकता । कारण बृढने सबसे अधीम है कि भीर बही जीन बही परित्र का सकता । प्रश्नी आगत है जी भीर है कि मिल्ट आहमा प्रश्नी आगत है जी मुद्दानों हुन नहीं भीर वृद्धी की प्रश्नीन का प्रश्नी अधीन का स्वापति क

र 'सरको क्षेत्री स्थित, अस्समा लेखी रिवित, अत्यत्त लोको स्थिति, अस्तव्यत्त लोको स्थिति, त जंद त प्रदेश र्दावित, अन्त जंद च व तरहर स्थित, होति वधारती प्राम्मणाः स्थितः होत्तित च च होते च तदावती सम्मरणा स्थिति, वेत होति च नहीति अधारती प्राम्मरणा स्थिति।" —मक्षित्रमतिक जूनमाल्यस्यतः :

र 'कार्य च ते पोट्टा' स्था भरे अंसिया भागा देसिना पन्यता है सम्पदी औसी ति या पोट्टाक्ष सदा अमेर्स्स् सियो पम्यो देखियो पानती असमस्यो छोस्रो दि तो गोटुकट् संग अमेर्स्सको..." —इंग्सिक पोट्टाग्रहकुता ।

40

तत्वार्यवृत्ति

नदी दिया जा यकता । फिर इन प्रश्तीके जारेमें कुछ कहता कार्यक कड़ी, मिश्रुचर्याके दिए उपयोगी सही और न निर्वेद, निरोध, याँनि, परमकानु या निर्वाणके दिए आकृत्यक हैं ।

इस नरह युद्ध जब आत्मा. लोक. और निर्वाणके मन्दरयमें कुछ भी कहतेओं अनुन्योधी बनात है है। इसका मीधा अर्थ यही जात होता है कि ये इस नरविक सम्बन्धमें अपना निश्चिक मन नहीं उना सके थे। जिक्कोंके नत्वज्ञानके अगड़ेमें व डाकतेकी बात मो इसलिए, मस्ज्ञमें नहीं आती कि जब उस समयका जबेक मरक्षनारक इतके विवसमें अपने मनका प्रतिगादन करना था उसका समर्थन करना था, जगर बगह इन्हों है विगयमें बाद रोगे जाते थे,तबड़म हवामें शिष्मोंकी बृद्धिको अवस्थित रचना दृश्या ही नहीं अगस्य हो था। विक्य इस अव्याहन कोटिको मृष्टि ही उन्हें बोदिक हीननाका कारण जनती होती।

बद्धका इन्हें अनेकारिया कहना भी अर्थपूर्ण हो सकता है। अर्थान् वे एकान्त न गानकर अनेकारा मानने होर् थे पर चंकि निर्णेठनाथपुन हे इस अनेकांशनाका प्रतिपादक हिराधार अर्थान स्वादारने करना प्रारम्भकर दिया था, अनः विलक्षणद्येत्वे स्थापनके रिवा उनने इन्हें अववाद्यत कह दिया हो । अन्वथा अनेकांशिय और अनेकान्द्रश्वतमें कोई लाम अन्तर नहीं मालुम होता । बद्यपि संबद्धनेवर्शस्त्रुत युद्ध और नियांस्त्रीय-इस इस तीनोंका यत अनेकांकको लिए हुए हैं, पर संजय उस अनेक अंधोंने सम्बलामे स्पष्ट अतिबन्धनाई। े हैं । यह साफ साफ बहता है कि 'यदि में जानता होऊँ तो क्ताओं कि परकोश में या नहीं है आदिं।। बद्ध कहते हो यह अञ्चाकृत है । इस अञ्चाकृति और संद्र्य की अतिकितिमें क्या सथम अन्तर है सो वो बढ़ही जाने, उर अवहारक: बिकांके पुरुष न तो संजय ही कुछ दे सके और न बुद्ध हो । बहिन्स संजयके निका अपना यह मन वता भी सके होंगे कि-इस आहमा आदि अवीरिद्रय पदासोंका नियमय नहीं क्षेत्र सकता. किन्तु चडिंगायोंका इन पदार्थों के विषयमें बद्धिभेद आद रक बना हुआ है । आज भी सहल सांकृत्यायन बढ़के मनको अनर्रतिक अनातमभार जैसा अभवविषयेथी नाम देते हैं । इधर आतमा शब्दमें नित्यत्वका दर है उधर भौतिक कहनेथे उच्छेदबादका भय है। जिल् यदि निर्वाणदकामे दोगनिर्वाणको तरह चिलयन्तरिका निरोध हो जाता है त। भौतिकादादमें क्या विरोधना रहे अति। है है। बार्याक हर एक जन्ममें आहमाकी भवीमें अर्थात सावकर अस्ता भन्धित्य मरण्यात्वमं मान लेता है । बढ़ने इस विकासनकियो । प्रस्थिकप मानकर उसका विकास २० ्र एक सन्यके समक्ष न भानकर संसारके अलग्रें गाना । जिसे इंडार केंद्र एक मौलिक तस्य अनारि अनन्त थारा-कृष है उस प्रकार किल्लास्य न रही, अर्थाद धार्यक्रिका भौतितस्य एक अध्यया है जब कि खड़का भौतिकस्य एक संसारकः । इस प्रकार बद्ध तत्त्वज्ञानको दिशासं संजय या भौतिकवादी अभिनके विचारोसंदी शेलानकोर किया रहे। और आर्ता इस दशामें भिक्षओंको न डान्डनेकी अभेच्छाम उनने इनका अध्याकृत रूपसे उपदेश विद्या । जनने टिप्योको समझा दिया कि इस बाद-प्रतिवादने निर्वाण नहीं निर्देशानिर्वाणके दिए चार आर्थ-संखोका क्रांग ही अध्यक्ष्य है । बुद्धने कहा कि दृश्य, दृक्षके कारण,दृश्वनिरोध और दृश्यनिरोधका मार्ग प्रव चार आर्यमध्यो जो जानी। उनके यथार्थ आनमें दःचनिरीय होकर मुक्ति हो आवशी। अध्य किशी जाटकी आवष्यकता नहीं है।

निसंहिताब्युक्त—निर्माश जातपुत्र महाबीर रमादारी और मानवन्वयानियादक थे। उनने विगयने यह प्रवाद था कि निर्माहनामयुन सर्वत्र सबसीरी है, उनहें सीते जानने हर समय बानदर्शन हमीर्थन रहता है। जानपुत्र अभेनामते उन गमयके प्रदेशन संविद्याण अभेना बन्तुनस्यका सर्वाधिक साक्षावार किया था। वे सं मंजवर्षी तरह इतिस्वयंवादी थे और न बहुती तरह अध्याकृतवादी और न गोपालक धारिको तरह पूनवर्षी हैं। उनने प्रत्येक बन्तुको गोप्तामीरिया बनाया। प्रायतक उन्य सम्प्रके प्रवत्ति सनवादियांक तरबीरा स्थान प्रायति हैं। उनने प्रत्येक स्थानक स्थानिया किया विश्वयं किया प्रायति स्थान स्थानियांक स्थानियां के स्थानियांक स्

प्रस्तावना \$5

होनेपरभी इनकः अध्यत विनास नहीं है। सकता । घर कोई भी पदार्थ दी क्षाणरक एक पर्यायने नहीं रहता, प्रतिक्षण तुनन पर्याप इलाल होती है पूर्व पर्याप विचय्द होती है पर उस मौलिक संस्वका आर्यानक उच्छेद नहीं होता, उसकी भारा प्रवाहित नहती है । जिल्लालांति निर्वाणावस्थामें सुद्ध हो जाती है पर दीपनकी नरह ब्रह्मकर अस्तिस्थविद्दीन नहीं होती । रूपालर तो हो सकता है पदार्थालर नहीं और न अवदार्थ ही <mark>गा</mark> पदार्थविकतः हो । इस संसादनै अनन्त चेतन आस्माएं अनन्त पुरुष्य पश्चाण, एक अल्पान द्रव्य, एव अर्घद्रव्य, एक अध्यमेश्रद्धः और असंख्या कारणारमाण इतने मीलिक अध्य है । इनकी संख्यामें कर्ना नहीं हो सकते और स एक भी नतन इक्द उलाब होकर इनकी संनदात एक्सी भी बृद्धि कर सकता है । प्रतिक्षण परिवर्षत प्रत्येक हुम्बना होला रहता है उसे कोई नहीं शेक मकता, यह उसकी संबंधीय है ।

धहाबीरवी जो मावकाविषदी समस्त अदमानवा आधार वती. वह यह हैचे <mark>उपप्रदेह वा विवमेड वा</mark> ध्**देइ व**ं अर्थान् प्रत्येक पदार्थ उलाञ होता है विकार होता है, और ध्युव है । उत्साद और विसायमें पदार्थ कपालको प्राप्त होता है पर ध्रवसे अपना सौखिक अस्तित्व नहीं खोता । जनत्मे तिसी भी सन् धा समृत विभाग नहीं होता । इननी ही भूपता है । इसमें त करम्थनित्यस्य भैंभे भाष्यत्यादका असेर है और न सर्वथा उच्छेदबादका ही । मलतः प्रत्येक पदार्थ उत्साद व्यव और प्रीध्यक्तर है । उसमें यही अवेदांशता आ अवे-कानाना या अनेकवर्षात्मकता है । इसके प्रतिगादनकेलिए महाविधने एक खास प्रकारकी भाषापैली बनाई थी । उस भागभैकीका नाम स्याहाद है । अर्थात् अमृक निश्चित अपेशाले वस्तु श्रुप है और अमृय स्थियन अपेशाम उत्पादक्वयवाकी । अपने **मो**लिक मन्त्रमें न्यूत न होनेवे कारण उसे ध्रुव करते हे तथा प्रतिदेश स्थास्त्रर होनेके कारण उत्पादक्यववाली या अञ्चल कहते हैं । श्रय कहते समय अञ्चल अंशनप लोग नहीं जाय और अञ्चल पहले समय अथ जोश का उच्छेद **न समझा जाव इम्स्टिम् सियांका 'स्यान्' शब्द**यर प्रयोग करना चाहिए । अर्थान् 'स्यान् ्रेच हैं हमका अर्थ है कि अपने मीडिक अस्तित्वकी अंगेक्षा वस्तु ध्वे हैं, पर ध्रुवसायही नहीं है इसमें ध्रुवस्यके सिशाय अध्यक्षमें भी हैं इसकी सूचनाके लिए 'स्वान्' शब्दका प्रयोग आवश्यक है । इसी तरह स्वास्तरकी वरिष्टमें अस्त्रमें असमस्य ही है पर यस्तु असवस्याक ही नहीं है उसमें असक्ताके सिवाय अर्थ धर्म भी। विकासन हैं इसकी सुजना 'स्पात' पद देला है । तात्र्यमें यह कि 'स्थातुं सब्द वरतमें विद्यागत अविश्वतित सेष धर्मी ही। थुनना देना है। वह जिस भाषांके सहजप्रकारको नहीं एर सके या प्रयोगमें नहीं लाये और जिसके कारण उन्हें अदेकोरिक प्रश्नोको अध्याकृत कहना गरा उस भाषाकै सद्धज प्रकारको महावीरदे दुढ्ताके नाथ व्यवहारमें िया । पाठी सरक्षियमे 'स्टान' 'मिसा'झध्यका प्रयोग इसी निवित्तत प्रकारकी गुचनाके लिए हुआ है । यथा मान्द्रमांककार्यके महाराहडीवादसुत्तमे आयोधानुका वर्णन करते हाए लिखा है कि--""कनमा **च राह**रू असीवात है आयोबात सिया अञ्चलिका सिया बाहिसा । अर्थात आयोबात कितने अकारकी है । एक अभ्यासीर और दूसरी **अहा । यहा आध्यासर धानुके माथ 'सिया'-स्वाद शब्दका प्रदोग** आपोधानुके आप्यस्तरके स्थिताय दितीय प्रकारकी सुचनाके रिए हैं । इसी नगृह बाह्यके रूप्य सिया शहरका प्रयोग वृष्ट्या के सिवाय आस्यल्यर मेदको सुचना देता है । जात्क्ये यह कि न तो तेजोधानु बाह्यास्य ही है और न आस्वलन रूप ही । इस उभयर फरकी सुबना 'लिया-स्थान' घटर देना है । यहाँ भ हो ह्यान अब्दका सावद अर्थ है और न संभवनः और न कदर्गचन् ही, क्योंकि तेजो बाद सामद आभ्यस्तर और सामद बाह्य नहीं है और न संभवतः आध्यत्वर और बाह्य और न कदाचित् अफबत्तर और कदाचित् बाह्य, किन्तू मृतिष्टिक स्थमे आध्यत्वर और बह्म अभय अंगलाती है। इसी तरह महाबोरने प्रत्येक अमेके साथ 'निया-स्यात्केवद बांहकर अवि-विभिन्न रोग धर्मीको सुचनः दो है । स्वान् शब्दको शाष्ट्र गंभय या कदावित्कः पर्यायदाची सहता विभान्त ध्यमपूर्ण है ।

महाभीरते वस्तृतस्वको अनस्त्रभानीत्मक देखा और जाता । प्रत्येक पदार्थ अनस्त हो गुण पर्वायोक्त अवण्ड आधार है । उसका किराट् रूप गुणेतया जानका विषय हो भी जाव भर सन्देशि होरा हो सही ही कहा

१४ ् तस्वार्थवृत्ति

था सकता । कोई ऐसा स्थ्य नहीं व्याजन पूर्ण सकते हैं। इस करहे या स्थाप विश्व के विश्व के प्रश्न कर हैं। इस करहे हैं। इस अवस्वही रहनो चाहिए जो कस्ता धानियारत करने हैं। विश्व अवस्वही रहनो चाहिए जो कस्ता धानियारत करने हैं। विश्व के विश्व अवस्व करने हैं। विश्व करने पर अवस्व करने हैं। विश्व करने करने करने हैं। विश्व करने हैं

#### तस्य निरूपण--

विम्बब्धवस्थाका निरूपण और तन्त्रसिम्यक्तके जदा जुदर प्रयोजन है। विम्बब्धवस्थाका ज्ञान स होनेपर भी तत्त्वज्ञानरो मुक्तिमाधनापयमें पहुँचा जा सकता है । तत्त्वज्ञान स होने पर जिञ्चल्यवस्थाला यमग्र झार निरुपंत्र और अनुर्यंक हो सहता है । गमुधके लिए अवस्य जातवा प्रदर्भ नत्वश्रेणीयें लिये जाते हैं । वाधारणस्या भारतीय परस्परा हेट उत्तादेव और उनके कारणभून पदाथ हम अनुर्थहका जान आवस्यवा सनिती पटी है । आद्वेदसास्य शंग रोगस्दिक रोगस्विति और विकित्साकन नार भागोमें विभवत है । शेगीके िए गर्वप्रथम आवस्यक है कि यह आगोको रोधी समझे । जबतक उसे अपने सोगका अस नहीं होता तबतक बह चिकित्साके लिए प्रयुक्त हो नहीं हो। सकता । रोगका जान होनेके बाद रोगीको यह विध्वास भी आवस्त्रक र्व कि उसका घर रोग छठ सकता है । । क्यांकी साध्यताका अति ही उसे शिकिस्साने अवर्तक दीता है । रोपीकी यह जानना भी आवस्यक है कि यह रोग असक कारणीने उत्पद्ध हुआ है । जिससे बढ़ भविष्यमे छन, आपध्य आहार बिहारों ने बचा रहक्क अपनेको नीरीय रख यसे । जब यह भनिष्यमें रोगके कारवांमें दर रक्का है थ्या भीतुरा रोग वा आँपवीपनारमे समृत उच्छेद कर देखा है तभी वह अपने स्वरणभत स्थिर-आरोग्यको पा सकता है : अस. प्रैसे सेम्प्र¥क्तिके लिए होता रोगॉसदान आहोख और चिकित्या इस चतुव्येहका ज्ञान अल्ला-अध्यक्त है उमीलबह अयरोगओ निवासिक रिया संसार गमारके भारत मोक्षा और उसके बारण इन चार भुक-तस्त्रीकि यथार्थज्ञान जिल्लाक अवेश्व**क्ष**य है । **३३**वे कर्नव्यक्षार्गकेरिक विकित्सावास्त्रको नगर *चर्य अर्थ्यवर्था* का उपवेम दिवस । ये कभी भी आत्मा बता है है परखेल तया है है आदिके दर्जींदत विवादमें न तो ≓44 नवें और न निष्योंको हो जाने दिया । उनने इस नंबंध में एक ब हत उपयक्त उदाहरण दिया है कि जैसे किसी। क्यक्रिको विषये बुद्धः हथा शीर लगा हो । धन्धुजन जब इसके भीरको भिजालनेकेलिए विषयेश के बुलाने हो, उस भग्नक रोगीको यह शीमांभ्य कि 'यह नोज भिन्न ठोहमें बना है' किमने ऐसे बनाया है कब बनायाई कर कब नक श्थिप पहेगा 💲 बा हो यह बैब आया है वह किस, गोबका है 🐉 आदि विश्वेक है उसीतरहे आत्मा आदि। तत्त्वकिः स्वरूपविनन म ७३३ सर्वे भाषनकेलिए उपयोगी है न निर्वाणके लिए ने शास्त्रिके लिए ओर न वीधि प्रास्ति आदिके न्या हो । उसने मुम्क्षे रिम् वार ेआवेसन्योव। उपरेग दिया-दृश्व, दुःचनमुद्य, दुःव-भिरोध, अंग इ.विनिरोध**म**रणं ।

दुःसस्त्रस्यो ध्यान्या बुद्धने इन प्रणागकी हैं-जनमासी दुःसाहै, जनमासी दुःसाहे, भरणासी धुन्धाहै। मीक, परिवेदन, सनकी विकल्पतासी दुःखाहै इस्ट विवोध, प्रतिस्क्षेत्रीग, इस्टप्रापिन सभी दुःसाहे। संवेपसे अपने उपन्यान रहत्या ही बुद्धकृष है।

हु:ससम्बद्ध--स्पन्नी तृष्णा, भवकी तृष्णा और विश्वकी तृष्णा कृष्ण नारण है। जिसने देवियोके विश्व विषय हैं प्रिय स्वादि हैं के सदा वर्ष । रहे उनका विशेष नार्दे । इस नरह असेके संबोधके लिए। जिनकी अभिनुस्तिनी बुनिको तृष्णा करने हैं और सही तृष्णा समन्त दुःबोका कारण हैं।

दुःखनिरोध---१स वृष्णके अन्यंत्र टिरोध या विनामको निरोध आर्मस्य कहते हैं।

९ दीर्पैनि० सहास्तिष्ट्राज्ञ सुभ ः

23

#### प्र-भावनी

इत्प्रतिरोधक मार्ग है आध्यक्तिमार्ग-सम्बक् दृष्टि, गरमक् गंकाय, सम्यक्तन, सम्बक् तर्म, सम्बद्ध आजीतिका, सम्बद्ध अबल्त, सम्बद्ध स्मृति और सम्बद्ध समृति । टैरारम्यमायना सुरूप रूपमे सम् है । बहुने आतमद्भारत्या गलबद्भारिको ही मिश्योदर्शन कहा है । जरना शहना है एक आत्माको शाहनत था स्थारी समझत्तर दी आधित उसे सब और अस्पको प्रथा समझता है । स्थारर विभागने पश्चिह और देव हारे

है और ये नारहेंग ही समस्त संसार परम्पशके मुख्यांत हैं। अतः इस रामांतर्थमुखिका अल्पदादिको नायकर सेरात्य्वभावनारं दःपतिरोध शैता है :

बद्धका दुष्टिकोण—उपनिषद्धा े तद्यभान जहां भारमयद्योगपर जीरा देता था और आस्मद्रभेत्वो हो। अन्यकान और गोधका परमसाधक गानना था। और समुखले लिए अल्म्खानको हो। जीवनवा सर्वोचनसाध्य सम तना थर बर्टी बुढ़ने इस आतमदर्धनको हो सर्धानश्रमल साना । अध्यद्धिय का सन्वद्धियो हो बद्धने सिध्याप ्रिट कहा और नेपादकदर्शनभी इ.स.निरोधका प्रधान । हेन बताया । यह औपन्तिद गन्यजानकी संहदे और कार्जिक विकास एएको प्रथम दिया जर नहा था उसीकी प्रकेषिया थी तो बहुको आस्प तिस्को ही सिद्ध ही गई। भी । विधानस्मवादको उनने राम और वेपका कारण समझर, अब कि ऑक्सियदबादी अहसदबेसको किरासका कश्च मार्ग्य थे । बद और ऑ**पॉनपद**ादी दोनो ही रस दे**य और सोहना अ**आवकर बोनरगरना और कमक(-विभूक्तिको ही जाना लक्ष्म मेनिने थे पर संभित्त दोनिकि जुदा जुदा थे और इनके जरे कि एक जिसे मोक्षया। . कारण भानता था इनरा उमें संभारका सन्द कारण । इसका एक कारण और भी था और वह । या बुद्धका टार्शिसक मानगान होन्य । बद्ध ऐसे गोलजीक प्रव्यक्ति जिलकल हुटा ऐसा । चाहते थे जिसका क्रियंत्र न हो। नके वा किरकी और में भ्रान्त भारताओंकी मध्य होती हो । आतमां उन्हें ऐसा ही मारूपहला । पर बेदकर-दियांका को यही पर आधार था। बुद्धकी वेशस्त्र्यभावनाया उहेन्य बीधिनव्यक्ति यमे ६म प्रशास बनाया है-

# "यतस्तती वाञ्चत् भयं वद्यहं नाम किञ्चन । अहमेच पदा न स्वां कृतो भौतिनंतिस्यति ॥"

अर्थात्-वर्ष्ट भी नामना कोई पदार्थ होता भी उसे इसने। या उनके भय हो। सकता पर गर जय भी री नहीं है तब भव किसे होता है

बढ़ जिस प्रकार भीतिल बादधरी एक अन्तरी लखना समझते थे तो इस शास्वतः आरुपवाद सरी। दुसरे अन्तरो भी उसी तरह जनभ सानदे थे और उसीतम् उसने उसे आत्मवादको अञ्चाङ्कत अर्थान् अमेरोजिया प्रध्न कहा । तथा भिक्षअंको स्पष्टध्यमे वह दिशा कि इस आत्मवादके विश्वमी कुछभी कहना या गुनना र बोधिके लिए न श्रह्मन्धेके लिए और न निर्देणके लिए ही उनयोगी है।

निजंडनाथपुत्त **महाबीर** भी बैरिया कियाकण्डको उनटा ही निर्माय कोर क्षेत्राविरीयी मानदे से रितन्त कि बहु , और आचार अर्थान वरिषको हो वे मोधका अस्तिम साधन मारते वे । पर उनने यह साधान् अनुभव किया कि जनतम विश्वव्यवस्था और रूपमकर उस आन्माके स्वरूपके मंत्रधमें विषय निकास विनास नहीं बना केता है जिस आत्माको दृश्य होता है और जिसे दृश्यको नियुक्ति करके निर्याण पत्मा है काता। इह मध्यम्बदिक्षित्याचे मक्त होका साथमा धर हो नहीं सहना । अब बाह्मकगर्के प्रत्येक होकेसे वह स्माध गंभ गृही हो हि 'अस्मा देहमा है वा ४३ने भिन्न है उस्लोग क्या है है जिस्सा क्या है है और अस्पनीरिक अपना मन प्रचारित कर रहे हो. इसेलो रेकर इन्द्र रोपे आने ही उस समय जिल्लोको यह कहकर, इन्हाल भूष तो किया जा रकता है कि किया रखा है ३स कियादशे कि आहए क्या है, इसे तो है ये निश्निके लिए प्रयक्त करना चाहिए। परन्तु उनकी मानसरान्य और बुद्धिविनिधिना नहीं। निकर नगली और वे इस होदिक हीतना और विचारकीतनाके हीननर भाषींने अपने विकेषी रक्षा नहीं कर सकते । संघमी इन्हेंद्र अन्यर्गीर्थ सीके जिल्ब और बासकर बैंदिक शहाण भी दीक्षित होते थे । जब ये कब पंचमेर ध्यक्ति औ एक आत्माके विवयमें

१ ''आरम् आ औ ्ष्रव्यः श्रीतस्यो मन्त्रभ्यो क्रिक्शामितन्यः '' बहुद्दाः शक्तकः

१६ तत्वार्ववति

विभिन्न मन रखने हीं और चर्चा भी करने हीं, तो पातम अहिमक कैसे रह्मसहते हैं ? जबनव उनका रामध्यान कम्बस्थिति मंदक व ही जान तक्कण वे कैसे पुरुष्ण समना और अहिमाना बातावरण बना सहते होंगे ?

महाबीरने तरवका साक्षात्कार किया और उनने धर्मकी मीधी परिश्राचा बनाई बुम्दका स्वरूपिश्यन होना-"**बस्तुस्वभावो भन्मो"**-जिम बस्तुका जो स्वरूप है उम्रुका उस पूर्णस्वरूपमें स्थित होता है। यस है । अभि बदि अपनी उज्यानको छिए हुए है तो यह धर्मस्थित है । बदि यह बामुक्त स्रोकोने सास्वित हो रही है भी कहना होगा कि वह चंचल है अहा अगने नियम्बरम्यरूपने जात होनेके कारण उतने। अंशमें भर्मीस्थत नहीं है । कर अवनक अपने स्वाभाविक शीतसार्थमें है तथतक बहुधर्मस्थित है । बदि वह अस्तिके रूमर्गरे स्वरूप-च्यन हो जाता है को वह अध्योगए हो जाना है और इस परनंतीनजन्य विभावगरिणतिको हटा देनाही जनकी मिनन है। उनगर असंप्राप्ति है । रोगीके यदि अगर्न आरोध्यस्यस्पत्र भाग न कराया जान तो यह रोगको विकार क्षों बानेगा और क्यों उसकी निविधिकेरिया चिकित्सामें प्रवृत्ति करेगा ? जब उसे यह झान हो जाना है कि मेरा को स्वरूप अस्टेस्पर्ट । इस अवश्य अधिमें मेरा स्वाभक्तिक प्रारोग्य विक्रय हो गया है. तभी वह उस आ-भेग्य प्राप्तिके जिस्सिकत्मा कराता है । भारतकी संस्टीय कांग्रेसने इत्येक भारतवासीको जब यह स्वरूपः कोश करावा कि⊷ंतुरहें भी अपने देशमें स्वतंत्र रहनेका अधिकार है उन परदेशियोते. तुम्हारी स्वतंत्रना किंग्रत कर दी है. तुम्हारा देस प्रकार घोषण करते पददलित कर रहे है । भारत फलागों, दुदो, अनने स्वातंत्र्य-स्वकृषका भान करों नभी भारतने अंगड़ाई की और पन्नंदनका बंधन नोट स्वानंद्य प्राप्त किया। स्वानं तंत्र्यम्बर्गाया भाग क्रिये क्रिका उसके मुख्यस्थाकी आंकी पाए क्रिया केवल परसंधना तांध्नेकेलिए वह प्रत्याह और सलाइना नहीं आ सकतो थी । अतः उस आधारभतः आत्माके बुटस्वरूपका जातः अञ्चेस सुमूधको वर्वप्रथम होना हो भाटिए जिसे बन्धनमूल्य होना है।

स्तावान् महावोन्ने मुम्बकोटए दु.स अर्थात् वन्य, दु.सके कारण वसीत् विष्णात् आदि अरब्द, सोक्ष अवान् दु व्यक्तिम्निपूर्यक स्वस्त्राणित और मोक्ष्ये कारण संवर अर्थात् नृत्य वस्यके कारणींवा अभाव और तिजंदा अर्थात् पूर्वबिन्त हुःस्कारणोत्ता वस्यः विनागः इस तरहृत्यके वनुगर्यस्त्यको तरहृत्यस्य सोक्ष अध्यक्ष संवर कोर निजंदा इन पांच तन्त्यों के बातको साथ ही साथ दिन जीवको यह सब वस्य मोक्ष द्वाना है उस बीनका जान भी आवस्यक बताया। सुद्ध जीवको वस्य नहीं हो। सकता। बन्ध दो सं होता है। अतः विस्य कमे-पूर्वक्रमे वह कोत्र कंपना है उस अदीव तत्ववस्थे भी जानना नाहिए विसम उसमें रागहेष आदिको बरुग आणे न चले। अतः मुम्बकेटिए जीव। अजीव आस्यव। बस्य संबर्ग विजंदा। और सोक्ष इन सात। तत्वविद्या जात अवस्यक है।

जीव-आरम्पा स्वतंत्र अस्त है । अस्त है । अस्ते है । और असिनवित्राला है । जानादि पर्याक्षिण कर्ता है । सर्वफलका कोश्ना है । सर्वक्ष भू है । अपने क्षित्रहे आकारकाला है । मृतर होते ही कर्ष्यक्तम कर लोकानाचे पहुँच जाता है ।

सारतीय दर्शनीमें प्रत्येक ते कोई त लोई पदार्थ अगादि माने हैं। परम नाईन्सर नार्वोक भी पृथ्वी आदि महर्युनीको अनादि मानता है। ऐसे हिमी अन्नर्था कर्यना नहीं भाती जिसके तहरू कीई शल व रहा हो। समय करने प्रत्येम प्रारंभ हुआ इनका विदेश अमेमर है। इसी सरह समय कर तक पहेना यह उस रावित बनारा मो अमेमर है। मिन अशार करने आगादि अनरत है उसकी पूर्वातिय और उसरावित किन नहीं की जा सहयी उत्ती तरह आगादि को कोई क्षेत्रकन मयोदा नहीं बनाई जा मकरी। 'सबेदो ह्यानन नत् सभी भीरते वह असम्ब है। आवाद और कालको तरह हम प्रत्येक सद्दे तिवतम वह नह तरने हैं कि उसका न निधी लाग अवसे नुवात उसाद हमी हैं और न विशी समय उसाद किन क्षेत्र मान निधी लाग अवसे नुवात उसाद हमी हैं की स्वता स्वता वासूक विनाय ही है। जिन्हीं स्वता स्वता वासूक विनाय ही है। जिन्हीं किन हम सद्दे उनकी संस्थाम वृद्धि हो हो सादरी और न उनकी संस्थाम विस्ति समी एककी

٤٥

## तन्वनिरूपण

की हानि हो शे सबली है । समानर प्रत्येकका होना रहता है । यह एक मधेमीस्य सिद्धान है । दस विद्यानके अनुसार आस्मा एक सबनंत्र सन् हे तथा बुद्दान्य परमाण् सबनंत्र सन् । अनादिने यह आरमा गृद्दान्य। नव्यक्ष हो मिलना आया है ।

अनिविद्य माननेका कारण—आज असमा स्थूल हारीर और मुस्स असंकरीरने बढ़ मिनना है। भाव इसका बाद ऑर सुन बढ़ों नव कि जीवन भी कारीराधीत है। भरीरामें विकार होतेसे हानतस्तुभामें ऑक्टा आंते के स्मृतिकांग आदि देखें ही जाने हैं। अनः आज कारी असमा स्वीरव्य होकर ही अस्ता विविद्यं करना है। यदि आस्ता बुढ़ होना तो क्षित्सब्ब्यका कोई हेलू ही नहीं था। प्रशिक्यक्षण मा मृत्यंत्रके नाभण है—सम्बद्धार क्षेत्रका है। वहाँ आत्वा में ये विश्वतभाव हो बात मनता होता कि साजनक स्वती असुद प्रश्वा करों है।

भारतीय वर्षतं में एक एक ऐसा प्रयत्न है जिसका उत्तर विध्यस्थ में तही दिया का सकता । ब्रह्मने अविधाला कय उत्तरत्र हुई है प्रकृति और गुरक्त संयोग एक हुआ है अध्यास करियस्थल कर हुआ है । इसने क्षित्र एकमाय उत्तर है कि निर्माणकमाय उत्तर है कि निर्माणकमाय उत्तर है कि निर्माणकमाय उत्तर है कि है । उसी कर वाचा । यह है में के यद कोई एंसा हे नुक्ती हुई जाता जो ब्रह्मितंस्थरों या अस्ति के । उसी कर उसने । अब अध्याद होई का या पूर्व कर्यों कान है । उसी कर उसने । अब कि स्वर्ध में वाच्य है तह जाता । अब कि स्वर्ध में वाच्य है तह जाता स्थाप नाई जिल्ला भी पुणता बचे न हो संदर्ध क्षा का सकता है और विधाल क्षा है कि स्वर्ध में वाच्य है तह जाता । अब कि स्वर्ध में वाच्य है तह जाता । अब कि स्वर्ध में वाच्य है तह जाता । अब कि स्वर्ध में वाच्य है तह वाच्य है जिल्ला में पुणता बचे न हो संदर्ध के स्वर्ध के अस्ति है । उसह प्रकृति वाचा है । उसह प्रकृति की वाच्य है कि स्वर्ध के असि है के स्वर्ध के असि है तह प्रकृत की असि है है कि स्वर्ध की है तह प्रकृत की असि है है । असि वाच्य है कि स्वर्ध की स्वर्ध की असि है है असे असि है है । असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध की स्वर्ध है है । असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है । असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है । असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है असे स्वर्ध है असे स्वर्ध है । असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है असि वाच स्वर्ध की स्वर्ध है । असि वाच से असि है असे स्वर्ध है असे स्वर्ध है । असि वाच से असि है असे स्वर्ध है असे स्वर्ध है । असि वाच से असि है असे स्वर्ध है असे स्वर्ध है । असि वाच से असि

आज इस अगुळ आस्मार्थः दशा अर्थभीनिक जेमी हो रही है ! राखिया यदि न हों तो जानगी शक्ति वर्ग रहते पर भी जान नहीं हो संबद्धा । अरुवानें सुननेकी और देखनेकी शक्ति मीजुद है पर परि आंखे पूर जायुं और कान पर जांव हो वह सर्वन रखी रह जावनी और देखना सुनना नहीं हो संकेटा । विचारनांत्रिक 5%

#### तन्त्रार्थवनि-प्रस्तरका

विद्यमान है पर मन सुदि शैक सही है तो विद्यार जहीं नियों जा सकते । पश्यभन हिंद है। अब यो संशेर देवनेमें बेगा हो मालूम होना है या यब गृत्य : निर्धां दे हैं कि अपूज आत्मानी देशा और उसका साथ विद्यास पृश्यभ अभीर सभी साथन भीतिक हैं। अपि रोजने हिंद है। इस समय यह जीव जो भी विद्यार करना है जेवना है जातना है जात जातने हैं। इस सम्बंद संस्कार आस्तावर पश्चा करना है जिस स्थान स्थान करना है जातना है ज

क्रबहारसम्बंध ओवको मतिक मधानेका अर्थ पही है कि अगादिसे बह ओप अरोजसम्बद्ध ही। सिकार आया है । एक्क हारीर छोड़नेपर भी सुध्य कमें हारार सदा इसके साथ रहता है । इसी सुध्य क्षेत्ररीरके सहरकी ही महिल कहते हैं । जीव पुदरल दी द्रश्य ही ऐसे हैं जितमें किया तीनों है कथा विभाव पर अगद करियमन होता है। पुर्गलका अगद्ध परिचमन पुर्गल और जीव दोनों के निमन्त्रमें होता है दर्शन अधिका अध्द विरुष्यम्न ग्रीदे होगा तो पृद्यप्रको ही निमित्रमे । शङ्क जीवमे अग्रुक्ष प्रशिवमन न तो जीवके निमित्रमे हो सकता है और न पुरस्को विभिन्नमें । अबाद बीदके अबाद परिवासनकी भारामी पुरस्क या पुरस्कायदाद और सिभिन्त होता है । जैन गिद्धानाने जीवको देहप्रमाण माना है । यह अनभवसिद्ध भी है । बारोरके बाहर उस आन्हारे श्रीम्तरम् भारतनेका कोई खास प्रयोजन नहीं। यह जाता और न यह तकीमण ही है । मीको दानदर्शन आदि गण उसके बारीरमें ही उपजब्ध होते हैं बारीरके बाहर नहीं । छोटे वर्ष शरीरके अवसार अवस्थानबंदेशी भारमा संकोच-जिक्केव करना रहता है। चार्यकरता देहारमकाद तो देहको हो आत्मा मागण है तथा देहकी पनिस्थितिके साथ आत्माकः भी विनाम आदि न्योकार करता है । जेनका वेटारिनाम-अस्मियाई पुरुष्केटके आत्महरूपकी अपनी स्वतंत्र सत्ता स्वीकार करना है । न दो देहकी उत्पन्तिसे आत्माफी उद्यत्ति होती है और न देहके हिनासमें आत्मकिनाम । जब कर्मप्रारीणकी श्रृंकराभे यह असमा भक्त है। बाता है तक अपनी शह चैनका द्वामि अनस्तकाल कर स्थिर रहना है । बन्धेश उच्चक्षे ग्रंथ अगर रूप गण होता है जिनके आरण उसमें प्रसिद्धण परिचानन होने रहने पर भी न नो उसमें सभन्त हैं। आता है और ए स्पन्य ही । उच्य अपने स्वन्नाओं राहा परिकर्तन अरने ११दे भी अपनी अखण्ड मीडिकनाको भी नहीं खोटा ।

आक्रक विकास भी हमें बनाता है कि जीव जो भी विचार करता है उसकी हैके सीची उवकी रहती हेचा संस्थित में भरे हुए नत्वत देंगे कित पार्थ एक्टी जाती है और उन्हों के भनमार स्मृतिनया जासनाए उद्वाद होती है। जिन कमी विद्यान भी बही है हि—रागदेव श्रृत्तिक कारण लेवल मस्वार हो आहमार गृही गृहता किन् उस संस्थार हो आहमार गृही गृहता किन् उस संस्थार हो आहमार गृही गृहता किन् उस संस्थार हो। मन बचन कारणी इसके किना के अनुगार गृहत जा होण कमी पृहार आहमार गृही गृहता किना है। यह कमें हुए उहार है। मन बचन कारणी इसके अनुगार गृहत जा हुए कमी पृहार आहमार सम्बाद्ध हो। उनके अनुगार आहमार ही। विद्या है। वित्र हो। स्थान अनुगार आहमार ही। विद्या है अनुगार है। विद्या ह

बीय अति ही अपये जाठ हो आती है, क्ष्मकी तित्र वह जाती है, मूंह मुलने लगता है, तथुरे कहात जनते हैं। जात अमनतारा उदय होने ही सारे करिएसों एक निल्कान प्रणासन मध्येत गुरू होता है। और तब तथ वह देशय या जारूना तात नहीं हो हो हो। और तब तथ वह देशय या जारूना तात नहीं हो। वेर तब तथ वह देशय हुए लहात हो। बातमांके विवासीय अनुवार पुरस्त हुंच्या हुंच्या होने ही। अब जब उन कमंगुस्तानीर देशय पहना है तह नय है अमेगुस्तान किए उन्हों तथा होने हो। अब जब उन कमंगुस्तानीर देशय पहना है तह नय है अमेगुस्तान किए उन्हों तथायि भागोंकी आद्यान के जायून कर देने हैं। इसी नरह सामित भागोंने नम् अमेगुस्तान कमेग्री हो। किए उन्हों तथा उन अमेगुस्तान के अनुवार त्यान सामित सामित होने स्वित हैं। किए उन्हों सामित कमेगुस्तान कमेग्री हैं। किए उन्हों सामित कमें सामित कमें हैं। इस नरह सामित कमें सामित कमें हैं। इस नरह सामित कमें हैं। किए उन्हों सामित कमें सामित कमे सामित कमें सामित कमें सामित कमें सामित कमें सामित कमें सामित कमे

"जीवकृतं परिणामं निशिष्ठमात्रं प्रथम पुनरप्ते । स्वयमेव परिणमन्तेऽश्च पुरुगकाः कर्मजायेन ॥ १२ ॥ परिधाममातस्य चिताश्चरात्मकः स्वयमाप स्वकंशीर्वः । भवति हि निमित्तमात्रं गोदगोलकः कर्म तस्यापि ॥ १३ ॥"

अपीन बोक्के द्वारा श्रिके गए राम हेव मोड आदि परिणामीको निर्मित सबार पुर्वनक सरमाणु स्पतः हो इस्टेक्सर परिणान हो जाते हैं। आस्मा अपने चिद्यत्वका शर्त्वों में स्वर्ग परिणान होना है, पुरुवक वर्म को उसके विधितमाप है। जीन और पुरुवक एक दूसरेके परिणानममें परस्पर सिमित होने हैं।

यालक यह कि अंजिकी बागनाओं राग देवा मोहा आदि की और एवल क्षेत्रत्वकी भारा जीववश्वसन्ति की अरह असर्दियं जात् है। पूर्ववाद कर्मको उदयमें इस समय राण हेष आदि उदाया हुए हैं. इनमें जो जीवकी अ.स.चन ऑन अपन होम्हें है वह सनम कर्मवस्थ करने हैं। उस चड़कर्मके परिवाधके समय किर राम देव होते हैं, फिर उनमें जागरिस और भंद्र होतेंसे नया कमें बंधता है। यह इस मौकाको कोई स्थान नहीं है कि -- प्रेय पूर्वकर्षण रागद्वेषाधि पथा राग द्वेषादिने हनग कर्मकर्य होता है तब इस नक्षकः उथ्छेद ही नहीं ही पत्रका, उद्योकि हर एक कमें समनेष आदि उपान करेगा और हर एक सम-हेद कर्मकस्यन करेये । बारण यह है कि पूर्वकर्मके उदयंग होतेथा के कर्मफलभूग रागद्वेप बासना आदिका प्रोपना कर्मक्रिया नहीं होता हिस्स भैपानालमें की नहन भए। देवमण अध्यवनात भार होते हैं, ये बन्धक देति ें। यही कारण है कि सम्बद्धिका कर्मभोद सिजैराका कारण होता है और मिलाइस्टिका बस्थका टाराज । मायरहरिट जीव पूर्वजर्मके उद्देशकालमें होनेकाले यान देश। आदिको विधेकपूर्वक मान्त तो कारता है। पर इसमें तनत अध्यक्षमान नहीं करना, अनः पुराने कर्ण तो अपना फल देकर निर्मीय हो राखे हैं और तुनन आर्माक्ट न होतेले कारण नवीन बन्ध होता नहीं अतः सम्बद्धाःह तो क्षेत्रों तरफर्से हलका हो। चठता है जब कि सिकाइटिट कर्मफलके समय होनेवाले गया देव वासना अर्थिक समय उनमें की गई दिन नई प्रानिका क्षोर धरनके परिधायस्वरूप नतन कर्योंको और भी दहनांने बांधना है. और इन नरह पिध्यहर्षेट का कमें कर और भी देखींगे दश्व रहता है। जिस शकार हमारे भौतिक सिक्ताणायन अनुभवकी असंस्थ नीपी देशी गहरी उपली रेखाएँ पहनी एहनी हैं। एक अवल रेखा आई दो उसने पहिलंकी निर्वेत रेखाको श्राफ कर दिया और अपना रहरा अभाव कायन कर दिया, दुसरी रेखा पहिलेकी रेखाको या ती गहरूर कर देती है या साथ जर देती है और उस तरह अलाई कुछ ही अनुभव ऐसाएँ अपना अस्तिस्य कायन क्टपी है, उसी नको आज कुछ जाग हैगाउँ४ जन्य संस्थार उत्पन्न हुए, कर्मकन्यन हुमा, पर दूसरी ही धार कोल क्या अयम अभ्याधन आदिकी एट भावनाओंका निमित्त मिला वो पुराने परेकार, युव जोवरे या शीप हो अपहेंगे. स्रोडि हुबारों और भी जीव रहागींद भाव हेए तो प्रथमकल जर्म पुरुगलने और सी तीक-

٠,

#### तस्वार्थवितिः प्रस्तावरा

फलबाधी असुभागप्रवित्तपर आदमी । इस तरह जीवनके अल्वमें कर्मीका अन्य निर्जरा उपवर्षण अहकः र्षण आदि होते. होते. जो रोकट बाकी रहती है यही. सूक्ष्म कमेगरियाँ रूपमें रुपकोश तक छाती है. । होने तेज अभिनयर उदलती हुई। बदलोईमें दाल चानल शांक जो भी। अधिया असका उपयानीचे जाकर उक्तर संकर नीचे बैठकर अन्तरे एक पाक इन राता है, । इसी तरह प्रतिक्षण बधतेबाले अच्छे बा करे कमीसे प्रस्कारतीय सुभवमीमें रमप्रकर्ष और स्थितिबृद्धि होकर अस्भवसीमें रसातक्ष्ये और रिश्वनिहानि होकर अनेस प्रवाह-के अंचनीच परिवर्तन होते होते अन्तर्भ एक जानका पाक्ष्योग्य स्वत्थ वस जाना है, असके प्रशाहयुग राजाहि मुख्यु:आदि भाव उत्पन्न होते है। अथवा, जेसे अदरमें जातर आहारका मर भव बेट आदि छण्ये कछ भाग बाहर निकल जाता। है कुछ बही हजम होकर राजादि पात स्वर्ण परिणात हमा। हे और असी जरण बीयर्गितमपावत जातः है, बीचमें चुरत वहती आदिके शोगमें संबदाक दीवंगात आदि अवस्थातं यह होती र्थ पर अलामें होनेवाल अस्तिकके अस्तार ही भोजनके नृषाकी सुधाकी आदि व्यवहार हाराहे, इस तरह वर्गका भी प्रतिसमय दोनेसारे सभ असम विचारीके अनुसार तीक्ष कर संख्यम कर महत्तर आदि रुपमे परिवर्तन बराबर होता रहता है। कुछ कर्म रुखार ऐसे ई जिनमें परिवर्तन नहीं होता और उनका फल भीगना ही पड़ना है, पर ऐसे कई बहुत कम है जिनमें किसी द्रानिका परिवर्णन ना हो। अधिकाद रुमोमें अच्छे बरे जिल्लारों के अनुसार उत्तर्यण (स्थिति और अनुभारकी वृद्धि ) अपवर्षक (स्थिति और अनुभागकी होति ) एकमण (एकका दूसरे भाग्ने गरिक्यते) उदीराणा (त्यित समयसे पहिले उद्देव के आता) आदि होते एडते हैं और अन्तर्भ धेष कर्मबन्धना एक नियत परिचायत्रम बनता है। इससे औ प्रतिसमय परिवर्तनादि होते हैं । तालाये यह कि यह अल्पा अपने भने भूने विचारी और अलागीत . स्वरं कथनमें करता है और ऐसे सन्तारींको अपनेसे अब देवा है जिनमें खटकारा पाना सहज नहीं होत्यु । वैत सिदान्तने उन विवासीकं प्रतिनिधिभूव कसंश्रेत्वका इस आत्माम वंध माना है जिससे उन क्रमंत्रस्थान भाग परने भी या उसका उदय आने ही वे भाव आत्माम उदिन होते हैं।

जनम् भौतिक है। यह पुराल और आता दोशीसे प्रभावित होता है। उसे प्रभावित शांत है। भौ विभाग्य रावितका केन्द्र है, सहसासे सम्बद्ध हो। गया उच्च उत्तर्वा सुरम पर नीच सावितके अनुसार बरहा पदार्थ भी प्रभावित होते है। बाद्ध पदार्थीके सम्बद्धानके अनुसार कमीका स्थानकेन बर्धाहर का परोवित हामे परिमाक होता रहता है। उद्यक्तकमें होनेबाल नीव सन्द्र मध्यम सूक्ष अनुभ भागोंके अनुसार आते उद्य आनेवाले समेकि सम्बत्तन अनुसार पुरालभिक्त उत्तर विभिन्न है।

हम तरहे जैन दर्शनमें यह आहमा अनादिमें अगुद्ध माना गया है और वह प्रयोगने गाँउ हैं। गुण्डा हैं। शुद्ध होतेने बाद फिर कोई बारण आगद्ध होनेना नहीं रह जाता। आल्प्यके प्रदेशोंने सफोड रिस्तार भी नमेंने निक्तिमें ही होता है। अतः कमें निष्यत्वे हुट जानेपर आल्मा अपने औरतम आजार ने रह बाता है और उन्हें कोकमें कोलापभागमें स्थित हो अपने अनस्य भेतनस्व प्रतिस्टित हो जाता है।

#### तत्वति ५ पण

और उनके फलोना चोक्स्प है। उसमें स्थावं परिणानर होना है। उपादान करने यही आहम रणा है। मोह अज्ञात कोष आदि विचार परिणामीको पारण करना है और उसके फलोगों भोगना है। येसपर श्रामें करेंके अनुसार नानाविध श्रीनियोमें भरीरोगा बारण करना है पर मुक्त होने ही स्थमदना: उसकेनकर करना है और लोकाक्रभणमें सिद्दुलोक्से स्वक्पप्रतिदित हो जाना है।

इत् महावीरने प्रश्न मोश और उनके कारणभून स्कोक मिश्राय इस आत्मा का भी जान आविष्ण है विवाद कि शुद्ध होता है तथा जो अपद्भ हो हो है। अहर स्थाद करनेके कारण हुई है। अहर इस स्थाद वह स्वस्थ्य को अपद्भ होता है जिल्ला के अहर वह स्वस्थ्य को अवस्थानानमें ही हो अवसार और स्वंपाय करनेके कारण हुई है। अहर इस सह इस साम अस्य भी अवस्थानानमें ही हो अवसार है। अब इस आहमाणो पह त्यक्ष्मा होना है जिल्ला में स्थाप स्वस्थ भी अवस्थ भी स्थापन वीतराय निर्माह निरम्पाय साम निरम्पत अपस्थ होना है। इस साम प्रमाद विद्याद अहर वर प्रश्निम नस्थार नथा सामेनको अपना मानके बारण गाम होने हो हो गोम स्थाप प्रमाद विद्याद आहि विद्याद में साम प्रभाव हो। स्थाप है और इन क्याधीनी उपायान में साम व्यवस्थ हो। विद्याद आहि विद्याद है। यह सम्बद्ध हो। यह सम्बद्ध हो। इस साम हो। अस साम हो। साम हो। साम कर साम हो। अस साम हो। साम हो। साम कर साम हो। साम कर साम हो। साम हो।

: २

#### - तत्त्वार्थय्ति । धस्तापरः

्र जाता है और अगन्य कावत्य अगनी सूझ विश्वाप दशामें धना रहता है। दिर इसका धिवार व अगुद्ध गरिणमत नहीं होता क्योंकि विभाव गरिणमत को उत्तरानभूव राजादि समान जीच्छक हो नुकें है। इस प्रकार उत्तर दिशित है। जो पर्याप सन्धानभी है वह दूसने श्राणमें नहीं रहती है। मोदी भी पर्याप दो अग प्रकार वर्षों कहीं रहती है। बोदी भी प्रयोग दो अग प्रकार वर्षों कहीं रहती है। बोदी भी प्रयोग दो अग प्रकार नहीं है। इसना हरूद चाहे वह सक्तानी हो या विकारीय निवास होई महत्वा है, उपायन नहीं एक्स करती मोस्पाद हैसे हैं वो दूसरे गरमाणु ने सम्बन्ध कारणे स्थानवा अगुद्ध इस हाता है उपायन नहीं एक्स अग्न स्थानकी अगुद्ध सही चनका एक्स बार होते पर वह रामी भी प्रित अगुद्ध नहीं होता ।

्रम तरह इस प्रतिक्षण परिवर्तनशिक्ष ≲तस्तद्रकामक कोलमी मीएक **भ**तुमा हो। भेरा कियो इसरे आत्मा बायदगल आदि दर्जांग कोई संस्थाय नहीं है। से अपने चैनन्यक स्वासी हैं, मात्र चैतन्यक्ष हूं। यह पारीप अनस्त पृद्गल गरमरण्यभाषाः एक विण्ड है, इसका में भ्यानीः नदी हैं। बर सब पर देखा है। इसके लिए पर प्रवाशीमें इंग्ल असिस्ट बृद्धि करना है। संस्कृत है। संस्कृत व्यक्ति ं । आजनक मेंने पर अद्यर्थीको अपने अनुकृष्ण गरिणमन रूपनेको अन्धिकार चेस्ट्राको । मेने यह भी . अविश्वतार बाटा की थि संस्थारके अधिकसे अधिक पदार्थ मेरे अधीन हों, जेसा से चाई बैसा परिणमन कर। उनकी असि गेरे अनुकुल हो। जरमुर्थ, जूती एक व्यक्ति है। अपने प्रियम्ब पर अर्थीयु ४०ने विश्वादों वर ओर अक्तो प्रियापर ही अधिकार रख सकता है. पर प्रवाधों, पन तेसा व्यस्तविक, अधिकार कर्म है ? यह अनिधिकार वेंग्या ही राग हेणेको उपलाल वरती है । तू बाहरा है कि≔सपीर प्रकृति स्त्री वृत्र पश्चित आदि मध हैरे इसारंपर वर्ड, मंगान्ये समस्त प्रदार्थ हेरे अधीन हो, । तृ त्रैयोज्य-को प्रमानेपन स्थानेपाला एकम्पन ईस्वर का जाय । पर यह सब नेशी निरुधिकार भेटरएँ हैं गए जिस पुरुष्ट गुंबारको अधिकतम् पदार्थको अपने अनुकृष परिकारन कराके अपने अधीत करना चाहता है उसी जरह तेरे तेने अन्स्त मृद्ध चेतन भी गरी दुर्वामना दिए हैं और दूसरे द्रव्योंको अपने अधीन करना कहने हैं । इसी कीनाक्रपटीनें संबंधे होत्तर हैं, हिसा होती है, एस हेप होता है और अस्तर: इ.ख.। सुच और इ.स.भी रथूल परिभागा गड़ है कि जो बाहे सो होते. इसे जहते हैं सुख और बाहे कुछ और क्षेत्रे कुछ, माजो बाहे भी में श्री यही है दुखा। एनव्यको चाह मदा यही एडवी है कि गुप्ते . महा इरहका संबंध रहे, अनिस्टका स्वोग र हो, बादके अनुसार समस्त भौतिक शान और बेगन तिकान जेन्हें पहुँ, पारीण चित्र बीधन एके, बेही स्थितवीयना हो, भन्दू न हो, अमरन्त्र शास्त्र की, अगरान हों प्रकृति अनुकार परे, और न जाने जिल्ली प्रकारको 'बाह' इस ग्रेसिकिस्की मोत्रको होती रहती। है। इस सबका सिचीड़ यह है कि जिन्हें हम चाही जनगर परिवासन हमारे दशारे पेरेही, तैंब उस भई मस्त्रको अधिक मुख्का आभाम हो नवता है। अद्भवे विसादःसको सर्वात्भूत बवादा यह गत्र अधार-अन ही को है। महाक्षेपने इस तृष्याका कारण जनाया-स्वस्वस्थिक सर्वदाका अज्ञान । गदि मन्सा-थी यह पत्रा हो कि जिनकी में बाद करना है. जिनकी तंत्रणा करता हैं वे पदार्थ मेरे जहीं हैं, में वो एन जिल्हाक हैं, को उसे अनचित नग्या ही उल्लंघ न होगी। यदि दुमधीरमे बहुत मुन्दर रिस्मा है ---

> ्त्रताकं पदार्थ सारे वर्षे इच्छानुबूल नो तेरी। तो तुसको मुल होवे, पर ऐसा ही नहीं सकता। क्यांकि परिणमन उनका अध्यक्ष उनके अर्थान रहता है। नो निज अर्थान चाहे वह व्याकुल व्यर्थ होता है। इससे उपाय मुलका सच्चा स्वायोन वृत्ति है अपनी। रागाइंडिविहोना समर्थ सब इन्य होता को।"

#### तन्द्र<u>निष्</u>राण

२३

सार्शक सह कि दृश्यर कारण तृष्णा है और र प्राकी उद्भृति स्वाधिकार एवं २०२०क कि अधात-के करणण होती है। पर पदार्थीको अपना सन्तरेको कारण होती है। अतः उसका उन्छेद भी स्थरप्रता के बचार्च पश्जिमिन या स्वर्गरिविवेकने ही हो सकता है । इस मानविवे अपने धानमार्वे स्वरूप और इसके अधिवनुरुकी सीमाको न जानकर सदा मिथ्या आचरण किया और पर प्रवाशीके निमित्तने दगतमे अनेक फ्रांगित ॐन नीच भावोकी श्रांद्वपर मिथ्या अध्कारका पोषण किया: अशीराधिक া সীবিকাথির হাইছো এবিবারি বছবিট ভারত উল্পান্ত নাল আব্রাহকী দ্বিক সিলি অভীবাত নাল্ডক। मानवरी ्रवता तथा कर। दिया जो एक उच्याभिमानी सोमपिड दूसरेकी छायारे सर दूसरे को छूनेने अपनेशी अपवित्र मानने लगा । दश्चा परपदार्थीके तथही और परिश्रती की सम्मात्राका आदि सजाएं देकर ्राणा की पृताको । इस जनतमे जिलने संधर्प और हिमाएं हुई है वे सब पर पदार्थीको छोनाङघटिके रारण ही हुईसे। अरः जबतः मूनुक्ष् अपने याम्यक्ति रूपको रक्षा तृष्णकि मृत्र रारण परक्ष आत्म-बोद्धं को नहीं समझ केता तब उन दुलिनियुक्तिको अमुचिए भूमिका ही तैवार तथी है। सकती। बद्धते सक्षेपमे व'न स्कर्णाको हुश्व कहा है, पर महाबीरमें उसके भीकरी जन्यवानको अनावा⊣चु कि ये स्टस्थ आस्वस्य नहीं हैं अतः तत्वा समर्ग हो अनेश गंगादिभव्वतिः सर्वक है, अनः ये दुःबस्थ्यप है। अतः निरा-कुल मुखका जगाव आत्मनाविश्यक्य और पर पदार्थींग मगलका हटाला *ही हैं।* इसके <sup>श</sup>र्दा आत्करण्ड ही आचक्यक है। अहम्दर्शनका उदर्शक्त बकार परपदाओं से हेप करना मही मिल्या शा किन्तु यह बराता है कि उनमें जो तुम्हारी तुम्ला फेल रही है बहु अमिश्वरार मेरता है। बारतिक विविधार को सुम्हारा अपने विनार और अन्ती प्रवृत्ति पर ही है । इस तरह आत्माको वास्त्रविक स्वरूपका परिवान हुन् विना दुःविकिन्ति क्षा गुल्लिकी संभावना ही सही को का सकती । अनः अमेकीतिकी यह आधाका भी निमंद है कि---

## ''आस्मिन सति परसंजा स्वयस्तिभागान् परिषद्धेयौ ।

# अनयोः संप्रतिबद्धाः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते ।। 📉 प्रमाण वा० १।२२१ 🗍

अव्यक्ति प्राप्तमाको जावनेवर हुमरीको पर गानना होगा। स्व और ६२ किमाग होने ही स्वका परिस्ह और पर्रम देख होना। परिचट आर देख होनेने रागदेषमूकक भैक्ष्टी अन्य दोष उत्पन्न होने हैं।

> ंधः परवरवात्मानं तथारवाहेनिति जापनतः स्मेहः । स्नेहात् मुखेषु तुष्यति तृश्या दोषांस्तिरस्कुरुते ॥ गुणवर्सी परितृष्यत् समेति तस्याधनान्युपाटले । तेनात्माभिनिकेशो याचन् तावत् स संसार ॥' [प्रमाणका० १।२१९-२०]

₹#

## नस्यार्ययुक्ति-प्रश्तायना

अवर्षित् को आहमाओ देखता है उसे यह मेरा आहमा है ऐसा विश्व स्तेह होना है। स्वेहमे आहममुखर्म पृष्णाः होनी है। दृष्णामे आहमाओ अन्य देशांगर वृष्टि नहीं बाती, गुरू ही गुण दिखाई की है। अस्मिगुप-स पूर्ण देखतेम उसके मायतीमें मगवार उत्तव होता है, उन्हें यह बहुत्व करता है। इसवरह जब तक अध्यक्ष अधिनिदेश देखते कर सरकर ही है। दशीकि—

आत्मदर्की व्यक्ति कर्या अपने अभूमस्यक्ष्यको उपादेव समझता है तक्षी यह भी यो। समझता है हि करीरादि कर पदार्थ आरमणो हिसकारक नहीं हैं। इनमें रागहेर करना ही आरमाकी बस्यसं प्रश्तिनान्स हो । आत्माको अद्युष्टमाकप्रनिष्टारूप एउके लिए किसी भाषनके शहरा करनेकी आद्ययद्यतः सही है, क्रिन्त जिन कारोरादि परस्वार्थीमें सुखसाथनत्वकी मिथ्याबिट कर रखी है वह मिथ्याबिट ही। द्वीहर्ता है। आस्मावका दर्शन आस्प्रमार्थ्य स्थानभाषा कारण होगा व कि कवनगरक एर पदार्थिक ग्रहण्या । सरीराधि एए गुद्धार्थीमे होक्षेत्रस्य आत्मारिशिवेग अवस्य रामार्थिका शर्भन हो सनता है ज्यित प्रामित्रदिमें जिल्ला आन्महत्त्वचा दर्शन यमी घरीरास्थि रामाधि अल्वाह करेगा है यह ती भर्मकीति चक्षा पुरस्के अनुवासिक्षंका आत्मनन्त्रके अन्याकृत होतेके कारण दृष्टिक्यामीह है जा वे अंधेरेमें उमना ञ्`ारकस्थानम् ही स्वारम् प्रतोक रहे हे और आक्नदास्टकी मिथ्या**हर्**ट कहरेला दशाहस अप रहे हैं। एक ओन के पश्चिमी प्राप्ति भनीथ आतमाकी उत्पतिका खंडन भी करते ३ इतरी और २५-१० भेदना सञ्जास स्वार और विज्ञान इस पांच स्वस्थित । व्यतिस्वित किसी अस्माको । नश्तना भीर नेही । वार्टा । इनमें बेबना भंता संस्कार और विज्ञान में जार रकस्य चैननात्मक की सबदे हैं पर स्थरनात्मकों चेतन कहना चार्काकरो भूनात्मवाद से कोई विद्योगना नहीं रखना । जय राज नवर्ष आसम्मे अध्याकृतकोटिमे इत्तर गए को उनके सिष्णोगा यूनिककृषक दार्शिक क्षेत्रोमें भी आत्माके विषयमें परापर विशेषी दी विचारोमें देखिय रहता कोई आदवर्षकी जातनहीं है। आप राहुल मांग्रन्थायन बुद्धके इन विचारोंको 'अभीविकअकारमयाद' जैसे उभरपनिदेशक नामसे प्रशास्त है। वे यह नहीं बना सकते कि अभिन्दं किर आहेम् वा स्वयंत्रहें बचा े क्या उसकी वयस्काध्वी संबद स्वतंत्र सत्ता है है। खा धेरतः रोज्ञा संस्थार और बिकान से स्वरंध भी रुपरकस्थती तरह स्वतन्त्रसन् है है और गदि निर्वाणमें जिल-भ्रम्भति हिरुष्ट हो जाती है तो जार्यकर्क एक अस्माक भीभित देहहरमश्रादमे ऐसे अनेव जन्म-सीमित देहारमवादमे रवा भीतिक विद्यापना रहती हैं है। अत्यमें तो उनका निरोध हजी ही

सहादीर इस असंसमिताक से माने त्यां परंजीर न शिष्योकों ही उनने हम्मो उर्जा। यही सारण है हो उन्होंने आस्माना पूरा पूरा हिस्सण किया और उसे स्वतन्त्र इस्य हाना। जैसा कि में गरिके किया आया है कि यसका लक्ष्या है उस्पूका स्वत्यकाशमें स्थित होना। अस्माना कार्यिक आस्मारण से लेन होता ही यमें है और मोध है। यह मोध आस्मानक ही जिनामाके विना हो ही नहीं स्वतना।

अप्तमा तीन अकारके हे-वहितरमा, अस्मरान्मा और परमान्मा । वो आत्माएँ परिपरिको ही अपना कर मानकर उनकी ही क्रिय नाजनामं करे रहते है वे बहिस्य बहिरारमा है। जिन्हें स्नारिविको या भेदा निकान उपय हो गया। है। इतिरानिविको या भेदा निकान उपय को गया। है। इतिरानिविको वा भेदा अस्मरान्मा है। जो गयान्य कर्मभाग कर करियोगे रहित होता कृति निनाम उन्हानि मान है वे परमार्ग्मा है। एक ही अस्मा असने स्वकार यापने परिचान कर असन्दिति हो दसना परमान्मा बन जाता है। अतः आस्मर्थनेकी अस्मित कर सुना वा वास्मर्थने हैं। अतः आस्मर्थनेकी अस्मित कर सुना वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी हिंदा वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी करिया वास्मर्थनेकी

जिस प्रकार आस्मानक्यम जान अवस्यक है उसी प्रशास जिस अवीवीके सम्बन्धि अरसार विज्ञ होना है, उनमें विश्वावर्णियांन होती है उस अवीवनक्यके आसकी भी आपश्याता है। जब तय हम अवीक्यक्तकों नहीं जानेचे तय तक दिन होते जन्म हुआ पह एक बात ही अक्षात तह जाती है। अनः अवीवनक्यकों जात प्रकार है। अवीकारकों नाहे प्रमें अपने आसार और नारकभा सामान्य जात ही हो पर पूराविता दिनिन्

२५

¥

#### यन्धनन्द्रति रूपण

विजेद इ.स. अवेशिन हो। बारीर स्वयं पुरुष र्याप है। यह चेलनके समर्गने चेनेतावमार हो रहा है। बागन्में अप कर कथा और महिनाके कारण गरार्थ पौरवस्थित है। पश्चिम जल अस्ति वाच सभी बौदनस्थित है। ्यमं मिनीयं कोर्ट गण उद्दर्भन रहता है किनीमें कोई गण । अग्निमें रस अनुद्ध्त हैं, बराफ़े रूप अनुद्धत है अल्बा कर अनदभव है। पर वे सब विभिन्न आसीय द्रव्य करों है कि 1 एक दर्वास्त्र क्या ही है। अब्द, प्रकाश, डाइर, अन्यकार आदि पृद्रमल स्कम्थकी पचित्र है। विशेषत मुमुक्ष्मी लिए यह **जान**ना जलसी है कि प्रशंद पृद्याच है और आसार इसले प्रथक् है । यद्यपि अध्व अगुद्ध हमामें आतम्बन्ध १२ प्रविभव विकास और प्रशास सरीराधीन है। अधीरके पूर्वोके जिसहर्त है। क्रमान अविकास एक जाता है और अधिरके नाम होतेपर बतेमानप्रविदयाँ ब्रायः भमारत हो जाती है। किरा भी अहस्य स्वतन्त्र भीर, प्रारीकि भति-िया भी उसके: अस्तिस्य प्रश्लोकके कारण सिद्ध है। आहमा अपने सुध्य कार्मण शरीरके अनुसरण वर्तमान - अर्थ आरोपने नस्त हो। जानेपर भी दूसरे प्रथुक अभीपको धारण कर येता है।। आज आरम्पके मास्त्रिक सास्त्रिक सामा या गामस गर्भा प्रकारको विचार या चरकार यारीक्को स्थितिको अनुसार विकरनत होते हु। अवः सुमुक् है (जब इस दार्थर अद्यालको प्रकृतिका परिवास निसास आवश्यक है जिमसे वट उसका साथीय ात्मविकारमं कर सके हिल्लामं वहीं। यदि उभेजन या आध्य अहरर-विदार होता है तो निजनाही क्षेत्र दिनार करनेका ध्यान किया जागार सफलता नहीं मिल सक्षती । इसलिए क्षेत्र संस्तार और विधारीका समन करनेके लिए या श्लीण करनेके लिए उनके धवल निमिन्नासक प्रशीरकी स्थिति अर्दिका परिचार करका ही होगा । जिल्लार बदाओंने अध्याको विश्वत होता है या उन्हें पर समझ-कर देनके परिणामन पर जो अन्धिकृत स्वासिन्यके दुर्भाय आरोधिन है उन्हें तरट करना है। उस परका केट जियोग जान तो होना ही चाहिए, अन्यया विर्यापन किसमें होगी े साराण बट कि जिसे देवन होता र्व और जिस्से अंधना है उस दोनों तत्त्वोंकर यक्षाले दर्शन हुए विना कर गरमाला कर मही स्कर्ती । इस तत्वज्ञातके विक्ता वारिककी और उत्सक्ष्य ही भशे हो सकता। चारिककी प्रेरणा विज्ञानीमें ही जिलती है।

बन्ध−बन्ध दो पदार्थीक विनिध्ट सम्बन्धको सहवे हो। बन्ध दो प्रकारका है–एक भस्वयन्य अंडे इसरा उच्चक्च । जिस राम हेप मोड आदि विभावांसे कर्मवर्णणाओंका दंध होता है उस रागादिन भाक्षीरी भाववंध करहे हे और वस्त्रेवर्गणात्रीका आत्मप्रदेशोंने सम्बन्ध होना द्रव्यवस्थ कहलाता है। इक्यक्य आतमा और पुरुषकरा है। यह निश्चित है कि दो इक्योंगा संबोग ही हो सकता है जादानम्य नहीं। पुरुगल्फव्या भारमारमे बन्धको प्राप्त होते हे तो एक कियोग प्रवानके संयोगको है। प्राप्त करते हैं। उन्हों स्तिखता और रुधना के कारण एक रासापनिक निधन होता है जिससे उस एकत्पके अन्तर्गत सभी परमाणुओंकी पर्याय बदलती है और वे ऐसी स्थितिमें आ जाने हैं कि असक संबंध तक उन सबकी एक जैसी ही पर्वार्षे होती। पहती हैं। स्कन्यके रूप रसादिका व्यक्षहार अदलगंत परमाणुओंगे हथासादिर्पारणभव की औरपतर्थ होता है । कभी लभी एक ही स्कन्धके अगुण अगर्थे हम रमादि अनुक प्रकारके हो जाते हैं ओर इसरी और इसरे अकारके। एक ही आम स्कल्प एक और सककर पीटा मीठा और सुपन्धित हो जाता है तो दूसरी और द्वरा खड़ा और बिलक्षण गम्बवाला बना पहना है ( इसमें स्वाट है कि स्कल्ध-में शिक्षिक या पुढ़ बन्धके अनुसार नदन्तर्गक गणमाणश्रोंके परिणयनकी औशनमें कृषरमादि व्यवहार होति है। जानव अपनेमें स्वतन्त्र कोई द्रव्य नहीं है। किन्तु वह अमक क्षमणाओं की विद्योग अक्सपा ही हैं। और अपने आधारभून परमाणुओंके प्रधीन ही। उसकी दशा पहनी है। पद्चारोंके बन्धमं यही राजा-यनिकता है कि उस अवस्थामें जनका स्वतन्त्र जिल्ह्या परिणमन नहीं हो सकता किन्तु एक बैसा परिणमन होता रहता है। एक इ. आरमर और कर्मपुद्रमुखेंका ऐसा रामायनिक सिथण हो ही नहीं नवता। यह बात जहा है कि कर्मस्थनपके था जानेमें अहमाके परिषमानमं बिलक्षणना भा जान और बाहमाने निमिन्नसं कर्मराजन्यकी परिकक्षित जिल्लाम्य हो जाव पर इससे आत्मा और पुरुवकर्मके बन्धको राजायनिक सिक्षण नहीं कह सकते । क्योंकि जीव और कर्मके क्ल्यमें दोनोंकी एक जैसी पर्याय नहीं होती । जीवकी पर्याय बेतन દક્

#### तस्वार्थयोत्त-प्रस्तावना

कीयको रागादिभावींमें जो योगकिया अवति आत्मप्रदेशींका पश्चिपन्य हीना है उससे कई वर्गणार्गे शिवनी हो । वे शर्यरके भीरतमे भी जिननी है बाहिरमें भी । जिवकर आन्मवदेशीरण क भाकत्रक्षः कर्मेशरीक्ते वक्यको प्राप्त होती है। यस बोर्क्स उस कर्मवर्गमाओं से प्रकृति अर्थात स्वभाव पहता बैं । यदि वे कर्मगढराल किरीके ज्ञानमें बाधा टालने रूप किराफे किसे हैं तो उनमें क्रानाधरणका रूपभाव प्रदेश और यदि रामादि नवायमे तो उनमे करियाबरणका । अर्धद । तत्त्वयं यह वि आम हर क्रमे पुरुष्केशे अन्य-प्रदेशीमें एक्क्षेत्राद्याही कर देना और उनमें जानस्वरण दर्शनावरण आदि स्थलार्शका पृष्ठ जस्ता पीर्यमें होता. है। इन्हें प्रदेशकरण । और प्रकृतिकरणे कहते हैं। शंगीधीको नीधना और सन्दर्भ के अनुसार उस क्षेत्रीयण्डने स्विति और फल देनेको प्रक्षित पडनी है यह स्थितिकस्थ और अनुभाग क्या कहलाता है। ये श्रीनी अस्य कषावसे होते हैं । केवली अर्थात् जीवनमनत व्यक्तिको । नगादि करोम नहीं होती । अतः एक्के बोगके हारा जो कर्मपुद्रगल अग्ने हें ये द्वितीय समयमें लड जाने हैं, इनका पिथनिवस्य । और अवभाग बन्ध नहीं होता। क्षेत्र *प्र*तिक्षण होता रहेता है और जेसा कि में पहिले लिख अध्याहों कि उसमें अनेक क्षकत्या परिचर्तन अदि-क्षणभाषी । क्यायश्वको असमार दोना रहता है । । अन्तमी क्रमेवरीरको को १००५ रहती हो उसके असमार कर्य **मिलना है ।** इन कर्मनिषेकोंके उदयमें बाह्य करनावरण पर वेसा वैसर अगर पड़गा है । अन्तरीर र्थमें कैसे भाव होते हैं। आयुर्धन्यके अनुसार एक्ट पारीर लोडनेपर उन उन प्रीतियोधे तीयको जवा स्थल दरीर भारण करता प्रदेश है । इस वर्ष्ट बहु बन्धस्य जबनेश रूप और मेंदि शास्त्रण आदि विभाव अप तं बराबर कबदा शहरा है

बस्पहेनु आसव——निध्यात्व अविश्वि प्रमाद क्याय और योग से पान अव्यक्त कारण है। उसी आविश्वायय भी नहते हैं। विकासवित कारण अमिता असव होना है उन्हें शास्त्रवे हैं और समेद्रव्यशा आवे।
प्रथायव पहलता है । पुत्रवंगी कमेव प्रात्त हो जाता भी ह्व्यायव कहलांग है। आस्प्रवंगवक स्वयं अला इस्यायव है। कि भावोती कमे विवक्त हैं उसी भावायव जैगा तीन महर मध्यत्रवंभक से अपवित भावायव जैगा तीन महर मध्यत्रवंभक से अपवित अर्थन वहते हैं और अपित अलाभ में अपवित् अर्थन वहते हैं और अपित अलाभ में अपवित् अर्थन वहते हैं और अपित अलाभ में अपवित् और अरम्पर विवक्त में अर्थ अर्थन सिक्षा है कि अर्थ अर्थन से अर्थ अर्थन सिक्षा है अर्थ क्रिक्ष से अर्थ स्वयं अर्थ के स्वयं अर्थ क्रिक्ष से स्वयं अर्थ के सिक्ष है सिक्षा है सिक्ष है सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष है सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष है सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्ष है सिक्ष सिक्स सिक्ष सिक्स सिक्ष सिक्ष सिक्ष सिक्स सिक्स

Ş

#### ास्त्रवतस्त्रति*रूप*ण

अविन्ति—जारियमोड साम्रुक्त तस्मेत उद्युक्ते मनुष्यको चारित्र भारण करनेल गरियास नहीं हो पाते । वह नाइना भी हो नहां भी क्लायोंका हुंसा तील उदय रहता है जिसमें न ती स्थल वारिक धारण कर पाताली श्रीर न देख बारित । क्यानों जान करूर की हैं~

- (१) अनुनानुबुद्धाः द्रीय द्रातः गामा स्रोत-अनुनान गुरुप्ताः द्रीय गुरानुबाली, त्यनदानगणः वास्थितः प्रतिवाध करनेवाया प्रत्या पित्यास्थनहेनारिणा द्राया प्रत्यप्ति रेलाक समान ।
- (६) अस्तरास्थालका ओव मान माया लेख-देश नांध्य-अपुरतांको धारण करनेको माधोलो न होने देने मुक्त आग्रम । इसके उदयम जीव आक्रको क्रिकेंगो भी धहन नहीं कर पत्ता । मिद्रीके देखांके स्थात ।
- (६) प्रत्याख्यानावरण क्रोब मान माव्या क्षेप्र-रंगुण नारिष्ठकी प्रतिवर्णिक बंधार । इसके दरगरी क्रीय गणन ध्यार नरको संपूर्ण क्रोडनो धारण नहीं कर पाना । युन्ति नेपाक सभात ।
- (८) वास्त्रवन क्षेत्र मान गांक लोभ-पूर्ण क्षित्रवर्षे विविच्यात्र क्षेत्र लाम करनेवार्य क्योप । व्यवस्थान क्षित्रको प्रतिविच्छा । जन्मेयाक ननान ।

उम्म तरह इस्टियोले (यथमें) स्था द्वाल्यनगर्भ निर्माण प्रयुक्ति होनेसे क्योंका आरूव होता है। अविनोत्तरा निर्माय कर विमिन्नात आनोह क्योंका आरूव कहीं होता ।

कथाय-आन्माका स्वस्त स्वस्त कारावतः ज्ञाल और विविकादी है। परानु क्रीय मीन माना और लीभ ये बार कथाएँ आहारतो कम देवी है और ऐसे स्वस्त्रकात् कर देवी हैं । ये बारों भारमाकी विभाग दवाएँ हैं। क्रीयकथा द्वेग रूप ही यह देवना कार्य और देवती वाप करती है, मान पदि कोषको उत्पन्न करणाई में देव कण है। लेभ रामकादी। माना पदि लीभको सामृत करती है तो समकादी। नार्यों यह कि समक्षित के विभाग साम्माक देव से कार्यों यह कि समक्षित है। साम्माक देव मोनिक साम्माक देव सो साम्माक देव सो साम्माक देव सो साम्माक देव सो साम्माक देव साम्माक देव साम कार्यों वती रहती है। जिसमें लोभ क्याय तो पदमित्रका और पर्योदिन्याके

٠.

# नर्वध्येषुति-प्रस्तःवना

रूपमें बहे नहें अनिवंक्षित भी नवस्परिधन नहीं होने देनी। यह राग देव रूप इन्हें ही समस्य अन्भाव सुन है। देने । यह अस्ति असून आव्यव है। नवस्य मुन गीटा और गार्टीविक्षों भी इन्हें इन्हें ही पाएमून वापना है। उन वार्टिक्षा प्रदेश जाना के प्रवासनम्ब भा ही उपनेय होता है। उन्हें कि इन्हें महिला अस्ति असिन स्वासन असिन के सिन स्वासन असिन सुन सिन्दे कि सिन सुन असिन सुन सिन्दे कि असिन सुन सिन्दे कि सिन्दे

दद समयोको तिवाय-हास्य राजि असी योगा भया जुनस्यः(स्थानि)स्योधेद पुरायेके । और गण्या । वेदा यो १, तोकशुर्व हो । इतको सारणा भी अस्यस्थे विचार परिश्वति उसकारोधी है । स्याय भी आस्था दे

साम्ययनम् आस्त्रव दो प्रकारकः होता है-्या तो जपन्यानुरोजन योगमे होनेनाच्या गामा-राधिक आसव जो अन्त्रकः हेतु होन्य समान्यी वृद्धि गरना है नथा दूसरा केवर संग्रमे होनेबाला जित्रक आसव जो अनाम न होन्ये आगे अन्यवका कारण नहीं होना। यह आयव जीवस्थुल नहानाओं व वर्तमान हरीरमध्यक नक होना हहता है। यह आवस्यकराधा विभावक नहीं होना।

प्रथम नायकारिक आलव क्यावान्धितन योग्यो होत्रे कारण कथ्य दोना है। जयान श्रीत दीन प्रमुक्त भी होती हो और अल्पन्य भी। एतः हाम और अल्पन्य भी होती हो सामा अल्पन्न भी। एतः हाम और अल्पन्य भी अल्पने अल्पन्न भी। सामा अल्पन्न भी क्यावान आल्पन्न भी। सामा अल्पन्न भी क्यावान योग्या हो अल्पाने। सामा अल्पन्न भी क्यावान करें हैं। हो अल्पाने। सामा अल्पन्न भी की दुष्य वर्ष हैं और ग्रीत वारावान आर्थित भीतिया और अन्यावान कर्मप्रवृद्धियों लावनय है। इस आस्वर्षित क्यावान स्वत्यान अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न अल्पन्न क्यावान अल्पन्न विश्वर्ष आर्थित क्यावान आर्थित क्यावान क्यावान

ज्ञानाकरण दर्शनाकरण-ज्ञानी। और दर्शनावन्त पृथ्यती या आव और दर्शनारी प्रशंका मुक्ता प्रीतरी हैंपट्या उनकी प्रशंका नहीं करना तथा अध्ये हुन्द्रभाविक लाता. (१४वेण) ज्ञानका श्रान् आनके साप्रतेला श्रवनाप करना । (तह्नव) योज्य गावको भी सान्ययेव्या ज्ञान नहीं देशा अध्ये विकास अध्यक्त दूसरेले हारा प्रकारिक ज्ञानभी अधिकार करना, ज्ञानाक गुण कीर्तन गणना, सम्बद्धानकी विकास प्रशंक ज्ञानकी नावका प्रशंक अध्यक्त करना सम्बद्धानकी साम्यविकास प्रशंका आक्रक नावका साम्यविकास प्रशंका अध्यक्त करना सम्बद्धानकी साम्यविकास सम्बद्धानकी साम्यविकास सम्बद्धानकी साम्यविकास सम्बद्धानकी साम्यविकास समित्राव सम्बद्धान स्वात्रकी साम्यविकास सम्बद्धान स्वात्रकी साम्यविकास समित्रविकास समित्रविकास

হ্ৰ

#### - সাম্ম্য<u>ক্র</u>প্রিম্ম

यदि दर्शनम् सम्बन्धमे ही तो दर्शनावरणको अस्थाको कारण ही नामे है। प्रमी तरह आसार्व और उसाजाको सन्ता स्वनाः अस्तान अध्ययम् अदिविद्यंश पहेनाः पहेनंगे आतम् करनाः त्यान्यान का अनादर पूर्वन भूतकाः तीर्थीयरीष् अद्भुकृतोः समस्त्रभी ज्ञानका गर्व करनाः विश्वा उत्तरेग होत्र दुसरेशे मिस्या आस्मे कारण बननाः बहुक्तका अपनान करनाः । दोक्षादियम् सर्वज्ञातके प्रदेश लाग कर्त्यः अन्यवन्तीयः प्रभवि बहुष वर्षकाः अस्यवन्न प्राणः सूत्र विषय् आर्थान्यानः कर्त्यः साधार्वन करनाः समस्य विषयः अपेद जिननं नामः सर्वा और अस्यवे साधार्यमे विषयः और हेर्बोन्याकका सूत्र और विश्वाम् रोती है उन स्थाने आरम्पादरः ऐसा संस्थारः पहता है जी

देव गर्म आदियों दर्शनके भारतके करनाः दर्शनमें अन्तराय करनाः किरोबी आप कीए देनीः शिक्त-योगा अभिमान करनाः, नेत्रोका अध्यार करनाः श्रीत्रे निद्धा अनिविद्धाः आकृत्यः सम्बद्धविद्धां दोषीयुभाषनः कृतास्त्र प्रथमा, प्रवेषणुना आदि वर्शनके विद्यातः भव्य और विद्याते दर्शनावरण्य का अस्मय करानी है ।

नानांबदनीय-वातिभाव पर दसका मांच. मृति और धायकरे वृत घरणा अरशेवारे उतियोग्य अपूलकाचे भाव, रहोपकाराधं दान देना प्रशीनस्था, इत्त्रियक्षयः अस्ति अपन् द्वीप मान मागाका त्यार. सात्र अर्थान् त्यापका त्याय, रामपुर्वेच सम्मापारण करना अकार्यात्वीया अर्थान् सात्तिमे कर्मीके फलवा भीगता, राम्बोदेव रूप करिन बाक्ष्यणा, अरेशुका आदि ब्यूम रूप, मानि आदिनी सेवा आदि स्थापन तथा उभवमें निवाकत्यता सुक्को इत्यादक विभाग और विचार्ष सात्रावेदसीयको प्रत्येवया श्रीपम होती है।

दर्शनमोहर्शय—जीव-मुक्त केवली साध्य संघ एमं और देलीकी निस्ता करना उसमें अस्पैदाद अर्थन् एक्षियमान दोर्शाका तथन अस्ता उसमें मोर्शीय अर्थन् एक्षियमान दोर्शाका तथन अस्ता उसमें मोर्शीय अर्थन् विकास लगेका आस्य करना है। गैयली होते हैं, पश्चास के लिए हैं तथन अर्थन हैं। ये कर्यन् देलाई हेंगे हैं, इन्यदि केवलीका अवर्थनाद हैं। यागरमें मानासर आदिका नमर्थन गरना अनुना प्रवर्धनार हैं। भागत मुना कर्यद मिलन हैं, रवान नहीं गरने, क्षित्वारक सम्यूर्ध प्रवाद केंगे काला अवर्थन स्वाद हैं। यागरमें मानास अपने क्षेत्र के स्वाद के देश क्षेत्र सम्यूर्ध प्रवाद के क्षेत्र करने हैं। याग करने अर्थन प्रवाद हैं। यागरमें स्वाद स्वाद के क्षेत्र स्वाद स्वाद

वारित्र मंद्रतीय-इथ्यं द्वीर परमे अथार उत्पाप करना, इस्पीत्यान पूर्वामें दूषण कराना, पर्माय नाम करना, प्रमंगे अनानाय इस्ता, देव संवर्षिमंगी यत और गीवका त्यान कराना, सम्मयोशिक रहित भवत पुर्वामें मानिकिश्य उपन करना, आनं आर रोड़ परियाम आदि वसाय की गीवलाई माधन क्याय भारित्र मंद्रतीयके आयमके व्यारण है। स्पीचीन धार्मिकांची होंगे करना, दीनजर्गांची देखकर होता, ताम विवारक भागी पूर्वेच हमता, यह प्रवास गाया निरम्बर मोहे। जैसी हंगीड़ प्रवृत्तिमें हात्य नी बचावमा आदिव होता है। ताना प्रकार कीत्रा, विवास कीत्रा देखांचिक प्रति अनीरमुख्य, द्वार गीव आदिमें अक्षित आदि गीव नोमनायके आयमको हेतु है। दुमरीमें अर्जर इस्ता, राजना, विवास विवास करना, प्रायोग्डकनो 3.0

#### तर**मा**येवनि प्रस्तावना

का संसर्व पाप कियाओको औरकार्तन देना आदि अर्गार नोम्लायको आदिव के चारण है। अर्थने और दूसरेंने मोक उत्पन्न करना, गोकपुक्तका अभिवन्तन, गोकको बानारकणने रूपि आदि तीन नोकपायके अस्वको करण है। एक और पान्ती अर्थ उत्पन्न करना, निर्देशको दुसरोको आत्म देन, आदि अर्थने अर्थ्यको करण है। पुर्मिक स्वार्थ करना, भरे जिल्ला आदि जुन्स करना, पर किदा आदि जुन्स के आध्यको करण है। परम्पीतमन, स्वीके रवस्पक्ते आप्य करना, अस्तर वचन, परम्य निर्दा आदि जुन्स के लोक को करण है। परम्पीतमन, स्वीके रवस्पको आप्य करना, अस्तर वचन, परम्य निर्दा आदि हो। युवसो विनी प्रवृत्ति करना आदि ह्वोदेवें के आद्यको होता प्रवृत्ति करना आदि होना, पाप व्यक्त करनुकोम अनुनदर स्वदार करनोय परम्यीत्वार आदि पुविदेश आद्यको करना हो। प्रवृत्ति करना प्रवृत्ति करना करना, निवस्ति प्रवृत्ति करना करना, नीवराव अपित वृत्ति करना नोवसायको आस्थको हो।

नरकाय्—बहुत आरम्भ और बहुर्याच्छ्न तरकावृत्तः आलब कराते हैं। मिध्यादर्यत, नीक्रमा, मिध्याभाषण, परद्रध्यहरण, निर्धालता, संक्ष बैंट, करोपकार न करना, वितिविदीय, आस्त्रविदीय, क्रूबालेच्या इन अनिकामनगरिकाम, निष्योंमें अतिनृत्या, रीद्रश्यान, हिमादि कृष्ट कर्जीमें प्रवृत्ति, बाद क्ष्ट स्थी हरूर आदि कुरुको नरकावृत्ते आस्त्रके कारण होते हैं।

मनुष्यायु---अन्य आरम्भ, अन्य परिष्यह, विनय, भश्र स्वभाव, निष्यपर ध्यदहार, अन्यक्रवाम, सरक-बार्ट्स संबद्धेन सहोता, मिय्यार्टी ध्यक्तिमें की नद्यभाव, मुख्योध्यता, श्रीहमकमाव, अरदभीष, दौर-रहितता, कुरक्योंसे ध्रप्रति अनिधिस्वकातनराय्तर, सपुर बनन, अगत्में अन्य आर्माब्न, अनवुता, अत्य-संबद्धा, गृह आर्थि की पूजा, नारोन और पीनलेड्याकी राज्य और अन्य साहित भाव, निरामुखना आर्थ मानवसाय मनुष्यायुक्त आर्थ्यक कारण होते हैं। स्थामाबिक सृद्धी और निर्यामान दृति मनुष्यायुक्ते आरावके अभागान्य हेतु हो?

देवान्—सरान संयम अवित् अध्यदक्षी कामता रहते हुए सदम यारण करना, अवस्के उन. सनटा पूर्वक वर्मीना पार आंगलाकण अस्पर्यानवंग, मलाभी एकदण्डी विदण्डी वस्महंभ आदि नापसीकड वारताद और सम्बन्ध्य आदि राजिक परिणाण देवापुर आरम्बो कराय होते ही।

इनमें क्रिपरील मन बचन कायको सरस्यतः, ऋष् प्रवृत्ति आदिमे मुन्दर दागिरोल्पादक सुमनाम कर्मका आसन होता है।

तीर्वकर नाय—निर्वल सन्यप्रतेत. जगडितीयता. जगड्के तारकेकी प्रक्राद्ध भावता, विवयसण-क्रता. निर्मतचार शोल्डनलन्डन, जिस्सार अनिरयोग, गंसार दुःक्षभीकटः, यथा शक्ति नव, ययाशक्ति त्यात,

₹\$

#### मोद्यसन्दर्शनसम्ब

समाधि, साधु निया अर्हत् आवार्य स्ट्रुश्त और प्रवक्तमं भवित आवस्यक विधारोमें स्थाह निरात्रक प्रवित, सासन क्रमाबना, प्रचयन महसारा प्रदि सीवत भावनाएँ उसद्वारक सीवित्र बहुतिक आयस्यक भारण होती हैं । इसमें सम्मर्क्सनके साथ होने वाली अरद्वार की तीव भावना ही मध्य है।

वीकरोत्र - पर्यवस्था, आस्त्रप्रयंसाः प्रयुक्तिकरिष्, अक्तिमें अविद्यासक गुणेका प्रस्थापनः जाति-मदः कुरुपदः बलनदः रूपनदः, अदमदः ज्ञानस्तः, ऐस्वयंसदः वर्षोसदः परप्रयातः प्रकारस्करणः, पर्शाप-बादनः गृष्टविस्यकारः गृष्टअसि टक्नराकरः चलताः एए दोषीद्भावनः एर दिभेदनः गृष्टअसि स्थान न देवाः भर्मना बर्जाः सूर्वि न बरनाः विनय ने करनाः उत्तरा अपमान करनाः आदि नीवकोषके आयक्तः कारण हो।

जनगोत्र--पर प्रशंसाः अप्रसनित्याः पर यद्गुणोद्दभावनः, रक्ष्यरुगुणाच्छादनः तीर्चश्रृति-नग्रभाव, निर्मेदः भाव नश् अपूर्वतेवः एरका अपनात हाम परिवाद व शस्त्राः, मृतृभाषम् आर्थः जनगोत्रके आश्रवके कारणः होते हैं।

अन्तराग—स्मर्रोके दान लास भोग उपयोग और वीर्तमी विस्त करता. दानकी निष्कः करता, वेस्क्रवा-कर भक्षण, वरबीत्रप्रितरा, प्रभॉन्छेट, अध्योतराग, पर्शनरीप, वन्धत, कर्णछेदत, युद्धछेदत, दिन्द्रय विस्तान अस्ति विस्तृतारक विचार और विस्तार्ग अन्तराग कर्णका आस्त्रव कराती है।

मारोग यह कि इन आयोंसे उन उन कमीको स्थितिकथ और अनुवासक्य विशेष रूपने होता है। वैसे आपुत्रे सिवाब अन्य सान कमीको आयप न्यूटाधिक भावने । श्रीक्सपर होता रहता है। आयुक्त अन्यद अपुक्ते विभागने होता है।

स्रोक्ष— वश्यवम् विकर्णः स्रोधः कहते हैं। यश्यके वारणांका अभाव होनेगर तथा गाँवत वसाँची विकर होनेगर समस्त नमींका समृत उच्छेद होना स्रोध है। आस्माकी वैशाविकी प्रक्रिका संसार अवस्थानें विभाव परिणयन हो जाता है। जो अस्थानें विभाव परिणयन हो जाता है। जो अस्थानें गुण विहत हो रहे थे थे ही स्यामाकिक स्थाने भी जाते है। पिन्यादर्गन सम्यास्थान र जाता है। जो अस्थान होत और अवारिज वर्षण्य । त्रास्थान हि आस्था को स्थान तरहा ही दरह वाता है, अश्रे भागा नहता ही दरह वाता है। जो भागा पिन्यावर्गन स्थान स्थान स्थान है। जो भागा पिन्यावर्गन स्थान स्थान स्थान है। जो भागा परिच्यावर्गन स्थान है। उपलिया भागा स्थान है। उपलिया स्थान है। उपलिया स्थान है। यह विकर्ण है। वह वैत्या त्रिकार है। उपलिया आर्थ सदा प्रकृति हो। ते निर्मण दशानें अहमका अभाव है। यह विकरण वात्र अवस्थान है। यह विकरण वात्र अवस्थान स्थान स्थ

युवसे जब प्रका किया गया कि—'मानंके बाद नथामन होते हैं गा नहीं तो इबने इस इकतो अध्यान इन कोटिमें आल दिया था। यही काण्या हुआ कि बुबके शिष्योंने निर्वणिके जियवमें सो नरहारी अध्यान कर दांत्री। एक निर्वाण वह जिसमें दित्त मन्त्रीने निर्वणिक हैं और दूसना निर्वणिक वह जिसमें दीवान के समानं कि सामानं कि सामानं कि सामानं की भागा है। तथा है। तथा वेदना विज्ञान सेना और संस्थार देन थीन कि बच्च हों अधीन, अधना से समानं की भागा हो। भागा हो कि वेद देना विज्ञान सेना और संस्थार देन थीन कि बच्च हों अधीन करें। अधिन करें। अधिन विज्ञान सेना और संस्थार देन थीन कि बच्च है। कि बुब्द निर्वणिक और अधना है। रहते विवर्णिक निर्वणिक विज्ञान सेना है। है। के बच्च है कि बुद्ध निर्वणिक अधिन समानं रहते। यदि निर्वणिक निर्वणिक सेनिय है जिल्ला है। इस सेनिय है अधीन के स्वर्णिक हो। यदि अधिन के सेनिय है। कि बच्च है अधीन अधिन के सेनिय है। कि बच्च है अधीन अधीन के सेनिय के सेनिय अधीन अधीन के सेनिय है। कि बच्च है सिर्वणिक निर्वणिक है। अधिन के सेनिय क्ष हो। अधिन करने हिन्दी के सेनिय के सेनिय है। कि बच्च है सिर्वणिक सेनिय है सिर्वणिक सेनिय है। विक्रिक निर्वणिक सेनिय है सिर्वणिक स्वर्णिक सेनिय है। विक्रिक निर्वणिक सेनिय है सिर्वणिक स्वर्णिक सेनिय है सिर्वणिक सेनिय है सिर्वणिक स्वर्णिक सेनिय है। विक्रिक निर्वणिक सेनिय है सिर्वणिक सेन

32

# तत्वःश्रेबृत्ति-प्रश्तायतः

अनेक अकारके इक्षावर्षकरण प्यान आदिने गाध्य होनेके कारण वृश्वीम् होगा। अनः मोश अनःवाहं शब्द चिन सन्तिनिके सना मानना ही उदिन है। तस्त्रमंद्र विजित्तामं ( पूर्व १०४ ) आवार्य कमर्यालने संसार और विविध्यना प्रतिपादक यह आधीन क्लोक उद्धार किया है——

## ंक्तिसमेव हि संसारी रागदिवसेज्ञवासितम् । तदेव तैवितिसंवतं अवस्त इति कथ्यते ध

अर्थात् रावादिनलेस-बातनामय किमको संसार-कहते हैं और अब बही जिल रागादि बनेश धान-नाओंगे सुभा हो भागा है। तब उसे भवारत अर्थात् हिर्दाण सहते हैं। यह बीदन्युविभवा वर्णन नहीं है फिल्यु निर्वाणका । इस स्कोतस्य प्रीतगादिन संसार और सीअता रवहराशी युश्लिसिड और अनुभवगस्य है। निर्वाणी रागादि अवस्था संसार है और उसकी रागादिरहिनना सेका । अतः स्वेत्तसंभयने काल होनेवाला स्वान्तरास है। सीका है। आत्माका अभाव या चैतायके अभावको सीक्ष नहीं कह सकते । सोकादि निर्वाणका नान आरोग्य है व कि सोगा की ही निर्वाण या समालि । स्वास्थ्यकाभ हो। आरोग्य है न कि क्यू ।

मोसके कारण — १ संबर — रांचर के रहते हैं। मुख्याका साम मंपर है। तिन होशीं के मौका आहत होता था उन हारोंन , निरोध कर देता मंबर कहलाता है। अतस्वका मूळ कारण योग है। अतः योगितिक ही मुख्या संवरके पद पर प्रतिदिक्त हो सकती है। पर मुख्य बन्द कर पक्षी प्रश्निको सर्वथा रोंकरा संभव नहीं हैं। या रीजिक आदि पिलाई सर्वथा रोंकरा संभव नहीं हैं। या रीजिक आदि पिलाई सरवी प्रतिके लिए, माहार करना मत्ममुक्त जिनाने करना खलता किरता बोलता स्वना उधाना आदि जिलाई सरवी रो पड़ती है। अतः हिनने अंतों है मत बचन कारणी दियामीका तिराम के उनते अंतों है जनते अंतों एकि कहते हैं। पूरित अर्थां रखा । स्व पचन कारणी दियामीका प्रतिक करना। यह सुधित हो संवरका प्रमुख कारण है। सुधित अर्थां रखा करना। यह सुधित हो संवरका प्रमुख कारण है। सुधित अर्थां रखा करना। यह सुधित हो संवरका प्रमुख कारण है। सुधित अर्थां रखा करना। यह सुधित हो संवरका प्रमुख कारण है। सुधित अर्थां सुक्त पर्यां होता है। सुधित आदि से जिनता निवृत्तिका भाग है उनना सबका कारण होता है और प्रमुख्या की सुक्त होता है।

समिति—- सम्बक्ष प्रवृति, सावधानीये कार्य वरका । ईतां समिति—देशकर क्षका । भागा समिति— दितः सितः विश्व क्वतः बोत्ता । एत्या समिति-विधिष्यंक निर्देशः श्रोहारः केता । श्राहार-निर्देशाण समिति—देवः गोधकार रिसी भी कानुका रक्षका उदादा । उत्सर्थ समिति—निर्देशनु स्थानपर सेट मुक्का विमर्जन करना ।

भर्म--आक्तस्वसम्भे यारण करानेशाले विचार और प्रवृत्तिको वर्ष है। उत्तम आगा -संप्रका लाग व रजा। क्षेपको लाग उपस्थित होनेपर भी विवेद-वर्षण्ये उन्हें सान्त करना। कायरता रोष है और अमा गृण । जो अमा आस्वामें दीनता उत्तप्त परे बहु भगे नहीं। उत्तम मार्थव-मृतृता, के परुता, विवयमाव, मानका रमण । सान पुना कुळ वर्षात कराव अहंदा रूप और करीर आदिकी किचित विद्यासको कारण आत्मस्वहप को न भूळता, इतका अहंतान न करना। अहंतार दोण हैं. स्वामत गृण हैं। उत्तम आर्जव-क्कुना, सरस्वता मन वचन कायमें कुटिलता न सेकर पर्यक्ता होता। जो ननमें हो, तरनुमारी ही बचन और जीतन व्यवहारका होता। माना रायाप-नरल्या गृण हैं महिला दोण हैं। उत्तम और चिना गीवता, तिर्वाम कृति, प्रतोपनमें तहीं समना। लोग कारवा एक हैं महिला दोण हैं। उत्तम और चिना गीवता, तिर्वाम कृति, प्रतोपनमें तहीं समना। लोग कारवा रायापन प्रता संप्रकार प्रमाण अविवेद स्वाम किचा सीव कारवा होता। जो प्रता कारवा साम किचा सीव वीवाम किचा सीव है। पर स्वाभाग साम को दोण हो सहसा है। उत्तम संप्रकार सम्भान स्वाम किचा सीव किचा सीव दिख्य प्रवृत्ति पर स्वाभाग सीव हो साम साम है। उत्तम स्वाम स्वाम स्वाम सिवास सीव स्वाम रखते हुए साम-यान सीवन स्ववहारको अहिताको मूमिक पर स्वाम । अपन गुण है पर भावण्या वाह्य-विवास किचा सीवन स्ववहारको अहिताको भूमिक पर स्वाम । अपन गुण है पर भावण्या वाह्य-विवास किचा साम हो। उत्तम सम्बन्त सुना । अपन गुण है पर भावण्या वाह्य-विवास किचा साम हो। स्वाम गुण है पर भावण्या वाह्य-विवास किचा साम हो। साम गुण है पर भावण्या वाह्य-विवास किचा साम हो। साम गुण हो पर स्वाम किचा साम हो। उत्तम नप--इन्हानियोप। मनकी मान तुन्वासों हो। रीककर

₹ 3

#### **४ स्वरतस्वनिष्**षण

प्रायश्चित वितय वैयावृत्य ( सेवाभाव ) स्वाध्याय और व्यूक्सर्ग ( पिष्ठहृत्यण ) में वित्तवृत्ति लगाता । स्वाप्-वित्तर्या एकावता । उपयाम एकावत् स्वाप्-वित्तर्या एकावता । उपयाम एकावत् स्वाप्-वित्तर्या एकावत् स्वाप्-वित्तर्या एकावत् स्वाप्-वित्तर्या एकावत् स्वाप्-वित्तर्या एकावत् स्वाप्-वित्तर्या है । इन्हर्णनिवृत्ति हम तम वृत्तर्या स्वाप्-वित्तर्या एकावत् है । उनमरण्या—दात देवा,स्वारको भूमिता पर आवा । यवत् नुष्ठार भूकांको भीवत् रोमी को अभिष्ठ , अवार्तिवृत्तिको लिए वालके सावत सुरात की स्वाप्-वित्तर्या को अभिष्य स्वाप्-वित्तर्या स्वाप्-वित्तर्या स्वाप-वित्तर्या वित्तर्या स्वाप-वित्तर्या वित्तर्या स्वाप-वित्तर्या वित्तर्या । त्याभ पूजा वाम भावि के लिए विवा स्वीप्यम दान उनम यान नहीं है । उनम आतिष्यक्तर्य-अलिक्वत् भूव सावत् स्वाप-वित्तर्य भावत् भावत् भावत् स्वाप-वित्तर्या स्वाप-वित्तर्य स्वाप-वित

अनुप्रेक्षा—सदभावनाएँ आत्मविचार् । जगतुमं प्रत्येक गदार्थ क्षणभंगर है, स्वी पुत्र आदि पर पदार्थ स्व-भाषतः श्रीतस्य है अतः इतने विछ्ड्देगर कोण तही होता चाहिए । संसारमें मृत्युमुखसे बचानेवाला कोई नहीं । ै वर्ष वह सम्बाद और नाधनतम्बद्ध व्यक्तियोंको आयुकी परिसमानि होते ही देश नव्यर शरीरको छोड़ देता होता है । अत: इस अवस्त्यमे घवदाता नहीं चाहिए । इस वण्युमें कोई विसीको घरण तहीं हैं । इन नंतात्में बह औशताना बोनियोमें परिश्रमण करते हुए भी आत्तस्वरूपकी प्राप्ति गहीं करनेके कारण अनेक दुर्वामनाओंसे यसिन स्टकर रामद्रेष आदि इन्द्रमें उलकाः रहा । में अकेला हैं, में रथमें एक स्वतंत्र हूँ । स्त्री पत्र धन थान्य मकात यहां तक कि शरीर भी भेरा नहीं हैं, हमारे स्वरूपसे जुदा है । यह शरीर मास रिधर आदि सान यातुर्वामे बना हुआ है। इसमें तब ढारोमें मूल बहुता रहता है। इसकी सेवा करने करने जीवन बीत हरस । यह जब तक है कब नक अपना ओर जनत्का में। उपकार हैं। सकता हो, दर केना लाहिये : जिनके राजादि आप और बालनाम् हे उनसे फिर दुर्भावांनी सृष्टि होती है जननेक आस्त्र्य होता है, और उससे अस्थानो बन्धनमे पटना पटना है। अत. इन रागर्देष आदि कषायोंको छोड देना चाहिए। सहिकार अधिन्यवित, सम्बद्धात आदि आध्यक्षिक वृत्तियोगे रागदि क्यायोंना समत होहा है, आये शेनेयांचे कुमान रोके का सकते हैं, नहिवारोकी सृष्टि की जाः सन्तरी हैं, पुराने दुनिवारीसे और लोटी। आदतींसे -धोरे भीरे उहार हो सकता है। यह असलाकोड अनन्त विविधवारणेंसे भरा है। इसमें लिखा होता सुर्वता है । कावितका उद्धार ही मुख्य है । लोकके आइतिक रूपका उदस्य भागसे किरतन करनेमें रागादि विभिन्नों अपने आप संकृतिन होने रुपती है। साक्षी वननेमें जो आनन्य है वह किस्त होनेमें नहीं। . यंशारमें सद पदार्थ मुलभ हैं, बुद्देमें अवान अनतेके साथन भी विज्ञानने उपस्थित कर दिये हैं, पर बोधि अर्थात सम्पन्ताम-तत्त्वरिणेय होता कठित हैं। जिसमें आत्मा गान्ति और तिसक्रकताका करे वह क्षेपि अत्यंत दुर्लभ है । यह महिसाकी भावतः, मानवसात्र के ही नहीं प्राणिकापके सुखकी आलांका, जगन्ते हितकी पुण्यतावना ही धर्म है । प्राणिकात्रने मैत्रीभाव, गुणियोंके गुणमें प्रमोदभाव, दृक्षा जीवोंके इ.समें महात्मृति और संघेदनाके विचार तथा जिनसे हमारी चित्रवितका मेळ नहीं खाता उन विप-रीत पूर्व्यामे हेथ त होकर तटस्य भाव ही हमारी अस्माको तथा मानवसमाजको बहिसक तथर उरव भूमिकस्पर ले का मकते हैं । ऐसी भावनामीको सदा चिक्तेने भाते रहना बाहिये । इन दिवारीने सुसंस्कृत दिस समय आतंपर विचलित नहीं हो सकता, सभी इन्होंमें समतामात्र तस सकता है और कमों के आसावको रोककर संबरकी ओर लेजा सकता है।

गरीपहरूबय-भाषकको भूल प्यास ठेड गरमी बन्तात डॉन मच्छर चलने फिरने सोनेसे मानेबाकी होकड़ हादि बाधाएँ, वध आक्रोश मट रोग आदिकी दाधाओंको सान्तिसे सहसा चाहिए। तस्त रहने हुए भी हवी 3.8

### तप्तार्थवृति-प्रस्तावना

आदिको वेशकर अधिकृत वने रहना चाहिए। चिरशंपस्या करनेपर भी यदि कोई ऋढि सिढि अपनान हो तो भी तमस्याके प्रति अनावर नहीं होना चाहिए। कोई सत्कार पुरस्कार करें तो हुएं, न करें तो कोद नहीं करना चाहिए। गदि तमस्याने कोई विशेष आन प्रतन हो गया हो तो यहंकार और प्राप्त न हभा हो तो खेद नहीं करना चाहिए। भिकाय्वित के जोकन करते हुए भी दोनताका भाग आस्पामें नहीं आने देना चाहिए। इस तरह परीषह्वयसे चरितमें इद निष्टा होती हैं और इपसे आस्था दककर नंबर होता है।

वारित्र - बारित्र अनेक प्रशासना है। इसमें पूर्व चारित्र मुनियोंका होना है तथा देस वारित्र धातकोंका। युनि अहिसा सत्य अलीये अहार्य और अपन्यह इन कर्तवा पूर्वकरणे गायन करना है तथा आवक इनकी एक अंगसे। मृनियोंके महाद्रत होते है तथा आवकोंके अपूष्ट । इनके मियाय तामधीयक आदि यारित्र भी होते हैं। सामायिक—समना गायिकदाओंका खान, ममनाभावकी अगराध्या। छेदीपस्थापना—यदि क्रतोंमें दृष्ट आ गया हो तो फिरमें उसमें स्थिर होता। परिहार्तवसूढि—स्य चारित्रवाले व्यक्तिके गरीरमें इनका हरकामन आ जाना है जो सर्वत्र यमन करते हुए भी इनके स्थिरसे हिसा नहीं होती। मूक्त मामगय—अन्य सब क्यायोंका उगराम या सब होनेपर जिसके मान मूक्त अभिक्ताम हर जाने हैं उसके सुक्ताम गारित्र होता। विश्वकरणे व्यक्तिके समस्त क्यायोंक क्ष्य होनेपर होता है। जैसा आत्याका स्वक्त है तेसा ही उसके प्रणव हो जाना यथास्थान है। इस तरह गुपित समिति धर्म अनुप्रेक्ष परीयहरूव और चारित्र आदिकी क्रिलेक्सी होनेपर वस्त्र मुक्त प्रवेदकों क्षार क्षार प्रशास वस्त्र हो अन्य अपन्य हो उसके प्रवास क्षार प्रशास क्षार हो अन्य समिति धर्म अनुप्रेक्ष परीयहरूव और चारित्र आदिकी क्षित्र करी होनेपर वस्त्र मुक्त प्रवेदकों क्षार हो उसके प्रवास हो उसके प्रवास कर क्षार क्षार हो अन्य स्वत्र होनेपर वस्त्र मुक्त प्रवेदका कोई अन्य हो स्वास कर हो स्वत्र कर होनेपर वस्त्र मुक्त प्रवेदका कोई अन्य हो स्वत्र हो के प्रवेदका कोई अन्य स्वत्र होनेपर वस्त्र मुक्त स्वत्र कर हो स्वत्र हो स्वत्र होनेपर वस्त्र मुक्त स्वत्र कर होनेपर वस्त्र हो जाना है।

निर्वरा-गृप्ति आहिते धर्वतः नवृत व्यक्ति आगानी कमोंके आत्रवको तो रोक ही देवा है साथ ही साथ पूर्वबद्ध कर्मोकी निर्वास करके कमशः मोक्षको प्राप्त करता है । निर्वास झड़तेको कहते हैं । यह दा प्रकारको होती ह+-(१) औपक्रमिक या अविषाक तिर्जरा (२) अनीपक्रमिक या सर्विपाक निजेगा। तप असदि साधनाओंके द्वःरा कर्मीको बलात् उदयमं लाकर दिवा फल दिये ही. झड़ा देना अविधाक निर्जेस हैं। स्वामाविक कमने प्रति समय कमोंका फल देवर झड़ जाता सविगाक निजेस हैं। यह सदि-पाक निर्जास प्रतिसमय हर एक प्राचीके होती ही सहती हैं और नृतक कम ग्रंपन जाते हैं। एत्नि मिनिति और खासकर तरुरणी अभिनेके द्वारा कमोंको उदयकालके पहिले ही भस्म कर देना अविषाक निर्जाग ता औपक्रमिक निर्दारा है । सम्बन्द्राष्ट्र, श्रादक, मृति, अनन्तात्वत्थीका विसंयोक्त करनेवाना, दर्शनमोहका क्षय करनेवाला. उपचान्तमोह गुणस्थानवाला, अपक्षेत्रणीवाले, श्रीणमोही और वीदन्यवत स्वक्ति क्रमगः अर्थस्थात गुणी कमौकी निर्धार करते हैं । 'कमौकी गति टल नहीं सकती' यह एकान्त नहीं है । यदि आत्मामें पुरुषार्थ हो और यह साभना करे तो सनस्त कर्मोंको अन्तर्भहर्तमें ही तस्य कर सकता है । "वाभुक्त' श्रीयते कर्म करूपकोटिशतीस्ति ।" अर्थान् सैकड्डो करूपकाल बीत जानेपर भी विना भोगे कर्मीका क्षत्र नहीं हो सकता-यहं पत जैनोंको मान्य नहीं । जैन तो यह कहते हैं कि ''व्यानाधनः सर्वकर्षाणि अस्यसास्कृतते क्षणात्।" अर्थात् भ्यानरूपी अनि सभी कर्मोको क्षण भरमे भम्म कर सकती है। ऐसे अनेक इस्टान्त मोजूद हैं--जिन्होंने अपनी प्राक्साधनाका इतना वक प्राप्त कर लिया था कि साध्दीक्षा लेते ही उन्हें केयल्य लाभ हो गया । पुरानी वास्ताओंको और रागडेव आदि इसंस्कारीको नन्द करनेको एकमात्र मुख्य नाधन है ध्यान अर्थात् जिल्लानृतियोंका निरोध करके उसे एकाम करना ।

हस प्रचार भगवान् महायोरने बन्ध(इ.स.)बन्धके बारण(आस्त्र)मोध और मोझके कारण-मंदर तिर्जुता इन पांच नन्जीके माथ ही साथ बारमनत्वके जानको भी लास आवर्षकता बताई जिसे अध्य और मोध्र होता है तथा उन अजीव नस्वके जानको जिसके कारण अतारिसे यह बीव बन्धनवट हो रहा है र

मोक्कके सायन—कीदिक संस्कृति विचार या शानरों मोक्ष मानती है जब कि यमण मंस्कृति आवार अथांत् चारितको मोक्षका साधन स्वीकार करती है। यदापि वैदिक संस्कृतिमें नदवजानके साथ ही गांध वैदान और संस्थानको भी मुनितका अंग्र मतन है पर वैदान्य आदि का उपयोग तत्वज्ञानकी पुष्टिमें

₹4

#### सध्यादर्शन का सम्यन्दर्शन

होता है अर्थात वैराम्पने नन्तकान परिपूर्ण होता है और फिर मृक्ति । जैन तीर्थकरोने "सम्बन्धकेनसान-चरिकाणि मोक्समार्गः" (तत्त्वार्यसूत्र १:१) साम्यादर्शन राज्यानात और सम्यक्षारित्रको मोक्षाना नार्ग कहा है । ऐसा सम्यन्तान जो सम्यक्षारिकता पोषण या बर्डक नहीं है मोक्षण साधन नहीं हो सकता । जो द्वान क्रीवनमें उत्पक्तन आत्मशोधन करे क्ष्टी मोक्षका कारण है । अल्ततः नच्की श्रद्धा भीर जानका फल चारिश्याद्धि है । जान थोड़ा भी हो पर यदि उसने जीवनग्रिमें बेरणा दी है तो वह सम्याजात है । अहिला युंबम और तम साधनात्मक करताएँ हैं जानात्मक नहीं । अटः जैनर्यन्कृतिने भीरे जानको आए ही बक्षाचा है। क्लबोको संभ्यी श्रद्धा लासकर वर्मको श्रद्धा मोक्ष-प्राणादका बयम सोपाद है। आत्मधर्म लयिन् आत्मस्यभावना और आत्मा तथा जारोरादि परपदार्थोका स्वरूपजान होता-इनमें भेदिकान होना हो। सम्बद्धांन है। सुम्यकदर्शन अर्थात् आरामसङ्ख्या स्तर्थ्य दर्शन, अपने लक्ष्य और कन्यरण-मार्गनी दद प्रतीति । अब आक्षा स्तेष्ट और लोभादि किसी भी कारण से जो धद्धा बरु और मुलिन न हो सके, कोई गाथ दे या न दे पर भीतरसे जिसके प्रति जोवनको भी बाली लगातेवाला परमाववाह संगल्प हो वह जीवन्त श्रदा सम्प्रकरकोन् हो। इस ज्योतिके जगते ही साधकको अपने तत्वला स्पष्ट दर्शन होने छरवा है। उसे स्वानभति-अर्थात आरमानभव प्रतिक्षण होता है। यह समझता है कि धर्म अर्र्थस्य-भवभी प्राप्तिमें है, बाह्य पराधान्तित विद्यानगर्थमें नहीं । इसीलिए उमकी परिवर्ति एक विलक्षक प्रकारकी हो जाती है । उसे आभ्यकत्यान, मानवजातिका कत्याना, देश और अमाजके कत्याको मार्गका सार्व्य भान हो जाता है। अपने आस्माने भिन्न निभी भी परमदार्थकी अपेक्षा ही दलका कारण है। मल स्वाधीन वृत्तिमें हैं। ऑहेंसा भी अन्ततः वहीं है कि हमारा परपदार्थमें स्वार्थमाधनका भाव तम हो । जैसे स्वयं जीतित रहनेकी इच्छा है उसी तरह प्राणिनात्रका भी जीवित रहनेका अधिकार रुविकार करें।

हरकरुवान और स्वाधिकार मर्मीदाका जान सम्याधान है। उसके प्रति दृढ़ श्रद्धा सम्याधान है और नदृष होहेंने मावन् प्रयत्न सम्याधान है। यावा—प्रत्येच आहम जैनस्वका धनी है। प्रतिश्रंक प्रयोग वदन्ते हुए भी उनकी अधिरुद्ध भारा अन्तन्ताहरू करती रहेगी। उसका सभी समूक नाम न हेगा। एक इश्युक्त हुए है इत्यार कोई अधिरुप्त नहीं है। भागादि प्रधान और भागताएँ अध्याद कि हुए इत्यार प्राप्त भी पर है। इसारा स्वक्ष नहीं है। हमारा भागती गुणपाधि पर है। सार्व विकार और अपनी दिवाशों हम जैसा नहीं विकार नहीं है। हमारा भागती गुणपाधि पर है। सार्व विकार और अपनी दिवाशों हम जैसा नहीं विकार नहीं है। हमारा कार्य करते विवाद की सार्व हमारा कार्य कार्य अधिरुप्त हमारी कार्य अपनी हमारा कार्य हमारा कार्य की सार्व हमारा कार्य की सार्व हमारा कार्य कार्य की सार्व हमारा कार्य की सार्व हमारा कार्य हमारा कार्य की सार्व हमारा कार्य हमारा कार्य की सार्व हमारा हमारा कार्य हमारा कार्य हमारा कार्य हमारा कार्य हमारा हमारा कार्य हमारा हमारा कार्य हमारा ह

# सम्बद्धानका सम्बद्धान--

सम्बादर्शनका अर्थ मात्र यथार्थ देखना ना वास्तिकि पहिचान ही नहीं है, किंतु उस दर्शनके पीछे होनेवाली दृढ़ प्रतीति, जीवना श्रद्धा और उसको कायम उसकेकेलिए प्राथांकी भी बाबी लगा देनेका अटट विस्तास ही वस्तान: सम्बन्धर्यनका स्वरूपार्थ है।

सम्बद्धांनमें दो शब्द हैं सम्बन्ध और दर्धन । सम्बन्ध शब्द सापेक्ष है, उसमें विवाद हो सकता है। एक मन जिसे सम्बन्ध समझना है दूसरा मन उसे सम्बन्ध नहीं मानकर मिण्या सानता है। एकं ही वस्तु पिनिश्वित विशेषमें एक को सम्बन्ध और दूसरेको मिप्या हो सकती है। दर्शनका अर्थ देखना या निश्चय करवा है। इसमें भी ध्यान्तिकी सम्बादना है। सभी मन अपने अपने प्रमेको दर्शन अर्थात् सान् माझन्त्यार किया हुआ बताते हैं। अनः कोन तस्यक् और कोन असम्बन्ध तथा औन प्रमीत और कोन अर्शन

### तत्वार्थवृत्ति-प्रस्तावना

यं प्रस्त गानव सस्तित्वको आर्यान्ति करने रहते ही । इस्हों प्रश्तोंक समाधानमें बोबन का रथ्य क्या है ? वर्मकी आकृत्वकता क्यों है ? अदि प्रस्तोत्त्व सम्भवात तिहित है ।

वैतानायंति 'क्ष्युन्यभावो सम्मों यह यमेही अलिम परिभागा वी है। प्रतंक प्रमुका आता तिज स्वभाव ही धर्म है तथा स्वभावमें च्युत होना अपने थें। मनुष्यका मनुष्य रहना यमें है पत्र उनतर अपने हैं। आत्मा जब तक आगो स्वरूपमें हैं पर्यात्मा है, जहां स्वरूपमें स्वृत हमा अध्यक्षिमा बना। अति व्यव स्वरूपस्थिति ही धर्म है तथ धर्मकेलिए भी स्वरूपका जानना निताल आवश्यक है। यह भी जातना चाहिए कि अध्या स्वरूपन्यति है, लावना वह अध्यक्षि है पर वक चूकि जब है, अतः उमें यह प्रात है। नहीं होना कि मेरा स्वरूप देश हो। यह प्रति है । तथा है। जैन तत्वजान से यह बहुना है कि जिस प्रवार आगते स्वरूपमें च्युत होना जितना अधर्म है उनी प्रवार दुसर्थ। स्वरूपने च्युत करना भी अधर्म है। स्वरूप के धानस्वरूपने विका करके प्रात्मक्षण्या करना भी अधर्म है। अतः ऐसी प्रवेष विवार धारा, ववनप्रयोग और धारीरिक प्रवृत्ति अधर्म है जो अगनेकी स्वरूपन्यति करना हो। या दुसर्थि। स्वरूपतिका कारक होनी हो।

ξĢ

#### गम्यभ्दर्शन का सम्बन्दर्शन

प्रदेश प्रकाशभाग अपना स्वापी है।" इस परम व्यक्तिस्थानन्थकी उद्धीषणा जैन सरवज्ञानियोंने अर्थन निर्भवनाम की है। और इसके पीछे ह्वारों राजकुमार राजपाद छोड़कर इस व्यक्तिस्वातन्त्रकी उपायनामें उपने आए हैं। यही सम्बद्धानकी ज्योति है।

र्जनवेद, बेनसफन और जेनपुरकी भड़ाके सीहे भी बही आक्रममानाधिकारकी जाउ है। जेन्देक करन बीनसम्बद्धि प्रतीस है। उस बीनसमना और आस्मत्यक्तके प्रति सन्पूर्ण निष्ठ रखे जिला आस्प्र और सुरमित भी अबुरी है। अतः जैन्देक सारम और गुरुकी श्रष्टा का बान्तीकर अर्थ किसी व्यक्ति-विभोगकी प्रदान होकर उन गुणके पनि जटर श्रुद्धा है जिस समीके वे प्रतीक है।

शहमा और गराश्येंका विभेजजात भी एवी आरुष्यांत्रकी और इशोधा करना है। इसीशारू र गरवार्थश्रहानमें उसी आहता, आहमाको बन्ध करते बाले आंग अरुपाधी स्वित्त के कारणमूल तन्त्रीकी श्रह्म ही आंक्षित है। इस विवेचनने स्थार हो जाता है यि नम्बाद्धांत अरुष्यस्वरंतने और आहमायि-गरका परिजान तथा उसके प्रति अतुर जीवन श्रद्धारण ही है। सम्बाद्धाराको जीवनमाँ परिण्डसंग्रह और दिसाका कोई स्थान नहीं रह सक्या। वह तो साथ अपनी अरुष्यार ही आपना अधिकार गर्धायण विनिधे दूसरी आल्याओंको या अन्य जटहर्जाको अधीन करने की बेट्याएँ हैं उन सभीको अधमेही मानता है। इस तरह रादि प्रत्येक मानेकको यह अहमहत्वरुर और आन्याधिकारका परिजान हो उस्थ अहत वह जीवनमें इसके प्रति निष्ठायस्त हो जाय तो संसारमें एसम मानिन और सद्वयंत्रका साम्राज्य स्वापित हो सकता है।

सम्पद्धनिके इस अन्तरस्वरूपकी कार आह शहरी पुत्रा-गठने वे ली है। अमुन पद्धनियं पुत्रन और अमुन प्रकारनी हेक्से पुत्रा आज सम्मलन समझी जाती है। वो महाबीर और एक्सम् बीन राजना के प्रतीक से आज उनकी पुत्रा व्यापारकाम, पुत्रशातिन, भृतवाधासानि जैसी शुद्र नामनाओंची पूर्विके विए ही की जाने त्यों है। इतना ही नहीं दन नीर्धकरोंचा 'सच्चा द्वारा' कहलाना है। इनके मन्दिएमें प्रास्तरदेवना स्थापित हुए हैं और उनकी पुत्रा मोर सन्तिनं ही सुन्य स्थान प्राप्त कर किया है। और बह मब ही रहा है सम्बद्धांनी पश्चित्र नाम्पर।

ितमें सम्बोदर्शनमें सन्यात्र नाण्डाकको भ्यामी समानाभद्रने देवके समान नत्याचा उसी सम्बादर्शनकी ओटमें और प्राप्तकोकी ओटमें जातियन उच्चन्य दोनश्वके भावका प्रचार किया जा रहा है। जिस् बाह्यपद्यविक्त या प्रशेशिक्त भागेकी विज्ञासकीच्या आरमदर्शनका सम्बादर्शनका उन्हेंस दिया समा

### तस्यार्थवृत्ति-प्रस्तावना

था उन्हों सरीमाधित पिण्डमुद्धि आदिके नामपर बाह्मणपर्यक्षी धर्माध्यनस्थाक्के चिपटामा आ रहा है। इसतरह बदलकहर्से सम्बन्धितका ही सन्यय्यर्गन प्राप्त नहीं होगा तवनक न नानं पण क्या अध्यय-ब्लाव उसके पवित्र नानने मानवजातिका पतन करती रहेगी। अतः आरमस्वरूप और आरमाधिकारको सर्वोदाको गोपण करने वाली धारा ही सम्बन्धकान है अस्य नहीं। यही वर्ग है।

**वो मिष्यावर्शन-**मेने आये 'संस्कृतिके माध्यस्यभेन' दकरणमे जिला है वि-नार्भन्य अध्यक्षे ९० प्रतिदान संस्कार मां कापके रजोदीयंके परिमाकानुसार होते हैं। और १० प्रतिशत गंस्कार जन्मान्तरमें आते हैं ! उन १० प्रतिकानमें भी जो मन्द्र मंग्कार होगे वे इधरकी समग्रीमें प्रभावित होकर अपना अस्तित्व समाप्त कर देते हैं । अतः जिन संस्कारोंमें बालककी अपनी बृद्धि कोई कार्य नहीं कर सकती वै सब मां बाप और समाजव्यवस्थाको देत हैं अर्थात् अतृहीत मंस्तर हैं। जिन सन्कारीको धा विचारीकी बारक स्वयं शिक्षा उपदेश आदिक्ष बहित्तुवेर पहुण करता है वे गहीन संस्कार है। अह विवासिए कि १८ मा २० वर्षकी उपर तक, प्रमानक दालक जिल्ला है तजनक मां वाप, समानके बहुँबई धर्मगरः, प्राप्तिवारसः, शिक्षकः सभी उसः मोसको अपने सचिमें शास्त्रोधा प्रयत्न वारने है । बास्त्र सकेर कोरा कागब है । ये सब मांन्वाप, शिक्षक और समाज शादि उस कोर्दे करणजगर अपने संस्थारातुस्पर काले लाल गीले धन्त्रो प्रतिक्षण लगाने रहने हैं। और उसकी स्वरूपमूत सफेदीको रंबमावभी अविधिय नेहीं रहते देना बाहते । जब वह बालिंग होता है और अगरे स्वरूपदर्शनका प्रयस्न करता है तो अपने मतल्यों काराजको यंत्रपंता थाना है. दूसरे रंग तो काममावको हैं काला हो काला रंग है। साला जीवन उम धन्त्रों को ररफ करनेमें ही बीत जाता है। सारांश यह कि-घट अगुटीत मिरमाल्य जी माँ बाप शिक्षक समाजव्यवस्था आदिसे कच्ची उमरमें याज होता है दुनिवार है । गृहीट-विरूपस्थली जी निमें कि यह बुद्धिपूर्वक स्वीकार करता है। बुद्धिपूर्वक तुरोत छोड़ भी सकता है। अन: पहिन्दी आव्यवकता है-मां याप समाज और जिल्लावर्गको सम्बद्धारहार बनानेकी । अन्यक्ष ये स्थवं नो पिथ्याद्वरित यने ही है पर ऑपकी नवर्षाद्दीको भी अपने काल विचारिये दुर्गित करते पहेंगे ।

जिस प्रकार (मध्यादर्शन दी प्रकारका है उसी प्रकार सम्मादर्शनके भी तिसर्गन-अथित् युद्धिपूर्वक अवलके विका अनुसास प्राप्त होनेबाला और अधिगमन अर्थात् बृद्धिपूर्वक-परोपदेशने सीवि। हुआ, इस प्रकार दो भेद हो। बन्नान्तरमे आये हुए सम्यादर्शन संस्कारका निमरंजमें ही समावेश है। अतः चवतकः सौ बायः विकारः, ममाजके देता, बर्गगुरुऔर धर्मश्रभारक आदिको सम्मन्दर्शनका सम्मन्दर्शन न होना नवनक ये अनेक निर्देश क्रियाकाण्डों और विचारश्चन सिक्रयोकी सराव धर्म और सम्मन्दर्शनके कामपर नुसनपीहीको पिछाने जाएंगे और निमर्गमिध्यादिष्टधोंको शुष्टि करने जाएंगे । अटः रई पीईकि मुधारकेलिए व्यक्तिको सम्बादर्शन प्राप्त करना होरा । हमें उस मलमन अन्त-आस्मक्तरूप और आस्मान विकारको इन नैताओंको समझाना होगा और इनसे करबड़ आर्थना करनो होगो कि इन करने बन्नोपर दयर करो, इन्हें सम्बद्धकंत और वर्षके नामपर, बाह्यगम उच्चस्वनीवरव शरीराश्वित विष्यसद्धि आदिसे न उल्लाक्ष), थोड़ा थोता आत्मदर्शन करने दो । परभ्यरागत रूपियोंको वर्नका जामा मन पहिनाओ । बृद्धि और विवेकको बावत होने हो । अदाके भागगर बृद्धि और विवेचको ज्योतिको मत वृक्षाको । अपनी प्रतिष्ठा नियम स्थानेकेलिए वर्ड विद्योक विकासको मन रोको । स्वर्ग समारो जिससे तुम्हारे संपर्कपं आने बाले. क्षेप्रोमें समझदारी आदे। सक्षित्रप्रका अपनाय परनारा भारिके नामपर प्रांख मंदकर भनगरन र करो । तुम्हाक बहु पाप नई शिक्षीको भोगना पड़ेगा । भारतको जननजना हमारे पूर्वजीकी ही गणती या नंकृत्रित दुन्दिका परिष्यम थी, और आज नो स्वतंत्रका मिली वह गरूपीयगर्व सम्बद्धकाओंके पुरुषार्थका कल है। इस विचारधाराको पाचीक्ता, हिन्दस्य, वर्ष और संस्कृतिके नामपर फिर तमःस्रव मट करो।

मारांस वह कि आत्मस्वरूप और अस्माधिकारके धोषक उपबृहक परिवर्धक और संशोधक कर्तव्यक्त प्रचान नारो जिससे सम्बद्धकाकी गरुरगरा चुले। व्यक्तिका पान व्यक्तिको तो भोगना ही

#### परामराका सम्बद्धकेत

पक्षा है पर जनका सुध्य किय समाजवारीकों ब्याज होता है, जो शारे समाजको हो। अक्रालक्ष्में नष्ट कर देवा है । तुम तो सनक्ष सकते हो पर नुष्ट्रारे सब्दे तो तुष्ट्रारे नामपर न जाने क्या क्या करते बावने । अवः उनकी व्यक्तिर स्वयं राज्यस्टट्टा बननेका स्थिए प्रयस्त करो ।

# परम्पत्त का सम्यन्दर्शन—

#### प्राचीन नवीन या समीचीन ?

सन्द्रणमं प्राचीननातः सोह इतता दृढ़ है कि अच्छी से अच्छी बातवो यह प्राचीननाके अन्यो उहा देना है और बृद्धि तथा विवेकको तावसं रख उद्धे 'आयुनिक' कहकर आसाह्य बबादेका दृष्ट प्रयस्त करना है। इस सृद्ध सानवको यह पता नहीं है, कि प्राचीन होते हैं। कोई विचार अच्छा और तबीन होते हैं। इस सृद्ध सानवको यह पता नहीं है। कि प्राचीन होता है, अनादिन बाता है और सम्बद्धन वृद्ध नहीं हो। सकता। आचार्य सनन्त्रश्रेच धर्मदेशनावी प्रतिका करते हुए किया है "विवासीन समीचीन धर्म कर्म कर्म कर्म राज्य सनन्त्रश्रेच धर्मदेशनावी प्रतिका करते हुए किया है "विवासीन समीचीन धर्म कर्म कर्म कर्म राज्य सनन्त्रश्रेच धर्म हो। जो समीचीन धर्मके उपदेश देनेकी बात वहीं कही है कि हु वे 'स्मीचीन' धर्मका उपदेश देनेकी बात वहीं कही है। जो समीचीन धर्मका उपदेश देनेकी काल समीचीन है। सकती है और नश्रीनमें भी कोई बात समीचीन हो। सकती है और नश्रीनमें भी कोई बात समीचीन। दोनोने अत्रीचीन वात भी हो एकती है। अतः परीका बन्नोटीपर जो करी समीचीन उपदेश देश समीचीन उपते हैं। करा प्रतिक समीचीन उपते परीका करी है। इस ना और नश्रीनमें कराएण गोता खाल्य नहीं। वात्रीकी पत्री है। इस करा और नश्रीनम् कराएण गोता खाल्य नहीं। वात्रीकी पत्रीही है। क्री क्षीनमें कराएण गोता खाल्य नहीं। वात्रीकी पत्रीही है, को क्षीनमें प्रतिके प्रतिक विवेक के बही जाहा है।

आचार्य सिद्धगेन दिवाकरने यहत लिप्न होकर इन प्राचीनतः≟श्रीहरोंको सम्प्रोधित करने हुग् छठवीं द्वातिप्रानिकामें वहन सामिक चेतावनी दी है, जो प्रत्येक शंशोधकरी सदा स्मरण रुधने शेष्य है—

# यदशिक्षितपरिवती जन्मे विदुधिमस्थित वस्तुमधतः । त च तःक्षणदेव गोर्धते जनतः कि अभवन्ति देवताः ॥

एमीक्षक विद्यानीके सामने प्राचीनमध्यादी किया पढ़ा पंडितम्मक जब अंडवंड बोकरीना साहग करता है, वह तभी क्यों नहीं भस्म हो जाता? क्या दुनियामं कोई त्याय-अत्यायको देखनेपाले देखने नहीं है?

# पुरत्तर्नर्था नियता ध्यवस्थितिस्तर्थव सा कि परिचित्रय सेस्स्पति । तपेति वक्तुं मृतरुद्धगोरबाइहं न जातः प्रथमन्तु विद्विषः॥

पुराने पुरबोने जो व्यवस्था निश्चित की है यह विचारनेगर बमा धंमी ही किह हो सबती है ? यदि समीचीन सिद्ध हो तो हम उसे समीचीननाके नाम्पर रूपन सबते हैं, प्रावितनाके नाम्पर गहीं। विदे वह समीचीन सिद्ध नहीं होती तो पर हुए पुरबोंके कुई गौरवके बाल्फ 'तथा' हो में हो निष्णानेके रिष्ण में उसाम नहीं हुआ हूं। मेरी इस समीचीनप्रियनाके बाल्ण यदि विरोधी बहुने हैं तो तहीं। श्रदावत करागर पूरु को चहाये जा सकते हैं पर उनकी हर एवं बादका अधानसाल नहीं किया जा सकता।

# बहुप्रकाराः स्थितयः परस्थरं विरोधसुकताः कथमाशु निरम्यः। विरोधसिद्धःविष्यवेद नेति वा पुरातनप्रेमग्रहस्य युज्यते ॥

पुराती एरम्पनाएँ बहुध प्रकारकी है, उनमें परस्यर पूर्व-परिचम वैद्या विरोध भी है। अतः विमा विचार प्राचीनताके नामपर बटके निर्णय नहीं दिया जा सकता। किसी कार्यविज्ञेषकी निर्दिके लिए विही व्यवस्था है, अस्य नहीं 'यही पुरानी आम्बाय है आदि उदशाकी वातें पुरानकप्रेची जड़ ही कह मकते हैं।

सरवार्थवनि-प्रत्यादन्य

# कनोध्यमन्त्रस्य स्वयं पुरातनः पुरातनेत्रेत्रं समी श्रीकःयातः । पुरातनेध्वत्यनवस्थितेषु कः पुरातनोक्तान्यदरीध्यः रोजयेत् ॥

आम बिने हम नवीन जहुन उड़ा देना चाहते हैं वही व्यक्ति भरते के यह नहीं भीहिकेटिए पुराना हो जायमा और पुरानतोंकी निर्दर्शन शामिक हो जायमा आर पुरानतोंकी निर्दर्शन शामिक हो जायमा । प्राचीनका अहियर है । किन्हें अज हम पुराना कहते हैं वे भी अपने जमानेमें भए रहे होंगे और को उम समय नवीन कहतर हुरहुगये जाते हैंगे वे ही आम प्रामीन बने हुए है । इस तरह भानीनचा और पुरानतना जब नावहत है और कार्यवर्षके परिवर्शनका अनुसार मत्येक नवीन पुरातनोंकी रास्तिमें समित्रित होना आना है तब कोई भी विचार विना परीक्षा किये हम गड़बड़ पुरातनतकों तामपर हैने स्वीकार किया जा मरना है ?

# विनिध्वयं नैति वथा प्रथा-सम्तथा सथा निरिवसवस्थसीहति । अवन्यवदावया गुरक्षोऽ्मस्पयीरितिध्यवस्यन् स्ववयाय सावति ॥

प्राचीननामुह अस्ट्रसी अह निर्णयनो अविक्ति होतेके कारण अपने अनिर्वर्ग ही निर्णयनो भाग काके प्रसन्न होता है। उनके तो यही अन्य है कि 'अकात ही दनमें कुछ तत्त्व होता है हमारे हुमारे पुराने गुरु अवाधकका थे, उनके बाक्य मिथ्या हो नहीं तकत हमारी ही गुडि अन्य है जो उनके बाक्य मिथ्या हो नहीं तकत हमारी ही गुडि अन्य है जो उनके उनके वाक्य मिथ्या हो नहीं तकत हमारी हो गुडि अन्य है जो उनके है और इसके हारा ने आस्मितिनामकी और ही नेष्टींगे अद्द रहे है।

# मनुष्यवृत्तानि मनुष्यत्रक्षणेर्भनुष्यहेतंनियतानि र्वः स्वयम् । असम्बन्धाराज्यसम्

िन्हें हम पुरातन कहते हैं के भी जन्य हो भे आंद्र उन्होंने जनुष्योकीयम् ही मनस्यवरिश्तंतर वर्णन किया है। उनमें कोई देशी क्षमत्वार गंधी था। अतः वो आवशी या बुद्धिन्द है उन्हें ही वे अधाद महन या रहस्यान्य मान्त्रम हो गकते हैं पर को गामीअकवन्ता मनस्यी दे वह उन्हें आंख मुंदरार गहन रहस्योक नामदर कैसे स्वीवार कर उन्हता है।

# यदेव किञ्चित् विषयभक्षित्यतं युरातनेस्वतीयति प्रशस्यते । विनिश्चितास्यश्च सन्त्र्यवासङ्गतिने पत्यते वतस्यतियोह् एव सः ॥

कितनी भी अनस्यत्र और असंपर आते प्राचीनभक्ति सायवर प्राचित हो एही हैं और बन्द एही हैं। उनकी असम्बद्धना भूराननोक्त और हमारी असक्ति के नायवर भूषण वन एही है तथा मनुष्यकी प्रत्यक्षित्र वीधनस्य और युक्तिप्रज्ञक भी रचना आज नवीनभक्ति नायवर दुष्त्रुपर्द जा रही है। यह तो प्रत्यक्षके उत्तर स्मृतिकी वित्य हैं। यह भाग नमित्रमुद्धना है। इसका विवेक या भूमीक्षणमे कोई सम्बन्ध नहीं है।

# त गौरकाकारतमतिकियाहते किमत्र पुस्त क्रिमयुक्तसर्वतः। युक्तवकोमसभवं हि गौरवं क्रुमाङगनावृत्तमतौऽन्यवा भवेत्।।

पुराननके मिध्यामीरवका अभिमानी व्यक्ति युका और अधुक्तका विचार ही नहीं कर सकता। उनकी युक्ति उस थाँथे बङ्गलनके द्वानी देव जाती है कि उनकी विचारप्रक्ति सर्वषा एवं हो जाती है। अन्तर्य पाचारे विष्युत है कि योग्य गुणहुन है। जिसमें गुण है वह बाहे प्राचीन हो या स्वीत या मध्य-यूगीन, गौरवके योग्य है। इसके मिध्या श्रेट्य गौरके नामना डीक भीटना किसी कुटकानिमीके आनं कुरुके नामसे स्वीतकों निद्य करनेके समान हो है।

यति कारिटानने भी २२ प्राचीनगढ्डबृद्धियांकी प्रायस्ययनेप्रमृद्धि कहा हैं । वे परीक्षकानिकंI सराहना करने हुए जिल्ले हैं+

पुरत्वित्तस्येव न सामु सर्वं न चापि काष्यं नवित्रपवद्यन् । सन्तः परीक्ष्यास्यतरम् भजन्ते सृष्ठः परप्रत्यपनेयम्द्विः॥

### ६ संस्कृति का सम्माप्दर्शन

प्रथित सभी पुराना अच्छा और सभी नया बुध नहीं हो सकता । समझदार परीक्षा करके अनमेले सभीजीनको ग्रहम करने हैं : मुद्द ही हुमर्सके दहकायेमें आसा है ।  $\cdot$ 

अनः इस प्राविक्तिको भीत् और नर्भावनाके अनाइरको छोष्टकर समीचीवताकी और दूरिए रखती चाहिए तभी हम नृतन भेड़ीकी मनिकी समीचीन करा सकेंगे। इस प्राचीनकाके मीहते अग्रंत्र्य अन्यविक्तासो, कुरुहियों, निर्मेक परणासओं और अनर्भक कुलानाओंकी जन्म देकर मानको सहक्रवृद्धिको पहन्त्र अगोमें इस्त्र दिसा है। अनः इसका मन्दरस्यीन प्राप्तकर नीकाको समीकाषुणं बनाना नाहिए।

# संस्कृति का सम्यत्वर्शन--

सरनवज्ञातिका पतन-भारम रप्रसनका अज्ञान ही मानवज्ञातिकी पतनका मुख्य कारण है । मन्द्र्य एक सामाजिक प्राणी है । यह अपने आस्थायके मनुष्योंको प्रभावित करना है । बच्चा जब उत्पन्न होता है तो बहुत कम संस्कारीको छेकर आचा है । उत्पत्तिकी बाव जाने दीजिये । यह भारमा जब एक देहको छोड़कर, हुमरा दारीर भारण करतेके लिए किमी स्वीके गर्भम एहँचला है तो बहुत कम संस्कारोंको चेकर काता है। पूर्व जरमकी। बादन शक्तियाँ उसी पर्यापके साथ समान्त हो जाती है, कुछ सूक्ष्म मंस्कार ही जस्मान्तर तक . जाते हैं । इस समय उसका भारमा सुरूप करमेण अरोरके साथ रहता है । वह जिस स्वीके गर्भमें पहुंचना है वहां प्राप्त कीर्यकरण और रजतालाने बने हुए कळळलाण्डमें विकसित होने छशता है । जैसे सरकार उस रक्त्र-क्षण और वीर्षेक्षणमें होगे उनके अनुसार तथा मानाके आहार-विहार-विचारीके अनुकूल यह बहुने रूपता है । बहु तो फोमच मोसके समान है जैसा गाचा मिल जायका बैसा हल जायका । अतः उत्तका ९९ मिन-शत किएन भागापितको संस्कारीके अनुसार होता है। वदि उनमें कोई <mark>गारी</mark>रिक या गानस्कि वीनारी है तो वह बच्चेमें अयस्य आजायगी। जन्म केनेके बाद वह मां बारके सक्टोंकी मुनता है उनकी जिल्लाओंको देखना है । आसपासके छोगोने न्यवहारके संस्कार उसपार कमक: एडने जाहे हैं <u>।</u> एक अध्याणमें उलाल बारवरची जन्मने ही गाँद किसी मुगरवमानके यहां गारुनेची रख दिया जाम तो उसमें मदाम दुआ करका. मांच माला, उसी पात्रवे यांची पीता उस्तीमें स्ट्री जाना आदि श्रेणी कार्ते मुसळ-नानो जैसी होने लगनी हैं। यदि वह किसी भेड़ियंकी मादनों चला जाता है तो वह चीपायोंनी तरह वरने रुपता है, कपट्टा पहिनना भी उसे नहीं मुहाबा, टासनमें दुसरोको टोक्सा है, प्रानिको आकारको कियाय सरमें बातें भेड़ियों जैसी हो जाती हैं १ यदि किसी जाण्डालका बालक बाह्मणके यहां पर्छ तो उसमें भूत कुछ संस्थार ब्राह्मणीके आ अति है। हो वी माद्र तक बाण्डालीके शारीरमें की संस्कार उन्हों पड़े हैं दे कभी कभी उद्बुद्ध होकर उसके चाण्डालत्बका परिचय करा देते हैं । ताल्पर्य यह कि पानवजाति को नतर पीढ़ोंकेलिए बहुत कुछ मां बाप उत्तरदायी हैं। उनकी बुरी आदले और खोटं विचार नवीत पीड़ीमें धरना घर बना रेते हैं।

याज जरुन्ने सब जिल्ला रहे ही कि-'संस्कृतिकी राशा करो, यंग्रुति हुनी, संस्कृति हुनी उरे जनाओं।' इन संस्कृति सामार उसके अजाजन्य इसे अनेक प्रकारकी बेहुरा। भरी हुई है। केल्पन जेन-नीच मान, अमुर-प्रकारक आचार-विचार, एउनसहन, बोलना-नालना, उउना बैठना जाति सभी शामिल हैं। इस तरह जन चारों और से संस्कृतिका आवार आ रही है और यह उनित भी है, तो सबसे पहिले संस्कृतिकों ही परीक्षा जोना जन्मी है। वही संस्कृतिकों ही नालप सारजनातिक जिलाओं साधनींका पोषण तो नहीं किया जा रहा है। विदेशमें असेज जाति यह प्रचार जरुती रहे। कि गोरी जातिको देखनेने नाली जातिकर रामित करनेकेलिए ही सुनल पर भेजा है और इसी हुमें स्कृतिका प्रचार करते हैं। यह तो हम देशोंने उनके इंश्वरकों सोधम किया कि यह अब जानेक तर हो कि अब उत्सव नहता छोड़ हो और उनने वापा होकर छोड़ दिया। जानीनेने अपने सबसुबनोंमें इस संस्कृतिका प्रचार किया पानि-नमेन एक आर्थरकों है। वह सस्तिस है। वह सस्तिस है। वह सहति विचारकेलिए हैं और अनत में शामन

# ४२ क्लबार्थवृति-अस्तावना

करनेकी योध्यता उत्तीमें है। यह साथ अत्येक क्रमैननुबक्तमें उत्तास विचा गया। उनका गरिकाम दिशीय महायुवके रूपमें मानववातिको त्रोगना पश और ऐसी हो हुसंस्कृतियोंक प्रवारक शीसरे महागुउकी सामग्री इक्टबो की जा रही है।

भारतवर्षमें सहश्रों वर्षसे जातिगत उच्चता जीवता, छुआछत, दासीदामप्रभा और स्वीको पददछित करनेकी संस्कृतिका अचार धर्मके देवेदारीते किया और भारतीय प्रजान बहुआगका अस्पद्म बांगिन हिया, स्थिपोंको साथ भोएकियासकी सामग्री बनाकर उन्हें पङ्गे भी बक्तर अवस्थाने पहुंचा दिया । सागायक जैसे थर्म- प्रथमें **ंडोल पर्वार सुद्र पर्यु नारी में सब ताड़बके मधिकारी** । जिसी व्यवस्थाएँ दी रही। है और भारतज्ञातिमें अनेक कस्पित मेर्देकी कृष्टि करके एक वर्गके कोचगको। वर्गविशेषके शासना और विलासको। श्रीत्साटन दिया, उने वृष्यका पाल भनाया और उनके उन्छिक्ट वर्णांगे अपनी जीविका कराई । नागी और शह पहले समान करार दिये एये और उन्हें डोलकी सरह ताड़नाका पात्र बनावर । इस धर्मबाहरूका को आब संस्कृतिके नाममे पुरुष्य जाता है। जिस पुरोहितवर्षकी धर्ममे आबीविका चलनी है उनकी परी सेना इन संस्कृतिकी प्रचारिका है। पक्षअंको ब्रह्माने यजके लिए उत्पन्न विवाह अनः ब्रह्मानुकि ... नियमके अनुसार उन्हें सक्क्षमें झोको । सीकी - रक्षाके बहाने मुधल्लमानीको सारित्या ही जाती है पर इत वाकिकांकी बजागालामें गरेनेय यह धर्मके नामपर अरावर होते थे। अनिधि सुन्तारक दिश इन्हें नायकी बहिद्याका भर्ता बनिनेमें कोई संकीच नहीं था। कारण स्पर्ट श्राम्'श्राह्मण श्रह्माना मस्त्र हैं, पर्मशास्त्रकी राजना उसके हाथमें थी। 'कराते करेंके वित्तकेलिए वे जो चरहे किन्दु सकते थे। उसके स्हे यहांतक लिखनेका भाइस किया है कि-शिक्षाजीने सम्बन्धा उत्पन्न करके ब्राह्मणीको सांप दी थी अर्थान कद्भण दस सारी एंटिके बह्मादीमें नियुक्त स्वामी हैं। बाह्मणोंकी अस्पवचानीये ही दूसरे छोग जगत्वे पदार्थीके स्थामी बने हुए है। यदि शहरण किमीको सारकर भी प्राप्ती मानि छीन लेना है तो वह अपनी ही बन्तु वार्षिक लेता है। उसकी वह लट सन्कार्य है। वह उस व्यक्तिका उद्घार करता है।" इन बह्ममुस्ति ऐसी ही स्वार्थपोवध करनेवालो आवस्थाएं प्रश्नारून की, जिससे धूसरे योग हाह्यमके प्रभुवनों न पूर्व । गर्भेमें क्षेत्रर मरणतक संक्ष्यों संस्तार इतकी आर्विधिकारीयिए अपन हा: । मरणके बाद आड, काषिक वैद्याणिक आदि आड, इनकी फीविकाके आधार वने । प्राविधोक्ते वैसर्गिक अधिकारोंको अपने आधीर । बनावेके आधारकर सस्कृतिके सामसे प्रचार होता रहा है । एँसी दशामें इस मरक्तिका सम्बद्धांच हुए विका जनतुमें शान्ति और व्यक्तिकी मृत्ति वंसे हो सबती हैं ? कोविशोषकी प्रभूताके जिए किया जानेबाल वह निर्मेश प्रचार ही मान्बजातिके जिट और भारतकी पराधीनताका कारण हुआ है। आब भारतमें स्वातकवोदय होनेपर भी वकी अहरीको घारा सिंहहतिरक्षा के नामपर सुबकोषे कोमल मन्तिरकोमें प्रशाहित अन्तेका पूरा देवल पही वर्ष का प्रशाहित.

हिरोकी रक्षांक पीछे बही आब है। एराने समयमें इस बर्दने यस्कृतको पहला दी थी। ऑर. संस्कृतके उच्चारणको पुष्प और दूसरी जनभाषा अद्रश्च उक्कारणको पाप बनस्या था। नाटकोमें न्यी और शुद्रोमे अपश्चेत्र या प्राकृत भाषाका युक्ताया जाता उसी भाषाधारित उच्चतीष भावता प्रयोग है। आज संस्कृतिगट्ट हिस्दीका सुर्ध्यंत करनेवालांका वहा भाग कनभाषकी अवहेलसम्बे भावते अवसंत्र है। अतः जवतक जात्की प्रत्यंक इस्वती अधिकारमीमका वास्त्रविका स्वयंदर्धन न होगा तदनक यह प्राथमी बलती ही रहेगी। धर्मरका, संस्कृतिहरुम, गोरका, हिस्दीनका, राष्ट्रीक स्वयंभेदल संप, समीमंप आदि दनके आपराह है।

कैन संस्कृतिने आस्थाके अधिकार और १४६०की और हो सर्वेष्ठम स्थान दिख्या और एता वि इक्का सम्बद्धिन हम् निना बस्थनमीक नदी हो तकना । उसकी साथ्य योधका है⊸-

(२) प्रत्येक अस्ता स्वतंत्र है जाका सात अपने विकार और आनी विकाशींगर अधिकार है, यह अपने ही युग पर्वाचका स्वाची है। अपने मुधार-विवाहकर स्वय जिम्मेशा है।

- (२) कोई ऐसा देखर नहीं जो जगतुके अनन्त प्रदार्थोंघर अपना नेमिरिक अधिकार रम्बता हो, पुण्य गामक हिलाब रकता हो और स्वर्थ या नरकर्ष बीबोंको भेजता हो, मुख्यिका नियन्ता हो।
- (३) एक आस्माका क्ष्मरी आत्माकर तथा वड़ दब्बोंकर कोई स्तांआविक अधिकार नहीं है। दुबरी अल्पाको अपने अधीन बनानेकी बेच्टा हो अवधिकार नैस्टा अन एव हिला और मिक्टा विस्ट है।
- (४) दुसरी आहमार्ग अपने स्वयंक विचारीने यदि किसी एकको आगता नियन्ता लोक-व्यवहारकेलिए तियुक्त करती या चुनती है हो यह उन आरमार्मीना अगना अधिकार हुआ न कि उस चुने जानेवाले श्रीक्तको अस्मसिद्ध अधिकार । अतः गारी लोक-व्यवहार व्यवस्था सहयोज्यर ही निर्भारी न कि जनमञ्जान अधिकारयर ।
- (५) ब्राह्मण अविधादि वर्णव्यवस्था अपने स्वागमंके अनुसार है जन्ममे नहीं।
- (६) कोब एक जन्ममें भी बढ़कता दें, नह कुण-कर्मके अनुसार परिवर्तित होता है ।
- (७) परद्रव्योंका मंग्रह और परिग्रह ममकार और अहंगास्का हेतृ होनेने बस्थकारक है।
- (८) पूपरे इत्योंको अपने अधीन बनानेकी चेट्टा ही समस्त अज्ञानि तुल शेषये और हिमाना मूल है। जहां तन अवतन पदार्थोंक परिवहना प्रक्रन है यह छीनाक्षपटीका पारण होत्रिने संबनेटकारक है, अल. हेय है।
- (५) स्त्री हो या पूरण धर्ममें उसे कोई रुणवट नहीं । यह जुदी बात है कि स्त्री अपनी भागी-किंद्र नविवास अनुसार ही किलास कर मकती हो ।
- (१०) किमी वर्गविद्येषका जन्मज्ञान कोई धर्मका ठेका नहीं है। प्रत्येक अस्त्रमा धर्मका अधिकारी . हैं। ऐसी कोई फिया धर्म नहीं हो सकती जिससे प्राणिसात का अधिकार न हो।
- (११) भाषा भावति । दूसरेतक पहुँचानेका सध्यार हैं। अतः जनताकी भाषा ही बाह्य है ।
- (१६) वर्ष जाति रंग और देस आदिकं नारण आस्माधिवारमें भेद नहीं हो सकता, ये सब धरी-राधिव है !
- (१३) हिंदू मुसल्यान सिस्स दैयाई जैन बौड आदि प्रश्यक्षेद्र भी आस्माधिकारके भेदन नहीं हैं।
- (१४) तस्तु अनेराधमान्मक है उसका विचार उदारद्दियो होता चाहिए।

रीक्षी वात तो यह है कि हमें एक दिवरवादी कामफसंस्कृतिका प्रचार इस्ट नहीं है । हमें तो प्राणि-माधको समुख्य बनानेका अधिकार स्वीकार करनेवाडी सर्वसमाधीन सस्कृतिका प्रचार करना है ।

जनक १४ ६म पर्वतमानाधिका प्रस्ति संविधा संव्युतिका प्रचार नहीं करेंगे तकतक जातितत उच्छत्य नीवत्व, बाह्याधित तृष्टक आदिने दृषित विधार गैद्धां दर्ण्योद्धी धानसम्बाजको प्रसन्ते और ले जोटमें। अनः नानव प्रमाजनी उन्नतिने लिए आवस्यक है कि सम्ब्रुति और धर्म निषयक दर्गन स्पष्ट और सम्बर्क हो। उसका आधार सबस्तिमीकी हो। न कि दर्ग सिलंपका प्रमुख पा जाति विशेषका उच्चत्व।

स्म नरह जब हम इस आध्यात्मिक संस्कृतिक नियममें स्वयं सम्यद्भी प्रास्त करेंगे तभी हम मानवरातिका विकास कर सक्षे । अन्यथा यदि हसारी दृष्टि सिथ्या हुई तो हम तो पतिन होही अपनी सन्तात और सानव वातिका वहा भारों आहित उस विभावन कर्मेन्सा संस्कृतिना प्रचार करके करेंगे। अस्य पारवससामके एतनका मुख्य कारण विध्यादर्शन और उत्थावका सृष्य नामन सम्बद्धिल ही ही नक्ता है। जब हम स्वयं इन सर्वसमभाकी उदार भारोंने मुसंस्कृत होगें तो वहीं संस्वार रक्तद्वरण हमारी गल्यात्म कथा विचारप्रचार और पार पड़ीसके बारवस्त्वातीं जीवने और इस तरह हम ऐसी सृत्व पीड़ीका निर्माण करने में समय होने को अहितक समान रचनका आधार वनेथी। यही पारतभृतिको विधेयना है को इसने महाबीर और बुद्ध जैसे श्रमणसन्तो करण इस उदार आध्यात्मितताका सन्देश जानको दिखा। अन्य विदय सीनिकाविकासताने आहि सह रहा है। जिनके हाथभें बाह्य ሄሄ

# दत्तार्थदृति -अस्तावना

मारोग पहिन्न प्रवनका बाहे वह गामाजिक हो तास्त्रीय हो उप वैयक्षिक-मूळ कारण (मध्यार्थात अयोक् इष्टिका मिध्याजन-सबकाविश्वम हो हैं। टीप्टिमिय्यात्वके करण जात विश्वम बनता है और फिर्ट्र मेमल कियाएँ और आवरण मिद्या हो बाते हैं। उच्चातका कर भी दृष्टिके नस्वकृत अर्थोत् मध्यवर्थात प्रारम्भ होता है। सम्बन्ध्य होते ही जातकी गीत सम्बन्ध्य होता है। सम्बन्ध्य होते ही जातकी गीत सम्बन्ध्य होता है। सम्बन्ध्य होते ही अतिकी सम्बन्ध्य होता है। उच्ची है। इसक्रकार वस्थाका कारण सम्बन्ध्य होता है। अस्त्री है। इसक्रकार वस्थाका कारण सम्बन्ध्य होता है।

# अध्यातम और नियतिबाद का सम्बगुदर्शन-

पदःश्रीत्यति—"नाप्रसत्तो। विरुति भावो सादुभावो विद्यते सतः"—कानमी जो सत्त है उमभा सर्वशा विसाध नकी हो सकतः और सर्वथा नएकियी असहका सहामी इलाद नहीं हो सकता । जिनने मंगिरक द्वश्य इस क्यावमी अनादिसे विद्यासन है ये अपनी अवस्थाओंके परिवर्तन होते रहते हैं। अनन्त बीब, अवन्तावना पद्रत्य अव, एक भर्मद्रव्य, एक अभ्रमद्रव्य, एक आकाम और अतत्त्व कार्याण् इत्ये यह ओक व्यक्ष्य है । ये छह जानिके द्रव्य मौरियत है. इनमेंसे न तो एक भी द्रव्य कम हो सकता है। और ना कोई तथा उत्पन्न होतर इनकी संस्थामें। बढ़ि ही कर सकता है । बोर्ट भी दस्य अन्यद्रव्यक्ष्यमें परिणादन नहीं कर सबतर । जीव जीव ही पहेगा पुरुगल नहीं हो सकता । जिस तरह दिजातीय द्रव्यक्षणों कियी भी द्रव्यका परिणामन नहीं होता दुनी तरह एक जीव इगरे संज्ञातीय जीवद्रव्यक्ष या एक पुरुषक दुसरे संज्ञातीय पद्मयद्वव्यक्ष्यमें पश्चिमन भी, वहीं। संग म≉ना । प्रत्येक दश्या अपनी पर्याची-अवस्थाओंको भारामे प्रवाहित है । यह किसी भी विकासीय था महातीप इञ्चान्तरकी धारामें नहीं मिल सकता । यह समातीय या विकतीय इञ्चान्तरमें असंक्रान्ति हो प्रश्वेश इञ्चर्की भौतिकता है । इन द्रव्योमें अमेद्रव्य, क्रममेद्रव्य, आकाशद्रव्य और कारद्रश्योंकर परिश्रमन नदा शङ्क ही। रहती। है, इनमें विकास नहीं होता. एक जैसा परिणयन प्रतिसमय होता रहता है । जीव और तृब्यक दुन दो दश्योंमें बाउपरिष्यत सी होता है तथा अगुड़ परिष्यम भी। इन दो ब्रथ्सेमे विधासिन भी है जिनमें उनमें इन्दर-करत. आता-जरना आदि सियाएँ होती है । रोप द्रव्य निष्टिय हैं, वे जहां है वहीं रहते है। आक्षाश सर्वेद्यापी है। यह भीर अधर्मलीकाकातके करावर हैं: पृद्रगल और दाल अध्राप ई। और असंब्यानप्रदेशी है और अपने सरीरप्रमाण विविध आकारोमें मिलना है। एक प्रस्ताब्दका ही लेसा है आ सजानीय अन्य पुद्रगलक्ष्योंसे मिलकर स्कन्य का जाता है और कभी कभी दनमें इनगी रामागरिक मिथल हो जाता है कि उसके अधुओंकी पंथक मलाका भाग करना भी करिन होता है। तास्त्रमें यह कि जीवद्रस्य ऑर पद्गलद्रस्यमें अग्रुद्ध परिणमन होता है और वह एक दूसरे

Υ.,

#### अध्यातम और नियंतियादका सम्मान्दर्शन

कं निमित्तसे। पुरुषकों इतनी विधेषना है कि उत्तरी अध्य सवानीय पुरुषकोसे मिनकर स्वत्य-प्रायीय भी होती है पर जीवकी दूतरे जीवने मिनकर स्वत्यः पर्धाप्र नहीं होती। दो विजानीय द्रव्य वेषकर एक प्रशेष प्राप्त नहीं कर सको । दन दो द्रव्योक विविध परिणमनीका स्थूलका ८२ दस्य वागन है।

द्रध्य-प्रश्विमन-प्रत्येक द्रव्य परिवासीतित्य है। पूर्यप्रध्य नव्य होती है। उत्तर उत्तर होती दे पर मृद्द्रथ के पारा अधिक्षित्र चलती है। वही उत्तर-व्यव-घोष्णात्मकता प्रत्येक द्रव्यता निजी रदक्ष है। धर्म, अध्यमे, आकास और काल्यक्ष्मोंका सदा सुद्ध परिवासन ही होता है। जीवद्रव्यक्षे भी मुक्त जीव है उत्तरा परिवासन गुद्ध हो होता है कभी भी अगुद्ध नहीं होटा। संपारी जीव और अत्यत पूराव्यव्यवना सुद्ध और अगुद्ध दोनों ही प्रवासका परिवासन होता है। उनकी विजेवना है है कि और संपारी जीव एक्थार मुक्त होकर सुद्ध परिवासन आधानारी हुआ वह किए कभी भी अवद नहीं होगा, पर पूर्वव्यवस्थाना कोटि निरम नहीं है। वे नाभी स्वस्थ वनकर अगुद्ध परिवासन करते हैं तो परिवासन होता प्रता सुद्ध अवस्थामों का जाने हैं किए स्वस्थ बन जाने हैं हम तरह इतना विविच परिवासन होता प्रता है। जोव और पूर्वस्थम बंधादियों सांचन हैं, उसके कावच विभाव परिवासनों भी प्रता होते हैं।

द्रश्यस्वर्शस्त-भंगं अपर्मं, आदार मं तीन द्रश्य एण एक एक हैं। सावरम् अमंश्यात है। मन्यर कारणपूर्व एक ज्यां शिक्तमं शिक्तमं शिक्तमं शिक्तमं शिक्तमं शिक्तमं शिक्तमं । सिन्धमं १३ वर्गना अप्तान है। पुर्वज्ञरूपं हे वेती ही दूरमं कारणपूर्व हिमाना स्वान्धमं है। वर्गना शिक्तमं को प्रति एक अपूर्म जिन्दी । शिक्तमं हे उनते ही और पैसी ही प्रतिनाम सिप्तमा न्यां है। पुर्वज्ञरूपं एक अपूर्म जिन्दी शिक्तमं है। जीन ही अपि पैसी ही प्रतिनाम सिप्तमा नेयां शिक्तमं से से प्रति हो। प्रतिनाम सिप्तमा नेयां शिक्तमं है। स्वत्र हे। स्वत्र प्रति सिप्तमा नेयां शिक्तमं है। से सिप्तमं हो। सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं हो। सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं हो। सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं सिप्तमं हो। प्रतिनाम है। सिप्तमं हो। प्रतिनाम है। सिप्तमं हो। प्रतिनाम है। सिप्तमं हो। प्रतिनाम है। सिप्तमं ही। स

सभी जीवडव्यांकी सूल स्वभावतावनवां एक जेनी है, अनादि अनन्तनुष और अवत्य वैतन्ध-र्गारणमन्त्री प्रक्ति सुलन प्रस्केण जीवडरूमी है। हो, अनादिवाशीन अगुडनाके कारण उनना कियास जिसस प्रकारने होना है। नाहे भव्य हो या अभ्यत वेनि ही प्रकारके प्रत्येक जीव एक जेनी विवन्धांके अभ्यात है। युद्ध द्वामं नभी एक देनी मित्रियों स्थामी वन जात है और प्रतिसमय स्थाप सुरू परिणानमंत्रीलेन रहते हैं। ननारी जीवोमें भी मुखन सभी भक्ति है। उनना विवेग है कि अभ्यत्यनियोंके देवल कालादि प्रवित्योंके आविभावकी शांकिन नहीं मानि जानी। उपयुक्ति विवेचनमें एक यस विविद्यत्यांके पर्यं है जिसी है कि नाई द्वल बेनन हो या अभेनन प्रस्थेन मूलन अपनी अपनी चेतन-प्रक्तिन योदेवयोंका धर्मा है उनमें नहीं कुछ भी स्कृतिविद्यान नहीं है। प्रयुद्ध द्वामां अन्य प्रयोग्याक्तियाँ भी उत्पन्न होती हैं और विलोन होती। एक्टी है।

परिणमनके निमतस्यकी सोमा— उपर्यका विवेचनने यह स्वाट है कि इब्बोमें परिणमन होनंबर भी कोई भी इब्ब सजारीय या विज्ञातीय हचान्तरक्षणमें गरियमन नहीं एए तकता। अपनी पारामें यदा उमका परिणमन होता रहता है। इब्बमन मूळ स्वभावकी आंक्षर श्लोक इब्बो अपने परिणमन निवंत है। किसी भी प्रमुक्ताणुको वे गभी प्रमुक्तम्बन्धी गरिजमन यक्षणुम्य हो सकते ही और किसी भी बीवने बीवनस्वभी अनल गरिजमन। यह ही सम्भव है कि बुळ प्रमिन्निकारोंने सीधर

### ४६ सहबार्थवृत्ति-प्रस्तादन।

सम्बन्ध स्वज्ञेबाळे परिणयन कारणभूत वर्णायश्यनिक्कं सहीतं पर सही। जैसे प्रत्येक पुरुषक्षपरमाण बरुषि घट बन सकता है फिर भी जबतक असक गरमाण गिट्टी जनन्थरूप पर्यावको मेल्या न होंगे तब तक इसमें सिटीरुण वर्षाद्रशनितको विकासने होतेबालो घटणर्याप नहीं हो सकती। परन्त निर्देश पर्यापने होतेबाकी घर सकोरा आदि जिनहीं पर्याय सम्भावत है वे निमित्त के अनुसार कोई भी हो सबती हैं। बौसे कोबमें मनव्यक्तर्यायमें आंखने देखनेकी योग्यना विकस्ति है तो वह अमक समयमें जो भी सामने आयमा उसे देखेगा। यह फदापि नियन नहीं है कि असक रुमपर्म अमक पदार्थको ही देखनेकी उसमें बोच्यता है बोबबी नहीं, या असक पदार्थमें उस समय असके द्वारा है। देखे जानेकी बोच्यता है अन्यके द्वारत नहीं । मनजुब यह कि परिस्थितिया किए पर्यावणवित्या द्रव्यमें विकास हुआ है उस क्रस्तिमें होनेदालं यावत्कार्योमेंसे विस कार्यको नामग्री या बळवान् निमिन पिलेके उपके अनुसार उसका वैसा परिभागत होता आगणा । एक मन्द्रय गहोपर बेठा है उस समग्र उससे हॅमना-रोना आस्वर्ष करना, गम्भीरताले मोचना आदि अदेश वार्षोकी योग्यता है। यदि बहुमरिया सानवे आजस्य और उसकी उसमें दिखबत्ती हो तो हॅगनेरुप पर्याव ही आवशी। कोई शोषना निमित्त पिय बाद तो रो स्के सकता है। अक्टरमहरू बात सुनकर आक्त्यमें इब सकता है और तस्त्वची सुनकर सम्भीरतापूर्वक गोच भी संक्रता है। इसलिए यह समझना वि 'अल्बेक द्रव्यका अतिशनकका परिणमन नियत है उसमें कछ भी हेर-केर नहीं हो सकता और न कोई हेर-केर कर बनता हैं। इन्यके परिवायनग्याभावको गम्भोग्नाने न भोजनके करमण भागातमक है। द्रव्यगत परिष्ठमक नियन है। असक स्थलक्याँयसन गाँकतर्पके परिणमन भी निवन हो सकते हैं हो इस प्राणिशनिक सम्भावनीय परिणमनोमेंने किसी एकरूपमें निमिन चानुसार सामने अले हैं । जैसे एक अंगुळी अगर्ट समय टेड़ी हो सकती हैं, सीपी पह सकती है, दूर मकती है, यम सकती है, अभी सामग्री जीर कारण-शरुक मिलेंगे उसमे विद्यमान इन सभी योग्यनाओं ग्री अनुकुछ योग्यताका विकास हो जायवा। उस कारणशक्तिमें यह असक परिकास भी नियन कराया जा मनता है जिसकी पूरी सामग्री अविकल हो और प्रतिबन्धक कारणकी सम्भावना न हो, ऐसी अस्तिम-क्षांच्याच्या प्राप्तिसे यह कार्य नियत ही हैशा. पर इसका यह अर्थ कदाणि नहीं है कि प्रत्येक द्रव्यका प्रतिकाणका परिवापन मृतिहिचन है उसमें जिसे जो दिसिन होत्य है नियनिवासी पेटमें पडकर ही वह अगता निमित्त प्रदेश ही। यह अनिम्निद्वित है कि हरएक इकाका बनिसमय कोई न कोई परिष्यन होंगा ही जाहिए। पुराने सरकारोके परिणासस्य हुए कुछ ऐसे निब्धित कार्यकारणभाव बनाए जह सकते है जिनमें यह नियन हिया का भवता है कि अमन समयमें इस इकाश ऐसा परियमत होगा हो, पर ६५ कारणनाकी अवस्थानाविता मामग्रीकी अविकलना तथा प्रतियन्त्रक कारणकी श्रम्यता पर ही निर्भेट हैं । जैसे हरूदी और चना दोनों एक जरुपायमें दाले गर्थ तो ग्रह अवद्यंभाषी है कि उनका चालरंगका परिवर्षन हैं। एक दान यहाँ यह खानकोरने ध्यापमें रखनेकी है कि अनेतन करमाणभीमें बद्धिपदेक किया नहीं ही सबकी। जनमें अपने सर्वासीयों अध्यारमें ही किया होती है, भले ही वे संबंग फैनन द्वारा विकर्ण गए ही यह प्राकृतिक कारणोंने मिले हों। बेने पश्चिमे कोई बीज एडा हो जो सरदी गश्मीका निमित्त पालर उसमें अंगुर आ जायना और बह पन्निवन परियत होकर पुत्र बीजकी उनाह कर देगा । गर्साकः निमित्त पाकर जरू भाग बत्त जानेका । पुतः गरेशोका विभिन्न पाकर क्षार जरूके रूपमें बरसवर पश्चिको अर्यस्यामण बना देश। । इन्ह ऐसे भी अनेतर द्रव्यक्ति परिकारत है जो चेतन निमित्तरे होते हैं जैसे मिट्टीका पट्टा बराता गा स्टीता कपड़ा बसता। तालायी यह कि अनीतती संस्कारका अर्डमान क्षणमें बिन्धी और जैसी योगनाएँ दिकसित होंगी और जिनके जिनामके अवदश्य स्थित। सिंधेने द्रव्यंका बेसा बेसा परिकासन होता मारहा । भविष्यका कोई निश्चित कर्ष्यकम द्रव्यति। येना हुआ हो और उसी सुनिश्चित अनन्त केक्सर यह जगत चन्छ २४३ हो यह भारता। हो सामपणे ही ।

निष्यताऽभिष्यतःकवाव--वीन दृष्टिने प्रकार प्रक्तियों निवत हैं पर उनके प्रतिशणके भिष्यमन अनिवार्ष शोकर भी अदिवत हैं। एक प्रकारी उस समयकी योग्यनामें किसने प्रकार के परिकास हो। सकते हैं उनकेने कोई भी परिजासन जिसके निर्मित और अनुकृष्ट सामग्री निष्य दायमी हो। बादमा। जानाई क्रियह

#### अध्यातम और निय्तियदका सम्यय्दर्शन

प्रक्षेत्र इट्यकी शक्तियां तथा जनमें होनेवाले प्रियमकोकी जानि मुनिर्मियन हैं। कभी भी पृष्कवर्तः परिष्यमन जीवमें तथा जीवले परिष्यमन पृष्कुणको नहीं हो सबने। पर दिनसमय कैना परिष्यमन होगा यह अनियन है। जिस सपय जो अभिन विश्वानित होगी तथा अनुकूष निमित्त मिल जायगा उमके बाद वैसा परिष्यमन हो जायगा। कनः नियतन्त्र और अनियन्त्य दोगी यने मापेल हैं, आपेला भेदने सम्भव हैं।

जीवद्रज्य और पूर्वपट द्रष्यका ही खेल यह लगन है। इनकी अपनी द्रव्यविभिन्नी निजन है। संगारमें नियमिकी प्रशिन नहीं को इत्यव्यक्तिशीमेंगे एकका भी लग नहां मुके या एककी बढ़ा सके। इनका आविश्रांत प्रशिन नहीं को तिरोधाव प्यायको प्राप्त होता उदला है। नीते मिट्टी प्रश्चिकी प्राप्त पूर्वप्रथमें नेस नहीं किल पंत्रणा यह सोना नहीं वस सकती, यहाँकि नेन्द्री पंत्रणा भी पुर्वप्रथम है जनता है, क्योंकि निद्द्री पंत्रणांकि पूर्वप्रथम है जो वस सकती, उद्यापिक पर भीति बनन की अनुरक्ति उल्लास करने की, यार्वप्रथम द्रिक्त विजन्ध प्रथम केल प्रश्ना करने की आदि प्रमाणी प्रयोग प्रोप्त प्रोप्त प्रयोग निवसमा है। जिसकी प्राप्त प्रयोग अने स्वर्ण केल प्रयोग उत्तय होगी। होता भी पुरुक्त है एन इस प्रयोग में एवं प्रयोग प्रयोग प्रयोग की प्रयोग किल प्रयोग की प

- (१) उत्येक इव्यक्ती मूलद्रव्यवाक्तियाँ नियन है उनकी संख्यामें सूनिविकता बाँड नहीं कर सकता। पर्यापके अनुसार कुछ मिल्ल्या प्रकार पहनी है और कुछ अक्कर । उन्हें पर्याप सेक्सन कहते हैं। (१) यह कियन है कि करन का अनेननकाम में गथा अनेननका। नेनकम्पमे परिष्णान महीं हो सकता। (१) यह भी नियन है कि एक नेगन या अनेनन इध्यका दूसरे सवातीय नेवेन या अनेनन इध्यका दूसरे सवातीय नेवेन या अनेनन इध्यक्त प्रकार प्रकार एक संभूतन सद्धा गर्याय उद्धान नहीं कर सकते जैसे थि। इने है अदि नेपाय कियन प्रकार अपनी स्थूतन नद्धा पर प्रवाय उद्धान कर नेवे हैं। (५) यह भी विधन है कि उनके वहीं परिवाय अपने हैं। इने सेचियन है कि अनेन वहीं परिवाय अपने वहीं सेचियन है कि अन्येक इच्छा कर कोई न वहीं परिवाय है कि अनेन वहीं परिवाय के कि अनेन के स्थाय अध्यक्त अपने स्थाय अध्यन होता। इने इने स्थाप नहीं है। इने वहीं सेचियन है कि उनके इने सेचियन इने सेचियन इने कि उनके इने सेचियन होता है। इने सेचियन उद्धान उद्धान उद्धान होता है। इने सेचियन उद्धान उद्धान उद्धान इने सेचियन इने कि उद्धान इने हैं कर स्थाप अध्यन परिवायन उपनियन इने वर समयनकी प्रविचयनका हो निवाय है कि अनेन इने वर समयनकी प्रविचयनका हो सिपायन है। सेचियन नहीं वर सनवा है। इने समयनकी प्रविचयनका उपादानशिक्त सेचियान नहीं वर सनवा है। वर समयनकी प्रविचयन विधिक्त नहीं वर सनवा । परलु---
- (१) यही एक बान अनियन है कि 'अमुक सम्याँ अमुक परिवसन हो होता ।' मिट्टीकी एउ-प्योगमें पड़ा सकोरा सुराई दिहा आदि अनेक पर्यायांक प्रकटानेकी यायवा है। कुन्द्रानकी रेक्का ऑस विया आदिका निम्मिन नियनेपर उनमेंने जिसको अनक् एउटारीफी पट पर्याय अगरेक्शणमें उत्पन्न रीजाएगी। यह कहना कि 'उस समय मिट्टीकी सही पर्याय होती थी. उतका मेल भी सद्भाय रूपने शान था, पानीको यही प्याय होती थी। उस्प और पर्यायन योग्यनको अज्ञानका एक है।

नियतिष्य नहीं-जो होता होता वह होगा है, हमाधा हुछ भी पुरुषार्थ नहीं है, इस प्रकारक विश्वय नियतिष्य कियार केंन्स्वस्थितिक प्रसिद्ध है। जो उपन्यत विश्वय कियार केंन्स्वस्थितिक प्रसिद्ध है। जो उपन्यत विश्वय कियार केंन्स्वर्थ है। उस केंग्स्वर्थ है। जो क्षा किया कराने में है। जो कोंग्स्वर्थ हिंग्स्वर्थ विश्वय कराने में है। जो कोंग्स्वर्थ हिंग्स्वर्थ विश्वय कराने में है। जो कोंग्स्वर्थ हिंग्स्वर्थ है। जो केंग्स्वर्थ है। जो किया केंग्स्वर्थ है। जो किया है। जो किया है। जो किया है। जो किया है। जो जो किया है। जो किया है। जो किया है। जो जो किया है। जो जो किया है। जो किया है। जो किया है। जो जो किया है। जो कि

# ४८ तत्थार्यवृत्ति-प्रस्तावना

तिपतिवाद-दृष्टिविष-एकवार 'ईश्वरवाद'के विभद्ध छात्रोंने एक प्रहसन खेला था। उसमें एक र्डक्यरवादी राजा था, जिसे यह विश्वास या कि दिवासे समस्य द्विमाके पदार्थोका कार्यक्रम विक्रिन्त कर दिया है । प्रत्येक पदार्थकी अस्क समयमे यह दक्षा होगी इसके बाद यह सब ग्निदिचन है । कोई अकार्य होना तो राजा सदा यह अक्ष्मा था कि-देन क्या कर नकते हैं ? ईस्वरने ऐसा ही निवन क्या था। ईस्वरके निमनिजयमें हमारा हस्तक्षेप उचित कहीं "ईदेशरकी मधीं "। एकवार कुछ रण्डोंने राज्यके सामने ही राज्येका अक्टरण निया । एवं सनीने रक्षार्थ जिल्लाहर शुरू की और राजाको क्रोथ आया तब भण्डोंके सरदारते जोरस कहा-"ईइवरकी मनी" । राजाके हाथ बीचे पट्ने ही बीट ने मुख्ये राजीको उसके सम्बन्ने ही बटा के जाने हैं। गण्डे रानीको भी समझाने हैं कि 'ईस्वरकी भवीं वहीं थी। सही भी 'विधिविधान' में अहल किरवास नवती थी और उन्हें आहम नमगंत्र कर देनी है । एउवसे अध्यक्ष्य फेलनी है और गरचकता आव-मण होता है और राजाकी कातीमें दुशास्त्री जो करवार घम्सी है यह भी 'हैंदवरकी मजी दम जहरीस विष्यामदिवसे बची हुई थी। और विशे राजाने विधिविधान मानकर ही स्वीकार किया था। राजा और राठी गुण्डों और राष्ट्रऑक शाकमणके रामय "ईश्व्यनकी मर्जी" "बिश्या विधान (इन्हीं ईश्व्यमहर्मक) प्रयोग करते थे और ईस्वरमे ही रक्षांकी प्रार्थता करते. थे । एट न मण्डुम उस समय ईस्वर क्या कर रहा था ? ईस्बर भी क्या करता ? गुण्डे और जबुओंका कार्यक्रम भी उसीटे बटाया था। और वे भी 'ईस्वरकी मर्जी और 'विभिविधान'की दुहाई दे रहे थे। इस इंज्वरवादमें इननी गुंबाइस थी कि यदि दिखर चाहता हो अपने विधानने कुछ परिवर्णन कर देता । अस्य भी, यानकी स्वामीकी, 'वस्तुनिज्ञानसार', पुस्तकनो परदर्ज समय उस प्रहसुनकी साद का गई और जान हुआ कि यह नियतिवादका कारुक्ट 'ईव्वरवाद'से भी भवंकर है। ईंडवरनाइमे इतना अवकास है कि परि ईंडवरकी भित्रको बाय का मत्कार्य किया जाय नो ईंडवरके विधानमें हेरफेर हो जाना है । ईरवर भी हमारे सन्तर्भ और दुस्तर्मोंके अनुमार हो फलका विधान करना है। यह यह नियमियाद अभेदा है। आस्वयं नी यह है कि उने जिनना पुरुवार्धवा नाम दिना जाता है। क्षत्र कालकार कुन्दकुन्द, अध्यापम, गर्वज, सन्वयदारीन और धर्मकी ध्रवकर्मी लघेर कर दिया जा रहा है। र्डस्वरक्षादी सरंगके बहरका एक उपान (ईस्थर) तो है गर इस नियतियादी कालक्ष्रका इस भीपन द्धिविषका कोई जगाब नहीं ; क्वोंकि हर एक द्रध्यकी हर समयकी पर्योग निमन है ।

. सम्मेल बेदला श्री तक होती है जब इस मिथ्या एकान विविध अवेदान अमृतके तासरे दोनकर्माः वह बोहोत्त्री मिकारक उन्हें अनन्य पुरुषार्थी बहतर सदाके लिए पुरुषार्थने विसुख रिचा जा उहा है।

पुल्य और पण क्यों - जब प्रत्येक जोषका अधिनमयका कार्यकर निविन्त है ध्यान् परिकृतिक जो है हो नहीं, साथ हो स्वकृत्वि सी नहीं है नव नया पृथ्य और क्या पांग ? किसी सुवल्यानके जैनप्रतिया नोहीं, तो जब सुगल्याको उस समय प्रतिथिकों जीहना ही था. अदिनाको उस समय इत्या हो था, अदिनाको उस समय इत्या हो था, सब कुछ गियन था तो विचार सुगल्यात कर क्या अपनाथ ? यह की नियनिवनका दास था। एक याजिक ब्राह्मण बक्ते विचार सुगल्यात कर क्या अपनाथ ? यह की नियनिवनका दास था। एक याजिक ब्राह्मण बक्ते विचार सुगला है तो वर्षे उसे हिमान कहा जाय---दिवीकी एसी ही एवर्षि होती थी, करने में मिन प्रवान है। था, ब्राह्मण पृत्ये साम जाना हो था, बेदसे ऐसा किसा ही धारा था। इस तरफ पूर्वितिस्वत कोजनान्त्रार अब प्रवान प्रत्ये सुगला है। था, ब्राह्मण प्रत्ये साम जाना हो। से स्वत्य है स्वत्य साम जाना है। यह स्वत्य स्वत्य स्वत्य साम इसे स्वत्य स्वत्

पुरुषार्थहीनकारा नता करना है) नियतिबादमें जय अपने भागोंका भी फर्तृत्व नहीं है अर्थात् ये भाग सुनिधिनत है तब गुण्य-पाग, दिमा-अहिला, सदाबार-दुराचार, सप्यादर्शन और सिस्यादर्शन वर्षा ?

नोडसे हत्वारा क्यों -यदि प्रत्येक द्रव्यका प्रतिसमयका परिणयन नियत है, अर्ट ही वह हमें न गालुम हो, तो जिल्ली कार्यको उच्च और किर्जी कर्षको पाप वर्षो कहा जाय ? ताबुराम गोटमेने महात्माजीको । भोली पारी तो क्यों नागुरामको हिलाल बहा जाव े जाबुरानका उस समय वैसा ही परिणमत होना या पद्माचा जीका भी वीमा ही होना ना और शेलीका और फिसीटका भी वैसा ही परिणमन निरिचन था। अर्थात हरूक नावराय, महारमात्री, पिम्तील और गोली आदि धनेव पदावाँके निचत कार्यक्रमका परिचास है। इस घटनामें सम्बद्ध सभी पदार्थों अपिकासन निवन थे। और उस राम्मिलित नियतिका परिणाम हत्या है। यदि यह रुहा जाना है कि नायुरान महत्त्वाजीके प्राणविधोगरूप परिणयनमें निमित्त हुआ है अल: अस्राधी है तो महाकाजीरो शोशूरामके गोली चलानेमें सिमित होनेपर कार्रे न अपराधी . इहरूचा राज ? जिस प्रकार महात्माजीका यह परिचानक विश्वित या उसी प्रकार वासुरासका भी । दोनों नियन्तिक के सामने समानक्ताने काम थे । सो ददि नियन्दियम नाथुराम हत्याका निमित्त होनेसे दोषों है तो महात्माको भी नाषुरामको गोलो बलाने रूप पर्यायमें निमित्त होनेसे दोषी क्यों नहीं ? इस्हे जाने क्षेत्रिय, हमातो यह कहते हैं कि पिल्लांडमें मोली निकटनी थी. भीर गोलीको गांभीजीकी छातीमें घुनना आ इमलिए नायुक्तम ऑट महार**माजीक**े उपस्थिति हुई । नायुक्तमानी **गोली और** पिस्तीलके उस अबदगम्मावी परिणामनना एक निमिन्त थर जो निवनित्तक के कारण वहाँ पहुँच गया । जिसकी नियनिता परिणास हत्या नामको घटना हूं वे सब पदालं समानरूपसे नियतिवक्ता मेरिन होकर उस धटनामें अपने अपने नियम भविनयदको नारण उपन्थित है । अब उनमें क्यों भाष नायुरामको पकड़ा जाता है 🧎 बर्कि हम सबको उस दिन ऐसी खबर मुननो थी मारे थी आत्माजरणको जन बननाथा इसल्ए वह तब हुआ। अतः हम सबको और आस्माचरणको हो पकड़ना चाहिए । अतः इस नियन्तिवादमें न कोई पुणा है न भाग, न मदाबार न द्राबार । जब कर्नुस्य ही नहीं तब स्था मदाबार क्या दुसाबार (नाथुराम गोडमेस्) क्रियतिबादके आधारण रहे अपना बचार्य करना चाहिए आ, और सीचा आरमाचरणके उपार दुटना आहिए क्षा कि-नुकि तुम्हें हमारे मुख्यमेका तज होता था इगलिए इतना अ**टा निमतितक ज**खा और हम सब उसमें फ्रेंसे। बदि मन चैतनोंको छुआता है तो पिम्चील के भवितव्यको दोष देता जाहिए—ज फिल्लील का उस समय वैसा परिणानन होना होता, न यह गोडमेके होच्में आही और न गॉभीजीकी छाती. छिहती। सारा दोष गिर्स्नावके नियत परिकामनका है। तात्त्रये यह कि इस नियतिकादमे सब सा.फ.है। व्यभित्रार, चौरी, देशादाकी और हश्या आदि सब्बुल उन उनपदार्घीके नियम परिणमनके परिणाम हैं. इसमें व्यक्तिविरोपका क्या दोष ? अतः इस मन् असन् लोपक, पुरुषार्थ-विवासक नियत्विवादके विषये रक्षा करनी चाहिए ।

निवित्तवावसं एक ही प्रदन एक ही उत्तर—िनयिवावसं एक उत्तर है—गीमा हीब्रोता था, जो होना होगा सो होगा ही इसमें न कोई तर्क है. त कोई गुरुवार्य और न कोई बृद्धि । कन्तुव्यवस्थामें इस प्रकारके मृत विचारिका बया उपयोग रेजान्से विद्यानगण्यत कार्यकारणभाव हैं। जैसी उपादान बीयना और जो निर्मित्त होगे नदन्मार केना-अकेनतना परिणमन होना हैं। पुरागर्य निमित्त और अनुकूल गानपीके जुटानेमें हैं। एक अस्त है, कृष्याओं यदि उपामें करतना नृत दाल देना है तो मृताियत युक्त निकलकर असरको मृतािक कर देना है,पदि बान्य आदि पहले ते बृत्तिका कार्य उपाय हो बाता है। यह कहना करनत असरको स्थापन है कि कुरको उपमें पडमा था, पुरावको उसमें डालना था, अनिगाति उसे बहन करना है था। इसमें यदि कोई हेनको करता है तो नियमिनपरिवादिका वहीं उत्तर कि ऐसा ही हीना या। पानो जगतुके परिणमनोको ऐसा हीहोना या इस नियमिनपरवानिनिने अस्ती भोदमें ले एक हो !

नियानवादमें समयुक्तार्थ भी नहीं —-नियनिवादमें अनन्त पूर्वार्थकी चान हो जाने दीजियं स्वपूर-पार्थ भी नहीं है। जिलार नो नीजियं जब हमारा प्रत्येक अणका कार्यक्रम सुनिश्चित है और अनस्तकारका, जर्म्य हेरफरका हमको भी अधिकार नहीं है नज हमारा पुरुषार्थ कहां ? और कहां हमारा सम्यादर्शन ? **ધ** ૦

# तत्त्वार्धवृत्ति-श्रहतावना

हम तो एक महानियित चवके अंग्र हैं और उसके गरिचलनके अनुसार प्रतिक्षण चळ रहे हैं। यदि हिना करने हैं तो नियन हैं, व्यक्षिचार करते हैं तो नियत हैं, भोशे अध्ये हैं तो नियत हैं, गापवित्ता करते हैं तो नियन हैं। हमारा पृष्टार्थ कहां होगा? कोई भी क्षण इस नियनिभूनकी मौजूदगीमें रहित नहीं हैं, जब हम संग्र लेकर कुछ अपना भविष्य निर्माण कर तसें।

अविषय निर्माण कहाँ ' इस नियनिवादमं मिविया निर्माणको लारो योजनाएँ ह्या हैं। जिने हम भिवया कहते हैं वह भी नियनिवक्षमं गुनिहिन्त हैं और होना हो। जैन दृष्टि नो यह नव्हती हैं कि—मुभमें जपादान योणना प्रति समय अनके और ब्रे कानेकी, सन् और अहत् होनेकी हैं, जैना पृष्ट्यार्थ करोगे, जैसी सामनी जुडाओं में अच्छे तुरे प्रविध्यतः निर्माण स्वयं कर सकोगे। ' पर जब नियतिक निर्माण करनेकी बाद पर ही। कुडाराहान करके उमे नियन या मुनिहिन्त कहना है नव हम क्या पुरुष्टार्थ करोगे हमें हमें प्रविधान कहने हैं। युष्टार्थ करोगे कि कहा कहें हमें सन्ता। इस नियनिक्षण सन्तास्य कुछ नियन है उसमें अच्छा नया हमारे हो। सन्ता। इस नियनिक्षण सन्तास्य कुछ नियन है उसमें अच्छा नया है तुन बया ! हिसा अहिता नया है

# 'जाचिव परसरि सध्वं ज्वचहारमञ्जूष केवशी भयवं । केवलजाजी जावदि परसरि जियमेण अत्पाजं ॥"

अर्थात्-केवली भगवान् व्यवहारतयस्य सव दार्थाको जानते देवते हैं । निरुषणने केवलकानी अपनी आतमानो ही जानना देखता है ।

अध्यातमसाहवयन विषयमनवर्कः भूतार्थतः और परमार्थतः नथा व्यवहारतयको अभूतार्थतः और अपरभाषेना गर विचार राज्वेसे सो अध्यातमाहत्रमं गुणेजानका गर्भवसान अन्तनः आहमजानमं ही होत्यः है । अगः गर्बरत्वको १स्तित्यकः अध्यातमीचननमारकः प्रयोधेक्यक्तामं उन्तर्भागवस्ता जीवत नहीं है ।

समय और अप्रतिबद्ध कर रण ही हैत् -अवल्यक देवने उन वास्य थी हेतु स्थीकार किया है जिनके विविध्यालमें नियमने वार्य उत्पाद हो जाय। उनमें भी यह अर्थ है कि जब उपको प्रतिवस्य उनिभित्र हो गया साम्व्यक्तिने अनुकूल कारण है गया साम्व्यक्तिने अनुकूल कारण है गये यह तभी कारण हो सकती है जब इसकी प्रतिव ियोग मन्त्र आदि प्रतिवत्यकों न रोकी हो तथा थुमोन्यदल मामग्री-मीला वैधन आदि पूरे क्येंग विद्यान हो। यदि गारणका अमुक्त कार्यक्ति में गिणमा नियम हो तो प्रतिवत्यकों ने भी हेतु बनाया जा मक्ता था। पर भारण वयनक कार्य उत्पाद नहीं कर सकता उनका उत्पाद नहीं कर सकता अपन अमुक्त नियम नहीं कर सकता । भिनमों बदि भीला ईपन बात्र तो हो थुम उनका होगा अपना अमुक्त गिणमम नहीं कर सकता । भिनमों बदि भीला ईपन बात्र तो हो थुम उनक होगा अपना अमुक्त गिणमम नहीं कर सकता । भिनमों बदि भीला ईपन बात्र तो हो यह समय गल वनना हो है यह समय उनका वनना हो है यह हो अनुकूल मीमग्री जुटाने की बात्र है। जिस परिणयनकी तामग्री जुटाने विधायन उम्ला होना ।

υş

#### अध्यातम् और नियतिबादका सम्यादर्शन

रामाहिका पुरुषमत्त्र-अप्यादम साम्त्रमें नागादिको गरभाव और पौद्षानिक ध्वाया है । इसका कारण भी वह बताया गया है हि चूँकि थे भाव पुरुष्णिनिम्त्रमें होने हैं भवः गुरुष्णावलम्ब होनेसे पौद्रानिक हो। सर्वार्धामाइमें भावमनको इसीलिए पौद्रानिक बताया है कि वह पुरुष्णावलम्ब होनेसे पौद्रानिक है। सर्वार्धामाइमें उपादम तो आत्मा ही है, आसा ही ना गरिष्णमन रागादि रूपमे होना है। यहाँ स्पर्यतः पुरुष्णवना या पर दृष्ण्य का सक्तिमित्तत्व स्वीकृत है। पर को निमित्त हुए निना रागादिको गरभाव कैमे कहा जा मकता है। अतः अध्यादम सी उभमकारणाधिक कार्य होना है। यह को निमित्त हुए निना रागादिको गरभाव कैमे कहा जा मकता है अतः अध्यादम सी उभमकारणाधिक कार्य होना है अरा स्वीक्ता होता है एक नारणां नहीं, यह अनुभवसिद्ध कार्यकारणवन्धा है। कार्य उभयक्ष्म होनेपर मी चूँकि कशाहम उपादानका सुधार करना नहूना है अतः उपादानकर हो दृष्णि राजना है, और वह सिन सम्बन्ध भे उपादा होते हैं अतः पर्यतिकिनोको छोड़। इसीमें अनल पुरुषा है है यह सामितिकारणाधी।

उभय कारणोंसे कार्य-कार्योत्तिकि तिथ् देशो ही कारण चाहिए उगायान और निवात: अंका कि वनेकासदर्भी न्यामी समलामद्रने नहा है कि "यथा कार्य बहिरन्तकशायित्रिः" अर्थात् कार्य बाह्य-अन्या त्तर दोनों कारणोंसे होता है। वे बृहत्त्वयंम् स्नोक्के वाषुपुरण स्तवनमें और भी साफ किसते हैं कि—

# "यद्दस्तु बाह्यं गुणदोषसूतेनिमित्तमभ्यन्तरमूलहेतोः । अध्यात्मवृत्तस्य तदंगभूतमभ्यन्तरं केवलम्प्यसं न ।।"

अर्थीत् अन्तरंगमं विद्यमान मूळकारण अर्थात् उपादान योग्यताके मूण और दोषको प्रकट करनेमे को यादा वस्तु कारण होती है वह उस उपादानके थिये अंगभूत अर्थात् महकारी कारण है । केवल अम्यतार कारण अपने गुमदोषकी उत्सनिमें समये नहीं है । भेळे ही अध्यात्मकृत पृक्षके लिए बाह्मनिम्नित गोण हो बोय गर दनवा अभाव नहीं हो मकता । वे अन्तमें उपराहार करते हुए और भी स्पष्ट लिखने हें—

# ंबाह्येतरोपाधिसमप्रतेवं कार्येषु ते द्रव्यगतः स्वभावः ।

# नैयाग्यथा मोक्षविधिक्य तेनाभिवस्यस्त्वमृषिर्वोधानाम् ॥"

अर्थान् कार्योशितिके लिए बाह्य और आश्यन्तर, निमिन्त और उपादान दोनों कारलांकी समयना पूर्णन्य ही उल्लान निजन्तकार है । इसके विना मोल नहीं हो सकता ।

इस उभयकाणोंकी स्पन्य गोपणाके रहते हुए भी क्षेत्रल क्रियनियाईकालका गोषण अनेकल्ल इसेन और अनुस्त गुरुवार्यका रूप नहीं है सकता।

वहाँ भनावतन्त वैश्वाभिक कारण-कार्यपारा ही द्रव्य है जिनमें पूर्वपयोग अवनी लगामीके अनुभाग सहग, विस्तव्य, अर्थसद्य, अल्पास्ट्य आदिक्यम अनेक पर्यामीकी उत्स्यक होती है। मान कीरिनए एक उत्सीवन्द है उसकी पर्योग बदल रही है, वह प्रतिक्षण जलविन्दु रूपमे परिणमन कर रही है। मान कीरिनए एक उत्सीवन्दु है उसकी पर्योग बदल रही है, वह प्रतिक्षण जलविन्दु रूपमे परिणमन कर रही है गर यदि वर्षाक्ष निम्म पिक्ता है तो तुरन्त भाष कर नाती है। कियी पिट्टींग विद एक पर्द तो सम्भव है दुर्श्वची वन जाय। विद सांपक्ष मुद्देश नाती नहीं तो नहर वन जानगी। तान्यमं नह कि एकधारा पूर्व-उत्तर पर्वाचीं की वहरी है उसमें नेते जैसे पर्वशास होते जीयने उसका उस जातिकों संपीग पाकर हमाहाबादमें वहली और हरिवामों की है वह कानपुरमें नहीं। वह और नातपुरमें गरी प्रतिक्रित सांपीग पाकर हमाहाबादमें वहली और हशीहाबादमें वहली कीरिन सांपी आदिक अराण कातीकों गंगा जुड़ी ही हो तानी है। यहाँ पह कहना कि ''गेनक जलके अन्योक परनायुका प्रतिममयका मुतिशनन कार्यकन वना हुआ है उस्त्री निम समय जो परिणमन होना है वह होकर ही रहेगा '' इत्यती विज्ञानसमन कार्यकारणगरनपरकार प्रतिवृत्य है।

सम्बद्धमारमें निष्यिताशीन उदादान परिणयन-समयवार (गा० ८६।८८) में जीव और कर्मका परस्टर विभिन्नतीमितिक सम्बन्ध बदाते हुए खिल्हा है कि——

### पूर तस्यार्थमृति-प्रस्तादना

"जीवविरणामहेर्यं कम्मसं पुरानना परिणमंति । पुरानकम्मनिवित्तं तहेव जोशो वि विरामपि ॥ ण वि कुम्बरि कम्मपुणे जोशो कम्भं तहेव जीवगुणे । जण्णोव्याणिमित्तं ज बुकत्ता अद्या सएण भावेण ॥ पुरानककम्मकवाणं ज बुकता सम्बन्धावाणं ॥"

अवात्-जीवने भावोंने तिमित्तमे पुर्गरंजी कर्मरूप पर्याय होती है और गुर्गरकार्योन तिमिसे जीव रामादिकपने परिणमत करता है। इतका समझ लेना चाहिए कि जोध उत्पादान बनकर पुर्गरंजी गुण्यान परिणमत नहीं कर सकता और न पुर्गल उपादात बनकर जीवनो गुण्यान गिल्मीत कर गकता है। हो, गरस्यर निधितनीमितिक सन्वत्यके अनुसार शेलोका गरिलम्म होता है। इस कारण अपादान वृधिसे अस्या अपने सानेत्या कर्ना है पुर्गलने बातावरणादिस्य इत्यवसांत्यका परिणमतना कर्ना नहीं है।

दगरपटः कवनसं कुल्डेनुंस्वाचार्यको कर्तृत्व-अकर्तृत्वकी दृष्टि समझमें आ जाती है । इसक्षा विश्वद अर्थ यह है कि-अन्येक इत्य अपने परिजामनमें उपादात है, दूसरा उगका निर्मित हो नकता है उपन् दान नहीं । परस्पर निर्मित्त में सीनो उपादार्थाका अपने आवक्षणरे परिजामन होता है । इसमें निर्मित-निर्मित्तकभावका निर्मेश कही हैं । विश्ववद्धिये पहानित्येक आवश्यक्षणका विश्वा है । उनमें कर्तृत्व अपने उपने उपने इसमें है। स्थ्विन होता है । अतः कुल्कुन्दके मतसे अध्यत्व सिर्मित इस्ता वहीं निर्माण है भो आपे समन्तभद्रादि आकार्योने अपने दल्लोंमें किया है ।

अध्यातमको अकत् त्य अधनाका उपयोग-तत्र अध्यातमञ्ज्ञको अवत् त्यभावनाका नया अर्थ है ? अध्यातमको समन्त वर्षत उपादानयोग्यनाको आधारणे किया एया है । तिमित्त मिर्फलेपर भी यदि उपादक- योखता विकास करता है जबति दूसरा दितीय अभीका और तीमरा अञ्चालको एक छात प्रथम धेणी-का विकास करता है जबति दूसरा दितीय अभीका और तीमरा अञ्चालिका अजाती चना रहता है। अवः अन्यतः कार्य अलिमश्रणवर्ती उपादात्रभोग्यताने ही होता है है! तिमिन उस योखताको विकासीम्मृत उनके हैं। ऐसी दशामें अभ्यान्यवादअना बहुता है कि तिमिनको यह अहंकार नहीं होता चाहिए कि हमने उसे मेमा बना दिता। विभिन्नकारणको भीवता चाहिए कि-एसकी उपादात्रभोग्यता न होती तो से त्या कर सकता था। अतः अपनेसे कर्न् स्वच्य अहंकारको विक्तिक विष्य उपादात्रभोग्यति सहस्य ते । यहने बड़े करते चाहिए, ताकि प्रवादात्रभे वहीं स्वच्या अहंकार हमारे निक्सी आवता राष्ट्रपति सृष्टि व करे। यहने बड़े कार्य करके भी मनुष्याभी यही भीवता चाहिए कि के क्या किया ? यह वो उसकी जावान्यां करता चाहे विकास है. से तो एक साधारण विभिन्न हों? फिसम हि हत्य विकास वाह्यम् अभिन्तिश्रा सेस्पर्य सेस्पर्य सेस्पर्य सेस्पर्य के जनके निष्ट करानी है अधीस्पर्य नहीं। इस नजह अध्यान्यकी अवन्त्र का प्रवाद हमें वीकासकार्य और से जनके निष्ट है, य कि उसका उपयोग नियानवादशे प्रवादार्थिकोत कार्यकार्य किया कार्य ।

**ंश्रे जस्स जीत्म आदि भाषना**एँ हैं —ेयामिकानिकेशान्प्रेक्षामें रामाग्रुध्दिके वर्ष भावनार्क विश्तनने ये दो मावार्ग क्रिकी हैं ––

> "जं जात ज्ञांगम देसे जेण बिहालेख रुम्मि कालिमा। लावं जिल्ला लियरं जम्मं व अहब मरणं वा ॥ ३२१॥ सं तस्य तम्मि देखे तेल बिहालंख तम्मि कालिमा । को बालेब्रुं सबको इंटो वा बह लिजिटो वा ॥ ३२५॥

अर्थात् जिसका जिस समय जहां जैसे जन्म या मरण होता है उसे इन्ह यर जिनेन्द्र कोई भी नहीं टारू सकता, यह होता ही । पंच पीटनसमजीने भी सहसारामें यही जिसा है—

> ''मुर अमुर खर्माधर जेते. मृग ज्यों हरि काल इन्हें ते। मणिनन्त्र तत्व वह होई, मरतें न कवावे कोई ॥''

इस तरह सृद्धभय ने साथकरों तिसंग्र होरह गुरुपार्थी बननेके लिए निधनत्वकी भागभावन उप-देश है से कि गुरुपार्थने निभाग होकर नियनिवर्शक निष्यिय हुनार्थिय पर्वनेके लिए।

्वन राजानीया भावनीजार्थ मही है किन्त्रों जब होना है होगा उपमें कोई किनोबा जन्म नहीं है, आहर्मिक्सर रहतर जो आबे उसे महता चाहिए। मृत्युरों बोई नहीं उसर शकर। इस नवह विनासशावानके किए भाई मानेवाली आवनाओंव वस्त्र्यवन्त्रा नहीं सो सरती। अनित्य भावनामें ही कहर्य है किन्त्रमन् स्वत्नवन् से, पर उसका यह अर्थ पराणि नहीं सि स्त्यवादियोंकी त्यह जगत पदार्थोंकी सन्त्रमें पूर्व है। बहिस उसका बही नात्रये हैं कि स्वत्नकी तरह वह आत्यहितके जिए वस्त्वविक पार्वकारी मही है। यहां गायास्टिकी विनान-भावनामें स्वात्रकथनका उनके हैं, उसमें पदार्थव्यवस्था नहीं की दर सहती।

निरम्पनमका वर्णन हमारा लक्ष्य है-निरमणनम जो बर्णन भरता है कि भी सिद्ध हैं, बुद्ध हैं, निर्धानार हैं, निर्धान हैं, निर्धान हैं, निर्धान के स्वान में हैं के स्थानमें हैं। सकता हैं यह प्रयोग असे उसार नहीं

ЧX

### वस्त्राभेद्देति प्रस्तायना

करेंगा। यद भाषाका एक प्रकार है। सारक आती अनर्जाला अवस्थायें अपने ही आस्माको सम्बोधन करता है जि—हे आत्मन्, तृ तो स्वभाषके सिद्ध है, बुद्ध है, बीनरण है, भान फिर बहु तेरी क्या दरा हो रही है ? तू कपानी और अञ्चानी बना है। यह पहला भिद्ध है बुद्ध हैं बाका अभ दूसरे आद्ध फिर तेरी क्या दया हो रही है, तु कपायी अञ्चानी बना है देस अंघमें हो पिरपूर्ण होता है।

इस लिए निश्वननय इनारे लिए अपने इत्यान मुख्यन्यानकी और गुंबेत करना है जिसके विता इस बचावर्षको नहीं निकल करते। अनः निश्वप्रयक्त समूर्य वर्णन हमारे स्वतंत कपावरण मोडे मोडे अवारोमें लिखा हुआरंग रहे नाभि इस अपनी मुलभूग उस प्रनदशाको आन्त करतेनी दिस्पमें प्रयस्त्रील रहे। न कि इस तो पिड ई. गमोंने अपगृष्ट हैं यह मानकर सिच्या अहंगरका पीषण करें और जीवन्तवारिक्यमें विचल हो निश्वपेकान्तरी मिल्यनको बद्धार्थ।

िनवेदन---मेरा यही निवेदन है कि उम सब समलमदादि आजायों इस्स प्रिल्यादिन उभयमुकी व्यवस्थाको समन्ने। कृत्दपुत्वके अध्यान्यमे अहकार और पण्यक्तृंत्व मावको तद करें, कानिकेयको भावताने निर्मादन प्राप्त पर हो। आत्मोत्रानिके असीम पुरुषार्थमें बुटो। अविव्यको हम बनाएंगे, यह हमारे हाथमें है। समीके उल्लेख अवकर्षण उदीन्यार संक्रमण उद्देश्यन आदि मधी हम अपने सोबोके अनुसार कर सकते है और इसी प्रथम स्वपृत्यक्षी योग्यक हमें इस उल्लेख सुरुष्त प्रथम स्वपृत्यक्षी योग्यक हमें इस उल्लेख सुरुष्त प्रथम स्वपृत्यक्षी योग्यक हमें इस उल्लेख सुनाई देती है--

# "कोटि जन्म तप तर्पे नावजिन कर्प सार्दे ने । तानीके अन्तर्मे विगुप्तिते सहस्र टरें ते ॥"

यह जिंदुरिय स्वयुक्तार्थकी मुनना है। इसमें स्वीद्याका स्थिर अण्यासन है। कितिनाद एक अद्याविक सिद्धांत्रीसे समुताब काल्यनिक भूत है। इनकी दाड़ी पकड़कर हिला दीजिये और तस्य-जावस्ताके दार्धिक सिद्धांत्रीक आयारने इस श्रीष्मित्रसे नई पीक्षीको बनाइये। यह बड़ा सीधा उपाय है। न इसमें कुछ करना है न विचारना है एक ही जान याद कर हो ''ओ होना होगा मो होगा ही'' आई. इस बातका भी उपायोग कर नुम्हारा पुरुषार्थ यक जात नो सांस कैचेके लिए कर हो, कुछ हर्ज नहीं, पर यह पर्स नहीं है। प्रमे है-स्वगुरपार्थ, स्वारोधक और सबहरिट 1

महाबीको समयमे मश्यानियोगाल इन नियरियासका प्रवास्क था। आज सोनगढ़ों नियनियादको आवाज फिरमें उठी है और वह भी कुरदुन्दके नामगर। भावतीय पदार्थ जुदा है उत्तमें तत्त्वव्यवस्था कहीं होती यह में गहुने लिए जुदा है। यो ही मारनवर्षके नियनिवाद और देश्वरवादको कारण नका कर्मबादमें स्वास्त्रको होता वह कराया वह कर्मबादमें स्वास्त्रको होता वह कराया कर्मबादमें स्वास्त्रको होता वह कराया कराया अपनी यह निवास परनन्य स्थित उत्तराम करा की थी। जिल्ली निवास अपने अब नव-स्वासन्यक्षित होता है। देश युवसे अस्त्रक्ष्यक्षा वह निवास हो। हिनसे मुनदर स्वासन्यक्ष्यक्षा-पदक व्यक्तिका विस्ति हो। धर्म और आध्यात्मको नाम्पर और कुन्दकुन्दानार्थक सुनायदर आक्रय-योगक कुल्य-प्राप्त्रकोका निवास अस्ति हो। हम मायद नर्थक्ष्यक्ष्यक्षा मास्त्र अस्त्रका विस्ति हो। परिचारियत उभयमुती नर्शक्यक्ष्यक्षा मानत करें।

# निरचय और व्यवहार का सम्यव्हर्शन**-**

"यस्मात् विधाः प्रतिकाशित न भावक्रुधाः" अर्थात् भावकृत्य विधारं नक्षतः नहीं होती। यह मान विधा है ? जिसके जिता मनस्त विधारं निरुष्ट हो जाती है? जह भाव है निरुप्यविधाः निरुष्ट कर प्राप्त है निरुप्यविधाः निरुप्य कर्मात्र हो अर्थाएँ इस परम्भीतरागता पर उसकी तृष्टि रहती है। जो निर्धाएँ इस परम्भीतरागता साथक और पीयक हो ये हो सम्पर्य है। पृथ्वार्थिमद्भवृत्वार्थे विद्यार्थ है कि "निरुप्यविधा भूतार्थं स्थवहार्थं वर्षाया है कि "निरुप्यविधा भूतार्थं स्थवहार्थं वर्षाया है कि "निरुप्यविधा भूतार्थं स्थवहार्थं वर्षाया है कि "निरुप्यविधा भूतार्थं है और व्यवहार्यं अर्थ्य अर्थ्य कर्षाय कर रहा है, तब प्राप्ति पीय स्थित विद्याप कर रहा है, तब प्राप्ति पीय सिरुप्य विद्याप कर रहा है, तब प्राप्ति पीय सिरुप्य

ધ્ધ

#### निवचय और व्यवहारका सम्यन्दर्जन

त्वरूपके दर्शन इसमें की किए जा सकते हैं ?' यह गंका व्यवहार्य है. और इसका समाधान भी मीभा भौर सरक है जिल्लाक्ष्येक आत्मामें सिद्धकं नमान अनन्त चैतन्य है, एक भी अविद्यास प्रतिचन्नेद्वी न्यसना किसी आत्माके चैनलामें नहीं हैं। सरकी आत्मा अमंन्यानप्रदेखनाली हैं, अखकर द्वव्य हैं। मूल द्रव्य-इंग्टिसे सभी आत्माओंकी स्थिति एकशकारकी हैं । विभाव परिणामतके कारण धुलाँके विकासमें न्युनाधिकटा आ गई है। संगारी आत्माएँ विभाव पर्यासीको धारण ≉र नानासगर्म पन्जित हो रही है। इस परिणयनमें मूल इच्चकी स्थिति जिल्ली संख्य और भूतार्थ है उनती ही। उसकी दिभाजपशिणतिकृष व्यवहार मिश्ति भी सत्य और भूतार्थ हैं । उदार्थपरिणमत्त्री दृष्टिमें तिःचय और व्यवहार दीनी मृतार्थ और सरंग है । तिकास जातो मेल इव्यायभावको विषय अन्ता है, वहाँ ब्याबहार परसर्थक्ष पर्यासको विषयः जरता है, विविध्यः कोई नहीं है । व्यवहारकी अभूतार्थना इतनी ही है कि यह जिल विभाव पर्यायोंकी थिपया जरता है। में विभाव पर्याएँ हेव हैं, उपादेंस नहीं, आहा इब्यस्वरूप छगादेव हैं, यही निश्वसकी भूतार्थता हैं। जिस प्रकार निष्चय द्रव्यके मुख रुषभावको दियय जरता है उसी प्रकार सुद्ध सिंख धर्माद्र भी निष्डद का विषय है। तालार्य यह कि पर्णनारपेक्ष अन्य ख़ब्दा और पर्यनिस्पेक्ष पर्यान् निश्चकता विषय है और गररापंथ परियमित व्यवसारके क्यियाई। व्यवहारकी अभूतार्थना बहुं है नहीं आत्मा बहुता है कि "में राजा हैं. में बिद्धान हैं, में स्वरण हैं, में ऊंन हैं. यह नोच है. मेरा धर्माधिकार है, एक्सा धर्माधिकार नहीं है आदि ' तब अन्तं दृष्टि कहता है कि' राजा विदान, स्वस्थ ऊंच नीच आदि आहार्यक्ष होनेसे हेया है जस हम तुम्हारा मुख्यवरूप नहीं है, अह को सिखके समान एक है, उनमें न कोई राजा है न शेर. द नोई अंव न नोन, न कोई रूपलान् न कुरूपी। उपकी दृष्टिमें सब अलग्रह चैनन्यमञ्जनसम्बद्धित समाधिकार हैं। इस नामहारने अहंकाएको उत्पन्न गरनेका को जहर है. भेद खड़ा धरनेकी जो बुटेब है निक्कार उसीको नष्ट करता है और अक्षेद्र अर्थात् समन्वकी और दृष्टिको से जाता है। और कहता है कि-मूर्ख, क्या सोच रहा है, त्रिमें तू तीच और नुच्छ समझ रहा है वहसी अनन्त चेतन्यका असगढ मॅर्गलक ३०२ है,(१०५न भेदमें तू अहंसारकी मुस्ति कर रहा है और भेडका पाषण कर रहा है, अरीराधित कचनीचभावकी कलानाम धर्माधिकार र्जने भाषण अहंकारकी अन्य ओखना है ? इस अनन्त विभिन्ननागय अहंकारपूर्ण व्यवहारभंभारमं निब्बय ही एक अमृतशालाका है जो दृष्टिमें व्यवहारका अदिविध नहीं सक्ष्में देशी।

पट थे नियमध्यकी नरचा करने वाले ही जीयनमं अनन्त भेदोको कारम रखना चन्छने है। थ्यवदानलंशकः। अयः पर पागर दिखाते ही । तरि दस्सा मंदिरमं आकर पूजा कर देवा है तो उन्हें आयहार-लेक्का अब व्यक्त हो जाता है : भाई, व्यवहारका विष दूर भारता ही तो तिपत्रका कार्य है । जब तिश्वको प्रसारका अधगर आता है तो क्यों व्यवहारलोगमें इस्ते हो ? कबनक इंग हेय व्यवहारसे लिएटं रहीसे और धर्मके नामधर भी अहकारका पोषण करते रहींगे रिश्हंकारकेलिए और क्षेत्र पड़े हुए हैं, उन कुक्षेत्रोंमें की अहंकार कर ही रहे हो ? वाद्म विभूतिक प्रदर्शनमें अन्य व्ययहाशीमें दूसरोमें ओट बनते का अधिगान कुट कर ही सेते हो, इस धर्मक्षेत्रको तो समताकी भूमि अतते दो । धर्मके क्षेत्रको तो धतके प्रभावमे अस्ता रहते हो । आखिर यह अहकारकी विषयेक कहां तक गाँकाओंगे ? आज विक्य इस अहंकारकी भीवण ज्यालाओंगे भस्मराप्त् हुआ जा रहा है । पेरिकालेका अहंकार, हिन्दु मुसलमानका अहंबार, धनी निर्धनका अहंबार, सत्ताका अहंकार ऊँचनीचका अहंकार आदिखूत अछनका अहंकार,आदिइस सहस्रजिङ्गअहंकारकागकी नागदमनी आंधिक निरुचयदृष्टि ही हैं ! यह आस्मायको समभूमियर दाकर उसकी आंखे लोलनी है कि-देखों, मुख्ये तुम सब कहां शित्र हो ? ऑर अन्तिक उदय भी तुम्हारा वहीं समस्वकास्थिति पाण करना है तब वर्गो क्षेत्रक गङ्गक्षारों अहंकारका सर्जन करके उच्चन्त्रकी मिथ्या प्रतिष्टाकेरिए एक दूसरेके धनके ध्यामें हो रहे हो ? धर्ममा क्षेत्र तो कमके क्षम ऐसा रहने दो बहां तुम्हें स्वयं अपनी मृहदशावन भाम हो और दूसरे भी उसी समदशाका भाग कर सकें। "सम्बोकने नवक्योः न**िह किनिदरि**स"–आंस स्वेदनाने पर यह सब भेद तुम्हारे लिए कुछ हहीं है। परलोकने तुम्हारे साथ वह अहंकारविष तो बद्धा बाबगा

<del>પ</del>દ

### तस्वार्धवृत्ति-प्रस्तायना

ै गर यह जो भेदन्तिय कर जोओंगे उसका पात्र भागवश्यानको भोगता पहेगा। यह सुढ़ गत्नव आहे पुराने गुरुको हारा किसे अधे पात्रको भी भागके नामगर गोयता रहना चाहता है। अतः भावरमधाजकी हिनदीमनामे भी निश्चवपुरिय-आहमस्थाकी दृष्टि को यहण करो और प्राधित व्यवहासको २८८ करके स्वयं शानिकाभ करो और दूसरोंको तसका नामें निकारन कर दो।

समयमारका भार बही है। कुरदक्षरकी आत्मारमध्यमारके गुरुगानसे, उसके उगर अर्थ चढ़ानेथे, उसे बादी सोनेसे महानेसे सन्तृष्ट नहीं हो मणती। बहु तो समयसारको जीवनमें उसारनेसे ही प्रथम ही सनती है। यह उत्तरित्त उँवर्गान भाव, यह धर्मन्थानोंसे किसीका अधियार किसीका अन्तिकार उन सब विशेषा समयसारके अभूनके साथ क्या मेल ? यह तिश्वयनिष्याश्ची दिश्वयको उपादेच मोट भूतार्थ तो बहुता पर जीवनसी निश्चयकी उपेक्षांने ही कार्य करेगा, उसकी जड़ सौंदर्भ का हो प्रयास करेगा।

निस्वसन्त्रका बर्गन तो कार्यवार जिल्का सामने होंग जो । विसने सदा हुम्हें आने ध्येषका अंत रहे । सन पूछी दो भगवान् जिनेदको प्रतिमा उसी विस्तयनगर्की प्रतिकृति है । जो तिष्ट बीनराग है कर हमें आत्मावस्त्रका भवित्वको प्रतिकृति है । पर अवहानमूह-मान्य उसका मार अभिवेक तार बाह्यपुत्र करने ही कर्ताव्यकी इतिश्री रामन देवा है । उसरे आनेमें मिल्ला यमिनस्वके अहंतारका पोषण कर महिरमें भी बीचा छगानेचा दृष्यकन करना है । असरे अनिकृति स्वार स्वार मिल्ला अर्द्रभाष्योचन करना है । असरे प्रतिकृति सामक प्रतिकृति स्वार वहीं इन विधिविष्योकी किनात अर्द्रभाष्योचन देवार वहीं करने यमें, सामक प्रति परम्पाके सामकर तथा संस्कृतिस्ता है करना सामक प्रतिकृति करना की आते है । से तर होता पहला है ।

निश्चपनपावलस्विद्यंकी एक मोटी स्नात्त भारणा यह है कि ये इत्यम अगुद्धि है जानकर गर्यायकी अगुद्ध बहुने है और इत्यम्भी गरा पृद्ध कहुने का साहस करने हैं। जब बैनीसद्धान्तमें इत्या और प्रयोवनी पृथक सत्ता हो नहीं है तब केवल पर्याय ही अगुद्ध कैंसे हो सकती है 'जब इन दोनीका स्वस्त्य है तब देखीं हो अगुद्ध है । इतर प्रवर्धीमें इत्या ही गर्याय बनता है । इत्यायका और पर्यायक्षात्र इत्या है। हो नहीं तत्र अगुद्ध रायोव वन गीमित उत्ती है इत्यामें मही पहुंचती यह बच्च गरह दोनी एकनात्र है । प्रयोवके परिवर्तन होनेपर इत्या कित्यी अपन्यविक्त अंशका नाम नहीं है और न ऐसा अगुद्धित्वित्व होने पहीं नाम पत्र है है जो एक प्रयावित्व कित्य होने केवल है इत्याम प्रवर्धी है और इत्या प्रवावित्व होनेपर प्रवर्ध किता अगुद्धा है किता अगुद्धा करने किता होनेपर प्रवर्ध केवल इत्यावित्व होनेपर पर्याय नाम पत्र है। इत्यावित्व होनेपर पर्यायक्ष भाग स्वावित्व होनेपर पर्याय नाम पत्र है। इत्यायक्ष क्रिया होने हैं और इत्या सुद्धा बना उहना है। वहने भाग होनेपर होने कि अगुद्धा होनेपर होने हैं अगुद्धा होनेपर होने अगुद्धा होनेपर होने हैं अगुद्धा होनेपर होने अगुद्धा होने हैं। अन्य प्रवित्व होनेपर होने अगुद्धा होनेपर होने हैं। इतर प्रवित्व होनेपर होने अगुद्धा होनेपर होने हैं। इत्यावित्व होनेपर होने अगुद्धा होनेपर होने हैं। इत्यावित्व होनेपर होने होनेपर होने हैं। इत्यावित्व होनेपर होनेपर होनेपर होने हैं। इत्यावित्व होनेपर हो

प्रमी धान्यावन निरुधयम्द्र में सिद्ध हं. सिविकार हूं, कर्मवरधनमुख्य हूं! आदि अर्थमानकालील प्रयोग करने लगते हैं। और उसका समर्थन उसकें सानकेंग धारण करने लगते हैं। और उसका समर्थन उसकें सुध सानकेंग धारण करने लगते हैं। यर बोर्ड भी समझदार आवकी निवास अगुद्ध दयानें आवेशी युद्ध सानकेंगा धारण सहस भी नहीं कर सकता है जर सकता है। वह कहा तो उसित है कि मुख्यों सिद्ध होनेकी गोरकार है, में सिद्ध हो सकता हूं, या सिद्धका पुर द्वय कितने प्रदेशकाला कितने गुष्धभीवाला है उसते ही अर्थकाला उसने ही सुण्यमेवाला है या भी हैं। अर्थका होते हैं कि सिद्धका सेव पूर्ण निरायक है और मेरे सावरण । इस सफ्ट कित प्रदेश और अविधान प्रतिकेंग है कि सिद्धकों सेव कहता जुटी जात है। यह समापनता हो सिद्धकों समाप विचारिकों भी हैं। पर इसाम सम्बद्धकों से मीटिक एकजानेकित का सिकाण होता है ने कि अर्थमान कालीन प्रयोगका । वर्षमान प्रविकेंग ने अर्थ महत्वस्त्रम है।

दक्षीनरह निष्वयन्य भेजर उच्याने विषय करना है बहु आरणा भी मिध्या है। जह लो गर निर् वेक्ष स्वभावको विषय बारनेवारण है। बाहे बहु इच्य हो या गर्याय । मिद्ध वर्मीय गरिनरोख सनभावभून है, उसे निष्यमभम अवस्य जियम करेगा । हिंग प्रकार इच्यके मृतरचक्रणपर दृष्टि रखनेमें आरमस्वक्णकी प्रेरणा

৸৩

ć

#### परलोकका सम्यय्दर्शन

भिन्दरी हैं उसी तरह किन्न प्रयोजपर भी दृष्टि रक्तनेसे आरमोन्मुखता होती है। भतः निरचय और व्यव-हारका *मध्या दर्शन* करके हमें निरुद्यनयके व्यव-आस्ममस्त्वको जीवनव्यवहारमें उतारनेका प्रयत्न करना चाहिए। धर्म-अक्तमेकी भी वही कमीटी हो सकती हैं। जो किलाएँ आत्मस्त्रमावकी माधक हों परम्बीत-रणना और सत्स्ममस्त्रकी और के जांत ने अर्थ है दीन अर्थिं।

### परलोक का सम्बन्दर्शन—

धमेश्रेतमें सब ओरसं परच्येक सुधारीको आवाब गुनाई देती है। परकोकका वर्ष है मारणोतर जीवन । इस्पृक धमे यह दावा करता है कि उसके बताए हुए मारोपर नवतेने दरखंक सुखी और मपु होगा। जैतनमंगे भी परकोकको मुसीका मोहक बचेत निवदा है। स्वयं और तरफका सांगोपांग विवेचन रावेश पाया जाता है। समारमं चार गतियाँ हैं-मतुष्याति, निवेचनगति, नरकार्गति और देवाति । तरक अस्यन्त दुःखके स्थात है और स्वयं मोखारिक अस्युव्यके स्थात । इतमें मुधार करना मानवशास्त्रके धाराकी वाल हैं। इत्यंगे एक देवतो कम्से कम प्रवासीमको वाल हैं। इत्यंगे एक देवतो कम्से कम प्रवासीमता वत्तीय देवियाँ अवस्य मिळती हैं। शहर कभी रोगी नहीं होता। सानेनीभेकी सिन्ता तहीं। इत प्रवासमता होते ही समर्पास्त्र हो वाला है। दरवामें सब इत्यक्ति सम्सो है।

यह निजिचना है कि एक स्थूल शक्तिको छोड़कर आहमा अन्य स्थूल शरीपको, भारण करना है । यहो पर-लोक कहराता है। मैं यह पहिले विस्तानसे बना आया है कि आतमा अपने पूर्वक्रियोक्त साथ ही गाथ इस पर्याचमें उपाजिन किये गए बान विकास शक्ति आदिको वही छोड़े देता है, मान कुछ सूक्ष्म मंस्कारीके साथ परकोकमें प्रवेश करता है। जिस बोनिसे जाता है वहाँके वातायरणके अनुसार विवस्तित होकर बढ़ता हैं। अब यह विचारनेकी बात है कि मनुष्यके लिए मरकर उपन्न होनेके दो स्थान तो ऐसे हैं दिन्हें मनुष्य इसी जन्मप्रे सुघार सकता. है, अर्थात् सनुष्य योनि और पण योनि इन दो जन्मस्थानीके संस्कार और वातावरकको सभारता हो सतस्यको हाथमें है ही । अपने स्वार्थको दिस्से भी आवे परलोकका सधारता हमारी रचनात्मक प्रविचित्री मर्यादामें हैं । बीज सिनाना दी परिगुप्त क्यों व हो बंदि खेतु उत्रद स्रावह है, जममें काम आदि हैं, सांप नहें क्रवंदर आदि रहते हैं तो उस बीजकी आधी अच्छाई तो घेतकी सराबी और गर्दे बाताबरणमें समाप्त हो जाता है। अतः बिसप्रकार चतुर किमान श्रीजकी उत्तमताकी चिन्ता करता है उसी प्रकार बंतको। बांतने बखानं उसे दोबजन्त्पहित करने, पास फुस उम्बाइने भाविकी भी पूरी पूरी कोशिय करता ही हैं. तभी उसकी खेवी समुद्ध और आराखीत फरूप्रयु होती हैं। इसी तरह हमें भी अपने परलोहको मनुष्यसमात और पश्समात स्व दो भेतींको इस योग्य बना छेना चाहिए कि कदाचित् इसमें पून: सर्हार भारण नारता पड़ा तो अनुकूल सामश्री और सुन्दर बातावरण तो मिल अस्य। यदि प्रत्येक मनुष्यको यह दुइ प्रवीति हो जाए कि हमारा परलोक यही मतुष्य समाज है और परलोक सुधारतेवा वर्ष इसी दावव समाजवी मुधारना है। को इस सारवसमाजका नकशा ही बदल नाथ । इसी नरह पशसमाज**के** प्रति भी। सहभावना उत्सद हो करती है और उनके स्वातेनीने रहने आदिका समृद्धिः प्रथम्य हो सकता है। अमेरिकाकी साएँ रेडिया मुदनो है और सिनेसा देखति हैं। वहाँको गोगालाएँ वहाँके मानवधींसलींने अधिक स्वच्छ और व्यवस्थित है।

परलोग अर्थात् दूसरेलोग, परलोगका सुधार अर्थात् दूसरे लोगोंका-सातवसमायका सुधार। अय यह विदिचत है कि नरफर इन्हों पद्युओं और महुल्योंचे जो जन्म लेनेगी संभावना है तो समझदारी और महुल्योंचे जो जन्म लेनेगी संभावना है तो समझदारी और पर्याप्तप्रधानकी बात तो यह है कि इस सानव और प्रश्नु ग्राप्त्रकी भाग हुए दोधोंको निकालकर इन्हें निर्देष काव्या अला । यदि सनुष्य अपने कुछुल्योंके बातवसातिमें अथ, मुलाक, कोइ, मृणी आदि रोजोंकी सृष्टि करना है. इसे नीतिकाल, आचारविहीन, कल्ड केल, और अध्यक्षणे आदि बना देता है तो बह कैसे अपने मानव परलोकको सुखी कर सलेगा। अधिकर उसे भी इसी नरकसूत समाजदे उत्स केला पहेंगा। इसी तरक राय भेस आर्थि पर्युओंको देशा यदि मात्र मनुष्यके ऐहिक स्वापने ही आधारपर चली तो

#### वस्त्रार्थवन्ति-प्रस्तावनः

उनका कोई मुधार भर्त्रों हो गकता। उनके प्रति मद्भाव हो। यह समझे कि कदावित् हमें हम सीतिम जन्म लेना पड़ा तो यही भोग हमें भोगता पड़ेगे। जो उरम्परमाँ हम इतमें हारू उन्हें के कुन्नेके चक्रमें हमें भी पिमता पड़ेगा। जैसा करोगे जैसा भरोगे. इसका वास्तविक अर्थ यही हैं कि यदि अबने कुन्नसीमें इस सानव समाज और पण्नुभभाजको कलेकित करोगे तो परकोकमें बदायित् इन्हें समाजामें याता पड़ा को उन अपने बुक्तसों का भोग भोगना ही पड़ेगा।

मानव समाजका भुव दृश्व तकालीन समाज आवस्थाना परिणाम है। अतः पञ्छोकता सम्यवस्थान यही है कि जिस आर्थ पञ्छोकता सम्ववस्थान स्वार हो है कि जिस आर्थ पञ्छोकता सम्ववस्थान स्वार हो है उसका सुधार ऐसी सर्वोदकारिकी अवस्थान सके केर विसर्ध स्वार्ध स्वार हो । यही मानवर्यक स्वरंध स्वार्थ शे अधिक सर्वाञ्च स्वार कर जाय । हतार बीक्त के अस्तावार असंप्रम कुटंव बीमारी आदि भीचे हमारे वीर्यक्रमको प्रशानित करने हे और उसरे जनमे नेवेबाली स्वरंधित हो। सानवस्थानकों ने सब वीमारियों और चांत्रकार प्रशानित करने हैं और उसरे जनसे परलोक विष्कृत है। इसका गास्त्रक्ष मही है कि सीडे संस्कार सन्ति होरा उस मानवस्थानियों पर कर लेने हे जो मानवस्थानि क्या हमारा पूनः पञ्छोक वन गलनी है। हतार कुरूर्यों से नरक वनी हुआ वही मानवस्थान इसरे पुनर्वस्थान स्वार है। यदि हमारा जीन मानवस्थान असरे परलोकिन भूधार और उद्धारमें लगा है ते नरकमें जन्मतेनका मीका ही। महीं आ सकता। स्वार्थ केर प्रशानित भूधार और उद्धारमें ने पूर्व संस्कारका नार्यिक मेने सुधार स्वार कि पान मानवस्थान नेवे से स्वर्ध में पूर्व संस्कारका नार्यिक में मुखारनेका प्रशान कि सुधार स्वरंख सुधार है। ताल्यये यह कि हमारा परलोक यहां हमने प्रशान स्वरंख मानवस्थान असरे प्रशान वरलोक सुधार है। ताल्यये यह कि हमारा परलोक यहां हमने प्रशान स्वरंख साम सुधार सेवर प्रशान हमारे हमने प्रशान सुधार हमारे एसार सुधार स्वरंख सुधार सुधार स्वरंख सुधार सुधार हमने प्रशान सुधार सुधार हमने सुधार स्वरंख सुधार सुधार हमने प्रशान सुधार हमने सुधार स्वरंख सुधार हमने सुधार असरे सुधार सुधार हमने सुधार सुधार सुधार हमने सुधार सुधार सुधार सुधार सुधार सुधार सुधार सुधार हमने सुधार सुधार हमने सुधार सुधार हमने सुधार स

दूसरा परक्षेक है हमारी सलाति । हमारे इस वारीरांस होसेवाले वावन सरकर्म और दुष्यक्षींक रक्तवारा जीवित संस्कार हमारी ग्रन्थियों अति हैं। यदि हममें कोई अब वा सुवार जेशी संजानक बीमारियां है हो इसका फल हमारी सलातिकों भीगता पड़ेजा। अगदाबार और धारवाबोदी आदिसे होनेवाले पापगंकार रक्तहारा हमारी सलातिकों अंकुरित होंगे तथा बात्ककों उत्तम हेरेकों आहे से फलावन पुष्पित और प्रारंशित होकर मानवज्ञांतिको नरण बनाएँच। अन्य परखेलको सुवारकों अर्थ है सलाविकों सुवारका और सरवादकों पृष्पारकों अर्थ है अर्थकों सुवारका और सरवादकों एक प्रशासना अर्थ है अर्थकों सुवारका । जबताब हमारी इस प्रजारकों अस्तमें हैं होते विवार वाची जो शिक्ष हमारी अर्थ साववज्ञांतिकों भावी प्रतिविधियों के जीवतमें उन अगर्यक काली रेखाओंको अंकित करने वाचों जो शिक्ष हमारे अस्त्रम और पाराचारका पुरुष्ट है।

एक परलोक है-पिया परम्पर । विभ प्रकार मनुष्यका पुनर्दन्स उत्तरहारा आपी सलानिक्षे होता है उसी तरह विचारों दारा मनुष्यका पुनर्दन्स अपने कियोंसे या असमापने लेगोंसे होटा है। हमारे जैसे असमापने प्रतिकार होंगे, रवभावता शिष्योंसे जीननमें उनका असम होगा है। मनुष्य इनका मामाजिक प्राणी है कि यह जान या अनकानमें अपने आमणानों लेगों भीना देखान होंगे पर इस से अपने प्रतिकार होंगे प्रीपाद खान रहेंगे असमापने कियों से असमापने कियों के सम्पर्ध होंगे प्रतिकार होंगे भीना देखान होंगे प्रतिकार होंगे होंगे प्रतिकार होंगे प्रतिकार होंगे प्रतिकार होंगे होंगे

ų s

#### अमेसिद्धान्त का सायव्दर्शन

स्वरूपञ्चन किया जा रहा है। वे इसके नमेमें उस सानवसमत्वाधिकारको भूटकार अपने भाइयोंका उन बहानेमें भी नहीं हिक्किकारो। इस मानवसंहारकुमने प्रमुखंके मुख्यर और उनकी मुख्याको बात तो भूतना हो कीन है ? अनः गरलोक सुधारके लिए हमें गरलोकको सन्यवद्यानको अवस्वकारो है। हमें समझका होश्राकि दुमारा पुरुषार्थ किस प्रकार सम परलोकको सुधार सकता है।

परलंब में स्वर्गके मुखादिने लोभने इस कस्त्रमें कुछ नारिय या जाइनरणको करना तो लग्ना व्यापार है। यदि ६२ देवियोंने महातृषको तीयकामनामें इस अन्यमं एक बुड्डी स्वीका छोड़कर बद्धवर्ष भारण दिया जला है तो यह केवल प्रकल्पना है। न यह चारियना सम्पर्दर्शन है और न गरलंबका। यह तो कामनाका अनुवित योगण है, करायनी पूर्तिका दृष्ट्यत है। अतः गरलोक सम्बन्धी सम्पर्द्शन साधकके लिए अलालक्यक है।

# कर्मसिद्धान्तका सम्बद्धशंन–

मेंने बन्धनस्थाने विश्वेननमें कर्मचा स्वरूप विस्तारमें लिखा है। हमारे विचार, बनन व्यह्मर अिंद भागीरिक किमानों से संस्तार हमारों आस्मानर प्रनिक्षण पहुंचे हैं और उन सस्तारोंको प्रश्नीय देनेवाले पुरुषक रकत्य आस्माने सरवायका प्राप्त हो अले हैं। आवका किया हुआ हमारों वर्म कर देव वन जाना है। पुरुष्ठर करूप आस्माने सम्बन्ध आप आदि सन्दर्भ करने हैं। को कर्म हमाने किया है, जिसे हमने बोबा है वसे ना हैं में हमें के प्राप्त करने के प्रश्नान सम्बन्ध पहिले उद्यम्भ कर्मों की सन्ता है। उनकी उदीरणा—सम्बन्ध पहिले उद्यम लाकर अधा देना, संक्ष्मण-मानाको अभाग और प्रस्तानको साना बना देना, उत्तर्भय-निवान विश्व कर देना, सान्ध मानाको अभाग करना हमाने हमारे कर देना, सान्ध मानाको साना बना देना, उत्तर्भय-निवान विश्व कर देना, अपकृष्ण आप विवान साना हमारे कर देना, अपकृष्ण आप अधा देना अपने देना, अप—वाण करना, उदेवन व्यवस्था आदि विवान द्वार्ण हमारे प्रमुख अधि अधा अधा देना अपने देना, अप—वाण करना, उदेवन व्यवस्था क्षा विवान होना के प्रसुष्ठ अधि अपने अधा विवान के प्रसुष्ठ के स्वान के प्रसुष्ठ कर्म के स्वान के प्रसुष्ठ कर्म के स्वान के प्रसुष्ठ कर्म के स्वान के प्रसुष्ठ कर स्वान के स्वान के स्वान के स्वान के स्वान के स्वान करना होना है। अपने करना और अपने स्वान के स्वान करना होना होना है। यह हमारे अपने वर्म करना है। वस्त हमारे अपने करना होना होना है। यह हमारे अपने करने होना हमारे अपने हमारे अपने करने होना होना है। यह हमारे अपने करने होना हमारे अपने हमारे अपने हमारे करने हमारे अपने हमारे अपने हमारे अपने हमारे करने होना है। यह हमारे अपने हमारे के स्वान करने हमारे के स्वान करने हमारे करने हमारे से से स्वान करने हमारे हमारे हमारे करने हमारे हमारे

नीयोगी बात है—पुराना संस्कार और पूरानी जानता हमारे क्षारा ही उसके की नई थी। यदि आज हमारे आचार-व्यवहारमें शृद्धि आजी हैं जो पुराने संस्कार घीरे बीर या। एकही अटकेंगें समान्त हो ही जाएंगे। यद तो बळावळ की वात है। यदि मण्डकी हैयारी अच्छी है तो प्राचीनको नवर तिया जा एकता है, वि प्रवचीन ने हैं के प्राचीन को की पात है। यदि प्रवचीन हैं हो। एकी स्वतन्त्रस्थितमें में 'क्षमेग्रात होसी नहीं उळ जीन करीविचाणों का तथा स्थात है। ये विचार तो उस समय चालित देनेके लिए है जब पुरुषार्थ कानेपर भी कीई प्रवच्य अपनेत आजा ने जान समय सात्वता और वास छेतेके लिए इनका उच्योग है। की चळवान था। पुरुषार्थ उतना प्रवच नहीं हो सब्ध अतः कि प्रवच्य कीजिए। जो अवस्थ शती बाते हैं उनके हारा बंगिरी प्रवच्य सात्वता अटक यहारों हो संब्य अतः कि प्रवच्य कीजिए। जो अवस्थ शती बाते हैं उनके हारा बंगिरी प्रवच्य सात्वता अटक यहारों हो संब्य अतः कि प्रवच्य कीजिए। जो अवस्थ शती बाते हैं उनके हारा बंगिरी प्रवच्य अति अटक यनता उनित वही हैं। एक प्रयोग प्रवच्य कीजिए। साथ स्वावहार कहारों हो संब्य

### तत्त्वार्थवृत्ति-प्रस्तावना

होगा हो। अब यहाँ यह कहता कि कितना भी पुरुषार्थ कार हो मृत्युक्षे बच नहीं सकते और इम्रीलए कर्मगित अटल हैं वस्नुवक्षक अव्यानका फल है। जब वह किवित्काल स्थायी पर्याय है तो आने पीछे उसे जीने जीने होगा हो पड़ेगा। इसमें पुरुष्यं इनराही है कि यदि युक्त आहार-विहार और स्थायपूर्वक क्या जायगा तो जिन्दगी लग्नी और मुम्लूक्ष करेगी। यदि असदाबार और अभयम करोगे तो सक्षर क्षय आदि रोगोंका घर होकर जन्दी शीन ही आयगा। इसमें कमेकी वया अटलता है हैं यहि कर्म बल्कुर करते होंगा तो जानी जीव विग्रुप्ति आदि साथगाओं द्वारा उसे साथअरमें कारकर सिद्ध नहीं हो एकंगे। पर इस आध्यमकी गुरुष्यं येवत्या श्रीया पर इस आध्यमकी गुरुष्त्रायं श्रीया पर इस आध्यमकी गुरुष्त्रायं श्रीय स्थाय स्थाय स्थाय होंगा तो जानी जीव विग्रुप्ति आदि साथनाओं द्वारा उसे साथअरमें कारकर सिद्ध नहीं हो एकंगे। पर इस आध्यमकी गुरुष्त्रायंत्रवाय श्रीयाणी मूलतः श्रीस्थींमें मिलती ही है।

स्पष्ट बात है कि कर्म हमारी कियाओं और विचारोंके परिणाम है। प्रतिकृत विचारोंके हारा पूर्वसंस्कार हटाए जा कवते हैं। कमेकी दशाओंमें विचिय परिवर्तन बीजके आबोको अनुसार प्रतिदान होते ही रहते हैं। इसमें अटकाना क्या है। कमबोरके लिए कमेही क्या, बुलाओ अटकाई, एर सक्तक लिए कोई भी अटकानहीं है। गरन्तु कमेको टाकनेके लिए शारीरिक बलको आवश्यकता नहीं है, इसके दिखे बाहिए अटमबट । चूकि कमेकी बन्धन अटमार्क ही विकारी भावांते, शासाकी ही कमजोरीने हुए में अत: उसकी निवृत्ति की आदमको ही स्वभावेति, स्वकाधिको ही हो सकती है। यही अपस्थक महिदे ती किर किसी कमेकी तावन नहीं जो तुम्हें प्रभावित कर सके।

श्री पंडित टीडर्मकानीने मोश्रमार्ग प्रकाशमें काक लिख्य और श्रीवतव्यक्षे मध्यस्थमें स्पष्ट जिला है किन काक किया और होनहार तो किछ् बस्तु नाहीं। किस काक विवं कार्य वने तोई कासकिश और वो कार्य भया तो है। इसि कार्य क्षेत्र को कार्य भया तो है। इसि कार्य कार्य भया तो है। इसि कार्य कर्म स्थापना कि करमान्त्र विवं कर्म क्षेत्र कर परिवाद के स्थापना कि करमान्त्र वीचलाएँ रहती हैं। वैसे निभित्त और जैसी सामग्री जुट बादगी उद्युक्त योगलाका गाँद क्ष्म उसका विकास हो जायगा। इसमें उस्कृष्यार्थ और स्वाधिक पहित्रानेनी आवस्यवता हैं। किस जैनधमेने देखर जैसी टुइम्क समर्थ और बाइप्रचित्र करपनाका उन्हेद करने जीवस्वतत्त्र की विवाद कर्म विकास कर्म अपने की विवाद करपना का उन्हेद करने जीवस्वतत्त्र का स्वाधिक विवाद करपने कर्म विकास करपने विवाद क्षिप विवाद करपने करपने के स्थापन करपने कि विवाद करपने करपने करपने करपने करपने करपने होगी उस्कृष्ट करपने के स्वाध करपने करपने होगी उस्कृष्ट करपने करपने होगी अपने उसि करपने विवाद करपने विवाद करपने करप

कर्मके सम्दर्भमं एक ध्रेम यह भी है कि कर्मके विता पत्ता भी नहीं हिल्ला । गंमारके अनेको कार्य अपने अनुकुल प्रतिकृत संयोगीत होने रहते हैं । उन उन प्रवायकि सिध्यानमं द्रीवके साना और प्रमाना का प्रतिकार होना है । जैसे देवी हमा गणने कारणोंसे अल रही है । स्वस्थ पुष्पकी गानामं वह गोनामं हो जाती है और निगोमियों रोगीके अगानामं जह में बन जाती है । यह कहना कि 'हमारे सानाक उर्धने हमाने चला दिया और रोगीको अगानाकों उर्धने हमाने वन जाती है । यह भी ठीक है कि इच्य क्षेत्र कारणांस होती है । और ये उन वसोंके उर्दाकी गामधी बन जाते हैं । यह भी ठीक है कि इच्य क्षेत्र कारणभावनी सामधीकं अनुसार कर्योंने उर्दाक्ष नामधी कर जाते हैं । यह भी ठीक है कि इच्य क्षेत्र कारणभावनी सामधीकं अनुसार कर्योंने उर्दाक्ष नामधी कर जाते हैं । यह भी ठीक है कि इच्य क्षेत्र कारणभावनी सामधीकं अनुसार कर्योंने उर्दाक्ष नामधी कर जाते हैं । यह भी ठीक है कि इच्य क्षेत्र कारणांस कारणांस रोगना है और उप्तका क्ष्योंप्यान लामका कारणाहै 'इसका मानाविक अर्थ तो यही है कि जीवमं उपने क्षेत्र के अर्थ गामधी राम लाभको अनुभवनको योग्यता होती है । बाह्य पराधींका मिलना धारि उस योगदता कारण एक्शायों अनुकर कर है ।

यह भी निध्नित है कि आहरा भौतिक कान्त्रां प्रभावित करना है। अध्यक्षि प्रभावित कार्ता है। अध्यक्षि प्रभावित कार्ता में स्मेरिकन, हिन्तादिश्य आदि हैं। अने अध्यक्षिण मोते अनुसार भौतिक जान्त्रों भी राष्ट्रियनित प्रायः हुआ करते हैं। यह नैसाधिकोंकी तरह जैनकर्ष अमेरिकार्ने उत्पन्न होनेवाली हमारी भोग्य साधुनमें कारण नहीं हो सकता। कर्म अपनी आम्मासकी नामधीनो प्रभावित करता है। अमेरिकार्म उत्पन्न साधुन अपने कारणोंसे उत्पन्न हुई हैं। हो जिस्तनस्य वह हमारे संपर्क में आ जानी है तबने हमारी

ęş

#### कमंसिद्धान्त का सम्बद्धशंन

सानामें सीनमें ही जाती है। रास्तेमें पड़ा हुआ एक पत्थर सेकड़ों जीवोंके सेकड़ों प्रकारके परिणमत-में स्त्वाल निमित्त बन बाता है, इसका यह अर्थ करापि नहीं है कि उम प्रस्थ है की उत्पन्न करते में उन सेकड़ों जीवोंके कुण-स्पन्न कोई कार्य किया है। संसारके पदार्थीको उत्पत्ति अपसे-अवसे कारणोंसे होती है। उत्पन्न पदार्थ एक दूसरेकी साना असानाके लिए कारण हो अने हैं। एक ही पदार्थ समयभेदरो एकऔव दा नामा-बीवोंके राग देश और उपेक्षावर निमित्त होता रहना है। किसीका बैकालिक कर सदा एकसर नहीं रहना। अतः कर्मका सम्मप्दानि करके हमें अपने पुरुषार्थका पहिचान कर स्वत्सद्दित्त हो तदनुकुल सुरुप्दवर्धमें लगाना बाहिए। बही पुरुषार्थ सहा है जो अत्वस्दक्षण का साथक हो और आस्माधिकारकी महादाको न लोकना हो।

संभारते अनल्य अनेतन पदार्थीना परिणमन यथि उनकी उगादान योग्यनाको अनुसार होता है पर उनका विकास पुरव निभिन्नसे अरुपीयल प्रभावित होता है। प्रत्येक परमाण्ये पुरुगलकी वे सब गिल्नयों है जो किसी भी एक पुरुगलकों इस्में हो साजी है अतः उपादान प्रोध्यनाकी कमो तो किसीनें भी नहीं है। यह जानी है पर्याययोग्यता, सी पर्यायकोशना परिणमनीके अनुसार उदल जानगी। रेग पर्यापसे समुद्री कुन्हार आदि निमिन्नीं पर्यापस्ता परिणमनीके अनुसार उदल जानगी। रेग पर्यापसे समुद्री कुन्हार आदि निमिन्नीं पर्यापस्ता पिरामसे नहीं हो गणता जैसे कि मिन्हीं को साम है से पर्यापसे काले हैं। अनेतन पद्में भी से चीन प्रित्य काले हैं। अनेतन पद्में भी सी प्रति परिणमन के से प्रति परिणमन मान से प्रति परिणमन वह वह से प्रति परिणमन के स्वाप्त से प्रति परिणमन के से प्रति परिणमन साम संयोगाधीन ही नहीं है। जानते हैं। अनेतन पद्में से परिणमन के से स्वाप्त से परिणमन के से परिणम है। परिणमन के से परिणमन होता है। उसके समित के परिणम के से परिणमन होता है। उसके से परिणमन के से परिणमन होता है। उसके से परिणमन के से परिणम होता है। उसके से परिणमन होता है। इसके से परिणमन होता है। उसके से परिणमन होता है।

इसके सम्बन्धने मान्यकारिकामें बहुत जायका ४५ठाला बेहचा का दिया है। जिस प्रकार देख्या हमारी वासताओंका वल पाकर ही हमें नानाप्रकारमें सत्ताती है, हम उसके इशारेगर जसते है, उसे ही अपना सर्वस्य मानते हैं. अ्भने हैं, चौटते हैं, जैसा वह कहती हैं धैमा करने हैं। पर जिस समय हम स्वयं वासनानिर्मुक्त होकर स्वरूपदर्शी होते है उस समय बंद्या का बल समाप्त हो. जाता है और वह हमारी गुलाग होकर हमें क्लिनिकी बेध्या करती है. पुहः भाषता जा**दत ग**रनेका प्रयत्न करती है। यदि हम ाके रहे नो दह स्वयं असफल प्रयत्न होकर, हमें छोड़ देती है. और समझती है कि अब इतपर संग नहीं जब सकता। यही हाउन कर्मपुर्गलकी है। वह तो हमारी वासनाओंका बल पाकर ही सरकद होता है। वधा भी हमारी वामनाओं के कारण ही था ओर छुटेसा या निःसार होगा तो हमारी बायनानिन्कन परिजितिसे ही । कर्मका वल हमारी बासना है और वह यदि विवेत होता को हमारी बीतरायनाथ ही । साम्योगें भोहतीयको कमीका राजा वहा है और ममबार तथा अहंकारको मोहराजवा मन्त्री । मोह अर्थान मिल्यादर्भन, नगा और हेया। बाह्म पदार्थीमें से मेरे हैं। इन ममकारने तथा मिलानी हैं। अपवान है इत्यादि अहंगाएंने राग द्रेपकी सृष्टि होती है और में हराज की नेता तथार हो जाती है। जिस समय इस मोहराजका गतन हो आता है उस समय भेना अवने आग निर्वीय होकर दिवर बिनर हो जानी है । साम रह गया इन कुमाबोके साथ बंबनेवाला पुरुषक । को बह तो विचाल पर इन्म है । वह यदि आह्यामें पक्षा भी रहा तो भी हानिकारक नहीं। सिद्धांशिकापर भी सिद्धोंके पास अनन्त पदरस्याण पढे होयें पर वे उनमें राजदि उत्पन्न नहीं हर सकते वयोंकि उनमें भीतरमें वे मुखाय नहीं है। अनः भीहनीयके मध्य होने ही, बीतनगरना आने ही वह बधा हमाद्रव्यभी लाइ जस्पनः, यान भी झडा बहाँ ही बदा रहा तो भी उसमें जो कर्मामा आया है वह समाप्त है। जायरा, वह मात्र पुर्शयक्ति रह जागणा। अभेषना

### तस्वार्थयति-प्रस्तावस

त्रो हमारी ही बरमताये उगमे आरंग था सो समारत हो जायगा । 'करम विवार कीन, भूल मेरी अधिकाई। अस्ति सहै प्रत्यात कीहंकी संबंति वार्ड ।' यह स्तृति हम रोज गढ़ते है। इसमें अमेगात्यका सारा नस्य अस्य हमा है। दासपं यह कि-अमं हमारी लगाई हुई लेगी है उसे हमी मीनते है। वार्ह तो उसे निर्मीत कर है वार्ह की सर्जाय । उर पुरानी गरतस्य तार्क अस्ता इतना निर्मेत हो तथा है कि उसकी अपनी कोई आजाय हो नहीं रह गई है। आस्मार्ग जिनता सम्बद्धान और क्ष्यक स्थान की रह गई है। आस्मार्ग जिनता सम्बद्धान और व्यवस्थानकों कर अस्या उत्तर ही यह संबद्ध होगा और पुरानी वास्ताएँ समारत होती जीगीं। इस तरह तर्मके प्रथाय हमारत होता वास्त्र कर हमें अपनी पत्तिका रहियान करनी चाहिए और वास्त्र विरम्ध स्वभानी कुना प्रतिपत्त हो।

### शासका सम्यग्दर्शन-

श्रीविक परामारा और जैक्परामारामे महत्त्वका मौलिक भेद यह है कि मैदिक परामारा धर्म-अधर्यव्यवस्थाने लिए वेदोको प्रमाण माननी है बर कि जैन उरस्पराने वेद या किसी राजवरी केवल साराबहोंने के ही कारण प्रमाणना स्वीकार नहीं को है। धर्म अधर्मनी व्यवस्थाने लिए पुराके तत्त्वकातमुक्तक अनुभवको प्रमाण नाता है: वैदिक परामाराधे साथ श्रीयणा है कि — धर्म बीवनेव प्रमाणम् अर्थान् पर्मक्रवरामी अन्तिम प्रमाण वेद है। धर्मीलिए वेदरश्यादी सीमामानी पुरावकी मर्ववत्यक्षी ही उनावार कर दिता है। यह भागीरि धर्मीलिय पदार्थीक मिनाय अन्य प्राथ्योंना क्यागीभन्ने प्रस्थानित प्रमाणीम कान मादता है। वह भागीरि धर्मीलिय पदार्थीक मिनाय अन्य प्राथ्यक्षी प्रमाणीम कान मादता है, वर धर्मका जान वेद से से हो बाग मात्त्य है। वस कि वेत पराप्यम प्राप्यम है विनायनी पर्यक्षित क्यानिक्ष कर व्यवस्थित क्यानिक्ष प्रमाणना पराप्यक्ष काल कर विवस्त कर के विनाय साराम है से विकाय कर विवस्त कर विवस्त कर विवस्त कर विवस्त कर विवस्त नाम स्वाप्यस्थान विद्यानीतिक कर विद्यान नाम है जाय। माधान सर्वेद्यानिक कर विद्यान नाम स्वाप्यस्त कर विद्यान नाम स्वाप स्वाप्यस्त कर विद्यान नाम स्वाप्यस्त कर विद्यान नाम स्वाप्यस्त कर विद्यान नाम स्वाप्यस्त कर विद्यान कर विद्

वेदकी गुरुष्मीको क्रिक तत्रवज्ञानियोने हमारे अधरमे उतारकर हमे पुरवानुभवम् उक्त पौरुष्य वनसींको परीशापर्वक माननेकी राघ दी है। पर धारत्रोके नामपर अनेक सब परम्परामें अनिदिद्ध विषयोंक संयाहक भी जास्य तैयार हो गये हैं। अतः हमें यह विवेक तो करना ही होगा कि इस बास्त्रके द्वारम् प्रतिपास दिवय मुख अहिसापरापरांग मेळ साते हैं या नहीं है अथवा नत्सालीन बाद्याणयर्मके प्रभावंस प्रभावित हुए है। श्रीः पंटित जगुरुशिकोरजी मुख्यारने बरुश्वरोधार्थ तीन भागोमी अनेक ऐसे ही क्रव्योती आडोचना की है जो उमान्यामी और पुरुषाद जैसे युग्लिमांचा आचार्योक मामपूर बनाल गए हो। जिस जन्मका जातिकाकस्थाना जैक संस्कृतिके अस्वीत्यार किया था कुछ प्राणसन्धामे वहीं अनेक संस्कार और गरिकरोके साथ विराजमान है। बैनगरवृति बाह्य आडम्बरीमें छत्य अध्यात्म-औहमक गंसकति है । उससे पाणिमात्रका अधिकार है। बाह्यणधर्ममें धर्मना उच्चाधिकारी हाद्राण है जब वि क्षेत्र संस्कृतिकं धर्मकत प्रत्येक दार भावयमः वर्केलिए। उत्सक्त राजा है । किसी भी जातिका किसी भी वर्णका मानव धर्मके उच्च रूटर तक जिला कियी रुकावटके प्रतेच महता है । पर क्रस्टक्समें यह संस्कृति काह्यणधर्ममें पराधन हो गई है और इसमें भी। वर्षभ्यक्ष्या और जातिरत। उत्चनीय भाष। आदि, क्रिमिल हो समें हैं। करेल आहु। उपस्थानप्रथा आदि इसमें भी प्रवरिक हुए हैं। यजेरबीतादि संस्कारोने जोर एकड़ा है। दक्षिण में तो जैन और ब्राह्मधर्म फर्क अपना भी करिक हो गया है। बदनुनगर ही ब्रुकेट बन्बोंकी रचनाई हुई और मधी द्यारको नामपर प्रचलित है। धिनर्णाचार और चर्चामागर बैंगे प्रस्थ भी प्राप्तके खातेमें खत-बाए हुए हैं। प्राप्तन देवनाओंकी पूडा प्रतिष्ठा दावभाव आदिके शास्त्र भी बने हैं। कहनेका गाणवी

£3

#### तत्वाधिगम के उनाव

यह कि नाम जारम होनंके कारण ही हर एक पुरतक प्रमाण और बाख नहीं कहीं जा सकती । अतंत्र हीना-कारोनेमी मुख्यस्वका अभिप्राय समझतेमें भूखें की है। अन्यू ।

हमें यह तो मानता ही होना कि अपन पूरवक्षत है। यहाँग वे नहापुरुष विभिन्न जारी और खोज कलागांवी सद्धावनावार थे पर बारोपभांसकहान्यत या करणाराव्य सर्वभेदती गुजायह तो हो ही। यनती है। ऐने अवेद मतभेद तो गणवान ता आदिशे त्यां जिल्लीम्ब है। अतः ज्ञान विषयक मन्यावर्णन भी प्राप्त करणा होगा कि वासमें विस्त सुपने किया पत्योक चिए किस विद्यां से बचा बाद दिखी पई है। अन्या करणा होगा कि वासमें विस्त सुपने किया पत्यों चिए किस विद्यां से वासने दिखी पई है। अन्या पत्रिकासम्बन्ध कार्यों में सरका मण्डान थी एक्सिम पर्वविद्या भी करणा होगा। दर्शनसम्बन्ध कार्यों में सरका मण्डान थी एक्सिम पर्वविद्या असमानी स्थापन प्राप्त करणा हो। असमान है। असमान से प्राप्त कार्या किया पत्र स्थापन हो। यहा प्रमाणना है। गुणवान व्यवना करणा कहा तथा कर साहब जिसमें हमारी गुणवानम् असीध व आना हो। प्रमाण है।

प्रसितिरह हमें मन्दिर, गंस्था, समाज, करीर, जीवन, विवाह आदिका कन्यपदर्शन करके सभी प्रकृतियाँकी पुनारक्ता आह्मसम्भवने आक्षण्यों करनी चाहिए नभी गानव जातिका कल्यस्य और व्यक्तिकी मुक्ति हो सर्वती।

### तस्त्राधिगम के उपाय-

# ंकानं प्रमाणमारमारैश्यायो त्यास **१२**यते । नयो ज्ञानुरभिश्रायो सम्बद्धतेऽर्थयरियतः ॥''–लघोष० ।

अभ्ययस्वेदने क्वीयस्ट्रय स्वर्शक्तमें अनावा है कि जीवादि नस्बोंका । सर्वप्रयम निभेषोंक शास स्वयम करना नाहिए, तभी प्रमाण और नद्भं अनुसा वश्याक्त सम्बादात होता है। जान प्रमाण होता है। अन्य सावादात स्वयम होता है। अन्य स्वयम होता है। अन्य स्वयम होता है। अन्य स्वयम होता है। अन्य स्वयम होता स्वयम स्वयम स्वयम होता स्वयम होता स्वयम स्वयम

निक्षेप-निक्षेपका अर्थ है एक्ता अर्थात् बस्तुका विश्लेषण कर उसकी हिथानिकी जिलने १४०२की भेभावत ऐंही सकती है उनको नामने रखना (जैसे 'राजाको बळाओं बड़ी राजा ओर बुकानाइन दो वदीका अधेवीय करताहै । राजा अनेक प्रकारके होते हैं सथा राजां हम शब्दकों भी राजा कहते हैं. प्ट्रीकर किये हुए पाना देन अक्षरोको भी राजा बहते हैं, जिन व्यक्तिका नाम राजा है उसे भी राजा करते हैं. राजिक विवको का मतिको भी राजा करते हैं, अतर्बके महरों में भी एक राजा होता है , जो आगे राजा क्षेत्रेबाजा है इसे भी छोग आजमे हो। राजा यहन उन्हों हैं, राजाके झानकों भी राजा क्षते हैं, को क्लंप्रानमें शासनाधिकारी है उसे भी राजा गहते हैं। अनः लगे कोन राजा जिन्नक्षित हैं े बन्धा धदि राजा मोगता है भी उस समय किस राजाकी अध्वयक्ता होगी, चतर्वके समय कोरा राजा अमेक्टिन होता है। अनेक प्रकारके राजाओंने अफ्रन्तुनवा निश्तारण कार्यह विश्ववित भाजाका ज्ञान करा देता. निश्चेषका अयोजन है । राजाविषयक रांगरका निरामरण कर विवशित भावस्थियक बंधार्यक्षीय करा देना ही निक्षेणका कार्य है : उसी नरह बचाना भी अनेक प्रकारणा होता है । ये: 'श्राजको बन्धाओं' इस बाक्यमें जो बर्तमान सामश्राधिकारों है। यह भावनाजा विवधित है, न सब्दर्भक्षा, व जानराजा न लिपि-राजा न मृतिराज्या न भावीराज्या आदि । पुरानी परमारुखे अपने विविधित अर्थेका सटीक जात करानेकेटिए अल्पेक राष्ट्रके संसाधित धान्याओंको सामने अध्यक्ष उनका निरुदेशक करनेकी परिवाही थी । आगमोंमें प्रत्येय राज्यका निक्षेप किया क्या है । यहां तक क 'श्रेप' शब्द और 'ब' शब्द भी, निक्षेप विधिमें भारायो नहीं। गये हो। बारद ज्ञान और अथे चीन प्रशास्त्री व्यवहार, बरुते हीं। कही व्यवद्यावशास्त्री कार्य चलका

\$ 6

# तत्त्वार्थयृत्ति-प्रस्तावना

हैं तो नहीं जातमें तो नहीं अर्थमें । बज्जेको उरातेके लिए मोर सब्द पर्याप्त है । ग्रेक्स ध्याप्त करनेके लिए सेरका आज भी पर्याप्त है । एर सरकरमें तो भेर गरार्थ ही विवाह स्वाप्ता है ।

विवेचनीय गदार्थ विववे प्रकारका है। मनता है उतने सब संभावित प्रकार सामने स्वकार अप्रस्तुवका निराकरण करने विविधन पदार्थको गाउना निर्मा है। तत्त्वार्थभूवकारके इस निर्मेषको बार आगों से बोटा है—गव्यासक व्यवहारको प्रयोजन नामनिकोष है। तत्त्वार्थभूवकारके इस निर्मेषको बार आगों से बोटा है—गव्यासक व्यवहारको प्रयोजन नामनिकोष है, इसमें वस्तुको उस प्रकारके गुण जाति किया आदिका होना अधिक्षक नहीं है जैसा उसे लाम दिया जा गरा है। विगी अध्येषका नाम भी नवनमुक्त हो सकता है बौर निर्मेष मुक्तकर कीटा हुए दुवंद व्यक्तिकों भी महाकोर कहा वा सकता है। हो नामक व्यवहारका प्रयोजक स्थापना निर्मेष है। इस निर्मेषकों जातक है। नामकार प्रयाजक स्थापना निर्मेष है। इस निर्मेषकों जातक है। नामकार प्रयाजक स्थापना निर्मेष है। प्रयोग किया नामके होगा उसका योध करा दिया जाना है। अर्थहमक निर्मेष प्रवास कर की जानी है और मंकेट बातके होगा उसका योध करा दिया जाना है। अर्थहमक निर्मेष प्रवास कर की जानी है। जो गर्माय जाने होना है। जो गर्माय कर विश्व साम कर विश्व स्थापना कर की प्रवास के प्रवास कर प्रयोग कर विश्व साम कर विश्व साम कर विश्व साम कर विश्व साम कर विश्व सामका स्थापना साम कर विश्व सामका साम करना। वर्षमान में उसका करना। वर्षमान साम कर विश्व सामका साम करना। साम करना है। है कि विश्व साम करना साम करना साम करना है। है कि विश्व साम करना है। है कि विश्व साम करना हो है कि विश्व साम करना साम करना साम करना है। साम करना साम करना हो है कि विश्व साम करना साम करना साम करना है। साम करना है। साम करना है। साम करना है। साम करना साम करना साम करना साम करना साम करना साम करना साम क

# "अषण्यतिवारण्य्हे एयदस्स प्रस्तवास्त्रिमसं सः । संप्रयोगणासण्यह्वं तस्वरवद्यारण्युतं सः ॥"

अर्थात्—अप्रकृतका निराकरण रानके लिए, प्रकृतका निर्माण करनेके लिए, संप्रवका विनास करनेके लिए, सीर नस्वार्थका निर्मय करनेके लिए निरोक्ती उपयोगिता है ।

प्रमाण, तय और स्वाहाद--निश्चेर विधिमे चन्तुको फैलाकर अर्थात् उसका विक्लेयण । कर प्रमाण और नयके द्वारा उसका अधिगम करनेवा कम भारतमस्मन थाँर व्यवहारीपयोगी है । जानकी गति दो पक रणे वस्तुको अध्वनंकी होता है। एक तो अमुक्त अंशके हाला पूरी बस्तुको जानतेकी और दूसरी उसी असक अध्यको जाननेको । जय जान पुरी यस्तुको अहुण करना है तब बहु प्रकाण कहा जाना है तथा जब बहु एक अंगरों जातका है तब तब । वबेतरे एक भागके । हारा पूरे पर्वतका अखण्ड भावसे जान प्रभाव है और ्र उसी अंश का जान नद है। सिदान्तमे प्रमाणको नकलादेशी तथा नयको विकलादेशी कहा है उसका ग्रही नालयं है कि प्रमाण कल बन्तानागके द्वारा सकल वस्तको हो ग्रहण करता है जब कि तय उसी विकल अर्थात एक कंगनो ही बहुण करता है। जैसे आंखसे घटके स्पक्ती देखकर सममुखेस पूर्ण घटना बहुण करता सकता-देश है और घटमों लए है इस रूपासको जानना विकासदेश अर्थान् गय है। अनन्तथमोत्मक वस्तुका य बन्द विशेषोकि एएथ संपूर्ण करमे प्रहण करना तो अलाजानियोके तशकी बात नहीं है यह तो पूर्ण जानेका कार्य हो सकता है । पर प्रमाणज्ञान तो अल्पज्ञानियोका भी कहा जाता है अतः प्रमाण और नय की भेदक रेखा गही है कि जब **शन** अल्डे बस्तुपर दृष्टि रहे नेव प्रमाण तथा जब अंक्तार दृष्टि रहे तब नय । यस्तमं **रा**मास्य और विशेष दोता प्रसारके धर्म शास काते हैं । प्रमाण जान सहमास्यविशेषहरूक पूर्ण यहत्वको प्रहण करता है जब कि नय केक्ट सामान्य अंशकों या विशेष अंशकों । यद्यानि केवल राजपान्य और केवल विरोपक्य बस्तु नहीं है को तय बस्तको अंधादि करके ग्रहण करना है । बबताके अभिग्रानविरोपको ही नग कहते हैं। तय जब विक्रांशत अंशको प्रहण करके भी इतर बंदांका निराकरण नहीं करता उनके प्रति तटस्य रहता है तब सुनय कहलाना है और जब बढ़ी एक असका आयह करके दूसरे अंशोका निराधाण करने रुगना है तब दर्नेय कहरू ता है।

इसमें संकरपायीन यावन् ज्ञानाधित व्यवहारीके प्राह्म नेगमनयको संकरणभावधारी। बनामा है। नत्त्वार्यभाष्यमें अनेक प्राप्य व्यवहारीका तथा औपचारिक लोकव्यवहारीका स्थान इसी नयकी विषयसर्पादा में निष्यत किया है।

आ० सिद्धेमतं अभेददाही नैगमका संबह्तरधमें तथा भेददाही नैगमका व्यवहार नयमें अनार्भीय किया है। इससे बात होता है कि वे नैगमको संकट्यमात्रपाही मानकर अर्थधाही स्थीकार करते हैं। अकटकूदेवने यद्यपि राजवानिकमें पून्यपादका अनुसरण करके नैगमनयको संकट्यमात्रपाही लिखा है किरभी लगीबाह्यप(का० १९) में उन्होंने नैगमनयको वर्षके भेदको या अभेदको प्रहण करनेवाला भी प्रतादा है। दक्षीलिए इन्होंने स्कट कमने नेगम आदि कर्युम्बान्त चार नयोंको अर्थनय माना है।

अवीक्षित अवेहरणकहारका, वो "आस्मेंबेब सर्वम्" अदि उपनिषद्वास्प्रोंसे व्यक्त होता है, पर-संप्रत्नपम अन्तर्भाव होता है। यहाँ एक वात विशेष रूपने प्यान देने योग्य है कि बेनरफ्रंतमें दो या अधिक दृष्योंमें अनुष्यून बचा रखनेवाला कोई सत् नामका सामान्यराम नहीं है। अनेक द्रव्योंका सदृष्यों वो संप्रह किया नाता है वह सत्याद्यक निमित्तसे ही किया जाता है न कि सदेकरपकी दृष्टिये। हां, भटेकरचकी दृष्टिये प्रत्येक मनुको अपनी कम्पर्सी पर्वाणिका और सहमायी गुणींका अवस्य संप्रह हो सकता है, गर दो तत्में अनुस्यून कोई एन सत्य नहीं है। इस गरमंग्रह आगे तथा एक परमाणुकी वर्तमान-काठीन एक अप्रेपर्यायने पहिले होनेवाले यावन् पम्यवर्ती अदोष्टा क्यवहारत्यमं समावेच होता है । इन अवान्तर मेरोका त्यायर्वणिका आदि दर्गन यहण करने हैं। अर्थकी अन्तिम देसकोटि गरमाणुक्यन तथा जरमाय्यकारी व्यवस्थान करनेवाले अभिप्राय वनाये गये हैं। इनके अश्रे वाद्यांकित व्यवस्थान सम्यक्तर भेद तथा अनेर प्रहण करनेवाले अभिप्राय वनाये गये हैं। इनके अश्रे वाद्यांकित विवर्शका निष्टपण किया जाता है।

काल, कारक, संस्था तथा भातृके साथ लक्तेवाले पिन्न भिन्न उपसमें आदिकी दृष्टिने प्रमुक्त होनेवाले सन्दोंके बाल्य अर्थ भी भिन्न भिन्न हैं, इस कालादिनेदमें शब्दभेद भानकर अर्थभेद भाननेवाली दृष्टिका शब्दनयमें समावेश होता है। एक हो साभवमें निष्यत्र तथा एक कालवाचक भी अनेक पर्याय-वाची शब्द होने हैं; इन पर्यायताची शब्दिके भेदसे अर्थभेद माननेवाला समीगक्रकनय है। एवस्कूतनक कहता है कि जिस समय जो अर्थ जिन्न कियामें परिणत हो उसी समय उसमें तरिकयासे निष्यत्र शब्दका प्रयोग होना चाहिए। इसकी दृष्टिसे सभी शब्द कियाबाची हो। गुणवाचक मुक्तमान्द भी मृथिभवन- ξĘ

#### तत्त्वार्यवत्तिः प्रस्तावना

ष्प कियामे, जातिवाक्क अववस्त्र आसूनमन्त्रण कियासे, कियावान्त्र जलति सन्द चलतेष्य क्रियानं नस्मयानक यद्व्याक्रव्द देवदल आदि भी देवते इसको दियां इस कियासे निष्यन्न हुए हैं। इस नरह जान, अयं और सन्दको आध्य लेकर होनेवारे जाताके अभित्रायोंका समन्त्र्य इन नयीमें किया गया है। यह समन्त्र्य एक लास शर्तपर हुआ है। वह शर्त यह है कि नोई भी दृष्टि या अभिन्नाय अपने अनिष्यी अभिनायका निराकरण नहीं कर सकेगा। इनना हो सकता है कि जहाँ, एक अभिन्नायकी मृत्यना रहे वही दृष्टरा अभिनाय गौन हो जाय। यही सार्वक्षमां नम्बना श्राम है, इनीले नय मृत्य बहुलाना है। आर समन्त्राम्य आदिने सार्वक्रको मृत्य तथा निर्वेशको दुर्वय बनलाया है।

इस संविष्य कंपनमें भूतमताले देवा जाय तो दो प्रकारको बृष्टियों ही मुख्यक्से वार्य करती है एक अभेद वृष्टि और दूसरी भेददृष्टि । इन दृष्टियोंका अवकावन बाहे जान हो या जर्म अपना राहद, एक क्याना भेद या अभेद दो ही हम से की जा सकती है । उस क्यानाका प्रकार बाहे कालिक दैविक था स्वाक्ष्मिक कुछ भी क्यों न हो । इन दो भूल आधारभ्य दृष्टियोंको द्रव्यत्तर और पर्योधनय कहते है । अभेदकी प्रहण करनेवाला द्रध्याविष्यन्य है तथा भेदचाही पर्यायाधिकत्य है । इन्हें मूलनय वहते हैं, क्योंकि समस्त नयींके भूल आधार यही दो तथ होते हैं । नेगमादित्य तो इन्होंकी शाला-प्रमाण्याएँ हैं । इम्यास्तिक, मानुकायदास्तिक, निर्वयत्य, बुद्धत्य आदि शब्द द्रष्यायिकके अभेषे तथा उत्पन्नातिक, पर्यायास्तिक, व्यवहारक्य, अल्दुत्रय, आदि पर्यायाधिकके अभेषे व्यवहृत होते हैं ।

इन नयोंमें उत्तरोत्तर प्रकारता एवं अत्याविषयता है। तैगमनय संकल्पवाही होनेसे सन् असन् रोनोंको विषय करना वा इसलिए सन्मावधाही संपहनय उससे मुख्य एवं अत्याविषयक होना है। सन्मावधाही संपहनयमे महियोगधाही व्यवहार अन्यविषयक एवं सूक्त्म हुआ। विकासवती सिंहणेय-पार्टी व्यवहारनयसे वर्तमानकालीन सिंहशेल-वर्षगर्थायिषपाही ऋष्मुत्त सुरुप है। सन्दर्भद होने रा भी अभिजायेग्राही बर्जुसूत्रसे कालादि मेदसे सल्ट्रभंद मानकर निष्य अयेको पहल करनेवाला शब्दनय मुख्य है। पर्यायसेद होनेगर भी अमित्र अयंको पहल करनेवाले सल्दन्यसे पर्यायकाची अस्टीके भेदसे अयंभेदवाटी समित्रकट् अत्याविगयक एवं मुख्यतर हुआ। क्लियाभेदने अयंग्रेद नहीं माननेवाले समित्रक्षेत्र किया-भेद होनेगर भी अयंभेदग्राही एवम्भूत परममुख्य एवम्अस्टस्पविषयक है।

नय-इतंब---त्य वस्तुके एक बंशको प्रहण करके भी अन्य भर्मीका निराकरण नहीं चरता उन्हें गीण करता है । दूर्नय अन्यथमीका निदाकरण करना है । नय साक्षेप होना है दूर्नय - विरपेक्ष । अभावः उभयवर्षप्राही हैं। अकटकूदेवने बहत पुन्दर किसा है—"धर्मान्सरावागोपेकाहानिलक्षणापात् प्रमाण-नयपुर्वयानां प्रकारास्त्ररासंभवाच्य, प्रयायात् तदतस्ययभावप्रतियत्तेः तस्प्रतियत्तेः तवन्यनिराहतेस्य" (अव्या-ग० अष्टसहुरु पुरु २९०) अर्थीत् प्रमाण तत् और अतत् सभी अंशोंसे पूर्ण कस्तुको जातता है. नमसे केवल सन्-विवक्षित अंगकी प्रतिपत्ति होती है और दुर्नथ अपने अविषय अंगोरन निरानरण करता है। तय धर्मान्तरोंकी उपेक्षा करता है जबकि दुर्नय धर्मान्तरोंकी हानि अर्थात् निराकरण करनेकी इस्टना करता है। प्रमान सकलादेशी और तय विकलादेशी होता है। प्रचपि दोनोंका कथन शब्दमें होना है फिर भी दृष्टिभेद होने से यह अन्तर हो जाता है। यथा, 'स्वादस्ति गट*ं य*ह वाक्य जब सव*र*ा-देवी होगा तब अस्तिके द्वारा पूर्ण वस्तुको प्रहण कर लेगा । जब यह विकालदेशी होगा तब अस्तिको मुख्य-तथा होपश्रमीको गौज करेता । विकलादशी नय विविधात एक धर्मको मुख्यरूपसे तथा शेवको गौजरूपसे ग्रहण करते हैं जबकि तकठादेशी प्रमाणका प्रत्येष दाक्य पूर्ण वस्तुको समानभावसे प्रहण करता है। सकलादेशी वाक्योंमें निभाताका कारण है-शन्दोच्चारणकी मुख्यता। विस प्रकार एक पूरे चौकोण कागभको अस्याः चारों कोने पकड़कर पूराका पूरा उठाया जा सकता है उसी प्रकार अनन्तरमा बस्तुके किसी भी धर्मके द्वारा पूरीकी पूरी वस्तु पहण की जा सकती है। इसमें बाक्योंमें परस्पर भिन्नता इतनी ही है कि उस धर्मके द्वारा या तताचक शब्दप्रयोग काके वस्तुको प्रहण कर रहे हैं। इसी शब्दप्रयोगको मुख्यता स्पाताद ६७

से प्रमाणकारअभीका प्रत्येक बाक्य शिक्ष हो जाता है। तमसलार्यगोमें एक वर्ष प्रधान होता है तथा अन्यस्थामें गौण । इसमें मुख्यमां ही गृष्टीन होता है, बोधका निराकरण तो नहीं होता पर ग्रहण भी नहीं होता । वही अकलादेश और निकलादेशका पार्यकर है। 'स्मान्' शब्दका प्रयोग दोनोंमें होता है। सकलादेशमें प्रयूक्त होनेवाला ह्याल् शब्द बताला है कि जीसे अस्तिमुक्षेत सकल बस्तुका प्रहण भिमा गया है वैसे 'तास्लि' मादि अनन्त मुखोंसे भी प्रहण हो सकता है। विकलादेशका स्थात् अन्य विविधान धर्मके अतिरिक्त करता है।

#### स्याद्वाद

स्याहार-जैतदर्शनने मामान्यस्पम यावत् सत्को परिणाणीतित्य मामा है। अस्के सत् अनन्त सर्मा-सम्य है। उसका पूर्णस्य वननोंके अगोचर है। अनेकान्तास्मक अर्थका निर्दृष्ट स्पर्मे कथन करनेवाली आसा त्यादाद स्प होती है। उससे जिसा अर्थका निस्त्यण होता है उसके ताथ स्थात् शन्द दसनिए लगा दिया जाता है जिससे पूरी वस्तु उसी धर्मस्य न समझ की जाय। अविवक्षित शेष पर्मोका अस्तिस्य भी उसमें है यह प्रतिपादन (स्थात गुरुवसे होता है।

स्ताहादका सर्थ है-स्यात्-अमुक विशिवत अपेकासे । अमुक विशिवत अपेकासे घट आस्ति ही है और अमुक विशिवत अपेदासे घट नास्ति ही है । स्यातका अर्थ न सायर है न सम्मवतः और न करावित् ही । स्यात् यादर मृतिश्वित वृध्यिकोषकः प्रतीक है । इस सब्दके अर्थको पूराने सतवादी दार्शिककोने प्रमानदारीसे समझलेका प्रयास सो नहीं ही किया या किंतु आब भी वैज्ञानिक दृष्टिको दुहाई देनेबासे वर्गकेकेबक उसी आन्त परायसका योषण करने आते हैं।

स्पाद्राव-मुननका निकरण करनेवाकी भाषा रक्कित है। 'स्मान्' कार यह निश्चितकपरि वनाता है कि वस्तु केवल इसी धर्मवाली ही नहीं है उसके सिक्ते अतिरिक्त भी धर्म विद्यमान हैं। कार्लम यह कि-अविविध्य सेव धर्म करता है। 'करवान् घटः' धर्म सक्ते अतिरिक्त भी धर्म विद्यमान हैं। कार्लम यह कि-अविविध्य सेव प्रतिनिधित्य स्थात् वस्त्र करता है। 'करवान् घटः' अध्यत् यह भी अपने भीतर 'स्वात् कार्यको दिपाए हुए हैं। इसका अर्थ है कि 'स्यात् कार्यकान् घटः' अर्थात् वस्त्र भी अपने भीतर 'सात् कार्यको दिपाए हुए हैं। इसका अर्थ है कि 'स्यात् कार्यकान् है। इस अधित वह दिप्पक होने प्रति प्रति कार्यक देश स्थात है। इस अधित विद्यमान है। इस अधित वह विद्यम है। अर्थात् वह है। क्यात्र कार्यक्र कार्यक है। क्यात्र को स्थात वह सेव के सिक्त वह सेव के सिक्त के स्थात वह स्थान के स्थान के सिक्त के स्थान के स्थान के स्थान के स्थान के सिक्त के स्थान के सिक्त के स

ंस्मान् अध्य एक प्रष्ट्री है, जो उच्चरित धर्मको इघर उधर नहीं बाते देता। यह उत अधि-विश्व धर्मोका संरक्षता है। इसलिए 'कपवाम्'के साथ 'क्यान्' अवदार अन्वय करके जो लोग धर्में क्यानी भी व्यितिको मान्द्रण शायद था संभावना अर्थ करके संदित्य बनावा वाहते हैं वे स्थमों है। इसीनरह 'क्यादिंग घटः' वानवर्ष 'घटः अस्ति' यह अस्तित्य अंश घटमें सुनिधिनतत्वके विद्यान है। स्थान् शब्द उस अस्तित्वकी स्थिति कपजोर वहीं बनावा किन्तु उसकी वास्तविक आंशिक स्थितिकी पूजना देकर अन्य नास्ति आदि पर्मोंके सद्भावना प्रतिसिधित करता है। सारांश यह कि 'स्थान्' पर एक स्वतंत्र पद है को वस्तुके श्रेषांका प्रतिविधित्य करता है। उसे इस है कि कहीं श्रस्त नामका वर्ष, विमे शब्दते उच्चिति होनेके कारण प्रमुखता मिटी है, पूरी वस्तुकी न हक्ष्य जाय, अपने अन्य नास्ति ٤/

### तस्वायेव सि-प्रभ्तानम

आदि सहयोगियों के स्थानको समाप्त न कर है । इस्तिए यह प्रतिशायमं नेतावनी हेता रहता है कि है भाई अस्ति, तुम बस्तुके एक अंग हो, तुम अपने बच्च नास्ति आदि भाइयोंके हकको हड़फोर्क्स नेप्टा नहीं करना । इस अयका कारण है—नित्य हो हैं, अनित्य हो हैं आदि अंशवाक्योंने अपना पूर्ण अधिकार वस्तुपर जमाकर अनिकार नेप्टा की है और कमत्वृष्टें असेक तरह से वित्रवा और संघवं उत्पन्न किये हैं। इसके फलस्वक्य पदार्थिक साथ तो अन्याय हुआ ही है, पर इस बाद-प्रतिवादके अनेक मत्ववादों स्थित करके बहुकार हिस्सा संघवं अनुदारता परमतासहिष्णुता आदिसे विध्वको अल्पन और आकुलतामय बना दिया है। 'स्यान्' साथ वास्पये उस बहुक्को निकाल देता है बिससे अहंकारका सर्जन होता है बिससे अहंकारका

'स्पात् शब्द एक निश्चित अपेक्षाको छोतत करके जहां 'अस्तित्व' धर्मकी स्थिति सुदृढ़ और महेतुक बनाता है वही उसकी उस सर्वहरा प्रवृत्तिको भी नष्ट करता है जिसने वह पूरी वस्तुका माधिक बनना चाहता है। वह न्यायाधीशकी अरह तुरन्त कह देता है कि-हे भस्ति, तुम अपने अधिकारकी सीमाको समझो। स्वद्रव्य-क्षेत्र-काल-भावकी ५७८ से जिस प्रकार तुम चटमें रहते हो उसी तरह पर इथ्यादिकी अपेक्षा 'नास्ति' नायका तुम्हारा भाई भी उसी घटमें है। इसी प्रकार घटका परिवार बहुत बढ़ा है। अभी नुम्हारा नाम क्षेत्रर पुक्तरा गया है, इसका इतना ही अर्थ है कि इस समय तुमसे काम हैं, तुम्हारा प्रयोजन है,तुम्हारी विवक्षा है । मतः इस समय तुम मुख्य हो । पर इसका यह अर्थ कदापि नहीं है कि-तुम अपने समानाधिकारी भादगोंके सद्यावको भी बच्द करनेका दुख्यपास करो । वास्तविक बात तो यह है कि यदि 'पर की अपेक्षा 'तास्ति' वर्ष न हो तो जिस घडेमें तुम रहते हो वह यडा यडा ही न रहेगा कपड़ा आदि पररूप हो जानगा। अतः जैसी तुम्हारी स्थिति है वैसी ही पररुपकी अपेक्षा 'नास्त्रि' धर्मकी भी स्थिति है। तुम उनकी हिंसान कर सको इसके लिए ऑहिसाका प्रतीक 'स्मात्' गण्य तुमसे पहिले ही बाक्यमें लगा दिया जाता है । भाई अस्ति, यह तुम्हारा दोव नहीं है । तुम तो बराबर अपने नास्ति आदि अनस्त भाइयोको वस्तुमें रहते देते हो और बहु प्रेमले सबके सब अनस्त भर्मभाई हिल्लिककर रहते हो पर इन वस्तुर्धान्योंको दुष्टिको क्या कहा जाय ! इनकी दुष्टि हो। एकांग्री है । ये शब्दके द्वारा तुममेसे किसी एक 'अस्ति' आदिको मुख्य करके उसकी क्षिति इतनी अहंकारपूर्व कर देना चाहरे हैं जिससे वह 'अस्ति' अन्यका निराकरण करने लग जाव । इस, 'स्वात्' शास्त्र एक अञ्जन हैं ओं उनकी दृष्टिको विक्रस नहीं होने देना और उसे निर्मल तथा पूर्णदर्शी बनाना है। इस अधिनमितः-संरक्षक, दृष्टिविषहारी, शन्दको सुपारूप बतानेवाले, खचेतक प्रहरी, महिसक मावनाके प्रतीक, प्रोवना न्यापरूप, मुनिरिचत अपेक्ताद्योतक 'स्यात्' शब्दके स्वरूपके साथ हमारे दार्यानिकीने न्याय तो किया ही नहीं किन्तु उसके स्वरूपका शापद, संभव है, 'कदाजित्' वैसे भ्रष्ट पर्यायोम विकृत करनेका दुःट प्रयत्न अवस्य किया है तथा अभी भी किया जा रहा है।

सबसे बरेबा तक तो यह दिया जाता है कि - घड़ा जब अस्ति है तो नास्ति कैसे हो सकता है, यह जब एक है तो अनेक कैसे हो सकता है, यह वो प्रत्यक्त विरोध हैं। यह विवार तो करो वका घड़ा ही हैं, कपड़ा नहीं, कुरणी नहीं, टेबिल नहीं, गाय नहीं, छोड़ा नहीं तात्यस्य यह कि वह घटमिश्र अनल पदार्थस्य नहीं है। तो यह कहनेमें आपको क्यों संबोध होता है कि 'घड़ा अपने स्वस्पसे अस्ति है, घटिषश्च परस्पोकी अपेका। 'नास्तित्य' पर्म है, नहीं तो दुनियामं कोई शक्ति घड़ेकों कपड़ा आदि बननेसे रोक नहीं सकती थी। यह 'नास्ति' भर्म ही घड़ेकों यह स्वस्पे कायम एकनेका हेतु हैं। इसी नास्ति पर्मकी मूचना 'ब्रिलिक प्रयोकों सुमय 'क्यार' शब्द करमें कायम एकनेका हेतु हैं। इसी नास्ति पर्मकी मूचना 'ब्रिलिक प्रयोकों सुमय क्यार वार्य क्रिलिक स्वस्ति विराह से देता है। इसी तरह पड़ा हफड़ा भारी आदि अनल सिक्स होते दृष्टिसे बनेक रूपमें दिवाई देता है या नहीं ? यह भाग स्वसं बनावें। यदि अनेक स्वसं विराह देता है तो आपको यह बहनेमें क्यों करट होता है कि - घड़ा इध्य-स्वसे एक है, पर आने

٤.

#### स्यादाद

गुण भर्म और राष्ट्रित आदिकी दृष्टिसे अनेक हैं। हुए। कर सीचिए कि बस्तुमें जब अनेक विरोधी प्रमोका अस्तान है। हो रहा है और स्वयं वस्तु अनन विरोधी धर्मीका अविरोधी कीड़ास्यत है तव हमें उसके स्वरूपको विकृत स्पर्म देखनंकी दुर्दृष्टि तो वहीं करनी काहिए। वो 'स्वान्' शब्द वस्तुके इस पूर्व- स्पर्भ प्रमान के स्वान् देखने हैं। किमास्वयंवन: एरए। यहाँ पर्मचीनिका यह स्टोकांश ध्यानमं आ बाता है कि-

#### "यहीयं स्वयमयाँन्यो रहेवते तत्र के बयम"

अर्थात्-यदि यह अतेष्ठधंश्रेष्टनता बस्नुको स्वयं प्रशन्द है, उसमें है, वस्तु त्वयं राजी है तो हम बीचमं काबी बननेवाने कौन ? जगत्का एक एक कण इस अनन्त्रधर्मताका आकर है। हमें अपनी दृष्टि निर्मेश और विसाज बनावेको आवश्यकता है। यन्तुमें कोई विरोध नहीं है। विरोध हमारी शृष्टिमं है। और इस दृष्टिविरोजकी अमृता(गुर बेड) 'म्यास्' शब्द ई, जो रोगोषो कटु तो जकर प्राल्म होती है पर हमके विना यह दृष्टिविराम-कर उत्तर भी नहीं सकता।

प्रो० बसदेव उपाध्यायने भारतीय दर्शन (प्०१९५)में स्यादादका अयं वनाते हुए लिया है कि—"स्यात् (सायद, मरभवतः) अन्य अस् आनुके विधिक्षिणके हमका तिहन्त प्रतिरुपक अध्यय पाना जाता है। घड़ेके विध्याने हमारा परायदों स्यादास्त—संभवतः यह विद्यान हैं दमी रूपमें होना चाहिए।" पही 'स्यान्' शब्दको बायदका प्रयोगवानी तो उपाध्यायनी स्वीकार नहीं परता चाहिए।" पही 'स्यान्' शब्दको बायदको स्वीवका प्रयोगवानी तो उपाध्यायनी स्वीकार नहीं परता चाहिए।" पही चालद साबदको बायदको संभयकप लिखा है इसका संस्कार आज भी तृष्ठ विदानोंके मार्थमे पदा हुमा है और वे उस संस्कारचा स्यादको अर्थ शावद सिख ही जाते हैं। जब यह सम्बद स्वयं अवभारण करके कहा जाता है कि—"यहः स्यादािक स्थान कहीं हैं स्थान सब्द स्वयं विदान स्थान स्वतं स्वयं स्

६भी संस्कारवश प्रो० दलदेवची स्थान्क प्रयोधवानियोधं सावश ताव्दको जिसकर (१०१७३) जैन देशेनकी समीधा करते समय शंकरावार्यको दकावन इन अवरोधे करते हैं कि—"यह निव्चित्र ही है कि इसी समत्यम दृष्टिसे वह पदार्थीके विश्वित्र होगोंका समीकरण करता जाता तो समय विश्वमें अनुस्पृत परम तत्त्व तक अवस्य हो पहुँच जाता । इसी दृष्टिको ध्यानमें रखकर शंकरावार्यने इस 'स्यावार्यका मानिक सण्यन अपने आरोधिक भाष्य (२०१३३)में प्रवत् यृक्तियोके राह्में 'स्यावार'का मानिक सण्यन अपने आरोधिक भाष्य (२०१३३)में प्रवत् यृक्तियोके राह्में 'स्यावार'का सण्यन अपने आरोधिक अस्य स्थानके स्थानके तह अंकरावार्यके संख्यन ना माणिकरव क्या रह आता है ? आर ह्रमाकर स्व० महामहोषाय्याम डो० गंगानामकाके इन याव्योकी देशें——

ं जबसे मेने संकरायार्थ द्वारा जैन सिक्कान्त्रका खंडन पढ़ा है, तबसे मुझे विदशक हुआ है कि इस सिद्धान्तमं यहून कुछ है जिसे बेदालके आचार्यों ने नहीं समझा।"

**जो प्रतिभवन अधिकारी** तो और स्पष्ट तिव्रते हैं कि-"नैन्यमंके स्थावाद सिद्धान्तको निनना रसन समझा भया है उनना किसी अन्य सिद्धान्तको नहीं । यहाँ तक कि शंकराचार्य भी इस

#### **ग**त्त्यार्थवन्ति-प्रस्तावना

दोषमें मुक्त नहीं हैं। उन्होंने भी इस सिद्धालके प्रति अन्याय विसा है। यह बात अल्पन पुरुषोंके हिए सम्य हो सकतों थीं। किन्तु यदि मुझे कहते का अधिकार है तो में भारतके इस महान् विद्वानके हिए तो अक्षम्य हो कहूँगा, यद्यपि में इस महीपको अतीव आदरकी दृष्टिसे देखना हूँ। ऐसा अन्त पडता है कि उन्होंने इस पर्यके दर्शनशास्त्रके मुख्यस्थींके अध्ययनको परवाद्व नहीं की।"

जैन दर्शन स्वादाद सिद्धालके अनुसार बस्तुस्थितिके आधाररे जमन्त्रय करता है। जो धर्म वस्तुमें विद्यान हैं उन्हींका समन्त्रमें ही सकता है। जैनदर्शनको आप मास्त्रम बहुत्ववादी लिम्न आमे हैं। अनेक स्वतंत्र सह व्यवहारके लिए सद्गास एक कहे जार्य पर वह कान्यनिक एकस्य वस्तु नहीं हो सकता ? यह कैसे सम्भव है। कि चेतन और अचेतन दोनों ही एक ध्रमुके श्राति-मासिक विवर्त हों ? जिस कात्यनिक समस्यक्ती ओर उपाध्यायको सकेत भरते हैं उन्न ओर भी जैन **राग**िकोने बारम्भरे ही दृष्टिपान किया है। परमक्षेत्रह नरकी दृष्टिसे सदूपके बावत् चेतन अचेतन इच्योंका नग्रह करके 'एक' नत्' इस शब्दव्यवहाएके करनेमें जैन दार्शनिकोंको कोई आपन्ति नहीं है। सैकड़ी कारणिक व्यवहार होते हे, पर इससे मोलिक तत्त्वव्यवस्था नहीं की जा सकती ? एक देश या एक ाप्ट अपनेमें नया बस्तु है ? समय समय पर होनेवाली वृद्धिगत देशिक एकताके सिवाय एक देश या एक राष्ट्र का स्वतंत्र अस्तित्व ही क्या है ? अस्तित्य जदा जुदा भूखण्डोका अपना है । उसमें व्यवहारकी पुषिकाके लिए शाला और देश संझाएँ जैसे कालानिक है स्थवहारसस्य है उसी तरह एक सत्या एक बद्ध कास्यनिकरत् होकर व्यवहारसस्य तो वन भकतः है और कत्यनाको शैद्धका चरध बिन्दू भी हो सकता है पर उपन्या तस्थनत् या परमार्थसन् होना निनान्त असम्भव है । आज विज्ञान एटम तकका विस्तेषण कर बुट्य है और सब सौलिक अपुर्धांकी पृथक् सता स्वीकार करता है। उनमें अमेद और इतना वड़ा अमेद जिसमे नेतन अनेतन मूर्व अमूर्त आदि सभी तीन हो जाय कत्यनासाधाज्यकी अन्तिम कोटि है। और इस कलानाकोटिको परमार्थसत् न मानने के कारण पदि जैत दर्शनका स्यादाद सिद्धान्त आपक्षेत्र मुक्तभूत तन्त्रके न्यूकप समझानेमें निवास्त असमयं प्रतीत होता है तो हो, पर वह बस्तूसीपाका उन्लंघन नहीं कर सकता और न कल्पनालोककी लंबी दौड़ ही लगा सकता है।

म्यान् **गःद**को उपाध्यायकी संसमका पर्यायकाची बही मानते यह तो प्रायः सिरिधन है क्योंकि थाप स्वमं लिखते हैं (पु० १७३) कि —"यह अनेकान्तवाद संशयदादका रूपान्तर नहीं हैं" पर आप उठे संभवनाद अवका कहना नाहते हैं। परन्तु स्थातुका अर्थ संभवतः' करना भी न्यस्थ संगत गहीं है क्योंकि संभावना संभवमें जो कोटियां उपस्थित होती है उनकी अर्धनिविनतताकी बोर संवेत मात्र हैं, निरुपय उससे शिक्ष ही है । उपाध्यानकी स्यादादको संशयबाद और निरुपयादके बीख संभा-बनावादकी जगह रखता चाहते हैं जो एक अतब्धवसामात्मक अनिञ्चयके समान है । परन्तू जब स्मादाद स्पष्टकपमे डंकेकी चीट यह कह रहा है कि-घड़ा भगदस्ति वर्षात् अगने स्वरूप, अपने दोह, अपने काल और अपने आकार इस स्वचतुष्टमकी अपेक्षा है ही यह निष्ठित अख्याएन है। यहा स्वसे भिन्न षावत् गरभदार्थोंकी दृष्टिने नहीं ही है यह भी निश्चित अवधारण है । इस तरह जब दोनों धर्मोका अपने कपने दरिद्वनेकते घड़ा अविरोधी आधार है तब पड़ेको हम उभवद्गितमें बस्ति-नास्ति रूप भी निश्चित ही कहते हैं। पर सन्दर्भ यह सामर्थ्य नहीं है कि बटके पूर्णरूपको-जिसमें अस्ति-नास्ति जैसे एक-अनेक नित्य-भनित्य आदि अदेको युगल-पर्म लहाग एहे हुँ-कह सक्ते, अतः समग्रनापसे पड़ा अवकाष्य है। इस अभार अब स्वाक्षय भूनिश्चित दृष्टिकोणोसे तत्तत् धर्मोके वास्तविकः निरूपयकी घोषणा करना है तब इसे मंत्रादनावादमें कैसे रक्षा जा सकता है ? स्यात् शन्दके साथ ही एनकार भी तका रहता है जो निदिष्ट धर्मके अवभारणको सुचित करता है तथा स्मात् शब्द उस निदिष्ट धर्मसे अतिरिक्त अन्य धर्मोकी तिरिचत न्यितिकी मूचना देतः हैं । जिसमे श्रोतः यह न समझ ले कि यस्तु इसी धर्मरूप हैं । यह स्याद्वाद

किन्यत भयों तक व्यवहारके लिए भन्ने ही पहुँच जाय पर वस्तुम्बदस्थाके लिए वस्तुकी गीमाकी नहीं व्योचता । अनः न यह मंत्रयबाद है, न अनियनपबाद है और न संभावनावाद ही, किन्तु रूप अवेक्षा-प्रयक्त नियनयबाद है।

स्यादाद

दसी तरह डां० वेबराजजीका पूर्वी और परिचमी दर्जन (पू० ६५)में किया गया स्थात् शब्द का किश्चित् अनुवाद भी भ्यानक है। वदाविन् शब्द कालापेश्र है। इसका सीमा भर्य है किसी समय। और अविक्त अर्थमें यह संशपकी और ही सुकता है। त्यात् का प्राचीन मर्थ है क्यिज्यित्-अर्थात् किसी विश्वित अर्थारों, त्यन्ध्र शब्दोंने अमृक निश्चित दृष्टिकोणसे। इस प्रकार अपेक्षाप्रयुक्त निश्चित व्यक्ति विश्वित प्रकार संभावत् वाच्यार्थ है।

सहार्यक्रित राष्ट्रक संक्रारयायनमें तथा इतः पूर्व प्रो० जैकेको आदिने त्याद्वादेमी उत्पत्तिनों संजयनेलट्रियुक्तके मनसे बतानेका प्रयत्न किया है। राहुलजीने दर्शन-दिख्याँन (५० ४९६)में विखा है कि - अधुनिक जैनदर्शनका आधार स्वादाद है। वो मालूम होता है संजयनेलट्रियुक्तके कार अंग बाले अनेकान्तवादकों लेकर उसे मान अंगवाला किया प्रया है। संजयने तत्वों (परलोक देवता)के बारिसें कृष्ट भी निष्यदादयक लग से कहनेसे इनकार करते हुए उस इनकारको नार प्रकार कहा है-

- १ है ? नदी कह स्वताः।
- २ नहीं है ? नहीं कह सकता।
- े हैं भी और नहीं भी <sup>?</sup> नहीं कह सकता।
- ४ न है और सनही है ? नहीं कह सकता।

इसकी तुलता बीजिए जैनोंके मान प्रकारके स्याद्वादमे--

- १ है ? हो एकता है (स्पादस्ति)
- २ नहीं है े नहीं भी हो सकता है (स्थाधास्त्रि)
- ३ है भी और नहीं भी <sup>२</sup> है भी और नहीं भी हो सकता (स्यादक्ति चनास्ति च)
- उकत तीनों उत्तर क्या कहे जा सकते हैं (-वक्तव्यहें) ? इक्षका उत्तर की नहीं में देते हैं-'र स्याद (हो सकताहै ) वया यह कहा जा सकताहै (-वक्तव्य) है ? नहीं, स्याद अन्वकाव्य है।
- ५ 'स्थादस्ति' क्या यह क्यतन्य है ? नहीं, 'स्याद् अस्ति' अवकृतव्य है ।
- ६ 'स्वाद नास्ति' क्या यह वक्तव्य है ? नहीं, 'स्वाद नास्ति' अवकतव्य है ।
- ७ 'स्वाद् अस्ति च नास्ति न' क्या उहें बहुतव्य है ? नहीं 'स्यादस्ति च नगरन च' अन्य को व्य हैं।

धोनीके मिलानं में माल्य होगा कि जैनोने संजयके पहिलेकाले तीन वाक्यों (प्रस्त जोर उत्तर दोनों) की अतन करके अपने स्वाधावकी छह भिनियां बनाई है और उसके चीचे वाक्य ने है और निक्ति हों हों को जोड़कर 'सद्' भी अवकान्य है यह सानवां संग तैयार कर अपनी सप्तामंगी पूरी नी ...... उस प्रकार एक भी शिद्धान्त (-स्माद) की स्वापता न करना जो कि संजय का बाद भा, उसीको संजयके अनुषाधियों के छुन हो जानेकर जैनोंने अपना लिया और उसके चनुभंगी न्यायको सप्तामंगीमें परिकार कर दिया।'

राहुठकीनं उपन रान्द्रशंभें सप्ताभंगी और त्याहादको न समझकर कंदल अध्यक्षास्य से एक नये मतकी सुध्य की है। यह तो ऐसा ही है जंसे कि चौरसे 'बया तुम अभुक ज्वाह गये थे? यह पृष्ठतेपर यह कहे कि 'भें नहीं कह सकता कि गया थां' और जब अभ्य प्रमाणीसे यह सिद्धकर दे कि चौर अमुक जगह गया था। तब खब्दसाम्य देखकर यह कहना कि जजना ईमाला चौरके ब्रह्मानसे निकला है।

स्वापबेलट्ठिपुत्तके दर्शनका विश्वचन स्वयं शहुरुजीने (पृ० ४९१) इन वर्धीमें निया है-

#### तस्वार्यवृत्ति-प्रस्तावना

ंबदि आप पूछें—'क्या गरकोक हैं?' तो यदि में समझता होऊं कि राग्डोक हैतो आपको बनवाऊँ कि रम्होक है। में ऐसा भी नहीं क ता, दैसा भी नहीं क ता समी उरहमें भी नहीं कहता। में यह भी नहीं कहता कि नह नहीं है। में यह भी नहीं कहता कि वह नहीं है। परकोक नहीं है।

संजयके परलोक, देवता, कांग्सल बोर मुक्तिके सम्बन्धके थे दिवार प्रतप्रतिगत अनिज्ञयवादके हैं। वह स्पष्ट कहता है कि—"यदि में बानता होजें तो बताजें।" संवयको परलोक मुक्ति आदिके स्वरूप का कुछ भी तिस्वय नहीं था। इसिक्स समान दर्शन वर्षान राहुमजीके मानवकी सहबबुद्धिको अमर्भ नहीं डालता चाहता और न कुछ निष्वयक्तर भ्रान्त थारणाओंकी पुष्टि ही करना चाहता है। तास्पर्य यह कि संवय घोर अनिज्ञयनवादी था।

वृद्ध और संज्ञत ही क्या, उस समयकं वातावरणमें आहमा लोक परलोक और मुक्तिके स्वकाले सावन्थमं—है (मत्), नहीं (असत्) है—हों (मत्असत् उभय), न है न नहीं है (अवक्तवय मा अनुभव) ये चार कोटियों मूंच रही थें। कोई मी मास्तिक कियी भी तीयंकर या आवामंत्रे विना कियी मंत्री तियंकर या आवामंत्रे विना मित्रे मास्त्र में स्वत्य मास्त्र मास्त्र में सुर्जन ने साल के स्वत्य मास्त्र मास्त्य मास्त्र मास्त्र मास्त्र मास्त्र मास्त्र मास्त्र मास्त्र मास्त्र

बुदके समकातीन जो छह तीर्षिक थे उनमें निरमण्ड जामगुत महावीरकी, सर्वत और सर्वरमी के स्थम प्रसिद्धि थी | वे सर्वत और सर्वदर्शी ये या नहीं यह इस समयकी चरवा का विषय नहीं है, पर वे विकिन्द तस्वविचारक थे भीर किसी भी प्रकाश संबंधकी तरह अध्ययक्षीट था

٤.

स्यताद

विक्षेपकोटियें और बृद्धको तरह अव्याकृत कोटिये डाटने वाले नहीं थे और न शिष्योंकी सहज जिजासा को अनुपन्नोगिनाको मध्यप्रद चनकर्मे छन्। देना चाहते थे। उनका दिश्यास था कि संबक्ते पैनमेछ व्यक्ति जब तक अस्तुतत्त्वका ठीक निर्मय नहीं कर लेते तवनक उनमें बीद्धिक दृष्टता और मानसबल नहीं था सकता । वे सदा आने समानगील अन्य संघके भिक्षओंके सामने अपनी बौद्धिक दीनताके कारण हतप्रभा रहेंगे और इमका अलुर उनके जीवन और आचार पर आये दिना नहीं रहेगा। वे अपने किष्योंको पर्देक्ट पश्चिनियोंकी तरह जनतके स्वरूप विचारकी बाह्य हवाने अपस्थित नहीं एक्षमा चाहते थे, किन्तु चाहते थे कि प्रत्येक मानव अपनी महत्र जिलामा और मननश्चित्रको बस्तुके यथार्थ स्वरूपके विचारकी और छणाने। न उन्हें बहुनी नाह यह भय स्थापन था कि यदि आत्माके सम्बन्तमें 'हैं कहते है तो शावनतवाद अर्थात उपनिषदवादियोंकी तरह लीच नित्यत्वकी और अन्य नायेंगे और नहीं हैं कहनेसे उच्छेदवाद अर्थाट चोबांककी तरह नास्तिकत्वका प्रयंग प्राप्त होगा, कतः इस प्रश्नको अञ्चाहत रखना ही क्षेत्र है । से चाहते ये कि मीजद तकाँका और संगयींका समाधान वस्तुस्थितिके आधारमें होता ही चाहिये। अतः उन्होंने वस्तुस्वरूपका अनुभव कर यह बताया कि जगतका प्रत्येक सत चाहे वह चेतनजातीय हो या अचेतनजातीय परिवर्तनशीरु है । वह किसर्गतः प्रतिक्षण परिवर्तित होना रहता है। उसकी पर्याय बदलती रहती है। उसका करिकारत कभी सदश भी होता है कभी विसदश भी। पर परिषयत्सामान्यके प्रभावमें कोई भी अल्ला नहीं रहता। यह एक भौतिक नियम है कि किसी भी सत् का सर्वेषा उच्छेद नहीं हो सकता, वह परिवर्तिन होकर भी अपनी मौलिकता या सत्ताको नहीं लो सकता। एक परमाण है वह हामहोजन बन जाय, जल बन बाय, मार बन बाय, फिर पानी हो जाय, पथिकी बन जाय, और अनन्त आकृतियों या पर्यायोंको भारण कर ले, पर अपने प्रस्यत्व या पौलिकत्व को नहीं को सकता। किसीको साकत नहीं जो उस परमाणको हस्ती या अस्तित्वको भिटा सके। तारार्थ यह कि जनवर्षे जिल्लों 'सत्' हैं उतने बने रहेंगे, जनमंत्रे एक भी रूप नहीं हो सकता, एक दूसरे में विकीन नहीं हो सकता । इसी तरह न कोई-नया 'सत्' उत्पन्न हो सकता है। जितने हैं उतका ही आणमी संबोग विद्योगोंके आधारमे यह विदय जगत् (गच्छतीति जनत् अर्थात् नाना रूपोंको प्राप्त होना) दनदा रहता है।

नासर्थ यह कि-दिश्वमं जितने सर् हैं उत्पां में न तो एक वम् हो स्वता है और न एक वक् सकता है। अन्न जड़ एरमण्, अनंद आस्माएँ, एक धर्महरूव, एक अवर्ष ड्रम्म, एक आकाश और असंस्थ बालाण् इनने सन् है। इनमें धर्म अधर्म आकाश और काल अपने स्वामाविक रूपमें सरा विद्यमान रहते हें उत्तरा विलक्षण परिणयन नहीं होना। इसका अर्थ वह नहीं है कि ये कुटम्य निर्म है किन्यु इनमा प्रतिश्वा को गरिजमन होजा है। बिस समय आत्मा युद्ध हो जाता है उस समय वह भी अपने प्रतिश्वामावी स्वामाविक परिणयनका हो स्वामी रहता है, उसमें विलक्षण परिणयन नहीं होता है उस समय वह भी अपने प्रतिश्वामावी स्वामाविक परिणयनका हो स्वामी रहता है, उसमें विलक्षण परिणयन नहीं होती। अवत्य आत्मा अपुद्ध है तदनक ही इनके परिणयनकर स्वानीय जोवाल्यका और विजानीय प्रतिश्वामावीय अपनेत आत्में विलक्षण इन्य है जो सदा सवाकीय में भी प्रभावित होता है और विजानीय प्रतिश्वाम के स्वाम विलक्षण इन्य है जो सदा सवाकीय में भी प्रभावित होता है और विजानीय प्रतिश्वाम है। इसी प्रतिश्वाम विलक्षण इन्य है जो सदा सवाकीय में भी प्रभावित होता है और विजानीय प्रतिश्वाम है। इसी शक्तियाँ है। जोवकी अशुद्ध दशा इसीके संपर्वमें होती है। अनावियों जीव और उसमें विमाव परिवामन-राग हैय मोह अजानकप दशाएँ होती रहती है। जब यह जीव अगती पारिकासवा 3 ह

#### नस्नावंबृत्ति-प्रस्तावना

द्वाराइतना समर्थ और स्वरूपप्रसिष्ठ हो जाता है कि उस पर बाह्य जगत्**का कोई भी** प्रभावन पड़ सके तो वह मुक्त हो जाता है और अपने अनन्त चैतन्त्रमें स्थिए हो अता है। मुक्त जीव अपने प्रतिधाण परिवर्तित स्वाभाविक चैतन्यमें छीन यहना है। किर उसमें अशुद्ध दशा नहीं होती। अल्लन्दः पुर्गळ परमाणु ही ऐसे हें जिनमें शुद्ध या अगृह किसी भी दशमें दूसरे तंबीनके आधारने नाना आह-तियां और अनेक परिणमन संगद हैं तथा होते रहते हैं। इस जगत् न्यवस्थामें किसी एक ईन्वर जैसे नियन्ताका कोई स्थान नहीं है । यह तो अपने अपने संयोग-वियोगोंसे गरिणमनदीन है । प्रत्येक पदार्थकर अपना सहर स्वभावतस्य प्रतिक्षणभावी परिजयनचक चालु है। यदि कोई दूसरा संबोध आ गरु और उस द्रव्यने इसके प्रभावको आत्मसात् किया तो परिणमन तत्प्रभावित हो जायता, अन्यया वह आनी गतिसे बदलता चन्ना जायगा। हाँइड्रोबनका एक अणु अपनी पतिसे प्रतिक्षण हाडड्रोजन रूपमें बदल रहा है। यदि अर्थिक्सीजनका अधु उसमें आ जुटा तो दोनों का जलहप परिणमन हो जायगा। वे दोनों एक जेलबिन्दु रूपसे सद्द्या संयुक्त परिणमन कर लेंगे। मदि किसी वैज्ञानिकके निस्त्रेयणप्रपोतका निनित्त मिल्यती वे दोनो किर जुदा जुदा श्री ही सकते हैं। यदि अधिनका संयोग मिल गया सो भए। बन जायंगे। यदि सांपके मुखका संघोग मिला विषविन्दु हो जायेंगे। तात्वर्थ यह कि यह विश्व साधारणत्रथा पुरुवल और अयुद्ध जीवके निमित्त-निमित्तिक सम्बन्धका बास्तविक उद्यान है। परिकारतक पर प्रत्येक द्रव्य चढ़ा हुआ है। वह अपनी अनन्त योग्यताओं के मनुसार अनन्त गरिणमनोको क्रमणः बारण करता है। समस्त 'सत् के समृदायका नाम लोकया विश्व है। इस दृष्टिमे अब आप लोकके जाइवल और अभारवत वाले प्रकासी विचारिए----

(१) क्या लोक बादवत है? ही तोक शास्त्रत है। इष्योंकी संख्या की दृष्टिमे, अर्थात् जिनने वत् इसमें है उनमेंका एक भी सत् कम नहीं हो सकता और न उसमें किसी नमें सत्की वृद्धि हो हो सकती है। पंएक सत् दूसरेमें विजीत ही हो सकता है। कभी भी ऐसा समय नहीं आ सकता जो इसके अंगभून इष्योंका लोग हो या वे समान्त हो जोय।

- (२) क्या लोक अधारवत है ? हो, सोक अशारवत है, अंगमून द्रव्योंके प्रतिक्षण भावी गरिणमतीं की दृष्टि से ? अर्थात् वितने सत् हैं वे प्रतिक्षण सद्भावा विसद्मा गरिणमत करते रहते हैं। इसमें दो धण तक ठहरनेवाला कोई परिणमव नहीं है। जो हमें अवेक क्षण ठहरनेवाला गरिणमन रिकार्य देता है वह पति-सणमाबी सबुध परिणमतका रुष्टुल दृष्टिको अवलोकनमात्र है। इस तरह सतत गरियतेनसील संयोज-वियोगोकी दृष्टिको विचार कींजिये तो स्रोक असादवत है, अतिस्व है, प्रतिक्षण गरिवर्तित है।
- (२) क्या लेक बारवत और अज्ञादत दोनों स्प है? हो, कमजा उपर्युक्त दोनों दृष्टियोमे विजार कीतिए तो लोक मादवत भी है (अब्ब दृष्टिसे) अच्यादवत भी (पर्याय दृष्टिसे) । दोनों दृष्टि कोणों को कमबा: अयुक्त करतेपर भीर उन दोनों पर स्पूक दृष्टिसे विचार करतेपर जनत्, उभयस्य ही प्रतिभासित होता है।
- (४) गया लंक साइक्त और अज्ञादकत दोनों स्था नहीं है? अखिए उसका पूर्णस्य गया है? हो, छोकका पूर्णस्य अवस्तव्य है, नहीं कहा जा तकता। बोई शब्द ऐसा नहीं जो एक साथ शावकत और अधादकत इन दोनों स्वस्पोंको तथा उसमें विद्यमान अन्य अन न धर्मोको सुपयत् कह सके। अतः शब्दकी असाव्ययंकों कारण जानका पूर्णस्य अवस्तव्य है, अनुभय है, वचनातीत है।

इस निरूपणमं जाप देलेंगे कि वस्तुका पूर्णरूप वजनोंके अगोजर है, अनिवेबनीय या अव-वनव्य है। यह बीया उत्तर बस्तुके पूर्णरूपको युगपत् कहनेकी दृष्टिसे है। पर वही जनत् कारदत कहा जाता है ब्रध्यदृष्टिसे, अव्यादत कहा जाता है पर्यायदृष्टिसे। इस तरह मूलतः बौधा, पहिला और दृष्पराये तीन प्रस्व मौजिक हैं। तीसरा उभयस्पतप्का प्रस्त तो प्रयम और दितीयके संगोगरूप स्याहार

2,6

है। अब आप धिवारों कि संजयने जब लोकके शास्त्रन और अशास्त्रत आरिके बारेमें स्मन्ट कह दिया कि में जाकरा होऊं तो दताओं और बुढ़ने कह दिया कि इनके वक्करमें न पड़ो, इसका जानना उपयोगी महीं है, तब महादीरनं उन प्रकृतिका अनुसुर्मितके अनुसार प्रयाप उत्तर दिया और शिक्सेकी जिलामा का समापाल कर उनको बौद्धिक दीनवासे अन्य दिया। इस प्रकृतिकार सक्क्ष दुस प्रकार है—-

| प्रश्न                                   | संज्ञव           | बुद                                   | महार्वार                                                                                                                       |
|------------------------------------------|------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. क्या लोक आस्वत हैं है                 | बताऊँ, (अनिष्चय, | इसक। जानना अनु-<br>पयोगी है (अध्याकृत | हाँ, टोक ढ्रध्य  दक्टिसे<br>शास्त्रत है, इसके किसो मी                                                                          |
|                                          | (विद्येप)        | अक्चनीय)                              | सत्का सर्थया न≀शानहीं<br>होसकता।                                                                                               |
| २. वया स्रोक भगाववत है ?                 | r)               | л                                     | ही, लोक अपने प्रतिसण<br>भावी परिवर्तनींकी दृष्टिये<br>अभावेशत है, कोई भी                                                       |
| २. क्या लोक माम्बत और अ-<br>साम्बत हैं ? | 2)               | , "                                   | परिवर्तनं दो क्षणस्थायी नहीं<br>हैं। हों, दोनों दृष्टिकोणोंने<br>कमकाः विचार करने पर                                           |
| ४. क्या स्टोक दोतों रूप नहीं हैं         |                  |                                       | क्रोकको आयवत मी कहते हैं।<br>और अभावतन भी।<br>हो, ऐसा कोई सज्द नहीं ओ                                                          |
| अनुभग्रहें?                              |                  | "                                     | लोकके परिपूर्ण स्वकाको<br>एक साथ समग्र भागवेष कह<br>सके । अतः पूर्णक्ष्य से<br>यस्तु अनुभाग है, जब-<br>काल्य है, जन्दिकनोय है। |

संजय और युद्ध जिन प्रश्तोंका समाधान नहीं करने, उन्हें जनिक्चम या अव्याहन कहणर अपना पिण्ड छुड़ा लेते हैं. महाबीर उन्होंका चालांदिक मुफ्तिसंगन समाधान करते हैं। इस पर भी राहुलकी, और हम अमिन्दर की हमाने मादि यह कहनेका साहस करते हैं कि 'संजयके अनुगामियों के लुख हो जानेपर संजयके बादको ही जीनांदोंने जपना लिया।' यह तो ऐसाही है चैसे कोई कहे कि 'भारतमं रही पर-तन्त्रकालों ही परतन्त्रताविधायक अधेजोंके चले जानेपर मारतीयोंने उसे आगरजना (स्वतन्त्रका) रुपये अपना लिया है, स्वींक अपरन्त्रतामं भी 'पर तन्त्रना में योच असर तो मीजूर है ही। या हिम्मको ही वृद्ध और महाबीरने उसके अनुमामियोंको लुख होनेपर अहिसाक्यमें अपना लिया है स्वींक अपरन्त्रतामं भी 'पर तन्त्रतामं अपना लिया है स्वींक अपनित्रतामं है। यह हमाने से अहिसाक्यों अपना लिया है स्वींक अनुमामियोंको लुख होनेपर अहिसाक्यमें अपना लिया है स्वींक अनुमामियोंको लुख होनेपर अहिसाक्यमें हमाने हिमाने कि अहिसाने हमाने भी अहिसाने हमाने भी लिख जाते हैं. स्वां (१० ४९१) मंजयको अनेकालावादी भी। त्या इसे धर्मकीलिक हम्बोंमें चिन् व्यापक तमः नहीं कहा जा परना ?

स्वात्' ब्रन्दकं अयोरणं साधारणतयः कोगोको संघय अनिव्यय या संभावनाका अय होता है। पर पह तो भाषाकी पुरानी जैली है उक्षत्र संगकी, यहाँ एक बादका स्वापन नहीं होता। एकाधिक अद या विकल्पकी मूजना यहां करनी होती है नहीं 'स्वात्' पदका अयोग माधाकी वैलीका एक कप गहा है जैसा कि पण्डिमनिकायके महाराहुलोबाद मूलके निम्नलिक्तित अवसामके झात होता है—'कतवा राहुक व तेंजी- ્દ

#### तस्यार्थवृत्ति प्रस्तावना

षातु ? तेकोषातु सिया अकारितका सिया थाहिए। "अर्थात् तेजो धातु स्थान् आध्यानिक है. स्यान् वास्य है। वही निया (स्थान्) अन्द्रका प्रयोग तेजो अपनुके निध्यत भेदोंकी सुकता देशा है न कि उन भेदोंका संभय अधिकत्व या संभावना कताता है। आध्यात्मिक भेद के साथ प्रयुक्त होनेवाला स्थान् एक्ट इस बातका योगन करता है कि तेजो बातु मात्र आध्यात्मिक हो नहीं है किन्तु उनसे व्यक्तिकित वाद्य भी है। इसी तरह 'स्थादस्ति' योगको साथ लगा हुआ 'स्मान् शब्द सूचित सन्तर्भ है कि अस्तिमा स्थान भी वहस्ति स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थानिक साथ लगा हुआ 'स्मान् शब्द सूचित सन्तर्भ है कि अस्तिमा स्थान भी वहस्तु सही है केन्द्र अस्तिवर्भस्य ही बस्तु नहीं है। इस तरह 'स्यान्' शब्द न मायदना न अनिवर्भका सौर न सम्भावनाका सूचक है किन्तु निर्देश्य प्रसोक मिनाव अन्य असेण धर्मोको सूचना देश है। जिससे प्रोता वस्तुको निर्दिश्य प्रमान्त्र हम ही संस्थान वैहे।

सस्प्रेगी—वस्तु मृत्तः अनन्त्रधारिकः है। उसमें विभिन्न दृष्टियोमें विभिन्न विवासोक्षेत्रं श्रम्म धर्म है। प्रत्येक धर्मका विरोधी धर्म भी दृष्टियोसे बन्तुमं मन्मव है। खेते 'क्ट. स्माइस्टि' में यह है अन्त दृष्ट सें है। प्रत्येक धर्मका विरोधी धर्म भी दृष्टियोसे पर्वत पर्वत सेंग राज भावती स्पादामें। जिस प्रकार पर्वत स्वनुष्ट्यकी अर्थका अस्ति अस्त धर्म है उसी तरह पर्ववतीतिस्त अस्य पदार्थों । त्या प्रत्य साम हो। प्रता आप तो पर्व और अस्य पदार्थ निल्लक एक हो जायंगे। अतः पर स्थापीना भीत्र पर्वति क्षित्रं ने पाया आप तो पर्व और अस्य पदार्थ निल्लक और प्रवीवहित्य अस्ति अतंत्रं और स्थापना कर है। इसी तरह बस्तुमें उत्थदित्य और प्रवीवहित्य और प्रवीवहित्य अस्ति अतंत्रं है। एक बस्तुमें उत्थदित सिल्यक और प्रवीवहित्य पर्वति है। उसी तरह बस्तुमें अस्ति सिल्यक प्रता के स्थापना करते हैं। प्रवास करते हैं। एक बस्तुमें अस्ति सिल्यक प्रता के सिल्यक एक से स्थापना विराय करते हैं। असी पर्वति करते हैं। प्रवास करते हैं। एक बस्तुमें अस्ति अस्त अस्त अस्य अस्त अस्य अस्त अस्य विराय विराय विराय करते हिमायेम तीन मृत्य मेनोंको मिल्यक अस्ति के सिल्यक दिवाय सिल्यक प्रता करते हैं। असी पर्वते अस्ति स्थापना विराय करते स्थापना करते सिल्यक सिल्यक विराय सिल्यक प्रता करते हैं। सेंग पर्वते करते हैं। असी पर्वते अस्ति स्थापना सिल्यक सिल्यक सिल्यक सिल्यक सिल्यक प्रता करते सिल्यक परिवाद सिल्यक स

१ स्यादस्ति घटः २ स्यात्रास्ति घटः ३ स्थादवस्त्रयो घटः

अववनस्थवे साथ स्यात् पद लगानेका भी अर्थ है कि वस्नु पुगरन् गूर्ण नपमं यदि प्रवतनस्थ है तो कमयः अपने अपूर्ण क्यारें वननस्य भी है और वह सिन नास्ति श्रांदि रूपमे वनसोंका दिवस भी होनों: है। भतः वस्तु स्थाद् अववतव्य है। तब मूल मंग नीन हैं नव उनके दियोगीगी भंग भी तीन होने स्था कि-संबोगी भंग एक होगा। जिस तरह चतुष्कोटिनें मत् और अमत्त्रों मिलाकर प्रवत होता है कि 'क्या सत् होकर भी वस्तु अनन् हैं '' उमी तरह से मी बस्तु अवकाव्य हैं है क्या सत्अमत् होकर भी वस्तु अवकाव्य हैं ' इन रीजों प्रकांका समायान संबोगन कार मंगोमं है। अर्गात—

- (८) अस्ति नास्ति उपयक्षिय वस्तु है-स्वचतुष्टय अर्थात् स्वध्य-अंत्र-काल-भाव और परचतुष्टयः पर कमराः दृष्टि रक्षमेपर और दोनोंकी सामृहिक विवक्षा रहतं गरः।
- (५) ऑग्नि अवस्तव्य अन्तु है-प्रथम सम्यमं स्वन्तुःस्य और दितीय सम्यमं युगात् स्वपान्तृत्त्व पर कम्माः दृष्टि रामनेषर और दोनोंकी सामृहिक विषक्षा रहेने पर।
- (६) वास्ति अवक्तव्य वस्तु है-अथम समयमें परचनुष्टय और डिनीय समयमे युगपन् स्टार वतुष्टयकी कमझ दृष्टि रखनेयर और दीनींकी सामृहिक विक्क्षा रहते पर।
- (७) अस्ति नाम्ति अवकाव्य बस्तु है-बबस समयमं स्वयनुष्टस, वितीय समयमं परमक्ट्रय नथा तृतीम समयमं युगपन् स्व-पर बन्ध्य पर क्रमणः वृध्यि रखने पर और तीनोंनी सामृहिक विवास रहते गर ।

#### **सप्तशं**गी

जब अधित और नास्ति की तरह अबनतका भी वस्तुका धर्म है तब जैसे अस्ति और नास्तिको पिताकर चौथा भंग बन जाता है जैसे ही अवकतत्त्र्यके साथ भी अस्ति, नास्ति और अस्तिनास्तिकोमिलस्कर पांचर्व छठवें और सातवें भंगती सुम्हि हो जाती है।

इस तरह गरितके एकान्तके अनुसार तीत कृष वस्तुओं अधिकार आधक अपनदक्त सात ही अंग हो। सकते हैं। तारपूर्व यह है कि वस्तुके प्रतंक धर्मको लेकर सात प्रवारकी जिक्कासा हो। सकती है, सात प्रकारके प्रका हो सकते हैं अनः जनके उत्तर भी सात प्रवारके ही होते हैं।

दर्शनिद्यदर्शनमें थी राष्ट्रसन्त्री ने पांचने उद्वर्श और सानमें भंगको जिस भ्रष्ट नरीकेंसे नौएर-मरोहा है वह उनकी अपनी निर्णिक स्थान और अनिमाहस हैं। जब वे दर्शनीको ज्यापक नई और वैकानिक वृण्यिसे देखना चाहते हैं तो किसी भी दर्शनकी समीधा उसके स्वरूपको ठीक सनझ कर ही करनी चाहिए। वे अववतव्या नामक वर्मको, जो कि नन् संस्थान स्वत्य भागने दिसंयोगी हुया है. तोड़कर अन्यक्तव्य करके संकरके नहीं के साम मेरा बैटा देने हें और शिवय निके चीम अनिस्चपवादको ही अनेकाननगर कह देते हैं ! विभावक्योमका परम

भी सम्पूर्णनिक्को जिन्नमं पूलककी प्रशानना (ए० ३) में अनेनान्नवादकी प्रोह्नता स्टीनार करके भी गुप्तभंगी व्यायको प्रस्कती साल निकालके समान आवश्यकतामे अधिक वारीकीमें दाना नमझने हैं। पर भण्यभंगी आवसे दाई हजार वर्ष पहिलेके बातावरणमें देखनेपर वे स्वयं उमे समयकी मीर कहे बिना नहीं रह सक्यों। जहाद हजार वर्ष पहिलेके बातावरणमें देखनेपर वे स्वयं उमे समयकी मीर कहे बिना नहीं रह सक्यों। जहाद हजार वर्ष पहिलेके आवाल गंगाल प्रत्येत प्रस्का महत्व तरिकों 'स्तृ असन् तम्म प्रस्त के स्वयं उस समयकी नात्वीय आवासे उत्तर भी बतुक्तीरिका ही, हो या ना में देगे थे, यन नीप्यन सहसान सहत्वीयों हुए ति संगीके श्रीवत क्याय भी बतुक्तीरिका ही, हो या ना में देगे थे, यन नीप्यन सहसान सहस्त्रीय हारा किया वो निश्चितकप्रस वन्तुकी सीमाक भीतर ही गहा है। सात अंग वनाने का उद्देश यह है कि वस्तुमी अधिक स्ति के सात ही प्रश्न हो सकते हैं। शबकाण्य वस्तुका मुक्कप दे, सत् और सत्त्व दे दे पर्म इस नरह मूळ अर्थ तीन हैं। इतके अधिकते अधिक मिला कुशकर सात ही प्रश्न हो सकते हैं। दन उन संभव प्रश्नीया सम्म सात प्रसान के प्रसान स्वाय स्थान करपान स्वाय प्रसान करपानी की संभावना भागक प्रयोजन है। यह तीन करपान स्वयं कर प्रसान प्रसान स्वाय स्थान करपान हो सकते हैं। अनकालनावर जिन्म सिंह कि एक एक प्रमुक्त केनर ऐसे अनकाल सात अधिक प्रसान स्वतं हैं। अनेकालनावर जिन्म के बादित स्वतं स्थान करते हैं। अनकालनावर जिन्म के बादित करपान करते हैं। अनेकालनावर जिन्म के बादित करपान करते हैं। अनेकालनावर जिन्म के बादित करपान के स्वयं विवाय हो।

मेरा उन दार्शनिकांसे निवेदन है नि भारतीय परम्पापं जी सरवर्ष थारा है उसे दर्शनकर्य दिखते समय भी कायम रखे और समीक्षाका स्तम्भ तो वहुत साववारी और उन्तरदाशिसको साथ विक्षनेकी कृषा करे जिससे दर्शन नेवस्य दिवाद और घान्न परम्पार्शकोंका अज्ञायवर्षण संभवे. वह जीवन से संजाद लावे थीए दर्शनप्रणेनाओंको समिचित स्वाय दे सके।

इस तरह जैनद्यंतने दर्शन अन्दर्शी कालानिक सूमिकासे निकलकर बन्दु सीकापर लड़े होकर जनपूर्व बस्तृष्यितिके आकारसे संजाद समीकरण और यदार्थ तत्वज्ञातकी बृध्दि दी। जिसकी उपासनासे विश्व अपने वास्त्रविक रूपको सक्तकर निर्धिक विवादसे विवकर सक्ता संवादी का सकता है।

र जैन क्यानश्रीमें मह बी के शास्त्रीयनको एक घटनावा वर्णन आगा है। किन्यंत्रको भीर किन्य नामके ही साधु-अंश्रिक संग्रद बहातीरको रेखते हो। यह हो गया था, म्यांचा धनवानास सम्बद्धि रखा गया था। सम्मन ई वह संजय-दिज्ञय सत्त्रपोख्यित पुत्र हो हो और स्थाने संग्रम या अभिष्यवान करन गणाधीन्त्रे स्वागंगीन्यायंत्रे पुत्रा हो। यहाँ नेस्यित्युक्त विदेश भूग होकर विवय नामका दुसरा साधु बन गया है।

#### उत्त्वार्थवृत्ति-प्रस्तावना

#### भनेकान्तदर्शनका सांस्कृतिक आधार-

भारतीय विवार परम्यरामें स्पष्टतेः दो घोडाएँ हैं। एक धारा बेदको प्रमाण मानने वाले शैदिक दर्शनोंकी है और दूसरी वेदको प्रमाण न मानकर गुण्यानुभव था पुरवसाक्षात्कारको प्रमाण मानने वाले समण मानकर गुण्यानुभव था पुरवसाक्षात्कारको प्रमाण माननेवाले समण मन्तोंकी। यदापि वार्वाक दर्शन भी देदको प्रमाण नहीं मानता किन्तु उसने भारतमा अस्तित्व करामें भरण पर्यन्त ही स्वीकार किया है। उसने परलोग, पुण्य पाप, और मोक्ष जैसे आन्त्रभतिदित तत्वों को तथा आग्रमसंबोधक जादिक प्रविक्त उपयोगिताको स्वीकृत नहीं किया है। अतः अवेदिक होकर भी वह समणभागों सम्मित्रत नहीं किया जा गकना। अमणभाग वेदिक परण्यानों न मानकर भी आह्मा वाक्षात्म प्रमाण सन्तान, पुण्यामा, परलोक निर्वाण आदिसे विश्वास सन्तरी है, अतः गाणितिकरी परिशाण के अनुपार आदिला है। वेदको या ईदरको अस्त्वरती न मानकेके कारान्य ध्यमणधाराको नास्तिक कहेना उचित्र नहीं है, क्योंकि अपनी भूक परम्पत्को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेके कारण यदि अपण नास्तिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेक कारण यदि अपण नासिक है तो असणपरस्वरा को न मानकेक कारण यदि अपण नासिक है तो असणपरस्वरा के सामनेविक वारण स्वाप्त स्वर्यन स्व

आहिताका अन्तिम अर्थ है-जीवमाअर्थ (बाहे वह स्थावर हो या जंगम, पणु हो या मनुष्य, ब्राह्मण हो गा सिन्नय, वैश्वर हो या गृह, गौरा हो या काना, एनद्देशीय हो या विदेशी) देण, काल, गौरीरकार, वर्ण, जाति, रंग आदिके अवस्थापि एरे होकर समत्व दर्धन । प्रत्येक जीव स्वक्ष्मसे नैतस्य क्षित्रका अन्नरक साधार है। यह कार्य या वामनाओं के कारण वृक्ष, कीला-प्रवेश गृह जीत मनुष्य आदि सारौरी शारण करना है. पर अवश्व विद्यासा एक भी अंदा उसना नष्ट नहीं होता । वह वासना गा रानद्रेगारिक हारा विकृत अवस्य हो जाता है। मनुष्य आपने देश काल आपि तिमिनोरी गौरे या कार्य किसी भी वादौरको घारण किए हो, अपनी बृत्ति या कर्मक अनुसार शह्मण, अपनर, वैरुद्ध अरि यूड़ किसी भी अंगीमें उसकी नणना व्यवहारतः की जाती हो, किसी भी देशों उत्पन्न हुआ हो है। किसी भी सन्तका उपासक हो, वह इन व्यावहारिक निम्तामें कैन या नीच नहीं हो सक्ता । किसी वर्णविविषयों उसका होने के हाला हो वह धर्मका केवेदार नहीं वर सक्ता । मानवनाव के मूलनः समाव अधिवार है इतना हो तहीं किस्तु पत्रुप्ति। कोड़े-एकंडे-वृक्ष आदि प्राणिमोक्ष सी । अभूक प्रकार की आनीविका या व्यापारके सारण कोई भी मनुष्य किसी मानवाधिकारमें वैनिक नहीं हो अस्त्र । यह मानववधस्वरतावना, प्राणिमालमें सम्पन्न और उत्कृष्ट सत्वसेत्री प्रहिमाके हो विक्तित हो हो । अम्बणनात्रीते यही कहा है कि-एक मनुष्य किसी भूतवद्धरा अस्त्र प्राप्ति हो सिक्ता । किसी कर्मकार में सि स्वत्र । सिन्नी कर्मकार निक्ति सावनी हो सिक्ता विकार हो कि एक सुष्ट किसी सुक्ता वाच करारी हो सिक्ता । किसी कर्मकार निक्ति सावनी विकार करार हो सिन्नी करार निक्ति स्वत्र हुसरीके तिहंता अविकारी नहीं हो सक्ता । किसी वर्षी स्वत्र हो हो सिन्स करार केवेद स्वत्र हो हो हो सिन्स का अवस्था विकार नहीं हो सक्ता । किसी वर्षीक सावनी वर्षीक सावनी वर्षी हो सक्ता । सीविक सावनी वर्षीविक्रोण नहीं हो सक्ता । सीविक सावनी वर्षीविक्रोण नहीं हो सक्ता । सीविक सावनी

की प्रतिष्ठा बाह्यमें अदादित् हो भी वर पर्यक्षेत्रमें भ्राणिमात्रको एक ही भूमिगर बैठना होगा। हर एक प्राणीको सर्वकी भीतन छावामें समावमावसे सन्तोषकी सांग छेन्देवा मुख्यसर है। आस्प्रसन्दर, वीतरागण्य भा अहिमाके विकाससेही कोई महान् हो सकता है न कि वग्रसमें विवासना फैलानेबाले हिमक परि-कहके संबहसे। आदर्श त्याग है न कि संबह । इस प्रकार जाति, वर्ण, रंग, रंग, त्रस, अफार, परिवहसंबह आदि विवासना और संवर्षके कारणों से पर होकर आणिमावको सम्बल, अहिसा और वीननगणनाका पण्यन सन्देश दन अमलसनोंने उस समय दिया जब यह आदि कियाकाण्य एक वर्षविक्षेत्रकी जीविकाको साथन वने हुए थे। कुछ नाम, मोना और स्वियोको दक्षिणसे स्वर्षके टिकिट प्रास्त हो आते थे, धर्मके नामगर गोमेश अवामेश वर्षवित्र प्रस्त हो आते थे, धर्मके नामगर गोमेश अवामेश वर्षवित्र प्रस्त हो आते थे, धर्मके नामगर गोमेश अवामेश वर्षवित्र प्रस्ति का खुण्य बाजार था, जातिगत उच्चत्व नीमस्वका विवास समाववारीरको दन्य कर रहा था, अनेक प्रकारमें सत्ताको हथियानेके प्रवृत्रक वाल् थे। उस वर्षेत्र युगमें मानवसमन्द और प्राणिनेजीका उदारतमें मत्त्र प्रस्ती सल्योंने नाम्तिकताका विषया लाखन सहते हुए भी दिवा और प्रालानेजीका उदारतमें सत्त्र प्रस्ती सल्योंने नाम्तिकताका विषया लाखन सहते हुए भी दिवा और प्रात्त जनताको सच्ची नामावरक्षका । मूनसन्त बताया।

पर, यह अनुभविषय बात है कि अहिसाकी स्थायी प्रतिका मतःबुद्धि और वचतशुद्धिके दिना तहीं हो मकती। हम भले ही परोरसे हसरे प्राणियोंकी हिसा व करें गर यदि वचन व्यवहार और जिलाव-विचार विषय और विद्यवदी है तो कायिक अहिसा पल ही नहीं सकती। अपने पनके विचार प्रयाद सकते पुष्ट करनेके लिए ऊँच तीच गव्य बोले बायेंगे और फलव- हायापाईका प्रवस्य देश, दिना च रहेगा। भारतीय शास्त्रायोंका इतिहाम ऐसे अनेक हिसा काण्डोंके रक्तर-क्रियत प्रभाव क्षार हुआ है। भनः यह मावस्यक था कि अहिसाको सर्वाणिय प्रतिकाको लिए विषयन युवार के नहस्यका हो और विचार मुद्धिमुक्त वचनवादिकों जीवनव्यवहारमें प्रतिकार हो। यह सम्प्रय ही नहीं है कि एक ही वस्तुक विषय से परस्य विदेशी सरवाद बलते रहें, अपने प्रकृत समर्थकों निरंह उत्तरीय स्ववाद वलते रहें, अपने प्रकृत समर्थकों जिल्ला व्यवहार से परस्य विवाद से प्रवाद वलते रहें, अपने प्रकृत समर्थकों जिल्ला विद्यार से परस्य विवाद से प्रवाद वलते रहें, अपने प्रकृत करने जलते क्षार विवाद से प्रवाद करने जीवी हिसक होई भी लगे, किर भी गर्मार अहिसा वसी रहे !

संगवान् महावीर एक परम अहिसक सन्त थे। उनने देशा कि आकको हारा रामकारण धर्म थीर मनवानियों है। जबतक हम धर्मकों वि वह कि सिराहर स्वाप से सिराहर स्वाप कि शाकको हा जिन्न निवास के सिराहर सिराह सिराहर सिराह के सिराहर सिर

महाबीरको इन मनवादियोको बुद्धि और प्रवृत्ति पर तरम आता था। वे नुउद्धा तरह आस्य-नित्यत्व और अनित्यत्व, परन्योक और निर्वाण भाविको अन्याहत (अक्यनीय) कहकर बौद्धिक तमको eع

#### तस्वायेवृत्ति-प्रस्तावना

मृष्टि नहीं करता चाहते थे। उनने इन सभी निष्यं स्थापं स्थलप कारण प्रायोको प्रवासमें लागर उन्हें मानस समतायी सम्भूमियर का दिया। उनने काया कि वस्तुको तुम जिस दृष्टिकोलने देस रहे हो वन्तु जननी हो नहीं है, उमसे ऐसे जनन्त वृष्टिकोलां देले जानेकी स्थयन है, उसकी निराट् रवस्थ भनन्त असंकारक है। तुम्हें जो वृष्टिकोल विरोधी माल्यू होना है उसका हैनानदारी से विचार करो, वह सी वस्तुमें विद्यान है। विचार परायोको दुर्धिकारिय निकालो और दूसके वृष्टिकोलको भी उतनी ही प्रायागिकतामें अरदुर्भ क्षेत्रों, वह वहीं रहस रहा है। हो, वस्तुको भीमा और मर्यादाका उल्लेखन नहीं होना वर्षिक। तुम बाहो कि जहमें बेननत्व मिल जाय या चेवनमें अदस्य तो नहीं भित्र सकता क्योंकि प्रत्येक परायोक अपने निज्ञों असे विद्यान है। में प्रत्येक वस्तुको असन्त्रभाविक कर तहीं है से वस्तुको असन्त्रभाविक कर रहा है, संभ्रमित्सक नहीं। अनन्त प्रायोक वेवनको सम्भव अनन्त भर्म वेननमें मिलेंने तथा स्थिति तथा स्थानिक स्थान कर रहा है, संभ्रमित्सक नहीं। अनन्त प्रयोधी वेवनको सुरुर्भ सामात्य वर्ष में हैं जो बेनन और अवेनन वे नहीं पाये ना सक्ते और न अनेनन के चेनन में। ही, कुछ ऐसे सामात्य वर्ष भी हैं जो बेनन और अवेनन दोहोंमें साभाव्य इसके पाए जाने हैं। नाशार्य यह कि वस्तुमें बहुत मुजदा है। वह दुनमी विराम्ह है, जो बुग्हारे अनन्त दृष्टिकोणोंस देखी और जानी जो सन्ती है। एक शुद्ध-इंटिका अवहत करके दूसनेकी दृष्टिको तिराकार करना या वानी दृष्टिका अवहत करके पराया वस्ति है। एक शुद्ध-इंटिका अवहत करके दूसनेकी दृष्टिको तिराकार करना या वानी दृष्टिका अवहार करना वस्ति है। हो स्विकार करना वस्ति है। हो स्वासिकार वानिकारिका परिष्ठा वस्ति वहने सुरुर्थ हिला है कि—

<sup>श</sup>आपही **ब**ं निनीवति युक्ति तत्र यत्र मतिरस्य निक्क्ति ।

पलपातरहितस्य तु वृश्तियंत्र तत्र मतिरेति निवेशम् ॥" (ठावनन्वनिर्णय)

अर्थात्—बायही व्यक्ति श्रीतने मतयोगणके लिए युक्तियां हूँ इता है. युक्तियोंको अपने मतको और ले बात्य है, पर पक्षप्राणांकृत मध्यस्थ व्यक्ति युक्तिसिद्ध बस्तुस्वरूपको स्वीकार कालेमें ही अपनी मनि की सफलना मानता है।

अनेकाला दर्शन भी यही मिलला है कि वृद्धितिक्ष बस्तुन्वस्थ्यको और अपने मेतको लगाओ न कि अपने निर्मान सहाकी ओर बस्तु और युक्तिको सीकातानी सन्त्ये उन्हें बिगाइनेका हुश्यायास करों, ओर न स्तृत्याको उद्दान इस्त्री लग्ने को जो वस्तु की सीमाको ही लोग जाय। नात्यमं यह है कि मान्यसम्पनामं लिए यह बस्तुविक्षतिमूनका अनेकाला तत्वकान अस्यावस्थ्यक है। इसके द्वारा इस नरवान-धारीको जात हो सबेगा कि यह विन्तं पानीमें हैं, उसका जात कितवा रचत्यहरे, और वह किम दुर्शिमानमें हिसक मनवादका मर्जन करके मान्यसमानका अदित इस एक रहा है। इस मानक अदितास्थक अनेकाला दर्शनसे विवाहीको समझौता नहीं होजा, किल् बल्यस्वस्थ्य आधारमे युष्यं नत्वजानमूलक संबाद दृष्टि प्राप्त होती है।

बाँव सर राष्ट्राहरूकम् इण्डिक्ट किलामपी (जिस्स १ पृ० १०५-६) में स्याद्वादकं उपर अपने विचार प्रकट वारते हुए लिखने हैं कि---"इससे हमें नेवल अपनेश्विक अध्यदा अधेनत्यका ही जान हो सकता है. स्यादादने हम पूर्ण मत्यको नहीं जान सकते । इससे सब्दोमिं-स्यादाद हमें अर्धनत्योके पाम जाकर पटक देना है और एन्हीं अर्धनत्योको पूर्ण सत्य यान केन्स्ती अंग्ला कान्तर है। परन्तु केवल निविचन अतिस्थित अर्धनत्योको मिलाकन एक माण रख देवेसे नह पूर्णनत्य नहीं कहा जा सकता।" आदि १

स्या सर नाथाकुरणन् यह बनातंकी हुना नारंगे कि स्यादादमें विश्वित अनिश्चित अधिस्थाको पूर्ण सन्य भारतंकी बेरणा कीमें की हैं? हरें, वह बंदान्तको तरह नेतक और अचेतनके मानानिक अभेदकी दिमाणी दोड़में अवस्य शामिल नहीं हुआ, और न यह किसी ऐसे सिक्षान्तका समन्वय करनेकी सनाह देवा है निजयों अन्तुहित्निकी उपेक्षा की गई हो । सर राशाकुरणन्तो पूर्णपत्य अपने यह कास्यितक अभेद या यहा दरह है जिसमें चेतन अचेतक मूर्त अपने सभी काल्यनिक रौतिके सभा जाते हैं। वे स्थादादकी मनन्त्रमदृष्टिकी अधेक्तरोंके पास लाकर पदकना समझने हैं, यर जब प्रत्येक वस्तु स्थकपतः अनिस्थमिक

www.kobatirth.org

है तब उस बास्तरिक नतीबेपर पहुँचनेको अर्थसस्य फेंस कह सकते हूं ? हो, स्यादाद उस प्रामाणिकस्द सार्ट्यांकिक अर्थदको और उस्मुस्थितिमूलक दृष्टिमें नहीं जा सकता। येसे, संपहनपथी एक करम अर्थदकी कलाना जंनदर्शनकारोने भी की हूं और उस परम संप्रत्नयकी समेद दृष्टिसे कताया है कि-"मर्वमेकं सर्वावशिवान्ं अर्थान्-अवन् एक है, सहुपसे चैतन और अर्थदेव में कोई मेद नहीं है। पर यह एक शंक्यता है. क्योंकि ऐसा एक सन् नहीं हैं यो प्रत्येक मीतिक द्रव्यमं अनुगत रहता हो। अतः यदि सरायाकु अन्तर्ने काम स्थानेयों के सन्यात ही होगी, वस्तुस्थिति नहीं। पूर्णतत्य तो दस्तुका अनेदान्तात्मक रूपमें दर्शन ही है निक काम्यानिक अर्थदका दर्शन। वर्शन ही होगी, वस्तुस्थिति नहीं। पूर्णतत्य तो दस्तुका अनेदान्तात्मक रूपमें दर्शन ही है निक काम्यानिक अर्थदका दर्शन।

हती तरह प्रो० बनदेव उपरुषाय इस स्यादावसे प्रभावित होकर भी सर राघाइस्पान्का अनु-सरण कर स्यादादको सूलभूततस्व (एक ब्रह्मा) के स्वक्ष्यकं समझनेमें निवान्त ससमयं बतानेका ग्राहम करते हैं। इनने तो यहो तक लिल दिया है कि—"इसी कारण यह व्यवहार तथा। परमार्थके मीबी-बीच तस्वित्वारको कियम साणके लिए विश्वस्थ तथा विराम देनेबाले विश्वास्त्रहेन बद्दकर अधिक महत्त्व नहीं रखना।" (आरतीय दर्णन प्०१७३)। आर चाहते हैं कि अस्येक दर्शको उस कास्पानिक अमेदतक पहुँचना चाहिए। पर स्यादाद वय बस्तुविवार कर रहा है तब वह परमार्थसन् यस्तुकी सीमाको केसे साथ सकता है? ब्रह्मोक्स्यत न केनल मुक्तिविद्य दी है किन्तु आवके सिनामके उससे व्यविकार कारोद वास्तिवक मून्य सिद्ध नहीं होता। विज्ञानने एटमका भी विरहेषण किया है और अस्येककी अपनी स्वतन्त्र सता स्वीकार सीहै। अनः यह स्यादाद बंस्तुकी अनेकान्तात्मक गीमा पर ध्रुचाकर बुद्धिको विद्यम वेता है तो यह उसका मूषण ही है। दिमानी अभेदमे बास्तविक स्थितिको उपका सराम मोरक्यनसे अधिक महत्त्वकी वात नहीं हो सकती।

इसी तरह श्रीयुत ह्न्यन्तराव एम. ए. ने अपने "Jain Instrumental theory of knowledge 'नामक लेक्स' जिला है कि "स्वाहाद तरल समझौतेका मार्ग उपित्रत अन्ता है, वह पूर्ण नत्य तक नहीं के अता।" आदि। ये सब एक ही प्रकारके विचार हैं जो स्याहाद के स्वस्थकों न सम्कानके वा वस्तुस्थितकों उपेशा नक्ते के परिचास हैं। मैं पहिले लिख पूका हूँ कि -महावीरने देखा कि -मस्तु तो अपने स्थापन रूपने निराद रूपने प्रतिब्दित है. उसमें अनना थमें, वो हुमें गरस्पर विरोधी मालूम होते हैं, अविद्य साथने विद्यमान हैं, पर हमारी दृष्टिमें विद्योप होनेने हम उसकी यथार्थ स्थितिकों नहीं समझ गा रहे हैं।

अर्थ दर्भन वास्तव-वहुत्ववादी है। वह दो पृषक् सत्ताक वस्तुवाँको व्यवहारके लिए कार्यनाये अभिन्न कह भी दो एर वन्तुकी निजी भर्यादाका उल्लंघन नहीं वास्ती वाहता। जैन दर्शन एक व्यक्तिका अपने कृण-पर्यायों में वास्तीवक अभेद तो मानवा है, पर दो व्यक्तियों व्यवस्तीवक अभेदको नहीं मानवा। इस दर्भनकी पटी विशेषका है, तो यह परमार्थ सद् वस्तुकी परिविक्तों ने लीमकर उसकी सीमामें ही विवार करता है और मनुष्योंको करूमाको उद्यानक विस्त कर वस्तुकी और देखतेको बाध्य करना है। विमार करना है और मनुष्योंको करूमाको उद्यानक विस्ता कर वस्तुकी और देखतेको बाध्य करना है। विमार वर्म अभेद तक न पहुँवनेको कारण अनेकान्त दर्शनको सर रावाकृष्यम् जैसे दिवारक अपेस्त्योंका समुदाय कहने हैं उस वरम अभेदकों भी अनेकान्त दर्शन एक व्यक्तिका एक धर्म मानवा है। वह उन अभेदकल्योंको कहना है कि वस्तु इसमें भी बड़ी है अभेद तो उसका एक धर्म हो । दृष्टिको और उद्यार नवा विस्तार करने वस्तुके हुण छपको देखों, उसमें अभेद तो उसका एक धर्म हो । दृष्टिको और उद्यार नवा विस्तार करने वस्तुके हुण छपको देखों, उसमें अभेद तो उसका एक धर्म हो । दृष्टिको और उद्यार नवा विस्तार करने वस्तुके हुण छपको देखों, उसमें अभेद एक कोनेमें पढ़ा होगा और अपेस अपने अनेकान्त्र है। पह होगे । अतः इन ज्ञानक्रमार्थकों उद्यारहृष्टि देनेवाले तथा वस्तुकी आकी विद्याने अभेदन स्वत्र वसमें तथा वस्तुकी आकी विद्याने अभेदन स्वत्र वसमें तथा वस्तुकी आकी विद्याने अभेदन स्वत्र वसमें तथा वस्तुकी आकी विद्याने अनेकान्त्र होगे से वस्तुक वस्तुकी वस्तुक तथा वस्तुकी अपेस स्वत्र वस्तुक वस्तुक वस्तुक वस्तुक वस्तुक तथा वस्तुकी आकी विद्याने अनेकान्त्र होगे से वस्तुक तथा वस्तुकी वस्तुक तथा वस्तुकी अपेस स्वत्र वस्तुक वस्त

#### तस्वायंवृद्धि-प्रस्तावना

ही प्रमुख्य यह सीचने लगता है कि इसरा बादी जो कह रहा है उसकी सहानुभूतिते सनीधा होती। जाहिये और अस्तुरियित मूलक समीकरण होना जाहिये। इस स्वीवरवस्थता और वस्तुरियित मूलक समीकरण होना जाहिये। इस स्वीवरवस्थता और वस्तुरियित मूलक समीकरण होना जाहिये। इस स्वीवरवस्थता और वस्तुरियित मूलक समीकरण होना जाहिये। वस स्वीवरवस्थता विकास स्वीवर्ग होते। यो कि अहिसाका संजीवन वीज है। इस तरह मानम समलाके लिए अनेकान्तदर्शन ही एकसाथ स्विर साधार हो सकता है। जब अनेकान्त दर्शनसे विचारमूलिय होते। जाती है विकास सम्वावर्श वालिय निवार और परसम्बन्धको वृत्ति उत्पन्न हो जाती है। वह सम्बुरियितको उत्तर्थय करनेकान्त स्वीवर्ग हो मही कर सकता। इसीलिए जैनावार्योंने वस्तुर्की अनेकश्रमत्मिताका दांतन करनेके लिए 'स्यात्' अवस्त प्रयोगकी आवश्यकता बताई है। मन्दीर्भ यह सामर्थ्य नही जो कि वस्तुर्क पूर्णस्पक्त है। अतः उसी समय वस्तुर्म विचारमान होष वर्मों की सत्ताका सूलक करनेके लिए 'स्यात्' शरदान प्रयोग किया जाता है। 'स्यात्' का 'सुनिरियत इस्तिकोण' या 'निर्मात अपेक्षा' ही अर्थ है 'शायर, सम्भव, कराभित् आदि नहीं। 'स्यार्ट्सिय पर बाज्यार्थ है-'स्वकणादिका अपेक्षा' वस्तु है ही' न कि 'शायर ही', 'बदा-चित् है' आदि। संक्षेपतः जहां अनेकान्त दर्शन विचार्म समता, मध्यस्थान, वीतरागता, नित्यक्षताका उदय करता है अही स्वाह्य वारोमि टिर्वियत अनेका गुरा अयरार देश है।

इस प्रकार ऑहसाकी परिपूर्णता और स्थायितकरी प्रेरणाने मानस सृद्धिके लिए अनेकान्त-दर्जन और बचर मृद्धिके किए स्वाहाद जैसी निधियोंको भारतीय संस्कृतिके कोषागारमें दिया है। बोलते समय वक्ताको सदा यह ध्वान एइना चाहिए कि वह जो बोल रहा है उतनी ही क्स्तु नहीं है. किन्तु बहुत बड़ी है, उसके पूर्णरूप कर शब्द नहीं पहुँच सकते। इसी भावको जतानेके दिए दक्ता 'स्वार' शब्दकी प्रयोग करता है। 'स्यात्' शब्द विधिलिङ्में निष्पन्न होता है, जो अपने वक्तव्यको निज़िन्न क्यमें उपस्थित करता है ने कि संक्षय रूपमें। जैन तीर्यकरोंने इस तरह मयोरीण अहिसाकी साधनाका वैयन्तिक और सामाजिक दोनों प्रकारका श्रत्यक्षात्मत मार्ग बताया है। उनने पदार्थोंके स्वाहरका यदार्थ निरूपण तो किया ही , साथ ही पदार्थीके देखनेका, अनके जान करनेका और उनके स्वरूपको जनन से कहनेका नया वस्तुस्पर्यी मार्ग बताया। इस शहिसक दृष्टिसे यदि भारतीय दर्शनकारीने वस्तुका निरीक्षण किया होता तो भारतीय जल्पकयाका इतिहास रक्तरंजित व हभा होता और भर्म तथा दर्शन-के नामगर भानवताका विदेतन महीं होता। पर अहंकार और शासन भावना मानवको दानव बना देती। है। इस पर भी पर्म और मतका 'अहम्' तो अति दृतिवार होता है। परन्तु युग्न बनमें ऐसे ही दानकों-को जातव बतानेके लिए अहिंसक सन्त इसी समन्तव दृष्टि, इसी समना भाव और इसी सर्वागील अहिमा-का मन्देश देते आए हैं। यह बैन दर्शनकी ही विशेषना है जो वह अहिमाकी तह नक गहुँचनेके लिए केंद्रच धार्मिक उपदेश तक ही सीमित नहीं एहा अपि तुँ वास्तविक स्थितिक आधारने दार्शनिक पृत्यि-यों को मुख्यानिकी मौलिक दृष्टि भी लोज सका। न केवल दृष्टि ही किन्तु मन यवन और काय इन जीनों द्वारोंसे होतेबाली (हंसाक) रोकनेका -प्रशन्ततम मार्ग भी उपस्थित कर सका।

भाव को समामान्याम जीने सनीधी सनन्त्रय और सब वर्मोकी मीलिक एकताकी आवाब नृक्ष्य कर रहे हैं। वे वर्मोसे कह रहे हैं कि समस्यप दृष्टि प्राप्त हुए दिना स्वराज्य स्थायो नहीं हो सकता, जानव प्राप्त नहीं रह सकता। उन्होंने अपने 'समन्वय' और 'दर्शन का प्रयोजन' आदि अन्योंमें इसी समन्वय तरेवका भूरि भूरि प्रतिपादन किया है। जैन क्षियोंने इस समन्वय (स्वादार) सिद्धान्त पर ही संख्याबद चन्य जिल्ले है। इनका विष्वास है कि जन्नतक दृष्टिमें सभीचीनता नहीं आयगी नवतक मत्त्रोद और संप्रा वना ही दिसंबादसे इटाकर जी-वनको संवादी बना सकता है। जैन दर्शनको भारतीय संस्कृतिको यही देन है। प्राप्त हमें वो स्वावन्त्रकों संवादी बना सकता है। जैन दर्शनको भारतीय संस्कृतिको यही देन है। प्राप्त हमें वो स्वावन्त्रका है। सोई यदि विषयमें भारतका मन्तक उना रखना है तो यह निक्षाधि-वर्ण जाति रंग देश आदिकी कुट उपाधियोंसे रहित-अदिसा भावना है।

るる

#### सदादि अनुयोग

सदादि मनुबोग-अमाण और नवके हारा जाने गए तथा निक्षेत्रके हारा अनेक संभवित क्योंमें तामने रने गए पदार्थीसे ही तत्त्वज्ञानीपयोगी प्रकृत अर्थका भयार्थ क्रीक्ष ही सकता है। उन निशेषके विषय भूत पदार्थोमें दहताकी परीक्षाके लिए या पदार्यके अन्य विविध रूपोके परिकानके लिए अनुयोग अर्थात अनकार प्रदन या परचादभावी प्रका होते हैं। जिनसे प्रकृत पदार्थकी वास्तविक ध्रवस्थाका पता लग जाना है। प्रमाण और तब मामान्यतया। तस्वका जान कराते हैं। तिक्षेप विधिसे अप्रकृतका निराकरण-कर प्रस्तृतको छांट किया जाता है। फिर छंटी हुई प्रस्तुत वस्तुक्य निर्देशादि और सदादि द्वारम सर्विवरण पूरी अवस्थाओंका जान किया जाता है। निक्षेपसे छंटी हुई वस्तुका क्या नाम है ? (तिर्देश) कीन उसका स्वामी है ? (स्वामिस्व) कैसे उत्पन्न होती है ? (सायन) कहाँ रहती है ? (अधिकरण), कितने कालनक एहती है ? (स्थिति) कितने प्रकारकी है ? (दिधान), उसकी द्रश्य-सेव काल माय आदिएं क्या स्थिति है। अस्तित्यका कान 'सत्' है। उसके भेदोंकी मिनती संख्या है। वर्तमान निवास क्षेत्र है । वैकालिक निवासपरिधि स्पर्यान है । उहरवेकी मर्यादा काल है । अमुक अवस्थाको छोड़कर पुनः उस अवस्थामें प्राप्त होनेतकके विरहकालको यन्तर कहते हैं । औपरामिक आदि भाव है । परस्यर क्षेत्रवाङ्ग तारतम्पका विचार अल्पबहुत्व है। सारांश यह कि निक्षिप्त प्रशर्वका निर्देशादि और सदादि अन्योगोंके द्वारा यथावन् सन्विकाण ज्ञान प्राप्त करना मुसुभुकी अहिसा आदि साधनाव्योंके लिए आवस्यक है। जीवरक्षा करने के लिए जीवकी द्वश्य क्षेत्र काल आद आदिकी दृष्टिने परिपूर्ण स्थितिका जान बहियकको जरूरी ही है।

स्त तन्त् प्रमाण नय निश्चेण और अनुधोनोंके द्वारा तत्त्वीका प्रमाण अधिगम करके बतकी ट्व प्रतीति और शिक्षादि वाणित्रकी परिपूर्णता होनेपर यह अहमा बन्धनमुक्त होकर स्वस्वकपमें प्रति-च्छितकों जाता है। यही पृतित है।

> "श्रुलावर्धमनेकान्तस्थियः वाधिमनिक्यमः । यरोश्य तरितान् तद्वर्धनिनेकान् व्यावहारिकान् ॥७३॥ नवानुगतनिक्षेर्यवर्धास्य भेरायेवने । विरावर्धार्थवाक्परस्यासम्बेदान् श्रुतार्थितान् ॥५४॥ अनुमुज्यान्योगेकच निवेद्यादिधिकां गर्तः । व्याणि जीवावोध्यातमा विवृद्धाभिनिवेदानः ॥७५॥ वीवस्थानन्तरस्यावयार्गणास्यावनस्थितित् । तयोनिकांककपार्थं विषयतः गुल्लमस्वति ॥७६॥

अर्थात् -अनेकरन्तरुप जीवादि पदार्थीको भूत-सान्त्रींस मुनकर प्रमाण और अनेक नयींक द्वारा उनका यथाथं परितान करन्तर चाहिए। उन पदार्थीके अनेक व्यावहारिक और पारमाधिक एक-प्रमीको गरीका तय पुष्टियाँके को जाती है। नयपुष्टियाँके विश्वभूत निर्मेषीके द्वारा वस्तुका अर्थ जान और राव्द आदि स्पे विश्वेषण कर त्रेना चाहिए। उम छंटे हुए प्रकृत अंश्वेषण कर त्रेना चाहिए। उम छंटे हुए प्रकृत अंश्वेषण कर त्रेना चाहिए। उम छंटे हुए प्रकृत अंश्वेषण कर त्रेना आदि अनुमोगींसे अन्त्री नरह बारचार पूष्टिकर मविवरण पूर्णजान प्राप्ट कर त्रेना गाहिए। इस उरह जीवादि पदार्थीका खासकर आत्मतरवक्षण जीवस्थान गुणस्थान और गाणिण स्थानीमें पृक्षकर त्रोम करके उनपर राव्द विवदास रूप सम्याद्भीनदी वृद्धि करती चाहिए। इस तरवस्था और तरवजानके हीनेपर परपदार्थीने विर्मित इच्छाविरोधकर त्रेप और बार्गिय आदिसे समस्य दुर्गरूपारियो विभावकर पूर्व कर्मीकी निर्माण कर, यह आत्रमा विमुक्त होकर अनन्त बैनलामय स्वस्वरूपमें प्रतिष्टित हो जाता है।

ζY

तत्त्वायंषुत्ति-प्रस्तावना

प्रत्यका बाह्य स्वरूप---

तत्वार्याध्यसमूत्र वंतररण्यरा की योता बाइविल कुरान या त्री कहिए एक पवित्र ग्रन्थ है। इसमें वन्धनस्कित कारणोंका संगोर्थण विवेचन हैं। जैनस्य और जैनदर्शनके कारणोंका संगोर्थण विवेचन हैं। जैनस्य और जैनदर्शनके कारणोंका संवित्र ग्रन्थना इस सुत्र प्रथमें सिल जाती है। ये व पहावीरणे उपदेश अभैमानधी प्राथम होते थे वो उस समय मनश्च और विहारणों जनवोसी थी। शास्त्रोमें बनाया है कि यह अवंभागणी आया अठारह महाआपा और सावार्ग लपुनायाओं के अन्योंने समूद थी। एक कहावत है—'कीत कोस पर पानी वन्ने जातकोस पर पर जाती।' सो सिंद मनभ देश कातीदेश सीर विहार देनमें बार बार कोत्सर वरन्यन्तालो बील्योंको वास्त्रवित्र गणता जी जाय तो व ३१८ से नहीं अधिक हो सकती होगीं। अठारह महाआपाएँ मुख्य मुख्य प्रटाह बन्धरें की राजभाषार कहीं जाती थी। इनसे नामभावका ही अन्तर पर। छुल्यकआपाओंको अल्पर तो उच्चारणको होनका हो समझना चाहिए। वो हो, पर सहावीरका जपदेश उसमवत्री लोकआपामें होता था जिसमें संस्कृत समझना चाहिए। वो हो, पर सहावीरका उपदेश उसमवत्री लोकआपामें होता था जिसमें संस्कृत समझना चाहिए। वो हो, पर सहावीरका वृद्धकी पार्लाभाषा और पहावीरको अर्थभागभी अपर करीब करीब एक बीनी भाषाएँ हैं। इनमें वही चारणोधाकी वानी वाला भेद हूं। अधिमाणी अपर करीब करीब एक बीनी भाषाएँ हैं। इनमें वही चारणोधाकी वानी वाला भेद हूं। अधिमाणीको सर्थभागभी भाषा भी कहते हैं और इसका विवेचन करते इस स्थित हैं।

"अर्थ भगवव्भाषाया बगववैज्ञासायस्यकम् अर्थ च सर्ववेज्ञासायास्करम्" अर्थात्—सगवान्ती भाषायां साथे अन्य तो मगप देशकी मात्रा मानर्थी के थे और आये अन्य सभी देशोंकी भाषायांके थे। तात्रायं यह कि अर्थमात्थी मात्रा वह क्षेक्रभाषा थी जिसे प्रायः सभी देशके लीन समझ नकतं थे। यह स्वामाविक भी है, क्योंकि महावीरकी जन्मभूनि मगभ देश थी, अतः मागवी उनकी मानुभाषा थी और उन्हें मपता दिश्वशान्तिका अहिया सन्देश सब देशोंकी कोटि कोटि उपेक्षित और पतित जनता तक भेजना था अरः उनकी बोलोमें सभी देशोंकी धोलीके अन्य गामिन थे और यह भाषा उस सहयकी सर्वाधिक जनताकी अपनी बोलो यो अर्थात् सबकी बोली थी।

जनबोलीमें उपदेश देनेका कारण बनानेवाला एक प्राचीन रहीक मिलता है—

### "बासस्त्रीयम्बमूर्वाणां न्यूनां घारिस्यकांसिनाम् ।

#### पतिबोधनाय तस्वतः सिदान्तः प्राहृतः हृतः॥"

अर्थात्—बालक रखी या मुखंसे मुखं लोगोंको, जो अपने चारिक्यको तमुक्षत करना चाहते हैं, प्रतिबंध देनेके लिए भगवान्वा उपदेश प्राकृत अर्थात् स्वाभाविक जनवोलीमें होता या न कि संस्कृत अर्थात् वनी हुई बोली—कृतिम वर्षमायामें । इन जनवोलीके उपदेशोंका संकलन 'आगम' कहा जाता है। इसका वहा विस्तार था। उस समय लेखनका प्रचार तही हुमा था। मब उपदेश कर्ष्टमरण्या से सुरक्षित रहते थे। एव इसरेले मुक्कर इनकी धारा जलती थी बतः ये 'धृत' कहे बाते थे। भहावीरके निर्वाणके बाद यह भूत परण्या लुल होने लगी और ६८३ वर्ष बाद एक ऑगका पूर्ण जान भी शेय क रहा। अंबके एक देशका जान रहा। विताणकर परम्परामें बीट लंगीतियोंकी तरह बावचाएं हुई और अलिस बाचना देविवाण असाध्यमणके नत्वाववानमें मेरिसंबत ५८० विकाल एक देशका जान रहा। विताणकर परम्परामें बीट संवर्धीमें ऐसा कोई प्रचल हुमा या नहीं इसकी कुछ भी जानकारी नहीं है। दिगण्यर परम्परामों विजयको दिलीव तृतीय साहाव्यीमें मार्यार्थ मृतवर्धि कुछ भी जानकारी नहीं है। दिगण्यर परम्परामों विजयको दिलीव तृतीय साहाव्यीमें मार्यार्थ मृतवर्धि कुछ भी जानकारी नहीं है। दिगण्यर परम्परामों विजयको दिलीव तृतीय साहाव्यीमें मार्यार्थ मृतवर्धि कुप्तक्र साहाव्यीन आगम पर-कृत्रक्षेत्र परमा आगमाभित साहित्यके आयारसे की। सेछे कुत्वकृत्व मारि मार्यार्थीने आगम पर-कृत्रक्षेत्र करने तदनसार स्वतन्त्र प्रचल परमा भी व

अनुमान है कि विक्रमकी वीसरी कीथी अताब्दीमें जमास्त्रामी भट्टारकने इस तरवार्षमूत्रकी रचना की थी। इसीसे जैन परम्परामें संस्कृतग्रन्थितमीणगुज प्राराभ होता है। इस तस्वार्यसुत्रकी रचना इतने मूलभूत सन्वीको तंपह करनेकी आसम्बदायिक दृष्टिसं हुई है कि इसे दोनों कीन सम्प्रदाय छोड़े बहुत पाउभेद-से प्रमाण मानते आए है। दवेश गरम्परामें जो पाठ प्रचलित है उसमें और दिगम्बर पाठमें कोई विजिद्ध साम्प्रदायिक मतभेद नहीं है। दोनो गरम्पराक्षेके आवार्योने द्वसपर क्यों टीका प्रस्प लिखे है। इस तम् पुरुषको दोनों परम्पराक्षोंमें एकता स्थापना का मूल आधार बनाया जा सकता है।

इसे मोक्षयास्य भी कहते हे क्योंकि इसमें मोध्यकं मार्ग और तद्पयोगी जीवादि तत्त्वोंका ही। सदि स्तार निरूपण है। इसमें दश अध्याप हैं। प्रथमके चार अध्यायोंमें जीवका, पांचवेंमें अजीद का, छठवें और मातुष्टें अध्यासमें आखवना, आठवें अध्यायमें बन्धका, तीवें में संबंगका, तथा दशवें अध्यायमें मीक्षका वर्णन है। प्रवम अध्यासमें मोधकामाने सम्पन्दर्शन सम्यग्जात और सम्बन्ध पारिवको बताकर जीवरिट सति तत्त्वोंके अश्विमानके उपाय प्रमाण तम निक्षेण और निर्देशादि सदादि अनुयोगोंका वर्णन है। यांच आन उनका विषय आदिका विरूपण करके उनमें प्रत्यक्ष परोक्ष विभाग उनका सम्बन्ध्य मिच्यात्व और नयोंका विवेचन किया नवा है । दिनीय राज्यायमें जीवके औपशमिक आदि भाव, जीवका लक्षण, गरीर, इन्हियाँ, बोनि जन्म आदिकः सर्वित्तार निरुपण है। । तुनीय अध्यासमें जीवको निवासमन्-अधोकोक और मध्यकोक गर अयोजका उसके निवासियोकी आयु कायस्थिति आदिका गुरा पुरा दर्णन है। बीचे अध्यायमें अध्वेजीकका देवोके भेद टेक्याएँ आयु काय परिवार आदिका वर्णन है। पांववे अध्यानमें अजीवतत्त्व अर्थात् पृद्गल धर्म अध्यम आकाश और काल द्रव्योका समय वर्णन हैं। इय्योकी प्रदेश संख्या, उनके उपकार, शब्दादिका पृक्षाल पर्वायत्व, स्कन्य : बतनेकी प्रक्रिया आदि पुद्गल द्रव्यका सबीगील विवेचन हैं। छटवें अध्यायमें जातावर-जादि कमेंके आसमका सविस्तार निरूपण है। किन किन वृत्तियों और प्रवृत्तियोंमें किन किस कर्मका अस्प्रद होता है, कैसे आसवमें विशेषता होती है, कोन कमें पुण्य है, और कीन पाप आदिका विशेष विवेचन है। मातुई अध्यायमें शुप्त आस्त्रवंके कारण, पुण्यरूप अहिसादि व्रतीका वर्णन हैं। इसमें वर्ताकी अध्वनाएँ उनके लक्षण अतिचार आदिका स्वरूप बताया गया है। आठवें सध्यानमें प्रकृतिबन्ध आदि चारों बन्धोंका, कसे-बक्कदियोका उनकी स्थिति कादिका निरूपण है। - नीवें अध्यायमें संबर तत्त्वका पूरा पूरा निरूपण है। इसमें यान समिति धर्म अनुप्रेक्षा परिषद्भाय चारित्र तप ध्यान आदिका सभेदप्रभेद निरूपण है। दशकें अध्यापमें मोक्षका वर्षत है । सिद्धोंमें भेद किन निमित्तोंसे हो अपना है । जीव अर्ध्वणमन क्यों करता है ? सिद्ध अञ्चलमें कौन कौन भाव अवशिष्ट रह जाते हे आदिका निरूपण है।

यह बकेका तत्त्वार्यमुत्र जैन कार, जैन भूगोल, सगोल, जैनतत्त्व, कमेसिद्धान्त, जैन चारित्र आदि समस्त मुख्य भूज्य विषयोक्ता अपूर्व आकर है ।

यंत्रत उत्योद्ध-- 'मोक्स्यांग्रंस नेतारम् स्लोक तत्वायंसूत्रका यंग्रद श्लोक है मा नहीं यह विषय विवादमें पढ़ा हुआ है। यह श्लोक जमाध्यामि कहाँ के हैं इसका स्पष्ट उत्लेख श्रुतकाए स्मृत्ति प्रस्तुन तत्वायंश्वित्तर्भ विवाद है। ये इसको उत्यानिकामें लिखते हैं कि-ईवाक नामक मध्यके प्रश्नका उत्तर देनेक लिए उमाध्यामि भट्टारकन यह मंग्रव क्लोक नत्राया। वैद्याकका प्रश्न है-'भगवग्, आत्माका हित नया है?' जमाध्यामि अहारकन यह मंग्रव उत्तर 'सम्प्रवर्भनवानवारिकाणि मोक्षमार्थः' मूल में देने हैं। पर उन्हें उत्तर देनेक विहले संग्रवाचरण फरनेची आवस्यकता प्रतीत होने काली हैं। थुतसावरके पहिले विद्यानिक आवार्यने आत्म वर्धिता (पृ० ६) में भी दर्भ क्लोकको पूत्रकारके नामसे उद्भाव बात्रे हैं जो उमाध्यानिक साथ ही स्थाय प्रभृति काल्य प्रभृति की जीवायोकों भी तत्वाणंभूककार मानकेश या मुच चानको गोणायंताका प्रसंग उपस्थित करते हैं। यदाप अन्यनार्दिक श्रुतकार वेत्र वर्ष्याद्ध स्थाय है। व्याप अन्यनार्दिक श्रुतकार वेत्र वर्ष्य प्रमुक्त करते हैं। वर्षाप अन्यनार्दिक श्रुतकार वेत्र वर्ष्य करते हैं। वर्षाप अन्यनार्दिक स्थाय के पर्याक्ष स्थाय है पर इनके इस लेखमी तिम्मिलिक्त अनुपर्शत्यो है वो इस स्लोकको प्रम्यपाद की सम्बर्धक्ष स्थाय विद्या है पर इनके इस लेखमी तिम्मिलिक्त अनुपर्शत्य है वो इस स्लोकको प्रम्यपाद की सम्बर्धक्ष स्थाय स्थाय है पर इनके इस लेखमी तिम्मिलिक्त अनुपर्शत्य है वो इस स्लोकको प्रम्यपाद की सम्बर्धक्ष स्थाय स्थाय है पर इनके इस लेखमी तिम्मिलिक्त अनुपर्शत्य है वो इस स्लोकको प्रम्यसाद की सम्बर्धक्षित स्थाय स्थाय स्थाय है या स्थाय है व्याप्त स्थाय है।

(१) पुज्यपादने इस मंगलक्कोककी न तो उत्पानिका लिखी और न व्यास्या की । इस मंगलक्लोक-

#### तस्यार्थवति-प्रस्तत्वना

के बाद ही प्रथममुक्तकी उत्थानिका कुछ होती है।

- (२) अकलंकदेव तत्त्वायंवातिकमं न इस रक्षांकवी व्याच्या करते है और न इसके गर्दोकर कुछ ऊहा-पोड़ हो करते हैं।
- (३) विज्ञानन्द रवयं तत्त्वार्षरत्रोधवातिक्याँ इसकी व्याह्या नहीं करते । इनते प्रसंबतः इय क्लीक के प्रतिपास अर्थका समर्थन अवस्य किया है। यदि विद्यानन्द स्वर्ण ऐतिहासिक दृष्टिसे इसके कत्र्वत्वके मध्यरण-में अमेरिया होने तो वे इसकी स्थावद व्याह्या भी तरने ।
- (४) तत्त्वार्थमुत्रके व्यास्थाकार समस्त क्वेताम्बरीय आचायाँने इस व्लोककी व्याम्या नहीं की और म नन्यार्थमुत्रके प्रारम्भमें इस क्लेकिकी चर्चा ही की है।

मह स्क्रीक इतना असन्प्रादर्शिक और जैन आप्त स्वरूपका प्रतिनिधित्व करनेवाला है कि उने सूचकार-इन होनेवर कोई भी कितना भी बहुर हवेच आवार्य छोड़ नहीं सकता या ।

अनेकान्त पत्रके पात्रवे वर्षने अकोंमें इस क्लोकके कार अनुकूल-प्रतिकृत्वरत्या वर्ष चुकी है। फिर भी नेता मन जपर्युवन कारणोंने अस्पारने इस स्वोकको मूल्यूनकारकृत याननेका नहीं है। यह स्वोक पूज्यपाद ने सर्वार्धीसिद्धि टीकाके प्रारम्भमें बनामा है इस निदनगको बदलनेका कोई प्रवस्त हेनु अभीतक मेरी समझमें नहीं आया।

लोकदर्वन और भूगोल-जैनवर्य और जैन दर्शन जिमयकार, अपने सिद्धान्तीके स्वतन्त्र प्रतिपादक होनेसे अपना सौरिक और स्वतन्त्र अहितस्य एसते हैं उस प्रवाद जैन गणित मा जैन भगोत आदिका स्वतन्त्र . स्थान नहीं है । कोई भी गणित हो. वह दो और दो चार ही कहेगा । आजके भूगोलको यहि वैन किसे मा भ**र्जन** जैसा देखेगा या सुनेगा वैभा ही किसेगा। उत्तरमें हिमालय और दक्षिणमें कत्याकृभारी ही जैन भुगोलस रहेती । तथ्य यह है कि धर्म और दर्शन पहाँ अनुमवके जाघारपर परिवर्तित और संशोधित होते रहते हैं वहाँ भयोक असमवर्ग अनुसार नहीं किन्तु वस्तुगत परिवर्तरके अनुसार बदलना है। एक नदी जो पहिले अमुक गांदमे बहुती को तालकममे उत्तरी धारा मीलों दूर बली जाती है । मुकल्प, ज्वालामुखी और बाद आदि भाकतिक परिवर्तनकारणीये भूगोलमें इतने वह परिवर्तन हो जाते हैं जिसकी कत्पता भी म*न्या*को नहीं हो सक्ती । हिमालमके अमुक भागोंमें मगर और नहीं बड़ी मछलियोंके अस्थि-संबद्धीका मिलता इस बातका अनुमाणक है कि वहाँ कभी नजीय भाग था। पुरानत्त्वके अन्त्रेयणींने ध्वंशावकेयोंसे यह निद्ध कर दिया है कि भगोल कारी क्रियर नहीं रहता वह कालकममे बदलता बाता है। राज्य परिवर्तन भी अन्त:भौगितिक भीमाओंको बदछनेमें कारण होते हैं । पर ग्र**मग** भूगोलका गरिवर्तन मुख्यतया जलका स्पत्न और स्थलका जल-भाग होनेके कारण ही होता है । गाँवों और ानदिनोंके नाम भी उत्तरोत्तर अपभाष्ट होते जाते हैं और कुछके कछ वन जाते हैं। इस तरह कालजकका ध्युमार्थ। प्रभाव भूगोलका परिवर्तन बरावर करता रहता है।. ु जैन शास्त्रोमें जो भूगोल और स्रगोलका वर्णन मिलता है उसकी परम्परा करीब तीन हजार वर्ष पुरानी है । आजके भूगोलमें उसका मेर भले हो न बैठे पर इसने यात्रमें। उस परम्पराकी स्थिति नर्वणा मन्दिक्य नहीं कहीं। जा सफती । आजमे २॥-३हजारवर्ष पहिले सभी सम्प्रदाभीमें भूगोल और सगोलके विषयमें प्रायः वही परम्पया प्रचलित थो जो दौन परम्परामें निश्वद है । बीद्ध वैदिक और जैन-तीनों, परम्पराके भूगोल और स्रागेल सम्बन्धी। कर्णन करीड़ करीक एक जेसे हैं । बही जम्बुद्रीय, विदेह, मुमेर, देवसुर, उत्तरपुर, हिस्वान, आदि नान और बेमीही लाम्बी बोजनकी गिनती । इनका तुलनात्मक अध्ययन हमें इस निकार्षपर पहुँचाना है कि उस समय भू-नोट और वर्गाटको जो परमारा अनुसंध्य परिपाटीमें जैनाचार्योंको मिली उसे उन्होंने लिपिबद्ध कर दिया है । उस समय मुगोलका यहाँ रूप रहा होगा जैसा कि हमें प्रायः भारतीय परम्पराओं में मिस्ता है। आज हमें जिल क्ष्पमें मिलता है उसे उसी रूपमें यानने में गया आपित है ? भूगोलका रूप सदा बादश्त हो. रहता नहीं । जैन परम्परा इस चन्यके नीसरे और चौमे अध्नामके पहने से जात हो सबती है । बौद्ध और वंदिक परम्पराके भूगोल और लगोचका वर्णद इस प्रकार है⊸-

#### लोकवर्णन और भूगोल

बोह्य परम्पता ऑसबर्यकोडाके आकारसे-

असंख्यात बायुमयहरू हैं जो कि नीचेंके मागमें मोतह लाख योजन यम्भीर है । जलमयहरू ११२०००० योजन महरा है। जलमयहरूमें उत्तर ८००००० थोजन सामको छोड़कर नीचेंका भाग २२०००० योजन भाग मुंबर्णमय हैं। जलमयहरू और काञ्चनमण्डलका व्यास १९०२३४० योजन है और गरिष्य २६४०३५० योजन है।

कारण्यतमण्डलमें पेर, युगच्यर देवायर, खरिरक् गुर्मान, भगववर्ण, विततक और निमित्यर में ८ पर्वत हों। ये पर्वत एक दूसरेको येरे हुए हैं। निमित्यर गर्वतको घेरकर जम्बूहीय, पूर्वविदेह, अवर-गोदानीय और उत्तरकुर में चार द्वीप हो। जबसे बाहर चक्रवात पर्वत हो। सत पर्वत सुवर्णपव हो। वक्रवात लोहस्य है। मेरके ४ रंग ही। उत्तरमें सुवर्णमय, पूर्वमें रक्तमप्य, दक्षिणमें नीलमणिषय और परिचममें बैदूर्यगए हो। मेरक पर्वत ८०००० सोजन जलके नीने हैं और इत्तराही बलने उत्तरहों। फेर गर्वतको उत्तरिक अन्य पर्वतीकी उत्तरिक सम्बद्ध पर्वतीकी उत्तरिक साथ अपने आधी आभी होती गर्द ही। स्व प्रकार जनवात पर्वतको उत्तरिक है। स्व प्रवतीक वीचमें साल मेरेल (समुद्र) हों। प्रवस्त समुद्रका विस्तार ८०००० सोजन है। अन्य समुद्रका विस्तार अपना-आधा होता गयर है। अन्य समुद्रका विस्तार २२०००० सोजन है। अन्य समुद्रका विस्तार विस्तार २२०००० सोजन है।

मंदके दक्षिण भागमें जानृद्वीप सकटके समान अवस्थित है। पेथके पूर्व भागमे पूर्वविदेह अर्थकन्द्रा-कार है। मंदके परिवम आगमें अवस्थारातीय मण्डकाकार है। दसकी परिवि ७५०० योजन है। और व्यास २५०० योजन है। मेदके उत्तरभागमें उत्तर कुल्द्वीप चतुक्तरेण है। दसकी सीमाना मान ८००० योजन है। बारों द्वीयोक मण्यमें आठ अन्तर द्वीप है। उनके नाम ये हैं-देह, विदेह, पूर्वविदेह, कुछ कौरव, वामर, खदर वामर, भाठ और उन्तरमंत्री। मार द्वीयमें राक्षस पहने है। अन्त द्वीयों मनध्य एतं ही

बस्बूद्रीपके उत्तर भागमें पहले तीन फिर तीन और फिर तीन इस प्रकार ९ कीटाद्रि है। इसके बाद हिमालय है। हिमालयके उत्तरमें गवास योजन विस्तृत अनवतप्त नामका सरीवर है। इसके बाद मन्यमादन गर्वत है। अनवतप्त सरीवरमें गगा, शिपु, बधु और मीता ये जार नदियों निकटी है। अनवतप्तके समीपमें बस्बबर्स है बिससे इस द्वीपका नाम जम्बद्वीप पदा।

जम्बू द्वीपके तीचे श्रीस पोजन परिमाण अवीचि नरक है। इसके बाद प्रतापन, तपन, महारोधव रोख्य, संधात, कालसूत्र और संजीवक-ये सात नरक हैं। दस प्रकार कुछ आठ नरक है। नरकोंमें बारों परियोगें अभिपत्रकत, रक्षासरावक्रकारवान, अय-शास्मलीयन और वैतरणी नदी ये बार उत्सद (अधिक पीक्षाके स्थान) हैं। जस्मू द्वीपके अधीनामनें तथा सहानरकोंके घरातलमें आठ शीतलनरक भी है। उनके नाम निम्न प्रकार है—अबुंद, निर्मूद, अटट, हहुन, उत्स्लपम और महानम्म ।

मेर पूर्वतके विकोशायाँ (अर्थात् युग्नवर पर्वतके सम्यतित्यं) काटमा और सूर्व प्रमुख करते हैं। काटमण्डलका किन्तार ५० योजन हैं तथा पूर्वमण्डलका जिल्लार ५१ योजन है। चारों द्वीयोगे एक साथ ही अर्थराचि, सूर्यास्त, मध्यान्त और सूर्योदय होते हैं, अर्थात् किस समय जम्बूद्वीयमें सध्याह्न होता है। इसी समय उत्तरकुष्में अर्थराचि, पूर्वविदेहमें सूर्यास्त और अवस्पोदानीयमें सूर्योदय होता है। काटमानी किस्तानात्वका दर्यत्य सूर्यके समीप होतेथे तथा अपनी छायांस आवत होतेके कारण होता है।

सेडके जार दिभाग हैं। यें चारों विभाग कथाः इस हजार थोजन के अन्तरालसं उत्तर हैं। पूर्वमें पहिले विभागमें करोटपाणि यक रहते हैं। इनका राजा घृतराष्ट्र हैं। इक्षिणमें दिनीयसावर्षे साह्याबर यक्ष रहते हैं। इनका राजा विरटक हैं। पश्चिममें तीसरे आनमें सदायद देव रहते हैं। इनका राजा विख्याल हैं। उत्तरमें चीचे भागमें जानुमंहाराजिक देव रहते हैं। इनका राजा वैश्वयण

#### ۷,

हैं। भेरके समान अन्य सात पर्वतीमें भी देव रहते हैं।

वयस्त्रियः स्वान्तेक का विस्तार ८००० योदन है। वहां वारों दिशाओं के बीच में क्यापित्वेव पहते हैं। वस्यस्त्रियलं के मध्यमं वैद-विच पहते हैं। वस्यस्त्रियलं के मध्यमं मुद्रांत नामका मुदर्गाय राग्र है। इस स्वरंत मध्यमं वैद-वन नामका इन्द्रका प्राप्ताद है। यह नगर वाष्ट्र भागमं वार उद्योगीसे मुद्रोगित है। इन उद्यानीकी वारों दिशाओं में बीच योजनके अन्तराहते देवीके की इास्क्र हं। पूर्वोत्तर दिश्मापमें परिचात देवदुम हैं। दिशाण-परिचम शाममें मुद्रमा नामकी देव सभा है। शास्त्रियलं लोकसे उपर वाम, तुषिक, निर्माणरित, भीर परिचित्तन व्यवस्त्री देव विधानीमें एतते हैं। महाराजिक और त्रापित्वस्त्रदेव सनुष्योंके समान कारकोत्तन करते हैं। याम बालिक्तमें, तुषित पाणिसंयोगकों, निर्माणरित हास्क्रेस और परिचित्तवस्त्रार्ती देव, प्रवक्रीकर्तन कारमे काममुखरा अनुभव करते हैं। कामधातुमें देव पाच या दस वर्षके बलक जसे बत्त्य होते हैं। स्प-धातुमें पूर्ण मरीरपारी और बस्त्र सहित दस्त्य होते हैं। ऋदिवक अमवा प्रत्य देवीकी सहायताके विका देव अपने उसर देवलोकको नहीं देस सम्रते।

बग्बूडीगवासी मनुष्योंका परिमाण (शरीरकी जेनाई) २। या ४ हाथ है। पूर्वविदेहवासी मनुष्यों का परिणाम ७ या ८ हाथ है। जोदानीनवासियों का गरिमाण १४ या १६ हाथ है। और उत्तर कुटनामी मनुष्योंका परिमाण २८ या ३२ हाथ है। चानुमेहाराजिक देवोंका परिमाण पावकोदा प्रायम्बिणपेदीका आधाकोण, यामींका पोनकोण, तुष्टिनोका एक कोण, निर्माणपिद्योंका सवाकोश और गरिनिमिनवशवर्ती देवोंका परिमाण हेडू कोए हैं।

उत्तरकुरमें सनुष्योंकी आयु एक हजार वर्ष हैं। पूर्व विदेहने ५०० वर्ष आयु है। गोदानीयमें २५० वर्ष आयु है। लेकिन अम्बु-द्वीपमें सनुष्योंकी आयु निश्चित नहीं है। क्लाफे अन्तमें दस वर्ष की अयु रह जाती है। उत्तरकुरमें आयुके बीचमें मृत्यु नहीं होती है। अन्य पूर्वविदेह आदि द्वीपोमें तथा देवलंकमें बीचमें मृत्य होती है।

#### वंदिक परम्परा पोगदर्धन-व्यःसभाष्यके आधारते---

भुवन विश्वास-छोक चात होते हैं। प्रथम लोकका नाम भूलोक है। अस्तिम अवीचि नरकसं लेकर मेरुपुट तक भूलोक है। द्वितीय लोक का नाम अस्तारिक्ष लोक है। मेरुपुटक्षे लेकर धाुन तक अस्त-रिक्ष लोक है। अस्तरिक्षणीकमें ४६, नक्षत्र और नास हैं। इसके उत्तर स्वर्णोक है। स्वर्णोकके केंद्र हैं—माहेक्स्कोक, आवागन्यमहलीक, और बहालोक बादि। बहालोकके तीन मेर हैं—जनलोक, तपोलोक और सत्यत्योक। इस प्रकार स्वर्णोकके योच और होते हैं।

अवीविनण्डले अस्य छह महानरक हैं। उनके नाम निस्न प्रकार हैं-सहाकाल, अस्यरीण, री.ज. नहारीरक, काटमूत्र और अस्थनीमिल। ये नाक कमकः पन (शिलावकल कादि पाषिक गदायें), सिलल, अनल, अनिल, आकास और नामके आधार (आध्या) हैं। महानरकोके अतिरिक्त कुम्भीयाक आदि अनल उपनरक मी हैं। इन नरकोंने अपने अपने कार्योंके अनुसार दीर्घायुक्तीले प्राणी उत्यक्त होकर हुन्त भीगने हैं। अवीविनरकाले नीचे सान गातालकोक हैं जिनके नाम निस्त प्रवार हैं-महानक, रसातल, अनल, मुनल, विनल, उत्पादल और पाताल।

मुनोकका विस्तार-इस पृथ्वीपर सान डीए है। मुलोकके मध्यमें सुयेव तामक दलकंमय गवेन-राज है जिसके शिक्षर रखत. वेंडूयं. स्फटिक, हेम और मणियय है । सुपेव परंतके दक्षिणपूर्वमें जान्यू नामका बुआ है विसके कारण कवणोदिश्ये बेटिन डीनका नाम बन्धुर्दाश है। मुपे निरन्तर मेसकी प्रद-क्षिणा करना रहता है। मेरले उत्तरदिशामें नीठ स्थेत और भूंगवान में तीन पर्यंत है। प्रत्येक पर्वतका विस्तार दो हजार योजन है। इन पर्वतीके भीकमें रमणक, हिरम्यसम्यऔर उत्तरकुश्ये तीन क्षेत्र हैं। प्रत्येक श्रेषका विस्तार नी योजन है। नीकिंगिर मेरले लगा हुमा है। नीसिंगिरिके उत्तरकों रमणक क्षेत्र हैं है स्थेत-

ŧ3

पर्वतके उसारमें हिरम्यामय क्षेत्र है। भूगवान् पर्वतके उत्तरमें उत्तरकुर है। मेक्से दिलाहिशामें भी, निषम, हेमकुट और हिम नामक दो दो हजार योजन विस्तारवाके तीन पर्वत हैं। इन पर्वतिके मीचमें हरि-वर्ष, किन्युक्ष और भारत ये तीन क्षेत्र है। प्रत्येक क्षेत्रका विस्तार भी हजार योजन हैं।

सेस्से पूर्वमें माल्यवान् पर्वत है। माल्यवान् पर्वतसे समुद्रपर्यन्त बहादव नामक देव है—दून देवायें अद्राज्यनामध्य क्षेत्र है। पेरुसे परिवाममें गन्धमादन पर्वत है। गन्धमादन पर्वतसे समुद्रपर्यन्त केतुमात नामक देव है—सेवका नाम भी केनुमाल है। पेरुसे अयोधावामें इसादन नामक क्षेत्र है। इसका पिरतार प्रचास हजार योजन है। इस प्रवार बम्बूडीपर्य नी क्षेत्र हैं। एक लाख पोजन विस्तारवाला यह अम्बूडीप हो लाख पोजन विस्तारवाला यह अम्बूडीप हो लाख पोजन विस्तारको क्ष्माः दूने दूने विस्तार काले छह द्वीप और हैं-बाक, हुन, कीञ्च, काल्यक, मगध और पुरुसरदीप । सातों द्वीपाँको घेरे हुए सात समूद है। विनके पानीका स्वाद कमकाः इल्ट्रस, सुरा, भूत, द्वीप मांड, दूध और पीठा जैसा है। सातों द्वीप तथा सातों समूदीहा परिवार परवास करोड़ योजन है।

पानालोंमें, समूत्रोमें और पर्वतोंमर अमुर, गन्धर्य, किस्मुस्य, यस, राक्षस, मृत, प्रेस, प्रिशाय आदि देव रहते हैं। सन्पूर्ण द्वीपोंमें पुरुपारमा देव और मनुष्य रहते हैं। मेठ पर्वत देवोंको उठानभूमि है। वहां मिश्रवन, नन्दन, जैपरण, सुमानम इत्यादि उचान हैं। सुपर्य नामकी देवसमा है। सुर्वेन नगर है तथा इस नगरमे वैजयन्त प्रासाद है। यह, नद्यम और तारा खुद (ज्योतिक्शिय) मेदके ऊपर स्थित है। इनका भ्रमण वायुके विशेषसे होता है।

स्वस्त्रीकका वर्षन—माहेन्द्रलोकमें छह देशनिकाय हें–विदश, प्रग्निस्त्रातायाम्य, तुषित, अपर्शितिमतवशर्षात और परिनिमितवश्चवित । ये देव संकल्पसिद्ध (संकल्पमावसे सबकुछ करनेवाले) विजिमा थादि ऋदि तथा ऐक्वमेंसे संपन्न, एक करूर की आयु बाने, औदपादिक (माता पिताके संघोगके दिना सम्मण-मात्रमें जिनका शरीर उसाम्र हो जाता हैं ) तथा उत्तमोत्तम अप्सरामोंसे युक्त होते हैं। महर्सोक्से पांच देवनिकाय हैं-कुमुद, ऋप्रव, प्रतर्दन, अञ्जनाभ और प्रचिताम । ये देव सहाभूतोंको वर्गामें रखनेमें स्वतंत्र होते हैं तथा ध्यानमात्रमें तृप्त हो जाते हैं। इनकी आयु एक हजार कत्पकी है। प्रथम बहुास्त्रोक (बतनोक्चें) चार दैवनिकाय हैं-ब्रह्मपुरोहित, ब्रह्मकायिक, प्रब्रह्मसहाकायिक और अमर । ये देव भूत भीर इन्द्रियोंको बसमें रक्षने वाले होते हैं। बह्मपुरस्थित देवोंकी आयु दो हजार कत्पकी है। अन्त्र देवनिकायोंमें आयु कमसः दूनी दूनी है। डिलीय बहालोकमें (तपोक्षोकमें) तीन देवनिकाय ह-बाभास्तरः, महाभास्तरं और सत्यमहामास्तरः । येदेवभृतं और इन्द्रियं और अन्तःकरणको वदामें रस्तने-वाले होते हैं। इनकी आयु पहले निकायकी अपेक्षा कमशः दुनी है। ये देव ऊर्ध्वरेतस् होते है तथा ध्यानमात्र में तुप्त हो जाते हैं। इतका ज्ञान कव्यंसोक तथा। अयोक्षेकमें अमितहत होता है। तृतीय ब्रह्मक्षोक (सरय-लोक) में चार देवनिकाय हैं--थच्युत, गुडनिवास, सत्याम और रांचा संति । इन देवोंके घर नहीं होते । इनका निवास अपनी आस्मामें ही होता है। कमशः ये उत्पर स्थित है। प्रधात (प्रकृति) को दणमें रक्षने वाले तया एक सर्गकी आयुवाले हैं। अच्युतदेव सर्वितक थ्यावसे सुन्नी रहते हैं। शुद्धनिवासदेव सर्विचार ष्यानसे सुखी रहते हैं। सरपाभदेर अञ्चल्दभात्र प्यानसे सुसी रहते हैं। संज्ञातंत्रि देव अस्मिता-मात्र भ्यानसे सुसी रहते हैं। ये सात लोक तथा अवस्तिर मात लोक सत्र ब्रह्मलोक( ब्रह्माण्ड )के अन्तर्गत हैं।

#### र्देशिक परम्परा श्रीमङ्ग्रानयतके आधारसे-

भूजीकका वर्णन—यह पूर्लोक सात होपोंमें विभाजित है। जिनमें प्रथम जम्बूद्वीप है। इसका विस्तार एक लाख योजन है तथा वह कमलपत्रके समान गोलाकार है।

इस हीपमें आठ पर्वतीसे विभक्त नो क्षेत्र हैं। प्रत्येक क्षेत्रका विस्तार नो हजार योजन है। मध्यमें रूआवृत नामका क्षेत्र हैं। इस क्षेत्रके मध्यमें मुखर्णमय मेठ पर्वत हैं। मेठकी क्रेंबाई निमृतयोकन ٠,

#### तत्त्वार्यवृत्ति-प्रस्ताववा

प्रभाग है । मूलमें मेर पर्वत सोलह हभार योजन पृथ्वोके अन्दर है तथा शिक्षर पर बक्तीस हुआ र योजन फैला हुआ है। पेरके उत्तरमें नीम, स्वेत तथा श्रृंगवान् ये तीन सर्योदागिरि हैं जिनके कारण एम्यक, हिरण्यमय और कुक्केंब्रॉका विसाय होता हैं। इसी प्रकार मेडसे दक्षिपमें निषय, हेमकूट, हिमालय ये तीन पर्वत हैं जिनके द्वारा हरिवर्ष, किम्पुरुष और भारत इन तीन क्षेत्रोंका विभाग होता है। इलाव्त क्षेत्रमे परिवममें माल्यवान् पर्वत है जो केतुमाल देशकी सीमा का कारण हैं । इस्मवृतसे पूर्वमें गन्यभादन पर्वत है असने महत्यव देशका विभाग होता है। मैरके चारों दिशाओं में मन्दर, वेचमन्दर, सुपादवें और कुमूद ये चार अवस्टम्म पर्वत हैं। चारों पर्वतोंपर आध्र, जाबू, करम्ब और न्यप्रोध ये बार विद्यालयुक्ष हैं। बारों पर्वतोंपर चार तालाव हैं जिनका जल दूध, मधु, इक्षुरस तथा मिठाई जैसे स्वादका है। बन्दन, वेबरय, वैभावक और सर्वतीसद से चार देवीयान हैं। इन उद्योगोंसे देव देवांगनाओं सहित विहार करते हैं। मन्दर पर्वतके ऊपर ११ सौ योजन ऊर्जि आस्त्र वृक्षके पर्वतके जिस्तर और स्पूल और अमृतके समान एक-वाले फल गिरते हैं। मन्दर पर्दतक्षे अध्योदा नदी निकलकर पूर्व में इलावृत क्षेत्रमें बहुती है। अख्योदा नदीका जल आम्म वृक्षके फलोंके कारण अरुण रहता है। इसी प्रकार मेरमन्दर पर्वतके ऊपर बम्बूडीण वृक्षके परल गिरते हैं। मेरुमन्दरपर्वतक्षे जम्बु नामकी नदी निकलकर बक्षिणमें इलावृत क्षेत्रमें बहुती है। बम्बूबृक्षके फलोके रससे युक्त होनेके कारण इस नदीका नाम जानू नदी हैं। मुपारवं पर्यंत पर कदम्ब वृक्ष है । मुपार्क्व पर्वतसे पांच नदियां निकलकर पश्चिममें इस्तावृत क्षेत्रमें बहुती है । कुमृद पर्वत पर वासवस्त्रा नामका कट वृक्ष है । कुमृद पर्वतरो पर्योगदी, दक्षिनदी, मधुनदी, भृतनदी, गृडनदी, अधनदी, अध्यनदी, णस्यासननदी, आमरणनदी आदि सब कार्मोको तृप्त करनेवाली नदियां निकलकर उत्तरमें ३ठावृत क्षेत्रमें बहती हैं। इन निरियोंके जलके संधन करनेसे कभी भी जरा, रोग, मृत्यू, उपसर्ग आदि नहीं होते हैं। मेधके मुल्जें कुरंग, कुरर, कुसुरन बादि बीस पर्वत है । मेक्से पूर्वमें जठर और देवकूट, पश्चिममें पवन कीर परिवाय, दक्षिणमें कैलास और करवीर, उत्तरमें विश्वंग और मकर इस प्रकार आठ पर्वत हैं । मेक्के शिक्षर पर भगवान की शावकौम्भी नामकी चतुष्कोण गदी है । इस नगरीके चारों और आठ छोकपाछोंके आठ नगर हैं।

सीता, अभवनत्वा, वधु और अदा इस प्रकार चार निर्धा चारो विशाओं में वहनी हुई समुद्रमें प्रवेश करती हूं। सीता नदी बहुमस्वनकेसर ,अवल आदि पर्वतीके सिखरीसे नीचे तीचे होकर गत्यमादन पर्वतके शिखरपर गिरकर भदावव केचमें बहती हुई पूर्वमें भार समुद्रमें मिलती हैं। इसी प्रकार चखु नदी गाल्य-वान् पर्वतके शिखरपर निरकत्वर केनुमाल क्षेत्रमें बहती हुई समुद्रमें मिलती हैं। प्रदा नदी देशके शिखरफें निकलकर केनुमाल क्षेत्रमें बहती हुई समुद्रमें मिलती हैं। प्रदा नदी देशके शिखरफें निकलकर भूगवान् पर्वतके शिखरफें शिखरफें हिंग उत्तरके समुद्रमें मिलती हैं। स्वतकन्तन्ता नदी बहुमस्वन पर्वतके निकलकर भारतक्षेत्रमें बहती हुई दक्षिणके समुद्रमें मिलती हैं। इसी प्रकार अनेक नद और निवास प्रवेश केममें बहती हैं। सारतवर्ष ही कमेक्षेत्र हैं। शेष बाठ क्षेत्र स्वर्णवासी पुरुषोंके सम्प्रमोगोसे दवे हुए पुष्योंके भ्रोगनेके स्थान हैं।

कर्य द्वीपोक्त धर्यत-विस प्रकार मेह पर्यत जम्मूद्वीपसे विरा हुआ है उसी प्रकार जाबूदीय भी अपने ही सवान परिमाण और विस्तारवाठे खारे जनके समुद्रके परिवेध्दित है। क्षार समुद्रमी अपनेसे दुने स्टक्सद्विषये विरा हुवा है। जम्बूनीयमें जितना वहा जामूनका पेड़ है उतने ही विस्तारवामा यहां स्वस (पाकर)का वृत्र है। इसीके कारण इसका ताम स्टक्सद्वीप हुआ। इस द्वीपर्ने विवत स्वस मुभद्र, यान्त्र, क्षेत्र, अमृत और अभग ये सात सेत्र हैं। मणिकूट, अन्नक्ट, इन्स्टेन, ज्योतिस्मान् सुपर्ण, हिरण्य-स्वीप और सेस्पास्ट ये सात पर्वत हैं। अस्य, नृग्य, ज्ञानिरसी, सावित्री, सुप्रभाता, ऋतम्परा और सत्यस्परा ये सात नदियां है।

प्तक्षत्रीय भपने ही समान विस्तारवाले इक्षुरसके समुद्रसे घरा हुआ है। उससे आगे उससे दूपुने परिमानवाळा बाल्मकी दोए हैं जो उतने ही परिमाणवाळे परिदाके सागरसे विराह्आ है। इस हैपमें

۲,۶

#### खोकवर्णन और भूगोल

चात्मली (संमर)का बृक्ष है जिसके कारण इस द्वीपका नाम शाल्यनीद्वीय हुआ। इस द्वीपमें युरोचन, मोननस्य, रसणक, देववर्ष, पारिषद्व और अविकात ये सात क्षेत्र हैं। स्वरस, शनश्रंग, वामदेय, कुन्द, मृकुन्द, पुष्पदर्क और सहस्रश्रुति ये सात पर्वत हैं। अनुमति, सिनीबाली, सरस्वती, कुन्द, रजनी, नन्दा और राका ये वेदियां हैं।

मिरिक्के समुद्रमे आगे उसके दूने विस्तारवाता कृतहीय है। यह हीप अपने ही परिमाणवाने पूनके समुद्रमे थिया दुआ है। इसमें एक कुर्योका झाढ़ है इसीचे इस हीपका नाम कुराहीय है। इस हीपमें भी मान क्षेत्र हैं। क्ष्म, चतुःसूर्य, कपित्र, विककूर, देशनीक उपवेरोया और द्रिवण से क्षान वर्षत्र हैं। स्पर्कृत्या, मिन्नकृत्या, देशनभी, भृतच्युता और भन्नकाला में सात नदियां हैं।

पृत समुद्रमे आगे उससे दिनुण परिवाणवाला कौञ्चद्वीप है। यह द्वीप भी अपने समान विस्तार-ताले दूषके सपृत्रमे विरा हुआं है। यहां कौञ्च नायका एक बहुत बड़ा पर्वत है उसीके कारण देवका नाम कौञ्च द्वीप हुआ। इस द्वीपमें भी सात क्षेत्र हैं। शुक्ल, वर्षमान, भोजन, उपवहिण, नन्द, नन्दन और सर्वतीमद्र ये मात पर्वत हैं। तथा अभया, अमृतीदा, आर्थका, तीर्यवती, वृतिक्ष्यवती, पवित्रवती और शुक्ला ये मात निर्मा हैं।

इसी बकार औरसमुद्रमे आगे उसके जारों और बतीस छाल मोजन विस्तारवाला शाकडीय है जो अपने ही समान परिमाणवाले मठेके समुद्रसे विराहुआ है। इसमें बाक नामका एक बहुत बड़ा बुझ है बड़ी इस द्वीपके नामका कारण है। इस द्वीपमें भी सात सेत्र सात पर्वत, तथा सात नदियाँ हैं।

हमी प्रकार मठेके समुद्रक्षे आमे जसमे दुने विस्तारवाटा पृथ्कर द्वीप ही। वह वारों ओर अपने समान विस्तारवाले मीठे जलके समुद्रक्षे घिरा हुआ है। वहां एक बहुत बड़ा पुष्कर (कमल) है जो इस होएके नामका कारण है। इस हीपके बीघोंबीच इसके पुत्रीय और पत्रिवमीय विभागोंकी सर्पादा निष्वित करनेवाला मानसोत्तर नामका एक पर्वत है। यह दस हजार योजन ऊँडा और इतना ही छम्बा है।

इस द्वीपके आगे कोकालोक बामका एक पर्वत है। लॉकालोक पर्वत पूर्वसे प्रकाशित और लग्नकाशित भूमागोंके बीच में स्थित है इसीसे इसका यह नाम पड़ा। यह इतना ऊँचा और इतना सम्बाहित इसके एक औरसे तीनों लोकोंको प्रकाशित करने बाली सूर्यसे केकर शुव पर्यंत समस्त ज्योतिमण्डलको किरमें दूसरी भोर नहीं वा सकती।

समस्य भूगोल गजास करोह योजन है। इसका जीवाई भाग (१२॥ करोड़ योजन) यह लोकालोक पर्वत है।

इस प्रकार मूंओक का परिमाण समझना चाहिए। भूलोकके परिमाणके समान ही चूलोकका भी परिमाण है। इन दोनों सोकोंके बीचमें अन्तरिक्ष लोक है, जिसमें मूर्व, वन्द्रमा, यह, नक्षण और ताराओंका निवास है। पूर्वमण्डनका विस्तार इस हजार योजन है और वन्द्रमण्डलका विस्तार साह हजार गोजन है।

अतल लादि तीचंके लोकों का वर्षण-भूगोकके तीचे अतल, वितल, मुतल, तलातल, महातल, रसागल, और पाताल शामके क्षात भू-विषय (बिल) हैं। ये कथशः तीचे तीचे दस दस हवार योजनकी हुरी पर स्थित हैं। प्रत्येक विलकी लम्बाई चौड़ाई भी दस दस हवार योजनकी हैं। ये भूमिके खिल भी एक प्रकारके स्वर्ण हैं। इतमें स्वर्णने सी लिथिक विश्वभीग ऐस्वर्ण, आनन्द, मन्तालमुख और बन-संपत्ति हैं।

नरकोंका वर्णन-समस्त नरक अट्ठाइस हैं। जिनके नाम निम्न प्रकार है-ताधिक, अन्य-ताधिक, रौरव, महारौरव, कुम्पीपाक, कालसूत्र, असिपववन, सूकरमुळ, अन्यन्तुप, कृषिमाजन, सन्दंग, तप्नसूषि, वज्यकन्टकशाल्मणी, वंतरणी, पूगोद, प्राणरोध, विश्वसन, लालामळ, सारमेपावन, मवीखि, जय:-पान, आरक्टम, रक्षोमणमीजन, णूलप्रोत, रन्दण्क, अवटरोधन, पर्यावतंन, और सूचीमुळ।

#### तस्वायंवृत्ति-अस्तायना

जो पुरुष दूसरोके धन सन्तान, अथवा स्त्रियोंका हरण करता है उसे अत्यन्त भयानक यमदूत कालपासमें बांचकर बलात्कारसे तामिक करकमें किरा देता है। इसी प्रकार को पुरुष किसी दूसरेकी भीक्षा देकर उसकी स्त्री आदिको मोनता है वह अन्यतामिल करकमें पड़ता है । जो पूरव इस लोकमें यह वारीर ही में हूँ और ये स्त्री धनादि मेरे हैं ऐसी बुद्धिसे दूसरे प्राणिभोंसे होह करके अपने कुटुम्बके पालन पोषण में हुने लगा रहता है वह रौरव नरक में गिरता है। जो कूर मनुष्य इस लोक में अपना पेट पाल नेके लिए जीवित पशु या पक्षियोंको रोधता है उसे यमदून कुम्मीपाक नरकर्में ले जाकर खीटते हुए तेलमे रांधते है। को पुरुष इस लोकमे बटमल आदि जीवोंकी हिसा करता है यह धन्धकूप नरकमें विस्ताही। इस लोकमें यदि कोई पुरुष अवस्था स्त्रीके साम सम्भोग करता है अथवा कोई स्त्री अगन्य पुरुषल व्यभिचार करती है तो यमदूत उसे तप्तसूमि नरफर्में के जाकर कोड़ोंसे पौटते हैं। तथा पुरुषको तपाए हुए लोहेकी स्त्री-मूर्तिस और स्त्रीको तपायी हुई पुरुष-प्रतिमासे आल्यिक कराते हूं। जो पुरुष इस लोकमें पत्रा आदि समोके साम व्यभिनार करता है उसे यमदूत वन्तकश्टकशाल्मकी नरकमें के जाकर बजाके समान कटोर कांटोंबाले रोमरके वृक्ष्णर चढ़ाकर फिर नीचेकी बोर खींचते हैं । जो राजा या राजपुरव इस कोकमें श्रेष्ठकुल में जन्म पाकर भी धर्मकी मर्यादाका उच्छेद करते हैं वे उस मर्यादातिकमके कारण मरने पर वैतरणी नदीमें पटके जाते हैं। यह नदी नरकोंकी खाईके समान है। वह नदी मरु, मूत्र, पीव, रक्त, केम, नम्र, हही, चर्बी, मांस, मञ्जा आदि अपवित्र पदार्थी से भरी हुई है । वो पुरुष इस ठोकमें करमेवादिके द्वारा भैरव, सक्ष, राक्षस, आदिका यजन करते हैं उन्हें वे ब्लाओंकी तरह मारे गये पुरुष समलोकमें राजस होकर तरह तरहकी यातनाएँ देते हैं तथा रक्षोगणभोजन नामक नरकमें कसाइयोंके समान कुन्हाड़ीमें काट काटकर उसका छोड़ पीते हैं तथा जिस प्रकार वे मांसभोजी पुरुष इस होकमें उनका पांस भक्षण करके आनन्दित होते ये उसी प्रकार वे भी उनका रक्तपान करते और भारन्दित होकर नाचते-गाते हैं।

इसी प्रकार अन्य नरकोंमें भी भाषी अपने-अपने कमके अनुसार दुःख भोगते हैं।

#### वंबिक परम्परा (विष्णु पुराणके आधारसे-)

भूतीकका वर्णन-इस पृथ्वीपर साल द्वीप हैं जिनके नाम ये हैं--बस्यू प्रकास झालमिल, कुशः को>च, शाक और पृथ्कर । ये शीप रुवन, इस्, सुस, सृत, दिस, दुल्थ और जरु इन साल समृद्रीभे चिरे हुए हैं।

सब द्वीपोंके मध्यमें अपबृद्धीप हैं। जम्बूद्धीपके मध्यमें मुक्केमय मेठ पर्वत हैं वो ८४ ह्वार योजन र्जना हैं। मेठके दक्षिणमें हिमवान्, हेमकूट और निषम पर्वत हैं तथा उत्तरमें नील, क्षेत्र बोर फूंगी पर्वत हैं। मेठके दक्षिणमें मारत, किम्पुध्य और इरिवर्ष ये तीन क्षेत्र हैं तथा उत्तरमें रस्थक, हिस्प्यमय और उत्तर-कुर ये तीन क्षेत्र हैं। परके पूर्वमें भदापूर्व क्षेत्र हैं तथा पश्चिममें केनुमाल क्षेत्र हैं। इत दोनों क्षेत्रोंके बीवमें इत्यान्त क्षेत्र हैं। मेठके पूर्वमें शीतान्त, चक्क्ष्य-ज्ञ, कुररी, माल्यवान् वेकन्द्रा आदि पर्वत हैं। इत्यानके प्रतिकार, परवान्त क्षेत्र क्षित्र परवान्त क्षेत्र क्षान्त क्षेत्र क्षान्त क्षेत्र क्षेत्र हो। क्षेत्र हो। क्षान हो क्षेत्र हो। क्षान हो।

मेस्के पूर्वमें चैकारम, दक्षिणमें गन्यगादन, पश्चिममें बैग्राज और उत्तरमें नन्दनवन है। अध्योद, महाभद्र असितोष और मानस ये सरोवर हैं।

मेक्के ऊपर जो बहुणुरी है उसके पातले गंगानदी चारों दिशाओं में बहुती हैं। मीता नदी भन्नापूर्वक्षेत्रसे होकर पूर्व समुद्रमें पिनती है। भनकनन्दा नदी भारतक्षेत्रसे होकर समुद्रमें प्रवेश करती है। चकुनदी केतुमाल क्षेत्रमें बहुती हुई समुद्रमें मिलती है और प्रद्रानदी उत्तरकुष्टमें बहुती हुई समुद्रमें प्रवेश करती है।

4.

#### लोकवर्णन और भूगोल

दलावृतक्षेत्रके पूर्वमें जठर और देवक्ट, दक्षिणमें गन्धमादन और मेंलास और पविचयमें निषय और परिपात और उत्तरमें त्रिश्रृंग और बाहिश पर्वत हैं। पर्वतोंके बीचमें सिद्धभारण देवोंसे सेवित आई है और उनमें मनोहर नकर तथा वन हैं।

समुद्रके उत्तरमें तथा हिमालयके दक्षिणमें भारत क्षेत्र है। इसमें भरतको सन्तर्ति रहती है। इसका विस्तार नौ हजार योजन हैं। इस क्षेत्रमें महेंद्र, मत्रम, सहा, सृक्तिमान्, ऋस, विष्य, और पारिपाय ये सान क्षेत्र हैं।

इस क्षेत्रमें इन्ह्रडीए, बरोरमान, ताम्प्रवण, गमह्म्तिमान्, ताम्प्रीण, मोम्य, गन्ययं, बारण और मागरमंद्रत थे नव हीए हैं। हिमबान् पर्यतमें शतट्र, बर्ग्यभाग आदि नदियाँ निकसी हैं। परिपान पर्यतमें वेदमुस, स्मृतिमुख आदि नदियाँ निकली हैं। विश्य पर्यतसे नर्मश्च, सुरक्षा आदि नदियाँ निकली हैं। ऋषि पर्यतसे तापी, पर्योग्ण, निविन्स्या आदि नदियाँ निकली हैं। सहा पर्यतसे पोदावरी, भीमरबी, क्रूप्यन्तेणी आदि नदियाँ निकली हैं। महस्य पर्यतसे इतमाल, ताम्प्रपर्णी आदि नदियाँ निकली हैं। महस्य पर्यतसे विकास, बायकुल्या, आदि नदियाँ निकली हैं। शुक्तिमान् पर्यतसे विकुल्या, कुमारी आदि नदियाँ निकली हैं।

प्ललद्रीप-इम द्वीपमें बाल्तिसय, बिश्चिर, मुखद, आनन्द, बिश्व, सेमरु, और घ्रुव ये सात क्षेत्र हो। तथा गोमेंद्र, चन्द्र, नारद, दुन्दुचि, सामरु, सुपन और वैद्याज से सात गर्वत हैं। अनुतन्ता, जिली, विपावा, विदिवा, ससू, असुता और सुकृता, ये सात नदियों हैं।

मारुमलिडीप-इस डीपमें स्वेत, हरित, जीन्त, रोहित, दैयुत, मानम और मुम्म वे सात शंक हैं। कुमुद, उम्रत, नलाहरू, श्रीण, कक्षू, महिव और ककुछ ये मात पर्वत हैं। योती, लोगा, वितृष्णा, बन्द्रा, मुक्त, विमोचनी और निवृत्ति ये सात नदियों हैं।

कुमडीप-इस डीपमें उद्धिद, वेगुमत, वैरव, लब्बन, धृति, प्रमानर, और कािल से सान क्षेत्र हैं। विदुष, हेमझैठ, धृतियाद, कुपवान, कुशशय, हाँव और सन्दराचल से सात पर्वत है। धूतपापा, शिक्षा, पित्रवा, संपति, विज्देमा, मही आदि सात नदियों हैं।

कौज्न डीय-इस डीयमें कुवल, मन्दर्भ, उच्न, शीवर, अन्धकारक, मृति और दुन्दुसि ये सात संघ हैं। कोञ्च, बामन, अन्धकारक, देवाबृत, पुण्डरीकदान, धुन्दुमि और महासैस वे सात पर्वत है। गोरी, कुमुहती, सन्द्र्या, यांचि, मनोजना, सान्ति और पुण्डरीका थे सात नदियाँ हैं।

सान द्वीप-इस डीपमें जलह, कुमार, सुकुसार, मनीचक, कुमुमोद, भोदाकि और महाहुस ये सात क्षेत्र हैं। उदयगिरि, जलाभर, वतक, स्थाम अस्तिगिरि, अञ्चिकेय और केसरी ये सान पर्वत हैं। मुकुषारी, कुमारी, निनती, धेनुका, इस्नु, बेचुका और रामस्ती ये सात नरिवर्ष हों।

पुष्कर द्वीप-इस द्वीपमें महाबीर और धातकीक्षण्ड येदोक्षेत्र हैं। मानुसोत्तर पर्वत पुष्करद्वीप के बीजमें स्थित हैं। अन्य पर्वत तथा निवर्ष इस द्वीपमें नहीं हैं।

मृगोलकी इन परम्पराजीका तुलनात्मक अध्ययन हमें इस नतीकों पर गहुँबावा है कि आजमे दो बाई हजार वस पहिले भूगोल और छोक अर्थनकी करीब करीब एक अँसी अनुभूतियाँ प्रचलित मीं। जैन अनुभूतिको प्रकृत तस्वामंत्रको दृतीय और चतुर्व अध्यासमें निवब किया गया है। छोकका पुरुषाकार वर्णन भी भोषाप्राच्यमें पाया जाता है। अतः ऐतिहासिक और उस समयकी साधनसामग्रीको दृष्टिसे आरतीय परम्पराजीका लोकवर्णन अपनी सास विषेदता रखता है। अत्रके उपलब्ध भूगोलमें प्राचीन स्थानोंकी कोज करनेगर बहुत कुछ तस्य सामने वा सकता है।

प्रस्तुतवृत्ति-इस वृतिका नाम तत्त्वायंवृत्ति है जैसा कि स्वयं श्रृतिसागरसूरिने ही प्रारम्भमें लिखा-है "वदये तत्त्वायंवृत्ति निजविभवतयाऽह धूनोदन्वदास्यः।" अर्थात् में श्रृतसावर अपनी प्रक्लिक अनुसार तत्त्वायंवृत्तिको कहुँगा । जम्मामोके कन्तमें आनेवाको पुष्पिकायोगे इसके 'तत्त्वायंद्दीकामाम्', 9.8

#### तत्त्वार्थं वृत्ति-प्रस्तावना

'तात्पर्यसंज्ञायां तस्तायंवृती' में दो प्रकारके उल्लेख मिनले हूं। यधपि दिलीय उल्लेखमें इसका 'तालयरें'
यह नाम मुक्ति किया गया है, परन्तु स्वयं शृतकागरसूरिको तस्तायंवृति यही नाम प्रचारित करना
इस्ट था। वे इस प्रश्यके अन्तमें इसे तस्तायंवृत्ति ही क्लिको हैं। यथा-"एवा तस्तायंवृत्तिः वैक्लिकोते"
आदि । तस्तायंटीका यह एक साधारण नाम है, जो कदोनित् पुष्पिकामें निका भी गया हो, पर प्रारम्भ
सतीक और अन्तिम उपसंहारवाक्यमें 'तस्वायंवृत्ति' इन समुल्लेकोके बलने इसका 'तस्वायंवृत्ति' नाम हो
फटित होता हैं।

इस तस्वायं वृत्तिको अुनसागरसूरिने स्वयं वद्गिके रूपमें बनाया है। परन्तु ग्रन्थके पहते ही। यह मान होता है कि यह पुज्यपादकृत सर्वायं सिद्धिकी ही व्यास्था है। इसमें सर्वायं निद्धिक उन्य तो प्रायः पूराका पूरा हो। सथा गया है। कहीं सर्वायं निर्द्धिकी विस्तयोंको दो चार खन्द नए जोड़कर अपना लिया है, कहीं जनको व्यास्था की है, कहीं विशेषायं दिया है और कहीं उसके पदोकी मार्थकता दिखाई है। अतः प्रस्तुतवृत्तिको सर्वायं सिद्धिको अदिकल व्यास्था तो नहीं कह सकते। हो, सर्वायं सिद्धिक को लगाने में इसने सहायता पूरी पूरी बिन्त जाती है।

भूतसागरमूरि अनेक मान्त्रोके पण्डित थे। उनने स्वयं ही अपना परिचय प्रथम अध्याय की पूर्णिका में दिया है। उसका भाव यह है—''अनवय गद्य पद्य दिखाके विनोददे जिनकी माँत पविच है, उन मिलागर यित्राज्ञको प्रार्थनाको पूरा करनेमें समर्थ, उके, व्याकरण, छन्द, अलङ्कार साहित्यादिशास्त्रोमें जिनकी वृद्धि अस्पन तीरण है, देवेन्द्रकीति भट्टारको प्रतिस्था और विद्यानित्देवके शिष्य श्रृतसागरमूरिके हारा रचित तस्वार्यस्थोनकार्तिक राजवातिक सर्वार्यक्रिकी स्थायकुमुद्यक्ट प्रमेमकम्पनमान्त्रेय प्रवच्ध-अध्य-महलो आदि प्रार्थीके पाण्डिस्यका प्रदर्शन करावेदाती तन्त्वार्यक्षीकार प्रथम अध्याय समाप्त हुआ।''

इन्होंने अपने को स्वयं कलिकाससयक्क, विक्रवास्त्रीतम, उच्चममायाकदिवकवर्ती, तार्किका शिरोमणि, परमागमप्रदीण आदि विशेषणीमें भी अलंकृत किया है।

रुहोंने सर्वार्धसिद्धिके अभिप्रायके उद्घाटनका पूरा पूरा प्रयक्त किया है ! सलांध्यापूत्रमें सर्वार्धसिद्धिके पूत्रास्थय वाक्योंकी उपात्तिया इसका मच्छा उदाहरण हैं। जैसे—(१) सर्वार्थसिद्धिकें क्षेत्रप्रस्पाम स्थोगकेवलीका क्षेत्र स्रोकका असंस्थेप भाग असस्येप बहुभाग और सर्वेद्योग कामा हैं। इसका अभिप्राय इस प्रकार बताया हैं—'सीकका अभिस्योग स्थान रूपत समुद्र्यात की प्रपेक्षा हैं। यो केते ? यदि केवली कायोलार्गके स्थित है तो देश समुद्र्यातको प्रयक्ष समयमें वारह अंकुल प्रमाण सम्बन्त या मूलतारीर प्रमाण समयन करते हैं। यदि विविध्या है तो यापि से लिगुना था वातवस्थते क्षय पूर्ण लोक प्रमाण दण्ड समुद्रात करते हैं। यदि पूर्वारियमुक्त है तो यापि समुद्रातको उत्तर-दिश्य एक अनुत्याया प्रथम समयमें करते हैं। यदि प्रवारियमुक्त है तो पूर्व-रिचिम करते हैं। इस प्रकार कोकका सस्या-तैरुपाग होता है। प्रतर अवस्थामें केवली सीव वातवस्थकम पूर्णलोकको निरनार आत्मप्रदेशीर व्यान्त करते हैं। यतः प्रोक्षका प्रयत्यान व्याग विव्यान विव्यान होता है। पुरण अवस्थामें सर्व-साम प्रोक्त हो। बाता है। पुरण अवस्थामें सर्व-साम प्रोक्त हो आता है। स्थान होता है।

- (२) वेदकसम्बन्धकती छमासठ सागर स्थिति-सीयपंदर्गामं २ सागर, युक्सवर्गतं १६ सागर, रातारमें १८ सागर, अस्टम प्रैवेयकमें ३० सागर, इस प्रकार ख्यासठ सागर हो जाते हैं। असमा श्रीयमें हो बार उत्पन्न होलेपर ४ सागर, सनत्कुमारमें ७ सागर, इस स्वयंते इस सागर, लालावमें १४ सागर, नवम प्रैवेयकमें ३६ सागर, इस प्रकार ६६ सागर रिपित होती है। अल्तिम प्रैवेयकमें स्थितिमें मनुष्यायुक्षेका विनना काल होगा उत्तेना कम समसना वाहिसे।
- (२) सासादव सम्यप्यूष्टिका लोकका देशोन ८ आग या १२ आय स्पर्शन-भरत्यान विहास्की अपेक्षा साक्षादन सम्यप्यूष्ट देव नीचे तीसरे नरक तक जाते हैं तथा ऊपर अच्युत स्वर्गतक। सो नीचे यो राज् और उपर ६ राजू, इस प्रकार आठ राजू हो जाते हैं। छठवें नरकका सासादन पारणान्तिक समस्कात

#### प्रभनुतवृत्ति

34

मध्यरोक तक ५ राजू और लोकान्तवर्ती बादरजलकाय या वनस्पतिकायमें उत्पन्न होनेके कारण ७ राजू इस प्रकार १२ राजू हो जाते हूं। कुछ प्रदेश सासादनके स्पर्रायोग्य नहीं होते अतः देशीन समझ केना चाहिए।

इस प्रकार समस्त पूथमें सर्वार्थीसिंद्रके अभिप्रायको खोलनेका पूर्ण प्रयत्न किया गया है। न केवल इसी पूमको ही, किन्दु समय प्रन्य को ही लगानेका विद्वलापूर्ण प्रयास किया गया है।

परन्तु सास्त्रसमूद इतना अगाय और विविध मंग तरंगोंसे युक्त है कि उसमें विनन्त भी कुझल अदमाहक क्यों न हो जककरमें आ हैं। बाता है। इसीलिए वहें बड़े आवार्योंने मधने छन्यस्यक्वान और धंकध आयो-पश्मिक उपयोग पर विस्त्रास न करके स्वयं छिल दिया है कि—"को न विस्कृति आस्वसमूद्धे।" शुतसागरसूरि भी इसके अधवाद नहीं है। यथा—

(१) सर्वायिमिदिकों "इय्यायया निर्मुण गुणाः" (५.४१)मुजको व्याच्यामें निर्मुण इस विजयल की सार्यकता पताते हुए जिला है कि—"निर्मुण इति विजयल इध णुकादिनितृत्यर्थम्, तान्यपि हि कारण-मृतपरमाणुद्वय्याययाणि गुजवनित तु तस्मान् 'निर्मुणाः' इति विजयेष्यातानि निर्वतिनानि भवन्ति।' अर्थात् इपणुकादि स्कन्ध नैयायिको की दृष्टिसे परमाणुक्य कारणाटव्यमें प्रापित होनेसे इव्याधित है और क्यादि गुणवासे होनेसे कृणवासे भी हैं अनः इनमें भी उक्त पुगका लक्षण अनिय्यान्त हो जायमा । इस्रिल्ए इनकी विवृत्तिके लिए 'निर्मुणाः' यह विजेषण दिया नथा है । इसकी व्याख्या करते हुए श्रुवसागरमूरि जिलते हैं कि—

"निर्मुणः इति यिशेषणं इश्मणुकायणुकारिस्कत्यनिर्धार्थम्, तेन स्वन्धायया गृणा गृणा गोज्याने । कस्तावः कारणभूतपरभाणुद्व्याश्वयत्वात्, तस्मावः कारणात् विर्मुणः इति विशेषणात् स्वन्धम् गृणा न भवति वर्षायायायात् । अवित्-- निर्मुणः वह विशेषणः दृष्यणुक व्यणुकादि स्वन्धमे विदेशके तिर्पेष है । असितं स्वन्धमे एकृतेवाके गृण गृण नहीं कहे वा सकते क्योंकि वे कारणभूत परमाणुद्व्यामं रहते हैं । उसिलए स्वन्धके गृण गृण नहीं हो सकते क्योंकि वे गर्पायां रहते हैं । यह हैनुवाद वहा विश्वय है और जनिस्द्वान्तमें क्यादि वाहे यदादिस्कन्धोंके रहनेवाके हो यो परमाणुमं, नभी गृण कहे जाते हैं । ये स्वन्धमे गृणिको गृण हो नहीं कहता चाहते क्योंकि वे पर्वाधानित है । यदि वे यह कहते कारणपरमाणुक्योंको छोडकर स्वन्धकी स्वतंत्र समान नहीं है और इसिलए स्वन्धामित गुण स्वतंत्र नहीं है तो करानित् संगत भी या । यर इस स्ववका प्रकृत विर्मुणं पदकी सार्धकताने कोई नेल नहीं वैटना । इस अववितिक सारण आगेके रोकासमाधानने भी अस्ताति हो गई है । यस-सर्वाधिद्विसं है कि- पर्देश संस्थान-माकार सार्व पर्धार्थ भी द्व्याधित है भीर स्वर्ध है अतः उन्हें भी गृण कहना चाहिए । इसका समायान सह कर दिया गया है कि वो हमेशा द्व्याधित हो, स्वर्ध स्वर्ध मुणाहित स्वर्ध स्वर्धाति रहते हैं, यह कि पटके संस्थान-माकार सार्व पर्धाद्व तहीं हैं । इस संका-समाधानका सर्वाविधिद्वका पाठ वहीं है, यह कि पटके संस्थानादि सदा द्व्याधित नहीं हैं । इस संका-समाधानका सर्वाविधिद्वका पाठ वहीं है,

"ननु पर्याया अपि घटमंस्यानादयो ह्रव्याभ्रया निर्मुणास्य, तैयापिर गुणत्यं प्राप्नोति । ह्रव्याश्रया इति वचनाभित्यं इच्यपाश्रित्य वर्तन्ते, गुणा इति निशेषणात् पर्यामास्य निर्वातता भवन्ति, ते हि नगराज्ञिका इति ।"

**इस शंकासमाधानको अनुसागर सुरि इस रूप**में उपस्थित करते हैं-

"चन् बटादिपर्यायाजिताः संस्थानादयो ये गुणा वर्तन्ते, तेषामपि नंस्थानादीनां गुक्त्वमास्कर्तात इम्याधयत्वात्, यतो घटपटादयोजी इच्याणीत्पुच्यन्ते । सान्यभाणि भवता । ये नित्यं इच्यमाजित्य वर्तन्ते त एव गुणा भवन्ति न तु पर्यायाच्या गुणा भवन्ति, पर्यायाजिता गुणाः कदाचित्काः कदाचित्काः वर्दान्ते सर्ति ।"

इस अवतरणमें श्रुतसागरसृदि संस्थानादिको प्रटादिका गुण कह रहे हैं, और उनका कादाजित्क होनेका उन्थे त है फिर मो उसका अन्यया अर्थ किया गया है ।

(२) सर्वार्षसिद्ध (८)२)में श्रीच शब्दकी सार्यकता वताते हुए जिसाही कि "अमूनिरहस्त बाल्मा कर्य कर्यादले ? इति शौदित: सन् श्रीच इत्याह । श्रीकराज्यीव: प्रायमारणायायुःसम्बन्धात् नामुण्यिहा-

#### तत्त्वाशं वृत्ति-प्रस्तावना

सित ।" अर्थात्—'हाधरहित अमूर्त आरमा कैसे कमें बहुण करता है इस संका का उत्तर हैं 'जीव' परका धहुल । प्राणभारण और आषु संबंधक कारण धीव बना हुआ अरूपा कमें पहुल करता है, आधुमध्यभंधे रहित होकर सिद्ध अवस्थामें नहीं । यहां श्रुतसागरमूरि 'नाय्विरहात्' चारे अंवको इस रूपमें किसते हैं— "आयु-सावर्थावरहे जीवर्यानाहारकरवात् एकडिनिसपंधर्यन्तं कमें नादते और एकडी वीत् वाज्ञा-हारक दिन चवनात्।" अर्यात्—आयुसम्बन्धके विना जीव अनाहारक रहता है और वह एक दो तीन समय तक अमाहारक रहता है ऐसा क्यन है । यहां कर्यम्हणको बात है, पर श्रुतसागरमूरि उसे नोकर्म प्रहणक्य आहारमें बना रहे है, जिसका कि आयु-सम्बन्धिरहमें कोई मेळ नही है। संसार अवस्थामें कभी भी जीव आयुस्तंष्यमे भून्य नहीं होता। विवहगतिमें भी उसके आयुभवंष होता ही है।

(२) सर्वार्थसिद्धि (८।२)में ही 'सः' अध्यक्षी सार्थकता इसिट्टए बताई गई है कि इससे गुणगुणिबन्यको निवृत्ति हो बाती हैं। नैयाधिकारि सुम असूभ कियाओंसे शारमायेंही अस्पर नामके गुणको उत्पत्ति मानते हैं उसीसे आगे फल मिलता है। इसे ही बन्य कहते हैं। इसरे सब्दोमें यही गुणगुणिबन्य कह-स्वता है। आत्मा गुणीमें अदृष्ट नामके उसीके गुणका सम्बन्ध हो गया। इसका व्याख्यान श्रृतसायर-सृति इस प्रकार करते हैं-

"तेन गुणगृणियन्थे। न भवति । यरिमजेन प्रदेशे जीवस्तिष्ठति तस्मिनेव प्रदेशे केनवन्त्राना-दिकं न सर्वति नितु अपरवाणि प्रसाति ।" अर्थान्-इसलिए गुणगृणियन्थ-गुणका गूणिके प्रदेशों तेन सीमत रहता-नदीं होता । विस प्रदेशमें जीव है उसी प्रदेशमें ही केवळ ज्ञानादि नहीं रहते निन्तु वह अन्यव भी केळता है । यहां, गुणगृणियन्यका अनोला ही वर्ष किया है, और यह विस्तानेका प्रपत्न किया है कि गुणी वाहे अस्पदेशों में रहे पर गृण उसके साथ बद नहीं है यह अन्यव भी जा सकता है । जो स्पन्ध कः सिक्षानस्वित नहीं है ।

- (४) पृष्ठ २७० पर ११ में एकेस्टिक्के भी असंप्राप्तास्पाटिका संहतनका विधान किया है।
- (५) पु॰ २७५ में मदै पूलप्रकृतियोंके अनुभावको स्वमुखसे विचाक मानकर भी मितिकाना-वरणका मितानावरणकप से ही विचाक होता है यह उत्तरप्रकृतिका दृष्टान्त उपस्थित किया गया है।
- (६) प्० २८१में गुणस्वानोंका वर्णन करते समय किला ह कि मिच्यादृष्टि गुणस्वानसे सम्यक्ष्य गुणस्वानमें पहुँचनेवाका जीव प्रथमप्रवामीपदाम सम्यक्ष्यमें ही दर्णनबोहनीयकी तीन और अनन्तानुनन्त्री चार इन सात प्रकृतियोंका उपवाम करता है। जो सिद्धान्तविषद्ध है न्योंकि प्रयमोद्यसम्पक्तमें दर्शनयोह-नीय की केवल एक प्रकृति मिच्यात्व और यन्तनानुअभी चार इस तरह पांच प्रकृतियोंके उपवामसे ही प्रथमोद्याम सम्यक्त्व बताया प्रधा है। सातका उपवाम तो जिनके एकबार सम्यक्त हो चुकता है उन अविके दुवारा प्रथमीवामके समय होता है।
- (७) आदाननिक्षेपसमितिमँ—मन्त्रिपच्छ के अभावमें वस्त्रादिके द्वारा अतिलेक्षतका विधान किया गया है, यह दिगम्बर परम्पराके अनुकुछ नहीं है।
- (८) मूत ८।४७ में टब्यॅलिनकी व्यास्था करने हुए बुतसामरपूरिन असमर्थ मुनियोंको अपनार-इपसे वस्त्रादिषहण देन शब्दोमें स्वीकार किया है—

ंकैदियसमर्था महर्षेदः श्रीतकालादौ कम्बल्याब्दाच्यं कीशेयादिकं मृहणीना,न तत् प्रकालयिनः, न तत् सीव्यन्ति, न प्रयत्नादिकं दुर्वन्ति, अगरकाले गरिह्यन्ति । केविच्छरीरे उत्यक्षरोणा कन्निजतस्वात् तथा कुर्वन्तीति व्यास्थाना माराधनाभगवतीप्रोक्ताभिप्रायेण अपवादस्यं बातव्यम् । 'उत्सर्वाप्रवादयोग्यवादी विविधनवान्' इत्युक्तर्येण तायस् ययोक्तमादैलक्यं श्रोकतमस्ति, आर्यासमर्थेरोषवक्ष्णरीराष्यपेक्षया अपवाद-व्याख्याने न दोषः ।" ٤ŧ

अर्थान् भगवती बाराधनाके अभिनायानुसार असमर्थ या दोषपुस्त ग्रारीरवाले साधू शीतकालमें यस्य के लेते हं, पर वे न तो उसे धोते हैं न मीते हैं और न उसके लिए प्रयत्न ही करते हं, दूसरे समयमें उमें छोड़ देते हैं। उत्सर्गीलग तो अपेलकता है पर आर्था असमर्थ और बोषपुस्त शरीरवालोंकी अपेक्षा अपवार्त्तिगमें भी दोष नहीं हैं।

भगवती आराभता (गा० ४२१) की अपराजितसुरिक्त विजयोधमा टीरामें वारणापेक यह अववादमानं स्वीकार किया नगा है। इसका कारण स्पष्ट है कि अपराजितसुरि सारनीयशंबके आवार्ष शे और शापनीय आवमवावनाओं को प्रमाण प्रानते थे। उन आगमोमें आए हुए उल्लेखोके समन्वयके किए अपराजितसृत्ति यह व्यवस्था स्वीकार की है। परन्तु श्रृतसागरसुरि तो कट्टर दिगम्बर थे, वे कैमें इस चनकरमें आ गमें ?

भागा और वीजी-तस्वारंबृतिकी तीजी सरत और सुवीय हैं। प्रत्येक स्थानमें नृतन पर
गृगित सन्धीका प्रयोग दृष्टिगोचर होता है। श्रीडानिक बातीका सुन्यसा और दर्भनगृत्ययोक मुन्नमानेका
प्रयत्न स्थान पर दिया गया है। भाशके उत्पर तो भुतसागरगृतिका अद्भृत जीवकार है।
को किया एक जगह प्रमृत्व है वही दूसरे वास्त्यमें नहीं मिल सकती। प्रयाणोको उद्भृत करनेमें तो इनके
भृतसागरलका पूरा पूरा परिचय मिल जाता हैं। इस वृत्ति में निम्नलिखित पत्यों और पत्यकारोका
उन्नेस्व नाम लेकर विद्या नया है। अतिदिद्यकनुंक गायाएँ और इन्नोक भी इस वृत्तिमें प्रयान्त रूपमें
संगृति हैं। इस वृत्तिमें उपास्तायी (उपास्ताति भी) समन्तमद्र पूर्ण्यास अकल्कदेव विद्यानित प्रयानद
नेमिनवदेव योगीनद्रदेव मतिसागर देवेन्द्रकीत्तमृत्राक आदि पत्यकारोके तथा सर्वार्थिति राजशातिक
अद्याहस्त्री मत्यतीकाराभना देवेन्द्रकीत्तमृत्राक आदि पत्यकारोक तथा सर्वार्थिति राजशातिक
अद्याहस्त्री मत्यतीकाराभना देवेन्द्रकीत्तमृत्राक स्थानस्यक्षिते तथा सर्वार्थिति राजशातिक
अद्याहस्त्री मत्यतीकाराभना सेवेन्द्रकीत्रमृत्राक प्रयानस्य स्थानस्य प्रवानस्य प्रयानस्य प्रयानस्य
अस्तिमृत्रास्य प्रीतिस्रात क्षानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक प्रत्यक्षित प्रयानस्य प्रवासिक प्रतिक्षा प्रयानस्य प्रवासिक प्रतामिक होत्य सर्वार प्रवासिक वार प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक प्रतासिक प्रयानस्य प्रवासिक प्रवासिक प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य हिता स्थानस्य हिता स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य प्रवासिक स्थानस्य स्य

इस प्रकार यह कृति अतिरामगाण्डित्यपूर्ण और प्रमाणभंग्रहा है। खुतसागरसूरित इसे सर्वोग्योगी क्वालेका पूरा पूरा प्रयत्न किया है।

#### प्रन्थकार

इस विमानमें सुवेकार जमास्तामी और वृत्तिकारके समय थादिका परिचय कराता अवसरमान्त है। मूत्रकार जमास्तामिके संबंधमें अनेक विवाद हैं—मे किस आम्नायके थे ? क्या तत्वार्यमान्यके अन्तमें पार्ट बानेवाली प्रचारित उनकी लिखी है ? क्या तत्त्वार्यभाष्य स्वीपक नहीं है ? मूल मूल-पाठ कीन हैं ? वे कब हुए थे ? आदि । इस संबंधमें सीमान् पंज सुमलावजीने अपने तत्त्वार्यमुषकों प्रस्तावनामें पर्याप्त विवेचन किया है और उमास्वामीको स्वंत परम्पराका बनाया है, त्रस्त्वार्थभाष्य त्योप्त है और उसकी मणस्तिमें सन्देह करनेका कोई कारण नहीं है। इनने उमास्वामीके समयको व्यवि विकनकों दूसरीके पांचवी सदी तक निमंत्रित को है।

बी एं॰ नाथ्रासभी प्रेमीने भारतीय विद्याके सिघी स्मृति बंकमें ''उमास्वातिका तत्त्वार्यसूत्र और उनका सम्मदाम' दीर्घक लेखमें उमास्वातिको यापनीय संघवण माचार्य सिद्ध किया है। इसके प्रमाणमें उनने मेसूरके नगरतालुके ४६ नं॰के विकालेकमें आप्या हुआ यह क्लोक उद्युद्ध किया है——

#### तस्वार्यवृत्ति-प्रस्तावना

#### "तत्त्वार्यभूत्रकर्त्तारम् उम्तरवाषिमुनोदवरम् । सृतिकेवसिदेशीयं वन्देश्यं गुचमन्दिरम् ॥"

दस ब्लोकमें उमारवासीको 'भूतकेविन्देशीय' विशेषण दिया है और यही विशेषण 'यापनीय-संप्रायणी वाकटायन आचार्यको भी लगाया जाता है। जनः उसाव्यापी पापनीयसंघको परम्परामे हुए हैं। इचर पंज जूगलकिओरची सृष्टार उसाव्यापीको दिसम्बर परम्पराका स्वीकार करने हैं तथा भाष्यको स्वीमत नहीं सावते। यद्यान यह भाष्य अञ्चलकेदेवसे पुराना है क्योंकि इसने राजवातिकमें भाष्यका कारिकाए उद्धृत की है और भाष्यमान्य मुजपाठको आकोचना की है तथा भाष्यको पंक्तियोंको वानिक भी वनाया है।

इस तरह नत्वार्यसूत्र, भाष्य और उमास्वामीके संबंधके मनेक विवाद हैं जो गहरी छानवीत और स्थिर गवेषणाकी अपेक्षा रखने हैं। मेते जो मामग्री इबन्दी की है वह इस अवस्थामें नहीं है कि उससे कुछ निश्चित परिणाम निकासा जा मके। भतः तस्वार्यग्रातिककी प्रस्तावनाके लिए यह विषय स्थिमित कर रहा हैं।

वृत्तिकर्ता श्रृतसागरसूरि वि०१६वी शताब्दीके विद्वान् हैं। इतके समय आदिके सस्वन्धमें श्रीमान् प्रेमीजीते 'जैन साहित्य और इतिहास'में सांगोपांग विवेजन किया है। उनका वह लेख यहां सामगर उद्देश्त किया बाता है।

#### श्रुतसागरसूरि

में मूलसंप, सरस्पतीयच्छ, क्लात्कारमणमें हुए हें और इनके यूश्का नाम विद्यानिदि था। विद्यानिदि-देवेन्द्रकीतिके और देवेन्द्रकीति पदानित्दके∉ शिष्य और उत्तराधिकारी में। विद्यानिदिके बाद मस्लिभूयण और उनके बाद लक्ष्मीयन्द्र महारक-मदपर असीन हुए में। खूनसागर सामद गदीपर केंट्रे ही नहीं, फिर भी वे आग्री विद्यान् थे। मल्लिमूयणको उन्होंने अपना मूरुभाई लिखा है।

विद्यानिदिका भट्टारक-पट्ट गुजरातमें ही किसी स्थानपर था, परम्बु कहाँ पर था, उसका उल्लेख नहीं मिला $\S$ ।

स्तरागरके भी अनेक शिष्य होंगे, बिनमें एक शिष्य श्रीवन्त थे जिनकी बनाई हुई वैराज्य-प्रिणमाला उपलब्ध हैं। बाराबनाकवाकोण, बेलिपुराण आदि घल्योंके कर्ता बहा नेमिदलने भी जो मिल्ल-पूषणके शिष्य थे-शुलसागरको गुरुमावसे ध्वरण .किया है और मिल्लभूषणकी वहीं गुण्यापमारा दी है जो खुनसागरके पत्योंसे मिलती हैं। उन्होंने मिहनविका भी उत्लेख किया है जो मानवाकी गईकि अद्भारक से और जिनकी आर्थवासे श्रवसागरने स्थानितनकको दीका निक्षों थी।

श्रुतभागरने अपनेको करिकालसर्वज्ञ, किकल्मात्मात्म, उमयभायाकविवक्रवर्ती, व्याकरणकमस्य-मार्तण्ड, तार्किकसिरोमणि, धरमागमप्रभीण, नवनवितमहामहादादिविजेता आदि विशेषणींने अलंडन किया है। ये विशेषण उनकी अहम्मन्यताको सुब अच्छी तरह प्रकट करते है।

वे कट्टर तो थे ही असहिष्यू भी बहुत ज्यादाये। अन्य मतींका सण्डन और बिरांध तो ओरीते भी किया है, परन्तु इन्होंने तो प्रण्डबके साथ बुरी, तमह गानियां भी दी है। सबसे न्यादा आक-मण इन्होंने मृतिपुना न करनेवाले लॉकरगच्छ (हृद्वियों) पर किया है।......

अधिकतर टीकाप्रत्य ही थुंतसागरने रचे हैं, परन्तु उन टीकाओंमें मूठ प्रत्यकर्ताके अभिप्रायोंकी अपेका उन्होंने अपने असिप्रायोंकी ही प्रचानता दी है । दर्जनपाइककी श्रंभी गांचाकी टीकामें उन्होंने

ुँ, बनकी गर्दी सून्त में थी। देखो 'दानवीर माणिकचन्द्र' ५० ३०।

<sup>ै.</sup> ये प्यनित्य वही मालूस होते हैं किनके विषय में कहा जाता है कि लिस्तिर पर सराखती देवी से कहींने कहला विषा था कि दिसम्बर पत्य ही सक्या है। दर्जा की एक शिष्य शाला में सबक्रजीति, विजयकोर्ति और सुभवन्द्र भटराका सुरुहैं।

जो अपनाद नेपकी व्यारुपा की है, यह पही बतलाती है। ये कहते हैं कि दिवाबर मृति वर्षाके समय जटाई आदिसे अपने ननस्वको द्वाक लेता है। परन्तु यह उनका खुदका ही अभिप्राय है, सूतका नहीं। इसी नरह अस्थावेदीका (संयमसूतप्रतिसंवनादि भूवको टीका)में जो द्रव्यक्तिमी मृतिको कम्बलादि ग्रहणका विभाग किया है वह भी उन्हींका अभिष्ठाय है, मूळ ग्रन्थकर्ताका नहीं।

#### धृतसागरके ग्रन्थ-

- (१) बशस्तिककविद्रका—शावार्य मोनदेवके प्रसिद्ध यचस्तिलक बल्पूकी यह टीका है और निर्णयसागर प्रेसकी काव्यमानामें प्रकाशित हो चुकी है। यह अपूर्ण है। पांचवें आह्वासके चोदेसे अंककी टीका नहीं हैं। जान पड़ता है, यही उनकी अन्तिम रचना हैं। इसकी प्रतियों अन्य अने के अध्वारींसें उपलब्ध हैं, गरेल्यु सभी अपूर्ण हैं।
- (२) तस्त्रार्यपुति—यह शुनमानस्टीकाले नामसे अधिक असिद्ध हैं। इसकी एक अति बध्वर्कके ए॰ प्रमालाल सरस्वतीभवनमें मौजूद हैं जो कि॰ सं॰ १८४२ को लिखी हुई है। क्लोकसंस्था नी हजार है। इसकी एक आधायचनिका भी हो चुकी हैं।
- (१) नत्त्वत्रप्रकाशिका—श्री भूभवन्द्रावार्यके कानार्यव था योगप्रदीयके अन्तर्यत जो गद्यभाग है, यह उमीकी टीका है। इसकी एक प्रति स्त० सेठ माणिकनद्वत्रीके बन्धसंप्रहमें है।
- (४) जिनसहस्थापटीका—यह पं अमशास्तरहत सहस्रतामकी विस्तृत टीका है। इसकी भी एक प्रति उक्त सेठवीके प्रन्थमंग्रहमें हैं। पं अमशास्यरने अपने सहस्रतामकी स्वयं भी एक टीका फिखी हैं जो उपकृष्य हैं।
- (५) औरामें किन्तामणि-यह प्राकृतस्थाकरण है और हैमजन्द्र तथा त्रिकित्रमके स्थाकरणोसे बढ़ा है। इसकी प्रति बन्बरिक ऐ॰ पन्नालाल सरस्वतीसक्षतमें हैं (४६८ क्), जिसकी पत्रसंख्या ५६ है। यह स्वोत्तरज्ञतियुक्त है।
- (६) महामियेक टीका—सं० आशामरके नित्यमहोष्योतकी यह टीका है। यह उस समय बनाई गई है जबकि श्रुतसागर देशवती या बहाबारी थे।
- (७) ध्रतक्षमाकोम-इसमें आकाषपञ्चमी, मृकुटसस्त्रमी, यन्दनवष्टी, अस्टाह्मिका आदि वर्तो की कपामें हैं। इसकी भी एक मिन बम्बर्दके सरस्क्तीभवनमें हैं और मह भी उनकी देखवती या ब्रह्मचारी अवस्थाकी रचना है।
- (८) श्रृतस्कप्यपूजा-यह छोटीसी तो पत्रोंको पुस्तक हैं। उपकी भी एक प्रति बंबईके सरस्वर्ता-भवनमें हैं।

इसके सिवाध श्रुतसागरक और भी कई प्रन्योंकेळ नाम प्रत्यमुचिष्ठोमें सिक्टते हैं। परन्तु उनके विषयमें जबतक ने देख न नियं जाये, निश्चय पूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता।

#### समय विचार∽

इंग्होंने अपने किसी भी ग्रन्थमें रचनाका समय नहीं दिया हूं परत्नु यह बायः निश्चित है कि वे विकमकी १६वीं सताब्दीमें हुए हैं। क्योंकि—

<sup>ें</sup> यं व प्रसानन्त्रजों ने स्वाने केया में लिएआर्थित होता लिएआर्थित यूका है है। स्वीनाध्वरित युक्ती स्वाने जनकार स्वाने अवस्था के अन्तर्भत रूप न्याने की स्वतन्त्र अपर आवस्त्र अपर ल्याने के स्वतन्त्र अपर आवस्त्र अपर ल्याने के लिए विशेष स्वतिष्ठे के लिए विशेष स्वतिष्ठे के लिए विशेष स्वतिष्ठे के लिए विशेष स्वतिष्ठे के अनुरोध हो बनाई है अतः वे सब राजन अपने स्वाने के लिए विशेष स्वतिष्ठे के अनुरोध हो बनाई है अतः वे सब राजन अपने के बनाई है अपने स्वाने के लिए विशेष स्वतिष्ठे के स्वाने हैं के स्वाने हैं के स्वाने हैं के स्वाने के स्वाने के स्वाने के स्वाने हैं के स्वाने हैं के स्वाने स्वाने के स्वाने के स्वाने स्वाने स्वाने के स्वाने स्

#### तत्त्वार्येषत्ति-प्रस्तादता

१-महानिषेककी टीकाकी जिस प्रतिकी प्रशस्ति आहे दी गई है वह विक्रम संबद् १५८२की लिखी हुई है और वह भट्टारक मिल्लभूवणके उत्तराभिकारी लब्बीचन्द्रके विषय प्रद्वावारी जानकामको पढ़नेके लिखे दान की गई है और इन स्टब्सीचन्द्रका उल्लेख खुतसामरने स्वयं अपने टीकाग्रन्थीमें कड़े अगह किया है।

२-व॰ नेमिटलने श्रीपालवरियको रचना वि॰ सं॰ १५८५में की श्री और व कल्छिनूपके शिष्य थे। भाराधनाकवाकोशको प्रगस्तिमं उन्होंने पन्छिनूपकका (नुष्क्यमं उन्होस किया है और प्रावहो शृक्षागरका भी व्यकार‡ किया है, अर्थात् कथाकोशकी रचनाके समय धनमागर मौबद थे।

२-स्वः बाबा दुलीचन्द्रजीकी सं० १९५४मं लिखी। गई प्रन्यमुखीमें भूतमागावा समय वि७ सं० १५५० लिखा हुआ है।

४-यदमान्तरीकामें लॉकाणच्छार ाीव आक्रमण किये गये हें और यह एच्छ वि० सं० १५३० के लगभग स्थापित हुआ था। अवएव उससे में दुख समय पीछे हो हुए होंगे। सम्भय है, ये लॉका-माहके समकालीन ही हों। §

#### यन्यप्रशस्तियां ---

- (१) श्री विचानन्तिगुरोर्षृ(देग्री: पावयकुनभगरः । भौ भृतसागर इति देशवती तिसकारोकते समेदम् ।। इति श्रद्धाशीश्रृतसागर ज्ञान महान्त्रिके टीका समास्ता ।
- (२) संवत् १५५२ वर्षे जेवनाधे शुक्तपत्रे धरमस्यां तियो स्वो भोवादिकनजेत्यासय श्रोक्षसंवे सरस्वतीपच्छे बन्धारकारण्ये श्रोक्षमकुचावायांच्ये अपूरस्क्षीत्यन्त्रचिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्वे कर्तात्वे अपूरस्क्षीत्यन्त्रचिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्यन्त्रचिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्यानिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्यानिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्यानिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्यानिवास्तरवट्टं अपूरस्क्षीत्रच्यास्त्रवां सिव्यवस्य स्वयं विस्तरवा प्रवसं वहायिषं कथाव्ययः । सुभं भवत् । सन्यानं भूषात् श्रीसस्त् । वस्तर्वा वस्तरं वहायिषं कथाव्ययः । सुभं भवत् । सन्यानं भूषात् श्रीसस्त् ।

—आगायरकृतसहाधियंक्ता टीकाक्ष (३) इति श्रीष्यानित-वेद्यव्यक्षीत-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-विद्यानित-वि

–पञ्चित्तलकटोका

<sup>ो</sup> भी भद्रशस्य **ग**िरु**म्वणगुरुभृ'व**ारम्तां इर्मणे ॥६ ।।

<sup>‡</sup> जीयान्ये मृश्तिवी ब्रतिभिचयकसस्युण्यकायः श्रुताञ्चः ।७१॥

<sup>\*</sup> स्त्र हैठ मानिक वन्द्रजो औ.हरी के मण्डार को प्रति।

#### श्रुटसागर सूरि

**१०**₹

(४) श्रीवयनन्त्रियरशासमयः विद्यत्रो देवेन्द्रकोतिस्य सायुजनाश्रियन्त्रः । विद्याविनान्त्रवस्तुरिस्तत्व्यवेशः श्रीमन्त्रिवृद्यः इतोऽस्तु च सङ्गलं से ।। अदः पट्टे भट्टादिकसस्यटापट्टनपट्ट-

घटळमंच्याप्तः स्कुटपरमभट्टारकपदः । -

प्रभागुञ्जः सपद्विजितवस्वीरश्यस्तरः

सुधीर्मध्मीचन्द्रस्य एणचतुरोऽली विजयते ॥ ३ ॥

आलम्बनं युनिबुधां हृदयाम्बुबानामानश्यनं मुनिबनस्य विम्बितमेतोः । सर्द्योकनं विविध्याम्बनिकारकारचेतस्वसम्हरकृतं स्तृतसागरेण ॥ ४ ॥ धारमागरकनिकारकसम्बन्धानसभ्य स्वितिकस्य ।

श्रुतसागरक्रतिचरवकामृतयानमश्र वैविहितम् । जन्मजरामरणहरं निरन्तरं तैः त्रिवं सध्यम् ॥ ५ ॥ अस्ति स्वस्ति समस्तसङ्गतिलकं श्रीमूलसङ्ग्रोऽनवं

वृत्तं अत्र मुमुक्षुवर्गेशिववं संसेवितं साधुनिः ।

विद्यानन्दिगुरुस्तिवहास्ति गुजवद्गच्छे निर: साम्प्रसं

तन्त्रिध्यश्चनसायरेथ रविता टीका विरं नव्यतु ।: ६ ॥ इति सुरिमोश्चनसायरविरवितायां जिननामसहस्रटीकायाम् तङ्ग्छतमिवरणी नाम दरामोज्यायः

॥ १० ॥ श्रीविद्यानन्तिगुचभ्यो तमः ।

−जिनसहस्रनाषटीका

(५) आचार्येरह गुद्धतत्वयतिभिः भौतिहृतन्त्वः ह्वयः सध्याध्यं खुतसागरं इतिवरं भाष्यं भूमं कारित्तम् । गद्यामां गुणवित्तम्यं विवयतो कातार्यवस्थान्तरं विवानन्विगुष्टभाववन्तितं देवादभेयं सुक्षम् ॥

इति स्रो ज्ञानार्णयस्थितगरहरोका तस्यप्रयमकाञ्चिका समाप्ता ।

—तस्यवपप्रकाशिका (६) हत्युभयभावाकविषयवविषयाकरण्डमलमातंश्वदाकिकविष्टोमणि-परमागच्यचीय-सुरिश्रोदेग्वकीत-प्रतिच्यपुर्वुकृतिव्यविष्ट्रारकान्तेवातियोगूनसंघयः साल्मविषुवः (?) सुरिश्रोज्ञतसाणर्गवरिक्तिः औदार्य-विन्तामणिनान्तिः स्वोधनवृत्तिनि प्राष्ट्रतव्याकरणे संगुकताव्ययनिक्षणो नावः हितीयोध्यायः ।

-औदार्व चिन्तामणि

(७) मुदेवे-ब्रक्तित्वच विधानिन्दी गरोबान् गृहमें Sहंदाविधवन्दी । तथीचिंद्र मां पूलकङ्गे जुपार श्रुतस्कन्दमीवे विलोकेकसारम् ॥ सम्बक्तमुद्रत्ने सकतकातुकरणकरणम् । धृतवागरमेतं भजत करेते निक्षिकवने परितः सरणम् ॥

इति खुतस्कन्धपुरुविधिः ।

इसतरह यन्य और प्रन्थकारके सम्बन्धये उपलब्ध सामग्रीके अनुसार द्वृष्ठ विचार लिखकर इस अस्तायनाको यही समाप्त किया बाता है । तस्वार्यपूत्र सम्बन्धी अन्य मुद्दोपर तस्वार्यवार्तिकको प्रस्तावनामें अकाल डाकनेका विकार है ।

भारतीय ज्ञानचीठ काशी ज्ञान यंत्रपी बीर सं० २४७५ ३।२।१९४९

∽महेन्द्रकुमार जैन

# विषयसूची

| विषय                                            | मूल पृ       | ठ हिन्दी       | विषय                               | मूल क्ठ       | हिन्दीः          |
|-------------------------------------------------|--------------|----------------|------------------------------------|---------------|------------------|
| मं <b>गता</b> चरण                               | ę            | ३२९            | अयोपदामनिभित्तक अवधि-              |               | •                |
| मोक्षके स्वरूपमें विवाद                         | <b>२</b> -३  | इर्९           | , ज्ञानका स्वरूप और मेद            | ېوئو          | ३५६              |
| मोक्षमाप्तिके स्पाधमें विवाद                    | ą            | 350            | मनः पर्यय शासके भेद और             | -             |                  |
| मोक्षमार्गका वर्णन                              | 8            | 250            | । स्वरूप                           | ७२-७३         | 346              |
| भ्रायादर्शनका स्वस्प                            | 8            | 330            | 'ऋ <b>प्</b> पति और विपुलपति-      |               |                  |
| सम्यम्दर्शनके मेद                               | બ્           | ३३१            | सनःपर्ययज्ञानोमें विज्ञेषता        | 33            | ३५७              |
| वीवादि सात तत्त्वोंका वर्णन                     | É            | ₹ इ.१          | ।<br>अविधि और मन:पर्यय-            |               |                  |
| चार निक्षेपोंका वर्णन                           | 3-6          | ३३२            | शतमें विशेषता                      | 38-5°         | ۋالراچ           |
| प्रमाण और नयका वर्णन                            | ۷-۹          | 232            | सनःपर्ययक्षान किन किन              | ₹             | •                |
| निर्देश आदिका स्वरूप                            | ٩            | 333            | <b>जीवॉके</b> होता है              | 3.4           | ३५७              |
| चीदह मार्गणाओंको अपेक्षा                        |              |                | मति आदि जानोंका विषय               | باق-3و<br>ا   | ३५८              |
| सम्बद्धांतका दर्णन                              | 4-88         | ११४, १५        | एक जीवके एक साथ कितन               |               | 110              |
| मन्यन्दर्गनके साधन, ब्रवि-                      |              |                | । ज्ञान हो सकते हैं                | .g%,          | \$1.6            |
| करण, स्थिति और विधान                            |              |                | कुमति आदि तीन मिच्या-              | - 1           | . 1-             |
| का वर्णन                                        | \$ 4-53      | <b>२३</b> ५-१६ | ्र<br>जानोंका <b>दर्</b> गन        | ૭૬-૭૬         | 342              |
| सम्यग्दर्शनके आजा आदि-                          |              |                | मति आदि तीन हान मिच्या             |               |                  |
| दगमेवीकास्वरूप                                  | 8.3          | ३३६            | क्यों होते हैं                     | ઝહ            | <b>₹</b> 4९      |
| सत्. संस्या आदिका स्वरूप                        | \$.8         | चे३७           | नैगम आदि साल नय                    | 33-60         | ₹ <b>\$</b> 0-5₹ |
| सत्प्ररूपणाका वर्णन                             | و لر ۔ فی    | وة 🗦           | दितीय अध                           |               | *** */           |
| संस्थाप्रहरणाका वर्णन                           | 84-53        | ३३९            | अविके पांच असाधारण भावः            | 68            | ३६२              |
| क्षेत्रश्रस्यणाका वर्णन                         | <b>३३-३५</b> | 3,80           | पांच भावंकि भेद                    | 68            | 363              |
| स्पर्शनप्रकृषणाका वर्णन                         | २५-३२        | 386            | औपश्मिक भावके दो भेद               | <b>۷</b> ۲    | 343              |
| कारुप्रस्पर्णाका <b>वर्ण</b> न                  | 35-88        | 5,8 €          | क्षतिक माबकेनव औद                  | टर<br>टर      |                  |
| अन्तरप्ररूपणाका द <b>र्ण</b> न                  | ४१-५२        | 5⊀∌            | कायोपशमिक भावके अटा-               | cų            | ३६४              |
| भावप्रकृषणाका वर्णन                             | 45-43        | \$8\$          | रह भेद                             | 45-68         | 5-14             |
| अन्यबहुत्वप्रकपणाका दर्णन                       | ધ ∌-લ દ      | \$8R           | ्र गण<br>, औदिविस भावके इक्जीस भेद | در-ده<br>د    | ३ ६४             |
| मति आदि पांच झान                                | ويا          | ३४५            | छत् नेत्रयाभंति दृष्टान्त          | ८५            | ३६५<br>३८।       |
| प्रमाणका स्वकृष                                 | 46           | \$84           | पारिजामिक भावके तीन भेद            | •             | ३६५              |
| परोक्ष और प्रत्यक्ष प्रमाण<br>पतिज्ञानका स्वरूप | 46-60        | 386            | जीवका तक्षण                        | 44            | ३६५<br>२८-       |
|                                                 | ٩٥           | 350            | ्रायका स्थाप<br>उपयोगके भेद        | ८५-८६         | 344              |
| मतिज्ञानके कारण<br>सरिकारके केंग्रेस कर्म       | 4.8          | 386            |                                    | ζŧ            | ₹,               |
| मतिनानके भेदीका वर्णन                           |              | ₹85-54°        | जीवोंके संसारी और मुक्त-           |               |                  |
| श्रुतज्ञानका स्वरूप और भेट<br>भेवशस्ययः अवधिकान | . o - o      | ३५१-३५५ -      | की अपेक्षा हो भेंद<br>             | ८६-८७         | ३६६              |
| देव और नारकियोंके अवधि-                         | ૭ રે         | ફેલ્લ્!        | पांच परिवर्तनोंका स्वरूप           | ८५-९१         | ३६६-६८           |
| सन्जारनाराक्याक अवाध-<br>सानका विषय             |              |                | संसारी जीवोंके मेद                 | <b>९१-९</b> २ | 364              |
| 41771 1944                                      | 98           | ३५५            | स्थावर जीविक पात्र मेंद            | <b>९२-९</b> ४ | 156              |

| विवय- <b>सूची</b>                      |                |         |                                |                | 80€              |
|----------------------------------------|----------------|---------|--------------------------------|----------------|------------------|
| प्रिवीक छत्तीस भेद                     | <b>९</b> ३-९४  | કદ્દ :  | स्वरूप, नरकोंमें प्रस्तारी     | i-             |                  |
| न्न<br>त्रम जीवोंका दर्णन              | 98-95          | 550     |                                | \$\$\$-\$\$\$  | ইঙ <b>ং</b>      |
| इन्द्रियोंकी संस्य। और भेद             | ९६             | 330     | 55 St A St A .                 | 8 5.8          | 738              |
| द्रध्येन्द्रिय और भावेन्द्रिय          | 9.9            | 330-38  | नारकी जीवोंका स्वस्प औ         | ť              |                  |
| इन्द्रियोंक नाम                        | ९७             | ३७१     | विशेषना                        | ११५-११७        | 370              |
| इन्डिय और मनका विषय                    | 9%             | ≑ ૭ ૧   | नास्की जीवाँके शरीस्व          | fi             |                  |
| किन किन जीवोंके कौन कौन                | •              |         | <b>ऊँ</b> चाई                  | ११५            | 340              |
| इन्द्रिय होती है ?                     | 96             | ३७१     | नास्की जीवोंकी बायू            | ११७-१२१        | ₹८१              |
| संप्री जीवकास्वरूप                     | 9,9            | કે છે ફ | कौन-कौन जीव किस-कि             | 9              |                  |
| विग्रह्मतिमें जीवकी गतिका              | कारण ९९        | 3:57    | <b>बरक तक जाते हैं</b>         | १२१            | 169              |
| गतिका निषम                             | 100            | 3.95    | एक बीव कितने बार सम            | <b>(</b> -     |                  |
| मुक्तजीवकी दतिका निवम                  | 800            | 307     | तार वरकमें जा सकता है          | १२२            | \$58             |
| संसारी जीवकी गतिक                      | r              |         | प्रथम यादि नरकोंसे निकल        | f-             |                  |
| नियम और समय                            | १०१            | 3:3\$   | ।<br>कर जीव कौन-कीनम           | री             |                  |
| विषर्गतिमें जीव किननेसम                | 4              |         | पर्याग शाप्त कर सकता है        | १२३            | 363              |
| नक अनाहारक रहता है                     | १०१-१०२        | 3:5₹    | मध्यत्वीकका वर्णन,द्वीप,सम्    | <b>्र</b> ोंक  |                  |
| जन्भके भेद                             | १०२            | 3'9'8   | नाम विस्तार आदि                | १२२-१२४        | ३८२              |
| योनियोंके भेद और स्वरूप                | १०२            | 338     | - अण्बूडीपके आकार विस्ता       | rτ             |                  |
| দিন কিন নীবাঁক কান কীৰ                 | <b>T</b>       |         | , आदिका वर्णन                  | 828-854        | 343              |
| पोनि होती ह                            | ₹03            | 3.58    | भरत आदि सात क्षेत्रीं          | न              |                  |
| चौरामी ठाल बोनियाँ                     | 803            | કેહ૪    | तथा अंदरती जोगी                | ही             |                  |
| किन किन जीवोंके कौन की                 | Ŧ              |         | आषु, व <b>र्ण आ</b> दिका वर्णन | ा १२५-१३०      | ३८३-८६           |
| अन्य होता है                           | 803-808        | देखप्   | •                              |                | 358              |
| वारीरके भेंद और स्वल्य                 | 808-604        | ३७५     | छह पर्वतीके नाम, परिमा         |                |                  |
| मरीरोंमें परस्परमें विद्ये <b>ष</b> ता | <b>গু</b> র দ্ | १७५     | वणं आदिकावर्णन                 | १३०-१३१        | ₹८६-८७           |
| तैजस और कार्मण शरीरक                   | ì              |         | पद्म आदि छह् ह्रदोंके ना       | म,             |                  |
| विशेषता                                | 808            | ३७६     | वरिमाण, ह्रद्वर्ती कम          |                |                  |
| एक जीवके एक साथ किया                   | ने             |         | आदिका वर्णन                    | <b>१३२-१३३</b> | ३८७              |
| श <b>ी</b> ए हो सकते हैं               | १०६-१०७        | \$ao    | सम्होमें रहनेवाली खो आ         |                |                  |
| कार्मण शरीस्की विश्लेषना               | १०७            | 100     | देशियोंकी आष्. परिय            | ार             |                  |
| किस जन्मसे कौन वारीर हो।               | ताही १०७       | 303     | आदिका वर्णन                    | <b>१</b> ३३    | 355              |
| आहारक प्रशिका स्वरू                    | प              |         | ।<br>! संज्ञाआदि चोदह नदियाँ   | १३३-१३६        | ₹८८-९०           |
| और स्वामी                              | 804-809        | 3:36    | भरतक्षेत्रका विस्तार           | १३७            | 39,0             |
| किन किय शीक्षोंके कीन की               | 4              |         | अन्य क्षेत्रॉका विस्तार        | <b>१३७-१३८</b> | ३९०-३५१          |
| चिंग होता है                           | १०९            | \$ 50   | मस्त और ऐरावस क्षेत्र          | <b>ामें</b>    |                  |
| ंकिन किन जीवोंका अका                   | ਰ              |         | कालचक्के अनुसार मबुष           | यों            |                  |
| मरण नहीं होता है                       | 860            | 3 54    | की आयु आदिकी वृद्धि सं         | ौर             |                  |
| नृतीयः                                 | अध्याय         |         | हानिका वर्णन                   | 848-685        | 358              |
| नरकोके नाम, दातवलयों                   | ត              |         | चोदह कुलकरोके कार्य            | १३९-१४०        | \$ <b>46-4</b> 5 |

| ţo¥                            | क्षिय-सूची                        |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |                |
|--------------------------------|-----------------------------------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------|
| अन्य क्षेत्रोंमें कालका परि-   |                                   |          | ं वैमानिक देवींमें गएसगरमें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |                |
| वर्तन नहीं होता है             | 125                               | 393      | the second secon | १६६-१६७         | 860            |
| हैमबन आदि क्षेत्रवर्ती जीव     |                                   |          | वैमानिक देवोंके शरीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                 |                |
| की आस्युआदिका वर्णन            | 82 <b>5-8</b> 83                  | 56.3     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १६७             |                |
| . * .                          | 888                               | 388      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | Y\$0           |
| समुद्रके भड़पानलीका वर्णन      |                                   | \$68     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १६८             | 888            |
| धातकी सण्ड और पुष्करा          |                                   |          | लौकान्तिक देवोंका स्वरू                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 |                |
| द्वीपमें क्षेत्रादिकी संख्या   | 884-88E                           | ६२५-९६   | , स्थान और भेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १६८-१६९         | *88            |
|                                | १४६                               | ३१६      | !<br>विजय आदि विमानों के दे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 |                |
| मनुष्योंके भेद                 | १४६-१५०                           | 398-800  | को कितने भव घारण कर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ले              |                |
| कर्मभूमियोकाः वर्णन            |                                   | 800      | पड़ते हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>१६९-१</b> ७० | 488            |
| कर्पभूमिवती मनुष्यों औ         | र                                 |          | P 7 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹19.0           |                |
| तिर्यञ्चोंकी आयुका वर्णन       |                                   | 8-1-5    | देवोंकी आसुका बर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |                |
| तीन पत्योंका स्वरूप            | <i>१५२-१५३</i>                    | 805      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अध्याय          |                |
| चतुर्थः                        | अप्याय                            |          | अजीवकाय द्रव्योंके नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100             | 88€            |
| देवोंके मूळमेंद                | १५४                               | 803      | द्रव्य किनने हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १७९             | 885            |
| देवोंकी लेक्याओंका वर्णन       |                                   | ४०३      | वैग्रेषिकानिमत द्रव्योव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ព               |                |
| देवोंके उत्तर भेद              | १५४-१५५                           | 805      | <b>न्त्रण्डन</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 860             | ४१६            |
| देवोंमें इन्ड आदिकी व्यक्षस्या |                                   | 808      | द्रव्योंकी विद्यवता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १८१-६८२         | ४१७-४१८        |
| देवीमें इन्द्रिय सुखका वर्णन   | 846-846                           | 808      | हन्धोंके प्रदेशोंकी संस्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 823-826         | 288            |
| भवनवासियोके दश भेद             | १५८                               | 804      | जीवादि द्रव्योकानिवास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १८४-१८६         | 886            |
| व्यक्तरोंके आठ भेद             | १५९                               | 804      | धर्मादि उत्योका स्वभाव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १८४-१९५         | R50            |
| ज्योतियी देवोंके मेर नय        | г                                 |          | पुद्गल द्रव्यका रूखण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १९५-१९८         | \$50-300       |
| निवास, पृथिकीतस्रहे            |                                   | İ        | पुर्गलके भेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 186             | ४२७            |
| ऊंचाई आदि                      | १५९-१६०                           | ४०५-६    | स्कन्ध और अणुकी उत्परि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | त्त             |                |
| ज्योतियी देवोंको गतिक          | ī                                 |          | જ્લાફાલાક્:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 846-502         | <b>४२७-४२८</b> |
| नियम                           | १६०                               | Y05      | द्रव्यका स्नमण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |                |
| डीप और समुद्रोमें ज्योतियी     |                                   |          | नित्यका लग्नाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २०१-२०२         |                |
| देवोंकी संख्या                 | १६०-१६१                           | ४०६      | वस्तुमं अनेक भर्मोकी सि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | दें २०२         | 86°-850        |
| ज्योतिषी देवींके निसित्तने     |                                   |          | पुर्गल <b>परमानृबोंके प</b> रस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |                |
| स्यवहारकालको प्रवृत्ति         | १६१                               | Yor      | बन्ध होनेका नियन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 | <b>K</b> \$0   |
| मानुषोत्तर पर्वतके बाहर        |                                   |          | वरथकी विशेषता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २०६             | x.36           |
| ज्योतिषीदेव अवस्थित है         | १६१                               | 808      | द्रव्यकालसण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                 | ४३१            |
| ज्योतियी देवोंके विदानोंक      | Γ                                 | !        | कालहब्यका वर्णन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 | ४३२            |
| विस्तार                        | १६१                               | 806-6    | गुण और पर्यायका लक्ष्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 | Rģģ            |
| वैमानिक देवोंका स्वरूप,        | मानिक देवोंका स्वरूप, छठवा अध्याप |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                 |                |
| भेद <sub>ः</sub> स्थान आदि     | १६२                               | 800      | योगका सक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २११             | X\$X           |
| सोलह स्वर्गीके नाम तथा         | •                                 |          | आसवका <i>रु</i> क्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २११-२१२         | ¥\$¥           |
| <b>पटलोका</b> वर्णन            | १६२-१६६                           | 800-80 · | बुभ बणुम योगके निमिष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | तसे             |                |

| विषय-सूची                       |                            |                |                                 | १०५              |        |
|---------------------------------|----------------------------|----------------|---------------------------------|------------------|--------|
| आश्वदमें विशेषता                | 5,65-5,65                  | <b>737-3</b> 3 | । मल्केलनाका स्वरूप             | P85-789          | 84.5   |
| किन जीवोक्त कौनमा आस            |                            |                | सम्यादर्गतके अतीचार             | 263-266          | 5-16   |
| होता है                         | 5,83                       | 834            | भहिंसाणुक्रतके अनीचार           | २४८-२४९          | ४५१    |
| माम्पराजिक आ <b>श्रदके भे</b> द | 283                        | ४१५-३६         | :<br>सत्याणुद्रतके अतीचार       | 239              | 846    |
| आध्वमं विशेषताके कारण           | ၁၇ပ                        | 889            | <b>मचौर्याणुद्रतके भृतीचा</b> र | \$ 69-\$40       | रध्    |
| आसवरं अधिकरणका स्व              | -                          |                | षह्य चर्याण्यतके अतीवार         | २५०-३५१          | YĘo    |
| रूप तथा भेद                     | = १५-२१६                   | . 433          | परिग्रहपरिमाणवनके अती           |                  | 69.0   |
| जीवाधिकरणके भेद                 | = 84.080                   | 6 7 3          | : दिग्दनके अनिचार               | २५१-२५२          | ४६१    |
| <b>श्रजी</b> वाशिकरणके भेद      | 583-5 <b>8</b> %           | 836            | देशप्रतके अतिचार                | 545              | 88.5   |
| ज्ञानावरण और दर्शनावर           | प                          |                | अनर्थदण्डद्भतके अतिचार          | २५२-२५३          | 358    |
| कर्मके आस्त्रव                  | ~ १८- <b>&gt;</b> १५       | 636            | । सामापिकके अतिचार              | <b>२५</b> ३      | - ४६२  |
| असातावेदनीयके आस्रव             | \$ \$4-55 <b>\$</b>        | 名音点            | प्रोपभोपदासके अतिचार            | 243-243          | ४६३    |
| नाताबेदर्नायके आन्वव            | ၁၁ န-၁၃၃                   | 680            | उपभोगपरिभोनवतके अति             | चार २५४          | 885    |
| दर्शनमोहनीयके प्राप्तव          | 222-55                     | 582            | भतिषसंविधानवनके यति-            |                  |        |
| चारित्रमोहनीयके प्राप्यव        | হ <b>ৃ</b>                 | 4.65           | चार                             | દ <b>્</b> યુ-દ્ | 888    |
| आयुकर्मके आयद                   | २२४-२५६                    | 235-33         | सस्टेसनाकै अतिचार               | રુપ્ય            | 8.63   |
| अगुप्रताम कर्मके आसाव           | २२६-२२७                    | 883            | दानका लक्षण                     | २५५-२५६          | 462    |
| गुप्रनाम कमेंके आव्यव           | 550                        | 888            | दानके फलमें विशेषता             | ≑५६-२५७          | 858    |
| तीर्थकर प्रकृतिके आस्पद         | 22.3-22.6                  | 8.8.8          |                                 |                  | • • •  |
| भीतगोत्रके आवत                  | २२९-२३०                    | 884            | আচৰা                            | अध्याप           |        |
| उच्चरोतके अस्मव                 | 250                        | 365            | ं वन्भके हेत्                   | २५८-२५१          | ४६५    |
| अन्तरायके अभिन                  | ५३०                        | X 4 5          | वन्भकास्वरूप                    | २६०-२६१          | ४६६    |
| सातर्भा                         | अध्याप                     |                | बन्धके मेद                      | २६१-२६२          | 853    |
| बनका उक्षण                      | \$ <b>5</b> \$ \$ \$ \$ \$ | 843            | प्रकृति बन्धके सेद प्रभेद       | २६२-२६३          | 653    |
| व्यवके भेद                      | 25.2                       | 816            | ज्ञान।बरणके गांच भेद            | २६३-२६४          | 738    |
| अहिमा आदि पांच धनोंक            | î                          |                | दर्शनावरणके तत्र भेद            | 563-564          | 86%-64 |
| पांच पांच भावनाएँ               | स्टल-स्ट्र <i>४</i>        | 846            | वेदनीयके दो भेद                 | ગ્દેધ્           | 450    |
| हिमा आदि पाच पाणींद             | ों                         |                | मोहतीयके अट्ठाईस भेद            | ⊽इष-२६७          | 689-30 |
| भावनाएँ                         | 250-256                    | 884            | आयुक्रमें के चार भेद            | 585              | 8.38   |
| में भी भादि चार मादनाएँ         | २३६-२३७                    | Year           | किस संहतनवामे जीय कीत-          |                  |        |
| जन्त् और कारकी मावता            | २३७                        | 84.0           | कोतस्वर्धभौगतरको                |                  |        |
| हिमाका खटाण                     | 25%-25%                    | 84.8           | <b>भा</b> त हैं। किस-काल में    |                  |        |
| असन्यका हाक्षण                  | 5,56-5,00                  | ४५२ :          | किस क्षेत्रमें और कि            |                  |        |
| स्तेयका ठक्षण                   | 260                        | كالإي          | गुजस्थान में कीत <i>मह</i> न    | 7                |        |
| अवद्धाः सम्भण                   | ৯৫৯-ই৪১                    | ४५३            | होता है                         | ***              | 326-23 |
| परिग्रहका लक्षण                 | २४१-२४२                    | કર્ય કે        | गोधकर्मके भेद                   | <b>ক্ড</b> ক     | 8.38   |
| वृतीका लक्षण                    | २४२                        | 848            | अन्तरायके भेद                   | 2.32             | 838    |
| वतीके भेद                       | 535535                     | 64.8           | आठों कमों की उत्कृष्ट औ         | 7                |        |
| पृष्टस्यकः लक्षण और सात-        |                            | बघन्य स्थिति   | २७२-२७४                         | ४७५-७६           |        |
| भीकोंका कर्पन                   | 2.R.\$- 5.R.E              | 2,46-16        | : अनुभागबन्धका स्वरूप           | રહ્ય             | x36    |

| èοέ                                | विषयमुची             |                          |                                            |                         |                     |
|------------------------------------|----------------------|--------------------------|--------------------------------------------|-------------------------|---------------------|
| निर्जगमन अर्णन                     | 5 <u>0</u> 4-595     | 150                      | स्वाध्यासके पांच भेद                       | 306-304                 | 89,€                |
| प्रदेशबन्धमा स्वरूग                | 5.35-538             | 833                      | व्यन्सर्गरे दो भंद                         | \$ 0 4                  | 62.5                |
| गुण्यवामंकी प्रकृतियां             | وو.ت                 | 336                      | ध्यानका स्वस्य और सर                       | स्य २०५-३०६             | ¥9 <u>:</u>         |
| प्रापकर्मकी अञ्चलियाँ              | ₹3%                  | 106                      | त्यान के भेद                               | ₹0€                     | 895                 |
| नवम अध्याप                         |                      |                          | आर्तिशीनके भेद और स                        | ब्रम्ग ३०७              | 30%                 |
| संबर का लक्षण                      | રુહુલ                | 3.26                     | आर्तध्यानका न्वाकी                         | ₹0%                     | 86%                 |
| मिश्वान्त्र आदि गुण स्थानों हे किन |                      | - रोद्रध्यानका स्वस्य और | स्वामी ३०८                                 | 828                     |                     |
| किन कर्म प्रकृतियों का लंबर        |                      |                          | अर्थेष्यातका स्वरूप                        | 100                     | <b>?</b> ₹ <b>९</b> |
| होना है                            | २ <i>७</i> ९-२८०     | 822-60                   | ज्वलध्यानके स्त्रामी                       | 790                     | لاړه ن              |
| गुणस्थानीका स्वस्य खोर             |                      |                          | शुबलध्यानके भेद                            | 37a                     | 400                 |
| समय                                | २८१,२८२              | 160-69                   | किस शुक्लध्यानमं कोनसा                     |                         |                     |
| संबरके कारण                        | <b>২८</b> ম্         | 362                      | , योग होता है                              | £ 62-588                | ५००                 |
| संबर और निजंश का                   |                      | i                        | प्रथम् औरहिनीच सुक्छः                      |                         |                     |
| कार <b>ण</b> अंध                   | 963                  | 885                      | । ध्यानोकी विशेषना                         | 3 8 8                   | ५००                 |
| শুদিকা-কেন্দ                       | . 945                | 862                      | . शितकीका लक्षण                            | 388                     | الإه الإ            |
| -<br>गमितिकास्वरूप और भैर          |                      | 463.                     | वीचारका लक्षण                              | \$82-585                | 40?                 |
| समीके संद और स्वरूप                | 366364               | 863-66                   | सभ्ययकृष्टि आदि जीवोमं                     |                         |                     |
| व्यरह भावनाओंका स्वस्य             | 265-360              | 461-65                   | निर्जराकी विशेषना                          | 337-334                 | ५०५                 |
| परीपह नहन का उपदेश                 | 24.2                 |                          | ।नपन्यकः भद                                | ३१४-३१५                 | 402                 |
| परीपहके भंद और स्वक्रम             | 5 <b>3 \$-</b> 5 \$4 | 11.3-62                  | पुलाक आदि निर्मन्योमे ध                    |                         |                     |
| কিন বুখনখান্দ কিবন                 | îi                   |                          | स्पर भेदके कारण                            |                         | 303.00A             |
| परीपह होती हैं                     | 205-23/              | ८८९-८५३                  |                                            | <b>अं</b> च्या <i>व</i> |                     |
| किंग कर्मके उद्यक्त बर्दनर         |                      |                          | केवलजान इस्तनिके आर्य                      | I 2,84-2,8%.            | ५०६                 |
| परीयह होती है                      | ६९८-२९०              | 89.8                     | सोक्षका स्वकृष और कारण<br>सक्यकी की जिल्ला |                         | ५०६-५०७             |
| एक जीवके एक साथ किननी              |                      |                          | मुक्तजीवके किन किन अ-<br>साधारण आवीका नाम  |                         |                     |
| परीपह हो मकती है                   | 20,0                 | 688                      | ्राचारण सावास्त्र स<br>हो जानाही           | 352-358<br>M            | ५०८                 |
| चारिकके भेद और स्वक् <b>य</b>      | 199-500              | 190                      | मुक्त होतेने बाद जीव क                     |                         | 100                 |
| बाह्मनगर्क छह भेद                  | 300-308              | 623                      | गमन करना है                                | 329                     |                     |
| अंतरंशनपके छह भेद                  | 308                  | 843                      | ऊथ्वे <b>ग</b> मनके हेत्                   |                         | 400                 |
| अन्तरंगनभके प्रमेद                 | 3 4 4                | 828                      | अर्थिणमनके विषयभेद्धाः                     |                         | 400                 |
| conference of the the              |                      |                          | मुक्तंत्रीय लोकके अस्त्राचे ही वधी         |                         |                     |
| स्त्रहर                            | ₹७२-३०३              | 698 .                    |                                            | 323                     | ५०२                 |
| किनचके चार भेद                     | 7a \$-\$ 6 C         |                          | मुक्तजीवोमें गरस्पर भेड                    |                         | 1-1                 |
| वैगाक्त्यके दश भेट                 | 308                  | ४१५                      | व्यवहारके कारण                             | ३२३-३५५                 | 408-158             |

# त त्त्वा र्थ वृत्तिः

"तन्त्रार्थभ्रकतरिम् उमास्तातिष्ठनीश्वरम् । श्रुतकेवल्टिदेशीयं वन्देऽहं गुणमन्दिरम् ॥"

-नगरताल्लुक-शिलालेख नं॰ ४६

"श्रुतसागरकृतिवरवधनामृतपानमत्र पैनिहितम् । जन्मजरामरणहरं निरन्तरं तैः ग्रिषं सञ्चम् ॥॥

-जिनसहस्रवापटीका

श्रीमदुमास्यामिविरवितस्य तत्त्वार्थसूत्रस्य श्रीश्रुतसायस्त्रिरविता

तत्त्वार्थवृत्तिः:

### **िप्रथमोऽज्यायः** ौ

सिद्धोमास्वामिपृत्र्यं जितवरहृषभं वीरमुसीरमाप्तं श्रीमन्तं पृत्यवादं गुणितिधिसधियन् सत्प्रभावनद्रमिन्द्रम् । श्रीविद्यानन्द्यवीदां गतमञ्ज्यकञ्जहृत्वंसातस्य रस्यं वस्ये तस्वार्यपृत्तिं निजविभवतयाऽह<sup>र</sup>शृतोदन्वदास्यः ॥ १॥

अय सीमद्रमास्वामिमदृरकः कित्काळगणपरदेवो सहामुनिभण्डळीससेवित- ५ पाइपद्माः किस्मिश्चदालमपदे सुस्थितः मनोवाकायसरळतया वीर्चयमोऽपि निजमून्त्र्यो साक्षात्माक्षमार्गं कथयभिव सर्वप्राणिहितोपदेरीककार्यः समार्थजनसमाश्चितः निर्धत्थाः चार्यवर्यः अतिनिकटीभवरपरमिवर्यांगेनाससम्बद्धेन देवैयाकनाम्ना भव्यवर्षुस्वरीकेण सम्बद्धः भगवन्, किमात्मेने हितप् ?' इति । भगकानपि तल्लास्वद्यात् 'सम्यवर्षानक्षात- चारिजळक्षणोपळिकत्तन्मार्गेसम्प्राप्यो मोक्षो दितः' इति प्रतिपाद्यितुकाम इष्टदेवता- १० विशोषं नमस्करोति—

### मोक्षमार्गस्य नेतारं भेसारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विद्वतस्वानां चन्दे तद्वणरूक्षये॥१॥

षन्दे नमस्त्रोमि। कः ? कर्ताहमुमास्वामिनामाचार्यः मञ्यजीवविश्रामस्यानप्रायः। किमर्थं वन्दे ? वद्गुणळ्यये। तस्य भगवतः सर्यव्रवीतरागस्य गुणास्तद्गुणाः, तेषां १५ छिन्नः प्राप्तिः तथ्युणळ्य्ये। तस्य भगवद्-प्राप्तिः तथ्युणळ्य्यः, तस्यै तद्गुणळ्य्ये। 'के तस्य गुणाः' इति प्रस्ते मगवद्-गुणवयगर्भितं विशेषणवयमाह्। कथस्पूर्तं सर्वव्रवीतरागम् ? मोध्रमागस्य नेतारम्। मोध्रः । सर्वकर्मित्रयोगळळ्ळ्यः, तस्य मार्गः सम्यण्दरीनज्ञानचारित्रकक्षणो वक्ष्यमाणो मोद्रमार्गः,

<sup>ः</sup> बुतस्मारः । २ सौनवानचि । ३ -वनमश्रि-च० । ४ निम-चा० । ५ देवाक-च० । देपाविक-चा० | एतवामा बादकः । ६ मूमदवल कि-च० ।

ą

### तस्वार्यवृत्तौ

णस्य नेतारं प्रापकं नायकम् । पुनरिष कथरमृतम् ? भेतारं वृणीकतीरं मूलादुन्मूलक-मित्यथंः । क्षेपाम् ? कर्ममृश्रुताम् । कर्माणि झानावरणादांति, तान्येव भूभृतः पर्वताः कर्ममृश्रुतः, तेषां कर्ममृश्रुतां कर्मिगरीणाम् । भूयोऽपि क्षिशिष्टम् ? झातारं सस्यक् स्वरूपक्षायकम् । केपाम् ? विश्वतत्त्वानाम् । खन्नायं मायः सर्वज्ञवीतरागक्षण्योऽप्याहारेण टन्थः, तस्यानन्तगुणस्यासाधारणगुणा मुख्यस्येन मोस्नमार्गनेतृत्व कर्मभूभुद्वदेत्त्व-विश्वतत्त्वज्ञातृत्वरुक्षणाक्षयः, तत्नाप्तये इत्यर्थः ।

अथ द्वेत्राकः प्राह-र्यचात्मने हितो मोक्षः, कि तर्दि तस्य स्वरूपम् ? सस्य च मोक्षस्य प्राप्तेरुपायः कः ? "मगवानाइ— मोक्षस्येदं स्वरूपम् । इदं किम् ? जीवस्य १० समस्तकर्ममळकवद्भरिहतत्वम्, अशरीरत्वम्, अविन्ततीयनसर्गिकक्रान्तिहृगुणसहिता-व्यावाधसीष्यम्, इटशमात्यन्तिकमवस्यान्तरं मोक्ष उच्यते । स तु मोक्षोऽतीवः परोक्षः इन्दर्यानां प्रवादिनाम् । ते तु तीर्थकरम्पन्यास्तीर्थकरमात्मानं मन्यन्ते न तु वे तीर्थकराः परस्पर्शवहदार्थोभिधायिस्वात्, तेषां वाचः "मोक्षस्वरूपं न स्ट्यन्ति । कस्मात् ? युचयाभासनियन्थना यस्मात् । कत्मायुज्यामासनिवन्थनास्तद्वाचः ?

१५ यतः किचित् चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपमिति परिकल्पयन्ति । तचैतन्यं क्रियाकारपरि-च्छेदपराक्षुत्वम् । तचैतन्यं विद्यमानमध्यविद्यमानम् । किंवत् ? सरविद्यालयत् । कस्मात् ? निराकारत्यात् । कोऽर्यः ? स्वरूपव्यवसायछध्रणकारशुन्यत्वात् ।

"केचिक पुरुषस्य बुद्ध्याहिवेदोपिकागुणोच्छेदो मोक्ष इति परिकल्पयन्ति । तक्षि परिकल्पयन्ति । कामात् ? विदोधलक्षणसून्यस्य बस्तुनोऽवस्तुत्वात् ।

३ च तत्वानि बार । २-वस्य गुण गर् । १ द्वैयायकः बार, बर । देवायानामकः वर । देवायकः दर । ४ यथाय-दर । ५ स मन-भार, बर । १ -य स्वामायिकः—वर । न्यं ने—र । ७ मोसं स्व-गर् । ५ स मन-भार, बर । १ -य स्वामायिकः—वर । न्यं ने—र । ७ मोसं स्व-गर् । ५ सावनाः । ''चैतन्यं पुस्तस्य स्वस्पमिति'—कोगभारः । १९ । ''तदा हष्टुः सक्येऽदर्यानम्'' -येगस्य । ११ । ''तावेती भोगायवर्गी बुद्धिकृती वुद्धावेव वर्तमानौ कथ पुर्वे व्यवदिरयेते हति । यथा विजयः परावयो वा योद्युषु वर्तमानः स्वामिनि व्यवदिरयेते, स हि तस्य फलस्य भोक्तेति, पूर्वं वर्थ्यादी बुद्धावेव वर्तमानौ पुर्वे व्यवदिरयेते, स हि तस्य फलस्य भोक्तेति, पूर्वे प्रमायांविकः तद्यांवकानो मोद्वे हति । पतेन प्रकृत्यारणोद्यादीकानामिनिक्या वुद्धौ वर्तमानाः पुरुवेऽप्यारोपितकद्वावाः स हि तस्य प्रमायः । १०० । १० वैदेषिकः । ''नवावायस्यविधिकः विक्षेत्रस्याः विभावस्य भोक्तेति ।''-वेगमार ११० । १० वैदेषिकः । ''नवावायस्यविधिकः विविधुक्काः ।''-मध्ये व्यवस्य । १०० ६६८ । ''आत्यन्ति दुःख्वस्य प्रदेष्यान त्यांविकः विविधुक्काः । स्वति । व्यवस्य विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । स्वति । व्यवस्य विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । स्वति । व्यवस्य विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । स्वति । व्यवस्य विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधिनायक्काः । स्वति । व्यवस्य विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । विविधुक्काः विविधुक्काः । वि

#### प्रथमोऽच्यायः

के बिजु आत्मिनिर्णा श्रदीपनिर्णाणंकल्यं परिकल्पयन्ति । तैरात्मिनिर्णाणस्य खरिषपाणकल्पनासदशी परिकल्पना स्वयमाहत्य समर्थिता, हठान् (समर्थितेरवर्षः । यद्येषं मोक्कस्वरूपं मिष्या, तर्हि परमार्थं मोह्यस्वरूपं किम् ? तदशे कथरिष्यामी वयम् ।

मोक्सर माप्तेरपायमपि प्रवादिनो विस्तेवस्ते । केविबारिजनिर्पेशं क्षानमेव मोक्सोपायं मन्यते । केवित् अद्धानमात्रमेय मोक्सोपायं जानन्ति । केवित् क्षाननिर्पेशं ५ चारिज्ञमेय मोक्सोपायं अल्पन्ति । तद्दिष मिध्या । च्यातैक्षीनादिक्षमोक्षप्रामेरपायो न भवति । यथा कश्चिर् स्थाधिपराभृतो व्याधिविनाशकमेषज्ञकानेतैयोल्लाघो न भवति भेषजोपयोगं विना, तथा चारिज्ञहीतो क्षानमात्रस्मोक्षं न समते । यथा कश्चिरीवभ-माचरप्रिष औषधस्वरूपमजानन् उल्लाघो न भवति तथाऽऽचारवार्नप्यात्मक्षानरहितां । मोक्सं न समते । यथा कश्चिदीवधरुचिरहितः तत्म्यक्षपं जानक्षयोषयं नाचरित सोखुः १० वस्त्राघो न भवति, तथात्मा अद्धानरहितो क्षानचारिजास्यां मोक्सं न समते । तद्क्षम्—

> "हानं पङ्गो किया चान्धे निःश्रहे नार्धकृत्द्वयम् । विवो हानकियाश्रद्धात्रमं तत्यदकारणम् ॥" [यरा० ३० छ० २०१]

१ नौदाः । "यस्मिन् न जातिर्व जस् स मृत्युर्न व्यवयो नाप्रियसंत्रयोगः । नेच्छा विश्वर मिर्पाचमयोगः हेमं पदं नैदिकमञ्चलं तत् ॥ दीपो यथा निर्मृतिपश्चोतो नैयावनि । गण्छति नाश्वतिद्वयः । दिशं न काक्षिकिदिशं न काक्षित् रनेइस्तरात केवलमेति शान्तिम् ॥ एवं कृती निर्मातिमध्ययेती नैवावनि गन्द्रति नान्तरिक्तम् । दिशं न काञ्चिद्रिदेशं न कश्चित् रनेहक्रयात् केनलमेति शान्तिम् ॥" -सीन्तरः १६।२७-६९ ।"प्रदीपत्येव निर्वाणं विमोद्भातत्य चेततः ।"-प्र० वार्विकातः १:४५ । ५-०। वरि-वः । ६-माहस्य मा०, द०, घ०। अध्यमस्यते इ-घ०। ५ श्रु४, १०१८ ध्रुष्योः । ६ नैयायिकाद्यः । ण्यन्तरे आरक्षक्षक्षक्षक्ष दक्षा ८ मीमोसकाः। ६ तैश्लेच्याक्षक्ष, दक्ष १०-प्यास्ता हा—भाव, **बव, इव । ११—तो आ**ध्मानादिज्योतिःस्वरूपमम्यमानो मोर्च लम्रते । करमात् १ आस्मनोऽनादिक्योतिस्वात् , आस्मा आत्मानमनादिक्योतिरखं मन्त्रमानो मोक्तं स्टबते यथा-भा•, **द॰, द॰** । १२ "तथा ६-सक्टनियनसमासमन्त्रतन्त्रायेद्यदीचारुद्यणात् यद्यामानातुः सरणान्मोच्च इति सिद्धान्तर्षदेविकाः । द्रश्यगुणकर्मसमान्यसमनायान्त्यनिरोधानानामिधानसम् साधार्यः वैधार्याववीधतन्त्रात् ज्ञानमात्रात्मोत्त इति तःकिनवैद्येपिकः । त्रिकारुभस्मोदधरुनेद्यालडद्वकप्रदानः पद्दिणीकरणात्मिवडन्त्रनादिक्षियाकाण्डमाभानुष्रानादेव नोज्ञ इति पाष्ट्रपताः । सर्वेषु पेपापेगभक्ष्या-मस्यादिश् निभक्तत्वान्मोद्ध । इति कालानार्यकाः । तथा च निविकम्सोक्तिः-मदिरामोदपेदुरवदनसरसः प्रसमहृदयः , छन्त्रपास्तं स्वीपविनिवेदिः तद्यासः । राजि-युद्रासन्यसः । स्वयसमामहेष्यसायमाणी । निस्यामन्त्रेण पार्वतीकारमाराधवेदिति मोद्यः । प्रकृतिपुरुषयोविवेकास्वातेर्मोद्धः इति साङ्क्रमाः । नैरातःपादिनिवेदितः सम्माधनातीः मोद्ध इति दशक्षण्याः । अञ्चलकान्याः स्वभावादेव काष्ट्रण्योत्कर्यप्रवृतस्य चित्तस्य न क्रतिभविक्यविक्ति जैभिनीयाः । सति वर्षिण वर्माक्षित्यन्ते ततः परलेकिनोऽभावात परलेकायावे कस्यासी भोच्य इति समसाप्तसमस्तनास्तिकाभिपत्था सार्वस्थत्याः । परमबद्धदर्शनस्यादशैषभेदसंवेदनाऽ-विद्याविनाशान्त्रीच इति वेदान्त्रवादिनः ।"--वः भारदः १।१ १

بإ

₹a

### तत्त्वार्थ**द**ती

[१|१-२

अथ 'येन समस्तेन मोस्रो भवति वस्किम् १' इति अस्ते स्त्रमित्रमाचार्याः अक्षुः~ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रणि मोक्षमार्गः ॥ १ ॥

सस्यक्राव्दः प्रत्येकं प्रयुक्षते । तेन सम्यादर्शनं च सम्याद्वानं च सम्यक्षाते च स्वादे च स्

अथ सम्यन्दर्शनलक्षणोपलक्षणार्थं सूत्रमितं निर्निज्ञन्ति सूर्यः-सप्तार्थश्रकानं सम्यन्दर्शनम् ॥ २ ॥

योऽपौ यथा व्यवस्थितस्तस्यार्थस्य तथामावो मवन तत्त्वमुख्यते । अयंते गम्यते आयते निर्धापते इत्यर्थः। "उपिकुषिगतिभ्यस्थः।" [कातः उ० ५।६३ ] तत्त्वेन वर्षः १५ तत्त्वार्थः। वत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वार्थः। तत्त्वर्थः। तत्त्वर्थः। तत्त्वर्थः। तत्त्वर्थः। तत्वर्यः। 
"हितौ प्रयोजने वाच्ये निष्कृती विषये तथा। प्रकारे वस्त्रनि क्रच्ये अर्थश्रन्दः प्रवर्तते ॥" [

नतु ैदर्शनमवछोकनं बद्धानं कथं घटते ? सत्यम्; धातृतामनेकर्यत्यात् । कच्यर्थे दृशियातुर्वर्तते । 'दृशिष् प्रेश्चणे' प्रेश्चणार्थस्तु प्रसिद्धोऽप्यर्थेऽत्र मोश्चमार्गप्रकरणे स्यच्यते । तत्त्वार्यश्चद्धानमात्सपरिणामः सिद्धिसाधनं घटते । स तु परिणामो मञ्जात्मन एव मवति । श्रेक्षणटश्चणस्वर्थः चश्चरादिनिमित्तो वर्तते । स तु सर्वेषां संसारिणां जीवानां २५ साधारणोऽस्ति । स मोश्चमार्गान्यवो न सङ्गच्छते ।

तत्सम्यादर्शनं विप्रकारम्-सरागम्, बीवरागञ्च । तत्र सरागं सम्यादर्शनं प्रशमसंबेगानुकम्पास्तिकयैराभिज्यज्यते । तत्र रागाष्ट्रिकोभ्यत्रचेतोनिवर्तनं प्रशमः । झारीर-

<sup>9-</sup>यः संश-आव, बव, दव। २-रममजा-बाव, वव, वव, दव: ३ महित वाव।
३ मही वाव। भवं त~दव। ५ उविभिन्ना-आव, बव: उपिक्किपि—इव। ६ सद्धार्थं ६-वाव। ७ मनु अ-आव, बव। ८ प्रयोजनारिश्रदानस्य । ९ तुष्टमा-"अयोऽभिभेषरैवस्ट् मेयोजनिद्वित्तपु"—असरः, बाममाव। "अर्थः प्रयोजने वित्ते केत्विमायवस्तुपु । शब्दान्भिषे क्रियो स्वालिकृतिप्रकारकोः ं।"—विक्वकोव। ३० सम्बन्धानं बव।

ù

श३ी

#### प्रथमोऽध्यायः

मानसागन्तुषेदनाप्रसारात् संसाराद्वयं संबेगः । सर्वेषु प्राणिपु चित्तस्य द्यार्द्रत्वमनुकन्ता । आहत्रपुराप्रततस्वेषु अस्तित्वयुक्तं मन आस्तिक्यमुख्यते । दद्या चोक्रम्—

"यद्रागादिषु दोषेषु चित्तवृत्तिनिवहंगम् । तं प्राहुः यद्धमं प्राह्माः समस्तवत्रभूष्णम् ॥ १ ॥ शासिरमानसागन्तुवेदनाप्रभवाद्भवात् । ५ स्वमेन्द्रजालसङ्करपाद्मीतिः संवेग उच्यते ॥ २ ॥ सन्त्वे सर्वत्र चित्तस्य दर्याद्रत्वं दयात्वः । धर्मस्य परमं मृत्रमनुकस्यां प्रचन्नते ॥ ३ ॥ श्राप्ते श्रुते वत्ते तन्त्वे चित्तमस्तित्वसंयुतम् । आस्तिक्यमास्तिकैरुक्तं धृत्तिपुत्तिवरं नवे ॥ ४ ॥"

यशाव उव प्रव ३२३ ] इति ।

वीतरागं सम्यग्दर्शनम् आत्मविशुद्धिमात्रम् । 'अंथेटशं सम्यग्दर्शनं जीवादिपदार्थरोत्यरं कथमुरपत्तते' इति प्रश्ने सुत्रमिदं व्रवस्ति⊶

### निभिसर्गादधिगमाङा ॥ ३ ॥

तत्-सम्यल्द्रीनम्, निसर्गात् स्वसावात् उत्पधने । वा-अयवा, अधिगसात्- १५ अर्थात्रकोषात् उत्पधते ।

नतु निर्माणं सम्यग्दर्शनम् अर्थाधिगमं प्राप्योत्मयते, "न वा १ यदि अर्थाधिगमं प्राप्योत्मयते, ते वि ति वि अर्थाधिगमं प्राप्योत्मयते, ते वि ति वि अर्थाधिगमं प्राप्योत्मयते, ते वि ति वि ति सम्पर्धं अधिगम् अधिगम् अधिगम् अर्थम् वि अर्थम् ति अर्थम्तरं न वर्षते, किमर्थं सम्यग्दर्शनोत्मते, वि सम्यग्दर्शनोऽन्तरङ्गं कारणं दर्शनमोहस्योधसमः वर्शनमोहस्य स्रयोप्यामो वा सरसमेन कारणं वर्तते । तिसन् सहसे कारणे सित यत्सम्यग्दर्शनं वि सहोपदेशं विनोत्मद्दते तत् सम्यग्दर्शनं निसर्गजमुच्यते । यत् सम्यग्दर्शनं परोपदेशनोत्मयते तद्धिगम्बसुच्यते । नैसिगकमिप सम्यग्दर्शनं गुरोरहेसकारित्वाम् स्थामानिकसुच्यते न तु गुरुपदेशं विना प्रायेण तद्दि नापते ।

तसु वच्छव्यस्य भ्रहणं किमर्थम् ? "अनन्तरस्य विधिः प्रतिषेषो या" [ पा० २५ महा० १ २१४० ] इति परिभाषणात् 'निसर्गादधियामाद्वा' ईरहोतेव सूत्रेण अनन्तरं सम्बन्ध्याने केच्यते तेन सूत्रे सच्छव्यस्य वैयर्ध्यम् । सस्यम् । यथा सम्यन्यदेशैन मनन्तरं वर्षते तथा मोहमार्गाक्योऽपि अस्यासको वर्तते, "प्रत्यासको प्रचानं बत्तोया" [ ] इति परिभाषणात् मोहमार्गा निसर्गादधियामाद्वा मयतीत्थर्यं उत्पध्ये । तच्छव्येन तु सम्यन्दर्शनेवोवाक्ययेते तेन तच्छव्यमहणे दोषो नास्ति । ३०

३-जन-द०। ६ 'प्रमासक्षयात्"-प्रश्ना । ६-द्रातिः वः । ४-ल्वर्स्यतम् वाः, वः। ५ अदेवे स-भाः, वः। १ सुक्यमालामीः भाः, वः, वः। ७ न च आः, वः, वः, वः। ६ देशनेनोत्स्य लागे अ' वित नानित ताः। ९ स्माना-वः।

### :सर्वार्थपृत्ती

्रिश४ डमच्यते¹--

व्यवं 'र्षि' तम् तत्त्वम् , यस्य श्रद्धानं सम्यापत्रीनं सपति ?' इति प्रश्ने सुत्रमिद्युच्यते'-जीवाजीवाऽऽस्रवनन्थसंवर्गिर्जरामोक्षास्त्रत्यम् ॥ ४ ॥

जीवक्षाजीवक्षाऽऽस्त्रवक्ष वन्धम् संवर्धः निर्जरा च सोक्षम् जीवाजीवाऽऽस्त्रवरूथ-संवर्गनिर्जरासोक्षाः, पते सम पदार्याः उत्त्वं भवति । वत्र ज्ञानादिभेदैनानेकप्रकारा चेतना, ५ सा उक्षणं वस्य स जीव उच्यते । यस्य तु ज्ञानदर्शनीदिङ्क्षणं भास्ति स पुद्गाउधमीधर्माः ऽऽस्वाक्षकाज्ञञ्ज्ञणोऽजीवः । शुमाशुभक्षमीगमनद्वारङक्षणं आस्त्रव उच्यते । आत्मनः कर्मणम् परस्परप्रदेशानुप्रवेशस्यभावो बन्धः । ब्राह्मवनिरोधक्षपः संवरः । एक्देशेन कर्मभ्रभो निर्वरा । सर्वर्ष्मभ्रययक्षभणे मोक्षः ।

सर्वे फल जीवार्यान तेन जीवस्य पहणं प्रधमम् । जीवस्योपकारकोऽजीवः, तेम १० जीवानन्तरमजीनप्रहणम् । जीवाजीवोभयगीचरत्वात् तत्पश्चादान्तम् । खास्त्रव-पूर्वको थन्यो मवतीति कारणात् 'खास्त्रवादानन्तरं वन्धस्योकारः । वन्धप्रतिवन्धकः सवरः, तेन यन्धादनन्तरं संवरामिधातम् । संवृत्तस्य निर्जरा भवताति कारणात् संवरानन्तरं निर्जन् राष्ट्रथनम् । मोक्षस्त्रन्ते प्राप्यते तेन मोक्षस्याभिधानमन्ते कृतम् ।

आस्ववन्ययोरन्तर्भावात् पुण्यपापपदार्थद्वयश्य महणं न कृतम् । एवं चेदास्-१५ वोऽपि जीवाजीवयोरन्तर्भवति, तद्महण्मण्यन्तर्यकम् ; तन्नः इह मोस्र्यास्त्रे प्रधानमृतो स्रोक्षः, स तु अवद्यमेय वक्तत्यः । मोस्रस्तु संसारपूर्वको सवति । संसारश्य सुक्यहेनुरा-स्नवे वन्यक्य । मोस्रस्य मुख्यं कारणं संवरो निर्जरा च । तेन कारणेन प्रधानहेनुमन्ती संसारमोसी, संसारमोस्रस्त्रस्यार स्वयंनार्यमास्रवाद्यः पृथाण्यपविष्यस्ते । तत्रास्त्रव-वन्ययोः क्ष्यं संसारः, संवरनिर्जरयोः क्ष्यं मोस्नः, हेनुहेनुमतोः क्ष्यस्ते निदर्शनम् , द्वान्य-२० न्तम्ताक्षस्वारः तेषां चतुर्यासक्षवार्यानतं प्रवाच्यपदेहो विहितः विहोरेण प्रदर्शनार्यम् ।

यदि संसाध्योमध्य पते चत्वारोऽन्तर्भवन्ति ति पृथक् किसिति व्यप-विषयन्ते ? साध्ने भवता, सामान्येऽन्तर्भृतस्यापि विशेषस्य भिन्नोपादानं कार्यार्थे हि दश्यते, यथा अवियाः सभागताः, तन्मध्ये शरवमीपि समागत इत्युक्ते "शुरवर्मा कि किसियो न भवति ? सया आक्रवादयक्षः।

२५ वीवादयः सप्त द्रव्यवचनानि, तत्त्वश्रव्यस् माववाची , तेषां वस्य च समाना-भिकरणता कमं घटसे-जीवादयः किन्न तत्त्वम् इति सत्यम् ; अ<u>ध्यतिरेक्ष्वया</u> तस्य-"मावाप्यारोपतया च समानाभिकरणता मवत्येव । "विक्रसङ्गस्यव्यतिकमस्य न द्वयते, अ<u>जहस्रिक्षादित्वात् । एवं सम्यग्दर्शनक्रावचारित्राणि मोसमार्गः</u> इत्यत्रपि योजनायम् ।

१ किं तस्यं य०। १-ने स्वामिना आ०, व०, द०। ३ मवित तरः। ४-नासञ्च का०, व०। ५ स तु व०। ६ परसरं प्र-त०३ ३ आवतान-द०। इ मुस्यका-प०, द०। ६ ध्वानाश्च-द०, ५०। १०-वं दं-द०। ६३ प्रत्नमंति किं द०। १६-वानी समा-त०। -वानकः ते-वान, द०, द०। १६-मोवाण्यस्योपयास्तया वान, द०, द०। १३ मोबाः इत्यव पुलिक्सरं धरवनस्य तित्वमः इत्यव पुलिक्सरं धरवनस्य वित्वसरं तित्वमः इत्यव चुलिक्सरं धरवनस्य वित्वसरं तित्वमः इत्यव चुलिक्सरं विव्यवस्यकः तित्वमः इत्यव चुलिक्सरं ।

### रा५ ] प्रथमोऽन्यावः

### वव सम्यव्दर्शनादिजीवादिव्यवहारव्यभिचारप्रतिवेधनिमित्तं सुत्रप्रुच्यते — नामस्थापनाह्यव्यभावतस्त्रन्त्यासः ॥ ५ ॥

"इञ्यक्रियाजातिगुणप्रभेदैर्च दित्यंकर्त् हिजपाटलादौ ।

श्रन्दप्रवृत्ति श्रुनयो वदन्ति चतुष्टयी शब्दविदः पुराणाः ॥ १ ।<sup>9</sup> [ ] १०

काष्ट्रकर्मण पुस्तकर्मण "लेपकर्मण अक्षानिक्षेपे १ कोडर्पः ? सारिनिक्षेपे वराट-कादिनिक्षेपे च सोडर्य सस गुरुरिस्वादि स्थाप्यमाना या सा स्थापना कृष्यते । गुणैर्हेर्ज तर्त प्राप्त द्रव्यम्, गुणाच या हुतं गतं प्राप्त द्रव्यम्, गुणैर्हेर्च्यते द्रव्यम्, गुणान्या द्रोज्य-तीति द्रव्यम् । द्रव्यमेव वर्तमानपर्यायसहितं भाव क्यते ।

तथा हि-कोऽर्थः ? नामस्थापनाद्रव्यभावान दर्शयति-नामजीवः, स्थापनाभीवः, १५ द्रव्यजीवः, भावजीवइचेति चतुर्विधो जीवराज्यो न्यस्यते । जीवनगुणं विनापि यस्य क्रय-चिन् जीवसंज्ञा विधीयते स नामजीव उच्यते । अज्ञानश्लेपादिषु जीव इति वा मनुष्यजीव इति वा व्यवस्थायमानः स्थापनाजीव उच्यते । सारिचालनसमये 'अयमस्यः' 'चर्य गजः' 'अयं पत्रातिः' इति जीवस्थापनैव वर्षते ।

द्रव्यजीवो द्विप्रकारः---आगमद्रव्यजीव-नोआगमद्रव्यजीवभेदात् । सय जीव- २० मास्तद्वायी मनुष्यजीवप्राप्त्रत्वायी वानुपयुक्ते निःकार्य आरम्म आगमद्रव्यजीव कच्यते । नोआगमद्रव्यजीवस्विप्रकारः-क्रायक्क्षरार्य-भावि-सङ्क्यतिरिक्तमेदात् । तत्र क्रायक्क्षरार्थः विकालगोचरं यत् कातुः हारीरं तत् क्रायक्क्षरार्युच्यते । सामान्यत्वेन नोआगमद्रव्य-भाविजीवो न विद्यते । कस्मात् १ जीवनसामान्यस्य सदय विद्यमानत्वात् । विद्येषापेक्षया तु नोआगमद्रव्यमाविजीवत् विद्यते । क्षायक्ष्मराद्या स्व क्षाया विद्यते । स्वयाविजीवत् विद्यते एव । कोऽसी विद्यावः १ कश्चित् जीवो गरवन्तरे २५ स्यितोवर्तते, समनुष्यभवप्राप्तिमतिसम्मुखो मनुष्यमायिजीव उत्यते। अथवा, यदा जीवादि-प्राप्त्रसे न जानाति अभे तु बास्यति तदा भाविनोआगमद्रव्यजीव उत्यति। सद्व्यविरिकः

१-नवैनि-द० । २ पुरुपाकारात् आ०, द०, द०, द० । ३ संशा नामकर्यं ४० । ४ "नामवात्याविपोवना । यहच्यप्राप्टेषु नाम्मा विशिष्ठोऽयं उच्यते हित्य इति । वातिश्ववेषु काल्या गीरविनिति, गुण्यप्टेषु गुणेन सुक्ता इति । कियासम्टेषु कियास पालक इति । इच्यप्रान्देषु इत्येव दण्डी विशाणीति।" -प्र० सञ्चु त्री० ।१३ । ५ इतित्यः व्यक्तमयो मृताः । कासादिव्य-निम्पत्वते इति दिल द्वित्य प्रतिक्रियानिमित्तकः वर्षति, इत्यवद्वारः । ६ दुदिनुकादिस्य-वीवराविविद्यित्वीवराविवेद्यिते । ७ सोमप्यविना केषे ।

[ 1]1

### वस्थार्यपृत्ती -

कोऽर्यः १ कर्म-नोकर्मभेदः । तत्र कर्म तायत् प्रसिद्धम् । नोकर्मस्यरूपं निरूप्यते-जीदारिक-वैक्षियिकाहारकसरीरत्रयस्य पर्पर्याप्तीनाञ्च योग्यपुर्गजानामादानं नोकर्म ।

मावजीयो द्विप्रकारः - आगमभावजीव-नोआगसभावजीवभेदात् । तत्रागमभाव-जीवप्राभृतविषयोपयोगाविष्टः परिणत् आत्मा आगममावजीवः कथ्यते । मनुष्यजीव-५ प्राभृतविषयोपयोगसंयुक्तो वाऽऽत्मा आगमभावजीवः कथ्यते । नोआगमभावजीवस्वरूपं निरूपते-जीयनपर्यायेण समाविष्ट आत्मा नोआगमभावजीवः । मनुष्यजीवपर्यायेण वा समाविष्ट आत्मा नोआगममावजीवः कथ्यते ।

ण्यमजीवास्त्रयश्च्यसंवरितर्जरामोक्षाणां पण्णां सम्बन्दर्शनज्ञानचारित्राणां ज्ञया-णाञ्च नामादिनिक्षेपविभानं संयोजनीयम् । तिरूपर्थम् १ अप्रस्तुतिनिराकरणार्थं प्रसु-ि सस्य नामस्थापनाजीवोदैनिरूपणार्थं च ।

नत् 'नामस्थापनाद्रव्यभावतो त्यासः' इति सूत्रं कियताम्, तच्छव्यमहणं विभाग्नेम् ! साधूकम् मनताः तच्छव्यमहणं सर्वसङ्ग्रहणार्थम् । सच्छव्यं विना प्रधान-भूतानां सम्यवदर्शनद्वानचारित्राणामेव त्यासिविधः स्यात्, तद्विषयाणां जीवादीनाम-प्रधानानां त्यासिविधिनं स्यात् । तच्छव्यग्रहणे सति समर्थतया प्रधानानामप्रधानानाव्यः १५ त्यासविधिनिवेद्वं न शक्यते ।

अयं 'नामादिप्रस्तीर्णोधिकृततत्त्वानामधियामः कुतौ भवति ?' इति प्रश्ने सूत्रमिएँ-मुच्यते—

### प्रमाणनथैरधिगमः ॥ ६ ॥

प्रमाणे च नयाश्च प्रमाणनयाः, तैः प्रमाणनयैः इत्त्वा अधिगमः नामादितिक्षेप-२० त्रिधिकथितुजीत्रादिस्वरूपपरिज्ञानं भवति । ते प्रमाणे नयाश्च वश्यन्ते । तत्र प्रमाणे द्विप्रकारम्—स्वपरार्थमेदात् । तत्र स्वार्थं प्रमाणं श्रुतरहितम् । श्रुतं तु स्वार्थं परार्थं च सवति । ज्ञानात्मकं श्रुतं स्वार्थम् , वचनात्मकं परार्थम् । वचनविकल्पास्तु नया ज्ञस्यन्ते ।

नतु नयराज्दः अवसम्बदः प्रमाणश्चन्दो अहस्यरः, "अंद्रयस्यरतार" तथ पूर्वम्"
[ काण् राधाश्य ] इति अचनात्—नयश्चदस्य कथं पूर्विनपातो न भवति ? साधूकं प्रयता ।
२% उत्रैनपद्मादः "यन्निर्मितं हृयोः" [ काण् राधाश्य ] इति सूत्रं वर्तते । तेन प्रमाणस्या-चितत्वात् पूर्विनिपातः । अभ्यर्षितं तु सर्वधा बळोयः । प्रमाणस्यार्चितत्वं क्रमात् ? नयानां निरूपणप्रभवयोनित्वात् । अमाणेनार्यं कारवाऽधीवधार्यं वय उच्यते । तेन सक्छादेशः

प्रमाणाथीनो विकट्यदेशो नयाथीनः । स नयो द्विप्रकारः द्रव्यार्थिक परीवार्थिकमेदात् । भाषस्वरूपं परीकार्थिकतयेन झातव्यम् । नामस्थापनाद्रव्याणां त्रयाणां तत्त्वं द्रव्यार्थिक कनयेन झातव्यम् । नामस्थापनाद्रव्यभावचतुष्ट्यं समुद्रितं सर्वं प्रमाणेन झातव्यम् । तेन प्रमाणं सकटादेशो नयस्तु विकटादेश इति युक्तम् ।

अध प्रमाणनवैरिधियता अपि जीवाद्यः पदार्था मुबोऽपि उपायान्तरेणापि ५

गम्यन्ते **इत्यर्थं** चेतरववधार्यं सूत्रमिदं सूर्यः प्राहु:-

### निर्देशस्यामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः ॥ ७ ॥

निर्दिश्यतः इति निर्देशः । निर्देशञ्चः स्वरूपकथनम्, स्वाभित्वं च अधिपतिस्वम्, साधनं चौत्पत्तिकारणम्, अधिकरणं चाधारः-अधिष्ठाननिति यायत्, स्थितिश्च काळीवधाः रणम्, विधानं च प्रकारः, निर्देशस्वाभित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानानि, तेश्यः निर्देशः १० स्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः । एत्यः पद्श्यः अधिगमसम्यादर्शनमुत्यस्ते ।

तत्र 'सम्यग्दर्शनं किम् ?' इति केनचिन् प्रश्ने कृते तें प्रति सम्यग्दर्शनंस्वरूपं निरूष्यते-तत्त्वार्धबद्धानं सम्यग्दरीनमिति निर्देशः । नाम स्थापना द्रव्यं भावो वा निर्देश उच्यते । 'कस्य सम्यग्दरीनं सर्वात ?' इति सम्यग्दर्शनस्यामित्वप्रदेने केनचिन् कृते सर्वि तं प्रस्युच्यते-'सामान्येन सम्यग्दर्शनस्य स्वामी जीवो भवति' इति स्वामित्वसुच्यते । ृश्य

विरोपेण तु चतुर्वरामार्गणानुवादेन स्वामित्वमुख्यते । तत्र गत्यनुवादेन नरकगती समस्विष प्रच्यीपु नारकाणां पर्वाप्तकानां हे सम्भवन्वे मनतः जीपरामिष्यं क्षायोपरामिकं च वेदनानुभननादित्वर्थः । प्रथमपृथिन्यां पर्याप्तकानामपर्याप्तकानाञ्च क्षायिकं
क्षायोपरामिकञ्च सम्यवन्दंयस्ति । कथम् ? नरकानौ पूर्व बढायुष्कस्य परचान् गृहीतक्षायिकं क्षायोपरामिकज्ञच स्वतं । कथम् ? स्वक्ष्यास्यामानान् प्रथमपृथिन्वसम्पर्याप्तकानां २०
क्षायिकं क्षायोपरामिकज्ञच स्वतं । नतु वेदक्युक्तस्य तिर्यक्ष्मनुष्यनगरकेषुत्यादाभावात्
कथमपर्याप्तकानां तेषां क्षायोपरामिककिति ? सत्यम् ; क्षपणायाः प्रारम्भकेन घरकेन
युक्तयं तत्रोत्यादे विरोधाभावात् । एवं तिरदचामप्यपर्याप्तकानां क्षायोपश्चिकत्वं
झातन्यम् ।

तिर्यमातौ तिरइचां पर्याप्तकानामौपर्कासकं भवति । श्वापिकं झायोपशयिकं पर्या- २५ सापर्याप्तकानामितः । तिरुचीनां भायिकं नात्ति । क्यमादिति चेत् ? क्यये — कर्ममूमिजो सनुष्य एव पद्मितमोहक्षपणायाः प्रारम्भको भवति । श्वपणायाः प्रारम्भकालातं पूर्वं तिर्येश्च षद्धायुक्तोऽपि उत्क्रप्टमोगमूमिजतिर्यक्तमुन्येष्येकोत्पराते न तिर्येक्क्षेषु । तदुक्तम्-

<sup>1 —</sup>कारो मनित पर्यापिक प्रवासिक प्रेश्वात् आक् बर् द्रवा —आरो मनित द्रव्या —ब । २ ''गाम ठक्का द्रविए ति एस द्रव्यट्टिक्स निक्लेनो । भागो उ पव्यवस्थि अस्य प्रकृषण एस परमुख्ये ॥''—सम्बद्धि शाद । क्ष्ये सिक शाद । व्यवस्थ १० १६० । १ कालोवधानम् वाक । भू ते प्रति सावप्रदर्शनीरि-आक, बक, बक । ५—ग चतु—बक, दक । ६—क्स्विमिति आक, बक, बक । ७ पूर्वस्था—वक ।

ţ٥

## "र्दसणमोहक्खरणापटवागो कम्मभूमिर्जादो हु । मणुसो केवलिमुले णिहवमो वावि सञ्चत्व ॥"

[गो० जी० गा० ६४७]

{ t|₩

. श्रीपशमिकं क्षायोपशमिकं च सन्यग्दर्शनं पर्याप्तिकानामेव तिरहचीनां सवति, ५ न व्यर्पर्योप्तिकानां तिरश्रीनाय्।

एवं मनुष्यातौ मनुष्याणां पर्याप्तापर्याप्तकानां झायिकं झायोपश्लापकं च भवति । औपशामिकं पर्याप्तकानामेव, न त्यपर्याप्तकानाम् । मानुर्याणां त्रितयमपि पर्याप्तिकानामेव, न त्यपर्याप्तिकानाम् । श्लाथिकं तु सम्यक्त्यं यत् मानुर्याणामुक्तं तत् भाववेदापेश्चरीय, दृष्टय-स्त्रीणां तु सम्यग्दर्श्चनं न भवत्येव ।

१० देषगावी देषाना पर्याप्तापर्याप्तकानां सम्यग्दर्शनत्रथसपि सवति । वपर्याप्तावस्थायां देषानां कथर्गीपश्मिकं सवति, जौपश्मिकयुक्तानां सरणासम्भवान् ? सत्यम् ; सिष्यात्वपूर्वकीपश्मिकयुक्तानामेष मरणासम्भवोऽस्ति, वेदकपूर्वकीपश्मिकयुक्तानां तु मरणसम्भवोऽस्त्येव । कथम् ? वेदंकपूर्वकीपश्मियुक्ता नियमेन क्षेण्यारोहणं कुर्वन्ति, 'ब्रेण्यास्त्रतात् (न्) चारिवमोहोपश्मेन सह मृतानपेहण अपर्याप्तावस्थायामपि देषानामौपश्मिकं सम्भ१५ वति । विशेषेण तु भवनविस्तां व्यन्तराणां ज्योतिष्काणां च देवानां तहेवीनां च क्षायिकं न वर्तते । सौधम्मैशानकत्यवासिनीनां च देवीनां क्षायिकं सम्यन्दर्शनं नास्ति ।
सौधम्मैशानकत्यवासिनीनाञ्च देवीनां प्रयोप्त(मि)कानामौपश्मिकं ज्ञायोपश्मिकं च वर्तते ॥ १ ॥

इन्द्रियासुवादेन पञ्चेन्द्रियसंक्षिनां सम्यादर्शनितयमध्यस्ति । एकेन्द्रियद्वीन्द्रियन २० जीन्द्रियचतुरिन्द्रियाणामेकमपि नास्ति ॥ २ ॥

कायातुवादेन त्रसकायिकानां त्रितयमपि मवति । स्थावराणामेकमपि नास्ति ।।३।। योगानुवादेन त्रयाणां योगानां त्रित्यमपि भवति । अयोगिनां क्षायिकमेकमेव ॥४॥ वेदानुवादेन वेदत्रयस्य हक्त्रयमपि भवति । अवेदानामौपशसिकं स्नायिकं च ॥ ५ ॥

र५ कथावानुवादेन चतुःकषायाणां त्रित्यमपि विचते । अकृषायाणानीपशामिकं स्नायिकं च ॥ ६ ॥

क्षातानुवादेन मतिश्रुताविधमनःपर्ययक्कातिनां त्रितयमपि दीयते । देविकाां क्रायिकमेव ।। ७ ॥

१-जारो उ मा०। २-पर्गातका-मा०, व०, घ०, द०। ३ वेरपूर्वकोप-ता०। वेदक-ृपूर्वकोपशानकर्यपु-द०। वेदकपूर्वकोपशिकसंधु-व०। ४ कुर्वन्द्व व०। ५ क्रेप्यारोहात् बा०, - व, द०। ६-क भ-व०। ७-वासिनां देवानां पर्या-गः०।-वासिनीनां दे-व०। वासिनीनां देवानां व०।

Şţ

१५

₹6

₹Io ]

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### प्रथमोऽच्यायः

संयमानुवादेन सामायिकछेदोपस्यापनासंयमिनां त्रितयम् । परिहारविश्चादिक्षंय-यिनां वेदकं क्षायिकंच । परिहारविश्चादिक्षंत्रसंयतानामौपश्चमिकं कस्मान्न मनतीति चेत् १ सनःपर्ययपरिहारविश्चद्धः यौपशमिकसम्यक्त्वाहारकर्द्धीनां मध्येऽन्यतरसम्भवे परं वितयं न भवति । एकस्मिन् मनःपर्यये तु भिष्यात्यपूर्वकौपशमिकंशितपेधो द्रष्टव्यो न वेदकपूर्व-कस्य । उक्तं च-

### ''मणपंज्जनपरिहारा उनसमसम्मत्त आहारया दोष्णि । एदेसि य परादरे सेसार्ण संगनो णस्यि ॥ १ ॥''

[ गो० जी० गा० ७२८ ]

आहारया दोण्जि आहारकाहारकॅमिऔ सुश्मसाम्परायिकयथाख्यातसंयमिनामीप-समिकं शायिकं च वर्तते । संयतासंयतानामसंयतानां चर्च त्रितयं वर्तते ॥ ५ ॥

दर्शनातुवारेन वद्धरवद्धरविषदर्शतिनां सदृदृष्टित्रयमपि स्यान्। केथिउनां श्वायिकमेव ॥९॥

जेरशतुवादेन पड्लेदयानां सम्यक्तत्रत्रयमपि स्यात्। निर्हेदयानां <sup>श</sup>क्षादिन कमेरा। १०॥

मञ्जानुवादेन मञ्जानां त्रयमपि । अभन्यानामेकमपि नास्ति ॥ ११ ॥ सम्यवस्त्रानुवादेन पत्र यस्तम्यक्तं तत्र तदेव ॥ १२ ॥

संज्ञानुनादेन संज्ञिनां सम्यग्दर्शनत्रयमपि असंज्ञिनामेकमपि नास्ति । ये तु न संज्ञिनो नाष्यसंज्ञिनस्तेषां क्षायिकमेत्र ॥ १३ ॥

आहारातुवादेन आहारकाणां सम्यन्दर्शनत्रयमपि । छद्यस्थानाम<sup>भ</sup>नाहारकाणां श्रित-यमपि सम्यन्दर्शनम् ! समुद्रातभासानां केवछिनां चाथिकमेव !! १४ !!

सम्बन्धर्भनस्य साधनं द्विपकारम्-आध्यन्तर्-बाह्यभेदान् । तत्राध्यन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्शनन्तरं सम्बन्धर्थने

भाग्नं सम्याधानस्य साधनं नारकाणां प्रधमद्वितीयवृतीयत्तरकभूमिषु केपाव्चि-क्वातिस्मरणं केषाव्चित्रसम्बद्धणं केषाव्चित्रहेदनातुभवनम्। चतुर्ध्यादिसप्तमीपर्यन्तासु बरकभूमिषु नारकाणां ज्ञातिस्मरणवेदनाभिमवौ सम्यन्दर्शनस्य साधनम्। तिर्धक्मतुष्ट्याणां २५ ज्ञातिस्मरणधमं अवणजिनविन्ददर्शनानि । देवानां सम्यन्दर्शनस्य साधनं केषाव्चित्रज्ञान् तिस्मरणप्, ज्ञान्येषां धर्मश्रवणप्, जपरेषां जिनसिह्मदर्शनम्, इतरेषां देवर्धिदर्शनं सहस्नारपर्यन्तप्। ज्ञानतप्राणतारणाच्युतदेवानां वेवर्धिदर्शनं सम्यन्दर्शनस्य साधनं

९-पर्याय-व॰। २-हारधुकी-ता०, व०, व०। ३ एकवती स-व०, ता०। ४-कस्य प्रति॰ धेषी देशो न बा॰, व०, द०।-कस्य प्रतिशेषी द्रध-व०। र-एकवर-व०। ६ दोणि व०, धा॰, व०, व॰ ५ ०-पिसीः व॰, धा॰, व०। ६ वितयं च व-व०। ९-पि नि-वा॰, व०। ३० द्वाधिकस् वा॰, व०। ३१-नामाहार-बा॰।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

### .वस्थार्थप्रती

શિક

भास्ति. जातिसारण-धर्मश्रवण-जिलबहिमदर्शनानि च वर्तन्ते । स्वश्रेषेवकदेवानां केषा-िचन्जातिस्मरण्य, अपरेषां धर्मश्रवण्य, भैवेयकवासिनामहमिन्द्रत्वात् कथं धर्मश्रव-णिमिति चेत ? वच्यते-चत्र कहिचत् सन्यव्हष्टिः परिपाटीं करोति, शाखगुणिनकां करोति, तामाकण्योत्यः कोऽपि तत्र स्थित एव सम्यग्दर्शनं गृह्याति । अथवा, प्रमाणनयनिश्लेपासीपां **४ न वियन्ते, तत्त्वक्षिचारस्तु छिङ्किनामिय वि**यत इति नास्ति दोषः। अनुदिशानुत्तरिक-मानदेवास्तु पूर्वमेव गृहीतसम्यक्तवास्तवीत्पदानी । तेन तेषां जातिसमरणवर्मश्रवणक-ल्पना नास्ति ।

अधिकरणं द्विप्रकारम्-आध्य(आध्य)न्तर-प्राद्यभेषात् । आ(आ)ध्यन्तरं सम्यग्दर्शन-स्याधिकरणमात्मैव । बाह्यमधिकरणं सन्यग्दर्शनस्य चतुर्दशरङ्बायामा एकर्ज्जुविकस्मा १० लोफनाडी वेदिनव्या । जीवाकाशपुटलकालधर्माधर्माणां निश्चयनयेन स्वप्नदेशा एवाधि-करणम् । ज्यवहारेण आकाशरहितानामाकाशमधिकरणम् । जीवस्य शरीरक्षेत्रादिरः र्राध-करणम् । कुटङकुटः(दिपुद्गतानां भूस्यादिरप्याधारः । जीवादिद्रव्यसुणपर्यायाणां ज्ञानसुखादिरूपादिरीधेकरणं−घटादीनां ( रूपादिपटादीनां ) जीवादिद्रव्यमेवाधि**करण**म् । इत्याद्यधिकरणं वेदितब्यम् ।

औपशमिकस्य सन्यादर्शनस्य उत्कृष्टा निकृष्टा च रिवतिएन्तर्मुहुर्तः । क्षायि-१५ करव सम्यन्दर्शनस्य स्थितिः संसारिजीवस्य जघन्यान्तर्मुहूर्तिकी (न्तर्मीहूर्तिकी)। स्टब्र्य तु त्रविद्यालयोपमानि । कथन्मृतानि त्रविद्यालयोपमानि ? अन्तर्मृहर्ता-थिकाष्टवर्षहीनपूर्वकोटिद्वयसदितानि । तत्प्रधान् शायिकसँदृहष्टेः संसारो निवर्तते । तथा हि—कश्चित् कर्मभूमिजो मनुष्यः पूर्वकोङ्गायुहत्यन्तो गर्भाष्टमवर्षातन्तरमन्तर्भृहुर्तेन २० वर्शनमोहं स्पियत्वा क्षायिकसदृदृष्टिर्भृत्वा तथी विधाय सर्वार्थसिद्धावुत्वच नतदृत्वा पूर्वकोट्यायुरुत्यव कर्मक्षयं कृत्वा मोक्षं याति, भवत्रयं नातिकामति । मुक्तजीवस्य साध-नन्ता क्षायिकसम्यग्दर्शनस्य स्थितिर्वेदितव्या ।

वेदकत्य जघन्या स्थितिरान्तर्मौहूर्तिको । वेदकस्योत्कृष्टा स्थितिः पट्षष्टिसाग-रोपमानि । सा रूथम् ? सीधर्मे हो सागरी, क्रुके घोडहा सागराः, ज्ञतारे अद्यादक्षे सागराः, २५ अष्टमभैनेयके त्रिशत्सागराः, एवं पट्षष्टिसागराः । अथवा, सौधर्मे द्विकरपन्तस्य चत्वारः सागराः, सनःकुमारे सप्त सीर्गैराः, श्रद्धणि दश्च सागराः, स्नान्तवे चतुर्दशः सागराः, नवय-वैवेयके एकत्रिक्तत्सागराः, एवं षट्पष्टिः । अन्त्यसागरक्षेषे मनुष्यापुर्हीनं क्रियते तेन षट्-र्षाष्ट्रसाराराः भाधिका न भवन्ति ।

सर्वेजीवानां द्रव्यापेक्षयाऽनारानन्ता स्थितिः, पर्यायापेक्षया पर्क्समग्राविका ३० स्थिति:। वामास्त्रवस्य मानसास्त्रवस्य च जपन्येन पकसमयः, उत्कर्षेण पटिकाद्वयम् , मध्यमा

१-- नि य-द०, आ०, व० । २-न्ते तेपां आ०, व०, व० । ३-- 'रचिकरणम्' इति पाठः निरदेशी भाति । ४-सम्परहरेः आ०, व० । ४-रुप्त्या ता०, व० । ६-एन्तर्महर्तिकी वा०, व०, व० । ब⊷ रः स⊶आंः, नः, दः । ८—समपादिकारियतिः दः, वाः, धः । ६ सनसाक्षत्रस्य आः, वः ।

#### \$10 ]

### प्रथमोऽध्यायः

स्थितिरन्तेर्पुहृतः । कायाक्षवस्य च जक्ष्येन एकसमयः, उत्कर्षेणानन्तकान्नः । तत्क्ष्य-मनन्तकान्नः स्थितेः १ एकस्मिन्नेव कापे मृत्वा मृत्वा स एव जीव उत्पच्चे, सन्ये अन्ये का । बन्धिस्थितिर्वेद्गीयस्य जघन्या द्वादश सुङ्गीः । नामगोवधीरष्टी सुङ्गीः । रोपाणाम-न्मर्युङ्गी जघन्या स्थितिः । ज्ञानवर्षानावरणधेदनीयान्तरायाणासुन्त्रष्टा स्थितिः विश्वस्थान-रोपमकोटीकोट्यः । मोद्दनीयस्थोत्कृष्टा स्थितिः सम्रतिक्षागरोपमकोटोकोट्यः । नामगोवधी- ५ उत्कृष्टा स्थितिर्थिश्विसागरोपमकोटीकोट्यः । अश्युक्कमंण उत्कृष्टा स्थितिः स्वयक्षिक्षस्यागरा एव । संवरस्य जघन्या स्थितिरन्तमुङ्गीः । योक्षस्य रिथतिः साद्यनन्ता ।

विधानम् "सन्वर्वरोतं कितमेदम् ?' इति केनचित् पृष्टे सामान्येतः सन्वर्वरौत-मेकमेथः । विशेषेण निसर्गजाक्षियमजविकस्पात् "द्विविधम् । उपशम-येवज-आयिकमेदात् १० विविधम् । दश्चिपञ्च । तदुक्तम् –

> "आज्ञामार्गसमुद्भवमुषदेशात् सञ्जवीजसंक्षेपात् । विस्तारार्थाम्यां मवमक्परमात्रादिमाढं च ॥ १ ॥"

> > [आल्मातु० स्हो० ११]

ર્ધ્ય

२०

રેવ

'अस्या अर्थाया विवरणार्थं वृत्तवश्रमाह् । तथा हि --

"आज्ञासम्यन्त्यपुक्तं यहुत निर्हाचतं बीक्तागाज्ञयेव त्यक्तप्रस्यपृष्णं शिवममृतपृषं श्रव्यन्मोहञ्चान्तेः। मार्गश्रद्धानमाहुः पुरुष्वरपुराणोपदेशोपजाता या संज्ञा नागमान्त्रिप्रसृतिमिरुपदेशादिसदेशि दृष्टिः।।१॥ आकर्ण्याचारख्यं मुन्चिर्णियामगतेरथंसार्थस्य नीजैः। कैश्विज्ञातोपत्रवर्थसमसममशाव् बीजदृष्टिः पदार्थान् संश्रेषेणेय बुद्ष्वा रुचिमुप्गत्वान् साधुसंश्रेषदृष्टिः॥२॥ यः श्रुत्वा द्वादशाङ्गी कृतरुचिरिह् तं विद्धि विस्तारदृष्टिं संजातार्थास्त्रतिष्ठसम्बचनवचनाम्यन्त्रस्पार्थदृष्टिः। दृष्टिः साङ्गाङ्गवाद्यवचनवचनाम्यन्त्रस्पार्थदृष्टिः। दृष्टिः साङ्गाङ्गवाद्यवचनवचनाम्याद्योदियतः याऽवगाद्याः

[ आत्मानु० स्हो० १२-१४ ]

१--एतर्जुहृत्तीः द०, ब्या०, य० । २ कयं तत्कालस्थितिः बा०, व० । कयमनन्तकालस्थितिः १०, व० । ३ त्याणे वा व०, बा०, व० । ४ आयुक्तमणः ता० । ५ दिधम् आ०, व० ३ व दिस्तरा । -व० । ७ वावपमिदं ता० प्रती नास्ति । ८-तोपछब्देर-सा० ।

f tić

### सस्यार्थवृत्ती

ВĄ

₹¢

पर्वं संस्थेयविकस्यं सम्यग्दर्शनप्रस्पकशन्दानां संस्थातत्वात् । अद्भावक-अद्भावन्य-भेदादसंस्थेया अनन्तात्रः सम्यग्दर्शनस्य मेदा मवन्ति । तदि करमात् ? अद्भायकानां भेदोऽसंस्थातानन्तमानाविष्ठिष्ठः अद्भायकवृत्तित्वात् अद्भेयस्याप्येतदयिक्ष्यस्वम्, अस-स्येयानन्तमेदस्तद्विषयत्वात् । एवं निर्देशस्यामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानविधिर्यथा ५ योजितस्तया क्वाने चारित्रे च सुत्रानुसारेण योजनीयः ।

आस्त्रवो द्विविधः-ग्रुभाशुभविकल्पात् । तत्र कायिक आस्त्रयः हिंसीनृतस्तेशा-मद्वादिषु प्रवृत्तिनिवृत्तो । वाचिकास्त्रधः परुपाकोशिरशुनपरोपणतादिषु धचस्सु प्रवृत्तिनिवृत्ती । मानस आस्त्रवो मिथ्यानुत्यमिणातैवर्धास्यादिषु मनसः प्रवृत्तिनिवृत्ती ।

यन्थो द्विषिधः-शुमाशुमभेदात् । चतुर्धा-प्रकृतिश्विस्यनुमयप्रदेशमेदार्त् । १० पञ्चधा−मिष्यादर्शनाविरतिप्रमादकवाययोगभेदात् । अश्वधा−क्षानावरणाविभेदात् ।

आस्त्रवभेदात् सवरोऽपि तदभेदः। "बाह्यदनिरोधः संवरः" [त॰ स्०९/१] इति वचनात्।

निर्जरा द्विथो-यदार्काञ्चीपक्रमिकभेदान् । अष्टधा-ज्ञानावरणादिभेदान् । ज्ञानं सामान्यादेकम् । द्विधा-प्रत्यक्षपरोक्षतः । पद्मधा-सत्यादिभेदान् ।

१५ चारित्रं सामान्यादेकम् । हिथा-वाह्याभ्यन्तरत्त्वष्ट्विभेदात् । श्रिधा-उप ( जीप ) इामिक-क्षायिक-मिश्रभेदात् । पञ्चथा-सामायिक-छेदोपस्थापना-परिहारिषद्धिः-सूर्यसा-स्पराय-यद्याल्यातमेदात् । इत्यादिविधानं वेदित्रत्यम् ।

अय जीवादीनामिवासो पया प्रमाणनवैर्मैवति तथा निर्देशाविभिः वर्द्भिक्ष भवित तथान्वैरिप कैश्चिदुपायैरिधिगमो भवित न वा १ इति प्रश्ने सूत्रमिवसुच्यते —

### ंसस्सङ्ख्याक्षेत्रस्पर्दानकास्रान्तरभावास्प**यसृ**त्वैद्दय ॥ ८ ॥

'सत्' शब्दो यद्ययनेकार्यो वर्तने, "साध्वर्षितप्रश्वस्तेषु सस्पेटस्तित्वे च कम्मतः ।"

[ ] इति यचनात् , तथात्यत्रास्तित्वे गृक्षते नान्यत्र । सङ्क्षयाश्चयेन सेदगणना वेदितव्या । क्षेत्रं निवास उच्यते । स तु वर्तमानकालविषयः । क्षेत्रयेन विकालगोचरं स्व-र्शनमुख्यते । मुख्यन्त्र्यावद्दारिकविषकत्पात् कालो दिप्रकारः । विरह्कालोऽन्तरं कथ्यते ।
१५ औपश्चिकादिलक्षणो आवः । परस्यरापेक्षया विशेषपरिज्ञानमल्पबहुत्वन् । सब संख्याः

च क्षेत्रं च सर्वानं च कालक्षान्तरं च भावकार्यच्युत्वं च सत्संख्याक्षेत्रसर्यानकालान्तरभावान्त्यवहुत्वाति, तैक्तयोक्तैः । चकारः परस्यरं समुख्ये वर्तते । तेनायमर्थः-त क्षेत्रक्ष

<sup>.</sup> १-स्वात् एवं भा॰, व॰, व॰। २-विधानतः वि-भा॰, व॰, द॰। १ दिशस्तेया-सा॰, व॰। ४-दात् आस्तव-भा०, व॰, द॰। ५ दिविधा बा॰, व॰, द॰। ६-कालेपक्रमिकःशीः पक्षमिक्रमे-आ०, व॰, द॰। ७ "संतपस्त्रणाः द्व्यपमाणानुगमी लेतानुगमी गीवगानुगमी कालानुः अमो अंतरानुगमी भाषानुगमी अभावदुगानुगमी चेदि।"-वर्षवा॰ १।७। ८ "स्त्रे साथी विध-मामे प्रचलेदन्विते च वत्।" एष्ट्यरः ।

राट ] प्रथमोऽध्यावः

ţ٠

प्रमाणनवैनिर्देशाविमिश्च सन्यवहानादीनां जीवादीनाञ्चाधिममो भवति । किन्तु सत्तंषयाक्षेत्रस्यरीनकालान्तरभावानुषवहुत्वेश्च अष्ट्रियस्य शेरोव्याधिममो भवति ।

नतु निर्देशात् सत् सिद्धम्, विधातात् संख्यापि झायते, अधिकरणात् क्षेत्रराज्ञैत-द्वयस्थीकारो भिष्यपति, स्थितिमर्दणात् काले विझायते, नामादिसङ्गृहाँतो भावश्च वर्षते, युनः सदादोनां मरुणं किमर्थम् ? साध्कं भयता । शिष्याभिशायवशादेषां प्रहण्य । केचि- ५ च्छिष्याः सञ्चेपहत्त्यः, केचिद्विस्तरियाः, अन्ये सध्यमत्वसन्तोषिणः । सत्युरुवाणां तृष्यमः सर्वजीयोपकारार्थे इति कारणाद्धिगमस्याध्युषायः हृतः । अन्यया प्रमाणनर्थै-रंदाधिगमो भवति, अपर्यकृणमनर्थकं स्वति ।

गुणस्थानेषु सध्यक्ष्पणा द्विपकारां सामान्यविशेषभेदान् । तत्र सामान्येन अस्ति २० विष्णादृष्टिः, अस्ति सासादनसम्यरदृष्टिः, अस्ति सम्यग्मिष्यादृष्टिः, अस्ति असंयतसम्य-ग्दृश्चः, अस्ति संवतासंवतः, अस्ति प्रमत्तसंवत इत्यादि 'चतुर्वसमु गुणस्यानेषु वक्तव्यम् ।

विशेषेण गत्यनुवादेनं नरकमतौ सप्तस्त्रिष प्रथियोषु मिध्यादृष्टचादिचत्वारि गुण-ध्यानानि वर्तन्ते । तिर्व्यमतौ देशसंबतान्तानि पञ्च गुणस्यानानि सन्ति । मनुष्यगतौ चतुर्दशापि जामति । देवगतौ आधानि चत्वारि विश्वन्ते ।

इन्द्रियाञ्चवादेनं पकद्वित्रिचतुरिन्द्रियेषु भयमं गुणस्थानं धित्रते । पञ्चेन्द्रियेषु चतुर्दशाप्यासते ।

काथातुषादेन<sup>्र</sup> प्रथिव्यादिपञ्चकारेषु प्रथमं गुणस्थानं जानर्ति । जसकारेषु चतुर्वभाषि विद्यन्ते ।

१-नर्परिध-धा०, य०, द०। २-देशगुग-झा०, य०, य०, द०। ३ उट्यन्ते सा०, य०, द०। ४-जी अमी-झा०, य०, द०। ५ पर्स्तव्या० १।२-४। ६-मधीत आ०, य०, द०। ७ पर्स्ति। १।४-२२। च चहुर्दश गुग-धा०, य०, य०। ९ पर्स्ति। ११२५-२९। १० पर्स्ति। १४३। १

िशट

Şξ

दस्यार्थकरी बोगानुबादेन त्रिषु योगेषु सयोगकेषल्यन्ताति त्रयोदश गुणायानानि भिनन्ते । तत्पद्यादयोगकंवली ।

वेदातुवाहेन प्रकाणां वेदानाम् अनिवृत्तिकादरा-तानि तत्व विवश्ते । वेद्रुरद्वितेषु अनिष्टृत्तिवाव्यासभोगकेवल्यन्तानि पट् गुणस्थानस्ति द।तब्यानि । तनु एकस्यैव अनि-५ पृत्तिबादरगुणस्यानस्य सर्वेषस्यमचेदस्यञ्च कथमिति चेन् १ मण्यते–अतिवृत्तिगुणस्यातं षट्भागीकियते । तत्र प्रयमभागत्रये वेदानामतिवृत्तित्वात् सबैद्रवम् । अश्यत्र वेदानां मिष्ट्रसित्नात् वेदत्वम् ।

कपायानुवाहेर्ने क्रोधमानमायास् अनियृत्तिषाहरगुणस्थानान्तानि नव दातुष्यानि । होमक्षाचे मिच्यादृष्टकार्यानि दशा । उपशान्तकषायक्षीणकषायस्योगकेवल्ययोगके-१० बलिबंतुष्ट्रये अकषायाः।

हानानुपादेनं मत्यकानशृताहानविभक्षणानेषु आर्चं गुणस्थानद्वयमस्ति । सम्यग्-भिष्याहर्षेः ज्ञानमञ्जानवन् केवलं न सम्भवति तस्याक्षानवयाभारत्वात् । उक्कन-

"मिस्से णाणचयं पिस्सं अष्णाणत्तवेष" [

तेन ज्ञानानुवारे मिल्रस्यानभिधानम्, तस्याज्ञानमहरणायासेवाभिधानं ज्ञानं ्रथः ज्ञातव्यम् , <sup>र</sup>ज्ञानस्य यथावीधितार्थविषयस्यामावात् । मदिश्वात्रधि**ज्ञानेषु श्रीणक्षायाः** न्तानि असंवतसम्बन्धनारोनि नय वर्तन्ते । मनःपर्यपद्भाने प्रमत्तसंवतादीनि श्रीणकपान यान्तानि सप्त गुणस्थानानि सन्ति । "केवल्झाने सथोगोऽयोगश्च गुणस्थानद्वयं वर्तते ।

संबमानुवादेन" सामाधिकच्छेदोपस्थानशुद्धिसंबमद्वये प्रमत्तादोनि चत्वारि गुण-स्थानानि । <sup>"</sup>परिद्वारविञ्जद्विसंयमे प्रमत्ताप्रमत्तद्वयम् । सुरूमसाम्परायशुद्धिसंयमे सुरूमसा-२० स्परायगुणस्थानमेकमेत्र । २थास्याततिहारग्रुद्धिसंथ्ये उपगान्तकथायादःनि चत्वारि तुणस्थानानि मवन्ति । देशसंधमे देशसंधमगुणस्थानमेकसेव । असंधता आदिशुणस्थान-चत्रष्टे भवन्ति ।

दर्शनानुवादेने चतुरचतुर्दर्शनयोः आदितो हादश शुक्रधानानि मदन्ति । अवधिद्दीने असंयतसदृहण्यादीनि" गुणस्थानानि नव भवन्ति । केवलदृद्दीने "सयोगागो-२५ गहर्थ सवति ।

१ षर्खं ११४७-१०० । २ पर्खं १११०१-१०३ । ३ षर्खं १११०४ । ४ पर्खं ११९९९-१९४ । ५-- जिनक्ष ये ते क-मा०, व०, रू० । ६ पट्खं० ५।१९५-२२ । ७ आजगुण-ता॰ । ४ <sup>ब</sup>समामिन्छाइट्ठिट्डाये तिष्यि वि गाणाणि अध्यापेण मिरसाधि । आमिषित्रोहियमाणं म**दि**॰ अञ्जानेन मिस्सियं, सुद्याणं सुद्अञ्जानेज भिरितयं, ओदियाणं विमंत्रणानेण मिस्सियं, तिष्णि दि नाणानि अव्यक्तिण मिस्साणि वा I)"-पद्की २।११९ ) ६ सम्यग्नियपाद्वष्टेत्रीनस्य । १० "केवलणाजी तिस् ट्ठाणेमु स्कोनकेवली अजीगकेवली सिद्धा चेदि।"-वट्सं० १७२२ । ११ वट्सं०१।१२४-१२६ । १२ परिद्वारशुद्धि-तां । १३ बद्धं १ ११२-११४ । १४-नि नव गुणस्यानानि भव-मा०, ४०, द० । १५ ''नेनटदंसमी तिसु हापेसु समोगिकेवटो अजोगिकेवटी सिद्धा चेदि ।'<sup>7</sup>-वर्**सं०** १।१३५ ।

प्रवाधीतम्यापः

सेदयानुवादेनं कृष्णनीर्ध्कापोत्तलेदयानु मिष्याप्रस्थानीति चत्नारि गुणस्यानानि मनम्नि । तेलःपद्मलेदय**ोरादितः सप्त गुणस्थानानि ।** शुक्ललेदयायामादितस्रयोदसः गुणस्यानानि सम्ति । चतुर्दसं गुणस्थानमलेदयम् ।

भव्यातुवादेनं भव्येषु चहुर्दशापि गुणस्थानानि भवन्ति । अभव्येषु प्रवसमेव गुणस्थानं छन् ।

सम्यक्तवानुवावेने स्नाधिकसम्यक्तवे असंयतसदृरूष्ट्यादीति एकादरा गुणस्थानानि भवन्ति । बेदकसम् ।क्तवे चतुर्यादीति चरवारि । औपक्षिकसम् यक्तवे चतुर्यादीति अष्ट गुण-स्थानानि सन्ति । सासादतसम्परही सासादनगुणस्थानमेकमेव । सम्यग्मिण्याहष्टी सम्यग्मिण्याहष्टिगुणस्थानमेकमेव । निष्याहष्टी मिण्यादष्टिगुणस्थानमेकमेव ।

संदर्शनुवादेने संब्रिषु आदितः द्वादरा गुणस्थानानि सन्ति । असंब्रिषु र्यथममेव १० गुणस्थानं सत् । अन्त्यगुणस्थानद्वयं सहयसंब्रिध्यपदेशरहितम् !

आदाराञ्चवादेन आहारकेषु आदितः घयोदस् गुणस्यानानि सन्ति । अनाद्दारकेषु विष्यद्दगतिषु भिष्यादृष्टि-सासादनसदृहष्टि-असंवतसदृदृष्टिगुणस्यानत्रयमस्ति । समुद्धाता-वसरे सयोगकेवजी अयोगकेवर्ला सिद्धाश्च गुणस्थान।हिताः । इति सन्यरूपणः समाप्ता ।

अय संख्याप्रस्पणा प्रारम्यते । संख्या द्विप्तकारा-सामानगिवशेषभेदात् । सामा- १५ न्येन सिध्याहृष्ट्यो नीवा अमन्तानन्तसंख्याः । सासादनसम्बग्ध्यः सम्बग्धियाहृष्ट्यो नेव्रसंयनाञ्च परभोपमासंख्येयभागसंख्याः । तयाहि- दितीये गुणस्याने द्वापन्नाक्षकोटयः ५२००००००० । तितीये गुणस्याने चतुरिधकशतकोटयः १०४०००००० । त्रव्याप्ताने स्वयो-द्वासकोटयः १३०००००० । त्रव्याप्ताने स्वयो-द्वासकोटयः १३०००००० । त्रव्याप्ताने स्वयो-द्वासकोटयः १३००००००० । त्रव्याप्ताने स्वयो-द्वासकोटयः १३००००००० । त्रव्याप्ताने स्वयो-द्वासकोटयः १३००००००० । त्रव्याप्ताने स्वयं

"तेरहकोडी देसे बावण्या सामया सुणेयव्या । मिस्सम्मि ये ते दृणा असंजया सत्तसयकोडीं ॥" [ ] प्रसत्तर्मयताः" कोटिष्ट्रबन्दश्सस्याः । प्रथक्त्वमिति कोऽर्यः ? आगममापया

१ वट्कं० ११११६-१४० ! र-ल्क्सो-ना०, व०. द० ! १-ति मवित शु-व० । ४ वट्कं० ११९४-१४६ ! भ वट्कं० ११९५-१४० ! ६ सासादवरम सम्वन्ता शु-व० ! ४ वट्कं० ११९४-१४० ! ६ सासादवरम सम्वन्ता । ७ वट्कं० ११३०६-१०४ ! ६ प्रमानेकसेव भाग, व० | ६ संशासंत्रि-माण, व०, व० | १० वट्कं० ११९०६-१७० | ११ वट्कं० १० १ | १२ वट्कं० १० १ | १२ वट्कं० १० १ | ११ वट्कं० १० १ | १० वटकं० १० १ | १० वटकं० १० १० १० वटकं० १० वटकं

िशट

ŧ۳

विसूपां कोटीनासुपरि नवानां कोटीनामघस्तार् प्रवस्त्वमिति सहाः । तथापि प्रमत्त-संयता न निर्धारिशतं शक्याः । तेन तत्संख्या कथ्यते—कोटिपञ्चकं त्रिनवतिश्रक्षा अष्टानवित्तवस्त्राः स्तद्वयं वद् च वेदितव्याः ५९३९-२०६ । अप्रमत्तसंयताः संख्याः । सा संख्या न ब्रायत इति चेतः उच्यते—कोटिद्वयं वण्णवितिश्रक्षाः नवनवित्तस्त्राः । ५ सतमेकं त्रयाधिकम् । प्रमत्तसंयतार्धपरिमाणा इत्यर्थः । २९६९९१०३ । तदुत्तम् —

### ''ऋस्मुष्ण-वेष्णि-अट्ट य शव-तिष-णव-पंच होति पदमत्ता । तथ्यद्वमप्यमत्ता गुणटाणस्त्रगे "जिलुहिट्ठा॥" [ ]

अपूर्वकरणानिष्टतिकरणासूक्ष्मसाम्परायोपञ्चान्तकपायाः चरवार उपञ्चसकाः । वि प्रत्येक एकत्रकत्र गुणायाने अष्ट्रसु अष्टसु समयेषु एकि-मन्नेकस्मिन्समये यथासध्ये १० पोडस-चतुर्विञ्चति-विदात-यट्विञ्चर्-बिद्यव्यारिञ्चर्-अपुणस्थानवर्तिनां सामान्येन 'वरकृष्टा संवया-१६१२४।३०१३६१४२४८-१४४१४२ विदेषेण तु प्रथमाविसमयेषु एको वा ह्यौ वा त्रयो वा चेरयादि योडञ्चाकुरुष्टसंख्या यावन् प्रतिपत्तक्याः । उसक्तय —

"सोलसर्ग चदुवीसं जीतं च्छत्तीसमेव जाणाहि ।

ţ

बादालं अडदालं दो चउषण्णा य उवसमग्गा<sup>ह</sup> ॥" [

षे तु स्वकाठेन समुद्तिाः संस्थेया भवन्ति नवनवस्यधिकशतक्ष्यपरिमाणा <sup>श</sup>यक-त्रैकत गुणस्थाने मकन्तीत्यर्थः । २९९ । तदुक्तम् —

"णवणनदो एकडाण" उनसंता।" [ ं]

ततु <sup>6</sup>चाष्ट्रसमयेषु शोडझादीनां समुहितानां चतुरधिकं शतलणं भवति क्यमुक्तं २० नवनवत्यधिकं शतहयम् ? सत्यम् ; <sup>6</sup>अष्टसमयेषु औपसमिका निरन्तरा मधन्ति परिपुर्णा

<sup>1-</sup>स्तालु प्र-व्याः , वः , दः । २ "पुधलिमिदि तिष्यं कोडीमसुवि त्यापं कोडीण हेहरें या संख्या सा सेत्या ।"-पः रीः , दः पुः दः । ३ शक्ताः लाः , वः , वः । ४ वर्षः दः राः १ ५-मैकं अधि-आः , वः । ६ "पुधं ज-तिगिरिषस्यवण्याउदी स्रुष्णाउदी अस्यान वे कोडी । एवेष य तेणउदी जवहिवस्या छ उत्तरा वे य ॥"-वः ठि तः १ ए० ८२ । सोः बीः पाः ६२४ । ७ विणुदिहा लाः , वः , वः । यद् स्यान ही शष्ट च नव पीणि नव प्रश्च प्रवित्त प्रमताः । तेणामर्वस्यप्रस्ता पुणस्यानयुगं जिनोदिष्टाः ॥ ८ "चतुष्यम्यसामाा श्वयम्योण केषित्वा १ पवेतेण एको मा दे मा तिष्णि वा उक्तस्यण चउत्तर्ण ।"-वद्ष्यं १०० ९ । ३ अध्रतुणसमयेषु एक-वाः , वः , वः । ३० घट हीः त्रः २० १० । १३ पोडाचहरियतिवित्तर्णपृष्ठिवादेव वातीहि हास्यादित् अष्टवत्याधित् द्वी चतुष्यश्चारात् च उपरामकाः ॥ १२ एकवित्तर्णपृष्ठिवादेव वातीहि हास्यादित् अष्टवत्याधित् द्वी चतुष्यश्चारात् च उपरामकाः ॥ १२ एकवित्तः वात् । १६ नाम नव वो हो एकस्यान उपरामकाः ॥ १२ वाष्टमस-वाः , वः , वः । १६ अष्टमस-वाः , वः ।

Ŷ٩

प्रथमोऽप्यांचः

( 의종

न रुज्यन्ते फिन्तु पञ्चहीना मवन्ति, इति चतुर्गुजस्थानवर्तिनासपि उपज्ञमकानां समुदितानां वण्णवस्यधिकानि पकादश श्रदानि भवन्ति ॥ ११९६ ॥

अपृतकरणातिवृत्तिकरणसूक्ष्मसाम्परायक्षीणकषायायोगकेवितित्रवच – एतेषायष्टवा समयकमः पूर्ववर् द्रष्टव्यः, केवलं तेषामुपशमकेभ्यो दिशुणसंख्या । तदुक्तम्--

"बचोसं अडदालं सट्ठी बाइनरो य जुलसीदी। च्छा॰वउदी अट्डुत्तरअट्डुत्तरसर्य **च बो**घव्या ॥"

३२।४८१६०।७२:८४।५६।१०८।१०८ ।

बजापि पको वा द्वौ चा जयो वा द्वीयाधुक्तृष्ट्रष्टसमयप्रवेशापेक्षयोक्तम् , स्वकालेन सपुष्तिः अत्येकम् अष्टनवत्युत्तरपञ्चश्चतपरिमाणाः मधन्ति ॥ ५९८ ॥ नन्यत्रापि वटश-वानि अष्टाधिकानि सबन्ति कथमष्टनवर्त्यधिकानि पञ्चक्षतान्युक्तानि ? सत्यम् ; उपक्षमः १८ केषु यथा परूच हीयन्ते तथा ६४पकेषु दिशुणहानी 'दश हीयन्ते । तेन पकराणस्थाने परुषदातानि अष्टनवरपधिकानि भवन्ति । ।५६८। गुणस्थानपरुचकवर्षिनां क्षपकाणां गुण-समुदितानां वृशोनानि जीणि सङ्क्षाणि भवन्ति । तदुक्तम्-

"लीजकसायाज प्रजो तिष्णि सहस्सा दस्रणया र्भाजया।" [ ी ।। २९९० ॥

खयोगकेषक्षिनामपि उपशमकेम्यो हिराणस्वात् समयेषु श्रथमादिसमयक्रमेण १५ पको वा द्वी वा अयो वा चित्वारी वा इत्यादिद्वात्रिशवायुक्तृष्टसंख्यायावत् संख्याभेषः प्रसिपशब्य: ।

नन्वेबयुराह्नतक्षपकेंभ्यो भेदेनाभिधानभेषामनर्घकमिति चेत् ; न ; स्वकाउसयु-वितसंख्यापेक्षया वेशं तेभ्यो विशेषसम्भवात् । सयोगकेर्षाञ्जो हि स्वकाटेन समुदिता इक्ष्रप्रक्रियसंख्या सर्वान्तः। अष्टलस्यष्टनवर्तिसहस्रद्वयांधकपञ्चदातपारमाणा सवन्ती- २० त्यर्थः ॥ मध्यभ०२ ॥ ैतदुक्तम्—

१ "सडक्कस्टपमः।णजीवस्टिदा सन्वे समया अगवं ण तहति ति के वि पुरवुरुपमाणं पंचुणं करित । यह राज्या वस्तान प्रवाहरूकमानं दक्तिमामाहरियपरंपरागयभिदि नं तुनं होत् । प्रश्तुत्त द-क्साणमप्रवाहण्यमाणं वार्य आहरियपरंपरा अणागदमिवि णाकवं ।"-घ० टी० ह० ए० ५२ । पण्यक्षं० को० ६८। २ द्विगुण सं-मा•, द•, द०, द०। "चउण्हं खवा अजीविहेदली दल्लपम्योग केव-जिया ! पवेष्ठेण एको सा दो वा तिष्यि वा, उक्करतेण आहोत्तरसद ।"-पर्षं० द० १९ । ३ शवस-बार, बर । ४ उद्वेषम्-चर दीर दर पुर ९३ । योर बीर मार ६२७ । द्वात्रिशत् अष्टचत्वारिशत् पष्टिः दासप्ततिम् चतुःसीतिः । पण्णपतिरशेचराशेचरशतं च बोद्धव्याः ॥ ५ इत्याशुक्तवशस्य-का । ६ "एत्य वस अवधिदे दक्षिकणपदिवासी स्वादि ।"-चा० ठी० ३० ९४ । ७ चीलकपायाणां पुनः भीकि सहस्राणि दशोतानि भागतानि । स "सजीविकेनली द्व्यपमार्गण केन्नहिया; प्रवेसर्गण एको वा दो वा तिथ्य वा, उक्सरंग अहुत्तरसर्व।"-वर्ष- द० ३३ । ९ सस्वारी इत्याधुक्रप्रसंख्या-या**वर्त् आ**न्, वन, दन | ा+ उद्युतेयम्-धन डी+ इ० छ० ५६ । गो० औन या० ६२८ ।

[ {|d

तस्थार्यपृत्तौ

٦ø.

२०

"अट्ठेन सयसहस्सा अट्ठाणउदी व तह सहस्माई ! संता जान जिलार्ण पंचेत सम्म विजन्त होति ॥" [ ]ः

सर्वेऽयेते प्रवत्ताखरोगकेवल्यन्ताः संयुक्ता उत्कर्षेण यवि कदाविवेश्वरिमम् समये मवन्ति तदा त्रिद्दीननक्कोटिसंख्या एव भवन्ति ॥ ५९९९९९७ ॥ 'उत्कर्ण---

> "सत्ताःई अहंता च्छण्यवमञ्ज्ञा च संज्ञदा सन्त्रे । उद्युक्तिमउलियहत्यों तिपरणसद्धो प्रार्थसाम् ॥" [ ]

इति सामान्यसंख्या समाप्ता ।

अय चिरोषसंख्या भीच्यते-विरोषण गत्यतुवादेनं नरकातौ प्रयमनरक्मूमी नारका मिथ्यादृष्ट्योऽसंख्याताः श्रेणयः। कोऽर्थः १ प्रतरासंख्येवभागप्रमिता इत्यर्थः। १० अय केयं श्रेणिरिति चेत् १ उच्यते—सप्तरुजुरुभयी गुक्ताफल्यालावत् आकाराप्रदेशायक्तिः अणिहरूपते । मानविरोष इत्यर्थः। प्रतरासंख्येवमानप्रमिता इति यदुक्तः स प्रतरः कियान् भवति १ श्रेणिगुणिषा श्रेणिः अतर उच्यते । प्रतरासंख्यातमाग्यमिताः क्षेणिगुणिषा श्रेणिः प्रतर अच्यते । प्रतरासंख्यातमाग्यमिताः मितानामसंख्यातानां श्रेणीगां यायन्तः प्रदेशाः वावन्तस्तत्र सारकः इत्यर्थः। दितीयन्तरकमून्यादिषु सप्तमाभुमियावन् मिथ्यादृष्यो नारकः श्रेण्यसंख्येवभागप्रमिताः। १५ स चासंख्येयमागः असंख्येययोजनकोटिकोटयः। सर्वासु नरकभूमिषु सासादनसम्यन्दृष्टयः सम्यग्निकथादृष्यः अस्यतसम्यन्दृष्टयः परयोपमस्याऽसंख्येयभागप्रमिताः सन्ति । अय सासादनादयः पुनक्चयन्ते । तथा हि - देशविरतानां त्रयोद्भकोटयः। सामादनात्रां द्विरञ्च।इत्यः । सामादनात्रां द्विरञ्च।इत्यः। सामादनात्रां द्विरञ्च।इत्यः । सामादनात्रां द्विरञ्च।इत्यः। सामादनात्रां द्विरञ्च। 
"तेरसकोटी देसे बावर्ण साक्षणे सुणेयच्या ॥ तबुद्णा मिस्सगुणे असंजदा सत्तकोडिसथा ॥" [

अत्र बालावबीधनार्थस्वात् पुनरक्तवोषो न माहाः।

श्रय <sup>क</sup>तिर्ज्यंगातिजीवसंख्या कृष्यते । तत्र मिष्याष्ट्रप्योऽनन्तानन्ताः, <sup>स</sup> सासादन-सम्यग्टस्यः सम्यग्निष्याष्ट्रप्योऽसंयतसम्यग्टस्यो देशसंयताः पृत्यासंख्येयभागनिताः ।

२५ मनुष्यानतै<sup>6</sup> भिभ्यादृष्टयः श्रेण्यसंस्ययभागमिताः । सः त्वसंस्थेयमागः असंस्ये<sup>8</sup>-ययोजनकोटिकोटयः । सासादनसम्यम्हष्ट्यः सम्बन्धिमभ्यादृष्ट्यः असंयतसम्यग्दृष्ट्यो

५ अर्थेय रातसहस्वाणि अध्येषतिका सथा सहस्वाणि । संदश्य यायत् जितानां पर्धेव एतं इत्युत्तरं अविता । २ गो० औठ गा० ६३२ । ३-इस्थे तियरगणुद्धे आ०, द०, द० । ३ समादि अधान्ताः पर्व् वषामध्याका संयताः सर्थे । अञ्चलिनुकुलितहस्तः विकरणुद्धः नमस्वरोषि ।। १ प्रारम्बते बा०, द०, द० । १ पर्धेव ३० ३०, ११ । ७ "का सेटी सत्तरस्विभाषामा ।"-ष० डी० इ० ए० ११ । इत्युत्ति इत्युत्ति । १ तेरहको-मा०, द०, द० । १ गो० बी० गा० १४१ । १० वर्षेव इत्युत्ति इत्युत्ति । १० वर्षेव इत्युत्ति । १

静泉

ş٥

#### श्वमोऽस्याचः

देकतंत्रताः संब्देयाः । प्रमत्तसंयतादोनां सामान्योक्तः संस्था ।

देवगर्ती सिन्धारष्ट्रयोऽसंस्थे याःश्रेणयः प्रतरासंस्थे यभागप्रमिताः । सासावतः सम्बन्हहिसम्ब<sup>8</sup>मध्यादेष्ट्रयसं यतसम्बन्दष्टयः पत्त्र्यासंस्थे यसागव्रयिताः ।

इत्द्रियानुवादेर्नं एकेन्द्रियां सिक्ष्यादृष्ट् गोऽनन्त्राननाः । द्वित्रियनुरिन्द्रियः असं-द्ययाः श्रेणसः, प्रतराऽसंद्येमागप्रमिताः । पद्ध्येन्द्रियेषु प्रयसगुरवाना जसंद्ययाः श्रेणयः, प्र प्रवरासंद्येयभागप्रमिताः । पद्ध्येन्द्रियेषु सासादनसम्यन्द्रष्ट्रयाद्यंक्षयोदशगुणस्थानय-र्वितः सामान्योक्तसंद्याः ।

कायानुवादेवं पूथिन्यप्तेजीवायुकाविका असंस्क्येया स्रोकाः । अथ कोऽयं स्रोको नाम ? भानविशेष-, श्रवरश्रेणिगुणितो स्रोको नवति । बनस्यतिकारिका अनन्तानन्ताः । जसकाथिकसंस्या प्रस्तेन्द्रवयतः ।

योगातुवार्वेनं सनोधोगिनो वाग्योगिनस्त्रः भिष्यादष्टयोऽसंब्वेयाः श्रेणयः, प्रतरा-संक्षेयभागप्रमिताः । काययोगिनो मिष्यादष्टयोऽनन्ताऽनन्ताः । त्रियोगवतां मध्ये सा-सादनसम्यव्हयः सम्बन्धियादष्टयोऽस्वयतसम्यव्दष्टयो देशसंयताः प्रत्यासंब्वेयणायः प्रसिद्धाः । प्रवन्ताच्छगुणस्यानवर्तिनः संब्वेयाः । ख्योगकेवरितः सामान्योकसंस्याः ।

वेवानुवादेर्न आवेवाः पुंचेवाश्च प्रिथ्वाष्टयोऽसंत्येयाः श्रेणयः प्रतरासंद्येयभाग- १५ प्रिप्तताः । वर्षुस्रकवेदाश्च सासादनसम्य- व्रष्टयादिचतुर्गुणस्थानवर्तिनः सामान्योक्तसंस्थाः । प्रमक्तसंयताद्वयश्चतुर्गुणस्थानवर्तिनः सामान्योक्तसंस्थाः । प्रमक्तसंयताद्वयश्चतुर्गुणस्थानवर्तिनः सामान्योक्तसंस्थाः । प्रमक्तसंयताद्वयश्चतुर्गुणस्थानवर्तिनः सामान्योक्तसंस्थाः । प्रमक्तसंयतादिचतुर्गुणस्थानवर्तिनः संस्थेयाः सामान्योक्तसंस्थाः । अवेदा अनिवृत्तिवादार- स्थः वर्षुगुणस्थानाः सामान्योक्तसंस्थाः ।

कृषायानुवाषेनं कोषमानमायासु मिध्यादृष्टि-ससादनसम्पर्दृष्टि-सम्पर्धमध्यादृष्टि-अस्यतसम्पर्दृष्टि-संज्ञासेयताः सामान्योक्तसंब्याः । प्रमन्तसंयताद्वयक्षस्यारः संक्ष्ययाः । छोअकपायाणायपि उक्त प्रच कमोऽस्ति, परन्तु अयं विसेषां यत् सुक्षमसाम्यरायसंबताः सामान्योक्तसंब्याः । अकषाया जपाक्षान्तकषायाद्यश्वस्यारः सामान्योक्तसंब्याः ।

क्षातातुवादेने सत्यक्षातिनः भुताक्षातिनो सिष्यादष्टयः सासादनसम्बन्धः १५ सामान्योच्छसंच्याः । कदवश्यो सिष्यादष्टयोऽसंदयेयाः श्रेणयः प्रतरासंदयेयप्रसिप्ताः । सा-सादनसम्बन्धन्त्रः । कदवश्यो सिष्यक्षातिनः पत्योयसासंद्ययस्यागप्रसिताः । मिठ्युतक्षातिनोऽसंयतः-सम्यन्दश्च्यादयो नवगुणस्थानाः सामान्योकसंख्याः । दृद्यीयक्षातिनः चतुर्यपञ्चसम्याप्रस्था-

१-वर्षं ० दः १२--३३ । २ वर्षः ० ४० - मः । १-व्यिम-भाः , सः , सः , दः , दः । ४--द्योद्या-भाः , सः , दः । ५ वर्षः दः ४०-५०२ । ६ वर्षः दः १०३-१२३ । ७--मुकः वर्षिः सः , सः , दः । ८ वर्षः दः १२४-१३४ । ९ सामान्योक्षत्रवया स्राः , सः , दः । १९ वर्षः दः ११४-१४० । १२-विसंय-ताः । १३ वर्षः दः १११-१४० । ११-विसंय-ताः । १३ वर्षः दः १११-१४० । ११-वर्षः । ११ वर्षः । ११ वर्षः । १११-१४० । १११-१४० ।

नाः सामान्योक्तसंख्याः। प्रमत्तसंयतादयः साम्युणस्यानाः संख्येयाः। चतुर्धज्ञानाः प्रमत्तसं-यतादयः साम्युणस्यानाः संख्येयाः। पंज्वसङ्गानाः सयोगा अयोगाश्च सामान्योक्तसंख्याः।

संयमानुवाहेनं सामायिकच्छेहोपस्थापनशुद्धिसंयताः प्रमत्तसंयताद्यश्चतुर्गुणस्यानाः सामार्र्योकसंस्थाः । परितारशुद्धिसंत्रताः प्रमत्तसंयता अयमत्तसंयताश्च संख्येयाः । सूक्ष्म-५ सार्र्यरायशुद्धिसंयता यथास्यातविद्वारशुद्धिसंयता देशसंयता असंयतात्रच सामार्ग्यो-कसंख्याः ।

दरीतानुनादेनं च चुर्दशीननो भिष्याहष्ट्योऽसंख्येयाः श्रेजयः, प्रतरासंख्येयागन् मिनताम् । अ य दुर्दशीननो भिष्याहष्टयोऽनन्तानन्ताः । च चुर्वशीननोऽच चुर्दशीननेश्र सा-सावनसम्बन्दरम्भावयः एकादस्युणस्यानाः सामान्योक्तसंख्याः । अविवद्दीनिनसृतीब-१० झानिवत् । केवलदर्दानिनः केवलझानिवत् ।

त्रेषयानुवादेर्नं कृष्णनोळकायोत्तछेद्रवासु आधितश्चतुर्गुणस्थानाः सामान्योक्तसंक्याः । तेन्नःपद्मलेदययोगादितः पञ्चगुणस्थानाः स्नावेदवद् वेदितव्याः—मिण्यादृष्ट्योऽसंक्येयाः श्रेणयः प्रतरासंक्ष्ययभागप्रमिताः, सासाद्रतसन्यग्दृष्टि-सन्यग्निण्यादृष्ट्यसंवतसम्यन्तिः संवतासंयताः सामान्योक्तसंक्या वेदितव्या कृष्यधः । तेन्नःपद्मलेदययोः प्रमत्ताऽप्रमत्तनः १५ संयताः संक्येयाः । शुक्रकोद्दयायाभपूर्वेन्नरणादिससगुणस्थानाः । शुक्रकोद्दवयायां प्रमत्ताऽप्रमत्तसंयदा संक्येयाः । शुक्रकोद्दयायाभपूर्वेन्नरणादिससगुणस्थानाः सामान्योक्तसंक्याः ।

मध्यातुषादेनं भज्येषु <sup>(</sup>चतुर्वशासु गुणस्थानेषु सामान्योक्तसंख्याः । अमन्या अनन् न्यानन्तरः ।

२० सम्यक्त्वानुवादेनं श्चापिकसम्यग्दृष्टिषु असंयतसम्यग्दृष्टयः पत्यासेख्यैयआगप्र-मिताः । श्चापिकसम्यग्दृष्टिषु देशसेयतादयः समगुणस्यानाः संख्येयाः । अपूर्वकरणक्षपका अनिवृत्तिकरणश्च का सूक्ष्मसाम्परायद्यपकाः श्चीणक्षपायाद्वेति चत्वारः सयोगकेविकतोऽ-योगकेषिकमञ्च सामान्योकसंख्याः ।

ेथेद्दस्यम्दृष्टिषु असंग्रतसम्बग्धस्याद्यश्चतुर्गुणस्यानाः सामान्योक्तसंख्याः ।
२५ खोपक्षभिकसम्बग्धस्यु असंग्रतसम्बग्धस्योः देशसंग्रतस्य पश्यासंस्थ्यभागप्रमिताः ।
व्योपक्षभिकसम्बग्धस्यु प्रमक्तप्रमन्तसंग्यतः संस्थेयाः । अपूर्वकरणौपक्षमिका अनिवृत्तिः
करणौपक्षमिकाः सुद्धमसाम्बर्गायोपक्षभिका व्यक्षन्तकपायाक्ष सामान्योकसंस्थाः । सामान् वनसम्बन्धस्य सम्बर्गमध्यादृष्ट्यो सिध्यादृष्ट्यस्य सामान्योकसंस्थाः ।

१-याञ्चीत्रक्षपायान्ताः सं-द० १ २ पञ्चाम ज्ञानितः द० । ३ बर्षं० ह० १४८-१४४ । ४ बर्षं० ह० १४८-१४४ । ५ वर्षं० ह० १६२-१७१ । ६-पमाः व्यसंक्षेय-व्याः , ब०, द० । ५ बर्षं० ह० १०२-१०३ । ८ बर्द्रंगतु-धा०, ब०, द० । ९ बर्षं० ह० १०४-१८४ । १० ज्ञायोभ पद्माध्यक्षप्रप्रकृष्टित् द० । ११-द्वः अद्यसकान्ताः सा-द० । १२-द्विः संयत्तासंयताः प-द० । ११-ताः प्रमुखान्त्रसंपताः सी-देवः प्रमुखान्त्रसंपताः सी-देवः प्रमुखान्त्रसंपताः सी-देवः प्रमुखान्त्रसंपताः सी-देवः प्रमुखान्त्रसंपताः सी-देवः ।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

98

संज्ञानुषावेनं संज्ञिषु मिध्याष्ट्रध्यावयो हादशगुणस्थानाः क्युर्दर्शनिवम् । तथा-हि—मिध्याष्ट्रप्योऽसंस्थेयाः श्रेणयः प्रतरासंस्थेयभागप्रसिताः । अन्ये एकाएश सामान्यो-कसंस्याः । असंज्ञिनो मिध्याष्ट्रप्योऽनन्तानन्ताः । न संज्ञिनो नाष्यसंज्ञिनः ये ते सामा-न्योकसंस्याः ।

काहारानुवावेने आहारकेषु आदितस्त्रयोदसगुणस्थानाः सामान्योक्तसंस्थाः । आ॰ ५ नाहारकेषु विश्वारष्टयः सामादनसम्यग्रष्टयोऽस्यतसम्यग्रष्टयश्च सामान्योक्तसंक्याः । मिश्रास्तु अनाहारका न भवन्ति सुतेरमावात् । तथां चोक्तम्—

> "मित्रे शीणकपायं च मरणं नास्ति देहिनाम् । शेरेण्येकादशस्त्रस्ति मृतिरित्यृचिरे विदः ॥" [ ]

अनःहारकेषु सयोगध्वितः संस्थेयाः, यतः केषुचित् सयोगकेविष्ठः समुद्र्यासो १० वर्तते केषुचित् समुद्र्यातो नास्ति । ये समुद्र्याताः ते अनाहारकाः । अनाहारकेषु अयोगः केषिलनः सामान्योकसंख्याः । इति संस्थानुयोगः समाप्तः ।

अयेदानी श्लेत्रमहपणा कण्यते । सामान्यविशेषमेदान् श्लेतं दिमकारम् । तेत्र
नावत् सायान्यनं मिण्यादष्टीनां श्लेतं सर्वछोकः । सासादनसम्पान्ष्टीनां संक्यांमण्यादष्टीनामसंवतसम्यक्ष्टीनां संवत्वाइसंयकानां प्रमन्तसंवतानामप्रमन्तसंवतानामप्रकर१५
णानामिनृत्तिवादरसाम्परायाणां सृहमसान्यरायाणापुपरान्तकपायाणां सीणकषायाणार्मयोगकेविकां श्लेतं छोकस्यासंवर्षयभागः । सयोगकेविकां छोकस्यासंवर्षयभागः
छोकस्यासंख्येयभागा वा सर्वछोको वा । स तु छोकस्याइसंवर्षयभागो एण्यकपाटापेश्लया
झातव्यम् । तत्कयम् १ दंण्यस्यद्वातं कायोस्तरींण "स्वित्रचेत् द्वादशाङ्गल्यमाणसमृत्तं
मृलद्वरितप्रमाणसमृतं वा । जपविष्टद्रचेत् , शरीरित्रगुणवाहुल्यं वायुनछोकोदयं वा प्रथ- २०
मसमये करोति । कपाटसमुद्द्यातं धनुःअमाणवाहुल्योदयं पृत्रीभिमुखशेत् वृश्लिणोत्तरवः
करोति । उत्तरामिमुखश्लेत् पृर्वोपरत आत्मप्रसर्वेयो स्वर्थेया मागा झातव्याः । प्रतरावस्वायां सयोगकेवर्षां वातवरुवत्रयादवीगेष आत्मप्रदेशीतिंयनारं छोकं व्याप्तीति । छोकपृरणावस्थायां वातवरुवत्रयस्यि व्याप्रीति । तेत सर्वछोकः श्लेत्रम् ।

विशेषेण तु गत्यतुवादेनं नरफाती नारकाणां चतुर्षु गुणस्थानेषु सर्वासु प्रविसीषु स्रोकस्थासंस्थेयमागः । तिथेगतौ तिरम्रामादितः पञ्चगुणस्थानानां सामान्योक्तं क्षेत्रम्"।

३ बर्ब के १८८-१८६। २ यते साक, बक, बक, दक। ३ बर्ब के १६०-१९२। ३ तपाइ चोक्रम् आक, चक, दक। १ तप्र सा-जाक, बक, दक। ६ घट्संक सेक २-४। ३ विष्यिम्प्यादश्चीमाएं नास्ति वाक। स-मसोविके-बक, तक। १ इष्ट्यम्-बट्संक घकटीक सेक एक घट। १० दिवतमेति द्वा-धाक, धक, दक। ११-दयः पू-जाक, धक, दक। १९ इष्ट्यम्-बट्संक घटीक सेक एक ४९-५६। १६ व्यवस्थाः नास्ति ३

षोऽर्यः १ मिण्यादशीनां सर्वजोषः । साधादनावोनां संक्तासंक्ष्यतन्तानां लोकावासंख्येक-भागः । मनुष्यमतौ मनुष्याणां सयोगकेवलिक्वजीनां सर्वगुणस्थानानां लोकस्थासंख्येक-भागः । सयोगकेवलिकां तु सामान्योक्तं क्षेत्रधसंख्येयमागोऽसंख्येयां भागा वा सर्वजोष्ठो वा इत्यर्थः । देवगती देवानां वितुष्टं गुणस्थानेषु सर्वेषां लोकस्थासंस्थेयमागः ।

वस्कार्थकर्ती

६ हिन्द्रपातुपारेचं पकेरिह्रयाणां सर्घेत्र संभवात सर्वो लोकः क्षेत्रम् । विक्रवेत्रियाणां लोकस्थासंक्ष्येत्रभागः क्षेत्रम् देवतारकमतुष्ट वत् तेवां नियसोत्पादस्थानत्वात् । विक्रवा द्वि अर्धवृतीये द्वीपे लवणोदकालोत्त्ससुद्रद्वये स्ववन्ध्रूरमणद्वीपार्थपरमाने स्ववन्ध्रूरमणसमुद्रे चीतप्यन्ते न पुनरसंवयद्वीपसमुद्रेषु न च नरकस्वर्गमीगमून्थादिषु । पञ्चेन्त्रि गणां मतुष्यपि ते क्षेत्रम् । तथादि "प्राक्त्यातुष्यत्वात्ममुख्याः" [त० स् १ २१४५ ] इति १ वष्ट्यमाणसूत्रवयः यया मतुष्याणां लोकस्यासंक्षयमानः क्षेत्रं नियतं वर्तते तथा पञ्चेन्त्र्याणां नरके विर्ययलोके देवलोके च त्रमनाढांस्याये नियतंव्यव स्थानेषु अत्यादो वर्तते तेव लोकस्यासंक्ष्ययमानः क्षेत्रं पञ्चेन्त्र्याणां नरके विर्ययलोके देवलोके च त्रमनाढांस्या नियतंव्यव स्थानेषु अत्यादो वर्तते तेव लोकस्यासंक्ष्ययमानः क्षेत्रं पञ्चित्रयाणां द्वात्व्यम् ।

कायानुवादेन पृथिव्ययोजीवायुवनस्रतिकायानां सर्वज्ञोकः क्षेत्रम् । श्रसकायिकानां पञ्जेन्द्रियवस्त्रोकस्यासंक्ष्ययभागः क्षेत्रम् ।

्योगानुवाहेन पाङ्मनसयोगिनामादितः सयोगकेवन्यन्तानां लोकस्थासंख्येयमागः खेत्रम् । काययोगानामादितः वयोषहागुणस्यानानामयोगकेविज्ञाञ्च सामान्योक्तं क्षेत्रम् । मिण्यादक्षोनां सर्वेद्धोद्धः । भासादनादानामयोगिकेवन्यन्तानां द्धोतस्यासद्ययमागः । सयोगकेविज्ञां लोकस्यासंद्येयमागोऽसंद्येषा मागाः 'वा सर्वलोको वा कृषर्यः ।

<sup>स</sup> वेदानुवादेन फ्रीपुंसवेदानां भिष्यादृष्ट्यादिनवमगुणस्थानान्तानां छोष्ट्रयास्र्येय-२० मागः क्षेत्रम् । जपुंसक्षवेदानां भिष्यादृष्ट्यादिनवमगुणस्थानान्तानामवेदानाकच सामा-न्योक्तं क्षेत्रम् ।

"क्यायानुवादेन क्रोधमानमावाकपायाणां" छोमकपायाणाञ्च मिरुशहष्टवादिन-वमगुणस्थानान्तानां दशसगुणस्थानान्तानां व्यपगतकपायाणाञ्च सामान्योके क्षेत्रम् ।

ञ्चानातुवादेन<sup>©</sup> कुमतिकुश्रुत्यक्षानिनां निष्यादष्टिसासावनसम्यग्दर्शनां सामान्योक्तं २५ क्षेत्रम् । <sup>©</sup>कद्वस्यज्ञानिनां निष्यादष्टिसासादनसम्यग्दर्शनां ठोकस्यामंद्रयेयमातः क्षेत्रम् । मतिश्रुतावधिक्षानिनामसंयतसम्यग्दष्टपादीनां मनःपर्ययक्षानिनां वशुगुणस्यानादिद्वादश् गुणस्थानान्तानां केवलक्षानिनां सयोगानामयोगानाञ्च सामान्योक्तं क्षेत्रम् ।

<sup>1</sup> सयतानो द०, आ०, व०, व०। २-संबंध्यमा-घा०, व०, व०, व०। ३ स्यानंत्र-बा०, व०, द०। ४ पद्सं० खे० १०-२१। ४ सर्वसं-द०, धा०, व०। ३ स्यानंत्रेतु वा०, व०। ० पट्सं० खे० २२-२८। ६ पट्सं० खे० २९-४२। १-संबंधियमा-घा०, व०, ६०। १० वा सर्वशंका वा इसर्यः व०। ११ पट्सं० खे० ४१-४६। १२ वट्सं० खे० ४७-५०। १३-नावानी का०, द०, व०। १९ पट्सं० खे० ५१-४०। १५ कुद्वस्य-घा०, व०। कुवस्य-व०। १६-नी च सरमगुगरयानादीना व०। च पट्युलस्यानाति व०।

**धट** ] **मधमोऽ**प्यायः

સ્પ

१०

ैसंयमजुषादेन मामायिकच्छेदोपस्थायनशुद्धिसंयतानां प्रमान्तामसत्ताप्रपूर्वकरणातिशृत्ति-वादरसाम्परायाणां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । परिद्वारिविशुद्धिसंयतानां प्रमान्तमस्यानां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । सुस्मसन्यरायशुद्धिसंयतानां ययाज्यातिबद्धारशुद्धिसंयतानासुपरान्तकपायक्षीण-क्यायसयोगकेयल्ययोगकेयिलानां चतुर्गां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । देशसंयतानां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । असंयतानाञ्ज मिथ्यादृष्टिसासाद्वसम्यन्दृष्टिसस्यिष्यग्रदृष्ट्यसंयतसम्यन्दृष्टीनां ५ चतुर्णां सामान्योक्तं क्षेत्रम् ।

ैदर्शनातुवादेन पञ्चर्दर्शनिनामादितो हृ।दश्गुणश्वानानां छोत्रश्यासंस्केयभागः श्वेत्रम्। अपञ्चर्दर्शनिनामादितो हृ।दरागुणस्थानानानां सामान्योक्तं स्रेत्रम्। अवधिदर्श-रिनामविष्कानिवन् सामान्योक्तं स्रेत्रम्। केवटदर्शनिनां धेत्रसङ्कानियन् सयोगानां त्रिवि-धम्। अयोगानां क्रोकस्थासंस्केयमाग इत्यर्थः।

ं लेरयातुवादेन कृष्णनीलकापोतलेरयानासादिनश्चतुर्गुणस्थानानां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । तेलःपद्मलेरयानामादितः पर्गुणस्थानानां क्षेत्रसासंस्थेयभागः क्षेत्रम् । शुक्रलेरयानामादितो ह्राद्शुणस्थानानां लोकस्थासंस्थेयभागः क्षेत्रम् । सयोगकेविल्नामलेरयानां सामान्योक्तं क्षेत्रम् ।

"भव्यातुवादेन भव्यानां चतुर्वशागुणस्थानानां सामान्योक्तं क्षेत्रम् । अभव्यानां सर्वलोकः क्षेत्रम् । १५

'सम्यक्तानुवादेत क्षायिकसम्यग्ध्यीतां नैतुर्थगुणस्यानाहारभ्य अंधोगकेयित्राज्ञ-स्थानान्तेषु साधान्योक्तं क्षेत्रम् । वेदकसम्यग्द्रष्टीनां चतुर्यपद्धसप्रसम्समुणस्थानेषु सामान्योक्तं क्षेत्रम् । औपशामिकसम्यग्द्रप्टीनां चतुर्यगुणस्थानाद्दारभ्य एकादरागुणस्थानं यावत् सामान्योक्तं क्षेत्रम् । सामान्योक्तं क्षेत्रम् । सामान्योक्तं क्षेत्रम् ।

''संद्युवादेन संक्षिनां चन्नुर्दर्शनिवत् आदिता ह्रादशान्तेषु गुणस्थानेषु होकस्या- २० संक्षेयमागः क्षेत्रमित्वर्थः । असंक्षिनां मर्वन्होकः क्षेत्रम् । ये न संक्षिनो नाप्यसंक्षिनस्तेषां सामान्योक्तं क्षेत्रम् ।

े आहारानुवादेन आदितो हादवागुणस्थानेषु सामान्योक्तं क्षेत्रम् । सयोगकेविहानं क्षेत्रस्यासंक्ष्येयसायः क्षेत्रम् , समुद्रातरिहतत्वादित्यर्थः । अनादारकाणां सिश्यादिष्टसा-सादनसम्यग्दष्टचसंयतसभ्यग्दष्टचयोगकेयिहानं सामान्योक्तं क्षेत्रम् । सयोगकेविहानं लोक २ स्यासंदर्ययमानः सर्वेत्रोको वा असमुद्रभातसमुद्रभातापेक्षया सिद्यम् ।

े अथ स्पर्शनं कष्यते । सामान्यविशेषभेदात् तत् ेद्विपकारम्। तत्र तायत्

१ वर्षः से ५ ५८-६६ । २ प्रमचानां सा-मः । प्रमचानां च सा-मः । अपमचानां सः-आः । दे बर्षः से ६७-७१ ! ४ वर्षः से ७ ५२-७६ । ५ वर्षः से ७७५-७८ । ६ वर्षः से ० ५९-८५ १ ७ चतुर्गःस्याना-धाः, सः । ८ स्योग-धाः, सः । ५-नां सा-भाः, तः, सः । १० वर्षः से ० ८६-८७ । ११ वर्षः से ० ८८ ९२ । १२ अथ तस्य-सः, आः, सः । १३ दिवसारः सः ।

ेसामान्येन मिध्यारष्टिभिः सर्वक्षोकः सृष्टः। अय कोऽसौ लोक इति चेत् ? उच्यतेअसंस्थातयोजनकोत्र्याकाइप्रदेशपरिमाणा रज्जुस्तावदुश्यते । तल्यैक्षणसमयद्वाराहर्ष्युः
विचात्वारिक्षद्विकश्वतवयपरिमाणो लोक उच्यते । स लोको मिध्यारिष्टिमिः सर्वः एष्ट इति । उक्तलक्षणे लोके त्वस्थानिव्हारः परस्थानिवहारः मारणान्तिकमुत्यादश्य माणिभिर्वि५ धीयते । तव स्वस्थानिवहारापेक्षणा शोकस्थासंख्येयमाणो ज्ञातव्यः । परस्थानिवहारापेक्षणा होकस्थासंख्येयमाणो ज्ञातव्यः । परस्थानिवहारापेक्षणा होकस्थासंख्येयमाणो ज्ञातव्यः । परस्थानिवहारापेक्षणा होकस्थासंख्येयमाणो ज्ञातव्यः । परस्थानिवहारापेक्षणा हासमादन्याने प्रथमप्रधिविद्या वह रज्ञवः
इत्यष्टी द्वादम वा चतुर्रवाभागा देशोन्ता स्पृष्टाः । ज्ञावह्ममाणाः कयं स्पृष्टा इति चेत् ? उच्यतेसप्तमपृष्टिक्यां परित्यक्तसासाहनातिगुणस्थान एव मारणान्तिकं विद्याविति नियमात् पष्टीवो
१० मध्यलोके पश्च रज्ञवः सासादनो मारणान्तिकं करोति । मध्यलोकाच्य होक्समे वादरपृथिवीकायिकवादराप्कायिकयादरवनस्यविक्षित्व विद्यावि इति सप्त रज्ञवः । एवं
द्वादस्य रज्ञवे भवनित । सासादनसम्यन्दिष्टि वायुकायिकेषु तेजःकायिकेषु नरकेषु सर्वस्वस्त

> "क्जिज ठाणचउक्कं तेऊ वाऊ य णरयसुदुमं च । अण्णतथ मञ्चठाणे, उवकज्जदि सासणो 'जीवो ॥" [

देशोना इति कथम् १ केचित् प्रदेशाः सासादनसम्यव्दर्शनयोग्या न सबन्तीति देशोनाः । एवसुत्तत्वं सर्वज्ञापि 'अण्यर्शनयोग्याथस्य देशोनत्वं वेदितव्यम् । सम्यग्सण्यादण्य्यसंयसम्यग्रहाधिसंखाँकात्य असंस्थेयभागः, अष्टी वा चतुर्दशभागा देशोनाः सृष्टाः ।
तत्कथम् १ सम्यग्निभ्यादण्य्यसंयतसम्यग्रहाधिसंद्रवैः परस्थानविद्यापोश्या अष्टी राजवः
२० स्पृष्टाः । संयतासंयतैः लोकस्य असंस्थेयभागः, यद् चतुर्दशभागा' वा देशोनाः ।
तत्कथम् १ संयतासंयतैः स्यम्भूरमणतिर्वाम्मरुच्चते ।।।एणान्तिकापेश्यया यद् राजवः
रण्टाः । प्रमत्तसंयश्वाययोगिकेषण्यन्तानां स्यर्शनं क्षेत्रवत् । तत्कथम् १ प्रमत्तादीनां
नियतश्चेत्रत्यान् अयान्तरे नियतीत्यादस्थानत्याच्य समचतुरसरज्ज्ञपदेशस्थानत्यभागाः
लोकस्यासंस्थेयभागः । सयोगिकेषल्यां क्षेत्रयत् लोकस्यासंस्थेयभागः लोकस्यासंस्थेयभागः र्यः वा सर्वलोको या सर्वानम् । इति सामान्येन स्पर्शनमुक्तम् ।

अथ विद्योषेण स्पर्दानसुच्यते । १२ गत्यतुकादेन नरकगतौ प्रथमपृथिवयां नारकैञ्चतुर्गुण-स्थानैर्लोकस्य असंविधेयभागः (पूष्टः । तत्कश्रम् १ सर्वेयां नारकाणां नियमेन संविधयांत्रक-पञ्चेन्द्रियेषु तिर्वेश्व मनुष्येषु प्रादुर्मोषः । तत्र प्रथमपृथिव्याः सन्निहितत्वेन अर्ज्युरस्त्र-

१ बह्कं को० १-१०। २-साम्परःबुः आ०, इ०, व०। ३ तस्तश्रम-व०। तस्त्रश्रम-ता०। ४-पि स्व-भाव, द०, व०। ५ कायेषु द०। ६ तस्त्रवन्ते आ०, द०, व०। ७ वतुर्यस्था-त्रकेषु आ४०, व०। चतुर्याच्यानेषु द०। ८ "ण हि सास्यो स्पूष्णे साहारणसुदुमये य तेजुतुर्यो।" न्यो० कः गा० ११५ । ९-एमत व०। १० सर्यान-व०। ११ भागा दे-आ०, व०, व०, द०। १२ बद्खं को० ११-५६।

परियाणाभावात्, 'तत्रत्यनारकंश्वतुर्गुणस्थानैः स्टोकस्यासंस्येयमागः स्रष्टः । द्वितीयनृतीय-चतुर्वपञ्चमपष्ठमूमीनां मिच्यादष्टिसासादनसम्बन्धिकोकस्यासंख्येयभागः एको द्वी वयध-त्वारः पद्म चतुर्देशमागा वा देशोनाः ।प्रष्टाः । तत्कथम् ? द्वितीयप्रधिव्यास्तिर्यग्छोकादधः रञ्जुपरिमाणत्वात् एको भागः। तृतीयपृथिन्यास्तिर्येग्डोकादधः द्विरञ्जुपरिमाणत्वात् द्वी भागी । चतुर्वपृथिष्यास्तिर्येग्लोकाद्धः विरञ्जुर्पारमःणत्वात् वयो भागाः । पञ्चमपृथिव्याः ५ स्तिर्यग्लोकाद्यः चतुरज्जुपरिमाणस्यात् चत्वारे। भागाः । पष्टप्रथिन्यास्तिर्यग्लोकाद्यः वद्धारुज्यस्मिणस्थात् पद्ध भागाः । तत्रस्यमिश्यादृष्टिसाशादनसम्यग्दृष्टिमिर्ययासंख्यमेते भागाः स्रष्टाः । सम्यभिष्यमारष्टीनां मारणान्तिकोत्पादायुर्वन्यंकाले नियमेन तद्गुणस्थानत्या-गात् स्वस्थानविद्वारापेक्षया लोकस्यासंख्वेयभागः । तेषां सम्यम्भिष्यादृष्टीनां नियमेन मनुष्येष्टदेशोत्पादानसनुष्याँग्णामरूपभ्रेत्रत्यात् सम्यमिश्वाहण्ट्यसंयतसम्यग्रहिभिर्स्नोकस्यासंख्ये- १० यक्षामः स्ट्रष्टः, स्वक्षेत्रविद्वारापेक्षमा इत्यर्थः । सप्तस्यां प्रथिन्यां सिथ्यारप्रिभिन्तींकस्याः संख्येयमागः षट्चतुर्दश्वमागाः वाः देशोनाः स्ष्रष्टाः । असंख्येयमागः स्वस्थानविद्यारापेक्षया । षट एकवी भारणान्तिकापेक्षया स्पृष्टा इत्यर्थः । सासादनसम्याटष्टिसम्यम्भिभ्यादष्टश्यसंयतः सम्बर्ग्स्टर्टिमः सर्प्रमपृथिक्या नारकैः स्वरधानविद्वारोपेक्षया होकस्थासंद्वेयमागः स्वरूः। मारणान्तिकारोक्षयापि एवां स्पर्शनं कस्मान प्रतिपादितमिति चेत् १ सप्तमप्रसिवीनारकाणां १५ पारणान्तिकोत्पावायुर्वन्धकाले नियमेन सासादनादिगुणस्थानत्रयरयामान् सासादनोऽघो गच्छतीति नियमान् । तिर्थमाती, तिरश्चां मिध्यादृष्टिभिः सर्वलोकः सप्रष्टः । सामादनसम्य-म्हिप्रीसर्वोक्तसासंख्येयमागः सप्त चतुर्दशभागा वा देशोनाः सूँछः । तत्कथम् ? तिर्ग्यक्सा-सादनस्य लोकाचे बादरपृथिज्यस्यनस्यतिषु मारणान्तिकापेश्रायापि सप्त रज्जवः । सम्यम्मिध्या-दृष्टिमिर्स्योकस्यासंख्येयमागः स्वष्टः । असंवतसम्यग्दृष्टिभिः संयतासंवतैः लोकस्यासंख्येयभागः २० षट् चतुर्वशभागा वा देशोनाः स्पृष्टः। । मनुष्यगतौ मनुष्येभिश्यादृष्टिभिर्छोकरणसंख्येयमागः सर्वलेको वा सृष्टः । तत्कथम् १ मारणान्तिकापेक्षया पृथिवीकायिकादेक्तत्रोत्पादापेक्षया वा । यो हि यत्रोत्मदाते तरयोत्पादावस्थायां तद्व्यपदेशो भवति । सर्वतोकस्पर्शनं च अमे सर्ववेतस्य द्रष्टव्यम् । सासावजसम्बन्हद्विभिर्जोकस्यासंख्येयभागः सप्न चतुर्वशमागा वा देशोनाः खुद्धाः । सम्यभिष्ध्याद्यु वाद्ययोगिकेवल्यन्तानां स्पर्शनं क्षेत्रवद्वेदितच्यम् ।

देवान्ती देवैभिध्यादिष्टिमः सासादनसम्यग्रहिभिलीकस्याऽसंख्वेवभागः अद्यो नव चतुरं-र्यभागा वा देशोनाः स्ट्रष्टाः । तत्कधम् १ भिष्यादृष्टिसासादनसम्यग्रहिदेवानां कृतपुर्तीयनएक-मृतिविक्षितां छोकामे वादरप्रथिव्यव्यनस्पतिमारणान्तिकारेक्षया नव रव्यवः रण्यानम् । एव-मुत्तरत्रापि नवरंजनुप्रकिर्विद्विच्या । सम्यग्यस्थादृष्ट यसंवतसम्यग्रहिभिलीकर्यासंस्थ्यय-भागः अष्टौ चतुर्दशभागा वा देशोनाः स्पृष्टाः । तत्कथम् १ सम्यग्यिध्यदृष्ट-यसंवतसम्य-३०

१ तत्र ना≁आरः, दर्, वर ।६ क्षध्यक्का=आरः ।३ मानुष्याणी तार ।४ ससष्ट⊸साः, दर्, वरु ।५५-ष्टाः ति–दर्, बार, वरु ।६ विद्वतीनाम् बार, वरु, दरु ।७ रज्बकः स–भार, वरु, दर्। रज्युर्थिकों–वरु ।

[ SIS

२८

ग्दष्टीनाम् एकेन्द्रियेपूत्पादामावात् परक्षेत्रयिहारापेश्वया अष्टरञ्जुरपर्द्यानं वेदितव्यम् ।

'इन्द्रियानुषादेन, पकेन्द्रियै: सर्वज्ञोकः स्पृष्टः । विकरेन्द्रियेजीकस्यासंस्थ्येयभागः सर्वज्ञोको च। तन्मारणान्तिकापश्चया ज्ञातन्यम् । पञ्ज्ञेन्द्रियेषु मिथ्याद्दष्टिमिर्लोकस्यासंस्थ्येयभागः स्वश्लेञ्जविद्दारापेश्चया स्पृष्टः । परश्लेजविद्दारापेश्चया अष्टौ चतुदर्शमागा चा देशोनाः । ५ मारणान्तिकोरपादापेश्चया सर्वज्ञोको च। सासादनसम्यग्टष्टचादित्रयोदशस्यानामां पञ्जेन्द्रियाणां सामान्योक्तं स्पर्शनम् ।

<sup>्</sup>कायानुवादेन स्थावरकार्यिकैः सर्वेष्ठोकः स्ष्टष्टः । प्रसक्तप्रकानां स्पर्धानं पञ्चे-विषयत् ।

³योगानुषादेन वाक्मनसवोगिनां "मिध्याददीनां लोकस्याऽसंख्येयमागः अष्टी चतु-देशभागा या देशोनाः सर्वलोको वा स्पर्शनम् । सासादनसम्यरदृष्ट्यादिश्लीणकपायानानां सामान्योक्तं स्पर्शनम् । सयोगकेविकानं लोकस्यासंख्येयभागः । तत्कथम् ? सयोगकेविकानं दण्डकपादमत्रत्लेकदूरणावस्थायां वाक्मनसवर्माणामश्रलक्य आत्मप्रदेशपरित्पन्तामावात् लोकस्यासंख्येयभागः स्पर्शनं वेदितव्यम् । काययोगिनां मिध्यसदृष्टचादित्रयोददृशुगस्थाना-नामयोगकेविकान्त्र सामान्योक्तं स्पर्शनम् ।

(५ "वेदातुत्रादेन खीवुंवेदैर्मिण्यादृष्टिभिक्तंकस्यासंख्येयभागः एष्टः अष्टौ वय चतुर्दराभागा वा देशोनाः सर्वलोको वा । तन्त्रांत्पान्तिकोत्पादापेच्या ज्ञातव्यम् । सामाहनसम्यव्याद्विमिः स्त्रीयुंवेदैः स्टोकस्यासंख्येयभागः अष्टौ नय चतुर्दशमागा वा देशोनाः । ते तु नय-भागास्तृतीयभूमिलोकामोत्पादापेक्षया वेदितव्याः । सन्यमिण्यादृष्ट्यित्वृत्तिचाद्ररान्तानां खोपुंवेदैः सामान्योक्तं स्पर्यतम् । कतम् । नपुंसकवेदेषु निष्यादृष्टीना सासाहनसम्यव्यक्षित्याः एव सामान्योक्तं स्पर्यतम् । सम्यम्यण्यादृष्टिभिनंषुंसकवेदैलेकिस्यासंख्येयभागः सृष्टः । असंयत्यसम्यव्यक्षित्रवाद्यत्वस्यते वेद्वेकस्यासंख्येयभागः पद् चतुर्दश्वभःगा वा देशोताः । प्रमत्ताः एनिवृत्तिवाद्ररान्तानामवेदानास्त्र सामान्योक्तं स्पर्यत्वम् ।

<sup>७</sup>कपात्रातुवादेन चतुःक्षपायाणामेर्ककपायाणामकषायाणाञ्च सामान्योक्तं स्पर्शनम् ।

्वानातुवादेन मत्यक्षानिनां धुताज्ञानिनां मिथ्यादृष्टिसासाद्वसम्बग्दृष्टीनाञ्च<sup>ः साया-</sup> १५ न्योक्तं स्पर्धानम् । विभक्षक्षानिनां मिथ्यादृष्टीनां लोकस्यासंस्वेयभागः अष्टौ चतुर्ववामागा वा देशोनाः सर्वेलोको या तन्यारणान्तिकोरपाद।वेक्षया । सासादनसम्बग्दृष्टीनां सामान्योक्तं स्पर्धनम् । नम् । आभिनिवोधिकादिएखकानिनां सासान्योक्तं सर्वानम् ।

``संयमातुवादेन पञ्चप्रकारसंयतानां दंशासंयतानामसंयतानाञ्च सामान्योक्तं स्पर्शनम् ।

१ पर्कं को० ५७-६५। २ वर्कं को० १६-७३। ३ वर्कं छो० ७४-१०१। ४ विध्यादिक्षिः ता०, व०। ५ वर्कं को० १०२-१९९। ६-सारणस्तिकापेक्षया आ०, द०, व०। ७ वर्कं को० १०-१२९। ८-मेकलायायां च सा-आ०, द०, व०। ९ वर्कं छो० १२३-१३९। १०-तां सा-ता०, व०। ११ वर्कं को० १३३-१३९।

#### मधमोऽध्यायः

হ্ধ

१०

ेर्शनानुवादेन चत्तुर्दर्शनिनामादितो ह्रावरागुणस्थानानां पळचेन्द्रयवन् । तत्त्वथम् ? पळचेन्द्रियेषु मिण्यारष्टिभिलेकिस्वासंख्येयमागः 'स्वक्षेचविद्यार्पक्षया । अप्टें- चतुर्द्वभागा वा देशोनाः परक्षेत्रविद्यापेक्षया । सर्वलेको वा मारणान्तिकोत्सदापेक्षया । रोपाणां भागा-न्योकर्मिति पळचेन्द्रियवन् । अचक्षुर्देशीननामादिती हाद्शगुणस्थानानोमयधिकंवलदर्शनिनाज्ञ सामान्योक्तं सर्वतन्म ।

पॅलेश्यानुवाहंत सप्तनरकेषु तावत् अथमे नरके कार्याती हेश्या। द्वितीये च नरके कार्याती हेश्या। तृतीये नरके उपरि कार्याती, अभी नीला। चतुर्थं नरके नीलेब हेश्या। पञ्चमे नरके उपरि नीला, अथः कृष्या। पष्टे नरके कृष्यहेश्या। सप्तमे नरके परमकृष्यहेश्या। तथा चोक्तम्—

### "कॉऊ काऊ य तहा णीला पीला य णीलकिण्हा य। किण्डा य परंभकिष्का लेस्सा पढनादिपुटवीसु॥"

िमोठ जीव मार्व ५२८ 📗

इति सप्तनरसेषु लेश्याभरातम् । तत्र लेश्यात्वादेन कृष्णतीळकापे।तलेश्यीर्भण्यादिर्धानः सर्वलेकः एष्टः । सासादनसम्बग्दिश्विः कृष्णनीळकापे।तलेश्यीलेकिश्यासंस्थ्यभौगः पश्च चत्यारो ह्रौ चतुर्दश्चमागा वा देशोनाः एष्टः । तत्कथप् १ चष्ट्रचां पृथिवयां कृष्णलेश्योः सासा- १५ दनसम्बग्दिश्विमौरणान्तिकोत्यादापेश्वया पद्ध रज्जवः स्प्रष्टाः । पद्धमपृथिव्यां कृष्णलेश्याया अविवश्चया तोळलेश्येश्वतको रज्जवः स्प्रष्टाः । तृतीय-पृथिव्यां नीळलेश्याया अविवश्चया कारोतः लेश्यैः ह्रौ रज्जू रहेश । सामापृथिव्यां यद्यपि कृष्णलेश्या वर्तते तथापि मारणान्तिकावस्यायां सासादनस्य नियमेन मिथवात्वप्रह्णादिति नोशहता । अत्र पद्ध चत्यारो ह्रौ चतुर्दश्वभागा वा देशोनाः ।

सासादनसम्यादर्शनामादि जिलेरयानां विद्या द्वादश भागाः कस्मान्न लश्यन्त इति चेत् १ 'पद्योतो मध्यलोकं यावत् पद्ध लोकामं यावस्तमः इति हात्समामाः द्वतो च दत्तः' इति चेत् १ पद्धसि १ तत्र पष्टनस्चे अवस्थितलेश्यापेश्वया पञ्चेव रज्ञवः स्ट्रष्टः मवन्ति, यतो मध्यलोकादुपरि कृष्यलेश्या नास्ति । "पीतपद्मशुक्तलेश्चया द्विषित्रोपेषु" [त० स्० ४१२२ ] इति वचनात् । अथवा येषां मते सासादनसम्यादर्षिरेकेन्द्रियेषु नोत्यवते तन्मतापेष्ठाया हादरा- २५ भागा न दत्ता ।

सम्यम्भिष्याटप्रयसंयतसम्यग्टरिभिः

**रु**ष्णनी**उद्य**र्पोत्रहेर्यंहोंकस्यासंस्थेयभागः

१ बर्बं॰ को॰ १४०-१४५ । २ स्वक्षेत्रस्यनशन्दः । ३-सविवदर्शनके-ता०,वः । ४ बर्बं॰ को॰ १४६-१६४ । ५ कामोती कामोती च तथा नीजा शीला च नीलहुःच्या च । कृष्णा च परम-कृष्णालेस्या प्रधमादिश्मितीयु ॥ ६ भागाः आः । ७ कृष्णानीतैः सा-वः । कृष्णालेस्या सा-का० । ८ अधिविशतसान् आः, वः, वः । ६-दिति कारणात् नो-आः, वः, दः । १०-सादिती लेखानाम् आः, वः, वः ।

tic }

स्युष्टः ! तेज्ञांकरवैर्मिण्याटष्टिसासादनसम्बर्ग्दृष्टिभिह्यंकरवासंक्ष्येयमागोऽष्ट्री नव चतुर्दशः मागा वा देशोनाः स्युष्टाः । तेज्ञोत्वर्यः मम्यम्भिष्णग्रदृष्ट्यसंयतसम्बर्ग्दृष्टिभिर्लोकस्यासंक्ष्येयमागोऽष्ट्रीः नव चतुर्दशमागा वा स्थानाः । संयतासंयतेळींकस्यासंक्ष्येयमागो अभ्यर्थचतुर्दशमागा वा देशोनाः । संयतासंयतेळींकस्यासंक्ष्येयमागो अभ्यर्थचतुर्दशमागा वा देशोनाः । अस्यायमर्थः-नेजोत्वर्रयः संयतासंयतेः प्रवप्तर्वर्गे मारणान्तिकोरादारिक्षयः अभ्यर्थचतुर्दशमागाः सार्थरच्युः स्युष्टा । तेजोत्वर्रयः प्रवस्त्रवर्गे मारणान्तिकोरादारिक्षयः अभ्यर्थचतुर्दशमागाः सार्थरच्युः स्युष्टा । तेजोत्वर्रयः प्रवस्त्रवर्गे मारणान्तिकोराद्याः प्रवस्त्रवर्गे स्वस्त्रसं स्वयसान्तिकोर्द्याः स्वयः स्वयः स्युष्टाः । वद्यत्रस्य सार्थर्यः स्वयः स्वयः स्वयः स्वयः । तत्कथम् १ वद्यत्रस्य संवस्त्रसं सक्ष्यसं स्वयस्य स्वयः स्वयः स्वयः स्वयः । तत्कथम् १ वद्यत्वेर्यस्य स्वयः स

## ेंतेऊ तेऊ य तहा तेऊ पउनाय पउमसुकाय । सुक्काय परनसुक्का ठेस्सा भवणादिदेवाणं ॥१॥॥

[ गो० जी० गा० ५३४ ]

े अस्यायमधंः ----भवनयासिव्यन्तरक्योतिष्वेषु जधन्या तेज्ञोत्तर्या । सीथमैंशानयोः 
२० मध्यमा तेजोलेश्या । सनत्क्वमारमाहेन्द्रयोत्तन्त्र्व्या तेज्ञोत्तरया १ जधन्यपद्मातेश्याया अविवक्षस्या ।
जद्यालेष्यस्यान्तरत्यन्त्रकापिष्टगुक्कमहाशुक्षेषु विक्षस्या पद्मतेश्या जपन्यसुक्कतेश्याया अविविक्षस्य । सतारसहस्रारयोज्ञेषस्य शुक्कतेश्या उत्तकृष्टपद्मातेश्याया अविविक्षतत्त्रात् । आवतप्रापतारणान्युतनवर्मवेषकेषु मध्यमा गुक्कतेश्या । नवानुदिशपञ्चानुत्ररेषु उत्कृष्टा शुक्रकेश्या ।
तथा चोक्तम्---

१-शै च-भा॰, द०, व०, व०। २-शै च-भा॰, द०, व०। ३ वा देशांनाः व०। ४ "दिवहृद बोह्समागा वा देख्णः"-पद्ष्यं० भो॰ १५९। ५-हर्गमा-भा०, व०, द०। स्वगः व०। ६ सा दर्शम-भा०, द०, व०। ७ मानः १९८ः। ८ पध्वेश्दरैः मिष्याहण्डाप्रध्यत सम्बद्धस्य स्वतः व०। ६ सा दर्शम-भा०, द०, व०। ७ मानः १९८ः। ८ पध्वेश्दरैः मिष्याहण्डाप्रध्यत सम्बद्धस्य स्वतः कोश-द०। १-हिसंयतानौः द०, व०, आ०, व०। १० तथा पद्य-माण्डाकः व०। ११ "तेक तेक तेक प्रमा प्रमाय प्रमायकः व। प्रकार व प्रपादकः विकार प्रमायकः विकार प्रमायकः व । प्रकार व प्रमायकः व । ११-काणिश्चाकमहाञ्चकंप्र-व०, द०।

₹8

प्रथमोऽध्यायः

ti∠ ]

## "तिष्हं दोण्हं दुण्हं च्छण्हें दोण्हं च तेरसण्हं च। एतो य चोदसण्हं लेस्सा भवणादिदेवःणं॥१॥"

[गो० जी० गा० ४३३]

क्तोऽन्यत्र तिर्घ्यस्मनुष्येषु लेश्यानियमामावः। प्रमत्तादिसयोगनेवल्यन्तानामतेश्यानाञ्च सामान्योक्तं स्पर्शनम् । भंज्यानुबादेन भव्यानां सर्थगुणस्थानानां सामान्योक्तं स्पर्शनम् । अभव्यैः सर्वलोकः सम्रदः।

सैन्यक्सातुवानेन कायिकसँद्रष्टीनामैकाद्रशापुणस्थानानां सामान्योक्तं स्पर्शनमेथ वर्तते, किन्तु देशसंयतानां छायिकसद्रष्टीनां छोकस्यासंख्येयभागः स्पर्शनम्। छायिक-सम्यक्स्यपुष्ठानां देशसंयतानां पद्यपि एजवः कृतो नेति नाशकृतीयम् ? तेषां निप्यक्षेत्रस्यान् । १० कर्माभूमिजो हि सनुष्यः सप्तश्कृतिक्यभारम्भको भयति । छायिकसम्यक्स्यलामान् पृवेभेव विचेक्त बद्यानुष्कस्तु संयतासंयतस्यं न छमते ।

"अगुव्वयमहव्ययाइं ण संमइ देवाउनं मोत्तुं"

[गो०कर्म०गा०३३४]

इत्यमिभानात् तिर्यगल्पत्रस्थितं परिद्वत् न सक्नोतित्यर्थः । वेदकसम्यग्रद्धीनां १५ सामान्योकं सर्यनम् । औरशमिकयुक्तानाससंयवसम्यग्रद्धीनां सामान्योकं सर्यनम् । देश-संयतिशीनामीपशमिकसम्यस्त्ययुक्तानां छोक्त्रयासंस्थेयभागः स्पर्शनम् । औपशमिकसम्यक्त्य-युक्तानां देशसंयतानां कृतो छोकस्यासंस्थेयभागः इति । यदि प्रस्कृति १ "मतुजेव्येतसम्य-धात् । वेदकपूर्वेकौपशमिकयुक्तां हि स्रेण्यारोहणं विधाय मारणान्तिकं करोति, मिध्यात्पपूर्व-कौपशमिकयुक्तानां मारणान्तिकासम्यन्ति छोकस्यासंस्थेयभागः । सासादनसम्यन्द्रष्टिसम्य- २० मिष्ययादिष्टिसिध्यादिष्टीनां सामान्योक्तं स्पर्शनम् ।

ंसंक्षातुवादेन संक्षितां चच्चर्दशीतिवत्। असंक्षिपः सर्वलोकः स्पृष्टः। ये तु न संक्षितः नाष्यसंक्षितस्तिषां सामान्योक्तं स्थर्शनस्।

'आह्रारातुबारेन आह्रारक्षणामादिवो ह्रादश्युणस्थानानां सामान्योक्तं स्पर्शनम् । सयोगकेयित्वतं क्रोकस्यासंद्धेयभागः । तस्कथम् ? आह्रारक्षायश्यां समचतुरस्रर्ज्ञादिव्या- २५ मेरभावान् । दण्डकपाटावस्थायां ध्वाटप्रतरावस्थायाञ्च सथोगकेयत्री औदारिकौदारिक-मिश्रशरिरयोग्यपुद्गलादानादाह्रारकः । तथा जोक्तम्—

१ त्रमाण्यं द्योः द्योः त्रणां द्वोः त्रयोद्यानाञ्च । एतस्माच्यद्वदैद्यानां देशमा भवनादि-देशानाम् ॥ ६ वद्षां को० १६५, १६६ । ३ वद्षां को० १६७-१७६ । ४-सम्बर-रक्षीनाम् द०, व० । ५ स्टइ आ०, व०, द०, व० । अगुश्चनसद्वावति न तमते वेवाधुर्वस्थाः ६-ति चेत् पु-आ०, व०, द०, आ० । ७ मनुष्येस्ट-आ०, व०, द०, त० । ८ व्यद्षां को० १८७-१८० । ९ वद्षां को०१८१-१८५ ।

₹≎

### तस्वार्य*क्*ती

"दंडजुर्ग जोशलं कवाटजुराले य प्रदेशसंवरणे । सिस्तोगलं भणियं सेस्तिए जाण कम्मह्यम् ॥ १ ॥"

[ पद्मसं० शाहपूर ]

**?**|& ]

दण्डकप्रयोक्ष पिष्ठिते अन्यक्षेत्रतयासमञ्जूरक्षरक्ष्यादिन्यामेरमायात् सिद्धो लोक-५ स्थासंस्केंयभागः । अनाहारवेषु मिण्यार्दार्ष्टामः सर्वलेकः स्षृष्टः । सासादमसम्बन्धारिक्षी-करवासंस्केंयभागः एकादश चतुर्दशभागा या देशोनाः स्पृष्टाः । तत्वथम् ? अनाहारकेषु सासा-दनस्य पष्ठप्रायत्रीतो निःस्त्य तिर्वलोके बाहुभाँचात् पक्ष रज्जवः, अञ्चुतादारस्य तिर्वलोके बाहुभाँचान् पडिल्केकाद्यः । ततु पूर्वे हृदशोक्तः इदानी स्वेकादशैति पूर्वेपरिवर्ताः इति चैत् : नः मारणानिकावेश्वया पूर्वे तथाभिधानात् । न च मारणानिकावस्थायामभाहारकःवं १० किन्त्रस्यादावस्थायाम् । सासादनश्च भारणानिकभवेषेकिन्द्रयेषु करोति नोत्पदम् , उत्पादाव-स्थायां सासादनस्यस्यागात् । अनाहारकेषु अमंदतसम्यन्दाद्यिभाली स्थायसंस्थयभागः पद्चतु-देशभागा या देशोनाः स्पृष्टाः । सयोगवेषितनां लोकस्यासंस्थयभागः सर्वलेको च । अयोग-केवलिनां लोकस्यासंस्थयभागः स्पर्शनम् । इति सर्वोनव्यास्यानं समातम् ।

अथ कालस्वरूपं निरूप्यते । स कालैः सामान्यविशेषभेदात् द्विप्रकारः । सामान्यतस्तरः १५ वत् मिल्यारष्टे नीनाजीषापेश्रया सर्वैः कालः । एकजीवापेश्रया त्रयो सहौः । ते के १ अनाध-नन्तः कॅस्यिचत् , कॅस्यिचदनादिसान्तः, कॅस्यिचसादिसान्तः । स तु सादिसान्तो जघन्येना-त्तर्सुहूर्तः । अन्तर्सुहूर्त्तं इति कोऽर्थः १ वीणि सहस्राणि सप्त क्षतानि च्यपिकसमितिरुद्ध्या-साः सहस्तैः कश्यते ॥ २०५३ ॥ तस्मान्यरन्तर्सुहूर्तः । संसयापिकसमायिलकामार्दि कृत्या समयोनसुहूर्तः यावत् । स च अन्तर्सुहूर्तः दश्यमसंख्यातभेदो भवति । तथा चोक्तम्-

> "तिष्णि सहस्ता सत्त य सदाणि तेहत्तरिं च उस्सासा । एसो मबदि सुदुत्तो सध्वेसि चेव मणुवाणें ॥ १ ॥" र्

उत्कर्षेण अर्द्धपुद्गलपरिवर्त्ती भे देशोनः ।

सासादनसम्बर्ध्यनीताजीवापेत्त्या जपन्येनैकंतनयः । ३:इवेंण पर्योपनाऽसंस्येय-भागः । <sup>४३</sup>एकजीवं र्यात जपन्येनैकः <sup>३</sup> समयः । ३:वर्षेण <sup>४,</sup>५डा५क्षित्रः । आयसिका च २५ असंस्थातसमयळक्षणा भवति । तथा चोक्तम्—<sup>५०</sup>

१ परदर्ध-ता॰ । प्रयसंग-च॰ । द०६शुंग औदारिकं कथादशुगले च प्रतसंगरणं । मिश्रीदारं भणितं रोपभंगे आमीरि कर्मणम् ॥ २-ने कालः आ॰, व॰, द॰, ज॰ । ३ पर्खं॰ करः १-२२ । ४ भागाः ज॰ । ५ स्रम्यस्य । ६ मध्यस्य । ७ साविमिश्यास्प्रदेः पुनकतन्त्र-स्वयश्यक्षेत्रस्य । ८ साविमिश्यास्प्रदेः पुनकतन्त्रस्य । ८ सम्बारिकानामानिल-आ॰, द॰, व॰ । ९ एवे ता॰ । १० मणुगणं ता॰ । त्रीर्थंण सद्याणि सम्र च दातानि विस्तरिका उत्प्रासाः । एतत् भवति मुद्दुर्व सर्वेषाञ्चेन मनुभानाम् ॥ ११-चर्ते सन्-च॰, व॰। १० एकं भीवं आ॰, व॰, त॰। १२-नेकस-अ॰, व॰, द॰, व॰, व॰ ४४ साविक्तरहालकारुके साकादनगुनस्थान्त्रास्यक्षात्रनित्रमात् । द्रष्टन्यम्-च॰ दो॰ व्य० ए० २४२ । १५ मो॰ श्रीकः मा॰ ५०३-५७४ ।

### १।८ ] प्रथमोऽध्यायः

"आवित्र असंखसमया 'संखेष्यावित्समृह उस्सासो । सनुस्तासो योओ सनस्योको छवे। भणियो ॥१॥ अङ्गनीसद्दलवा नाली दोनालिया सुदुसं तु । समऊर्ण तं सिष्णं अंतसुदुनं अणेयविदं ॥२॥"

[ जम्बू० ए० १३।५, ६ ] ५

सम्याम्मध्यारहेर्नानाजीवापेश्चया जपन्येनान्तर्मुहूर्तः, उत्करिण परयोपमासङ्ख्येथ-भागः । एकं जीवं प्रति जपन्योत्कृष्टरचान्तर्मुहूर्तकालः । अस्यायमर्थः- सम्याम्मध्यारण्या-कत्रीवं प्रति जपन्येन जैधन्यान्तर्मुहूर्तः, उत्करिण पः उत्कृष्टोऽन्तर्मुहूर्तः ।

असंयतसम्यन्द्रष्टेनीनाजीवापेश्वया संबंध काळः । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्भुष्टृतंः, उत्कर्षेण त्रयश्चिशत्सागरोशमानि सातिरेकाणि । तत्कथम् १ कश्चिज्जीवः पूर्वकोट्यायुरुत्पन्तः १० सान्तर्भुद्तिष्ट्रिश्योनन्तरं सम्यक्त्वमादाय तपोविरोषं विधाय सर्वार्थसिद्धानुत्पनते । तत्तरच्युत्वा पूर्वकोट्यायुरुत्यजोऽष्टवर्षानन्तरं संयमभौदाय निर्वाणं गच्छति ।

देशसंयतस्य नामाजीयापेक्षया सर्वः कालः । एकजीवं प्रति जघन्येनान्तर्सुर्हुर्तः, उत्क-र्वेण पूर्वकोटी देशोर्नः ।

प्रमत्तायमत्तर्योर्नाताजीवापेक्षया सर्वः काळः। एकं जीवं प्रति जयन्येनैकः समयः। १५ तत्क्यम् १ सर्वो जीवः परिणानविशेषवशात् प्रथमतोऽप्रमत्तगुणस्थानं प्रतिपद्यते, पश्चात् तत्स-निपक्षभृतप्रमत्तगुणस्थानान्तरस्थितो निजायुःसमयशेषेऽप्रमत्तगुणं प्रतिपद्य न्नियते इति

१ असंखे-वन । आविष्टः अर्घष्यसम्मा संख्याताविष्ठमम् । सम्बाद्धायाः । समाद्र्वायाः । सम्बाद्र्वायाः । सम्बाद्र्वायाः । समाद्र्वायाः । सम्बाद्र्वायाः । सम्बाद्र्वायः । सम्बाद्र्वायः । सम्बद्र्वायः । सम्वद्र्वायः । सम्बद्र्वायः । सम्बद्र्वायः । सम्बद्र्वायः । सम्बद्र्

[ 814

20

अप्रमत्तेकजीवं प्रति जयन्येनेकः समयः । तथा अप्रमत्तस्याने स्थितो निजायुःकारान्तसमये प्रमत्तगुणस्थानं प्रतिपद्य प्रियते इति प्रमत्तेकजीयं प्रत्यपि जवन्येनेकः समयः, उत्कर्षेणा-नर्सुष्ट्रतेः ।

चतुष्णीसुपशमकानां नानाजीवापेश्वया एकजीवापेश्वया च जपन्येनेकः समयः, ५ उत्कर्षणान्तर्भुद्धतः । तत्कथम् ? चतुर्णासुपशमकानां चतुःपञ्चाशत् यावत् ययासम्भयं भवन्तो रेष्टुगपरिष प्रवेशे भरणासम्भवात् नानाजीवापेश्चया एकजीवापेश्चया च जपन्येनेकसमयः । नन्वेजं मिष्यादण्डेरप्येकसमयः कस्मान्न सम्भवतीत्यतुपपन्नम् ; कोऽर्थः ? मिष्यादण्डेरकेन् समयः कालो न घटते इत्यर्थः । कस्मात् ? प्रतिपन्नमिष्यात्तस्य अन्तर्भुद्धतीमध्ये मरणासम्भवात् । तदुक्कम्-

# "मिथ्यात्वं दर्श्वनात् माप्ते" नास्त्यनन्तात्तवन्धिनाम् । यावदावतिकां पाकान्तर्श्वहते सृतिर्व च ॥ १ ॥" [

सम्यामाच्यादण्टेः परिमरणकाठे तद्गुणस्थानत्यागान्नेकः समयः सम्यावि इति प्रतिपक्षासंयतसंयतासंयतासंयताप्रोठिय अन्तर्भृहुर्वभाग्ये न प्रियते । अतोऽस्यतसंयतासंयतयोगिरिय एकः समयो न मयति ।

१५ चतुर्णा क्षपकाणामयोगकेविक्तिमञ्ज नानाजीवापेक्षया एकजीवापेक्षया च उद्यवस्यक्ष उत्स्रष्टश्च कालोऽन्तर्भृदूर्तः । तत् कथम् १ चतुर्णां क्षपकाणामपूर्वकरणानिवृत्तिकरणसूत्रमसाम्य-रायक्षीणकपायाणामयोगकेविज्ञाञ्च मोचगामित्येन भ अन्तरं भरणासम्भवात् नानैकजीवा-पेक्षया जयन्यक्षोत्कष्टश्चान्तर्भृद्वतैः कालः ।

सयोगिकेबस्तितं नानाजीवापेश्वया सर्वः काजः, एकं जीवं प्रिटे जयन्येनान्तर्भृहूंतैः । २० क्रुतः ? सथोगिकेबस्तिगुणस्थानानन्तरमन्तर्भृहूर्तमध्ये अयोगिकेबस्तिगुणस्थानप्रात्तेः उत्कर्षेण पूर्वकोटी देशोना । कुदः ? अष्टवर्णनन्तरं तयो गृहीत्वा केवस्त्रुत्याद्यतीति कियद्वर्षेष्ठीनत्यात् पूर्वकोटी वेदितस्या ।

विशेषेण 'गत्यतुवादेन नरकगती 'नारकेषु समर्धुं भूमिषु मिध्याटष्टेर्नानाजीवा-पेक्षया सर्वंः कालः। एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्मृदुर्तः कालः, पश्चात् मिध्याटष्टिगुणस्थानत्यागे'-२५ सम्भवात् । उत्कर्षेण प्रथमभूम्थादिषु यथासङ्ख्यमेकः सागरः, त्रयः सागरः, सप्त सागरः, दश् सागराः, सप्तदश्च सागराः, द्वार्षिकति सागराः त्रयक्षिशत्सागरारचेति । सासादनसम्यग्टष्टेः सम्यग्निभ्यादृष्टेश्च सामान्योक्तः कालः । असंयतसम्यग्टष्टेर्नानाजीवापेन्न्या सर्वः कालः । एक-

१-या ज-द् ०, भा०, ज०। २ सुगायेकस्मिन्धि प्रदेशे आ०, व०, व०, व०, व०। ३ प्राप्तेनां-व०। ४-न च अ-भा०, व०, व०, अ०, द०। ५-तंब्रा-धा०, व०, द०, उ०। ६ तः कालः सु-वा०। ७ 'अद्विद्द रसीह अद्विद्द अंतीमुद्देष्टि य उपयुक्तकोडो स्वागदेशिक्ष-कालो होदि।''-पा० दो० का० प्र०३५७। ८ यर्षा० का० ३३-१०६। ९ नरकेषु बा०, व०, ४०, ४०। १० सत्तभू-वा०। ११-न त्यासार्ध-व०। --र्योगस्-वरः।

ąų

www.kobatirth.org

बीवं प्रति जचन्येनान्तर्मुहूर्तः । उदहृष्टो देशोनः "अन्तर्मुहुर्तः (?) । कस्मान् ? देशोनादन्तर्मु-हृतीन् परं तदुराणस्थानत्यागान् ।

प्रधमोऽध्यायः

तिर्ज्यमतौ तिर्द्धां मिण्यादृष्टीनां नानाजीवाण्यस्य सर्वः कावः । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्मुंदूर्तः । उत्कर्षेण विश्वन्तः कावः । असक्त्येयाः पुद्वन्तपरिवंत्ताः । सासादनस्य स्यादृष्टिसस्यम्भिध्यादृष्टिसंचतासयतानां सामान्योकः कावः । असंयतसम्यादृष्टेसंसर्वः नाना- १० जीवापेक्षया सर्वः कावः । एकजीवं तिर्चयन्त्रं पति जयन्येनान्तर्मुदूर्तः, उत्कर्षेण वीणि पत्यो-पमानि । कथिमिति नेत् १ क्वयते-तिर्व्यंगसंयतसम्यादृष्ट्यं कजीवं प्रति उत्कर्षेण द्र्यानमोद्दः अस्कतेदकापेक्षया अत्रील पत्योगमानि पूर्वकोटिष्ट्रथक्त्येरभ्यिकानि, सप्तपत्वारिशन्पूर्यं-कोटिप्रियर्यधिकानिस्यमः । तथा हि-पुंतर्युसककीवेदेन अष्टवष्टी वारान् पूर्वकोट्यायुण व्यत्यधिकानिर्व्याप्त्रम्यप्रकानित्वस्यायुण व्यत्यधिकानिर्व्याप्त्रम्यस्य अयाव्यति अपर्याप्तमनुष्यस्य अष्टा वारान् पूर्वकोट्यायुण व्यत्यस्य अयाव्यति अपर्याप्तमनुष्यस्य अष्टा वारान् प्रविक्रम्याचेन् । वाराम् प्रविक्रम्याचेन् विश्वन्यप्तान् पर्यात्वक्रमः । पूर्वकोटिप्रथक्त्वाधिक्यं वेष्यपिष्ठक्रिणेन पूर्वत इति वेष्टितव्यप्त्।

सनुष्यवती मनुष्येषु पिध्याष्ट्रप्टेर्नानाजीवापेष्यया सर्वः कालः । एकं जीयं प्रति जघ-त्येनान्तर्मुहूर्तः, उत्कर्षेण श्रीण पञ्चयेपमानि पूर्वकोटिष्ट्रथक्त्वैरस्यधिकानि । सासादनसम्य- १५ ग्रष्टेर्नीनाजीवापेष्यया जपन्येनेकः समयः उत्कर्षेणान्तर्मुहूर्तः । एकं जीवं प्रति जघन्येनेकः समयः, उत्कर्षेण पत्नाविकाः । सम्यम्पिध्यादष्टेर्नानाजीवापेक्षया एकजीवापेक्षया च जपन्यस्रोत्कृष्टरच कालोऽन्तर्मुहूर्तः । असंयतसम्यग्रष्टेर्नानाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीयं प्रति जचन्ये-नान्तर्मुहूर्तः, उत्कर्षण श्रीणि पत्न्योपमानि साविरेकाणि । तत्कथम् ? कर्मभूमिको हि सनुष्यः क्षायिकसम्यवस्यनुष्को वृज्ञीनमोहस्रपंकवेदकशुक्तो वा भोगास्मिजमनुष्येषुरपक्षते इति [ ततः ] २० मनुष्यातिपरित्यागतः १ धातिरेकाणि परचाद्वस्यतिक्रमः । देशसंयतादीनां दशानां गुणस्थानानां सामान्योक्तः कालः ।

र नारकेषु सभ्यावण्डेरसं कालः चिन्तः। यतः यद्विष्टायसादिषु तस्वैत्यं निक्षणम्—
"उनकस्सं सागरीनमं तिष्य राच दस स्वारस वावीस तेवीसं सागरीवमाणि देखुलालि।"
४६। ""एवं तीहि अंतीमुदुवेहि कणा अप्पप्यो उवकस्साउद्विदी अपंजदस्यमादिद्विउवकस्मकाको होदि । णवरि सद्याप् स्वि अंतीमुदुवेहि क्या उक्कसरिद्विति अपंजदस्यमादिद्विउवकस्मकाको होदि । णवरि सद्याप् स्वि अंतीमुदुवेहि क्या उक्कसरिद्विति अपंज ।"
च्यद्क्षंत्, भा दी का १०, व०, व०, व०। दे परावर्ताः त०। प्र अयं कालः अस्तिप्रभ्वेतिद्वतिर्वश्चमित्रस्यार्विते । प्या-"उक्कस्तं तिष्य पित्रदेखमाणि पुश्वकोदिपुप्त्रेन्नमित्रस्याणि ।"
-पर्क्षंत्र कात् ५९। ५ उत्पत्तते झात् । ६ नसुमक्किमेदे झात्, व०, व०। नसुस्वकेषेवे
अ०। ६-विक्रमः आत्र, व०, व०, व०। ८ प्रश्लोन मेदि-भात्, व०, व०। महणेन
पूर्वतः वेदि-व०। ५ सरक्ष्युकः आरः, द०, व०, व०। १० "तिष्यि पत्तिदीवमाणमुत्रदि देवणपुलकोदिविमानुक्तंम् १"—भव दी० झात् १० २० २० ८।

िश्राट

38

ધ્ય

देवगती देवेषु सिभ्याटहे नीनाजीवापेच्या सर्वः काळः । एकं जीवं प्रति जधन्येनान्त-सुंहुर्तः उत्पन्नमात्रापेक्ष्याः अग्वर्सुकूर्तनन्तरं सेट्टिष्टिर्भवित यतः । उत्कर्षेण एकवित्रात्सागरोप-मानि ग्नयनप्रवेदेयेकेऽपि करिचिन्मध्याटिष्टिर्मयति यतः । सासादनसम्यौग्टप्टेः सम्यम्भिथा-हष्टदेश्च साम्रान्योतः कालः । असंचतसम्यग्टप्टेनीनाजीपापेक्षयाः सर्वः कालः । एकं जीवं ५ प्रति जयस्येनान्तर्येहृतः, उत्कर्षेण व्यक्षिश्वत्सागरोपमानि ।

"इन्द्रियानुवादेन, एकेन्द्रियाणां जानाजीवापेक्षया सबँः कालः। एकं जीवं प्रति जधन्येन सुद्रभयमङ्गप्। तत्कीदृशमिति चेत् ? उक्तल्रस्यमुद्धर्मभय्ये तत्वदेकेन्द्रियो भूत्या कश्चिजीवः षट्पष्टिसङ्क्षद्वार्विशद्दिकदातपरिमाणानि ६६१३६ जनममरणानि अनुसवित, तथा स एव जीवः तस्यैव सुदूर्तस्य मध्ये द्वित्रिचतुःपञ्चेनिद्रयो भूत्वा यथासंस्यमशीति-१० षष्टि-चरवारिशत-चतुर्धिशतिज्ञसमरणान्यनुभवति । सर्वेऽप्येते समुदिताः सुद्रभया एताचन्त एव मयन्ति–६६३३६ । उक्तस्य-

> "'तिण्णिः सया छत्तीसा छावदि सहस्स खम्ममस्णानि । एत्रदिया खुदमवा हवंति अंतोस्रहुत्तस्स ॥ १ ॥ विपर्लिदिएसु सीदिं सिंहें चाळीसमेव जाणाहि । पंचेंदियन्त्रज्ञीमं खुदमवंतोस्रहुत्तस्स ॥ २ ॥" [

यदा चैवालसुंद्रुतंस्य मध्ये एतावन्ति जन्ममरणानि मवन्ति तद्देकस्मिन्नुच्छवासे अष्टादश जन्ममरणानि लभ्यन्ते । तत्रैकस्य चुद्रुमवसंद्या । उत्कर्षेण अनन्तकालोऽसङ्ख्याः पुट्रलपरि-वर्ताः । तत्त्रयम् १ कलर्षेण अनन्तकालः असंख्यातपुद्रलपरिवर्तनल्ख्यणे निरन्तरमेकेन्द्रिय-त्वेनैच "मृत्या मृत्या पुनर्भवनात् , ततो विकलेन्द्रियः पद्यचेन्द्रियो वा भवति । विकलेन्द्रियाणां २० नानाजीवापेक्षया सर्वैः कालः । एकं जीवं मति जघन्येन चुद्रुभवमद्दणम् । उत्कर्षण सङ्ख्ये-यानि वर्षसद्द्याणि । पद्यचेन्द्रियेषु मिध्यादष्टेनौनाजीवापेक्षया सर्वैः कालः । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तमुंद्रुतः । उत्कर्षण सागरोपमसद्द्यः पूर्वकोटिष्ट्रथक्तवेरभ्यभिकम् । तत्त्रधम् १ पद्यचेन्द्रियमिध्याद्रप्टपोकतीव प्रति दत्कर्षण सागरोपमसद्द्यः पूर्वकोटिष्ट्रथक्तवेरभ्यभिकाम् । तत्त्रधम् १ पृवैकोटिभरभ्यधिकसित्वर्थः । तथा हिन् नपुंसकक्षीपुर्वेदे हि संक्रित्वेन अष्टापष्टी वारान् पूर्व-१५ कोट्यायुण समुत्ययते । 'तथेव "चासव्यक्तक्ष्ये एवमष्टयन्त्रारिक्याराः । अवान्तरे अन्तर्सृतर्वे-

१ सम्प्रश्विमी-आ०, द०, द०, व० । २ नवप्रैदेवसेषु क-आ० द०, द०, द० क० । ३ सम्प्रीमध्याद्वरोध आ०, त० । सम्प्रीमध्याद्वरोद द०, द०, द० । ४ वर्ष का० १०७-१३८ । ५ तोण जीव सा- १०२-१२३ । क्वमामा० गा० ५, ६ । तीणि शतानि वर्षितात् वर्षित्वत् वर्षित्वस्य स्थानि श्रात्वस्य स्थानि वर्षित्वत् वर्षित्वस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षात्वस्य स्थानि वर्षात्वस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षात्वस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानि वर्षेत्रस्य स्थानिक स्था

ŧο

ęų

मध्ये पञ्चेन्द्रिये चुद्रभवेन अष्टी चारान् , पुनरपि द्वितीयवारं नपुंसकरत्रीपुंबेदे 'सञ्चित्वा-सिव्हित्याभ्यापष्टचत्यारिंहात् पूर्वकोटयो भवन्ति । एवं पण्णवति कोटयः । पठचेन्द्रियसासाङ्-नादीनां सामान्योक्तः कालो वेदितन्यः ।

ंकायानुवादेन पृथिच्यप्तेजोवायुकायिकानां नानाजीवापेत्त्वयाः सर्वः कारुः । एकं जीवं प्रति जपन्योन चुद्रभवप्रहणम् । उत्कर्षेण "असङ्ख्येया होकाः । यनस्पतिकाधिकानाम् एके ५ न्त्रियवत् ॥ ६६१३२ ॥ त्रसन्त्रयिकेषु मिश्नारुष्टेर्नानाजीवापेक्षया सर्वः कालः । पकं जीवं प्रति जचन्येनान्तर्मुहुर्तः, उत्कर्षेण द्वे सागरोपमसहस्रो पूर्वकोटिपृथक्तवैरभ्यधिके । सामादना-दीनां पठचेन्द्रियवम् कालो वेदितव्यः ।

थ्योगानुषादेतः बाङ्गनसयोगिषु मिथ्योष्टष्टयसंयतसम्बर्ग्यष्टिसंयतासंयतप्रमन्तादमन्त-सयोगकेषठिनां नानाजीवापेक्या सर्वेः काठः । एकजीवापेक्स्या जघन्येनैकः समयः । तत्कथम १ १० वाङ्गनसयोगिषु निष्यादृष्टगादीनां वण्णां 'बोगपरावर्त्तगुणस्थानपरावर्त्तापेत्तया जवन्येनैक-समयः । तथा हि-अविविधितत्यदिगुणस्यानकात्र्यन्यसमये बाङ्गनसान्यतत्योगसङ्कमणं योगपरावर्त्तः । गुणान्तरयुक्तवाङ्मनसान्यतरयोगकाळात्स्यसमये मिथ्यात्सदिगुणसङ्कमो गुण-परावर्त्तः । तद्पेक्षया वा एकः समयः । उद्कर्षेण अन्तर्मुहूर्तः । तत्कथम् १ योगकान्धं याव-दित्यर्थः, पश्चास्तेयां योगान्तरसङ्ख्यः । सासादनसम्बन्दष्टेः सामान्योकः काळः ।

सम्यम्मिध्यादृष्टे र्नानाजीवापेश्वया जपन्ये तैकः समयः । तत्कथम् 💡 सम्यग्मिथ्यादृष्टे-र्नानाजीवापेक्ष्या योगगुणपरावर्तनभपेद्य जघन्येनैकसमयः । तथा हि-केपास्त्रित् गुणान्तरः युक्तवाङ्गनसान्यतस्योगकाळात्त्यसमये यदा सम्यम्मिण्यात्वसङ्क्रमणं तदैव अन्येषां योगान्सः रातुभृतम् , सम्यम्मिभ्यात्वकाळान्त्यसमये बाङ्गनसान्यतरयोगसङ्कम इति कारणाहेकः समयः । सम्यम्भिथ्यादृष्टेनीनाजीवापेक्षवा उत्कर्षेण परुयोपमासङ्ख्येयमागः । एकं जीवं प्रति सम्ब- २० क्षिण्याद्यष्टेर्जयन्येनोत्कर्वेष । च अन्तर्मुहर्त्तः ।

चतुर्णां पुषदामकानां क्षपकाणास्त्र नानाजीवापक्षया एकजीवापेस्रया च जवन्येनैक-समयः योगगुणपरावर्त्तनापेक्षया पूर्ववत् । चटकर्षेणान्तर्मुहृत्तः । काययोगिषु सिध्याहरूटे-र्तोनाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जवन्येनैकः समयः । उत्कर्षेणानन्तः कालो-Sसंख्येयाः पुरुक्षपरिवर्ताः । सासादनसम्बन्धदृष्टिसम्यग्मिश्यादृष्ट्रगादीनां अधन्योत्कृष्टः कालो २५ सनोयोगियत् । अयोगानां सामान्यवत् ।

वेवातुबादेन<sup>८</sup> खीवेदे<u>षु</u> मिथ्यादण्डेर्नानाजीषापेक्ष्या सर्वः कातः । एकं जीवं प्रति

१ वेदसंशिक्ताभ्याम् ब्या॰, द॰, ब॰, ज॰। २ षट्कां॰ का॰ १३९--१६१ । ३ असङ्ख्येय-कालः व ः। असङ्ख्येपकोकः आ ः, व ः, व ः, द ः। ४ षट्खंः काः १६२–२२६ । ५-इष्टर-संघतासंयत-आरः । —इष्टिसंयतासंयत—जः । ६ "एत्य तःत जोगपरानत्ति-गुणपरावत्ति-मःशणवाघादेति मिक्छचेरुणहापस्य ए**गस**मस्रो पंरुविज्ञ**रे ।"-ध० टी० का० १० ४०९ । ७** "एराजीवं पहुन्त बहुष्योण ए.समयं उनकरनेण अंतीपुरूनी।" -षर्ह्षा ० छा० १६८,१६९ । स० सि० ५० २४ । ८ वर्षं कार २२४-२४९ ।

1813

बचन्येनान्तर्मुहूर्त्तः । तत्कयम् ? एकजीवस्य मिच्यात्वयुक्तः चीघेटकाळः जघन्येनान्तर्मुहूर्तः, ततो गुणान्तरसङ्कम इत्यर्थः । एकवेंग पत्योपमदातप्रयक्त्वम् । तत्कथम् ? स्त्रीवेदयुक्ते।सिध्या-दृष्टिर्दे बेष्यायुर्यभ्नाति, ततस्तिवर्धक्मनुष्येषु नारकसम्मूष्ट्यनवर्णं तावत् पश्योपसञ्जातप्रयक्त्यम् , ततो वेद्परित्यागः । सासार् नसम्यग्दप्रयाद्यनिवृत्तिवादरान्तानां सामान्योक्तः कालः, किन्त ५ असंयतसम्बर्ध्यहेर्नानाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जवन्येनान्तर्गृहर्त्तः, अकर्षेण पञ्चपञ्चाक्षासम्बन्धापमानि देशोनानि । देशोनानि कथमिति चेत् ? स्त्रीवेदासंयर्देकजीवं प्रति उत्कर्षेण पद्मपद्भारात्यक्योपमाति, गृहीतसम्यक्त्वस्य स्त्रीवेदेनोत्मादाभावात्, पर्यातः सन् सम्यक्त्वं गृहीच्यतीति पर्याप्तिसमापकान्तर्मुष्टुर्त्त्र्हीनत्वात् देशोनानि तानि पञ्चपञ्चात्रासस्योप-मानि स्त्रीदेटे बोडरो॰ स्वर्गे सम्भवन्तीति बेटितब्यम् । पुंचेदेपु (मध्याद्रष्टेर्नानाजीवापेश्वया सर्वः १७ ब्ह्राळ: । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्सृहर्सः । उत्कर्षेण सागरोपमशतप्रचक्त्वम् । सासादनधम्य-भ्ट्रष्ट्याद्यनिवृत्तिशादरान्यानां सामान्योक्तः कालः । नपुंसकवेदेषु मिथ्यादृष्टेर्नानाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जवन्येनान्तर्मुहर्त्तः । उत्कर्षेणानन्तः कालोऽसंस्येयाः पुर्गस-परिवर्ताः । सामादनसम्यग्दष्ट्याचनिवृत्तिवाद्गान्तातां सामान्यवत् । किन्त्यसंयवसम्यग्दर्थे-र्नोनाजीवापेक्षया सर्वः काटः । एकं जीवं प्रति जवन्येनान्तर्मृहर्त्तः, उत्कर्षेण त्रयस्थितात्सा-१५ गरोपमानि देशोनानि । तत्कथम् ? कश्चिजीयः सप्तमनरके पतितः, तत्र तपुंसकः सन्तुस्कः र्वेण त्रवश्चिशस्साररेपमायुस्त्यस्यते, स पर्याप्तः सन् सम्बद्धतं गृहीव्यतीति कियत्काठं विश्वस्य विद्युद्धो भूस्त्रा सम्यक्त्वं गृह्णाति, अन्ते त्यज्ञति चेति देशोनाति । अपगतवेदानां मध्यान्यवते ।

क्यायानुवादेन " चतुष्कथायाणां मिध्यादण्ट्यादाप्रमसान्तानां मनोयोगिवत् जपन्ये-२० वैकसमयः, उत्कर्षेण अन्तर्युर्ह्तं इत्यर्थः । स तु काळः एकं जीवं प्रति काषायगुणयरा-एत्तीपेक्षया झातव्यः । द्वयोरुपशमक्योर्द्वयोः क्षयक्योः केवळळोभस्य वाऽकथायाणाख्य सम्भा-न्योक्तः काळः ।

म्हानानुवादेन मत्यक्षानश्रुताक्षानिषु मिथ्यादृष्टिसासादृतसम्यदृष्ट्योः सामान्यवन् भारतः । 'विभक्तक्षानिषु मिथ्यादृष्टेनीनाजीवापेक्षया सर्वः कारतः । एकं जीवं प्रति अधन्येना-२५ न्तमुद्धत्तेः, उत्कर्वेण त्रयक्षिशस्यागरोपमानि 'देशोनानि । देशोनानीति क्यम् १ विभक्तक्षानि-मिथ्यादृष्ट्यो कतीवं प्रति उत्कर्वेण नारकापेक्षया त्रयक्षिशस्सागरोपमानि, पर्योगय विभक्तक्षानं प्रतिपद्यत इति पर्यामिसमापकान्तमुद्धत्तिनित्यान् देशोनानि । सासाद्तसम्यदृष्टुः सामान्योक्तः स्रतः । आभिनित्रोपिकश्रुताविभमःपर्ययक्षानिनां केवस्क्षानिनाम्न सामान्योक्तः कारतः ।

환경

प्रयमोऽच्यायः

38

"संयमातुबादेन सामायिकञ्चेदोपस्थीयनापरिहारपिद्युद्धिसुक्तसाम्पराषयथास्यातसंय-तानां संयताऽसंयतानाससंयताना**स** चतुर्णां सामान्योकः कालः ।

<sup>3</sup>दर्शनातुनादेन चहुर्द्शनिषु मिध्याटप्टेनीनाजीवापस्था सर्वः कारः, एकं जीशं प्रति जपन्येनान्तर्षु हुन्तः । उत्कर्षेण ह्ये सागरोपमसहस्रे । सासादनसम्यग्टप्ट्यादीनामेकादशा-भं सामान्योक्तः कारः । अचहुर्दर्शनिषु मिध्याटप्ट्यादीनां ह्याद्यानां सामान्योक्तः कारः । ५ अवधिकेवस्टिदर्शनिनोरवधिकानिकेयस्बानिकत् ।

हेस्यानुषादेन कृष्णतीत्कापोततेश्यासु भिष्णादृष्टेनीनाजीवापेश्वया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तपूर्वः' । स तु कालः तिर्व्यक्ससुद्ध्यापेश्वया तेषासेव लेख्यापरा-वर्तसम्भवात् । एवं सर्वत्र च हेस्यायुक्तस्यान्तपुर्वृत्तेस्त्रियंभानुष्यापेश्वया वेदितस्यः । अत्वर्धेण जयिक्ष्यात्मारोपयानि सप्तदारायात्माने सप्ततिरेक्षणि । १० तत्कथम् १ नारकापेश्वया ययासङ्ख्यं सप्तयन्त्रमान्तृतीयपृथिव्या अविक्षंत्रस्त्रत्वश्वसप्तातारोपमानि । देवनारकाणामयस्यितहेस्यतात् श्रजन् नियमेन तन्त्रेत्रयायुक्ते श्रजति आगच्छतो नियमो नास्तीति साविरेकाणि । सासादनसम्यव्यव्यक्षियम्यादृष्टयोः सामान्योक्तः कालः । असंयतसम्यवदृष्टेनीनाजीवापेश्वया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जवन्येनान्तन्तर्वुद्धतेः उत्कर्षेण अविक्षयान्त्रसम्भागरोपमानि 'देशोनानि । तत्कथम् १ चक्तहेश्ययुक्ताऽसंय-१ ५ तसम्यवदृष्टे कजीवं प्रति उत्कर्षेण अरुक्तिसमापका-चर्मुक्ते साम्यान्ति व सम्यक्तान्त्राच्याः स्तर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्भुद्धनः । उत्कर्षेण सर्वा सामान्योन्तर्भव्यानिक्रयादृष्ट्यानान्तिके च सम्यक्तानानान्त्रम् विक्रान्ति । तेजःपद्धहेरययोर्तिक्ष्यादृष्ट्यान्तर्भव्यान्तर्भव्यान्तर्भव्यान्तर्भव्यान्तर्भव्यान्तर्भव्यान्तर्भवन्त्रः । उत्कर्षेण व सामारोपमानि अष्टाद्या सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्भवृत्तः । उत्कर्षेण व सामारोपमानि अष्टाद्या च सामारोपमानि (साविरेकाणि । कथनेतत् १ तेजःपद्धान्तर्भवृत्तः ।

१ वर्षं का २६९-२७५ । र-यापन-ना , व , द । पर्बं का १ २६६-२८२ । र पर्वं का १ २८६-२८२ । र पर्वं का १ २८६-२८२ । र प्रं ह्वा का ह त ति-भा । ५ "एवं दोहि अंतोप्रदुर्वेहि वादिरेवाणि सेवास सागरोवमाणि किल्हेस्साए उनक्रस्तकालो होदि । ए दे दोहि अंतोप्रदुर्वेहि वादिरेवाणि स्वास्य सागरोवमाणि जीलहेस्साए उनक्रस्तकालो होदि । " एवं दोहि अंतोप्रदुर्वेहि वादिरेवाणि स्व सागरोवमाणि काउलेस्साए उनक्रस्तकालो होदि । " एवं दोहि अंतोप्रदुर्वेहि वादिरेवाणि स्व सागरोवमाणि काउलेस्साए उनक्रस्तकालो होदि । " प्रं वेदि अंतोप्रदुर्वेहि उन्णाणि तेवीस सागरोवमाणि किल्हरेस्साए उनक्रस्तकालो होदि । " प्रं वेदि अंतोप्रदुर्वेह वाहित्य प्रक्रिक्तिय अंतोप्रदुर्वेह सोहित्य अंते अंतोप्रदुर्वेह सोहित्य अंते अंतोप्रदुर्वेह सोहित्य अंते अंते अंते कार्यो सोहित्य अंते अंते अंते कार्यो सागरोवमाणि कार्यो होदि । " प्रक्रिक्त अंतोप्रदुर्वेह सोहित्य अंते अंते अंते कार्यो सागरोवमाणि कार्यो सागरोवमाणि कार्यो होदि । " प्रक्रिक्त अंते अंते अंते कार्यो वार्यो कार्यो कार्य कार्यो कार्यो कार्यो कार्यो कार्यो कार्यो कार्य कार्यो कार्य 
[ ११८

लेश्यामिश्याटण्ट्यसंयतसम्यटष्ट्रभे कत्रीयं प्रति उत्कर्षेण प्रधमस्वार्गपटलापेक्ष्या ह्रे सागरोपमे । हादशस्वर्गपटलापेक्ष्या अष्टादशसागरोपमानि च, तल्लेश्यायुक्तानां मारणान्तिकोत्यादसम्भवात् साविरेकात्सागरोपमयुक्तत्वाव साविरेकाणि किञ्चिद्धिकानोत्यवंः । सासादनसम्यग्रष्टिक्ष्यम्यम्यस्यारण्ट्याः सामान्योक्तः कालः । संयताऽसंयतप्रभक्ताप्रमत्तान्तानां नानाजीवापेक्षया ५ सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनैकसमयः । उत्कर्षेणान्तर्गृष्टूर्तः । शुक्रुलेश्यानां सिध्यारण्टेन्तेनाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनैकसमयः । उत्कर्षेणा एकत्रिशसागरोपमानि साविरेकाणि । तत्कथ्यम् ? शुक्ल्लेश्याव्यक्ष्यवे केजीवं प्रति उत्कर्षेण एकत्रिशसागरोपमानि, धेवेषकदंवापेक्ष्या तेवां मारणान्तिकोत्यादाक्षस्यायामिष्य शुक्ल्लेश्यासम्भवात् 'साविरेकाणि । साधादनसम्यण्टष्टश्यादिसयोगकेवल्यन्तानामलेश्यानाञ्च सामा१० न्योक्तः कालः । किन्तु संयतासंयतस्य नानाजीवापेक्षया सर्वः कालः । एकं जीवं प्रति जपन्येनैकः समयः उत्कर्षेणान्तर्गुकृतिः । क्यसेतत् ? संयतासंयत्वसुक्लेश्यकेष्ठभीषं प्रति गुण-लेश्यापयाव्यक्तिपेक्ष्येतरास्या जपन्येनैकसमयः । उत्कर्षेणान्तर्गृकृतः ।

अवयानुवारंन भव्येषु मिध्याटप्टेर्नानाजीवापेक्षया सर्वकाटः । एकजीवापेक्षया हो मजी अनादिः सपर्व्यवसानः, सादिपर्व्यवसानधा । तत्र असादिपर्व्यवसानः जघन्येनान्त-१५ ग्रींहूर्तः । उत्कर्षेण अर्धपुद्रत्वपरिवर्त्तो अदेशोनः । सासादनसम्यग्दष्टश्चाद्ययोगकेवल्यन्तानां सामान्योक्तः काटः । अभव्यानामनादिरपर्ववसानः । अर्थ तु तृतीयो भक्तः ।

"सम्यक्तानुवारेन श्रायिकसम्यग्दष्टीनामसंयवसम्यग्दण्ट्याद्ययेगकेवल्यन्तानो सामा-म्योकः । श्र्योपदाससम्यग्दण्टीनां चतुर्णां सामान्योकः कालः । के ते चत्वारः ? असंयतसम्यग्दण्टि-ग्रेटि-संयतासंयत्तमसन्यन्तया अद्यमससंयतार्श्वति । औपदासिकसभ्यक्तवेषु असंयतसम्यग्रिट-रः संयतासंयत्तयोर्त्तनातीवायेश्वया जपन्येनान्तर्मुद्द्र्यः । वक्तर्येण पल्योपमासङ्ख्येवभागः । एकं जीवं प्रति जपन्यश्रोत्क्रष्टश्रान्तर्मुद्द्र्यः । मम्ताप्रमत्त्वयोश्वतुर्णोसुपद्मस्यकानाञ्च नानाजीवायेश्वया एकजीवायेश्वया च जपन्येनैकः समयः । उत्कर्यणान्तर्मुद्र्यः । सासादनसम्यग्निप्यादृष्टि-मिच्यादृष्टीनाञ्च सामान्योकः कालः ।

'सन्द्रयतुनाकेन सिन्द्राषु विध्याहष्ट्यादिनवर्गुणस्थानानां पुरेववत् । शेषाणां सामा-२५ न्योक्तः कालः । असन्द्रितनां मिथ्याहर्ष्टेर्नानाजीवापेश्चया सर्वः कालः । एकं जीवं मति जन-त्येन चुद्रमदमहणम् । उन्हर्षेण अनन्तः कालः, असङ्ख्येयाः पुद्रलपरिवर्ताः । ये तु न सन्द्रितनो नाप्यसंक्षिनसेयां सामान्योक्तः कालः ।

°आदाराजुवादेन आदारकेषु मिध्याद्रच्टेनीनाजीवापेक्ष्या सर्घः कालः । एकजीवं प्रति

१ 'एवं यदमित्स्त्रेतीमुहुरोण सारिरेगएवश्वतीस सागरोषममेचीचि मिन्छन्सस्वस्त्रक् स्रेस्तुक्कसस्वस्त्रो होदि!' पर टी० का० ए० ४००। २ पर्का० का० ३०९–३१६ । ३ सादिः सर—वा०, व० । ४ 'बादं देस्णसद्घतेम्यलपरियहं।' —घ० टी० का० ए० ४८०। ५ पर्का० का० ३१७–३२९। ६ पर्का० का० ३३०–३३६ । संक्षानु—आ०, व०, व०, व०। ७ पर्का० का० ३३७–३४९।

88

जयम्येनात्वप्रहर्तः । "वक्षेण गतः चुद्रभवेषु पुनरिष वक्षेण गतः । उरक्षेण अक्गुल्यसं ध्येय-भागः संस्त्रेषाऽसंस्येया उरस्यिण्ययसरिण्यः । अस्यायपर्थः - उरक्षेण सङ्ख्यातः स्वान्यम्यातः स्वान्यम्यातः । देणाणां सामदनसम्यग्रस्यातः । देणाणां सामदनसम्यग्रस्यातः । देणाणां सामदनसम्यग्रस्यातः । वर्षाणां सामदनसम्यग्रस्या सर्वः कारः । एकजीवं प्रति जयन्येनीकसमयः । उरक्षेण वयः समयाः, ५ "एकं द्वौ प्रीन् वाऽनाहारकः ।" [ त० स्० २।३०] इति चच्यमाणस्यान् । सामादनसम्यग्रस्कं तौ प्रीन् वाऽनाहारकः ।" [ त० स्० २।३०] इति चच्यमाणस्यान् । सामादनसम्यग्रस्कं तौ प्रीन् वाऽनाहारकः ।" [ त० स्० २।३०] इति चच्यमाणस्यान् । सामादनसम्यग्रस्कं तौ जयन्येनीकः समयः । उरक्षेण आविकाया असंस्वययभागः । वरन्याचिकाया असंस्वययभागः । समयमानस्यग्रस्कं एकस्यः एव स्यान् , आवल्या असंस्थातसम्यवस्यवस्यायाः समयसानस्यग्रस्कं समयः । उरक्षेण द्वौ समयौ । सयोगकेय-समयस्वस्थणस्याद्वितः एकजीवं प्रति जयन्योनेकः समयः । उरक्षेण द्वौ समयौ । सयोगकेय-स्विते नानाजीवपेक्षया जयन्येन त्रयः समयाः समये समये दण्डादिप्ररम्भकत्वान् । उरक्षः १० वेण सङ्ख्येयः समयः जयन्योत्कृष्टसङ्ख्यातसान्यस्थिकाः निरत्यरं विष्यसमये वण्डादि-प्ररम्भकत्वान् । एकं जीवं प्रति जयन्यक्षोत्कृष्टस्र कारुष्यानं सम्पूर्णम् ।

अय अनन्तरमन्तरं निरूप्यते । विविश्वतस्य गुणाधानस्य गुणाधानन्तरसङ्कमे सिति पुनरिष तद्गुणस्थानम्तर्माः यथम भवति तावान् काजोऽन्तरमुन्यते । तदन्तरं सामान्यविद्याप- १५ भेदात् द्विमकारं भवति । "सामान्येन तावदन्तरमुन्यते-मिध्याद्वष्टेनीनाजीवापेश्वया अन्तरं नास्ति । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्गुहृतंः । उत्कर्षेण द्वे पट्षष्टी 'देशोने सागरोपमानाम् । तत्कथम् १ वेदकसम्यक्त्वस्य मुक्तं एका पट्षपृष्टि तिष्ठति । वेदकसम्यक्त्वस्य नत्कर्षेण एता- 'वन्मात्रकारस्या पर्वोपमासङ्ख्येयमागे गते सित । एतावदन्तरे तत्र वेदकसम्यक्त्वमहुण- २० योग्यता, प्रहणे योग्यताया एवं सम्भवात् । सामादनसम्यक्त्यरं नाताजीवापेश्वया जयन्येनैकसमयः । उत्कर्षेण एत्योपमासङ्ख्येयमागः । एकं जीवं प्रति जयन्येन पत्योपमासङ्ख्येयमागः । एकं जीवं प्रति जयन्येन पत्योपमान्तर्गः । सम्याम्पर्याह्यदेरत्तरं नानाजीवापेश्चया सासादनवत् । एकं जीवं प्रति जयन्येन पत्योपमान्यः ।

१ "जर्लोग खुराभवस्याहणं तिसम्बर्गः । २११ । तिथिन विसाद काऊम सुदुगेद्दिए-सुष्पांच्य चउत्प्रसम्प भाइती होद्ग्य धुंबसाणाउणं करतीचारेण प्रादिय स्वसाणे विसाह करिय विसासका तिममऊणखुर्दाभवणारणमे सहारकाछुरलं मादो ।"-पर्कं खु पु १८४ । २ इति काल-व्यावर्णना समाप्ता भाः । इति काल-व्यावर्णनं समाप्ताम् पः । ३ वर्षं अ० २-२० । ४ "लर्ष्मतरं अंतीमुहुन् य वेद्यावर्टिसामोवसाणि ।" -घ० हो० घ० ए० ७ । ५-मानका-भाः , दः, व॰, ज॰ । ६ "एवं समयाहिय-नादस्थतामुद्धाति उत्पादस्यांगालपरियदं साम्यामादिर्दिस्स उत्त्वस्तरं होदि।" -घ० हो० अ० ए० १३ ।

[ १।८

असंग्रवसम्याद्दष्टिसंपताऽसंग्रवस्थतां संवतास्थतातां नानाजीवापेक्षया अन्तरं नाति । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्मुहूर्णः । उत्कर्षण अर्द्धपुह्रव्यरिवर्त्तो देशोतः । चतुर्णासुपशय-कातां नानाजीवापेक्षया जवन्येनैकंसमयः । उत्कर्षेण वर्षप्रयक्तम् । त्रिभ्य उपरि नवभ्योऽपः पृथक्तसभ्द्रा आगमरय । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्मुकूर्तः । उत्कर्षेण अर्द्धपुह्रवरिवर्त्तो ५ वंशोतः । चतुर्णौ क्षयकाणास्योगिकेयित्तमञ्च नानाजीवापेक्षया जपन्येनैकक्समयः । उत्कर्षेण पप्पासाः । एकं जीवं प्रत्यन्तरं नास्ति । सयोगफेविह्नां नानाजीवापेक्षया पक्ति ।

दत्त्वार्यवृत्ती

विशेषेण 'गरयनुषादेन नरकाती नारकाणां सप्तम् नरकमूषिषु मिध्याटण्टगसंयव-सम्यम्टप्टगोर्नानाजीवपिक्ष्या नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुहुर्नः । उत्कर्षेण १० एकत्रिसप्तवशस्तवशद्वाविद्यावित्रयिक्षेश्वरसागरोपमानि 'देशोलानि । 'सासादनसम्यम्टिह-सम्यम्मिध्याटण्टगोर्नानाजीवपिक्षया जपन्येनैकसमयः । उत्कर्षेण पल्योपमासङ्ख्येयमागः । एकं जीवं प्रति जपन्येन पल्योपमासङ्ख्येयमागः अन्तर्गुहुर्नेश्व । उत्कर्षेण एकविसप्तदश-सप्तदशद्वाविद्यक्षिश्वरसागरोपमानि 'देशोनानि ।

तिर्व्यगाती, तिरश्चां मिध्याद्रण्टेर्नानाजीवापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जघ-१५ न्येनान्तर्मुहूर्तः । उत्कर्षेण त्रीणि पल्योपमानि १°देशोनानि । अधिकप्रपि कस्मान्तेति चेत् ?

१-संयतानां नाना−मा०, द०, व०, व० । २ "एवमेक्कारसेहि अत्रोमुदुसेहि ऊलमद्दरीन्यकारि-यद्यसंजदसमादिद्वीणमुक्कस्यतरं होदि । ""एवमेक्कारमेहि अन्तोमुह्देहि ऊणमद्वानेगाळपरि-थरमुक्कस्तंतरं संबदासंबदस्य होदिः एवं दसहि अंतीमुहुतेहि अणमद्भगोग्गळपरियद्वं पयस्य रमुक्कसमंतर होदि १''''''एवं दसदि अंतामुहुनेहि कणमङ्गोरमाडपरियष्ट्रं अण्यमत्तरमुक्कस्ततरं होदि ।" - भार बोर कार पुरु १५-१७ । ३-३: सम-बार । ४ "एवमबुदावीसेहि अंतोपहतेहि अणमङ्गेरगस्यारियष्ट्रमपुन्यकरणस्मुक्वस्थंतरं होदि । एवं तिग्ध्युयसामगाणं : गवरि परिवाडीए क्रव्योसं च उर्वारं नावीसं अंतःसहत्तेष्ट्र फणमद्भागाळगरियष्ट्रं विष्युप्तकस्त्रंतरं होदि ।" 🗝 🗸 ही 🗸 **८० १० १० । ५-पेश्वया नास्त्यन्तरं विदे -आर.५. ६०, ५०, ५० ६ पट्लं० ४० ११-१०० ।** ७ "उन्हरूसँग तेचीसं वागरोवमाणि देवुणाणि ।२३। एवं छदि अंतोमु हुचेहि जगाणि तेचीसं सागरोव-भाषि सिन्छनुनक्स्पंतरं होदि।'''''एनं छदि अंतंभुद्रवेहि जणाणि तेत्तीरं सागरीनमाणि असैज्द-सम्मादिय्हि-उनकस्तंतरं होदि।" -घ० द्यो० घ० प्र० २३ । ८ साम्रादनसन्यग्मिथ्या -घा०, द॰, द॰, द॰। ५ "एवं समग्राहियनदृहि जंतीनुहुनेहि उणाओ सगसगुनकसर्टिदीओ साराणाणुक्करसंतरं होदि !\*\*\*\*\*\*ग्रहि अंतोमृहुनेहि ऊषाओ सगसगुक्यरसदि्टदीओ सम्मामिच्छ-च बुक्तस्यंतरं होदि ।" -च० डी० अ० ५० ३०-३१ । १० "आदिस्टेरि मुहुत्तपुचत्तन्महिय बेमासेहि अवशाणे उनलङ्क वे अंतोमुह्होहि य ऋणाणि तिष्णि पिडिदोनमाणि मिच्छच्नक्रसंतरं होदि।" -ष० दी० अ० १० ३२ ।

31}

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

क्षपणारम्भक्षवेद्रकषुक्तस्य तिर्यक्ष्म्त्यादाभावात् , तद्युको हि देवेचवेपोत्यत्तते । अतो मिध्यात्य-युक्तिक्षपल्योपमायुक्तो मोगभूमिषु उत्यद्यते । उत्र चोत्पन्नामां तिर्म्यम्मनुष्याणां किञ्चिद्रधि-काष्ट्रचत्वारिंशहिनेषु सम्यक्त्वमद्दणयोग्यता भवति, नियमादेनावहिनेषु मिध्यात्वपतित्या-गान् सम्यक्त्यं गृहाति । त्रिपल्योपमायुःशेषे पुनर्पिध्यात्वं प्रतिपद्यते इति भगर्यकालेन किञ्चिद्रिषश्चश्चरवारिंशदिनैः अवसानकालक्ष्मेणेण च द्वीमत्वान् देशोनानि क्षातव्यति । ५ सासदनसम्ब्यस्ट्यव्यादीनां चतुर्णां सामान्योक्तमन्तरम् ।

मसुष्याती मसुष्याणो मिष्टपारष्ट्रेसिन्यंग्यत्। यतो असुष्या अपि सौगभूमी तथा-विधा मनिन । सासादनसम्यग्र्डिशन्यसिञ्यारष्ट्रयोनीनाजीवापेक्षया सामान्यवत्। एकं जीवं मित जपन्येन पल्योपमासंक्येयमागोऽन्तर्गु हुर्नका । उत्कर्षेण त्रीणि पल्योपमानि पूर्वकोटि-पूयक्त्वरम्यधिकानि । असंयतसम्यग्र्येर्नानाजीवापेक्षया नास्यन्तरम् । एकजीवापेक्षया १० जपन्येनान्तर्गुंहुर्तः । उत्कर्षेण त्रीणि पल्योपमानि पूर्वकोटिग्रुयक्त्वरभ्यपिकानि । संयता-संयतक्रमत्ताश्रमत्तानां नानाजीवापेक्षया नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुष्ट्रतः । उत्कर्षेण पूर्वकोटिग्रुयक्त्वानि । चसुर्णामुपदासकानां नानाजीवापेक्षया सामान्यवदन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुष्ट्रतः । उत्कर्षेण पूर्वकोटिग्रुयक्त्वानि । शेषाणां क्षीणक्रवायादीनां सामान्यवत् ।

देकालौ देवालां मिध्यारष्टयसंयतसम्यग्ट्रध्योर्नानाजीवापेक्षया नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तम् हुर्नः । उन्कर्षेण एकविंदरसागरोपमानि देशोनानि । तत्कथम् १ मिध्यारव-युक्तो अप्रतैवेयकेषु परपत्तते, पश्चात्सम्यक्त्वमादाय एकविंदात्सगरोपमानि तिश्चति । अवसान-काल्योपे पुनिर्मिष्ट्यात्वं मतिपदाते । अन्यथा गत्यनुकमः । स्यादिति देशोनानि । सासादनसम्य-ग्टिश्चसम्प्रभ्यात्वं मतिपदाते । अन्यथा सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जपन्येन पन्योपमसंख्ये- २० यमागः अन्तर्युद्धर्यक्ष । जल्कर्षेण एकविंदात्वरसारोप्यमानि "देशोनानि ।

ृहित्यानुवारेन एकेन्द्रियाणां मानाजीयापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकजीवापेवाया जघ-न्येन चुद्रभवमद्गणम् । उत्कर्षेण ह्रे सागरोपसमहस्त्रो पूर्वकोटिपृथवन्त्रेरभ्यधिके वण्णवतिपूर्व-कोटिभिरभ्यधिके इत्यर्थः । विकलेन्द्रियाणां मानाजीयापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जयन्येन चुद्रभवपदणम् , उत्कर्षेण अनन्तः काळोऽसंस्येयाः पृष्टकपरिवर्ताः । एकमिन्दिन्नं २५

१ भवति एता-द०, व०, ज०। २-दिनेतु सम्पत्नतिभया -वा०, द०, व०, व०। ३ सर्थकाटे कि -आ०, द०, व०, ज०। ४ "चहुद्दि अंतीस्हुनेदि अणाणि एक्कनीयं सामरोव-साणि उवक्सतंतरं होदि।" "पंचित्र वंत्रसहनेदि अणाणि एक्कनीयं तागरोवमाणि असंजध्सम्मादिद्वस्य उक्तसंतरं होदि।" -ध० टी० अ० ए० ५८। ५-तुरामः च०। ६ इति होत्रोनादे
-मा०। ७ "तिहि एमएहि अणाणि एक्कनीसं सागरोवमाणि साम्युक्कसंतरं होदि।" -ध० टी० अ० ए० ६०। ८ पट्का धं० १० दी० अ० ए० ६०। ८ पट्का धं० १० दी० अ० ए० ६०। ८ पट्का धं० १० दी० अ० ए० ६०। ८ पट्का धं० १०१-१२९।

[ १1/

प्रति अन्तरमुक्तम् । गुणं प्रति तथयतोऽपि नास्त्यन्तरम् । उभयत इति कोऽयः ? एकेन्द्रिय-विक्छेन्द्रियतोऽपि, यतसे एकेन्द्रियविक्छेन्द्रिया मिध्यादृष्टय एव । एकेन्द्रियविक्छेन्द्रियाणां चतुणां गुणस्थानान्तरसम्मवात् । पञ्चेन्द्रियणां तु तस्सम्भवत् । सासादनसम्मादृष्टिसम्य-दिना अन्तरं द्रष्ट्रव्यम् । पञ्चेन्द्रियेषु सिध्यादृष्टेः सामान्यवत् । सासादनसम्मादृष्टिसम्य-५ मिभ्यादृष्ट्योनीनाजीवापेक्ष्या सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जपन्येन पृत्योपमासंद्येय-मागोऽन्तर्गुदृर्त्वश्च । उत्कर्षेण सागारोपससंद्वस्यं पूर्वकोटिष्ट्रप्यक्त्यैरम्यधिकम् । असंयतसम्य-त्रष्ट्रपाद्यप्रमत्तानां चतुणां नानाजीवापेक्ष्या नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्त-गुष्ट्रक्तंः । उत्कर्षेण सागरोपसम्बद्धस्य पूर्वकोटिष्ट्रयक्त्यैरभ्यधिकम् । चतुर्णामुपद्मकानं नाना-जीवापेक्षया सामान्यवन् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुहर्त्तः । उत्कर्षेण सागरोपमसद्दस्यं १० पूर्वकोटिष्ट्रयक्त्येरप्यधिकम् । शेषायां चतुर्णां स्वपकाणां सयोग्ययोगिकेविहनाञ्च सामा-न्योक्तसन्तरम् ।

ेकायानुवादेन पृथिवधरेजोवायुकायिकानां नानाजीवायेक्षया नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येन जुद्गभवपहणम् । उत्कर्षेण अनन्तः कालोऽसंख्येयाः पुद्रवपरिवर्ताः । वनस्पतिकायिकानां नानाजीवायेक्षया तास्यन्तरम् , एकजीवायेक्षया जपन्येन जुद्गभवपहणम् । १५ उत्कर्षेण असंख्येयाः जोकाः । तत्कपम् १ पृथिवयादिकायानां वनस्पतिकायिकैस्यः अन्वयामलपकालस्यातः । तेषां नैरन्तरमुक्त्रेण असंख्येयाः लोकाः वनस्पतिकायिकैस्यः अन्ययामलपकालस्यातः । एवं कायं प्रत्यन्तरमुक्त्र्यं । गुणक्यानं प्रति पृथिव्यादिचनुणौ वनस्पतिकायिकेष्यः अन्ययामलपकालस्यातः । एवं कायं प्रत्यन्तरमुक्त्र्यं । गुणक्यानं प्रति पृथिव्यादिचनुणौ वनस्पतिकायिकाश्च लक्त्यं । एवं कायं प्रत्यन्तरमुक्त्रम् । गुणक्यानं प्रति पृथिव्यादिचनुणौ वनस्पतिकायिकाश्च लक्त्यं । प्रतिकायिकाश्च नामागिक्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गृहुन्तः । उत्कर्षेण ह्रे सागरोपमसहस्र पृर्वकोटिष्यक्त्यं । चतुर्णोमुपदामकानां नानाजीवापेक्षया मामाग्यकान् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गृहुन्तः । उत्कर्षेण ह्रे सागरोपमसहस्र पृर्वकोटिष्यक्त्येतः । उत्कर्षेण ह्रे सागरोपमसहस्र पृर्वकोटिष्यक्त्यं । अस्यक्तयन्तरम्याविकायिकाश्च । समाग्यकायक्त्यं । समाग्यक्तिकाश्च । पृर्वकोटिष्यक्त्येर्यक्षके । जत्वर्णेष्यक्रम्वस्थानिकाश्च । पृर्वकोटिष्यक्त्येर्यस्थिके । चतुर्णौभुपत्यमकानां नानाजीवापेक्षया समाग्यकायक्तिकाश्च । उत्कर्षेण्यक्त्येर्यविके । चतुर्णौक्षयास्ययोक्तिवाश्च । उत्कर्षेण्यक्त्येर्यविके । चतुर्णौक्षययास्यवास्ययोक्तिवाश्च । प्रत्यविक्तयन्तः ।

"योगानुवाहेन कायवाह्म्यनसयोगिनां भिष्याटण्ट्यासंवतसम्यग्रहष्टिसंवताऽसंयतप्तममन्ताऽ-प्रमन्तसयोगकेविट्नां नानाजीवापेक्षया एकजीवापेक्षया च नास्यन्तरम् । कायवाह्मनसयोगिनां मिण्याष्ट्रपाष्ट्रपाष्ट्रपाष्ट्रपाष्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण्ट्रपाण

रै चतुर्यु-ताः। २-सहस्रे पू - जाः, दः, वः, जः। ३ वर्षाः छः १३०-१६२। ४-गिनां पञ्चे-जाः, वः, वः, वः। ५ वर्षः छः १५३-१७७। ६-रेलया कथमन्तरम् आः, ६०, वः, वः। ७ कायशेनेनान्त - चाः। कमयशेनिनान्त - चः।

शट ]

न्तरेणान्तरं पुनस्तत्माप्तिश्च न सम्भवतीति कारणात् । सासादनसम्यादिष्टसम्याभिण्याद्ययन्त्रीनाजीवापेश्चया सामान्यवत् । "एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । सासादनसम्यग्दण्यादीना-मप्योकजीवापेश्चया अत एवं पुनस्तत्माप्त्यसंभवकारणात् नास्यन्तरम् । चतुर्णौष्ठपद्ममकानां नानाजीवापेश्चया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । चतुर्णौ श्चपकाणामैयोगकेथ-लिनाञ्च सामान्यपत् ।

ेवेदातुबादेन स्त्रीवेदेषु मिध्यादृष्टेर्नानाजीवापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं अति जघ-न्ये नान्तर्मेहर्नः । उत्कर्षेण पञ्चपञ्चाशस्यरुयोपमानि ४देशोनानि । सामादनसम्यग्टष्टिसम्य-भिष्याद्रच्छोर्नानाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एषं जीवं प्रति जघन्येन" परयोगमासंख्येय-भागोऽन्तर्सहत्तेश्च । उत्कर्षेण पर्वोपमञ्चतप्रयक्त्वम् । असंयतसम्यग्हण्ड्याद्यप्रमत्तान्तानां नानाजीवापेस्त्रया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्भुद्धर्तः । उत्कर्षेण परुयोपमञ्जल- १० प्रथक्तम् । द्वयोर्रंपदामकयोर्नानाजीवापेक्षयः सामान्ययत् । नतु उपरामकाश्चरवारो वर्तन्ते द्वयोरिति कस्मात् १ सत्यम् ; अपूर्वकरणाऽनिवृत्तिकरणाभ्यामुपरि वेदाऽसम्मवात् । एवं द्वयोः श्रपकयोरपि चर्चनीयम् । एकं जीवं प्रति जधन्येशान्तर्मुद्वर्तः । उत्कर्षेण पत्न्वोपमञ्जत-पृथक्त्वम् । द्वयोः क्षपकयोनीनाजीवापेक्षयाः जयन्येनेकः समयः । उत्कर्षेणः वर्षप्रथक्त्वमः । पकं जीवं प्रति - नारूय-तरम् । पुंवेदेषु भिध्यारच्येः सामान्यवत् । सासादनसम्यारष्टिसम्य- १५ म्मिथ्यादृष्ट्योनीनाजीजापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जपन्येन पत्योपप्रासङ्ख्येय-भागोऽन्तर्भृद्वेत्रस्य । उत्कर्षेण सागरोपमदातपृथवत्वम् । असंयतसम्यग्टप्ट्याचप्रमत्तान्त्रानां नानाश्रीवापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जघन्येनान्तर्मुहुर्त्तः । उत्कर्षेण सागरोपम-इतपूचक्त्यम् । द्वयोरूपदामकयोर्नोनाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जचन्येना-न्तर्भृहुर्त्तः । उत्कर्षेण सागरोपमशतपृथक्त्यम् । द्वयोः क्षएकयोनीनाजीवापेच्चया जधन्ये- २८ नैकः समयः । उत्कर्षेण संवत्सरः सातिरेकः, अष्टादश मासा इत्यर्थः । एकं जीवं प्रति नारत्यन्तरम् । नयुंसकवेदेषु मिध्याहष्टेर्नानाजीवापेक्षया नारत्यन्तरम् । "एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्सृहर्तः । उत्कर्षेण वयस्त्रिशत्सागरोपमानि देशोनानि<sup>८</sup> । साक्षाद्वसम्बन्धहरूशाः द्यविष्टुत्त्यपशमकान्तानां सामान्योक्तम् । अतिवृत्ति च तदुपशमकञ्च तदुगुणस्थानमन्ते येषामिति प्राह्मप् । नवमगुणस्थानस्य नवभागीश्वदस्य तृतीये भागे नपुंसकवेदो निवर्त्तते, २५ चतुर्थे भागे स्त्रीवेदो निवर्त्तते, पष्टे भागे पुंतेदो <sup>५</sup>निवर्त्तते यतः । द्वयोः स्नपकयोः स्त्रीवेदवतः। तत्कयम् ? नानाजीवापेक्षया जघन्येनैकः समयः । "उत्कर्षेण अष्टादश मासाः । एकं

<sup>े</sup> एकं प्रति सार । २-म्योगिके -तार, कर, कर, कर, कर । ३ वर्स अर्थ १७८- रेस्ट । ४ "पंजिह जंदीमुह्नेहि कमाणि पणवण्यास्त्रीयमाणि उक्तम्संतरं होदि ।"-भर होर अर पुरु ९५। ५ पत्योपमाति सं-कर । ६-ध्यसमयोः आर, तर, वर, वर, वर । ७ एकं मित सार । ८ "एवं छिह अंतानुहाहि कमाणि तेतीसं सामग्रोपमाणि जनकस्तंतरं होदि ।" भर होर अर पुरु १०७। ९ विद्यते तार, कर । वर्तते आर, कर, दर । १८ "उक्तम्स्सेण वासपुर्वा" -पद्रकं अर ११९ ।

[ 816

जीवं प्रति नास्यन्तरभित्यर्थः । वेदरिहतेषु अनिष्टृत्तियादरोपश्यकसूक्ष्मसान्यरयोपश्यक्षको-र्नानाजीयोपेक्षया सामान्योत्तम् । एकं जीवं प्रति जयन्यभुकुष्टञ्च अन्तर्युहृत्तंः । उपशान्य-क्यायस्य नानाजीयोपेक्षया सामान्यवन् । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । तस्यायो गुणस्थाने सवेवृत्यात् । श्लीणकथायादोनामवेदानां सामान्यवन् ।

५ "कपायानुवादेन कोपमानभायाओमकपायाणां मिश्याद्यष्ट्रयादानिष्टुस्युपरामकानां मनो-योगिवत् । द्वयोः क्षपकयोनांनाजीवापेक्षया जयन्येनेकः समयः । उत्कर्षेण संवरसरः सान्तिकः ! केवललोमस्य सूच्मसम्परायोपरामकस्य नानाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । केवललोभस्य सूच्यसम्परायक्षपकस्य सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । अकपायेषुपशान्तकपायस्य नानाजीवापेक्षयः सामान्यवत् । एकं जीवं १० प्रति नास्यन्तरम् । श्रीणकथायसयोगाऽयोगकेविक्तं सामान्यवत् ।

ैक्षानानुवाहेन मत्यद्वानश्रुताद्वानिष्यभक्षानिषु मिष्याहण्टेर्नानाजीयायेश्वया एक-जोवायेश्वया च नास्त्यन्तरम् । सासादनसभ्यग्हण्टेर्नानाजीयायेश्वया सामान्यवत्, जपन्ये-नेकसमयः । उत्कर्षेण परन्योपमासंख्येयमाग<sup>क</sup> इत्यर्थः । एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरम् । यतो क्वान्त्रययुक्तैकजीवेऽिष मिध्यान्यस्यान्तरं नासित्, गुणान्तरं ह्यान्ययव्यमिचारात् । सासादने १५ अस्तीति 'चेत् ; न ; तस्य सभ्यक्त्वपर्णपूर्वत्वात् , सम्यग्र्टण्टेश्व मिध्याक्वानिरोधात् । धामिनिवोधिकश्रुताविधक्वानिषु असंयतसभ्यग्र्टण्टेर्नानाजीवायेश्वया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुत्वः । उत्कर्षेण पूर्वकोटी 'देशोना । तत्कथम् १ देशविस्तादिगुणस्थाने अन्तरम् , अथसानकाल्यरेषे पुनरसंयत्वं प्रतिपरात वति देशोना । सयनाऽसंयत्वस्य नाना-जीवायेश्वया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुहूर्तः । उत्कर्षेण पद्पष्टिभागरोप-२० स्रानि सातिरेकाणि" । पद्पष्टिभागरोपमानन्तरं पुनः संयतासंयतो भवति स्वः । तत्कथम् १ असंयतप्रमत्तादिगुणस्थानेन अन्तरं पूर्वकोटिचतुष्टपाष्टपर्येः सातिर्वकाणि, मनुष्येपु उत्पन्नो हि अष्टवर्णनन्तरं संयतासंयतत्वं प्रतिपत्नत इति । प्रमत्ताऽभमत्तवोनीनाजीवायेश्वया मास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्यनान्तर्गुष्टुर्तः । उत्कर्षेण त्रपक्तिस्तरसगरोपमानि 'सातिरे-

१ वह्कं अ० २२३-२२८। २ वह्कं क० २२९-२५७। ३-मागः एकं आ०, द०, व०, ज०। ४ चेत् तस्य आ०। ५ "लबं चतुरि अंतोम्हुतेहि कणिया पुळकोडी अंतरं। श्रीहिणाणि प्रसंबद्दतन्मादिद्विस पंचिह अंतामुहतेहि कणिया पुळकोडी लबमन्तरं।" "च० डो० अ० ४० ११५, ११६। ६ होपेतु पु -आ०, द०, व०। ७ "एतमहत्त्सेहि एक्कारस अंतोमुहतेहि च कणियारि तीष्टि पुलकोदीरि सादिरेयाणि जायहिसायरायसाणि उक्कस्तंतरं।" " जविर आग्रीहिणाणि सा सादीदे। अंतोमुहतेण आदिकाद्विम पंतराविय वारस्वांतेनुहतेहि समिह्य अहतस्त्वां तीहि पुळकोडीए सादिरेयाणि अवहिसायरायमाणि ति वद्वं ।" "प० दौ० अ० ५० ११७। ८ "तेतीसं सावरोयमाणि एगेणंतोमुहतेण अम्महिय पुळकोडीए सादिरेयाणि उक्करसंतरं।" " अवसिद्धेहि अद्यक्टतीमुहतेहि कणपुळकोडीए सादिरेयाणि उक्करसंतरं।" " अवसिद्धेहि अद्यक्टतीमुहतेहि कणपुळकोडीए सादिरेयाणि तेतीसं सावरोवमाणि उक्करसंतरं होदि।" "च० डी० अ० ४० १८९, १२२।

Кa

काणि । चतुर्णामुपशमकामां नानाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जधन्ये-नान्तर्सुष्ट्र्नः । उत्कर्षेण पट्षष्टिमागरोपमानि 'सातिरेक्षाण । चतुर्ण्णां चपकाणां सामा-न्यवत् । किन्तु अवधिज्ञानिनो नानाजीवापेक्षया जघन्येनेकः समयः । उत्कर्षेण वर्षप्रथ-क्स्प्रम् । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् ।

मनःपर्ययक्षानिषु प्रमत्ताऽप्रमत्तसंप्रतयोर्नानाठीधापेष्क्रयः नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं ५ प्रति जधन्यमुत्कृष्टक्षान्तर्मृहृतः । अधिकमपि कस्मान्नेति नेत् १ अधोगुणस्थानेषु वर्तमानानां मनःप्रप्ययसंभवात् , तेषु वर्तमानानाञ्च अधिकमन्तरं सम्मवतीति । चतुर्णामुपश्चमकानां नानाजीवापेष्ठया सामान्ययत् । एकं जीवं प्रति जपन्येमान्तर्मृहृतः । उत्कर्षेण पृष्ठंकोटी वैद्योना । तत्कथम् १ उपशमक्षेणीनो हि पतितास्ते सनःपर्ययक्षानम्परित्यजनः प्रमत्तरान्तरम्पर्यक्षान्त्यपत्यक्षान्त्यपत्यक्षाने वर्तन्ते यायस्यूर्वकोटिकालशेषः, पुनस्तरारोष्ट्रणं कुर्वन्तीति देशोना । चतुर्णं १० अपकाणामविधिक्षानिवत् नानाजीधापेष्ठया वर्षस्यतेकसमयः । उत्कर्षेण वर्षपृथक्तवम् । एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरमित्यवः । उत्कर्षेण वर्षपृथक्तवम् । एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरमित्यवः । उत्कर्षेण वर्षपृथक्तवम् । एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरमित्यवः । उत्कर्षेण वर्षपृथक्तवम् ।

"संयमातुवाहेन सामाविकश्छेदोपस्थापनगृद्धिसंयतेषु प्रमन्ताऽप्रमन्तसंयतयोर्नानाजी-विषेक्षया नास्त्यन्तरम्। एकं जीयं प्रति जपन्यमुन्तृष्टकः अन्तर्गृहृत्तः। द्वयोहपशमकयोर्ना-नजीवपिक्षया सामान्यवत्। एकं जीयं प्रति जपन्यनान्तर्गृहृत्तः। उत्कर्षेण पूर्वकोटी १५ "देशोना। उत्कथम् ? अष्टवर्षानन्तरं तपो गृहीत्या उपश्चमश्रीणपारक्ष्य पतितः प्रमत्ताऽ-प्रमत्तयोः पूर्वकोटिकालरोषं यावत् वर्तित्या पुनस्तदारोहणं करोतीति देशोना। ह्योः क्षपक्योः सामान्यवत्। 'परिहारशुद्धिसंयतेषु प्रमत्ताऽप्रमत्त्रयोन्ताजीवापेक्षया नारत्यन्तरम्। एकं जीयं प्रति जथन्यमुन्तुष्टक्षान्तर्गृहृत्तः। स्क्ष्मसान्यरयशुद्धिसंयमे उपश्चकस्य नानाजीवा-पेक्षया सामान्यवत्। एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरम्। कस्मात् ? गुणान्तरे सृद्यसान्यराय- २० संयमाभावात्। स्क्ष्मसान्यरायक्षप्रकस्य सामान्यवत्। "ययाख्यते अकपायवत्। संयताऽ-संयतस्य नानाजीवापेक्षया एकजीवापेक्षयाः च नारत्यन्तरम्। असंयतेषु मिध्याद्वष्टिमीनाजी-वापेक्षया नास्त्यन्तरम्। एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गृद्धन्तः। इस्कर्षेण व्यस्त्रश्चारकारो पमानि 'देशोनानि। सामान्यवत्। स्वस्तान्तरम्याद्विसन्यस्वर्थाद्वर्ष्टक्षसंयतक्षम्यस्वत्वन्। सामान्यवत्।

१ "अहिंद वस्तेरि क्रव्यीसंतोमुहुरोहं य जणा तीहि पुव्यकोडीह सादिरेगाण स्थविद्व सागरोयमाण उनक्सतंतर होदि।""ण्यित चहुर्षात्मवीमधीमं अंतोमुहुनी कणा श्वदव्या।" -घ॰ डी॰ का॰ ए॰ १२६, १२४। २ "अह्वस्तेष्टिं नारसञ्जोमुहुनीहे य जिल्या पुलक्कोडी उनक्सतंतर । एवं निण्हुमुस्यामगाणं। जबिर जहक्रमण दक्षणवअह्वभंतानुहृत्ता समभो य पुलक्कोडीदो जणा ति वत्तव्यं।" -घ॰ टी॰ अ॰ ए॰ १२६। ३ सर्याप्यपीमिके-भा॰, इ॰, ध॰, घ॰। ४ चर्चा॰ अ॰ २५८-२८१। ५ "अहिंदे वस्तेष्टिं एक्सारसञ्जोमुहुनेहिय जिल्या पुल्यकोडी अंतरं। एक्सणिबहिरस वि जबिर समयादिव जब अंतोमुहुन्ता ज्ञाया बादव्या।" -घ॰ डी॰ अ॰ ए॰ १३०। ६ परिहारसंपतेषु स्था॰, ६०, ब॰, ब॰। ७ तथाएवाने ता॰। ८ उहि अंतोसुहोहि जलाणि तेसीसं सागरोबमणि सिच्छनुस्तरांसां।" -घ॰ टी॰ अ० ए० १३४। 2%

[ ११८

ेदर्शनानुवादेन चर्छ्यर्शनिषु प्रिष्णाष्ट्रिः सामान्यवत् । सासादनसम्यग्दृष्टिसम्य-भिष्णादण्ट्योनीनाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जपन्येन पर्योपमासंख्येयमागः अन्तर्सुदूर्षञ्च । उत्कर्षेण द्वे सागरोपमसहस्रो देशोने । असंयतसम्यग्दृष्टिसंवताऽसंयतप्रमत्त-संयताऽप्रमत्तसंयतानो नानाजीवापेक्षया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुदूर्तः । ५ उत्कर्षेण द्वे सागरोपमसहस्रो देशोने । चतुर्णासुश्यकानं नानाजीयपेक्षया सामान्योक्तम् । एकं जीवं प्रति जपन्येनान्तर्गुदूर्तः । उत्कर्षेण द्वे सागरोपमसहस्रो देशोने । चतुर्णो क्षपकाणां श्रीणकषायान्तानां सामान्योक्तम् । अवस्थिदर्शनिनोऽविश्वणानिवत् । केष्ठसदर्शनिनः कथायन्तानां सामान्योक्तमन्तरम् । अवस्थिदर्शनिनोऽविश्वणानिवत् । केष्ठसदर्शनिनः केष्ठसद्यानिवत् ।

१० "हेश्यानुवादेन कृष्णनील्कापोतहेश्येषु भिण्याहण्यसंयतसम्यरहण्योनीनात्रीया-पेक्षया नास्यन्तरम् । एकं जीवं भितं जपन्येनान्तर्गुकृषः । उत्कर्षेण 'वयित्रहातसम दशक्षप्तमागरोपमानि' देशोनानि । सासादनसम्यग्देष्टिसम्यक्ष्मण्याहण्योनीनाजीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं शितं जपन्येन पत्योपमासंक्ष्येयमागोऽन्तर्गुकृष्ये । उत्कर्षेण वयिक्षशत्—सप्तर्गा—सन्तरापाणि 'देशोनानि । तेजःपद्मलेश्ययोगिन्यग्रष्ट्यसंयतसम्य-१५ ग्टब्योनीनाजीवापेक्षया नास्यन्तरम् । एकं जीवं भितं जपन्येनान्तर्गुकृष्टेः। उत्कर्षेण द्वे सागरोपमे अष्टादश्च व' सागरोपमानि भ सासादनसम्यग्रहिसम्यम्ययाहण्यवीनौनाजी-

१ षर्षं अ० २८२-२९५ । २ "एवं शरहि अंतोन्हुनेहि आवित्याए आसंसेबिद-भागेण य ऊणिया चन्नशुदंसगदिदी सासगुक्करसंतरं।''' एवं वारसअंतीयहरोहि कणिया चक्खुदंसणहिदी उक्करसन्तरं।" -घ० दौ० था० १०१६७। ३ "दसहि अंतोमुहुनेहि ऊणिया सर्गाद्वेदी असंबदराम्मादिद्वीणमुक्करसंतरं । \*\*\*\*\* एवमडदालीखदिवसेहि बार्धअंतामुत्रेदिय ऊणा सरद्विदी संजदासंबदुक्कस्तंतरं। '''''' एकमह्वस्तेदि दसअंतोमुहुनेहि अणिया समद्विदी अगत्तरमु-क्कानंतरं । \*\*\*\* एवमद्भवस्तेहिः दस्र अंतोष्ठहरे।हि ऊणिया चक्कुद्रंसणिद्विदी अप्यमचक्कासंतरं होदि ।" **-४० टो॰ अ० ए० १४०--१४१** । । ४ "एनमहनस्त्रेहि एत्लातीस अंतीनुदुत्तेहिय कणिया मगद्भिरी अपुन्नकरणुक्कस्पंतरं । एवं तिष्हमुधसामगार्थः। कवरि सत्तावीसपंत्रवीसअंतीः मुद्रचा उरणाकायला।" –घ०डी० अ० **१**०१४२ । **५ धट्ल-ध**० २९६–३२७ । ६ एक-त्रिकात् द० । त्रयस्थियन्त्रागरोपमानि २४०, २०। ७ "एवं छ-चदुचदुसंतोपहुनीहि उजाणि तेचीस-सचारस-सचसागरोवमाणि - किष्ह-गील-काटलेस्सियगिन्कादिद्विउदक्रसंतर होदि । एवमसंज-दसम्मादिद्वितः वि वस्तव्यं । शवरि अद्वर्शन्यन्यं अंतोषुहुरोहि क्रणाणि नेनीस-तत्तारस सन्सागरीय-माणि उक्कसांतरं।" -४० हो० म० १० १४४। ८ "एव पंच-चहु-चतु अंतीमुहुनेहि ऊर्णाण तेचीत-सत्तारत-तत्त्वतागरीयमाणि किण्हः शीळकाउलेक्सग्यतासण्यक्त्रस्तंतरं होदि । एवं सम्मामिञ्छादिन द्विस्तवि । वयरि छहि अंतीमुह्येहि कथाणि तेर्नास-सत्तरस-सत्त सागरीवमापि ऋण्हणील-काउ-लेस्सियसम्मामिन्छ।दिद्धि उक्कस्संतरं !" –घ० री० ब० ए० १४६ । ५-ददा सागरी-बा०, द०, द०, च०, च० । १०−रोपमाः आरः, द०, द०, जः।

{ IC ]

90

भव्यानुवारेन भव्येषु पिथ्याङ्ग्ड्याचयोगिकंवस्यन्तानां सामान्य्यत् । अमन्यानां १५ नानाजीपापेक्षया पक्रजीवापेक्षया च नास्त्यन्तरम्।

' सम्यक्त्वानुधावेन क्षायिकसम्यम्दृष्टिषु असंयतसम्यग्दृष्टेर्नानाजीवापेश्वया च नास्य-न्तरम् । एकं जीवं प्रति जपन्यनान्तर्युद्धक्तंः । उत्कर्षेण पूर्वकोदी 'ेदेशोना । कस्मान् १ गुण-परावर्षात् । संपनाऽसंयतममत्ताऽप्रमत्तसंयताचां नानाजीवापेश्वया नास्त्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्युद्धक्तंः । अत्कर्षेण प्रयस्विद्यात्सागरोपमाणि 'ेसातिरैश्वरणि । कस्मान् १ गुण- २०

१-दर्शसागरो-मा०, ६०, ४०। १ "पूर्व सादिरेय-थेयद्रास-सागरोवमाणि दुसमञ्जाणि सासणुनस्पस्तरं होदि । एवं सम्मानिच्यादितृतिस वि । णवि छि अंतोमुलेहि जिलवाओ उत्तर्वोदीओ अंतरं ।"-४० ही० ४० १० १४८ । ३ "कुरो एमजीवस्ति तेश्वर्दा गुणदाए बहुनु बहेसा ।"-४० ही० ४० १० १४९ । ४ "चतुनं अतोमुहुनेहि जणाि एक्सनीश सामरोवमाणि मिन्सादितृते-असंजदसमादिहीणमुक्सस्तरं ।"-४० दौ० ४० १८० । ५ चत्रिक स्वर्धा स्वय-भा०, ६०, ४०, ४० । ६ "उक्सतेय एक्सनीश सामरोवमाणि देसुणाि ।"-४० १८० । ५० २१४ । ५०-तिम स्वर्धा ॥० । ८ जात्रस्तान् ४० । संस्वर्ध ता० । ९ वह्स्य भ० २२८-१२० । १० वह्स्य अ० २१४ । ५० दिश्या । ११ "अद्वरसेहि वि अंतोमुहुनेहि य जणिया पुव्यक्षेडी अंतरं ।" -४० ही० ४० १९७ । १२ "अद्वरसेहि वि अंतोमुहुनेहि य जणिया पुव्यक्षेडीहि सादिरेयाणि तेनीश सामरोवमाणि उक्सस्तरं संजदासंजदस्स । """अंतरस्त वाहिरा अद्व अंतोमुहुना अंतरस्य अ० से तिर्धा वि जन सेलेमोनोमुनुन्तरभृदिषपुक्तकोडीए सादिरेयाणि तेनीश सामरोवमाणि उक्सस्तरं । "" अववेसाए अद्वरद्धांमुहुन्ता । एदेहि जणपुक्तकोडीए सादिरेयाणि तेनीश सामरोवमाणि प्रमत्तर्वस्तरं । "" अववेसाए अद्वरद्धांतमुहुन्ता । एदेहि जणपुक्तकोडीए सादिरेयाणि तेनीश सामरोवमाणि अपसन्त्वक्रसंतरं ।"-४० ही० ४० ५० १५८-१६० ।

[ १/८

"सम्भने सचदिणा विख्वाविख्देसु चउदसा होति ।

विरदेसु दोसु पणरस निरहणकालो य बोद्धव्यो "॥ १ ॥" [पश्चसं० १-२०%]

त्रयाणासुपरामकानां नानाजीयापेक्षया जपन्येनेकः समयः। उत्कर्षेण वर्षपृयक्त्वम्। एकं जीवं प्रति जपन्यमुत्कृष्टश्चान्तर्मुष्ट्वः। उपशान्तकपायस्य नानाजीवापेक्षया सामान्यवत्। २० एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरम्। तत्कथम् १ उपशान्तकपायकानीवं प्रति नास्त्यन्तरम्। वेदव-पूर्वकीपद्मामिकेन हि श्रेण्यारोहणभाग् भवति, तस्याः पतितो न तेनैव श्रेण्यारोहणं करोति,

१ "एवमहुबस्सेट स्वावीस अंतीमृतुसेट उल्ह्येपुळकोशीह सादिरेयाि तेसीसं सातरायभाणि अंतरं । एवं चेव तिल्ह्युवसाभगणं । लवरि पंचवीस तेवीस एस्क्वीस मुहुता ऊला सदका।"—षण्डी के अल्टू १९११ २ "विद्वतसमादिद्वीस अर्थेजदसम्मादिद्वीलं समादिद्विसंगे।"—बहुकं अल्ट् १९११ २ "एवं चदुद्दि अंतीमृतुमेहि ऊलिया पुळकोडी उक्कस्तर ।" —बल्कि अल्ट् १९५१ १ १ माणि सातिरेकाणि अल्टू संतीमृतुमेहि उलिया पुळकोडी उक्कस्तर ।" —बल्कि अल्टू १९५१ १ १ माणि सातिरेकाणि अल्टू १९६१ । एवंदिह तीहि अंतीमृतुमेहि उलाणि शायि साणि देख्णाणि।"—बहुकं अल्टू १९६१ । एवंदिह तीहि अंतीमृतुमेहि उलाणि शायि साणिस्तालि ।"—बहुकं अल्टू १९६१ । एवंदिह तीहि अंतीमृतुमेहि उलाणि शायि साणिस्तालि ।"—बहुकं अल्टू १९६१ । इ "अवन्येसा सन्त अंता-तृतुन्ता । एवंदि उल्लू व्यक्ते हीए सादिरेवाणि तेतीस सागरावमाणि प्रमन्दनेक्स्तंतरं ।" अवन्येसा अर्ध । एवंदि उल्लू व्यक्ते हीए सादिरेवाणि तेतीस मागरावमाणि अल्प्यम्बृबक्सतंतरं ।" अवन्येसा अर्ध । एवंदि उल्लू व्यक्ते हीए सादिरेवाणि तेतीस मागरावमाणि अल्प्यम्बृबक्सतंतरं ।" अर्थ हो। अर्ध १९६१ । अ "क्रियस्यो सन्तरादिदेयविरहणियमो । सभावदो ।" —बल्डी अर्थ १९६९ । अ "क्रियस्यो सन्तरादिदेयविरहणियमो । सभावदो ।" —बल्डी का १९० १९६९ । अत्यन्ते सत्तरिगानि विरक्षावितेषुण चतुरंश भवति । विरतयोदियंश श्राह्य विरक्षात्व अर्थ चतुरंश । अव्हित्याचित्रेषुण चतुरंश भवति । विरतयोदियंश श्राह्य विरक्षात्व अर्थ सदक्यः॥

48

सम्बक्तवान्तरं मिध्यात्वं वा गत्या पञ्चात् 'तवादाय करोतीतध्तो नास्ति तस्यान्तरम् । सासानन-सम्याग्रेष्टिसम्यक्षिध्याद्यस्योजीनाजीवापेक्षया जयन्येनैकसमयः । उत्कर्षेण पत्योपमासंस्येय-भागः । एकं जीवं प्रति नास्त्यन्तरम् । सासादनसम्यग्रेष्टिसन्यम्भिध्याद्यष्टित्वयुक्तैकत्रीयं प्रति नास्त्यन्तरम् । तम् कथमिति चेद् १ गुणे गुणान्तरविरोषतः सरसादनादिगुणे स्थितस्य प्रिध्या-त्यादिना अन्तराऽसम्भवान् । मिध्यादृष्टेनीनाजीषापेक्षया एकजीवापेक्षया च नास्त्यन्तरम् । ५

³संत्रयंदुवादेन संबिष्ठ भिष्यादृष्टेः सामान्यवत् । सासादत्रसम्यादृष्टिसम्यभिष्यादृष्टभौनौन्तनीवापेक्षया सामान्यवत् । एकं जीवं प्रति जयन्येन पत्योपमासंख्येयभागः अन्तगुंदूर्शक्ष । ?क्वर्षेण सागरोपमशतप्रथन्त्यप् । असंयत्तसम्यादृष्टिसंयतऽप्रभानसंख्यातः अन्तरं नास्ति । एकं जीवं प्रति जपन्यतयाऽन्तर्गृहुर्तः ।
वस्त्रवेण सागरोपमशतप्रयन्तव्यक्ष्य । चतुर्णामुपशमकानां नानाजीवापेष्ठ्या सामान्यवत् । एकं १०
जीवं प्रति जयन्येनान्तर्भुदूर्तः । उत्कर्षेण सागरोपमशतप्रथक्ष्यम् । चतुर्णां ध्रपकाणां सामान्यवत् । असंक्षिनां नानाजीवापेक्षया एकजीवापेक्षया च नास्यन्तरम् । तस्त्रयम् १ एक्युणस्थानवर्त्तिः वेच "सासादनादिना अन्तराऽसम्भवात् । ये न संक्षिनो नाप्यसंक्षिनक्षेषां
सामान्यवत् ।

"आहारानुनाहेन आहारकेषु भिष्याहष्टेः सायान्यवम् । सासादनसम्यम्ष्टिसस्य-१५ भिष्णाहष्ट्योनीनाजीवापेषुया सामान्यवम् । एकं जीवं प्रति जवन्येन पत्योपमासंस्येय-भागोऽन्तर्भुद्वस्याः संस्येया सामान्यवम् । एकं जीवं प्रति जवन्येन पत्योपमासंस्येय-भागोऽन्तर्भुद्वस्याः संस्येया उस्तर्पिण्यवस्यिण्यः । असंयतसम्यन्दिसंयवासंयतप्रमन्तप्रमन्तर्भयः नामां नामाजीवापेष्यया नास्यन्तरम् । एकं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्भुष्ट्वसं । उत्कर्षेण श्रक्त्याः संस्येयाः संस्येयाः संस्येयाः संस्येयाः संस्येयाः उस्तर्पिण्यवस्यिण्यः । चतुर्णापुप्रमम्भानां नामा-२० जीवापेष्यया सामान्यवन् । पतं जीवं प्रति जयन्येनान्तर्भुद्वतः । उत्कर्षेण श्रक्त्यासंस्येयः मागोऽसंस्ययेयाः असस्येया उत्सर्पिण्यवस्यिण्यः । चतुर्णा श्रपकाणां सयोगकेविनामञ्च सामान्यवन् । अनाहारकेषु मिण्याहष्ट्येनीनाजीयापेष्याः एकजीवापेष्यया च नास्यन्तरम् । कथमेतत् १ अनाहारकेषु मिण्याहष्ट्येकजीवं प्रति नास्यन्तरम् , अनाहारकेवस्य एकहिनिः समयत्यात् । प्रमायत्यस्य पति बहुकाल्यात् , तत्र तस्य गुणान्तरेण अन्तरासम्भवादिति । १५ अस्यत्यस्य । पत्रे वीवं प्रति नास्यन्तरम् । असंयत्यस्य । सस्यः । उत्कर्षेण पत्योपमासंस्येयमागः । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । असंयत्यस्य । सस्यन्तरम् । सस्यन्तरम् । सस्यन्तरम् । सस्यन्तरम् । सस्यनिकस्य जपन्येनैकः समयः । उत्कर्षेण वर्षेप्यस्यस्य । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । सयोगकेविनो मानाजीवापेक्षया जपन्येनैकः समयः । उत्कर्षेण वर्षेप्यस्यस्य । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । स्रयोगिनां प्रयोगिनां समयः । उत्कर्षेण वर्षेप्यस्यस्य । एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् । स्रयोगिनां

है तद्यत्क-मान, वन, दन १ र-२म् कथ-मान, दन, वन, कन १३ दर्षेन सन १७९-१८३ ! प्रसासादनादीनां बन, अन् । ५ पर्कोन अन् १८४-३९७ । ६ प्रमत्तमंयतानां आन, दन, वन, वन १ प्रमत्तमंत्रमत्त वन । ७ अतंस्येया उत्सरि-मान, दन, धन, अन् । ८-ण वर्षप्यक्तम् भान, दन, वन, जन् ।

[ 116

ŧ٥

नानाजीवापेक्षण जघन्येनैकः समयः ! उत्कर्षेण वश्मासाः ! एकं जीवं प्रति नास्यन्तरम् ? सन्तरं विकातं समाप्तमित्वर्षः !

अय मानस्परूपं निरूप्यते । सामान्यविशेष 'भेदान् स भाषो द्विध्यरः । 'सामान्येन तानत् मिध्यादिष्ठरिति औदियको मानः । कमात् १ मिध्यात्यप्रकृत्युदयपादुर्भोषात् । सासा-५ दनसम्यग्दृष्टिरिति पारिणामिको भाषः । नतु अनन्यातुन्निधकोधायुदये अस्य पातुर्भौना-दौदविकत्यं कस्मामोष्ययत इति चेत् १ भविषक्षित्रत्यात् । दर्शतमोह्रापेश्चया दि मिध्या-दृष्ट्यादिगुणस्थानपतुष्टये भाषो निरूपयितुमभिमेतोऽतः सासादने सम्यक्त्यमिध्यात्वतदु-भयलक्षणस्य त्रिविधस्याऽपि दर्शनमोहस्य अद्यक्षयक्षयोपद्यमामात्रात् पारिणामिकस्यम् । सम्यन्मिध्याद्विरिति क्षायोपदामिको भाषः । तथा चोक्तम्-

# "मिन्छे खु जोदइमो निदिए खुलु परिणामिओ मानो ।

मिस्से खओवसमिओ अविरदसम्भन्मि तिष्णोष<sup>3</sup> ॥" [गो० जी० गा० ११]

नतु सर्वभातिनासुद्याभावे देशयातिनाञ्चोवये य उत्पर्यते भावः स क्षायोपश्चामिकः। न च सम्यम्भिक्यात्वमक्रतेर्देशपातित्वं सम्भावतं, सर्वभातित्वेत आगमे 'तस्याः प्रतिवादित-त्यान् । सत्यम् ; उपभारतस्तस्या देशयातित्वस्यापि सम्माथात् । वपभारतिमित्तञ्च देशतः १५ सम्यम्यव्याप्यातित्वस् । न हि मिक्ष्यात्यमकृतियत् सम्याम्पथ्यात्वमकृत्या भर्वस्य सम्यम्यव्यात्वमकृत्या भर्वस्य सम्यम्यव्यात्वमकृत्या भर्वस्य सम्यम्यवि सम्याप्यवि सम्याप्यात्वमकृत्या सर्वभावत् । तदुपदिष्ट- उत्तेषु सन्यस्यव्यात्मकृति ह एरिणामः सम्याम्यात्वमित्यर्थः । असंयत्यस्यप्रति वि औषश्चनिक्षे या सावः। असंयतः पुनरौद्यविक्रम सावेन । संयतः प्रस्यवि प्रति सम्याप्यति मायः। चतुर्णस्यति स्याप्यति स्याप्यति स्याप्यति स्थाप्यति स्थापति स्थापत

पिरोपेण "गत्यतुनादेन नरकाती "प्रथमायां द्वित्यां नारकाणां मिध्याष्ट्रस्थाच-संयतसम्यग्रस्थनतानां सामान्ययत् । द्वितीयादिष्यासप्तस्याः सिध्याद्विद्धासादनसम्यग्रद्धि-सम्यम्पिच्यारष्टीनां सामान्ययत् । असंयतसम्यग्रद्धेरीपशमिको वा शायोपशमिको वा भाषः । असंयतः पुनरौत्यिकेन भावेन ! तिर्यमाती तिरस्यां "मिध्याद्वस्यादिसंयतासंय-२५ तान्तानां सामान्यवन् । मतुष्यगती मतुष्याणां भिध्याद्वस्थावानो सामान्यमेष । देवगती देवानां मिध्याद्वस्थातंयतसम्यग्दस्यनातां सामान्यवत् ।

ृदन्द्रपातुवारेन एकेन्द्रियविकलेन्द्रियाणामौद्रयिको भाषः । प्रह्मेन्द्रियेषु मिच्या-हास्त्र्यान्ययोगकेषस्यन्तानां सामान्यवत् ।

क्त्रयानुषादेन स्थावरकायिकानामीद्यिको भाषः । त्रसकायिकानां सामान्यमेष ।

१।८ ] प्रथमोद्रच्यायः ५३

ेयोगानुसदिन कायधाङ्मनसयोगिनां मिश्रयाङ्करादिसयोगिकेकस्यन्तानामयोगि-केवक्रिनाक्क सामान्यवन् ।

- <sup>्</sup>वेदानुबादेन सीपुंनपुंसकवेदानामवेदानाञ्च सामान्यवत्।
- <sup>3</sup>कपायानुवादेन कोधमानमाथाङोभकपायाणाभकपायाणाञ्च सामान्यवस् ।
- \*क्षानातुषादेन मरयकारभुनाकानिषमञ्जक्षानिनां सविभूताविधमनःपर्ययकेष्ठत्यक्षानि- ५ नाष्ट्रसामान्यवन् ।
  - "संयमानुषाहेन" सर्वेषां "संयतानां संयतासंयताना**न्य सामा**न्यपन् ।
  - ंदर्शनानुवादेन चर्छुर्रशंनाऽ<del>चर्</del>छर्र्शनायधिद्शेनकेवलदर्शनिनाम्ब सामान्यवत् ।
  - <sup>र</sup>लेश्यानुषादेन पट्लेश्यानामलेश्यानाच्या सामान्यपत् ।
- ° भव्यानुवादेन भव्यानां मिध्याद्दष्ट्याययोगकेषस्यन्तानां सामान्यवत् । अभव्यानां १० पारिणामिको भावः।
- ''सम्यक्त्यम् । असंयतः वृत्तरीद्विकेन सावेन । संयतः प्रत्यस्यस्यम् । असंयतः वृत्तरीद्विकेन सावेन । संयतः प्रत्यस्यस्यम् । असंयतः प्रत्यस्यम् । अस्यतः सम्यक्तः प्रत्यस्यम् । अस्यतः प्रत्यस्यम् । अस्यतः प्रत्यस्यम् । अस्यतः प्रत्यस्यम् । अस्यतः प्रत्यस्यम् । अप्याप्यस्यस्य । अप्याप्यस्यस्य । अप्याप्यस्यस्य । अप्याप्यस्यस्य । अप्याप्यस्यस्यम् । सास्यत्यस्यम् । प्रत्यस्यस्य । सास्यत्यस्यम् । प्रत्याप्यस्यस्य । सास्यत्यस्यस्य । सास्यत्यस्यस्य । प्रत्याप्यस्यस्य । सास्यत्यस्यस्य । सास्यत्यस्य । सास्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्यस्यस्य । सार्याप्यस्यस्यस्यस्य ।

<sup>° १</sup>संद्रवतुषादेन संक्षिनां सामान्यषत्। असंक्रिनामीदविष्ठो भाषः। ये न संक्षिनो नाज्यसंत्रिसेणां सामान्यषत्।

"आहारगुत्वावेन आहारकाष्णामनाहारकाष्णां च सामीन्यवत् । इति आवो विभावितः । अय ""अल्पवहुत्वं" परिवर्ष्यते-तद् द्विष्रकारम्-सामान्यविदेषभेदात्। "अस्यान्येन २५ तावत् सर्वतः स्त्रोकाः त्रय उपरावकाः, अष्टसु समयेषु कमात् "४ववेदे एको वा ह्री वा त्रयो वा हत्यावि जयन्याः । उत्कृष्टास्यु १६१२४।३८।४९।४८।४४।४४ । स्वगुणस्थानकालेषु

१ बर्कं भा २२-४० । २ बर्कं भा ०४१, ४२ । ३ बर्कं मा ०४१, ४४ । १ बर्कं मा ०४५ -४४ । ७ संयताना प्र आ०, व०, व० । ८ बर्कं भा ०५६-५८ । ५ संयताना प्र आ०, व०, व० । ८ बर्कं भा ०५६-५८ । ५ बर्कं भा ०५८-६१ । १० बर्कं भा ०६२-६३ । ११ बर्कं भा ०६४-८८ । १२ आपिकं भावः वा ०, व० । १३ बर्कं भा ०६४-८८ । १२ आपिकं भावः वा ०६० १६-वहुत्वज्ञ प - व० । १७ बर्कं वा ०१ २२६ । १४ पर्कं वा ०१ १६-वहुत्वज्ञ प - व० । १७ बर्कं वा ०१ २२६ । १४ पर्कं वा ०१ २२६ । १४ पर्कं वा ०१ पर्वे वा ११ पर्वे १

518

विशेषेण शास्त्रज्ञानं न तरकातौ सबीसु प्रथिबीषु नारकेषु सर्वतः स्रोकाः सास्तरन-सम्बग्ध्यसः । सम्बग्धिप्याद्यस्यः संस्वयगुणाः । असंयतसम्बग्ध्यः असंस्वयगुणाः । १५ भिष्याद्ययोऽसंस्वयगुणाः । तिर्व्यगातौ तिरक्षां सर्वतः स्तोकाः संवताऽसंवताः । इतरेषां सासान्यसन् । भनुष्यगती मनुष्याणासुषद्यभक्तादिश्रमत्ताऽप्रमत्तसंयतान्तानां सामान्यवन् । ततः संस्वयगुणाः संवताऽसंवताः । सासादनसम्बग्धन्ययः संस्वयगुणाः । सम्बन्धियग् दृष्ट्यः संस्वयगुणाः । असंयतसम्बग्धन्यस्यः संस्वयगुणाः । श्मिष्याद्यस्यः [अ] संस्वयगुणाः । देषगतौ देषानां नारकवत् ।

२० भ्दन्तियानुवादेन एकेन्द्रियविक्र नेन्द्रियेषु गुणस्थानभेदी नास्तीति अल्पबहुस्ताऽभाषः । इन्द्रियं प्रत्युच्यते पञ्चेन्द्रियेभ्यः चतुरिन्द्रियाः बहवः । चतुरिन्द्रियेभ्यसीन्द्रिया बहवः । अर्थे अर्थन्त्रियेभ्यो हीन्द्रिया बहवः । तेभ्य एकेन्द्रिया बहवः । पञ्चेन्द्रियाणां सामान्यवत् । अर्थे त विशेषः । मिभ्याद्रष्ट्योऽसंस्वेयगुणाः ।

'कयानुवादेन स्थावरकायेषु गुणस्थानभेदाभावात् अल्पबहुत्वामायः । कार्य अत्युच्यते '२५ सर्वेभ्यः तेजःकायिका "अल्पे । तेभ्यः पृथिवीकायिका बहुवः । तेभ्योऽप्कायिका बहुवः । तेभ्यो वायुकायिका बहुवः । सर्येभ्यो वनस्पतयोऽनन्तगुणाः । त्रसकायिकावां पञ्चेन्द्रियसत् ।

ंयोगानुवादेव पाङ्मलस्योगिनां पठचेन्द्रियसत् । काययोगिनां सामान्यवत् । °वेदानुषादेव व्यापुरेदानां पठचेन्द्रियसत् । वर्षुसकवेदानासवेदानाद्यः य सामान्यवत् ।

१-- ह्यारथायास्थायन्तः ता-आणि, द०, व०, व०। २ संयतासंयतानामिय आणि, व०, द०, ज०। २ पट्लंब अ० २७-१०२। ४ संख्येय-आणि, व०, द०, ज०। ५ 'भिन्छादिही असंखेत्रगुणा, मिन्छादिहीमु संसेआगुणा।''-पट्लंब अ० ६५। सवर्षि १० २७। ६ पट्लंब अ० १०२। ७ पट्लंब अ० १०२। ७ पट्लंब अ० १०२। ७ पट्लंब अ० १०४। ७ पट्लंब अ० १०४। १ अल्या-व०। अहवः आणि, द०, व०, ज०। ५ पट्लंब विच १०५-१४३। पट्लंब अ० १४४-१९६।

Цų

#### १४ ] प्रथमोऽध्यायः

ंकषायातुवादेन 'क्षोधमानसायाकषाथाणां धुंबेदवत् । अयं तु विशेषः । सिध्या-रुष्ट्योऽन-तर्गुणाः । जोभकपायाणां द्वयोरपञ्चमकथोस्तुल्यसंख्याः । ततो द्वयोः बहुषः । क्षपन्धः संक्येयगुणाः सुदमसाम्पराचेषु सुपरामकसंयता 'विशेषाधिकाः । सृदमसाम्पराय-

भ्रषकाः संख्येयगुणाः । शेषाणां सामान्यवत् ।

"ज्ञातानुवादेन प्रत्यक्षानिषु ताज्ञानिषु सर्वतः स्तोष्यः सासादनसम्यन्दृष्ट्यः । प्रिच्या- प्रदेशेऽनन्यगुणाः । विभक्तक्षानिषु सर्वतः स्तोष्यः साधादनसम्यन्दृष्ट्यः । प्रिच्यान्दृष्ट्योऽ- सङ्क्येयगुणाः मतिन्नुतावधिक्षानिषु सर्वतः स्तोष्यस्वत्यार उपसमकादवत्यारः श्रूपकाः सङ्क्येयगुणाः । अप्रमन्तसंयताः संक्येयगुणाः । प्रम्तसंयताः संक्येयगुणाः । स्यत्यसंयताः संक्येयगुणाः । स्यत्यसंयताः संक्येयगुणाः, तिर्च्यापेक्षयोऽसर्वः । असंयतसम्यग्दृष्ट्योऽसंक्येयगुणाः, देवनारकतिर्वम् नुष्यापेक्षया । सनःपर्ययक्षानिषु सर्वतः स्तावस्वत्वार उपसमकाः । पत्यारः क्षपकाः सङ्क्ये- १० यगुणाः । अप्रमन्तः संक्येयगुणाः । प्रमन्तसंयताः संक्येयगुणाः । क्षेत्रक्तानिषु प्रयोग्णकेन् क्षियः सयोगकेविकाः सङ्क्येयगुणाः । तस्थमः १० अयोगकेविकाः एको वा द्रौ वा श्रयो वा उक्करण अष्टोत्तरश्चरक्षसम्यन्तः । स्वकालेन "समुद्विताः सङ्क्येयाः । तेभ्यः सङ्क्येयाः सयोगकेविकाः ८९८५०२ ।

'संयमातुवादेन सामायिकच्छेदोपस्थापनशुद्धिसंयतेषु द्वयोहपत्रामकवोस्तुल्यसङ्ख्याः । १५ ततः सङ्क्येयगुणाः अपकाः । अप्रस्ताः सङ्क्येयगुणाः । ममन्ताः सङ्क्येयगुणाः । परिहारस्यद्धिसंयतेषु अप्रमत्ते स्यः प्रमत्ताः सङ्क्येयगुणाः । स्यस्मसन्यरायस्विद्धसंवतेषु वपदामहेभ्यः अपकाः सङ्क्येयगुणाः । ययाल्यतिह्दिह्यद्धिसंयतेषु उपदान्तकपायेभ्यः श्लीणक्यायाः सङ्क्येयगुणाः । अयोगकेत्रितस्तानन्त एव, वपदान्तकपायेभ्यः सङ्क्येयगुणाः । इत्ययः । सयोगकेवित्रतः सङ्क्येयगुणाः । असंयतेष्ठ २०
सर्वतः । सयोगकेवित्रतः सङ्क्येयगुणाः । संयताऽसंयतानं नास्यन्यष्टुत्वम् । असंयतेष्ठ २०
सर्वतः स्तोकाः सास्यद्नसम्यन्द्वयः । सम्याभिभ्याद्यवः सङ्क्येयगुणाः । असंयतसम्यन्दध्योऽसङ्क्येयगुणाः, देवानपेश्वया इत्यर्षः । भिष्याद्ययोऽनन्तगुणाः ।

ं दर्शनातुषाक्षेत्र चत्रुर्दर्शनिनां काययोगियत् , सामान्यवदित्यर्थः । अधिदर्शनिनाय-विषेक्षानयत् । केलर्ट्शनिनां केलरुक्षानियत् ।

ैंटेश्यातृषादेन कृष्णनीठकाणोदलेश्यानामसंयवधत् । वेजःपद्यलेश्यानां सर्वतः २५ स्त्रोकाः अवमक्ताः मनकाः संस्थ्रेयगुणाः । संयताऽसंयतसासादनसम्यग्टन्ट्यसंयतसम्यग्ट-ष्टीनां परुषेन्द्रिययन् । शुक्ललेश्यानां सर्वतः स्त्रोकाः भेष्ठपश्चमकाः भेरशश्ह। श्रपदाः

१ वर्षं भ०१९७-२१९ । २ होधमानकपायाणाम् आ०। क्रोधमानमपायाः अ-व०। ३ मेपु उप-आ०, अ०। ४ विदेषाधिकारः आ०, व०, व०, । ५ वर्षं ० स०२१६-२४३। ६ अपोगकेनलिनः संख्ये-आ०, व०, व०। - अयोगतत् अधम् आ०। ७ समृदिताः तेन्यः आ०, व०, व०, व०। ८ पर्षं ० अ० २४४-२८५। १ वर्षं ० अ० २८६-२८९। १० वर्षं ० अ० २९०-३२७। ११ 'उपसमकाः' आ०, व०, व०, अ० पुरतकेषु नारितः। १२ २८९६ आ०, व०, व०, व०।

[१।८

ષફ

संख्येयगुणाः १२९९०। सयोगिकेवितितः संख्येयगुणाः ८९८५०२। अप्रमत्तसंयताः संख्येयगुणाः २९६९९१०३। प्रमत्तसंयताः संख्येयगुणाः ५९३९८२०६। संयताऽसंयताः संख्येयगुणाः ५९३९८२०६। संयताऽसंयताः संख्येयगुणाः, तिर्व्यवस्तुज्यायेश्वया। सासादनसम्यग्टष्ट्योऽसंख्येयगुणाः। सम्यन्यस्यव्यादृष्ट्योऽसंब्येयगुणाः। सम्यन्यस्यादृष्ट्योऽसंब्येयगुणाः।

<sup>२</sup>भव्यातुथावेन भव्यानां सामान्यषत् । अभध्यानामरूपवहुत्वं नास्ति ।

³सम्यक्त्वानुवादेत आधिकसम्यग्रहिषु सर्वतः लोकसन्यग्राः एपशमकाः । इतरेवां

\*प्रमानानानां सायान्यवत् । ततः संयताऽसंयताः संदयेयगुणाः । असंयतसम्यग्रहृष्योऽसक्र्वेयगुणाः । "क्षायोपशमिकसम्यग्रहिषु सर्वतः लोकाः अममनाः । प्रमानाः सक्वेयगुणाः । संयताऽसंयता असक्वेयगुणाः, तिर्यगपेश्रया । असंयतसम्यग्रहृष्योऽसक्वेयगुणाः । औपशमिकसम्यग्रहृष्टीनां सर्वतः लोकाश्चरनार उपशमकाः । अध्यन्तः सक्व्येयगुणाः । प्रमानाः सक्व्येयगुणाः । संयताऽसंयताः असक्व्येयगुणाः । अस्यतसम्यग्रहृष्योऽसक्व्येयगुणाः । शेषाणां सिष्ट्याहृष्टिसासाद् नसम्यग्रहृष्टीनां नास्यन्यवृक्ष्यप् , विषक्षे एकैकगुणस्थानमङ्गात् । कोऽषः ? सिथ्याहृष्टिः सासदनो न मवति, स्रासाद नसम्यग्रहिस्तु
सिथ्यारृष्टिनं भवति यतः ।

१५. 'संबातुषादेन संक्षितां चल्लुर्दशैनिवत्'। चल्लुर्दशैनिवां काययोगिवस्। काययोगितां सा-भान्यवित्त्वर्थः। असंक्षितां नास्त्यरपषहुत्वस्। ये न संक्षितो नाऽप्यसंक्षित्रस्तेत्रां केषळकाविषत्।

'आद्वारातुनाहेन आहारकाणां काययोगितत् । अनाहारकाणां सर्वेतः स्तोकाः सयोग-केवितः अयोगकेवितः' सङ्ख्येयगुणाः । सासादनसम्यग्टप्टयोऽसङ्ख्येयगुणाः । असंयत-सन्यग्टप्टयोऽसङ्ख्येयगुणाः । सिभ्यादप्टयोऽनन्तगुणाः । एवं गुणस्यानानां गत्यादिषु मार्ग-२० णाऽन्वेषणा कृता । सामान्येन तत्र सुद्यभेतः आगनविरोयेनानुसर्वेद्यः' ।

पयं सम्यव्दर्शनस्य प्रयमत उदिष्टस्य "तस्त्रार्धश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्" इत्यनेन" स्त्रेण तस्य-सम्यदर्शनस्य उद्धणोत्पत्तिस्यामिविषयन्यासाधिगमोषाया निर्दिष्टः। "तस्त्रा-र्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्" इति उद्धणम्। "तन्निसर्गाद्दिष्यगाद्धा" "इत्यनेनोत्पत्तिः। सम्यग्दर्शनस्यानिनो जीयाऽजीयादिषदार्थाः सम्यग्दर्शनस्यानिनो जीयाऽजीयादिषदार्थाः सम्यग्दर्शनस्याभित्तसाधनाधिक्करणस्यि-र्वतिवधानतः" "यमाणनयैरिधगमः" "निर्देशस्यामित्यसाधनाधिकरणस्यि-तिविधानतः" इत्यनेन "सूत्रेण अधिगमस्योपायः सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्य "सत्सं- स्थाचेत्रस्यर्भनक्तान्तरभावात्यवद्वत्त्र्यश्रीयः इति "सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्सम्बन्त्रेन च सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्तम्बन्त्रेन च सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्सम्बन्त्रेन च सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्तम्बन्त्रेन च सम्यवस्त्रस्याधगमोषायः। तस्तम्बन्त्रेन च सम्यवस्त्रस्यानसम्बन्तेन जीवादीनां संक्षापरिणामादि निर्दिष्टम्। "वीवाऽजीवाद्यन

ورو

**?**|**?**|

बन्धसंवर्तनर्जरमोश्चास्तत्त्वम्" इति "संज्ञा । अस्येव स्वस्य कृती जीवादीनां निरुक्तिहा-रेण परिणामाचि वेदिकव्यम् ।

अय सम्पन्नानं विचार्यते—

## मतिभुताबधिमनःपर्ययकेवलानि ज्ञानम् ॥ ९ ॥

हन्द्रियेतंनसा च यथायधमधीच् मन्यते मतिः। मतुतेऽनया चा मतिः। यमनं चा मतिः। य श्रुतज्ञानावरणकर्मेश्वयोपदाने सति निरूष्यमाणं श्युवे यचत् श्रुतम्। प्रणोत्यनेन तिदिति चा श्रुतम्। अवणं चा श्रुतम्। 'अवाग्यानं अवधिः। कोऽर्थः? अयस्ताद् चहुत्रतिवययम्हणाद्व-धिरुन्यते। देषाः सत् अवधिक्षानेन सप्तमनरकपर्य्यनं परयन्ति, उपि स्तोकं परयन्ति, निज्ञविमानव्यवर्णदपर्यन्तिम्यर्थः। अवधिष्ठश्रविषयस्थाद्वा अवधिः। कोऽर्थः? रूपिरुक्षण-विवक्षितविषयत्साद्वा अवधिः। परकीयमनिस स्थितोऽर्थः 'असङ्ग्यर्थत् मन इस्युच्यते। तस्य १० पर्ययणं 'परिण्यनं परिज्ञानं सनःपर्ययः। नतु तन्यतिज्ञानमेषः तमः अपेश्वामात्रज्ञात्, श्रुयोपमहाक्तिमात्रविज्ञनिभतं तरहेन्यछं स्वपरमनोमिष्यंपदिरयते, यथा अभे चन्त्रमसं पर्यति, तथा मनिस मन्तपर्ययः, अभे ज्यापि "मनोज्यपि। यक्षिमिनं बाग्नेन अभ्यन्तरेण च तपसा मुनयो मार्गं केवन्ते सेवन्ते तत् केवलम्। असङ्ग्यत्वाद्वा केवल्यम्।

प्रान्ते छम्पते परास्तवर्षं केषळस्य अन्ते प्रहणम् । सनःपर्न्ययय समीपे केषळाज्ञानं १५ प्राप्यते तेन मनःपर्ययस्य समीपे केषळस्य प्रहणम् । अनयोः प्रत्यासिष्ठः कस्मात् १ संयमे-किष्ठरणत्यात् । यथाल्यातेषातित्वादित्यर्थः । केषळज्ञानस्य अवधिदूर्तरवर्षी कृतः । तिक्ष्मग्रंय् १ दूरतरान्तरत्यात् । अपधिमनःपर्ययकेषळ्ञानत्रयान् परोक्षज्ञानं मतिश्रुतद्वयं पृषं किम्पर्यमुक्तम् १ तस्य द्वयस्य असुधानःपर्ययकेषळ्ञानत्रयान् परोक्षज्ञानं मतिश्रुतद्वयं पृषं किम्पर्यमुक्तम् १ तस्य द्वयस्य असुधानःवात् । मतिश्रुतत्यप्रति हि १ श्रुतपरिचिताऽनु-मृता वर्तते, सर्वेण प्राणिगणेन तद्वयं प्रयेण प्राप्यते । मतिश्रुतपद्वते । व्यत्तेष्ठत्यत्यते अवस्यत्यस्य प्रतिचत्रव्यक्ति तत्स्यक्ष्य-परिमावनमनुभृतत्वं कथ्यते । मतिश्र श्रुक्ष अषधिक्र मनःपर्ययस्य केष्टज्ञा मतिश्रुताव-धिमनःपर्ययक्षेवळ्ञानि । एतानि पञ्च ज्ञानं भवतीति वेदित्रव्यम् । पतेषां भेदा अमे अस्यन्ते ।

अय "प्रमाणनयेरिधियमः" इति सूत्रं यत्पूर्वसुत्तं । तत्र प्रमाणं सानमिति केचन । मन्यन्ते । केचित्तु व सिमकर्षः प्रमाणमिति मन्यन्ते । सिमकर्षे इति कोऽर्थः ? विश्वस्य वर्षाः स्मान्यस्य सिमकर्षः । तदुभयमपि निराकर्तुं म् अधिकृतानामेष मत्यादीनां प्रमाणस्यस्यनार्थं सन्नमिदमाहः भ्रम्

१ त० स्०१।४ । २ अवधानम् स्था०, द०, व०, व०। ३ साइचर्यानमन्तरे मनः सा०, व०, व०, व०, त०। ४ परिणमनम् सा०, व०, द०, त०। ५ मनोऽपि व्यापि ता०। ६ दुःस्त-स्वात् सा०, द०, व०, व०, व०। ४ सुन्न-सा०, द०, व०, व०, व०। ५ सुनानि भवन्तिति सा०, द०, व०। १० ए० ८ । ११, बौद्धादयः (१२, नैसायिकादयः । १३ सन्दिप्यविषयः तदु-सा०। १४ - दं प्राष्टुः सा०, व०, व०। व०।

[ {Ite

#### तत्ममाणे ॥ १० ॥

तत् मतिश्रुतावधिमनःपर्ययक्षेवळळश्यं पद्मवियं मानं हे प्रयाणे वसतः न सिक्तर्यः प्रमाणम्, नाऽपीन्त्रियं प्रमाणमित्यर्थः । 'यदि सिक्तर्यः प्रमाणम्, तर्हि सूक्ष्माणां व्यवहित्तानां विप्रकृष्टानाव्यविद्यार्थः । 'यदि सिक्तर्यः प्रमाणम् ; तर्हि सूक्ष्माणां व्यवहित्तानां विप्रकृष्टानाव्यविद्यार्थः । तर्ह्यस्यार्थाः । तर्ह्यस्य । वह्यस्य । तर्ह्यस्य । वह्यस्य । तर्विद्यार्थः । वह्यस्य । विषयो हि अल्पः, क्षेयं तु अननतत्याद्परिमाणं यतः । सर्वेषामिन्द्रयाणां सिक्यस्य । वद्यस्य वर्षते । कस्यात् १ चद्यस्य । वर्षाः । वस्य वस्य । वस्य । वस्य वस्य । वस

१० यति क्षानं धमाणं वर्षि फळाभावः। अधिगमो हीट्टं फळं वर्तते, न मायान्तरम् । स येत् अधिगमः प्रमाणम् ; न तस्याधिगमस्यान्यरफळं भविषुमधं ति । प्रयाणेन च फळवता मिववल्यम् । सिलकर्षे इन्द्रिये वा प्रमाणे सित अधिगमोऽधान्तरभूतः फळा युक्यते ; तन्न युक्तम् ; यदि सित्तकर्षः प्रमाणमधीधिगमः पत्नं तस्य प्रमाणस्य दुष्ट (द्विष्ठ) त्वात् तरुक्त्वभूतेन अधिगमोनाऽधि दुष्टेन (द्विष्ठेन) भवितल्यम् । कथं द्विष्ठोऽधिगमः ? १५ अधीधीनो यदः । आत्यनर्चेतनत्यात् वर्षेष आत्मिन समवाय इति चेत् ; न ; इस्वर्भावाम्योन स्वतः । आत्यनर्चेतनत्यात् वर्षेष आत्मिन समवाय इति चेत् ; न ; इस्वर्भावाम्योन भवेत इत्वातः । इत्वर्भावाम्योन भवेतः । आत्यनर्चेतनत्यात् । इत्वर्भावाम्योन भवेतः । अति प्रतिक्रियाचान भवेतः । अत्याचिमचे भविति प्रतिक्रियाचान । इत्वर्भावस्यात्यात्वनः कर्म्भमळीमसस्य 'करणालम्बनात् अर्थनिध्वये सित ग्रीविष्ठपजायते । सा ग्रीतिः फळमुच्यते । २० अथवा वर्षेक्षा अक्षाननाशो वा फळम् । का उपेक्षा ? रागद्वेषयोरप्रणिधानमुपेक्षा । अन्य-कारस्वद्शाक्षानामावः, अक्षाननाशो वा फळम् । का उपेक्षा ? रागद्वेषयोरप्रणिधानमुपेक्षा । अन्य-कारस्वद्शाक्षानामावः, अक्षाननाशो वा फळमित्युच्यते ।

प्रसिष्णेतीति प्रमाणम् । "कृत्ययुटोऽन्यत्राषि च'' [ काव॰ श्रायप्तर ] इति कर्तरि युद् । प्रमीयते अनेतित प्रमाणम् । "कृत्ययुटोऽन्यत्राषि च'' [ काव॰ श्रायप्तर ] इति कर्तरे युद् । प्रमितिमात्रं वा प्रमाणम् । भावे युद् । इति व्युत्पत्ती परवादाह-किमवेन प्रभीयते ? १५ जेनः प्राह-जीवाद्यर्थः । यदि जीवादेरियासे प्रमाणं वर्तते तर्हि प्रमाणिधितमे अन्यत्माणं परिकल्यताम् । तथा सर्वि अनवस्था भवति । जेनः प्राह-नात्रानवस्था वर्तते । किंवत् ? प्रदीपन्तन् । यथा प्रदयटलकुटस्तम्भादीनां प्रकाशते प्रदीपो हेनुसंवित तथा स्वस्वस्वप्रकाशतेऽपि स्व एव प्रदीपः हेनुभेवति तथा स्वस्वस्वप्रकाशतेऽपि स्व एव प्रदीपः हेनुभेवति , न प्रदीपस्य प्रकाशने प्रकाशतःनर्द विछोक्यते । एवं प्रमाणकपि स्वपर-

1188-83

#### प्र**यमोऽ**भ्यायः

48

प्रकाशकसित्यवरात्सव्यम् । अवश्यसेष चेदसङ्गोकर्तेव्यम् । किंपत् ? ममेयवत् । यदा प्रमेयं करेते द्या प्रयाणप्रस्ति । यदि प्रमाणस्य प्रमाणान्तरं परिकर्ण्यते तर्हि स्वाधिगमस्याभावो अवित, प्रमाणं निजस्त्रस्यं न जानाति । तथा सति 'स्मृतेरमावः स्यात् , स्मृतेरमावात् व्यवहार-विच्छेडो भदेत् ।

'आये परोक्षम् । प्रत्यक्षमन्यत्' इति वद्यपाणभेदापेक्षयः द्विवचननिर्हेशो देदि- ५ तव्यः । स च द्विवचननिर्हेशोऽपरप्रमाणसंख्याचिच्छेदार्थः ।

> "प्रत्यक्षमातुमानश्च शान्दम्बोषयथा सह । अर्वापत्तिरमात्रथ पर् प्रभाणानि जैमिने: ॥१॥" [वहद० सद्ध० रखो० ७०]

इति रस्त्रोकोक्तोपमानार्थापत्तिप्रभृतीनां प्रत्यक्षपरोश्रप्रमाणद्वयेऽन्तर्भावात् ।

अथ प्रशुक्तपञ्चविश्रक्षानस्य प्रमाणद्वयान्तः पतितस्य अनुमानादिप्रमाणकल्पनानिरासार्थं १० प्रमाणयोर्भेदमाह्-

#### आये परोच्यम् ॥ ११ ॥

आदी भवमाचम् । आचम्न आचम्न आचम्न आचे । मित्रहानधुतहाने हे परोक्षं प्रयाणं भवित । 'आग्ने' इत्युक्ते शयमे । मित्रश्वतयोः प्रथमत्वं क्यम् ? सत्यम्; प्रथमं मित्रहानं तन्मुख्यम्, स्वयं समीपवर्तित्वादुप्त्वारेण युक्तमि प्रथमहुत्वयते । द्वित्वन्तिर्देशसम्भ्रम्भेत् १५ गोगस्यपि श्वतहानस्य आग्वत्वेन महणं विदित्वयम् । एतत् क्षानद्वयं परोक्षं प्रमाणं कस्या-दुन्यते ? इन्द्रियानिद्रियाणि पराणि प्रकाशादिकं च, आविश्वत्वाद् गुरूपदेशादिकद्व परम्, मित्रश्वतानावरणक्षयोपशमश्च परमुन्यते, तत्यरं वाह्यनिमित्तम्भेदयं आञ्चत्यात्मनः द्वत्यते यत् शानद्वयं सत्यरोक्षमित्युच्यते, "तदिन्द्रयानिन्द्रियनिमित्तम्" [त स्० १११४] भ्यतमिनिद्रयस्य" [त० स्० २१२१] इति अचनात् । उपमानमागमादिकं च प्रमाणं २० परोक्ष एव प्रमाणेऽन्तर्भृतं ज्ञावव्यमिति।

अय कि प्रत्यक्षं प्रमाणमिति प्रश्ने सूत्रमिद्मुच्यते--

#### प्रत्यसम्यत् ॥ १२ ॥

अक्ष्मोरि भ्याप्नोति जानाति वेत्तीत्यक्ष् आत्मा तमक्षमात्मानमविश्वनःपर्व्ययपिक्षया परिप्राप्तक्षयोपश्चमं केवललेक्षया मक्षीणावरणं वा प्रतिनियतं प्रतिनिश्चितं प्रत्यक्षम् ⊦ः अन्यत् २५ अविभिननःपर्व्यकेतलक्कानत्रयं प्रत्यक्षं स्माणं सवति ।

्यज्ञाह कश्चित्-अवधिदर्शनं केवलन्द्रश्निमिष अक्षमेव आत्मानमेव प्रतिनियतं वर्तते, तेन कारणैनं तद्दिष प्रत्यक्षं वक्तन्यम् : सत्यम् : शानिभत्यनुवर्तते । ेकस्मिन् प्रस्तावे झान-मित्यनुवर्तते ? ''मितिश्रुताविधमनःपर्ययक्षेत्रलानि झानम्'' [त० म्०१।९] इत्यत्र सुत्रे झानस्य महणं वर्तते, तेन कारणेन दर्शनस्य न्युदासः । दर्शनं न प्रत्यक्षं प्रमाणमित्यर्वः । ३०

१ स्पृतेन भावः हरः । २ क्सिंधित् वा०, दः, व०, ज०।

ŧ٥

ेतिसमित्रिय अभागे सति विभक्ककानसपि अञ्चलेत जात्मानसेव मित्रनियदम्, तेन कार्णेन विभक्तकानस्यापि ममाजत्वेन महणं प्राप्नोति; तदपि न प्रमाणम् ; सम्यगित्यविकारात् । कासौ सम्यगिषकारो वर्तते ? "सम्यग्दर्शनद्वानचारित्राणि मोधमार्गः" [त० सू० १११] इत्यत्र सूत्रे सम्यक्शच्यस्य प्रहणपस्ति, तेन कारणेन विभक्तकानस्य प्रमाणत्वे(त्व)प्रतिवेधः । ५ तेन सम्यक्शब्देन विशेषणभूतेन झानं विशिष्यते, तेन कारणेन विश्वक्रानस्य निवेधः क्रेंते भवति, न प्रमाणमित्यर्थः । विभङ्गज्ञानं हि मिष्यादर्शैनोदयाद्विपरीतार्थेगोचरम् , तेन धारणेन तम सम्यन्तिहोपेण विश्विष्टम् 🖓 अथैनं त्वं मन्यसे 'इन्द्रियम्यापारअनितं ज्ञानं खल प्रत्यक्रम् . मतीन्त्रियच्यापारं ज्ञानं परीक्षमेतत् पतत्प्रत्यक्षपरीक्षयोर्लश्र्यमञ्जूष्णं वैदितब्यमिति ; तस्र संगन्छते; तया सति सर्वेद्वस्य प्रत्यक्ष हानामावो भवति । यदि इन्डियनिमित्तमेव 🔳 बानं प्रत्यक्षं १० त्यया मन्यते तथा <sup>३</sup>सति सर्वे**हस्य प्रत्यक्षकानमेय न स्यात्** । न हि सर्वेहस्य इन्द्रियपुर्वेडियाँ-धिरामो मर्वति । अय सर्वेजस्य करणपूर्वकमेष ज्ञानं त्यया करूपते: तर्षि सर्वज्ञस्य अपर्वज्ञत्यं भवेत् । अय सर्वज्ञस्य मानसं ज्ञानं प्रत्यक्षमिति त्वं मन्यसे मनःप्रणिधानपूर्वकत्वातः तर्हि क्षानस्य सर्वे क्रत्याभावी भवति । आगमात् सर्वे क्रस्य सिद्धिरिति चेत् ; तदपि न ; आगमस्य प्रत्यक्ष ज्ञानपूर्व करवान् । योगिप्रत्यक्षमपरमेव दिष्यज्ञानमस्तीति चेत् त्वं मन्यसे; सर्वाप न १५ घटते: योगिनः प्रत्यक्षत्यमिन्द्रियनिमित्ताभाषाद्भपति 'अक्षमश्चं प्रति पद्वर्चते तत्पत्यक्षम्' इत्य-म्युष्णमात् । ४६ि**छ** सर्वे इत्यामायः प्रतिकात्तानिर्यः तथ मयति । अरुमतिप्रसङ्गेत । अयेदानी परोक्षज्ञानस्य विशेषपरिज्ञानार्थं सूत्रमिद्भा<u>डः</u>"—

#### मति: स्पृति: संज्ञा चिन्ताऽभिनिषोध इत्यनर्थान्तरम् ॥ १३ ॥

मतनं मितः । स्मरणं स्मृष्ठिः । संक्षानं संक्षा । चिन्तानं चिन्ता । अभितिवोधनं अभि-२० निवोधः । इति एषंप्रकारा मतिक्षानस्य पर्य्यायशन्दा वेदितच्याः । (पते शय्याः प्रकृत्या भेदेऽपि स्रति कृतिकान्तार्थान्तरम् , मतिक्षानार्यं एवेत्यर्थः । यथा 'इन्द्रतीति इन्द्रः, शक्नोतिति शकः, पुरं दारयतीति पुरन्दरः' इत्यादीन्यनाविकियानेदेऽपि शाचीपतिरेपोच्यते तथा सम्भिक्षदान्यपिक्षया, अर्थान्तरे 'सत्यपि मतिर्मितिक्षानमेथोन्यते, मतिक्षानावरणक्षयोपशमे अन्तरक्षनिर्मित्ते सिव जितिरोपयोगविषयपत्याम् । यतेषां मतिक्षानभेवानं शुतादिष्यभव्यविद्याम् । स्वतिक्षान्यवरणक्षयोपश्चमनिर्मित्तोपयोगं नातिकामन्ति । मतिस्मृतिसंक्षाचिन्ताऽभिनिकोधादि - भिर्वोऽभीरिको सि एक पवेत्यर्थः । तथापि भेद उच्यते । बहिरक्षमन्तरक्षाणं परिस्तुतं 'य सातमा मन्यते सा अवसर्वहाऽवायपारणात्यिका मतिक्ष्यते । स्वसंवेदनिविन्यकानक्ष सांक्यवहारिकं प्रत्यक्षम् । 'तत्' इति अतीतार्थभादिणी प्रतीविः स्वतिक्ष्यते । वर्ववेद्, तत्सरः

<sup>्</sup>र शानेऽपि । २ अर्थेकत्वम् वा०, व०, ज० । आर्थेकत्वम् व० । ३ तथा सर्व∽वा०, व०, व०, ज० । ४ तुल्लना—स० सि० १/१२ । ५—इं मादुः का०, व०, व०, ज० । ६ सत्यपि मिर्देशन— वा०, व०, व०, ज० । ७-मेदेन वा० द०, व०, ज० । ८—तंथास्तैयांऽपी—वा०, द०, व०, व०। ९ यथा वा०, व०, व०, ज० ।

육환

80

शक्त इति प्रत्यभिक्तानं संक्षा कथ्यते । यथा आग्न विना धूमो न स्यात् तथा आत्मानं विना शरीरव्यापारवचनादिकं न स्यादिति वित्तकेणमूद्दनं चिन्ता अभिधीयते । धूमादिदधीनाद्वन्या-दिश्रतीतिरन्त्यानस्यितिकोध अभिधीयते । इतिहान्यान् प्रतिभायुद्धिमेधाशस्त्रयो मिक्कान-प्रकारा वेदितव्याः । राज्ञे विधा वाऽकस्माद्वाद्यकारणं विना 'स्युप्टे' ममेष्टः समेष्यति' इत्येव-स्रं यद्विकानस्रत्यत्ते सा प्रतिभा अभिधीयते । अर्थेषद्वणशिक्तुंद्विः "कथ्यते । पाठभद्दण- ५ प्राण्डिमं वा अभिधीयते । उत्तर्यक्रम

"मतिसगमिका क्षेपा बुद्धिस्तत्कालदर्शिनी । प्रज्ञा चातीतकालज्ञा मेघा कारुप्रपात्मिका"ः ॥ [ ] अयं मतिक्रानस्य आत्मक्रमे कि निभित्तमिति मरने मूत्रं 'सूचयन्ति– सदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ॥ १४ ॥

तन्मतिज्ञानम् इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् । इन्दति परमैश्वर्यं प्राप्नोतीति इन्द्रः । आस्मत-रवास्यात्मनः ज्ञायकैकस्वभावस्य मतिज्ञानावरणक्षयोपश्चमे सति स्वयमर्थान् गृहीतुमसमर्थस्य यदधौँयज्ञविद्यलिङ्गं तदिन्द्रस्य लिङ्गम् इन्द्रियमुज्यते । अथवा, जीनमर्थं गमयति ज्ञापयतीति डिक्समिन्द्रियमुच्यते । आत्मनः सूच्मस्य अस्तित्संधिगमकारकं डिक्समिन्द्रियमित्यर्यः । अम्ने-र्षु सवत् । इत्यमिदं स्पर्शनादिकरणम् आत्मनो छिन्नं वैदिवन्यम् । आत्मानं विना छिन्नमिन्द्रियं १५ न मबतीति क्षापुः कर्तुरात्मनोऽस्तित्यमिन्द्रियेर्गन्यते । अयवा नामकर्मण इन्द्र इति संक्षा । इन्द्रेण भागकर्म्मणा "एएष्ट्रं (सृष्ट्रं) इन्द्रियपिरयुच्यते । तदिन्द्रियं स्पर्शनादिकम् । तदिन्द्रियं पद्ध-मकारम्~ "स्पर्धनरसन्घाणचक्ष;श्रोत्राणि" [त० सू० २।१५] इति बच्चमाणसूत्रेण वच्यते । 'अनिन्द्रियं मनः अन्तःकरणमिति पर्व्याय'शब्दाः । नतु न इन्द्रियमनिन्द्रिय-मिति इन्द्रियमतिषेधेन मनसि इन्द्रियक्षिक्षे सत्यपि अनिन्द्रियग्रव्यस्य म्यूक्तिः कथम् ? सत्यम् ; २० नक्षकृत्र ईयद्र्ये वर्तते । न इति कोऽर्थः ? ईयत् । न इन्द्रियमनिन्द्रियम् , ईपविन्द्रिय-मित्वर्थः, यथा अनुवरा कन्या । यदि फन्या सर्घेया उत्तररहिता भवित तथा सा कथं जीवति १ तेन क्रायते अतुदरा ईषदुषरा कन्येति । नतु मन ईषदिन्द्रियं कथम् ? सस्यप् ; यथा इन्द्रियाणि मतिनिधतदेशविषयाणि कालान्तरस्थायीनि च वर्त्तन्ते मनस्तादशं कथञ्च ? अन्तःकरणञ्च कथ-मुच्यते ? गुजरोपविचारस्मरणादिष्यापारेषु मन इन्त्रियाणि नापेच्यते यतः, चक्करादिवत् बाद्धेः २५ पुरुषैः यतो<sup>८</sup>नानु (मो) पद्धभ्यते तेनान्तर्गतं करणसन्तः **कर**णसित्युन्यते । इन्द्रियाणि चानिन्दिन यद्ध इन्द्रियानिन्द्रियाणि । तानि निमित्तानि यस्य मतिकानस्य तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ।

१ प्रभाते । २-दिक्यन्ते बा॰, ब॰, द॰, ब॰ १३ तुष्टमा--"स्मृतिव्यंतीतिभाषा मित-रागामिगोचरा । तुदिस्तात्कालिकी प्रोक्ता प्रधा वैकालिकी मता ॥ प्रशां नवनवोन्नेपकालिनी प्रतिभा विदुः ।"-काय्यद॰ ए॰ ७ १ काष्ट्रमति १।४ । ४ रचयति व॰ । ५ "इन्द्र इति नामकर्मोन्यते तेन सर्णमिन्दिपर्मिति ।" -स॰ सि॰ ११४ । ६ तदिन्द्रियम् आ॰, द॰, ब॰, ज॰ । ७-एक्दः आ॰, द॰, व॰, व॰ । ८ ना इत्युक्त-धा॰, च॰, ज॰।

#### तस्वार्थेषृत्ती

शिष्टे ५-१६

नद्य "अनन्तरस्य विधिः प्रतिषेघो वा" [ पा० मक्षा० ११२।४७ ] इति परि-भाषासुत्रवस्त्रित्यानिन्द्रयमिमत्त्रमिति सुन्नेषेय मतिज्ञानं छभ्यते, किम्स्यं 'तत्'शब्दमह-णम् ? 'तष्क्षम्द इद्दार्यसुत्तरस्त्रार्यक्ष गृह्यते । यन्मतिः (ति) स्मृतिः (ति) संज्ञापिन्ताऽभिति-बोधधुद्धिप्रक्षामेथादिपर्योवशब्दवाच्यं ज्ञानं तद् इन्द्रियानिन्द्रियनिमत्तम् । तदेव अवमृद्देश-५ वायणरणा अपि मतिज्ञानं सवति । अन्यथा प्रथमं ज्ञानं मतिस्वत्यादिशब्दवाच्यं इन्द्रिया-ऽनिन्द्रियनिमित्तं श्रुतम्, अवमृद्देशनायभारणा अपि श्रुतमित्यनिष्ठिऽर्यं चरपद्यते । ततः कार-णात् अवमृद्दास् इन्द्रियाऽनिन्द्रियनिमित्तं स्मृत्यादि अनिन्द्रियनिमित्तमित् विदित्वयम् ।

अध मतिकानस्योत्पत्तिनिमित्तं शातम् । मतिकानस्य भेदपरिकानार्यं भसूत्रमिद्रमाहुः-

## अवद्रहेहाबाघधारणाः ॥ १५॥

१० अवमहणमयमहः। ईहनमीहा अवायनमयायः। धारणं धारणः। अवमहश्च हेहा च अवायध्य धारणा च अवमहश्च होहा च अवायध्य धारणा च अवमहेहाचायधारणाः। एते चत्यारो भेदाः मतिकानस्य भवन्ति। अवमहादीनां स्वरूपं निरूप्यते। अवमहत्य प्राक्तां क्षांतानाव्य कृत्यन्त् । अवमहत्य प्राक्तां स्वरूपं निरूप्यते। अवमहत्य प्राक्तां क्षांतानाव्य भेदः
सन्निपातस्य प्रदर्शनानन्तरसार्थमहण्यप्यहः उच्यते। सित्रपातस्य प्रदर्णमयमहः उच्यते, यथा चञ्चया शुक्षं
१५ रूपमिति महणमवमहः। अवमहेण गृहीतो योऽर्थन्तस्य पिरोपपरिकाताकाकृत्यणभीहा कथ्यते,
यथा यच्चुक्षं रूपं भया दृष्टं तत्तिः चटापा-चक्रमंत्रां आहोस्वित् प्रताका-च्या। वर्तते १ इति
विरोधाकाकृत्यणमीहा। तदननन्तरमेणा उत्पति निपतित पश्चि ( अ )विद्यपादिकं करोति, तेन
क्षायते-इयं बलाकेव भवति, पताका न भवति । एवं याधान्त्यावगमनं चत्युत्वरूपनिर्धारणमधाय उच्यते। अवेतस्य सम्यकृपरिकातस्य यत्कालाचरेऽनिस्यरणकारणं क्षानं सा धारणेत्युच्यते। यथा या बलाका पूर्वाहे मया दृश्चं संवेषं बल्यका वर्तते। एवंविषं धारणालक्षणम्।
अवमहेहावायधारणानानुपन्यासक्रमो विद्वतः। कोऽर्थः १ उत्पत्तिः क्षमः दृत इत्ययः।

अय अयमहादीनां चतुर्णां मतिज्ञानमेदानां प्रमेदपरिज्ञानार्थः सूत्रपिदमाहुः-

बहुबहुविधव्यिमिनिःसृतातुक्तभ्रुवाणां सेतराणाम् ॥ १६ ॥

अनमहेहावायधारणाः क्रियाविशेषाः क्रियाभेदाः प्रकृताः प्रस्तुताः । 'तद्पेक्तोऽयं क्र्यं-२५ निर्देशो विषयनिर्देशा । अक्षप्रहादयः बह्वादीनां भेतराणां विषये भवन्तीत्यर्थः । बहुशस्त्रोऽव संख्यावाची वैपुल्यवाची च वेदितन्त्रः । संस्यावाची यथा एको ही बहुवः । वैपुल्यवाची यथा बहुः क्टरः , बहुः सूपः । बहुवा वहुविधश्च बहुष्तकारः, क्षिप्रं च अचिरम्, अनिःसृतद्ध असक्तर्युद्गलः, अनुक्तका अभिप्राये स्थितम् , भृष्टव निरन्तरं यथार्थमहण्य, बहुबहुविध-

१ तन्द्रव्यप्पश्चार्यम्-भाग, जन्न । तन्द्रव्यप्तम् इश्यंग्रु-मन्, सन्। २ -त्तम् अवध्-स्नारं, सन्, दन, जन्न । ३-त्तामदा-जन्म ४-दं प्राष्टुः आन्, सन्, सन्, जन्न । ५-सार्य प्रहणम् स्नानं, सन्, दन जन्न, सन्। ६ वकामार्यां सन्। ५-फ्रम इत्यर्यं भाग, दन्, सन्, जन्न । ८ तद-विख्या स्नानं, सन्, दन्, सन्। ९ औदमः।

1180

43

क्षिमाऽनिः सतानुक्तभ्रु वाणि, तेषो । बहुबहुविधक्षिप्राऽनिः सतानुक्तभ्रु वाणाम् । कथम्भृतानाम् १ सेतराणां भतिपक्षसहितानाम् । तेनायमर्थः-यहूनामधमहः तदितरस्थाल्यस्यावष्रहः । यहुविध-स्यावमहः तत्प्रतिपक्षभूतस्य प्ऋविधस्यावमहः । द्विप्रेणाषमहः तदितरेण चिरेणावमहः। अनिः-मृतस्यावषदः तदितरस्य निःस्तृतस्यावषदः । अनुक्तस्यावषदः तदितरस्योक्तस्यावषदः । भुवस्या-वमदः तदितरस्य अभुवस्यावमदः । एवमधमहो द्वादशमकारः । तथा ईहाऽपि द्वादशमकारा । ५ तथा अवायोऽपि द्वादशप्रकारः। तथा धारणाऽपि द्वादशप्रकारा। एवं द्वादशम्बद्धकं अष्टचस्वा-रिशत् भेदा भवन्ति । साष्ट्रचरपारिशत् पद्दभिरीन्द्रियेर्गुणिता अष्टाशीत्पधिका द्विशती भवति । तत्र बह्मवप्रहादयः बट्पकराः । वण्णां प्रभेदाश्च ज्ञानावरणक्षयोपक्षमप्रकर्षाद् भवन्ति । अल्पेक-विधिचिर्रानिःसृतोक्ताभू वाः पष्टितरे प्रकाराः झानावरणस्योपशमस्यापकर्षान् क्षयोपशममा-बाद भवन्ति । अत एव कारणात् बह्वादीनामधितत्वादादी महणम् । "युच्चार्चितं द्वयोः" १० [ कात० २।५।१३ ] इति वचनात् ।

नतु बहुषु बहुत्वं वर्त्तते, बहुविधेष्यपि बहुत्थमस्ति कस्तयोर्षिशोषः ' ? सत्यपः ; एकप्रकारनानाप्रकारविद्वितोऽस्ति भेदः । नतु सकलपुद्रव्यनिःसरणान्निःस्तम् , उक्तव्याप्येवं-विधमेव. अनयोर्ण निःसतोक्तयोः कः प्रतिषिरोषो वर्तते १ सत्यम् ; अन्योपदेशपूर्वकं यद् प्रदूर्ण तदुक्तमुच्यते । स्वयमेव परोपदेशपन्तरेणैय कश्चित् प्रतिपद्यते तदुमहुणं निःस्त- १५ मुत्त्वते । केचित्र क्षिप्रनिःस्त इति पठिना । त एवं ³व्यास्यान्ति−श्रोत्रे द्वियेण शब्दमद-मृह्ममाणं मभूरस्य कुररस्य अवेति कश्चित् प्रतिपद्यते । अपराद्ध स्वरूपमेच प्रतिपद्यते । मयूरस्येवायं "शब्दः अयवा कुररस्येवायं शब्द इति 'निर्द्धोरयति स निःसृत बच्यते ।

नतु भू,वावपहस्य घारणायाध्य को विशेषः १ कर्मणः क्षयोपश्रमसब्ध्यक्षत्रेः निर्मतन्परि-णामसन्तानेन यः क्षयोपदामः माप्तस्तेन "प्रथमसमये यादशोऽवषदः सञ्जातः तादश एव द्विती- २० यत्त्वीयादिष्यपि समयेष्ववपद्दो मर्वात, तस्माद्वप्रहान्न्यूनाधिको न भवति स ध्रुवाऽवप्रहः कण्यते । यदा काले तु विशुद्धसंख्रिष्टपरिणामानां भिन्नणं भवति तस्मिन् काले यः कर्मणः क्षयो-पशमो सन्धरतस्मान् क्षयोपशमात् संजायमानोऽवमहः कदाचित् वहनां भवति, कदाचिद्रस्यस्य अयति, स्ताचिद् बहुविधस्यावमहो अवति इदाचिदेकविधस्यावमहो या मवति, एवं ग्यूनाधिकोः ऽवमहो अधुय उच्यते । धारणा तु अवगृहीतार्यानामविस्मरणकारणमिति भृताऽवमह्*धा-* २५ रणयोर्भद्दान् भेदो वर्त्तते ।

अय यद्यथमहादयो बह्नादीनां विषयाणां स्थीकर्तारो भवन्ति तर्हि बह्नादीनि विशेषणानि कस्य भवन्तीति प्रश्ने उत्तरमाह्-

### अर्थस्य ॥ १७ ॥

१-होषः एक-आ०, घ०। २-नुहता-स० क्षि० १।१६। ३ व्याख्याध्यन्ति । घा०। ४ वेति प्रति– भाः। ५ ब्रान्ट इति द०, व०, व०, व०, तरः। ६ निधारपति ताः। ७ प्रथमे सम-धा०, ज०, द्व, व० ।

Ęg

[ {}{}

क्यितः स्वृद्धस्यः चन्नुपादीन्त्रियाणां प्राह्मो विषयो गोचरो गम्य इति यावत् वस्तुरूषोऽषे जच्यते। त्रव्यं वाऽषं कच्यते। तस्यार्थस्य बह्मादिविरोक्णविशिष्टस्य अवमहेहाक्षयथरणा भवन्तीति सम्बन्धः। (क्रिमर्थिम् सृत्रमुच्यते। केषित्रिम् वाः बह्मादिर्प्यं रवासितः १ सत्यम् ; मिण्यावादिक्षर्यना- निषेषार्थं सृत्रमिद्युष्ट्यते। केषित्रिमण्यावादिन एवं मन्यत्ते। पवं किम् ? यद् रूपरस- ५ गन्धवर्णस्य्याः पष्ट गुणाः इन्त्रियेः किळ वस्तिकृष्यत्ते, तेषां गुणानामवमहणमिति। सन्त सङ्गच्छते ; रूपादयो गुणा अमृत्याः, ते इन्द्रियसिकृष्यं न प्रान्त्रवन्तिः। यदि न प्रान्त्रवन्तिः । यदि न प्रान्त्रवन्तिः । सन्ति प्राया अप्तानः । व्यति प्राप्तान् वर्षः, अर्थ्यते । व पर्यायौ यः सोऽषंः त्रव्यस्, तस्तिन द्वये इन्त्रियः सिष्कृष्यमाणे तस्मात् प्रस्थान् रूपादीनामन्यतिरेके अष्टयक्त्वे स्वादिष्यपि संव्यवद्वारो युक्यते। न च तथा १० सति सिक्ववर्षः।

अरथ "अरुथक्कस्य बलुनोऽनमह एव स्थान च ईहादय इत्यर्धप्रतिपादनार्थं सूत्र-मिदमाहु:—

#### न्यअनस्थाषग्रहः ॥ १८ ॥

व्यञ्जनस्य 'अव्यक्तस्य शब्दादिसमृहस्य अवग्रह एव मवति । स बह्मादिरूपो हाइश-१५ विथः । चन्नुर्मनोरहितान्यचतुर्भिरिन्द्रियेः मादुमिविताऽष्ट्रनत्यारिरात्प्रकारो भवति । पूर्वोक्तऽष्टारीरयधिकद्विशतमेवितः वट्विशद्धिकविशतम्कारो मिद्धानभेवसमृह्ये भवति । क्रिसर्धेमिदं सूत्रम् १ नियमार्थमिदं सूत्रम्-व्यञ्जनस्य अवग्रह एव न हैहाएयः । यथा नवशरायः 'दिविज्ञान्यक्यैः सिकः सन् नार्द्रीमवति, स एव शरायः पुनः पुनः सिन्ध्यमानः श्रानः 'श्रानेदार्द्रीभवति क्रिश्वति, तथा श्रोन्नादिभिरिन्द्रियैः शब्दादिपरिणताः पुन्नः 'दिविज्ञा-१० विषु प्रकेषु राष्ट्रमाणाः न ध्यत्वीसयन्ति, पुनः पुनरवभद्दे सति तु व्यक्तीमवन्ति । अतः कारणान् याद्द व्यक्तोद्रसम्बद्धो न अविष्ठ तावद् व्यक्तनावमृद्ध एव । क्रस्तकाले तु व्यक्तत्वय अवमहेहाश्रायमारणा अपि सर्वान्त । तिर्हि ''सूत्रे एश्कारो गृहीतन्यः । क्रथम् १ 'व्यक्षनत्य अवमह यव' इति सूर्यं विधीयताम् । सत्यम् ; ''सिद्धे विधिरारभ्यमाणे नियमार्थं एव । "सिद्धे सति आरम्भो नियमाय" [ ] इति वचनात्।

## २५ अय सर्वेन्द्रियेषु व्याखनाऽनमहे प्रसक्ते इन्द्रियद्रयनिषेपार्थं सूत्रविद्युन्यते— न चात्तुरनिन्द्रियाभ्यास् ॥ १९ ॥

चद्धश्र अनिन्द्रियं च चद्धरिनिन्द्रये, ताभ्यां चद्धरिनिन्द्रयाम् । चद्धया अनिन्द्र्येण च मनसा व्यञ्जनायमहो न भवति । यतः कारणादप्राप्त्ययं अधिदिककं युक्तं सन्निकर्षविषये-ऽमस्यितं बाह्यमकाशासिन्यकं चद्धरुपलभते । मनश्र अम्रारसुपलभते इति कारणाम् चद्ध-

१ वेशेषिकाः । २ समुज्यन्ते आ०, द०, ६०, ६० । ३-विस्त तर्षे हा० । ४ द्वयात् इन्द्रियाणाम-ना०, ६०। ५-कत्रस्-आ०, ६०, ६०, त० । ६ अध्यक्षश्चरसमृहस्य आ०, ६०, ६०, त० । ७ द्विजल-आ०, ६०, ६०, ४०। ८ साद्रीभवति व० । सन्ताद्रीभवित आ०, ६०, ६० । –साद्रीभ-हा० । ९ द्वियादि-हा० । १० स्वेण आ० । ११ विसेस-आ०, ६०, ७० ।

64

र्मनसोः व्यक्तनावमहो न भवति । चन्नुपोऽप्राप्यकारित्वं कथमवसीयते ? आगसायुक्तिनक्षः । कोऽसायागमः ?

"पुटं सुणोदि सदं अपुटं पुणवि पस्तदे रूवं । गंभं रसं च फासं बद्धं पुटं वियाणाहि ॥" [

कासी युक्तिः ? वश्चरप्रात्यकारि । इतः ? रष्ट्रयानवमहस्त् । यत् वज्ज्या स्पृष्टं तमा- ५ वगृह्वातीस्थयः । यति वज्ज्यः प्राप्यकारि स्थान् तर्हि रष्ट्रमञ्जनं स्वितिन्द्रयवन् तद्ववगृह्वीयात् । न वावगृह्वाति । वज्जः रष्ट्रप्टं वस्तु नेद्वत इत्यर्थः । ततः कारणान् मनोवन् वज्ज्यस्यवकारीति वेदितव्यम् । तेन कारणेन् वज्जमेनसी हे वर्जीयत्वा स्पर्देनरसनद्याणयोज्ञेन्द्रियाणां वतुर्णासपि स्यक्षनाऽवमहो भयस्येव । तत इत्यायातम्—इन्द्रियाणामनिन्द्रियस्य च अभौऽवमहः सिद्धः ।

अथ रुक्षणतो भेदतका मनिक्रानं क्रातम् । श्रुतहानस्य रुक्षणं भेदप्रभेदाश्च अक्तव्या १० इति प्रश्ने सूत्रमित्युचुः-

## स्रुतं मतिपूर्षे ब्रथमेकडादशभेदम् ॥ २० ॥

बवणं हृतं हानविशेष इत्यर्थः, न तु अवणसात्रम् । यथा कृषां छनातीति कृषाणं स्टिवशान् पर्यवदानं क्षेस इत्यर्थः, न तु कुशस्त्र छन्तम् । तथा अवणं अतासित्युक्तं स्वणमात्रं न सवित, किन्तु हानविशेषः । कोऽसी हानविशेषः ? मतिपूर्वम्, मतिः पूर्वं १५ निमित्तं कारणं यस्य तन्मतिपूर्वम् । पूरयति प्रयाणस्विति पूर्वमिति व्युत्पत्तेः । अथवा मतिः पूर्वेक्तिस्थ्रेण पूर्वाः यस्य तन्मतिपूर्वं मित्रकारणमित्यर्थः । ननु कारणसद्दां कार्यं मवतीति कारणान् सुतमपि मतिरेव ; तर्देकान्तिकं न मवति ; चक्रवीवरत्यरप्रवादिकारणो घटः न प्रक्रवीवरत्यरप्रवात्मको भवति, प्रकारी सत्यिप प्रशासात् । सत्यपि मतिहाने अवद्वारादिकं बलवनद्वृतावरणक्ष्माद्ययुत्तस्य जीवस्य सुतहानामावात् । सुतहानावरणक्षयो २० प्राममक्षयं सित बुतहानस्यवि । तेन कारणेन मतिहानं सुतहानस्य निमित्तमात्रं वर्तते, न तु श्रुतहानं मत्यास्मकं वर्तत इति वेदित्वयम् ।

अत्राहः कश्चित्-कृतकानं किलानादिनिधनं भविद्धरुप्यते, तत्तु मितपूर्वेष् । मितपूर्वेष्य शुताऽभाषः श्राप्ताति, यदादिमत् तदन्तवत्, तेन कारणेन पुरुष-प्राप्त्यस्य शुताऽभाषः श्राप्ताति, यदादिमत् तदन्तवत्, तेन कारणेन पुरुष-प्राप्त्यस्य त्र्यस्य श्रुतकातस्य न प्रामाण्यम् ; सत्यम् ; हृब्यक्षेत्रकालादौ समर्प्रणे श्रुतकानमनादि- २५ निधनं वर्तते, यद्धर्षकालादौ पूर्वविदेशदौ कल्पविषु च श्रुतस्य सर्वक्षमान्यपेक्षणात् । न हि केनिधित् पुरुषेण कथित् क्षेत्रे कदाधित् काले केनिधित् प्रकारेण सुतानां छतं वर्तते । ह्व्यादीनामेव विद्योगपेक्षया भुतकानस्य आदिरन्तक्ष पट्ते । यतो भ्युगभसेनादयो ह्व्यभूताः, तेः श्रुतकानस्य आदिः छतः । "वीराक्षजान्तविद्योगपेक्ष्या श्रुतस्यान्तः सङ्गच्छते । तेन श्रुतं

१ श्राव॰ ति॰ गाः॰ ५ । शक्क्षपं॰ २।६८ । "स्कृष्टं श्रुणोति शब्दमस्पृष्टं पुनर्सन परमति हपम् । गन्धं रक्षञ्च स्पर्धे बद्धं स्पृष्टं विज्ञानति ॥" २ पूर्तम् च॰ । ३ चयुत्तदिजन्धे । ४ गणधराः । ५ बीरांगजानवि∹शा॰ ।

ĘĘ

तत्त्वार्यपृत्ती

[ शा३०

मतिपूर्वमित्युच्यते । पथा अङ्कुरः सत्तु धीलपूर्वको मनति । स चाङ्कुरः सन्तानापेक्षण अपरवीजापेक्षमा अनादिनिधनः कथ्यते ।

वेदाभिभायं जैनः खण्डयति । अपौरुषेयत्वं मामाण्यकारणं न भवति । थतः अपौरुषेयाः शब्दोऽपि नास्ति । येन पुरुषेण वेदाः कृताः स पुमान् भवद्विनं सम्वते । यदि वेदक्कृत्युमान् ५ मबद्धिनं सम्वते । वदि वेदक्कृत्युमान् ५ मबद्धिनं सम्वते वदि वेदाः "किमकृता भवन्ति । तत्र दशन्तः, यदि चौर्यपरनाराग्नुपवे "-शस्य कनौ न सम्वते वदि वदुपदेशोऽपि अपौरुषेयः, तस्यापि "प्रामाण्यप्रसङ्को मवति । न च वेदोऽक्रिजमः । तथा चोक्तम्---

"वेदे हेतुं तु काणादा ददन्ति चतुराननम् ।

जैनाः कालापुरं वीद्वायाष्ट्रकान् सकताः सदा ॥ १ ॥" [

१० पौरुषेयस्य खुतस्यानादिनिधनस्य च प्रत्यक्षादेः प्राप्ताण्ये सति को किरोधो वर्तते, न कश्चिन् विरोध इत्यर्थः।

अत्राद्द कश्चित्-प्रथमसम्यवस्योत्पत्तिकाले मतिश्रुतयोर्युगपदुत्पत्तिकेवति कथं मतिपूर्व धुतिमिति ? सत्यम् ; सम्यवस्त्यस्य समीप्पीनत्यस्य क्रामे तद्दपेक्षत्वात् सम्यवत्यापेक्षत्वात् , श्रुतस्य "आत्मलमान-वत्पादः कमवान् "इति कारणान्मतिपूर्यकत्वव्यापातायायः । तथा स्रोक्तम्-

१५ "कारणकज्जविहाणं दीवपयासाण जुगवजम्मे वि ।

जुगवं अम्मेथि तहा हेऊ णाणस्य सम्मत्तं भागः [ आराय साव गाव १३ ]

्यत्सम्यक्त्वं तत्मतिहानं वेदितव्यम् , मानसञ्जापासदिति ।

नतु मतिवृत्रं श्रुतिमिति श्रुतरुक्षणं न घटते । कमात् ? यतः श्रुतपूर्वमिषे श्रुतं मवित । तथ्या ज्ञान्दपरिणतपुदुक्तकःधात् स्वाणितवर्णपद्यक्षन्यदिभावान् च्रुप्तिदिगोचराष्
२० आणं श्रुतविपयभावमापन्नात् " अञ्यमिचारिणः श्रुतात् श्रुतप्रतिपत्तिरिति । यथा विद्वितसङ्कृतो जनः घटात् जलभारणादिकार्ण्यं सम्बन्ध्यन्तरं मितपराते यूपादेरान्व्यविद्रव्यवत् । अस्यायमर्थः - घट इत्युक्ते पकारटकारविसर्गात्मकं शब्दं मितिकातेन प्रतिपराते । तदनन्वरं घटात् - पटकत्रमात् पटार्थं श्रुतकातेन मितपराते । तस्मादिष पटार्थं श्रुतकातेन मितपराते । तस्मादिष पटार्थं न जलभारात्मित्वर्थकानं श्रुतकातेन्य । तस्मादिष्ययाद् धूमादेक्तप्रति धूमदर्शनं मितकात्म् । तस्मादिष्ययाद् धूमादेक्तप्रति ।

१-ति अ-बार । २ किं न इता आर । ३-देशकर्ता अर । ४ "नीयांतुपदेशस्यास्य-र्यमाणकर्श्वस्य यामाध्यप्रवक्षात् ।"-चर किं इर ४८ । "तस्मारपीरमेयत्वे स्यादन्योऽध्यनताश्रयः । ग्लेच्छादिव्यवदाराणां नास्तिस्यवचसायि ॥ अनादित्याद् मधेदेवं पूर्वस्थारसन्ततेः । ताद्दोऽधीरोधस्ये कः सिद्धेदि गुणं भवेत् ॥"-ममाणवार शर४५-४६ । बद्धार, अद्यत् १० २६८ । सिद्धिकिर १० ४०८ । ५ आत्मनी लागः आर, दर, वर, तर । ६ हमवान् मित-बार, दर, वर, तर । ७ कारणकायेवियानं दीयप्रकाशयोद्यायज्ञनसन्यपि । सुगवचनसन्यपि तया देवहानस्य सम्यनस्थम् ॥ ८ तत् सम्य-आर, दर, वर, वर, वर, व ( ९ श्वसूर्यमित्यपि सुनं बार । १०-सावास्त्रात् बार ।

દુઃહ

#### मधमोऽध्यायः

धरः ।

तस्माद्दि दाहपाकादिकार्य्यं भुतस्मिति । एवं भ्रुतान् श्रुतं भवति, क्यं मतिपूर्वं श्रुतमिति घटते ? सत्यम् ; श्रुतपूर्वस्य श्रुतस्यपि मतिपूर्वकरसमुपचर्य्यते । यस्माच्छ्रुतान् श्रुतसुद्धनन्नं-तच्छ्रुतमपि क्यपित् प्रषट्टके मनिरित्युपचर्य्यते-च्यवद्वियते, तेन कारणेन मतिपूर्वं श्रुतसिति क्यपि न व्यसिष्यरिति ।

पुनरिष कथन्यूनं श्रुतम् १ हृ यनेकहादराभेदम् । ह्री भेदी यस्य तद् द्रिभेदम् । अनेक ५ भेदाः यस्य तत् अनेकभेदम् । द्विभेदम् । त्रनेक ५ भेदाः यस्य तत् अनेकभेदम् । द्विभेदम् । त्रन् अनेकभेदम् । द्विभेदम् । कत्या रीत्या एकत्र गृहीतोऽपि भेदमन्द्र चित्र स्थानेषु प्रयुक्त । अस्यायमर्थः स्थानेष् । अन्या रीत्या एकत्र गृहीतोऽपि भेदमन्द्र चित्र स्थानेषु प्रयुक्त । अस्यायमर्थः स्थानेष् पृष्टिकमित्पूर्वथि । शेषणिविशिष्टं द्विभेदमनेकभेदं द्वावशास्त्र स्थाने । तत्र अञ्चलाहात्रप्रविष्टभेदात् द्विभेदम् । त्योद्वयार्भेदय्योर्भय्योर्भयः प्रदक्षप्रविष्टः तत् द्वावशास्त्र श्रुत्यकृत्या चतुर्दद्वभेदं प्रकीर्णकाभिधानः १० मित्यर्थः । यदक्षप्रविष्टः तत् द्वावश्रभेदम् ।

ते के "अङ्गबाह्यश्रुतस्य भेदा इति खेत्? उच्यते" । सामायिकं सामायिकविंश्वरकथकं शास्त्र । १ । चतुर्विदातितीर्भेद्धरस्तृतिरूपः स्तवः ! २ । एकतीर्थेद्धरस्तवन्तरुपा वन्दना । ३ । इतदोषित्ताकरणदेतुभूतं "प्रतिकमण्य । ४ । चतुर्विधिविनयप्रकाशकं वैनियिकम् । ५ । दीक्षाशिक्षादिस्तकमभेभकाशकं कृतिकम्भं । ६ । 'यूक्षेत्रुसुमादीनां दशानां भेदकथकं १५ पतीनामायार्भयक्षकः दश्येकालिकम् । ७ । शिक्ष्णासुप्रसर्गसहन्त्रकनिरूपकसुत्तराध्ययन्त्रम् । ८ । यतीनां योग्यसेवकसूचकम्योग्यसेवने मायिक्तत्रक्यकं कल्पव्यवदारम् । ९ । कालमावित्य यतिश्रवकाणां योग्यायोग्यन्तिरूपकं कल्पाकल्पम् । १० । यतिदीक्षाशिक्षान्मावनात्मसंस्कारोत्तमार्थगणपोपणाविषक्यकं महाकल्पम् । ११ । देवपद्मातिपुण्यनिरूपकं पुण्डरीकम् । १२ । देवपदमातिपुण्यनिरूपकं पुण्डरीकम् । १२ । देवपदमातिष्ठप्रस्ति । १४ ।

चतुर्देश मकीर्णकानि आरातीयेराचान्यैः कल्टदोषात् संक्षितायुर्मतिवल्लिशिष्योपकारार्थः सुपनिवद्मानि । अर्थतः तीर्थकरपरमदेवप्रोक्तं सामान्यकेवलिप्रोक्तश्च हुत्वा गणधरदेवा-विभिः श्रुतकेवलिभी रचितमक्रप्रविष्टशासार्थं गृहीत्वा आधुनिकैयंतिमी रचितमपि तदेवेद्मिति हात्वा मकीर्णकलक्षणं शास्त्रं ममाणम् , क्षीरसागरतोयं वीपगृहीतृमित्व । चतुर्दशपकीर्णकः २५

१-विशेशण विशिष्टभेदम् आ॰, ब॰, ब॰, ब॰, ब॰। २ अज्ञगहाभुतभेदानां निरुषणाय द्रष्टः व्याम्-जावश्व ए० ९७-१२१। ३ उच्यन्ते आ॰, द०, ज० । ४-विश्वप्रसम् ब॰ । ५ प्रतिक्रमणं चतुर्विधम्। आ॰, द०, ब॰, ज० । ६ "दिकाले अपराह्ने स्थानितानि न्यस्तानि ह्मपुण्यक्षदीन्य-प्रयमानि यतः तस्यात् द्रशास्त्रिकं नाम ।"-व्या॰ नि॰ हरि॰ गा॰ १५, २०-३० । ज्यथि॰ पृ० १२ हि० २। हुमपुण्यकादीनाम् अप्ययममाम्यां स्थाने नृश्चसुसुमादिशब्दः प्रयुक्तः इति नाति । ७ आश्रीतिका आ॰, ब॰, ज० । ८ प्रोक्तत्र्य भुत्या आ॰, द॰, व॰, ज० । ९ निष्पप्रदीत-आ॰, निष्पद्वीत ज० । नीपो पटः ।

[ श२०

शास्त्रपन्यप्रमाणं पद्मविद्यातिस्याणि त्रीणि सहस्राणि त्रीणि शतानि अधीत्यधिकानि रस्रोकानां भयन्ति, 'पञ्चदशाक्षराणि च २५०३३८० रस्रोकाः अक्षरर्राण १५ ।

अङ्गप्रविष्टं शास्त्रं द्वादशमकारम् । यस्याचारसृचकमद्वादशसहस्वपदप्रमाणमाचा-राङ्गय् । ६ । ज्ञानविनयच्छेदोपस्थापनाकियाप्रतिपादकं पट्त्रियात्सम्बयदममाणं सूत्रकृताङ्गय् । २ । बट्ड्व्येकायुत्तरस्थानव्यास्यानकारकं द्वाचत्वारिंतस्यदसदस्त्रमाणं स्थानक्रम् । ३ । भर्मोऽभर्मेलोकाकारोकजीवसप्तनरकप्रध्यविस्त्रजम्बुद्वीपसर्वोर्धेसिद्धिविमाननन्दीरवरद्वीपवापिका-तुल्ये दसक्षयोजन**प्रमाण** निरूप**र्क** मयभाषक्षश्रकः चतुःषष्टिपद्सह्स्राधिकस्रक्षपद्ममाणं समवायाङ्गम् । ४ । जीवः क्रिमस्ति नास्ति वा इत्यादिगणधरकृतप्रस्तवष्टिसहस्रप्रतिपादकम-ष्टाविंशतिसहस्राधिकविळक्षपद्भमाणा व्यास्यापतसिः । ५ । तीर्यङ्करगणभरकयाकथिका पट्-१० प॰बाह्यत्सहस्राधिकपञ्चलक्षपद्प्रमाणा ज्ञानुकया । ६ । आवकाचारप्रकाहाकं सप्ततिसहस्रा-धिकैकादशस्य पद्भमाणभुषासकाध्ययनम् । ७ । तीर्भक्कराणां ३ प्रतितीर्थं दश दश भुनवो भवन्ति ते तु उपसर्गान् सोड्वा मोछां यान्ति, तत्कथानिरूपकमष्टाविश्वतिसङ्खाधिकत्रयोविंशतिलद्वप-द्रप्रमाणमन्तकृद्द्शम्। ८। तीर्थक्कराणां मितितीर्थं दश दश सुनयो भवन्ति ते तु उपसर्ग सोत्वा पञ्चानुत्तरपर्व प्राप्तुवन्ति, तत्कथानिरूपकं चतुश्वस्यारिशत्सहस्राधिकक्षिनवित्तक्षपदः १५ प्रमाणमञ्जूनरौपपादिकर्देशम् । ५ । नष्टमुष्ट्यादिकप्रशानामुक्तरप्रदायकं पोडशस्द्रहार्शकत्रिज-वितरुचपद्भमाणं प्रस्तवयाकरणम् । १० । कर्मणासुद्योदीरणासत्ताकथकं चतुर्द्यीतिस्रक्षाधिकः कोटिपद्यमाणं विपायस्त्रम्"। ११ । )

ेटष्टिवादनामधेयं झदशमतं तत्पञ्चप्रकार भवति । परिकर्म (१) स्य (२) प्रमानुयोग (३) पूर्वगर्ष (४) चूर्विका (५) भेदात् । तेषु "पञ्चमु विवेषु प्रथमं परिकर्म । २० तत्रि पञ्चप्रकारम्-चन्द्रप्रकारि-स्व्यंप्रकारि-कन्द्र्योपम्हर्सि-द्वीपमहारिम्ह्र्याप्रकारि-क्यांश्याप्रकारि-भेदात् । तत्र पञ्चमु प्रमारिषु मध्ये पञ्चसह्यापिकवर्ष्व्रहेशाल्कश्चपदममाणा चन्द्रायुर्गित विभवनिकरिषका विभवसाधिकपञ्चलक्ष-पद्यप्रमाणा स्व्यमहारिः ।२। तथा सूर्योपुर्गितविभवनिकरिषका विभवस्याधिकविन्धस्यद्वस्यपद्यप्रमाणा स्वयमहारिः ।२। कन्द्र्यीपमागरस्वरूपिक्षिक पद्यविभवस्याधिकद्वापय्यव्यवस्य प्रमाणा जन्द्र्यीपमहारिः ।३। सर्वद्रीपमागरस्वरूपिक्षिक वर्ष्यस्य प्रमाणा ज्वयस्य प्रमाणा द्वीपमागरस्वरूपिः ।३। स्वयस्य प्रमाणा व्यवस्य प्रमाणा विषय प्रमाणा विषय प्रमाणा विषय प्रमाणा विषय प्रमाणा विषय प्रमाणा विषय प्रमाणा 
१ इष्टलम्म-अपध्य ए० ९३ हि॰ २ । २-मालभवभाव-अपः, य०, य०, व० । ३ प्रति-द्रा पुनयो मर्वान्त आ०, य०, ज०। ४-द्राङ्गम् य०। ५ एतेणां स्थलानां पदसञ्चावाश्च विदेशकुलनार्धे द्रष्टवस् - घ० ही० सं॰ ए० ९९-१०७। जयम् प्र० ए० १२-१४-१२२-१३२। ६ हिन्दादस्य विदेशस्यकस्यरिज्ञानाय द्रष्टक्यस् - घ० हो० सं० ए० १०८-१२२। जक्षा प्र० १० ९४-९६, १३२-१४८। ७ राज्यवि-भाग, य०, द्रण, ज०। ८-स्यांस्यायक् -भाग, य०, ज०, वा०। उच्छेरकसित्यर्थः। **†**1₹0 ]

48

प्रमाणं सूत्रम् । त्रिपष्टिशालाकामहापुरुपचरित्रकथकः "पञ्चसहस्रपद्यमाणः प्रयमानुयोगः । चतुर्वशपूर्वस्वरूपं पूर्वगतम् । तत्र वस्तुनायुरपादव्यवधौक्यादिकथकं कोटिपद्रप्रसाणसु-त्पादपूर्वम् । १ । अङ्गानासम्भुतार्येनिरूपकं पण्णवित्रुक्षपदप्रमाणसम्मायणीयपूर्वम् । २ । <sup>्</sup>यत्तदेववासुदेवचकपत्तिसकतीर्यङ्करादिष्ठराणंकं सप्ततित्रक्षपद्भमाणं वीर्योनुप्रवादपूर्वम् । ३ । जीवातिबस्त्रस्ति नास्ति चेति प्रक्यकं षष्टिरुश्चवद्रप्रमाणमस्तिनास्तिप्रवादपूर्वेष् । ४ । अष्ट- ५ हानतदुरपत्तिकारणतदाधारपुरुपप्रहपकमेकोनकोटिपद्प्रभाणं ज्ञानप्रवादपूर्वम् । ५ । वर्णस्थान-तद्यभारद्वीन्द्रयादिजन्तुवस्यनगुप्तिसंस्कारप्ररूपकं श्रद्धधिककोटियद्श्रमाणं सत्यप्रवादपूर्वम् । ६ । क्रानाझात्मककर्त्तृ त्यादियुतात्मस्यरूपनिरूपकं पद्विशतिकोटिपदममाणमात्मप्रयादपूर्वम् । ७। क्रमंबन्धोदयोपरामोदीरणानिर्जराक्यकमदीतिरुशाधिककोटिपदश्याणं कर्मायवादपूर्वम् । ८ । द्रव्यपर्व्यायक्षप्रस्यास्याननिश्चस्यकथकं चतुरशीतिरुक्षपद्ममाणं प्रत्यास्यानपूर्वम् । ९ । १० पञ्चनतमहाविद्याः सप्तरातच्छविद्या अद्यक्तमधानिमित्तानि प्ररूपयन दशलकाधिककोटि-पद्मनाणं विद्यानुप्रवादपूर्वम् । १० । तीर्थङ्करचक्रवर्त्तियङभद्रवासुदेवेन्द्रादीनां पुण्यञ्यावर्णकं वड्विंशतिकोटिपद्भमाणं ६स्याणपूर्वम् । ११ । ४अष्टाङ्गवैद्यविद्यागारुडविद्यामन्त्रतन्त्रादि-निरूपकं त्रयोदशकोटिपद्धमाणं प्राणानायपूर्वम् । १२ । छन्दोऽउङ्कारव्याकरणकलानिरूपकं तवकोटिपवप्रमाणं कियाविशालपूर्वम् । १३ । "तिर्वाणपद्अखहेतुभूतं सार्यद्वादशकोटिपद- १५ प्रमाणं लोकविन्द्रसारपूर्वम् । १४ । इति चतुर्देश पूर्वाणि ।

प्रथमपूर्वे दश बस्त्नि । द्वितीयपूर्वे चतुर्वश यस्त्रिन । त्तीयपूर्वे अष्टी वस्त्रिन । चतुर्थपूर्वे ऽप्टारश वस्त्रिन । पद्धमपूर्वे द्वादश यस्त्रिन । पद्धमपूर्वे द्वादश यस्त्रिन । पद्धमपूर्वे विश्वतिवस्त्रिन । नवमपूर्वे विश्वत्रक्षम् । वस्त्रिन । वशमपूर्वे विश्वतिवस्त्रिन । नवमपूर्वे विश्वत्रक्षम् । वस्त्रिन । वश्वप्रयो विश्वतिवस्त्रिन । व्यवद्वे विश्वतिवस्त्रिन । व्यवद्वे विश्वतिवस्त्रिन । व्यवद्वे पूर्वे दश वस्त्रिन । एवं सर्वाणि वस्त्रिन पद्धनवत्युक्तरातं 'भवन्ति । एकैकस्मित्र वातुनि विश्वति विश्वति अभ्यति भवन्ति । एवं प्राप्तवानं नवश्वाधिक्यनि प्रोणि वह्यमणि वैदितव्यानि । ३५००।

द्वितीयस्मित्र पूर्वे यानि चतुर्देश वस्तुनि कथितानि तेषामिशानि नामानि °वेदित्रव्यानि-

१-सहसूपनाणः तार । २ कन्द्रेयचक्रवितिर्धं - मार, दर, मर, कर । वलदेववासुदेवधकवितिर्धं-चर । ३ "अन्तरिद्धभौमाङ्गस्यस्य-कल्याय्यन्वनिक्तिन अप्टी भ्रश्निकित्तानि ।" - तर स्तार ११२० । ४ "इस्सं शालावयं कार्याचिक्त्सा भृतिवदा कौमारभृत्यस्यद्भवन्तं स्तायनतन्त्रम् वाजीकरणतन्त्रमिति ।" - सुखुदं रूप १ । ५ निर्वाणसुल - मार, दर, मर, मर, मर्थ । ६ भयति मार, दर, मर, प्रेष्टं अवस्ति मार, वर, मर, प्रेष्टं अवस्ति मुद्रं विष्यप्रकृत अस्ति मार, वर्ष्ट्रं प्राणिक्ष्यो अहे माम्मानयादीए सन्द्रं कणिक्ताले तीदे अणात्रय-कर्ष्ट विष्यायं वर्ष्ट्रं स्वाप्ति स्तर्याणं "- मर दीर संत् मूर्वं स्वाप्ति स्वापति स्वाप्ति स्वापति स्वाप्ति स्वापति 
Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

[ **१**1२१

पूर्वोन्तः परान्तः ध्रुवम् अध्रुवम् च्यवनस्रविधः अध्रुवसम्मणिषिः अधैः भौमावयायां सर्वार्ध-करपनीयं ज्ञानम् अतीतकारः अनागतकारः सिद्धिः उपाध्यक्षेति (१) । त्र्यवनस्रविधनाम्नि वस्तुनि यानि विश्वतिमाप्तकानि वर्तन्ते तेषु यश्तुर्यं प्राप्ततं तस्य ये चतुर्विशाविरनुयोगाततेषाममानि नामानि १-कृतिः वेदना स्पर्शनं कम्मं प्रकृतिः वन्धनं निवन्धनं प्रकृतः अपुरुक्तः अध्युद्यः ५ सोक्षः सङ्क्षमः त्रेश्या तेश्याकर्षः त्रेश्यपरिणामः सात्मसातं दीर्षं हस्तं भयपारणीयं पुद्रस्त्रासा निधनतमनिधन्तम् सनिकाचितमनिकाचितं कर्मास्थितिकं पश्चिमस्कर्धः । अत्राहप-यहुत्वं पश्चविद्यातिसमोऽधिकारः चतुर्वशात्मवृत्योगानां साधारणः । तेन सोऽपि चतुर्वशातिसम एव कथ्यत् इति चतुर्दशापुर्वाचिकारः समाप्तः । एवं द्वश्वरो अङ्गे २२वारोऽधिकारा गताः ।

१२ नि पञ्चमोऽधिकारः भोष्यते । सोऽपि पञ्चमकारः- जरूगतानृतिका-स्थराता१० चृतिका-मायगतान् विका-आकावायता वृत्तिका-रूपरातान् विका-मायगतान् विका-अकावायता वृत्तिका-रूपरातान् । तत्र जरूससम्भनजलः
वर्षणादिहेतुभूतमन्त्रतन्त्रादिश्वितपिकाः ३ देशताधिकनश्यीतिसहस्रनवरुष्ठाधिकद्विकोटिपद्यमाणा जरूगता नृत्तिका । १ । तथा स्तोककारेन बदुयोजनगमनादिहेतुभूतमन्त्रतन्त्रादितिकपिका पूर्वोक्तपद्यमाणा स्यागता नृत्तिका । २ । उद्भुजारुपदिमायोदपादकमन्त्रतन्त्रादितिकपिकाः पूर्वोक्तपद्यमाणा मायगता नृत्तिका । ३ । गगनगमनादिहेतुभूतमन्त्रतन्त्रादिमकाभिकाः १५ पूर्वोक्तपद्यमाणा आकाश्यता चृत्तिका । ४ । सिहरुव्याप्रगजतुरगनरसुरवरिहरू विधायकमन्त्रतन्त्रायुपदेशिका पूर्वोक्तपद्यमाणा रूपगता नृत्तिका चेति । ५ । एवं पञ्चविधा चृत्तिका 
समाप्ता । इदशस्याद्वस्य दृष्टिकान्त्रमध्यस्य परिकर्म्य-सून्त-प्रथानुरगग-पूर्वगत-पृत्तिकाभ्यानाः पञ्च सहाविकाराः समाप्ताः ।

भन्न या पदै: सङ्कुला कृता तस्य पदस्य मन्यसङ्घला कृष्यते एकपश्चाशकोटयो अष्टु-६० छक्षाश्चतुरसीतिसङ्ग्लाणि पद्शतानि सार्थेकविदात्यधिकानि अनुष्टुपूर्गणितानि एकसिन् पदे मक्तीति वेदितव्यम् । इत्येकपदश्च्यासङ्घला ५५०८८४६२४ । इति पदश्च्यः, तयाक्षर ( प्राण् ) १६ । ईष्टाविधानि पदानि अङ्गपूर्वस्य खुतस्य कियन्ति भवन्ति । 'कोटीनो सतं द्वादशकोट्यस्य व व्यक्तीतिलक्षाणि अष्टपश्चाद्वतस्यक्षित्रसाणम् अवधिर्मनःपर्ययश्च । सर्थ-

२५ प्रत्यक्षं केवलकानम्। तत्रावधिद्विविधः-भवप्रत्यय-क्षयोपशमनिमित्तभेदात्। तत्र भवर्प्रत्ययोऽ-विभिक्त्यते –

## भवप्रस्वयोऽवधिर्देवनारकाणाम् ॥ २१ ॥

१ द्रष्टव्यम्-घ शिः ची० छ० १२५ १ वृक्षस० ए० ९ । २ कस्यते आ०, य०, व०, व०। १-पिककोटि -चा०, व०, व०, व०। ४-प्रतिरूपिका छा० । ५-गुणतानि छा०, व०। गनितानि जा० । ६ "बाहचरसयकोडी तेक्षीयी तह य हाँति टक्खाणं । अद्वावण्यसहस्या पंचेव पदाणि अंगाणं ॥" -बी० जी० गा० २४९। ७-अ असीति-जा०। ८-प्रत्ययालधिः छा०।

प्रथमोऽध्यायः

**१**।२२ ]

ક્રશ

°आयुःकर्म्म-नामकरमोद्यनिमित्तको जीवस्य पर्यायः भव उच्यते । ईहस्विधो भवः र प्रत्ययः कारणं हेतर्निमित्तं यस्यादयेः स भवप्रत्ययः । ईदृम्बिधोऽपधिर्देवनारकाणां देवानां तरकाणाय । तन् एवंविधस्यावधेः यदि भवः कारणसुक्तं 'तर्हि कर्मच्योपश्चमः कारणं न भवतिः सत्यमः भवः " श्यानकार्णं भवति यथा पश्चिषामाकाशर्णमनं । भवकारणम् , ज तु शिक्षा-गुणविरोप आकादागमनकारणं भवति । तथैव देवानां नारकाणो च व्रतनियमादीनामसावेऽपि ५ जवधिर्भवति, तेन कारणेन मुख्यतया भन्न एवाऽवयेः कारणमुच्यते । क्षयोपशमस्ववयेः साधाः र्ष्णं कारणम् , कत्तु गौणम् , तेन तन्नोन्यते । अन्यथा भवः साधारणो वर्तते, स तु एकेन्द्रिय-विकलेन्द्रियाणामपि विरात ६२ तेषामध्यविशेषाद्वयेः प्रसङ्गः स्यात् । तथा च देवनारदेषु °बकर्पाऽप्रकर्षेषुत्तिरवधिर्मवति । देवनारकाणामिति अविशेषोक्तावपि सम्यग्द्रष्टीनामेष अवधि-भैयति भिष्याहृष्टीनां देवनारकाणामन्येषाञ्च विभन्नः कष्यते । अथय कोडसौ 'प्रकर्षाऽप्रकर्ष- १० वृत्तिरत्रधिरिति चेत् १ उप्यते−१°सौधर्मोशानेन्द्रौ प्रथमचरकपर्व्यन्तं परयतः । सनद्धमारमा-हेन्द्री दिवीयनरकान्तमीक्षेते । बहालान्तवेन्द्री तृतीयनरकपर्य्यन्तमीक्षेते । शुक्रसहस्रारेन्द्री चतुर्धनरकपर्व्यन्तं विलोकेते । आनतशाणतेन्द्री पञ्चभप्राचिवापर्यन्तं निमालवतः । आरणा-च्यतेन्द्रौ पष्टनरकपर्ध्यन्तं विलोकयतः । नवश्रैदेयकोद्भवाः सप्तयनरकपर्ध्यन्तं निरीक्षन्ते । अनुदिवानुत्तराः सर्वे छोकं पश्यन्ति । तथा भेभभमनरकनारका योजनभमाणं पश्यन्ति । द्विवीय- १५ नरकनारका अर्धेगञ्जूतिहीनं योजनं यावत्यश्यन्ति । मृतीयनाकनारका गन्यूतित्रयं पश्यन्ति । चतुर्थनस्कनारकाः सार्द्धत्रिगव्यतिपर्व्यन्तं पश्यन्ति । पञ्चमनस्कनारका द्विगव्यतिपर्व्यन्तं परवन्ति । भव्रतरकनारकाः सार्द्धगन्यृतिपर्ध्यन्तं पश्यन्ति । सप्तभनरकनारका गन्यृतिः पर्यंत्तं पश्यन्तीति वेदितव्यप् ।

अध क्षयोपञ्चलितिसेतोऽधिः कृष्यते—

२०

#### च्यांपशमनिमित्तः षड्विकल्पः रोषाणाम् ॥ ६२ ॥

कम्मंपुद्गालकक्तीनां स्रमधृद्धिः कमहानिध्य स्पर्धकं ताषहुच्यते । अर्थप्रतानावरणस्य देशपातिरपर्द्धकानामुद्देयं सति, सर्वपातिरपर्द्धकानामुदयाभावः च्रम उच्यते, तेपामेव सर्वपाति-सपर्द्धकानामनुद्दयभागानां सदवस्या उपहाम उच्यते, अ्रथक्षोपश्चमश्च च्रयोपश्चमौ, तौ निमित्तं कारणं यस्याऽवयेः स श्वयोपश्चमनिभित्तः । कतिसेदः ? यह्यिकल्पः । एवंविधोऽवधिः २५ शेषाणां मनुष्याणां तिरश्चाञ्च मदतीति वेदितव्यम्। स चावधिः संक्षिनां पर्याप्तकानाञ्च भवति न त्वसक्षिनां नाष्यपर्योपकानां भवति सामर्थ्योमावात् । तेषामपि सोऽवधिः सर्वेपां न

१ आयुष्टमं श्रा॰, व०, द०। ए सवत्रत्ययः वा० । ३-वध्यादिम-वा०। ४ तहिंशयो-वा॰, व०, व०, द०, क०। ५ सवः प्रधानं भ-ना॰, व०, व०। ६-भामनस्य प्रधानवाएणं न तु श्रा॰, व०, ६०, त०। ६ प्रकृषप्रकृतिर-भा॰, व०, ६०, त०। ८ अत्र हो-व०। अय काऽती ६०। ९ प्रकृपमृतिः आ०, व०, ६०, त०। १० सदावंधः गा० ११-१२। ११ प्रयमनारका नर-कयो-आ०, व०। -सो॰ जो॰ गा० ४२३। १२ स्य देशघातिरमर्थकानापुदयास्तवः वा०, व०, व०।

ि १।२३

भवति किन्दु यथोक्तसम्बर्धनक्कानचारित्रवरोत्तक्षणकारणसिक्तमाने सित उपद्यान्तेक्षीण-कर्म्मणामबषेरुपलविधर्मविति । तदुपरदर्धी सर्वस्य क्षयोपद्यमनिमित्तत्वे सत्यपि यत् क्षयोप-शम्प्रदर्ण सुत्रे कृतं तक्षियमार्थं ज्ञातस्वम् । कोऽसौ नियमः १ क्षयोपद्याम<sup>०</sup> एव निमित्तं यत्ते न<sup>०</sup> तु शेषाणां भवो निभित्तमस्ति ।

त के पद्धिकल्या इति चेद १ ४वच्यते—अनुसाम्यननुसामी वर्धयानी द्वीवमानीऽविश्यतीः
ऽनवस्थितस्वित । कश्चित् अवधिर्मश्वस्त सवान्तरं "प्राप्तवन्तमनुगच्छति प्रष्ठते याति, सवितुः
प्रकाश्यत् । १ । कश्चित्वधिनैयानुगच्छित, तत्रैवातिपतित, विवेक्तपराक्षमुखस्य प्रस्ते सत्यादेप्ट्रपुरुष्वपनं पथा उत्रैवातिपतित, न तेनामे 'भवन्त्यते । २ । कश्चित्वधिः सम्यदर्शनादिगुणिश्चित्तित्तामसिन्ने सति यावत्यरिमाण उत्पन्नः तत्मार्वधिकाधिको वर्द्धते असः
१० ख्ल्येयछोकपर्यन्तम् , अरिणकाञ्चनिर्मयनोत् पृत्वहाद्यत्यात्रात्यात्रम् त्यात्तिद्द्रप्यरेगोषत् । ३ । कश्चित्वधिः सम्यव्दर्शनादिगुणहान्याऽऽर्तरीद्वपरिणामपृद्धिसंयोगात् यावत्यरिमाण
उत्पन्नस्त्रसम् इथिते अञ्चलस्यासक्र्वययभागो यावन, नियतेःधनसन्ततिसंस्तन्तर्वाहिर्म्यावाद्वन्
। ४ । कश्चित्वधिः सम्यव्दर्शनादिगुणविद्धतेः यावत्यरिमाण उत्पन्नस्त्रत्वत्वद्वपात्रम् । स्वस्यत्यान्ति भवस्यपर्यन्तं केयव्यक्षानोत्पादपर्यन्तं वा, लाव्यक्रत्वन्ति । ५ । क्ष्यक्षत्रविद्धाः न माप्नोति भवस्यपर्यन्तं केयव्यक्षानोत्पादपर्यन्तं वा, लाव्यक्षत्रमाण व्यवस्यरिमाण व्यवस्यर्थने द्विति च , प्रभावस्यत्रिक्षी विश्विष्ठसंयमोत्यन्ति हानिवृद्धिरिहितौ कात्वयौ । तौ षु चरमप्रसित्तर्यये भवतः । प्रसावधिसर्वात्रथी विश्विष्ठसंयमोत्यन्ती हानिवृद्धिरिहितौ कात्वयौ । तौ षु चरमप्रसिपियये भवतः । प्रसावधिसर्वात्रथी विश्वष्टसं देवनारकाणाञ्च देशाविपेत्रविद्यसः ।

अध मनःपर्ययज्ञानस्य प्रकारपूर्वकं लक्षणमालक्षयति—

## ऋजुविपुरूमती मनःपर्ययः ॥ २३ ॥

षाक्षयमः स्वार्थस्य परमनोगतस्य विद्यानात् नियत्तिता पश्चाद्वास्ति। " व्यापोदिता स्थाद्वास्ति। " स्वापोदिता स्थाद्या मित्रस्यते, सरला च मित्रः ऋज्यी कथ्यते । वाक्षयमनः स्वार्थस्य परमनोगतस्य पिक्षानादनिवित्तिता न पश्चाद्वास्थित न व्यापोदिता तत्रैय स्थितिकृता मित्रिपेपुला मित्रप्यते । १५ इटिला च मित्रः विपुला कथ्यते । ऋज्यानितः । विषुला मार्व्ययस्य स ऋजुमितः । विपुला मित्रपंत्र मनः पर्व्ययस्य स विपुलमितः । तो ऋज्यविपुलमती "धुंबद्धापिनपुंस्कान् स्पृरंप्यादिषु स्वित्यां तुल्याचिकरणे ।" [का० सू० २.५।१८] । यकस्य मित्राव्यस्य विकातार्थन्ताद्यस्य स्थानास्य स्वार्थन्ताद्यस्य । "सरस्याणासिकः स्वार्थन्तानाः रूपे स्वरंपानाः स्वार्थन्ताः । स्वरंपानाः स्वारंपानाः स्वरंपानाः स्वारंपानाः स्वारंपानाः स्वरंपानाः स्वारंपानाः स्वारंपानाः स्वरंपानाः स्वारंपानाः स्वारंपानाः स्वारंपानाः स्वारंपानाः स्वरंपानाः स्वर

४ च्यकर्म-च्या॰, व॰, द॰, ज॰।२-मित्र-आ॰, व॰, द॰, घ॰।३ ततु व्या॰, व॰, व॰, ४ उच्यक्ते आ॰, द॰, द॰, स॰। ६ मदती अः, द॰, द॰, व॰, द॰, स॰। ६ प्रदिति अः, द॰, द॰, प्रदेशको व-मा॰, द॰, द॰, प्रदेशको व-मा॰, द॰, द॰, प्रदेशको व-मा॰, द॰, प्रदेशको विकास किंद्रिया वा॰। १०-द्वारिया वा॰।

शर४-२५ ]

प्रथमोऽध्यायः

હરૂ

अथवा ऋजुअ विपुता च ऋजुविपुत्त ताहरो मती चयोत्ती ऋजुविपुटमती । असुना प्रकारेण मनःपर्च्ययो ट्रिमकारो भवति–ऋजुमतिः विपुत्तमतिर्चेति । सनःपर्च्ययस्य भेदः प्रोक्तः ।

इदानी उक्षणगुरुयते-वीर्यान्तराय-मनःपर्ययद्वानायरणक्षयोपद्ममाङ्गोपाङ्गनामलाभा-वष्टमभात् आत्मनः परकीयमनोज्ज्ञ्चयृत्तिरुपयोगां मनःपर्यय जन्यते । श्रुतज्ञानञ्चास्यानावसरे यथा श्रुतस्य मत्यात्मकर्त्यं निषिद्धं तथा मनःपर्ययक्षानस्यापि मत्यात्मकत्वं नाशङ्कनीयमिति ।

श्रुजुमितर्मनःपर्ययः काळापेश्चया जचन्यतया जीवानां स्वस्य च हे वीणि वा भयमहणानि गत्यागत्यादिभिर्तिरूपयति । उत्कर्षेण सप्तभयमहणान्यष्ट वा गत्यागत्यादिभिः प्रकाशयति । क्षेत्रतो जपन्यतया गन्यूतिपृषकत्यम् । उत्कर्षेण योजनपृथक्त्यस्य आध्यन्तरं प्ररूपयति न विद्वः बहुषयति । विद्युरुमितर्मनःपर्ययः काळापेश्चया जपन्यतया सप्ताष्ट्रानि (१) भवष्रवणानि प्ररूपयति । उत्कर्षेणासक्त्य्येयानि गत्यगत्यादिभिनिरूपयति । क्षेत्रपेश्चया १० जपन्यतया योजनप्रयक्तवम् । उत्कर्षेण मानुशेत्तरपर्वताभ्यन्तरं प्ररूपयति, तद्वविद्वनं जानाति ।

अध मनःपर्व्ययहानभेदयोर्मूयोऽपि विशेषहानपरिहापनार्धं पाहुः—

#### विज्ञाद्धप्रप्रतिपाताभ्यां तक्षिरोषः ॥ २४ ॥

मनःपर्ययेशकानावरणकर्मक्षयोपक्रमात्रात्मनः प्रसन्नता विद्युद्धिरुच्यते । संयमात्यस्ययनं प्रतिपातः, न प्रतिपातः अध्रतिपातः । विद्युद्धिरुच् अध्रतिपातः विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः, न प्रतिपातः अध्रतिपातः । विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः । विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः । विद्युद्धियातः । विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः । विद्युद्धिरुच्यप्रतिपातः । विद्युद्धिरुच्यप्रति । अवित । कथिप्ति चित् १ उच्यते - यः सर्वाधिष्ठिष्ठानेन कार्मणद्वयानन्त्रभागोऽस्यः अधुद्धः सोऽस्यमागः पुनर्राप अनन्तभागोक्रियते, २० तेष्ट्रप्यनन्तभागेषु योऽन्त्यो मागो वर्त्तते स अजुमतिन गम्यते, अद्युग्यतेविद्यो मयति । यः अप्रति । विद्युक्षमतिविद्यो भयति । प्रविच्यस्यस्यप्रति । विद्युक्षमतिविद्यो भयति । प्रविच्यस्यस्यप्रति । विद्युक्षमतिविद्यो भयति । मायतो विद्युद्धियोगात् । तथा अप्रतिपातः । विद्युक्षमतिविद्यो भवित । विद्युक्षमतिविद्या प्रति । विद्युक्षमतिविद्या प्रति । विद्युक्षमतिवा । विद्याने । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्याने । विद्युक्षमतिवा । विद्याने । विद्युक्षमतिवा । विद्यानिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्यान । विद्युक्षमतिवा । विद्यान । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्यान । विद्युक्षमतिवा । विद्युक्षमतिव

अधाऽवधिमनः पर्यवयोगि शेषप्रतिपादनार्थं सूर्वामद्भुषयते —

#### विश्वद्वित्तेत्रस्वामिविषयेभ्योऽवधिमनःपर्व्यपयोः ॥२५॥

विशुद्धिश्च प्रसादः, होजळ भागमितपत्तिस्थानम् , स्वामी च प्रयोजकः स्वरूपकयकः, ३० विरायक्च क्षेत्रश्च, विशुद्धिहोत्रस्थामिविपयोक्ष्यः । अवधिक्चानस्य मनः-

१ -चारित्रोददात् भार, इर, यर । २ -ते श्रीमतुमाखासिना भार, वर, दर, जर । १८

₹०

शिर६ पर्य्यक्कातस्य च विशेषो विशुद्ध्यादिभिश्चतुभिर्वेदितन्यः । तत्र अवधिवानात् सनःपर्ययः

ज्ञानं विशुद्धतरं भवति सूक्ष्मवस्तुनोचरत्वात् । क्षेत्रमवर्षेर्मनःएर्व्ययहानाद् वहुतर*प*्, त्रिमुषनस्थितपुद्गत्रपर्यायतस्यम्बन्धिजीयपर्य्यायेद्वायक्रयात् । मनःपर्ययस्य क्षेत्रमरूपम्', उरकर्षेण मानुषोस्तरकोञान्य-करवर्त्तित्वात् । अवधिकानस्य \*विषयं "क्वविध्ववधेः" ५ [तब्सूरु शरुष] इत्यनेन बक्ष्यति । मनःपर्ययक्तानस्य विषयं "तुद्वनन्त्रभागे मनःपर्य्ययस्य" [ त० सू० १।२८ ] इत्यनेन सूत्रेण वह्यति ।

स्वामित्वभुक्त्यते – मनःपर्व्ययो मनुष्येषुत्पदाते न वेवनारकिर्येष्ठ । मनुष्येष्यपि गर्मजेपूरायते न सम्मूर्छनजेषु । गर्मजेष्वपि कर्ममूमिजेपूरपदाते न स्वकर्ममूमि-जेषु । कर्मभूमिजेद्यपि पर्याप्तकेषुत्पदाते, न त्वपर्याप्तकेषु । पर्याप्तकेष्वपि सम्यग्ट-१० हिषुत्रवते, न मिण्यादृष्टिसासादनसम्बन्दृष्टिसम्बन्धियादृष्टिषु । सम्बन्दृष्टिष्यपि संवते-बूत्पदाते, न स्वसंयतसम्यग्द्रष्टिसंयताऽसंयतेषु । संयतेष्वपि प्रमत्तौदियु श्रीणकपायान्ते-षुत्पद्यते, न सथोपकेवल्ययोगकेवल्यि । प्रमत्तादिक्वपि प्रवर्द्धमानवारित्रेपुत्पद्यते, न हीयमानचारित्रेषु । प्रवर्द्धमानचारित्रेष्वपि सप्रविधान्यतमर्द्धिप्राप्तेषुत्पद्यते, "नानृद्धिप्राप्तेषु । ऋद्भिपानेष्यपि केषुचिदुत्पश्चते न सर्वेषु ! तेन कारणेन विशिष्टसंयमक्तो सनःपर्व्ययस्य १५ स्वामिनो भवन्ति । अवधिस्तु चातुर्गतिकेषु भवति । इति स्वामिभेदाद् विरोवः ।

सनःपर्प्ययक्षानादनन्तरं केवलञ्चानलक्षणमभिधातुम्चितम् । स्टुङ्कड् च झानानां विषय तिवन्धपरीक्षणं क्रियते । केवस्रक्षानस्य तु स्क्षणं "द्रोहश्चषाज्ञानदर्शनावर्गानतरा-यक्षयास केवलम्" [त० स्०१०।१] इति यक्ष्यति। तत्र ज्ञानविषयनिवन्धपरीक्षणे मतिश्रुतज्ञानयोधिययनिबन्ध उच्यते-

## मतिस्रुतयोर्निषन्घो ह्रव्येष्यसर्वपर्धापेषु ॥ २६ ॥

मतिस्य मुतन्त्र म तिभुते तयोर्मतिभुतयोः । निवन्धनं नियन्यः विपयनियन्त्रणा विषय-नियमो विषयनिद्वीरणम् । द्रव्येषु जीवधरमीऽधर्मकालाकाशपुद्रहेषु । कथरम्मेषु १ असर्वपर्याः येषु अल्पवर्यायछहितेषु मतिश्रुतविषययोग्यस्तोकपर्यायसहितेषु । "विश्वद्धिन्नेत्रस्याभित्रिषये-म्योऽविधमनःपर्र्यययोः" [ त० स्० १।२५ ] इत्यतो विषयशब्दस्य प्रहणं कर्ते व्यम् । तत्र २५ पद्धनी अत्र तु पद्धी तरकयं सम्बन्धः ? "अर्थवशाद्विभक्तिपरिण(मः" [ इति बचनात् पञ्चम्थाः षष्टीत्वेन परिणयनम् ।

नतु धर्म्भोऽधर्म्मकाळाकाशा श्रतीन्द्रियाः, तेषु द्रव्येषु मतिज्ञानं क्यं प्रवर्त्तते मधिकानस्य इन्द्रियजनितत्वात् ? सत्यम् ; अनिन्द्रियास्त्रं करणं वर्तते, तेन नोइन्द्रिया-वरणश्चयोपशमञ्चलत् तद्महणमयमहाविरूपं न विरुध्यते । तत्पूर्वकं सुतक्कानं तद्विषयेष् ३० नोइन्द्रियत्रिपयद्रव्येषु स्वयोम्येषु प्रवर्त्तत इति ।

करा०, दरु, वरु, जरु । प्रे–पि व-भारु, वरु, वरु, जरु । ५ नामधिमा– वरु, दरु ।

ψų

Į o

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

प्रथमोऽध्यायः १:२७-३१ ]

अद्याऽविधिविधयनिबन्ध उच्यते---

#### रूपिच्यवधे: ॥ २७ ॥

नियमसूत्रमिदम् । अस्यायमर्थः — रूपिषु पुदुलेषु पुदुलसम्बन्धियोवेषु च अवशेषिवध-निवन्त्री सवति । 'असर्वपर्यायेषु' इत्यत्यन्न सम्बन्धनीयम् , तेन स्वयोज्यपर्यायेषु अस्पेषु पर्यावेषु न स्वनन्तेषु पर्यायेष्ट्रविधः प्रवर्त्तते ।

अथ मनःपर्ययस्य विषयनिवन्ध उच्यते---

## तदनन्तभागे मनःपर्ययस्य ॥ २८ ॥

तस्य सर्षोत्रधिद्वानगम्यस्य रूपिद्रव्यस्य यः पर्योयस्तरयाऽनन्तभागस्ययुगन्तभागः तस्मिन तदनन्तभागे. मनःपर्व्ययस्य विषयतिषन्धे भवति सूक्ष्मविषयस्यात्। अन्यप्ते च मनःपर्ययः प्रवर्तते, अपरेषु भागेषु प्रवर्तत इत्यर्थः ।

अध फेनलज्ञानस्य विषयनिष्मध उच्यते—

## सर्वद्रय्यपर्यापेषु केवलस्य ॥ २९ ॥

इन्याणि च पर्यायाम्ब इन्यपर्यायाः, सर्वे च ते इन्यपर्यायाः सर्वहरूयपर्यायाः, तेषु सर्वद्रव्यपर्यायेषु । सर्वेषु द्रव्येषु सर्वेषु पर्यायेषु च केवलस्य केवलकानस्य विषय-निबन्धो भवति । जीवद्रव्याणि अनन्तानन्तानि ततोऽप्येनन्तानन्तानि पुद्रलद्रव्याणि अणुस्यः १५ न्धभेदयक्तानि, धन्मोऽधन्मीकाशानि, काल्ब्यासङ्ख्देयः, चतुर्णा विकालसम्बन्धिनः पर्भायाः पृथमनन्ताऽनन्ताः । तेषु सर्वेषु द्रवयपर्थायेषु अनन्तमहिमकेषळ्यानं भवर्त्त इति । अय पश्चकानेषु कति क्रानानि एकस्मिश्रात्मनि युगपद्भवस्तीति पश्ने सूत्रमिदमादुः—

## एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचतुर्भ्यः ॥ ३०॥

एकोऽद्वितीय आदिरचययो येपां तानि एश्ववीनि एकमभूतीनि ज्ञानानि । अञ्चानि २० योजनीयानि । युगपत् समकातम् । एकस्मिन्नात्मति आश्रतमर्यः चत्वारि हानानि यावतः। यकस्मिन् जीवे पद्म ज्ञानानि युगपन्न भवन्ति । एकं ज्ञानं यदा भवति तदा केवस्त्रज्ञानमेषः केवळकानेन क्षायिकेन सह अपराणि चत्वारि हानानि श्वायोपक्षप्रिकानि युगपच अवन्ति । यदा है हाने अगपद् भवतस्तदा मतिश्रुते । जीणि हानानि यदा गुगपद् भवन्ति तदा मति-ब्रुताऽविधिक्षानानि भवन्ति, अथया मतिब्रुतमनःपर्य्ययक्कानानि भवन्ति । यदा चत्यारि २५ युगपद् भवन्ति तदा मतिश्रुताषधिमनःपर्ययक्षानानि भवन्ति ।

अथ मत्यादीनि ज्ञानान्येव भवन्ति आहोस्विदन्यथापि भवन्ति इति प्रते सुत्रभिद्मुच्यते--

## मतिभ् ताऽवधयो विषय्र्ययक्ष ॥ ३१ ॥

मतिश्र शुतस्त्र अवधिश्र मतिश्रुताऽवधयः। एते त्रयस्त्रीणि कानानि विपर्वयक्ष पिथ्यारूपाणि मदन्ति । चकारात् सम्यन्धानरूपाणि च भवन्ति । सम्यक्षान्द आवावेबीकः ३०

१ -प्यनन्तानि आ०, द०, द०, ज०।

چى

सिश्यादर्शनयोगे दुष्यन्ति ।

[ शहर

"सम्यग्दर्शनङ्गानचारित्राणि मोस्रमार्गः" [त० स्० ११२] इत्यत्र । तस्मार् पृशीतः सम्यन्धः स्वात्रभ्याद्वानान् प्रयोगकेयल्यान मानम् सम्यन्धानं मयन्ती (ती) ति सम्यन्धः नीयः । तस्मारसम्यक्कानाद्व वैपरीत्यं विपय्यंथो मवति-मिश्र्यास्त्राण्यद्वानानि भवन्ति । किंवन् ? सौर बःकदुक्तुन्यिकारुळश्रुतसीरपत् । अत्र शुक्तुन्धिकासध्यग्रतनिर्गतवीजाऽयविष्ट्युक्तिका ५ रज उच्यते, तस्मिन् सति यदि दुर्ग्यं भियते तदा कदुकं मवति, तुन्धिकेऽतिशोधिते भूतं प्रवः कदुकं न भवति । तथा मिश्र्याद्वानं विकार्यः सति वीवे मत्यादिक्षाने स्थिते मिश्र्याद्वानं न भवति । तत्र मिश्र्याद्वानं विकार्यः प्रविता अपि न दुष्यन्ति तथा मत्याद्वोऽपि स्थारम् । स्थाद्वीर्विक्षः सत्यम् ; मणिकनकाद्योऽपि विषारिर्णामकद्वन्ययोने द्रष्यस्य एवः तथा मरयाद्वीऽपि

१० 'तन्याधारदोपात् स्रोरस्य विषय्यांसो भवति, मत्यक्कानादीनां स्थिविषयम्हणे विषयांसो न भवति, यथा सन्यादृष्टिः पुमान् चक्षुरादिर्भिवंगांदिषिपयान् प्रानोति तथा मिथ्यादृष्टिरपि चक्षुरादिभी रूपादीन् विषयानुष्ठभते । यथा सम्यग्दृष्टिः खुतकानेन रूपादीन्
विषयान् जानाति परान मति मरूपयति च तथा मिथ्यादृष्टिरपि खुतकानेन रूपादीन् जानाति
परान् प्रति निरूपयति च । यथा सम्यग्दृष्टिः पुमान् अविधक्कानेन रूपिणः पदार्थानमेति
१५ तथा मिथ्यादृष्टिरपि विभक्षकानेन रूपिणोऽर्थानवगच्छिते' इति केनचिदुपन्यासे कृते तन्मतनिरासार्थं मगविद्धः सन्नमुच्यते—

#### सदसतोरविशेषाग्यदच्छोपसञ्चेरून्मसवत् ॥ ३२ ॥

भस्य प्रशस्तं तत्त्वज्ञानम्, अवस्य अप्रशस्तं निध्याद्यानम् सर्सती, अश्र्या सत् विज्ञमानम् असत् अविद्यामानम् सर्सती तयोः सर्सतोः । न विशेषः अविश्यास्तस्मार-२० विशेषान् अवस्य उपलिश्यस्य स्वराति । यत्त्र्यः अवस्थि वर्षयः अस्माद्भवि । यत्र्यः स्वराति । मित्रश्वायः उपलिश्यस्य वर्ष्यः अस्माद्भवि । सर्मतोः सम्बन्धिः । उत्तमत् इय उत्मत्त्वयत् । मित्रश्वायभीनां विषययः अस्माद्भवि । अश्रायमर्थः—निध्याद्शं-नोदयात् जीवः कदापित् सर्पि रूपादिकमसहित्यङ्गीकरोति, किर्मुपदसम्प्रवे अवैति । स्वरापितः सर्मतः । अस्मतः सर्मतः प्रतानः प्रतानः निजमातः निजमात्यं मन्यते भागोश्च मातरं यत्त्रच्छ्या मन्यते । अस्पापनातः मातरमेय मन्यते मार्यः मार्योनेव जानाति । तथा अस्य मां मन्यते , गायश्चं मन्यते । अस्यमर्थं गां मान्यते । तथाऽपि तत्सन्यश्चानं स सत्रवे । एवमाभिनिनोधिकश्चतावधीनाविष् स्वादिषु विपर्यया भवति । तथाय क्रिश्चिमध्याद्शंनपरिणाम् आत्मिन स्थितः सन् ३० मत्यादिमी रूपादिमरूणे सत्यपि क्राराविषयं स्वर्यं सेन्दर्पर्यवर्यं सरूप्वपर्यं स्वरूपविषयं स्वादादा ।

१ सहस्रक- वर । २ - तेऽतिभूतं आरु, वर, दर । ३ - नासिक- आरु, वर, दर, जर । ४ - भिः स्पादीन् आरु, वर, वर, वर, वर । ५ - न्युक्- आरु, वर, वर ।

#### १।३३] प्रथमोऽध्यायः

فاق

कारणविषयंभावद्रण्यते—स्पादीनां कारणं 'केचिदेकममूनं बाउउक्षणं करु गितः । कंचितुं तिस्यं प्रकृतिस्त्रणं करु प्रवित्त । कंघे पृथिव्यादिजातिभिन्नाः परमाणवः चतुर्युणा- किमुणा द्विगुणा एकगुणाः सद्याजातीयानां कार्याणां कारणं भवन्त्या(त्या-)रम्भकाः सञ्ज्ञायन्त इति । अपरे त्वयं कथवन्ति 'यन् पृथिव्यपतेजोशायवध्यःशारि भूतानि वर्णराम्भरसापश्चीश्वत्यारो भौतिकपनीः, एतेपामष्टानां पृथिव्यप्रेजोशायुष्णंगन्थरसारपर्शानां समुद्रयो परमाणुरप्रकृति । वंभाषिकमते हि पृथिव्यादिमहाभूतैश्चतुर्भः रूपादिगुणिश्चतुर्भश्च एको रूपपरमाणु- स्थयते । वंभाषिकमते हि पृथिव्यादिमहाभूतैश्चतुर्भः कपादिगुणिश्चति । स्व रूपपरमाणुरप्रकृति । वंपरे त्वेयं वदन्ति—पृथिव्याजेशिश्च एको रूपपरमाणु- स्थयति । स्व रूपपरमाणुरप्रकृति । स्व रूपपरमाणुरप्रकृति । अपरे त्वेयं वदन्ति—पृथिव्याजेशिश्च ।

भेराभेद्रविषयंगसु नैयाधिकमते---कीरणान् कार्यमर्थान्तरभूतमेव । अनुर्धान्तरभूतमेव १० इति च परिकल्पना वर्नते ।

स्वस्वविषयेषातु भीमांसकमते साङ्क्यंमते या। रूपादयो निर्विकल्पाः। काऽधंः सन्ति न सन्त्येय वा १ कि तिर्दे ? तदाकारपरिणतं विद्यानमाधमेव वर्तते, न तु विद्यानमाधः स्वाययस्यतं वाद्यं वस्तु वर्तते। एवमपरेऽधि परिकल्पनाभेदा रुष्टेष्टविरुद्धाः प्रत्यक्षपरोः भविरुद्धाः मिष्यादर्शनोदयाम् सङ्घायन्ते । तान् सङ्घायमानान् भवादिनः कलपपन्ति । ६ तेषु च प्रयादिनः श्रद्धानं जनयन्ति । तेन कारणेन तन्मत्यद्धानं श्रुताझानं विभक्षद्वानं च स्थान् । सम्ययदर्शनं तु तत्त्वावीधिरामे श्रद्धानमुःपादयति । तेन सम्ययदर्शनपूर्वकं यद् भवति नम्भविद्यानं श्रुतानमयविद्यानं च संवीभवीति ।

अभ द्विपकारप्रमाणेकदेशा नया उच्यन्ते—

## नैगमसङ्ग्रहस्यवहारकुंसूत्रशब्दसमसिख्दैयंत्रता नपाः ॥ ३३ ॥ । २०

नैकं गन्दनीति निगमो विकल्पः, निगमे भन्नो नेगमः । अभेदत्या वस्तुसमूहं गृह्य-तीति संस्मदः । सङ्ग्रहेण गृहीतस्योर्धस्य भेदरूपतया यस्तु व्यवह्रियतेऽनेनेति व्यवहारः । ऋजु माझलं सरकत्या सृत्यति तन्त्रयतीति ऋजुसूत्रः । सन्दाद् व्यावरणात् प्रकृतिप्रत्यवद्वारेण सिद्धः शब्दः । परस्परेणामिरुद्धः सम्भिरुद्धः । एवं कियाप्रधानत्वेन भूयते एवम्भूतः । नैगमस्य मङ्ग्रहस्य व्ययहारस्य ऋजुसूत्रस्य सम्बन्धस्य एवम्भूतस्य नैगमः ६५ सङ्ग्रहत्य ग्हारजुस्वयहदसमभिरुद्धविद्याराः । एते सप्त नयाः । नयन्ति प्रापयन्ति प्रसाणैक-देशानिति नयाः । तेर्था सामान्यस्वरूणं विद्येषस्त्रभणक्ष वक्तव्यम् ।

तप्र ताबत्सामान्यरूक्षणमुष्यते—जीवादाधनेकान्तात्मनि अनेकरूपिणि वन्तुन्यविरोधेन

१ नेदानितः। २ सांस्वाः। ३ नेयाविकः। ४ ''कामेऽष्टद्रस्यकः'''अप्टी द्रस्ताधि । वस्तारि महाभूतावि (पृथिती+बत्त+तेवः+पात ) चस्तारि भौतिकानि (गन्ध + १६ + रूप + रार्टा)चः।' --प्रक्रिथमें शीर्धः स्टिरः। ५ वैदेपिकाः। ६ संज्ञायनि सारु। संज्ञायते चः। उदारुक्तार्थमर्था- सरु, परा ८ -ते रू- खारु, परु, दरु, परु। ५ --भोद- वारु।

[ १(३३

प्र**ीत्यनतिक्रमेण हेत्वर्पणान् द्रव्यपर्यायानर्पणान् साध्य**विशेषयाथारूयप्रापणप्रवणप्रयोगो नय उरयते । अस्यायमर्थः —साध्यविद्धेषस्य नित्यत्वाऽनित्यत्वादेः यासःत्स्यप्रापणप्रयणप्रयोगो समा-वस्थितस्यरूपेण प्रदर्शनसमर्थव्यापारो नय उच्यते । हातुरभिष्ठाय इत्यर्थः । स नयो द्विपकारः-द्रव्याधिक-पर्योगार्धिकमेदात् । द्रव्यं सामान्यमुत्सर्गे अनुवृत्तिरिति यावत्, 'द्रव्यमश्रौ विषयो ५ यस्य स इट्यार्थिकः । पर्यायो विशेषः अपबादो ज्यापत्तिरिति यावतः, पैर्यायोऽधी विषयो यस्य स पर्यायाधिकः । तयोविकल्या नैगमादयः । नैगमसङ्ग्रहव्यवहाराख्यो नया द्रव्यार्थेका वेदितव्याः । ऋजुसूत्रंशस्यसमभितृष्टेषस्युतार्थत्वारो नयाः पर्णयःर्थिका क्षानीयाः ।

इदानी नवानां विशेषत्तक्षणसुन्धते । अनुभिनियुत्तार्थः-अनिव्यन्नार्थः, सङ्करपमात्र-भाद्दी तैगम उच्यते । तथा चोदाहरणम्—कश्चिःपुमान् करकृतकुठारो वनं गच्छति, तं १० निरीक्ष्य कोऽपि प्रच्छति∹वं किमर्थं बजसि ? स पोदाच-अहं मस्यभानेतं गच्छामि । इत्युक्ते तस्मिन् काले प्रस्थपर्व्यायः सन्निहितो न वर्त्तते, प्रस्थो घटयित्वा पृतो न वर्त्तते । किं तर्हि तवभिनिवृत्तये-अरधनिष्यत्तये संकल्पमात्रे दार्धानयने प्रस्थव्यवद्वारो मयति । एवमिन्धन-जळानळऱ्यानवने कश्चित् पुपान् व्याप्रियभाषो वर्त्तते, स केनचिद्तुयुक्तः–िकं करोषि त्यमिति । तेनोच्यते-अहमोदनं पचामि । न च तस्मिन् प्रस्तावे ओहनपर्व्यायः सिल्लिहितोऽस्ति । किं १५ तर्हि ? ओइनपचनार्थं व्यापारोऽपि ओइनपचनमुख्यते । एवंविधो छोकव्यवहारोऽनभिनि-बृत्तार्थः-अनिप्पनार्थः सङ्कल्पमावविषयो नैगमनपस्य गोचरो भवति । १ ।

स्वजात्यविरोवेनेकव उपनीय पर्योयान् आकान्तभेदान् विरोषमकृत्वा सकळवहणं सङ्ग्रह् उच्यते । यथा सदिति प्रोक्ते वाभिज्ञानप्रयृत्तितिज्ञानुमितसत्ताधारभृतानां विश्वेषां विशेषम-कृत्वा सत्सङ्गहः । एवं इव्यमित्युक्ते इवति गच्छति तांस्तान् केवल्प्रिसिद्धपर्यायानिति इव्यम् , २० जीवाऽजीवतद्भेदप्रभेदानां सङ्घ्रहो भन्नति । एवं घट इत्युक्ते घटबुद्धयमिधानानुगमिल-क्वानुमितसक्छार्यसङ्ख्हो सवति । एवंविधोऽपरोऽपि सङ्ग्रहनयस्य गोचरो वेदिसव्यः । २ ।

सङ्ग्रह्नयविषयीकृतानां सङ्ग्रह्नयगृद्गीतानां सङ्ग्रह्नयश्चिमानामर्थानां विधिपूर्वकः मबँहरणं भेदेन प्ररूपणं न्यवहारः । कोडसी विधिः ? सङ्बहनपेन यो गृहीतोऽर्यः स विभिरुच्यते , यतः सङ्ग्रहपूर्वेणेन व्यवहारः प्रवर्तते । तथा हि-सर्वसङ्ग्रहेण यद्वस्त २५ सङ्ग्रहीतं तद्वस्त विशेषं नाऽपेक्षते , तेन कारणेन तद्वस्त संव्यवहाराय समर्थं न भवतीति कारणात् व्यवहारनयः समात्रीयते। 'घरसद्धर्त्तते तस्कि द्रव्यं गुणो वा , यदुद्रव्यं तज्जीवो-ऽजीवो वा' इति संव्यवहारो न कर्त्तुं शक्यः। जीवद्रव्यमित्यक्ते अजीवद्रव्यमिति <del>चोक्ते</del> व्यवहार आश्रिते ते अपि हु द्वेष्ट्रे सङ्ग्रहनयगृहीते संव्यवहाराय न समर्थे स्वतः, तद्र्यं देवनारकादिन्यवहार आश्रीयते , घटादिश्च न्यवहारेण आश्रीयते । एवं न्यवहारनयस्ताव-३० त्पर्यन्तं प्रवर्षते यावत्युनर्विमागो न भवति । ३ ।

पूर्वान् व्यवहारनथगृदीताम् अपरांत्रः विषयान् त्रिकाढगोचरानतिकस्य वर्त्तमानकाछ-

१ द्रव्यं वि- सा० । २ -यो वि- सर्व । ३ -वपदणं व्य- आ०, इ.व. ६० ।

**પ્ર**ષ્

#### १।३३] प्रथमोऽध्यायः

गोचरं गृहाति ऋजुस्त्रः । अतीतस्य विनष्टत्वे अनागतस्यासञ्जातःवे व्यवहारस्यभावाव् वर्त्तन्यसमयसाविषयपर्य्यायमात्रमाही ऋजुस्त्रः । नन्वेषं सित संव्यवहारहोणः स्यात् ; सस्यम् ; अस्य ऋजुस्त्रनयस्य विषयमात्रं(ऋ-)प्रदर्शनं विषीयते । छोकसंव्यवहारस्तु सर्वत्रयसमृहसाय्यो भवति । तेन ऋजुस्त्राअयणे संव्यवहारहोणे न भवति । यया कश्चिन्यतः, तं दृष्ट्वा 'संसारोऽयमनित्यः' इति कश्चिद् प्रवीति, न च सर्वः संसारोऽयमनित्यः' इति कश्चिद् प्रवीति, न च सर्वः संसारोऽनन्यो वर्त्तते इति । एते व चर्त्या अर्थनया वेदितव्याः । अर्थे वश्चस्माणक्रयो नयाः शब्दन्या इति । ४ ।

लिङ्गसङ्ख्यासाधनादीनां व्यक्षिचारस्य निवेधपरः, लिङ्गादीनां व्यक्तिचारे रोषी नास्तीरयभिभायपरः शब्दनय उच्यते । लिङ्गवयभिचारो यथा-पुरयः नक्षत्रं तारका चेति । सङ्ख्याव्यभिचारो यदा-आपः तोयम्, वर्षाः ऋतुः, आम्ना धनम्, वरणा नगरम्। साधनव्यभिचारः कारकव्यभिचारो यथा--सेना पर्वतस्थियसति, पूर्वने तिष्ट्रतीत्वर्थः १० "अधिग्रीङ्स्थासां करमें" [ पाट सूठ शशायक ] पुरुषव्यभिचारो यथा— एहि सन्ये रथेन यास्यसि ? न यास्यसि, योवस्ते पितेति । अभ्यायमर्थः--एहि त्वमागच्छ । त्यमेवं मन्यसे—अहं रथेन यास्त्रामि, एतावता त्वं रथेन न यास्त्रसि । ते तव पिता अपने रथेन योतः १ न यात इत्यर्थः । अत्र मध्यमपुरुषःबाने उत्तमपुरुषः, उत्तमपुरुषःयोने मध्यमपुरुषः, तदर्यं सूत्रमिरम्-"प्रहासे मन्योपपदे मन्यतेरुत्तमैकवचनं च उत्तमे मध्यमस्य ।" १५ ſ ] काठव्यभित्रारो क्या—विश्वहृष्या अस्य पुत्रो जनिता । भविष्यत्कार्य-माँसीदिति । अत्र भविष्यंत्काले अतीतकालविभक्तिः । उपप्रहन्यभिचारी यथा--- छ। गतिनिष्ट्रतो । अत्र परसमेपदोपप्रदः । तत्र सन्तिष्ठते, अविष्ठते, प्रविष्ठते, वितिष्ठते । अत्र सूत्रम्— "समवप्रविभ्यः'' [का०स्० ३।२।४२ दौ० वृ०१४ ] । रमु कीडायामित्यत्र आत्मनेपदे पपदः विरमत्यारमति परिरमति । "ब्याङ् परिस्यो रमः" [ पा०सू० २० १।३।८३ ] । इति व्यभिचारस्त्रम् । देवदत्तसुपरैभति । "उपारसकर्मकात्" [ इति च व्यक्तिचारसूत्रम् । एवंविधं व्यवहारनयसनुष्यभनन्याप्यं कश्चिरसुमान् मन्यते । कस्मादन्याय्यं मन्यते ? अन्यार्थस्य अन्यार्थेन वर्त्तनेन सम्बन्धामावात् । तत्र शब्दनयापेक्षया दोषो नास्ति । तर्हि लोकसमयविरोधो भविष्यति ; भवतु नाम विरोधः । तत्त्वं परीक्ष्यते, किं तेन विरोधेन मनिष्यति ? किमीपधं रोगीच्छानुवर्त्ति वर्त्तते ? । ५ । ٦4

एकमध्यर्थं शन्दमेदैन भिन्नं जानाति यः स समिनिरुद्धो नयः । यथा एकोऽपि पुछो-मजाप्राणवरुष्ठभः परवैश्वयर्थेयुक्त इन्द्र उत्थते, स अन्यः, शक्षनात् शकः, सोध्यन्यः, पुरदारणात् पुरन्दरः, सोऽध्यन्यः। इस्यादिशय्यभेदान् एकश्याध्यर्थस्यानेकस्यं मन्यते तत् समिनिरुवर्नेयस्य तक्षणम्। ६।

यस्मिन्तेव काल ऐरवर्ज्य प्राप्नोति तदेवेन्त्र उच्यते, न पामियेककाले न पूजमकाले ३० इन्द्र उच्यते । यस्मिन्नेव काले रामनंपरिणतो भवति तदेव गौरुच्यते न स्थितिकाले. न

१ - चारो दो धार, वर, जरु । २ - सीद्ति- सार, त्रुः । ३ - ध्यति का- आरु, युः । ४ - नयस- आरु, दुः, वर, जरु । ५ - परिणतास- धारु, दुः, वरु ।

शयनकारः । अथवा इन्द्रसानपरिणतं आस्मः इन्द्र उच्यते, अभिनजानपरिणतं आस्मः अभिन-श्चेति पदम्मतनयरुभणम् । ७ ।

एते न**या उत्तरोत्तरसृक्ष्मविषयाः । कथमिति चैत् १ नैयमान् खलु सङ्ग्रहाऽस्वविषयः** सन्मात्रप्राहित्यात्, नगमस्तु भाषाऽमावविषयत्वाद् बहुविषयः, यथैव हि भावे सङ्कल्यः ५ तथाऽभावे नैगमस्य सङ्कल्पः । एवमुत्तरशाऽषि योज्यम् । तथा पूर्व-पूर्वहेतुका एते नयाः । कथभिति चेत् 🛚 नैगमः सङ्बद्दस्य देतुः । सङ्ग्रहो व्यवहारस्य हेतुः । व्यवहारः ऋजुभुवस्य तेतः। ऋजस्त्रः शब्दस्य हेतुः। राज्दः सममिरूढस्य हेतुः। सममिरूढ एवरभूतस्य हेतुरिति । पते नया गौणतया प्रधानतया च अन्योन्याधीनाः सन्तः सन्यक्श्वीनस्य कारणं भीवति तन्त्वादिवत् । यथा तन्त्रादयः उपायेन चिनिवेशिताः पदादिसंद्वा मवन्ति तथा परस्परीधीना १० नयाः पुरुषार्धिकवासाधनसमर्था भवन्ति । परस्परानपेक्षा नयाः पुरुषार्धकेयासाधनसमर्था न भवन्ति केवळतन्तुवत् । नतु विषमोऽयं रष्टान्तः । कस्माद्विषमः ? यतस्तन्त्वाद्यो जिरपेक्षा अपि सन्तः प्रयोजनलेशामुत्पादयन्ति, वतः कश्चित्तन्तुः प्रत्येकं स्वप्रक्षणे समर्थो भवति, केवलः पत्नाशादेर्यल्कछरच बन्धने समधी भवति, नयास्तु निरपेक्षाः सन्तः सम्यादर्क्ततत्रश-मपि नोत्पादयन्ति तेन विषयोऽयमुपन्यासः-अघटमानोऽयं दृष्टान्तः । सत्यम् । उक्तमर्थ १५ मवन्तो न जानन्ति । अस्माभिरेतदुक्तम्-निरपेक्षीः तन्त्वादिभिः वस्नादिकार्यं न भवति । वर् भवद्भिरुकं कार्य्य तम पटादिकार्य्यम्, किन्तु केवलं तन्त्वादिकार्यं भवद्भिरुक्तम्। अथवा केवळस्तन्तुः यद्भवदुक्तं कार्य्यं साधयति तस्मित्रपि तन्ती परस्परापेक्षाँ अवववाः सन्ति । तेराऽपि अस्मन्मतसिद्धिः । अथ स्वमैषं वक्षिः, तन्त्वाविषु वसनादिकार्यः शक्त्वपेक्षया वर्तत एव. तर्दि अस्मन्मते निरपेक्षेषु अवेष्यपि बुद्धिकथनस्वरूपेषु हेतुवशात् सम्यन्दर्शनहेत्-२० परिणामो विद्यत एवं ! तेन कारणेन तूपस्थासँस्य तुल्यतासिक्विरस्ति । तेन सापेक्षेरेय नयैः

इस्वनययागथपण्यविद्याधिनोद्दनोद्देवभ्योद्पीयुष्यस्यपानपावनसतिसंमाजरत्नराजसतिः
सागरवितराजराजिनार्थनस्मर्थनसम्भर्थेन तर्कव्यकरणच्छन्दोलङ्कारसाहित्यादिशास्त्रिनिश्चमतिना यतिना श्रीमदैवेन्द्रकोर्त्तपष्टास्टरक्रप्रशिब्येण शिब्येण
च सकल्रविद्वच्जनचिद्धितचरणसेषस्य श्रीविद्यानन्दिदेवस्य संच्छदित्तिमध्यामतदुर्गरेण श्रीक्षुतसागरसूरिण विरचितायां
दलोक्त्यासिकराजवात्तिकसर्वार्थसिद्धिन्यायक्रसुद्वचनद्रोदय(न्द्र)ममेयकमलस्मर्त्तण्डप्रत्यचलक्त्रस्तिप्रमुखमन्यसन्दर्भनिर्भरावलोक्तमनुद्धिवराजितायां तस्वार्थदीकायां प्रयमोऽध्यायः समाप्तः॥ १॥

सम्यादर्शनसिद्धिरिति सिद्धम् । अस्थिनश्याचे झानदर्शनस्त्ररूपमुकं नयस्त्रपूर्णं च प्रतिपादितम्

क्रानं च प्रमाणमिति वेदितच्यम् । ३३ ।

ર્ધ

30

र भवन्ति चार, वर । ६ - भीनतयापु- आरथ, वर, दर्शकर । ३ - धयाश- आरथ. वर, दर्शकर ४ - सन्द- भार, दर्शकर । ५ - भाजितर- वर । ६ - समर्थनसम्बर्तक- तरु।

## द्धितीयोऽध्यायः

## औपरामिकञ्चायिको भाषो मिश्ररच जीवस्य स्वतप्त-मीदयिकपारिणामिको च ॥१॥

कर्मणोऽनुद्यंहर उपज्ञयः कथ्यते । यथा कतकाद्द्व्यसम्बन्धात् पङ्को अधोगते । ५ सर्ति जळाय स्वच्छता भवति तथा कर्मणोऽनुद्ये सति जीवस्य स्वच्छता भवति स उपद्यसः अयोजनं यस्य भावस्य स औपश्रमिकः । कर्मणः क्षयणं क्षयः । यथा पङ्कात् पृथ्यभूतस्य शुचिभाजनान्तरसुरुक्रान्तस्य अभ्युनोऽत्यन्तस्यच्छता भवति तथा जीवस्य दर्भणः आत्यन्तिकी निवृत्तिः क्षयः कप्यते । क्षयः भयोजनं यस्य भावस्य स क्षायिकः । औपदानिकरच क्षायिकरच औपश्रमिकक्षायिको । एतो हो भावो-हो परिणामी जीवस्य आत्मनः स्वतत्त्वं स्वकृषं १० भवतः। न केवलमौपश्चमिकक्षायिकौ दौ भावी जीवस्य स्वतुत्त्वं भवतः किन्तु सिष्ठक्षा। मिश्रो मात्रथ जीवस्य स्वतस्त्रं मगति निजस्त्ररूपं स्यात् । यथा जलस्य अर्द्धस्त्रस्त्रता तथा जीवस्य क्षयोपदासरूपो भिन्नो भावो भवति । अथवा यथा कोद्रवद्रव्यस्य क्षालनविद्रोषान् क्षीणाऽक्षीणमदबक्तिभेषति । तथा वर्भेणः क्षयोपदामे सति जीवरयोपजायसानो भाव मिश्रः कथ्यते । तरकादी कर्मण बढ्ये सति जीवस्य संजायमानी भाव औद्रियको भव्यते । १५ कर्मोपशमादिनिरपेक्षरचेतनत्वादि(दिः) जीवस्य स्त्रामाविको भावः पारिणामिको निगद्यते । स द्व पारिणानिको भावः संसारिसक्तजीवानां साधारको भवति । न केवटमेते त्रयो मावाः किन्तु औद्धिकपारिणामिकौ च हो भागी जीवस्य स्वरूपं मक्तः। एते पञ्च मागः वीवस्य स्वरूपं "भवन्तीत्पर्यः । भव्यस्य औपश्चिक-श्चायिकौ द्वौ भावौ भवतः । भिन्नात् अभव्यस्यापि भवति । औद्यिकपारिणामिकौ च अभव्यस्यापि भवतः । १ । •,0

अधौपशमिकादीनां पद्धानां मात्रानामन्तर्भेदसंख्यानिरूपणपरं सूत्रमिदमूचुः—

## विनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाकमम् ॥ २ ॥

द्वी च नव च अष्टादश च एकविशितिश्च वयक्य द्विनवाटादरीकविश्वतित्रयः । त एव भेदा येषामीपशिक्षकादिभावानां ते द्विनवाटादरीकविश्वतित्रिभेदाः । यथवा द्विनवाटादरीक-विश्वतित्रयश्च ते भेदा द्विनवाटादशैकविश्वतित्रिभेदा यथाकममतुक्रमेण हातव्याः । २ ।

१ 'श्रीमदुसास्त्राधिनः' इति नास्ति व॰, द॰ । २ -यस्त्रह्न आ॰, द॰, द॰, त॰। २ अक्षास्त्रियते छ- आ॰ १४ सन्ती- वा॰, व॰ ।

िसाइ-४

८२

२०

तस्वार्थवृ<u>त्ती</u>

#### अधौपश्चामिकस्य भावस्य भेदद्वयसूचतपरं सूत्रमाहः— सम्यक्तवचारित्रे ॥ ३ ॥

सम्यक्त्वं च चारित्रं च सम्यक्त्वचारित्रे, औरक्षभिको भावो द्विभेदो भवति । अनन्जनुबन्धिकोधमानमायालोभाश्चत्यारः, सम्यक्त्वम्, मिथ्यात्वम्, सम्यभिश्यात्वञ्च, ५ एतासां समानां प्रकृतीनाभुपक्षमादीपक्षभिकं सम्यक्त्वमुत्पवृते ।

अनादिकाळिमिध्यादृष्टिमन्यजोयस्य कर्मोद्दयोत्पादितकलुपतायां सत्यां कस्मादुपत्रामां भवतीति चेत् १ कालळ्ड्यादिकारणादिति नृषः । काली कालळ्डियः १ कर्मवेष्ठितो भवतः जीयोऽर्धयुद्धळपरिवर्तनकाल उद्धारिते सत्यीपत्रामिकसम्यक्त्यप्रहणोचितो भवति । अद्वयुद्धळपरिवर्तनकाल उद्धारिते सत्यीपत्रामिकसम्यक्त्यप्रहणोचितो भवति । अद्वयुद्धळ्टार्थरित वस्तु वस्तु कालळ्डियरित स्वादि कालळ्डियरित वस्तु वस्तु । द्वितीयां कालळ्डियरित कर्मणासुत्युद्ध स्थितिरात्मिन भवति तदौपत्रामिकसम्यक्त्यं करोपत्राते । तिर्हे औपद्यमिकसम्यक्त्यं करोपत्राते । विर्मेळपरियामकार्यात्मिक सम्यक्त्यं करोपत्राते । तिर्मेळपरियामकार्यात्मिकारित्मारोप्त्यस्थितिकानि कर्माणात् सक्तर्यात्मिकारित्मारोप्त्यस्थितिकानि स्वादित तदौपत्रामिकसम्यक्त्यम् काल्यात्मिकारित्माराप्त्यमिकारित तदौपत्रामिकसम्यक्त्यम् कालळ्डियां वस्तु स्वाद्यस्थितिकानि सवन्ति तदौपत्रामिकसम्यक्त्यम् कालळ्डियां वस्तु स्वाद्यस्थितिकानि सवन्ति तदौपत्रामिकसम्यक्त्यम् कालळ्डियां वस्तु स्वाद्यस्थात् । कालळ्डियां एक्तेन्त्रियः, समनत्वः, पर्योगिपरिपूर्णः, सर्वविद्युद्धः औपद्यमिकसम्यक्त्यमुत्याद्यति । व्यवस्थायायाचित्रमानिकार्यस्थणां लोपत्रमानिकारीयामिकं चारित्मस्यत्वते । ३ ।

अय श्रायिकमावस्य नवभेदप्रतिपादनवरं सूत्रमुच्यते---

### ज्ञानदर्शनदानसाभागोपभोगदीर्घाण च ॥ ४ ॥

तानस्व दर्शनस्व दानस्व लामस्य भोगस्य उपयोगस्य वीयंश्व सानदर्शनदानस्यभोगो-प्रभोगवीर्याणि सप्त, चकारात् सम्यक्त्यचारित्रे च हुँ, इति नवविधः क्षायिको भावः । केन्द्रस्तानागरपक्षयात् क्षायिकं केन्द्रस्तानम् । १ । केन्न्द्रस्तान्यरणस्यात् क्षायिकं केन्न्द्र-दर्शनम् । २ । दानान्तरायस्यातः क्षायिकं स्त्रस्ताणिगणानुष्रद्वस्तमभयक्षानम् । १ । लाभान्तः २५ रायस्यात् क्षायिको लाभः १ कोऽसौ क्षायिको स्त्रभः १ यस्य स्त्रभयः चलात् कवलाहारर्ग्रहतानां केन्निनां शरीरंगलप्रामान्तेनवोऽनन्यसाधारणाः परमञ्जभाः सूक्ष्या अनन्ताः पुद्रला समयं समयं प्रति सम्बन्धमायान्ति । ४ । भोगान्तरायस्य श्रयात् श्वायिकोऽनन्तो भोगः । कोऽसौ श्रायिको भोगः १ सङ्ग्रस् भुज्यते भोगः, पुष्पवृद्धिगम्योदकष्ट्रस्त्रस्तः । ५ । जपभोगान्तरायस्यस्यात् क्षायिकोऽनन्त उपभोगाः । कोऽसौ क्षायिक उपभोगः १ सिद्यस्तनमार-३० स्वत्रयादिकः । ६ । बीर्यान्तरायस्यात् श्वायिकमनन्तवीर्यम् । कि तत् श्वायिकं वीर्यम् १ यद्वस्थात् केनस्वस्तानेन केनस्वर्यानेन च स्त्रस्त्रस्त्राणि सर्वपर्यायस्य स्वातुं द्रस्तुः च

१ -पंतादानरे- ब०। बहादाने हे- आ०, द०, ब०, ज०।

२५ ]

#### द्वितीयोऽध्यायः

63

Ę2

केवही शक्कोति । ७ । अनन्तानुबन्धिकोधमानमायाळोभसम्यक्त्वभिण्यात्वसम्यभिण्यात्व-रक्षणसामकृतिभ्रयात् भ्रायिकं सम्यक्त्त्रम् । ८ । योजसम्बायनवनोकषायस्र्यात् भ्रायिकं चारित्रम् । ९ ।

अबाह् कश्चित्-शायिकमभयदानलाभभोगोपभोगादिकं मुक्तेव्वपि बसस्यते ; तन्नः शरीरनामतीर्थं द्वरनामकर्मोदयान् तत्प्रसङ्गः, च सिद्धानां शरीरनामतीर्थेङ्करनामकर्मोदयोऽस्ति ५ येन तत्प्रसङ्गः स्यात् । तहि सिद्धेषु तेषां वृत्तिः कथम् ? अनन्तयोर्योज्याबाधसुखरूपेणेव तेयां तत्र प्रवृत्तिः, केयस्क्रानरूपेण अनन्तवीर्यप्रवृत्तिवत् । उक्तं च—

"प्रानन्दो ज्ञानमैश्वर्यं वीर्यं परमस्वश्रमता। एतदात्यन्तिकं यत्र स मोक्षः परिकीत्तितः ॥१॥" [ यशः वः प्रः २७३ ] अय मिश्रो भाषोऽष्टादशभेदः कथमिति निरूपयन्ति—

# ज्ञानाज्ञानदर्शनलब्धयञ्चतुस्त्रित्रिपश्चभेदाः सम्ध<del>यस्</del>व-

# चारित्रसंयमासंयमाख्य ॥ ५ ॥

क्रामानि चाह्रामानि च दर्शनानि च स्टब्ययस्य शानाकामदर्शनस्टब्ययः । कथरभूता ज्ञानामानदर्शनल्डवयः ? चतुन्तित्रिपञ्चभेदाः चत्वारस्य त्रयस्य त्रयस्य एक च चतुन्तिः त्रिपख्य, ते भेदा यामा ताश्चतुस्त्रिपञ्चभेदाः । सन्यकवञ्च चारित्रञ्च संयमसंवमस्य सन्य-१५ क्लचारित्रसंक्यासंक्याः । अस्यायमर्थः-चत्यारि क्रानानि त्रीणि अज्ञानानि त्रीणि दर्शनानि पद्म स्टब्स्यः यथाकमं भवन्ति । सर्वस्य झानस्य पातकवीर्यान्तरायादिकमोदयस्य झर्वे सति तस्येव सर्वस्य ज्ञानस्येव चातिनः कर्मणोऽनुदुमृतस्ववीर्यवृत्तेरशदुर्मृतनिजशक्तिप्रवृत्तिनः मद्वस्थाकयोध्श्रमे सति विद्यमानावस्थीस्परूपप्रशमे सति देशपातिकर्मोदये च सति मति-श्रुतावधिमतः वर्षयाञ्चल्वारी मिश्रमाया भवन्ति, श्रायोपदामिका भवन्तीत्वर्धः । मत्यकानं श्रुता- २० ज्ञानं विमङ्गावधिरूच, एतानि बीणि सत्यासत्यरूपत्वादक्षानानि भवन्ति । तेच्चपि भिश्रो भावो दातव्यः । तट्टन्चद्धर्दर्शनमचद्धर्दर्शनमवधिदर्शनम् । एध्यपि दर्शनेषु मिश्रो भावो भवति । तथा बानहामभागोपभागशीर्यान्तरायसर्वधारयुद्यस्य अये सति सद्वस्थालक्षणापशमे सति ्शचात्यद्ये च सति दानलायभागोपमोगवीर्यलक्षणा लब्धयः पष्टच मिश्रभावा सवन्ति. आयोपश्चमिका सवन्ति । अनन्तानुयन्धिचतुःकमिध्यान्यसम्बस्मिध्यात्वानां पष्पामुद्दयद्यः २५ यान् सद्भूषेषद्यामान् सम्यक्त्यनाममिथ्यात्वस्य देशवातिनो न तु सर्वधातिन उद्यान् मिश्रं सभ्यकःवं भवति, क्षायोपदानिकं सम्यक्तवं स्यात् । तदुरैकमिन्युच्यते । तस्यापि मिथो मावो भवति । अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्याभप्रत्य।स्यानदक्षणानां द्वादशानां कषायाणामुदयस्य क्षये सति विद्यमानळखुणोपश्चमे सति सञ्ज्वळनचतुब्काऽन्यतमस्य देशभाविनश्चोदये । च सति हास्य-

१ –स्थाहर- आर. ब., द., ज.। २ सिश्चक्षणमा- आर., द., ब., ख.। ३ - यंस आर्थ, अर्थ, अर्थ, प्राप्त

www.kobatirth.org

[ २।६

रत्यरतिशोकमयनुगुःसास्रीपुंन्पुंसकवेदछक्णानां नयानां नोकपायाणां यथासम्भवशुद्ये च सति मिश्रं चारित्रं भवति । अनन्तानुबन्ध्यत्रत्याख्यानकश्याष्टकस्य उदयस्य क्षये सति तत्स-नोपलङ्गणोपदामे सति प्रत्याख्यानसङ्ख्यलनाष्टकस्योदये सति नोकपायनयकस्य यथासम्भवेद-दये च सति संयमासंयमः संजायते । सोऽपि यिक्षो भावः 'कश्यते । पकारान् संहित्यं सम्यम्भिष्यान्यं च सिश्रौ भावौ क्षातन्यो ।

अयैकविश्वतिभेदा औदयिकमावस्योच्यलं— मतिकपापलिङ्गमिष्टपाद्शनाञ्चानासंघताऽसिद्वलेस्या-स्चतुरचतुरुयेकेकेकेकेवड् भेदा: ॥ ६ ॥

गतिर्च कपायरच लिङ्क्षक्र मिश्यादर्शनञ्ज अञ्चानञ्ज असंयतरच असिद्धरच लेश्या १० च गतिकपायकिङ्गमिश्यादर्शनाङ्गानासंयतासिङ्कतेश्याः । चत्वाररच चत्वाररच त्रयरच एकरच एकरच एकरच एकरच पट् च चतुरचतुस्टवेकैकैकैकपट् , ते मेदा यासां गनिकवायिङ्कामध्या-दर्शनाज्ञानाऽसंयताऽसिद्धटेश्यानां ताः चतुरचतुरच्येकैकैकैकपद्भेदाः । "द्विनवाष्टादशैक-**विञ्चतित्रिमेदा; यथाकमप्"** [त॰ स्॰ २।२ ] इत्यवो यथाकममिति मासम् । तेना-यमर्थः-गतिश्चतुर्भेदा । कपायरचतुर्भेदः । लिहं त्रिभेदम् । मिध्यादर्शनमेकभेदम् । अज्ञान-१५ मेकभेदम् । असंयत एकभेदः । असिद्ध एकभेदः । हेश्याः पर्देभेदाः । एत एकविर्धतिर्भेदा औद्यिकमात्रा भवन्ति । तत्र नरकगदिनामकर्मोदयान्नारकत्यं भवतीति नरकगतिरौदयिकी । तथा तिर्यभातिनःमक्त्रोदियात् तिर्यमातिरौदयिकी । तथा मनुष्यगतिनामक्रभोदियान्मनुष्यगति-रौदयिको । देवगतिनामसम्बद्धियाद् देवगतिरौदयिको । कोधोत्पादकमोद्दक्मोद्यान् काध औदयिकः । मानोत्पादकमोहकर्मोद्यान्मान औदयिकः । नाथोत्पादकर्माद्दकर्मोद्यान्सया २० औद्धिकी । लोभोःपाट्कमोह्कमोद्दयान्छोभ औद्धिकः । कीवेट्जनकनोक्षायसोह्कमोद्दयात स्त्रीवेद औदयिकः । पुंचेदजनकनोरुपायमोहकर्भोदयान् पुंचेद् औदयिकः । नपुंसकवेदजनकः नोकवायमोद्दकमेदियालपुंसकवेद औद्धिकः । तत्त्वार्थानामश्रद्धानलक्षणपरिणामनिर्वर्त्तकक्षिध्या-त्थमोहकमोदियात् मिश्यादर्शनमोद्धिकम् । हानावरणकमोद्यात् ५दाधोऽपरिहानम्झानमी-दिक्कम् । भारिजमाहस्य सर्वधातिस्पर्द्धवस्य उद्यादसंयतो मवति, स औद्यिको मावः । २५ क्रमोंदयसाधारणापेच ° असिद्धः, सोऽवि औद्यिकभाव एव । हेरया वर्ड्वधापि द्विविधा--हञ्बलेग्या-भावलेश्याभेदात् । तत्र जीवभावाधिकारे हञ्यलेश्या नाहियते । मायलेश्या त आद्रियते । कशयोदयानुराञ्चिता योगप्रवृत्तिर्मावटेश्या । माध्यौद्धिकीति कथ्यते । सा घडविधा कृष्णलेखा, नीलनेथ्या, कापोतलेखा, तेजोलेखा, पद्मछेखा, शुक्ललेखा । तदुदाहुरणार्थ-सियं गाथा। तथा हि-

<sup>ং</sup> মদেদ সাং, ৰং, ৰং, ৰং । হ – বিমৃ– ৰং, আংগ, ৰং । ই – ওঘাছিল সাং, ৰং. ৰং, সং ।

2:3-6]

#### हितीयोऽध्यायः

૮५

## "उम्मूलखंधसाहा गुंच्छा चुणिजण तहय पश्चिदाओ । जह एदेसि भाग तहविह लेस्सा मुणेयच्या ॥" [पंचसं० १ । १९२ ]

अन्नाद करिचत्-चपशान्तकपायकीणकपाययोः सयोगकेवंश्वितः च शुक्टहेश्य। वर्त्ततः इति सिद्धान्तवचनमस्ति, तेयां कपायानुरखनमायामानसद्भावादौदयिको भावः कथं घटते ? सत्यम्: पूर्वमावश्रकापनापेश्रया खपायानुरखिता योगश्रवृत्तिः सैवेत्युच्यते । कस्मान् ? भूतं- ५ पूर्वकनतृष्टुपचारः इति परिभाषणात् । योगामाचादयोगकेवली अलेश्य इति निर्णीयते । ६ ।

अथ पारिणामिकभावस्य भेदत्रयमुच्यते---

#### जीवभव्याभव्यत्वानि च ॥ ७ ॥

जीवस्यं च नेतत्तत्वम् , अव्यत्यं च सम्यस्यांनञ्जानचारित्ररूपेण भिव्यन्तम् , अभव्यत्यं च सम्यस्यांनञ्जानचारित्ररूपेण अभिविष्यन्त्वम् , जीवभव्याभव्यत्वानीति । १० एते त्रयो भावा अपरद्रव्याऽसमानाः पारिणामिका जीवस्य कातव्याः । कर्मोव्याभव्यत्वानीति । १० एते त्रयो भावा अपरद्रव्याऽसमानाः पारिणामिका अवस्यत्विम् । एतेऽपि द्या मावाः पारिणामिका अवस्यत्व्यत्वाधारणा वेदितव्याः । कर्मेय पुद्रव्यत्य चेतनत्व जीवस्याचेतनत्वभिति चेत् १ उच्यते— अस्यद्रव्यत्वाधारणा वेदितव्याः । कर्मेय पुद्रव्यत्य चेतनत्वं जीवस्याचेतनत्वभिति चेत् १ उच्यते— यथा रीपेकिकिकया गृहीतः स्त्रेहो दीपिशस्य भवति, तथा जीवेत द्वारीस्व्यत्या गृहीतः १५ पुद्रक्रियं उपचारात् जीव १रयुव्यते , तेन पुद्रव्यस्यापि चेतनत्वं भण्यते । तथा जीवोऽपि आत्मविवेकपराक्षुत्व उपचरिताऽसद्भृतव्यव्यारम् । प्रवं मूर्तत्यमापि वपचरेत जीवस्य कातव्यम् । पुद्रवस्य तुप्तचारणापि अमृतिव्यं तालि ।

अन्नाह करिचत्-'मूर्चकर्मैकत्वे आत्मतोऽपि मूर्चत्वे जीवस्य को विशेषः ? सत्यम् , मूर्तेन कर्मणा सर्हेकत्वेऽपि रुक्षणभेदात् जावस्य नानास्तं प्रतीयते । तँदाह-

> "बर्च्य प्रत्येकर्त्यं लक्षणतो भवति तस्य नानात्वम् । तस्मादमूर्तमावो नैकान्तो भवति जीवस्य ॥" [

यदि टश्र्णेन आत्मनो भेदः, 'कि तहश्र्णं जीवस्य' इति प्रस्ने तीवस्रश्णस्वरूपः निरूपणार्थं सुत्रमिदमाहुरुप्रास्वामिनः—

#### उपयोगो सद्याम् ॥ ८ ॥

5,4

マッ

१ उभारतान । उभारत्वस्थयसाम्बाहुत्यानं चिन्या नाथाना परिवार्ति । यथा हतेषा भागा तथारिभिष्यस्य भारत्व्या ॥ २ लिला श्रा आरं, दं , जः । सिशाञ्च चं । ३ भूतपुर्वस्थ- भाः, दं , चं , जः । ४ सर्थं जीवस्थान्तित्तस्यं पृष्टस्य चेतनःशीयति आरं, दं , जः । ५ सर्थं जीवस्थान्तितस्यं पृष्टस्य चेतनःशीयति आरं, दं , जः । ५ प्रतिभिन्नस्य आरं, दं , जः । ५ प्रतिभिन्नस्य आरं, दं , जः । ७ प्रतिभानिकस्य आरं । एमत् स्थानिकस्य स्यानिकस्य स्थानिकस्य स्था

ረ६

्रा९-१०

उपयुज्यते यस्तु प्रति शेयेते यः वस्तुस्वरूपपरिज्ञानार्थम् इत्युपयोगः । "अकर्नारि च कारके संज्ञायाम्" [पा० सू० ३।३।१८ ] पन् । अध्या आत्मन उप समीपे योजनं उपयोगः "मावे" [पा० सू० ३।३।१८ ] पन् । उपयोगः सामान्येन ज्ञानं दर्शनञ्ज्ञान्यते । स जीवस्य लक्षणं यवति । इसी-कर्मक्षयोभयनिभित्तत्रशादुरप्यमानस्वित्यानुविधायी परिणाम ५ इस्यर्थः । तेन उपयोगेन लक्ष्मभूतेन कर्मबन्ध्यद्धोऽस्यात्मा लक्ष्यते दुर्बर्गसुवर्णयोर्थः प्रत्येक्रत्वेऽपि वर्णोदिभेदवन् । एवं सति कश्चिद्वाह्-लक्ष्मणेन आत्मा लक्ष्यते । तम लक्ष्मण-मात्मनः स्वरूपं स्वतत्त्वमेव । स्वतत्त्वलक्ष्मणयोः को भेदो वर्त्तते ? सत्यम् ; स्वतत्त्वं लक्ष्यं भवेत् , लक्ष्मणं नु लक्ष्यं न सर्वेदिति स्वतत्त्वलक्ष्मणयोगीदान् भेदः । ७ ।

### स द्विविधोऽष्टचतु मेंदः॥ ६॥

१० हाँ विश्वी मकारी यस्य स द्विनियः। अष्ट च नत्वारभ अष्टचत्वारः, ते भेदा यस्य उपयोगस्य स् अष्टचत्वीरः। स उपयोगः संस्रेपेण द्विविधो भवित ज्ञानदर्शनभेदात्। पिस्तरेण स्क्वाहिंगुद्रोगोऽष्टमेदः। स उपयोगः संस्रेपेण द्विविधो भवित ज्ञानदर्शनभेदात्। पिस्तरेण स्क्वाहिंगुद्रोगोऽष्टमेदः। दर्शनोपयोगस्य अष्ट भेदाः, वे वा दर्शनोपयोगस्य चत्वारो भेदाः इति चेत् ? उच्यते नतिज्ञानं भृतज्ञानसर्विध्ञानं मनःपर्ययक्तानं केत्रत्वानं सरयज्ञानं श्वाहानां विभक्षज्ञानं चिति ज्ञानोपयोगस्य अष्ट भेदाः। साकारं वार्विकानं केत्रत्वानं सरयज्ञानं श्वाहानं विशेषपरिज्ञानं चानम् । विशेषपर्यत्वास्य अष्ट भेदाः। साकारं ज्ञानं निराकारं दर्शनम्। कोऽर्यः ? वस्तुनो विशेषपरिज्ञानं ज्ञानम् । विशेषपस्त्वा सत्तावलो कनमात्रं दर्शनम् । त्वानं दर्शनं च । क्ष्यस्थानां पृषं दर्शनं मयित पञ्चान् ज्ञानसुत्ववते। निराक्षरणानां तु अर्हेस्सिद्धसयोगकेविलां दर्शनं ज्ञानक्ष तुरापद्वति। यदि दर्शनं पृषं मयिति ज्ञानं पश्चात् सवित वर्षि ज्ञानस्य पृषं कि कियते ? इत्याहन्सरयम् । "अर्थस्वस्तरं निराकानं पश्चात् सवित द्वयोः" [कातः २।४।१२,१३] इत्युभयप्रकारेणापि ज्ञानस्य पृषंनिपातः। सम्यक्तानस्यपिकारे पृषं ज्ञानं पद्धविधसुक्तम् । इह तु उपयोगनिक्षणे मत्यादिविध्यये।ऽपि ज्ञानसुत्वते । इत्यद्विधस्यक्तम् । इह तु उपयोगनिक्षणे मत्यादिविध्यये।ऽपि ज्ञानसुत्वते । इत्यद्विधस्यक्तार्थे। विष्टेष्टक्वरे । इत्यद्विधस्यक्तम् । इह तु उपयोगनिक्षणम् ।

"सत्तालोचनमात्रसित्यावे निराकारं मतं दर्शनं साकारं च विश्वेषगोचरमिति ज्ञानं प्रवादीच्छया । तेनैते कमवर्तिनी सर्जसां प्रादेशिके सर्वेतः

्रफुर्जन्ती द्रुमपत्तुनर्विरजसां युष्माकमङ्गातियाः ॥ १ ॥" [प्रतिष्ठा० २।५०]

एवंविध उपयोगी विद्यते येशां त उपयोगिनः ।

₹4

ते च कति प्रकार। भवन्तीति प्रश्ने सूत्रमिदमाहुराचार्याः—

संसारिणो हुक्ताश्च ॥१०॥

१ तानम-आरं∘, ६०, ज∘। २ ते नेत्रे स.– ता∘, स०, आरं∘। तैनैति क.– व०। ३ –सङ्ग्रान्तिकः। आरं∘।

20

શ્વ

#### शारकी द्वितीयोऽध्यायः

संसरणं संसारः पञ्चपकारपरिवर्तनियर्थः । संसारो विचते येपां ने संसारिणः । पञ्चप्रकारात् परिवर्तनान्मुच्यन्ते स्म मुकाः, संसारान्निष्टना इत्वर्यः । चकारः परस्परसमुस्चये वर्तते । संसारिणश्च जीवा भवन्ति, मुक्ताश्च जीवा भवन्तीति समुक्तयस्यार्थः। ननु मुक्ताः पूरवाः संसारिणस्तु ताटकपूज्या न भवन्ति । तर्हि संसारिणां प्रहणं प्राक् किमेस्यूपन्यस्तम ? सत्वम् ; पूर्वं संसारिणो भवन्ति पश्चान्सुका भवन्तीति व्यवद्वारसंसूचनार्यं संसारिणां प्रहणं 🤫 पूर्व फूर्त स्वामिना उमास्यामिना । स्वामीति संझा कथम् ? उक्तं हि आचार्योदीनां छक्षणम्–

> "पश्चाचारस्तो निर्स्य मुलाचारविद्रप्रणीः । चतुर्वर्णस्य संघस्य यः स आचार्य इष्यते ॥ १ ॥ अनेकनयसङ्कीर्णशास्त्रार्थव्याकृतिसमः । पश्चाचाररतो होय उपाध्यायः समाहितैः ॥ २ ॥ सर्वेद्वन्द्वविनिर्धक्तो व्याख्यानादिषु कर्मस । विरक्ती मौनवान ध्यानी साधुरित्यभिधीयते ॥ ३ ॥ सर्वशास्त्रक्तःभित्नो नानागच्छाभिवद्धीकः । महातपःप्रमाभावी भङ्गारक इतीप्यते ॥ ॥ ॥ तत्त्वार्थेस्त्रव्याख्याता स्वामीति <sup>व</sup>परिपट्यते ।

> अथ कियाकलायस्य कर्त्ता वा प्रुविसत्तमः ॥ ५ ॥"

[ नीतिसार रखो० १५-१५ ]

अथ कि तस्पद्धप्रकारं परिवर्तनमिति चेत् ? उच्यते-द्रव्यक्षेत्रकालभवभावपरिवर्त्तन-भेदान् परिवर्त्तनं पञ्चविधम् । तत्र द्रव्यपरिवर्त्तनं द्विधकारम्-नोकर्मद्रव्यपरिवर्त्तन-द्रव्यकर्मप-रिवर्त्तनभेदात् । तत्र नोकर्मद्रव्यपरिवर्त्तनसुच्यते–औदारिकवैकियिकीहारकशरीरत्रयस्य पर्योः २० निषट्कस्य च चे योग्यपुटला एकेन जीवेन एकरियन्समये गृहीताः स्निग्यरुक्षवर्णगन्धीटि-भिस्तीव्रमन्दमध्यमभावेन च यथायस्थिताः द्वितीयादिषु समयेषु निर्जीर्णाः, अगृहीतान् अनन्त-त्रारान अतीस्य मिश्रितांस्य अनन्तवारान् अतीस्य मध्यमगृष्टीतांश्च अनन्तवारान् अतीस्य, त एव पटलः तेनैव स्तिन्धादिमानेन तेनैव तीलादिभानेन च तथावस्थितप्रकारेण च तस्वैव जीवस्य नोक्समावयापचन्ते यावस् तावत् समुदितं सर्वं बेहोक्यस्थितं पुटूठतृत्व्यं नोक्संटूठव- २५ परिवर्तनं कथ्यते ।

अथ कर्मद्रव्यपरिवर्त्तनपुरुयते-एकस्मिन् समये एकेनै जीवेन अष्टशकारकर्मरवेन वे

१ −र्स्ताति वरु। २,≁हितः आरारु, वरु, वरु, वरु। ३, परिष्यते आरारु । ४, –ककार मांगश- तारु । ५ -दिती- आरु, दर, सरु, जरु । ६ -नमुच्यते- आरु, दर, दर, घर, दर्। ७ एकेन आवेन आरंग, ब०, क्रु, क्रु।

िसाह*०* 

૮૮

Čą.

ইত

पुद्रजा गृहीताः समयाधिकामाविज्जामसीत्यः द्वितीयादिषु समयेषु निर्जीणीः प्रागुक्तेन कमेण तः एव पुद्रज्ञास्तेनैय प्रकारेण रास्य जीवस्य कर्मत्वमायान्ति समुद्रितं यावसायन् कर्मद्रव्यपरि-वर्तन कथ्यते । तथा पोक्तमः—

"सैन्दे वि पुम्मला सन्तु कम्सो भ्रुतुन्त्रिया य जीवेण । असर्अर्णतस्तुतो पुम्मलपरियट्टसंसारे ॥" [ शरसञ्जूष २५ ] तथा चेटोपरेवा:-

"भुक्तोज्झिता सुहुर्गोहान्मया सर्वेऽपि पुष्गलाः । उच्छिष्टेप्यित तेष्वद्य सम विद्यस्य का स्युहा ॥" [ इष्टेपय खोण २० ] इति नोकर्महृत्यपरिवर्त्तनं दृष्यकर्मपरिवर्त्तनं च द्विविधं हृज्यसंसारं झाला तद्वेतुभूतं

१० मोहकर्म न कर्चव्यमिति भावः ।

अध क्षेत्रपरिवर्त्तनं निरूप्यते । तथा हि-स्ट्निनगेश्वीकोऽपर्यातकः सर्वजवन्याः -श्रमारीरो टोकस्य अष्टमध्यप्रदेशान् स्वश्रारीरमध्ये कृत्या नरपत्रः, तुद्रभवप्रद्वणं लीक्षित्वा मृतः, स एव जीवः पुनस्तेनेत्र अंवराहिन ही वारातुःपलक्षीन् वारातुःपलश्चेतुर्वारातुर्पत्र इत्येत्रं यावदङ्गुलस्य असंख्येयभगाप्रमिताकाक्षप्रदेशास्तावतं। वारान् तत्रैवोत्तर्यः पुनः एकैकप्रदेशाधि-१५ कवेन सर्वेद्योको निजजन्मक्षेत्रत्यसुपनीतो भवति यावसावन् क्षेत्रपरिवर्तनं कथ्यते । तथा चोकस्-

> "र्सव्यं हि लोमसेतं कमसो तं णत्यि जं ण उप्पणं । ओमाह्मणए बहुसो परिममिदो सेत्तसंसारे स" [ वारसभणु० २६ ]

तथा च परमात्मप्रकाशः-

"सो" परिय को पएसी चउरामीलक्सजोणिमजानित ।

जिणधम्मं अलहन्तो जत्य ण इलुदृष्ट्रिओ जीओ ॥" [ परमात्म० ११६५ ] इति क्षेत्रपरिवर्तनमनन्तवारान् जीवश्रकार । तथा क्षात्वा जिनधमें मतिः कार्ये-ति भावः ।

काळपरिवर्त्तनं कथ्यते — उस्सर्पिणीकालप्रथमसमये कोऽपि जीव उत्पन्नो निजायुः २५ समारौ मृतः, स एव जीवो द्वितीयोत्सर्पिणीकालद्वितीयसमये पुनक्त्पन्नो निजायुर्भुक्ता पुनर्भृतः, तृतीयोत्सर्पिणीकालतृतीयसमये पुनक्त्यनो निजायुर्भुक्त्या पुनर्मृतः, चतुर्यौ-

१ सब्दें इति पुरत्यः खलु क्रमश्चे भुक्तांस्थिताश्च श्रीवेन । असङ्दननत्त् त्वः पुरूष्णरिवर्तः संमारे ॥ २ अनुसाहनेन द० । ३ - यदे पु - भा०, द०, द०, द० । ४ सर्षे द्वि होत्रक्षेत्रं असहास्त-न्नास्ति यत्र चोरावस् । अवसाहनया बहुसः परिभ्रमन् क्षेत्रसंसरे ॥ ५ सो नास्ति कः प्रदेशः चनुरहीः तिलक्षगोनिसण्ये । जिनसम्भलभन् यत्र न परिभ्रमितो जीवो ॥ ६ - वेपु पु- खा०, द०, द०, ज० ।

श१०]

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

ረዩ

ŧ٥

त्सर्पिणीकालवतुर्धसमये पुनक्तपन्नो निजायुर्धुक्ता पुनर्पृतः। एवं सर्वात्सर्पिणीक्षमयेषु 'जन्म गृह्मति तथा सर्वेत्सर्पिणीक्षमयेषु मरणमपि गृह्मति । थया सर्वेष्ट्रसर्पिणीक्षमयेषु जन्ममरणानि गृह्मति तथा सर्वेष्ट्रयसर्पिणीक्षमयेषु जन्मानि मरणानि च गृह्मति । एवायता कालेन एकं काळपरिवर्षःनं भवति । एवायता कालेन एकं काळपरिवर्षःनं भवति । एवायता कालेन एकं काळपरिवर्षःनं भवति । एवायता विकास

"ओसप्पिणि-अवसप्पिणि-समयाबितयासु णिरवसेसासु ।

जादो मरिदी बहुसो भभणेष दु कालसंसारे ॥१॥" [बारस अणु० २९] पर्यविषयालपरिवर्तनमपि जिनस्वामिसम्बन्दरहितेन जीवेन कियते। यदा सु जिनस्वामिसम्बन्दवं जीवो गृह्मात तदा सर्वेसामधी मध्य मुक्तो भवति । तेन कारणेन जिनस्वामिसम्बन्दवस्वागुवंबिमित भावार्थः । तथा चोक्तम्—

> "कांखु अणाह् अणाह् जिज भवसापरु वि अणंतु । जीवें विष्णि ण पत्ताइं जिल्लसार्द्धज्ञ सम्मन् ॥१॥" [ परमात्मप्र० २।१४३ ]

इदानी मचपरिवर्तनोत्कीर्तनं क्रियते । मचपरिवर्तनं चतुर्गितपरिभ्रमणम् । तत्र तावनरकर्गातर्पारवर्तनभूष्यते । नरकगती दश्चर्यसहस्राणि जवन्यसायः । केनचित् प्राणिना दशवर्षसहस्रप्रमितमायुः प्रथमनरके मुक्तम् । पुनर्भामणं कृत्वा ताहशमायुस्त्रवेव नरके मुक्तम् १५ पवं पुनर्भात्वा तृतीयवारेऽपि सादशमायुर्भत्तम् , एवं चतुर्थादिवारेषु सादशमायुर्देश्यर्थसद्-साणां यावन्तः समयाःतावतो वारान् स एव जीवस्तादशमायुर्गहक्ते । परचादेवैकसमया-धिकमायुः पुनः पुनःश्रोन्त्वा मुङ्क्ते यावत्त्रयस्त्रिशन् सागरोपभाणि परिपूर्णीनि सपन्ति । समयाधिकतया यदि परिपूर्णान्यायंपि मर्वाति तहा गणनीयानि मवन्ति, अधिकतया तु त्रयिद्धारसागरोपमाध्यपि न गणनीयानि भयन्ति । इदानी तिर्यग्भवः सम्भान्यते । स एव २० जीवस्तिर्यक्तवेऽन्तर्र्रहर्त्तायुषा उत्पद्गः पुनर्श्वान्त्वा अन्तर्मुहृत्तीयुरुत्पद्यते । एवं तृतीयचतुर्घ-पद्मभादिवारान् तिर्यक्तवेऽन्तर्भद्वर्तायुक्त्यसते सामयः परिपूर्णी भवन्ति । उत्पञ्चात् एकैकसमयाधिकायुरुत्पद्यते / यात्रत्वीणि पत्त्यानि परिपूर्णीनि मवन्ति तात्रस्तिर्थभ-षपरिवर्त्तनं परिपूर्णं सर्वात । तत्रापि समयाधिकतया ये। मवी गृहीतः स गण्यते, अन्यया-गृहीतो भन्नो न गण्यत इत्यर्थः । यथा तिर्यन्भवपरिवर्त्तनं सुचितं तथा मनुष्यभवपरिवर्त्तनं २५ **बा**तज्यम् । देशगतिपरिवर्त्तनं तु नरकगतिपरिवर्त्तनवत बोद्धव्यम् । अत्रायं विरोपः-देवगतौ उपरिसपेदेयकसम्बन्ध्येकप्रियतसामरोपमपर्यन्तसभयाधिकतया परिवर्तनं क्रातव्यम् । तथा चोक्तम---

१ जन्ममः गं यः - आः , बः , दः , जः , । २ एवं आः , बः , वः , जः वाः । ३ कारः परिवर्तति वः । ४ उत्सर्षि यवसपि फिसमयाविकासु निरवदोगासु । जातो मृतो बहुदो भूमणेन तु कारुएंसारे ॥ ५ कार्लेडनादिः अनादिर्जीवः भवसागरोऽध्यनन्तः । जोवेन हे न प्राप्ते बिनः स्वामी सम्यक्तम् ॥

٩o

### तस्वार्थवृत्ती

[२।१०

"जिर्मादिजहण्णादिसु अवदि उवरिल्लिया हु गेदेखा ।

मिच्छत्त संसिदेण दु बहुसो वि भवहिदी अमिदा ॥" [ बारस अणु॰ २८ ]

एवं भवपरिवर्त्तनं भिष्यात्वमूरुकारणं विद्वाय परमानन्दपदं विवासुना मिष्यात्वं परिद्वत्य अनन्तसौर्क्यकारणमोक्षपद्यदायकसम्यक्त्यादिकमाराचनीत्रम् । भवमध्ये तु किमप्य-५ पूर्वं नास्तीति भावार्यः । उक्तक्क-

"अत्रास्ति जीव न च किश्चिदशुक्तग्रुक्तं स्थानं त्वया निवित्ततः परिशीलनेन। तत्केवलं विगलितास्विलकर्मजानं स्पृष्टं कुतृहल्यिया न द्विजातु धाम ॥" [यश० पू० पू० २००१]

इदं सुमापितं क्षेत्रपरिवर्त्तनेऽपि योजनीयम्।

"पैयडिहितिअणुभागप्पदेसभेदातु चहुविधी गंधी । षोगा पयडिपदेसा हिदिअणुभागा कसायदो होति ॥१॥" [मूलाबार्व्याव १२२१] तथा खोकम-

"प्रकृतिः परिणामः स्याद् स्थितिः कालावधारणम् ।

२० अनुप्तामो रस्तो द्रेयः प्रदेशः प्रचशास्त्रकः ॥ २ ॥" [ ]

एवमनःकोटीकोटिसंहां सर्वज्ञष्यमां स्थिति स्वीकुर्वतः सर्वज्ञप्ययं च कथायाप्यवसायस्थानं स्वीकुर्वतः सर्वज्ञप्यमेव अनुभागस्थानमनुभवस्थानं कर्वरसास्यादनस्थानश्च स्वीकुर्वतो सिध्याद्यदेजीवस्य तद्योग्यं हान।वरणस्थित्यनुमागेष्वतं सर्वज्ञपन्ययोगस्थानं भवति । वेषामेव स्थितरसक्ष्यायनुभागस्थानानां द्वितीयससंख्येशभागष्ट्रदिसहितं योगस्थानं २५ मवति । वष्ट्य तृतीयादिषु अनन्तभागभृद्ध-यनन्तगुणवृद्धिरहितानि चतुःस्थानपतिनानि भेण्यसंख्येयभागप्रमितानि योगस्थानानि भवन्ति । तथा तामेथ रिवर्ति तदेव कृषायाध्यवसाय-स्थानस्य स्वीतरः द्वितीयमनुभैभाग्यवसायस्थानं भवति । तथा च द्वितीयानुभागाध्यवसाय-स्थानस्य योगस्थानानि पूर्वबद्वीदत्वव्यानि । एवं तृतीयानुमनाभ्यवसायस्थानंव्यवि व्याक्षसंख्ये-

१ तरकादिजयन्यादिषु यावत् उपरिमामै वेगकाति । मिष्यास्तरंशितेन तु महुसोऽति सव-स्थितिः भ्रमिता ॥ - २ पिपासतां भि- आः, यः, दः, यः, । - ३ प्रकृतिरियस्यनुमागप्रदेशनेदात् चतुर्विचो क्यः । योगात् महातेषदेशी दिधस्यनुमागी कथायतो भवन्ति ॥ ४ -सनुमावा- तरः ।

### श११ ] द्वितीयोऽध्यायः

48

१५

यठोकपिरसमाप्तेयाँगस्थानानि मदन्ति । एवं नामेय स्थितिमापरामानस्य द्वितीयं कपायाध्यवसा-स्थानं मवति । तस्यापि द्वितीयस्यापि वत्यापध्यवसायस्थानस्यापि अनुभवाध्यवसायस्थानानि योगस्थानानि च पृषंबद्वेष्टितव्यानि । एवं नृतीयाष्टिष्विण कपायाध्यवसायस्थानेष्यपि अ(आऽ)संख्येपकोकवरिसमाप्तियृद्धिकसो वेष्टितव्यः । उक्ताया जधन्याथाः स्थितेः समया-धिकायाः कषायादिस्थानानि पृषंबत् एकसमयाधिककमेण आ उत्कृष्टस्थितेस्विशत्सागापेपमको- ५ टीकोटिपरिभितायाः कपायादिस्थानानि वेष्टितव्यानि । अनन्तमागवृद्धिः, असंख्येयभागवृद्धिः, संख्येयभागवृद्धिः, संख्येयगुणवृद्धिः, असंख्येयगुणवृद्धिः अनन्तगुणवृद्धिः, इमानि पद्धा-नानि वृद्धिः(द्वेः) । इ।ति(ने)रिप तथेव अनन्तमागवृद्धयनन्तगुणवृद्धिःहितानि चस्वानि स्था-नानि व्यवस्थानि । एवं यथा हानावरणकमेपरिवर्तनमुक्तं वयाऽन्येषामपि सन्नानो कर्मणां मूलप्रकृतीनां परिवर्तनं व्यवस्था । उत्तरप्रकृतीनामपि परिवर्तनकमो व्यवस्थः । तवेतस्येवं १० समुदितं भाषपरिवर्तनं अवति । तथा योक्तम्—

"सच्चा पयडिद्विदियो अणुभागपदेसवंघठाणाणि । मि<sup>\*</sup>च्छत्तसंसिदेण य मिपदो पुण भावसंसारे<sup>\*</sup>।;" [चारसव्याव २९ ] यवं भावसंसारः सर्वोऽपि मिष्यात्वमूङः स्रिभिः सूचितो भवति । तदेवं झायते मिष्यात्वसदश्चमय्यापं नास्ति । क्लज्ज समन्तभद्रस्वामिना—

"न सम्यक्त्वसमं किश्चित् त्रैकाल्ये त्रिजगत्यपि । श्रेयोऽश्रेयश मिथ्यात्वसमं नान्यत्तनूशृताम् ॥" [रत्नकः रहोः ३४]

एवंविधात् पञ्चप्रकारात् संसारपरिवर्तनाचे सुकास्ते सिद्धाः प्रोच्यन्ते । अत्र कर्मसाम-ध्यंसूचनार्थे दोष्ट्रकसिरसुच्यतेः—

"कॅम्पई दिउपणिक्कणई गरुयई वज्जसमाई । २० णाणवियक्कणु जीवडउ उप्पिंह पाडिंह ताई ।/" [ परमात्मप्र० १।७८ ] वटिंव नैकालेन वर्वते ।

"कॅरविव विञ्जो जीवो कस्थिव बलिपाइं होति कम्माइं। जीवस्स य कमस्य य पुत्र्वणिवद्धाइं वैराइं।।" [

अथ ये संसारियो जीवाः प्रोक्तासे कवि प्रकारा भवन्तीति प्रश्ते द्विप्रकारा भवन्तीष्ठि २५ द्विप्रकारम् सूचिप्तदमाहुराचार्याः—

#### समनस्कामनस्काः ॥ ११ ॥

१ सर्वमृदितं भा- ब्या॰, बः, बः, वः। २ ''बीवी मिन्छन्वसा भमिदी पुण भावसंसारे।' षासरः। ३ सर्वाः प्रकृतिश्वतमः अनुभागमदेशक्यरभानानि । मिन्यास्वसंश्वितेन च स्रपितः पुनः भावसंसारे । ४ वर्माणि श्वरपनचिन्नजानि गुरुकाणि वज्ञसमानि । शानविच्छणं जीवसुरस्ये पातयन्ति सानि ॥ ५ सुत्रापि वज्यान् जीवी कुवानि चलवन्ति भवन्ति कर्माणि । जीवस्य च कर्मणश्च पूर्वनिव-दानि वैश्वणि ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

मनश्चित्तं तद्द्विप्रकारम्-प्रव्यभावमनोभेदात् । पुद्गुङविपाक्तिकर्मीद्यापेक्षं द्रव्यमनः । वीर्यान्तरायनोइन्द्रियावरणस्योपश्चमापेक्षया आत्मनो विशुद्धिर्मावयनः। ईद्दविधेन मनसा वर्तन्ते ये ते समनस्काः । न विद्यते पूर्वे कि द्विप्रकारं मनो येषां ते अमनस्काः । समनस्काश्च असनस्त्रत्यः समनस्त्राऽमनस्का द्विपकाराः संसारिणो जीवा भवन्ति । अत्र द्वन्द्वसमासे ५ गुणदोषविचारकत्वात् समनस्कशब्दस्य अर्चितत्वम्, गुणदोषविचारकत्यभावान् अमनस्क-शन्यस्य अनर्जितत्वम् । "यच्चार्चितं द्वयो्ं" [कात० २।५।१३ ] इति वचनाम् समनस्कः शब्दस्य पूर्वनिपातः ।

> भूयोऽपि संसारिजीवमकारपरिक्षानार्थं सूत्रमिदमाचछते आवार्याः— संसारिणह्यसस्यावराः ॥ १२ ॥

संसारो विद्यते येषां ते संसारिणः। त्रसनामकेरींद्वापादितपृत्तयस्रसाः, न पुनः ę o त्रस्यन्तीति श्रसाः मास्तादीनां त्रसत्वप्रसक्तेः गर्मादिषु स्थावरत्वप्रसक्तेश्च । स्थावरनाम-कर्मोदयोपजनितविशेषाः स्थावराः, न पुनः तिष्ठन्तीत्वेवं शीष्टाः रयावराः, तथा सति मारुता-दीनामपि प्रसत्ववसक्तिः । "कसिपिसिभासीशस्थाप्रमदाश्च" [ कातः शशास्त्र ] इत्यनेन वरप्रत्ययेन रूपमेषं सिद्धम् । त्रसाक्ष स्थावराष्ट्र त्रसस्थावराः संसारिणो जीवा भवन्ति ।

ननु 'संसारिणो मुक्ताख्र' इत्यत्र संसारियहणं वर्त्तत एव पुनः संसारिप्रहणमनर्षकम् ; રુષ इत्याद-सत्यम् । तेनेव पूर्वोक्तसंसारिमहणेनेव यदि संसारिमहणं सिद्धं तिहैं 'समनकाऽमनस्काः' अस्मिन्सूत्रे यथासंख्यत्वात् संसारिणः समनस्का भवन्ति मुक्त अमनस्का भवन्ति इत्येवमर्थः सञ्जायते । तद्यार्थसम्भावनमनुपपन्नम् । तस्मान् समनस्कामनस्काश्च ये संसारिणो वर्त्तन्ते तव्येक्षया पुनः संसारिमहणम् , अन्यथा संसारिशव्हमहणमन्तरेण 'त्रसस्थावराः' इति यदि २० सूत्रं कियते तथापि संसारिणस्त्रसाः मुक्ताः स्थावरा इस्यपि अञ्चपपन्नोऽर्धः समुलक्षते । तेन कारणेन 'संसारिणकसस्थावराः' इति सूत्रं छतम्। ते संसारिणो द्विप्रकारा मवन्ति बसाः स्थापराञ्च । द्वीन्द्रियादार्थ्य अयोगकेवित्रपर्यन्तास्थाः । तस्मात्कारणात् चळनाऽचळनापेश्चं ३ प्रसम्बादरत्वं न भवति । कि तर्हि ? कर्मोद्यापेक्षं जसस्थानरत्वं भवति । तेन कारणेन त्रसनामकर्मोदयवशीकृतास्त्रसाः, स्यावरनामकर्मोदयवशयर्तिनः स्थावरा इत्युन्यन्ते । त्रप्ताणा-२५ मल्पस्वरत्वात् सर्घोपयोगसम्भवेन अचितत्वाच पूर्वनिपातः ।

त्रसंस्थायरेषु त्रसानां ४पूर्वं महणम् , स्थावराणां पञ्चाद्वहणम् इत्यनुक्रमसुहुङ्ख्य एके-न्द्रियाणामितवहुवकव्यायाभाषात् स्थावरभेदात् ( त् ) पूर्वमेवाहुः—

#### पृषिव्यप्तेजोबायुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३ ॥

पृथिवी च आपश्च तेजश्च वायुश्च वनस्पतिश्च पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतयः । तिष्ठन्ति ३० इत्येशं शीजाः स्थावराः । एते प्रथिव्यावय एकेन्द्रियजीवविशेषाः स्थावरनामकर्मादयात् स्थावराः

१ फर्मोदयोत्पदित- चा०, व०, द०, ज०। २ तथामा- आ०, व०, द०, व०। ३ −पेद्यत्वंत्र− आर∘, व∘, द०, छ०। ४ पूर्वप्र∸ आरः, व०, द०, ताः, व०।

ę,

शश्वी

#### **डिसीयोऽध्यायः**

कथ्यन्ते । ते तु प्रत्येकं चतुर्विधाः-पृथिवी, पृथिवीकायः, पृथिवीकायिकः, पृथिवीजीवः । आपः, अप्कायः, अप्कायिकः, अप्जीवः । तेजः, तेजःकायः, तेजःकायिकः, तेजोजीवः । वायुः, वायुकायः, अप्कायिकः, वायुजीवः । वनस्पतिः, वनस्पतिकायः, धनस्पतिकायः, वनस्पतिकायः, धनस्पतिकायः, धनस्पतिकायः, धनस्पतिकायः । पृथिवीकायः वस्पतिजीव इति । तत्र अभ्वादिस्थिता भृष्टिः पृथिवी । इष्टकादिः पृथिवीकायः । पृथिधीकायिकश्यिकश्विपतिकृतित्वातः इष्टकादिः पृथिवीकायः कथ्यते स्तमनुष्यादिकायकत् । तत्र स्थायरकायनामकर्मोदयो नास्ति, तेन तद्विपाधनायामपि दोषो न भवति । पृथियीकायो विचादे तस्य स पृथिवीकायिकः । इत् विषये इको वाच्यः । तद्विपाधनायां दोष उत्तयवे । विष्यादार्तो प्रमुत्तो प्रमुत्तो यो जीवोऽद्यापि पृथिधीमध्ये नोत्पन्नः समयद्वयेन समयव्ययेण वः यावद्नाः हारकः पृथिवी कायत्वेन यो गृहीप्यति प्राप्तपृथिवीनामकर्मोदयः कार्मयकायपोगस्थः स प्रथिवीजीवः कथ्यते । वद्विशत् प्रथिवीभेदाः । तथाहि—

"मृतिका वालिका चैव शर्करा चोपलः शिला ।
लवणायस्तथा ताम्रं त्रष्ठ सीसकमेव च ॥ १ ॥
स्प्यं सुवर्णं वन्नश्च हरितालं च हिक्कुलम् ।
मनःशिला तथा तुरुथमञ्जनं च प्रवालकम् ॥ २ ॥
सीरोलकाश्चकं चैव मणिमेदाश्च बादराः । १५
गोमेदो रुजकोऽङ्कश्च स्फटिको लोहितमभः ॥ ३ ॥
वैहरूपं चन्द्रकान्तम् चलकान्तो रिवप्रमः ।
गोरिकश्चन्दनश्चैव चर्वरो वक एव च ॥ ४ ॥
मोचो मसारगल्यश्च सर्व एते प्रदर्शिताः ।
संरस्याः पृथिवीजीवाः मुनिमः झानपूर्वकम् ॥ ॥ ॥ [ ] २०

ं वाक्तिक रूक्षेक्षा नगुद्भवा । शर्केस परुषरूपा, त्र्यस्न चुरस्मादिरूपा । उपलो वृत्तंपायाणः। किला सुरुपायाणः । बपु वक्तम् । अश्वनं सौबीरास्त्रनम् । सीरीलका आश्ववालुका चिक्यचिक्य-रूपा । रोमेदः कर्केसनमणिः गोरोचनावर्णः । रुजको राजर्वतंमणिरतसीपुष्पवर्णः । र्जकः

१ दक आदेशः । २ "पुटवी प सक्का वास्त्रा य उवले लिला य लाँग्हे । अय तंत्र तदय सीवग, ६प्प सुबन्ने य वेरे व ॥ हरिषाले हिंगुलय, मणोपिका सीवगंऽजल पदाले । अन्भवहल्डस्माकाल्य, बायरकाय मणिविद्दाणा ॥ गोमेन्वय य दयर, अके कलिटे य लोहियक्के य । मरगय मसारावले, सुयमायेण हर्दनिले य ॥ चंद्रप्रभवेद्यलिय, जलकंते चेव सरकंते य । एए सरपुदवीय नामं स्वीत्यं हीति ॥" - जाषां विव गाव अद्र-७६ । "मृत्तिका वास्त्रका चेव""""- सरवार्यमाव स्थोव ५८ - ६२ । ३ - आगंगानगु- आव, द०, जव, व० । - बाह्यालु- छाव । ४ एलाया - अव । ५ दीरो - व०, द० । किरी - व०, स्व० । ६ - वर्तो म - बाव, द०, जव । - वर्तिय - अव । ७ अंत्रकः आव, व०, द०, जव ।

₹ 31*6.*₹

पुरुक्मणिः प्रवाह्यक्षाः । स्कटिबमणिः स्वच्छक्षयः । रोहितप्रमः पद्मारातः । बैहृत्यं समूर्कण्डवर्णम् । जरूकान्त उदक्ष्वर्णः । रविप्रभः सूर्यकान्तः । नैरिको केथिराक्यमणिः गैरिकवर्णः । भन्तः अध्वष्टसम्गन्ध्याणे सणिः । वर्षरे प्ररक्तमणिः । वकः पुष्वरागमणिः वक्षपः । मोचो नीत्सणिः कर्ष्ठीपप्रवर्णः । समारगंत्रपो सस्प्रपापाणमणिः, विदुममणिवर्णः । शकरोपल्यिकावज्यवाह्यवर्जिताः गुद्धपृथिभीविकाराः । रोषाः खरपृथिभीविकाराः । एतेरवेव च प्रथिववष्टकमन्तमेवति । तिक्षम् १ भैनोदिशैद्धाः, द्वीपाः, विमानानि, भवनानि, वेदिकाः, मिनाः, तोरणस्तुपर्वन्यष्ट्सज्ञम्वराह्मलिधानक्यः, रत्नाकर्ष्वरक्षाः ।

पर्यं थिलोडितं यत्र तत्र यिक्षिमं यखादिगालितं जलमाप उच्यते । अप्कायिकतीय-परिहतमुख्यं च जलम् अप्कायः प्रोज्यते । अप्कायो विद्यते यस्य स अप्कायिकः । अपः १० कायत्वेन यो मृद्दीव्यति विमृद्दगतिप्राप्तो जीवः स अप्जीवः कथ्यते ।

हरस्ततो विश्विप्तं जलादिसिक्तं वा प्रचुरअसमाप्तं वा भनावतेजोमात्रं तेजः कश्यते । अस्मादिकं तेजसा परित्यकं शरीरं तेजस्कायो निरूत्यते । बिद्वराधने दोषो नास्ति, स्थायरकाय-नामकॅर्मोदयरहितत्याम् । तेजः कायत्वेन गृष्टीतं येन सः तेजस्कायिकः । विग्रहगतौ प्राप्ता जीवसोजोमध्येऽवतरित्यन तेजोजीयः प्रतिपाशते ।

१५ यानुकायिकजीवसम्मूर्च्छनोचितो बायुर्वायुमात्रं वायुरूच्यते । वायुकायिकजीवपरिहृतः छदा विलोडितो वायुर्वायुकायः कथ्यते । वायुः कायत्वेन गृद्दीतो येन स वायुकायिकः वश्यते । वायुं कायत्वेन गृद्दीतुं प्रस्थितो जीवो वायुर्जीय उच्यते ।

सार्द्रः छिन्ने। भिन्नो भर्दितो वा स्तादिर्वनस्पतिरुच्यते । श्रुष्कादिर्वनस्पतिर्वनस्पति कायः । जीवसहितो वृक्षादिर्वनस्पतिकायकः । विमद्दगर्वा "सत्या वनस्पतिजीवः वनस्पति-२० जीवो भण्यते ।

प्रत्येकं चतुर्पुं भेदंषु मध्ये पृथिव्यादिकं कायत्वेन गृष्टीतवन्तो जीवा विप्रहराति प्राप्तास्त्र प्राणिनः स्थावरा ज्ञातव्याः, तेषाभेव पृथिव्यादिस्थावरक्ययनामकर्मोदयसद्भावान्, न तु पृथिव्यादयः पृथिवीकायादयस्य स्थावराः काध्यन्ते, अजीवस्थान् कर्मोदर्यभाषाभावाच् ।

एतेषां कति प्राणाः ? स्वर्शनेन्द्रियग्राणः, कायबलप्राणः, उच्छूमास-निश्वासप्राणः, २५ आयुःमाणम्, चत्वारः प्राणाः सन्ति । तेनैते पञ्चतयेऽपि स्थावरीः प्राणिन उच्छन्ते ।

यरोते स्थापराः, तर्हि बसा उच्यन्ताम् । ते के इति प्रश्ने सूत्रभिद्सुमास्या-मिनः प्राहुः—

## बीन्द्रियाद्यस्त्रसाः॥ १४ ॥

२ विधिर(कारमः- आकः, कः, वः, जः। २ - सस्त्ये ग्राम् कः। ३ मेक्पर्यतादि आकः, कः, वः, वः। ४ -कमंरिह्- बाः, वः।५ अत्यां वनस्तरिवीयां थ- वाः, वः।६ -द्राभा-वान्त आः, वः, वः, अः। ७ -वरमा- श्राः, वः, दः, ताः, वः।

रारभ ]

#### द्वितीयोऽप्यायः

दे इन्द्रिये रपर्शनरसनछक्षणे यस्य स द्वीन्द्रियः । द्वीन्द्रिय आदिर्येषां ते द्वीन्द्रियाद्यः । त्रस्यन्तीति त्रष्ठाः । द्वीन्द्रियाद्यः पञ्चेन्द्रियपर्यन्ताक्कसः कथ्यन्ते । स्पर्शनरसनयुक्त द्वीन्द्रयाः—कुषिक्रमयः । शक्का यादनदेतः । जुककाः जुल्छक्तश्चाः । यरादकाः कपर्दकाः । अक्षा भ्रद्यक्तप्रः । अरिष्ठयातकाः शरीरसमुद्भवतन्त्याकारयात्वकाः । गण्डुयातकाः किञ्चुक्तकाः । महालया अलसका इति यावन् । शम्बुकाः सामान्यजल्युक्तयः । जनुशक्काः इति प्रमाचन्द्रः । ५ युक्तयो मुक्ताकरुदेवयः, अन्याक्ष युक्तयः । पुत्तविका रक्तपा जल्लैकस इति यावन् । आदि-श्रव्यात्व अलसका ग्राव्यात्व युक्तयः । प्रतिन्द्रियाः स्पर्शनरसन्त्रमणसहिताः— कुर्त्यवः उद्देहिकाः । पृक्षिका गोभिकाः । सर्जू रकाः कर्णशक्ताकाः, श्वतपद्यपरनान्नी(स्न्यः) । इन्द्रगोपकाः रक्तविकाः , इन्द्रवपृत्विकाऽपरनान्ता ( मानः ) । युक्ता किशाः । मत्कुणाः विवीन्तिकाः । पत्तुरिन्द्रियाः रपर्शनरसन्त्रमणचन्द्वः स्विद्वाः । महिता वनमन्तिका-१० ऽपरनामानः । मशका मशकेतराक्ष मश्चिकाः प्रसिद्धाः । पतङ्गाक्ष प्रसिद्धाः । कोटा गोर्थरकीटाः स्विरकोटाः स्वराः कोत्वकः इति यावन् ।

ै पञ्चेन्द्रियाः स्पर्शनस्सन्त्राणचन्नुःश्रोवसहिताः—अण्डायिकाः सपैगृहकोकिलाः माध्य-ण्यादयः। पोतायिकाः माजौराविगर्भविशेषः पोतः, तत्र क्रमैवशाहुत्पस्यर्थमाय श्राग-१५ मनं पोतायः, पोतायो विशते येपां ते पोतायिकाः, अस्त्यर्थं इको बाच्यः। श्रनार्जारसिंह-व्याश्चित्रकादयोऽनावरणजन्मानः। जरायिकाः-जाळवत्याणिपरिथरणं विततमांसरुधिरं जरायुः कष्ट्यते, तत्र कर्मवशाहुत्पस्यर्थमाय आगमनं जरायः, जरायुरेव जरः, तत्र आयः जरायः, जरायो विश्वते येपान्ते जरायिकाः, पृशेदराहित्यात् युक्रोषः। गोमहिषीमनुष्या-दयः सावरणजन्मानः। रसायिकाः रसो पृतादिकात्र वसोदियोगे आय आगमनं विश्वते २० वेषां ते रसायिकाः। अध्यमधानुद्वचा वा रसायिकाः।

"स्तास्त्रम्मांसमेदोऽस्थिमजाशुक्राणि धातवः।" [ अशाङ्ग्हः १ । १६ ] इति वचनात् रसः प्रथमो धातुः। ते स्क्सत्यात् वक्तुं न श्रव्यन्ते । संस्वेदः प्रस्वेदः, तत्र भवाः संस्वेदिमाः "त्वमादिस्वात्" [ ] भावार्थे इमप्रत्ययः। चक्रवर्ति- कक्षाशृत्यन्नास्तेऽपि स्स्मत्यवः वक्तुं न शक्यन्ते । सम्मूच्छिमाः, समन्तात् पुद्रगलानां मूच्छैनं २५ संधातीभवर्तं संमृच्छैं तत्र मवाः सम्मूच्छिमाः। इमप्रत्ययः पूर्ववत् । सप्नृच्हिरगोर्श्युत्मनुः च्यक्षयोऽपि सम्मूच्छैनादुरसानने । उच्छक्ष—

## "धुकसिषाणकश्लेष्मकर्णदन्तमनेषु च । अत्यन्ताशुचिदेशेषुँ सद्यः सम्मूर्च्छना भवेत् ॥" [

१ —काः कर्णशलाकाम् – आर्, बर, बर, धरः। २ —हाश्च मा- आर्, बर, दर, जरः। २ न्मदालद्भ- तरः। ४ तेन स्- आर्, बर, दर, अर्था ५ -ल्हुन्दुरगो – तरः। ६ -गोस्नु-दर्भ प्र- देहेपु आर्, बर, दर, जरः। ८ -नोम् - आर्, वर्ग, जरः।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

९६

२५

#### तत्त्वार्यवसी

[ २।१५-१६

उद्भेदिमाः-उद्भेदनमुद्भेदः, मृमिकाष्ठपाणणदिकं मित्त्वा कथं निस्सरण-मुद्रभेदः, अद्रभेदो विद्यते येपान्ते उद्रभेदिभाः, अजास्त्यर्थे इमधत्यर्थः। यथा रैलानि मङ्क्ता केनचिद वर्दरी निष्कासितः। वरपादिमाः-उपेस्य गत्वा पद्यते जायते यस्मिन्निस्युपपादः, देवनारकाणां जनसंस्थानम् , तत्र भवा उपपादिमाः । प्रमादिनां हुज्यरिणामवद्यात् तेषामनपन ५ । बर्च्यायुपामपि हिंसोत्पद्यते, न तु ते श्रियन्ते । तया चोक्तम्—

## "स्वयमेवात्मनाऽऽत्मानं हिनस्त्यात्मा **कषः**यतान् ।

पूर्व 'प्राप्यन्तराणान्तु पश्चात्स्याद्वा न वा वर्षेः ॥" [

अन्यया सालिसिक्यो मत्त्यः कर्धं सप्तमं नरकं गतः? "प्रमत्त्वोगात्प्राणव्यपरीपणं हिंसा ।" [ त॰ सु॰ जं१३ ] इति च बदयति । एते त्रसाधसुर्विधा सवन्ति ।

एतेषां कति प्राणा भवन्ति १ द्वीन्द्रियस्य द्वे इन्द्रिये, आयुः, उन्छ्वासनिश्वासः कायवलं ţo वाभ्वलमेते पट्टाणाः भवन्ति । बीन्द्रियस्य षट् पूर्वीत्ताः प्राणेन्द्रियाधिकाः सप्तप्राणा मधन्ति । चतुरिन्द्रियस्य सप्त पूर्वीत।अ.जुरिन्द्रियाधिकाः अष्टप्राणा भवन्ति । पञ्चेन्द्रियस्य तिरुत्रोऽसंह्निः नोऽष्टौ पूर्वोत्तरः श्रोत्रोन्द्रयाधिका नवमाणा भवन्ति । प्रवत्तिन्द्रयसंक्रितिर्येकमनुष्यदेवनारकाणां नव पूर्वोत्ता मनोबछ।धिका दशजाणा मदन्ति ।

अर्थ ''द्वीन्द्रियाद्वयस्त्रस्तः'' इति सूत्र इन्द्रियसंख्या न कथिता, तानि कति भवन्तीति ધ્ય प्रश्ने सूत्रमिदमाहुराचार्याः--

#### पञ्जेन्द्रियाणि ॥ १५ ॥

कर्मसद्दितस्य जीवस्य स्वयमर्थान् गृद्दीतुमशक्तस्य अर्थश्रद्दणव्यापारे सहकारीणि इन्द्रि-याणि भवन्ति । तानि तु इन्द्रियाणि पञ्चैय अघन्ति नाधिकानि, न च न्यूनानीति । परिभाषा-२० सुत्रमिदम् । र्षायुपस्यवचःपाणिपादास्यानि प**ञ्च कर्मेन्द्रियाण्यप्यंत्रोस्यन्ताम् ? इत्याह्**— सत्यम् । अपयोगप्रकरणे उपयोगर्साधनानां स्पर्शनादीनामेच पञ्चानां ब्रुद्धीन्द्रयाणासेवात्र महणम् , न क्रियासाधनानां पारुशदीनां प्रहणमत्र धर्नते, कर्मेन्द्रियाणां प्रचनेति निषमाभातात् । अक्तोपाङ्गनामकर्मनिष्पादितानां सर्वेषामपि कियासाधनत्वं वर्त्तत् एव, तेन कर्नेन्द्रियाणि प्रकचित्र स भवन्ति किन्तु अहत्यपि वर्त्तन्ते, तेनानवस्थानं पञ्चस**ष्ट्**रश्यायाः ।

स्पर्शनादीनां पञ्जानामिन्द्रियाणासन्तर्भेद्यक्रटनार्यं सूत्रमिदमाचस्रते विचक्कणाः—

#### हिविद्यानि ॥ १६ ॥

हो विधी प्रकारी येषामिन्द्रियाणां सानि द्विविधानि द्विप्रकाराणीत्वर्षः । की सी द्वी प्रकारी दृष्येन्द्रियं भावेन्द्रियञ्चेति ।

१ -यः उपया- ताः । २ रतं म- वः । ३ दर्दुरको नि- वः । ४ प्राणान्त- धाः, वः, कर, चार, वर । ५ उद्भृतीःमं सर सिर ७११३ । ६ सांस्यः प्राष्ट्र । ''वाक्याणियादपायुपस्थानि कर्री-न्द्रियाच्याहः।" -संस्थकाः २६। ७ -श्रोच्यतान् ४०,८०। ८ -साधकाना-आ०, ६०, ४०, ४०।

## शर७-१९ ] द्वितीयोऽध्यायः

तत्र द्रव्येन्द्रियस्वरूपनिरूपणार्थं सूत्रमिदं भणन्त्याचार्याः-

## निर्पृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७॥

ेनिर्श्येते निष्पाचते कर्मणा या सा निर्वृ तिः । याद्याभ्यन्तरभेदात् सापि द्विचिया । तत्र बाह्या निर्वृ तिरुच्यते—चन्नुपादिषु सस्र्रिकादिसंध्यानरूप आस्त्रपदेरीषु इन्द्रियवयपेरे- सम्बाह्यपः प्रतिनियतसंस्थाननामकर्गोदयापित्तावस्थाविरोपः पुद्रत्यप्रचये यः सा बाह्या ५ तिर्वृ तिरुच्यते । सस्र्रिकादिसंख्यानात् परतः उत्सेधाङ्गुन्तसंस्थेयमागप्रमितानां द्युद्धानामा- वरणक्षयोपश्यमविरिद्धानां स्वृक्षपदुन्तप्रदेशासंस्थ्यना प्रतिनियतचन्नुपादित्यसंस्थानेनाऽवस्थि- तानामात्मप्रदेशानां १ वृत्तिरभ्यन्तरित्वृ तिः कथ्यते । तथा वपित्रयतं निर्वृ त्तेस्प्यारः क्रियते, थेत ततुपकरणम् । तद्वि विश्वभ्य-बाह्याभ्यन्तरभेदात् । तत्र बाह्यसुपकरणं द्युङ्ग्वण्यादि- १० क्ष्यपितपुत्रस्थाण्डस्थानेत्रसं पक्ष्यपटस्करणपादिक्षपित्वस्यन्तरम् विष्यप्तरस्थान्तरं चोपकरणं द्रश्येन्द्रस्यम्वरस्यन्तरं चोपकरणं द्रश्येन्द्रस्यस्यन्तरं ।

इशानी भावेन्द्रियस्यरूपं निरूपथन्ति-

## त्रब्धुपपोगौ भावेन्द्रियम् ॥ १८ ॥

सम्मनं विश्वयः, लिश्चक्ष उपयोगक्ष त्रव्युपयोगी, एती द्वी भावेन्द्रियं भवतः । १५ इन्द्रशन्देन आत्मा उच्यते तस्य छिङ्गमिन्द्रियसुच्यते । हानावरणक्षयोपश्चे सत्या-त्मनोऽर्थप्रहो शक्तिः स्विधरुच्यते । आत्मनोऽर्थप्रहोण उक्यमोऽर्थप्रहोण प्रवर्त्तनमर्थप्रहोण व्यापरणसुपयोग उच्यते । नतु इन्द्रियक्तसुपयोगः , तस्य इन्द्रियक्तस्भूत्रय उपयोगस्य इन्द्रियक्तं कथम् ? इत्याहं—सत्यम् । कार्यस्य कारणोपचारात् । यथा घटपटाद्याकारपरिणतं विज्ञानमपि घटपटाद्यकारपरिणतं विज्ञानमपि घटपटाद्यकारपरिणतं विज्ञानमपि घटपटाद्यकारपरिणतं

अध इन्द्रियाणां संज्ञाप्रतिपादनार्थं सूत्रसिदमाहुः—

## स्परीनरसन्धाणचत्तुःश्रोबाणि ॥ १६ ॥

आत्मना कर्त् भूतेन स्वर्यतंत्र्यः कर्मतापन्नोऽनेन करणभूतेन स्वर्यतेनम् । अयया स्वरतिति स्वर्यतेनम् । "कृत्ययुटोऽन्यत्रापि" [का॰ स्व॰ श्रायापः ] इति कर्तरि युट्। एवं स्स्यत आस्वावतेऽशेंऽनेनेति स्सतम् । स्तयस्वर्यक्षिति या सम्मम् । मायते गन्य २५ उपादीयते आत्मना अनेनेति माणम् । जिम्रति गन्यस्मिति वा माणम् । चष्टे परयत्यर्यान् आत्मा अनेनेति चत्रुः । चर्षे पर्यत्यर्यान् आत्मा अनेनेति चत्रुः । चर्षे हित या चत्रुः । धूषते आगमना सन्दो गृहाते अनेनेति बोत्रम् । स्रणोतीति वा बोत्रम् । सर्यानावि सम्माणाच्या चत्रुः । व्यक्षेत्रम् स्वर्यन्ति वा सम्माणाच्या चत्रुः । व्यक्षेत्रम् स्वर्यानावि स्वर्यानावि । एतानि विन्यराणि पद्धा सर्यानाविसंह्यानि भवन्ति ।

१ निर्कृत्यते सा॰ । २ — नां प्रवृ– स्मा॰, उ००, द॰, अ०। ३ स्नमनं सा॰, व०, आर॰, द०, व०।

[ २।२०-२३

### अवेदानी पश्चाताविन्त्रियाणायनुकर्मण विषयप्रदर्शनार्थं सुत्रमिदं मुदन्याचार्याः — स्पर्शरसाग्रन्थवर्ण्यास्त्रदर्शाः ॥ २०॥

स्त्रयत इति स्पर्याः, स्पर्ययुक्तोऽयः । रस्यते रसः, रसयुक्तोऽर्यः । गन्ध्यते गन्धः, गन्धयुक्तोऽर्यः । वर्ण्यते वर्णः, वर्णयुक्तोऽर्यः । ग्रन्यते इति सन्दः, शन्द्यरिणतपुद्रलः । ५ अथवा स्पर्शनं स्पर्याः, रसनं रसः, गन्धनं गन्धः, वर्णनं वर्णः, सन्दनं सन्दरः इति भाषसन्त्रोऽपि । स्पर्शन्त रसभ्य गन्धभ्य वर्णस्य सन्दर्भः स्पर्शरसगन्धन्यगरस्यः । एते पद्म तदर्भाः तेषां स्पर्शनादीनामिन्द्रयाणामधीस्तदर्भा इन्द्रियविषया इत्यर्थः ।

अय ईषदिन्द्रियमाझं विषयसुपदिशन्ति—

#### अतमनिन्द्रियस्य ॥ २१ ॥

१० 'अस्पष्टावयोधनं श्रुतसुच्यते । तत् श्रुतमस्पष्टकानम् । अतिन्द्रियस्य ईपदिन्द्रियस्य नोइन्द्रियाऽपरनाम्निश्चस्य अर्थो विषयो भवति । यस्येन्द्रियस्य योऽथो प्राह्मो भवति स विषय उत्यते । ससनस्कस्य आत्मनो मनस्तद्य प्रवर्तते । अथवा श्रुतहानिषयोऽभैः श्रुत-ग्रुच्यते । तत् श्रुतमनिन्द्रियस्य चेतसो विषयो भवति । अनिन्द्रियस्य स विषयः कस्माद्र् स्वति ? श्रुतहानायरणक्षयोपश्चमात् मनोऽपळन्यनक्कानप्रवर्तनाच्च । अथवा श्रुतज्ञानं १५ श्रुतसुच्यते । तत् श्रुतमनिन्द्रियस्य अर्थः प्रयोजनं भवति । तेन कारणेनेदं प्रयोजनं मनसः स्वतन्त्रतया सान्यमित्यर्थः ।

वर्षेदानीं स्पर्शनादीनामिन्द्रियाणां स्वामिन उच्यन्ते---

## वनस्परपन्तानामेकम् ॥ २२ ॥

वनस्पतिरन्ते येषां ष्टशिष्यप्तेजोषायूनां ते वनस्पत्यन्ताः, तेषां वनस्पत्यन्तानां पृथिव्यप्ने-२० जोषायुवनस्पतीनां पञ्चानां स्यावराणायेषां स्पर्शनेन्द्रियं भषति । कस्पात् १ वीर्योन्तरायस्पर्श-नेन्द्रियावरणक्षयोपशमात् शोषेन्द्रियसर्षशातिस्पद्धैकोदयात् शरीरर्गामकर्येष्ठाभावष्टम्मादेकै-न्द्रियजातिनामकर्भोषयवशाच्य ।

अधेदानी रसनादीनाभिन्द्रियाणां स्वामिन उच्यन्ते---

## कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीवामेकैकबृद्धानि ॥ २३ ॥

स्थ आदिशब्दः श्रत्येलं प्रयुक्तते । तेनायमर्थः—क्रमिरादिर्थेणं श्रद्धशुक्तिनवादीनां ते फ्रम्यादयः । पिपील्कि मुंगी आदिर्थेणं यूकाल्क्षित्रशृक्षिक्रगोभ्यादीनां ते पिपील्कि कादयः । भ्रमर आदिर्थेणं इंशमशक्कीटपतक्षदिनां ते भ्रमरादयः । मनुष्य आदिर्थेणं गोमिष्टिपत्तासिहव्याप्रसत्त्यधर्पर्यनांदीनां ते मनुष्यादयः । कृत्यादयस्य पिपील्किका-द्यम्य भ्रमरादयश्य मनुष्यादयश्य कृतिपिपील्किकामगरमनुष्यादयः । तेषामेकेक्षृद्धानि, ३० एकेन एकेन युद्धानि अधिकानि एकेक्युद्धानि । "वीष्मायां पदस्य" [शा० व्याव स्थानि । स्थाने प्रदेश्यानि । अधिकानि एकेक्युद्धानि । "वीष्मायां पदस्य" [शा० व्याव स्थानि । स्थाने प्रदेश्यः । त्याव स्थानि । स्थानि । स्थाने प्रदेश्यः । त्याव स्थानि । स्थाने । स्थानि । स्थाने प्रदेश्यः । त्याव स्थानि । स्थाने । स्थानि । स्यानि । स्थानि ।

१ आपृष्टाव-- भार, प॰, द॰। २ - नामका- वार्श ३ सुनी आप्- वर्श्व ४ - इयेद-भादी- द॰। - स्थेनभाकादी-- भार, ज॰।

2128-24

९९

१५

इति द्विर्वेचनम् । कृत्यादीनां स्पर्धनं भवत्येय रसनमधिकं भवति । पिपीलिकादीनां स्पर्धनरसने भवत एव ब्राणमधिकं भवति । क्ष्मरादीनां स्पर्धनरसम्ब्राणानि भवन्त्येव चहुरिधिकं मवति । मृतुःयादीनां स्पर्धनरसम्ब्राणचक्षुं वि भवन्त्येव श्रोत्रमधिकं भवति ।

तत्र स्थावरभेदात् द्विविधेषु इन्द्रियभेदात् पञ्चविधेषु च संसारिजीवेषु ये पञ्चेन्द्रिया अनुक्तमेदाः तद्भेदस्वनार्यं सूत्रमिदसाहराचार्याः—

## संक्षितः समनस्काः ॥ २४ ॥

सद्द मनसा वर्तन्ते ये ते समनस्काः। सञ्ज्ञानं सञ्ज्ञा। संज्ञा विराते येषां ते संज्ञिनः। ये समनस्कास्ते संज्ञिन उच्यन्ते। ते तु पञ्चेन्त्रिया एवः। अर्थोद्देकेन्द्रियादयश्चतुरिन्त्रियपर्यन्ताः संमृच्छेभोत्पसाः पञ्चेन्द्रियाञ्च असंज्ञिनो भयन्ति। संज्ञिनां त्रिष्ठान्छापम्हणादिखक्षणा किया भयति। 'असंज्ञिनां विश्वान्त्रापमहणादिकं न भवति। असंज्ञिनामपि अन्तिदिक्षान्त्रितयाः ६० तुभवनाम्यः मदार्ह्योदाहारैभयमैष्ठनपरिमहौत्रक्षणोपलक्षितास्रतस्यः संज्ञाः अभिकाषमपुष्याः दिक्त्वः संगच्छत एवं, किन्तु विश्वान्तपमहणादिकं न पटते।

'अथ संसारिणां 'सर्वा गतिः शरीरसम्बन्धाद् " अवति । कारीरे च मुक्ते सति सुनी प्राप्तायामुक्तरश्ररीरार्थयसनं जीवस्य न सङ्गच्छते शरीराभाषान् क्षिद्धपन्' इत्यारेकार्या सूत्रमिदमाहुराजार्थाः—

#### विग्रहराती कमधोगः ॥ २५ ॥

विश्रद्धः शरीरम् , तद्यं गतिर्विष्ठहर्गातः, तस्यां विषद्गाती । कर्ममियाँगः कर्मयोगः । यदा आत्मा एकं शरीरं परित्यस्य उत्तरशरीरं प्रति गच्छति तदा कर्ममणशरीरेण सह योगः सङ्गतिर्वन्तते । तेनायमधं:—कार्मणशरीराधारेण जीवो गत्यन्तरं गच्छति । अथया विरुद्धो प्रदो प्रदो प्रदा परिदाः, कर्मशरीरपद्यणेऽपि नोकर्मछक्षणशरीरपरित्यण इत्यर्थः । विषद्देण गतिः २० विषद्दातिः । एकस्य परिदारेण द्वितीयस्य प्रदणेन गतिर्विषद्मातिः । एकस्य परिदारेण द्वितीयस्य प्रदणेन गतिर्विषद्मातिः , तस्यां विषद्मवरातौ । तिर्दि कर्मयोगः क इति चेत् ? उच्यते —िविष्ठछररीराङ्कुरवीजभूतं कार्मण वपुः कर्म इति कथ्यते । तिर्दि योगः कः ? वाङ्मनसकायवर्गणाकारणभूतं जीवपदेशपरिस्पन्दनं योगः कथ्यते । कर्मणा विदिवो योगः कर्मयोगः स कर्मयोगो विषदर्गतानुत्तरशररिस्पष्टणे भवति । तेन कर्मश्रीन कर्मकृतसमप्रदेशस्यन्दनेन कृत्या कर्मादानं देशान्तरसंद्रमणक्र भवतीति स्पष्टायाः । २५

अन्नाह कश्चित्-जीवपुदस्यनां गर्ति कुर्बतां देशान्तरसङ्क्ष्मणं विमाकाश्चरदेशकमङ्स्या भवति, आहोस्पिदविरोषेण "अकसेणापि भवति इत्याशङ्कायां सूत्रमिदमाङ्कुपनार्थाः—

१ क्षम्येपार्माण सं– आरा∘, वरु, बरु, दरु। २ –रनिद्राभ− आरु, दरु, जरु, दरु। ३ –हणल– आरु, वरु, जरु, दरु। ४ सर्वमितः– अरु, वरु, दरु, जरु। ५ –न्यास– तार्द्र ६ –मतौ भ− तार्द्रा ७ अनुकसे– आरु,वरु, दरु, बरु।

२०

[ २।२६-२७

#### अनुश्रेणि गतिः ॥ २६ ॥

लोकस्य मध्यप्रदेशादारस्य अर्ध्वसधारशक्तिर्यक्च व्योमप्रदेशानामनुक्रमेण संस्थिताना-भावितः श्रेणिर्भण्यते । अनु श्रेणेरनिकक्षेण अनुश्रेणि । अत्र अञ्ययीमावः समासः । उक्तडब "पूर्वे बाच्यं भवेदास्य सोऽव्ययीभाव इच्यते ।" [कारः २।५११४ ] जीवानां ५ पुदुगलानाञ्च गतिर्गमनं भवति । कर्षं गतिर्भवति १ अनुश्रेणि श्रेण्यनतिकमेण इत्यर्थः । नतु पुद्गळानामवाधिका रोपि नास्ति जीवाधिकारे पुद्गलस्य गतिः कवमव लक्ष्यते १ सरवम् । गःथधिकारेऽपि पुतर्गतिमह्णं पुद्गारु।यापि गतिश्रह्णार्थम् । कोऽसौ गत्यधिकारः ? "विग्रहरातौ कर्मयोगः" [ त॰ सु॰ २।२५ ] इत्यन्न गतेर्ष्रहणं वर्तते । तथा च आगमिनि सूत्रे जीवमद्दणाद्य पुद्रगलमद्दर्ण रुभ्यते । किं तदागामिसूत्रम् ? "प्राविग्रहा जीवस्य" १० [तः सः २।२७] इति । तर्हि चन्त्रसर्यादीनां ज्योतिध्काणां मेरुप्रदक्षिणावसरे श्रीण-रहिता गतिर्दृश्यते । तथा देवविद्याधरचारणादीनां च विश्वेणिगतिर्दृश्यते—श्रेणि विनापि गतिर्विस्त्रोक्यते, किमर्शमुच्यते श्रीमद्भिर्मतिरतुश्रीण भवतीति ? सत्यप्; कालनियमेन देशनियमेन चात्र गतिवें दितव्या । कोऽसी कालनियमः, को वा देशनियम इति चेत् ? उच्यते—प्राणिनां मरणकाले भवान्तरप्रहणार्थं या गतिर्भवति सिद्धानाष्ट्रोर्ध्वगमनकाले या १५ गतिर्भवति सा गतिरतुत्रोण्येव भवति । देशनियमसु-अध्यं लोकाचा अघोगतिर्भवति, अधोलोकाचा कर्ध्वगतिर्मवति तिर्घग्लोकाचा अधोगनिर्मर्वात । तिर्घग्लोकाचा कर्ध्व-गतिश्च भवति सा अनुश्रेण्येन भवति । पुद्गालानाञ्च या लोकान्तप्रापिका गतिर्मेवति सापि निश्चयाद्नुश्रेण्येव मश्रति । इदरा तु पतिर्यथायोग्यं मजनीया ।

अथ पुनरिष गतिप्रकारपरिकानार्थं श्रीमदुमास्वामिनः सूत्रमिदमासक्षते--

#### अविग्रहा जीवस्य ॥ २७ ॥

विषदी व्यापातः, वकता इत्यर्षः । न विद्यते थिषदः कुटिलता यस्यां गतौ साऽविषदा, सरत्यागितिस्वर्षः । ईटग्विधा सरत्या गतिः कस्य भवति १ जीवस्य । जीवसन्दोऽत्र सामान्यार्थः । यशपि जीवरान्देन संसारिणो मुक्तश्र जीवा छश्यन्ते तथाप्यत्र जीवशन्देन सुकात्मा जीवोऽत्र हायते । इत इति वेत् १ आगाविस्वं १५ संसारिजीवषदणात् । किं तदाधामिस्वम् १ "विष्रह्वती च संसारिणः प्राक्नतुर्भ्यः" [त० सू० २।२८] इति । नतु 'अनुश्लेणि गतिः' इत्यनेनैव स्वेण श्रेण्यश्लेण्यन्तरसङ्क्षमण-भावायावसङ्गावः कथितः, किमनेन 'अविष्रहा जीवस्य' इति स्वेण प्रयोजनम् १ स्थाह् कश्चित्, सत्यम् , पूर्वसुत्रे विश्लेणगतिरिष कथिद भवतीति हारनार्थमिदं सूत्रं छतम् ।

अध यदि मुक्तासनोऽविषद्दगतिर्भवतीति प्रतिक्षा क्रियते अवद्भिस्तिद्दें सश्ररी-३० रस्य जीवस्य किं मुक्तास्मवद्मतिवन्धिनी गतिर्भविति, आहोस्मिन् सप्रतिवन्धापि भवतीत्यः-शञ्चायां सत्रं प्रतिपारयन्त्युमास्तामिनः—

१ —रो ना– आ०, व०, व०, घ०।

शर८-३० ो

द्वितीयोऽध्यायः

808

२०

## विद्यहबती च संसारिणः प्राक्चतुर्भ्यः ॥ २८ ॥

विषह्यती बका गतिः। चकारादवका च । संसारिणः संसारिणो जीवस्य हे गती भयतः। अविन्हा या अवका गतिः, सा एकसमयपर्यन्तं भवति, ऐकसमयिकी मवति "एकसमयाऽविग्रहा" [ त० सू० २।२० ] इति चचनात्।

सा अवका गतिर्यंदा संसारियो भवति 'तदाय्वैकसमिथक्येय यदा तु 'सिद्धवतां प्रभवित तदाप्यैकसमिथिक्येय । सा अवका गतिरियुगतिनाम्नी भवति । यथा इपोवांणस्य गतिर्यं मनं येथ्यपर्यंतं ऋःवी भवति तथा सिद्धानां संसारिणाञ्च अविव्रहा गतिरैकसमिथिकी समानेय । विव्रह्नती वक्ष्य गतिः संसारिणामेय भवति । तस्याक्ष्यः प्रकारा अवन्ति--पाणि-मुक्ता-लोपूत्रिका-नेपूर्विका गतिः संसारिणामेय भवति । तस्याक्ष्यः प्रकारा अवन्ति--पाणि-मुक्ता-लापूत्रिका-नेपूर्विका गतिर्वेद्धान्ति । पाणिमुक्तागतिरेकयका, द्वसमिथिकी भवति । लाक्ष्यिका गतिर्वेद्धान्त्र १० थया लाहलं हतं द्विका मविद्धिका गतिर्वेद्धान्त । स्वाचिका गतिर्वेद्धान गतिर्वेद्धान । सेन्यम्याले । गोमूत्रिका गहिर्वेद्धान । सेन्यम्याले । गोमूत्रिका गहिर्वेद्धान । सेन्यम्य प्रक् पूर्वं भवति । अत एव आह्-माक्च्युर्थः । सा विप्रह्वती गतिरचनुर्थः समयेभ्य प्रक् पूर्वं भवति । चतुर्थंसमयस्य मध्ये अन्ते वा वक्षागतिर्नं मवति । स्वति मवति । स्वति मवति । स्वति मवति क्षाव्यस्य मध्ये अन्ते वा वक्षागतिर्वे मवति । स्वति क्षाव्यस्य मध्ये अन्ते वा वक्षागतिर्वे मवति । स्वति क्षाव्यस्य मध्ये स्वति । स्वत्यस्य म्यति क्षाव्यस्य मुद्धान स्वति । स्वत्यस्य मुद्धान स्वति । स्वत्यस्य मुद्धान स्वति । स्वत्यस्य मुद्धान स्वति । स्वति स्वति । स्वत्यस्य मुद्धान स्वति । स्वत्यस्य मुद्धान स्वति । स्वति स्वति । स्वति स्वति । स्वति स्वति । स्वति प्रकृति । स्वति स्वति । स्वति प्रकृति । स्वति स्वति स्वति । स्वति स्वति स्वति । स्वति । स्वति स्वति । स्वति स्वति । स्वति स्वति । स्वति । स्वति स्वत

अवेदानी ऋजूंगतेः कालविद्येषं दर्शयस्याचार्याः—

## एकसमयाऽचित्रहा ॥ २९ ॥

एकः समयो यस्पाः सा एकसमय।। न विचते विम्रहो धकता यस्पाः सा अविम्रहा । अतिमहा अवकरातिरेकसमया भवति । गति कुर्वतां जीवानां पुर्गलानाञ्च व्यापातरहितत्वेन अविम्रहा गतिरुक्तिभर्षन्तमप्यैकसमयिकी समति ।

अधेदातीमनादिकाले कर्मबन्धस्य सन्तर्या सत्त्यां सिष्यादर्शनाविरितिप्रमादकपाययोगः २५ स्रक्षणोपल्रज्ञितप्रस्ययद्शात् कर्माणि स्वीकुर्बाणोऽयमात्मा सर्वदा आहारको भवति, तर्हि विमहमतावप्याहारको भवतीत्याशह्वायां बिक्रक्षयार्थं सूत्रपिदसाहुराचार्याः---

### एकं द्वी जीस्वाऽनाहारक: ॥ ३० ॥

एकं समयं द्वी वा समयी त्रीन्या समयान् भाष्य अयं जीवो विमह्गतावनाहारको

१ तदा एक – ४८०, व॰, द॰, ज॰। २ सिदार्श भा०, व॰, द॰, न॰। ३ प्रक्षेत्र-ट्रव्यस्यम – द॰ प्रशितहब्दम – भा॰। प्रश्चितद्वयम – भः। प्रश्चितस्य द्रव्यम – काः। ४ –गतिका – द॰, अ॰। ५ –हु: ता॰, व॰।

िराइ१-५२

भविति । को नाम आहारः १ त्रयाणां शारीराणां बण्णां पर्याप्तिनां योग्या ये पुद्रह्मस्त्रेणं प्रद्वणं स्थोकार आहार उच्यते । एवंविकस्य आहारस्य आमाचो यस्य स मदरयनाहारकः । कर्मस्वीकारो हि जीवस्य निरन्तरं वस्त्ते । तेन कार्मणदारीरसद्भावे विद्यमाने सति जपपाद-क्षेत्रं मति अविवस्त्रायां वित्रायाने सति जपपाद-क्षेत्रं मति अविवस्त्रायां वित्रायाने स्वति जपपाद-क्षेत्रं मति अविवस्त्रायां वित्रायाने व्यवस्त्रायां वित्रायाने व्यवस्त्रायां वित्रायाने व्यवस्त्रायां वित्रायसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये च जनाहारकः स्व । नोमूत्रिकायां त्रिवन्नायां गती प्रथमसमये वित्रायसमये व जनाहारकः, चतुर्थसमये स्वत्रायसमये च जनाहारकः, चतुर्थसमये स्वत्रायसमये स्वत्रायसमये च जनाहारकः, चतुर्थसमये स्वरूपं गतावाहारकः एव । इपुगती त्येकसमयिक्यामहारकः एव । वया च ऋक्रिसासय योगहारकं शरीरमाहारकंमिति ।

१० अथेदानी शारिन-तरप्राष्ट्रभीवलक्षणं जन्म उच्यते । तस्य जन्मनः प्रकारान् भतिपाद-यन्ति भगवन्तः—

## सम्मुच्छीनगर्भोषपादा जन्म ॥ ३१ ॥

त्रैलोकयमध्ये कर्ष्वभवस्तात्त्रयंक् च शरीरस्य समन्तान्मूच्छंतयवयववकरपनं सम्मू-च्छंनसुरुपते । मातुरुदरे रेतःशोणितयोर्गरणं मिलणं जीवसंक्रमणं गर्म उच्यते । अथवा भाजा १५ गृहीतस्य आहारस्य यत्र प्रदर्ण भवति स गर्भ उच्यते । उच्येत्य पद्यते सम्पूर्णोक् उत्पद्यते यस्मिन् स उपपादः, देवनारकोत्सित्तस्यानिषदेण इत्यर्थः । सम्मूच्छंनक्ष गर्भरच उपपादर्व सम्मूच्छंनगर्भीपपादाः । पते त्रयः संसारिजीवानां जन्म कृष्यते । पुण्यपापपरिणामकारण-कर्मप्रकारविशकोत्यत्रा पते त्रयः पदार्थो जन्मप्रकार। भवन्ति ।

अधेदानी संसारिणां जन्माधारभूतो योनिभेदो वक्तस्य इति प्रश्ने सूत्रविदं २० मुबन्त्याचार्याः—

#### सचित्तवीतसंवृत्ताः सेतरा मिश्रश्यैकदास्तव्योनयः॥ ३२ ॥

लीवस्य चेतशपकारः परिणामस्चित्रमुच्यते । चिचेन सह वर्तते सिचतः । शीतः स्पर्शविशेषः । तेन युक्तं यद्दुन्यं तद्दिप शीतसुच्यते । सम्यक्षकारेण धृतः प्रदेशः संष्ठतो "दुर्पण्डस्य इत्यपंः । सिचत्तक्ष शीतरःच संपृतरच सिचतक्षीतसंषृताः । अथवा बहुवचनान्तः २५ विप्रहे सिचतारच शीतारच संपृतरच सिचतक्षीतसंषृताः । इतरैरिचिचोच्णविवृतैः सह पर्तन्ते ये योनयस्ते सेतराः । अभयास्मक्ष योनयो मिष्ठा उच्यत्ने । के ते सिश्राः १ सिचताः ऽचित्तरीये योनयस्ते सेतराः । अभयास्मक्ष योनयो मिष्ठा उच्यत्ने । के ते सिश्राः १ सिचताः ऽचित्तरीयोज्यसंषृतविवृता इति । चकार चक्तसमुख्यार्थः । तेनायमर्थो छम्यते—सचित्ताश्च मिष्ठा भवन्ति अचित्तारच मिष्ठा भवन्ति । सिश्रा अचन्यैः सह भिष्ठा मवन्ति । १० पकमेर्न जन्म प्रति एकशः तयोनयस्तेषां सम्मुच्छैनगर्भोपपान्तक्षणानां जन्मनां योनयस्त-

१ -ति तर्हि विमहसती को व्या०, २४०, २०, २०। २ मंताया- व्या०, सा०। ३ उपेत्यते सा०। ४ उपरेक्य भारु, २०, १००।

श३३ ]

द्योनयः । अनेन सूत्रेणोका एते तय योगयो झातब्याः । ततु योनिजन्मनोः को भेदः १ आधाराधेयभेदाद् भेदः । कोऽसायाधारः, को वाधेयः १ योगय आभाराः, जन्मविदेशा आधेयाः । यस्मात्कारणात् सचित्तादिप्रदेशे स्थित्वा जीवः सम्मूर्च्छनादिना जन्मना निजन् शारीराहारेन्द्रियोच्छ्वासमापामनोयोग्यान् पुद्गालान् गृह्वाति ।

अयेदानी सिचित्तादियोनीनां स्वाधित उच्यन्ते-सिचित्तयोनयः साधारणशरीरा यत- ५ स्वित्वधिकाः । इस्सात् १ अय्योन्याश्रयत्वात् । अचित्तयोनयो देवा नारकारच । देवनार-काणाग्रपपादः प्रदेशापुत्रस्थपयेऽचित्तो वर्तते अस्मात् । सिचित्ताचित्तयोनयो गर्भजा मयन्ति, मायुस्दरे शुक्रशोणितमचित्तं वर्तते, आत्मा सिचत्तस्ते न मिश्रस्थात् । अथवा शुक्रशोणितं यत्र मातुस्दरे पतितं वर्त्तते तदुदरं सिचित्तं पतितं, तेन गर्भजाः सिच्याचित्तत्वस्थामिश्रयोन्तयः । वनस्पतिरितरे सम्मूच्छंनजाः पृथिव्यादयोऽचित्तयोनयो मिश्रयोनयश्च । देवनारकाः १० श्चीतोष्ट्ययोनयः यत उपपादरथानानि कानिचिद्धणानि वर्तन्ते, कानिचिच्छोतानि वर्तन्ते । तेजस्काविका उच्ययोनयः । अपरे प्रयिव्यादयः फेचिच्छीत्योनयः वेचित्रुष्णयोनयः वेचिन्द्रशानिक्योनयः । संप्रतयोनयो देवा नारकाश्च प्रथिव्यादयः पत्र च । विवृतयोनयः द्विज्ञच्यारित्रस्थाः । संप्रतयोनयो देवा नारकाश्च प्रथिव्यादयः पत्र च । विवृतयोनयः द्विज्ञच्यारित्रस्थाः । संप्रतयोनयो गर्भजा भवन्ति । एता मूलमूता नय योनयो भवन्ति । तदन्तर्भेदाश्चप्ररशीतिस्था मयन्ति । तद्यक्त्य-

## "णिंचिदरधादुसत्त य तरुदह वियलिदिएसु छचेव । सुरुणिरयतिरिय न्यदुरी चउदस मणुये सदसहस्सा ॥"

िवारस० अणु० गा० ३५ी

अस्यायमर्थः—ित्तर्यनिगोदा इतरिनगोदारच पृथिक्येप्तेजोषाथवरच प्रत्येकं सप्तरुक्ष-योजयः । ननश्वतिकायिका दशकक्षयोजयः । द्वीन्द्रियास्त्रीन्द्रियारचतुरिन्द्रियारच प्रत्येकं द्विलक्ष- ६० योजयः । सुरा जारक्वस्तिर्येक्षरच प्रयक् चतुर्कस्रयोजयः । मनुष्यारच चतुर्वशरुस्रयोजयः ।

अयेदानी पूर्वोक्तयोनीनो प्राणिनां केयां कीट्यं जन्म भवति ? इत्यार ह्वायां प्रयमत-स्तावट गर्मेळ्सणजन्मभेदं दर्शयन्त्यावार्याः।

## जरायुजाण्डजपोतानां गर्भः ॥ ३३ ॥

यत्माणिनामानायवजालवदायरणं प्रविततं पिशितरूपिरं वहस्तु वद्माकारं नरायुरि- २% त्युच्यते । अकललिमत्यपरवर्यायः । यन्तुकलोहितः रिवरणं परिमण्डलसुणानकिर्वित्रं नस्व-छल्लीसद्दां नस्रत्यचा सद्दक्षं तदण्डिमत्युच्यते । यद् योनिर्निर्गतमात्र एष परिस्पन्दाहि-सामध्यों पेतः परिपूर्णप्रतीक आवरणरहितः स पोत इत्युच्यते । जरायो जाता जरायुजाः । अण्डे जायन्ते स्म अण्डजाः । जरायुजाएच अण्डजारच पोताश्च जरायुजाण्डजपोताः, तेषां जरायुजाण्डजपोतानाम् । एतेषां त्रपाणां गर्मो भवति । एते त्रयो गर्मयोनयो मवन्ति इत्यर्थः । ३०

१ -यः केषिज्यीतोष्य- वा०, व० । ९ तिस्येतपातुरु दश प्रसदश विकटेन्द्रियेषु पद्नैव । सुस्तरकर्त्यभुत् चलारा चतुर्वरा गतुष्ये शतकश्चाणि ॥ ३ कल्कि- आ०, व०, व०, व०।

Q.

१०

१०४ तस्यार्यंष्ट्रसी

[ ₹I\$8-3£

तत्र अरायुजा मञ्जूष्यादयः । अण्डजाः सर्पैशकुन्तादयः । पोताः प्रकटयोत्तयस्य मार्जरादयः । यदोतेषां गर्मेलक्षणं जन्मोत्त्यते तह्युंपपादः केषां सञ्चायतः इति' प्रस्ततः सूत्रं प्राष्टराचार्य्योः—

### देवनारकाणामुप्पादः ॥ ३४ ॥

देवानां भवनवासिनां व्यन्तराणां व्योतिष्काणां करुपोपपत्रकरुपनातीतानाश्च चतुर्णि-कायानां जन्म उपपादो भवति । पर्व्यङ्कोपरि इंसस्बद्ध्यसभ्ये सञ्जावते इत्यर्थः । तथा नारकाणाञ्च जन्म उपपादो भवति । कण्डरकच्छत्रकश्चित्रसरदात्थानेषु तेषामधोगुस्तानागुपरि पादानागुराक्तिर्भवति, ततस्तेऽधः पतन्ति । तत्त्वकृपयप्रे व्यक्ष्यते ।

अथापरेणं प्राणिनां कि जन्म भवतीति प्रश्ने सूत्रसिदमाहुः सूरपः---शेषाणां सम्मुच्छ्रेत्रस् ॥ ३५ ॥

गर्भजेभ्य औषपादिकेभ्यक्ष ये अन्ये त एकेन्द्रियविकटेन्द्रिया जरायुजादिवर्जितासिन र्यक्सतुष्याक्ष शेषा इत्युच्यन्ते । तेषां सम्भूच्छंनमेव जन्म भवति । एतानि त्रीष्यपि सूत्राणि जमवते निर्णयकराणि क्षातव्यानि । कोऽसावुभयतो निर्णयः ? अरायुजाण्डजपोतानामेव गर्मी भवति, गर्भ एव च जरायुजाण्डजपोतानां भवतीति प्रथमयोगनिर्णयः । देवनारकाणा-१५ मेवोपपादो भवति, उपपाद एव च देवनारकाणान्य मवतीति द्वितीययोगनिर्णयः । शेषाणामेव सम्भूच्छंनं मवति, सम्भूच्छंनमेव शेषाणां भवतीति तृतीयसुवनिष्यः ।

अय तेषां त्रिविषजन्मनां संसारिणां सङ्गृहीतवहुनेदनवयोत्रिविकल्पानां शुप्तनाम-कर्मोदयिक्यपिद्वानि कर्मवस्थकस्युष्टर्यधकरणानि श्ररोराणि कानि भवन्तोति प्रश्ने योगोऽय-युच्यते भगवद्भिः—

## २० औदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्मणानि दारीराणि ॥ ३६ ॥

औदारिकनामकर्मोदयनिमित्तमौदारिकम् । चत्रुरादिमहणोवितं स्यूटं प्रारोदमौदारिकरारोरिमिस्युच्यते । उदारं स्थूटमिति पर्यायः । उदरे भवं या बौदारिकम् । उदारं स्थूट
प्रयोजनमस्येति वा औदारिकम् । विविधं करणं विक्रिया । विकिया प्रयोजनं यस्य तद्
वैक्रियिकम् । वैक्रियिकनामकर्मोद्यनिमित्तम् 'अष्टगुणेश्वर्ययोगादेकाऽनेकस्यूटस्ट्स्मरुरीरर करणसमर्थमित्यर्थः । मूटकारीरं जिन्जनमादिकालेऽपि देवानां न कापि गच्छति । उत्तरशरीरं त्यनेकमेलं वा जिनोत्सयादी सर्वत्र गच्छति । आहारकनामकर्मोदयनिमित्तमाहारकम् । तस्येदं स्वक्षम्— सूदमपदार्थपिक्कानार्थमसंयमपरिहारार्थं वा प्रमत्तसंयतेन
बाह्नियते उत्पादाते निष्पादाते निर्वत्येते यत् तदाहारकम् । आहारकशरीरं किन्न प्रमत्तसंयतेनेन निष्पादाते । प्रमत्तसंयतस्य यदा सूदमपदार्थं सन्देह उत्पत्तते संयमिन्नारे वा

१ इत्यतः मान ताः । २ निष्ठद्रषदितेषु स्यान धाः, वः, दः, वः । । निष्ठद्यन वः । ३ वह्यति भाः, वः, दः, बः, वः । ४ नकाणां भन माः, वः, दः, बः। ५ निर्श्यः स्यः, वः, दः, वः । ६ अभिमामिक्सिदयोऽस्त्री गुणाः ।

#### राइ७-३९ ]

#### द्वितीयोऽध्यायः

१०५

सन्देह उत्पद्यते तदा स चिन्तयति— 'तीर्षं क्रूर्एस्सदेषदर्शनं विनाऽयं सन्देही न विनश्यति । स भगवान् अत्र क्षेत्रे नास्ति । कि कियतेऽस्याभिः' इति चिन्तां क्ष्वींगे ममन्तसंयते मुनी सित तत्य तालुमदेशे रोमाप्तस्य अष्टमो मागिरिष्ठद्रं वर्त्तते, तस्मान् इस्तप्रभाणं पनपटित-स्कटिकविष्याकारं पुत्तत्व्यं निर्णेच्छति । तत्पुत्तलकं यत्र कुत्रापि क्षेत्रे तीर्थं क्रूर्ण्या परचा- प्रदा्याति । तेनैव वालुखिद्रेण तस्मिन्मुनी प्रविश्चति । तस्य तस्य मुनेः सन्दृष्ट्या परचा- प्रदा्याति । तेनैव वालुखिद्रेण तस्मिन्मुनी प्रविश्चति । तस्य तस्य मुनेः सन्दृष्ट्यो पत्रमादते, मुखी च भवति । इत्याह्यस्वरारित्यरूपम् । तेजसनामकर्मोदयनिमिन्तं यपुरत्यन्त्रमादकं यस्तव् तेजसम् । तेजसि वा भवं तैजसम् , सर्वप्राणिषु वर्तते एव । कार्मणनामकर्मोदयनिमित्तं कर्मणम् , कर्मणं कार्यं वा कार्मणम् । कर्मणां समृद्दो या कार्मणम् । सर्वेषां कर्मणां कर्मेव निमित्तं वर्तते यदापि तथापि प्रसिद्धिवराष्ट् पिशिष्टविषये वृत्तिक्षांत्रस्य । १० कर्मणोऽपि निमित्तं कर्म इत्यर्थः ।

अर्थोदारिकं शरीरं चकुरादिभिरिन्द्रिभैरुपस्त्रस्यते छदारत्वात्त्येतरेणं अरीराणां कस्मार्थेकैडिधनं भवतीति सुद्धं पृष्टा इव स्वामिनः प्राद्धः—

#### परं परं सूदमम् ॥ ३७॥

औदारिकान् रङ्करुपान् परं वैक्रियिकं सुद्धं भवति। वैक्रियिकान् परमादारकं सुद्धं १५ भवति। आहारकान् परं तैजसं सुद्धं भवति। तैजसान् परं कार्मणं अरीरं सुद्धं भवति।

'यदि परं परं सूर्य सर्दि परं परं प्रदेशीरपि दीनं अविषयिति' इत्याशक्कायां भूत्रसिद्माहरुमारवार्मिनः—

## पदेशतोऽसंख्येयगुर्ण प्राक् तैजसात् ॥ ३=॥

प्रदेशेभ्यः प्रदेशतः परमाणुष्यः, परं परमसङ्ख्यातगुणं भवति । कयं प्राक्, कस्मात् २० प्राक् ? तेजसात् तेजसदारीरात् । जौदारिकाद् असङ्ख्येयगुणपरमाणुकं वैक्रियिकं भवति । वैकियिकादाहारकर्मसङ्ख्येयगुणपरमाणुकं भैवति । कोऽसौ गुणकारः १ पल्योपमा-सङ्ख्येयभागेन क्षेण्यसंख्येयमागेन वा गुणकारो हातव्यः । उत्तरोत्तरस्य बहुप्रदेशत्वेऽपि सून्मस्यं होहिण्डवत् बातव्यम् । पूर्वपूर्वस्य अन्पप्रदेशत्वेऽपि स्यूटत्यं तृतंनिचयवद् वोह्यव्यम् ।

तर्हि तेजसकार्मणयोः शरीरयोः प्रदेशाः किं समा वर्त्तन्ते, आहोस्यित् कश्चिद् विजेपोऽस्ति १ इति भरने योगमेतं प्रतिपादयन्ति—

#### अनन्तगुरो परे ॥ ३९ ॥

परे तैजसकार्यणे हे शरीरे अनन्तगुणे सवतः । आहारकशरीराचैजसं शरीरं प्रदेशें-राननगुणं भवति । तैजसाच्छरीरात्सर्भणं शरीरं प्रदेशेरनचगुणं जागति । कोऽसी ३०

१ –सर्रास्यात्मु– सर०, च०, च०, द०, ज०। २ त्र्लनत् ६०, व०, ज०।

રવ

तत्त्व!धंवृत्तौ

िराप०-४३

गुणकाः १ अथन्यानामनन्तगुणं तैजसम् सिद्धोन्तयनन्तमागं तेजसम् । तैजसाक अनन्त-गुणं कार्मणमेवं ज्ञातन्यम् ।

'यदि तैजसकार्मणयोः शरीरयोरनन्ताः प्रदेशाः सन्ति वर्षि तैजसकार्मणशरीरसिद्दती जीवो यदा विश्वहार्ति करोति तदाऽपरेण रूपादिसता पदार्थान्तरेण जीवस्य गतिप्रतिबन्धोः ५ मनिष्यति, राज्यतः सुरुभस्य सुद्धादिनाऽवरोधवत् ' इत्यारेकायां योगमसुराजक्षते—

#### अप्रतीघाते ॥ ४० ॥

्षेत्र.र्रकार्मणे हे शारीरे बंद्रायटकादिना अप्रतिपाते प्रतिस्वलनरहिते असतः मूर्तिमता पदार्थेन व्यापातरहिते सवतः इत्पर्थः । नतु वैक्रियिकाहारकयोरिप शरीरयोः प्रतिपातो न वर्तते किमुच्यते तैजसकार्मणयोरेव प्रतीपातरहितत्वम् १ ह्न्याह्–सत्वम्; यथा तैजसकार्मणयोः १० शारीरयोराजोकान्तादिप सर्वेत्र प्रतीपातो न वर्तते, तथा वैक्रियिकाहारकयोरिप प्रतीपाता-भाषः सर्वेत्र नास्तीति ।

अय तेजसकार्मणयोः शरीरयोरेतायानेष विशेषो वर्तते, आहोस्त्रित् कश्चिदन्योऽपि विशेषो वर्तते ? इस्यतः प्राहरण्यायीः—

#### अनादिसम्बन्धे च ॥ ४१ ॥

१५ अनेतादावनादिकाले जीवेन सह सम्बन्धः संयोगो ययोक्तंजसकार्मणयोक्त हे अनादि-सम्बन्धे । चकारात् पूर्वपूर्वतंजसकार्मणयोः द्यारिरयोर्विनात्राहुत्तरोत्तरयोक्तंजसकार्मणयोः इरीरयोक्तरपादाच्च पृद्धाद् वीजवत् वीर्जोद् वृष्ठवच्च कार्यकारणसद्भावः । सन्तत्या अनादि-सम्बन्धे विशेषापेष्ठया सादिसम्बन्धे चेत्यर्थः । वधा हि-औदारिकवैक्तियिकाहारकाणि श्रीण शरीराणि जीवस्य कादाचित्कानि भवन्ति, कराचित् सचानि कादाचित्कानि, तथा तैजस-२० कार्मणे हे शरीरे जीवस्य कादाचित्के न भवतः । कि तर्हि १ ते हे नित्यं भवत इत्यर्थः । कियत्कालपर्यन्तं नित्यं भवतः ? यायत् संक्षारो न श्रीयते तावत्वर्यन्तं अवत इत्यर्थः । यथा जीवस्य कार्मणकारीरं नित्यं वर्तते तथा तैजसमपि शरीरं नित्यं वर्तते इति वात्वर्यम् ।

तेहिं ते तैजसकार्यणे द्वे शरीरे कि कस्यपित् मवदः, कि कस्यवित्र भवतः, आहोस्विद्विशेषेण सर्वस्थापि प्राणिवर्गस्य मधत इत्यारेकायां सूत्रसिद्वाहः—

### सर्वस्य ॥ ४२ ॥

सर्वत्य निरस्प्रोपस्य संसारिणो जीषस्य तैजसकार्मणे हे अपि शरीरे भषत इत्वर्षः । अध संसारिजीवस्य सर्वशरीरसम्प्रातिसद्भावे विशेषोऽयमुच्यते अगबद्भिः---

## सदादोनि भाष्यानि युगपदेर्कस्याचतुर्भ्यः ॥ ४३ ॥

१ भव्यानामम - आ॰, व॰, द॰, व॰। २ वर्जन्यवस्ता - आ॰, व॰, व॰, व॰। ३ अनादी बोवेन सा॰। अनादी अनादिकालेन जी- व॰। ४ बोजहास- वा॰, व॰, व॰, व॰, अ०। ५ तिहेतीज-आ॰, व॰, व॰, व॰, व॰। ६ -कसिसाच- धा॰।

#### 2178-80 ]

#### द्वितीयोऽष्गायः

१०७

₹%

ते तैजसकामंगे हे शारीर आर्दियंषां तानि तदादीनि । भाश्यानि विकल्पनीयानि प्रथम् कर्त्तव्यानि । युगपन् समकालम् । एकस्य जांबस्य । कियत् पर्यन्तम् ? आ चतुर्व्यः चलारि शरीराणि यावत् । कस्यिचित्रीवस्य विद्यद्यस्यस्यते तैजसकामंगे हे शरीरे भवतः । कस्यिचित्रीवस्य तैजसकामंगीदारिकाणि श्रीण भवन्ति । कस्यिचित्रीवस्य तैजसकामंगीदारिकाणि श्रीण भवन्ति । कस्यिचित्रीवस्य तैजसकामंगीदारिकाण्यस्य स्थापि भवन्ति । कस्याचित्रीवस्य तैजसकामंगीदारिकाण्यस्य स्थापित । कस्याचित्रीवस्य तैजसकामंगीदारिकाण्यस्य स्थापित । एकस्य युगपम् पद्धानं भवन्तीत्यर्थः । यस्य आहारकं शरीरं मवित सस्य वैक्रियकं न भवति, वर्ष्य वैक्रियकं भवति, तस्य वैक्रियकं न भवति, वर्ष्य वैक्रियकं भवति तस्य वैक्रियकं न भवति, वर्ष्य वैक्रियकं भवति तस्य वैक्रियकं न भवति, वर्ष्य वैक्रियकं भवति ।

अय पुनरपि शरीरविशेषपरिज्ञानार्यं बचनभिद्युच्यते—

### निरुषभोगमन्स्यम् ॥ ४४ ॥

इन्द्रियद्वारेण शान्ताविधियाणासुपळ्टिशक्षमोगः । उपभोगान्निष्कान्तं निरुपभोगम् । १० अन्ते मवमन्त्यम् , कार्मणक्षारीरमित्यर्थः । विमह्गताविष् कार्मणं क्षरीरं सत्ताहरेण आत्मि विष्ठति, न तु शन्दाविविषयं गृहाति, इन्येन्द्रियनिर्शृत्त्यमायात् । नतु तैजसक्षरीरमपि निरुप-भोगं वर्तते, किसुत्यते कार्मणं क्षरीरं निरुपमोगम् ? इत्याह् —सत्यम् । तेजसं वारीरं योगनि-भित्तमपि न भवति कथम्पभोगानिमिन्तं भविष्यतीत्यन्त्रमेतद्विचारेण ।

व्यशेच्छक्षेणेषु जन्मसु असूनि पञ्च शरीराणि प्रादुर्भवन्ति, तर्हि किमविरोषेण आहु- १५ भैषन्ति आहेरिकदस्ति कश्चिद्धिरोषः १ १ति शरने वचनसिद्भेचुक्सास्त्रायिनः—

## गर्भसम्बद्धनजमायम् ॥ ४५ ॥

गैं में जातं गर्मजम् । सम्मूर्छनाजातं सम्मूर्छनजम् । गर्भजन्न सम्मूर्छनजन्न गर्मसम्मूर् र्छनजम् , सैमाहारे द्वन्द्वः । यद् गर्भजं द्वारीरं यच्च सम्मूर्छनजं द्वारीरं सत्सर्वमायमौदारिकं क्वारव्यम् । अयथा, गर्भज्ञ सम्मूर्छनन्न गर्भसम्मूर्छने, तास्यां जातं गर्मसम्मूर्छनज्ञम् ।

तह्यौपपादिकं कीट्यं भवतीत्याशङ्कायामाह—

## भौषपादिकं वैकिधिकम् ॥ ४६॥

उपपादे भवनीपपादिकं देवशरकशरीरम् , तस्सबं शरीरं वैकिषिकं द्यातन्यम् । यद्यौपपादिकं वैकिषकं तक्षे नीपपादिकं शरीरं कि सर्वथा वैकिषिकं न भवतीति प्रस्ते सुत्रमिदं प्रतिपादयन्ति सुरयः—

#### लब्धिमत्ययञ्ज ॥ ४७ ॥

तपोविशेषात्सक्षाता श्रृद्धिप्राप्तिर्लिश्वरूच्यते । लव्धिः प्रत्ययः कारणं वस्य हारीरस्य तल्ळव्धिप्रत्ययं वैकियिकं शरीरं भवति । न केषलमीपपादिकं शरीरं वैकियिकं भवति, किन्तु लिन्धमत्ययं लव्धिकारणोत्पन्नं शरीरं वैकियिकं कस्यचित् वक्ष्मुणस्थानवर्षित्ते मुने-र्मवतीति वेदितन्यम् । उत्तरवैकियिकशरीरस्य कालः स्थितिर्जयन्येनोत्कर्षेण चान्तर्भुर्वतो ३०

१ - मृतु:- तः, दः। २ गर्भाज्जातं दः, जः। ३ समाहारद्वसमानः सः।

१०८ तत्त्वार्थवृत्तौ

[ 3184-89

भवति । तर्षि तीर्यक्षरजन्मादौ जन्दीरयरचैत्यात्वयदिगमते यहाँ वेटां विना सत्सम्यान्य कर्म क्यं कर्तुं तम्यव इत्यादः—सत्यम् ; घटिकाद्वयादुपर्युपरि जन्यदन्यन्छरीरं वैक्रियिका बत्यादयन्ति , विक्रमधिनीकन्दोभयपारवैद्यनतन्तुन्यायेनोत्तरकारीदेष्यास्यप्रदेशानन्तर्मुहूर्ते प्रयन्ति , तेनोत्तरकारीरं थ्येष्टकालं तिष्ठति । तर्धुत्तरकारीरे क्रियमाणे देवानां ५ किमपि कष्टं भविष्यति ? न सचिष्यति, प्रस्तुत सुखं भवति । तक्कक्षः—

''स्वर्मोगवर्गप्रसिताधवर्गोऽप्युदीच्यदेदाक्षसुस्रैः प्रसक्तः ।

अर्हत्त्रभौ व्यक्तविचित्रमावो मजत्विमा प्राणतजिष्णुरिङ्याम् ॥" [मित-सा.२११२१]

किमेतर्हे कियिक्सेव उच्च्यपेक्षं भवति आहोस्विदन्यद्पि श्रारीरं स्रव्धिप्रत्ययं भवतीति प्रश्ते सुविधिदमाहुः---

#### तैजसमपि ॥ ४८ ॥

तैजसमपि शरीरं छिश्वप्रत्ययं भयति, छिश्वपितिमत्तं स्यात् । तत्तैजसं शरीरं द्विभकारं भवति—निःसरणात्मकम्, अनिःसरणात्मकन्नः । तत्र निःसरणात्मकस्य तैजसशरीरस्य स्वरूपं निरूप्यते—कश्चित् यतिरुप्रचारियो वर्तते । स तु केनपित् विराधितः सन्
यदाऽतिकृद्धो मवति तदा वामस्कन्धावनीवभदेशसाहितं तेजसं शरीरं विद्वित्तं स्वतं । तद्
१५ द्वादरायोजनदीर्थं नवयोजनिवित्तीर्थं काहरू।कारं आज्वन्यमानानिवपुस्तस्यां दाशं वस्तु
परिवेष्ट्यावितकते । यदा तत्र चिरं तिष्ठिति तदा दाशं वस्तु अस्मसास्करोति । व्यापुट्य यतिशरीरं प्रविशत् सन् तं यतिमपि विनाशयति । एतत्तैजसं शरीरं निःसरणात्मकपुर्यते । अनिःसरणात्मकं स्वौदारिकवैक्षियिकाहारकशरीराभ्यत्सरवन्ति तेषां त्रयाणामपि दीप्तिहेतुकं भवति ।

अथेदानीमाह्यरकशरीरस्वरूपनिर्णयार्थं तत्त्वामिनिरूपणार्थं सूत्रमिदं प्रतिपादयन्ति—

## २० - शुभं विशुद्धमञ्चाघाति चाहारकं प्रमससंयतस्यैष ॥ ४९ ॥

आहर्ति गृह्यति स्वीकरोति तत्त्वह्यानित्याहारकम्। आहर्ति गृह्यति स्वीकरोति तत्त्वह्यानित्याहारकम्। आहर्ति व्यापात् सर्वादिकरं शुभीमत्युच्यते । शुभकर्षण आहर्रकवाययोगास्य हेतुत्वाद्वा शुभीमत्युच्यते । विशुद्धस्य पुण्यकर्मणः सन्दिन्धार्थं निर्णयस्य अभिन्नस्य निरवरास्य कार्यस्य व करणात् संक्ष्टेशरितं विशुद्धिति कृष्यते, तन्तुनां कार्णास्व्यपदेशस्त् । उपयतो हि माणितायालक्ष्यण्यणायाभावादव्याणातीति मण्यते । आहर्रकस्तरीरेण अन्यस्य व्यापातो निर्वादे, अन्यन शरीरेण च आहर्रकश्रीरस्य च व्यापातो निर्वादे , अन्यन शरीरेण च आहर्रकश्रीरस्य च व्यापातो निर्वादे , क्रियति , विराण्यार्थः । विश्वति । विराण्यार्थम् , क्रियति । विराण्यार्थम् , क्रियति । विराण्यार्थम् , क्रियति । विराण्यार्थम् । विराण्यार्थम् । विराण्यार्थम् । विराण्यार्थम् अवति । वैराष्टित्यस्य ।

१ - विस्तारं ला॰, य॰। २ अन्तास्त्र – आ०, य॰, द॰, अ०। ३ कार्यस्य पारणात् आरः, य॰, द॰, ख॰।

वर्तते । प्रमत्तसंयतस्यवाहारकं शरीरं भवति, तान्यस्य । प्रमत्तसंयतस्य आहारकत्यरिप्सेव भवति इति त मन्तव्यम् ; तथा सति औदारिकादिशरीरप्रतिषेष अरवद्यते । अय किन्नामाद्यान् स्वति इति त मन्तव्यम् ; तथा सति औदारिकादिशरीरप्रतिषेष अरवद्यते । अय किन्नामाद्यान् स्वति चेत्? भरतेरावतस्थितस्य कम्प्यविन्युनेः केवल्रज्ञानाभावे यदा सन्देह दशकृते—
तदा तत्त्वतिभयार्यं पञ्चमद्याविदेदान्यतमिदेदकेवल्रिसमीपमौदारिकासरीरणं गच्छतो मुनेरसंयमो भवति इति विचित्त्य आहारकशरीरमेकद्यस्तभार्थं रोमाप्राह्मभाग्यमाणिदरीदक्षस- ५
हारिक्लिग्रादाहारकं पुत्तवकं निर्मन्वति । तिमानात्वे स मुनिः प्रमत्तवंयतो भवति ।
तच्छरीरं तीर्थहरकरीरं रष्ट्रद्यशं प्रधादायावि । विसानात्वे सति मुनेस्तत्त्वसन्देदो विनश्यति ।

'ईहम्बिधानि शरीराणि बारयतां संसारिणां अणिनां गतिं प्रति त्रीणि सिङ्गानि भवन्ति, आहोस्विदस्ति कश्चिद् विशेषः' इति घरने सति छिङ्गनिर्णयार्थं सूत्रवयं भण्यते भगविद्धः—

## नारकसम्मूर्विद्वनो नपुंसकानि ॥ ५० ॥

वस्यमाणलक्षणोपरुश्चितेषु नर्वेषु भवा नारकाः, सम्मूर्छंनं सम्मूर्ण्डः, सम्मूर्छंन विद्यते येपां ते सम्मूर्ण्डिनः, नारकाश्च सम्मूर्ण्डिनश्च भारकसम्मूर्ण्छिनः। एते नपुंसकानि भवन्ति। चारित्रमोहचिरोपकपायनिरोपस्य नपुंसकवेदस्य अशुमनामकर्मभक्षतेरुवयास्य न श्चियो न पुमांसः नपुंसकानीरकुम्यस्ते। स्वैननरकोद्धना नारकाः एकद्विश्चित्रपुरिन्द्रियाः सर्वेऽपि सम्मूर्ण्डिनः, यश्चेन्द्रियाश्च नपुंसकानि मनति इति निष्ठयः। तेषु श्रन्त स्रीपुंस-१५ सम्बन्धिनी मनोर्होरिराश्यग्नथरकरिसरार्थानिमित्रा स्रन्यापि श्चरुमात्रा न विद्यते।

'यंद्येदं निर्पार्थते तर्ह्ययापन्तेरन्येषां संसारिणां त्रिलिक्की घटत इति सन्देहे यद्य नगुंसकविक्रस्थाऽत्यन्तामाधस्तस्थरूपनिरूपणार्थं क्यानिरुक्तस्थाऽन्यन्ते---

### न देखाः ॥ ५१ ॥

यवनगमिव्यन्तर्ज्योतिष्ककरपोपपन्न(न्नाः)कस्पातीताश्च नपुंसकानि न मचन्ति । २० किन्त्यच्युतपर्यन्तं श्रीरवं पुंस्तक्ष शुभगतिनामकर्मोदयजनितं श्लीपुंस्त्रनिरतिर्वायसुखं निर्विशानित । मानुषसुखादप्यतिरूपन्नीपुंस्त्वसुसं देवा भुक्षते ।

'अधेतरेषां कियन्ति छिङ्गानि भवन्ति' इति परने योगोऽयगुच्यते--

#### शेषास्त्रिवेदाः ॥ ५२ ॥

होषा गर्मजास्त्रिवेदा अवस्ति । त्रयो वेदा लिक्कानि येषां ते त्रिवेदाः । तन्त्रिक्कं २५ द्वियकारं भवति । नामकर्मोदयात् स्मरमन्दिरमेद्दनादिकं द्वैदयिक्कं भवति, नोककायमोहकर्मो-दयाद् भाविक्कं स्यात् । कथम् १ स्त्रीवेदोदयात् स्त्री भवति, पुवेदोदयात् पुमान् भवति, नपुंसकवेदोदयात् नपुंसको भवतीति तात्पर्यम् ।

१ मुने: स- भारः, चः, दः, खः। २ सप्तप्रनर्- चाः, वः, दः, जः। ३ -बानि इ- भाः, चः, दः, जः। ४-रिरवगत्थ- चाः, वः, वः, वः, तः। ५ -वंधन- बाः, वः, दः, जः। ६ -वायं नि- भाः, वः, दः, जः। ७ द्रव्यनिञ्चानि सर्वान्ति बाः, वः, वः, वः।

११० तत्त्वार्यपुत्ती

शि५३

अथ देवमानवतिर्यम्नारका अनेकविषपुण्यपापक्रेमीद्यायसाख्यसुर्गतिषु ग्ररीराणि धार-यन्तिः ते सम्पूर्णभायुर्भुक्ता ग्रारीरान्तराण्याश्रयन्ति आहोरिवदसम्पूर्णभप्यायुर्भुक्ता गत्यन्तरं यान्तीति प्ररने सुत्रं सुचयन्ति सुरयः—

## औषपादिक्षचरमोत्तमदेहासंस्येयवर्षायुषोऽनपवन्यीयुष: ॥ ५३ ॥

ँइति धुरिश्रीश्रुतसागरिषरिचितायां तात्पर्यसंद्वायां तत्त्वार्ययुत्तौ द्वितीयः पादः समाप्तः ।

# तृतीयोश्ध्यायः

अथ "भवप्रत्ययोऽवधिदेवनारकाणाम्" बत्यविषु नारकशव्य आकर्णितः । 'के ते नारकाः' इति प्रत्ने नारकत्वरूपनिरूपणायं नारकाणामधिकरणभूताः सम् भूमय उच्यन्ते—

## रत्नदार्भरावातुकापङ्कवृमतमोमहातमःममा भूमयो घना-म्युवाताकावामतिष्ठाः सप्ताघोऽधः ॥ १ ॥

सप्तभूमयः सप्तनरक्तभूमयोऽघोऽघो भवन्ति, नीचैर्मीचीर्मवन्ति । कथम्भूताः सप्त-भूमयः १ रज्ञशर्करावालुकापङ्कृषुमवमोमहातमः प्रमाः । प्रभाशन्दः प्रत्येकं प्रयुज्यते । तेतायमर्थः--रत्नवमा च शर्करायमाच धालुकाप्रमाच पङ्कप्रमाच धूमप्रभाच तमःप्रमा च महातमःप्रभा च । रत्नप्रभासहिता भूमी रत्नप्रमा, अन्दान्धकारा । शर्कराप्रभासहिता भूमिः अर्कराप्रभा, <sup>३</sup>अतोपत्तेजस्का । वाञ्चकाप्रभासदिता भूमिर्वोञ्चकाप्रभा अन्धकारभाया १० अतिभनाक्तेजस्का । पहुः कर्दमः, पहुममासहिता भूमिः पहुममा, पहुँ पि मठिना प्रभा वर्तते । भूमप्रभासहिता मूसिर्भू पप्रभा । भूमेऽपि पङ्कादपि मिलनतरा प्रभा वर्तते । तमः-प्रभासहिता भूमिस्तमःप्रभा । तमसोऽपि स्वकीया प्रभा वर्त्तते । महातमःप्रभासहिता मूमिः महातमध्यमा, महान्थकारसहिता सूमिः । तमस्तमःप्रमाऽपरनामनी । अत्र बालुकास्थाने वाळिका इति च पाठी दरयते । तथा सति वालुकाया चालिकेत्यभिषा ज्ञातक्या । पुनरपि १५ कथम्भूता भूमयः १ धनाम्युवाताकादाप्रतिष्ठाः । घनव्य अम्बु च वातव्य आकादाव्य घनाम्यु-षाताकाशाः, यनाम्बुषाताकाशाः प्रतिष्ठा आधारो यासां भूमीनां ता धनाम्बुषाताकाशप्रतिष्ठाः । घनवातः पनोद्धिवाताऽपरनामको पातः । अन्युवातः घनवाताऽधरनामको वातः । वातस्ततु-वाताऽपरनामको वातः । अस्यायमर्थः-सर्वाः स्रौतापि भूमयो धनवातप्रतिस्र वर्तन्ते । स च घनबातः अम्बुबातप्रतिष्ठोऽस्ति । स चाम्बुबातस्ततुवातप्रतिष्ठो वर्तते । स च ततुबात २० आकारामितछो भवति । आकारास्यालम्यनं किमिप नास्ति । सप्त भूमय इत्युक्ते अधिकोन-संख्यानिषेधः मर्तिपादितः। अधोऽधः इत्युक्ते तिर्यग् न वर्तन्ते, उपर्युपरि च न वर्तन्ते, रब्जु-रञ्जुप्रमाणाकाशान्तरे वर्तन्ते इत्यर्थः। यथैते त्रयो वाताः मूमीनां पर्यन्तेषु वर्तन्ते तथा सप्तानां भूमीनासधस्त्रतेषु च त्रयो वाताः प्रत्येकं वर्तन्त इति च कातव्यम् । अत्र प्रस्तावागतत्रीहोकय-वेष्टनवातस्यरूपनिरूपणार्थं रखोकत्रयोदशकमुच्यते । तथा द्वि—

१ — संयु – भरः, वः, वः, वः । २ मदान्यकाराध्यः, वः, वः, वः । ३ कर्ताव तेत्र – वः । अतीत्र तेच – वः । अर्तवक्षेच – भरः, वः, वः । ४ सत्तभू – भाः, वः, वः, वः ।

٩

Ŷ٥

ξų,

२०

#### तत्त्वार्थेषसी

\* [∃]१ "बनोदधिजगत्प्राणः पूर्वी लोकस्य वेष्टनम् । पनः प्रमञ्जनो नाम द्वितीयस्तदनन्तरम् ॥ १ ॥ सञ्जवातशुपर्यस्य त्रैलोक्याघारशक्तिमत् । वाता एते. स्थितिस्तेषां कथ्यमाना निशम्यताम् ॥ २ ॥ षनोदधिमस्त्रस्य वर्णो गोमुश्रसन्नियः। धनाञ्चगस्य वर्णोऽस्ति प्रवृगवर्णनियः स च ॥ ३ ॥ तुर्ज्ञान्धवहो नानावर्णभान परिकीर्तितः । एते त्रयोऽपि पृक्षस्य त्वन्वा स्रोकोपरि स्थिताः ॥ ४॥ लोकमुले च पार्सेषु यावद्रज्जु मस्त्यये। विंशतिश्र सहस्रणि, बाहरूयं योजनैः पृथकः ॥ ५ ॥ सहस्राणि त सप्तैत पञ्च चत्वारि च कमात । षाहरूमं गुन्धवाहानां प्रामिषौ सप्तमक्षितेः ॥ ६ ॥ नशस्त्रता कैमाद्वीयमानाना बाइलं मसस् । तिर्परलोके वतान्त्यस्मिसहस्रीयोजनै: पृथक् ॥ ७ ॥ वर्षन्ते मातरिश्वानः ऋमाद् ब्रह्मसमाभ्रयाः । बाइलाः सप्त पश्चात्र तानि चत्वारि च स्प्रताः ॥ ८ ॥ सदागवित्रयं तस्माङ्कीयभानं कमागतम् । . पश्च चत्वारि च त्रीणि तान्युर्घ्वे बहुलाश्वितम् ॥ ९ ॥ स्पर्धनो लोकशिखरे, द्विकोशः स्याद् धनोद्धिः । कोशैकबढलो विद्धिः चनश्वसन उच्यते ॥ १० ॥ चतश्चापश्चतेश्चापि सपादेखन इच्यते । कोशैकस्ततुवातस्य भाइल्यं धल्यहृन्मते ॥ ११ ॥

१ बाहुव्येयों - अरः, वः, दः । बाहस्येयों - अरः, तः, वः । २ क्रमान्त्रये मानानां **वा॰, व॰, द॰, ज॰। ३** बतानि पञ्च, अञ्चक्षस्वारः, अन्तयस्त्रयः।

तस्योपरितने भागे सिद्धा जनमदिनर्जिताः ।

तिष्ठन्ति ते निजं स्थानं क्षचिद्यच्छन्तु मेऽर्बिताः ॥ १२ ॥

३।१ ] तृतीयोऽध्यायः

११३

स्वरूपमेतस्यवमानगोचरं विचारितं चौरुचरित्रतेजसाम् । विचिन्त्य सिद्धान्त्रणमन्ति येऽनिशं त्रज्ञन्ति ते शं श्रुतसागरेहितम् ॥१३॥

अथ सप्तानां नारकाणां भूभिवाहत्यमुच्यते । तथा हि— "लक्षमेकमशीतिष सहस्राण्यादिमेदिनी । बाहरूरं योजनानान्तु भागास्तव प्रयः.स्पृताः ॥ तत्योडशसहस्राणि सरध्यामाग उस्रतः । जम्बालबहुली भागोऽप्पशीति श्रुतुरुत्तरम् 🕕 अशीतितत्सहस्राणि भागोऽम्युवद्वलामियः । त्रिष्वयश्रोपरि त्याज्यं तत्सहस्रं च पश्चस् ॥ रक्षोऽसुरा द्वितीये स्युराधे स्युनींमभावनाः । Ŷ٥ इतरे तु तृतीये तु नारकाः प्रथमे मताः॥ द्योत्रिशत्तत्सहसाणि वंशा भूरुश्रता मता । बैलाष्टाविश्ववि धुवादचतुर्विश्वविमंजना ॥ अरिष्टा विशेति तानि मधवी शोडश स्मृता । माघव्यष्टीचता वातैश्विभिः प्रत्येकमात्रताः ॥ ŧ٩ 'कण्डरादिकजन्तुनां छत्रकच्छिद्रसम्बिभाः । नारकोत्पादभृदेशाः पतन्तीतो हाधोप्रखाः ॥" [

अय समनःकथस्तारतामानि कथ्यन्ते—तथ तावस्त्रथमनरकप्रस्तारास्त्रशेदश—प्रथमः सीमन्तकः भस्तारः । द्वितीयो तरकतामा भस्तारः । द्वितीयो रोस्कः भस्तारः । व्यव्यो आन्तः । प्रश्न उद्धान्तः । पष्टः सम्धान्तः । सप्तमोऽसम्धान्तः । अष्टमो विभान्तः । नवसस्तः । दवस्त्रस्तः । दवस्त्रस्तः । दवस्त्रस्तः । द्वितीयन्तरः । द्वितीयन्तरः । द्वितीयन्तरः । प्रसारा एकादसः—भयमंः स्तवकः । द्वितीयः स्तिनकः । दवियो देनकः । चतुर्थोऽमनकः । प्रश्चमो पाटः । प्रशेऽसंपाटः । सप्तमो लिक्कः । अष्टमो जिक्कः । नवमो छोलः । दवामो छोल्कः । एकादसः स्तनकः । द्वितीय-स्तिपतः । एकादसः स्तनकः । द्वितीय-स्तिपतः । एकादसः स्तनकः । चतुर्थोस्तापनः । प्रश्चमो निद्रायः । षष्टः प्रज्यस्तितः । सप्तमः २५ स्तियः । विवीयस्तपनः । चतुर्थस्तापनः । प्रश्चमो निद्रायः । षष्टः प्रज्यस्तिः । सप्तमः २५

१ - तं वास्त्तरि-- था॰, व॰, द॰, व॰। २ - तिवनुस्तरः व॰। - तिधनुस्तरः ध॰। १ द्वाक्षित्तव्त स-- मा॰। ४ - सक्सा अर॰, द॰, व॰, व॰। ५ - श्रतिस्तनि आ॰। ६ ३३वरा--वा॰। ७ - सः स्राप्तः ता॰,व॰। ८ संतानः ध॰। संस्तनः आ॰, द॰। ९ यनकः आ॰, द॰, व॰। १० सोहरः ता॰, व॰। ११ --तोखरः ता॰, व॰। १२ नृतीयनर - आ॰, द॰, व॰, व॰, व॰, व॰।

िशर

888

जञ्जास्तः । अष्टमः संन्यस्तिः । नवभः सम्प्रज्ञस्तिः । चतुर्धनरकं सस प्रस्ताराः—प्रथम आरः । द्वितीयस्तारः । तृतीयो मारः । चतुर्धी 'वर्ष्यकः । पद्धमस्तमकः । पद्यः सदः । सप्तयः खड्खडः । पद्धमस्ति पद्ध प्रस्ताराः—प्रथमस्त्रमः । द्वितीयो भ्रमः । तृतीयो क्षयः । चतुर्थोऽन्यः । पद्धमस्ति स्तः । यद्धनरकं त्रयः प्रस्ताराः—प्रथमो हिमः । द्वितीयो वद्दैन्यः । य तृतीयो लहकः । ससमनरकं एकः प्रस्तारः— अप्रतिष्ठानः । इत्येकीनपद्धाक्षत् प्रस्ताराः सम-नरकाणां भवन्ति । ययां समानाञ्च नरकाणां 'नामान्तराणि च भवन्ति । प्रयमा भूमिः पर्मो । द्वितीया वंद्या । तृतीया शैनः क्षिला वा । चतुर्धी अञ्जना । पद्धमी अस्तिः । पष्टी मघवी । भवनी माववी ।

अत्र रक्रमसादिषु नरकेषु ये स्थिताः प्रस्तारास्तेषु त्रयोदशादिसससु स्थानेषु यानि १० विज्ञानि वर्तन्ते तेषां प्रतिनरकं संख्या करुयते—

## तासु त्रिंशत्पश्रविंशतिपश्रदशद्शत्रिपश्रोनैकनरकशत-सहस्राणि पश्र चैव यथाकमम् ॥ २॥

तासु रश्रप्रमादिषु साम्यु भृषिषु यथाकमं यथासंख्यं त्रिशतप व्यविशितपञ्चदशदशतिएक्कोनैकनरकशतसहस्राणि मयन्ति । अपन्न चेव भवन्ति । नरकशतसहस्रशन्दः प्रत्येकं
१५ प्रयुज्यते, तेनायमर्थः—त्रिश्च पश्चितिश्च पञ्चर्या च दश च श्रीणि च पञ्चिमस्त्रमेकं
च विशतपञ्चितिशच्चदशदशात्रपञ्चोनैकानि, तानि च तानि नरकाणा विञ्ञानां शतसहस्राणि अश्राणि तानि वयोक्तानि । तथा हि—त्रिशकरकशतसहस्राणि विश्वरत्रातिरक्षावलानि
रत्नप्रमायां श्रिथमभूमौ भवन्ति । पञ्चदिशतिरुदश्चरत्रसहस्राणि पञ्चदशक्षविक्रानि चारुकाश्रथायां
२० तृतीयभूमौ भवन्ति । दशनरकशतसहस्राणि दशक्षप्रमायां चतुर्वभूमौ भवन्ति ।
श्रीणि नरकशतसहस्राणि विश्वचिक्रानि धूमप्रमायां पञ्चमभूमौ भवन्ति । पञ्चोनमेकं
नरकशतसहस्राणि विश्वचिक्रानि धूमप्रमायां पञ्चमभूमौ भवन्ति । पञ्चोनमेकं
नरकशतसहस्राणि विश्वचिक्रानि धूमप्रमायां भूमौ भवन्ति । पद्मोनमेकं
नरकशतसहस्राणि तरुक्षमायां सहस्रम्भूमौ भवन्ति । पवमेक्त्र चतुरक्षीतिक्रचाणि
महातमःश्मायां तरुक्षमः।

## २५ ''त्रिंशच्त्रैत तु पश्चितिशतिरतः पश्चाधिकाः स्युर्देश स्यस्तुरुर्ये दश पश्चमे निरयके विक्षत्र लक्षाः मताः ।

**श**३] **तृ**तीयोऽप्र<del>या</del>दः ११५

## पप्टे पश्चसप्रुञ्स्तिता स्तत्त भवेल्ठच्येव पश्चान्तिमे सप्तस्वेवमश्तितरास्पदशुवां रुखाञ्चतुमिर्युताः ॥" [

अब सप्तसु नरकम्मिषु नारकाणां प्रतिविशेषं दर्शयन्ति—

नारका नित्यासुभतरलेश्यापरिणामदेहघेदनाविकियाः ॥ ३ ॥

नारका नरकछत्त्वाः । कथम्भृताः १ तिस्यासुभतरहेरयापरिणासदेहवेदनाविकियाः । ५ हेरयात्र्य कापोतनीळक्ट्याः, परिणासात्र्य स्पर्शेरसगन्धवर्णशब्दाः, देहात्र्य शरीसाण, वेदनाव्य शीतोष्णजनिततीव्रवाधाः, विकियाश्च शरीरविकृतयः, रेश्यापरिणामदेद्वेवदनाविकियाः । नित्यमनवरतम् , अशुभतरा अतिशयेन अशुभाः हेश्यापरिणामदेहवेदनाविकिया येषां नारकाणां ते नित्पाशुमतरलेश्यापरिणामदेहनेदनाविक्रियाः । प्रथमभूमो द्वितीयभूमी च 'कापोती हेरया वर्तते । तृतीयभूमानुपरिष्ठात् कापोती, अधो नीटा हेरया भवति । चतुष्र्यौ १० मुमी नीलैंग ठेरया मवति । पद्मम्यां हिस्तुवुपरिष्टाक्षीत्र ठेश्वा अधस्त्रात् कृष्णा । पष्ट्यां धरायां कृष्णिय । सप्तम्यां क्ष्मायां परमकृष्णा ठेश्या भवति । सप्तमु भूमिषु क्षेत्रकारणवृशात्ती-ष्ट्राऽसातहेतयोऽशुभवराः स्पर्धरसगन्धवर्णशब्दाः परिणासाः भवन्ति । अशुभनामकर्मोदयान्। सप्तस्यपि भृमिषु विकृतिप्राप्ताः कुत्सित्रहमा हुण्डकसंस्थाना अशुभतैरकाया सवन्ति । तत्र प्रथमभूमौ प्रथमपटले इस्तत्रयोक्तता रेहा भवन्ति । ततः क्रमेण बर्द्धमानास्त्रयोदरो पटले १५ सप्त जापानि जनो हत्ताः पडाङ्गुलयोऽशुभतंत देहा भवन्ति । एवं द्वितीयभूमी कमपृद्धधा एकाइरो पटके पद्धदश चापानि अर्धर्तृतीयौ करी भवतः । तृतीयमुनी नवमे पटले एकवि-शच्चापान्येकहस्ताधिकानि भवन्ति । चतुर्थमूमौ सप्तम पटले हिपष्टिचापानि द्विहस्ताधिकानि भवन्ति । पद्मन्यां सूनी पद्धमे पटले पद्धविंशत्यधिकं शतं चापानां भवति । पद्ध्यां भूमी तृतीये पटले सार्डे हूं शते धनुषां सवतः । सप्तम्यां इमायां पश्चशतचापोत्सेधानि शरीराणि २० नारकाणां सवन्ति ।

काम्यन्तराऽसद्वेदोदये सति धतस्यु भूमिषु नारकाणां बाह्ये उच्ने सति तीत्रा वेदमा सवति । पंष्यस्यां भूमौ उपरि द्विलक्षियेलेषु उच्यवेदना सवति । अभ एकल्ख्यविलेषु तीत्रा शीतवेदना सवति । अत्र तु पष्यस्यां भूमौ 'सतान्तरमिता । उपरि पंद्वविशास्यिकद्विलक्ष-विलेष्ट्यवेदना, एकल्क्तविलेषु पंष्यविद्यातिहीनेषु शीतवेदना भवति । कल्द्यां सप्तस्यां च २५ भूमौ तीत्रा शीतेष वेदना वर्तते ।

१ वापोतले- आ॰, व॰, द॰, क॰ । २ -भतास का- आ॰, व॰, द॰, त॰। ३ -तारे-आ॰, व॰, द॰, त॰। ४-तृतीवकरो ता॰। ५ यंचमभू- आ॰, त॰। ६ "''पंचमपुद्वतीए तिचउनकम्मागते। आदिउन्हा जिस्स्रिका तद्वियजीवाण तिव्यदायकस्य।।' -तिक्कोचप॰ २।२९ । ७ वाज 'पञ्चविद्यातिसदस्याधिकादिक्यविकेष्

[ ₹IY

ч

80

११६

तत्त्वायंव<del>्रती</del>

'वयं शुभं करिष्यामः' इति उद्यमेऽप्यशुभैव भिक्रियोत्पद्यते । 'वयं मुखहेत्तृहस्प-दयामः' इत्युद्यमेऽपि सति दुःसहेतुमेयोत्पादयन्ति । एवमशुभवरा विक्रिया नारकेषु क्षातव्या । भवन्ति चात्र रक्षोकाः—

> "कापोती तु इयोर्लेश्या तृतीये सा च नीलिका । नीला तुरीये नीला च कृष्णा च परतः स्मृता ॥ १ ॥ कृष्णा पप्टे, महाकृष्णा सप्तमे नरके मता । घतुः कराङ्गुलीरुचाः सप्तत्रिपडपि क्रमात् ॥ २ ॥ डिर्डिस्ततरचतुर्ष्यस्ति तेषृष्णा तीत्रवेदना । पञ्चमे पञ्चविद्यत्पाऽधिकयोर्लेक्षयोर्द्वयोः ॥ ३ ॥ मिलानां वेदनोष्णेव ततोऽस्यत्र च शीतला । पप्टे च सप्तमे रुवन्ने शीतीव खला वेदना ॥॥॥" [

अर्थेतेषां नारकाणां शीतोष्णीस्थादितैव वेदना वर्त्तते, आहोस्विदन्यदपि दुःस्वं तेषां वर्त्तते न वेति परने सूर्वाभदमाहुः—

## परस्परोदीरितदुःखाः ॥ ४॥

१५ परस्परस्य अभ्योग्यस्य उदीरितमुत्यादितं दुःश्चं वैस्ते परस्परोदीरितदुःश्चा नारका
भवन्तीति मूत्रार्थः । केन प्रकारेण नारकाणां परस्परं दुःश्चोत्पादनसिति । चेत् १ उच्यते—
सद्यस्ययेन अवधिकानेन सम्यभ्दशीनां मिध्यादर्जनोद्यात् विश्वकाननाः अवधिना किम्बर्धादेव दुःश्वद्वेत्परिज्ञानाद् दुःश्वयुत्स्यते । समीपायमने । चान्योन्यिवलोकनात् प्रकोपाधिनवीजवन्यते । पूर्वजनमानुस्मरणाच्च अतितीजात्वन्ववैदाश्च भवन्ति । कुर्तुरगोमायुप्रमृतियत्
२० भ्त्याभिष्यते शवर्तन्ते । निजविकियाविदितलोद्द्यमञ्चलतोमरक्षाक्तिभिष्यमालपर्यवातिस्ययुर्वः
कृतस्यभिष्यते शवर्तन्ते । निजविकियाविदितलोद्द्यमञ्चलतोमरक्षक्तिभिष्यमुर्वः
निजपाणिपाददन्तेश्च छेदनभैदन्तवश्चणकारदेनेश्च अन्योन्यस्य अतितीजसस्ततपुरपादयन्ति ।
कृकचविद्याणश्चलत्याणकार्यस्यवान्यतीलनवेदरणीनिमञ्चनतिमित्रश्च दुःश्चयन्ति । कृतिसुत्याण्य परिधानं दद्वि । कृटमान्यन्तितौ रोह्ययरोद्द्यमेन षट्यन्ति । अङ्गारस्याणां काययन्ति ।
सन्दर्शेक्चन्ति । एवं महादुःस्व जनयन्ति ।

अय किमेतावदेव दुःखोरणद्तमाहोस्विद्न्योऽपि काऽपि दुःखमकारस्तेपामस्तीति प्रते योगोऽयम्न्यते—

१ — मिन्युच्च — आरंग्, देश, उत्था २ — नेक्स्यो — आरंग, वर्ष, वर्ष, वर्ष। २ स्वामियाते तारु,वर्ष।

88w

₹৹

३।५-६ ]

## संक्लिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक्चतुथ्योः ॥ ५ ॥

प्राग्यससंभाविवातिवीवसंबर्धशर्पारणामोपार्जितपापकर्मीद्यात् सम् सन्यक् सन्ततं वा विरुप्यन्ते स्म आतंरीद्रत्यानसंप्रातः। ये ते संविरुप्याः। असुरत्वप्रापकदेवगतिनासकर्म-प्रकारकर्मोद्यादरयन्ति द्विपन्ति वेरयन्ति पर्धानित्यसुरः। संविरुप्याध्यते असुराध्य संविरुप्याः । स्विरुप्याध्यते असुराध्य संविरुप्याः । प्राक् प्रवृत्ते व चतुर्वयः। प्राक् प्रवृत्ते चतुर्वयः। प्राक् प्रवृत्ते चतुर्वयः। प्रकृत्याः । प्राक् प्रवृत्ते चतुर्वयः। प्रकृत्रमाभूमेः पृवंभेव रत्नक्षक्राव्यस्यक्षाः विरुप्त नत्कभूमित्वसुरोन्दीरितं दुःस्व भवतिवि क्षात्वयम् । ने त्ययरचतत्तपु असुरोदीतितं दुःस्वमक्षीति क्षात्वयम् । विद्याप्ति विद्यापति विद्याप्ति विद्याप्ति विद्यापति विद्याप्ति विद्यापति विद्यापत

"अम्बाम्बरीषप्रमुखाः पूर्ववैरस्पृतिप्रदाः।

योघयन्त्यसरा भृषु तिसृषु क्लिष्टचेत्सः॥ १ ॥" [

तिल्तिल्यमाणकारी स्वण्डनेऽपि तेपायपमृत्युर्ने वर्तते । शरीरं पौरदवत् पुनिम्निलि १५ अन्तपबर्वार्युष्ट्वात् । चकारः पूर्वोक्तदुःस्नसमुख्यार्थः । तेन तप्तलोहपुन्तिलकालिङ्गनतप्त-तेत्रसेचनाऽयःकुम्मीपचनादिकं दुःसमुख्यादयन्ति ते असुरा इति तास्पर्यम् ।

अर्थेतेषां कित्रपुरकाले न बुट्यति इत्युक्ते कियत्थियस्परिमाणं नदावुर्ववते इति प्रस्ने सूत्रमिदसङ्घः—

## तेष्वेकत्रिसप्तद्शसप्तद्शज्ञार्विद्यतित्रपश्चिंशत्सागरोपमा सत्त्वानां परा स्थितिः॥ ६ ॥

यधात्रसमिति पूर्वोक्तमत्र माश्चं "तासु त्रिंशात्" इत्यादि सूत्रे प्रोक्तम् । तेनायमर्थः — तेषु तरकेषु सप्तभूम्यत्रकमेण सस्त्वानां नारकाणां परा उत्कृष्टा सिपतिबेदितन्या । सस्त्वानाः मित्युष्ठे यूमीनां स्थितिरिति न प्राप्तम् , भूगीनां शाय्वतत्यात् । कयम्भूता नियतिः १ एकत्रिसानदशसम्बद्धार्विवातिवयसिश्चत्रसारारोपमा । सागरशन्दः श्रत्येकं प्रयुक्तयते । तेनाय- १५ मर्थः—एकसागरः "त्रिसागराः सप्तसागराः दशसागराः सप्तदश्च सागराः हाविंशः तिसागराः त्रयस्थिशत्सागराः उपमा यस्याः स्थितेः सा तथोका । अस्यायमर्थः— रत्नप्रभावां परा उत्कृष्टा स्थितिरेकसागरोपमा । शर्कराव्रभावां विसागरोपमा परा स्थितिः ।

१ ततश्वतस्य असुरेदर्शस्तै दुखं नास्तीति छ०। २ स्तदत् सरु। ३ -युक्यत् २४१०, २०, ज०, २०। ४ त्रयः सा- सा०, २०। ५ -तिः सा- सरु, २०

[३|६

वालुक्यप्रमायां सत्तसागरोपमा परा स्थितिः । पङ्कषमायां दशसागरोपमा परा स्थितिः । धूमयभायां सतदशसागरोपमा परा स्थितिः । तमःश्रमायां द्वाविशतिसागरोपमा परा स्थितिः । महातमःश्रमायां त्रयिक्षहरसागरोपमा परा स्थितिरिति ।

अय विक्तरेण स्थितिसहर्ण निरूप्यते—रत्तप्रमायां सीमन्तकनान्नि प्रथमपटले नवित-५. वर्षसहस्राणि परा स्थितिर्वर्तते । नरकनान्नि द्वितीयपटले नवित्तप्रधर्याणि परा स्थितिरित । रोहकनान्नि इतीयपटले असंस्थातपूर्वकोटयः परा स्थितिर्वर्यते । आन्तनान्ति चतुर्वपटले एकसागरस्य द्वसो भागः परा स्थितिश्वकास्ति । एका कोटीकोटियण्योपमा इत्यर्थः । रद्वान्त-नान्नि "पश्चमे पटले एक सागरस्य पद्धसो भागा है कोटीकोट्यो प्लयोपमे इत्यर्थः । सम्ब्रान्तानिन्ति थप्टे पटले सागरदश्यागानां वयो भागाः परा स्थितिकृष्टेति । विद्यान्तानिन्नि अष्टमे पटले सागरदश्यागानां पत्यस्यो मागाः परा स्थितिकृष्टेति । विद्यान्तानिन्नि अष्टमे पटले सागरदश्यागानां पत्यस्यो मागाः परा स्थितिकृष्टेति । विद्यान्तानिन्नि अष्टमे पटले सागरदश्यागानां स्थितिकृष्टिते । वास्तिनानिन्ति दश्यमे पटले सागरदश्यागानां स्थिति भागाः परा स्थितिः स्थिति । वास्तिनानिन्ति प्रवर्ते । पटले सागरदश्यागानां नव भागाः परा स्थिति । अवकान्तनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थिति । अवकान्तनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थिति । स्थानिनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थिति । स्थानिनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थिति । स्थानिनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थितिः स्थाने । विद्यान्तनानिन द्वादशे पटले सागरदश्यभागानां नव भागाः परा स्थितिः स्थाने । विद्यान्तनानिन व्योदशे पटले एकसागरः परा स्थितिः स्वर्ति ।

द्वितीयप्रधित्रमां सूरकतानिन प्रथमपटले सागरेकः सागरेकादशमागानां द्वो भागी ज परा स्वितिः प्रकृति । सनकनानिन द्वितीयपटले सागरेकः सागरेकादशमागानां चरवारो भागाश्च परा स्वितिरास्ते । अनकनानिन वृत्तीयपटले सागरेकः सागरेकादशमागानां पर् भागाश्च परा स्वितिर्वित्रते । अमनकनानिन चतुर्यपटले सागरेकः सागरेकादशमागानागृष्टी २० आगाश्च परा स्वितिर्वियते । घाटनामिन पञ्चभपटले सागरेकः सागरेकादशमागानां दशभागाश्च परा स्वितिर्वियते । आस्कृटनानिन पट्टे पटले सागरी द्वौ सागरेकादशमागानां दशभागाश्च परा स्वितिर्वियते । अस्कृटनानिन पट्टे पटले सागरी द्वौ सागरेकादशभागानां दशभागानां वयो भागाश्च परा स्वितिः श्रेदिते । जिङ्क्कनान्त्रपट्टे द्वौ सागरी सागरेकादशभागानां पट्टे सागरी सागरेकादशभागानां पट्टे सागरी सागरेकादशभागानां पटले द्वौ सागरी २५ सागरेकादशभागानां सन्त भागाश्च परा स्वितिः "प्रसिध्यति । सोलुपनानिन दशमे पटले द्वौ सागरी सागरेकादशभागानां नव भागाश्च परा स्वितिः प्रमेखति । प्रतिराहित प्रतिराहित प्रमेखति । प्रतिराहित प्रतिराहित प्रतिराहित प्रतिराहित । स्वत्रोलुपनानिन एकादशे पटले त्रवः सागराः परा स्वितिः प्रमुखति ।

कृतीयपृथिव्यां तसनाम्नि प्रथमपटले त्रयः सागराः सागरनवभागानां चत्वाररच परा स्थितिः सम्भवति । द्वितीये तयितनाम्नि पटले त्रयः सागराः सागरनवभागाना-

र पडचमन- आ०, ब०, इ०, ज०। २ -तियंव- आ०, ब०, इ०, ज०। ३ -तियं-आ०, ब०, द०, ज०। ४ प्रक्षिचिति ज०। ५ प्रजायते घ०। ६ प्रतिगयते आ०, द०। मरवते ज०। प्रिस्थिति ब०!

मध् भागाश्च पर स्थितिः समुद्देति । तपनवास्ति नृतीयपटते चरवारः सामराः सागरमध-मागानां प्रयो भागाश्च परा स्थितिः सम्बन्धते । तपनवास्ति चतुर्धपटते सागराश्च स्वारः सागरनवभागानां सप्त मागाश्च परा स्थितिः सम्प्रजायते । निदाधनास्ति पश्चमे पटले सागरः पञ्च सागरनवभागानां द्रौ सागौ च परा स्थितिः सम्प्रसिक्ष्यति । प्रज्वस्थितनास्ति वष्टे पटले पश्च सागरः सागरनवभागानां पट् मागाश्च परा स्थितिः समुराचते । चञ्चितनास्ति सप्यमे पटले पट्सागराः सागरनवभागानामेकोन्यगञ्च परा स्थितिः भन्यराते । संज्वलितनास्ति अष्टमे पटले पट्नागराः सागरनवभागानां पद्ध मानाश्च परा स्थितिः सिन्नपति । संज्वलितनास्ति

चतुर्थपृथिव्याम् आरमिन प्रथमपटले सप्त सागराः सागरसन्तमागानां त्रयो भागान्न परा रिथतिः समस्ति । तारमान्नि द्वितीयपटले सागराः सप्त सागरसद्ममागानां १० पद्ममागन्न परा रिथतिः समास्ते । भारमान्नि तृतीये पटले सागरा अष्ट सागरस्वतभागानां ह्वे भागी प परा स्थितिः संज्ञागति । धर्चस्कर्मान्नि चतुर्थपटले सागरा अष्ट सागरस्वतभागानां पञ्चभागन्न परा स्थितिः संविद्यते । तमकनान्नि पद्मभागटले सागरा नव सागरसह-भागानां पञ्चभागन्न परा स्थितिः सन्तियते । सहनान्नि वष्ट्यपटले सागरा नव सागरसह-भागानां चत्वारो भागान्न परा स्थितिः सम्बन्न रियति । सहस्वत्वनान्नि सप्तमे पटले देशसागराः १५ परा स्थितिकज्ञायते ।

पद्धभष्टिश्वन्यं तमोनान्ति प्रथमपटले एक्षद्वश् सागराः सगरपञ्चभागानां ह्री भागी च पर्या स्थितिः परिसिष्यति । भभनान्ति द्वितीयपटले सागरा द्वादश सागरपद्धभागानां चत्वारा भागाद्म पर्या स्थितिः पर्युदेति । इपनान्ति एतीयपटले चतुर्वश्च सागराः सगरपद्ध-भागानासेको भागद्य पर्या स्थितिः पर्युद्धस्यते । अभ्यनान्ति चतुर्वपटले पद्धद्वश्च सागराः २० सागरपद्धमागानां त्रयो भागश्च पर्या स्थितिः परिसम्पद्यते । तमिन्ननान्ति पद्धमपटले सागराः समदश्च पर्या स्थितिः परिनिष्यग्रते ।

पष्टप्रथिच्यां हिमनारिन प्रथमपटलेऽष्टाइश सागराः सागरित्रभागानां ही भागी च परा स्थितिः परिफलवि । वर्द् लनारिन द्वितीयपटले विश्वतिसाययः सागरत्रयम।गानामेको भागक्ष परा स्थितिः परिजागति । सन्छकनाम्नि तृवीयपटले द्वाविश्वतिसायसः परा स्थितिः २५ परिविद्यते ।

सन्दमपृथिञ्यासप्रतिक्षननाष्टिन पटले सागराखर्यासदात् एरा स्थितिबोद्धव्या । समस्यत्रार्याः—

> "प्रथमभूत्रथमपटले वर्षसहस्राणि नवतिरुत्तरहा । स्थितिरेतावन्त्येवं द्वितीयके भवति रुक्षाणि (। १ ।)

ąo.

१ एमुस्यर - भारु, वरु, दरु, वरु । साम्रपदाते वरु । २ -तादरदेव भारु, दरु, वरु, वरु ।

۹

βœ

१५

₹0

રવ

तत्त्वार्थ*पू*त्ती

[ ३|६

पूर्वाणां सञ्ज कोट्योऽसंख्याताः स्युप्तृतीयके । तुर्ये सागरदशमी भागः पश्चमके पश्चमद्वीय स २ ॥ सागरदश्रमामानां अथस्तु भागा भवन्ति सह एव्हे । सप्तमके चत्वारी मागा अञ्चयर्पमष्टमके ॥ ३ ॥ नवमे दस्रभागानां पड्भागा दशमके तु सप्तेव । एक।दरोज्य नव तु द्वादशकेऽव्यिश्वयोदश्वते ॥ ४ ॥ अय कथवामि सुनीनां द्वितीयभूप्रधमप्रदक्तेऽिधः । एकादश्रमागानां ह्रौ सामौ सामरस्येव ॥ ४ ॥ पटले दितीयकेऽन्धिर्मागाश्वत्वार एव च तृतीये । अञ्चिः षड्भागपुतश्रतुर्धकेऽव्धिः कलाश्राष्ट ॥ ६ ॥ यक्षमकेऽव्धिर्दशके (१) पष्टेऽव्धिरेक एव मागश्च । सप्तमके हाष्ट्यी त्रयश्च भागा भवन्त्येव ॥ ७ ॥ द्वाबन्धी अष्टमके मायाः पञ्जीय सामरी नवमे । भागाः सप्त च दशमे नव मागाः सागरावित च ॥ ८ ॥ उद्देशय एकादशके त्रयस्तृतीयचमाप्रयम्पटले । अञ्ध्ययमपि भागा नवभागानां च चत्वारः () ९ ॥ अञ्ज्ञियाधभागा द्वितीयके सिन्धवस्तृतीये तु । चत्वारों ऽश्ववितयं तुर्थे ते चैव सप्त कलाः ॥ १० ॥ पश्चमके द्रयंशयुनाः श्रशभ्वजाः पश्च पष्टके पश्च । भागाः पट् सप्तमके एडव्धर्योऽशस्तवा चैकः ॥ ११ ॥ अघ वीचिमाहिनः स्यः पहरुमे भागपश्चकेन युताः । नवमे महार्णवानां सप्तकमिति साधुमिः कथितम् ॥ १२ ॥ तुर्यभू प्रयमपटले शञ्चाजाः सप्त सप्तभागानाम् । भागास्त्रयो द्वितीये सप्ताम्बुधयश्च पड्मागाः ॥ १३ ॥ अष्ट इतीयेऽम्बुषयो भागौ हौ तुर्यकेऽष्ट्रपञ्चकलाः । नव पश्चमे च पष्टे चतुरंशा दश्च तु सप्तमगाः ॥ १४ ॥

क्षाई 🖟

वृतीयोऽम्यायः

१२१

ę٥

पश्चमभ् प्रयमेऽस्मिन्नेकारश्चपश्चमागमः राष्ट्रगम् । हादश्चतुरंशपुताः हितीयकेऽत्तमतुर्दशाशश्च ॥ १५ ॥ तुर्वे पश्चदशाशास्त्रयः परं पश्चमे तु सप्तदश्च । पष्ठभू प्रथमपटलेऽष्टादशभागत्रयहृष्यश्ची ॥ १६ ॥ अम्बुधिविंशतिरंशो हितीयके विश्वतिस्तृताचे तु । अर्णवयुगेन सममञ्जवि प्रथक्षिश्चदम्बुधयः ॥ १७ ॥" [

मध्ये पटले जपन्यमापुर्दशवर्षसङ्खाणि भवन्ति । अस्तृष्टं तु 'पूर्वमेवोक्तम् । यस्यपमपदले उत्तृष्टमायुन्तद्द्वितीयपटले जपन्यं झातन्यम् । एवं समस्यि तरकेदवेकोन-पन्न्याअस्पदलेन्यायुन्तद्द्वितीयपटले जपन्यं झातन्यम् । एवं समस्यि तरकेदवेकोन-पन्न्याअस्पदलेन्यायुन्तम्मो झातन्यो यावन् धनसे नरके एकोनपञ्चायाचे पटले हाविशादिसागरोपमा जयन्या स्थितिरवगन्तव्या ।

तेषु नरकेषु मद्यापिनो मांसमञ्ज्ञक मस्त्रात्ते प्राणिणातका स्वस्त्यवादिनः परह्रव्या-पहारकः परक्षीळण्यटा महालोभामिनुताः रात्रिभोजिनः सी-शलनुद्धन्द्वपिविशासपातका जिनधर्मेनिन्दका रोद्रध्यानाविद्य इत्यादिपापकर्मां बुद्यातारः समुत्यवन्ते । वपरिपादा अक्षेत्रो-मस्त्रकाः सर्वेऽपि समुत्यस्य श्रव्या पतन्ति । दोर्यकालं दुःश्नान्यनुभवन्ति । मेहमात्रं मोजनं मोकुमिन्छन्ति, आसुरीमात्रमपि न मान्तुवन्ति । समुद्रज्ञलं पिरासन्ति, जलविन्दुमात्रमि १५ न मान्तुवन्ति । सदा सुखं बाञ्छन्ति, चक्कस्त्रमेनमात्रमपि कालं सुखं न लमन्ते । तथा चोक्य--

"अँच्छिणिबीसणिमत्तं पारिय सुदं दुक्समेव अणुवदं। णिरवे पेरह्याणं अहोपिसं पच्चमाणाणं ॥१॥" [ विकोयसाट गा० २०७ ]

अन्यरच---"श्रॅसच्यि-सरिसद-पश्स्ती-श्रुजगा-सिंहि-स्यि-मच्छ-मणुदा घ । पढमादिस उप्पत्ती अडनारा दोण्यि नाहत्ति ॥" [

अस्यायमर्थः —असन्धिकनः प्रथमनरक्षमेव गच्छन्ति। सरीस्पा द्वितीयमेव नर्प्सं गच्छन्ति। पांचणस्तृतीयमेव भरकं व्रजन्ति। मुजगाश्चतुर्यमेव नरकं यान्ति। सिंहाः पञ्चयमेव नर्ष्कं अजिहते। ज्ञियः वृष्टमेव। मतस्याः मतुष्याध्य सरसमेव नरकर्सिय्न्ति। २५

रै पूर्वोक्तम् भार, दर, बर, अरु । २ -नुब्राधारकाः सन् वरु । ३ अमिशुसाः बार, दर, जरु, बरु । ४ असिनिमीलनमात्रं नास्ति सुखं दुन्समेष अनुदद्धम् । नरके नारकाणामहनिद्यं प्रवस्तानाम् ॥ ५ असिनिमीलनमात्रं नास्ति सुखारीहस्त्रीमात्रसम्प्रवाशः । मयसादिषु उत्पत्तिस्प्रवाशः । हिष्यारं मावत् ॥ ६ -यमेव ज- वार, बरु । ७ विरहन्ति आरु, बरु, वरु, करु । ८ -मियन्ति आरु, बरु, वरु, वरु ।

[ ₹16

पदि प्रथमनरकं कथित्वरिक्षत्त्वया निरन्तरं गच्छति तर्हि अष्टवारानः। यदि द्वितीयं नरफं निरन्तरं गच्छति तर्हि सप्तवारान् श्रजति । इतीयं पद्धारान् श्रजति । च्छुयं पश्चवारान् । पञ्चमं चतुर्यौरान् । षष्ट् योन् वारान् । सप्तमं द्वौ वाराविति । सप्तमाजरका-र्क्रिगतितियोग्व भवति, पुनश्च नरकं गच्छति । पञ्चाप्तिगते नरतं पवि प्राप्तिगति विदेशितः देशावित्वं स्पत्ते, न महात्रनित्वम् । चतुर्योक्षिगते कोऽपि निर्योगमपि गच्छति । स्त्रीयाद् द्वितीयाद्यपमाञ्च वितिगतः कश्चितीर्थक्षदेरोऽपि भवति ।

## अधेदानी विर्यन्त्रोकसहपनिहरणायं स्वाधिदमाहुराचार्याः— जम्मृद्वीपलचणोदादयः शुभनामानो जीयसमुद्राः ॥ ७ ॥

१० वन्यूदीपश्च अस्यूनामहोपः, उवणवत् श्वारसेदकं वर्ळ यस्य स उवणोदः, जन्यू हीपश्च अवणोदः अस्यूदीपट्यणंदी, ताचति वेषां हीपसमुद्राणां ते अस्यूदीपट्यणंदी, ताचति वेषां हीपसमुद्राणां ते अस्यूदीपट्यणंदी, ताचति वेषां हीपसमुद्राणां ते अस्यूदीपट्यणंदी, वाचति वेषां हीपसमुद्राणां ते अस्यूदीपट्यणंदी, वाचति वामि होपाः । उवणोदनामा प्रयमः समुद्रः । अस्यानामानः । तथा हि—अस्यूदीपनामा प्रयमो हीपः । उवणोदनामा प्रयमः समुद्रः । पुरुत्तर-वरनामा त्वीयो हीपः । वाच्यीवरनामा प्रयमः समुद्रः । पुरुत्तर-वरनामा त्वीयो हीपः । पुरुद्धर-वरनामा प्रयमः समुद्रः । वाच्यीवरनामा प्रयमः समुद्रः । वाच्यीवरनामा प्रयमः समुद्रः । पुरुत्तरनामा पर्यापः समुद्रः । वाच्यीवरनामा पर्यापः समुद्रः । पुरुत्तरनामा पर्यापः समुद्रः । स्वर्त्तरनामा पर्यापः समुद्रः । पुरुत्तरनामा पर्यापः समुद्रः । पुरुत्तरनामा पर्यापः समुद्रः । पुरुत्तरनामा पर्यापः समुद्रः । प्रवर्तनामा समुद्रः । व्यर्वापः समुद्रः । व्यर्वापः समुद्रः । व्यर्वापः 
मेरोहचरस्यां दिशि चत्तरङ्कतामोत्तमभोगमूमियभ्ये जन्द्युक्तो वर्तते। स सदा २५ शाक्षतो नानारक्रमयो सरक्तमणिमयस्कन्धशास्तः स्कटिक्मणिमयपुष्पमञ्जरीक इन्द्रनीटमणि-मयफटः कृष्णपन्तः इत्यर्थः, हरितमणिमयपत्रः। जम्बूरेबोधितभाक्ष्मासः वद्युक्तस्य चतुर्दिञ्ज चत्यारः परिवारकृक्षाः। तया बर्सकः(कम् )चत्वारिश्वस्यकृष्णणे एकं शतं पत्त्वदृष्णाणे च परिवारकृष्णा यर्जन्ते। एवं सर्वेऽपि जम्युक्क्षा मिलित्या वृक्षाणामेकं छक्षं चत्वारिश्वस्यकृष्णि एकं शतं प्रतिवारकृष्णा मिलित्या

१ -रसुद ज - द०, ब०, ता० । २ -के प्रव - मा०, व०, द०, ख० । ३-च्यरवरवा - सा०। ४ -व्यवस्वरता - सा०, व०। ५ -व्यवस्वरता - सा०, व०। ५ -व्यवस्वरता - सा०, व०। ५ -व्यवस्वरता - सा०, व०। ७ -चा व - सा०, व०।

शेंद्र ]

तथा **चोक्तभ्**—

## "बत्वारिंशत्स्रदस्नाणि लेखं चैकोनविंशतिः। शतं तद्दर्वोत्सेघाः स्युः जम्बोर्जम्बुतरोरिमाः॥" [ ]

पं व्यवतयोजनोत्सेधो मृज्युक्षः । एतेन जम्बूबृक्षेणोपलक्षितवात्मम्बूद्वीप इत्युच्यते । यादशो जम्बूद्धः तादशो देवकुरुमध्ये शास्त्रातपृक्षोऽपि वर्तते । यापन्तो युक्षास्तायन्तो ५ रत्नमया जिन्नप्रसादा हातस्याः । एवं धातकीयृत्योपलक्षितो धातकीद्वीपः । पुण्करपृक्षो-पलन्तितै पुष्करद्वीपः ।

अर्थतेषापसंख्येयद्वीणसमुद्राणां विस्तारस्चनार्थं सन्निवेशकयनार्थं संस्थानविशेषनि-रूपणार्थक सुत्रमिदं प्रतिपारयन्ति—

### हिहिबिक्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिचेपिएरे वसपाऽकृतयः ॥ ८ ॥

द्विद्विविध्यम्मो द्विगुणिहगुणिहिसारो येवां द्वीपसग्रहाणां ते द्विद्विविध्यम्भा जाति-क्रियाहच्याणिर्युगपन् <sup>प्</sup>प्रयोक्तुवर्यानुभिच्छा धोप्सा वीप्सार्थे "पद्स्य" [शावद्याव ११२।९९]। इति सूत्रेण द्विःसस् द्विर्थेचन्य्। अत्र विष्यम्भस्य द्विगुणत्ववशप्यय्ये वीप्सा वर्षते। तेन विष्यमभस्य गुणवचनन्त्वात् एषा गुणवीप्सा वर्तते। वक्तस्य जात्यादिशब्दानां उक्षणम्—

"दन्यक्रियाजातिशुणप्रमेदैर्डवित्थकर्षु दिजपाटलादौ ।

### शन्दप्रश्चति सुनयो वदन्ति चतुष्टर्यी शब्दविद: पुराणाः ॥१॥" [

िभार

हिराणः सर्वाचेशतिकोट्यभिक्षत्रिशतकोटि-अष्टपहिरुक्षयोजनधितारो भन्दीश्वरपरसपुरः । तस्माद् द्विगुणः पर्वाचेशक्षक्षाधिकाः पेक्षपञ्चाशकोटयः यद्शवक्षोटयः पतावरोजनधितारः अरुणवरद्वीपः । तस्माद् द्विगुणो द्वासमतिरुक्षाधिकाः श्राकोटयस्त्रयोदशशतकोटयः एतावर्षोजनिक्तारोऽरुणवरसमुद्रः 'पेथेन्तं ग्रह्मं गणितश्चास्त्रप्' [ ] इति वचनात् ५ किथन्त्रपंन्तं गण्यते १ अगया रीत्या श्वयम्भूरमण्ययेन्तं द्विगुणविष्क्रम्माः इपसमुद्दाणः असंस्थेया स्नातस्याः । अत्रायं विशेषः—यथा जम्बूद्वीण्डवणसपुत्रविक्तारो इयसमुद्दायात् जिल्ल्यम्भूरमणसमुद्रविक्तारो इयसमुद्दायात् जिल्ल्यम्भूरमणसमुद्रविक्तार एक्ल्ल्यसेणाधिकत्या असंस्थेयद्वीणसमुद्रविक्तारेभ्यः स्वयम्भूरमणसमुद्रविक्तार एक्ल्ल्क्षेणाधिकत्या असंस्थेयद्वीणसमुद्रविक्तार एक्ल्ल्क्षेणाधिकत्याः ।

पुनरिष कथम्भूता द्वीपसमुद्राः १ पूर्वपूर्वपरिष्ठेषिणः । पूर्व पूर्व प्रथमं प्रथमं १० परिश्चिपन्ति समन्तात् वेष्ट्यन्तीत्वेवशिकाः पूर्वपूर्वपरिष्केषिणः । जम्बृद्धीयो स्वयासमुद्रेण वेष्टितः । स्वत्रभासमुद्रेण वेष्टितः । स्वत्रभासमुद्रेण वेष्टितः । स्वत्रभासमुद्रेण वेष्टितः । प्रकारवरद्वीपः काळोदसमुद्रेण वेष्टितः । प्रकारवरद्वीपः पुरकारवरसमुद्रेण वेष्टितः । सन्तर्या रोत्या पूर्वपूर्वपरिष्ठेषिणः, न तु नगरमायपत्तनाविवत् यत्र तत्र स्थिताः । पुनरिष कथम्भूता द्वीपसमुद्राः १ वस्त्रयास्य । गजदन्तकाचादिकृतानि कञ्चणानि स्रीकरभूवणानि १५ वस्त्रयान्युत्त्यन्ते । तद्वस्ववेदिष्ठिष्ठापि समुद्रा वर्तुस्यक्तारः वर्तन्त्रे, न न्यसाः उन च चतुरसाः न पञ्चकोणाः, न पद्कोणाः ११याराकाररिकृताः, किन्द्र बुत्ताकारा एव ।

अथ जम्बूहीपाद् द्विगुणद्विगुणविसाराः 'बिल्ल त्रवणसमुद्रादयो वर्तन्ते स जम्बूहीए एव "कियद्विस्तारो भवति, यद्विस्तारादन्यविस्तारो विज्ञायते ? इत्युक्ते तस्वरूपमाहुः--

## तन्मध्ये भेरुवाभिष्टेचो योजनशतसहस्रविष्कम्भो जम्बूबीप:॥१॥

तेषां द्वीपसमुद्राणां मध्यस्त्रमण्यः तस्मिन् तम्मध्ये सर्वद्वीपसमुद्राणां मध्यप्रदेशे जन्द्रद्वीणे वर्तत इत्यर्थः । कथरभूतो जम्द्र्द्वीणः ? सेरुनासिः, मेरुः सुदर्शननामा कनक-पर्वतः एकसहस्त्रयोजनभूमिमध्ये स्थितः नवनवतिसहस्त्रयोजनसहरुक्ततः । सीभद्रशास्त्रवान् दुपरि पद्मारस्योजनभूमिमध्ये स्थितः नवनवतिसहस्त्रयोजनसहरूकं सरप्राप्य सौभनसवनः । सौभनसवनात् सार्द्धपद्मविश्वत्रसहस्त्रयोजनगस्यपाण्युकथनः । चत्वासिंग्रयोजनोष्ठतपृष्ठिकः, २५ सा चूळ्यि सार्द्धपद्मवित्रसहस्त्रयोजनमध्यपाण्युकथनः । चत्वासिंग्रयोजनोष्ठतपृष्ठिकः, २५ सा चूळ्यि सार्द्धपद्मवित्रसहस्त्रयोजनमध्य एव गणनीया । स पर्वविष्णे मेरुनाभिक्षध्यप्रदेशे चत्व्यत्रस्त्रस्त्रस्त्रस्ति सेरुनाभिः । पुनर्रापे कथम्भूतो जम्बूद्दीपः ? छतः वर्त्वछः । आदित्यविम्बवद्वर्ष्ट्यस्य इत्यर्थः । 'पुनर्रापे कथम्भूतो जम्बूद्दीपः? योजनशतसहस्त्रम् , योजनन्तर्तिस्त्रम् । शतानां सहस्तं शतसहस्त्रम् , योजनन्तां शतसहस्त्रस्त्रम् योजनशतसहस्त्रम् , योजनन्तां शतसहस्त्रस्य योजनशतसहस्त्रम् , योजन्तां शतसहस्त्रस्य योजनशतसहस्त्रम् , योजन्तां शतसहस्त्रस्य योजनशतसहस्त्रम् , योजन्तां शतसहस्त्रस्य योजन्त्रतसहस्त्रम् , योजन्त्रतसहस्त्रम् , योजन्तां शतसहस्त्रस्त्रस्त्रम् । स्वातां सहस्तं शतसहस्त्रम् , योजनन्त्रते । स्वत्रस्ति । स्वत्यस्ति । स्वत्यस्त

१ पर्यस्तम – इन्, जन्बर । २ - यानि कृष्यस्ते २०१०. इन्, इन्, इन्, चनु । अस्त इन्, इन्, जन्। ४ किंद्र – असन्, दन, इन्, जन्। ५ कियान् वि – धारु, इन्, इन्, इन्, इन्, इन्, इन्, कि विकिर्दोल – आस्त्र, इन्, इन्, जन्।

क्षतसद्दक्षं विश्वकरमो विस्तारो यस्य जम्बूद्वीपस्य स भवति योजनञ्जवसद्द्व्यविष्करभः। एकत्रक्षयोजनिक्तर इत्यर्थः। उपरिविष्तवेदिकेन साठेन सद्द ट्यायोजनिक्करभः इति
सावः। स जम्बूद्वीपसालः अष्टयोजनोज्न्यः, मूठे द्वादशयोजनिक्तरभः इति
सावः। स जम्बूद्वीपसालः अष्टयोजनोज्न्यः, मूठे द्वादशयोजनिक्तरातः, मध्येऽप्टयोजनविस्तारः, उपरि चाष्टयोजनिक्तारः । तदसालोपरि स्वसुवर्णमधी चेदिका चोभयपाववे
वर्तते । सा वेदिका कोशद्वयोगता वर्तते । तस्य वेदिकाया विस्तारो योजनमेकं कोशद्वीकः ५
धतुषां सद्दसं सप्रशतानि पञ्चाशयुतानि च । तद्वेदिकाद्वयमध्ये साटस्योपरि सद्दोरगदेवधाक्षादाः सन्ति । तस्य दुर्गस्य पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तरेषु चत्वारि द्वाराणि वर्त्तन्ते । सन्नामानि—
विजयवैजयन्तवयनापराजितानि क्रमाद्विक्षयाचि । तद्व्वरिष्चःश्वमप्रयोजनानि, विस्ताःश्चतुः
योजनानि, चतुर्द्वीरामे जिनमितमा अप्टश्रविद्वार्थसंयुक्ता वर्तन्ते । तस्य जम्बूद्वीपस्य १०
परिक्षेपद्वीणि योजनट्वाणि सप्तविद्वार्यमे द्वे राते च योजनानां वयः कोशा खद्वार्थशत्यमं धतुःश्चि च किद्वद्वरिष्वमाद्वीहुठं च ।

तस्मिन् जम्बृद्वीपे षद्कुलपर्वतैः कृतानि वानि सम क्षेत्राणि वर्तन्ते, तक्षमानि मगद्याम प्राह<sup>4</sup>—

## भरतहैमवतहरिविदेहरम्य सहैरययवतैरावतवर्षाः चेत्राणि ॥१०॥

सरतन्त्र हैमबतश्च हरिश्च विदेहश्च रम्यकश्च हैरण्यवतश्च ऐरावतश्च भरतहैमबतहरि-विदेहरम्यकहैरण्यवतरावताः । ते च ते वर्षो सरतहैमबतहरिचिदेहरम्यकहैरण्यवतरावत-वर्षाः । क्षेत्राणि क्षियन्ति अधियक्षन्ति प्राणिन एविवति क्षेत्राणि । तथा हि-

भरतवर्षी भरतक्षेत्रं प्रथमं क्षेत्रम् । हिसन्नतो मध्ये सन्ते हैं सन्तरवर्षी द्वितीयं क्षेत्रम् । हरति जधन्यसोगम् सितयाऽऽर्याणां दुःसमिति हरिवर्षस्तृतीयं क्षेत्रम् । विगतदेहा मोक्षमामिनः २० प्रायेण सुनयो यत्र स विदेहवर्षश्चतुर्यं होत्रम् । रस्यं मनोहरं सध्यसमोगम् सितयाऽऽर्याणां कं सुत्वं यस्मित्रिति रस्यकवर्षः पञ्चमं क्षेत्रम् । हिरण्यवान् सुवर्णमयत्वान्सिक्तरो पर्यतत्वत्वस्य दक्षिणतो भवो हैरण्यवतवर्षी जधन्यमोगभूभित्रणं यस्न क्षेत्रम् । हरण्यान् समुद्रस्तस्य दक्षिणतो भव ऐरावतवर्षः सप्तमं क्षेत्रम् । एतान्यनादिसिक्षनामानि सप्त क्षेत्राणि भवन्ति । तथा हि—

हिमन्नपर्यंतपूर्वे समुद्रदक्षिणसमुद्रपश्चिमसमुद्राणां चतुर्णो मध्ये गङ्गासिन्युनदीद्वयेन २५ विजयाद्धेपर्वतेन च पर्यूक्पडीकृतः चटापितवापाकारो मरतवर्षः कथ्यते । तस्य मरतवर्षस्य मध्ये पष्ट्वाशयोजनविस्तार प चर्विशतियोजनीरसेषः क्रोशैकाधिकपट्योजनमूनिमध्यगतो रजतमयो विजयार्थपर्यंतोऽस्ति । तत्र विजयार्थपर्यंते सरतदेवसम्बन्धिम्टेच्डकण्डेषु च चतुर्यकालस्यायन्तसद्दशकालो वर्षते । तेन तत्र तत्कर्यण पद्धशातस्तुरुत्सेषमङ्गं भवति ।

१ - इ.स.मिदम वः ।

<del>तत्त्वार्यंकृती</del>

ि सा**र** ०

जघन्येन तु सप्तइस्तप्रमाणं शरीरं भवति। उत्कर्षेण कोटिपूर्वमायुर्मेवति। जघन्येन° विंवत्यमं रातं वर्षाणामायुर्मेवति। उत्कञ्च—

## "भरते म्लेच्छखण्डेषु विजयार्द्धनगेषु च । चतुर्घप्तमयायन्ततृत्यक्षालोऽन्ति नापरः॥" [

विजयार्द्वपर्वताइक्षिणस्यां दिशि गङ्गासिन्युमहानदीद्वयमप्येऽयोध्या नगारी वर्तते ।
 विजयार्द्वपर्वताइक्षिणस्यां दिशि चुर इसमत्वपर्वताहक्षिणस्यां दिशि गङ्गासिन्युमहानदीद्वयमप्ये स्टेस्ट स्वयाप्ये प्रश्नित्व स्वयाप्ये स्वयाप्ये स्टिश्च स्वयाप्ये स्वयाप्ये स्टेस्ट स्वयाप्ये 
२० "सप्तोचानशया सिद्धन्ति दिवसान् स्वाङ्गप्टमार्थास्ततः कौ रिङ्गन्ति ततः पदैः करुगिरो पान्ति स्छलद्भिस्ततः । स्वेयोभित्र ततः कल्लागुणमृतस्तारुण्यमोगोद्गताः सप्ताहेन ततो भवन्ति सुद्यादानेऽपि योग्यास्ततः॥ १॥॥ [मागार्य० २।६८]

पतं सर्वाणि युगलानि दशगञ्जूत्युक्षतदश्चविषकस्पृत्कृक्षोत्त्रक्षभोगान् भुकलते। पुरुषः २५ किलमार्थेति वक्ति । की पुरुषमार्थ्य इत्युक्त्वा बाह्मपति । तेन कारणेन ते भोगभूम्युद्धवाः मनुष्या आर्थाः कष्पनने ।

अप के ते दशकाराः करुरवृक्षाः ? प्रथमे मदाद्वाः करुरवृक्षाः ते मद्यं सर्वन्त । मद्यं

४ - न पञ्चविद्यात्यप्रदात्य- मार, इ.च., व.च., व.च. २ - कालंग न चापरः मार, इ.च., व. व. १ परिधिष्ठेतः व.च. ४ - मार्च कल्पमे- वार, इ.च. ५ - व.च. - वार, व. । ६ - दुगलेषु तेन व्यार, इ.च., व.च. । ७ रङ्गति वार, व. १ ८ - स्तता- व. ।

नाम मर्यं न सन्ति । कि तिर्दे १ श्रीरदिषसिर्पारियुद्धन्यसिर्छल्यानकं सन्ति । कामशक्ति जनकरवान्ययमिरपुण्ययेते । दितीयाः कल्पकृशा धादित्राक्षा स्वस्ति । ते सृद्वप्रटर्हम्महरोभेरीसम्मातालकंसनल्यण्यावेणुयीणास्वरमण्डलादीनि वादित्राणि फलन्ति । तृतीयाः कल्पवृश्चाः सूचणाइनामानः स्वरककिरिस्त्रहारन् पुरस्कुटकुण्डलाकुलीयकादीनि सूचणानि फलन्ति । चतुर्धाः कल्पवृश्चा माल्याङ्गनामानः स्वरोक्षणस्यक्षपारिजातशतपत्रकुसुरनीकोरप्तः ५ सौगन्धिकजातीकेतकोकुम् नक्षव्याखिकावकुलादिमालाः फलन्ति । च्योतिरक्षकृत्वमुस्या निजोद्योतेन सूर्णदीनामापि वेलो निक्षेत्रव्यन्ति । स्वरोतिरक्षयोतेन भोगासूमिलाखन्त्रसूर्यादीन् तु पर्यन्ति । वीपाद्धकरमञ्जूष्टाः प्रशलकुसुसमलद्यान् प्रदीपान् फलन्ति । तेभ्यो दीपान् गृहीस्वा मोगम्मिजा निजगृहमध्येषु सान्धकर्यस्येरोषु प्रविद्यन्ति । गृहाङ्गकल्पवृक्षाः प्रकारगो-पुरसंयुक्तमस्यप्रसादरूष्टेष्य धरिणमन्ति । भोजनाङ्गक्ष्यप्रमुद्धाः प्रव्यससंयुक्तमः १० म्वत्रवर्ष दिव्यमाद्यारं फलन्ति । साजनाहक्ष्यपृक्षाः प्रतिस्वावर्षेष्ठक्रमः स्वत्यवं दिव्यमाद्यारं फलन्ति । साजनाहकरपृक्षा चीनाम्बरपृद्धुल्वनेत्रसुप्रमयकास्वी-देशाष्ट्रस्थानि वृद्धाणि फलन्ति । साजनाहकरपृक्षाः चीनाम्बरपृद्धुल्वनेत्रसुप्रमयकास्वी-देशाष्ट्रस्थानि वृद्धाणि फलन्ति ।

तत्र अमृतर्रसायमस्वादृति चतुरंहुत्वयसाणानि वाष्पण्छेचान्यतिकोमछानि रूणानि भवन्ति । तानि पञ्चवर्णमावश्चरन्ति । तत्र भूमिः पञ्चरक्षमयी चहुर्तिवर्षणसरस्या पन्तेते । १५ विद्रुममणिसुरणमयाः कविक्राचन् कीवापर्यता अपि सन्ति । वापीतवागनशो रब्रस्य-सोपानाः सन्ति । नदीतदेषु रत्नमयन्ग्रंवालुका वसेते । तत्र पञ्चिन्द्रपासिर्यक्ष्योऽपिरे-चिनोऽमांसाधिनोऽसर्पादिकाः सन्ति । विक्रष्ठत्रयं न वस्तेते । तत्र मृतुद्वरया अकृटिल-परिणामा मन्द्रकायाः ..सुविनोताः शीलादिसंयुष्ठाः सनुष्या श्वष्टपाद्वादान्तेन विक्रेष्टचोऽपि तद्वमेदिनेन चोरपदन्ते । तत्रत्याः सद्द्रप्टयो सृताः सन्तः सौपर्मेशानयोः कन्ययोक्त्यचन्ते । २० वापीवुष्करणीसरोवरपञ्चित् जल्चराः स सन्ति ।

महाहिमधरार्वं तिमयभपर्वं तयोर्मध्ये पूर्वापरसभुद्रयोधान्तराले हरितीम वर्षः होत्रं पर्वते । तन्मध्ये ृश्चन्द्वद्देशह्यसभ्दरो विश्वतवान् नाम वेदाख्यो वर्तते । सोऽपि पर्वतः पटहा-कारमृतो हातन्यः । हरिक्षेत्रं मध्यमा भोगभूमिः । तत्र भोगभूमिया मनुष्या गम्यूतिद्वयोक्ष्वाः पश्यद्वयत्रीवितन्याः पूर्णिमाचन्द्रवर्णतेत्रस्का दिनद्वयान्तरितिविभोतकक्षक्रमाणमीजनाः । २५ तत्र विज्ञातिगन्यूर्युप्रताः करुपयुक्षाः । अन्या धर्णनाः पूर्वद् वेदित्त्याः ।

नियमपर्यंतनीलपर्यंतमोभंध्ये पूर्योपर अमुद्रयोधा मध्ये विदेहो नास नर्येः क्षेत्रं वर्तते । तत्स्त्रेत्रं चतुःप्रसारम्—मेरोः सकामात्युर्वं क्षेत्रं पूर्वविदेहः । मेरोः सकामात् पश्चिमायां दिरस्परविदेहः । मेरोर्देक्षिणस्यां दिश्च देवकुरवः । मेरोक्तरस्यां दिरशुत्तरकुरव इति । तत्र जिनभर्माशनामाथान् सदायर्ममवर्दनात् विगतदेहा महुष्याः प्रायेण सिद्धा भवन्ति । ३०

१ सर्थः । २ - तरस्ययानि स्ता- अरः, दः, वः । - तप्रपानि स्ता- वः । ३ सन्द-बद्रेकाञ्च- दः, वः ।

94

तेनायं धर्षो विदेह इत्युच्यते । विदेहक्षेत्रेषु तीर्यक्कृतायां चतुर्वशतिरिति नियमो न वर्तते । विदेहमुनियोगाद् वर्षोऽपि विदेहः, आधाराधेययोरिक्योपचारात् कृष्णक्ष्यत्रस्योगात् कृष्णक्ष्यत्रस्योगात् वर्षोऽपि विदेहः, आधाराधेययोरिक्योपचारात् कृष्णक्ष्यत्रस्योगात् श्वेतप्रसाद्वतः । देवकुरूत्तरकृर्ध्यवेदहः प्रपत्तिदेहानां चतुर्षे कोणेषु चस्त्रारः पर्वता गजदन्तामानः । तेषां विस्तारः पर्वयोजन्त्रनाति । तेषां विस्तारः पर्व्ययोजन्त्रनाति । तेषां परितारा पर्वेवकुर्या नामोत्त्रस्य मोगः मिष्यति गतौ हो नीर्वा पर्वति गतौ हो निवधं मति गतौ हो नीर्वा परिवार्वक्षादिक्षा मति गतौ हो निवधं मति । तद्वपंना स्वकीयस्वरूपसिहता परिवार्वक्षादिक्षा कृष्यवृक्ष्यद्वेदिवव्या । उत्तरदिग्वर्तिगोगाजदन्त्योरस्तराने उत्तरकृरयो नामोत्तमा मोगभूमि-१० वर्तते । तत्वस्या आर्थाः पर्यवत्रयजीविनो गव्यूतित्रयोजना (एनत्रयान्तरित्वदर्शेपस्त्रमाणकस्य-कृष्टान्तराचिनो जनाः, वालमास्यस्यान्तर्यस्त् स्वर्यस्ति । अन्या वर्णना प्रवेवद्वेदिवव्या ।

मेरोख्यत्विद्ध श्रीमद्दशालनामध्यं वनमस्ति । तस्य वनस्य पूर्वविरस्परदिशि च पर्यन्तयोर्द्धे वेदिक वेदिनच्ये । ते हुँ निषयनीलपर्यं तथीर्त्तमः । पूर्वविदेदमञ्चे सीतानदी १५ समागता । तथा पूर्वविदेदमञ्चे सीतानदी १५ समागता । तथा पूर्वविदेदो हिमागः छुतः । तत्र एक उत्तरो मागो हिनोयो दक्षियो मागाध । उत्तरमानमञ्चे अद्वश्चेत्राणि सञ्जातानि । कथम् १ पूर्व वेदी प्रधान् वक्षारनामः पर्वतः । वेदीपर्वत्वोभीन्ये एकं क्षेत्रं वर्तते । क्षारपर्वतिवभक्तनदीहयमध्ये हितीयं क्षेत्रम् । विभक्तनदीवक्षारपर्वत्वोभीन्ये एकं क्षेत्रम् । वक्षारपर्वतविभक्तनदीहयमध्ये चतुर्वं क्षेत्रम् । विभक्तनदीवक्षारपर्वत्वोभीन्ये पद्धमं क्षेत्रम् । वक्षारपर्वतविभक्तनदीहयान्यते थष्टं क्षेत्रम् । १० विभक्तनदीवक्षारपर्वत्वोभीन्ये सममं क्षेत्रम् । वक्षारपर्वतविभक्तनदीहकामध्ये अष्टमं क्षेत्रम् । तद्मनन्तरं देवारण्यं वनं समुहदेविकापर्यन्तम् । एवं चतुर्मिवैक्षारपर्वत्वेनिक्षिमकृतविभिन्धान्यत्वेन । विभक्तनदीवक्षान्यत्वे क्षेत्रमण्याक्षनविभिन्धान्यत्वे । विभक्तनदीवक्षान्यत्वे क्षेत्रमण्याक्षनविभिन्धान्यत्वे । विभक्तमः । विभक्तम्वत्वे क्षेत्रमण्याक्षनविभिन्धान्यत्वे । विभक्तमः । विभवतः । विभक्तमः । विभक्तमः । विभक्तमः । विभक्तमः । विभक्तमः । विभक्तमः ।

"कच्छा सुकच्छा महाकच्छा चतुर्थी कच्छकावती।

आरक्ती लाञ्चलावर्त्ता पुष्कला पुष्कलावती ॥ १ ॥" [इरि० ५)२४५ ]

तेषां श्लेष्ठाणां मध्येऽतुक्रमेणाष्ट्री मूक्तपत्ततानि । तेषां नामानि-क्षेमा, ज्ञेमपुरी, श्लरिष्टा, श्लरिष्टपुरी, खड्गा, मञ्जूषा, ओषघी. पुण्डरीकिणी । एकैकाय क्षेत्रस्य मध्ये नीलपर्वर्ताक्ररांते । शितानदीमध्ये प्रविष्टे उत्तरदक्षिणायामे गङ्गासिन्युनामानी (स्न्यी) द्वे हे नची वर्षेते । एकैकरय क्षेत्रस्य मध्ये एकैको विजयाभेपर्वतः पूर्वोपरायामः । तथा एकैकरय ज्ञेत्रस्य मध्ये १६ विजयाभ्रेपर्वतः पूर्वोपरायामः । तथा एकैकरय ज्ञेत्रस्य मध्ये १६ विजयाभ्रेपर्वतः पूर्वोपरायामः । तथा एकैकरय ज्ञेत्रस्य मध्ये १६ विजयाभ्रेपर्वतः पूर्वोपरायामः । तथा एकैकरया ज्ञेत्रस्य मध्ये १६ विजयाभ्रेपर्वतः पूर्वापरायामः ।

१ देवकुरुनम्मीसम्भान भार, दः, दर, दर, दर, । २ हे बेदिकानिन भार, दः, दर, दर, । २ भवभिः रप्ये बण्ट- वार । ४- निः कस्पन्ते आर, दर, दर, दर, पर।

३११० ] तृतीयोऽध्यायः

१२९

स पर्यंतो वृत्तवेदालयसदरः स्त्रेच्छवरण्यान्ये स्थितः। तत्र पर्यंते चक्रवर्ती स्थमितिह तिस्तति। पवसाद्रमु क्षेत्रेषु मध्ये अष्टवृषमित्रयो भयन्ति। एवसप्टायि क्षेत्राणि पर्वभिः खण्डैयुक्तानि भयन्ति। तत्र तत्र यो यरचक्रवर्ती समुत्यदाते तस्य तस्य एकेक्मार्यक्षरङ पद्धा
पद्धा स्टेच्छवण्डानि भोग्यानि भवन्ति। अष्टायि आर्थेखण्डमध्येष्ठेकेक उपसमुद्दो भवति।
स उपसमुद्रः सीतानदीसमीपेऽक्षेचन्द्राकारो भवति। तस्य तस्य चेत्रस्य सम्यन्धिनक्षकवर्ति- ५
साभ्याः सीतानदान्तेर्जीसिनो मागध्यरतन्तुप्रभोसनामानो व्यन्तरदेषा मवन्ति।

अयेदानी सीताया दक्षिणस्यां दिशि पान्यहाँ क्षेत्राणि वर्षोन्त तसामपूर्वकं तत्त्वरूपं निरूप्यते । तथा हि—पूर्विष्कां प्रारभ्य पूर्व धनवेदी प्रक्षाद् वक्षारपर्वतः । मृतीयस्थाने विभन्ना नदी । पतुर्धास्थाने वन्नारपर्वतः । पश्चमस्थाने विभन्ना नदी । पष्टस्थाने वक्षारपर्वतः । सप्तमस्थाने विभन्ना नदी । ब्रष्टमस्थाने वक्षारपर्वतः । नवमस्थाने वनवेदिका वेति नवभि- १० भिक्तिभिद्क्षिणोत्तराया (य) तामिरष्ट क्षेत्राणि कृतानि । तेषां नामानि—

> "वत्सा सुवत्सा महावत्सा चतुर्वी वत्सकावती । सम्या च सम्यका चैव समणीया मङ्गलावती ॥ १ ॥" [ दरि० ५।२४७ }

ंशेपासष्टानां क्षेत्राणां सञ्चेषु अष्टे सृह्णपत्तानिः। तेषां नामानि पूर्वतः प्राप्यः 'पश्चिमदिग्(मं) व्यवस्तुसीसा, कुण्डला, खपराजिता, प्रसङ्करी, अञ्चलती, प्रभावती, ह्युमा, १५ रत्नसङ्कर्या चेति । तेषास्त्रानां क्षेत्राणां सञ्चेषु पूर्वापरायता अष्टे विजयार्द्वपर्वता वर्तन्ते । तेषासष्टानां क्षेत्राणां सप्येषु द्वे हे पञ्चासिन्युनासिकं नचौ चर्ते । तेष नचौ निष्यपर्वताक्षिगंत्य विजयार्द्वान् विभिद्य सीतां नदीं प्रविष्टे । या अष्टी नगर्वः कथितास्ता विजयार्द्वेम्य उत्तराष्टु दिद्व सीताया दक्षिणासु दिक्ष गङ्गासिन्य्योध्व सप्येषु वर्षन्ते । तथा नगरीम्य क्षारतः सीताया दक्षिणपार्वेषु अष्टी वरससुद्राः वर्तन्ते । निष्यपर्वतादुत्तराष्टु विज्ञ विजयार्द्वेम्यो विज्ञासिन्यु-नामानः पोढ्यान्य सिक्षां विसङ्गनद्यक्ष, एकोनविद्यातिनयो निष्यादुत्तीर्यं विज्ञयार्द्वान् विभिन्न सीतायां प्रविद्याः । एवं पद्भिः पद्मिः सर्वेमेण्डतान्यष्टी क्षेत्राणि झातन्याने । अष्टानां क्षेत्राणां सम्बन्धिनः सीतानिवासिनो सागध्यस्तरुप्रमासाश्च क्षात्रव्याः ।

पर्य सीतोहा नदी अपरविदेह विभिन्न पश्चिमसमुद्रं भारा । सया द्वौ विदेही कृती— २५ दक्षिण उत्तरक्ष । सरोवर्णना पूर्वविदेहपद्वीदिकव्या । अयन्तु विशेषः—सीतोवादक्षिणतटेषु शनि होत्राणि वर्त्तन्ते तेषां नामानि पूर्ववः पश्चिमं यावत्—

> "पचा सुपद्या महापद्या चतुर्ची पद्यकावती । शृक्षा च नरिना चैव क्रमुदा सरितेति च ॥ १ ॥" [ हरि० ५१९४९ ]

१ --तर्बर्त्तिः ७० । २ -दिववे- ता० । ३ तेष्यप्टा- तर० । ४ पश्चिमदिक् पा- व० । ५ निवनिवप्र- क्षा०, च०, व०, ज० ।

ર્ધ

१३० तत्त्वार्यवृत्ती

**\$11** [ 31

तेशं क्षेत्राणं मध्येषु मूलनगरीणां नामानि अश्वपुरी, सिंहपुरी, महापुरी, विजया-पुरी, अरवा, विरवा, अशोद्ध, वीतवोक्त चेति । सीवोदोत्तरतटे वान्यटी क्षेत्रणि वर्तन्ते तेशं नामानि पश्चिमतः पूर्वं यावत्—

"वत्रा सुवपा महावत्रा चतुर्यी वत्रकीवती ! गन्या वैव सुगन्या च गन्यिला गन्यमादिनी ॥१॥" [ इपि० भारपर ] सख्परीणां जागानि—

"विजया वैजयन्ती च जयन्ती चापराजिता।

चका सर्गा अयोष्या च अवध्या चेति ताः क्रमात्।।" [६९० ५।२६३]

बच मृतारण्यं वनं क्षेत्रपश्चिमसमुद्रवेदिकयोर्मध्ये ज्ञातस्यम्।

१० एवं महाविदेहवर्णनां इस्ता पश्चमी स्म्यस्त्रयं उच्यते। तद् सम्यस्त्रेतं नीलपर्धतरिक्षाः पर्वत्रयोभिध्ये पूर्वाऽपरसमुद्रयोक्ष मध्ये झाउच्यम्। तस्त्रेतं अभ्यमा मोराय्मिः हरिह्ने क्षियतः स्वस्त्रया झाउच्या। तस्य क्षेत्रस्य सध्ये गम्यमान् नाम युन्तवेदाङ्क्यद वोद्धन्यः। अय स्विमपर्यविक्षितिपर्यतयोग्तराते पूर्वाऽससुद्रयोक्ष मध्ये हैरण्ययतो नाम बख्ने वर्षो नर्तते। तद्धरण्यवर्तः पष्टं क्षेत्रं जपस्या मोगाम्मिहँ स्वतक्षेत्रस्यस्त्राः । स्व झाउच्या। हैरण्यवतह्ये नमध्ये मास्ययान् नाम कृतवेदाङ्क्यः पर्यतो वर्तते। स हैमवतक्षेत्रसम्ब्य-स्थितक्षव्यद्रदेशक्ष्यस्यः। स्थ शिक्षाराव्यवर्त्ताः पर्यते वर्तते। स हैमवतक्षेत्रसम्ब्य-स्थितक्षवर्त्वद्रदेशक्ष्यस्यः। स्थ शिक्षारावर्त्वद्रस्यः पर्यते वर्तते। स हमवतक्षेत्रसम्ब्य-स्थावर्त्ताः नाम वर्षश्चकास्ति । तस्त्रसम्बर्धत्वर्तते भावतक्षेत्र भरतक्षेत्रस्यात्रत्वर्त्वद्रस्याः विजयार्द्धपत्रिति । तद्वस्त्रम्यति । तस्य विजयार्द्धस्योग्तर्शक्ति । तद्वस्त्रम्यति । तद्वस्त्रम्यति । तस्य विजयार्द्धस्योग्तर्ति । तद्वस्त्रम्यत्रम्यस्ति । तद्वस्त्रम्यस्ति । तद्वस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्ति । तद्वस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्ति । वातारे स्वर्ते चात्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्त्रम्यस्ति । वातारे स्वर्ते चात्रम्यस्ति । स्वर्ति । स्वर्ते । स्वर्ति 
अधेदानी पर्कुलपर्वतानां नामान्यवरियतिक्वोच्यते—

तर्विभाजिनः पूर्वोपरायता हिमयन्महाहिमयन्नियधनीत-रुक्मिसिखरियो वर्षभरपर्वताः॥ ११ ॥

तानि भरतद्देमववहरिविदेहरस्यकहैरण्यवर्तेरावतसञ्ज्ञानि होत्राणि विश्ववन्ति विभागं प्रावयन्ति विभागहेतुत्वं गच्छन्तीत्येषंशीलास्तद्विभाजिनः "सामन्यसातौ णिनिस्सा-

१ - ध्ये मू- आ०, व०. इ०, व०। २ - कादानी द०, ज०। ३ सध्यमभी - वा०. व०, इ०, अ०। ४ - तं हो- आ०, इ०, व०, अ०। - तंबद्धः हो- ता०। ५ - णिप- आ०। ६ स्वर्तीकान्यस्य स्टब्रेशेन - आ०, द०, व०, ज०। स्वर्गीवान्यत्र मृत्युष्टी - व०।

१५

वा१२-१३ ]

#### तृतीयोऽप्यायः

च्छील्ये" [काव० २।७६ ] ताच्छील्यं फलनिर्णेक्षय् । अनाविकाले निवनिज्ञस्याने रियतः हेतुनिरपेक्षनायानः पूर्वकोत्रध्यस्कोटीभ्यां 'लक्षणेदसप्तर स्परित्यात पूर्वापरायता इत्युच्यन्ते । के ईटिल्यपाः ? वर्षपरपर्वताः । वर्षणा भरतादीनां सप्तानां क्षेत्रायां विभागप्तय्यत्याद् वर्षपराः । वर्षपराभ्यं ते पर्वताम वर्षपरपर्वताः । किम्रामानस्ते वर्षथरपर्वताः ? हिमवन्महाहिमवन्नियप्रनीलरुविमाहिस्यश्मिपद्यनिक्सिमाहिस्यशिष्याः । इतरेतरद्वन्द्वः । तत्र भरतस्य हैमवतस्य च क्षेत्रस्य सीम्नि चुद्रहिमवान् स्थितो वर्तते । स चुद्रहिमवान् एक्यात्योजनोन्नतः पञ्चविद्यतिक्योजनभूमिमध्यस्थितः । हैमवतक्षेत्रस्य हरिक्षेत्रस्य च सीम्नि महाहिमवान्यरियतो वर्तते । स द्विद्यत्योजनोन्नतः पञ्चति वर्तते । स चुद्रहिपवान् स्थितो वर्तते । स चुद्रहिपवान् स्थिते वर्तते । स चुद्रहिपवान् स्थिते वर्तते । स चुद्रहिपवान् वर्षते । स चुद्राव्योजनोन्नतः पश्चति । स चुद्रहिपवान् वर्तते । स चुद्रवर्षत्रस्य च सीम्नि नील-पर्वतोऽवस्थितो वर्तते । स चुद्रवर्षत्रस्य च साम्निक्षर्यः च साम्निक्षर्यः । स्थक्ष्येन्यः स्थानिक्षर्यः । स्थक्ष्येन्यः स्थानिक्षर्यः । स्थक्ष्येन्यः स्थानिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यान्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकष्तिक्षर्यः । स्थानिकस्थानिक्षर्यः । स्थानिकस्थानिकस्यान्यः । स्थानिकस्यानिकस्थानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस्यानिकस

अधेदानी क्णां कुलिशिसरियां वर्णविशेषपरिकानार्यं सूत्रामदैमाहः--

### हेमार्जुनतपनोपधैङ्ग्परजनहेममयाः ॥ १२ ॥

हेम प् अर्जुनं च तपनीयं च वैव्यं च रजतं च हेम च हेमार्जुनतपनीयवेष्ट्यं-रजतहेमानि, तैनिष्टं ता हेमार्जुनतपनीयवेष्ट्यंरदवहेमस्याः । "ग्रॅकृतेविकारेऽवयवे वा-ऽमसालादनयोः" [का० स्०दौ १ ह० २।६।४०] च मयडित साधु । द्वरहिष्यान् हेसस्यः, चीनपहुवर्णः, पीतवर्णं इत्यर्थः । सहाहिस्वान् अंनिस्यः इत्यस्यः, शुक्सवर्णं इत्यर्थः । २० निष्यस्तपनीयस्यस्तरुणादित्यवर्णः, तप्तकनकपणं इत्यर्थः । नीको वेष्ट्र्यंस्यः, समृत्यीवासः । इसभी रजनस्यः, शुक्कवर्णं इत्यर्थः । शिक्षरी हेसस्यः, सर्मानिस्यिनः, चीनपहुवर्णं इत्यर्थः ।

अवेदानी भूवेडिप तिह्रिशेषपरिज्ञानार्य स्त्रमिदमुनुः— मणिविचित्रणसर्वा उपरि मुले च तुरुविस्ताराः॥ १३ ॥

मिणिभः पद्मविधारतेर्महातेजस्मैविचित्राणि कर्युराणि देवविधाधरचारणपीकमणि २५ चित्तचमत्कारकारीर्थि पारवीनि तटानि येषां कुलपवंतानां ते मिणिविचित्रपाहवीः । पुनरिष कमम्पूराले कुलपवंताः १ तपरि मस्तके मूळ "वुधनभागे चकारात् मध्ये च, तुरुविस्ताराः तुरुवो विस्तारो येषां ते तुरुविस्ताराः, अनिष्टसंस्थानरिहताः समानविस्तारा इत्यर्थः ।

१ अवर्णेप्टसः भोक, बक, दक, जका २ न्तः शतः चान चान । वे निद्यमुनुः बका । प्रे प्रकृतिर्देश्वरो वा लाक, बक, दक, जका । ''वाध्यक्ष्याच्छादसे मयट् ।'' न्याक्ष्याक सन्दर्भद्द । प्रदुष्पे भागो भाक, बक, दक, जका

Ş١4

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

१३२ दस्यार्थप्रती

[ २**|१४-१८** 

तेषां ऋळपर्वतानासुपरिवनमध्यमारो ये ह्रदा धर्तन्त्रे तान्यतिपादयन्ति मरावन्तः— पद्ममहापद्मतिगिञ्चकेसरिमहापुण्डरीकपुण्डरीकाः हुदास्तेषासुपरि॥१४॥

पद्मश्र महापद्मश्र विभिन्नञ्जञ्ज केसरी च भ्रहापुण्डरीकश्च पुण्डरीकस्च पद्ममहापद्मति-गिरुन्छकेसरिमहापुण्डरीकपुण्डरीकाः । तेषां द्विमयदादिकुळपर्वतानामुपरि सस्तके हृदा ५ बहुजळपरिपूर्णसरोवराणि वरीकृत्यन्ते ।

अधेदानी मधमस्य "ह्वतस्य संस्थानं निकृपयन्त्याचार्याः---

प्रयमो योजनसहस्रायामस्तदर्घविष्कस्मो हृदः ॥ १५ ॥

प्रचमो हिमयत्पर्यतोपरिस्थितः पद्मो नाम यो हृदः सरोघरं वर्त्तते । स कथम्भूतः ? योजनसहस्रायामः, एकसहस्रयोजनदीर्घः । पुनरिष कथम्भूतः ? तद्दर्थविष्कम्भः, तस्य १० एकयोजनसहस्रस्य अर्धं पञ्चशतयोजनानि विष्कम्मो विस्तारो यस्य स तद्दर्थविष्कम्मः । वस्रमयत्रको नानारत्नकृतकविष्वियत्यतः पूर्योपरेण दीर्घः दक्षिणोत्तरविस्तार इत्यर्थः ।

अय तस्यैव हिमवत्पर्धतोपरि स्थितस्यैव पद्मस्य हृदस्य अवगाहसूचनार्धं सूत्रमाहुः—

#### द्ययोजनावगाहः ।) १६॥

दशयोजनान्यवगाहोऽभःभवेशो निम्नता गाम्भीयं यस्य स दशयोजनावगाहः । अथ पद्यहदस्य मध्ये यदुश्रमयं क्यलं वत्तेते तत्प्रमाणपरिज्ञानार्थं सूत्रमिद्गुचुः—

## तन्मध्ये योजनं पुष्करम् ॥ १७॥

तस्य पदाह्रदस्य मध्ये योजनमेकयोजनप्रमाणं पद्यं पुष्करं वर्तते । तस्य एकक्रोशा-यतानि दस्यनि पत्राणि पर्त्तन्ते । कोशाह्रयविक्तारा कर्णिका मध्ये अस्ति । कर्णिकामध्ये कोक्षेत्रप्रमाणः भीदेन्याः प्रासादो बर्चते वर्तुस्प्रकारः । तत्कमानं कोशाह्रयं जलं परित्यन्य २० चपरि वर्त्तते । एवं पत्रकणिकाससुद्दायेन योजनप्रमाणं वेदितस्यम् ।

अथेदानीमन्येपां हृदानां पुष्कराणाञ्च आयामविस्तात्तवगाद्यादिनिक्षणार्यं सूत्रमिद्ं मुबन्ति—

### तद्वविगुणविगुणा हुदाः पुष्कराणि च ॥ १८॥

तान्यां पश्चहतपुष्कराज्यां द्विगुणहिगुणास्तद्विगुणहिगुणा विस्तारायामावगाहा हराः
२५ सरोयराणि भवन्ति । पुष्कराणि च पश्चानि च हिगुणहिगुणविस्तारायामानि हात्रव्यानि ।
२अत्र चशन्दः उक्तममुन्त्रव्यार्थः । तेनायमर्थः—यद्या पद्मान्मस्।पद्यो द्विगुणो विद्यातियोजनावगाहः द्विसहस्रयोजनायामः सहस्रयोजनविस्तारः, द्वियोजनं तत्र पुष्करं वर्सते, तद्या
महापुण्डरीको हदस्तपुष्करत्य ताहरूच्य हात्रव्यम् । यद्या च महापन्नाद् द्विगुणस्तिगिञ्च्छो
हदश्चस्वारिश्वद्योजनावगाहः चतुःसहस्रयोजनायामो द्विसहस्रयोजनविस्तर्अनुर्योजनं तस्-

१ –स्य हृत्वस्य ह्— आ० । २ तत्र च— आ०, व०, द०, ज० |

वा१९-२० j

१३३

ξo

ष्करं वर्तते, तया केसरीनामा हदः तरपुष्करञ्च तरसदशं ज्ञातन्यम् "अत्तरा दक्षिण-श्वस्याः" [त० स्० ३।२६] इति वचनात् । तेन पद्मतस्युष्करसद्यो पुण्डरीकतस्युष्करे । महापद्मतस्युष्करसमाने महायुष्टरीकतस्युष्करे । तिमिञ्च्छतस्युष्करममे केसरितस्युष्करे इत्यर्थः । तथा महापद्मयुष्करं जलाव्यतुःकोशोन्नतं वर्तते । तिमिञ्च्छपुष्करं जलाव्यत्वोशोन्नतम् । ५ पुण्डरीकपुष्करं जलाव्यक्तोशोन्नतम् । महापुष्टरीकपुष्करं जलाव्यतुःकोशोन्नतम् । ५ पुण्डरीकपुष्करं जलाव्यक्तोशोन्नतमिति ।

अयेशानी तेषु पुष्करेषु या देख्यो वर्तन्ते तासां सब्झास्तञ्जीवितप्रमाणञ्च तत्परिवार-सृचनार्वञ्च सृत्रमिषं सुचयन्ति-—

तन्त्रिवासिन्यो देव्यः श्रीह्रीधृतिकीर्त्तिबुद्धित्तस्यः परयोगम-स्थितयः ससामानिकपरिषत्काः ॥ १९ ॥

तेषु पुष्करेषु निवसन्तीत्येवंशीलास्तन्निवासिन्यो देव्यो भवन्ति । किन्नामानी देग्यः 🤈 ब्रीह्मीभृतिकीर्तिनुद्धिळक्त्यः । ब्रीय हीय भृतिक कीर्तिक बुद्धिय क्रचमीय बीह्मी-भृतिकीर्तिवृद्धिलक्स्यः । कथस्मृता देव्यः 🎖 पल्योपभस्थितयः । अपल्येकोपमा यस्त्राः स्थितेः सा पल्योपमा । पल्योपमा एकपल्योपमा स्थितिर्ज्ञीवितकालो यासां ताः पल्योपमस्थितयः । पुनरपि कयम्मुता देव्यः ? ससामानिकपरिषत्काः । समाने स्थाने सवाः सामानिकाः पितृमह- १५ त्तरोपाप्यायसद्याः । परिषद्श्व वयस्यादितुल्याः । सामानिकाश्च परिपद्श्व सामानिक परिषदः । सामानिकपरिषद्भिः सह वर्तन्ते या देव्यस्ताः ससामानिकपरिपत्काः । पण्णां पुरुकराणां कर्णिकाणां मध्यप्रदेशेषु किळ प्रासादा वर्तन्ते । ते तु प्रासादाः पूर्णनिर्मलकारदेन्दुः प्रभानिरस्कारिण एककोषाायामाः कोशार्द्धविस्ताराः किञ्चिद्वनैककोशसमुच्छिताः। ईटरोषु प्रासादेषु श्रीप्रभृतयो देस्यो वसन्ति । प**राह**दपुष्करप्रासादे श्रीवेसति । महापद्महदपुष्करणसादे २० हीर्वसित । तिग्रव्च्छहृदपुष्करभासादे भृतिर्वसित । केसिएहदपुष्करमासादे कीर्तिर्वसित । महापुण्डरीक्षद्भवासारे बुद्धिर्वसति । पुण्डरीक्द्धदभासारे उत्त्मीर्वसति । तेषां पुष्कराणां परिवारपुष्करपासादेषु सामानिकाः परिवदश्च वसन्ति । तत्र श्रीद्वीधृतयस्तिको देव्यो निज-निजपरिवारसहिताः सौधर्भेन्द्रस्य सम्बद्धाः सौधर्भेन्द्रसेवापरा वर्त्तन्ते । कीर्तिबुद्धितदम्यस्तिस्रः सपरिश्वास ईशानेन्द्रस्य सम्बद्धा वर्त्तनो । एवं पञ्चस्वपि सेरुषु ये षट्षट्डुलपर्वता पर्तन्ते २५ तेषु तेषु षद्धद्दंख्यो झाव्याः ।

अधेवानी यामिर्नदीभिः क्षेत्राणि विभक्तानि ता उच्यन्ते--

गङ्गासिन्धुरोहिद्रोहितास्थाहरिद्धरिकान्तासीतासी रोदानारीनरका-

न्तासुवर्णस्यव्यक्तारक्तारक्तोदाः सरितस्तनप्रध्यमाः ॥२०॥

तेषां सप्तानां क्षेत्राणां मध्ये राज्यन्ति वहन्तीति तन्मध्यमाः, न तु सर्वो अपि सामीध्य- ३० सीमानाः । एकेकस्पिन् क्षेत्रे हे हे ज्यो वहत इत्यर्थः । तन्मध्यमाः काः ?् सरितश्यतुर्दश-

१ – शक्त हा– आर्थ, द्रथ, द्रथ, द्रथ । २ –थे सू– आर्थ, द्रथ। ३ प्रस्थोपमा हिय- स्तर्थ।

र्ग असर

888

#### तस्वार्यपृत्ती

महानराः, न तु वापिका इत्यर्थः । किलामानः सरितः १ गङ्गेत्यादि । गङ्गा च सिन्धुरच रोहिन्च रोहिनास्या च धरिन्च हरिकान्ता च सीना च सीनोदा च नारी च नरकान्ता च सुवर्णकृता च रूपकृता च रका च रकोदा च नास्तयोक्ताः । इतरेनरद्वन्द्वः ।

अथ प्रथम् प्रथम् क्षेत्रे हे हे नची भवत इति सूचनार्थमेकस्मिन क्षेत्रे सर्था नची न ५ भवन्दीति च भकटनार्थं का दिशं का नदी सन्द्रतीति च निरूपणार्थं सूचमिदमाहः---

### ह्योईयोः पूर्वाः पूर्वगाः॥ २१॥

द्वेवोर्द्रेयोगै हासिन्थ्वोर्भेच्ये गन्ना पूर्वगा पूर्वशसुद्रगामिनी । रोहिद्रोहितास्ययोर्भेच्ये हिन्त पूर्वगा । हिन्द्विदिकान्त्रयोर्भेच्ये हिन्त पूर्वगा । सीतासीतोदयोर्भेच्ये सीता पूर्वगा । सीतासीतोदयोर्भेच्ये सीता पूर्वगा । स्कान्तरामिन्ये नगरी पूर्वगा । स्कान्तरामिन्ये हुवर्णकूला पूर्वगा । स्कान्तर रक्तादयोर्भेच्ये एका पूर्वगा पूर्वससुद्रगामिनी । स्ताः सप्त नद्यः पूर्वससुद्रं गन्द्वित । भेनेषाहस्वपर्गाः शित वचनात् सिन्धः पश्चिमससुद्रगामिनी । रोहितास्य पश्चिमान्यि । स्वान्तराध्या पश्चिमान्य । सोहितास्य पश्चिमान्य । सोहिता । स्वान्तराध्याप्य । सोहिता । स्वान्तराध्य । सोहिता । सोहिता । स्वान्तराध्य । सोहिता । स

अब पता यरमानिर्गता यत्र क्षेत्रे क्ह्नित तहुच्यते---

हिमचत्पर्यते ५ ग्रहदो यो वर्तते तस्मात् पूर्वतोरणहारेण निगेत्य गङ्गा म्हेच्छायण्डं 8વ पतित्वा विजयाद्धै भित्वा पूर्वससुरं प्रविष्टा । हिमयत् वर्षते यः मोकः पद्महरूसस्य पश्चिम-दोरणहारेण निर्मात्य भ्लेष्डसण्डे पवित्वा विजयार्स्य भित्वा 'सिन्धुः पश्चिमसमुद्रं प्रविद्या । पते हैं नहीं मरतस्त्रेत्रे बहुतः। दिमवत्वर्वते यः पदाहृदृस्तरयोक्तरतोरणहारेण निर्गत्य अधन्य-मोगम्मी पतित्वा रोहितास्या पश्चिमसमुद्रं प्रयिष्टा । महाहिमवत्पर्वतीपरिश्वितो योऽसौ २० महापद्महरत्वस्य दक्षिणकोरणद्वारेण निर्मत्य जधन्यमोगभूमौ पतित्वा रोहित् पूर्वसमुद्र प्रविद्या । एते हुं रोहिद्रोदितास्ये नवी हैमवतस्रोत्रे वर्त्ते । अब महाविमवतूपर्वतोपरि स्थितो योऽसौ महाप्राहरुत्तस्योत्तरतोरणहारेण निर्गरय मध्यमभोगमुमौ पतित्य हरिकान्ता पश्चिम-समुद्रं गच्छातस्य । निषधकुलपर्वतीपरि स्थितो योऽसौ तिगिवन्लह्रदस्तस्य दक्षिणतोरणद्वारेण निर्मत्य प्रध्यममोत्मभूमी पतित्वा हरित् पूर्वसमुद्रं गता । एते ह्रे हरिद्धरिकान्ते नहीं हरिक्केव-२५ मध्ये वर्त्तेते । निष्पपवर्वतीपरि स्थिती बीऽभौ तिनिङन्छहदस्तस्योत्तरहोरणदारेगा निर्गत्य उत्तमभोगभूमी पतित्वा सीतोदा नदी अवरविदेहमध्ये गत्वा पश्चिमसमुद्रं गता । अय जीवन कुलपर्वतीपरि स्थितो योऽसी केसरिह्नदस्तस्य दक्षिणतोः णद्वारेण निर्गत्य उत्तमभोगभूमौ पतित्वा पूर्वविदेहमध्ये गत्वा सीतानदी पूर्वसमुद्रं प्रविष्टा। एते द्वे सीतासीतीदे नचौ विदेहच्चेत्रमध्य वर्चेते । नीलकुछपर्वतोपरि स्थितो चोऽसौ केसरिहदस्तस्योत्तरतोरणटारेण ३० निर्गत्य मध्यमभागमूर्गो पतिचा नरकान्ता पश्चिमसमुद्रं थयो । रुक्सिकुलपर्यतोपरि स्थितो य ऽसौ महापुण्डरीकहृदस्तस्य दक्षिणतारणद्वारेण निर्मत्य मध्यमभोगभूमौ पतित्वा नारीनामा

१ सिन्धुनदी आ०, ४०, ७०। २ - इंप्रकिश आ०, ४०, ७०।

मृतीयोऽच्यायः

६।२२ ो

नदी पूर्वसमुद्रं गता । एते हे नारीनरकान्ते नचौ रम्यकक्षेत्रे वर्तते । दक्षिमपूर्वतीपूर्वास्थते योऽसौ महापुण्डरीकहृद्कत्योत्तरतोरणद्वारेण निर्गत्य जधन्यमोगभूमौ पति वा ऋष्यकलानाम निन्नमा परिचमसमुद्रं दीकते स्म। बिस्सरिकुळपर्वतोपरि स्थितं। योऽसी पुण्डरीकनामा हृदस्तस्य दक्षिणतोरणद्वारेण निर्गत्य जधन्यभोगभूमौ पवित्या सुवर्णक्लानाम्नी क्लक्क्षा पूर्वससुत्रं माता। एते द्वे सुवर्णक्छारूपक्ले नची हैरण्यवतक्षेत्रमच्ये वर्त्तेते। शिखरिकुळपर्वतोपरि ५ स्थितो योऽसौ पुण्डरीकद्भवस्तस्य पश्चिमहारेण निर्मत्य म्लेच्छक्षण्डमध्ये पतित्वा विजयाह्यँ भित्वा रकोदानासंद्रीपवती परिचमसमुद्रं भाष्नोति स्त । चित्वरिकलपर्वतोपरि स्थितो योऽसी ेपुण्डरीकद्भदः सस्य पूर्वद्वारेण निर्गत्य म्हेन्छसण्डस्थ्ये पतित्या विजयाद्वं भिरवा रक्तानाम्नी निष्यमा पूर्वसमुद्रं जिहीतेसा । एते हे "रक्तारकोदानाम नदी ऐरावतक्षेत्रमध्ये बसते ।

अथ सीतोदा नदी यत्र देवकुरुमध्ये वहति तत्र पूर्वापरायतः पश्च हुदा धर्मन्ते । १० एकैकस्य हृदस्य समीपे पूर्वीपरतटेषु पद्म पद्म सुदूरवर्वताः सन्ति । एवं पद्महृदसम्बन्धितः पञ्चाशनुद्धद्वपर्धता सन्ति ते सिद्धकटनामानः प्रत्येकं पञ्चाशयोजनायताः पञ्चविंशतियोजन-विकाराः सप्तर्विश्वाजनोज्ञताः मणितोरणद्वारवेदिकासहिताः चण्टामृङ्गारकैटशरूवङ्गसम्मा-ळादिसंयुक्तचतुर्दिक्चतुस्तोरणद्वारसहिताः । तेषां पर्यतानासुपरितनप्रदेशे अष्टपातिहार्य-संयुक्ताः रत्तसुवर्णरूष्यनिर्मोणाः पत्रयञ्चासनस्थिताः पूर्वोभिमुखाः एकेका जिनप्रतिमा १५ "वर्तन्ते । ततोऽभे गत्ना गन्यूतिहरः भेरुपर्वतमस्यष्ट्वा सीतोदानदी अपरविदेहं पिछता शाबदपरिषद्हं न प्राप्नोति ताबदपरिवदेहवेदिकायाः पूर्वदिशि सीतोदानदीसम्बन्धिनः दक्किः णोत्तरायता अपरे पद्म हदाः वर्तन्ते । तेषां दक्षिणोत्तरतदेषु पञ्च परुच पृर्ववन् सिद्ध-कूटानि सन्ति । एवं तत्रापि पञ्चाप्तरिसद्धकूटानि हातव्यानि । एवं नीउपर्यताहाहिरणस्यां दिशि पतिता॰ या सीता नदी तस्या अपि सम्बन्धिन उत्तरकुरमध्ये पञ्च हृदाः पूर्वावरायताः २० सन्ति । तेषामपि पूर्वीपरतटेषु पञ्चातान्सिद्धकूटानि पूर्ववत् ज्ञातव्यानि । ततः गव्युतिद्वयं मेरुपर्यतं परिष्ठत्य सीतानदी पूर्वविदेशं प्रति पूर्वविदेशवेदिकायाः पश्चिमदिशि सीतानदीसम्ब-न्धिनः दक्षिणोत्तरायताः पञ्च हदाः सन्ति । तेषायपि दक्षिणोत्त तटेषु पद्धावात्मिक्ककुटानि ज्ञातब्यानि । एवमेकत्र सिद्धकूटानां द्विशती जम्बुद्वीपमेरुसम्बन्धिनी भवति । तथा पद्धाः असपि मेहणां सन्वन्धिनां सिद्धकटानामेकसहस्र भवति । ર્ષ

शेषास्त्वपरमाः ॥ २२ ॥

अस्य सूत्रस्य ध्याख्या पूर्वमेव निरूपिता ।

१ - नामनदी आरु, सरु, सुरु, जरु। २, पश्चयु- तारु। ३ - स्कारी नाम- सारु, व । ४ -कल्याभ्यककुमुममालिकासंयुक्तचतुर्दिकुचतुरतीरणदारेण स- अरः, व०, द०, व० । ५ वर्तते आरः, दः, चः, साः चः। ६ –विदेदे च– आः, दः, चः, चः। ५० पतिस्तासा सा≎, ह⊳, च०, ख०।

[ ३।२३

अधेदानी तक्षादिनदीनां परिवारनदीपरिक्षानार्थं सूत्रमिदसाहुः— चतुर्ददानदीसहस्त्रपरिकृताः सङ्गासन्द्रवादयो नचाः ॥ २३ ॥

नदीनां सहस्राणि नदीसहस्राणि चतुर्दश च तानि नदीसहस्राणि तैः परिकृता बेहिताः चतुर्दशनशीसहस्रपरिवृताः। गङ्गा च सिन्धुश्च गङ्गासिन्धू गङ्गासिन्धू आहिपीसां रोहिद्रोदि- द तास्यादीनां ताः गङ्गासिन्ध्वाद्यः। नदिन शब्दं द्वर्षन्त इति नदाः। नतु "एवस्मास्म्वात् पूर्व चतुर्धं सुत्रं यदुक्तमित तस्यन्सुत्रं 'सरिसस्त्रमध्यमाः' इत्यनेनैव वाक्येन सरिच्छन्देन नद्यः प्रकृता वर्तन्ते वाधिकृताः सन्ति, तेनैव सरिच्छन्देन नद्यो क्रव्याः पुत्रं 'नदाः' इति 'प्रहृणं किमर्थम् ? 'चतुर्दशनदीसहस्वरिद्धता गङ्गासिन्ध्वादयः' इतिष्यां सूत्रं क्रियतां कि पुननेदी- सन्दम्यणेन ? सत्यम् ; नदीपहणं 'द्विगुणाः' इति सन्वन्धार्यम् । तिर्दे गङ्गासिन्ध्वादि- प्रहृणं किमर्थम् ? पूर्वेति एव गङ्गासिन्ध्वादयो झास्यन्ते, तेन गङ्गासिन्ध्वादयः इति पदं व्यर्थम् , 'चतुर्दशनदीसहस्त्रपरिद्धताः नद्यः' इत्येव' सूत्रं कियताम् ; सत्यम् ; ''ग्रानन्तरस्य विधि; प्रतिषेधो या' [ पात० ११२१४७ ] इति व्यक्तरणपरिक्षासस्य बन्तेन अपरगानामेव नदीनां महणं भवेत् , न तु पूर्वगानाम् । तिर्दि 'चतुर्दशनदीसहस्रपरिद्धता गङ्गासेव नदीनां महणं भवेत् । अतः क्षरपाहु अयोनां नदीनां महणां मविद्या पङ्गाहितस्व स्वर्थाः साह्यः ।

अस्य सूज्यययर्षः—भरतस्त्रेजमध्ये ये गङ्गासिन्धु हे नथी वर्तते ते " प्रत्येक हे अभि चतुर्वक्ष नदीसहस्वपरिष्ठते स्तः। है स्वतनामज्ञपन्य योग्यू मिक्क्षेज्ञमध्ये हे रोहिद्रोहितास्याभिषे नयी वर्तते ते प्रत्येक अद्याविशितनदीसहस्वपरिष्ठते भवतः। ये हरिक्षेज्ञमध्यममोगानू प्रियध्ये हरिन्हिरिकान्याध्ये वर्तते ते हे अपि प्रत्येक हे अपि द्वादशसहस्वाधिकेन नदीसक्षेण परिष्ठते चकान्तः। ये रम्यकनाममध्यममोगान्यु क्रिक्षेज्ञमध्ये नारीनरकान्ताभिषाने नयी वर्तते ते प्रत्येक हे अपि द्वादशसहस्वाधिकेन नदीसक्षेण परिष्ठते चकान्तः। ये रम्यकनाममध्यममोगान्यु क्रिक्षेण जापतः। ये हैरण्यवतनामजपन्य-भोगम् क्रिक्षेण्यं सुवर्णकृत्वासम्प्रयक्षक्रीसहस्वसंयुक्ते जापतः। ये हैरण्यवतनामजपन्य-भोगम् क्रिक्षेण्यं सुवर्णकृत्वासम्प्रयक्षक्रेत्रसध्ये रक्तरकान्तिक हे अपि अद्यविद्यातिनदी-सहस्वपरिष्ठते स्थातम्। ये ऐरावतक्षेत्रमध्ये रक्तरकानिक हो नयी वर्तते ते प्रत्येक हो स्थापति हो स्यापति हो स्थापति हो स्थापति हो स्थापति स्थापति हो स्थापति हो स्थापति हो स्थापति हो स्थापति स्थापति हो स्थापति । त्यस्य परिवारनचा परिवारनची ना स्थापति स्थापति । परिवारनची परिवारनची स्थापति हो स्थापति हो स्थापति हो स्थापति । परिवारनची परिवारनची स्थापति हो स्थापति । परिवारनची परिवारनची स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति । परिवारनची स्थापति हो स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति हो स्थापति । परिवारनची स्थापति हो स्थापति हो स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति स्थापति । परिवारनची स्थापति स

३० विमञ्जनद्यस्य झातव्याः ।

१ न्तसमास् म् आरः, दः, दः, तः, तः। २ सदीपाणं आरः, दः, वः, तः। १ दिश्याः इति आरः, दः, वः, तः। ४ –वंष्- आरः दः वः तः। ५ ते द्रेविशियां संत्रेशंच – दः। ६ –सिम– वः, दः। ७ –साध्यपि- आरः, तः।

१२

> अवेदानी भरतक्षेत्रस्य श्रमाणनिक्स्पणार्थं सूर्वमिदमाहुः---भरतः 'षड्विशपश्रयोजनदातविस्तारः षट् चैकोनविंशति-

### भागा योजनस्य ॥ २४ ॥

यहभिरिषका विश्वतिः यहिष्णितः । यहिष्यितिरिषका येषु पद्धयोजनशतेषु तानि यहिष्यानि, योजनानां शतानि योजनशतानि, पञ्च च तामि योजनशतानि ५ पद्धयोजनशतानि, पट्ध्योजनशतानि । पद्धयोजनशतानि, पट्ध्ययोजनशतानि । "संख्यया अजहोरन्त्यस्वरादिनोपश्च।" [ ] इत्यनेन अरशस्ययः "तेविवातिरिष्ण" [ का व्यु १ १६।४३ ] इति अपिशन्दस्य बहुलार्थत्वाम् ति छुप्ता पश्चादस्यश्यपिष्टिष्णे कृते सति यहिष्य इति निष्णयते । पट्धिरापञ्चयोजनशतानि विस्तारो यस्य मस्तस्य स पद्धिरापञ्चयोजनशतानि विस्तारो यस्य मस्तस्य स पद्धिरापञ्चयोजनशतानि विस्तारो सस्तस्य स पद्धिरापञ्चयोजनशतानि विस्तारो सस्तस्य स पद्धिरापञ्चयोजनशतानि । को नेविंशतिसागाः योजनस्य कियन्ते, तन्त्रभ्ये पट्च मागाः गृह्यन्ते । तावस्यमाणिवस्तारं भरतस्य वर्तते इत्यर्थः ।

यदि पड्बिंशस्यिकदभ्धयोजनशतिष्तारः यद्कलायिक्तारस्य(अ) भरतो वर्तते, वर्षि 'हिमबदादयः पर्वताः हैमवतादया वर्षाच्च कियद्विस्तारा वर्तन्ते' इति प्रस्तसद्भावे सूत्रमित्याषु:---

### तदुद्विगुणद्विगुणविस्ताराः वर्षधरवर्षा विदेशान्ता ॥ २५ ॥

तस्तात् <sup>३</sup>भरतिक्ताराद् द्विगुणद्विगुणिक्ताराः तद्दिगुणद्विगुणिक्ताराः । के ते १ वर्षधरवर्षाः । वर्षधरायाः हमवदादयः कुल्पर्यताः वर्षाः हैमवतदीति क्षेत्राणि, वर्षधराया वर्षाय वर्षधरवर्षाः । वर्षधरवर्षाः । वर्षधरवर्षाः । वर्षधरवर्षाः । वर्षधरवर्षाः । विदेशान्ताः विदेशान्ताः विदेशान्ताः । वर्षधरः । विदेशान्तवः । विदेशान्तवः । विदेशान्तवः । वर्षधरः । वर्षधर

## उत्तरा दक्षिणतुच्याः ∦ २६ ॥

उत्तरा ऐरावतादयो वर्षवर्षधरा नीलपर्वतान्ता दक्षिणतुल्या दक्षिणैर्मरतादिमिर्वर्ष- ३०

१ पद्विप्रतिष्ठ- व्याप, हु॰, ज॰, व॰, व॰ । २ -विस्तारः भरतक्षेत्रस्य व**- धा॰, हु॰,** ज॰ । ३ सरताद् धा॰, व॰, व॰।

[३।२७

धरैः तुल्याः सहशा भवन्ति । अस्यायमधः — भरतक्षेत्रस्य यात्रात्र् विस्तारः तात्रात् ऐरावतक्षेत्रविस्तारः । हिमयस्पर्यतस्य व्यवात् विस्तारस्याया शिक्षरिपर्वतविस्तारः । हमयतक्षेत्रस्य यावात् विस्तारः तावात् हमयतक्षेत्रस्य यावात् विस्तारः तावात् हिमयस्पर्यतस्य यावात् विस्तारः तावात् हिमयस्पर्यतिस्तारः । हरिक्षेत्रस्य यात्रान् राज्यकक्षेत्रिस्तारः । हिपथपर्यतस्य यावान्त्रस्तारस्तात्रात् नीळपर्वतिस्तरः । एवम् ऐरावतातिस्यतं हृदपुष्टकरादिकं मरताहिस्तद्यं झावव्यम् । भरतयोजन ५२६ कटा १ । हिमयस्पर्यतयोजन १०५२ कटा १२ । हैमवतक्षेत्रयोजन ११०४ कटा २४ । महाहिमयस्पर्यतयोजन १२०८ कटा ४८ । हरिक्षेत्रयोजन १६८३२ कटा १५ । विदेहयोजन ३६६५ कटा २८४ ।
तीलयोजन १६८३२ कटा १५ । राज्यक्षेत्रयोजन ८४१६ कटा १६ । हिमयपर्यतयोजन १०५२ कटा १८ ।
ऐरावतक्षेत्रयोजन ५२६ कटा १ । एयमेकत्र योजनैकटक्षम् ।

अथेदानी भरतादिष्ठेत्रमनुष्यविशेषप्रतिपत्त्वर्थं सुत्रसिद्याहः--

## भरतैरावतयोर्वेद्धिहासौ षट्समया न्यासुरसर्चिण्यवसर्चिणीभ्याम् ॥२७॥

भरतस्य ऐरावतस्य भरतरावती तयोः भरतिरावतयोः । सम्बन्धे वद्यी । वत्रायमर्थः—
१५ मरतस्य ऐरावतस्य च सम्बन्धिनां मनुष्याणां मोगोपभोगासम्परायुःपरिसाणाङ्गोञ्चवित्रसृतिभिः
वृद्धिद्वासौ मवतः। वृद्धिद्ध द्वासस्य वृद्धिद्वासौ, उत्सर्पणावस्येणे मोगादीनां मवतः न तु भरतक्षेत्रस्य वृद्धिद्वासौ भवतः, श्रेत्रयोष्ट्विद्वासयोरसंगन्छमानत्वात्, तेन तत्रस्थितसनुष्याणां
भोगोपभोगावियु वृद्धिद्वानो स्यावाम् । 'भरतेरावतयोः' वृत्यव यत्मोक्तं पक्षीद्विश्वनं तत्रकेविदावार्योः 'मोररीहर्वतं । कि तद्दि उररीकुर्वन्ति ? क्षेत्रसीद्विश्वनसपुररीकुर्वन्ति । तेनायमर्थः—भरते
२० ऐरावते च क्षेत्रे मानवानामित्यध्याद्वाराम् वृद्धिद्वासौ मवतः, अनुभवायुःपमाणानां वृद्धिद्वानी
स्थातामित्यर्थः । कोऽसी अनुसयः कि वा आयुः कि वा प्रमाणमिति चेत् ? उच्यते—अनुभवः
सुस्वदुःसयोक्तपयोगः, आयुः जीवित्तकांळप्रमाणम्, प्रमाणं तु कायोत्सेयः, इत्येतेषां श्र्याणामिष वृद्धिद्वासौ पञ्चलनानां मवतः । काभ्यां हेतुभ्यां नृणां मोगोपभोगादीनां वृद्धिद्वासौ
भवतः इत्युक्ते उत्सर्पिण्यवसर्विणोभ्यां द्वाभ्यां कालाभ्यां वृद्धिद्वासौ मवतः । उत्सर्पयति वृद्धिः
२५ नयति मोगादीन् इत्येवंशीला उत्सर्पिणो, अवसर्वयति हानि तयति भोगादीन् इत्येवंशीला
अवसर्पिणो, उत्सर्पिणो च अवसर्पिणो च उत्सर्पिण्यवसर्पिणौ ताभ्याम् वस्तर्पिण्यवसर्पिणौभ्याम् । कथम्भूताभ्यामुस्विपिण्यवसर्पिणीन्याम् ? पट्साययास्यां पट् पट् समयाः कालविशेषाः विद्यन्ते ययोस्ते पट्साये ताभ्या पट्साम्यास्याम्। वन्न तावत् अवसर्पिणीका-

१ उत्सर्भिक्या अवसर्भिक्या थी – भार, १०, त० । उत्सर्भेशातसर्वेषमी – व० । २ नीररी-कुर्वन्ति स – भार, १०, १०, २० । ३ "अथवा अधिकरणनिर्देशः, भरते ऐरावते च अनुष्याणां इदिहासाविति ।" –स । सि ।, राजवा । १,२० । ४ –काळप्रीमा – भार, १०, ४०, ४० ।

त्रस्य सम्बन्धिनः षट्समया उच्यन्ते सुवमसुक्या प्रथमकातः । सुक्या द्वितीयकाटः । सुषमदुःवमा तृतीयकालः । हुःवमसुषमा चतुर्थकातः । दुःवमा पद्ममकालः । अतिहुःवम। षष्ठकालः । अथ उत्सर्पिण्याः सम्यन्धिनः पर्समया निर्दिरयन्ते—अतिदुःपमा मधमकालः । दुःयमा द्वितीयकातः । दुःयमभुषमा तृतीयकातः । भुषमदुःयमा चतुर्थकातः । भुषमा पञ्चम-कालः । सुषमसुषमा षष्ठकालः । अथ किमर्थं सूत्रे उत्सर्पिण्याः पूर्वं महणम् , इदानीमवस- ५ र्षिण्यः वर्तमानस्वान् : सत्यम् ; "झस्यस्वरत्तरं तत्र पूर्वम्" [कात० राषा११२] इति वचनात् यदस्यस्वरं पदं भवति तस्युवं निपततीति कारणात् । तत्रायसर्प्यिणीकारस्य यः प्रयमः सारुः ष्टुवससुषमानामकः स चतुःसागरकोटीकोटिशमाणः । यस्तु सुषमानामको द्वितीयः श्वातः स विसागरकोटीकोटिप्रमितः । यैः सुपमदुःषमा नामकस्तृतीयः कालः स द्विसागरकोटीकोटिस-म्पितः । यो दुःवमसुषमानामकश्चतुर्थः स्त्रजः स एकसमारोपमैकोटीकोटिप्रमाणः परं द्वाचत्वा- १० । रिशन्तरहस्रवर्षीतः । यस्तु हुःषमानामकः पद्ममः कालः स एकविंशतिवर्षसहस्राप्रमाणः । यस्तु अतिदुःपमानामकः पष्टः कालः सोध्येकविदातिवर्षसङ्ख्यप्रमाणः । अथ योऽसौ उत्सर्पिणीकाल-सम्बन्धी अतिदुःषमानामकः प्रथमेः कालः स एकविशतिषषं सहस्रथमाणः। यस्तु हुःषयानाम-को द्वितीयः बाटः सोऽप्येकविश्वतिवर्षसङ्ख्यमाणः । यस्तु दुःम्मसुपमानामकस्वृतीयः कालः स एकमागरोपमकोटीकोटिप्रमाणः परं द्वाचत्वारिशद्वर्षसङ्ख्यानः । यस्तु सुपमदुःदमा- ६५ नामकश्चतुर्थः कालः स द्विसागरोपमकोटीकोटिप्रमितः । यस्तु सुपमानामकः पश्चमः कालः स त्रिसागरीयमकोटीकोटिसस्मितः । यस्तु सुपमसुष्मानामकः वष्टः कालः स चतुःसागरोपम-कोटीकोटिश्माणः । अवसर्पिण्या सम्बन्धिनि प्रथमकारे आदी पूर्वोच्छोत्तममोगभूमिचिहानि झातव्यानि । द्वितीयकाले आदी पूर्वोक्तमध्यममोगभूमिचिहानि वेदितच्यानि । <u>त</u>्तीय-कले आदौ पूर्वोक्ततघन्यमोतभूमिळच्चजानि रुक्षितव्यानि । हानिशपि क्रमेण झादध्या ।

द्वतीयकाले पर्वस्थाउष्टमें भागे स्थिते सति योष्टरा कुलकरा जलपान्ते । तत्र योषसङ्कल-करेषु मध्ये पद्मदश्कुलकराणामध्य एव भागे विपत्तिसँवति । वेष्टसातु द्वलकरः उत्पत्तते अष्टम एव भागे विनाशस्तु तस्य चतुर्यकाले भवति । तत्र प्रवसकुलकर एकपल्यस्य दशम-भागायुः ज्योतिरङ्गकलपबुक्षमन्दच्योतिस्तेन चन्द्रसूर्यदर्शनोत्पंग्नं भयं वुगलानां निवारयति । द्वितीयः कुलकरः पर्वयत्तिभागेक [भाग] जीवितो ज्योतिरङ्गकलपबुक्षातिमन्द्रज्योतिस्तेन २५ तारकादिदर्शनोत्पत्तप्रमुगलमयनिवारकः । चतुर्यः कुलकरः पर्वयस्यसम्बद्धमागैक-मागवित्रितः अतिविक्कतिगतिसह्व्यामदिक्रुस्मगरक्षानिभित्तत्वद्धतादिस्वीर्क्यरक्षरः । पश्च-मकुलकरः प्रत्यक्षश्चमागैकभागजीवितो विरलकलपबृक्षत्वे अल्पफलस्ते च याचा कल्यकुक्ष-

१ — प्यातत्र थे— अरु । २ यः सुप्तमानास्न तारु । ३ — मक्षेटाको — बरु । ४ — मध्य — -भारु, दुरु, जरु, करु, करु । ५ — निक्षात् – आरु, करु, दुरु, जरु । ७ — कर्जी – भारु, दुरु, जरु । ८ — स्वीकारकः आरु, करु, दुरु, करु ।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

180

1

सीमाकोरकः । पष्टकुरुकरः एरुवद्शारुक्षभागैकमागजीवितः अतिविरस्करूपपृक्षत्वे अत्वरूप-फलरवे च गुल्मादिचिद्धैः करपबुश्वसीमाकारकः । सप्तमकुलकरः पल्यकाटिभागेकमाग-जीवितः शौर्यासुपकरणोएदेशागजाद्यारोध्णकारकः । अष्टमकुलकरः परुपद्शकोटिमागौक-भागजीवितः अपत्यमुखदर्शनमात्रोत्पश्रभयविनाशकः । नवमकुलकरः एल्यशतकोटियार्गैक-५ भागजीवितः अपत्याशोर्जोददायकः । दशमकुलकरः एलयसहस्रकोटिभागेकसागजीवितः अपत्यानां रोदने सति चन्द्रादिदर्शनकीडनोपायदर्शकः । एकादश्कुलकरः परुथसहस्रकोटि-भागैकभागजीवितः, तस्य काठे युगकानि अपत्यैः सह कतिचिहिनानि जीवन्ति । द्वादश-कुलकरः पल्यसङ्कोटिभौगैकमागजीवितः, तस्य काले युगलानि अपत्यैः सह बहुकाछं जीवन्ति, स युगळानां जल्दरणोपायप्रवहणादिरचनाकारकः, सभा पर्वताद्यारोहणाऽवरोहणो-.१० पायसोपानाहिकारकः । तस्य काले अत्यल्पमेघा अत्यल्पबृद्धिं कुर्घन्ति । तेनैव कारणेन छनचः छपर्यंतास्रोत्पदान्ते । त्रयोदशङ्खकरः परयदश्चक्षकोटिभागैकमागञीवितः, स कुलकरः अष्टष्टपूर्वजरायुःप्रसृतिमलं निराकारयति । चतुर्रशकुत्करः पूर्वकोटिवर्यजीवितः, सोऽपत्यानामदृष्टपूर्वं नामिनालं शीतिजनकं कर्त्तयति । तस्य काले प्रसुरक्षेषाः मसुरवृद्धि ष्टुर्वन्ति, अष्ट्रप्रच्यानि सस्यादीनि चोत्पचन्ते / तक्क्षणोपायमञ्जानानां युगलानां तक्क्षणो-१५ पायं दर्शयति । अभन्त्याणामौषधीनामभन्त्यवृक्षाणाख्यः परिहारश्च कारयति । कल्यवृक्षविनाशे द्धिवतानां युगव्यनां सस्यादिमस्रयोपायं दर्शयति । पञ्चदशकुलकरस्तीर्यक्करः । तर्रुत्रः षोर्वशकुरुकरम्बकवर्ती भवति । तौ द्वायपि चतुरद्गीतिरुक्षपूर्वजोवितो । तच्चरित्रं महापुराण-प्रसिद्धं शातव्यम् ।

ष्ठः वससुपमानामकः चतुर्थः कालः स एकसागरोपसकोटीकोटिप्रमाणः द्विचत्वारिशद्ः २० वर्षसहस्रोनः, तस्यादौ मानशः विदेहमानवसदशाः पञ्चशतभतुरुवताः । तत्र प्रयोविश्वतिस्ती-श्रृष्टरा उत्पर्यन्ते "निर्यान्ति च । एकादश चक्रवर्तिनः नव वटमद्राः नव शासुदेषाः नव प्रति-वासुदेवा उत्तरान्ते, एकादश रहीन्त्र । तहुन्तम्—

> "दोरिसहअजियकाले सर्चता प्रप्कयंतआईहिं। उप्पण्णा अदुँहरा एक्को चिष वीरकालम्मिं॥" [

नव नारदाश्चीत्यदान्ते । तदुक्तम्---

74

## "कंतहपिया कथाचिय धम्मस्या बासुएवसमकासाः।

१ -कारः आ॰, ज॰। २ -दशमङ्ग- व्या॰। ३ -भागवी- आ॰, व॰। -भागैकजी-र॰। ४ -इशः कु- ता॰, व॰। ५ निर्वाणं याति आ॰, व॰, द॰, व॰, व॰। ६ -द्राः त-वा॰। ७ -हश्या ए- आ॰। ८ तुत्त्वा-- ''उसहरुकाले स्टमतु छन्नेसस्युविदिषहुर्राष्टु। विद्रो कंतिविधिदे वीरे सञ्जद्दगुद्दो जादो॥" -विकोयसा॰ गा॰ ८३७। हो ज्ञागभावितकाले समान्ताः गुण्यदन्तादिसिः। उताचाः अध्येषरा एक्ट्रन सीरकाले। ९ कसद्दियाः कदान्दिस्ता वाधुदेवस्यकाल्यः। भव्या अपि च नरकगति हिसादोषेण गन्छत्ति ॥ ३।२७]

तृतीयोऽध्यायः

888

## भन्वा वि य णिरयगई हिंसादोसेण गच्छंति॥"

[ हिलोपसा० गा० ८३५ ]

तस्य चतुर्थकाळस्यान्ते विंशत्यधिकशतत्रपीयुपो मनुष्याः सप्तहस्तोत्रताश्च ।

दुःषमानामकः पञ्चमः काल एकविश्वविषयं भहस्त्रभाणः, तदादी विश्वत्यधिकश्चतः वर्षायुर्य मनुष्याः सार्द्धवयहत्तोन्नतस्य । ५ ततोऽतिदुःपमानामकः पञ्चः कालः स एकविश्वतिवर्षमुष्यो मनुष्याः सार्द्धवयहत्तोन्नतस्य । ५ ततोऽतिदुःपमानामकः पञ्चः कालः स एकविश्वतिवर्षमहस्त्राणि प्रवर्त्तते । तदादी विश्वतिवर्षाः युपो मनुष्याः, तदन्ते पोडशयर्षायुपो मनुष्या एकहस्तोन्नतस्य । तस्यान्ते प्रख्यकालो भवति । वदुक्तम्—

"सरसं विरसं तीक्ष्णं रूक्षपुष्णविषं विषम् । क्षारमेषाः क्षरिष्यन्ति सप्तसप्तदिनान्यरुप् ॥" [

] १०

सर्वस्मित्रार्यक्षण्डे प्रलयं गते सति द्वासप्तविकुलम्तुष्ययुगलानि उद्घियन्ते । चित्रा-भूमिः समा प्रादुर्भवति । अत्रावसर्थिणी समाप्ता दशकोटीकोटिसागरोपमध्रमाणा । तरनन्तरं दशकोटीकोटिसागरोक्मप्रमाण उत्सर्पिणीकालः प्रवर्त्तते । उत्यादौ अतिद्वःषमासंक्षकः प्रथमः कारः प्रवर्तते । तस्यादी एकोनपद्माशृहिदपर्यन्तं क्षोरमेपा अहर्तिशं वर्षन्ति । उदनन्तरं ताबहिनपर्यन्तमञ्ज्ञमेषा वर्षन्ति । पृथियो रूक्षतां मुश्वति । तन्मेषमाञ्चात्म्येन व्वर्णादिगुणो १५ भगति, औषधितस्युत्मतृणादीनि सरसानि भवन्ति, पूर्वीकानि युगळाति बिलादिस्यो निर्मत्य औषध्यादिसस्याद्।नि सरसान्यपजीच्य सहयोणि जीवन्ति । स कालः एकविद्याति-वर्षसङ्खाणि प्रवर्तते । तदादौ पोडशवर्षायपो मन् या एकइस्तोत्सेथाँख । तस्य कालस्यान्ते विश्वतिवर्षायुषी, मतुष्याः सार्द्धाः स्टब्स्तप्रयोक्षताश्च । तदनन्तरं दुःपमानामको द्वितीयः कालः । स एकविंशतिवर्षसङ्ख्यमाणः । तदादौ विंशतिवर्षायुषो मनुष्याः सार्वद्वसन्त्रयोत्सेधाः । २० तस्य द्वितीयकारुस्यान्ते धर्षसङ्ख्यावरोषे स्थिते सति चतुर्दशङ्करुषम्य उत्पद्यन्ते । ते अव-सर्पिणीपश्चमकारुन्यसद्दशः । तद्ववंसहस्रमध्ये त्रयोदशानां नृपाणां विनाशो भवति । "चतुर्देशस्य कुळकर" उत्पद्यते तद्वर्षेसहस्रमध्ये, विपद्यते तु कृतीयकाटमध्ये । तस्य चतुर्दशस्य कुरुकरस्य पुत्रस्तीर्थद्वरो भवति । तस्य तीर्थद्वरस्य पुत्रश्चकवर्त्ती भवति । तद्दृद्रयस्याप्यु-त्वतिर्द्धःश्यमुषमानास्नि वृतीयकाले मवति, विनाशस्तु त्रयाणामपि भवति । तस्यादौ विंशस्य- २५ धिकदातवर्षायुषो मनुष्या भवन्ति, सप्तह्रातोत्सेधाः भवन्ति । स काळ एककोटीकोटिसागरी-पमप्रमाणः प्रवर्त्तते. १परं द्वाचरवारिंशद्वर्षसद्वस्त्रोनः । तन्तरथे शस्त्रकापुरुषा उत्पद्यन्ते । तस्य कालस्यान्ते कोटिपूर्वेवर्षायुवी मनुष्याः सपादपन्नशतधनुरुत्सेयाः । तदनन्तरं ग्रुषमः

१ - मक्स-आः, वः, वः, वः, वः। २ - नगमा प-आः, वः, वः, वः। ३ वपादि-आः, वः, जः। ४ - धास्त-साः। ५ नतुर्वशकु-भाः, वः, वः, वः। ६ -करा उत्सवन्ते आः, वः। - कर दशवन्ते जः, वः। ७ शक्यमेतकास्ति आः, वः, जः, वः ताः।

हुःषमानामकश्चवुर्धः कालः । स हिकोटीकोटिसागरोपमध्याणः जघन्यभोगभूमिस्वभावः । तथा द्वुपमानामकः पञ्चमः कालः श्रिसागरोपमकोटीकोटिप्रमाणः । तत्र मध्यमभ्रोपभूमिन्द्वसायः । तथा सुपमसुषमानामकः पष्टः कालः चतुःसागरोपमकोटीकोटिप्रमाणः । तथो- एसभोगभूमिन्द्वसायः । एवं चतुर्थपञ्चमपष्ठकोलेषु ईतिरेकापि 'न भवति । अहोराश्चि- प्रमागोऽपि नास्ति । क्योतिरङ्गकलपृष्ठभोगोतेन सदैव दिवसः । सेपपृष्टिनौस्ति । शीत- वाचापि न वर्तते । आतपकृष्टं कराचिद्रपि 'न वर्तते । क्रूप्यापाणा नास्त्रे । अत वर्षकि । शीत- वाचापि न वर्तते । आतपकृष्टं कराचिद्रपि 'न वर्तते । क्रूप्यापाणा नास्त्रे । अत्र पृत्राक्तिकक्षणो हात्वयः । एवमश्चद्रशसागरोपमकोटीकोटिप्रमाणः कालः भोगभूमिमयो स्र पृत्रोक्तिकक्षणो हात्वयः । एवमश्चद्रशसागरोपमकोटीकोटिप्रमाणः कालः भोगभूमिमयो हात्वयः । उसर्पिण्यवसर्पिणीनामकाभ्या द्वाभ्या कालभ्या कल्पः कथ्यते । मोगभूमिन्यः कात्वयः । उसर्पिण्यवसर्पिणीनामकाभ्या द्वाभ्या कालभ्या स्वर्धाः । भागभूमिन्या विद्या स्वर्धाः स्वर्धाः । अस्वर्धाः । भागभ्यः । कृष्टिनोप्तरे । कृष्याः स्वर्धाः । कृष्याः पद्धस्य मान्द्वप्रक्षाः । चित्राः । च्याः सर्वेऽपि विशिष्टक्षणचारिणः समानाशुष्यः भवन्ति विशेषः ।

अग्र भरतेरावतमनुष्यस्वरूपनिरूपणानन्तरं हैमवतहरिवर्षवृदकुरुश्चेत्रत्रयस्वभावोद्धाः यनार्थं सूत्रमिदमुच्यते—

#### ताम्यामपरा भूमयोऽवस्थिताः॥ १८॥

वास्थां मरतैरावताभ्यां क्षेत्रास्थाम् अपरा अन्या भूमयः दैयवतक्षेत्रदृष्क्षित्रदेषकुरुना-मिकास्तिक्षो भूमयोऽवस्थिताः सर्थदेव पकः कश्चित्कालस्तासु वर्तते । हैमवतक्षेत्रे सर्देव वृतीयः कालोऽस्ति, दृरित्तेवां द्वितीयः, देवकुरुषु प्रथमाः कालः । अवसर्थिण्याः कालेन सरहा इत्यर्थः । परं त्यंत्र वत्सर्थिण्यसर्थिण्यौ काली न वर्तते ।

'तर्हि विष्यपि चेत्रेषु मतुष्या आयुषा सहशाः सन्ति, अयया अस्ति कश्चिद्धिरोषः' २५ इत्युक्ते त्रयाणामपि क्षेत्राणां मतुष्याणामार्यावरोषधांतपत्त्यथं सुत्रमिदमाचट्टे—

# एकद्वित्रिपल्योपमस्थितयो हैमयतकहारिवर्षकदेवकुरवकाः ॥ २९ ॥

एक्प्य ह्रौ च त्रयक्ष एकट्रित्रयः ते च ते एल्योपमा एकद्वित्रियक्योपमाः कालविशेषाः, ते रियतयः आयुंषि वेषां ते एकद्वित्रियल्योपमस्थितयः । ईड्जाः के ? हैमवतकहारिधर्षकः दैवकुरवन्त्रः । हेमवतस्रेत्रे मवा हैमयतकाः । हरिवर्षक्षेत्रे मवा हारियर्षकः । देवकुक्क्षेत्रे

१ नास्ति आरः, द०, जः। २ -नृक्ष्यातेन ताः। ३ नास्ति आरः, द०, खः, बः। ४ -सुमयो रा-आरः। -भूमिजो रा-जः। ५ -कलासुकु-वाः, बःः। ६ छितसमानेषः। ७ -स्वं प्राप्त-वाः, नः। ८ प्रथमका-साः, जः, वः। ९ तत्र ताः, बःः, दः, जः।

२।२०-३१ | मृतीयोऽभ्यायः

₹8₹

१५

भवा देवकुरवकाः । हैमवतकारच 'हारिवर्षकारच देवकुरवकारच हैमवतकहारिवर्षकरैवकुरवकाः । अस्यामर्थः—पद्मनेदसम्बन्धिनां पद्मानां हैमवतक्षत्राणां सम्बन्धिनां मतुष्याणां
सदा सुप्तमु, प्रमाफाळानुभवनम्, आयु स्थितिरेकपरयोपमा द्विभद्यःसहस्रोन्नतिः, एकान्तरेण
भुक्तिरच इन्दीवरवर्षवर्षण्य । पद्मानां हिरवर्षद्रेत्राणां सम्बन्धिनां मनुष्याणां सदा सुपमाकाळानुभवनम्, आयु स्थितिः द्विपरयोपमा, चनुरचापसहस्रोन्नतिरच द्विदिनान्तरेण मुक्तिरच, ५
कुन्दाचदातानि वारीराणि । पद्मानां रेवजुरूणां सम्बन्धिनां सनुष्याणां सदा सुपमसुपमाकाळानुभवनम्, आयुःस्थितिः त्रिपरयोपमा, पद्धनुःसहस्रोष्ठातरच, त्रिदिनान्तरेण मुक्तिः,
काञ्चनवर्णानि वारीराणि ।

तर्हि हेरण्यवतरस्यकोत्तरकुरुणां मनुष्याः कीहबाः सन्तोति प्ररते सूत्रमिदमाचष्टे---तथोत्तरसः ॥ ३० ॥

तवा तेनैच हैमबतादिक्षेत्रत्रयमपुष्यमकारेण उत्तराः हैरण्यवतस्यकोत्तरकुरूणां मनुष्या ब्रातब्याः । आव्यायमर्यः---हैमवतक्षेत्रमनुष्यसदृशा हैरण्यबतक्षेत्रमनुष्याः । हरिवर्य-क्षेत्रमनुष्यसदृशा रम्यकक्षेत्रमनुष्याः । देवकुरुक्षेत्रभनुष्यसदृशा उत्तरकुरुक्षेत्रमनुष्याः ।

तर्हि पूर्वविनेहाऽपरविनेहमजुष्याणां स्थितिः कीटशी वर्तते इति प्रश्ने सूत्रमिदमाचष्टे—

#### विदेहेषु संख्येयकालाः ॥ ३१ ॥

विगतो विनष्टो हेहः शरीरं सुनीनां येषु ते विदेशः प्रायेण सुक्तिपरप्राप्तिहेतुस्यात, तेषु विदेहेषु पद्मानां मेरूणां सम्यन्धिनः पद्मपूर्वविदेशः पश्चापरविदेहाः वस्ये मिलिस्य। पञ्चमदाविदेशः कभ्यन्ते । तेषु मनुष्याः संख्येयकालाः, संख्यायते गणियतुं शक्यते, संख्येयः, उत्कर्षेण पूर्वकोटिलक्षणः जध्येनान्तसृहर्तन्दक्षणः संख्येयः कालो जीदितं येषां ते संख्येयः, उत्कर्षेण पूर्वकोटिलक्षणः जध्यनेमान्तसृहर्तन्दक्षणः संख्येयः कालो जीदितं येषां ते संख्येयकालाः । अध्यायमर्थः—सर्वेषु पञ्चसु महाविदेहेषु सदा सुष्मदुःपमाकालान्तकाल-२० सट्यो दुःपमसुषमानामकः सदा निश्चलः कालो वर्तते । तत्र पञ्चलानाः पञ्चचापश्चोप्ततो स्वस्ति, नित्वभोजनाश्च वर्तन्ते । किं तत् पूर्वं येन गणितं तेषामासुः १ तथा चोक्तम्—

"पुँज्वन्त दु परिमाणं सदरि खतु कोडिसदसहस्साई । छप्पणां च सहस्ता बोधन्त्रा वासकोडीयां॥"

[जम्बुः प० १३।१२] २५

अस्यायमर्थः —सप्ततिलक्ष कोटिवर्षाणि यदपञ्चाशस्त्रहम्कोटिवर्षाणि यदा भवन्ति तदा एकं पूर्वभुच्यते । तस्य पूर्वस्य अङ्कक्षमो यथा —दश्यम्यानि तदुपरि पट्पवचाशत् तदुपरि सप्ततिः —अ०५६२००००००० । ईटिनिधानि पूर्वणि शतलक्षाणि तेषां मनुष्याणासुभवति । अभेदानी पुनरिष मरतस्त्रेतस्य प्रमाणं प्रकारान्तरेण निरूपयन्त्याचार्यः —

१ हास्तिपांस आ०, अ० । २ -माप्रनामा- ता०, य० । ३ -युः पु- ता० । ४ पूर्वस्य इ परिमाणं सप्ततिः खलुकोटियातमहस्राणि । ४८प्रखासन् न सहस्राणि वीद्यस्यानि वर्षकोटीनाम् ॥

[ शहर

## भरतस्य विष्कममो जम्बृद्वीपस्य नवतिशतमागः ॥ ३२॥

भरतस्य भरतक्षेत्रस्य विष्कम्भो विस्तारः जन्त्रृद्वीपस्य जन्मृद्वीपविस्तारस्य एकछन्त-योजनप्रमाणस्य नविद्यातमागः—एकलक्तयोजनस्य नवत्यधिकाः शतभागाः कियन्ते, तेषां मध्ये एको मागो भरतक्षेत्रस्य विस्तारो वेदितक्ष्ये इत्यर्थः । स पको मागः पडविंदात्यधिक-५ पञ्चयोजनरातप्रमाणः पट्कंटाधिको भवतीति तात्पर्यम् । जम्बुद्वीपस्यान्ते या देदिका वर्त्तते सा उन्नयोजनमध्ये गणनीया, समुद्रविस्तारमध्ये न गण्यते । एवं सर्वेषां द्वीपानां या देदिकाः सन्ति ताः सर्वो अपि द्वीपविस्तारमध्ये गण्यन्ते न तु समुद्रविस्तारमध्ये गण्यन्ते । तवणो-दसमुद्रमध्यप्रदेशेषु पूर्वपश्चिमोत्तरदक्षिणेषु दिग्मागेषु चतुर्षु चत्वारः पातालसञ्ज्ञका वडया-नलाः सन्ति ते अंडश्वराकाराः प्रत्येकं ३ दक्षयोजनगम्भीराः, ते सध्यप्रदेशे र लक्षयोजन-१० विस्ताराध्य भवन्ति । ते मुखेषु मृदेषु च दशयोजनसङ्गाविस्तारा भवन्ति । तथा जवणसम्बन् मध्येषु चतरस्यु विदिश्च श्रुद्रवद्यवानलाश्चःवारः। ते चत्वारोऽपि प्रत्येकं दशसहस्रयोजन-गम्भीरा भवन्ति । मध्यपदेशेषु दशसङ्ख्योजनविस्ताराश्च सन्ति । मुखेषु मृहेषु च पक-योजनसङ्खविस्तारा भवन्ति । अञ्चनामप्यौँ वीणामष्टन्त्रप्यन्तराह्नेषु एकेकरिमझैन्तराहे श्रेणिक्पस्थिताः सपादशतसंख्या वाडवा मदन्ति । ते तु योजनसहस्नगस्भीराः, तथा १५ मध्ये योजनसङ्खविस्ताराः, मुखेषु मूलेषु च॰ पञ्चयोजनशतविस्ताराः । एवमेकत्वे अष्टाधिकसङ्ग्रसं ख्याः प्रसिद्धा वडवानला वेदितज्याः । तेपामप्यन्तरालेषु शुद्रशुद्रतरा और्वा अश्रसिद्धा बहदः सन्ति । सर्वेषां वहवानलानां त्रयो भागाः । तश्रधस्तनभागेषु वायुरेव वर्तते । मध्यमार्गेषु चायुजले वर्तेते । उपरितनमार्गेषु केवलं जलसेव । यदा बायुर्घन्टं सन्दम-धस्तनभागेभ्यो मध्यमभागेषु चरति । तदा मध्यभागज्ञतं मरुख्नेरितमुपरितनभागेषु चरति । २० ततः सर्वोषैजल्यिनिसन्धिञ्चलं वेलादिरूपतया वर्द्धते । यदा पुनः मन्दं मन्दं नश्रस्थानभी-भागेषु गच्छति तदा वेटादिरूपा स्कीर्तिनिवर्तते । सवणोद यप वेला वर्तते अन्येषु समुद्रेषु । धन्येषु समुद्रेषु वडवानसा न सन्ति । यस्मात्सर्वेऽपि अञ्चय एकयोजनसङ्ख्यान्सीसुः । डबणोदस्येव जल्मुनतं वर्तते, अन्येषां जलं समं प्रमृतमस्ति ∤ सवणोदो सवणस्वादः । धास्सी-समुद्रो मचस्यादः । क्षीरोदो दुग्धस्थादः । घृतोदो घृतस्थादः । काळोदः पुष्करोदञ्ज स्वयम्भूर-२५ मणोदरच<sup>े</sup> त्रय पते अरुबुस्नादाः । रोपाः सर्वेऽपि इच्चस्वादाः । लवणोदे भालोदस्वयस्भ्रस-णोदाखयः कम्खपमत्स्या दिजलाचरसहिताः। अन्ये सर्वेऽपि निर्जलचराः। लवणोदे सरिन्मुखेषु मतस्या नवयोजनाङ्गाः, अव्धिमध्ये तदृद्विगुणवारीराः। कालोदं सरिन्मुखेषु

१ न्या स आ०. ४०, ६०, ज॰ । २ अञ्चलका आ०, ६०, ज॰, क० । ३ - इं यो-आ०, द०, ज॰, स० । ४ - तोषु छ- आ०, द०, ज॰ च०, द० । ५ - त्ति तम य- आ०, द०, अ०, स० । ६ सीर्यः वाडवागिः । ५ - त्रप्यत्त- ज० ! ८ च यो- आ०, स०, द०, अ० । च एक्यो- व० । ९ - तिर्मियंते क०, व० । १० - अ एते प्रयः स- आ०, द०, द० । ११ - यः कालोदः स्प्यम्भूपरणोद्धं एते त्रमः क० । १२ - दिम- आ०, द०, व० ।

₹13**3-**3Y

नृतीयोऽध्यायः

844

રવ

अञ्चरप्रयोजनवपुषः, अस्थिमध्ये तद्द्विगुणकायाः। स्वयम्भूरमणोद्देस्तटर्वर्तनो सत्याः पञ्चशतयोजनदेशाः, अस्थिमध्ये तद्द्विगुणंवध्मीणः । जवणोदकासोदपुण्करोदेषुं सरित्रवे-वेशद्वाराणि वर्त्तन्ते नान्येषु समुद्रेषु द्वाराणि सन्ति । तेषां वेदिका टक्कोल्कीर्णेमित्तिरिव वर्त्तते । अथेवानी धावकीसण्डदीपस्य भरतादिक्षेत्रसंस्या निगशते—

# क्रिघीतकीखरडे ॥ ३३ ॥

भातकीखण्डे द्वीपे भरतादीनि क्षेत्राणि द्विर्धवन्ति द्विगुणानि भवन्ति । कथप १ घातकीखण्डद्वीपस्य दक्षिणस्यां दिशि इच्नाकारनामपर्वतो वर्तते । स<sup>३</sup> पर्वतः *ख*बणोदकास्रो-दसमुद्रवेदिकास्पर्शी विजिणोत्तरायतः । तथा धातकीखण्डशीयरयोत्तरस्यां विजिः हस्याकारनामा द्वितीयः पर्वतोऽस्ति । सोऽपि रुवणादकालोदसमुद्रदेविकास्पर्शी दक्षिणोत्तरायतः । वमावधि इष्याकारी एवंती मत्येकं चतुर्कक्षयोजनायती । ताभ्यां हाभ्यामिध्वाधाराज्यां पर्वताभ्यां १० विभक्तो धातकीसण्डद्वीरः पूर्वभातकीसण्डः अपरधातकीखण्डरचेति द्विभागीकृतः। दुर्योर्द्वयो-र्मागयोर्भध्ययोः पूर्वत्यां दिशि पूर्वनेकः, अपरस्यां दिशि अपरमेकः । तयोमेर्थोः सम्बन्धीनि भरतादीनि श्लेत्राणि द्विगुणानि भवन्ति । तेन पूर्वधातकीभरतः अपरधातकोभरतस्य धातकी-क्रण्डद्वीपे द्वौ भरतो वर्तेते । एवं पूर्वभातकीखण्डचुद्रहिमदानः अपरधातकीखण्डचुद्रहिमयांख्र धातकीस्तण्डद्वीपे द्वी द्वात्र हिमबन्ती पर्वती, पूर्वधातकीस्तण्डहैमबतमण्रधातकीस्तण्डहैमसतुङ्क १५ हे हैमवते" क्षेत्रे. हो महाहिमवन्ती पर्वती, हे हरिवर्षक्षेत्रे, हो निषधी पर्वतो, हो विदेही, द्वी नीलपर्वती, द्वे रम्यकस्त्रेत्रे, द्वी रुक्तिगी पर्वती, द्वे देरण्यवतस्त्रेत्रे, द्वी शिखरिजी पर्वती. द्वे ऐरावतक्षेत्रे । जम्युद्वीयभरतैरावतक्षेत्रमध्यस्थितविजयार्धपर्वतवत् चस्त्रारो विजया**र्ज**-पर्वताः । एवं विक्षणत आरभ्य उत्तरपर्यन्तं जम्बुद्वीपक्षेत्रपर्वतवस् धातकीद्वीपक्षेत्रपर्वता डभयतो वेदितव्याः । जम्बृद्धीपे दिमवदादीनां पर्वतानां यो विस्तार उस्तः स धातकीद्वीप- २० हिमधदादीनां पर्वतानां विस्तारोऽपि द्विगुणो वेदिवव्यः, उमत्यवगाही समानी । तथा विजया-र्क्ष करवेदाक्ष्यान्यश्च भागाना वर्त्तन्ते । ये हिमवदादयो वर्षभागानाः पर्वताः ते चक्रस्य करवदबस्थितः वर्तन्ते । वर्षधराणां मध्ये मध्ये वे वर्षाः क्षेत्राणि वर्त्तन्ते तानि अराणां °विवसकाराणि सन्ति }

अथ पुष्करार्धक्षेत्रादिस्वरूपमाह—

प्रकराद्वीच ॥ ३४ ॥

पुष्पतार्क्य द्वीपे च जम्बूद्वीपक्षेत्रादिकात् धातकीद्वीपक्षेत्रादिवत् द्विद्विंगुणानि क्षेत्रादि-त्रच्याणि भवन्ति । तेनायमर्थः—यथा धातकीद्वीपे द्वौ इष्याकारौ वर्णिकौ तथा पुष्पतार्क्ये च द्वौ इष्याकारौ पर्वतौ अष्टलचयोजनायतौ दक्षिणोत्तरयोः वर्सेते । ताभ्यां पुष्परार्को द्विभा

१ – जकायावच्यांणः आरंश २ – व्यवस्थिषु आरु, दृ॰, अरु। ३ धर्वतः भारु, दृ०, छ०। ४ – नि हच्याणि दि – गरु।५ – वतक्षेत्रे सारु।६ – यश्चन्तारो स- भारु। ७ व्यवस्य – नारु, वरु, सारु, दरु। ८ – वत् दि – जरु।

www.kobatirth.org

[३।३५-३६

विसकः। तत्रापि पूर्वमेक्षेरपरमेक्ष्य हो मेक वर्षते। तेन धातकीखण्डद्वीपयदत्रापि हो पूर्वापरी भरती, ब्रह्मिवन्ती हो, हे च हैमवनक्षेत्रे, हो महाविध्यन्ती वर्षधरी, हे दिरक्षेत्रे, हो नियधौ पर्वती, हो महाविदेही, हो नीत्री, हे रण्यकक्षेत्रे, हो किक्सणी पर्वती, हे हैएल्यकक्षेत्रे, हो शिक्सणी पर्वती, हे हैएल्यकक्षेत्रे, हो शिक्सणी पर्वती, हे देएल्यकक्षेत्रे, भरतेरावतापेक्षया चन्कारी विजयार्थांक्ष्य विदेशिक्षया अञ्चयित्रिक्यार्द्धाः। एवं धातकीह्मीपविजयार्द्धाःच वेदितव्यः। अयं वु विदेशिक्ष्या धातकीखण्डद्वीपे हिमवदादीमां वर्षधराणां विस्तारो जम्मूद्वीपहिमवदादित्र्यो हिमुणाः मोक्तः तथा पुष्करार्थहिमवदादीमां वर्षधराणां विस्तारो जम्मूद्वीपहिमवदादित्र्यो हिमुणां विस्तारो वेदितव्यः।

अथ पुरकरार्धसंबः! इति कथम् ? १अश्रोच्यते—मानुपोत्तरपर्वतेन वलयाकारेण १० विमक्तार्क्षत्वाम् पुरकरार्थं इति संबा ।

'अय पुरुषारार्षेद्वीपे जैर्थः पुरुषार्थः 'किमिति वर्णितः कसमञ्जीद्धः पुरुषार्द्वस्यकः' इति मस्ते सुत्रमिदमुख्यते---

#### माङ् मानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥३५॥

मानुषोत्तरात्पर्वतात् पुष्करद्वीपबहुमध्यदेशभागवितेः सकाशात् बळवाकारात् माक् १५ अर्थोक् मानुष्याः मानवा वर्तन्ते, तेष कारणेन अर्थं एव वर्णितः । मानुषोत्तराद्विहर्षे मानवा न सन्ति । बहिर्णोगे मरुक्षेत्रादिहिमवर्ष्यवंतादिविभागोऽपि नास्ति । मानुषोत्तराद्वहिर्षे मानवा न सन्ति । बहिर्णोगे मरुक्षेत्रादिहिमवर्ष्यवंतादिविभागोऽपि वहिर्ने गच्छन्ति किन्तु मानुषोत्तरं पर्वतमाश्रित्य विद्यन्ति । मानुषोत्तरं पर्वतमाश्रित्य विद्यन्ति । मानवश्रेत्रवस्तार्य वहिर्मे वज्ञन्ति । यदा मानुषोत्तरं एवर्षतमाश्रित्य विद्यन्ति । मानवश्रेत्रवस्तार्यक्ति तदा मानविष्यह्मारायनु-२० पूर्वेण समागच्छन् मानुषोत्तराद्वहिर्मागेऽपि मनुष्य इत्युपपर्यंते । सथा दण्डकपाटप्रवरत्तोक-पूरणलक्षणस्यद्वातकाले मानुषोत्तराद्विहर्मागे च भनुष्यो मष्वविति लब्ध्यते ।

अय प्राक् मानुपोत्तरान्मनुध्याः प्रोक्ताः, ते "तु मनुष्याः कतिप्रकारा भवन्ति इति प्रस्ते सुत्रमिदमोहः ---

#### आर्घा म्लेच्बाश्च ॥ ३६ ॥

अर्थन्ते सेव्यन्ते गुणैर्गुणबद्धियां इत्यायाः। म्लेप्यतित निर्म्नव्यत्या व्यक्तं तुषित् इति म्लेप्छाः। चकारः भिष्तस्यसमुख्ये वर्दते। तेनायमभैः—आर्था म्लेप्छाब्रोमयेऽपि मनुष्याः कष्यन्ते। तत्रायाः द्विषकारा भवन्ति। कौतौ द्वौ मकारी? एके ऋखिमाता खार्याः, भैकन्ये ऋखिरहितारच । भैश्वस्थिताता आर्था अष्टविधाः। के ते अष्टौ

१ - इः प- ता०, ला० । २ अयो व्यतं ला०, द०, ज० । ३ अर्थपु- ला॰, द०, ज०, घ० । ४ किमतः द० । किसितः ता० । ५ - धंपु- ला०, द०, ज०, घ० । ६ उपकाक् सा० । ७ - तरप-ला०, द०, घ० । ८ तिर्थद्देवोपि वा ला० । ९ मनुष्या भवन्तीति ला०, द०, घ० । १० ते स-ला०, द०, घ० । ११ परस्तो ला० । १२ अन्ये च ऋ - द० । १३ ऋदिष्यासार्याः ता०, व० ।

#### कावद ी

**इतीयोऽध्यायः** ٤Uv

विधाः १ ब्रद्धिः किया विक्रिया तपो बल्मीपधं रसः क्षेत्रं चैति ।

तत्र बुद्धि-ऋद्भिषामा अष्टादशभेदाः भ-अवधिज्ञानिनः, मनःपर्युयज्ञानिनः, देखक-क्षानिनः, <sup>व</sup>दीजवुद्धयः, कोष्टवृद्धयः, सन्धिनश्रोत्रिणः, पदानुसारिणः, दूरसर्वनसमर्थाः, दररसनसमर्थाः, दरप्राणसमर्थाः, दर्भवणसमर्थाः, दृरावलोकनसमर्थाः, अभिन्नदृशपूर्विणः, चतुर्देशपूर्विणः, अष्टाङ्गमहानिमिक्तक्षीः, प्रत्येकङ्काः, वादिनः, प्रहाशमणाःचेति ।

वीजवृद्धिरिति कोऽर्थः १ एकवीजासरान् शेपशास्त्रकानं वीजवृद्धिः । कोष्ठवृद्धिरिति-कोऽर्यः १ ४कोछ।गारे संगृहीतविविधाकारधान्यवत् यस्यां बुद्धौ वर्णादीनि शुरानि बहुकालेऽ-पि न विनश्यन्ति सा कोष्टग्रद्धिः ।

कियाँ-ऋद्विदिधकारा---जङ्गादिचारणत्यम् , आकाशणामित्यक्वेति । तत्र जङ्गाचारणत्यं भून्यपरि चतुरङ्गलान्तरिक्षमभनं ध्वज्ञाचारणत्वम् । श्रेणिचारणत्वं विद्याचरश्रेणिर्वर्यन्ता- १० काञ्चापमनम् । <अप्निब्बाडोपरि समनम् अस्विज्ञिलाभारणत्वम् । अत्रुक्तसारम् जलोपरि गमनं अल्बारणत्वम् । पत्रमस्पृष्टय पत्रोपरि गमनं पत्रचारणत्वम् । फल्रसस्पृष्ट्य फल्लोपरि गमनं फळचारणत्वम् । पुरुपमस्यूर्य पृष्योशीर् गमनं पुरुपचारणत्वम् । बीजमस्यूर्य वीजोपरि गमनं क्षेत्रचारणस्वम् । तन्तुमस्यश्य तन्तूपरि गमनं वन्तुचारणस्वब्न्वेति जङ्कादिचारणत्वं नषविधम् । શ્વ

भे°आकाशगामित्वं किम् १ पर्यद्वासनेनीपविष्टः सन् आकाशे गुरुष्वति । कर्ष्वंस्थिते। वा आकारी गच्छति । सामान्यतयोपविष्टो वा आकारी गच्छति । पादनिक्षेपोख्ये पणं विना आकारी गच्छति आकाशगामित्रम् । इति कियाऋद्विर्द्विपकारा ।

विकियद्धिः अभिमादिभेदैरनेकमकारा । सूद्रमदारीरविधानम् अणिमा । अवदा ' 'विश्व-छिदेऽपि प्रविरथ चक्रवर्तिपरिवारविभृतिसर्जनमणिमोच्यते । महाश्रगैरविधानं महिमा । जय- २० शरीरविधानं उधिमा । गुरुशरीरविधानं गरिमा । भूमिस्थितोऽस्थ<sup>ा २</sup> ( तस्याच्य ) ङ्कल्यप्रेण मेहशिक्षरचन्द्रसूर्यादिस्पर्शनसामध्यं प्राप्तिरुच्यते । जळे भूमाविष गमनं भूमी जळ इव मजनोन्मञ्जनविधानं प्राक्षाम्यम् । अथवा जातिकियागुणद्रव्ये सैन्याविकरणस्त्र प्राकाम्यम् । त्रिभुवनप्रभुत्यभीशित्वम् । सर्वप्राणिगणवशीकरणशक्तिर्वशित्वम् । पर्वतमध्येऽपि आकाश इव

१ -भेदाः केवळिनः अवधिकानिनः सनःपर्ययशानिसः बीच- टा॰, ४० । २ ओवश्रद्धयः वर्ष ३ निमित्ताः आ०, द०, ब०, व० । ४ गोहारा- आ०, व०, व० । ५ कियदिहि-आ॰, द॰, ज॰। ६ एततारं पुनस्कमस्ति । ७ -रर्यन्तमाका- ज॰। पर्यन्तमताकाः।- आ०। ८ अग्निचारणम् अग्निस्वाक्षेपरिगमनम् आ०, द०, व०। ९ बटचारशस्यं बटोपरिगमनम् ला॰, द॰, ज॰, व॰ । रै॰ आकाशयामिलमिति सामस्यतयोपिकशो आकाशे गच्छति पादनिक्षेपोन क्षेपणं विना धाकाशागामित्वमिति भा॰, द॰, ज॰। ११ वंशविद्रेण प्रवि- द॰। विशस्तन्त-नालः । १२ −रियतोऽङ्गु− भा०, द०, व०, व० । १३ −द्रव्यं हे− दा∙ व० ।

िश३६

रायनम् अप्रतीचातः । अनेकरूपकरणं मूंनोमूनोकारकरणं वा कामरूपित्वम् । अरष्टहरूपवाऽन्त-स्त्रोनम् । इत्यादि विकियस्तिः ।

योरवर्षं। महातप उपवणे पीक्षतपस्तातणो यो राणणश्चाचिति योरपराक्षमण चिंत छपश्चिः सप्तथा । तत्र—पोरतपः-सिंहन्यार्द्वसं चित्रकार्यं द्वायस्वित् द्वायपदाकुरेषु निरिकन्द५ रादिषु स्थानेषु मयानकरमसानेषु च प्रचुरतरश्चीतवातातपादिषुरुष्ठेषु स्थानेषु स्थित्वः दुर्द्वरोपसर्गसहनपरा ये सुनयस्ते पोरतपसः। पश्चमासवर्ष्मासवर्षापश्चारि थे सुनयस्ते
महातपसः। "वर्षोपवासे सति पारणा भवति, केवस्त्वा न्यारप्यते, अतः परम् चप्यासो
न भवतीति निश्चयः। वषतपः-प वस्यामप्टस्यां चतुर्दश्याद्व गृहीतोपयासीवा अस्तामद्वये
अस्ताभवये या त्रिमितपयासीश्चतुर्भित्रपथासैः पद्मभिवीपयासैः कातं निर्गमयन्ति हस्त्रेवं
र प्रकार वपतपसः। जारीरवीप्त्या द्वादशाकेतेजस्का पीक्षतपसः। तमावसपिण्यपतित नस्त्रिन्दुवत् गृहीताहारशोषणपरा नीहाररिहेवा ये ते तमवपसः। सिंहच्यावादिसेवितपादपद्मा पोरगुणवद्मवारिणः। भूतप्रेववेतालराच्यास्तरिकीप्रस्तयो थान् स्ट्रण विस्वति ते घोरपर्यक्रमाः।

षद्वतिद्विप्रकार। । अन्तर्श्वेष्ट्रनेन निविद्यत्वधुतचिन्तनसमर्था ये ते मनोषडितः । अन्त-र्श्वेष्ट्रनेनासिलश्रुतपाठशक्तयो ये ते वचोचडितः । सासचतुर्धासपण्यासवर्षपर्यन्तकायोत्सर्य-१५ करणसमर्था अङ्गल्यमेणापि जिसुजनमप्यद्वभूत्य अन्यत्र स्थापनसमर्था ये ते कायबहितः ।

औषपश्चिरष्टप्रकारा— 'विद्धिरुपनेन, एकदेशमलस्पर्शनेन, अपकाद्यारसर्शनेन, सर्वाह-सटस्पर्शनेन, निद्धोबनस्पर्शनेन, दस्तकेशनखसूत्रपुरीपादिसर्वेण (दिस्पर्शनेन), छपादछ्यवलो-कनेन, छपाद-वर्षीडनेन येथां सुनीनां प्राणिरोगाः नश्यन्ति ते अष्टप्रकार औषपर्ख्यः।

रस्कद्विः पट्मकारा। वर्षोबक्य मुनयो त्यमित्त्वर्गं प्राणिनं स्वियनोतं ववृन्ति सोऽक्षिगवः २० शाणी तरक्षणादेव महाविषपरीतो श्रियते एवंविषं सामध्ये येवां ते आस्यवियाः वाम्यिषा अपर-नामानः कथ्यन्ते । वर्षोबका मुनयः कुद्धाः सन्तोः व्यक्तिगतसीक्षन्ते स पुमान् तरक्षणादेव "तीव्रस्मपरीतः पञ्चलं शप्तोति एवंविषं सामध्ये येवां ते दृष्टिविषा इत्युक्त्यन्ते । येवां पाणिपात्रगतं भोजनं नीरसमिष क्षीरपरिवामि मवति, वचनानि वा श्लीरवत् क्षीणसन्तर्षः कणि सर्वाने ते श्लीरस्मविण ज्यन्ते "। येवां पाणिपात्रगतमसानं नीरसमिष "व्यक्ति । "व्यवां पाणिपात्रगतमलं रूक्तमिष श्लीतृणां "व्यक्ति, वचनानि वा श्लीतृणां स्वत्वने । "व्यवां पाणिपात्रगतमलं रूक्तमिष श्लीत्वां स्वति, वचनानि वा श्लीतृणां सृत्वानस्वानं जन-पन्ति ते " सर्पिरास्त्रविणः । येवां पाणिपात्रगतमन्नं वचनव्वासृत्वद्वव्वति ते "अस्वतास्त्राधाविणः ।

शहरी

नृतीयाऽध्यायः

१४९

क्षेत्रविद्विष्ठकाथ-अक्षीणमहानसिर्द्धः अक्षीणारुपिद्धिः । तत्राक्षीणमहानसिर्द्धः यस्मित्रमत्रे असीणमहानसिर्द्धानिभिर्मुकं तस्मित्रमत्रे अक्षितिपरिजनमोजनेऽपि तिहिने अते न चीवते ते सुनयः अचीणमहानसाः कष्यन्ते । अक्षीणमहान्यातु सुनयो यस्मिन् व्वतुः-वायेऽपि मन्दिरे निवसन्ति तस्मिन् सन्दिरे सर्वे देवाः सर्वे मनुष्याः सर्वे तिर्यक्षोऽपि यदि निवसन्ति तदा तेऽसिखा अपि अन्योन्यं वाधारिहतं सुखेन तिष्ठन्ति इति अक्षीणालयाः । ईष्ट्रज्ञा ५ मनुष्या ऋदिप्राप्ता मनन्ति ।

सद्धिरहिता वार्यासु पद्धप्रकारा भवन्ति । के ते पद्धप्रकारा ? सम्यक्तार्याः, चारित्रार्थाः, कर्मार्याः, जात्यार्याः, हेत्रार्थाःचित् । तत्र सम्यक्तार्याः सम्यक्त्वार्याः तत्रहिता कृत्यर्थः । चारित्रार्याधारित्रप्रतिपालका प्रतयः । कर्मार्थीक्षित्रकारा म्हार्यकर्मार्योः, अल्पस्यवर्मार्योः स्वार्यकर्मार्योः ति । तत्र सावर्यकर्मार्यो अतरहिताः पर्ध्काराः असिमस्ति १० छिषिद्याशित्रप्रवाणिक्ष्यकर्मार्यो भेदात् । तत्र असित्रपारित्रमुनन्दकपुत्रचेण्लुरिकाकृहारक-कृत्यपृत्रित्रहस्रकाराशिक्षकाराश्चयवाश्चरक्रमार्यो चर्यकरे । अन्यव्ययादिक्षस्त्रविद्या मधिकर्मार्योः कष्यन्ते । हरेन भूषिकर्वणनिपुणाः छपिकर्मार्था भण्यन्ते । गणिताविद्वासप्रतिकलावदीणा विद्याकर्मार्था 'उदान्ते । "निर्णेवकदिवाक्षार्याश्चर्यः । शिक्षक्रार्या ध्वन्यन्ते । धान्यक(का)पीक्षचन्त्रसुक्षराज्ञवाणिमाणिकयकृतादिरसाशुकादि १५ संप्रहकारिणो वाणिक्षकर्मात्रहाता चणिककर्मार्था घन्यन्ते । एते पर्ध्वकारा कपि सावर्यकर्मार्था भवन्ति । अल्पसावर्यकर्मार्थात् वावकममृत्यः । अस्परावर्यकर्मार्थासु व्यवः ।

जात्यायोस्तु इच्नाकुर्यक्षायुद्धकाः । अरमाभवसर्थिण्यानिच्चाकुर्यकाः स्वयं श्रीवृपभे-श्ररः, ताय कुले भया इच्नाकुर्वकाः । भरतसुतार्ककीर्तिकुलं सक्काताः सूर्यवद्याः । बाहुनिक्क-सुत्रसोमयकोवदे समाः सोमवंशाः । सोमश्रभश्रेयोशकुले समुत्रपन्नाः कुरुवंशाः । अकम्यन- २० महाराजकुले समुद्रवा नाथवंशाः । हरिकान्तनृपन्त्रये सम्भूता हरिवंशाः । हरिवंशेऽपि यदुम्यकुल्जाता यादवाः । कार्यपनृपकुले सम्भवा वप्रवंशा इति । एवंविभा जात्यायोः कथ्यन्ते ।

क्रीशस्त्र-कार्यशन्तिःअङ्ग-चङ्ग-तिरुङ्ग-करिङ्ग-साट-कर्णाटः भोट-गौड-गुर्ज्यर-सौराष्ट्र-सक् बाजि'स-मस्य-मास्य-युक्कणभीर-सौरों मस-कारमीर-जालंधरादिदेशोद्वधाः क्षेत्रायों ' इत्युन्यंते । २५

स्टेन्द्रास्य द्विषकाराः—अन्तरद्वीपोद्धवाः कर्मभूस्युद्धवाश्चेति । एत्र अन्तरद्वीपोद्धवा स्टेन्द्र्याः कथ्यन्ते—उदणोदसमुद्दे अष्टसु दिशासु अष्टी द्वीपाः, तदन्तरालेषु चाष्टी द्वीपाः, हिस्यत उभयपार्द्वयोद्धी द्वीपी, त्रिकारण उभयपार्द्वयोश्च द्वीद्वीपी, विजयार्द्धयोकसम्ययोः

१ पात्रे । - स्मिल्ने बा॰, द०, त्र॰, व० । २ -- स्नाने च- बा॰, द०, त्र॰, द० । ३ चतुन्द्वे- बा॰, द०, व० । ४ -- सार्व- व० । ४ -- सार्व- व० । ३ द्याप्ते व० । उत्पयनी बा॰, द०, त्र॰ । ७ -- स्यक्- वा॰, द०, व० । १० -- स्वयक्- वा॰, द०, व० । ११ -- सार्व- वा॰, द०, व० । ११ -- सार्व- वा॰, द०, व० ।

**[** ₹!₹७

पारवें पु नत्थारो द्वीपाः । एवं रूपणोदसमुद्रमध्ये अर्थाक् पारवें चतुर्विकारिद्वीपा मधन्ति । ते द्वीपाः कुरिसतमोगभूमयः कथ्यन्ते । तत्र चतुर्विशतिद्वीपेषु चतुर्विद्ध ये चत्रारो द्वीपा वर्दन्ते ते समुद्रवेदिकायाः सकाशात् पश्चशतयोजनानि गत्ना स्प्रयन्ते । ये तु 'चतस्त्रु' अदिद्ध चत्वारो<sup>ः</sup> द्वीपाः सन्ति अन्तरालेषु चाष्टी द्वीपा वर्तन्ते ते द्वादशापि द्वीपाः पञ्चशत-५ योजनानि पञ्चाहायोजनाधिकानि तद्वदस्या रूप्यन्ते । ये द्वः पर्वतान्तेषः अष्टी द्वीपा वर्तन्ते ते पर्वातयोजनानि गत्या प्राप्यन्ते । चतुर्विगृद्वीपाः व्यतयोजनविस्ताराः । चतुर्विदिकद्वीपा अष्टान्तराखद्वीपाञ्च, एते द्वादकद्वीपाः पञ्चाराचीजनविस्ताम् वर्त्तन्ते । पर्वतान्तेष् येऽष्टशेपाः सन्ति ते पञ्चिविश्वतियोजनविष्करभा भवन्ति । तत्र पूर्वरेशं दिशि यो द्वीपो वर्तते सस्मिन ट्टीपे एकोङ्का स्टेच्छा भवन्ति । दक्षिणीयां दिशि श्रृङ्गिणो मनुष्या मवन्ति । दक्षियमायां १० दिशि पुच्छसदिता म्लेच्छाः "सन्ति। उत्तरायां दिशि मुका वर्त्तस्ते। चत्रविद्वित अग्निकोणे शक्षकर्णाः, नैश्चत्यकोणे शब्द्धठीकर्णाः, वायुकोणे कर्णप्रावरणाः, ईशानकोणे लम्बन्धर्गः । पूर्वोमन्यन्तराहे अरबसुस्ताः । अग्निद्धिणान्तराहे सिंहुमुखाः । दक्षिणनेश्वन त्यान्तराहे" भषणमुखाः, नैऋत्यपश्चिमान्तराहे गर्बरमुखाः। पश्चिमवातान्तराहे शुक्रमुखाः । वातोत्तरान्तराहे व्यावमुखाः । उत्तरेशानान्तराहे °काकवद्नाः । ईशानपूर्वान्त-१५ राहे 'कपिछपनाः । हिमबत्पूर्वपार्श्वे मत्स्यहुखाः । हिमबत्पश्चिमपार्श्वे कृष्णवदनाः । ज्ञिख-रिणः पूर्वपारवें मेघमुखाः । शिक्षरिणः परिवमशारवें तिडहृदत्ताः । दक्षिणविजयार्द्वपूर्वपारवें गोसुस्ताः । दक्षिणविजयाद्वं पश्चिमपारवें उरश्चवद्याः । उत्तरविजयाद्वं पूर्वपारवें गजाननाः । उत्तरविजयार्द्धं पश्चिमपार्खे दर्पणास्यारचेति । तत्र एको रुकाः मृत्तिकाहारः गृहानिवासिकः । अन्ये सर्वेऽपि शृष्कवलनिवासाः फलपुष्यभिक्तणः । विश्वेऽपि वर्त्योगमञ्जीविताः द्विसहस्रधन-२० रुमतक्तरीराः। एवं स्वयंणोदसमुद्रपरतीरेऽपि चतुर्विमतिद्वीपा शातस्याः। तथा कास्रोदः-समुद्रेऽपि अष्टचलारिशद्द्वीपा मवन्ति । एवं षण्णपतिक्टेब्छ्द्वीपाः। ते सर्वेऽपि द्वीपा जलाद् योजनोत्रता बोख्वन्यः। एते सर्वेऽि अन्तरद्वीपोद्भवा म्टेच्छा भवन्ति । कर्मभृस्यद्भवाश्च म्लेच्छ। पुलिन्दराषरयवनशरुखसेवर्षपद्यो जातव्याः ।

अथ कास्ताः कर्मभूमयः १

24

ासरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्रा देवकुरूसरकुरुभ्यः ॥ ३७ ॥

भरताम पद्ध परावताम्य पद्ध विदेशम पद्ध मर्रतरामताबिदेशः, एते पद्धद्यागदेशः कर्मभूमयः कथ्यन्ते । तर्हि पद्धसु विदेशेषु मध्ये पद्धदेवकुरवः पद्धोत्तरकुरवः सन्ति, तेऽपि कि कर्मभूमयः ? नैवम् : देवकुरुपाकुरुध्यः अन्यत्र , देवकुरुप्त वत्तरकुरुप्त् वर्जायत्वा इत्यर्थः। विदेशेषु स्थिता अपि देवकुरव उत्तरकुरवक्ष कर्मभूमयो न भवन्ति किन्तु वस्त्रभोगभूमयो सव-

१ चतसपु दिशु द०।२ -रोऽपि ही- ज०। ३ -णस्यां जा॰, द०, ज०। ४ मरन्ति जा॰, ज०।५ -रे वप्सु-- जा०।६ -से गोसु- ज०।-से गर्गसु- द०। ७ कादसुस्ताः आ०, द०, ज०।८ अपिलवदना व०।९ -स्तस्यस्य जा०,द०, ज०।

\$184 }

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

नीत्यर्थः। 'अत्र अन्यत्रस्दि वर्जनार्थं शातव्यः। तेन "दिगित्तर्तेऽन्येत्र" [का॰स्॰ २।४। ११ ] इत्यनेन सूत्रेण जिल्लात् पञ्चमी सन्धाता । यदाते पञ्चश्वावश्वाः कममूमय इति व्यय-दिश्यन्ते कमभूमयः कथ्यन्ते तर्षि श्वकुरुत्तरकुरुद्दैमवतद्वरिवर्धस्यकद्वेरण्यवत्यक्वणत्यन्तर-दिश्यन्ते कमभूमय इत्यव्यन्ते । तन्नायं तु विशेषः—ये अन्तरहीपकास्ते कल्पवृक्षकिष्यतमोगा न भवन्ति । तथ्य सर्वे योगमूमिजा चृताः सन्तः देवल्यमेव प्राप्तवन्ति । 'पूर्वपश्चिमदक्षिणोत्तरेषु ५ ये अन्तरहीपास्तत्रत्याः शुभकमभूभित्तसीपवर्तित्यात् चातुर्गितका भवन्ति' इति केचिद्राहुः । मातुर्योत्तरत्याः स्वयस्युर्भणद्वीपमध्यस्यितस्यस्यभ्यभपवेषं यावत् १केन्द्रियपञ्चीत्र्यास्यत्य एव हीपा कुस्तितमोगामूम्यः वच्यन्ते । तत्र पञ्चीत्र्याः तिर्यन्न एव न तु मनुष्याः, असं-स्थेयवर्षायुगे गव्यूर्युजतश्चिराः । तेषां चर्यार्था गुणस्थान्ति सम्भवन्ति ।

अय मानुपोत्तर इति यः पर्यतः श्रुतः स कीष्टशः ? एकविंशत्यधिकयोजनसम्बद्धः १० शतोक्षतः, त्रिंशद्धिकयोजनचतुःशतसूरिमभ्यगतः, द्वाविंशत्यधिकयोजनसद्दश्चनुष्पविस्तारः, श्रयश्चिशद्धिकयोजनसम्बद्धस्यविस्तारः, चतुर्विंशत्यधिकयोजनचतुःशकोपरिविस्तारः । तदु-परि चतुर्वेशु चरवारश्चेत्याखया नन्दीश्वरद्वीपचैत्याख्यसदृशः झातव्याः ।

अध कैं: कर्मभिः कर्मभूमिक्च्यते इति चेत् ? उच्यते—सुधं कर्म सर्वार्धसिद्ध्यादि-निमित्तम् , अग्रुभञ्च कर्म <sup>3</sup>सप्तमनरकादिहेतुभूतम् , असिमपिक्ववि विद्याशित्यवाणिक्य १५ उक्षणं पद्यिषं कर्म जनजीषनोपायमृतम् , पाञ्चानदेवण्जनाविकञ्च कर्म, तैः कर्मभिक्ष-त्रक्षिताः कर्ममूषय इत्युच्यत्ते । 'नतु सर्वं जगन् कर्माणिसानमेत्र, क्यमेता एव क्रम्भभूमयः ? इत्याह्—सत्यतः ; उक्तर्षेण सामासुमकर्माधिसानात् कर्मभूमय इति ।

श्वयम्प्रभपर्वतात्मानुपोत्तराकारात्परत आलोकान्तं ये तिर्वद्धः सन्ति तेषु पञ्च गुण-स्थानानि सम्भवन्ति । ते च पूर्वकोट्यायुषः । तत्रत्या मस्त्याः सप्तमनरकदेतुकं पाप- २० गुणार्वयन्ति । एकलपराश्च केषित् स्वर्गोदिहेतुपुण्यमैत्युपार्वयन्ति । तेन अर्ह्वो द्वीपः सर्वः समुद्रश्च समुद्राद्वदिश्वत्वारः कोणाश्च कर्मसूमिरित्युच्यते इति विशेषः ।

अथ उक्तासु भूमिषु नराणामायुःपरिज्ञानार्थं सूत्रमिद्युच्यते भगवद्भिरुमास्वामिभिः---

# न्हरियती परावरे त्रिपन्योपमान्तर्भुष्ट्रशे ॥ ३८ ॥

स्थितिक स्वितिक्ष स्विती, नृणां नृणां वा स्विती तृरिवती द्वी आधुःकाठी इत्यर्थः । २५ कथम्भूते द्वे नृत्यिती ? परावरे परा व्यवस्था अवरा च निकृष्टा जपन्येति वावत् परावरे । अतरि कथम्भूते नृत्यिती ? चिपल्योपमान्तर्गृहुर्ते । जीणि पल्योपमानि वस्याः परावा व्यक्ष्यायाः स्थितेः सा चिपल्योपमा, अन्तर्गतोऽपरिपूर्णे सुदूर्त्तो चिटकांद्वयं यस्या अवरावा जपन्यायाः साऽन्तर्गहुर्ते, जिपल्योपमा चान्तर्गृहुर्ते । विपल्योपमा न्यान्तर्गृहुर्ते । विपल्योपमा न्यान्तर्गहुर्ते । व्यवस्थायमर्थः ।

१ अयात घा॰। २ -यः कथ्यन्ते घा॰, व॰,द॰,ज॰।३ सप्तनरका-, झा॰,द॰, व॰, व॰, ज॰। ४ -भिनाणिज्यविद्याशित्मत्र- घा॰,द॰, ज॰।५ -पुनादिकंक- घा॰,द॰, व॰।६ न तु सर्वे ता॰, आ॰।७ -ज्यमुरा- द॰, ज॰।८ -द्रयमस्या घा॰,द॰,ज॰।

3:36

www.kobatirth.org

१५२

ч

यद्यासंस्थरवेन मानवानाम् उत्कृष्ण स्थितिः त्रिपल्योपमा, जयन्येन मानवानां स्थितिः अन्तर्मुहुत्तां, मध्यस्थितिरनेकप्रकारा ।

किं तत्परुयोपमसिति चेन् १ उच्यते--

"'ववहारुद्धारद्धा यस्छा तिण्येव होति बोघव्यः ।

संस्ता दीवसमुद्दा करमहिदि विष्यदा जेहिं॥" [ त्रिलोकः गा॰ ९३ ]

अस्यायमर्थः--व्यवद्वारश्च बद्धारश्च अद्धा च व्यवहारोद्धाराद्धाः पत्न्यानि कुशूहाः त्रीप्येच भवन्तीति बोद्धव्यानि । जेहिं यैक्तिभः पत्येः धण्णिता कथिता । का वर्णिता ? संखा संख्यामात्रम् । व्यवहारयस्येत उद्घारयस्याद्वायस्ययोः संख्या झायते । तेन व्यवहार-पल्येन संख्या वर्णिता । उद्घारपञ्येन तु होपसमुद्रा वर्णिताः । २अद्घापल्येन कर्मस्थितिर्वर्णिता । १० यथाकमं परयत्रयकार्य क्षातन्यमिति संप्रहणाथार्थः । तेत व्यवहारपल्यम् उद्घारपल्यम् अद्धापन्यक्रीति पन्यं त्रिषकारम् । तत्र व्यवहारपन्यसम्भयं तिरूप्यते—धमाणाङ्गळपरिमितं योजनमेकम् । किं तन् प्रमाणाङ्गरूम् १ अधसर्पिण्याः सम्बन्धी प्रथमचकवर्ती, तस्याङ्गर्रं प्रमाणाः इन्द्रम् । व्यथवा उत्सर्विण्याः सम्बन्धी चरमचकवर्ती तस्याङ्गलं प्रमाणाङ्गलम् । तेन प्रमाणाङ्ग लेन मितः चतुर्विशस्यङ्गलो इस्तः । तैश्चतुर्मिः इस्तैर्मपित एक्षो दण्डः । तैर्द्विसहस्रदण्डेर्मपिता १५ एका प्रमाणगञ्जूतिः ताभिश्चतुर्गञ्जूतिभिर्मपितम् एकं प्रमाणयोजनम् । सानवानां पद्धशतयो-जनैरेकं प्रमाणयोजनिमत्यर्थः । कि तन्मानवयोजनं येन प्रमाणयोजन दिव्ययोजनं हायते ? अष्टमिः परमाणुभिः एकसाधरेणुः । अष्टभिः बसरेणुभिः पिण्डिते रेक्षेत्रीकृतेरेका रहरेणुरु च्यते । अष्टमी रथरेणुभिः पिण्डित।भिरेकं चिक्रसम्बन्धते । अष्टभिक्षिकरामैः पिण्डितेरेका **डिज्ञा मण्यते । अष्टभिः डिज्ञामिः पिण्डिताभिरेकः १वेर्तासद्वार्थं उत्थते । अष्टभिः सिद्धार्थैः** ှင पिण्डितैः १को यव वरमते । अष्ट्रभिर्येषैः अङ्ग्रहमुख्यते । षद्भिरङ्गतैः पाद उत्तरते । द्वाध्यां पादाभ्यां वितस्तिः कथ्यते । द्वाभ्यां वितस्तिभ्यां रत्निरुच्यते । चतुर्मी रत्निभिः दण्डः कथ्यते । हिसहस्रदण्डैः गव्यृतिरुप्यते । चतुर्गस्यृतिभिर्मानययोजनं भवति । पद्मशतमानवयोजनैरेकं महायोजनं प्रमाणयोजनं दिव्ययोजनं भवति । तद्योजनप्रमाणा स्तनिः क्रियते । मूले सध्ये उपरि च समाना धर्तुलाकारा साविरेकत्रिगुर्लंपरिधिः । सा स्वनिः एकादिसप्तान्ताहोराज्ञॅजाताऽवि-२५ रोमामाणि गृहीस्या सण्डितानि क्रियन्ते । ताहशानि खण्डानि क्रियन्ते याहशानि खण्डानि पुनः क्त्रीयां खण्डियतुं न शक्यन्ते । तैः सूदमै रोमखण्डैः महायोजनप्रमाणा सनिः पूर्वते । हुद्र-यित्वा निविडीकियते । सा स्रतिः व्यवहारपल्यमिति कथ्यते । तवनन्तरमञ्द्रशतैरव्दशतैरे-केंग्रं रोमसप्तमपकुष्यते । एवं सर्वेषु रोमेष्यपकुष्टेषु याषत्कालेन सा सनिः रिका भवति तावत्कालो ज्यवद्वारपच्योपम इत्युष्यते । तेन व्यवहारपत्योपमेन न किमपि गण्यते । तान्येव

१ व्यवहारोद्धाराद्धाः पथ्यति त्रीष्येत्र भवत्ति बोद्धव्यानि । संख्या द्वीपसपुद्राः कर्मिश्यति वर्णिता मैंः । २ अद्धारप- चा॰, द०, ज०। ३ -कत्रकु- घर०, द०, ज०। ४ -णा परि-चा॰, द०, ज०। ५ -कत्याथि- ला०।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

 १५३

१५

20

रोमसण्डानि मत्येकम् असंख्येयकोटिवर्षसमयमात्रगुणितानि गृहीत्या द्वितीया महास्रतिन्दैः पूर्वते । सा स्रानः उद्धारपन्यमित्युच्यते । तदनन्तरं समये समये एकेकं रोमसण्डं तिष्का-स्यते, यावत्कालेन सा महास्रतिः (एका जायते 'तावान् काल उद्धारपन्योपमाद्वयः संसूच्यते । उद्धारपन्यानां दशकोटिकोट्य एकम् उद्धारपारोपमामियीयते । अर्द्वात्तीयोद्धार-सागरोपमाणां पद्धाविकोटिकोट्युद्धारपन्योपमानां यावन्ति रोमसण्डानि भवन्ति तावन्तो ५ द्वीपममुद्दा झातक्याः । तद्मन्तरम् उद्धारपन्योपमानां यावन्ति रोमसण्डानि भवन्ति तावन्तो ५ द्वीपममुद्दा झातक्याः । तद्मन्तरम् उद्धारपन्योपमानां यावन्ति रोमसण्डानि भवन्ति समये समये एकेकं रोमसण्ड निष्कास्यते । यावत्कालेन सा महती स्वनः रिक्ता सञ्चायते तावत्कातः । उद्धापन्योपमंभवन्दः समुक्यते । अद्धापन्योपमद्द्याकोटिकोट्यः अद्धामगरोपम उत्त्यते । इस्कोटिकोटयोऽद्धाकागरोपमाणान्यकाऽवस्थिणी कालो गवति, तावती उस्सर्पणी च । १० द्वापन्यते । अद्धापन्योपमेन नारकाणां विरक्षां देवानां मतुष्याणान्धः कर्मस्थितिरा-युरिवरिः कायस्थितिः सवस्थितिस्य गण्यते ।

अध यदि ईष्टविधेन अद्धापल्योपमेन मानवानामुत्कृष्टस्थितिर्देणिता त्रिपल्योपमेति जपन्याऽन्तर्मुहुर्तेति च, तर्हि तिरस्चां स्थितिः कीक्सी भयतीति प्रस्ते भगवान् समास्त्रास्याहः—

#### तिर्यग्योनिजानाश्च ॥ ३९ ॥

तिरस्वां योनिः विर्धेग्योनिः तस्यां जातान्तिर्यंग्योनिजाः तेषां विर्यंग्योनिजानाम् , उत्कृष्टा भवस्थितिः त्रिपरयोपमा भवति, जवन्या च अन्तर्युद्धतौ वैदितंत्व्यः । चकारः परस्परसमुच्चैंथ् धर्तते । अस्मिन्नव्याये सप्तनरका द्वीपसमुद्धाः कुरूपर्वताः पद्मादयो द्वदा गङ्कादयो नद्यः मनुष्याणां भेदः नृषशुनामायुः (स्थतिश्च वर्णिता इति प्रसिद्धः द्वातन्यम् ।

<sup>४</sup>इति स्**रिभीशुतसागर्रायरचितायां तात्पर्यसं**ज्ञायां तत्त्वार्यष्ट्रती तृतीयः पादः समाप्तः।

१ तावस्तालः था॰, द०, य०, य०, य०, य०। २ -मसंक्रकः समु- था॰, द०, ज०। ३ -- व्यायं य- धा॰, द०, ज०। ४ द्ध्यनवयपयाप्यियाधिनाः दिद्वयमादिनाः प्रत्यस्ति । ४ द्ध्यनवयपयाधिनाः दिद्वयमादिनाः प्रत्यस्ति । यतिनः स्वयस्ति । यति । स्वयस्ति । स

84

34

# चतुर्थोऽध्याय:

अय "भरप्रत्ययोवधिर्देवनारकाणाम्" [ त० स्० शहर ] इति प्रशतिषु देवरान्दः अतः । तत्र के देवाः कतिमकारा या ? तत्त्वरूपनिरूपणार्थं सूत्रविदं श्रीसदुशस्त्रामिनः बाहुः— देवाञ्चतुर्णिकाषाः ॥ १ ॥

देवरातिनीमकर्मप्रकृत्युदयेऽभ्यन्तरे प्रत्यये कारणे हेती सति बास्रेष्टवनितादिसामग्री-सहिता द्वीपाव्धिपर्यवनसाहितु प्रदेशेषु यहच्छया दीव्यन्ति क्रीडन्ति थे ते देवाः । अतुर्णिका-याः चत्वारो निकायाः समूहाः भवनवासिन्यन्तरच्योविष्कवैमानिकलक्षणाः सङ्घाता येषां ते चतुर्णिकायाः । जात्यपेचाया 'देवश्चतुर्णिकायः' इति सूत्रे सिद्धे सति बहुवचननिर्देशः तदम्यन्तरप्राप्तानेकभेदसूचनार्थमित्यर्थः । अतिशयन चीयन्ते पुष्टिं नीयन्ते इति निकायाः । १० "सक्के चानौत्तराम्पर्ये" [का० स्० ४!५।३६ ] इत्यनेन सूत्रेण पञ्पत्ययः। चकारस्य ककारादेशः 'विस्तु हस्तादाने'' [ का० सू० शकाश्च ] इत्यतः विवर्वते । ''श्वरीरनिवा-सपो: कथादे:" [का॰ सू॰ ४।५।३५ ] इत्यवः कावेशखः। शुक्ररनिषय इत्यत्र प्रव कादेशक न मवति शुक्ररेषु उन्नावचर्त्व वर्तते तेन धौतराष्ट्रयं तत्रास्ति, चतुर्षु निजनिजनि-

अधेदानी देवनिकःवानां लेश्याविशेषपरिज्ञानार्थं सूत्रमिदमुच्यते सूरिभिः—

कायेषु अणिम।दीनां समानत्वादीत्तराधय्यं नास्ति ।

#### आदितस्त्रिषु पोतान्तसेश्याः ॥ २ ॥

आदितस्त्रिषु भवनवःसिन्यन्तरस्योतिष्येषु त्रिषु देवनिकायेषु पीता तेजोलेश्या अन्ते यासां लेश्यानां ताः पीतान्ताः कृष्णनीलकापोततेजोलेश्या इत्यर्थः, पीतान्ताव्य ता लेश्याः पीतान्तहेरयाः । कर्मधारयसंब्रे तु पुंबद्मावो विचीयते । अथवा त्रिपु आदितक्षिपु देव-२० निकायेषु देवाः कथम्भूताः ? पीतान्तलेश्याः । पीतान्ता लेश्या येपान्ते पीतान्तलेश्याः । एवं सर्ति "पुंतद्भाषितपुंस्कानुब्पूरणादिषु क्षियां तुल्याधिकरणे" [ का० स्० रायाधट ] इत्यनेन पुंबद्भावः । पण्णां लेश्यानां मध्ये चतस्रो लेश्या आदितः आद्यास्त्रिय देवनिकायेषु भवन्ति । आदित इति थिरोषणं त्रिपु इत्यस्य पदस्य विरोषणं लेश्यानां या विरोषणम् ।

अध चतुष्यते देवनिकायानामन्तर्भेदसूचनार्यः सूत्रमिदं बुदन्ति--

दशाष्ट्रपञ्चद्यादशविकरुपाः करुपोपपन्नपर्यन्ताः ॥ ३ ॥ दश च अष्ट च पश्च च द्वादश च दशाष्ट्रपञ्चद्वादश ते विकल्पाः प्रकराः येणं देवानां

१ -तामप्र- भार, कुर, कर । २ विवर्तते भार, दर, कर । विवर्तते दर ।

## ४।४-५ ] चतुर्थोऽभ्यायः

**શ્**લ્

ते दशाष्ट्रपञ्चतृदशनिकत्याः । पुनरिष कयम्भूताः ? क्रम्योषपञ्चपर्यन्ताः क्रम्येषु शेवज्ञस्वर्गेषु उपपञ्जाः उत्पन्नाः करुपोपपञ्जाः। करुपोपपञ्जा वैमानिकाः पर्यन्ताः वेपान्ते करुपोपपञ्चपर्यन्ताः । अस्यायमर्थः-दश्चिकरूपा अवज्ञास्तिनः, अष्टबिकरुपा व्यन्तरदेवाः, पञ्चयिकरुपा व्यक्तिष्काः, हृष्दश्चिकरूपाः करूपोपपञ्जाः । भैवेयकादिषु अष्टमिन्द्रत्वं विना कोऽपि विवक्रपो नास्तीस्वर्णः।

अय भूबोऽपि तेषां विदोषपरिद्वानार्थं सूत्रमिदसुच्यते स्वामिभिः---

# इन्द्रसामानिकत्र।पश्चिंचापारिषद्यास्मरचलोकपालानीकप्रकीर्ण-कामियोग्यकिविषयिकारचैकराः ॥ ४॥

इन्द्रन्ति परमेशवर्षं प्राप्तवन्ति अपरामरासमानाऽणिमादिगुणयोगादिति इन्द्राः । १ । आज्ञाम ऐरावर्यक्ष विद्वाय भोगोपभोगपरिवारनीयीयुरास्पर्त्रमृतिकं यद् वर्तते तत् समानसित्य-चयते । समाने भवाः सामानिकाः सङ्चर्रापतृगुरूपाध्यायसङ्गाः । २ । वयक्षिकदेव संस्या १० येषां ते त्रायस्त्रित्ताः मन्त्रिपुरोहितसमानाः । ३ । परिषदि सभायां मनाः पारिषदाः पीठमँदर् मित्रतस्याः । ४ । आत्मन इन्द्रस्य रक्षाः वेभ्यस्ते आत्मरकाः अक्रुरक्षश्चिरोरक्षभद्दशाः । ५ । लोकं पालयन्त्रीति लोकपाला आरक्षिकार्थचरकोड्रपालैसमानाः । आरक्षिका धामादी जियकः तलवराः । अर्थेषु चरन्ति पर्यटन्ति अर्थेचराः कार्यनियुक्ताः कनकाध्यक्षादिसद्द्याः । कोह-पाला पत्तनरक्षका महातल्बराः दुर्गपालापरनामानः तत्त्समाना लोकपाला इत्यर्थः।६।१५ अनीकाः इस्त्यरवरथपौदातवृषभगन्धवेनतेकीरुक्षणोपलभितसप्तसैन्यानि । ७। प्रकीर्णकाः पौरवातपरसमानाः । ८। अभियोगे कर्मणि भवा आभियोग्या दासकर्मकरकल्याः। ९। किल्बियं पार्य विद्यते येथानी किल्बियिकाः "इन्वियये इको वाच्यः" [का०सू० राक्षारफ, दी० दृ० १६ रलो० ] इति च्यूत्पत्तेः । किल्विपिका इति कोऽर्थः बाह्नादिकर्मस् नियकः "दिवाकीर्तिसद्दशा उत्यर्थः । उन्द्राध्य सामानिकाश्य त्रायस्त्रिशाध्य पारिषदाध्य होक- २० पासाख अनीकार्ति च मर्कार्णकाथ आमियोभ्याभ किल्विधिकाश्च ते तथोक्ताः ( एक्याः एकै-कस्य देवनिकायस्य एकद्याः एते इन्द्रादयो दश भेदाः चतुर्यु निकायेषु प्रस्थेकं भवन्तीति उत्सर्ग-व्याख्यानं क्षातव्यम् । अधावषाद्वयाख्यानसूत्रं सूत्रवन्ति सूत्रक्षाराः-

#### त्राय**स्त्रिश**लोकपालवर्जा व्यन्तर उयोतिषकाः ॥ ५ ॥

त्रविक्षेत्रदर्देवाः त्राविष्ठाः वयस्वपीठधर्दनतुरुगः, स्रोकं पालयन्तीति ठोकपालाः २५ अर्थचरारिक्षकतुरुगः, त्राविष्ठताम् लोकपालाःच वायस्वित्रस्त्रोकपालाः तान् वर्ज्यपन्ती-ति वायिष्ठास्त्रोकपास्विजीः । विविधमन्तरमेषां व्यन्तराः, व्योतिःस्त्रभावस्त्राक्षयंतिरुक्षः, व्यन्तराम्च व्योतिष्कारच व्यन्तरक्योतिष्काः। अस्यायमर्थः-च्यन्तरेषु क्योतिष्केषु च व्याय-विक्रा लोकपालास्च व वर्तन्ते इतरे अष्टाविन्द्रादयो भेदाः सन्त्येव। इन्द्रादयो देशाऽपि भेदा

१ - ज्ञापनार- भाग, वण, जण। २ - मर्दनिम- भाग, व , जण, जण। ३ - छाहह्याः भाग। ४ - पदातिष्ट्- भाग, वण, जणां ५ नापितःचाण्डास्टमाना इत्यर्थः । ६ - कारकाः भाग, वण, वणां भ नज्याः ज्ञालः ।

ч

तत्त्वार्थवृत्ती

Y15-3

भवनवासिषु कल्पवासिषु च वर्तन्ते ।

अधेदानी चतुर्पु निकायेषु शकाः किमेकैक एव वर्तते अधान्योऽपि कश्चित प्रतिनियः मोऽस्ति इति प्रश्ने सूत्रमिद्याश्वस्ते भगवन्तः—

#### पूर्वपोर्झीन्द्राः ॥ ६ ॥

पूर्वयोर्मवनवासिन्यन्तराणां निकाययोर्देवा द्वीन्द्राः ही द्वी इन्द्री येथान्ते द्वीन्द्राः, अन्तर्गमितवीप्सार्थमितं पदम् अष्टापद्सप्तपर्णादिवत्। यथा पङ्की पङ्कावष्टावष्टी पदानि स्यानानि यस्यासावष्टापदः मारिफरुकः चंतुरक्रयुतफरुकः, तथा पर्वाण पर्वाण सप्त सप्त पर्णानि यस्यासी सप्तपर्णो युद्धविद्योगः । की की मधनवासिनां तावत् ही हाविन्ही इति चेत् १ उच्यते—असुरकुमाराणां द्वावासण्डली घमरो वैराचनश्च । नागकुमाराणां द्वी ऋसुस्राणी १० धरणो मूतानन्दञ्च । विद्युत्कुमाराणां ह्ये दुश्च्यवनी हरिसिंहो हरिकान्तञ्च । सुपर्णकुमाराणां द्वी सुरपती 'बेणुदेवो वेणुताळी च । अस्तिकुमाराणां द्वी वृपाणी अस्तिक्षिकोऽस्तिमाणवरच । वातकुमाराणां द्वी गोश्रमिदौ वेस्टम्यः प्रथञ्जनस्य । स्तनितकुमाराणां द्वी सूत्राधाणौ सुबोयो महायोषञ्च । उद्धिकुमाराणां हुरै दिवश्यती जलकान्तो जलप्रभञ्च । ह्रीपकुमाराणां हुरै शतमन्त्र पूर्णोऽवरिष्टश्च । दिष्टुकुमाराणां हो लेखर्पमी अमितगतिरियतवाइनहा ।

अय व्यन्तराणां ह्रौ ह्वाबिन्द्राबुध्येते—किजराणां ह्वौ जिल्ल्यू किञ्चरः किन्पुरुषअ । किन રૂપ म्पुरुपाणां द्वी पुरुद्दरी सरपुरुषो महापुरुषश्च। महोरगाणां द्वी पुरुश्वर्धो अतिकायो महाकायरच । तृत्यर्काणां हो शुनासीरो गीतरतिर्गीतयदाहरू। यक्षाणां ही पाककासञ्ज पूर्णमहो माणिमदरच। राक्षसानां ह्रौ विद्वीजसी भीमो महाभीमश्च । भूतानां ह्रौ मघवानी प्रतिरूपोऽप्रतिरूपश्च । विश्वाचानां हो महदन्ती काठो महाकाउएच ।

अथेदानी देवानां सीख्यं कीट्यां वर्तते इति परने सुखपरिद्वानसूचनार्धं सूत्रमिद् 26 कथ्यते सुरिभि:---

#### कायप्रवीचारा आ ऐशःनात् ॥ ७ ॥

कायेन प्रपीचारो मेंधुनव्यवहारः सुरतोर्पसेवनं येवां ते कायप्रवीचाराः । ऐशानात् स्वर्गात आ अमिविदेः अभिव्याहेः देवा वर्तन्ते इति शेषः । अस्यायमर्थः-सवनवासिनो २५ व्यन्तरा व्योतिष्काः सीधर्मौदानस्वर्गयोश्च देवाः सङ्क्छिप्टकर्मस्वात मनुष्यादिवत् संवेदा-सुखमनुभवन्तीत्यर्थः³ ।

अत्र 'आ ऐशानान्' इत्यव आङ्पसर्गस्य ऐशब्देन सह सन्धिः किमिति न कृतः १ यतः कारणादाकारो द्विविधो वर्तते—एकस्तावदाङ् इन्धरानुप्रन्थः द्वितीयस्तु आकारमात्रो निरतकत्वः । तत्र द्वर्यार्मभ्ये यः सातुकत्वो ककारातुक्यः स मर्यादायाम् अभिविधौ कियायोगे ३० ईषदर्थे च वर्तते । यस्त वाष्ट्रे समस्यार्थे च वर्तते स निर्मुबन्धः स्वरे परे सन्धि न

१ वेगुदण्डो के- आर॰, इ॰, अ०। २ - पवेशनं आर०, त्र०, अ०। ३ "फिञ्च दाद्विन धीपाताहो वेरेडस्सय मं म होदि देवामं । संक्रमसुहं जायदि वेदरसुदीरणाविगमे ॥" -ना॰ दि॰ ।

चतुर्थोऽध्यायः Y16 ]

(ULS

ę٥

२०

प्राप्तोति । यस्तु मर्योद्दादिषु चतुर्च्येटवर्थेषु वर्तते स स्वरे परे साऽतुबन्धस्वात् सन्वि भाष्नोत्येव । अस्मिन्नेर्धे इदं सूर्व वर्तते—इदं किस् ? "नाचोदन्तोऽनाङ् निःम्लुश्च ।" अस्यायमर्थः--'न' इति सन्धि न प्राप्नोति । कोऽसौ ? अच् स्वरमात्रः 'येथा अ अर्हन् प्रसीद, इ इन्द्रं परय, उ उत्तिष्ठ । ओदन्त ओकारान्तो निपातः सन्धि न प्राप्नोति यथा अहो अर्हन्तं परय । तथा अनारू आरूविजितः निः निपातः सन्धि न प्राप्नोति यथा आ एवं किछ । ५ स्यरूपमस्य इति वाक्ये आकाःमात्रः सारणे <sup>अ</sup>तथा आ एवं तन्प्रयाकृतम्। आङ्पुतः सन्पि प्राप्नोत्येव यथा आ,आस्प्रज्ञानं मर्यादीकृत्य आत्मज्ञानात् ; आ एकदेशम् अभिव्याप्य ऐकदेशात् , कियायोगे यथा जा समन्तान् आलोकि आलोकि समन्तान् हृष्टो जिन इत्यर्थः । ईपदर्थे यथा आ ईपत् उपस्तैः औपरतैः । प्छतन्त्र सन्धि न प्राप्नोति यथा आगच्छ भो जिनदत्त <sup>प</sup>अध । उक्तद्ध---

"वर्यादायाममित्रिधौ कियायोगेषदर्धयोः।

य अकारः स हिद्द पोक्तो वाक्यस्परणयोरहित् ॥" [

तदुदाहरणेषु रहोकोऽयम्--

"आरमझान(दैकदेशादालोक्यो(क्यौ)परतैजिनः ।

आ एवं तत्त्वमस्यार्थः आ एवं तत्कृतं मया ।," [ **1** १५

इति युक्त्या आह् सन्धि प्राप्तीत्येव कथमुमास्वामिसिर्भगवद्भिः 'आ ऐज्ञानात' इत्यत्र सन्त्रिकार्यं न कृतम् १ सत्यमुक्तं "भवता; असंहिततया सूत्रे निर्देशः असन्देहार्यं इति ।

अथ यदौरा।नपर्यन्ता देवाः कायश्र्यीचारसुखसहिता वर्तन्ते तर्हि सनस्क्रमारानारभ्य अच्युतपर्यन्ताः 'कोरग्रमुखा वर्तन्ते इति प्रश्ने सुत्रमिद्युक्यते---

#### रोषाः स्पर्राख्यशब्दमनःप्रवीचाराः ॥ ८॥

शिष्यन्तेऽवशिष्यन्त इति शेषाः । स्पर्शेश्च रूपञ्च भव्दश्च मनस्य सर्वोरूपशालामनांति तैसेषु वा प्रवीकारः सुरतसीख्यानुभवनं थेषां ते स्पर्शरूपशब्दमनःप्रवीचाराः । ईशा ( ऐशा ) नान्तान् देवान् परिष्टस्य सानन्कुमाराद्रयोऽस्युतस्वर्गपर्यन्ता अमराः शेषा इत्युच्यन्ते । अस्या-यमर्थः – सामःकुमारमाहेन्द्रत्रिविष्टयोत्पक्षा दिवीकसः शरीरसंस्पर्शमात्रेजैव क्षियः प्रस्पादव मैथुनसुख्यमनुभवन्ति पर्ग मोतिशप्तुवन्ति, आलिङ्गनसानज्ञघनसुखनुस्वनादिकियया प्रकृष्टां २५ मुदं भजन्ते । तथा ब्रह्मबद्धीत्तरतान्तवकाविष्टशतुःसुरक्षेत्रसम्भवा वृन्दारका रूपेण\* दिव्या-ङ्गनासनेहरवेपविलासभातुर्वेभृङ्गाराकीरावलोकनमात्रेणेव परमानन्दमाप्नुवन्ति । तथा ज्ञाक-महाशुक्तशता<sup>र</sup>स**हस्रार**सञ्जातत्रिदशाख्या दिव्शङ्गनानां भूपणकणनमुखकमञ्जलतभाषण-मृदुद्दसन्तमधरसंगानाकर्णनमात्रेणेव परां भोति संज्ञिहते । तथा आनतशाणतारणाच्यतचिदिव-

१ - ऋथे सुरमिदं य- आरु, दर, जरु। १ यशाईन् वरु। यथा आ आईन् आरु, दर्, ज॰। दे वया भा॰, द॰, ज॰, घ॰। ४ अजाव उ- आ॰। ५ भगवता आ०। ६ कीट्सं सुख-मनुवर्तन्ते भारः, दर, बरः । ७ -ण दिव्यं दि- भारः, दर, प्ररः । ८ -रस्पाव- भारः, दर, बरः ।

4

819-18

रुव्यजनयः सुरर्ज्याणो निजातनान्तिसम्बन्धपमात्रेणैव परमप्रीतिरुक्षणं संसुरमासम्दन्ति । इत्यार्षेत्रासाविरोषेन ज्ञातव्यं व्याख्यानम्।

अथ यरोवं तर्हि पेवेयकोदिसम्भवानाम्भुश्वाणां कीटन्विधं सुखं वर्तते ? इति प्राने अम्मिन्द्रसुखनिर्णयनिमित्तं सुक्रीबेदमाहः उमास्वामिनः—

#### परेऽप्रवीचाराः ॥ ९ ॥

परे नवर्षेवेयकनवादुदिशपञ्चातुच्दसञ्चाताः सुननसक्ते अपयीजातः मनसापि प्रेषुन-सुकादुमधनरहिता भवन्तीति भाषः । तेषां कल्पवासिभ्योऽपि परमप्रकर्षहर्षञ्चणं सुखसु-रहृष्टं वतेते, यतः प्रवीचारो हि कायसम्भववेदनाशतीकारः, स द्व कामसम्भवस्तेषां कदाचिन्। न वर्तते तेनाहमिन्द्राणामनवश्चित्रं सुखसेव सम्भवतीत्यायातम् ।

१० अथ ये दशप्रकाराः प्रथमनिकायविश्वधाः तेषामुत्सगोऽपदादसंक्षाप्रकापनिर्मित्तं सूत्र-ैमिदं मुक्ते---

# भवनवासिनांऽसुरनागविद्युत्सुपर्णाग्निवातस्तनितोद्धि-

# जीपदिकुमाराः ॥ १० ॥

भवनेषु वसन्तीत्येवं स्वभावा भवनवासिनः असुराष्य्ये दशप्रकारा अपि सुरा भवनवा-१५ सिन इत्युच्यन्ते इत्युद्धसर्गेण सामान्येन संज्ञा वर्तते । अधापनादेन विशेषतया तेषां निर्जराणां संद्वाः संद्वाच्यते । तथा द्वि-असून् प्राणान् रान्ति गृष्ट्णन्ति परस्परयोधनेन नारकाणां दुःख-मुरुपादयन्तीत्यसुराः न सुरा वा असुराः प्रायेण सङ्ग्विन्द्रष्टपरिणामस्वातः। नगेष पर्वतेष चन्द्रनादिष्ठ पृक्षेषु वा भवा नागाः । विद्योदस्ते इति विद्युतः । सुद्रु शोभनानि पूर्णानि पक्षा येषान्ते सुपर्णाः । अङ्गन्ति पाताठं विद्यायः कीडार्यमृद्धवैमागन्त्रन्तीति अम्नयः । वास्ति २० तीर्थकरविद्यारमार्ग शोधयन्ति ते घाताः । सनन्ति शब्दं ऋषैन्ति, स्तनः शब्दः सञ्जातो वा येषां ते स्तनिताः। उदानि उनुकानि धीयन्ते येषु ते उद्भयः, उद्धिकीहायोगास्त्रिद्दाः अपि व्हथयः । द्वीपक्रीश्रायोगात् "द्विपद्रोऽपि द्वीपाः । "दिशन्ति अतिसर्जयन्ति अवकाशमिति विदाः, दिक्की अयोगादस्तान्यसोऽपि दिशः । असुराधः नागास्य विदानस्य सुपर्णाक्षः अयनयस्य वातारच स्तनितारच उद्भवरच द्वीपारच दिश्वश्च असुरनागविद्युत्सुवर्णाग्निवातस्तितीक्ष्यिद्वी-२५ पदिशः, ते च ते कुमारास्ते तथोकाः । अस्यायमर्थः—विशिष्टनामकरमंदियजनितदेवत्व-स्यमावेऽपि बाह्नायुषम् धवेषादिकीडारता नृपकुमारक्ष्मतिभासन्ते ये ते असुरकुमारादयो रूढिं गताः। असुरकुमाराणां पङ्क्षपहुलभागे भवनानि वर्तन्ते । शेवाणां नवानां खरबहुल-भागे मननानि सन्ति । स्वरवहुरु-पहुचहुरु-अन्बहुरुभागत्रयस्यवस्थितिस्तु पूर्वमेव वर्णितेति श्चरिक्यम् ।

१ -कारीजां सम्मवानां देवानां कीष्ट - था॰, द॰, ब॰। २ -जां सञ्जाप्रकातनिमित्तमद-व्या॰। ३ -मिदसाहः व॰। ४ दिविचादोऽपि अ(०, द०, ब॰। ५ दिवयन्ति ता॰, च॰।

¥:11-87]

#### चतुर्धीऽध्यायः

१५९

٤٥

अभेशनी द्वितीयस्य निकायस्य उत्सर्गापवादसंक्षाविकापनार्थं सूत्रमिदमाहुः— वयन्तराः किननरकिञ्चुरुषमहोरगगान्धर्थयस्त्ररास्त्रसमृतपिशासाः ॥११॥

व्यन्तराः विविधदेशान्तराणि निवासा येषां ते व्यन्तराः, इयं सामान्यसंद्वा अन्वयी वर्तते सत्यार्था वर्तते । कानि देशान्तराणि तेषां निवास इति चेत् ? निरूपयापि—पतस्मान्जनमृद्रीपात् असक्ष्वयेषद्रीपसमुद्रात् व्यतिकस्य स्थिते क्षरप्रविधागो किन्नरिकन्युह्य-सहोरागतन्यर्थयक्षराक्षसम्तरिकाचानां सप्तप्रकाराणां व्यन्तराणां निवासाः सन्ति राक्षसानान्तु निवासाः तद्भागसमे करभागसमयहुवहुव्याणे वर्तत्ते । किन्नराक्ष किन्युरुपात्र महोरागस्य गण्यवीक्ष यक्षस्य प्रक्षसात्र पृताक्ष पिशाचारचेति हुन्द्वः ते तयोलाः। । एते अष्टमकारा व्यन्तरा विरोधसंज्ञा हातव्याः, देवगतिविधिष्टनामकन्योद्यसमुत्यन्ना इत्यर्थः ।

अय तृतीयनिकायस्य सामान्यविहोध्संहासंहापनार्थं सुत्रमिद्युस्यते— ज्योतिष्काः सृद्योचन्द्रमसौ ग्रहनचुत्रप्रकीर्णकतारकाद्यः॥ १२ ॥

ज्योतिःस्वभावस्वात् व्योतिष्काः । सूर्येश्च चन्द्रमाश्च सूर्योचन्द्रमानीः "देवताह्वस्द्वे" इति सूर्वेण वृत्वेषदस्याकारः । महाश्च नश्चनाणि च मकीर्णेकतःरकाश्च महानश्चन्नमकीर्णेक-तारकाः । चकारः परार्थेरसशुच्चये वर्तते । तेनाध्मार्थः—न केवलं सूर्योचन्द्रमसी व्योतिष्की" किन्तु महनश्चन्नप्रकीर्णेकतारकाश्च ज्योतिष्का वर्तन्ते । सूर्योचन्द्रमसीः प्रयगुपादानं मभादिः १५ छतमाधानयनिमिन्तम् । एषां स्थितिसूचनार्योगयं गाथा वर्तते—

> "नवदुत्तरसत्तसया दससीदीचडदुगं तु तिचउक्कम् । तागरविससिरिक्सा बुहमग्यवअङ्गिरासणी शिशाः [जम्मू० प० १२।५२]

अध्यायमर्थः — नवत्युत्तरसप्तश्चतानि योजनानि समभूभिमागात् ये गत्या पुष्पवत् १कीर्णाः तारका छ्रध्यते । तार् तारकाः सर्वेषां ज्योतिष्काणामयोभागिनन्यस्ताश्चरान्त । तारकाश्य १०
वर्षरि दश योजनानि गत्या सूर्योश्चरन्ति । सूर्येश्य उपरि अशीतियोजनानि गत्या
चन्द्रमसरचरन्ति । चन्द्रमोभ्यः वर्षरि चत्यारि योजनानि गत्वा अश्वनीप्रभृतीनि नक्षत्राणि
श्वमन्ति । नक्षत्रेश्य वर्षरि चत्यारि योजनानि गत्या अश्वनादि । चुषेश्य उपरि त्रीणि
योजनानि गत्या भाग्याः शुकाः सन्ति । युक्तेश्य उपरि त्रीणि योजनानि गत्या अश्वरिक्षां वृहरप्तयः सन्ति । अहिरभ्य वर्षरि त्रीणि योजनानि गत्या आश्वर मक्षत्र । ज्ञावेश्य उपरि २५
त्रीणि योजनानि गत्या शनयो ज्ञामति । स्यौद्धः मनागूनयोजने केषुर्वतेते । चन्द्रावृधो
शां ईपद्वनयोजने च राहुरस्ति । एषां विभानाकारप्रतिपच्यवैस्तियं गाया—

१ निरुपयति सार, द॰, तरः। २ -सी प्रशः तरः। ३ -पूर्वपदस्य दीर्पः तरः। ४ -सरं स- आ॰, द॰, वः, वः। ५ -तिक्तः कि- मा॰, द॰, प्रशः। ६ नवस्युत्तरसप्तरतानि दशः अधीतिसद्धिः हे विचतुन्तम्। तरसरिवाशिभः वा वुधभारीवाक्षित्रस्यास्यः॥

િ∀ાફર

www.kobatirth.org

ų

"उत्तागिहियगोरुगदसंसण्णिहसन्वजीह्सविमाणाः । चंदितिय विज्ञिता सेसा हु चरंति एक्करहे' ॥" [ विञ्लोदः ७।३७ ]

च्तातस्थितार्द्वगोळकाकाराः सञ्बेषां ज्योतिष्काणां विमाना वर्तन्ते । पन्त्रमृर्वप्रदान् वर्जियित्या रोपाः तक्षत्रप्रकोर्णकतार्षःशस्य एकस्मिन् निजनिजमार्गे अजन्ति ।

अयेदानी ज्योतिष्कगतिविशेषप्रतिपत्त्यर्थं सूत्रमिदमुच्यते–

#### मेमप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ॥ १३ ॥

मेरोः प्रदक्षिणा मेरुऽदक्षिणाः । कित्या अनवस्ता गितर्गमनं येगं ज्योतिष्काणां ते नित्यातयः । नृणां लोकः नृत्योक्ततिसम् नृत्योकः । अस्यायमधः-सर्वे क्योतिष्काणां गितः । क्रियातयः । नृणां लोकः नृत्योक्ततिसम् असन्ति । नित्यातयः स्वणमणि अयोतिष्काणां गितः । कित्यातयः समन्ति । ते तु मनुष्योकोकोपरि स्थिता अयोतिष्का सदाग्रतयो सविन । आधारायेययोरैक्योपचरात् व्योतिष्काः विमाना असन्ति । अर्द्वत्तीयेषु द्वीपेषु द्वयोद्यस्य समुद्रयोरुपरि नित्यगतयो वर्तन्ते पानुचोत्तरपर्वताद्वदिः क्योतिष्का न समन्तित्यर्थः । अचेतना विमानाः कथं समन्ति ? सत्यम् । अपित्रणात्यियरितरामियोग्यदेवैः प्रेरिता विमाना गितं कुर्वन्ति कर्मोत्यस्य व्यविक्रययात् । आभियोग्यानां देवानां विमानप्रेरणकर्माणीव कर्मः १५ विष्च्यते । ते तु ज्योतिष्का एकविंशत्यधिकैकादग्रयोजनवातिर्मेशं परिद्वत्य पदिक्षणाः सन्तरम्यन्ति । ते तु ज्योतिषका एकविंशत्यधिकैकादग्रयोजनवातिर्मेशं परिद्वत्य पदिक्षणाः सन्तरम्यन्ति । ते तु ज्योतिषका एकविंशत्यधिकैकादग्रयोजनवातिर्मेशं परिद्वत्य पदिक्षणाः सन्तरम्यस्ति । तत्तक्रस—

# "इगवीसेकारसयं विद्वाप मेर्स चरीत जोदिगणा । चंदत्तिय विक्षता सेमा हु चरीत एक्कवहें ॥"

[ बिळोकसा० ३४४। जस्यू० प० १२।१०१ <u>]</u>

२० अध विशेषः-जन्तृह्वीपोषिर ह्रौ सूर्यौ बर्तेत । षट्षक्काक्ष-तक्षत्राणि सन्ति । यद्सप्तस्विकमेकं शतं महाणाख्य वर्तते । त्रवणोदसमुद्रोषिर दिनसणयश्वरतारः सन्ति । द्वादक्षाविकंशतमुद्भाक्ष वर्तते । हापख्याक्षत्रिकं अतत्रयं महाणाश्व वर्तते । धातकीक्षण्डोपिर
प्रयोतना द्वादश वर्तते । पट्षिक्षश्विकं सत्तत्रयक्ष्मणाश्व वर्तते । पट्ष्वशद्धिकं सहस्रं
महाणामित । काळोदसमुद्रोपिर व्यीतनवो हाचस्त्रास्तित् सन्ति । पट्स्प्रस्वधिकानि एकास्य दश्यातानि ' नक्षत्राणां ' वर्तने । षण्णवत्यधिकानि वर्षिक्षत्रप्रताति प्रह्मणां सन्ति । पुष्करार्धद्वीपोपिर द्वासमितरंशुमाळिनो वर्तन्ते । सानुषोत्तराद्वहः पुष्करार्धे पुष्करसमुद्रे

१ उत्तरनियसगोलकरलमिसमार्थन्यं।तश्वितमानाः ! भन्द्रवर्षे वर्धम्याः शियाः हि नदनित एकप्रेषे ॥ २ तस्त्रा आ०, १०, ज० । २ वीचित्रव- आ०, अ०, घ०, घ० । ४ एकः विरुक्षेकादशस्त्रत विद्याय मेर्द्रा चरनित ज्योतिर्गयाः । चन्द्रवर्षे वर्षमेश्वाः शैयाः हि चरनित एकप्रेषे ॥ ५-कक्ष- चा०, १०, ज० । ६ -नि च नक्षत्राणि वर्तते १० । ७ -णाञ्च वर्तते २०, आ० ।

भार४-१५] **चतुर्धो**ऽध्यायः

१६१

ŧ٩

२०

च सूर्योदीनां संख्या एरमागमाद् बेहितच्या' । यत्र यायन्तः सूर्योक्तत्र तावन्तःश्चन्द्रमसोऽपि वेहितच्याः । बहुविधर्यणनानि नक्षत्राणि च झातव्यानि । अभवा सर्वत्र एकैकस्य कुसुरवान्त्र्यस्य सम्बन्धिनो महा अष्टार्यातिरक्षात्रीतिर्भवन्ति । एकैकस्य जैवातृकस्य अष्टार्थिशतिरक्षानिक्षयानि । सनुष्येत्तराऽभ्यन्तरेऽयं निर्णयः ।

अथेदानी पतिमतां क्योतिक्काणां सम्बन्धेन व्यवहारकान्तः प्रवर्तते इति सूचयस्यू- ५ त्रमिदमादः---

#### तस्क्रतः कालविभागः ॥ १४ ॥

तज्योतिष्कैज्योतिष्कगस्या च कृतः तत्कृतः तत्कियाविशेषपरिच्छितः अस्यजातादेरपरिच्छित्रस्य काळनेयस्येनानवधारितस्य परिज्ञानहेतुरित्यर्थः । काळस्य समयाविर्क्कादिव्यदहारकालस्य विभागः काळविभागः । काटो द्विभकारः—सुख्यो व्यवहारिकरच । सुख्यः काळः १०
परमाणुरूपो निश्चलो व्यवहारकाळहेतुभूतः सन्धृतविभुवनो वर्वते । सुख्यात्सञ्जातो व्यावहारिकंश्च समयाविष्ठमाहिकादिळसणः । सुख्यस्य काळस्य च ळक्षणं पद्धमाध्याये विस्तरेण
सुख्यिष्यस्याचार्याः ।

अधेदानी मानुषोत्तराद् वहिर्थे दर्तन्ते ज्योतिष्काः तेषां निश्चस्टत्वप्रतिपादकं सूत्र्मुच्यते –

#### षहिरवस्थिताः ॥ १५ ॥

मनुष्ययोकाद्वृहिः "सर्वे ब्योतिष्का भवस्थिता निष्ठचळा एव वर्तन्ते । तहुक्तम्— "दो दोवरगं वारस बादालबहुचरिं विजण (सिंदुइण) संखा ।

पुक्खरदलोति परदो अगद्विदा सच्चजीदिगणा ॥" [

चन्द्रसूर्यविमानविस्तरसूचर्नार्थमियं गाथा---

"जोयणमेगहिकए उप्पणअडदालचंदधराणं ।

सुक्कगुरिदरतियाणं कोसं किंच्णकोस कोसडं "।। [ विकोकसा० गा० ३३७]

अस्यायमर्थः — एकस्य प्रमाणयोजनस्य एकपष्टिर्भोगाः क्रियन्ते तन्मध्ये पर्णक्वाशद् भागाः चन्द्रविमानस्य उपरितनिवस्तारो वर्तते । सूर्व्यविमानस्य तृपरितनभागोऽष्ट्रचत्वा-रिश्ञङ्करणमात्रो वर्तते । सुक्रियमानविस्तारस्तु क्रोशमात्रः । बृहस्प्तेस्तु किञ्चिद्गनकोशः । मञ्जलबुधश्वनीनान्तु अर्द्धकोक्षमात्र इस्यर्थः ।

१ विकोक्सा गा० ३५० । मानुगोत्तरीलाहृहिः पुष्करार्षे चत्वारियदिषक्यातं स्वर्तम् । भवति । अमे हिम्मण हिम्मण विद्ततस्या । २ नगमिन आ०, २०, २० । ३ नन्नः अन्यवातादेर-परिच्छितः अन्यता अ०, २०, ७० । ४ नकः ४ नकः ४ नकः ४ नतः त०, ७०, त० । ५ सर्वस्योन स०, २०, ७० । ६ न्सा म ना०, २०, ७० । ७ ह्यौ ह्वर्याः हाचत्वारियत् हायसिन दिन्दिनतं स्याः । पुष्करह्वानतं परतः अवस्थिताः सर्वस्यतिर्मानाः । ८ न्सार्था ह्यं ता०, २० । ९ योजनमेकप्रियदित स्वर्मणाम् । युक्सपृषितरप्रयाणां क्रोसः क्रिक्टिनदुत्तकोदाः क्रीदार्यम् ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

१६२ तत्त्वार्थपृती

[ ४|१६-१८

## अयेदानी चतुर्थस्य निकायस्य सामान्येन संज्ञां निरूपेयन्ति— चैमानिकाः ॥ १६ ॥

विशेषेण आत्मस्थान् पुण्यवतो जीवान् सात्यन्ति वानि तानि विमानानि । विमानेषु भवा ये ते वैमानिकाः । अत अद्दर्श्य ये वर्णियव्यन्ते ते देवा वैमानिकसंझा सवन्ति इत्यधि
कारस्त्रभितं ज्ञातन्यम् । जानि विमानानि त्रिप्रकाराणि सवन्ति-इन्द्रकविमानानि श्रेणिवमानानि प्रकीर्णक्विमानानि चेति । मानि इन्द्रवत् सध्यस्थितासि तानि इन्द्रकविभानानि ।
आकारापदेशश्रेणिवन् यानि विमानानि चतुर्विद्ध स्थितानि तानि श्रेणिवमानानि । प्रकीर्णकुसुमयत् यत्र तत्र विचित्रतपुष्पणीश्यानि विमानानि प्रविद्ध स्थितानि तानि पुष्पप्रकीर्णकानि ।
अत्र विशेषः-जैनचेत्यास्यस्य ये शास्यता धर्नन्ते विमानेषु च ये देवपासानाः । सन्ति ते सर्वेऽपि
१० यद्यायक्विमा वर्तन्ते तथापि तेषां मानं मानवयोजनकोद्यादिकृतं ज्ञातस्यम् । अन्यानि
शास्वतस्थानानि प्रमाणयोजनादिभिर्मातन्त्यानि इति परिभाषेयम् । परिभाषिति कोऽर्धः १
अनियमे नियमकारिणी परिभाषा ।

अधेदानी वैमानिकाशं हैविश्यस्चनार्थं सुत्रामेदमाहुराचार्याः—

#### कल्पोपपन्नाः कल्पातीतस्य ॥ १७ ॥

अन्त्येषु "पोडशपु स्वर्गेषु उपपन्नाः सम्बद्धाः कल्पोपपन्नाः कल्पेन्योऽर्ताता अतिक्रन्ता उपरितनक्षेत्रवर्तिने नवमेवेयकवेवा नवादुविश्वासृताशनास्त्र पञ्चातुत्तरनिवासिनो निर्जराक्ष त्रिप्रकारा अपि अवस्मिन्द्राः कल्पातीताः कत्यन्ते । नतु भवनवासिषु व्यन्तरेषु ज्योतिष्टेषु ख इन्द्रादीनां कल्पनं वर्तते तेऽपि कल्पोपपन्नाः कथलोन्यन्ते ? इत्याद्-सत्यम्, यदापि तेषु इन्द्रादिकल्पो वर्तते तथापि वैमानिका एव कल्पोपपन्ना इति हर्षि गताः, यथा गच्छतीति

२० गीः धेतुर्वृषम एव गौरुच्यते गमनिक्यापरिणतोऽपि अश्वादिनं गौरुच्यत इति । अधेदानी वैमानिकानाम् अवस्थितिविशेषविद्यापनार्धं सुत्रमिद्युच्यते—

#### ज्यानकाताम् जवास्यातावशपायक्षापनायः स्वायद्युक्त जयस्यपदि ॥ १८ ॥

करयोपपन्नाः करवातीतात्र्य वैमानिकाः उपर्युपरि अध्यंमूर्ध्यं वर्तन्ते । तेषां विमानानि च पटलापेन्त्या उपर्युपरि अद्भवें अद्भवें सन्ति, उयोतिष्क्यनित्यात्रियता न वर्तन्ते, २५ व्यन्तरवदसमन्यवस्थितयश्च न सन्ति, इतस्ततो यव तत्र च न वर्तन्ते किन्तु उपर्युपरि धर्तन्ते । अयवा 'वपर्युपरि' इत्ययं शब्दः समीपवाची वर्तते । तत्र्वेवमधेपटना कर्तव्या-यस्मिन पटले सीधम्मस्या दक्षिणदिश्चि वर्तते तस्मिन्नेय पटले उत्तरदिश्चि समीपवर्ती ईशानस्योऽस्ति । एपं प्रतिपटलं यथामस्मयं द्विद्विस्वर्योविचारः अस्मृतान्ते कर्तव्यः ।

अय कियन्सु कल्पविभानेषु देवा भवन्तीति प्रश्ते 'सूचमिद्माहु:-

१ – प्रयति आरंश, जला २ – जैसिन ताल, आरंश, दर, जला ३ – दादर्तस्ते ते आरंश दर, जला ४ – मिशीत–आरंश, दर, जल, दरा ५ दीडदाख – दर्गा ६ – मोहुः सगबनाः आरंग, दर, सरा।

४।१९ ] चतुर्घोऽध्यायः

१६३

# सौधर्मोरानसानस्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मब्रह्मोत्तरलान्तवकापिष्टशुक्रमहा-शुक्रशतारसहस्रारेष्वानतमाणतपोरारणाच्युतयोर्नेवसु ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तज्ञयन्तापराजितेषु सर्वार्षसिद्धौ च॥ १९॥

सुधर्मी नम्नी देवसमा वर्तते सा बिद्यते यसिन्नसौ सौधर्माः स्वर्गः । उत्स्वर्गसा-हचर्यात् इन्द्रोऽपि सौधर्माः । ईशानी नाम इन्द्रः स्वभावात् , ईशानस्य निवासः स्वर्ग ऐशानः । । ५ ष्टेशानस्वर्गसाहचर्यान् शकोऽध्येशानः । सनस्कुमारो नाम जिष्णुः स्वभावात् , तस्य निवासः स्वर्गः सानन्द्रमारः । सानन्द्रमारस्वर्गसाहचर्यात् महस्यानपि सानन्द्रमारः । महेन्द्रो नाम मध्यान् स्यभावात् , तस्य निवासः स्वर्गो माहेन्द्रः । माहेन्द्रस्वर्गंसाहचर्यात् विडौजा अपि माहेन्द्रः । ब्रह्म नाम आसण्डलः स्वभावात् , तस्य निवासः स्वर्गोऽपि <sup>व</sup>ब्रह्मा । ब्रह्मस्वर्गसाहचर्यात् पाकवास-नोऽपि बङ्गा । त्रद्योत्तरनामा ऋभुक्षा<sup>प</sup> स्त्रमात्रान् , तस्य नित्रासः स्वर्गी त्रङ्कोत्तरः । त्रक्कोत्तर- १० स्थर्गसाहचर्यात् सहस्राक्षोऽपि ब्रह्मोत्तरः । स्नान्तवो नाम मेघवाहनः स्वभावात् , तस्य निवासः स्वर्गः टान्तवः । टान्तवस्वर्गसाहचर्यात् तुरापाडपि टान्तवः । कापिष्टो नाम दुश्च्यवनः स्त्रमायात् , तस्य निवासः स्वर्गः कापिष्टः । कापिष्टस्वर्गसाहचर्यान् सङ्करदनोऽपि काणिष्टः । शुक्रो नाम नमुचिसूदनः स्वमावात्, तस्य निवासः स्वर्गः शुकः । शुक्रस्वर्गसाह-चर्यात् स्वाराडपि शुकः । महाशुक्रनामा इरिह्यः स्वभावात्, तस्य निवासः स्वर्गः महा-१५ शुकः । सहाशुक्रस्वरीसाहचर्यात् जनमनेद्यपि महाशुकः । शतारनामा शचीपतिः स्वभानान् , तस्य निवासः स्वर्षः शतारः। शतारस्वर्गसाहचर्यात् वस्रारातिरपि शतारः। सहस्रारनामा सरपितः स्वभावानः, तस्य निवासः "स्वर्गोऽपि सहस्रारः। सहस्रारस्वर्गसाङ्घर्यात् वास्तोः-पतिरपि सहस्रारः । आ समन्तान् सर्वहचंरणकमलेषु नतः आनतो वृषा स्वभावात् , तस्य निवासः स्वर्गः आनतः । आनतस्वर्गसाह्त्वर्यान् वासबोऽपि आनतः । प्रकर्षेण आ २० समन्तान् सर्वेज्ञचरणकमन्नेषु नतः प्राणतः वश्री स्वभावान्, तस्य नियासः स्वर्गः प्राणतः। प्राणनस्वर्यसाह्यर्यात् गोत्रसिद्धि प्राणतः । गोत्राणि जिनसहस्रतासानि भिनत्ति व्यर्थपूर्व जानातीति गोत्रभित्, न तु पर्वतपक्षच्छेदऋवात् पर्वतानां पक्षसद्भावामावप्रतीतेः । आ सः मन्तात् रणः शब्दो यस्य म आरणः प्रसिद्धनामकः, आरणस्य निवासः स्वर्गोऽपि आरणः। आरणस्वर्गसाहचर्यात् सुत्रामाऽपि आरणः । न धर्माच्य्युतः अच्युतः कतमन्युः स्वभावात् , २५ तस्य निवासः स्वर्गः अच्युतः । अच्युतस्यर्गसाइपर्यात् दुरुवयवनोऽि अच्युतः ।

उपर्युपरि इति वचनान् सिद्धान्ताऽपेक्षया व्यवस्था अविति । कासी व्यवस्था १ पृशै सौधर्म्मेरेतानकल्पौ, तथोरुपरि सानन्दुमारमाहेन्द्री, तथोरुपरि ब्रह्मलोकब्रह्मोत्तरी, तथोरुपरि व्यन्त्यकापिष्टी, तथोरुपरि सामतप्राणती,

१ ~ न्सः सी- आः, द०, जः। २ श्रम्र आःः, द०, जः, वः। ३ ब्रह्मसम् अस्तर्रेट्टः आः•, द०, जः। ४ -श्राच्यः स्प- आः। -श्रातस्य ताः। ५,सर्गः स- ताः, वः। ६ - नरणेपु सर्•, द०, वः, वः।

[ \*188

तयोरुपरि आरणाच्युती । तथा नवसु मैंबेयकेषु वैभानिका देवा भवन्ति । 'नवसु' इति पृथम्[वेमकिक्त्रणान् नवभैवेयकानत्तरं नवानुदिदावैमानिका भयन्तीति झातव्यम् । तदनन्तरं विजयवैजयन्तजयन्तपराजितसर्वोर्धसिद्धिपद्मानुक्तरवैमानिका भवन्ति । सर्वोर्धसिद्धिशब्दस्य पृथक् विभक्तिदानं "सर्वेनायोक्तमत्वसूचनार्धं नामश्रक्ततिषु तीर्थकरत्वञ्चेति यथा ।

अथ विस्तारः — योजनाळश्लोजतः किल मेरुपर्वतः । तन्मश्ये एकं योजनानां सहस्रं भूमिमश्ये वर्तते । नयनवितयोजनसहस्त्राणि वहिःस्थितोऽस्ति । तन्मश्ये चत्यारिशद्योजनान्युक्ता तळ्चूलिका वर्तते । सा चूलिका वर्कते । सा चूलिका वर्कते । सा चूलिका वर्कते । सा चूलिका वर्कते । सेरोरधस्तान् अथोळोकः । मेरुप्रमाणवाष्ट्रस्यः तिर्यक्ळोकः । मेरोरुपरि सर्वोऽपि ऊद्ध्यंळोकः ।

ततः परं <sup>3</sup>सानकुमारमाहेन्द्रनामानी स्वर्गी वर्तेते । तयोः परछानि सप्त भवन्ति । २५ तव श्यमं परछम्खानं नाम । तस्य परछस्य मध्यप्रदेशे खद्धानं नाम ३ न्द्रकविमानं वर्तते । तष्य प्रत्यस्य मध्यप्रदेशे खद्धानं नाम इन्द्रकविमानं वर्तते । तष्य परछस्य प्रकाशिक्षाहिमानाः । प्रदिश्च च पतम् स्वर्षि पुष्पप्रकीर्णकविमानाि वर्तन्ते । तषः परम् एकेकस्य परछस्यकेकस्यां श्रेणावेकेकं विमानं हीनं भवति । तेन सप्तमपरछे इन्द्रकविमानात् चतुर्विद्ध चतस्रो विमानश्रेणयः पश्चितः स्विविमानाः प्रत्येकं मश्चित्व । तन्मस्ये दिखण्येजौ पद्मद्रशं स्वर्गविमानं सानत्स्वमारेन्द्रो ३० भुनक्ति । उत्तरदिश्च तु पद्मद्रशं करपविमानं माहेन्द्रः मितपुरस्यति ।

१ तर्बमानोत्तम न ताः। २ कृञ्जिन आः ०, व०, द०, जः। ३ –्झानस मा०, व०, जः। ४ अञ्चलन ताः। कृञुत- आः ०, व०, जः। ५ –श्चिन ताः०, व०। ६ –हितास्त स— आः ०, व०, व०। ७ सनश्क्न आः ०, व०, व०, व०, जः।

#### ४।१९ ] चतुर्थोऽध्यायः

तत उपरि ब्रह्मछोकब्रह्मोत्तरस्याँ वर्तते । तयोक्षरत्यारि पटलानि । तत्र प्रथमं पटलमिएं नाम । तत्मप्रयप्तदेशे अरिष्टनामकिमिन्द्रैकिमिमानं वर्तते । तस्माद्विमानाश्चुः दिश्च अतस्य श्रेणयः प्रत्येकं चतुर्विश्चतिविमानाः । विद्विश्च पुष्पप्रक्रीणंकानि । प्रति-पटलं श्रेणौ श्रेणौ एफैकं विमानं द्दीनं भ्यवति । तेन चतुर्यं पटले ब्रह्मोत्तरनाम्तिनं श्रेणिविमानानि "प्रत्येकमेकवित्रातिभंवन्ति" । तत्र "चतुर्वे पटले दक्षिणक्षेणौ द्वादशस्य ५ विमानस्य स्वामी ब्रह्मोत्तर कामानि वेदेन्द्रो वर्तते । उत्तरश्रेणौ तु द्वादशस्य क्रपविमानस्य स्वामी ब्रह्मोत्तर इति । इत उत्तरं लान्तवकापिष्टसंक्षणै द्वी । स्वामी वर्तते । तत्रोष्ट्रे पटले ब्रह्मद्वरम् सानवनामके । तत्र लान्तवन्तवपटले मध्यवदंशो लान्तवं नामेन्द्रकविमानमस्य । तत्र विमानस्य

चतुर्विच्च चतसः श्रेणयः प्रत्येकमेकोनविद्यातिविमानाः। तत्र दक्षिणश्रेणौ नवमं विमानं स्थानवेन्द्रोः भुनक्ति। उत्तरश्रेणौ तु नवमं विमानं कापिष्टः प्रतिपाद्ययति।

तत उपि शुक्रमहाशुक्रनामानौ ही स्वागै वर्तते । तयोर्द्वयोरिष स्वायोरेकमेव पटलं वर्तते तस्य जाम महाशुक्रं भवति । तस्य पटलस्य मध्यश्रदेशे अमहाशुक्रं नाम इन्द्रकविमानं वर्तते । तस्य विमानाय चतुर्विच्च चतस्यः श्रणयः सन्ति अत्येक्मश्रादशिवमानाः । तत्र वृक्षिणश्रेणौ ह्यादशं विमानः श्रुव्वदेशे सुनन्तिः । उत्तरक्षेणिगां द्वादशं कस्यविमानं महाशुक्रः श्रास्ति । तद्यपि शतारसहस्रारतामानौ स्वर्गो वर्तते । तयोर्द्वयोरिष एकमेय पटलं वर्तते १५ सहस्रारनामकम् । तस्य मध्यश्रदेशं सहस्रारं "नामेन्द्रकिमानम् । तस्य मध्यश्रदेशं सहस्रारं । तत्र दृष्टिणश्रेणौ नवमं विमानं शतारेन्द्रस्य । ते हे अपि विमाने कमान् श्रातारसहस्रारनामके । एवं सर्थत्र इन्द्रनाम्ना विमाननाम झातच्यम् , विमाननन्तु पूर्ववद् वेदितव्यम् ।

ततः परम् आनतप्राणतारणाच्युतनामानश्चत्वारः स्वर्गो वर्तन्ते । तेषां चतुर्णामपि स्वर्गा- २० णां पटलानि पट् भवन्तीति सिद्धान्तयसम् । तेषु पट्यु पटलेषु चतुर्विश्च श्रेणिविमानानि मित्रिश्च च प्रकीर्णकविमानानि । तत्र अन्त्यपटलमच्युतनामकम् । तस्य मध्यप्रदेशे अन्युतं । नामेन्द्रकविमानं भवति । तस्माचतुर्विश्च चतसः श्रेणयो निर्मताः प्रत्येकमेकादशिवमानाः । तत्र दक्षिणश्रेणौ षष्ठं विमानं यद् वर्तते तस्य स्वामी आरणेन्द्रः । तथोत्तरश्रेणौ षष्ठं विमानस- २५ च्युतेन्द्रः पाति । किं क्यिते चीकानुयोगनाग्नि । सिद्धान्त्व आनतप्राणतेन्द्रौ नोकौ तन्मतानु- सारेण इन्द्राखातुर्वतं मवन्ति । सया तु द्वादशोचयन्ते, यस्मात् ब्रह्मेन्द्रानुवर्ती कार्पष्टेन्द्रः , श्रुकेन्द्रः, श्रुतिन्द्रः, श्रुतेन्द्रः, श्रुकेन्द्रः, श्रुतिन्द्रः, श्रुकेन्द्रः, श्रुतिन्द्रः, श्रुकेन्द्रः, श्रुतिन्द्रः ।

१ -रहिव- आ०. द०, ज०। २ द्रस्थेकं थि- द०। ३ -भगति चा०, द०, ज०। ४ -द्र्यंग- आ०, द०, ज०। ४ -स्य वि- आ०, द०, ज०। ६ -की स्व- आ०, द०, ज०। ७ नहानुक्रमुकं ता०। ८ -कं द्वा- व०। ९ नवमकमिरह्र- आ०, ज०; द०। १० हस्टब्यम्- विक्रोक्सा० गा० ४६८। ११ -तवाम- व०। १२ "सोहम्मीसाणश्याबकुमारमाहिवसदुलंतयया। तह सुक्यसस्साम आण्द्रयाण्य आर्थ्यस्वुद्वया ॥ एवं वार्ष्यक्रम्याः संह्यमे इंनायो ... ६४ संस्टस्क्रप्याः अर्थक्रम्यस्य विक्रायः । स्व

74

| ४।२०

सौधन्मैंशानसानत्त्रमारमाहेन्द्रेषु चत्वार इन्द्राः आवतप्राणनारणाच्युतेषु चत्वार इन्द्राः । तेन कलपवासीन्द्रा हृहद्भा मयन्ति ।

सौधर्मस्वर्गस्य सस्याधीन विमानानि द्वाविश्वञ्जाणि सवन्ति । ऐशानस्वर्गस्याष्टा-विश्वातिन्द्रश्चाणि । सानन्द्रभारस्य द्वादश लचाणि । माहेन्द्रस्य खष्टी न्नचाणि । ब्रह्मनेक पञ्चाशन्सह-स्वाणि भवन्ति । शुक्षमद्वाशक्षयोः समुदितानि चत्वारिशत् सद्वमाणि खुः । शतारसहस्वार-योरेकत्र पट् सहस्वाणि वर्वन्ते । आन्वक्षमण्यातारणाच्युकानां चतुर्णामपि सप्तश्चतानि तिष्टन्ति । प्रथमप्रवेववकत्रिके श्रेणियद्वपुष्पप्रकीर्णकाश्च विभानाः समुदिताः तेषामेकादशोत्तरं शतं भवति । प्रथमप्रवेववकत्रके श्रेणियद्वपुष्पप्रकीर्णकाश्च विभानाः समुदिताः तेषामेकादशोत्तरं शतं भवति । प्रथमप्रवेववकत्रके श्रीणयद्वपुष्पप्रकीर्णकाश्च विभानाः समुदिताः तेषामेकादशोत्तरं शतं भवति । प्रथमित्व । नवानुदिशपटलमध्ये इन्द्रकमष्टाष्टु दिन्नु अर्थो विमानानि १समुद्रयेन नव अपन्ति । सर्वाधिसिद्विग्वन्ते पञ्च विमानानि सन्ति । तत्र मध्यविमानः सर्वाधिसिद्वनामकः, पूर्वस्यां दिशि विजयः, दक्षिणस्यां दिशि वैजयन्तः, पश्चिमायां दिषि जयन्तः, उत्तरस्यां दिशि

सीधर्मीशानयोः विमानानि श्वेतर्पातहारितारुणकृष्णवर्णानि । सानस्कुमारमाहे-१५ ल्रुयोः श्वेतयीतहारितारुणानि । ब्रह्मलोकन्नहोत्तरलान्तवकाषिष्टेषु श्वेतपीतरक्तानि । शुक्र-महाशुक्रशतारसहमारानतप्राणतारणाच्युतेषु विमानानि श्वेतपीतानि । नवमैत्रेयकनवातुदिशा-नुत्तरेषु श्वेतान्येव । तत्र सर्वार्थेसिद्धिविमानं परमशुक्लं जन्दृद्वीपश्रमाणख्न वर्तते, अन्यानि तु चस्पारि विमानानि असङ्ख्येयकोटियोजनश्रमाणानि वर्तन्वे । एव विपष्टेः पटलानां परस्यसन्तरससङ्ख्येयकोलनं झात्रव्यम् ।

२० सौधनसँशानयोरून्यसं सार्द्धैस्य रच्छः मेरुबुब्नाद् बोद्धव्या । सानत्क्रमारमाहेन्द्रयोरिय सार्द्धेका रच्छुरस्ति । श्रद्धानयोत्तरस्यन्तवकापिष्ठशुक्रमहाशुक्रयातारसहस्वारानतप्राणतारणाच्युतेषु द्वयोर्द्धयोः स्वर्गयोरूच्यत अद्धार्द्धो रच्छुः । तेन द्वाद्वशानां स्वर्गाणां समुदितास्तिको रज्ञवः । वेत्रेयकादिमुक्तिययंन्तमेका रच्छुरून्यतेति । अत्र यावन्ति विमानानि उद्धर्य-सोकेऽपि नावन्ति जिनमन्दिराणि भवन्ति, तेषां नमस्कारवन्दनाऽस्तु ।

अथेदानीं सर्वेषां वैमानिकानामन्योन्यविशेषपरिद्यानार्थं सूर्विमद्युप्यते भगविद्धः-

#### स्थितिप्रभावसुखबुतिबेश्याविशुद्धीन्द्रियावधि--

#### विषयतोऽधिकाः ॥ २० ॥

निजायुरुत्यान् तक्षवे कायेन सार्क्षमयस्थानं स्थितिरुच्यते । विष्रदानुष्रहस्तामध्यै मभावः । इन्द्रियविषयानुभवनं सुखम् । सरीरवस्त्राभरणादीनां शुनिर्दीप्तिः । कषायानुरक्षित्रत ३० योगप्रवृत्तिर्वेरया । केरयायाः विद्युद्धितिमेक्ता केरयाविद्युद्धिः । इन्द्रियाणि च स्पर्यनादीनि, अव-धिक्क तृतीयो बोधः, इन्द्रियान्धयः । इन्द्रियावधीनां विषयः गोचरः गम्यः पदार्धः इन्द्रिया-

१ उपिमग्रै-द॰, व॰, ज॰, वा॰ । २ समुन्त्रयेन २- आ॰, द॰, ज॰। समुदाये नव व॰।

६०

विधिविषयः । स्थितिस्य प्रभावश्च सुखं च शुतिश्च हेरयात्रिशुद्धिश्च इन्द्रियावधिविषयश्च विवित्तप्रभावसुखयुविहेरयाविद्युद्धीन्द्रियावधिविषयाः, तेभ्यस्तैर्वा ततः वैमानिका अधिका भवन्ति । कुत्र ? उपर्युवरि, प्रतिस्वर्गं प्रतिपदलस्य ।

अथ यदि स्थित्यादिभिरुपर्युपरि अधिका वैभानिका भवत्ति तद्दि गतिशारीरपरिप्रहाऽ-भिमानैरप्यिका मविष्यन्तीत्यारेकायां योगोऽयमुच्यते--

#### गतिशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः ॥ २१ ॥

देशाद् देशास्तरप्राप्तिहेर्द्वर्गातः । विक्रियाहेतुभृतं वैक्रियिकं शरीरम् । लोभक्षयक्षयोदयेन विषयेक्वासङ्गः परिमहः । मानकपायस्योदयान् मादुर्भृतोऽहङ्गारोऽभिमानः । गतिश्च
शरीरक्च यरिमहञ्च अभिमानश्च गतिश्वरीरपरिष्रहाऽभिमानः। तेभ्यः तैयो ततः, वैमानिका
वपर्युपरि प्रतिष्ट्वतं प्रतिपटलं प हीनाः नुस्छाः मवन्ति । तथा हि—देशान्तरेषु विषयकीद्या- १०
रितप्रकृष्टताऽभावान् वपर्युपरि गतिहाना भवन्ति । तथा उपर्युपरि वैमानिकाः शरीरेणापि
हीना मवन्ति । तत्कथम् १ सौपर्म्मैशानयोः वैमानिकानामरितनसत्तक्षमणणं शरीरम् ।
सानस्क्रभागणं वप्नं स्थात् । शुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारेष्यरित्मत्वद्वत्वस्यात्रपणः कायो भवति ।
सानस्क्रमाणं वप्नं स्थात् । शुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारेष्यरित्मत्वद्वत्वस्यसमणः कायो भवति ।
आनतप्रणतयोररितसार्द्वत्रित्वयप्रमाणो वैदेशे भवति । आरणान्युत्रपोररित्ववयप्रमाणो विमहो १५
मयति । प्रथमित्रेयकत्रिके अरितसार्द्वद्वयमगणं यात्रं भवति । द्वित्यप्रमेवेषकत्रिके अरित्वद्वयप्रमाणा तत्र्भवति । नृतीयप्रवेशकत्रिकं नवानुनिश्चविमानेषु सार्द्वकारित्वप्रमाणा मृतिभवति ।
पक्षाऽनुन्तरियमानेषु एकारित्तप्रमाणं वपुमेवित । विमानवरियारादिवरित्रपर्वेष्ठपर्युपरि हीना
भवन्ति अन्वक्षप्रस्वात् । उपर्युपरि अभिमानेन प्रवैमानिका हीना भवन्ति ।

तर्हि वैमानिकेषु लेखा कीष्ट्रशी भवतीति प्रश्ने तत्परिक्कानार्थं सृत्रमिट्सुच्यते—

## पोतपद्मशुक्ललेश्या हिन्निशेषेषु ॥ २२॥

पीता च पद्मा च शुक्का च पीतपद्मशुक्काः । पीठपद्मशुक्का हेरया येषां वैमानिकानां ते पीतपद्मशुक्कहेरयाः । अत्र इसत्वं कथम् १ यद् उत्तरपादिकं तत् इस्यं भवित यथा द्वृता भप्यिद्धहित्वता मात्राः द्वृतमध्यिवलिक्वियात्रात्रा इति सङ्गीते इश्वत्वमित्ति, तथात्रापि इश्वरत्वमित्ति । अथवा पीतक्ष पद्मश्च शुक्कश्च पीतपद्मशुक्काः, पीतपद्मशुक्कवर्णमंजुक्काः केचित् २५ पदार्थाः कानिचिद्वस्त् नि तेपामिव हेरया येषां वैमानिकानां ते पीतपद्मशुक्कहेरयाः । तत्र अस्य का हेरयेति चेत् १ उच्यते—द्वित्वरोपेषु द्वे च युगले जीणि च युगलानि रोपाणि च सर्वाणि भ्यानानि द्वित्वरोपणि तेषु द्वित्वरोपेषु । अस्यायमर्थः—सौधन्मेशनयोः सानस्कुमार-माहंन्द्रयोश्च द्वयोश्चालयोक्षेत्रानिकाः पीतहेरयास्तावद् वर्वस्ते एव, परमर्थ तु विशेषः—सानस्कु-

१ —हरुरानी - वर्ष - कृष्टतार्रमा - आरु, दर, जर्ष २ - लक्का- वर्ष ३ विष्रहें। आरु, दर, जर्ष ५ - स्पादकं आरु, दर, जर्ष ५ त्रीणि सु- आरु, जरुष

१६८ तत्त्रार्थपृत्तौ

शिरुइ-१४

मारमाहेन्द्रयोः पीतपदारेश्यामिश्राः सन्ति । ब्रह्मकेकब्रोत्तरज्ञान्तवकाषिष्टशुक्रमहाशुकसंक्रकेषु त्रिषु युगलेषु वैमानिकाः पद्मशुक्लस्यास्तावद् वर्तन्त एव, परमयं तु विशेषः—शुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रारेषु वैमानिकाः पद्मशुक्लसिश्रलेश्या वर्तन्ते । आनतप्राणतारणाच्युतनवप्रवेद यकनपातुदिशपद्मातुन्तरेषु शेपशव्दल्लपेषु वैमानिकाः शुक्ललेश्याःशावद् वर्तन्त एव, परमयं व विशेषः—नवातुदिशपव्यातुत्तरिमानेषु पतुर्दशसु वैमानिकाः परमशुक्ललेश्याः वर्तन्ते । अत्राह सूत्रे—मिश्रस्य प्रहणं न कृतं वर्तते कथं भवद्रिः 'मिश्रस्य प्रहणं कृतम् १ सत्यम्; साह्यर्यात् लोकवत् । कोऽसौ लोकह्यन्तः १ यथा पताकिनो गच्छन्ति छत्रिणो गच्छन्ति इत्युक्ते पताकिभिः सह् ये पताकारहिता गच्छन्ति तेऽपि पताकिन इत्युक्वयन्ते ये छत्रिभिः सह छत्ररहिता गच्छन्ति तेऽपि छत्रिण उच्यत्ते । कस्मात् १ साह्यर्थात् । एवं यथा अछविषु छत्रि-१० व्यवहारो लोके वर्तते तथा अत्रापि स्वानुक्तपि सिश्रमहणं भवति । स्वतः कथं बायते इति चेत् १ उच्यते—तत्रैवमिसम्बन्धः क्रियते । द्वयोः स्वर्गयुगलयोः पीतलेश्या तावद् वर्तते, सामल्हमारमाहेन्द्रयोः पद्मलेश्याः अविवस्रातः पीतिव । ब्रह्मशुक्रक्रक्रोत्तरज्ञन्तवक्ष-

१५ पदालेश्याया अविवक्षातः शुक्लेयोक्ता । इत्यभिसम्बन्धे नास्ति दोपः । अध कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्चेति यत्सूबमुक्तं तत्र न झायते के कल्पा येषु कल्पेपु क्षातेषु कल्पातीताः व्ययमेन झायन्तै इति सन्देहे सुवभिद्मुख्यते—

पिछ्युक्सहायुक्रसंश्चकेषु त्रिषु युगलेषु एक्कंटरया तावदुक्तैव, युक्रमहायुक्रयोः शुक्रकेरयायाः अविवक्षातः पद्मकेरयेयोका । शेषेषु शतासदिषु शुक्रकेरया तावदुक्तेव शतासम्बद्धारयोः

#### प्रार्थिवेचकेश्यः कल्पाः॥ २३ ॥

मैनेवके भ्यो नवपैनेवकं भ्यः सकाशान् शक्ष्यूपै वे वर्तन्ते ते कल्पा भवन्ति, अच्यु-२० तान्ताः सीधम्मीद्य इत्यर्थः । तिर्दे कल्पातीताः के वर्तन्ते ? इत्याह्-परिशेषभावान् इतरे नवपैनेयकाः नवाऽत्रदिवाः पञ्चानुत्तराश्चर्य कल्पातीताः इति इतिक्यम् ।

तहि डौकान्तिका अमरा बैमानिकाः सन्तः केषु गृक्षन्ते कल्पोनपन्तेषु कल्पातीतेषु वा ? इति प्रश्ने सूत्रमिद्मुच्यते—

#### ब्रह्मजोकालया सौकान्तिकाः॥ २४ ॥

२५ एत्य छीयन्ते तस्मिन्नत्शतन्यो निवासः, ब्रह्मछोकः पश्चमः स्वर्गः तस्मिन्नाळ्या निकाया विमानानि येषां ते ब्रह्मकोकास्त्याः । तर्हि चे ब्रह्मछोके वसन्ति ते सर्वेऽपि छोकान्तिका इत्युच्यन्ते ? नेवम् ; छोकान्तिक इति संक्षा अन्वर्यो वर्तते सस्यार्था वर्तते । तेनायमर्थः— छोक्शब्देन ब्रह्मछोक उप्यते । "समुद्रायेषु निर्वृत्ताः शब्दा अवपयेष्वपि वर्तन्ते " [ ] इनि वयनान् लोकस्य ब्रह्मछोकस्य अन्तोऽवसानं छोकान्तः, छोकान्ते

१ -या ताबद्ध-आरंक, दक्षाका २ मिश्रश्न- व्यक्तिका २ ल्याचीन सा-आरंक दुरु, तक, द्यार ४४ -रविमानाक्ष-आरंक, दुरु, तक।

Y174-48 ]

#### चतुर्योऽध्यायः

१६५

٩ų,

भवा छोकान्तिकाः । न सु सर्वेऽपि लौकान्तिकाः कथ्यन्ते । तेवा विमानानि मद्यलोकस्वर्गस्य धन्तेषु अवसानेषु वर्तन्ते । अथवा जन्मजरामरणव्याप्तो लोकः संसारसस्य अन्तः छोकान्तः, छोकान्ते परीतसंसारे भया स्टीकान्तिकाः । ते हि मद्यकोकौन्ताक्वयुत्वा एकं गर्भवासं परिमाध्य निर्वोणं गण्छन्ति तेन कारणेन छौकान्तिका उच्यन्ते ।

अथ सामान्यतया क्रोकान्तिकाः वेष्रोक्ताः, तेषां भेदप्रतिषरपर्यं सूत्रमिदमाष्टः-सारस्वतादित्ययद्वन्यरूणगर्दतोयतुषिताव्याधायारिष्ठास्त्र॥ २५ ॥

सरस्वतीं चतुर्दशपूर्वेटक्षणां विदन्ति जानन्ति सारस्वताः । अदितेर्देवसातरपत्यानि आदित्याः । विक्रवद्देदीध्यमाना घत्नयः । अरुणः उदाद्भास्करः सद्भन् तेजोदिराजमाना अरुणाः । गर्दाः शस्दाः तोयषत् प्रवहन्ति 'छद्दरितरङ्गवत् प्रवर्तन्ते येषु ते गर्दतोयाः । तुष्यन्ति विषयसुस्वरास्मुसा भयन्ति तुषिताः । न विदाते विविधा कामादिजनितः आ सम- १० . न्तात् सामा दुःस्वं येवान्ते अव्याशाचाः । त विद्यते रिष्टमक्तवाणं येषां ते अरिष्ठाः । सार्ग म्बतास आदित्यास बहुयस अरुणाख गर्दतीयास तुपितास अन्यामाधास अस्टिस ते वयोक्ताः । तत्र सारस्वतानां विमानमीशानकोणे वर्तते । आदित्यानां विमानं पूर्वदिशि अस्ति । वहीनां देवगणानां विमानम् अग्निकोणे विश्वति । अरुणानां विमानं दक्षिणदिश्यक्ति । गर्द-त्रोयानां विमानं नैर्क्युत्यकोणे आस्ते । द्विपितानां विमानं पश्चिमहिङ्यस्ति । अञ्याबाधानां १५ विमानं बायुकोणे विश्वते । अरिष्टानां विमानम् उत्तरिदयस्ति । धत्राच्यात् सारस्वतावित्या-नामन्तराते अम्म्याभसूर्याभागां विमाने वर्तते । आदित्यवहीनामन्तराते चन्त्राभसत्यामानां विमाने स्तः । वह यरुणानामन्तराले खेयस्करक्षेमद्भराणां विमाने तिष्टतः । अरुणगर्वदीयाना-मन्तराठे पुषभेष्टकामचराणां विमाने आसाते । गईतीयतुषितानामन्तराहे निर्वाणरज्ञीदौगन्तर-चितानां विमाने विद्येते । तुविताञ्याबाधानाधनस्तराहे आत्मरक्षितसर्वरक्षितानां विमाने २० भवतः। अञ्चाषाधारिष्टानामन्तराष्ठे मरुद्रवसूनां विमाने स्वाताम्। अरिष्टसारस्वरानायन्त-पठे अश्वविश्वातां विमाने स्तः । सर्वेऽपि लौकान्तिकाः स्वाधीनवृत्तयो द्वीनाधिकस्वभावा-माबात् , विषयसुखपराङ्मुखत्वाद् देवर्षयञ्च कण्यन्ते । अत एव देवानामर्चनीयाः चतुर्दञ्च-पूर्वभारिणः तीर्षक्ररपरभदेषानां निष्कसणकल्याणे स्वामिसम्बोधनसेषानियोगाः ।

# "नतुर्रुक्षास्त्रघा सप्तसदस्राणि ञताष्टकम् ।

विंशतिमिलिता एते सर्वे सौकान्तिकाः स्मृताः ॥" [

अथ यहोते एकं मयं माध्य निर्वाणं गच्छन्ति तीर्दे अन्येषामप्रि देवानामस्ति करिच-न्निर्याणमाप्तिकाञ्जिमाग इति प्रश्ने सुविमिदमुभ्यते—

# विजयादिषु बिचरमाः॥ २६॥

विजयो विजयनामा विमानः स आदिः प्रकारो येषां ते विजयादयः विजयवैजयन्त- ३०

र —सारेण भ— आ०, इ०, अ०। २ —लंकाच्यु— आर०, द०, ज०। ३ प्राप्ताः आर०। ४ अहरीत- का०, द०, ज०, ज०। ५ —सम्बरित- आ०, इ०, ज०।

হৈত

8,30-32

जयन्तापराजितातुदिशजामानो विमानाः, तेषु विजयादिषु विमानेषु ये अहमिन्द्रदेश वर्तन्ते ते द्विचरमाः द्वौ परमौ अन्त्यौ मनुष्यभवी वेषां ते द्विचरमाः, उत्कर्षण द्वौ मनुष्यभवी सम्प्राप्य मोर्च गण्डन्तोस्यर्थः । कथं द्विचरमाः ? विजयादिषु विमानेषु दत्यद्य अपरित्यक्तसम्यक्त्वाः ततः प्रच्युत्य मनुष्यभवे समुर्थन्त संयमं समाराष्य भूयो विजयादिषु समुर्थन्ते ततः प्रच्युत्य अपरित्य मनुष्यमयं प्राप्य सिद्धि गण्डहितं, पर्य मनुष्यमप्रपिद्धया द्विचरमदेह्न्यं तेषां मनुष्यमप्रपिद्धया द्विचरमदेह्न्यं तेषां मन्दि । सर्वार्धसिद्धयद्दभिन्द्रास्तु अन्वर्थसङ्गद्ध्यात् परमोक्त्वष्टसुरस्थाच्य अर्थापनिवलादेष प्रक्ष्यस्य भवन्तीति हात्व्यप् ।

"औपसिसिकक्षायिकी भागी मिश्रस्य जीवस्य स्वतत्त्वमीदियकपारिणापिकी भ्" [ त॰ स्॰ २११ ] इति सूत्रविवरणे तिर्ध्यमातिरोदयिकी प्रोका, पुनरिष् "तिर्ध्यग्योनि-१० जानाञ्च" [ त॰ स्॰ श२९ ] इति सूत्रे उत्हष्टमाषुः परवत्रवसुक्तम्, जन्नस्यन्तर्गृहुर्तभुकम्। तत्र च न कायते के जीवास्तिर्यग्योनयः इति सन्देहे तिक्रियसार्थं तिर्ध्यग्यिकः प्रतिपासते—

#### औषपादिकसनुष्येभ्यः रोषास्तिर्यग्योतयः ॥ २७ ॥

खपपादे सथा औपपाविकाः, 'सनुस्यः कुळकरेश्यो सवा सनुष्याः । औपपाविकारच सनुष्याः अपपपाविकसनुष्याः तेभ्यः औपपाविकसनुष्येभ्यः शेषाः अपपे संसारिजीषाः १५ तिथैग्योनयः तिर्यक्ष इति वेदिनव्यम् । तत्र देषा नारकाश्य औपपादिकाः-'दिननारकाणामुष-पादः'' [तः सू० २।३४] इति षचनात् । सनुष्याणामपि स्वस्यं स्नातमेथ 'भ्राक्नमानुषीच-रान्मनुष्याः'' [तः सू० ३।३५] इति बचनात् । पस्यो ये अन्ये ते सर्वेऽपि माणिनः तिर्य्यक्षो क्षांतव्याः । वर्षि तिरक्षां क्षेत्रधिमारो न प्रोष्ठः ? सत्यम् ; सर्वस्मिन् त्रैलोक्ये विर्यक्षो वर्तन्त एष क क्षेत्रधिमाराः कष्यते ।

२० तद्दि नारकतिर्यम्यतुष्याणामायुष्यं प्रोक्तं देवानां नोत्तं देवानामायुः कीदशमित्युक्ते प्रथमतत्तावन् भयनपासिनामायुरुष्यते—

# स्थितिरसुरनागसुपर्णक्वीपरोषाणां सागरोपमप्रिपस्योप-मार्द्धं होनमिताः ॥ २८ ॥

स्थितः आयुःप्रमाणम् । केपाम् ? असुरत्तागसुपर्णद्वीषशेषाणाम् । असुराध्य त्यागाध्य २५ सुपर्णाध्य होपाध्य त्रेषाध्य असुरत्तागसुपर्णद्वीपशेषास्त्रेपमसुरप्णद्वीपशेषायः । क्य-स्मृता स्थितिः ? सागरोपमत्रिपन्योपमार्ग्नद्वीनमिता । सागरोपमा चासौ त्रिपन्योपमा च सागरोपमत्रिपन्योपमा, सा चासौ अर्द्धदीनमिता च सागरोपमत्रिपन्य्योपमार्द्वदीनमिता । अथवा सागरोपमञ्ज विपन्योपमाति च अद्योद्येपन्यद्वीतानि पत्यानि च सागरोपमत्रिपन्योपमात्रिपन्यो-प्रमार्द्वद्वीनानि तीमिता मितता सागरोपमत्रिपन्योपमार्द्वदीनमिता । अस्यायसर्थः—असुराणाम्

१ मनुष्येभ्यः भा०, इ.०, स०, व० ।

पार९ } **चतुर्थोऽच्यायः** 

1.08

वत्कृष्टा स्थितिः एकसागरोपमा । ययाकमबसाजागानां जीण परयोपमानि वत्कृष्टा स्थितिः । सुपर्णानमुक्कृष्टा स्थितिः 'सार्द्धं परयह्नयम् । द्वीपानामुक्कृष्टा स्थितिः 'अद्धाद्धं हीनत्वान् परयह्नयम् । रोणाणां विद्युतकुमारानिकुमारवातकुमारस्तिनिकुमारोदिकुमारदिककुमारानिक्मार्यवातकुमारस्तिनिकुमारोदिकुमारदिककुमारानिक्मार्यवाति । व्यवस्थानिक विद्याप्तिकम् वत्कृष्टा स्थितिर्भवति । जयस्योपममेकम् वत्कृष्टा स्थितिर्भवति । जयस्योपसमेकम् वत्कृष्टा स्थितिर्भवति ।

अथेदानी व्यक्तरज्योतिष्कदेवानां स्थितिमनुकमश्रासमुस्त्रकृथ्य वैमानिकानां स्थिति स्चयन्ति । करमाद् व्यन्तरभ्योतिष्कदेवानां स्थितेरनुकमश्रामयाः उल्ब्रङ्गनं कृतमिति चेन ? सत्यम् , लघुना सूत्रोपायेन तेवां स्थितिवचनं यथा मवति तद्यीमत्यर्थः । तत्र वैमानिकानां स्थितिनिक्षपणे आद्ययोः कल्पयोः मौधरमैंशाननास्नोः स्थितिनिक्षपणे सुत्रभिद्रमादः—

#### सौधरमैंबानयोः सागरोपमे अधिके ॥ २९ ॥

सीधमंत्र ऐशानश्च सीधम्पैशानी वर्षाः सीधम्पैशानयोः सप्तमोद्वित्रचनित्य् "अधिकरेणे सप्तमी" [का॰ स्॰ राष्ठा११ दौरा॰ वृत्ति ] इति वक्तात् । सौधम्पैशानयोः द्वयोः कप्पयोः स्थितिः द्वे सागरोपमे भवतः । 'सागरोपमे' इत्यव सामान्यापेश्चया तपुंस-कदे द्विवन वर्तते । सागरोपमञ्च सागरोपमञ्च सागरोपमे । कथम्भूने" सागरोपमे ? अधिके किञ्चिद्विक सातिरेके इत्यवैः । "द्विवचनमंनी" [का॰ स्॰ श्वारा ] "इत्यतेन १५ निषेपसित्यः । अधिके इत्यवै शब्दः सहस्रारकस्पर्धन्तमधिकारेनाच क्वातक्यः । तेन सानत्वस्त्रप्रारमाहेन्द्रयोरिये सासागरोपमानि सातिरेकाणि क्वातव्यानि । तथा मद्धलोक्ष्मक्वाति सागरोपमानि सातिरेकाणि क्वातव्यानि । तथा मद्धलोक्ष्मक्वाते सागरोपमानि सातिरेकाणि क्वातव्यानि । यथं द्वयोद्वयोः 'कञ्चलोत्यु-किशेष सातिरेकः शब्दः मयोक्तव्यः । आ इतः ? आ सहस्रारात् । आनत्वशणवयोत्तरेकाणि व्यत्योध्यापि इत्यादिषु सातिरेकार्यो नाहित । करमात् ? "श्वित्वस्त्रवेकारिवस्त्रव्यव्याद्वापञ्च २० दश्चित्वस्त्रविकानि त ।" [त॰ स्॰ ४।३१] इत्यव स्वे त्रुष्टवस्त्रप महणास् ।

अय विस्तरः—सीधम्प्रैशानयोः यानि एक्प्रिशन् पटलानि यर्तन्ते तेषु प्रत्येकं स्थितिथिशेषः कथ्यते । तथाहि—'ऋतुपटले पल्योपमकोटीनां पट्षष्टिलक्षाणि पट्-पष्टिसहानी पट्षप्टिलक्षाणि पट्षप्रित्तानि पट्षप्टिसहान् स्थितिथानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्टिस्तानि पट्षप्रितानि पट्षप्रितानि पल्योपमस्य कृतिभागस्य मागद्वयक्ष ।१ । चन्द्र-१५ बास्ति द्वितीयपटले पल्योपमकोटीनामैका कोटी त्रयिक्षशल्यक्षाणि त्रयिक्षशत् सहस्राणि त्रीणि शतानि व्यक्षिशत् तथा पल्योपमानां त्रयिक्षश्राक्ष्याणि त्रयिक्षशत् तथा पल्योपमस्य भागत्वयस्य एको भागः ।२ । विसल्यतिन

र सार्थप- था०, द०, ज०, व०। २ अध्यर्थाः निष्याः । ३ सार्थप- आ०, द०, आ०, व०। ४ इति सा– आ०, द०, ज०, व०। ५ - ते द्वे सा-ताः, च०। ६ - मानो व०। ० ७ इति नि- आ०, द०, ज०। ८ - कस्प्योर्चि- आ०, द०, अ०। ९ ऋतुनान्नि प्रथमप-व०। ऋतुप- था०, द०, ज०।

## तत्त्वार्यवृत्ती

[४।२९

स्तीयपटले परवीपसकोटीनां द्वे कोट्यौ । ३ ! वस् गुनास्त्रि चतुर्घपटले परयोपसको-टीनां हे कोटची पट्षष्टिङक्षाणि घट्षष्टिसहस्राणि षट्शतानि घट्षष्टिः तथा पल्योपमानां षट्पष्टिन्क्षाणि वद्षष्टिसहस्राणि वद्शतानि वट्षष्टिः तथा पत्त्यभागत्रचस्य द्वी भागी। ४। वीरनाम्नि पद्धमे पटले पल्यकोटीनां कोङाः तिस्रः अयस्त्रिशत्तक्षाणि वयस्त्रिशत्सदस्त्राणि ५ त्रीणि शतानि त्रथिक्षंशन्, तया पत्यामां त्रयिक्षंशल्टक्शाणि त्रविक्षंशन् सहस्राणि वीणि शतानि त्रयखिशत् तथा पर्वयभागवयस्य एको भागः । ५ । "अरुणनाम्नि वप्ने पटले पत्य-कोटीनां कोट्यम्बदस्रः । ६ । नन्द्ननान्नि सप्तमे पटले पल्पकोटीनां कोट्यभ्रदस्रः धर्षष्टिरुक्षाणि धर्षष्टिसङ्खाणि पर्वातानि चर्षष्टिः तथा परयानां पर्षिटेरुद्धाणि पट्षष्टिसहस्राणि षट्शतानि पट्षष्टिः परुषमागत्रयस्य भागद्वयम् । ७ । अनीक्षतनान्ति अष्टमे १० पटले परुवकोटीनां कोट्यः पद्म त्रयक्षिशस्त्रशाणि त्रयक्षिशत् सहस्राणि त्रीणि शतानि त्रयक्षि-रात् तथा परुयानां त्रयाक्षिशान्छत्ताणि त्रयाक्षिशत्सहस्ताणि जीणि शतानि त्रयाक्षिशत् तथा पष्टयभागत्रवस्य एको भागः । ८ । लोहितनास्नि नवभे पटते पत्त्यकोटीनां कोट्यः वट् । ९ । काञ्चननाम्नि दशमे पटले पल्यकोटीनां कोट्यः पट् पट्षष्टिळश्लाणि वट्षष्टिसहस्राणि घट्-शतानि पट्षष्टिः तथा पल्यानां पट्षष्टिलम्नाणि पट्षष्टिसङ्ख्याणि पट्शतानि पट्षष्टिः १५ पल्यमागत्रस्य भागद्वयम् ।१०। चन्ननाम्नि यकाद्दौ पटले पल्यकोटीनां कोट्यः सप्त त्रयां क्रिशक्तक्षाणि त्रयां क्रिशत्माक्षाणि त्रीणि शतानि त्रयक्षिशत् तथा प्रक्यानां त्रयस्त्रिक्षक्रकाणि त्रयस्त्रिशत्सहस्राणि त्रीणि क्षतानि त्रयस्त्रिकत् , पर्वसागत्रयस्यैको भागः । ११ । भारतनान्नि द्वादशे पटले पल्यकोटीनां कोट्योऽष्ट । १२ । ऋद्विनान्नि त्रयोदयो पटले पल्यकोटीनां कोट्योऽष्ट पट्षष्टिलचाणि पट्षष्टिसहस्राणि षट्शतानि पट्षष्टिः २० तया परुयानां बद्बष्टिरुद्धाणि बद्बष्टिसङ्खाणि बद्बातानि बद्बष्टिः परुयमागत्रयस्य भाग-द्वयम् । १३ । ३ईक्षानाम्नि चतुर्वरो पटले पलयकोटीनां कोटमो नव वयक्किकलक्काणि व्यक्ति बान्समुद्धाणि श्रीणि शतानि त्रयक्षिशत् , तथा परुयानां त्रयक्षिशरूखधाणि वयक्षिशतुसहस्राणि त्रीणि शतानि त्रयक्षिशत् पल्यमागत्रयस्य भागैकः । १४ । वैद्वर्यनाम्नि पञ्चदश्चे पटले सागर पकः ।१५) रुचकनामिन पोड्से पटले सागरैकः परुपकोटीनां पट्षष्टिलक्षाणि पट्षष्टिसहस्राणि २५ पट्शतानि बट्पष्टिः तथा पल्यामां पट्पष्टिलक्षाणि बट्पष्टिसङ्खाणि बट्शातानि बट्पष्टिः पल्यभागवयस्य भागद्वयम् । १६ । रुचिरनाम्नि सप्तद्दो पटले सागर एकः पल्यकोटीनामेका कोटी त्रयश्चिशल्लक्षाणि वयश्चिशनुसहस्राणि वीणि शतानि त्रयश्चिशत् तथा परवानां वय-खिशल्डसाणि त्रयक्षिशत्सद्द्वाणि श्रीणि शतानि त्रयक्षिशत् परूपभागत्रयस्य असैकः । १७ । "अङ्गनाम्नि अख्रद्देशे पटले पल्यकोटीनां कोट्यो द्वाद्दश । १८ । एकटिकनाम्नि एकोनविंक्षति-३० तमे पटले परुषकोटीनां कोट्यो द्वादश चट्चष्टिलज्ञाणि चट्चष्टिसहस्राणि चटकातानि चटचित्रः

१ आरण- व्यार्थन द॰ । २ प्रस्तितना- आ॰, द॰, ज॰ । ३ ईशानाना-व्यार्थ ईरानना- द॰ । ४ अकदा- व्यार्थ अकता- ता॰ ।

४।३० ो

#### चतुर्थोऽध्यायः

तथा परवानां षट्पष्टिसञ्चाणि पट्पष्टिसङ्ग्राणि घट्शतानि षट्पष्टिस्तथा भागत्रयस्य भागत्र-यम् । १९ । तपनीयनाम्नि विरातितमे पटले पल्यकोटीनां कोट्यः त्रयोदश, त्रयस्त्रिशलक्षाणि त्रयस्त्रियत्सहस्त्राणि। त्रीणि शतानि त्रयस्त्रिशत् तथा परयानां त्रयस्त्रिशरकस्त्राणि त्रयस्त्रिशत् सहस्राणि जीणि शतानि वयस्त्रिशन् पत्यसागत्रयस्य सागैकः । २८ । सेवनाम्नि एकविश्वतितसे पटले पल्यकोटीनां कोट्यश्चतुर्दश । २१ । भद्रनास्नि ह्याविदातितमे पटले पल्यकोटीनां ५ कोट्यक्षतुर्दश वर्षप्रेलचाणि पर्पष्टिसहस्राणि पर्वातानि पर्पष्टिः तथा परुणनां पर्पष्टिः रुक्षाणि पट्षष्टिसङ्खाणि षट्शतानि षट्षष्टिः परुयभागत्रयस्य भागद्वयम् । २२ । "द्वारिद्रना-न्नि त्रयोदिशतितमे पटले परयकोटीनां कोट्यः पश्चदश त्रयस्थिशस्त्रज्ञाणि त्रयस्थिशतसङ् स्राणि त्रीणि शतानि वयस्त्रिश्च तथा परवानां जयस्त्रिशस्टक्षाणि जयस्त्रिशस्यस्य जीणि शतानि त्र**यस्ति**शत् प्रत्यमागत्रयस्य भागेकः । २३ । पद्मनाम्नि चतुर्वि शतितमे पटले पत्य- १० कोटीनां कोट्यः पोडश । २४ । क्रोहितनास्मि पद्धविंशतितमे पटले पल्यकोटीनां कोटयः योज्या पट्षष्टिङक्षाणि षट्षष्टिसद्द्याणि पट्धातानि पट्षष्टिः तया पल्यानां पट्षष्टिः क्षाणि षट्षष्टिसहस्राणि षट्दातानि षट्षष्टिः परुयभागत्रयस्य भागद्वयम् । २५ । वश्रनान्नि षद्विरातितमे पटले प्रत्यकोटीनां कोट्यः समद्द्या, त्रयस्त्रिश्वलक्षाणि त्रयस्त्रिशत्सद्दस्ताणि त्रीपि शतानि त्रयस्त्रिशत तथा परुषानां। त्रयस्त्रिशरुरुक्षाणि त्रयस्त्रिशतसहस्राणि त्रीणि शतानि १५ त्रयस्थितत् पर्ण्यभागत्रयस्य भागैकः । २६ । यनन्दावर्षनास्ति सप्तविंशतितमे पटले परुयको-टीनां कोट्योऽष्टाद्य । २७ । प्रभक्करनान्ति अष्टादिशतितमे पटले पल्यकोटीनां कोट्योऽष्टा-द्श पर्पष्टिङ्गाणि पर्पष्टिसहस्राणि पर्शतानि पर्षष्टिः तथा पल्यानां पर्पष्टिङ्गाणि पट्षष्टिसहस्माणि षट्शतानि पट्षष्टिः परुयभागत्रयस्य मागद्वयम् । २८ । <sup>अ</sup>पिष्टकनास्नि एकोन्रतिशक्तमे पटले परुवकोटीनां कोट्य एकोनर्विशतिः त्रवस्त्रिशतल्खनाणि त्रवस्त्रिशतसङ्- २० माणि जोणि शातानि जयस्विशत् तया परुयानां जयस्विशरूलक्ष्मणि जयस्विशत्सहस्राणि जीणि शतानि वयस्त्रिशत् पल्यमागत्रयस्य मार्गेकः । २९ । गजमस्तकनान्नि त्रिंशतृतमे पटले पस्यकोटिकोट्यः विरातिः । ३० । ममानान्ति एकविंशत्तमे पटले साधिकौ सागरी द्वौ । ३१ । इति सौधर्मैशानयोरेकविंशत्मस्ताराणाम् उत्कृष्टाः स्थितिज्ञीतन्या ।

अथ सानत्कुमारमाहेन्द्रयोरत्कृष्टरिधतिप्रतिपरियर्थं सूत्रपिदमाहः—

₹4

#### सानत्क्रमारमाहेन्द्रयोः सस् ॥ ३०॥

सानत्कुमारस्य भाहेन्द्रस्य सानत्कुमारसाहेन्द्रौ तयोः सानत्कुमारसाहेन्द्रयोः। अन-योह्नेयोः फल्पयोः अमराणां सप्तसागरोपमानि साधिकानि वत्कृष्टा स्थितिर्मवति । तयोः सम्बन्धीनि पटलानि सप्त भयन्ति । तत्र अञ्चननाम्नि प्रथमपटले ह्रौ सागरी सागरसाह-भागानां पञ्च भागारच । १ । धनमालनागिन ह्रितीयपटले सागराख्यः सागरसाहमागानां ३० त्रयो मागारच । २ । नागनागिन तृतीयपटले बस्वारः सागराः सागरसाहमागानामेकी

१ इरिद्राना- आ.०. द०, अ.० । २ तद्यधर्तिना आ.०, द०, च०। ३ विष्टक- सा० ।

्र सादर

www.kobatirth.org

१७४

4

मागरच । ३ । गरुडनाम्नि चतुर्थपटले चत्वारः सागरः सागरसप्तभागानां पड् भागाश्च ।५। लाङ्गलनाम्नि पद्धये पटले सागराः पद्ध सागरसप्तभागानां चत्वारो भागाश्च । ५ । बलभद्र-नाम्नि बच्टे पटले सागराः यद् सागरसप्तभागानां हो मागी च । ६ । चकनाम्नि सप्तमे पटले साधिका अर्णवाः सप्तः । इति सानरकुमारमाहेन्द्रयोः सप्तमलाराणाहुत्कृष्टा थितिकौतन्या ।

अथ ब्रह्मकोकादिषु अच्युतपर्यन्तेषु कल्पेषु स्थितिधिरोषपरिक्रानार्थं सूत्रमिदमाहुः—

## विससनवैकादग्रजयोदगपश्चदशभिरधिकानि सु ॥ ३१ ॥

त्रयस्य सत्र च नव च एकद्श च वयोदश च पृक्वद्श च विस्तत्वेकादश्यये।
दशपक्रदश तैस्वधोक्तः अधिकानि । कानि अधिकानि ? पूर्वसूत्रोक्तानि सप्तसागरोपमानि ।
अस्यायमर्थः—ज्ञक्कोकज्ञक्कोस्ययोः सप्तसागरोपमानि व्रिक्षः सागरोपमेः अधिकानि दश्य
१० सागरोपमानीस्ययैः । अन्तवकापिष्ठयोः सप्तसागरोपमानि सप्तसिः सागरोपमेरिपकानि चतुर्दशः
सागरोपमानीस्थयैः । शुक्रमहाशुक्रयोः सप्तसागरोपमानि नवसागरोपमेरिपकानि योश्वसागरोपमानीस्थयैः । श्राक्षमहाशुक्रयोः सप्तसागरोपमानि पक्षद्वशसागरोपकेरिपकानि अष्टादशः
सागरोपमानीस्थयैः । आत्यस्वसागरोगः सप्तसागरोपमानि पक्षद्वशसागरोपमेरिपकानि अष्टादशः
सागरोपमानीस्थयैः । आरणाच्युतयोः सप्तसागरोपमानि पक्षद्वशसागरोपमेरिपकानि द्वाधिक्षर्वः
१५ तिसागरोपमानीस्थयैः । तुश्वस्त्रो विरोक्षणार्थः । कोऽस्रो विरोषः ? 'सौधम्मैशानयोः
सागरोपमे अधिकै' इत्यत्र अधिकशन्दाधिकारः ज्ञक्कोक्रक्कोत्तराजन्त्रपक्षापष्टशुक्रमहास्क्रक्षास्यस्क्रारपर्थन्तेषु चर्तुत्रं युगलेषु प्रयत्ते न त्यानतादिषु वर्तते इत्यर्थ विशेषयति । तेन
पत्र यत्र याषन्ति सागरोपमानि उत्थानि तत्र तत्र साधिकानि वत्तस्यानि । आन्वश्रणतयोः
सागरोपमानि विद्यतिरेव आरणाच्युतयोद्विविद्यातिरेव न साधिकानि ।

२० अर्थ विश्तरः—मद्मकोकम्बोत्तरयोगीन चत्वारि पटलानि वर्तन्ते तेशं मध्ये अरिष्टनाम्नि प्रथमपटले पाद्दीनाः सरस्वन्तेऽष्टी। देपसमितनाम्नि द्वितीयपटले जलध्यः सार्थोऽष्ट
।२। मद्मनाम्नि द्वीयपटले पाद्द्यिका वद्दध्यो नव ।३। मद्मान्तराम्नि चतुर्यपटले छत्रध्यक्ष
दशः । लान्तवकाणिष्टयोद्वे पटले वर्तते । तत्र मद्माद्वरयनाम्नि प्रथमपटले अण्वस्यत्यो द्वाद्शः । लान्तवकाणिन द्वितीयपटले नदीपतयश्चदुर्दशः साधिकाः । शुक्रमद्वागुक्रयोदेकमेव पटलम् । तत्र
२५ शुक्रनाम्नि पटले खल्लियः साधिकाः थोडलः । तत्र प्रतारसद्वारयोदेकमेव पटलं तत्र शतारताम्नि
पटले रत्नाकराः साधिका अष्टादशः । आनतप्राणतारणाच्युतेषु यद् पटल्यानि । तत्र आनतनाम्नि
प्रयमपटले वदन्यन्त पकोनविद्यातिः सागारस्य तृतीयो मागः किष्ट्विद्विक्षक्तवः द्वीनो भवति ।
प्राणतनाम्नि द्वितीयपटले सिन्धने विद्वातिः । पुष्पकनाम्नि चत्रीयपटले आकूपराः विद्वातिः
सागरमागत्रयस्य द्वी भागौ च । शावकनाम्नि चतुर्यपटले पारावारा एकविद्यातिरेव ।
३० आरणनाम्नि पञ्चमपटले सरिन्यतयः एकविद्यतिः सागरित्रभागौकभागस्य । अच्युतनाम्नि
वष्ठे पटले ससुद्र। द्वाविद्यातिरेव ।

90

24

¥!34-34]

चतुर्थोऽध्यायः

'अब प्रैवेयकादीनां पटलेषु आयुर्विरोपप्रतिपत्त्यधं सूत्रमिदं प्रतिपादयन्ति— आरणाच्युलादृष्ट्वेमेकैकेन नवसु ग्रेवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिद्धौ च ॥ ३२ ॥ .

आरणश्च अञ्चतस्य आरणाच्यतं तस्मादारणाच्यतात्। आरणाच्यतयोद्वीविदाति-सागरोपमा उत्कृष्ट स्थितिरुक्त तत अर्ध्वम उपरि नवस धैवैयकेप एकैकेन सागरोपसेन ५ अधिका स्थितिर्देवानां वैद्यितव्या । तेन अधोपैनैयकेषु प्रथमे पैनेयके सुदर्शननाम्नि जयो-विश्वतिसागर। भवन्ति । \*द्वितीये प्रैवेयके अमोपनाम्नि चतुर्वशतिरब्धयः स्युः । \*सूतीये प्रदेयके सुप्रदुद्धनाम्नि पद्धविदातिर्वार्धयो अवन्ति । "मध्यमप्रदेयकेषु प्रथमप्रदेवेयके यहो-घरनान्नि वहर्विज्ञतिवीरिभयो मघन्ति । द्वितीये भैवेयके सुमद्रनान्नि सप्तविंशतिः पयोधयो भवन्ति । वृतीये मेंनेयके स्विशालनाम्नि अष्टाविश्वितिस्मोधयोः भवन्ति । वर्णासमैनेयकेषु १० थथमे पेरेवयके समनसन्तरित एकोन्जिशहरून्वयो भवन्ति। द्वितीये पेरेवयके सीमन सनास्ति विज्ञत काबोधयो भवन्ति । उतीये भैवेयके भीतिकरनास्ति एकत्रिवरणीभयो भवन्ति । 'नवस्र वैवेयकेस्' इत्यत्र नवशब्द्धसूणं प्रत्येकम् एकैकसागरभृद्धसर्थम् , अन्यया मैंवेयकमात्रमहणे सर्वेषु मैवेयकेषु एक एव सागरी वर्द्धते तन्मा मृदिति । न केयसं नवस् भैवेयकेषु पर्केकेन सागरोपमेन पर्केकं सागरोपममधिकं स्थात् किन्तु विजयादिषु विजय-१५ प्रकारेषु च । तेनायमर्थः-नवातुदिरोषु द्वाविहात्सागरोपमानि भवन्ति । विश्वयपैजयन्तजयना-पराजितेष चतुर्व विमानेषु अयस्तिकत्सागरोपमानि उत्कृष्टा स्थितिभैवति । 'सर्वार्थसिद्धौ च' इति प्रथक्वदकरणं जचन्यस्थितिप्रतिपेधार्थम् । सर्वोर्थसिद्धि गतो जीवः परिपूर्णानि प्रयक्ति-शत् सागरीपमानि मुक्कते । विजयादिषु तु जधन्यस्थितिद्रीत्रिशत् सागरीपमानि ।

<sup>प</sup> अधोक्तोत्कृष्ण्ययुष्केषु कल्पवासिषु निक्कष्टस्थितिपरिज्ञानार्यं सूत्रभिदमाङ्गः—

#### अपरा परुयोपममधिकम् ॥ ३३ ॥

अपरा जघन्या स्थितिः एकं पह्योपमं किञ्चिद्गियः भवति । तत् सीवरमेराानप्रथम-भक्तारे यत्र ज्ञातन्यम् । तत्कथं ज्ञायते ? उत्तरसूत्रे 'परतः परतः' इति वदयमाणस्यात् । श्रथः प्रथमप्रस्ताराद्ध्यं जचन्त्रस्थितिपरिज्ञानार्यं मृत्रमिदमाहुः─

परतः परतः पूर्षा पूर्वीनन्तरा ॥ ३४ ॥

परतः परतः परस्मित् परिस्मितं देशे प्रस्तारे परतारे कल्पयुम्मकल्पयुम्मादिषु या स्थितिः पूर्वा पृष्टी प्रथमा व्यथमा वर्तते सा अनन्तरा उपर्युपरितनी अपरा जपन्या रिथतिर्वे-वितन्त्या । तजापि अधन्यापि साधिका वेदितस्या । तेन कारणेन स्थूलक्ष्पतया जपन्या

६ अथ जबप्रे – आरंग, दंग, दंग। २ प्रयम्मी – चंग, ध्यः , दंग, जंग। ३ दिवीयप्रे – चंग, ध्याः , दंग, जंग। ४ तृतीयप्रे – चंग। ५ सध्यमे – आरंग, दंग, जंग। ६ – सिक्सिगतर्जी – आरंग, दंग, चंग। ७ अथोक्तुस्तरियस्तुकेषु आरंग, दंग, जंग।

१७६ तस्यार्थपृत्तौ

[ ¥|३५-३९

स्थितिरूच्यते-सौधनमैंशानयोः कल्पयोः ह्रे सागरोपमे साधिके उक्ते ते तु सानत्तुमारमाहे-न्द्रयोः अपन्या स्थितिर्भवति । सानत्कुमारनाहेन्द्रयोः सप्तसागरोपमानि साधिकानि कथितानि तानि बहाळोकबद्धोत्तरयोः जधन्या स्थितिः ज्ञातस्य । एवं विजयादिपर्यन्तेषु 'वेदितव्यम् । अथ नारकाणां पूर्वसुत्कृष्टा स्थितिः प्रतिपादिता, जघन्या तु नोका तत्यरिज्ञानार्थं लघुपायेन अन्यधिकतस्यि सन्तर्भधिक्रयते । कोऽसौ लघुपायः १ 'अपना' इत्यक्षरस्य

 अपूर्णयेन अनिधक्तमार्थ सूत्रमधिकियते । कोऽसौ स्रपूरायः १ 'अपूर्ण इत्यक्षरत्रयं वार्ट्रयं मा मृदिति ।

#### नारकाणाश्र द्वितीयादिषु ॥ ३५ ॥

नरके सवाः नारकास्तेषां नारकाणां द्वितीयादिषु भूमिषु अतारेषु च अपरा जपन्या स्थितिः भवति । चकारात् पूर्वापूर्वोऽनन्तरा इत्यनुकृष्यते । तेनायमधैः—स्थूलतया रत्नप्रशायां १० अथमनरकभूमी नारकाणामुकृष्टा स्थितिरैकंमागरोपमं प्रोक्तं स्व अक्कंराप्रभायां द्वितीयनरक-मूमी जपन्या वेदितव्या । शक्कंराप्रभायां त्रीणि सागरोपमानि वस्कृष्टा स्थितिः कथिता सा बालुकाप्रभायां वृतीयनरकभूमी जपन्या स्थितिः वेदितव्या इत्यादि यायत् सप्तमनरके द्वापिंश-तिसागरोपमानि जयन्या स्थितिर्भवति—

अध द्वितीयादिषु भूमिषु जघन्या स्थितिः यदि प्रतिपादिता सर्हि प्रथमायां नरकभूमी १५ फा जघन्या स्थितिरिति चेन १ उदयते—

#### दश्चर्यसङ्ख्याणि प्रथमायाम् ॥ ३६ ॥

वर्षाणां सहस्राणि वर्षं सहस्राणि, दश च तानि वर्षं सहस्राणि दशपर्यसहस्राणि प्रथमायां मयमनरकभूमी दशवर्षं सहस्राणि अपरा जपन्या स्थितिक्रोतक्या । सा तु प्रथमपटले सीयन्तकन्नास्त्रयेय । द्वितीयपटले नवति वर्षं सहस्राणि जयन्या रियतिः । एतीयपटले नवि-२० वर्षे दक्षाणि हत्यादि सर्वत्र समयाधिक्यं सती जवन्या स्थितिक्रोतकया ।

> . अथ भवतवासिनां जघन्या स्थितिरुच्यते---

#### भवनेषु च ॥ ३७ ॥

भवनेषु भवनवासिषु देवेषु दरावर्षसङ्ख्याणि जघन्या स्थितिर्भवति । चकारः अपरा-स्थितिरित्यस्यातुक्वणार्थः ।

अत्र व्यन्तरामां जघन्या स्थिति<del>रूप्</del>यते—

રધ

30

#### व्यन्तराणाञ्च ॥ ३८ ॥

व्यन्तराणां किन्नरादीनां दश्चवर्षसहस्राणि जघन्या स्थितिर्भवति । चकारः अपरा-स्थिति<sup>प्र</sup>रित्यस्याऽनुकर्षणार्थः ।

तर्हि वयन्तराणामुत्कृष्टा का स्थितिरिति चेत् ? उच्यते—

परा पस्योपममधिकम् ॥ ३६ त

परा उत्कृष्टा स्थितिक्येन्तराणाम् एकं परुयोपमं किञ्चिद्धिकं भवति ।

१ —त्ते बेदितव्या वर्ष । २ —रेकं साम— आरु. देश, जरु, वर्ष । ३ —तिर्वर्षे- मरु । ४ —तिर्देशवर्षसरसाणि इत्यनु — वर्ष, वरु ।

VIVO VY

#### चतर्थोऽध्यायः

800

٩

#### क्ष्य क्योतिकाणामुत्कृष्टस्थितिपरिक्रानार्थं योगोऽयमुच्यते---उद्योतिष्काणाञ्च ॥ ४० ॥

चकारः बकुतसमुच्चयार्थः। तेन ज्योतिष्काणां परा स्थितिः पक्योपधाधिकसिति **ज्ञातस्यम्** ।

ष्यच भ्योतिककानां जघन्यश्यितिपरिक्वानार्थं सूत्रमिदं बुवन्ति स्म—

#### तदष्टभागोऽपरा ॥ ४१ ॥

तस्य पत्रवोपमस्य अष्टम्, मार्गेषु कृतेषु एको भागः तत्रष्टमानाः, अपरा अनुत्रुज्ञा अधन्या स्थितिञ्यों तिष्काणां भवतीति तात्पर्यम् । अत्र विशेषः कप्यते—चन्द्राणां परुयमेश्रं वर्षं रुक्षाधिकम् । सूर्याणां पर्यमेकं वर्षे सहस्राधिकम् । शुक्राणां वर्षे शताधिकं परयोपसम् । बृह्स्पतीनां परुयोपममेकमेव । दुधानां परुयार्द्धम् । नक्षत्राणाञ्च परुयार्द्धम् । प्रकीर्णकतार्पक्षयां १० पस्यचतुर्यमार्गः परा स्थितिर्वेदितन्या । प्रकीर्णकतारकाणां नद्वजाणाञ्च अधन्या स्थितिः पन्योपमाऽष्टमी भागः । सूर्योदीनां जघन्या स्थितिः पन्योपमचतुर्थभागेः । सवा च विशेषे:---

# क्षौकान्तिकानामष्टौ सागरोपमानि सर्वेषाम् ॥ ४२ ॥

ये धीकान्तिकाको विश्वेऽपि शक्कलेश्याः प्रकारस्तोत्रता अष्टमागरोपमस्थितय इति । १५ बस्मिन् चतुर्येऽध्याये चतुर्णिकायदेवानां स्यानमेदाः सुसादिकक्कोत्कृष्टाऽनुत्कृष्टस्थितिहा केरवास्त्र निरूपिता इति सिद्धम् ।

ईति सुरिश्रीश्वतसागरविरिचतायां तात्पर्यसंज्ञायां तत्त्वार्यकृतौ चतुर्यः **पादः** समाप्तः।

१ -मः क्षीका- व्याप, दृष, वर । २ -यः ये क्षीकान्तिकाः वार । ३ व्यप्रमेतवास्ति वार प्रती । ४ इस्यनवद्मगाप्रपायिकादिनोदनोदिवप्रमोदर्शयूष्यस्वपानपायनमदिसमाबरस्वराज्यतिसागर-यतिराजराजितार्थसमयैन तर्कश्याकरपछन्दोलङ्कारसाहित्यादिशास्त्रनिशिवभतिहा यतिना श्रीमद**दे**वेन्द्र-भीर्चिभद्वारकमशिष्येण शिष्येण च सकलविद्वज्वनविहितचरणसेवस्य श्रीविद्यानन्दिदेवस्य सञ्चार्दितः मिष्यामतुर्तारेण श्रीश्रतसातरेण स्रिणा निरामितायां रहो द्वर्गातं कराजनाति कसर्वाचीसद्धिन्यायकुपुद-चन्द्रोदद्यप्रमेयकमलमार्तण्डप्रचण्डाष्टसङ्कीप्रमुख्यप्रन्यसन्दर्भीनर्भशवलो सन्द्रद्विषिराजितायां तस्तार्थः रीकायां चतुर्घोऽध्यायः समाप्तः। भारः, दरः, करः, घरः।

# अथ पञ्चमोऽध्यायः

अयेदानी सम्यग्रकानिषया जीवादयः एदार्थास्त्रत्र जीवरदार्थः पूर्व व्यास्यातः, अजीवपदार्थस्तु व्यास्यातुमारच्यः तस्य नामविदोयकथनार्यं श्रीमहुसास्यामिनः सूत्रमिद्रसाह्यः—

### अजीवकाया घरमीधरमीकादापुद्रगहाः ॥ १ ॥

न विद्यते जीव आतमा येषां ते अजीवाः, भारवन् युद्धस्त्रस्थमचयात्मक्ष्मारीरपन् बहुमवेशा वर्तन्ते ये ते कायाः, अजीवाध ते कायाध्य अजीवकायाः, "विद्येषणं विद्येष्णे" िपा॰ सू॰ २।१।५७ ] इति सूत्रेण कम्मंधारयसमासः । अत्र अजीवा इति विशेषणं काया वति विरोध्यं तेन विदोषणं विदेखेण सह समस्यते कर्मभारयसमास्रो भवति। धर्मछ अधर्मछ बाकाशका पुदुरुक्ष धर्माधरम्मीकाशपुदुरुः । एते घत्वारः पदार्धाः अजीवकाया भवन्ति । १० नतु "असङ्ख्याः प्रदेखा धर्माधर्मेकजीवानाम्" [ ५।८ ] इत्यमे बहुमदेशत्यं ज्ञापथि-व्यति किमर्थभत्र बहुपदेशात्वसूचनार्थं कायशस्यस्य महणप् ? साधूकं भवता अत्र बहुप्रदेश-सुचनलक्षणो विधिः कायशब्देन गृहीतः तस्येव विधेरवधारणसमे करिज्यति । किमवधारणं करिब्यति ? असक्स्थेयाः प्रदेशाः धर्माधर्मोकजीवानाम्। किमन्नावधारर्णम् ? स्तेषां धर्मोदीनां त्रयाणां प्रदेशा असङ्ख्येया भवन्ति अनन्ताः सङ्ख्येयात्रा न भवन्तीति निर्द्वोदः १५ चिष्यति । तथा च कालप्रदेशाः प्रचथात्मका न भवन्तीति द्वापनार्यं कायशब्दप्रहणम् । यथा पकरवाणीः प्रवेशमाञ्चलाम् द्वितीयाष्यः प्रवेशा न अवन्ति तथा कालपरमाणोरणि द्वितीयादयः प्रदेशा न अवन्ति, तेन काळोऽकाय इत्युच्यते । पुद्गळपःभाणोः यद्यपि निक्षयेन अवबहु-प्रदेशत्वमुक्तं तयापि उपचारेण बहुप्रदेशत्वमस्त्येव, यतः पुत्गळपरमाणुः अन्यपुद्गळपर-माणुभिः सद्दं मिलति एकत्र कायवत् पिण्डीभवति, तेनोपचारेण काय धच्यते । कारः-२० परमाणुस्तु उपचारेणापि कालपरमाणुभिः सद्द न मिळति तेनोणचारेणापि काय इति नोच्यते ।

स हु स्थमावेन रत्नराशियत् मुक्तफळसभूद्वयत् पृथक् तिष्ठति ।

धर्म्माधर्म्माकाशपुद्रला जजीव इति सामान्यसंका, धर्म्माऽपर्म आकाशः पुद्रलक्ष्येति विशेषसंक्षा । वनु नीळोसजादिषु व्यक्तिचारो वर्तते '\*क्रपळनीळम्' इत्यदि, कयं विशेषणं विशेष्येणेति घटते ? सत्यम् ; इद्दापि व्यक्तिचारो वर्तते—अजीवशब्दः कायरद्विते कालेऽप्यस्ति, २५ कायदाव्दः जीवेऽप्यस्ति, तेन जीवकाय इत्यपि कथ्यते, नास्ति व्यक्तिचारस्य दोषः ।

अष "सर्वद्रच्यपर्यायेषु केवलस्य" [ ११२९ ] इत्यम्मन् सूत्रे द्रव्यक्षन्यः सृतः । स्त्रानि तानि द्रव्यापि इत्युक्ते सुत्रितिसाहः—

१ - ति अस- भाग, वन, दन, अन्। २ - णंते- भागः । ३ असहस्रा- आरन, वन, दन, अन्। ४ उराजे शील- भान, वन, अन्।

**417-8** ]

पद्ममोऽष्यायः

१७९

### द्रव्याणि ॥ २ ॥

ेद्रुयन्ते मन्यन्ते माप्यन्ते यथास्यं यथार्येथं यथात्मीयपर्यायैयीनि तानि इञ्चाणि । <sup>उ</sup>द्रवन्ति वा पर्योपैः प्रवर्तन्ते यानि तानि द्रव्याणि । 'द्रव्यत्वयोगात् द्रव्याणि' इति<sup>५</sup> कथम क्युत्पत्तिः ? पत्रं सति उमयोर्ज्ञच्यपर्याययोरिक्षद्धिः स्यात् । दण्डदण्डिनोः पृयक्सिद्धयोर्योगो अवित न तु ह्रव्यपर्थाययोः प्रथक् सिद्धिरास्ति चेत्; अप्रथक्तिद्धयोरपि ह्रव्यपर्याययोगीनो ५ भवेत् , तर्हे आकाशकुसुमस्य "प्रकृतिपुरुषस्य द्वितीयशिरसञ्च योगो भवेत् । यदि तृज्यपर्या-ययोः प्रथक् सिद्धिरङ्गीकियते, तहि द्रव्यत्वकल्पना 'धृषैव । यदि "गुणसमुदायो द्रव्यसुच्यतेः तत्र गुणानां समुदायस्य च भेदाभावे तदुब्रव्यव्यवदेशो नोपपदाते । यदि भेदोऽङ्गीकियते; तदा स एप दोषः। स कः १ द्रव्यत्वकत्वपनीषृथात्वरुश्रणः । नतुः गुणान् १इवन्ति गुणैर्षा द्रुयन्ते यानि तानि द्रब्याणि' इति चेत् विप्रहोऽमिधीयते तदी स एव दोपः किछ १० भवति ? सत्यम् ; गुणैः सह कथिखद् भेनाभेदौ वर्षेते तेन अनेन विप्रदेण द्रव्यव्यवदेशो दृष्ट्यनामसिद्धिरस्येव । कथाब्बिद्भेदः कथाश्विद्भेद इति कथं झायते ? यतः कारणात् व्यतिरेकेण अनु । इन्हिंधरभेदः, संज्ञालक्षणप्रयोजनादिभेदैभेदः । धर्मापर्माकाराष्ट्रद्रला इति चत्वारः पदार्था बहुनः तेषां समानाधिकरणत्यं बहुत्वनिर्देशे सति सङ्ख्यातुषूत्तिवत् सर्वेशमपि पुल्लिङ्गस्वमेश द्रव्याणां प्राप्नोति, द्रव्याणीति कथम् १ तवसत् ; व्याविष्टविङ्गस्वान् १५ शब्दाः क्वाचिद्धि लिहं न ° अहति न मुख्यन्ति न व्यमिचरन्तीति यावत् । अतः कारणात् षम्मीधर्माकागुद्रका द्रवयाणि मचन्ति इति भनैष नपुंसकलिङ्गत्वस्काणो दोषः ।

अद कि चत्वार एवं पतार्थाः द्रव्याणीत्युच्यन्ते उताऽन्योऽपि कश्चित् पदार्थो द्रव्य-सुच्यते इति मरने सुत्रमिदमाहः—

### जीवास्त्र ॥३॥

२०

जीवन्ति जीविष्यन्ति जीवितपूर्व वा जीवाः । जीवाश्च द्रव्याणि मवन्ति । चकारः द्रव्यसंज्ञानुवर्वनार्यः । बहुवचनन्तुः पूर्वेश्याख्यातवर्योगादिभेदररिक्वानार्थम् । एवं काळोऽपि द्रव्यतया बक्ष्यते, तेन सह द्रव्याणि वट् मवन्तीति ज्ञातन्यम् ।

नतु "ुणपर्ययनदृद्र्ज्यम्" [५।३८] इत्यनेन वस्यमाणसूत्रेण द्रज्यलक्षणकथनाम् , तत्कथितळक्षणसंत्रयाच धरमीधमीकारापुद्रजजीवकात्मनां द्रज्यज्यपदेशः सक्रच्यत यव । ६५

१ ह्रव्यन्ते आं०, द०, अ०। २ -वर्षं यसास्त्रीयं प- वा०। -ययमास्त्रीयं प- द०, आ०, क०। -यपमास्त्रीयं प- द०। ३ ह्रव्यन्ति आ०, द०, क०। ४ वैशेषिकसत्त्रपेधया। ५ प्रकृतिकुषुमाय व्या०, द०, व०। ६ प्रयोव आ०, द०, अ०। ७ गुणस्त्राची ता०, व०, द०, अ०। ७ गुणस्त्राची ता०, व०, द०, अ०। ७ गुणस्त्राची त्रव्यम्।" -पात्रा० भागा० ५।११११९। "गुण- तपुदाची व्याम्" -पात्रा० मागा० ५।१११६१। ८ -नाष्ट्रयस्त्र - जा०, द०, अ०। ९ हव्यन्ति ता०। १० सहति नव्य- जा०, द०, अ०। ९ हव्यन्ति ता०। १० सहति नव्य- जा०, द०, अ०।

[५।३

۹

44

860

'अर्थपरिताणनेन परितणनं व पूर्वते क्तोऽन्यवादिमः' द्रव्याण नव परिताणितानि वर्तन्ते अत्र सु पढेव; सत्यम्; जत एव झायते पृथिव्यादीनां परवादिकल्पितानां द्रव्यत्वे नि (त्विनि)-वृत्तिः कृता भवति । तत् कथिनिति चेत् ? उच्यते—पृथिव्यतेजोवायुमनसां पुद्रलद्रव्येऽन्त-भोषः । उक्कब्र---

> "पुडनी जलं च छाया चउरिदियनिसयकम्मपाउगां। छन्निहमेयं मणियं पुग्गलदन्त्रं जिणिदेहि ॥ १ ॥ अहपुतपुत्रपृत्रं पूठं सुहुमं च सुहुमपूठं च । सुहुमं च सुहुमसुहुमं धराह्यं होह छन्मेयं ।।" [ वछ० सा० १८, १९ ]

पुद्रुउद्रब्ये रूपरसगन्धस्पर्शाद्य वर्तन्ते यतः तद्दि वायुमनसोनं रूपादिगुणयोगोस्ति कयं १० पुरुळद्रक्ये अन्तर्भावः १ सरयम् , बायुः स्पर्शवान् वर्तते कथन रूपादिमान् १ घटपटादिवन् चक्षरादिभिः प्रदीतुं न शक्यते वायुः कथं रूपादिमान् 😲 तकः पर्व सदि परमाध्यादीनामपि ह्नपदिमस्त्राभाषः प्रसञ्यते । आपस्तु गन्धवत्यः धर्शवत्यात् पृथिषीयत् यर्तन्ते । तेजोऽपि रसयुक्तं गन्धयुक्तम् वर्तते वदपि रूपादिमान् (मत्) घटपटादिवन् । मनो क्रिपकारं वर्तते— इच्यमनो-भावमनोभेदात् । तत्र इच्यमनः रूपादियोगात् पुदुलहञ्चस्येव विकारः रूपादिमह १५ वर्तते, चच्चरिन्द्रियवत् झानोपयोगर्करणं वर्तते । माध्यनन्तु ज्ञानम्, झानं तु जीवगुणः तस्य आत्मन्यन्तर्भावः । नतु अमूर्तीपि इच्हो क्वानोपयोगकारणं किन्न वर्तते यन्मूर्तस्य द्रच्य-मनसः क्षानोपयोगकारणत्वसुच्यते भवद्भिः ? सत्यम् ; शब्दः पौद्रशिकः, तस्यपि मूर्तिपत्त्वमस्येव श्रुतिस्पर्श्वयत्वान् । यथा सर्वेषां परमाणुनां रूपादिमत्कार्यस्वदर्शनान् रूपादियत्त्वं विश्वते न तथा वायुमनसो रूपादिमकार्यं टरयते क्यं वायुमनसोः पुरुख-२० इच्येऽन्तर्भाषः १ सत्यम् ; तेषामपि—वायुभनःपुद्रहानामपि तदुपपत्तेः—दृश्यमानरूपादि-मत्कार्योपपत्तेः, सर्वेषां परमाणुनां सर्वरूपाविमत्त्वकार्यत्वप्राप्तियोग्यताऽभ्युपनामान्। न च केचिन परमाणवः पार्थिवादिजातिषिद्रीपयुक्ताः सन्ति किन्तु "जातिसङ्करेण आरम्भ-दर्शनं तथा बायुमनसोरपि रूपादिमत्कार्यदर्शनम् । दिशोऽपि विहायस्यन्तर्भाषः, आहि-स्योदयापेच्चयः आकाशप्रदेशपङ्क्तिषु ''अत इदम्' इति व्यवहारोक्पन्तेः ।

अथोक्तानां द्रव्याणां विशेषपरिक्वानार्थं सूत्रमिदमाहुः--

१ व्यर्थगरित्तवनं भाग, हा, भाग । २ वैदोषिकः । "पृथिव्यापस्तेजो बायुराकागं कालो दिशास्मा मन इति इध्याणि।" -वैद्येण ११११५। ३ पृथ्वी जनं च छाया चतुरिन्दियविषयकर्म- प्रायंध्याः। यहिषयमेदं भणितं पुत्रतहर्म जिनेन्द्रैः ॥ भतिःष्वरुष्यस्य्वानि स्पृतं सुरुर्म च स्त्रसाद्वं या। सुद्रमं च स्त्रसाद्वं प्रायं च प्रायं मा प्रायं । ४ - कार्यं भाग, दण, प्रण, प्रण । ५ कार्यं प्रायं प्रा

१५

٩o

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

प**स्त्र**मोऽध्यायः

१८१

### - निस्यायस्थिता÷प**रू**पाणि ॥ ४ ॥

नित्यानि भुवाणि। "नेर्धु ने" िजैने० वा० २१२।८२ ] इवि साषु । श्रवस्थितानि सार्ख्यया अध्यक्षिणारीणि पट्त्वसर्क्षवाया अपरिहारीणि, यक्षासम्भवं निजनिजम्देशारी-नामस्यागीनि चेतनत्वाचेतनत्वादिनिजनिजस्वरूपं न क्याचिदपि त्यजन्तीति वा अधाव्यक्षति । ५ नित्यानि च तानि अवस्थितानि नित्यावस्थितानि । द्रव्याणां नित्यत्वभवस्थितत्वक्ष द्रव्यत्याने पेक्षया ज्ञातन्यमित्यभिप्रायः । न विचते रूपं येशां तानि अस्त्याणि रूपरसादिरहितानि अमृतौनीत्वर्षः ।

वर्षि यदि द्रव्याणि अरूपाणि प्रोक्ति तन्मध्ये पुद्रका अपि द्रश्यानिर्देशं धाप्नुवन्सः\* अरूपा अविष्यन्तीत्युत्सर्गंपतिवेधार्थमयवात्स्तुत्रमाहुः—

# रूपिणः पुदुगलाः ॥ ५ ॥

रूपं रूपरसादिसंस्थानपरिणामस्रक्षणा<sup>३</sup> मूर्तिर्विदाते येषां ते रूपिणः । अत्र निस्थयोगे इन् प्रत्यथः । तदुक्तम्—

> "भूमिनिन्दाप्रशंसासु नित्ययोगेऽतिशायने । संसर्गेऽस्ति विवधार्यां मन्त्वादयो भवन्त्यमी ॥ १ ॥"

[ कार स् र २।६।१५ दीर बुर १ ] पूरणगळनस्यभावस्थात् पुद्गाळाः । अत्र बहुबचनं ।परमाणुस्कन्धाचनेकभेदपरिकल्पनार्यं विश्वक्षपकार्यदर्शनाद् वेदितस्थम् । पुद्गाळा हृषिणो मृतिभग्तो भयन्तीति तास्पर्योगः।

अथ यथा पुर्ग्साः मत्येकं सिक्ता वर्तन्ते तथा भर्म्मीयम्मौकाशा अपि प्रत्येकं कि मिन्नःवमाञ्चकति उताभेदमित्यनुयोगे सुत्रमिदमाहः---

### आ आकाशादेकद्रव्याणि ॥६॥

आकाशमीरवास्य आ आकाशात्, स्वानुक्रमेण वीणि द्रव्याणि धर्मोंऽधर्मः आकाश्य पते त्रय एकद्रव्याणि अखण्डप्रदेशा भवन्ति न तु पुर्गाल्यत् भिन्नप्रदेशाः स्युः। धर्म्म एकद्रव्यम् अधरमोंपि एकद्रव्यम् आकाशोऽपि एकद्रव्यम्। बहुवचनं तु धर्मोदीनां प्रयाणास-ऐक्षया। एकस्यापि अनेकार्धमंतीरपुत्पाद्नसार्मध्योपोगात् बहुवचनं कृतं विर्धि 'आ आकाशादे-१५ केकम्' इति लघुस्त्रं किमिति न कृतम् ? एवं सति स्त्रे द्रव्यमदण्यन्तर्यं किमिति कृतम् ? "सायुक्तं मवता; द्रव्यमदणं द्रव्योपक्षया एकस्यक्यनार्यं क्षेत्रमावापेक्षया असंस्थेयत्वातन्त-स्विकरपप्रकटनार्यं च द्रव्यमदणं कृतं यथा जीयद्रव्यं नानाजीवापेक्षया गिन्नं भिन्नं वर्षते पुद्रगलद्रव्यक्ष प्रदेशस्य पेष्ट्रया भिन्नं भिन्नमंति तथा धर्मोऽधर्यस्य आकाशस्त्र भिन्नं भिन्नं वर्तते।

१ - स्थया था०, द०, ज०। २ - साल स्पत्रति चे- था०, द०, ज०। ३ - सम् सा०, द०, ज०। ४ ~साम-वादेशो भ- च०। ५ - प्रस्तु- आ०, द०, ज०। ६ - स्यंयो-था०, द०, ज०, व०। ७ साधु कृषितं सा०, द०, च०। ८ - स्कन्यत्वापे- ब्रा॰, द०, ब०।

### तस्वार्यप्रती

[410-6

# अधाधिकतानां धर्माधर्माकारीकद्रव्याणां विरोक्परिक्षानार्थं सूत्रविदमुच्यते—

### निकियाणि च∥७॥

वाद्याभ्यन्तरकारणवद्यान् सञ्जायमानो द्रव्यस्य पर्यायः देशान्तरप्राप्तिहेतुः क्रिया ष्ठथ्यते । तस्यः कियाया निष्कान्तानि निष्कियाणि । चकारः समुखये वर्तते । तेनायमर्थः--धर्मापर्माकाशः, व्याणि न केवउसेकद्रच्याणि अपि निष्क्रियाणि च स्वस्थानं परित्यश्य जीव- ५ पुद्रगरूदन् परहोत्रं त गच्छन्तीत्पर्थः । नतु यदि धर्माधर्माकाशानि द्रव्याणि निष्क्रियाणि <sup>\*</sup> वर्तन्ते चलनादिक्रियारहितानि सन्ति वर्हि तेषा<u>म</u>ुपादो न सङ्गच्छते । अत्पादो हि क्रियापूर्वकी क्याक्यातः घटादिवत् । उत्पादाऽभावे वययोऽपि न स्यात् । एवख्न सवि धर्म्मावर्गाष्ट्राशः द्रव्याणाम् उत्पादव्ययधीव्येत्रयकस्पना ष्ट्याः, युक्तपुक्तं भवता द्वास्येन कथयति-युक्तमक्कनयक्त-मुक्तमित्यर्थः । एवं सर्वत्र <sup>ए</sup>चाउनायां हातन्यम् । चलनादिकियांकारणोत्पादाऽमावेऽपि १० धर्माधर्मीकाशानामपरथाप्युत्पादो वर्तते <sup>र</sup> एव । तत्कथमिति चेत् १ उच्यते स्थितिभित्तः पर-प्रत्ययरचेदुः(त्यु)त्पादो द्विविधः । तत्र स्यनिमित्तः आगमप्रमाणस्यात् अगुरुलघुगुणानाम् अन-न्तानन्तानासङ्गीक्रियमाणानां पट्स्थानपतितया बुद्धन्या पट्स्यानपतितया द्वान्या च वर्तमाना-नामेषापुत्पादो व्यथरच स्वभावादेव वर्वते । परिनिमित्तोऽप्यस्ति "नरकरमादिगतिस्थित्यवगाह-निभित्तत्वान् समये समये तेषां भेदान् तद्धेतुत्वमपि मिश्रंभिश्रमिति परमस्ययापेक्षः इत्यादो १५ व्ययस्घोपचर्यते । चर्षिचतमध्यनुचर्च्यते-ननु धन्मीयस्मीकःशानि चेत्कियारहितानि वर्तन्ते तर्हि जीवानां पुद्गाठानाञ्च गतिस्थित्ववकात्राद्देववः कथं सथन्ति ? यतः "सर्वतोस्रुखादीनि स्वयं क्रियावन्ति वर्तन्ते तानि धितम्पादीनां गतिस्थित्यवकाशदानकारणानि सङ्गच्छन्ते न निष्कियाणि धर्माधरमांकाशहरूयाणि इति; सत्यम्, यथा चक्ष् रूपमहूणे निमित्तं तथा धर्मा-दीनि जीवानां बळाधाननिमित्तमिति । अत्र धर्म्मोधरमीकाशानां निध्कियत्वमङ्गीकृतं जीव ६० पुदगलानां सिक्रवत्वमधीपत्तेरेवायातम् , न तु कालस्य सिक्रवत्वमस्ति जीवपुद्गलेः सह अनिधकारात् तेन कालोऽपि निध्कयन्त्रं सात इत्यर्यः । पुदुगद्यनां रूपित्रं धरमीधर्मान कारात्नामेकद्रञ्यत्वं निष्क्रियत्वस्त्र त्रिभिः सूत्रैः प्रतिपादितम् , अर्थोत् जीवानां ययायोग्यमहः-पित्वमनेकर्ञ्यत्वं सर्वकि(सक्ति)यत्वन्न सिक्कपिति ।

अथ "अजीवकाया धर्माधिस्मीकाञ्चपुद्गलाः" [५११] इत्यत्र कायशन्यवस्पात् २५ प्रदेशानामित्त्वं निश्चितम्, परं प्रदेशानामियत्ता न झायते—कस्य द्वव्यस्य क्रियत्तः प्रदेशा इति तत्प्रदेशपरिज्ञानार्यं योगोऽवसुन्यते—

१ -व्यक्त- द० । २ जलगा- वा०, व०, व० । ३ -यानिमित्तारा- व० । -या≼णा-मुराग- व्यक्त । ४ -ते त∽ व०, वा० । ५ नरकार्थांदि- व० । ६ -श्रमाउ- वा०, व०, व० । ७ वजादीनि । ८ मस्यादीनाम !

#### 16-60

### पश्चमोऽध्यायः

161

असङ्ख्येषाः प्रदेशा धर्माधर्म्मकजीवानाम् ॥ ८ ॥ सङ्ख्याक्ते संख्येयाः न सङ्ख्येया असङ्ख्येयाः "अतिखनीरिच्न" [ का० स्० शारा१२ ] प्रदिरयन्ते प्रदेशाः । धर्मक्ष अधर्मेख एकजीवक्ष धर्म्माधर्मेकजीवाः, तेषां घर्म्सोधर्मैकजीवानाम् । धर्मादीनां त्रयाणामसङ्ख्येया सङ्ख्यामतीताः प्रदेशा सवन्ति । को नाम भदेशः १ वायति क्षेत्रे पुद्रउपरमाणुरवतिष्ठते तावदाकारां प्रदेश इत्युच्यते । श्रमक्र्यय- ५ किंप्रकारः—जघन्य रुत्कृष्टः जघन्योत्रुष्टश्च । अत्र जघन्योत्रुष्टः असङ्ख्येयो गृहाते । एतेषु भरमीभरमाः निष्कियौ डोकाकार्यः व्याप्य स्थितौ । एकजीवस्तु तत्वमाणवर्षेत्रोपि सन् संदारिक्सर्पस्वमावास् निजकर्मैनिर्मितं सुद्दसं भहृद्वा दारोरमधितिष्ठन् तावन्यात्रमेवायगाद्य तिष्ठति अन्यत्र लोकपूरणान् । यदा जीवो दण्डकपाटप्रतरपुरणलक्षणं लोकपूरणं करोति तदा मेरोरधः चित्रवक्रपटलमध्ये अष्टौ मध्यप्रदेशान् परिहत्य सर्वत्र तिष्ठति । लोकपूरणं १० चतुर्भिः समर्थः करोति चतुर्भिः संहरति । एवं छोकपूरणकरणे अष्ठ समया स्मान्ति ।

अय आकाशस्य कियन्तः प्रदेशाः भवन्तीति प्रश्ने सूत्रभिद्याष्टः--

### आकाशस्यानन्ताः ॥ ९ ॥

आ समन्ताम् होके अखोके च "काशते तिष्ठति आकाशः, तस्य थाकाशस्य । न विचते अन्तोऽषसानं येषां प्रदेशानां ते अनन्ताः । आकाशस्य नमसः अनन्ताः प्रदेशा भवन्ति । ध्यथः चतुर्णीयमूर्तीनां प्रवेदापरियाणं कातम्, मूर्तीनां मुद्रञानान्तु प्रदेशपरियाणं · वक्तवयं तदर्थं सूत्रमिद्माहः—

# सङ्ख्येवासङ्ख्येवाश्च पुदुगलानाम् ॥ १० ॥

सङ्ख्येयात्र असङ्ख्येयात्र सङ्ख्येयासङ्ख्येयाः। पुद्रलानां प्रदेशाः संस्थेया असङ्ख्येयाश्च भवन्ति । चकारात् परीतानन्ताः युक्ताशन्ता अनन्तानन्ताश्च त्रिविधानन्ताश्च २० भवन्ति । कस्यपित् पुद्रलद्रब्यस्य द्वचणुकादेः सङ्ख्येकः प्रदेशा भवन्ति । ते तु आगमोक्त-गणितशास्त्रपर्यन्तेपि सार्द्धशताङ्कपरिविते अणुड्याधिके चति याधान् स्कन्ध पक ज्याचते ताब।न् स्वन्धः सङ्ख्येयभदेश उच्यते । करमचित् पुद्रलस्कन्धस्य असङ्ख्येयाः भदेशा भवन्ति । ते तु यावन्तो लोकाकाशप्रदेशास्तावद्भिः पुद्रलपरमाणुभिर्मिलितेर्यं एक स्कन्ध क्तपत्तरे तत्परिमाणस्कन्ध असंस्थेयप्रदेश उच्यते । तेन कश्चित् स्वन्ध असङ्ख्येयास**ङ्**वेयः २५ प्रदेशम मवति, कश्चित् स्कन्धः परीतानान्तो भवति अपरः कोऽपि युक्तानन्तप्रदेशो भवति, अस्यतमः कोऽपि अनन्तानन्तप्रदेशस्य भवति । एतत् त्रिषिधमध्यनन्तं चशब्देन सामान्येन पृदीतमिति हातव्यम् । ननु छोकस्तावत् असङ्ख्यातप्रदेशः, स छोक अनन्तप्रदेशस्य अनन्ताः नन्तप्रदेशस्य च स्कन्धस्य कथमाधार इति विरोधः, ततः पुदुलस्य अनन्तप्रदेशता न युक्ताः; सत्यम् ; परमोण्यादयः सुद्भत्येन परिणता एकैकस्मिन्नपि आकाशप्रदेशे अनन्तानन्तास्तिष्टन्ति ५०

१ प्रदिस्यन्ति भारु,जरु। २ - ति ए- जरु, भारु। ३ कास्ते बरु, घर। ४ - के या- भाव, तव । ५ - माणवः स्- भाव, तव ।

የረሄ

84

[4188-82

सम्मान्ति । कस्पान् ? सूरमपरिणामावगाह्नराक्तियोगात् । पुद्रलपरमाणूनामवगाह्ने या अच्छिर्वर्वते सा अञ्चाहता वर्तते, तां शक्तिं कोऽपि व्याहरतुं न हान्तोति । अतः कारणात् पकस्मित्राकाशप्रदेशे अनन्तानव्यानां परमाणूनाययस्थानं न विरुद्धम् ।

अय 'सन्स्थ्येयाऽसङ्ख्येयाश्च पुद्रलानाम्' इति सूत्रे विशेषरिद्धाः पुद्रस्यः प्रोक्ताः, ५ तेन अविशेषवचनतया एकस्थपि परमाणोः ताहवाः 'प्रदेशा मधिष्यन्तीत्याशङ्कायां तक्षियेधार्यं सूत्रमिदमुन्यते—

### नाणोः ॥ ११ ॥

व्यणोः एकस्य परमाणोः 'प्रदेशाः न मधन्ति' इति वाक्यरोपः । कृतो न मखन्तीति चेन् १ अणोः एकप्रदेशमावन्तात् । यथा एकाक्षाशप्रदेशस्य प्रदेशभेदामाणाम् व्यप्रदेशस्य १० वर्तते, तथा एकस्य अविमागस्याणोर्एष अप्रदेशस्य झातन्यमिति । यतः एकस्य परमाणोर्भेदः कर्ते केनापि न शक्यते ।

"परमाणोः परं नास्पं नधसो न परं महत्।" [ ] इति यचनात् भ्रणोरश्यणीयानपरो न वर्तते कथमणोः प्रदेशाः भिद्यन्ते ? अय पम्मीपर्यजीवपुहलादीनामधिकरणपरिक्षानार्थं सूचिमदसुष्यते—

## खोकाकायोऽवगाहः ॥ १२ ॥

"ते पुषु वंदउं सिद्धमण जे अप्पाणि वसंति । लेपालोउनि सयलु हुदु अन्छहिं विमलु जियंत ॥" [परमात्मप्र० १।५ ]

१ न्द्रशाः भ- ता० । २ - कालद्वस्याणां लां - आ०, ज० । ३ - शासु ल - आ०, ज० । ४ एवं प्रति अनवस्थापसङ्घाति भ- षा०, ज० । ५ - भृतमिति ना० । ६ तान् पुनर्यन्दै चिक्र गणान् ये आत्मनी क्लन्ति । सोकाओकमपि सकलमित्रं तिष्ठन्ति विमलं पद्यन्तः ।

### \*|१३-१४]

### पश्चमोऽध्यायः

१८५

वया च लोके केनचित् पृष्टं क त्वं तिष्ठसि ? स चाहः—अव्यात्सनि तिष्ठसि । अत्र आपाराचेयकरपनायः प्रयोजनं किस् ? इवसेष प्रयोजनं यन्त्रे काकाशाद् यदिः न किसपि द्रव्यं वर्तते अन्यत्राकाशात् । अय किसचित्रं लोके वस्तूनायाधाराचेयसावः पूर्वोत्तरकालभावी हरयते । यथा पिटकः पूर्वं स्थाप्यते पश्चात् वद्रारीनि तत्राधीयन्ते, तथा पूर्वकाले आकाशः स्थाप्यते उत्तरकाले तु धर्मोदीन्याधीयन्ते, तेनोपचारेणापि आधाराधेयकरपना न वर्तते; ५ सत्यम्; समकालभाविनासपि यदार्थानामाधाराधेयमात्रो हष्ट एव घटवत्, यथा घटे स्याद्यः काये करादयो युगपद् हरयन्ते तथा आकाशे धरमावियो युगपद् मवन्तीति जास्ति दोषः ।

आकारं द्विमकारम्—छोकाकाशम् अलोकाकाशं प । कस्मात् १ "धर्माधर्मासिकाय-मावान् । असति धर्मासिकाये जीवपुद्रखानां गतिहंत्यभावो भवति, असति अधर्मासिकाये स्थितिहेत्वभावो मवति, दमयाऽभावे गतिस्थित्यभावे छोकाछोकविमायो न भवेत् । अत १० एव गतिस्थितिसद्भावे छोकाछोकविभागः सिद्धः ।

अथ धर्माधर्मयोः विशेषशक्तिसूचनार्धं सूत्रमिदं प्रतिपाळयन्ति—

# धम्मीधर्मायोः कृत्स्ते ॥ १३ ॥

पर्शम्याधर्मम्य धर्माधर्मो तयोः धर्माधर्मनोः । धर्मरय अधर्मस्य च कुरले सर्वसिन् लोकाकाचे अवगाहो सपति, गृहस्थितस्य घटस्येष नियतोऽवगाहो नास्तीत्पर्यः किन्तु सर्वत्र १५ लोकाकाच प्रतयोहँयोरककाबोऽसिन तिलेषु तैलवन् । स चानगाहः अवगाहनशक्तियोगाद् सवति, परस्परप्रवेहे सिन परस्पर्रस्य व्यावातो न भवति । अत्राह किम्नन् स्थितिहानस्थभाषस्य अधर्महेक्यस्य लोककाले स्थितस्य परतोऽभावान् कथमलोकाकालाः स्थिति करोति ? तथा कालद्रव्यं विना कथमलोकाकाचो वर्तते । सत्यम् ; यथा-तात्यःपिण्डी बलपाद्वे स्थितः एकस्मिन् पादवे लालवक्ष्येण करोति तत्र्वलं स्थितः करोति वर्तते । स्थितः स्वत्रम् पादवे लालवक्ष्येण करोति तत्रवलं सर्वत्र लोहिपण्डे व्याप्नोति तथा छोकस्य पादवे २० स्थितमञ्जेकाकाचाम् अपर्यं जालद्वव्यक्ष स्थान् स्थिति करोति वर्तते च ।

अतः ( अथ ) कारणात् विपरिणतानां भूर्तानाम् एकप्रदेशसक्रवेशासक्रवेशासन्तः प्रदेशानामवगादनविद्येषपरिकापनार्थं सूत्रमिदमाष्टुः—

# एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुटुगलानाम् ॥ १४ ॥

एकम्बासौ प्रवेशः एकमदेशः, एकप्रदेश आदिर्थणं द्विज्याहिप्रदेशानां ते एकप्रदेशाहयः २५ तेषु एकप्रदेशाह्य । पुद्गळानामेकप्रदेशाहिषु अवगाहो भान्यो विकल्पनीयः भाषणोय इत्यर्थः । यथा व्याकरणे अवयवेत विमहो भवति समुदायः समासार्थो भवति तथा एकप्रदेशो-ऽिए गृह्यते वहवरच प्रदेश गृह्यते । तथाहि—एकस्मिन् विद्यायःभ्रदेशे एकस्य परमाणोरवाह्यो भवति, पकस्मिन् कार्ये हो ज्यादीनामि सम्बन्धि सक्स्य वस्मानाद्वी भवति, पकस्मिन् । तथा द्वयोराच्याक्षे स्वस्य सम्मान् । त्यां द्वयोराच्याक्षे सक्स्य सम्मान् । त्यां द्वयोराच्याक्षे सक्स्य सम्मान् ।

१ धर्मास्तिशयभावात् वरु । धर्मास्तिकायाभशाभा – वरु । २ –परव्या – आर्थः । ३ –बाम प्रदेश से– तरु, वरु । ४ –बानश्व – वरु, आरु ।

₹0

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

१८६

ह्री परमाण् अवद्धी अवकाशं प्राप्ततः; त्रिष्ठ च आकाशप्रदेशेषु ह्री च परमाण् बहवश्च परमाणेवी श्रद्धा अवद्धारचावगाहं लभन्ते । सोऽवगाहो लोकाकाशप्रदेशेष्वेव न परत इति धन्येतल्यम् । नतु धन्मोधमा अमूर्तौ वर्तते तेन कारणेन यदि एकव अविरोधनावरोधं लभेते अवंस्थानम् अवगाहं लभेते, तन् शुक्तम् , पुद्गलास्तु मूर्तिमन्तः ते एकसंस्थेयासंस्थेयप्रदेश शेषु लोकाकाशेषु कथमेकसण्ययेयासङ्ख्येयप्रदेशार्यकारादनन्तप्रदेशास्य पुद्गलस्त्या अवस्थानं लभन्ते इति १ अत आह--सत्यम् ; अवगाहनस्त्रमाचान् सूद्भवरिणामाण्य वयाविषे क्षेत्रे मूर्तिमन्तोषि अपस्थानं लभनानाः पुद्गलस्त्या न विस्त्वचन्ते । यथा 'एकसिमन्तप्यसं यदि भनेतिमनोषि अपस्थानं लभनताः अवगाहं लमन्ते तथा एकदिमन्तेशक्षिय अनन्तास्य पुद्गलस्त्रम्या अवनकाशं लमन्त इति वेदितल्यम् । तथा प्रमाणभृतस्वानमोऽत्र वर्तते—

"ओगाढगाडणिचिदी पुग्गरुकायेहिं सम्बदी सोगी।

सुष्ठुमेहि वादरेहि य णंतालंतेहि विविहेहि ॥" [पवयणसा०२)७६] तत्र महाकर्ष्यासपण्डोपि स्टान्तः ।

अय विक्रातमेतत् पुद्गल्यनामवगाहनम् । जीषावगाहनं कीदशसिति भण्यते— असङ्ख्येयभागादिषु जीवानाम् ॥ १५ ॥

१५ संख्यायते संख्येयः न संख्येयः असंख्येयः, ब्रसंख्येयः भाग आदियंतं मानानां ते असंख्येयमानादयस्तेषु असंख्येयमानादिषु ! जीवन्ति जीवित्यन्ति जीवितपूर्वं चा जीवाः, तेषां जीवानाम् , लोकाकारो असंख्येयमानादिषु अवगाही भवति । कोऽषः ? लोकाकाराय असंख्येया भागाः कियन्ते, तेषां मध्ये एकं मानो गृह्यते, तिस्यन्तेकस्मिन् माने एको जीवित्तव्यति । आदिशब्दात हृषोमान्यारेको जीवित्तव्यति । अपदिशब्दात हृषोमान्यारेको जीवित्तव्यति । एवं पद्मादिष्यपि भागेषु एको जीवित्तव्यति तथा यावन् सर्थानपि मानाम् लोकपुरणापेश्वया न्याप्नोति । नानाजीवानां त्ववगादः धर्षं एव लोको वर्तते । अपाह करिवन् ययोकिस्मन् असंख्येयमाने एको जीवोऽऽतिवृत्ते तिर्धं पक्तिमन् भागे द्रव्यमामावतेऽनन्तानन्तो जीवराधिः धरीरसंयुक्तः क्रयस्वतिप्रते ? सत्यम् ; लोकाकाते सुक्षमान्यतेऽनन्तानन्तो जीवराधिः धरीरसंयुक्तः क्रयस्वतिप्रते ? सत्यम् ; लोकाकाते सुक्षमान्यतेऽनन्तानन्तो जीवराधिः घरीरसंयुक्तः क्रयस्वतिप्रते ? सत्यम् ; लोकाकाते सुक्षमजीवास्तु सक्षरिरा अपि सूक्षमजात् पक्तिसिन्त्योव्यत्ति । व्यतिहस्तुं शक्यन्ते ते सुक्षमाः प्राणितः परस्वरेण प्रतिचातं न लक्ष्यन्ते, वादरेश्व नेव प्रतिहस्तुं शक्यन्ते तेनावगादिवरियो नास्ति ।

अध 'होकाकाबातुल्यप्रदेशे फिल्र एको जीघोऽबतिष्ठते इत्युक्तं मनक्रिः, तस्य क्होब्ध-

१ -णबश्च व- आ॰, त्र॰, व॰। २ -श्याने अवगाहनं छ- ला॰, त्र॰, व॰। ३ -माखाय्य आ॰, त्र॰। ४ एकस्मिन्नेव आकाते अनेके आ॰, व॰, व॰। ५ अवगाहनगट-निचितः पुत्रकापीः सर्वता लाकः। स्क्मैः वादरैश्च अनन्तानन्तैः विविधेः॥ ६ -चमाहे प्र-आ॰, त्र॰, व॰। ७ क्षोकसंस्थेय- व॰। लोकस्वासंस्थेय- त्र॰, ला॰, व०।

4184]

संस्वेयभागादिषु प्रवृत्तिः कथम् सर्वेकोकन्याप्तिर्भवत्येक्रंय वीयस्य' इति प्रश्ने सति लोक-प्रक्षिद्धरद्वान्तेन अल्पप्रदेशन्याप्तिरपि भवतीति प्रतिपादनार्य<sup>ः</sup> सृत्रं स्वामिनः प्राद्वः—

प्रदेशसंहारविसर्पाभ्यां प्रदीपवत् ॥ १६॥

श्रदिरयन्ते प्रसार्व्यन्ते सङ्कोत्त्यन्ते वा प्रदेशाः, संहरणं सङ्कोत्त्वनं संहारः, विसर्पणं प्रसारणं विसर्पः, संद्वारह्य जिस्तर्थस्य संद्वारविसर्पे, प्रदेशानां संद्वारविसर्पे प्रदेशसंद्वारविसर्पे, प तार्या प्रदेशसंहारविसर्पाभ्याम् । अस्यायभर्षः —छोकस्य असक्ल्येयभागदिषु जीवस्यावगाहः प्रश्निर्मयति । कस्मात ? प्रदेशानां संदारात् सङ्कोचात् अल्पसेन्त्रे जीवस्तिष्ठति, प्रदेशानां विसर्पात् प्रसरणात् जीवो बहुष मागेषु तिष्ठति । पर्व व्याख्याने सति प्रदेशसंहारविसर्पाभ्या-बित्यम पञ्जमीद्वियननं घटते । करणापेक्षया इतीयाद्वियननं च घटते, तत्र प्रदेशसंहारेण प्रदेशिवसर्पेण चेति व्याख्यातव्यम् । प्रदेशानां संहारः कथं विक्षर्पेश्च कथं मवति १ प्रदीप- १० वत् यथा प्रदीपस्य प्रकाराः निरावरणाकाश्चप्रदेशे अनवधृतप्रकाशपरिमाणं भवति, स एव दीपः यदा वर्द्धमानेन--शाप्तवेण आधियते तदा तस्य प्रदीपँप्रकाशस्य शरावमात्रक्षेत्रे प्रवृत्ति-र्भवति । यदा तु मानिकया 'दनकणिकया स्थान्नीपियानेन आध्रियते तदा शराबक्षेत्रात किष्कित बहुतरक्षेत्रे प्रशीपमकादाम्बृत्तिः भवति । यवा त स पूर्व प्रशीपः कुप्येनानियते तहा मानिकाक्षेत्रात् किञ्चित् बहुतरक्षेत्रे प्रदीपमकाश्रमप्रति मंगति । यदा स एव प्रदीपः अपवर- १५ कादिनानियते तदा तस्मादिप अधिकप्रकाशो भवति । एवं जीबोऽपि यद्यपि अमृतंत्रभावो वर्तते तथापि अनादिसम्पन्धेकयान् कषान्त्रिन् मूर्तो अवन् कार्माणशारीरवशान् अधुशरीरं महच्छरीर भ्याधितिष्ठन तच्छरीरवद्यात प्रदेशानां संहरणं विसर्पणं च करोति । तावनप्रमाण-तायाम् <sup>१</sup>सत्याम् असङ्ख्येयभागादिषु प्रवेशमयन्ति जीवस्योपपद्यते । नृतु धर्म्भादीनां पश्सर-प्रदेशानप्रदेशो यदा भवति तदा सङ्घरः सञ्जायते व्यक्तिकरो भवति । कोडर्यः १ एकलं प्राप्नोति : २० सत्यमः भर्मारीनामन्योन्यमत्यन्तरहे बेऽपि सति—ज्यामिश्रतायामपि सत्यां भन्मीदीनि द्रव्याणि निजनिजस्यमार्वं न मुख्यन्ति—धर्मो मिलितोऽपि गति वृद्गति, अधर्मी मिलितोऽपि स्थिति ददाति, आकामो मिलितोऽपि अवकामं ददाति इत्यदि स्वभावस्थापरिहारी वेदि-तन्यः । तथा चामाणि—

> "अणोज्जं पविसंता देंता अवकासमज्जमञ्जरत । मिस्स्तंता वि य जिञ्चं सगस्थानं ज विज्ञहेंति ॥"े

> > [ पंचास्ति० गा० ७ ]

84

अय करतेषां स्वभाव इति प्रश्ने धरमीधर्मयोः स्वभावस्तावदु<del>प्य</del>ते—

१ - कती - चर्गा २ सुप्रमिदंस्ता- आरु, प्रत्ना २ - पस्य प्र- आरु, जरु, वर्गा ४ इदंकिणिक्टपार्टीक्यांता आ - अरु, जरु, वर्गा ५ एव दीपः श्रार्थ, जरु, वर्गा ६ सलम् आरु, वर्गा ४ - वे सिति श्रार्थ, जरु, वर्गा ९ अन्योत्यं प्रविश्वन्तः बदनोऽवकाद्य- सन्योध्यस्य । भिक्तनोऽपि च हित्यं स्वरूप्ताशंत विश्वस्ति ॥

[ મારહ

# गतिस्थित्युपग्रहो धर्माचर्मयोद्यकारः ॥ १७॥

गमनं गतिः, स्थानं स्थितिः, उपगृष्ठते इत्युपप्रदः। शब्दविष्रदः हृतः। इदानी समासविष्टः क्रियते—देशान्तरप्राप्तिकारणं गतिः, देशान्तराप्राप्तिपत्यया स्थितिः, गतिञ्च स्थितिक गतिस्थिती, ते एव उपमहोऽनुमहः " कारणत्वं गतिस्यत्यप्रमहः । धर्मश्च अधर्मश्च पर्माधर्मी तयोः धर्मधर्मयोः। उपिक्रयते इत्युपकारः। "कर्तृकर्मणोः कृति नित्यम्" िकां वस्य राष्ट्राप्टर ] इति वस्तमात् । धर्माधर्मयोरित्यत्र कर्तरि पक्षी ज्ञातव्या । तेनाय-मर्थः--गत्युपश्रहो गतिकारणं धर्मेण कर्षृभृतेन जीवपुद्गलानाम् उपकारः कर्मतापन्नः क्रियते । स्थित्युपपदः स्थितिकारणमधर्मेण कर्तृमृतेच जीवपुद्दशनामुपकारः कर्मतापन्नः किचते । मतिस्थितिकारणं धर्मोधर्मयोः उपकारः कार्यं सवतीत्यर्थः । एवं चेत् 'गत्युपग्रहः' १० इत्यत्र द्विवचनं घटते, उपकारशब्देषि द्विवचनं घटते; तन्नाशङ्कनीयम् ; सामान्येन व्यस्तादितः क्षन्दः उपात्तसङ्ख्या राज्यान्तरसम्बन्धेऽपि सति तत्यूर्वोपात्तसंख्यां न सुद्धति । धर्माघर्मेथो-रिस्यत्र द्विपचनसिहिदशब्दसम्बन्धेपि सति उपम्रह उपकारस्य ह्री शब्दी एकवचनलं न मुञ्चत इत्यर्थः, यथा 'मुनेः कर्तव्यं तपःशुते' इति । अजायमर्थः--गतिपरिणामयुक्तानां जीवपुद्गात्मनाम् वभवेषां गविकारणे कर्तव्ये धर्मास्तिकायः सामान्यात्रयो भवति भीनानां १५ गमनप्रयोजने तोयवत्। एवं स्थितिपरिणामयुक्तानां जीवपुद्गळानाम् उभयेशां स्थित्यपमहे रिधतिकारणे उपकारे कराँच्ये सवि अधमीतिकायः सामान्याश्रयो मद्दि अश्वादीनां रिधति-श्योजने सति पृथिवीभातुवन् । कोऽर्थः ? द्वधातीति भातुराभारः, प्रथिव्येष धातः प्रथिवी-धातुः, मून्याचार इवेत्यर्थः । ततु उपमह्त्राच्दोऽप्रयोजना, उपकारशब्देनेव सिद्धत्वान्, तेन ईदृशं सूत्रं कियताम् । ईदृतं कीद्रशम् ? 'गतिस्थिती धर्माधर्मयोरूपकारः'; सत्यमः २० यथासङ्ख्यं मा भून इत्युपमहराज्यमहणम् । एषं सूत्रे सति धर्माधर्मयोः गतिस्थित्योश्च यथासङ्ख्ये जाते सति जीवपुद्गढानामपि यथासँङ्ख्यं जायते । तथा सत्ययं दोष उदपद्यते । कोऽसी दोवः १ धर्मस्योपकारो गतिजीवानां भवति, अधर्मस्योपकारः स्थितिः पुद्रहानां भवति. एवं सति सहान् दोषः सम्पनीपदाते तद्दीवनिराकरणार्थम् उपमदशब्दी गृह्यते । तनु धर्माधर्मयोद्दपकारः गतिस्थितिलक्षण आकाशस्य सङ्गच्छते, यत बाकारो जीवास्य २५ पुदुछारच गन्छन्ति च विष्ठन्ति च कि धर्माधर्मद्रव्यद्वयभ्रहणेन ? सत्यम् ; आकाशस्यापरोप-कारस्य विद्यमानत्वान् । कोऽसावपरोपकारः ? भर्माधर्मजीयपुद्रलेकाळानामवगाइनमाकाशस्य प्रयोजनम् "आकृत**ार्यावगारः**" [ न० स्० ५११८ ] इति क्चनान् । <sup>४</sup> एकस्य द्रव्यस्य अनेकप्रयोजनस्थापनायां लोकालोकभेदो न स्यात् । नतु पृथिषीतोयादीन्येव तृद्वपकारसमर्यानि किं प्रयोजनं धर्माधर्माभ्यामिति १ सत्यम् ; पृथियीजळादीनि असाधारणाध्ययः । कयम-साधारणाश्रयः ? पृथिवीमाश्रित्य करिचत् गतिं करोति करपचित् (करिचत् ) गतिभक्षं

१ –हका– आ०, छ०, छ०, छ०। २ – ति योगस्य – आ०, छ०, छ०। ३ –प्रहः १५५सु- प्रश्न १५ – प्रश्न अ। अ – प्रश्न स्थान अ०। ५ –प्रश्न प्रश्न च०। ४ –संख्ये जा– आ०, ७०, ज०। ५ –प्रश्नामप्य– ७०। १ एकप्रथ्न- ७०।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

पद्धमोऽध्यायः

968

करोति, जलमि कस्यचित् गर्ति इदाति कस्यचिद् गतेः प्रतिवन्धकं भवति, तेन पृथिवी-जलादीनि विशेषोक्षिति एकस्य कार्यस्य अनेककारणसाध्याति च तेन धर्माधर्मी साधारणाश्रयः गतिस्वित्योरिति तावेश प्रमाणम् । ततु धर्माधर्मी तुल्यकत्री वर्तते तेन धर्मः स्थितिप्रतिकन्धको भविष्यति अधर्मस्तु गतिस्वन्धको मविष्यतीति चेतः नः तौ अप्रेरकावुक्तौ, धर्मौ गतिकार्ये न प्रेरकः अधर्मस्त्व स्थितिकार्ये न प्रेरकः तेन न परस्परं प्रतिवन्धकाषिति । नतु धर्माधर्मौ ५ नोपल्यक्षेत्रते तेन तौ न स्तः स्परविपाणविद्गति चेतः , नः सर्वेषा प्रवाविनामविश्रतिपत्तेः धर्माधर्मी विशेते एव । सर्वे हि प्रयादिनः प्रत्यक्षानप्रयक्षांश्य अर्थानिष्याव्यविद्यत्ते तेन अनुपल्यक्षिपरिति हेतुः अस्मान् प्रति न सिद्ध्यति । यथा च निर्दावरायस्यक्षकेयल्यान-लोचनेन सर्वक्षवीतरागेण धर्माद्यः पदार्थाः सर्वे चपलस्यन्ते "सूर्वद्रव्यसर्वपर्योषुषु केन-स्रस्य" [ त० स् ० ११२९ ] इति वचनान् , तस्य च उपदेशात् श्रुतक्रानिमिरपि धर्माद्यः १० वपलस्यस्ते ।

अथात्राह कश्चित्—अवकारसम्बन्धवलेन अतीन्द्रिययोरिप धर्माधर्मयोरिक्तत्वं सक्षक्किः रवभुतन् , ताभ्यामनन्तरं यदुक्तमाकाशं तस्य कः प्रवर्तन उपकारो चेनावीन्द्रियस्यापि तस्या-धिगमः सम्ज्ञायते विदुषामिति प्रश्ने स्वमिद्माहुः—

### आकाशस्यावगाहः ॥ १८ ॥

१५

आ समन्तात् काशते जमरकरोति इति आकाशः । अवणाइनसवगाइः जीवपुंत्रकारीनाम् अवणाइनसवगाइः जीवपुंत्रकारीनाम् अवणाइनसवगाइ। अवणाइनसवगाइ। उत्तरित । सः अवणाइ आकाशस्य सम्बन्धी उपकारो भवति, जीवपुंद्रजानाम् आकाशेन उपकारः कियते इत्यर्थः । नतु जीवपुंद्रजा अक्षणाइनः कियावन्ती वर्तस्य तेयामयकाशदानम् आकाशस्य साम्प्रतमेव युं क्रसेव, यटत एव—सङ्ग्रन्छत इति यावत्, परं निष्क्रियाणां नित्यसम्बन्धानां धर्मासिकायादीनामयगाइः कथं पटते १ २० सत्यम् : निष्क्रयाणामपि धर्मादीनाम् उपचारावयगाइः सङ्ग्रन्छते । यथा सर्वं गञ्जति इति सर्वगतः, आकाशस्य गमनाऽभावे सर्वगत इत्युच्यते । कस्मात् १ वन्यत्यक्तो विद्यमानत्यात् । तथा धर्माधामिषि सर्वत्र व्याप्तिकायादानाकियाऽमावेषि अवगाहिनौ इत्युपंचयते । नतु आकाशस्य अवकाशदानं बीमद्रिस्त्यत्यते वर्षः क्रक्रिशादिमिः लेखविनां वृत्तिपञ्जादीनां व्यापाती न मविद्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न भवित्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न भवित्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न भवित्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न प्रवित्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न सर्वतः व्यापाती न स्वत्यति, तथा "पञ्जकादिभित्रस्यादीनां च व्यापाती न सर्वतः व्यापातीनां स्वृत्यत्यते त्याकाद्यादान्तं यति न कुर्वन्ति तथा क्रियाकाद्यस्य दोषः १ ये सन्त्य सुद्यस्य सुद्यस्य तेति कथं सूद्यसमाकाद्यः सूद्यमाणां प्रमीदीनामवकाद्यां न द्वाति १ एवं चेत्रं आकाद्यस्यासाधारणणम् अवकादादानं लक्ष्यणं न ३०

१ ~पुहलानी आरंक, बक्जा २ युक्तंय- आरंक, बक्जा २ प्रत्यक्ष- आरंक, बक्जा ४ -पन्यंते आरंक, बक्जा क्षेत्रक्षा- आरंक, बक्जा

www.kobatirth.org

₹0

( 4129

मचि । कस्मात् ? अन्येशमयकाशदानसम्भवात् । सत्यम् ; खाकाशस्याधारणं उक्षण-मस्त्येष । कस्मात् ? सर्वेषां पदार्थानां साधारणावगाद्दनकारणत्वात् । नतु अङोकाकाशस्य खपगादनदानाभाषात् स्वङक्षणमञ्यवनात् आकाशस्याभावः; सत्यम् ; स्वभावस्य अपरित्यागात् कथमाकाशस्याऽभावः ।

अधेदानी पुट्रजानामुपकारी निरूप्यते—

# श्ररीरवाङ्गनःप्राणापानाः पुटुगकानाम् ॥ २९ ॥

शीर्यन्ते विषद्रन्ते झरीराणि, उच्यते वाष्, भन्यते मनः, प्राणिति जीवति येन जीवः स प्राणः, <sup>१</sup>अपश्वनिति हुपेण जीवति विकृत्या वा जीवति येन जीवः सः अपानः, षोष्ठत् विहिनेगेंच्छति यः स प्राण उच्छत्यास इत्यर्थः, विह्विपुरभ्यन्तरमायाति यः सः अपानः १० निःश्वासः, प्राणश्च अपानस्य प्राणापानौ । शरीराणि च वाक् च मनश्च प्राणापानौ च बारीरवाक्न्यनःप्राणापानाः । पूर्व पूर्यन्ते परवाद् गळन्ति ये ते पुद्रकासेणां पुद्रकानाम् । पुद्रकानो सम्बन्धिनः एते शरीराद्यः पद्म उपकाराः जीवानो अवन्ति ।

तत्र तायत् औदारिकवैकियिकाहारकरैजसकार मेणानि शरीराणि पद्म । तत्र पद्मप्त शरीरेषु मध्ये थानि कार्मणानि तानि सूच्माणि अत्रत्यज्ञाणि तैरुत्याद्यसे व्यवच्यशरीराणि । १५ उपचयशरीराण्यि कानिचित् अत्यत्वशर्णि भवन्ति, तेषां सर्वेयां शरीराणां कारणं "कर्माणीति ज्ञातव्यम् । आत्मपरिणामं निमित्तमात्रं प्राप्य पुरसाः कर्मतया परिणमन्ते, तेस्तु कर्ममिरीदारिकादीनि शरीराणि चरपथन्ते । तेन सर्वाणि शरीराणि पौद्रतिकानि सवन्ति जोवानामुषकारेषु भवनंन्ते । तथा चीकम्—

"बीवकृतं परिणामं निष्पित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये । स्वयमेव परिणमन्तेऽत्र पुदुगलाः कर्मभावेन ॥" (५क्पपर्यक्षिः ग्लो॰ १२)

नतु औदारिकारीनि प्रारीपणि आहारवन्ति तेषां पौट्रस्टिन्स्वं सङ्गन्छत एव, कार्मणन्तु प्रारीरमनाहारकं तत्कयं पौद्गलिकमित्युच्यते ? सत्यम् ; कार्मणमणि झरीरं पौद्गलढिकमेष, कर्मविषाकस्य मूर्सिमद्भिः सन्वन्धे सति उत्पत्तिनिमित्तत्वात् यथा बीह्यादीनां
परिपाकः सिल्लादिद्रव्यैः सम्बन्धे सति भवति तथा कार्मणमणि झरीरं सिताकण्डकारि२५ मूर्तिमद्रद्रव्यसम्बन्धे सति विषय्यते बन्धमायाति तेन कार्मणमणि झरीरं पौट्रस्किमिन्युच्यते ।
कथमन्यया प्राणवन्त्यमं परयन्त्याः कम्मनीयकामिन्याः कश्चकत्वद्वति रोमाञ्चकश्चकातः ।

वा बाक् पौद्रस्किती सा द्विमकारा—द्रव्यवाक्-भावनाक्मभेदात् । वीवीन्तरायश्चयोपश्चमे सर्वि मतिह्यानावरणश्चत्रज्ञानावरणश्चयोपश्चमे सर्वि च अङ्गोपाङ्गनामकर्मस्त्रमे च सर्वि भाव-वाक् उत्पराते । सापि पुदरक्षात्रयरवात् पौद्राजिकीस्युच्यते । यदि पूर्वोक्तकर्मपुद्रगरूचयोगश्चामो

१ - शहानस्या- चा॰, च॰, च॰। २ अपनिति आ॰, च॰, घ॰, घ॰। ३ - मां छ-स्ना॰, च॰, च॰। ४ - स्ते पंचशरीराणि उप-स्ना॰, च॰, च॰। ५ कर्मणीति ता०। कार्मणीति व०। ६ - पुन-स्ना॰, च०। ७ - कनत् स्ना॰, च॰, घ॰।

www.kobatirth.org

१९१

न भवति अक्षेपाङ्गनामकर्मछाभक्ष न स्वात् वदा बागुबारण उस्माहो नोःपचते तेन साव-बाक् पौद्गाछिकी भवति । भाववाक्सामध्यंसहितेन जोवेन चेष्टावता चोद्यभानाः पुद्गछाः बचनत्वेन विविधं परिणमन्ते, तेन कारणेन द्रव्यवधापि स्टूटं पौद्गछिकी भवति । सा द्रव्य-बाक् चाल्साहेन्द्रियगोचरा भवति । नतु पौद्गछिकी वाक् कर्णेन्द्रियविषया यथा भवति । तचाऽ-परेन्द्रियविषया कषण्न स्वात् १ सस्यम् ; अपरेन्द्रियाणां वाचोयुको अञ्चिकवात् तद्विषया ५ न स्वान्, गन्धमाहकनासिकेन्द्रियस्य रसाद्यविषयस्ववन् ।

नतु वागम्तौ कथं पौद्रक्ति भवद्रिक्चये ? स्ट्यम् : सूर्तिमद्रम्हणावरोधह्याया-तामिमवादिसद्मावात् वाग् मूर्तिमदेव । अस्यायमर्थः - वाक् मूर्तिमता कर्णेन्द्रियेण यदि गृसते तर्हि कथसम्तौ ? तथा, मूर्तिमता कृड्यादिना यदि अवस्थ्यते प्रतिकथते तर्हि कथं वागम्तौ ? तथा, वागमाहकमिं शोबेन्द्रियं काह्नादिश्चदेनान्तरितमपरं शच्दं महीतुं न १० शक्तोति विधरत्वस्त्रमणे व्यावातां भवति वाक् कर्णेन्द्रियमागन्तुं न शक्तोति । शब्देन व्याद्य-व्यामाना वाक् कथसमूतां ? तथा, मूर्तियुक्तेन प्रतिक्रुकेन महता वाक् व्याद्यते कथसम्तृतां ? तथाभिमतप्रदेशे गच्छतः पदार्थस्य व्यावतेनम् अभिभय वच्यते । स कर्णेन्द्रियस्य इतिति शब्दप्रहणजनसमामध्ये घटादिशच्दैः खण्ड्यते विविध्यतेन च बाब्वोऽभिभूयते कथं वाक् अमृते ? स्था, पटहादिशच्दैर्मशक्तिवाब्दा अभिम्युयन्ते । तदेतदस्मीक्षामिधानं वाचाममृत्तेस्य १५ मविकः कृतिवि ।

१ं−गलाम−मा∘, व∘, जः∘। २ अधन्याः ।

१९२

तत्त्वार्धवृत्ती

[ ५।२०

निष्कित्यः सर्शरिहतश्च पनसः क्रियाहेतुर्ने मयति । अत्र निश्चयनयो योजनीयः । उपचारेण तु क्रियाहेतुरस्येष जीयः ।

अथ प्राणापातस्वरूपं तिरूपते-विर्यानसम्यय ज्ञानावरणस्य च चयोपग्रमम् अङ्गोपाङ्गनामकर्मीद्यं चापेक्षमाणो जीवोऽयं कोष्ठ्यातं बहिक्दस्यति प्रेरयति स पातः प्राणः उच्छृवासा५ परनासघेयः । तथा, वाद्यायधो जीवः बहिव्यतिमभ्यत्तरे करोति सृष्ट्णाति नासिकादिद्वारेण
सोऽपानः निषासापरनामघेषः । तौ द्वावि जीवस्य जीवितकारणत्वात् अनुमाहिणौ उपकारक्षौ धवतः । ते मनःप्राणापानाः वयोऽपि प्रतिचातादिविछोकनात् मृतिंमन्तो
मयन्ति । मनःप्रवीधातो विद्युत्पातादिभिर्विछोक्यते, मनोऽभिमन्नो मद्यादिभिर्दश्यते । प्राणापानप्रतिपातः करतळपुदादिसुस्त्रसंवरणाद् भवति, माप्पापानाभिमवः "सिय्मना निरीद्यते ।
१० वदि मनःप्राणापाना अमूर्तो भवन्ति तर्द्य मृतिमिद्धः अशन्यदिभिरभिषातादयो न भवन्ति,
ते च द्रस्यन्ते, कथममी मृतिंमन्तो न भवन्ति ? अत एव कारणात् जीवस्यात्तिस्यं सिद्धम् ।
यन्त्रश्रतिपाकिष्य यथा प्रयोक्तरद्रस्यमानस्याप्यस्तित्वं कथयति तथा प्राणापानादिकियापि
जीवस्य क्रियावरीऽस्तित्वं सिद्धमाण्याति ।

क्षधापरोऽपि जीवस्य पुटुलादुपकार उच्यते—

# सुसदुःसजीवितमरणोपप्रहास्य ॥ २० ॥

सुख्यति सुस्मम्, दुःख्यति दुःख्यम्, जीवनं जीवितम्, न्नियतेऽनेनेति मरणम्, चपप्रदुणानि उपपद्दाः। सुस्यं च दुःखं च सुख्नदुःख्यम् असमाद्दारं हुन्हः, तच जीवितख्य सरणाद्धः सुख्दुःखजीवितमरणानि, तान्येव उपप्रदाःः उपकाराः सुख्दुःखजीवितमरणानि प्रदाः। एते चस्तारोऽपि पुद्रस्थानासुष्याम् जीवस्य भवितः। सद्वेद्यासद्वेचयाद्द्यये अन्त- २० रक्षद्वती सति बद्दिर्यमादिपरिपाककारणवत्राहुत्यरामानः प्रीतिपरितापस्त्रकारः परिणामः सुख्दुःखसुञ्यते। भवधारणकारणस्य आयुष्कर्मण उदयात् भवित्यति परतो जीवस्य प्राणाः प्राविद्ययाः अविष्यते । जीवित्यः। प्राणापानिक्रयोच्छेदो मरणसुच्यते। पत्रवृत्ययं पुद्रस्तरः स्वाप्तः विद्वर्यः। स मृतिमत्कारणसिभाने ससुरपद्यते वरस्तरः पौद्रस्ति पता । तत्रवृत्ययं पुद्रस्तरः पत्रः। तत्रवृत्ययं प्रद्रस्तरः प्राविद्यस्यः। स मृतिमत्कारणसिभाने ससुरपद्यते वरस्तरः पौद्रस्ति पत्र। तत्रवृत्यस्यः। स उपकारः अधिकारदेव स्वर्थते क्रिवर्यः पुत्रस्तर्यः पुत्रस्तर्यः पुत्रस्तर्यः पुत्रस्तर्यः पुत्रस्तर्यः प्रद्रस्तर्यः प्रद्रस्तरः क्रियते । त्राविद्यस्यः प्रद्रस्तर्यः स्वर्यते क्रिवर्यः। त्राविद्यस्यः प्रद्रस्तर्यः प्रद्रस्तरे क्रिवर्यः क्रियति । त्राविद्यस्यक्रारः, स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः, स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः, स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः। स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः। स्वर्वति । स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः स्वर्वति । स्वर्वति । त्राविद्यस्यक्रारः स्वर्वति । स

अथ ज्ञातो धर्मोधर्मोकारापुट्रकोपकारः, जीवस्य क उपकार इति प्ररने महणसिदः ३० सुच्यते—

रै रोगविरोपेण किलासनाम्ना । सिद्धानां ति – भर्षः, बरु, जरु । २ - हारी द्र – तरु, १ - महा: तु – सार, बरु, जरु । ४ --र उ -- बार, बरु ।

५।२१-२२) पञ्चमोऽध्यायः

१५३

₹6

# परस्परोपप्रहो जीवानाम् ॥ २१ ॥

परस्परः अन्योन्यसम्बन्धो, उपमहः कार्यम्, परस्परधासानुपमहः परस्परोपमहः । जीनानां प्राणिनाम् अन्योन्यस्य कार्यकरणम् उपकारो भवति । यथा 'नापः पुत्रस्य पोषणादिकं करोति, पुत्रस्य द्वायंकरणम् उपकारो भवति । यथा 'नापः पुत्रस्य पोषणादिकं करोति । तथा, यथा आनार्यः इह्जोकपरजोकसौख्यशयकमुण्देशं दर्शयति ततुपदेशकुतकियानुष्ठानं कार्यति, ५ शिष्यस्य भूग्वानुकृत्यपुत्रस्या तत्यादमर्थननमस्कारिवधानगुणस्तवनाभीष्ठयसुसमर्पणादिकमुण्कारं करोति । तथा, यथा राजा विक्केरेभ्यो धनादिकं दराति, भूत्यास्तु स्वामिने हितं प्रतिपादयन्ति अहितप्रतिपेधं च कुर्वन्ति, स्वामिनं च प्रष्ठतः कृत्वा स्वयमम् भूत्वा स्वामिने हितं प्रतिपादयन्ति अहितप्रतिपेधं च कुर्वन्ति, स्वामिनं च प्रष्ठतः कृत्वा स्वयमम् भूत्वा स्वामिन्तिन् भक्ताय वुर्धण्यते । उपवहाधिकारे सत्यि पुनरुपमहत्वकृणं जीवानां परस्परं प्रुवदुःस्क्रोतित-मरणकरणोपकारस्वनार्यम् । तेन यथा पुखादिकं च चतुष्वं पुद्गसोपकारः तथा जीवाना- १० प्रपुपकारः । यो जीवो यस्य जीवस्य पुत्रं करोति स जीवस्तं जीवं चहुवारान् सुखपति, यो दुःसयित स तं वहुवारान् दुःस्वति, यो जीवचित स तं बहुवारान् क्षाव्यति, यो मारयित स तं बहुवारान् स्वापति, यो प्राप्ति स तं बहुवारान् सार्वित । तथा नाह योगीन्त्रो मारवान्—

"मारिवि चूरिवि जीवडा जं तुहुँ दुक्खु करीसि ।
तं तद पासि अणंतगुण अवसे जीव तहीसि । १ ॥ १५
मारिवि जीवहँ तक्खडा जं तुहुँ पातकरीसि ।
पुत्तकलचहँ कारणेण तं तुहुँ एक्कु सदीसि ॥ २ ॥"
[परमात्मप्रक गाव १२५, १२६]

अय यदि सत्तारूपेण वस्तुना उपकारः क्रियतं इति विद्यमानस्य वस्तुनोऽतुमितिर्विधी-यते भवद्भिः, तद्दिं कालद्रव्यमपि सत्तारूपेण यतेते कस्तस्योपकार "इत्याहुः—

# वर्तना परिणार्मः किया पश्त्वापरत्वे च काखस्य ॥ २२॥

यर्तना इत्येकं पदम्, परिणाम इति द्वितीयं पदम्, क्रियेति क्ष्तीयं पदम्, परस्था-परस्वे इति चतुर्धं पदम्, च इति पद्धमम्, कालस्येति वश्चं पदमिति घट्पदं सुत्रमित्म्। कंचित् चतुरुपदद्ध रश्यते, तदा 'कर्षनापरिणामक्रियाः' इत्येकं परस्वापरपरस्वे इति द्वितीयं पदम्, च इति तृतीयम्, कालस्येति चतुर्थम्। तदा ईरिन्थमः समासः वर्षना च परिणामभ्र २५ क्रिया च वर्तन।परिणामक्रियाः। परस्वाद्धापरस्वं च परस्थापरस्वे इतरेतरहुन्द्वः। कृष्यते क्रायते

१ रिता । ६ गुरोरतुक्त्यः नवान, बन्, जन् । गुर्गातुक्त्यः नवः । ६ -क जतू-वान, जन् । ४ मार्ध्यस्य जीवियस्य जीवान् यस्ये तुःसं करिष्यवि । तत्त्वसेवयां अनस्सगुणसब्दयः मेव जीव समसे ॥ मारियस्य जीवानां लखाणि यस्ये पायं करिष्यवि । पुत्रकळत्राणः कारणेन तस्त्रमेकः सिक्ष्यके॥ ५ इत्यर्थः वन। इत्याव वान। ६ -सिक्ष्यान, वन। ७ स्वर्ध्यविदितस्तार्थवर्धिकादौ। २५

[ 41832

निरचीयते सङ्ख्यायते समयादिभिः पर्यायैः 'मुख्यः कालो निर्णीयते यः सः कालः। ''अकर्तिरि प कारके संज्ञापाम्'' [का० सू० ४।५।४] यष्

तत्त्वार्यवत्ती

वर्तन्ते स्वयमेष के स्वपयंग्येः बाह्योपप्रहं विना पदार्थाः, तान् वर्तमानान् पदार्थात् अन्यान् प्रमुक्ते या सा वर्तना । वृतेरिनन्तात् कर्मणि भावे या युट् खीलिङ्गे वर्तना इति भवित । वर्तने वर्तना इति कर्मणि विमद्दः । वर्तनं वर्तना इति मावे विभदः । वन्न लेक्सिस्द्रो रष्टान्तः कप्यते — यथा तप्युत्तानां थिक्लेदनं पचनं पाक उच्यते ते तु तप्युलाः क्य्यते न्याया तप्युत्तानां थिक्लेदनं पचनं पाक उच्यते ते तु तप्युलाः क्य्यते । यदि प्रतित्त्वणं तप्युलानां स्वृत्त्ववर्त्तानत् समयं प्रति सृदमः पाको अवतिति निश्चीयते । यदि प्रतित्त्वणं तप्युलानां स्वृत्त्वपाको म भवेत् तदा अनु अक्षतोचितस्यूलपाकंस्थामायो भवेत् । यदं सर्वेषां द्रव्याणां स्वृत्त्वपायो स्वति कार्तात् वर्त्तन्य वर्ष्त् स्वति सा वर्तना तिर्णीयते । चेत् द्रव्याणां प्रतिसमयं परिणामो नेर्च भवेत् नर्दि द्रव्याणां स्वृत्तवर्धाः प्रति सा वर्तना वर्ष्त् प्रति स्वत् सा वर्तना वर्ष्त् वर्षाः प्रति स्वत् सा वर्तना वर्षाः प्रति स्वत् सा वर्तना वर्षाः प्रति सा वर्तने वर्षाः स्वतः सा वर्तना वर्षाः सा वर्तना वर्षाः सा वर्तना वर्तने वर्ताः सा वर्तना सा वर्तना सा वर्तना वर्तना वर्ति । वर्तनालक्ष्यो निर्म्यकालक्षयो प्रवाचनः सम्बतः निष्क्रियः वर्तना तर्वतः द्रविक्षयः स्वतः सा वर्ति वर्तिः वर्तिः वर्तिः स्वतः वर्तिः वर्त

इदानी परिणामः कालस्योपकारः कथ्यते—द्रव्यस्य स्वमात्रान्तर्रतनृत्तिः स्वभावान्तरोदा-त्तिश्च परिस्थन्दात्मकः पर्यायः परिणाम उच्यते । स परिणामः जीवस्य क्रोधयानसायात्रोभा-२० दिकः। पुँद्गळस्य परिणामः वर्णान्धरसम्पर्धादिकः ।-धर्मस्याधर्मस्य आकाशस्य च अगुरुद्धसु-गुणगृद्धिहानिथिदितः परिणामो वेदितव्यः। पिकातस्तायन् पर्यायक्षयः परिणामः कालस्योपकारः। इदानी क्रियाळक्षणः कालोपकारः कथ्यते—परिस्पन्यस्यकः चळनक्षयः पर्यायः क्रिया

कथ्यते । सा क्रिया द्विप्रकारा—मायोगिकी, वैश्वसिकी च । तत्र प्रायोगिकी क्रिया हरू सुरालशकराणीनां भवति । वैश्वसिकी स्वाभाविकी मेचविशुरादीनां भवति । सा द्विपाणि २५ क्रिया कालश्रव्योगकारः कथ्यते । विश्वाता तावत् क्रिया ।

इदानीं परत्वापरत्वयोरवसरः । परत्यापरत्वे स्वेत्रकृते [ कालकृते ] च, कालोपकार-प्रकरणात् सूत्रे कालकृते गृह्यते । तथादि---अतिसमीपदेशवर्तिन अतिकृत्वे अतारिगुणहीने चाण्डाले परत्वव्यवद्वारो वर्तते, दूरदेशवर्तिनि गर्भरूपे अतादिगुणसहिते च अपस्यव्यवद्वारो

१ मुस्तवरा- भारः बर, जरु । २ वर्तते ताः वरु । ३ -व पयां- भारः बरु, जरु । ४ अन्या प्रयुक्ते तारु, भारः, बरु, जरु । ५ -स्यालाभी भ- भारः, बरु, जरु । ६ त भ- तार् बरु । ७ पुद्रलस्य परिणाम उच्यते पुट्रलस्य भारः, बरु, जरु । पुद्रलस्य परिणाम उच्यते वर्ण- वरु । ८ सा ब्रि- भारः, बरु, जरु । ९ -स्वे ब्रेल्स्यकृते च भारः, जरु, वरु । -स्वे क्षणकृते च वरु ।

#### भारत है

#### **पद्ममोऽध्यायः**

१९५

वर्तते । ते ह्रे अपि परला उपरले उक्तलक्षणे काल्यहते झातव्ये । कालेपकार इत्यर्षः । परिणामादयस्वरदारः सूर्यादिक्षियाकारणसम्याविलक्षिद्वयवहारकाल्यका झातव्याः । सम्ययस्तु अणोरण्यन्तरिवयदनलक्षणप्रमाणे सुख्यकाल्यको वैदितव्यः । एते वर्तनादयः पञ्चो-पकाराः कालस्यास्तित्वं झाययन्ति । ततु वर्तनायहणं यत् कृतं तेनैव पूर्यते परिणामादयस्तु चरकारः वर्तनायां भेदा एव किमिति परिणामादीनां प्रकृणं पूष्या् विधीयते १ तद- ५ नर्यकम् ; परिणामादीनां प्रवश्चः काल्युयम् चर्ताः । किन्तत् काल्युयम् ? निर्वयकालो न्यवहारकालस्य । तत्र निश्चयकालो वर्तनात्वश्चणः परिणामादिच्युलक्ष्यणो व्यवहारकालस्य । उक्तञ्च—

"दच्वपरियट्टरूनो जो सो कालो हवेह ववहारो। परिणामादी लक्खो बङ्ग्णलक्खो दु परमहो॥"[इज्बसं० गा० २१] १०

तत्र व्यवहारकालो सूनसविष्यत्यत्रतं मानळक्षणः गौणः निश्चयकाले, काळाभिधानं सुख्यम्। व्यवहारकाले सूनसविष्यत्वतं मानव्यपदेशो सुख्यः काळव्यपदेशस्तु गौणः। क्रस्मान्मुख्यः कामाद् गौणः ? क्रियायुक्तसूर्योदिद्रव्यापेश्वरतात् सुख्यः, काळकृतत्वात् च गौण इति।

'अय प्रमेरवाधर्मस्याकाशस्य पुद्रस्य जीवस्य काळस्य चोपकाराः प्रोहिताः । १५ ''उपयोगो सम्रणम्'' [ त० स्० २।८ ] इत्यादिभिर्त्तकण्ड्योक्तम् , पुद्रस्यतां तु समान्य'-ङक्षणं प्रोक्तं विशेषस्वश्चणन्तु नोक्तं तदिदानी पुद्रस्यानं विशेषस्वश्चणसुन्धताम्' इत्युपन्यास-सम्मवे सूत्रमिदमाहः—

# स्पर्शेरसगम्धवर्णवन्तः पुदुगलाः ॥ २३ ॥

स्त्रपति स्पर्शनं वा स्पर्शः। "अकर्तिर च कारके संज्ञाणाम्" [का० सू० श्रापाश ] २० पण्। पहें "मादे" [का० सू० श्रापाश ] एच्। रस्यते रसनं वा रसः। सन्यते सन्धवं वा समः। वण्यते वर्णनं वा वर्णः। स्पर्शकः रसशः मन्ध्यते वर्णकः स्पर्शरसमन्धवर्णाः, स्पर्शरसमन्धवर्णाः विचाने वेषां पुर्वमत्यानां ते स्पर्शरसमन्धवर्णवन्तः। पूर्वन्ते राजन्ति च पुर्वमतः, वाहोस्तर्थानिवायेन योगः मयूर् श्रेसरादिवन् । धमनुरत्र नित्ययोगे यथा श्रीरिणो वृक्षाः वटादयः। पुर्वमतः स्पर्शतिवायेन योगः मयूर् श्रेसरादिवन् । धमनुरत्र नित्ययोगे यथा श्रीरिणो वृक्षाः वटादयः। पुर्वमतः स्पर्शतिवायेन योगः मयूर् श्रेसरादिवन् । तत्र स्पर्शेऽष्टकारः-मृतुक्कंतगुरु- स्प लघुशीतोध्यास्तिधक्षभेदात् । रसः पद्धप्रकारः-विकान्छकं द्वभुरक्काय्यसेदात् । गन्धो व्रिप्तकारः-सुर्विकंत्रपतिवादः । यते पुर्वालां स्पर्शादयो मूलुगुणभेदाः। ते च श्रायेकं द्विष्टवादिसंयोगगुणभेदेन 'संख्येयासंस्य-यानन्तभेदार्य भवन्ति । अथवा सर्वेषां रक्षानां

१ - या अया एव ला०, व०, ज०। - या मेद एव ता०। २ - माग्यं ल- आ०, व०, ज०। ३ - मरातियुवत् आ०, व०, ज०। ४ वंतुरत्र ता०। ५ - कटुकस- आ०, व०, व०। ६ संस्थेयानन्तरो भे~ आ०, व०, ज०।

१५६ तत्त्वार्धवृत्ती [ 4|**₹**¥

व्यञ्जको उनपरस हति कारणात् धन्नस्वपि रसेप्यन्तर्भावः । येषु च जरुतिपु एको ही त्रयो वा गन्धावयः प्रकटी न हायन्ते तत्र स्पर्शेसद्भावाम् अपकटाः सन्तीति निश्चीयते । तनु "रूपिण: पुरुगहा;" [ ५।५ ] इत्यन्न सूत्रे पुरुगञ्जानां रूपगुंगः प्रोक्तः, रूपगुणाविनाभावि-नश्च रसादयो गुणाः तस्मिन्नेव सूत्रे संगृहीता इति कारणात् पुद्गळानां रूपादिपत्त्यं तेर्नव ५ सूत्रेण सिद्धं किमर्थंभिदं सूत्रमनर्थकम् १ इत्याह-सत्यम् ; "नित्यावस्थितान्यह्यपाणि" [ ५।४ ] इत्यस्मिन् सूत्रे धर्माधर्माकाशादीनां नित्यत्वादिनिरूपणे पुद्गालानामपि अरूपत्य-प्राप्ती सत्यां तस्याः प्रतिवेधार्थं "इ.पिण: पुवृज्ञालाः" इति सूत्रं तत्रोक्तम, "स्पर्शरसगन्ध-वर्णवन्ताः पुर्गालाः" इति तु सूत्रं पुर्यालानां परिपूर्णस्वरूपविशेषपरिक्वानार्धसुक्तं तेनानर्थकं न मदति।

अय पुद्गळानां सम्पूर्णविद्येपपरिक्षाने सञ्जाते ५पि पुद्गळानां विकारपरिक्रानमविद्यष्ट 80 वर्तते, तर्वं सूत्रमिद्युष्यते---

### क्रान्द्वन्धसीदम्यस्थीस्यसंस्थानभेदतमरद्वायातपोच्योतवन्तरच ॥ २४ ॥

सूद्रमस्य भावः सौत्तन्यम् , स्यूद्रस्य भावः स्थोत्यम् । शब्दश्च मन्धञ्च सौत्तन्यं च स्थोत्यं च संस्थानं च भेदरन तमरन ह्याया च आतपरच उनोतद्वच प्राव्ददन्धसीच्न्यस्योज्यसंस्थानः १५ भेदतमरछायातपोद्योताः, ते विद्यन्ते येषां पुद्गालानां ते शब्दवश्यसीद्मयस्यौत्यसंस्थानभंद-तमरस्र।यातपोद्योतवन्तः । एतेर्दशभिः पुद्रगत्नविकारैः सद्दिता पुद्रगत्ना मवन्ति ।

तत्र तावच्छब्दस्यरूपं निरूष्यते । शब्दो द्विपकारः—माधात्मकोऽभाषात्मकःचेति । तत्र भाषात्मकोऽपि द्विप्रकारः—साक्षराऽनश्चरभेदात् । तत्र साक्षुरः शब्दः शास्त्रप्रकाशकः संस्कृताऽसंस्कृतात्मकः आर्यन्लेच्छच्यवद्यरद्ययः । अनद्यरः शब्दो द्वीन्द्रियत्रीन्द्रियस्तुरि-२० न्द्रियपञ्चेन्द्रियाणां प्राणिनां भ्रानातिसयस्यशायकधनप्रत्ययः । क्रानातिस्यस्तु एकेन्द्रियापेक्षया हातन्यः, एकेन्द्रियाणां तु हानभात्रं वर्तते अतिशयहानं नास्ति अतिशयहानदेखभाषात्। अतिशयहानवता सर्वह्रेन एकेन्द्रियाणां स्वरूपं निरूप्यते । स भगवान् एरमातिदायहानवान्, अन्यः पुमान् रच्यापुरुषसदशः नाममात्रेण सर्वद्मः हरिहरादिकः ।

अत्र केचित् सर्वक्रस्य अनक्षरात्मकं शब्दं प्रतिभादयन्ति<sup>३</sup>, "मृष्टो वर्णात्मको ] इति बचनात् ; तब सङ्गच्छते ; अनक्षरात्मकेन शब्देन २५ <sup>६</sup>व(ने:" [ अर्धप्रतीतेरमावात् । तथा चोक्तम्—

> 'दिवकृतो ध्वनिरित्यसदेतत् देवगुणस्य तथा विद्वतिः स्यात् । साक्षर एव च वर्णसमृहान्तैव विनार्थमतिर्जगिति स्वात् ॥" [

भाषात्ममः सर्वे/ऽपि साञ्चरानसरहरः प्रायोगिक इत्युच्यते पुरुषप्रयोगदेतुत्वान ।

१ प्रकटतथा न हा- वर्ग प्रकटहानं हा- भार, वर्ग २ -ण प्रोन्हार, वर्ग ३ -नित नष्टवर्णात्मकं शब्दं प्रतिगदयन्ति भाग, मन, जन् ।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

अभाषात्मकोपि द्विप्रकारः—प्रायोगिकवैश्वसिकभेदात् । पुरुषप्रयोगे भवः प्रायोगिकः, विश्वसा स्वभावेत सञ्जातः वैश्वसिकः । विश्वसा इत्ययं राव्दः आकारान्तोऽज्ययं स्वभायार्थवाची । तत्र प्रायोगिकरचनुष्यकारः—तत्वितवचनसुषिरभेदात् । तत्र ततः शब्दः चर्म्यतननेन सञ्जातः । योऽभी पुष्करः पटहः भेरी दुन्दुभिः हर्दुरो अस्पावादित्रविशेषः 'र याव' इति देश्याम्, इत्यादिकः तत इति कथ्यते । विततः शब्दः तन्त्रीविहितयीणासुद्भवः । सुपोषैः ५ किसरेशच जल्लपित इत्यादिको वितत उच्यते । पनः शब्दः तालकस्वतालः नाविन्याद्यसिधानन्तातः । सुषिरः शब्दः सन्युवेणुभंभावाहलादिमभवः सुपिर उच्यते । १ ।।

अय वन्धसम्बन्धः । चन्धो द्विप्रकारः—प्रायोगिकवैद्यसिकसेदान् । वत्र प्रायोगिकः पुरुपप्रयोगोद्भवः । अजीवनिषयजीवाजीवविषयभेदान् सोऽपि द्विप्रकारः । तत्र अजीवनिषयजीवाजीवविषयभेदान् सोऽपि द्विप्रकारः । तत्र अजीवनिषयो वन्धः दाहलाक्षादिलक्षणः । जीवाजीविषयः कर्मनोकर्मवन्धः । वैश्वसिको वन्धः १० स्वामाविको बन्धः स्निम्धरूक्षत्यगुणप्रत्ययः शकचापसैघोलकातक्षिदादिविषयः ॥ २ ॥

अथ सौक्त्यसुच्यते । तद् द्विमकारम्-अन्त्यपेक्षिकोदाम् । तत्र परमाणूनां सौक्त्यम् अन्त्यसुच्यते । अपेक्षायां भवमापेक्षिकम् । कपित्ववित्वचर्षेक्षया आमलकाशीनि सूक्ष्माणि, आमलकाशपेक्षया वदरादीनि सूक्ष्माणि, वदराद्यपेक्षया ककोत्वविनि सूक्ष्माणि पर्व मरिच-सर्ववासैरीमसूत्रीनि सूक्ष्माणि बातव्यनि ॥ ३ ॥ १५

क्षय स्थौत्यमुच्यते । तद्दवि द्विप्रकारम्-अन्त्यापेक्षिकमेदान् । तत्र जगद्वयापी महास्त-म्धः अन्त्याधृतः । राजिकासर्वयमरिचककोलयदरासलकवित्यकवित्यक्षितस्ये सेपेकारयूलीन ॥४॥

अय संस्थानमुस्यते । तदिष द्विप्रकारम्-इव्यंत्रक्षणानिश्वंत्रक्षणभेदात् । द्वेत्यंत्रक्षणं संस्थानं वर्तुकत्रिकोणसतुःकोणदीर्घपरिमण्डलदिकम् । दृदं वस्तु दृश्यम्मृतं वर्तते इति वस्तुम-प्राम्यत्वात् व्यनित्यंलक्षणं संस्थानमुख्यते । तत्त् मैपपरलादिषु अनेकदिषं वेदितल्यम् ॥५॥ व

अय भेदरशरूप निरूप्यते । भेदः पट्मकारः—उत्करः सूर्णः सपदः सूर्णिका प्रतरोऽणु-घटनं चेति । दार्धादीनां ककचकुठारादिभिः उत्करणं भेदनम् उत्करः । ययगोषूमचणकादीनां सकुकणिकादिकरणं चूर्णगुण्यते । घटकरकादीनां भिच्चकांतरादिकरणं खण्डः प्रतिवादाते । व्यक्तिसूक्त्मातिरशूलविकतं गुद्रमापराजसापहेरिमन्थकादीनां दलनं चूर्णिका कथ्वते । मेघपटला-दीनां विघटनं प्रतर उच्यते । आजित्तमलोह्पिण्डादिषु द्रुपणादिभिः कुट्यमानेषु अग्निक्शिति- २५ गीमनम् अण्चटनगुल्यते ॥ ६ ॥

अय तमो भिरूप्यते । प्रकाशविपरीतं चहुःप्रतिबन्धनिर्मतं वमोऽपि पुद्रस्त्रविकारः ।।०। प्रकाशावरणकारणमृता द्वाचा द्विमकारा । पका वर्णोदिविकृतिपरिणता । कोऽर्थः १ गौराधिवर्णं परिस्वस्य स्थासादिसावं गता । द्वितीया खाया 'प्रतिच्छन्दमावात्मिका ।। ८ ॥

१ -तादिताण-आरं, दं, घंं, वंं। २ -प्रयोगाद् अयो आरं, दं, घंं। ३ -सुपारी~ वंं। अपुरी कृष्णिकाः। ४ अपेक्सस्य्-आरं, दं, तः। ५ नणकी इतिसम्बक्षः। ६ प्रति-विश्वक्षाः। अपदा प्राकृतनापायाः संस्कृतस्यस्येण स्था ना।

१९८ तत्त्वार्थवृत्ती

[ ५।२५

वरुणप्रकाशस्त्रक्षणः सूर्य्यविद्धिः प्रमृतिनिधित्त आतप उच्यते ॥ ९ ॥ क्योतिरङ्गणरत्नविधुज्ञातः प्रकाश उद्योत उच्यते ॥ १० ॥ एते शन्दादयो द्या भेदा पुद्गलश्रुव्यविकास वेदितव्याः । चकारात् अभिधातचोद्-नादयः पुद्गलपरिणामाः परमागमसिद्धाः संसुधिता शातव्याः । अवेदानी पुट्रसानां प्रकारः निरूषते---

#### अणवः स्करपञ्च ॥ २५ ॥

श्रदेशमात्रभाविता त्पर्शादिपर्यायाणामुत्यचिक्षामध्येन परमाणमे अण्यन्ते "शब्दानी कार्यकिष्ठ विस्त्रोक्ष्य सद्क्षपतया "मतिपाद्यन्ते इति अणवः "सर्वधातुत्रयः उः" [ ] तथा चोक्तम—

१० "अणनः कार्यतिङ्गाः स्युः दिस्पर्जाः परिमण्डलाः। एकवर्णरसा नित्याः स्युरनित्यात्र पर्ययैः॥" [

नतु येऽतिसूक्ष्मा अणवो वर्तन्ते तेषां क आदिः को मध्यः करवानाः १ सरयम् ; तेषां स्व एव आदिः स्व एव मध्यः स्व एवान्तश्च "खाद्यन्तवदेकस्मिन्" [ पण स्० ११४।२४ ] इति परिभाषणात् । तथा चोक्तम्---

<sup>१५</sup> "अत्तादि अत्तमन्त्रं अनंतं गेव इंदिए गिज्यं । जं दर्जे अविधानी तं परमाशुं विधानाहि ॥" [नियमसार गार २६]

१ समुदिता आ०, व०, ज०। २ साध्यस्ते ब्या०, व०, ज०। ३ प्रतिशयन्ते आ०, व०, ब०। ४ −मां मध्ये क आ०, व०, ज०। ५ स्कन्दित्त व०! ६ मेदाः प्रव⊢ आ०, व०, ज०। ७ गरसरसमु∽ व०।

५।२६-२७ ]

पञ्चमोऽष्यायः

निश्चयन्यवहारनयहृयकभाविस्पर्थः । निश्चयनवादणव एव पुद्गन्त्रः, व्यवहारनयान् स्कन्धाः अपि पुद्गन्त्य भवन्तीस्वर्थः ।

अय पुद्गळपरिणामः अणुरुपः स्क्रम्यरूपश्च वर्तते । असावनादिर्वर्तते भाहोस्विन् सादिरस्ति ? उत्पत्तिळ्छ्णल्वान् सादिरङ्गीक्रयते, तर्हि किन्निमित्तमाश्रित्योत्परान्तेऽणवश्च (णवः ) किन्निमित्तमाश्रित्योत्परान्ते स्कन्धाम्बेति प्रश्ने तत्र नावन् स्कन्यानासुत्पत्तिनिमित्त- ५ संसूचनार्थं सूत्रमिदसादुः—

### भेदसङ्घातेभ्य उत्पचन्ते ॥ २६ ॥

मेदश्च सङ्घातश्च भेदसंघातश्च भेदसंघातात्तेग्यः भेदसंघातेग्यः, रूपे रूपं प्रविष्टं "**सहपाजामेक्ट्रोबः**" [पा० स्० १)२।६४] इति वचनान् भेदसङ्घातशब्दछोपः । *बराचन्*ते जायन्ते स्कर्भा इत्यर्थः । संघातानां द्वितयनिमित्तवज्ञान् विदारणं भेदः । भिज्ञानाम् एकत्र १० मेरापकः संवातः । भेदात् संवातात् तदुभयाच श्कन्धा उत्पद्यन्ते इत्यर्थः । अस्यायमर्थः— हुयोरण्योः मेलापकादैकश्रीभवनात् ह्विप्रदेशः स्कन्धः सञ्जायते । हिप्रदेशस्य स्कन्धस्य एकस्य चाणोर्मे छापकास्त्रिप्रदेशः स्वन्ध उत्पद्धते । त्रयाणां या भिलानामणुतां मेळापकास्त्रिपदेशः रकस्थी जायते । द्विप्रदेशस्य स्वन्धस्य अपरस्य च द्विप्रदेशस्य स्कन्धस्य मेलापस्त्रासतुः-प्रदेशः स्कन्धः सञ्जापते । अधवा त्रिप्रदेशस्य स्कन्धस्य एकस्य चाणोर्मेसायकारण्यतुःप्रदेशः १५ स्कन्धः सञ्चायते । अथवा चतुर्गाम् अणुनां भिन्नानां मेळापकारचतुः प्रदेशः स्कन्धः सञ्जायते । त्रिप्रदेशस्य स्कन्धस्य द्विप्रदेशस्य च स्कन्धस्य एकवीमचनान् पद्धप्रदेशः स्कन्ध करपद्यते । चतुःप्रदेशस्य स्कन्धस्य एकस्य चाणोर्मे ठापकातः पद्मप्रदेशः स्कन्धः सञ्जायते । पञ्चानामणुनां वा भिलानां मेळारकान् पञ्चपदेशः स्वन्धः सञ्जायते । इत्यादिसंख्येयानामणू-नामसंख्येयानामणुनाम् अनन्तानाम् अणुनां च मेळाएकान् संस्थेयप्रदेशः असंस्थेयप्रदेशः २० अनन्तप्रदेशः अनन्तानन्तप्रदेशभा स्कन्ध करपयते । एतेपामेव स्कन्धानां पूर्वरीत्या भेदात् नामा स्कन्धा उत्पद्यन्ते द्वन्यपुकः स्कन्धो यावत् । यथा भेदान् संघाताच स्कन्धोरपत्तिनिंगदिता तथा भेदसंघाताभ्याम् एकसमयोत्पन्नाभ्यां हिन्नदेशादयः स्कन्धाः "सम्प्रजायन्ते अन्यस्माद् भेदेन अन्यस्य मेळापकेन तदुभवप्रदेशः स्कन्ध उत्पद्यते इत्यर्थः ।

अध यदि रक्ष्म्या एवमुत्यवान्ते तर्हि अणुः कथमुत्यवाते इति परते सूत्रमिदसाहुः— भेदादणुः ॥ २७ ॥

अणुरूपयते । कस्माद् ? भेदात् । न संवातात् न च भेदासंघाताभ्यामंणुदूरस्वते किन्तु भेदार्वर्वाणुरूपणते इति नियमार्थंनिदं सूत्रम् "सिद्धे सत्यारम्भो नियमाय" [ ] इति वस्तान् ।

१ -स्य ते- आ०, ब०, ज०। २ संजाय- आ०, ज०, ज०, ब०! ३ -धुश्य- आ०, ब०। ४ -देवीय- औ०, ब०, ज०। ५ "सिद्धे सत्वाशमी नियमीर्थः" -स्यायसं० ६० २५। "सिद्धे विधरएस्यमाणी जातकाणी मतिः" -पा० म० आ० १।१३।

तस्यार्थवृत्ती

ि १।२८-३०

अथ स्कन्धानामुरुक्तिः संघातात् भवति, "मेद्संघातिस्यः उत्पद्यन्ते" इत्यत्र भेदप्रदर्ण निर्द्यकम् : नैवैम् ; भेदपद्णे प्रयोजनमस्ति, तद्दर्थमेव सूत्रमिद्मुच्यते—

# भेदसंघाताभ्याः चात्तुषः ॥ २८ ॥

भेदएन संघातश्च भेदसंघाती ताभ्यां भेदसंघाताभ्याम् । चक्क्षण गृहातं चानुषः चक्कुपंद्वां भ्रम् स्वाधः स्कन्ध इत्यर्थः । अनन्तानन्ताणुमेलापकातातिऽपि किञ्चत् स्कन्धः चानुषः चक्षुप्राद्वां भवति । तयोर्यच्ये योऽचास्तुषः स चान्नुषः कथं भवति ? स्कृत्मपरिणामस्कन्धस्य भेदे सित सीक्ष्मस्याऽपरिद्वारात् एकत्र अचान्नुष्यत्वमेद, द्वितीयस्तु अचान्नुषः स्कन्धः अन्यसङ्घातेन चान्नुष्णं भित्तितः सन् सूक्ष्मपरिणामपरित्यागे सितं स्यूक्रस्तीत्वनी सत्यामचान्नुषोऽपि चानुष्यं भवति । तेन भेदसङ्घातेभ्यः उत्परान्ते । इत्यत्र १० भेदमहुण्यतेभ्यः त्रप्यान्ते । अशायं भावः—केवलात् भेदात् सुरुसस्य स्कन्धस्य चान्नुपत्यं न भवति । अशायं भावः—केवलात् भेदात् सुरुसस्य स्कन्धस्य चान्नुपत्यं न भवति । किन्तु चान्नुषेण सह सिक्तिस्य सुरुस्यस्य चान्नुपत्यं सवति ।

अथ धर्माधर्माकाशपुद्रस्कास्त्रजीवद्रव्याणां निजनिजस्यणानि विशेषमूत्तनि विद्वद्वि-शेवकेणोमास्वामिना श्रीकानि, पण्णामपि सामान्यस्थममदापि नोक्तं वर्तते, तस्रतिपस्यस्य सुजमर्मिदं सुच्यते—

#### 14

### सदु इञ्यलक्षणम् ॥ २९ ॥

द्रव्याणां लक्षणं द्रव्यलक्षणं द्रव्यस्य वा लक्षणं द्रव्यलक्षणम् । सत् मथित । कोऽर्षः १ गत् सन् विद्यमानं तत् द्रव्यं भवित, यत् सन् नास्ति तत् द्रव्यं न भवित । तरशस्यं सर्वेषामेव वरणां द्रव्याणां वर्तते एव ।

अथ सदेव तावत् पूर्वं न हायते यत् द्रवयाणां स्थलभूतं सामाध्यतया वर्तते, तन्परि-२० ज्ञानीर्थं सूत्रं वक्तुमहीति भयन्त इति प्ररने सूत्रमिदमाहुः—

# उत्पादव्ययभौव्ययुक्तं सत् ॥ ३०॥

चेतनद्रव्यस्य अचेतनद्रव्यस्य था निजां जातिमसुद्धतः कारणवशान् भावान्तरम्नानिः वस्पादनसुत्पादः, यथा मृत्तिण्डिक्ष्यते मटपर्याय अस्पद्धते । पूर्वभावस्य व्ययनाँ विवदनं विदासन् विवसनं विवसन्  विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन्य विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन्य विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन् विवसन्य विवसन् विवसन् विवसन्य विवसन् विवसन्य वि

१ नैव मे∸ तारु । २ −सिन्धुस्य- आरु, बरु, झरु। ३ −र्थवितु- आरु, बरु, हरु। ४ - नंविग- तारु, बरु। ५ - व्यक्तिस्युस्य- आरु, बरु, झरु।

80

त भवित तद् वस्तु नास्ति । नसु भेदे सित युक्तशब्दो दृश्यते यथा 'देवद्त्तो दृष्केन युक्तो वर्तते' इत्युक्ते देवद्त्तो दृष्केन युक्तो वर्तते हिन्दु स्वयुक्ते देवद्त्तो दृष्केन युक्तो वर्तते हिन्दु स्वयुक्ते स्वति देवद्त्तो दृष्केन स्वति देवद्त्तो दृष्केन स्वति देवद्त्ते स्वयुक्ति स्वति कथि खिद्द्रभेदेन येत युक्तशब्दोऽत्र दृष्टः, यथा 'स्तम्भः सारयुक्तः' इत्युक्ते न सर्वथा स्तम्मान सारो भिन्नो वर्तते किन्तु द्वयोरप्यक्तिमाभावोऽस्ति । तेनायमर्थः—उत्पाद्ध्य्यभीव्यसहितं सदुस्यते । अयया, 'युक्ति योगे' इति रोधादिको पातुर्ने मविति किति हिं पुत्र समायो इति देवादिकोऽयं धातुः । तथा सित उत्पाद्व्ययक्षीव्यस्ति । वशा सित उत्पाद्व्ययक्षीव्यस्ति वर्षाद्व्यस्ति । तथा चोत्रम् स्वरूप्ति वर्षाद्व्यस्ति । तथा चोत्रम् स्वरूप्तद्वयक्षीव्यस्ति । तथा चोत्रम्

"स्थितिजनननिरोधस्थ्यणं चरमचरं च जगत् प्रतिश्चणम् । इति जिन सक्तस्त्रसमञ्चनं बचनमिदं बदतां बरस्य ते॥" (ब्रह्सस्य स्टो० ११४)

अस्मिन् सूत्रे उरपाइन्यम्ब्रीन्याणि द्रव्यस्य स्थ्यणानि उक्तानि । द्रव्यं द्वु स्वस्यं प्रोक्तम् । पर्यायाधिकतयेन उत्पादादीनां व्यास्मरमधीन्तरभावः, तेनैव च नयेन द्रव्यात् उत्पादादी-नामधीन्तरमावः । द्रव्याधिकनयेन द्वा परस्परं व्यविरेको नास्ति किन्तु तन्मयस्त्रं वर्तते । अनवा रीत्या वस्त्रमञ्जलकथार्मीवामावौ सिद्धाविति ।

अध "नित्याविश्यतान्यह्याणि" [५१४] इति यत पूर्वमुक्तं तत्र कि नित्यं तदस्या-भिन्नं ब्रायते इति मरने नित्यलक्षणसूर्चनयरं "सूत्रमादुः---

## तद्भाषाध्ययं नित्यम् ॥ ३१ ॥

भवनं भावः तस्य भावसाद्भावः, तद्भावेन अञ्ययमिविनाद्यं धृवं तद्भायाव्ययं निरयमुच्यते । तद्भावः कः १ प्रत्यिम्ञानहेतुता तद्भावः । मरप्यिम्ञानहेतुता का १ 'तर्वेदस्' इति १०
विकल्पः प्रत्यिम्ञानस् । तत्पर्यमिञ्चानहेतुता तद्भावः । मरप्यमिञ्चानहेतुता का १ 'तर्वेदस्' इति १०
विकल्पः प्रत्यिम्ञानस् । तत्पर्यमिञ्चानप्रकस्पान्न मर्वात निर्हेतुकः च भवति । यो यस्य हेतुः
स तद्भावः । येन स्वमावेन वस्तु पूर्वं हृष्टं तैनैव स्वमावेन पुनर्रपि तर्वेदसिति अस्यभिञ्चायते
वप्तवर्यते सङ्कल्प्यते, यथा "स्रिप्णिक हृष्टस्य दृष्टयम् तिकालक्ष्मणस्य भावः स्वित्पव्हहृक्ररोणावस्थातम्—घटाकाश्कालेऽपि सृत्यिण्डहृष्टस्यावस्थानम् , यदं हृष्ट्या तदेवेदसिति—तदेव
पृत्यण्डहृष्टस्यिति प्रत्यभिञ्चानेन अतीयते । यथा वृद्धं तष्ट्या स प्यायं शिद्धः योऽस्मिभः २५
पूर्वसेव हृष्टः, अनया रीत्या यद्व्ययं तक्षित्यप्तुक्यते । यदि अत्यन्तं निरोपो भवतिविवादाः स्यान् , तदा अभिनष्मादुभौवसात्रमेव स्थान् मृलहृष्ट्यविकोपो भवति । यटाङ्गोकारे

१ -ति कस्पाद् द्राशस्य नामा- व०। -ति द्रव्यस्य नामा- ता०। २ परमयां- आ०, व०, ज०। ३ -त्या तस्यवयां- चा०, व०, ज०, व०। ४ -नार्थं गरं मृतमाहुसीयन्तः आ०, व०, ज०। ५ -मृत्रमिद्माहुः च०। ६ -ति स्माव्यमिति विक्र- ता०, आ०, व०, ज०। ७ मृतिव्हत्- च०।

٤ο

िभावस

मृतिग्वमृत्तिकाद्वस्यवत् विकायकायाः विद्याति । तस्याति । तस्याति कारणात् तद्भाविन नित्यं निभवीयते । मृतिग्वात् प्रदर्णायस्तु उपसर्वनीमृतः अवधानभृतः, तदः भावस्तु अधानभृतः तेन नित्यमिति । तिष्ठस्यं कयिक्षत् वेदित्तस्यम्—केनिकायमकारेण हात्तस्यम्—द्रव्यार्थिकतयेन हात्तक्यम्-द्रव्यार्थिकतयेन हात्तक्यम्-द्रव्यार्थिकतयेन हात्तक्यम्-द्रव्यार्थिकतयेन हात्तक्यम्-द्रव्यार्थिकतयेन हात्तक्यम्

अध, नतु तरेव नित्यं तरेवानित्यमिति विरुद्धमेतन्—चेन्नित्यमङ्गीक्रियते तर्हि उत्पाद-व्यवयोरमावः स्थान् , एवं सत्यनित्यताया विनाशः स्थान् , चेदंनित्यमङ्गीक्रियते तर्हि व्यिते-रमावः स्थान्—धौन्याभावो मवेन , तथा सनि नित्यतायाः विचातः स्थान्: युक्तमुक्तं भवता; अस्थैन एकतस्तुनि नित्यानित्ययोविरोधस्योच्छेदनार्थं स्थान्न।दिमिरिदं सूत्रमुच्यते—

## अर्षितानर्पितसिद्धोः॥ ३२ ह

अर्ष्यप्रमध्यितम् । न अर्पणमनर्ष्यितम् । अर्पितं च अन्धितं च अर्पितानर्षिते । अर्पिता-नर्पिताञ्चां सिद्धिः अर्थितानर्पितसिद्धिः सरश अर्पितानर्पितसिद्धेः कारणात् तिस्यानित्ययोः कयनं भवति, तत्र नास्ति विरोध इश्यर्थः । अध्यायमर्थः-वरत् तावदनेकान्तारमन् वर्तते । तस्य वस्तुनः कार्यवज्ञात् यस्य कस्यचितस्यभावस्य प्रापितमर्पितं प्राधान्यम् उपनीतं विवक्तित-१५ मिति यावतः, नार्पितं न प्रापितं न प्राधान्यं नोपनीतं न विवक्षितमन्त्रितम्ब्यते प्रयोजनान भावात् . सतोऽपि स्थमावस्याधिवक्षितत्त्रात् । उपसर्जनीभूतमप्रधानमृतम् अवर्षितमुच्यते, यथा फश्चित् पुसान् पिता इत्युच्यते । स पिता करयचिन पुदस्य विवक्षया पिता भवति । स एवं पिता गुत्र इत्युच्यते, तत्रापि पितुरपि कश्चित् पिता वर्तते, तद्वविश्वय्या स एव पिता वज्ञ इत्यच्यते । तथा स एव पुत्रत्वेन विवक्षितः पिता भातापि कथ्यते । कस्मात ? तस्य 'यश्न-२० होत पितृ वेन विवक्तिस्य पुंसोऽन्यः कदिचद् भ्राता वर्तते, तदपेक्ष्या स एव पुमान् भ्रातापि मवति । तथा भारत्वेन पुत्रत्वेन पिरुत्वेन विवक्षितः पुमान् भागिनेय इत्युचयते तस्य मात्-ह्यपेक्षया । इत्यादयः सम्बन्धा एकस्यापि पुरुषस्य जनकत्वजन्यत्वादिकारणाद् बहुयो मवन्ति, नास्ति तत्र विरोधः, तथा द्रव्यमपि सामान्यविश्वश्वया अर्लेणया नित्यमुख्यते. विक्रेपविवक्षया विद्रोपार्पणया नित्यमपि यस्तु अनिःयमित्युच्यते, अनित्यताकारणसन्दर्शनात २५ मृत इत्यादिवत् , तत्रापि नास्ति विरोधः । तो प सामान्यविद्रोपी केनचित्रयमकारेण कथिकट भेदा (भेदाभेदा) भ्यां व्यवहारकारणं सवतः । एवम् अर्वितानर्पितसिद्धिवज्ञान्नित्यन्त्रानित्यन्ते नीलस्वानीलस्वे एकचानेकरवे भित्तस्वाभित्रस्ये अपेश्चितत्वानपेश्चितस्ये देवत्वपौरुषस्ये पृ०य-

१ टोकस्य व्य – भाग, व०, जब, व०। २ - नोऽपि वि- आरः, व०, व०, वा०। ३ - ति संसारपिनि – भाग, व०, जब, व०। ४ - तकि - भाग, व०, जब, व०। ५ - वेद-निष्यमेश – व०। ६ पुप्रत्येन पितापितृत्वेन व०। पुत्रपितृत्वेन भाग, व०, अ०। ७ - न् प्रवृत्ति मा- आरं, व०, जव।

र०३

₹०

भावद-देश ो

पञ्चमोऽध्यायः

त्वपापत्वे इत्यादयो धर्म्मा एकस्मिन् पदार्थे भ्योजधितव्याः । अध परमाणुनां परस्परं अभ्योत्तमित्तसूचनपरं सूत्रमुज्यते—

### स्तिन्धम्ब्युत्वाद्धन्यः ॥ ३३ ॥

स्तिक्षति एम विद्रार्थ्यन्तरकारण्य्यवसात् रतेह्वर्याययहुर्धौवाधिकणः सञ्जावः रितन्स् इत्युक्यते । तथा विद्रार्थ्यन्तरकारण्य्यवसात् रुक्षपरिणामप्राद्धमीवान् रुक्षयति परुषो भवति ५ रुक्षः । रुक्षणं वा रुखः । रिताधिक रुक्षश्च रिताधरुष्धौ रिताधरुष्धौयौवः रिताधरुष्ठत्यं तरमात् रिताधरुष्ठाता—चिकणळक्षणपर्यायपर्वयद्यापर्यायदेवुत्वादित्वर्यः । वन्यो मवति— संरतेष उपवाते—प्रमणुकादिपरिणामः स्कृष्य उत्यदाते । द्वयोर्ध्रयोः परमाण्योः रिताधरुष्योः अन्योन्यसंर्वेषण्ठक्षणे वन्ये सति द्वर्यणुकरुकत्यो मवति । त्रयाणां व्यारतेष्ठेषण वन्ये सति द्वर्यपुकरुकत्यो मवति । द्वयाणां व्यारतेष्ठिकरुपे । तत्र १० रतेह्नाण एकविकर्ये । द्विविकर्यक्षिकरपञ्चतुर्विकर्य इत्यादिसङ्ख्येयविकरुपः असङ्ख्येय-विकरुपः अनन्तविकरुपः । एवं क्षानुणस्य एकिट्रिचिच्दुःसङ्ख्येयासरुख्येयानन्तविकरुपः । एवंविधगुणसंयुक्षः परमाण्यो वर्तन्ते । यथा अद्वरतेष्ठत्य द्वार्यारम्पर्वेष्ठरेष्ठस्यानन्तविकरुपः । एवंविधगुणसंयुक्षः परमाण्यो वर्तन्ते । यथा अद्वरत्योत्यद्वार्यस्याप्तिकरोहम् , अजाश्चीरात् अजापुतमधिकरतेहम् , एवं गोष्ठीरपृते अधिककोष्ट्रं गोष्ठीरान्तिकरेहम् , मिद्रपीष्ठतास्याप्तिकरेहम् , गोप्रवानमहिद्योष्ठतमधिकस्तेहम् , मिद्रपीष्ठीपात्रक्रमेत्वार्थाः सर्वतेष्ठात्रस्य स्माप्तिकरुक्षाः, तेथ्योऽपि पाषाण-पद्याद्योऽविकरुत्वाराः, तथा पुत्राज्यसम्भाणयोऽपि अधिकाधिकरिन्धस्यमुण्येवत्यः प्रकर्णमक्ष्येणनुमीयन्ते ।

अय स्निय्यस्त्त्वसुण्येतुको बन्य वकस्तत्र स्निय्यस्त्रसुण्योविरीयो नोक्कः, सामान्यन्ये प्रसन्ते सति अनिष्टराज्यतियेषार्थं सर्वेभिदसन्त्यते—

### न जघन्यगुणानाम् ॥ ३४ ॥

'हिनश्यहस्वाद् वन्य'ः इत्यत्र सामान्येन यन्य उकः। 'न जयन्यगुणानाम' इदं स्वन्तु अनिष्टगुणानिष्ट्रस्य वर्तते । अर्थेन स्वस्य तावद् स्वस्यानं क्रियते तथाहि—क्रयनमेव जयन्यम्, शरीरावयवेषु किल जयनं निक्ष्टोऽवयवः तथाऽन्योऽपि यो निष्ठष्टः स जयन्य उच्यते । 'खुबुबादितः" [ का० स्० रादारश ] इत्यतेन स्त्रेणे यत् प्रत्यये सति जयन्यशान्यः २५ सित्तः । "केचिन शास्त्रात्रे स्वर्णे सात्रे आवार्षे सति जयन्यशान्यः २५ सित्तः । "केचिन शास्त्रात्रे संतर्णे प्रत्ययं मन्यन्ते, यथा शास्त्रायां भवः शास्त्र्यस्या जयने भवो जयन्यः। गुणश्रमत्वत् अनेकार्यः कविद्मधानेऽधे यथा "गुणश्रमानार्थिमिदं हि वाक्यम्" [ इदत्त्वव रको० ४५] अभ्यानार्थिमिदं थेः । यथा अस्मिन् राग्ये वयं गुणमूतः अम्यानसृता

१ योजितस्याः भश्-,व-,व-। एतेयां स्वादान्द्र-स्था विदोपपरिज्ञानस्थम् आसमीमांचादयो विलोकनीपाः। २ -दिकारणनामस्क- व्या०,व-,व-। ३ वंदरेषणे व्या०, व-। ४ द्रपणु- व्या०, व-,व-। प -णप्रद- व-। ६ स्विमिदमाहुर।चार्याः व-। ७ प्राणिनीयाः।

1 4 34

२०४

इत्यर्थः । कचिन् "राजी—द्विगुणा रच्जुः समावयना इत्यर्थः । हे रच्जू एकत बेस्नित बुनिते इत्यर्थः । कचिन् इत्ये गुणकाव्यो वर्तते यथा गुणकान् सारुषो देशः, "गोशस्यदिप्रचुरद्वयय-नित्यर्थः । कचिन् इत्ये गुणकाव्यो वर्तते यथा गुणकोऽवं विद्वान् कृतोपकोशक इत्यर्थः । कचिन् रूपादिषु गुणकाव्यो वर्तते, यथा गुणक एरसादयः । कचिन् दोषविवधीतार्थे यथा गुणकान् सायुः । कचिन् सारो यथा द्विगुणेषु चणकेषु च विद्याणा गोष्ट्रमा इत्यर्थः । पर्व शौर्योदिसन्धादिसन्धादिन तत्त्रस्थितारस्थाविषु गुणकाव्यो कातव्यः । एतेष्वर्थेषु अत्र भागार्थो गुणकाव्ये कातव्यः । तेनार्य विषदः—जघन्या निक्षश्चा गुणकान्यः । एतेष्वर्थेषु अत्र भागार्थो गुणकाव्ये कातव्यः । तेनार्य विषदः—जघन्या निक्षश्च गुणकान्यः । एतेष्वर्थेषु अत्र भागार्थो गुणकाव्ये कातव्यः । तेनार्य विषदः—जघन्या निक्षश्च गुणकान्यः । एतेष्वर्थेन तिन्यते । त्र्या पश्चगुणेन संवर्थेन विद्याणिन वर्षकृत्ये वर्षाणेन अन्यते । एवं द्विष्टिचतुः पद्धादिसंद्वयगुणासंक्येन यगुणकान्तरगुणकेन स्वर्थे । वर्षा वर्षे । भवति । वर्षा पश्चादिसकृत्ययगुणकिनथात्रप्रमुणकिनथात्र । दिन्येन व प्रय्यो न भवति । वर्षान्यर्थः—जघन्यगुणकिनथात्रधन्यः वर्ष्ययुणकिनथात्रधन्यः वर्षे । विद्वायपरेषां सिन्धानां स्क्षाणां चान्योन्यं वर्ष्योऽन् स्वीति विदित्वयम् ।

अथ अभिन्नपि सुत्रे ऽविशेषप्रसङ्गोऽवन्थस्य, केपां वन्धप्रतिपेधो भवतीति विशेष-क्वापनार्थं सुत्रमिदमाङ्गः—

# गुणसभ्ये सदशानाम् ॥ ३५॥

गुणानां सान्यं गुणसान्यं तास्मत् गुणसान्यं भागतुल्यत्वे सति, सहशानां तुल्यजाती२० यानां परमाणूनां बन्यो न भवति ति " शेषः । अस्यायमर्थः-द्विगुणितन्यानाम् द्विभागस्तिरथानां परमाणूनां द्विगुणस्त्वैः-द्विभागरूचैः परमाणुमिः सह बन्यो न भवति । 'विगुणरित्यानां त्रिभागरिनःथानां परमाणूनां चिगुणस्त्वैः स्वापान्तिः र परमाणुभिः सह बन्यो न
भवति । तथा द्विगुणरिनःथानाम्-द्विभागरिनःथानां 'द्विगुणस्तिःथानां द्विगुणरिनःथैः द्विभागरिनःथैः परमाणुभिः सह बन्यो न भवति । तथा द्विगुणस्त्वाणां द्विगणरुक्षैः परमाणुभिः सह बन्यो न भवति । तथा द्विगुणस्त्वाणां द्विभागरुक्षाणां द्विगुणस्त्वैः
२५ द्विभागरुक्षः सह बन्यो न भवति । नतु गुणसान्ये भागतुल्यस्त्रे यदि बन्यो न भवति तदि
'सहज्ञानाभ्' द्वि पदं व्यर्थं साम्यक्षन्देन्यं सहज्ञार्थम्। तेन गुणवैपन्ये बन्यो मवतीति
सम्यत्यः सम्यक्ष्वतितिः उत्तरस्त्ते करिव्यते इति ।

यथ विषमभाषानां तुरुवजातीयानाभतुरुवजातीयानाम् अनियमात् वन्ये प्रशक्ते सित २० विशिष्टबन्धसम्प्रस्यवनिमित्तं सूत्रमिदं नुवरुवाचार्याः—

१ रङ्बो चार, बर्ग २ माधूमसस्या = बार, बर, जर्ग ३ -कार इ - बार, बर, बर्ग ४ -सपकार - बर्ग सुन्दु उपकारः सुपकारः । ५ -ति विशेषः आर्थ, बर्ग, अर्थ, वर्ग ६ -बाक्यमेतवास्ति चार्ग । ७ पदमेतदिषकं वर्तते ।

भा३६ ]

२०५

# इचिषकादिगुणानान्तु ॥ ३६ ॥

तु शन्दः पादपूरणावधारणविशेषणसमुखयेषु चतुर्ष्वर्थेषु यश्ववि वर्तते तधात्यत्र सुत्रे विशेषणार्धे कातन्यः । किन्तद्धिशेषणम् 🤈 'न जपन्यगुणानाम्' 'गुणसाम्ये सदशानाम्' इति सुबद्धये यो बन्धप्रतिषेध उक्तरूं प्रतिषेधाधिकारं प्रतिषिध्य बन्धं विहोषयति—'बन्धो भवति' इति कथयत्ययं तु शब्दः । द्वाध्यां गुणाध्याम् अधिकः द्वर्षप्रिकः चतुर्गुण इत्यर्धः । द्वःसधिकः 🔍 आदिः प्रकारो येपां ते द्वन्यधिकादयः, द्वष्यिकादयः द्वन्यधिकप्रकारा गुणा येषां परमाणूनां ते हुर्थाधकादिगुणाः, तेषां द्वर्थायकादिगुणानाम् । द्वर्थायकतायां त्रिगुणस्य पद्धगुणेन सह बन्धो भवतीस्यादि सस्त्रत्वयः स्यान् , तेन कारणेन द्वन्यधिकादिगुणानां तुल्यजातीयानामतुल्यजाती-यानास्त्र बन्धो मवति 'नो श्वरंशम् । के च तुल्यजातयः के च अतुल्यजातयः इति न रूक्षग्त्रस्यजातिः, रूक्षस्य विनय्धोऽतुल्यजातिरिति । तथादि-द्विगुणस्तिग्वस्य परमाणोरेकगणः स्तिन्येन द्विराणिक्तप्येन त्रिगुणिक्तिभ्येत वा बन्धो न भवति, चतुराँगिक्तिग्येन तु वञ्यो भवति । तस्यैव त द्विगुणरिनम्बस्य पञ्चगुणरिनम्बेन बन्धो न भवति, धट्गुणरिक्येन सप्रगुणरिनम्बेन अष्टगुणरिनम्धेन ंसङ्ख्येयगुणरिनम्धेन असङ्ख्येयगुणरिनम्धेन अनन्तगुणरिनम्धेन वा वस्यों न मवति । त्रिगुणस्तिष्यस्य पद्धगुणस्तिष्येन तु वस्यो भवति होषैः पूर्वेतिरैः बस्यो न १५ भवति । के पूर्वे के चोत्तरे च इति न झायते ? कथयामि—चन्ध-स्थन्यन्यात् यत् पूर्वमुक्तं तस्र भवति । तत् किम् १ द्विगुणस्मिश्वस्य परमःणोः एकगुणस्मिश्वेन द्विगुणस्मिग्वेन द्विगुणः रिनम्बेन वा बन्धों न भवति इति पूर्वमुक्तम्। बन्धसम्बन्धान् यत् पश्चादुक्तं तद्षि न भवति । तत् किम् १ तस्यैव तु द्विगुणस्तिभ्यस्य पञ्चगुणस्मिभ्येन पद्गुणस्मिभ्येन सप्त-गुणरिनभ्वेताष्ट्राणस्मिभ्येन सङ्ख्येयगुणरिनभ्येन असंख्येयगुणस्मिभ्येन अनन्तगुणस्मिभ्येन २८ वा बन्धो न भवति इस्युत्तरत्रचनम् । चतुर्मुणरिनभ्यस्य षडमुणरिनस्थेन भवति धन्धः, होर्षः पूर्वोत्तरीः न मजति बन्धः । पूर्वोत्तरशब्दार्थपरिज्ञानार्थं पुनेहक्तमिद् ब्याख्यानमः । एवं शेपेष्यपि बन्धो योज्यः । रोपेष्यपोति किस् ? रूक्षयनधप्रकारंकापि बन्धो योज्यः । तथाहि— द्विसुणरूक्षस्य एकसुणरूक्षेण<sup>ः</sup> द्विसुणरूक्षेण त्रिसुणरू**क्षे**ण न भवति बन्धः । द्विसुणरूक्षस्य चतुर्गणहञ्चेण तु भवति बन्धः । तस्यैव द्विगुणहञ्चास्य पद्मनुणहञ्चादिधिनं भवति बन्धः । २५ त्रिमुणरूआदोनां पञ्चगुणादिरुक्षेभैवति बन्धः द्विमुणाधिकत्वात्। एवं भिन्नजातीयेष्यपि \*वन्धो योजनीयः—स्थ्रैः सद्द स्तिग्धो योजनीय इत्यर्थः । तथा चोक्तं परमागमे—

"जिद्धस्स णिखेण दुराहिएण लुक्खस्स लुक्खेण दुराहिएण । णिद्धस्स लुक्खेण उदेदि बन्धो जहणबक्षे विसमे समे वाँ॥"

[ गो० जीव० गा० ६१४ (१) ] ३०

१ नेतरेवाम् आ॰, ब॰, ब॰। २ संख्वेयासंख्येयगुणरिनग्येनानन्त- ब॰। ३ -ण विगुण-बा॰, ब॰, ब॰। ४ -पि यो- आ॰, ब॰, ब॰। ५ उद्गुतेयं प्राचीननाया सर्वायंतिरुपादियु ।

### तत्त्वार्वद्रती

(५१३७

अस किमर्थमधिकगुणविषयो बन्धो निरूपितः समगुणविषयो बन्धो न व्याख्यान इति मरने सुत्रमिदमुच्यते—

# बन्धेऽधिकौ पारिषामिकौ च ॥ ३७ ॥

भावान्तरोपादानं पारिणासिकत्वमुख्यते । बन्धे वन्यनिभिन्ते बन्धकार्ये सति पारिणा-५ मिकी यस्मात् कारप्मात् अधिकी अधिकमुणौ भवतः तस्मात् कारणाद्धिकमुणविषयो वन्धो निरूपितः । समगुणविषये तु भेदः स्थात् विघटनं भवति तेन समगुणविषयो बन्धो न भवति । यथा आह्रौ गुडः अधिकमधुररसः स पारिणामिकः, तदुपरि ये रेण्यादयः पतन्ति ते मानान्तरम् , तेषामुपादानं किरुष्तं। गुडः करोति--अन्येषां रेण्यादीनां स्वगुणमुरपादयति--परिणामयतीति परिणामकः, परिणामक एव पारिणामिकः । स पारिणामिको गुडो यथा १० अधिकम्णो मर्वति तथा अन्योऽपि अधिकगुणोऽरुवीयसः—अल्पगुणस्य परिणासक इत्युच्यते । अञायमर्थः—द्विगुण।दिस्तिन्धस्य चतुर्गुणादिस्तिन्धः पारिणामिकः, द्विगुणादिः हिनश्वस्य चतुर्गणादिरुक्षः पारिणामिकः 'तथा द्विगुणादिरुक्षस्य चतुर्गणादिरुक्षः पारिणामिकः <sup>२</sup>तथा द्वि<u>रा</u>णादिरूक्षस्य च<u>तुर्</u>गुणादिरिनम्यः पारिणामिकः । ततः पूर्वावस्थापरिद्वरणपूर्वकः तार्तिविकमवस्थान्तरमाविर्भवति । कोऽर्थः ? एकत्यमुरुक्यते इत्यर्थः । तृतीयमेव तार्तियिकं १५ सतीयादिकण् स्वार्धे, हस्त्रस्य दीर्धता । अन्यथा, यदि अधिकगुणः पारिणामिको न भवति तदा श्वेतरकः दितन्तुवत् संयोगमाचे सत्यपि सर्वं पृथग्रू एक तिश्वति अपारिणामि-कस्यात् । यथा तन्तुवायेन आतन्यमःना बुन्यमानाश्च तन्तवः शुक्छतन्तुसमीपे मिलिता रकादयोऽपि तन्तवः समानगुणस्वात् परस्परं न मिल्ली, तथा अधिकं गुणपारिणामिकस्वं विभा अरुपीयो गुणं विमा च परमाणवो न मिल्लन्ति। एवसुक्तेंन प्रकारेण गन्धे सति २० ज्ञानावरणदर्शनावरभवेदनीयादीनां कर्मणां त्रिशत्सागरोपमकोटीकोट्ट्यार्ट्कः । स्थिति-बन्धोऽपि सङ्गव्छते जीवस्य रिनग्धादिगुणेनाधिकत्यात् । अत्र यथा गुडरेणुरहानो दत्तस्तया जलप्तक्तादिहष्ट,न्तोऽपि ज्ञातन्यः । तत् कथम् ? यथा रूक्षाः सक्तवः जलकणास्तु स्तिन्धा हाभ्यां गुण्यस्यामधिकः भवन्ति ते जलक्याः गारिणामिकस्यानीया रूक्गुणानां सत्त्वनां पिण्डस्वेन पारिणामिका विस्नोक्यन्ते, तथा परमाणवोऽपि । तथा चोक्तं तत्त्वार्धरह्योक-२५ गतिके—

# ''बन्चेऽधिकौ गुणौ यस्मादन्येषां पारिणामिकौ ।

दृष्टी राक्तुजलादीनां नान्यथेत्यत्र युक्तवाक् ॥" [ तः स्टो० ५।३७ ]

अय द्रव्यवस्थामुत्पद्वययभीव्ययुक्तं सदिति पूर्वमेवोक्तमिदानी तु पुनरपि अपरेण सूत्रेण द्रव्यवस्थां सक्षयन्त्याचार्योः---

१ भावयमेतलास्ति हा॰। २ भाक्यमेतलास्ति आर॰, ब०, ज॰। ३ -ऋत्थि – भर०, ब॰, ज॰।

4136 }

प**द्धमोऽ**ध्यायः

२०७

### गुणपर्ययवदुब्रुव्यम् ॥ ३८ ॥

गुण्यते विविध्यते प्रथक् कियते द्रव्यं द्रव्यात् यैस्ते गुण्यः। गुणैर्थिना द्रव्याणं सङ्करव्यक्तिरः स्यान्। कोऽर्थः ? सङ्करस्य व्यामिकतायाः व्यक्तिरः-प्रपट्टकः स्याद्सर्वेतित्यर्थः। स्वमावविभावपर्यायरूपतया परिसमन्तात् परिमच्छित्ति परिप्राप्तुवित्ति वे ते पर्यायाः। "दिहितिहिन्छित्रिक्षसिव्यच्यतीणस्याताञ्चा" [का० सू० प्राराप्त् ] ५ इत्यनेन लग्नत्ययः। अत्र तु पर्ययक्ति तन्न पर्ययणं पर्ययः स्वभाविभावपर्यायस्थवत्या परिप्राप्तिरित्यर्थः। "स्वरष्ट्रशामिग्रहामन्" [का० सू० प्राप्ताप्त्र ] । गुणाञ्च
पर्ययाञ्च गुणपर्ययाः, गुणपर्ययाः विद्यत्ते तस्य तत् गुणपर्ययतः। द्रवति गन्छति प्राप्तोति,
द्रोध्यति गमित्यति प्राप्त्यति, अदुदृवत् अगमत् द्रिप्तायान् (वत्) तौन्तान् पर्यायान् इति
इच्यम्। "स्वराद्यः" [का० सू० प्राराश्च ] इति साधुः। कद्यन्तिन् भेन्दिक्षया नित्य- १०
योगारेखया वन्तुर्वन्तव्यः। ये गुणाः, के पर्यया इति चेत् ? उच्यते-अन्ययिनो गुणाः।
इर्यातरेकिणः कादावित्काः पर्ययाः, तद्येश्वया संसर्गे मन्तुः तैक्ष्मयेरिप युक्तं द्रव्यसुक्तते ।
तद्कम्—

''द्रव्यविभानं हि गुणाः द्रव्यक्कितोऽत्र पर्ययो भणितः। तैरेन्युनं द्रव्यं नित्यं स्यादयुतसिद्धमिति'।'' [ ]

तदप्य<del>ुक्त</del>मास्त—

"अनायनिधने द्रय्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्षणम् । उन्मजनित निमजनित जलकल्लोखनजले ॥" [

गुणेन द्रव्यं विशिष्यते यथा धर्मस्य गुणो गतिः, अभ्यन्त्य स्थितिरित्यावि । अधिश्याने गुणे द्रव्यक्षद्भरमञ्जः तथाहि—चेतनादिभिर्गुणैः जीवोऽचेतनादिपुत्वेश्यो विशिष्यते । २० रूपादिभिर्गुणैः पुद्रह्यद्यक्ष जीयाद् विशिष्यते । तस्मात् कारणात् ज्ञानात् रूपादिश्यक्ष गुणेभ्योऽदिरोषे सति सङ्करो व्यामिष्यता स्यात् । तेन सामान्यपेश्रया—सर्वजीवापेश्रया जीवस्य द्यानद्योऽन्यांयनो गुणाः। जीवगुणाः—जीवमया द्रव्यर्थः। पुद्रह्यद्येनां गुणाः। जीवगुणाः—जीवमया द्रव्यर्थः। पुद्रह्यद्वीनां गुरू रूपाद्वीन गुणाः। तेषा गुणानां विकाराः विशेषस्य स्वामाः पर्याया उच्यन्ते । यथा जीवस्य सानगुणस्य पर्यायो पटज्ञानं पटज्ञानम् अग्यास्तम्मकुन्भवानं कोपो मदः "रूपं २५ गन्धः तीवो मन्दः इत्यादयो जीवस्य सानगुणस्य विकाराः पर्याया वेदितव्याः। तेश्यो

१ परिप्राप्त्रवस्ति परिगच्छिति थे ला०, व०, व०। २ प्राप्तं या ता- ता० १ ३ --रत्न ला०, व०, व०। ४ तुल्ता- "उक्तद्र- गुण इदि दव्यविद्याणं दव्यविकारं। य पञ्जवे भणियं। तेरि व्यण्णं दव्यं अनुद्रपतिद्वं इत्रे णियं।" -स० मि० ११३०। ५ 'इत्यं गम्बस्तीत्रो मन्दः' द्रयाद्यः पुद्रलद्वनस्य क्षानन्धादिशुणानां पर्यात्राः ज्ञातन्याः, न तु ज्ञानगुणस्य ।

ં ધારટ

٩

ट्रव्येभ्यः कषब्धित् अन्यत्वपारनुषन् बट्झानादिसमुदायः पर्यायो व्यवहारनयापेक्षया । द्रव्य-मुच्यते । यदि हि सर्वर्धकान्तेन बटझानादिसमुदायोऽपि अनर्योन्तरभूत एयोच्यते द्रव्यमेष कथ्यते तद्म सर्वाभावो भवेन् समुदाये विघटिने द्रव्यमपि विघटते यस्मान ।

अथ कालद्रव्यमुक्त्यते—

#### कालक्ष्यः ॥ ३९ ॥

कलवतीति कालः । चकरः परस्परसमुख्ये । तेनायनर्थः - न कंपलं धर्माधरमी-कारापुद्रस्य जीवाश्व ४०वाणि मचन्ति किन्तु कालश्च ५०वं भवति ६०वलक्तणोपेतस्वात् । ६०वस्य लक्षणं हिप्रकारमुक्तम्--'उत्पाद्वययश्चीवयय्वतं सत्' 'गुणपर्ययवत् द्रव्यम्' इति च । एतदुभयमपि सञ्जल कारुस्य वर्तन, तेन कालोऽपि इच्यव्यवदेशभाग् सवति । कारुस्य तावत् १० श्रीव्यं स्वप्रत्ययं वर्तते स्वभाववयस्थानात् । वययोध्यादौ तु कालस्य परप्रत्ययौ वर्तते । न केवलं व्ययोरपादी कालस्य परमाययो वर्तेते अगुरुलपृगुणवृद्धिहान्यपेक्षया स्वप्रस्थयी च वर्तेते । तथा कालस्य गुणा अपि वर्तन्ते । ते द्विप्रकाराः---साधारणा असाधारणाश्च । तत्र साभारणा गुणाः—अचेतनलम् अमृतंत्रं सुक्ष्मत्वम् अगुरुलपुत्वख्वेत्यादयः । असाधाःणो गुणः कालस्य वर्तनहेटुस्वम् । कालस्य पर्यायास्तु व्ययोदयस्त्रहृपा वेदितव्याः । एवं द्विविधसः १५ भ्रणोपेतः काल आकाशास्त्रित् इध्यञ्यपदेशभाक सिद्धः । कालस्यास्तित्वलक्षणं वर्तना, भर्मादीनां गत्यादिवत् । तनु कालः पृथक् किमिरयुत्तः; 'अजीवकाया भर्माधर्मकाकाल-पुद्रमृह्यः [५।१] इत्येवं सूत्रं विधीयताम् १ इत्याह् सःयम् ; यद्येवं सूत्रं विव्यते तदा कायत्य-प्रसङ्गः कालस्य स्यात् । स तु कायशसङ्गः सिद्धान्ते न वर्तते, मुख्यतया उपचारेण च कालस्य <sup>∍</sup>प्रदेशपचयकल्पनाया अभावान् । धर्माधर्माकाद्येक⊙ीयानां चेतलानां प्रदेशप्रधर्ये हुस्यक्षयेकः २० "असङ्ख्येषाः प्रदेकाः धर्माधर्मेकजीवानाम्, आकाशस्थानन्द्यः" [ तःस्० ५/८,९ ] इति बचनात् । एकप्रदेशस्याध्यणोः पृथौत्तरमायप्रक्षापरनयेन व्यवहारनयेन उपचारकल्पनेन प्रदेशःच्यः उपवस्तिः । "सङ्क्येयासङ्ख्येयाश्चः पुर्गलानाष्" [त० स्० ५१७] इति अचन( नात् )त्रिविषप्रदेशश्रचयकरुपनं तत्पूर्वन्तिरभावातः । "भूतपूर्वकेस्तद्वद्वचारः" [न्या० संव न्या० ८ पू० ५] इति परिभाषणात् 'भाषिति भूतवहुवचारः' इति परियुक्तस्ता**द** २५ एकस्यास्यणीः सङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तप्रचयः सङ्गच्छते "अनेदृशस्तु मुख्यतया उपचारेण प्रदेशप्रचयकरूपना न वरीवर्तते, तेन "दिष्टस्य अकाय वस् । तथा धर्माधर्मीकाशानां निष्कियन्यं प्रतिपारितम्, जीवपुदुलानां तु सकियस्वभुक्तम्, तथाविषसूत्रे सति काकस्यापि सक्रियस्वं मामोति, तम पटते 'अजीवकाया धर्माधर्मकःलाकाशपुद्रलाः'' चेदेवं निर्दिरयते तदा "आ **अकाशादे**कद्भव्याणि" (এ)६] इति वचनात् काउन्येकद्भव्यत्वं प्राप्नेति, न च तथा "तस्मान्

१ हन्यमेद कथ्यने भार, बर, जरु । २ प्रवर्तत आरु, बर, जरु । ३ प्रचयक्टमाः ४२ । -प्रचन्तकट्याः- आरु, बर, जरु १४ -कस्तहुप- भार, बर, जरु बर । ५ कहस्य १ ६ -लाख चेदेवं जरु । ७ एस्सा- भार, बर, जरु १

#### 4180 ]

### पद्ममीऽध्यायः

२०५

१०

२०

कारणात् काळादेशः प्रथम् विधीयते । यंद्यनेश्वद्रव्यत्यं काळस्य भवद्भः विधीयते तत् विक्रमा-णमनेकद्रव्यत्यं काळाय ? उच्यते— लोकाकाशस्य यायन्तोऽसङ्ख्येयभदेशा वर्तन्ते तायन्तः काळाणवोऽपि सन्ति । ते तु कालाणवो निष्किया वर्षन्ते एकेश्वस्मन् वियत्यदेशे एकेश्वस्था सर्वं लोकं व्याप्य ने काळाणवः स्थिता वर्तन्ते, प्रयक्त्या रक्षाशिवत् । तथा चोक्तं नेमिचन्द्र-सिद्यान्तदेवेन भगवता—

"लोगागासपदेसे एक्केक्के जे द्विया हु एक्केक्का । रयणाणं रासीविव ते कालाण् असंखदन्त्राणि ॥" [गो॰ औस॰ गा॰ ५८८] ते तु कालाणघोऽमृतौ इति एकच्याः रूपारिगुणाधायात् । अय वर्तनालिक्षस्य वरेण्यकालस्य प्रमाणं भणितं भवद्भिः, परिणासादिलक्षणस्य व्यवहारदिष्टस्य प्रमाणं कियन् वर्तते इति प्रस्ते सुत्रमिदमातः—

# सोऽनन्तसमयः ॥ ४० ॥

व्यवहारकश्चणः कालोऽनन्तसमयो वर्तते । अननाः समया प्रयोति सोऽनन्तसमयः, यद्यपि वर्तमानव्यवहारकालपेश्चमा कालस्य कर्तन्तः समयो वर्तते तथापि अतीतापेश्चमा मिवव्यवर-पेश्चमा च अनन्ताः समयाः कालस्य वर्तन्ते । अयवा, धकोऽपि कालाणुर्युक्यमृतः अनन्त-समय इस्युप्चर्यते अनन्तपर्धायवर्षनाहितुत्वान् । एवंविधे व्याख्याने तु वरेण्यस्येव कालस्य १५ प्रमाणपरिक्षानार्थिमिदं सूत्रमुक्तम् । समयस्यावत् परमनिकतः कालोशः उच्यते । परम-निवद्य इति कोऽर्थः १ नुद्धमा अविभागमेदेन भेदितः परमाणुत्रत् भेक्तं न शक्यते इत्यद्यः । अत्र तु समयराव्येन समयसमूह्णिरोषः व्याविकश्चेत्वनास्यविकश्चणो झातव्यः । उक्तक्ष-

> "ओविल असंखसमया संखिआविलिहि होइ उत्सासो । सचुस्सासो घोवो सत्तत्वोवो छवो मणिओ । १ ॥ अहतीसद्धरुवा णाळी दोणालिया सुहुन्दं तु । समऊर्ण तं भिन्नं अंतसुहुत्तं अणेषविह ॥' [ जंबू० प० १३७,६ ]

इत्याविकोऽहोरात्र-यश्च-मास-ऋतु-अथन-संवत्सर-युग-पल्योपस-सागरोपमादिकः कालः सम-योऽत गम्यते ।

अथ गुणपर्ययवदूदव्यमिति यदुक्तं तत्र न ज्ञायते के गुणा वर्तन्ते १ 'उच्यन्ताम्' २५ इति परेने योगमिमं चातुः—

१ यरोक- का॰. ब॰, ब॰, ब॰। २ उद्घृतेय स॰ सि॰ ११३९। ३ आवस्ति व्यसंस्वाध्यय संस्थाताविभिन्नः भवति उन्स्वासः । सत्रीन्त्र्वासाः स्ताकः सत्तरस्तोकः। सन्ते प्रणितः । अन्यविद्यद-पंरवाः नाली होनासिके सुदूर्ते तु । समयोगं तत् भिन्तं अन्तर्यहुर्त्तमनेकविषम् ॥

14188-88

# वस्त्रार्यकृती द्रव्याश्रया निर्मुणा गुणाः ॥ ४१ ॥

द्रव्यमाक्षयो येषां ते प्रव्याप्रयाः । गुणेभ्यो निष्कास्ता निर्गता निर्गुणाः । एवं विशेषणद्वयविशिष्टा ये ते गुणा मवन्ति । निर्गुणाः इति विशेषणं द्वर्यणुकार्यपुकादिस्तन्यनिषे पार्थम् , तेन स्वन्धाव्या गुणा गुणा नोच्यन्ते । स्वस्मात् ? कारणमृत्यरमाणुद्रव्याप्रयत्वात् । ५ तस्मात् कारणात् निर्गुणा इति विशेषणात् स्वन्धगुणाः गुणा न भवन्ति पर्योगाव्यवत् । तत्व धटादिपर्यायात्रिताः संस्थानाद्यो ये गुणा वर्तन्ते तेऽपि द्रव्याप्रया निर्गुणाश्च वर्तन्ते , तेषाविष संस्थानादीनां गुणात्मास्वन्दितं द्रव्याप्रयत्वात् , यतो घटपटाद्योऽपि द्रव्याणीहः स्वरते । सम्प्रमाणि भवताः ये नित्यं द्रव्यमाविहत्व वर्तन्ते त पय गुणा भवन्ति न तु पर्यायाव्या गुणा यवस्ति, पर्योगाव्रिता गुणाः कादाधिन्तः स्वर्गन्ते । स्वर्गने वर्तने हिते ।

१० अय अनेकवारान् यः परिणामशब्दः सुतस्तरमार्थो न झायते, स वसुमवतारियतुं योग्य इति मस्ते अध्यायस्य समाप्तौ सूत्रमिदसुष्यते—तद्भावः परिणामः । अध्या अन्यकार्य-सूष्मार्थं तद्भावः परिणाम इति सूत्रमुष्यते । कि तदस्यत् कार्यम् १ केष्यित् वदन्ति गुणा दृष्यादयौत्तरभूताः, तरिकमार्द्धतानामभीद्दम् १ नामीद्रम् । यदापि च्यपदेशादियेत्रहेतुना दृष्यात् कथिष्यस् सिमाः वर्तन्ते—अर्थोन्तरभूताः सन्ति गुणाः, तथापि द्रव्याद्वयिनरेकाद् १५ द्रव्यमयत्याद् द्रव्यपरिणामाष्ट्य अर्थोन्तरभूता गुणा न मदन्ति । एयं चेन् सः कः परिणामः स एवोष्यतामिति मस्ते परिणामपरिक्षानार्यं सुत्रमिदसुष्यते—

### तङ्गावः परिणामः ॥ ४२ ॥

तेषां धर्मोदीनां द्रष्ट्याणां येन स्थरूपेय भयनं भावः तद्भावः । तद्भावः कोऽधः १ तेषां धर्मोदीनां द्रष्ट्याणां तत्त्वं स्वरूपं परिणाम इत्युष्यते । स परिणामः अनादिः तादिश्च २० भवति । गत्युपमइदिर्भ मोदीनाम् अनादिः परिणामः । स अनादिपरिणामः सामान्यापेश्वया भवति । स एव सामान्यः परिणामः विशेषापेश्चया पर्योयस्यः सादिद्य भवति । तेनायमर्थः - गुणाश्च पर्यायाश्च द्रव्याणां परिणाम इति सिद्धः ॥ ४२ ॥

<sup>्</sup>इति स्**्रिश्र**श्चतसागरविरचितायां तात्तर्यसंज्ञायां तत्त्वार्थश्वती पद्धमः पादः समाप्तः ।

१ -यः तदाविति सं- ४० । -यः सं: भाव, नवः ४० । २ दरमनयमयायाविद्याचिनो-दितप्रमोदधीयूप्रश्नपानम्बनमतिष्ठभावरस्तराज्ञणीतस्त्रास्यतिराजराज्ञितार्थन्नस्वर्णेन तर्षस्यादरण्यस्त्रस्ते। इस्ह्वारसादित्यादिशास्त्रीनशितमतिना यतिना स्त्रीमद्देवेनद्वशीर्तभद्वारस्वप्रस्थेण विष्येण च सकट-विद्ययनविदित्यरणवेवस्य श्रीवियानन्दिदेवस्य सन्द्रदितीमध्यानत्त्रुगरेण श्रुतसागरेण सूरिणा विराचि-तायां स्वीक्तार्ति वराज्ञवार्तिकसर्वार्थिहाद्वन्यायनुषुद्वचन्द्रादयप्रपेयक्रस्तपातंत्रप्रचण्डस्टस्स्त्रीयसुद्ध-प्रन्यस्वस्यभीनेगैरावरोक्तसनुद्विविद्यानतायां तस्त्रार्थशकायां प्रस्त्रोडस्यायः समासः॥ ५ ॥ स्यः, व० ।

₹4

# षष्ट्रोऽध्याय:

अथ अधीवपदार्थन्याक्यानन्तरम् आस्रवपदार्थन्यास्यानार्यं सूत्रविद्युच्यते— कायवाद्यानःकर्मयोगः ॥ १ ॥

चीयते कायः । उच्यते वाक् । मन्यते मनः । कियते यत्तत्कर्मः। योजनं योगः । कायाच वाय् च मनरच कायवाक्मनांसि कायवाक्मनसां कर्म कायवाक्मनःकर्म-दारीर-षचनमानसानां घत्कर्मे किया स योग इत्युच्यते आत्मनः प्रदेशचळनं योगः 🖟 योगो ५ निमित्तमेदात् न्निप्रकारो भवति । ते के त्रयः प्रकाराः ? कायनिमित्तात् आत्यनः काययोगः । पाक्निमित्तादात्मनो वाग्योगः । मनोनिमित्तादात्मनो मनोयोगः । तत्र काययोगो धीर्योन्तरायक्षयोपशमे सति औदारिक-औदारिकमिश्र-वैक्रियिक-वैक्रियिकमिश्रा-हारकाहारकमित्र-कार्यणळक्षणसप्तप्रकारदारीरवर्गणानां मध्ये अन्यत्यवर्गणळन्दनापेक्षसः आस्मप्रदेशचळनं परिस्थन्वनं परिस्फूरणं काययोग उच्यते । शरीरनामकर्मोदयो-१० त्यादितवारवर्गणाळम्बने सति वीर्यान्तरायक्षयोपशमे सति मतिक्कानावरणक्षयोपशमे सति अधरादिश्रुतहानावरणक्षयोपशमे सति अभ्यन्तर्वचनल्विधसामीच्ये च सति वचनपरिणामा-भिमुखस्य जीवस्य प्रदेशानां परिस्पन्तनं चलनं परिस्कृरणं क्यनयोग उच्यते । सरवासस्योग-यानुभयभेदात् स चतुर्विधो भवति । अभ्यन्तरबीर्यान्तरायमानसावरणक्षयोपशुमस्बरूपम-नोलन्धिनेष्ठा सति बाह्यकारणमनोधर्मणावलम्बने च सति चित्तपरिणामसन्मुखस्य १५ जीवस्य प्रदेशानां परिस्पन्दनं परिचलनं परिसुरणं मनोयोग इति भन्यते । सत्यसत्योधयान-भयभेदात सोऽपि चतुःमकारः । कायादिचैद्धनद्वारेण आत्मनरचलुनं योग अत्यर्धः । सयोगकेविलनस्तु वीर्यान्तरायादिश्चये ३ सति जिपकारवर्गणाढम्बनापेश्चम् आत्मप्रदेश-परिसम्दर्न परिचलनं परिस्पुरणं योगो वेदितन्यः । सयोगकेवलिनो" योगोऽचिन्तनीयः । तथा जामणि समन्तभदस्वामिना---₹०

"कायवाक्यमनसां प्रष्ट्रचयो नामवंस्तव मुनेश्विकीर्षया । नासमीच्य सवतः प्रष्ट्रचयो धीर तावकमचिन्त्यमीहितम् ।∤ १ ॥" [ वृहस्त्य० स्लो० ७४ ]

अभ्युपगतो योगस्तावम् त्रिविधः । प्रतिहात आस्त्रव उच्यत्।मिति प्रश्ने सूत्रमिव्सादुः —

## स आस्रवः॥२॥

स पूर्वेकिविविधोऽपि योग आस्रदः रूप्यते । आस्रवति आगच्छति आत्सप्रदेश-समीपस्थोऽपि पुद्रत्यरमाणुसमूद्ः कर्मत्वेन परिणमतीत्यास्वयः । अत्र आस्रवशन्दस्य सकारो

१ - स्वा आ (- आ ०, ज०, व०। २ - दिजराजदारेण आ ०, ज०, व०। ३ - येऽपि शति ता०। ४ - येसाया आ - आ ०, व०। ५ - नोडयो - ता०।

[ ६/३

दन्त्यो झातक्यः , न ताळ्यः । "चुस्नु दुतु ब्रू च्छ्रगम् सृषु गतीं" [ ] इति स्वोक्खु-धातोः प्रयोगात् । यथा सरोवर जळवादकं सरोवर इतं जळाळवणहे तुत्वात् प्रणाळिका आस्रव क्यते, तथा योगप्रणाळिकया जीवस्य कर्म समास्रवतीति विविधोऽपि योग आस्रव हति व्यवदिश्यते । दण्डकपाटप्रतरछोकपूरणळक्ष्यो यो योगो वर्तते स योगोऽनास्रवस्यो-५ उप्यस्ति मिस्रः । यथा आर्त्रमंशुकं ससन्ताद् मरुदानीतं रजःसमृष्टं गृहाति, तथा क्षयाप्रजलेनार्द्रो जीवः विविधयोगाँदानीतं कर्मे सर्वप्रदेशिरपद्भे । अथवा, अन्योऽप्यस्ति दृष्टान्तः । यथा तमळोहिष्टिकः प्रयसि निक्षितः समन्ताहारि गृहाति, तथा क्षयायसन्तरात्मा विविधयोगानीतं कर्म परिगृह्णते "मिध्यादर्शनाविरतिष्रमादृष्ट्रपाययोगा बन्ध-हेतदः " [त० स्० ८११ ] इति य उक्त आस्रवः स सर्वेऽपि जिविधयोगेऽन्तमंदतीति १० वेदितक्यम् ।

अय कर्म द्विप्रकारम्—पुण्यं पापछा। तस्य कर्मण आस्त्रवणहेतुर्योगः। सं हिम् अविदेशेषणास्त्रवणहेतुर्यसाऽस्ति कश्चिद्विरोप इति प्रस्ते सप्ति आस्त्रयस्य विदेशेषसूचनार्थं सुत्रमिरमाटुः—

### शुभः पुण्यस्याशुभः पापस्य ॥ ३ ॥

१ - ध्यः तु- आरः, वः, बः। २ - थः सरोबरद्वा- आः, वः, वः। ३ - णे योगो व-आः, वः, तः। ४ - स्ति तत्र आः, वः, वः। ५ - योगनी- ताः। ६ - णास्तरो्- अःः वः, तः। ७ - तेऽने- अः, वः, वः। १८ प्रमा- सः। ५ - भस्न- आः, वः, वः। १० - शुमका- आः, वः, तः। ११ - द्वामो- आः, वः, वः।

कम्येते-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

पष्टोऽध्यायः

283

80

'मो बिहून्, त्यमुपोपितो धर्तसे तंन त्वं पठनं मा क्रुरु विश्रम्यताम्' इति, तेन हितेऽयुक्तेऽपि झानावरणादि प्रयोक्तुर्भवति, तेन एक एवाह्यभयोगोऽभौकियताम् , द्युभयोग एव नास्तिः; सत्यमः, स यदा हितेन परिणामेन पठन्तं 'विश्रमयति तदा तत्य वेतस्येवैमिमायो वर्तते— 'यदि इदानीमयं 'विश्राम्यति तदाःमे अस्य बहुतरं तपःश्रुतादिकं मिविष्यति' इत्यभिष्ठायेण तरःश्रुतादिकं वार्यकपि अशुभास्त्रपभाग् न स्यात् विद्यद्विभाक्ष्यरिणामहेतुत्वादिति। तदुक्तम्— ५

"विद्युद्धिसङ्बलेशाङ्गं चेत् स्वपरस्यं सुखासुखम्। पुण्यवापासयो कुक्तो न बेद् व्यर्थस्तवाईतः ॥१॥" [आप्तयीव रस्तोव ९५] अधेवानी ययोर्जीवयोः ययोः कर्मणोः आस्त्रयो भवति तावास्त्रज्ञौ ते कर्मणी च

# सकवायाकपाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः ॥ ४ ॥

कपशिषजयक्षप्रयम्परूपरिपञ्चजूपहिंसार्थाः । कपति द्विनस्यात्मानं दुर्गति प्रापयतीति कपायः । अधवा, कषायो न्यप्रोधत्यगविभीतकष्ठरीतकादिकः वस्त्रे मिश्रप्रा-दिरागरहेषदेतुर्यथा तथा कोधमानभायालोभखक्षणः ऋषायः कषाय इव आत्मनः कर्म-श्लेपदेतुः । सह् कमायेण वर्तते य आत्मा मिश्यादश्क्यादिः सः सकपाय इत्युच्यते । पूर्व<del>ीक</del>-टक्षणः कषायो न विद्यते यस्य उपज्ञान्तकपायादेः सोऽकवात्र इत्युच्यते । सकवायरच १५ अकषायञ्च सक्वायाकवायौ तयोः सक्वायाकवाययोः वद्वीद्विचचनमत्र । सं सम्यक् पर उत्कृष्टः असो गतिः पर्यटनं प्राणिनां यत्र भवति स सम्परायः संसार इत्यर्थः, सम्परायः प्रयोजनं यस्य कर्मणः तत् कर्म साम्परायिकम् , संसारपर्यटनकारकं कर्म साम्परायिकमित्युच्यते । ईर गतौ कम्पने च । ईरणम् ईर्था । "ऋवर्णव्यञ्जनान्ताद् ध्यण्" [का० सू० ४।२।३५ ] ईर्वेति कोऽर्थः ? योगो गतिः योगप्रदृत्तिः कायवाङ्गनोच्यापारः कायवाङ्गनोवर्गणाधस्यवी २० आस्प्रप्रदेशपरिस्यन्तो जीववदेशचळनम् ईर्येति भण्यते । तदुद्वारकं कर्म ईर्योवयमुच्यते । तदेव कषायादिकं द्वारमास्रवमार्गी यस्य कर्मणः तत्तदुदारकम् । साम्पराधिकख्व ईर्यापथञ्च साम्पराधिकेपीरथे तयोः साम्पराधिकेर्यापथयोः । अत्रापि पक्षीद्वित्वचनम् । अस्यायमर्थः सकपा-यस्य मिष्यादृष्टेर्जीवस्य साम्यरायिकस्य संसारपरिक्रमणकारणस्य कर्मणः आस्त्रवो भवति । अकपायस्य उपज्ञान्तकपायादिकस्यात्मनः ईर्यापथस्य संसारेऽपरिश्वमण्डेतोः कर्मण आख्यो २५ भवति । ईर्योपयक्मीस्रवः संसारापरिभ्रमणकारणं कथम् १ अक्वायस्य उपज्ञानकपायाः हे-योंगवशाद्रपात्तस्य कर्मणः कषायाभावाद् बन्धाभावे स्रति ग्रज्जकुड्यपतितलोष्ट्यद अनन्तर-समये निवर्तमानस्य ईर्योपथस्यासयः बन्धकारणं न भवति यसात् । सकपायस्य तु आत्मनो मिथ्याद्रष्ट्यादेर्योगवशादानीतस्य स्थित्यतुभागबन्धकारंस्य साम्यरायिकस्य कर्म्यणः आस्रवी भवकारणं भवति यस्मात् । अत्र सकथायस्य साम्परायिकस्यास्त्रयो भवति । अकवायस्य ३० ईर्योपधरम् आस्त्रवी मवतीति मधाकमं वेदितव्यप् ।

१ विश्राम- आ०, व०, त० । २ विश्रम्य- ता० । ६ - कार्कस्- आ०, व०, त० ।

1 4 4

www.kobatirth.org

२१४

अय सकवायस्य आस्रवस्य मेव्परिक्षापनार्यं सूत्रमिद्धुचयते—

इन्द्रियकपापात्रतिकयाः पत्रचतुःपश्चपश्चिशितसङ्ख्याः पूर्वस्य सेदाः ॥५॥

इन्द्रियाणि च करायाश्च अझतानि च क्रियाश्च इन्द्रियकषायाञ्चतक्रियाः । पञ्च च चत्वारश्च पञ्च च पञ्चर्यवातिश्च पञ्चचतुःपञ्चपञ्चविद्यतिसङ्क्ष्याः । अस्यायसर्थः—स्पर्धनरसन्द्र्याण्यश्चरश्रोत्राणि निव्चति व्रविधयव्यापृतानि पूर्वोक्तनि इन्द्रियाणि पञ्च । क्रोधमानमायान्त्रोभलक्षणोपळ्छिता वर्यमाणस्वरूपाः कषायाश्चरयाः । हिंसानृतस्तेयानद्वपरिषद्वेश्योऽविद्यति- दक्षणोपळ्छिता वर्यमाणस्वरूपाः कषायाश्चरयाः । हिंसानृतस्तेयानद्वपरिषद्वेश्योऽविद्यति दक्षणोपळ्छितानि वर्ष्यमाणानि अञ्चतानि पञ्च । साम्प्रतं व्यावर्ण्यमानाः पञ्चित्रतिकियाः । एते चरवारे राश्यः पूर्वस्य साम्परायिकाञ्चस्य भेदाः प्रकाराः भवन्ति ।

ę, तत्र पञ्जनिश्चतिक्रियस्यह्यं निरूप्यते—चैत्यगुरुवययोनार्चनाविस्वरूपा सम्यन्दर्शन-पर्दिनी अन्यक्रियाभ्यो विशिष्टः सम्यक्त्वक्रिया । १ । परदेवतास्तुतिक्षत्रा मिध्यात्वप्रवृत्ति-कारणभूता मिध्यात्विक्रया । २ । समनासमनादिषु मन्तेवाकार्यः परप्रयोजकत्यं प्रयोगिक्रया ।३। संयतस्य खतः अविरत्याभियुरूयं प्रयत्नेनोपकरण।दिप्रदृणं वा समादानकिया । ४ । ईयीपथर्क्स हेतुका ईर्यापथिकया । ५ । क्रोधानिष्टस्य दुष्टस्त्रं प्राहोपिकी क्रिया । ६ । प्रदुष्टस्य १५ सतः कायाभ्युगमः कायिकी किया । ७ । हिंसोपकरणमहणात् आधिकारिणिकी किया । ८ । दुःखोरपत्ती <sup>२</sup>परितमियरवशस्त्रं पारितापिकी क्रिया । ५ । दशप्राणवियोगकरणं प्राणातिपाति-को किया । १० । रागार्डीकृतस्य प्रमादवतः हृद्यस्यविद्योकनामिनिवेशो दुर्शनक्रिया । ११ । प्रमाद रस्तन्त्रस्य कमनीयकामिनीसर्का नानुबन्धः सर्कानक्षियः । १२ । अपूर्वहिंसादिप्रत्ययविधानं प्रतीतिजननं प्रात्यायिकी क्रिया ।१३। स्त्रीपुरुपपरवाद्यानमनप्रदेशे मलमूनाद्युत्सर्जनं समन्तानु-२० पातनक्रिया १२४। अप्रतिकेखिला उनिरीक्षितभदेशे शरीरादिनिक्षेपणमनाभौगक्रिया १६५। कर्म-करादिकरणीयायाः कियायाः स्वयमेव करणं स्वकरिक्षया । १६ । पापप्रवृत्तौ परातुमवदानं निसर्गकिया ।१७। परविद्वित्तुप्रयापप्रकाशनं विदारणकिया । १८ । चारित्रमोहोदयान् जिनो-कावश्यकादिविधानासमर्थस्य अन्यथाकथनम् आज्ञाव्यापादनक्रिया ।१९१ । शठत्वेन अलगत्वेन च जिनसत्रोपदिष्टविभिविधानेऽनाद्रः अमाकाङ्क्षा किया ।२०। प्राणिच्छेदनभेदनहिंसनादि-२५ कर्मपरस्यं प्राणिच्छेदनादी परेण विधीयमाने वा प्रमोदनं प्रारम्भक्रिया । २१ । परिप्रहाणा-सविनाशे अवत्तः पारिमाहिकी किया । २२ । हानदर्शनचारित्रतपस्सु तहृत्यु पुरुपेषु च मायाञ्चनं व्यवनाकरणं मायाकिया । २३ । मिथ्यामतोक्कक्रियाविधानविधापनवस्यस्य साधु व्यं विद्यासीति मिथ्यामतरहन् मिथ्यादर्शनिकिया । २४ । संयमघातककर्मविपाक-पारतन्त्रवाभिर्युत्तौ अवर्तनम् अप्रत्यास्यास्यानक्रियः। १२४। एताः पद्मविशतिक्रिया झातव्याः।

३० इन्हियाणि कमया अन्नतानि च त्रयो एक्सयः कारणभूताः, पद्धविश्रतिस्तु कियाः कार्यस्पाः प्रवर्तन्त ३ति इन्हियादिश्यः क्रियाणां भेतो वैदितन्यः । साम्परायिकास्त्र उक्तः ।

१ -नाधना- भा०, व०, व०। २ -तस्यं १- त्राः । ३ -प्रादिव्युत्त- भा०, व०, व०।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

\$1\$.0] षष्ट्रोऽध्यायः

११५

अय योगवर्य सर्वसाधारणम् , तदास्रववन्धपत्लातुमवनं तु विशेषवद् वर्तते जीवपरि-णामानन्तविकल्पत्वात् । स तु कस्त्रनुभयनसभूणो विद्योपः तत्सङ्ग्रेपसूचनार्थं सूत्रविद्युच्यते—

तीव्रमन्दज्ञाताज्ञातभावाधिकरणवीर्धविशेषेश्यस्तविशेषः ॥ ६ ॥

बहिरन्तःकारणोदीरणवशाम् तीव्रते स्यूलो भवति उर्देकं प्रधनोति उत्कटो भवति यः परिणामः स तीत्र इत्युच्यते । मन्दते अरुपी भवति अनुत्कटः सस्जायते यः परिणामः स ५ मन्द उच्छते । 'हनिष्यामि एतं प्रमासमिति झात्या प्रवर्तनं झातमित्युच्यते । सदेन प्रमादेन वा अज्ञात्वा इतनादी भवर्तनम् अज्ञातमिति सण्यते । अधिकियन्ते अधीः यस्मिन्निति अधिकरणं ब्रुष्यमित्यर्थः । द्रव्यस्य पुक्रपारं निजदाक्तिविद्योगो वीर्यमुच्यते । भावशब्दः व्रत्येक-मभिसम्बन्ध्यक्षे, तेनायमर्थः—तीव्रभावस्य मन्द्रभावस्य ज्ञातमावस्य ज्ञातमावस्य अधिकरणस्त्र भीर्यक्र तीवमन्ददाताज्ञातभावाधिकरणवीर्याणि, तेवां विद्योपा भेदाः तीत्रमन्द्र- १० हाताङ्गातभावाधिकरणधीर्यं विदेशः, तेश्यस्तीऽसन्दङ्गाताङ्गातभावाधिकरणवीर्यविदेशेरेषः । तस्य आस्त्रवस्य विशेष तद्विशेषः । कोधरागद्वेषशिष्टाशिष्टमाणिसंगोगदेशकालादःसेव बहिःसारणः वशात् इन्द्रियकपायव्यतिकयाणां सुत्रचिदास्मनि तीव्रो भाषी भवति तस्य तीत्र आस्त्रवः स्थात . इन्त्रियकपायावतक्रियाणां क्रुवचिद्वात्मनि मन्दो भाषो भवति निर्वसः परिणामः स्थात तस्य सन्द आस्त्रवो सवति । इन्द्रियकपायात्रतिकयाप्रवर्तने कस्यचिदात्सनः विवादयं भवति तस्य १५ महान् आस्रवः स्यात् । इन्द्रियादीनामहातभावे प्रवृत्ती सत्याम् अल्पास्रवः स्थात् । तथा अधिकरणविरोपे रीप सति आस्त्रवस्य विरोपो भवति, यथा वेश्यादीनामालिङ्गने अल्पासवः स्यात् राजपत्नी<sup>\*</sup>लिहि नीप्रभृत्यालिह ने <sup>६</sup> महान् आस्रवो भवति । शीर्यवित्रोपे च व्यवसर्यम-नाराचसंहननमण्डितपुरुषहृपोकादिक्यापारे महानास्त्रवो भवति, अपरसंहननसंयुक्तपुरुषपाप-कर्मकरणे अल्पास्त्रवो भवति, अल्पादप्यक्पो भवति, तत्रापि वीर्यविशेर्यान्तर्भावात् । एवं २० क्षेत्रकालादावर्षि आस्वयविशेषो वेदिष्ठवयः। गृहत्रह्मचर्यभक्षेऽस्यास्त्रवः स्यात् , देवभवत-बद्धाचर्यभक्ते महानास्त्रवः स्यान् , तस्माद्षि तीर्थमार्गे °महानास्त्रवः स्यान् , तीर्थमार्गाद्षि तीर्थे महःसबो<sup>भ</sup> मनेत् । एवं काळादौ, देववन्यनाकाळे परकास्त्रात् महास्त्रयः स्यात् । एवं पुस्तकादिः द्रव्यादी आस्त्रवसेदो मन्तव्यः । तस्य भेदा अवन्ता इति कारणभेदात कार्यभेद इति ।

अथ अधिकरणं यदुक्तं तत्त्वरूपं न झायते, तत् कीद्रशमिति प्रश्ने सुन्नमिदं २५ षभग्रसचार्यः--

# अधिकरणं जीवाजीवाः ॥ ७॥ अधिकियन्तेऽर्था अस्प्रिक्षित्यिकरणं द्रव्यमुच्यते । यद्द्रव्यमाधित्य आस्रव उत्पद्यते

१ हरिष्पामितं आरु, ब॰, ज॰। ६ - किया प्रवर्ते इ.- आरु, ब॰, ज॰। ३ आतस्य म– आरु, दरु, खरु। ४ −रेसिति धारु, दरु, खरु। ५ मिशुणी। ६ −नेन प– धारु, दरु, जरु । ५ वज्रपुष- व्याव, वर, जरु । ८ -पान्तरामा- आरु, वर, जरु । ९ महास्रवः तहरु । १० सहानास्त्रवी भाग, सन, सन्।

तद्द्रव्यमधिकरणमुक्तसे। सर्वीः यि ग्रुभाग्रुमस्क्षण आस्रवेः यग्ध्यासनो भवति जीवस्य सङ्घावते तथापि य आस्रवो मुख्यमूरेन जीवेन 'जरमानते तस्यास्रवेस्य जीवोऽधिकरणं जीव-द्रव्यमाश्रयो भवति । यस्तु वास्रवोऽजीवद्रव्यमाश्रित्र जीवस्योत्पर्यते तस्य आस्रवस्याधिकरण-माश्रयोऽजीवद्रव्यमुख्यते । जीवाध्य अजीवाध्य अजीवाध्य त्रीयाजीवाः, तेषां स्क्षणं पूर्वमेवोक्तम् ''जीवा' जीवास्रवन्धसंवरनिर्जर।मोञ्चास्तस्यम्'' [त० स्० १।४ ] इत्यधिकारे । यदि जीवा-जीवस्रवस्य निर्मयोत्तां तेनेवाधिकारेण जीवाध्यत्रीया स्थ्यते कि पुनः जीवाजीवध्यस्येन १ साधूकं मवताः अधिकरणविद्येषकारमार्थम् पुनर्जीवाजीवप्रक्षणम्—अधिकरणविद्येषस् हाप-नीय एव तेन पुनर्जीवाजीवप्रक्षणम् करम् । कोऽसायधिकरणविद्येषः १ हिसायुपकरणभावः । भवतु नामैवं जीवश्याजीवस्य जीवाजीवी एवं द्विचयने अध्येषमान्ते बहुवचनं किमर्थं १० कृतम् १ युक्तमुक्तं भवताः द्विचयने प्राप्ते यद्व वहुवचने निर्देश्यते तेन जोवाजीवयोध-र्द्ययोर्थे सन्ति पर्यायास्तेदस्याधिकरणां 'भवन्ति तेन बहुवचनं वृक्तमेव ।

अध जीवाधिकरणाऽजीवाधिकरणयोर्षेश्ये जीवाधिकरणभेदपरिक्रापनार्थं योगो-ऽयमुच्यते—

# आर्थं संरम्भसमारम्भारमभयोगकृतकारितानुमनकथायविशेषेस्त्रि-

# १५ स्त्रिस्त्रिरचतुरचैकवाः॥ = ॥

१ उत्तर्धन सा•, आर्थ, वर्षा २ रूथाधि – आर्थ, वर्षा व विश्वयायप्राप्ते । ४ न्योर्धे आर्थ, वर्षा व भवति आर्थ, यर्थ, अर्था ६ कृष्यते आर्थ, वर्षा वर्षा कर्याः प्रस्थार्थ, वर्षा वर्षा

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

क्टरकारितानुमनाः । चस्वारः करायाः । एतेषां गणनाया अभ्यापृत्तिः गुनःपुनर्गणनाः <sup>।</sup> सुचूमस्य-येन सूच्यते । एकमेकं मत्येकशः इति वीष्सावचनम् । एकेकं प्रति ज्यादीन् प्रापयेदित्यर्थः । तथाहि कोधक्रतकायसंस्मः, मानकृतकायसंस्मः, मायाकृतकायसंस्मः होमकृतकाय-संस्थः, क्रोधकारितकायसंस्थः, मानकारितकायसंस्थः, मायाकारितकायसंस्थः, लोध-कारितकायसंरम्भः, क्रोधानुमतकायसंरम्भः, सानानुमतकायसंरम्भः, सायानुमतकायसंरम्भः ५ लोमानुमतकायसंरम्भ इति द्वादशप्रकारः कायसंरम्भो भवति । एवं चाक्योगो द्वादशप्रकारः कोधकृतवाक्संरम्भः, मानकृतवाक्संरम्भः, मायाकृतवाक्संरम्भः, लोभकृतवाक्संरम्भः, क्रीयकारितवाक्संरम्भः, मानकारितवाक्संरम्भः, मायाकारितवाक्संरम्भः लोभकारितवाक्सं-रम्भः, कोधानुमतवावसंरम्भः, भानानुमतवाकसंरम्भः, मायानुमतवावसंरम्भः, लोमानु-मतवाक्संरम्भ इति द्वादशमकारो वाक्संरम्भः । कोवकृतमनःसंरम्भः, मानकृतमनःसंरम्भः, १० मायाकृतमनः संरम्भः, ङोसकृतमनः संरम्भः, कोपकारितमनः संरम्भः, मानकारितमनः सं-रम्भः, मायाकारितयनःसरम्भः, टोमकारितमनःसंरम्भः, क्रोधातुमतमनःसंरम्भः, मानानः मतसनःसंरम्भः, सायातुमतमनःसंरम्भः, लोमानुमतमनःसंरम्भः इति द्वादशप्रकारो सनः-संरम्भः । एवं पट्त्रिंशस्त्रकारः संरम्भः, तथा पट्चिशस्त्रकारः समारम्भः, तथा पट्चिशतः प्रकार आरम्भः एवमष्टोत्तरश्रकारः जीषाविकरणासयो सवति । चकारः किमधेम् ११५ अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याष्ट्यानप्रत्याष्ट्रयानसञ्ज्यस्तनकषायभेदकृतान्तभेदसमुख्यार्थः ।

अधाऽजीवाधिकरणभेदपरिज्ञानार्थं सूत्रं सूचयन्तिः—

# निर्वतर्गनिचेपसंघोगनिसर्गा हिचतुर्वित्रिभेदाः परम् ॥९॥

निर्वर्तते निष्पादाते निर्वर्तना निष्पादना। निश्चिष्यते स्थाप्यते यः स निश्चेषः स्थापना । संयुज्यते सिथीक्रियते संयोगः । निःसुज्यते प्रवर्तते निसर्गः प्रवर्तनम् । निवर्तना २० च निक्षेपरच संयोगरच निसर्गरच दिवर्तनानिक्षेपसंयागनिसर्गाः । द्वौ च चस्यारस्च द्वौ च त्रयक्ष द्विचतिर्द्वित्रयः, ते भेदाः येषां निर्वर्तनानिर्देषसंयोगनिसर्गाणं ते द्विचतिर्देविभेदाः । पिपर्ति परयति परमागमिति परम् । अस्यात्रनर्थः---निर्वर्तमा द्विभेदा द्विप्रकारा । निक्रेप-इचतुर्थेदः चतुःप्रकारः । संयोगो द्विभेदो द्विप्रकारः । निसर्गक्विभेदः विप्रकारः । एते चस्वारो भेदाः परम् अजीवाधिकरैणं भवन्ति । नतु पूर्वसूत्रे आधिमत्युक्ते जीवाधिकरणं स्टब्यम् , २५ अजीवाधिकरणन्तु अवशिष्टं स्वयमेत्र सम्बते, तेन 'निर्वर्तनानिश्चेषसंयोगनि सर्गा द्विचतुर्द्धिः विभेदाः' इत्येवं सूत्रं क्रियताम् किसनर्थकेन परशब्दमहणेत ? इत्याह-सत्ययुक्तं भवताः परमित्यक्ते संरम्भादिभ्यो निर्वर्तनादिकचतुष्ट्रयं परमन्यन् भिन्नम् इत्यर्थः, अन्यया जीवाधि-करणाधिकारात् निर्वर्तनादयस्यत्वारोऽपि जीवपरिणामा भवन्तीति ज्ञान्तिहरस्वते, तदर्थ

٩८

१ - णर्ने सु- काः । २ - न्त्याचार्याः आः ०, वः ०, वः । ३ - करशंनतु आः ०, वः ०, वः ०।

परमिति गृहीतम्। तत्र निर्वर्तनाधिकरणं द्विभेदं यहुक्तं तिक्कम् १ मृत्रगुणनिर्वर्तनाधिकरणं करिणम्, उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणं चेति निर्वर्तना द्विभेदा । तत्र मृत्रगुणनिर्वर्तनाधिकरणं पद्धभेदम्-ग्रारीरं वाक् मनः प्राणाः अपातास्चेति । उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणं पद्धभेदम्-ग्रारीरं वाक् मनः प्राणाः अपातास्चेति । उत्तरगुणनिर्वर्तनाधिकरणं निर्वर्थपरचतुर्भेदः-अप५ त्यवेश्चितनिश्चेषाधिकरणं दुष्प्रतिर्तातिश्चेषाधिकरणं सहसानिश्चेषाधिकरणम् अनामोगनिश्चेषाधिकरणं चेति । जनामोग इति कोऽर्वः १ पुनरनाश्चोकिरहण्तम् उपकरणस्योगाधिकरणं जनामोग इत्युच्यते । संयोगो द्विभेदः- अभ्यानसंयोगाधिकरणं मनोनिसर्गाधिकरणं चेति ।
पत्तवत्ययम् अजीवमाधित्य आत्मन आस्व उत्यवते तेनाऽजीवाधिकरणम् उपनर्यते ।

१० अथ सामान्यतया कर्मास्त्रव भेट उक्तः, अधुना सर्वकर्मणां विशेषेणाश्चवा उच्यन्ते । तत्र ज्ञानावरणदर्शनावरणकर्मणोरास्त्रवभेदपरिज्ञानार्थं सुत्रमिदमाक्षराचार्याः---

# तत्वदोषनिह्नवमात्सर्योन्तरायासादनोपचाता ज्ञानदर्शनावरणयो: ॥१०॥

सम्यामानस्य सम्यादर्शनस्य च सम्याज्ञानसम्यादर्शनयुक्तस्य पुरुषस्य वा जवाणां मध्ये अन्यतमस्य केनचित्पुरुषेण प्रश्नांसा विहिता, तां प्रशंसामाकण्यं अन्यः कोऽपि पुमान् पैद्यान्य-१५. द्रियतः स्वयमपि ज्ञानदर्शनयोस्तरमुक्तपुरुषस्य वा प्रशंसां न करोति रखायनं न ज्याहरति "कत्यनं नोचारयते तदन्तःपेशनयम् अन्तदेष्टत्यं प्रदोप उच्यते । यत किमपि "कारणं मनसि धत्या विद्यमानेऽपि झानारी एउट्हं न वेद्यि एउट्हस्तकादिकमस्मत्यार्थे न वर्तते इत्यादि ज्ञानस्य यद्गरूपमं विश्वमानेऽपि नास्तिकथनं निहुत उच्यते । आत्मसद्भयस्तमपि ज्ञानं दातुं योग्यमपि दानयोग्यायापि पुंसे केनापि हेतुना यक दीयते तत्मारसर्यमुच्यते । विद्यमागस्य प्रवन्धेन प्रवर्त-२० मानस्य मध्यदिज्ञानस्य विच्छेदविधानम् अन्तराय उच्यते । कार्येन वचनेन च सतो ज्ञानस्य विनयप्रकाशनगुणकीर्ननादेरकरणभासादनमुच्यते । युक्तमपि ह्यानं वर्तते तस्य युक्तस्य ज्ञानस्य अयुक्तमिद्मज्ञानमिति दूषणप्रदानम् उपचात उच्यते, सम्यय्ज्ञानविनादाभिष्राय इत्यर्थः । नत् आसादनमैव उपचातः कष्यते, पुनरूपचातपर्णं व्यर्थमिदम् ; युक्तमुक्तं भवता ; विद्यमानस्य ज्ञानस्य यद्विनयप्रकाशनगुणकीर्तनादेरकरणं तदासादनम् , उपचातरतु ज्ञानस्य अज्ञानकथनं २५ हाननाशाभित्रायो वर्तते, कथमनयोर्महान् भेदो नास्ति १ प्रदोपञ्च निह्नवक्ष मात्सर्यञ्च अन्तरायश्च आसादनस्य उपभातश्च प्रदोषनिष्ठवसात्सर्यान्तरायासादनीयपाताः । तयोः वान-दर्शनयोः । एते पद् पदार्थाः ज्ञानदर्शनावरणयोः ज्ञानावरणदर्शनावरणयोरास्त्रवा भवन्ति आसवकारणं भवन्ति । ज्ञानं च दर्शनं च ज्ञानदर्शने साकारनिरान्तररूपे । अत्र विशेषज्ञापनं द्यानम् , सत्तावडोक्नमात्रं दर्शनम् , तयोरावरणे द्यानदर्शनावरणे तयोः ज्ञानदर्शनावरणयोः ।

१ – स्थापितसना – आरः, वः, तः। २ क्यनं नो – आः, वः, वः। २ करणं धाः, वः, जः। ४ – स्थ अप– भः वः, तः।

६।११ ] पञ्चोऽभ्यायः

२१९

२०

नतु तच्छन्देन झानदर्शने कथं लभ्येते पूर्व झानदर्शनयोरनिर्देशात् ? सत्यम् "श्रौतानुमितयोः श्रौतसम्बन्धो विधिर्वेद्धवान्" [ ] इति । परिभाषा-स्वयसात् तच्छव्देन क्षानं दर्जनं घ स्वयते । ज्ञानदर्जनायरणयोदिति सूत्रे शब्दश्रवणात् तेन पूर्वसूत्रोक्तर्निर्वतंनादिकं न शङ्कतीयम्। केनचिहुक्तम् श्लानदर्शनावरणयोरास्रवाः के इति प्रश्ने उत्तरं दीवते नक्षद्रोषादय इति ज्ञानदर्शनयोः प्रदोषादय इति । एते प्रदोषादयः ज्ञाने ५ कृता अपि दद्दीन(बरणस्यापि कारणं भवन्ति एकहेतुसाध्यस्य कार्यस्य व्यनेकस्य कार्यस्य दर्शनान् । अभया से झानविषयाः भदोपादयः ते झानावरणस्य कारणं ये तु दर्शनविषयाः प्रशेषादयस्ते तु दर्शनावरणहेतवो झातब्याः । तया द्वानावरणस्य कारणम् आचार्ये शत्रुत्वम् , उपाध्याये <sup>ः</sup> प्रत्यनीनत्त्वम् , अकालं अध्ययतम् , अक्रचिपूर्वकं पठतम् , पठतोऽस्यालस्यम् , अनादरण व्याख्यानश्रवणम्, प्रथमानुयोगे बाच्यमाने अवरानुगोगवाचनम् तीर्योगरोध १० इत्यर्थः, पहुश्रुतेषु गर्वविधानम् , सिध्योपदेशश्च, बहुशुतापमाननम् , स्वपक्षपरिहरणं परपक्ष-परिश्रदः—नदेतद्द्वयं तार्किकदर्शनार्थम् स्यातिपूजाल्यमार्थम् , असम्बद्धः प्रलापः, उत्सूवधादः, कपटेन झानमस्णम् , शास्त्रविक्रयः, भग्नणाविषातादयध्य झानावरणस्य आस्रयाः । तथा दर्शनावरणस्य आस्रवाः देवगुर्वादिदशनमात्सर्वम् , दर्शनान्तरायः, चक्कुरुत्पाटनम् , इन्द्रिया-भिमतित्वम् , निजद्रष्टेगोर्रवम् , दीर्पनिद्रादिकम् , निद्रा, आल्स्यम् , नास्तिकत्वप्रतिप्रहः, १५ सम्यग्द्रष्टेः सन्दूषणम् , कुञात्त्रप्रशंसनम् , यतिवर्गजुगुप्सादिकम् , प्राणातिपातादयक्ष दर्शनावरणस्य आस्रवाः ।

अय वेदनीयं कर्म द्विविधं वर्तते सद्ग्रेयमसद्वेयं च । सद्वेवं सुखक्रम् , असद्वेचं दुःखकरम् । तत्र असद्वेशस्य कारणानि सूच्यतसूत्रियदमाहुः----

## हुःखक्तो स्तापाकन्द्नवधपरिदेवनाभ्यास्मप्रोभयस्यान्य-सद्वेगस्य ॥ ११ ॥

दुःस्वैयतीति दुःसं वेदनालक्षणः परिणासः, श्रीचनं श्रोकः चेतनाचेतनेशकारकयस्-सम्बन्धविनाशे चेक्क्यं दीनत्विसत्यर्थः, तापनं तापः निन्दाकारणात् मानसङ्गविधानाम् कर्कश्चननादेश्वसात्रावः अस्विलानाकरणस्य कलुपितचित्तस्य तीत्रानुश्चांऽतिश्चेन पश्चात्तापः वेद् इत्यर्थः । आक्रन्यते आक्रन्यनं परितापसञ्चातवाप्यपतनबंबुळिविलापादिसिद्यंक्तं प्रकटम् ६५ अङ्गविकारादिसिर्युक्तं बन्दानसित्यर्थः । इन्तरं वधः ।

"पंच वि इंदियपाणा मनवचकाएण तिष्णि बस्त्याणा । आणन्याणन्याणा आउगराष्ट्रेण होति 'दस पाणा ॥ २ ॥" [बोधपा० ५३] इति

१ "श्रुतानुस्तियोः श्रीतां विभिन्नेत्रीयान्" – श्यायसं० पृ० ६९ । परिमापेण्यु० परि० ११३ । २ प्यार प्रायः कार, व०, ज० । २ प्राणिनिया – आरंग, व॰, स० । ४ अर्थिछा – आरंग, व॰, ज० । ५ यदुनिङ्या – आरंग, व॰, स० । ६ दह पा – आरंग, व॰, स॰ ।

হ্ৰ

[६।११

गाओकल्रश्रणदशप्राप्यस्वियोगकरणिमत्यर्थः । परिदेश्यते परिदेवनं सङ्करेशपरिणामविहिताय-रुम्बनं स्वपरोपकौएकाङ्क्षालिङ्गम् अनुकम्पाभृत्यिर्धः रोदनिसित्यर्थः । दुःस्रं च शोकरण तापस्था-कन्दनं च वधरच परिदेवनं च दुःस्वशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनानि । आत्मा च परश्च उभयरच आत्मपरोपमास्तेषु तिष्ठन्तीति आत्मपरोभयस्यानि । पतानि पट् कर्माणि क्रोपादा-५ वेशवद्यान् आत्मस्थानि परस्थानि उभयस्थानि च असद्देवन्य दुःस्वस्पस्य कर्मणः आस्तव-निमित्तानि भवन्तीति चेदितन्यम् । नदु शोकाद्यः पञ्चापि दुःस्वमेव, तेन 'दुःस्वतात्मपरो-भयस्थमसद्वेदास्य' इति सूत्रं कियतां कि शोकादिग्रहणेन ? इत्याद्द—साधृक्तं भवताः यद्यपि शोकादयो दुःस्यमेव धर्वन्ते, तथापि कतिपयविशेषकथनेन दुःस्वजतेरनुविधानं विधीयते अनुकरणमुख्यते इत्यर्थः । यथा भौरित्यमिदिते अनिक्वाते विद्योपे सति गोजिरोषकथनार्थः १० स्वण्डसुण्डशुक्लकृष्णायुगादानं विधीयते तथा दुःस्वविपनास्च "विदेषा असंस्थ्येवक्रोक-भेदसम्भवा अपि कतिपया अत्र निर्दिरयन्ते तिद्ववेक्षत्यर्थः ।

अत्र किस्तिद् विशेषित चर्चनम्-चेद् दुःस्तरीन्यास्मरोभयस्थान्यसद्वेशास्त्रकारणानि वर्तन्ते तिर्दे आहेतेः केशोत्पाटनम् उपवासादिप्रदानम् आतापनयोगोपदेशनं सर्वमित्यादिवसा-चरणं दुःखकारणमेवास्थीयते प्रतिक्षायते सबद्धिः तिर्दे आत्मपरोभयान् प्रति किमित्युप १५ दिरयते १ साधूक्तं सवताः अन्तरक्षकोधावेशापूर्वकाणि दुःसशोकादीनि असद्वेशास्त्रकारणानि भवन्ति, कोधाधावेशासावान सबन्ति विशेषोर्कत्वात्। यथा करिचर्द्वेशः परमैक्कणाचित्तस्य सायामिध्यादिनिदानग्रह्यरितस्य संयमिनो मुनेहपरि गण्डं पिटकं विरकोटं शास्त्रेण पाटयति तच्छक्तमतनं यद्यपि दुःसहेतुरिय वर्तते तथापि भिष्यवस्य शासनिमित्तमात्रादेव कोपाद्यावेशं विना पाषवन्यो न भवति, तथा संसारसम्बन्धिमहादुःखाद्रोतस्य मुनेः २० दुःसनियुच्युपायं प्रति सायधानचित्तस्य शास्त्रोकेकर्माण प्रवर्तमानस्य सङ्क्छेशपरिणामरहित-त्यात् केशीत्याटनोपवासादिदानदुःखकारणोपदेशेऽपि पाषवन्यो न भवति । तथा चोक्तप् —

> "न दुःखं न सुखं यद्धदेतुर्दष्टश्चिकित्सिते। चिकित्सापां तु थुकस्य स्याद् दुःखमघदा सुखम्॥१॥ न दुःखं न सुखं तद्धदेतुर्मोक्षस्य साधने।

मोक्षोपाये तु पुक्तस्य स्थाव् दुःखमथवा सुखम् ॥ २॥" [

एतस्य रखोकद्वयस्य व्याख्यानम्—यथा चिकित्सिते रोगचिकित्साकरणे हेतुः श्रकादिकः स स्वयं दुःखं न भवति सुखं च न भवति कस्माद्देतनस्वदित्यर्थः, चिकित्सायां तु प्रतीकारे प्रवृत्तस्य वेशस्य दुःसम् अथवा सुखं स्यादेव । कथम् १ थदि वेतः कोघादिना शस्त्रेण

१ -कारका- मा॰, म॰, ज॰। २ विविधिविष्यस् च अ- अः॰, म॰, ज॰। १ -क्तवास् य- मा॰, य॰, ज॰। ४ -करणानिवितस्य आं॰, म॰, क॰। ५ -टकं आः॰, व॰, ज॰। ६ -देदोपि आ॰, म॰, क॰। ७ उत्पृतौ इसी स॰ सि॰ ६।११।

#### ६।१२ प्रमेऽध्यायः

विस्कोटं पाटयित तदा [ S ] धर्मकर्षोपार्जनाद् भिषको दुःस्थं भवति, यदा तु 'कारुण्यं कृत्वा तद्व शािष्यिनाशार्थं मुने: सुखनननार्थं विस्कोटं पाटयित तदा कोधाद्यमायाद् धर्मकर्मे। धर्मजनाद् वैस्प्य सुखमेय भवति । दृष्टान्यरहोको गवः । इदानीं दार्ष्टन्तरहोको व्याख्यायते – एवं मोहस्रय-माधनहेतुरुप्यासहोत्यादिकः स स्थ्यमेद सुखदुःखरूपो न भवति किन्तु य उपयासादिकं करोति कार्याति या दिग्यं शुर्वदिकः तस्य दुःस्यं सुखं वा भवति, यदि गुरुः क्रोधादिना उपवासादिकं प्रतिति कार्याति या दिग्यं शुर्वदिकः तस्य दुःस्यं सुखं वा भवति, यदि गुरुः क्रोधादिना उपवासादिकं प्रतिति वा तदा धर्मवर्मोपार्जनात सुखमेव प्राप्तोति । यथा दुःस्यदिनाशार्थसुपवासादिकं कारयित करोति वा तदा धर्मवर्मोपार्जनात सुखमेव प्राप्तोति । यथा दुःस्यदिवाशार्थसुपवासादिकं कारयित करोति वा तदा धर्मवर्मोपार्जनात सुखमेव प्राप्तोति । यथा दुःस्यदियः असद्वेद्यास्यकारणानि पद् प्रोक्ताः ', तथा अन्यात्याप्य भवति । नथाहि – अशुभः प्रयोगः, परिनन्दनम्, पिशुनता, अन्यतुकम्पनम्, अङ्गोपाः च्छेदनभेदनादिकम् , ताडनम्, परिनन्दनम्, राजनम्, र्वन्यन् अङ्गोपाः, सर्वन्यम्, राजनम्, र्वन्यन्य, दमनम्, परिनन्दनम्, अस्यम्यनम्, राजनम्, राजनम्, स्वन्यम्, परिनन्दनम्, भास्मप्रशासनम्, सहापरिमद्वः, मनोवाक्कायवक्षश्चीक्षते, पायकमीपजीयित्वम्, अन्यद्वर्षः, विपिन्नव्रणम्, शरजाव्याश्वागुरापञ्चरमाराणयस्वेताविद्वस्, एते पायिश्वः पदार्थो आस्थानः परस्य अभवस्य वा कोधादिना किद्यमाणाअसद्वेदशस्या स्वन्ति ।

अर्थेदानी सट्टेचास्त्रवस्वरूपं निरूपयनाह—

१५

# भ्तवत्पनुकस्पादानसरागसंयमादियोगचान्तिशौचमिति

#### सहेचस्य ॥ १२॥

नारकर्तिर्थङ्गसुच्यदेवपर्यायल्क्षणासु चतस्यु ग्रांतपु निजनितक्रमीद्ययशाद् भवनीति मूर्वानि प्राणवर्गाः । अहिसासत्यास्तेयवद्यपर्याऽपरिमहृद्वाभुकरुक्षणानि व्रतानि
एकदेशेन सर्वधा च विशन्ते वेषां ते व्रतिकः श्रावकः यत्यकः । परेपकार्रार्श्रचित्तस्य २०
परिपेडामान्तर्पाडामिव मन्यमानस्य पुरुष्त्य अनुक्रस्यम् अनुक्रम्या कारुण्यपरिणामः । मूर्वानि
च व्रतिनश्च भूवव्रतिनात्तेषु तेषां वा अनुक्रम्य भूवव्रत्यनुक्रम्यः । परोपकारार्ध निजद्रव्यव्ययो
एतम् । संसारहेन्त्रिविषं प्रति उद्यापरः अक्षीणाद्यय्यं सरागो भण्यते । पद्जीपनिकायेषु
पिडन्द्रिवेषु च पापप्रवृत्तेनिवृत्तिः संयम उच्यते । सरागस्य पुरुषस्य संयमः
सरागसंयमः, सरागः संयमो वा यस्य स सरागासंयमः । सरागसंयम आदिर्थेणं २५
संयमासंयमाऽकामनिर्वारावाद्यतपःप्रभृतीनां ते सरागसंयमादयः । भूवव्यत्वकृष्णा च दानं च
सरागसंयमाद्वकः भूतक्रत्यनुक्रम्यादानसरागसंयमाद्वयः तेषां योगः सस्यक् प्रणिधानं सम्यक्
चिन्तातिकः मूत्वत्रस्यनुक्रम्यादानसरागसंयमादियोगः । कोधमानमाधानां निवृत्तिः
ध्वानिवः । लोभप्रकाराणां विरमणं शौजमित्युच्यते । भूवत्रत्यनुक्रम्यादानसरागसंयमादिन

१ कारणं आ॰, ब॰, ज॰। २ प्रांकानि आ॰, ब॰, ज॰। ३ –स्तया पाय~ आ॰, ब॰, ज॰। ४ –सर्द्रीचि–का॰।

[ \$183

२२२

ŧ۵

योगश्च श्वान्तिश्च शौचं च भूतभःत्यतुकस्पादानसरागसंग्यादियोगश्चान्तिशोचम् । समाहारो हुन्द्रः। इति एवं प्रकार अर्हत्पृजाविधानतात्पर्यम्, बारहृद्धतपिवनां च वैयातुस्त्वादिकं सर्वमेतत् सहैपस्य आसवाः सुस्ररूपस्य कर्षणः कारणं भवन्ति । नतु ब्रतिनः किं भूतानि न भवन्ति यरहृष्णां गृक्षन्ते ? युक्तमुक्तं भवता ; भूतप्रहृणान् सिद्रे ५ सित यद् ब्रतिशब्द्यहण् तद् ब्रतिनामनुकस्या प्रधानतया कर्तत्र्वेति सूचनार्थम् ।

अध मोहकर्मास्त्रवसूचनार्थं सुत्रह्नयं मनसि घृत्या सम्यक्त्यमोहास्त्रवकारणसङ्ग्यनार्थं तत्रेष्टं सुत्रमुच्यते—

के.बिलिश्चनसङ्घर्षदेवावर्णेनादो दर्शनमोहस्य ॥ १३ ॥ हिप्तिमेदे सुत्रम् ।

"क्षापिकमेकमनन्तं त्रिकालसर्वार्ययुगपदवमासम् । सकलसुस्त्रभाम सततं वन्देऽहं केवरुद्यानम् ॥"

[ सं० ब्रुत्यः रहो० २९ ]

इत्यार्थीक (क्तं) केवल हातम् आवरणद्वयरहितं हानं विदाते येपां ते केवलिनः । ष्ठ्रयते सा अवर्णं वा श्रुतं सर्वेष्ठवीतरागोपदिष्टम् , अतिशयबद्वुद्धिऋदिसपुपेतगणधरदेवानु-१५ स्मृतपन्धसुन्यितं अतमित्युच्यते । सम्यन्दर्शनज्ञानचारित्रपात्राणां श्रमणानां परमांद्रसम्बराणां गणः समृहः सङ्घ उच्यते । अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं निःसङ्गत्वमित्यादिळभूणोपलिश्ततः सर्वज्ञवीतरागक्षेपिक्रणीतः धर्म इत्युच्यते, दुर्गातदुःखादुद्धृत्य उन्द्रादिपूजितपदे धरतीति धर्म इति निरुक्तेः "अतिष्ठुसुष्टृक्षिणीयदमायास्तुभ्यो मः।" र्का० ७० ११५३ ] भवनवासिन्यन्तरज्योतिष्ककल्पवासिलक्षणोपलिखनाः मनसा अमृताहाराः पूर्वोक्तलक्षणा २० दंबाः । केविक्रिनश्च धृतं च सङ्घ्य धर्मश्च दंबाश्च केवित्रिश्वतसङ्घर्मदेवाः, तेषां तेषु वा अवर्णंबाहो निन्दायचनं केवलिशुतसङ्घधर्मदेवावर्णवादः । केवलिनामवर्णेवादस्तावत्— केवलिनः किल केवल्रज्ञानिनः कवल्यहारचीयिनः, तेपां च रोगो भवति उपसर्गश्च सञ्जायते, तम्ता भक्त्येय परं वश्वामरणमण्डिता दृश्यन्ते इत्यादिकं सर्वं केवलज्ञानिनां गुणयतां महतामसद् भूतदोषोद्भवनमवर्णवादो वेदितव्यः । मांसभक्षणं मदापानं मातृस्वसादिमेशुनं २५ जैल्ल्यालने महापापमित्यादिकमाचरणं किल शास्त्रोक्तं श्रुतस्यावर्णवादः। गुणवतो महतः श्रुतस्य असद्भूतद्देशिद्धधनमवर्णवादः श्रुते धृर्तजनसम्मेरिज्ञात्। एते दिगम्यराः सन्तु शुद्रा अशुचयः अस्नानाः त्रयीवहिर्भृताः कछिकालोत्पन्ना इत्यादि गुणवतां महतां दिशम्य-राणाम् असद्भृतदोयोद्भवनं सङ्ग्रस्थावर्णवादः । अर्ह्दुपदिष्टो धर्मः खलु निर्मुणः तद्विधायका

१ भवति भाः, वः, तः। २ बलगास्तनकृत्वभूतभक्षणमहा–त्राः, बः,दः। ३ –श्रमंस्ति-आः, दः, तः। ४-श्रतोद्भृताः आः, वः, दः।

६'१४] पश्चेऽध्यायः

२२३

īą.

ये पुरुषा यर्तन्तं ते सर्वेऽपि असुरा भविष्यन्ति इत्यादिकं गुणवति भइति केवत्यिणीते धर्मेऽसद्भूतरोषोद्भवनम् अविष्यमानदोषकथनं धर्मस्यावर्णबादः । देवाः किल सांस्तोपसेवा-प्रियाः तद्दयं तद्भवनविधातार वर्वन्तरिक्षं स्थान्ते इत्यादिको देवावर्णवादः । एतत्सर्वम-रोपदोषोद्भवनं सम्यन्तवमोहास्त्रकारणं वेदितस्यम् ।

अथ चरित्रमे।हास्त्रवप्रकारंप्रतिगदनार्थं समध्येते सूत्रमेतत् —

### कषाघोदघाचीवपरिणामश्चारित्रमोहस्य ॥ १४ ॥

क्षपन्ति हिंसन्ति सम्बक्त्यादीनिति कषायाः कषायाणासुद्यः कषायकळजनसूरः। कपायोदयस्तस्मात्कयायोदयात् तीवपरिणामः अत्युक्तटमनःकारः चारित्रमोदस्य चारित्रा-वरणकर्मण आसनी मनति । ते अपाया द्विमकाराः-कषायाः अक्रयायाश्च । तत्र कषायनेदः नीयस्य आस्रवः परेषामात्मनश्च कषायोत्पादनं व्यत्त्वीलसंयुक्तयतिजनचारिबद्द्यण्यदानं १० धर्मध्यंसनं धर्मोन्तरायकरणं देशसंयतगणशीळसन्त्याजनं मात्सर्योदिना विरक्तचिनाताः विश्वमोत्पादनम् आर्त्तरीद्वजनकिङ्गवर्षाद्वधारणं कषायवेदनीयस्यास्रवा भवन्ति। नवक्कारम्—इ।स्यरत्यरतिशोकभवजुगुप्सास्त्रीपुंनपुंसकवेवभेदातः । सद्धर्मञनोपद्दसनं दीनजनानामातिद्दसनं कन्दर्पद्दसनं बदुष्ररूपनम् उपदसनद्वीरुतादिकं हास्यवेदनीयस्यास्रवा अवन्ति । नानाप्रकारकीडनतत्परत्वं विचित्रकीड तभावो वेदााच-१५ नौत्सक्यमीतिजननादिकं व्रतशीस्त्रदिष्यक्विरित्येवमादिकं रतिवेदनीयस्यासवा भवन्ति । परेपामरतैराविर्मवनं परेपां रतेविनाशनं पापशीलजनानां संस्कादिकं पापक्रियामोत्सा-हमं वित्यादयः अरतिवेदनीयस्य आस्रया भवन्ति । आत्मनः शोकोत्पादमं परेषां शोक-करणं शोकप्छतानां जनानामिमनन्दनक्षेत्यादयः शोकवेदनीयस्यास्रयः भवन्ति । स्वयं भवे <sup>९</sup>परिणमनं परेषां भयोत्पादनं निर्दयक्षं श्रासनादिकं चेत्यादयो भयवेड्नीयस्यास्त्रवा २० भवन्ति । पुण्यक्रियाचारजुगुप्सनं परपरिवादशीस्त्रवं चेत्यादयः जुगुःसावेदनीयस्यास्त्रवा भवन्ति । पराङ्गनागमनं स्वरूपधारित्वम् असःयामिधानं परवद्यनगरस्वं परच्छिडवेधिःवं ेबृद्धरागत्वं चेरवादयः स्त्रीवेदनीयस्यास्त्रचा मवन्ति । अल्पकोपनम् अजिद्वावृत्तिरगर्वत्वं छोलाङ्गनासमवायालपरागित्वम्<sup>भ</sup> अनीर्पत्वं स्नाने भन्धद्रव्ये स्नाज आभरणादौ च रागवस्तनि अनादरः स्वदारसन्तोपः परदारपरिहरणं चेत्यादयः पुंचेदंनीयस्य आस्रवा भवन्ति । २५ दिधारिएरुपप्रभवनं तीत्ररागर्चेत्यादयो नपुंसकवेदनीयस्यास्रवा भवन्ति ।

१ - फ्रोडन भाषाहेशा - अरु । २ परिश्रमन आरु, वरु, छरु । ३ ररमृद्ध-आरु, वरु, जरु । ४ -- रागल अरु, बरु, जरु ।

२२४ तत्त्वार्धवृत्ती

[ ६+१५।१७

अथायुष्कर्म चतुर्विधं वर्तते नारकतिर्थवस्तुष्यदेवायुर्भेदान् । तत्र तावकारकायुःकारण-प्रकाशनार्थं सुत्रसिदं सुवन्ति---

# बह्वारम्भपरिग्रहत्वं नारकस्यागुषः॥१५॥

आरभ्यते इत्यारम्भः प्राणिपीडाहेतुच्यीगारः, परिगृहात इति परिमहः भमेदम् इति ५ चुढित्वक्षणः, आरम्भाश्य परिमहाश्च आरम्भपित्महः, बहुनः प्रचुरा 'आरम्भपित्रहाः यस्य स बह्वारम्भपित्महः, बह्वारम्भपित्महस्य भागः बह्वारम्भपित्महत्वम् । तरके भवमुत्पलं यैत् तलारकं तस्य नारकस्य । बह्वारम्भपित्महत्वम् नारकस्य नरकसम्बन्धिनः आयुषः आयुः-कर्मणः आस्रयो भयति । विस्तरेण द्व सिध्यावर्षनं तीक्ररागः अन्तवत्रचनं परद्रत्यहरणं निः-शीक्षता नरचन्द्रवेरं परोषकारमित्रहित्तयं यतिभेदः समयभेदः कृष्णलेश्वरवं विषयातिवृद्धिः १० रीद्रभ्यानं हिंसादि कृष्कमैनिरन्तरमवर्तनं वाल्शुद्धक्षीहिंसनं चेत्यादय अशुभतीक्ष्यरिणामाः नारकायुरास्त्रया मवन्ति ।

अय तिर्यंग्योन्यायुरास्त्रत्र उच्यते--

#### माया तैर्थस्यकेतस्य ॥ १६ ॥

मितोवि प्रदिपति चतुर्गितिगर्तमध्ये प्राणिनं या सा माया, चारित्रमोहकर्मोदया-१५ विभूतातमञ्जरिकतालक्षणा निक्कतिरित्यर्थः । तिरश्चां योनिः तिर्वग्योनिः, तिर्वग्योनी भवं यदापुस्तर्त्तर्थयोनं तस्य तैर्वग्योनस्य । माया योगवकतास्वभावः तैर्वग्योनस्यायुषः तिर्वक्-योनिसम्बन्धिन आयुष्कर्मण आस्रवो भवति । विस्तरेण तु भिष्यात्वसंयुक्तवर्मोपदेशकत्यम् अस्तोकारम्भपरिष्रहत्यं निःशोल्द्रवं बद्धनिष्ठयत्यं नील्लेक्ट्यर्त्यं काषोत्रकेश्यत्वं मरणकालाद्याक्तं । प्यानत्यं कृटकर्मत्यं भूभेदसमानरोष्ट्रवं भेदकरणत्वम् अनर्योद्धावनं कनकविणकान्यभाकथनं २० कृत्रिमचन्दर्नादिकर्णं आतिकुल्कशिल्सन्दृष्णं सद्गुणलोपनभसद्गुणोद्धावनं वेत्यादयः तिर्यगायराक्षवा भवन्तिः।

अथ मानुपायुरास्त्रव<sup>७</sup> उच्यते—

#### अल्पारम्भपरित्रहत्वं मानुपस्य ॥ १७ ॥

अध्यमाश्च परिष्रद्वाश्च आरम्मपरिष्रहाः, 'अल्पे आरम्मपरिष्रहा यस्य स अल्या-२५ रम्भपरिष्रहः, अल्पारम्भपरिष्रहस्य भावः अल्यारम्भपरिष्रहृत्यं नारकायुःकारणविपरीतत्व-मित्यर्थः । मानुपरवेदं मानुपं तस्य सानुपस्य । अल्पारम्भपरिष्रहृत्यं मानुपस्यायुपः आखुः-यम्णे आस्त्रवो मयति । विस्तरेण तु विनीतप्रकृतित्यं स्वभावभद्गत्वम् अकुटिलव्यवहारत्वं

१ आरम्भाः प− कार्य, वर्या त्र वरायुत्त-भार्य, वर्या, वर्षा 
\$180.20 T

#### पद्योऽध्यायः

**२**२५

Ġ.

٩k

ततुक्रधायत्वम् अन्तकालेऽसंक्लेशात्वं मिध्यादर्शनसहितस्य विनीतत्वं सुखसंबोध्यत्वं धृ्हिः रेखासमानरे।धत्वं जन्तूपघातनिष्टृत्तिः प्रदोषएष्ट्रितत्वं विकर्मवर्षितत्वं प्रकृत्येय सर्वेषासागत-भगगतक्रणं सञ्जयवननता उदासीनत्वमनसूचल्यम् अल्पसङ्क्लेशः गुर्वोदिपूजनं कार्पातपीतले-रयत्वक्रोत्यादयो मानुषायुगुस्रया मचन्ति ।

अथापरमपि मानुषायुरास्नवकारणमाह—

## स्वभावमार्दवञ्च ॥ १८ ॥

मुदोर्भीनो मार्द्वं मानाभावः । स्वमायेन प्रकृत्या गुह्यदेशं विनाऽपि मार्द्वं मृदुत्वं स्यभावमार्द्वं मानुवायुराखदो मवर्ततः । तकारः परस्परसमुष्यः । तेनायमर्थः न केवल्यम् अस्पारम्भपरिमहत्वं मानुपरयायुप आस्त्वो भवति किन्न स्वभावमार्द्वत्वस्त्रः मानुपरयायुप आस्त्रयो भवति । यदोवं तर्द्वं 'श्वल्पारम्भपरिमहत्वं स्वभावमार्द्वस्त्र मानुपरयायुप स्वभावयो भवति । यदोवं तर्द्वं 'श्वल्पारम्भपरिमहत्वं स्वभावमार्द्वस्त्र मानुपरयायुप स्वभावयो भवति । यदोवं तर्द्वः स्वभावयो स्वभावयो । स्वभावयो 
अल्पारम्भपरिषदत्वं स्वमावमार्श्वञ्च पतद्वयमेव कि मानुषरयायुव आस्त्रवः ? नेवम् ; अपरामि मानुषस्यायुव आस्त्रवो वर्तते । तत् किमिति परने सूत्रमिदं बुवन्ति । भगवन्तः —

#### नि:शीलबसस्वश्र सर्वेषाम् ॥ १९ ॥

शीटानि च गुणवतत्रयं 'शिश्राञ्जतचतुष्ट्यं च शीलानीत्युच्यन्ते ज्ञतानि अहिंसादीनि पद्म शीलज्ञतानि, शीलज्ञतेस्यो निष्कान्तो निर्मेतः निःश्लीलज्ञतः शीलज्ञतरहितः निःश्लीलन्त्रयः निःश्लीलज्ञतन्त्रयः निःश्लीलज्ञतन्त्रम् । चकारादण्यारम्भपरिष्रहत्त्रद्भ सर्पेषां नारकतिर्यक्ष्मतुष्य-देवानाम् आयुष्य आस्रवी भवति ! नतु ये शीलज्ञतरहितास्त्रेषं देवायुष्यस्यः क्यं सङ्गठ्छते ? २० युक्तसुक्तं भयताः, सोगभूमिताः शीलज्ञतरहिता अपि ईशानस्वर्गपर्यस्तं गण्डान्ति तद्पेक्षया सर्वेषामिति महणम् । केचिदन्यारम्भपरिषदा अपि अन्ययुराचारसहिता अनरकादिकं प्राप्तवन्ति तद्ष्येक्षयः विवर्षमामिति गृहीतम् ।

अथ देवायुराखनकारणं पाहुः---

### सरागसंघमसंघमासंघमाकामनिर्जराषाज्ञतपांसि दैवस्य ॥२०॥

संसारकारणनिर्वेशं अत्युरातः अक्षीणाद्मयस्य सराग इत्युच्यते, प्राणीन्द्रियेषु अशुक्र-अवृत्तेर्विरमणं संयमः, पूर्वोक्तस्य सरागस्य संयमः सरागसंयमः महाव्रतिर्त्वर्यः। अथवा सरागः संयमो यस्य स सरागसंयम इति बहुत्रीहिरपि। संयमश्चासावसंयमः संयमासंयमः शावकन्नतिर्त्यर्थः। अव्यमेन निर्जरा अकायनिर्जरा, यः पुमान् चारकनिरोधयन्यनवद्यः।

१ - न्ति नि- व्यः । २ शीसन- व्यः, वः, वः । ३ नारकादि मा-काः, इः, वः ।

४ व्यकासे नि− व्या∘, ४०, व०।

[ ६!२१-२३

कोऽयैः १ चारकेण यन्धविशेषेण 'निरेश्वयन्धननद्धो गाहवन्धननद्धः चारकिनिरोधयन्धनद्धः, ताहशः पुमान् पराधीनपराकमः सन् बुभुक्षानिरोधं तृष्णादुःशं बद्धाचर्षक्रच्युः भूशयनकष्टं सरुधारणं परितापदिकश्च सहभानः सहनेन्द्रशाहितः सन् यदीपत् कर्म निर्जारयित सा अकामिनविरा इत्युच्यते । वात्रानां भिथ्यादिष्टिगपससान्न्यासिकपशुपतपरिशाजकैकरण्ड- विदण्डपरमहंसारीनां तपःकायनश्चादिरुश्चणं निर्कृतिबहुरुश्वतपारणञ्च बारत्वप उच्यते । सरागसंयमश्च अकायनिर्जार च बात्रतपश्च सरागसंयमसंचमसंच्याकाय-निर्जारावाद्यसारि देवस्य । एतानि चत्वारि कर्मीणि देवासराख्यस्यानि भवन्ति ।

अय 'क्रिमेतान्येव देवायुरास्त्रवाः भवन्ति, उताहोऽन्यदपि क्रिमपि देवायुरास्रवितिमित्तं ' १० वर्तते न वा' इति मर्ते स्वमिदमाहुः—

#### सम्यक्त्वश्च ॥ २१ ॥

सम्यक्तं दुन्दश्रद्धानस्रक्षणं देवायुराक्षयकारणं भवति । कि प्रवनवास्यादिष्वणि देवेषु सम्यक्तवान् उत्यक्षते १ नैवम् , यद्यपि सम्यक्तविनिते देवायुराक्षयकारणिति अविश्रेषेणोक्तं तथापि सम्यक्तवान् पुमान् सीधमीदिविशेषस्वर्गदेवेषु उत्सराते न तु ६५ भावनादिषु अन्यत्र पूर्ववद्वायुष्कान् । २एतर्गि कस्मान् १ पृथग्योत्यान् , अन्यया 'सम्यक्त्य-स्रागसंयमासंयमासंयमाक्रमानिकरावास्त्रपासि देवस्य' इति सूत्रं कुर्योत् । यदा तु सम्यक्तव-हीनः पुमान् भवति वदा सरागसंयमादिमण्डितोऽपि भवनवासित्रयं सीधर्मादिकन्न ययागमम् दभायमि प्राप्नोति ।

अथ नामकर्माञ्चवसूचनार्यं सूत्रत्रयं मनसि धृत्या तदादी अग्रुभनामकर्मास्वयसूचनार्यं २० सूत्रभिदमाहुँ:—

#### योगवकता विसंवादनञ्चाशुभस्य नास्तः॥ २२॥

कायवाङ्मनःकर्म योगः त्रिविधः, योगस्य यकता कौटिल्यं योगवकता कायेनान्यन् करोति वचसाऽत्यद् व्रवीति मनसाुन्यिक्तयति एवंविधः योगवकता । अन्ययास्थितेषु पदार्षेषु परेपामन्यथाकथनं विसंवाहनगुरुयते । नतु योगवकताविसंवाहनयोर्ध्येदेषु पदार्षेषु परेपामन्यथाकथनं विसंवाहनगुरुयते । नतु योगवकताविसंवाहनयोर्ध्येदे कोऽपि ५ न वर्तते, तेन योगवकता एव वक्तव्या कि विसंवाहनप्रहणेन ? इस्वाह—साभूक्तं भवता । योगवकता आत्मगता वर्तत एव । तस्यां सत्यां परगतं विसंवाहनम् तक्तिमिति चेत् ? कश्चि-सुमान् अन्युद्यतिः श्रेयसार्थासु क्रियासु सम्यक् स्वयं वर्तते तं तत्र वर्तमानसन्यं पुमासम् अन्यः कोऽपि विपरीतकाथवाङ्मनोभिः प्रयोजयित विसंवाहयति मिथ्यप्रेरचित—'देवहन्त, त्वसेवं सा कापीः, इदं कार्यं त्वसेवं क्षकः इत्येवं परमेरणं विसंवाहनमुच्यते । तेन योगवकताथः ३० विसंवाहनस्य च महान् सेदो वर्तते । एतहुभयमपि अशुभनामकर्मण आञ्चवकारणं भवति ।

१ विरो–आ॰, न॰, ज॰। २ तर्राथ जा॰, व॰, ज॰। ३ –हुराचार्यः आः॰, व॰, ज॰। ४ तस्यां तस्यां वा॰।

#### पद्योऽध्यायः

E:23-78]

্ ত

चकारात् मिध्यादर्शनम्, पिशुनतायां स्थिरिजत्यम्, कृटमान्युट्यकरणम्, कृटसाक्षित्व-भरणम्, पर्रानन्दनम्, आत्मभशंसनम्, परद्रव्यवद्यणम्, असत्यभाषणम्, महारम्भमद्या-परिमहत्त्वम्, सदोञ्जवद्यवेषत्वम्, सुरूपतासदः, परुषभाषणम्, 'असरस्यप्रद्यनम्, आकोश्विधानम्, उपयोगेन सोभाम्बोत्यादनम्, चूर्णदिग्रयोगेन परवशीवरणम्, मन्त्रादि-प्रयोगेण परङ्गत्ह्द्वोत्यादनम्, देवगुर्योदपृजामियेण गन्धपूरपृष्याद्यानयनम्, परिषद्यन्यनम्, ५ उपहास्वकरणम्, इष्टकोषयपास्तम्, दोवानद्यपदानम्, प्रांतमाभञ्चनम्, वेद्यायतन्ति-व्यस्तम्, आरामस्यष्टनादिकम्, वीद्यकोधमानमायाद्योभत्यम्, पप्रकर्मोपजीवित्यद्वेत्याद्योऽ-द्यसनम्, अरामस्यष्टनादिकम्, वीद्यकोधमानमायाद्योभत्यम्, पप्रकर्मोपजीवित्यद्वेत्याद्योऽ-द्यसनमास्त्रपा स्वन्ति।

अथ शुभनायकर्माज्ञंबस्वरूपं निरूप्यते---

#### त्तद्विपरीतं शुभस्य ॥ २३ ॥

وغ

तस्यः कायवाक्मनोवकताया विस्रीतत्वम् कृञ्जुत्वम् । तद्विपरीतं यत्कर्मं तचिद्विपरीतं तस्यात्व्वीक्तःक्ष्मणाद्विसंवादनाद्विपरीतं तद्विपरीतं त्युभस्य नाम्न आस्रवकारणं वेदित्वयम् । यद्य पूर्वसूत्रे चकारेण गृद्वीतं तस्माद्वि विपरीतं तद्विपरीतम् । तयादि—चार्मिकदर्श्वनसम्भ्रमस्मावेपरप्यनम् । तत्कम् १ पार्मिकस्य यतिनाथादेः सम्प्रमेण आवरसङ्गावेन न तु मायया चपनयनं समीपे गामनम् । तथा संसारमीहत्यम् प्रमादवर्णनम् , पिष्टानतायामस्थिरिचत्तः १५ त्यम् , अक्टुरसाक्षित्वम् , परमश्यन्तम्, आत्मिनन्तम् , सत्यवचनभाषणम् , परद्वव्यापिहरणम् , अत्यारम्भपरिमहत्वम् , अपरिमहत्वस्य, अन्तरेऽन्तरे उञ्ज्वववेद्यत्वम् , रूपमदप्रिहरणम् , सृदुभाषणम् , सदस्यतत्वनम् , श्रभवचनमावणम् , सहजसीभाग्यम् , स्वमावेन चशीकरणम् , परेषमस्तद्वह्वोत्यादनम् , अमिषेण पुष्पभूगान्यपुष्पाधानयनम् , परेषमावेद्वस्तम्, परवर्कराकरणम् , इष्टिकापाकरम्। अमिषेण पुष्पभूगान्यपुष्पाधानयनम् , परेषमावेद्वस्तमम्, अस्मावेद्वस्तम्, अपरिमानमान्तम्, अपरापद्यम् , अपरापद्यम् । अस्यत्वस्तम् , आरामस्त्रव्यत्वादिकम् , मन्दकोष्मममायाव्योभस्यम् , अपापद्यम् स्वस्त्रत्वादयः ग्रुभनामकर्मास्य। मवन्ति ।

अथ यदनन्तनिरुपमप्रभावम् अचिन्त्यनीयैश्यरेविशेषकारणं त्रिभुवनैकविजयकंशं तीर्थद्वरतामरुमें वर्तते तस्यासविधिपकारं सूचयन्ति सुरयः—

दर्शनिवयुद्धिर्वनयसम्पवता शीलवतेष्यमितवारोऽभीच्णञ्चानोपयोग- २५ संवेगौ शक्तिनस्यागतपसी साधुसमाधिनैयावृत्यकरणमर्श्ह्य-चार्यषदुस्रूनश्रवचनभक्तिरावस्यकापरिहाणिमार्गप्रभावना

#### । पद्धश्रुपात्रयः पन ना (तरा वर्षयः तापारहा। पना गात्र माव - प्रवचनवत्सत्तरुगमिति तीर्थकरत्वस्य ॥२४॥

दर्शनविद्युद्धिः दर्शनस्य सम्यक्त्वस्य विद्युद्धिनिर्मस्यतः दर्शनिष्युद्धिः । पृथङ्निर्दशः किमर्थम् ? सम्यक्तं किस्र जिनमफिरुपं तत्त्वार्थश्रद्धानरूपं वा केवस्मपि वीर्थकरत्ननाम- ३०

१ अद्याप्यामाणम् । २ -४६- सा०, व०, व० । १ -काणं ती- आ०, व०, त० ।

[६।२४

तत्त्वार्थवृत्ती

336

कर्मास्रवकारणं भवति । तदुक्तम्---

''एकाऽपि समर्थेयं जिनभक्तिर्दुर्गतिं निवारपितुम् ।

पुण्यानि च प्रियत् दातुं प्रक्तिश्रिये कृतिनः ॥ १ ॥" [ यशः उः प्रः २८५ ] इति कारणाइर्शनिवशुद्धेरिनीयसूचनार्यं प्रथक्निर्देशः कृतः, यतस्तसूर्या अन्याः पद्मदश ५ भावना व्यक्ताः समस्ता वा तीर्थकरत्वनायकारणं मदन्ति 'तेन रहिता तु एकाऽपि मावना कारणं न भवति । वहुक्तम्—

## ''विद्याष्ट्रनस्य सम्भृतिस्थितिवृद्धिफलोदयाः।

न सन्त्यसति सम्यक्ष्त्वे बीजाभावे तरोस्ति ॥ १ ॥" [रत्नकः रुजेः ३२] अय काऽसौ दर्शनस्य विद्युद्धिरिति चेत् १ उच्यते—इरुजेकभयं परजोकभयं पुरुपाध-

१० रक्षणमञ्ज्ञणभयम् 'आत्मरक्षोपायदुर्गाद्यभायदगुप्तिभयं वेदनाभयं विद्युरताहाद्येकित्वभयमिति सप्तभयरिहतत्वं जैनदर्शनं सत्यमिति निःशिङ्कतत्वमुख्यते । इद्द्यरहोकभोगोपभोगकाकृश्चारिहतत्वं निःकृष्टितत्वय् । श्चारीगरिकं पविश्वमिति निष्यासङ्घरपनिरास्ते निर्धिचिकित्ततः।
अनाईतदप्टवत्त्वेषु मोहरिहतत्वममृबद्दिश्चा । उत्तमस्मादिभिरास्तनो धर्मवृद्धिकरणं चतुर्विधसङ्घदोषम्मयनं चोपगृहनम् , उपवृद्धणमित्यपरनामचेयम् । क्रोधमानमायालोभादिषु धर्म१५ विष्यंसकारणेषु विद्यमानेप्यपि धर्माद्रप्रस्थानं विश्वतिकरणम् । जिनेशासने सदानुत्तिगत्वं
वात्सस्यम् । सम्ययदर्शनकानचारित्रवपोभिरात्मप्रकाशनं जिनशासनोद्योतकरणं वा प्रमावना ।
तथा मृद्वश्चपहितत्वं पढायदनवर्धनम् अष्टमदरिहतत्वम् अजिनजनस्याऽनाहवादनं
मृद्यस्याद्वितत्वं पढायदनवर्धनम् अष्टमदरिहतत्वम् अजिनजनस्याऽनाहवादनं
मृद्यस्याद्वितत्वं पढायदनवर्धनम् अप्टमदरिहतत्वम् अजिनजनस्याऽनाहवादनं
मृद्यस्याद्वितत्वं । १।

२० रत्नवयमण्डते रत्नवये च महानादरः अकषायत्वस्य विनयसम्बन्धतः अध्यते । २ । अहिंसारिषु व्रतेषु तरः तिपालनार्थस्य कोषादिवर्जनलक्ष्मं व्यानम्पन्धतः अधिक्ष्मः व्यानम्पन्धतः । ३ । जीवादिपदार्थनिक्षकास्मत्तत्त्वकथनसम्बन्धानानवरतोष्यः अधीक्ष्ण-क्षानोपयोग उच्यते । ४ । अवदुःसादनिक्षं भीक्षता संरेगः कथ्यते । ५ । आहारामयद्यानानां व्यागां विधिपूर्यकसात्मक्षरत्यस्य पात्रवाद द्वानं शिक्षतस्याग उच्यते । ६ । तिजदाक्तिः प्रकाशानपूर्ववं जैनसार्गविदोधी कायक्ष्यतः श्राक्षतस्य उच्यते । ७ । यथा भाष्डागारेऽग्नी समुद्धिते येन केमिषदुर्पायेन तदुपद्यामनं विधीयते बहूनाभुषकारक्ष्यात् तथाऽनेकव्यतशीलसम्-वितयः यतिजनस्य कुर्तारचिद्वन्ते समुत्यन्ते सति विवननिवारणं समाधिः, सापूनां समाधिः साधुसमाधिः । ८ । अनवशेन विधिना गुणवतां दुःस्वपनयनं वैयाष्ट्रच्याच्यते । १ । अवधिन सम्वपनप्तन्तुकराणस्वननामज्ञपनादिक्षमर्द्वक्षिक्षित्रभवाते । १० । आवार्याणामपूर्वीवक्रणदानं

१ तद्रदिताए - वा॰ । २ आयर्- आरः, व॰, व॰। ३ - बाक्षाक- भःरः, ब॰, व॰। ४ - रूप्यन - अरः, ब॰, व॰। १ जिनचरणेस- आरः, ब॰, जः। ६ - धुचदी- तरः।

सन्युक्तगमनं सम्भ्रमविधानं पारपूजनं दानसन्मानादिविधानं मनः युद्धियुक्तोः मुरागरवा-दार्थमक्तिहच्यते । ११ । तथा बहुभुतमक्तिरिष झातव्यर । १२ । तथा प्रवचने रत्नवयदि-प्रतिपादकलक्षणे मनः युद्धियुक्तोः प्रवचनभक्तिहवाते । १३ । सामाथिके चतुर्विज्ञतिं-स्तये एकतीर्थैनरयन्दनायां कृतदेशिनराकरणळक्षणप्रविक्रमणे नियनकालागामिदीधपरिहरण-लक्षणे प्रत्यास्थाने द्वसिरमस्वयपरिहरणळक्षणे कार्यात्सर्गे च एवंविषे पद्यावस्थके यथाकाळ- ५ प्रयतेनम् आवश्यकापरिहरणिरुच्यते । १४ । ज्ञानेन दोनेन जिनभूजनविधानेन तपो उनुङ्वानेन जिनभूमें प्रकाजनं मार्गप्रभावना मण्यते । १५ । यथा सद्यः प्रसूत् चेतुः स्ववत्से स्नेष्टं करोति तथा प्रवचने सधर्मणि जने स्नेष्टल्लं प्रवचनवरसर्वेत्वमभिष्ठीयते । १६ ।

अथ उचनीच्योत्रद्वयस्यास्यस्यम् चनपरं सूत्रद्वयं मनसि धृत्वा तत्र ताक्त्रीचैगौत्रस्य २० आस्वयकारणं निरूपयन्तः सूत्रमिव्साष्टुः—

## परात्मनिन्दाप्रशंसे सद्सदुगुणोच्छादनोद्गावने च नीचैगीवस्य ॥२५॥

परस्य आत्मा च परात्मानौ निन्दा च प्रशंसा च निन्दाप्तशंते, परात्मनौः निन्दाप्रशंसे परात्मनिन्दाप्रवांसे—परस्य निन्दा आत्मनः प्रशंसा इत्यर्थः । सन्तो विद्यमानाः असन्तोऽः विद्यमानाः सदसन्तः, ते च ते च गुणाः क्षान्तपःप्रसृतयः सदसद्गुणाः, टच्छादनञ्च ६५ लोपनम् बद्भावनश्च प्रकाशनम् उच्छादनोद्धावने, सदसद्गुणानामुच्छादनोद्धावने सदसद्गुणो-च्छादनेश्चावने सद्गुणोच्छादनमसद्गुणोद्धावनिष्टपर्थः । एतानि चन्तारि कर्माणि तीर्धन्तिस्य खास्त्रवक्षरणानि कर्माणमहेतवो मचन्ति । चकारावकातिमदः क्ष्रत्यदः अस्मदः अस्मदः अस्मानदः ऐरसर्यमदः तपोमदर्श्वत्यष्ट मदाः, परेषामपाननम् ,

१ – त्रवल्यणे, ता॰। २ – तिसंस्तवने ती – भा०, व०, ब०। ३ – स्वसानके विभी – आर०, व०, अ०। ४ विसये सः – भा०, व०, अ०।

**ૄ ६**|२६-२७

२३०

ų

परोक्षद्दसनम् , परप्रतिवादनम् , गुरूषां विभेदकरणम् , गुरूषामस्थानदानम् , गुरूषामय-माननम् , गुरूषां निर्मर्सनम् , गुरूषामञ्जन्ययोटनम् , गुरूषां खुनेरकरणम् , गुरूषामञ-भ्युत्यानद्वेश्यादीनि नीचैर्मोत्रस्थाकाय भवन्ति ।

अथोच्चैगंत्रासया रच्यन्ते—

## तिविपर्ययो नीचैर्षृरयभुरसेकी घोत्तरस्य ॥२६॥

तस्य पूर्वेक्तार्थस्य विषयेयो विषयोतः आस्मिनन्दापरप्रशंसास्यः सद्गुणोद्भाननाऽ सद्गुणोच्छादनस्यश्च बद्धिपर्ययः। गुणोत्कृष्टेषु विनयेन भद्धीसावः नीचेर्द्वतिरूच्यते। ज्ञानन्तपःप्रभृतिर्गुणेर्यदुत्कृष्टोऽपि सम् हाननपःमभृतिभिर्मद्रभद्दद्वारं यस करोति सोऽतुरसेक दृत्युच्यते।नीचेर्द्वतिश्चअनुरसेकर्म नीचेर्द्वच्यनुरसेको।एतानि पद्कार्याणि वत्तरस्य नीचेर्गोत्राद-१० परस्य उच्चेर्गोत्रस्यास्याः,समन्तः।चक्रारात् पूर्वसूयोक्तपकारगृहीतविषयेथरचात्र गृहाते।तथादि-

## "ज्ञानं पूजां इसं जाति वरुमृद्धि तपो वपुः ।

अष्टावाश्रित्य मानित्वं स्मयमादुर्गतस्मयाः ॥ १ ॥<sup>३</sup> [ एल कः रतो० २९ ] इति रह्येकोक्ताष्ट्रसद्धरीहरणम् परेपामनपमाननम्, अनुत्यहसनम् अपरीषदनम् , गुरूणामपरिभवनमनुद्वद्वनं गुणस्यापनम्, अभेदविधानं स्थानार्पणं सन्माननं मृदुमाषणं १५ चाद्रभाषणश्चेत्वादयः सम्बेर्गाञ्चस्याक्षयः स्थन्ति ।

अधान्तरायस्याहाव उच्यते--

#### विष्वकरणमन्तराधस्य ॥ २७॥

विह्ननं विद्यः हानद्यभभोगोपभोगायीयाँणां प्रत्युतः, विज्ञस्य करणं विद्यन्वरणम्, अन्तरायस्य दानुपात्रपोरन्तरे मध्ये परवागच्छतीरयन्तरायः तरयान्तरायस्य, यद्विद्यनकरणं तत् २० अन्तरायस्य यो भवति । चकाराधिकाराद् दानिन्दाकरणम्, द्वव्यवयोगः, देवन्वेदयभध-णम्, परवीयाँपहरणम्, धर्मच्छेदनम्, अधर्मात्ररणम्, परेषां विरोधनम्, वन्धनम्, कर्णच्छेदनम्, परवीयाँपहरणम्, धर्मच्छेदनम्, उध्यक्षद्वनम्, नासाकर्तनम्, प्रश्चुरुत्याद्वन्त्रस्य अन्तरायस्याक्रम् भवन्ति । ये तस्प्रदी-पाद्वय आक्रवा ज्वास्त्र केतिनिज्ञकर्मणः निज्ञा भित्रत्य आक्रवा ज्वास्त्र केतिनिज्ञकर्मणः निज्ञा आक्रवाः विध्यसुभगावन्धकारणं भवन्ति, मन्नतिप्रदेशक्ययोत् कारणानि सर्वेऽपि आस्त्रवा मनित अन्वयाधुक्षवन्यादिति ॥ २०॥ २०॥ १६ति स्रिर्गोश्चतसागरिति ॥ २०॥ १५ भवति स्रिर्गोश्चतसागरिति ॥ २०॥

१ विभेदनम् सः । २ द्रव्यवेशः अर्थः, च०, च०, च०, ३ - मुक्तवंत्र- अर्थः, च०, ज०।

४ इत्यनवद्यगयिय।विनोदनं दित्रभ्योदपीमुम्सस्यानश्यन्तात्रसम्।वस्तराज्यविद्यामस्यविद्यामस्यविद्यानस्यविद्यानस्यवि तार्यन्तमस्येन तर्कव्याकरमञ्जनं उन्द्रज्ञात्सारित्यादिसास्यविद्यानस्यत्वा यतिना श्रीमहेचेन्द्र सीवि भट्टा-रक्षप्रशिष्येण शिष्येण च सक्तावद्यज्ञनशिद्यत्व-ग्रमेनस्य विद्यानन्दिदेवस्य सञ्जर्दि तांसम्यामत-दुर्गरेण श्रुतसागरेण सूरिका विराचितायां स्लोक्ष्यानि स्राज्ञमार्थिक्षस्यार्थे सिक्ष्यायकुमुश्चनद्वादय-प्रमेयकमन्त्रमार्थेच्याचण्याष्ट्रस्योपमुस्सनस्यसन्दर्भनिमस्यानस्यक्षसम्बद्धस्यानक्षयां तस्यार्थेद्यानस्या

पादः समाप्तः । —अरा०, व० ।

# सप्तमोऽध्याय:

अभ पद्याच्याचे आस्वयपदार्थों यो व्याकृतः तरवाध्यायस्य प्रारम्भसभये यस्यूत्रमुक्तम्— "श्रुभः पुण्यस्याञ्चभः पाएस्य" [ ६३ ] इति सूत्रे श्रुमो योगः पुण्यस्यास्त्रवो मवति अञ्चमो योगः पापस्यास्त्रवो मवति, तदेतत् श्रुभाग्नुभयोगद्वयं सामान्यत्रयोक्तम् । तत्र शुभ-योगस्य विदोषपरिक्षानार्यं कः शुभो योग इति प्रतने सूत्रविदशाहः—

हिंसान्त्रतस्तेपाबस्यपरिब्रहेन्यो विरतिर्वतम् ॥ १॥ ।

हिंसनं हिंसा प्रमत्तवोगात्माणव्यपरोपणमित्वर्यः । न ऋतं न सत्यम् अनुतम् असद्भि-भानमित्यर्थः । स्तेन्यते स्तेयम् , "ऋदर्णव्यञ्जनास्तादृष्यण्" [ का० सू० ४।२।३५ ] इति ध्यणि मार्रे "स्तेना ग्रन्तकोषञ्च" 🎧 यद्यत्ययः, अन्तलोपश्चेति नकारलोषः स्तेयम अदत्तादानम् । बृंदन्ति अद्विसादयो गुणा यस्मिन् सति तद् ब्रह्म ब्रह्मचर्यम् , न ब्रह्म अब्रह्म मंधुनमित्वर्थः । परि समन्ताद् गृह्यते परिषद्यः मनोमूच्छौलक्षणः श्रद्दणेच्छालक्ष्रणः परिषद् १० उच्यते । हिंसा चानृतन्त्र स्तेयन्त्र अनक्ष च परिमहन्त्र हिसानृतस्तेयानक्ष्मपरिमहास्तेभ्यः हिंसानृतस्तेवानकप्रपरिप्रदेश्यः । विरसणं विरतिः हिंसादिपञ्चपातकेश्यो या विरतिः विष्मणम् अभिसन्बिद्धतं नियमः अत उच्यते । अयता, इदं स्या कार्यमदं मया च कार्य-निति वर्त कथ्यते । नतु "भूवमपावैऽपादानम्" [पा०स्० १।४।२] इति क्वनाद् अरावे सति यद् ध्रुवं तदपादानं भवति, हिंसानृतरतेयात्रहापरिषाहपरिणामास्तु अध्वाः १५ वर्तन्ते कथं तत्र पश्चमीविभक्तिर्घटते ? सत्यमेवैतत् ; परन्तु हिंसदिभ्या बुद्धेरणये सति विरमणलक्षणे विश्तेषे सति हिंसादीनाशाचार्येण भुवस्यं विवश्यते "वक्तुविवासतपूर्विका **शब्दार्थप्रतिपत्तिः''**: [ ] इति परिभाषणाद्य पञ्चमी घटते । यथा—'कश्चित् पुशान् धर्मोद्विरमति' इत्यत्रायं पुमान् साम्भन्नद्वद्विविपरीतमतिः सन् भनमा वर्मं परपति पश्चाद्वि-चारयति—'अयं धर्मी दुष्करो वर्तते अस्य धर्मस्य च फलं श्रद्धामात्रगम्यं वर्तते' एवं २० पर्वाटोच्य स पुमान बुद्धया धर्म संप्राप्य तस्त्राद्ध्यक्ष्याद्धि धर्माश्वपर्वते, पश्चक्ष सते तत्र यथा पञ्चमी तथाऽत्रापि एव मानवः श्रेष्मावृर्वकारी विचारपूर्वकारीक्षते—एते हिंसाइयः परिणामाः पारोपार्जनहेतुभूता वर्तन्ते, ये तु पापकर्मिण प्रवर्तन्ते ते नृपेरिहेच दण्ड्यन्ते पएच च हुःखिनो भवन्ति इति स बुद्धचा हिंसादीन् सम्भाप्य तेम्यो निवर्तते, ततस्तस्मान् कारणाद् बुद्धथ। भृतत्वविवद्यायां हिंसादीनामपादानत्वं घटते । तेनायमर्थः--हिंसाया २५ विरतिः अनुताद्विरतिः स्तेयाद् विरतिः अन्रधणो विरतिः परिप्रहाद्विरतिश्चेति विरतिसन्दः प्रत्येकं प्रयुष्यते । तस्मिन् सति आद्विसाप्रतमादौ प्रियते सत्पादीनां सुस्यत्कात् , सत्पादौनि

www.kobatirth.org

१५

[ ७।३-३

व्यक्ति हि अहिंसाप्रतिपालनार्यं वर्तन्ते धान्यस्य वृतिबेष्टत्वत् । व्रतं हि सर्वसावद्ययोगितवृ-चिरुप्राप्येकं सामाधिकमेव क्रेहोपस्थापनारायेक्षया तु पञ्चविध्यस्थ्यते ।

अन्नाह कथित्-न्नन्नतस्याक्षयकारणत्वं न घटते संवरकारणेष्ठ अन्तर्भावात् "स गुप्ति-समितिधर्मानुप्रेक्षापरीपहजयचारित्रैः" [ ९१२ ] इति धक्ष्यमाणत्वात् , तत्र दशस्त्रक्षणे ५ घर्षे चारित्रे वा व्रतानामन्तर्मांवो वर्तते, कथ्यसाक्षवहेतवो व्रतानि सवन्तिति ? साधूकं भवता ; वश्यमाणः संवरः ंनिवृत्तित्रक्षणो धतंते, अत्र तु अहिंसासत्यदत्तादानव्रक्षचयेत्वीकारापरि-महत्वाक्षीकारतय्य प्रवृत्तिवर्वते तेनास्त्रवहेतवो घटन्ते व्रतानि । गुप्तिसमित्यादयः संवरस्य परिकर्म वर्तते परिकरोऽस्ति, त्रः साधुर्वतेषु कृतपरिकर्मा भवति विहितानुस्रानो भवति स सुस्तेन संवरं विद्याति तेन कारणेन व्रतानां प्रथकृतया उपदेशो विधीयते ।

१० अबाह् कवित् नन्तु रात्रिमोजनविरमणं पष्टमणुक्तं वर्तते तस्येहोपसङ्ख्यानं नास्ति कथनं न वर्तते तद्श्य यक्तन्यम् ? युक्तमुक्तं भवता , अर्द्धिसावतस्य पद्ध मावना वस्यन्ते—"बाङ्मनोगुप्तीर्यादानित्रश्चेपणस्यित्यात्योकितपानभोजनानि पश्च" [७४४] इति पश्चसु अर्दिसात्रतमायनासु यहुक्तम् आस्त्रोकितपानभोजनं तत् आस्त्रोकितपानभोजनं पश्ची न पटते, वत्रावनाम्हणेन रात्रिमोजनविरमणं सङ्ग्रहीउमेवानार्थेः।

अथ पद्मपकारक्षतस्य भेदपरिक्रानायं सूत्रमिदगुच्यते <sup>३</sup>---

## देशसर्वतोऽग्रुमहती ॥ २॥

देशस्य पकदेशः सर्वेष्म परिपूर्णः समस्य इत्यर्यः देशसर्वौ देशसर्वौध्या देशसर्वतः । अणु च महत्व अणुमहती । अस्यामयर्षः—देशतो विरतिरणुक्तं धवति सर्वतो विरतिर्महावतं मवति । अणुक्तं गृहिषां अत्रथ्, महास्तं निर्मन्यानां अविष्ठ, इत्यनेन श्रावकाचारो अत्याचारश्च २० स्चितो मवति ।

अथ यथा उत्तमसीवधं लिकुचफलरसादिशिभौधितं कृषुःश्विषनात्रकं सपति तया व वतमपि मावनाभिभौषितं सत् कॅमरोगदुःस्विनात्रकं भववि, तेन कारणेन एकैकस्य प्रतस्य एख एख मावना मकन्ति । 'किमर्थं भवन्ति' इत्युक्ते सुवमिद्युच्यते—

#### तत्स्थैयीर्थं भावना पश्च पश्च ॥ ३ ॥

२५ स्थिरस्य भावः स्वैर्यं तेषां प्रतानां स्थैर्यं तत्त्वेर्यं तत्त्वेर्यस्य अर्थः प्रयोजनं यस्मिन् "भावनकर्मणि तत्त्त्वमैर्यार्थं पश्चानां स्थिरीकरणार्थं मित्यर्थः । एक्कैकस्य जतस्य पश्च पश्च भावना भवन्ति । समुद्तिताः पश्चविज्ञातिर्भवन्ति ।

१ छत्रि – आर॰, व॰, ब॰। २ सद्भाय – ता०। ३ - ते स्वामिना देशा- आर॰, य॰, जः। ४ कर्मभोगदुःस- चा॰, र॰, ब॰। ५ सावक- दाः।

uly=६ }

तत्र सावत् अहिंसाइतस्य पञ्च भावना उच्चन्ते---

## बाङ्यनोगुर्सार्यादाननिद्धेपणसमित्याकोकितपानभोजनानि पश्च ॥४॥

तुरिशब्दः द्वयोः प्रत्येकं प्रवुष्यते, वाग्युतिश्च मनोगृतिश्च वाक्ष्मनोगृती । समितिशब्दः प्रत्येकं द्वयोः सम्बद्धपते, ईर्यासमितिश्च बादाननिश्चेषणसिनिश्च ईर्याशननिश्चेषणसमिती । पानश्च भोजनञ्च पानभोजने आलंकिते सूर्यमत्यक्षेण पुनः पुनर्निरीश्चिते ये ५
पानभोजने ते आठोकितपानभोजने, अववा पानश्च भोजनञ्च पानभोजने समाहारो द्वन्द्वः,
आलोकितञ्च तत् पानभोजनच्च आठोकितपानभोजनञ्च । ततः वाक्ष्मनोगुत्री च ईर्यादाननिश्चेषणसिनिश्च बालोकितपानभोजनञ्च बाक्ष्मनोगुत्रीर्यहानिश्चेषणसित्तरपालोकितपानभोजनानि । एताः पञ्च अविसाप्रतभाजना वेदित्वयाः ।

अध सत्यव्रतभाषनापद्धकमुच्यते—

ξo

₹०

२३३

### कोधलोभभोरुखहास्पप्रत्याख्यानान्यनुवीचिभाषणञ्च पञ्च ॥ ५ ॥

भीरोभीने भीकत्वम् , हतस्य भावो हास्यम् , कोषरच होभञ्च भीकृत्वक्क हास्यक्क कोधहोभभीक्तहास्यानि तेयां प्रत्याख्यानानि वर्जनानि कोधहोमभीक्तहास्यपत्या-ख्यानानि चत्वारि । अनुवीचिभाषणं विचार्य भाषणमनवद्यमापणं वा पद्ममम् । अस्याय-सर्यः-कोधप्रत्यास्यानं कोधपरिहरणम् , होभमत्याख्यानं 'छोमविष्यनंतम् , भीकृत्व- १५ प्रत्याख्यानं भयत्यजनम् , हास्यपत्याख्यानं वर्करपरिहरणम्, एतानि चत्यारि नियेधकृत्याण्, अनुवीचिभाषणं विधिक्षं कर्षाच्यतयाऽनुष्टानम् । चकारः परस्परसमुखये वर्वते । १ताः पद्म माधनाः सस्यक्रतस्य वेदितस्याः।

असाऽचौर्यव्रतमाधनाः पञ्जोच्यन्ते—

# शून्यागारविमोचिताषासपरोपरोघाकरणभैक्षशुद्धिसवर्मी-विसंवादाः पश्च ॥ ६॥

शुन्यानि च तानि आगाराणि श्र्यागाराणि पर्वतगुहाङ्क्षकोटरनदीतटमञ्जीनि अस्वामिकानि स्थानानि श्रूत्यागाराण्युच्यन्ते । थिमोचितानि उद्भाषायनगरपत्तानि श्रृतु-भिरुद्वासितानि स्थानानि श्रित्यागाराण्युच्यन्ते । थिमोचितानि उद्भाषायनगरपत्तानि श्रृतु-भिरुद्वासितानि स्थानानि विमोचितान्युच्यन्ते, तेषु आवासी श्रृत्यागारिविमोचितावासी । थेरवामुपरोधस्य हरुस्य अकरणं परोपरोधाकरणम् । भिक्षाणां समृहो श्रेष्कं समृहे अण् २५ भेष्कस्य शुद्धिः भैष्कशुद्धिः, उत्पातनादिरोपरिवृत्वा । समानो धर्मो जैनधर्मो येषां ते स्थर्माणः "धर्मादिनिच् (र) केवलात्" [पा० स्० ५।४।१२४] । विरूपकं सम्बुत्वीमृत्य वदनं तवेदं समेरिविति भाषणं विसंवादः न विसंवादः अविसंवादः, सधर्मीमः सह अविसंवादः सधर्मोविसंवादः । ग्रृत्यागारिविमोचितावासपरोपरोधाकरणभिक्षशुद्धिस्यमीविसंवादाः पद्ध भाषना ३०

१ -भगरिव- भा०, ४०, ५०।

<sup>30</sup> 

२३४ तत्त्वार्यवृत्तो

· 6|0-6

"अदत्तादानिवरमणज्ञतस्य अवन्ति । शूच्यागारेषु यस्यानासो भवति स तिस्हद्दः स्यात् तस्य अदत्तादानिवरमणज्ञतं स्थिरोभवति । यध्य विमोचितेषु स्थातेषु आवासं करोति "दस्यापि मनः परिषद्देषु निस्ददं भवति तेनापि अदत्तादानिवरितेष्ठतस्य परमं स्थैयं स्थात् । एवं द्वे भावते भवतः । परोवरोपाकरणो' ऽपि परामद्दणान् वत् स्थिरं स्थात् । तथान्तरायादि-५ प्रतिपाठने मनसा सद् चौर्यं न मवति तेनापि "तह्तं स्थिरीभवति । सधर्ममिः सद्द विसं-यादे जिनवचनस्त्यैन्यं मवति, तद्भाषे तत् स्थिरं स्थात् ।

> अधेदानी बञ्चचर्यत्रतस्य पद्म भावता उच्चन्ते--स्त्रीरागकथाश्रवणानन्त्रनोहराङ्गनिरोच्चणपूर्वरतानुस्मरणञ्जूषेष्ठ-

#### रसस्वधरोरसंस्कारस्यामाः पश्च ॥ ७ ॥

१० स्रोणं रागस्य सम्बन्धिनी कया स्रोरागकथा, तस्याः स्वयणसाक्ष्णंतम् । दासां खोणं सनोहराणि हृवयानुर स्वकानि यानि अङ्गानि वद्यसन्य स्वयान्दिनि तेथां निरोक्षणमध्लोकनं तन्यानेहराङ्गनिरीक्षणम् । पूर्वश्च तत् रतस्य पूर्वरतं पूर्वकान्धुक्तमोगः तस्य अनुस्मर-णमनुष्मित्तनं पूर्वराजुक्तरणम् । कृषे युपने साथयो युष्याः येषु रसेषु युग्छेषु पुमान् श्वमानद् उन्मन्तकामो भवति ते रसा वृध्या इत्युक्त्यन्ते, वशस्यभावान् येषु रसेषु युक्तेषु वायीय अस्ववद्यन्तकामो भवति ते वाजीकरणरथाः वृध्यव्यत्तः इत्यव्यव्यत्ते, वृध्याप्ति विज्ञानिर त्राप्ति स्वयान्ति व वायीक्ष्रण्याः वृध्यव्यत्ति। इत्याणामुरकटत्व-सम्यावका वक्त्यरसा इत्ययः । स्वमात्मीयं तत्त्र त्य्यत्ररसा वृध्यत्रारं निज्ञानीर तस्य संस्कारः वन्तत्तस्यकेतादिश्वकारः स्वयारेरसान्धारः । स्वीरागक्याश्वणस्य तन्मनोहराङ्गनिरीक्षणस्य पूर्वरतानुस्मरणस्य वृद्ययेदसम्बन्धाः स्वारीरसंस्कारः स्वीरागकथाश्वणस्य तन्मनोहराङ्गनिरीक्षणस्य पूर्वरतानुस्मरणस्य वृद्ययेदसम्बन्धरस्य स्वारीरसंस्कारः स्वीरागकथाश्वणस्य तन्मनोहराङ्गनिरीक्षणस्य पूर्वरतानुस्मरणस्य वृद्ययेदसम्बन्धरस्य स्वारीरसंस्कारः तेषां स्थागाः वर्जनानि ते तयोक्ताः । यताः पञ्च सामन स्वायव्यवतस्य स्वितीकरणार्यं मानित ।

अय परिमृहतिरमणझतस्य पश्च भावना उच्चन्ते—

# मनोज्ञामनोहेन्द्रिपधिषपरागद्वेषवर्जनानि पश्च ॥८॥

मनो जानन्तीति मनोबाहिचतानुरःजकाः । तदुपरीता अभनोजाः । मनोक्षाक्ष अभनो-६५ ब्राक्ष मनोक्षामनोक्षाः ते च ते इन्द्रियाणां स्पर्शनरसन्त्र्याणच्छुःश्रोत्राणां विषयाः स्पर्शरसग-न्धवर्णज्ञन्दरूषाः तेषु रागस्य द्वेषश्च तयोर्षर्जनानि परित्यागाः-पञ्चानामिन्द्रियाणामिन्द्रेषु विषयेषु रागो न विधीयते अनिष्टेषु च विषयेषु द्वेषो न क्रियते । एताः पञ्च मादनाः परिप्रष्ट्य-रित्यागञ्जतस्य स्थैयीर्षं भवन्ति ।

१ - दानवेतस्य आर्थः, वर्षः, जर्भः १ सस्य सः - आर्थः, वर्षः । ३-स्वस्यै- हार्थः। ४-लेऽपि प्रह्-सार्थः वर्षः, वर्षः परद्वतं वार्थः ६ -प्रक्रम्पन्ते वार्यः वर्षः वर्षः

अय यथा त्रतस्थेयाँचै मावना क्रियन्ते तथा त्रतार्थकीचं व्रतिकरोधिकविषे मावना क्रियन्त इत्यभिषेषसूचकं सूत्रमुचयते—

## हिंसादिष्विहासुत्रापायावयदर्शनम् ॥ ९ ॥

हिंसा आदिर्येवाम् अनृतस्तेयात्रद्धाविष्टाणां ते हिंसादयः तेषु हिंसादिषु, इह अस्तिन् जन्मिन अग्रुत्र च सविष्यद्भवान्तरे, अपायश्चाभ्युदयिनः श्रेयसार्यक्रियाविष्यं सक्त्रयोगः ५ सप्तभयानि वा अवयं न उदिवं (तुं) योग्यम् अवयं निन्दनित्यर्थः । अपायश्चाच्या अपायावद्यं अपायावद्यं अपायावद्यं अपायावद्यं विष्टे अपायावद्यं दर्शनं जीवस्य भवति ।

हिंसादिषु पश्च पातकेषु इतेष्विति भावनीयम् । तथाहि-हिंसकः पुषान् लोकानां निस्य-मेव उद्गेजनीयो भवति, नित्यानुबद्धवैरस्य सञ्चायते । ह्यहं भवेऽपि वधवन्यनादिकरुशा- १० दीन् 'परिप्राप्नोति, मृतोऽपि सन् नरकादिगातिं प्रतिलभते । लोके निन्दनीयश्च भवति । तस्मारकारणान् केनापि हेतुना हिंसा न कर्तव्या । हिंसाविरमणं श्रेयस्करं भवति अजराज-वाजिद्विज्ञादीनां इवनं च महानरकपातकं भवति परेवां दुःस्रजनकस्वान् ।

असत्यवादी पुनान् अधिश्वसनीयो भवि । जिह्नाकर्णनासिकाहिच्छेदसम्ब प्रति-प्राप्नोति । मिध्यावचनदुःखितारच पुरुषा वद्ववैराः सन्तः प्रवुराणि व्यसनानि मिध्यावादिन १५ वत्पादयन्ति भ, राहुँणस्त कुर्यन्ति । तस्मात्कारणाद् पत्यवचनतादु परसणां क्षेयस्करम् ।

परद्रव्यपहारी पुमान् कर्मचाण्डाळानामध्युद्रेजनीयो मश्रति । दृहहोकेऽपि निष्ठुर-प्रहार-वप-वन्य-करवरणश्रवणरसनीत्तरदन्तच्छद्रच्छद्दन-सर्वस्थपहाँरण "अवाख्यविद्यारोह-णादिकं श्रतिशान्तीति । सृतोऽपि समरकादिगतिगर्तेषु पति । सर्वक्रोकनिन्दनीर्यंश्च मवति । ततो क्रोप्योपजीवनं न क्षेयस्करसिति भावनीयम् ।

अवस्थारी पुसान् मदोन्यको सर्वति । विश्वसोपेत चद्वभारतमता सूधनाध हष करिणीविविद्वितः परवद्यः सन् वधवन्थपरिक्छेशान् प्राध्नोति । मोहकर्मोभिमृतरच सन् कर्ममकार्यस्त्र नो जानीते । स्रीडम्पटः सन् दानपूजनजिनस्तवनोपवसनादिकं किम्पि पुण्यकर्म नैवाचरति । परपरिमद्वारहेषणपद्वतिकृतरित्व अधिकापि सन् वैरातुविध-जनसमूद्वान् \*देग्फोविकर्तेन-चदादितकौदिप्रवेश-वध-वध्यस्वीस्त्रपद्दरणादिकमपायं प्रतिह्यते । २५ मृतोऽपि सन् नरकादिगतिरार्वदुःस्वकर्मनिमण्डनं प्रतिह्यते । सर्वहोकनिन्दनीयस्य स्वति । तेन समस्मन्दिररविधिरविद्यसमनः श्रेषकर्मनिमण्डनं प्रविद्यस्य ।

सपरिमद्वः पुषःन् परिमद्वार्थिनां परिमदनीयो भवति पक्षिणां परिमुद्दीतमांसस्वण्ड-

५- जी। भा- आ०, व०, व०। २ प्रतिद्या-ता०। ই ना व्यक्षित उ-- आ०, व०, अ०।
 १- निर्म्दश-आ०, व०, ज०। ५ मुख्ति: उन् गर्दभारी एणितिकम् । अन्तवाले- आ०, व०, अ०।
 ६ - नीयो भ- बा०, व०, ज०। ७ जिल्लकोट- जिल्लाममाने ग्राटाकामविद्य ।

म् ०

[ ७|**१०-**१**१** 

पश्चिषत् । परिम्रहोपाजैने तद्रक्षणे तत्क्षये च म्चुरान्यादीननार्नि समन्तात् लमते । धनैसु इन्यत्नीरिय विद्याः तृप्तिनं भवति । लोभामिभूतः सम् उचितमञ्जूचितं न जानीते । पात्रे-घ्वस्यागतेषु मिच्योत्तरं ददाति । कपाटपुटसन्धियन्धं विभन्ने, वद्याति चेदक्रैचन्त्रम् । मृतोऽपि सन्निरशादिगतिसरिदशातञ्जल्यनगहनं भृशं कुरुते, लोकनिन्दनीयरच भवति । १ तेन परिमहचिरमणं नराणां अयस्करम् । इत्यादिकं हिंसादिपञ्चपातकेषु अपायाऽवचदर्यानं नित्यमेव भाषितन्यम् ।

> अय हिसादिषु पञ्चपातकेषु अन्यापि माधना माधनीवेति सूत्रमुच्यते— दु:समेच वा ॥१०॥

वा-अयवा हिंसादयः पञ्च पातकाः तुःस्तमेव अवन्ति दुःस्वस्वस्पाण्येवेति भावना
१० मावनीया । नतु हिंसादयो दुःसमेव कर्य मवन्ति ? सत्यम् ; तुःस्वकारणाम् दुःसपः,
यद्गस्त वस्य कारणं तत्तदेशेच्यते उपचारात् , असं सद्ध प्राणा इति यथा प्राणामां कारणत्वात् असमिप प्राणा इरयुन्चन्ते । अथवा दुःस्वकारणस्य कारणत्वात् हिंसादयो दुःसमुन्यन्ते,
तथाहि—हिंसादय असातावेदनीयकर्मणः कारणम् , असातावेदनीयञ्च कम्मे दुःस्तर्य कारणं
तेन दुःसकारणकारणत्वाद् चा दुःस्वमित्युपचर्यन्ते । यथा 'प्राणिनां वनं प्राणः' इत्युन्चे धनं
१५ हि अन्नपानकारणम् अन्नपानच्च प्राणकारणं तथ्र यथा धनं प्राणकारणकारणं धाणा इत्युप्चयेते
तथा दुःसकारणकारणाऽसद्वे चकारणत्वाद् हिंसादयोऽपि दुःस्वगुपचर्यन्ते । इत्येवमिष मायना
वत्रस्थैर्योधं भवति । नतु विषयेषु रितसुन्यसङ्गाचान् सर्वमेव कर्यं दुःसम् ? सत्यम् ;
विषयरितसुन्धस्य सुलं न मवति वेदनाधनीकारस्वात् स्वर्गुनस्वादिमार्जनवन्।

भूबोऽपि त्रतानां स्थिरीकरणार्थं मावनाविरोधात् सूत्रेणानेन भगवाबाहः— सैन्नोःप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि च सत्त्वगुणाचिकः-वित्तस्यमानाविनेयेषु ॥११॥ -

भित्रस्य साथः कर्म वा मैत्री। "यत्स्वीनपुंसकाख्या" [ ] इति वचनान् क्रीत्यम् , चपुंसके तु "सैन्यिनिस्विष भवति। कायश्रह्मनोभिः क्रतकारितानुमतेरन्थेयां कृत्क्वानुस्वित्तकाङ्का मैत्रीत्युच्यते। मनोनयनवन्तमस्वतया विकियमाणोऽन्तभेकिरागः ३४ प्रमोद इत्युच्यते। हीनदीनकानीनानयनजनानुपद्दां कारूण्यसुच्यते। करूणाया भावः कर्म बा कारूण्यम्। सण्यस्थस्य भावः कर्म वा साध्यस्थ्यम् , रागद्वेदजनितपक्षपातस्याभावः साध्यस्थ्यसुच्यते। मैत्री च प्रमोदरच कारूण्यस्य माण्यस्थ्यस्य मैत्रीश्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यति। याक्रमोद्यक्षात् नानायोनिषु सीवन्ति दुःस्तोमबन्तीति सत्त्याः प्राणिनः। क्रानतपः-संयमादिभिगुंगैरिधकाः श्रकृष्टा गुणाधिकाः। असद्वेगक्रमीविपाकोत्यादितदुःस्ताः निक्रस्यन्ते हति

१ आदीनवो दोषः । २ मैत्रमि-आ०, ४०, ज०।

१अ२ ]

२३७

20

क्लिस्यमानाः । तस्त्राधाँकर्णनस्त्रीकरणाभ्याम्यते अनुस्त्रासस्यवस्यादिगुणा न विनेतुं विश्विवितुं शक्यन्ते थे ते अविनेयाः । सस्यार्थ गुणाधिकाश्च विकारभानाश्च अविनेयाः । सस्यार्थ गुणाधिकाश्च विकारभानाश्च अविनेयाः । सस्यार्थ गुणाधिकाश्च विकारभानाश्च अविनेयाः । सस्यार्थः —सन्त्रेषु सर्वतिवेषु सेवी भागनीय गुणाधिकेषु सद्रस्ट्यादिषु प्रमोदो विषेयः । किल्हस्यमानेषु तुःस्तिमसमु प्राणेषु कारुण्यं कहणाभावो विषेयः । कविनेयेषु अविनोतेषु सिध्येश्वर यादिषु जिनधर्मः यादिषु निर्मुणेषु भाषिषु माध्यस्यं मध्यस्यता औदासीन्यं मावनीथम् । एतासु भाषनासु मान्यस्यानासु अविसायो प्रताः मनागृन अपि परिपूर्णं मचन्ति । चकारः परस्रसमुच्यये वर्तते पूर्वोक्तसुंवार्थेषु अत्र च ।

अथ भूयोऽपि व्रतमावनाविशेषव्रतिपादनार्थं सूत्रमिदमाहुः---

## जगहकायस्वभावी वा संवेगवैराग्यार्थम् ॥१२॥

गच्छतीत जगद् "सुतिनामोद्वे च" [का॰ स्॰ शशपर ] इति साषुः । काच्य स्थयक्ष जगत्कायौ जगत्काययोः त्वमावौ जगत्कायस्त्रभावौ । संवेजनं संवेगः, विरागस्य भावः कर्मं वा वैराग्यम् । संवेगस्य संसारमीरुता धर्मादुरागो वा वैराग्यव्य शरीरभोगादि-तिर्वेदः संवेगवैराग्ये, तथोरधः प्रयोजनं यस्मिन् भावनकर्मणि तत् संवेगवैराग्यार्थम् । जगत्व्यभावः संसारस्थरुषिनतनं ठोकस्वरूपमायनम् , कायस्वभावः अग्रुपित्वादिस्यहप-१५ विन्तनम् । एतद् भावनाद्वयं संवेगवैराग्यार्थं धवति । वाशब्दः प्रभानतरं सृचयति, तेना-दिसादिवतानो स्वेरीर्थं च वेदितव्यम् ।

तत्र तावजगत्यभावः उच्यते-जगत् त्रैजोक्यम् अनादिनिधनम् , अधोजगत् वेत्रासनाकारं मध्यतगत् सस्तीसरशम् क्रर्ज्जनात् मृदक्रमिनम् क्रद्र्ध्वमर्देजाकारम् । अस्तिजगिति अनादिसंसारं अनादिकालं चतुर्र्शातिकस्वयोनिषु प्राणिनः शारीरमानसागन्तुकः २०
दुःसमसातं भोजं भोजं सुक्त्वा सुक्त्वा पर्यटनित परिभ्रयन्ति । अत्र जगिति किञ्चदिष धनयौदन्यदिकं नियतं न वतंते शास्त्रतं नास्ति, आयुर्जेच्छुद्युद्समानं भोगसन्पदः तांबन्सेधन्द्रचायादिविकृतिबन्नद्धाः । अस्मिन्नगति जीवस्य इन्द्रधरगन्द्रचक्रवर्त्योदिकः कोऽपि विपदि

त्राता न वर्तते । इदं जगजन्मजरामरणस्थानं वर्तते । इत्यादि भावनायाः ससारसंवेगो
भवभीस्ता मत्रति, बर्द्धिसदयो त्रश्रश्च स्थिरकं प्रतिद्धयन्ते ।

कायखमाव रचयतं—कायः सद्ध अधुवः दुःखहेतुः निःसारोऽद्युच्निः वीमस्तुर्दुर्गन्धः मरुमूत्रनियानं सैन्तायहेतुः पापोपार्जनपण्डितः येन केनचिन् परेन पतनशोछः इत्येषं कायख-यात्रभावनया विषयरागनिवृत्तिर्भवति, वैराग्यपुरम्थते, व्रवानां स्वैर्यम्न सवति, तेनंतौ जगन्त्व्यस्वभावौ भावनीयौ ।

अथ दिसादीनां पञ्चपातकानां ।यरूपनिरूपणाचे सुभाणि मनसि भूता युगपद् वक्तु- ३०

१ - इष्टिपु आ०, ४०, अ०। २ - सूर्वेष्वत्र च आ०, ४०, ७०। ३ संसारहें- आ०, ४०, ७०।

িঙাইউ

## तत्त्वार्थशृत्ती

२३८

80

₹2

मझक्यत्वात् तत्र जावत् हिंसालक्षणप्रतिपादकं सूत्रमित्रमुच्यते →
प्रमत्त्रपोगात् भाणव्यपरोपणं हिंसा ॥ १३ ॥

प्रमाशित स्म प्रमतः प्रमाद्युक्तः पुमान् कवायसंयुक्तःसपरिणाम इत्यर्थः । अथवा इन्द्रियाणां प्रचारमन्यभार्यं अविचार्यं यः पुमान् प्रवर्तते स प्रमत्तः । अथवा प्रष्टुष्टकवायोदय १-१ प्रिन्द्यः प्राणातिपातादिदेतुषु रिभव आर्द्धसायां साळ्येन यतते कपटेन यनां करोति न परमार्थेन स प्रमत्त चन्यते । अथवा पश्चदशप्रमाद्युक्तः प्रमतः । के ते पश्चदश प्रमादाः ? पतक्षो विकथाः चत्यारः कथायाः पञ्चिन्द्रियाणि निद्रा प्रेमा च । तथा चोकम्—

> "विकहा तह य कसाया इंदियणिहा तहेव पणजो य । चदुचदुपणमेंगेम्गे हॉति पमदा य पष्णस्स ॥१॥" [ पंचसं० शह५ ]

प्रमत्तस्य योगः कायवास्मनःकर्मेरूपः प्रमत्तयोगः, तस्मास् प्रभत्तयोगान् ।

"पंच वि इंदियपाणा मणबचकाएण तिष्णि बस्तपाणा । आणच्याणस्याणा आउनपाषेण होति दस पाणा ॥"

[ बोधपा० मा० ३५ ]

इति गायाकचितकमेण ये प्राणिनां दश प्राणासेषां ययासम्भवं ध्यपरोपण वियोग-१५ करणं व्यपरोपणचिन्तनं व्यपरोपणासिमुख्यं वा हिसेखुच्यते । प्रमत्तयोगाभावे प्राणव्यपरो-पणमि हिंसा न भवति । सा हिंसा प्राणिनां दुःखहेतुत्वाद्धमंत्रमणं हात्रध्या । चेत्रमत्त्वयोगो न भवति तदा केवसं प्राणव्यपरोपणमात्रम् अधमीय न मचति ।

"विषोजयति चासुमिर्ने च वर्षेन संयुज्यते ।" [ख्राविश्वदङ्का० शरह ] इत्याम-धानात । तथा जोक्तम्—

"उच्चािठदम्मि पादे इरियासिदस्स णिग्पमद्वाणे । आवादेज्ज इतिंगो मरेज तजोगमासेज ॥ १ ॥ ण हि तस्स तण्णिमिचे बंघो सुहुमो वि देसिदो समए । शुच्छा परिगाहोिच्च य अब्झप्पएमणदो भृणिदो ॥ २ ॥"

[पषयणसाव सेव शहद, १७]

३० पतयोगीयथोरर्थसूचनं यथा—पादे चरणं उच्चाळ्दिनिम समने प्रवृत्ते सित इरिया-समिदस्स ईयीसिसिसियुनस्य मुनेः णिगापणद्वाणं निर्मामनस्याने पादारोपणस्थाने आवादेक यदि आपतेत् आगस्येत् पादेन चिन्पते कुलिङो सूक्ष्मजीयो मरेज ब्रियेत वा तब्जोत-मासेक्ज पादसंयोगामाश्रित्य । ण हि तस्स तिण्णिमित्ते न हि नैय न भवति तस्य जन्तवम्यकस्य

१ - मतिष्ठः भाग, वन, वन् ।

ড[१४]

#### सप्तमाऽध्यायः

मुना तर्जिमिनो मरणादिकारणमात्रेऽपि सति । किस मबि ? वंधो कर्मबन्धः । कियान ? सुमुद्दो वि स्तोकोऽपि समये जिनस्षे न हि देसिदो नैव कथितः । असुमेवार्यं इष्टान्तेन द्रव्यवि—मृच्छी परिषद्दणाकाक्कुर परिपद्दो चिय परिपद्दश्चेव किछ परिप्रदण्दणकाक्कुर परिप्रद्वप्रक्ष विक्रिष्ठ परिप्रदणकाक्कुर परिप्रद्वप्रक्ष विक्रिष्ठ परिप्रदणकाक्कुर परिप्रद्वप्रक्ष विक्रिष्ठ परिप्रदणकाक्ष विक्रियोग्त्यक्ष अध्यात्म समाप्तः अन्तःसङ्करणतिकमिणेत्यक्ष भिवेदो परिषदः कथितः । एतेन किसुक्तं भवित आणातिपातामावेऽपि प्रमत्त्योगसाजान् १ हिंसा सवस्थेव । तथा चोक्कम्—

## "मरदु व जियदु व जीनो अपदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स णिट्य वंघो हिंसामनेण समिदस्स ॥१॥

[ पवयणसाट ३।१७ ]

अस्यायमधैः—िन्निथतां भा जीवदु धा जीवः अवदाचारस्य अवस्तपरस्य जीवस्य १० निक्किता हिंसा भवति । हिंसायामकृतायामिन अयस्तवतः पुरुषस्य पापं उगत्येव । पयदस्य प्रयत्नपरस्य पुंसः यन्धो न भवति । केन ? हिंसामत्तेण हिंसायात्रेण समिदस्स समितिपरस्य । अत्र परिणामस्य माधान्यपुक्तम् । तथा जोक्तम्—

"अष्यनिय अवेत्यापी निष्नन्त्रिये न पापमाक्। परिणामित्रिशेषेण यथा धीनरकर्षकौ ॥ १॥" [यश० उ० ५० ३३५] १४ अन्यच —

"स्वयमेवात्मनात्मानं हिनस्त्यात्या प्रमादवान् । पूर्वे प्राण्यन्वराणां तु पश्चात्स्याद्वा न वधः ॥२॥" [ ] अय् अनुतहस्रणग्रुच्यते—

#### असद्भिषानमद्यम् ॥१४॥

₹0

अस्तीि सस् न सत् अस्ता अभ्रशस्तित्यर्थः । "वर्तमाने श्वमुङ्" [का॰ स्० शश्यर]
अस्तः असायवनस्य अभिधानम् अनृत्युच्यते । न ऋतं न सत्यमन्तं यत् असदिभिधानसस्यक्यनं तत् अनृतं भवति । विद्यमानार्थस्य अविक्सानार्यस्य माणिपीज्ञकरस्य वस्तस्य
यत् भ्यनं तत् अनृतं भवति । वरस्मत्तगोयादुच्यते तद्नृतिसत्यर्थः । अहिंसावत्यविषास्त्रनार्थं
सत्यादीनि व्रतानि इति मागेवोक्तम् , तेन यत् हिंसाक्तरं वचनं वत्तृतमिति विश्वितम् । अव २५
हृष्टान्तः—वशुनृषः यथा पनवो हिंसायान् । तथा यहचनं कर्णक्तरं कर्णग्रह्मायं हृदयतिरुद्धं मनःपीडाकरं विश्वहाप्भायं विरुद्धरुक्षाप्यायं विरोधवन्तमिति वावत्, प्राणिवध-

१ ३-- स्य प्राधानयपुतः आषः, यः, जः । २ उद्धृताध्यं सः सः । ३ -- मानस्य आषः, कः, जः ।

अ१५-१६ ]

#### तत्त्वार्धवर्ती

₹४०

¥

30

बन्धनादिकः वैरकारं कछहादिकरम् बल्छासकारं गुर्वाद्यवङ्गाकरं तःसर्वमन्तवित्युच्यते । अन् तस्य विवक्षापि अनृतवस्वनोपायचिन्तनमपि प्रमत्तयोगादनृतसुच्यते । त्याध्यासुद्यनादनुवद्-

नमपि नानृतं धमत्तयोगाभावात् । एवं प्रमत्तयोगादिति उत्तरप्रापि योज्यम् ।

धय स्तेयरुश्चगमुन्यते— अदत्तादर्ग स्तेयम् ॥१५॥

वीयते स्म इत्तं न दत्तम् अदत्तम्, अदत्तस्य आदानं प्रहणम् अदत्तादानं स्तयं चौयं मयति । घरलोकैः स्वीकृतं सर्वं कोकामृहिताने एतः तद्वस्तु अद्यतम्, तर्य प्रहणं तिषुक्षा चा प्रहणोषायित्तनं च स्तेयमृत्यते । तत् यदि अदत्तादानं स्तेयम् तदि कर्यनेक्षमिक्षमिष् स्तेयं भवेत परेदस्तरवातः साध्यकं भवताः यव दानपादानं च सन्भवति तत्रेव स्तेयव्यव- १० व्यतिभवति अद्यतम् स्वयान्यस्य साध्यविष्, दायस्यति प्रह्मातिस्वान्, कर्य-नोकर्मयहणे दायकः कोऽपि नास्ति अन्यत्रास्यपरिणामातः, त्रिभुवनस्यतेनोणायणुर्व्याणानासस्याधिकस्यात् नेष दोषः । नन्येवं सति मुनीनां भामन्तारिद्विपर्यटनावक्षरे रण्याद्वाधिद्वयेवो अद्यादानं सक्षायते तेषां सम्याधिकस्यात् मुनीनामनिष्दिद्वाच्यः, इदमपि साधुकं भवताः नगरमामादिषु रण्याद्वाधित्वयेवात् स्वर्वान्तम्यस्यायात्वत्र प्रवृत्वान्तमेव स्वर्वान् स्वर्वान्तमेव स्वर्वान् स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्य स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वरावन्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्यविष्यस्वरावन्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्यस्वर्वान्तमेव स्वर्वान्तमेव स्वर्वान्यस्वर्वरम्यस्वर्वान्तमेव स्वर्वन्तमेव स्वर्वन्यस्वर्वन्यस्वर्वन्तमेव स्वर्वन्यस्वयस्वर्वन्तम

सद्भावात् स्तेयं तदमावे न स्तेयमिति । १० अथात्रह्मस्थानसुच्यते—

## मैयुनमञ्जूषा ॥ १६॥

मिथुनस्य द्वर्ष में सुनम्। कि तन् मिथुनस्य द्वर्भ १ स्वीपुरुषयोद्धारिक्रमोहिषपाके रागपरिणतिद्वास्योदनन्योव्यवर्षणं (स्थर्जनं) प्रति अभिद्धायः स्यत्वीं गयिष्यनं च मिथुनकर्मी- ज्यते । रागपरिणतेरआवे न स्पर्शनमात्रमत्रद्वीच्यते । डोकेऽप्यायाङगोपाद्धविद्वासिद्धनेतन्-यत् १ स्थिप्यत्याः रागपरिणत्तकारणं चेष्टितं मैथुनम्। शास्त्रे च "अश्चवृत्वभयोमेंपुनेच्छा [ ]" मिथुनकर्म । ततः कारणात् प्रसत्तयोगान् स्वीपुंत-पुरुपपुरुपादिमिथुनगोचरं रतिसुद्धार्थचेष्टनं मैथुनमित्यायातम् । अश्चिमद्वार्था गुणा यस्मिन् परिरक्षमाणे बृह्यति वृद्धि प्रथान्ति तद्बक्षी- च्यते । न वद्य अनद्वा । यन्मैथुनं तद्वस्थी- च्यते । न वद्य अनद्वा । यन्मैथुनं तद्वस्था इति सुत्रार्थः । मैथुनं प्रवर्षमानो जीवः हिंसा- दिकं करोति । स्थायरज्ञहमान् जीवान् विच्यंसयित । तया चोक्य--

"मैथुनाचरणे मृढ ब्रियन्ते जन्तुकोटयः ।

योनिरन्धसमुत्पना लिङ्गसंघट्टपीडिताः'' ॥१॥" [ ज्ञानार्ण० १३।२ ]

१-मीड**नात् आ**०, व०, छ० ।

٦

**७**?₹७ ]

घाते पाते अमंख्येयाः कोटयो जन्तवो श्रियन्ते इत्यर्थः । तथा कश्चद्वये स्तानवरे नाभौ सार-मन्दिरे च स्नीणां प्राणिन उत्पदान्ते तत्र करादिन्यापारे ते श्रियन्ते ! मैधुनार्थं सृषा वारं विक् अदत्तमध्यादत्ते, बाह्याभ्यन्तरं परिष्रद्वस्त । अत्र आरक्षकोषाद्वयानसुद्भावनीयं स्तेये सरवयोषवन् ।

अथ परिमहरूक्षणसूत्रमुच्यते—

# मुच्छी परिग्रहः ॥ १७॥

मुर्च्छनं मुर्च्छा, परिगृहाते परिग्रहः । या मुर्च्छा सा परिग्रह इत्युच्यते । काउनी मुच्छी ? अष्ट्यावष्टीवर्दगर्वरगर्वरीयाजिवडवादासीदासकलत्रपुर्वमभूतिर्चेतनः परिष्दः। क्षीक्तिकेयमाधिकयपुरुपरामधेहुर्व्यपद्मरामहीरकेन्द्रनीटगरुडोद्वारारमगर्भेदुर्वर्णे<u>स</u>ुवर्णपहुकूळचीना-स्वरताम्रपिचन्यपृतर्तेलगुडशर्धरास्त्रापतेयप्रभृतिरचेतनो लाग्नपरि महः । रागद्रेषमद्रमोहः १० कपाष्त्रभृतिरभ्यन्तर उपधिः । तस्योभयप्रकारस्यापि परिमहस्य संरक्षणे अपार्जने -संस्करण वर्द्धनादौ व्यापारो मनोऽभिजायः मृद्धी प्रतिपाद्यते, न तु यातपित्तरलेष्मा-गुरपादितोऽचेतनम्बभावो मूर्च्छो मण्यते "सूर्च्छा मोहससुरूप्राययो;" [ पा० धातुपा० भ्वाव २१९ ] इति वचनात् । मृर्व्छिरयं सामान्येन मोहपरिणामे वर्तते । यः सामान्येनोक्तोऽर्यः स विद्येषेट्यपि वर्दते, तेन सामान्यार्थमाभित्याचेतनत्वरुक्षणोऽर्थो नाश्रयणीयः, किन्तु विद्येष- १५ स्क्षणोऽर्थो मनोऽभिसायरक्षणोऽर्थो मुस्किधान्वर्योऽत्र गृहते । एवं चेदु वाह्याः परिमद्धाः न भवन्ति मनोऽभिञ्जायमात्राध्यन्तरपरिमहार्थपरिमहात् : तन्न युक्तमुकं भवताः; मनोऽमिञ्जपस्य प्रधानत्यात् अभ्यन्तर एव परिप्रदः सङ्गृद्दीतः, शाग्नपरिप्रदश्य गीणत्वात् । तेन समत्वमेव परिप्रह उक्तः । तर्हि बाह्यः परिप्रहो न सपःयेवः, सत्यम् , बाह्यः परिप्रहो मुच्य्क्रीतस्यान् सोऽपि परिश्रह् उच्यते । तेन आहारमयमेथुनादियुक्तः पुनान् सपरिग्रहो भवति, सब्द्धः २० नामपि ममेदमिति सङ्करुपाश्रयस्थात् रागद्वेपमोहादिपरिणामधनास्ति दोषः । प्रमत्तयोगादिति पदमनुवर्तते तेन यस्य प्रमत्तयोगः स सपरिव्रहः यस्य तु प्रमत्तयोगो न वर्तते सोऽपरिव्रहः । सम्यय्दर्शनकानचारित्रतपोयुक्तः ममाद्र(हितो निर्मोहः तस्य मनोऽभिलाघळक्षणा मुर्च्छौ नास्ति निःपरिषद्रसम्ब तस्य सिद्धम् । नतु ज्ञानदर्शनचारित्रतपोळक्षणः किं परिष्रहो न भवति १ न भवत्येष, ज्ञानादीनाम् आत्मस्यभावानामहेयत्वादपरिग्रहस्यं सिद्धम् । "प्रस्त्यक्तं २४ ] इत्यभिधानात्। रागद्वेपादयस्तु कमोदयाः शक्यते स एव पश्चिहः"[ थीनाः । अनात्मस्यमाना हेयस्यात्तेषु सङ्कल्यः परिप्रहः इति सङ्गन्छते । तत्र पाणातिपातोऽ-वस्यमभावी तदर्थं चासत्यं बद्दि स्तैन्यस्य विद्वाति अबदाकर्मणि नियतं यत्नवान् अवति । पूर्विकेः पातकेस्तु नरकादियु उत्पद्यते तत्र तु पश्चमकारादि दुःखं भुक्के । तेन मुख्यतयः। रागादिमनोऽभिद्यापः परिमद्द इत्यायातम् । तया चोक्कम् žα

२४२ बस्चार्ययूची

19-29:e

"नाश्यम्यविद्वीना दरिद्रभनुजाः स्वपापतः सन्ति ।
पुनरम्यन्तरसङ्गत्यागी होकंषु दुर्हभो जीवः ॥१॥" [
अभ्यन्तरपरिष्ठाः स्वदेदंश । नाश्यपिष्ठाः सुदरा । तथा चौच म—
"मिण्यात्ववेदहास्यादिषट्कषायचतुष्टयम् ।
रागद्वेषौ तु सङ्गाः स्युरन्तरङ्गात्रचतुर्दश ॥१॥
चेत्रं वास्तु धनं धान्यं द्विपदश्च चतुष्पदम् ।
यानं श्रयनासनं कुप्यं माण्डश्चेति वहिर्दश्च ॥२॥" [
अव हिंसादित्रतसम्पन्नः पुगान् कीहशो भयतीति प्रस्ने सुत्रमिदमाद्वः—
निःश्रक्यो वर्ता ॥१८॥

मृजाति विध्वंसयति हिनसीति शल्यमुच्यते। वपुरनुप्रविषय दुःखमुत्पादयति ę, याणाद्यायुधशलयम् । शल्यमिव शल्यं प्राणिनां बाधाकरस्वान् शारीरमानसदुःसकारणस्वात् । कर्मोदयविकृतिः शल्यमुरम्यारात् । तञ्छल्यं त्रिप्रकारम्---मायाशस्यं मिध्यादर्शनशस्यं निवानग्रस्यक्रचेति । तत्र माया परवश्यनम् । मिध्यद्र्यानं तस्वार्धसद्भानामावः । निदानं विषयसुर्धामिराधः । एवंविधारित्रप्रकारात् शरुयात् निष्कान्तो निर्गतो निःश्रत्यः । १५ पोऽसी निःशस्यः स एव वृतीत्युच्यते । अत्र किख्यियोद्यते मीमास्यते विश्वार्यत इति यावन् । मि:श्रन्यः किछ शक्याभावाद् भवति, जताश्रयणाहृती भवति, न हि नि:शल्यो बती पवितु-महीति, यथा देवदत्तः केवलदण्डयारी अजीति नोचयते तथा नि:शल्यो जती न भवति; अयुक्तमेषोक्तं भवताः निःशस्यमात्रो व्रती न सवति किन्तु उभव्यविशेषण्यविशिष्टः पुमान् त्रती भगति । निःशक्यो वर्तोपपनरच प्रतीत्युच्यते । हिंसादिविरमणमाबाहती न भवति छिन्त २० हिंसादिधिरमणयुवः बाल्यरहितश्च जती कथ्यते । अन्नार्थे दृष्टान्तः -- प्रमृतदुाधणृतसहितः पुमान् शोमानित्युच्यते यस्य तु 'पुक्तू (ह्) दुग्धाञ्चादिकं नारित स विद्यमानार्खाप अन्न्यामु गोमान् नोप्यते, तथा शल्यसंयुक्तः पुमान् ब्रतेषु विद्यमानेव्यपि ब्रती न कटवते. अहिंसादित्रतानों <sup>श</sup>विक्षिप्टं फलं शल्यचान् च विन्दति । निःशल्यस्तु व्रदी सन् अहिंसर्रद्वतानां विशिष्टं फलं समत इत्य**र्क**ः ।

२५ अथ मतोपपत्रः पुमान् कतिभेदो मवर्तात परने सुत्रमिद्मुचयते ।

#### अगार्ध्यनगारस्य ॥१९॥

अङ्गयते गम्यते प्रतिवयाधिभिः पुरुषैः गृहप्रयोजनविद्धः पुरुषैरस्थारं गृहपुच्यते । अगारं गृहं पस्त्यमायासो विद्यते यस्य स अगारी । न विद्यते अगारं यस्य सोऽनगारः । अगारी च अनगारश्च द्विप्रकारो ह्रती सत्रति । चन्द्रस्यः प्रस्परसमुख्यार्थः । एक्ख्रेचहिं जिनगेह-

रै पुरुष्य हु- जः। पुरुहृतदु- आ०, वः। २ वि.दोष्टफ- आ०, वः०, जः।

७:२०.२१ ]

२४३

शुन्यागारमञ्ज्ञावासेषु वसन् सुनिराच्यागरी भवति तरयागारसद्भावात्, तथाच अनिष्ट्रचिषयकृष्णः केनिषद्धेतुना गृहं परिद्वस्य वने तिष्ठम् गृह्स्थोऽच्यनगरो भवति,साधूकं भवताः अगारइट्टरेनात्र भावगृहं सूचिनं झातःयम्, चारित्रमासोदये सित गृहसम्बन्धं प्रति अनियमपरिणामः भावागारसिभीयते । सोऽनियमपरिणामः यस्य पुरुषस्य विद्यते स पुमान् नत्योऽनग्नो वा यने वसन्निये अगारीस्तृह्यते । गृहपरिणामाभावात् जिनवियास्यारो वसन्नियं अत्यारा उच्यते । गन् अगारी अर्थते न भवति अर्पार्ट्यावतस्यान् । तेवयुक्तमः, नेगमसंप्रह्यपन्
हारानयत्रयोपत्तया अगारी अर्थते भवत्येव पत्तनावासवत् । यथा कश्चिर्प्रमान् गृहं अपवरके वः
वसति स पत्तनावास उच्यते, स कि सर्वास्यन् पत्तने वसति । किन्तु पत्तनसम्यस्थितनियतगृहादौ वसति, तथा परिपूर्णीनि व्रतानि अभित्रास्यव्यविप्रस्वतिन्त्रनः सुक्कारी पद्धयानि पद्धयानाम् ।
वस्त्रीनीहं हिंसादीनां पद्धयानवानां मध्ये किमन्यतम्यतन्त्रभविन्तन्तः सक्कारी ज्ञती कथ्यते ।
वस्त्रीनीहं हिंसादीनां पद्धयानवानां मध्ये किमन्यतम्यतन्त्रभविन्तन्तः सक्कारी ज्ञती कथ्यते ।
वस्त्रीनियत्वस्यते । क्ष्यवानामपि विर्यतमपरिपूर्णां प्रतिपास्यन् व्रती कथ्यते । असुनेवार्थं स्वतस्त्रनेण समध्यति—

#### अणुवनोऽमारी ॥२०॥

अणूनि अल्वानि जतानि यस्य सो पुणुत्रतः सर्वसावधनिष्ठनेरयोगात्। य ईट्यः पुमरत् स अगारीति कप्यते। एषिञ्यप्तेजांवायुवनस्यतिकायान् जीपान् अनत्तकायवर्जान् सकार्ये १५ विराधयति, द्विजिचतुःपञ्चेन्द्रियान् जन्तन् न विराधयति तदादिसमणुक्तसुच्यते। लोभेन मोहेन लेहादिना गृहविनामहिह्युना प्राप्तवासिकारणेन वाजीवी पुत्रतं वित्त तस्माद्गृतान्तिक्तो यो प्राप्ति मवित तस्य द्विष्ठीयमणुक्षतं भवति। यद्वनं निजमपि संक्रेत्रीन गृहते तत्परप्रीहान्तरम्, यच तृपभीतिवसाधिकारणेन परिहृतसपि यहनं धनं तिसन् धने परिहृतसप् यः प्राप्ति सभावकारत्वी प्राप्ति विद्यापमणुक्षतं प्राप्ति । पुमानिद्युक्ते योपिद्षि अभ्यते तस्या अपि तृतीय-२० मणुत्रतं भवति। एवं ययासम्मयं शब्दस्यार्यो वेदिन्तन्यः। स्वीकृताः स्वीकृताः च या परस्ति भवति । एवं ययासम्मयं शब्दस्यार्यो वेदिनन्यः। स्वीकृताः स्वीकृताः च या परस्ति भवति तस्यां वो गृही रतिं न करोति स चतुर्धमणुकतं प्राप्तीति । वेद्ववास्थनभन्वहिष्यस्य युवर्णदासी-दासादीनां निनेच्छावशाद् येन गृहिणाः परिमाणं द्वतं स गृही पञ्चममणुक्तं प्राप्तीति।

अथ महात्रतिनः गृहस्थस्य प किमेतावानेव विशेषः कि वाडन्यांऽपि कश्चिद् षिशे- २५ षोऽस्ति इति प्ररते सुत्रमिदमाहुः—

# दिन्देशानर्थदण्डविरतिसामायिकप्रोवघोषवासोपभोगपरिभोगपरि भाषातिथसंविभागवतसम्बन्धः ॥२१॥

दिशक्ष देशाक्ष अनर्धदण्डाश्च दिग्देशानर्धदण्डाः तेम्यो विरतिः दिग्देशानर्धदण्ड-विरतिः । विरतिशन्दः भरवेकं प्रयुक्यते । तेनाथं विषदः-दिग्विरतिक्षतं च देशविरतिक्षतं च ३० अनर्धदण्डविरतिक्षतं च सामाधिकक्षतं च प्रोपधोषवासत्रतं च उपभोगपरिमोगपरिमाणक्षतं च

१ तदुक्तम् भा०, ६०, ज॰ । २ -कामावर्जनात् स्व- भा०, ६०, ५० ।

্ডান্?

अतिथिसंविभागत्रतञ्ज तानि विन्देशानयंत्रपञ्जिदासामायिकमोषधोपवासोपभोगपिसोग-परिमाणातिथसंविभागत्रतानि, तैः सम्पनः संयुक्तो यो गृही भवति स विरताविरतोऽगारीति कथ्यते । चकारोऽतुक्तसमुख्यार्थः । तेन वस्त्रमाणसन्त्रेखनादियुक्तः अगारीति , कथ्यते । अस्यायमर्थः—पूर्वदक्षिणपश्चिमोत्तराश्चतस्यो दिद्याः, अग्निकोणनेक्कृंत्यकोणवायुकोणेशान-व कोणळक्षणाश्चतस्यो विदिद्यः प्रतिदिद्याश्च कथ्यन्ते, ता अपि दिक्दाःदेन लभ्यन्ते, तासु दिशु प्रदिद्ध च दिमाचळविम्ध्यपर्वतादिकम् अभिज्ञानपूर्वकं मर्यादां छत्या परते नियमप्रहणं दिग्वरतिज्ञतसुक्यते। तेन च दिग्यरतिप्रतेन यिद्यास्यवत्यावरज्ञसम्प्राणिनां सर्वयाविराधनाभा-वाद् गृहस्यस्यपि महाज्ञतस्यभायति । तस्माद्वहिःसेत्रे ग्रुक्तदिन्याद्वपदेशे धनादिलामे सत्यपि मनोव्यापारिवर्षयान् लोसनियेवश्चागारिणो मवति ।

गन्तस्थायामपि दिश्चि नियतदेशाद् प्रामनदीक्षेत्रयोजनवनगृहस्र्वकादिक्क्षणात् १रतो विरमणं देशविरतिप्रतमुख्यते । इदं हि व्रतं दिष्टिरतित्रतमध्ये अन्तर्प्रतमुखन्तम् । षिश्चेषण तु सपापस्थाने व्रतम् ४ से द्वावस्थाने स्नुरासानमुख्य्यानमस्वस्थानहिरमजस्थानदिगमनवर्जनं देशविरतित्रतमुख्यते । तेनापि व्रतेन ब्रसस्थाषरिहसानिवर्तनाद् गृहस्थस्यापि महाप्रतस्थं स्टोक्निवित्तिक्षोपचर्यते ।

१५ अनर्धद्रप्खः पद्धप्रकारः—अपन्यान्तपापोपदेशभादवितिहिंसामदानदुःश्रुनिमेदात् । तत्रपण्यान्छश्यं कथ्यते—परमणिनां जयपराजयहन्तनस्यनप्रतीकविषयंसनस्वापतेपाऽपद्दर्णनाङ्गदिकं हेपात् परजङ्यासुराङ्गं रागात् कयं मवेदिति मंनःपरिणाममपर्वनम् अप-ध्यानमुक्यते । वितीयोऽनर्धद्रण्यः पापोपदेशनामा । स चतुःश्रकारः—न्तथाहि अस्मात्पूर्वदित्रं दासीदासान् अल्प्युन्यसुरुमानादाय अन्यस्मिन् गुर्जरादिदेश तिद्विकये यदि क्रियते २० सदा महान् यनस्यभो भवेदिति वर्धशावणिन्या कथ्यते ॥१॥ अस्मादेशात् सुरिभमहिषीयस्यणिन्यान्तमको हिनीयः पापोपदेशो भवति ॥ २ ॥ शाकुनिकाः पश्चिमरकाः, यमुरिकाः मृतवराहादिः मारकाः, धीवराः गत्यस्यारकाः, इत्यादीनां पारोपकर्मीपत्रीविनाम् हंदशी वार्तां कययति— अस्मिन् प्रदेशे पनजङ्गपुण्छक्षिते सृतवराहितिसमस्यादयो यद्दवः सन्तीति कमनं वधकोप-२५ देशनामा तृतीयः पापोपदेशः कथ्यते ॥३॥ पामरादीनामघे एवं कथयति भूरेवं कृत्यते उदक्रमेवं निक्शस्यते वनदाह एवं क्रियते सुरावं कप्यते सुरावं व्यवदेशः स्वर्यते सुरावं क्रयते सुरावं क्रयते स्वर्यादेकथमम् आस्मन् प्रदेशे पाष्टिनामम् वर्वादिकथमम् आस्मन् प्रदेशे स्वर्यते सुरावं स्वर्यते सुरावं क्रयते सुरावं क्रयते स्वर्यादिकथमम् आस्म्योत् वनदाह एवं क्रियते सुरावं व्यवदेशे स्वर्यादिकथमम् आस्म्योत्वरिक्षमान् चर्वादेकथमम् आस्म्योत्वरान्तमा चर्वादः पापोपदेशो स्वति ॥४॥

अभ प्रसाद चिर्ततामा तृतीयोऽनर्धदण्डः कथ्यते—प्रयोजनं विना भूमिङ्गृहृतं जलते-चनम् अण्यित्तसन्धुक्षणं व्यजनादिवातँग्रेषणं वृत्तवत्त्वीदस्मृत्वसुसुमादिस्तनम् इत्यावययकर्म-३० निर्माणं प्रमाद चरितसुच्यते । अथ हिंसाभदाननामा चतुर्थेऽनर्धदण्डो निक्त्यते—परमाणि-पातहेत्त्तां शुनकमाजौरसर्परयेनादीनां विषद्धरारसङ्ग्रस्किनश्चलतरञ्जादिवनधनशृह्वस्त्रः

१ -सद्भावे स्थानेपुरा- व्या०, व०, व०। २ सनःश्येवदरिणा- व्यार, व०, व०। २-तनिक्षे- व्यार, व०, व०।

जारश ] सप्तमोऽध्यायः

284

दोनां हिंसोपकरणानां यो विकयः क्रियते श्यवहारक्ष क्रियते त्ययं वा सङ्ग्रहो विधीयते तन् हिंसाप्रदानमुच्यते । अश्व हिंसाप्रवर्तकं सास्त्रम् अश्वमेश्वादि, रागप्रवर्तकं शास्त्रं दुक्कोकनामादि, ृेपप्रवर्तकं शास्त्रं नानाप्रकारम्, मधुमांसादिप्रवर्तकं शास्त्रं पर्यटनादि, तेयां शास्त्राणां कथनं श्रवणं शिक्षणं व्यापारक्ष दुःश्रुतिहच्यते । तथाऽनर्यकं पर्यटनं पर्यटनविषयोपसेवनम् अन्तर्यदृण्ड उच्यते । तस्य सर्यस्थापि परिहरणम् अनर्थदृण्डविरतिष्रतनामकं तृतीयं प्रतं भवति । एतानि ५ श्रीणि श्रतानि पश्चानामणुञ्जतानां गुणस्य कारकत्यादनुषर्वनस्थाद् गुणश्रतानीति कस्यन्ते ।

सामायिकम्-समदाब्दः एकत्वे एकोभादे अतंते, यथा सङ्गतं चृतं सङ्गतं तैरुम् एकीभूत-भित्यर्थः । अयनमयः, सम एकत्वेन अथनं गमनं परिणमनं समयः, समय एव सामायिकम् स्वार्थे इकण् । अथया समयः प्रयोजनमरयेति सामायिकं प्रयोजनार्थे इकण् । कोऽर्थः ? देववन्द्रनार्था निःसंक्तेत्रां सर्वप्राणिक्षमतायिन्तनं सामायिकमित्यर्थः । एतावित देशे एतावित १० काटे अहं सामायिके स्थारयामीति या कृता प्रतिज्ञा वर्षते नावित काटे सर्वसायचयोगिविरत-त्याद् गृहस्योऽपि महाव्रतीत्वुएचर्यते । तर्हि स गृहस्थः तरिस्मन् काटे कि संयमी भवति १ निवम्, संयमयातकमीद्यसद्भावात् । उक्तक्य---

<sup>4</sup>प्रत्यास्यानसनुत्वान्मन्द्रतसङ्ग्रन्गमोहपरिणामाः ।

सन्त्वेन दुरवधारा महात्रवाय प्रकल्पन्ते ॥ १ ॥" [ रतनक० शर्य ] १५

प्रत्यास्थानशब्देन संयमभातकज्ञतीयकपायचतुष्क क्वातन्यम् । तर्हि तस्तिन् सामायिक-परिणते गृहस्ये महाश्रतत्वाभावःः तन्नः, उपचारान्महाश्रतत्वाभावो न भवति, यथा राजत्वं विनायि सामान्योऽपि श्रत्रियः राजकुरु श्युच्यते यथा च बहुदेशे प्राप्तो देवदत्तः कचित्कपिद-प्राप्तोऽपि सर्वगत हृत्युच्यते, तथा च चैत्राभिषानोऽयं पुमान् चित्रायसङ्ग्रवेऽपि चैत्र श्युच्यते तथा सामाविकत्रतपरिणतोऽनारी परिवर्णसंयमं विनापि महात्रतीत्यपचर्यते ।

अष्टमी चतुर्दशी च पर्वह्रयं श्रीष्य इत्युपचर्यते। श्रीष्ये उपनासः—स्पर्शरसगन्यपर्णश्चन्तः स्थिते पृत्रह्मस् विषयेषु परिहृतीत्मुक्यांनि पञ्चापि इन्द्रियांणि उपेत्य आगत्य तस्मिन् 'उपवासे वसन्ति इत्युपचासः । अश्वनपानसाग्यदेशहभ्रणचतुर्थिशहारपरिद्वार इत्यर्थः । सर्वसावद्यार-स्थन्तशरीरसंस्कारकरणानानगन्यमाल्यामेरणनस्यादिविवर्तितः 'पवित्रप्रदेशे मुनिवासं चैत्याखये स्वजीवश्रीषयोपवासमन्तिरे या वर्मन्त्रमं कथ्यन् स्थण्यन् चिन्तयन् वा अवहितान्तम्रण एकाश- २५ मनाः सन्त उपवासं क्रयौत् । स आवकः श्रीषयोपवासमन्ति । भवति ।

उपमोगायरिमागपरिमाणत्रतं कथ्यते—अज्ञानगानगम्भमाल्यताम्बूट्टाहिक उपभोगः कभ्यते । आच्छादनमायरणसूर्णणशस्यासनगृहणानबाह्नवनितादिकः परिभोग उच्यते । उप-भोगास परिभोगाश्च उपमोगपरिभोगी तथोः परिमाणम् उनभोगपरिमोगपरिमोगपरिभाणम् । भोगोपभो-गपरिमाणमिति च कचिरपाठो वर्तते । तत्र अञ्जानिहकं यत्सकृद्वमुच्यते स सोगः, वस्त्रवनि- ३०

१ -त् काले उप- आ०, च०, ज०। २ -रणादिवि- खा०, व०, च०। ३ अपेप्रदेशे आ०, व०, ज०।

िश्वर

286

तादिकं यत् पुनः पुनर्भुःचते स उपभोगः । उपभोगपरिभोगपरिभाणत्रते नियतकाळसम्बन्धेऽपि मर्च सांसं मधु च सदैव परिदर्णीयं त्रसधातिनद्वत्तचित्तेन पुंसा। केतिकिनिम्बकुष्वमार्द्रक-मूळकसबैकुम्पानन्तकायिकछिद्रशाकनाठीनळादिकं बहुजन्तुयोनिस्थानं तदपि यावळीवं परिदर्शव्यं बहुधातालपक्रस्त्वात्। तथा चोकम्—

# "अन्यफलवडुविधातान्मृङकमार्द्वाणि शृङ्गवेराणि। नवनीतनिम्बकुसुमं कैतकाभिरयेवप्रवहेषम् ॥' [ रत्नकः ३।३९ ]

अश्रोपमोगिथिचारः—यानवाहतभूषणवसनादिकमेतावन्मात्रमेव ममेष्टमन्यदनिष्टमिति हात्या अनिष्टपरिहारः कालमर्यात्या यावक्जीवं वा कर्तव्यः ;

संयमभिताययन् अति भोजनार्थ गण्छित यः सोऽितिथः । व्यवतः न विद्यते तिथिः १० प्रतिपदृद्वितीययत्तीयदिका यस्य सः अतिथिः अनियतकाळभिक्षागमन इत्यर्थः । अतिथये समीचीनो विभागः निजभोजनाद् विशिष्टभोजनमदानप्रतिथिसंविभागः । स चतुर्विधो भवति–भिक्षातानम् उपकरणवितरणमीपधिश्राणनभावासप्रदानमिति । यो भोक्षाये उद्यतः संयमतत्यरः ग्रुद्धम् भवति तस्ये निर्मालेन चेतसा भनवतः भिक्षा दात्तव्याः धर्मोपकरणानि च पिच्छपुत्तकपष्टकमण्डल्या (त्वा)दीनि रत्नवयनव्यक्तानि प्रदेशानि, औषधमि योग्यमेव द्यम्। ११ आवासक्य परमधर्मभद्वया प्रदातव्यः । अत्र च जिनस्तपनपूनादिकं वच्छ्यम् । एतानि चत्वारि विश्वावतानि भवन्ति । मातृपित्रादिवचनवद्दपत्यानामणुवतानां विश्वावदायकानि अर्थनाहकारकाणीत्यर्थः ।

> अथ चत्रत्वेन गृहीतम् अपरमपि श्रावकप्रतं श्रीतगदयम् सूत्रमिदमाचध्दे---मारणान्तिकी सचलोचनां जोषिता ॥२२॥

द्वा निजयरिणामेन "पूर्वभवादुपाजितमायुः इन्द्रियाणि च वत्वानि च तेयां कारणवदीन योऽसी विनातः संक्षयः तम्मरणयुच्यते । "मुख् प्राणत्यामे" [ ] इति वचनात् । सरणसेवान्तः अद्भवावसानं मरणान्तः, मरणान्तः प्रयोजनं यस्याः सल्टेखनायाः सा मारणान्तिकी तां मारणान्तिकीम् । सत्त्रव्यः सम्यगर्धवाचकः । तेनायमर्थः—सत् सम्यक् टेखना कायस्य कपायाणां च द्वावीकरणं तत्करणं सल्टेखना । कायस्य सल्टेखना वाद्यसल्टेखना । कमण कायकरणहापना कपायाणां च हापना सल्टेखना अभ्यन्तरा सल्टेखना । कमेण कायकरणहापना कपायाणां च हापना सल्टेखना अभ्यन्तरा सल्टेखनां जोषिता प्रीत्या सेविता पुमान् अगारी गृही मवति । पूर्वोक्तवकारान् मारणान्तिकी सल्टेखनां जोषिता प्रीत्या सवित । नतु 'मीस्या सेविता' इति किमर्थमुच्यते ? अर्थविदोपोरपादनार्थम् । कोऽसी अर्थविदोपः ? यः पुमान् सल्टेखनां प्रीत्या सेवते प्रकटं भजते, यत्तु प्रीत्या सवते स अतेषु अनादरः कथ्यते तेन स्वात्कारेण विच्यास्य सेवते प्रकटं भजते, यत्तु प्रीत्य सत्यम्य सल्टेखनां करोति । तेन सूरिणा जुषी धातुः प्रकुष्कः । नतु त्यस्मेव किम्याणायां सल्टेखनायम् अभिसान्धपूर्वकं प्राणिसर्जनारात्म १ -सण्डवारी- आण्ड क, अल् । १ पूर्वभयं हुया- वार । २ तद्भवावावानं स्वा, यन् प्राप्त

₹५७

१०

सममोऽध्यायः

अस्य ]

वधहोपो भिवित्वति हिंसाम्बाधात् तत्र "प्रमन्तपोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा" [त॰ स्ट॰ अप्टरं ] इति जिनसूत्रे प्रोच्या, यस्तु मनःपूर्विकां सस्त्रेखनां कराति स अप्रयत्तसस्य प्रमादयोगो नास्ति । कस्मान् ! रागद्वेपमोहाद्यभावात् । यस्तु पुमान् रागद्वेपमोहादिमिर्रिकार्ष्ट : स्त्रष्टः सन् विषेण शस्त्रेण गलपाशकेन दहनप्रवेशेन क्रूपादौ निमञ्जनेन स्गुपातेन रसनासण्डादिना प्रयोगेण आत्यातमाहते स स्वयातपातकी भवस्येन । तथा च श्रतिः—

"असूर्या नाम ते त्येका अन्धेन तमसा इताः।

ताँस्ते मेस्याभिगच्छन्ति ये के चारमहनो बनाः ॥ १ ॥" [ ईशाया० ३ ] तेन सल्डेखनां प्रतिपन्नस्य पुंसः आत्मचातपातको नास्ति । तथा चोकम्?—

"रागादीणमणुष्या अहिंसगत्तेति देसियं समये।

तेसिं चेदुप्पत्ती हिंसेति जिपोहि णिहिहा ।। १ ।।" [ ]

रागादीनासनुत्यादादाह् सकत्यमित देशितं समये । तेषां चेदुत्यितः हिसेति जित्तैहिह्य ॥ अत्र सस्तु भरणमिनस्यं वर्तते वर्णिस्मृहिनिनाश्चन् । यथा वणितः नानामकारपण्यानां माण्डानां दाने आदाने सक्यवे च तत्यास्य पण्यभृतगृहिनाशोऽनिष्टो मवति पण्यसृतगृहस्य कुमित्रान् कारणात् दिनारां समायाते सति स वणिक् शक्त्यनुसारेण पण्यसृतं गृहं परित्यजति । परिहर्तुमानये च पण्यसृते यथा पण्यविनाशो न स्थानया यत्नं विधक्ते । १५ एवसगार्थि अतनीष्टककृणपण्यसञ्चये अवर्तमानः व्रत्यीकाकथयस्य कायस्य पत्नं नाकाक्क्ष्यति । कायपतनकारणे चागते सति निजनुणानामित्ररोतेन निजकार्यं शनैःशनैः परिहर्तते । तथा परिहर्तुमानये च निजकार्यं कदशीपातवन् युगपदुपियते च निजकार्यवनाशे सित्ति निजगुणानां विभागो प्रथान मवति तथा कायविनाशे प्रथनं विधक्ते कथमान्मपातपातकी मवति १ तथा पोक्तम्—

"अन्तःकियाधिकरणं तपः कलं सकलदर्शिनः स्तुवते । तस्माधावद्विभवं समाधियरणे प्रयतिकव्यक्षः " [रलकः ५ । २ ]

अथ निःशस्यः खलु ब्रतो, शस्यानि तु मायामिध्यानिदानलक्षणानि तेन मिध्यादर्शनं शस्यमुच्यतेः तेन करणेन सम्यक्षित्रतो भवति 'तत्सम्यक्श्वंन सदापं निर्देषि वा भवति' इति प्रते कस्यनिम् सदोवं सम्यक्श्वंनं भवतीति प्रतिपादनार्थं सूत्रमिदमानक्षते विचक्षणाः— स्थ

## शङ्काङ्काविविकित्मान्यद्दिपश्चेसासंस्तवाः सम्यद्धेरतीचाराः ॥ २३ ॥

शहूनं शहा, काङ्क्षरां काङ्क्षा, विचिकित्सनं विचिकित्सा, मशंसनं मशंसा, संस्तवनं संस्तवः, मशंसा च संस्तवरच भशंसासंस्तवौ, अन्यदृष्टीनं मिध्यादृष्टीनं मशंसासंस्तवौ

१−विराष्टः ता० । २ −उढ्नेयम्-म० सि० ७।३२ ।•

्रधीर४-३५

जन्यदृष्टिप्रशंसासंस्त्यौ । शृष्ट्वा च कारुक्षा च विधिकित्सा च अभ्यदृष्टिप्रशंसासंस्तयौ च शृष्ट्वाकारुक्षाविधिकित्सान्यदृष्टिप्रशंसासंस्त्रकः । एते पश्चातिचाराः पश्च दोणाः सम्यन्दृष्टेः जीवस्य
सर्वात । तत्र शृक्क्षा—यथा निर्धन्यानां मुक्तिङ्का तथा समन्यानामिष मृहस्थादीनां कि मुक्तिभवित शृति शृक्षा । अथवा, अयमशृतिः शृङ्का । शृह्यस्त्रोक्तमोगकारुक्षणं कारुक्षा । रक्षप्रयमण्डितप्रतिराणां जुगुष्पतं स्थानाशास्त्रदेषोद्धानं विचिकित्सा । मिष्यादृष्टीनां सनसा कार्त्यारिवगुणोद्धावनं प्रशंसा, कियमानामामिष्ट्यमानानां प्रित्यादृष्टिगुणानां चननेन प्रकटनं संस्तव
जन्यते । नतु सम्यग्दर्शतमप्रशः मोक्तम्, अतिचारा अपि तस्यान्ने मवित्त वश्चमावर्षेण
पञ्चितचाराः श्रोकाः ? सत्यमुक्तं भवताः श्रीह्यतेषु पञ्च पञ्चतिचाराः श्रोकाः, इतरेषां त्रयणामतिचाराणाम् अन्तर्भोवितत्यान् अष्टार्तिचारां वेदित्रव्याः । कथमिति चेत् ? उच्यते—यः पुमान्
श्चित्यादृष्टीनं मनसा प्रशंसां करोति स तावन्युश्चरिष्ट्यत्यांतिचारानम् भवत्येव । यस्तथाविचो
मृह्यष्टिः स 'प्रमादाञ्चकनकारणोद्धवं रक्षत्रयमण्डितानां दोर्पनोपगृक्षित तेषां स्थितीक्ररणञ्च न
करोति वात्तस्यं नु दूरे तिष्ठतु शासनप्रमावनां च कथं कुरुते तेन अन्यरृष्टिकार्यासासंस्वयोगेष्ये
अनुपर्श्वशाद्यो दोषा अन्तर्गार्भता भवन्तीति वेदित्वव्यप् । ते निःद्यिद्धितादीनामष्टानां गुणानां
प्रतिपञ्चमूता अष्ट दोषा ज्ञातव्याः ।

१५ अथ यथा पञ्चाविचाराः सम्यग्टष्टेर्भयन्ति तथा [कि] त्रवशिक्रेष्यपि भवन्तीवि प्रश्ने योमित्युक्त्वा अवशीक्रविचारसञ्ज्ञणानिक्षणार्थं सूत्रमिक्ष्माहुराचार्यः-ओमिति कोऽर्थः ? ओमित्यङ्गीकारे ।

#### वतकोलेषु पञ्च पञ्च पशकपम् ॥ २४ ॥

श्रवानि च शीलानि च ज्ञतशीलानि सेषु व्रतसीलेषु । पञ्चसु अणुक्रतेषु दिग्वरति-२० व्रतादिषु सस्यु बीलेषु पञ्च पञ्चाविचाराः, द्वादशसु क्रतेषु स्थाक्रममनुक्रमेण भवन्तीति संग्रहसुत्रमिदम् । ननु व्रतब्रहणेनेष द्वादशक्षतानि सिद्धानि श्रीलप्रहणमनर्थकम्: इत्याह— चुक्तमुक्तः भवताः, ब्रतमहणेन द्वादशक्षति चच्छोलप्रहणं बद्विष्ठेषम्। स्रीलः दि नाम व्रतपरिष्ठणम् । तेन दिग्वरितज्ञतिदिशिः समस्यः व्रतः पञ्चानमणुक्रतानां परिष्ठणं भवतीति शीलप्रहणे नास्ति दोषः । एते द्वादशक्तानां प्रत्येकं पञ्च पञ्चातिचाराः २४ मिलिका अगारिणः पष्टिरतिचारा भवन्ति अगार्थधिकारान् ।

तत्र तावदहिंसात्रतस्य पञ्चातिचारानादः—

#### बन्धबन्नच्छेदाति भारारोपणान्त्रपाननिरोधाः ॥२५॥

निजेष्टरेशसमनप्रतिकथकारणं अभ्यतं बन्धः । यष्टितर्जनकवेष्ठरण्डादिभिः प्राणिनां तादनं दत्ततं वयः,त तु अत्र प्राणव्यपरोपणं वध उच्यते तस्य पूर्वमैव निषिद्धत्यात् । <sup>३</sup>शब्दमह-३० नासिकाक्षुलियराङ्गभक्षस्रस्तानामययवानां विनाशनं छेद् उच्यते । न्याप्याद्वासार्रप्रक-

१ अशकनम् असामध्यम् । र जैनुपगृहनादयो भर∘, व∙, ज० । ३ कर्णम् ।

-84

ů,

34

सप्तमोऽध्यायः

७।२६-२७ i

भारबाइनं राजदानादिक्षेभात् अविभारारोपणम् । गोमहिषीत्रकीवर्षवाजिमजमहिपमानव-शकुन्तादीनां क्षुचू व्याहिपीक्षेत्रादनम् अक्रपानिनरोधः । वन्धरच वधरच छेदश्च अतिभा-एरोपणव्य अक्षपानिनरोधरच बन्धवधछेवातिभारारोपणाक्षपानिनरोधाः । एते पञ्चातिभारा अहिंसाणुक्तस्य मवन्ति ।

अभेदानी सत्याणुशतस्य पञ्चातिचारा उच्यन्ते-

मिध्योपदेशरहोभ्यास्यानकृदसेखक्रियान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः ।२६।

इन्द्रपदं तीर्थकरगभीशतारजन्माभिषेकसाम्राज्यचकर्वातपदनिःकमणकल्याणमहासण्य-हेश्वरादिराज्यादिकं सर्वोर्थेसिद्धिपर्यन्तमहामन्द्रं पर्दं सर्वं सांसारिकं विशिष्टमविशिष्टं सुख्याध्य-दयमित्यच्यते । केत्रल्ञानकल्याणं निर्वाणकल्याणमतन्तचतुर्ध्यं परमनिर्वाणपदं न्य निःश्रेयस-मुच्यते। 'तयारभ्युद्वयनिःश्रेयसयोनिमित्तं या किया सत्यहरम् वर्तते तस्याः कियायाः मुख्यद्वोकस्य १८ अन्यशाकथनमःवयाप्रवर्तनं धनादिनिमित्तं परवञ्चनञ्च मिधयोपदेश उच्यते । स्त्रीपंसाध्यां रहसि एकान्ते यः क्रियाविशेषोऽनुष्टित कुत क्को वा स कियाविशेषो गुप्तवृत्त्या गृहीत्वा अन्येषां प्रकारयते तद् रहोऽभ्याल्यानमुच्यते । केनचिरपुरुपेण अक्यितम् अनुक्तं यत् किञ्चित कार्य देवयञ्चात परगीडनार्थम् एवसनेनोक्तमेयमनेन कृतम् इति परवञ्चनार्थं यत्त्रिक्यते राजादी दश्यंते सा कुटलेखिकया, पेंशुन्यमिस्पर्धः । केनचित् पुरुषेण निजमन्दिरे हिरण्यादिकं १५ द्रव्यं न्यासीवृतं निविध्यमित्यर्थः, तस्य द्रव्यस्य प्रहणकाले सङ्गया विस्मृता विस्मृत रणक्रययादरूपं द्रव्यं गृह्वाति, स्यासवान् पुमान् अङ्गाशचनं ददाति-देवदत्त, यावन्मात्रं दुष्यं ते वर्तते साथन्मात्रं त्वं गृहाण किमत्र प्रष्टुव्यमिति, जानकपि परिपूर्ण तस्य न ददाति न्यासा-पहार उच्यते । कार्यकरणमञ्जविकारं भुक्षेपादिकं परेषां राष्ट्रचा पराकृतं परामिष्रायमुपलम्य ज्ञात्वा असुवादिकारणेन तस्य पराक्षृतस्य पराभिन्नायस्य अन्येषाममे आविष्करणं मक्टनं यत् क्रियते २० स साकारमन्त्रभेद इत्युच्यते । सिथ्योपदेशस्य रहोभ्याख्यानञ्च कृटलेखकिया च न्यासापहा-रस्य साकारमन्त्रभेदस्य मिन्योपदेशरहोध्याख्यानकृटलेखिकयासाकारमन्त्रभेदाः । एते पद्माति-चाराः सत्यागुवतस्य भवन्ति ।

अभाजी**र्यागुवतस्य पञ्चातिचार। उच्यन्ते**--

# स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिक-मानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः ॥ २७ ॥

करियत्युमान् चौरी करोति, अन्यस्तु करियत्तं चोरयन्तं स्वयं प्रेरयित यनसा वाचा कायेन, अन्येन वा केनचित्युंसा तं चोरयन्तं प्रेरयित अनसा वाचा कायेन, स्वयपन्येन वा प्रेर्यमाणं चौरी कुर्यन्तम् अनुसन्यते सनसा वाचा कायेन, एवंविधाः सर्वेऽपि प्रकाराः स्तेनप्रयोगशब्देन उभ्यन्ते । चौरण चौरान्यां चौरेवां यहस्तु चोरवित्या आनीतं तहस्तुः मृत्यादिना गृहाति तत् २०

**₹**₹

१ तोऽऽयु∽ चा∘्य॰, ज॰ः २ तद्वस्तुयत् मू∽ अ(०,४०,ज॰।

www.kobatirth.org

191२८ तदाहरादानम् । बहुमृल्यानि वस्तूनि अल्पमृल्येन नैव गृहीतब्यानि, अल्पमृल्यानि वस्तूनि बहुमूल्येन नैव दातस्यानि । राह्र 'आह्वाधिकरण् यद्विरुद्धं कर्मे तद् राज्यमुच्यते । उचित-मुल्यादनुचितँदानम् अनुचितं महण्यन्य अतिकाम उच्यते । विरुद्धरान्ये अतिकामः विरुद्धर राज्यातिक्रयः । यस्मात्कारणात् राज्ञा घोषणा अन्यशा दापिता रानमादानं च अन्यशा करोति स ५ विसद्धराज्यातिकामः । अथवा, राजघोषणां विचापि यद्वणिजो ज्यवहरान्ति तं ज्यवहारं यदि राजा तथैय मन्यते तदा तु विरुद्धराज्यातिक्रमो न भवति । प्रस्थः चतुःसेरमानम्, तत्काहादिना घटितं मानभुच्यते, उन्मानं तु तुद्धामानम्, मानं चोम्मानक्य मानोन्मानम्, एताभ्यां न्यूनाभ्यां इदासि अधिकाभ्यां गृह्वाति दीनाधिकमानोल्मानमुच्यते । तान्नेण घटिता रूप्येण च सुवर्णेन च पटिता ताम्ररूप्याभ्यां च घटिता ये उद्रम्भाः तत् हिरण्यमुच्यते, तत्सहशाः केनचित् स्रोक-१० यक्तवनार्थ प्रदिता <sup>अ</sup>द्रम्माः प्रतिरूपका अच्यन्ते, तैर्व्यवद्वारः क्रयांवकयः प्रतिरूपकव्यवद्वारः कप्यते । स्तेनप्रयोगश्च दहाहुदादानं च-तेनानीवमहूणम्-विद्यद्धराज्यातिकमहूच हीनाधिक-मानोन्मानकच प्रतिरूपकव्यवद्वाररच स्तेनप्रयोगस्यहत्वादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिकमा-होन्मानप्रतिरूपकव्यवद्वाराः । एते पञ्चातिचारा अचौर्याणुश्रदस्य सवस्ति ।

अधेदार्टी ब्रह्मचर्यस्य पञ्चातिचारानाद---

# परविवाहकरणेत्वरिकापरिगृहीनाऽपरिगृहोतागमना सङ्गकीडा-

### कामतीवाभिनिवेजाः ॥ २८॥

कन्यादानं विवाह रुच्यते, परस्य स्वपुत्रादिकाट्-यस्य विवाहः परिविवाहः, परिववाहस्य करणं परविवाहकरणम् । पति गच्छति परपुत्रवानित्येवं श्रीत्य इत्वरी, इतिसता इत्वरी इत्यरिका । एकपुरुपमर्श्वका या स्त्री मवित सधवा विश्वया वा सा परिगृहीता सम्बद्धा २० कथ्यते । या 'बाराहनात्वेन पुंछलीमावेन वा परपुरुषानुभवनशीछा निःस्वामिका सा अपरि-गृहोता असम्बद्धा कथ्यते । परिगृहीता च अपरिगृहीता च परिगृहीताऽपरिगृहीते, इत्वरिक्रे च ते परिगृहीतापरिगृहीते इत्वरिकापरिगृहीताऽपरिगृहीते, इत्यरिकापरिगृहीताऽपरिगृहोत्तयोगर्मने प्रयुची हे इत्यरिकापरिगृहीताऽपरिगृहीतागमने । गमने इति कोऽर्थः ? जघनस्तमबदनादि-निरीक्षणं सम्माषणं पाणिश्रूचक्षुरन्तादिसञ्ज्ञाविधानमित्येवमादिकं निश्चिलं रागित्वेन २५ क्राचेष्टितं गमनमित्युच्यते । अङ्गं स्मरमन्दिरं स्मरस्टता च ताभ्यामन्यव करकश्चकुचादि-प्रदेशेषु कीहनमनङ्गकीसा कथ्यते । न भङ्गाभ्यां क्रीका अजङ्गकीहेति विप्रहात् । कामस्य कृन्दर्पस्य तीयः प्रश्नुद्धः असिनिवेदाः अनुपरस्तप्रयृत्तिपरिणामः कामतीवाभिनिवेदाः, यक्षिन काले क्रियां प्रवृत्तिक्षा तस्मिन्नपि काले कामतीवामिनिवेश इत्यर्थः । दीक्षिताऽतिवालातिर्य-ग्योन्यादिगमनमपि कामतीज्ञासिनिवेश इत्यर्थः। परविवाहकरण्यन इत्यरिकापरिग्रहीलाऽ-

रै सज्ञा आजादिक- बा॰, व॰, व॰। २ -चितादा- बा॰, व॰, व॰। ३ हम्माः बा॰, व॰, व । ४ वराञ्चनात्वेत था०, घ०, ज० । ५ -शुणसंभाष्यकः - ता० । ६ अनुद्धाः - आ०, व०,व० । र

3,48

७१२९-३० ]

सप्रमोऽध्यायः

परिष्रुद्दीतामम्ते च हे अनङ्गक्षीता च कामतीम्मामिनिवेशस्य पर्राववाहकरणेत्विर्कापरि-गृहीताऽपरिष्रुद्दीतागमनानद्गकीष्ठाकामतीमाभिनिवेशसः। स्वदारसन्त्रोप-परदारिनिवृत्धणुत्रतस्य एते पळ्चातिचाराः भयन्ति।

अधेदानी परिमहपरिमाणागुज्ञतस्यातिचारान् यदन्ति ---

चेत्रवास्तुहिर्व्यसुवर्णघनघान्यदासीदासकुष्यप्रमाणानिकमाः ॥२६॥

क्षेत्रं भान्योत्पत्तिस्थानम् । वास्तु च गृहम् । दिरण्यक्त रूप्यादिद्रम्म 'व्यवहारप्रवर्तनम् । सुवर्णं कतकम् च चनक्च तोमहिषीगजवाजिवडवोष्ट्रावादिकम् । भान्यक्व श्रीह्यायष्ट्रादशभेद-सुरुरमम्, तदुक्तम्—

"योपूमशालियवसर्षयमाषष्ट्राः श्याशाक्कञ्जुतिलकोद्रवराजमाषाः । कीनाश्चनारुमठवेणयमाटकी च सिंबाङ्करथचणकादिषु वीजधान्यम् ॥१॥"

] कीनाशो ठाङ्गिकपुट इति याषन् । नालं सङ्ग्रहः । भटपेणश्रं ज्ञारी । आहको तुक्ती । "तुंबर्येदचणका माषा स्नद्गाः गोधूमशालयः ।

यवाश्व मिश्रिताः सप्त थान्यमाहुर्यनीषिणः ॥" [

तिल्यालियान्यम्। सासी च चेटी, दासश्च चेटा। कुर्यं च श्लीमकीसेम-१५ कर्पासचन्द्रतादिकम्। तत्र श्लीमं श्लुप्रस्टोलमम्। कीसेयं उसस्चिरम्। श्लेष्ठज्ञ वास्तु च श्लेष्ठवास्तु, हिरण्यक्रच सुवर्णञ्च हिरण्यसुवर्णम्, धनञ्च धान्यञ्च धनधान्यम्, स्वसी च दासश्च रासीदासम्, श्लेष्ठवास्तु च हिरण्यसुवर्णं च धनधान्यं च दासीदासम् च कुरयञ्च श्लेष्ठवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासञ्चल्यानि, चत्वारि हे हे मिल्ल्या पञ्चमं श्लेषकं ज्ञातन्यम्, तेयां प्रभाणानि तेवामविष्ठमा अतिरेका अतीव लोमवद्यान् प्रमाणानिक्वनानि । २० एते पञ्चातिचाराः परिषद्यस्रिताणक्वनस्य चेदिन्त्वयाः। पञ्चाणुव्रतानां व्यतिल्वनानि क्रियतानि ।

अथेए.नी बीलसप्तकभ्यतिकमा उच्यन्ते । तथाहि—

कर्ष्याचिरित्रपंज्यितसम्चेश्रश्वद्धस्मृत्यन्तराधानाति ॥ ३०॥ व्यतिक्रमो पिद्दोषेणातिलक्ष्मं ज्यतिपति इति यावत् । व्यतिक्रमद्दः तियंगलेषु २५ विषु दालेषु प्रत्येकं मुख्यते । तेनायमर्थः -कर्ष्यतिक्रमः अधोव्यतिक्रमः तियंग्लिकः । विष्यत्यतिक्रमः । अवरायवतरणमयोव्यतिक्रमः । सुरङ्गादिक्षेश्वस्तियं क्यातिक्रमः । अवरायवतरणमयोव्यतिक्रमः । सुरङ्गादिक्षेश्वस्तियं क्यातिक्रमः । व्यत्यक्षमिद्दम्बद्धस्यायाः विक्रमः । व्यत्यक्षमेद्दम्बद्धस्यायाः व्यक्षकाकृष्णं स्वेशवृत्तिकृत्वस्यत्यायाः व्यक्षकाकृष्णं स्वेशवृत्तिकृत्वस्यते । यथा "सन्यालेटाविष्यतेन केनचित् श्राषकेम्पः विक्रमदिक्षमेद्दार्थाः व्यक्षकाद्वस्यते । यथा व कर्त्तव्यते । वस्य व्यक्षस्यायः वस्यति वस्यते व विक्रमः 
१ - इ.स्न- तार । २ सठः वै- तार । ३ - न्ते ऊ - जार, बर, जरा ४ - मोऽति- तार । ५ - सान्याक्षेत्राय- व्यर, वर, बर्ग ६ - क्षेत्र परि- वार, वर, बर्ग ।

िश्वीकी-विष

www.kobatirth.org

भाण्डेन महान् लाओ भवतीति तत्र गमनाकाङ्खा "गमनं वा क्षेत्रवृद्धिः । दक्षिणायथागतस्य" वाराया "वड्डायिनी पञ्जविद्यतिताव्यृतिक्षिः किञ्चन्युनाधिकामिः परतो वर्तते । स्यते-रत्तरं विज्ञिक्षीत्तः स्मृत्यन्तरं तस्य आधानं विद्यानं समृत्यन्तराधानम् अनतुस्मरणं योजनादि-कृतावविर्विस्मरणिमत्यर्थः । उध्येञ्च अध्यत्त तिर्यक्च अर्ध्याधित्यर्थेक्षस्तेणं व्यतिकमाक्षयोऽ-५ तिचाराः, क्षेत्रवृद्धिक्ष स्ट्रत्यन्तराधानञ्च अध्योधित्तर्थंग्व्यतिकमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तरावानानि । एते पञ्चातिचाराः दिग्वरतेभवन्ति ।

अध देशविरत्यतिचारान प्रथयति—

### आनपनपेध्यप्रयोगक्षश्रद्भपानुपातपुरुगतक्षेपाः ॥ ३१ ॥

यात्मसङ्कित्वतंद्रशस्थितोऽपि प्रतिषिद्धदेशस्थितानि वस्तूनि कार्यवसान् वहुस्तु-१० स्वामिनं कथयित्वा निजदेशमध्ये आनाय्य कथिकवादिकं यत्करोति तदानधनसुच्यते। एवं विवेद्दीति नियोगः प्रेट्यवयोगः। कोऽर्थः ? प्रतिषिद्धदेशे प्रेच्यप्रयोगेणेव अभिवेतव्यापार-साधनस् । निषिद्धदेशस्थितान् कर्मेकरादीन पुरुषान् असुद्धिस्य अभ्युत्कासिकादिकरण्यः, खण्टमध्ये कुत्तितशस्यः कासनं कासः अभ्युत्कासिका कत्त्यते, तं शब्दं शुन्या ते कर्मकरादयो व्यापारं शीप्रं साधवन्ति इति शब्दानुषातः। स्वशरीरदर्शनं स्थानुषातः। पुद्रस्थय स्थान्ययोगस्य शब्दस्यानुषाते च पुद्रस्थिपस्य आनयन-प्रेयप्रयोगाशस्यस्यानुरातपुद्रस्थिषः। एते पञ्चातिनाराः देशविरतेभवन्ति।

अधानर्थदण्डविरतेरतिचारानाह—

# बन्दर्वकौत्कुरूपमौखर्य्याऽसमीक्ष्यात्रिकरणोपभोगपरिभोगा-नर्थक्याति ॥३२॥

रणाधिकवात् वर्करसंबद्धिताऽशिष्टकचनमयोगः कन्दर्य उच्यते । प्रहासवाराशिष्ट-वाब्द्ययोगौ पूर्वेश्वौ द्वाविष तृतीयेन तुष्टेन कायकर्मणा संयुक्तौ 'कौत्युन्वयसुच्यते । पृष्टत-प्रायो बहुमलापो यरिकज्ञियदनर्थकं वचनं यहा नहा तहचनं मौसर्थमुज्यते । अससीक्य अधिवार्य अधिकत्य करणम् 'असमीक्याधिकरणम् । तित्वषा भवति—मनोगतं वाणतं कायगतन्विति । तत्र मनोगतं मिण्यादृष्टीनामनर्थकं काव्यादिचिन्तनं सनोगतम् । तिष्ययो-रूपं 'जनकथा परपीद्यावचनं यरिकज्ञित्रहत्वादिकं वामातम् । निःप्रयोजनं सचिचाधिनत्तन्-फलपुष्पादिखेदनादिकम् अग्तिविधक्षारादिषदानादिकं कायगतम् । एवं विधिधम् असमीक्षा-( च्या ) धिकरणम् । न षिगते अर्थः प्रयोजनं ययोस्तौ अनर्थकौ, अनर्थकरोभावः कर्म या आनर्थकथम् , उपमोगपरिभोगयोरानर्थस्यम् उपभोगपरिभोगानर्थक्यम् , अधिकसृच्यं

१ रामनं च क्षे- क्षा॰, ब॰, ज॰। २ - गतश्रारायाम्, ता॰। ३ कर्मधि- ता॰। ४ कोरकुच्च उ- का॰, ब॰, द॰,ज॰। ५ -क्षाधि- आर॰, ब॰, द॰, ज॰। ६ -क्रनकथर्न प- आर॰, ब॰,द॰, त॰।

o-44-3¥ }

सम्भोऽध्यायः

7/48

दत्ता उपभोगपरिभोगपद्यमित्यर्थः । कन्द्रपैरच कीत्कुच्यवच्य मौक्षर्यवच्य असमीद्या-धिकरणवच्य उपमोगपरिभोगानर्थक्यवच्य कन्द्रपैकीत्कुच्यमीसर्याक्षमीद्याधिकरणोपभोग-परिभोगानर्थक्यानि । एते पञ्जातिचारा अनुर्थदृष्टिविरमणस्य भवन्ति ।

अथ सामाधिकातिचारानाह—

योगदुःप्रणिधानानाद्रस्मृत्यनुपस्थानानि ॥ ३३ 🍴

कायवाक् मनसां यत्कर्म स योग इच्यते, योगस्य हुष्टाति प्रणियानाति प्रयूचयः योगदुःप्रणियःनानि, योगस्य अन्यया प्रणियानानि प्रयूच्यः योगहुःप्रणिधानानि त्रयोऽतिचाराः ।
सामायिकायसरे कोयमानमावालोभसहिताः कायनाक् मनसां प्रवृत्तयः हुटुप्रवृत्तयः, शरीरावययोनामनिभृतस्यं कायस्यान्यथाप्रवृतिः संस्काररहितायोगमकवर्णप्रयोगो बचोऽन्यथाप्रवृस्तिः, अशासीनत्वं मनोऽन्यथपप्रवृतिः । एवं द्विप्रकारमिषे कायदुःप्रणिपानं याग्दुःप्रणिधानं मनोदुःप्रणिधानक्ष्रीति जयोऽतिचारः भवन्ति । चतुर्योऽतिचार अनादरः अनुत्साहः
अनुस्य इति वावन् । पद्धमोऽतिचारः स्मृत्यनुपस्थानं स्मृतेतुष्रस्थानं विस्मृतिः—न झायते
किं सया पठितं किं वा न पठितम्, एकामतारहितस्यमित्यर्थः । योगदुःप्रणिधानानि च अनादर्श्व स्मृतगुपस्थानक्ष्य योगदुःप्रणिधानानावृदस्मृत्यनुपस्थानि । एते पद्धातिचारः सामाविवक्षय पेरितल्याः ।

क्षध्र प्रोपधोपवासातिचारानाह---

## अवस्यवेचिताप्रमार्जितीस्सर्गोदानसंस्तरोपक्रमणा-भारस्स्वरूपनुपर्धानानि ॥ ३९ ॥

अत्र प्राणिनो विश्वन्ते न या विद्यन्ते इति बुद्धश्या निजयन्तुषा पुनर्निरीक्षणं प्रत्यवेश्वितपुर्वते, कोमलोपकरणेन यदप्रतिहेस्वनं क्रियते सत्यमार्जितपुरुवते, म विद्यते प्रत्यवेश्वित २० वेषु तानि अप्रत्यवेश्वितान् न विद्यते प्रमाणितं वेषु तानि अप्रमार्जितानि, अप्रत्यवेश्वितानि, व प्रत्यवेश्वितानि, व प्रत्यवेश्वितानि, प्रमाणितानि अप्रत्यवेश्वितानि, प्रमाणितानि अप्रत्यवेश्वितानि, प्रमाणितानि अप्रत्यवेश्वितानि, प्रमाणितानि अप्रत्यवेश्वितानि अप्रत्यवेश्वितानि, व प्रमाणितानि अप्रमाणितानि अप्रमाणितानि अप्रमाणितानि अप्रत्यवेश्वितानि प्रतानि स्वप्रसाममाणितानि । मृत्रपुरीयादीना-पुरस्तर्भनं त्यजनव् वस्तर्गः । अहंदाचार्यपूजोपकरणस्य गन्यपुष्पपूर्विरास्मपरिधानोपधानादि- २१ वस्तुनश्च प्रह्मप्रमादानमुख्यते । संस्तर्पय प्रच्छद्पटादेः अवक्रमणमारोह्यां संस्तर्पपक्ष्यणं प्रस्तरणस्विकरणितित्यर्थः । उस्तर्यश्च आदानस्च संस्तरेणक्रमणानि । अप्रत्यवेश्विताप्रमाणितानि । क्राप्त्यवेश्विताप्रमाणितानि । क्राप्त्यवेश्विताप्रमाणितानि । क्राप्त्यवेश्विताप्रमाणितानि । क्राप्त्यवेश्विताप्रमाणितान्यं प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य प्रमाणितस्य प्रमाणितस्य विद्याप्रमाणितस्य 
१ प्रवृह्यपुरादे: द०, आ०, व०, क० ।

[ lel \$4-\$5

उपक्राणम् । एते जयोऽतिकाराः । क्षुभातृषाद्यभ्यदितस्य पीक्षितस्य आधरयकेष्वनुस्ताहः अनादर उच्यते । स्पृतेरनुपध्यायनम् विस्थरणं स्मृत्यनुपध्यानम् । ततः अप्रत्यवेश्विताप्रमार्जिन तोत्सर्गोदानसंसरोपक्रमणानं च अनादरस्य स्मृत्यनुपस्यानक्ष अप्रत्यवेश्विताप्रमार्जितोत्सर्गा-दानसंसरोपक्रमणानादरस्मृत्यनुपस्यानानि । एते पद्मातिचाराः प्रोवधोपयासस्य भवन्ति ।

अध उपभोगपरिमोगाविचारानाह—

### सचित्तसम्बन्धसन्तिश्रामिषवशुःषकाहाराः ॥ ३५ ॥

वेवनं चित्तम् चित्तेन सह वर्वते सचितः, तेन सचित्तेन उपसंसष्ट उपिरुष्टः शक्यभेदकरणः संसर्गमात्रसहितः स्वयं शुद्धोऽपि सचित्तसङ्गरमात्रेण दृषित श्राहारः सम्बन्धाहारः। साँचराव्यविकीणः सम्मित्तिः सचित्तद्वयस्वभ्रप्राण्यविभिन्नः अश्वयभेदकरण आहारः
स्विभावारः । सप्त-अविसष्ठो सम्बन्धस्मिन्नयोभेदः । कथमस्य बौह्यवदः सचित्तादेषु
प्रवृत्तिरिति चेन् ? उच्यते- मोहेन प्रसादेन वा बुभुद्धापिषाक्षातुरः पुमान् अन्नपानहेपमाच्छादन्नदिषु सचित्तादिविशिष्टेषु द्रव्येषु वर्वते । राजिचतुःअहरीः द्वित्र ओदनो द्रव उच्यते.
इत्त्रियवत्ववद्वेनो साथविकारादिष्टं व्यः कथ्यते- वृषयत्कामी भविति चेनाहारेण स वृत्यः, द्रवा
वृत्यक्ष उभयोऽभिषयः कथ्यते, अभिषवस्याहारः अभिषवाहारः । असम्यक् पको दुःपकः
१५ अस्विनः, अतिकलेदनेन या दुष्टः पको दग्धपकः दुःपकः,तस्य आहारः दुःपकाहारः । वृत्यदुःपक्षयोः सेवने सितं इन्द्रियमः सृद्धिः सचित्तोषयोगः वातादिश्रकोषोदरपीद्यादिमान्तरे अग्यादिमञ्चालने सहानसंयमः स्थादिति तस्यरिहार एव श्रेयान् । आहारशब्दः प्रत्येकं प्रयुज्यते ।
वेन सचित्राहारस्य सम्बन्धादारस्य सन्धिभाहारस्य अभिष्याहारस्य दुःपकाहारस्य सचित्रसम्बन्यसम्मिन्नामियवदुःपकाहाराः । एते पञ्चातिचारा अभोगपरिमोगपरिमञ्चानस्य भोगो२० पभोगसङ्कर्यायरनादः श्रीतस्य भवन्ति ।

अधाविधिसंविभागस्यातिचारानाह—

### सचित्तनिरोपापिधानपरव्यपदेशसारसर्यकालातिकमाः ॥ ३६ ॥

वित्तेन सह वर्तते सचित्तम्, सचित्ते कर्रुग्रेट्ग्रेख्कपर्णपदापतारौ निक्षेपः सचित्तः निक्षेपः । सचित्तेन अपिषानम् आवरणं सचित्तापिधानम् । "अर्थवणादिभक्तिपरिणामः"

२४ [ ] इति परिभाषणात् सचित्त्रशब्दात् सममीतृतीये निक्षेपारिधानविष्ठद्वे भवतः । अपरदातुर्देयस्थार्पणं मम कार्यः वर्तते त्वं देहीति परव्यपदेशः, परस्य व्यपदेशः कथनं पर-व्यपदेशः । अथवा परेऽत्र दातारो वर्तन्ते नाहमत्र दायको वर्ते इति व्यपदेशः परव्यपदेशः । अथवा परत्येदं "भक्तयाद्यासंदेशं न मया इदगीहर्म्न वा देशमिति परव्यपदेशः । नतु परव्यपदेशः

अविक्वेट ]

#### सप्तमो:ध्याय:

સ્પષ

80

कथमितवार इति वेत् ? उच्यते- धनादिहामाकाङ्क्षया आतिधिवेद्यायामपि द्रव्याद्युपार्जनं परिहर्षुपशञ्जुबन् परदातृहस्तेन थोग्योऽपि सन् दानं त्रापयतीति महान् अतीवारः । तदुक्तम्—

> "आत्मविचपित्यागात् परैर्धमैतियापने । अवस्यमेव माप्नोति परधोगाय तत्फल्लम् ॥ १ ॥ भोज्यं मोजनशक्तिश्च रतिशक्तिर्धरिक्षयः । विमनो दानशक्तिश्च स्वयं घर्मकृतैः' कलम् ॥ २ ॥"[थश्च-उ- ए० ४०५]

यरानं <sup>क</sup>मवदन्ति आदरं न कुरते. अपरदान्गुणान् न ध्रमते च तन्मास्तर्यमुज्यते । अकाले भोजनम् अन्यसराऽयोग्यकाले दानं श्रुचिते ुनगारे विमर्दकरणश्च कालातिक्रमः । सज्जिनिश्लेपम्र सचित्तापिधानञ्च परज्यपदेशरच माससर्येश्च कालातिक्रमश्च सचित्तनिक्षेपपिधानवरव्यपदेश-माससर्येकालाविक्रमाः । एते पञ्चातिचाराः अतिथिसंविभागशीलस्य भवन्ति ।

अथ सब्लेखनातिचारानाह---

#### जीवितमरणशिसामित्रानरागसुखानुबन्धनिदानानि ॥ ३७ ॥

जीवितस्य मरणस्य जीवितसरणं तस्य आशंसने आशंसे जीवितमरणाहंसे।
जीवितस्य सरणस्य चाभिद्यापी द्वावतीचारी। कथम् ? निरिचतमधुवं हेयं चेदं तद्ववस्थितवादरो जीवितारांगा। कगादियीतेर्जविद्यासङ्कःशेन मरणं मनोरथो मरणाग्तंसा। चिरन्तनमित्रेण १५ सह कीवनानुस्यरणं कथमनेन समामीच्टेन मित्रेण मया सह पांशुक्रीक्षनादिकं कृतम्, कथमनेन समामीच्टेन व्यक्तनसहायत्वमाचरितम्, कथमनेन समामीच्टेन महुत्सवे सम्प्रसो विहितः श्रन्यातनुस्थरणं मित्रानुराणः। एवं स्या वायनवस्यप्यादिकं मुक्तम्, एवं स्या हंसन्-सोपरि दुङ्ख्यच्छादितायां शय्यायां वरवित्तया आव्वितितेन सुत्तं श्रव्यम्, व्यवस्यन्तव्यवित्या सह क्षीवितव्यत्यादीनि सुवानि सम् सम्प्रतानीत्यनुभूतमीतिव्यक्षरस्थितसमन्वाहारः २० सुवानुक्यः-पूर्वमुक्तसुवानुस्यरणिवत्यवंः। भौगाकाङ्क्षणेन निश्वतं दीवते मनो यस्मिन् येन वा तिव्यत्वन्य "करणाधिकाणतीस्य युर्णः" [ ] इति साधुः। जीवितवरणाः श्रेसे च मित्रानुरागरच सुवानुकन्यरच निहानच्य जीवितमरणाशंसािमत्रानुरागसुवानुकन्यरच निहानच्य जीवितमरणाशंसािमत्रानुरागसुवानुकन्यरचिन्यनि। एते पञ्च व्यविताताः सक्ष्यस्ताया भवन्ति।

अथाह करिचन्-तोर्थंचरत्वहेतुकर्मास्त्रवनिरूपणे शक्तिसस्यागतपसीति त्यतादाव्य-२५ चाच्यं दानसुक्तम्, त्रीळसप्रकनिरूपणे च अतियिसंविभागशब्दवाच्यं पुनर्दानसुक्तम्, तस्य दानस्य स्वरूपसस्माभिनं झातमस्ति अदस्तरूक्षणसुच्यतामिति प्रस्ते सुवसिद्भाहुः—

### अनुब्रहार्थे स्वस्थातिसर्गो दावस् ॥ ३८ ॥

रैं –कृति फ – आर्थः, बर्श्सर्थः सर्थः । २ प्रदरद्धि तार्थः ३ -पृदर्भरतः – आर्थः, बर्शः वर्थः । पुत्रपंतरवनि – दर्शः ४ सीमका- व्यार्थः, बर्शः, प्रश्नः, प्रश्नः

Ŷ¥.

२/५६ तत्त्वार्यकृती

[ હારૂર

आत्मनः परस्य च उपकारः अनुमह उच्यते, सोऽर्धः प्रयोजनं यस्मिन् दानकर्मणि तत् अनुमहार्धम् । स्वोपकाराय 'विक्तिन्द्युण्यसम्बयञ्क्षणाय परेत्पकाराय सन्यग्दर्यन्द्रान्द्रान-चारित्रादिवृद्धये स्वस्य धनस्य अर्ततसर्गोऽतिसर्जनं विकाणनं प्रदानं दानगुच्यते । कथं सम्यादर्शनादिवृद्धिराहारादिना पात्रस्य भवतीति चेत् ? भरभाहारेण यतेवंपुषि शक्तिर्भवति, ५ आरोग्यादिवृद्धस्य स्थान्, तेन वृज्ञ ज्ञानाभ्यासोपयासतीर्धयात्राध्यसिद्द्यादिवः सुखेन प्रवर्तते । तथा पुल्तकपस्यजायुसंयमशीनोपकरणादिदानं परोपकारः स्थान् । तथ दानं योग्येन दात्रः स्वहस्तेन विक्वानवता दावव्यम् । तदुक्तम्

१० विज्ञानवती उद्यणम् । तदुक्तम्—

"विवर्ण विरसं विद्यमसात्म्यं प्रमृतश्च यत् ।
मृतिम्योऽमं न तदेयं यच भ्रक्तं गदावहम् ॥ २ ॥
"उच्छिष्टं नीचलोक्तार्हमन्योदिष्टं "विगर्हितम् ।
व देयं दुर्जनस्पृष्टं देवयक्षादिकल्पितम् ॥ ३ ॥
प्रामानतराहसमानीतं मन्त्रानीतम्वपापनम् ।
न देयमापणकीतं विरुद्धं वाऽपयर्जुकम् ॥ ४ ॥
दिभिष्तिप्ं्रयोभन्त्यप्रापं पयुक्तिं सतम् ।
गन्भवर्णरस्भष्टमन्यत्सर्वश्च निन्दितम् ॥ ५ ॥" [ यशञ्बरु प्रभू ४ ]

अधेवं रानलक्षणमुक्तम्, तद्दानं किमविशिष्टफल्टमेव भवति उतस्विदस्ति करिचिद्दिशेष २० इति अस्ने विशिष्टाविशिष्टफलनिरूपणार्थं सूर्वासिद्धिरूचयते—

### विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्रविशेषः ॥ ३९ ॥

सुपात्रप्रतिप्रहणं ससुन्नतासन्तरभापनं तच्चरणप्रचाळनं तत्प्रद्युजनं तन्नमस्कारकरणं निजयनःशुद्धिविधानं यचनजर्मन्यं कायशुद्धिर्भकषानसुद्धिरचेति नवविषपुण्योपार्जनं विधि-रुच्यते । तस्य विधेविदेशेष आदरोऽनादरम्य, आदरेण विशिष्टं पुण्यं भवति, अनादरेण २४ अविशिष्टमिति । द्रव्यं "मकाप्त्रयरहितं तष्डुळ्योधूस्यिक्षतिगृतादिकं शुद्धं वर्मपात्रास्प्रष्टम् , तस्य विशेषः-- गृहीतुस्तपःत्यायशुद्धपरिणामादिष्टृद्धिहेतुः विशिष्टपुण्यकारणम्, अन्यया

१ विशिष्टगुणसः आरः, सः, जः, दः। २ तेन सा- आरः, सः, सः, दः। ३ उत्पृष्टं आरः, सः, तः, दः। ४ -मनादिष्टं-आरः, सः, सः, दः। ५ स्वसांसमधुन्यरहितम् । ७।३९ ] सप्तमोउध्यायः

વેધાહ

अन्यादशकारणम् । दाता द्विजनुष्वणिष्वर्णवर्णनीयः, तस्य विशेषः—पात्रेऽनस्या त्यागे विषादरहितः दित्सत् दृदत्-दृत्तवस्त्रीतियोगः शुभ्परिणामः दृष्टफटानपेक्षकः । तथा चोक्तम्-

> "श्रद्धा तृष्टिर्भीकर्षिक्षानम्खञ्चता क्षमा शक्तः । यत्रैते सप्तगुणास्तं दातारं प्रशंसन्ति ।। १ ॥" [ यज्ञ ०३० १० ४०४ ]

पात्रम्—उत्तममध्यमज्ञधन्यभेदम् । तश्रोत्तमं पात्रं महात्रतियोजितम् । मध्यमं पात्रं ४ आधकवतपित्रत्रित् । मध्यमं पात्रं सम्यक्त्वेत निर्मेटीकृतम् । द्विवियमपि पात्रभुत्तमभिति केचित् । तस्य विरोपः सम्यग्दर्शनादिशुक्षयशुद्धी । विधिश्च द्रन्यख्व दाता च पात्रख्व विधिद्रव्यदातु- पाद्याणि तेषां विशेषः विधिद्रव्यदातुपात्रविशेषः तस्माद्विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषाः तस्माद्विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषाः तस्य दानस्य पुण्यक्रस्रविशेषस्त्रविशेषः । तथा पोक्तम्—

"श्वितिगतिम्ब वटपीजं पात्रमतं दानमस्यमिष काले । १० फलित च्छायाविमवं वहुफलिष्टं शरीरसृतास् ॥" [ रकक० ४।२६ ] इति सिद्धिः ।

ंइति सुरिश्रीशृतसागरविरिचतायां वात्पर्यसङ्कायां वत्त्वार्शयुत्तौ सप्तमः पादः समक्तः ।

१ इति भूतधागरसूरिका विरावितायां तत्वार्यंशीवायां तत्व र । इत्यनवयगयपयिवा-विनोदितप्रभादपीनूगरस्यवानयावन्त्रमतिसभावरस्यावमातिसगरयितावराजितायेनसम्पेन तर्कव्या-क्रत्यखन्द्रमत्यादिसाव्याविसाव्यावितायां स्वतिना वीमद्देश्वशीर्तयशास्त्रस्याद्विरयेण शिक्षण्य च सम्बर्धव्यव्यव्यविद्यावस्याविकायां विद्यानन्तिदेवस्य संस्थ्यितिमिष्यामतत्यारेण शृतभागरेण द्यारणा विरावित्यायां स्लोकवार्तिकराच्यातिकसर्वार्यसिक्षित्यययसुभुद्वनद्रोदयप्रमेयकमलमार्वव्यव्यव्य उत्तरस्याविकायां स्लोकवार्तिकराच्यातिकसर्वार्यसिक्षित्यययसुभुद्वनद्रोदयप्रमेयकमलमार्वव्यव्यव्य उत्तरस्याविकायां स्लोकवार्तिकराच्यातिकसर्वार्यसिक्षाय्यावस्त्रम्यावस्त्रम्यस्य

# अष्टमोऽध्यायः

#### **~**

अधेदानीम् आस्त्रवपदार्थस्चनानन्तरं बन्धपदार्थस्चयन्ति सूरयः। स तु बन्धः निजद्वेतुर्वको भवति, अत एवादौ बन्धहेतुन् पक्षप्रकारान् प्रतिपादयन्ति---

मिष्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः॥ १॥

मिध्यादर्शनं ताबदुक्तमेव । कित्तन् स्थाने उक्तम् ? "तस्वार्थअद्धानं सम्यन्दर्शनम्"

१ [त॰ स्० १।६] इत्यस्मिन् सुत्रे सम्यन्दर्शनमृत्यनेन तस्वार्थानामध्वानग्रक्षणं सम्यन्दर्शनम्"

नत्य मतिपक्षभूतं मिध्यादर्शनं सृत्वितमेव ज्ञातन्यम् । तथा व "इन्द्रियक्षणायाज्ञतिक षाः

पञ्चनसःपञ्चपञ्चिर्यशितसङ्ख्याः पूर्वस्य मेदाः" [त॰ स्० ६।५] इत्यस्मिन् सूत्रे पञ्चविद्याविक्रियानिक्षणायस्ये मिध्यादर्शनिक्ष्यानिक्षणेन मिध्यादर्शनं सृत्वितं मधितः।

"हिंसाऽन्तरत्वेरात्रद्वापरिम्रहेम्यो विरातिर्मृतम्" [त॰ स्० ७१६] इत्यस्मिन् सूत्रे अवप्रति-

१० पश्चभूता अविधितरिष स्चिता भवति । पुण्यकर्मस्वानादरः प्रसाद वरुपते । आक्षाव्याधादन-किया अन्याकाङ्क्षाव्यिया एते द्वे क्रिये पञ्चर्यिद्यांतिकियासु यदा स्चिते तदा प्रमादोऽपि स्चितो भवति तथोः 'प्रमादेऽन्तर्भावात् । "इन्द्रियकषायात्रतिकयोः "पञ्चनसुःपञ्च-पञ्चविद्यतिसङ्ख्याः पूर्वस्य सेदाः" [त० सू० ६१५] अस्मिनेय सूत्रे कपाया अपि अनन्तानुवन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानप्रत्याक्यानसंख्यात्रसंख्यत्विक्त्याः भोका भवन्ति । "काषवाङ्गनःकर्म-

१४ योगः" [ त॰ स्८ ६११ ] इत्यस्मिन् सूत्रे योगोऽपि निरूपित एव वेदितच्यः। तत्र मिश्यादर्शनं ृष्ठिमारं मवति नैसर्गिकपरोपदेशपूर्वकमेदान् । तत्र नैसर्गिकं मिश्यादर्शनं मिश्यात्यक्रमें त्यान् तत्त्वार्थानामश्रद्धानन्वश्राणं भरोपदेशं विनापि समाविर्भवति । अत्र सरोप्तर्भरतपुत्रो दष्टान्तत्या येदितव्यः । परोपदेशपूर्वकं मिश्यादर्शनं चतुःमकारं झातव्यं क्रियावादि-अक्रियाचादि-अक्रामिक-येनियकभेदान् । एकान्त विपरीत-संशय-विनय-अक्षानभेदात् पञ्चविशञ्च मिश्यादर्शनं भयति । २० तत्र इत्मेय इत्यमेवेति धर्मिधर्मयोविषयेनेशियाचः पुमानेवेषं सर्विति नित्य पद्मानित्य एवेति

याऽभिनिवेश एकान्तमिध्यादर्शनम् । १ । सगरिप्रहो निज्यित्तम्हः पुमान् वा स्त्री वा कवस्राहारी केवटी भवतीति विपरीतमिष्यादर्शनं विपर्वयमिध्यादर्शनापरनामकम् । तहुक्तम्—

# <sup>34</sup>'सेयंबरी य आसंबरी य बुद्धो य तह य अण्णो य । समभावभावियप्या रुहेइ मोक्खंण संदेही ॥"

१ -प्रमादान्तर्भावात्— आ०, च०, द०। १ -पूर्वभेदात् आ०, ज०, द०। २ -देशनं विज्ञा-का०, ज०, द०। ३ प्येतास्त्रस्थ आझान्यस्थ सुद्धश्च तथा नान्यञ्ज । समस्तवभावितासम् वसते मोखं न सन्देहः॥

#### ८११ ]

3,48

ķ

सम्ययः ईनक्कानचारित्राणि मोक्कमार्गः कि भवेत्रो वा मवेदित्यन्यतरपक्षस्यापरिप्रहः संक्षयभिश्यादश्चेनम् । ३ । सर्वे देवाः 'सर्वसमयाश्य समानतया ४,७०णा बन्दनीया एव न च निन्दनीया इत्येशं सर्वविनयप्रकाशकं वैनिषकिभिष्यादर्शनम् । ४ । हितमहितं वा यत्र न परीः इयते तदक्कानिकमिण्यादर्शनम् । ५ । तदुत्तरभेदसृषिकेशं गाथा—

अष्टमाडध्यायः

# "'अमिदिसदं किरियाणं अकिरियाणं तह होदि जुरुसीदी। असतद्रिष्णाणीणं वेणिययाणं त बत्तीसं।।" [गो० क० ८०६]

प्रथिष्यप्रजोवायुषनस्पतिकाथिका बीचाः पञ्चप्रकाराः स्थावरा उच्छाने । द्वीन्द्रिय-वीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-पञ्चेन्द्रिया बीवास्ताः करयन्ते । व्यञ्चरधावराणां वसप्रधानां इननादिकं यम् कियते तत् वट्मकारः भाष्यसंयमः । स्वर्धनरसन्त्राणपश्चःश्रोत्राणां पञ्चानामिन्द्रि-याणां मनःपष्ठानामसंयमनमिन्द्रियासंयमः वट्मकारः । प्रथमित्रितद्वीद्वाप्रकारा । पञ्चसु १० समितिषु तिसृषु गुप्तिषु विनयकायकारूमनईयाप्यस्यन्तर्यमेनेच्यक्षयनासनशुद्धिस्रक्षणास्यक्षसु गुद्धिषु दश्चस्रक्षणधर्मेषु चातुष्यमः समारोऽनेकपकारः ।

# "'विकहा तहा कसाया इंदिय णिहा तहेष पणयो य । चदु चदु पणमेनेगो होंति पमादा य पण्णास्स" [गो० जी० गा० ३४ हैं

इति गाधाकथितकसेण प्रमादः पद्धवदग्नमकारे। वा'ा धोकश्वकाया नवनोकषायाश्चेति १५ पद्धविग्राहिकपायाः । सत्यासत्योभयातुभयलक्ष्यणो मनोयोग्यत्वतुःप्रकारः, सत्यासत्योभयातु- भयवाण्ठश्चणो वाग्योगोऽपि चतुःप्रकारः, औदारिक-यौदारिकमिन्नवैक्षियिकविक्षित्र- अहारकि-अहारकिश्वक्रमणेकाययोग्रत्यस्य प्रमत्तसंयतं पद्य सद्भावात् योगक्षयोग्रत्यस्य प्रमत्तसंयतं पद्य सद्भावात् योगक्षयोग्रत्यस्य प्रमत्तसंयतं पद्य सद्भावात् योगक्षयोग्रत्यस्य इत्य स्वाच्यात् व्यवद्ववि भयन्ति । सासादनसम्पर्दष्टे आविरतिप्रमादकवाययोग्रत्य विद्यतिमा स्वितिका स्विति । अपनित । संयतासंयतस्य आर्थावकश्वविकालक्षणस्य विदितिमा स्वितिदास्त्रवो भयति । स्वत्रासंयतस्य आर्थावकश्वविकालक्षणस्य विदितिमा स्वितिदास्त्रवो भवति । अपनित । अपनित । अपनित । अपनित । प्रमत्तसंयतस्य अमादकवाययोगलक्षणा आस्वाखयो भवति । अपनित । अपनित । स्वत्रास्य स्वाच्यां स्वाच्यां योगस्य स्वत्य स्वति । उपभान्तकपायत्तीणकक्षयस्योगक्षविकालिमोको योग प्रयाद्विकास्य अमादक्षयः अमादक्य स्वति । अपनित । अत्र समासस्य विविधीयते-मिध्यादर्शनः २५ स्वाविरिक्ष प्रमादस्य कपायास्य योगाक्ष्य स्वति । अत्र समासस्य विविधीयते-मिध्यादर्शनः २५ स्वाविरिक्ष प्रमादस्य कपायास्य योगाक्ष्य स्वत्य सम्वत्यक्षयः । पत्र पद्धावाः । वन्यस्य हेतये सम्वदेतवः। एते पद्धा पदार्थाः वन्यहेतवः कर्मवन्धकारणानि भवनित ।

१ धर्षसमयक्ष ता० । २ अशितिशतं क्रियण्यमक्रियणां तथा च स्वन्ति चतुर-श्रीतिः । समयष्टिरतानिमां वैर्यायकामां तु द्वाविशत् । ३ -पञ्चश्रस्था- सा० । ४ विक्षा-स्त्रयां कपाया इन्द्रियंनिद्वास्तर्पेन श्रणयक्ष । चतुःचतुराञ्जैकेकं भगन्ति प्रमादाञ्च पञ्चदश्च ॥ ५ वर्षे इति निर्योगमः । ६ -प्रकारो वा मि- ता० ।

į krą

₹६०

अथेर्।नी वन्यस्यरूपनिरूषणार्थं सूत्रमिव्माहुः—

सकवाधस्वाज्जीवः कर्मणो योग्यात् पुद् गलानादक्ते स बन्धः ॥२॥
कथन्तीत कथायाः, दुर्गतिपाततक्षणाहिंसनस्वभावाः कथाया इत्यर्थः । कथायैः सह
कर्तते सकव्ययः रावदन्ताविकद्वते समासे सहभन्दस्य पूर्वनितातः । सकवायस्य भावः
अस्वयास्यं तस्मात् सकपायस्यात् । नतु "मिण्याद्यंनाविरतिप्रमादक्षाययोगा बन्धहेतवः" [व०स्०८।१] इत्यस्मिन् सूत्रे कपायाणां बन्धहेतुत्वं पूर्वभेयोत्तं पुनः सकवायस्यादिति
हेतुक्रयनं किमधंम् ? सत्यप्, उदरात्थायायातुस्तरोदात्वात्वात्वत्व तीव्रमन्दमध्यसक्षययहात्वात्वात्वः
स्थित्यसुभागविद्योगपरिद्यानार्थं पुनः कथायनित्वेदः । तेन तीव्रमन्दमध्यसक्षयदाराणक्षात्
स्थित्यसुभागवन्धोऽपि तीव्रमन्दमध्यसक्षो भवति । ननु वन्यो जीवस्यत्व भवति क्षित्रधः
१० पुनर्जीवभ्रष्टणम् शस्यम्, करिचराह्—अस्यात् मूर्तिरहितत्वादक्षः पाणिरहितः कर्यं कर्मे गृहाति
कर्षं वन्धवान भवति इति चर्चितः सन्तुमास्वामिवेषः प्राणभारणायुःसम्बन्धस्यतितो जीवः
कर्मे गृहावि न त्यायुःसम्बन्धं विना कर्मे जादक्ते इति सूचनार्थं जीवनाव्यविद्येन जीवश्यस्य
महणं वक्षरः । आयुःसम्बन्धं विना कर्मे जादक्ते हितिसमयपर्यन्तं कर्म ( नोक्रमें )

नादत्ते जीवः "एकं **द्वौ श्रीन वानाहारकः**" [ त० सू० श६० ] इति वचनात् । नतु कर्मयांग्यान् पुदुळानाइत्ते इति लघौ निर्देशे सिद्धे कर्मणो योग्यानिति 74 भिन्ननिमक्तिनिर्देशः किमर्थम् ? युक्तमुक्तं भवताः, पृथग्विभक्तयुक्त्वारणं वाक्यान्तरस्य परिकापनार्थम्। किं तद् वाक्यान्तरम् १ कर्मणो हेतुमुताञ्जीवः सकवायो भवति इत्येकं वाक्यम्, अकर्मकस्य जीवस्य कषायहेपामावात्। एतेन वाक्येन जीवकर्मणोरनादिसस्बन्ध **उक्तः । तेन मृतिरिहितो जीवः मृत्तेकर्मणा कथं वश्यते इति चर्चितमपि निराक्ततम् ।** २० अन्यथा 'सम्बन्धस्थादिमस्वे सति तत्पूर्वमस्यन्तशुद्धि दधानस्य जीवस्य मुक्तबद्वन्धाः मायः सङ्गच्छेत् । तेन कर्मबद्धोः जीवो न कर्मरहितः। द्वितीयं तु वास्यं कर्मणो योग्यान् पुद्रालानादत्ते इति पद्योनिर्देशः ≀ "अर्थव**शाद्** विमक्तिपरिणामः" [ इति परिभाषणान् कर्मण इति पञ्चम्यन्तं परिहृत्य पष्टी दश्या ध्यास्याति । तेन कर्मणा योग्यानिति कोऽर्धः ? कर्मनिचयस्योचितान् पुद्रलानाद्चे इति सम्बन्धो भवति । पुद्रलानाद्चे २५ इति पुद्रखश्च्यः किमर्थम् १ पुद्रस्य कर्मणा सह सन्सयस्यसूचनार्थः कर्मणस्य पुद्रसेन सह त-भयत्वसूचनार्धम् । तेन पुद्रस्वक्रमं आत्मगुणो न भवति आत्मगुणस्य संसारकारणत्वाधटनात् । आदत्ते इति क्रियायचनं हेतुहेतुमद्भाषसूचनार्थम् । मिध्यादर्शनादिकं हेतः तद्वयक्त आत्मा हेतुमान, तेन मिश्यादर्भनाविभिरार्त्रीहतस्य जीवस्य सर्वतो योगविभेषात्। सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाहा -नामनन्तानन्तप्रदेशानां कर्मभावयोग्यानां "पुट्टस्यनामविमागः आस्वायते जीवप्रदेशैः सहान्योन्य ३० मदेशः कप्यते न तु उपरटेयो बन्ध इत्यर्धः ! तदक्तम्---

र्शंकिम् नास्ति तार । २ कन्यस्य द्वार । ३ – भाइस्थितानाम – आरः । ४ स्माविशंव आ – आरंक, जरुदर्श

ZI\$ ]

२६१

## "'पपिट्रिट्विश्रुमागण्यदेसभेदादु चहुविधो नंघो । जोगा पर्याह्यपदेसा ठिदिअश्रुभागा कसायदो होति॥" [ हन्यसंश्वा० ३३ ]

पुद्रलानां कर्मत्वेन परिणितः केन दृष्टान्तेन भवित ? यथा भाष्वविद्येषे स्थापितानि नाना-रस्योधीण मध्दक्षतानुकीपुण्याण सर्जू रद्राक्षादिफलानि च मदास्वेन परिणमन्ति तथा पुद्रला अध्यात्मनि स्विताः कषाययोगयदोन कर्मत्वेन परिणमन्तीति दृष्टानदार्ष्टान्तौ वेदिदल्यो। कर्मणो यो- ५ ग्यान् पुद्रलानाइनो स बन्धः १ इत्यत्र सङ्गादरस्य प्रष्ट्ण क्रियर्थम् १ सङ्गाद अपरानिकृत्त्रयर्थम् । स एव बन्धो भयति नापरो वन्योऽस्तीति झापनार्थम् । तेन कारणेन गुणगुणिवन्धो न मर्वात । यस्मिननेव प्रदेशे जीर्वास्तिश्चति निस्मन्तेव प्रदेशे केवलझानादिकं न सर्वति किन्तु अपरवापि प्रसर्दति । वन्धशब्दातु अत्र सूत्रे व्याव्यये वर्तते । स तु बन्धः कर्मादिसाधनः, अनादिवर्मणा पिण्यार्श्वातिभिक्ष साध्यत इत्यर्थः । तेन सक्त्यायत्वात् कपायसिद्दित्व।ज्ञीव जात्मा कर्मणो १० योग्यान कर्मोषितान् पुद्रलान् सूक्तपुद्रलानादन्ते गृद्धाति स एव वन्धः कथ्यत इति किया-कारकसम्बन्धः । अयेश्वनी वन्धप्रकारनिस्पणार्थं सुत्रमिदसादः—

### प्रकृतिस्थित्यतु सवप्रदेशास्त्रहिश्रयः ॥ ३ ॥

प्रक्रियते प्रभवति उत्पन्नते अन्तवरणादिकमस्या इति प्रकृतिः स्वभाषः स्वरूपीमति यावत । यथा पिश्वयन्तस्य प्रकृतिः कटुक्ता भवति गुरुस्य प्रकृतिर्मपुरस्य मवति तथा ज्ञानावर- १४ णस्य कर्मणः प्रकृतिः अयोपरिकानं सवति, दर्शनावरणस्य प्रकृतिरश्रीनामन्यक्रोकनं भवति, सद्वेश-स्यासद्वेदास्य च द्विपकारस्यापि वेदास्य कर्मणः ऋमेण सुसासंवेदनग्रसुखसंवेदनञ्च प्रश्नुतिर्भवति, दर्शनमोहस्य प्रकृतिस्तरमध्योनामश्रद्धानकारित्यमरुचिविधायिखं मवति, चारित्रमोहस्य प्रकृति-रसंयमहेतुर्भवति, आयुःकर्मप्रकृतिभवधारणकार्क्, सवति, सामकर्मप्रकृतिर्गतिकात्यादिनामवि-धार्यनी सवति, गोधकर्मप्रकृतिकृष्यनीचगोत्रोत्पादिका सवति, अन्तरायकर्मप्रकृतिदौनद्धामादि- २० प्रत्युद्देतु मंबति । अष्टकर्माष्ट्रपष्ट्रतिभयोऽप्रच्यतिः स्थितिष्ठच्यते यथा अजाक्षीरस्य निजसाधुर्य-स्वभावादपच्यतिः स्थितिभवति गोश्चीरस्य निजमाधुर्यस्यम्।बादप्रच्यतिः स्थितिर्भयति सहिपी-श्रीएस्य निजमाञ्चर्यस्यभाषाद्यप्रच्यतिः । एवं ज्ञानादरणादिकर्मणामर्थापरिज्ञानादिस्यरूपादप्रस्य-लनिः स्थितिस्टयते। अर्थापरिह्यानादिकार्यविधायित्महपेणामच्युतेनेतावत्कारुमेते वष्यन्ते बद्धान स्तिष्ठन्ति इत्यर्थाः । स्थितो सत्यां प्रकृतीनां तीत्रभन्दमध्यमहर्षेण रसविद्येषः अनुभवे ुनुभागः २४ उच्यते । अज्ञागोमहिण्यादिष्ट्रभ्धानो तीष्ठमन्द्रमध्यत्वेन रसविशेषकत् कर्मपुट्रलानां स्वगतसाम-४र्थविशेषः, अस्त्रकार्यकरणे समर्थाः परमाणने बध्यन्त इत्यर्थः । धर्मत्त्रपरिणतपुरुक्तकन्धानां परिमाणपरिच्छेद्रँनेन इयत्तावधारणं प्रदेश उच्यते । प्रकृतिश्व स्थितिरच अनुभवश्च प्रदेशक्च प्रकृतिस्थित्यतुभवप्रदेशाः तस्य बन्धस्य विघयः प्रकाराश्चत्वारो भेदास्तद्वविधयः । उक्तन्त्र—

१ प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशमेदाच् चतुर्वियो सन्तः । यांगात् प्रकृतिप्रदेशौ स्थित्यनुपागौ क्यायतो भवतः ॥ २ -कर्यक्र- धाः, जञ्जरु ६० । ३-क्रेरेन तरः ॥

[ 618

"प्रकृतिः परिणामः स्यात् स्थितिः क्षाठावचारणम् । अनुभागो स्सो द्वेषः प्रदेशः प्रचयात्मकः ॥" [

तत्र महतिबन्धः प्रदेशकन्धरःच काययाङ्मतोयोगङ्कतौ मनतः स्थित्यनुभवौ तु कवाय-कारणौ वेदितस्यौ । योगकवायाणामुन्छ्यातुरहृष्ट्रभेदात् बन्धस्यापि वेचित्रस्य वेदितस्यम् । तथा १ चाध्यभायि---

> "जोषा' पर्यातपदेसा दिविञ्जणुक्षागं कसापदो कुगदि । अपरिणदु च्छिणोसु य वंघटदिविद्यारणं जत्त्व ॥१॥" [गो०क०मा० २५७]

अस्यायमर्थः—योगात् मक्तिविधेवासंक्षिती क्यों जीवः कुणवि करोति। द्विदिवणुमार्ग स्मितिश्च अनुभागत्त्व स्वित्यनुभागं समाद्वारो द्वन्द्वः, यतद्वन्धद्वयं कसायदो कपायतः जीवः १० कुणिद करोति । अपरिणदुन्दिष्ठणोसु य अपरिणतात्त्व चन्द्रिष्ठसस्य अपरिणतोन्द्रिक्षयो, तयोर-परिणतोन्द्रिक्षयोः माक्रते द्विचनाभाषाद् महुष्यनस्य । अपरिणत चपशान्तकपायः, नित्यं-कान्तवादरिद्वतो वा, उन्हिक्षयः भ्वीणकपायाविकः एतयोर्द्वयोः चंधद्विविकारणं णस्यि स्थिति-मन्त्रवेद्वर्तनं भवतीरपर्यः ।

अथेदानीं बक्ततिबन्धस्य प्रेकारनिरूपणार्थं सूत्रसिदमाहुः—

# १४ - आधी ज्ञानदर्शनावरणवेदनीधमोहनीयायुर्नीमगोश्रान्तरायाः । ४ ।

आरौ भवः आधः ह्रायतेऽतेनेति ह्रानम् "कर्त्णापिकरण्योद्य" [ ] युट्मत्ययः।
जानातीति वा ह्रातम् "कृत्ययुटोऽज्यन्नािष च" [ ] इति कर्तरि युट्, हरयते
अनेनेति दर्शनं परयतीति वा ४र्शनम् उभयणािष युट् पूर्ववत् । आवियतेऽनेनेति आवरणम् आवृणोतीति वा आवरणम् । जन्नािष युट् पूर्ववत् । वेदयते वेदनीयं
दः "कृत्ययुटोऽज्यन्नािष च" [ ] कर्तरि अर्जायः वेद्यते वा वेदनीयय्, "तुव्यानीयीं"
[ ] कर्मणि अनीयः । विद् वेदनास्थानिनवासनेषु नुरावानात्मनेष्ये । विद्
ह्याने चेद् हेतािवन्त्रत्यवस्तु पूर्ववत् । विद्क हाभे तुदादौ विभाषितः तत्र विन्दति विन्दते वा
वेदनीयमित्यिष भवति, विद विचारणे हभादावासनेपरी स्वात्, वेदवतीयिनस्थि स्वात्, विद्
सत्त्यां दिवारवासनेपरी तत्र विचारणे हभादावासनेपरी स्वात्, वेदवतीयिनस्थि स्वात्, विद्
सत्त्यां दिवारवासनेपरी तत्र विचारणे हभादावासनेपरी स्वात्, वेदवतीति वेदनीयिमिष्ठि वाक्ये
द्र्श हेताविन "इनम् युव्वादेरुम्मपम्" [ ] इत्यपेक्षायां वरसमेपदम् । मोह्यतिति सोहनीयमुख्यते वाऽमेनेति मोहनीयम् । नरनारकारिभंगन्तराणि एति गच्छत्यनेनेत्वायुः । अत्रायमायुःशुव्दः
सकारान्तो नपुंसके दिश्वितः क्षिदनस्यत्र ज्वारान्तिऽपि हस्यते यथा "विवरत् दीर्घमायु क्षवत्रद्

१ - यंगात् पहतिप्रदेशी त्यंलनुभागी कपायत करीति । आरिणदीच्छित्रयोक्ष बन्ध-रियतिकारणं भाष्ति ।। २ - स्य कारवानि - आ०, ज०, द०। ३ - येक्षया ता०। ४-भवान्तरम् आ०, ज०, द०।

[ ۲-۱۱ع

अष्टमोऽध्यायः

२६३

ęψ

पुरुतायक्याददृष्ट्विंद्यम्" नमयत्यात्मातमिति नाम नम्यते वात्माऽनेनेति नाम । गृथते वात्माय । दात्मात्रयोदिंयादेययोक्ष अन्तरं सम्यम् एति गञ्छतीत्यन्तरायः । हानव्यत्रां । दात्मात्रयोदे हानव्यत्रां । ते च वेदनीयण्य मोद्यत्तियक्ष आयुष्य नाम च गोत्रक्ष अन्तराय्यत् हानव्यत्रीनावरणवेदनीयमोहानेयायुर्नामगोत्रान्तरायाः । एते अष्टो मिष्टित्वा आवाः १ प्रष्ठित्ययो भवति । आत्मपरिण्यामेन वेचलेन सङ्ग्रह्माण्याः पुद्रकाः हानायरणादिबहुमेदास् शानुवन्ति एकवारभुष्टमोन्ननपरिण्यास्तासम्मान्यतेकं कर्म । पुण्यपापमेदात् द्विषा कर्म । कर्मसामान्यादेकं कर्म । पुण्यपापमेदात् द्विषा कर्म । म्हतिस्वित्यनुभागवदेशस्यक्रमेदार्व्यत् कर्म भवति । वानावरणादिभेदार्व्यत् योकः । १००

अथेदानोमुत्तरप्रकृतिबन्धः कतिप्रकार इति परने सूत्रमिद्गुच्यते---

# पञ्चनवहयद्याविंदातिचतुर्ह्विषत्वारिंग्रदुद्विपञ्चभेदा यपाकसम् ॥ ५ ॥

भेदशब्दः पद्धादिभिः शब्दैः प्रत्येकं प्रयुव्धते । तेतायमधंः—पश्चभेदं झातावरणीयं नवभेदं दर्शनावरणीयं द्विभेदं वेदनीयम् अष्टाविशतिभेदं मोहनीयं चतुर्भेदशायुः द्विचत्वारिशक्वेदं नाम द्विभेदं गोत्रं पद्धभेदो प्रत्यादाः । परूचभेदञ्च नवभेदद्ध द्विभेदद्ध अष्टा- ११ 
विश्वतिभेदद्ध पद्धभेदद्ध द्विचत्वारिशद्भेदद्ध पद्धभेदद्ध पद्धनवद्व-पष्टाविशतिचतुर्ग्वत्वारिशद्द्विपद्धभेदाः । एते भेदाः अष्टप्रकारस्य प्रकृतिवन्धस्य यथाकममनुक्षमेण
भवन्ति । नतु उत्तरभक्वतिवन्ध एवंविकन् गो वर्तते इत्यस्तिन् सूत्रे सूचितं त वर्तते कस्मादुच्यते उत्तरभक्वतिवन्धोऽयम् १ साधूक्तं मवता, पूर्वसूत्रे "आद्यो झानद्दर्भन्यं इत्यदावाद्यश्चयो पृद्धीतो वर्तते । यद्ययं प्रकृतिवन्ध आद्याद्विद्धिपद्धभेदादिभेद उत्तरमक्वतिवन्योऽयं मप्रति । २० उत्तरमक्वतिवन्योऽयं भक्वतिवन्ध आद्याद्विद्याद्वे ("आदित्वस्तिस्याम् भेदाः किं सूत्रपर्यन्तं चन्यन्ते ? "आदित्वस्तिस्याम्," इत्यादि वन्धप्रत्यस्य सूत्रिणि यावन्नायान्ति तावदुत्तरप्रकृतिवन्धो वेदितन्यः पारिवेष्यात् स्थित्यनुभवप्रदेशववेश्य उद्धरितत्वात् ।

अय ज्ञानावरणं यत्पद्धभेदमुक्तं तन्निरूपणार्थं योगोऽयमुच्यते---

# मतिश्रुतावधिमनःपर्धधकेषलानाम् ॥ ६ ॥

मतिर व श्रुताख अवधिरच मनः पर्यथक्ष केवल्या मित्रश्रुतावधिमनः पर्ययक्षेत्रवानि तेषां मित्रश्रुतावधिमनः पर्ययक्षेत्रवानाम्, प्रतेषामुक्तस्य रूपणां प्रख्वानां मत्यादीनां वानानामावरणानि पश्च भवन्तीति झानावरणस्यातरमञ्जूतिः पश्च भवन्तीति झानवरणस्यातरमञ्जूति स्तः पर्ययक्षानकाकिः केवलकावस्रकरवामव्यवाणिनि वर्तते, न वा वर्तते १ वर्तन इति

<sup>्</sup>री शस्त्रते सा०, ज०, द० । २ त्यूलच आ।०, ज०, द० ।३ ~ प्रापिषु स− आ।०,

जाय, द्रुष्टा

www.kobatirth.org

[ ८|७ चेत्ः तर्हि अभव्यः कथमुच्यते १ यदि न वर्ततेः तर्हि मनःपर्ययक्षानाघरणः केवसकानावरणस्त्रे-त्यावरणद्वयं तत्र वृथैबोच्यते 🎙 युक्तमुक्तं भवता; आवेदावचनाम दव दोपो वर्तते । कि तदादेवात्रचनम् ? द्रव्यार्थिकनयस्यादेशान्यनःपर्ययकेवसङ्कानशक्तिरस्येव, पर्यायार्थिकनयस्या-देशान्यनःपर्ययकेवलहानशक्तिद्वयमभव्ये न वर्तते । एवक्केत्तिः भव्यामध्यविकत्यद्वयं न सङ्ग-४ च्छते वद्द्वयोरपि तच्छक्तिसम्भवात् ? सत्यम्; शक्तिसङ्गायापेक्षया भव्याभव्यविकरपौ न वर्तेते । कि वर्षि १ व्यक्तिसम्भवासम्भवापेश्वया भव्याभव्यौ स्तः । सम्यन्दर्शनहानचारित्रैर्यस्य जन्तीः व्यक्तिर्भविषयति सः भवति भवयः । यस्य तु सम्यवद्यानहाजन्यारिदैर्व्यकिनं भविषयति

अथ दर्भनावरणस्य का नवात्तरमञ्जनयः इत्यनुयोगे सूत्रमुख्यते स्थामिना--ξo

इतरपायाणस्य तु शक्तिह्रपेण विद्यमानमपि कनकं ज्यक्तं न भवति ।

# चत्तुरचत्तुरविषेकेवछानां निद्रा-निद्राविद्रावस्ता-प्रचलापचरु।स्रयानगृद्धयर्थः ॥ ७ ॥

स अभव्य इत्युच्यते कनकपापाणान्धपाषाणवत् । यथा कनकपाषाणस्य कनकं व्यक्तं भवति

चदुरच क्रोचनद्रयम् । अचशुरूच अपरेन्द्रियाणि अवधिरूच अवधिद्र्शनम् , केदल्ख केवलदर्शनं चक्षुरचक्षुरवधिकेवलानि तेयां चक्षुरचक्षुरवधिवेत्रलानाम् । एटेवां चतुर्णा' दर्शना-१५ नामावरणानि चरवारि मबन्ति चक्षुर्दर्शनावरणम् अचक्षुर्दर्शनावरणम्, अवधिदर्शनावरणं देवटदर्शनावरणख्रेति । तथा निदा च निदानिदा च मचला च मचलापचला च स्त्या-नपृद्धिरच निद्रानिद्रानिद्राप्रचलाप्रचलाप्रचलास्यानपृद्धवः एताः पञ्च निद्रा दर्शनायरणानि परुच अवन्ति समुदिवानि वु नय न्युः । चकारखतुर्मिः पञ्चभिरूच आवरणैः समुच्ची-यते । सत्र तावन्निद्रारुक्षणम्---"मदस्वेदक्षमविनाशार्थं स्वपनं निद्रा उच्यते । निद्रावान २० पुमान् सुक्षेनेव रजागर्यते । निद्रायाः पुनःपुनः प्रशृत्तिर्निद्रा कथ्यते । निद्रानिद्राजन् पुषान् बु:लेन बतियोध्यते । यत्कर्मे आत्यानं ःचलयति साप्रचलेत्युच्यते । प्रचळायान् पुमान उपिष्टोऽपि स्वपिति, शोकश्रममद<sup>3</sup>हेस्नादिभिः मचला उत्पद्यते सा नेत्रतात्र-निकियाभिः सून्यते । प्रचलैव पुनः पुनरागच्छन्तो प्रवटाप्रचला उच्यते । यस्यां बलविवोष-प्राष्ट्रभीवः "स्वप्ने भवति सा स्त्यानगृद्धिरुज्यते । धातुनामनेकार्यस्वात् स्त्यायदिर्धातः २५ स्वपनार्थं इह वेदितब्यः । वृद्धिर्राप दीप्त्यर्थे झातव्यः । तेनायमर्थः—स्त्याने ख़ब्ने वृद्धवर्ति दीष्यते यो निद्राविरोपः सा स्त्यानगृद्धिरित्युष्यते । स्वयनदीप्तरिति यावत् । दीप्तिरपि किम् ? तेजःसंधुक्षणिनत्वर्थः । यहत्वराज्जीयो वहुतरं दिवाकृत्यं रीद्रं कर्मे करोति सा स्त्यानगृद्धिह-चयते । निदादीनां कारणानि आकरणह्माणि वसीणि वेदितस्थानि । उक्तक्य---

१ -सदस्त्रेद- आ॰, द०। २ -जागार्त आ॰, २०, ज०। ३ -मदस्त्रेदा- आ॰, देश । ४ -स्वयमेव भ- आ०, देश, जशा

u

616-8

#### मष्टमोऽध्यायः

"'शीमुद्देशमुद्द्वितो सोविद कम्मं करेदि जप्पदि य । जिहाणिद्रदुद्देण य ज दिद्विश्वम्यादिदुं सको ॥ पयलाप्यख्रद्वेण य वहेदि लाला चलंति अंगाई । जिद्दुद्वे गच्छंतो ठाइ पुषो वहसदि पहेई ॥ पयख्रदेण य जीवो ईसुम्मीलिय सुवेदि सुचोवि । ईस ईस चाणह सुई सुई सोवदे मंदं ॥" [गो० क०गा० २३-२५]

अथ वेदनीयोत्तरप्रकृती आवेदयित-

### सदसबेचे ॥=॥

सन्य असन्य सदसती ते च ते वेशे सम्छद्वेशे । सद्वेशं प्रशस्तं वेशम् असद्वेशममदस्तं वेशम् । यदुदशाद् देषमञुष्यतिर्यमसिषु शारीरं मानसञ्च सुखं छभते तव्रभवित सद्वेशम् । १० यदुदशकरकादिगतिषु शारीरमानसादिदुःखं नानामकारं प्राप्नोति तद्वसद्वेशम् । एते वृतीयस्याः प्रकृतेद्वे उत्तरमञ्जती भवतः ।

अय मोहनीयप्रकृतेहत्तरमञ्ज्ञीर्निरूपयित्— वर्शन चारित्रमोहनीयाकवायकवायवेदनीय। रूवास्त्रिक्षित्रनववीडराभेदाः सम्य-क्रस्वमिध्यात्वतदुभयान्यकवायकवायौ हास्यरत्यरतिद्योकस्यजुगुः १५ प्सास्त्रीपुनर्गुसकवेदा अनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानयत्याख्या-नसञ्ज्ञकनविकव्यास्वैक्षाः कोचमानमायाकोभाः॥९॥

मोद्दत्तीयशब्दः १९१थेकं प्रयुज्यते । तेतायमर्थः—दर्शनमोद्दनीयव्य चारित्रमोद्दतीय-व्य । वेदतीयशब्दश्च प्रत्येकं म्युज्यते । तेतायमर्थः—अक्ष्ययवेदनीयव्य कपायवेदनीयव्य । दर्शनचारित्रमोद्दतीयाकषायकषायवेदनीयाति ताति आल्या नामानि यासां मोद्दनीयोत्तरमकु- २० तीतां वाः दर्शनचारित्रमोद्दनीयाकषायकषायवेदनीयात्वयाः । मोद्दनीयय कर्मणरचतस्र उत्तरमकु-तय एयं मवति । कथम्भूतास्ताश्चतस्रोऽपि १ विद्वित्तवयोश्वरोभेदाः । भेदशब्दः प्रत्येकं मयु-श्वते । तेतायमर्थः—श्रिभेदारच द्विभेदे च नवभेदारच पोडश्चमेदारच यासां चतुर्णासुत्तरमकु-तीनां वाखिद्वित्तवयोडशभेदाः । अस्य विशेषणस्यायमर्थः—दर्शनमोद्दनीयं श्रिभेदं चारित्रमोद्द-नीयं द्विभेदम् अक्षययवेदनीयं नवभेदं कषायवेदनीयं योजश्चितित यथासङ्कन् वेदिद्वव्यम् । २५

१ स्थानसङ्घपुदयेन उत्पारिते स्विधित कर्म करीति जन्मी स्विधित होनिहानिहोदधैन च न हथ्य-पुद्धादिषद्वं शक्यः ॥ प्रजनाधवसोदयेन च बहति लाला चरुन्ति अङ्गानि । निद्रोदधै गण्डन् तिष्वति पुनः क्सति यति ॥ प्रकलेदधैन च जीत इंचदुनमील्य स्विधित मुसोध्येन । ईंचदीययकानाति मुहुमेहुः स्विधित मन्दम् ॥ २ प्रश्चेकं प्रत्येकं प्रन् धा॰, ज॰,द० ।

२६६

₹4

अश्च चारियमोह्नतीयस्य कौ हो भेदी १ अक्षपायकपायाँ । अकपायस्य कपायस्य १५ अक्षपायकपायाँ । अकपाय इति कोऽर्धः १ ईपत्कपाय अक्षपायदेवनीयित्रित्यर्थः । तस्य सय भेदा अवित्त । ते कं नव भेदाः १ हास्यर्त्यरतिशोकभयजुगुस्ताब्वीयुन्तयुक्तकवेदाः । हास्यक्त सिद्धारितस्य शोकस्य मयक्त जुगुस्ता च क्षीवेदस्य गुवेदस्य नयुक्तकवेदस्य हास्यर्त्यरतिशोकमयजुगुस्ताब्वीयुन्तयुक्तकवेदाः । तत्र हास्यं वक्रपादिस्यक्तं यदुद्यादाविर्भवित तद्धारयम् । यदुद्यश्चित्रविद्वार्त्यक्षित्रविद्वार्त्वार्त्यक्ते । रविवित्रतीता अरितः । यदुद्याद् अनुश्चेते शोचनं करोति स शोक उच्यते । यदुद्यात् अनुश्चेते शोचनं करोति स शोक उच्यते । यदुद्यात् अनुश्चेते शोचनं करोति स शोक उच्यते । यदुद्यात् सम्यक्तव्यायस्त्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वार्यस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्वारस्यात्व

"श्रोणिमाईवमीतस्यमुम्धस्वस्शीवतास्त्रनाः । पुंस्कामेन समं सप्त लिङ्कानि खेणस्वने ॥ 'सरस्वं मोहनं स्ताब्च्यं शौढीर्यं कमश्रुपृष्टता । स्रीकामेन समं सप्त लिङ्कानि नरवेदने ॥

१ मोधकमार्ग- कार, वर, दर्ग स-श्रद्धानप्रवर्शकः आर्थः दर्गजर १३ -गमनेन स्त्री- आर्थः, दर, जर्गः ११ स्टर्ममोहसम् और्थः, दर, दर्शः

८।९.] अष्टमोऽध्यायः ६५७

षानि ह्यीपुंसिक्हानि पूर्वाणीति चतुर्देश । शक्तानि तानि मिश्राणि पष्टशवनिवेदने ॥'' [

कषायवेदनीयं पोडशप्रकारं कस्मान् ? एकशः एकेकं प्रति अनन्तानुबर-व्यवस्यास्यान-प्रत्याख्यानस्य बळनविकल्या यदः कारणात् । के ते कोधमानमायाळोषारचत्यारः । तद्यधा---अनुनातुष्कितः क्रीधमानप्रायालीमारचलारः अप्रत्याष्ट्रयानावरणाः क्रीधमानवः।यालीभारच- ४ त्वारः शत्यादपानावरणाः क्रांधनानमायालोभारपत्यारः सङ्ख्यलनाः क्रोधमानमायालोभावपः त्वारः । अनन्तातुपन्धिन इति कोऽर्धः ? अनन्तं भिष्यातृक्षेत्रसुप्यते, अनन्तभवश्रमणहेतुत्वात् । अनन्तं मिध्यत्वम् अनुबन्नन्ति सन्वन्धयन्ति इत्येवंशीला ये क्रोधमानभाषालोभास्ते अनन्ताः तुषन्धिनः । अनन्तानुषन्धिषु कथायेषु सरम् जीषः सम्यक्त्यं न प्रतिपदाते तेन ते सम्यक्त्य-पातकाः भवन्ति । येपासुद्यान् स्तोकमपि देशश्चतं संयमासंयमनामकं जीवो पर्तुं न क्षमते ते ५० अप्रत्याख्यानावरणाः कोषधानमायाङोभास्तेषु विध्वस्तेषु धावकत्रत्य अधिकाणां च व्रतं जीवः शाग्रीदि तेन ते देशप्रत्याख्यानमाष्ट्रप्यन्तः अमत्याख्यानावरणाः कोधमानमायालोभा दस्यन्ते । वेजमुद्याञ्जीको महावतं पालियतुं न राकोति ते प्रत्याख्यानावरणाः कोधमानमायाखोमा उच्यन्ते । तेषु विध्वस्तेषु जीवः संयमं सर्वेविपतिनामकं प्राप्नोति पष्टादिगुणस्थानान्यर्हति । सब्ब्बडना इति कोऽर्थः ? संशब्द् एकीमावे वर्तते । वैनायवर्धः—संयमेन सह अवस्थानत्या १४ एकीमृत्तवा ज्वलन्ति नोक्षणयवत् वद्याल्यातचारित्रं विध्यंसवन्ति ये ते सञ्ज्वलनः क्रोधन मानुबायाक्रोभाः । अधवा येषु सत्त्वपि संयमो ज्वडति दीप्तिं प्राप्नोति । प्रतिवन्धं न रुभते ते संबद्धानाः क्रोधक्यनमध्यक्षोभा उत्तन्ते । एवमेते समुदिताः दोड्याकपाया सवन्ति तेषां स्वमाव-प्रकटनार्थ राष्ट्रान्तसाथा सनाः—

"'सिलपुद्धविमेदध्ली बलराइसमायवी हवे कोही। २० णारवितिरयणरामरगर्हस उत्पायको कमसो ॥ सिलअदिकद्ववेचे णियमेपणणुद्धरंतवी माणी। णारवितिरयणरामरगर्हस उत्पायको कमसो ॥ वेणुयम्लीरकमयसिने गोस्रचण्यकोरुपि । सिरसी मायाणारवितियणरामरम्हसु खिबदि जीवं ॥ ०५ किमिरायचक्तजुमलद्दिररायण सरिसको लोहो । णारवितिरयमाणुसदेवेसुत्पायको कमसो ॥" [गो० जी० गा० २८३-८६]

१ शिलाष्ट्रियंत्रीयम् विज्ञलेरामिषमानका भयेत कोथः । नारकतियंत्ररामसमाप्तिष्यादकः क्रमशः॥ श्रीलापिथकाष्ठवेत्रात् निजमेदेनानुस्य मानः । नारकतियंत्रसमरगतियूरादकः क्रमशः॥ वेत्यमूलीरभक्षश्रक्षेत्र सोम्येण च छरमेण । सदशी माथा नारकतियंत्ररामसमातिष् शियांत जीवम् । क्रिमरागचवतितुमलङ्गिरारामेण सदशी कोभः । नारकतियंत्रसम्यान्यवेतेयुम्सदकः क्रमशः॥

तत्त्वार्यवृत्तौ

२६८

[ 412--11

एता सोहनीयस्य कर्मणः उत्तरप्रकृषयोऽद्वाविशतिर्मयन्ति । अथेदातीमायुःकर्मोत्तरप्रकृतीराह—

# नास्कलैर्घग्योनमानुषदैवानि । १० ।

नरकेषु भवं नारके तिर्यस्योतिषु अवं तैर्यस्योतं मानुषेषु यनुष्येषु वा अवं वातुषं देवेषु श्र अवं देवम् । नारकक्ष तैर्यायोतम्ब मानुषद्व देवञ्च नारकतैर्यत्योतमानुपदैवाति । यदुदयात् तीव्रद्वतिष्यद्वातेषु नरकेषु जीवः दीर्घकालं जीवति तत् नारकमायुः । यिन्नामसं तिर्यग्योतिषु जीवति जीवः नत् तैर्यायोतम् । यत्यस्ययात् मनुष्येषु जीवति जीवः तत् मानुषमायुः । यद्धेतुकं देवेषु दीर्घकालं जीवति जीवस्तदैषमायुः । यवमायुःमक्ततेश्वतस्य उत्तरप्रकृतयो भवति । अयेदानी नामकर्मप्रकृतेकत्तरम्बन्नतीराह—

गतिज्ञातिवारीशङ्गोपाङ्गिवर्मोणयन्यनसङ्घातसंख्यानसंहरनस्पर्ध-रसगन्धवर्णानुषु=पीगुरुलधूपघातपरघातातपोचोतोच्ज्वासविद्या-योगतयः मस्येकशरिक्तससुभगसुखरगुभसुस्पपयोप्तिस्थिरादेय-यक्ताकीतिसेतराणि तीर्थकरस्वश्र ॥ ११ ॥

गतिरच जातिरच शरीरम्ब अङ्गोपामम्ब निर्माणंश्य धन्यनम्ब सङ्गातस्य संस्थानम्ब १४ संहनतञ्ज सर्वाद्य रक्षरच गन्धरच वर्षरच आतुपूर्व्यञ्च अगुरुरुषु च उपघातरच परपातरच आतपरच उद्योताच उद्ध्वासरच विहायोगतिश्च ताः गतिजाविद्यारीराङ्गोपाङ्गनिर्माणव-न्धनसङ्खातसंस्थानसंद्वननस्पर्भरसगन्धवर्णातुपुरुर्यागुरुङ्धपातपर्पातातपोधोतोध्छवासविद्या-योगतयः । एता एकविंदातियहतयः । तथा प्रत्येकशरीरस्त्र त्रसम्ब सुभगम्ब सुन्ध्य शुमध सूच्यश्च पर्योपिश्च स्थिरश्च आदेयरच यहाःकीर्तिश्च येषु दश्सु नामसु तानि प्रत्येकश्चरीरचसस्यश्च-२० गसुस्वरशुमसूद्मपर्याप्तिस्थिरादेयथयाःकीर्तीनि वानि च वानि सेवराणि श्वरनामसहितानि वानि प्रत्येकदारीएव ससुध्यमुस्यरशुभ्रमूक्सपर्याप्तिस्यरादेययकःकोतिसेकराणि विवादिशक्कथानि अन वन्ति । कथम् १ अध्येकशरीरादितरत्साचारणहारीरं त्रसादितरः स्थावरः सुमगादितरः हुर्मगः । क्षुष्वरादिवरः दुःस्वरः श्रुभादिवरः अश्रुभः सूक्ष्मादिवरो बादरः पर्योप्तेरितरा अवर्याप्तिः स्थि-रादितरः अस्थिरः आदेशादितरः अनादेशः यशःकीर्तेरितरा अयत्राःकीर्तिः । तोर्थकरस्य आवः २५ कमें वा तीर्थकरत्वं एताः समुद्रिताः द्विचत्वारिक्षण्यमभूण उत्तरप्रकृतयो अवस्ति । अन्तर्भे-देख्तु मिल्लिया त्रिनवतिप्रकृतयो भवन्ति । तयैवोच्यते—यहदयःज्वीवो मयान्तरं गच्छति सा गतिः शरीरनिष्पत्तिः सा चतुःप्रकारा भवति नरकगतिः विर्यमातिः सतुष्यगतिः देवगविश्चेति । यदुव्यान्जीवो नारकभाषो<sup>ः</sup> नारकशरोरनिव्यक्तिको भवति तन्नरक्रमतिनाम । यदुव्याञ्जीयस्तिर्य-स्भावस्त्रतिर्वमातिनाम । यदुद्याऽजीवो सनुष्यमायस्तन्यनुष्यमदिनाम । यदुद्याऽजीवो देवमाय-

१ नरके भवम् ≡ा०, ख०, द०। २. तरकमावस्तवर— का०, द०, व०।

www.kobatirth.org

द६५

स्तरेवर्गतिकाम । तरकादिगतिषु अञ्यक्षिचारिणा सहदात्वेत एकीकृतोऽधौरमा जातिक्रच्यते । सा पञ्चमकारा—एकेन्द्रियजातिनाम द्वीन्द्रियजातिनाम द्वीन्द्रियजातिनाम द्वीन्द्रियजातिनाम व्युर्गरिद्रयजातिनाम । यहुद्रयान्द्रात्म व्युर्गरिद्रयजातिनाम । यहुद्रयान्द्रात्म द्वीन्द्रयक्षित्म । यहुद्रयान्द्रात्म द्विन्द्रयक्ष तिनाम । यहुद्रयान्द्रात्म द्विन्द्रयक्ष विनाम । यहुद्रयान्द्रात्म । यहुद्रयान्द्रयक्ष विनाम । यहुद्रयान्त्र विनाम विनाम । यहुद्रयान्त्र विमाम विनाम । यहुद्रयान्त्र विनाम वि

"णस्या बाह् य तहा णियेषपुट्ठी उसे य सीसं च । अट्ठेव हु अंगाई सेस उवंगाई देहस्स ।।" [ कम्मवः ७४ ]

ळळाटकर्थनासिकानेत्रोचराथरोष्ठाङ्गुळिनखादीनि "उपाहस्युच्यन्ते । यहदयात्परि-कियत्तिर्मेचति-चिम्नर्गणं द्विषकारं जातिनायकर्मीद्वापेत्तं ज्ञातन्यम् । स्थाननिर्माणं प्रमा-णतिर्माणं चन्नुरादीनां स्थानं सङ्ख्याकच निर्मापयति । तिर्मायतेऽनेनेति निर्माणम् । "यय। नासि- १४ का सामिकास्थाने एकैक (व) मधित तेचे नेचयोः स्थाने हे एव भवतः कर्णी कर्णयोः स्थाने द्रावेष भवतः । पर्वः मेहनस्त्रनजयनादिषु ज्ञातब्यम् । इरीरनामकम्भोदयाद गृहीतानां पुत्रुद्धानां परस्परप्रदेशसंरहेषणं बन्धनमुच्यते। तदपि पञ्चप्रकारम्-औदारिकदारीरबंधनं नाम / वैक्रियिक्सारीरवन्धनं नाम । आहारकशारीरवन्धनं नाम । तैजसशरीरवन्धनं नाम । कार्मणशरीर-षन्धनं नाम। यन्निमित्ताच्छरीराणां क्रिद्ररहितपरस्परपदेशप्रवेशादेकत्वभवनं मचति स स्मातः २० प्रवचनकारः-औदारिकशरीरसङ्घातनाम । चेक्रियकशरीरसङ्घातनाम । आहारकशरीरसङ्घातनाम । तेजसशरीरसङ्गतनाम । कार्येणशरीरसङ्गतनाम । यद्मत्ययात् शरीराकृतिनि व्यचिर्मवित तत्संस्थानं बद्पकारम् । इदुर्भ्यं मध्ये (इदुर्ध्वमध्ये ) मध्ये च समग्रतीरावयवसक्षिवेशस्यवस्थाविद्यायकं समचतुरस्यसंभ्यानं नाम। नानेरुद्ध्वं अञ्चरशरीरस्रक्षिवेशः अधस्तु अल्पशरीरसंश्विवेशो न्यप्रोधः परिमण्डळसंस्थानं नाम । तम्याद्विपरीतसंस्थानविधायकं ःखातिसंस्थानं वस्त्रीध्यपरनामधेयम् । २४ <sup>्</sup>ष्टस्यदेरो बहुपुद्रलप्रचयनिर्मापकं <u>'कुम्लसंस्थानं नाम</u> । विश्वाङ्गोपाङ्काल्पस्वजनकं हृस्यत्यका-रकं वामनसंस्थानं नाम । अविच्छमायययं २०हुण्ड संस्थानं नाम । यहदयान् अरधनां बन्धनिविशेषो मनवि उत्संहननं षट्धकारम् । वजाकारोभयाध्यिसन्धिमध्ये सवस्यवन्धनं सनाराचं वश्चवृषम-

१ वार्षो वीवगदार्थः — गा० १०० १२ जन्तुसी—गा० १३ नसकी नाहू च तथा नितम्सूष्ठे उस्य सर्पित । अस्टेन तु अञ्चानि दोशाणि उपाञ्चानि देहस्य ॥ ४ —मास्युच्यन्ते आ०, द०, ज० । १ तथा च्या०, द०, ज० । ६ एवं स्तद⊸ च्या०, द०, ज० । ७ स्वातिकस्य च च्या०, द०, ज० । ८ एष्टदेशे च्या०, द०, ज० । ९ कुब्जकसं— च्या०, द०, ज० । १० हंडकसं—द० ।

नाराचसंहननं नाम । तहुरुयरहितं बज्जनाराचसंहननं नाम। बजाकारेण बल्येन च रहितं सना-राचं नाराचसंहननं नाम : एकास्थिसनरराचमन्यज्ञानाराचमर्थन।राचसंहननं नाम ! उभयस्थिप-र्यन्ते कीलकसहितं कीलिकासंहननं नाम । अन्तरनवाप्तान्योत्यास्यसन्धकं बाह्ये सिशास्तायुगांस-वेष्टितससंघारास्पाटिकासंहननं नाम । असंघारास्पाटिकासंहननः आदितश्चतुःस्वर्गयुगलान्तं ग-च्छति । कीलिकार्यनाराचसंहननः शैपचपुर्युगलपर्यन्तं गच्छति । नाराचसंहननो नवपैवेय-कंपर्यन्तं गच्छति । वस्रनाराचसंहननो नषानुष्किपर्यन्तं गच्छति । वस्रनाराचसंहतनो नवानु-दिवापर्यन्तं गच्छति । वश्चर्यभनाराचसंहननः पञ्चानुत्तरं मोक्षञ्च गच्छति । धर्मा वंद्या मेघा अं-जना अस्ट्रिः सचत्री मापत्री इति सप्तनस्कन्तमानि । तत्र मेघायः शिलाङ्ख्यभःनाम् । तत्र पट्सङ्-ननः सङ्गो जीवः मेधान्तं त्रजति । 'सप्तमनस्कं वक्षर्यभनाराचसंहननोगच्छति। एउः <sup>३</sup>नस्क-१० मधीनाराज्यप्रयेन्तो गच्छति । कीलिकान्तसंदननः पद्ममं चतुर्यञ्च नरकं गच्छति । एकेन्द्रियद्वीन्द्रियत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियेषु असंग्रप्तास्त्रपाटिकासंहननं राचसंहतनं त्यसंङ्ख्येयवर्षायुष्केषु भवति । चतुर्यंकाटे बट्संहननानि भवन्ति । पञ्चमकाले प्रीणि संहत्तनानि मर्वान्त । पष्टकाले एकमसंप्राप्तासूपाटिकासंहतनं भवति । विदेहेषु विद्याधरहेन्नेषु मंत्रच्छावण्डेषु च मनुष्याणां तिरञ्जारूच पट्संहननानि १५ वेदितब्यानि । नागेन्द्रपर्यतात् १रतस्तिरश्चां "च पट्संहमनानि भयन्ति। कर्मभूमिजानां श्लीणा-मर्थनाराचकीलिकासंप्रामासूपाटिकासंहननवयं भवति, आदिसंहननवयं न भवतीति तिखयः । आदिसप्तगुणस्थानेषु पट्संहननानि भवन्ति । अपूर्वकरणानिष्टत्तिकरणसूद्धसान्य-रायोपञ्चान्तकपायलक्ष्मेणेषु स्रभ चतुर्षु अपद्ममञ्जेणिसम्बन्धिगुणस्यानेषु आदिसंहतनश्रयं भवति । क्षपकश्रेणौ अपूर्वकरणानिष्टृत्तिकरणसूद्भसाम्परायक्षीणकवायसयोगकेवलिलक्षणेषु परुचगुण-२० स्थानेषु आदिसंहननमेव भवति ।

"अय स्वर्गादिशक्कितिचारः क्रियते-यस्यकित स्वर्ग 'स्वर्याते सस्वर्ग आष्ट्रयकारो मर्वात क्रिकाम कोमल्यान सुरुनाम लघुनाम भिरुवनाम क्रियनाम इक्ष्माम शितनाम उष्ण्यकारः । यहुद्वेन रसभेदो भवित सारा पद्धप्रकारः-तिकाम कर्द्धकाम क्ष्यपनाम अञ्चाम मधुरनाम । यहुद्वेन रसभेदो भवित सारा-कृष्यवर्णनाम क्रियनाम क्रियान्यनाम । यहुद्वेन वर्णभेदो ११ भवित सारा-कृष्यवर्णनाम नील्यर्णनाम पीत्वर्णनाम यहुद्वेन वर्णभेदो ३१ भवित सारा-कृष्यवर्णनाम नील्यर्णनाम पीत्वर्णनाम शुक्त्यर्णनाम । यहुद्वेन पूर्वेक्षरीकार (कारा) नात्रो मधित तदातुपूर्व्य वतुःप्रकारम्-वरक्षातिधा-वर्णम्यानुपूर्व्यनाम तिवयमित्रवर्षाम्यानुपूर्व्यनाम तिवयमित्रवर्षाम्यानुपूर्व्यनाम वर्ष्यातिधान्यानुपूर्व्यनाम वर्ष्यातिधान्यानुपूर्व्यनाम । यहुद्वेन लोहित्यन्य स्वर्थनाम महस्वर्यनाम । यहुद्वेन स्वर्थने । अस्यति अर्कतृत्वरूव्यन्य वर्षाति स्वर्थन्य वर्द्वे-वर्षाने स्वर्थन्य । यहुद्वेन स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । यहुद्वेन स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । स्वर्थनेय । स्वर्यनेय । स्वर्थनेय । स्वर्यनेय । स्वर

१ सतम ज- ४० । २ पष्टं नर्कपर्यन्तमङ्गाशचस्त्रमना गन्छति ४० । २ च नारित

८।११] अष्टमोऽप्यायः २७१

षातो भर्षात तस्यरभातनाम। यहुद्वेन आदिःचवदातायो भवति तदावयताम। यहुद्वेन चन्द्रव्यो तिरिहणादिवत् उद्योतो भवति तदुर्योतनाम। यहुद्वेन उच्छ्यासो भवति तहुर्व्छवासताम। यहुद्वेन उच्छ्यासो भवति तहुर्व्छवासताम। यहुद्वेन आकारो गर्मनं भविते सा विद्यायोगितः द्विप्रकारा—गज्ञव्यभह्रसमयूर्याद्वेवत् प्रश्न त्विद्यायोगितनाम। करोप्टमाजीसङ्कुरस्पर्योद्वेवत् अप्रशस्त्विद्यायोगितिनाम। करोप्टमाजीसङ्कुरस्पर्योद्वेवत् अप्रशस्त्विद्यायोगितिनाम। करोप्टमाजीसङ्कुरस्पर्योद्वेवत् अप्रशस्त्विद्यायोगितिनाम। यहुद्वेवत् १ वहुत्रां जीवात्रासुरभोगहेतुः शरीरं स्वति तस्यायरणकरीरनाम। उक्तक्य—

''साहारणशहारो साहारणअभणपाणगरणं च ।
साहारणजीवाणं साहारणजनस्वणं एयं ।।'' [ पञ्चसं ० १।८६ ]
'गृद्धसिरसंभिपव्यं समर्भगमहीरुहं च खिण्णठहं ।
साहारणं सरीरं तन्त्रियरीयं च पश्चेयं ॥
स्वरं भृते वस्त्रीपवाजसदुत्त्वसृक्षमुमक्त्रवीए ।
समर्भगे तद्यंता विश्वमे सदि होति पश्चेयर ॥'' [गो० बी० पा० १८६-८७ ]

यदुर्येन श्लीन्थ्यवीद्रियचतुरिन्द्रियण्डचिन्द्रवेषु जन्म सर्वात तत्तसनाम । यदुर्यन प्रिधेच्यो नोषायुवनस्पतिकायेषु " १३ न्द्रियेण्य्याते तस्यावस्नाम । यदुर्येन त्रावः पर्प्रातिकानको स्वति तष्टः श्रुतो वा तत्त्युभानाम । यदुर्येन हपल्यवण्याणसहितोऽपि तष्टः श्रुतो वा परेपाम- १५ प्रितिजनको भवति तत्तुभगनाम । यदुर्येन रिक्तानुरञ्जकस्य उत्पर्धते तत्सुभवरनाम । यदुर्येन सर्पात्रोत्तको भवति तत्तुभगनाम । यदुर्येन स्वत्रात्र तत्स्य विकास । यदुर्येन स्वत्र तत्स्य स्वत्र त्याव स्वत्र तत्स्य स्वत्र त्याव स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वत्र स्वयः स्वयः स्वत्र स्वयः स्वयः स्वत्र स्वयः स्वत्र स्वयः स्वय

( साधारणमहरूरः स धारणमानामानग्रहणस्य । सःधारणसीधाना साधारणनशकम् एतन् ।। गृदशिवश्यान्त्रपर्वे सम्भक्तमहीदद् च लिखन्त्रम् । साधारणं सरीव तदिवरीतस्य प्रत्येक्षः । कार्ये सूर्वे सम्भागस्यास्त्रमञ्जूनुसम्बद्धतीये । सम्भन्ने तद्गन्ताः निषये सरि भवन्ति प्रत्येक्षः । २ -यु उसन् सा॰, व॰, त॰। ३ -कारण सा॰, द०, त०। ४ -कार्कस् सा॰, द०, त०। ५ -सता करिकन् सा॰, व॰, व०। ३

[ 618 R-84

**तत्त्वार्यवृत्तौ** 

र७२

۲4

अथ गोत्रस्योत्तरप्रकृती उच्येते—

### उच्चैर्नीचेश्च ॥१२॥

यहुर्यम सर्वेठोकपूजिते इत्त्वाकुश्वं से सूर्यवंशे सीमवंशे नांथवंशे कुरुवंशे हरिवंशे अपवंशे इत्यादिवंशे जीवस्य जन्म भवति तदुण्यैगीत्रमुष्यते । यदुर्येन निन्दिते दरिद्रे अधे इत्यादिकुले जीवस्य जन्म मर्वात तन्नीवैगीत्रम् । चकारः परस्यसमुच्चये वर्तते । तेनायमर्थः — न केनलमुच्यैगीतं निर्मेश्च गोत्रम् । गोत्रम्कृतेक्तरम्हृती द्वे भवतः ।

अधेदानीमन्तरायप्रकृतेश्तरप्रकृतय उच्यन्ते---

# ्दानला भभोगोपमोगवीर्याणाम् ॥१३॥

दानस्थान्यराये दातुमिन्छुरपि दातुं न शक्तोति लामस्थान्तराये लम्बुमना अपि न लभ-१० ते भोगस्थान्तराये भोत्तुकामोऽपि न सुक्तुके वयमोगस्थान्तराये तरभोक्तुमिन्छक्रपि नीपमुक्तिः शीर्यस्थान्तराये जसाहमुद्यमं चिक्तीपुरिप नोत्सहते । एते पक्त मेदा अग्रतरायप्रहतेस्वरप्रहति-भेदाः अपित । अत्र समासद्यक्तिः । दानञ्ज लाभञ्च भोगश्चीरभोगस्य धीर्यक्त दानलासभो-गोपभोगवीर्याणि तेषां दानलाममोगोपमोगश्चीर्याणां पद्मानां पद्मान्तरायाः पद्मोत्तरप्रकृतयोः मधन्तीति कियाकारकसम्बन्धः । इति प्रकृतिबन्धस्यस्यं समाप्तम् ।

अय स्थितिबन्धस्यह्पमुच्यते—

## आदिनस्तिस्रणामन्तर।यस्य च त्रिज्ञात्सःगरोपम-कोटीकोटन्यः परा स्थितिः ॥१४॥

आहेतः हानावरणभारम्य वेषत्रीयं यात्रत् तिस्तृणं हानावरणदर्शनावरणवेष्त्रीयस्थाणानां प्रकृतीनामन्तरायस्य वाष्ट्रवस्य कर्मणः सागरोपमानां कोटीनां कोट्यः विशतः

ए परा उत्कृष्टा स्थितिर्भवति । सा स्थितिः कीट्यास्य जीवस्य भवति १ मिध्याहष्टेः पञ्चिन्द्रियस्य
सिन्धानः पर्योप्तकस्य हात्रव्या । अन्येषामेकेन्द्रियादीनां परमागमात् सम्प्रत्ययो विधातव्यः
सम्यक्ष्तृतीविद्धेय । परमागमे एकेन्द्रियादीनां कीट्यी स्थितः चतुष्णौ कर्मणामिति चेत १
वर्षते; एकेन्द्रियपर्योप्तकस्य रुग्नानामेकसागरोपमस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो सागा भवनित । द्रीन्द्रियपर्योप्तकस्य पद्धविद्यविद्यानामेकसागरोपमानां सप्तभागीकृतस्य त्रयो सागा भवनित । चतुरिन्द्रियपर्योप्तकस्य पष्ट्यात्रतस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो भागा भवन्ति । असन्धिपद्धनिद्यपर्योप्तकस्य सागरोपमञ्चस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो भागा भवन्ति । असन्धिपद्धनिद्यपर्योप्तकस्य सागरोपमसद्द्यस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो भागा भवन्ति । स्थित्रपद्धनिद्यपर्योप्तकस्य सागरोपमसद्द्यस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो भागा भवन्ति । स्थित्वपद्धनिद्यः
पर्याप्तकस्य भागरोपमसद्द्यस्य सप्तभागीकृतस्य त्रयो भागा भवन्ति । स्थित्वपद्धनिद्यः
पर्याप्तकस्य भागतेवन्तिः पर्याप्तकेनिद्यः। स्वन्ति । अपर्याप्तकस्य स्थाना भवन्ति । परन्तु

३० पर्योपमाऽसङ्ख्यं यसागोना वेदित्वयाः इति परमागमात् सम्प्रत्ययः । उक्तक्ष—

१ अस्तासा- बार्व, वर्व वर्ग २ एक्यांगा तार्व।

6184-88]

#### **ब्र**ष्टमोऽष्यायः

্ ৩ই

"'एहंदिपवियर्तिदियसयितिदेशसिणाअपस्त्रत्तयाणं मोधव्या । एकं तहप्पणवीसं पंचासं तह सयं सहस्तं च ॥ "तिहयं सत्त्रविहत्तं सापरसंखा ठिदी एसा ।"[पद्मसंव १।१८६ ]

अयेदानी मोहनीयस्योत्हृष्टस्थिति प्राह—

### सप्ततिमोहनीयस्य ॥ १५ ॥

मिध्याहर्षः पञ्चेन्द्रयस्य सन्धितः मोह्नीयस्य कर्मणः सखतिः सागोपमकोटी-कोटनः परा उत्हन्दा स्पितिर्भवति । एषा स्थितिश्चारित्रमोह्नीयपेश्च्या भवति । दर्शनमोह्नीयापेश्चया तु चत्वारिंगत्सागरोपमकोटीकोटयो वेदित्रदयाः । परेषां परमागमाद-वसेयम् । कोऽसौ परमागम इति चेद् १ उत्त्यते , पर्योग्तेकद्वित्रचतुरिन्द्रियाणायेक-पञ्चित्रद्वात्रात्कृततागरोपमाणि । तेषामपर्योग्तानामपि तान्येव, परन्तु पल्योपमाऽस-१० क्वयेयमागोनानि । पर्योग्वासिक्क्षपञ्चोन्द्रयस्य सागरोपमसहस्रं तस्यैवापयोग्कस्य तदेव परन्तु पल्योपमासक्क्षयभागोनम् । तथा चोष्कम्-

> "'एकं पणवीसंपि य पंचासं तह सयं सहस्सं च । ताणं सायरसंखा ठिदी एसा मोहणीयस्स ।!" [

अयन्तु थित्रोषो मोहनीयस्येयं स्थितिः सारगुणा समहता च कर्तंच्या । कोऽधैः? पूर्ववत् १५ सागराणां सप्तमागान् ऋता त्रयो मागा न गृहीत्व्याः किन्तु एकसागरः परिपूर्णः पञ्चविद्यति-सागराः परिपूर्णः पञ्चात्रात्मागराः परिपूर्णाः शतकागराः परिपूर्णाः सहस्रसागराः च परिपूर्णाः गृह्यन्ते इत्यर्थः ।

अधेदानी नामगोत्रयोरःऋष्टरिधतिहरूयते-

# विंवातिर्नावगोत्रयोः ॥ १६ ॥

२०

नाम च गोवस्त्र नामगोत्रे तयोर्गमगोत्रयोः नामगोत्रयोः प्रकुत्योवि शतिः सागरो-प्रमुत्तेशिकोट्यः परा वत्क्रष्टा स्थितिभवति । एवापि मिध्यारष्टेः पञ्चेनिद्वयस्य पर्योप्तस्य सञ्ज्ञितो वेदिववयाः । पर्योप्तेकेन्द्रियद्वीन्द्रियवित्तियवत्तिरिद्वयाऽसञ्ज्ञित्ववन्तिन्द्वयाणामेकं पञ्चवित्ततिः पञ्चाशत् शतं सद्दान्त्व वाकुकमेण सागरोपमानि यानि पूर्वेमुकानि तेषां सप्तसन् भागीकृतानां द्वौ द्वौ भागौ एक्कते । वयादि — एकसागरोपमस्य सप्तभागाः क्रियन्ते तेषां मध्ये २५ द्वौ भागौ एकेन्द्रियाणां नामगोत्रयोः परा रिधतिभवति । पञ्चिषश्विसागराणां सप्तमागाः क्रियन्ते तत्मान्ये द्वौ भागौ एक्कते । द्वोन्द्रियाणां नामगोत्रयोः परा स्थितिभवति । पञ्चाशत्सागरोः

१ एकेन्द्रियविकलेन्द्रियसकलेन्द्रियासंद्रयपर्याप्तकानां बीद्धत्या । एकं तथा पञ्चनिद्याताः ।ज्याहत् तथा शतं सहस्रं च ॥ त्रिस्ततं सत्तिभक्तं सागरसंस्या रिपतिरेषा ॥ २ एकं पञ्चनिक्रः तिक्ष पञ्चाशत् तथा शतं सहस्रण्य ॥ सामां सागरसंस्या स्थितिरेषा मोहनीयस्य॥

[ ८।१७-२०

पसाणां सप्तमागाः क्रियन्ते कन्मभ्ये श्री भागी यूथेते त्रीन्त्रयाणां नामगोत्रयोः पर। व्यितिर्वेशवि श्रातसागरःणां सप्तमागाः क्रियन्ते छन्मभ्ये ह्री भागी यूखेते । बहुरिन्द्रयाणां नामग्रेः त्रयोः परा व्यितिर्भविति । सहस्रसागरःणां सप्तभागाः क्रियन्ते सन्तम्ये ह्री मागी यूखेते अस्विद्यप्यक्षे-न्द्रियाणां नामगोत्रयोः परा स्थितिर्मेवातः । अपर्याप्तीकहित्रिचतुरस्विद्यप्यक्षेन्द्रयाणां ही हावेष ५ भागी परं पत्त्रयोपमा ुस्क्षुत्रये यभागारीनो वेदितव्यो ।

अधायुषः प्रकृते इत्हृष्टा स्थितिः ंप्रतिपाद्यते—

# त्रपश्चित्रस्थागरोपमाण्यायुवः ॥ १७ ॥

त्रवर्षिक्षण्य तानि सागरीपमाणि त्रवर्षिक्षत्यागरीपमाणि आयुषः परा उत्सृष्टा स्थितिर्भवति । कोटीकोटच इति न माद्यं पुनः सागरीपमग्रहणान् । एपारि स्थितिः एक्चे-१० न्द्रियस्य सिंब्ह्यनः पर्योप्तसस्य वेदितच्या। असिंब्ह्यनः आयुषः रिवरिः पच्चेपमान्ते अपति । वस्मान् १ यतः असिंब्ह्यपद्येपित्यः तिर्वेष्ट् स्थर्गे नरके या पञ्चेपमाऽस्क्र्यः यसाग्मायुर्वथनाति । एकेन्द्रियविक्तंत्रेन्द्रयाधु पूर्वकोटीप्रमाणमायुवव्या विश्वाद्विदेशास्त्रुत्ववन्ते ।

अधेदानीमञ्जानां बङ्कतीनां जघन्याः स्थितिहच्यते—

### अपरा झादशसुहुर्ता चेदनीयस्य ॥ १८॥

१५ वेदनीयस्य कर्मण अपरा जयन्या स्थितिः दिश्हरूर्ता समिति । चतुर्विशितिचटिका-प्रमाणा इत्यर्थः । पतां न्थिति सूद्यसान्यरायगुणस्थाने बाह्मावीति चेदिरान्यम् । प्रकृतीनामतु-क्रमोन्स्क्रम् स्वापां रुपुरमार्थं क्षातन्यम् ।

अथ नामगोत्रयोः जबन्यरिथतिप्रतिपरवर्धं सूत्रमिद्मुच्यते-

### नामगोत्रयोरष्टौ ॥ १९॥

ताम च गोजल्च नामगोजी तयोनीसगोज्ञयोरष्टी सुदूर्ताः थोडण्यायिका ज्ञथन्या स्थितिः
 भैवति । इथमि स्थितिर्दशमगुणस्थाने वैदितल्या ।

अथेदा ीमुद्धरितपद्धप्र इतीनां जधन्यस्थितिकयनार्थं सूत्रमिद्माहुः---

# शेषाणामन्तमु हुर्नाः ॥ २०॥

शेषाणां सानाशरणदर्शनावरणान्तरायमोदनीयायुवां जरप्या स्थितिरन्तर्मपूर्ता २५ अन्तर्मुदूर्तवमाणा भवति । तत्र हानदर्शनावरणान्तरायाणा निक्वत्या स्थितिः सूक्ष्मभाग्यराये हातन्या । सोद्दनीयस्य अन्यितिकरणगुणस्थाने बादरसाम्परायगुणस्थान।ऽपरनान्ति षाद्यन्या । आयुरो जवन्या स्थितिः सङ्खयोयवर्षामुःषु तिर्यसु मनुष्टेषु र चावसेया ।

अयेदानी तृतीयस्य बन्धस्य अतुभवास्तः स्वरूपितरूपणार्थः सूत्रमिद्मुच्यते-

१ प्रतिपद्यते छा॰, ब॰, द॰। २ -देहे उत्प- झा॰, ज॰, द०। २ -स्याने च वेदि-स्रः॰, ज॰, द॰। ४ धावसेया झा॰, स॰, द०। Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

**अस्**योऽच्यायः

₹00-€

### विपाकोऽनुभवः । २१

विशिष्टो विविधी या पाक तदयः विपाकः, यो विपाकः स अनुसव इत्युक्यवे अनुसानः स्वाह्मकर्वे । तत्र विविधःः पाक आल्लवान्यायशेकतीहस्त्वस्थ्यसभावास्त्रव्याक्षेत्रहेत्ववः । द्रत्र्यस्यकालस्य समावस्त्रम् हारणभे तेत्रावित सावस्य विविधे उनुभवो हारक्यः । अनुसान हित कोऽर्धः १ आत्मिन फल्ल्य दानं कसंदत्तकतात्रमात्मना स्वीहरः १ णित्त्रवर्षः । यदा श्रुध्परिणापानां प्रकर्षे स्वति तदा श्रुमप्रकृतीनां प्रकृष्टे। उनुभवो स्वति तदा श्रुमप्रकृतीनां प्रकृष्टे। अस्य स्वति तदा श्रुमप्रकृतीनां प्रकृष्टे। स्वति तदा श्रुमप्रकृतीनां स्वत्र वदा अशुभ्यक्रतीनां त्र किल्ट्योऽनुभवो स्वति । यदा अशुभ्यक्रतीनां त्र किल्ट्योऽनुभवो स्वति । यदा अशुभ्यक्रतीनां स्वति । सोऽनुभवोऽ-सुना प्रकृतिनां स्वत्र्यक्षेत्रम् स्वति । सोऽनुभवोऽ-सुना प्रकृतिनां स्वत्र्यक्षेत्रम् स्वति । स्वत्रम् विक्रानाम् स्वति । स्वत्रम् १ मित्नानाम्यण पिक्रतन-१० वरणस्रपेणैव स्वति । उत्तरमक्तिनां सरहाजातीयानां परस्रवेनामि भवति परस्तु आयुः-कर्मवर्त्रमेन स्वति । उत्तरमक्तिनां सरहाजातीयानां परस्त्रवेनामि अश्वते तत्र त्र वर्षम् । त्र प्रकृतिनां सरहाजातीयानां परस्त्रवेन स्वति । स्वत्रम् वर्षम् १ यदा अपि स्वस्त्रवेन सुक्यन्ते न तु परस्तुत्वन । तथा स्वत्रमान् चर्तिनमोत् स्वति । स्वत्रमान् स्वति । स्वत्रमान् स्वति । स्वत्रमान् सुमान् दर्शन्यस्ति । स्वत्रमान् सुमान् दर्शन्यस्ति। स्वत्रमान् सुमान् दर्शन्यस्ति। स्वत्रक्ति। स्वतिनान् स्वति । स्वति । स्वत्रकृति। स्व विक्षणां स्वर्धीनां सुप्तिनाम् परस्तिनान्ति स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धिनान्तिमेन स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनान्ति । स्वर्धनान्तिमेन स्वर्धनानिक्तिमेन स्वर्धनानिक्तिमेन स्वर्धनानिक्तिमेन स्वर्धनानिक्तिमेन स्वर्धनानिक्तिमेन स्वर्धनानिक्य

<sup>3</sup> अज्ञाह करिवस—पूर्वीपर्जियानेकविषयमं विपाकोऽनुमव इत्युच्यते सं जानीभो वयम्, एतज्ञु न विधो वयम्। एतत् किम्? अयमनुमवः किमसङ्कशादोऽन्यधे वसंते अमसङ्कशादोऽन्यधे वसंते अमसङ्कशादोऽ-नन्यधे वा इति मरते आचार्यः माह-मसङ्करपादः मक्रवीनां नामानुसारेणानुमयो भुन्यते इत्यर्थमभटनार्थं सूत्रमिदमादुः—

#### स यथानाम ॥ २२ ॥

₹0-

स अनुभवः भ्रष्ठविष्ठसं जीवस्य भववि । कयम् १ ययानास म्रष्ठविनाधानुसारेण । तेन श्वानाथरणस्य फलं श्वानामायो भवति सचिकन्त्रस्यापि । ययं सम्बंत सम्बिक्त्यस्य कर्मणः फलं सर्विष्ठस्यं श्वातव्यम् । दर्शनाथरणस्य फलं दर्शनशक्तिमच्छादनता । वेदनीयस्य फलं सुसदुःस-प्रतानम् । मोदनीयस्य फलं मोहोत्पादनम् । आयुपः फलं भवधारणलक्षणम् । नामनः फलं नानानामानुमयनम् । गोत्रस्य फलं नीचदंशोच्चत्यनुभवनम् । अन्तरायस्य फलं विच्नानु- २५ भवनम् । एवसद्यानामपि कर्ममञ्जतीनां सिकन्त्यानां रमानुभयनसम्प्रत्ययः सञ्जायते ।

अथाह करिचत्—िषपाकः खलु अनुभवः आक्षिप्यते अक्षीकियते प्रतिकायते भयद्भिः तरुच कर्म अनुभूषमास्यादिष्ठं सत् किमाभरणमिषार्यातष्ठने अथया निष्यीतसारभास्यादिष्ठ-सामार्यं सत् गळति पत्ति प्रच्यवते इति प्रत्ने सूत्रामदमुज्यते—

ततस्य निर्जारा ॥ २३ ॥

30

१ – छंडान का०, ब०, द०। २ अधाहला०।

રહઈ

१५

तत्त्वार्यपृत्ती

[ 2158

अय प्रदेशबः बस्टस्यं निरूप्यते—

# नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेषात्स् स्मैकचेत्राचगाह-स्थिताः सर्वोत्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशाः ॥ २४ ॥

नामेत्युक्ते विश्वकर्याप्रसूत्रय क्यान्ते । नाम्नः सर्वकर्याप्रसूतिसम्हस्य प्रस्याः हेनवः
नामप्रस्ययः हैटियधाः । के १ अनस्तानन्तप्रदेशाः । अनस्ताः सन्तः अनन्तान्तप्रदेशाः ।
निकाः अनस्तानस्तारच ते परेशां अष्टवा कर्यप्रहृतियोग्यपुद्धस्यक्ष्याः अनन्तानन्तप्रदेशाः ते

र० कतु अमन्येभ्योऽनन्तगुणाः । कोऽर्थः १ अमस्यास्तावद्वनन्ता वर्तन्ते । हैर्द्यक्ष्याः कर्यनन्तगुणाः अनन्तानन्ता १२ष्ट्रक्यन्ते । परन्तु सिद्धानामनन्तमाप्रमाणा वर्तन्ते । हैर्द्यक्ष्याः कर्यस्यत्वप्रदुद्ध-स्कन्याः क वर्तन्ते १ सर्वत्वप्रदुद्धने । सर्वे च ते आस्यनः प्रदेशाः सर्वत्वप्रदुद्धने स्कन्याः क वर्तन्ते १ सर्वत्वप्रदुद्धने । सर्वे च ते आस्यनः प्रदेशाः सर्वत्वप्रदेशाः कर्यप्रदुद्धने । हैर्दिक्याः कर्यप्रदेशाः आस्प्रप्रदेशन्तम् पर्वत्वप्रदेशाः अनन्तानन्ताः कर्यप्रकृतियोग्यपुद्धन्तस्य वर्तन्ते १ सर्वतः । सर्वेषु अवेषु सर्वतः । 'सार्विवमिक्तिकस्त्यस् हृत्यके'' [ ]

इति वचनात् पृद्धन्यास्तस् इति नाक्षकृत्तीयम् । तेनात्र समस्यर्थे तस्प्रस्ययो वेदितन्यः । तेनाः ययर्थः — एकेकस्य माणिनोऽनीता भवा अनन्तानन्ता मवन्ति पर्वव्यप्तस्तु मवा कस्यचित् सङ्क्ष्ये या भवन्ति नवस्यचित् सन्त्वप्यये भवन्ति । तेषु सर्वेक्ष्यियः प्रवेष्ठ प्रस्थकमनन्तातन्ताः कर्यविद्धने प्रविप्ताण्यवेषः भवा प्रवितः । तेषु सर्वेक्ष्यिये अवेषु प्रत्येक्रमनन्तातन्ताः कर्यविद्दाः प्रतिप्ताणि प्रत्यास्प्रदेशः अवन्ति। सर्वतः । तेषु सर्वे-

१ – स्थितिप्र-- भारु, जरु, दरु। २ चतुर्गती भव – तारु।

www.kobatirth.org

২৬৩

कालविद्येषो हात्ववः । इंदिन्वभः मदेशाः कस्माव् मवन्ति । योगविद्येषात् । कायषाक्ष्मनः कर्मबद्धणात् योगविद्येषात् योगविद्येषकारणात् जोवेन पुद्रलः कर्मत्वेत शृक्षक्ते । ''ज्रोगा पयिविप्येषा ठिदिअणुमागा कसायदो होति'' [गो० क० गा० २५७] इति वचनात् । पुन्ति कथन्मृतास्ते अवन्तानः वद्येष्ट्यः । सूर्व्यवेद्येवावगाद्वस्थिताः । एक क्षेत्रमात्मन एक्ष्मित्रद्येष्ट्यः वर्षेत्रमात्मन एक्ष्मित्रद्येष्टः । अवस्थान्यः । एक क्षेत्रमात्मन एक्ष्मित्रद्येष्टः । अवस्थान्यः । एक्ष्मित्रवाद्यादः । सूर्व्यवेद्येवावगाद्वाः प्रद्र्याद्यः । सूर्व्यवेद्येवावगाद्वाः सूर्व्यवद्येवावगाद्वाः । अत्यव्यवस्यः — अर्मप्रदेशाः सूर्व्यवेद्येवावगाद्वाः वर्षेत्रते तेन एक्ष्मेवव्यव्यव्यविद्याः । अत्यव्यवस्यः — अर्मप्रदेशाः सूर्व्यवद्येवावगादः कर्मप्रदेशाः सूर्वेते वर्षेत्रते तेन एक्ष्मेववावादः इत्युष्यव्यते । स्थिताः स्युक्ते वर्षिमन्तेव प्रदेशे कर्मयोग्यपुद्रवरक्ष्याः रिधताः वर्षेत्रते न तु गष्टल्यः । अन्ताः । स्थिताः इत्युक्ते वर्षिमन्तेव प्रदेशे कर्मयोग्यपुद्रवरक्ष्याः रिधताः वर्षेत्रते न तु गष्टल्यः । अन्ताः । स्युक्ते वर्षिमन्तेव प्रदेशे कर्मयोग्यपुद्रवरक्ष्याः रिधताः वर्षेत्रते । अपन्ताः । स्युक्ते वर्षेत्रते । अपन्ताः । प्रदेशिवागाद्वः इत्युक्ते प्रवावः । स्युक्ते वर्षेत्राः । स्युक्तेवावास्य इत्यक्षेत्रवास्य स्थायः अन्ति । स्युक्तेवावस्य स्थायः स्थावः । स्युक्तेवावस्य स्थावः स्थावः । स्युक्तेवावस्य स्युक्तेवावस्य स्थावः । स्युक्तेवावः । स्युक्तेवावः । स्युक्तेवः ।

अयात्राह कत्त्रियत्–वस्थपदार्थातन्तरं पुण्यपापपदार्थद्वयकथनं पूर्व चर्चितं तत्तु वन्ध- १५ पदार्थमध्ये अन्तर्गर्भितस्थिति समाहितसुन्तरस्थानविषयौकृतम् । तत्र पुण्यबन्धः को वर्तते, कश्च परायन्य इति प्रसने पुण्यपकृतियिक्तानार्थं सुत्रमिदसुक्थते—

# सबेच्ह्य भाषुनीमगोत्राणि पुण्यम् ॥ २५॥

आयुष्ट नाम च गोत्रक्च आयुर्नीमगोत्राणि श्रुमानि प्रशस्तानि तानि च तानि आयुर्नीमगोत्राणि शुभायुर्नीमगोत्राणि। सच समीधीनं सुष्ठप्रदानसमयं वेष्यं सहेदाम्। २० सहेदाक्च शुमायुर्नीमगोत्राणि च सहेदाशुभायुर्नेमगोद्राणि। एतानि चन्दारि कर्माणि पुण्यं मवन्ति। तथाहि—तिर्यमायुर्मनुष्यायुर्देवायुक्तितयं शुभायुः। मनुष्यदेशातिद्वयं पश्चेन्द्रियज्ञातिः पष्ट्रदारीराणि अञ्जोपाङ्गिततयं समकतुरस्त्रसंस्थानं वज्ञपैभनाराच-संहत्तनं प्रशासवर्णः प्रशस्तो रसः प्रशस्तो गन्धः प्रशस्तः रपर्शः मनुष्यगतिप्रायोग्या-नुपृष्यं देवणतिप्रायोग्यानुपृष्यमगुष्टस्यः परणात उच्छ्यास आतप प्रयोतः प्रशस्तविद्यये- २५ गतिः प्रसो वादरः पर्याप्तः प्रथकत्रशसं पिथरः शुभाः सुभगः सुस्यरः आदेयो यदाःकोतिः निर्माणं तीर्थस्तनाम एतः सप्तप्रिक्ताममकृतयः पुण्यसुच्यन्ते। उच्चेगीतं सहेर्यन्ति हाच-त्वारिशत् ब्रह्मयः पुण्यं पुण्यसंह्या भवन्ति।

#### अय पापपदार्थंपरिज्ञानार्थं सुन्नमिद्गुन्यते—

१ प्रोज्ञात् प्रकृतिप्रदेशी स्थित्यनुभागी कथायता भवता। २ –गाहे अव⊷ अ०. अ०, ६० ।३ – स्पर्धा भवति था०, च०, १०।४ –उत्तर प्रदानं पि∽ ना०, १०।

#### तस्वार्धशृती

[ 413 €

### अतोऽन्यत्वापम् ॥ २६ ॥

स्व पतस्मात् पुण्याभिधानकर्मश्रकिषद्वः स्व यद्यन् अन्यवस्त् तत्क्रमं पणं पोपपदार्षं दृत्यभिषोयते स द्रूषद्वातिमकारः प्यक्ष झानावरणानि नव दर्शनावरणानि पद्विञ्चतिमोह्ननीः यानि पञ्चान्तरायाः नरकगतिविद्यमाती ? एकद्विश्चित्ति तिर्देशकात्यध्वतद्वः प्रथमसंस्थानवश्चिति पञ्च संस्थानानि स्वमसंहननवर्ज्ञानि पञ्चसहननानि अभग्रत्तवर्ष्णेऽ द्रशातान्धोऽ प्रशस्तकोऽ प्रश्नकात्याचे नरकगति अध्याप्त विद्यमाति स्वायः स्वावः अप्योपिः साधारणवर्षारमित्रियः अग्रुभो दुर्भगो दुःस्वर अनादेयोऽ व्याः कौर्ति-रिति चतुक्ति अस्य अस्ति । स्व वस्य स्वावः स्व

१० - इति सूरिमीबुडसागरविरिचतायां तात्पर्यसंकायां तत्त्वार्यवृत्ती अख्यः पादः समाप्तः ।



१ ध्रमनवनगायविद्याविनोदनोदितयभोदपीपुग्रस्यानशावनमतिसभावरत्नराज्ञमतिसाग्रद्यतिन प्रतिना प्रतिन

# नवमोऽध्यायः

### 999C

षयोमास्यापितंतस्य। पूज्यपादस्य योगितम् । विद्यानन्दिनमाध्याय संवरं विश्लोज्यहम् ॥ १ ॥ जास्त्रवनिरोधः संवरः ॥ १ ॥

नूतनकर्मश्रहणकारणमासन् वश्यते । आस्रवस्य निरोधः प्रतिषेणः आस्रवनिरोधः संबरो भवति । माबद्रव्यसंवरभेदान् संबरो हिप्रकारः । तत्र प्रावसंवरः यवकारणपापक्रिया- ५ निरोधः । तथा चाऽम्यश्रायि--

"'षेदणपरिणामी जो कम्पस्सासर्वाणरोहणे हेद् । सो भावसंदरो खल दुष्टामकरोहणे अष्णो ॥" [ द्रष्टवरं० गा० ३४ ]

संसारकारए किया निरोधे सर्वि संसारकारजकियानिरोधलक्षणमायसंबरः । बावसंघरपूर्वको इञ्चरांघरः। कर्मपुद्गालप्रहणाविच्छेदः इत्यर्थः। स समयप्रकारोऽपि १० संबरः गुणस्थानापेक्षया उच्यते—विच्यात्यगुणस्थाने यत्कर्म आस्रवति तस्य कर्मणः भासादनसन्यग्दृष्ट्रयादिरीनगुरुस्याने संबरो भवति । मिच्यादर्शनम्पात्वेन यत्कर्य आध्वरति, तक्तिम् ? तत्कोसश्चक्तितस्याम्। तत्रैकं तावन्मिष्यात्वं नपुःसकनेदः गृतीयं नरकायुः चतुर्था नरकमतिः पद्धमी पर्वेन्द्रियजातिः षष्टी द्वीन्द्रिय-खातिः सप्तमी त्रीन्त्रियजातिः अष्टमो चतुरिन्त्रियजातिः नवमं हुण्डकसंभ्यानं द्वाममसन्त्रामा- १५ सगटिकासंदनतमेकादशं नरकगतिप्रायान्यातुनुरुयं द्वादश आतपः स्रोत्शः स्याचरः चतुर्दशः सक्मः पञ्चरशः अपर्योप्तकः पे.स्रशं साधारणशरीरम् । असंयमस्तावत् त्रिविधो भवति । ते के प्रयो विधाः ? अनन्तात्वन्धिकवायोत्यः अप्रत्याख्यानकवायोत्यः प्रत्याख्यानकवान योदयरवेति त्रिविधासंयमहेतुकाय कर्मणः संबर्ध झातव्यः । क्रिमन् सति १ तदमावै त्रिविधा-संयमाभावे र सति । स एव निरूप्यते—अनन्तानुवन्धिकपायोदयकल्पितासंयमास्रवाणां २० प अर्षिशतिप्रहृतीनामे केन्द्रियादयः सामादनसम्यग्दष्टिपर्यन्ता बन्धका अयन्ति । बन्धकाआदे वासासुत्तरत्र संवरा भवति । कास्ताः पद्धशिकातिप्रकृतयः ? एका निद्रानिद्रा ितीया घचळ,घचला तृतीया स्वानगृद्धिः अधन्त⊚यन्धिकोधमानसायाडोभाञ्चत्वारः अष्टमः स्वीवेदः नवमं ठिव्यंगायुः दशमो तिव्यंगातिः चत्वारि मध्यलस्थानानि चत्वारि मध्यसंहमनानि पकानभिश्चवितमा विध्वमातिप्रायाम्य तुपूर्वा विश्ववितम उद्योतः एकविश्चवितमी अप्रशासविद्या- २५

चेतनपरिणामा यः अर्मण आक्षत्रिनरोभने देतु। । स भावतंत्ररः सास द्रव्याक्षवरोध-नेदन्यः ॥ २ -मावेऽपि मा०, झ०, इ० ।

२८० तत्त्वार्यवृत्ती

योगितः द्वाविंशतितमा दुर्मगः त्रथोविशो तुःस्वरः ेचतुर्विंशतितममनादेयं पद्मविंशतितमं नीचैगौत्रमिदि : अमत्याख्यानावरणकपायोदयकविपतासंयमकारणानां दशानां प्रकृतीनामे के-िद्रवादयो जीवा असंयतसम्बर्धाष्ट्रपर्यन्ता बन्धका मवन्ति । बन्धकाभावात् तद्वपरि तासां दशानां प्रकृतीनां संवरं। मनति । द्यास्ताः दश प्रसृदयः ? अप्रत्याख्यानावरणकोषमानमायाळा-५ भाश्रत्वारः पञ्चमं मनुष्यायुः पष्टी मनुष्यगतिः सन्तमनौदारिकवारीरम् अष्टममौदारिकवारीराहो-पातं नवसं यसर्पभनार/चसंहतनं वृद्यमं मनुष्यगतित्रायोग्यानुपूर्व्यम् । सन्यम्भिष्रयारवर्गनेन आयुर्ने बच्यते । प्रस्याद्यानाथरणकोधमानमायालामानां चतत्तुणां प्रकृतीनां बत्यास्थानकवायोः दयहेतुकासंयमास्रवाणामेकेन्द्रियाद्ये। देशसंयतपर्यन्ता बन्धका भवन्ति । बन्धकामानात्तद्वपरि तासां संबरी भवति । प्रमादानीतस्य कर्मणः प्रनत्तसंयतादुर्वार संबर्धः भवति । कश्मात् १ तदः १० भाषात् बन्धकाभावात् । कि तत् कर्म ? असद्वेद्यमरतिः शोकः अस्थिरः अग्रुमः अयक्षःकीर्तिः । दंबायुर्वन्थारम्मस्य हेतुः प्रमाद् एव सरप्रत्यासन्नोऽष्टमादोऽपि हेतुः । तदुपरि तस्य संबरो अविक क्याय एवास्त्रको यस्य कर्मणे न प्रमादादिस्तस्य कर्मणः प्रमादनिरोधनिराक्षको ज्ञातव्यः । स च कषायः प्रमादादिविरहितः तीक्षमध्यमजयन्यत्वेन गुणस्थानव्यये व्यवस्थितः । तत्र अपूर्वकरण-गुणस्थानस्यादी सङ्ख्येयमागे निद्राप्रचले हे कर्मप्रकृती वध्येते तदुपरि सङ्ख्येये मागे त्रिस-्१५ स्पञ्चतयो बच्यन्ते । कास्ताः मञ्चतयः १ वेषपतिः पञ्चेन्द्रियजातिः वैक्रियिकात्।रक्ष्येजसकार्म-णानि चत्वारि वारीराणि समचतुरस्रसंस्थानं वैकिथिकश्वरीराक्षीपात्रम् आहारकश्वरीराक्षीपात्रम् । वर्णे गन्धो रसः सर्शः देवगतिप्रायोग्यानुपूर्वम् अगुरुखुः उपवातः परपातः उच्छ्वासः प्रशः स्तविहायोगतिक्वमो वादरः पर्योप्तकः प्रत्येकसरीरं स्थिरः शुभः सुरुगः सुस्वरः आदेवं निर्माणं <sup>3</sup>तीर्थकरत्वस्त्रेति । अपूर्वकरणस्यान्तसमये चतस्त्रः प्रकृतयोः यन्थमायान्ति । कास्ताः १ २० हास्यं रतिर्भयं जुरुष्सा चेति । एताः एट्त्रिंशस्प्रकृतयः तीत्रकशायास्त्रया भवन्ति । तद्भा-वात् कथिताद् मागादुपरि संघरो भयति । अनिवृत्तिबादरसाम्यरायस्य नवमस्य गुजस्यानस्य प्रथमसमयादारभ्य संस्क्षेयेषु मागेषु पुंवेदः क्रोधसम्ब्बलनश्च तुौ वश्येते । ततुपरि सङ्ख्ये-थेषु भागेषु मानगायासञ्चलनौ वध्येते। अनिवृत्तिवादरसाम्परायस्यान्तसमये लोभसञ्ज्य-लतो बध्यते । एताः पञ्चपकृतयः मध्यमकृषायास्त्रयाः । तदमार्थे कृषितस्य आगस्योपरि संबरो २५ अवति । सूर्यसाम्पराये पोडवानां प्रकृतीनां बन्धो भवति । तुरुपरि तासां संवरः । कारताः भोडशप्रकृतयः ? पञ्च ज्ञानावरणानि चत्वारि दर्शनावरणानि यशःकीर्तिः उच्चैर्गात्रं पञ्चान्तः रायाः । एताः सन्दर्भपायास्त्रवः योष्टशः । उपशान्तकपायक्षीणकृषायसयोगकेवलिन्तमेकेतंव थोगेन एकस्या एव प्रकृतेर्यंन्थो अवति । तद्भावात् अयोगकेविलनसार्थाः संवरी भवति । काइसाबेका बक्ततिः ? सहेवमिति ।

३० अधाह कश्चिम्—गुणस्थानेषु "संवरस्त्ररूपं निरूपितं भविदः परन्तु गुणस्थानानां स्वरूपं

१ चढुविंशम- ता•। २ -पूर्वी आ०, ज०, द०। ३ तीर्थकरञ्चेति आ०, ज०, द०।४ -संतर्हणम् आ०, ज०,द०।

तावल विज्ञायते तत्स्वरूपं विज्ञापयितं योग्यभिति गुणस्थानानां स्वरूपं निरूप्यते–तत्त्वार्थविप-रीत्रहचिः सिथ्याहष्ट्रिः स्थमं गुणस्थानं भवति । दर्शनमोहस्य भेदाश्तरः-सम्यक्तवांमध्यास्य-सम्बक्तिभ्यात्वविकत्पात् । तेपासुदयाभावेऽनन्तानुबन्धिकोधमानमायात्रोभानां चोदयामावे सति प्रथमसम्यक्त्वभीपरामिकं नाम समुख्यते । तस्य कालोऽन्तर्मुहुर्तः । वस्यान्तर्मुहुर्तस्य मध्ये उत्कर्षण आवितकाषटके उद्घरिते। सति जयन्येनैकस्पिन समये चोद्धरिते सति अनन्ता- ५ तुषन्धिकोधमानमायालोभानां मध्ये अन्यतमस्योदये सति शेषस्य मिध्यादर्शनकारणस्यानुद्ये सति सासादनसम्बन्दछितींव उच्यते । तद् द्वितीयं गुणस्थानं भवति । सासादनसम्बन्दछेः मिध्यादर्शनानुद्येऽपि अनन्तानुबन्ध्यन्यतमोद्यान् यत् क्षानत्रयं तद्कानत्र्ययेव । क्यमिति चेत् १ यस्मारकारणाचे ऽनन्तानुबन्धिकः कपाया । अनन्तिविध्यादर्शनानुबन्धनान्तिध्यादर्शनेत्रं स्थलकृष फलमुरपादयन्ति मिध्यादर्शनमेयारमनि प्रवेशयन्ति । परिहृतसासादतगुणः पुमानवद्यमेव १० मिष्यक्षरमुणस्थानं गन्छतीति सासाद्तवर्णनम् । अथ मिश्रमुणस्थानस्यह्यं कथ्यते —सस्यन्मि-श्यात्वकर्मोद्यात् मनाक्कलुवपरिणामः पुमान् भवति श्लीणाक्षोणमदशक्तिकोद्रबोस्पादितसनाक-कळुपपरिणामवत् । तेन कारणेन सम्यम्मध्यादृष्टिजीवस्तरवार्धरच्यरुचिरूपो भवति । सम्बन्धिथ्यादृष्टेः १ पुरुषस्य यवुद्धानन्त्रयं । तत्सत्यासत्यरूपं वेदितव्यम् । चारित्रमोद्धकर्मोदयाः ज्जीवोऽतीवाविरतो भवति सोऽसंगतसम्यग्दृष्टिहरूच्यते । शायकन्नतानि प्रतिपारस्यन् पुमान् १५ हेश्चित्तो सर्वति तत्पञ्चमं गुणस्थानम् । अप्रयक्तोऽपि सन् अन्तर्मुष्टूर्तं प्रभादं मजन् प्रमक्तसंखते। गुणस्यानम् । जङ्गासेचनादिनिद्वादिशमादं न यो अप्रमुक्तसं पतो भवति तन् सप्तमं अपूर्वकरणसनिष्ट्-गुणस्थानम् । सूदमसाम्परायसंह्रस्र एतानि श्रीणि गुणस्थानानि अष्टम-त्तिवादरसाम्परायसंह्रं नवमदशमगुणस्थानानि भवन्ति । तेषु त्रिषु गुणस्थानेषु हुं अंगी वर्तेते । उपश्रमकश्रोणिः क्षप्- २० कश्रेणिरच । यस्यामात्मा मोद्दनीयं कर्मं उपरामयन आरोद्दति सा उपरामकक्षेणिः । यस्यामात्मा मोहनीयं कर्म सपयन् आरोहति साक्ष्मकश्रेणि रूच्यते । तत्रोपक्षमश्रेणि-मान् पुमान् अष्टमं ज्वमं द्वासमेकाद्वाख्य गुणस्थानं गत्वा यति । श्वपक्रयं णिमान् पुमान् अष्टमं नवर्म दशमञ्च गुणस्थानं गत्या एकादर्श गुणस्थानं वर्जवित्वा अवर्शः श्लीणकपायसंज्ञमारो-हृति । अपूर्वकरणे अष्टमगुणस्थाने य उपकासकः चपकक्ष वर्तते स जन्मापूर्वान् करणान् २५ परिणामान प्राप्तोति तेन तदृष्ट्यं गुणस्थानमपूर्वकरणभित्युच्यते । अस्मिन् गुणस्थाने कर्मोद-श्रमः कर्मक्षयो न वर्तते किन्तु सप्तमनवमगुणस्थानयोर्मभ्ये पतितन्त्रात् उपक्रमः सपकस्योप-चारेणीच्यते पृतपटवत् । यथा मृन्मयोऽपि पटो पृतपट उच्यते पृतसमीपवर्तित्वात् । अस्मिन् गुणस्थाने नानाजीवाऽपेक्षया अन्तर्मृतुर्वस्य एकस्मित्रपि चणेऽन्योन्यमध्यमेव परिणामा विषमा सर्यन्ति, प्रथमक्षणे ये परिणामा उत्पन्नास्ते अपरिणामाञ्च अपूर्वाः परिणामाः द्वितीया- ३०

१–इ.छिपु– २०१०, ज∘,द० दि उपदासश्लेणः अरु, द०, ज∘ र ३ परिणामा अपूर्वाक्ष परि– ता० ।

**[ ₹**i₹

दियु क्षणेषु रुत्यवन्ते तेनेहं गुणस्थानमपूर्वकरणसित्यन्वर्धसङ्घा भवति । अथः अनिवृत्तिवादर-साम्परायगुणस्यानस्वहृषमुच्यते-साम्परायशब्दं कपायो छम्यते यत्र साम्परायस्य कपायस्य स्थूलस्वेनोपक्षमः क्षयश्च वर्तते तदनिवृत्तवादरसाम्परायसंत्रं गुणस्थानग्रुच्यते । तत्र जीवा ष्ठपरामकाः चपकाश्च सवन्ति । एकस्मिन् समये नानाजीवापेक्षयापि एकरूपाः परिजामाः ५ भवन्ति । यतः परिणामानां परश्परं स्वरूपानिवृत्तिस्तेन कारणेनानिवृत्तिकरणवादरसाम्पराय-संज्ञं नवमगुणस्थानसुच्यते । भान्परायस्य कपायस्य सूद्रमतया उपश्वसात् क्षपणाच सूर्यसाम्यः रायसंग्रं दशमं गुणस्थानं भवति । तत्रोपशमकाः क्षपकाश्च जीवा मवन्ति । 'उपशान्तमोहसंग्रं त्वेक(देशं गुणस्थानं <sup>२</sup>तस्योपशमात् । श्लीणमोइसंबं ह्रादशन्तु गुणस्थानं सर्वस्य मोहस्य चपणात् मवति । सम्प्राप्तकेवळक्कानदर्शनोः जीयो यत्र भवति तस्मयोगिजिनसंतं त्रयोदशं १८ गुणस्थानं भवति । पञ्चल्रःश्वरकालस्थितिकमयोगिजिनसंद्यं चतुर्दश्चं गुणस्थानं वेदितव्यः । अपूर्वकरणगुणस्थानमादि कृत्या व्ह्मीणकषायगुणस्थानपर्यन्तेषु गुणस्थानेषु चत्तरोत्तरक्षणेषु जीवस्योत्कृष्टोत्कृष्ट्रपरिणामविशाद्विवेदित्वया । निकृष्टरवेन मिण्यात्वनुष्पर्यानस्य कालोऽन्तर्म-हुतीं भन्नति । अभव्यापेक्षया मिथ्यात्वगुणस्थानस्य कार उत्कृष्ट अनाद्यनतः, भव्यस्य मिथ्या-रत्रगुणस्याने कालोऽनादिसान्तः । सासाद् नस्य काळः उपराग्नसम्बन्धाळस्यान्त्रर्म**हर्नटकाण**स्य १५ प्रान्ते (नष्ठष्ट एक समयः बत्कृष्ट आवसिषट्कम् । मिश्रस्य कालोऽन्तर्भूहुर्तः । असंयदसम्यग्ट्रष्ट्रेनिः कृष्टः काळे।ऽन्तर्भुदूर्तः उत्कृष्टकारुः पट्षष्टिमागरोपमाणि । देशसंयतस्य कारो निकृष्टो मुहुर्तः मात्रः उरकृष्टस्तु पूर्वकोटी किञ्चिद्ना । प्रमत्त्रसंयतादिक्षीणकपायपर्यन्तानामुत्कृष्टः काछोऽन्त-पुहर्तः । भयोगिजिनकालः पूबकोटी किश्चिद्ना । जघन्यकारुस्तु परमागमाद् वेदितस्यः । उप-शमश्रेणी सर्वश्रोरकृष्टः कालोऽन्तर्मृहर्तशकः<sup>भ</sup>।

अधेदानी संवरस्य हेतुभूतान् भावसंवरविदेशान् सविवज्ञः सूत्रमिद्माह—

### सः प्रसिम्नमितिधर्मानुष्रे चावरीपहजयचारित्रैः ॥ २ ॥

भवकारणातः मनोवाक्कायव्यापारात् आत्मने गोपनं रक्षणं गुप्तिः। सम्यापारं जन्तुपीडापरिस्यापार्थं वर्तनं समितिः। संसारसागाराहुद्धृत्य इन्द्रनरेन्द्रधरणेन्द्रचन्द्रादिवन्दितं पदे आत्मानं धरतीति यसंः। "कायादिस्यमावातुचिन्तेनसनुप्रेक्षाः! श्रुभात्यादिवेदना-दर्श समुरपत्तौ वर्षाकिकर्मनिर्ज्ञपर्यादेवेदना-दर्श समुरपत्तौ वर्षाकिकर्मनिर्ज्ञपर्यायं परि समन्तात् सहनं परीपद्वः तस्य जयः परीपद्वज्ञयः। सामाधिकादिपञ्चभेदसद्वितं चारित्रम्। गुन्तिश्च समितिश्च भर्षेत्रक्ष अनुमेशा च परीवद्वज्ञयश्च चारियञ्च गुनिसमितिश्वमीतुमेशापरीवद्वज्ञयश्चारियञ्च गुनिसमितिश्वमीतुमेशापरीवहलक्षाः। रिजैः। एतैः पद्भिः सान्तर्भदैः संयमपरिणासैः कृत्वा स पूर्वोक्तः संवरो भवति । करणिनेदेशेनैव पूर्वोक्तः संवरो भवति । वहणिनेदेशेनैव पूर्वोक्तः संवरो विक्रायते। स इति महणं किमर्थसिति चेन् १ स प्रहणं निर्धारणाध्याम्। ३० तेनायमर्थः-गुन्यादिभिः कृत्वेच संवरो भवति जलनिमञ्जनकपाल्यहणश्चिरोप्तृण्डनशिक्षाधारणा

१ उपज्ञान्तरभावमीह- आ०, द०, त्रः । २ सर्वस्थोय- त्राः । ३ श्रीणकपायप- आ०, द०, त्रः । ४-मात्रम्, ताः । ५ सःयादिस्यभावादिन्ति- आ०, द०, त्रः।

सबमें (ध्याय: 9.3-4 ]

२८३

ફેલ્

54

दिदीक्षाचित्रोद्वहननिजयस्तकच्छेदनदेयादिपूजनरागदेयादिम्हिनदेवताराधनादिक्तिः यंत्रते न भवतोत्वर्थः । कस्मात् १ रामद्वेषमोहादिभिरुपाजितस्य कर्मणोऽपरथा निवर्तनाभावात् । अथ संवरस्य निर्जरायाश्च कारणविशेषकथनार्थं सुत्रमिदमाच्छे—

तपसा निर्जरा च ॥३॥

तपसा ऋत्या निर्जरा एकदेशकर्मगळनं भवति, चकारात्संवरश्च भवति । ततु दशकाक्ष- ५ णिकधर्ममध्येऽपि तथी वतंते तेनेव संवरनिर्जरे मविष्यतः स्मिधमन्न तपोपहणसन्नम् ?

युक्तमुक्तं भवताः अत्र तरोपहणं नूरनकर्मसंवरणपूर्वककर्मभ्रयकारणत्वपतिपादनार्यं प्रधान-रवेन संबर्गविधायकत्वकयनार्थं च तपोन्नहणमत्र वर्नते । भन्नु तपः सत्वध्युद्यद्युयक-मागमे प्रतिपादितं संपरिवर्जरासाधकं कथम् ? तथा चौक्तम्--

"दाणे लब्भइ भोउ पर इंदत्तणु वित्रवेण । १० **नम्मणमरणविव जिजयस पर्स स्टब्सड जातेर्ह्म ।**१४६ परमाक्षप्रक २७५ ]

सार्क्कं भवता-एकमपि तप इन्द्रादिपदं दुराति संवर्गनिकोरं च करोति । वर्धेकमपि छत्रं छायां करेति पर्मजलनिषेधछः क्रयांत् एकस्याप्यनेककार्यविलोकनादृह्वियत्। यथा एकोऽरि र्वाहर्विष्ठेदनादिकरणात् पावको भवति भस्मसात्त्ररणाद् दाहकञ्चोच्यते तथा तपोऽरयञ्यवय-कर्मक्षयकारणं भवतीति जास्यागमविरोधः ।

अय गुष्ट्यादीमां संवरहेतूमां स्वरूपिनस्पणार्धं प्रवन्धः "कथ्यते । तत्रादी गुप्तिस्वरूप-निरूपणार्थं सुत्रभिद्माहः—

### सम्यग्योगनिष्रहो गुप्तिःनाशा

सम्बद्धकारेण लोकसत्कारस्यातिपूजालाभाकाक्कारहितमकारेण योगस्य कायवाङ्-मनःकर्मलक्षणस्य निवहो निरोधः सम्यग्योगनिमहो विषयसुस्ताभिद्यापार्धप्रवृत्तिनिषेध इत्यर्धः । २० यः सम्बग्योगनिषद्रो मनोवाक्कायव्यापारनिषेधनं सा गुर्श्निरत्युच्यते । योगनिषद्वे सति आत्तरीद्रभ्यानडक्षणसंक्तेवाप्राद्वभीयो न भवति तसिश्च सति कर्म नास्रवति तेन गुप्तिः संवरप्रसिद्धन्यर्थं वेदिकव्या । सा त्रिप्रकारा-कायगुप्तियागुप्तिमनोगुप्तिविकल्पात् ।

अथ गुमिषु यो मुनिरसमर्थी भवति तस्य मुनेः निष्पापप्रवृत्तिवितपादनार्थं समिति-सुत्रमुच्यते---

### ईर्यामार्थेषणादाननिद्धेषोत्सर्गाः समितयः॥५॥

ईर्यो च भाषा च एपणा च आहाननिक्षेषी च उत्सर्गेश्च ईर्यामार्थणणहाननिक्षेषीत्सर्गाः । एते पञ्च समितयो भवन्ति । सम्यक्शब्दः पूर्वसूत्रीकोऽत्रापि प्राद्यः । तेनैवं सम्बन्धो मयति ।

१ नतु वर्र तपः आ०, द०, ज० । २ "दानेन लम्पते भोगः परं इन्टरकमि तपका । जन्म-मनविषार्वितं पदं रूप्यते ज्ञानेन 📳 🕻 -निपेधनञ्ज ता० । 😮 रच्यतं ता० ।

ч

ąο

34

् ९।⊀-६

सम्यगीयोसिर्मातः सम्यग्भागासिर्मातः सम्यगेषणासमितिः सम्यगादानिर्द्धेपसिर्मातः १ सम्य-गुत्सरोसिमितिश्रोति । तत्र सम्यगीयोसिमितिरुध्यते-तीर्थयात्र।धर्मकार्योत्तर्थं गण्छतो पुनेश्रातः-करमात्रनार्धोत्तरीक्षणपूर्वकं सात्रभानदृष्टेरच्यमनेतसः सम्यक्षित्रतातनीयस्थानस्वरूपस्य सम्यगीयोसिक्षेतिर्मवति । कानि वानि जीवस्थानानि १ तस्यक्ष्पनिरूपणार्धमियं गाथा---

# "बादरसुहमेगिदियवितिचउरिदियअस्विष्यसण्णी यः।

पञ्जपायल्या भूदा ये चोहसा होति ॥ ॥ [गो० जीव० गा० ७२ ]
सम्यग्माणासमितिक्चयते-हितं परिभित्तमसन्दिग्धं सत्यमनसूर्यं प्रियं कर्णास्त्रमावसमझक्राकरं
करणायन्त्यादकं सभारधानयोग्यं पृष्ठ धर्माणिरोधि देशकाल्याचुन्तिं हारणादिरहितं वचोऽभिभान
सम्यक्षापासमितिभंवति । सम्यगेषणासपितिक्चयते—शरीरदर्शनमात्रेण प्रात्तमयावित्तमस्त१० सम्यगेषणासमितिभंवति । सम्यगादानिक्रेपसमितिक्चयते—भर्मोणकरणवहणविसर्जने
सम्यगेषणासमितिभंवति । सम्यगादानिक्रेपसमितिक्चयते—भर्मोणकरणवहणविसर्जने
सम्यगेषणासमितिभंवति । सम्यगादानिक्रेपसमितिक्चयते—भर्मोणकरणवहणविसर्जने
सम्यगादानिक्रेपसमितिमंवति । एतेच गोपुच्छमेपरोमादिमः प्रतिलेखकं ग्रुनेः
प्रतिपद्धं भवति । सम्यगुसर्गसमितिक्चयते—भर्माणनामवरोषेनाहमस्त्रम्यनं शरीरस्य च
१५ स्वापनं दिगम्बरस्योस्सर्गसमितिक्चयते—। पति पद्ध प्राणिना। पीडापरिहारस्याम्यप्राया
"अवसानच्याः । इत्यं प्रवर्तमानस्यामयमपरिणामनिक्षित्तस्य कर्मण आस्ववामायो भवति
तेन प संवरः समार्डीकते ।

अथ संबदकारणस्य धर्मस्य धिकलगरिक्षामार्थं सुविति बुवन्ति— अत्तमस्रमार्भदिवार्जनसस्यशीचसंगमनपस्यागाकिअन्य-व्रह्मस्यर्थिण प्रमः ॥ ६ ॥

कार्यास्थितिकारणविद्याणारान्त्रेपणाय परमृहान् पर्यटतो कुनेः हुष्ट्यापिष्ठपञ्चलनानामसङ्ग-गालिकदान<sup>ः</sup> वर्करवयनताबहेलनपीडाजननकायविनाशनादीनां समुग्यत्तो अमलोऽसच्छतानुत्यादः क्षमा कथ्यते ।

> "ज्ञानं पूजां कुलं जाति भरुमृद्धं तपो वपुः । अष्टावाश्रित्य मानित्वं समयमातुगैतसम्याः ॥" [स्तकः रहो० २१]

इति रहोककथितस्याष्टविषस्य सदस्य समावेशान् परकृतवराभिभवनिर्मित्ताभिमानसुक्तिर्भादे-वसुरुक्ते । सुदोर्भावः कर्म वामार्दवमिति विरुक्तेः। सनोवचनकायकर्मणामकौटिल्यमार्जवसमिन धीवते । सन्सु दिगन्वदेषु सहासुनिषु तदुगासकेषुच श्रेष्टेषु छोकेषु साधु यदुचनं तरसत्यमित्य-

१ - निक्षे-श्यासिशितिः आरु, द०, ज॰ । २ ज्यरस्क्षेत्रेन्द्रयादिश्चित्रसिद्धिस्थासिद्धिस्थितः । पर्वासापर्यासा भूता मे नतुर्देश स्थानि । ३ -तालोक्य आरु, २०, ज० । ४ -लोक्य श्योपकरणेन प्रति - अरु, २०, अरु । ५ अवस्थातन्याः आरु, २०, ज० । ६ -वर्यस्य - आरु, २०, ज० । ७ सनोऽनवस्थान् आरु, २०, ज०, ।

भिरुप्यते । नत् सत्यवचनं भाषासमितावन्तर्रभितं वर्तत एव किमर्थमत्र तदुप्रद्वणम् ? साधुक्तं भवता - भाषासमिती प्रवर्तमानो र्यातः साधुपु असाधुपु च माषाव्यापारं विद्धन् हितं मिनञ्च ब्यान् , 'अन्यथा असाधुषु अहितमापणेऽमितमापणे च रागानर्थद्ण्डदोषो भवेत् , तदा तस्य का मापासमितिः न कार्पात्यर्थः । सत्यत्रचनं स्वयं विशेषः-सन्तः प्रव्रव्यं भागास्तद्भक्तः वा ये वर्तन्ते तेषु यहुचनं साधु तत् सत्यम् , तथा च ज्ञानचारिचात्रिक्षिक्षणे प्रचरमपि असितमपि क्चनं बक्तव्यप्। इतीदृशी भागासमितिसत्यवचनयोविशेषो वर्तते । उत्कृष्टतासमागतगाद्धर्या-परिहरणं श्रीचमुच्यते । मनोगुर्मा मानसः परिस्पन्दः सर्वोऽपि <sup>३</sup>निपिन्यते तन्तिषेचे योऽसमर्थ-स्तस्य परकीयवस्तुपु अनिष्टप्रणिधानपरिहरणं शौचिमिति भनोगुप्तिशीचयोर्महान् भेदः। भगवती-आराधनायां तु " ज्ञीचस्य छायवमिस्यपरसंज्ञा वर्तते । धर्मोपचयार्थं धर्मोपब्रहंणार्यं समितिषु प्रवर्गमानस्य पुरुपस्य नत्प्रतिपाञ्चनार्थे प्राणव्यपरोपणपडिन्द्रियविषयपरिदृर्णं १० संयम उच्यते । स संयमो द्विविधः—अपहृतसङ्घक उपेक्षासंज्ञकश्च । तत्र अपहृतसङ्घकश्चि-विधः । तद्यया–प्रायुक्तवसतिभो बनादिमात्रवाद्यसाधनस्य स्वाधीनक्षानादिकस्य मुनेर्जन्तूपनिपाते आत्मानं ततो प्रहृत्य दूरीकृत्य जीवान् पाछवत ब्रह्मप्टः संबक्षो मवति । मृहाना" मयूरपिच्छेण प्रमुज्य परिहरतो मध्यमः संयमः । उपकरणान्तरेण प्रमुख्य परिहरतो निष्ठष्टः संयमः इत्यपहृतसंयमस्त्रिविधः । अधोपेक्षासंयम उच्यते—देशकारुविधानहस्य परेपामनुरोधन १५ व्युत्सप्रकायस्य त्रिमुप्तिमुप्तस्य मुनेः रामद्वेषयोरनभिष्यक्त वपेक्षासंयमः । वपार्कितकर्मक्षयार्थः तपस्त्रिमा तप्यते इति तपः,तद् द्वादशविधं चश्यमाणविस्तरं ज्ञातव्यम्। संयमिनां योग्यं ज्ञानसं-यमशोचोपकरणाहितानं त्यान उच्यते । नास्ति अश्य किञ्चन किमपि अकिञ्चने। निष्परिपटः तस्य भावः कर्मे वा आकिञ्चन्यम् । निजवारीर।दिषु लंस्कारपरिहाराय समेदमिरयभिसन्धिनियेधन-मित्यथेः । तदाकिक्चन्यं चतुःप्रकारं भवति-एतस्य परस्य च जीवितलोभपरिहरणं ।वस्य परस्य २० च आरोग्यलंभपरिहणं स्वस्य परस्य च इन्द्रियलोमपरित्यजनं स्वस्य परस्य चोपभोगलोसी-ञ्जनङ्ग्रेति । पूर्वोनुभुक्तवनिताग्मरणं वनिताकयास्मरणं वनितासङ्गासकस्य शुरुयासनादिकञ्च अनम तद्यजंनात् ब्रह्मवर्धं परिपूर्णं भवति । स्वेच्छाचारश्वृत्तिनिवृत्त्वर्धं गुरुकुछवासा वा नस्राचर्यसुच्यते । गुणितसृत्रं प्रयुत्तिनिप्रहार्थम्, बजासमर्थानां 'प्रवृत्त्या युपायपद्र्शनार्थं द्वितीयं समितिसूत्रम् । इदन्तु तृतीयं सूत्रं दशविश्वधर्मसम्बन्धं पञ्चसमितिषु प्रवर्तमानस्य सुनैः प्रमाद- २५ परिहरणार्थं बोद्धव्यम् । असा च मार्ट्यञ्च आर्जवञ्च सत्यञ्च शौचञ्च संयमश्च तपञ्च त्यागश्च आक्रिक्यन्यकच ब्रह्मपर्यकच क्षमामादेवार्जवसत्यशीनसंयमतपस्यागाविकचन्य-बद्धचर्योण । उत्तमानि दृष्टप्रयोजनपरिवर्जनानि च तानि क्षमादीनि तानि तथोक्षानि, एतानि दश धर्म इति धर्मसंज्ञानि संबरकारणानि वेदितव्यानीति क्रियाकारकसम्बन्धः । तप्तरोहपिण्ड-वत् कोधादिपराभूतेन मुनिना उत्तमसमादीति स्वपरहितैपिणा कर्तस्यानि । àп

रै अन्यथा शञ्च द्वार १ २ टरहुश्तमा— आ०, द०, ज० । १ नितेय्यते आ०, द०, ज० । ४ "अञ्जवसद्यन्याधवद्वरी परदादणं च गुणा" भग० आहा० गा० ४०० । ४ सदुना दयायकरणेन य- आ०, द०, ज० । ६ प्रवृत्तिनिष्टसम्यु– आ०, द०, ज० ।

२८६

तत्त्वार्थवर्ती

अथेदानीमनुष्रेक्षानिरूपणार्धं सूर्यभद्गुच्यते---

## अनित्वादारणसंसारिकत्वान्यस्वाग्रुच्यास्रवसंबरनिर्शरास्रोकथोः धिटुर्लभवर्मस्वाख्यातस्वानुचिन्तनमनुप्रेताः॥ ७॥

अनित्यस्त्र अग्रराणश्च संसारम् एकस्वन्न अन्यत्यस्य अग्रुचिश्च आस्वयम् निर्जरा

य लोकश्च बोधिदुर्जमा च धर्मम्र अनित्यादाणसंसरिकस्वान्यत्वाग्रुच्यान्त्रवसंसरिजंदलोकः
बोधिदुर्जभध्यमितेणं स्वाच्याः निजनिजनायानि तासां उर्चयप्यस्तरवानुचिग्वनं पृतः पुतः
स्मरणमञ्जमेस्या भवति । त नित्यमनिस्यम् । न शरणनशरणम् । संसरिन्त पर्यटन्ति चिग्मभित्त संसारः । एकस्यात्मनो भाव एकस्यम् । शरीपदेरन्यस्य भावोऽन्यत्वम् । न श्रुचिः कार्योऽग्रुचिः । अत्सवतीति आस्ववः । कर्मागमनं संयुणोति अभिनवक्रमप्रवेदां कर्तुं न ददाति इति

१० संबरः । एकदेशेन कर्मणां निर्जरणं गजनमभःपवन द्वावनं निर्जरा । लोकश्चन जीवादयः पदार्था

यस्मिन् इति लोकः । बोधनं बोधिः संसारभोगवेताग्यमित्यर्थः । बोधिश्चामौ हुर्लमा बोधिः
दुर्लभा । जनमपदे धरतीति धर्मः । इति निजनिजनामानुसारेण तस्त्रानुचिन्तनमनुचेश्चाः

भवतीति संदेवेणानुवेक्षार्थो झानव्यः ।

अध किश्चिद् विसरेणार्थः कथ्यते— काय इन्द्रियविषया भोगोपभोगव१५ स्तृति समुदायमासिनि यानि वर्तन्ते तानि सर्वाणि अनित्यानि अपुवाणि अनवरियतस्त्रस्पाणि वर्तन्ते । किंवन् १ मेघजालवन् इन्द्रस्पायवन् विश्वदुन्नेपवन् जल्युदबुद्वन् गिरिनदीमवाह्यम् सल्जनभैत्रीचन् चेत्याद्यो दृष्टान्तासत्त्र कृद्यः सन्ति ।
गर्भाचवरधायिरोप स्तेपिकथ्यमानसंयोगिवपर्ययत्यान् पूर्वेष्ठिषु अडो जीवी ध्रुवस्वं मनुते,
न च किश्चित् स्संसारे समुत्यमं वस्तु ध्रुवं विलोक्यते जीवस्य झानदृष्ठांनापयोग२० स्त्रस्पादन्यवेति चिन्तनसन्तित्वस्त्रानुमेश्चा भवित । विन्तयते भव्यतीयस्य शरीरपुत्रस्त्रवादिषु योगोपभोगेषु अनुवन्धो न भवित वियोगावसरेऽपि दुःस्तं नोरवराते, मुक्तोस्त्रसम्बन्धः
चन्दनादिषु यदा विरक्तो सर्वात तथा शरीरादिषु विरक्तो भवित । १ । यथा मृगवालकस्य
विर्तने वने बल्वता मांसाकाङ्ग्लिणा श्रुवितेन द्वीपिना गृहीतस्य विविचन्द्रसर्णं न वर्तते
तथा जन्यजरामरणरोना दिनुःसमध्ये पर्यटनो जीवस्य किमपि सरणं न वर्तते, सम्बुष्टोऽपि
१५ कायः सहायो न मचित भोजनादन्यत्र बहुःसाग्यने । प्रयत्नेन स्थितः। अपि दरायो भयानसरं
नामुगच्छन्ति । संधिभक्तमुखा अपि सुद्वते । सम्बन्धि । प्रमस्तं पुमांसं सच्याता
अपि बान्ध्या न अतिपालस्तिन । सुवरिते जिनधर्मो दुःस्प्रमुन्तिसुद्वरात्रायो मध्यति । यसेन नीयमानमास्तानिमन्द्रपरणे-हत्वक्रस्वर्याद्वोऽपि सरणं न भवन्ति, तत्र जिनवर्यः

१ भवन्तीति आ०, द०, व० । २ - मेफून् आ०, द०, त० । २ - शेपमदीप : आ०, द०, त० । ४ संसरस- आ०, द०, त० । ५ --स्रवेति ता० । ६ --सेगादिपु हु:- आ०, द०, त० । ७ दम्यामो आ०, द०, त० । ८ धनानि ।

213]

एव शरणम् । एवं मावना अञ्चरणानुष्ठे क्षा भवति । एता भावना भाषयते भव्यजीवस्य भवतमद्भवभावेषु ममता र भवति, रस्तत्रयमार्गे सर्वज्ञयीक्रागप्रणीते निश्चलो भवति।२। पूर्वेकिय श्वप्रकारे । संसारे जानाक्रयोनिकुलकोटयनेक्यवसहस्रसङ्कटे पर्श्वटन् जीवो विधियन्त्र-कोडितो यः पिता स कदाचिद आता स एव पुत्रः पीत्रश्च सकदायते । या जननी सा भगिनी भवति कदाचिद् सार्यो कदाचित् पुत्रीकदाचित् पीत्री च भवति। यः स्वामी वर्तते सः दासोऽपि 🕒 ५ मवति यो हासो वर्तते सः स्वामी चकारित । एवं रङ्गगतदौद्धपवज्जीवो नानाचेपान् धरीत । किमन्यदुष्यते, स्वस्य स्वयं पुत्रो भवति । एवं संसारस्वरूपानुचिन्तनं कुर्वतो मन्यजीवस्य संसारदु:स्वाद् भयमुत्यचते, तस्नाच वैराग्यं जायते । तेन तुः संसारसमुद्रनरणे अयत्र<sup>त</sup>े कुढते इति संसारातुमेक्षा (३) आत्मा एक एव जन्म प्राप्नोति तथा जरां मरणबन्न । तद्दुः समेक एव मुक्के जीवस्य परमार्थतो न कश्चिद बन्धुर्वतेते न शतुर्जीमर्ति एक एव जायते एक १० एव व्रियते । स्थाधिजरामरणादिदःस्थानि स्थजनीः परजनी या न सहते <sup>३</sup> यन्ध्रयमी मित्रवर्मक्ष पितृवतान् परतो नानुगन्छति । अभिनश्यरो जिनधर्म एव जीवस्य सर्वदा सदायो भवतीति चिन्नवतो भव्यजीवस्यः स्वजनयर् जनेषु प्रीत्यपीती नोत्यग्रेते तस्माच निरसङ्गी भर्यात वत्तश्च मुक्तावेवोत्तिष्ठते इत्येकस्वानुप्रोक्षा ।४। जीवात् कायादिकस्य प्रथक्तवानुचिन्तनमन्यस्वानुप्रोक्षा भवति । तथाष्टि—जीवस्य वन्धं प्रति एकत्वे सरर्याप स्टब्रणभेदान काय १५ इन्द्रियमय आत्माऽनिन्द्रियोऽन्यो वर्तते, कायोऽहा आत्मा झानवाम्,कायोऽनित्य आत्मा नित्यः काय आद्यन्तवान् आत्मा अनाद्यन्तवान् , कायानां बहुनि कोटिसक्षाणि अतिकान्तानि आत्मा मंसारे निरन्तरं परिश्लमन् स एव तेभ्योऽन्यों वर्तते । एवं यदि जीवस्य कायादपि पृथक्तवं वर्तते तर्हि कलवपुत्रगृष्टलाहुनादिस्यः प्रयक्तवं कथं न कोभोति अपि तु वोभवीत्येव । एवं भवयजीवस्य समाहितचैतसः कायादिषु निःश्रहस्य तत्त्वक्षानमायनापरस्य कायादेशिन्तस्यं २० चिन्तको बैराप्योरक्रष्टता सर्वति । तेन तु अनन्तस्य मुक्तिसीख्यस्य प्राप्तिस्ववतीत्वन्यत्यानु-थ्रेक्षा । ५ । अयं कार्योऽतीवाशुच्युत्पत्तिस्थानं हुर्गन्धोऽपवित्रो**ः मृ**द्रभा**तरु**धिरसमेधितो वर्ची-मक्षिकापश्चसदश्चक्रविमात्रभच्छादितोऽतिदुर्गन्थरसनिस्यन्दिस्रोतोविङ-गृहवदृष्ट्यिस।पड समावुलः पविश्रमपि यस्तु समाधितं तक्ष्मणमेव निजन्तं प्राप्यति अक्षारयत् । अस्य कायस्य जलादिवभ्रासनचन्द्रनकर्षुरकुङ्कमाञ्चलेषनराजाहीदिश्यनेष्टकादिप्रपर्वेणचूर्णादिवासनपुर्णादिस- २५ र्शियासनादिभिरहाचित्वमपाकर्तुं न शक्यते । सम्यन्दर्भनद्भानपारिर्वाण पुनर्भाव्यमाभनि जीवस्यातित्वेशुद्धिं कुर्यन्तीति चिन्तयतो भव्यजीवस्य अवर्ध्याणि वैशायं समुरपद्यते, तेन तु संसारसमुद्रसन्तरणाय भनः सावधानं भवतीत्यश्चचिरवासुप्रेक्षा । ६ । इह जन्मनि परत्र-च ९ आसुवा जीवस्यापायं कुर्वन्ति । इन्द्रियकपायाधनक्रिया महानदीपवाह्वेगवत्तीमा सवन्ति ।

१ प्रकारसं- आरं, दंश, जंशा में कुछ इति आरंग, दंश, जंशा में शाप्तरसंस्त सर्था प्रस्कर्त पर- आरंग, दंश, जंशा ध्रास्थ सम्बन्ध- आरंग, दंश, जंशा ध्रास्थ स्थानसंस्थ आरंग, दंश, जंशा ८ वसना आरंग, दंश, जंशा

5.66

सर्शतरसनद्माणचञ्चाश्रोत्राणि इन्द्रियाणि यथासस्य गजमस्यभ्रमरशास्त्रममृगादीन् दुःस्रा-र्णंचे पातयन्ति, कोधमानमायाद्योभाश्च शिविष्टिबाहुविक्करुणचमराद्वियम् वधवस्थापकीर्ति-परिक्छेशप्रभृतीत् प्रतिपादयन्ति । इह जन्मति परत्र च नरकादिगतिवर्तेषु नामादुःखास्ति-पञ्चल्लिषु पर्याटयस्ति । एवमाद्यास्त्रवद्दोषानुचिन्तने भन्यजीवस्य उत्तमक्षमादिभिः शुभम-५ तिर्न परिस्सळतीत्यास्त्रवानुष्रेक्षा ।७। यः पुमान् कच्छपवत् संवृतात्मा भवति तस्यापदो च भवन्ति विकृता इव । यथा महासमुद्रे भौकायाः छिद्रपिधानै (विद्यमाने क्रमेण प्रविष्टक्छेन नावो निमञ्जने सति नाषाश्रितानामयश्यमेय त्रिनाको भवति विवरपिधाने तु निर्विधन वाञ्छितदेशान्तरमातिभविति तथा कर्माणमनद्वारसंधरणे सति श्रेयःप्रतिबन्धो न भवति । ंएवमाध्यायनी जीवस्य संवरणे नित्य**मे**वोद्यस उत्पक्षते संवराच निर्धाणपदप्राप्तिर्भवतीति १० संवरानुप्रेचा ।८। अबुद्धिपृथी कुशलमूला च निर्जरा द्विप्रकारा सबति । तथाऽबुद्धिपृथी अकुदालानुबन्धापरनामिका नरकादिषु कर्मफलोद्द्यजा जायते । परीधहसहने तु शुभानुबन्धा निरनुषन्धा च हिमकारापि कुदालसूला निर्जास उच्यते । एवं निर्जासयाः दोपान् सुलांध्व साध्यते। भव्यजीवस्य कर्मनिर्जरणार्थं अप्रश्तिमंयतोति निर्जराऽतुप्रोक्षा ।५। अध्यसादुपरि विर्यक् च सर्वजाकाशोऽनन्तो वर्तते तस्यानन्ताकाशस्यान्तेकाकाशापरसंग्रह्यातिश्रयेन मध्यप्रदेशे छोको वर्तते १५ तस्य होकस्य स्वभावसंस्थानायनुचिन्तमं कुर्वतो भन्यजीवस्य तन्वज्ञानाय विसूद्धिर्भवर्तात ठोकानुष्येक्षा । १० । एकस्मिन् निगोताङ्गे सि**द्धा**नामनन्तगुणा जीवा भवन्ति एवं विस्तोऽपि लोकः स्थावरैः प्राणिभिर्निरन्तरम्भृतो वर्तते तस्मिन् लोके जसत्वं दुर्लभम् । किंवत् १ महार्णवे पतितंत्रकासिकताया एकं रजीवन् । तत्र च त्रसेषु विकलत्रयं भूत्रिष्ठं वर्तते । तत्र पञ्चाह्यस्व-मतिदुर्लभय् । किंश्त् १ सर्वगुणेयु कुतहतावत् । तत्रापि पञ्चेद्रियाः पश्चे मृताः पश्चिणः २० करकेन्द्रकादयो बहवो वर्तन्ते तेषु पञ्चीन्त्रयेष्वणि मनुष्यजन्मातीबहुर्तामम् । किंवत् 🏌 नार्गे पतितरत्नोचयवन् । सतुष्यजन्मनिर्णमने तु पुर्स्मतुष्यजन्मप्राप्तिरतीयपुर्लमा । किंवन् ? भस्मीभूतपृक्षस्य भरमनः तरुभवगवत्। मनुष्यजन्मप्राप्ती पुनः दुर्लंभरतस्मिन् "पुञ्जलं दुर्लभं तस्मिश्रिन्द्रियार्गंग दुर्लभानि तेषु सम्पदी दुर्लभाग्नास आरोप्यताऽतिदुर्लमा एतेषु विश्तेष्वपि सामग्रचेषु प्राप्तेषु जैनधर्मश्चेत्र भवेत्तर्हि सनुध्यज्ञस २५ निर्द्यकं मयति । किवत् ? लोजनविद्दीनगरनवत् । एवं ऋष्टरूपं चिनभगं प्राप्य यो विषय-सुदेखु रवजति स पुमान् भस्मने गन्धसारतहवरं वृहति । यस्तु विषयसुद्धेभ्यो विरक्तस्तस्य तपाभावनाधर्मभाषनासुसमरणादिङक्षणोपरुक्षिता समाधिरतीय दुर्लभः। समाधौ च सर्ति विषयसुद्धविरक्ततालभूगोः बोधिलाभः सफले। भवति । एवं भावयतो मन्यजीवस्य बोधि क्रम्बा कदाचिद्षि प्रमादो च भवतीति बोधिदुर्लभातुम् क्षा । ११ । सर्वज्ञवीवरागप्रणीतः ३० सर्वेजीवदयाळभूणः सत्याधिष्ठानो चिनयमूल उत्तमक्षमावलः ऋग्वर्यगुप्त उपद्मागप्रधानो

१ विषक्ता इव तरः । २ एवमात्यायध्यायतो तरः । २ प्रकृति- साः । ४ सङ्ख्या

नवमाऽध्यायः

\$-**5**]

२८५

Ŷ٥

ધ્ય

50

₹'₹

नियतिलक्षणो विषयव्यावृत्तिरूप हत्यर्थः निय्यश्मिहतालम्बनो धर्मः मर्वात, अस्य धर्मस्या-लामान् माणिनोऽनादिकाले संसारे पर्यवन्ति पापकमोदयसपुरश्ममसातं मुक्जते, धर्मस्य तु प्राप्तौ नानाऽम्युदयसुखं सुक्त्वा परमनिर्वाणं लग्भन्ते, इति चिन्तनं कुर्वतो मध्यजीयस्य धर्मे अकृतिमः सोहो भवति तेन तु सदा तं मतिपदाते इति धर्मातुत्रेक्षा ११२। एवं द्वादशानुद्रेक्षा सिक्ष्याने जीव उत्तमक्षमादीन् धरित तेन त्वतिशयेन संवरो भवति । अनुद्रेक्षां धावयन् ५ पुमान् उत्तमक्षमादीन् प्रतिपालयित परीषद्रांक्ष सहते तेन द्वयोर्मध्येऽनुषेक्षापद्रणम् । भवन्ति चात्र काव्यानि—

> काग्रीव्यं सुवते न कोणि शरणं ैटष्टो भवरचैकता जन्तोरम्यतयाऽशुचिस्ततुरियं कर्मास्रवः संवरः । सारं निर्करणं विषेरसुस्रकृत्लोको दुरापा भवे वोथिदुर्लभधर्मं एव सवतुमेका इति द्वादवा।।

> ंसद्द्रकोधचरित्रस्नित्ययं मुक्श्या शरीराधिकं न स्थेयोऽभ्रतक्षित्सुरेन्द्रधनुरम्भोजुद्युदाभं कचित् । एवं चिन्तपतोऽभिषद्गधिगमः स्याहुकसुक्ताशने यद्रतदिरुदेऽपि बोचितमिटं संबोधनं श्रेयसे ॥

> नो कश्विच्छरणं नरस्य मरणे जन्मादिद्वःखोत्करे व्याद्राधातसृगात्मजस्य विजने वाध्यो पतत्रेरिय । पोताद् अष्टतनोर्धनं तंतुरमा जीवेन पुत्रास्यो नो यान्त्यन्यस्यं परन्तु वारणं धर्मः सतामहंतः॥

> जीवः कर्मपशाद् भ्रमन् भषवने भूत्वा पिता जायते पुत्ररचापि निजेन मातृमगिनीमार्यादुहित्रादिकः । राजा परितरक्षे तृषः पुनरिद्दाप्यन्यन् शैद्युव्यन्

संसारप्रभवं सुखासुखमयो निर्वाणवं सन्दिछ्यं भुन्जेऽइं खेळु केवळो न च परो बन्धुः रमञ्चानान् परम् ।

नायात्येव सहायतां श्रजति मे धर्मः सुशर्मद्रुमः स्फूर्जञ्जीवनदः सदाऽस्तु महतामेकत्वमेवच्छ्ये ॥

नोऽनित्यं जडरूपमैन्द्रियकमाद्यन्तश्चितं वर्ष्मे यत् सोऽइं तानि बहुनि चात्रयस्ययं खेदोऽस्ति सङ्गादतः ।

रै तेन सदर भार, दर, खर्श । २ सम्बक्ति चाप्त कार्यस्थार, दर, घर, १ ३ हुई। आर्थ, दर, जर्गा ४ मार,दर,जरु प्रतिदुन सन्ति एते क्लाकाः । ५ ततुः धरीरम् बोदेन समा-सह इत्यर्थः । ३७ ČĄ.

१०

84

२०

२५

ąо

२९० तस्वार्धकृती

[ RIO

नीरश्चीरवदक्षतोऽपि यदिमेऽन्यत्वं ततोऽन्यहृशं साक्षात्पुत्रकछत्रसित्रगृहरीरत्नादिकं सत्तरम् ॥

अङ्गं भ्रोणितशुकसम्भविमदं विष्मृत्रपात्रं न च स्नानालेपनधूपनादिभिरदः पूतं सवेञ्जातुचित् । कर्पूरादिपवित्रभत्र निष्ठितं तचापवित्रं यथा पीयृवं विषमङ्गनाधर्गतं रह्नत्रयं शुद्धये ।।

स्पर्शानागपती रसात्तिमिरमाद् गन्धात् त्त्रयं षट्पदो इपाञ्चेव पवहको मृगवितर्गीतान् कथायापदाम् । धर्वो दोवं छिपर्भयुक्वमरा दृष्टान्तभाजः कमा-द्धिसादेर्धनसम्पदादिकाणः कभोद्यवः वि सुदेः ॥

चाराशौ जलयानपात्रविषरमण्डाहने तद्गतो यद्वत् पारसिचति विष्वविगतः सत्संबरः स्थात्तथा । संसारान्तगतरचरित्रनिचयाद्वमीरतुमेक्षणाद् वैराम्येण परीषद्वसमतवा संपदातेऽसौ चिरात् ॥

श्वभारौ विभियोगयो भवति या पाणतुष्यम च सा तासानोति कुभौरद्धद्धिकस्त्रिः पुण्यातुबन्धा परा । गुप्त्यादिश्च परीपदादिविजयाया सत्तपोभिः कृता सद्भिः सा प्रविधीयते सुनिवदैः चेत्यं द्विधा निर्जरा ।

पाताले नरका निकोदनिकयो मध्ये त्वसंख्ये मधाः सद्भिद्वीपमहार्णवाश्च गिरयो नदो मनुष्यादयः। सूर्याचन्द्रमसादयश्च गगने देवा दिवीत्यं त्रिशः कोको वातनिवेशितोऽस्ति न कृतो स्टादिभिः शारवतः॥

सिद्धानन्तगुणा निकोतवपुचि स्युः प्राणिनः स्वावरैः कोकोऽयं निन्तितस्यत्ववरपञ्चाक्षत्यवेशान्त्रयम् । दुःभरं खिदक्षुपुधर्मेषिणया मावं विरानं तरो धर्मग्रोतसुखा सुमोजनयियं बोधिर्भवेद् दुर्त्वया ॥

लक्त आणिदर्यादि सद्वित्यवा मूसं क्षमादि स्मृतम् स्वालम्बस्तु परिवहत्यजनता वर्मस्य सोऽयं जिनैः । शोकोऽनेन विना भ्रमन्ति मविनः संसारवोदार्णवे वस्मिन्नस्युद्धयं सजन्ति सुवियो निःश्रेयसं जामति ॥

For Private And Personal Use Only

916-9 ]

#### नवमोऽध्यायः

२९१

एता द्वादरा भावना विरिक्त्स वैराग्यसंबुद्धये विद्यानन्तिसुनाऽनुरागवरातौ धर्यस्य गीमच्छिये । दोबङ्गसुनसागरेण विद्युगं दोषीयविच्छिन्तये येऽन्तः सम्बगनुस्मरन्ति सुनयो नित्यं पदं यान्ति ते ॥

अथ परीषद्सदनफलप्रदर्शनेनोत्साहनार्थं सूत्रमिदमादुः---

### मार्गाच्यवननिर्जरार्थे परिपोडक्याः परीचहाः ॥८॥

मार्गात् संवरणलक्ष्याद्यवनमप्रच्युतिरस्थलमिति यावत् मार्गाच्यवनम्।
निर्मातः । इक्ष्मणां गलनं पतनं द्यादनमेकदेशेन स्वकरणमित्यर्थः । मार्गाच्यवनं निर्जरा च
मार्गाच्यवनिर्जरे तथोरर्थः प्रयोजनं यस्मिन् परीषहसहनक्ष्मणि तत् मार्गाच्यवनिर्जरार्थम् ।
परिषोढल्याः परि समन्तात् सहनीया मर्यणीयाः क्षमितव्या हत्यर्थः । ते के १ परीषहाः । १०
वद्यमाणलक्ष्य्योपलक्षिताः सुजादयो ह्याविर्गतः । अपवा मार्गः सम्यवद्गतनम् नार्वार्थणः
तस्माद्य्यवनं तद्वश्चीतनं तद्वस्यसनम्, तद्र्थं निर्जरार्थक्च परीषहाः । तेषां सहनेन
कर्मणामागमनद्वाराणि पिहितानि सवन्ति । तच संवर एव कथ्यते । औषक्रमिकं कम्पंणां कतं
भुकताना मुनयो निर्जाणकर्माणक्ष कमान्मोशं स्वमन्ते । तेनायमर्थः—संवरनिर्जरामोक्षाणां
सावनं परीषहरहनमित्यर्थः ।

क्षच परीषहस्वरूपं परीषहसङ्ख्याद्व परिहापयितुं सूचिमदमाहुः—

## त्तुत्विपासाद्गीतोदण्दंशमशक्षनाभ्यारतिस्त्रीचर्यानिषयाशस्याको-द्यवधयाचनाऽताभरोगतृ ण्स्पर्शमतसस्कारपुरस्कारप्रज्ञा-नादर्शनानि ॥ ९ ॥

हुंच बुमुक्षा, पिपासा च उदकादिपानेच्छा, शीताख्र 'शैशियंन् 'च्च्याक्ष पांरताप- २० ठक्कणः, दंशमशकाश्र धनमिक्षः क्षुद्रजन्द्रविशेषाः,नग्नस्य मादः कर्म वा नाग्न्यम्, नाम्यक्य अरित्य स्त्री च चर्या च निषया च शक्या च आक्रोशक्ष वध्य यापना च अलाभव्य रोगम्ब नृणसर्वाध्य सल्का सत्कारपुरकार्य प्रज्ञा च अञ्चानक्य अदर्शनक्य तानि तयोक्तानि । इतरितरदृन्द्वः । एते सर्वे वेदनाविशेषाः हृषिशतिपरीषद्यः मुखुकुणः सहनीयाः । सहस्था निक्तिना । इदानी स्वरूपं निक्त्यते—थो सुनिर्निरंषधमाद्यारं मार्गयित तस्याद्यस्यापानी २५ स्त्रीकाद्यारमाती च अपनष्टवेदनोऽपि सन् अकालेऽयोग्यदेचे च मुक्ति नेच्छित, वद्यान्यक्यपरिद्याणिनीपदिष न सहते, ज्ञानस्थानभावतापरो भवति, वद्दन चाराम् स्वरमेवानशनम-प्रमीदर्यक्य इतवान् वर्तते, अनेक्षारांष्ट्य परकारितमनशनमवनीदर्यक्य इतवान् वर्तते,

१ दौर्रार्थम् असर, दर, जर्भ २ उच्यञ्ज परितापलक्षणम् आसरु, दर्भ जरु।

रसङ्गीनभोजनञ्ज `विघर्त्ते, तेन च दीष्रमेव परिशुष्यच्छरीरो भवति । किंवन् ? तप्ताम्बरीप-निपतितकतिपयाम्युचिन्हुधन् । समुद्गुमुखुमुखावेदनोऽपि सहनशीतः सन् पुरुषो यो मिम्रासा-मादलाभं बहुगुणं मन्यते, 'ख्रुपावाधां प्रति चिन्तां न कुरुते, तस्य धुरुपरीयहृषिजयो। वेदितस्यः ।१। यो भूनिर्नदीतरागवापीप्रमुखजरुमञ्जनजङावगाहनजरूपरियेचनपरित्यागी भवति, अनियतोपवेशनस्थाना ( नोड ) नियतवस्रतिश्च भवति । किंवत् ? पक्षिवत् । अतिज्ञा-रातिन्तिकारिहरू अतिविद्धानोजने सति पीय्मत्वातपदाहत्वरोपवासादिसः कायेन्द्रयोन्माधिनी समुद्भृतां नृषं न प्रतिचिकीर्पति, तृत्वहिज्बाटां सन्तोपेणाभिनय मृद्दनिपपूर्णशिक्षिरसुरीम-पानीयेन यः प्रशमयति स विपासापरीवहविजयं उपते ।२। यो प्रनिः परिद्वरापञ्चवस्त्रो सर्वति अनिवतानासम्ब भवति । किंवत् ? पश्चित् । यूक्स्मुले चतुष्यये पर्वतामे <sup>४</sup>वर्षादित्रिषु १० कारेषु तिष्ठति, भूञ्झावातसम्पातं महाद्वस"भातपञ्च सहते. तस्प्रतीकार धाप्तिव्ययगतकाङ्क्षी मवति, पूर्वोतुभूतपावकादिशीतप्रतीकारहेतुभूतद्रव्याणां नाष्येति, सम्बन्धानभावनागर्भगृहे यो वसति तस्य शीतपरीयद्द्यजयो वेदितन्यः। ३। यो मुनिर्निर्मरुति निरम्भसि तपतपन-रश्मिपरिशुक्कनिपतितच्छद्रहितच्छायचृक्षे विधिनान्तरे स्वेचछ्या स्थतो भवति, असाध्यपि-चोत्पादितान्तर्राहश्च भवति, दावानलदाहपरुषमास्तागमनसञ्जनितसण्ठकानुदसंग्रोधश्च १५ भवति, उष्णप्रतीकारहेतुमृतवहृतुभृत°चृतपानकादिकस्य न स्मरति, जन्तुपीष्ठापरिद्वतिसावधान-मनाश्च यो भवति तस्योष्णपरीयहज्यो भवति, पविश्रचारित्ररक्षण दंशभहणेन सिद्धं मशकमहर्ण किमर्थम् ? उपलक्षणार्थम् । यथा काकेभ्यो घृतं रक्षणी-यम् (कवं श्वमार्जारादिभयो ) न रक्षणीयं रक्षणीयमेव तया दंशमशकोपद्ववं यो गुनिः सहते सः पिशुकपुत्तिकापिपीलिकाकोट<sup>ः</sup> मक्षिकामत्कुणयुद्धिकासुपट्रवसपि सहते इत्यर्थः । परं तेपां २० स्वयं वाधां न कुरुते केवलं सुक्तिव्यमसङ्करपमार्च वस्त्रं परिद्वधाति तस्य मुनेद्देशमशकपरीषद् विजयो भवति । ५ । नाप्त्यं नाम जात्यसुवर्णबद्कलङ्कं परं विषयिभिरशक्तकैः \*\*शेफविकार-बद्भिश्च धर्तुं न शक्यते । बद्धरतां परप्रार्धनं न भर्वात । नाम्यं हि नाम याधनावनबन्तुः घातादिदोधरहितमपरिप्रहत्वात् मुक्तियारणाद्वितीयकारणं परेषां वाधाया अकारकम् । यो मुनिस्तज्ञाभ्यं विभर्ति तस्य मनसि विकृतिनीत्स्यते, स्नीरूपमतीवापवित्रं मृतकः रहपसमानस-२५ इर्निशं भावयति । ब्रह्मचर्श्यमञ्जूष्यां तस्य भवति । ध्यमचेळवतधारणं नाय्न्यं निष्पापं क्वातच्यम् । ६ । यो मुनिः हर्पोकविषयेषु निरुद्यमो भवति, सङ्गीताविरहितस्यूच्यगृहदेवमन्दिर-वृक्षकोटरशिलाकन्दरादियु बसति, स्वाध्यायध्यानभावनासु रति करोति, सर्वश्राणियु सर्वदा

१ विद्यते का॰,द॰, च॰।२ झुवो बागामू ता॰। ३ सुदुना पूर्ण-भा॰,द०,जः। ४ वर्षा-दिशु चितु का॰, द॰, अ॰। ४ - मतापञ्च ता॰।६ - माते व्य-आ॰, द॰, ज॰। ७ - मृतपा-वा॰, आ॰, ज॰।८ कथन्न साजोरादि - आ॰,द॰, ज॰। ५ न रसणीयमेर ता॰।१० - महाका-मञ्जून - ता॰।१९ शोकवि - आ॰,द॰, ज॰। १२ - क्यकस- आ॰, द॰, ज॰।

परमकारुणिको भवति, दृष्टशुतानुभूतभोगस्मरणभोग भवाकर्णनविवसेषुत्रारप्रदेशनिच्छ्य-इदयो भवति तस्य सुनेररतिपरीपद्दविजयो वेदितव्यः । ७ । यो <sup>अ</sup>सुनिः रगणश्चीतेषु स्थानेषु आरामेषु गृहादिषु तेषु च स्थानेषु अभिनवतारुण्यविद्यासैः मधुपानमदुचपदह्योचनैः पीडयन्तीषु स्त्रीपु विद्यमानास्थपि कच्छपवत् संवृतान्तः करणकरणोऽतिमनोहरैषद्धसन कोमळाळापविळासवि प्रमसमीक्षणवर्करविधान "मट्ग-चरगतिकानेष्ठव्यापार्रावरधींकरणचारित्रो भवति, नेववक्यभृविकारभृङ्गाराकाररूपसद्देलाविज्ञान्मतपीनोष्ठतस्तनजधनोरुमुलकक्षानाभि-निरीक्षणादिभिरतुपद्गतिच्तो मवति तस्य मुनः स्त्रीपरीषद्दविजयो भवति । ८। यो मुनिः चिरकालसेवितगुरुकुलनकाचर्यी भवति, वन्धमोश्रपदार्थभर्म जानाति, संयगायतन-यतिजनविनयभक्त्यर्थं गुरुजनेनानुहातो देशान्तरं गच्छति, समस्यानिय निस्तङ्को सवति, <u>ज्यनासमामिमोजनगृहवस्तसङ्ख्यापृतादिरसपरिहरणादिकायक्लेशसङ्गशीलकायो</u> देशकासानुसारेण संयमाविरोधिगमनं करोति, चरणावरणरहितः 'कठिनझर्वरोपळ-कण्टकसृत्खण्डपीडनसञ्ज्ञातपादबाधोऽपि बार्धा न सन्यते, गृहस्यायस्थोचितवाहनयानादि-कानां न स्पर्रात, काकानुसारेण पडावश्यकानां परिद्याणि न करोति तस्य मुनेश्चर्यापरीषड्-जरो वेदितब्यः । ९ । यो सुनिः पितृवनशून्यागारपर्वतगुहागद्वरादिषु पूर्वानभ्यस्तेषु निवासं करोति, भारकरनिजेन्द्रियज्ञानोद्योतपरीक्षितपदेशै कियाकाण्डकरणार्धं नियतकालां निषशामा १५ धर्यात. तत्र च दूरश्रहर्यश्चतरच्चद्वीपिग जादि "नानाभयानकपाक्सत्त्वशब्दश्रवणादिनापि निर्मयो मवति, देवतिर्यंग्मनुष्याचेतनकुतोपसर्गान् ययासम्भवं सद्दमानोऽपि वीरासनकुक्तुटासना-दिषु अविधटमानशरीरो भवति, मोक्षमार्गात्र प्रचयवते, मन्त्रविश्वर्यद्वप्रतीकारं न करोति, प्रवेक्ति-हुष्टरवापदवाधाकच सहते तस्य मुनेनिवदापदीवहुजयो मवति । १०। यो भूनिकोनानुद्यी-स्तरमानविधानमार्गगमनादिखेड्वाम् भवति, मुहूर्तमेकं निद्वातुभधनार्थमुद्वावचपरूपभूमि<u>स</u> २० मुरिशक्रेरोपलकपालसङ्कटेषु शीतोष्ट्रोष स्थानकेषु शय्यां करोति, एकपार्थे दण्डवन पतित्वा जन्तुपीडां परिहरन् काष्ट्रवन् मृतकथत् पार्र्यमपरिवर्तभानः होते, ह्यानभावनानुरञ्जितचेताः भूतमेतादिशिद्दितनानोपसर्गोऽपि अचिह्नताङ्गोऽअमितकाल (सं) विदेवितवायां क्षमते, आर्यका-दिमानयं प्रदेशोऽचिरादस्मात् पटायनं श्रेयस्करं विभावर्यन्तः कदा भविष्यतीत्यविहितसेदः शस्त्रापरीपद्दत्रयं लमते । ११ । यो मुनिर्मिथ्यादर्शनोद्धततीत्रक्रोधसद्दितानामक्कानिजनानाय- २५ वश्चानं निन्दामसभ्यवचनानि च उम्भितोऽपि भृष्यञ्चपि कथन्निज्यास्यं न शक्दयति, आको-शेषु अकूनवेतास्तरमतीकारं विघातुं शीमं शक्तुवन्नपि निजपापकर्मीदयं परिचिन्तयम् तर्वाक्यान्यश्रुत्वा तपोभाषनापरान्तरङ्गो निजहृदये कषायविषमविषकणिकामपि न करोति स मुनिराकोद्मपरीयद्विजयी अवित । १२ । यो मुनिर्निशातशस्त्रम्पंदिमुद्गरमुक्कुन्तगोः-

१ -कमावर्णन आरः, द०, अरः। ६ सुनिश्यद्वसीणेषु स्था-ताः। ३ -करणः आरः, दे०,जः। ४ -क्षानप्रसम् आरः०, द०, जः०। १ -यो वेदितव्याताः०। ६ कठिनकर्षयेषटः-काः०,द०,जः०। ७ -दिना भया- आः०, द०,जः०।

वत्त्वार्यधूसो

२९४

80

फणागोळकप्रदरपर्यूषकम्यातर्जं नकपायासादिभस्ताङ्यमानपीह्यमानशरीरोऽपि वधकेषु ईध-दिष मनःकलुपतां न करोति, पूर्वकृतपायकर्मणः फलसिद्यायातमसी 'चर्पटकाः कि कर्तुं समर्थाः कायोऽध्ययं तोयशुद्युदयद्विघटनस्वरूपो दुःखहेतुरेर्तवांच्यते सम्यस्क्रांनझानचारि-आणि सम केनिचदिष हृन्तुं न शक्यन्ते इति विचिन्तयन् काष्ट्रशुहा चलतक्रणगन्धसारद्रवातुले-५ पनादिषु समानमानसो भवित स कार्यरीवह्वयं लभते । एतदुक्तम्—

> "अज्ञानसावादशुभाशायाद्वा कतोति चेत् कोपि नरः खलत्यम् । तथापि सद्भिः छममेव चिन्त्यं न मध्यमानेऽप्यमृते विषं हि ॥ [ ]

अन्यम् —

"आहरोऽहं हतो नैव<sup>3</sup> हतो वा न द्विघाहतः ॥ मारितो न हतो चमों सदीयोऽनेन बन्धुना ॥" ﴿ ] १९३०

यो मुनिः यहिरम्थ-तरतपोविधानभावनाकृतसृक्षात्रीरारीरः तपतपनक्षापद्मोपिताङ्गो विभ्यापिताक्कार ६व निर्छायकायः अध्यिक्षिराजास्त्वग्रह्मात्ररोषक्षरीरयन्त्रोऽपि "विभावसथजा-यमभूत्मर्थं दीनवचनवदनवेवण्यंकरसंज्ञादिकरणेने किमपि यात्रते, भिश्वासमयेुपि विद्या-दुद्योतवद् दुरुपलदयषच्मी स याचनापरीयहस्मो भवति । १४ । यो मुनिरङ्गीकृतैकवारनिर्देशिः १५ भोजनः चरण्युरियानेकदेशचारी भौनवान् वाषंयमः समो वा सकृत् तिजदारीरदर्शनमात्र-तन्त्रः करपुगलमात्राऽमत्रः बहुभिर्दिवसैरप्यनेकमन्दिरेषु भोजनमस्टब्सापि धनार्तरौद्वरोताः दाज्यदाष्ट्रपरीक्षणपराक्ष्मुको लाभादलामी वरं वपोवृद्धिहेतुः परमं तप १ति सन्तुष्ट्रचेता मधित स मुनिरङाभविजयी वेदितच्यः । ११ । यो मुनिर्विश्वागुचिनिधानं परित्राणवर्जितमधुवं शरीरं जानाति, तत्संस्कारं न करोति, गुणमाणिकया प्यपनसङ्ग्रहणवर्द्धनावनकारणं विकास २० तस्य स्थितिनिभित्तं मोजनाश्लीकारं अनुरोपकारं करोति कुर्वन्नपि मोजनमक्ष्मभ्रणप्रणविहेपन-गर्तपुरणबदतत्परतया करोति । सकृदुपमोगस्य सेवा, मुहुर्मुहुद्दरभोगस्यासेवा विरुद्धाहार उच्यते । अपच्याहारसेवनं वैषम्यमुच्यते । ताटकाहारपानसेवनसमुत्यन्तपवनादिविकाररोगो-ऽपि सन् समकारमञ्जलन्तव्याधिकातसङ्कोऽपि तद्वकावती न भवति, अङ्गरसर्वीषधिः प्रभृतिसम्प्राप्ततपऋद्विसंयोगेऽपि कायनिस्पृद्य सन् रोगमतीकारं नापेक्षते स रोगपरीच्छ-२५ विजयी मयति । १६ । यो गुनिः शुष्कतृणपत्रपष्ठपदार्षत्रोपस्रनिश्तिकण्टकमृत्तिकाशुस्रकटफ्छ-कशिलाविज्यधनविहितपादवेदनोऽपि सन् तत्राविहितचेताः चर्यायां शप्यायां निषद्यायाञ्च जन्त्पीडां परिदरन् निरन्तरमेवाप्रमत्तचेताः तृणस्पर्श्वपरीषद्वसहः "स हि वेदितव्यः । १७ । थे। मुनिरम्बुकाविक्पाणिरोडापरिक्रणचेताः मरणपर्यन्तमस्नानव्रतधारी भवति तीव्रतपन-

रै वर्णटक्षाः ता० । २ - दातलक्षण- आ०, द०, ज० । ३ नेत्रं आ०, ६०, ज० । ४ -कृतप्र-सत्ता ता० । ५ विधारपस्थ- ऋ० ६०, ज० । ६ -क्यावसन- द० । ७ स वेदि- आ० द०, ज० ।

www.kobatirth.org

६६५ व्या-

भातुसक्जनितपरितापसमुत्पन्नप्रस्वेद्यश्चमस्दानीतपांशुनिचयोऽपि किलासकच्छदद्वकुष्ट्रया-दिके विकारे समुत्यन्तेऽपि सङ्घट्टनममदुर्वनकण्ड्यन।दिकं तदुत्यन्नजन्तुपीडापरिहार।धै न करोति, ममाक्ने मसं वर्तते अस्य मिस्रोरक्ने कीट्यां नर्मक्यं वर्तत इति सङ्कल्पनं न करोति, अवगमचरित्रपूतपानीयप्रधावनेन कर्ममछकर्दभाषनयनार्थं च सदैवोधतमतिर्भवति केन्रालोचा-संस्कारखेदं न गणयति स सुनिर्मछपरीषहर्भ इनशीलो भवति । १८ । यो सुनिः ५ कियारमभाषायतः करणामन्त्रणास्क्षणे पुरस्कारे केनाप्य-पजनप्रशंसनात्मके सत्कारे विहिते सवि एवं मनिस न करोति यदस् चिरवरतपस्त्री महातपोऽनुहाता च स्थसमयपरसम्पर-निर्णयिश्वायकः अनेकसारपरवादिश्रिजयी ईहदास्यापि सम न कश्चित् वणामं करोति न कोपि भक्तिं विद्धाति नापि सम्ब्रमं सुजति नाप्यासनादिष्रदानं विश्वते. वरं मिध्यादृष्टयो देऽल्य-शास्त्रक्षमपि निजपक्षीयं तपस्पिनं गृहस्थं <sup>२</sup>चातीवभक्तिमन्तः सकलबसम्मावनेन सम्मानयन्ति, १० निजसमयप्रभावनार्थं नैते तत्त्वज्ञानपरा अपि परमाईदाः, वरं व्यन्तरादयः किछ पूर्वमतितोत्र-तपसां सटिति चर्च्चनं कुर्वन्तीति श्रुतिर्मिख्या वर्तते, यदि न मिथ्या तर्हि मादशानां तपस्विनां पुजादिकं व्यन्तराह्यः किमिति व कुर्वन्तीति हुर्ध्योनपरो न मवति स मुनिः सस्कारपुरास्कार-परीषदसहनदीको भवति । १९ । यो सुनिस्तर्कव्याकरणच्छन्दोळ<sup>३</sup>ङ्कारसारसाहित्याध्यात्म-शासादिनिधानाक्षपूर्वप्रकीर्णकनियुणोऽपि सन् ज्ञानमदं न करोति, समाप्रतः प्रवादिनः सिंह- १५ शन्दश्रवणान् वनगजा इव पछायन्ते मास्त्ररममायां ज्योतिरिङ्गणा इव न प्रमासन्ते इति च भदं नायत्ते स सुनिः प्रहापरीपद्दविजयी अवति । २० । यो सुनिः सक्तक्षास्त्रार्थसुवर्णपरीक्षाकपपट्ट-स\*मानिषयणोऽपि मुर्खेरसहिष्णुभियो मुर्खोऽयं बळीयर्दं इत्यादावक्षेपवचनमाप्यमानोऽपि सहते, अत्युत्कृष्टकुष्टरतपोविधानरूच विधत्ते, सदा अप्रसत्त्वेताख्य सन् ब्रह्मपर्वसं नापेक्षते स मुनि-रहानपरीपर्जयं जमते । २१ । यो मुनिरत्युक्कृष्टवैराग्यभावनाविद्युद्धान्तरङ्को भवति, विज्ञात- २० समस्तवातुतत्त्वरच स्यात्, जिनायतनत्रिविधसाधुजिनधर्मपुजनसम्माननतन्त्रिष्ठो भगति, विरदी-क्तिडिप सन्नेवं न चिन्तयति अखापि ममासिश्चययद्वोधनं न सक्तायते उत्कृष्टशुतवतादिषि-भाषिनां किछ प्रातिदार्यंत्रिशेषाः प्रादुर्भवन्ति, इति श्रुतिमिध्या वर्तते दीक्षेयं निष्फला वतथारणञ्च फल्गु एव वर्तते इति सम्यग्दर्भनविद्युद्धिसन्निधानादेवं न मनसि करोति तस्य मुनेरदर्शनपरीषद्वयो भवतीत्यवसानीयम् । २२ । इत्यं सङ्कल्पप्राप्तान् परीषद्वान् संल्किष्ट- २, चेताः क्षममाणः रागद्वेषमोद्दादिपरिणामोत्पन्तास्त्रवनिरोधे सति यहान्तं संबरं स्वयते ।

अधामी परिषहाः भवारण्यमतिकमितुमुद्यतस्य युनेः किं सर्वे भवन्ति आहोस्वित् किमस्ति कश्चिद् विशेषः इति प्राने सति उत्तरं दीयते । एते पूर्वोक्टलश्चणश्चविद्यतिपरीषहाश्चा-

१ --सहर्याको चा॰। २ बातीय- भा॰, द॰, ब॰।३ -लङ्कारष्टाहि- भा॰, द०, ब॰। ४ --पद्ष्यानाधिकस्पोऽपि ब॰। पद्षानाधि- द०

[ ९|१०-११

रित्रान्तरमुद्दिदश्य भाज्याः भवन्ति योजनीयाः स्युरित्वर्यः । तत्र सृक्ष्मसास्परायच्छ्यस्थवीत रागयोः कति भवन्तीति परने सुत्रमिदमुच्यते—

## सुस्मसाम्परायच्छद्मस्थवीतरागयोद्यतुर्देश ॥ १० ॥

सुस्मसाम्परायो द्वामगुणस्थानवर्ती मुनिः । केवळज्ञानकेवलदुर्शनावरणद्वयं । सुद्वासन्दे-४ नोच्यते । छदानि तिप्रतीति छदास्यः । छद्यस्यक्षासौ वीतरागः हाद्वास्यवीतरागः अन्त-र्भुहुर्नेन समुत्यस्यमानकेवळद्वानः, क्षीणकषायो ( ये ) द्वाद्दी गुणस्थाने वर्तमानः साधुः **जग्रस्थर्यो**तरागः इत्युच्यते, वीतरागञ्जयस्यक्षोच्यते । सूच्यसाम्परायक्ष **जग्नर**थवीतरागक्ष सुदमसाम्परायच्छद्मस्थवीतराजौ तयोः सुदमसाम्परायछद्मस्थवीतराजयोः । अधिकरणे सप्तमी-हिक्चनम् । तेनायमर्थः-सूद्रमसान्यराधे मुनौ छद्रमस्यधीतरागे च साधी चतुर्दश्चररिषहा १० सवन्ति । के ते चतुर्देश परीषद्दाः सम्भवन्ति ? क्षुतिरपासादीतोष्णवृद्दामदाकचर्याद्रध्यावधाना-भरोगतृजस्पर्शमञ्ज्ञहाङ्गानानीति चतुर्दशैवि निर्द्धारणाद्यरे परीषहा न भवन्तीति ज्ञात-व्यम् । नतु इद्गस्थपीतरागे मोहनीयस्य कर्मणोऽभाषो वर्तते तेन मोहनीयकृताष्ट्रपरीपहा नारन्यारतिक्षीनिषदाकोशयाचनासरकारपुरस्कारादर्शनलक्षणा न भवन्तीति युक्तमेव, सूच्मधा-म्पराये त मोहनीबोदयो वर्तते तत्सदभावात ततसम्बन्धिनोऽप्यक्षपि परीषहाः कथं न मवन्तीति १५ चतुर्दशेष भवन्तीति कथ्यु "चयते ? साधूकं भवता; सुद्धमसान्यराये सर्व एव मोहोदयो न वर्तते । किन्तर्हि ? सञ्ज्वलनलोभकपायोदयोऽस्ति । सोऽपि बादरो न वर्तते किन्त्वितसङ्गो वर्तते तेन सूक्ष्मसाम्यरायोऽपि बीतरागहत्वास्थसदशो वर्तते तेन तस्पिश्रपि चतुर्दश्यरीयहा भवन्तीति घटते । नतु छद्मध्यवीतरागे मोहोदयस्याभावो धर्तते सूच्यसम्पराये च तस्य मोदीदयस्य मन्दरवमस्ति तेन द्वयोरपि श्रुत्पिपासादीनाञ्चतुर्दशानामपि परीषद्वानामभावो वर्तते २० तत्सहमं क्थमुच्यते मबद्भिरिति ? आह - साधुकं भवताः यशप अनयोखतुर्दशपरीयहा न वर्त-त एव तथापि तत्सइनवाकिमात्र वर्तते तेन तथोस्ते दीयन्ते, यथा सर्वोर्धासिद्धिदेवानां महातमः ममाष्ट्रव्यीगमनं यद्यपि न वर्तते तथापि तद्गमनशक्तिः वात्तेषां तद्गतिरुपयुज्यते । अथाइ कश्चित्--शरीर्यकात्मनि परिषद्सहर्न प्रतिकातं भवद्भिः धातिसङ्गातवातने समुस्यक्रकेवल्रहानेऽपातिकर्मचतुष्कप्रतानुभवनपरिचरति भगवति सर्वोगिजिने वारीरवित

### एकादका जिने ॥ ११ ॥

२५ ेकियन्तः परीपद्दा उत्पत्तन्त इति पर्यनुयोगे तत्वपरीपहकथनार्थं सूत्रमिटमच्यते--

एकेनाधिका दश पकादश । शाकमार्थिवादिदर्शनाधिकशब्दलोरः । यथा शाकप्रियः पार्थिवः शाकपार्थिवः प्रियशब्दे छुप्यते तथात्राधिकशब्दलोपः । अथवा एकश्च दश च एकादश् इन्वस्प दीर्घेता । एकादशपरीपदाः जिने जितपातिकर्मणि भगवित अपन्ति वेदनीयकर्मसद्भायात्,

१ – भुज्यते भवद्भिरित्वाइ राम् व्या०। २ मातिर्वजातने एत्युत्म - ता०। ३ क्रियन्तः कियन्ताः गरी- व्या०, द०।

**९**।१२ ]

#### नवमोऽध्यायः

२९७

₹4

वेदनीयाभ्यास्ते ' उपवर्षन्ते । ते के ? छुत्पिपासाक्षीतोष्णदंशसशकचर्याक्षयावधरोनतृणस्यक्षेमलसंक्षय एकद्वा । ननु मोहनीयोदयसहायभावाभावात् छुत्पिपासादिवेदनाऽभावे कथमेते उत्पन्ते ? साधूकं भवता,वेदनाया अमावंऽपि वेदनाद्रव्यक्षमंसद्भायो वर्तने तद्पेख्या परीपहोपचारो विधीयते । कथमिति चेत् ? निरशेपक्षानावरणक्ष्मणि नष्टे सित कष्णकमव्यवध्यानरितसमस्तवस्तुप्रयोतकसकळविमळकेवळवाने विद्यमाने भगवति चिन्तानिरोधळद्यणं ५ ध्यानं यगपि न वृतंते तथापि चिन्ताकार्यकर्माभावकळापेध्या ध्यानं भगवति ययोपचर्यते तथा परीपहा अपि उपचारमात्रेण दीयन्ते, अन्यवा वेदनासद्भावे कवळाहारस्यापि मस्तः सखा-यते । तेन युनुधादिळक्षणो वेदनोदयो भगवित न वर्तते कथं कवळाहारः स्यात् ? तथा चोक्तमाप्ते

"न म्रुक्तिः श्रीणमोहस्य तवानन्तसुसोदयात् । १०
भ्रुत्कसेशवाधितो जन्तुः कवलाद्दारसुग्मवेत् ॥

समद्वेद्योदयाद् म्रुक्ति त्वयि यो योजयेदघीः ।

मोद्दानिलमतीकारे तस्यान्वेप्यं जरदृष्ट्वम् ॥

असद्वेद्यविषं धातिविष्यंसध्यस्तशक्तिकम् ।

त्वप्यकिश्चिरं (त्करं ) मन्त्रश्चक्ये वापवनं (वर्त्तं) विषम् ॥ १५

असद्वेद्योदयो घातिसदकारिच्यपायतः ।

त्वप्यकिश्चिरकरो नाय सामध्याहि कलोदयः ॥" [आदिशु० २५।३९-४२]

पञ्चिमित्रतितमे पर्वाणि श्टोकचतुष्टयमिदम् ।

अथवा "साच्याहाराणि वाक्यानि सवन्ति" [ ] इति वचनादत्र सूत्रे सोपस्कारतया व्याप्यानं कियते । एकादश्चित्रं न सन्ति श्चित् वर्णत्रयं भिक्ष्यते । तेनासमर्थ १० उत्पद्यते—किने केविटिनि एकादश छुटादयः परीपद्या न सन्ति न वर्तन्ते । अथवा "एकेन अधि-का न दश परिषद्या जिने,एकादश जिने" इति व्याख्यानन्तु प्रसेयकमछमातंण्डे [पृ० ३०७] वर्तते ।

अब सुद्रमसाम्परायादिषु गुणस्थानेषु व्यक्ताः परीयद्या योजिता भवद्भिः। स्वर्रिम-श्चिदुगुणस्थाने समस्ता अपि वर्तन्ते इति घरनसद्भावे सूत्रमाहुरानार्थाः—

#### बादरसाम्पराये सर्वे ॥ १२ ॥

बादरः रथूलः साम्परापः कषायो र्यासन् गुणस्थाने सबादरसाम्परायः तर्रागान्सुनिरपि बादरसाम्परायस्तिस्मन् सर्वे परीपहा भवन्ति।अस्तात्रसर्थः-बादरसाम्पराय इन्युक्ते नवससेव गुण-

१ तहुनचर्यन्ते चा॰। २ -धायशं विषत् ता०। आगस्टस्- अपरातशक्तिकसिध्यर्थः। ३ सामस्यादिक्टो- आ॰, द०, ब॰। ४ संक्षिप्यते आ०, द०, अ०। ३८

84

तस्यार्थवृत्ती

9183-84

स्थानं केवलं न गृहीतव्यं किन्त्यर्थंबलेन ममत्तसंयताधमत्तसंयतापूर्वकरणानिवृत्तिकरणगुणस्थान-चतुष्ट्यं भावां तेषु सर्वं परीयहाः सङ्गच्छन्ते अक्षीणाशयदोपत्वात् । तथा च सामायिकचारित्रे छेदोपस्थापनायाख्य परिहारविशुद्धिसंयमे च त्रिषु चारित्रेषु सर्वे परीपहाः प्रत्येकं सम्भवन्ति पारिरोजात्।

 अय झातमेतत् परीपहाणां गुणास्थानदातम् । कस्याः प्रकृतेः के परीपद्दाः कर्तव्याः सवनीति न झायते इति प्रते सूत्रभिद्युक्यते—

#### ज्ञानावरणे प्रजाजाने ॥ १३॥

ज्ञानस्थावरणं थस्य मुने। स ज्ञानावरणस्तिस्मन् ज्ञानावरणं । अथवा ज्ञानस्यावरणं झानावरणं तस्थिन् ज्ञानावरणे कर्मणि सित प्रज्ञा च अज्ञानक्ष प्रज्ञान्ञाने ह्वौ परीपदी भवतः । १० नतु ज्ञानावरणे सित अज्ञानपरीपदो भवतीति युक्तमेव, परिमिद्दं न युक्तम्, प्रज्ञापरीपदो ज्ञानावरणं सित कथामुरप्यते ? साध्युक्तं मवता, प्रज्ञा हि श्वायोपश्मिकी वर्तते तेन प्रज्ञामदो मितिकृतावरणश्च्योपश्मे सित सन्धायते अवधिमनःपर्ययकेवल्ङ्मानावरणं सित प्रज्ञा मदं जनयत्येव सर्वावरणश्चये तु मदो नोरपश्ची।

अधापरभोः प्रश्वस्योः सब्भावे अपरपरीवहद्वयस्चनार्यं सूत्रमुच्यते—

### दर्शनमोहान्तराययोगदर्शनालाभौ ॥ १४ ॥

दर्शनमोहरच अन्तरायस्य दर्शनमोहान्तरायौ तयोर्द्शनमोहान्तराययोः, अदर्शनश्च अञामरचार्द्शनाञामौ ! दर्शनमोहे कर्मणि सति अदर्शनपरीषहो मर्वात अन्तराये कर्मणि छाभान्तराये कर्मणि सति अञामपरीषहो भवत्येयं ययाक्रमं क्षात्रव्यम् ।

२० अध मोहनीयं फर्म द्विप्रकारं वर्तते दर्शनमोहरचारित्रमोध्रग्वेति । तत्र तर्शनमोहे छद-र्शनपरीपद्दी मवद्भिरुक्तव्यारित्रमोहे कति परीपद्दाः मञ्जतीत्यनुरोगे सित सुश्रमेदसुरुयेटे—

### चारिश्रमाहे नाम्स्यारतिस्त्रीनिषद्यकोशयाचनामुरकार-

#### पुरस्काराः ॥ १५ ॥

नग्नस्य भावो नग्न्यम्, न एतिरातिः, स्तृणाति आञ्छादयित परगुष्पान् निजदे)यान् २५ इति स्त्री, निर्धादन्त्युपविद्यान्त यस्यां सा निषद्या, आक्रोशनप्राक्षोशः, याचितर्योधना, नाम्यञ्च अरतिश्च स्त्री प निषद्या च आक्रोशश्च याचना च सत्क्रारपुरस्कारश्च नाम्यारितिव्यक्तिश्च याचनासत्करपुरस्काराः । चारित्रमोते कर्मणि चदिते सति एते सन्त परीपद्दाः पुंचेदोदयादिनिः भित्ता भवन्तीति वेदितन्यम् । मोहोदये सति प्राणिपीडा भवति प्राणिपीडापरिहारार्वं निषद्या-परीपद्द उत्पद्दते इति वेदितन्यम् ।

३० अथापरपरीपहनिमित्तकर्भविदोपपरिज्ञानार्थः सूत्रमिदसुच्यते—

९.१७-१८ ] नवमोऽध्यायः

२५५

10

### बेदनीये शेषाः॥ १६॥

वेदनीये कर्मणि सति शिष्यन्ते ध्रियन्ते इति शेषा एकादश परीपक्षः भवन्ति "ज्ञानावरणे प्रज्ञाझाने" [त॰ स॰ ५।१३] इति ही परीपक्षणुक्ते। "दर्शनमोहान्तराय-योरदर्शनालामी" [त॰ स॰ ५।१४] इति च हाजुकी। "वारित्रभोहे नामन्यारतिझीनिय-धाकोशयाचनासत्कारपुरस्काराः" [त॰ स्० ९।१५ ] इति सप्त परीपद्याः सम्भाविताः, एयं स्वत्रवेण समुदिता एकादशोकास्तेम्यो ये उद्धारितास्ते शेषा इर्युच्यन्ते। ते के ह्युरिर-पासाशीतोष्णदंकमशक्त्वर्याध्यन्यावधरोगत्णस्यर्शमहस्त्रका एकादश परीपद्याः वेदनीयं भवन्ति जिने योजिता इत्यर्थः।

अध पूर्वोक्ताः परीपहा एकस्मिन् पुरुषे युगपत् कति मवन्तीति प्रस्ते सूत्रमिदसुच्यते । श्वामिना—

एकादयो भाज्या युगपदेकस्मिन्नेकान्नविद्यति : ( ते: ) ॥१७॥

एक आर्दिवेंदां ते एकादयः ! क्रांसिश्चिदात्सांत एकः परीपदो क्रांसिश्चिद् द्वौ क्रांसिश्चिद् द्वौ क्रांसिश्चिद् द्वौ क्रांसिश्चिद द्वौ क्रांसिश्चिद द्वौ क्रांसिश्चिद द्वौ क्रांसिश्चिद व्याप्ति क्रांसिश्चिद व्याप्ति क्रांसिश्चिद्ध व्याप्ति व्याप्ति वर्तते स तु आङ् अभिविध्यर्थः । यथासम्भवं योजनीयाः । अत्र आष्ट् आभिव्याप्तिः । एकोनविद्यादिमभिव्याप्येत्यर्थः । कथम ? द्वांतोष्ण- १५ परीपद्ध शेभिष्ये अन्यतरो मधि द्वीतमुष्यो वा । द्वाप्यापरीपद्दे स्वित निषद्यापर्ये न मवतः , निषद्यापरीपदे द्वाप्ति क्रांसिश्च व्याप्ति द्वी न भवतः । इति त्रयाणामसम्भवे एकानविद्यतिरक्तिसान् गुगपद् भवति । नतु प्रह्वाक्षाने परस्थरविद्ये तत्राप्तिस्य हानिः कथं म भवति ? साभूकं भवतः श्रुतक्षानापेक्ष्या महामद् उत्पद्धते अव- धिमनः पर्ययेग्वेचक्रकहानापेक्ष्या अञ्चान्त्ररीषहोऽपि भवतीरित को विद्यापः ।

अथ गुप्तिसमितिधर्मातुप्रेक्षापरीयहजयलक्षणाः पद्म संवरहेतन उक्ताः । इदानी पारित्रं संवरहेतुर्वक्तन्यसद्भेदपरिक्षानार्थः योगोऽपमुद्यते—

## सामाधिकच्छेदोपस्यापनापरिहारविशुद्धिस्स्मसाम्प-राययभारूपानमिति चारित्रम् ॥१८॥

सामायिकस्त्र छेदोपस्थापना च परिदारिवशुद्धिध सूच्ससाम्परायश्च यथाष्यातकच २५ सामायिकस्त्रेदोपस्थापनापरिद्वारिवशुद्धिसुक्षमसाम्परायथाख्यातम्। समाद्वारो द्वन्द्वः। एतत्सा-मायिकादिकं पद्धकं चारित्रं भयतीति वेदिवन्यम्। इति शब्दः समाप्त्वर्थं वर्तते तेन यथाख्यान्तेन चारित्रेण परिपूर्णः कर्मस्त्रयो भवतीति झातन्यम्। यथाप दशलाक्षणिकं धर्मे यः संयम उक्तः स चारित्रमेष तथायत्र पर्यन्ते चारित्रनिक्षणं साझात्यरमनिर्वाणकारणं चारित्रं भवतीति झापनार्थं वेदितन्यम्। तत्र सामायिकस्य उन्हर्णं दिग्देशानर्थंदण्डिपितिसामायिक-३०

१ एकोनविद्यतिः आ०, द०, अ०। 🦠

**₹**იი

प्रोपधोपवासेत्यधिकारे प्रोक्तमेव । 'अगरेषां चतुषां छक्षणं कथिय्यासः। तत्र सामायिकं द्विप्रकारम्-परिमितकाटमपरिमितकाटक्षेति । स्वाध्यायादी सामायिकस्यक्षणं परिमितकाटम् ! हैर्यापधादायपरिमितकाटमं वेदितव्यम् । प्रमादेन हतो यो उत्त्यर्थः प्रबन्धो हि हिंसादीनायन्त्रवान्तरमुष्टानं तस्य विलोपे सर्वथा परिस्थानं सम्यग्तानोक्तविधिना प्रतिक्रिया पुनर्वताप 'रोपणं छेदोपस्थापना, छेदेन दिवसप्रमासादिम्बञ्चाहापनेनोपस्थापना ब्रतारोपणं छेदोपस्थापना । सङ्कल्पविकल्पनिपेघो वा छेदोपस्थापना भवति । परिष्ठाणं परिहारः प्राणिवधिनष्टचिरित्यर्थः । परिहारेण विशिष्टा सुद्धः 'कर्ममटकल्डक्कम्लालनं यस्मिन् चारित्रे तत्परिहारिवसुद्धः चारिवमिति या विषदः । तत्त्रकृणं यथा—द्वाप्तिवस्य वहुकालतीर्थकरपादसेविनः प्रत्याख्याननामचेयनयमपूर्वभोक्तसस्यगाचारवेदिनः प्रसादरहितस्य अतिपुरकल्प१० चर्यानुष्ठायिनस्तिकः सन्ध्या वर्जयस्या द्विगञ्जूतिगामिनो सुनेः परिहारविशुद्धिचारित्रं भवति ।
तथा चोत्तम्—

## "<sup>3</sup>वनीसवासव्यम्मो वासपुधरां च तिरययरम्हो । पद्यक्खाणं पढिदो संभूगद्दगाऊअविहारो ॥" [

त्रिवर्षादुपरि तथवर्षांश्वन्तरे वर्षेष्टवक्ष्वमुरुवते। अतीवसूद्रमञ्जेमो यस्मिन् चारित्रे तत् १५ सून्ससाम्परायं चारिवम् । सर्वस्य प्रोहतीयस्योपद्यमः श्चर्यो या वर्वते यस्मिन् तत् परमौदासीन्यळ-श्चर्ण जीवस्वमावद्यां यसास्यातचारित्रम् । यथा ग्यसत्यातस्य अधाष्यातस्यितं च द्वितीया संज्ञा वर्तते । तज्ञायमर्थः—चिरन्ततचारित्रविधायिथियदुरुष्टणं चारित्रभाक्यातं कथितं ठाट्यां चारित्रं पूर्वं जीवेन न प्राप्तम्, अध अनन्तरं मोहस्ययोपद्यमाभ्यां तु श्राप्तं यच्चारित्रं तत् अधाष्यात-द्वव्यते । सामायिकाच्छेदोपरधानाचारित्रं गुणैः प्रकृष्टं छेदोपस्यापनाचारित्रात् परिहारियद्विद्व-चारित्रं गुणैः प्रकृष्टं परिहारियष्ठिद्वचारित्रात्मक्तमसाम्यरायचारित्रं गुणैः प्रकृष्टं सूक्ष्मसाम्पराय-चारित्रात् यथाप्त्यातचारित्रं गुणैः प्रकृष्टं तेत्त कारणेनोत्तरगुणप्रकर्यद्वापनार्थं सामायिकादीनाम-नुक्रमेण वचनम् ।

अध संवारय निर्जरायाझ हेतुमृतस्य तपसः स्वरूपनिरूपणार्थं प्रवन्धो रच्यते । तक्तपो ६५ द्विपकारम्-वाक्रमाभ्यन्तरस्र । तत्र वाहां पट्मकारमाभ्यन्तरस्त्र पट्मकारम् । तत्र वाहाषट्-प्रकारस्य तपसः सुचनार्थं सुत्रमिवमु"च्यते भगवद्गिः---

## अन्शनावमौद्र्यपृतिपरिसङ्ख्यानरसपरित्यापविविक्तराय्यासन-

## कायक्लेशा चान्नां तपः॥ १९॥

१ पोषाम् भारः, ६०, ब॰ । २ कर्मफल – आ०, ६०, ब॰ । ३ ''वीसं वासो बम्ने वासाप्रभनं च तित्यगरमूटे । प्रचक्ताणं पदिद्देरे संस्मादुमा ऊषविद्दारो (''' –गाँ० जी॰ गा॰ ४५२ । जिसदर्यजन्मा वर्षप्रकलं खद्ध तीर्यकरमूले । प्रत्याख्यानं पठितः संप्योनद्विगव्यृतिविद्दारः ॥ ४ तथैव ख्यातः भारः, द०, ज्ञः । ५ सून्यते ता॰ । ९|₹० ]

#### नवमोऽध्यायः

308

अनशनस्त्र अधमीदर्यस्त्र वृत्तिपरिसङ्ख्यानस्त्र रसपरित्यागश्च विविक्तश्च्यासनस्त्र अनशनायमीदर्श्वत्रिपरिसङ्ख्यानरसपरित्यागविशिकश्रश्यासनकादक्लेशाः । एते पट् संयमिवदीपा बाह्यं तपी भवति । तत्र तायदनदानस्य स्वरूपं निरूप्यते---तदास्वफल-मनपेच्य संयमप्राप्तिनिमित्तं रागविध्वंसनार्थं कर्मणां चूर्णीकरणार्थं सदुध्यानप्राप्यर्थं ज्ञास्त्रान भ्यासार्यक्र यत् क्रियते उपवासस्तदनदानसुच्यते । संयमे सावधानार्थं वातपित्तरलेध्यादिदीपी- ५ पशमनार्यं ज्ञानभ्यानादिसुलसिद्धः पर्धः यत्स्तोकं भुज्यते तद्वमीदर्यम् । आश्चानिरासार्धमेक-मन्दिराद्विप्रवृत्तिविधानं निद्वेपये सङ्कल्पविकल्पचिन्तानियन्त्रणं वृत्तेर्भोजनप्रवृत्तेः परि समन्तान् सङ्ख्यानं मर्यादागणनसिति याधद् वृत्तिपरिसङ्ख्यान्सुच्यते । हृदीकसद्निपद्वनिपित्तं निद्रा-विजयार्थः स्वाप्यायादिसुखसिद्धः पर्यः । सस्य कृष्यस्य वृतादेः परित्यायः परिहरणं रसपरि-त्यागः । विविक्तरेषु शुन्येषु सृहमुहागिरिकन्दरादिषु पाणिपोडारहितेषु शब्यासनं विविक्तशय्या- १० सर्न पद्ममं तपः । किमर्थम् १ आबाधाविरहाधं ब्रह्मचर्ष्यसिद्धन्यर्थं खाध्यायध्यानादिप्राप्त्यर्थं तद्वि-धातव्यम् । कायस्य क्लेशो दुःखं कायक्लेशः । उष्णतौं आतपे स्थितिः वर्षतौ सहभूळनिवासित्वं शीतर्ती निवारणस्थाने शयनं नानाप्रकारप्रतिमास्थानखेत्येपमादिकः कायक्लेबाः पष्ठं तपः किंद्रते क्रियते १ द्वारीरदुःस्वसद्नार्यं द्वारीरसुखानभिवाष्ट्रहार्यं जिनधर्मप्रभावनादार्थद्व । यट-च्छया सम्मागतः परीपहः, स्वयमेय कृतः कावक्लेशः इति परीपहकायक्लेशयोविशेषः । यस्माद् १५ वाह्यसरवपेक्षया अदः वट्मकारं तपो भवति परेवाम अध्यक्षेण च भवति हेनेद् तपो बाह्य-मच्यते ।

अधेदानीमाभ्यन्तरतपःशकारत् चनार्थं स्वभिदमुख्यते— भाषश्चित्ताविनपर्वेषाष्ट्रस्यस्वाच्याथव्युरसर्गप्र्यानान्युत्तरम् ॥ २०॥

प्रकृष्टो यः शुभावहो विधिर्यस्य साधुलोकस्य स प्रायः प्रकृष्टशास्त्रः । प्रायस्य साधु- २० लोकस्य चित्तं यस्मिन् कर्मणि तत् भायक्षित्तमात्मशुद्धिकरं कर्म । अथवा प्रसतः प्रणष्टः अयः प्रायः अपरायसस्य चित्तं शुद्धिः प्रायक्षित्तम् । कौरस्करादित्यात्मकारातमः ।

"प्राय इत्युच्यते लोकश्चित्तं तस्य मनो भवेत् । तस्य ग्रुद्धिकरं कर्म प्रायश्चितं तहस्यते ॥" [

प्रायश्चित्तञ्च विनयश्च वैयाद्यत्त्यश्च स्वाध्यायश्च व्युत्सर्गश्च श्चानञ्च प्रायश्चित्तविनयवैया- २५ वृत्त्यस्यास्यायगुत्सर्गध्यानि एतानि पद् संयमस्थानानि उत्तरमभ्यात्तरं तपो सवति । अभ्य-गृत्तरस्य मनसो नियमनार्थस्यात्तव प्रमादोत्तन्तरोपनिषेधनं श्चाश्चित्तम् । ज्योद्येपु अनिषु आदरो विनय तस्यते । शरीरप्रवृत्तया यात्रादिगमनेन द्रव्यात्तरेण वा यो म्हानो मुनिस्तस्य पादमदेना-दिभिशाराध्यनं वैयाधृत्त्यमुच्यते । ज्ञानभावनायामस्यस्त्वपरिष्ठारः स्वाध्याय तस्यते । इदं शरीरं मदीयमिति सङ्कल्यस्य परिष्ठतिन्त्युत्सर्यः । मनोविश्वमपरिष्ठरणं ध्यानमुच्यते । ३०

१ – पातुषट्— आरा०, ६०, जा० । २ - मध्यक्षणे च आरा०, ६०, जा० । ३ - किरस्करा— स्व० । १ – राधनः आरा०, अरु।

ę٥

३०२ तत्त्वार्थवृत्ती

[९।२१-२२

### अवेदानीमुक्तानां प्रायश्चित्तादीनां पकारसङ्ख्याप्रतिपादनार्थं सूत्रमित्नाहुः— नवस्तुर्ददापश्चक्तिमेदा यथाकार्म प्राय्वामात् ॥ २१ ॥

नव च चत्वारस्व दश च पञ्च च ह्री च नवचतुर्दशहुपस्ते भेदा येषां ध्यानात् प्राप्यतिनां मायश्चित्तादिव्युत्सर्गोन्तानां ते नवचतुर्दशपद्मिनेदाः ययानमां ययासंख्यं ५ पद्मानां भेदा भवन्तीत्वर्षः । तेन नवभेदं भागश्चित्तं चतुर्भेदो विनयः दशभेदं वैयाष्ट्रप्यं पद्भभेदः स्वाप्यायो हि्रिभेदो व्युत्सर्गं इति । ध्यानस्य तु बहुतरं वक्तव्यं वर्तते तेन तत्पवन्यो सिन्नः करिय्यते ।

अयेदानी बायश्चित्तस्य नवानां भेदानां निर्मेदनार्थं सूत्रप्रिदमुच्यते स्यामिना— आलोचनप्रतिकामणतद्वु भाषविवेकव्युतसर्गतपरखेद-

#### परिद्वारोपस्थापनाः ॥ २२ ॥

आलोचनब्ब प्रतिवसण्डा तेषुभयम्ब विवेचक व्युत्सर्गरेच तपश्च छेदश्च परिदारश्च उपस्थापना च तास्त्रयोक्ताः । एकान्तनिषण्णाच प्रसन्नचेतसे विद्वातन्तेषदेशकालाय ग्रुपते ताट्ट-होन क्रिप्येण विनयसितं यथा भवत्येवसम्बन्धनक्षीलेन िद्युतस्यस्त्रवृद्धिना आस्प्रप्रादशका-वानं निवेदनपाराधनाभगवतीकवितदशहोपरिहतसालोचनसुच्यते । के ते दश दोषा इति १५ चेत् १ उच्यते—

## "'आकंषिय अणुमाणिय जं दिट्ठं बादरं च सुहुमं च । कष्णं सदाउत्तियं बहुजणमञ्जत्ततस्मेती ॥" [ भ० आरा० गा० ५६२ ]

अस्यायमर्थः—आक्रम्पितम्-ध्वकरणाविदानेत गुरोरतुकम्पामुत्पाद्य आलोचयित । १। अनुमानितं वचनेनानुमान्य वा आलोचयित । २। यद्रष्टं यन्त्रेकः दृष्टं दर्वेवालोचयित । १। क्रप्यं केनियत् स्थानेवालोचयित । ४। क्रप्यं केनियत् पुक्रपेण निजदोपः प्रकाशितः, अगवन् , याद्यो दोषोऽनेन प्रकाशितक्तादशो दोषो ममापि वर्तते इति प्रचल्लम् लोचयित । ६। सद्दावित्यं शब्दाकुलितं यथा भवत्ये वया गुरुरिष त शृणोति वादशकोलाह्लमध्ये आलोचयित । ७। बहुक्तं बहुन् जनाम् प्रत्यालोध्य प्रति । ८। अन्यक्तम् न्ववस्थायुद्धस्यापे आलोचयित । ५। तस्सेवी यो गुक्तं दोषं सेवते २६ तदमे आलोचयित । ५०। इद्दिष्यमालोचनि यदि पुरुपमालोचयित तदा एको गुरुरेक आलोचकः गुमानिति पुरुपस्य द्वयाश्यमालोचनम् । क्षी चेदालोचयित तदा चन्द्रसुर्यदीपादे-प्रकाशे एको गुरुरे हे वियो अथवा हो गुरु एका क्षी द्रश्येषं स्थालोचनं न्यावयं मथिति । आलोचनतरित्रालोचयितं वा प्रावित्वत्वमृत्वतं महत्त्वपं तरोऽभिन्नेकस्त्रस्यं मथिति । जालोचनतरित्रालोचयितं वा प्रावित्वत्वमृत्वतं महत्त्वपं तरोऽभिन्नेकस्त्रस्यं न भवित । निजदोपमुष्वार्योचार्यं मिश्या मे दुष्कृतमात्वित्व कर्माकृत्वतं प्रतिक्रमणं गुरुणानुद्धातेन शिव्यो मिश्या मे दुष्कृतमात्वित्यं प्रतिक्रमणा आलोचार्ये मावित । शिव्यो विक्रमण्या स्वतं । प्राविक्रमणं गुरुणानुद्धातेन शिव्यो प्रतिक्रमणं । आलोचनं प्रदाय प्रतिक्रमणा आलोचोंक्तेव

थाक्रियतमनुमानितं यदृष्टं चादरञ्ज मृक्ष्मञ्च । छन्नं शन्दाकुलितं नहुक्षन्यव्यकं तत्सेवी ।

नवमोऽध्यायः

303

कर्तव्या । शद्धरकारपशुद्धरवेन यत्र सन्देहविपर्वयौ भवतः, अशुद्धस्यापि शुद्धरवेन वा यत्र निकायो भवति तत्र तदुभयमालोचनप्रतिकमण्डुयं भवति । यद्वस्तु नियतं भवति तदुवस्तु चैन्निजभाजने पति मुख्यमध्ये वा समायाति यस्मिन् वस्त्रनि गृहीते वा कपायादिकमुरुखते तस्य सर्घस्य वस्तुनस्त्यागः क्रियते। तद्विवेकनाम पायश्चित्तं भवति । नियतकालं कायस्य वाची सनसञ्च त्यामो ब्युरसर्ग उच्यते । उपनासादिपूर्वोक्तं यङ्घिधं पास्नं तपस्तपोनाम प्रायश्चित्तं । ४ भवति । दिवसपक्षमासादिविधागेन दीम्राहापनं छेटो नाम प्रायक्षित्तं भवति । दिवसपक्षमा-सादिविमारेन दूरतः परिवर्जनं परिहारो नाम शायश्चित्तं भवति । महावतानां मूलच्छेदनं विधाय क्रमापि टीक्षात्रापणम् उपस्थापना नाम पायश्चित्तं भवति । अञ्चाचार्यमप्रध्या आतापनावि-करणे आलोचना भवति । पुस्तकपिन्द्ययादिपरोपकरणमहणे आलोचना भवति । परोद्ये प्रमाइतः आचार्यादिवचनाकरणे आस्त्रोचना भवति । आचार्यमपृष्ट्वा आचार्यप्रधोजनेन गत्या १० आगमने आलोचना भवति । परसङ्घमपुष्ट्या स्वसंघागमने आलोचना भवति । देशकारू-नियमेन अवश्यकर्तव्यस्य व्यतविद्योषस्य धर्मकथादिव्यासङ्गोन विस्मर्णे सति धुनःकरणे आसोचना भवति । एवंषिषेऽस्यस्मिन् कार्यस्वहने आहोचनैव प्रायश्चित्तं भवति । षिबन्द्रियेषु भवागादिदुःपरिणासे मतिक्रमणं भवति । आचार्यदेषु हस्तपादादिसंग्रहते प्रतिक्रमणं भवति । जतसमितिगृष्टिषु स्वल्पादिचारे प्रतिक्रमणं भवति । पैशून्यक-१५ ल्हारिकाणे प्रतिकारणं भवति । वैद्यायत्त्यस्याध्यायारिकाराटे प्रतिकारणं भवति । गोचरगतस्य कामस्तोष्याने प्रतिक्रमणं सर्वति । परसंक्लेशक्रमणादौ च प्रतिक्रमणं भवति । दियसराज्यन्ते सोजनगमनादौ आलोचनाप्रतिक्रमणद्वयं भवति । छोचनसच्छेदस्बद्नेन्द्रिया-तिचारराजिभोजनेषु उमयम् । पश्चमासचतुर्गाससंबत्सराहिदोपादौ चोभयं भवति । मौना-दिना थिना कोचविधाने ब्युत्सर्गः । उदरक्रमिनिर्गमे ब्युत्सर्गः । हिममसकदिमहावातदिसंह- २० र्पातिचारे व्यत्सर्गः । आर्ट्रभूस्यूपरि गमने व्यत्सर्गः । द्वरितकृणोपरि गमने व्युत्सर्गः । वर्द्रमो-परि समने ध्यःसर्गः । जानुमात्रज्ञरूपवेशे व्यत्सर्गः । परिनिमस्त्रवस्तनः स्वीपयोगविधाने व्य-रसर्गः । नाथादिना नदोतरणे व्यवसर्गः । पुस्तकपतने व्यवसर्गः । प्रतिपायतनेव्युत्सर्गः । पञ्चभ्यावरविषातातृष्ट्रदेशततुमलविसर्गादिषु व्युत्सर्गः । पक्षादिप्रतिष्ठमणकियान्व वर्षोष्ट्या-नप्रष्ट्रचन्तादिषु व्युत्सर्गः, <sup>३</sup>एवमुच्चारप्रश्रवणादिषु च प्रसिद्धो व्युत्सर्गः<sup>४</sup> । एवमुण्या-२५ सादिकरणं छेदकरणं परिहारकरणमुपस्थापनाकरणं सर्वमेदत्यरमायमाद् देवितव्यम् । नवविध-प्रायश्चित्तफलं तावत् भावप्राक्षा दनमनवश्यायः अभावः कृत्यपरिहरणं धर्मदार्ह्यादिकस्य वेदितञ्चम ।

अध विनयभेदानाह—

ज्ञानदर्शनमारिञोषचाराः ॥ २३ ॥

30

१ बागादिषु पः आ॰, द॰, ज॰। २ - तत्याख्याः आ॰, द॰, ज॰। ३ एवं प्राथकिः समुख्यास्- ता॰। ४-छर्ग एव ता॰। ५-प्रसादतम् आ॰, द॰, ज॰।

तस्वार्ययूक्ती 308

**९**:२४-२५

**क्षानश्च क्षान**धिनयः दर्शनस्य दर्शनयिनयः चारित्रञ्च चारित्रधिनयः उपचाररच धपचारविनयः झानदर्शनचारित्रोपचाराः। एवमधिकृत एव विनयशञ्दोऽत्र योजितव्यः। अनद्ध-सेन देशकास्ट्रव्यभावादिशुद्धिकरणेन बहुमानेन मोक्षार्य श्लानप्रहणं हानाभ्यासी ज्ञानस्मरणा-दिकं यथाशकि ज्ञानविनयो वैदितच्यः । तत्त्वार्यश्रद्धाने शृङ्कादिदोष(दितत्वं दर्शनविनय विभानं भवति । स्त्रयं चारित्रानुष्ठानञ्च चारित्रविनयो सवति । आचार्योपाध्यायादिषु अध्यक्षेपु अध्युत्यानं बन्दनाविभानं <sup>र</sup>करकुट्दमङीकरणम्,तेषु परोक्षेषु सत्युः कायबाङ्गमनोधिः करयोटनं गुणसङ्कीर्तनमतुष्परणं स्वयं ज्ञानानुष्ठाषित्वञ्च उपचारविनयः । विनये सति ज्ञानहाभौ भवति आचारविशुद्धिरच सञ्चायते, सन्यगाराधनादिकञ्च पुर्मोल्लभते । इति विनयफलं १० ञातन्यम् ।

अध वैयायुत्त्यभेदमाह्—

## आचार्यापाध्यायतपस्विशेक्षम्कानगणकुत्तसङ्गसाधुमनोज्ञानाम् ॥ २४ ॥

आचार्यरच उपाध्यायरच तपस्त्री च ब्रीक्षरच ग्रांनश्च गणरच क्रुस्टब्च संचरच साधुरच मनोक्रश्च ते वधोकाः । तेयां दशविधानां पुरुषाणां दशविधं वैवाष्ट्रस्यं भवति । अत्वरन्ति १५ व्रतान् बस्मादित्याचार्यः । मोश्लार्थमुपेत्याधीयते शास्त्रं तस्मादित्युपाध्यायः । महोपवासादि-वपोऽनुष्ठानं विद्यते यस्य स तपस्ती । शास्त्राभ्यासशीलः श्रीक्षः। रोगादिपीडितश्रुपीरो ग्लानः । **वृद्ध**मृतिसमृहे। गणः । दीक्षकाचार्यक्षिष्यसङ्घातः कुद्धम् । ऋषिमुनियस्यनाधाररूप्यश्चातुः र्वर्ण्यश्रमणसमृदः सङ्घः । ऋष्यार्थिकाश्रावकशाविकासमृद्दो या सङ्घः । चिरदीक्षितः साधुः वक्तुत्वादिगुणविराजितो होकाभिसम्मतो विद्वान् मुनिर्मनोज्ञ उच्यते । ताहशोऽसंयतसम्यग्ट-२० ष्टिर्श मनोङ् ७७वते । एतेषां दशविधानां व्यापी सति श्रासुकीवधभक्तपानादिपश्यवस्तुवसति-कासंस्तरणादिभिवेँयावृत्त्यं कर्तेव्यम्। धर्मोपकरणैः परीषद्वविनाद्यानैः सिध्याःवादिसम्भवे सम्यक्तवे प्रतिष्ठापनं वाद्यद्रव्यासम्भवे कायेन रूठेच्याचन्त्रर्मसाच्यानवनदिकं तद्वसुरुसानुद्रानञ्ज वैयायृत्त्वमुच्यते । तदनुष्ठाने कि फळप् १समाधिप्राप्तिः विचिकित्साया अभावः **दच**नगत्सच्या-दिमाक्ट्यञ्च वेदितज्यम् ।

अथ स्थाप्यायभेदानाह—

ગ્ધ

### वाषनापुरुद्धनानुप्रेद्धास्त्रायभरमीपदेशाः ॥ २५ ॥

शाचना च प्रकार च अतुपेक्षा च आस्तायक्ष धर्मीपदेशक्ष वाचनापुच्छनानुपेक्षास्ना-यधर्मोवहंताः । एते पद्ध स्वाध्याया उच्यन्ते । पद्भानां स्रक्षणम् यथा यो गुरुः पापक्रियाविएतो भवति अध्यापनिक्रयाफलं नापेक्षते सै गुरुः शास्त्रं पाठयति शाखस्यार्थः वाच्यं कथयति प्रन्था-३० र्यद्वयम्ब व्यास्पाति एवं जिनिधमपि जास्त्रदानं पात्राय दहाति उपदिशति सावाचना कथ्यते । ष्टुच्छनः प्रश्तः अनुयोगः। शास्त्रार्थं जानस्रपि गुरुं प्रच्छति । किमर्थम् ? सन्देहविनाशाय । निश्चि-तोऽप्यर्थः किमर्थं पुरु≋यते ? वलाधाननिर्मित्तं प्रन्थार्थप्रवस्तानिमित्तं सा पुरुखना । निजोबाित-

१ - तोऽतिभक्ति-सा० । २ अज्ञसिकरणम् ।

९।२६-२७ ]

#### नवसोऽध्यायः

304

80

परम्रतारणोपहासादिनिमित्तं यदि मवित तदा संवरार्थिका न मवित । परिकातार्थस्य एकामेण मनसा यसुनः पुनरभ्यसन्मनुद्रीयनं सा अनुप्रेक्षा सहयते । अष्टस्थानोधारिवद्रीयेण यच्छुद्धं योवणं पुनः पुनः परिवर्तनं स आन्नायः कश्यते । दृष्टारष्ट्रप्रयोजनसन्येच्य उन्मारीविच्छेदनार्थं सन्देहच्छेदनार्थमपूर्वोर्थमकाशनादिकते केयलमात्मश्रेयोऽर्थं महासुराणादिधमंकथाशनुकथनं धर्मीयदेश उच्यते । वदुक्तम्—

## "हितं जूपात् मितं जूपात् जूपाद्धर्यः यसक्तरम् । प्रसङ्गादपि न जूपाद्धर्यमयशस्त्रसम् ॥" [

अस्य पञ्जविभस्त्रापि स्वाध्यायसा च कि फल्लम् ? प्रज्ञातिशयो भवति प्रशस्तस्यवसायश्च सञ्जायते परमोरक्रप्रसंबेगअकस्ति । कोऽर्थः ? प्रवचनस्थितिऔर्धाते तपोवृद्धिनौभीति, अतिचार-विकाधने वर्वति, संशयोच्छेदो जावदीति, भिष्याकादिभयाद्यभाषो भवति।

अथ ब्युस्सर्गस्वरूपनिरूपणं विधीयते --

#### षाह्याभ्यन्तरोपध्योः ॥ २६॥

अय ध्यानं बहुवक्तश्यमिति यदुक्तं तस्य स्वह्यनिह्मपणार्थं प्रवन्धो रच्यते । तत्र स्रवद् ध्यानस्य प्रयोक्ता ध्यानस्यहर्षं ध्यानकार्द्यनिर्द्यारणं चैतत्त्रयं मनसि ४६६वा सुत्रमिद्सा-हुराचार्योः—

# उत्तमसंहबनस्यैकाग्रचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तर्मुहृतीत् ॥ २७ ॥ - २५

उत्तमसंहननं वश्चर्यभवञ्चनार/चनारापरस्थाः यस्य सः उत्तमसंहननस्तरयोक्तमसंहनन-स्टेस्यनेन <sup>२</sup>ध्यातस्य कर्ता प्रोक्तः । एवधिधस्य पुरुषस्य ध्यानं भवति । किञ्चाम ध्यानम् ? एकाप्र-

१ – कर्कारायः आरः, दः, बारः। २ स्वागे ब्रक्तिः आरः, दः, जः। ३ – नेकसः ५ – आरः, दः, जः। ४ धृस्या आरः, दः, जः। ५ ध्यानकर्ताआरः, दः, जः। २५

तस्वायंग्रसी

[ ९|२८-२९ चिन्दानिरोधः । एकमप्रं मुखपवलम्बनं द्रव्यं पर्योयः तदुनयं स्थूलं सूक्ष्मं यः यस्य स एकापः एकामस्य चिन्तानिरोधः आत्यार्थं परित्यज्यापरचिन्तानिषेध एकामचिन्तानिरोधे भ्यान-भुच्यते । जानार्थोयहरूवंनेन श्विन्ता परिस्थन्द्रवती अवति सा चिन्ता ध्यानं नोच्यते । चिन्ताया अपरसमस्त्रमुखेभ्यः समगावलस्थनेभ्यो व्यावस्यं एकस्मिन्नमे प्रधानवस्तुनि नियमनं निश्चली-५ - करणमेकात्र चिन्तातिरोधः स्यात्—इत्यनेनेकापचिन्तानिरोधलक्ष्यणं ध्यानस्वरूपं प्रतिपादितम् । मुद्रुतं इति घटिकाद्वयं मुहूर्तरयान्तर्मध्ये अन्तर्भुहृत्ः। आ सर्वादीहृत्यान्तर्भुहृतःत् । एतायानेय कालो ध्यानस्य भवतीस्यतेन ध्यानक।लनिर्द्धारण विद्वितम्। एकाभियन्ताया हुधरत्वाद्भत्मुहुर्त्तात् परतः एकामचिन्तानिरोधो न भवति । चपलापि चिन्ता यद्यन्तर्महर्ते स्थितः भवति तदा अप-हरवेन ज्वहन्ती सा <sup>अ</sup>पर्वेक्सेविध्वंसं करोति । चिन्ताया निरोधः सह ध्यानं भवद्विसक्तं १० निरोधातु अभाव उच्यते तेन एकाप्रधिन्तानिरोध एकाप्रधिन्ताया अभावो यदि ध्यानं भवति तिहैं ध्यानमसद्वियमानं स्थात् अवाखवालेयशृङ्गवत् । युक्तमुक्तं भन्नता-अभ्यत्यन्तानिवृत्त्यपेक्ष-या असत् स्वविषयाकार्शवृत्त्यपेक्षायासत् , अमावस्य भाषान्तरत्यात् । अथवा निरोधनं निरोधः इत्ययं शब्दो भावे न भवति । किन्तिर्हि भवति ? कर्माण भवति । तत्कवम् ? निक्ष्यत इति ] इति यचनान् कर्मणि घञ न्रियाः "अकर्तरि च कारके संज्ञायाम्" [ १५ बत्ययः । तेनायमर्थः-चिन्ता चास्रो निरोधश्च चिन्तानिरोधः एकाप्रविन्तानिद्यन्तस्विमस्यर्थः । अजायं भाषः- अपरिस्पन्दमानं ज्ञानमेव ध्यानमुच्यते । किंयत् ? अपरिसन्दमानाम्निज्वास-वन् । यदा अपरिस्यन्दमानाग्निज्याजा दिखा दृत्युच्यते तथा अपरिष्यन्देनावमाससानं हानमेव ध्यानमिति तात्पर्योर्थः । अत्र त्रिषूत्तमसंहननेषु आयसंहननेनेष मोक्ष्रो भवति अपरसंहनन-

अध ध्यानस्य भेदा उच्यन्ते---

₹6

हबेन तु ध्यानं भवत्येव परं मुक्तिनं भवति ।

### आर्तरीद्वधर्म्यशुक्षानि ॥ २८ ॥

दुःसम् अर्दनमति वा ऋतमुन्यते, ऋते दुःस्वभवमार्तम् । स्दः ऋराज्ञयः धाणी, स्दस्य कर्म रीट्रं हुद्दे वा सबं रीद्रम् । धर्मी धरतुष्यरूपम्, धर्मीद्रनपेतं धर्म्यम् । मर्ट्याइनं जीवपरि-णामोद्भवं शुचिगुणयोगाष्ट्रहम् । आतंत्र्य रौद्रश्च धर्म्यञ्च शुरुख्य आतंरौद्रधर्म्यशुरुति, २५ एतानि चत्वारि ध्यानानि भवन्ति । एतश्रतुर्विधमपि ध्यानं सङ्कन्य द्विविधं भवति-प्रदास्ताऽप्र-हास्तमेदात् । पापास्त्रवहेतुत्वादश्रशस्त्रमार्तरीद्रद्वयम् । कर्ममळकळङ्कनिर्दहनसमर्थः वर्ग्यशुरुह्यं क्शम्बम् ।

अथ प्रशस्तस्य <sup>श</sup>स्त्रह्त्पमुच्यते-

### परे मोच्हेत् ॥ २६ ॥

परे भर्म्यशुक्ते हे ध्याने मोक्षहेतु मोक्षस्य परमनिर्याणस्य हेतु कारऐ मोक्षहेतु ٥ş १ सर्वे कर्म- आ०, द०, जल १२ सास्यं निरूपते आ०, ज०। कथ्यते द०।

#### ९।३०-३३ ]

#### नवमांऽध्यायः

३०७

भवतः । तत्र धर्म्यं व्यानं पारस्यवंण मोध्यस्य हेतुस्तद् गौणतथा मोध्यकारणमुपचर्यते, शुक्रभ्यानन्तु साध्यत् तद्भवे मोध्यकारणभुपदामश्रेण्यपेक्षया तु तृतीये भवे मोध्यदायकम् । यदि परे धर्म्यशुक्रभ्याने मोध्यहेत् वर्तेते तिहें आर्तरीहे हें व्याने संसारस्य हेत् भवत इति अर्योपन्त्येव ज्ञायते तृतीयस्य साध्यस्यामावान् ।

अधार्त<sup>ध्</sup>यानस्यरूपमार्--

### आर्तममनोज्ञस्य सम्प्रयोगे तदिवयोगाध स्मृतिसमन्बाहारः ॥३०॥

न 'मनो जानातीति अमनोह्नमांग्रं बल्यु वेतनम्ब्रन्तम्ब्रः । तत्र वेतनं क्रुत्सित्तरूपटुर्गः न्यज्ञारीरदीमांग्यादिसहितं कलत्रादिकं त्रासायुरगृदक्षमुद्रेगजननम्ब शत्रुसपीदिकंच्यः, अवेततं परम्पुष्कं शक्षादिकं विपकण्टकादिकञ्च बाधाविधानहेतुत्वात् । एतस्य सम्प्रयोगे सम्बन्धं संयोगे सित तद्विप्रयोगाय तर्गामनोशस्य विप्रयोगाय विनाशार्थं स्मृतिसमन्वाहारः स्मृतेश्चिन्तायाः १० समन्वाहारः अपराध्यानरहितःवेन गुनः पुनश्चिन्तने प्रवर्तनं स्मृतिसमन्वाहारः । दृश्ययेतस्य मनो विनाशो अविध्यतिति विन्ताप्रवन्धं इत्यर्थः ।

अय द्वितीयस्थातंस्य रुक्षणमाह—

#### विपरीतं मनोझस्य ॥ ३१ ॥

मनो जानाति चित्ताय रोचते मनोश्चं तस्य मनोहास्य ंश्रियस्य वस्तुनोऽर्घकथनं विवरी- १५ तं पूर्वोक्ताद्योद् विपरीत<sup>3</sup>चिन्तनं विपर्वश्वास्यानं द्वितीयमाते मवति । किन्तद् विपरीतम् ? मनोश्चस्य <sup>४</sup>इष्टस्य निजदुबक्त्यक्रस्यपतेयावेकिंग्योगे नियोगे सति तत्संयोगाय स्यृतिसमस्याहारो "विकल्सक्षिन्ताप्रक्य इष्टसंयोगापरनामकं द्वितीयमार्तथ्यानं वेदितव्यम् ।

अथ तृतीयातंध्यानत्रभूणमाह---

#### वेदनायाध्य ॥ ३१॥

90

अत्र चकारः परस्थरसमुख्यत्रे वर्षते । तेनायमधः न ह्यतं मनोहार्ष विपरीतं चेदना-याद्य विपरीतम् । वेदनायाः कस्माद् विपरीतम् ? मनोहात् । तेनायमर्थः न्वेदनाया दुःसस्य सम्प्रयोगे सति तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाह्।रस्तृतीयमातं यवति । वेदनया धीहतस्याऽस्थिर-चित्तस्य परिस्यक्षधीरत्यस्य वेदना संश्लिधाने स्ति कथमेनस्थाः वेदनायाः विनादो भविष्य-तीति वेदनायियोगाय पुनः पुनश्चित्वनमङ्गविद्योगमानन्दनं वाष्पज्ञस्विमोत्यमं पायोऽयं रोमो २५ मासतीव वाषते कृत्यं रोगो विनक्त्यतीनि स्मृतिसमन्वाहारस्तृतीयमातंष्यानं मवतीत्यर्थः ।

अथ चतुर्यस्थार्तध्यानस्य लक्ष्मणं निर्दिश्यते—-

#### निदानञ्च ॥ ३३ ॥

अत्र चकार आर्तेन सह समुक्षीयते । तेनायमर्थः-न केवलं पूर्वेक्तं प्रकारं तृतीपमार्तः-

१ मनो हार्ताति वा॰ १२ प्रियरस्तु – भा॰, द्र॰, जः । ३ -तविचित्तिस्तनम् आ०, द्र०, जः । ४ दृष्टनिज - सा॰, द्र०, जः । १ तिकत्पनि - आ०, द्र०, जः । ६ संदिधाने आ०, द्र०, जः । ७ विनस्यतीति सा॰, द्र०, जः ।

20

÷4

तस्वार्थवृत्त<u>ो</u>

[ %13¥-34

ध्यानं भवति किन्तु निदानस्य चतुर्थमार्तथ्यानं मर्यात, अनागतभोगाकाङ्खालक्षणं निदान-मुच्यते इत्यमिमायः ।

अर्थेतबतुर्विधमस्यानं कर्योतस्यते । इति तस्य स्थामित्वसूचनार्थं सूत्रपिदमाहः— नद्यिरतदेशविस्त्रमत्तसंयनानाम् ॥ ३४ ॥

स विरता न वर्त प्रामा अधिरताः सिण्यादृष्टिसासाद्वनिस्थादंयतसम्यादृष्टिगुणस्थानचतुष्ट्रश्वर्तिनोऽविरता उच्यन्ते । देशनिरताः संयतामयताः, आवका इत्यर्थः । प्रमत्तसंयताः
आरित्राऽनुष्ठायिनः पञ्चद्रश्रथमाद्रसिता महासुनय उच्यन्ते । अविरताश्च देशविरताश्च प्रमत्तस्थताश्च अविरतदेशविरतप्रमत्तसंयतास्तेपामधिरतदेशविरतप्रमत्तसंयतानां तस्पूर्णेकमार्तध्यानं भवति । तत्र आद्यगुणस्थानपञ्चकवितेनां चतुर्विष्मस्यातं सङ्गायते असंयपपरिणामदेश सिहतत्वात् । प्रमत्तसंयतानां तु चतुर्विषमप्यातं ध्यानं भवति अस्यत्र निदानात् । देशविरतस्यापि
निदानं च स्थात् सरात्यस्य अतिरयाघटनात् । अथवा स्थल्पनिदानशस्येनाणुत्रतिरवर्षयाप्रम्यान्
देशविरतस्य चतुर्विथमप्यातं सङ्गच्छत एव । प्रमत्तसंयतानां भ्रत्यान्तंत्रसं प्रमाद्रस्योदयाधिक्यान्
कडाचित् सरम्भवति ।

अध रीद्रप्यानस्य लक्षणं स्वामित्वं चेकेनेय मुत्रेण सूचितुं सुत्रमिदमाहः--हिंसाऽन्यसतेयविषयसंरच्चणेभ्यां रीद्रमविस्तदेश-

### विस्तर्भः ॥ ३५ ।

हिंसा च प्राणातिपातैः अनुतक्काऽसरयमाएणं स्तेयक्क परद्रव्यापद्राणं विषयसंरक्षणक्क इन्द्रियार्थभोगोपभोगासम्बक्द्तिपालनयक्करणं हिसानृतस्त्येष्विपयसंरक्षणांन तथ्यः हिमानृत-स्तेयविषयसंरक्षणेभ्यः । पञ्चमीबहुवचनमेतन् । श्तेभ्याचनुभ्यो राद्रं रोह्ण्यानं समुत्यसंत इति २० वाक्यप्रेषः । तद् रोहण्यानं हिसानृतस्त्यविषयसंरक्षणस्तृतिसमन्याहारत्वश्र्णभविरतदेशांवर-त्योभंवति पञ्चाणस्थानस्याधिकभित्यर्थः । तनु अविरतस्य रोहण्यानं जाबदीस्येय देशविर-तस्य नत्क्यं सङ्गच्छते ? साचूकं भवताः य एकदेशेन विरतसस्य कदाचित् प्राणातिपाराण-भिष्ठायान् यनादिसंरक्षणस्वाच कथं न भटते परम्यन्तु विशेषः-देशसंयतस्य रौहमुत्यन्ति एथ परं नरकादिग्रातकरणं तक्ष भवति सम्यक्तवरत्नमण्डितस्यान् । तद्कम्म—

"सम्पर्दर्शनशुद्धाः नारकविर्यञ्चपुंसकस्त्रीत्वानि । दुष्कुरुविकृतास्थायुर्देरिद्रवाश्च ब्रजनित नाष्यव्यतिकाः॥" [ रत्नकः रहोणः २५ ] प्रमत्तसंयतस्य तु रोद्रस्यानं न सक्त्येव रोद्रस्थानारभो "असंयसस्य सङ्कावात् । ेअवाश मोश्चकारणधम्येभ्यानप्रकारकक्षणस्यादित्वादिनिर्देश्द्रकामस्तरप्रकारांवस्यणार्थं सूर्वायदसाह—

१ तु तन्त्रातंत्रगम् ता०। २ असंयतस्य तद्मलात् आ०, द०, ज०। ३ अधाव मं(ध-कारण धर्मध्यानलक्षणं स्वामित्वयिद्मादः आ०, द०, ज०।

५।३६ ]

### आज्ञापायविपाकसंस्थानविचयाय धर्माम् ॥ ३६ ॥

आङ्का च अपायरच विपाकश्च संस्थानञ्च आङ्कापायविपाकसंस्थानानि तेषां विचयनं विजय आज्ञापायविषाकसंस्थानविजयस्तरमे आज्ञापायविषाकसंस्थानविजयाय धर्म्यध्यानं भवति । किन्तद् धर्म्यंध्यानम् ? स्मृतिसमस्याहारः-चिन्ताप्रकन्धः । किमर्थं चिन्ताप्रवन्यः ? आद्वाविषादाय आद्वाविचयाय आद्वाधिवेदाय आद्वाधिचारणाये । तथा अपार्यावेचवाय ५ स्मृतिसमन्त्राहारः धर्म्मध्यातं भवति । तथा धिपाकविचयाय स्मृतिसमन्त्राहारो धर्म्यभ्यानं सर्वति । तथा संस्थानविचयाय स्मृतिसमन्बाहारो धर्माध्यानं भवति । कोऽसौ आज्ञाबिचयः १ ययाबद्धपदेष्टुः पुरुषस्थामावे सति आत्मवश्च कर्मेद्यान्मन्द-बुद्धित्वे सति पदार्थानामतिसूक्ष्यत्वे सति हेतुरश्चन्तानाद्य उपरमे सति य आसन्तमच्यः सर्वज्ञश्रणीतं शास्त्रं शमाणीकृत्य सूरमयस्त्वर्थं मन्यते अयं वस्त्वर्धे इत्य-१० मेव पतंते । इत्यं कथम् ? याहशमर्थं जैनागमः कथयति सोऽर्यस्तादशः एवान्यधा स मवति "नान्यवाबादिनो जिनाः" [ ्रे इति वचनात् । अतिगहनपदार्ध-श्रद्धानेनार्ष्यात्रधारणमाञ्चाविचय<sup>०</sup>उच्यते । अध्या स्वयमेव विद्वातवस्तृतस्वो विद्वान् तदवस्तु-तत्त्वं प्रतिपाद्यितुमिच्छुनिजसिद्धान्ताऽविरोधेन तत्त्वस्य समर्थनार्थं तर्कनयप्रमाणयोज-नपरः सन् स्मृतिसमन्बाहारं विद्धायि चिन्ताप्रबन्धं करे।ति। किमर्थं स्मृतिसमन्बाहारं करोति ? १५ सर्वेद्धवीतरागस्याङ्गाप्रकाशनार्थम् । सर्वेद्धवीतरागप्रणीततत्त्वार्यप्रकटनार्थः आज्ञाविचयरुक्षणं धर्म्यं ध्यानं प्राप्नोति । १ । प्रिथ्यादृष्ट्यो जन्मान्धसदृशाः सर्वञ्चवीतराग्-प्रणीतसन्मार्गपराङ्गुलाः सन्ते मोक्नमाकाङ्कृति तस्य तु मार्गं न सन्यक परिजानते तं मार्गः-मतिदृरं परिहरूसोति सन्मार्गविनाशिचन्तनभपार्यायच्य उच्यते । अथवा मिध्यादर्शनिध्यान द्वानांमध्याचारिकाणासपायो विनाशः कथसमीषां प्राणिनां भविष्यतीति स्मृतिसमन्याहा- ६० रोऽपायविचयो भण्यते । २ । ज्ञानावरणाग्नष्टककर्मणां द्रव्यक्षेत्रकाळभयभावहेतुकं फला-तुमवनं यजीवः चिन्तयति स विपाकविचयः समुत्यवते । ३ ! त्रिभुवनसंस्थानस्यरूपयि-चयाय स्पृतिसमन्याहारी संस्थानविचयो निगद्यते ।

नतु धर्म्यादनपेतं धर्म्यमिति भयद्भिक्तः तत्कोऽसौ धर्मो यस्मादनपेतं धर्म्यमुक्यते इति चेन् ? उच्यते-अन्तमञ्जनामार्द्भार्वयस्यश्चेनसंयमतपस्यागाकिब्बन्थमद्भवस्यदेदरास्त्रक्णो ६१ धर्मः । निजशुद्भयुद्धैकस्यभावासभावनास्त्रक्षणभ्य धर्मः । अगार्यनगारचारित्रक्क धर्मः । सक्ष्मवादर-दिप्राणिनो रञ्जणक्क धर्मः । तदक्तम्--

''धम्मो वत्युसहावो खमादिमावो य दमविहो धम्मो । चारित्तं खलु धम्मो जीवाणं रक्खणं धम्मो ॥'' [कति० व्यणु०गा० ४७६] तस्मादुक्तस्क्ष्मणाद्धमीद्वतंपतमपरिच्युतं प्यातं धम्यंभुच्यते । ईटन्चियं चतुर्विधमपि ३०

१ - यमुच्यते आ०, ५००, ज० ।

4

#### तस्वार्थपृत्तौ

(राव्य-४०

यर्म्यममत्तसंयतस्य साक्षाद् मवति अविरतसम्यादष्टिदेशविरतप्रमत्तसंयतानां तु गाँण-इत्त्या धर्म्यन्यानं वेदितल्यमिति।

अथ शुक्रुञ्चानमधि चतुर्विधं सर्वति । तत्र प्रथमशुक्रुञ्चानद्वयस्य तावत् स्वामिध्व-गुज्यते----

### शुक्रे चाद्ये पूर्वविदः ॥ ३७ ॥

शुरुष्यानं 'खळु चतुर्तिधममे बस्यति । तन्मध्ये आग्रे हे शुरु शुरुध्याने पृथत्तवि । तर्किभवार्यस्यितिकैविचारसंग्रे पूर्विदः सक्रश्युत्तवानिनो सवतः भृतकेबिश्तः सक्रज्ञयोते इत्यर्थः । चकारात् धम्यंध्यानभि भवति । "ध्यास्यानतो विशेषप्रतिपत्तिन्ति निहि सन्देहादलक्षणम्" [ ] इति वचनात् श्रेण्यारेष्ठणात् पूर्वं धम्यं ध्यानं मवति । १० श्रेण्योस्तु हे शुक्लध्याने भवतस्तेन सक्रलभुतभरस्यापृर्वं करणात्पूर्वं धम्यं ध्यानं योजनीयम् । अपूर्वेकरणेऽनिष्ट्विकरणे सूक्ष्मसाम्यत्ये उपशान्तकपाये चेति गुणस्थातचतुष्टये पृथत्वयितर्कनियारं नाम प्रथमं शुक्लध्यानं भवति । श्रीणक्यायगुणस्थानेषु एक्त्यवितर्कवितारं भवति ।

अन्यपरशुक्कभ्यानद्वयं कस्य भवतीति प्रश्ने सूत्रमिद्वाहः-

#### परे केबिकिनः ॥ ३८ ॥

१५ परे सूच्यकियाप्रतिपातिब्युपरतिक्रयानिवर्तिनाम्नी ह्रे शुक्रप्याने केवलिनः प्रक्षीणसमस्त-हानाङ्ग्रेतः सर्योगस्वलिकोऽयोगकेवलिकश्चालुक्रमेण झातव्यम् । कोसावतुक्रमः १ सूच्यक्रिया-प्रतिपाति सर्योगस्य व्युपरतिक्रियानिवर्ति अयोगस्य ।

अथ येषां स्वामिनः प्रोक्तास्तेषां भेदः रिज्ञानार्थः सूत्रमिदमाहः-

### प्रथक्तवैकत्ववितर्केस्कृमकियाप्रतिपातित्र्युपरतकियानिवर्तोनि ॥ ३६ ॥

१० वितर्कशन्दः प्रत्येषं प्रयुव्यते तेतायं विष्रदः-प्रथक्तविवर्तकं एक्ट्रविवर्तकं प्रथक्तं क्ष्यविवर्तकं प्रथकं क्ष्यविवर्तकं त्याप्रतिवाति च व्यप्पत्तिक्यानिवर्ति च प्रथक्तं क्ष्यविवर्तकं स्वरूमिकः याप्रतिवातिक्यु एत्तिकयानिवर्ति । स्वरूमिक याप्रतिवातिक्यु एत्तिकयानिवर्ति । स्वरूमिक याप्रतिवातिक्यानिवर्ति । व्यप्पता विनष्टा स्वरूमिक अप्रतिवाति । व्यप्पता विनष्टा स्वरूमिक क्षिया व्यप्पतक्रिया तस्यां अस्वयानिवर्शये वर्तते इत्येषं श्रीकं यञ्च क्ष्यव्यानं तद् व्यप्ततिकयानिवर्ति । एतानि चत्यारि श्रुष्ठश्यानािक प्रवित्ति ।

एतेत्रां खतुष्णीं शुक्रध्यानानां प्रतिनिथतयोगावलम्बनःवपरिकानार्धं सूत्रमिदशाहुः स्वामिनः—

## त्र्येक्य**रेगकाथ**योगायोगानाम् ॥ ४०॥

योगशब्दः प्रत्येकं प्रयुक्षयते । तेनायं विष्रहः-त्रयः कायवाङ्गनःकर्मरूक्षणा योगा ३० यस्य स त्रियोगः । त्रिषु योगेषु मध्ये एकः कोऽपि योगो यस्य स एकयोगः । कायस्य योगो

१ - ध्यानं चतु - आ०,१०, अ०। २ दिवते ता०। १ सत्यां व्यतिशयेन ता०, १०, अ०।

#### श्राप्रश्चिम्

#### नषमोःध्यायः

यस्य स काययोगः । न विश्वते योगो यस्य स अयोगः । वियोगः अयक्योगः अर्थक्योगो ती च काययोगः आ न्येकयोगो स्थानिक विश्वति । सनीवचनकायनामवष्टभ्येनासभदेशपित्रियन्त्रम् । अस्यायमधं - प्रथमविवक विश्वते वियोगस्य भवति । सनीवचनकायनामवष्टभ्येनासभदेशपिर प्रन्त्वत् । वस्त्वति विश्वते प्रयापन स्थानिक विश्वति । वस्त्रप्रिक वर्षते । वस्त्रप्रापति ।

अध चतुर्षु शृक्षभ्यानेषु मध्ये पृथक्तविवर्तनेकस्ववितर्क्षवेविद्योगपरिज्ञानार्थः १० सुत्रमिदसाहः —

### एकाभ्रषे सवितर्कवीचारे पूर्वे ॥ ४१॥

पूर्वे हे थ्याने प्रयक्तपवितर्कभेकत्ववितर्कक्षः । एते हे थ्याने कथम्भूते ? एकाध्ये । एकोऽद्वितीयः परिश्रातसकद्वश्रुतद्वानपरिसमाप्तिः पुमानाप्तयो ययोग्ते एकाष्ट्रये । एते हे थ्याने
परिपूर्णश्रुतद्वानेन पुंचा आरभ्येते इत्यर्थः । पुनरिष कथम्भूते पूर्वे हे थ्याने ? सवितर्कवीचा- १५
हे । वितर्कश्च वीचारभ वितर्कवीचारी वितर्कवीचाराभ्यां सह वर्वेते सचितर्कवीचारे प्रयक्तयपपि वितर्कसिहतसेकत्वसिपि वितर्कसिहतम् । तथा प्रयक्तवाचार वीचारसिहतमेकत्वमिप वीचारसिहतमिति तावदनेन एवेण स्थापितम् । तेन प्रयक्तवितर्कवीचारं प्रथमं शुक्रमेकत्व-वितर्कवीचारं द्वितीयं शक्तमिरवेवं भवति ।

अधिकत्ववितर्कवीचारं यो सी वीचारशब्दः स्थापितः स न सिद्धान्तामिमतरतिनेपेधार्थः २० सिंहावळोकतन्यायेन सगवान् सुविभिदं अवीति—

### अवीचारं हिनीयम् ॥ ४२ ॥

न विद्युते दीचारो यस्मिन् तद्वीचारं द्वितीयमेकत्ववितर्कमित्वर्षः । तेन आद्यं गुष्ट-ध्यानं सवितर्के सवीचारक्ष स्थान् द्वितीयं गुष्ठध्यानं सवितर्कपत्रीचारं भवेत् तेनार्यं प्रथणच-वितर्कवीचारं द्वितीयन्तु एकत्ववितर्कावीचारियन्तुभेऽपि ध्यानेऽन्वर्थसंझे वेदिनन्ये । ५५

अधान्पर्यसंज्ञाप्रतिष्रयर्थं सूत्रमिद्मुच्यते—

## वितर्कः स्रुतम् ॥ ४३ ॥

विशेषेण विशिष्टं वा तर्कणं सम्बगृह्नं वितर्कः श्रुतं श्रुतज्ञानम्। वितर्क इति कोऽर्धः ? श्रुतज्ञानमित्यर्थः। प्रथमं श्रुष्ठभ्यानं द्वितीयं श्रुष्ठभ्यानं श्रुतः ज्ञानवलेन भ्यायते इत्यर्थः।

१ – जापनार्थन् भारः, इरु, अञ् । २ ज्ञानेन मारु, दरु, खरु ।

### **क्त्वार्थयू**ची

३१२

[ 6138

## अथ बीचारसन्देन कि रुभ्यते इति प्रश्ते सूर्वामदमाहुः— वीन्यारोऽर्थेरुपञ्जनयोगसङ्कान्तिः ॥ ४४ ॥

अर्थक्ष व्यञ्जनस्य योगस्य अर्थव्यञ्चनयोगास्तेषां सङ्कान्तिः अर्थवः सनयोगसङ्कातिः वीचारो भवतीति तास्तर्यम् । अर्थो ध्वेयो ध्यानीयो ध्यातब्यः पदार्थः द्रव्यं पर्यायो वा । ५ - व्यञ्जनं वचनं शब्द इति यावत् । योगः कायवाङ्गनःकर्मसङ्क्रान्तः परिवर्तनम् । तेनायपर्धः-द्रव्यं ध्यायति द्रव्यं त्यक्तवाः पर्योगं ध्यायति पर्यायन्त परिद्वत्यः पुनर्द्रव्यं ध्यायति इत्येवं पुनः पुनः "सङ्क्रमणमर्थसङ्क्रान्तिहरूयते । तथा शृतज्ञानशब्दमबरुम्बरुम्बरुम्बरु म्बते, तमपि परिहत्य अपरं श्रुतद्वानवचनमाभयति एवं पुनः <sup>२</sup>पुनस्त्यजनाश्रयमाणश्च व्यञ्जनसङ्-कान्ति रूमते । तथा काययोगं मुक्तवा वाग्योगं मनोयोगं वा आश्रयति तमपि विमुत्त्य काययोग-१० मागच्छति एवं पुनः पुनः कुर्वन् योगसङ्कान्ति प्राप्नोति । अर्थव्यञ्जनयोगानां सङ्क्रान्तिः परिवर्तनं बीचारः कथ्यते । नत्वेत्रंत्रिधायां सङ्कान्तौ सत्यामनशस्थानहेतुत्वाद् प्यानं कथं घटते ? साधृकं भवताः ध्यानस्रतानोऽपि ध्यानं सवस्येव बहुत्वाद् दोषो न <sup>अ</sup>विमृश्यते । द्रव्यसन्तानः पर्योगः क्षटदृश्य क्षटदाश्त**रं** सन्तानः, योगस्य योगान्तरःख्य भन्तानस्तदृध्यानमेव भवतीति नास्ति दोषः । तस्मात्कारणात् सङ्क्रान्तिलक्ष्णवीचाराद्वपरिवदेशयकथितं चतुःप्रकारं धर्म्यं ध्यानं शुक्छस्र १५ ध्यानं संसारविच्छित्तिनियत्तं चतुर्दशपूर्वेपोक्तगुप्तिसमितिदशस्थलपर्याद्वादशानुप्रेक्षाद्वावि-शतिपरीषद्वजयनः(रिज्ञटक्षणतंद्वविधोपायं मुनिध्यातुं योग्यो भवति । गुप्त्यादिषु कृतपरिकर्मा विहिताभ्यासः सन् परद्रव्यारमाणुं द्रव्यास्य सृक्ष्मत्वं भावपरमाणुं पर्यायस्य सूच्मत्वं वा ध्यायन् सन् समारोपितवितर्कसामध्येः सन्नर्थव्यञ्जने कायवचसी च पृथक्तवेन सङ्क्रमता मनसा असमर्थश्चिश्चगमवन् भौडार्भकवदव्यवस्थितेन अर्ताश्र्णेन कुठारादिना शस्त्रेण विराद् पृश्लं २० क्रिन्दक्षिण मोहप्रकृतीरुपशमयन् क्षुरयंरच मुनिः प्रथक्तववितर्कवीचारध्यानं अजते । स एव पृथक्यविसकेवीचारध्यानभाक् मुनिः समृत्यमूलं मोहनीयं कर्म निर्दिधक्षन् मोहकारणभूत-सुक्ष्मलोभेन सह निर्देश्वमिच्छन् अस्मसात्कर्तुकामोऽनन्तगुणविशुद्धिकं योगविदेशपं समाधित्य प्रचुरतराणां ज्ञानावरणसहकारिभृतानां प्रकृतीनां बन्धनिरोधस्थितिहासौ च विद्धन् सन् श्रुतज्ञानोपयोगः सन् परिद्वतार्थेच्यञ्जनसङ्ग्रान्तः सन्नप्रपटितचेताः श्रीणकपायगुणस्याने २५ स्थितः सन् 'बालवायजमणिरिच किकल्क्टः सन् वैद्वर्यरत्नमिच निष्रप्रेपः सन् पुनस्थलादः निवर्तमान एकत्ववितर्क्वीचारं भ्यानं ध्यात्वा निर्देश्यचातिकर्मन्धनी आञ्चल्यमानकेवलज्ञान-किरणमण्डलः सन् मेघपटलविघटनाविभू तो" देवः सथिता इव प्रकाशमानो भगवांस्रीर्धकः रपरमदेवः सामान्यानगरकेवली वा गणधर<sup>1</sup>वरकेवली वा विभुवनपतीनामभिगम्य पूजनीयश्र °सञ्जायमानः प्रकर्षेण देशोनां पूर्वकोटी सूमण्डले विद्रति । स भगवान् यदा अन्तर्भुहूर्वदेगाः

र सङ्क्षममर्थन तरः । २ पुनस्यजनस्य अयुवान आरः, दः, जः । ३ विस्तृस्यते आरः । ४ वेह्रवैमाणः । ५ -सूमो वेषः आरः, जः । -सूमो केषः दः । ६ -पर्यस्केषकी करः । -परदेन वके- दः । ७ सन्जयमानः सारः ।

30

### <।४५ ] नवनं।ऽध्यायः

युभयति अन्तर्मुहुर्त्तरियतिवेशनामगीत्रस्य भवति तदा विश्वै धार्यको मनीयोगं बादरकाययोगद्य परिहत्य सूक्ष्मकावयोगे स्थित्या सूक्ष्मकियाश्रतिपतिःचानं समाश्रवति। यदा स्वन्तेसुहूर्नशेषायः-स्थितिः ततोऽधिकस्थितिवेजन्यमगेःत्रकर्भत्रयो भवति तदास्मे।पयोगानिक्ययन्यापार्यवर्धेपो थथाख्यातचारित्रसहायो महासंबरसद्दितः शोधतरकर्मपरिपाचनपरः सर्वकर्मरजः 'ससुद्धायन-सामर्थ्यस्यभावः दण्डकपाटप्रतर्त्वःकपुरणानि निजात्मप्रदेशप्रसरणञ्ज्ञणानि चतुनिः समर्थः ५ करोति तथेव चत्रभिः समयेः समपहरति ततः समानविहितरियत्यायवेदानामगोत्रकर्भचतुष्कः पुर्वद्वर्ग्रारम्माणे। भूरवा सुक्ष्मकः ययोगायसम्बन्तन सुक्ष्मक्रियाप्रतिपातिश्यानं ध्यायति । तदनन्तरं व्यपरर्ताकवानिवर्तिनामवेमं मगुष्किञ्चकियानिवृत्त्वपरनामकं ध्यानमारमते । समुच्छिन्तः प्राणापातप्रचारः सर्वेकायबाङ्गनोयोगसर्वप्रदेशपरिसन्दक्षियाव्यापारश्च यस्मिन् तन् समुन्तिहः क्रक्रियानिवर्ति ध्यानमुच्यते । तस्मिन् समुच्छित्रकियानिवर्तिन ध्याने मधीस्रवद्यानिरोधं १७ करोति, सर्वेद्रेपकर्मचतुष्ट्रश्रविध्वंसनं विद्रधाति, परिपूर्णयधास्यातचारित्रज्ञानदर्शनस्य अवति, सर्व संसारहः समेश्ट्रेपविच्छेदने जनर्यात । स भगवान् अयोगिकेवर्छ। तस्मिन् काले श्यानारिन्हिन दंश्वधर्ममः अकलङ्कर्यन्थनः सन् दुरीहृतकिङ्गातुभयाणमः ज्ञातकातहःपमद्दशः प्रिशासस्य-रूपः परमितवीणं र्यञ्चाति । अत्र अन्त्यशुक्छध्यातद्वये यद्यपि जिन्तानिरोधो नास्ति तर्धाप ध्यानद्वरोतीत्वृपचर्यते । करमात् ? ध्यानकृत्यस्य वेगापहारस्वाऽमातिधातस्योपचारनिधिनस्य १५ सद्भावान । यस्मान् साद्यान्क्रनसमस्तवस्तुस्वरूपेऽर्हति भगवति न किञ्चिद् ध्येयं स्मृतिविषयं वर्तते । तत्र यह भ्यानं तत् असमकर्म्मणो समकरणींनीमत्तं या चेष्टा कर्मसमस्ये वर्तते तत्रश्चय-चोम्बसमना छोक्किती या मनीपा बदेच निर्वीण सुखम् । तसुखं मोहभूयात् , दर्शनं दर्शनावर-णक्षयातः ज्ञानं ज्ञातादरणक्षयात् , अनन्तवीर्वमभ्तरायच्च्यात् , जन्ममरणञ्चय आश्रःच्यात् , अम्-र्त्तस्यं नामस्यान्, नीनोचकुलक्षयो गोत्रस्यान्, इन्द्रियज्ञानतसुमक्षयो वेद्यक्षयान् । एकस्मि- ६८ लिप्टे यस्तुनि स्थिरा मितिष्यीनं कण्यते । आर्तशैद्रधम्योपेक्षया या त चन्न्नटा मितिभैयत्वप्रामा शुभा वा तनित्तं कथ्यतं भावना वा कथ्यते अनेकनययुक्ता अनुप्रेक्षा वा कथ्यते जिन्तनं वा कथ्यते श्रुतकानपदालोचनं या कथ्यते स्थापनं या कथ्यते । इत्येयं िवकारं तथे। नुबक्रमीदी-नाष्ट्र (कमीस्त्र ) निर्पेधकारणं यतस्तेन संवरकारणं पूर्वकर्मधृष्टिविधूननं यतस्तेन निर्धारा-कारणं पञ्चित्रिंशतिसूत्रे वयास्यातं वेदितव्यम् ।

अथ सर्थे सद्द्रष्टयः किं समाननिजंरा भवन्ति उतस्विद्रित तेषां निर्जराधिशेष इति प्रस्ते सर्वामद्मादः----

सम्यभ्दृष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकदर्शनशोहच्चपकोपज्ञमकोप-ज्ञान्त्रबोहस्रपकशीणमोहजिनाः क्रमशोऽसंख्ये-

यसुणनिर्जराः॥ ४५ ॥

१ - समुद्रवेन समा- भारः, दरः, तरः । २ -- मळदर्य- भारः, दरः, तरः । ३ सञ्चात उत्सन्न सुवर्णकासदक्षः भारः, दरः, तरः । ४ संगन्धति भारः, दरः, तरः ।

[ ૬|૪૬

सम्बर्ग्सप्ट श्रावकश्च विरतकाऽनन्तवियाजकश्च दर्शनगाहश्चपकश्च । उपशान्त*में* **हर्भ** क्षपकश्च भ्रोणमःहश्च जिनम् सम्यन्तप्रिश्चवकविरत्।ऽनन्तवियोजक-दर्शनमाहश्रपकोषश्यमकोपशान्तमोदश्यपकश्लीणमाहजिनाः । एते दशकिषपुरुषा अनुक्रमेणाः संख्येयगुणनिर्ज्ञरा भवन्ति । तथाह् —एरेटिइयेषु विकलत्त्रये च प्रचुरतरकःसं भ्रान्त्या पञ्चे-सति का वादिलव्यसञ्जानत्विशाद्वपरिणामक्रमे गापूर्वकरणपङ्कयो "रुक्त्रवन-मानोऽयं जीवः प्रवुरतर्रानक्रेरावान् मर्वातः । स एव तुः औपश्रामकसम्यक्तवप्रागिकारणनेक-टचे सति सम्बर्ध्यष्टः सञ्जसङ्ख्येयगुर्णानर्जरां रुभते । स एव तु प्रथमसम्यत्तवयारित्रमाह-कमेभेदाप्रत्याख्यानस्योपदामहेतुपरिमाणप्राप्ययसरे प्रकृष्टिवशुद्धः श्रावकः सन् तस्मादः सङ्ख्ययगुर्णानर्जरां प्राप्नोति । स एव तु प्रत्याख्यानावरणकपायक्षयोपशमहेतुमूरुपरिणामै-१० विश्वद्वो विरतः - सन् भावकादसङ्ख्येयगुणनिर्जारां विन्दति । स एव त्वनन्तानुर्वन्भक्षायचतु-ष्ट्रयस्य बदा वियोजको वियोजनपरी विघटनपरी भवति तदा प्रकृष्टपरिणामविशुद्धिः सन् विस्ताद्रश्यसङ्ख्येयगुणनिजीसमासाद्यति । स एव तु दर्शनशोहपञ्चतित्रयशुष्कतृणराशि यहा तिर्वृश्वमिच्छन् भवति तदा प्रकृष्टपरिणामधिशुद्धिः सन् दर्शनमोहश्चरकन्धमा नाः अनन्तिय-योजकादसङ्ख्येयगुणनिर्जरां प्रपद्मते । एवं स गुप्तान् आविकसदृदृष्टिः सन् श्रेण्याराहणमि-१५ च्छन् चारिवमोदोपशमे प्रवर्तमानः प्रकृष्टविशुद्धिः सन उपशमकनामा सन् सुपकनासकादसक-रुपेयगुणनिर्जरामधिकन्छति । स एव तु समस्तवारिवमोद्देश्यसम्बारणनेकट्वं सनि सम्प्रा-प्रोपकाश्वकणवायरनासकः । दर्शनमोहस्रपकादसङ्ख्येयगुर्णानर्जरा प्रतिपन्नते । साम्बातु चारित्रमोहक्षपणि सँग्मुखो भवन् प्रवर्द्धमानगरिणामविशुद्धिः सन् अपकनाप दधन् उपशान्तमा-हादुपशान्तकपाय।परनामकादसङ्ख्येयगुणितज्ञरामश्तुते । स पुमान् यस्थिन् काटे समप्रचारि-२० ब्रामेश्क्ष्यणपरिणामेषु सम्मुखः भ्रीणकपायाभिधानं ४वहमाणो भवति तदा भ्रपकनामकादः सङ्ख्येयगुणनिर्द्धरामाभीद्वि । स एवैकस्यवितकोवीचारनामग्रुक्तःथानाम्निभस्ससावकृतः घातिकर्मसमृहः सन् जिल्लामध्यो मचन् श्लीणमोहादसङ्ख्येयगुणनिर्जरामादत्ते ।

अथाजाहः कश्चित्-सम्बन्धसाधीयः नेदसङ्ख्येयगुणिनर्जरा "भवति दरसप्रमेषां निर्जराणेक्ष्या समस्यं न भवति तर्हि एते विरतादयः कि विरतावित्वविद्यांक्षयंन्यस्त्रसंज्ञां न २५ द्यभन्ते ? नेवम्; विरतादयो निर्जरागुणभेदेऽपि निर्प्यसंज्ञा प्राप्तुवन्त्येव। कृतः ? नेगमादि-नवश्यापृतेः । तन्तिर्मन्यनामस्थापनासर्थं सूत्रमिद्माहुः —

### पुलाक वकुराकुशोलनिर्धन्यस्नातका निर्धन्यः ॥४६॥

पुत्यकाश्च वक्क्यारच कुर्योळाश्च निर्मन्यारच स्मातकाश्च पुत्यकवकुशकुर्योळांनम् स्थ-स्नातकाः । एते पद्म प्रकारः निर्मन्याः 'इत्युच्यन्ते । तत्रोत्तरगुणभाववाधारहिताः कचित्

१ विद्यापिक धर्तते । २ पुमःत् । ३ सःशुनः सारः, द०, ज० । 🕉 प्रत्यसाधः बा० । अद्यासाधः व्याः, दः । प्रद्यसाधः ज० ' ५ स्वान्ति आरः, द०, ज० । ६ स्वकुशनः आरः । ७ कस्यन्ते आरः, द०, ज० ।

214

2.80

कदाचिन् कथिन्नत् ज्ञतेष्ववि परिपृष्ठेत्यमस्यमानाः अविशुद्धगुराकसद्दशत्वात् पुर्लकाः वच्यन्ते । महिनतण्डुस्यमानस्वान् पुराकाः कथ्यन्ते

अय पुलाकादीनां विद्यापपरिज्ञानार्थः सूत्रसिद्युच्यते---

संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिङ्गलेख्योपपादस्यान-

विकल्पनः साध्याः ॥ ४७ ॥

अस्तरियायने सिन पुनः सेयना प्रतिवेशया, रोपविधानप्रिस्यधः। ततः संयम् भूत्रध्य प्रतियेयना च तीर्थक्च छिङ्गक्च छैरयाश्र उपपाद्य स्थानानि च संयमश्रुतप्रतिसेयनातीर्थन्छ छिङ्गक्च छैरयाश्र उपपाद्य स्थानानि च संयमश्रुतप्रतिसेयनातीर्थन्छ छिङ्गक्षरयोपपृद्धानानि तेपां विकल्पा भेराः संयमश्रुतप्रतिसेयनातीर्थछिङ्गछरयोपपृद्धान्य एक्चत्ये महप्यः संयमाहिभिरष्टिभिर्भेदैरन्योग्यभेदेन साभ्या ज्यवस्थापनीया ज्यास्तात्रज्या इत्यर्थः। तथाहि-पुजाकव्यक्चाप्रतियेयनाकुवीद्याः साम्यक्तिय्येदेवप्रधापनापरिहारित्रश्रुद्धिस्वस्मान्यस्यनामसंयमचतुष्टये कपायकुवीद्याः भवित्र । तिर्मन्याः स्नातकारच वश्रास्थायसंयमे सिन्ति । पुळाकवनुद्धानिस्यवनाकुवीद्येषु अभ्यति । कर्पर्यक्षानिस्यक्ष्येप् सन्ति । पुळाकवनुद्धानिस्यक्ष्येण अन्युनानि दक्षपूर्वीण भवन्तीत्यर्थः। कपायकुवीद्याः निर्मन्यस्य चतुद्देशपूर्वीण श्रुतं धरस्ति । अपन्यतया पुछाकः आचारयस्तुस्यस्पनिस्यक्षं श्रुतं धरनि । वक्चपकुवीद्यक्षित्रभ्यस्य । विभ्रयक्षानिस्यक्षं श्रुतं धरनि । वक्चपकुवीद्यक्षित्रभ्यस्य । प्रथमानुकारवस्यनिक्ष्यकं श्रुतं भव्यनमानुकाद्यक्ष्यनिक्ष्यकं श्रुतं । वक्चपकुवीद्यनिक्ष्यकं । प्रथमनानुकाद्यक्ष्यनिक्ष्यकं । विक्रप्रदेन धरनि । प्रथमनानुकाद्यक्ष्य । विभ्रयन्ति । स्वर्यन्ति । स्वर्यन्ति । स्वर्यन्ति । सिनिक्षनान्यस्य वानान्तिः विक्षित्रभागमं जानन्तिस्यर्थः।

१ दरपुष्यन्ते भरः, द०, जभा २ लगुड- ताः । ३ तीर्थकर- आः०, द०, अः० । ४ -पि कन्यवन् आः०, द०, कः।

३१६ तस्त्रार्थवृत्ती

[ %|Ya

रताः कानां केवलज्ञानमेव भवति तेन तेषां शुत्रं न भवति । महाव्रतस्त्रणपञ्चमूल-गुणविभावरीभोजनविवर्जनामां सध्ये उत्थतमं बलात परोपरायास्त्रविवेवमानः पुलाको विस-भको भवति । राजिभोजनवर्जनस्य विराधकः कथनिति चेत् १ उच्यते⊸श्रावकार्तानामुक्का-रोऽनेन मक्षियतिति ह्याबादिकं रात्री भोजयतीति विराधकः स्थात् । दकुशी द्विप्रकारः-५ उपकरणवकुश्वशरीरवकुशभेदात । तच नानाविधोपकरणसंस्कार्यकीकाराकाङकी उपकरण-बकुरा उच्यते । वपुरभ्यक्रमर्दनशास्त्रमधिकंपनादिसंस्कारभागी शरीरवकुदाः प्रतिपासते । ल्वयोरियं प्रतिसेवना । प्रतिसेथनाकुशीलकपायकुशीलयोर्मध्ये यः प्रतिसेधनाकुशीलः स मूल-गुणान् न विराधयति उत्तरगुणनन्यतमं दिराशयति अस्येषा प्रतिसेवना । यः कपायध्वाीहो निर्फेन्धः 'रनासकरच तेपां विराधना काचित्र वर्त्तते तेन ते अप्रतिसेवना । सर्वेषां तीर्थकर-१० परनदेवानां तीर्षेषु पञ्चपत्रकाराः अपि निर्धन्या भवन्ति । छिहं हिप्रकारं-द्रव्यभावभेदात् । तत्र पञ्चमकारा अपि निर्मन्था भावतिङ्गिनो भवन्ति द्रव्यक्तिन्तु भावयप्-व्याख्यानेय-भित्यर्थः । तस्किम् ? केचित्रसम्भां महर्पयः ज्ञीतकालादौ कम्बलक्षस्यकान्यं कीक्षेपादिकं गृह्यन्ति, न तत् प्रश्नाख्यन्ति न सीव्यन्ति न प्रयद्वादिकं कुर्वन्ति, अपरकारेः परिदर्शन्ति । केचिच्छरीरे उर्धननदीया सञ्जितस्यात् तथा कुर्वन्तीति व्याख्यानमाराधनामगवतीप्रोक्ताभिन १५ प्रायेणापवादरूपं ज्ञातव्यम् । "तत्सर्यापवादयोगपवादो विधिर्वस्वान्" [ इति उत्सर्गेण ताबद् यथोक्त<sup>ः</sup>माचेळवयक्त प्रोक्तमस्ति । आयोसमधेदोषवच्छरीराद्रपेक्षया अपवाद्व्याःयाने न दोषः, अमुमेबाधारं मृहीःवा जैनामासाः केचित्सचेळत्वं मुनीनां स्थाप-यन्ति तन्मिथ्या, "साक्षान्मोक्षकारणं निर्प्रत्यिङक्रम्" [ अपनाद्ब्याख्यामं तूपकरणकुशोस्रायेक्षया कर्त्व्यम्। पीतपद्मश्रक्षरक्षणास्तिस्रो तर्याः ६० पुराकस्य भवन्ति । कुम्मनीलकापोतपीतपद्मशुक्कसक्षणाः पद्धाप लेश्याः यकुदार्घातरोचनाकुर्जाः लवें भें बन्ति । नतु कृष्णनीलकाषीतलेश्यात्रयं बकुत्रप्रतिसेवनाकुवीलयोः अधं भवति ? सत्वम् : तयोराकरणासक्तिसम्भवमार्त्तेध्यानं कादाचित्कं सम्भवति, तत्सम्भवादादिलेश्या-त्रयं सम्भवत्येवेति । मतान्तरम्-१रिप्रह्संरकाराकाङ्क्षायां स्वयमेश्रीत्तरगुणविराधनायामार्तसम्भ-बादातीक्षिनाभावि च लेश्यापदकप् । पुराकस्यातैकारणाभावान्त पद् लेश्याः। किल्नुत्तरास्तिकः २५ एव । कार्पपतिजापद्मसुरुहलेक्याचतुष्टवं क्यायकुभीलस्य देवं दानव्यं दानीयमिति यात्रत् । कपायकुर्भास्त्रयः या कार्पावलेश्या दीयते सापि पूर्विक्तन्यायेन चेदितच्या तस्याः सञ्ज्वलनभात्रा-न्तरहुकपायसद्भाषात् परिमहासक्तिमात्रसद्भावात् सूच्यसान्यरायस्य । विर्धन्यस्नातकश्रीयस निःकेवला शुक्केष लेश्या देदितच्या । अयोगिकेवल्लिनानु लेश्या नाश्ति । पुरादश्येरकृष्ट्वश उरहर्षस्थतिषु सहस्रारदेवेषु अष्टादशसागरे।पमजीविनेषु ७५पादी भवति । बहुश्वरतिरेधना-३० द्वज्ञोळ्योरारणाच्युतस्यर्गयोद्वीविद्यतिसागरोपमस्थितिषु देवेषूपपादी मचित् । शीलनिर्मन्थभोः सर्वार्थसिद्धी अयखिशनुसामरोपमस्थितिषु देवेषुपपादी भवति । अयन्योगपादी

१ स्वातकाश्च सार्थ २ -मनेलस्यञ्च प्री- आर्थ, द्रुबार्था

धारक है।

नवमाऽध्यायः

३१७

विश्वेषामर्ग सीयकर्मकरणे हिसागरोपमरियतिषु देवेषु वैदित्वयः । स्तातकस्य परमिनर्शृतौ उपपःइः। स्थानान्यसङ्ख्येयानि संयमस्थानानि ताित तु क्षायकारणानि भवन्ति कपायतर्तमस्येन भिरान्ते इति कथायकारणानि । तत्र सन्तिनृष्टानि लव्धियानानि दृति कोऽधः ?
संयमस्थानानि पुलाककषायकुरीाठ्योर्मयन्ति । तौ च सम्बत्तालमसङ्ख्येयानि संयमस्थान्ति पुलाककषायकुरीाठ्योर्मयन्ति । तौ च सम्बत्तालमसङ्ख्येयानि संयमस्थान्ति । विश्ववेते ५ इस्यंः । ततः कपायकुरीाठ प्रकारवेत असंख्येयानि संयमस्थानानि गुलाकि तद्दनन्तरं कपायकुरीलप्रतिपेत्रसङ्ख्योत्ति असङ्ख्येयानि असङ्ख्येयानि गुन्यस्ति सन्दर्भतः । ततः कपायकुरीतः संयमस्थानानि च व्यक्ति । ततः कपायकुरीतः । ततः व्यक्ति । निवर्तते व्यक्तिः । ततः विश्ववनाकुर्वाद्धाः संयमस्थानान्यसङ्ख्येयानि विश्वति । व्यक्तिः । ततः कपायकुर्वाद्धाः संयमस्थानान्यसङ्ख्येयानि प्रजित्वा सोऽपि व्यक्तिः । ततः व्यवः । ततः कपायकुर्वाद्धाः संयमस्थानान्यसङ्ख्येयानि प्रजित्वा सोऽपि व्यक्तिः । ततः विश्ववि । ततुपरि अकपायस्थानानि १०
निर्मन्यः प्राप्तोति सोऽपि संयमस्थानान्यसङ्ख्येयानि गत्वा व्यक्तिः । ततः विश्ववि । ततुपरि एकं संययस्थानं स्थानं स्थानि । विश्वति । विश्ववि । विश्ववि । विश्ववि । स्वति ।

ंइति सुरिश्रीश्रुतसागरविरचितायां वात्पर्यसं**द्वा**यां वस्वार्यवृत्ती सदमः पादः समाप्तः ।



१ – नितृताश्हर देश दियो नास्ति तार । ३ ध्वजिस्वा तार ।

# दशमोऽध्यायः

#### والمحجج

अयेदानीं मोक्षस्परूपं प्रतिपादिवतुकामेः भगवातुमाध्यामी पर्धाक्षेचयति—मोक्षस्थावन् कवळज्ञानप्रापिपूर्वको भवति । तस्य केवळ्ञानस्योत्पत्तिकारणं 'किमिति ? इन्मेवेति निर्धार्थ सुविभिद्याह—

### मोहश्रपाञ्कानदर्शनावरणान्तरायस्याच केवलम् ॥१॥

मोदस्य भयो विध्यंसः मोहस्यस्तस्मान्मोहस्रयात् । आवरणशब्दः प्रत्येकं श्रयुव्यते । तेन ज्ञानावरणं दर्शनावरणक ज्ञानदर्शनावरणे ते च अन्तरायण्च ज्ञानदर्शनावरणान्तराया-स्तेषां भ्रयः सःनदर्शनावरणान्तर।यञ्चयस्तम्मात् ज्ञाननःर्शनावरणान्तरायक्षयात् । चकारादायु-न्त्रिकत्यमञ्जयोद<sup>्</sup> बाक्षयाच्च केवलं केवलञ्चानसूषयते । जिपष्टिमकृतिक्ष्यात् केवलञ्चानं भवती-त्वर्थः । अष्टाविश्वतिप्रकृतयो सोष्टक्यः पद्धः ज्ञानावरणभ्यः। तव दर्शनावरणभ्यः।पद्धः अन्तराय-१० स्य । मनुष्यापुर्वजीमानुस्ययः साधार्णातपवद्धेन्द्रियरहितव्यतुर्वोत्तनःकगतिनरकगत्वानुपूर्वीन स्थानरसूच्यतिर्यभगतिर्विर्यभारवानुपूर्व्योद्योतरसम्भागत्वयेदशानासकर्मणः प्रकृतवश्चेति जिपष्टिः । नतु मोहज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्ष्यान् केवलक्षिति सिद्धे सुबगुरुकरणं किमर्थम् ? वाक्यभेदः कर्मणां क्ष्यानुकमप्रतिपादनार्थः । कोऽलाबनुकमः ? मोहस्यः पूर्वमेय भवति । तदनन्तरं श्रीण-कपायगुणस्थाने ज्ञानदर्शनायरणास्तरायक्षयो सर्वति तत्तुभूये केवस्रमुत्यद्यते । मोह्स्यानुज्ञम १५ जब्यते-भव्यः प्राणी सम्यग्हप्टिजीवः परिणामविश्रद्धचा वर्द्धमानः असंयतसम्यग्द्रष्टिदेशसंयतः प्र4त्तर्सयताऽप्रमत्त्तसंयतगुणस्थानेत्वन्यतप्रगुणस्थानं अनन्तानुबन्धिकपायचतुष्टयदर्शनगीहः विनयश्चयो भवनि । ततः श्चायिकसम्यग्दृष्ट्रिभू त्या अध्यानगुणस्थाने <sup>अ</sup>अधाववृत्तकरणम्-क्षीहत्य अपूर्वकरणाभिमुखो भवति । अथाऽप्रकृतकरणं कियु १ अपूर्वचारित्रम् अधवा अथानन्तरम् अधवृत्तकरणं बाध्यते। तद्वि किम् १ परिणामविद्येषा इत्यर्धः । कीटशास्ते अधाः २० मप्रतकरणशब्दवाच्या विशिष्टपरिणामा इति चेत्? उच्यते--'एकस्मिन्नेकस्मिन् समये एकैकडी-वस्यातंख्यलोकमाः नायच्छित्राः परिणामा सर्वन्ति । तत्राप्रमत्तादिगुणस्थाने पूर्वपूर्वसमये प्रकृता यहहशाः परिणामान्ताहरूमा एक, अयानन्तरमृत्तरसमयेषु आ भूमन्तात्ववृत्ता विशिष्ट-चारित्रहृपाः परिणामाः अधाप्रवृत्तकरणशब्दवाच्या भवन्ति । अपूर्वकरणश्रवोगेणापूर्वकरण क्षपकराणस्थाननामा भूत्वा अभिनवशुभाभिमन्धिमा भवन्ति । धर्म्यशुक्रस्यानामिमायेण २५ इसीकृतपापमकृतिरियत्यनुभागः सन् संवर्धितपुण्यकर्मानुभवः सन् अत्तिगृत्तिकः रणं स्टब्या, अनिवृत्तिवादरस्रात्यरायस्पक्युणस्थानमध्यिक्षिते। नवाऽप्रत्याख्यानकपायप्रत्याख्यानकपायाष्ट्रक

१ किंमग्रसिद्सेवेले आ०, द०, ज० । २ -ददाक्स- वा० । ३ अथाऽप्रमचक- आ०, द०, ज० । ४ एकस्मिन् समये आ०, द०, ज० । ५ -मानाहिन्नाः वा० । ६ -करणलक्ष्या वा० ।

१०.२] द्शमोऽध्यायः

नष्टं विशाय नदंसकवेद्विनाशं कृत्या स्त्रीवेदं समूळ्कापं किपत्या हास्यरत्यरिवासिकयनुगुप्तालक्षणं नोक्ष्यायपट्कं पुंदेदश्च ध्रपथित्या कोषसक्वललनं मानसक्वलले नानसक्वललं मायसक्वयलेन मायासक्वयलं लोभसक्वयलेन लोभसक्वललं कानसक्वललं मानसक्वलले बादरिकद्विविभागेन विनादामानयित । बादरिकद्विति कोऽर्थः ? व्यायक्वरियण फलं भुक्त्या निजीवेनागमुद्धतलेपुण्दलागिककं कर्म किट्टिरिस्युच्यते आध्यकिट्टियन् । सा किल्टिक्या ५ भवति—यादरिकट्टिस्द्मिकट्टिभेदादिति किट्टिशय्दाधी वेदित्य्यः । नद्दन्यते लोभसक्वललं कशिक्तत्य सूद्यसाम्बरप्यस्यको सूत्या निःशेषं मोहनीयं निर्मूच्य क्षीणक्यायगुणभूवानं किटितनेहनीयभारः सक्षधिरोहति । तस्य गुणस्थानस्यपानस्यसमयेक्ष्यसमयान् श्रथसमये द्वित्यसमये निद्राप्त्रपत्रे हे शक्ती क्ष्ययित्या अस्यसमये पद्धन्नावासरणानि चत्यारि दर्शनाव-रणानि पद्ध अन्तरायान् श्रप्यति । तद्दन्यतः केयलक्कानकेवलदर्शनस्यभावं केवलपर्याय- १० मिचन्वित्यिक्तिमाहात्यं प्राप्तीति ।

अय केश्लक्षानोत्शित्त कारणं कथियेत्वेदानी मोक्षकारणं मोक्षस्वरूपख्वाचक्षते भगवन्तः— बन्धहेन्वभावनिर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मविष्यमोचो माचः ॥ २ ॥

वश्वस्य हेतवो सिध्यादर्शनाविरतिप्रसादकपाययोगास्तेषासभावो नुबदर्भणामुप्रवेजी बन्धहेस्यभावः पूर्वोपार्जितकर्मणामेकदेशासूर्यः निर्जरा । बन्धहेस्यभावश्च निर्जरा ५ बन्ध- १५ हेरवभावनिर्जारे ताथ्यां बन्धहेरवभावनिर्जासयाम् । हाभ्यां कारणाभ्यां कृत्या क्रारमानां विश्वेषां कर्मणाम् , विशिष्ट्य-अन्य तनामाधारणं अक्रष्टम्-एकरेशकर्मभुभयञ्चलाया निर्जराया अक्रष्टमा त्यन्तियां मोक्रणं मोक्रः कुरस्तकर्मविष्ठमोक्ष्रों मोक्ष् उच्यते । पूर्वपदेन मोक्षस्य हेतुक्कः । हितीयपदेन मोक्तस्थर वं प्रतिपादित्तीमिति चेदितवयम् । नत्थव सप्तस् तत्त्वेषु पटत् ४ त्वस्थरूपं भोक्तं निज्ञत्त-स्त्रहर्ष न श्रीक्तम् । सरवम् (यदि सर्वकर्षश्रयो मोक्षः श्रीक्तम्ततः सामध्योदेव ज्ञावते यदेवत्रदेशेन २० कर्मश्रयो निर्वरा तेन पुथक्युत्रं निर्वराख्य णश्रतिभादकं न विहितमिति वेदितस्था । कर्मक्षयो िशकारो भवदि प्रथवापयःनसाध्ययिकरुपान् । तत्र अप्रयःनसाध्यक्षरमोत्तमक्षरीरस्य नारकति-र्यग्देवायुर्वः सवति। प्रयत्नकाध्यस्य कर्मक्षयः कथ्यते-चतुर्थपश्चमप्रक्रममेषु गुणस्थानेषु मध्ये-ऽन्यतमगुजस्थानेऽनन्तानुबन्धिकपायनुतृष्ट्यस्य मिध्यात्यप्रकृतित्रयस्य स्रयोः भवति । अनिबन्धिः वादरसाम्परायलंज्ञकनयमगुणस्थानस्वान्तर्महर्तस्य नवः भागाः क्रियन्ते । तत्र प्रथमभागे निद्रा- २५ प्रचलप्रचला∸स्थानगृद्धिनरक्यातिविर्यगन्येकेन्द्रियजातिद्वीन्द्रियजातित्रीन्द्रियजातिचतुरिन्द्रिय-जातिनरकगतिपायोग्यानुपूर्वानियेगातिप्रायोग्याऽनुपूर्व्यानपोद्योतस्थावरस्यस्यसाधारणाऽभिश्वानि-कानां पोड्यानां कर्मप्रकृतीनां अच्यो भवति । द्वितीयभागे मध्यमद्यायाष्ट्रकं नष्टं विधीयते । तृतीयभागे नपुंसकनेदच्छेदः कियते । चतुर्थे भागे श्लीनेद्विनाद्यः छज्यते । पश्चमे भागे

५ –श्याने आपः, दः, जः। २ –नोव्यक्ति क् – आपः, दः, जः। ३ –श्यमामनिज+ अः, दः, जः। ४ –श्यमस्मानिज+

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

300

नोकपायपट्कं प्रध्वंस्पते । पर्छे भागे पुंचेदासायो रच्यते । सप्तमे भागे सब्द्ववस्त्रकाधिकान्यसः वरूपते । अष्टमे भागे सञ्ज्वलनमानविनादाः प्रणीयते । नवमे भागे सङ्ख्वलनमायाद्वयः हिन यते । संभिक्तकाननं दश्यमुणस्थाने पान्ते बिनाशं गच्छति । निद्राश्चलं "श्रादशस्य गुणस्थानस्यो-पान्त्यसमये विनर्यतः । पञ्चक्षानावरणचक्षर्रचक्षर्रविकेवहर्द्शनावरणचतुष्ट्रयपञ्चान्तरायाणां ५ तदस्यसमये चयो भवति । सचीमिकेयहिनः कस्याश्चिद्पि प्रकृतेः चयो नास्ति । चतुर्दश-गुजरभानस्य द्विचरमसनये हासप्ततिबङ्कतिनां श्रयो भवति । कारताः ? अन्यतरवेदनी-यम्,\_ देवगतिः, औदारिकवैकिथकाहारकतैजसकामेणशरीरपञ्चकम्, सद्बन्धनपञ्चकम्, सरसं-घातपञ्चकम्, संस्थानषट्कम् , औदारिकवैक्रियकाहारकशरीरोषाङ्गजयम् , संहननषट्यम् , प्रशस्ताप्रशस्तवर्णाञ्चकम् , सुरभिद्वरभिगन्धः यम् , प्रशस्ताप्रशस्तरसपञ्चकम् , स्पर्शस्कम् , १० देवगतिप्रायोग्यानुदूर्व्यम् , अगुरुरुपुत्वम् , उपचातः, पराचातः, उच्छ्वासः, प्रशस्ताधः शस्तविहायोगतिद्वयम् , पर्यक्षिः, अत्येकश्रारीरम् , स्थिरत्वमस्थिरत्वम् , श्रमत्वमशुभन्वम् , दुर्भगत्वम्, सुरवरत्वम्, दुःखरत्वम्, अतादेयत्वम्, अधशस्त्रीर्तिः, निर्माणम्, नीचैगोंत्रम् इति । अयोगिकेविलचरमसमये त्रयोदश प्रकृतयः स्वयमुप्यस्ति । कास्ताः ? अन्यतरवेदनीयम्, मनुष्यायुः, मनुष्यगतिः, पञ्चेन्द्रियजातिः, मतुष्यगतिप्राचीम्या-१५ तुपूर्वी, बसस्वम्, बादरत्वम्, पर्याप्तकत्वम्, शुभगत्वम्, आदेवस्वम्, चशःकीर्तिः, तोर्धकरस्वम् उच्चंगीत्रक्वीत ।

अर्थनामां द्रश्यकर्मप्रकृतीनां क्षयात्मोक्षे। भवति आहोस्थित् भावकर्मप्रकृतीभानपि क्षयान्मोक्षे। भवतीति प्रते सुत्रशिदमाद्वः—

#### औषश्कित्रदिभव्यस्यानाञ्च ॥ ३ ॥

२० अधिकामिको भाव आहिर्षेषां निजीद्यिकाभावः।नां ते अधिद्यमिकाह्यां भावास्तं च भव्यस्वञ्च अधिकािकािद्रभव्यस्वानि तेषाभीष्कािनकािद्रभव्यस्वानाम् । एतेषां चतुर्णां मावः कर्मणां विश्रनीक्षो मोक्षां भवति । चकारः परस्परसनुभवे वर्तते, तेनायमर्थः न केवलं पौहलिककृत्नकर्मविश्रमोक्षां मोक्षाः किन्तु औपद्यमिकािद्रभव्यस्वानाम् । सप्तमिणां विश्रमोक्षां मोक्षां भवति । भव्यस्व हि पादिणामिको भावस्तेन भव्यस्वप्रहणात् पारिणामिकेषु भावेषु २५ मञ्चस्यस्व भव्यस्व भवति । नान्येषां भविष्यस्व स्वयस्व स्वयस्व । नान्येषां भविष्यस्व स्वयस्व स्वयः कर्मनेन स्वयस्व स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्व स्वयस्य स्वयस्व स्वयस्य स्वयस्व स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्व स्वयस्य स्

अयाह् कश्चिन्-भावानामुपरमो मोभ्र आक्षित्रो भवद्भितया औपरामिकादिभावप्रभ्रय-

१ द्वादश्वसुण - भारः, द्रणः ज॰ । २ प्रथयो मे(श्ली म- ठा॰ । ३ जीवत्वसम्q-णाः, द०, ज॰ ।

१०1४-६ ]

दशमोऽध्यायः

३२१

20

नत् सर्वक्षायकभावनिवृत्तिः प्राप्नोति १ सरयम् ; आयिकभावप्रक्षयो भवस्येव यदि विदेशो न निराधते । विदेशपस्त्यापार्येण सूचित एव वर्तते । कोऽसौ विदेशप इति प्रश्ने अपवादसूत्र-मुच्यते —

### अन्यत्र केवलसम्पन्त्वज्ञानदर्शनसिद्धत्वेभ्यः ॥ ४ ॥

सम्यक्ष्यञ्च झानदर्शनस्त्र सिद्धत्यञ्च सम्यक्ष्यकानदर्शनसिद्धत्यानि,केवलानि निःकेवलानि ५ एतानि सम्यक्ष्यझानदर्शनसिद्धत्यानि तेथ्यः केवलसम्यक्ष्यझानदर्शनसिद्धत्येभ्यः । एभ्यक्ष्यन्तुभ्यः झायक्ष्मावेभ्यः अस्यत्र एतानि सम्यक्ष्यझानदर्शनसिद्धत्येभ्यः । एभ्यक्ष्यन्तुभ्यः झायक्ष्मावेभ्यः अस्यत् एतानि चत्वारि वर्जायित्या अस्यपं भाजानां प्रश्नयान्मोद्धो भवति । तिर्द्धि अस्यविध्योगन्तसुस्थादीनामपि प्रश्नयो भविष्यति, चतुभ्योऽवर्शयत्यात् । सत्यम् ; ज्ञान-दर्शनयोश्यक्षयेभ्यति वना अस्यत् । स्थ्यत् । स्थ्यत् । स्थ्यत् । स्थ्यत् । स्थ्यत् । तत् एव सुखस्यापि स्थ्यो त १० भविष्या । तत्र सिद्धानां निर्द्धश्चरत्याद्भावो भविष्यति ? सत्यत् ; चरसरारीराकारास्ते वर्तन्ते, तेन तेषमम्यावोऽपि नास्ति "सायारप्रणायारा स्वस्थाभेयं तु सिद्धानां ।" [ ] इति वपनात् । तत्र रारीरामुकारी यदि जीवः प्रविद्धानो मविद्धानां । तत्र रारीरामावान् । वन् रारीरामुकारी यदि जीवः प्रविद्धानो मविद्धानां है अरीरामावान् । वन् रारीरामुकारी विद्धानं मते सर्वति त्रैलोक्यममाण्यदेशप्रमाणे जीव इति भवतं मते सर्वति त्रैलोक्यममाण्यदेशप्रमाणे भविष्यति । सत्यम् ; नोक्यमसम्बन्धे कारणे सति सहरणं विसर्पणक्ष भवति । नोकर्भ- १५ सम्बन्धस्थलकारणमावान् , पुनः संहरणं विसर्पणक्ष न मवति ।

एवं चेद् यथा कारणाभावान् संहरणं विसर्पणञ्च न भवति तथा गमनकारणकर्माभावे सति उर्प्यगमनप्रपि न सविष्यति, अधिसर्प्यममनयोरभाषवत् । एवज्ञ सति यत्रैष जीवो मुक्तस्त्रैव विद्वति, तब—

### तदनन्तरमृदुर्धं गच्धःयासोकान्सास् ॥ ५ ॥

तस्य सर्वकर्मविप्रमोक्षस्य अनन्तरं पश्चात्तर्नन्तरमृध्यैयुपरिष्टात् गच्छति अर्जातः । कोऽसौ १ युक्तो जीव इति होषः । कियसर्यन्तमृध्यै गच्छति १ आळोकान्त/त्—छोकपर्यन्तम-भियातीत्यर्थः ।

आलोकान्तादूर्यं गच्छतीत्यत्र डर्म्यगमनस्य हेतुनोंचः, हेतुं विना कयं पश्चसिद्धि-रित्युपन्यासे सूत्र भिद्युन्यते—

### पूर्वभयोगादसङ्गरवाद्वन्धच्छेदाश्वयागतिपरिष्यमाच ॥ ६ ॥

पूर्वश्रामी प्रयोगः पूर्वप्रयोगस्तरमात् पूर्वप्रयोगात् । पूर्व किल जीवेन संसारस्थितेन वहुन् वरान् यस्मुक्तिमाप्त्यर्थं प्रणिषानं इतम् अर्ध्वगमनप्यानास्यासो विहितस्तस्य प्रणिधानस्याभावेऽपि तदावेशपूर्वकमासंस्कारक्षयाः ध्रम्याभावेऽपि तदावेशपूर्वकमासंस्कारक्षयाः स्वाप्तिकारम्

१ - भिद्माहुर सा०, ब०। २ - वारान् मुख्य-सा०, ब०।

द्वितीयं हेतुमह—असङ्गत्वान् । न विद्यते सङ्गः कर्मभियंस्य जीवस्य स भयत्यसङ्गः । असइस्य भावोऽसङ्गतं तस्मदसङ्गत्वान् । अस्यायमर्थः-कर्मभाराकान्तो जीवस्यदावेङ्गवद्यान् संसारे
नियतं गच्छति । कर्मभाराङ्गान्तवद्यीकरणाभावे सति उप्यंभेव गच्छति, इति द्वितीयो
हेतुरुकः । तथा बन्धच्छेदान् । वन्धस्य छेदनं छेदस्यसाद् वन्धच्छेदात् । अस्यायमर्थः-मनुः
५ व्यादिभषान्तरप्रापकगतिजात्याविनामादिसमस्तकर्मयन्धछेदान् भुक्तवेवस्योध्वंगमन्त्रेव । सन् तीति तृतीयो हेतुरुकः । तथागादिपरिणामान् । गत्यूष्वंगमनं परिणामः स्वभावे यस्य जोवस्य स भवति गतिपरिणामस्तस्याद् गतिपरिणामान् । अस्यायमर्थः--जावस्वावदूष्यंगमन् स्वभावः परमागमे प्रविपादितः । तस्य तु जीवस्य यद्विविधातिषिकारो मवति तस्य कर्माः कर्मेव । नष्टे च कर्मण जीवस्य गतिपरिणामात्र्यंगमनस्यवादुर्व्यंगमन्तेव भवति । चकारः १० परस्य हेत्नां समुचये वर्तते । तेनायमर्थः---न केवलं पूर्वप्रयोगासङ्गतत्वाद्योद्यम्यद्विकति, न देवस्यसङ्गत्वात् वन्द्वच्छेदायोध्यं गच्छति । तथा गेरेव पूर्वप्रयोगासङ्गवस्यवद्यविधिपरिणामान्त्रेव

खबाह कश्चित्-हेतुरूपोऽर्थः प्रषुरोऽपि दृष्टान्तसमर्थनं पिना वस्तुसाधनसमर्थो न भवि 'पश्चे हेतुरुष्टान्तुसाधितं वस्तु प्रमार्थम् ।'' [ ] इति वचनात् । इस्तु-१५ पन्यासे वृजेक्तिनामुर्थ्यस्यनहेतुनां क्रमण दृष्टान्तसूचनं सुत्रसह—

## आविद्यकुलालसङ्गवर् व्यपगतलेपालाबुधरेरयह-सीजवर्गिनशिसायस ॥७॥

व्यक्ति आमितं यस्कुलल्यकं कुम्मकारधारितम् आविद्धकुलल्यकम् ! आविद्धकुलल्यकम् ! आविद्धकुलल्यकम् ! कुम्मकारधारितम् यस्त्रतं कर्दण्डयकसंयोगपूर्वकं भ्रमणं २० तर्भमणं कुम्मकारपार्योगे विरतेऽपि सति पूर्वप्रयोगाद् यया आसंस्कारच्याक्त्रस्य भ्रमणं मनति तथा मुक्तस्याय्पूर्वगमनं मनतीति पूर्वपृत्तेः पूर्वपृत्तस्य । व्यवगातलेपा-लावुवन् । व्यवगाति विर्वल्यो लेपो परमा विर्वल्यो हुप्यति स्व व्यवगाति विर्वल्यो लेपो परमा विर्वल्यो हुप्यति स्व व्यवगाति स्व विर्वल्यक्ति स्व व्यवगाति स्व विष्यवगाति स्व व्यवगाति स्व

१-स्योर्के समन- भाष, देव, जव । २ - श्रीमेतम् ताव । ३ - इस्प्रदाय- आव, देव, जव । ४ - दालाहु- ता, दव ।

1016-9]

दशुमोऽध्यायः

हेतोस्तृतीयो दशन्तः। तथा अग्निशिस्तवन्। अग्नेः शिस्ता प्रदीपकत्तिका अग्निशिस्ता अग्नि शिसेव अग्निशिस्तवन्। यथा अग्निशिस्ता तिर्यमामनप्रकृतिमास्तसम्बन्धरहिता सती स्वभाषातृभ्वं गन्छति तथा मुक्तजीयोऽपि कर्मोऽमाने उच्चंगमनस्यभाना दूष्यंभेव गन्छति। इति चतुर्यस्य हेतोश्चतुर्भो दशन्तः। असङ्गनन्धर्ण्डेदयोः को विशेषः १ परस्परमामिमात्रं सङ्गः। परस्परातु-मनेतोऽविभागनायस्थितिर्वन्य इत्यसङ्गबन्धरुखेदयोभेदः।

अथ यश्रूर्थंगमनस्वभावे जीवस्तर्हि सुक्तः सन्तृर्व्यगमनं कुर्वन्नेष त्रिसुवनसम्बकात् परतो ुपि कि न गर्थ्छतीति प्ररते सप्ति सुवमिदमाहः—

## धर्मास्तिकाया भाषात् ॥ ८ ॥

धर्मास्तिकायस्यामावी धर्मास्तिकायाभावस्तस्माद् धर्मास्तिकायाभावात् परेतो न गच्छतीति वाक्यरोयः । आस्ययमर्थः---गल्युकारकारणं धर्मोस्तिकायः, स तु धर्मा- १० सिकायो लोकान्तात् परतोऽलोके न वर्तते तेन मुक्तजीवः परतोऽपि न गच्छति । अदि परतो-ऽपि गच्छति तदा लोकालोकविभागो न भवति । तद्काप्--

> "संते वि धम्माद्रव्ये अही ण गच्छेद् तह्य तिरियं वा । उद्हरगमणसहावो सुको जीवो हवे जन्दा।।" [तत्त्वसा० गा० ०१]

भय मुक्तजीया गतिज्ञातित्रमृतिकमेंद्रेतुगिहता स्त्रमी स्रभेदन्यवहारा भविष्यन्तीति १५ शङ्कायां कथितद् भेदन्यवद्गारस्थापनार्थमिदं सूत्रमाहः—

चोञकालगतिलिङ्कतोर्थनारित्रप्रत्येकबुद्धयोधितद्वानावगाहजान्तर-सङ्ख्यारुपयष्टुत्वतः साध्याः ॥ ९ ॥

ष्ट्रेशक्क बाल्यः मतिक्व लिङ्गक्क तीर्यंज्यः प्राप्तेश्च्यः प्रस्येकलुद्धकोषितश्च ज्ञानञ्च अवगाह्नकायः यन्तर्ज्यः सङ्ख्या च लल्यवहुत्वक्चः होत्रकात्मातिलिङ्गतीर्यं चारित्रप्रत्येकलुद्धः २० वोधिवज्ञानाथगाह्नान्तरसङ्ख्यान्य लल्यवहुत्वकचः होत्रकात्मातिलिङ्गतीर्यः क्षेत्रातिकः प्रस्तैः सिद्धाः साध्या विकल्पनीया भवन्ति भेदल्यवहारवन्तो वर्तन्ते इत्यर्थः । क्सातृ १ प्रत्युत्पक्षमृताः लुम्हतन्त्रनययुग्पार्यणवन्नात् । मत्युत्पक्षो नयः ऋजस्त् । भूवाऽतुभ्रहतन्त्रो नयो व्यवहारः । तथाहि—क्षेत्रव्ययहारस्तावतः प्रस्तिन् क्षेत्रे सिद्धाः सिद्धपन्ति । प्रत्युत्पन्नपाहिनयात् अध्यक्षितः । स्वप्तवन्नपाहिनयात् १५ व्यवहारनयात्।काशप्रदेशे लन्योदिश्य पद्धदशस्त कर्मभूमिषु वा सिद्धपन्ति । सहरणमुहिनयार् १५ व्यवहारनयात्।काशप्रदेशे लन्योदिश्य पद्धदशस्त कर्मभूमिषु वा सिद्धपन्ति । सहरणमुहिरयार्य-सृतील्यक्षेत्रे सिद्धाः सिद्धपन्ति । तत्त्वहर्षा परकृतम् । चारणविद्यार्थराराण्येकः स्वर्ते परकृतम् । अथ कस्मिन् वाले सिद्धः सिद्

१ – भावे ऊ – आरः, दः, उदः ।

३२४ 1019 नयाः प्रत्युत्पन्नविषया वर्तन्ते । शेपास्त्रयो नया नैगमसङ्ग्रह्म्यवहाराख्या अमयविषया ३६ति वेदितव्यम् । मृत्रप्रज्ञापननयाज्ञन्यतः संहरणाचेति द्विप्रकारादविश्रोवेण उत्सर्पिण्यवसर्पिण्योजीतः सिद्धचित । विदेषेण तु अवसर्पिण्याः सुषमदुःयमायाः अन्ते भागे दुःषमसुषमायाञ्च जातः सिद्धचित । दुःवमसुषमाश्रं जातो दुःयमार्था सिद्धचित । दुःयमार्या जातो दुःयमार्था न अन्त्यभागरिहतायां सुपपदःषमायाञ्च जातो नैव सिद्धायति । संहरणापेक्षया उत्सर्पिण्यवसर्पि-रयाञ्च सर्विभान काले च सिद्ध यति । अथ कर्या गती सिद्धः सिद्ध यति ? सिद्ध गती मतुष्यवती वा सिद्ध-पति । अय केन लिक्नेन सिद्धिर्भवति ? ेअवेदस्वेन त्रिभिर्वेद्देशे सिद्धि-र्भवति भावतो न तु द्रव्यतः । द्रव्यतस्तु पुंचेद् नैव सिद्धिर्भवति । अथवा छिङ्गशब्देन निर्पन्य-१० छिङ्केन सिद्धिर्भवति । भूतनवापेक्षया समन्थछिङ्केन वा सिद्धिर्भवति । 'साहारणासाहारणे'।'' िसिद्धभ०५ ] इति वचनात्। अयं कस्मितीर्थे सिद्धिर्मवति १ तीर्थकरतीर्थे गणधरानगार-केवल्लिक्क्षणेतरतीर्थे च सिद्धिर्भवति । अथ केन चारित्रेण सिद्धिर्भवति ? इत्यनुयोगे विशेष-हयपदेशरहितेन एपोऽह**ं सर्वसावदायोगविरतोऽस्मीत्येवं रूपेण** साममायिकेन ऋजु<sup>र</sup>स्**व**तया यदास्यातेनैकेन सिद्धिर्मवति । ज्यवहारनयात् पञ्चभिद्धारित्रैः सिद्धिर्मवति । परिहारविद्धद्धिः १४ संहकचारित्ररहितैअतुर्भिआरित्रैर्वा सिद्धिर्भविते । स्वशक्तिनिमत्तकानात् प्रत्येकहुद्धाः सिद्ध चन्ति । परोपदेशनिमित्तक्षानात् । बोधितसुद्धाः सिद्ध यन्ति एतद्विकरपद्वयमपि मिलित्य। एकोऽधिकारः । अध केन झानेन सिद्धिर्भवतीति भरने ऋजुसूत्रनयारेकेन केषठहानेन सिद्धिः र्भवति । व्यवहारनयान् पश्चातुक्कत्भातिज्ञानशुरुषानद्वयेन मतिशुरावधिक्वानवयेण मतिशृर-मनःपर्वयक्षानत्रयेण वा सिद्धिर्भवति, मतिशृताषधिमनःपर्ययक्षानचतुष्ट्रयेन वा सिद्धि-२० मंबति । अस्यायमर्थः-मतिभूतयोः पृथं स्थित्वा पश्चात् केचस्रज्ञानं "समुत्पारा सिद्धा भवन्ति । तथा सदिश्रतावधिपु पूर्वं स्थित्वा परचान् केवलमुत्साच सिद्धःचन्ति । अथवा मर्ति-श्रुतमनःपर्ययेषु स्थित्वा केवलं छन्ध्वा सिद्धश्रनित । तथा मतिश्रुतावधिमनःपर्ययेषु पूर्व

"पञ्जायडेय सिद्धे दुगतिगचदुगाणपंचचदुरयमे । पडिवडिदापडिवडिदे संजमसंग्रन्थाणमादीहि ॥'' [ सिद्ध म०४ ] ₹\$

स्थित्या पश्चात केवलमुरगाच सिद्धाचन्ति । तथा चोक्तम्---

अध केनावगाह्नेन निर्शृत्तिर्भवतीति प्रश्ने तदुच्यते-जीवप्रदेशव्यापित्वं तावद्यगाह्न-मुच्यते । तद्वाराहतं द्विप्रकारम् उत्तृष्टावगाहनं जधन्यावगाहनद्वेति । तत्रोत्कष्टमवगाहनं सपानानि पद्मधनुःशतानि । जबन्यावगाहनमर्ज्युचतुर्धारत्नयः । यः किल पोडग्रे वर्षे सप्तहस्त-

१ —बातुइ – आर्थ, द॰, जर्रा २ यहाआर्थ, द०, बर्रा ३ आ वेदेन आर्थ, द०, जरु। ४ -सूत्रमयात् आरु,दुरु,घरु। ५ - प्रतिश्रत- स्रार्ग ६ उत्पात तः ।

१०१९) दशमोऽभ्यायः

**3**34

परिणामक्तीरो भविष्यति स गर्माष्टमे वर्षे अर्धचतुर्धारिक्षप्रमाणो भवति, तस्य च मुक्तिर्मविति । सध्ये नाना भेरावगाहनेन सिद्धिर्थवति । सिध्यतां पुरुषाणां किमन्तरं भवतीति प्रश्ने निकृष्ट-त्वेन ही समयो भवतः उत्कर्षेण अध्दक्षमया अन्तरं मवति । द्वाविष भेदी जधन्यस्य । जधन्येन एकः समयः । उत्कर्षेण पण्मासा अन्तर्र मयति । अथ कया सङ्ख्यपा सिद्धभन्ति ? ५ जघन्येन एकसमये एकः सिद्धधति । त्रकर्षेण अध्टोत्तरशतसंख्या एकसमये सिद्धधन्ति । भथाल्पबहुत्वमुच्यते--- प्रःयुरमञ्जनयान् सिद्धिक्षेत्रे सिद्धःचन्ति तेपामरुपशृष्टं नास्ति । भूतपूर्ध-नयात् विचार्यते-क्षेत्रसिद्धा द्विमकाराः जन्मक्षेत्रतः संदरणक्षेत्रतक्ष । क्षेत्राणां विसागः कर्स-मूमिरफर्मभूमिका । तथा क्षेत्रविमागः समुद्रद्वीपाः उध्वीमधस्तिर्यक् न । तत्र उध्वीतीकः सिद्धा अल्पे । अधोलोकसिद्धाः संख्येयगुणाः । तिर्यक्लोकसिद्धाः संख्येयगुणाः । सर्वस्तोकाः १० सभुद्रसिद्धाः । द्वीपसिद्धाः संख्येयगुणाः । एवमविद्रोपेण व्याख्यानम् । विद्रोषेण तु सर्वस्तोद्धाः रुवणोदसिद्धाः । कालोदसिद्धाः संख्येयम्।णाः । जम्यूद्वीपसिद्धाः संख्येयगुणाः । धातकीस्रण्ड-सिद्धाः संख्येपगुष्पः । पुष्करद्वीपार्थसिद्धाः संख्येयगुणा इति । एवं कालादिविभागे ९पि पर-भागमानुसारेणाङ्भवद्वत्वं बोद्धव्यम् । तथाद्वि-काळिश्वप्रकारः उत्सर्विणी अवसर्विण्यन्तस-र्पिण्यन्त्रसर्पिणी चेति । सत्र सर्वेतः स्तोकाः उत्सर्पिणीसिद्धाः । अवसर्पिणीसिद्धाः विशेषा-१५ विकाः । अनुत्सर्विण्यनवसर्विणीसिद्धाः संद्येयगुणाः । ऋनुसूत्रनयापेक्षया तु एकसयये सिद्ध-पन्तीत्यल्पबहुत्वं मास्ति । गति प्रति विचार्यते-श्वरुत्सुश्रापेक्षयः सिद्धगतौ सिद्ध-पन्तीति दश्राल्य**प**ष्टल्यं नास्ति । व्यवहारापेक्षयापि मनुष्यगर्तौ सिद्धचन्तीति तश्राप्यल्पबहुत्वं नारित । एकान्तरगताषल्पबहुत्वमस्तीति तद्विभार्यते । सर्वतः स्तोकाः तिर्यायोग्यन्तरगतिसिद्धाः। भ नुष्यकोन्यन्तरमतिसिद्धाः संस्थेयगुणाः । नारक्योग्यन्तरमतिसिद्धाः संस्थेयगुणाः । स्वर्ग-२० योज्यन्तरगतिसिद्धाः संस्थेयगुणाः । सिङ्गं पति अल्पवहुत्वं क्रियार्थते---श्रजुसूत्र अवेदःहिसद्धःगन्तीति नापित अल्पबद्दत्यम् । व्यवहार्त्यात्त् सर्वतः स्तोकाः नपुंसकदेदसिद्धाः स्तिवेदसिद्धाः संख्येवगुणाः । पुंचेदसिद्धाः संख्येयगुणाः । तथा चोक्तम्—

> "बीस जपुंसयदेया थीदेया तह य होंति चालीसा । पुंषेया अडयाला समये गते सिद्धा य ॥" [

एवं तीर्धचारित्रादिभेदैरध्यवनयहत्वं परभागमात्सिद्धम् ।

एवा तत्त्वार्धयृत्तिवैविचार्य्यते शिष्येम्यः उपिष्यते च तैर्जिनवचनामृतस्त्राहिभिः पुरुषैः भृण्वद्भिः पठद्भिञ्च परम 'मुक्तिसुस्त्रामुनं निजकरे कृतं देवेन्द्रतरेन्द्रसुस्तं किमुच्यते ।

₹Ý

१ परम्युला- आ०, द०, अ०।

## तस्त्रार्थप्र**च**ी

1015

श्रीवर्द्धमानमञ्जूष्ट्रसमन्तमद्रः श्रीप्रवणादश्वमुमापतिपृत्रवणादम् । विद्यापिनन्दिगुणरञ्जमुनीन्द्रसेवयं भक्तया समामि परितः श्रुतसागरोप्त्ये ।। देति स्रिओश्रुतसागरिवरचितायां तात्रयंसंज्ञायां तरुभार्थवृती दशमः पाटः समापः ।



# तत्त्वार्थवृत्ति [ हिन्दीसार ]

## तत्त्वार्थ<mark>ट</mark>त्ति हिन्दी-सार

#### ---

इस पश्चम कारुमें गगधारहेवके समान क्षीतिर्मन्थाचार्य बनारशिम महारकसे मन्यवर द्वेचाकने महन किया कि-भगवन, आत्माका हित क्या है? उनारशिम भहारक द्वेचाक मन्यके प्रश्नका 'सन्यवर्शन सम्यक्षात और सम्यक् पारिचके हारा प्राप्त होने बाला मोझ आत्माका हित हैं' यह उत्तर देनेके पहिले इष्टदेवको नमस्कार कर महल करते हैं—

## "मोक्षमार्गस्य नेतारं मेचारं कर्मभृभृताम् । जातारं विश्वतस्त्रानां वन्दे तदगुणसञ्चये ॥"

आस्माके झानादि गुर्जोंको चतने वाले जानावरणादि कर्मोंका भेदन करके जो समस्त तत्त्व अर्थान मोलोपयोगी पदार्थोंके पूर्णझाता हैं. तथा जिनने मीक्षमार्गका नेतृत्व किया है उन परमात्मा को उच्छमुणों की प्राप्तिके लिए नमस्कार करना हूं।

ंद्रैयाक ने पृंदा कि मोक्षका स्वरूप क्या 🕏 ?

उमास्वामि अट्टारकने कहा—समस्त कर्ममलोंसे रहित आसाकी शुद्ध अवस्थाका नाम मोख है। इस अवस्थामें आसा स्थूल और सुद्दम दोनों प्रकारके धरीरोंसे रहित हो अवारिए हो नाता है। अपने स्थासाविक स्थाननकात निर्माध अनन्त सुद्ध स्मादि गुणोंसे परिपूर्ण हो चिदानन्त स्थरूप हो जाता है। यह स्थान्तकी स्थितिम विलक्षण अवस्था है। यह प्राह्माकी स्थितिम विलक्षण अवस्था है। यह शुद्ध रहा सदा एकसी बनी रहती है। इसका कभी विनास नहीं होता। यह द्वा इन्द्रियहानका विषय न होनेसे स्थरूप परोक्ष हैं। इस लिए विभिन्न वादी मोक्षके व्यक्ष अनेक प्रकारसे कल्पना करते हैं। जैसे—

(१) त्रांद्यका मत है कि-पुरुषका स्वरूप चैतन्य है। ज्ञान चैतन्यसे गृथक् वस्तु है। ज्ञान मक्रतिका धर्म है, यही जेच अधीत् पदार्थीको जानता है। चैतन्य पदार्थीको नहीं जानता। मोद्ध समस्यामें आत्मा चैतन्य स्वरूप रहता है ज्ञान स्वरूप नहीं।

इस सतमें वे दूषण हैं—हानसे भिन्न चेंतन्य कोई वस्तु नहीं है। चेंतन्य झान बुद्धि आहि पर्योचनाची हैं इनमें अर्थमें इनहीं है। स्व तथा पर पदार्थोंका जातना चेंतन्यका स्वरूप हैं। यदि चेंतन्य प्रपने स्वरूप तथा पर पदार्थोंको नहीं जानतो तो वह गयेके सींतकी तरह असत् ही हो जायमा। निराकार अर्थान् झेयको न जानने वाले चेंतन्यकी कोई मत्ता नहीं है।

(२) बेंशेपिक-युद्धि, सुख, हुन्स, इन्छा, हेय, प्रयम, धर्न, आधर्म और संस्कार इन आत्माके नव विशेष गुणीके अत्यन्त उन्हेंद्र होनेको मोच कहते हैं। ये विशेषगुण आत्मा और भनके संयोगसे उत्पन्न होते हैं। यूँकि मीक्समें आत्माका मनसे संयोग नहीं रहता ऋतः इन गुर्णीका अत्यन्त उन्हेंद्र हो जाता हैं---

₹-**१** 

## वत्त्वार्थ**पृत्ति-हि**न्दी-सार

३३०

इस मतमें सबसे यड़ा दूषण यह है कि—यदि आलाके दुद्धि आदि विशेष गुण नष्ट हो जाते हैं तो आत्माका भ्वरूप ही क्या वचता है ? अपने विशेष उन्हर्णोंसे रहित वस्तु अवस्तु ही हो जाक्यी !

(३) बीझ मानते हैं कि जिस प्रकार तेलके न रहनेसे दीपक सुफ जाता है उसी प्रकार राग-लेहके क्षय हो जानेसे आता। झानसःसानका गानत हो जाना मोक्ष हैं।

इनकी यह प्रदीपनित्रीणकी तरह आस्मनिर्वाणकी कल्पना भी उचित नहीं है ! करण आस्माक। खर्चन्त अभाव नहीं हो सकता, वह सम्पदार्थ है ।

मोक्षफे कारणीके विषयमें भी विवाद हे----

नैयायिक त्राहि ज्ञातको ही मोक्ष कारण सातते हैं इनके मतमें चारित्रका उपयोग तत्त्वज्ञानकी पूर्णकोमें होता है। कोई श्रद्धान मात्रसे मोक्षकी प्राप्ति मात्रते हैं। पीमांसक क्रियाकाण्डहप चारित्रमें मोक्षकी प्राप्ति स्वीकार करते हैं। किन्तु जिसप्रकार रोगी औषधिक ज्ञानमात्रमें या ज्ञानसूत्र हो जिस किरती द्वाके पीक्षनमात्रमें ऋष्वा रुचि या विश्वास रहित हो मात्र द्वाके ज्ञान या उपयोगमात्रसे मीरोग नहीं हो सकता उसी प्रकार अकेटे श्रद्धान, ज्ञान या चारित्रसे भवरोगका बिनाश नहीं हो सकता। देखे-—

संगड़ेको इप्रदेशका ज्ञान हैं पर क्रिया न होनेसे उसका क्षाण उसी तरह व्यर्थ है जिसबकार अन्येकी क्रिया ज्ञानसून्य होने से । अदानरहित व्यक्तिका ज्ञान ऑर चारित होनों ही कार्यकारी नहीं हैं। अतः अद्धान, ज्ञान और चारित्र नीनों मिलकर ही कार्यकारी हैं।

मोक्षमार्गं क्या है ?

## सम्यय्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोधमार्यः ॥ १ ॥

सस्यव्हर्शन सम्बन्धान और सम्बन्ध् पारित्र तोनों मिळकर ही मोध्न का सार्व हैं। मोक्षोपयोगी तरवेकि श्रीत टड़ विश्वास करना सम्बन्धान है। तस्योका संश्वन विपर्वय और अनिश्चिततासे रिद्देत यथावत ज्ञान सम्बन्धान है। संसारको बढ़ानेवाळी कियाओंसे बिरात तत्त्वज्ञानीका कर्मोंका आख्य करनेवाळी कियाओंसे विरत होना सम्बक चारित है।

इस स्वारं 'सम्बक्' करका सम्बन्ध दर्शन, ज्ञान और पारिवसे कर लेना चाहिए। सम्बन्धर्भनका स्थल्प—

## तत्त्वार्धश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥

पदार्थके अपने स्वरूपको तस्य कहते हैं । तस्त्वार्थ अर्थान् पदार्थके स्थावन् ग्वरूपकी श्रद्धा चा रुचिको सम्बन्धर्यन कहते हैं ।

अर्थ दान्दके प्रयोजन, यांच्य, घन, हेंतु, विषय, प्रकार, वस्तु, उच्च आदि व्यनेक अर्थ होते हैं। इनमें पदार्थ अर्थ लेना चाहिए धन आदि नहीं।

दर्शन शहरका प्रसिद्ध व्यर्थ देखना है, फिर भी दर्शन शहर जिस 'हरिए' धातुसे बता है उसके अनेक अर्थ होते हैं, अतः भोक्षमार्गका प्रकरण होतेसे यहाँ देखना अर्थ न टेकर रुचि करना, हद विश्वास करना अर्थ लेना चाहिए। यदि देखना अर्थ किया जायगा

#### प्रथम अध्वाय

३३१

तो देखना तो सभी आंखवाने पाणियोको होता है अतः सभीके सम्यन्दर्शन मानता होगा । देखना मात्र मोक्षका सार्य नहीं हो सकता।

सम्याद्दीन हो प्रकारका है-एक अराग सम्याद्दीन और दूसरा वीवराग सम्याद्दीन ।

प्रश्नम संवेग अनुकरण आर आरितन्त्रमे पहिचाना जानेवाला सन्यम्यांन सराग सन्यम्दर्शन है। रागादि दोषोंके उपशमको प्रश्नम कहते हैं। विविध दुःखमय संसारसे इरबा संवेग है। प्राणिनावके दुःख दूर करनेकी इच्छासे चित्तका द्यामय होना अनु-कम्पा है। देव, शास्त्र, प्रत और तत्त्वीमें दद्शतीतिका आस्त्रिक्य कहते हैं। बीतराग सन्यम्दर्शन आस्मिश्चित्र रूप होता है।

## सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिके प्रकार---

## तन्तिसर्गादधिगभद्रा ॥ ३ ॥

यह सम्यन्ध्रंन स्वभावसे अर्थान् परोपदेशके विना और अधिगामसे ऋषीन्। परागरेशसे उत्पन्न दाता है।

हांका-सिसरीत सम्यर्जनिमें भी अर्थाधियम तो अवश्य हो रहता है क्योंकि पदार्थिक के झान हुए जिला ब्रह्मान केसा १ तर ३न दोनी सम्यर्जनीमें वस्तविक भेद क्या है १

समाधान—होनों ही सन्यन्दर्शनों में अन्तरक्ष कारण दर्शनमोह्न कर्मका उपशम या अयोपशम समान है। इस अन्तरक्ष कारणकी समानतः एहनेपर भी जो सन्यन्दर्शन गुरूपदेशके विना उपाप हो। यह निसर्गन कहा जाता है, जो गुरूपदेशमें हो वह अधिगमन। विसर्गन सन्यन्दर्शनमें भी प्रायः गुरूपदेश अपेक्षित एहता है पर उसे स्वाभाविक इसल्लिए कहते हैं कि उसके लिए गुरुको विगय प्रयन्न नहीं करना पढ़ना सहज ही शिष्यकों सन्यन्दर्शन ज्योति प्राप्त हो जाती है।

शंका—''जो पहिले कहा जाता है। उसीका विधान या निर्येथ होता है'' यह व्याकरण का प्रसिद्ध निका है। अतः इस सूत्रमें 'तन्' पद न भी दिया जाय किर भी पूर्वसूत्रसे 'सन्वादर्शन' का सम्बन्ध जुड़ हो जाता है तब इस सूत्र में 'तन्' पद क्यों दिया गया है ?

समाधान—जिस प्रकार सम्बाद्यान शब्द पूर्ववर्ती है वसी प्रकार नीक्ष्मार्ग शब्द भी पूर्ववर्ती है। योक्सार्ग प्रधान है। प्रक: ''समीपवर्तिवों में भी प्रधान बटवान होता है'' इस निवमफ अनुसार इस सूत्रमें मोक्षमार्गका सम्बन्ध जुढ़ सकता है। इस दापको हूर करनेके लिए और सम्बन्धानका सम्बन्ध जोड़नेके लिए इस सूत्रमें 'तन' पर दिवा नवा है।

तस्य क्या हैं—

## जीवादीरास्ववन्धसंवरनिर्जशमोक्षास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥

जीव श्रजीय श्रास्त्रव बन्ध संबर निर्जरा श्रीर मोझ ये सात तत्त्व हैं।

जिसमें झान-दर्शनीदिरूप चेवना पार्था जाय यह जीव है। जिसमें चेवना न हो वह धजीव है। क्योंकि आने को आखव कहते हैं। आए हुए क्योंका खासप्रदेशींसे सम्बन्ध होना यन्ध है। क्योंकि आनेको रोकना संवर है। पूर्वसचित क्योंका क्रमशः चय होना निर्वरा है। समस्त क्योंका पूर्णह्वसे खात्मासे पृथक् होना मोध्र है।

શિષ

337

संसार और मोझ जीवके ही होते हैं जातः सर्वप्रथम जीव तत्त्व कहा है। जीव अजीवके निभित्तसे ही संसार या मोझ पर्याथको प्राप्त हो है जातः जीवके वाद अजीव का कथन किया है। जीव और अजीवके निभित्तसे ही आखाद होता है अतः इसके बाद वस्य का निर्देश किया है। जीव और उपनीवके निभित्तसे ही आखाद होता है अतः उसके बाद वस्य का निर्देश किया है। अस्य को रोकनेवाला संवर होता है अतः वस्य के बाद संवर तथा जिससे आगायी क्योंका संवर कर लिया है उसके अपनेवाला संवर होता है अतः वस्य के बाद संवर तथा जिससे आगायी क्योंका संवर कर लिया है उसकि संविद्ध कर्माकी निर्वेश मात्र होता है अतः साक्षका जिल्हा क्या किया गया है। सबके अन्तमं मोक्ष प्राप्त होता है अतः साक्षका निर्देश अन्तमं किया गया है।

पुण्य और पापका क्रासूच क्योर वस्थ तत्त्वमें अन्तर्मात्र हो जाता है ऋतः उन्हें प्रथक नहीं कहा है।

प्रसन-आस्त्रव वस्य सेवर निर्जरा श्रीर नोख ये पांच तस्य द्रव्य श्रीर आवस्य होते हैं। उनमें द्रव्यरूप तस्वोंका श्राजीवमें तथा भावस्य तस्वोंका जीवमें अन्तर्भाव किया जा सकता है, श्रातः दो ही तस्य कहना चाहिए?

उत्तर-इस मोश्रवाखमें मोश्र तो प्रधान है अतः उसे तो छावस्य कहता ही होगा।
मोश्र संसारकृषं क होता है। खतः संसारका कारण अन्ध और आमय भी बहते चाहिए,
इसी तरह भोश्र के कारण संवर खीर निर्जर। मी। तारण्ये यह कि प्रधान कार्य संसार और
मोच तथा उनके प्रधान कारण आमय बन्ध खीर तंबर निर्जाधका कथन किया गया है। सबर और निर्जराका एत्ल मोश्र है तथा आमय और वन्धका फल संसार। यथि संसार और मोश्र में आग्रवादि चार्यकों सामान्य श्रवियोंमें अन्तर्भूत शुरवर्माका एथक् कथन विशेष स्थाजनसे किया जाता है उसी प्रकार विशेष प्रयोजनके लिए ही आमशहिक तस्योंका चित्र भित्र हमसे कथन किया है।

परन-जीवादिक सात द्रव्ययाची है तथा तत्त्ववद्य भाववाची है खतः इममें इयाकरणशासके नियमानसार एकार्यमतिपादकत्वस्य सामानाधिकरण्य नहीं वन सकता ?

ज्तर-प्रव्य और भावमें अभेद है अतः दोनों एकार्यप्रतिपादक ही सकते हैं। प्रयुवा जीवादिकमें तत्त्वमूप भावका घारोप करके सामानाधिकरण्य यन जाता है।

सामाताधिकरण्य होने पर भी सोच शब्द पुल्किंग तथा तस्यक्ष्य 'नवुंसकलिंग बना रह सकता है। क्योंकि बहुतसे शब्द खजहांक्षित्र अर्थात् छपने लिङ्गको न खोड्नेशके होते हैं। इसी तरह बचनभद्र भी हो जाता है। 'सन्यग्दर्शनसाननारित्राणि सोक्षमार्गः' इस वससस्त्रमं भी इसी तरह सामाधिकरण्य वन जाता है।

ेशब्दब्यवहार जिन अनेक निमित्तोंने दोता है, उन प्रकारोंका कहते हैं—

#### नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तुन्त्यासः । । ५ ॥

नाम स्थापना द्रव्य और भावसे सम्बन्धश्चेनादि और जीवादि पदार्थोंका व्यवहारके लिए विभाग या निक्षेप ( द्रष्टिके सामने रखना ) होता है !

शब्दको प्रवृत्ति द्रव्य किया जाति और गुणके निमित्तमे देखी जाती है। बैंसे इवित्य-उक्कीके सुगमें काष्ट्रस्यको निमित्त लेकर सुगदाब्दका प्रयोग होता है। करने-योलेको कर्ना कहना क्रियानिमित्तक है। द्विजस्य जातिके निमित्तमे होनेवाला द्विजन्यप्रहार जातिनिमित्तक है। भीके लालगुणके निमित्तमे होनेवाला पाटल्ल्यवहार गुणनिमित्तक है। अञ्चके इन द्रव्य गुणादि प्रवृत्तिनिमित्तीकी अपपेक्षा न करके व्यवहारके 115-51

#### प्रथम ऋभ्याय

३३३

लिए श्रयनी इष्**छानुसार नाम र**स्य छेटा नाम निक्षेप हैं। जैसे किसी लङ्केकी नजराज यह संज्ञा

लक्डीमें स्वीरं गए, सुनीन काइ गए, मोबर आदिसे लीचे गए बन्तुके आकारमें भह वहीं हैं इस प्रकारकी स्थापना सदाकारस्थापना है। शतरंबके खतराकार भृहरीने द्वारों पोड़ा आदिकी करपना अनदाकारस्थापना है।

जो गुणकाला था, है सभा रहेगा वह दृज्य है । वर्तमान पर्योगवाल। दृष्य ही भाव कहाहादा है ।

जैसे-जीवनगुराकी अंग्रेशके विमा जिस किसी प्रार्थको जीव कहान नामजीव है।

30 आकारपाल या उम्र ब्राह्मार्स गहित एदार्थमें उस अविको करावम स्थापना-जीव है। जैसे हाथी वाह्में आकारपाल स्थिती के वा शतरं जेक मुहरीसी लाखी थीड़ा कहाना। जीम्झाम हो जातनेवाला किस्तु वर्तनामों उनमें उपयुक्त पारितेवाला किस्तु वर्तनामों का पार्वमानक्यवीय है। सामारक पांग्महरूपवीय सामारक पांग्महरूपवीय है। 
जीवशासको जानकर एसमें उपसुक्त आस्मा आयमभावजीव है। जीवन प्रशिवने युक्त कारमा मेंखानमभावजीव है।

इस तरह असेक प्रकारके जीविभिन्ने स्वप्रस्तुत जीविभिन्ने होइसर उन्जवती को वितासनेक लिए निक्षेपकी साथरयकता है। तरवर्ष यह कि इभि विश्व समय कीवन्य जीव प्रपादित हो यह समयाना निक्षेपका प्रयोजय है। जैसे जब यहचा होस्के लिए तो रहा हो। तब स्थापना किश्वी स्वाब्ध्यकता है। विस्तित पुतारतेपर वेटसिंह मानवर्ष वर्षान्त्री प्राब्ध्यकता है। विस्तित पुतारतेपर वेटसिंह मानवर्ष वर्षान्त्री प्राव्यक्षक्षकता है। असि ।

ंनामस्थापनाध्रदयभावतीः नयामः' द्वना ही सूत्र वनानेमे प्रधानभून सम्बन्धानाः दिका हो प्रहण होता अतः प्रधानभूत सम्बन्धदर्शनादि तथा उनके विषयभूत जीवादि सभीका संबद् करेनेके लिए स्थापनीरमे सर्वेमंबाहक 'तत्' शब्द दे दिया है।

भामादिनिक्षेपके विषयभूत जीवादि पद्धीं की जानने का उपाय बनताते हे---

#### प्रशाणसर्वस्थिगमः ॥ ६ ॥

अन्य और नश्रेत्र द्वारा जीवादिश्यार्थीका ज्ञान दीना है। प्रमाण स्वार्थ और परार्थके भेदमे दें। प्रकारका है। अन स्थायं और परार्थ दें।नी प्रकार का है। अन्य प्रमाण स्थायं ही हैं। ज्ञानात्मकको स्थायं तथा प्रचनात्मक को परार्थ कहते हैं। नय वचन-हि एकपन्य होते हैं।

सूत्रमें नथ प्रध्यको खन्नस्थरशस्य होनेसे प्रमाण प्राव्यके पहिले कहना चाहिए था लेकिन नक्की अपेक्षा प्रमाण पूर्व है चना प्रमाण शब्द पाहिए कहा चया है। नवकी अपेक्षा प्रमाण पूर्व इसलिये है कि प्रमाणके द्वारा जाने तये पदार्थके एक देशको ही नव जातना है। प्रमाण सम्पूर्ण पदार्थको जानता है। तय पदार्थके एकदेश को जानता है। प्रमाण सक्यारेशी होता है और नव विकलदेशी: नव दो प्रकारको है एक दृश्यार्थक

िशं ह

## तनवार्थवृत्ति हिम्दी-सार

३३४

तवाः दूसरा पर्यायाधिका भावनिभेष पर्यायाधिक नयकः विचय है तथा जेप द्रव्यार्थिक नयके । चारों ही निशेष प्रमाणके थियय तेले हैं हमीलिए प्रदाण उन्तजादेशी कहलाता है !

र्जाबादि पदार्थीके अधिनमके उपाधान्त्रको यहरूप है—

## निदेशस्यःभित्यपायनाधिकरणस्थितिविधाननः ॥ ५ ॥

ितर्देश, स्वाभिस्य साधनः अधिकरण, स्विशंत श्रोण शिश्वात इनके तारा भी जीवादि-पदार्थोकः हाल दोता द्वे । स्वहत्यमात्रका कहना विदेश है । अभिकारीका नाम बनलाना स्वाभित्य है । द्वर्यस्यके कारणकी साधन कहते हूं । अभिकार प्राप्करण है । कारक प्रमाणकी स्थित कहते हैं । मेर् कर ताथ शिशान है ।

र्जिये सम्पन्ध्यानी—वस्त्वार्यश्रमहानको सम्यन्द्यान कहते हैं वह निर्देश हुन्य। सामान्यते सम्यन्ध्यनका स्वाभी जीव हो। विशेषकपूर्व चौदह सर्वाणाश्योको अपेका सम्यवस्त्रानके स्वामीका वर्णन उस अकार हो—

नरकातिमें सातों ही नरकोंन पंथीतक नारकियों के हो सम्बद्धीय होते हैं आंक्शिक क्षेत्र आयोगक्षीतक । प्रथम नरकमं प्रयोगक और अपयोगक होती है आक्षिक आर आयोगक होती है । क्षिम जावते पहिले नरक आयुक्ध अन्य कर लिया है यह जीव बाहमें आदिक या क्षायोगकार्मिक सम्बद्धान होता है। उरुपत्र होता है। उरुपत्र होता है। उरुपत्र होता हिनीयाहि नरकोंने नहीं, खता अथवा नरकों हो। उरुपत्र होता है। अथवा नरकोंने नहीं, खता अथवा नरकोंने नहीं नहीं नहीं नहीं नहीं नहीं नहीं स्थान नरकोंने स्थान नरकोंने नहीं स्थान नरकोंने स्थान नरकोंने नहीं स्थान नरकोंने नहीं स्थान नरकोंने नहीं स्थान नरकोंने स्थान स्थान नरकोंने स्थान नरकोंने स्थान नरकोंने स्थान स्यान स्थान 
प्रधन-श्रायोध्यानिक सम्बन्ध्यानमुक्त जीव निवंज्ञ, ग्रामुख और नरकमें उत्पन्न नहीं होता है अनः अवर्याक्षक नाएक स्नाविके वैदकामध्यक्षक करें बसेगा ?

उत्तर-करकारि आयुक्त चरुष दोनेके बार जिल आधिन एक्टन मोहका क्षणेण प्रशंस किया है यह वेर्जार-वक्ती जोल नरफ आदिमें जाकर खपणकी समाणि करेगा। जतः सरफ और तिथक्रार्यनमें जानवीर रहामें भी क्षांचीयणीमक सम्बन्धकीन हो सकता है।

तिर्वज्ञातिमें औरश्रामिक सम्बर्ध्यन पर्यान्योक ही होता है। आर्थिक और आर्थण-शनिक सम्बर्ध्यन पर्यामक और अभ्येशक होतीकि ही होते हैं। निर्विज्ञितीके आर्थिक सम्बर्ध्यन नहीं होता। क्वोंकि कर्मभूमिज नतुत्य हो दशन मोहके। अवस्था प्रारंभक होता है और अनुक्षक प्रारंभ कालके पहिने निर्यद्ध आयु का बन्ध हो जानेगर भी भोगभूमिमें निर्यद्ध ही होता। क्विंजिनी नहीं।

कहा भी है---'क्सोभूमिमें उस्तत्र होनेवाला मनुःव ही केवलीके पारमुलमें दुश्रेननीहके अक्षरका वारोनक होता है, किन्तु आगण की समाधि चारी चित्रवीने हो सकती है।''

श्रीवर्शासक और आयोपश्रीमक सम्यग्द्रीन प्रयोगक निर्वाचिनीके ही होते हैं। अपर्योगकोक नहीं।

मनुष्यानिमें आयिक और क्षायापग्रीमक सम्यादर्शन पर्योक्षक और अपयोक्षक देखीं प्रकारके मनुष्यों की होता है। औषश्रामिक पर्योक्षकींके ही होता है अपर्यापकींक नहीं। पर्याप मनुष्यणींके ही तोनी सम्याद्शीन होते हैं खपर्यापकके नहीं। मनुष्यणींक ज्ञायिक सम्यादर्शन भाववेद की अपेक्षा जनल्या है।

देवनितमें क्यांप्रक और अपयोक्षक देवों के तीनों ही सम्याद्वीन होते हैं।

प्रस्त-अपर्यापन देवीके उपश्रम सम्यप्दर्शन श्रेसे हो सकता है क्योंकि उपश्रम सम्यप्दर्शन युक्त प्राणीका मरण नहीं होता है प्रथम अभ्याय ३३५

चत्तर-मिध्यक्षस्यूर्वक उपणमसम्यन्दर्शनयुक्त भाषीका भरण नहीं होना किस्तु वेदक-पूर्वक वरशमसम्यन्दर्शनयुक्त भाषीका तो भरण होता है। क्वीकि बेदक पूर्वक उपसानसम्ब-रक्षानयुक्त जीव श्रेणीका आरोगण करता है कोर श्रेष्यागेहणके स्थाय नावित्रमोहके उपसाके सध्य गरण होनेपर अपर्शाक्त वृजीक भी उध्धान प्रस्पर्कात होता है।

विशेष-भवनभारती, व्यवस्तर प्रीप्त के निवास वेग वधा ्थियोंके वार्तायक नहीं होता। सांबर्क और ऐप्रात करनवरती विविधित को सार्विक सभी होता। सीकर्म और पेशान सम्बद्धारी स्वीद विविधित हो व्यवस्त स्वोद आदेशकाविक सम्बद्धकान होता है।

ं में प्रयोधी अपेकामी संदर्भ पद्मिनियारे तीकी अस्पन्यक्री होते हैं । नकेस्ट्रियसे चनकिन्द्रिय प्रयोग केट सम्पन्यक्षय नहीं होता ।

क्षायको आरेका अञ्चलकोको हिन्दै की तस्त्राकोस होते हैं। स्थापरकाश्यको एक भी भरी

भेषको अप्रकृषियो एउटा । अधिके क्षेत्री शास्त्रकारीकाली ही अ<mark>श्रीमिश्रीके</mark> अर्थिक री शेला एक

ें क्वी कोड्या चैस्त देशीय सीती ही अस्यार्थिस क्षेत्र में । अनेद वायस्थाने और क्रांस्य भोर आधिक हेता है ।

कापय की अवेका चोसी कथातीने नोती है। सम्बन्धान हार्क हूं । अवसाय खद्मधाने ओवदानिक आंद आविक तीने हैं।

ज्ञानकी व्यवेक्षा प्रति, १५६, अर्थाट भेरा साध्ययनानियीचे वीलें हो सम्बक्धिन होने हैं । केवकीके ब्राधिक ही हाता है ।

र्ययमकी चरेक्षा भागाविक और छेदंसस्थायना संचमते दीनी ही हेके हैं , परिहार-विशुद्धि संचमते बेदक और आधिक ही हाला है ;

प्रसन-परिद्यार्थियुद्धिः संघनने उपस्थनम् अस्तान अर्थे भही होताः ।

इतर-मनःवर्षयः, परिहार्यन्याहित, औरअभिजनस्थास्य और आहारकाम्हाह् इतसेसे एकके हेन्विर अन्य तीन गडी होते । विद्योग उहाँ है कि मनःवर्षयके आख मिश्रास्वपूर्वक औरमधिकका निषेध हैं बेद्वपूर्वक का नहीं । बहा भी हैं -

ंमनःपर्यंत्र, परिहार्यायुर्वित, चपश्चमसम्यक्त्य और आहारकः आहारकविश्व इत्तरीके एकके दीनेपर डाव नहीं होते ।''

मृहस्साभ्यराय और चयाल्यावसंवममे शीयतांदेश भंद धार्यक होता है। संय-तासंवत और असंवर्तों के तीनों ही सम्बद्धाराधन होते हैं।

द्रश्मको अपेका चित्रकृत, अच्छुरक्षेत्र और अधायद्रक्षेत्रेर तीती हो होते हैं। केमण्डकाम आक्रिकाही होता है :

ेरवाकी अधिका छटो किरवाकोनि सेटी हो होते हैं। बांधरकायस्थाने क्षांतिक ही। मध्यत्वकी व्यविक्षा भुक्षोंक समिति हो होते हैं। अन्नव्यति एक सी नहीं।

लम्यणन्वकी अपेक्षासे अपनी-अपनी अरेक्षा दीजों सम्बन्दकंत होने हैं।

संज्ञाकी अपेका साजियोंक तीतों ही होते हैं। असंक्षियोंक एक भी वहीं। संज्ञी ऑर असंज्ञी दोनों प्रत्यस्थाकींसे जो रहित हैं बनके क्षायिक ही होता है।

आटारकी अपेक्ष आहारकाँक भी तीजों ही होते हैं। छन्नस्य जनाहारकाँक भी तीतों ही सम्बन्दर्शन होते हैं। समझातप्राप्तकेवर्शक आविक ही होता है।

सायनके हैं। भेद हैं-अभवतर और कहा । सम्बन्दर्शनका अन्तरह भागन दर्शनमोह का उपन्ता, त्रय अथना अभवश्य है । बाह्यभाधन प्रथम, द्वितीय और हतीय सरकर्म

जातिस्तरण, धर्मभ्रथण और वेदनाका अनुभव है। चतुर्थ तरकम सम्म नरकपर्यन्त जातिस्तरण और वेदनाका अनुभव ये दो सम्पन्द्योगेक आस्त्र साधन है। तिर्वेद्ध और अनुद्राविक जातिस्तरण, प्रमृश्यण और वेदनाका अनुभव ये वाह्य माधन हैं। मीधम स्वर्गेक सहस्वार स्थ्य पर्यक्तिक देवींक जातिस्तरण, धर्मश्रवण, जित्तमहिमद्दींत और देविद्धिद्यक ये चार साधन हैं। आसत, प्राणस, आरण और अन्युन चन्द्रपासी देवींक देविद्धद्रशीनक विना तीन ही साधन हैं। नयप्रेयक्रवासी देवींक जातिस्तरण और धर्मश्रवण ये दो ही साधन हैं।

प्रश्त-प्रैययक्षाती देव व्यवस्थित्व होते हैं जानः उनके धर्मश्रवण कीन हो मकता है ? उत्तर कोई सम्बद्धात जोड़ तस्ववधी या आसका भनन करती है, वहां द्राधित्व दूकरा जीव उस वदीने सम्बद्धांनको प्राप्त कर देता है। अध्या प्रमाण, सब और निशेद को प्रदेशा कही तस्ववद्यों नहीं होती किन्तु सामस्यस्पर्य तस्वविद्यार तो होता ही है : अतः इतेनकमें भी धर्मश्रवण संभव है !

अनुदिश और अनुत्तरिक्षमान्यामी देव सम्यन्दर्शनव्यदेन ही उत्पन्न होते हैं।

अधिकरण हो प्रकारका है- अभ्यत्वर और वाहा । मन्यन्श्र्वेनका अभ्यत्वर अधिकरण आक्षा हो है । बाहा अधिकरण उ.कनाधी (बसनाकी) है । जीव, पुट्टद वर्म, अधम, कार और आक्षामका अधिकरण निश्चवनवर्म सम्बद्धा ही हैं और ध्यवहारनवर्म आकार अधिकरण है । बीवका शरीर और क्षेत्र आहि आधार है ।

घर पटाहि पुहुन्तेका भूमि आहि आशार है। चरके गुण और प्रयोगीका चालार हुन्य होता है। स्थितिक हो भेद हैं— स्थाह चीर अपस्य। व्यक्तम सम्बन्द्रांतकी कहुए और अपस्य स्थित चालारे हैं। स्थाहिक है। आयिक सम्बन्द्रांतकी लेक्षारी जीवकी जवन्य स्थित चालारे हैं। आयिक सम्बन्द्रांतकी लेक्षारी जीवकी जवन्य स्थित खाला है। चाला है दे दे इन्द्रद स्थिति चाल वर्ष और अन्तर्ग्रहती एम हे पूर्वकोटि महित तेतीय लागर है। चाला है के देव देव प्रयोग है के कार्य प्रयोग करिया है। चाला है के देव है के स्थाप है के स्थाप है के स्थाप है के स्थाप स्थाप है के स्थाप है स्थाप स्था

कुक जीक्की खर्मयक मायान्कीनकी स्थिति सादि और प्यतन्त है । क्षायोपक्रीमक सम्यादक्षेत्रको जयस्यस्थित अन्तर्नुहृते है । उत्कृष्ट स्थिति ६६ सागर है । प्रतन-६६ सागर स्थिति कं*से* होती है ?

चत्तर-श्रीभूमी स्वर्गमें २ शावर गुक्रमें १६ सागर, दानारमें १८ सागर, खीर अध्य भैनेयकमें ६० सागर इस अवार ६६ सागर होते हैं। ख्रायया सीधमें स्वर्गमें हो बार उद्युक्त होने हे सायर, सनस्कुमारमें ७ सागर, बहामें १० सागर, सानद्वमारमें ७ सागर, बहामें १० सागर, सानद्वमारमें ७ सागर को मन्यमें भेनेयकों २१ सागर इस प्रकार ६६ सागर होते हैं। स्वर्गीकी आयुक्त जन्मि सागरमिंसे मानुष्यापु कम कर देवी चाहिए क्यों कि स्वर्गीके च्युत होता मानुष्य होता है, पुनः स्वर्ग जाता है। अतः ६६ सागर में खिला स्थित स्वर्शित होती।

विधान-सामान्यसे सन्धन्दर्शन एक ही है। विशेषमे निसर्गत और अधिगमजंक नेदसे दो प्रकारका है। उपराम, श्रुय और स्रथीपकामके भेदसे उसके तीन भेद हैं।

आज्ञाः मार्गे, उपदेश, तूत्र, बीज, संक्षेप,विस्तार अर्थ, श्रवगाढ र्यार परमावताढने भेदंबे सम्यप्दरानके दश भेद भी होते हैं । इनका स्वरूप इस प्रकार हैं-

#### श्रद्ध ]

#### प्रधम अध्याय

330

शाबाभ्यासके विना वीतरायकी आज्ञासे ही जो श्रद्धान होता है वह आङ्मासम्बन्धत्व है। दशनमाहके उपशम होनेसे शाखाभ्यासके विना ही मोश्रमार्गमें अद्धान होना मार्ग-सम्बन्ध्य है। तीर्थंकर आदि श्रेष्ठ पुरुवोंके चित्रज्ञाश्वरणसे उरस्य हुए श्रद्धानको उपदेश-सम्बन्ध्य करते हैं। आधारमुत्र को सुननेसे जो श्रद्धान होता है वह सूचसम्बन्ध्य है। गिर्मित संवताये हुए बीजाश्वरीके द्वारा करणातुयोगके ग्रह्म पहार्थोक्त ख्रद्धान हो जाना बीज-सम्बन्ध्य है। तस्वोंका संश्रित क्षान होने पर भी तस्योंका कि होना संश्रेपसम्बन्ध्य है। हाद्धांगको सुनकर जो श्रद्धान उरस्य होता है उसको विस्तारसम्बन्ध्य करते हैं। किसी पहार्थक रेखने या अनुभव करनेसे होनेचाले ख्रद्धानका नाम अर्थसम्बन्ध्य है। बारह अङ्ग और अङ्ग बाह्य इस प्रकार सम्पूर्ण श्रुतका परगासी होनेपर जो श्रद्धान होता है वह अपगाड-सम्बन्ध्य है। केवलीके केवलकानासे जाने हुए पदार्थोंके श्रद्धानका नाम परमावगाह-सम्बन्ध है।

सन्यन्दर्शनके प्ररूपक शब्द संस्थात हैं अतः संख्यात मेद मी होते हैं। अद्धान, करनेवाले और ब्राडेयके भेदसे ब्रासंख्यात और अनन्तरभंद भी होते हैं।

प्रश्न-असंख्यात चौर जनन्तभेद केंसे होते हैं ?

उत्तर-श्रद्धान करनेवालींके असंख्यात और अनन्त भी भेद होते हैं श्रीर ब्रद्धेय पदार्थके भी उतन ही भेद होते हैं क्योंकि श्रद्धेय पदार्थ श्रद्धाताके विषय होते हैं। अतः विषय श्रीर विषयी अथवा श्रद्धाता खीर श्रद्धंय के भेदसे असंख्यात और अनन्त भेद हो सकते हैं।

जीवादि पटार्थीके अधिगमके उपायान्तर को बतलाते हैं-

## सत्सङ्खयाक्षेत्रस्पर्शनकारु।न्तरभावास्पवद्वत्वैश्रः ॥ ८ ॥

सन् शब्दके साधु, अर्थित, प्रशत्त, सत्य और प्रस्तित्व इस प्रकार कई अर्थ हैं। उनमें से यहाँ सन्का प्रार्थ अस्तित्व हैं। संख्या भेंद को कहते हैं। तिवासका नाम श्रेत्र है। वर्तमानकाल्यवी निवासको क्षेत्र कहते हैं। विकाल्यवी श्लेत्रको सर्वान कहते हैं। युष्य और व्यवहारके भेंदसे काल दो प्रकारका है। विरह्मालको प्रन्तर कहते हैं। आंपश्चिकादि परिणामीको भाव कहते हैं। एक दूसरेकी अपेक्षा विशेष झानको अल्य-वहुत्व कहते हैं

सूबमें आया हुआ 'च' क़ब्द संसुचवार्यक है खर्मात् पक्षवद्र का तास्पर्य है कि फेवल प्रमाण, नय और निर्देश आदिके द्वारा ही जीव आदिका अधिगम नहीं होता किन्तु सत्संख्या खादिके हारा भी अधिकान होता है।

यद्यपि पूर्वसूत्रमें कहे हुए निर्देश इध्दर्भ सत्का, विधानसे संस्था का, अधिकरणसे क्षेत्र श्रीर सर्शनका, स्थितिसे कालका म्हण हो जाता है। नामादि निर्ध्रपेमें भावका भी प्रहण हो सुका है, फिर भी सन् आदिका महण विस्तृत अभिमायवाले शिल्वोंकी दृष्टिने क्षिया है।

अब जीव इंट्योमें सन् आहिका वर्णान करते हैं-

जीय चौदह गुणस्थानोंने पाये जाते हैं । गुणस्थान इस प्रकार हैं ---१ भिष्वादक्षि २-सासादनसभ्यादक्षि ३ सम्यम्भिथ्यादक्षि ४ असंयतसम्यादक्षि ५ देशसंयत ६ प्रयत्तसंयत

23

www.kobatirth.org

७ अप्रभक्तसंबद ८ अपूर्वकरण ९ अतिष्ठतिकरण १० सूद्रमसास्वराय ११ उपशान्तकथाय १२ अगेणकपाय १३ सयोगकेवली १४ अयोगकेवली १३न चौटर गुणस्थानों में जीयोंका वर्णन चौद्द मार्गणाओंकी अपेक्षा किया गया है। मार्गप्रार्थ वे हैं—१ गति २ सन्दिय २ काय ४ योग ५ वेद ६ कपाय ७ आन ८ संयम ९ दर्शन १० लेश्या ११ अध्यत्व १२ सम्यक्त्व १३ संज्ञा १४ आहार।

सामान्यसे जीवमें मिश्याटिष्टसे अयोगकेवळीपर्यस्त सभी गुणस्यान पाये जाते हैं। विशेषसे गतिकी अपेखा नरकगतिमें सातों दी नरकोंमें मिश्याटिष्ट आदि ४ गुणस्यान होते हैं। तिर्येक्षगतिमें देवासंयत सहित ५ गुणस्यान होते हैं। मतुष्यगतिमें १४ ही गुणस्यान होते हैं। देवगतिमें आदिके ४ गुणस्थान होते हैं। देवगतिमें आदिके ४ गुणस्थान होते हैं।

इन्द्रियकी अपेष्टा यकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रियपर्यन्त प्रथम गुणस्थान ही होता है। पक्केन्द्रियके १४ ही गुणस्थान होते हैं।

कायकी अपेक्षा प्रथिती आदि स्थावरतायमें प्रथम गुणस्थान होता है। जसकायमें १५ ही होते हैं।

योगकी अपेक्षा तीनों योगोंमें सयोगकेवछीपर्यन्त गुणस्थान होते हैं। अयोग अवस्थामें केवल अयोगकेवली गुणस्थान होता है।

वेदकी ब्यथेक्षा तीनों वेदोंमें अनिष्ठत्तिवादरपर्यन्त ९ गुणस्थान होते हैं। वेदरहित जीवेंकि अनिष्ठत्तिवादरसे अयोगकेवली पर्यन्त ६ गुणस्थान होते हैं।

श्रनिष्टित्तिषादर गुणस्थानके ६ माग होते हैं । उनमेंसे प्रथम ३ भागों में देदकी निवृत्ति न होनेसे ने सदेद हैं और अन्तके ३ भाग अनेद हैं । श्रतः अनिवृत्तिकरण सदेद और अनेद दोनों प्रकारका है ।

क्यायकी व्यवेक्षा कोच, मान और मायामें अनिष्टृत्तिषद्द पर्यन्त ५ गुणस्थान होते हैं। कोभ कथायमें मिध्यादृष्टि आदि १० गुणस्थान होते हैं। अकपाय अवस्थामें उदशान्त-कथायसे अयोगकेवळी पर्यन्त ४ गुणस्थान होते हैं।

प्राप्तकी अपेक्षा इसति, इश्रुत और कुअविधिमें प्रथम और द्वितीय गुणस्थान होते हैं। सम्यक्तिय्यादृष्टिके झान या श्राहान नहीं होगा किन्तु अज्ञान सहित ज्ञान होता है। क्हा भी है—सिअमें तीन झान दीन अज्ञानसे सिश्रित होते हैं। इसज़िये यहाँपर सिश्र गुणस्थान-का वर्णन नहीं किया गया है। सिश्रका वर्णन अञ्चान प्रह्मपणामें ही किया गया है क्योंकि सम्यक्तिश्यादृष्टिका झान यथार्थ बस्तुको नहीं अनता है।

मति, अत और अपधिकानमें असंयतसम्बन्धितं क्षीणक्यायपर्यन्त ९ गुणस्थान होते हैं। मनःपर्ययक्षानमें असतसंयतसे क्षीणक्यायपर्यन्त ७ गुणस्थान होते हैं। केश्ल-हानमें सर्वागकेश्वली और अयोगकेश्ली ये तो गुस्स्थान होते हैं।

संगम की खर्पक्षा सामायिक और छेद्रीयस्थापना संयममें प्रमत्त आदि चार गुणध्यान होते हैं। परिहारिनेशुद्धिसंयममें प्रमत्त और अप्रमत्त हो गुणस्थान होते हैं। सूरमसाम्पराय संयममें सूरमसाम्पराय गुणस्थान ही होता है। यथारुयान संयममें उपशान्तकपायसे ध्याम-केवलीपर्यन्त ४ गुणस्थान होते हैं। देशसंयममें पश्चम गुणस्थान ही होता है। असंयन अवस्थाम आदिके ४ गुण-स्थान होते हैं।

#### प्रथम अध्याय

दर्शनकी अपेक्षा चश्च और अच्छुदर्शनमें आदिके १२ गुणव्यान होते हैं। अपिन दर्शनमें असंयतस्वयद्धि आदि ५ गुणव्यान होते हैं। कैशटक्शनमें अन्तके दो गुण-स्थान होते हैं।

हेस्याको अपेक्षा छुण्य, नील और कापोत लेखामें मिण्यादृष्टि आदि ४ गुणस्थान होते हैं। पीत और पद्म लेखामें आदिके ७ गुणस्थान होते हैं। शुक्ल लेख्यामें व्यदिके १३ गुणस्थान होते हैं। १४ वॉ गुणस्थान लेखार्राहृत है।

भन्यत्मकी अपेक्षा मध्योंके १४ ही गुणस्थान होते हैं। क्रभञ्यके पहिला गुण-स्थान ही होता है।

सम्यक्त्वकी स्रपेक्षा क्षायिकसम्यक्त्वमें असंयतसञ्चार्टाष्ट स्वादि ११ गुणस्थान होते हैं। वेदकसम्यक्त्वमें असंयतसभ्यादृष्टि आदि ४ गुणस्थान होते हैं। औपश्चमिक सम्यक्त्वमें असंयतसम्यादृष्टि आदि ८ गुणस्थान होते हैं। सासादनसभ्यादृष्टिके एक सासादन गुणस्थान ही होता है। सम्यम्मिष्यादृष्टिके सम्यम्मिष्यादृष्टि गुणस्थान ही होता है। सिष्या-दृष्टिके मिण्यादृष्टि गुणस्थान ही होता है।

संज्ञाकी अपेक्षा संझीक आदिसे १२ गुणस्थान होते हैं। असंझीके प्रथम गुणस्थान ही होता है। ऋपतके दो गुणस्थानों में संझी और असंझी व्यवहार नहीं होता?

आहारकी अपेक्षा आहारकके आहिसे १३ गुणस्थान होते हैं । श्रनाहारकके विभ्रह्मतिमें मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्बग्दृष्टि श्रोर श्रासंबतसम्बग्दृष्ट ये तीन गुणस्थान होते हैं। समुद्रात करनेवाते सबोगकेवळी और श्रयोगकेवळी अनाहारक होते हैं। सिद्ध गुणस्थान रहित होते हैं।

संस्थाप्रक्षणाका वर्णन भी सामान्य और विदेषकी अपेक्षा किया गया है। सामान्यसे मिन्यादृष्टि जीव अनन्तानन्त है। सासादृनसन्यकृष्टि, सन्यभिष्यादृष्टि, असंयत्सस्यकृष्टि, आंद्र देशसंयत पृत्यके असंक्ष्यतवें भाग प्रमाण हैं। यह इस प्रकार हैं—दितीय गुणस्थानमें वायन करोड़ ५२०००००००, तृतीयमें एक सा चार करोड़ १०४०००००००, चतुर्थमें सात सो करोड़ ७०००००००००, ज्याद प्रक्रमगुणस्थानमें तेरह करोड़ १२००००००० संख्या है। कहा भी है—देशविरतमें तेरह करोड़, सासादृनमें वायन करोड़, मिश्रमें एक सी चार करोड़ और असंयतमें सात मो करोड़ जीथी की संख्या है।

प्रमत्त्वसं पत काटिष्ठ्रथवस्य मुमाण हैं।

परन-पृथक्श्य किसे कहते हैं ?

उत्तर-सोनसे अभिक और गीसे कम संस्थाको प्रथकत्व कहते हैं। प्रमत्तसंयत जीवों की संख्या ५५३९८२०६ है।

ध्यमकृत संयत जीव संख्यात हैं अर्थात २५६९९१०३ हैं।

अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण, सूक्षमान्यराय और उपशान्तकवाय ये चार उपशानक हैं इनमें प्रत्येक गुणस्थानके खाठ र समय होते हैं और आठ समयों में कमशः १६,२४,३०,३६, ४२,४८,५५,४४ सामान्यसे उत्कृष्ट संख्या है। विशेषसे प्रथम समयों १,२,३ इत्यादि १६ तक उत्कृष्ट संख्या होती है। इसी मकार द्वितीय खादि समयों में ससम्मना चाहिए। कहा भी है—१६,२४,३०,३६,४२,४८,५४३ संख्यात्रमाण्य उपशामक होते हैं।

[ t18

प्रत्येक गुणस्यानमें २९९ उपश्चमक होते हैं ।

प्रस्त-१६ आदि आठ समयोंकी संख्याका जोड़ ३०४ दोवा है फिर २९९ केसे बसटाया?

उत्तर-बाठ समयोंमें श्रीपश्चिक निरत्तर होते हैं किन्तु पूर्ण संस्थामें १ कम होते हैं १ अतः चारों गुरास्थानोंके उपशमकोंकी संस्था ११५६ है।

खपूर्वकरण, आंन्य्रिकरण, स्द्यसाम्याय, श्रीणकपाय और अयोग्येजळी इन गुणस्थानों में प्रत्येकके आठ आठ समय होते हैं। और प्रत्येक समय की संख्या उपज्ञासकसे हिंगुणी है। कहा भी हैं →

३२, ४८, ६०, ७२, ८४, ५६, ५०८, ५०८ कमशः प्रथम आदि समर्पोकी संख्या है । प्रत्येक गुणस्थान में सम्युर्ण संख्या ५५८ है ।

अरन-इन गुणस्थानोंमें भी ६०८ संख्या होती है, ५९८ किस प्रकार संभव है ?

उत्तर—जिस प्रकार अवशासकों की संख्यामें ५ कम हो जाते हैं उसी प्रकार ध्राकोंकी संख्यामें भी द्विगुणी हानि होने से १० कम हो जाते हैं। अतः १९८ ही संख्या होती है। इस प्रकार १ क्षाफ गुणस्थानों की समल संख्या २९९० है। कहा भी है—

क्षीण कषायों की संख्या २९९० है।

सयोगकेवली भी उपरामकों की अपेक्षा हिंगुणित हैं। ऋतः प्रयम समयमं २, २, ३ इत्सादि ३२ पर्यन्त उत्कृष्ट संस्या है। इसी मकार हितीय। शादि समयों में समझता चाहिए।

पूरन—क्षपकोको तरह ही सयोगकेपलियोंकी संख्या है। ऋतः सयोगकेवलीका पूर्धक वर्णन क्यों किया ?

उत्तर--वाड समयवर्ती समस्त केविट्योंकी संख्या ८९८५०२ है। अतः समुदित संख्याकी अपेक्षा क्षपकीसे विशेषता होनेके कारण सर्योगकेवळीका वर्णन पृथक् किया है। कहा भी है---

'जिनों की संख्या ८ लाख ५८ हजार ५०२ हैं।'

प्रमत्तसंयतसे अयोगकेषक्ष पर्यन्त एक समयवर्ती समस्त जीवींकी उद्घृष्ट संख्या ८५९५९५७ हैं। इस प्रकार सामान्य संख्याका वर्णन क्षत्राः।

त्तेत्रका वर्णन सामान्य और विशेषकी अपेशा किया गया है। सामान्यसे मिध्याटिष्टियें का त्तेत्र सर्वेटीक है। सासाहन सम्याटिष्टिसे श्लीवकपाय पर्यन्त और अयोगकेवटीका क्षेत्र होकके असंख्यात्वें भाग है। सर्यागकेवटीका क्षेत्र टोकका असंख्यात्वाँ भाग अथवा होक-के असंख्यात भाग या सर्वटीक है।

प्रश्त-संयोगक्रवलीका होकके असंख्यातवें भाग होत्र हैसे हैं ?

उत्तर—दण्ड और कपाटकी अपेक्षा लोकके असंख्यावर्धे भाग क्षेत्र होता है। इसकी विदरण उस प्रकार है — यदि समुद्धाव करने वाला कायोत्स्तर्गमें स्थित है तो दण्डसमुद्धावको बारह अहुल प्रमाण समयृत्त (गोलाकार) अपेगा अथवा मृत्र दारीरश्रमाण समयृत्त करेगा। और यदि येटा हुआ है तो प्रथम समयमें शरीर से जिम्मण बाहुल्य अथवा तीन वातवल्य कम लोक प्रमाण करेगा। कपालसमुद्धातको यदि पूर्वीभिशुल होकर करेगा तो दक्षिण-उत्तरकी ओर एक प्रमुण प्रमाण विश्वार होगा। और उत्तराभिमुख होकर करेगा तो पूर्व-पश्चिमकी ओर दितीय समयमें आस्मप्रसर्गण करेगा इसका विशेष व्यास्त्राम संस्कृत महापुराणपिकान में है। शतरकी अपेक्षा लोकके असंख्यात भाग प्रमाण क्षेत्र होता है। शतर अवक्ष्यामें

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

शह

स्योगकेवली तोनों बातबख्योंके नीचे ही खालाप्रदेशींसे छोकको ज्याप्त करता है। छोक पूरण अवस्थामें तीनों बातबख्योंको भी ज्याप्त करता है। अतः सर्वछोक भी क्षेत्र होता है।

स्पर्रान भी सामान्य श्रीर विशेषके भेदसे हो प्रकार का है। सामान्यमें मिध्याद्रष्टियों के द्वारा सर्व तोक स्माण अन्वश्व हो असंस्थात करोड़ योजन प्रमाण अन्वश्व हो से देखोंको एक राजु कहते हैं। श्रीर तीन सी तेताद्रीस राजु प्रमाण लोक होता है। लेकमें स्वस्थानविहार स्राधान विहार और मारणानिक उपपाद प्राणियोंके द्वारा किया जाता है। स्वध्यानविहार की अपेक्षा सासादन सम्बग्दियों के द्वारा लेकका असंस्थातवा भाग स्पर्ध किया जाता है। परस्थानविहार की अपेक्षा सासादन सम्बग्दियों है। राजु तिम्हें से परस्थानविहार की अपेक्षा सासादनदेवों द्वारा एतीयनरक प्रयंशा विहार होनेसे हो राजु क्षेत्र स्वष्ट है। अस्पुर्व स्थाके उपपाद स्वाप्त स्व

प्रश्न-द्वादश भाग किस प्रकार स्तृष्ट हाते हैं ?

उत्तर-सप्तम तरकमें जिसने सासादन श्रादि ग्रुण स्थानोंको होद दिया है वही जीव मारणान्तिक समुद्रात करता है इस नियमसे पष्ट नरकसे मध्यद्रोक पर्यन्त सामादन-सम्बन्ध्य श्रीव मारणान्तिकको करता है। और मध्यद्रोकसे होकके अग्रमागपर्यन्त बाररप्रभ्यी, अप् और बतस्पति काथमें उत्पन्न होता है। अतः ७ राजु क्षेत्र यह हुआ। इस प्रकार १२ राजु क्षेत्र हो जाता है। यह नियम है कि सासादनसम्बन्ध्य जीव बायुका-धिक, तेसकायिक, नरक और सर्वसूद्रम कायिकोंमें उत्पन्न नहीं होता है। कहा भी है।

तेजकायिक, वायुकायिक, नरक खीर सर्वसूरभकायिकको छोषकर वाकीके स्थानीमें सामादन जीव उत्पन्न होता है।

प्रसन-देशोन क्षेत्र केंसे होता है ?

अत्तर-कुछ प्रदेश सामादन सम्य•दृष्टिक स्पर्धन योग्य नहीं होते हैं इसिंछिये देशोन क्षेत्र हो जाता है। आगे भी देशोनता इसी प्रकार समझनी चाहिए।

सम्यग्सिध्यादिष्टिऔर असंयतसम्यग्दिष्टियेकि द्वारा लोक का असंस्थातवाँ मागा, लोकके बाठ भाग अथवा इंछ कम १४ भाग स्पृष्ट हैं।

प्रध्न-किस प्रकार से १

उत्तर-सम्बग्सिश्यातिष्ठं और असंयतसम्बन्दछि देवेंकि द्वारा परस्थानविद्वारकी अपेक्षा आठ राजु रहुष्ट हैं।

संयतासंयतीके द्वारा डोकका स्वसंस्थातयाँ मान, छड् भाग अथवा कुळ कम चौट्ह भाग १९७ हैं।

प्रश्न-किस प्रकार से ?

स्वयंभूदः जमें रिधत संयत।संयत तिर्यक्कोंके द्वारा मारणान्तिक समुद्रातको ऋषेन्ता छड राज समुद्र हैं।

प्रमत्तसंयतमे अयोगकेवली पर्यन्त गुणस्थानवती जीवोंका स्पर्शन क्षेत्रके समान ही है। क्योंकि प्रमत्तसंयत आदिका क्षेत्र नियत है और भवान्तरमें उत्पादस्थान भी नियत है। अतः श्रुतकोण रज्जूके प्रदेशोमें निवास न होनेसे टोकके असंस्थातवाँ भाग स्पन्न है। स्थोगकेवलीके भी क्षेत्रके समान ही टोकका असंस्थातवाँ भाग, टोकके असंस्थात भाग अथवा सर्वजीक सर्शन है।

काल-सामान्य और विशेषके भेदसे काल दो प्रकारका है ।

383

सामान्यसं मिध्यादष्टियों मं ताना जीत्रोंका अपेक्षा सर्वकाल है। एक जीवकी अपेक्षा कालके तीन भेद होते हैं। किसी जीवका काल अवादि और बानत है, किसीका खनादि और सान्त हैं। तथा किसीका सादि और सान्त हैं। सादि और सान्तकाल जयन्य व्यन्त-मेंट्रत है और उत्हाद कुछ कम व्ययंपुद्मालपरियर्तनकाल हैं।

सासादन सम्बन्ध द्विप्रेमिं सब जीवोंकी अपेक्षा जपन्यकाल एक समय है और उत्कृष्ट काल पत्यके असंस्थावनें भाग हैं। एक जीवकी खपेक्षा जपन्यकाल एक समय और उत्कृष्ट काल ६ ब्यावली है। श्रमंस्थाव समयकी एक आवली होती हैं। संस्थाव आवलिनोंके समूहको उच्छ्यास कहते हैं। सात उच्छ्यासका एक स्तोक होता है। सात स्तोकका एक उब होता है। ३८३ लक्की एक नाली होती है। हो नालीका एक मुहुर्त होता है ब्यायीन ३०७३ उच्छ्यासिक समूहको मुहुर्त कहते हैं। एक समय व्यथिक आवलीसे अधिक और एक समय कम मुहुर्ग क समयका व्यवस्तुहर्त कहते हैं। इसके असंस्थाव भेद हैं।

सम्योगिण्याः दृष्टियोगं नाना जीयोंको अपेक्षा जपन्यकाल अन्तर्मुहृतं श्रीर उत्कृष्टकाल पत्यके असंस्थातवें माग हैं। एक जीवकी अपेक्षा जपन्य और उत्कृष्टकाल अन्तर्भृहृतं ही है। असंयतसम्यर्ग्धिके नाना जीयोंकी अपेक्षा सर्वकाल है। एक जीवकी अपेक्षा जपन्यकाल अन्तर्भुहृतं और उत्कृष्टकाल कुद्ध अपिक तेतीस मागर है। क्योंकि कोई पूर्वकोट आयुवाला मनुष्य आठ वर्ष और अन्तर्भृहृतं के बाद सम्यवस्वको प्राप्त कर विशेष तपके द्वारा सर्वोर्थ-सिद्धिमें उत्पन्न हो सकता है। यही जीव सर्वार्थिताद्धिमें मनुष्य भवमें आकर आठ वर्षके बाद सम्यवस्वको प्राप्त कर विशेष तपके द्वारा सर्वोर्थ-सिद्धिमें उत्पन्न हो सकता है। यही जीव सर्वार्थिताद्धिमें मनुष्य भवमें आकर आठ वर्षके बाद संवस्व महत्त्व संवस्व संवस्व महत्त्व संवस्व संवस्य संवस्व संवस्य संवस्व संवस्व संवस्य संवस्व संवस्य संवस्व संवस्व संवस्य संवस्य संवस्व संवस्य संवस्व संवस्य संवस्य संवस्य संवस

देशसंबदके माना जीवोंकी व्यवेक्षा सर्वकाल है। एक जीवकी चपेक्षा जपन्यकाल अन्तर्मृहर्त और उत्कृष्टकाल कुछ कम एक पूर्वकोटि है।

प्रभन्न और अप्रमन्त जीवोंमें नाना जीवोंकी अपेक्षा सर्वकाल है। एक जीवकी अपेक्षा जधन्यकाल एक समय है। क्योंकि कोई प्रमन्तगुणस्थानकों जीव अपनी आयुके एक समय लेव रहनेवर खप्रमन्तगुणस्थानको प्राप्तकर मरण करता है। इसी प्रकार अप्रमन्तगुणस्थानकों जीव अपनी आयुके एक समय चीव रहनेवर प्रमन्तगुणस्थानकों श्रास्कर मृत्युको प्राप्त होता है। इस प्रकार दोनों गुणस्थानोंमें एक जीवका जधन्यकाल एक समय है। और उस्कृष्टकाल खप्तगुर्हन है।

चारों उपरामकों के नाना और एक जीवकी अपेक्षा जयन्यकाल एक समय और उत्कृष्ट-काल अन्तर्मृतृतं हैं । क्योंकि चारों उपरामक एक साथ ५५ तक हो सकते हैं और यह सम्भव है कि उपरामक्षेणीमें प्रवेश करते ही सबका एक साथ मरण हो जाय । इसलिये जयन्यते एक समय काल बन एकता है ।

प्रश्न-इस प्रकारसे मिण्यादृष्टिका काळ भी एक समय क्यों नहीं होता ?

उत्तर-जिस जीवने मिश्यात्वको प्राप्त कर छिया है उसका अन्तमुहूर्तके वीचमें मरण नहीं हो सकता । कहा भी है कि सम्यन्दर्वानसे मिश्यात्वको प्राप्त कर छेनेपर अगन्तानुबन्धी क्यायोंका एक ज्यावटी पर्यस्त पाक नहीं होता है और अन्तर्मुहूर्नके मध्यये मरण भी नहीं होता है।

सन्यग्सिश्यादिष्टि जीत सरणसमयमें उस गुणस्थानको छोड़ देता है अतः उसका भी काल एक समय नहीं है। असंबत और संबतासंबत जीव भी अन्तर्मुहुर्वक भीतर मरण नहीं बरता अतः इसका भी काल एक समय नहीं है। 원 ]

383

चारों क्षपक और अयेगकेवलीका जघन्य और उत्कृष्ट काल एक जीव और नाना जीवोंकी अपेक्षा असर्मुहूर्त हैं। क्योंकि चारी क्षपक खोर अयोगकेवळी वे निषमसे मोक्स्तामी होते हैं खतः इतका वींचमें भरण नहीं हो सकता।

सयोगकेवळीका नाना जीवींकी अपेक्षा सर्वकाल हे स्त्रीर एक बीवकी अपेक्षा अन्दर्सुद्वर्त है। क्योंकि सयोगकेवळी गुणस्थानवर्ती जीव श्रन्तसुंहुनके अनन्तर श्रयोग-

केवली गुणस्थानको शाप्त करता है ।

उत्कृष्ट काल कुळ कम एक पूर्व कोटि है। क्योंकि कोई जीव व्याट वर्षके बादमें तथ-को प्रहुण करके केवलक्षातको आतं कर सकता है। अतः श्राट वर्ष कम हो जानेसे कुछ कम पूर्वकोटि काल होता है।

ेएक गुजस्थानसे दूसरे गुजस्थानमें जाने पर जबतक पुनः उसी गुजस्थानकी प्राप्ति

नहीं होती उतने कासको अन्तर कहते हैं।

क्रन्तरका विचार सामान्य और विशेष दो प्रकार से होता है। सामान्य से प्रधादिष्ट-गुणस्थानमें ताला जीवकी अपेक्षा अन्तर नहीं है। एक जीवकी अपेक्षा जपन्य अन्तर अन्तर्महर्त है। उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम दो छवासठ सागर अर्थात् १३२ सागर है।

क्योंकि कोई जीव वेदक सम्यक्तको प्राप्त करनेपर उत्क्रष्टकाल ६६ सागर तक सम्यक्ती रह सकता है। पुतः कार्न्यकुर्ते पर्यन्त सम्यक्ति वाद प्रस्थान साम बीत जानेपर ऑपक्षिक सम्यक्तिको सहण करनेकी योग्यता होती है। इतने अन्तरके बाद पुतः वेदकसम्यक्तिको प्रहण करनेकी योग्यता होती है। इत तरह वेदकसम्यक्तिको पुतः प्रहण करके ६६ सागर विताल है। इस तरह दें। बार अयासठ सागर अन्तर आ जाता है।

सासादन सम्यान्द्रिं गुणस्थानमें नानाजीबोंकी अपेक्षा जवन्य अन्तर एक समय और उत्प्रष्ट बन्तर परुषके बासंस्थातवें भाग है। एक जीवकी अपेक्षा जवन्य बान्तर परुषके असंस्थानवें भाग और उद्घृष्ट अन्तर कुछ कम अर्धपुदगळपरिवर्तन है।

सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुजरधानमें नाना जीवॉकी अप्का सासदनगुजस्थानकी तरह ही अन्तर हैं। एक जीवकी ऋषेक्षा जपन्य अन्तर खन्तर्मृहुर्त और उत्कृष्ट अन्तर कुछ कन अथ-

पुद्रगळपरिधतेन हैं।

असंयतसम्बर्धिसे अप्रमत्तसंयततक नाना जीवोंकी अपेक्षा अन्तर नहीं है। एक जीवकी अपेक्षा जवन्य अन्तर अन्तर्भुह्तं और उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्थपुर्गटपरिवर्तन है। चारो उपग्रमक्षेकं नाना जीवोंकी अपेक्षा जवन्य अन्तर एक समय ख्रीर उत्कृष्ट अन्तर वर्षप्रकृष्ट है। एक जीवकी अपेक्षा जवन्य अन्तर खन्तुह्तं और उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्थपुर्गटपरिवर्तन है।

चारी क्षपक श्रीर अचेशकेवडीके नाना जीवोंकी श्रपेद्मा जघन्य अन्तर एक समय

और उत्कृष्ट अन्तर छह माइ हैं। एक जीवशी अपेक्षा अन्तर नहीं हैं।

सर्वेशकेवळीके नानः जीव श्रयंवा एक जानकी अवेक्षा जन्तर नहीं है ।

सामान्य ख्रीर विशेषके भेदसे भाव दो श्रकारका है। सामान्यसे मिश्याहष्टिगुण-स्थानमें मिश्यात्म प्रकृतिका उदय द्वानेसे औदिषक माथ है। सामादनगुणस्थानमें पारिणा-मिक भाव होता है।

परन-अनन्तानुनन्धिकपायके उद्रथसे द्वितीय गुणस्थान होता है अतः इस गुण-स्थानमें औदयिक माय क्यों नहीं बतलाया ?

िशक

#### तस्यार्थवृत्ति हिन्दी-सार

388

उत्तर-सिश्वाहष्टि आदि चार गुणस्थानोमें दर्शनमोहनीयके उदय आदिकी अपेक्शासे भावोंका वर्णन किया गया है। और सासादनगुणस्थानमें दर्शनमोहनायके उदय, उपहान, क्षय और स्थोपदाम न होनेसे पारिणामिक आवका सद्भाव आगममें कहा है।

मिश्रगुणस्थानमें आयोपश्चमिक भाव होता है।

प्रश्न-सर्वपाती भक्कत्वर्योके उदय न होनेपर खीर देशपाती मक्कवियोके उदय होनेपर क्षायोपश्चमिक भाव होता है। लेकिन सम्यामिश्यात्वप्रकृति देशयाती नहीं है क्योंकि आध्यमें उसके। सर्वपाती यतल्लाया है। त्यादः उतीय गुणस्थानमें क्षायोपश्चमिक भाव कैसे संभव हैं ?

उत्तर-उपचारमें सम्यामाध्यात्मप्रहर्ति भी देशचाती है। सम्यामाध्यात्मप्रहर्ति एक-देशसे सम्याज्यका पात करती है। यह मिध्यात्मप्रहृतिके समान सम्याव्यका सर्वचात नहीं बदती। सम्याप्तिध्यात्मप्रहृतिके उदय होतेपर सर्वक्रफे हारा उपदिष्ट तक्ष्वीमें वाजायकस्य परिणाम होते हैं। अतः सम्याप्तिध्यात्मप्रहृति उपचारसे देशपाती है और देशधाती होनेले तीसरे गुणस्थातमें ज्ञायोपसमिकभावका सङ्गव ब्रक्तिक्षणत है।

व्यावरतसम्बर्ग्स गुणस्थानमें व्योचगर्मिक, श्लायिक ब्रोर श्रायेपश्मिक भाव होते हैं। असंबद अर्थरिवक मालसे होता है। संयत्तासंबत, प्रमत्तसंबत और अप्रमत्तसंबत गुणस्थानों ने ज्ञायेपश्मिक भाव होता है। चारों रणवासक गुणस्थानों भें आँवश्मिक भाव होता है। चारों रणवासक गुणस्थानों भें आँवश्मिक भाव होता है।

अरुपबहु बका वर्णन भी सामान्य और विशेषके भेदसे किया गया है। सामान्यसे अपूर्वकरण, अनिवृत्तिवरण और सूक्ष्मसांपराध इन तीन उपक्रम गुणस्थानों में उपक्रमक सब में कम है। आठ समयोग कमसे प्रवेश करने पर इनकी जयस्य संख्या १, २, ३ इत्यादि है और उन्ह्रम्य संख्या १६, २४, ३०, ३६, ४४, ४८, ५४, ५४ है। अपने २ गुणस्थान अरुमें इनसी संख्या रह, २४, ३०, ३६, ४४, ४८, ५४, ५४ है। अपने २ गुणस्थान अरुमें इनसी संख्या रही है। उपकान्तकषाय गुणस्थानवर्ती जीवों की संख्या संख्या के कारे कम होतेके कारण विशेष इंगका वर्णन किया गया है। उपकामक जीवों की संख्या सबसे कम होतेके कारण विशेष इंगका वर्णन किया गया है। तीन अपक गुणस्थानवर्ती जीव उपकामकों संख्यातगुने हैं। सूक्ष्मसान्यरगुव्यं उपकामकों संख्यातगुने हैं। सूक्ष्मसान्यरगुव्यं उपकामक जीवें का सहण किया गया है। तीन अपक हैं। क्योंक सूक्ष्मसान्यरगुव्यं उपकामक जीते का प्रहण किया गया है।

इसप्यकार सन् संख्या आदि का गुणध्यानोंमें सामान्य की अपेक्षासे वर्णन किया गया है। विशेष की द्यांक्षासे वर्णन विस्तारभय से नहीं किया है।

सम्याहान का वर्णन--

मतिश्रुताविधमनःपर्यपकेषलानि इस्तम् ॥ ९ ॥ मति, श्रुत, अवधि, सनःपर्यन खौर केवल ने पाँच सम्यक्षान हैं।

#### १।५] प्रधम अध्याय

384

मित ज्ञानावरण कर्म के क्ष्योपग्नम होने पर पाँच हिन्दुयों खोर मन के द्वारा जो क्षान होता है वह मितज्ञान है। अुतज्ञानावरण कर्म के क्ष्योपग्रम होने पर मितज्ञान के द्वारा जाने हुए पदार्थों को विशेषक्षयं ज्ञानना श्रुतज्ञान है। इन्द्रिय और मन की सहायता के विना क्ष्यी पदार्थों का जो स्मष्ट ज्ञान होता है पह खम्मिज्ञान है। नीचे अधिक और उपर अल्भ विषय को जानने के करण इसकी खम्बि कहते हैं। देश अवधिज्ञानस्ने नीचे सावणें नरक पर्यन्त आर उपर अपने विमान की ध्वणा पर्यन्त है तो हो। अध्या विषय नियत होने के कारण इसकी अवधि कहते हैं। अध्या विषय नियत होने के कारण इसकी अवधि कहते हैं। अध्या विषय नियत होने के कारण इसकी अवधि कहते हैं। अध्या विषय नियत होने के कारण इसकी (मन की ध्वार को) जानने वाले ज्ञानको मन-पर्यय कहते हैं। मन-पर्यय ज्ञानमं मनको सहायक होने के कारण मितनामाम मनको सहायक होने के कारण मितनाम करान स्वार पर्योक्ष मन निमत्तमाम निकास कर कर होने के कारण मितनाम कर स्वार हो से कारण नहीं है। जिसके लिए द्वानिजन वाल खाँर अध्यान्तर तर करते हैं असे केवल ज्ञान कहते हैं। मन्पूर्ण इथ्यों और उनकी चिकालवर्षी पर्यार्थों को युगपन जानने वाले असहाय (इसरे की अपना रहित ) ज्ञान को केवलज्ञान कहते हैं।

केवल हान की प्राप्ति सबसे ब्यन्तमें होती है अतः इसका प्रहण अन्तमें किया है। केवसज्ञानके समीपमें मनःपर्थय का प्रहण किया है क्योंकि दोनों का अधिकरण एक ही है। दोनों यथाक्याक्यारियवालेके होते हैं। केवसज्ञानसे अवधिज्ञान को दूर रहाहै क्योंकि वह केवलक्षानसे विश्वकृष्ट (दूर ) है। प्रत्यक्षज्ञानों के पहिले परोक्षज्ञान मति और अति को रखा है क्योंकि दोनों की प्राप्ति सरल है। सब प्राणी दोनों हानों का ब्यनुभय वस्ते हैं।

मित और श्रुतकान की पद्धति श्रुत परिचित और अनुसूत है। विपन से सुनकर उसके एकदार स्त्रक्ष्पसंदेदन की परिचित कहते हैं, तथा बार बार मावना की अनुसूत कहते हैं।

#### ज्ञान की प्रमाणवा

## तत्त्रमाणे ॥ १० ॥

उत्पर कहे हुँचे प्रति, श्रुत, अर्घाच, मनःपर्यय और केषळ ये पाँचों ही हाल प्रमाण हैं। अन्य सिन्नक्ष या इन्द्रिय चादि प्रमाण नहीं हो सकते। इन्द्रिय चौर पदार्यके सम्यन्य को सिन्नक्ष या इन्द्रिय चादि प्रमाण नहीं हो सकते। इन्द्रिय चौर पदार्यके सम्यन्य को सिन्नक्ष कहें हैं। यदि सिन्नक्ष प्रमाण हो तो सुरूप (परमाणु आदि) अवहित (साम, रावण आदि) बोर विश्वष्ट (सेर आदि) अर्थों का प्रदण नहीं हो। सिन्नक्ष साथ इन पदार्थों का प्रत्यह नहों में कोई सबेह भी नहीं हो। सिन्नक्ष साथ नहीं है। और उत्तर पदार्थों का प्रत्यह नहों में सबेहाभाव हो जन्या। इसरी पात यह भी है कि चाह चौर मन प्रमाण्यकारो (पदार्थिस सम्यन्य किए विना हो जानने वाले) हैं। अतः सब इन्द्रियों के हारा सिन्नक्ष हो सेसे सिन्नक्ष प्रमाण मानने से अव्याति होय भी आता है। उत्तर कारणोंसे इन्द्रिय मी प्रसाण नहीं हो सकती। चाह आदि इन्द्रियों का विषय चल्य है चौर होय अवन्त है।

प्रस्त-( तेयाधिक) जैन हातको प्रमाण मानते हैं कराः उतके वहाँ प्रमाणका ए.स. नहीं बनेया क्यीकि अर्थाधिकम् ( हाल ) को ही फल फहते हैं। पर जब यह हाल प्रमाण हो गना तो फल क्या होता ? प्रमाण तो फलशास्त्र अवस्यहोगा है। सन्निकर्ष या इन्द्रिय को प्रमाण माननेमें तो अर्थीविकाम ( हाल ) प्रमाणका फल बन जाता है।

[ १।११-१२

सन्तर- यदि सिन्निक प्रमाण है और अर्थाधियाम फल है तो निस प्रकार सिन्निक पे दो बस्तुओं ( इन्द्रिय और पटादिअर्थ ) में रहता है उसी प्रकार अर्थाधियमको भी दोनों में रहता चाहिये। और ऐसा होने पर पटादिकको भी झान होने लगेगा। यदि नेपापिक यह कहे कि श्रात्माको चेतन होनेसे झान आत्मामें ही रहता है तो उसका ऐसा बहता सी ठीक नहीं है क्योंकि नेपायिक प्रतमें स्व अर्थ स्थानको प्रनेतन हैं और आत्मामें चेतनत गुण का समवाय ( सम्बन्ध ) होनेसे आत्मा चेतन होता है। यदि नेपायिक आत्मा को स्थानको चेतन मानते हैं तो उनके मतमें आत्माको भी स्वमावसे प्रवेतन वतलया है।

जैलेकि मतमें झान को प्रमाण मानने पर भी फळका अभाव नहीं होगा, क्योंकि अर्थके जान लेनेवर आपनामें एक प्रकारकी शीत उराज होती है इसीका नाम फल है। अथवा उपेक्षा था खहाननाशाको फळ कहेंगे। किसी वस्तुमें राग और द्वेप का न होना उपेक्षा है। तुण खाबि बस्तुके झान होने पर उपेक्षा होती है। किसी पदार्थको जानने

से उस विषयक श्रद्धान दुर हो जाता है। यही प्रमाण के फल हैं।

प्रस्त---वर्षि प्रमेचको जानने के छिये प्रमाणकी व्यवस्थकता है तो प्रमाणको जानने के छिये भी अन्य प्रमाणको व्यवस्थकता होगी। क्यौर इस तरह अनदाया देख होगा। अप्रामाणिक अनन्त अर्धों को कस्पना करने को अनुबल्धा कहते हैं।

उत्तर-प्रमाण दीपककी तरह स्व खौर परका प्रकाशक होता है। अतः ममाणको ज्ञाननेके छिये व्यन्य प्रमाणको आवरयकता नहीं है। जिस प्रकार दीपक अपना भी प्रकाश करता है और पटपटादि पदार्थों को भी प्रकाशित करता है उसी प्रकार प्रमाण भी अपनेको जानता है तथा व्यन्य पदार्थों को भी जानता है। यदि प्रमाण अपनेको नहीं जानेगा तो स्वाधिगमका अभाव होनेसे स्मृतिका भी व्यभाव हो जायगा। और रमृतिका व्यभाव होनेसे छोकच्यवहारका भी अभाव हो जायगा। क्योंकि प्रायः टोकच्यवहार स्मृतिके आधारपर ही करता है।

प्रभागके अत्यक्ष और परोत्त ने हो भेद स्वतलानेके लिये सुनमें द्विवचनका प्रयोग किया है। अन्य नादी प्रत्यन, अनुमान, उपमान, आपम, स्वर्णापत्ति और स्वभाव इन प्रमाणींको प्रथक २ प्रमाण मानते हैं। पर वस्तुनः इनका खन्तभीन प्रत्यन्त और परोक्ष प्रमाणमें ही हो जाता है।

## वरोक्ष ममाय--श्राद्ये परोध्नम् ॥ ११ ॥

मित और श्रुवज्ञान परोक्ष प्रमाण हैं। श्रुवज्ञानको मतिकानके समीपमें होनेके कारण श्रुवज्ञानका प्रहण भी आश्रकत्रके द्वारा हो जाता है। इन्द्रिय, मन, प्रकाश खौर गुरुके उपदंश आदिको पर कहते हैं। मतिज्ञानावरण खौर श्रुवज्ञानावरणके अयोपश्रमको भी पर कहते हैं। उक्त प्रकार 'पर' भी सहायतासे जो ज्ञान उत्पन्न होता है यह परीक्ष है।

#### प्रत्यक्ष प्रमाण--

## प्रत्यक्षमन्यत् ॥ १२ ॥

अवधि, सनःपर्यय और केवल ये तीन ज्ञान प्रत्यक्ष हैं। अझ आत्माको बद्दते हैं। जो ज्ञान, इन्द्रिय आदिकी सहायताके विना केवल आन्माकी सहायतासे उत्पन्न होते हैं वह प्रत्यक्ष हैं। शश्ची

#### प्रथम सम्याय

31.0

यहाँ ज्ञानका अधिकार (प्रकरण) होनेसे अवधिदर्शन और केनल्दर्शन प्रत्यक्ष प्रमाण नहीं हो सकते । और 'सम्यक्' शब्दका अधिकार होनेसे विभक्षक्षत (कुअविच) भी श्रमाण नहीं हो सकता है। विभक्षकान सिध्यात्वके उदयके काएग अर्थों का विभरीत वोध करता है।

जों होग इन्द्रिय जन्य क्वान को प्रत्यस्य मानते हैं उनके यहाँ सर्वेझ को प्रत्यक्ष-ज्ञान नहीं हो सकेगा । सर्वेझका झान इन्द्रियपूर्वक नहीं होता है। यदि सर्वेझका झान भी इन्द्रियपूर्वक होने छग तो यह सर्वेझ ही नहीं हो सकता है, क्वेंकि इन्द्रियोंके द्वारा सब पदार्थोंका झान असंभव है। यदि सर्वेझके सानस प्रत्यक्ष माना जाय तो मनका उपयोग भी कमिक होता है अतः सर्वेझक्तक अभाव हो जायगा। अगमसे पदार्थों को जानकर भी कोई सर्वेझ नहीं हो सकता, क्वेंकि आगम भी प्रत्यक्षज्ञानपूर्वक होता है। क्ष्रार्थों का प्रत्यक्ष किए विना आगम प्रमाण नहीं हो सकता। योगम्बर्यक्षका यदि इन्द्रियजन्य श्वीकार किया जाता है तो सर्वद्यामाधका प्रसाह क्योंका त्यों बना रहता है। अतः इन्द्रियजन्य श्वानको संस्पक्ष मानना ठीक नहीं है। प्रत्यक्ष वही हैं जो केषल आस्माकी सहा-यतासे उत्पन्न हो।

#### मतिज्ञानके विशेष—

मतिः स्पृतिः संज्ञा चिन्ताऽमिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ॥ १३ ॥

मित, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता, श्रमिनियोध इत्यादि मितज्ञानके नामान्वर हैं। यशिष इनमें स्वभावकी अपेखा भेद हैं, लेकिन कृष्टिसे ये सब मितज्ञान ही कहे जाते हैं। जैसे इन्द्रन (श्रीडा) आदि कियाकी अपेखासे भेद होनेपर भी एक ही श्राचीपति (इन्द्र) के इन्द्र, शक, पुरन्दर आदि भिन्न भिन्न नाम हैं। मित, स्मृति आदि ज्ञान मितज्ञानावरण कर्म के क्ष्यीपशमसे होते हैं, इनका विगय भी एक ही हैं और श्रुव आदि ज्ञानोंने से भेद नहीं पाये जाते हैं, अतः ये सब मितज्ञानके ही नामान्वर हैं।

पीच इन्द्रिय और मनसे जो अवमह, ईहा, अवाय और धारणाझान होता है वह मित है। समिवेदन और इन्ट्रियझान सोव्यवहारिक प्रत्यक्ष भी कहे जाते हैं। तन् (वह) इस प्रकार अतीव अर्थक स्मरण करनेको स्पृति कहते हैं। 'यह वही हैं। 'यह उसके सदस हैं' इस प्रकार अतीव अर्थक स्मरण करनेको स्पृति कहते हैं। 'यह वही हैं। 'यह उसके सदस हैं' इस प्रकार पूर्व और उत्तर अवस्थामें रहनेवाला पृदार्थिक एकता, सदयाता आदिक जानको संज्ञा (प्रत्यिज्ञात) कहते हैं। किन्हीं दो प्रतार्थिक जायकारण आदि सन्वन्धक ज्ञानको चिन्ता (तर्क) कहते हैं। जैसे अधिनके विता धूम नहीं होता है, आत्माक विता शारीर व्यापर, यवन आदि नहीं हो सकते हैं। इस प्रकार विचारकर उत्तर प्रार्थि में कार्यकारण सम्वन्धका ज्ञान करना अधिनेवेद (अनुमान) है जोरे प्रतार्थि प्रमुत्ते देखकर ज्ञानका जात करना अभिनेवेध (अनुमान) है जोरे प्रतार्थ प्रमुत्ते देखकर ज्ञानका जात करना अभिनेवेध (अनुमान) है जोरे प्रतार्थ क्रानको होत्र । इस प्रार्थ होते स्वर्थ क्रानको ज्ञान करना चाहिए। दिन या राविनेव क्रारणक विना हो जो एक प्रकारका स्वरः अतिमास हो जाता है वह प्रतिमा हे। जैसे प्रातः सुझे इष्ट वस्तुकी प्राप्ति होगी या कल मेरा भाई खायगा खाहि। अर्थको प्रदण करनेकी प्राप्ति को सुद्धि वहते हैं। और पाठको प्रहण करनेकी शिक्त नाम मेधा है।

कहा भी हैं—आगमाश्रित ज्ञान मित है। बुद्धि तत्कालीन पदार्थका साझात्कार करती हैं इत्यातीतको तथा मेथा त्रिकालवर्ती पदार्थों का परिज्ञान करती है।

## तत्त्वार्थवृत्ति-द्विन्दी-सार

शिर४-१५

## मतिज्ञानकी उत्पत्तिके कारण ---

## तदिन्द्रियानिन्द्रियनिषित्तम् ॥ १४ ॥

मतिहान पाँच इन्द्रिय और मनके निमित्तरे उत्पन्न होता है ।

परम पेशवर्षको प्राप्त करनेवाले आत्माको इन्द्र और इन्द्रके लिक् ( चिक्र ) को इन्द्रिय कहते हैं। मतिहानावरण कमेंके क्षयोपशम होनेपर आत्माको अर्थकी उपलब्धिमें जो महायक होता है वह इन्द्रिय हैं। अथवा जो सुद्रम अर्थ (आत्मा ) का सद्भाव सिद्ध करे वह इन्द्रिय है । सर्वान आदि इन्द्रियके न्यापारको देखकर आत्माक। अनुमान किया जाता है । अधवा नामकर्मकी इन्द्र संज्ञा है और जिसकी रचना नामकर्मके द्वारा हुई हो वह इन्द्रिय है। अर्थान् स्पर्शन, रसना आदिको इन्द्रिय कहते हैं। मनको अनिन्द्रिय कहते हैं। अनिन्द्रिय, मन, अन्तःकरण ये सब पर्यायवाची शब्द हैं ।

परन-स्पर्शन आदिकी तरह मनको इन्द्रका लिङ्ग (अधीपलिध में सहायक)

होनेपर भी अतिन्द्रिय क्यों कहा ?

उत्तर – यहाँ इन्द्रिय के निवेध का नाम अनिन्द्रिय नहीं है किन्तु ईयत् इन्द्रिय का नाम अनिन्द्रिय है। जैसे 'अनुदरा कन्या' (विना उदर की कन्या) कहने का तालपर यह नहीं है कि उसके 'उदर है ही नहीं' किन्तु इसका इतना ही अर्थ है कि उसका उदर छोटा है। मनको अनिन्द्रिय इसीढिये कहा है कि जिस प्रकार चन्न साहि इन्द्रियोंका स्थान और विषय निश्चित है इस शकार मनका स्थान और विषय निश्चित नहीं है। तथा चक्ष आदि इन्द्रियों कालान्तरस्थायी है और मन क्षणस्थायी है। मनको अन्त:-करण भी कहते हैं क्योंकि यह गुणदोषादि के विचार और स्मरण आदि व्यापारी में इन्द्रिय की अपेक्षा नहीं रखता है और चन्न आदि बाए इन्द्रियों की तरह पुरुषों को दिस्तर्ष्ठनहीं देता।

"अनन्तरस्य विधिः प्रतिषेधो वा" इस नियमके अनुसार पहिले प्रतिज्ञानका वर्णन होने से इस सूत्र में भी मतिज्ञानका ही वर्णन समम्ब जाता। फिर भी मतिज्ञान-का निर्देश करनेके छिये सत्रमें दिया गया 'दल' शब्द यह बतलाता है कि आगेके सत्र में भी मतिज्ञानका सम्बन्ध है। अधीत अवषह खादि मतिहासके ही भेद हैं। 'तत्' सञ्दर्क निनायह अर्थ हो जाता कि मति, समृत स्नादि मतिकान है और श्रुत इन्द्रिय भीर अतिन्द्रियके निमित्तसे होता है तथा अवपह चादि गृत के भेद हैं।

सर्विज्ञानके भेट--

## श्चबद्रहेडावायधारणाः ॥१४॥

मतिज्ञानके अवभद्द, ईद्दा, अवाय और धारणा वे चार भेट हैं।

विषय खौर विषयी अर्धात् पदार्घ और इन्द्रियोंके सम्बन्ध होनेपर सबसे पहिले सामान्य दर्शन होता है और दर्शनके ग्राननार जो प्रथम ज्ञान होता है वह अवबह है । अर्थात प्रत्येक ज्ञानके पहिले दर्शन होता है। दर्शनके द्वारा वस्तुकी सशासात्रक। प्रदृष होता है जैसे सामने कोई बस्तु है। फिर दर्शनके बाद यह शुक्छ हप है इस प्रकारके झानचा नाम अवपद्व है।

धमप्रहसे जाने हुये अर्थको विशेषक्षमसे जाननेकी इच्छाके बाद 'ऐसा होना चाहिए' इस प्रकार भवितव्यक्षा प्रत्यय रूप झान को ईहा कहते हैं। जैने यह

धुक्त बस्तु बलाका (बक्रपंक्ति) होना चाहिए। अथवा ध्वा होता चाहिए। हैहा झानको संशय नहीं कह सकते क्योंकि यथायों में हेहामें एक वस्तुके ही निर्णयकी इच्छा रहती है जैसे यह बलाका होना चाहिये। विशेष चिन्होंको देखकर चस वस्तुका निरचय कर लेना अवाय है। जैसे उद्दन्ता, एंखोंका चल्लाना आदि देखकर निष्ठाय करता कि यह बल्लाका ही है। अवायसे जाने हुये पदार्थको काल्लान्सरमें नहीं मूलना पारणा है। धारणा झान स्युतिमें कारण होता है।

#### मतिज्ञानके उत्तरभेद--

## यहुबहुविधक्षिप्रानिःसृताऽनुकतधुषाणां सेतराणाम् ॥ १६ ॥

षह, बहुविय, क्षिप्र, अनिःस्त, अनुक्त और भुव तथा इनसे उटटे एक, एकपिष, अक्षिप्र, निःस्त, उक्त और अभुव इन वारह प्रकारके अर्थाका अवप्रह आदि हात होता है।

एक ही प्रकारके बहुत एर्स्सर्का नाम बहु है। बहु शब्द संख्या और परिमाणको वनलाता है जैसे 'बहुत आदमी' इस शब्दम्में बहुत शब्द दो से अधिक संख्याको वतलाता है। और 'बहुत ताळ भात' यहाँ बहुताब्द परिमाणवाची है। अनेक प्रकारके पदायौको बहुतिय करते हैं। बिसमा झान शीय हो जाय यह सिम है। जिस प्रशायके एक्ट्रेशको देखकर सर्व-देशका शान हो जाय यह असि:स्त है। वचनसे बिना कर्रे जिस बस्तुका झानहो जाय यह अनुक्त है। बहुत कारु तक जिसका यथार्थझान बना रहे वह भुव है। एक पदार्थ को एक और एक प्रकारके पदार्थोंको एकविश्व करते हैं। जिसका झान शीध न हो वह अध्वित्व है। प्रकट पदार्थों को प्रकारके पदार्थोंको एकविश्व करते हैं। जिसका झान शीध न हो वह अध्वित्व है। प्रकट पदार्थों को नि:स्त करते हैं। वचन को सुनकर अर्थ का झान होना उक्त है। जिसका झान बहुत समय तक एकसा न रहे वह अध्वित्व है।

चक बारह प्रकारके अर्थों से इिद्रिय झाँर मनके द्वारा व्यवप्रह आदि बार झान होते हैं। अतः मतिझानके १-xxx६=२८८ भेद हुये। यह मेद अर्थापपहके हूँ। व्यवज्ञाना-पपहके ४८ भेट व्याग बतलाये जायगे। इस प्रकार मतिझानके कुळ २८८x४८=३३६ भेट्ट होते हैं।

हानावरणकर्मके क्षयोपकामके प्रकरंसे बहु आदिका ज्ञान होता है और ज्ञानावरणके अयोपकामके अप्रकर्शने एक आदि पदार्थों का ब्रान होता है।

वह और बहुविधिमें भेद-एक प्रकारके पदार्थोंको बहु ओर बहुत प्रकारके पदार्थोंको भहाविध कहते हैं।

ु बक्त और निःस्तमें भेद-दूसरे के जपदेशपूर्वक जो झान होता है वह उक्त है और

परोपदेशके बिना स्वयं ही जो ज्ञान होता है वह निःसृत है।

कोई 'चिश्रनिः स्त'— ऐसा पाठ मानते हैं। इसका अधं यह है कि कोई व्यक्ति कानसे शब्दको सुनकर ही यह बाब्द मोरका है अथवा मुगॅका है यह समझ देता है। कोई शब्द माञ्चका ही मान कर पाता है। इसमें यह मयूका ही अब्द है अथवा मुगंका हो शब्द है इस मकारका निश्चय हो जाना निःश्वत है।

धुवावमह और धारणांमें मेद-प्यथम समयमें जैसा अवगद हुआ है हितोबादि समयों में उसी रूपमें वह बना रहे, उससे कम या अधिक न हो इसका नाम धुवावमह है। हानावरणकर्मक अयोग्यसभकी विश्वद्धि और संबत्धकों मिश्रणसे कभी अवरका अवगद, कभी बहुतका अवगद, इस प्रकार कन या आधिक होते रहना आधुवाधमह है, किन्तु धारणा मृहीत अधों को कालान्तरमें नहीं भूलनेका कारण होती है। धारणांसे ही कालान्तरमें किसी बस्तुका समरण होता है। इस प्रकार इनमें अन्तर है।

तत्त्वार्षवृत्ति-हिन्दी-सार οXĘ

िशाहेट-१३

## अर्थस्य ॥ १७ ॥

कपर कहे राए यह आदि बारह भेद ऋर्थके होते हैं। चक्ष आदि इन्द्रियोंके विषयभृत स्थिर और रुप्छ वस्तुको अर्थ बहुते हैं। प्रव्यको भी अर्थ कहते हैं।

यद्यपियह भादि कहने से ही यह सिद्ध हो आता है कि बहु आदि अर्थ ही हैं। हैकिन इस सुत्रको धनारेका प्रयोजन नेयायिकके मतका निराकरण करना है। नेयायिक मानते हैं कि स्पर्शन आदि पाँच इन्द्रियोंके द्वारा स्पर्श आदि पाँच गुणोंका ही क्रांत होता है द्यर्धका नहीं । लेकिन उनका ऐसा मानना ठीक नहीं है । क्योंकि उनके मतमें गुण श्रमूर्त है और अमृतं बस्तुके साथ मृतं इन्द्रियका समिकपं नहीं हो सकता है। पर इसारे (जंनकि) मतके अनुसार इन्द्रियसे द्रव्यका सिवकर्ग होता है और न् कि हम आदि गुण द्रव्यसे श्राप्टक हैं अतः दृब्यके प्रहण होनेपर रूप स्नादि गुणोंका म्हण हो जाता है। द्रव्यके समिकर्पसे तद-भिन्न पूर्णोमें भी सचिकर्षका व्यवहार होने रुगता है,बातुतः उनसे सीधा सन्निकर्प नहीं है ।

#### व्यञ्जनायदह---

#### व्यञ्जनस्यावग्रहः ॥ १८ ॥

द्याल्यक अन्द्र ध्यादि पदार्थों का घेयल ध्यायह ही होता है, ईहादि तीन क्रान नहीं होते । वह आदि वारह प्रकारके ऋष्यक्त अर्थी का अवमह ज्ञान चक्षु और मनको छोड़कर दोष चार इन्द्रियोसे होता है। अतः व्यन्त्रनावप्रह मतिझानके १२×१=४८ भेद होते हैं।

ध्यक्त प्रहण करनेको अधीवप्रह श्रीर श्रन्यक्त प्रहण करनेको व्यक्षनावप्रह कहते हैं। जिस प्रकार नवीन मिट्टीका वर्तन एक,दो यूँ द पानी डालनेसे गीला नहीं होता है लेकिन बार बार पानी डाउनेसे वही वर्तन गीला हो जाता है उसी प्रकार एक,दो समय तक शोबादिके द्वारा ज्ञान्द आदिया रपष्ट झान नहीं होता तब तब न्याखनावधह ही रहता है और सप्टज़ान होतेगर उस अर्थ में ईहा चादि क्षान भी होते हैं। यह सूत्र नियासक है ऋथीन यह वर्तजाता है कि स्यासनस्य अर्थका अध्यह ही होता है ईहादि नहीं 1

## न चक्षरनिन्द्रियाभ्याम् ॥ १९ ॥

चनु और मनके द्वारा व्यञ्जनविष्ठह नहीं होता है ।

चक्र और मन अवाध्यकारी है ऋथीन वे विका स्वर्श या सम्बन्ध किये ही अर्थ का ज्ञान करते हैं। स्पर्शन आदि इन्द्रियाँ अध्व को छूकर यह जानती हैं कि यह गर्म है किन्तु जाशु और मन पदार्थ के साथ सांब्रकर्ष (सम्बन्ध) के बिना ही उसका ज्ञान कर लेवे हैं।

व्यानम् ब्रोर् युक्तिके द्वारा चन्नुमे व्यप्तात्यकारिताका निश्चय होता है । आगममे बताया है कि—बोध स्पष्ट शब्द को जानता है । स्पर्शनेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय तथा द्रारोप्ट्रिय खपने सर्श रस चौर गम्ब विषयों को स्षष्ट और वह व्यवीत् पदार्थ के सम्बन्धस इन्द्रियमें ऋमुकदकार का रासायनिक सम्बन्ध होने पर ही जानती है । लेकिन चक्ष इन्द्रिय सम्बन्ध के विना दर से ही हरको अस्प्रट और अबद्ध रूपसे जानती है। इस विषयमें युक्तिभी है---यदि चक्क प्राप्यकारी होता तो अपनी आलमें लगाये गये। अंजन का प्रत्यक्ष होता चाहिये था । लेकिन ऐसा नहीं होता है। दूसरी बात यह मी है कि यदि चश्च काप्यकारी हो तो उसके द्वारा दूरवर्ती पदार्थों का प्रत्यक्ष नहीं हाना चाहिये । जब कि चंद्र पासक पदार्थ ( अंअन ) को नहीं जाअता है और इरक पदार्थों को जानता है तो यह निविधाद सिद्ध है कि चन्नु अप्राप्यकारी है।

₹48

शर्•]

#### प्रथम अध्योय

## 

श्रुतं मतिपूर्वं द्वचतेकद्वादशमेदम् ॥ २० ॥

श्रुतिज्ञान मतिज्ञानपूर्वक होता है और उसके दो, अनेक तथा बारह भेद हैं।
मतिज्ञान श्रुत्वश्चानका कारण है। पहिले मतिज्ञान होता है खोर बादमें श्रुतज्ञान ।
किसीका ऐसा कहना डांक नहीं है कि मतिज्ञानको श्रुतज्ञानका कारण होनेसे श्रुद्धान मतिज्ञान ही है प्रथक ज्ञान नहीं है। क्योंकि यह कोई (नयम नहीं है कि कार्य कारणके समान
ही होता है। पटके कारण रण्ड, पक आदि भी होते हैं लेकिन घट, रण्ड खादि रूप नहीं होता है। अतः श्रुत्ज्ञान मतिज्ञानके मिन्न है। मतिज्ञान श्रुत्वानका निधित्तमान है। श्रुत-ज्ञान मतिक्ष नहीं होता। मतिज्ञानके होनेपर भी यलवान श्रुत्वानका निधित्तमान वहन होनेसे पूर्ण श्रुत्वान नहीं होता।

अतझानको लो अनारिनिधन बतलाया है वह अपेक्षानेनसे ही। किसी देश या कालमें किसी पुरुषने शृतझानकी उत्पत्तिनहीं हैं। अगुक द्रव्यानिकी अपेक्षाने झानका आदि भी होता है तथा अन्त भी। चतुर्थ झादि कालों में, पूर्वचिदेह आदि क्षेत्रोंने और कल्पके आदिमें श्रुतझान सामान्य अधीत् सन्तिकी अपेक्षा अनार्दिनिधन है। जैसे अंबुर और बीजकी सन्तिति आत्रादि होती हैं। लेकिन तिरोहित श्रुत-झानका पुपमसेन आदि गणधरोंने प्रवर्तन किया इसलिए वह सादि भी है। भगतान् महादीरसे जो अन्दवर्गणएँ निकसी वे नष्ट दुई अतः उनकी अपेक्षा अनुझानका अन्त माना जाता है। खतः श्रुतझान सादि है और मितझानपुर्वक होता है।

सीमांसक वेदको अपांहपेय मानते हैं। ठेकिन जनका ऐसा मानना ठीक नहीं है। अधिक प्रान्त पर और शक्योंक समूहका नाम ही तो वेद है और शक्य आहि अनिस्य हैं। वनका ऐसा कहना भी ठीक नहीं है कि वेद याद वीहरेय होते तो वेदिक कर्ताका समरण होना चाहिये। कर्योंकि यह कोई नियम नहीं है कि वेद याद वीहरेय होते तो वेदिक कर्ताका समरण होना चाहिये। क्योंकि यह कोई नियम नहीं है कि विस्ति कर्ताका समरण न हो वह अपांस्पेय हैं। ऐसा नियम होनेसे चोरीका अपदेश भी अपीस्पेय हो जायगा। अतः वेद पौहरेय ही है। दूसरे वादी वेदके कर्ताको मानते हो हैं। नैयायिक चतुराननको, जैन कालासुरको और बोद अष्टकको वेदको कर्ता मानते हो हैं।

प्रसम्प्रथम सम्बन्स्य को उत्पत्तिके सुमय मति और शुत दोनों ज्ञानों की उत्पत्ति एक साथ होती है खतः शुदक्षान मतिपूर्वक कैसे हुआ ?

उत्तर-प्रथम सम्यक्त्य की उत्पत्ति होनेसे हुमति और कुशुतझान सम्यक्तान हर हो जाते हैं। प्रथम सम्यक्त्यसं मित और श्रुतझानमें सम्यक्त्यपना आता है किन्तु श्रुतझान की उत्पत्ति तो मित्पूर्वक ही होती हैं। आराधनासारमें भी कहा है कि जिस प्रकार दीपक और प्रकाशमें एक साथ उत्पन्न होने पर भी कारण-कार्य भाव है उसी करह सम्यन्दर्शन और सम्यग्धनमें भी। सम्यग्दर्शन पूर्वमें कमशः उत्पन्न हानोंमें सम्यक्त व्यपदेश का कारण होता है। यदापि सम्यग्दर्शन और सम्यग्झान एक साथ ही उत्पन्न होते हैं लिकिन सम्यग्दर्शन झान के सम्यक्त्यपनेमें हेतु होता है जैसे एक साथ उत्पन्न होने योज दीपक और प्रकाशमें दीपक श्रुवाशक हेतु होता है।

प्रसन-अतुक्कानपूर्यक्ष भी अतुक्कान होता है। जैसे किसीको घटकव्य सुनकर य और ट असरोंका जो ज्ञान होता है वह मतिकान है, तथा घट शब्दसे घट अर्थका

क्षान श्रुवकात है। पट अर्थके क्षानके वार बलधारण करना घटका कार्य है इत्यादि उत्तरवर्ती सभी क्षान श्रुवकात हैं। अतः यहाँ श्रुव से श्रुवकी उत्पत्ति हुई। उसी प्रकार किसीने धूम देखां वह सर्विकात हुआ। और धूम देखकर अभिको जाता यह बृतेकात हुया। पुनः व्यक्तिकात (श्रुवकात) से आग्नि जलाती है इत्यादि उत्तर-कालीन क्षान श्रुवकात है। इसलिये श्रुवकात से भी श्रुवकात की उत्पत्ति होती है।

उत्तर — श्रुनक्षान पूर्वक जो श्रुत होता है वह भी अपचार से मतिपूर्वक ही कहा जाता है। क्योंकि मतिझान से उत्पन्न होनेपाला प्रथम श्रुन उपचार से मिठ कहा जाता है। अतः ऐमे श्रुत से उत्पन्न होनेपाला द्वितीय श्रुतज्ञान मतिपूर्वक ही सिद्ध होता है। अतः मति-पूर्वक श्रुत होता है ऐसा माननेमें कोई विरोध नहीं है।

्युतहानके दो भेद हैं---भक्तवाहा और अक्वप्रविष्ट । अक्वपाहके अनेक और अहर

प्रविष्टके बारह भेद हैं।

अङ्गचाह्यके मुख्य भीदह भेद निस्न प्रकार हैं---

१ सामायिक-इसमें विस्तारसे सामायिकका वर्णन किया गया है।

२ स्तव—इसमें चौबीस तीर्यंकरोंकी स्तुति है :

३ बन्दना-- इसमें एक तीर्थकरकी स्तुति की जाती है।

४ प्रतिकमण-इसमें किये हुये दोशोंका निराकरण बतलाया है।

५ वैनियिक—इसमें चार प्रकारकी विनयका वर्णन है।

६ कृतिकर्म - - इसमें दीक्षा, शिक्षा आदि सत्कर्मीका वर्णन है ।

- ७ दशकंकालिक—इसमें यतियोंके आचारका वर्णन है। इसके कुछ, कुसुम आदि दश अध्ययन है।
  - ८ उत्तराध्ययन—इसमें मिल्लुओंने उपसर्ग सहनके फरका वर्णन हैं।
- ९ करपञ्चवहार ऱ्रसमें यतियोंको सेचन योग्य विधिका वर्णन और खयोग्य सेचन करने पर प्राथक्षितका वर्णन हैं।
  - १० करराकरण—इसमें यति श्रीर शावकींके किस समय क्या करना चाहिए क्या नहीं हत्यादि निरूपण हैं।
    - ११ महाकरूप उसमें यतियोंकी दीक्षा, शिक्षा संस्कार आदिका वर्णन है।
    - १२ पुण्डरीक—इसमें देवपदकी प्राप्ति कराने थाले पुण्यका वर्णन है।
    - १३ महापुण्डरोक--इसमें देवाङ्गनापदके हेतुभूत पुण्यका वर्णन है।
- १८ अशीतका—इसमें प्राथिशतका वर्णन है। इन चौत्र भेटीको प्रकीर्णक कहते हैं।

श्राचार्योंने श्रहम श्रापु, अष्टपशुद्धि श्रोर हीनवल्याले शिष्योंके उरकारके लिये प्रकीर्यकों की रचना की हैं। वास्तवमें तोयंकर परमदंव और सामान्य देवलियोंने जो उपदेश दिया उसकी गणधर तथा श्रान्य आवार्योंने शास्त्रहपमें रचना की। और वर्तमान काल्यतीं व्याचार्य जो रचना करते हैं वह भी आगमके अञ्चसार होनेसे प्रकीर्णकरूपसे प्रमाण है। प्रकीर्णक शास्त्रोंका प्रसाण\_२५०३३८० रहोक और १५ अस्रर हैं।

चाङ्गप्रविष्टके बारह भेर हैं—

४ आचाराङ्ग—इसमें यितयोंके आचारका वर्णन है। इसके पदोंकी संख्या अठारह इजार है। Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### मधम अध्याय

343

२ सूत्रकृताङ्ग—इसमें ज्ञान, विनय, छेदोपस्थापना आदि द्वियाओंका वर्णन है। इसके पर्दोकी संख्या छत्तीस हजार है।

🤞 स्थानात्र--एक दो तीन अपदि एकाधिक स्थानोंमें पड्दुस्य आदिका निरूपण है ।

इसके पर्देक्त संख्या व**यालीस इजार है** ।

४ समबायाङ्ग--इसमें पर्म, अधर्म, छोकाकाश,एकजीव असंख्यतप्रदेशी हैं । सातवें नरकका मध्यविक जम्यूद्रीय,सर्वोधीसिद्धिका विमान और नन्दीरवर द्वीपकी वापी इन सबका एकछारू योजन प्रमाण है, इत्यादि वर्णन हैं । इसके पर्दोक्षी संख्या चौंसठ १जार है ।

५ व्याज्याप्रश्नाप्ति—इसमें जीव है या नहीं इत्यादि प्रकारके गणधाके द्वारा किये गये साठ इजार प्रकारक वर्षन है। इसके पदींकी संख्या दो लाख अट्टाईस इजार है।

६ झालकथा--इसमें तीर्थकरीं और गणधरीकी कथाओंका वर्णन है। इसके परोक्षी संख्या पाँच छाख पचास हजार है।

७ उपासकाभ्ययन—इसमें श्रावकों के आधारका वर्णन है । इसके पर्देकी संख्या स्यादह कारू मन्तर हजार हैं।

व अन्तःकृदद्श—प्रत्येक तीर्थंकरके समयमें दश दश मुनि होते हैं जो उपस्ता-को सहकर मोध्र पति हैं। उन मुनियोंकी कथाओंका इसमें वर्णन है। इसके पदाँकी संस्था तेईस ठास अद्वाहिस हजार है।

५ अनुत्तरीयपादिकदश—प्रत्येक तीर्थकरके समय दश दश मृति होते हैं जो उपसमीको सहकर पाँच अनुत्तर विमानीमें उत्पन्न होते हैं। उन मुनियोको क्याओं-का इसमें वर्णन है। उसके पदींकी संख्या यानवे टास चवाठीस हजार है।

१० प्रराज्याकरण—इसमें परनके अनुसार तप्त, सुष्टिगत आदिका उत्तर है। इसके

पदोंकी संख्या तेरानवे लाख सोल्ह हजार है।

१८ विपाकसूत्र--इसमें कर्मोंके उदय, उदौरणा और सत्ताका वर्णन है। इसके पदोंकी संख्या एक कराव चीरासी टास्य है।

१२ रष्टिबाद नामक धारहवें अक्षके पाँच भेद हें—१ परिकर्म, २ सूत्र, ३ प्रथम, नुवोग, ४ पूर्वेगत और ५ चूलिका । इनमें परिकर्मके पाँच भेद हैं—१ चन्द्रप्रक्राप्त, २ सूर्वेप्रकृष्टि, ३ जम्बूडीपश्रकृष्टि, ४ द्वीपसागरशकृष्टि और ५ व्याच्याप्रकृष्टि ।

? पम्प्रमापि —इसमें चन्द्रमाफे ब्राप्ट, गति, बंभव ब्रादिका वर्गन है। इसके पर्दोको संस्था क्रतीस छाव पाँच इजार है। २ स्वंधवत्ति-इसमें स्यंकी आयु. गति, बभव आदिका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था पाँच छात्र तीन हजार है। ३ जम्भू- हीपप्रमापि-इसमें जम्मूरीपका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था तीन ट्रास पश्चीस इजार है। ४ हीपस्थाप्रमापि-इसमें अम्मूरीपका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था वावन आख इत्तीस हजार है। ५ ज्यास्थाप्रमापि-इसमें छह द्रव्योका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था वावन आख इत्तीस हजार है। ५ ज्यास्थाप्रमापि-इसमें छह द्रव्योका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था वावन आख इत्तीस हजार है।

२ सूच-इसमें जीवके कर्तृत, भोकृत्व आदिकी सिद्धि तथा मृतचैतन्यवादका क्षण्डन है। इसके परोकी संख्या व्यठामी छाख है।

३ प्रथमातुयोग-उसमें तिरसठ शलाका महापुरुर्वोका वर्णन है। इसके पदीकी संस्था पॉच हजार है।

४ पूर्वेग नके उत्पादपूर्व आदि चौदह भेद हैं।

88

[ १|२∙

₹¥8

१ उत्पादपूर्व-इसमें वस्तुके उत्पाद, ज्यय और धौच्यका वर्णन है। इसके पदोंकी संख्या एक करोड है।

र अप्रायणीपूर्व-इसमें अंगोके प्रधानभूत अर्थोंका वर्णन है। इसके परोक्षी संस्या छयानवे आस है।

३ वीर्योज्ञप्रवादपूर्व-इसमें यलदेव, बाह्यदेय, चक्रवर्ती, इन्द्र, तीर्थंकर आदिके बल-

का वर्णन है। इसके पट्टोकी संख्या सत्तर त्यस है। अवस्थितकरितकराई स्थापे कीय अपनि सम्बन्धिक स्थित और कारितकर

४ चस्तिनास्तिभवारपूर्व—इसमें जीव आदि वस्तुर्घोके अस्तित्व चौर नास्तित्वका वर्णन है। इसके पदोकी संख्या साठ लाख है।

५ ज्ञानश्वादपूर्वे—इसमें आठ ज्ञान, उनकी उत्पत्तिके कारण और ज्ञानोंके स्वामीका वर्णन है। इसके पदोंकी संस्था एक कम एक करोड़ है।

६ सत्यमवादपूर्व - इसमें वर्ण, स्थान, दो इन्द्रिय चादि प्राणी और वचनगुप्तिके

संस्कारका वर्णन है । इसके पहोंकी संख्या एक करोड़ और छह है ।

७ आत्मप्रवादपूर्व—इसमें आत्माके स्वरूपका वर्णन है। इसके पदौकी संख्या इच्छीस करोड है।

शस कराङ्का ८ कर्मप्रवादपूर्व— इसमें कर्नोके बन्ध, उदय, उपदान और उदीरणाका वर्णन है।

इसके पदौंकी संख्या एक करोड़ अश्मी लाख है । ५ प्रत्याख्यानपूर्व —इसमें द्रवय स्त्रीर पर्योगरूप प्रत्याख्यानका वर्णन है । इसके पट्टोकी

५ प्रत्याच्यानपून--इसमे द्रव्य चार् पर्यायरूप प्रत्याच्यानको वणन है । इसक पश्का संच्या चौरासी साख है ।

१० विद्यानुप्रवाद —इसमें पाँच साँ महाविद्याकों, सात सौ क्षुद्रविद्याकों कोर कक्षण-महानिमत्त्रीका वर्णन है। इसके पदीकी संख्या एक कराव्ह दश उपस्च है।

१९ करुवाणपूर्व -- इसमें तीर्धकर, चक्रवर्ता, वरुमद्र, वासुदेव, इन्द्र ब्यादिके पुण्यका

वर्णन है। इसके पदौकी संख्या छन्नीस करोड़ है।

१२ प्राणावायपूर्व—इसमें घष्टांग चैचविद्या, गारुडविद्या और मन्त्र-तन्त्र आदिका सर्वन है। इसके पदीकी संख्या तेरह करीड़ है।

१३ कियाविशालपूर्व—इसमें छन्द, अलंकार क्वीर व्याकरणकी कलाका वर्णन है। इसके पदींकी संख्या नौ करोड़ है।

१४ ठोकविन्दुसार—इसमें निर्वाणके सुसका वर्णन है। इसके पर्नेकी संस्था साहे बारह करोड़ है।

प्रथमपूर्वमें दश्च, द्वितीयमें जीदह, तृतीयमें खाठ, चौधेमें अठारह, पाँचवेंमें बाछ, क्षठवेंमें धारह, सातवेंमें सं।उह, आठवेंमें बीस, नीवेंमें बीस, दशवेंमें धनदह, स्वारहवेंमें दश, अरहवेंमें दश, तेरहवेंमें दश और चौटहवें पूर्वमें दश दस्तुर्ये हैं।

सव वन्तुक्षोंकी संख्या एक सी पत्नानये हैं। एक यक वस्तुमें बीस-बीस प्रापृत

होते हैं। सब प्रापृतोंको संख्या तीन हजार नौ सौ है।

५ पूलिकाकं पाँच भेद हैं—१ जलगता चूलिका, २ स्थळगता 'चूलिका, ३ मायागता चूलिका, ४ आकाशगता चूलिका और ५ रूपगता चूलिका।

१ जलगता चुलिका—इसमें जलको रोकने, जलको वर्षाने श्वादिके मन्य-तन्त्रीका वर्णन है। इसके पदीकी संख्या दो करोड़ नी लाल नवासी हजार दो सी है।

् स्थलगता चूलिका—इसमें थोड़े ही सबयमें अनेक योजन गमन करनेके मन्त्र-सन्त्री-का वर्षन है।

#### शवश ]

#### प्रथम अध्याय

३५५

३ सायागता पृष्ठिका—इसमें इन्द्रबाछ आदि सायाके क्यादक सन्त्र-तन्त्रीका वर्णन है।

्र श्राकाशगराः जूलिका—ासमें आकाशमें गमनके कारणमूत मन्त्र-तन्त्रीका वर्णनहै।

५ रूपगता चूटिका—सिंह, ज्याच, गज, उरम, नर, सुर आदिके रूपों (वेष) को धारण करानेपाल मन्त्र-तन्त्रीका वर्णन है। इन सबके परीकी संस्था जल्माना चूलिका के परीकी संस्थाके बराबर ही है। इस प्रकार बारहवें अङ्गके परिकर्म खादि गाँच भेदीका वर्णन हुआ।

् इक्यावन करोड़ चाठ छ।स चौरासी हजार छ। सौ सादे इकीस चानुष्टुप् एक पदमें

होते हैं । एक पदके मन्थोंकी संख्या ५१०८८४६२१ई है ।

ं अञ्जपूर्वश्रुतके एक सौ बारह करोड़ तेरासी सास अद्वावन हजार १द होते हैं।

## मवशस्यय अवधिज्ञान--

## भवप्रत्ययोऽवधिर्देवनारकाणाम् ॥ २१ ॥

मवप्रत्यथ बवधिकात देव और नारिकयों के होता है।

आयु और नाम कर्मके निमित्तसे होनेषाठी जीवकी पर्यारको मन कहते हैं। वेष स्रोत नारकियों के अवधिक्षानका कारण मन होता है अर्थात् इनके जन्मसे ही स्वयधिक्षान होता है।

प्ररत-यदि देव और नारिकयोंके श्रवधिकानका कारण मन है तो कमैका क्षयोपदाम कारण नहीं होगा।

वत्तर-जिस प्रकार पिक्षियों के आकाश्वासमाका कारण भव होता है शिक्षा आदि नहीं, वसी प्रकार देव और नारिक्यों के अवधिक्षानका प्रधान कारण भव ही है। अयोपकाम ग्रीण कारण है। अत और नियमके न होने पर भी देव और नारिक्यों के अवधिक्षान होता है। यदि देव और नारिक्यों के अवधिक्षान होता है। यदि देव और नारिक्यों के अवधिक्षान होता कारिए, लेकिन देवों और नारिक्यों में अवधिक्षानका प्रकर्ण और अवधिक्षान होना चाहिए, लेकिन देवों और नारिक्यों में अवधिक्षानका प्रकर्ण और अवधिक्षान होना चाहिए। अतः देवों और नारिक्यों के अवधिक्षानका कारण मा की नहीं है किन्त कर्मका क्षयोपदास भी कारण है।

सम्यरदृष्टि देव चौर नार्कियोंके खबधि होता है और मिध्याहृष्टियोंके विभक्षावधि !

सीधर्म और ऐशान इन्द्र प्रथम नरक तक, सनन्छनार और माहेन्द्र द्वितीय नरक तक, ब्रह्म और छान्तन तृतीय नरक तक, शुक्र चौर सहस्वार चौर्य नरक तक, आनत और प्राणत राँचयें नरक तक, आरण और ध्रच्युत इन्द्र छठवें नरक तक और नव मैंवेयकोंमें उत्पन्न होने बाले देव सातवें नरक तक अवधिक्षानके द्वारा देसते हैं। अनुदिश और श्रमुत्तर विमानवासी देव सर्वछोकको देखते हैं।

प्रथम नरफके नारको एक योजन, द्वितीय नरफके नारकी आधा कोश कम एक योजन, तोसरे नरकके नारको तीन गब्यूति, ( पब्यूतिका परिमाण दो कोस है ) चीये नरकके नारकी अदाई गब्यूति, पाँचवें नरकके नारकी दो गब्यूति, छठवें नरकके नारकी डेब् गब्यूति चौर सातवें नरकके नारकी एक गब्यूति तक अवश्विज्ञानके द्वारा देसते हैं।

## तत्त्वार्षष्टुत्ति हिन्दी-सार

शिष्टर-२३

#### क्षयोपशम निमित्तक अवधिकान—

## श्रुयोपश्मनिमित्तः पड्विकल्पः श्रेषाणाम् ॥२२॥

क्षयोपनामके निर्मात्त से होनेवाला अविधान मनुष्य और तिर्यक्रोंके हाता है। इसके इह मेर हैं—बानुगामी, अननुगामी, वर्धमान, हीयमान, अवस्थित और अनवस्थित।

अविधिज्ञानावरण कर्मके देवानाती स्पर्धकींका उदय होनेपर उदयक्षात सर्वधाती सार्द्धकींका उदयाभावी क्षय श्रीर अनुवयप्राप्त सर्वधाती सार्यकों का सदवस्याहम उपशम होनेको क्षयोपद्मन कहते हैं। मनुष्य और तिर्यक्रचोंके अविधिज्ञानका कारण स्रयोपक्षम ही है भव नहीं।

अविधिद्यान संझी और पर्याप्तकोंके होता है। संझी और पर्याप्तकोंमें भी सबके नहीं होता है किन्तु सम्यादर्शन आदि कारणोंके होनेपर उपशान्त और ज्ञीणकर्म यांठे जीयोंके अविधिद्यान होता है।

- ऋतुगामी—जो अवधिकान सूर्यके प्रकाशको तरह जीवके साथ दूसरे भवमें जावे

वह श्रदुगामी है।

अननुगामी—जो अवधि जीवके साथ नहीं जाता है। वह धननुगामी है।

वर्धमान-जिस प्रकार आग्निस इत्यन डाळनेसे अगिन बेट्टो है उसी प्रकार सन्ध-स्दर्शन साहि से विशुद्ध परिणाम होनेपर जो अवधिकान बट्टना रहे यह वर्धभान है।

हीयमान—इन्धन सभाप्त हो जातेसे अनिकी तरह जो प्रविधवान सम्बन्ध्येत आदि गुणोंकी हानि और आर्त्त-रीट्र परिणामींकी पृद्धि होनेसे जितना उत्पन्न हुआ वा उससे अङ्गलके असंस्थातवें माग पर्यन्त घटता रहे वह हीयमान है।

अवस्थित—जो अवधिज्ञान जितना उत्पन्न हुआ है, केवलज्ञानकी प्राप्ति अथवा आयु-

की समाप्ति तक उतना ही रहे, पटे या बढ़े नहीं वह अवस्थित है।

अतबस्थित--सम्यादर्शन श्रादि गुणौकी वृद्धि और हानि होनेसे जो श्रवधिकान

बहुताऔर घटनारहे यह अनयस्थित है।

ये छह भेद देशावधिके ही हैं। परमावध और सर्वावधि चरमजरीरी विशिष्ट संयमीके हो होते हैं। इनमें हानि और वृद्धि नहीं होती है।

गृहस्थायत्यामें तीर्शङ्करके और देव तथा नारकियोंके देशायधि ही होता है।

## मनःपर्ययज्ञानके भेद—

## ऋज्ञविपुरुमती मनःपर्ययः ॥ २३ ॥

सनःपर्ययज्ञानके दो भेद हैं--ऋजुमति और विपुरमति ।

जो मन, वचन खौर कायके द्वारा किये गये। दूसरेके मनागत सरस्र अर्थको जाने वह भ्रद्रभुमति है। जो मन, वचन, और काथके द्वारा किये गये दूसरेके मनोशत क्रुटिल खर्मको जानकर वहाँ से डौटे नहीं, वहीं स्थिर रहे वह विमुलमति है।

वीयोन्तराय और मनःपर्यय ज्ञानावरणके क्षयोपशम तथा अञ्चोपाझ नामकर्मके उदय होनेपर दूसरेके मनोगत अर्थको आन्तेको सनःपर्यय कद्दते हैं। ऋजुमित मनः पर्यय कालकी अपेक्षा अपने और अन्य जीविके गमन और आगमनकी अपेक्षा जपन्यक्षे दो खातीन भवोंको और उत्कृष्टक्षे सात या आठ भवोंको जानता है। और क्षेत्रकी

ইংড

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### प्रथम अध्याय

अपेक्षा जपन्य गञ्जूनि पृथक्त्यु श्रौर उत्कृष्ट योजन प्रयक्तवके मीतर जानता है। बिपुट-मित मनःपर्वय काटकी अपेक्षा जपन्य सात या आठ मयेक्नि और उत्कृष्ट असंस्थात मर्वोको जानता है। क्षेत्रकी श्रपेक्षा लयन्य योजनपृथक्त्य और उत्कृष्ट मानुषोत्तर पर्वतके भीतर जानता है बाहर नहीं।

ऋजुमति स्त्रीर विपुलमतिमें अन्तर--

## विश्वद्भविपाताभ्यां तद्विशेषः ॥ २४ ॥

िषदुद्धि और अप्रतिपत्तकी अपेक्षा ऋजुमित और विपुटमतिमें निरोपता है। सन एपर्यम्बानावरणके क्षयोपकामसे आत्माके परिणामीकी निर्मेटताका नाम विद्युद्धि है संयमसे पृतित नहीं होना अप्रतिपात है। उपशान्तकपाय गुणस्थानवर्तीक भारित्रसोहका

उदय श्रानेके कारण प्रतिपात होता है। श्रीमकपायका नहीं।

द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपंसा ऋजुमिति विपुन्नमित विद्युद्धतर है। सर्वाविध कार्यणद्रव्यकं अनन्तवें भागको जानता है। उस अनन्तवें भागको भी व्यवन्तवें भागको कुलुमित जानता है। चीर ऋजुमितिके विषयके जनन्तवें भागको विपुत्मिति जानता है। इस प्रकार सूद्धमे सूक्ष्म द्रव्यको जाननेके कारण द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपंक्षा विमुल्मिति कर्जुमितिमं विद्युद्धतर है। अपंक्षिणतको अपंक्षा मी त्रिपुत्म मितमें विद्युद्धता है। विपुत्मिति कर्जुमितिमं विद्युद्धता है। विपुत्मिति कर्जुमितिमं विद्युद्धता है। विपुत्मिति कर्जुमिति मनःपर्ययक्कानियोंके चारिक्रको इन्तरोत्तर वृद्धि होती रहती है अतः उसका प्रतिपात (पतन) नहीं होता है। ऋजुमिति मनःपर्ययक्कानियोंके चारिक्रकी कर्जुमिति मनःपर्ययक्कानियोंके चारिक्रकी क्रायके उद्ध्यसे हानि होनेसे असका प्रतिपात हो जाता है।

#### अषधि श्रीर मनःपर्ययक्वानमं पिशेषता—

## विशुद्धिनेत्रस्वामिविषयेम्योऽवधिमनःवर्यययोः ॥ २५ ॥

अवधि क्योर सनःपर्ययकानमें विद्युद्धि, क्षेत्र, स्वामी और विषयकी अपेक्ष्त विज्ञेषता है।

सूरम यस्तुको जाननेके कारण खबधिकानसे मनःपर्ययक्षान पिशुद्ध है। सनःपर्ययक्षानसे अवधिकानका क्षेत्र अधिक है। अवधिकान तीन लोकमें होनेवाली पुद्गलकी पर्यापीको और पुरुलसे सम्बन्धित जीवकी पर्यापीको जानता है। सनःपर्ययक्षान मानुष्यास पर्यतके भीवर ही जानता है। सन्दर्शोभें भी गर्भजीने ही होता है संमूर्व्यलीके नहीं। गर्भजीमें भी कर्मभूमिजीमें भी पर्याप्तकों है होता है अपर्याप्तकों के नहीं। पर्याप्तकों के ही होता है असंप्रतीके नहीं। सम्यग्रहियों की सम्यग्रहियों ही होता है असंप्रतीके नहीं। सम्यग्रहियों की सम्यग्रहियों की सम्यग्रहियों की स्वती के भी सहते गुणभ्यानमें भी स्वत्व गुणभ्यानमें मान्य प्रतास के होता है होता है द्वीयमानचारिज नालें नहीं। प्रत्यापीके नहीं। प्रत्यापीके नहीं। अवधिकानचारिज नालें के ही होता है होता है होता है सबके नहीं। अवधिकान समान्यप्रयक्षानके स्वापी विशिष्टसंप्रयक्षाले ही होते हैं। अवधिकान चारों ही गतियों में होता है । 
#### तत्त्वार्थयुत्ति-हिन्दी-सार

[ १।२६-३१

# मति और शृतकानका विष**ष्ठ-**मतिश्रतयोर्नियन्यो द्रव्येष्वसर्वपर्यायेष ॥ २६ ॥

मति और भुतकानका विषय छहाँ द्रव्योक्त कुछ पर्याय हैं। अर्थान् मति और भूत द्रव्योक्ती समस्त पर्यायोको नहीं जानते हैं किन्तु शोकी पर्यायोको जानते हैं।

प्रश्न-धर्म अधर्म आदि श्रमीन्द्रिय द्रेट्योंमें इन्द्रियतन्य मतिहानकी प्रश्नुति कैसे हो सकती है ?

उत्तर—अमिन्ट्रिय या मन नामकी एक इन्ट्रिय है। नोइन्ट्रियावरणके चयोपश्चम होनेपर अनिन्द्रियके द्वारा धर्मीद द्रव्योंकी पर्यायोंका अवग्रह स्नादि रूपसे श्रहण होता है। और मितकानपूर्वक मुतकान भी उन विषयोंमें श्रवत होता है। स्नतः मति स्वीर श्रुतके द्वारा धर्मीद द्रव्योंकी पर्यायोंको जाननेमें कोई विरोध नहीं है।

#### अवधिज्ञानका विषय— स्त्रिप्यवर्धः ॥ २७ ॥

श्रवधिक्षान पुरल इच्यकी कुछ पर्यायोंको और पुदल्को सम्बन्धित जीवकी कुछ पर्यायोंको जानता है सब पर्यायोंको नहीं। ध्यवधिक्षातका विषय रूपी इच्य ही है अरुपी इच्य नहीं।

सनःशर्ययज्ञानका विषय—

# तदनन्तमागे सनःपर्ययस्य ॥ २८ ॥

श्रविभिन्नात की तरह मनःपर्ययक्तात सर्वोत्रधिकातके द्वारा जाने गये द्रव्यके अनन्तवें भाग की जानता है।

केवलज्ञानका विषय—

# सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ॥ २९ ॥

केवलक्षानका विषय समस्त द्रव्य और उनकी सम्पूर्ण पर्योगे हैं। केवलक्षान सम्पूर्ण द्रव्योकी त्रिकालवर्ती सेत्र पर्यागीको एक साथ जानता है।

एकजीवके एक साथ झान होनेका परिमाण---

## एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिका चतुर्भ्यः ।। ३० ॥

एक जीवमें एक साथ कमसे कम एक और अधिक से अधिक चार झान हो स्कृते हैं। यदि एक झान होगा तो केवल झान । दो होंगे तो मति और श्रुत । तीन होंगे तो मति, श्रुत, अवधि या मति, श्रुत और मनःपर्यय । चार झान हों तो मति, खुत, अवधि और मनःपर्यय होंगे। केवल झान कायिक है और खन्य झान कायोपश्रामिक हैं। अतः केवल-झानके साथ आयोपश्रमिक झान नहीं हो सकते।

# हुमति, हुन्युत और कुथविष---मित्युतावधयो विषयिषश्च ॥ ३१ ॥

मति, श्रुत और अपधिकात विपरीत भी होते हैं, श्रर्थात् मिध्यादर्शनके उदय होनेसे वे आन मिश्यातान सहस्राते हैं। मिध्यातानके द्वारा जीव पदार्थोंको विपरीत हरसे जानता Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

१।३६]

રંધવ

है। मिण्यार्शनके संसर्गसे इन हानोंने मिश्यापन आ जाता है जैसे कहुवी तुंबोने दूध रसनेसे पह कड़वा हो जाता है।

प्रस्त-मणि, सोना आदि द्रब्ध अपवित्र स्थानमें गिर जानेपर मी दूरित नहीं होते हैं उसी मकार मिण्यादर्शनके संसर्ग होनेपर भी मति आदि ज्ञानींने कोई दोष नहीं होना चाहिए ?

डतर-परिणमन करानेवाले ट्रञ्यके मिटनेपर मणि, सोना आदि मी दूषित हो जाते हैं। उसी प्रकार मिथ्यादर्शनके संस्तासे मिन आदि ज्ञान भी दूषित हो जाते हैं।

परन-दृषमें कहवापन व्याधारके दोषसे आ जाता है लेकिन कुमति आदि जानेकि विषयमें यह बात नहीं है। जिस प्रकार सम्बन्ध्य मित, कुत और अवधिक्वानके द्वारा रूपादि पदार्थोंको जानता है उसी प्रकार सिष्ट्यादिष्ट भी कुमति, कुसुत और कुवाविद्वानके द्वारा रूपादि पदार्थोंको जानता है।

उक्त प्रस्तके उत्तरमें आचार्य यह सूत्र कहते हैं—

## सदसतोरविशेषाद्यद्दन्हीपलन्धेरूनम्बद्धः ॥ ३२ ॥

सत् (विद्यमान) और असत् (अविद्यमान) पदार्थको विदेशकारे विना स्रपत्ती इच्छानुसार जाननेके कारण मिध्यादृष्टिका क्षान भी उन्यत्त (पागड) पुरुषके झानकी तरद् मिथ्या ही है !

मिरवादष्टि जीत कभी सन् रूपादिकको असन् त्यौर असन् रूपादिकको सन् रूपसे जानता है। और कभी सन् रूपादिकको सन् और असन् रूपादिकको असन् भी जानता है। अतः सन् और असन् पदार्थका यथार्थ द्वान न होनेके कारण एतबा ज्ञान मिथ्या है। जैसे पागळ कभी अपनी माताको भार्या त्रीर भार्थको माता समझना है त्रीर कभी माताको भारा और भार्यको यार्या ही समस्तता है। लेकिन उसका सान् ठीक नहीं है वयोकि यह माता और भार्योको संदक्षो नहीं जानता है।

मिध्यादर्शनके उदयसे आस्मामें पदार्थीके प्रति कारणविषयंत्र, भेदाभेद्विषर्यय और स्वरूपविषयंत्र होता है।

कारणविषयंय—वेदान्तमताधळन्वी संसारका मूळ कारण केवळ एक अमूर्त मद्यको ही मानते हैं। सांख्य नित्य प्रकृति (प्रधान) को ही कारण भानते हैं। नेयायिक कहते हैं प्रज्ञी, जळ, तेज और यायुके प्रधक् प्रथम प्रशास हुने जो अपने अपने कार्योंके। उत्सन करते हैं। बौद्ध मानते हैं कि प्रध्यी, जळ, तेज और वायु वे वार भूत हैं और वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्ध ये वार भौतिकधर्म हैं। इन आठोंके मिलनेसे एक अप्रक परमाणु उत्सन्न होता है। विशेषिक मानते हैं कि प्रध्यीका गुण कर्कशता, जळका गुण द्रवत्य, तेजका गुण उप्यत्व और वायुका गुण बहना है। इन सबके परमाणु भी भिन्न भिन्न हैं। इस प्रकार कल्पना फरना कारणविषयीस है।

भेदाभेदिक्योस—नैयायिक मानते हैं कि कारणसे कार्य भिन्न ही होता है । कुछ खोग कार्यका कारणसे अभिन्न ही मानते हैं । यह भेदाभेदिक्यर्य हैं ।

स्वरूपविषयंय— रूपादिकको निविन्त्रपक मानना, रूपादिककी सत्ता ही नहीं मानना, रूपादिकके आकार रूपसे परिणव केवल विद्वान ही मानना और झानकी आलम्बनभूत बाह्य बस्तुको नहीं मानना । इसी मकार और भो प्रत्यच्च और अनुमानके विरुद्ध करनना

शिश्च

350

करना स्परूपियर्येय है। अतः मिध्यादर्शनके साथ जो ज्ञान होता है वह मिथ्याज्ञान है और सम्यादशनके साथ जो जान होता है वह सम्याना है।

#### नवींका घर्णन—

# नैगमसंग्रहव्यवहारर्जेश्वत्र श्रन्दसममिरूदैवं भृताः नयाः । ३३ ॥

नेगम, संघद्द, ब्यवशार, ऋजुसूब, शन्द, समभिष्ट्द स्त्रीर एवंभूत ये सात नय हैं । जीवादि वस्तुओं में नित्यत्व, अनित्यत्व आदि अनेक धर्म पाये जाते हैं। इब्य या पर्याय की अपेक्षासे किसी एक धर्मके कथन करनेको नय कहते हैं। अयथा खाताके अभिशाय विशेषका नय कहते हैं । नयके दो भेद हैं—द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायाधिक । द्रव्यको प्रधानरूपसे विषय करनेवाले नयको द्रव्याधिक और पर्यायको प्रधानरूपसे विषय करनेवार्ट नयको पर्यायाधिक कहते हैं । नेगम, संघह स्त्रीर व्यवहार ये तीन नय द्रव्यार्थिक हैं। और ऋजुस्य, शब्द, समाभिरूढ़ और एयंभून ये चार नय पर्योगिर्धिक है ।

भविष्यमें उत्पन्न होनेवासी वस्तुका संकल्प करके वर्तमानमें उसका व्यवहार करना नैगमनय है। जैसे कोई पुरुष हाथ में कुठार (कुल्हाड़ी) लेकर जा रहा था। किसीने उससे पूछा कि कहाँ जा रहे हो ? उसने उत्तर दिया कि प्रस्य (अनाज नापनेका काठका पात्र-पैली ) केनेको जा रहा हूँ। वास्तवमें वह प्रस्थ केनेके लिये नहीं जा रहा है किन्तु प्रस्थके लिये एकडी हानेको जा रहा है । फिर भी उसने भविष्यमें बननेवाले प्रस्थका वर्तमान में संकल्प करके कह दिया कि प्राथ होने जा रहा है। इसी प्रकार लक्ष्ट्री, पानी आदि सामग्रीको इक्ट्रेक्टनेवाळे पुरुषसे किसीने पूछा कि क्या कर रहे हो ? उसने उत्तर दिया कि रोटी बना रहा है। यदापि उस समय यह रोटी नहीं बना रहा है लेकिन नगम नयकी अपेक्षा उसका ऐसा कहना ठीक है।

जो भेदकी विवक्षा न करके अपनी जातिके समस्त अर्थोंका एक साथ यहण करे वह संबह नव हैं। जैसे 'सन्' शब्दसे संसारके समस्त सन् पदार्थों का, 'द्रव्य' शब्दसे जीव, पुट्रमल आदि द्रव्योंका और 'घट' शब्द से छोटे बढ़े आदि समस्त पटोंका प्रष्टण करनासंब्रहनयकाकाम है।

संबह नवके द्वारा बहुण किये गये पदाधीके विधिपूर्वक भेद ज्यवहार कार्नेको ज्यव-हारनय कहते हैं। जैसे संपह नय 'सत्' के हारा समस्त उत् पदार्थीका प्रहण करता है। पर व्यवहारनय बहुता है कि सनके दी भेद है द्रव्य और गुण। द्रव्यके भी दी भेद हैं। जीव और अजीव । जोबके नरकादि गतियेकि भेदसे चार भेद हैं और अजीव द्रव्यके पुरुगल स्वादि पाँच भेद हैं। इस प्रकार व्यवहारनयके द्वारा वहाँ तक भेद किये जाते 🖁 जहाँ तक हो। सकते हैं। अर्थात् परम संपद्दनयके विषय परम अभेदसे लेकर ऋजुस्व नयके विषयभूत परमभेदके बीचके समस्त विकल्प व्यवहारनयके ही हैं।

मूत और मधिष्यत् कालकी अपेक्षा न करके केवल वर्तमान समयवर्ती एक पर्योव-को पहुण करनेवाल नयको ऋजुसूत्र नय ऋहते हैं । ऋजुसूत्रनयका विषय अत्यन्त सुक्ष्म होनेसे इस विषयमें कोई राष्ट्रान्त नहीं दिया जा सकता।

शरन—ऋजु ३३ नयके द्वारा पदार्थाका कथन करनेसे छोक व्यवहारका **छोप ही हो जाय**गा।

उत्तर—नहीं क्रेयर क्रुज़ुसूननय का विषय दिखलाया गया है। टोक व्यवहार के लिये तो अन्य नय हैं हो। जैसे मृत व्यक्तिको देखकर कोई कहना है कि 'संसार अनित्य है' लेकिन सारा संभार तो अभिश्य नहीं हैं। उसी प्रकार ऋज़ुसूखनय अपने विषयको जानता है लेकिन इससे लोकन्यवहारकी निबुत्ति नहीं हो सकती।

उक्त चार नय अर्थनय और आगेके तीन नय शब्दनय ऋह्छाते हैं ।

जो लिङ्ग, संस्था, कारक आंदके ज्यभिचार का निषेध करता है वह शब्दनय है । लिहुरुयभिचार-पुष्यः नक्षत्रं, पुष्यः नारका-पुष्य नक्षत्र, पुष्य नारा । यहाँ पुल्लिङ्क पुष्य शब्दके साथ नगुंसकलिङ्ग नक्षत्र ब्याँए खीलिंग वारा शब्दका प्रयोग करना। जिङ्गव्यक्तिचार है। संख्वाव्यभिचार-आपः तोयम्, वर्षाः ऋतुः यहाँ बहुवचनान्त आपः शब्दके सार्थ तीयम् एकश्चनान्त शब्दका श्रीर बहुवचनान्तं वर्षाः शब्दकं साथः एकवचनान्त ऋत् शब्दकाः प्रयोग करना संख्याव्यभिचार है । कारकव्यभिचार—सेन। पर्वतमध्यसति—पर्वतमें सेना रहती है । यहाँ पर्वते इस प्रकार अधिकरण ( सप्तमी ) कारक होना चाहिये या लेकिन है कमें (द्वितीया) कारक । यह कारकव्यभिनार है। पुरुषव्यभिनार--एई मन्ये रधेन यास्यसि ? न यास्यसि, यातस्ते पिता । छात्रो, तुम एसा मानते हो कि भै रयसे जाऊँगा', हेकिन तुन रथसे नहीं जा सकते हो. तुम्हारे आप रथसे पले गये हैं। यहाँ 'मन्ये' उत्तम पुरुषके स्थानमें 'मन्यसे' मध्यभ पुरुष और 'यास्यसि' मध्यम पुरुषके स्थानमें 'यास्थामि' उत्तम पुरुष होता चाहिये था। यह पुरुष वर्षभाचार है। कालव्यभि-चार---विश्वटश्या अस्य पुत्रो जनिता--इसके एसा पुत्र होगा जिसने विश्वको देख छिया है । यहाँ मविष्यत् कारके कार्यको स्पतीतकारुमें बतलाया गया है । यह कारुव्यक्तिचार है ) उपमहरूबिभनार—स्था धातु परस्येपदी है। लेकिन सम आदि कुछ उपसर्गों के संयोगसे स्था धातुकी बाहमनेपदी बना देना जैसे संतिष्ठते, खबतिष्ठते । इसीप्रकार खन्य परस्पैपदी धातुओंको आत्मनेपदी और आत्मनेपदी धातुओंको परस्मीपदी बना देना उपब्रह व्यक्तिचार है। उक्त प्रकारके सभी व्यक्षिचार शब्दनयकी दृष्टिते ठीक नहीं है। इसकी दृष्टिसे उचित लिह, संख्या आदिका ही प्रयोग होना चाहिये।

प्रस-एसा होनेसे लोकन्यवहारमें जो उक्त प्रकारके प्रयोग देखे जाते हैं वह नहीं होंगे।

उत्तर-यहाँ केवळ तस्त्रकी परीक्षाकी गई है। विरोध हानेसे तस्त्रकी उपेक्षा नहीं की जा सकती। औपिध रोगीकी इच्छानुसार नहीं ही जाती है। विरोध भी नहीं होगा क्योंकि व्याकरण आखकी दृष्टिसे उक्त प्रयोगोंका व्यवहार होगा ही।

एक ही अर्थ को शब्दमेंदसे जो भिन्न २ रूपसे जानता है वह समिन्स्ट्र नय है। जैसे इन्ह्राणीक पनिके ही इन्द्र, शक और पुरन्दर ये तीन नाम हैं, टेकिन समिन्स्ट्रबनचकी दृष्टिते परमंश्चर्यपर्योयसे कुक्त होनेके कारण इन्द्र, शकन-शासन पर्यायसे युक्त होनेके कारण शक और पुरक्षरण पर्यायसे युक्त होनेके कारण पुरन्दर कहा जाता है।

जो पदार्थ जिस समय जिस पर्योग रूपसे परिणत हो उस समय उसको छटी रूप महण करनेवाळा एवंभूतनय है। जैसे इन्द्र तभी इन्द्र कहा जायमा जब वह ऐसवर्यपर्यायसे युक्त हो, पूजन या अभिषेकके समय वह इन्द्र नहीं कहळावगा। तथा मायको मौ सभी कहेंगे जब यह गमन करती हो, सोने या बैठनके समय उसको मौ नहीं कहेंगे।

क्क नयोंका विषय उत्तरोत्तर सृक्ष्म है । नेगमकी व्यवेखा संप्रहतयका विषय अरुप है। नेगमनय भाष ऑर अभाव दोनों को विषय करता है लेकिन संग्रहनय

तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

े शहर

केवल सत्ता (आव ) को ही विषय करता है। इसी प्रकार आगे समझ लेता चाहिये। पिहले पिहले के तय आगे आगे के नवेंकि हेतु होते हैं। जैसे नंगमनय संप्रहनयका हेतु हैं, संप्रहार ट्यवहा-नयका हेतु हैं इस्यादि।

उक्तन परस्पर सापेक्ष द्दोकर ही। सम्यान्द्र्यंतके कारण होते हैं जैसे वन्तु परस्पर सापेक्ष द्दोकर ( वक्क्र्स्पमे परिणत होकर ) ही शीवानिवारण आदि अपने कार्यको करते हैं। जिस मकार वन्तु प्रथक् प्रथक् रहकर अपना झीतिनिवारण कार्य नहीं कर सकते, उसी प्रकार परस्पर निरंपेक्ष नयभी अर्थिकया नहीं कर सकते हैं।

प्रसन्तन्तुका दशन्त ठीक नहीं है, क्योंकि प्रवक् २ तन्तुभी श्रपनी शक्तिक श्रमुसार अपना कार्य करते दी हैं लेकिन निरंपेक्ष नय तो कुछ भी अर्थकिया नहीं गर. सकते ।

उत्तर-आपने हमारे अभिप्रायको नहीं समक्षा । हमने कहा या कि निर्पेक्ष तन्तु वाक्स्का काम नहीं कर सकते । आपने जो प्रथक २ तन्तुओंक द्वारा कार्य बतलाया वह वानुओंका ही कार्य है बखका नहीं । तन्तुभी अपना कार्य तभी करता है जब उसके अवयव परम्परसापेक्ष होते हैं । असः तन्तुका हष्टान्त विख्कुल ठीक है । इसलिये परम्पर सापेक्ष नयेंकि द्वारा ही अर्थकिया हो सकती है ।

जिस प्रकार तन्तुओं में शक्तिकी अपेक्षासे वन्तुकी अर्थक्रियाका सदाव मान.जाता है इसी तरह निरपेक्ष नत्रीमें भी सम्यन्दर्शन की अनुता शक्तिक्तमें है ही पर अभिव्यक्ति सापेक्ष दक्षामें ही होगी।

वधन अध्याय समाप्त



# द्वितीय अध्याय

सार तस्त्रोंमें से जीवके स्वतस्वकी बनछाते हैं—

औषश भिक्तक्षायिकौ भावौ मिश्रथ जीवस्य स्वतन्त्वमौद्धिकपरिणामिकौ च ॥ १ ॥

र्च्चापर्शामक, आधिक, श्वायोपशमिक, और यिक और परिणामिक जीयके ये पांच

श्रसाधारण माव है।

कर्मके खतुरय को उपराम करते हैं। कर्मिक उपराम से होनेवार्ट भावेंको औपरामिक भार कहते हैं। कर्मिक अयसे होने वार्ट भाव आयिक भाव करूरते हैं। सर्वपादि स्पर्द्धकों का उदयाभाविक्षय, आगामी कार्समें उदय अनिवार्ट सर्वपादि स्पर्दकोंको सदक्ताहर उपराम और देशपादि स्पर्द्धकोंके उदयको अयोपराम करते हैं और अयोपरामजन्य भावेंको जायोपना-मिक भाव करते हैं। कर्मोक उदयसे होनेवार्ट भावोंको औरयिकभाव करते हैं। कर्मोके उदय, उपरास, अय और अयोपरामको अपेक्षा न रखनेवार्ट भावोंको पारिणामिकभाव करते हैं।

- भश्यजीयके पाँचौँ ही भाव होते हैं । अमन्यके औपशमिक और चायिक भावोंकी

छोडकर अन्य तीन भाव होते हैं।

उक्त मार्थिक भेदीको बतलाते हें---

दिनवाष्टादशैकविद्यतित्रिभेदा यथाक्रमम् ॥ २ ॥

उक्त भावींके कमसे हो, नव, अठारह, इक्षीस और तीन भेद होते हैं।

औपशमिक भावके सेद्-

#### सम्यक्त्वचारित्रे ॥ ३ ॥

औपराधिक सम्बन्ध्व और बीधवा<sup>र</sup>मक चारित्र ये दो ओपराधिक भाव है। अनन्तातु-वश्चि काथ, सान, भाया, छोभ, पिश्चात्व, सम्बग्धिश्चात्व और सम्बन्ध्व प्रकृतिश्चेक्षे उपरामम औपराधिक सम्बन्ध्य होता है।

श्रमादि मिथ्यार्टीष्ट जीवके काललिय आदि काश्योंके मिलने पर उपम्रम होता है। कर्मयुक्त मध्य जीव संसारके कालमेसे अईपुद्गल परिवर्तन काल शेप रहनेपर औप-दामिक सम्पवस्वके योग्य होता है यह एक फाल्लिटिय है। ऋत्मामें क्रमेंकी उत्कृष्ट स्थिति श्रधवा जपन्य स्थिति होने पर श्रीवश्मिक सम्यक्त्य नहीं हो सकता किन्तु अन्तः कोटाकोटि-सागर प्रमाण क्रमेंकी स्थिति होनेपर और निर्मल परिणामीसे कस स्थितिमें से संख्यात हजार सागर स्थिति कम होजाने पर औपश्मिक सम्यक्त्यके योग्य आत्मा होता है। यह दूसरी काललिय है।

मन्य, पञ्चेन्द्रिय, समनस्क, पर्यातक और सर्वविशुद्ध जीव औपशमिक सम्यक्त्यको उत्पन्न करता है। यह तीसरी काल छल्चि हैं।

ष्मादि सन्दर्स जातिस्मरण, जिनमदिमादसोनादि कारणोंसे भी सन्धक्त होता है । सोट्ह कपाय ओर नव ना कपायोंके उपसमसे औपरामिक चारित्र हाता है ।

#### तत्त्रबर्यवृत्ति हिन्दी-सार

[ २|४-५

#### क्षायिक भाववं भेट--

## ब्रानदर्शनदानलुप्तमोगोपभोगवीर्याण च ॥ ४ ॥

बान,दर्शन, दान, लाभ, भोग, उपभोग, बीर्य और च शब्दसे सम्बक्त और चारित्र ये नव क्षायिक माव है।

केवलज्ञानावरणके क्षयसे केवलज्ञान भायिक है। केवलदर्शनावरणके क्षयसे केवल-दर्शन क्षायिक होता है । दानान्तरापके क्षयसे अनन्त प्राणियोंका अनुबद्द करने वाला अनन्त जमयदान होता है। लामान्तरायके क्षयसे जनन्तराभ होता है। इसीसे केवरी भगवान की शरीरस्थितिके लिए परम शुभ सूक्ष्म श्रानन्त परमासु प्रविसमय आते हैं। इसलिए कवला-हार न करने परभो उनके शरीरकी स्थिति वरावर बनी रहती है। मोगान्तरायके क्षयसे अनन्त्रभोग होता है। जिससे गन्धोदकवृष्टि पुष्पवृष्टि आदि होती है। उपभोगान्तरावके चयसे व्यनन्त उपमोग होता है, इससे छत्र चमर आदि विभृतियाँ होती है। दीर्यान्तरायके चयसे अनन्त वार्य हाता है । केवली भायिकवार्यके कारण केवलकान और केवलदर्शनके द्वारा सर्वद्रवर्यो और उनकी पर्यार्थों को जानने और देखनेके छिये समर्थ होते हैं।

भार अनन्तानुबन्धी और तीन दर्शनमोहनीय इत सप्त प्रकृतियोंके क्षरमें क्षायिक सम्यक्त्व होता है। सोलह कत्राय और नव नोकपायों के अपसे धारिकचारिज होता है।

क्षायिक दान, भोग, उपमोगादिका प्रत्यक्ष कार्य द्वारीर नाम और तीर्यद्वर नामकर्मके उदयसे होता है । चुंकि सिद्धोंके उक्त कमीका उदय नहीं है खतः इन भावींकी सत्ता अनन्त-वीर्य और अवयावाध सुखके हवमें ही रहती हैं। बड़ा भी है-अनन्त आनन्द, अनन्त ज्ञान, क्रमन्त ऐश्वर्यः, अवन्तवीर्यं और परमसूर्यसा जहाँ पाई जाय वही मोक्ष है ।

#### मिद्यभावके भेट-

# श्रानाज्ञानदर्शनलब्धयश्रतसित्रिपञ्चभेदाः सम्यक्त्वचारित्रसंयमासंयमाश्र ॥॥॥

मति, शुत, अवधि और मनःपर्यय ये चार ज्ञान, कुमति कुशुत और कुअवधि ये तीन अज्ञात, चतुरदान अचलुरक्षंत स्प्राँर स्वबधिदर्शन ये तीन दर्शन, श्रायोपशमिक दान, साभ मीम, उपमोग और वीर्य य पांच लब्धि, क्षायोपश्चामिक सम्यक्त, क्षायोपश्चमिक चारित्र और संयमासंमय ये झायोपशमिक भाव है।

अनन्तानुबन्धी कोध, मान, माथा, लोभ, मिध्यात्व और सम्धन्मिध्यात्व इन सर्वपाति शक्कतियोंके उदयाभावी क्षय तथा आगामी कालमें उदय आने वाले उक्त प्रकृतियोंके नियेकों का सद्वस्थारूप उपदास और सन्यक्त्वप्रकृतिके उदय होने पर श्रायोपश्चिक सम्बद्ध हाता है ।

श्चनन्तातुत्रक्ष्मी आदि बारह कथायोंका उदयाभावी अय तथा आगामी कारुमें उदयमें आनेवाले इन्हीं प्रकृतियोंके निषेकीका सदबस्थाहम उपदाम और संख्वदन तथा नव नोक्षायका उदय होनेपर क्षायोपशमिक चारित्र होता है ।

भनन्तानुबन्धी भादि आठ कपार्थोका उद्याभावी भ्रय तथा भागामी कालमें उदयमें आनेवाल इन्हीं प्रकृतियोंके निषेकोंका सद्यस्था रूप उपश्रम और प्रत्याख्यानावरण आदि सबह कपायोंका उदय होनेसे संयमासंयम होता है।

सुत्रमें बाए हुए व शब्दसे संक्षित्व और सम्यक्तिश्वात्वका प्रहुण किया गया है ।

२।६-७ ]

#### द्वितीय अध्याय

३६५

#### औद्यिक भावके भेद-

गतिकपायितक्किमिञ्यादर्शनाज्ञानासंयत्।सिद्धलेश्याश्रतुश्रतुरुवेदैकैकपुरुवेदेशे

चार गति, चार कपाय, तीन वंद, भिथ्यादर्शन, अझान, असंयम, असिद्धन्त, आर हेरया चे इकीस औद्रविक भाव हैं।

गतिनाम कर्मके उदयसे उन उन गतियों के भावोंको प्राप्त होता गति है। कपायोंका उदय औदियक है। वेदोंके उदयसे वेद ऋदियिक होते हैं। मिध्यात्व कर्मके उदयसे मिध्यात्व आदियक है।

बानावरण कर्मके उदयसे पदार्थका बान नहीं होना अबान है ।

मित्र मार्वेमि जो अञान है उसका तारक्ये मिथ्याझानसे हें और यहाँ अञ्चानका अर्थे झानका अभाव है।

सभी कर्मीके उदयकी अपेक्षा असिद्ध भाव है ।

कपायके उदयस रंगी हुई मन यचन कायकी प्रवृत्ति का लेख्या कहते हैं।

केश्याकं द्रवय श्रोर भावके रूपसे हो भेद हैं। यहाँ भाव केश्याका ही प्रहण किया गया है। योगसे भिश्रित कपायकी अष्टतिको रेश्या कहते हैं। हुस्या, तीठ कावीत, पीत, पद्म और शुक्ठ इन केश्याब्दीके रष्टान्त निस्न प्रकार हैं—

आमके फल खानेके लिए छह पुरुषोंके छह प्रकारके भाव होते हैं। एक व्यक्ति आम खानेके लिए ऐड्को तड़से उखाड़ना चाहता है। दूसरा ऐड्को पीड़में काटना चाहता है। तीसरा डालियों काटना चाहता है। चौथा फलोंके गुच्छे तोड़ लेना चाहता है। पाचवां केवल पके फल तोड़नेकी बात सोचना है। और छठवां नीचे गिरे हुए फलोंको ही खाकर परम दूस हो जाता है। इसी प्रकारके भाव कुष्ण आदि लेहवाओं में होते हैं।

प्रश्त-आगनमें उपदान्तकपाय, श्लीजकपाय और सयोगकेवलीके शुक्तलेश्या वताई

गई है लेकिन जब उनके कथायका उदय नहीं है तब लेखा कैसे संभव है ?

उनर-'उक गुणस्थानीमं जो योगधारा पहिन्ने कपायसे अनुशंखत भी वही इस समय वह रही है, यद्यपि उसका कपायांच्च निकल गया है? इस प्रकारक भूतपूर्वप्रवापन नवकी अपेक्षा वहाँ लेश्यांचा सङ्गाय है। अयोगकेयलीके इस प्रकारका योग भी नहीं है इसलिए ने पूर्णतः लेश्यारहित होते हैं।

#### पारिणामिक भाव---

#### जीवमन्यामन्यानि च ॥ ७ ॥

जीवत्य, मञ्चल स्त्रीर अभव्यत्व चे तीन पारिणामिक मांव हैं। जीवत्व अर्थात् वेतनत्व। सन्यन्दर्शन सम्यन्तान और सम्यन्त्वारित्रह्ण पर्याय प्रकट होनेकी योग्यताको मञ्चल कहते हैं तथा अयोग्यताको अभव्यत्व।

सूत्रमें दिए गए 'च' शब्दति अस्तित्व, वस्तुत्व, द्रव्यत्व, प्रमेयत्व, अगुरुरुपुत्व, प्रदेशवर्च, मूर्तत्व, अमूर्तत्व, वेतवत्व, अचेतनत्व आदि मार्चोका प्रदण किया गया है ऋषीत् ये भी पारिणामिक भाव हैं।

थे भाव अन्य द्रव्योम भी पाये जाते हैं इसिंठये जीवके असाधारण भाव न होने से

सूत्रमें इन भावोंको नहीं कहा है।

प्ररत-पुद्रज द्रव्यमं चेतनत्व और जीव द्रव्यमें अचेतनत्व कैसे संभव है ? उत्तर-जैसे दीपककी चिस्ता हपसे परिणत तेज दीपककी शिखा हो जाता है उसी

[ 316-4e

प्रकार जीवके ह्यारा शरीर रूपसे गृहीन पुद्गल भी उपचाराते कीव कहे जाते हैं। इसी प्रकार जिस जीवमें आत्सविवेक नहीं है वह उपचरित असद्भृत व्यवहारत्यकी श्रमेक्स श्रमेतन वहा जाता है। इसी प्रकार जीवके मृतस्य और पुत्रलके श्रामृतस्य भी औपचारिक है।

प्रश्न-मूर्त कर्मोंके साथ जब जीय एकनेक हो। जाता है तब उन दोनोंमं परस्पर क्या

त्रिशेषका **रहती** है ?

उत्तर-स्टापि बन्धकी अपेक्षा दोनों एक हो। ताते हैं फिर भी टक्षणभेदसे देंानों में भिन्नना भी रहती है—जीव वेतनरूप है और पुट्ट अवेतन । इसी तरह अमूर्तव्य मी जीवमें एकान्तिक नहीं हैं ।

#### जीवका लक्षण—

#### उपयोभी लक्षणम् ॥ = ॥

जीवका रूक्षण उपयोग है। बाह्य और अध्यन्तर तिमित्तीये शारण आत्मकि चैतन्त्र स्वरूपका जो झान और दर्शन रूपसे परिणमन होता है उसे उपयोग कहते हैं।

यद्यपि उपयोग जीवका छक्षण होतेसे आत्माका सरूप ही है फिर भी जीव और उपयोगों छड्य-छक्षणकी अपेक्षा भेद हैं । जीव छड्य है और उपयोग रुक्षण।

#### उपयोग के भेद--

## स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ॥ ६ ॥

खरागेगकै मुख्य रो भेद हैं—हातोक्यंग और दर्शनीवयंग । ज्ञानीवयोगके मति, श्रृत,अवधि, मनःपर्यंय, केवल, हमति, कुषुत और कुअवधि ये आठ भेद हैं। दर्शनीवयोगक चक्क, अवधि और केवलर्शनके भेदसे चार भेद हैं। ज्ञान साकार और दर्शन निराकार होता है। यस्तुके विशेष ज्ञानको साकार कहते हैं। और सत्तावलेकन मात्रका नाम निराकार है।

्द्रदारवेंकि पहिले दर्शन ख्रौर बादमं ज्ञान होना है । किन्तु अर्हन्त, सिद्ध और सयोग-

केविलियों के झान और दर्शन एक साथ ही होता है।

परन-हानसे पहिले दर्शनका पहण करना चाहिये क्योंकि दर्शन पहिले होता है ? उत्तर-दर्शनसे पहिले झानका प्रहण ही ठीक है क्योंकि हानमें शेड़े स्थर है और पूज्य भी हैं।

#### जीव के भेद—

#### संसारिणो मुक्ताश्र ॥ १०॥

संसारी और मुकके भेदसे जीव दो प्रकारके हैं।

यथिप संसारी जीवों को अवेक्षा मुक्त पूर्व हैं किर भी मुक्त होनेके पहिले जीव संमारी होता है जतः संसारो जीवों का बहुण पहिले किया है।

पद्म परिवर्तन को संसार कहते हैं ।। द्रघ्य, क्षेत्र, भत्न, और भाव ये पांच परिवर्तन हैं । द्रघ्यपरिवर्तनके दो भेड़ हैं-नोकर्म द्रव्यपरिवर्तन और द्रव्य कर्नपरिवर्तन ।

किसी जीवने एक समयमें ऑदार्गिक, वैक्षियिक और आहारक इसिर तथा पर् पर्याप्तियोंके योग्य निमध,रस, वर्ण सम्ब आदि सुनोति युक्त पुटल परमाणुकों को तीन्न, मन्द या मध्यम भावेंसि ब्रहण किया और दूसरे समयमें उन्हें छोड़ा। किर अनन्त बार ऋणुदीत www.kobatirth.org

ই ই'ড

परमाणुकों को बोजमें गृहीत परमाणुकों को तथा मिश्र परमाणुकों को प्रहण किया इसके अनन्तर वही जीव उन्हीं स्तिग्य आदि सुलोसे दुन्त उन्हीं तील ब्रादि भावीस उन्हीं पुहल परमाणुकों को औदाधिक ब्रादि क्रारि क्योर पर्यापि रूपसे प्रहण करता है। इसी क्रमसे जब समस्त पुहलपरमाणुकों का नोकर्म स्वसं श्रहण हो जाता है तब एक नोकर्मद्रवय परिवर्तन होता है।

एक जीवने एक समयमें अष्ट कमें रूपमें चामुक पुद्रल परमासुओं को महण किया भीर एक समय अधिक अथिप प्रमाण कालक बाद उन्हें निर्भाण किया। नीकर्मद्रव्यमें बताव गए क्रमंक अनुसार फिर वही, जीव चन्हीं परमाणुओं को उन्हीं कर्म रूपसे महण कर। इस प्रकार समस्त परमाणुओं को जब कमशः वर्म स्पर्त महण कर चुकता है तब एक कर्मद्रवय परियतन होता है। इन नोक्सेंद्रव्यपरिवर्तन और कर्मद्रव्यपरिवतनके समृह का ताम द्रव्य परिवर्तन है।

सर्वज्ञच्य अभगाह नावास अपर्यात सूक्ष्मिनेगेद जीय लोकके जाट मध्य प्रदेशों की अपने शरीर के सम्बर्ध परंक लखन हुआ और भरा। पुनः उसी अभगाहनास श्रद्ध छने असंस्थातर्जे भाग प्रभाण आकाशके जितने प्रदेश हैं उननी बार वहीं उपन हो। फिर अपनी अबगाहना में एक प्रदेश की बढ़ावें। और इनी जमसे जब सर्वेशक उस जीवका जन्म क्षेत्र वन जाय तब एक क्षेत्रपरिवर्तन होता है।

कोई जीव उस्तर्षिणी कारुके प्रथम समयमें उसका हो, पुनः द्वितीय उस्तर्भिणी कारुके द्वितीय समयमें उसका हो। इसी क्रमसे वृद्धीय चतुर्थ आदि उस्परिणी कारुके वृद्धीय चतुर्य आदि समयोंने उसका होकर उत्सर्पिणी कारुके सब समयोंने जन्म रू और इसी क्रमसे भरण भी करें। अवस्र्यिणी कारुके समयोंने भी उत्स्रिणी कारु की तरह ही बही जीव जन्म और मरण को बात हो तब एक कारु परिवर्तन होता।

भवर्गरिवर्तन चतुर्गिवियोमें परिभ्रमणको भव परिवर्तन कहते हैं। तरक गांतमें जपन्य आयु दश हजार वर्ष है। कोई जीव प्रथम तरममें जपन्य आयु वाला उराम हो, दश हमार वर्ष के जितने समय हैं उतनी वार प्रथम नरक में जपन्य आयु वाला उराम हो, दश हमार वर्ष के जितने समय हैं उतनी वार प्रथम नरक में जपन्य आयुका बन्ध कर उत्तम हो। किर वहां जीव एक समय अधिक आयुको बहती हुवे क्ष्ममें तेतीस सागर आयुको तरवमें पूर्ण करे तब एक नरकर्गाविपरिवर्तन होता है। तिर्यक्षशांतिमें कोई जीव अन्तमुंहूर्त भाषा जपन्य आयुक्त उत्तम हो पुनः दितीय वार उसी आयुक्ते उत्तम हो। इस प्रकार एक समय अधिक आयुक्ते अन्य करते हुवे तीन पत्न की आयु को समाप्त करतेपर एक तिर्यमाति परिवर्तन हो। भे अप्यापति परिवर्तन तिर्यमाति परिवर्तन है। समम लेना चाहिये। देवगति परिवर्तन तरकर्गात परिवर्तन को तरह ही हैं। किन्तु देवगति में आयुमें एक समयाधिक दृद्धि इक्षतीम सागर तक ही करनी चाहिय। कारण मिश्यादृष्टि अन्तिम भेनेयक तक ही उत्पन्न होता है। उस प्रकार चारों गविके परिवर्तन है।

पद्धेत्रिय, संती पर्यातक मिण्यादृष्टी जीयके जो कि ज्ञानावरण कम की सर्वञ्चवन्य अन्तः कोटाकोटि स्थिति उत्थ करता है कपायाध्यवसाय स्थान असंख्यात छोकप्रमाण होते हैं। ओर इनमें संख्यात भाग वृद्धि, असंख्यात भाग वृद्धि, असंख्यात गुण वृद्धि, अनन्त गुण वृद्धि इस प्रकार की वृद्धि सी होती रहती है। अन्तःकोटाकाटि की स्थितिम सर्वज्ञचन्य अपायान्यत्रसायस्थानितिसक्त अनुभाग अथ्यवन्यके स्थान असंख्यातरुखे प्रमाण होते हैं। स्वज्ञचन्य स्थिति, सर्वज्ञचन्य कसायाध्य-वसाय स्थान असंस्थात होता है।

[२।११-१३

पुनः वही स्थिति, कपायच्यायकसाय स्थान और अनुभागाध्यवसायस्थानके होने पर असं-दयात भागवृद्धिसहित द्वितीय योगस्थान होता है। इसप्रकार श्रेणीके असंस्थातवें भाग प्रमाण योगस्थान होते हैं। योगस्थानेंनि अनन्तभारवृद्धि और अनन्तगुणवृद्धि रहित केवल चार प्रकारकी ही वृद्धि होती है। युनः उसी स्थिति और उसी कपायाध्यवसाय स्थानकी प्राप्त करने वाले जीवके द्वितीय अनुभागाध्यवसायस्थान होता है। इसके योगस्थान पूर्ववत् ही होते हैं। इसप्रकार असंस्थान लोक प्रमाण अनुभागाध्यवसायस्थान होते हैं। युनः उसी स्थितिका यन्थ करने वाल जीवके द्वितीय कपायाध्यवसाय स्थान होता है। इसके अनुभागाध्यवसायस्थान और योगस्थान पूर्ववत् ही होते हैं। इसप्रकार असंस्थान लोक प्रमाण कपायाध्यवसाय स्थान होते हैं। इस तरह जपन्य आयुमें एक २ समयकी बृद्धिमस्य तीस कोटा-काटि सागरकी उत्क्षप्रस्थिति को पूर्ण करे। उक्त क्रममे सर्वकर्मोकी मूलप्रकृतियों और उत्तरप्र-कृतियोंकी जपन्य स्थितिय लेकर उत्कृष्ट स्थिति पर्यन्त कपाय, अनुभाग और योगस्थानों को पूर्ण करने पर एक भावपरिवर्तन होता है।

#### संसारो जीवकं भेद---

#### समनस्काऽसनस्काः ॥ ११ ॥

संसारी जीव समनस्क और अमनस्कंक भेदसे दो प्रकारके होते हैं। मनके दो भेद हैं द्रष्टयमन और भाषमन। द्रव्य मन पुद्रत्विपाकी कर्मके चर्चने होता है। बीचीन्तराय तथा नोइन्द्रियावरणकर्मके च्यापदामसे होने वाती आत्माकी विद्युद्धि को मादमन कद्दों हैं। सूचमें समनस्क को गुणदोषविचारक होने के कारण अचित होने से पहिले कहा है।

#### संसारिणस्त्रसस्यावराः ॥ १२ ॥

संसारी जीवोंके त्रस और स्थावरके भेट्टसे भी दो भेद होते हैं। श्रस नाम कर्मके उदयस त्रस और स्थावर नामकर्मक उदयसे स्थावर होते हैं। श्रस का मतल्ल यह नहीं है कि जो पले किरे वे अस हैं स्वीर जो रिधर रहें ने स्थावर हैं। क्योंकि इस सक्षण के अनुसार बायु आदि त्रस हो जॉयने और गर्भस्य जीव ध्यावर हो जॉयने।

प्रश्न-इस सुद्रमें संसारी शब्दका प्रहण नहीं करना चाहिये क्योंकि 'संसारियोः

मुक्ताअ' इस सूत्रमें संसारी शब्द आ चुका है।

उत्तर-पूर्व पुत्रमें कहे हुये समनस्क और अमनस्क भेद संसारी जीवके ही दोते हैं इस बातको बतलानेके लिये इस सूत्रमें संसारी दाव्यका पहण किया गया है। इस इक्ष्यका प्रहण न करनेसे संसारी जीय समनस्क होते हैं और मुक्त जीव अमनस्क होते हैं ऐसा विपरीत अर्थ भी हो सकता था। तथा संसारी जीव तस और मुक्त जीव स्पाधर होते हैं ऐसा अर्थ भी किया जा सकता था। अतः इस सूत्रमें संसारी दाव्यका होना अस्यन्त आवश्यक है।

वस शल्को ऋत्य स्वरवाटा और द्वान ऑर उसमें दर्शन रूप सभी उपयोगोंकी संभावना होनेके कारण सूत्रमें पहिले कहा है।

#### म्थावर के भेद-

## पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतयः स्थावताः ॥ १३ ॥

ृथिबीकायिक, अप्कायिक, तेजकायिक, बायुकायिक और बनस्पतिकायिक ये पांच प्रकारके स्थावर हैं।

## राहर ] द्वितीय अध्याय

मार्गमें पड़ी हुई पूछि आहि पृथिनी है। पृथिनीकायिक जीवने द्वारा परित्यक हैट आदि पृथिनीकाय है। पृथिनी और प्रथिनीकायके स्थावर नामकर्मका उदय न होनेसे वह निर्जीव है जात: उसकी विराधना नहीं होती। जिसके पृथिनीकाय विरामान हैं वह पृथिनीकायिक हैं। जिसके पृथिनी नामकर्मका उदय हैं लेकिन जिसने पृथिनीकायको माप्त नहीं किया है ऐसे विमद्द गतिमें रहनेवाले जीवको प्रधिनीजीव कहते हैं।

पूषियोके मिट्टी, रेत. कंकडू, पत्यर, शिला, नमक, लोहा, तांबा, रांगा, सीसा, चांदी, सोना, द्वीरा, इरताल, हिंगुल, मनःशिला, गेरू, तृतिया, अंजन अवाल, अजक, गोमेद, राजवर्तमणि, पुलकमणि, स्कटिकमणि, पराराध्मणि, वेषुर्यमणि, चन्द्रकान्त, जलकान्त, सूर्यकान्त, गैरिकमणि, चन्द्रनमणि, सरकतमणि, पुष्परागमणि, नीलमणि, चिट्रुममणि आदि ल्लीस भेद हैं।

बिलेखा गथा,इधर उधर फेंकाया गया और छाना गथा पानी जल कहा जाता है। जल-कायिक जीवोसे छोड़ा गया पानी खोर गरम किया हुआ पानी जलकाय है। जिसमें जलजीव रहता है उसे जलकायिक कहते हैं। विमहगविमें रहने वाला वह जीव जलजीव कहलाता है

जो व्यागे जलपर्यायको महण करेगा ।

इधर उधर फंळी हुई या जिसपर जल सींच दिया गया है या जिसका यह भाग मस्स वन खुका है ऐसी खांत्रको अग्नि कहते हैं। अन्तिजीवक द्वारा छोंकी गई सम्म खांत्रि अग्निकाय कहलाते हैं। इनकी विराधना नहीं होती। जिसमें अग्निजीव विद्यमान है उसे खांनिकायिक कहते हैं। विवहगतिमें अप्त यह जीव अग्निजीव कहलाता है जिसके अग्निनासकर्मका उदय है और आगे जो अग्नि शारीरको बहुण करेगा।

जिसमें बायुकायिक जीव आ सकता है ऐसी बायुको अर्थात् केषक बायुको बायु कहते हैं। बायुकायिक तीवके द्वारा छोड़ी गईं, बीजना आदिसे चलाई गई हवा बायुकाय कहलाती है। बायुजीव जिसमें मीजूद है ऐसी बायु बायुकायिक कही जाती है। विप्रहाति

मात्र, वायुको शरीर रूपसे महण करने बाला जीव बायुजीव है।

छेरी गई, भेदी गई या मर्दित की गई गीछी छता आदि वनस्पति हैं। सूक्षी वनस्पति जिसमें बेनस्पतिशीय नहीं हैं बनस्पतिकाय है। सजीव दृक्ष खादि वनस्पतिकायिक हैं। विमहगतिवर्ती वह जीव वनस्पतिजीव बहजाता है जिसके बनस्पतिनामकर्मका उदय है तथा जो आगे वनस्पतियो जारीर रूपसे प्रदण करेगा।

प्रत्येक कायके चार भेदौंसे से प्रथम दो भेद स्थायर नहीं कहलाते ज्योंकि वे अजीव

हैं तथा इनके स्थायर नामकर्मका उदय भी नहीं है।

एकेन्द्रियके चार प्राण होते हैं-स्पर्शन इन्द्रिय, कायवल, आयु और रवसोच्छ्यास ।

#### त्रस जीवेंकि मेर्--

#### द्वीन्द्रियादयस्रसाः ॥ १४ ॥

हीन्द्रिय, बीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ओर पञ्चेन्द्रिय जीव त्रम होते हैं। शंख,कोंड्रो, सीप, जॉक, घादि दोइन्द्रिय जीव हैं। चीटी, विच्छू, पटार, जूँ, सटमल आदि तीन इन्द्रिय जीव हैं। पञ्चेन्द्रिय जीव हैं। पञ्चेन्द्रिय जीव हैं। पञ्चेन्द्रिय जीव अण्डायिक पोतायिक आदिकं भेदसे धनेक प्रकारके हैं। यथा—अण्डायिक—चण्डेले एता होनेवाले सर्प, वपनी, पद्मी आदि। पोतायिक—जो प्राणी गर्भमें जरायु आदि आवरणे रहित होकर रहते हैं उन्हें पोतायिक कहते हैं। जैसे कुत्ता, विक्ली, सिंह, व्याप्र,

#### दत्त्वार्थवृत्ति द्विन्दी-सार

िस्थ्य-१७

चीता आदि । गाय, मैंस, मनुष्य आदि जरायिक कहलाते हैं, क्योंकि गर्भमें इनके ऊपर मांस चादिन्य जाठ िक्टा रहता है। शराब आदिमें उत्पन्न होनेवाले कीड़े रसायिक हैं अथवा रस नामकी धातुमें उत्पन्न होनेवाले रसिव हैं अथवा रस नामकी धातुमें उत्पन्न होनेवाले रसिव हैं अथवा रस नामकी धातुमें उत्पन्न होनेवाले जीव संखोदिम कहें जाते हैं। चक्रवर्ती आदिकी कांसमें एस सुक्त जीव वरप्रत्र होते हैं। संमूच्छन-सर्दी, गर्मी, वर्षा आदिके निमत्तसे उत्पन्न होनेवाल सर्प, नूहे आदि संमूच्छिम हैं। कहाभी हैं—मीर्य, खकार, कान, दाँत आदिका मैठ तथा अन्य अपनित्र स्थानीमें तरकाठ संमूच्छिन जीव उत्पन्न होते रहते हैं। प्रथिषी, काठ, परवर्ष आदिका भेदकर उत्पन्न होनेवाले जीव उद्देदिम कहलाते हैं। जसे रख या परथर आदिको चीरनेसे निकल्पनेवाले मेंडक। देव और तारिक्यों-के उपपाद स्थानीमें उत्पन्न होने वाले देव और नारकी जीव उपपादिम कहलाते हैं। इनकी अकालमुख नहीं होती है।

द्वीन्द्रियके स्वर्शन श्रोर रसनेन्द्रिय, काय और वागवल तया चायु और रवासोक्छ्वास इस प्रकार छह प्राण होते हैं। जीन्द्रियके प्रायेन्द्रिय सहित सात प्राण होते हैं। चतुरिन्द्रियके चतुरिन्द्रिय सहित आठ प्राण होते हैं। असंब्री एक्चेन्द्रियके श्रेत्रेन्द्रिय सहित नव प्राण होते

हैं। और संश्री पञ्जेन्द्रियके मन सहित इस प्राण होते हैं।

#### इन्द्रियों की संस्था—

## पञ्चेन्द्रियाणि ॥ १५ ॥

स्पर्शन, रसना, आण, चच्चु और क्षोत्रके भेदसे इन्हियाँ पांच होती हैं। कर्मेसदित जीव पदार्थोंको जाननेमें असमर्थ होता है अतः इन्हियाँ पदार्थको जाननेमें सहायक होती हैं।

यहां उपयोगका प्रकरण है अतः उपयोगके साधनमृत पांच झानेन्द्रियोंका ही यहां प्रहण किया गया है। याक , पाणि, पार आदिके भेरसे कर्मेन्द्रियके अनेक भेर हैं। अतः इस सूत्रमें पांच संस्थाने सांस्थके द्वारा मानी गई पांच कर्मेन्द्रियोंका प्रहण नहीं करना चाहिए क्योंकि शरीरके सभी अवयव कियाके साधन होनेसे कर्मेन्द्रिय हो सकते हैं इसिल्ए इनहीं कोई संस्था निश्चित नहीं की जा सकती।

इन्द्रियोंके भेद—

#### द्विविधानि ॥ १६ ॥

द्रव्येन्द्रिय और भावेन्द्रियके भेदसे प्रत्येक इन्द्रियके दो दो भेद होते हैं।

द्रव्येन्द्रियका स्वरूप--

# निर्शृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७ ॥

निर्मु ति और वपकरणको द्रव्येन्द्रिय कडते हैं। इनमें से पत्येकके अभ्यन्तर और बाह्यके भेदसे दो दो भेद हैं।

चाहु चाहि इन्द्रियकी तुतली आदिके भीवर दशकार परिणत पुर्गल स्कथका वाह्य निर्णु ति कहते हैं। और उस्सेबांगुलके असंख्यात भागप्रमाण आत्माके प्रदेशींको जो चलु आदि इंद्रियोंके आकार है तथा तत्तत् झानाबरणके क्षयोपशमसे निर्माष्ट है, आध्यन्तर निर्मु ति कहते हैं।

चर्भु आदि इन्द्रियोमें शुक्छ, कृष्ण आदि ह्रपसे परिणतः पुरुगछत्रचयको आध्यन्तर इपकरण कहते हैं। और अक्षिपदम आदि बाद्य उपकरण हैं। २।१८-२४ ]

#### द्वितीय अध्याय

३७६

#### मावेन्द्रियका स्वरूप-

# सब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् ॥१८॥

लच्चि और उपयोगको मावेन्द्रिय कहते हैं। आत्मामें ह्यानपरंग कर्मके अयोगसम-से होनेवाळी अर्थप्रहण करनेकी शक्तिका नाम लच्चि है। आत्माके अर्थको जाननेके लिए जो व्यापार होता है उसको उपयोग कहते हैं।

रद्यपि उपयोग इन्द्रियका ५२३ है फिर भी कार्यमें कारणका उपचार करके उपयोगको इन्द्रिय कहा गया है।

#### इन्द्रियोंके नाम-

# स्पर्शनरसनघाणच्छुःश्रोत्राणि ॥१९॥

स्पर्यन, रसना, माण, जब्धु और बोज़ ये पाँच इन्द्रियाँ होती हैं । इनकी व्युत्पत्ति करण तथा कर्त दोबों साधनोंमें होती है ।

#### इन्द्रियोंके विषय--

## स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तदर्थाः ॥२०॥

स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण और ऋद ये कमसे उक्त पांच इन्द्रियोंके विषय होते हैं।

#### मतका विषय--

#### अतमनिन्द्रियस्य ॥२१॥

सनिन्दिय अर्थात् मनका विषयं श्रुत होता है। खरयष्ट झानको झुत कहते हैं। अथवा श्रुतकानके विषयमूत अर्थको श्रुत कहते हैं। क्योंकि श्रुतकानके विषयमूत अर्थको श्रुत कहते हैं। क्योंकि श्रुतकानके विषय में मनके द्वारा चास्माकी प्रयुत्ति होती है। अथवा श्रुतकान को श्रुत कहते हैं। मनका प्रयोजन यह श्रुतकान है।

#### इन्ट्रियेष्टि स्वामी—

# वनस्पत्यन्तानामेकम् ॥२२॥

पृथिनीकायिक, अप्कारिक, तेजकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक वीर्योक्त एक स्पर्शन हेन्द्रिय होती है। क्योंकि इनके वीर्यान्तराथ और स्पर्शन हेन्द्रियावरणका क्षयोपशम हो जाता है और शेष इन्द्रियोके सर्वपातिस्पद्धकोका उदय रहता है।

# कृभिपिपीलिक।अपरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि ॥२३॥

कृमि चादिके दो, पिपीछिका आदिके तीन, भ्रमर चादिके चार और मतुन्थ आदिके पाँच—इस प्रकार इन जीजोंके एक एक इन्द्रिय बदुती हुई है।

#### पञ्चेन्द्रिय जीवके मेर्-

#### संद्रिनः सम्बस्काः ॥२४॥

मन सद्दित जीव संझी होते हैं। इससे यह भी तालये निकताता है कि मनरहित जीव असंझी होते हैं। एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रिय पर्यन्त जीव और सम्मूर्च्छन पंदेन्द्रिय जीव

#### तत्त्रार्थपृति हिन्दी-सार

**रिश्पिन्**रेश

३७२

श्रसंक्षी होते हैं। संक्रियों के शिक्षा, शब्दार्थमहण आदि किया होती है। यदापि असंक्रियों के आहार, भय,मैश्रुन और परिभागे ये चार संक्षाएँ होती हैं तथा इच्छा प्रयुक्ति आदि होती हैं। फिर भी शिक्षा, शब्दार्थमहण आदि किया न होने से वे संक्रो नहीं कहजाते।

विष्रहगतिमें समनके कारणको वतलाते हैं-

## वित्रहगतौ कर्मयोगः ॥२५॥

विमहानित्तें कार्यण काययोग होता है। विमहान्तरिको बहुते हैं। तबीन प्रारीरको प्रहण करनेके लिये जो गति होती है वह विमहानित है। आत्मा एक न्नारीरको छोड़कर दसरे कारीरको प्रहण करनेके लिये कार्यण काययोगके निभिन्त से गमन करता है।

अध्या विरुद्ध प्रहणको विश्वद कहते हैं अर्थीत कर्मका ग्रहण होने पर भी नोकर्म हें के अग्रहणको विग्रह कहते हैं। ओर विग्रह होनेसे जो ग्रति होती है वह विग्रहणति

कहळाती है।

सर्वशरीरके कारणभूत कार्मण शरीरको कर्म कहते हैं। श्रीर मन, बचन, काय वर्मणाके निमित्तसे होनेषाले आत्माके प्रदर्शीके परिस्पन्तका नाम योग है। व्यर्थात विम्नह रूपसे गति होने पर कर्मीका भादान और देशान्तरणमन देंनि होते हैं।

जीव और पुरुषके गमनके प्रकारको बतलाते हैं-

# अनुश्रेणि गतिः ॥२५॥

द्यीव और पुदूरातका गमन सेजीक अनुसार होता है। छोकके मध्यभागसे कपर, नीचे तथा तिर्यक् दिशामें क्रमसे सन्निविष्ट आकाशके प्रदेशीकी पंक्तिको श्रेणी कहते हैं।

परन-यहाँ जीव द्रव्यका प्रकरण होनेसे जीवकी गतिका वर्णन करना तो ठीक हैं

लेकिन पुद्गतको। गतिका वर्णन किस प्रकार संगत है ?

उत्तर-'विश्वहाती कर्मयोगः' इस सूत्रमें मतिका मदण हो जुका है। खतः इस सूत्रमें पुनः गतिका महण, और जागामी 'अवित्रदा जीवस्य' सूत्रमें जीव बाज्दका प्रदृष्ण इस बातको बतलाते हैं कि बहाँ पुगदुलको गतिका भी प्रकरण है।

प्रत-अ्योतिपी देवो तथा मेरुकी प्रदक्षिणाके समय विद्याधर आदिकी गति श्रेणीके

अनुसार नहीं होती है। अतः गतिको अनुश्रेणि वतलाना ठीक नहीं हैं।

• उत्तर-नियत काल और नियत क्षेत्रमें गति अनुष्रीण यतलायी है। कालनियम--संसारी जीयोंकी सरणकालमें सवान्तर प्राप्तिके लिये और सुक्त जीयोंकी उर्ज्याप्यन कालमें जो गति होती है वह अनुष्रीण ही होती है। देशनियम—उर्ज्यलोकसे अधोगति, अधोलोकसे उर्ज्यगति, तिर्यंग्लोकसे अधोगति अधवा उर्ज्यगति अनुष्रीण ही होती है।

्र पुद्रहोंकी भी जो लोकान्त तक पति होती है वह अनुश्रीण ही होती है । अन्य पति

का कोई तियम नहीं है।

### मुक्त जीव की गति---

#### सविप्रहा जीवस्य ॥ २७॥

सुक्त जीवकी गति विश्वहरहित अधीन सीधी होती है। मोहा या वहताको विश्वह कहते हैं। यद्यपि इस सूत्रमें सामान्य जीवका महण किया गया है किर मी आगासी "निमह- सद्द-३० ]

**ने** ७ व

वती च संसारिणः प्राक् चतुर्व्यः' सूत्रमें संसारी शब्द आनेसे इस सूत्रमें मुक्त जीवका ही अरुण करना चार्डिये।

ंअनुश्रेणि गतिः' इसी सूत्रसे यह शिक्ष हो जाता है कि जीय और पुद्वजेंकी गति श्रेणीका व्यक्तिकम करके नहीं होनी है अनः 'क्षविपहा जीवस्य' यह सूत्र निर्श्यक होकर यह बतलाता है कि पहिले सूत्रमें वतलाई हुई गति कहीं पर विश्रेणि द्यापीन श्रेणीका उल्लंघन करके मी होती है।

#### संसारी जीवकी गति---

# विग्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्ग्यः ॥ २८ ॥

संसारी जीवकी गति मोबा सहित और मोबा रहित दोनों प्रकारकी होती है और इसका समय पार समयखे पहिले अर्थात तीन समय तक है।

संसारि जीवोंकी विमहरहित गांतका काल एक समय है। मुक्त जीवोंकी गतिका काल भी एक समय है। बिमह रहित गतिका नाम दुषु गति है। जिस प्रकार धाणकी गति सीधी होती है। जसी प्रकार यह गति भी सीधो होती है।

•एक मोबा, दो मोबा और तीन मोबाबाटी गतिका काल कमसे दो समय, तीन समय और चार समय है।

एक मोझवाडी गतिका नाम पाणिमुक्ता है। जिस प्रकार द्वाधसे तिरक्षे फेके हुए द्वरंथ की गति एक मोझ युक्त होती हैं उसी प्रकार इस गतिमें भी जीवको एक मोझ लेना पहला है। दो मोझवाली गतिका नाम लाइ लिका है। जिस प्रकार हल दो और मुझ रहता है उसी प्रकार वह गति भी दो मोझ सहित होती है। तीन मोझवाली गतिका नाम गामुत्रिका है। जिस प्रकार गायके मुद्रमें कई मोझे पह जाते हैं उसी प्रकार इस गतिमें भी जीवको तीन मोझा लेने पढ़ते हैं।

ूइस प्रकार माना लेनेमें अधिकसे ऋषिक तीन समय जगते हैं। गोमूत्रिका गतिमें

जीव चौथे समयमें कहीं न कहीं अवश्य उत्पन्न हो जाता है ।

यदापि इस सूत्रमें समय दावर नहीं श्राया है किन्तु आगेके सूत्रमें समय दावर दिया गया है जतः यहाँपर भी समयका महण कर लेला चाहिये।

#### विमद्द् रहित गतिका समय--

## एकसमयाऽविग्रहा ॥ २३ ॥

सोहार दित गतिका काल एक समय है। गमन करनेवाले जीव और पुद्रलोंकी लोक पर्यन्त गति भी क्यापातरहित होनेसे एक समयवाली होती हैं।

#### विष्रद् गतिषे श्रानाहारक रहनेका समय--

# एकं ह्याँ त्रीन्याऽनाहारकः ॥ ३०॥

विष्हापि में जीव एक, हो या तीन समय तक खनाहारक रहता है। जौदारिक, वैक्रियिक, खोर खाहारक शरीर तथा छह पर्याप्तियोंके योग्य पुद्रक्ष परमाणुजीके प्रहण को आहार कहते हैं। इस प्रकारका आहार जिसके न हो वह अनाहारक कह्छाता है। विषह रहित गतिमें जीव खाहारक होता है।

#### वत्त्वार्थयृत्ति हिन्दी-सार

ां शि३**१**∙३२

एक मोदा सहित पाणिमुका गतिमें जीव प्रथम समयमें श्रनाहारक रहता है और द्वितीय समयमें आहारक हो जाता है।

दो मोड़ा युक्त ठाइटिका गतिमें जीव हो समय तक खनाहारक रहता है और हतीय समयमें आहारक हो जाता है। तीन मोड़ा युक्त गोमूबिका गतिमें जीव तीन समय तक खनाहारक रहता है और चौथे समयमें नियमसे आहारक हो जाता है।

ऋदिमात यतिका ब्राहारक शरीर ब्राहार युक्त होता है।

#### जन्म के भेट—

# सम्मृर्जनगर्भोपपादा जन्म ॥ ३१ ॥

संसारी जीवोंके जन्मके तीन भेद हैं-संमुच्छीन, गर्भ छीर उपग्रु ।

माता-पिताके रज और वीर्यके विना पुट्ट परमाणुद्धीके मिन्ने मात्रसे ही अरोरकी रचनाको संमुच्छेन जन्म कहते हैं।

माताके पर्भर्मे शुक्र और शोणितके मिळतेने जो जन्म होता है उसको गर्भ जन्म कहते हैं अथवा वहाँ माताके द्वारा शुक्र आहारका महण हो वह पर्म कहलाता है।

जहाँ पहुँचते ही सम्पूर्ण अर्झे की रचना हो जाय बहु उग्पाद है। देव स्पार नारकियोंके उत्पत्तिस्थानको उपपाद सहते है।

#### योनियों के भेद-

#### सचित्रशीतसंबृताः सेतरा मिश्राश्रेष्कशस्त्रघोनयः ॥३२॥

सचित्त, भीत, संवृत, अचित्त, उद्ध्य, विवृत और सचित्ताचित्त, शीयोध्य, संवृत-विवृत ये तो संमुर्क्कन ऋष्टि जरमों को योनियां हैं।

च शब्द समुद्दचर्यार्थक है। अर्थात् एक योनियाँ परस्पर में भी विश्व होती हैं जीर विश्वयोतियाँ भी दूसरी यानियों के साथ मिश्र होती हैं।

श्रियानया भा दूसरा यानिया के साथ ामश्र हाता हूं। योनि और जन्म में आधार चौर च्याचेय की अपेक्षासे भेद हैं। योनि आधार हैं

और जन्म आधेय हैं।

साधारण वनस्पतिकाथिकों के सिवत्त योनि होती है, क्योंकि वे जीव परस्पराश्रय रहते हैं। नार्राक्रयेंके अवित्त योनि होती है, क्योंकि इनका उपाद स्थान अवित्त होता है। गर्भजों के सिपत्ताचित्त थोनि होती है, क्योंकि शुक्र और शोणित द्यंचित्त होते हैं और आश्रम अथवा माता का उदर सिचत्त होता है। वनस्पति कायिक के आविरिक्त पृथिज्यादि कायिक संमुच्छें नैकि अधिक और मिश्र योनि होती है। देन और नार्राक्रयोंके द्रीतोष्णयोनि होती है क्योंकि उनके कोई उपपादस्थान श्रीत होते हैं और कोई उपपा। तेजःकायिकोंके उप्यायोनि होती हैं। अस्य पृथिज्यादि कायिकों के श्रीत, उष्ण और श्रीताण योनियाँ होती हैं। देन, नारकी और एकेरियोंके संयुत योनि होती है। विकलेरियोंके विश्रत योनि होती है।

योनियों इत्तरभेर चौरासी ठाख होते हैं-नित्य निगोद, इतरनिगोद, प्रथिवी, अप् तेज और यायुकायिकों में प्रत्येकके सात सात ठाख ६×८=४२, वनस्पति कारिकों के दश ठाख, विक्लेस्ट्रियोंमें प्रत्येकके दो ठाख २×३=६, देव, नारकी और तिर्यक्रोंमें प्रत्येकके चार चार ठाख २×४=१२ चौर महुष्योंके चौदह ठाख योनियाँ होती हैं। इस प्रकार ४२+१०+६+१२+१४=८४ ठाख योनियाँ होती हैं। राइइ-इ६ ]

#### द्वितीय अध्याय

₹u%

#### गर्म जन्मके स्वामी----जरायुजारहजपोतानां गर्मः ॥ ३३ ॥

जरायुज, अण्डज ओर पीत इन जीवोंके गर्भ जन्म होता है ।

जाकके समान मांस ओर रुधिरके बखाकार व्यावरण की जरायु कहते हैं। इस जरायुसे आच्छादित हो जो जीय पैदा होते हैं उनको जरायुज कहते हैं। जो जीव अण्डेसे पैदा होते हैं उनको अण्डज कहते हैं। जो जीव पैदा होते ही परिपूर्ण शारीर युक्त हो चटने किरने ट्या जार्ने और जिनपर गर्भमें कोई आवरण न रहता हो उनको पात कहते हैं।

#### उपराद जनम के स्वामी-देवनारकाणाम्चपपाद: ॥३४॥

देव और नारकियोंके उपपाद जन्म होता है। देव उपपाद शब्यासे उत्सन्न होते हैं। नारकी उपपाद छवोंसे नीचेकी ओर ग्रंड्करके गिरते हैं।

सम्च्छन जन्म के स्वामी—

# श्रेषाणां सम्मूच्छंनम् ॥३५॥

गर्म और उपराद जन्मवांत भाषियोंसे अतिरिक्त जीवोंके सम्मूर्च्छन जन्म होता है। उक्त तीनों सूच उभवतः नियमार्थक हैं। अर्थात् जरायुज, अण्डज और पोतींके गर्म जन्म हो होता है ध्यवदा गर्मजन्म जरायुज, अण्डज और पोतींकेही होता है। इसी प्रकार उपराद और समूर्च्छनमें सी दुत्तरफा नियम घटा लेना चाहिये।

#### शरीरॉका वर्णन---

# औदारिकवैकिधिकाहारकतैजसकःर्मणानि शरीराणि ॥ ३६ ॥

औदारिक, वैकिष्कि, आहारक, तैजस और कार्मण ये पाँच शरीर होते हैं। श्रीदारिक नामकार्म के उदयसे होनेवां अधून शरीरको औदारिक कहते हैं। गर्म से उसल होनेवां अधितार को औदारिक कहते हैं। गर्म से उसल होनेवां अधित को औदारिक कहते हैं। वैकिष्यक नाम कर्म के उदयसे अधिमा आदि अध्युणसहित और नाना प्रकार की किया करनेमें समर्थ जो शरीर होता है उसको वैकिष्यक शरीर कहते हैं। वैकिष्यक शरीर के अधिता करनेमें समर्थ जो शरीर होता है उसको वैकिष्यक शरीर कहते हैं। विकिष्यक शरीर कहते हैं। वैकिष्यक शरीर जिनेन्द्र विकिष्यक शरीर हो जाता है।

सूच्यपदार्थका झान और असंयमक परिदारके लिये छुठवें गुणस्थानवर्ती युनिके सम्बक्तमें जो एक झापका सफेट पुतला निकटला है उसकी आधारक शरीर कहते हैं।

विशेष—जब प्रभव्यत्व सुनिको किसी सूक्ष्यवार्थमें अथवा संयमके नियमों में सन्देह कराज होता है तो वह विचारता है कि तीर्थकरके दर्शन विना यह सन्देह दूर नहीं होगा और तीर्थकर इस स्थानमें हैं नहीं। इस प्रकारके विचार करने परही तालुमें रोमाप्रके अष्टम माग प्रमाण एक छिद्र हो जाता है और उस छिद्रसे एक हाथका विम्वाकार सफेद पुतला निकलता है। यह पुतला जहाँ पर भी तीर्थकर परमदेव गृहस्थ, छबस्थ, दिश्चत अथवा केवली किसी भी अवस्था के हों, जाता है और तीर्थकरके शरीरको स्पर्श करके छौटकर पुनः उसी तालुछिद्रसे शरीरमें प्रविष्ट हो जाता है। तब उस गुनिका संदेह दूर हांजाता है और वह छुली एवं मसल होता है। ટેઝફ

#### तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

िस३७-४२

तेजस नामकांके उदयसे होनेजार तेज युक्त करीरको वैजस शरीर कहते हैं। कार्यण नामकांके उदयसे होनेजारे झानाजरणादि आठ कर्मोंके समृद्रको कार्यण श्रीर कहते हैं। यदांच सभी क्षरीरोंका कारण कर्म होता है (फर भी प्रसिद्धिका कारण कर्म विशेषकुपसे बतराया है।

# द्मरीरोंमें सूक्तल—

# परं परं सङ्भयु ॥ ३७ ॥

पूर्वकी अपक्षा आगे अगिके शरीर सूक्ष्म हैं। अर्थात् औदारिकसे वैकिधिक सूच्य है, वैकिधिकसे आहारक इत्यादि।

#### शरीरोंके प्रदेश---

# प्रदेशतोऽसंस्थेयगुणं प्राकृतीजसात् ॥ ३८ ॥

तेजस अरीरसे पहिलेके बारीर परेजीकी अपेक्षा असंस्थातमुणे हैं। अपीत्। औरारिकसे विक्रियिक असीरके भरेश आसंस्थातमुणे हैं और वैक्रियकसे आहारकके प्रदेश असंस्थातमुणे हैं। औरारिकादि असीरोंगे उत्तरीचर भरेजीकी अधिकता होनेपर भी उनके संगठनमें लोह पिण्डके समान चनत्व होनेसे सुद्धाता है और पूर्व पूर्वके बारीरोंगे भरेजों-की स्यूनता होनेपर भी तृह्वपिण्डके समान शिभिक्तत्र होनेसे स्थूलता है। यहाँ पल्यका असंस्थातवाँ मान अथवा श्रेणीका असंस्थातवाँ भाग गुणाकार हैं।

#### अनन्तुगुणे परे ॥ ३९॥

अन्तक हो। सरीर प्रदेशोंकी अपेक्षा अनन्तरायों हैं। अर्थान् आहारकसे तेजसके अदेश खनन्तराये हैं और तेजससे कार्मण शरीरके खनन्तराये हैं। यहाँ गुणाकार का प्रमाण अभवर्यों का अनन्तराया और सिर्द्धोंका अनन्त भारा है।

## अमतिवाते ॥ ४० ॥

तैजस और कार्मण शरीर प्रतिपात रहित हैं। खबौत ये न तो मूर्तीक पदार्थसे स्वयं सकते हैं और न किसीको रोक्ते हैं। यद्यपि वैक्रियिक और आहारक शरीर मी प्रतिपात रहित हैं लेकिन तैजन और कार्मण शरीरकी विशेषता यह है कि उनका लोकपर्यन्त कहीं भी प्रतिपात नहीं होता। वैक्रियिक और ध्यहारक शरीर सर्वत्र अप्रतिपाती नहीं है इनका क्षेत्र नियत है।

#### अवादिसम्बन्धे च ॥ ४१ ॥

तैजस चौर कर्मण शरीर आत्माके साथ खनादिकालसे सम्बन्ध रखने वाले हैं। च क्वरंसे इनका सादि सम्बन्ध मी श्रृचित होता है क्योंकि पूर्व तैजस कर्मण शरीरके नाश होनेपर उत्तर शरीरकी उत्पत्ति होती है। लेकिन इनका आत्माके साथ कभी खसम्बन्ध नहीं रहता। अनः सन्तरिकी अपेक्षा खनादिसम्बन्ध है और विशेषकी अपेक्षा सादि सम्बन्ध है।

#### सर्वस्य ॥ ४२ ॥

उक्त दोनों शरीर सब संसारी जीवेंकि होते हैं।

₹1¥3-36 ]

#### वितीय अध्याय

300

# एक बीवके एक साथ कितने शरीर हो सकते हैं ।

# तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्याचतुर्म्यः ॥ ५३ ॥

एक साथ एक जीवके कमसे कम दो और अधिकसे अधिक चार हारीर हो सफते हैं। दो शरीर तेजस और कार्सण, तीन-तेजस, कार्सण और बॉट्सिक अधवा तेजस, कार्सण और वैकियक, चार-तेजस, कार्सण, औदारिक और आदारक। एक साथ पॉच शरीर नहीं हो सकते, जिल संयतके ब्याहारक शरीर होता है उसके वैकियक नहीं होता, और जिन देव नारकियों के वैकियिक शरीर होता है उनके आहारक नहीं होता।

कत्रमण प्रारीरकी विद्योपता---

# निरुपभोगसन्त्वम् ॥ ४४ ॥

धन्तका कार्यण शरीर २०१भोग रहित है। इन्द्रियोके द्वारा शृद्वादि विषयींके प्रहण करनेका उपभोग कहते हैं। विषदातिमें द्रव्येन्द्रियकी रचनान होनेसे कार्यण शरीर उपभोग रहित होता है। यशिय तैजस शरीर भी उपभोग रहित है लेकिन उसमें योगनिभिक्तकता न होनेसे स्वयं ही निरुपसोगल्य सिद्ध हो जाता है।

औदारिक शरीरका खरूप---

गर्भसम्मुर्च्छनजमाद्यम् ॥ ४५ ॥

गर्म और संमुख्डेन जन्मसे उराह्न होनेवाले सभी शरीर औदारिक होते हैं।

वैकियिक शरीरका स्वरूप—

औषपादिकं वैक्रियिकम् ॥ ४६ ॥

उपपाद जन्मसे चत्पन्न होने वाले शरीर वैक्रियिक होते हैं।

रुब्धिप्रत्ययम् ॥ ४७ ॥

वैकियिक शरीर लिखनम्य भी होता है। विशेष तपसे सरस्य हुई ऋदिका नाम लिख है। लिखनम्य वैकियिक शरीर छठवें गुणस्थानवर्ती सुनिके होता है।

उत्तर वैकिपिक शरीरका जयन्य और उत्कृष्ट काल अन्तर्भृत्वे हैं।

तीर्थकरों के जन्म आदि कल्यागरों के ममय और नन्दीरबर द्वीप आदिके चैत्याक्ष्यों की चन्द्रमाके समय पुतः पुतः कन्त मुंदूर्त के बाद तृतन तृतन विकिश्वक शरीरकी रचना कर ठेने के कारण अधिक समय तक भी विकिधिकशरीरिनिमित्तक कार्य होता रहता है। देखें को वैकिधिक शरीरके बनानेमें किसी प्रकार देखका अनुभय न होकर सुखका ही अनुभय होता है।

तैजसम्बद्धि ॥ श्रद्ध**ा** 

तेजस शरीर भी रुव्धिजन्य होता है।

तैजस इसीर दो प्रकार है - निःसरणात्मक और अनिःसरणात्मक ।

निःसरणास्मक-किभी उप्रचारित्रवाले यतिकां किसी निमित्तसे अति कोधित हो जाने पर उनके वार्ये करवेसे बारह योजन छन्या और नौ योजन चौड़ा जाती हुई अपिन के समान और काह् छके आकार वाला तैजस इस्सेर बाहर निकलता है। श्रीर हाहा बस्तुके पास जाकर उसको मस्मसान कर देता है। पुनः यतिके क्सीरमें प्रवेश करके यतिको भी मस्स कर देता है। यह निःसरखाभक तेजस सरीरका लक्षण है।

रा४९-५३

306

अनिःसरणात्मक तेजस शरीर औदारिक, वक्रियक खौर खाहारक इन नीनी शरीरों-के भीतर रहकर इनकी दीन्निमें कारण होता है ।

आहारक शरीरका ळक्षण--

शुभं विख्रद्भव्यायाति चाहारकं अमत्तसंयतस्यैव ॥ ४९ ॥

आहारक शरीर शुभ, विशुद्ध और व्याचात रहित है । इसका कारण शुभ होनेसे शुभ और कार्य विशुद्ध होनेसे विशुद्ध है। आहारक शरीरले किसीका व्यापात नहीं होता और न अन्य किसीके द्वारा त्राहारक शरीरका व्याचात होता है अतः अञ्चावाती है ।

यह शरीर अमत्त्रसंयतक ही होता है। एवं शब्द अवधारणार्थक है। अर्थात् आहारक शरीर प्रमत्तमंयक्षे ही होता है । ऐसा नहीं कि प्रमत्तदंयतके आहारक ही होता हैं । क्योंकि ऐसा नियम मानने पर श्रीदारिक खादि शरीरोंका नियेच हो जायगा ।

च शहर उक्त अर्थ का सक्ष्यच करता है । अर्थात संग्रमके परिवादनके स्थित सुद्दम पदार्थके ज्ञानके सिदे ऋथवा लब्धिविद्येषके अद्भाव का ज्ञान करनेके छिये छठवें गुणस्थान-वर्ती मुनिकं मस्तकंत्र तालुभागसे एक हाथ का पुतला निकलता है । भरत या ऐरावन क्षेत्रम श्थित सुनिको केयलीके अभावमें सुद्धा पहार्थमें संज्ञय होने पर यह पुतला विदेह सुत्रीं जाकर और तीर्थंकरके शरीरको स्पर्श कर होट चाना है। उसके जाने पर मुनिका सन्देह दुर हो जाता है। यदि मुनि खर्च विवेह क्षेत्रके जाते हो असंयम का दोष लगना ।

वेदों क स्थामी-

नारकसंप्रच्छिनो नपुंसकानि ॥४०॥

नारकी और संमुर्व्छन जीवेकि नवुंसकछिङ होता है।

न देवाः ॥५१॥

देवींके नपुंसवालिक नहीं होता पेवल खोलिहा और पुरुषलिङा ही होता है । श्रेपासिवेदाः ः ५२॥

द्रोप जीवोंके तीनों ही छिङ्ग होते हैं।

अकारु भरण किनके नहीं होता-

औषपादिकचरमोत्तमदेहाऽसंख्येयदर्पापुषोऽनवदर्सायुषः ॥५३॥

उरपादजन्मवाले देव और नारकियों का,चरनोत्तम श्रदीरवाले तद्भव मोक्षम।मिथीं का तीर्धेकर परमदेव तथा असंख्यात वर्ष की आयुवाल मनुष्य और तिर्विद्यों का अकाल मरण नहीं होता । इसमें सिद्ध होता है कि अन्य जीवों का श्रकाल परण होता है । यदि अन्य जीवीका अकाल भरण न हाता हो तो द्या. धर्मीपर्श और चिकित्सा आदि वार्ते निरर्धक है। जायँगी ।

विशेष-वरमोत्तम-चरम का अर्थ है अन्तिम और उत्तम का अर्थ है उद्धष्ट । चरम शरीरी गुरुद्क्त पाण्डव आदि का मोश्र उपसर्गक समय हुआ है तथा उत्तम देहथारी सुभीम ब्रह्मदत्त आदिकी और कृष्णकी जरत्नुमारके बाल्चे व्यवमृत्यु हुई है अतः चरम चीर उत्तम दोनों विशेषग्रोंको एक साथ समाना चाहिये। जिससे घरम शरीरियों में उत्तम पुरुष तीर्थहर ही सिद्ध होते हैं।

द्वितीय अध्याय संशक्ष

ويحزيجن

# तृतीय अध्याय

#### नरकोंका वर्णन—

## रत्नज्ञकरात्रालुकापङ्कप्रमतनोमहातमः प्रमा भूमयो धनाम्युवाताकासप्रतिष्ठाः समाचीत्वः ॥ १ ॥

नरकों का विस्तार इस प्रकार है—

प्रथम प्रथितो एक लाख खासी हजार योजन मोटी है। इसके तीन माग हैं-१ सरमाग २ पङ्गमाग धीर ३ खड़बहुटभाग । खरमागका विस्तार सोटह हजार योजन, पङ्गमागका चौरासी हजार योजन और खड़बहुटभागका अस्सी हजार योजन हैं। सरमागके उत्तर खोर नीचे एक एक हजार योजन डोड़कर रोप मानने तथा पंकमागमें भवनवासी खोर व्यक्तरहेव रहते हैं और अब्बहुटक भागमें नारकी रहते हैं। द्वितीय आदि प्रथितयोंका विस्तार कमसे ३२, २८, २४, २८, २६ और - इजार योजन हैं। सातों नरकों अस्तारों की संख्या कमसे १३, १५, ५, ५, ५, ३, और १ है। प्रथम नरकों १२ और सतन तरकों केयल एक प्रस्तार हैं।

भातों करकों के रूडनाम इम प्रकार है-

१ घम्मा, २ वंशा ३ होला वा मेघा ४ ऋखना ५ आरष्टा ६ मध्यी और ७ माध्यी । स्वाती नरकींमें विखेशी संख्याको बतलाते हें—

# तासु त्रिभरपञ्चविद्यातिपञ्चदशदशिवयञ्चोनैकनश्कशकसदस्याणि पञ्च चेत्र यथाक्रमम् ॥ २ ॥

उन क्षप्रम आदि नरकोंमें क्रमसे तीम लाख, पश्चीस कारा,पन्द्रह लाख,दव लाख, तीन लाख, पांच कम एक लाख और पांच पिल हैं । सम्पूर्ण विलों वी संख्या जीरामी लाख है । きさつ

# तत्त्वार्थपृत्ति हिन्दी-सार

િં ફારે-ધ

#### नारकियोका वर्णन---

## नारका नित्याञ्चभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनाविक्रियाः ॥ ३ ॥

तारकी जीव सदा ही अग्रुभतर हैरया, परिणाम, देह, वेदना और विक्रियाताले होते हैं। उनके हुण्ण नीट और कापोत ये तीन अग्रुभ केरमध्ये होती हैं। प्रथम ऑस हितीय नरकमें कापोत लेम्या होती हैं। प्रथम ऑस हितीय नरकमें कापोत लेम्या होती हैं। इतीय नरकके उपस्मिणमें कापोत और प्राथो-भागमें नोट लेम्या है। चुर्च नरकमें नीत लेम्या है। प्रक्षम नरकमें कार तीट और नीच हुण्ण लेम्या है। बुठ्चे और मातवें नरकमें हुण्ण और परम हुष्या लेम्या है। उक्त वर्णन हुण्या लेम्या है। बुठ्ये और मातवें नरकमें हुण्ण और परम हुष्या लेम्या है। उक्त वर्णन हुण्या लेम्या है। अत्युपर्यन्त रहती हैं। मायलेम्याएँ अन्तर्भृत्वनें बरलती रहती हैं। अतः उनका वर्णन नहीं किया गया।

स्पर्ध, रस, गन्त्र, वर्ण ओर शन्द्र का परिणाम कहते हैं। झरीर को देह कहते हैं। अग्रुभ नामकर्मके उदयसे नारकियोंके परिणाम और शरीर अशुभतर होते हैं।

अयम नरकमं नारिकयोके इसीर की ईंचाई सात धतुप तीन हाय चौर छह अहुछ हैं। आगके नरकोमं कमसे हुतुनी २ ऊँचाई होती गई है, जो सादवें नरकोमें २००० घतुप हो जाती हैं। सीत चौर उप्णतासे होनेवाले हुःखका नाम वेदता है। नारिकयोंको शीव चौर उप्णतानय नीय हुःख होता है। मध्म नरकसे चतुर्थ नरक तक उप्ण वेदना होती हैं। पश्चम नरकके उसरके दो लाख बिलोमें उप्प वेदना है और भीचेके एक लाख बिलोमें शित वेदना है। सतान्तरसे पांचर्ये नरकके उपरके दो लाख बिलोमें उप्प वेदना है। लाख पश्चीस बिलोमें उप्प वेदना तथा २५ कम एक लाख बिलोमें तेत वेदना है। इसे अगर सात्वें नरकमें उप्प वेदना है। इसरीरकी विक्रिया भदते हैं। अशुभ कमके वदयसे उनकी विक्रिया भी अशुभ हो सीती है। शुभ करना चाहते हैं पर होतो चाहम है।

# परस्परादीरितदुःखाः ॥ ४ ॥

नारकी जीन परस्परमें एक दूसरेको दुःस उरपन करते हैं। वहाँ सस्यादृष्टि जीन खनियज्ञानमें और मिश्वादृष्टि विसञ्जानियानमें दूससे ही दुःसका कारण समाग्न रेते हैं। और दुःखी होते हैं। पासमें आनेपर एक दूसरेको देखते ही क्षेप्र वह जाता है पुनः पूर्व सबके समरण और तीन बैरके कारण ने कुलोंकी तरह एक दूसरेको सोकते हैं तथा अपने हुए। बनाये दुये नाना प्रकारके शक्षों द्वारा एक दूसरेको नारनेमें प्रश्च हो जाते हैं। इस प्रकार नारकी और राजदिन कुलोंकी तरह एक्क्स काटकर माएकर सबये ही दुःख पैदा करते रहते हैं। एक दूसरे को काटते हैं, छेदते हैं, सीसा गठा कर पिछाते हैं, बैतरिणीयें टकेक्स हैं, क्नाइगिमें झौंक देते हैं आदि।

# संक्रिप्टासुरोदीरितदुःखाश्र वाक् चतुर्ध्याः ॥ ५ ॥

चौथे नरकसे पहिले अर्थात् तृतीय तरक पर्यन्त आरयतः संद्विष्ट परिणामीकं धारक अपनाम्बरीप आदि कुछ अप्तरकुमारीक द्वारा भी नार कियोंको दुःख पहुँचाया जाता है। अप्तरकुमार देव तृतीय नरक तक आकर पूर्वभयका भारण करावे नारकियोंको परायरमें अकृति हैं और सङ्गाईको देखकर स्वयं प्रसन्न होते हैं। च सन्दर्भ वे अप्तरकुमार देव पूर्वस्त्रमें कथित दुःख भी पहुँचाते हैं ऐसा समझ ना नाहिये।

315 ]

#### तृतीय अध्याव

# नरकोमें आयुका वर्ष्णन—

तेप्वेकत्रिसप्तदशसप्तदशद्वाविंशतित्रपस्त्रिंशस्सागरोपमा सच्चानां परा स्थितिः ॥ ६ ॥

उन नरकोते नारकी जीवींकी अकृष्ट थायु कमसे एक समार, तीन सागर, सात सागर, दश सागर, सत्रह सागर, बाईस सागर खीर तैतीस भागर है।

प्रथम नरकके प्रथम पटलमें जधन्य आयु १० हजार वर्ष है। प्रथम पटलमें जो उत्क्रष्ट आयु है वही क्रितीय पटलमें जधन्य आयु है। यही क्रम क्षार्ती नरकोंमें है।

#### पटलों में उत्कृष्ट स्थिति इस प्रकार है ।

| नरक      | ्र<br>पटल                     | २ | į               | . ૪                      | ં બ | ŧ | છ          | ć | ٧                        | १० | ११            | ं १२ | १३        |
|----------|-------------------------------|---|-----------------|--------------------------|-----|---|------------|---|--------------------------|----|---------------|------|-----------|
| , 8      | —<br>६०<br>इजार दर्प          |   | হ্মণ্<br>কুঠ    |                          |     |   |            |   | ! <sub>भीव</sub><br>सागर |    |               |      | १<br>सागर |
| <b>\</b> |                               |   |                 | १४५<br>सागर              |     |   |            |   |                          |    | र्न्ड<br>सागर | 1    |           |
| į        |                               |   |                 | । ४३<br>¦सागर            |     | - |            | _ | ङ<br>सम्बद्              |    |               | !    | ı         |
| ¥        | ७]<br>सःगर                    | - |                 | ८%<br>सान्दर             |     |   | १०<br>सागर |   | -                        |    |               | :    |           |
| 4        |                               |   |                 | १५ <sub>दे</sub><br>सागर |     |   |            | ! |                          |    |               |      | -         |
| ٤        | . १८ <del>ड</del> े "<br>सागर | _ | । ५२<br>स्रोगर् |                          | •   |   |            |   |                          |    |               | ,    |           |
| .5       | ः दे३<br>सःग्रह               | ı | !               |                          |     | _ |            | _ |                          |    |               |      |           |

इन नरकोंमें मदापायी, सांसभक्षी, यक्षमें बिंछ देनेवाले, श्वसत्वधादी, परद्रव्यका हरण करनेवाले, परक्की लग्पटी, तीवलोभी, रात्रिमें भोजन करनेवाले, खी. बालक, बृद्ध और भूषिके साथ विश्वासधात करनेवाले, जिन्ह्यमंत्रिन्दक, रीद्रच्यान करनेवाले तथा इसी प्रकारके अन्य पाप कर्ये करनेवाले जीव पैदा होते हैं।

उत्पत्तिके समय इन जीनोंके करारती ओर पैर खोर मलक भीनेको खोर रहता है। नारको जीनों को क्षुधा, जुला आदिकी तील बेदना आधु पर्यन्त सहन करनी पड़ती है। अण मरके ठिवे भी सख नहीं मिठता है।

असंजी जीव प्रथम तरक तक, सरीख़प (रेंगने वाले) द्वितीय नरक तक, पक्षी तृतीय नरक तक, मर्प चतुर्धनरक तक, सिंह पाँचवें मरक तक, स्त्री छठवें नरक तक और मत्त्व सातर्थे नरक तक जाते हैं।

यहि कोई प्रथम नरकमें समातार जाने तो आठ बार जा सकता है। व्यर्थात् कोई जीव प्रथम नरकमें उरात्र हुआ, फिर वहाँ से निकल कर मनुष्य या विर्यञ्ज हुआ, फिर वहाँ से निकल कर मनुष्य या विर्यञ्ज हुआ, पुनः प्रथम नरकमें उरात्र हुआ। इस प्रकार वह जीन प्रथम नरकमें ही जाता रहे तो चाठ वार तक जा सकता है। इसी प्रकार हितीय नरकमें सात नार, मृतीय नरकमें छह वार, चौंधे नरकमें पींच वार, पाँचवें नरकमें चार नार, इस्त्री नरकमें नीन वार और सातवें नरकमें हो वार तक लगातार उरान्न हो सकता है।

३८२ तर नर्थश्रीत हिन्दी-सार [ 313-2

सातर्वे नरकमें निकला हुआ जीय विर्यक्ष ही होता है और पुनः नरकमें जाता है। छठवें नरकसे निकड़ा हुआ जीव सनुष्य हो सकता है और सम्यन्दर्शनको भी प्राप्त कर सन्ताई हेकिन देशवरी नहीं दो सकता। पश्चम नरकसे निकटा हुआयाजीव देशवरी हो सकता है लेकिन महाबती नहीं । चीथे नरकसे निकला हुआ जीव मोक्ष भी प्राप्त कर सकता है। प्रथम, दितीय और कृतीय नरक ने निकटा हुआ जीव तीर्थंकर मी हो सकता है।

सध्यसोयका वर्णन--

# जम्बृद्वीपत्तवणोद्ध्यः शुभनामानो द्वीवसप्रद्राः ॥ ७ ॥

मध्यलोकमे उत्तन नामधाले जम्बू द्वीय आदि स्रोर छवणसमुद्र आदि स्रसंस्यात र्डाप समुद्र हैं ।

१ जम्बुद्वीप, २ तम्बासभुद्र, २ धातको खण्डहीय, २ कालीह समुद्र, २ पुण्करवरद्वीप, ३ पुरवरवर सनुद्र, ४ वाक्णीवरहीए ४ वाक्जीवर समुद्र, ६ श्लीरवर ही ६ ५ श्लीरवर समुद्र, ६ पृतवर क्षीर, ६ पृतवर समुद्र, ७ इक्षुवर द्वीप ७ इक्षुवर समुद्र, ८ भन्दोरवर द्वीप, ८ भन्दी-स्वरं समुद्र, े अरुणवरः द्वीप, ५ अरुणवरः समुद्र । इस प्रकार स्वयममूरमण समुद्र पर्वन्त एक दूसरेको परे हुवे असंख्यात द्वीप और समुद्र हैं। अर्थीत् पच्चीस कोट उद्वाराख्यीक जितने राम खण्ड हो जननी ही द्वीप-समुद्रों की संस्वा है।

मेरुने उत्तर दिशामें उत्तर कुरु नामक उत्तम भोगभूमि है। उसके मध्यमें वाना रत्नमय एक जम्बृङ्क है। जम्बृङ्क्षकं चारों आर चार परिवार हुक है। प्रत्येक परिवार बुक्षके भी एक छार्च ब्याखीस इजार एक सी फहर परिवार बुझ हैं। समस्त जान्बू बुक्तोंकी संख्या १४०१२० है । भूळ जम्मू २५५ र०० योजन । ऊँचा है । सध्यमें जम्बू बृक्षके होतेसे ही इस श्रीयका नाम जम्बू रीप पड़ा । उत्तर छुरुकी तरह देवनुरुके मध्यपे शास्त्रील बुक्त है। प्रत्येक बुक्षके उत्तर रहेनमय जिनालय हैं। इसी मकार धातको द्वीपन चातकी मृज्ञ और पुष्करवर श्रीपमें पुष्करवर वृक्ष हैं।

# द्वीप और समुद्रोंका विस्तार श्रीर रचना— हिहिकिकम्माः पूर्वपूर्वपरिश्चीपणी वलवाकतयः ॥ = ॥

परंपेक ्रीप समुद्र दुने दुने विकारबार्क, एक दूसरेको घेर हुवे तथा चूहीके आकार-बाटे (गोल) हैं।

जम्यू द्वीपका विस्तार एक लाख योजन, स्वयण समुद्रका दो लाख योजन, घानकी द्वीपका चार छाल बोजन, काहोह समुद्रका आठ हाल योजन, पुष्करवर∄पका स्रोलहरू लाख योजन, पुरुकरवर समुद्रका वर्त्तास लाख योजन विस्तार है। इस्रो क्रमान स्वयन्भूरमण समुद्र पर्वस्त होग और समुद्रीका विस्तार दूना है। जिस अकार धानको द्वीपका विस्तार उम्बूडीय और छक्का समुद्रक विस्तारये एक योजन अधिक है इसी: प्रकार असंस्थात सेंगुडेॉक विस्तारने स्वयंभूरमण समुद्रका विस्तार एक साल याजन व्यथिक है। पहिले पहिल के हाप समुद्र आगे जांगे के हीप समुद्रोंकों है र हुये हैं। अर्थान् अन्यूरीपको छवण समुद्रः, स्वण समुद्रका धातकी होपः, घातकी हीपकेः कालोड समुद्र थेरे हुये हैं। यही क्रम आगे भी हैं।

ये द्रीप समुद्र चूडीके समान गोलाकार हैं। त्रिकीण, चतुरकोण या अन्य प्रााःह

बार्थ नहीं हैं।

\$13-**\$**0]

#### तृतीय अध्याय

३८३

## जन्तृ द्वीपको रचना और विस्तार—

## तन्धन्ध्ये मेरुनाभिष्टेची योजनशतसहस्रविष्करभी जम्बुद्वीप: ॥ ९ ॥

उन असंस्थात ्रीप समुद्रीक वीचमें एक लास योजन विस्तारवाला जम्बूद्रीप है। जम्बूद्रीपके मध्यमें मेरु है अवः मेरुको जम्बूद्रीपकी नामि कहा गया है। जम्बूद्रीपका आकार गोल है।

मेर पर्वत एक छास्य योजन ऊँचा है । यह एक हजार योजन भूमिसे नीचे और ९९ हजार योजन भूमिसे ऊपर हैं। भूमिपर भद्रशाल बन है। भद्रशाल बनमें पांच सी योजन ऊपर नश्दनन हैं। नन्दनवनमें वेसठ हजार योजन ऊपर सामनसवन है। सीमनसवन ने साथ पेंक्स हजार योजन ऊपर पण्डुक्यन ं। मेरू पर्वतकी शिखर चालीस योजन ऊँची है। इस गिसिरसी ऊँचाईका परिमाण पण्डुक्यन थे परिमाणके अन्तर्यन ही है।

जम्बूनीयका एक टाल योजन विस्तार क्षेटिक विस्तार सिहित है। जम्बू नीयका कोट आठ योजन ऊँचा है, मुटमें बारह योजन, मध्यमें आठ योजन और उपर भी आठ योजन बिस्तार है। उस कोटके दोनों पार्श्वों में हो कोश ऊँची एनमधी दो वेदी हैं। प्रत्येक वेदीका बिस्तार एक योजन एक कोश और एक हजार सात सौ पदाम पहुत्र है। दोनों बेदिबोंके बीचमें महोश देवीके अनादियन प्राप्ताद हैं जो बुझ वापी, सरोवर, जिनमन्दिर आदिसे बिभूषित हैं। उस कोटके पूर्व, रचित्र, पश्चिम और उत्तर चारों दिशाओंसे कमसे विजय, वेजयन, जबना खोर अपराजित नामके चार द्वार हैं। द्वारीकी ऊँचाई आठ योजन और विस्तार चार योजन है। द्वारीके आते अब्ह अतिहार्यसंयुक्त जिनम्रतिन। हैं।

जम्मू द्वीपकी परिधि तीन टाल सोठह हजार हो हो सत्ताईस योजन तीन कोश एक संः घटाईस प्रतुप और माटे तेरह अंगुलसे कुछ अधिक है ।

#### क्षेत्रांका वर्णन—

## भरतहमयतहरिविदेहरम्यकहैरण्यवर्तरावतवर्षाः क्षेत्राणि ॥ १० ॥

जन्यू द्वीपमें भरत, हैमयत, हरि, बिदंह, रस्वक, हॅरण्यवत और ऐरावन ये अमादि-विधय नामपार्ट सात क्षेत्र हैं ।

हिमजान पर्यतः क्रॉप्ट पूर्व दक्षिण पश्चिम समुद्रके बीचमें धनुषके आकारका भरत क्षेत्र हैं। इसके राज्ञा सिन्ध नदी और विजयार्द्ध पर्यवक आरा छह खण्ड हो गये हैं।

भरतक्षेत्रके चीनमें पत्तीम योजन ईंचा रजतक्षय विजयाई पर्वत है जिसका विस्तार पचास हजार योजन है। विजयाई पर्वत पर और पाँच म्लेच्छ्रकण्डोंमें चौथे कालके आदि और अन्तरेक समान काल रहता है। इसिल्ये यहाँपर शारोरकी केंचाई उत्कृष्ट पांच से धनुष और अपस्य सात हाथ है। उत्कृष्ट ऋषु पूर्वकोटि और जपस्य एक सी वीस वर्ष है।

विजयार्क पर्वतमे दक्षिण दिवाके बीचमें अयोध्या नगरी है। विजयार्क पर्वतसे इत्तरिद्धामं और द्वारिक्षमम् पर्वतमे दक्षिण दिवामें ग्रह्मान्सिन्यु निद्धमें तथा कंश्च्यकार्जीक मध्यमें एक योजन केंचा और एचाम योजन टम्चा, जिन्नह्य महित सुवर्णस्त्रमय वृषम-नामका पर्वत है। इस प्रवत पर चक्रवर्ती अपनी प्रशस्ति छिसते हैं।

हिमबान् नहाहिमबान् पर्वत कोर पूर्व-पश्चिम समुद्रके मध्यमें हेमबत क्षेत्र है । हमवें जघन्य मीरामूमि की रचता है । हमवत क्षेत्रके मध्यमें गीलाकार, एक हजार योजन ऊँचः, एक योजन उच्च सब्दवान् पर्वत है । 36%

३।१० जवन्य भोगाभूमिमें शरीरकी ऊँचाई एक कोश, एकपश्यकी आयु स्त्रीर प्रियङ्गके समान स्यामवर्ण रारीर होता है । वहाँ के प्राची एक दिनके बाद ऑवटा प्रमाण मोजन करते हैं । व्यायके नव सास दोष रहने पर गर्भसे की पुरुष युगल पैदा होते हैं। नवीन युगळके उत्पन होते ही पूर्व युगळ का छीफ खीर जँभाईसे मरण हो जाता है । उनका दारीर विजलीके समान विचटित हो जाता है। नृतन युगठ अपने आँगुठे को चूँसते हुये सात दिन तक सीवे सोता रहता है। पुनः सान दिन नक पृथिवीपर सर्कता है। इसके बाद सात दिनतक मधूर वाणी बोलते हुवे पृथिवीपर उद्ध्यहाते हुवे चलता है। चीथे सन्नाहमें अच्छी तरह चलने सगता है। पाँचवें समाहमें कड़ा और गुणों को धारण करनेके बोम्ब हो जाता है। छठवें सप्ताहमें तहण होकर भोगोंको भोगने छगता है। और सातवें सप्ताहमें सम्यक्तको प्रहण बरनेके योग हो जाता है। सब युगल दश कोश ऊँचे दश प्रकारके फलगुक्कोंसे उत्पन्न भागों को भागते हैं। भोगभूमिक जीव आर्य चहलाते हैं क्योंकि वहाँ पुरुष खीका आर्थ और

१ मद्यांग जातिके कल्पबृक्ष मद्यको | देते हैं । मद्यका तालके शराव या महिरासे नहीं हैं किन्तु दूध, दक्षि, पृत, आदिसे वनी हुई सुगरियत द्रव्यको कामशक्तिजनक होनेस मदाचडा गया है।

२ वादिबाप्त जातिके कल्पब्रम् भृदंग, भेरी,बीणा आदि नाना प्रकारके बार्बो को देते हैं ।

३ भृषणाङ्ग जातिके कल्पपृक्ष हार, मुकुट्र, क्रुण्डल व्यादि नाना प्रकारके आमृषणी को देते हैं।

ह्यी पुरुष की ज्यार्थ कहकर बुद्धाती है।

४ मारुयाङ्ग नामके कल्पपृष्ठ अशोक, घम्पा, पारिजात आदिके सुगन्धित पुरुष, मास्त्र आदि को देते हैं।

५ व्यंतिरङ्ग जातिके करपद्धाः सूर्वादिकके तेज को भी दिरम्कृत कर देते हैं ।

६ दीराङ जातिके कल्पप्रश्च नाना प्रकारके दीपकों को देते हैं जिनके द्वारा लोग घरौंके अन्दर अन्धकार युक्त स्थानोंमें प्रकाश करते हैं ।

६ गृहाङ्ग जातिके कल्पकुक्ष प्राकार आरेर गोपुर युक्त रतनस्य प्रासादीका

निर्माण करते हैं।

८ भोजनाङ्ग करपञ्च सह रस युक्त और चमुतमय दिन्य आहार की देते हैं। ९ भाजनाङ्ग जाविके फल्पवृक्ष मणि और सुवर्ण याली, घड़ा आदि वर्तनों को देते हैं ।

१० वसाङ जातिके कल्पवृक्षः नाना प्रकारक सुन्दर और सूद्मपस्त्री का देते हैं ।

बहाँपर अमृतके समान स्वादयुक्त अत्यन्त कोमल चार अङ्गुल प्रमाण पास होती हूँ जिसको गाउँ चरती हैं। वहाँ की मूमि पद्धरत्नसय है। कही वहीं पर मणि और सुवर्णसय कीडा पर्वत हैं। बापी, सरोवर और निदेशों में रहने की सीडियाँ लगी हैं। यहाँ पनिन्द्रिय तिर्यञ्ज मांस नहीं साते और न परस्परमें विरोध ही करते हैं।

बहुर्ग विकल्पत्रय नहीं होते हैं। कोमल हुद्यवाले, मन्द्रकपावी, और शीलादिसंयुक्त मनुष्य ऋषियों को प्राहारदान देनेसे और तिर्यश्य उस आहारकी अनुनोदना करनेसे मीन मुसिमें उत्पन्न होते हैं । सभ्यग्रष्टी जीव वहीं से मध्कर सीधर्म-ऐहान स्वर्गमें उत्पन्न होते हैं ।

महाहिमबान् और निषध पर्वत तथा पूर्व और पश्चिम समुद्रके बीचमें हरि क्षेत्र हैं । इसके मध्यमें वेदाङ्ग नामका पटहाकार पर्वत है। हरि क्षेत्रमें मध्यम भाग भूमिकी रचना है∣

मध्यम भोगभूमिम शरीरकी ऊँचाई दो कोश, आयु दो पत्न्य और वर्ण घन्द्रमाके

₹८५

समान होता है । यहाँ के प्राणी हो दिनके बाद विभोषक (बहेरे) फरूके बराबर भोजन करते हैं । कल्पकृक्ष बीस योजन कॅसे होते हैं । अन्य वर्णन जघन्य भोगभूमिके समान ही है ।

तिषय जील पर्वत तथा पूर्व और पश्चिम समुद्रके बीचमें विदेह क्षेत्र है। विदेह क्षेत्रके बार भाग हैं—१ मेर पर्वतसे पूर्व में पूर्व विदेह, २ पश्चिममें अपरिपेद्देह, ३ दिलाओं देवहरू १ और उत्तर में उत्तरकुर । विदेह क्षेत्रमें अभी जित्तवर्मका विशास नहीं होता है, धर्मकी महिता साम विदेह पद्मा । विदेह क्षेत्रमें तीर्य कर साम सुरुप प्रायः मुक्त हो जाते हैं, अतः इस क्षेत्र का नाम विदेह पद्मा । विदेह क्षेत्रमें तीर्य कर समान चीवीस तीर्थ कर होनेका नियम नहीं है । देवहुरू, उत्तरकुर, पूर्व विदेह और अपर विदेह के कोनेमें गजदन्त नामके चार पर्वत हैं । इनकी लम्बाई तीम हजार हो सो नव योजन, चीड़ाई पाँच सी योजन और अंचाई चार सी योजन है । ये गजदन्त मेरको निकले हैं । इनकेस से गजदन्त निवधपर्यत्वामी और और जीर नाम नहीं विद्रा कर पर्वतकी स्रोर गये हैं । विद्यापित्रकी गडदन्त निवधपर्यत्वामी और और सी योजन नाम मेरको हो । देवहुरूके नम्यमें एक शालमिट वृक्ष है । इन्तरहिष्वती गजदन्ती काम उत्तर उत्तर मार्थ है । देवहुरूके नम्यमें एक शालमिट वृक्ष है । इन्तरहिष्वती गजदन्ती के बीचमें उत्तरहुर है ।

उत्तर भोगार्ग्याममें शरीर की ऊँचाई तीन कोस, आयु तीन परुय और धर्म उदीयधान सूर्यके समान है। वहाँके महत्त्व तीन दिनके बाद बेरके घरावर मोजन करते हैं। ऋव्यवसी की ऊँचाई तीस भन्यूनी है। मेरके चारों ओर भद्रशास्त्र नामका वन है। उस बनसे पूर्व चार पश्चिममें निषय और दीलपर्वतस स्त्री हुई दो वेदी हैं।

पूर्वविदेहमें सीता नदीके होनेसे इसके दो भाग हो गये हैं, उत्तर भाग खौर दक्षिण भाग। उत्तर भागोंने आठ क्षेत्र हैं।

वेदी और वक्कार पर्वतके वीजमें एक क्षेत्र है। वक्कार एर्वत और हो विभद्ध नहियोंके बीचमें दूसरा क्षेत्र है। बिसंग नदी और बक्षार पर्वतके सध्यमें तीसरा क्षेत्र है। बक्षार पर्वत और हो विभंग नदिवाँके बीचमें चीथा क्षेत्र है। विभंग नहीं और वासार पर्वतके बीचने पांचवा क्षेत्र है। बहार पर्वत और दो विभंग निर्देगोंक अन्दराङ्गों छठवाँ क्षेत्र है। विभंग नदी और बक्षार पर्वतके बीचमें सातवा क्षेत्र है। बक्षार पर्वन और बन्वेदिकाके मध्य-में आठवां भ्रेत्र है : इस प्रकार चार बक्षार पचतों, तीन विभाग मदियों और दो वेदियोंके नी सण्डोंसे विभक्त होकर आठ क्षेत्र हो जाते हैं । इन आठ क्षेत्रीके नाम इस प्रकार हैं-१ कच्छा. २ सुकच्छा, २ महाकच्छा,४ कच्छकावती ५ घावर्ता ६ लाङ्गढावर्ता ७ पुष्पला और = पुष्पला-बती । इन क्षेत्रोंके बीचमे भाठ मुळ पत्तन हैं—१ क्षेमा, न क्षेमपुरी, ने खांरहा, ४ ऑरहपुरी ५ सहा. ६ मञ्जूषा ७ घोषशी और पुण्डरीकिणी । प्रत्येक क्षेत्रके वीचमें गुना और सिन्ध नामकी दो दो निर्देशों हैं जो नीट पर्वतसे निकटों हैं और सीहा नदीमें मिट गई हैं। प्रत्येक क्षेत्रमें एक एक विजयार्द्ध पर्वत है। प्रत्येक क्षेत्रमें विजयार्थ पर्वतसे उत्तरकी ओए ऑए नील पर्वतसे दक्षिणकी खोर पृषर्भागरि नामक पर्वत है। इस पर्वतपर चक्रवर्ती अपनी प्रसिद्धि दिखते हैं। आठों ही क्षेत्रोंसे छह छह खण्ड हैं-पांच पाँच स्टेच्छ और एक एक आर्य सण्ड । खाठों हो खार्वसण्डों में एक एक उपसमूद्र है । प्रत्येक क्रेत्रमें सीतानदीके अन्तमं व्यन्तरहेव रहते हैं जो चक्रवर्तियों द्वारा वशमें किये जाते हैं ।

सीना नहीसे दक्षिण दिशासे भी आठ क्षेत्र हैं, पूर्वदिशामें वनवेदी है, वनवेदीके बाद बकारपर्वेत, विभक्षानदी, वक्षारपर्वेत, विभक्षानदी, वक्षारपर्वेत, विभक्षानदी, वक्षारपर्वेत और यनवेदी ये कनसे नी स्थान हैं। इनके द्वारा विभक्त हो जातेसे आठ क्षेत्र हो जाते ₹८६

िशहर

हैं— १ वत्सा, २ मुक्ता, ३ महायत्सा, ४ वत्सकावती, ५ रम्या, ६ रम्यका, ७ रमणीया, ८ मुख्यवती। इत आठ क्षेत्रीचे मभ्यमें आठ मूख्यत्तन हैं— १ मुसीया, २ कुण्डल, ३ अपराजिता, ४ प्रमञ्जरी, ५ अङ्कती, ६ पदावती, ७ हुआ, ८ रत्नसंचया। आठों क्षेत्रीमें स्वयंकमें दो दो गड़ा-सिन्धु निहयाँ बहती हैं जो निषध पर्वतमें निकड़ी हैं और सीवा नहींमें मिल गई हैं। आठों क्षेत्रीके सम्यमें आठ विजयाई पर्वत भी हैं। उक्त आठ नगरियोंसे उत्तरमें सीवानदीके दक्षिण पाश्चीमें आठ उपसमुद्र हैं। विषयपर्वतसे उत्तरमें और विजयाई पर्वतीसे दक्षिणमें आठ वृष्मागिर हैं जिनगर चक्रवर्ती अपने अपने दिन्तिजयके वर्णनको लिखते हैं। आठों क्षेत्र हो खण्डों (५ स्तेयन इसंर ५ आर्थ) से द्रोभावकान हैं। सीवा नहींमें सागधवरतनुष्मास नामक व्यन्तदंव रहते हैं।

सीतोड़ा नदी अपराविदेहके बीचसे निकर कर पश्चिम समुद्रमें मिढ़ी है। उसके द्वारा दों विदेह हो गये हैं—दक्षिणविदेह और उत्तर विदेह । उत्तर विदेहका धर्णन पूर्वविदेहके

समान ही है ।

्सीतोदा नदीके दक्षिण तटपर जो क्षेत्र हैं उनके नाम---१ पद्मा, २ सुध्या, ३ महापद्मा,

४ पद्मकावती, ५ शङ्का, ६ नढिना, ७ कुमुदा, ८ सरिता ।

इन क्षेत्रीके मध्यकी आठ मूळ नगरियों के नाम—१ अरबपुरी, २ सिंहपुरी, ३ महापुरी, ४ पिजयापुरी, ५ अरजा, ६ बिरजा ७ अक्षोका, ८ वीतरोका । सीतोदा नहीं के उत्तर तट पर जो आठ क्षेत्र हैं उनके नाम—१ वजा, २ मुद्रमा, ३ महावमा, ६ वप्रकावती, ५ गन्धा, ६ सुगन्धा, ७ गन्धिका, ८ गन्धा, ६ ह्यानेच्या, ७ गन्धिका, ८ गन्धा, ६ ह्यानेच्या, ७ मह्यानेच्या, ७ अर्थोध्या, ८ वजा, ६ स्ट्रमा, ७ अर्थोध्या, ८ अवध्या । क्षेत्र और पश्चिम समुद्रको वेदीके मध्यमं भूनारच्य वन है ।

नील और रुक्सि पर्वेत तथा पूर्व ऑर पश्चिम सञ्जेद्रके बीचमें रस्थक क्षेत्र हैं। रस्थक क्षेत्रमें मध्यम ऑगभूमिकी रचना है। इसका वर्णन हरि क्षेत्रके समान है। रस्थक क्षेत्रके

मध्यमें सन्धयान् पर्धते है ।

रुक्ति और शिलरियक्त तथा पूर्व और पश्चिम समुद्रके बीचमें हैरण्यक्त क्षेत्र हैं। इस क्षेत्रमें जपन्य भोगभूभिकी रचना है। इसका वर्णन हैमवत क्षेत्रके समान है। हैरण्य-वत क्षेत्रके मध्यमें माल्यवान पर्वत है।

शिखरिपर्वत और पूर्व, अपर, उत्तर समुद्रके बीचमें ऐरावत क्षेत्र है । ऐरावत क्षेत्र-

का वर्णन भरत क्षेत्रके समान है।

पांचों मेरु सम्बन्धी ५ भरत, ५ ऐराबत और ५ बिरेह इस प्रकार १५ कर्मभूमियाँ हैं। ५ हैमबत, ५ हरि, ५ रम्यक, ५ हैरण्यवत, ५ देवहरू और ५ उत्तरहरू इस प्रकार

३० भोगभू मियाँ हैं।

निकलजयजीव कर्मभूमिमें ही होते हैं। लेकिन समवसरणमें नहीं होते हैं। कर्म भूमिसे अतिरिक्त मनुष्यलोकमं, पाताललोकमं खोर स्वर्गोंमें भी विकलवय नहीं होते हैं।

भेजेंका विभाग करनेवाले पर्वतीके नाम--

तिहिभाजिनः पूर्वोपरायता हिमवन्महाहिमवन्तिषधनीलक्षिमिश्चित्वरिणो वर्षधरपर्वताः ॥ १८ ॥

मरत आदि सात क्षेत्रोंका विभाग करनेवाल, पूर्वसे पश्चिम तक लम्बे हिमवान् , महाहिमवान् , निषभ, नील, हांक्स आर किसरी ये शनादिनिधननामवाले छह पर्वत हैं ।

भरत और एरावत क्षेत्रकी सोमावर सी योजन ऊँचा और वच्चीस' योजन मूमिगत

₹८७

२।१२-१७]

हिमबान् पर्वत हैं। हॅमवत और हरिक्षेत्रकी सोमापर दो सौ योजन ऊँचा और पचास योजन भूमिगत महाहिमकान् पर्वत हैं। हरि खौर निदेह क्षेत्रकी सीमापर चार सौ योजन ऊँचा और सौ योजन भूमिगत निषध पर्वत हैं। बिदेह और रम्यक क्षेत्रकी सीमापर चार सौ योजन ऊँचा और एक सौ योजन भूमिगत नोट पर्वत हैं। रम्यक और ईरण्यवत चेत्रकी सीमापर दो सौ योजन ऊँचा और पचास योजन भूमिगत रुक्सि पर्वत हैं। हेएण्यवत और ऐरावत चेत्रकी सीमापर सौ योजन ऊँचा और पच्चीस योजन भूमिगत रिक्सि विसरी पर्वत हैं।

पर्वतीके रंगका वर्णन—

# हेमार्जु नतपनीयवैद्वर्यरजतहेममयाः ॥ १२ ॥

उन पर्वतिका रंग सोना, जाँदो, सोना, वेड्यूर्यमणि, जाँदी और सोनेके समान है। हिमबान पर्यतका वर्ष सोनेके समान अथवा चीनके वसके समान प्रीठा है। महा-दिमबानका रक्त चाँदीके समान सफेद हैं। निषय पर्वतका रंग तमे हुये सोनेके समान ठाठ है। तीठ पर्यतका वर्ण वेड्यूर्यमणिके समान नीठ है। रुक्सी पर्वतका वर्ण चाँदीके समान सफेद है। शिक्सी पर्वतका रंग सोनेके समान पीठा है।

पर्वतीका आकार—

## मणिविचित्रवादवी उपरि मुत्ते च तुरुपविस्ताराः ॥ १३ ॥

चन पर्वतीके तट नामा प्रकारके मणियोसे शोधायमान हैं जो देव, विद्याघर और चारण ऋषिपींक चित्तको भी चम्रस्कृत कर देते हैं। पर्वतीका विस्तार उपर, नीचे और मध्यमें समान हैं।

पर्वतीपर स्थित सरोवरीके नाम-

# षद्ममहापद्मतिमिञ्छकेद्मरिमहापुण्डरीकपुण्डरीका ह्दास्तेषापुपरि ॥ १४ ॥

हिमनाज् आदि पर्वतीके ऊपर कमसे पद्म, सहापद्म, विधावक्क, केसरी, महापुण्डरीक और पुण्डरीक ये छड़ सरोबर हैं।

प्रथम सरोचरकी सम्बद्ध चीडाई—

# प्रथमे योजनसङ्खायामस्तुदर्जन्मिमे इदः ॥ १५ ॥

हिमयान् पर्वतके ऊपर स्थित प्रयम सरोवर एक हजार ये। इन रूम्या और पाँच सौ योजन चौड़ा है । इसका तरु भाग वरुसय और तट नाना रत्नमय है ।

प्रथम सरोवरकी गहराई—

दशयोजनात्रमहरः ॥ १६ ॥

पद्म सरीवर दश योजन गहरा है।

# तनमध्ये योजनं पुष्करम् ॥ १७ ॥

पदा सरोबरके मध्यमें एक योजन विस्तारवाला कमल है। एक कोस टम्बे उसके पत्ते हैं और दो कोस विस्तारयुक्त कार्णका है। कविकाके मध्यमें एक कोस प्रमाण विस्तुत श्री देवीका प्रासाद है। वह कमल जलसे दो खोस ऊपर है। एव खौर कर्णिकाके विस्तार सहित कमलका विस्तार एक योजन होता है।

ो शाहत द*१* 

# श्वन्य सरोवरीके विश्वार आदिका वर्णन – तदिगुणदिगुणा इदाः गुप्कराणि च ॥ १८ ॥

कारों के सरोवरों और कमलों का विस्तार प्रथम मरोवर और उसके कमलके विस्तारसे दूना दूना दून है। अर्थान् महापद्म दो हजार योजन सन्मा, एक हजार योजन चौड़ा और वीस योजन राहरा है। इसके कमलका विस्तार दो योजन है। इसी प्रकार महापद्मे के विस्तारसे दूना विस्तार तिराज्य हुन्छ। है। केसरी, महापुण्डरीक और पुण्डरीक हर्दों विस्तार किमार किमार तिराज्य हुन्छ। है। केसरी, महापुण्डरीक और पुण्डरीक हर्दों विस्तार भी किमार किमार है। इनके कमलोंको विस्तार भी तिराज्य अर्रादके कमलोंको विस्तार के समान है। इनके कमलोंको विस्तार के समान है।

कमळोंमें रहनेवाळी देवियोंके नाम--

# तन्त्रियामिन्यो देव्यः श्रीहीपृतिकीर्तिबुद्धिलक्ष्म्यः पल्योपमस्थितपः ससामानिकपरिषत्काः ॥ १९ ॥

उन पद्म आदि सरोवरोंक कमलों पर कमने थी, ही, धृंति, कोर्ब, बुद्धि और लक्ष्मी ये छह देवियाँ सामानिक और परिपद जातिक देवों के साथ निवास करती हैं। देवियाँ की आयु एक परुष्ठ है।

छहीं कमलोकी करिएकाबीके मध्यमें एक कोल लग्ध, अर्द्धकोस खोड़े कीर तुछ यम एक कोस कॅंबे इन देवियोक प्रासाद हैं जो अपनी कास्तिसे क्षारदक्तुके निर्माल चन्द्रमा की प्रभाकों भी तिरस्कृत करते हैं। वसलोंक परिवार कमलों पर सामानिक और ५रिपद देव रहते हैं। थी, ही और धृति देवियां अपने अपने परिवार सहित सौधर्म इन्द्रकों सेवार्म तत्रर रहती हैं और श्रीति, बुद्धि और लग्नी देवियां ऐक्सन इन्द्रकी सेवार्म तरपर रहती हैं।

निद्योंका वर्णन—

# यङ्गाक्षिन्युरीहिद्रोहितास्याहरिद्धरिकान्तासीतासीतोदानारीनरकान्तासुवर्णरूप्यवृज्ञारकार-कादाः सरितरतन्मध्यमाः (। २० ।)

गड़ा, सिन्धु, रोहित्, रोहितास्या, हरित्, हरिकान्ता, सीता, सीतोदा, नारी, नरकान्ता, सुवर्णकृष्य, रुप्यकृष्ण, रक्ता और रकोदा येचौद्दह नदियाँ भरत चादि सात क्षेत्रोंसे बहती हैं ।

चित्योंके वहनेका कम—

# इयोईयो: पूर्वा: पूर्वमा: ॥ २१ ॥

हों दो नदियों में से पहिली पहिली नदी पूर्व समुद्रमें जाती है। अर्थीत गहा-सिन्धुमें गहा नदी पूर्व समुद्रको जाती है, रोहिन्-रोहितस्त्रामें रोहिन् नदी पूर्व समुद्रको जाती है। यही कम आगे भी है।

हिमवान, पर्वतके क्रथर जो परा हर है उसके पूर्व तोरणहारसे गङ्गा नहीं निकली हैं। जो विजयार्क पर्वतको भेदकर म्लेच्छ खण्डमें बहती हुई पूर्व समुद्रमें मिल जाती हैं। परा-हरके पश्चिम तोरणहारसे सिन्धु नदी निकली है जो विजयार्क पर्वत का भेदकर स्टेन्छ सण्डमें बहती हुई पश्चिम समुद्रमें मिल जाती है। ये होनों नदियाँ भरत खेत्रमें बहती हैं। हिमवान, पर्वतके क्रथर स्थित पद्महर्दय करते तोरणहारसे रोहित्तस्या नहीं निकली है जो जचन्य भोगभूमिमें बहती हुई पश्चिम समुद्रमें मिल जाती है। महापदाह्वदके दक्षिण तोरण-

## शन्स ] तृतीय अध्याच

हारमें शेहिन नदी तिकही है जो जपन्य भेलभूमिमें यहती हुई पूर्व समुद्रमें भिछ जाती हैं। रोहित और रोहितास्या नदी हैमक्त क्षेत्रमें वहती हैं। महापदाहरके उत्तरतीरणहारसे हरिकान्ता नदी निकक्षी हैं जो भध्यम भोगभूमिमें वहती हुई पश्चिम समुद्रमें मिछ जाती है। निपय पर्वतके उत्तर स्थित विगिष्क्य हुदके दक्षिण तोरणशूरसे हरित नदी निकसी है जो मध्यम भोगभूमिमें यहती हुई पूर्व समुद्रमें भिलती है। हरित,और हरिकान्ता नदियां हरिते के यहती हुई पूर्व समुद्रमें भिलती है। हरित,और हरिकान्ता नदियां हरिते के यहती हैं।

विधिवाह इदके उत्तर तोरणहास्से सीतोदा नहीं निकली है जो अपरिविद्द और उत्तम भोगमूनिमें बहती हुई पश्चिम समुद्रमें मिल जाती हैं। नील पर्यवपर स्थित केसरी दरके दक्षिण तेरणहास्से सीता नहीं निकली है जो उत्तम भोगभूमि जोर पूर्व विदेहमें वहती हुई पूर्व समुद्रमें मिल जानी हैं। सीता और सीतोदा निवर्ण विदेह क्षेत्रमें वहती हैं।

केसरी इंदर्के उत्तर तीरणद्वारसे नरकारता नहीं तिकली है जो मध्यम भोगासूमिमें बहुता हुई परिचम समुद्रमें मिळ जाती है। इकिन पर्वतपर स्थित महापुण्डरीक हरके दक्षिण तीरणदारसे नारी नहीं तिकली है जो मध्यम भोगभूमिमें बहुती हुई पूर्व समुद्रमें मिळ जाती है। नारी और नरकारता नहीं रस्यक क्षेत्रमें बहुती हैं।

सहापुण्डिंगिक हरके उत्तर तीरणहारसे रूप्यकूला नहीं निकली है जो जयन्य भोगभूमिमें बहुनी हुई परिचम समुद्रमें किल जाती है। शिल्सी प्रवेतपर खिन पुण्डरीक इसके दक्षिण तीरणहारसे सुचर्णकूला नदी निकली है जो जयन्य मोगभूमिमें बहुनी हुई पूर्व समुद्रमें मिलती हैं। सुवर्णकूला और रूप्यकूला नदी हैरण्यवत क्षेत्रमें बहुनी हैं।

पुण्डरीक हदके पश्चिम तोरणहारमें रकोहा नदी निवानी हैं जो विजयाई पर्वतिकों भेदकर म्हेन्छ सण्डमें बहती हुई पश्चिम समुद्रमें मिल जाती है। पुण्डरीक हदके पूर्व तोरण-हारसे रका नदी निवाही है जो विजयार्थ पर्वतिको भेदकर महेन्छ सण्डमें बहती हुई पूर्व ममुद्रमें मिलती है। रका और रकोदा नदी ऐरावत क्षेत्रमें बहती हैं।

देवकुकके मध्यमें सीतोदा नदी सम्बन्धी गाँच हुद हैं। प्रत्येक हुदके पूर्व फोर पश्चिम तटीपर गाँच भाँच सिद्धकुट नामक क्षुद्र पर्वत हैं। इस प्रकार गाँची हरीके तटीपर ' पचास क्षुद्र पर्वत है। ये पर्वत पचास योजन उम्बे, पच्चीस योजन चौड़े और सेतीस योजन केंच हैं। प्रत्येक पर्वतके करार ऋष्ठप्रतिहार्थसंबुक्त, रत्न, सुवक्त क्रोर चौदीसे निर्मित, पल्यङ्कासनारुङ्क और पूर्वीभिकुल एक एक जिनम्रतिसा है।

खपर विदेहमें भी सीतोदा नदी सम्बन्धी गाँच हर हैं। इन हर्दोंके दक्षिण और उत्तर तटौंपर गाँच पाँच सिद्धकृट नामके खुद्र पर्वत हैं। अन्य वर्णन पूर्वतन् है।

इसी प्रकार उत्तर कुरुमें सीता नहीं सम्बन्धी पाँच हन हैं। इन हरेंकि पूर्व और पहिचम तटोंबर पूर्ववन् पचास सिद्धकृट प्रवेत हैं। पूर्व विदेहमें भी सीता नहीं सम्बन्धी पांच हन हैं। इन हदीके दक्षिण और उत्तर तटोंपर पचास सिद्धकृट पर्वत हैं। इस प्रकार जम्बूहीचके मेर सम्बन्धी सिद्धकृट दो सी हैं और पाँची मेर सम्बन्धी सिद्धकृटोंकी संख्या एक हजार हैं।

#### शेषास्त्वपरगाः ॥ २२ ॥

पूर्व सूत्रमें कही गई नदियोंसे होष अपी हुई नदियाँ पश्चिम समुद्रको

#### तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

[३|२३-२५

जाती हैं। अर्थात् गङ्गा और सिन्धुमें से किन्धु पश्चिम समुद्रको जाती है।यही क्रम आगे भी हैं।

#### नदियोंका परिवार-

# चतुर्दशनदीसहस्रपरिश्वा गङ्गासिन्ध्वादयो नदः ॥ २३ ॥

गङ्गा सिन्धु आदि निर्देशों चौदह हजार परिवार निर्देशोंसे सहित हैं।

यरापि वीसर्वे सूत्र गत 'सरिनसा-मध्यागः' इस बाक्यमें आये हुये सांग्त् शब्दसे इस सूत्रमें भी नदीका सम्बन्ध हो जाता क्योंकि यह निर्योका प्रकरण है फिर भी इस सूत्रमें 'नदाः' शब्दका श्रहण यह सुचित करता है कि आगे आगेकी युगठ निर्योके परिवासनिर्योक्ती संख्या पूर्व पृषेकी संख्यासे दूनी दूनी है।

यदि 'चतुर्दशनहीसहस्रपरिष्ठता नदाः' इतना ही सूत्र बनाते तो 'श्रनकराय विधिवों प्रतियेथो वा' इस निवनके ऋतुतार 'चेपास्त्वपरगाः इस सुत्रमें कथित पश्चिम समुद्रको जानेवाटी नदियोंका ही वहीं फहण होता । कौर 'चतुर्दशनदीसहस्रवरिष्ठता गङ्गादयो नवाः' एसा सूत्र करनेपर पूर्व समुद्रको- जानेवाटी निद्योंका ही प्रहण होता । अतः सब नदियोंको पहण करनेके लिये 'गङ्गास्त-श्वादयो' बाक्य सुत्रमे आवश्यक है ।

गंगा और सिन्धु निर्ध्योंकी परिवार निर्ध्यं चौदह चौदह हजार,रोहित बौर रोहितस्या निर्द्ध्योंकी परिवार निर्ध्यों अहाईस छाड़ाईस हजार, हरित और हरिकाम्ता निर्ध्योंकी परिवार निर्ध्यों छण्यन छप्पन हजार, सीता और सीवोदा निर्ध्योंके प्रत्येककी परिवार निर्ध्यों एक छास बारह हजार हैं। नारी और नरकाला, सुत्रश्रंकूछा और रूपकृष्ण, रक्ता और रफोदा निर्ध्योंके परिवार निर्ध्योंकी संख्या कससे हरित और हरिकान्ता, रोहित और रोहितास्या, गंगा और सिन्धु निर्ध्योंके परिवार निर्द्ध्योंकी संख्याके समान हैं।

भोगभूमिको निश्चोंने बस जीव नहीं होते हैं। जम्बूदीय सम्बन्धी मूल निर्देशी अठत्तर हैं। इनकी परिवार निर्देशीकी संख्या पस्त्रह लाख बारह हजार है। जम्बूदीयमें विभंग निर्देशी बारह हैं।

इस प्रकार पद्धमेश सम्बन्धी मुख बदियाँ तीन सी नब्ने हैं और इनकी परिवार निद्योंकी संख्या पचत्तर ठाळ साठ हजार है। त्रिभंग निद्योंकी संख्या साठ है।

#### भरत क्षेत्रका विस्तार-

भरतः पङ्विंशतिपञ्चयो बनशति बिस्तारः पट्चैकोनविंशतिमागाः यो बनस्य ॥ १४॥ भरत क्रेत्रका विस्तार पाँच सी अस्वीस योजन और एक योजनके उन्नीस भागोंमें से छह भाग है। ५२६ ई योजन विस्तार है।

#### आगेके पर्वत और क्षेत्रीका विस्तार—

## तद्दिगुणदिगुणविस्तारा वर्षधरवर्षा विदेहान्ताः ॥ २५ ॥

च्यागे आगेके पर्वत और क्षेत्रोंका विस्तार भरत क्षेत्रके विस्तारसे दूना दूना है। विक्रित यह कम विदेह क्षेत्र पर्यन्त ही है। विदेह क्षेत्रसे उत्तरके पर्वती और चेत्रीका विस्तार विदेह चेत्रके विस्तारसे आधा आधा होना गया है।

भरत क्षेत्र के विस्तारसे हिमवान् पर्वतका विस्तार दूना है । हिमदान् पर्वतके विस्तार-

www.kobatirth.org

से हैमबत क्षेत्रका विस्तार दूना है । यही कम विदेह क्षेत्र पर्यन्त है । विदेह क्षेत्रके विस्तार-से नीळ पर्वतका विस्तार द्याधा है, नीळ पर्वतके विस्तारसे रम्यक क्षेत्रका विस्तार आधा है । यह कम ऐरावत क्षेत्र पर्यन्त है ।

#### उत्तरा दक्षिणतुल्याः ॥ २६ ॥

उत्तरके क्षेत्र चौर पर्वतींका विस्तार दक्षिण ओरचे क्षेत्र और पर्वतींके विस्तारके समान है। चार्षात् रम्यक, हैरण्यवत और ऐरावत क्षेत्रींका विस्तार कमसे हरि, हैमबत और भरतस्रेत्रके विस्तारके समान है। नील, ठावम और शिखरो पर्वतींका विस्तार क्रमसे नियम, महाहिमवान और हिमबान पर्वतींक विस्तारके बरावर है।

#### भरत और ऐसबत क्षेत्रमें कातका परिवर्तन-

## भातेरावतयोर्द्वेद्धिहासौ पट्समयास्यामुत्सिपिण्यवसिपिमियाम् ॥ २७ ॥

भरत और ऐरावन क्षेत्रमें उत्सरिणी और अवसरिणी कालके छह समयों द्वारा जीवोंकी आयु, काय, सुख, आदिकी वृद्धि और हानि होती रहती है। क्षेत्रोंकी हानि हृद्धि नहीं होती। कोई आवार्य 'भरतेरावतयोः' गदमें पत्नी दिवचन न मानकर सप्तमोका द्विवचन मानते हैं। उनके मतसे भी बरसरिणी और अवसरिणी कालके द्वारा भरत और ऐरावत क्षेत्र-की वृद्धि और हानि नहीं होती किन्तु भरत और ऐरावत क्षेत्रमें रहनेवाले मनुर्योंकी आयु-उपभाग आदिकी वृद्धि और हानि होती है। उत्सर्पिणी कालमें आयु और उपभोग आदिकी वृद्धि और अवसरिणी कालमें हानि होती है।

प्रत्येक उत्सर्षिणी और अवसर्षिणीके छह छह भेद हैं। अवसर्षिणी कारुके छह भेद— १ सुदमसुषमा, २ सुपमा, ३ सुपमहुषमा, ४ दुःधमसुषमा, ५ दुःधमा, ६ व्यतिदुःधमा। उत्सर्षिणी कारुके छह भेद--१ व्यतिदुःषमा, २ दुषमा, ३ दुःधमसुपमा, ४ सुषमदुःधमा, १ सुपमा, ६ सुपमसुपमा।

चन्दि वर्तमानमें अवसरिणी कास होनेसे सूत्रमें अवसर्पिणीका महण पहिले होता

चाहिये लेकिन उत्सर्पिणी शब्दको अलग स्वरवाला होनेसे पहिले कहा है।

सुपमसुपमा चार कोड़ाकोड़ी सागर, सुपमा तीन कोड़ाकोड़ी सागर, सुपमहुप्पमा दो कोड़ाकोड़ी सागर, दुःपमसुपमा ज्याबीस हजार वर्ष कम एक कोड़ाकोड़ी सागर, दुःपमा इक्कीस हजार वर्ष और व्यतिद्वापमा इक्कीस हजार वर्षका है।

अध्सर्पिणीके प्रथम काठमें उत्तम भोगमूमिकी, द्वितीय काठमें मध्यम भोगमूमिकी और तृतीय काठमें अधन्य भागभूमिकी रचना होती हैं। तृतीय कालमें एत्यके आठवें भाग वाकी रहनेपर सोख्द कुळकर उत्पन्न होते हैं। पन्नह कुळकरोंकी मृत्यु वृतीय काठमें ही हो जाती है लेकिन सोख्दवें कुळकरकी बृत्यु चौंचे काठमें होती है।

प्रथम कुळकरकी आयु पल्यके दशम थाग प्रमाण है। क्योतिएक्न कल्पवृक्षीकी ज्योति क मन्द हो जातेके कारण चन्द्र और सूर्यके दर्शनसे मनुष्योंको सयभीत होनेपर प्रथम कुळकर उनके भयका निवारण करता है। द्वितीय कुळकरकी आयु पल्यके सौ सागोंसे से एक भाग प्रमाण है। द्वितीय कुळकरके समयमें तास्त्रोंको देखकर भी छोग इस्ते छाते हैं अतः वह उनके सयको दूर करता है। तृतीय कुळकरका आयु पल्यके हजार भागों में से एक माग प्रमाण है। यह सिंह, ज्याम आदि हिंसक जीवोंसे उत्पन्न भयका परिहार करता है। यहुई कुळकरकी आयु पल्यके दश हजार सागोंसे से एक भाग प्रमाण है। वह

িইট্ড

सिंह, ज्यात्र आदिके भयको निवारण करनेके छिये लाठी आदि रखना किलाना है। पाँचवे कुछकरकी आणु पत्यके छास्य भागोंमिं से एक भाग प्रमाण है । वह कल्पग्रक्षीं-की सीमाको बचन होरा नियत करता है क्योंकि उसके काटमें कल्पवृद्ध कम हो जाते हैं और फल भी कम स्थाते हैं। इसमें कुलकरकी काय, पहलके दश लाख भागोंमें से एक भाग प्रदाण है । वह गतम आदि चिन्होंसे करुपवृक्षोंकी सीमाको नियत करता है क्योंकि उसके कार्लमं करुपयुक्ष् बहुत कम रह जाते हैं। स्पीर फल भी अस्वरूप स्माते हैं। साववें गुलकरकी आय पत्यके करोड भागोंमें से एक भाग प्रमाण है। वह अस्तावं उपकरणोंका उपदेश और हाथी आदिपर सवारी करना सिखाता है। आठचें कुलकरकी आयु परुयके दश करीड़ भागों में से एक भाग प्रमाण है। वह सन्तानके दर्शनसे उत्पन्न भयको दूर करता है। नवम कुकुकरकी आयु परुवके सौ करोड़ भागोंमें से एक भाग प्रमाण हैं। वह सन्तानको आशोः बीद देन। सिखाता है । दशम कुलकरकी आयु पत्यके हजार करोड़ - भागों में से एक भाग प्रमाण है। यह बालकोंके रोने पर चन्द्रमा आदिके दर्शन सथा भ्रम्य क्रीड़ाके उपाय वत-लाता है । ग्यारहवें इ.ट.करकी आज परुवके इजार करोड़ भागों में से एक भाग प्रमाण है । उसके कारुमें युगर (पुरुष श्रीर स्त्री ) ऋपनी सन्तानके साथ कुछ दिन तक जीवित रहता है। बारहर्ये कुळकर की आब, परंबर्क स्थाव करोड़ भागोंमें से एक भाग अभाग है। वह जल का पार करने के लिये तीका आदि की रचना कराना सिखाता तथा पर्वत आदिपर चढ़ने और उतरनेके लिये सीढ़ी आदिको कनवानेका उपाय बताता है। उसके कारूमें यगल अपनी सन्तानके साथ बहुत काल तक जीवित रहता है। मेघोंके ऋत्य होनेके कारण वर्षी भी अल्प होती है। इस कररणसे छोटी छोटी निर्या और छोटे छोटे पर्वन भी हो जाते हैं। तेरहवें कुलकरकी आयु पत्यके दश छाद्य करोड़ भागींम से एक भाग प्रमाण है। वह जरत्यु (गर्भजन्मसे जराज प्राणियों के जरायु होती है) आदिके मरुको दुर करना सिखाता है । चौद्**हवें कुळकरकी** आयु पूर्व कोटि वर्ष प्रमाण **है** । यह सन्तानके नोभिनाल को काटना सिखाता है। उसके कालमें प्रचुर मेथ ऋथिक वर्षी करते हैं। बिना बोबे भाग्य पैदा होना है। वह धान्यको खानेका उपाय तथा अबश्य औषधि और क्र मध्य बुध्रोंका व्याग वतलाता है। पन्द्रवां कुलकर तीर्धकर होता है। सालहवां बुलकर उसका पुत्र चक गर्ती होता है। इन ोनिनोको आयु चौरासी छास्र पुरेकी होती है।

सुपमसुपमा नामक चौधे कारके आदिमे मनुष्य विदेह क्षेत्रके मनुष्यांके समान पांच सा धनुप केंचे होते हैं। इस कारमें तेईस तीर्धका दरान होते हैं आर मुक्त भी होतेहें। ग्यारह पत्रवर्ती, नय बलमद्र, तथ बासुदेव, तथ शित बासुदेव और खारह मद्र भी इस कार-में दरवन होते हैं। बासुदेवींके कारमें नव नारद भी उत्यन होते हैं तथा व करहां प्रिय होनेके कारण नरक जाते हैं। चौधे कारके अन्तमें मनुष्यींकी क्यायु एक सा बीस वर्ध और शरीरकी अंचाई सात हाय रह जाती हैं। दु:पमा नामक पश्चम कारके खादिमें मनुष्योंकी आयु एक सी बीस वर्ष श्रीर शरीर की केंचाई सात हाथ होती है। और अन्तमें आयु बीस वर्ष और शरीरकी केंचाई साई तीन हाथ रह जाती है

अतिहायमा नामक छठवें काउने आदिमें नतुष्योधी ऋषु यील वप होती हैं और ऋगतमें आयु सोलह वर्ष और कारीरकी ऊँचाई एक हाथ रह जाती हैं। छठवें कालके अन्तमें प्रख्य काठ जीता है। प्रख्य काठामें सरल, बिरस, तीएण, रूज, उरण, बिप और सारमेप कमसे सात सात दिन बरसते हैं। सम्पूर्ण आर्थ खण्डमें प्रख्य होने पर मतुष्यों के बहत्तर अुगल होप स्ह जाते हैं। चित्रान्मि निकस्त आती हैं। बराबर हो जाती हैं। इस

प्रकार दश कोइकोड़ी समरका अवसर्पिकी काल समाप्र होता है । इसके बाद दश कोड़ा-कोड़ो समरका उत्तरिको काल प्रारंभ होता है ।

हरसर्पिणीले खितहुएमा नामक प्रथम कालके खादिमें उनचास दिन पर्यन्त रूपातार क्षीरमेप बरसते हैं, पुन: अमृतमेध भी उतने ही दिन पर्यन्त बरसते हूँ। आदिमें मनुष्योंकी आयु सोल्ड वर्ष और अरीरकी ऊँचाई एक हाथ रहती है और अन्तमें आयु बीस वर्ष और स्टीरकी ऊँचाई साहे तीन हाथ हो जाती है। मेघोंके वरसनेसे प्रथिची कोमल हो जाती है। ओपपि, तक, गुल्म, नृण आदि रससहित हो जाते हैं। पूर्वोक युगल विजोंसे निकटकर सरस थान्य आदिके उपभागसे सहर्ष रहते हैं।

हुआ। नामक द्वितीय कालके आदिमें मतुष्योंकी बायु बीस वर्ष और श्वरीरकी कँचाई साथे तीन हाथ होती है। द्वितीय कालमें एक हजार वर्ष श्रेष रहने पर चौदह कुळकर उसम होते हैं। ये कुळकर अवसर्पिणी कालक पश्चम कालके राजाओंकी तरह होते हैं। तेरह कुळकर हितीय कालमें ही उसम होते हैं और मस्ते भी द्वितीय कालमें ही है। लेकिन चौदहवाँ कुळकर उसम तो द्वितीय कालमें ही है। चौदहवें कुळकर असम तो द्वितीय कालमें हो तो दिना है और सस्ते भी द्वितीय कालमें हो है। चौदहवें कुळकरका पुत्र तीयकर होता है और तीर्थंकरका पुत्र विश्वम होता है और तीर्थंकरका पुत्र चक्कवर्ती होता है। इन दोनोंकी उस्पत्ति तीसरे कालमें होती है।

हुप्यसुपमा नामक तृतीय कालके चादिमें महुद्योंकी आयु एक सौ बीस वर्ष और शरीरकी ऊँचाई सात हाय होती हैं। और अग्तमें आयु कोटिपूर्व वर्ष और शरीरकी ऊँचाई सवा शैंच सौ धनुष प्रमाण होती हैं। इस कालनें शलाकापुरूप उत्पन्न होते हैं।

सुषमदुषमा नामक चौषे कालमें जचन्य मोरामूमिकी एचना, सुषमा नामक पछम कालमें मध्यम भोगभूमिकी रचना और सुषमसुषमा नामक छठे कालमें उत्तम भोगभूमिकी रचना होती है।

चौथे, पाँचवें और छठवें कालमें एक भी हैंति नहीं होती है। ज्योतिरह करूपहुम्मीके प्रकाशसे रातिद्वनमा विभाग भी नहीं होता है। मेपपूर्ण, झांरवाधा, जप्पवाधा, कृप्सगवाधा आदि कभी नहीं हांती है। इस प्रकार दशकोहाकोड़ी सागरका उत्सर्धिणीकाल समाप्त हो जाज है। दुनः अवसर्धिणी काल आता है। इस प्रकार अवसर्धिणी और उत्सर्धिणी काल आता है। इस प्रकार अवसर्धिणी और उत्सर्धिणी काल आता है। इस प्रकार अवसर्धिणी और उत्सर्धिणी काल आता है। इस प्रकार अवसर्धिणी के दश कोहाकोड़ी सागर इस प्रकार वीस कोहाकोड़ी सागर हा भागभूमिक माल अवसर्धिणी के दश के स्वाकोड़ी सागर इस प्रकार वीस कोहाकोड़ी सागर है। भागभूमिक माल प्रचार से कि स्वाक्त अवसर्धिणी है। सर्व कल्प होता है। एक कल्प में भोगभूमिका काल अधारह कोहाकोड़ी सागर है। भोगभूमिक माल प्रचार स्वानि, भय, विपाद, काम ब्राहिस रहित होते हैं। उत्तको इप्रविचाण और अनिप्रसंगा नहीं होता। आयुक्त अन्तमें जभाई लेनेसे पुरुषकी और छीकर्स सीकी मृत्यु हो जाती है। यहां नपुंसक नहीं होते हैं। सब मृत्यु प्रमुक्त व्यर्ट वाल चरने वाल और समान आव्याल होते हैं।

## स्रम्य भूमियोका वर्णन--

## ताभ्यामपरा भृषयोऽवस्थिताः ॥ २= ॥

भरत और ऐरायत क्षेत्रको छोड़कर अन्य भूमियां सदा अवस्थित रहती हैं। उनमें कालका परिवर्तन नहीं होता। हैमवत, हरि और देवकुरुमें कममें अवसर्पिणी कालके तृतीय, द्विनीय और प्रथम कालकी सत्ता रहती है। इसी प्रकार हैरण्यवत, रम्यक और उत्तर कुरुमें भी कालकी अवस्थिति समझना चाहिये: ३९४ तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

शिर्थ-३२

# हैमवत भ्रादि क्षेत्रोंमें असुका वर्णन—

# एकद्वित्रिपल्योपमस्थितयो हैमवतकहारिवर्षकदैवकुरवकाः ॥ २९ ॥

हंभवत, हारक्षेत्र तथा देवकुरुमें उत्पन्न होनेवाले आणियोंकी आयु ऋमशः एक पत्य, दो पत्य और तीन पत्यकी है। शारीरकी अंचाई समशः दो हजार धनुष, चार हजार धनुष और छह हजार धनुष है। भोजन समशः एक दिन वाद, दो दिन वाद तथा तीन दिन चाद करते हैं। शारीरका रंग समामें नील ऋमछके समान, कुन्द पुष्पके समान और कांचन वर्ण होता है।

उत्तरके चेत्रोंमें आयुक्तां व्यवस्था---

#### तथोत्तराः ॥ ३० ॥

उत्तरके क्षेत्रोंके निवासियोंकी स्वायु दक्षिण क्षेत्रोंके निवासियोंके समान ही है। अर्थात् हैरण्यवत्रस्थक क्षेत्र तथा उत्तर कुरुमें उत्पन्न होनेवाले माणियोंकी आयु कमशः एक, दो और तीन पल्यकी है।

विदेह क्षेत्रमें स्मायुकी व्यवस्था—

# विदेहेषु संख्येयकालाः 🕧 ३१ ॥

धिदेह क्षेत्रकें संख्यातवर्षकी आयु होती हैं। प्रत्येक मेरुसम्बन्धी पांच पूर्वविदेह स्रोत पांच अपर विदेह होते हैं। इन दोनों विदेहींका महाविदेह कहते हैं। विदेहमें उत्कृष्ट आयु पूर्वकोटि वर्ष और जपन्य सायु स्नन्तर्मृहर्त है।

विदेहमें सदा हुपमसुपमा काल रहता है। मनुष्योंके बरीरकी ऊँचाई पाँच सी

धनुष है । वहाँके मनुष्य प्रतिदिन भोजन करते हैं ।

सत्तर त्यास करोड़ और क्रपन हजार करोड़ वर्षीके अमृहका ताम एक पूर्व है। अर्थान् ७०५६००००००० वर्षका पूर्व होता है।

मरत चेचका दूसरी नरहसे विस्तारवर्णन-

# भरतस्य विष्कम्मो जम्बृद्धीयस्य नवतिश्चतभागः ॥ ३२ ॥

भरतक्षेत्रका विस्तार जम्बुःशिके एक सी नव्वेवाँ भाग है। व्यर्थात् जम्बुद्धीपके

एक सौ नन्त्रे भाग करने पर एक मांग भरत क्षेत्रका विस्तार है।

लम्बू ही वके अन्तमें एक वेदी है उसका विस्तार कम्बूद्वीयके विस्तारमें ही सिम्मिहित है। इसी प्रकार सभी द्वीयोंकी देदियोंका विस्तार द्वीयोंक विस्तारके अन्तर्गत ही है। उत्तय समुद्रके मध्यमें चारों दिशाओं में पाताल नाम वाले अवस्थानकार चार वहवानका है जो एक लाख बोजन गहरे, मध्यमें एक लास योजन विस्तारशुक्त और मुख तथा मूल में दश हजार योजन विस्तारवाले हैं। चारों विदिशाओं में चार अन्न बीट सुख तथा मूलमें विस्तार एक हजार योजन, मध्यमें विस्तार दश हजार योजन और सुख तथा मूलमें विस्तार एक हजार योजन है। इन आठ वड्यानकों के चाठ अन्तरालों में से सर्वेक अन्तरालमें यंक्तिये स्थित एक सी पचचीस बादय हैं जिनकी महराई एक हजार योजन, मध्य में विस्तार एक हजार योजन और मुस्त स्था मूलमें याँच सी योजन विस्तार है। इस प्रकार 리우리

344

वड़वानलोंकी संख्या एक हजार चाठ है। इन वड़वानलोंक अन्तराखों भी छोटे छोटे बहुत से बहुवानल है। मरदेक बड़वानलक तीन भाग है। नीचेके भागमें वायु, मध्य भागमें वायु और जल, चार उपरांक भागमें केवल जल रहता है। जब वायु धीरे धीरे नीचेके भागते उपरांक अगरों चड़ती है तो मध्यम भागका जल बायुमे प्रेरित होनेके कारण उपरांक चड़ता है। इस प्रकार बड़वालका जल समुद्रमें मिलनेके कारण समुद्रका जल तटके जगर आ जाता है। पुनः जब बायु धीरे धीरे नीचेको चली जाती है तम समुद्रका जल भी घट जाता है।

लवण समुद्रमें हो बेला (तट) है कान्य समुद्रोमें नहीं। अन्य समुद्रोमें वहवानल सी नहीं हैं क्योंकि सब समुद्र एक हजार योजन गहरे हैं। लवण समुद्रका ही जल उन्नत है अन्य समुद्रोंका जल सम ( बराबर ) है।

छवणसमुद्रके जलका स्वादं नमककै समान, वास्त्रीसमुद्रके जलका स्वादं मिदिरा के समान, श्रीरं समुद्रके जलका स्वादं दूशके समान, धृतोदं समुद्रके जलका स्वादं घृतके समान, कालादं, पुण्कर और स्वयम्भूरमण समुद्रके जलका स्वादं जलके समान और ध्वस्य समुद्रोंके जलका स्वादं इक्षुरसके समान है।

स्वण, कांद्रोद और स्वयंभूरमण समुद्रमें ही जलकर जीव होते हैं, क्रम्य समुद्रोमें नहीं । खक्ण समुद्रमें नदियोंके अवेश द्वारोंमें मस्योंका शरीर नो योजन और समुद्रके मध्यमें नदियोंके अवेश द्वारों में सस्योंके शरीर नो वाजन और समुद्रके मध्यमें छत्तीस योजन है । स्वयंभूरमण समुद्रके तटपर एहनेवाली महालियोंके शरीरका विस्तार पांच सौ योजन हो । स्वयंभूरमण समुद्रके तटपर एहनेवाली महालियोंके शरीरका विस्तार पांच सौ योजन और समुद्रके मध्यमें एक हजार योजन है । खब्प, कालोह और पुष्कद्रवर समुद्रमें ही नदियोंके प्रवेशद्वार हैं, अन्य समुद्रमें नहीं हैं । अन्य समुद्रों की वेदियों चित्ति के समान हैं ।

# धातकीसण्ड द्वीपका वर्णन— द्विर्धातकीखण्डे ॥ ३३ ॥

धातकीसण्ड द्वीपमें क्षेत्र, पर्वन श्रादि की संख्या ध्यादि समस्त **यातें** जम्यूद्वीप से दुनी दुनी हैं।

धातकी लण्ड हीपकी दक्षिण दिशामें दक्षिणसे उत्तर तक लम्बा इत्वाकार नामक पर्वत है जो लक्षण और कालोइ समुद्रकी वेदियोंको स्पर्श करता है। और उत्तर दिशामें भी इसी तरहका दूसरा इत्याकार नामक पर्वत है। प्रत्येक पर्यत चार लाख कोजन लम्ब है। रोनों इत्याकार पर्वतीय धातकीलण्डकों हो भाग हो गये हैं एक पूर्व धातकीलण्ड और दूसरा अपर धातकीलण्ड और प्रत्येक भागके मध्यमें पक एक मेरु है। पूर्वदिकामें पूर्वमेरु और पश्चिम दिशामें अपरमेरु है। प्रत्येक भागके मध्यमें परतथादि सावक्षण और दिशामें पूर्वमेरु और पश्चिम दिशामें अपरमेरु है। प्रत्येक मेरु सम्बन्धी भरतथादि सावक्षण अपरिद्रमान् चाहि छह पर्वत हैं। इस प्रकार धातकीलण्डमें क्षेत्र और एवंतोंकी संस्था जम्बू द्वीपसे दूनी है। जम्बू द्वीपमें हिमवान् आदि पर्वतीका जो विस्तार है उसमें दूना विस्तार धातकोलण्डके हिमबान् आदि पर्वतीका जो विस्तार है उसमें दूना विस्तार धातकोलण्डके हिमबान् आदि पर्वतीका के स्थान है। इसी तरह विजयाद पर्वत और इत्तवेदाल्य पर्वतीकों संस्था भी बम्बू ईपिक समान है। इसी तरह विजयाद पर्वत और इत्तवेदाल्य पर्वतीकों संस्था भी बम्बू ईपिक समान है। प्रतिकित्व हिमबान् आदि पर्वत चक्रके आरे के समान हैं और क्षेत्र आरोंके ब्रिट्रके आकारके हैं।

३९६ तस्त्रार्थवृत्ति हिन्दी-सार

3148-44

# पुष्करद्वीपका वर्णन— पुष्करार्धे च ॥ ३४ ॥

पुष्पर द्वीपके चर्छभाग में भी सब रचना जम्बूद्वीपसे दूनी हूं ।

यातकीखण्ड हीपके समान पुक्तराधमें भी दक्षिणतं उत्तर तक लस्ये और आठ स्थाल योजन विस्तृत दो इध्वाकार पर्वत हैं। इस कारण पुष्कराद्धं हे तो भाग हो गये हैं। तेजों भागोंमें तो मेर पर्वत हैं एक पूर्वमेड और दूसरा अपरमेड। अस्वेक मेडसन्बन्धी मरत आदि सात क्षेत्र और हिमबान आदि झह पर्वत हैं। पुष्कराधं हीपने सारी रचना धातकीखण्ड द्वीपके समान ही है। विश्वेषता यह है कि पुन्कराधं के हिमबान आदि पर्वतीका थिसार धातकीखण्ड हिमबान आदि पर्वतीके विस्तार दूना हैं। पुन्करद्वीपके सध्यमें गोलाकार मातुर्यानर पर्वत हैं खता इस पर्वतं के विस्तार होने के कारण इसका नाम पुरुकराह्ये पड़ा। आये पुन्कर द्वीपमें ही-मनुष्य हैं अतः पुन्कराद्धं का ही वर्णन यहाँ किया गया है।

#### मनुष्य क्षेत्रकी सोमा—

#### प्राङ्गातुरोत्तरान्धतुष्याः ॥ ३५ ॥

मानुषोत्तर पर्वतके पहिले ही मतुष्य होते हैं, आगे नहीं । मानुपोत्तर पर्वतके बाहर विद्यापर और ऋदिभाग सुनि मी नहीं जाते हैं । मनुष्य क्षेत्रके जस भी बाहर नहीं जाते हैं । पुण्यरार्द्धकी नदियों भी मानुषात्तरके बाहर नहीं बहुती हैं ।

जब महुष्य श्रेत्रके बाहर मृत कोई विश्वेष्ट या देव महुष्यक्षेत्रमें आता है ते महुष्यक्ष्यामें आता है ते महुष्यक्ष्यामुर्वे नाम कर्मका उदय होनेसे मानुषोत्तरके बाहर मी उसकी उपचारते मानुष्य कह सकते हैं। इण्ड, कथाट, प्रतर और लोकपूरण समुद्रातक समय भी मानुषोत्तरने बाहर महुष्य जाता है।

### मतुष्योंकं भेद— आर्था स्लेच्छाश्च ॥ ३६ ॥

मनुष्येकि हो भेद हैं-आर्य और म्लेच्छ ।

जो गुणींस सहित हो स्रथया गुणवान होग जिनकी सेवा वर्रे उन्हें आर्थ कहते हैं। जो निर्लाजनापूर्वक पाहे जी क्षक्र बोहते हैं वे स्टेच्छ हैं।

आयोंके हो भेद हैं — ऋद्विमात आर्थ और ऋद्विरहित आर्थ। ऋद्विमात आर्थोंक ऋद्वियोंके भेदसे आठ भेद हैं। आठ ऋद्वियोंके नाम—बुद्धि, किया, विकिया, वप, वस, औषक, रस और क्षेत्र।

बुद्धि ऋदिप्राप्त आर्थीके अठारह भेद हैं। १ अवधिकानी २ मनः पर्यवकानी ३ केवलकानी, ४ बीजबुद्धिवाले, ५ कोछबुद्धिवाले, ६ सिम्भन्नभ्रोत्री, ७ पदानुसारी, ८ दूरसे स्पत्र करतेमें समर्थ, १० दूरसे गांध महण करतेमें समर्थ, १० दूरसे गांध महण करतेमें समर्थ, १० दूरसे गांध महण करतेमें समर्थ, १० दूरसे तांध महण करतेमें समर्थ, १३ दूरसे तुनतेमें समर्थ, १२ दूरसे विलेक काता, १८ चीदह पूर्वक काता, १५ चाठ महा निमित्तीके जाननेवाले, १६ प्रत्येक बुद्ध, १७ बाद विवाद करते वाले और १८ ब्रह्मभ्रमण। एक बीजाध्यरके कातसे समरत शाखका ज्ञान हो जानेको बीजबुद्धि कहते हैं। धान्यस्थारमें संगृहीत विविध धान्योको नरह जिस बुद्धिमें सुने हुये वर्ण आदिका बद्धत कालनक विनादा नहीं होता है वह कोछबुद्धि है।

#### e186]

#### ततीय अध्याव

350

किया ऋति दो प्रकारकी है—अंधाहिधारणस्य और खाकाशगामित्व। जंधाहि-भारणत्वके नौ भेद हैं---

१ जंघाचारणस्य-भूमिसे चार अंगुल ऊपर आकाशमें नमन करना ।

२ श्रेणिय।रणत्व—विद्याधरीकी श्रेणिपर्यन्त आक्राहामे गमन करना ।

३ चम्निशिसाचारणत्य—अग्निकी ज्वालाके ऊपर गमन करना ।

८ जरुपारणस्य—जरुको चिना छुए जरुधर गमन करना ।

५ पत्रचारणत्व--पत्तेको त्रिना छुए पत्तेपर गमन करना।

६ फलचारणस्य—फलको बिना खुए फलपर गथन करना ।

७ पुष्पचारणस्य—पुष्पको बिना छुए पुष्पपर गमन करना ।

८ बीजचारणस्य -बीजको थिना छुए बीजपर् गमन करना ।

५ तन्द्रचारणस्य—तन्तुको निना छए तन्तुपर गमन करना ।

पैरोंके उरक्षेपण और निचेषण (उठाना और रखना) के बिना आकाशमें गमन करना, पर्यञ्कासनसे आकाशमें गमन करना, 'ऊपरको स्थित होकर आकाशमें गमन करना, अधवा सामान्यसूपरे बैठकर चाकाशमें गमन करना आकाशगामिस्य है ।

चिपमा आदिक मेरसे विकिया ऋदि अनेक प्रकारकी है।

अणिमा—शरीरको सूद्म यता हेना अथवा (क्सस्तनार ) में भी प्रदेश करके चक्रवर्तीके परिवारकी विश्वतिको बना हेना अणिमा है।

महिमा—शरीरको बड़ा बना छेना महिमा है।

रुचिमा—शरीरको छोटा बना लेना रुचिमा है।

यरिमा—शरीरको मारी बना छना गरिमा है।

प्राप्ति—भूमिपर रहते हुए भी अङ्गुल्कि अप भागसे मेरुकी क्षित्वर, चन्द्र, सूर्य आदिको स्वर्ग करनेको क्ष्मिक नाम प्राप्ति ऋदि है।

शकाष्य —जलमं भूमिकी तरह चलता और भूमियर जलको तरह गमन करनः, अथया जाति, किया, गुण, द्रव्य, सैन्य आदिका बनाना प्राकास्य है।

्ईशिल्य—तीन छोकये प्रभुत्यको पानाईशिल्य है।

वशित्व-सम्पूर्ण माणियाँको वशमें करनेकी शक्तिका नाम विशय है।

अप्रतीचात—पर्यंत पर भी आकाशकी तरह गमन करना, अनेक रूपोंका उनान। स्वप्रतीचात है।

कामरूपित्व—मूर्त और अमूर्त अनेक आकारींका बनाना कामरूपित्व है :

अन्तर्धान – रूपको अट्ट बना हेना ।

तप ऋदिके सात भेद हैं—ि योरतप, २ महातप, ३ अमनप, ४ दीमतप, ५ तप्रतप, ६ वारमणश्रद्भवारिता स्रोद ७ पोरअसहस्यता ।

बोरतप--सिंह, त्याप्र, जीता, स्वापद आदि हुष्ट्रप्राणियोंसे युक्त निरिक्ट्रास आदि स्वानोंमें और भयानक रमशानोंमें तीत्र स्वातप, शीत आदिकी बाधा होनेपर भी जोर उपसर्गाका सहना बोरतप हैं।

सहावये—पह, सास, छह मास और एक वर्षका उपवास करना महात्व है। एक वर्षके उपवास करना महात्व है। एक वर्षके उपवास करना पारणा होती है और केंबळझान भी हो जाता है। इसछिये एक वर्षसे श्रीक उपवास नहीं होता है।

उप्रतप--पद्धमीको, अष्टमीको और चतुर्दशीको उपयास करना और दो या तीन बार आहार न मिलने पर तीन, चार अथवा यीन उपयास करना उप्रतप है।

दीप्रतप---शरीरसे वारह सूर्यो जैसी कान्तिका निकलना दीप्रतप है।

ततवप—तपे हुये ठोइपिण्ड पर गिरी हुई जरुकी यूँ दकी तरह बाहार वहण करते हो आहारका पता न रुगना अर्थीत् बाहारका पच जाना ततवप है।

पोरगुणत्रक्षवारिता –सिंह, व्याम आदि कूर प्राणियोंसे सेवित होना चोरगुण-त्रक्षचारिता है।

चोरपराक्रमत।—मुनियौंको देखकर भृत, प्रेत, राज्ञस, शाकिनी आदिका हर जाना घोरपराक्रमता है।

वरुऋद्भिके तीन भेद हैं —मनोवल, वचनवरु खीर कायवरु ।

मनोबल – अन्तर्मुहूर्तमें सम्पूर्ण शुक्को चिन्तन करनेकी सामर्थाका नाम मनोबल है । चचनबल-अन्तर्मुहूर्तमें सम्पूर्ण शुक्को पाठ करनेकी झक्तिका नाम चचनबल है ।

कायबरू—एक मात, बार मास, छह मास और एक वर्ष तक भी कार्यास्तर्ग करनेकी रुक्ति होना खंख्या अहुँ ठीके अग्रभागसे तीनों लोकोंको उठाकर दूसरी जगह रखनेकी सामध्येका होना कायबल है।

च्येपधऋदि आठ प्रकारकी है। जिन मुनियोंकी निम्न आठो बातोंके हास धाणियोंक रोग नष्ट हो जाते हैं वे मुनि ओपधऋदिके घारो होते हैं।

र विद् ( गरू ) लेपन, २ सर्रका एकदेश छूना, ३ ध्यवन्य आहारका स्वर्श, ४ सम्पूर्ण अङ्गोंके महका स्वर्श, ५ निष्टोचनका स्वर्श, ६ दत्त, केश, नख, सूत्र व्यादिका सर्वा अङ्गात्रष्टिते अवस्रोकन और ८ क्रपसे दाँतीका दिसाना ।

रत ऋष्टिके छह भेद हैं—१ आस्थिय-किसी हृष्टिगत प्राणीको 'सर जाओ' ऐसा कहतेपर उस प्राणीका तत्कृण ही मरण हो ताय—इस प्रकारकी सामर्थ्यका नाम आस्यिका अध्या बारियप है।

- २ दृष्टिविप किसी कुद्ध सुनिके ह्रारा किसी प्राणीके देखे जानेपर उस प्राणीका उसी समय भरण हो जाय इस प्रकारकी सामर्थ्यका नाम दृष्टिविप हैं।
- ६ श्रीरकाबी—नीरस भोजन भी जिन मुनियोंके हाथमें आनेपर श्लीरके समान स्वादयुक्त हो जाता है, अथवा जिनके वचन श्लीरक समान संबोध देनेवाले होते हैं वे श्लीरकावी कहलाते हैं।
- ४ मध्यास्त्रायो—नीरस भोजन भी जिन गुनियोंके हाधमें आनेषर मधुके स्वादको देनेयाका हो जाता है और जिनके वचन ब्राताओंको मधुके समान करते हैं वे मुनि मध्यास्त्रायी हैं।
- सर्पिरास्त्रावी—नीरस माजन भी जिनके हाथसे आनेपर पृतके स्वाद्युक्त है। जात,
   और जिनके यथन ब्रांताओंको पृतके स्वाद जैसे लगते हैं वे मुनि सर्पिएसायों हैं।
- ६ व्यमुतास्त्रायो—जिनके हस्तगत भोजन अमृतके समान हो जाता है और जिनके यचन अमृत जैसे छाते हैं वे सुनि अमृतासाधी हैं।

क्षेत्र कृद्धिके दो भेद हैं। अक्षोणमहानसऋद्धि और अक्षोणआरुक्ऋद्धि ।

किसी मुनिको किसी घरमें मोजन करनेपर उस घरमें चक्रवर्तीके परिवारको भोजन करनेपर भी अन्तकी कमी न दोनेकी सामध्येका नाम अश्लीण महानस ऋदि है। ३१३६ ी

#### तृतीय अध्यायः

३५५

किसी मुनिको किसी मन्दिरमें निवास करनेपर उस स्थानमें समस्त देव, मनुष्य आर तिर्वश्लोको परस्पर बाधा रहित निषास करनेको ग्रक्तिका नाम अक्षीणालय ऋदि है।

अर्खिरहित आर्थोंके पाँच भेद हैं— १ सम्यक्तार्थ, २ चारित्रार्थ, ३ कर्मार्थ, ४ जास्यार्थ और ५ क्रोत्रार्थ ।

व्रदरहित सम्यग्द्रश्चे सम्यक्त्वार्य हैं । चारित्रको पालने वाले यति चारित्रार्य है ।

कर्मार्यों के तीन भेद हैं--सावध कर्मार्य, ऋल्पसावदा कर्मार्य और असावदाकर्मार्य । सावत कर्मार्यके छड भेद हैं-असि, मसि,कृषि,विद्या, शिल्प और वाणिज्यकर्मार्य ।

तल्यार, धनुषु , वाण, ह्यरी, गदा, आदि नाना प्रकारके आयुधी को चलानेमें पतर असि कमीर्य हैं। आयब्यय आदि लिखने वाले अर्थात् मुनीम या क्लर्क मसिकमीर्थ हैं। खेती करने वाले कृषि कमीर्थ हैं । गणित आदि बहुचर कलाओं में प्रवीण विद्या कर्मार्थ हैं । निर्णेजक नाई। आदि शिल्प कर्मार्थ हैं। धान्य, कपास,चन्दन, मुक्जे आदि पहाथी के ज्यापार को करने बाले वाणिज्यकर्मार्य हैं।

श्रायक अल्प सावश कर्माय होते हैं और मुनि असावश कर्मार्थ हैं।

इश्वाकु आदि वंशमें उत्पन्न होने याल जात्यार्य कहलाते हैं । भूपमनाथ भगवान्कं कुछमें उराज होनेवाले इस्तायुन्दंशी, भरतके पुत्र अर्ककीर्तिके कुलमें उत्पन्न होनेवाले सूर्यवंशी. बाहुबलिके पुत्र सोमयशके • इलमें कपन्न होनेवाल संमवशी, सामप्रम बेयांसके कुलमें उत्पन्न होनेवाले ऋहवशी, अकम्पन महाराज-के कुलमें उत्पन्न होनेवाले नाधवंशी, हरिकान्त राजाके कुलमें उत्पन्न होनेवाले हरिबंधी. बटराजाके कुछमें उत्पन्न होनेवाले यादव, कारयप राजाके कुछमें उत्पन्न होनेवाले उपयोगी वहरूति हैं।

कींशल, गुजरात, सीराष्ट्र, मालब, कारबीर आदि देशोंमें उपन होनेवाल क्षेत्रार्थ कहराते हैं।

रंत्रच्छ दो प्रकारके होते हैं--अन्तर्हापज और कर्मभूमिल।

लबण समुद्रमें ह्याओं दिशाओंमें आठ द्वाप हैं। इन द्वीपीके अन्तराक्षमें भी ब्याट डीप हैं। हिमकान पर्यतके दोनों पारवींमें दो हीप हैं। शिखरी पर्यतके दोनों पारवींमें दो हीप हैं। ऋौर दोनों विजयादुर्ध पर्वतोंके दोनों पारवीमें चार होप हैं। इस प्रकार स्वया समुद्रमें चौबीस द्वीप हैं, इनको क्रुभोगभूमि कहते हैं।

चारों दिशाओं में जो चार द्वीय हैं ये समुद्र की चेदीसे पाँच सी बोजनकी दरी पर हैं । इनका दिस्तार सो योजन हैं । भारों विदिशाओं के चार ट्रीप और अन्तराहके आठ दीप समुद्रकी बेटीसे साढ़ पाँच सौ योजनकी दुरी पर हैं उनका विस्तार पचास योजन है। पर्वतीके अन्तमें जो भाठ द्वीप हैं वें समुद्रकी वेदीसे छह सी योजनकी दूरी पर हैं। इनका विस्तार परचीस योजन है।

पूर्वदिशाके द्वीपसे एक पेर बाले सनुष्य होते हैं । दक्षिण दिशाके द्वीपमें सनुष्य शृह (सींग) सहित होते हैं। पश्चिम दिशाक द्वीपमें पूँछवाटे मतुष्य होते हैं। उत्तर दिशाके द्वीपमें गूँ गे मनुष्य होते हैं। आग्नेय दिशामें शहा (स्वरहा ) के समान कान बाले और नैकेट्य दिशामें शक्करीके समान कानवारे मतुष्य होते हैं। बायञ्य दिशामें मतुष्योंके करन इतने बढ़े होते हैं कि वे उनको छोड़ सकते हैं। एशान दिशामें पन्त्यों के लम्बे कान वाले मनुष्य होते हैं ।

www.kobatirth.org

िहाहेट

पूर्व और आन्त्रेयके अन्तराक्रमें ऋष्वके समान मुखबाल आन्त्रेयऔर दक्षिणके खन्तराक्र में सिंहक समान मुखबाटे,दक्षिण खोर नेर्म्हरपके अन्तराक्रमें भण्ण-कुत्तेके समान मुखबाटे,दिक्षण खोर ( उस्क् ) के समान मुखबाटे, पश्चिम खोर वाधक्यके अन्तराक्रमें शुकरके समान मुखबाटे,वाधक्य और उत्तरके अन्तराक्रमें शुकरके समान मुखबाटे,वाधक्य और उत्तरके अन्तराक्रमें श्वामके समान मुखबाटे,वाधक्य स्वामक खोर विशामके अन्तराक्रमें कार्कक समाम मुखबाटे बीर पंशामक खोर पूर्वके अन्तराह में कृष ( वस्त्र )के समाम मुखबाटे महुख होते हैं ।

हिसबान् पर्यतके पूर्व पार्वमें मछ्छीके समान सुखबाल बीर पश्चिम पार्वमें काल सुखबाल, शिखरी पर्वतक पूर्व पार्वमें मेथके समान मुखबाल और पश्चिम पार्वमें विद्युतक, दक्षिणदिशाके विजयाद्धके पूर्व पार्वमें गायके समान मुखबाल और पश्चिम पार्वमें मेपके समान मुख्याले खाँर अत्तरिक्शामें विजयाद्धके पूर्व पार्वमें हाधीके समान मुख्याले खाँर पश्चिम पार्वमें दुर्पणके समान मुख्याले मनुष्य होते हैं।

एक पैरवाले सनुष्य मिट्टी खाते हैं और गुड़ाश्रोमें रहते हैं। अन्य मनुष्य बृक्षोंके नीचे रहते हैं और फल-पुष्य खाते हैं। इनकी आयु एक पल्य और दारीरकी कँचाई दो

हजार धनुष है।

उक्त चौबोस ट्रीप ख्यणससुद्रके भीतर हैं। इसी प्रकार ख्यणससुद्रके बाहर भी चोजीस ट्रीप हैं। ख्यण ससुद्रके कालोदससुद्रसम्बन्धी भी अबतालीस द्वीप हैं। सब मिलाकर छन्यावये स्टेन्स्ट ट्रीप होते हैं। ये सब द्वीप खलसे एक योजन उत्पर हैं। इन द्वीपोमें उत्पन्न होतेयार्ट मनुष्य अन्तर्द्वीपन स्टेन्स्ट कहलते हैं।

पुलिन्द, शवर, ययन, सस, वर्षर आदि कर्मभूमिज म्लेन्ड हैं ।

# कर्म भूमियांका वर्णन---

# भरतेरावतविदेहाः कर्मभूमयो ऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुम्यः ॥ ३७ ॥

पॉच भरत, पॉच ऐराक्षत खौर देवकुर एवं उत्तर कुसको द्वोवकर पॉच विदेह-इस प्रकार परदह कसीस्मियों हैं।

इसके अतिरित भूमियाँ भोगभूमि हो हैं किन्तु अन्तर्श्रीवीभें करप्रमूस नहीं होते। भोगभूमिके सब ममुख्य मरकर देव ही होते हैं। किसी आधार्यका ऐसा मत है कि चार अन्तर्श्रीय हैं वे कर्मभूभिके समीप हैं अतः उनमें उत्पन्न होते बाले मनुष्य चारी मतियोंने जा सकते हैं।

मानुयोत्तर पर्यतके आगे और स्वयम्भूरमण द्वीपके मध्यमें स्थित स्वयंत्रम पर्यतके पहिले जितने द्वीप हैं उन सबमें एकेन्द्रिम और पक्केन्द्रिय जीव ही होते हैं। वे द्वीप क्रुमोगभूमि कहळते हैं। इममें असंख्यात वर्षकी आयुवाले और एक कोस ऊँचे प्रवेचित्रय तियंद्र ही होते हैं, मनुख्य नहीं। इनके आदिके चार गुणधान ही हो सकते हैं।

मानुयोत्तर पर्वत सब्बर् सौ इझीस योजन ऊँचा है, और चार सौ तीस बोजन भूमिके अन्दर हैं, मूटमें एक सो बाईस योजन,भध्यमें सात सौ तेतीस बोजन, उपर-चार सौ चौधीस योजन विस्तृ(याला है। मानुयोत्तरके उत्तर चारों दिशाओंमें चार कैस्थालय हैं।

सर्वोर्धसिद्धिको देनेवाला उस्कृष्ट शुप्तकर्भ और सातर्वे नरकमें ले जानेकाला उत्कृष्ट अशुभ कर्म यहीं पर किया जाता है। तथा असि, ससि, कृषि, वाणिज्य छादि कर्म यहीं पर सहय ]

#### तृतीय अध्याय

808

किया जाता है इसलिये इनको कर्मभूमि कहते हैं । यदापि सम्पूर्ण जगतमें ही कर्म किया जाता है किन्तु उरहष्ट शुभ और अशुभ कर्मका आश्रय होनेसे इनको ही कर्मभूमि कहा गया है ।

स्वयन्त्रभ पर्वतसे आगे छे।कने अन्त तक जो निर्म्नच हैं उनके पाँच गुणस्थान हो सकते हैं। उनकी आगु एक पूर्वकोटिनी है। वहाँ के मस्त्य सातवें नरकमें छे जाने वाले पापका बन्ध करते हैं। कोई कोई भट्टियर जीव सर्वा खादिके हेतुभूत पुण्यका भी उपार्जन करते हैं। इसटिय आधा स्वयंभूतमण द्वीप, पूरा स्वयंभूतमण समुद्र और समुद्रके बाहर पारों कोने कर्मभूषि बहुद्याते हैं।

## मनुष्योकी आयुका वर्णन—

# नृस्थिती परावरे त्रिपल्योषमान्तर्मुहुर्ते ।। ३≈ ॥

मतुःशैकी जरूष्ट आयु तीन पल्य और जयन्य आयु अन्तर्मुह्तं हैं। पल्यके तीन भेद हैं—स्थयहार एल्य, उद्घार पत्य और अद्धा पत्य।

व्यवहार प्रयम संस्थाका, उद्धार प्रत्यसे हीए समुद्रीका और प्राद्धा प्रत्यसे वर्मों की स्थितिका वर्णन किया जाता है। व्यवहार प्रत्यका स्वस्य प्रमाणाहुक्ते परिमित एक प्रमाण योजन होता है। अवसर्पिणी कालके प्रमाण योजन होता है। अवसर्पिणी कालके प्रधम चक्रवर्षिक अहुल्को प्रमाणाहुल कहते हैं। वौदीस प्रमाणाहुलका एक हाथ होता है। वौदीनार दण्डोंकी एक प्रमाणावाजन होता है। अर्थान् पांच सी मानव योजनीका एक प्रमाणयोजन होता है। अर्थान् पांच सी मानव योजनीका एक प्रमाणयोजन होता है। अर्थान् पांच सी

एक प्रमाणयोजन रुम्या, चौड़ा ऑर गहरा एक गोल गहु। हाँ। सात दिन तककं सेषके बच्चोंके बाट्योंके केंचीसे कतर कर इस प्रकार टुकड़े किये जांच कि फिर दूकरा टुकड़ा न हो सके। उस सूच्या बाट्योंके टुकड़ोंसे यह गहु। कूट कूटकर भर दिया जाब इस गहु। को व्यवहारपत्य कहते हैं। पुनः सौ वर्षके बाद उस गहु सेसे एक एक टुकड़ा निकाला जांवे। इस कससे सम्पूर्ण रोमस्वर्ण्डोंके निकालनेंगे जितना समय लगे उतने समयका व्यवहारपत्य कहते हैं।

पुनः अर्थस्यात करें.ब् वर्षोके जितने समय हों उतने समयोंसे प्रत्येक रोमक्षण्डों-का गुणा करे और इस अकारके रोमक्षण्डोंसे फिर उम्र गड्ढे को भर दिया जाय। इस गड्ढे-का नाम उद्धारपत्य हैं। पुनः एक एक समयके बाद एक एक रोमक्षण्डको निकालमा चाहिए। इस ब्रमसे सम्पूर्ण रोमक्ण्डोंके निकलनेमें जितना समय लगे उतने समयको उद्धार-पत्नोपम बहते हैं। दक्ष कोड्डाकेकी उद्धारपत्र्योंका एक उद्धारसागर होता है।

तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

[३|३९

अवाई ज्द्वारामागरी अथवा पच्चीस को झाकोदी उद्धारपत्न्योंके जितने रोमसण्ड

होते हैं उतने ही द्वीप समुद्र हैं।

एक वर्षेके जितने सभय होते हैं उनसे उद्धारपल्यके प्रत्येक रोमखण्डका गुणा करे और ऐसे रोमखण्डींसे फिर वह गड़ा भर दिया जाय तब इस महु का नाम ब्राह्म पत्य है। पुनः एक एक समयके बाद एक एक रोमखण्डको निकालने पर समस्त रोमखण्डीं-के निकल्जेमें जितने समय लगें उतने कालका नाम अद्यापत्योपम है।

दश कोहाकोड़ी अद्भापल्यों स एक अद्भासागर होता है। श्रीर दश कोड़ाकोड़ी

अद्धासागरोंकी एक उत्सर्विणी होती है। अवसर्विणीका प्रमाण भी यही है।

अञ्चापल्योपमसे नरक तिर्थञ्च देव और मनुष्योंको कर्मको स्थिति, आयुर्का स्थिति कायको स्थिति और भवकी स्थिति गिनी जाती हैं।

#### तिर्यञ्जोकी स्थिति—

# तिर्यग्योनिजानाश्च ॥ ३९॥

मनुष्योंको तरह तिर्पञ्चोंको भी उपरुष्ट और जघन्य खानु कससे तीन पहच और अन्तर्गहर्त है।

देस । यि में नरक, द्वीप, समुद्र, कुल्यवंत, पद्मादि हद, गंगादि नदी, मनुष्योंके भेद, मनुष्य ।...विद्योंको आयु आदिका वर्णन है।

त्तीय अध्याय समाप्त



#### www.kobatirth.org

# चतुर्थ अध्याय

# देवोंके भेद—

देवाश्रतुर्णिकायाः ॥ १ ॥

देवींक चार भेर हैं — भवनणासी, व्यन्तर, ज्योतियी और करपदासी। देवाति नाम कमेंके उदय होनेपर और नामा मकारकी विभूति युक्त होनेके कारण जो द्रीप, समुद्र,पर्वत आदि स्थानीमें अपनी इच्छानुसार कींड़ा करते हैं उनकी देव कहते हैं। जातिकी अपेड़ा 'देवाश्चतुर्णिकायः' ऐसा पक्रयपनान्त सूच होनेपर भी काम चट जाता किर भी सुत्रमें बहुवचनका प्रयोग प्रत्येक निकायके अनेक भेर वदालानेके लिये किया गया है।

देवेंमि छेश्याका वर्णन--

आदितक्षिषु पीवान्तन्तेश्याः ॥ २ ॥

भवनवासी, ज्यन्तर ध्योर ज्योतिपी दंबोंके कृष्ण, नील कापोत और पीत वे चार हैस्याएँ ही होती हैं।

#### निकायों के शभेद-

# दशाष्ट्रपश्चद्वादश्चिकस्पाः कल्पोपपचपर्यन्ताः ॥ ३ ॥

भवनवासी देवेंकि दश भेव, ज्यन्तर देवेंकि आठ भेद,ज्योतियी देवेंकि पांच भेद आर फरपोपपन अर्थात् सोटहर्ने स्वर्गतककं देवेंकि बारह भेद होते हैं। प्रैनेयक आदिमें सब अहमिन्द्र ही दोने हैं इसलिये वहाँ कोई भेट नहीं है।

देवोंके सामान्य भेद—

# इन्द्रसामानिकत्र।यस्त्रिश्चारिषद्।त्मरक्षलोकपालानीकप्रकीर्ण-कामियोग्यकिल्विषकाश्चेकज्ञ: ॥ १८ ॥

प्रत्येक निकायके देवींमें इन्द्र. सः निक, वायक्षिण, पारिपद, आत्माख, लोकपाल, अनीक, प्रकीर्णक, आभियोग्य खोर कि ि ्रिचे दश भेद होते हैं।

इन्य—जो श्रम्य देवोमें नहीं रहनंबाटी अणिमा व्यादि ऋतियोंको प्राप्तकर असा-धारण एरवर्षका अनुभव करते हैं उनको इन्द्र कहते हैं।

सामानिक—आहा और एरवर्यको छोड़कर जिनको छायु, मेला, उपमोगादि इन्हर्क ही समान हीं उनको सामानिक कहते हैं ।

त्रायस्त्रिश—मंत्री और पुराहितेके कामको करनेवाटे देव त्रायस्त्रिश कहळाते हैं। ये संख्यामें तेंबीस होते हैं।

पारिषद्—सभामें बैठनेके अधिकारी देवोंको पारिषद कहते हैं।

भारमस्य—इन्द्रकी रक्षा करनेवाले देव आतमस्य कहलते हैं।

लोकपाल – जो देव अन्य देवोंका पालन करते हैं उन्हें लोकपाल कहते हैं। ये आरक्षिक, अर्थचर और कोट्रपालके समान होते हैं। जो श्राम चाहिकी रक्षाके लिये नियुक्त

## ४०४ तत्त्वार्यवृत्ति हिन्दी-सार

2-118

होते हैं चनका आरक्षक कहते हैं। अर्थ (धन) सम्बन्धी कार्यमें नियुक्त चर्यचर कहलाते हैं। पत्तन, नगर आदिकी रक्षा है लिये नियक्त ( कोइगल ) कहलाते हैं।

अनीक—जो हस्ति, व्यस्त, रथ, पढ़ाति, दृपभ,गन्धर्व और नर्तकी इन सात प्रकारकी

सेनामें रहते हैं वे अनीक हैं।

प्रकीर्यक—नगरवास्त्रियोंने समान जो इवर उवर फैंले हुवे हों उनको प्रक्रीर्णक कहते हैं। व्याभियोग्य—जो नौकरका काम करते हैं वे आभियोग्य हैं।

किव्विषक—किव्यिप पापको कहते हैं। जो सवारीमें नियुक्त हों तथा नाई आदिकी तरह नीचकर्म करनेवाले होते हैं उनको किव्यिपक बहते हैं।

त्रायस्त्रिंशलोकपालवर्ज्यां व्यन्तरूयोतिष्काः ॥ ५ ॥

व्यन्तर और व्योतिपी देवोंमें त्रायाह्मरा और गोकपाल नहीं होते हैं।

इन्द्रॉकी र ग---

## पूर्वयोद्धीन्द्राः ।। ६ ॥

भवनवासी और व्यन्तर देवींमें प्रत्येक भेदसम्बन्धी दोश्री इन्द्र होते हैं।
भवनवासी दंवींमें असुरखुमारोंके चमर और वैरोचन, नाग्छमारोंके घरण और
भूतानन्द, विद्युद्धमारोंके इर्शिस्ट और हरिकान्त, सुवर्णकुमारोंके वेणुदेव और वेणुवासी,
अग्निकुमारोंके अग्निशिख और चग्निमाणव,वातकुमारोंके वेलम्ब और प्रमन्त न,स्तनितकुमारोंके सुयोष और महायोष, उद्धिकुमारोंके जलकान्त और जलमभ, द्वीपकुमारोंके पूर्ण और
अवशिष्ट, दिक्कुमारोंके अभितगति और अमितगष्टन, नामके इन्द्र होते हैं।

अयन्तर देवींने जिल्लरीके किलर और किन्पुरुष, किन्पुरुषोके साधुरुष और महापुरुष, महोरगोंके अतिकाय और महाकाय, गन्धवींके गीतरित और गीतयश, वहाँके पूर्णभद्र और मणिमद्र, राक्षसींके सीम और सहाभीम, भूतोकं प्रतिरुष और अविकृष और

पिशाचों के काल और महाकाल नानके इन्द्र होते हैं ।

# देवेंकि मोगोंका वर्णन--

# काथप्रवीचारा आ ऐशानात् ॥ ७ ॥

एक्षान स्वर्गपर्यन्तके देव अर्थात् भवनथासी, ज्यन्तर, ज्योतिपी और प्रथम तथा द्वितीय स्वर्गके देव मतुष्य आर तिर्यव्यक्ति समान शरीरसे काम सेवन करते हैं।

मर्थीदा और अभिविधि, क्रियायोग और ईयन् अर्थ में ''आङ्' उपसमें जाता है। तथा वाक्य और स्मरण अर्थमें 'आ' उपसमें आता है 'आ' उपसमें की करपरे रहते सन्धि नहीं होती। इस सूत्रमें आ और ए (आ + ऐ) इन दोनों की सन्धि हो सकती थी लेकिन मन्देहकों दूर करनेके लिये आचार्यने सन्धि नहीं की है। यहां आ अभिविधिक अर्थमें प्रयुक्त हुआ है। अभिविधियें उस वस्तुका भी ग्रहण होता है जिसका निर्देश आके बाद किया जाता है। जैसे इस सूत्रमें ऐशान स्थांका भी ग्रहण है।

## शेषः स्पर्शेरुपशब्दमनःप्रवीचाराः ॥ ८ ॥

रोप देव ( इतीय स्वर्गसे सोलहवें स्वर्गतक ) देवियोंके सर्वासे, रूप देखनेसे, शब्द सुननेसे और मनमें स्मरण मात्रसे काम सुख्यका अनुभव करते हैं।

## ४।९-१२] ं

# चतुर्घ अध्याय

४०५

सनत्कुमार और माहेन्द्रस्वांके देव और देवियाँ परस्पर में सर्वमावसे; मह्म महोत्तर, हान्तव और कापिष्ट स्वर्गके देव और देवियाँ एक दूसरेके स्पको देखने है; बुक, महाबुक, सागा और सहसार स्वर्गके देव और देवियाँ परस्पर बादश्ववणसे और आनत, प्राणत, श्वारण और अच्युत स्वर्गके देव और देवियाँ मनमें एक दूसरेके समरणमात्रसे श्वधिक सुखका अनुभव करती हैं।

# परेज्प्रवीचाराः ॥ ६ ॥

तव मेंनेयक, नव अनुदिश और पश्चोत्तर यिमानवारी देव कामसेवनसे रहित होते हैं। इन देवोंको कामसेवनकी इच्छा ही नहीं होती है। उनके तो सदा हुये और आनन्द रूप सुखका अनुभव रहता है।

#### भवनवःसियोंके भेद---

भवनवासिनोऽसुरनागविद्यत्सुपर्णामिवातस्त्रनितीद्विद्वीपदिक्कुमाराः ॥ १० ॥

मवनवासी देवीके अञ्चरकुमार, नागकुमार, विशुन्कुमार, सुपर्णकुमार, चिनकुमार, वावकुमार, स्तिनेतकुमार, वद्धिकुमार, द्वीपकुमार और दिकुमार—वे दश भेद हैं ।

भवनोंमें रहनेके कारण इन देवोंको भवनवासी कहते हैं।

जो परस्परमें दूसरोंको छड़ाकर उनके प्राणोंको छेते हैं उनको असुरकुमार कहते हैं। ये तृतीय नरक तकके नारिकरोंको दुःस्व पहुँचाते हैं। पर्वत या बुश्नोंपर रहनेवाछे देव नागदुमार कहलाते हैं। वो विद्युत्क समान चमकते हैं वे विद्युत्कुसार हैं। जिनके पन्न (पंस्व) शोभित होते हैं वे सुर्णंदुमार हैं। जिनके पन्न (पंस्व) शोभित होते हैं वे सुर्णंदुमार हैं। जो पावाछ लोकसे कीवा करनेके छिये करर आते हैं वे अग्निकुमार कहलाते हैं। तीर्वकरके विहारमार्गको शुद्ध करनेवाले वातकुमार हैं। शब्द करनेवाले वातकुमार हैं। शब्द करनेवाले देवेंको स्वन्तिवकुमार कहलाते हैं। समुद्रोंमें कीवा करनेवाले उद्धिकुमार। और द्वीपोंमें कीवा करनेवाले द्वीपकुमार कहलाते हैं। दिक्काओंमें कीवा करनेवालोंको दिक्कुमार कहलाते हैं। असुरकुमारोंके प्रथम नरकके पङ्कबहुठ मागमें ब्वीर रोप भवनवासी देवोंके स्ववहुठ भागमें अवन हैं।

#### व्यन्तरदेवीके भेद--

व्यन्तराः किन्नरिकम्पुरुषमहोरगयन्धर्वयक्षराक्षसभूतपिशाचाः ॥ ११ ॥

व्यन्तर देवों के किन्नर, किन्युरुप, महोरग, गन्धर्व, यहा, राख्नस, भूत और दिशाच-ये आठ भेर होते हैं।

ताना देशोंमें निवास करमेंके कारण इनको व्यक्त कहते हैं। जम्यू श्रीपके असंस्थात द्वीप-ममुद्रको छोड़कर प्रथम नरफके स्वर भागामें राश्वसोंको छोड़कर प्रमय सात प्रकारके व्यन्तर रहते हैं और पहुमागमें राष्ट्रस्य रहते हैं।

#### ज्योतियो देवींक भर्-

ज्योतिष्काः स्वर्णचन्द्रमसौ प्रहनच्च प्रप्रकीर्णकतारकाश्व ॥ १२ ॥ ज्योतिषी देवोंके सूर्य, चन्द्रमा, मह, नच्चत्र और तारा थे पाँच भेद हैं। ज्योति (प्रकाश ) युक्त होनेके कारण इनको ज्योतिषी कहते हैं। इस प्रष्योसे सात सौ नक्त्रे वोजनकी ऊँचाई पर ताराश्रीके विसान हैं। ताराश्रीसे

[ ४११३-१५

दश योजन ऊपर स्पर्वके निमान हैं। सूर्यमें अस्ती योजन ऊपर चन्द्रमाका निमान है। इसके बाद चार योजन ऊपर नक्षत्र हैं। नक्षत्रोंसे चार योजन ऊपर बुध, कुपसे तीन योजन ऊपर शुक्र, शुक्रसे तीन योजन ऊपर वृहस्यित, बृहस्यितसे तीन योजन ऊपर मक्ष्रक्र और मंगल्से तीन योजन ऊपर शक्ति हैं। इस प्रकार मक्ष्रले एक सौ दश योजन प्रमाण आकाशमें ज्योतियी देव रहते हैं। सूर्यसे कुछ कम एक योजन तीचे केतु और चन्द्रमासे कुछ कम एक योजन नीचे राहु रहते हैं।

सब ब्योतिर्पा देवेंकि विमान ऊपर को स्थित अर्द्ध गोहकके आकारके होते हैं। चन्द्रमा, सूर्य और महोंको छोड़कर होप ध्योतियी देव अपने अपने एक हो मार्थेमें गमन करते हैं।

## ज्योतिषीदेवीकी गति**—**

# मेरुप्रदक्षिया नित्यगतयो नृहोके ॥ १३ ॥

सनुष्यलोककं ज्योतिथी देव मेरुकी प्रदक्षिणा देते हुये सदा गमन करते रहते हैं। भनुष्यलोकमे बाहर ज्योतिथी देव स्थिर रहते हैं।

भरत-ज्योतिकी देवेंकि विसान क्योतत होते हैं। उनमें गमन कैसे सम्मव है ?

उत्तर—आभियाम जातिके देवों द्वारा ज्योतिषी देवके विमानस्वीचे आते हैं। आधि-योग्य देवोंका कर्मविपाक अन्य ज्योतिषी देवोंके विमानोंको स्वीचने पर ही होता है। मैरु से ग्यारहसी इक्कीस योजन दूर रहकर ज्योतिषी देव भ्रमण करते रहते हैं।

जस्त्रूर्झपमें दो सूर्य, इत्पन नक्षत्र और एक सी छिड़त्तर मह हैं। स्वणससुद्रमें चार सूर्व, एक सी बारड नक्षत्र चौर तीन सी बावन यह है।

धातकीत्वण्बद्वीपमें बारह सूर्य, तीन सी इन्तीस नक्षत्रऔर एक हजार छुप्पन मह हैं। अस्केंद्र समुद्रमें ब्यालीस सूर्य, स्वायह सी छिहत्तर नक्षत्र और तीन हजार छह सौ निन्यानवे मह हैं। और पुष्कराई द्वीपमें बहत्तर सूर्य, दो हजार सोट्ट नक्षत्र और छह इजार तीन सी हत्तीस मह हैं। चन्द्रमाओंकी संख्या सूर्यके बरावर हैं। मन्येक चन्द्रभाके महोंकी संख्या अठामी हैं। और नक्षत्रोंकी संख्या खटाईस हैं। मानुषोत्तर पर्वतंत्र बाहरके सूर्यादिकों संख्या खालमानुसार समक हेनी चाहिये।

#### व्यवहारकालका हेतु-

#### तत्कृतः कालविभागः ॥ १४ ॥

हिन, रात, मास आदि व्यवहारकारका विभाग निस्य गमन करने वाल ज्योतियो देयोंके द्वारा किया जाता है। कालके दो भेद हैं.—मुख्यकाल और व्यवहारकाल। मुख्यकारकार वर्णन पाँचवें अध्यादमें किया जायगा। समय, श्रावली, मिनिट, यण्टा, दिन-रात श्रादि व्यवहारकाल हैं।

### बहिरवस्थिताः ॥१५॥

मनुष्यलोकसे वाहरके सब ज्योतियो देव स्थिर हैं।

चन्द्रमाके विमानके उपरितन भागका विस्तार प्रमाणयोजनके इकसठ मार्गीमं से उप्यनभाग ममाण ( रृंहे योजन ) है और सुर्यके विमानके उपरितनभागका विस्तार प्रमाण-

#### ४।१६-१९ ]

# चतर्थ अध्याय

200

योजनके इकसठ भागोंमें से ऋड़तालीस माग प्रसाण ( ३६ योजन ) है । शुक्रके दिमानक। विस्तार एक कोश, बृहस्पतिके विमानका विस्तार कुछ कम एक कोश और महत्त्व, व्रध और शनिके विमानोंका विस्तार आधा कोश है।

### वैमानिक देवीका वर्णन--

# वैपानिकाः ।) १६ ॥

विमानों में रहनेवाले देव वैमानिक कहळाते हैं। जिनमें रहनेवाले जीव अपन-को विरोध पुण्यात्मा समझते हैं उनको बिमान कहते हैं। विमान तीन प्रकारके होते हैं-इन्द्रकविमान, श्रेणिविमान और प्रक्रीणैक विमान । मध्यवर्ती विमानको इन्द्रक विमान कहते हैं। जो विमान चारी दिशाश्रोंमें पंक्तिमें अवस्थित एहते हैं वे श्रेणिविमान हैं। इधर उधर फैले हए अकमनद विमान प्रकीर्णक विमान हैं।

इन विमानोमें जो देवप्रासाद है तथा जो शारवत जिनचैत्यालय हैं वे सब अर्क्सव्यम हैं । इनका परिमाण मानवयोजन कोश आदिसे जाना जाता है । अन्य शास्वत या अफ़्रांत्रम पदार्थीका परिमाण प्रमाणयोजन कोश स्वादिसे किया जाता है । यह परिभाषा है। परिभाषा नियम बनानेवाली होती है ।

#### वैमानिक देवीके भेद-

#### करवोपपद्याः करवातीतस्य ॥ १७ ॥

वैमानिक देवीके दे। भेद हैं -करनीपपन और करपातीत । करप अर्थात सोछह स्पर्वीस उराज होनेवाले देव कल्पोपपन और नवपैवेयक, नव अनुदिश और पांच अनुत्तर विमानोमें उत्पन्न होनेवाले देव कल्पातीत कहलाते हैं।

यद्यपि अवनवासी व्यन्तर और अयोतियाँ देवोंमें भी इन्द्र आदिका कल्प या अद है फिर भी रूढिके कारण वैमानिक देवेंकी ही कल्पोपपन संज्ञा है।

#### विमानीका क्रम-

# उपर्धपरि ॥ १८ ॥

कल्पोपपन और कल्पातीत दंशींके विमान कमदाः उत्पर उपर है। छाधवा उपरि ज्यरि शब्द समोपवाची भी हो सकता है। इसिंहवे यह भी अर्थ हो सकता है कि प्रस्येक पटलमें दा दो स्वर्ग समीपवर्ती हैं । जिस पटलमें दक्षिण दिशामें सीधर्म स्वर्ग है, उसी पटलमें उत्तर दिशामें उसके समीपवर्ती ऐशान स्वर्ग भी है ।

#### वैमानिक देवींके रहनेका स्थान--

सौध मेंशानसानरङ्गमार माहेन्द्र बद्धब्रक्को च र लान्तरकापिष्टशुक्रमहाशुक्रशतारसहस्रा रेष्ट्रा-नतप्राणतयोरारणाच्यतयोर्नवस् ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्तजयन्तापराजितेषु सर्वार्थिसद्धी च ॥ १६ ॥

सौधर्म ऐशान सानत्कमार माहेन्द्र अहा ब्रह्मोत्तर ठान्तव कापिष्ट शक महाहाक शतार सहस्रार क्रानत प्राणत आरण अंतर अच्युत इन सोटह स्वर्गों में तथा नवप्रैवेयक नव अनुदिश और विजय वैजयन्त जयन्त अपराजित और सर्वीर्यसिद्धि इन पांच अनुसार विमानों में भैमानिक देव रहते हैं ।

इस सूत्र में यद्यपि नवं ऋतुदिशोंका नाम नहीं आया है लेकिन 'नवसु भैवेयकेनु' में नव सब्दको नव अनुदिशोंको महण करनेके जिये प्रथक् रसा गया है। सूत्रमें सर्वार्थ-सिद्धिको सर्वोत्कृष्ट होनेके कारण ''सर्वार्थसिद्धों' इस प्रकार प्रथक् रक्षा गया है। प्रत्येक स्वर्गका नाम उस स्वर्गके इन्द्रके नामसे पड़ा है।

सबसे नीचे सौधर्म और ऐज्ञान करूप हैं। और इनके ऊपर अच्युत स्वर्भ पर्यन्त कमशः दो हो फरा हैं। आरण और अच्युत करपके उपर भव मैबेयक, नव प्रैवेयकॉके उपर नव अनुदिश और नव अनुदिशोंके उपर पांच अनुत्तर विमान हैं।

एक ठाल योजन ऊषा मेहर्स्यत हैं। मेहर्स्यतकी चोटी और सीधर्मस्यर्गके इस्त्रक ऋतुविमानमें एक बाठमात्रका अन्तर है। मेहरेस उत्तर ऊर्ध्यलोक मेहसे नीचे अधोत्येक और महरे बराबर मध्यलोक या तिर्यक् लोक है।

सौधर्म और ऐशान स्वर्गत इकतीस पटल हैं। उनमें प्रथम ऋतु पटल है। ऋतु पटलके वीचमें ऋतु नामक पैतालीम लक्ष बोजन विस्तृत इन्द्रक (मध्यवती) विमान है। ऋतु पिमानसे चारों दिशाओं में चार विमान हैं। ऋतु पटलसे उत्तर प्रमा नामक खन्तिम विसान हैं। विदिशाओं में चार विमान हैं। ऋतु पटलसे उत्तर प्रमा नामक खन्तिम पटल पर्यन्त प्रस्वक पटलके अस्थेक भेणी विमान हैं। ऋतु पटलसे उत्तर प्रमा नामक खन्तिम पटल पर्यन्त प्रस्वक पटलके अस्थेक भेणी विमान हैं। इन्द्रक विमानकी पारों दिशाओं में चार विमान हैं। इन्द्रक विमानकी पारों दिशाओं में चार विमान हैं। इन्द्रक विमानकी पारों दिशाओं में चार विमान श्रेणिया हैं। प्रस्येक विमान हैं स्वर्गत हैं। इन्द्रक विमानकी पारों दिशाओं ना विमान श्रेणिया हैं। प्रस्येक विमान हैं स्वर्गत हैं। इन्द्रक विमान हैं। और उत्तर । इशाक अटाहरों विमान से से प्रसान इन्द्र रहता हैं। उक्त दोनों विमानों के तीन तीन कोट हैं। बाहर हैं कोटमें अनीक खोर पारिषद जातिक हैं द रहते हैं। मध्यक कोटमें अनीक खोर पारिषद जातिक हैं द रहते हैं। इस प्रकार सब स्वर्गीमें इन्द्रका निर्वार समकता चाहिये।

पूर्व, पश्चिम और दक्षिण दिशको तीन विमान श्रेणियां और आग्नेव और नेव्हंट्य दिझासे प्रक्षीणंक विमान सीधर्म धर्मकी सीमामें हैं। उत्तरदिशाकी एक विमान श्रेणी और ईशान दिशाके प्रक्षीणंक विमान ऐशान स्थर्मकी सीमामें हैं।

्रक्षके अपर सानत्कुमार और माहेन्द्र शर्ग हैं। इनके सात पटल हैं। प्रथम अञ्चन पटलके मध्यमें अस्त्रन नामक इन्द्रक विमान हैं। इन्द्र विमानकी चारों दिशाओं में चार विमान श्रेणियाँ हैं। प्रत्येक श्रेणीमें इकतीस विमान हैं। अस्य पटलसे अस्तिम पटल एवंन्त प्रत्येक पटलमें प्रत्येक श्रेणीमें विमानोंकी संख्या कमशाः एक एक कम है। सातवें पटलमें इन्द्रक विमानकी चारों दिशाओं में चार विमान से जियाँ हैं। प्रत्येक श्रेणीमें पच्चीस विमान हैं। इस पटल की दक्षिण श्रेणीके पन्द्रहवें विमानमें सानत्कुमार और उत्तर श्रेणीके पन्द्रहवें विमानमें सानत्कुमार

इसके उत्तर ब्रह्म और ब्रह्मोत्तर स्वर्ग हैं। इसके चार पटल हैं। प्रथम अरिष्ठ पटलके मध्यमें अरिष्ठ नामक इन्द्रक विमानकी चारों दिशाओं में चार विमान श्रेणियों हैं। प्रत्येक श्रेणोमें चौवीस निमान हैं। उत्तरके पटलोंमें श्रेणीविमानीकी संख्या कमझः एक एक कम हैं। चौये पटलमें प्रत्येक श्रेणीमें इसीस विमान हैं। इस पटलकी दक्षिण श्रेणीके बारहवें विमानमें ब्रह्मोन्द्र और उत्तर श्रेणीके बारहवें विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर अपने श्रीर अपने श्रेणीके बारहवें विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रेणीके बारहवें विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रेणीके बारहवें विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रेणीके ब्राह्मोन्द्र विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रीर श्रीर अपने श्रीर विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रीर श्रीर श्रीर विमानमें ब्रह्मोन्द्र श्रीर उत्तर श्रीर श्रीर विमानमें ब्रह्मों स्वापीस स्वापीस श्रीर श्रीर विमानमें स्वापीस स्वा

# प्रार्थ चतुर्थ अध्याय

808

इसके ऊपर छान्तव और काण्डि स्वर्ग हैं। इनके दो पटल हैं—अझड़्द्रव और हान्तव। अथम पटलकी प्रत्येक विमानश्रेणीमें धीस विमान हैं। और द्वितीय पटलकी प्रत्येक विमानश्रेणीमें उन्होस विमान हैं। इस पटलकी दक्षिण श्रेणीके नौवें विमानमें हान्तव और उत्तर श्रेणीके नौवें विमानमें कापिष्ट इन्द्र रहते हैं।

इसके ऊपर शुक्त और महाशुक स्वर्ग हैं। इनमें महाशुक्त नामक एक ही पटल हैं। इस पटलके मध्यमें महाशुक्त नामक इन्द्रक विमान है। खारों दिशाखोंमें चार विमानकेणियां हैं। प्रत्येक विमानकेणीमें ऋठारह विमान हैं। दक्षिण क्षेणीके बारहवें विमानमें शुक्त और उत्तर क्षेणीके वारहवें विमानमें महाशुक्त उन्द्र रहते हैं।

इसके ऊपर शतार और सहसार स्वर्ग हैं। इनमें सहस्वार नामक एक ही पटल है। चारों दिशाओं की प्रत्येक बेणीमें सबह विमान हैं। दक्षिण ब्रेथीक नीवें विमानमें

शतार और उत्तर बेणीके नीवें विमानमें सहस्रार इन्द्र रहते हैं।

इसके ऊपर आतत, प्राणत, आरण और अच्युत खो हैं। इनमें छह पटल हैं। श्रान्तम अच्युत पटलके मध्यमें छच्युत तामक इन्द्रक विमान है। इन्द्रक विमानसे चारों दिशार्कों में चार विमानभे णियां हैं। अरधेक विमानश्रेणीमें प्यारह विमान हैं। इस पटलकी दक्षिण श्रेणीके छठवें विमानमें आरण और उत्तर श्रेणीके छठवें विमानमें अच्युत इन्द्र रहते हैं।

इस प्रकार लोकानुयोग नामक प्रत्यमें चौदह इन्द्र वतलाये हैं। श्रुतसागर आधार्यके मतसे तो बारह ही इन्द्र होते हैं। आदिके चार और अन्तके चार इन खाठ स्वर्गीके झाठ इन्द्र और मध्यके आठ स्थापिक चार इन्द्र खयीन् ब्रह्म, लान्तव, शुक्र और शतार इस

प्रकार सोलह स्वर्गों में बारह इन्द्र होते हैं।

विमानोंकी संस्था—सीधर्म स्वर्गमें बत्तीस छाल, ऐशान स्वर्गमें अद्वाहेस हाल, सानस्कुमार स्वर्गमें वाह हाल, माहेन्द्रमें आठ हाल, बह और महोत्तरमें वाहीस हाल, हात्तव और काविष्टमें पवास हजार, शुक्र और महाशुक्रमें वासीस हजार, शतार और सहचारमें छह हजार, आजत, आगल, आगर अंगर अच्छुत स्वर्गमें सत सी विमान हैं। प्रथम तीन मेंवेक्कॉमें एक सी पारह, मध्यके तीन मैंवेक्कॉमें एक सी सात और कवरके तीन मैंवेक्कॉमें एकानवे विमान हैं। तब अनुदिक्षमें नी विमान हैं। सर्वाधिसिद्ध पटलमें पाँच विमान हैं विनमें सम्बद्धनी विमान को सम्बद्धनी हिमान हैं। स्वर्गभिक्षित हैं। पूर्व, दिख्रण, पश्चिम और उत्तर दिशामें कमसे विजय, स्वयन्त, ज्वयन और अपराजित विमान हैं।

विभानीका रंग—सीधर्म और ऐझान स्वर्गके विभानीका रङ्ग रवेत. पीछा. हरा, ठाछ श्रीर काळा है। सानत्कुमार और महेन्द्र स्वर्गमें विभानीका रङ्ग रवेत, पीछा. हरा श्रीर छाछ है। मझ, मझेलर, झान्तव श्रीर कापिष्ट स्वर्ग में विमानीका रंग रवेत,पीछा और छाछ है। भुक्रमे अच्युत स्वर्ग पर्यन्त विभानीका रंग रवेत श्रीर एखि है। नव मैनेयक, नव श्रातुरिक्ष और अकुत्तर विमानीका रंग रवेत ही है। सर्वार्थिकि विमान परमणुक्छ है और इसका विस्तार जन्मुद्रीपके समान है। अन्य चार विमानीका विस्तार असंख्यात करोड़ योजन है।

उक्त बेसठ पटलोका। अन्तर भी असंख्यात करोड़ वोजन है।

मेरूसे उत्पर देह राजू पर्यंग्त क्षेत्रमें साथमी और एशान समी हैं। पुनः डेड़ राजू प्रमाण क्षेत्रमें सानकुमार कोर माहेन्द्र स्थरी हैं। ब्रह्मसे अच्छुत स्वर्ग पर्यंग्त हो। दो स्वर्गीकी ऊँचाई आधा राजू है। और प्रैवेयकरे सिद्धशिका तक एक राज् उत्पाह है। उर्ध्वलेकमें जितने विभान हैं समीमें जिनमन्दिर हैं।

#### तत्त्वार्थशृत्ति हिन्दी-सार

( XI २ 0 - 22

#### वैमानिक देवेंमिं उत्कर्ष

# स्थितिप्रभावसुखयुतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियावश्विविषयतोऽधिकाः ॥ २० ॥

वैमानिक देवोंमें क्रमशः कपर अपर आयु, प्रमाव-शाप और अनुमहकी शक्ति,सुस-इन्द्रियसुस, दीप्रि-शरीरकानित, तेश्याखाँकी विश्वद्धि, इन्द्रियोंका विषय और खर्वाधकानके विषयकी खरिकता पाई जाती है।

# वैमानिक देवींमें अपकर्य-

# गतिशारीरपरिव्रहाधिमानवी हीनाः ॥ २१ ॥

वैमानिक देव गमन, ग्ररीर, परिप्रह और अभिमानकी अपेक्षा क्रमशः उत्पर उपर क्षीन हैं।

- ऊपर ऊपरके देवोंमें गमन, परिमह और अभिमानकी हीनता है।

श्रीएका परिमाण—सीयमें और पेशान स्वमेंने शरीरकी ऊँचाई सात अरिल, सानकुमार और माहेन्द्रमें द्वह, अरिल, ब्रह्म ब्रह्मोत्तर अन्तव, और काविष्टमें पाँच अरिल, ब्रह्म महाशुक्त शतार और सहस्रारमें चार अरिल, ब्रावत और प्राणतमें साढ़े तीन अरिल और अरिण और अच्छातमें तीन अरिल शरीरकी ऊँचाई है। प्रथम तीन मैदीयकों हाई अरिल, मध्यप्रैवेयकमें दो अरिल, ऊर्ध्व मैदीयक और तब अतुदिशमें देव अरिल शरीरकी ऊँचाई है। पाँच खतुत्तर विमानों से शरीरकी ऊँचाई केवल एक हाथ है। मुंदे हावको अरिल कहते हैं।

#### वैमानिक देवीं में हेश्याका वर्णन—

# पीतपन्नज्ञक्ललेखा द्वित्रिक्षेषेषु ॥ २२ ॥

दो पुराहों में, तीन बुगर्खों में और रोपके विमानों में कमदाः पीत, परा और शुक्छ टेस्सा होती हैं।

सीधर्म, ऐशान, सानत्कुमार और माहेन्द्र स्वगैमें वीत हैरवा होती है। विशेष यह है कि सानत्कुमार और माहेन्द्रमें मिल-वीत और पद्म हेरवा होती है। बहा, ब्रह्मोत्तर, छान्तन, कापिए, शुक्र और महागुक्त स्वगैमें पद्म हेरवा होती है। तेकिन शुक्र, महागुक्त, धातार और सहस्रार स्वगैमें मिल्र—पद्म और शुक्र हेरवा होती है। आनत, प्राणत, आएण और अन्युद्ध स्वगैमें और नव ब्रैनेयकोंने शुक्त हेरवा होती है। जब ब्रिनेट्स और पाँच अनुतर विमानोंने परमशुक्त हेरवा होती है।

स्टिप् सुवारें प्रिश्लेश्याका महण नहीं किया है किन्तु साहचर्यसे सिश्रका भी प्रहण कर लेना चाहिये, जैसे 'छाते वाले जा रहे हैं' ऐसा कहने पर जिनके पास छाता नहीं है उनका भी प्रहण हो जाता है उसी प्रकार एक लेश्याके बदनेसे उसके साथ मिश्रित दूसरी लेश्याका भी प्रहण हो जाता है। सुत्रका अर्थ इस प्रकार करना चाहिये—

सीधर्म और ऐशान स्वर्गेने पीत ठेरवा और सानत्कुमार और माहेन्द्र स्वर्गेने सिक्ष-पीत और पद्माठेरवा होती है। ठेकिन पदाठेरवाकी विवक्षा न करके सानत्कुमार और माहेन्द्रस्वर्ग में पीतठेरवा ही कही गई है। ब्रह्मते ठान्तव स्वर्ग पर्यन्त पद्माठेरवा और शुक्तसे सहस्रार स्वर्ग पर्यन्त निक्ष-पद्मा और शुक्छ लोखा होती है लेकिन शुक्त और महाशुक्रमें शुक्छदेरवा की विवक्षा न करके पद्मा लेखा ही कही गई है। इसी प्रकार शतार और सहस्रार स्वर्गेमें पद्मलेखाकी विवक्षा न करके शुक्छठेरवा ही सुन्नें कही गई है। જારફ-૧૫]

चतुर्थ अध्याय

४१ १

## कस्पन्नी सोमा—

## प्राग्प्रैवेयकेम्यः कल्पाः ॥ २३ ॥

कैवेयकोंसे पहिलेके विमानीकी करूप संझा है। अधीन सोसाइ धार्मीका करूप कहते हैं। सब मैवेयक, तब अनुदिश और पाँच अनुत्तर विमान करूपतीत कहलाते हैं।

लीकान्तिक देवीका निवास—

### बह्मलोकालया जौकान्तिकाः ॥ २४ ॥

टीकान्तिक देव बद्धालोक नामक पांचर्वे स्वर्गमें रहते हैं।

परन-यदि महालोकमें रहनेके कारण इनको लौकान्तिक कहते हैं तो महालोक-

निवासी सब देवेंकि होकान्तिक कहना चाहिये।

वत्तर-जीकान्तिक यह यथार्य नाम है और इसका प्रयोग मदालोक निवासी सब देवोंके निवे नहीं हो सकता । लोकका खर्य है मदालोक । बदालोकके अन्तको लोकान्त खौर लोकान्तमें रहनेवाले देवोंका नाम खौकान्तिक है । अथवा संसारको लोक कहते हैं । बौर जिनके संसारका खन्त समीप है उन देवोंको लौकान्तिक कहते हैं । लोकान्तिक देव स्वर्गसे च्युत होकर मनुष्य भव धारणकर मुख हो जाते हैं । अतः लीकान्तिक यह नाम सार्थक है ।

होकान्तिक देवोंके भेद---

# सारस्वत।दित्यवद्वधरुणगर्दतोयतुषिताव्यावाधारिष्टाश्च ॥ २४ ॥

सारस्वत, बादित्य, बिह, अरुण, गर्दवीय, तुपित, बरुवावाध और बारिष्ट ये बाट

शकारके लीकान्तिक देव होते हैं।

तो चौरह पूर्वके झाता हो ने सारस्वत कहत्व्यते हैं । देवमाता अदितिकी सन्वातको आदिस्य कहते हैं । जो यहिके समान देवीध्यमान हो ने निष्ठ हैं । दरीयमान सुर्वके समान

जिनकी कान्ति हो वे अध्य कष्टलाते हैं।

राव्दको गई और जलको तोव कहते हैं। जिनके मुखसे सदद जलके प्रयाहकी तरह निकल वे गईतीय हैं। जो संतुष्ट और विषय सुन्नसे परामुख रहते हैं वे तुषित हैं। जिनके कासादिजनित बाधा नहीं है वे जनवावाय हैं। जो अकत्याण करने वाला कार्य नहीं करते हैं उनके अरिष्ट कहते हैं। सारस्वत आदि देशेंक विमान कम्माः ईशान, पूर्व, आनंत्रम, दक्षिण, नैर्म्यस्य, पश्चिम, बायवय चौर उत्तर दिशामें हैं। उनके अन्तरालमें भी दो दो देखेंक विमान हैं। सारस्वत चौर आदिस्यके अन्तरालमें चौर सारस्वत चौर सार्वित चौर सहिके अन्तरालमें चन्द्राभ और सरसाभ, विष्ट कीर अक्तरालमें चन्द्राभ और सरसाभ, विष्ट कीर अक्तरालमें अव्दर्श और सेमंबर, अहण खौर गईताके अन्तरालमें वृष्यभेष्ट और अक्तरालमें त्रामणर, अहण खौर गईताके अन्तरालमें वृष्यभेष्ट और अक्तरालमें त्रामणर, अहण कीर सहिके अन्तरालमें वृष्यभेष्ट और कामचर, गईतोय और सर्वर्शित, अन्वयावाध और विराग्तराधित, जुवित और अत्राह्म अपूर्व और अरिष्ट चौर मध्यमें महत और वध्य और अर्द्ध और सारस्वर्ट के सध्यमें अपूर्व और विराम्वरहित होते हैं।

सब दौकान्तिक स्वाधीन, विषय सुस्रमे परान्सुस्न, चौरह पूर्वके ज्ञाता और देवोंसे पुज्य होते हैं। ये देव तीर्थकरीके तपकस्याणकर्से ही आते हैं।

लीकान्तिक देवोंकी संख्या चार लाख सात हजार आठ सौ वीस है।

#### तत्त्वार्षवृत्ति द्विन्दी-सार

[ ४।२६-३९

# विजय चादि धिमानवासी देवींकी संसारकी अवधि विजयादिषु द्विचरमा: ॥ २६ ॥

विजय, येजयन्त, जयन्त और अपराजित विमानवासी कहमिन्द्र मनुष्यके हो भव धारणकर नियमसे मोक्ष चले जाते हैं। यहाँ मनुष्यभवकी क्रमेद्रासे इनकी ट्रिचरम कहा है। कोई भी अहसिन्द्र विजयादिसे च्युत होकर मनुष्यगितिमें आयगा, पुनः यह मनुष्यमय समाप्त कर विजयादिमें ही उत्पन होगा। फिर विजयादिसे च्युत होकर मनुष्यभय धारणकर नियमसे मोच चला जायगा, इस प्रकार मनुष्यभवकी अपेक्षा हो भव और मनुष्यभयमें देव पर्योकको भी भिला देनेसे हो मनुष्यभव और एक देवभव इस प्रकार विजय आदिमें उत्पक्ष होनेवाले अहमिन्द्रीके तीन भव और वाकी रह जाते हैं। लेकिन सर्वार्यसिद्धिके अहमिन्द्र प्रकारवायतारी होते हैं। वे मनुष्यका एक मय धारण करके ही मोझ चले जाते हैं।

#### तियंख्वांका वर्णन--

# औपपादिकमनुष्येभ्यः श्लेषास्तिर्यग्योनयः॥ २७॥

उपपाद जन्मवाले देव और नाएकी तथा मनुष्योंको छोदकर रोप समस्त संसारी जीव तिर्येख हैं। तिर्येख सम्पूर्ण होकमें न्याप्त हैं।

#### भवनवासी देवोंकी उत्कृष्ट आयु-

स्थितिरसुरनागसुपर्णडीपद्मेषाणां सःगरोपमत्रिपच्योपमाईहीनमिताः ॥ २० ॥

सवनवासी देवीमें अक्षुरकुमार, नागकुमार, सुवर्गकुमार, द्वीवकुमार और ज्ञेवक छह कुमारीकी उत्कृष्ट आयु कमसे एक सागर,तीन पत्न्य,अहाई पत्न्य,दो पत्न्य चीर डेट्ट पत्न्य है।

## वैमानिक देवोंकी उत्कृष्ट प्रायु—

# सौधर्मेशानयोः सागरोपमे अधिके ॥ २९ ॥

सीधर्म और ऐज्ञान स्वर्गके देवोंकी उत्कृष्ट चायु डुळ चिषक दो सागर हैं। 'अधिके' इस ग्रन्थकी अनुवृत्ति सहस्तार स्वर्ग पर्यन्त होती हैं। इसकिये सहस्तार तकके देवोंकी आयु

कथित सागरीसे हुछ अधिक होती है।

www.kobatirth.org

४१३

पटलमें ८६६६६६६ करोड़ पत्न्य स्पीर ६६६६६६३ पत्न्यकी आयु है। चीरहर्ने पटलमें ९३३३३३३ करोड़ पल्य और ३३३३३३३<mark>३ पल्यकी आयु है</mark> । पन्द्रहवें पटल्में एक सागरकी आयु हैं। सोलहवें पटलमें एक सागर, ६६६६६६ करोड़ परुष और ६६६६६६३ पल्यकी आयु है । सञ्चहवें पटलमें एक सागर, १३३३३३३ करोड़ पल्य और २३**३**३३३३ पल्यकी आयु है। ऋठारहवें पटलमें यारह कोड़ाकोड़ी पल्यकी आयु **है**। उन्नीसर्वे पटलमें १२६६६६६६६ करोड़ पल्य और ६६६६६६६ पल्यकी आय है। बीसर्वे पटळमें १३३६३३६२३ करोड़ पल्य और १३३३३३३ एल्यकी आयु है । इक्कीसबें पटळमें चौरह कोडाकोडी परुपकी आयु है। बाईसबें पटलमें १५६६६६६६ करोड परुप और ६६६६६६३ पल्यकी आयु है । तेईसर्वे पटलमें १५३३३३३३ करोड़ पल्य और ३३३३३-६६६ पल्यकी आयु है। चौबीसचें पटलमें सोटह कोड़ाकोड़ी पल्यकी आयु है। पश्चीसर्वे पटलमें १६६६६६६६ करोड़ वल्य और ६६ ६६६६ वल्यकी खायु है । दब्बीसवें पटलमें १७३३३३३३ करोड़ परव श्रीर ३३३३३३३५ परवकी भाव है । सत्ताईसर्वे पटलमें श्राहरह कोड़ाकोड़ी पल्यकी आयु है । अट्टाईसर्वे पटलमें १८६६६६६६ करोड़ पल्य और६६६६६-६६६ पल्यकी चायु 🖁 । उनतीसओं पटल्लों १५३६३३३३३ करोड़ पल्य और ३३१३६३३६ परवकी आयु है । तोसवें पटलमें बोस कोइन्कोड़ो परवकी आयु है । और इकतीमवें पटलमें **बुछ अधिक दो सागरकी बाय है।** 

#### सानत्कुमारमाहेन्द्रयोः सप्त ॥ ३० ।

सानकुमार और माहेन्द्र स्वर्ग में देवोंकी आयु कुछ खिक सात सागर है। मधम पटकमें २% सागर, द्वितीय पटलमें २% सागर, तीसरे पटलमें ४% सागर, वौधे पटलमें ४% सागर, पॉक्वें पटलमें ५%, छठवें पटलमें ६% और सातकें पटलमें कुछ अधिक सात सागरकी स्वाय है।

#### त्रिसप्तनवैकादश्रत्रयोदशपञ्चदश्चमिरविकानि तु ।। ३१ ॥

बद्धा और बद्धोत्तर स्वांनिं दश सागरसे कुछ अधिक, लान्तव और कारिष्ठ स्वांनिं पीदह सागरसे कुछ अधिक, शुक्त और महाद्युक्तमें सांखह सागरसे कुछ अधिक, शुक्त और महाद्युक्तमें सांखह सागरसे कुछ अधिक, शातर और सहस्वारमें अठारह सागरसे कुछ अधिक, आन्तर और प्राथतमें बीस सागर और प्रारंप और अच्युतमें बाईस सागरकी उल्ह्रप्ट आयु है। इस सूत्रमें 'तु' शब्द वह बतलाता है कि पूर्वसूत्रके 'अधिके' शब्दकी अनुदृत्ति सहस्वार स्वां पर्यन्त हो होती है। अतः ब्यांगिके स्वांगों में आयु सागरीसे कुछ अधिक नहीं है।

ब्रह्म और ब्रह्मोचर स्वर्गके प्रथम पटलमें ७} सागर,द्वितीय पटलमें ८∤ सागर, तीसरे पटलमें ९३ सागर और चौथे पटलमें दश सागरसे कुछ अधिक च्याय है ।

लानव क्रोर फापिए स्वर्गेके प्रयम पटलमें बारह सागर और दूसरे पटलमें कुछ अधिक चौरह मागरकी आयु है। शुक्र और महाशुक्षमें एक ही पटल है। शतार और सहसारमें मो एक ही पटल है।

आनत, प्राणत, चारण और अन्युत स्वर्गने छह पटल हैं। प्रथम पटलमें सागरक तीसरे मागसे कुछ घषिक कम वजीस सागरकी आयु है। दूसरे पटलमें बीस सागर, तीसरे पटलमें २०% सागर, चीथे पटलमें इक्कीस सागर, पॉचर्ब पटलमें २१% सागर और छठवें पटलमें बाहेस सागरकी आयु है।

वत्त्वार्यवृत्ति द्विन्दी सार 888

[४।३२-३८

आरणाच्युताद्ध्वमिकैकेन नवसु प्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्धसिद्धी च ॥ ३२ ॥

आएम और अच्यत स्वर्गसे अपर नव वैवेयकोंमें, नव अनुदिशोंमें और विजय श्रादि विमानोंमें एक एक सागर बढ़ती हुई आयु है। सुत्रमें नव शब्दका महण यह बतलाता है कि प्रत्येक प्रवेयकमें एक एक सागर आयुशी वृद्धि होती है। 'विज्ञयादिषु' में आदि शब्द के द्वार। तय अनुदिश्लेका प्रहण होता है ।

इस प्रकार प्रथम मैदेयकमें वेईस सागर और नवमें प्रेवेयकमें इकटीस सागरकी श्राय है । नव अनुदिशों में मत्तीस सागर और विजय आदि पाँच विमानोंमें तेंदीस सागरकी उत्कृष्ट ब्यायु है । सर्वार्थसिद्धिमें जघन्य आयु नहीं होती इस वातको । बतलानेके लिये सुन्नमें सर्वार्धसिद्धि शब्दको प्रथम स्थला है। नय प्रदेशकीके नाम-१ सुदर्शन, २ व्यमोध, ३ सुरबुद्ध, ४ यशोवर, ५ सुभद्र, ६ सुविशाल, ७ सुमनस, ८ सीमनस श्रीर ५ श्रीतिहर ।

खर्गों में जघन्य आयका वर्णन-

अपरा पर्योपममधिकम् ॥ ३३ ॥

सौधर्म और ऐशान स्वर्गके प्रथम पटढमें कुछ अधिक एक पत्यकी आयु है।

परतः परतः पूर्वा पूर्वाञ्चन्तरा ॥ ३४ ॥

पहिले पहिलेके पटल और स्थरोंकी आयु आगे आगेके पटलों छौर स्थरोंकी जचन्य आयु है। अर्थात् सौधर्मे और ऐशान स्वर्शको उत्कृष्ट स्थिति सानत्कुमार और माहेन्द्र स्वर्गमें जपन्य आयु है। इसी कमसे विजयादि चार विमानों तक वपन्य आयु जान लेना चाहिये।

नारकियोंकी जघन्य श्राय —

# नारकाणाध्व द्वितीयादिष् ॥ ३४ ॥

पहिले पहिलेके नरकों की उरकृष्ट आयु दूसरे आदि नरकों में जधन्य आयु होती हैं। इस प्रस्तर दूसरे जरकप्रे जपन्य चायु एक सागरे और सातरे तरककी जघन्य आयु बाईस सागरकी है ।

# दश्यवर्षेसद्वाणि प्रथमायाम् ॥ ३६ ॥

पहिले नरकमें जघन्य स्रायु दश हजार वर्षकी है । यह जघन्य आयु प्रथम परलमें है। प्रथम पटलकी उत्कृष्ट स्थिति नज्बे हजार वर्ष द्वितीय पटलकी जपन्य आयु है। इसी प्रकार आगेके पटलों में जधन्य भायुका कम समम लेना चाहिये ।

मबनवासियोंकी जयन्य आव---

भवनेष च ॥ ३७ ॥

भवनवासियोंकी जघन्य आयु दश हजार वर्षकी हैं।

व्यन्तरीकी जयन्य स्राय्-

व्यन्तराणध्य ॥ ३८ ॥

व्यन्तर देवोंकी भी जचन्य आय दश हजार वर्षकी है।

शहर-४२ ]

चतुर्थ अध्याय

ક્ષ્ટ્રેય

व्यन्तरीकी उत्क्रष्ट स्थिति— यरा प्रत्योपमस्थिकम् ॥ ३९ ॥

ब्यन्तर देवीकी उत्कृष्ट आयु एक पत्थसे बुद्ध अधिक है ।

ज्योतियी देवोंकी उत्कृष्ट आयु---

ज्योतिष्काणाञ्च ॥ ४०॥

अयोतिषी देवींकी भी उत्क्रष्ट आयु दुः छ ऋधिक एक पल्यकी है ।

ज्योतिषी देवोंकी जघन्य आयु---

तदष्टमागोऽपरा ११ ४१ ॥

ज्योतिकी देवीकी जघन्य आयु एक पल्यके झाठवें भाग प्रमाण है। विशेष—चन्द्रमाकी एक पल्य और एक छाख वर्ष, सूर्यकी एक पल्य और एक हजार वर्ष, शुक्रकी एक पल्य और सी वर्ष,बृहरपतिकी एक पल्य, बुधकी आधा पल्य, नक्षत्रों की आधा पल्य और प्रकीर्याक ताराखोंकी है एल्य उत्कृष्ट आयु है। प्रकीर्याक ताराखोंकी जीर नक्षत्रोंकी जघन्य स्थिति पल्यके खाठवें भाग (है पल्य) प्रमाण है और सूर्शिदिकोंकी जघन्य खाय पल्यके चौधे भाग (है पल्य) प्रमाण है।

लोकान्तिक देवोंकी आयु—

लौकःन्तिकानःमधौ सागरोपमानि सर्वेषाम् ॥ ४२ ॥

सन्तर लोकान्तिक देवींको आयु आठ सागरकी है। इन देवींमें अवस्य श्लीर उस्क्रप्ट आयुका भेद नहीं है। सब लोकान्त्रिक देवींके शुक्त ठेश्या होती है। इनके शरीरकी ऊँचाई पाँच हाथ है।

इस अध्यायमें देवीके स्थान, भेद, सुख, स्थिति आदि का वर्णन है ।

चतुर्ध अध्याय समाप्त



# पश्चम अध्याय

# अबीव तत्त्वका वर्णन---अबीवकाया घर्माधर्माकाशुद्रलक्षः ॥ १ ॥

धर्म, स्वयमं, स्वाकारा और पुद्रक ये चार द्रव्य अजीधकाय हैं। शरीरके समान प्रकथ या विष्क हुए होनेके कारण हुन द्रव्योंको स्वतीवकाय प्रता हैं। यशिष काल द्रव्य भी अजीव है लेकिन प्रवयहए न होनेके कारण कालको इस सूचर्म नहीं कहा है। काल द्रव्यके प्रदेश मोती के समान एक दूसरेसे प्रथम हैं। निश्चयनवसे एक पुद्रगत परमाणु सहुप्रदेशी नहीं है किन्तु अच्चारसे एक पुद्रगत परमाणु मी बहुप्रदेशी कहा जाता है क्योंकि दसमें अन्य परमाणुओं के साथ पिलकर विष्कुरूप परिणत होनेकी शक्ति हैं।

प्रस्त—'असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मैकजीवानाम' ऐसा आपे सूत्र है । उसीसे यह निम्नय हो जाता है कि धर्म आदि द्रवय बहुप्रदेशी हैं । किर इन द्रवयोंको बहुप्रदेशी वतस्त्रने के लिये इस सुत्रमें काय सब्दका प्रदण क्यों किया ?

उत्तर—इस सूत्रमें काय शब्द यह सूचित करता है कि धर्म खादि द्रव्य धहुपरेशी हैं और आगेके सूत्रोंसे उन प्रदेशोंका निर्धारण होता हैं कि किस दृष्टपंके कितने प्रदेश हैं। काल दृष्टपंके प्रदेश कितने प्रदेश हैं। काल दृष्टपंके प्रदेश प्रचार नहीं होते हैं इस धातको वर्तलानेके लिये भी इस सूत्रमें काय श्रायका प्रहुप किया है। 'ख्रजीवकायः इस शब्दमें अजीव विशेषण है और काय विशेषण है। इसलिये यहां विशेषणियिशेष्य समास हुआ है। किन्हीं दो एदाधों में व्यभिषार (असम्बन्ध) होनेपर किसी एक स्थानमें उनके सम्बन्धको बतलानेके लिये विशेषणियशेष्य समास होता है। काल द्रव्य काथ है लेकिन कार्य नहीं हैं, जीव द्रव्य काथ है लेकिन कार्य नहीं हैं। खदः अजीव और कार्यमें व्यभिषार होनेके कारण विशेषणियशेष्य समास हो गया है।

#### द्रव्याणि ।। २ ॥

उक्त धर्म श्रादि चार द्रव्य हूँ। जिस्समें गुण और पर्योग पाये जाँय उनको द्रव्य कहते हैं।

नैयायिक कहते हैं कि जिसमें द्रव्यत्य नामक सायान्य रहे वह द्रव्य है। ऐसा कहता ठीक नहीं है। जब द्रव्यत्व और द्रव्य दोनोंकी प्रथक् पृथक् सिद्धि हो तब द्रव्यत्वका द्रव्यक्ष साय सम्प्रत्य हो सकता है। छेकिन दोनोंकी प्रथक् पृथक् सिद्धि नहीं है। और यदि दोनों की प्रथक् सिद्धि नहीं है। और यदि दोनों की प्रथक् सिद्धि हो नो बिना द्रव्यत्यके भी द्रव्य सिद्ध हो गया तब द्रव्यत्यके सम्बन्ध माननेकी क्या आवश्यकता है ? इसी प्रकार गुणोंके समुदाधको द्रव्य कहना भी ठीक नहीं है; क्योंकि गुण और समुदायमें अभेद मानने पर एक ही पदार्थ रहेगा और भेद मानने पर गुणोंकी करवा वर्थ है क्योंकि बिना गुणोंके भी समुदाय सिद्ध है।

गुण चौर द्रव्यमें कथित्वन भेदाभेद माननेसे कोई दोष नहीं चाता। गुण चौर द्रव्य प्रथक प्रथक उपस्कय नहीं होते इसस्त्रिये उनमें चभेद हैं और उनके नाम, सक्षण, भ्योजन आदि भिन्न भिन्न हैं इसस्त्रिये उनमें भेद भी हैं।

पूर्व सूत्रों धर्म ब्राद् बहुत पदार्थ हैं इसिटिये इस सूत्रमें धर्म आदिका द्रव्यके साथ

ધાર-૪ો

888

समासधिकरण होनेसे द्रव्य शब्दको बहुवचन कहा है लेकिन समानाधिकरणके कारण द्रव्य शब्द पुल्लिक नहीं हो सकता क्योंकि दृष्य शब्द सदा नएंसक लिक है।

पञ्चम अध्याय

#### जीवाश्व ॥ ३ ॥

जीव भी द्रव्य है। आगे कालको भी द्रव्य वतस्त्रामा है। इस प्रकार धर्म, आधर्म, आकार, पुद्रगल, जीव और कार ये छह द्रव्य हैं।

मरन—आगे 'पुष्पपर्ययवद् बुदयप्' इस सूत्रमें द्रव्यका सक्षण बदलाया है। इसीसे यह सिद्ध हो जाता है कि धर्म आदि दृष्य हैं। फिर यहाँ दृष्योंकी गणना करना ठीक नहीं है ?

उत्तर--यहाँ द्रश्योंकी गणना इसिल्ये की गई है कि दूज्य छह ही हैं । अन्य होगोंके

द्वारा मानी गयी द्रव्यकी संख्या ठीक नहीं है । . .

नैयायिक प्रथिवी, जरु, अन्ति, वायु, आकाश, कारु, दिशा, आत्मा और मन ये नव द्रव्य मानते हैं। यह संख्या ठीक नहीं है ; प्रथिषी, जल, अग्नि, वायु और मनका पदगरु द्रव्यमें अन्तर्भाव हो जाता है।

जिनेन्द्र देवने पुरूल द्रव्यके लह सेद्र बतजाए है— अतिरथल, रथुलस्पूल, स्थल-सूरम, सूरमायुर, सूक्रम स्वीर सूर्यसूरम । इनके क्रमकः उदाहरण वे हैं-पृथिवी, जेरु.

छोया, नेबके सिनाय दोप चार इन्द्रियोंके विषय, कर्म और परमासूर ।

बरन पुर्वालद्रव्यमें रूप, रस, गन्ध और स्पर्श पाये जाते हैं। बाय और मनमें ऋष

न्धादि नहीं हैं । अतः पुदुगलमें इनका अन्तर्मात्र कैसे होगा ?

उत्तर—बायुमें भी रूप आदि चारों गुण पाये जाते हैं। बाबुमें नैयाधिक के मतके अनुसार रार्श है ही और सार्श होनेसे रूपादि गुणांको भी मानना पड़ेगा। जहाँ स्पर्श हैं वहाँ रोप ग्रुण होना ही चाहिए। ऐसा भी कहना ठीक नहीं कि बायुमें रूप है ते वायुका प्रत्यक्ष होना चाहिये, क्योंकि परमासुमें रूप होने पर भी उसका प्रत्यक्ष नहीं होता । इसी प्रकार जल, अग्नि श्राहिमें सर्वी आदि चार्री गुरा पाने जाते हैं । चार्सका प्रस्तर छविनाभाष है।

मनके दो भेद हैं-द्रव्यमन और भावमन। द्रव्यमनका पुद्गलमें और भावमनका जीवमें अन्तर्भाव होता है । द्रव्यमन रूपादियुक्त होनेसे पुरुषलङ्ग्वका विकार है । द्रव्यमन हानो-पयोगका कारण होनेसे रूपादि युक्त (मूर्त ) है । शब्द भी पीदुगलिक होनेसे मूर्व ही है अतः नैयायिकका ऐसा कहना कि जिस प्रकार शब्द अमूर्त होकर हानोपयोगमें कारण होता है उसी मकार द्रव्यमन भी चामर्त होकर झानोपयोगमें कारण हो जायगा ठीक नहीं है।

पत्येक इच्यके प्रथक प्रथक प्रमास मानना भी ठीवा नहीं है । जलके प्रमाण प्रथिवी-रूप भी हो सकते हैं और पृथिवीके परमाणुँ जरुरूप भी । जिस प्रकार वायु आदिका पुद्रगरुपे अन्तर्भाव हो जाता है उसी प्रकार दिशाका आकाशमें अन्तर्भाव हो जाता है ; क्योंकि सूर्यके उद्यादिकी अपेक्षा आकाशके प्रदेशोंकी पंक्तिमें पूर्व छादि दिवाका व्यवहार दिया जाता है ।

## नित्यःयस्थितान्यस्थाणि ॥ ४ ॥

जीव श्रादि सभी द्रव्य नित्य, अवस्थित और अहपी हैं। ये द्रव्य कभी नष्ट नहीं होते हैं इमलिये निस्य हैं। इनकी संख्या सदा छह ही रहती है अथवा ये कभी भी अपने अपने प्रदेशोंकी नहीं छोड़ते हैं इसलिये अवस्थित हैं। द्रवर्योम निस्यत्व और अवस्थित व द्रव्यनयकी अवैक्षासे हैं। इन द्रव्यों में रूप, रस आदि नहीं पाये जाते इसलिये अरूपी हैं।

## तत्त्वार्ययुक्ति हिन्दी-सार

[ લાય ૮

# रूपिणः पुद्रशलाः ॥ ५ ॥

पुर्गल दृष्य में रूप, रस, गन्ध और स्पर्श पाये जाते हैं .हसलिये पुर्गल द्रव्य स्पी है । जिसमें पूरण और गलन हो वह पुद्गल है । पुद्गलके परमाणु,स्क्रम आदि खतेक सेद हैं इसलिये सुत्रमें बहुवचनका प्रयोग किया है ।

# आ आकाश्चादेकद्रव्याणि ॥६॥

आकाश पर्यन्त अचीत् धर्म, अधर्म और अकाश—वे तीन द्रव्य एक एक हैं। जीव या पुदुराठकी तरद अनेक नहीं है।

प्रश्न-'आ आकाशादेकैकम्' ऐसे रुघु सूत्रसे ही काम चछ जाता किर स्पर्ध ही द्रव्य

शब्दका प्रहण क्यों किया ?

उत्तर-उक्त द्रव्य द्रव्यकी अपेक्षां एक एक हैं ठेकिन क्षेत्र और भावभी अपेक्षा असंस्थात और खनन्त भी हैं इस बावको बवलानेके लिये सूत्रमें द्रव्य शब्दका प्रदण आवस्यक है।

# निष्किपाणि च ॥ ७ ॥

पर्यं, स्वयमं और आकाश ये द्रव्य निष्किय भी हैं। एक स्वानसे दूसरे स्थानसे जानेको किया कहते हैं। इस प्रकारकी किया इन द्रव्योमें नहीं पाई जाती इसिट्ये ये निष्क्य हैं।

प्रसान्यदि धर्मे आदि द्रव्य निष्क्रिय हैं तो इनकी उरपत्ति नहीं हो। सकती करोंकि उरपत्ति क्रियापूर्वक होती है। उरपत्तिक अभावमें त्रिनाझ भी संभव नहीं है। अतः धर्म आदि द्रव्योंको उरपाद-व्यय और ध्रीव्य युक्त कहना ठीक नहीं हैं ?

् उत्तर—यदापि धर्म आदि दुव्योंमें क्रियानिमित्तक उत्पाद नहीं है फिर मी इनमें

दृसरे प्रकारका उत्पाद पाया जाता है।

स्विनिम्त और परमस्ययंक भेदने दो अकारका उत्पाद धर्म आदि द्रव्योंमें होता रहता है। इस द्रव्योंके अनन्त अगुक्लपु गुणोंने छद प्रकारकी हृति और छह प्रकारकी हृति स्वमायके ही होती रहती है यही स्वनिम्निक उत्पाद और व्यव है। मनुष्य आदिकी तित, स्थिति और अवकारादानमें हेतु होनेके कारण धर्म आदि द्रव्योंमें परमत्ययापेक्ष उत्पाद और विवादा सिन्त सिन्न सिन्न होते हैं और विवादा सिन्न सिन्न होते हैं और विवाद सिन्न सिन्न होते हैं और विवाद सिन्न सिन्न होते हैं और विवाद सिन्न सिन्न होते हैं

प्रश्त-किया सहित जलादि ही मछली आदिकी गति आदिमें निमित्त होते हैं। धर्म

खादि निष्किय द्रव्य जीवादिकी गति आदिमें हेतु कैसे हो सकते हैं ?

उत्तर—ये द्रव्य केवल जीयादिकी गति आदिमें सहायक होते हैं, भेरक नहीं। जैसे चक्षु रूपके देखनेमें निमित्त होता है लेकिन जो नहीं देखना चाहता उसकी देखनेकी मेरणा नहीं करता। इसलिये पर्म चादि द्रव्योंको निष्क्रिय होनेपर भी जीवादिकी गति आदिमें हेतु होनेमें कोई विरोध नहीं है।

जीव और पुद्गलको छोत़कर रोप चार द्रव्य सकिय हैं।

ट्रव्योके मदेशोंकी संख्या—

व्यसंख्येषाः प्रदेशा धर्माधर्मेकजीवानाम् ॥ = ॥

धर्म, अधर्म और एकजीयके असंख्यात प्रदेश होते हैं। जितने आकाशदेशमें एक

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

५।३-१२ ]

पुरूल परमाणु रह सकता है उनने खाकाश देशको ग्रदेश कहते हैं। असंख्यतके तीन भेट् हैं—जयन्य, उन्हेष्ट और अजयन्योत्कृष्ट । उनमेंसे यहाँ अजयन्योत्कृष्ट लिया गया है। यम और खयम दृश्य पूरे लोकाकाशमें ज्यात है। एक जीव लोकाकाश प्रमाण प्रदेशवाला होने पर भी प्रदेशोंमें संकोच और विस्तारकी अपेक्षा स्वकर्मानुसार प्राप्त श्रारीप्रमाण ही रहता है। लोकपूरणसमुद्धातके समय जीव पूरे लोकाकाशमें ज्याप्त हो जाता है। जिस समय जीव लोकपूरणसमुद्धात करता है उस समय मेहके नीचे चित्रवच्च पटलके मध्यमें जीवके श्राह मध्य प्रदेश रहते हैं और शेप प्रदेश पूरे लोकाकाशमें ज्याप्त हो जाते हैं। दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपूरणकी स्वपंक्षा चार समय प्रदेश कि विस्तारमें और चार समय संकोचमें इस प्रकार लोकपूरणसमुद्धात करनेमें आठ समय लगते हैं।

#### वाकाशस्थानन्ताः ॥ ९ ॥

आकाश द्रव्यके श्रमन्त प्रदेश हैं। पर टोकाकाक्षके श्रमसंस्थात ही प्रदेश हैं। संस्ट्येपासंस्थ्येपाक्ष पुद्रतानाम् ॥ १०॥

पुद्गाल द्रव्यके संख्यात, असंख्यात और कानल प्रदेश है। सुवर्मे 'र' धारद्देस अनलका प्रदण किया गया है। खननक तीन भेद हैं—परीतान्त, बुक्तानल और अनलानला। यहाँ तीनों अनलोंका प्रहण किया है। किसो द्वयातुक खादि पुद्गालक संख्यात प्रदेश होते हैं। शे अणुसे अभिक और डेड् सी अंक प्रमाण पर्यन्त पुद्गाल परमासुओंके समूहको संख्यातप्रदेशी स्कंप कहते हैं। होकाकाशके प्रदेश प्रमाण पर्यना पुर्शीवास्त कान्य खसंख्यात प्रदेशी होता है। इसी प्रकार कोई स्कन्य असंख्याता संख्यात प्रदेशवास्त्र, कोई परीतान्त प्रदेशवास्त्र, कोई युक्तानल प्रदेशवास्त्र भी होता है।

प्रश्न-डोफाक। शके असंख्यात परंश हैं फिर वह अनन्त और अनन्तावन्त प्रदेश

वाले पुद्रमाल द्रव्यका आधार कैसे हो। सकता है १

## नाणी: ॥ ११ ॥

परमाणु के दो व्यक्ति प्रदेश नहीं होते हैं। परमाणु एकप्रदेशी ही होता है। सबसे छोटे हिस्सेका नाम परमाणु है। खतः परमाणुक भेद या प्रदेश नहीं हो सकते। परमाणुक छोटा खॉर व्यक्तिशसे बड़ा कोई नहीं है। अतः परमाणुके प्रदेशों में भेद नहीं उत्तरा जा सकता।

#### द्रव्योंके रहनेका स्थान—

## लोकाकाशेऽवगाहः ॥ १२ ॥

जीव चाहि द्रश्योंका अवगाद (स्थान) होकाकाशाशों है। ठोकाकाश चाधार घीर जीवादि द्रस्य आधेय हैं। हेकिन छोकाकाशका अन्य कोई आधार नहीं हैं वह अपने हो आधार है।

मरन-जैसे लेकाकाशका कोई दूसरा आधार नहीं है जभी प्रकार धर्मीद ट्रन्योंका भो दूसरा आधार नहीं होना चाहिये छयता धर्मीदिके खाबारको तरह खाकाशका भी दूसरा खाधार होना चाहिये ?

[4:48:48

क्तर—आकाशसे व्यक्ति परिमाण जात्य व्यर्थात् वहा दूसरा कोई द्रव्य नहीं है जो आकाशका आधार हो सके व्यतः आकाश किसीका आधेय नहीं हो सफता। व्याकाश मी व्यवहार नयकी अपेक्षा घमोदि द्रव्योंका व्याधार माना गया है। तिक्षय नयसे तो सब द्रव्य अपने अपने आधार हैं। व्याकाश ब्याँर व्यत्य ट्रव्योंमें आधार-आधेय सम्बन्धका तात्पर्य यही है कि व्याकाशसे बाहर अन्य द्रव्य नहीं हैं। एवम्मूत नयकी अपेक्षा तो सभी द्रव्य स्वप्रतिष्ठ ही हैं। एवम्मूत अर्थान् निक्षयनय । परमासमकाश (११५) में सिद्धांको स्वान्मानिवासी ही वतलाया है।

प्रस्त--स्वाचार और ब्याचेय पूर्वीपर कालभावी होते हैं। जैसे पड़ा पहिले स्सा हुन्या है और उसमें वेर आदि शीठे रस दिए जाते हैं। आकाझ और पर्मीदि द्रव्य समकालभावी हैं इसलिये इनमें व्यवहारनवसे भी। श्वाचार-आवेपसम्बन्ध नहीं वन सकता ?

उत्तर—कहीं कहीं समकारुभावी पदार्थों में भी आधार-आधेय सम्बन्ध पायाजाता है जैसे पट खोर पटके रूपादिकमें । इसी प्रकार समकारुभावी खाकाश और धर्मीदि ट्रज्योंमें

उक्त सम्बन्ध है ।

ं लोक और अलोकका विसाग धर्म और अधर्म द्रव्यके सद्भावसे होता है। यदि धर्म और अधर्म द्रव्य के होते तो जीव और पुद्रगळकी जहाँ कि धर्म और अधर्म द्रव्य है वह लोक और उसके बाहर अलोक गति और स्थितिक अभाव होजानेसे छोकालोकका विसाग भी न होता।

# धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ॥ १३ ॥

धर्म और ष्यधर्म दृश्य समस्त छोकाकाशर्म विख्ये तेलकी तरह व्याप हैं। इसमें अपगाहन हाकि होनेसे परस्परमें व्याचात नहीं होता है।

प्रस्त--अडोक(काशमें अधर्म द्रव्य न होने से ज्याकशक्ती स्थिति और काळ द्रव्य न

होनेसे आधारामें परिणमन कैसे होता है ?

उत्तर—जैसे जलके समीप स्थित ज्या छोड़ेका मोटा एक ओरसे जलको स्वीचता है टेकिन जल पूरे लोह विण्डमें व्याप हो जाता है उसी अकार लोकके अन्तभागके निकटका अलोकाकाश अधर्म और काल द्रव्यका स्पर्ध करता है चौर उस सर्वाके कारण समस्त अलोका-काशकी स्थिति और उसमें परिवर्तन होता है।

# एकप्रदेशादिषु माज्यः पुद्गलानाम् ॥ १४ ॥

पुद्गाल द्रज्यका अवगाह लोकाकाशके एक प्रदेशको आदि लेकर असंस्थात प्रदेशों में यशायोग्य होता है। आकाशके एक प्रदेशमें एक परमाणुस लेकर असंस्थात और अनन्त पर-माणुओं के स्कन्धका अवगाह हो सकता है। इसी अकार आकाशके दो, तीन आदि प्रदेशों में भी पुद्गाल द्रज्यका अवगाह होता है।

परन-धर्म खोर खधर्म द्रव्य अपूर्त हैं इसल्पि इनके अवशाहरें कोई विरोध नहीं है लेकिन अनन्त प्रदेशवाले सूर्त पुद्गलस्त्रन्थका असंख्यात सदेशी लोकाकाक्रमें

अवगाह कैसे हो सकता है ?

उत्तर-सृक्ष्म परिणमन और अवगाहन शक्ति होनेसे श्राकाशके एक प्रदेशमें मी श्रावन्त परमाणुवाला पुदुललन्य रह सकता है। जैसे एक कोटोमें खनेक दीपकींका प्रकाश <u>બાર્ય-૧૭ દે</u>

#### वच्छम अध्याय

४२१

एक साथ रहता है। इस विषयमें आगम प्रमाण भी है। प्रवचनसारमें कहा है—कि सूह्म, बादर और नाना प्रकारके अनन्तानन्त पुद्रल स्कन्धोंसे यह लोक उसाउस भरा है।

इस विषयमें रुई की गांठ का रष्टान्त मी उपगुक्त है। फैली हुई रुई अधिक क्षेत्रको पेरती है जब कि सांठ वाँचनेपर अल्पक्षेत्रमें था जाती है।

# असंख्येयभागादिषु जीवानाम् ॥ १५॥

तींबीका अवगाह छोकानाशके असंस्थातवें भागसे टेकर समस्त छोकाकावामें है। होकाकाशके असंस्थात भागोंमें से एक, दो, तीन आदि भागोंमें एक जीव रहता है और छोकपरणसम्द्रातके समय वही जीव समस्त छोकाकाशमें स्थाप हो जाता है।

े प्रश्त-यदि होकाकादाके एक मार्गमें एक जीव रहता है तो एक भागमें द्रव्य प्रमाणसे

शरीरयुक्त अनन्सानन्त जीवस्मी। केंसे रह सकती है १

उत्तर—सूद्ध आँर बादरक भेदसे जीवींका एक चादि मागोंमें अवगाह होता है। अनेक बादर जीव एक स्थानमें नहीं रह सकते क्योंकि वे परस्परमें प्रतिपात (बाधा) करते हैं, हेकिन परस्परमें प्रतिपात न करनेके कारण एक निगोद जीवके शरीरमें अनन्तानन्त सुत्तम जीव रहते हैं। बादर जीवींसे भी सूक्ष्म जीवींका प्रतिपात नहीं होता है।

असंख्यातप्रदेशी जीव ठोकके असंख्यातवें भागमें कैसे रहता है—

# प्रदेशसंहारविसर्पाम्यां प्रदीवनत् ॥ १६ ॥

दीपक के प्रकाशकी तरह जीव प्रदेशींके संकोच और विस्तारकी अपेष्ट्रा लोक के असंख्यातमें आदि भागोंमें रहता है। दीपक को यदि खुले मैदानमें रक्सा जाय तो उसका प्रकाश दूर तक होगा। उसी दीपक को कोटेमें रखनेसे कम प्रकाश दूर तक होगा। उसी दीपक को कोटेमें रखनेसे और भी कम प्रकाश होगा। इसी प्रकार जीव भी अनादि कामेंग शरीरके कारण छोटा और बढ़ा शरीर पारण करता है और जीवके मदेश संकोच और विस्तारके द्वारा शरीरम्याण हो जाते हैं। लघु शरीरमें प्रदेशोंका संकोच और चढ़ शरीरमें प्रदेशोंका विस्तार हो जाता है लेकिन जीव वहीं रहता है जैसे हाथी और जीटीके शरीरमें ।

्क प्रदेशमें स्थित होनेके कारण यद्यपि धर्म ब्राहि द्रष्ट्य परस्परमें प्रदेश करते हैं लेकिन व्यपने अपने स्वसावको नहीं छोड़ते इसल्डिये उनमें संकर या एकत्व दोप नहीं हो सकता। पद्धास्तिकायमें कहा भी हैं कि—"वे द्रव्य परस्परमें प्रदेश करते हैं, एक दूसरेमें मिल्ले हैं, परस्परको अवकाश देते हैं लेकिन अपने अपने स्वमावको नहीं छोड़ते।"

# धर्म और अधर्म द्रश्यका उपकार---

# गतिस्थित्युपब्रही धर्माघर्मेशोरूपकारः ॥ १७ ॥

एक देशसे देशान्तरमें जाना गति है। उहरना रिधति है। जीव कौर पुद्गरोंकी गमन करनेमें सहायता देना धर्म द्रव्यक उपकार कौर जीव तथा पुद्गरोंको ठहरनेमें सहायता देना अर्थम द्रव्यक उपकार है। यदापि उपकार दो हैं है किन उपकार शब्दकों सामान्य-वाची होनेसे सुवसें एकव वनका ही प्रयोग किया है।

प्रस्त--सूत्रमें उपश्रह शब्द ब्यर्थ है क्योंकि अपकार शब्दसे ही प्रयोजन सिद्ध हो

जाता है इसिंखवे 'गतिस्थिती धर्माधर्मयोरूपकारः' ऐसा सूत्र होना चाहिये ।

उत्तर—यदि मुत्रमं उपग्रह शन्द न हो तो जिस प्रकार धर्म ट्रन्यका उपकार गति और अधर्म द्रन्यका उपकार स्थिति है एसा कमसे होता है उसी प्रकार जीवीके गमनमें सहायता

Hitz

करना थर्म द्रव्यका उपकार और पुरुपलेंको ठहरनेमें सहायता देना अधर्म द्रव्यका उपकार हैं। ेसा विषरीत अर्थ भी हो जाता । प्रावः इस भ्रमको दूर करनेके छिये सूत्रमें उपमह शब्दका होता आवश्यक है ।

प्रस्त--धर्म और अधर्म द्रव्यका जो उपकार बतलाया है वह आकाशका ही उपकार है

क्योंकि आकाशमें ही गति और स्थिति होती है।

उत्तर-भाकाश द्रव्यका अपकार द्रव्योको अवकाश देना है। इसस्यि गति और स्थितिको चाकाशका उपकार मानता ठीक नहीं है। एक द्रूठयके अनेक प्रयोजन मानकर यदि धर्म चौर अधर्म द्रव्यका स्त्रामित्व स्वीकार न किया जाय तो ठोक और झछोकका विभाग नहीं हो सकेगा। इन्हीं दो द्रव्योंके कारण ही यह दिमाग बन पाता हैं।

प्रश्न—धर्म और अधर्म द्रव्यका प्रयोजन पृथिवी, जल आदिसे ही सिद्ध हो जाता है।

इसिंखेये इनके माननेकी कोई आवश्यकता नहीं है ।

उत्तर—पृथियी, जज्ञ आदि गदि श्वीर स्थितिके विशेष कारण हैं। ठेकिन इनका कोई साधारण कारण भी होता चाहिये। इसिंखेचे धर्म धीर घरधर्म द्रश्यका मानना ध्रायस्यक हैं क्योंकि ये गति और स्थितिमें सामान्य कारण होते हैं ।

धर्म श्रीर अधर्म द्रव्य एति और स्थितिमें भेरक नहीं होते किन्तु सहायक मात्र होते

है अतः ये परस्परमें पति और स्थितिका प्रतिषम्य नहीं कर सकते ।

प्रस्त---धर्म और अधर्म द्रव्यकी सत्ता नहीं है क्योंकि इनकी उपलब्धि नहीं होती है । उत्तर---ऐसा कोई तियम नहीं है कि जिस बस्तकी प्रत्यक्षांस उपरुष्धि हो वही अस्त सत मानी जाय । सत्र मतावलम्बी प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष दोनों प्रकारके पदार्थीको मानते हैं । धर्म अधर्म द्रवय अतीन्द्रिय होनेसं यहापि हम लोगोंको प्रत्यक्ष नही होते हैं लेकिन सर्वेक्ष तो इनका प्रत्यक्ष करते हो हैं। बतुज्ञानस भी धर्म और अधर्म द्रव्यकी उपरुच्धि होती है।

#### आकाशका उपकार—

#### अक्षाशस्यावगाहः 🍴 १८ ॥

समस्त दृष्योको अवकाश देना आकाशका उपकार है ।

अश्न--कियाबार्ट जोव धाँर पुरुषाढ़ोंको अवकाश देना ते। ठीक है हैकिन निष्किय

धर्मीद इच्योंको अवकाश देना तो संभव नहीं है।

उत्तर-- रसर्प धर्म बाद्मि भवगाहन किया नहीं होती है लेकिन उपचारसे वे भी अवगादी कहे जाते हैं। धर्म आदि द्रुव्य लोकाकावाने सर्वेद्र वयात है इसलिये व्यवहारनयस इनका अवस्था मानन। उचित ही है ।

परन—यदि चाकारामें अवदारा हेनेकी शक्ति है तो दीवालमें गाय सादिका ओर

वज्रमे पत्थर अधिका भी प्रवेश हो ताना चाहिये।

उत्तर--श्यूल होनेक कारण उक्त पदार्थ परश्यका प्रतिचात करते हैं। यह आकाश का दोष नहीं है किन्तु उन्हीं पदार्थोंका है । सुदम पदार्थ परस्पर्भे अवकाश देते हैं इसस्तिये प्रतिचात नहीं होता । इससे यह भी नहीं समझना चाहिये कि अवकाश देश पदार्थीका कम है आकाशका नहीं, क्योंकि सब पदार्थीका ध्रवस्थात देनेवाला एक साधारण कारण आकारा सानना ऋदिस्यक है (

यद्यपि घालोक्षकाशमें अन्य द्रवय न होनेसे आकाशका अवकाशसन छक्षण यहाँ नहीं बनता लेकिन अवकाश देनेका स्वभाव वहाँ मी रहता है इसल्डिये आलोकाकाश स्रवकाश न

वने पर भी आकाश ही है ।

#### पञ्जस ऋध्याय

४२३

## पुद्गल द्रव्यका उपकार—

शरीरवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्गत्तानाम् ॥ १९ ॥

शरीर, यचन, मन और रवासोच्छ्यास ये पुद्गल द्रव्यके उपकार हैं।

शरीर विद्यार्ण होनेवाले होते हूँ। आंदारिक, बैक्किथिक, आहारक,तेजस और कार्यण ये पाँच शरीर पुद्गलसे बनते हैं। आस्मिक परिणामीके निमित्तसे पुद्गल परमाणु कर्मह्प परिणत हो जाते हैं और कर्मीसे औदारिक आदि शरीरोंकी उत्पत्ति होती है इसस्विये शरीर पीड्गलिक हैं।

अश्त—कार्मण गरीर श्वनाद्दारक होनेसे पौद्गालिक नहीं हो सकता !

उत्तर—यदापि कार्सण शरीर श्रानाहारक हैं लेकिन उसका विपाक गुड कांटा श्रादि मृतिसार् द्रव्यके सम्बन्ध होने पर होता है इसलिये कार्मण बारीर भी पौड़गल्कि ही हैं।

यचन के दें। मेद हैं — हव्यवचन और भाववचन । बीर्यन्तराय, मति और धुन-हानावरणके श्र्योपक्षम होनेपर भीर अशोपाह नःमकर्मके ब्द्रय होनेपर भाववचन होते हैं इसिजये पुद्रगलके अधित होनेसे पौद्रगलिक है। भाव बचनकी सामर्थ्यसे युक्त आत्माके हारा बेरित होकर जो पुद्रगल परमाणु बचनक्षसे परिणत होते हैं वे द्रव्य त्रचन हैं। द्रव्य बचन भोवेन्द्रियके विषय होते हैं।

अध्न—श्रचन श्रमूर्त हैं अतः जनको पौद्गलिक कहना ठीक नहीं हैं ।

उत्तर—बचन श्रमुर्त नहीं है किन्तु मूर्त हैं और इसीलिये पौद्गलिक भी हैं। शब्दोंका मूर्तिमान् द्रव्यक होरा शब्दक होता है, दीवाळ आदि मूर्तिमान् द्रव्यक हारा शब्दका अव-रोध देखा जाता है, तील भेरी आदिके शब्दोंके द्वारा मन्द मन्छर आदिके शब्दोंका व्यापात होता है, मूर्त वायुके द्वारा भी शब्दका व्यापात होता है। विपरीत वायु चळतेसे शब्द अपने अनुकूछ देशमें नहीं पहुंच पाता, इन सब कारणोंसे शब्दमें मूर्तल सिद्ध होता है। मूर्त द्रव्यके द्वारा महण, अबरोध, अभिमन आदि अमूर्त वस्तुमें नहीं हो सकते।

मनके भी दों भेद हैं द्रव्यमन और भावमन। ज्ञानावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोप-शम होने पर और अक्षेपाज नामकर्मके उदय होने पर मुण और दोधोंके विचार करनेमें समर्थ आसाके उपकारक जो पुद्रवृत्व मन रूपसे परिणव होते हैं वे द्रव्ययन हैं। भावमन

सन्धि और उपयोगरूम होता है छोर द्रव्यमनके आश्रित होनेसे पौद्गालिक है ।

प्रात—मन असुमात्र और रूपादि गुणोंधे रहित एक फिल द्रव्य है। उसको पौदगठिक कहना ठीक नहीं है।

उत्तर — यदि मन अणुमात्र है तो इन्द्रिय और आस्मासे उसका सम्बन्ध है या नहीं ? विद सम्बन्ध नहीं हैं ; तो यह आस्माका उपकारक नहीं हो सकता। और आस्माक साथ मनका सम्बन्ध हैं, तो एक देशमें ही सन्बन्ध हो सकेगा, तब अन्य देशोंमें वह उपकारक नहीं हो सकेगा। अट्टफे कारण अललचकती तरह सनका आत्माके सब प्रदेशोंमें परिभ्रमण मानना भी ठीक नहीं हैं ; क्योंकि आत्मा और श्वटष्ट नैयायिक मतके अनुसार स्वयं क्रिया-रहित हैं खतः वे मनकी किलमें भी कारण नहीं हो सकते। क्रियायान् वायु आदिके गुणही अन्यत्र क्रियादेत हो सकते हैं।

हानावरण और वीर्योन्तरायके क्षयोणसम होने पर्क्रओर अङ्गोणाङ नामक्रमेके उदय होने पर शरीरके भीतरसे जो बायु बाहर निकलती है उसको प्राण और जो बायु बाहरसे शरीरके भीतर जाती है उसको खपान कहते हैं।

[ ५|२०-२२

मन और प्राणापानका भी सूर्व ह्रव्यक्षे प्रतिचात आदि देखा जाता है इसलिये ये भी सूर्व हैं। विज्ञातीक गिरनेसे मनका प्रतिचात और मदिरा आदिसे अभिभव देखा जाता है। हाथ कादिसे सुसको बन्द कर देने पर प्राणापानका प्रतिचात और गलेमें कफ अटक जाते पर खासिन्छ्यासका क्रभिभव भी देखा जाता है।

प्राणापान कियांके हारा जीवका श्रास्तित्य सिंह्य होता है । शरीरमें जो श्वासोच्छ्वास क्रिया होती है उसका कोई कर्रा अवस्य होना चाहिये क्योंकि कर्ताके विना क्रिया नहीं हो सकती और जो श्वासोच्छ्यास क्रियाका कर्ता है वही जीव है ।

क्क शरोर आहि पुद्गाहके उपकार जीवके प्रति हैं ।

# सुखदुःखर्जीवितमस्णोपग्रहाश्च ॥ २०॥

मुख, दुःख, जीवित श्रीर भरण ये भी जीवके प्रति पुद्गालके उपकार हैं। साक्ष वेदनीयके उदयसे मुख और असाज वेदनीयके उदयसे दुःख होता है। अग्रु कर्मके उदयसे जीवन और आयु कर्मके विनाशसे भरण होता है। मुख आदि मूर्त कारणके होने पर होते हैं इसक्तिये ये पौदातिक हैं।

सूत्रमत उपमह शब्द इस बावको सूचित करता है कि पुद्गलका पुद्गलके पति भी उपकार होता है। जैसे कॉसेका वर्तन भस्मस साफ हो जाता है, मैला जल फिटकरी आदिस स्वच्छ हो जाता है चौर गरम लोहा जलसे लंडा हो जाता है। सूचगत 'च' शब्द यह सूचित करता है कि इन्द्रिय आदि अन्य भी पुद्गलके उपकार हैं।

#### जीवका उपकार---

# परस्परोपप्रही जीवानाम् ॥ २१ ॥

जीव परस्य उवकार करते हैं जैसे पिता पुत्र, स्वामी-सेवक और गुरु-दिस्य आदि। स्वामी धनादिके द्वारा सेवकका और सेवक चनुकूल कार्यके द्वारा स्वामीका उपकार करता है। गुरु जिल्पको विद्या देता है तो शिल्य शुश्रूषा आदिसे गुरुको पसक रहाता है। सूवगढ उपमह शब्द स्वित करता है कि सुख, हुःख, जीवित और भरण द्वारा भी जीव परस्मर उपकार करते हैं।

#### कालका उपकार--

#### वतनापरिणामिकियाः परत्वापरत्वे च कालस्य ॥ २२ ॥

वर्तना, परिणाम, क्रिया,परत्व और अपरत्व ये काल द्रव्यके उपकार हैं। कही 'वर्तना परिणामः क्रिया'इन तीनों पदों में स्वतन्त्र विभक्तियों भी देखी जाती है। कहीं 'वर्तनापरिणाम-क्रियाः' ऐसा समस्त पद उपलब्ध होता है। सब पदार्थों में स्वभावसे ही प्रतिसमय परिवर्तन होता रहता है लेकिन उस परिवर्तनों जो बाह्य कारण है यह परमाणुरूप कालद्रव्य है। कालद्रव्यके निमित्तसे होनेवले परिवर्तन का नाम वर्तना है। वर्तनासे कालद्रव्य का अस्तित्य सिख होता है। जावलांको वर्तन में अप्रियर रावनेक हुछ समय बाद औदन (मातः) बन कर तेयार हो जाता है। जावलोंसे जो ओदत वना वह एक समयमें और एक साथ ही नहीं वना किन्तु जावलों में प्रत्येक समय सूक्त्म परिणमन होते होते ब्रन्तमें खूल परिणमन क्रिये नाम हिन्ता का क्रियान होता हो। च्या वह परिणमन भी नहीं हो समता था। स्रतः जावलोंमें जो प्रति समय परिणमन होता तो स्पूल परिणमन भी नहीं हो समता था। स्रतः जावलोंमें जो प्रति समय परिवर्तन हुस्य वह काल रूप वाह्य कारणकी

अपेक्षासे ही हुआ। इसी प्रकार सब पदार्थों में परिणयन काल द्रव्यके कारण ही होता है । कालहब्य निष्क्रिय होकर भी निमित्तमात्रसे सब इन्योंकी वर्तना। क्रिया ) में हुतु होता है ।

एक पर्यायकी निष्टति होकर दूसरे पर्यायकी उत्पत्ति होनेका नाम परिणास है। जीवका परिणाम क्रोध, मान, माया छोभादि,है। पुद्गलका परिणाम वर्णादि है। धर्म,अधर्म

औ आक।शका परिणाम अगुरुछषु गुर्णोकी वृद्धि हानिसे होता है ।

इस्त-परन का नाम किया है। कियाके दो भेद हैं-आयोगिकी खौर बैस्नसिकी। ज्ञकट ( गाड़ी ) व्यादिमें किया दूसरों द्वारा होती है। इसको प्रायोगिकी किया कहते हैं। मेथ

आदिमें किया स्थभावसे ही होती है। इसको वैस्रसिन्ही किया कहते हैं

होटे और बड़ेके व्यवहारको परत्वापरत्व कहते हैं। क्षेत्र और कालकी अपेक्षासे परत्यापरत्व व्यवहार होता है लेकिन यहाँ कालका श्रकरण होनेसे कालकृत परत्वापरत्वका ही प्रहुण किया गया है । कल्डकुत भरश्वापरत्वसे समीप देशवर्ती और व्रतादि गुर्**ोसे** ए**हित** बृद्ध चाण्ड।छको बङ्ग और दूर देशवर्ती जतादिगुणैसि सम्पन्न जाङ्गण वाउकको छोट।कड्ते हैं !

परिणाम, किया, परत्वापरत्व, आवली, पड़ी, घण्टा, दिन आदिका कारण व्यवहार-काल है। सुर्योदिकी कियासे जो समय, आवली खादिका व्यवहार होता है वह व्यवहार कालकृत है । एक पुर्गल परमाणुको स्नाकाशके एक प्रदेशमें दूसरे प्रदेशमें जानेमें जो काल क्रमता है उसका नाम समय है और उस समयका कारण मुख्य काल है। व्यवहारमें मृत, भविष्यन् आदि न्यवहार मुख्यतया होते हैं।

यद्यदि परिणाम आदि वर्तनाके ही विशेष या भेद हैं लेकिन काळ द्रव्यके सुख्य और उवबहार ये दो भेद बतळाने हे लिये सबका प्रदण किया गया है। मुख्यकाल बर्तना रूप हैं । और व्यवहारकार परिणाम, क्रिया और परत्वापरत्वरूप है ।

#### पुद्गलका स्वह्म---

## स्यर्धस्समन्धवर्णवन्तः प्रदुमलाः ॥ २३ ॥

पुद्गलमें सर्जा, रस, मन्य और वर्ण ये चार गुण भाये जाते हैं। कोमल, कठोर, हरूका, मारी, शीत, जणा, स्विग्ध और रूक्ष ये सर्वाक्ते बाट भेद हैं। खट्टा, भीठा, कड़का, कपायत्त्र और चरपरा ये रसके पौच भेद हैं,डबण रसका सभी रसोंमें अन्तर्भाव है । सुगन्य और दुर्नन्थ ये गम्थके दो भेद हैं। काला, नीला, पीला, लाल श्रौर सफेद ये वर्णके पाँच भेद 🖁 | इनके भी संख्यात, असंख्यात श्रीर अनन्त उत्तर भेद होते हैं | जिन अग्नि आदिमें रस आदि बकट नहीं हैं वहाँ सर्ज़की सत्ताद्वारा शेषका अनुमान कर लेना चाहिए।

यद्यपि ''हृपिणः पुद्गलाः'' इस पूर्वेक सूत्रसे ही पुद्गलके हृप रसादि वाले स्यहपका ज्ञान है। जाता है टेकिन वह सूत्र पुद्गलको रूप रहित होनेकी आशंकाके निवारणके लिये कहा गया था। 'नित्यायस्थितान्यक्षपणि' इस सूत्रसे पुदुगलोरे भी श्रारूपित्यकी आर्जाका थी। अतः यह सूत्र पुद्गलका पूर्ण स्वरूप व्यतलानेके लिये है, निरर्धक नहीं है।

### पुदुगलको पर्योगे—

## शुरुदबस्थलीचस्यस्यील्यसंस्थानभेदतमञ्जाषातुषोद्योतवन्तत्र ॥ २४ ॥

पुद्गतक्रद्धध्यमें शब्द, घन्ध, सूर्त्सता, रधूत्वता, संस्थान, भेद, छाया, तम, आतप स्रीर उद्योत रूपसे परिणमन होता रहता है अर्थात् ये पुदुगलकी पर्यायें हैं। शब्दके वो भेद हैं-48

भाषास्प श्रीर त्राभाषास्प । भाषास्य शंद्रके भी दो भेद हैं -अक्षरात्मक और खनश्चरात्मक । अक्षरात्मक शद्द संस्कृत श्रीर असंस्कृतके भेदसे आर्य और स्टेच्होंके व्यवहारका हेतु होता है। दो इन्द्रिय तीत इन्द्रिय चार इन्द्रिय और पॉच इन्द्रिय जीवोंमें झानातिक्षयको प्रतिपादन करनेवाला अनक्षरात्मक शन्द है। एकेन्द्रियादिकी श्रपंका दो इन्द्रिय आदिमें झानातिक्षय है। एकेन्द्रियासिका स्वकृत हो। इन्द्रिय आदिमें झानातिक्षय है। एकेन्द्रियमें तो झानमात्र है। अतिग्रय झानवाले सर्वक्रके द्वारा एकेन्द्रियादिका स्वकृत वताय जाता है।

कोई लोग सबैक्षके शब्दोंको अनक्षरात्मक कहते हैं लेकिन उनका यह कहना ठीक नहीं है क्योंकि अवक्षरात्मक शब्दके सर्वका झान नहीं हो सकता । सब भागात्मक शब्द प्रस्पकृत

होनेसे प्रायोगिक होते हैं।

अभाषात्मक बाद्दके दो भेद हैं—प्रायोगिक श्रीर वैस्वसिक। प्रायोगिकके पार भेद हैं—तत, वितत, पन श्रीर सुपिर। चमड़े के तानने ते पुरुष्ठर, मेरी, हुन्दुमि श्रादि पाजीसे उरपन्न होने बाले शब्दको तत कहते हैं। तन्त्रीके कारण यीणा आहिस होनेवाला शब्द वितत है। किन्तरीके द्वारा कहा गया शब्द भी वितत है। पण्डा, ताल आदिसे प्रस्का होने वाला शब्द पन हैं। वाँस, शंख श्रादिसे उपन्न होनेवाला शब्द सुपिर है। मेप, विश्वत् आदिसे उरपन्न होनेवाला शब्द वैस्वसिक हैं।

्वन्यके दो भेद हूँ-प्रायोगिक और वैस्नसिक। पुरुषक्कत बन्धको प्रायोगिक बहते हूँ। इसके दो भेद हूँ-अजीविषयक और जीवाजीविषयक। छास और बाह्य क्यादिका सम्मन्ध अजीविषयक प्रायोगिक वन्ध है। जीवके साथ क्या और नोक्सीका वन्ध जीवाजीविषयक प्रायोगिक वन्ध है। पुरुषकी अपेक्षके विना स्वभावसे ही होनेवाले वन्धको वैस्नसिक वन्ध करते हैं। इस और सिनस्य गुणके निमित्तसे विद्युत, जलधारा,अस्नि, इन्द्रयनुष आदिका बन्ध वैस्नसिक है।

सीक्त्यके दो भेद हैं---अन्त्य और आपेक्षिक । परमाणुऑमें अन्त्य सीकृत्य है । वेल, व्याँवहा, बेर आदिमें आपेक्षिक सीकृत्य है । वेलकी अपेक्षा ऑवडा सूक्त है और ऑवटेकी

अपेक्षा वेर सूक्ष्म है।

स्वीलविक भी हो भेद हैं—बस्त्य और आपेक्षिक । अन्त्य स्वीलय संसारव्यापी महास्कन्यमें हैं। वेर, ऑवला, वेल आदिमें आपेक्षिक स्वीलय है। वेरकी अपेक्षा ऑवला स्पृत्त हैं और आवतिकों अपेक्षा वेल स्वत है।

संस्थानके दो भेद हैं—इत्यंत्रक्षण और व्यक्तिखंलक्षण ! जिस आकारका अमुकहणमें निहमण किया जा सके वह इत्यंत्रक्षण संस्थान है जैसे गोल, त्रिकोण, पतुष्कोण व्यदि। और जिस ब्याकारके विषयमें कुछ कहा न जा सके वह अभित्यंत्रज्ञण संस्थान है जैसे मेप, इन्द्रधनुष आदिका बाकार अनेक प्रकारका होता है।

भेद छट् प्रकारका है—अवर, चूर्ण, खण्ड, धतर और अणुचटन। वर्शन, कुछाड़ी चादिमें छकड़ी ध्यदिके काटनेको उस्कर कट्टे हैं। औ, गेर्डू आदिको पीसकर सहुआ आदि बनाना चूर्ण है। घटका फूट जाना स्वच्छ है। उद्दर्भूत आदिको दलकर दाल बनाना चूर्णका है। मेघघटलीका विघटन हो जाना प्रतर हैं। संतप्त लोहेके गोलेको घनसे कृटने पर जो आगके कल निकलते हैं वह श्राणुचटन है।

प्रकाशका विरोधी ऋन्धकार पुद्गलकी पर्याय है।

प्रकाश और आवरणके निर्मित्तमे छाया होती है। इसके दो मेन हैं-- वर्णाद-विकारत्मक और प्रतिविम्बात्मक। गौरवर्णको छोड़कर स्थामवर्ण हव हो जाना वर्णादि- पारप-२६ ]

#### पद्धम अध्याय

830

विकासल्यक छाया है। और चन्द्र ऋादिका जल्लों जो प्रतिविम्च होता है वह प्रतिविम्बा-स्पक छाया है।

सूर्य, विति व्यक्तिमां रहनेवाकी उच्यता और प्रकाशका साम आतप है। चन्द्रमा, सणि, खशोत (जुगुन्) आदिसे होनेवाले प्रकाशको उद्योत कहते हैं। उक्त शब्द आदि दस पुद्राल द्रव्यके विकार या पर्योग हैं। सूत्रमें 'च' अध्दसे अभियात, नीवन क्यादि अध्य भी पुद्रगत द्रव्यके विकारोंका प्रहण कर लेना चाहिये।

#### पुदुगलके भेद—

#### अणयः स्कन्धाश्च ॥ २५ ॥

पुरुगत द्रव्यक्षे हो भेर हैं---अणु और स्कन्ध । अगुका परिमाण आकाशके एक प्रदेश प्रमाण है। यद्यपि परमाणु प्रत्यक्ष नहीं हैं लेकिन उसका स्कन्धरूप कार्योको देखकर ऋतुमान वर लिया जाता है।

परमासुओं में दो अविरोधी स्पर्ध, एक वर्ण, एक गर्ध और एक रस रहता है, ये स्वरूपकी अवेश्वासे जित्य हैं लेकिन स्पर्ध आदि पर्यार्थीको अपेश्वासे अतित्य भी हैं। इनका परिमाण परिमण्डल ( गोल ) होता है। नियमसारमें परमाणुका स्वरूप इस प्रकार वक्ताया है—

"जिसका वही आदि,वही मध्य और वही अन्त हो,जो इन्द्रियोंसे नहीं जाना जा सके

ऐसे अविभागी इब्यको परमाणु कहते हैं।"

श्युङ होनेके कारण जिनका महल, निक्षेषण ब्यादि हो सके ऐसे पुद्गङ एरमाणुओं के समूहको स्क्रम कहते हैं। प्रहण ब्यादि ज्यापारकी योग्यता न होने पर भी उपचारसे द्वचणुक आदिको भी स्क्रम कहते हैं।

्यद्यपि पुद्गटके अनन्त भेद हैं हेकिन अणुरूप जाति और स्कन्धरूप जातिकी

अपेक्षा से दो मेद भी हो जाते हैं।

प्रत--जातिमें एकवचन होता है फिर सूत्रमें बहुवचनका प्रयोग क्यों किया ?

उत्तर—अणु और स्कन्धके अनेक भेद्र वर्तळानेके छिथे बहुवचनका प्रयोग कियागकाहै।

ययपि 'अणुश्करधाश्च' इस प्रकार एक पद्वाते सूत्रसे ही काम पछ जाता छेकिन पूर्वके दो सुत्रोंने भेद बतळानेके छिचे 'जणवः सक्न्याद्य' इस प्रकार दो पदका सूत्र नगाना पढ़ा। 'स्पर्शारसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः' इस सूत्रका सम्बन्ध केवळ अणुसे है अधीन परमा- सुज्ञोंने स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण पाये जाते हे। लेकिन स्कन्यका सम्बन्ध 'सर्वारस' इत्यादि और 'शन्त्रवन्ध' इत्यादि दोनों सूत्रोंने हैं। स्कन्य स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण बाळ होते हैं तथा शब्द, बन्ध आदि पर्यायवाले मी होते हैं।

इस सूत्रमें 'च' शब्द समुख्यवार्थक है। अर्थान् अणु ही पुद्गल नहीं हैं किन्तु करूप भी पुद्गल हैं। निधयनयसे परमाणु ही पुद्गल है और व्यवहारनयसे सहन्यभी

पुद्गढ हैं ।

#### स्क्रधोंकी उत्पत्तिका कारण-

## भेदसङ्घातेम्य उत्पयन्ते ॥ २६ ॥

स्कन्धोंकी उत्पत्ति भेद, संघात और दोनोंसे होती है। भेद ऋषीत् विदारण जुदा होना,संधात अधीत् पिछना इकट्ठा होना ।

#### तत्त्वार्धवृत्ति हिन्दी-सार

िपरिष्यक

दो अणुओं के भिळ जानेसे हो प्रदेशपाला स्कन्ध वन जाता है। दो प्रदेशपाल स्कन्ध के साथ एक अणु के मिळ जानेसे तीन प्रदेशपाल स्कन्ध हो जाता है। इस प्रकार संघानसे संख्यात, श्रसंख्यात और व्यनन्त प्रदेश परिमाण स्कन्धकी उत्पत्ति होती है। मेदसे भी स्कन्धों की उत्पत्ति होती है। संख्यात और अनन्त प्रदेशपाल स्कन्धकी उत्पत्ति होती है। संख्यात और अनन्त प्रदेशपाल स्कन्धों के भेद (उन्न ) करनेसे द्विपरिमाण सम्बद्ध संख्यात को संख्यात होते से स्कन्धकी उत्पत्ति होती है। कुछ परमाणुओं के साथ संघात होते से स्कन्धकी उत्पत्ति होती है।

ष्यणुकी उत्पत्तिका कारण—

## भेदादणु ॥ २७ ॥

परमालुको उत्पत्ति भेदसे ही होती है - संचात और भेद-संवातसे अणुकी उत्पत्ति नहीं होती हैं ( किसी स्कच्छके परमालु पर्यन्त भेद करनेसे परमालुको उत्पत्ति होती है ।

#### दृश्य स्कन्धकी उत्पत्तिका कारण---

# नेदर्सपातास्यां चाक्षुपः॥ २८॥

चासुष धर्यात् चसु इत्द्रियसे देखने योग्य स्कन्योंकी उत्पत्ति भेद और संपातस होती है, केवस भेदसे नहीं। खनन्त अणुध्योंका संपात होनेपर भी सुद्ध स्कन्य चासुप होते हैं और कुछ अचासुष। जो ऋचासुष स्कन्य है उसका भेद हो जाने पर भी सुद्दम परिणाम उने रहनेके कारण वह चासुप नहीं हो सकता। होकिन यदि उस सुद्धा स्कन्यका भेद होकर अथीत् सुद्धात्वका विनाश होकर अन्य किसी चासुप स्कन्यके साथ सम्बन्ध हो जाय तो वह चासुप हो जायना। इस प्रकार चासुष स्कन्धकी उत्पत्ति भेद और संघात दोनोंसे होती है।

इच्यका लक्षण—

### सबुद्रव्यत्तञ्जणम् ॥ २९ ॥

द्रव्यका उक्षण सन् हैं, ऋषीन् जिसका अस्तिस्य अधवा सत्ता हो वह द्रव्य हैं।

#### सत्का स्वह्रप—

## उत्पादव्ययभौव्ययुक्तं सत् ॥ ३० ॥

जो तत्वाद, व्यय और भीव्य सहित हो वह सन् है। अपने मूळ रवभाव को न क्रोइ-कर नशीन पर्योधकी उत्पत्तिको चत्वाद बहुते हैं। जैसे मिट्टीके पिण्डसे घट पर्योधका होना। पूर्व पर्योधका नाश हो जाना व्यय है जैसे घटकी उत्पत्ति होने पर मिट्टीके पिण्डका विनाश व्यय है। भीव्य द्रव्यके उस स्वभावका नाम है जो द्रव्यकी सभी पर्याओं में रहता है और जिसका कभी विनाश नहीं होता जैसे मिट्टी। पर्यायोका उत्पाद-विनाश होने पर भी द्रव्य स्वभावका अन्यय बना रहता है।

भरत—भेद होने पर पुक्त इन्द्रका प्रयोग देखा जाता है जैसे देवदत्तदण्डसे पुक्त हैं। इसी तरह यदि कराद, ज्वय, प्रांष्ट्य और द्रव्यमें भेद है तो दोनोंका अभाय हो जायगा क्योंकि उत्पाद, ज्यय और प्रोटपके विना द्रव्यकी सत्ता किन्न नहीं हो सकती और द्रव्यके अभावमें उत्पाद, व्यय और प्रोटप मी संभव नहीं है। भा३१-३३ |

#### पश्चम अध्योव

४१९

उत्तर—उत्पाद आदि चौर द्रव्यमें चाभेद होने पर भी कथिवचेद्रेद्र नयकी चापेक्षासे युक्त शब्दका प्रयोग किया गया है। यह संभा सारचुक्त है ऐसा व्यवहार अभेदमें भी देखा जाता है। द्रव्य उद्य है चौर उत्पाद आदि रुक्षण हैं चतः अक्ष्यलक्षणभावको रिष्टिमें रुक्षने पर पर्यायिधिकनयकी अपेक्षसे द्रव्य और उत्पाद आदिमें भेद है लेकिन द्रव्याधिकनयकी अपेक्षासे उनमें अभेद है। खयवा यहाँ युक्त क्षवद योगार्थक युक्त धातुमें नहीं बना है किन्तु युक्त शब्द समाधि (एकता) शांचक हैं। अतः जो उत्पाद, वयय भीत्र्यात्मक हो इस्पत्त हो उत्पत्त व्यात्मक हो इस्पत्त नाम द्रव्य हैं। तारप्यं यह कि उत्पाद, व्यय और धौव्य एतत्त्रयात्मक हो द्रव्य है, दोनोंच्य धुक्षक् अस्तिस्य नहीं है। पर एक अंश है और दूसरा अंशी, एक पर्याण्ड है तो दूसरा अन्वयी द्रव्य, एक रुक्षण हैं तो दूसरा उत्त्य इत्यादि भेद रुक्ति उनमें मेद हैं।

नित्यका ठक्षण—

# तद्भावाच्ययं नित्यम् ॥ ३१ ॥

उस भाव या स्वरूपके प्रत्यिमझानका जो हेतु होता है वह च्हुस्पृत चंद्रा नित्यत्व है। यह वही है इस प्रकारके झानको प्रत्यिमझान कहते हैं। यह झान पिना हेतुके नहीं हो सकता। अतः वद्भाव प्रत्यिमझानका हेतु हैं। किसीने पहिले देवदत्तको वाल्यावस्थामें देखा था। जब वह उसे बृद्धावस्थामें देखता है और पूर्वका स्मरण कर सोचता है कि--यह तो वही देवदत्त हैं। इससे ज्ञात होता है कि देवदत्तमें एक ऐमा तद्भाव (स्थमाविश्लेष) है जो बाल्य और बृद्ध दोनों अवस्थाओं में अभ्वित रहता है। विद हव्यका व्यत्यन्त विनास हो जाय और सर्वथा नृतन पर्यायकी उत्पत्ति हो तो समरणका अभाव हो जायगा और समरणाभाव होनेसे लोकश्यवहारको भी तिवृत्ति हो जायगी। प्रत्यमें नित्यत्व प्रध्यार्थिकनयकी अपेक्षासे ही हैं, सर्वथा नहीं। विद हव्य सर्वथा तित्य हो तो आत्मामें संसारकी निवृत्तिके लिए की जाने वाले दीक्षा ख्यादि कियाएँ निर्यंक हो आँयगी। और आत्माकी मुक्ति भी नहीं हो सकेगी।

### अपिंतानपिंतसिद्धेः ॥ ३२ ॥

मुख्य या प्रधान और ग्रीण या अप्रधान के विक्काभेदसे एक ही द्रव्यमें निरम्नत, व्यक्तिस्य आदि व्यक्ति धर्म दूरते हैं। वस्तु अनेकप्रमीत्मक है। जिस समय जिस धर्मकी विकक्षा होती है उस समय जह धर्म प्रधान हो। जाता है और अन्य धर्म गीण हो जाते हैं। एक ही मतुन्य पिता, पुत्र, आता, चाचा चादि अनेक धर्मोकी धारण करता है। वह अपने पुत्रकी अपेक्षा धिता है, पितावी अपेक्षा पुत्र है, माईकी अपेक्षा धाता है। यतः अपेक्षा-भरसे एक ही बातुमें अनेक धर्म रहनेमें कोई विरोध मही है। द्रव्य सामान्य अन्वयी अंग्रासे निरम है तथा विशेष प्रयोधन अपेक्षा चानिस्य है तथा विशेष एयोचकी अपेक्षा चानिस्य है। इसी तरह भेद-अभेद, अपेक्षिनुत्य-अनपेक्षिन तत्व, देव-मुख्यायं, पुण्य-पाप आदि अनेकों विरोधी युगळ वस्तुमें स्थित हैं। वस्तु इस सभी पर्मोका अपिरोधी आधार है।

# परमासुर्ज्ञोके वन्धका कारण---

# स्निग्धरुक्षत्वाद् बन्धः॥ ३३ ॥

स्तिग्य और रूक्ष गुणके कारण परमाणुओंका परस्परमें बन्ध होता है। रिनाध और इक्ष गुण वाले वो परमाणुकोंके मिलनेसे द्वणणुक और तीन परमाणुकोंके मिलनेसे प्र्युजकी

े ५।३४ ३६

830

### तत्त्वार्थपृत्ति हिन्दी-सार

वस्थात होती है। इसी प्रकार संस्थात, असंस्थात और अनन्त परमाणु वाले स्कर्योंको भी उत्यत्ति होती है। दिनम्य और रुख गुणके एकसे लेकर अनन्त तक भेद होते हैं। जैसे जल, बकरीका दूध और एत, गायका दूध और एत भेंसका दूध और एत, और कँटनी का दूध और एत होते हैं। जैसे उत्तरों भा दूध और एत कोर किया गुण की उत्तरों सार अधिकता है। धूलि, रेत, परथर, वस आदिमें रुख गुणकी उत्तरों ति अधिकता है। इसी प्रकार पुद्गल परमाणुकों सिनम्य और हस्य गुणका पक्ष्ये और अपकर्ष पाया जाता है।

### न जबन्यगुणानाम ((३४॥

जयन्य गुणवाले परमाणुओंका बन्ध नहीं होता है। प्रत्येक परमाणुमें लिन्ध आदिके एकसे लेकर स्थानन्त तक गुण रहते हैं। गुण उस अधिभागी अतिच्छेद ( शिल्फ्का अंग्र) का नाम हैं जिसका दूधरा विधान या विवेचन न किया जा सके। जिन परमाणुओंने स्तिन्धता और इन्नताका एक ही गुण या अंग्र रहता है उनका परस्र बन्ध नहीं हो सकता। गुण शब्दका प्रयोग गौण, अध्यक, रूच्य, उपकार, स्पादि, ज्ञानादि, विरोपण, आग आदि अनेक अधींने होता है। यहाँ गुण शब्द साम (अविभागी अंग्र) सर्थ में दिया गया है।

एक गुणवाले रितम्य परमाणु का यक, हो, तीन आदि अनन्त गुणवाले स्तिम्य या रूख्न परमाणुके साथ नन्य नहीं होगा। इसी प्रकार एक गुणवाले रूच्च परमाणुका एक, हो, तीन आदि अनन्त गुणवाले रूक्ष या स्तिम्य परमाणुके साथ बन्ध नहीं होगा। जबन्य गुणवाले स्तिम्य और रूक्ष परमालुओंको छोड़कर श्रम्य रितम्य और रूक्ष परमालुओं का परस्परमें बन्ध होता है।

### शुणसाम्ये सहज्ञानाम् ॥ ३५ ॥

गुणोंकी समानका होनेपर एक जातिकाले परमाणुजीका भी बन्ध नहीं होता है। अर्थान दें। गुणवाले िनगर्व परमाणुका दो गुण वाले िनग्य या रूझ परमाणुक साथ बन्ध नहीं होता है, और दो गुणवाले रूझ परमाणुका दो गुणवाले रूझ या क्लिप्य परमाणुक साथ बन्ध नहीं होता है।

यत्ति गुणकी समानवा होनेपर सजातीय या विजातीय किसी प्रकारके परमाणुओं का बन्ध नहीं होता है और इस प्रकार सूत्रमें सहव शब्द निरर्थक हो जाता है लेकिन सहश शब्द इस बातको सूचित करता है कि गुणीकी विषमता होनेपर समान जातिबाले परमाणुओंका भी बन्ध होता है केवल विसहश जातिबाले परमाणुओंका ही नहीं।

बन्ध होनेकः अन्तिम निर्णय-

### द्वयधिकादिगुणानां तु ॥ ३६ ॥

दो अधिक गुणवाले परमाणुओं का बन्ध होता है। तु शब्दका प्रयोग पार्प्या, श्रव्या-रण, विशेषण और समुच्यय इन चार अधीम होता है उनमें से यहाँ तु इन्द्र विशेषणार्यक है। पूर्वमें को बन्धका निषेव किया गया है उसका प्रतिषेघ करके इस सूत्रमें बन्धका विधान किया गया है। दो गुणवाले रिनम्ध परमाणुका एक, दो और तीन गुणवाले रिनम्ध या रुख परमाणुके साथ बन्ध नहीं होगा किन्तु चार गुणवाले रिनम्ध या रुख परमाणुके साथ बन्ध होगा। दो गुणवाले रिनम्धपरमाणुका पाँच, छह, आदि अनन्त गुणवाले रिनम्ध पा३७-३८ ]

पञ्चम अध्यायः

प्र३१

या रुद्ध परमाणुके साथ भी बग्न नहीं होगा । तीन गुणवाले स्निग्य परमाणुका तीच गुणवाले स्निग्ध या रुक्ष परमाणुके साथ ही बग्न होगा अन्य गुणवाले परमाणुके साथ नहीं । इसी प्रकार दो गुणवाले रुक्ष परमाणुका चार गुणवाले रुक्ष या स्निग्य परमाणुके साथ ही बग्ध होगा और तीन गुणवाले रुक्ष परमाणुका पाँच गुणवाले रुक्ष या स्निग्य परमाणुके साथ ही बन्ध होगा, अन्य गुणवाले परमाणुके साथ नहीं ! खतः दो गुण अधिक होनेपर समान और धासमान जातिवाले परमाणुकोंका परस्परमें बन्ध होता है ।

### धन्धेऽधिकौ पारिणामिकौ च ॥ ३७ ॥

बन्धमें श्रीषक गुणवाले परमाणु कम गुणवाले परमाणु होंको अपनेमें परिणत बर होते हैं। नूनन अवस्थाको उत्पन्न कर देना परिणामिकस्य है। जैसे गोला गुड़ श्रपने उत्पर गिरी हुई पूरिको गुड़ रूप परिणत कर लेता है उसी प्रकार चार गुणवाला परमाणु हो गुण बाले परमाणुको अपने रूपमें परिणत कर लेता है अर्थान् उन दोनोंकी पूर्व अवस्थाएं नष्ट हो जाती हैं। एक दीसरी ही अरस्था उत्पन्न होती हैं। उनमें मकता हो जाती हैं। यही कारण है कि अधिक गुणवाले परमाणुओंका ही बन्ध होता है। समगुण बाले परमाणुओंका नहीं। यदि अधिकगुण परमाणुओंको पारिणामक न माना जाय तो बन्ध अध्यामें भी परमाणु सपेन और काले तन्तुओंसे वने हुए कपबेर्ग तन्तुओंके समान प्रथक् प्रयक् ही रहेंगें उनमें एकत्व परिणामन न हो सबेगा। इसी प्रकार जल और सन्तूमें परापर सम्बन्ध होने पर जल परिणामक होता है।

इस प्रकार बन्ध होने पर ब्रानावरण, दर्शनावरण आदि वर्मोको तीस कोझकोड़ी सागरकी स्थिति भी बन जाती है क्योंकि जीयके साथ पूर्व सम्बद्ध कार्मणहत्य क्लिप आदि गुणोंसे अधिक है।

#### द्रव्यका स्थ्रण—

## गुणपर्ययवस् द्रव्यम् ॥ ३८ ॥

जो गुण और पर्योगवाला हो वह हन्य है। गुण अन्वर्ध ( नित्य ) होते हैं अर्थान् हरूपके साथ सदा रहते हैं, हरपको कभी नहीं छोदते। गुणोंके द्वारा ही एक हरपका दूसरे हरपसे भेद किया जाता है। यदि गुण न हों तो एक हरूप दूसरे हरपस्य भी हो आया।। जीवका हानगुण जीवको अन्य हरपोंने एक्षक् करता हैं। इसी प्रकार पुद्रगळादि हरूपोंके हरादि गुण भी उन हर्स्योंको अन्य हरपोंसे एक्षक् यरते हैं।

. पर्याण व्यक्तिरेकी (अनिस्व ) होती हैं अर्थात् द्रव्यके साथ सदा नहीं रहती बदलती रहती हैं। गुगोंके विकारको ही पर्याय कहते हैं जैसे जीवके ज्ञान सुणकी घटशान, पटजान आदि पर्याएँ हैं। व्यवहारनयकी अपेक्षासे पर्याण द्रव्यसे कर्याचन भिन्न हैं। यदि पर्याएँ द्रव्यसे सर्वथा अभिन्न हों तो पर्यायोंके नाम होने पर द्रव्यका मी नामा हो जायना।

कहा भी है कि द्रव्यके विभाग करनेवालेको गुण कहते हैं। भौर द्रव्यके विकारको पर्याय कहते है। अनादि निधन द्रव्यमें अल्पें तरङ्गींके समान प्रतिक्षण पर्याएँ उरवन्न और विनष्ट होती रहती हैं। द्रव्यमें गुण और पर्याय कहा रहती है। गुण और पर्यायोंके समृहका नाम ही द्रव्य है। गुण और पर्यायको छोड़कर द्रव्य कोई पृथक् वस्तु नहीं है।

ठत्त्वार्थंदृत्ति-हिन्दी-सार्

[4139-80

### काउ द्रव्यका यर्पन--

#### कालश्व ॥ ३६ ॥

काल भी द्रवय है क्योंकि उसमें द्रव्यका लक्षण पाया जाता है। द्रव्यका लक्षण (उत्पादव्यक्रां)व्ययुक्तं और 'गुणार्ययवद् द्रव्यम्' वतलाया है। कालमें दोनों प्रकारका लक्षण पाया जाता है। करूपकी अपेचा नित्य रहनेके कारण करूमें स्वप्रत्यय औच्य है। उत्पाद और व्यय स्वप्रत्यय और परप्रत्यय दोनों प्रकारसे होते हैं। चगुरुल्यु गुणोंकी हानि और वृद्धिको अपेक्षा कालमें स्वप्रत्यय उत्पाद और व्यय होता एहता है। काल द्रव्यक्ति परिवतनमें कारण होता है चतः परप्रत्यय उत्पाद और व्यय भी कालमें होते हैं।

कालमें साधारण खोर ज्यसाधारण होनें प्रकारके गुण रहते हैं। अचेतनस्त्र, अमूर्तत्व, सूत्त्मत्व, अगुरुङ्धल आदि कालके साधारण गुण है। द्रव्योंके परिवर्तनमें हेतु होना कालका असाधारण गुण है। इसीप्रकार कालमें पर्याप भी उत्पन्न खोर (बनष्ट होती रहती हैं। अदः जीवादिकी तरह काल भी इच्च है।

प्रस्त—काल द्रव्यको पृथक् क्यों कहा । पहिले "अजीवकाया धर्मोधर्माकाकालपुट्-गलाः"ऐसा सूत्र बनाना चाहिये था । ऐसा करतेसे काल द्रव्यका पृथक् वर्णन न करता पहता ।

क्तर—यदि "अजीवकाया" इत्यादि सुवर्धे काल द्रव्यको भी सम्मिल्ति वर देते तो धर्म आदि द्रव्योकी तरह काल भी काय हो जाता। लेकिन कालद्रव्य मुख्य और उपचार दोनों रूपसे कार नहीं है।

पहिले "निष्क्रियाणि व" इस सूत्रमें धर्म, अधर्म और श्राकाश द्रव्यको निष्क्रिय वतलाया है। इनके स्रतिरिक्त द्रव्य सिक्ष्य हैं। अतः पूर्व सूत्रमें कालका वर्षान होनेसे काल भी सिक्रिय द्रव्य हो जाता श्रीर "आ आकाशादेकद्रव्यम्" इसके श्रजुसार काल भी एक द्रव्य हो जाया। लेकिन काल न तो सिक्ष्य है और न एक द्रव्य। इन कारणेंसे काल द्रव्यक्ष्य धर्मन प्रथक् किया गया है।

कालहरूवय क्रानेक हैं इसका तासर्य यह है कि लोकाकाशके प्रश्येक प्रदेश पर एक एक कालागु इत्तरक्षिके समान प्रथक प्यक् क्षित हैं। लोकाकाशके प्रदेश असंख्यात होनेसे काल हुच्य भी असंख्यात है। कालागु अमृत और निष्क्रिय हैं तथा सम्पूर्ण लोकाकाशमें व्यक्त है।

व्यवहारकाल का प्रमाण-

### सोऽनन्तसमयः ॥ ४०॥

व्यवहारकालका प्रमाण व्यवन्त समय है। यद्यपि वर्तमान कालका प्रमाण एक समर्थ ही है किन्तु मृत और भिक्तियन कालकी अपेक्षासे कालको अनम्तसमयशाला कहा गया है।

अथवा यह सूत्र व्यवहार कालके प्रमाणको न बतलाकर मुख्यकालके प्रमाणको ही बतलाता है। एक भी कालालु अनन्त पर्यारोकी चर्तनामें हेल होनेके कारण उपनारसे स्वतन्त समयकाल कहा जाता है। समय कालके उस झोटेसे छोटे अंग्रको कहते हैं जिसका सुद्धिके द्वारा विमाग न हो सके। सन्दर्गातिमें चलनेवाले पुद्गल परमाणुको आकाशके एक प्रदेशसे दूसरे प्रदेश दक चलनेमें जितना काल लगे उतने कालको समय कहते हैं।

यहाँ समय शब्दसे आरसी, उच्छवास आदिका मी महण करना पाहिये। असंस्थात समयोक्षी एक आयसी होती है। संस्थान आयस्मियोका एक उच्छवास होता है। सात વા૪શ-૪૨]

#### पद्धम अध्याय

833

उछ्जासोंका एक थोय होता है और सात थोंबींका एक उब होता है। साहे अकृतीस ट्वाँको एक नाटी होती है। दो निर्ठियोंका एक मुद्दूर्त होता है और श्वावटीसे एक समय अधिक तथा मुहूर्तसे एक समय कम श्रान्तमुहूर्तका काठ है। इसी तरह माह, ऋनु, श्रायन, वर्ष, सुग, पस्योगम आहिकी गणना होती हैं।

#### द्रव्यका लक्षण -

## द्रव्याश्रयः निर्मुणा गुणाः ॥ ४१ ॥

जो द्रव्यके आश्रित हो और स्वयं निर्मुण हो उनको गुण कहते हैं ।

िन्धुंग विदेषणसे द्वायुक, ज्यणुक आदि स्कार्योकी निष्ठति हो जाती है। यदि 'द्रव्याश्रया गुणाः' ऐसा ही नक्षण कहते तो द्वाणुक आदि भी गुण हो जाते क्योंकि ये अपने कारणभूत परमाणुद्रव्यके शाधित हैं। लेकिन जब यह कह दिया गया कि जो गुणको निर्मुण भी होना चाहिये तो ह्वयणुक खादि गुण नहीं हो सकते क्योंकि निर्मुण नहीं हैं किन्तु गुण सहित हैं।

नयपि घट संस्थान आदि पर्यायें भी द्रव्याक्षित और निर्मुण हैं लेकिन वे गुण नहीं हो सकती क्योंकि 'द्रव्याक्षया'का तात्रयं यह है कि गुणको सदा द्रव्यके आखिद रहना चाहिये। और पर्यायें कभी कभी साथ रहती हैं, वे नष्ट और उत्सक्त होती रहती हैं अवः पर्यायोंको गुण नहीं कह सकते। नैयायिक गुणोंको द्रव्यसे प्रथक् मानते हैं लेकिन उनका ऐसा मानना ठीक नहीं है। यद्यपि संझा, उन्नण चादिके भेदसे द्रव्य और गुणमें कथेचित् भेद हैं लेकिन द्रव्यात्मक श्रीर द्रव्यके परिणाम या पर्याय होनेके कारण गुण द्रव्यसे असिन हैं।

#### पर्योचका चर्णन—

### तह्मावः परिणामः ॥ ४२ ॥

धर्मादि द्रव्योंके खपने अपने स्वरूपसे परिणासक करनेको पर्याय करते हैं। धर्मादि द्रव्योंके स्वरूपको ही परिणास करते हैं। परिणासके दो भेद हैं-सादि और अनादि। सामान्यरो धर्मादि द्रव्योंका गत्युपप्रद आदि अनादि परिणास है और वही परिणास विशेषकी खपेक्षा सादि है। तान्यर्थ यह कि गुण और पर्याय होती ही द्रव्योंके परिणास हैं।

### पविवा अध्याय समाप्त



# क्रठवाँ अध्याय

#### योगका स्वरूप—

## कायवाङ्मनः इर्भ योगः ॥ १॥

मन, क्वन और कायकी कियाको योग कहते हैं। अर्थान् मन, यनन श्रीर कायकी वर्गणाओं को आलंबन लेकर आसाके प्रदेशोंमें जो इन्न-चनन्हण किया होती है उसीका नाम योग है। योगके तीन भेद हैं—काययोग,वचनशेग और मनोयोग। वीर्यान्तरायके क्ष्योपश्म होनेपर कथा अंदारिक, ओहारिकमिश्न, वैकियिक, वैकियिकमिश्न, अहारक, अहारकमिश्र और कार्यण शरीर क्पसे परिणत वर्गणाओं में किसी शरीरवर्गणाके निभित्त से आसाके प्रदेशोंमें जो किया होती हैं पह काययोग हैं। शरीर नामकर्मके उदयर होनेपर, वीर्यान्तरायका क्ष्योपश्म होनेपर, मितिकानावरणका क्ष्योपश्म होनेपर, अक्षरिक्षित्रज्ञानावरणका क्ष्योपश्म होनेपर और अन्तरीमें वचनग्रिक्षि समीपता होनेपर, अक्षरिक्षित्रज्ञानावरणका क्ष्योपश्म होनेपर और अन्तरीमें वचनग्रिक्षि समीपता होनेपर वचनक्य परिणामके अभिमुख खालार्क प्रदेशोंमें जो किया होती हैं उसको वचनयोग कहते हैं। वचनयोग सत्य, चसत्य, उसय और अनुमयके भेदले चार प्रकारक है। यनवार्याण सत्य, चसत्य, उसय और अनुमयके भेदले चार प्रकारक है। यनवार्याण सत्य, चसत्य, उसय और अनुमयके भेदले चार प्रकारक है। यनवार्याण सत्य, चसत्य, उसय और अनुमयके भेदले चार प्रकारक है। वचनयोग सत्य, चसत्य, उसय और अनुमयक भनोन्निप्रक होनेपर और चहिर्यामें मनोवर्याणांक उदय होनेपर मनहण परिणामके अमिमुल आसम्बक्त आसमिल अपिमुल आसमिल है। वचनवार्याण करवार होनेपर मनहण परिणामके अमिमुल आसमिल असमिल आसमिल असमिल असमिल होनेपर और चिर्म के स्वरोधिक होनेपर और चिर्म के स्वरोधिक होनेपर और चिर्म के स्वरोधिक आसमिल होनेप होनेपर स्वर्याण होती है वह भनोर्थाण है।

सवेगारेज्ञीसे जीयोन्तराय खादिके श्रय होनेपर मनोवर्गणा आदि तीन प्रकारकी वर्गणाओंके निमित्तसे ही योग होता है। सयोगकेवतीका योग अपिन्तनीय है जैसा कि खामी सनन्त्रभद्रने बृहत्स्वयंभू सोजमें कहा है— हे भगवन्! आपके मन, यचन और कायकी प्रवृत्तियाँ इच्छापूर्वक नहीं होती हैं भीर न दिना विचारे ही होती हैं, झापकी चेछाएँ अपिन्त्य हैं।

### अस्त्रवद्य वर्ग्नन—

### सञ्चास्त्रः ॥ २ ॥

उपर कहें गये योगका नाम ही आखब है। कमेंके आते के कारणोंको आख्य कहते हैं। मन, जबन और कापकी किया के बूरा आस्मामें कमें आते हैं अतः योगको आख्य कहते हैं रुण्ड, क्याट, मतर और डोककूरणस्मक भी योग होता है लेकिन वह अन्ताख्य रूप है अर्थान् रुण्डिस्पोग कमें के आनेका कारण नहीं होता है। जिस प्रकार गोला वस्न जूलि की चारों ऑरसे पहण करता है अर्थान् तम छोरेका गरम गोला चारों खोरसे जड़को महण करता है अर्थान् रुण्डिस्पो कमें के अनेका कारण नहीं होता है।

### शुभः पूण्यस्याशुभः पापस्य ॥ ३ ॥

शुभ योग गुण्य करींके खास्त्रवका और ऋशुभ योग पापकर्मके आम्त्रवका कारण होता है। जो आत्माको पवित्र करें वह पुण्य है, जो खात्माको करुपाणकी अंग्रर न जाने

द्बह पाप है। सहेस, शुभायु, शुभागम और शुभ गोव पुण्य हैं. असाता वेदनीय अशुभ आयु अशुभ नाम और अशुभ गोत्र पुष है। जीवरन्ता, अचीर्य, महत्त्वपादि शुभ न्ययोग है। सहंस, हित, मित, मियभारणादि शुभ वचनयोग है। अहंस आईदि सिक, तपमें कि, तपमें कि, ताम और अशुभ वचनयोग है। अहंस आईदि अशुभ वचनयोग है। अहंस वचनयोग है। क्यारेय, अप्रिय, अहित, कर्त्रवा मापण आदि अशुभ वचनयोग है। वस्त्य, अप्रिय, अहित, कर्त्रवा मापण आदि अशुभ वचनयोग है। वस्त्य, अप्रिय, अहित, कर्त्रवा मापण आदि अशुभ वचनयोग है। वस्त्य, अप्रिय, अहित, कर्त्रवा मापण आदि अशुभ वचनयोग है। वस्त्य, अप्रिय, अप्रिय, अहित, कर्त्रवा मापण आदि अशुभ वस्ति है। दसा नहीं है कि जिसका हेतु शुभ कर्म हो नह शुभ योग करता और अशुभ योग करता जाय। अदि एसा माना जाय तो केवलीके भी शुमाशुभ कर्मका वन्ध होना चाहिय क्योंकि केवलीके अशुभ कर्म (असान वेदनीय) का उदय होनसे अशुभ योग हो जायाग आद अशुभ योग होने सेअशुभ कर्मका वन्ध होना चाहिये। लेकिन केवलीके अशुभ कर्मका वन्ध मही होता है।

प्रश्त—शुभ योग भी झानावरणादि कर्मके वन्त्रका कारण होता है। जैसे किसीते एक अप्यास करने वाले व्यक्तिसे कहा कि तुम पढ़ो नहीं,पढ़ना बन्द कर दो। तो वदापि कहने बाहेने हितकी बात कही किए भी उसके झानावरणादिका बन्ध होता है। इसलिय एक

अशुभ योग ही मानना ठीक है । शुभ योग है हो नहीं ।

उत्तर—उक्त प्रकारसे कहनेवालेको अञ्चाभ कमेका आस्त्रत्य नहीं होता है क्योंकि उसके परिणाम विशुद्ध हैं। उसके कहनेका अभिमाय यह था कि यदि यह उपश्रम करनेशला व्यक्ति इस समय विश्राम कर ने तो मिनव्यों अधिक तप कर सकता है। अतः उसके परिणाम श्रभ होतेसे अञ्चाम कर्मका आस्त्रय नहीं होता है।

आप्रसोमांसामें कहा भी है कि-स्व और परमें उत्पन्न होनेवाले सुख या टुःस्व विद विद्युद्धिपूर्वक हैं तो पुण्यास्त्रय होगा यदि संक्लेश पूर्वक हैं तो पापास्त्रय होगा। यही व्यवस्था पृण्य-पापास्त्रयंत्री संयक्तिया है।

### सुक्षायाक्रमाययोः साम्परायिकेर्यायययोः ॥ ८ ॥

जो आत्माको कसे अर्थात् हुःस दे वह कपाय । अथवा कपाय चेंपको कहते हैं जैसे यहेवा या झाँवलेका कसेवी चेंप यस्त्रके कसेवे रंगसे रंग देता है । कपाय सहित जीवोंके सालगरायिक और कपाय रहित जीवोंके ईयोपय आस्त्रव होता है । संगारके कारणभूत आस्त्रव को सालगरायिक आस्त्रव कहते हैं ।। स्थिति और अनुभाग रहित कमों के आस्त्रवको ईयोपय आस्त्रव कहते हैं । कपायसहित जीवोंके अर्थात् मिरपात्रिष्ट गुणस्थानसे दहारें गुणस्थान तक इयोपय आस्त्रव होता है । इयोपय आस्त्रव संगारको गुणस्थानसे तरहवें गुणस्थान तक ईयोपय आस्त्रव होता है । ईयोपय आस्त्रव होता है । और स्वारको करण नहीं होता है क्योंकि उपन्धान कपाय आदि गुणस्थानोंसें कपायका अभाय होतेसे योगके हारा आये हुये कमोंका स्थिति और अनुमाग वन्ध नहीं होता है और आये हुये कमोंकी सूशी दीवाल पर गिर हुये पश्यरको ताह तुरन्त निवृत्ति हो जाती है । और कपायसहित जीवोंके योगके हारा आये हुए कमोंका कपायके निमित्तसे स्थिति और अनुमागवन्य भी होता है । ततः यह आस्त्रव संसारक कारण होता है । चोदहरें गुणस्थानमें आक्रय नहीं होता है ।

### साम्परायिक आस्त्रवके भेद—

इन्द्रियकषायावतिकयाः पञ्चचतुःपञ्चपञ्चविज्ञातिसंख्याः पूर्वस्य मेदाः ॥॥।
याँच इन्द्रिय, चार कपाय, याँच अवत और पश्चीस कियाएँ इस प्रकार साम्परायिक

િદ્દાદ્દ

चाखयके उनतालीस भेद हैं। सर्फान, रसना, माण, पश्च और बोब इन पाँच इन्ट्रियोंके द्वारा कोष, मान, माथा और जोम इन चार कवायोंके द्वारा चौर हिंसा, व्यवस्य, सोय, अबद्धाचर्च चौर परिभद्द इन पाँच अवसीके द्वारा साम्पराधिक चाखन होता है।

सम्यक्त्व आदि पंचीस क्रियाओं के द्वारा भी साम्परायिक व्यास्तव होता है। पंचीस

कियाश्चोंका स्वरूप निस्न प्रकार है—

१ सम्यक्तको बढाने वाली कियाको सम्यक्त किया कहते है जैसे दंवपूजन, गुरू-पास्ति, शास्त्र प्रवचन आदि । २ मिण्यात्वको बढानेवाली क्रिया विष्यास्य क्रिया है जैसे क्रदेव-पुजन आदि । ३ शरीरादिके द्वारा गमनागमनादिमें प्रवृत्त होना प्रयोग किया है । ४ संयमीका अविरतिके सम्मुख होना अथवा प्रयत्नपूर्वक उपकरणादिका प्रहण करना समादान क्रिया है। ५ ईयोपथ कर्मकी कारणभूत कियाको। ईर्यापथ किया कहते हैं । ६ द्रष्ट्रतापूर्वक कायसे उद्यम करना कारिकी किया है। हिंसाके उपकरण तलवार आदिका प्रहण करना चाधिकरण किया है। ८ जीवींको हु:स्य उत्पन्न वरने वास्त्री कियाको पारितापिकी किया कहते हैं । ५ आयु, इन्द्रिय आदि दश मार्णोका वियोग करना प्राणातिपातिको किया है। ११ रागके कारण रमणीयरूप देखनेकी इच्छाका होना दर्शक किया है। १२ कामके बशीभूस होकर मुन्दर कामिनीके स्पर्शनकी इच्छाका होना स्पर्शन क्रिया है। १३ नये नये हिंसादिके कारणेंका जुटाना प्रात्ययिकी किया है। १४ भी, पुरुष और पशुओं के बैठने आहे के स्थानमें मल, मूच प्रादि बरना समन्तातुपात किया है। १५ विना देखी और विना शोधी हुई भूमि पर उठना, बैठना आदि अनाभाग किया है। १६ नौकर आदिके करने योग्य कियाको स्वयं करना खहुल कियाहै । १७ पापको उत्पन्न करनेवाली प्रवृत्तिमें दूसरेको चतुमति देना निसर्ग किया है। १८ दूसरों द्वारा किये गये गुप्त पापोंको प्रगट कर देना विदारण किया है। १९ चारित्रमोद्दके उदयसे जिलोक्त धाकायकादि कियाओंके पालन करनेमें श्रासमर्थ होनेके कारण जिलाहासे विपरीत कथन करना श्राह्माव्यापादन किया है। २० प्रमाद अथवा अक्षानके कारण शास्त्रोक्त कियाओंका आदर नहीं करना अना-कांक्राकिया है। २६ माणियों के छेदन, भेदन आदि कियाओं में स्वयं प्रयुत्त होना तथा अन्यको पत्रुत देखकर दर्षित होना प्रारम्भ किया है । २२ परिपहकी रक्षाका प्रयत्न करना पारिमहिकी किया है। २३ ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तपमें तथा इनके धारी पुरुपोंमें कपट रूप प्रवृत्ति। करना भाया किया है। २४ मिध्यामतोष्ठ कियाओं के पाउन करनेवाले की प्रशंसा करना मिध्यादर्भन किया है। २५ चारिक मोहके उदयसे त्यागरूप प्रशंत नहीं होना अपस्याख्यान किया है ।

इन्द्रिय आदि कारण है और कियाएँ कार्य हैं अतः इन्द्रियोसे कियाओं का भेद स्पष्ट है।

### आस्त्रवकी विशेषतामें कारण—

तीवमन्दञ्जाताज्ञातभावाधिकरणवीर्यविशेषेभ्यस्तद्विशेष: ॥ ६ ॥

तीत्रमाव, मन्दभाव, ज्ञातभाव, अज्ञातभाव, अधिकरण और वीर्षकी विरोपतासे आसपमें विरोपता होती है।

बाह्य और अध्यन्तर कारणोंसे जो उत्कट कोजादिक्य परिणाम होते हैं यह तीत्रभाव है। कपायकी सन्दता होनेसे जो सरस्र परिणाम होते हैं पह मन्द्र मात्र है। 'इस प्राणीको मास्त्र गा' इस प्रकार जानकर अधुत्त होना बातमाय है। प्रमाद प्रयुवा ६१७-८ ]

इटवाँ अध्याप ४३७

अज्ञानसे किसो प्राणीको मारने आदिमें प्रवृत्त होना अक्षातमान है। आधारको अधिकरण कहते हैं। और ट्रव्यकी स्पत्रकि विशेषको नीर्य कहते हैं।

कोष, राग, द्रेष, सखन और हुजँन जनका संयोग और देशकाल आदि बाध कारणों के बरासे किसी आस्माये इन्द्रिय, कपाय, ध्रवत और कियाओं की प्रशृत्तिये तीव भाव और किसी से सन्द भाव होते हैं। और परिणामक अनुसार ही तीव या मन्द आखन होना है। जानकर इन्द्रिय, अवन खाहिये प्रयुत्ति करनेपर अल्प आखन होता है। अधिकरणकी विशेषतासे सी आखनमें विशेषता होती है जैसे वेश्यके साथ खालिहन करनेपर अल्प और राजपत्नी या भिष्ठुणीसे आछिक्रन करनेपर महान झालव होता है। वीर्यकी विशेषता से सी आखनमें विशेषता होती है जैसे विशेषता से सी आखनमें विशेषता होती है जैसे विशेषता से सी आखनमें पर पर अल्प आखन होगा। इसी आखन में पर महान खालव होगा और हीन सहननवाले पुरुषके अल्प आखन होगा। इसी अला देश को खालिक सीर्यक्र में आखनमें भेद होता है जैसे पर में नहानचे भंग करनेपर अल्प और देशक्य में महानचे भंग करनेपर अल्प और देशक्य में महानचे भंग करनेपर अल्प और देशक्य में प्रयोग महानचे भंग करनेपर तोष होगा। उससे भी अधिक आखन होगा। उससे भाव माने महानचे मंग करनेपर होगा। उससे भी अधिक आखन करनेपर तीष खाला होता है। इसी प्रकार पुरुषकारि इल्प की अपेक्ष भी खाला में हुप्यूत्ति करनेपर सहान खालिक होता है। इसी प्रकार पुरुषकारि इल्प की अपेक्ष भी खाला में विशेष्या होता है। इस प्रकार उक्त कारणों के से स्थान में में समक्रता चाहिये।

#### अधिकरणका स्वरूप---

### अधिकरणं जीवाजीवा: ।। ७ ।।

जीव और अजीव ये दो आसक्के अधिकरण या आधार हैं। यदाप सम्पूर्ण धुभ और अग्रुभ खाख्य जीवके ही होता है लेकिन आस्रवका निमित्त जीव और अजीव दोनों होते हैं खतः दोनोंको आस्ववका अधिकरण नहा गया हैं। जीव और अजीव दो द्रव्य होने में सूत्रमें "जीवाजीवी" इस प्रकार द्विज्यन होना चाहिये या लेकिन जीव और अजीवकी पर्याजीको भी आस्त्रवका खिक्करण होनेसे पर्याचीकी भेपेका सूत्रमें बहुवचनका प्रयोग किया गया है।

### जीवाधिकरणके भेद--

आद्यं संरम्भस्यारम्भारम्भयोगकृतकारितानुमतकपापविशेषेश्विश्विश्वतुश्रीकशः ॥ 🗸 ॥

संरंभ, समारंभ और आरम्स, सन, वचन और काय, कृत, कारित और अनुमोहना, कोध, मान, माया और लोभ इनके परस्परमें गुणा करनेपर बीवाविकरणके एक सी आठ भेर होते हैं। किसी कार्यको करनेका संस्कृप करना संरंभ है। कार्यकी सासमीका पकवित करनेका नाम समारंभ है। और कार्यको प्रारंभ कर देना आरंभ है। स्वयं करना कृत, दूनरेसे कराना कारित और किसी कार्यको करनेवाडेकी प्रशंसा करना अनुमत या अनुमोदना है। जीवाधिकरणके एक सी आठ भेद इस प्रकार होते हैं।

कोधकृतकायसंरंभ, भानकृतकायसंरंभ, भावाकृतकायसंरंभ, लोमकृतकायसंरंभ, लोमकृतकायसंरंभ, लोमकृतकायसंरंभ, लोमकृतकायसंरंभ, कोधानुमतकायसंरंभ, सानकारितकायसंरंभ, साथाकारितकायसंरंभ, कोधानुमतकायसंरंभ क्रीर लोभानुमतकायसंरंभ इस प्रकार कायसंरंभ के बारह मेद हैं। वचन संरंभ और मनः संरंभके भी इसी प्रकार वारह बारह भेद स्थापकायसंरंभ कारह संरंभके भी इसी प्रकार वारह बारह भेद स्थापकायसंरंभ कारह संरंभके भी इसी प्रकार कारह बारह भेद स्थापकायसंरंभ कारह संरंभके स्थापकायसंरंभ कारह संरंभके भी इसी प्रकार वारह बारह भेद समझना चाहिये। इस प्रकार संरंभके कुळ छत्तीस भेद हुये। इसी प्रकार

### तस्यार्थयुक्ति हिन्दी-सार

४३८

िदार-१०

समारंभ चौर चारम्पके भी छत्तीस ऋतीस भेद होते हैं। अतः सब भिलाकर जीवाधि-करणके एक सी आठ भेद होते हैं।

सूत्रमें 'च' शब्दसे यह स्चित होता है कि कपार्योंके अनन्तानुबन्धी, अप्रस्थाख्यान आदि प्रमेत्रोंक द्वारा जीवाधिकरणके और मी अन्तर्भेद होते हैं।

#### अजीवाधिकरणके भेर--

## निर्वर्तनानिक्षेषसंयोगनिक्षर्गा द्विचतुर्द्धित्रिमेदाः परम् ॥ ६ ॥

हो निर्वतना, तीन निर्मुण हो संयोग और तीन निसर्गके भेदसे अजीवाधिकरणके ग्यारह भेद होते हैं। रचना करनेका नाम निर्वतना है। निर्वर्तनामें दो भेद हैं—मूळगुण निर्वर्तना और उत्तरगुण निर्वर्तना। मूळगुण निर्वर्तना है। काष्ट्र, पाण और अपान। इनकी रचना करना मूळगुण-निर्वर्तन है। काष्ट्र, पाण निर्वर्तना है। किसी वातुके रखनेको निर्मेण कहते हैं। इसके चार भेद हैं—अपरचनेश्वितन्त्रियाधिकरण, वातुके रखनेको निर्मेण कहते हैं। इसके चार भेद हैं—अपरचनेश्वितन्त्रियाधिकरण। वित्ता देखे किसी चस्तुको रखन देना अपरचनेश्वितनिर्मेणधिकरण है। ठीक तरहमें निर्मेण किसी चस्तुको रखना चार्यके स्थान है। श्रीव्रतापूर्वक किसी वस्तुको रखना सहसानिर्मेणधिकरण है। किसी वस्तुको रखना महसानिर्मेणधिकरण है। किसी वस्तुको विना देखे अप्राप्त स्थान में रहानी बस्तुको रखना सहसानिर्मेणधिकरण है।

मिटानेका नाम संशेग है । संयोगाधिकरणये हो भेद हैं—अक्षपानसंयोगाधिकरण शौर उपकरणसंयोगाधिकरण । किसी अक्षपानको दूसरे अन्नपानमं मिलाना अक्षपानसंयोगाधिकरण है । और कमण्डलु आदि उपकरणोंको दूसरे उपकरणोंके साथ विलाना उपकरणसंयोगाधिकरण है । अहित जरनेको निसर्ग कहते हैं । इसके तीन भेद हैं—क्षायिनसर्गाधिकरण, बार्च्ससर्गाधिकरण और मनोनिसर्गाधिकरण । काय. वचन और मनसे प्रश्नीत करनेको कम्मे कायादिनिसर्गाधिकरण समझना चाहिये । सूत्रमें पर अब्द अजीवाधिकरणका बाचक है । यहि पर शब्द न होता तो ये मेद मी जीवाधिकरएको ही हो जाते । उक्त ग्यारह प्रकारके अजीवाधिकरणके निमित्तर खात्सामें क्रांका अस्त्रत्र

होता है।

### ब्रानावरण और दर्शनावरण कर्मके ब्रास्टव—

## वस्प्रदोषनिद्धवमान्सर्यान्तरायासादनीयघाता हानदर्शनावरणयो: ॥ १० ॥

क्कान और दर्शन विषयक प्रदोप, निहब, मात्मर्य, श्रम्तराय, खासादन और रुप्यात ये ज्ञानकरण और दर्शनावरणके श्रास्त्रव हैं।

सम्यादशंन, सम्याना और सम्यादशंन ज्ञानयुक्त पुरुषकी प्रशंसा सुनकर स्वयं प्रशंसा न करना और सनमें दुष्ट मार्चेका छाना प्रदोप है। किसी वातको ज्ञानने पर भी में 'उस बातको नहीं जानता हूँ' पुस्तक प्रादिक होनेपर भी 'मेरे पास पुस्तक प्रादि नहीं हैं' इस प्रकार झानको छिपाना मिह्न हैं। योग्य झान योग्य पायको भी नहीं देना मान्सर्य है। किसीके झानमें यिन्न डाठना अन्तराय है। दूसरेके द्वारा शकाशित झानकी काय और वचनसं विनय, ग्रुणकीर्तन छादि नहीं करना आसादन है। सन्याहानको भी सिन्नयाहान कहना उपयात है।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

४३५

श्रासाहनमें झनकी विनय खादि नहीं की जाती है लेकिन उपपातमें झानको नाश करनेका ही खमिशाय रहता है अतः इनमें भेद स्पष्ट हैं।

परन—पहिले झान और दर्शनका प्रकरण नहीं होनेसे इस सूत्रमें आए हुए 'तत्' अब्दके हारा जान और दर्शनका प्रहार, कैसे किया गया ?

उत्तर—यत्रिप पहिले झान और दर्शनका प्रकरण नहीं है किर मी सूचेंमें 'झानदर्शना-वरणयोः' शब्दका भयोग होनेसे 'तत्' शब्दके द्वारा झान और दर्शनका ब्रहण किया गया है। अथवा ज्ञानावरण और दर्शनावरणके आसूच कोन हैं ऐसे किसीनेः प्रश्नके उत्तरमें यह सूच

बनाया गया अतः तन् बाद्धके द्वारा ज्ञान और दर्शनका पहण किया एया है।

एक कारणके द्वारा अनेक कर्य भी होते हैं अतः ज्ञानके विषयमें किये गये प्रदोप आदि दर्शनावरणके भी कारण हाते हैं। अथवा ज्ञानांवपयक प्रदोप आदि ज्ञानावरणके और दर्शनियण्यक प्रदोष आदि दर्शनावरणके कारण होते हैं।

षाचार्य और उपाध्यायके साथ शत्रुता रस्तना, अकालमें अध्ययन करना, ख्रहाचि-पूर्वक पहना, पहनेमं आलत करना, ज्याख्यान को अनाइरपूर्वक सुनना, जहाँ प्रथमानुयोग गाँचना चाहिये वहाँ श्रम्य कोई अनुयोग गाँचना, तीर्थोपरीभ, बहुश्रुतके सामने गर्व करना. मिथ्योपरेश, बहुश्रुतका अपमान, स्वपक्षका त्याग, परपक्षका ग्रहण, ख्याति-पृत्रा चाहिकी इन्ह्यास ख्रुतस्यस्त प्रलाप, सुत्रके विरुद्ध व्याख्यान, क्यटसे द्वानका प्रहण करना, शास्त्र वचना, और प्राणातियात आहि झानावरणके आस्त्रव हैं।

देव, गुरु आदिके दर्शनमें माःसर्य करता, दर्शनमें भ्रम्तराय करता, किसीकी वश्चको उखाइ देना, इन्द्रियसिमतित्य-इन्द्रियौंका अभिमान करना,अपने नेबौंका भ्रहङ्कार,दीर्घनिद्रा, भ्रातिनिद्रा, भ्रास्त्रय, नास्त्रिकता, सभ्यारिष्टयों को दोष देना, ङ्गाओंकी प्रशंसा करना, सुनियोंस जुगुप्सा आदि करना श्रीर प्राणातिषात आदि दर्शनावरणके श्राक्षय हैं।

### श्रसातावेदनीयके आख्रय-

## दुःसञ्जोकसापाळन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसद्वेषस्य ॥ ११ ॥

स्त्र. पर तथा दोंनोंमें किए जानेवाले दुःस, श्लोक, ताप, त्राक्रन्दन, यथ और परिन् देवन आसातावेदनीयके आस्त्रव हैं।

पीड़ा या वेदनारूप परिणामको हु:ख कहते हैं। उपकार करनेवाली चेतन या अवेतन वस्तुके नष्ट हो जानेसे विश्वला होना शोक है। निन्दासे, मानमङ्गसे या अर्कश्च थवन ब्यादिसे होनेशले पश्चाचापको ताप कहते हैं। परितामके कारण अश्रुपातपूर्वक, यहिकाप खीर छङ्ग विकारसे सहित स्षष्ट रोना आकर्ष्यन है। आहु, इन्द्रिय आहि दश्च प्रभारके शाणोका वियोग करना वथ है। स्व खीर परोपकारकी इन्ह्यासे संहेशपरिणामपूर्वक इस प्रकार रोना कि सुननेवालके इत्यमं द्या उत्यन्न हो जाय परिदेशन है।

वर्षाप श्रोक आदि दुःससे पृथक् नहीं हैं लेकिन दुःस सामान्य वानक है अतः दुःसकी दुःख विशेष पर्यीयें बतलानेके लिये शोक श्रादिका पृथक् महत्व किया है।

परन----थिद आत्म, पर और उभयस्थ दुःस्त, शोक स्नादि स्वसातावेदनीयके आस्रव हैं तो जैन साधुओं द्वारा केशोंका चलाइना, उपवास, आतपनयोग स्नादि स्वयं करना और दूसरोंको करनेका उपदेश देना स्नादि दुःस्वके कारणी को क्यों उधित वतलाया है ?

उत्तर--अन्तरङ्गमें कोधादिके ऋषिशपूर्वक जो दुःखादि होते हैं ने असावावेदनीयके

[६|१२-१३

830

कारण हैं और क्रोधादिके अभाव होनेसे दुःखादि असातावेदनीयके आसवके कारण नहीं होते है। जिस प्रकार कोई परम करुणामय देख किसी मुनिके फोड़ेको शस्त्रसे चीरता है और इससे मुनिको दुःख भी होता है लेकिन फ्रोधादिके विना केवल बाह्य निमित्तमात्रसे वैद्यको पापका बन्ध नहीं होता है, उसी प्रकार सांसारिक दुःखोंसे भयभीत और दुःखीनवृत्तिके लिये शास्त्रोक्त कर्ममें प्रयुक्ति करनेवाले. मुनिका केशोत्पाटन आदि दुःसके कारणों के उपदेश देनेपर भी संक्लेश परिणाम न होतेसे पापका बन्ध नहीं होता है ।

कहा भी है-'कि चिकित्साके कारणीमें दुःख या सुख नहीं होता है किन्तु चिकित्सामें प्रवृत्ति करनेवालेको दुःख या सुख होता है। इसी प्रकार मोखक साधनीमें दुःख या सुख नहीं होता है किन्तु मोक्षके उपायमें श्वृत्ति करनेवालेको दुःख या सुख होना है। अर्थान् चिकित्सार्क शायन श्रष्ट आदिको दुःस या मुख नहीं होता है किन्तु चिकित्सा करनेवाले वैद्यको सुख या दुःख होता है। यदि वैशः कोधपूर्वक फोड़ेको चीरता है तो उसको पापना बन्ध होगा और यदि करुणापूर्वक भीड़ाको दूर करनेके छिये कोड़ेको घोरता है तो पुण्यका बन्ध होगा । इसी प्रकार मोह क्षयके साधन उपवास, केशटोंच आदि स्वयं दुःख या सुख रूप नहीं है किन्तु इनके फरने वालेको हुःख या सुख होता है । यदि गुरु कोधादिपूर्वक उपवासादिको स्वयं करता है या दूसरीसे कराता है तो उसको पापका बन्ध होगा ऑर यदि ज्ञान्त परिणामीसे दुःखंबिनाशके छिये उपयास ब्रादिको करता है तो उसको पुण्यका बन्ध होगा।

अशुम प्रयोग, परितन्त्रा, पिशुनता, अद्या.अङ्गोपार्श्वाका छेदन-भेदन, ताइन. बास. अहुटी आदिसे वर्जन करना, वचन आदिसे किसीकी मर्सना करना, रोधन, बन्धन, दमन, ऑत्मप्रशंसा, क्लेशोत्पादन, बहुत परिप्रह, मन, वचन और कायकी कुटिलता, पाप कर्मीसे आजीविका करना, अनुर्यदुष्ट, विष मिश्रण, बाण- जारू पिञ्जरा आहे का बनाना आदि भी

असाता वेदनीय कर्मके आस्रव हैं ।

### साताबेटनीयके आस्रव—

भृतवत्यतुकम्पादानसरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौचमिति सद्देशस्य ॥ १२ ॥

मूतानुकरपा, प्रत्यनुकम्पा, दान, सरागसंचमादि, धारित और शीच ये सातावेदनीयके आस्रव हैं।

चारों गतियोंके प्राणियोंमें दयाका भाव होना भूतातुकम्पा है । अणुत्रत और महावत के धारो श्रावक और मुनियोंपर द्या रखना अत्यतुकम्पा है । परोपकारके स्थि अपने द्रज्यका त्याग करना दान है। छह कायके जीबोंकी हिंसा न करना और पाँच इन्द्रिय और मनको दशमें रखना संयम है । रागसहित संयमका नाम सरागसंयम है । कोध, मान, श्रीर मायाकी निवृत्ति क्षान्ति है। सब प्रकारके छोमका त्याग कर देना वीच है।

मुत्रमें आदि शब्दर्ग संयमासंयम, अकामनिर्जरा, बालतप श्रादि और इति शब्दसे

अर्हरपुता, तपरिश्यांकी वैयायृत्त्य आदिका महण किया गया है ।

यद्यपि भूतके ब्रह्मभे तपस्त्रियोंका भी ब्रह्म हो जाता है लेकिन ब्रतियोंमें अनु-कम्पाकी प्रधानता बतलानेके लिये भूतोंसे ज्ञतियोंका प्रहण प्रथक किया गया है।

दर्शन मोहनीयके आस्नव—

केवलिश्रतसंघधर्मदेवावर्णवादो दर्शनमोहस्य ॥ १३ ॥

केवली, श्रुत, संप, धर्म श्रीर देवोंकी निन्दा करना दर्शनमोहनीयके आसव हैं।

#### ६१४) छठवाँ भध्याय

जिनके जिकालवर्धा समाल हत्यों। और पर्यायाँको ग्रुगपन जाननेवाला केवलाबान हो। वे केवली हैं । सर्वत्रके द्वारा कहें। हुए और गणधर आदिके द्वारा रचे हुए शाह्योंका नाम भुत है। सम्बादर्धन, जान, जारिज खोर तपके घारी मनि, आयिका, आयक, और शायिकाजीके

है। सम्बद्धान, ज्ञान, ज्ञारित स्वोर तपके बारी सुनि, आर्थिका, आवक और आविकाओंके समूहका नाम अंग है। सर्वज्ञ, शीवराग स्वीर हितोपदेशीके द्वारा कहा हुआ अहिंसा, सत्य स्वादि हाक्षणवास्य अर्म हैं। सवनवासी आदि पूर्वोक्त चार मकारक देव होते हैं।

कंबलीका श्रवणंबार—कंबली कबलाहारी होते हैं रोगी होते हैं उपसर्ग होते हैं। तल रहते हैं किन्तु क्यारियुक्त दिखाई देते हैं इत्यादि प्रकारसे कंवलियोंकी निन्दा करना केबली का अवर्णवाद है। श्रुतका श्रवणंबाद—संग्रवस्था, मचपान, माता-बहिन आदिके साथ मेथुन, जलका छानता जापजनक हैं —इत्यादि यातें शाखोक हैं, इस प्रकार शाखकी निन्दा करना श्रुतका अवर्णवाद है। संघका अवर्णवाद—सुनि आदि शुद्र हैं, अपविव हैं, स्नान नहीं करते हैं, वेदोंके श्रवुगामी नहीं हैं, किल कालमें उत्पन्न हुए हैं इस प्रकार संघकी निन्दा करना संघका श्रवणंबाद है। धर्मका अवर्णवाद—कंवली झारा कहे हुए पर्ममें कोई गुण नहीं हैं, इसके पालन करनेवाल लोग असुर होते हैं इस प्रकार धर्मकी निन्दा करना धर्मका श्रवणंबाद हैं। देवोंका अवर्णवाद—देव मशपार्थी श्रोर मांसभक्षी होते हैं इत्यादि मधारमे हेवोंकी निन्दा करना देवोंका अवर्णवाद है।

#### पारित्र मोहनीयका श्राह्मर-

### कषायोदयात्तीवपरिणामधारित्रमोहस्य ॥ १४ ॥

कपायकं उदयसे होने वाल तीत्र परिणाम चारित्र मोहनीयकं आस्नत्र हैं। चारित्र मोहनीयकं दो भेर हैं—कपात्र मोहनीय और अकवाय मोहनीय।

स्वयं और दूसरेको कगाय करान करना, जत आर भीलयुक्त यतियोंके चरित्रमें दूषण लगाना, धर्मका नारा करना, धर्ममें अन्तराय करना, देशसंयतींसे गुण और भीलका त्याग कराना, मान्सर्य आदि से रहित जनोंमें विभ्रत उत्पन्न करना, श्रांत और रोद्र परिणार्मीके जनक लिक्न, जत आदिका धारण करना क्यायमोहनीयके आस्त्र हैं।

अकषाय मोहनीयके नौ सेद हैं—हास्य, रित, अरित, तोक, सय, चुगुप्सा, कीवेद, पुवेद और नपुंसकदेद । समीर्पान धर्मके पालन करनेवालको उपहास करना, दीन जर्नको देखकर हँ सना, कन्द्रपंपूर्वक हँ सना, बहुत प्रलप करना,हास्यक्ष्प स्वभाव होना आदि हास्यके आस्रव हैं । नाना प्रकारकी कीड़ा करना,विचित्र कीड़ा, देशादिक प्रति अनुसुक्तापूर्वक प्रीति करना, अत, शील आदिसे अर्हाच होना रितके आस्रव हैं । इसरों अरितका पंदा करना और रितका विनाश करना,पापशील जर्नोका संसर्ग,पापिकवाओंको प्रोत्साहन देना आदि अरितके आस्रव हैं । अपने और दूसरोंको शेवेद करना श्रीह आस्रव हैं । अपने और प्रकार सेम उपने करना, शोक्यक अ्रान्त हैं । ये और परको स्व उत्सन्न करना, हुसरोंको निन्दा करना आदि जुगुप्साके आस्रव हैं । प्रण्य क्रियाओं जुगुप्सा करना, क्रसत्य वचन, परव अना, दूसरोंको आस्रव हैं । प्रण्य क्रयाओं जुगुप्सा करना, असत्य वचन, परव अना, दूसरोंको शोक्य हैं । प्रकारकामन, लीके स्वस्था धारण करना, असत्य वचन, परव अना, दूसरोंको शोक्य हैं । अरुपक्रोभं, प्रायाका अभाव, क्रयों से स्वर्ण आस्रव हैं । प्रचुरकाम, क्रयों अनादर, स्वर्गरसनोण, परदापका त्याग आदि चुवेदके ज्ञानव हैं । प्रचुरकाय, गुद्रोन्द्रियका विनाश, स्वर्गरसनोण, परदापका त्याग आदि चुवेदके ज्ञानव हैं । प्रचुरकाय, गुद्रोन्द्रियका विनाश,

E184-84

पराङ्गताका अपमान, स्त्री कीर पुरुषोंमें अनङ्गतीका करना, जत और शीलधारी पुरुषोंकी कष्ट देना और तीजराग आदि नपुंसकवेदक आञ्चव हैं।

### नरक आयुक्ते आस्रव—

### बह्वारम्भपरिप्रदृतवं नारकस्यायुषः ॥ १५ ॥

बहुत आरंभ खौर परिप्रह नरक खायुके आसव हैं। ऐसे व्यापारको जिसमें प्राणियोंको पीड़ा था वध हो आरंभ कहते हैं। जो वस्तु अपनी (आस्माको ) नहीं है उसमें समेदं (यह मेरी है ) बुद्धि या मुच्छांका होना परिप्रह हैं।

मिध्यादर्शन, तीब्रराग, अनुतवचन, परद्रव्यहरण, निःशील्ता, तीब्रवेर, परापकार न फरना, वित्यों में विरोध कराना, शास्त्रविरोध, कृष्णक्तरणा, विपयों में कृष्णकी बृद्धि, रीष्ट्रध्यान, हिंसादि कृर कर्मोंमें प्रवृत्ति, बाल, वृद्ध और स्त्रोकी हिंसा आदि भी सरक आयुक्ते आसव हैं।

### तिर्यञ्ज आयुके आस्रय— माचा तैर्यम्योनस्य ॥१६॥

माया अधीत छछ-कपट करना तियंद्रा खायुका आसव हैं।

मिश्यात्वसहित धर्मीपरेश, अधिक आरम्भ और परिषद् , तिःशोळता, उपनेकी इच्छा, नीछलेखा, कापोवतेहरणा, भरणकाठमें आर्त्तभ्यात, क्रूएकर्म, खप्रत्याख्यात क्रोध, भेद करता, खनर्थका उद्घावन सुवर्ण आदिकी खोटा सरा आदि इससे अन्वया कथन करता, कृष्टिम-पन्दनादि करता, बाति कुळ और शीलमें दूषण सगता, सद्गुणोंका लोग और दीपोंकी चरशत्ति आदि भी तिर्यक्ष आयुके आसव हैं।

### मतुष्य आयुक्ते श्रास्रव—

## अल्पारम्भपरिग्रहत्वं मानुपस्य ॥ १७ ॥

थोड़ा स्मारंभ और थोड़ा परिमह् मनुष्य आयुक्ते आहाव हूँ ।

िवतीत प्रकृति, भद्र स्वभाव, कपटरहित व्यवहार, अलपक्राय, मरणकाळमें असंहेण, मिष्यादर्शनसहित व्यक्तिमें नवता,सुख्योध्यता, प्रत्याख्यान कोध, हिंसासे विरति, दोषरहितःसं, कृर कर्मसि रहितता, अभ्यागतिका स्वभावसे ही स्वागत करना, मधुप्रयम्तता, उदासीसता, व्यनस्या, श्वल्यसंहेश, गुक्त आदिकी पूजा, कार्यात ब्यार पीतलेश्या आदि सनुष्य आयुक्ते आस्त्रव हैं।

### स्वमावसार्द्वश्च ॥ १८ ॥

रवाभाविक सहता भी मतुष्य आयुका आस्त्रय है। मानके अभावको मार्द्रय कहते हैं। गुरुषदेशके पिना स्वभावते ही सरक परिणामी होना स्वभावमार्द्व है।

इस सूत्रमे प्रथक् इसिळये किया है कि स्वभावमादंव द्वायुका भी कारण है ।

## सन ऋ।युओंका आस्त्रय—

## निःशीस्त्रवित्वश्च सर्वेषाम् ॥ १९ ॥

तीन गुणबत चौर शिक्षावत इन सात. शीलों ओर आहिंसा आदि पाँच बतोंका खमाव चौर सूत्रमें 'च' क़ब्दसे अल्प आरंभ और अल्प परिमद ये चारों खायुओं के आसब हैं।

### ६(२७-२२ ]

#### छउबाँ अध्याय

883

शील और जतरिंत मोगभूमिल जीव ऐशान स्वर्ग पर्यन्त करान होते हैं अतः उक्त जीवोंकी अपेक्षा निःशीलवित्व देवायुका व्यास्त्रव है। कोई सल्पारंभी और अल्प परिप्रही व्यक्ति भी अन्य पापोंके कारण नरक आदिको प्राप्त करते हैं अतः ऐसे जीवोंकी अपेक्षा अल्पारंभ-परिप्रह भी नरक आयुका व्यास्त्रव होता है।

### देवायुक्के खास्त्रव—

### सगुगसंपमसंयमासंयमाकामनिजेरावास्त्तपासि देवस्य ॥ २०॥

सरागसंयम, संयमासंयम, अकामनिर्जरा और बास्तप ये देवायुके आहाब हैं।

सरागसंयमका दो प्रकारसे अर्थ हो सकता है—राग सहित ज्यक्तिका संयम अथवा रागसिंद संयम । संसारके कारणोंका विनाश करनेमं तरफ लेकिन अभी जिसकी सम्पूर्ण अभिज्ञाणाएँ नष्ट नहीं हुई ऐसे ज्यक्ति का सराग कहते हैं और सरागीका जो नंयम है यह सरागसंथम है । अथवा जो संयम रागसिंहत हो वह सरागसंयम है, अर्थात् महावतको सरागसंयम कहते हैं । अथवा जो संयम और कुछ असंयम अर्थात् भावकचे क्रतोंको संयमसंयम कहते हैं । विना संक्षेत्रके समतापूर्वक कर्मों के फळको सह लेना अकामनिर्जरा है । जैसे सुभुश्वा, क्षणा, ब्रह्मवर्य, सूश्चयत, सल्यारण, परिताप आहिक कर्मों के विनः संक्लेशक भी सहन करने वाले जेळमं हन्द प्राणीके जो अल्य निर्जर होती है वह अकामित्रज्ञ हो। प्रिय्यारहि तापस, संन्यासी, पाशुवत, परिज्ञाजक, एकरपटी, विराधी, परसहस आहिका जो कायळेडा आहि तापस, संन्यासी, पाशुवत, परिज्ञाजक, एकरपटी, विराधी, परसहस आहिका जो कायळेडा आहि तप है उसको बाजनर कहते हैं । सरागसंयम आहि शेवको वालव हैं ।

#### सम्यक्तश्च ॥ २१ ॥

सस्यग्दर्शन भी देवायुका आस्त्रव है। इस सूत्रको पूर्व सूत्रसे पृथक् करनेका भयोजन यह है कि सस्यपदर्शन वैभानिक देवोंकी आयुका ही आस्त्रव है। सम्यपदर्शनकी उत्पत्ति के पहिले बद्धायुक्त जीवोंको क्षोड़कर अन्य सम्यादृष्टि जीव भवनवासी आदि तीन प्रकारके देवोंमें उत्पन्न नहीं होते हैं।

#### अश्चभनाम कर्मके आसव---

### योगनकता विसंवादसञ्जाश्चमस्य नाम्नः ॥२२॥

सन, यचन और काथकी कुटिलता स्रौर विसंवादन वे अशुभ नाम कर्मके आख्रव हैं।

मनमें इंछ सीचना, बचनसे कुछ दूसरे प्रकारका कहना खीर कायसे मिन्न रूपसे ही प्रयुक्ति करना योगवकता है। दूसरोंनी ख्रम्यथा प्रयुक्ति कराना अथवा श्रेयामार्गपर चटनेवाली-का उस सार्गकी निन्ता करके बुरे मार्गपर चटनेका कहना विस्वादन है। जैसे सम्यक्-चारित खाटि कियाओंमें श्रवीत करनेवालेसे बहना कि तम ऐसा मत करी और ऐसा करी।

योगवकता श्रास्मगत होती है और विसंवादन परगत होता है यही योगवकता और विसंवादनमें भेद हैं।

'च' शब्दसे मिश्रयादर्शन, पैश्रह्य, अध्यिरचित्तता, भृटे बांट तराजू रखना, सृटी साभी देता, परिनिन्दा, आत्मश्रांसा, परद्रव्यप्रहण, खरस्यभाषण, श्राधिक परिग्रह, सद्दा उध्यक्तवेप, रूपमद, पहपभाषण, असदस्यप्रखपन, आकोश, उपयोगपूर्वक सौभाग्योत्पादन,

िदारह-५४

चूर्णीदिके प्रवागसे दूसरीको वशमें करना, सन्त्र आदिक प्रयोगसे दूसरीको कुतूदल हरनन्न करना, देव, गुरू आदिकी पूजाके बहानेसे गन्ध, धूय, पुरूत आदि लाना, दूसरीकी बिडम्बना करना, उपहास करना, ईट पकाना, दायानल प्रव्यत्ति करना, प्रावमा तोहना, जिनालयका ध्वंस करना, जागका उजाइना, तीज कोष, मान, माया और लोस, पाय कमीसे आजीविका करना आदि अशुभ नामकर्सक आक्ष्य हैं।

शुम नामकर्षके आस्त्र—

### तिहिपरीतं शुभस्य ॥ २३ ॥

योगोंकी सरलता और ऋविसंशहन दे शुभ नामकर्मके आसव हैं।

धर्मात्माओं के पास आहरपूर्वक जाना, नंसारमे भीस्ता, प्रयादका अभाव, पिशुननाका न होना, स्थिरिक्तता, सत्यसाहां, परप्रशंसा, आसानित्दा, सत्यवचन, पर्द्रश्यकः हरण न करना, अल्य आरंभ और परिषह, अपिराह, कभी कभी उड्डवल वेष धारण करना, रूपका मह न होना, सहुभावण,शुमयचन, सम्यभाषण, सहज सीभाग्य,स्यमाध्य वशीकरण, दूसरोंका कुत्रहल उत्पन्न न करना, विना किसी बहानेके पुष्प, यूप, गन्य आदि स्वन्त, दूसरोंकी विश्वस्थान करना, उपहास न करना, दृष्टिकापाक और दावानल न करनेका बन, अनिमा निर्माण, जिनाल्यका निर्माण, वागका न उनाइना, कोष, मान, माया और लोभकी मन्द्रा भाषकां में आजीविका न करना आदि शुभ नामकांके आस्व हैं।

नीर्थंकर नाम कर्मके आमन --

## दर्शनविद्युद्धिर्वनयसम्पन्नतः श्रीलवतेष्वनतीचारोऽभीच्यव्रानोपयोगसंवेगौ शक्तिनस्त्यागतयसी साधुममाधिर्वेषावृत्त्यकरणमहेट्यायपैवहृश्रुतप्रव-चनमक्तिरावश्यकापरिद्याणिर्मार्गप्रभावना प्रवचनवस्सलस्वमिति तीर्थेकरस्वस्य ॥ २८ ॥

दर्शनिविधुद्धिः विनयसम्पन्नता, बील और वर्तीक्षे अकीखार न स्थाना, अभीक्ष्य ब्रानीपर्येन और संत्रेग, यथाद्यक्ति स्थाग् श्रीर तम, साधुसमाधिः वैद्यष्ट्रस्य, अहंद्रक्ति, आचार्यभक्ति, बहुभूनर्भक्ति, प्रवचनभक्ति, आवश्यकापरिहाणि, मार्गप्रमायना, और प्रवचन-वस्सलता ये तीथकर प्रकृतिक आसत्र हैं।

द्रशैनविद्युद्धि - पश्चीस दोव रहित निर्मेळ सम्यग्द्रशेनका नाम दर्शनविद्युद्धि है । दर्शनविद्युद्धिको प्रथक् इसिक्टिये कहा है कि जित्तमिक्कृप या तस्त्रार्थअद्धारूप सम्यग्द्रशेन अवेद्धा भी तीर्थंकर श्रक्तिका कारण होता है । यशिस्त्रकाभे कहा भी है कि—"केवल जित्तमिक भी दुर्गविके निवारणांमें, पुण्यके न्यार्जनमें और मोक्ष ठद्गीय देनेमें समर्थ हैं।" अन्य सावनाएँ सम्यग्द्रशेनके विना तीर्थकर श्रक्तिका कारण नहीं हा मकर्ता अतः दर्शनविद्युद्धिको प्रयानता वश्लोनके ठिये इसका पूथक् निर्देश किया है।

दर्शनिविद्युद्धिका अर्थ--इह छोकभय,परलाकभय,श्रवाण-य,अगुप्तिभय,मरणभय,वेदना-सय और आकस्पिकभय इन सात भयोंसे रहिन होकर जैनवर्सका श्रद्धान करना निःशद्धित है। इस लोक और परलोकक संगोर्सिकी ब्रान्धिया नहीं करना (नःकाङ्क्षित है। इसरेरादिक पवित्र है इस प्रकारको सिथ्यायुद्धिका अभाव निर्विचिकित्सता है) अर्हुस्तको छोड़कर अन्य कुरेबोंके द्वारा उपदिष्ट सार्यका अनुसर्ण नहीं करना असुस्टष्टि है। उत्तम क्षमा आदिक द्वास्त्र ने

छठवी अध्याय ५४५

हारा श्रात्माके धर्मकी बृद्धि करना और लार प्रकारके संघेक दोषोंको प्रगट नहीं करना उपगृहन है। कोय, मान, माथा और लोमादिक भर्मके विनाधक कारण रहने पर भी धर्मय च्युत नहीं होना स्थितिकरण है। जिनवासनमें सद्दा अनुराग राजना बारस्टय है। सन्ययक्षेत- मन्यव्हान और सन्यक्ष्मारिशके द्वारा खानाका प्रकारत और जिनवासनकी उश्रति करना प्रभावना हैं। मन्यव्हानके उन आठ अंशोंका का सद्दाव नथा तीन मृद्दा, हह अनायनक और आठ मदोंका ज्याप्त, जमके पात्रमें रामें हुये जलको नहीं पीना और कन्द्रमुल, कलिह, सूरण, लश्चन आदि अभद्य बन्दुओं को भक्षण न करना आदिकं इंगिविश्चित कहते हैं।

रब्रजय और रब्रजयके धारकोंका महान् आदर और क्षेत्रायका अभाव विवयसम्बन्नता है । पाँच प्रत खीर सान शीलोंने निर्दोप प्रश्नांच करना शीलक्षतेष्वर्तातचार है । जीकाहर-पदार्थिक स्वरूपको निरूपण करनेवाङ ज्ञानमें निरन्तर उधम बरना ऋभाक्ष्ण-ज्ञाने(पर्याग है । संसारके इस्रोंसे सबसीत रहना संवेग हैं। अपनी शांकके अनुसार खाहार, सब और ज्ञानका प्राप्तके छिये शान देना शक्तियस्याग है । अपनी शक्तिपूर्वक जैन शासनके अनुसार कायहेश करना अकिनस्तर है। जैसे भाग्डागारमें आग रूम जाने पर किसी भी उपायसे उसका शमन किया जाता है उसी प्रकार अने और शीलमहित यनिजनीके उत्पर किसी निमित्तसे कोई विका अवस्थित होते पर उस विकाको दूर करना साधुसमाधि है। निर्दोप विधिसे गुणवान् पुरूपीके दोपीको दूर करना वैवाहत्त्व है। अईन्तका अभियेक, प्रजन, गुणरावन, नामको जाप आदि अर्ह्झूक्ति हैं । श्राचार्योको नवीन उपकरणोंका टान, उनके सम्मुखरमन, आहर, पादपूजन, सम्मान ब्रीर मनःशुद्धियुक्त बानुरागका नाम आचार्यभक्ति है । इसी प्रकार उपाध्यायाँकी भक्ति करना बद्धतुमक्ति है । एतनवय आदिके विवादक आसममें मनःगुद्धि युक्त अनुराग का होना प्रवचनभक्ति है। सामायिक स्तृति,-भौबीस तोशकरकी स्तुति-यन्द्रना, एक कीश्वेकर स्तुति,प्रतिक्रमण-कृतद्देश निराकरण, प्रश्याख्यान निवतकारः जीर आगामी देशिकः परिहार और कारोत्सर्ग-शरीरसे ममत्त्रका छोडना-इन छह आवस्यकोर्ने यथाकारु प्रवृत्ति करना आवश्यकापरिहाणि है। ज्ञान, दान, जिन-पुत्रच और तरके हारा जिन धर्मका प्रकाश करना मार्गप्रभावना है। गाय श्रीर बद्धहेके रक्षान प्रवत्तन प्रमुद्द साधर्मी जनोंमें स्नेह रखना प्रवचनवत्सहत्व है।

वे साइह भावनाएँ तीर्थंकर प्रकृतिके बन्धका कारण होती हैं।

नीच गोत्रके आसव—

## परात्मनिन्द।प्रशासे सदसद्गुणोच्छादनोद्भावने च नीचैगौबस्य ॥ २५ ॥

दूबरोंकी निन्दा और ऋपनी प्रदांता करना, विद्यमान गुणोंका बिलोप करना और अविद्यमान गुणोंको प्रकट करना वे नीच गोत्रके आख्व हैं।

ंच' शब्दने जातिमदः तुन्त्रमद्दं, बलमदः, स्पमदः, श्रुतमदः, झानमदः, ऐद्वर्यक्षदः औरः
नवमदः ये आठमदः, दूसरींका अवमानः, दूसरींकी हँसी करनाः, दूसरींका परिवादनः, गुरुओंका तिरस्कारः, गुरुओंसे उद्वदन-टकरानाः, गुरुओंके दोवोंको प्रमाट करनाः, गुरुओंका विभेदनः गुरुओंको स्वानः न देनाः, गुरुओंका अवमानः, गुरुओंकी भत्सीनाः, गुरुओंको स्वार्यः वचन करनाः। गुरुओंकी स्वृति न करनाः स्वीरं गुरुओंकी देश्वकर सब्दे नहीं होनाः आदि भी नीच गोवके आस्व हैं। www.kobatirth.org

४५६ तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

[६|२६-२७

#### उस गोलके चास्य---

### तद्विपर्ययो नीचैईत्यनुत्से ही चोत्तरस्य ॥२६॥

परमञ्जास, आत्सनिन्दा, सद्गुणोभावन, असद्गुणोनस्रध्नः, नीर्नेशृत्ति और अनुरसेक चे उच गोवके आस्त्रव हैं । उच गुणवालीकी विनय करनेको नीर्नेशृति या नम्रवृत्ति कहते हैं । ज्ञान,तप आदि गुणोंसे उन्क्रप्र होकर भी भद्र न करना श्रतरसेक है ।

ंच' शब्दसे आठ महोंको परिहार, दूसरोका व्यवमान प्रहास और परिवाद न करना, गुरुऑका विरस्तार न करना, गुरुऑका सन्मान अभ्युत्थान और गुणवर्णन करना, और मृदुमापण आदि भी उच गोत्रके व्यासप हैं।

#### अन्तरायके आस्रव—

### विध्नकारणमन्तरायस्य ॥ २७ ॥

दूसरोंके दान, लाभ,भोग, उपसोग और वीचेंसे विक्त करना'अन्तरावके आसव हैं। दानकी निन्दा करना, द्रव्यसंयोग, देवोंको चढ़ाई गई नैवेदाका सक्षण, परने वीवेका अपदरण, धर्मका उच्छेद, अधर्मका आचरण, दूसरोका निरोध, बन्धन, वर्णकेदन, ग्रह्म-छेदन, नाक काटना और आँखका फोड़ना आदि भी अन्तरायके आसव हैं।

विशेष—तस्वरोप, निन्द्रव आदि ह्यानावरण आदि कर्मीक जो प्रथम पृथक आस्त्रव धतळाए हैं वे अपने व्यपने कर्मके स्थिति और अनुभाग बन्धके ही कारण होते हैं। उक्त आख्य आयु कर्मको छोड़कर (क्योंकि आयु कर्मका बन्ध सदा नहीं होता है) अन्य सब कर्मोंके मक्रति और प्रदेश बन्धके कारण सम्रान क्ष्यमें होते हैं।

**छटवाँ अध्याय समाप्त**ा



# सातवाँ अध्याय

त्रतका सक्षण—'

### हिंसाऽनृतस्तेयात्रहापरिग्रहेम्यो विरतिर्वतम् ॥ १ ॥

हिंसा, मूठ, चोरी, बुस्तील और परिष्ठह इन पाँच पापैसि दिश्क होना वत है। अभिप्रायपूर्वक किये गये नियमको अथया कर्तव्य और अकर्तव्यक संकल्पको मन कहते हैं।

प्रोत—"भुवसपायेऽपदानम्" [ण० सूर १।४।२४] इस सूत्रके अनुसार अपाय (किसी वस्तुसे किसी यम्मुका प्रथक् होना) होने पर भुव वस्तुमें पद्धमी विभक्ति होती है और हिंसादिक परिणामों के अभूव होनेसे यहाँ पक्षमी विभक्ति नहीं हो सकती ?

उत्तर—यक्ताचे अभिनायके अनुसार शब्दके अर्थका झान किया जाता है। यहाँ भी हिंसादि पार्पोसे बुद्धिके विरक्त होने हम अपायके होनेपर हिंसादिकमं भृवस्वकी विवत्ता होनेसे पञ्चमी विभक्ति युक्तसंगत है। जैसे 'कश्चित् पुमान पर्मा- प्रिस्मिति'—कोई पुरुप धर्मसे विरक्त होता है—यहाँ कोई विपरीत युद्धियाला पुरुप मनसे अर्थका विचार करता है कि यह धर्म दुरुकर है, धर्मका फल श्रद्धामान- मन्य है: इस प्रकार विचार कर यह पुरुप बुद्धिसे धर्मको प्राप्तकर धर्मसे निवृत्त होता है। जिस प्रकार यहाँ धर्मको अशुव होनेपर भी पश्चमी विभक्ति हो गई है उसी प्रकार विवेद बुद्धियाला पुरुप विचार करता है कि हिंसा आदि पापके कारण हैं खोर जो पापकर्ममें प्रवृक्त होते हैं उनसे इस लोकर्म राज्ञ रहे हैं हैं खीर पापके कारण हैं खोर जो पापकर्ममें प्रवृक्त होते हैं उनसे इस लोकर्म राज्ञ रहे हैं हैं खीर परलोक्तमें भी उनको नरकादि पतियों है। अतः हिंसाहिसे पुक्तवको विवश्च होनेसे यहाँ हिंसाहिको अपादान संज्ञा होती है और अपादान संज्ञा होती है

त्रतों में प्रधान होनेसे आईसावतको पहिले कहा है। सत्य खादि वत खानाजकी रक्षाके लिये वारीको तरह खाँहेसा व्रतके परिपालनके लिये ही हैं। सम्पूर्ण पापोंकी निष्टक्तिरूप केवल सामाधिक ही व्रत है और छेदोगस्थापना आदिके भेदसे व्रतके पाँच भेद हैं।

उत्तर—संवर निष्ठतिरूप होता है और अहिंसा आदि शत श्रृतिरूप हें, खतः अर्तोको आसदका कारण मानना ठीक है। दूसरी बात यह है कि गुप्ति समिति आदि संवरके एरिक्स हैं। जिस साधुने अर्तोका अनुश्चान भ्रष्ट्छी तरहसे कर लिया है वही संवरको मुखपूर्वक कर सकता है। अतः अर्तोको पृथक् कहा गया है।

प्रम--राविभोजनत्याग भी एक छठवाँ वन है उसको यहाँ क्यों नहीं कहा ?

उत्तर—आईसा बतकी पांच भावनाएँ हैं उनमेंसे एक भावना आलोकितपानभोजन है। अतः आलोकितपानभाजनके प्रहण्यो स्थिभोजनत्यागका प्रहण्य हो जाता है। तात्पर्य यह है कि सिन्नोजनत्याग अहिंसा बतके अस्तर्यत ही है, पृथक् वत नहीं है।

तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

ં હાર-૬

### ब्रक्तके भेद— देवासर्वतोऽणमहती ॥ २ ॥

त्रतृके देः भेद हें—असुवत ओर महात्रत । हिंसादि पार्थेके एकट्रेशस्त्रामको असुवत कौर सर्वदेशस्थानको महात्रत कहते हैं । असुवत सृहन्धीके और महावत मुनियाँ - के होते हैं ।

### वर्तोकी रिधरताकी कारणभूत भावनाओं हा वर्णम---

## तत्स्थेर्पार्यं भावनाः पञ्च पञ्च ॥ ३ ॥

जिस प्रकार उच्च औपविष्याँ रसादिकी भावना हेनेसे विशिष्ट गुणवाली हो जाती हैं इसी तरह आहिंसादि अतभी भावनाभावित होकर सरफलदायक होते हैं। उन छाहिंसा आदि प्रतीकी स्थिरताके छिये प्रत्येक बतकी पांच पांच भावनाएँ हैं।

### श्रद्धियात्रसकी पाँच भावनाएँ—

### वाङ्मनोगुप्तीर्यादाननिवेषणसम्हियालोकितपानभोजनानि पञ्च ॥ ४ ॥

यचनगुप्ति,मनोगुप्ति, ईर्थासमिति, आदाननिक्षेपणसमिति चौर आहोकितपानभोजन ये आर्दिसाहतकी पांच भावनाएँ हैं ।

चचनको वश्रमें रखना वचनगुष्ठि और नक्तो वश्रमें रखना मने।गुष्ति है। चार हाथ जमीन देखकर चळना ईयीसमिति है। मूर्मिको देख चोर शोधकर किसी वसुको रखना था उठाना आहानानस्रेपणसमिति है। सूर्यके प्रकारस्ये देखकर खाना और पीना आलेकिक पामनोजन है।

### सस्यवतकी पांच भावनाएँ---

## कोष्रहोभभीहत्वद्दास्यप्रस्याख्यातान्यनुत्रीचिभाष्यं च पत्रच 🐰 ५ ॥

कोधप्रस्यास्त्रान, स्रोभप्रस्यास्यान, भीरुस्यप्रस्यास्थान, हास्यप्रस्यास्थान आर अनुवी चिकाषण् वे सस्यवतकी पांच भावनाएँ हैं ।

कोधका त्याग करना काषप्रस्थास्त्रान है। छोभक्रो छोड्ना छोनप्रत्यास्यान है। भय नहीं करना भयमत्यास्यान है। हास्यका त्याग करना हास्यक्रयास्यान है और निर्देश बचन बोडना अनुवीचिभाषण है।

## अचीयंत्रतकी भावनाएँ—

# श्र्वागारविमोचितावामवरोपरोधाकरणमैक्षशुद्धिनधर्माऽविसंबादाः ४०च ॥ ६ ॥

शृत्यागाराधास, विमोचिताचास, परीपरीधाकरण, मॅश्रशृद्धि स्रोर सबसीविसंबाद ये अचीय वतकी पाँच मावनाएँ हैं।

पर्वत, गुफा, बृक्षकोटर, नदीवट आदि निर्जन स्थानीमें निवास करना ग्रूथसारावास है। दूसर्रोके द्वारा छाड़े हुए स्थानीमें रहना विमोजिकावास है। दूसरोका उदरोप नहीं करना अर्थात् श्रपने स्थानमें ठहरनेसे नहीं रोकना परेपरोधाकरण है। आचारवास्त्रक कनुसार मिखाकी ग्रुद्धि रखना मैक्गुद्धि हैं। और सहधर्मी भाउयोंसे करह नहीं करना सवमोविसंवाद हैं।

### अ १९९ | शासको अध्याप

४५५

हास्यायारों में और स्थक स्थानों में रहनेसे परिष्ठह आदिमें निस्पृहता होती है। यहधर्मियों के साथ विसंवाद न करनेसे जिनवचनमें स्थापात नहीं होता है। इसने अवीर्यवनमें स्थिरता आती हैं। इसी प्रकार परोपरोधाकरण और भैशशुद्धिसे भी इस मतमें इदना आती है।

#### बद्राचर्य वतकी भावनाएँ—

## स्त्रीरागकथाश्रवणतन्मनोहराङ्गानिरीःच् णप्त्रेरतानुस्मरणकृष्येष्टरसस्यश्चरीर-संस्कारत्याताः एवच ॥ ७ ॥

स्त्रीरागक्रमाश्रवणत्यामः, तन्मनोहराङ्गनिरीक्षणस्यामः, पूर्वरतानुस्तरणस्यामः, वृष्टे-ष्टरमृत्यसम् स्रोर स्वज्ञरीरसंस्कारस्याम ये बद्धावर्यव्यक्तको पाँच भावनाएँ हैं ।

िक्ष्योंने सता उताज करनेवाली कथाओं के सुननेका स्थान कीरानकथाअक्णत्यान है। विश्वोंके मनोहर छाष्ट्रोंको देखनेक। स्थान तन्यनोहराष्ट्रनिरीक्षणस्थान है। वृश्वेकलमें भोगे हुए विषयोंको स्परन नहीं करना वृश्वेरतानुस्मरणस्थान है। कामवर्धक, वालीकर और मन तथा रसनाको अच्छे लगतेवाले रसोंको नहीं सानापृष्येष्टरसत्यान है। अपने श्रारेरका किसी प्रकारका संस्कार नहीं करना स्वागीरसंस्कारत्यान है। अपने श्रारेरका किसी प्रकारका संस्कार नहीं करना स्वागीरसंस्कारत्यान है।

#### परिप्रहत्यागवतकी भावनाएँ --

## मनोज्ञामनोज्ञेन्द्रियविषयराग्रहेपवर्जनानि पञ्च ॥ = ॥

रुर्शन खादि गाँचों इन्द्रियोंके इष्ट विषयों में राग नहीं करना और श्रनिष्ट विषयों में हेप नहीं करना ये परिमहत्वागत्रतकी गाँच भावनाएँ हैं ।

### हिंसादि पार्वोकी भावना-

## हिंसादिष्विहामुत्रापायावद्यदर्शनम् ॥ ९ ॥

हिंसादि पापोंके करनेसे इस लोक और परलेकमें अपाय और अवश्वदर्शन होता है। अम्युदय और निःश्रेयसकों देनेवाली कियाओंके नाशकी अथवा सात भयोंको अपाय कहते हैं और निन्दाका नाम खबरा है।

हिंसा करनेवाला व्यक्ति खेगों द्वारा सदा। तिरस्कृत होता है और लोगोंसे बैर भी उनका रहता है। इस लोकमें वध, बन्धन चादि दुःखोंको श्रस्त करता है और मर कर नरकादि गतियोंके दुःखोंको भोगता है। इसलिये हिंसाका त्याग करना ही श्रेयस्कर है।

असत्य बोलनेवाले पुरुषका कोई विश्वास नहीं करता है। ऐसे पुरुषकी जिहा कान नासिका आदि छेदी जाती है। लोग उससे वैर रखते हैं और निन्दा करते हैं। इसलिये असत्य यचनका त्याग करना ही अच्छा है।

चोरी करनेवाला पुरुष चाण्यालों से भी विरस्त्रत होता है और इस टोक्सें पिटना वथ, बन्धन हाथ पैर कान ताक जीभ आदिका छेदन, सर्वरत्न हरण, गवेवर बैठाना आदि दर्शकों भ्राप्त करता है। सब लोग उसकी निन्दा करते हैं और वह भरकर नरवादि गतियों के दुःखकों भ्राप्त करता है। अतः चोरी करना श्रेयस्कर नहीं है।

\$ \$-0 \$ [0]

अध्यानारी पुरुष सदीन्यस होता हुआ कामके बध होकर वथ बन्धन चाहि हुःखों को प्राप्त करता है, मोद या श्रव्यानके कारण कार्य और सकार्यको नहीं समझता है और स्नीटम्पट होनेसे दान, पूजन, उपवास श्रादि कुछ भी पुण्य कर्म नहीं करता है। परस्त्रीमें अनुरक्त पुरुष इस टोकमें लिङ्ग्छेदन, बध, वन्धन, सर्वस्वहरण चादि हुःखोंको प्राप्त करता है और मरस्ट नरकादि गतियोंके दुःखोंको भोगता है। टोगों द्वारा निन्दित भी होता है अतः हुआैटसे विरक्त होना ही शुभ है।

परिणहवाला पुरुष परिण्रहको वाहनेवाले चौर ऋषिके द्वारा अभिभृत होता है जैसे मांसाविण्डको किने हुए एक पक्षी अन्य पिक्षयों के द्वारा । यह परिण्रहके उपायंत, रक्षण और अग्रें द्वारा होने वाले वहुतने दोगोंको प्राप्त करता है। इन्यत्तके द्वारा विश्वते तरह धनसे उसकी कभी तृति नहीं होती। छोभके कारण यह कार्य और अकार्यको नहीं समझता। पात्रोंको देखकर किवाइ वन्द कर छेता है, एक बीड़ी भी उन्हें नहीं देना चाहता। पात्रोंको केवछ धक्षे ही देता है। यह मरफर नरकादि गतियोंके पोर दुखांको प्राप्त करता है और छोगों द्वारा विन्तित भी होता है। इसकिये परिणहके स्थाग करतेमें ही कल्याण है। इस मकार हिंसाईन भींच पार्णोंके विषयमें विचार करता चाहिये।

### दुःखमेन वा ॥ १०॥

अथवा ऐसा विचार करना चाहिये कि हिंसादिक दुःखरूर ही हैं। हिंसादि गाँच पागोंको दुःखरूर कारण होनेसे दुःखरूर कहा गयाहै जैसे "अभ ये प्राणाः"यहाँ चलको प्राणका कारण होनेसे प्राण कहा गया है। अथवा दुःखरूर कारण असातावेदनीय है। असातावेदनीयका कारण हिंसादि हैं। अतः दुःखके कारणका कारण होनेसे हिंसादिकको दुःखलरूर कहा गया है, जैसे "धन वै प्राणाः" यहाँ प्राणके कारण यून अभका कारण होनेसे धनको प्राण कहा गया है।

यरापि विषयभोगोंसे सुरुका भी अनुभव होता है लेकिन वास्तवमें यह सुख सुख महीं हैं, केवल वेदनाका प्रतिकार हैं जैसे खाजको खुनलानेसे थोड़े समयके लिये युक्का अनुभव होता है।

#### अन्य भावताएँ--

मैत्रीव्रमोदकारूप्यमाष्यरूप्यानि च सत्त्वगुणाधिकक्कित्रयमानाऽविनयेषु ॥ ११ ॥

प्राणीमात्र, गुणीजन,हिरयमान और ऋषिनयी जीवोंमें क्रमसे मेत्री, प्रमोद, कारूव्य स्रोर माध्यरथ्य भावनाका विचार करे ।

संसारके समस्त प्राणियों से सन वचन काय इत कारित और अनुमोदनासे दुःख उरस्म न होनेका भाव रखना मेजी भावना है। ज्ञान तव संयम च्यादि गुणौसे विशिष्ट पुरुषोंको देखकर सुकामसभता आदिके द्वारा अन्तर्माधिको प्रकट करना प्रमोद भावना है। असावावेदनीय कर्मके उदयसे दुःखित जीबोंको देखकर फरुणानय भायोंका होना कारूण्य भावना है। जिनश्यमें पराक्षुख सिध्यादिष्ट आदि अधिनीत प्राणियों में उदानीन रहना माध्यरण्य भावना है।

इन भावनाओं के मायनेसे अहिंसावि वय न्यून होने पर भी परिपूर्ण हो जाते हैं :

७।१२-१३ ]

#### सातवाँ अध्याय

४५१

# संसार और शरीरके खमावका विचार—

## जगरकायस्वभावौ वा संवेगवैराम्यार्थम् ॥ १२ ॥

संवेग और वैराग्यके लिये संसार और शरीरके स्वमावका विचार करना चाहिये । संसारसे मीहता अथवा धर्मानुरागको संवेग कहते हैं । शरीर, भोगादिसे विरक्त होना वैराग्य है। सूत्रमें आया हुआ 'वा' शब्द यह सूचित अरता है कि संसार और शरीरके स्वहृपचिन्तुनसे बाहसादि वर्तीने सी स्थिरता होती है।

संसारके स्वह्मका विचार—लोकके तीन भेट हैं—उप्बेलोक, मध्यलोक और अधोलोक । अधोकोक वेजाननके आकार है, मध्यलोक झरुल्टी (माटर) और अधीलोक स्ट्राइके आकार है। तीनों लेक अनादिनियन हैं। इस संसारमें अधि अनादि कालसे चौरानी लास योतियोंमें शारीरिक मानसिक आगन्तुक आदि नाना मकारके दु:सीको मीगते हुए धमण कर रहे हैं। इस संसारमें भन योवन आदि कुछ मी शारवत नहीं हैं। आयु जल्डुइधुदके समान है और भोगसाममी वियुत् इन्द्रधतुष आदिके समान अस्मिर है। इस संसारमें इन्द्र धरणेन्द्र आदि कोई भी वियक्तिमें बीवकी रक्का नहीं कर सकते। इस प्रकार संसारके ध्वस्टका विचार करना चाहिये।

कोषके स्वमाप को विचार—शरीर व्यक्तिय है, दुःखका हेतुं हैं, निःसार है, बागुचि है, बीमरस है, दुर्गन्वयुक्त है, मल भूत्रमय हैं, सन्तापका कारण है और पापोकी दर्सात्तका

स्थान है। इस प्रकार कायके स्वरूपका विचार करना चाहिये।

#### हिंसाका उक्षण---

## प्रमत्त्योगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा ॥ १३ ॥

प्रमत्त व्यक्तिके व्यापारसे दहा प्रकारके प्राणीका वियोग करना अथवा वियोग करनेका विचार करना हिंसा है। करायसाहित प्राणी को प्रमत्त कहते हैं। अथवा विचा विचार को इन्हियोंकी प्रश्ति करता है वह प्रमत्त है। अथवा तीम क्षायोदयके कारण ऋहिसामें जो उपटपूर्वक प्रश्ति करता है वह प्रमत्त है। अथवा चार विकया, चार कथाय, पांच इन्द्रिय, निद्रा और प्रणय इन पन्द्रह प्रमार्दीस जो युक्त हो वह प्रमत्त है। प्रमत्त व्यक्तिके सन, वचन और कायके व्यापारको प्रमत्तयोग करता हैं। और प्रमत्तयोगसे प्राणीका वियोग करना हिंसा है।

प्रमुखयोगके अमावमें प्राणव्यपरोपण होनेपर भी हिंसाका रोण बही लगता है। प्रवचनसारमें कहा भी हैं कि—"ई यीसमितिपूर्वक गमन करनेवाले मुनिके पैरके नीचे जोई सूद्म जीव आकर दव जाय या मर जाय तो वस मुनिको वस जीवके मरने झादिसे सूद्म भी कमंबर्ध नहीं होता है। जिस प्रकार मुक्लीका नाम परिष्ठह है उसी प्रकार प्रमुखयोगका नाम हिंसा है।" और भी कहा है कि—"जीव चाहे मरे या न मरे लेकिन अबलावारपूर्वक प्रश्रुत्ति करनेवालको हिंसामां से पापका बन्ध नहीं होता है।"

ध्यने परिणामों के कारण प्राणियों का पात नहीं करनेवाले प्राणी भी पापका बन्ध करते हैं जैसे घीपर मछली नहीं मारते समय भी पापका बन्ध करता है क्योंकि उसके साद सदा ही मछली सारनेके रहते हैं और प्राणियोंका घात करनेवाले प्राणी भी पापका बन्ध नहीं करते जैसे क्रपककों हल चलाते समय भी पापका बन्ध नहीं होता है क्योंकि उसके

### तत्त्वार्धवृत्ति हिन्दी-सार

িলাং কেইছ

परिणाम हिंसा करनेके नहीं है। प्रभादयुक्त श्यक्ति पहिले स्वयं अपनी आत्माका बात करता है बादमें दूसरे प्राणियोंका वध हो चाहे न हो। श्रातः प्रमत्तवोग्तसे धार्णोंके वियोग करनेका अथवा केवल प्रभन्तवोगको हिंसा करते हैं। प्रमत्तवोगके विना केवल प्राणव्यवरोक्ण हिंसा नहीं है।

#### असत्यका सक्षण--

### असद्भिधानमनृतम् ॥ १४ ॥

प्रभादके बोग्पसे स्वसन् (अभवास्त ) अर्थको कहना स्वन्त या स्वस्त्य है। अर्थान् प्राणिओंको दुःस्वरायक विद्यमान अथना अविद्यमान अर्थका वचन असरव है। जिस प्रकार चनश्ची हिंसामें प्रसिद्ध है उसी तरह यस राजा भूठमें। कर्णकर्षका, इटयनिष्ठुर, मनमें पीड़ा करनेवाले, विप्रलायपुक्त, विरोधयुक्त, प्राणियोंक यथ वन्धन आदिको करानेवाले, वेरकारी, कल्द्ध आदि क्यानेवाले,ज्ञास करनेवाले गुकु स्वादिकी अवहा करनेवाले आदि वचन भी असरय हैं। भूँठ वोकनेकी इच्छा और भूठ वोकनेके उपाय सोचना भी प्रमत्त्योगके कारण असरय हैं। प्रमत्त्योगके स्वभावये असरय वचन भी कर्मचन्यके कारण नहीं होते हैं।

#### चोरीका सक्षण--

### अदत्तादानं स्तेयम् ॥ १५ ॥

श्रमत्त्रयोगसे विका दी हुई किसी वस्तुको पहण करना जोरी है। अर्थान् जिस वस्तु पर सब लोगोंका अधिकार नहीं है। उस वस्तुको पहण करना, प्रहण करनेकी इच्छा करना खबवा प्रहण करनेका उपाय सोचना जोरी है।

प्रश्त—थदि विना दी हुई बस्तुके प्रहण करनेका नाम चोरी है तो कमें और नोकर्मका प्रहण भी चोरी कहळायना क्योंकि कर्म और नोकर्म भी किसीके द्वारा दिए नहीं जाते।

उत्तर - जिस बस्तुका देना और लेना संभव हो उसी अस्तुके प्रदूष करनेमें चेतीका व्यवहार होता है। सूत्रमें आए हुए 'अदत्तः' शब्दका यही तासर्य है। यदि दाशका महाब हो तो आहक का अस्तित्व भी पाया जाना है। लेकिन कमें और नोकर्स वर्गणाओंका कोई स्थामी न होनेसे उनके प्रदूष करनेमें अदत्ताहानका अस्त ही नहीं होता है। अतः दर्भ और नोकर्मका प्रदूष करना चोरी नहीं है।

प्रश्त—प्राम, नगर प्रादिमें भ्रमण करनेके समय सुनि रध्याक्षर (गठीका द्वार) प्रादिमें प्रवेश करते हैं खोर रध्या आहि स्वामी सहित हैं अतः विमा आक्राके प्रवेश धरनेके कारण मुनिर्धीको चोरीका होष स्रमना चाहिये।

उत्तर---माम, नगर व्यादिमें और रध्याद्वार आदिमें प्रवेश करनेसे मुनियोंका चोरीका दोष नहीं उपता है क्योंकि सर्व साधारणके डिये वहाँ प्रवेश करनेकी स्वतन्यता है। मुनियों के डिये यह भी विधान है कि बन्द द्वार आदिमें प्रवेश न करें। अतः खुने हुए द्वार आदिमें प्रवेश करनेसे कोई दोष नहीं लगता है। अथवा प्रमत्तयोगसे अदत्तारानका नाम चोरी है और मुनियोंको प्रमत्तयोगके विना रध्याद्वार आदिमें प्रवेश करनेपर चोरीका दोष नहीं उस सकता है। ा१६-१७ ो

सातवी अध्याय

243

#### कुशीलका उक्षण--

### मेथुनमब्रह्म ॥ १६ ॥

मैधुनको अब्रह्म अर्थात् कुशील कहते हैं। चारित्रमोहनीय कर्षके उदयसे सम-परिशास सहित भी और प्रहचको परस्पर स्पर्ध करने की इच्छाका होना या स्पर्ध करनेके उपायका मोजना मधन है । रागपरिणामके अभावमें साई करने मात्रका नाम कशील नहीं है। लोक और जास्त्रमें भी यहीं माना गया है कि रागपरियासके कारण खी और परुपकी जो चेलु है वही सेशन है। अतः प्रमत्तयोगसे स्त्री और पुरुषमें अथवा पुरुष और पुरुषमें रतिसखके लिये जो चेष्टा है वह मैथून है ।

जिलको रक्षा करने पर अहिंमा आदि गुर्णोकी वृद्धि है। यह ब्रह्म है और ब्रह्मका अभाव ऋत्रद्ध है। संधुनको अबद्ध इसलिये वहा है कि संधुनमें ऑहंसादि गुणैकी रक्षा मही होता है। मैथून करनेवाला जीव हिंसा करता है। मैथुन करनेसे यानिमें स्थित करोड़ों जीवोंका पात होता है। मेंथुनके लिये झुठ भी बोलना पहता है, अदत्तादान छोर

परिपहका भी प्रदूष करना पड़ता है। अतः मेशुनमें सब पाप अन्तर्हित हैं।

#### परिप्रहका उत्तरण---

### मुच्छा परिप्रदः ॥ १७ ॥

मुद्धिको परिषद् बहते हैं। यात्र मेंस मिल मुंका आदि चेतन और अचेतन रूप बाह्य परिमृह और राम द्वेष आदि अन्तरक्ष परिमृहके उपार्जन रक्षण और बृद्धि आहि में मनकी ऋमिसापा या समत्कका नाम मुच्छी है। बात पित्त रहेप्स आदिसे उत्पन्न होते वाली अनेतन स्वभावहरा मुच्छीका यहाँ बहुण नहीं किया गया है ।

ava—बिंद मनकी अभिलायाका नाम ही परिव्रह है तो बाह्य पदार्थ परिव्रह

नहीं होंगे ।

उत्तर--मनकी अभिलापाको प्रधान होनेके कारण अन्तरह परिषदको ही मुख्य क्रपुते परिमह कहा गया है । बाह्य पदार्थभी मूर्च्छकि कारण होनेसे परिषह ही हैं । समस्य या मुच्छीका नाम परिषद होनेसे आहार भय ब्यादि संज्ञायक पुरुष भी परिष्रहसहित है क्रोंकि संज्ञाओंमें मनत्वबृद्धि रहती है ।

प्रश्न—सम्बरहान दर्भन चारिब आदि भी परिमह हैं या नहीं ?

इतर—(जसके प्रमत्तयंगा होता है वही परिषद्दसहित होता है और जिसके अमत्त्रयोग नहीं है यह ऋपरिप्रही हैं । सम्याज्ञान दर्भन चारित्र ऋादिसे युक्त पुरुष अमहरू रहित और निर्मोद होता है, उसके मृच्छी भी नहीं होती है अतः वह परिवहरिद्दत ही है। इसरी बात यह है कि जान दुर्शन चारि बालाके स्वभाव होनेसे अहंग है और रागद्वेषाटि अमात्मावभाव होनेसे हेव हैं। स्रतः राग हैपादि ही परिश्रह हैं न कि ज्ञान दर्शनाहि। ऐसाकहा भी है कि जा हैय हो वही परिष्रह है।

परिप्रह्वाला पुरुष हिंसा आदि पाँची पापीमें भवूत होता है और नरकादि गतिषीके

दःखेंको भोगता है।

अन्तरङ्ग परिमहके चीवह भेद हैं---मिध्यास्य, वेद, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुनुष्सा कोथ, मान, माया, लोभ, राग श्रीर हेप। बाह्य परिमहके दश भेद हैं—क्षेत्र, वास्तु, धन, धान्य, द्विपद, चतुव्यद, सवारी, शयनामन, कुष्य श्रीर भाण्ड ।

#### तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

[ ७।१८-१९

राग, द्वेपादिको ही मुस्य रूपसे परिग्रह कहते हैं। कहा भी है कि-जपने पापके कारण बाह्यपरिमहरहित दरिद्र मञुख्य तो बहुतसे होते हैं लेकिन अभ्यन्तर परिग्रह रहित जीव लेकमें दुर्लम हैं।

### त्रतीकी विशेषता—

### निःश्रच्यो वर्ती ॥ १८ ॥

श्रव्यवर्शित जीव ही ब्रती हैं। श्रव्य वाणको कहते हैं। जिस क्कार वाण शरीरके अन्दर विदेश करके दुःखका हेतु होता है उसी प्रकार पाणियोंकी शारीरिक मानसिक आदि वाषाका कारण होनेसे कर्मोद्यके विकारको मी श्रव्य कहते हैं। श्रव्यके तीन भेद हैं—माया भिष्याल और निदान।

इस्त कपट करनेको माया कहते हैं। तत्त्वार्थश्रद्धानका न होना मिथ्यात्व है और विषयसोगीकी ध्याकांद्धाका नाम भिदान है। जो इन तीन प्रकारकी शल्योंसे रहिद होता है वही प्रती कहलता है।

धरन—शल्य रहित होनेसे निःशस्य और त्रत सहित होनेसे त्रती होता है। अतः जिस मकार रण्डचारों रेवरच छत्री ( छत्तावास ) नहीं कहसाता है उसी प्रकार शस्य रहित स्वक्ति भी त्रती नहीं हो सकता है।

कत्तर—तिःशल्यो ज्ञती कहनेंका तात्वर्ष यह है कि कल्यरहित चौर ज्ञतसहित व्यक्ति हो ज्ञती कहज्जता है केवल हिंसादिसे विरक्त होने मात्रसे कोई ज्ञती नहीं हो सकता। इसी तरह हिंसादिसे विरक्त होने पर भी शल्यसहित व्यक्ति ज्ञती नहीं है किन्तु शल्य रहित होने पर हो वह ज्ञती होता है। चैसे जिसके अधिक दूभ पृत आदि होता है वही गोवाला बहुलाता है, दूथ पृतके अभावमें गायोंके होने पर भी वह ग्वाला नहीं कहलाता उसी प्रकार अहिंसादि ज्ञतोंके होने पर भी शल्यसंयुक्त पुरुष प्रती नहीं है। तात्वर्य यह है कि आहिंसा आदि ज्ञतोंके विशिष्ट फल्ला शल्यसंहत व्यक्ति ही श्राप्त करते है अल्यसहित नहीं।

#### त्रतीके भेद---

### अगार्यनगास्य ॥ १९ ॥

ब्रतीके दो भेद हैं—अगारी चोर अनगारी। जो घरमें निवास करते हैं वे अगारी (गृहस्य) हैं और जिन्होंने घरका त्याग कर दिया है वे अनगारी ( गुनि ) हैं।

प्रश्त—इस प्रकार तो जिनालय श्र्न्यागार मठ आदिमें निवास करनेवाले सुनि भी श्रमारी हो जाँयने और जिसकी विषयरुष्णा दूर नहीं हुई है लेकिन किसी कारणसे जिसने परको होड़ दिया है ऐसा वनमें रहनेवाल गृहस्थ भी श्रमागरी कहलने लोगा।

क्तर—यहाँ घर शब्दका अर्थ भाषघर है। जारित्रमोहके उद्ध्य होनेपर घरके मित स्त्रभिळापाका नाम भावघर है। जिस पुरुषके इस अकारका मावघर विद्यमान है यह दनमें नगन होकर भी निवास करे तो भी वह अगारी है। और भावागार न होनेके कारण जिन चैत्राळय आदिमें रहनेवाले सुनि भी अनगारी है।

प्रश्न-अपरिपूर्ण कर होनेके कारण गृहभ्य वर्ता नहीं हो सकता।

પ્રયુપ

अ२०-२१]

#### सातवाँ अध्याच

उत्तर—नेपम संप्रह और व्यवहार नयकी क्षपेक्षा गृहस्य मी प्रती ही है। जैसे घरमें या घरके एक कमरेमें निवास करनेवाले व्यक्तिको तगरमें . रहनेवाला कहा जाता है इसी प्रकार परिपूर्ण क्रोंकि पालन न करने पर भी एकदेशक्त पालन करनेके कारण वह क्षती कहताता है। पाँच पापोमें से किसी एक पापका स्थाप करनेवाला प्रती नहीं है किन्तु पाँचो पापोके एकदेश या सर्वदेश स्थाप करनेवालको ब्रजी कहते हैं।

#### अगारीका रुक्षण--

### अणुवतोऽभारी ॥ २० ॥

हिंसादि पापेंके एकदेश त्याग करनेवालेको अगारी या गृहस्य कहते हैं ।

श्रणुजतके पाँच भेद हैं — आईस्माणुअत, सत्याणुजत, अचीर्याणुजत, अद्याप्याणुजत और परिमहपरिभाणानुजत। संकल्प पूर्वक जस जीवोंकी हिंसाका स्थाग करना चाहिंसाणुजत है। लोभ-मोह, त्मेह श्रादिने अथवा घरके विनाश होतेसे या माममें वास करनेके कारण असत्य नहीं बोजना सत्याणुजत है। संक्षेत्रपूर्वक लिखा गथा अपना भी धन दूसरों को पीड़ा करने वाला होता है, और राजांके भय आदिसे जिस घनका त्याग कर दिया है ऐसे एनको अदत्त कहते हैं। इस अकारके धनमें अभिकाशका न होना अप्योगीसुजत है। परिगृहीत या चापरिगृहीत परिक्षों रिविच न होना अद्याप्याणुजत है चौर क्षेत्र वालु धन धान्य आदि परिषहका अपनी चावरयकतानुसार परिमाण कर लेना परिमहपरि-माणाणुजत है।

#### सात शीक्षत्रतीका वर्णन---

## दिग्देशानर्थदण्डविरतिसामापिकप्रोपकोपवासोपमोगपरिमोग-परिसाणाविशिसंविमागवतसम्पनश्च ॥ २१ ॥

बह ब्रती दिग्वत, देशवत, श्वनबंदण्डवत इन तीन गुणवर्तीसे और सामायिक, प्रोपयोपयास, उपमोगपरिमोगपरिमाण और श्वतिथिसांविमाणवत इन चार शिक्षावर्तीसे

सदित होता है। 'च' शब्दसे ब्रती सल्लेखनादिसे भी सदिव होता है।

द्यों दिशाओं में दिमानल, निन्यानल आदि प्रसिद्ध स्थानीकी मर्यादा करके उससे बाहर जानेका सरण पर्यन्तके लिये त्याग करना दिग्नत है। दिग्नत की सर्यादा के बाहर स्थावर और उस जीनोंकी हिंसाका सर्वया त्याग होनेसे गृहस्थके भी जाने क्षेत्रमें महावत होता है। तिग्नतके क्षेत्रमें वहार प्रनातिका लाग होनेसे लोभका त्याग भी गृहस्थके होता है। दिग्नतके क्षेत्रमें से भी माम नगर नदी वन पर चाहिसे लोभका त्याग भी गृहस्थके होता है। दिग्नतके क्षेत्रमें से भी माम नगर नदी वन पर चाहिसे विश्वित कालके लिये बाहर जानेका त्याग करना देशक्षत है। देशका दिग्नतके धन्तानी है। पिरोप स्थसे गयके स्थानोंमें, जतमन होते योग्य स्थानोंमें और खुरासान मृलस्थान मसस्थान हिरमजस्थान चाहिस स्थानोंमें जानेका त्याग करना देशक है। देशका के क्षेत्रमें बाहर भी दिग्नतको तरह ही महावत और लोभका स्थाग होता है।

प्रयोजन रहित पायिकवाओं का स्थाग करना चनर्यद्वचन त है। चनर्धदण्डके पाँच

मेद हैं--अपध्यान, पारोजदेश, प्रयादाचरित, हिंसावान और दुःश्रुति ।

हेपके कारण दूसरोंको जच पराजयबध बन्धन द्रव्यहरण कादि खोर रागके कारण दूसरेकी की आदिका हरण कैसे हो इस प्रकार मनमें विचार करना खपन्यान हैं। पापोपदेश अनयेद्रण्डके चार भेंद् हैं—क्टेशनणिश्या, तियेव्यक्तिया, बधकोपदेश और आरम्भोपदेश । अन्य देशीसे कम मूल्यमें आनेवाले दासी-दासीको लाकर गुजरात आदि देशीसे विचनेसे महान् धनलाभ होता है ऐसा कहना कटेशनणिया पापेपदेश हैं । इस देशके गाय भैस चेल कॅट आदि पशुओंकी दूसरे देशों वेचनेसे अधिक लाभ होता इस प्रकार उपदेश देना तिर्यायणिक्या पापेपदेश हैं । गार क्योंसे आजीविका करने ताले धोवर शिकरी आदिसे ऐसा कहना कि उस स्थान पर मळली मृग वराह आदि बहुत हैं व्यक्तेपदेश हैं । नीच आदिसी ऐसा कहना कि उस स्थान पर मळली मृग वराह आदि बहुत हैं व्यक्तेपदेश हैं । नीच आदिसीकीसे एसा कहना कि मूमि ऐसे जोती जाती हैं, जल ऐसे निकाल जाता है, वनमें आग इस प्रकार लगाई जाती है, बनस्पति ऐसे सोदी जाती है इस्ताह उपदेश आरम्भवदेश हैं ।

विना प्रयोजन पृथियी क्टना जल सीचना अग्नि जलान पंखा आदिसे यासु उत्पन्न करना पृथिकि फल फूल सत्ता आदि तोड़ना तथा इसी प्रकारके अन्य पाप कार्य करना प्रमादानरित है।

दूसरे प्राणिबोंके पातक माजीर सर्प बाज आदि हिंसक पशु-रक्षियोंका तथा विप कुठार तक्षवार आदि हिंसकि उपकरणोंका संग्रह और विकय करना हिंसादात है।

हिंसा राग होग आदिको बढ़ानेबाल झाल्लीका पड़ाना पड़ाना सुनना सुनान स्वापार करना आदि हु:श्रुति हैं। इन पाँचों प्रकारके अनर्थदण्डोंका त्याग करना अनर्थ-टण्ड बत है।

दिकत देशवत स्थार अनर्थरण्डवत ये तीनी अणुव्रतीकी बृद्धिमें हेतु होनेक कारण गुणवत कहरीते हैं !

समयशन्त्रसे स्यार्थमें इकंष् प्रत्यय होनेपर सामाधिक कहते हैं। प्रकृत प्रयोजन करनेका नाम समय है और समयको ही सामाधिक कहते हैं। प्रथेया प्रयोजन हो वह स्वयंगें इकंष् प्रत्यय करनेसे समय (एकरशरूप परिणात) ही जिसका प्रयोजन हो वह सामाधिक है। ताएप्य यह है कि देवबन्दना आदि कालमें विना संक्रेशिय सन प्राणियों समता जारिका चिन्तवन करना सामाधिक है।

सामायिक करनेवाला जितने काल कर सामायिक में रियन रहता है उतने काल तक सम्पूर्ण पार्वोको मिहनि हो जानेसे वह उपचारसे महात्रती भी कहलाता है। लेकिन संयमको चात करनेवाली मरवाच्यानावरण कपायके उदय होनेसे वह सामायिक कालमें संबंधी नहीं कहा जा सकता। सामायिक करनेवाला गृहस्य परिपूर्ण संयमके जिना भी उपचारसे महात्रती है जैसे राजपदके जिना भी सामाय्यक करनेवाला ग्रहस्य परिपूर्ण संयमके जिना भी उपचारसे महात्रती है जैसे राजपदके जिना भी सामान्य अजी राजा करलाता है।

अष्टमी और चतुर्रशीको मोपध कहते हैं। रार्जान आहि पाँचों इन्द्रियोंके विषयोंके त्याम करते हैं। अतः भोषव (अष्टमी और चतुर्रशी) में उपवास करते हैं। अतः भोषव (अष्टमी और चतुर्रशी) में उपवास करते के प्राप्त असन शान और लेख उन चार प्रकारके आहारका अष्टमी और चतुर्रशीको त्याम करना प्रोपधोपवास है। जो बावक सब प्रकारके आरंभ स्वश्रीरसंस्कार स्नान गम्ध माला धादि धारण करना छोड़कार चैंत्यालय आदि पिय स्थानों एकाप्र मनसे धर्मकथाको सहता सुनता अथवा चिन्तवन करता हुआ उपवास करता है वह प्रोपधोपनास्त्रती है।

भोजन पान गन्य माल्य ताम्बूल आहि जो एक बार भोगनेमें आयें वे उपभोग हैं और आभूपण शय्या पर बात बाहन आहि जो अनेक बार भोगनेमें आवें वे परिशोग है। उपभोग और परिभोगके स्थानमें भोग और उपभोगका भी प्रवोग किया जाता है। उपभोग

8Ku

अंह परिभोगमें आनेशले पदार्थीका परिमाण कर लेका उपभोगपरिभोणपरिमाण वत है । यद्यपि उपमोगपरिभाणवतमें त्यान नियत कालके लिये ही किया जाता है लेकिन मद्य मांस मधु बेतकी नीमके फूल खदरस मूली पुरंप अञ्चलकायिक लिड्डबाली शाक नल आदि बनत्पतियोंका त्याग यावज्जीवनके लिये ही कर देना चाहिये क्योंकि इनके भक्षणमें फल तो थांका होता है और जीवोंकी हिंसा अधिक होती है। इसी प्रकार यान बाहन आदिका त्याग भी यथाहाकि कुट्ट कालके लिये या जीवन पर्यन्त करना चाहिये।

संयमकी विराधना किये बिना जो भोजनको जाता है वह अतिथि है। अथवा जिसके प्रतिपदा, द्वितीया आदि तिथि नहीं है, जो किसी भी तिथिमें भोजनको जाता है यह अतिथि है। इस प्रकारके आविथिको विशिष्ट भोजन देना अविधिसंविभागकत है। अतिथिसंविभाग के बार भेद हैं— भिक्षादान, उपकरणदान, आंपथदान और आवासदान। मोक्समार्गमें प्रथत्नज्ञील, संथममें तरगर और शुद्ध संयमीके लियें निर्मल विक्त में निर्देषि मिक्स देनी बाहिये। इसी प्रकार पीक्षी,पुस्तक, कमण्डल आदि धर्मके उपकरण, योग्य ब्रोब-धि और श्रद्धापुर्वक निवासस्थान भी देना बाहिये।

'च' 'शब्द' से यहाँ जिनेन्द्रदेवका अभिषेक, पूजन आदिका भी प्रहण करना चाहिये। सामायिक, प्रोपधोपवास, उपयोगपरिमोगपरिमाण और अतिधिसर्विभाग ये चारों, जिस प्रकार मासा-पिसाके बचन सन्वानको शिक्षापद होते हैं उसी प्रकार अणुक्रतों-की शिक्षा देनेबाले अर्थात् उसकी रक्षा करनेवाले होनेके कारण शिक्षावर कहलाते हैं।

#### सल्डेखनाका वर्षान—

### मारणान्तिकी सब्लेखनां जोषिता ॥ २२ ॥

मरणके अन्तमें होनेवाली सल्लेखनाको मीतिपूर्धक सेवन करनेवाछ पुरुष गृहस्य होता है। आयु, इन्द्रिय खार वळका किसी कारणसे नाश हो जाना मरण है। इस प्रकारके मरणके समय गृहस्थको सल्लेखना करना चाहिये। समतापूर्वक काय और कपायों के कुश करनेको सल्लेखना कहते हैं। कायको कुश करना खाद्य सल्लेखना और कपायों को कुश करना खन्तरह सल्लेखना है।

परन—प्रर्थकी सप्टतके लिये 'जोषिता'क स्थानमें 'सेविता' गब्द क्यों नहीं रखा ?

उत्तर—अर्थ विशेषको वत्तक्षमेके लिये व्याचार्यमे जोषिता शब्दका प्रयोग किया है। प्रीति पूर्वक सेवन करनेका नाम ही सल्लेखना है। प्रीतिके बिना वल्लपूर्वक सल्लेखना नहीं कराई जाती है। किन्तु गृहस्य संन्यासमें प्रीतिके होने पर स्वयं ही सल्लेखनाको करना है। अतः मीतिपूर्वक सेवन व्ययं में जुषो धातुका प्रयोग बहुत उपयुक्त है।

प्रश्न—स्वयं विचारपूर्वक प्राणीके त्याग करनेमें हिंसा होनेसे सहलेखना करने वालको आत्मपातका रोग होगा ?

उत्तर--मलंग्रसनामं आत्मघातका दोष नहीं होता है क्योंकि प्रमत्तयेगरं प्राणों के धनाश करनेको हिंसा कहते हैं स्त्रीर जो विचारपूर्वक सल्लेखनाको करता है उसके राग द्वेपादिके न होनेसे प्रमत्तयोग नहीं होता है। अतः सल्लेखनाको करता है अस्त्रप्रातको देण संभाग नहीं है। राग, हेप, मोह स्त्रादिसे संयुक्त जो पुरुष विषय, शस्त्र, गल्याचा, क्रान्मिनेदा, क्रूवयन स्वादि प्रयोगों के हारा प्राणों कर स्वाग करता है वह आत्मचाती है। क्राभी है कि—

ሃሣድ

ि ७ २३-३४

"जो आसपाती व्यक्ति हैं वे अति श्रन्थकारसे आयुत श्रासूर्यकोकमें श्रनेक प्रकार के दृःख भोगते हैं ?"

जिनागममें कहा है कि—"रागादिका उत्पन्न न होना ही अहिंसा है, रागादिकी

उरवित्ति ही हिंसा है।"

सल्लेखनामें आस्मघात न होनेका एक कारण यह भी है कि विजक्ति अपने घर के विनाशकी तरह प्रत्येक माणीको मरण अनिष्ठ है। विणक् बहुमूल्य ट्रब्वोंसे मरे हुए अपने घरका विनाश नहीं चाहता है। लेकिन किसी कारणसे विनाशके उपस्थित होने पर विजक् उस घरको छंड़ देता है अथवा ऐसा प्रयत्न करता है जिससे ट्रब्वोंका नाश नहों। उसी प्रकार नत चौर शिलको चाल्य करनेवाला गृहाथ भी मत श्रीर शीलको चाल्य स्वरूप शरीरका विनाश नहीं चाहता है। लेकिन शरीरविनाशको कारण उपस्थित होने पर संयमका चात न करते हुए थीरे धीरे शरीरको छोड़ देता है अथवा शरीरके छोड़नेमें असमर्थ होने पर और कायविनाश तथा खास्मगुणविनाशके युगपन उपस्थित होने पर आस्माक गुणोंका विनाश जिस प्रकार न हो उस प्रकार प्रयत्न करता है। खतः सल्लेखना करनेवालेखो आत्मपातका थार किसी भी सकार संमव नहीं है। गृहस्थोंकी तरह शुनियोंको भी आयुके अन्तमें समाधि-सरण वतलाया है।

#### सम्यदर्शन के चतिचार-

शङ्काकाङ्क्षाविचिकित्साभ्यद्दिश्यांसासंस्तवाः सम्यग्द्रश्टेरतिचाराः ॥ ६३ ॥

क्षंत्रा, कांक्षा,विचिकित्सा, श्वन्यरष्टिष्रशंसाऔर श्वन्यरष्टिमंत्तव ये सम्यवर्शन के पांच अतिचार हैं।

िनेन्द्र भगवानके बचनों से सन्देह करना—चैसे निर्माण्यों के मुक्त बनलाई है उसी मकार क्या समन्यों को भी मुक्ति होती हैं ? अथवा इसलेकसय, परलोक्ष्य, आदि सात भय करना हांका है। इसलेक और परलोकके भोगोंकी याञ्छा करना हांका है। रतनत्रथः धारकों के मिलन शरीरको देखकर यह कहना कि ये मुनि रनान आदि नहीं करते इस्यादि रूपसे ग्लासे करना विचिकित्सा है। मिथ्यार्टियोंक झान और आदिवानन गुणेको सनसे प्रशंसा करना अन्यद्रिप्रशंसा है। और मिथ्यार्टियोंक झिन और अदिवानन गुणेको बचन से प्रतट करना अन्यद्रिप्रसंसा है।

प्रश्न-सम्यादर्शन के आठ अंग हैं अतः अतिचार भी आठ ही होना चाहिये।

उत्तर--अत और शीलोंके पाँच पाँच ही अतिचार वतलाये हैं आतः अतिचारींक वर्णनमें सम्यादर्शनके पाँच ही अतीचार कहे गये हैं। अन्य तीन व्यातचारोंका व्यन्यद्रष्टि-प्रशंसा और संसावमें अन्तर्भान हो जाता है जो मिध्याद्रष्टियोंकी वश्ंसा और स्तुति करता है वह मुह्दष्टि तो हैं ही, वह रत्नवययारकोंके शोषोंका ज्यगृह्त (प्रगट नहीं करता) नहीं करता है, स्थितिकरण भी नहीं करता है, उससे वास्सल्य और प्रमावना भी संभव नहीं है। व्यतः व्यन्यद्रष्टिश्वांसा और संस्तवमें अनुपगृहन आदि शोषोंका अन्तर्भाय हो जाता हैं।

## वत और शीडोंके अतिचार—

### वतशीलेषु पश्च पञ्च यथाकमम् ॥ २४ ॥

पाँच अणुवत और सात श्रीळींके क्रमसे पाँच पाँच अतिचार होते हैं । यदारि वर्तोंके प्रदय करतेसे ही शीळींका पहणही जाता है लेकिन शीळका प्रथक महण वर्तीसे शीळींने विशेषता सातवाँ अध्याय

ያኣኝ

यतलानेके लिये किया गया हैं। बर्तोकी रक्षा करनेको शीक्ष कहते हैं। दिग्वत श्रादि सात शीलोंके द्वारा गाँच अणुवर्तोकी रक्षा होती है यही शीलोंकी विरोपता है। खतः शीलके प्रथक् प्रहण करनेमें कोई शेष नहीं है।

### अहिंसाणुद्रतके अतिचार—

## बन्धवधच्छेदातिभारारीपणाञ्चपाननिरोधाः ॥ २५ ॥

बन्ध, वथ, छेद, अविभारारोपण और अन्नपाननिरोप ये अहिंसाणुवतके वाँच अतिचार हैं।

इन्छित स्थानमें गमन रोकनेके विये रस्सी आदिसे बॉध देना वन्ध है। लक्ष्मी, बॅत, दण्ड आदिसे भारना वध है। यहाँ वधका अर्थ प्राणींका विनास नहीं है क्योंकि इसका निषेध हिंसारूपसे पिहेले ही कर चुके हैं। नाक, कान ब्यादि अवयवींको छेड़ देना छेद है। शक्तिसे ब्यक्ति भार लादना व्यतिभारारोपण है। मसुष्य, गाय, सैंस, वेल, धोड़ा आदि प्राणियोंको समय पर भोजन और पानी नहीं देना बालपाननिरोध है।

### सत्याणुवतके अतिचार—

मिथ्योपदेश्वरहोऽभ्यास्त्यानकृटलेखिकयान्यासायहारसाकारमन्त्रमेदाः ॥ २६ ॥

मिच्योपदेश, खोऽम्याख्यान, कूटलेखक्रिया, न्यासापहार और साकारमन्त्रभेद से

सःवाणुमतके पाँच श्रतिचार है।

अध्युद्ध श्रीर निःश्रेयसको न देनेवाळी क्रियाओंमें मोले मतुष्यांकी प्रवृत्ति कराना और अनादिक निमित्तसे दूसरोंको ठगना मिण्योपदेश हैं। इन्द्रपद, तीर्यकरका गर्भ श्रीर जन्म कर्ष्याणक, साझाव्य, चक्रवरिषद, तपकल्याणक, महामण्डलेश्वर आदि राज्यपद, और सर्वायंसिद्धिपर्यन्त अहसिन्द्रपद, हन सब संसारके विशेष अथवा साधारण सुखोका नाम अध्युद्ध है। और केवल झानकल्याणक, निर्वाय कर्ष्याणक, श्रान्त्यचुद्ध्य और परमनिर्वाण-पद ये मह निःश्रेयस हैं। खी और पुरुषके द्वारा एकान्द्रमें किये गये किसी कार्यविद्येष को अथवा वचनोंको गुप्तस्पसे जानकर दूसरोंके सामने प्रकट कर देना रही प्रधापकान है। किसी पुरुषके द्वारा नहीं किये गये और नहीं कहे गये कार्यको द्वेषके कारण उसने ऐसा क्रिया है और पसा कहा है इस प्रकार दूसरोंको उगने खीर पीड़ा नेनेके लिये असल्य वातको लिखना क्रूटलेसकिया है। किसी पुरुषने दूसरेके यहाँ सुवर्ण आदि उच्चको धरोहर रख दिया, इत्य लेनेके समय संख्या गृल जानेके कारण कम उच्च गाँगने पर जानते हुए भी कहना कि हाँ इतना ही तुन्हरा उच्च है, इस प्रकार परोहरका अपहरण करना न्यासापहार है। अञ्जितकार, अविद्येष आदिके कारण दूसरोंके आस्ति सक्तर कर देना साकारमन्त्रभव है।

### खबौर्याणुवतके अतिचार---

## स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकमहीनाधिकमानोन्यान-प्रतिरूपकव्यवहाराः ॥ २७ ॥

स्तेनप्रयोगः, तहाहृतादानः, जिस्तुराज्यातिकमः, हीनाधिकमानोन्मान और श्रतिहरफः ध्ययहार ये स्राचीयौगुकतके खतिचार है । www.kobatirth.org

४५०

िशहट-३३

चोरको नोरी करनेक लिये एवं सन बचन छोर कायसे प्रेरणा करना अववा दूसरेसे प्रेरणा कराना, इसी प्रकार चोरी करने बालेकी अनुमोदना करना स्तेनप्रयोग है। चोरके हारा चुराकर लाई हुई वस्तुका खरीदना तदाहतादान है। बहुमूल्य वस्तुओंको कम मूल्यमें नहीं लेना चाहिये और कम मूल्य वाली बसुओंको अधिक मूल्यमें नहीं देना चाहिये इस प्रकारकी राजाकी छाहाले अनुसार जो कार्य किया जाता है वह राज्य करलाता है। उचित मूल्यमें चिरुद्ध अनुचित मूल्यमें देने और लेने को अतिक्रम कहते हैं। राजाकी आहाका उल्लंधन करना छातीत् राजाकी आहाके विरुद्ध देना और लेना विरुद्धराज्यातिक्रम नहै। राजाकी आहाके विना यदि ज्यापार किया जाय और एजा उसे स्वीकार कर ले तो वह विरुद्धराज्यातिक्रम नहीं है।

नापनेके प्रस्थ आदि पात्रोंको मान और तीलनेके साथनोंको उत्पान कहते हैं। कम परिमाणवाले मान और उत्पानके द्वारा किसी वस्तुको देना और अधिक मान और उत्पान के द्वारा लेना द्वीनाधिकमानोन्मान हैं। लोगोंको ठगनेके लियं कृत्रिम खोटे सुदर्ण चाहिके सिक्कोंके द्वारा कर-विक्रय करना प्रतिस्पकव्यंवद्वार हैं।

### ब्रह्मचर्याणुत्रतके श्रतिचार—

### यरविवाहकरणेत्वरिकापरिगृहीतापरिगृहीतागमनानञ्जकीङाकामतीब्रामिनिवेशाः ॥२८॥

परविषाहरूरण, परिगृहीतेत्वरिकागमन, अपरिगृहीतेत्वरिकागमन, अनङ्गनीका श्वीर कमतीवाभिनिवेश ये बद्धावर्षाशुक्रतके पाँच अतिचार हैं ।

दूसरों के पुत्र आदिका विचाह करना या कराना परिवाहकरण है। विवाहित सभवा अथवा विभवा स्त्रीको जो व्यक्तिसारिणी हो परिगृहीतेत्वरिका बहते हैं। ऐसी विवाहित सभवा विभवा स्त्रीको जो व्यक्तिसारिणी हो परिगृहीतेत्वरिका बहते हैं। ऐसी विवाहित सम्बाह्म स्त्रीक करना, हाय, चक्षु, आदिक द्वारा किसी अभिनायको प्रकट करना, जयन स्त्री सुख धारिका देखना इत्याहि रागपूर्वक की गई हुआ छाओंका नाम परिगृहीतेत्वरिकाममन है। समानि विवाहित स्थापि कियोंको अपरिगृहीतेत्वरिका कहते हैं। ऐसी स्थितीस संभापण आदि व्यवहार करना अपरिगृहीतेत्वरिकाममन है। गमत्व-इत्यक्त याचन सन्त्री संभापण आदि व्यवहार करना अपरिगृहीतेत्वरिकाममन है। गमत्व-इत्यक्त याचन सन्त्री संभापण आदि व्यवहार करना अपरिगृहीतेत्वरिकाममन है। गमत्व-इत्यक्त आदि व्यक्तिसारिका स्वाहित है। विविश्वत हैं। कामसेवनके अध्यक्ति इन्ह्या रखना कामतिवाभिनिदेश है। कामसेवनके अत्यक्तिक इन्ह्या रखना कामतिवाभिनिदेश है। कामसेवन करना भी कामतीवाभिनिदेश है।

## परित्रह्परिमाणाणुज्जके श्रातिचार—

## क्षेत्रवास्तुहिरव्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुष्यप्रमाणातिक्रमाः॥ २९ ॥

हेन-नाग्तु, हिरण्य-सुवर्ण, धन-धान्य, दासी-दास श्रीर कुत्य इन बस्तुक्तं के प्रमाणको लोमके कारण उल्लंधन करना ये कमसे परिवह परिमाणागुव्रतके पांच खतिवार हैं। खनाजकी उत्पत्तिके स्थानको क्षेत्र-खेत कहते हैं। हनेके स्थानको वाग्तु कहते हैं। चाँदीको हिरण्य खोर सोनेको सुवर्ण कहते हैं। गांग मैंस हाथी घोड़े आदिको धन तथा नेहूँ चना ज्वार मटर तुश्वर धान आदि खनाजोंको धान्य कहते हैं। नौकानी और नौकरको दासी-दास कहते हैं। यख कथास चन्द्रन आदिको कुत्य कहते हैं। 's) Se-3**2** ]

#### सारवाँ घाःयाय

863

#### दिग्वतके श्रतिचार-

## ऊर्घ्यापस्तिर्यंग्व्यतिक्रमचेत्रवृद्धिःसृत्यन्तराधानानि ॥ ३० ॥

ऊर्ज्यव्यतिक्रम अभोव्यतिक्रम, सिर्यच्यतिक्रम, क्षेत्रवृद्धि सीर स्पृत्यन्तराधान ये दिश्वतके पाँच अतिचार हैं।

रिशाके परिमाणको उन्हांयन फरनेको व्यक्तिकम कहते हैं। उत्तरके परिमाणको उन्हांचन कर पर्वेत मादिगर पदना कर्ष्यक्यितकम है, इसी प्रकार नीचे कुंआ आदिमें उदरता अधोव्यितिकम है और सुरक्ष, बिल आदिमें तिरक्षा प्रवेश करना तिर्येक्यितिकम है। प्रमाद अथवा मोहादिके कारण लोममें आवर परिमित क्षेत्रको बदा लेना क्षेत्रशृक्षि है, अधीन परिमित क्षेत्रके बाहर लाभ आदि होनेकी आशासे पहाँ जाना या जानेकी इच्छम करना क्षेत्रहिंद हैं और दिशाओं के प्रमाणको भूल जाना स्मृत्यन्तराधान है।

#### देशञतके अतिचार

## द्यानयनप्रेष्यप्रयोगञ्चन्द्रस्यानुपातपुद्रलक्षेपाः ॥ ३१ ॥

आनयन, प्रेष्टामयोग, शब्दानुपात, रूपानुपात श्लौर पुट्टस्टेर ये देशवतके पाँच अतिचार हैं।

मयौदाके बाहरकी वस्तुओंको खपने होबसे संगावर ह्या, विकय आदि करना आत-यन है। मयौदाके वाहर नौकर आदिको भेजकर इच्छित कार्यकी सिद्धि कराना प्रेच्य-प्रयोग है। कार्यकी सिद्धिके क्षिये मर्योदासे बाहर वाले पुरुषोंको खांसी आदिके शब्द हारा अपना अभियाय समस्ता देना शब्दानुपात है। इसी प्रकार मर्योदासे बाहरवालोंको अपना शरीर दिखाकर कार्यकी सिद्धि करना रूपानुवात है तथा मर्योदासे बाहर कंकर, परथर आदि कॅक्कर काम निकालना पुटलक्षेप हैं।

#### अनर्धरण्डलतके अतिचार---

### कन्द्रपेकीत्कुरुयभौखर्यासमीच्याधिकरणोपयोगपरिमोनानर्थक्यानि ॥ ३२ ॥

कंदर्प, क्रीकुच्य, मीखर्य, असमीक्ष्याधिकरण और उपभोगपरिभोगानर्थक्य ये अनर्थरण्डमनके प्रांच असिचार हैं।

रागकी अधिकता होनेके कारण हास्विधिक्षत अक्षिप्ट यचन बोहना कन्दर्भ है। इतिरसे दुध्द चेष्ठा करते हुए हास्यमिश्रित अक्षिप्ट शब्दोंका प्रयोग करना कौल्हच्य है। धृष्ठतापूर्वक विना प्रयोजनके आवश्यकतासे अधिक बोहना मौस्वर्य है। धिना विचारे अधिक बबुत्ति करना असमीक्ष्यधिकरण है। इसके तीन भेर हैं—प्रनोगत, वागत और कावगत असमीक्ष्यधिकरण है। विना प्रयोजन दूसरोंको पोड़ा देनेवाले थवनोंको बोहना करना प्रमोगत असमीक्ष्यधिकरण है। विना प्रयोजन दूसरोंको पोड़ा देनेवाले थवनोंको बोहना वागत असमीक्ष्यधिकरण है। विना प्रयोजन दूसरोंको पोड़ा देनेवाले थवनोंको बोहना वागत असमीक्ष्यधिकरण है। अपोर विना प्रयोजन सचिन्त और अचिन फल, पूल आहि को होना कावगत असमीक्ष्यधिकरण है। उपमोगापरि- भोगके पहार्थोंको अत्यधिक मृहदसे खरीदना तथा आवश्यकतासे अधिक भोग और उपयोगक पहार्थोंको स्वना उपभोगपरिभोगान्यवैक्य है।

प्रदेश

### तस्यार्थयुक्ति हिन्दी-सार

ভাইই-ইৎ

#### सामायिक वतके अतिचार--

### योगदुःप्रणिधानानादरस्मृत्यनुपरधानानि ॥ ३३ ॥

काययोगदुष्प्रणिधान, वाग्योगदुष्प्रणिधान, मनेत्योगदुष्प्रणिधान, अनादर और स्ट्रयनुपरवान ये सामायिकप्रतके पाँच कविचार हैं।

योगोंकी दुष्टवर्शतको तथा अन्यथा प्रश्नृतिको योगसुध्प्रणिधान कहते हैं। सामाधिकके समय कोध मान माया और लोमस्मिहत मन बचन काथको प्रश्नृत हुष्ट प्रश्नृति हैं। शरीरके अवय्योंको आसनगढ़ या नियन्त्रित नहीं रखना कायको अन्यथाप्रशृत्ति हैं। अर्थरहित शन्दोंका प्रयोग करना वचनकी व्यन्यथाप्रशृत्ति है और उदासीन रहना मनकी अन्यथाप्रशृत्ति हैं। सामाधिक करने में उत्साहका न होना अनादर है। एकापताके अभावम् सामाधिकचाट वगैरह मूल जाना स्मृत्यनुगस्थान है।

#### प्रोषधीपवासत्रतके व्यतिचार—

अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गादानसंस्तरोपक्रमणानादरस्मृत्यतुपस्थानानि 👭 ३४ 🕦

अभत्यवेश्चिताममार्जितोत्सर्ग, अमत्यवेश्चिताममार्जितादान, अमत्यवेश्चिताममार्जितसंस्त-रोपकमण, अनादर और स्कृत्यसुरस्थान ये प्रोपपोपचासवरके पाँच अस्विचार हैं।

यहाँ जीव हैं या नहीं इस प्रकार अपनी चक्कुसे देखना प्रत्यवेक्षित है, और कोमरू उपकरण (पीछी) से भाइनेको प्रमाणित कहते हैं। बिना देखी और चिना द्योधी हुई मृपि पर मळ, मृत्र खादि करना अप्रत्यवेक्षिताप्रमाजितोत्सर्ग है। देखे खाँर द्योधे बिना पूजन आदिके उपकरणोंको उठा लेना अप्रत्यवेक्षिताप्रमाजितादान है। बिना देखे खाँर बिना गांधे दुए चित्तर पर सो जाना अप्रत्यवेक्षिताप्रमाजितसंस्तरोपक्षमण है। क्षुपा, तथा खादिसे व्याकुळ होनेपर आवश्यक धार्मिक कार्योंके आदरका न होना अनादर है। करने योग्य कार्योंको भूल जाना स्स्रत्यतुरस्थान है।

### उपभोगपरिभोगपरिमाणश्रतके अतिचार—

## सचितसम्बन्धसम्बन्धाभिषवदृष्यकाहाराः ॥ ३५ ॥

सचित्ताहार, सचित्तसम्बन्धाहार, सन्तिसंभिश्रहार, अभिष्वहार और दुःपश्रहार वे उपभोगपरिभोगपरिमाणव्यकं गाँच अनिचार हैं।

सचित्त ( जीव सहित ) फता आदिका अझण करना सचिताहार है। सचित्त परार्थसे सम्बन्धको प्राप्त हुई बस्तुको छाना सचित्तसम्बन्धाहार है। सचित्त परार्थसे विले हुए परार्थका छाना सचित्तसंभिक्षाहार है। सच्चन्धको प्राप्त बस्तु तो एषक् की जा सकती हैं लेकिन संभिन्न बस्तु एथक् नहीं हो सचती यही सम्बन्ध और संभिन्नमें भेर हैं। राजिमे बार पहर तक गलाया या पकाया हुआ चायल आदि अन्न दन कहलात है। बलवर्जक तथा कामोर्यादक आहारको हुन्य कहते हैं। दन और एन्य दोनोंका नाम अभिन्य है। अभिष्य पदार्थका जाहार करना खिभ्यवाहार है। कम या अधिक पव हुए पदार्थका आहार करना खिभ्यवाहार है। कम या अधिक पव हुए पदार्थका आहार करना हु। एक्य और हु:पक्च बाहारके सेवन करनेसे हिन्द्रयमदकी युद्धि होती है. सचित्त पदार्थको उपयोगमें लेना पहता है, बात आदिके प्रयोग तथा उद्दर्भे पीड़ा बादिके होनेपर अभि आदि जलानी पहती है। इन वातेंसे बहुन कसंत्रम होता है। अतः इस प्रकारके आहारका त्यांग करना ही क्रेयक्कर है।

अ३६-३८ ]

सातवाँ अध्याय

ઝદર

परन-व्यती पुरुपकी सचिताहार आदिमें श्वृत्ति कैसे हो स्कती है ?

उत्तर—मोह क्रयंत्रा प्रमादके कारण इभुक्षा और पिपासासे ब्याङ्कछ मनुष्य सचित्त आदिसे सहित अब्र, पान, लेपन, श्वाच्छादन आदिमं प्रयुत्ति करता है ।

### अतिथिसंविभागव्रतके ऋतिचार--

## सचित्तनिक्षेपापिधानपरव्यपदेशमःस्सर्यकालातिकमाः ॥ ३६ ॥

सचित्रतिक्षेप, सचित्रापिधान, पश्च्यपदेश, मात्सर्य और काळातिकम ये अतिथि-

संविभागवतके पाँच अविचार हैं।

सिवत कद्कीपन, पद्मपत्र आदिमें रखकर आहार देना सिवतिक्षेप है। सिपित्त वस्तुसे ढके हुए आहारको देना सिवत्तिपिधान है। अपनी स्वसुनिधाक कारण दूसरे दाताके द्वारा अपने द्रव्यका दान कराना परव्यपदेश है। अध्या कहाँ दूसरे अनेक दाता हैं में दाता नहीं हूँ इस प्रकार सोचना परव्यपदेश है। या दूसरे ही इस प्रकारका आहार है में दात कहीं हैं इस प्रकारसे या इस प्रकारका आहार नहीं दे सकता ऐसे विचारको परव्यपदेश कहते हैं।

प्रश्न—परच्यपदेश अतिचार कैसे **हो**ता है १

उत्तर—धनादिलासकी श्राकांक्षासे आहार देनेके समयमें भी व्यापारको न होक् सकनेके कारण योग्यता होने पर भी दूसरेसे दान दिलानेके कारण परव्यपदेश अतिचार होता है। कहा भी दें कि—

"अपने द्रव्यके द्वारा दूसरोंसे धर्म करानेमें धनादिकी प्राप्ति हो होती है परन्तु वह

अपने मोगके लिए नहीं । उसको भोका दूसरा ही होता है ।"

'भोजन और भोजन ग्रक्तिका होता, रविशक्ति और स्त्रीकी माप्ति, विभव और दान-

शक्ति ये खय धर्म करनेके फल हैं।"

अनादरपूर्वेक दाल देना अथवा दूसरे दावार्त्रीके गुर्जीको सद्दन नहीं करना मारसर्व है । भारतरके समयको उल्लंघन कर अकार्टमें दान देना अथवा श्रुपित मुनिका अवसर टाट देना फालातिकस हैं।

### सल्लेखनाके श्रतिचार—

## जीवितमरणाशंसामित्रानुरामसुखानुबन्धनिदानानि ॥ ३७ ॥

जीवितादांसा, मरणाशंसा, मिश्रानुराग, सुधातुबन्ध और निहान ये सल्डेखना ब्रतक पाँच खविचार हैं।

सहें क्षत्रों भारण करते पर भी जीवित रहनेकी इच्छा करना जीविताशंसा है। रोगसे पीड़ित होनेपर बिना संक्षेत्रके मरनेकी इच्छा करना मरणाशंसा है। पूर्वमें मित्रोंके साथ अनुभूत कोड़ा आदिका स्करण करना मित्र।नुस्था है। पूर्वकालमें भीते हुए भोगींका स्मरण करना सुखानुबन्ध है। नरनेके बाद परक्षेक्य विषयभोगोंकी खाकांखा करना निदान है।

#### दानका स्वरूप--

## अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ॥ ३८ ॥

छपने और परके उपकारके टिये धन आदिका स्थाग करना दान है। दान देनसे दाताको विदेश पुण्यबन्ध होता है और ऋतिधिक सम्यन्दरांन, हान, चारित्र आदिकी बृद्धि होती हैं। यही स्व और परका उपकार है।

ा३९

४६४

#### तत्त्वार्यप्रश्चित हिन्दी सार

प्रश्न--आहार ब्राटि देनेसे सम्यन्दर्शन आदिकी वृद्धि कैसे होती हैं ? सरस आहार देनेसे मुनिके भरीरमे शक्ति, आरोग्यता आदि होती है। और इससे . मुनि हानाभ्यास अपनास तीर्घयाका धर्मोपदेश आदिमें मुखपूर्वक प्रवृत्ति करते हैं। इसी प्रकार पुस्तक पीछी आदिके देनेसे भी परोपकार होता है। बिहानी योग्य दाता योग्य पात्रके लिये योग्य बल्तका दान दे। कहा भी है फि--

"धर्म,स्वामि सेवा और पुत्रोत्पत्तिमें स्वयंव्यापार करना चाहिए दूसरीके द्वारा नहीं।" जो जब विवर्ण विरस और बना हुना हो, स्वरूपचलित हो, झिरा हुआ हो, रोगोत्पादक हो, जूँठा हो, नीच जनौंके छायक हो, अन्यके चदेश्यमें बनाया गया हो, निन्दा हो, दुर्जनोंके द्वारा सुआ गया हो, देवभक्ष्य ब्यादिके टिए संकल्पित हो, दूसरे गांवस लाया गया हो, मन्त्रसे लाया गया हो, किसीके उपहारके लिए रखा हो, बाजारू बनी हुई मिठाई आदिके रूपमें हो, प्रकृतिविकद्ध हो, ऋतुविकद्ध हो, दही घी वृध आदिसे बना हुआ होनेपर बासा हो गया हो, जिसके राज्य रसादि चलित हो, खोर भी इसी प्रकारका भ्रष्ट अन पात्रीको नहीं देना घाहिए ।

#### टानके फडमें विद्योप**ता**—

### विधिद्रव्यदात्रपात्रक्षिक्षेणाचिक्षक्षेत्रः ॥ ३९ ॥

विधिविद्योष, द्रव्यविशेष, दातृविशेष और पात्रविशेषसे दानके फर्टमं विद्योपता होती है। मुपात्रके छिये खड़े होक्द रमगहिना, उब आसन देता, घरण घोना, पूजन करना, नमस्कार करना, मनःशुद्धि, कचनशुद्धि, कायशुद्धि और मोजनशुद्धि ये नव विधि हैं। विधिमें क्याहर और अनादर करना विधिविद्येष है। आदरसे पुण्य और खनादरसे पाप होता है । मदा, मांस और मधुरहित शुद्ध चावल गेहूँ आदि द्रव्य कहत्वते हैं । पात्रके तप, स्वाध्याय अ।दिकी बृद्धिमं हेतुभूत द्रव्य पुण्यका कारण होता है। तथा जी द्रव्य तथ आदिकी पृद्धिमें कारण नहीं होता वह विशिष्ट पुण्यका भी करण नहीं होता है। ब्राह्मण. क्षत्रिय और बैरय ये दाता होते हैं। पात्रमें ऋसूबा न होना, दानमें विपाद न होना तथा हष्टकलकी अपेक्षा नहीं करना आदि वाताकी विशेषता है। श्रद्धा, तृष्टि, भक्ति, त्रिह्वान, अलोभता. क्षमा और शक्ति ये दाताके साव गुण हैं। पात्र तीन प्रकारके होते है-उत्तम पात्र, मध्यम पात्र और अधन्य पात्र । महामतके धारी सुनि उत्तम पात्र हैं। श्रायक मध्यस पात्र हैं। सम्यन्दर्शन सहित हेकिन बतरहित जन जघन्य पात्र हैं। सम्यन्दर्शन आदिकी हादि श्रीर अशुद्धि पात्रकी विशेषता है ।

थोग्य पात्रके लिये विधिपूर्वक दिया हुआ दान बटबीजकी तरह प्राणियोंको अनेक

ज≕में में फला(सुख) को देता है।

पात्र गत थोड़ा भी दान भूमिमें पड़े हुए बटवीजकी 'तरह विशास रूपमें फलता है। जिसके व्याध्यसे अनेकीका उपकार होता है।

सप्तम अध्याय समक्ष्य



# आठवाँ अध्याय

#### बन्धके कारण-

### मिध्यादर्भनाविरतिश्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः ॥ १ ॥

मिच्यादर्शन, अधिरति, प्रमाद, कपाय और योग ये बन्धके कारण है। तत्त्वाधीके अश्रकान या विपरित अद्धानको मिथ्यादर्शन कहते हैं। इसके दो भेर हैं-नैसर्गिक ( अगृहीत ) मिध्यात्व और परोपदेशपूर्वक ( गृहीत ) मिध्यात्व । परोपदेशके किला फ्रिध्यात्व कर्मके अदयसे जो तत्त्वीका अश्रद्धान होता है वह नेसर्गिक मिण्यात्व है। जैसे भरतके पुत्र मरीविका मिध्यास्य नैसर्गिक या। गृहीत मिध्यात्वके चार भेद हैं- कियावादी, प्रक्रियानादी, घ्राझानिक और वैनयिक। प्रथम एकान्त, विपरीत, विनय, संबंध और अहान ये पाँच भेद भी होते हैं।

यह ऐसा ही है अन्यथा नहीं, इस प्रकार अनेकधर्मात्मक बस्तुके किसी एक धर्मको ही मानना, सारा संसार ब्रह्मस्वरूप ही है, ऋथवा सब पदार्थ नित्व ही है इस प्रकारके ेकान्तिक स्वभिन्नाय या हरुको एकान्त मिण्यादर्शन कहते हैं । सप्रन्थको निर्मन्य कहना. केवलीको कवलाहारी कहना और स्त्रीको मुख्डि मानना इत्यादि विपरीत करपनाको विपरीत मिध्यास्य कहते हैं। "इसमें सन्देह नहीं है कि जो समभावपूर्वक भारमाका ध्यान करता है वह अवस्य ही क्षेत्रको माप्त करता है चाहे वह स्वेतास्वर हो या दिगस्वर, बुद्ध हो या अन्य कोई। 🖰 इस प्रकारका श्रद्धान विपरीत निश्यात्व ही है । सम्यन्दर्शन,झान और चारित्र मोश-के मार्ग है या नहीं इस मकार जिनेन्द्रके वचनों में सन्देह करना संशय मिध्यात्व है। सब देवताओं और सब मतीको समान रूपसे आदरकी दृष्टिसे देखना वैनियक मिण्यास्य है । हित और अहितक विचार किये विजा अद्भान करनेकी अज्ञान विध्यास कहते हैं। क्रियाबादियोंके १८०, अक्रियाबादियोंके ८४, अक्रानियोंके ६७ और वैन्यिकोंके ३२ भेद हैं । इस प्रकार सब मिध्यादृष्टियोंके ३६३ भेद हैं ।

पाँच प्रकारके स्थावर और बस इस मकार छन्न कायके जीवोंकी हिंसाका त्याग न करना और पोच इन्टिय और मनको बदामें नहीं रखना अविरति है। इस प्रकार खबिरतिके बारह भेड़ हैं।

पाँच सनितियों में, तीन गृप्तियों में, विनयगृद्धि, कायगृद्धि, यचनगृद्धि, मनः गृद्धि, ईवीपधराद्धि, व्युत्सर्गशुद्धि, भैदयराद्धि, श्रयनशुद्धि श्रीर आसनशुद्धि इन आट शुद्धियोंसे, तया दशलक्षणधर्ममें आदर पूर्वक प्रवृत्ति नहीं करना प्रमाद है। प्रमादके पन्द्रह भेद है-पाँच इन्द्रिय, चार विकया, चार कपाय, निद्रा धौर प्रणय । सीलह कपाय और नव नोकपाय इस प्रकार कथायके एकचीस भेद हैं ।

चार मनोबांग, चार वचनयोग और सात कायबोगके भेदसे बोग पन्द्रह प्रकारका है। आहारक और आहारकमित्र कावयोगका सद्भाव छठवें गुणस्थानमें ही रहता है। मिध्या-दर्शन आदिका वर्र्णन पहिलेके अध्यायोमें हो चुका है ।

मिश्यादृष्टिके पाँची ही बन्धके हेत् होते हैं । सासादन सम्यग्दृष्टि,सम्यमिश्यादृष्टि, और असंबत सम्बन्द्रष्टिमें विश्वासके बिना चार कथके देत होते हैं। संबतासंबतके 466

[ 73

विरतियुक्त खबिरति तथा प्रसाद, कपाय और योग बन्धक हेतु हैं। प्रमत्त संयतके प्रसाद, कषाय और योग ये तीन बन्धके हेतु हैं । श्रवमत्त, अपूर्वकरण, वादरसाम्पराय ओर सूत्त्म-सारपराय गुजस्थानोंमें कपाय और योग ये दो ही बन्धकं कारण है। उपशान्तकपायः क्षीणकपाय और संयोगकेयली गुणस्थानीमें केवल योग ही बन्धका हेतु है। अयोग-केवली गुणस्थानमें बन्ध नहीं होता है !

#### बन्धका स्त्रहरू—

# सकपायत्वरज्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानाद्त्तं स वन्धः ॥ २ ॥

क्रपायसहित होनेके कारण जीव जो कर्मके योग्य (कार्माणवर्गणा रूप) पुरुष्ठ परमाणुक्योंको प्रहण करता है वह बन्ध है।

कपायका प्रहण पहिले सूत्रमें हो चुका है। इस सूत्रमें पुनः कवायका प्रहण यह सुचित करता है कि तील, मन्द और मध्यम कपायके भेदसे स्थितिबन्ध श्रीर अनुभार। बन्ध भी तीत्र,मन्द और मध्यमहरूप होता है।

प्रस्न—बन्ध जीवके ही होता है अतः सूत्रमें जीव शब्दका प्रहण स्पर्ध है। श्राधवा

जीव अमूर्तीक हैं, हाथ पैर रहित हैं, यह कमीको कैसे पहण करेता ?

जीय सन्दर्भ महण किया गया है। तास्पर्य वह है। कि आयुप्राणसहित जीव ही कमको प्रहण करता है। आयुस्त्रन्थके विना जीव अचाहारक हो जाता है। अतः विश्वहगतिमें एक, दो या तीन समय तक जीव कर्म ( नोकर्म ? ) का महण नहीं करता है ।

प्रश्न---'कर्मयोग्यान्' इस प्रकारका लघुनिर्देश ही करना चाहिये था 'क्र्मणो योग्यान्' इस प्रकार पृथक् विभक्तिनिर्देश क्यों किया ?

<del>उत्तर—'कर्म ो योग्यान'इस प्रकार पृथक् विभक्तिनिहें</del>क्ष दो वाव**र्षोको** सूचित करता हैं। एक वाक्य **है--क**र्मणो जीवः सकपायो भवति और दूसरा वाक्य है कर्मणो योग्यान्। प्रथम वाक्यका अर्थ है कि जीव कर्मके कारण ही सक्तवाय होता है। कर्म रहित जीवके क्रणय-का सम्बन्ध नहीं हो सकता। इससे जीव और वर्मका अनादि सम्बन्ध सिद्ध होता है। तथा इस शंकाका भी निराकरण हो जाता है कि अमूर्तीक जीव मूर्त कमीं हो केंसे प्रहण करता है । यदि जीव और कर्मका सम्बन्ध सादि हो तो सम्बन्धके पहिले जीवको प्रत्यन्त निर्मक्ष होनेके कारण सिद्धोंकी तरह बन्ध नहीं हो सकेगा ! अतः कर्म सहित जीव ही कमबन्ध करता हैं, कर्मरहित नहीं । दूसरे बाक्यका अर्थ है कि जीव कर्मके योग्य (कार्माएवर्गणरूप) पुदुलोंको हो प्रदर्ग करता है अन्य पुदुलोंका नहीं । पद्दिल वाक्यमें 'कर्मणों' पञ्चमी विमक्ति हैं और दूसरे वाष्यमें पष्टी विभक्ति। यहाँ अर्थके बदाने विभक्तिमें मेद हो जाता है।

स्चमें पुद्गल शब्दका प्रहण यह बतलाता है कि कर्मकी पुद्गलके साथ और पुद्गल की कर्मके साथ तन्ययता है। कर्म आत्मावा गुण नहीं है, क्योंकि आत्मावा गुण संसारका कारण नहीं हो सकता।

'आदत्ते' यह किया बचन हेतुहेतुमङ्गावको बतहाता है । मिध्यादर्शन आदि यन्धके हेतु हैं और बन्धसहित आका हेतुमान् है। मिध्यादर्शन चादिके द्वारा सूदम अनन्तातन्त पुद्गढ परमाणुर्चीका बात्साके श्रदेशों ह साथ जल और दूधकी तरह मिल जाना पन्ध है। केवल संयोग या सम्बन्धका नाम वन्ध नहीं है। जैसे एक धर्तनमें रखें हुए नाना प्रकारके

γĘœ

आठवी अध्याय

रस, बीज, पुष्प, फल आदिका अदिरा रूपसे परिणमन हो जाता है उसी प्रकार आत्मामें स्थित पुरुपक्षींका भी योग खीर कथायके कारण कर्मरूपसे परिणमन हो जाता है।

सूत्रमं 'स' अध्दका प्रह्मा इस बातको बतलाता है कि बन्ध उक्त प्रकारका ही हैं अन्य गुण-गुणी फादि रूपसे बन्ध नहीं होता है। जिस स्थानमें जीव रहता हे केबल उसी स्थानमें केबलज्ञानादिक नहीं रहते हैं किन्तु दूसरे स्थानमें भी उनका प्रसार होता है। यह नियम नहीं है कि जितने क्षेत्रमें गुणी रहे उतने ही लेक्से गुणको भी रहना चाहिये (?) }

#### बन्धके भेद—

# प्रकृतिस्थित्यनुमानप्रदेशास्तद्विधयः ॥ ३ ॥

प्रकृतिकन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशकन्ध ये बन्धके चार भेद हैं।
प्रकृति स्थानवको कहते हैं। जैसे तीमकी प्रकृति कहनी और शुक्षकी प्रकृति मीठी
है। कर्मोंका हातावरण, दर्जानावरण आदि स्थानकृष होना प्रकृतिबन्ध है। अर्थका झाम नदी होने देना हानावरणकी प्रकृति हैं। अर्थका दर्जन नहीं होने देना दर्जानवरणकी प्रकृति है। सुख और दुःखका अनुसव करना। वेदनीयकी प्रकृति है। तत्त्वोका अश्रद्धान दर्जन-मोहनीयको प्रकृति है। असंयस चारिज मोहनीयको प्रकृति है। सम्बो धारण कराना आयु वर्मकी प्रकृति है। गति, जाति आदि नामोंको देना नामकर्मकी प्रकृति है। उच्च और तीच कुरुमें उत्पन्न करना। गोधकर्मकी प्रकृति है। दान, लाम आदिमें विद्या झालना अन्तराय की प्रकृति है।

भाठों कर्मों का अपने भ्रपने स्वमावसे च्युत नहीं होना स्वितिवन्ध हैं। जैसे अजाक्षीर गोझीर आदि अपने माधुर्ये स्वयावसे च्युत नहीं होते हैं इसी प्रकार क्वानावरणादि कर्म भी अर्थका भ्रपरिकास आदि स्वभावसे अपने भ्रपने काल पर्यन्त च्युत नहीं होते हैं।

ह्यानावरणादि प्रकृतियों ही तीव्र,मन्द खोर मध्यमहूपसे फूळ देनेकी शक्ति (रस विशेष) को अनुभागवन्य कहते हैं। खर्यान् कर्मपुद्गार्टीकी अपनी अपनी फुळदान शक्तिको अनु-

भागकहते हैं।

कर्म रूपसे परिणत पुद्राल स्कन्भों के परमाशुओं की संख्यको प्रदेश कहते हैं। प्रकृति और प्रदेश बन्ध योगके द्वारा और स्थिति तथा श्रमुसाराबन्ध कपायके द्वारा होते हैं।

कहा भी है—"योगसे प्रकृति और प्रदेश यन्य होते हैं तथा कपायसे स्थिति और अनुभाग बन्य । अपरिणत—जरहान्त कपाय और क्षीणकथाय खादि गुणस्थानीमें कपार्योका सद्भाव न रहने से बंध नहीं होता अर्थान् इनमें स्थिति और अनुभाग वंच नहीं होते।

### प्रकृतिबन्धके भेद—

# आद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुर्नामगोत्रान्तरायाः 🔢 😮 ॥

प्रकृतिबन्धके ह्यानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोप्र और अन्वराय ये घाट भेद हैं।

आयु शब्द कहीं उकारान्त भी देखा जाता है। जैस "वितरतु दीर्घमायु हस्तादगुरुता-मवतादहर्निशम्" इस वाक्यमें। जिस श्कार एक बार किया हुआ मोजन रस, रुधिर, मोस आदि अनेक रूपसे परिणत ही जाता है उसी प्रकार एक साथ वन्धको प्राप्त हुए कर्म परमाणु भी ज्ञानावरणादि अनेक भेद रूप हो जाते हैं। साजान्यसे कर्म एक ही है। पुण्य और पाद की अपेक्षा कर्मके दो भेद हैं। प्रकृति, स्थिति, ऋतुभाग और प्रदेशके भेदसे कर्मके चार

814.5

## तत्त्वार्धवृत्ति हिन्दी-सार

४६८

भेद हैं। ज्ञानावरण आदिके भेदसे कर्मके आठ भेद हैं। इस प्रकार कर्मके संख्यात, असंख्यात और अनन्त भी भेद होते हैं।

#### प्रहृतिबन्धके उत्तर मेद्-

## पञ्चनवद्वचष्टाविद्यतिचतुर्द्धिचत्वारिशदृद्धिपञ्चमेदा यथाकमम् ॥ ५ ॥

उक्त झानावरणादि आठ कमेंकि कससे पाँच. नो, दो, अट्ठाईस, चार, ज्यातीस, दो और पाँच भेट हैं।

यद्यपि इस सूत्रमें यह नहीं कहा गथा है कि प्रकृतिवन्धके थे उत्तर मेद हैं, लेकिन पूर्वें 'आदा' शब्दके होनेसे यह स्थतः सिद्ध हो जाता है कि ये प्रकृतिबन्धके ही उत्तर मेद हैं।

#### ह्मानाघरणके भेद-

# मतिथ्वावधिमनःपर्ययकेवलानाम् ॥ ६ ॥

मतिक्कानावरण, शुतक्कानावरण, अवधिक्कानावरण, भनःपर्ययक्कानावरण और केवल-ज्ञानावरण ये ज्ञानावरणके पाँच भेद हैं ।

प्ररम—स्वयन्त्रविधि सनःपर्ययक्षानशक्ति स्त्रीर केवलक्षानशक्ति है या नहीं ? यदि है तो वे जीव अभव्य नहीं कहलायों और यदि शक्ति नहीं है तो उन जीवोंसे सनः-पर्ययक्षानावरण और केवलक्षानावरणका सद्धाव मानना व्यर्थ ही है।

जत्तर—नयको टिप्टिसे उक्त मतमें कोई होष नहीं खाता। द्रव्यार्थिक नक्की टिप्टिसे अभव्यजीवींमें मनःपर्ययतानयकि और केवळज्ञानशक्ति है और पर्योथार्थिकनयकी टिप्टिसे उक्त दानों बक्तियाँ नहीं हैं।

भरन—यदि अभन्यजीवींभें भी सनःवर्षयक्षानशक्ति और केवळकानशक्ति पाई जादी है तो भन्य और अमन्यका विकन्प ही नहीं रहेगा ।

उत्तर—शक्तिके सङ्गय और जसङ्गावकी अपेक्षा भव्य और अभव्य भेद नहीं होते हैं किन्तु शक्तिकी व्यक्ति (प्रकट होना ) की अपेक्षा एक भेद होते हैं ।

धन्यन्दर्शन आदिके द्वारा जिस जीवकी शक्तिकी ध्यक्ति हो सकती है वह भक्य है और जिसकी शक्तिकी व्यक्ति नहीं हो सकती वह समव्य है। जैसे एक कनकपापण होता हैं जिससे खर्ण निकल्ला है और एक अन्धपापण होता हैं जिससे सोना नहीं निकल्प ( यद्यपि उसमें शक्ति रहती हैं)। यही बात भव्य और अभव्यके विषयमें जाननी पाहिये।

## दर्शनावरणके भेद---

# चक्षुरवश्चिरविकेवलानां निद्रानिद्रानिद्राप्रचलापच ठाप्रचलास्त्यानगृद्धयश्च ॥ ७ ॥

चजुरर्शनावरण, अचकुदर्शनावरण, अवधिदर्शनावरण, केरटरर्शनावरण, निद्रा, निद्रा, निद्रा, प्रचल, श्रचलाप्रचल और स्वानगृद्धि वे दर्शनावरणके नौ भेद हैं।

जी बश्च द्वारा होने वाले सामान्य अवस्तोकतको न होने दे वह बद्ध-दर्शनावरण है। जो पश्च को छोड़कर अन्य इद्वियोंसे होनेबाले सामान्य श्रवलोकतको न होने दे वह अवस्तुः-दर्शनावरण है। जो अवधिज्ञानसे पहिले होनेबाले सामान्य श्रवलोकतको न होने दे वह अद-धिदर्शनावरण श्रीर जो केवलज्ञानके साथ होनेबाले सामान्य दर्शनको रोके वह केवलदर्शना- SIS-3]

४६९

वरण है। मद, लंद, परिभम धादिको तूर करनेके ठिये सोना निद्रा है। निद्राका वार लगातार आना निद्रानिद्रा है। निद्रानिद्रा है। निद्रानिद्राला पुरुष नहदी जग जाता है। निद्रानिद्राला पुरुष नहदी जग जाता है। निद्रानिद्राला पुरुष बहुत ग्रुप्तिकले जगता है। जो शारीरको चलायमान करे वह प्रवला है। प्रवला शोक, प्रम, खंद आदिसे उत्पन्न होती है छोर नेविकार, शारीर विकार आदिके द्वारा स्चित होती है। प्रभलावाल पुष्ट्य क्षेत्रे बैठे भी सोने लगता है। प्रवलाक पुष्ट्य क्षेत्रे बैठे भी सोने लगता है। प्रवलाक पुष्ट्य क्षेत्र सोनेकी अनल्यामं विशेष बल्की उत्पत्ति हो जावे वह स्थानगृद्धि है। स्थानगृद्धि वाला पुष्ट्य दिनमें करने थोभ्य अनेक रोद्र कार्योको राजिमें कर बालता है और जागने पर उसको यह भी मालूम नहीं होता कि उसने राजिमें क्या किया।

गोम्मटसार कर्मकाण्ड में निद्रा श्रादि के लक्षण निरन प्रकार बतलाए हैं-

स्वानगृद्धिके बद्दासे सोता हुआ जीव उठ बैठता है, काम करते हमता है और बोलने मी हमता है। निद्रानिद्राके उदयसे जीव आँखोंको स्नोहनेमें भी असमयं हो जाता है। प्रचलाप्रचर्काके उदयसे सोते हुये जीवकी लार बहने नगती हैं और हाय पर च्यादि चलने हमते हैं। प्रचलाके उदयसे जीव कुछ कुछ सो जाता है, सोता हुआ भी कुछ जागता रहता और बार बार पन्द शयन करता है। और निद्राके उदयसे जीव चलते बसते कुक जाता है, बैठ जाता है। गिर पहता है और सो जाता है।

वेदनीयके भेद-

## सदसद्वेद्ये ॥ = ॥

साता वेदनीय खौर असाता वेदनीय ये वेदनीयके दो भेद हैं। जिसके उर्वसं देव,मञ्जूष्य और तिर्वमातिमें शारीरिक और मानसिक मुसौका खनुभव हो उसको साता वेदनीय कहते हैं। और जिसके उद्यक्ष नरकादि गतियों में शारीरिक, मानसिक खादि नाना प्रकारके दु:स्रोंका अनुभय हो उसको असातावेदनीय कहते हैं।

### मोहनीयके भेद—

दर्शनचारित्रमोदनीयाक्ष्यायक्ष्यायवेदनीयाख्याखिदिनवशोडशमेदाः सम्यक्ष्त्विभिध्यात्वक-दुभयान्यकषायक्ष्यायौ हास्यरस्यरिक्षोकभयजुगुप्साखीपुनवुंसक्षेद्र। अनन्तानुवन्ध्य-प्रत्याख्यानप्रस्याख्यानसंग्वजनिकस्याधौकक्षः काधमानमायालोसाः॥ ९॥

मोहनीय कर्मके मुख्य हो मेद हैं—द्वानमोहनीय और चारित्रमोहनीय। दर्शन मोहनीयके तीन मेद हैं—१ सम्यक्त्य, २ मिध्याल और १ सम्यक्त्यिया । चारित्र मोहनीयके तीन मेद हैं—क्ष्ययोदनीय और च्यक्त्यायपेदनीय । क्षाय वेदनोयके सोळ्ड् भेद हैं—अनन्तानुक्रधी कोच,मान,माया और लोभ । च्यक्त्यायम कोच,मान, माया चौर लोभ । अक्ष्याय काच, मान, माया और लोभ । संक्ष्यल्य कोच, मान, माया और लोभ । अक्ष्याय वेदनीयके नव भेद हैं—हास्य, रित, अरित, शोक, भय, जुगुक्सा, खीवेद, पुंवेद और त्रुंसक वेद।

यशिप बन्धकी अपेक्षा दर्शनमोहनीय एक भेदरूप ही है टेकिन सप्ताकी अपेक्षा उसके तीन भेद हो जाते हैं। शुभपरिणायोंके द्वारा मिध्यात्वकी फलदानक्षकि रोक दी जाने

[ 618 पर मिथ्यास्य आस्मामे उदासीतरूपसे ऋत्रस्थित रहता है और आस्माके श्रद्धान परिणाममें

वाधा नहीं डास सकता । लेकिन इसके उदयसे श्रद्धानमें चस आहि दोष उत्पन्न होते हैं । दर्शनमोहनीयकी इस अवस्थाका नाम सम्यक्त दर्शनमोहनीय है। जिसके उदयसे जीव सर्वेद्य द्वारा प्रतिपादितः मोक्षमार्गसे पराकृ<u>स</u>स्य होक्द्र तत्त्वींका श्रद्धान न करे तथा द्वित और अदिनका मी ज्ञान जिसके कारण न हो सके यह ग्रिध्यात्य है। ग्रिध्यात्य और सम्यक्त्य दोनोंकी मिली हुई अवस्थाका नाम सम्यक्तिभ्यात्व । इस प्रकृतिके उद्यसे आत्मामें मिश्रहण परिणाम होते हैं । जिस प्रकार कोदो (एक प्रकारका स्थल ) को थो डास्टेनसे उसकी कुछ मदशक्ति नष्ट हो जाती है और हुळ मदशक्ति बनी ही रहती है उसी प्रकार शुभपरिणामोंसे मिथ्यास्वकी कुछ फलदानराक्तिके नष्ट होजानेसे वही मिथ्यस्य सम्यक्तिध्यात्वरूप हो जाता है।

जिसके उदयते हुँसी आये वह हास्य है । जिसके उदयसे किसी प्राप्त आदिमें रहने वाला जीव परदेश आदिमें ज्ञानेकी इच्छा नहीं करता है वह एति है । रतिके विपरीत इच्छा होना अरति हैं। जिसके उदयसे श्लोक या चिन्ता हो वह शोक हैं। जिसके उदयसे त्रास या भय उत्पन्न हो वह भय है। जिसके उदयस जीव खपने दायोंको छिपाता है और दूसरोंके दोपोंको प्रयट करता है वह जुगुप्का है। जिसके उदयसे स्वीरूप परिणाम हो वह खीवेद हैं। जिसके उदयसे पुरुषहर परिणाम हो वह पुंचेद और जिसके उदयसे नपुंसक रूप भाव हो वह नपुंसकवेद है ।

अन्य पन्धीमें वेदींका लक्षण इस प्रकार वतलाय। है—योति, क्रोमलता, भयशील होना, मुग्धपना, पुरुषार्थशून्यता, स्तन और पुरुषभोगेच्छा व सात मात्र स्त्रीवेदके सूचक हैं। लिक्ष, कठोरता, स्तन्धता, शौण्डीरता, दाढ़ी-मू'छ, जबर्दस्तपना और स्त्रीभोगिन्छ। ये सात पुंबेदक सूचक हैं। उत्पर जो खींबेद और प्रुप्येदके सूचक १४ चिह्न बताए हैं वे ही मिश्रित रूपमें नधुंसकपेट्के परिचायकहोते हैं।

ध्यनन्त संशास्त्रा कारण होतेसे मिथ्याद्वीनको अनन्त कहते हैं। जो कोध, मान माया और लोग मिथ्यात्मके बंधके कारण होते हैं वे अनन्तानुबन्धी हैं। अतन्तानुबन्धी कपायके उदयसे जीव सन्यादर्शनको प्राप्त नहीं कर सकता। जिसके उदयसे जीव संयम अर्थात आवक्के त्रतीको पालन करनेमें असमर्थ हो वह अप्रत्याख्यानावरण कोध, मान, माया और ठीभ है। जिसके उदयसे जीव महावर्तीको धारण न कर सके वह प्रत्याख्यानायरण कोष, मान, माया और होभ है। जो कपाय संयमके साथ भी रहती है हेकिन जिसके उदयमे अत्सामें वयास्यातचारित्र नहीं हो सकता वह संज्वलन कोध,मान,माया और छोभ है ।

सोल्ड् कपायोंके स्वमावके उष्टान्त इस प्रकार हैं । कोथ चार प्रकारका होता है—१ पत्थरकी रेखाके समान, २ प्रधिवीकी रखाके समान, ३ भूलिरेखाके समान, और ४ जलरेखाके समान । उक्त कोध क्रमसे नरक, तिर्यव्य, मनुष्य धीर देवातिक कारण होते हैं। मान चार प्रकारका होता है-१ परयरके समान, २ हड्डीके समान ३ काठके समान और ४ बेंतके समान । चार प्रकारका मान भी क्रम से नरकादि गतियोंका कारण होता है । माया भी चार प्रकारकी होती है---१ बॉसकी जड़के समान, २ मेडके सींग के समान, ३ गोमूत्रके समान और ४ ख़ुरपाके समान । चार प्रकारकी माया कमसे नरकादि गतियों हा कारण होती है। लोभ भी चार प्रकारका होता है—१ किरमिचके रंगके समान, २ रथके मल ऋथीन् औगतके समान, ३ शरीरके मलके समान और ४ हल्हीके रंगके समान । चार प्रकारका छोभ भी कमरो नरकादि गतियोंका कारण होता है ।

61to-18

२७१

# आठश्रं अभ्याय आयुक्तमंत्रे भेद---

# नारकतेर्थग्योनमानुषदैवानि ॥ १०॥

नरकाष्ट्र, तिर्यञ्चायु, मसुध्यायु खोर देवाधु ये खायुक्सीके चार भेद हैं। िसके उदयसे जीव नरकके दुःशोंको भोगता हुआ दीर्घ काल तक जीवित रहता है यह नरकायु है। इसी प्रकार तिसके उदयसे जीव तिर्वञ्च सनुष्य देव गतियोंसे जीवित रहता है उसको तिर्यञ्च सनुष्य देव खायुकर्स समझना चाहिये।

#### नामकर्मके भेद---

गतिजातिशरीराङ्गोषाङ्गचिर्भाणबन्धनसंपातसंस्थानसंहननस्पर्धरसगन्धवर्णा-नुपूर्णागुरुलघूष्पातवस्यकातातपोधोतोच्छ्वासविद्वायोगतयः प्रत्येदः-शरीरत्रससुभगसुस्त्ररस्यस्यव्यप्तिस्थिगादेषयशः

### कीर्तिसेतराणि तीर्थकस्त्वञ्च ॥ ११ ॥

गति, जाति, श्रारेर, अङ्गोणाइ, निर्माण, वन्यन, संयात, संस्थान, संहतन, स्वर्ध, रस, गन्य, वर्ण, असुपूर्व्य, अगुरुङ्यु, वपणत,परधात,आतप,क्लात,उच्छ्र्वास,विहायोगित, प्रत्येकशरोर, साजरण, त्रम, स्वावर, सुभग, तुर्भग, सुस्वर, दुःस्वर, शुभ, अशुभ, सूक्ष्म, स्कूल, पर्वामि, अपर्वापि, विधर, ऋरियर, आदेथ, धनादेय, यशाःकीर्ति, अपराःकीर्ति और तीर्ध्यर प्रकृति वे नासकर्षके व्याक्षीस भेद हैं।

जिसके उदयसे जीव ट्रसरे सबको प्राप्त करता है उसको गति नामकर्य कहते हैं। गतिके चार भेद हैं—१ नरकगति, २ विवंडचगति, ३ मनुष्याति और ४ देवगति। जिसके उदयसे जीवमें नरकमाय अर्थात् नारक शरीर उत्पन्न हो, वह नरक गति हैं। इसी प्रकार विवंडच खादि गतियांका सकल समझ लेना चाहिये।

जिसक उदयमें नरकादि गतियोंसे जीवोंसे समानता पाई जाय वह जाति नानकसे हैं। जातिके पाँच सेर हैं—१ एकेन्द्रियजाति, २ द्वीन्द्रिय जाति, २ ब्रीन्द्रियजाति, ४ चहु-शिन्द्रयजाति और ५ पटवेन्द्रियजाति। जिसके उदयमे जीय एकेन्द्रिय कहा जाता है वह शिन्द्रयजाति हैं। इसी प्रकार अस्य जातियोंका स्वक्ष्य समझ लेला चाहिये।

जिसके टर्यसे जीवके शरीरकी रचना हो। यह शरीर नामकर्म है। इसके पाँच भेद

हैं—१ औदारिक, २ वे ऋषिक, ३ आहारक, ४ तेजस और ५ कार्मण कारीर ।

जिसके उदयमे ऋह और उवाहों की रचना हो उसकी अहोपाह नामकर्ष कहते हैं। इसके तीन भेद हैं—औरारिक शरीराहोपाह, द बैक्तियिकशरीराहोपाह, खौर ३ आहारक शरीराहोपाह, ति क्या आहोपाह नामकर्मक शरीराहोपाह। तेजस और कार्मण शरीरके अहोपाह नहीं होते खतः आहोपाह नामकर्मक तीन ही भेद हैं। दो दाथ, दो पंर, मसक, वक्तस्थल, पीठ और नितम्य ये आठ अह हैं तथा टकाट, कान, नाक, नेत्र आदि उपाह हैं।

जिसके उद्यमें अहोपाड़ोंकी यथास्थात और यथाक्सण रचना होती हैं उसको निर्माण नामकम कहते हैं । इसके दो भेद हैं—स्थान निर्माण और प्रमाण निर्माण । जिसके उद्यमें नाक, कान आदिकी रचना निश्चित स्थान में ही होती हैं यह स्थान निर्माण हैं। और जिसके उद्यमें नाक, कान आदिकी रचना निर्माण की एक्स स्थान स्

**-{ ∠**1११

शरीर नाम कर्मेक बदयसे महण किये गये पुद्गालक्कर्योका परस्परमें सम्बन्ध जिस के उदयमे होता है वह बन्धन नाम कर्म हैं। इसके पाँच भेर हैं:—१ औदारिकश्रिरबन्धन-नाम, २ वैकियिकश्रीरबन्धननाम, ३ आहारकश्रीरबन्धननाम, ४ तैजसश्ररोरबन्धननाम और ४ कार्मणश्ररारबन्धननाम।

जिसके उदयमे शरीरके प्रदेशोंका ऐसा कन्यन हो कि उसमें एक भी छित्र त रहे और वे प्रदेश एकरूप हो जाँथ उसको संच्यत नामकर्म कहते हैं। इसके पाँच भेद हें—५ औदा-रिकश्चरिरसंचातनाम, २ बेकिबिकश्चरीरसंघातनाम, ३ काहारकश्चिरसंघातनाम, ४ तेजस-श्चरिरसंघातनाम और ४ कार्मणश्चरीरसंघातनाम।

जिसके उदयसे बारीरके आकारकी रचना होती है वह संस्थान नासकर्स है। इसके छह भेद हैं— 'समचतुरह्मसंख्यान, र व्यक्षोधपरिमण्डलसंस्थान, ३ स्वातिसंख्यान, ४ कुळ्वक संस्थान, ५ तानमांस्थान और ६ हुंडकसंख्यान। जिसके उदयसे बारीरकी रचना उत्तर, नीचे च्यीर मध्यमें समान हपसे ही अर्थान मध्यमें उत्तर चाँद नीचेके माग बरावर ही, छोटे या बड़े न ही वह समचतुरह्मसंध्यान है। जिसके उदयसे नामिसे उत्तर मोटा और तीचे पतला बारीर हो वह नयमोधपरिमंडलसंखान है। जिसके उदयसे नामिसे उत्तर पतला और नीचे पांता बारीर हो वह नयमोधपरिमंडलसंखान है। जिसके उदयसे नामिसे उत्तर पतला और नीचे पांता बारीर हो वह स्वातिसंध्यान है। इसके इदयसे पीटमें पुद्रगल कल्योंका समृह (कूवड़) हो जाय वह कुळ्जकसंख्यान है। जिसके उदयसे बीच। ( छोटा ) बारीर हो वह वायनसंख्यान है। जिसके उदयसे बीच। ( छोटा ) बारीर हो वह वायनसंख्यान है। जिसके उदयसे बीच। ( छोटा ) बारीर हो वह वायनसंख्यान है।

जिसके उदयसे हिंडुओं में बन्धनिवरोप होता है उसको संहानन कहते है । संहानके छह भेद हैं - बजहाय-नारावसंहानन, २ वजनारावसंहानन, २ वाहिसके उदयसे वज्रकी हिंडुओं हो तथा वे सनाराव ( हिंदुओं के दोनों छोर आपसमें आंकड़ेकी तरह कैसे हों ) और इपम अर्थात वाहिसके उदयसे वज्रकी हिंडुओं हो तथा वे सनाराव ( हिंदुओं के दोनों छोर आपसमें आंकड़ेकी तरह कैसे हों ) और इपम अर्थात वरुपसे उज्जिती हों वह वज्रव्यसारावसंहान है । जिसके उदयसे वज्रकी हिंदुओं आपसमें ऑकड़ेकी तरह कैसे हें पर उनार वत्य न हों । उसे यम्रतारावसंहान कहते हैं । जिसके वरपसे साधारण हिंदुओं दोनों ओरले एक दूसरेमें संसी हों उसको नारावसंहान कहते हैं । बिसके उदयसे हिंदुओं एक और स्पाराण हों उसको अर्थनारावसंहान कहते हैं । इसके उदयसे हिंदुओं एक और से दूसरी हहुओं कंसी हों पर परसर कीर हो वह कीरकसंहान हैं । जिसके उदयसे हिंदुओं परसर कीर सी तो न हों पर परसर कीरित हों वह कीरकसंहान हैं । जिसके उदयसे हिंदुओं परसर कीरित हों वह कीरकसंहान हैं । जिसके उदयसे हिंदुओं परसर कीरित न हों कर परसर कीरित हों वह कीरकसंहान कहते हैं ।

असंप्रभास्पाटिक्यसंद्तनतका धारी जीव आठरें स्वर्ग तक जा सकता है। कीलक स्वोर अर्द्धनाराचसंद्दननका धारी जीव सोलहवें स्वर्ग तक जाता है। नाराचसंद्दननका धारी जीव नवभैनेवक तक जाता है। वश्वनाराचसंद्दननका धारी जीव अनुदिश तक जाता है। जोर वस्त्रप्रभाराचसंद्दननवाला जीव पाँच अनुचर विमान और मोक्षकों प्राप्त फाता है।

वश्वयुपभनारा पसंहननवाटा जीव सातवें नरक तक जाता है। यस्रनारा प, नाराव और फर्डुनारा पसंहननवाट जीव छठवें नरक तक जाते हैं। कीडक संहन्तवाट जीव पाँचवें नरक तक जाते हैं। असंप्राप्तानुपाटिकासंहननवाटा संही जीव तीसरे नरक तक जाता है।

एक इन्द्रिय ( ? ) से चतुरिन्द्रिय पर्यन्त जीवोंके केवल असंप्रातास्त्रपटिष्य-संहतन होता है । असंस्थातवर्षकी आसुवालोंके ही वज्रष्ट्रपमनाराच संहतन होता है। चौथे कालमें छहाँ संहतन होते हैं। पाँचर्चे फारूमें अन्तरे तीन संहतन होते हैं। इटवें कालमें केवल असंध्रातास्पाटिका संहतन होता है। विदेह क्षेत्रमें, विद्यापरोंके स्थानोंमें और मलेच्छासंस्थीमें मनुष्यों और तिर्यक्षिक छहाँ संहतन होते हैं। नगेन्द्र पर्वतसे बाहर तिर्यव्योंके हहाँ संहतन होते हैं। क्यम्मिमें उत्पन्न होते वाली स्त्रियोंके आदिके तीन संहतन नहीं होते हैं, केवल श्रम्तके तीन संहतन होते हैं।

आदिये सात गुणस्थानोंने छहाँ संहतन होते हैं। उपदासश्रेणीके चार गुणस्थानों (आठरेंसे ग्यारहवें तक) में आदिके तीन संहतन होते हैं। क्षपक श्रेणीके चार गुणस्थानों (८, ९, १०) और .१२) में और सयोगकेवली गुणस्थानमें च्यादिका एक ही

संदर्गन होता है ।

जिसके उदयसे रपर्श 'उत्पन्न हो वह रपर्श नामकर्म है। स्पर्शके ब्राट मेद हैं— कामल, कठोर, गुरु, छन्न, शीद, उप्पु, रिनम्प और इक्ष ।

जिसके उदयसे रस उत्पन्न हो वह रस नामकर्म है। रसके पाँच मेद है—तिन.

कटु, कथाय, आम्रुट धौर मधुर (

जिसके उदयसे गन्य हो वह गन्ध नामकर्स है । गन्धके हो हैं —सुगन्ध और हुर्गन्ध । जिसके उदयसे वर्ण हो वह वर्ण नामकर्स है । वर्णके पाँच मेट हैं —सुगन्छ, हुण्ण,

नीड, रक्त और पीत ।

जिसके उदयसे विषह्मतिमें पूर्व शरीर के श्राकारका नाश नहीं होता है उसको त्यातुपूर्व्य नामकमं भद्रते हैं। इसके चार भेद हैं—मरकमध्यातुपूर्व्य, विश्वमात्यातुपूर्व्य, मतुष्यात्यातुपूर्व्य और देवमत्यातुपूर्व्य । कोई मतुष्य प्रस्कर नरकमें उसक होनेवाला है लेकिन जब तक बहु नरकमें उसक नहीं हो जाता तब तक बात्माके प्रदेश पूर्व शरीर के खाकार ही रहते हैं इसका नाम नरकमत्यातुपूर्व्य है। इसी प्रकार अन्य आतुपूर्व्यों के लक्ष्य जानना चाहिये।

जिसके उदयमे जीवका शरीर न तो लोहेके गोलेकी तरह मारी होता है श्रीर न हहंके समान हल्का ही होता है वह अगुरुल्यु नाम हैं। जिसके उदयसे जीव स्वयं ही गलेमें पाश वॉथकर, पृक्ष आदि पर टंगकर मेर जाता है वह उपपात नाम है। शक्षणत, वियमकाण, खिलपत, जळिनस्वतन आदिके हारा आत्मपात करना भी उपपात है। जिसके उदयस दूलरोंके शक्ष श्रादिसे जीवका पात होता है वह परपात नाम है। क्रिसके उदयस एरिएमें आताप हो वह अतय नाम है। जिसके उदयस उत्तर्ध, जुगनू आदिका शरीर। जिसके उदयसे उत्तर्ध हो वह उच्छेत नाम है जिसके उदयस अल्या, जुगनू आदिका शरीर। जिसके उदयसे उत्तर्ध हो वह उच्छेता नाम है। जिसके उदयसे प्रमान है। इसके गमन की तरह सुन्दर जितको अशस्त्वविद्यानित । गात प्रथम, होम आदिक गमन की तरह सुन्दर गतिको प्रशस्त्व विद्यानीत और अश्वस्त्विद्यानीत और उद्यस एक शरीरका स्वामी एक ही जीव हो यह प्रयस्त विद्यानीत वहते हैं। जिसके उदयसे एक शरीरका स्वामी पत्र की जीव हो यह साथारण शरीर नाम है। जिसके उदयसे एक शरीरके स्वामी अतेक जीव ही वह साथारण शरीर नाम है। जिसके उदयसे एक शरीरके स्वामी अतेक जीव ही वह साथारण शरीर नाम है।

वनस्पति कायके दो भेद हैं—साधारण और प्रत्येक । जिन जीवेंका छाहार और ख़ासो-च्छ्वास एक साथ हो उनको साधारण कहते हैं ! प्रत्येक वनस्पतिके भी दो भेद हैं—

[ 6183-83

समितिष्ठित प्रत्येक और अपितिष्ठित प्रत्येक । जिस शरीरका मुख्यस्यामी एक ही जीव हो लेकिन उसके आधित अनेक साधारण जीव रहते हो वह सप्रतिष्ठित प्रत्येक हैं । और जिम शरीरके आधित अनेक जीव न हो वह स्प्रतिष्ठित शत्येक हैं । गाम्मटसार जीवकाण्ड्यं सर्शतिष्ठित शत्येक श्रीर अपितिष्ठित अत्येककी पहिचान इस प्रकार बतटाई है । जिनकी शिरा और सिन्ध्यप्यं (गांठ ) अपकट हो, जिनका भंग करने पर समान भंग हो जाँच, और होनों दुक्होंमें परस्पर्य तन्तु (रेसा ) न लगा रहे तथा जो तोबने पर भी बद्दों लगे और जिनके भूल, कन्द, जिलका, बोपल, टहनी, पत्ता, फूल, फल और बीनोंको तोबने पर समान भंग हो जनको समितिष्ठत प्रत्येक बनस्पति कहते हैं । इसके अतिरिक्त वनस्पतियोंको अपिति प्रत्येक कहते हैं ।

जि*स*के उदयसे दो इन्द्रिय आदि जीवोंने जन्म हो उसको जस नाम कहते हैं। जिसके उत्यमे प्रधितीकाय आदि एकेन्द्रिय जीवेंमिं जन्म हो उसकी स्थावर नाम कहते हैं। जिसके उदयसे किसी जीवको देखने या सुननेपर उसके विषयमें प्रीति हो यह सुभगनाम है। जिसके उदयमें रूप और व्यवस्थासे सहित होनेपर भी जीव दसरोंको अच्छा न लने वह वर्भगनाम है। जिसके उदयसे मनोहर स्वर हो वह क्षस्वर नाम है। जिसके उदयसे गर्थ आदिके स्वरकी तरह कर्कश स्वर हो वह दुर्भगनाम है। जिसके क्रयमे गरीर सुन्दर होता है वह शुभनाम है। जिसके उदयसे शरीर अधुन्दर होता है वह अशुभ नाम है। जिसके उदयम मुक्त ग्रारीर हाता है वह मुक्त नाम है। जिसके उदयसे स्थूछ शरीर होता है वह बादर नाम है। जिसके उदयस आहार आदि पर्योतियोंकी पूर्णता हो उसकी पर्याप्ति नाम कहते हैं । जिसके उदयमें पर्याप्ति पूर्ण हुए बिना ही जीव गर बाता है वह अपर्याप्ति नाम है। जिसके उदयसे शारीरकी भारा चौर उपभात स्थिर रहें वह स्थिर नास है। जिसके उत्यसे धातु और उपधातु स्थिर न रहें वह अस्थिर नाम है । जिसके उदयसे कान्ति सहित शरीर हो वह आदेश नाम है। जिसके उदयसे कान्तिरहित शरीर हो वह अनादेश नाम है। जिसके बनुवसे जीवकी संसारमें प्रशंसा हो वह यदाःकीर्ति नाम है। जिसके उदयसे जीवकी संसारमें निन्दा हो वह अध्यक्षकीति नाम है और जिसके उदयसे जीव ऋहें-त अवस्थाको भारत करता है वह तोर्थंकर नाम है।

इस प्रकार बासकर्मके मूळ भेट ज्यालीस और उत्तर भेट तेरानवे दोते हैं। गोवकर्मके भेद--उच्चेनींचैश ॥ १२ ॥

गोव कर्मके दो भेद हैं—उच्चगोव और नीचगोव। जिसके उदयसे होदमान्य इच्चाकुवंदा, सूर्यवंदा, हरिवंदा आदि कुठमें जन्म हो उसको उच्चगेच कहते हैं। जिसके उदयमे होकानित्य दरिद्र, भ्रष्ट आदि इस्टमें उन्म हो उसको नीचगोव कहते हैं।

श्चन्तरायके मेट—

# दानलाममोगोपमोगवीर्याणाम् ॥ १३ ॥

दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय, उपमोगान्तराय और वीधीन्तराय ये अन्तरायके पाँच भेद हैं i

जिसके उदयसे दानकी इच्छा होनेपर भी जीव दान न दे सके वह दानान्तराय है। जिसके उदयसे लाभ न हो सके वह लाभान्तराय है। जिसके उदयसे इच्छा होने पर भी C188-85 }

#### आठवाँ अध्याय

N/A

जीव भोग श्रीर उपमोग न कर सके वह भोगान्तराय और उपमोगान्तराय है । और जिसके उदयस जीव उद्यम या उत्साह न कर सके उसको बीर्यान्तराय कहते हैं ।

#### स्थितिश्रन्थका वर्षोन-

आदितस्तिस्णामन्तरायस्य च त्रिशत्सागरोपमकोटीकोट्यः परा स्थिति:॥ १८ ।।

कानावरण, दर्शनावरण, येदनीय और अन्तराय कमेंकी उत्कृष्ट स्थिति तीस कोडाकोड़ी सागर है। यह स्थिति संझी, पद्मेन्द्रिय पर्योप्तक मिध्यादृष्टि जीवकी है। एकेन्द्रिय पर्योप्तक जीवके जक्त कमांकी उत्कृष्ट स्थिति है सागर है।

दो इन्द्रियको स्थिति पर्स्तीस सागरके सात आगोमें में तीन आग, तीन इन्द्रियको स्थिति पत्तास सागरके सात आगोमें से तीन आग और चार इन्द्रियकी उस्क्रष्ट स्थिति सी सागरके सात आगोमें से तीन आग है। असंज्ञी पट्नेन्ट्रिय पर्योप्तकके उच्च कर्मोंकी उस्क्रष्ट स्थिति एक इजार सागरके सात आगोमें से तीन आग है। असंज्ञी पट्नेन्ट्रिय अपर्योप्तक जीयके झानावरणादि चार कर्मोंकी उस्क्रष्ट स्थिति तीस अन्तः क्षेत्राकोद्दी सागर है। अपर्योप्तक एकेन्ट्रिय, जीन्द्रिय, पद्धिरिय और असंज्ञी पट्नेन्ट्रिय जीवेंके उक्त कर्मोंकी उस्क्रष्ट स्थिति पर्योगक जीवेंकि उक्त कर्मोंकी उस्क्रष्ट स्थिति पर्योगक जीवेंकि उक्त कर्मोंकी

मोहनीय क्रमेकी उत्क्रष्ट स्थिति-

#### सप्ततिभोडनीयस्य ॥ १५ ॥

मोहनीय कर्मकी उत्क्रष्ट स्थिति सत्तर 'कोकाकोबी सागर है। यह स्थिति संब्री पटचेन्द्रिय मिध्याटिष्ट जीवके मोहजीय कर्मकी है।

उक्त स्थित चारित्र सोहनीयकी है। इशनमोहनीयकी उत्कृष्ट स्थिति चालीत कोड़ा-कोड़ी सागर है। पर्याप्तक एक इन्द्रिय, तो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय और पार इन्द्रिय जीवोंके मोहनीय कर्मकी उत्कृष्ट स्थित कर्मसे एक सागर, पर्नास सागर, प्रचास सागर और सी सागर है। प्रयोगकोंकी उत्कृष्ट स्थितिमेंसे परुषके असंस्थातवें मान कम एकेन्द्रियसे चतु-रिन्द्रिय पर्यन्त अपर्याप्तक जीवोंके मोहनीय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति है। असंझी पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तक जीवके मोहनीयकी उत्कृष्ट स्थिति एक हजार सागर है। और असंझी पञ्चेन्द्रिय अपर्याप्तक जीवके मोहनीयकी उत्कृष्ट स्थिति परुषक असंस्थातवें भाग कम एक हजार सागर है।

यहाँ कानावरणादि कर्मीकी स्थितिके समान सागरीके साथ आग करके तीन भागीका महण नहीं किया गया है किन्तु पूरे पूरे सागर प्रमाण स्थिति बतलाई गई है।

नाम और गोत्रकी उत्कृष्ट स्थिति—

# विंशतिर्नामगोत्रयोः ॥ १६ ॥

नाम और गोत्रकर्मकी बद्धष्ट स्थिति बीस कोढ़ाकोड़ी सागर है। यह स्थिति संबो पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तक मिण्यारिष्ट जीवकी है। पर्याप्तक एकेन्द्रिय जीविके नाम और गोत्रकी उन्द्रष्ट स्थिति एक सागर के साव सागोमें से हो भाग है। पर्याप्तक हो इन्द्रिय जीवके साथ और गोत्रकी उन्द्रष्ट स्थिति पञ्चीस सागर के साव सागोमें से दो भाग है। पर्याप्तक तीन इन्द्रिय जीवके नाम और गोत्रकी उन्द्रष्ट स्थिति पञ्चास सागर के सात भागोमें से दो ४७६

#### तस्त्राधंष्ट्रित हिन्दी-सार

12199-78

भाग है। पर्योगक चार इन्द्रिय जीवके नाम और गोत्रकी उत्कृष्ट स्थिति सो सागरके सात भागों में से दी भाग है। असंक्षी पञ्चेत्द्रिय पर्योगक जीवके ताम और गोत्रकी उत्कृष्ट स्थिति इजार सागरके सात भागों में से दो भाग है। अपर्योगक एकेन्द्रियते असंक्षी पंचेत्रिय पर्यन्त जीवों के नाम और गोत्रकी उत्कृष्ट स्थिति पर्योगक जीवोंकी उत्कृष्ट स्थितिमें में परुषके असंख्यातवें माण कम है।

## वायु कर्मकी उरक्रष्ट स्थिति—

## त्रयस्त्रिंशतुसागरोवद्याच्यायुषः ॥ १७ ॥

आयु कर्मकी जरकृष्ट स्थिति तेतील सागर है । यह स्थिति संकी पळचेन्द्रिय पर्याप्तक

जीवके आयु कर्मकी है। असंब्री पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तक जीवके आयु कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति पश्यके असंस्थातर्वे भाग है क्योंकि असंब्री पञ्चेन्द्रिय तिर्यक्ष पत्यके असंस्थातर्वे भाग प्रभाण देवायु या नरकायुका बन्ध करता है। एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रिय जीव पूर्वकोटी आयुका बन्ध करके

विदेह आदिमें उत्पन्न होते हैं।

#### वेदनीयको जपन्य स्थिति—

# अपरा द्वादश्चष्टुर्ता वेदनीयस्य ॥ १८ ॥

वेदनीय कर्मकी जयन्य स्थिति बारह मुहूर्व अर्थात् चौबीस पड़ी है। इस स्थिति का वन्य सुक्ष्मसांपराय गुणस्थानमें होता है।

पहिले बानाधरणकी जयन्य स्थितिको वतलाना खाहिये या लेकिन क्रमका उक्लघन सर्वोको संक्षेपमें कटनेके लिये किया गया है

नाम और गोजकी जबन्य स्थिति---

# नामकोत्रयोस्यो ॥ १९ ॥

नाम और योज कर्मकी जधन्य स्थिति आठ पुर्वृत है। इस स्थितिका बन्ध मी दसवें गुणस्थानमें होता है।

#### रोष कर्मोंकी जघन्य रिश्रति—

# श्रेपाणामन्तर्मृहुर्ता ॥ २०॥

ह्मानावरण, दर्भनावरण, मोहनीय, अन्तराय और आयु कर्मकी जवन्य स्थिति अन्त-मुंहर्त है। ह्मानावरण, दर्भनावरण और अन्तराय कर्मकी जवन्य स्थितिका बन्ध दरामें गुण-स्थानमें होता है। मोहनीयकी जपन्य स्थितिका बन्ध नथमें गुणुष्थानमें होता है। आयुकर्म-की जवन्य स्थितिका बन्ध संख्यात वर्षकी आयुवाले मतुष्य और तिर्यक्षिक होता है।

### अनुभव वन्धका स्वरूप-

## विषाकोऽनुभवः ॥ २१ ॥

विशेष और नाना प्रकारने कर्मों के उदयमें आनेको अनुभव या अनुभाग बच्च कर्द्धते हैं। यि अधीत् विशेष चीर विविध, पाक अधीत् कर्मों के उदय या फल देनेको ८।२२-२४ ]

#### ञाठवाँ अध्याय

733

अनुसव कहते हैं। आस्रवकी विशेषतामें कारणभूत वीम, सन् और मध्यम भावेंसे कमें के विश्वकों विशेषता होती है। और प्रच्य क्षेत्र, काल, मब और भावके विसित्तसे विश्वक नाना प्रकारका होता है। ज्ञान परिणामों के प्रकर्ष होनेपर शुभ प्रकृतियोंका अधिक और अञ्चम महितयोंका कम अनुमाग होता है। और अञ्चम परिणामों के प्रकर्ष होनेपर अञ्चम प्रकृतियोंका कम अनुभाग होता है। कमें का अनुभाग दो प्रकार से होता हैं। कमें का अनुभाग और परमुख अनुभाग। सब मूल प्रकृतियोंका अनुभाग स्वाक्ष ही होता हैं केसे मित्रज्ञानावरणका अनुभाग सित्रज्ञानावरणका अनुभाग पर प्रकृतियोंका अनुभाग पर प्रवे मो होता है। जिस समय जीव नरकायुको भोग रहा है इस समय वियवव्यायु, सनुष्यायु और द्यायुको नहीं मोग सकता है। और दर्शन मोहनीयको भोगनेवाला दर्शनमोहनीयको नहीं मोग सकता है। अतः इन प्रकृतियोंका स्वमुख अनुभाग ही होता है

#### स प्रयानाम ॥ २२ ॥

वह अनुभागधन्य कर्मों के नामके अनुसार होता है। अथौत् हानावरणका फल झानका खमाव, दर्शनावरणका फल दर्शनका खमाव, वेदनीयका फल सुख चौर दु:ख देना, मोइनीयका फल मोहको उत्पन्न करना, आयुक्त फल भवधारण कराता, नामका फल नाना प्रकारसे शरीर रचना, गोत्रका फल डेच और नीवस्थका खनुभव और अन्तरायका फल विच्नों का अनुभव करना है।

# ततथ निर्जरा ॥ २३ ॥

फल दे चुकते पर करोंकी निर्जय हो जाती है। निर्जय दो प्रकारसे होती है—सविपाक निर्जय और अविपाक निर्जय। अपनी अपनी स्थितिके अधुसार कर्मोंको फल देनेके बाद आस्मासे नियुत्त हो जाने को सविपाक निर्जय फहते हैं। और कर्मोंको स्थितिको पूर्ण होनेके पहिले ही तथ खादिके हारा बर्मोंको उदयमें लाकर खात्सासे प्रथक कर देना स्थिपाक निर्जय हैं। जैसे किसी आपके फल उसमें लगे लगे ही पकलर नीचे गिर जॉय तो बह् सविपाक निर्जय हैं। और उन फलोंको पहिले ही तोइकर पालमें पकानेके समान अविपाक निर्जय हैं।

मूत्रमें आए दुए 'च' शब्दका तात्पर्य है कि 'तपसा निर्जय च' इस सुज़के अनुसार निर्जरा तपसे भी होतो है। यद्यपि निर्जयका वर्णन संवरके बाद होना चाहिये था लेकिन यहाँ संक्षेपके कारण निर्जयका वर्णन किया गया है। संवरके वादमें वर्णन करने पर 'विषाकोऽनुअवः' यह सुत्र पुनः लिखना पढ़ता।

#### प्रदेशबन्धक। स्पह्य—

नामप्रत्ययाः सर्वतोः योगविशेषात् ग्र्इमैकक्षेत्रादगाइस्थिताः सर्वात्मप्रदेशेष्व-नन्तानन्तप्रदेशाः ॥ २४ ॥

योगोंकी विशेषतामे जिन्नालमें आत्माके समस्त प्रदेशोंक साथ वस्थको प्राप्त होनेवाले, ज्ञानावरणादि प्रकृतियोंके कारणमृत, सुक्स और एक क्षेत्रमें रहनेवाले आनन्तानन्त पुद्गल परमाणुजीको प्रदेशवश्च कहते हैं।

[ 4124-99

कर्मरूपमे गरिणत पुरुगत परमाग्रा हान्यवरण, दर्शनावरण आदि प्रकृतियोंके कारण होते हैं अतः 'नामप्रत्ययाः' ऋहा है । एसे पुद्गाह परमाणु संख्यात या असंख्यात नहीं हाते है किन्तु अभव्योंसे अनन्तगुरो चौर सिद्धोंके अनन्तवें भाग प्रमाण होते हैं चतः 'अनन्ता-नन्ताः बद्धाः। ये कर्मपरमाण् श्रात्माके समस्त प्रदेशीमें ज्याम एइते हैं । श्रात्माके एक एक प्रदेशमें जनन्तानन्त पुद्रगरु स्कन्ध रहते हैं अतः 'सर्वात्मप्रदेशेषु' वहा । ऐसे प्रदेशीका बन्ध सब कार्टोमें होता है। सब प्राणियोंके खतीत भव अनन्तानन्त होते हैं और भविष्यत् भव किसीके संख्यात, किसीके असंख्यात और किसीके अनन्त भी होते हैं। इन प्रव मबोमें जीव अनन्तानन्त कमें परमाशुर्जीका बन्च करता है अतः 'सर्वतः कहा। यहाँ सर्व प्राध्यका अर्थ काल है। इस प्रकारके कर्म परमाणुओंका बन्ध योगकी विज्ञेषताके ऋतुसार होता है अनः 'योगविद्येषान' पद दिया । ये कर्म परमाह्य अत्यन्त सूच्य होते हैं, आधाक एक प्रदेशमें अनन्तानन कर्म परमाणु स्थिर हाकर रहते है श्रतः 'सुद्तरैकक्षेत्राचगाहस्थिताः' पर दिया । एक क्षेत्रका अर्थे आत्माका एक प्रदेश है । ये कर्म परनाय चनाक्ष्ठके असंस्थातवें माग धनाय क्षेत्रमें रहते हैं. एक समय, दो समय, तीन समय चादि संख्यात समय और असंख्यात समयकी स्थिति वाले होते हैं । पाँच वर्ण, पाँच रस ( रूक्ण रसका मधुर रसमें अन्तर्भाव हो आता है ), दो गन्ध ऋौर अस्ट स्वर्शवाले होते हैं ।

#### पुण्य प्रकृतियाँ---

# सद्वेषश्चमापुर्नामनोत्राणि पुण्यम् ॥ २५ ॥

साता बेदनीय, शुभ आयु,शुभ नाम और शुभ गोत्र ये पुष्प प्रकृतियाँ हैं। विर्यक्षायु, मनुष्यायु और देवायु ये तीन शुभायु हैं। मनुष्याति, देवाति, पंचेन्द्रियज्ञाति, पांच शरीर, तीन अक्षेपाक्ष, समचतुरस्रसंखान, वक्ष्युषमनाराचसंहनन, प्रशस्त वर्ण, प्रशस्त रह, प्रशस्त ग्रन्थ, प्रशस्त स्थां, मनुष्यातित्रायोग्यानुपूर्व्य, देवगतित्रायोग्यानुपूर्व्य, अगुरुक्षपु, परपात, उच्छात, धातप, उच्छात, प्रशस्त सहार, प्रशस्त सहार, प्रशस्त सहार, प्रशस्त सहार, प्रशस्त स्थान, सुस्य, श्राम, सुस्य, अगदेय, यशःकीर्ति, निर्माण और तीर्थंक्षर प्रकृति ये सेतीस नाम कर्मकी प्रकृतियाँ हाम है।

### पाप प्रकृतियाँ -

### अतोऽस्यत् पापम् ॥ २६ ॥

पुण्य प्रकृतियों से खतिरिक्त प्रकृतियाँ पाप प्रकृतियाँ हैं।

षांच क्रानावरण,नव दर्शनावरण,छञ्जीस मोहनीय,र्पाच व्यन्तराय,नरक्याति,िवर्यक्रमात, एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रिय पर्यन्त चार जाति, प्रथम संस्थानको छोलकर पांच संस्थान, प्रथम संहननको बोहकर पाँच संहनन,श्रमशक्त वर्णे, अप्रशस्त गन्ध, अप्रशस्त रस, अप्रशस्त एर्श्व, निर्धेग्गतिप्रायोग्यातुषूर्व्य, नरक्यादिप्रायोग्यानुषूर्व्य, उपपात, अप्रशस्तविह्यायोगति, स्थावर, स्ट्रम, अपर्याप्ति, साधारण सरौर,अध्यर, अधुभ, हुर्भन, दुःस्वर, अनादेय और अयश्चक्षाति ये चौतीस नामकर्मकी प्रकृतियाँ, स्थानावेदनीय, नरकायु और नीच गोत्र ये पायप्रकृतियाँ है। पुण्य और गाप दोनो पदार्थ अवस्ति, मनःपर्यय और केवल्लानके द्वारा जाने जाते हैं।

अष्टम अष्याय समाप्त

500 B

## नवम ऋध्याय

#### संवरका उक्षण---

#### अस्त्रवितिषः संवरः ॥ १ ॥

आञ्चवके निरोधको संवर कहते हैं। आत्मामें जिन कारणोंने कर्म खाते हैं उन कारणोंको दूर कर देनेसे कर्मोंका आगमन वन्द हो जाता है, वही संवर है। संवरके दें। भेद हैं—सादसंवर और ट्रब्यसंवर । खात्माके जिन परिमाणोंके द्वारा कर्मोंका खालव क्ल जाता है उनको भावसंवर कहते हैं। और ट्रब्य कर्मोंका आख्य नहीं होना ट्रब्यसंवर है।

मिध्यास्य गुणस्थानमें मिध्यादर्शनके द्वारा जिन सीलह प्रहातियोका बन्ध होता है सासादन आदि गुणस्थानोंमें उन भक्टतियोंका संबर होता है। वे सोलह प्रकृतियों निम्न प्रकार है। १ मिध्यास्त २ नपुंसकवेद, १ नरकायु ४ नरकादि ४-८ एकेन्द्रियमे चतुरिन्द्रिय पर्यन्त चार जाति ९ हुण्डकसंस्थान १० असंमातान्तवादिकासहनन १६ नरकातिमायोग्यानु-पत्न्ये १२ आतप १३ सावर १४ सहस १५ अपर्योगक और १६ माधारण हारीर।

अनत्तानुबन्धी कथायके उत्पादे जिन पच्चीस प्रकृतियोंका खास्रव हुमरे गुण-स्थान तक होता है तीसरे खाड़ि गुणस्थानोमें उन प्रकृतियोंका संवर होता है व पच्चीस प्रकृतियों निम्न प्रकार हैं— १ निद्रानिद्वा र प्रवच्यायका ३ स्थानपृद्धि ४-० खनन्तानुबन्धी कोध, पान, माया और लोम ८ खीवेद ९ तिर्यञ्चायु १० तिर्यञ्चाति ११-१४ प्रयम और अन्तिम संस्थानको छोन्नर चार संस्थान १५-१८ प्रयम और खन्तिम संहननको होइक्ट चार संहनन १९ तिर्यभाविमायोग्यानुपूर्व्य २० उत्योत २१ खम्रास्तविहायोगित २२ हमार २३ हुभवर २४ खनोदय और २५ भीचगोत्र ।

अग्रस्याच्यानावरण कपायके उद्यस निस्न द्दा प्रकृतियोंका आस्त्रव चौभे गुरा-ह्यान तक होता है और आगेके गुणस्थानोंमें उन प्रकृतियोंका संवर होता है। १-४ अवत्यास्थानावरण कोध मान, माया, लोम ५ मनुष्यायु ६ मनुष्यानुपूष्य । सम्यम्भिष्यात्य (क्रिस) गुणस्थानमें आयुक्त बन्ध नहीं होता है । प्रत्यास्थानावरण कपायके उद्यसे पाँचवें गुणस्थानमें आयुक्त बन्ध नहीं होता है । प्रसादके निर्मास अस्त्रव होता है। आगेके गुणस्थानोंमें इन शकृतियोंका संवर होता है। प्रसादके निर्मास छठवें गुणस्थान तक निस्न छह प्रकृतियोंका आस्त्रव होता है और आगोके गुणस्थानोंमें उनका संवर होता है। १ अमातावेदनीय २ अरति ३ सोक १ अध्याप ५ अशुभ और ६ स्वयक्तःक्षीति । चेवायुके आस्त्रका प्रारंग छठवें गुणस्थानोंमें होता है लेकिन देवायुका आस्त्रव सातवें गुणस्थानमें भी होता है। आगेके गुणस्थानोंमें देवायुका संवर हैं।

श्राठचें गुणस्यानमें तीव संज्वाटन कपायके उदयसे निम्न छत्तीस प्रकृतियोंका आखव होता है और आगके गुणस्थानोंमें उनका संवर होता है। स्वाठवें गुणस्थानके प्रथम संख्याद मार्गोमें निद्रा और भवला इन दो मश्चितियोंका बन्ध होता है। पुनः संख्यात मार्गोमें तीस मञ्चतियोंका बन्ध होता है। देवगति, पठवेन्द्रिय जाति, वंकियिक, आहारक, तेजस, और कार्मण शारीर, समचतुरस्रसंस्थान, विकियिकशरीराक्षापाह, आहारकशरीराक्षो-

[ SIP

पाल, वर्ण, गल्ब, रस, रपर्श, देवगतिमायोग्यातुमृब्यं, अगुण्वसु, उपदात, परपात, उण्डावास, परस्तिविहायोगिति, वस, वादर, पर्योप्तक, मत्येक हारीर, स्थिर, शुभ, सुमग, सुस्यर, आरेय, निर्माण और तीर्यंकर प्रकृति। चाठवें गुणस्थानके चन्त्र समयसे हास्य, रित, मय और जुगुन्सा दन चार प्रकृतियोंका जनके होता है। इन प्रकृतियोंका आगेके मागीमें क्येंर गुणस्थानोंमें संवर होता है।

नवर्मे गुणस्थानमें मध्यम संस्कालन कपायक उदयरे पांच प्रकृतियाँका यन्य होता है । प्रथम संस्थात भागोंमें पुंदेद और क्रोध संस्कृतका बन्ध होता है । पुनः संस्वात भागोंमें मान क्रोर माया संस्थलनका बन्ध होता है और अन्त समयमें लोभ संस्वलनका बन्ध होता

है। इन प्रकृतियोंका स्मागेके भागों और गुणस्थानोंमें संबर होता है।

दशमें गुणस्थानमें मन्द संज्वस्तन कथायके उदयसे निम्न सोस्टर प्रकृतियोंका कथा होता है और आगेके गुणस्थानोंमें उनका संबर होता है। पांच झानावरण, चार दर्शनावरण, पांच अन्तराय, यशःकीर्ति भीर उच्चतोत्र ये सोस्टर प्रकृतियां है। स्थारहर्ने, बारहर्वे और तेरहर्वे गुणस्थानमें योगके निमित्तसे एक ही सातावेदनीयका वस्थ होता है और चौदहर्वे गुणस्थानमें उसका संबर होता है।

गुणस्थानीका स्वह्रप—

१ मिण्यास्त—तस्त्यार्थका यथार्थं अद्धान न होकर विपरीत अद्धान होनेको मिण्यास्त्र नामक अथम गुणस्थान कहते हैं। दर्शनमोहनीयके तीन भेद हें—सम्यक्त्व, मिण्यास्त्र और सम्यम्मिण्यास्त्र । इन तीनेंकि तथा अनन्तानुबन्धी चार कथायोंके उदय न होनेपर औपशमिक सम्यक्त्य उत्पन्न होता है। औपशमिक सम्यक्तका काल अन्तर्सुहर्त है।

ः सास्यद्रन अपराम सम्यवस्यके कालमें उत्कृष्ट इह आयली और अपन्य एक समय शेव रहने पर श्रान्तानुबन्धी कोध, मान, माया और लोमों से किसी एकके उद्दय होनेपर तथा और ट्रमेर मिध्याद्वीनके कारणीका उद्द्यामान होतेपर सासादन गुणस्थान होता है। यद्यपि सासादनसम्यग्द्रिय जीवके मिध्याद्वीनका उद्दय नहीं होता है लेकिन अनन्तानुबन्धी कपायके उद्दयसे उसके मति श्रादि तीन झान मिध्याङ्गान ही हैं। क्योंकि अनन्तानुबन्धी कपाय मिध्याद्वीनको ही उसके करती हैं। जीय सासादन गुणस्थानको छोड़कर मिध्याद गुणस्थानको छोड़कर मिध्याद गुणस्थानको हो अता है।

३ विषयुणस्थान—३स गुणस्थानमें सम्यय्मिध्वात्व कर्मके उदय होनेसे उमयस्य (सम्ययस्य और मिध्यात्व ) परिणाम होते हैं जिनके कारण तत्त्वार्योमें जीव श्रद्धान और अश्रद्धान दोनों करता है। सम्यय्मिध्यादृष्टिके तीन श्रद्धान सत्यासत्यस्य होते हैं।

प्र अपिरत सम्यग्दृष्टि—इस गुणस्थानमें चारित्र मोहनीयके उदयसे सम्यग्दृष्टि जीव संयभका पालन करनेमें नितान्त असमर्थ होता है । अतः चैथे गुणस्थानका नाम अविरति

सम्बन्दष्टि हैं।

५ देशिवरत—इस गुणस्थानमें जीन आवकके वर्तोका पाउन करता है लेकिन प्रत्याख्यानावरण कथायके उदयसे सुनिक ब्रतीका पाउन नहीं कर सकता अतः इस गुण-स्थानमें अश्रमत्त जीय भी व्यन्तर्मुहर्तके जिये श्रमत (श्रमादी) हो जाता है अतः छठवे गुणस्थानका नाम श्रमत्तरसंयत है।

६ प्रमत्तसंयत—इस गुणस्थानमें अप्रमत्त जीवभी अन्तमुंहर्तके लिए प्रमत्त (प्रमादी) हो जाता है अतः कठवें गुणस्थानका याम प्रमत्तसंयत है।

७ अप्रमत्तसंबत—इस गुणुरभानमें निद्रा आदि प्रमादका श्रमाव टोनेसे सातवें गुणस्थानका नाम श्रापमत्त संयत है। नधम अध्याय

- ८. ६, १० अपूर्णकरण, अनिवृत्तिकरण और सूक्ष्मसास्पराय इन तीन गुणस्थानी-में दो दो श्रेणियां होती है एक उपशम केणो स्त्रीर वृक्षरी खपकश्रेणो । जिल श्रेणीमें आत्मा मोहनीय कर्मका उपशम करता है वह उपशम श्रेणी है स्त्रीर जिलमें मोहनीय कर्मना क्ष्मय करता है वह स्वपक श्रेणी है। उपशम श्रेणी चहनेवाळा पुरुष खाठवें गुण्यस्थानसे नवमें, दश्में और स्थारहवें गुणस्थानमें जाकर पुनः वहाँसे च्युत होकर नीचेके गुणस्थानमें आ जाता है। अपक श्रेणी चहनेवाळा पुरुष खाठवें गुणस्थानसे नवमें स्त्रीर दश्में गुणस्थानमें आठा है और उसके बाद स्थारहवें गुणस्थानको छोषकर बारहवें गुणस्थानमें जाता है। वहाँसे वह पतिव नहीं होता है।
- ८ अपूर्वकरण--- इस गुणश्यानमें उपश्चमक और अपन जीव नृतन परिमाणोंको प्राप्त करते हैं अतः इसका नाम अपूर्वकरण है। इस गुणश्यानमें कर्मका उपश्चम या अप नहीं होता है किन्तु यह गुणस्यान सातवें और नवमें गुणश्यानके मध्यमें हैं और उन गुणस्थानों में कर्मका उपश्चम और अब होता है अतः इस गुणस्थानमें भी उपचार उरहाम और अ्व कहा जाता है। जैसे उपचार से मिट्टीके पटकों मी वीका घट कहते हैं। इस गुणस्थानमें एक ही समयमें नाना जीवोंकी अपेक्षा विषम परिणाम होते हैं। और हितीय आदि अगीर अपूर्व व्यक्त ही परिणाम होते हैं अतः इस गुणस्थानका अपूर्व करण नाम सार्थक है।
- ९ अतिगृत्तिवादरसाम्पराय—इस गुणध्यानमं क्यायका स्युतक्रपेसे उपराम और खब होता है तथा एक समयवर्ता उपरामक और क्षपक नामा जीवींके परिणाप सटश ही होते हैं जतः इस गुणस्थानकः नाम ऋतिगृत्ति वादरसाम्पराय है।

१० सुरुप्तसानगराय—सान्यराय क्यायको धडते हैं । इस गुणस्थानमें कथायका सूर्त्ता रूपसे उपश्रम या क्षय हो जाता है अतः इसका नाम सुरुप्तसानगराय है ।

१९ ठपुशान्तमोह--इस गुएस्थानमं मोहका उपश्रम हो जाता है अतः इसका नाम

उपशान्त मोह है ।

१२ क्षीसमोह— इस गुस्स्यानमें मोहका पूर्ण इस्य दो उपता है अतः इसका नाम श्रीसमोद है।

१२ संयोगकेवळी—इस गुणस्थानमें जीव केवळकान और केवळदर्शनको माप्त कर हेता है चतः इसका नाम संयोगकेवली है।

१५ चयोगकेवलो अ, १, च, ऋ, ल इन पांच लघु आध्रतीके वच्चारण करनेमें जितना काल लगता है उतना ही काल चयोगकेवली नामक चौदहर्वे गुणस्थानका है ।

अपूर्वकरण गुराक्षानसे क्षीणकपाय गुणस्थानपर्यन्त गुरास्थानोंमें जीवोंके परिणास उत्तरोत्तर विद्युद्ध होते हैं।

मिध्यान गुणस्थानका जयस्थकाल अन्तसुंहुर्त है। स्थानक जीवकी अपेक्षा मिध्यान्त गुणस्थानका उत्कृष्ट काल बनादि और जनन्त है। तथा भव्य बीवकी अपेक्षा वत्कृष्ट काल बनादि और जनन्त है। तथा भव्य बीवकी अपेक्षा वत्कृष्ट काल बनादि और सान्त है। सासादन गुणस्थानका जयस्यकाल एक समय और अरुष्ट काल व्ह आवली है। मिश्र गुणस्थानका काल अन्तर्गृह्तं है। असंयवसम्यग्दि गुणस्थानका जयस्यकाल खन्तर्गृह्तं और उत्कृष्ट काल छवासल सागर है। देशसंयत गुणस्थानका जयम्य काल एक मुहूर्तं और उत्कृष्टकाल कुछ कम एकपूर्व कोटि है। स्थानकेवली गुणस्थानका उत्कृष्टकाल कुछ कम एक पूर्वकारि है।

४८२ तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

िशाय-४

#### संबरके कारण---

# स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेक्षापरीषहजयचारित्रैः ॥ २ ॥

गुप्ति, समिति, घर्मा, अनुशेक्षा, गरीषहज्ञय और चारित्र इसके द्वारा संवर होता है। संसारके कारणावरूप मन, यक्षण और कायके व्यापारोंसे आत्माकी रक्षा करनेको अर्थान् मन,क्षणण और कायके निमह करनेको गुप्ति कहते हैं। जीवहिंसारहित यत्नाचारपूर्वक मृश्ति करनेको समिति कहते हैं। जा आत्माको संसारके तुःखोंसे सुटाकर स्वतम स्थानमें पहुंचा देवह धर्म है। शारीर आदिके सक्त्यका विचार अनुभेक्षा है। क्रुभा,तृषा आदिकी वेदना स्थान्त होनेपर करोंकी निर्जराके स्विधे उसे शास्त्रिपूर्वक सहत कर लेना परीपहृष्ण्य है। कर्मोक चास्त्रवर्मे कारणमूख बाह्य और आध्यानर क्रियाओंके स्थाग करनेको चारिज कहते हैं।

सुत्रमें आया हुआ 'स' शब्द यह बतलता है कि गुप्ति आदिके द्वारा ही संबर होता है। चौर जलमें बुबता, शिरमुण्डन, तिखाधारण, मस्तकछेदन, कृदंव आदिकी पूजा आदिके द्वारा संबर नहीं हो सकता है, क्वोंकि जो कर्म राग, द्वेष आदिसे उपाजित होते हैं उनकी निवृत्ति विगरित कारणोंसे हो सकती है।

संबर और निर्जराका कारण--

## तपसा निर्जेग च ॥ ३ ॥

तपके द्वारा निर्जरा और संबर *दोनों* होते हैं। 'च'शब्द संवरको सूचित

करता है। यदापि दश प्रकारके धर्मों में तपका प्रहण किया है और उसीसे तप संबर और निर्जरा-कारण सिद्ध हो जाता, लेकिन यहाँ प्रथक कपसे तपका प्रहण इस बातको बतलता है कि तप नवीन कमों के संबरपूर्वक कमें अथका कारण होता है, तथा तप संवरका प्रधान कारण है।

प्ररम-अलममें तपको आध्युर्य देनेवाळा बतलाता है। वह संवर और निर्जराका साधक कैसे हो सकता है ? कहा भी है—''शनसे भोग प्रष्त होता है, तपसे परम इन्द्रस्य तथा ज्ञानसे जन्म जरा भएगो रहित शेक्षपद प्रष्त होता है।

डतर—एक ही तप इन्द्राहि एक्कों भी देशा है चौर संवर और निर्वासक कारण भी होता है इसमें कोई विरोध नहीं है । एक पदार्थ भी अनेक कार्य करता है जैसे एक ही छत्र छायाको करता है तथा थुप और पानीसे बचाता है !

इसी प्रकार तप भी अभ्युद्ध और कर्म क्षयका कारण होता है।

गुप्तिका स्वरूप---

# सम्यग्योगनिष्रही गुप्तिः ॥ ४॥

विषयाभिळापाको छोड़कर श्रीर स्थाति. पूजा, ळाभ आदिकी आकांकासे रहित होकर मन, बचन और कावके व्यापरके निषद या निरोधका गुप्ति कहते हैं। योगोंक निषद् होनेपर संबंदेश परिणाम नहीं होते हैं और ऐसा होनेसे कमीका आख्नव भी नहीं होता है। अतः गुप्ति संवरका कारण होती है। गुप्तिके तीन भेद हैं-कायगुप्ति, बारगुप्ति और मनोगुप्ति। १।५-६ नवम अध्याय

863

#### समितिका वर्णन—

### ईर्यामापैषणादाननिक्षेपोत्सर्गाः समितयः ॥५॥

ईवीसमिति, भाषासिति, एवणासिति, आदानित्सेपसिति और उत्सर्गसिति वे पाँच समितियाँ हैं । इनमें प्रत्येकके पिहुले सम्यक् शल्द जोड़ना चाहिये जैसे सम्यतीर्यो-समिति श्रादि ।

ईर्यासमिति—जिसने जीवोंके स्थानको श्वच्छी तरह जान रूपा है और जिसका चित्त एकाम है ऐसे मुनिके तीर्ययात्रा, धर्मकार्य व्यादिके क्रिये व्यागे चार हाथ पृथिवी देसकर चलनेको ईर्योसमिति कहते हैं।

एकेन्द्रिय बादर और सूचम, दो इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय, चतुर्गिन्द्रय, संझी और ऋसंझी पञ्चेन्द्रिय उन सातीके वर्षीपक और अवर्थीपक के भेदसे चौदह जीवस्थान दोते हैं।

भाषासमिति—हित, मित और प्रिय वचन वास्त्रना अभौत् व्यसंदिग्य, सत्य, धानोंको प्रिय लगनेवाले, कषायके अनुस्वादक, सभारधानके योग्य, सृतु, धर्मके अधिरोधी, देशकास्त्र व्यादिके योग्य और हास्य आदिसे रहित वचनोंको बोलना भाषासिति है।

एपणासमिति-निर्दोष काहार फरना अर्थात् थिना याचना किये झरीरके दिखाने मात्रसे प्राप्त,बहुम,उरपादन क्यादि आहारके दोषोंसे रहित, चमड़ा आदि अस्ट्रस्य बालुके संस्कासे रहित दसरेके टिये बनाये गये भोजनको योग्य कालमें महस्य करना एथणासमिति हैं।

आदाननिक्षेपसमिति—धर्मक उपकरशोंको मोरकी पीक्षीसे, पीक्रीके असावमें कोमछ वस्त्र आदिसे अच्छी तरह झाव पाँछ कर उठाना और रसना आदाननिक्षेपसमिति हैं। मुनि गायकी पूँछ, मेपके ऐम आदिसे नहीं झाव सकता हैं।

उरसर्गसमिति—जीव रिष्टुत स्थानमें मळ मूबका त्याग करना उरसर्गसमिति है। इन पाँच समितियाँसे प्राणिपीकाका परिहार होता है अतः समिति संवरका कारण है। धर्मका वर्णन—

## उत्तमक्षमामार्दवार्जवसत्पशीचसंपमतपस्त्यागाकिञ्चन्यत्रक्षचर्याणि धर्मः ॥ ६ ॥

क्षमा, मार्ट्य, खार्ज्य, शीच, सत्य, संयम, तप, त्याग, आफिखन्य और बह्मचर्च ये दक्ष धर्म हैं । इसमें प्रत्येकके पहिले उत्तम शब्द लगाना चाहिये जैसे—उत्तम क्षमा आदि ।

उत्तमक्षमा—बार्रारकी रियतिके कारणभूत आहारको टेनेके लिये दूसरीके घर जाने बाले हिनको हुए जानेके द्वारा असछ गाली दिये जाने या कार विनाश आदिके उपस्थित होनेदर भी मनमें किसी प्रकारका काथ नहीं करना उत्तम क्षमा है।

उत्तमसार्वच—क्षान, पूजा, कुल, जाति, बल, ऋबि, तप और वसु इन आठ पदार्थों के घमण्डको छोड़कर दूसरीके द्वारा तिरस्कार होनेपर ऋभिमान नहीं करना उत्तम मार्दब है ।

बन, वचन और कायमे माया ( इन्हन्कपट ) का त्याम कर देना उत्तम आर्जन हैं। कोभ या मृद्धताका त्याम कर देना उत्तम शौच हैं। मनोगुप्ति और शौचमें यह भेद हैं कि मनोगुप्तिमें सम्पूर्ण मानसिक व्यापारका निरोध किया जाता हैं किन्तु जो ऐसा करनेमें असम्बंध है उसको दूसरोंके पदार्थों में कोभके स्यापके किये गीच बतलाया गया है। मावनी आरोधनामें शौचका 'खायव' नाम भी मिलता है।

दिगम्बर मुनियों और उनके उपासकोंके लिये सत्य वचन फहना उत्तम सत्य है ।

િયા છ

858

साया समिति और उत्यमें भेद — भाषा समिति बाटा मुनि सायु और असायु दोनों प्रकारके पुरुषोंमें हित और परिभित्त बचनोका प्रशेग करेगा। यदि वह असायु पुरुषोंमें अवित आर अमित सायु करेगा तो रागके कारण उसकी भाषासमिति नहीं बनेगी। लेकिन सत्य बोल्नेवाटा सायुओंमें और उनके भक्तोंमें सत्य बोल्नेवाटा सायुओंमें और उनके भक्तोंमें सत्य बोल्नेवाटा सायुओंमें और उनके भक्तोंमें सत्य बोल्नेवाटी करेगा करेगा कार्या सामिति में प्रश्लाच करने वाटा असायु पुरुषोंमें भी बचनका प्रयोग करेगा लेकिन उसके घचन मित ही होंगे और सत्य बोटने वाटा पुरुषों में भी बचनका प्रयोग करेगा लेकिन उसके बचन अमित भी हो सकते हैं।

छह कायके जीवोंकी हिंसाका त्याग करना और छह इस्ट्रियोंके विवर्गोंको छोड़ देना उत्तम संयम है। सयमके दो भेद हैं एक अपहृतसङ्क्रक और दूसरा उपेक्षासङ्क्रक। अपहृत् सङ्गक संयम के तीन भेद हैं—उत्तम मध्यम और जचन्य। जो मुनि प्राणियोंके समागम पैनेवर उस ध्यानसे दूर इट कर जीवोंकी रक्षा करता है उसके बल्क्ष्ट्र संयम है। तो कोचल मोरकी पीछीसे जीवों को दूर कर अपना काम करता है उसके मध्यम संयम है। और जो दूसरे साधनोंसे बीवोंको दूर करता है उसके अपन्य संयम होता है। रागद्वेय के त्यागका नाम वर्षक्षासङ्गक संयम है।

उपार्जित कर्माके क्षयके लिये बारह प्रकारके तर्पोका करना उत्तम तप है । कान, बाहार अर्दि भार प्रकार का दान देना उत्तम त्याम है ।

पर पदार्थों में यहाँ तक कि अपने भरित्यें भी ममेदं था मोहका त्याग कर देना उत्तम आफिज्यन्थं है। इसके चार भेद हैं। १ अने और परके बीवनके क्रेमका त्याग करता। २ अपने और परके आरोग्यके क्रोमका त्याग करना। ३ अपने और परके इन्द्रियोंके क्रोम का त्याग करना। ४ अपने और परके उपमोगके क्रामका त्याग करना।

मन, वचन और कायसे स्त्री सेवतका त्याग कर देना ब्रह्मवर्थ है। खेचकाचार पूर्वक प्रवृत्ति को रोकनेके लिय गठकलों निवास करनेकों भी ब्रह्मवर्थ करते हैं।

षिपर्योमें प्रवृत्तिको रोकनेके किये शुप्ति बतकाई है। जो गुप्तिमें असमर्थ है उसका
प्रश्निक उपाय धतलानेके लिये समिति बतलाई गाई है। और समितिमें प्रवृत्ति करने करने प्रतिको प्रसादके परिहारके लिये वश प्रकारका धन्ने बतलाया गया है।

## अनुपेक्षाका वर्णन--

# अनित्याभरणसंसारैकत्वान्यत्व।शुज्यास्त्रवसंवरनिर्धराठोकयो-चिट्टर्जमधर्मस्वारुपातत्वाचिन्तनमनुष्रोसाः ॥ ७ ॥

ऋतिस्य, अञ्चरण, संसार, एकस्व, अन्यत्य, अशुचि, आसव, संवर, तिर्करा, होक, बोधिदुर्छम और धर्म इनके स्वरूपका चिन्तवन करना सो बारह अनुप्रेचार्य हैं।

श्चित्त्यमाधना-शरीर और इन्द्रियोंके विषय आहि सब पदार्थ इन्द्रधनुष और दुष्टजनकी मित्रता श्चादिकी भांति अनित्य हैं। लेकिन जीव श्रव्धानताके कारण उनको नित्य समस्र रहा हैं। संसारमें जीवके निजी स्वरूप ह्यान और दर्शनको लोक्नर और कोई बस्तु नित्य नहीं है इस प्रकार विचार करना श्वान-यानुप्रेष्ट्रा है। ऐसा विचार करनेसे जीव इसीन, पुत्र, कलज आदिमें राग नहीं करता है और विचारका अवसर उपस्थित होनेपर भी दुःख नहीं करता है।

९(७ ]

नषम अध्याय

४८५

अवारएभाव-जिस प्रकार निर्जन वनमें प्रांसमक्षी और मुखे सिंहके द्वारा भगके वचनेको पकडे जानेपर उसका कोई सहायक नहीं होता है उसी प्रकार जन्म, जरा, भरण, रोग श्रादि दुलोंके बीचमें पढ़े हुए जीवका भी कोई शुरुग नहीं है । संचित धन दूसरे अवमें नहीं जाता है। बान्धव भी भरण कालमें जीवकी रक्षा नहीं कर सकते। इन्द्र, धरखेन्द्र, चकवर्ती आदि भी उस समय शरण नहीं होते हैं। केवल एक जैनधर्म ही शरण होता है। इस प्रकार विचार करनेसे संसारके पदार्थों में बसत्व नहीं होता है। और रत्नवय मार्गमें हचि होती है।

३ संकारमावना—इस संसारमें भ्रमण करनेवाला जीव जिस जीवका पिता होता. है वही जीव कभी उसका भाई, पुत्र और पीत्र भी होता है और जो माता होती है वही बहिन, आर्यो, पुत्री श्रीर पौत्री भी होती हैं। स्त्रामी दास होता है श्रीर दास खामी होता है। अधिक क्या जीव स्वयं अपना भी पुत्र होता है। इस प्रकार जीव तटकी तरह जीना वेपोंको धारण करता है । ऐसा संसारके स्वरूपका विचार करना ससारानप्रेक्षा है । विचार करनेसे जीवको संसारके दुःस्वोसे मय होता है छौर वैराय भी होता है ।

४ एकद्रवभावना— चात्मा अकेला जन्म लेता है और अकेला ही मरण करता है तथा अकेला ही दःखको भोगता है। जीवका वास्तवमें न कोई बन्धु है और न कोई शत्रु । ब्याधि, जरा, मरण आदिके दुखों:को खजन या परजन काई भी सहन नहीं करते हैं। वन्धु और मित्र स्मदान तक ही साथ जाते हैं। अविनाशी जिन्धमें ही जीवका सदा सहायक है। इस प्रकार किचार करना एकत्वानप्रेक्षा है। ऐसा विचार करनेसे जीवकी स्वजनों और परजनोंमें प्रीति और अप्रीति नहीं होती है और जीव उनसे विरक्त हो जाता है ।

अन्यरःभावना-जीवको शरीर आहिसे प्रथक विन्तवन करना अन्यत्यानुप्रेक्षा है। यद्यपि बन्धकी अपेक्षा जीव और शारीर एक ही है लेकिन लक्षणके भेदसे इनमें भेद पाया जाता है। काय इन्द्रियमथ है और जीव इन्द्रिय रहित है। काय खम्र है और जीव **ञ्चानवान् है । काय खिनत्य है, खीर खात्मा नित्य हैं । जब कि जीव शारीरसे भिन्न हे तो** कलब, पुत्र, यह आदिसे भिन्न क्यों नहीं होगा ? अर्थात इनसे भी भिन्न है। ही : इस प्रकार श्चात्माको शरीर आदिसे भिन्न चिन्तवत करना अन्यत्यानुप्रेक्षा है । इस श्रकार चिन्तवत करनेसे शरीर अधिमें वैराग्य उत्पन्न होता है ।

६ अशुचिभावना—यद्द शरीर अस्यन्त अपवित्र है । रुधिर, मौस, मञ्जा आदि अशुचि पदार्थींका घर हैं; इस शरीरकी अशुचिता जलमें नहानेसे और चंदत कर्पर. कुकूम आदिके टेप करतेसे भी दूर नहीं की जा सकती है। सम्यन्दर्शत, ज्ञान खौर जारित्र ही जीवको विद्युद्धिको करते हैं इस प्रकार विचार करना अशुच्यनुपेक्षा है। ऐसा विचार करनेसे बरीरमें वैराग्य उत्पन्न होता है।

७ श्राह्मत्र मावना-कर्मोका आस्त्रत्य सदा दुःखका देने वाला है। इंद्रिय, क्याय, क्षत्रत और कियाएँ नदीके ध्वाहके समान तीन होती है। स्पर्शन, रसन, ब्राण, पक्ष बीर ब्रांच ये इंद्रियाँ गज,मत्स्य, भ्रमर, शलभ ब्रौर सूग ब्यादिका संसारसभुद्र में धारा देती हैं। क्रांध, मान, साम खोर छोभ, वय, बन्धन खादि हु:सौंको देते हैं। इस प्रकार आसव के स्वरूपका विधार करता सो आस्त्रवातुप्रेक्षा है । ऐसा विचार करवेसे उत्तम क्षमा आदिके पालन करनेमें मन लगता है।

িথাঙ

ेट संबर भावता --कर्मीका संबर हो जानेसे जीवको दुःख नहीं होता है। जैसे नावमं छेर हो जाने पर असमें जट मरने जगता है और नाव ड्यू जाती है। टेकिन छेदको बन्द कर देने पर नाव अपने स्थान पर पहुँच जाती हैं। डेसी प्रकार कर्मीका त्रभगमन रोक देने पर कल्याख मार्गमें कोई बाधा नहीं आ सकर्ता है इस प्रकार विचार करना मंबरानप्रेश्ना है।

५ निर्वश भावना-निर्जरा दो प्रकारसे होती है एक श्वाबुद्धिक और दूसरी कुसल-मूटक । तरकादि गतियों में फड दे चुकनेपर कमेंकि जो निर्जश होती है यह अबुद्धिपूर्वक या अकुशत्मुटक निर्जरा है । जो तब या परीयहजयके द्वारा कमोकी निर्जरा होती है वह अबुद्धिपूर्वक या कुशत्मुलक निर्जरा है । इस प्रकार निर्जराके सुण और रोणोंका विचार करना निर्जरानुप्रेक्षा है । ऐसा विचार करनेसे जीवकी कमोंकी निर्जराके लिये प्रवृत्ति होती है ।

५० छोकभावता- अनन्त लोकाकाशके टीक मध्यमें चीटह राजू प्रमाण लोक है। इस लोकके स्वमाव, ब्राकार आदिका चितवन करना लोकानुबेचा है। लोकका विचार करतेसे तथ्यक्षानमें विशुद्धि होती हैं।

११ बोधिदुर्लभभावना—एक निगोदके शरीरमें सिद्धैदि अनस्त्युने जीव रहते है और समस्त लोक स्थायर शणियों हे ठसाठस भरा हुआ है। इस ओकमें त्रस पर्याय पाना उसी प्रकार हुलंभ है जिस प्रकार समुद्र में गिरी हुई वक्षकों कणिकाकों पाना। वसीमें भी पलचेन्द्रिय होना उसी प्रकार हुलंभ है जिस प्रकार गुणोमें इतक्षताका होना। पञ्चेन्द्रियों भी मनुष्य प्रयोधको पाना उसीप्रकार हुलंभ है जिस प्रकार गुणोमें एत्त्रका होना। पञ्चेन्द्रियों भी मनुष्य प्रयोधको पाना अस्पन्त हुलंभ है जिस प्रकार गुण्डेन प्रवाय को प्रकार हुलंभ है जिस प्रकार गुण्डेन एता अस्पन्त हुलंभ है जिस प्रकार गुण्डेक जल जाने पर उस राक्षका युम्ह हो जाना अस्पन्त हुलंभ है। मनुष्य जन्म मिल जाने पर भी सुद्रेशका पाना हुलंभ हैं। इसी प्रकार उत्तम इक्ल, इन्द्रियोंकी पूर्णता, सम्पत्ति, आरोग्यता ये सब बातें उत्तरात्तर दुलंभ हैं। इसी प्रकार उत्तम इक्ल, इन्द्रियोंकी पूर्णता, सम्पत्ति, आरोग्यता ये सब बातें उत्तरात्तर दुलंभ हैं। इसी प्रकार तर्विक है जेसे विका नेत्रोंके मुख्य होता। जो जैन धर्मको जात कर भी प्रिपय मुख्येंमें छीन रहता है वह पुरुप राखके छिए चन्द्रतम है हिए। समाधिक होने पर ही विषय मुख्यें विरक्त स्वस्त्र ने प्रमाधिका होना चर्यक्ष होता है। इस प्रकार ने हिए समाधिक होने पर ही विषय मुख्यें विरक्त स्वस्त्र ने धिवान ने की हुलंभताका विधार करना वेधिय हुलंभा है। ऐसा विचार करने जीवको प्रमाद नहीं होता।

१२ पर्मभावना—धर्म वह है जो सर्वज्ञ कीतराग द्वारा प्रणीत हो, सर्व जीवी पर व्या करने वाला हो, सत्ययुक्त हो, विनयसम्पन्न हो, उत्तम क्षमा, बद्धाचर्य, उपन्नाम आदिसे सहित हो जिसके सेवनसे विषयों स्थायुक्ति हो और निष्यरिष्ठहतः हो। इस प्रकारके धर्मको न पानेके कारण जीव अनादिकाल तक संसारमें भ्रमण करते हैं और धर्मकी प्राप्ति हो जाने पर जीव स्वर्ग आदिके सुक्षोंको भोगकर मोखको प्राप्त करते हैं। इस प्रकार धर्मके स्वरूपका विचार करना धर्मानुकेक्षा है। इस प्रकार विचार करनेसे जीवका धर्ममें गाद स्तेह होता है।

इस प्रकार बारह आजनाओं के होने पर जीव उत्तम क्षमा ऋदि धर्मीका धारण करता है और परीपहोंको सहन करता है अतः धर्म और परीपहोंक बीचमें ऋनुप्रेक्षाओंका वर्तान किया है। 516-9

#### नवम अध्याय

200

# परीषद्दोंका वर्णन—

# मार्नाच्यवननिर्वरार्थंपरिषोडच्याः परीषहाः ॥ ८ ॥

मार्ग अर्थात् संवरतं च्युत न द्वोतेके लिये चौर कर्मोकी निर्जराके लिये बाईस गरीपहीं को सहन करना चाहिये। मार्गका अर्थ सम्यादर्शन,तान और पारित भी दोता है। परीवर्हों के सहन करनेसे कर्मोका संवर होता है। परीवहचय संवर, निर्जरा और मोक्षका साधन है।

# क्षुत्रिपासाबीतीष्णदंशस्त्रकनाग्न्यारतिश्लीचर्यानिश्यात्राय्याकोधवध-याचनाऽलामरोगत्गस्यंगरुसस्कारयुरस्कारमञ्जाञ्जानाऽदर्शनानि ॥ ९ ॥

हुआ, तृषा, शोत. उरण, दंशमञ्ज, नाम्य, ऋरति, स्त्रां, चर्यो, निषद्या, इत्या, आक्रोश, वध, याचना, अद्याम, रीग, तृष्णस्पर्ध, मळ, सत्कार-पुरस्कार, प्रक्रा, अञ्चान और अद्दर्शन ये बाईस परोषद है।

- ५ क्ष्मा परीवह जो सुनि निर्दोष आहारको प्रहण करता है और निर्दोष आहार के न मिलने पर या खल्व आहार मिलनेपर अकाल और अयोग्य देशमें आहारको प्रहण नहीं करता है, जो लह फायरवर्कों की हार्निको नहीं चाहता, अनेक बार खनशन, अवसीदर्थ आहि करनेसे तथा नीरस भौजन करनेसे जिसका शरीर सुल गया है चुवाकी बेदना होने पर भी जो लुवाको चिन्ता नहीं करता है और मिक्षाके लामकी खयेशा अलाभमें लाभ मानता है, उस सुनिके ख्वावरीयहलय होता है।
- र तृषापरीषह—जो मुनि इ.डी. बापी. तड़ारा आदिके जलमें नहाने आदिका त्यागी होता है, और जिसका स्थान नियत नहीं होता है, जो अत्यन्त छार (खारा) खादि ओजन के द्वारा और गर्मी तथा उपवास आदिके द्वारा तीत्र प्यासके लगने पर उसका प्रतिकार नहीं करता और गुगाको संतोषहपी जलसे ज्ञान्य करता है असके सुपापरीषह बय होता है।
- ३ शीतक्षीयह जिस मुनिने बस्नोका त्यारा कर दिया है, जिसका कोई नियत स्थान नहीं है, जो बुलॉक नीचे, वर्वतों पर बाँग चतुष्पय प्रादिमें सन् निवास करता है, जो बायु चीर हिमकी ठंडकको शान्तिपूर्वक सहन करता है, शीतका प्रतिकार करनेवाली अपिन आदिका स्मरण भी नहीं करता है, उस मुनिके दीत परीपहलय होता है।
- प उष्णपरीवह—जो सुनि वायु और जल रहित प्रदेशमें, पन्तोंसे रहित सुखे बुक्करे भीचे या पर्वर्तों पर पीष्म ऋतुमें ध्यान करता है, त्वानजने समान गर्म वायुसे जिसका कण्ठ सुख गया है और विक्तके द्वारा जिसके अन्तरक्षमें भी शह उसल हो रहा है फिर भी उष्णताके प्रतिकार करनेका विचार न करके उष्णताको वेदनाको शान्तिपूर्वक सहन करता है इसके उष्णपरीवहजय होता है।
- ५ दशमशक्ष्यरीयहरू-जो बांस, मन्छर, चीटी, सक्तरी, बिन्सू आदिके काटनेसे उरफ्त हुई वेदनाको शास्त्रपूर्वक सहन करता है उसके दंशमशक्ष्यरीयहत्रय होता है। यहाँ दश शब्दके प्रहणसे ही काम चळ जाता फिर भी जो सशक शध्यका महण किया गया है वह उपलक्षणके लिये हैं। जहाँ किसी एक पदार्थके कहनेसे तन्सदस प्रत्य पदार्थोंका भी प्रहण हो पहाँ उपलक्षण होता है। जैसे किसीने कहा कि "कांकेश्यो पूर्व रक्षणीयम्" कांशीन पूर्वकी रक्षा करनी चाहिये, तो इसका यह प्रार्थ नहीं है कि विद्धी आदिसे पूर्वकी रक्षानहीं करनी चाहिये।

1919

जेंसे यहाँ क्षक अन्द उपलक्षण होनेसे थिल्ली आदिका भी वेष्य कराता है इसी प्रकार मशक शब्द भी उपलक्षण होनेसे चिच्छ, चीटी आदि आणियोंका बोधक है।

६ नाम्न्यपरीषह्—नगनता एक विज्ञिष्ट गुण है जिसको कामासक पुरुष भारण नहीं कर सकते हैं। नगनता मोक्षका कारण हैं और सच प्रकारके दोषोंसे रहित है। परमस्तातच्य का कारण है। पराधीनता लेशसात्र नहीं रहती। जो सुनि इस प्रकारकी नगनताको भारण करते हुए मनमें किसी प्रकारके विकारको उत्पन्न नहीं होने देता असके नाम्न्यपरीषहज्य होता हैं।

७ अरितपरीपह—जो सुनि इन्द्रियों के बिपयोंसे बिरत रहता है, छन्नीत आहिसे रहित इत्य गृह आदिमें निवास करता है, स्वाध्याय आदिमें हो रित करता है उनके खर्रितपरी-पहुजय होता है।

८ छोपरीपह—जो मुनि कियों के भूविकास, नेजविकार, भूकार आदिको देखकर भनमें किसी प्रकारका विकार उत्तक नहीं होने देवा, कछवें के समान इन्द्रिय और मनका संयमन करना है उसके छोपरोषहजय होता है।

५ वर्यापरीपद--गुरु ननकी आक्षासे और देशकालके व्यनुसार गमत करनेमें कंकण, कांटे आदिके द्वारा उसम हुई बायाको जो सुनि शान्तिपूर्वक सहन करता है और पूर्व अवस्थामें मोंगे हुप बाइन आदिका स्मरण नहीं करता है उसके वर्षापरीयहृदय होता है।

५० विषयापरीपद्द — जो मुनि समझान, वन, पर्वतीकी गुका स्वादिमं निवास करता है और नियतकालपर्यन्त भ्यानके लिये निषध (आसन ) को स्वीकार करता है, लेकिन देव, विर्यक्त, मनुष्य और अचेतन पदार्थीके उपसर्गीके कारण जो वीरासन स्वादिसे च्युत नहीं होता है और न अन्त्र आदिके द्वारा किसी प्रकारका प्रतीकार ही करता है उसके नियदापरी-पहजय होता है।

११ बाय्यापरीयह—जो मुनि कॅपी-नीची, कठोर कंकड़ बाद्ध आदिसे युक्त सूमि पर एक करवटसे छकड़ी पस्थरकी तरह निरचल सोता है, भूत भेत ब्यादिक द्वारा अनेक उभागे किये जाने पर भी शरीरको चल्लायमान नहीं करता. कभी ऐसा विचार नहीं करता कि 'इस स्थानमें सिंह आदि दुष्ट प्राणी रहते हैं अतः इस स्थानसे शीप्र चले जाना चाहिये, राशिका अन्त कर होगा इस्थादि उस मुनिक शुरुयापरीयहत्वय होता है।

१२ आकोशपरीषह—जो मुनि दुष्ट और ब्रह्मनी जनोंके द्वारा कहे गये कठोर और ब्रास्तय यचनोंको मुनकर इत्यमें किचिन्मात्र भी कथायको नहीं करता है और प्रतिकार करनेकी सामध्ये होनेयर भी प्रतिकार करनेका विचार भी नहीं करता है उस मुनिके आक्रोदा-परीषहजय होता है।

१३ अधवरीपह — जो सुनि नानामकार के तलवार द्यारि तीक्षण सक्षीके द्वारा शरीरपर प्रदार किये जाने पर भी महीर करनेवालों के द्वेप नहीं करता है किन्तु यह क्वितार करता है कि यह मेरे पूर्व कर्मका ही फल है और शक्षीके द्वारा हुःखोंके कारण वारीरका ही विधात हो सकता है आल्माका विधात विकालमें भी संभव नहीं हैं, उस मुनिय वधपरोषह-जय होता है।

१४ याचनापरीषह—तपके द्वारा शरीरके सूख जानेपर अधिव धरसात्र द्वारोर होय रहने पर भी जो सुनि दीनवचन, सुख्येवच्छं आदि आदि संक्षाओंके द्वारा भीजन आदि पदार्थोकी याचना नहीं करता है उसके याचनापरीषहत्त्रय होता है।

१५ अछाभपरीषष्ट— छनेक दिनौतक आहार न मिलनेपर जो मुनि मनमें किसी थकारका खेद नहीं करता है और भिक्षाके लाभसे अलाभको ही तपका हेतु मानता है उस मनिके अस्त्रम परीषद्वजय होती है।

१६ रोगपरीवह—जो मुनि बसीरको ऋपवित्र, ऋनित्य और परिचाण रहित समझ कर धर्मकी पृद्धिके जिये भोजनको स्वीकार करता है, लेकिन अपध्य आदि आहारके लेनेसे शरीरभें हजारी रोग उत्पन्न होजाने पर मी ज्याङ्गल नहीं होता है और सर्वीपधि स्मादि ऋदियों के होनेपर भी रागक। प्रतिकार नहीं करता है अस सुनिके रोगपरीपहजय होती है।

१७ तणसर्भापरीषद्द-जो मुनि चलते समय पैरमें तृष्य, कांटे आदिके चुम जानेसे उत्पन्न इहे वेदनाको प्रान्तिपूर्वक सहन कर हेता है उस मुनिके कृपस्पर्शवरीयहज्जय होती है।

१८ मकपरीयह्—जिस मुनिने जलकायिक जीवोंकी रक्षाके लिये मरगुपर्यन्त स्नानका स्याग कर दिया और शरीरमें पसीना आनेसे धृष्ठिके जम जानेपर तथा खजली चादि रोगोंके बलम हो जानेगर भी शरीरको जो ख़ुज़ब्बता नहीं है तथा जो ऐसा विचार नहीं करता है कि मेरा शरीर मठसहित है और इस भिच्छा शरीर कितना निर्मेख है उस धुनिके मळपरी-पहजय होती है।

१९ सत्कारपुरस्कारपरीच्छ-- मशंसा करनेको सत्कार और किसी कार्यमें किसीको प्रभान यना देनेको पुरस्कार कहते हैं। अन्य मनुष्यों द्वारा सत्कार-पुरस्कार न किये जानेपर जो सनि ऐसा विचार नहीं करता है कि मैं चिरतपस्ती हूँ मैंने अनेक बार वारियों को गाकार्यमें इराया है (फर भी मेरी कोई मिक्त नहीं करता है, आसन आदि नहीं देता है, प्रणाम नहीं करता है। सुक्रसं बाच्छे तो मिच्यातपत्नी हैं जिनको मिध्यादृष्टि लोग सर्वक्र मानकर पूजते हैं। जो ऐसा कहा जाता है कि अधिक तपस्या वालोंकी व्यन्तर आदि पूजा करते हैं यह सब मृत है। ऐसा विचार न करनेवाते सुनिके सस्कारपुरस्कारपरीयहज्जय होती है।

२० प्रजापरीषह—जो मुनि तर्क, ज्याकरण, साहित्य, छन्द, प्रजहार, अध्यात्मदास्य आदि विद्याओंमें निद्रण होनेपर भी ज्ञानका मद नहीं करता है तथा जो इस शतका धमण्ड नहीं करता है कि प्रवादी मेरे सामनेसे उसी प्रवार माग जाते हैं जिस प्रकार सिंहके शब्दको सनकर हाथी माग जाते हैं उस मुनिके प्रशापरीपहजय होती है।

२१ चक्कानपरीयह—जो मुनि सक्छ शास्त्रीमें निपुण होनेपर भी दूसरे पुरुषीके द्वारा किये गये 'यह मूर्छ है' इत्यादि आक्षेपोंको शान्त मनसे सहन कर लेता है उस मुनिके अज्ञान-परीपहजय होती है।

२२ अदर्शनवरीषह—चिरकाल तक सदस्यां करनेपर भी व्यवधिज्ञान या ऋदि श्रादिकी प्राप्ति न होनेपर जो सुनि विचार नहीं करता है कि यह दीक्षा निष्फल है, वर्तीका धारण करना व्यर्थ है इत्यादि, उस मुनिके श्रदर्शनपरीपहजय होती है ।

इस प्रकार इन बाईस परीषद्दोंको जो मुनि शान्त चित्तसे सहच करता है उस मुनिके राग द्वेष आदि परिणामोसे उसम होनेवाले आस्त्रवका निरोध होकर संवर होता है।

# किस गुणस्थानमें कितने परीपह होते हैं-

# ध्रूमसाम्परायलबस्यवीतरागयोधनुर्देश् ॥ १० ॥

सुक्ष्मसान्तराय चर्यात् दशर्वे श्रीर छद्माधवीतराग अर्धात् वारहवे गुणस्थानमे निम्न चीरह परीवह दोते हैं । क्षणा, रुपा, शीत, उष्ण, इंशमशक,चर्चा, शब्मा, वध, ऋखास, रोग, ĘΫ

िशा ११

नुपापर्श, मल, प्रक्षा खाँर अक्षान । छन्नका ऋषे है क्षानावरण और दर्शनावरण । क्षानावरण और दर्शनावरणका उदय होने पर भी जिसको खन्तर्मुहर्तमें केवळक्षान होनेवाळा हो उसको छन्नस्य बीतराग ( बारहर्षे गुणस्यानवर्ती मुनि ) कहते हैं ।

प्रश्न—छद्मस्थवीतराम गुणस्थानमें मोहनीय कर्मका क्षभाव है इसिटये मोहनीय कर्मके निमित्तसे होनेवाटे आठ परीषह यहाँ नहीं होते हैं यह तो ठांक ही लेकिन सुर्ममणस्थराय गुणस्थानमें तो मोहनीयका स≩ाय रहता है अतः वहाँ मोहनीयके निमित्तसे

होतेषाठे नाग्न्य आदि आठ परीपहोंका सद्भाव और बतलाना चाहिये ।

उत्तर —स्ट्ससम्पराय गुणस्थानमें मोहनीयकी सब अकृतियोंका उदय नहीं होता किन्तु संज्वटन टोमस्थायका ही उदयं रहता है और वह ्दय मी सूदम होता है न कि यादर । अतः यह गुणस्थान भी छद्मस्थनीतराग गुणस्थानके समान हो है । इसिट्ये इस गुणस्थानमें सी चौदह ही परीवह होते हैं ।

्ररत — क्रयस्थवीतराग गुणस्थानमें मोदनीयके उदयका व्यमान है स्त्रीर सूहम-साम्परत्यमें मोहनीयके उदयकी मन्दता है इसिटए दोनों गुणस्थानीमें क्षुधा आदि चीदह

परीपहींका खमाव ही होगा, वहाँ उनका सहता कैसे संभव हैं ?

उत्तर—यद्यपि उक्त दोनों गुगस्थानों में चौदह परीपह नहीं होते हैं किन्तु उन परीपहोंके सहन करनेकी शक्ति होनेक कारण यहाँ चौदह परीपहोंका सञ्चान बतलाया गया है। जैसे संबोधीसिश्चिके देव सातवें नरक तक गमन नहीं करते हैं किर भी यहाँ तक गमन करनेकी शक्ति होनेके कारण उनमें सातवें नरक पर्यंच्य गमन बतलाया है।

## एकादश्च जिने ॥ ११ ॥

स योगके बली नामक वेरहवें गुणस्थानमें स्वारह परीयह होते हैं। पूर्वोक्त पोदह परीयहों मेंसे अलाय, प्रका और अझानको छोदकर शेष स्वारह परीयहोंका सन्द्राव वेदनीय कर्मके सद्धावक कारण बढलाया गया है।

मरत--तेरहर्षे गुणस्थातमें मोहनीयके उदयके अभावमें क्षुधा ब्रादिकी वेदना नहीं

हो सकती है फिर ये परीषह फैसे 'उत्पन्न होते हैं ?

क्तर—तेरहवं गुणाधानमें श्लुधा आदिको वेदनाका अभाव होने पर भी वेदनीय द्रव्य कर्मके सद्भायके कारण वहीं ग्यारह परीन्होंका सद्भाव उपनारसे समझना चाहिये। जैसे झाना-वरण कर्मके तब्द हो जानसे किनेन्द्र मगवान्में चिताका निरोध करने स्वरूप ध्यान नहीं होता है किर भी चिताको करने वाले कर्मके अभाव (निरोध) हो जानेसे उपनारसे बहाँ ध्यानका सद्भाव माना गया है। यही बात वहाँ परीपहींके सद्भायके विषयहों है। यही केवादी मगवान्में छुचा ध्यादि वेदनाका सद्भाव माना जाय तो कवछाहारका भी प्रसङ्ग उनके होगा। लेकिन एसा मानना ठीक नहीं है। क्योंकि अनन्त सुवके उदय होने से जिनेन्द्र मगवान्के कवछाहार नहीं होता है। क्यलहार नहीं करता है जो कुधाके करेशाने पीवित होता है। यदापि जिनेन्द्रके वेदनीयके उदयक्त सद्भाव रहता है जेकिन बह मोहनीयके अभावमें सन्ता कार्य नहीं कर सकता जैसे सेनापितके अभावमें सेना क्रुश्च काम नहीं कर सकती।

अथवा उक्त सूत्रमें न शब्द का अध्याद्वार करना चाहिये। न शब्दका अध्याद्वार करनेसे "एकदश जिने न" ऐसा सूत्र होगा जिसका अर्थ होगा कि जिनेन्द्र अगवान्के न्यारह परीषद नहीं होते हैं। ९।१२-१७ र

#### नक्म अध्याय

प्रश्

अमेथकमलसार्वण्डमं एकावश शब्दका यह अर्थ किया गया है—एकेन अधिका न दश इति एकावश अर्थीन एक+अ+दश एक और दश (ग्यारह) गरीयह जितेन्द्रके ऋी होते हैं।

## बादरसाम्पराये सर्वे ॥ १२ ॥

बाहरसाम्पराय श्रार्थात् स्थूल कपायवाले छटवें, साहवें, आटवें चौर नवमें इन चार गुणस्थानीमें सम्पूर्ण परीयह होते हैं। इसका उत्सर्य यह है कि सामायिक, छेदोपस्थापना और परिद्वारिवसुद्धि इन तीन चारिवोंमें सब परीपह होते हैं।

कौन परीण्ड किस कर्बके उत्तवसे होता है ?

### ज्ञानावरणे प्रज्ञाञ्जाने ॥ १३ ॥

क्रानावरण कर्मके उदयमे प्रक्रा और अक्षान ये दे। परीवह होते हैं।

प्रश्न-मानावरण कर्मके उदयसे अज्ञानपरिषद्द होता है यह तो ठीक है किन्तु प्रक्रापरीयह भी ब्रानावरणके उदयसे होता है यह ठीक नहीं है। क्योंकि प्रक्रापरीयह अर्थात हानका मद ब्रानावरणके बिनादा होनेपर होता है इस्तः यह हानावरणके उदयसे कंसे हो सकता है?

हरार--पद्माक्षायोपकांपिको है अर्थात् मतिज्ञानावरण और श्रुतकानावरणके श्र्योपकाम होनेपर और अविश्वज्ञानावरण आदिके सद्भाव होनेपर प्रक्राका मद होता है। सम्पूर्ण झानावरणके स्वय हो जानेपर झानका मद नहीं होता है। अतः प्रज्ञापरीक्ट ज्ञानावरणके उदयसे ही होता है।

# दर्शनमोहान्तराययोख्दर्शनालाभौ ॥ १५ ॥

दर्शनमोहनीयके डदयसे अदर्शनपरीयह और अन्तराय कमें के उदयसे अङास परीयह होता है।

## चारित्रमोहे नाग्न्यारविस्त्रीनिषदाक्षीशयाचनासत्कारपुरस्काराः ॥ १५ ॥

चारित्र मोहनीयके उदयसे नाम्न्य, अरित, स्त्री, निषमा, आफ्रोत्र, याचना और सत्कारपुरस्कार ये सात परीषद होते हैं। ये परीषद पुंतेष आदिके बदयके कारण होते हैं। मोहके बदयसे माणिपीदा होती है और माणिपीदाके परिदारके लिये निषदा परीषद होता है खतः यह भी मोहके बदयसे होता है।

## वेदनीये शेषाः ॥ १६ ॥

वेदनीय कर्मके उदयसे क्षुधा, तृषा, शीत, उष्ण, दश्तमशक, चर्या, शब्दा, यथा, रोत, रुणस्पर्य और मळ थे स्थाप्त परीपद होते हैं ।

वक साथ एक जीवके होनेवाले परीपडोंकी संख्या-

## एकादयो भाज्या युगपदेकस्मिन्नेकोनविश्वतिः ॥ १७ ॥

पक साथ एक जीवके एकको कादि टेकर उन्नीस परीपद तक हो सकते हैं। एक जीवके एक कालमें काधिकसे अधिक उन्नीस परीपह हो सकते हैं। क्योंकि शीठ

3116

और डब्ज इन दो परीपहोंमें से एक कालमें एक हो परीपह होगा तथा चर्चा, ज्ञब्या खौर निपदा इन तीन परीपहोंमें से एक कालमें एक ही परीपह होगा। इस प्रकार बाईस परीपहों मैं से तीन परीपह पट जाने पर एक साथ उन्नीस परीपह ही हो सकते हैं, अधिक नहीं।

परन-प्रज्ञा और अज्ञान परीपहमं परस्परमें विरोध है। अतः ये दोनों परीषद् एक

साथ केसे होंगे ?

कत्तर—श्रृतहानके होनेपर प्रहापरोपह होता है और अवधि, मनःपर्यय और केनलज्ञानके श्रमायमें अज्ञान परीष्ट्र होता है श्रातः ये दोनों परीषद् एक साथ हो सकते हैं।

#### चारित्रका वर्णन—

# सामायिकछेदीयस्यापनापरिहारविश्चद्भिष्यः क्षमसाम्पराययथारूयातमिति

## चारित्रम् ॥ १८ ॥

सामाधिक, छेट्रोपस्थापना, परिहारिक हुद्धिः सुदममाध्यराय और यथाक्यात ये पाँच चारित्र हैं। सूत्रमें 'इति' तब्द समाध्तियाचक है जिसका कर्ष है कि यथाक्यात चारित्रसे कर्मोंका पूर्ण क्षय होता है। द्वा प्रकारके धर्मों में जो संयमधर्म वतलाया गया है यह चारित्र ही है लेकिन पुनः यहाँ चारित्रका वर्णन इस बातको बतलाता है कि चारित्र निर्वाणका साक्षान् कारण है।

सम्पूर्ण पर्पोके त्याग करनेको सामाधिक धारित्र कहते है। इसके दो भेड़ हैं-परिमित कारु सामाधिक और अपरिमितकारू सामाधिक। खाध्याय आदि करनेमें परिमितकारु सामाधिक होता है और ईर्थापथ आदिमें बपरिमितकारु सामाधिक होता है।

ममार्थके वक्ससे अहिंसा खादि व्रतीमें दूषण तम जाने पर आगमीक विधिसे उस दोषका प्रायत्वित करके पुनः व्रतीका प्रहण करना छेदोपस्थापना चारित्र है। अतीमें बोष तम जाने पर पक्ष, सास आदिकी दीक्षाका छेद (नाश) करके पुनः व्रतीमें स्थापना करना अचना सङ्ख्या और विकल्पोंका स्थाप करना भी छेदोपस्थापना चारित्र है।

जिस चारियमें जीवोंकी हिंसाफा त्याग होतेसे निशेष शुद्धि (कर्षमध्यक्त नाश) हो उसको परिहारिनेश्चित चारिज कहते हैं। जिस मुनिकी आयु बसीस वर्षकी हो, जो बहुद कर तक तीर्थकर के चरणों में रह खुका हो, मनसस्यान नामक नवम पूर्वमें कहे तथे सम्बद्ध आचारका जानने वाला हो, प्रमार रहित हो और तीनों सन्ध्याकों को लोक्कर के वरू दें। गृह्यूति (चार मील) गमन करने वाला हो उस मुनिक परिहारिनशुद्धि चारिज होता है। तीर्थ-करके पादमुलमें रहनेका काल वर्षपृथक्त (तीन वर्षने अधिक और नी वर्षसे कम्) है।

जिस चारित्रमें अति मृत्स लोभ क्यायका उदय रहता है उसको सूक्तसम्पराय चारित करते हैं।

सम्पूर्ण मेहनीयके उपकास या क्षय होने पर खात्माके खपने स्वक्तमें विधर होनेको यक्षारुवात चारित्र कहते हैं। यचाक्यातका अर्थ हैं कि आत्माके स्वक्तको जैमा का तैसा कहता। यधाक्यातका हम्सरा नाम अधास्यान भी है जिसका अर्थ हैं कि इस प्रकारके उत्कृष्ट चारित्रको जीवने पहिले प्राप्त नहीं किया या और मोहके क्षय या उपकास है। जाने पर प्राप्त किया है। साथायिक आदि चारित्रोंमें उत्तरोत्तर गुणीकी उत्कृष्टता होनेसे इनका कम से वर्तन किया गया है।

५११९-२० ]

नवस अध्याय

प्रश्र

#### बाह्य तप-

# श्वनञ्जनावमीद् ये वृत्ति परिसंख्यानरसपरित्यागविवि क्तश्रथ्यासनकाथ-

### क्लेशाः वाद्यं तपः ॥ १९ ॥

अनदान, अधगीदर्थ, दृत्तिपरिसंख्यान, रसपरित्यान, विविक्तशस्यासन और खाय-क्लेज ये सह बाह्य तप हैं।

फल्की अपेक्षा न करके संयमकी वृद्धिके लिये, रागके नाजके लिये, कमोंके क्षयके लिये, ज्ञानप्रारित और शाकाभ्यास आविक लिये जो उपधास किया जाता है यह अनक्षन है। संयममें सावधान रहनेके लिये, पिन, रहेका आदि दोषोंके उपग्रमनके लिये, ज्ञान, ध्यान आदिकों सिद्धिके लिये कम मोजन फरना अवनौर्द्ध है। वृद्धि अयोन् भोजनकी प्रवृद्धिमें परिसंख्यान अधीन सब प्रकारसे मर्योदा करना वृद्धिपरिसंख्यान है। तीरपर्य यह है कि मोजन को जाते समय एक पर, एक गली आदिमें मोजन करनेका नियम करना वृद्धिपरिसंख्यान है। इत्त्रियोंके निमहके लिये, निवाको जीतनेके लिये और स्थाच्याय आदिकी सिद्धिके छिये वृत्त चादि स्मिका त्याम कर हेना रसपरित्याग है। ब्रह्मचर्यकी सिद्धि और स्थाच्याय, ज्यान आदिकी मारिके लिये प्राचीमिका सिद्धिके प्रवास करनेका विश्व कार्या पर पुक्त आदिमें मोज और वेटना विश्वक तथा पर ग्रामी और वर्धों सुक्ते स्थानमें और वर्धों सुक्ते स्थानमें और वर्धों सुक्ते स्थान आदिके द्वारा ग्रामीमिका स्थान करनेका है। कायनलेश करनेके मोचिक स्थानमें और वर्धों कायनलेश करनेके मार्था करनेके मार्था करनेके मार्थिक सुक्तों के इच्छा नहीं छाती है, जारीरिक दुःसीके सहन करनेकी शाक्ति सार्थी क्रार्थ के स्थानमें प्रविद्ध कायनिक स्थान आदि होती है।

कायन्त्रेत स्वयं इच्छातुसार फिया जाता है और परीवह विना इच्छाके होता है यह कायन्त्रेत्र और परीवहमें मेंद्र है।

ष्ट छह अकारका तप बाझ बलुखोंकी अवेद्धासे होता है चौर दूसरे लोगोंकी अव्यक्त होता है अतः इसकी चाझ तप कहते हैं।

#### आध्यन्तर तप---

# प्रायश्चित्तविनयवैयाष्ट्रस्यस्याध्यायच्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम् ॥ २० ॥

प्रायश्चित्त, यिनय, वैयाष्ट्रस्य, स्थाध्याय, ह्युस्सर्ग और ध्यान ये छह आध्यन्तर तप हैं।

प्रमाद अथवा आझानसे लगे हुए दोषोंकी शूद्धि करना प्रायश्चित्त हैं। अकुच्य चारिज के भारक मुनिको 'प्राय' और सनको चित्त कहते हैं। अतः मनकी शुद्धि करनेगले कमको प्रायश्चित्त कहते हैं। उपेस्ट मुनियोंका आदर करना पिनय है। बीमार मुनियोंकी शरीरके हारा अथवा देर इवाकर या अन्य किसी प्रकारसे सेवा करना वैयापुरव है। झानकी भावनामें आल्प्य नहीं करना स्वाध्याय है। साम और आव्ययनार परिप्रहका त्याग कर देना ब्युस्सर्ग है। मनकी चळ्ळताको रोककर एक अधीम मनको लगाना ध्यान है।

इन सर्पोर्ने व्यास्वन्तर अर्वात् मनका निवमन (वझीकरण) होनेसे कौर दूसरे छोगी को प्रत्यक्ष न होनेसे इनको आध्यन्तर सुप कहते हैं। ४९४ तत्त्वाथेषृत्ति द्विन्दी-सार

[ १।२**१**-२२

# आभ्यन्तर तपीके उत्तर भेद--

# नवचतुर्दश्चपञ्चिद्विमेदा यथाकमम्।। २१ ॥

कमसे प्राथितिक नन, विनय के चार, वैयाष्ट्रस्य के दश, खाध्यायके पाँच और ब्युत्सर्गके दो भेद होते हैं ।

प्रायश्चित्तके नव भेव**ः** 

आलोचनप्रतिक्रमणतदुभयविवेकन्युरसर्गंतपुरुष्ठेदपरिहारोपस्यापनाः ॥२२॥ आलोचन, प्रतिक्रमण, तदभय, प्रवेक, न्यस्सर्गः, वप, छेद, प्ररहार और उपस्थान

पना-ये प्रायम्बित्त के नव भेद हैं।

एकान्त में बैठे हुए, मसभ, दोण, देश कीर कारको जाननेवारु गुरके समने निकारट भावसे चिनगत्नहित और भगवती जाराधनामें वतलाये हुए दश पकार हे दोगेंसे रहित विधिसे अपने रोगेंको प्रगट कर देना जाकोचना है।

आलोबनाके दश दोष इस प्रकार हैं —१ गुरुमें अनुक्षमा उसक करके बालोबना करना बाकिनत दोष हैं। २ वचनोंसे अनुमान करके आलोबना करना अनुमानित दोष हैं। २ वचनोंसे अनुमान करके आलोबना करना अनुमानित दोष हैं। ३ लोगोंने जिस दोषको देख लिया हो उसीकी आलोबना करना रष्टदोष है। ४ मोटे या स्थून दोषोंकी ही आलोबना करना वादरदोष हैं। ५ करण या सूक्त रोष हैं। इ किसीके द्वारा उसके दोषको प्रकाशित किये कानेपर कहना कि जिस प्रकारका दोष इसने प्रकाशित किया है उसी प्रकारका दोष मेरा भी हैं। इस प्रकार गुप्त दोप की आलोबना करना प्रव्हा हो हो हो ए कोलाइलके बीचमें आलोबना करना जिससे गुद्द ठीक तरहरे न सुन सके सो अन्यक्कित दोप हैं। ८ बहुद लोगोंके सामने बालोबना करना बहुजन दोप हैं। १ दोषों को नहीं समझनेवाले गुक्के पास आलोबना करना अन्यक्त्रोप हैं। १० ऐसे गुक्के पास उस दोपकी आलोचना करना जो दोप उस गुक्कें भी हो, यह तरसेवी दोष हैं।

यदि पुरुष आठोचना करे तो एक गुरु और एक शिष्य इस प्रकार दोने स्वात्रयसे आलोचना होती हैं। चौर यदि की खालोचना करे तो चन्द्र, सूर्य, दीपक आदिके प्रकाशमें एक गुरु और दो कियाँ अथवा दो गुरु चौर एक स्त्री इस प्रकार तीनके होनेपर बालोचना होती है। आलोचना नहीं करनेवालेको दुर्थरतप भी इच्छित फलदायक नहीं होता है।

अपने दोवोंको उच्चास करके कहना कि मेरे दोष मिथ्या हो प्रतिक्रमण है। गुरुकी आज्ञासे प्रतिक्रमण दिख्य को ही करना चाहिये और आजोचनाको देकर आचार्यको

प्रतिक्रमण् करना चाहिये ।

शुद्ध होनेपर भी चारुद्ध होनेका संदेह था विपर्यय हो व्यथम बारुद्ध होनेपर भी जहाँ शुद्धता का निश्चय हो वहाँ आलोचना धीर प्रतिक्रमण दोनी करना चाहिय इसको तहुश्य बहुते हैं। जिस वस्तुके न खानेका नियम हो उस बस्तुके वर्तन या मुख्यें चा जाने पर चाथना जिन अस्तुओंको क्याय आहि उरम्ब हो उन सब बस्तुओंका त्याम कर देना विवेक हैं। नियतकाल पर्यना अरिर, यचन चौर मनका त्याम कर देना ब्युत्समं है। उपवास चाहि छह बकारका नाक्षतय तप प्राथित है। विन, पक्ष, मास आहि दीक्षाका छेद कर देना छेद प्राथित हैं। दिन, पक्ष, मास आहि दीक्षाका छेद कर देना हो भिन्न प्राथित हैं। विन, पक्ष, मास आहि दीक्षाका हो प्राथित हैं। महाक्षतिका सल्लेक्ष कर देना परिदार है। विन, पक्ष, मास आहि स्थान कर देना परिदार है। महाक्षतिका सल्लेक्षर करके पुनः वीक्षा देना वरस्थापना स्थानिका है।

यावद-२४ ]

#### नवम अध्याय

899

आहोचना खादि किन किन दोपोंके करने पर किये जाते हैं—

आचार्यसे बिना पूछे आतापन आदि योग करने पर, पुस्तक पीछी आदि दसरोंके डपकरण होने पर, परोक्षमें प्रभाइसे आचार्यकी आज्ञाका पालन नहीं करने पर, हाचार्यसे विना पूछे आवार्यके कामको चल ताकर आनेपर, दूसरे संपसे किना पूछे अपने संपर्धे मा जाने पर, नियत देश काल्प्से करने योग्य कार्यको धर्मकथा आहिले हल्ला रहनेके कारण गुरु जाने पर कालान्तरमें करने पर आलोचना की जाती है। छह उन्द्रियोमें में बचन स्नादि की दुष्पवृत्ति होनेपर, आचार्य आदिसे हाय, पैर भादिका संपट्ट ( रगव ) होजाने पर, वत, समिति और गुतियों में स्वरूप ऋतिचार लगतेपर, पेशुन्य, कल्ह आदि करने पर, वैशाकृत्य, स्वाध्याय आदिये प्रमाद करने पर, काम-थिकार होने पर और दूसरोंको संक्षेत्र स्मादि देनेपर प्रतिक्रमण किया जाता है। दिन और राजिके अन्तमें मोजन समन धादि करने पर, केशकोंच करने पर, नर्लोका छेट करने पर, स्वयनदोष होने पर, रात्रिभोजन करने पर ख्रीर प्रस्न, मास, चार मास, वर्ष पर्यन्त दोध इरने पर आछोचना और प्रतिक्रमण दोनों होते हैं। मीनके जिला केशलीच करनेमें, पेटले कीके निकलनेपर, हिमपात सच्छर या प्रचण्ड बायसे संघर होने पर, गोळी भूमि पर चलने पर, इरे घास पर चलने पर, कीचढ़में चलने पर, जङ्गादक जलमें घुसने पर, दूसरेकी वस्तुको अपने काममें होने पर, नाव ब्राहिसे नही पार करने पर, पुस्तकके गिर जानेपर, प्रतिमाके गिर जाने पर, स्थावर जीवीके विघात होने पर, बिना देखे स्थानमें शौच आदि करने पर, पाक्षिक प्रतिक्रमण ज्यास्थान आदि कियाओं के अन्तमें, अनजानमें मरु निकल जाने पर ब्युस्सर्ग किया जाता है । इसी प्रकार तप, छेट भावि करनेके विषयमें आगयसे ज्ञान कर छेना चाहिये । नव प्रकारके प्रायश्चित्त करनेसे भावशुद्धि, चल्रास्त्राका स्रभाव, शल्यका परिद्वार स्वीर धर्ममें रहता खादि होती है।

#### विनयके भेद—

## क्रान्दर्शनचारित्रोपचाराः ॥ २३ ॥

ह्वानविनय, दर्शनिविनय, चारित्रविनय स्त्रीर उपचार विनय ये चार विनय हैं। आरुष रहित होकर, देश काल मात्र आदि स्त्री सुद्धिपूर्वक, विनय सहित मोस्रके लिये यथाशकि ह्वानक महण, स्मरण आदि करना ह्वानविनय है। तन्त्रीके श्रद्धानमें शंका, कांद्रा आदि दोषोंका न होनां दर्शनिवनय हैं। निर्दोंत चारित्रका स्वयं पालन करना बोत् चारित चारक पुरुषोंकी श्रक्त चारि करनां चारित्रविनय है। अन्वार्थ, उपाध्याय, धारिको देशकर खड़े होना, नमस्कार करना तथा उनके परोक्षमें परोक्ष विनय करना, उनके गुणोंका स्मरण करना आदि उपचार विनय है। विनयके होने पर ह्वानस्त्रम, आहारविशुद्धि सम्यगाराधना आदि होते। हैं।

### वैयावृत्त्यके भेद--

# द्याचार्योषाध्यायतपस्विरौच्यम्लानगणकुरुसङ्घसाधुमनोह्नानस्म् ॥ २४ ॥

आचार्य, तपध्याय, तपध्या, तीक्ष्य, ग्ळान, गण, क्रुल, संप, साधु और मनोक्स इन दश प्रकारके सुनियोकी सेचा बरना सो दश प्रकारका वैधावृत्त्व है।

जो स्वयं वर्तोका आधरण करते हैं और दूसरोंको कराते हैं उनको आधार्य कहते हैं। जिनके पास शासीका अध्ययन किया जाता है वे उपाध्याय है। जो महोपवास खादि

ि ९।२५-३६

त्योंको करते हैं वे तरस्वी हैं। शाक्षीके अध्ययन करने में सत्यर मुनियोंको ग्रेक्ष कहते हैं। रोग आदिसे जिसका श्रारीर पीकित हो उस मुनिको ग्यान कहते हैं। इस मुनियोंके समूहको गण कहते हैं। दीक्षा देनेगाछे धाष्मार्थके शिष्योंके समृहको कुछ कहते हैं। ऋषि, मुनि यति खौर अनगार इन चार प्रकारके मुनियोंके समृहको संघ कहते हैं अथवा मुनि, आर्थिका, आवक और आविकासोंके समृहको संघ कहते हैं। जो चिरकारको दीक्षित हो उसको साधु कहते हैं। वक्ष्युल खादि गुणोंसे शोधित और लोगों द्वारा मशंसित मुनिको मनोझ कहते हैं। इस प्रकारके असंयत सम्यन्दिको भी मनोक्ष कहते हैं।

र्न दश प्रकारके सुनियोंको ठयाथि होनेपर प्राप्तक, खौबधि,सक्तपान आदि पर्यवस्तु, स्थान और संस्तरण आदिके द्वारा उनकी वैशाहित करना चाहिय । हभी प्रकार धर्मोपकरणों को देकर, परीवहींका नारा कर, मिश्यास्य आदिके होनेपर सन्यक्तवर्मे स्थापना करके तथा बाह्य बस्तुके न होनेपर अपने सरोरसे ही रकेच्म आदि शारीरभक्को पाँछ करके वैयाहित्व करनी चाहिये । वैयाहृत्य करनेसे समाधिकी प्राप्ति, स्व्यनिका खमाय और प्रकचन वास्तत्य आदि की प्रकटता होती है ।

#### त्वाध्यायके मेद—

## वाचनाष्ट्रच्छनातुप्रेक्षाम्नायवर्भोषदेवाः ॥ २५ ॥

याचना, एट्टना, अनुप्रेक्षा, बाम्नाय और धर्मोपदेश ये स्वाध्यायके धाँच भेद हैं।
फरूकी बपेक्षा न करके शास्त्र पड़ना शास्त्रका अर्थ कहना और अन्य जीवेंकि लिये शास्त्र और अर्थ दोनोंका ज्यास्थान करना याचना है। संशयको दूर करनेके लिये अथवा निरचयको टढ़ करनेके लिये ज्ञात अर्थको गुरुस पृष्ठना प्रचलना है। बपनी उन्नीये दिखाने, पर मनारण, वपहास आदिके लिये की गई प्रचलना संवरका कारण नहीं होती है।

एकाम मनसे जाने हुए अर्थका बार शर अध्यास या विचार करना अनुप्रेक्षा है। शुद्ध उच्चारण करते हुए पाठ करनेको आन्नाय कहते हैं। इष्ट्रऔर खरष्ट पाठकी बर्पेक्षा न करके असंयक्षको दूर करनेके ठिये, मिप्यामार्गका नाम करनेके छिये और आत्माके करयाण के छिये धर्मकथा आदिका उपदेश करना वर्मोपदेश हैं।

स्थाप्याय करनेसे बुद्धि बदवी है,अप्ययसाय प्रशस्त होता है, वपमें वृद्धि होती है। प्रथमनकी रिवित होती है,अतीचारोंकी शुद्धि होती है। संशयका नाश होता है, मिण्या-वादियोंका सथ नहीं रहता है और संवेग होता है।

### ब्युस्सर्गके भेद—

### बाह्याभ्यन्तरोपध्योः ॥ २६ ॥

षाद्वीपिंध न्युस्तर्ग स्त्रीर साध्यन्तरोपिंध न्युस्तर्ग ये हो न्युस्तर्ग हैं। धन, धान्य श्रादि बाह्मपरिमहका त्याग करना बाह्योपिंध न्युस्तर्ग हैं। और काम, क्रोध, स्त्रादि साह्माके दुष्ट आर्थोका त्याग करना आध्यन्तरोपिंधन्युस्तर्ग है। नियत काह्न तक स्त्रयया यावध्जीवनके जिये करीरका स्थाग कर देना हो हो आध्यन्तरोपिंध व्युक्तर्ग है। स्युस्तर्ग हे निर्माकत कर होना हो हो आध्यन्तरोपिंध व्युक्तर्ग है। स्युस्तर्ग होती हैं।

९।२७-२९] नवस स्रभ्याय

833

#### ध्यानका स्वरूप—

# उत्तमसंहननस्यैकाप्रश्चिन्तानिरोधो च्यानमान्तर्भृहुर्तात् ॥२७॥

वित्तको अन्य विकल्पोंसे हटाफर एक ही अर्थ में उमानेको थ्यान कहते हैं। थ्यान उत्तमसंहतन वालोंके अन्तर्नुहुर्व तक हो सकता है।

बज्रप्रप्रमात्ताल प्रकारात्त क्याँ तारात्य ये तीन उत्तम संहनन कह्लाते हैं। ध्यानके आज्ञण्यन भूत हुन्य या पर्याय को 'क्यम' और एक 'अम' अपान वस्तुको 'एकाम' कहते हैं। एकाममें चिन्ताका निरोध करना अर्थोत्त अन्य अर्थोकी चिन्ता या विचार छोष्कर एक ही व्यर्थका विचार करना ध्यान कहलाता है। ज्यानका क्विय एक ही क्यर्थ होता है। ज्यानक क्विय एक ही क्यर्थ होता है। ज्यानक क्विय एक ही क्यर्थ होता है। ज्यानक क्विय एक ही क्यर्थ होता है। ज्यानका अतः एकामचिन्तानिरोधका ही नाम ध्यान है। ध्यानका काल अन्त्युंहुर्त है। किसी एक अर्थमें बहुतकाल तक चित्त को लगाना व्यक्ति कठिन है अतः अन्युंहुर्त है। किसी एक अर्थमें वहुतकाल तक चित्त को लगाना व्यक्ति कठिन है अतः अन्युंहुर्त के वाद एकामचिन्तानिरोध नहीं हो सकता। यदि अन्वयंहुर्त के लिये निक्षल क्यसे एकामचिन्तानिरोध हो जाय तो सर्व कर्योका क्षय तीम हो जाता है।

प्रस्त—चिन्ताके निरोध करनेको च्यान कहा गया है और निरोध अभावको कहते हैं। यहि एक चर्चमें चिन्ताका अभाव (एकाम चिन्ता निरोध) ध्यान है तो च्यान गगन-कुक्षमकी तरह असत् हो जाया।।

उत्तर --ध्यान सत् भी है और असत् सी है । ध्यानमें देवल एक हो अर्थको चित्रा रहती है अतः ध्यान सत् है तथा अन्य अर्थोको चित्रा नहीं रहती है अतः ध्यान सत् है तथा अन्य अर्थोको चित्रा नहीं रहती है अतः ध्यान असत् भी है। अयया निरोध शब्दका अर्थ अभाव होता है और जब निरोध शब्द भायवाचक होता है तब उसका अर्थ अभाव होता है और जब कमयाचक होता है तथ उसका अर्थ अभाव होता है तथे उसका अर्थ होता है वह वस्तु जो निरुद्धको गई (रोकी गई) हो। अतः इस अर्थने एक अर्थने अविचल झानका नाम ही ध्यान होगा। निर्चल दीपशिक्षाकी तरह निस्तर इसको ही ध्यान कहते हैं।

तीन उत्तम संहननोंने से प्रथम संहननसे ही हुक्ति होती है। अन्य दो संहननोंसे ध्यान तो होता है किन्तु हुक्ति नहीं होती है।

### ध्यानके भेद—

# आर्त्तरोद्रधम्यंशु<del>ष</del>त्रानि ॥ २८ ॥

द्यात्तं ध्यान, रीट्रध्यान, धर्म्यध्यान श्रीर शुक्रध्यान थे ध्यानके चार भेद हैं। दु:स्वायस्थाको प्राप्त जीयका जो ध्यान (चिन्ता) है उसको आर्ताध्यान कहते हैं। स्ट्र (कृर) प्राणी द्वारा किया गया कार्य अयवा पिशार रीट्रध्यान हैं। यस्तुके स्थरूपमें चिसको समाना धर्म्यप्यान है। जीबोके झुद्ध परिणाधीसे जो ध्यान किया जाता है वह सुक्रस्थ्यान है।

प्रथम दो ध्यान पापासवर्के कारण होनेसे अप्रशस्त ध्यान कहळाते है और कर्ममळको नष्ट करनेमें समर्थ होनेके कारण धर्म्य और शुक्छ ध्यान मशस्त ध्यान कहळाते हैं।

# परे मोक्षहेतु ॥ २९ ॥

हनमें धर्म्य खौर शुक्छ ध्यान मोक्सके कारण हैं। धर्म्यध्यान परम्पराखे मोक्सका ६३ **3**96

[ 6150-54

कारण होता है और गुरुत ध्यान साञ्चात् मोधका कारण होता है, टेकिन उपराम श्रेणीकी अपेक्ससे तीमचे अवमें मोक्षका दायक होता है।

जब पर्म्य और गुड़ध्यान मोध्यके कारण है तो यह स्वयं सिद्ध है कि आर्त और रीद्र ध्यान संसारके कारण हैं।

#### आर्त्तभ्यानका स्वरूप और भेद---

### आर्त्तममनोद्रस्य सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्बाहारः ॥ ३० ॥

श्वतिष्ठ पदार्थक संयोग हो जाते पर उस अर्थको दूर करनेक लिये शर बार विचार करना सो अनिष्ठसंबोगज नामक प्रथम आर्चाध्यान है। अनिष्ठ अर्थ चेतन और ख्राचेतन दोनों प्रकारका होता है। कुरूप दुर्गान्ययुक्त द्वारीर सांहत स्त्री आदि तथा अयको उत्पन्न करने वाले बातु, सर्प आदि असनोक्क नेतन पदार्थ हैं। और शस्त्र, विप, कण्टक खादि अमनोक्क ख्राचेतन पदार्थ हैं।

### विषरोतं मनोजस्य ॥ ३१ ॥

भी, पुत्र, भाष्य श्रादि इष्ट पदार्थक विधोग होजाने पर इसकी प्राप्तिके लिये वार वार विचार करना सो इष्टसंपोगज नामक द्वितीय आर्त्त्रप्यान है ।

#### देदनायाश्च ॥ ३२ ॥

वेदना (रोगादि) के होनेपर उसके। दूर करनेफे स्थि वार कर निचार करना सो वेदनाजन्य नृतीय आर्त्ताप्यान है। रोगके होनेपर अधीर हो जाना, यह रोग पुझ बहुत कष्ट दे रहा है, इस रोगका नाम क्य होगा इस प्रकार सदा रोगजन्य दुःखका ही विचार करते रहनेका नाम नृतीय व्यानंध्यान है।

### निदानश्च ॥ ३३ ॥

भविष्य कारुमें भोगोंकी प्राप्तिको आकांक्षामें चित्तको वार यार रुपाना सो निदानज नामक चतुर्वे आर्त्तभ्यान है।

### ष्ट्रार्त्तभ्यानके स्थामी—

# तद्विरतदेशविरतप्रमत्तरंपतानाम् ॥ ३४ ॥

कपर कहा हुआ चार प्रकारका आर्त्तभ्यान अविरत, देशविरत और प्रमत्तसंयतों के होता है। ब्रतोंका पाउन न करनेवाले प्रथम चार गुणस्थानोंके तीय व्यविरत कहजाते हैं। पचम गुणस्थानवर्ती ब्रावक देशविरत हैं। और पन्द्रह प्रमादसहित छठवें गुणस्थानवर्ती मुनिको प्रमत्तसंयत कहते हैं। प्रथम पाँच गुणस्थानवर्ती जीवोंके पारों। प्रकारका व्यात्तिस्थान होता है लेकिन छठवें गुणस्थानवर्ती मुनिको निदानको छोड़कर व्यन्य तीन व्यात्तिस्थान होते हैं।

परन—देशविरतके निशन स्थार्चध्यान नहीं हो सकता है क्योंकि निशन एक शस्य है स्वीर शस्य सहित जीवके स्वत नहीं हो सकते हैं। तासर्प यह है कि देशविरतके निशन शस्य नहीं हो सकती हैं।

उत्तर—देशविरत अणुवतीका धारी दोता है और अणुवतीके साथ खल्प निहान

नवस अध्याप

४९९

रह भी सकता है। अतः देशविरतमें चारों आर्त्ताधान होते हैं। प्रमत्तसंयतके प्रमादके बदयकी अधिकता होनेसे तीन आर्त्ताधान कभी कभी होते हैं।

#### रीद्रध्यानका स्वरूप व स्वामी---

## हिं सानृतस्तेपविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरतदेशविरतयोः ॥ ३५ ॥

हिंसा, सूट, चोरी और विषयसंरक्षण (विषयोंमें इन्द्रियों की प्रशृति) इन चार युक्तियोंसे रीट्रप्यान होता है। इन चार कार्यों के विषयमें भड़ा विचार करते. रहना धीर इन कार्यों में प्रयृत्ति फरना सो रोद्रप्यान है। रीट्रप्यान अविरत और देशविरत गुणस्यानवर्गी जीबोंके होता है।

परन--अविरत जीवके रौट्रध्यानका दोना तो ठीक है लेकिन देशविरतके रौट्रध्यान कैसे हो सकता है ?

उत्तर—देशिंशतंक भी रौद्र ध्यान कभी कभी होता है। क्योंकि एकदेशसे विरत्त होनेके कारण कभी कभी हिंसा आदिमें प्रवृत्ति और धनसंरक्षण आदिकी इच्छा होनेसे देश धिरतके रौद्रध्यान होता है। लेकिन सम्यादक्षन महित होनेके कारण इसका रौद्रध्यान नरकादि गतियोंका कारण नहीं होता है। सम्यादक्षन महित जीव नारकी, तिर्वच्छ, नपुंसक और खी पर्णायमें उत्पन्न नहीं होता है। सम्यादक्षन अर्थाय और दिहद्वाको प्राप्त नहीं करता है। अभन्तसंयक्ष होने पर असंयम हो जाता है। अभन्तसंयक होने पर असंयम हो जाता है।

#### धर्मध्यानका स्वरूप व भेद—

# ब्राह्मपायविपाकसंस्थानविचयाय धर्म्यम् ॥ ३६ ॥

आज्ञावित्तय अभायविषय वियाकवित्तय और संस्थानवित्तय, ये धर्म्यभ्यानके चार भेद हैं | आज्ञा, अभाग,विपाध और संस्थान इनके विषयमें (चन्तवन करनेको धर्म्य व्यान करते हैं ।

आज्ञाविषय — आसम्बानिक ह होतेपर, स्वयं मन्द्रचृद्धि होतेपर, पदायों के अस्यन्त सूचम होनेके कारण, हेतु, हक्षान्त आदिका अभाव होते पर जो आसम भव्य जीव समेबब्रगीत ज्ञासको भमाण मानकर यह स्वीकार करता है कि जैनागममें वस्तुका जो स्वरूप वत्ताया वह वैसा ही है, जिनेन्द्र भगवान्का अपदेश मिथ्या नहीं होता है। इस प्रकार अस्वन सूच्य पदार्थिक विषयमें जिनेन्द्रकी आज्ञाको प्रभाण मानकर अर्थिक स्वरूपका निक्रय करना आधाविष्यय है। अथवा वस्तुक तस्पको यधावन् जाननेपर भी उस वस्तुको प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण आर नयके द्वारा उस वस्तुके स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण आर नयके द्वारा उस वस्तुके स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण आर नयके द्वारा उस वस्तुके स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण आर नयके द्वारा उस वस्तुके स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण वार नयके द्वारा उस वस्तुके स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण वार स्वरूपका चिन्तपन वा प्रतिपादन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण वार स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण वार स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छोस तक, प्रमाण वार स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छोस तक स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छास तक स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन करान स्वरूपका चिन्नपन स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छास तक स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन करनेकी इच्छास तक स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्नपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्नपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्नपन स्वरूपका चिन्तपन स्वरूपका चिन्तपन स्

श्रपायिक्चय -- भिष्यारिष्ट जीव जन्मात्थेष समान है वे सर्वज्ञ यीतरात प्रणीत मार्गासे पराष्ट्रमुख रहते हुए भी मोखकी इच्छा करते हैं है किन उसके मार्गको नहीं जानते हैं। इस प्रकार सन्मार्गके विताशका विचार करना अपायिक्ष्य है। अधवा इन प्राणिबोंके मिध्यादर्शन, मिध्याकान और मिध्याचारित्रका विनाश कैसे होगा इस पर विचार करना अपार्याक्चय है।

विशःकविचय-- द्रव्य, क्षेत्र, काल, भथ और भाषके श्रानुसार होतेवाले झानावरण आदि ब्राठ करोंके फळका विचार करना विशाकविचय है। 450

### तस्वार्थपूर्ति द्विन्दी-सार

ि ९१३७-४१

संस्थानविषय—तीन छोक्के चाकारका विचार करना संस्थान विचय है। उक्त चार प्रकारके ध्यानको धर्म्यध्यान कहते हैं क्योंकि इनमें उत्तर छमा आदि इत पर्मोंका सक्काव पाया जाता है। धर्मके अनेक अर्थ होते हैं। वस्तुके स्वकायको धर्म

पर करते हैं। उत्तम अपना अपविको धर्म कहते हैं। चार्दिको धर्म कहते हैं। जीवोंकी रक्षाको धर्म कहते हैं।

अभ्रमन्त संयत मुनिके साक्षात् धर्म्यथ्यान होता है ख्रीर अधिरत, देशविरत और प्रमन्तसंयत जीवीके गौण धर्म्य थ्यान होता है।

### शुक्लध्यानके म्त्रामी---

# धुक्ले चाद्ये पूर्वविदः ॥ ३७ ॥

प्रथक्तवितर्क और एकत्ववितर्क ये तो शुक्कव्यान पूर्वभ्रानधारी श्रुतकेवक्रीके होते हैं। 'प' राज्यसे शुनकेवळीके धर्म्य ध्यान भी होता है। श्रुतकेवळीके क्षेणी चढ़नेके पहिले धर्म्य ध्यान होता है। दोनों के विवशेंगें प्रथक्तवितर्क और एकत्ववितर्क ये तो शुक्क ध्यान होते हैं। श्रुतकेवळीके चाठचें गुणस्थानसे पहिले धर्म्यध्यान होता है और बाटवें नर्ने, दक्तवें और स्वारहवें गुणस्थानोमें प्रथक्तव वितर्क शुक्कव्यान होता है और बारहवें गुणस्थानमें प्रकल्ववितर्क शुक्कव्यान होता है।

### परे केव लिन: ॥ ३० ॥

सूच्यक्रियामतिथाति शुक्छभ्यान सयोगवेखलीके और व्युपरतक्रियानिवर्ति शु क्रिभ्यान त्रयोगकेवळीके होता है।

#### शुक्लभ्यानके मेट्---

## पृथक्तवैकत्यवितर्केष्ठरमक्रियाप्रतिपःतिच्युपरतक्रियानिवर्तीनि ॥ ३९ ॥

प्रथमस्वित्वर्क, एकक्षवितर्क, स्कृतक्षियाप्रतिपाति और खुपरतक्रियानिवर्दि—ये चार गुरुरुप्यानके भेद हैं।

पैरीसे गपन न करके पद्मासनसे ही गमन करनेको सुक्सिकया करते हैं। इस प्रकार की सुक्सिकया जिसमें पाई जाय वह सुक्सिकयाप्रतिपाति शुक्लभ्यान है और जिसमें सुक्सिकियाका भी बिनाइ। हो गया हो यह व्यपरतिक्रमानिवर्ति शुक्लभ्यान है।

### शुक्तस्यानके आलम्बन--

### ञ्चेकपोगकापयोगायोगानाम् ॥ ४० ॥

उक्त चार शुक्कभ्यान कमसे तीन योग, एक योग, काययोग और योगरहित जीवों के होते हैं। अर्थान् मन, बचन और काययोगपाके जीवोंके श्वक्लवितर्क, तीन योगों में से क्रियोगपाके जीवोंके एक्सन्ववितर्क, काययोगपाठीक सुन्मक्रियाप्रतिपाति और योगरहित जीवोंके व्युपरतिक्रयानियार्वि शुक्छ भ्यान होता है।

आदिके दो ध्यानोंकी विशेषता—

# एकाश्रये सवितर्रुधीचारे पूर्वे ॥ ४१ ॥

प्रथमस्विवतर्भ और एकत्विवतर्भ वे दो शुभक्तप्यान परिपूर्ण शृतकान धारी जीवके

९|४२-४४ |

नवस अध्याय

Yol

होते हैं तथा वितर्क और अभार सहित होते हैं। सम्पूर्ण श्रुतक्कानका धारी जीव ही हत ध्यानोंका प्रारम्भ करता है।

## अदीचारं द्वितीयम् ॥ ४२ ॥

लेकिन दूसरा शुक्कच्यान वीचाररहित है। अतः पहिले शुक्ल ध्यानका नाम पुअक्स्ववितर्फेत्रीचार है और द्वितीय शुक्कथ्यातका नाम पकत्ववितर्फोदीचार है।

वित्रकेका सक्षण---

# वितर्कः श्रुतम् ॥ ४३ ॥

श्रुतज्ञानको जितकं कहते हैं। जितकंका व्यथं है विशेषक्यसे तर्क या विचार करना। प्रथम और द्वितीय शुक्कन्यान श्रुतज्ञानके बरुसे होते हैं अतः होनों ज्यान सजितकं हैं।

वीचारका उत्तण--

# वीचारोऽर्घव्यञ्जनयोगसङ्कान्तिः॥ ४४॥

अर्थ, ज्यक्षन स्पीर योगकी संक्रान्ति (परिवर्तन) को वीचार कहते हैं। ध्यान करने योग्य पदार्थ (द्रव्य या पर्याय ) को अर्थ कहते हैं। अचन या शब्य को ज्यक्षन कहते हैं। स्पीर मन, बचन और कायके ज्यापारको योग कहते हैं। संक्रान्तिका अर्थ है परिवर्तन।

े अर्थसंक्रन्ति—द्रव्यको छोद्दक्त पर्यायका ध्यान करना और पर्यायको छोद्दक्त इञ्यक ध्यान करना इस प्रकार वार बार ध्येय कार्थमं परिवर्तत होना अर्थसंक्रान्ति है। व्यक्तनसंक्रान्ति—श्रुतक्षानके किसी एक शब्दको छोद्दक्त आय शब्दका आउम्बन नेना

और उसको छोष्कर पुनः अन्य शब्दको प्रष्टुण करना व्यञ्जनसंक्रान्ति है।

योगसंक्रान्ति – काय योग को क्रोइकर मनोयोग या वचनयोगको प्रहण करना

और इनको छोड़कर पुनः काययोगको प्रह्मा करना पागसंकान्ति है।

भरत—इस प्रकारकी संकारित होनेसे ध्यानमें स्विरता नहीं रह सकती है और स्थिरता न होनेसे वह ध्यान नहीं हो सकता क्योंकि एकापचित्रतानिरोधका नाम ध्यान है।

उत्तर—ध्यानकी सन्तानको भी ध्यान कहते हैं। द्रव्यकी सन्तान पर्याय है। एक शब्दकी सन्तान दूसरा शब्द है। एक योगकी सन्तान दूसरा योग है। अतः एक सन्तानको छोड़कर दूसरी सन्तानका ध्यान करनेसे यह ध्यान एक ही रहेगा। एक सन्तानके ध्यानसे दूसरी सन्तानका ध्यान भिन्न नहीं है। अतः सकान्ति होनेपर भी ध्यानमें स्थिरता मानी जायगी।

गुप्ति आहिमें अभ्याल, द्रःय और एथांय की स्ट्रमताका ध्यान करनेघाले, थितर्ककी सामध्यको प्रशाकर अर्थ और व्यक्तन तथा काययोग खोर यजनयोगको पृथक् पृथक् रूपसे संक्रमण करनेवाले यन द्वारा जैसे काई असमर्थ बालक अतीक्षण कुठारसे बृखको काटता है उसी प्रकार मोहनीय कर्मकी प्रकृतियोंका उग्शाम या अ्य करनेवाले सुनिके पृथक्त्यवितक शुक्छध्यान होता है।

मोहनीय कर्मका समूल नाज करनेको इच्छा करनेवाले, व्यनन्तराणिवराद्धिसहित योगिवरोषके द्वारा झानावरणको सहायक प्रकृतियोके वन्धका निरोध और स्थितिका द्वास

श४५

५०२

करनेवाले, भूतझानोपयोगवाले, अर्थे व्यक्षन और योगकी संक्रान्ति रहित, छीणकपाय गुणस्थानवर्ती सुनिके एकत्वविदर्क शुक्तरुपान होता है । एकत्पवितर्कश्यानयाला धुनि उस अवस्थासे नीचेकी स्रवस्थामें नहीं साता है ।

एकत्ववितकं ध्यामंक द्वारा जिसने पातिया कर्मोंका नाश कर दिया है, जिसके केवल कानल्यी सूर्यका उदय हो गया है ऐसे तीन लोकमं पूज्य तीर्यंकर, सामान्यकेयली अथवा गणधर केवली उन्छाट कुछ कम एक पूर्वकोटी भूमण्डलंमें विहार करते हैं। जब अन्तर्मुहूर्त आयु शप रह जाती है और वेदनीय, नाम और गांव कर्मों की स्थिति थी अन्तर्मुहूर्त रहती है तब वे सम्पूर्ण मन और अचन ग्रंगा तथा शाहर काययोगको छोड़कर सूक्ष्म काययोगमें स्थित होकर सूक्ष्मकियाप्रतिगति ज्यानको करते हैं। और जब वेदनीय नाम और गोंव कर्मको स्थित होकर सूक्ष्मकियाप्रतिगति ज्यानको करते हैं। और जब वेदनीय नाम और गोंव कर्मको स्थित आयु कर्मसे ध्यिक होती है तब वे चार समर्थोमें दण्ड, क्याट, प्रतर और लोकगूरण समुद्धातके हारा खात्माक प्रदेशों को वाहर फैलाते हैं और पुनः चार समर्थोमें आसाके धर्शोको समेट कर अपने सशीरम्माण करते हैं। ऐसा करनेसे वेदनीय जान बार गोंवको स्थित आयु कर्मके वरशवर हो जाती है। इस बकार तीर्थकर आदि समुद्धात करके सूक्ष्मकाययोगके श्रालक्ष्मक स्ति हैं।

इसके अनन्तर व्युपरतिकयानिवर्ति ध्यान होता है। इसका इसरा नाम समुन्ध्रिक्त क्रियानिवर्ति भी है। इस ध्यानमें प्राणापानिकयाक तथा मन,वचन और काययोगके निविक्तस होने बाल श्वास्माके प्रदेश परिस्यंदनका सम्पृणं विनाश हो जानेने इसको समुरुक्ष्णक्रिया-निवर्ति कहते हैं। इस ध्यानको करनेयाला मुनि सम्पूर्ण आस्त्रव और चन्यका निरोध करता है, सम्पूणं झान, दशेन और यथाल्यातचारित्र को प्राप्त करता है और ध्यान रूपी अन्तिके द्वारा सर्व कर्ष सङ्का नाश करके निवीणको प्राप्त करता है।

सृह्मक्रयाधितवाति और ब्युवरसिक्रयानिवति ध्यानमें यद्यपि चिन्ताका निरोध नहीं है किर भी उपचारसे उनको ध्यान कहते हैं। क्योंकि वहाँ भी खपातिया कसी के नादा करने के लिये बोगानिरोध करना पड़ता है। यद्यपि केवलीके ध्यान करने योग्य कुछ भी नहीं है फिर भी उनका ध्यान अधिक स्थितिबाले कसीकी समस्थित करनेके लिये होता है। ध्यानसे प्राप्त होने बाला निर्वाण सुश्च है। ध्यानसे प्राप्त होने बाला निर्वाण सुश्च है। मोहनीय कर्मके क्षयसे सुख,दर्शनाक्षणके क्षयसे अनन्त दर्शन, झान-वरणके क्षयसे अनन्त होन, अन्तरायके स्थास अनन्तरायके स्थास अन्तरायके स्थास अन्य स्थास अनुहैत्व, गोजके स्थास नीच केव कुरूका श्राप्त बीर वेदनीयके स्थास हिन्द्रय करन्य अश्वभक्त नाम होता है।

एक इस्ट वस्तुमें जो स्थिर जुद्धि होती है उसको ध्यान कहते हैं। ब्राची, रौट्र और धर्म्य ध्यानोंकी अपेक्षा जो पञ्चल मति होती है उसको चित्ता, भावता, ब्रानुमेक्स, चित्तन, स्यापन ब्यादि कहते हैं।

निर्वरामें न्यूनाधिकताका वर्शन---

सम्पर्दृष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकदर्शनभोहस्पकोपश्रमकोपशान्तमोह-स्रुपकक्षणमोहस्रिताः क्रमशोऽसंस्येयगृणनिर्जराः ॥ १८५ ॥

सम्यग्दिष्ठि, श्रावक, विरत, व्यनन्तानुवन्धीकः विसंयोजक, दर्शनमोहका स्रय करने वाला, भारिजमोहका उपश्रम करने वाला, उपश्रान्तमोहवाला, क्षपक-सीण्यमोह और जिनेन्द्र सगवान् इन सबके कमसे छासंख्यावगुणी निर्जरा होती है। ९।४६ ]

#### नदम अध्याय

ષદ₹

कोई जीव बहुत काल तक एकेन्द्रिय खोर विकलत्रय पर्यायोंने जन्म लेनेके बाद पञ्चेन्द्रिय होकर काल उच्चि व्यादिकी सहायतासे अपूर्वकरण खादि विद्युद्ध परिणामीको प्राप्त कर पिंडलेकी अपेक्षा कर्मोंको अधिक निर्जरा करता है। यही जीव सम्यव्हांनको प्राप्त कर पहिलेसे असंख्यातगुणां निर्जराको करता है। वही जीव अप्रत्याख्यानावरण कपायका क्षयोपदाम करके आवक होकर पहिलेसे असंख्यातगुणी निर्जरा करता है। वही जीव प्रत्या-स्थानाथरण कपायका स्थापकाम करके विरत होकर पहिल्मे असंस्थातगुणी निर्जरा करता है। वहीं और अनन्तानुबन्धी चार कपार्थीका विसंयोजन (अनन्तानुबन्धी क्रयायको अमत्याख्यान आदि कमायमे परिणत करना) करके पहिलेसे असंख्यातगुणी निर्जरा करता हैं। वहीं जीव दर्शनमोहकी मकुनियोंको क्षय करनेकी इच्छा करता हुआ परिणामींजी विश्विद्धको प्राप्त कर पहिलेसे अपस्थातमुणी निर्वारा करता है। वही जीव द्यायिक सम्य स्टिंड होकर बेणी चढ़नेके अभिमुख होता हुआ चारित्र मोहका उपश्रम करके पहिलेखे असंख्यातमुणी निर्जरा करता है। वही जोत्र सम्पूर्ण चारित्रमोहके उपश्रम करनेके निमित्त मिलने पर अपशान्तकपाय नामको आप्त कर पहिलेसे ऋसंस्थातगुणी निर्जरा करता है। वहीं जीव चारिवमोहके स्वयं करनेमें तरसर होकर क्षपक नामको शप्त कर पहिल्ले असंस्थातगुणी निर्जरा करता है। वही जीव सम्पूर्ण चारित्रमीहको क्षय वरनेवाले परिणामोंको प्राप्तकर क्षीणमोह होकर पहिलेसे असंख्यातगुणी निजंराको करता है। स्वीर वही जीव पातिया कर्मीका नाश करके जिन संकाको शब्त कर पहितसे असंदयातगुणी निर्जराको करता है।

### निर्घन्थेंकि भेद—

## पुरु।कबकुशकुशीरुनिर्धन्थरनातकः निर्धन्थाः ॥ ४६ ॥

पुलाक, बकुवा, कुशोल, निर्माग्य धीर स्नातक ये साधुष्टोंके पाँच भेद हैं ।

जो इत्तर गुणोंकी भावनासे रहित हों तथा। जिनके मूंख गुणोंने भी कभी कभी दोप लग जाता हो उनको पुलाक कहते हैं। पुलाकका अर्थ है मल सहित तप्खुल। पुलाकके समान कुछ दोपमहित होनेसे मुनियोंको भी पुलाक कहते हैं।

जो मूलगुणांका निर्दोष पालने करते हैं लेकिन शरीर और उपकरणांकी शोभा यदानेको इच्छा रखते हैं और परिवारमें मोह रखते हैं उनको बकुश कहते हैं। बकुशका अब है शबल (चितकपरा)।

कुवीलके दो भेद हैं—श्रतिसेवनाकुबील और कपायकुशील । जो उपनरण वधा शरार आदिसे पूर्व विरक्त न हों तथा जो मूल और उत्तर गुणींका निदीय पालन करते हों लेकिन जिनके उत्तर गुणोंकी कभी कभी विराधना हो जाती हो उनको श्रतिसेवना-कुरील कहते हैं।

क्षम्य कथायों का जोत लेनेके कारण जिनके केवल संज्वलन कपायका ही उदय हो उनको कपायक्कशील कहते हैं।

जिस प्रकार जलमें लक्ष्मीकी देखा श्रपकट रहती है इसी प्रकार जिनके कर्मी का उदय अप्रकट हो चीर जिनको श्रन्तर्भृष्ट्तमें केवल झान उत्पन्न होने वाझा हो उनको निर्मन्य कहते हैं।

घातिया कर्मोंका नाग्न करने वार्ड केवली भगवान्को स्नातक कहते हैं ।

यद्यपि चारित्रके तारतस्यके कारण इनमें भेंद्र पाया जाता है लेकिन नैगम आदि नथ की अपेक्षासे इन पाँचो प्रकारके साधुओंको निर्मन्य कहते हैं।

(GC)

#### www.kobatirth.org

## तस्वार्यषृति हिन्दी-सार

पुलाक खादि मुनियोमें विशेषता—

संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थतिज्ञलेश्योपपादस्थानविकल्पतः साध्याः ॥ ४७ ॥

संयम, श्रुत, प्रतिसेचना, तीर्थ, डि.इ. ठेरया, ठपपार श्रीर स्थान इन आठ अनुयोगीके द्वारा पुडाक आदि मुनियोंमें परस्पर विशेषता पाई जाती है ।

पुलाक, बकुश और पितसेवनाङ्करील हन सुनियोंके सामाधिक और छेदोमस्थारना चारित्र होते हैं। क्षायकुसीलके यथास्थात चारित्रको लोड़कर अन्य चार चारित्र होते हैं। निर्मन्य और स्नातकके यथास्थातचारित्र होता है।

उत्क्रप्टसे पुलाक, बङ्ग्या और प्रतिसेवनाकुशील सुनि अभिकासर दशपूर्वके हाता होते हैं। अभिकासुरका अर्थ है—जो एक भी अक्षरसे न्यून न हो। स्वर्धात उक्त सुनि दश् पूर्वके पूर्ण झाता होते हैं। कपायद्धश्रीट और निर्मन्य चौदह पूर्वके शासा होते हैं। जयन्यस पुळाक स्पाचार शासका निरूपण करते हैं। बङ्ग्या, कुशील और निर्मन्य आठ प्रवचन मात्काओंका निरूपण कहते हैं। पाँच समिति और सीन गुप्तियोंको आठ प्रवचन मात्का कहते हैं। स्नातकोंक केवळहान होता है, बृत नहीं होता।

अतीर्थ दोप रुपनेको प्रतिसेवना कहते हैं। पुछाकके पाँच महावर्ती और राज्ञि भोजन त्याग मतमें विराधना होती हैं। दूसरेके उपरोधसे किसी एक वर्त की प्रतिसेवना होती हैं। ऋर्थान् वह एक जतका त्याग कर देता हैं।

प्रस्त-राजिभोजन त्यागमें विराधना कैसे होती है ?

उत्तर—इसके द्वारा आवक खादिका उपकार होगा ऐका विचारकर पुराक सुनि विचार्थी खादिको रात्रिमें भोजन कराकर रात्रिमोजनस्याग मतका विराधक होता है।

बकुशकं दो भेद हैं—उपकरण बकुश और शरीरबकुश । उपकरणबकुश नाना प्रकारके संस्कारयुक्त उपकरणोंको चाहता हैं और शरीरबकुश अपने शरीरमें तैउमर्दन खादि संस्कारोंको करता है वही होनोंकी प्रतिसेवना है। प्रतिसेवनाकुशील मुख्यायोंकी विराधना नहीं करता है किन्तु उत्तर गुणोंकी विराधना कभी करता है इसकी खरी प्रतिसेवना है। कपायकुशील, निर्मंत्र्य और स्नातकके प्रतिसेवना नहीं होती है। वे पाँचों प्रकारके मुनि सब तीर्थंकरोंक समयों होते हैं।

लिक्ष के हो भेद हैं—ह्रव्यलिक्ष खीर भावलिक्ष । पौचों प्रकार छे सुनियों में भावलिक्ष समान रूपसे पाया जाता है । इन्यक्षिक्ष जो अपेक्षा उनमें निम्न मकारसे भेद पाया जाता है । 'कोई असमय सुनि होतकाल खादिंगे कम्बल खादि वस्त्रों को प्रहण कर लेते हैं लेकिन वस वात्रकों न धोते हैं और न फट जाने पर सीते हैं तथा कुछ समय बाद उसको छोड़ देते हैं । कोई सुनि शरीरमें दिकार उस्त्रक होनेसे उन्ताक कारण वस्त्रोंको प्रहण कर लेते हैं ।' इस अकारका व्यवस्थान भगवती आराधनामें अपवाद रूपसे बतलाया है । इसी आधारको मानकर इक लोग सुनियों में सचेलता ( वस्त्र पहिरन्ता) मानते हैं । ठेकिन ऐसा मानता ठीक नहीं है । कभी किसी मुनिका बस्त्रधारण कर लेता वो केवल अपवाद है उसमा पार्ग वो अचेलकता हो है और वहीं साहान मोक्षण करण होती है । उपकरणहुआल सुनिकी अपेक्षा खपवाद मार्ग का स्थाल्यान किया गया है अयौत उपकरणहुआल सुनि कदाचित्र खपवाद मार्ग पर चलते हैं ।

ुलाकके पीत, पद्म और शुक्क ये तीन लेरयाएँ होती **हैं। बक्क्स और** प्रतिसेषना-कुदीलके छहीं लस्पार्ये होती हैं।

नवम अध्याय

464

पर्न - बङ्ग्या और प्रतिसेवनाकुशीलके कृष्ण,नील और कायोत ये तीन लेश्याएँ कैंग होती हैं ?

उत्तर--पुलाकक उपकरणों से आसक्ति होनेसे और प्रतिसंवनाकुत्रीलके उत्तरगुणों में विराधना होनेके कारण कमी व्यार्त्तरपान हो सकता हूं। अतः आर्तभ्यान होनेसे व्यार्टकी तीन टेरपाओं का होना भी संभव हैं। पुलाकके आर्त्तभ्यानका कोई कारण न होनेसे व्यन्तकी तीन लेश्याएँ ही होती हैं। कथायकुत्रीलके अन्तकी चार लेश्याएँ ही होती हैं। कथायकुत्रीलके संस्थानन कथायका उदय होनेसे कारोत लेखा होती हैं। निर्मत्य चौर स्नातकके केवल ग्रुक्ल लेश्या ही होती हैं। अयोगकेवलीके लेश्या नहीं होती हैं।

उल्हर ते, पुलाकका आठाष्ट्र सागरकी स्थितिबाटे सहसार स्वर्गके देवीमें उत्पाद होता है । वक्क्य क्योर प्रतिसेवनाकुसीलका वाईस सागर की स्थितिबाटे क्यारण और अच्छुत स्वर्गके देवीमें उत्पाद होता है । क्यायकुसील क्योर निर्मर्थ्योका तेवीस सागरकी स्थितिबाटे स्वर्था होता है । स्वर्का अधन्य उपपाद हो सागरकी स्थितिबाटे स्थित और ऐसान स्वर्गके देवीमें होता है । स्वातकका उपपाद मोहामें होता है ।

कगायके निर्मित्तसे होने वाले संयम स्थान असंस्थात है। पुटाक और कपाय-इसीडके सर्वज्ञयन्य असंस्थात संयम स्थान होते हैं। वे दोनों एक साथ असंस्थात स्थानों नक जाते हैं, बाइमें पुटाक साथ छोड़ देता है, इसके माद कपायकुवीट अकेटा ही असंख्यात स्थानों तक जाता है। पुनः कपायकुवीट, प्रतिसेवनाकुवीट जोर बड़ता एक साथ असंख्यात स्थानों तक जाते हैं, बादमें बड़ता साथ छोड़ देता है। और असंख्यात स्थान जानेके बाद प्रतिसेवनाकुवीट भी साथ छोड़ देता है। पुनः असंख्यात स्थान जानेके बाद कपायकुवीट को भी निष्टृत्ति हो जाती है। इसके अह निर्मेष्य असंस्थात अकपायतिमित्तक संयम स्थानों तक जाता है और बादमें उसकी भी निष्टृत्ति हो जाती है। इसके अनन्तर एक संयम स्थान तक जानेके बाद स्तावकको निर्योण की मामि हो जाती है। इसके अनन्तर एक संयम स्थान तक जानेके बाद स्तावकको निर्योण

नवम अध्याय सदाप्त



## दसवाँ अध्याय

#### . के ब**टबा**नकी इत्पत्तिके कारण—

## मोहश्रयाज्ञ्चानदर्श्वनावरणान्तरायश्रयाञ्च केवलम् ॥ १ ॥

मोहनीय कर्मके क्षय होनेसे, क्षानावरण, दर्शनावरण और अन्तरायके क्षय होनेसे नथा 'च' राज्यसे तीन आयु और नासकर्मकी नेरड प्रकृतियोंके क्षय होनेसे केवळ झान उराज होता है।

मोहनीयकी अट्डाईस, झानाबरणकी पांच, दर्शनायरणकी नो और ब्रम्तायकी पाँच प्रकृतियोंके क्षय होनेसे; देवायु, तियंगायु ओर नरकायुके क्षय होनेसे तथा साधारण, आन्य, पञ्चेन्द्रियके विना चार जाति, नरकागित, नरकामत्यातुपूर्वी, स्थायर, सूद्भा, तियंगाति, तिर्यंगात्कातुपूर्वी ओर उनोत इन नेरद नायकर्मको प्रकृतियोंके क्षय होनेसे (एकत्र येसट शकृतियोंके क्षयसे ) केवलज्ञान उरवन्न होता है।

प्रशन—'भोह्झानदर्शनावरणान्तरायध्यान् केवलप्' एसा छ्युसूत्र क्यों नहीं बनाया ? उत्तर—कर्मोके स्वयम् ,सम बतलानेके लिये सूत्रमें 'भोहस्यान्' शब्दको प्रयक् रक्या है। पहिले योहनीय कर्मका क्षय होता है और अन्तर्मुहूर्त बाद झानावरणादिका अब होता है। कर्मोके स्वयका रूम इस प्रकार है—

मन्य सम्बन्धिष्ठ जीव अपने परिणामीकी विशुद्धिसं असंवत्तसम्बन्धिः, देशसंवतः प्रमन्तसंवतं और अप्रमन्त संवतं गुणस्थानों से किसी एक गुणस्थानों अनन्तातुवन्धी चार क्यायोंका और दर्शनमोहकी तीन श्रृहित्योंक। क्षयं वर्रके श्लाधिक सम्बन्धिष्ठ होता है। पुनः अप्रमन्तसंवतं गुणस्थानमें अधःकरण परिणामीको आतकर अपन्तर्व णी चढ़नेके अभिमुख होता हुन्ना अपूर्वकरण परिणामीसे अपूर्वकरण गुणस्थानको प्राप्त करके शुभपरिणामीसे प्रपुक्तमोंकी थिति चौर अञ्चमानको क्षय करता है और शुभ कर्मोंके अपुनानको बहाता है। पुनः अतिग्रिकरण परिणामीसे अनिवृद्धिवादरसावप्राय गुगस्थानको प्राप्त कर परयान्वयान क्याय चार, अप्रस्थाक्ष्यान कथाय चार, निवृद्धिवादरसावप्राय गुगस्थानको प्राप्त कर परयान्वयान कथाय चार, अप्रस्थाक्ष्यान कथाय चार, निवृद्धिवादरसावप्रस्थान वादरकृष्टि । च्यायके द्वारा विन कर्मोंकी निर्वेश की जाती है उन कर्मोंको किष्टि या कृष्टि करके हि । किष्टिक शे भेद्र वरके अधिक निवृद्धि श्लो करके स्थापक्षया क्षय करके स्थापक्षया क्षय करके जीर करके स्थापक्षया क्षय करके जीर अन्य सम्बय्धे पांच ब्रानावरण, चार दर्शनावरण और पांच ब्रान्तरायों का अप्रय करके और अन्य समयामें पांच ब्रानावरण, चार दर्शनावरण और पांच ब्रान्तरायों का अप्य करके जीर केवस्वान आर केवस्वत्व को प्राप्त करने ही प्रकृतियों का अप्य करके जीर केवस्वान आर स्थित करने ब्रांचित्र को प्राप्त करके जीर केवस्वान आर केवस्वान का प्राप्त करने की प्राप्त करने की विश्वस्त्व को अप्य करके जीर केवस्वान आर केवस्वान की प्राप्त करने की प्राप्त करने की विश्वस्त्व को प्राप्त करने ही।

मोश्रका स्वरूप और कारण-

## बन्धहेत्वमावनिर्जराभ्यां कृत्स्तकर्मविप्रभोक्षरे मोक्षः ॥ २ ॥

बस्थके फर्रणोका अथाव (संबर) चौर निर्जराके द्वारा सम्पूर्ण कमीके नारा हो जाने को मोक्ष करते हैं। १/१६] दसर्वा अध्याय

800

षण्यकं कारण मिथ्यादर्शन आदिकं न रहनेसे नदीन कमीका आख्य नहीं होता है और निजेशके द्वारा संचित कर्मीका क्षय हो जाता है इस प्रकार संवर और निजेशके द्वारा सोधकी प्राप्ति होती हैं।

कर्मोक्त १२ व दो प्रकारसे होता है— प्रयस्तसाध्य और अध्यस्तसाध्य । जिस कर्मभ्रय के लिख प्रयस्त करना पढ़े वह प्रयस्तसाध्य है और जिसका भ्रय ध्यम किसी प्रयस्तके हो जाय वह अध्यन्नताध्य कर्मभ्रय है।

चरमोत्तमदंहभारी जीवके नरकायु, तिर्घळचायु ॲर देवायुका क्षय श्रमयत्त्रसाध्य हैं। अयःननाध्य कर्मश्रय तिरून मकारसे होता हैं---

पीये, पाँचवे,इठवें और सातवें गुणस्थानीयेसे किसी एक गुर्गास्थानये अनन्तानुबन्धी चार कवाय और दर्शन सोहको तीन प्रकृतियोंका क्षय होता है। असिमूर्ति बादर साम्पराय गुणस्थानके नव भाग होते हैं । उनमें से प्रथम भागमें निद्रानिद्रा, प्रचलावचला, स्यानगृद्धि, नएकमति, तिर्यम्पति, एकेन्द्रियसे चतुरिन्द्रिय एर्यन्त चार आति, नएकमत्यानपूर्वी, तिर्यञ्चन त्यानुपूर्वी, आतप, उद्योग, स्थावर, सहस और साधारण इन सोलह महतियोंका क्षय होता हैं। द्वितीय मागमें प्रत्याक्ष्यान चार और स्वप्रधाक्ष्यान चार इन आठ कपायीका स्वय होता है। तीसरे भागमें नपुंसक बेदका और चौंधे भागमें खीवेदका क्षय होता है। पौचर्वे भागमें हास्य आदि छह जोकवायोंका क्षय होता है । छठवें भागमें प्रवेदका क्षय होता है। सातवें, आठवें और नवमें भागोंमें कमसे कोच, मान और माया संज्वलनका त्तय होता है। सुरुमसाम्पराय गुणस्थानमें लोभसंज्वलनका नावा होता है। बारहर्थे गुणस्थानके उपास्त्व समयमें निद्रा और मचलाका नाक होता है और अन्त्य समयमें पाँच क्षानावरण, चार दर्शनावरण और पाँच अन्तरायोंका क्षय होता है। सयोगकेवलीके विसी भी प्रकृतिका क्षय नहीं होता है । अयोगकेवली गुणस्थानक उपास्य समयमें एक वेदनीय, देवराति, पाँच शरीर, पाँच बन्धन, पाँच संघात, छह संस्थान, तीन अश्लोपाल, छह सहन्त्र, ाँच वर्ण, दे। गन्ध, पाँच रस, आठ एकां, देवगत्यानुपूर्वी, अगुरुल्यु, उपचार, परचार उच्छुवास, प्रशस्त और अप्रशस्त्रविद्यायोगति, पर्याप्ति, प्रत्येक शरीर, स्थिर, अस्थिर, हास, असुम, दुभंग, पुरवर, दुःस्वर, अनादेख, अयश्चक्रीति, निर्माण और नीचगोत्र उन बहत्तर पर्क तेथे का क्षय हाता है और अन्त्य समयमें एक बेर्नीय, मनुष्याय, मनुष्याति, मनुष्य-मस्यातु हुर्वी, पञ्चेन्द्रिय जाति, अस, बारर, पर्योक्षि, सुभग, आदेय, युगःकीर्ति, तीर्धकर और उच्चगोत्र इन तरह प्रश्नुतियों का क्षय होता है।

'क्या ट्रव्य कमों के अवसे ही योक्ष होता है अथवा अन्यका क्षय भी होता है ?' :स प्रस्के उत्तरमें आचार्य निम्न सुनको कक्षते हैं -

## औपशमिकादिभव्मत्वानाश्च ॥ ३ ॥

औपरामिक, क्षोदियक, क्षयोपरामिक क्षीर भव्यत्य इन कार भावोंक क्षयंत मोक्ष हाता है। 'च' राज्यका कर्य है कि केवल ट्रज्यकर्मी के क्षयंत ही मोक्ष नहीं होता है किन्तु इज्यकर्मों के क्षयंके साथ मामकर्मी के क्षयंते मान होता है। पारिएएमिक भावों में से भव्यत्य का ही क्षय होता हैं, जीवल, पस्तुत्व, कामूर्तत्व आदिका नहीं। यदि मोक्षमें इन भावों का भी क्षय हो जाय तो मोक्ष राज्य हो जायगा। मोक्षमें अमन्यस्वके क्षयंका तो प्रश्न हो। नहीं हो सकता है क्यों कि भव्य जीवको ही मोक्ष होता है।

## तत्त्रायंयुनि हिन्दी-सार

406

1 8016-8

प्रस्त- इञ्चकर्मके नाझ हो जाते पर इञ्चकमें के निर्मिश्तसे होनेवाले भावींका नाझ भी स्वयं सिद्ध हो जाता है। श्रतः इस सूचको बनानेकी क्या आवरयकता है ?

डतर— यह कोई नियम नहीं हैं कि निभिन्न के न होने पर कार्य नहीं होता है। , किन्तु निभिन्न के अभावमें भी कार्य देखा जाता है जैसे इण्ड. चक खादिके न होने पर भी घट देखा जाता है। द्यत: द्रष्टधर्मके नदा हो जाने पर भावकर्मीका नहा भी हो जाता है इस बातको स्पष्ट करनेके लिये उक्त सूत्र बनाया है।

## मोक्षमें खायिक मार्जीका क्षय नहीं होता है अन्यत्र केवलसम्यक्तवज्ञानदर्शनसिङ्ख्या ॥ ४ ॥

माक्षमं केवलसम्पर्कत्व, केवलज्ञान, केवलदर्शन और सिखरगढन चार भावीका स्वयं नहीं होता है।

. १९५० - . १९५२—तो फिर मोक्षमें अनन्तरीर्थ, व्यनन्तसूख आदिका क्षय हो जायगा ।

उत्तर—अनम्बरीयं, बाननासुक साहिका अन्तभीव ज्ञान और दर्शनमें ही हो जाता है। अनम्बरीयं श्राहि रहित जीवक केवल्जान आदि नहीं हो सकते हैं। अतः पेत्रस्य सान आदिके सदायसे अनलवरीयं आदिका भी सदाय सिख है।

प्रश्न-सिद्ध निराकार होते हैं अतः उनका अमाव क्यों नहीं है। जायगा ?

उत्तर--सिर्द्धोंकी आत्माके प्रदेश घरमशरीरके आकार होते हैं अतः उनका स्त्रभाव कहना ठीक नहीं है।

प्रस्त—कर्मसहित जांवके। प्रदेश शरीरके आकार होते हैं। श्रतः शरीरका नाश हो जाने पर जीवके असंख्यात प्रदेशीकी खेक भरमें फीड जाना चाहिये।

उत्तर-नोकर्मका सम्बन्ध होने पर जीवके प्रदेशों में सहरण श्रीर विसर्पण होता है

और नोकर्मका नाश हो जाने पर उनका सहरण विसर्वण नहीं होता है।

प्रस्त—तो जिस्त प्रकार कारणके न रहने पर प्रदेशों में संहरण और विसर्पण नहीं होता है उसी प्रकार कव्यंगमनका कारण न रहने पर मुक्त जीवका कर्ष्यगमन भी नहीं होगा। स्वतः जीव जहां मुक्त हुआ है वहीं रहेगा।

उत्तर—मुक्त होनेके बाद जीवहा कर्ध्वममन होसा है। कर्ध्वममनके कारण आगे

वतस्राये जीवते ।

## तदनन्तरमुर्घ्वं गच्छत्यालीकान्तात् ॥ ४ ॥

सर्वकर्मिक अय हो जातेके बाद जीव छोकके अस्तिम भागतक क्रशको जाता है और वहाँ आकर सिद्ध जिलाधर ठहर जाता है।

### उध्वंगमनके कारण-

## पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद् बन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच्य ॥६॥

पूर्व के संस्कारसे. कर्मके सङ्गरहित हो जानेसे, बन्धका नाश हो जानेसे और ऊर्धन गमनका स्वमाव होनेसे सुक्त जीव ऊर्ध्यामन करता है ।

संसारी जीवने मुक्त होनेसे पहिले कई बार मोक्षकी प्राप्तिके क्रिये प्रयस्न किया है। अतः पूर्वेका संस्कार रहनेसे जीव उर्ध्वयमन करता है। जीय जब तक कर्मभारसहित रहना है तब तक संसारमें जिना किसी नियमके गमन करता है और कर्मभारसे रहित हो

### 50 0-6]

#### दसर्वो प्रध्याय

५०९

जाने पर ऊपरको ही रामन करता है। अन्य जन्मके कारण गाँव, जाति आदि समस्त यर्झ-बन्यके मात्र हो जानेसे जीव ऊर्ध्वगमन करता है और धानाममें जीवका स्वभाव ऊर्ध्वगमन करनेका बतलाया है अनः कर्मोंके नष्ट हो जाने पर अपने स्वमायके अनुमार जीवका ऊर्ध्व-गमन होता है। ये अर्ध्वगमनके चार कारण हैं।

## उक चारी कारणोंके चार<sup>ी</sup>रहाना—

## अभिबद्धकुलालचकवद्वयपगतलेपाल(दुवदेरण्डवीजवदविश्वीस्वावच्च ॥ ७ ॥

षुसाये सये कुम्हारके पत्रकेकी तरह, लगरीहत जुंबीको तरह, एरण्डके बीजकी तरह आर अस्तिकी शिखाकी तरह जीव कल्यगमन करता है ।

जिस प्रकार कुम्हार के हाथ और दृष्टेसे चाकको एक बार जुमा हेने पर यह चाक पूर्व संस्कार से कर्यवासन करता है। जिस वकार पूसता रहता है उसी प्रकार सुरू जीव पूर्व संस्कार से कर्यवासन करता है। जिस वकार सिट्टोके लेक्सहित तूं बी जलमें द्वव जाती है और लेक्स दूर होने पर करार आ जाती है उसी प्रकार कर्मलेक्सरित जीव कर्यवासन करता है। जिस प्रकार एरण्ड (अण्ड) पृक्षका सूखा बीज फळीके फटने पर कपरको जाता है। उसी प्रकार सुक्त जीव कर्मबन्स रहित होनेसे कर्थ्यासन करता है। क्रिस स्वार्थ अग्निकी शिक्षा स्थायसे कराको है। क्रीर जिस प्रकार बायु रहित स्थायसे अग्निकी शिक्षा स्थायसे कराको है। क्रीर स्थायसे कराको है।

परन---सङ्ग और बन्धमें क्या भेटहें १

उत्तर—परस्थर संयोग या संसर्ग हो जाना सङ्ग है और एक कूसरे में सिठ जाना-एक रूपमें भिषति यथ्य हैं ।

परन—पटि जीवका स्वभाव उर्ध्वसमन करनेका है तो लोकके बाहर अलोकाकाश में क्यों नहीं चला जाता ?

उत्तर--श्मास्तिकायका अभाव होनेसे जीव अलोकाक।शर्म नहीं जाता है ।

## घर्मास्तिकायाभावात ॥ = ॥

गमनका कारण अर्म द्रव्य है। और अलोकाकाश्चमें धर्म द्रव्यका क्रमाध है। आधः धारो धर्म द्रव्य न होनेसे जीव लोकके बाहर गमन नहीं करता है। कीषका स्वभाव उच्चे-गमन करनेका है खतः लेकमें धर्मद्रव्यके होने पर भी जीव अधोगमन या तिर्यशमन नहीं करता है किन्तु कर्ष्यगमन ही करता है।

## मुक्त जीवामें भेदक कारण-

## क्षेत्रकालगतिलिंगतीर्थेच।रिव प्रत्येकबुद्धनोधितज्ञानावगाहनान्तर-

## संख्यास्यबहुत्वतः साध्याः ॥ ९ ॥

क्षेत्र, काल, गर्तत, तिक्ष,तीर्थ, चारित्र, त्रयेक्षुष्ठ,वेधितसुद्ध, झान,अवगाहत, अत्तर, संख्या! और अन्यवहुत्य इन बारह अनुयोगोंसे सिन्द्रोंसे भेद पाया जाता है। क्षेत्र आदिका भेद निरुचयनव और व्यवहारनयकी अपेक्षासे किया जाता है।

क्षेत्रकी अपेश्वा निश्चयनयमें जीव आत्माके प्रदेशक्य क्षेत्रमें ही सिद्ध होता है ओर व्यवहारनयसे श्वाकाशके प्रदेशोंमें सिद्ध होता है। जन्मकी क्षपेक्षा पन्द्रह कर्म-मृभियोंमें सिद्ध होता है और संहरणको अपेक्षा मनुष्य ओक्से सिद्ध होता है। संहरण हो प्रकारसे होता है—स्वष्ट्य और परकृत। चारण विधायरिक स्वकृत संहरण होता है। तथा देव आदि के द्वारा किया गांगा अन्य मुनियोंका संहरण परकृत संहरण है। देव आदि पूर्व वैरके कारण किसी मुनिको उठाकर समुद्र आदि में बाठ देते हैं। इसीको संहरण या हरण करना कहते हैं। जिस श्लेषमें जन्म सिया हो उसी श्लेष्ठमें सिद्ध होनेको जन्मसिद्ध कहते हैं। किसी दसरे क्षेत्रमें जन्म तेकर संहरण से कान्य श्लेष्ठमें सिद्ध होनेको संहरण सिद्ध कहते हैं।

तत्त्वार्थवृत्ति हिन्दी-सार

गतिकी अपेश्वा सिद्धगति या मनुष्यगतिमें सिद्धि होती है।

लिक्नकी अपेखा निश्चयनयसे वेत्के असावसे सिद्धि होती है। अवहारनयसे तोनी भाववेदोंसे सिद्धिहोती है लेकिन ट्रब्यवेदकी अपेखा पुवेदसे ही सिद्धिहोती है। अधवा निर्येग्यलिक या समन्यलिक्कसे सिद्धि होती है। सुवधुर्वनयकी अपेक्स)।

वीर्थकी अपेक्षा कोई तीर्थकर होकर सिद्ध होते हैं और कोई सामान्यकेयली होकर सिद्ध होते हैं। सामान्यकेयली भी या तो किसी तीर्थकरके रहने पर सिद्ध होते हैं अथवा तीर्थकरके माश्च वन्ने जानके बाद सिद्ध होते हैं।

चारित्रकी अपेक्षा यधास्यातचारित्रसे अयम पांची चारित्रोंसे सिद्धि होती है।

कोई स्वयं संसारसे विरक्त होकर (अन्येकबुद्ध होकर) सिद्ध होते हैं और कोई दूसरे के उपरेशम विरक्त होकर (बोधितबुद्ध होकर ) सिद्ध होते हैं ।

श्चानकी अपेक्षा निश्चय नयसे केवलकानमें सिद्धि होती है और व्यवहारनयसे सित, शुद्ध आदि दो, तीन या चार झानोंसे भो सिद्धि होती हैं। इसका तार्स्य यह है कि केवल-द्यान होनेसे पहिले व्यक्तिके दो, तीन या चार झान हो सकते हैं।

सरोरको जंबाईको अवगाहना कहते हैं। श्रवगाहनाके दे। भेद हैं— उच्छए और जपन्य। सिख होने बले जीवोंकी उच्छए अवगाहना सवा पांच सौ धनुष है और जयन्य अवगाहना सादे तीन हाथ है। जो जीव सोस्टहवें वर्षमें सात हाथ शरीर धाटा होता है वह गर्भेस आठवें वर्षमें सादे तीन हाथ शरीर वाला होता है और उस जीवकी मुक्ति होती है। मध्यम श्रवगाहनाके अनन्त भेद हैं।

यदि जीय लगातार सिद्ध होते रहें तो जपन्य दो समय श्रीर वस्कृष्ट श्राठ समयश्री अनन्तर होगा अर्थात् इतने समय तक सिद्ध होते रहेंगे। और यदि सिद्ध होनेमें व्यवधान पढ़ेगा तो जपन्य एक समय श्रीर उत्कृष्ट छह् मासका अन्तर होगा।

संख्याकी व्यवेक्षा जयन्यसे एक समयमें एक जीव सिद्ध होता है और उत्कृष्टसे एक समयमें एक सौ आठ जीव सिद्ध होते हैं।

क्षेत्र आहिमें सिद्ध होनेवाले जीवींको परस्परमें कम और अधिक संख्याको अल्य-वहुत्य कहते हैं। क्षेत्रकी अपेक्षा अल्पवहुत्य —िवश्चय नयकी खपेक्षा सय जीव सिद्ध क्षेत्र में सिद्ध होते हैं अतः उनमें अल्पबहुत्य नहीं है। व्यवहार नयकी अपेक्षा उनमें अल्य-बहुत्य इस प्रकार है। रहार ] दसवाँ **अध्या**य

288

क्षेत्रमें सिद्ध दो प्रकार से होते हैं — जन्म से खोर संहरण से। संहरण सिद्ध अरूप हैं और अन्म सिद्ध उनसे संख्यातगुर्णे हैं। क्षेत्रके कई भेर हैं — कमंसू सि, अकर्म सूसि, समुद्र, होण, कप्योत्रोक, अपोलोक और तिर्यंग् लोक । उनमें से क्रथलोक सिद्ध अत्य हैं, अपोलोक सिद्ध अत्य सें संख्यातगुर्णे हैं और तिर्यंक लोक सिद्ध अनसे संख्यातगुर्णे हैं। समुद्रसिद्ध सबसे कम हैं और हां परिद्ध उनसे संख्यातगुर्णे हैं। विशेषक पसे लक्ष्योद सिद्ध अपोर लिखे का क्षेत्र स्थातगुर्णे हैं। विशेषक पसे लक्ष्योद सिद्ध अपोर अध्य स्थातगुर्णे हैं। इसी वक्ष्य क्ष्य क्ष्य स्थातगुर्णे सें स्थातगुर्णे अधिक हैं। कालकी अपेक्षा अल्यवहुत्य — निष्मय नयसे जीव एक समयमें सिद्ध होते हैं अतः अल्यवहुत्य नहीं हैं। व्यवहार तथमे उत्सर्पिणी कालमें सिद्ध होते वाले अल्यवहुत्य नहीं हैं। व्यवहार तथमे उन्हमें कुल अधिक हैं। अनुत्सर्पिणी कालमें सिद्ध होते वाले उनसे कुल अधिक हैं। और अनुत्सर्पिणी तथा अनक्सरिणी कालमें सिद्ध होते वाले उनसे संख्यातगुर्णे हैं।

यतिको ध्रपेका अल्पनहुत्य—निश्चयनयसे सर्व सिद्धातिमें शिद्ध होते हैं अतः अल्पनहुत्व नहीं हैं। व्यवहारनयसे भी अल्पनहुत्व नहीं है क्योंकि सब मनुष्यपति ने मिद्ध होते हैं।

्कानतराति (जिसगितसे मतुष्यगितिसे प्राक्त मोश्र प्राप्त किया हो) की अपेश्रा अस्प-बहुत्व इस प्रकार है—विर्धगाविसिद्ध अस्यस्य है । यसुर्यगितिसिद्ध अससे संख्यातगुर्यो हैं । नरकाविसिद्ध अनसे संख्यातगुर्यो हैं । चौर देवगविसिद्ध अससे संख्यातगुर्ये हैं ।

वेदकी क्रपेक्षा - अल्पबदुत्व--निर्वय नयसे सब अवेदसे सिद्ध होते हैं अतः अल्प बहुत्व नहीं हैं : ब्यवहार नयसे नयुंसकवेद सिद्ध सबसे कम हैं ! स्त्रोवेदसिद्ध उनसे संख्यत-गुर्यो हैं और पुंवेदसिद्ध उनसे संख्यातमुखे हैं । वहा भी है--

"नपुंसकवेदबाले बीस स्त्रीयाले चाळीस द्यौर पुरुषवेदवाते ऋइताळीस जीव

सिंद्ध होते हैं।

इसी प्रकार आगमके अनुसार तीर्थ चारित्र, व्यादिकी अपेक्षा अरूपबहुत्य जान अना चाहिये।

दसवाँ अध्याप समाप्त

(-36-1

# तत्त्वार्थसूत्राणामकारादिकोशः

| पृष          |                                   |                     | र्वेद्ध                                         |                   |
|--------------|-----------------------------------|---------------------|-------------------------------------------------|-------------------|
| २४२          | श्चगार्थं नगार <b>भ</b>           | 3916                | ३०७ स्नार्तमभने।ताय-                            | ११३०              |
| £ 3 ?        | श्चाजीवकाया धर्माचर्माकाशः        | <b>₩</b> I£.,       | ३०६ <b>जा</b> र्नरीद्रघन्वंशु <del>र</del> सानि | ९।२८              |
| १ह्द         | श्रेणवः स्कन्याध                  | 4,134               | २१६ द्वार्यं संरम्भनमारम्भ-                     | ६१८               |
| 341          | श्रशुक्तो <b>ऽ</b> गारी           | ७।२०                | १५४ द्यादितश्चिषु पीतान्तलेश्याः                | YIR               |
| ₹ <b>9</b> 5 | भ्रते\ <u>ऽ</u> न्यत्यापन         | ⊏∣२६                | २७२ स्नादितस्तिसरागमन्तरायस्य च                 | ८।१४              |
| (Yo          | श्रदसादानं स्तेयम्                | ઝ  <del>(</del> પ્ર | ५९ भारो परोद्यम्                                | १:११              |
| ₹१५          | धिक्समं जेवाडीयाः                 | ६।७                 | २६२ द्वारो ज्ञानदर्शनावरण-                      | Cix               |
| 100          | ग्रनशनावमीदयँ−                    | ९।१६                | २५२ च्यानयनश्रेश्यप्रयोग-                       | ७[३१              |
|              | श्चनन्तगुरो परे                   | श₹€                 | १४६ ऋगर्थाम्लेज्लाश                             | ₹1₹               |
|              | श्चन्यत्र गे.वलसम्यस्तव-          | Y le }              | १७५ द्यारणान्युतादृर्धनेकैवेन                   | शा३२              |
| <b>१</b> 0६  | <b>ञ</b> नादिसम्बन्धे :           | २।४१                | २०२ <b>द्याजो</b> चनप्रतिवस <b>ण</b> —          | ९।२२              |
| ÷द६          | भ्रनित्या शरण-                    | €13                 | ३२२ <b>मापिड्</b> ञ्चला <del>लच</del> श्रवत्    | १०१७              |
| 100          | श्चनुश्रेष्टि गतिः                | शरद                 | २७६ श्रासवनिरोधः संदरः                          | ९११               |
| સ્પૃષ્       | च्यनुग्रहार्थं स्वस्यातिसमी दानम् | ঙাইল                | १५५ इन्द्रसामानिकन्नायस्त्रिश्-                 | 714               |
|              | ऋस्या इरदशमुहुर्ता                | चा्रद               | २१४ इन्द्रियकपायावतकियाः                        | ق <sub>ا</sub> لر |
|              | च्चारा पत्योगममभिक्त              | ⊻[হয়               | २८३ ईगां <b>भावे</b> षकादान–                    | શાહ               |
| ķ o i        | चप्रतिपात                         | ۲۱۷° ;              | २७२ उ <b>ल्वै</b> र्माचैथ                       | टाइ२              |
| ₹५३          | ऋधस्यवेद्धिताममार्जितं            | वाइ४                | २८४ उत्तनद्मानार्दवार्ययः-                      | 9,1%              |
|              | न्नर्यस्य                         | १।१७                | ३०५ उत्तमसंह्यनस्यैकाप्र                        | राइ७              |
| 435          | <b>ग्र</b> पितानर्गित[सद्दे:      | ५।३२ :              | १२७ उत्तरा इदिलकुल्याः                          | ३।२६              |
| ६२४          | ह्म <b>्यारम्नगरियह</b> त्वं      | ६।१७                | २०० उत्पादस्ययभौध्ययुक्तं सक्                   | ५६३≠              |
| ٩٩           | ऋत्रधहे <b>हाशायभार</b> णाः       | १११५                | ८५ उपरोगो लक्षम                                 | सट                |
| 7.00         | श्चविपहा जीवस्य                   | २।२७                | १६२ उपर्गुपरि                                   | 2186              |
| 255          | प्रविचार दितीयम                   | ९(४२                | २५१ कथ्योधिस्तर्थस्यतिक्य-                      | ভাইণ              |
| 333          | <b>अस्ट्रियानमन्तम</b>            | ঙা≹४                | ७२ ऋदुद्विगुलम्ती मनःपर्ययः                     | शस्त्र            |
| 143          | स्रसङ्ख्येयाः प्रदेशा             | ५१८                 | १४२ एकद्वित्रियल्योपमस्थितयो                    | ३।२६              |
|              | ग्रसङ्ख्येग आगादिषु               | <b>પા</b> ફેષ       | १८५ एकप्रदेशास्त्रि भाज्यः                      | 3,183             |
|              | श्चा स्नाकाशादेक्द्रव्याणि        | 416                 | १०१ एकसमयाऽविश्रहा                              | शर्               |
| 163          | <b>याकामध्यानन्ताः</b>            | ५।९ -               | १०१ एकं है। त्रीन्यानग्हारकः                    | 7120              |
|              | श्चाकाशस्योवगीतः                  | ५।१८                | २९६ एकाइक जिले                                  | ९ ११              |
|              | श्चाचार्यापायसम्ब-                |                     | २९९ एकादगी भाज्या                               | 8/18              |
| 309          | <b>स्त्राहा</b> य।यविषाकसंस्थान~  | ્રાવેદ ં            | ७५ एकादीनि भाज्यानि-                            | 8130              |

| 488          |                                                | तत्त्वाश्रंष् | <u>.</u> चि |                                       |             |
|--------------|------------------------------------------------|---------------|-------------|---------------------------------------|-------------|
| ŢŦ           |                                                |               | 5g          |                                       |             |
| 388          | एकाश्रमे सर्वितकीविचारे                        | 6188          | २९८         | ज्ञानावरणे प्रजा <b>ं</b> जाने        | ९ १३        |
| \$ 0.3       | क्रोदारिकवैकियिकाशास्त्र-                      | २१३५          | ę ara       | इयोतिकारां च                          | 6.80        |
| 00:5         | श्रीपर्पादकमनुष्ये/यः                          | ४ २७          | १५३         | ज्योतिकाः सूर्याचन्द्रमसी <del></del> | ४।१२        |
| <b>†</b> • 3 | र्ष्मापपादिकं वैक्षियिकम्                      | श४६           | २७५         | ततश्च निर्देग                         | ८.२३        |
| 110          | र्ग्र'क्यादिकचरमोत्तम <del>-</del>             | २।५३          | १६१         | तत्कृतः कालिय-गयः                     | 8188        |
| ሪዩ           | स्रोपग्रमिकव्ययिको भाषी                        | ५।१           | 4,6         | तत्वमारो                              | १११०        |
| 970          | ब्रीकामिकादिभव्यत्यानां च                      | 8013          | २१८         | तत्पद्रेपनिक्रय-                      | ६ १०        |
| 747          | कर्दर्यकौतकुरवर्मः(सर्यासमी <del>द्</del> या – | अदृष          | ¥           | तन्त्रार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम्     | १! २        |
| १६६          | कल्पोपपद्माः कल्पातीताश्च                      | ४ १७          | २३२         | तसरीयार्थे भावनाः                     | ভাই         |
| २२३          | क्यायोदयातीव्यरिखाम-                           | ६११४          | \$8£        | तयीत्तराः                             | 3130        |
|              | कायबाह्मनःकर्मयोगः                             | ६।१           | 34          | तद्यन्तभागे प्रतःपर्वथस्य             | शास्त       |
| १५६          | कावप्रयीचारा ह्या ऐशानात्                      | 842           |             | तदनन्तरमूर्जं-                        | १०,५        |
| ₹०८          | कालध                                           | ५।३९          | 306         | तद्रविरतदेशविरत-                      | 6138        |
| ९८           | कृषि <u>पिरोलिकाम्र</u> गर⊷                    | २।₹३ ¦        | १ ১৩        | तद्दृशायोऽपरा                         | 81.85       |
| २३३          | क्षोपलोग <i>र्नास्</i> ल-                      | હાય :         | १०६         | तदादीनि भाज्यानि                      | ₹!४३        |
| १ए           | त्त्वपेषशमनिमित्तः                             | 8.55          | ٤٢          | तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्         | १1१४        |
| ₹९१          | श्रुस्तिपासार्शातोष्ण                          | 616.          | १३२         | तद्द्रिमुणदिगुणा हदाः                 | ₹i?℃        |
| ३२३          | त्तेत्रका <b>क्षग</b> ति <b>लिङ्ग</b> तीर्य-   | tols:         | १३७         | तद्दि गुणदिगुणविस्ता—                 | ३।२५        |
| ₹५१          | त्तेषवारत्तव्यस्वर्ण-                          | ভাইং          |             | तद्विपर्ययो नोचैव् न्यनुत्सेकी        | दार्        |
| ۷٧           | मतिकवायलिङ्ग-                                  | १(६ -         | સરક         | तह्विपरीतं शुभस्य                     | ६।६३        |
| २६८          | म्तिवातिशसेगङ्गोपाङ्ग~                         | 4188          | <b>१</b> ३० | तद्विभाजिनः पूर्वापरायताः             | ३।११        |
| १६७          | गतिश्वरीस्परिश्वदाभिमानती                      | ४।२१          |             | तद्भावान्ययं नित्यम                   | ५1३१        |
| 843          | <b>ः ति</b> स्थित्युपप्रदेश                    | 4170          |             | तद्भावः परिखामः                       | पा४र        |
| १०७          | गर्भसम्बुनजभावम्                               | श्रा४५        |             | तक्रिवासिन्यो देव्यः श्रीही-          | <b>第3条系</b> |
| २०७          | पुरापर्य वबद्द्रस्थम्                          | 4136          | ų           | त्रि <b>सर्गादधिगमा</b> डा            | 81\$        |
| २०४          | ुणसाभी सदशानाम                                 | पाइप ।        | १२४         | तन्मध्ये महनाभिद्वाती                 | 313         |
| ₹६४          | वक्षुरलक्षुरवधिकेवलानां                        | ८।७           |             | तन्यथ्ये बोजनं पृथ्वरम्               | 218.5       |
| 144          | चतुर्दशनदौतहक्तपरिवृत <b>ः</b>                 | ३।२३          |             | तपशा निजेश च                          | *,1३        |
| ₹९८          | चारिप्रमोहे नाप्यारति-                         | £1{4          | १४२         | ताञ्चानपर। भूमयो-                     | 3186        |
| ন্রভ         | जगत्कायस्यभावी ना                              | <b>હ</b> ા?ર  |             | तासु त्रिशत्पञ्चविश्रति∸              | ફ્રાંક્     |
| १२२          | अस्ट्रीपलच्योडाद्यः                            | · e: \$       |             | तिर्पंग्योनिजानां च                   | ३।३९        |
| 103          | बरायुवाण्डकपोतानां गर्भः                       | श्वाहरू       |             | तीवमन्दशाताऽज्ञातभावाधिकरण—           | 515         |
| ٧4.          | जीवभव्याभव्यत्वानि च                           | 710 j         |             | तेष्वेकविसमदशसमदश्-                   | 215         |
| १७९          | <b>ৰীৰা</b> শ                                  | ५1३           |             | तैद्रमम्पि                            | श४८         |
| ę            | तीवा तीवास्तवकन्थसंवर                          | tiv           |             | वयस्त्रिशत्सागरोपमण्यायुपः            | 6183        |
| સ્પૃપ્       | त्रीधितमरणाशंसा                                | a 30          |             | बार्या छ शहस्त्रीकपालवर्जा            | 773         |
|              | ज्ञानदर्शनवारिकोदचाराः                         | ९ २३          | १७४         | विममन्त्रीकादश्चयोदश                  | 8138        |
| ૮૨           |                                                | शप्र          | 320         | व्यक्षं साकाययोगा <b>ऽयोगा नाम</b>    | 61.80       |
|              | ज्ञामाजानः श्रीनलञ्चयश्रदः                     | ું ફ          | २९८         | दर्शनमाहान्तग्ययो-                    | ९।१४        |

|                                                | तपवार्थस्त्राणामकारादिकोज्ञः |                                           |                |
|------------------------------------------------|------------------------------|-------------------------------------------|----------------|
| 9%                                             |                              | ā                                         |                |
| २६५ दर्शनचारित्रभोदनीया⊸                       | ८। <b>६</b> ¦ ६              | १७ निर्वर्तनानिच्चासंयोगनिक्तर्ग-         | દાં ૬          |
| २२७ दर्शनविशुद्धिवैनयगण्यञ्जता                 | ६।२८ ९                       | ७ <b>निष्ट</b> स्युपकरले द्रव्येन्द्रियम् | शास्त्र        |
| १३२ दशयोजनावनाहः                               | अहर १                        | ४२ निःशल्यो वती                           | 3) (2          |
| १७६ दश्वर्गनहस्तारिः मयमापान                   | ४।३६ २                       | २५ निश्वीक्षवत्वं च सर्वेपाम्             | ६।१९           |
| १५४ दशास्त्रकः।दश्चिक्लाः                      |                              | ८२ निष्कियाणि च                           | ધ્યાપ          |
| २७२ दानलानभोगोपनोग-                            | ८। ३   १                     | ५१ सुरिवती परावरे                         | शहेट           |
| २४२ दिग्देशानर्थदण्डविरति                      | હાર્શ હ                      | » नैगमसम्बद्धवयदाग्जु <sup>र</sup> स्य-   | \$11\$         |
| २३६ टुःलसेव वा                                 | ગ,₹૦ . ૨                     | ६३ पञ्चनबद्ध यथ्य विश्वति—                | ८१५            |
| २१६ हुम्बक्तीक्कायाकन्द्रस=                    | ६। <b>११</b> ९               | ६ पञ्चेन्द्रियाणि .                       | રાક્ષ          |
| १०४ देवनारक/ <b>ला</b> गुरुगरः                 | राइ४ ¦ १                     | ३२ पदमहाज्यतिगिः <b>त</b> ु−              | \$ १४          |
| भू <i>४ देवाश्चर्</i> क्तिकासाः                | दा ६   १                     | ७५ परतः परतः पूर्वा                       | ⊀ईाइः          |
| २३२ देशमर्वतीऽलुभहर्ता                         | अस् र                        | ५ परविवाहकरणेत्वरिका—                     | ७।२८           |
| १७९ डव्याणि                                    | પાર . ₹                      | ९३ परस्परीवग्रहो जीवानाम्                 | ५1२१           |
| २०० हव्याध्या निगुन्ता गुन्ताः                 | પા <b>∀શ</b> ! શ             | १६ परस्परोदारितदुःसाः                     | <b>∮1</b> 8.   |
| १३४ द्रयोर्द्वयोः पूर्वाः पूर्वगाः             | ३।२१ १                       | ०५ परं प <b>रं गुच्छम</b>                 | स्व            |
| ८१ द्विनवाद्याद्रशैकविश्वति-                   | शह १                         | ०५ परा पर्ल्य)पममधियन                     | ४।३९           |
| १२३ द्विदिविकारमाः पूर्वपूर्व-                 |                              | २९ परातमनिन्दाभशेषे                       | ६।२५           |
| १४५ द्विर्घातकोखण्डे                           | ३।३३ ¦ ३                     | १० परे पेश्वजिनः                          | 4136           |
| ८६ द्विविधानि                                  | २।१६ १                       | ५८ परेड <b>प्रवीचाराः</b>                 | 815.           |
| ६४ जीन्द्रियादयस्त्रसः                         | शहर्थ इ                      | °६ परे मो <b>न्ह</b> ंत्                  | रार्           |
| २०५ इयधिकादिशुणानां दु                         | યારેક ફ                      | ६७ पीतपद्म <b>राक्तलेस्</b> या            | ४११२           |
| १= र धर्मा <b>धर्मयोः कृ</b> त्रने             | ५।१३ ३                       | १४ पु <del>लाकवङ्कशकुशोल</del> -          | 4186           |
| ३६२ धर्मास्तिकायाश्राकात्                      | १०∣८ १                       | ४५ पुष्पराद्वे च                          | ३।३४           |
| ६४ व चधुरविदिया-सम                             | शश्य ३                       | २१ पूर्वप्रयोगाससङ्गल्या <b>द</b>         | १०१६           |
| २०१ म अथस्यगुरुपानाम्                          | પારેજ ૧                      | ५६ पूर्वयोद्धीन्द्राः                     | 3 €            |
| १०९ न देवाः                                    | राप्तर व                     | १० <b>पृथक्तवैक</b> स्यवितकं-             | ९:३९           |
| ३०२ नवचतुर्दशयञ्जदि—                           | दार्थ २                      | २ पृथिन्यःतज्ञोबादु                       | श्वास्         |
| १८४ नाणीः                                      | प्राहेश है र                 | ६१ मक्कतिस्थित्यतुःमागप्रदेशा—            | 심              |
| २७४ नामगोत्रयं।रई।                             |                              | ९ प्रत्यज्ञमस्यत्                         | र्।१२          |
| २७६ नामप्रत्ययाः सर्वतो                        |                              | ३२ प्रथमी योजनसङ्खायाम~                   | ≹।१५           |
| ७ नामस् <b>या</b> पनादव्यनाय्−                 |                              | ८० प्रदेशसंहारविसर्पांग्यां               | प्रशिद         |
| २६८ नारवतैर्ययोजमानुवदैशानि                    |                              | ०५ प्रदेशतीऽसंख्येयगुर्ग शक्-             | 3137           |
| १०२ नारकसम्मृद्धिनी नपुंसकानि                  | 71.1                         | १८ प्रपद्योगात् प्राचन्यकोपर्च            | शहत            |
| १७६ नारकालां <b>च</b> दिती <b>या</b> दिए       | 2147                         | प्र <b>माण्य</b> शैरिथममः                 | ₹I₹            |
| ११५ नारका नित्या <b>शु</b> भ <b>तरलेश्यः</b> ∽ |                              | ६८ ब्राग् बैबेब्फेन्यः कल्याः             | ४१५३           |
| १८१ नित्यावरियतान्यरूपाणि                      | • • •                        | ८६ प्राष्ट्रमातु िनरात्मतुःबाः            | \$1\$ <i>9</i> |
| ३०७ निदानंच                                    |                              | ०१ मायश्चित्रविन्धवैयाकृत्य-              | 역[편화           |
| १०७ निरुपमोगामन्त्यम्                          |                              | ४८ व <b>-धवध-छे</b> दानिभासरीपण           | ७१२५           |
| < निर्देशस्त्राभित्वसाधनाधिकस्या-              | - ११३३                       | १५ बन्धहेनानार्धानर्जरान्या               | 7159           |
|                                                |                              |                                           |                |

| 416                                             | तत्त्वार्थपृत्ति                                       |                        |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------|
| प्रेड                                           | पृत्र                                                  |                        |
| २०६ वन्धेऽभिकी पारिसामिकी                       | ५।३७ १८१ रूपिणः पुद्गलाः                               | પૃથ                    |
| १६१ वहिरवस्थिताः                                | ४।१५ ७४ इतिम्बन्धेः                                    | १।२७                   |
| ६२ वहुबहुविधद्मिमा <b>शिस्प्र</b> ता–           | १।१६ १०७ साब्धिप्रत्ययं च                              | शक्ष                   |
| २२४ बहारम्भगरिमहत्त्वं नारकस्यायुपः             | ६।१५ <sup>।</sup> ९७ लञ्जुपयोगी भाषेन्द्रियः           | स शहट                  |
| २९७ बादरसाम्यराये सर्वे                         | ९११२ १८४ लोकाकारोऽवगाहः                                | મ્રા १२                |
| ३०५ बाह्यान्यन्तरोक्ष्योः                       | ९।२६ १७७ संक्रिन्तिकानामधी                             | 8.84                   |
| <b>१६८ ब्रह्मजोकालया जौकान्तिकाः</b>            | ४१२४ ९८ वनस्पत्यन्तानामेकम                             | शहर                    |
| १४४ भरतस्य विष्कामी जम्बृद्वीपस्य               | ्र।३२ <sub>,</sub> १९३ वर्तना⊓रिखामक्रियाः पर          | त्वापरत्वे ५।२२        |
| १२५. भरतदैमनतहरिषिदेध-                          | २।१० २३३ वाङ्मनोगुमीर्यादाननिसे                        | भेर्ण− ंार             |
| १३७ भरतः प्रदृर्विशतिपञ्जयो जनगत⊷               | शर४ १०४ <b>वाचना</b> ष्ट <del>ळुनातुप्रेद्या -</del>   | ५∶२५                   |
| १३८ भरतैरायतयोच् दिहासो                         | ३१२० ५५ विष्रहर्गती कर्मयोगः                           | <b>२</b> ।६५           |
| १५० भरतेरावतविदेशः                              | - ३१३७ <sup> </sup> १० <b>१ विभइ</b> नतीच संसारियाः    | रे।२८                  |
| १५⊏ भवनवासिनोऽसुरनाग-                           | ४।१०   २३० विष्नकरणमन्तरावस्य                          | दारङ                   |
| ७० भवमस्ययोऽवश्विदेव-                           | १।२१   १६९ विजयादियु द्विचरमाः                         | ४।२६                   |
| १७६ अवनेषु च                                    | ४।३७ ३११ वितर्कः श्रुतम्                               | %i४₹                   |
| २२१ भृतवत्यनुकाणादान-                           | ६।१२ १४३ विदेहेषु संख्येयवालाः                         | च।३१                   |
| २०० मेदमञ्जानाभ्यां चाझुयः                      | भारत । २५६ विधिद्वयदानुपात्रविशेषा                     | त् अभ्दर               |
| १९९ मेदसङ्घातेन्य उत्पद्यन्ते                   | भा२६ १०७ विषरीतं मनोज्ञस्य                             | 9.28                   |
| १९९ भेदादगुः                                    | ५।२७ २७५ विषाकोऽनुभवः                                  | 8178                   |
| १३१ मणिविचित्रपार्या उपरि पू <del>ले</del>      | ३।१३ २७३ विश्वतिनीमगौत्रयौः                            | 6.85                   |
| ७४ मतिश्रुतगार्नियन्ता-                         | <b>१।२६ ७३ विशुद्धित्तेत्रस्यामिक्यि</b> ये            | <b>गोऽलवि- श</b> ास्म् |
| ७५. मतिभुतायवर्षा विपर्ययस्य                    | श ३१ ७३ विशुद्धधर्मातेपातान्या                         | १।३४                   |
| ५७ मतिश्रुताचविष्यनःपर्ययकेवलानि                | १।६ ३१२ वीचारोऽर्यव्यक्षनथोगसम                         | तनिः ९१४४              |
| २६३ नितश्रुताबधिमनःपर्ययकेषक्षाना               | ८।६ ६०७ वेदनायास्च                                     | পাৰহ                   |
| ६० मतिः स्नृतिः संज्ञाचिन्ता                    | १।१३ २९९ वेदनीये रोगाः                                 | हारूड                  |
| ६३४ मनोज्ञामनीवेन्द्रियमिषयः-                   | ७।८ १६२ वैमानिकाः                                      | ४।१६                   |
| २२४ माया वैर्ययोजस्य                            | ६।१६ २४८ दतकोलेषु एख पन्न स् <b>या</b>                 | क्रमम् ७२४             |
| २९१ मार्याभ्यक्तनिर्वरायं                       | ९ <sub>।</sub> ८ : ६४ =य <b>खन</b> त्यावप्र <b>दः</b>  | शहर                    |
| २४६ पारणान्तिकी सल्तेत्रना                      | ७।२२   १५९ ध्यन्तराः किन्नरकिनुरुषम                    | होसा- ४१११             |
| २५८ मिथ्यादर्शनाविरतिश्रमाद्-                   | ८।१ । १७६ व्यन्तरास्त्री च                             | डी <b>इ</b> .८         |
| २४९ विध्योपदेशरहोन्याख्यान                      | ार्द <sub> ।</sub> २४७ सङ्काकाङ्काविचिकित्सा           | - ভারত                 |
| २४। मृच्छां परिषदः                              | ७१७ <sup> </sup> १९६ बा <b>स्टब्स्थलीदम्यस्यी</b> रूय- | <b>પ</b> ાર્જ          |
| १६० मेरपदिवया नित्यगतयो                         | ४।१३ १९० शरोरवाङ्मनःभाराा-                             | મ્રા १९                |
| २३६ मैघीममोदकारण्य-                             | <b>अ११ ३१० शुक्ले जाये पूर्व</b> विदः                  | ९।३७                   |
| २४० मैश्रुनयत्रस                                | ा१६ <sub> </sub> १०८ शुभं विशु <b>द्धमध्या</b> याति-   | ÷1/2/3                 |
| ३१८ मो <del>इस्</del> याज्ञानर्शनावर <b>र</b> म | ६०।१ ं २१२ शुक्तः पृष्यस्याशुक्तः नाय                  | स्य ६/३                |
| २३६ शौगवकता विसंवादन                            | ६१२२ २ <b>३३ शूर्यागारविमोचिता</b> यास                 | - ভাহ                  |
| २५३ योगदुधायाचानादर                             | अ३३ - <b>१०४ रोपाणां सम्मृन्त्र्वनम्</b>               | <b>२</b> । <b>३५</b>   |
| ११६ रत्नग्रर्करावालुकापद्वश्यूम⊷                | ३।१ , २७४ शेपासामन्तम् हुर्ता                          | ८।२०                   |
|                                                 |                                                        |                        |

| तस्वार्थस्त्राखःमक।सविकोशः          |                        |                                            |                   |  |
|-------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------|-------------------|--|
| पृष्ठ                               | पृष                    |                                            |                   |  |
| १५७ मेदाः स्पर्गहरमान्द्र-          | ४ ८ ७५ सर्वेड          | ब्यपर्धायमु केबलस्य                        | ११२९              |  |
| १३५ होगाल्बपरमाः                    | ३।२२ १०६ सर्वन         | য                                          | श्रीकर            |  |
| १ <b>०९ रोपाक्षि</b> वेदाः          | २।५२ १७३ सान           | त्कुमारमाहेन्द्रयोः सम                     | A150              |  |
| ्८ भुतमनिन्द्रियस्य                 | २।२१ <b>२९९ शा</b> मा  | (विक्रञ्जेदीयस्यापना                       | ९।१८              |  |
| ्<br>५५ श्रुतं मितिपूर्वं द्वयनेक-  | 17.1                   | खता दित्यव <b>हप्यक्षणगर्दतीय</b> ∽        | Y:34              |  |
| २११ स चारुषः                        |                        | ुःलजीवितमस्योधमहाश्र                       | <b>प</b> !२०      |  |
| २६० सक्यायस्याजीवः कर्मणौ           | 913                    | । <b>ष्टा</b> म्यरायक्षद्भारधश्रीतरागर्था- | १।१∙              |  |
| २१३ सक्ष्याबाक्यावयोः साम्पराधिक-   | ६।८ २०९ सो <b>ऽः</b>   |                                            | <b>ዜ</b> 1%•      |  |
| २८२ स गुनिसमितियमानुमेदाः           | 315                    | मैकानयाः सागरीयमेऽधिक                      | ४१५९              |  |
| २५४ सचित्रनिद्येपाणियानगरनगरेशः     | ्रावर १६३ सीधा         | र्भेशानसम्बद्धमारमाहेन्द्र-                | ४।१€              |  |
|                                     | ११७ सा                 | त्तष्टापुरं।दोरितदुःसाध                    | 314               |  |
| १०२ सचितशीतकंषृताः नेतराः           | ১৯৫ লক্ষ               | विवासंस्वेदाध पुरुगलानान                   | પ્રાધ-            |  |
| २५४ सचितसम्बन्धसीमश्राभिषव-         |                        | नः समनस्काः                                | शर४               |  |
| १४ सत्संख्याचेत्रसर्थन-             | ्रीट व्रश्यासंका       | म्भुतप्रतिसेवनार्तार्थ−                    | 4183              |  |
| ७६ सदसतोरविशेषाद्यहरूद्वोपलन्थे-    |                        | रिराह्मसन्थावराः                           | २११२              |  |
| २६५ सट्मद्वेशे                      |                        | रिलो मुकाध                                 | २११०              |  |
| २०० सद्दृष्यलक्णम्                  |                        | प्रयोगतदाह <i>तादानविर</i> द्ध-            | ভাইজ              |  |
| ८६ स दिवियोऽध्चतुर्भेदः             |                        | ]गक्याश्रवसतस्यनोद्दराङ्ग⊸                 | 6,0               |  |
| २७७ सर्वेत्रशुभावनांमगोषाणि पृत्यम् |                        | শংল্কাত্ লথ:                               | મારૂ              |  |
| २७३ समितमीहनीयस्य                   |                        | तिरसुरनागमुदर्णद्वीप                       | ४१६८              |  |
| ९१ समनस्काऽभनस्काः                  |                        | तिमभावसुखगु ति—                            | ४१२०              |  |
| १०२ सम्पूर्व्यनगर्भोषपादा अस्य      |                        | निरतनवा <b>गाचसुःश्रोत्रा</b> णि           | श्र               |  |
| २२६ सम्यक्टबं च                     |                        | रिसगरभवर्णयन्तः पुरुगसाः                   | <b>પ્રા</b> વે કે |  |
| ८२ सम्यक्तवचारित्रै                 |                        | रिसगन्ध्वर्णशब्दास्तद्याः                  | र्∣र्≎            |  |
| च्८३ सम्बन्धागनिवदी गुनिः           |                        | । विमार्ट बज्र                             | \$18%             |  |
| ४ सम्बद्धानहानचारित्राखि            | i                      | ादिष्मिहातुत्राणायावद्यदर्शनम् ।           | હા <b>ં</b>       |  |
| ३१३ सम्यष्टिश्रावकविरतानन्त-        |                        | हितस्तेयविष्यमस्त्रेगे∙यो⊷                 | ६।३५              |  |
| २ अ. इ. यथानाम                      |                        | <i>ान्</i> तस्तेयाज्ञम्परिप्रहेश्यो-       | 316               |  |
| २२५ तरागसंग्रमस्यमानग्रमानग्र       | ६।२० ¦१३१ <b>हे</b> मा | र्जिनतपर्नायपे <b>ड्रप्</b> रजतहेमसयाः     | ३।१२              |  |



# तत्त्वार्थसूत्रम्थशब्दानामकाराद्यनुकमः



|                                    | अ                                                                                      | : स्ननन्त                    | બાજ                  |
|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------|
| <b>-</b>                           | 5 lac. 21 P                                                                            | , <b>ग्र</b> नन्तगुग्        | মাইং                 |
| श्चीकपाय<br>                       | হাস:সাই<br>                                                                            | म्मनन्तर                     | ४।३४                 |
| - श्रक्तपाय (चेदनीय ) स<br>——————— |                                                                                        | · अनन्तदियोजनः               | ·   ¥ f4             |
| ऋकामनिर्वरा<br>                    | 413a                                                                                   | ग्रनन्तसमय                   | 41.8                 |
| ऋगारिन्                            | ড ११;এই০                                                                               | भ्रतन्तायन्त <b>प्रदेश</b>   | ८।२४                 |
| <b>श्चगुरु</b> लेयु                | ८।११                                                                                   | ग्रन <del>-तानुबर्</del> थाः | દાદ                  |
| अधिनकुमार<br>                      | Al (o                                                                                  | <b>अन्यवर्त्या</b> युप्      | स्था                 |
| <b>च</b> िनशिलायन्<br>———          | \$0°0                                                                                  | <b>ञ्चनर्थदण्डविर</b> नि     | <b>७</b> ।२१         |
| প্স <u>ক্রীপান্</u> ন              | ८।११                                                                                   | <b>ञ</b> नर्थान्तर           | शहर                  |
| <b>ঘ</b> ৰগুঁ                      | 이것                                                                                     | <b>ञ</b> न्थिंत              | ५।३२                 |
| <b>ग्र</b> प्युत<br>स्रामीय        | ४।१९;४।३२<br>१।४:४।१३६                                                                 | श्चनशन                       | <b>९। १</b> ९        |
| श्रमात<br>स्राहातस(त               | राकः≭ारःयाज<br>दे!६                                                                    | <b>छ</b> नादर                | ७।३३ : अ१३४          |
| श्रासामा ।<br>श्रास                | साम्राह्यसम्बद्धाः । साम्राह्यसम्बद्धाः ।<br>साम्राह्यसम्बद्धाः । साम्राह्यसम्बद्धाः । | धनादिसम्बन्ध                 | स:४१                 |
| त्रल                               | યા દેશવારમુતાર ઝાગર                                                                    | <b>श्रनाह</b> रिक            | रा३०                 |
| २७<br><b>श</b> र्मुमउ              | عار: ۱۹: ۷ نواز ۱۹: ۷ نواز                                                             | <b>श्र</b> ि: <b>ध</b> त     | १।१६                 |
| म्<br>सन्दर्भ                      | रु।३३<br>-                                                                             | <del>प्र</del> नित्य         | १।७                  |
| स्र १८ वर्ष<br>स्रोतियमं विभाग     | दारर<br>अ <b>२</b> १                                                                   | <b>श्र</b> िन्दिय            | १। <b>१९;</b> २।२१   |
| श्रात्यसावनाग<br>श्रातिभारारीयण    | अर् <i>र</i>                                                                           | <b>श्र</b> नीक               | श्रीर                |
| श्रातकारायः<br>श्रातीचार           | ગર <b>ર</b>                                                                            | <b>মন্</b> ত                 | १।१६                 |
| अत्यार<br>श्रदतीदीन                | ગર્ય<br>ગ <b>ર</b> મ                                                                   | <del>श्चनुदरा</del> र्थ      | ভাইত                 |
| ज्ञदर्शन<br>ज्ञदर्शन               | दाद:दाहर                                                                               | भ्र <u>ु</u> तिकार           | 8,12                 |
| श्रमोऽधः                           | 315                                                                                    | श्चनुत्सैक                   | ६।२६                 |
| अधर्म                              | યારાયા <b>દ</b> :યારર;યાર                                                              | <b>चन्</b> षेद्धा            | रार;रा७; शर <b>५</b> |
|                                    | र्वशाहर् (४) <b>हे</b> है (४) हे ९ ( <b>५) है</b> ७                                    | श्चनुभव                      | ⊏।२१                 |
| श्रिकिस्म                          | 81%; <u>\$1</u> 2                                                                      | श्चनुभाग                     | ८।३                  |
| <b>श्र</b> िकरम्बुविशेष            | \$1\$                                                                                  | श्चनुपत                      | Σiz                  |
| <b>अधिगत</b>                       | श्रह                                                                                   | श्चनुर्वीचिभस <b>ए</b>       | ভাধ                  |
| ग्रिविगम्                          | 815                                                                                    | <b>ग्र</b> ुथेणि             | सारह                 |
| श्रजोध्यति*म                       | ej je                                                                                  | <b>ब्र</b> न्द               | ७।१४: ९।३५           |
| श्चनगार                            | 'ब।१९                                                                                  | <b>ग्रान्</b> तविर् <b>त</b> | 418                  |
| <del>ग्रन्ड</del> कोड़ा            | अरिट                                                                                   | ग्रन्तर                      | १८८: १०१९            |

|                            | तत्त्वार्धसू       | त्रस्थशस्य   | (ानामकारायः            | कुकमः ५१९                                   |
|----------------------------|--------------------|--------------|------------------------|---------------------------------------------|
| <b>ग्र</b> न्तरा <b>प</b>  | <b>धारकः सार</b> ख | ; & Y; ;     | श्चरित                 | ८।९,९।९.५।१५                                |
|                            | ∠13 <b>₹</b> ;     | 218¥         | द्यरिष्                | '४ <b>।</b> २'५                             |
| <b>ऋन्त</b> र]यद्य         |                    | 8018         | श्रक्ष                 | ४।२५                                        |
| <b>प्र</b> स्तर्भ हुर्न    | 313E               | 6130         | য়াল                   | ५१४                                         |
| <b>ग्र</b> क्षपानिरोध      |                    | ७।२५         | श्चर्युनमय             | ই। <b>१</b> २                               |
| श्रन्थत्व (श्रनुपेदा)      |                    | 410          | ग्रार्थ                | र।१७                                        |
| च-पद्दष्टिप्रशंसा          |                    | <b>धार</b> ३ | श्चर्थसङ्कान्ति        | दारक                                        |
| ध-पर हिसंस्तव              |                    | ७ २३         | श्र <b>पि</b> त        | <b>વા</b> ફર                                |
| स्र∺य                      |                    | 3.88         | ग्रार्ट्ड् (भक्ति      | :)                                          |
| न्ना                       |                    | સાકક         | <b>श्र</b> तीवृतन्     | १०।७                                        |
| श्च-।<br>श्व-।गततेपालाहबत् |                    | 8013         | श्चलान                 | *{ <b>*</b> {\$ <b>!</b> \$¥                |
| श्रवस्मा                   |                    | इ।२२         | द्मल्प <b>ारिमह</b>    | श⊏;६।६७;१०∤९                                |
| श्चपरःय                    |                    | પ્રારક       | धनगरम                  | ६।१७                                        |
| झरत                        | वाहट; अविवे;शहरी;  | टारेड        | शवगाइ                  | 4199,4180                                   |
| <b>ग्रारा</b> जिट          |                    | ४।१९         | श्चयगहन                | १०।९                                        |
| <b>ऋ</b> परिग्रहीतागमन     |                    | ভাইল         | <b>श्र</b> वस <b>ह</b> | १।१५,१।१८                                   |
| च्यान                      |                    | पाहर         | <b>थ</b> ावट म्रीन     | 912                                         |
| <b>ब</b> रायदशंच           |                    | હ ૧.         | इद्यापि शाइ            | :१।२१;१।२५;१।६७; <mark>१।३१</mark> ;८।६;८।७ |
| त्र <b>रा</b> थविचय        |                    | 3134         |                        | ४।⊀०                                        |
| ग्रमतियान                  |                    | रा४०         | <b>प</b> रमोदर्ग       | श्र                                         |
| भ्र <b>मति</b> पात         |                    | शहर          | ग्रदर्णभाद             | ६।१३                                        |
| च्रमत्यवेद्धिताममार्विता   | <b>द</b> ीन        | 315Y         | श्चवसर्विणी            | ३।२७                                        |
| स्रवस्यवे जितामगा जिती     |                    | अहिस         | ञ्चय स्थित             | ब्रीडर्ड्डाइब्रास्ट्राह                     |
| Product                    |                    | ula          | <b>रा</b> गांग         | 6194                                        |

| ধ্হত                       | तस्याः                  | वृक्ति                             |          |                                         |
|----------------------------|-------------------------|------------------------------------|----------|-----------------------------------------|
| ⊸য়ুক                      | २।३८                    | द्यारण                             |          | <u>क्षाई९;क्षा</u> ई३                   |
| ⊸गुस्तितंग                 | ९।४५                    | ग्रारम                             |          | \$16                                    |
| –भागादि                    | 4184                    | द्यार्ज <b>भ</b>                   |          | ९।६                                     |
| वर्षाकृष्                  | રોપ્પ્રફ                | द्यार्त                            |          | ९।२८;९१३०                               |
| <b>ग्र</b> सङ्ग्रहरू       | १०१६                    | श्रार्थ                            |          | ६।३६                                    |
| <b>भ्र</b> सद्भिषान        | ७।१४                    | <b>चालोका</b> न्त                  |          | १०१५                                    |
| <b>ग्र</b> महुर्गोद्भावन   | ६।२५                    | <b>बालो</b> कितपात भेरतन           |          | str                                     |
| श्रमद्भेय                  | ६।११:८।८                | <b>ऋातोच</b> ना                    |          | शहर                                     |
| श्चममीच्याधिकरण            | ७।३२                    | जावश्यकान(स्हारिष                  |          | ६।२४                                    |
| <b>श्र</b> सर्वे । यां व   | शहर                     | भाविद <b>ङ्</b> लालचस्त्रत्        |          | <b>१०</b> 1७                            |
| <b>ग्र</b> सिद्धत्व        | रा६                     | चातादन<br>-                        |          | ६।१०                                    |
| <b>ग्र</b> मुर             | ४१२८                    | चाम्रव                             |          | १।४:६।२;९।७                             |
| –दुमार                     | ¥1¢o                    | –निरोध                             |          | 318                                     |
|                            | স্তা                    | ध्याहारक<br>-                      |          | ः.<br>रा≹६;रा४९                         |
|                            |                         | MICH TO                            | इ        | *************************************** |
| द्या ऐशान                  | Ylv                     | इत्यरिकागमन                        | `        | ৬।₹५                                    |
| खाकाश <b>्र</b>            | <b>માર</b> ;માર;માર;માર | इन्द्र<br>इन्द्र                   |          | <b>Y</b>   <b>Y</b>                     |
| मितिव                      | ३।१                     | ्रत्य<br>'इन्द्रिय (पद्धः)         |          | इाप्र                                   |
| <b>ग्रा</b> किश्चन्य       | * 1                     | ्रान्द्रग(पश्चा/<br>ं –विषय        |          | ४।२०                                    |
| <b>प्राक्</b> टन           | ६१११                    | =।यत्रम<br>इन्द्रियामिन्द्रियमिदिस |          | शहर                                     |
| <b>রা</b> কীয়             | ९।९;९।१५                | freedital states                   | <u>2</u> | 21/4                                    |
| হাৰাৰ _                    | ९।रे४                   | ईया <del>ं</del>                   | Ą        | રાષ                                     |
| ⊸भनिः                      | ६।२४                    |                                    |          | راد<br>اد                               |
| ऋ।ज्ञा (विचय)              | ९।३६                    | ् ६यापम<br>- ईपसिमिति              |          | 29 X                                    |
| श्रातः                     | 1110,0111               | । इयानामात<br><b>रहा</b>           |          |                                         |
| <b>ग्रा</b> त्मप्रगोता     | <b>६</b> । २५           | यु <b>द्</b> ।                     | _        | शेश्य                                   |
| चाःसरस्,                   | X X                     |                                    | ব        |                                         |
| श्रात्मस्य                 | ६।११                    | <b>उ</b> च्चैस्                    |          | दा <b>१</b> २                           |
| द्मादाननि <b>चे</b> प      |                         | उन्स्वाम                           |          | <b>⊏:</b> ११                            |
| <b>ब्रा</b> शननित्तेपणसमि। | ति ७।४                  | उत्त <b>नस्</b> मा                 |          | <b>९</b>  ६                             |
| <b>प्रा</b> दित्य          | ४।२५                    | उत्तमसं <b>ह</b> नन                |          | યારગ                                    |
| ऋष्देग                     | <1 <b>?</b> ?           | <b>उत्तर</b>                       |          | रे।रे६:६ २६:९।२०                        |
| <b>তা</b> া                | १।११:रा४म्(६।८:८।४:९।३७ | <b>उत्तरकु</b> रु                  |          | ३१३७                                    |
| <b>द्या</b> नत             | <b>४</b> ११९            | <b>उत्तव</b> न्तं                  |          | प्रान्द                                 |
| ग्रानपन                    | ' <b>ा</b> ३ १          | उ <b>त्पा</b> द                    |          | ५।३०                                    |
| পা <u>রু</u> যুরী          | ८!११                    | ਤ <b>ਰ</b> ਲਸੰ                     |          | °.14.                                   |
| <b>न्नान्तम्</b> हुनं      | ११२७                    | उत्सर्दिखी                         |          | ३।२७                                    |
| <b>क्रां</b> भ्यन्तरीयाधि  | <b>९</b> (२६            | उ <b>र्धिकुमा</b> र                |          | ४।१०                                    |
| <b>श्रा</b> ंनांय          | ९।२५                    | <b>उच</b> ोत                       |          | पार४¦८।११                               |
| श्रा <i>यु</i> न्          | ८११७;८।२४               | उ <b>-मत</b> ्रवत्                 |          | १।३२                                    |

| तत्त्वार्थस् <b>त्रस्थरा</b> व्यानामकाराष्य <b>तुक्तः</b> |                |                       |                            |
|-----------------------------------------------------------|----------------|-----------------------|----------------------------|
| उधकरल                                                     | स्रहे          | -                     | ď                          |
| <b>उपका</b> र                                             | ५[१७           | ऐस्रवत                |                            |
| उपाह                                                      | <b>પી</b> રુ   | एसवत<br>ऐशान          | ३। ६०: इ.च. वर् है। देख    |
| র'।থান                                                    | ६।१०,८।११      | द्रशान                | <b>४।१</b> ९:४।२६          |
| उपचार                                                     | ११२३           |                       | <b>พ</b> ้า                |
| ਤ ਜੀਪ                                                     | <b>९।२</b> ९   | <b>श्रो</b> द्यिक     | १1१                        |
| उपपाद                                                     | 5 33;5138      | र्धांदारिक            | २।३६                       |
| ∙स्था <i>न</i>                                            | ९१४७           | ऋौषपादिक              | वाप्रदेशसङ्गासङ्ग्राहक     |
| <b>उपभोग</b>                                              | शि¥;८ा१३       | र्श्वापरामिक          | चा १                       |
| उपनोगपरिनोगानर्थक्व                                       | ভাইস্          | र्चःपश <b>मिका</b> दि | 1018                       |
| उपभोग ( परिभागः )                                         | ৬ সূত্         |                       | •                          |
| - <b>उ</b> भ्य <b>ोग</b>                                  | २४४:२११४       | _                     | ₹                          |
| उरशमक                                                     | ९।४५           | करदर्ग                | 1,59                       |
| उपशास्त्रमी <i>ह</i>                                      | 9.1 <b>४</b> ५ | कर्मभूमि              | £1\$0                      |
| उपस्यापन                                                  | शास्त्र        | कर्मशोग               | <b>२</b> ।२५               |
| द्रगाःखाय                                                 | 8138           | कर्मशीस्य             | 6.5                        |
| उभयस्य                                                    | €833           | करूप                  | 41₹₹                       |
| <b>उ</b> न्म                                              | %1 ই           | क्लावित               | दि १ व                     |
| 37.                                                       |                | कल्पोपपञ्च            | 813:3130                   |
|                                                           |                | क्याय                 | राष्ट्राध्यप्रदादादादार    |
| <b>उ</b> श्व                                              | ४।३२:१०।५      | कपाय (वेदनीय ) (      | योडश ) दार                 |
| -व्यतिकम् <b>र</b>                                        | 2.70           | +पायौदय               | ≨I <b>t</b> '∡             |
| <b>`</b>                                                  |                | काङ्दा                | ≢ र्रोड                    |
| ·-                                                        |                | कापिष्ट               | ¥1 <b>{</b>                |
| <del>ज</del> ्ञुमति                                       | रे:२३          | कामतोबा शिनिवंश       | ७१२%                       |
| <b>ऋ</b> ख्या                                             | १।३३           | काय                   | લાક <sub>(</sub> દ્વાક     |
| σ                                                         |                | -क्रेश                | 5188                       |
|                                                           |                | -प्रवीचार             | <i>া</i> ও                 |
| ९कचेषावगारस्थित<br>                                       | ८१२४           | -योग                  | 5 80                       |
| ्कर्जीव<br>- / १                                          | *1¢            | - শ্ৰম্ব              | :३११२                      |
| एकस्य ( श्रमुप्रेका )                                     | % r3           | कारित                 | €I <b>C</b>                |
| <b>एकस्पत्रितकं</b>                                       | 5,138          | कारुण्य               | 3(११                       |
| एक्टब्य                                                   | पाइ            | कार्मण                | <b>न्</b> 1वृद             |
| <b>९</b> क्षण्यति ।                                       | \$1 <b>2</b> 9 | क <del>ाल</del>       | १३८३५ २२.५ <b>।२९३१०।९</b> |
| एकपदेशादि                                                 | ५११४           | -विभाग                | AlfA                       |
| एक्ष्यीम                                                  | é X5           | क <b>ाला</b> निकम     | <b>ा</b> ३६                |
| एकाश्चिन्ता <i>निरोध</i>                                  | وخازه          | कि <b>ग्पुरु</b> य    | ¥IEE                       |
| <b>्काश्च</b>                                             | 5.4 6 5        | किन्न <b>र</b>        | YIEE                       |
| एरण्डर्शा ज <b>वत्</b>                                    | <b>e</b> ।०९   | किह्विषक              | 81.8                       |
| एपम् ।                                                    | रा५ :          | कौर्ति                | \$1 <b></b> 15             |
| 88                                                        |                |                       |                            |

| पद्द                                 | त <b>स्था</b>                        | <b>थं वृत्ती</b>          |                                                      |
|--------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------------------|
| <b>3</b> °4                          | <b>ક</b> 1૨ <b>९</b>                 | गर्भ                      | २।३४;२।३६                                            |
| <b>कु</b> ल                          | ९१२४                                 | <b>गर्नसम्</b> च्छ्रीनज   | रा४५                                                 |
| कुलालचङ                              | \$0 \$                               | गुका                      | માપ્ય                                                |
| कुशील                                | <b>९।</b> ४६                         | ्-साभ्य                   | ५। ३५                                                |
| <b>क्</b> रसंखकिया                   | ७१२६                                 | -बन्                      | प्रदिद                                               |
| क्त                                  | <b>६</b>  ⊏                          | गुणाधिक                   | ગો <b>ર</b> ર                                        |
| <b>द्व</b> त्त्न                     | ५। १ ३                               | पुनि                      | *1 <b>3</b> ;£14                                     |
| <del>कृश्चक्र</del> मंबिममाञ्च       | १०१२                                 | गोत                       | ८१¥;८1 <b>१६;</b> ८1 <b>१९;</b> ⊑.२९                 |
| <b>कृ</b> मि                         | V   원 현                              | He                        | ४।१२                                                 |
| केवल                                 | श्रद्धासर्द्धाः,दाव,दवः              | प्रैवेषक                  | ४।१५:४।२३:४१३६                                       |
| -हान                                 | \$0 Y                                | र <b>ला</b> न             | 4 78                                                 |
| ∹दर्शन                               | १०।४                                 |                           |                                                      |
| केवलिन्                              | ६ १३; ९/३८                           |                           | ষ                                                    |
| केशरिन्                              | \$1€3                                | पन                        | ₹1₹                                                  |
| कोटिकारी                             | ८।६४                                 | बारा                      | रा{ह                                                 |
| की सङ्ख्य                            | 9142                                 |                           | च                                                    |
| किया                                 | યારક; રાષ                            |                           |                                                      |
| <b>क्रि</b> श्यमान                   | ७ ११                                 | <del>चेक्</del> षप्       | १११९:२ <b>।१९</b> ;ठाउ                               |
| क्रोध                                | ८।२                                  | चतुर्णिकाय                | ¥ ₹                                                  |
| -प्रशास्थान                          | ગાય                                  | चतुर्दशनदीसहाः<br>चर्या   |                                                      |
| च्यक                                 | ९।४५                                 |                           | ۹۱۹                                                  |
| <b>ब</b> ्रंपशमनिभित्त               | १।२२                                 | चौद्धप                    | भारत                                                 |
| द्यान्ति                             | \$113                                | चारित्र<br>∙मंह           | राव्यसम्बद्धाः ११३८ । ११३ । १४४ ।                    |
| द्धायिक                              | ₹:१                                  | -साह्<br>-सोहनीय          | \$18 v;2184                                          |
| द्धिप                                | १।१६                                 | न्यादगाय<br>चिन्ता        | <i>ا</i> ا?<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| च्हीरामी इ                           | દે જા                                | विस्ता                    | १,१२                                                 |
| श्रुत्                               | 414                                  |                           | 랭                                                    |
| चेत्र                                | १।८:११-५:३।१०:७।२८: <b>१</b> ०।९     | <b>बुद्ध</b> स्थ          | 4,50                                                 |
| -तृदि                                | 2 30                                 | द्यापा                    | भारेट                                                |
|                                      | ग्                                   | चेद                       | ७।२५;११२६                                            |
| गङ्गा                                | \$170                                | <b>छदोप</b> स्थापना       | 7.11.2                                               |
| <sup>ात</sup> ः<br>नीस <b>ञ्जादि</b> | ३। <b>२</b> ३                        |                           | <b>া</b>                                             |
| गगा                                  | 615A<br>4154                         | जनसम्बद्धाः अस्य          |                                                      |
| गति                                  | राद:र!रद;४।२१;८।११;१०।९ <sup>१</sup> | जगत्स्त्रभाव<br>जधन्यगुगा | शहरू<br>भारत                                         |
| गत्युपमह                             | #1\$0                                |                           |                                                      |
| गन्ध                                 | २१२०;८ <b>११</b> १                   | बन्म<br>जन्मुद्दोग        | र्। <b>दे</b> र                                      |
| गन्धर्व                              | ۲۱۶۴ <sup>- ۱</sup>                  |                           | विक् <b>रे</b> , १,३।३२<br>०००                       |
| गञ्चवत                               | राहर<br>पारव                         | चरायुज                    | 상[ <b>한</b> 번<br>원(원립                                |
| गन्दना<br>गर्दतीय                    | 8168  <br>∠143                       |                           | •                                                    |
| गवताय                                | 2165 1                               | માાળ                      | ८।११                                                 |

|                            | <b>५</b> २३                               |                    |                      |
|----------------------------|-------------------------------------------|--------------------|----------------------|
| त्रिन                      | વાદદ:વાપ્રપ                               | ं ताव              | श्र                  |
| जीव १।                     | ૪ઃ૨ાઽઃ૨ા∖હુષા કઃષા શ્ષ <sub>ર</sub> ણા ૨૬ | ं तिशिञ्ख          | \$18                 |
|                            | <b>६</b> ।ড;⊑।२                           | तियं गोनिज         | 3130                 |
| जीवत्व                     | ५। ३                                      | तिर्यं ज्यतिकम     | ড ই০                 |
| जोबिस                      | ५१२०                                      | ਰੀਬੰ               | ह।४७;१०;५            |
| त्रीविता <b>रां</b> श      | <b>ः∣३</b> ७                              | तोर्षकरत्व         | ६।२४८८।११            |
| जुगु <b>रम</b> ा           | লাং                                       | वीवपरिकाम          | <b>६</b> ।१४         |
| दोनिता                     | 31रन्                                     | तीय (भाष)          | ६।६                  |
| ਗਰ (ਅਰਿ)                   | ६।६                                       | <b>त</b> ल्य       | 31 <b>76</b>         |
| য়ান                       | १।९;२।४;२।५;९।९३;१०।ह                     | -धिस्तार           | इ।१३                 |
| मनावरण                     | ६।१०%काष्ट्रास्ट्रह                       | दुपित              | ४।२५                 |
| <b>-च</b> [4               | १० १                                      | तृ <b>णर</b> क्ष   | राई                  |
| क्यो <b>ति</b> श्व         | ४,५:४।१२:४।४०                             | तेजस्              |                      |
|                            | त                                         | । वैद्यव           | राइदः, राद्यः, राप्ट |
|                            | 4                                         | <b>तैर्य</b> ग्योन | वार्दः ⊏।१०          |
| तस्थ                       | \$18                                      | त्याध              | *  §                 |
| तन्त्रार्थ <b>भद्रा</b> ल  | ř17                                       | <br>त्रयश्चिशत्    | 314                  |
| तत्स्वैर्यार्थ             | अ ३                                       | त्रस               | शहर: शहर: दहर        |
| तथा                        | <b>3</b> 0                                | त्रायस्त्रिश       | *I*; *I%             |
| नथागतिगरिकाम               | १∙।६                                      | विपल्य <b>ा</b> पम | शक् <b>दः ४</b> ।२८  |
| तद्तन्तर                   | १०१५                                      | -स्थिति            | 3156                 |
| त्द <del>्वन्त</del> नाग   | 5919                                      | त्रि (योग)         | ·e]y*                |
| तदर्थ                      | रे∤र०                                     | त्रिवेद            | रा५२                 |
| तदर्ज विष्करभ              | રે  દેવા                                  | त्रि <b>श</b> त    | शेर                  |
| तद्प्रभाग                  | शश्र                                      | <b>-सावर्</b> गम   | दार्द्धः हार्        |
| तदादि                      | २१४३                                      |                    | द                    |
| <b>ंदाहतादान</b>           | अस्य                                      |                    | o,                   |
| तदुभव                      | ८(९:९)२२                                  | दं <b>श</b> स्त्रक | <b>९</b> ।९          |
| तद्भाव                     | ५। ३१;५।४२                                | दक्तिस             | वार६                 |
| तदि मयोग                   | €1₹•                                      | दर्शन              | २।४:३।५:९।२३         |
| तक्षिभाषित्                | 3315                                      | -मोह               | 5183: £184           |
| तर्दि गुणदि पृष्           | 2882                                      | न्मो <b>ह</b> नीय  | <b>5</b> (%          |
| <b>त्रविषासिनी</b>         | \$125                                     | -नोइद्धरक          | %1 <b>9</b> 94       |
| तसम्बग                     | \$150                                     | -विग्रुद्          | € ₹¥                 |
| <b>उन्ध्वोहराङ्ग</b> िरंज् |                                           | दर्शनीवररण         | ६।१०; ⊏।४            |
| तपनीयम् <b>य</b>           | <b>३।</b> १२                              | -च्य               | रेटार                |
| तग्रस्                     | বাই: হার্: বার্য                          | दश्योजनावगाह       | ३। <b>१६</b>         |
| त्यस्थिन्                  |                                           | दशब्पंसहस्र        | ४।३६                 |
| तमःसभा                     | ३।१                                       | दश विकरण           | AIS                  |
| तमम्                       | લાસ્ટ                                     | दातृश्विरोप        | 3 f   e              |

| 438                       | स २व                                 | यं वृत्ती                     |                                                    |
|---------------------------|--------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------------|
| दान                       | २१४: ६ १२:७१३८: ८।१३                 | धर्म्य                        | १।र⊏;६।३६                                          |
| दास                       | 91२९                                 | भातकीखण <u>्ड</u>             | \$ \$1                                             |
| दासी                      | <b>এ</b> বিব্                        | भान्य                         | अ११६                                               |
| दिस्कुमार                 | श्रीहरू                              | धा <b>रता</b>                 | सम्ब                                               |
| दिस्वस                    | ७।२१                                 | भूमप्रभा                      | £1%                                                |
| दुःख                      | भारकः सार्वः ७।१०                    | भूति                          | \$1.5                                              |
| दुःपकासार                 | <b>ાર્</b> ય.                        | प्यान                         | ્રાવેર દ્વાવેક્કાર<br>કોલ્સેર દ્વાવેક્કાર          |
| देष १                     | प्रिक्षः स्थानः स्थानः स्थानः स्थानः | সূৰ                           | 1155                                               |
| देवकुरवक                  | ३।२९                                 | र्घे स्व                      | ય[ક્રેડ                                            |
| देगकुर                    | है हें                               |                               | न                                                  |
| देवी                      | ३।१९                                 |                               | -                                                  |
| देश                       | ગાર .                                | सन्दर<br>र्म                  | वाहर                                               |
| देशविस्त                  | हारु४; हा३५                          | नदी<br>                       | ३।२३                                               |
| देशज्ञत                   | अ।२१                                 | नपु <sup>ं सञ्ज</sup>         | राध्र                                              |
| देह                       | दे। ३                                | -चंद                          | 51°.                                               |
| दैव                       | दीर्भः ८।१०                          | नय                            | शक्षः,शक्ष                                         |
| युति                      | ४।२०                                 | नर <b>क</b>                   | दार                                                |
| द्रव्य                    | રામ; શક્ક; પ્રાવ; પ્રકલ              | नरकान्ता                      | <b>₹</b> 1₹+                                       |
| द्रव्याध्य                | યાજ ર                                | নৰ্                           | शास्त्रिश्रावस्त्रक्षावस्त्रका                     |
| द्रव्येन्द्रिय            | २।१७                                 | नवभेद                         | सर                                                 |
| द्रव्य <i>स</i> त्त्व     | ५१९६                                 | नवतिशतभाग<br>—                | अहर                                                |
| द्रव्यविशेष               | <b>৩</b> 1ই९                         | नाग                           | शरू                                                |
| दि <b>च</b> रम            | ¥ाईई                                 | ∙कुम≀<br>——                   | Aişa                                               |
| डिनॉय                     | ९:४३ -                               | नान्य                         | ۶۱۶:۹۱۶ <u>۹</u>                                   |
| क्षितोगादि<br>-           | €, ₹%,                               |                               | दिने;८१४:८११६:८११९:८०५<br>-                        |
| ्द्रिगल्थोपमन्धिति<br>-   | ₹।२९                                 | नॉम (प्रत्ययः)<br>नारकः शहरार | ८२८८<br>७ <b>१।ऽः,भद्री</b> ४१दी <b>ई</b> ।०२(२१६) |
| इीस्त्र<br>-^             | अ६                                   | नारकाशुद्                     |                                                    |
| दीन्द्रियादि<br>          | शहरू                                 | नार्याः<br>नार्यः             | ६११५<br>३१३०                                       |
| द्वीप                     | λ -'⊏                                | निःशस्य                       | -1(v<br>-1(v.                                      |
| -कुमार                    | 3150                                 | निःशी <b>ल</b> ङ्गतस्य        | 4;88<br>4;88                                       |
| <del>-स</del> मुद्र<br>►_ | 313 <sup>1</sup>                     | निक्तंप (चतुर्नेद् )          | £19                                                |
| द्रेप                     | बाद <u>'</u>                         | नित्य                         | नारः<br>स्रोदेः भ्रोदः भ्रादः                      |
| इपविकादिगुरा              | 'रा३७                                | नित्यगति                      | 4123                                               |
|                           | घ i                                  | निशम                          | এ ইড়ং <u>প্</u> ৰিই                               |
| धन                        | ७११९ '                               |                               | ্র<br>১ বিজ                                        |
| धर्म ५।१:५                | . ૮;થાકેરે;થાકઝ;દાકર;દાર;વાદ         | निज्ञनिद्रा                   | ८।७                                                |
| धर्मास्त्रकायाभाव         |                                      | निबन्ध                        | शहर                                                |
| <b>थ</b> मीपदेश           | <b>६</b> ।र५                         | निरुपभौग                      | ₹I¥¥                                               |
| धर्मस्वाख्यातस्य          | */৩                                  | िर्मुण                        | 41.48                                              |
|                           |                                      | -                             |                                                    |

| तस्या <i>र्वस्</i> त्रस्थशब्दानामकारा <b>गतुकमः</b> ५२५ |                                   |                                 |                        |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------------------|------------------------|
| निर्मन्थ                                                | <b>९</b> ।४६                      | <b>भरिक्ट्</b> शितासम्म         | ऽ <i>≩</i> ।¢          |
| निर्दरा                                                 | १।८; मानसः स्वीकृत्यकः १०।२       | परिषद्ध                         | ४।२ <sup>३</sup> ;अ।१७ |
| निर्दरार्थ                                              | <b>\ </b> \ C                     | -विरति                          | ভাই                    |
| निर्देश                                                 | श्व                               | परिकाम                          | <b>सक्त्रा</b> दर्भादर |
| निर्माण                                                 | अस                                | <b>गरिदेखन</b>                  | ६।११                   |
| निकृ ति                                                 | २।१७                              | परिनोग (परिनाय)                 | अ११                    |
| निवर्तना ( द्विभेद )                                    | ) <b>€</b> IE,                    | परिसोदन्य                       | ९ा⊏                    |
| निषदा                                                   | ९।९;९।१५                          | परिहार                          | रारर                   |
| निगय                                                    | ३१११                              | नवश् <b>दि</b>                  | ५।१८                   |
| विष्क्रिय                                               | पार्                              | वर्गावह                         | اع 8                   |
| निसर्ग                                                  | श३२                               | - अय                            | €।३                    |
| निसर्ग ( त्रिमेट )                                      | <b>६</b> ।६                       | परोद                            | १।११                   |
| नि <b>द्र</b> व                                         | <b>१</b> ।१०                      | परोपरोधा <b>कर</b> ण            | કાર્                   |
| नीचैगीय                                                 | धारम                              | पर्यन्त                         | <u>খাই</u>             |
| नी <b>चैष्ट</b> ि                                       | ६।२६                              | <b>परं</b> गवन्                 | ५1३८                   |
| नीचै ह                                                  | दा१२                              | पर्याप्ति                       | ८।११                   |
| भील                                                     | ३।११                              | पल्योपम                         | ४१३३;अ३९               |
| <b>र</b> लोक                                            | 814.8                             | पत्न्योपमस्थिति                 | ३।१९                   |
| नु <b>रिध</b> ित                                        | ३।३८                              | पाचित्रशेष                      | <b>ઝ</b> ાં ફેલ્       |
| नैगम                                                    | \$159                             | ্বাঘ                            | ६।३;८ २६               |
| न्यास                                                   | ११५                               | . पारिखाभिक                     | र 18¦ध्र(३७            |
| न्यामाध् <b>ह्</b> (८                                   | હ‡ર્ધ                             | <b>वा</b> रिपद                  | ጵ ዩ                    |
|                                                         | प                                 | <b>पिया</b> सा                  | শূ)শ্                  |
|                                                         | ·                                 | पिपीलिका                        | २१२१                   |
| पङ्कमभा                                                 | ३११                               | <b>দি</b> য়া च                 | श्र १६                 |
| पञ्जे न्द्रिय                                           | २।१५                              | पीतलेश्या                       | <b>४</b> ।१२           |
| দ্য                                                     | 418.8                             | पीतान्त<br>-                    | शर                     |
| पद्मलेख्या                                              | ४।२२                              |                                 | ۵I°.                   |
|                                                         | क:राइ१: ग१:वादाहार <b>ए:हा</b> ३८ | पुण्डरीक                        | राहर                   |
| पर्चात                                                  | ८।११                              | पुण्य                           | ६१३;⊏।२५               |
| परतःगरतः                                                | X  <b>\$</b> X                    | <b>पुद्राल</b> ् ५.१३५।५३५।१०३५ |                        |
| परत्व                                                   | મા(૧૨                             | पु <b>द्गल</b> क्षेप            | <b>७</b> ।३१           |
| परनिन्दा                                                | <b>દારેય</b> ,                    | पुरस्कार                        | ₽.IE.                  |
| परविदाहत्रम्या                                          | 최국                                | पुलाक<br>पुरकर                  | \$Y 3                  |
| परव्यभदेश                                               | ७।३६                              | ं पुष्यगर्द<br>'पुष्यगर्द       | इ.हि.हे.हे.हे          |
| परस्य<br>परस्वरोपश्र                                    | <b>६</b> १११                      |                                 | 7. ee m=: 315.<br>A≩ È |
| परस्वरायश्रद<br>परस्वरोदीरितर्ःस                        | भारह                              | पूर्व<br>पूर्वमा                | ४ ६;६ ५;९ <b> </b> ४९  |
| भरतासम्बद्धारवद्धारत                                    | शेष<br>२!६:४ ३९:८ १४              | पूत्रणाः<br><b>पूर्व</b> प्रयोग | 3178                   |
| परा<br>परावर                                            | ही <b>ह</b> ⊏<br>संबंधकरहेटाहर    |                                 | १ <b>-</b>  ६          |
| 11175                                                   | 118h                              | fazeriament ( telu )            | 9)3                    |

| ५२६                        | तत्त्व                             | ार्थ <b>यु</b> न्ता                       |
|----------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------|
| पूर्वविद्                  | र,∣ ३७                             | प्रांग ५,११९                              |
| पू <b>र्व</b> पृर्वपरिद्यो |                                    | श्रभगृत ४।१६                              |
| पूर्वापरायत                | \$188                              | प्रीराज्यपरीपमा ७।१३                      |
| <br>पुच्छुना               | ९।२५                               |                                           |
| प्रयक्तक (वि               |                                    |                                           |
| <b>ग</b> ियवी              | र्गाः ३                            | त्रीपर्योपनास उभ्दर्                      |
| गोत<br>-                   | 3)33                               |                                           |
| प्रकोर्एक:                 | XIX                                | च                                         |
| -तारक                      | ४।१२                               | वे∰्री १।४६                               |
| प्र <b>कृ</b> ति           | #I3                                | ् वन्धः १।४। ५।२८: ५,१३३; ५।३७; ७।२५; ८।२ |
| प्रचला                     | হাত                                | । बन्धन्यंद्र १० ६                        |
| प्रचलाप्रचला               | ८।३                                | यन्धन ८।११                                |
| पश्चा                      | 417:418                            | र्यभहेतु ८।१                              |
| प्रतिक्रमण                 | ९१३ २                              | र्वयहेल्लभाव १०१२                         |
| प्रतिरूप <del>क्</del> यव  | हार अ१७                            | ं बहिर् अहर                               |
| प्रतिहेवना                 | ९।४७                               | 穩                                         |
| श्रत्यत्त                  | flex                               | ्रबहुपरिबद्द ६।१५                         |
| मत्यथ                      | ८१२ ४                              | ंत्रहुविध १।१६                            |
| प्रत्याख्यान               | 2ا2                                | ् बहुशुदनक्ति ६।२४                        |
| प्रस्येकसुद                | १० ९                               | রিকা ু                                    |
| प्रत् <b>रेव श</b> रीर     | <b>८1</b> ११                       | ब्रह्मचर्य शह                             |
| व्रयम                      | ३।१५                               | ब्रह्मोत्तर ४:१९                          |
| प्रथमा                     | ४।३६                               | अमलोबालय ४।२४                             |
| प्रदीयवन                   | ५।१६                               | वहारम ६११५                                |
| प्रदेश                     | २१३८:५।४; ८१३                      | बादरसाम्पराय ५११२                         |
| -विसर्भ                    | ५।३६                               | बालतप्रस् ६।२०                            |
| -संहार                     | 1184                               | बातुकाशभा ३।१                             |
| प्रद्रीप<br>-              | 4180                               | गाम (उपधि) १.५६                           |
| प्र <b>ना</b> व            | X ₹0                               | · बाह्यसम्म १९११                          |
| प्रमत्त्योग                | <b>১</b>  { ই                      | ुनुदि ३.१६                                |
| वनत्तर्भयोग                | री४९                               | बोधिदुर्लन ९।०                            |
| ∌म्ससंयत                   | २।४ <u>७: २</u> ।३४                | ें शेषितंबुद्ध १०।६                       |
| प्रमाण                     | ११३: १११०                          | · ¥                                       |
| प्रमाणातिकम्<br>-          | ७।२९                               |                                           |
| <b>अभा</b> द               | दार                                | ₩4                                        |
| प्रमोट                     | ७।११                               | भरत ११२४:३१२०:३१३२५३१३७                   |
| प्रवचनभ <b>ि</b>           | <b>६</b>  २४                       | भरतवर्ष ३।१०                              |
| प्र <b>वचन</b> ्यसस्य      |                                    | भवन ४१६७                                  |
| प्रवीचार                   | হাহ                                | भवनवासिन् ४।१०                            |
| श्राक्                     | साइट: इाष्ट्र इंग्डिप: ४।६३: हास्थ | भवप्रस्थय ११२१                            |

|                                      | तत्त्वार्थ <b>सूत्र</b> स्यशब्द्ानामकाराशनुक्रमः ५२७ |                       |                   |  |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------|--|
| भव्याव                               | 7109;017                                             | माध्यस्य              | <b>હા</b> ફર      |  |
| <b>মাৰ</b>                           | राप;शाट;साट                                          | <sup>'</sup> मान      | ζl <sup>9</sup> . |  |
| भावना                                | अदि                                                  | नानुप                 | म्।१७;८।१०        |  |
| भावेन्द्रिय                          | रा१८                                                 | । मा <u>न</u> ुपोत्तर | \$1 <b>\$</b> %   |  |
| भाषा                                 | *;I*                                                 | भाषा                  | \$1\$4:215        |  |
| भीषत्त्रपत्यास्यान                   | છ!પ્                                                 | मारख।न्तिको           | .કા <b>ર</b> ે    |  |
| भूत                                  | \$18.5                                               | मार्गान्दक्षन         | ንነሪ               |  |
| भतानुकभ्या                           | ६।१२                                                 | - नार्गप्रभावना       | ₹158              |  |
| भ्षि                                 | ३।१;३।२८                                             | मार्दय                | ९।६               |  |
|                                      | 8, <b>મારે</b> દાષા ગ્લામાં ગ્રાફામાં (ટાય           | माइेन्द्र             | 318               |  |
| भैदयशुद्धि                           | 2  5                                                 | मित्रा <u>न</u> ुराण  | <i>थ</i> ई ६:     |  |
| भोग                                  | २। ४,८।१३                                            | <b>मि</b> ध्यात्व     | داع               |  |
| श्रीहर                               | २।२३                                                 | निष्योपदेश            | ७।२६              |  |
|                                      | म                                                    | मिष्याद <b>र्श</b> न  | शहः ८११           |  |
| नि <b>णिवि</b> चित्रप्रा <b>र</b> ्व | \$145                                                | <b>सिश्र</b>          | राशः राइर         |  |
| मति                                  | ११९,१११२,११२६,११३१;८१६                               | मुक्त                 | भ <b>१</b> ०      |  |
| -पूर्व                               | ११२०                                                 | म <del>्</del> खां    | ७ १७              |  |
| मध्य                                 | <b>३</b> ।१३३।१०                                     |                       | ३।१६              |  |
| मनःदर्यंथ                            | शक्षांश्वरक्षात्रमः(शहरहाद                           |                       | ₹  %              |  |
| मनःप्रवीचार                          | \$18                                                 | मेरप्रवृद्धिणा        | Y1(5              |  |
| मनस्                                 | <b>પા</b> ૧                                          | . <b>मै</b> त्री      | કો <b>ર્</b> ક    |  |
| मनस् (क्षत्रं)                       | 5.18                                                 | मै <b>द्र</b> न       | 19   <b>१</b> ९   |  |
| मनुष्य                               | कें!३५;४।२७                                          | मीच                   | Elv; tolk         |  |
| मनुष्यदि                             | रार्द                                                | -मार्ग                | \$1\$             |  |
| म <b>नो</b> गुनि                     | ગો૪                                                  | -देत                  | <b>५:</b> ३९      |  |
| मनोश                                 | ६।९४;९।३१                                            | मोहस्यय               | \$10 <b>\$</b>    |  |
| मनोत्त इन्द्रियविषय                  | 318                                                  | मोह <b>ती</b> य       | ८१४;१११५          |  |
| मन्द (भाव)                           | ثرائج                                                | , मं।खर्ष             | <b>ा३</b> २       |  |
| <b>भर</b> ण                          | ५।२०                                                 | <b>म्ले</b> च्छ       | ३१३६              |  |
| मर <b>णाश्</b> चा                    | 생물의                                                  |                       | प                 |  |
| मज                                   | Ę, ę                                                 | यदा                   | भारह              |  |
| महत्                                 | ভ  হ                                                 | <b>यभाष</b> यात       | *1 <b>₹</b> 6     |  |
| महातमः धना                           | <b>418</b>                                           | ययानीम                | दारर              |  |
| <b>महापद्म</b>                       | ₹ {४                                                 | यहच्छोपलस्थि          | १।३२              |  |
| <b>महापुण्ड</b> रीक                  | 3148                                                 | यशःकीर्ति             | ८।११              |  |
| नदाशुक                               | ४।१९                                                 | वाचना                 | 118184            |  |
| महाहिमधन                             | <b>3188</b>                                          | थोग                   | ६(१,३)८:६(१२,८)१  |  |
| महोरग                                | ¥14 ह                                                | यो:गदुष्प्रशिषान      | ঞাইই              |  |
| भात्सर्य                             | दी१०३७(३६                                            | योगसङ्गान्ति<br>-     | 4188              |  |
|                                      |                                                      |                       |                   |  |

| ५२⊏                          | त≑वार                    | र्थ <b>युत्ती</b>       |                                |
|------------------------------|--------------------------|-------------------------|--------------------------------|
| योगवक्ता                     | ६ २२ <sup> </sup>        | नि®                     | र्।≑ः्१०1६                     |
| थोगविदोप<br>-                | दारेट                    | ले <b>ड्या</b>          | साहः ४ २:९१४०                  |
| योजन                         | <b>३।१</b> ७(३।२४        | -विशुद्धि               | 6120                           |
| योजन रातसहस्रविष्यस्य        | 31,5                     | स्रोक                   | 413                            |
| <b>बाजनसहस्रायाम</b>         | \$18 <b>%</b>            | लाक्यान                 | %****** <b>**</b>              |
| यीनि                         | इ।३२                     | लीकाकाश                 | भार्क                          |
| ŧ.                           |                          | स्रोभ                   | <b>⊏!</b> ९                    |
| *                            |                          | लोभप्रत्याख्यान         | rie                            |
| (क)                          | કે ૨ ડ                   | <b>लो</b> कान्तिक       | ४१२४:४१४२                      |
| रक्तीदः                      | 3  ≎ 6                   |                         | 4                              |
| रजत्ञय                       | ₹१४६                     |                         | •                              |
| रति                          | ₹, €.                    | ৰ <b>ধ</b><br>_         | दार्ह् <sub>। अस्ति।</sub> कार |
| र <b>त्रम्</b> भा            | 515                      | बनस्पति                 | 5917                           |
| <b>स्थक्तपं</b>              | 린글이                      | ं यन <b>ह</b> प्रत्यन्त | २ <b>।२</b> २                  |
| रस                           | सारकः≖(११                | वर्श्व                  | ताष                            |
| रसन                          | २(१९                     | वर्ण                    | ३१२०: ८१११                     |
| रक्षारिताम                   | 4184                     | वर्णवत्                 | ५ २३                           |
| रसवत्                        | <b>યા</b> રફ             | वर्तना                  | <b>प्</b> ।३३                  |
| रहोऽस्था <del>प्त</del> ्यान | ঙাইছ                     | 티널                      | ક ર્ય્                         |
| ग्रस                         | yitt                     | वर्षसः                  | ३१२५                           |
| गुमधर्त्रेत                  | ંશક                      | श्रदेशर पर्वत           | ३।११                           |
| रिविन                        | ३।११                     | बलयाकृति                | ३।४                            |
| दद्वत्व                      | 4,13 ર                   | र्वाह                   | ४। ५५                          |
| राप्रवीचाः<br>साप्रवीचाः     | YIZ                      | , याक्                  | 418ء                           |
| स्यानुगव                     | <b>ः∣३</b> १             | , याक् (कर्म)           | ±1 <b>\$</b>                   |
| रताञ्चनाय<br>स् <b>पिन्</b>  | શાસ્ત્રહામા              | <b>ब</b> ागुति          | 3 1                            |
| •                            | ३।२०                     | ं काचनर                 | 4913                           |
| रुप्यकृ <b>ला</b><br>२       | 31,3                     | यात                     | ₹।६                            |
| गे <b>ग</b><br>५८ –          | हारेज<br>स्थार           | -कुमार                  | 3.50                           |
| रोदित्                       | \$19 a                   | वायु                    | <b>व</b> ा≷ इ                  |
| रोहितास्य <u>।</u>           | सारण<br>शास्त्रःहाद्वेष् | - <b>शस्तु</b>          | <b>3</b> [₹%                   |
| रीव                          | ार्क:सम्बद्ध             | विक≂द                   | 6312 (313                      |
| ल                            |                          | ⊦ विकिःया               | 2 3                            |
| नर 🔍                         | श⊏                       | चिन्नकरम्               | \$1 <b>?</b> %                 |
| लस्त्री                      | ३११९                     | : विश्रहगति             | श्रुपः स्थित                   |
| ल बिध                        | भाषासभावत                | विचिक्तिमा              | 9, <b>%</b> ‡                  |
| तब्धिश्रमाद                  | र्1४७                    | , বিজ্ঞান               | ક્રાક્ષ                        |
| त्रवर्गाटारि                 | १।७                      | विवयाति                 | क्षाम्बः डाम्ब                 |
| <b>शा</b> न्तव               | अ११६                     | वितर्भ                  | 91.83                          |
| ताभ                          | २।४:८।१३                 | विदेह                   | वैश्वितः वश्वेक                |

| तस्वार्थसूत्रस्थशन्यानामकाराधनुक्रमः ५२० |                |                     |                           |
|------------------------------------------|----------------|---------------------|---------------------------|
| विदेहवर्ष                                | ३।१०           | वैधाकुत्त्ववरण      | ६।२४                      |
| विदेहान्त                                | 3174           | वैवावृत्त्य (दशः)   | ९।२०                      |
| वि <i>गुत्</i> कुमार                     | ४।१० ।         |                     | ७।१२                      |
| <b>विधान</b>                             | १।७            | व्यञ्जन             | <b>१</b>   <b>१</b> ८     |
| विश्विवरोष                               | ઝ¦રવ           | व्यक्तनसंकान्ति     | YY 3                      |
| विनय ( चतुर्भेट् )                       | १।२०           | व्यन्तर             | 214;414;414               |
| विनयसम्प <b>ञ्जता</b>                    | ६।२४           | व्यव                | ه فرا به                  |
| <b>वि</b> परीत                           | ६।२३; ९।३१     | व्यवद्यार           | <b>१</b>  ३३              |
| विपर्वय                                  | ११३१; ६१२६     | व्यु <b>त्सर्ग</b>  | ९।२२                      |
| विभाक                                    | 188            | व्युत्सर्ग (हिभेद्) | ९।२०                      |
| -विचय                                    | \$135          | व्युपरतकियानिवर्ति  | 1913                      |
| विपुलगति                                 | शस्त्          | वत                  | <b>अ</b> रे;७।२४          |
| विश्रमीक्                                | ₹• ₹           | <b>मतसम्पद्ध</b>    | ७।२ <b>१</b>              |
| विषयो <i>ग</i>                           | 0513           | <b>मतिन्</b>        | <b>भ</b> १८               |
| विनोचितावास<br>-                         |                | वत्यनुकम्पा         | ६।१२                      |
| विस्त                                    | 9184           | . •                 | ₹                         |
| विरुद्धराज्यातिश्रम                      | ভাইও           |                     | ₹(                        |
| विविक्त सम्यासन                          | ९।१६           | श किन्द्रः तपस्     | <b>६।२४</b>               |
| विशेक                                    | ९।२२           | शक्तितः त्याम       | ६।२४                      |
| বি <b>গ্ৰ</b> ভ                          | शेष्टर         | 初朝                  | ७१२३                      |
| <b>विशु</b> द्धि                         | १।२४;१।२५      | शतार                | ४।१९                      |
| विषय                                     | १।२५           | शन्द                | शक्षेत्रभारकः,भारक        |
| -शंरज्ञ्ण                                | <b>९</b> ।३५   |                     | ७।२१                      |
| विष्करभ                                  | ₹१₹२           | शब्दप्रवीचार        | Alg                       |
| विसंवादन                                 | દ્રારર         | शस्या               | <b>५</b> ।६               |
| विहायोगाते                               | 3315           | <b>ग</b> रीर        | स्विद्धारशः,पादवः,८।६६    |
| वोचार                                    | \$183          | शक्राप्रभा          | ₹1 <b>₹</b>               |
| वीतराग                                   | ९।१०           | शिखरिन्             | ३।११                      |
| वीर्य                                    | રા૪;૮ને१३      | मृति                | २। <b>२</b> २; <b>९।९</b> |
| -विशेष                                   | दाइ '          | <b>र</b> ील         | खा <b>र</b> ४             |
| <b>१</b> त                               | ३।९            | शीलवनानतिचार        | ६।२४                      |
| <b>वृत्तिप</b> रिसङ्ख्यान                | ९।१९           | <b>ஐக</b>           | 3)tk                      |
| पृद्धि                                   | ३१२७           | शुक्र (ध्यान)       | ९।२८; ९।३७                |
| रृष्येष्टरस ( स्थान )                    | ভাগ            | गुङ्ग्रेरमा         | शरर                       |
| <del>देद</del> ना                        | ३।३;९३२        | गुन                 | रा४९; ६।३; ६:२३; ८।११     |
| वेदनीय                                   | 617;612;3185   | <u>अ</u> नवामा      | 710                       |
| वैकियिक                                  | शाइद,रा४६      | <u>शु</u> भाय       | ८।२५                      |
| वैज <b>ए</b> न्त                         | ¥Its           | सूर्यागास्थास       | ७१६                       |
| वै <b>ञ्</b> यंसय                        | ३। <b>१</b> २  | 2.7                 | ।(३५;२।५२;३।२२;४।८;४।२२;  |
| <sup>दै</sup> मानिक                      | <b>श</b> ारे ६ |                     | ¥170;¥17C;S170;9184       |

| ५३०                             | त <del>स्</del> वा     | र्धमृत्ती                        |                            |
|---------------------------------|------------------------|----------------------------------|----------------------------|
| दीस्य                           | 4157                   | सिचनापियान                       | ড) ইব্                     |
| शोक<br>शोक                      | ६। <b>११</b> ;८ ९      | <b>अचित्रनिदे</b> प              | ७ हर्द                     |
| ৰ্ট্ৰ                           | ६।१२;९।६               | सचित्रसन्त्रस                    | <b>ાં.</b>                 |
| आवक                             | 9184                   | सचित्तसम्ब                       | ચીર્ષ                      |
| श्री                            | ३।१९                   | सन्                              | शोद्धादश्चाः०              |
|                                 | <br>१६;६।₹१;२।२१;६।१३: | सत्कार                           | 919                        |
| g                               | ठाइ;शाहरे;शाह७         | सञ्चारगुरस्थार                   | ९।१५                       |
| শ্বীস                           | 5.64                   | संस्य                            | ९।६                        |
|                                 |                        | । सन्द                           | ३१६: ७१११                  |
| प                               |                        | सद्सतीरविशेष                     | शक्र                       |
| पर् <b>लम्</b> य                | इ।र्७                  | सदृश                             | ५।३५                       |
| षड्विंशतिपद्धशोदन <b>श</b> तविह | तार ३:३४               | सद्गुला-ह्यादन                   | ६१६५                       |
| स                               |                        | सद्देश                           | ६।१२;८।८;८।२५              |
|                                 |                        | . सप्रमानिसंबाद                  | , je                       |
| संक्रिष्ठासुरोदीरितदुःख         | \$10                   | : समञस्क                         | रा११; २।२४                 |
| संयम्                           | ११६:९।४७               | समन्दिल्द                        | १।३३                       |
| संयमासंयम                       |                        | सदारन्भ                          | ٤١٤                        |
| तंयोग (दिभेद)                   |                        | समिति                            | १।२; १।४                   |
| संरम्भ                          |                        | ; सन्प्रयोग                      | €।३०                       |
| संवर                            | १।४;९।१;९।७            | सम्बद्धी                         | २१३१; २।३५                 |
| सं <i>पृत</i>                   | २।३२                   | सम्मृ <sup>र्वि</sup> श्चेन्     | शप्रभ                      |
| संवेग                           | ६।२४                   | . सा पक्तव                       | राष:दार१;८।९;१वा४          |
| संवेदार्थ                       | ७।१२                   | सम्पक्षचारित्र                   | *I k                       |
| संसार                           |                        | सभ्यस्यान                        | १।१                        |
| <b>संधारित्</b>                 | रा१०;२।१२;२।२८         |                                  | ₹।१;१।२                    |
| <b>सं</b> स्थान                 | ५।२४;८।११              | सम्बन्हर्ष्ट्र                   | ७।२३:४। (५                 |
| संस्थानविचय                     | ५।३६                   | चःयग्योगनिम <b>द</b>             | \$1¥                       |
| सं <b>इन</b> न                  | <b>۷</b>  ۲۶           | ं सरावसंयम                       | <b>\$1</b> ₹¢              |
| सङ्ख्या                         | १।८                    | हरागसंयमादि<br>≎                 | <b>६</b> ११२               |
| संज्ञ्ब्येय                     | भारक                   | सरित्<br>- <del>1</del>          | 5 ₹0<br>013 <b>0</b>       |
| - <b>কাল</b><br>                | ३।३१<br>१।३३           | सर्वद्रव्यवर्थाय<br>सर्वोत्सपदेश | १।२ <b>९</b><br>८)२४       |
| संबद्ध                          |                        | सवारमध्यम्<br>सर्वार्थसिद्धि     | प्रोहर,धाइर<br>वारक        |
| सह                              |                        | । सल् <b>लेखना</b>               | ०।२२,०।२२<br>७।२२          |
| सङ्घात                          | ,                      | । सल्लाखना<br>: सनितर्क          | 6148                       |
| सञ्बद्धान<br>सञ्च               |                        | i                                | 6/28<br>2128               |
| सम्ज्ञा<br><del>वर्षा</del>     | शाहर<br>सारक           | सदीचार<br>: ससामानिकपरिपत्क      | श.<br>इ.११९                |
| <b>ग</b> िसन्<br>गुरुसम्        |                        | ं सहस्रार<br>  सहस्रार           | x14£                       |
| सक्याय<br>सक्याय                | रा <b>४</b><br>८१२     | सकारमन्त्रभेद                    | : अर्द                     |
| <b>स्वया</b> यत्व               | दार<br>राहेर           | साकारमन्त्रमद<br>सामरीमम         | ार्य<br>दी६;४।२८;४।२९;४।४२ |
| सचित्र                          | <b>₹1</b> ₹₹           | WHITH                            | 414,0110,0111;5187         |

|                                             | तत्त्वार्धसूत्रस्थशब्दा   | नामकार।चनुकसः                        | ५३१                        |
|---------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|----------------------------|
| साधन                                        | १। उ                      | स्यित्युपप्रह                        | ५।१७                       |
| साञ्च                                       | \$128                     |                                      | নাং ং                      |
| साधुसमाधि                                   | ६।२४ .                    | स्पोल्य                              | ધ્ ૨૪                      |
| साध्य                                       | ९ ४७;१० ९                 | स्तातक                               | <b>९।४६</b>                |
| सानन्कुभार                                  | ४।१९:४।३०                 | स्पर्श                               | शर०;⊏ः११                   |
| सामायिक                                     | ४१४;७।२१;६।१८             | स्पर्शन                              | १८;२।१९                    |
| साम्परापिक                                  | £!&                       | स्पर्शपयीचा र                        | <b>Y </b> Z                |
| सारस्वत                                     | ४१२५                      | स्पर्शवत्                            | ५।२३                       |
| सिद्धस्य                                    | 8012                      | स्∤ृति                               | 918                        |
| सिद्धि                                      | <b>પ્</b> 1३२             | स् <sub>र</sub> तिसम <b>न्या</b> हार | ९ ३♦                       |
| सिन्धु                                      | ३∶२०                      | स्टृत्यनुशस्यान                      | ७ ३३;७ ३४                  |
| स्तिष्यःव                                   | મારફ                      | र <sub>्</sub> त्यन्तराथान           | व 🗐 ए                      |
| सीता                                        | ≹।रे॰                     | स्वतत्त्व                            | २।१                        |
| सीतोदा                                      | ₹।२०                      | स्वभावमार्द्व                        | ६।१८                       |
| मुख                                         | ४१२०;५।२०                 | स्वरारीरसंस्कार (त्याग)              | ชาย                        |
| <b>सुकानु</b> कस्थ                          | ঙাইঙ                      | स्थाभ्याय (एखा)                      | ९!३०                       |
| <b>मुपर्णकुमार</b>                          | ४११०;४।२=                 | स्वामि <del>र</del> व                | १।७                        |
| <b>मु</b> नग                                | दां११                     | श्वामिन्                             | शश्                        |
| सुवर्श                                      | . કુરાય                   | स्वातिसर्गे                          | <b>७ ३८</b>                |
| -क्ला                                       | <b>३</b> ।२०              | ε                                    |                            |
| <del>युस्थ</del> र                          | <b>⊂</b> 1११              | -                                    |                            |
| सूच् <b>म</b>                               | २१३७;८।११;⊏!२४            | दरिकाःता                             | ३।२०                       |
| -कियाम <b>ति</b> पाति                       | रा३९                      | • <b>हा</b> रत                       | ३।२०                       |
| -साम्यस्य                                   | €1१०¦९।१८                 | हरिवर्ष                              | ३११.                       |
| <b>म्</b> र्योचन्द्रमती                     | ४।१२                      | <b>धा</b> रिवर्गक                    | ३।२₹                       |
| सेतर                                        | राश्६;२।३२;≍।११           |                                      | <b>८</b> 1९                |
| तीच्य <u>्य</u>                             | મ.ારે૪                    | -प्रत्यास्त्रभान                     | @ 18T                      |
| र्राधर्म                                    | ४1 <b>१९</b> ;४1२९        | हिं <del>सा</del>                    | ७।९ <sub>१</sub> ७।१३¦६।३५ |
| स्कन्थ .                                    | યારય .                    | -विस्ति                              | ७।१                        |
| <u>स्त</u> नितकुमार                         | ۲  <b>१</b> ۰             | हिम <b>वत्</b>                       | <b>≒</b> ; ₹ ₹             |
| स्तेनप्रयोग                                 | ७।२७                      | <b>हिर</b> ण्य                       | હાર્                       |
| स्तिय                                       | ७११५;९।३५                 | हीना                                 | ४ ५१                       |
| -बिरति                                      | 618                       | वीनाधिकमानीन्सान                     | ७।२७                       |
| स्यानगृद्धि                                 | C13                       | देनमय                                | 2166                       |
| Sel .                                       | <b>९</b> ।९; <b>९।</b> १५ | रीमवरा                               | अराह                       |
| -बेद                                        |                           |                                      | 10 m                       |
| •                                           | ટાર                       | <b>है</b> मवतवर्ष                    | ₹ १•                       |
| न्यान <b>वाध</b> नस्य ( त्याग               |                           | हैरव्यवतवर्ष                         | शहे                        |
| •                                           | ) (a)(a)<br><b>tin</b> c  |                                      | ३।१४<br>३।१४;३११५;३।१८     |
| न्दागक्षयाधनसा ( त्याम<br>स्थापना<br>स्थावर | ) <u>(</u>                | हैर <b>्यच</b> तवर्ष<br>हद<br>हास    | शहे                        |

# तत्त्रार्थवृत्तौ समागतानासमुद्धतवाक्यानामकाराद्यनुक्रमः

| 39                                                                              | श्रल्पक्षवहुविधाता- [रलकः ३/३६ ] २४६                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| द्याय्लय्लय्लं प्लं [बसु॰ सा॰ १६ ] १८०                                          | बल्यस्वरतरं तत्र पूर्वम्                                                          |
| खक्तीर च कारवे संज्ञायाम् [का क्ष्र ४।५।४]                                      | [कात० रापा१२] ८,८६,१३९                                                            |
| ⊏€, ₹ <b>₹</b> ¥, ₹ <b>९</b> ₩, ३०६                                             | श्राचीतितत्त्वहस्रायाः [ ११३                                                      |
| ऋष्नज्ञपि भवेत्यापी [यहा॰ उ॰ पृ॰ ३३५ ] २ <b>३</b> ६                             | ग्रहणगुषनयोर्मेषुनेच्छा [ ] २४०                                                   |
| श्रिविद्यामीलयम्बर्स स्थित                                                      | म्बरुत्तीयेऽम्बुधयो [ ] १२०                                                       |
| C 6>                                                                            | श्रिष्ठाण्य-सरिसव-पवाली [ ] १२१                                                   |
|                                                                                 |                                                                                   |
| क्रकानभावादशुभागायाद्वा [                                                       | चसदेवोदयाद् मुक्ति [ चादिपु० २५ ४० } २२७                                          |
|                                                                                 | ग्रसदेवं\दयो घाति- [श्रादिपु• २५।४२ ] २९७                                         |
|                                                                                 | स्वसिदिसदं किरियालं [गो० ६० ८७६] २५९                                              |
|                                                                                 | श्रद्यों नाम तेलोका [इंग्राघा०३] २४७                                              |
|                                                                                 | . <b>э</b> т                                                                      |
| इधयोण्ण पविसंता [पंचास्ति∘ गा०७] १८७<br>द्यचादि श्रत्तभक्तां[नियमसा० गा०२६] १९८ | श्राकन्पिय श्रहानाशिष                                                             |
| व्यापि व्यवसम्मा । स्थमता १ पार २६ ] १९८<br>व्यास्ति नीव न च किञ्चिदशकः         |                                                                                   |
| विद्यार पूर्ण पृत्य कर । १० ।                                                   |                                                                                   |
| चय कर्म्यामि मुनीनां [ ] १२०                                                    | ·                                                                                 |
| श्रथ वीचिमालिमः स्युः   ] १२०                                                   | - 5-1-X <b>5</b> -1                                                               |
| श्रिषिकरणे सममी                                                                 | चानुष्टाञ्च इता नव [ ] २९४<br>  म्ह्राकामार्गसमुद्धन- [ म्हान्मानुः स्लोर ११ ] १३ |
| क्ति० स <sub>्</sub> ० २।४।११ दें(ती० <b>ए</b> ० ] १७१                          |                                                                                   |
| श्रविशीङ्खासां कर्म [ पा० स्० १:४।४६ ] ७९                                       | चाशसम्बक्तमुकं यदुतं [चात्मांनु ०५लो० १२] १३                                      |
| स्रतन्तरस्य विधिः प्रतिकेशे वा                                                  | श्चातमञ्जानादैकदेशनदा-[ '] १५७                                                    |
| [पा० सहा० शशकि ] ५,६२,१३६                                                       | क्षात्मवित्तपरित्यागास् [ यश्च ० ७ ० १ ० ५ ] २५५                                  |
| अप्रतायनिभने द्रव्ये [ ] २०७                                                    | चानन्दो नानमैशवर्वं [ यशक उ० पृक्ष २७३ ] ८३                                       |
| <b>स्र</b> नेकनथसङ्कार्ण [नीतिसार स्त्रो० १६ ] ८७                               | इप्राप्ते श्रुते जने तज्ञे [यश ∘ उ० पृ० ३२३ ] ५                                   |
| श्चन्तः(वयाधिकस्यं [ राजकः ५।२ ] १४७                                            | , श्चावित श्रसंल्हमया [ जभ्यू॰प०१२ ५ ] ३३,२०९                                     |
| <b>श्रम्भित्रयाष्टभागा</b> [ ] १२०                                              | इ                                                                                 |
| श्चम्त्रान्यरोपश्रमुखाः [ ] ११७                                                 | इगवीसेकारसयं                                                                      |
| श्रम्भुधिविद्यतिरंशो [ ] १२१                                                    | [बिलोकसा०३४४,जम्मू०प०१२।१०१] <u>१</u> ६०                                          |
| स्ररिष्टा विश्रति तानि [ ] ११३                                                  | इनज्यबादेवनयम [ ] २६२                                                             |
| श्रविद्वसुर्श्विकोण्दभागासुभ्यो मः                                              | , –                                                                               |
| [काण्ड०शप३] २५२                                                                 | 3                                                                                 |
| <b>स</b> र्थवशादिभक्तिपरिणामः                                                   | उचालिदम्मि पादे [ प्ययक्ता० हो० ३।१६ ] २३८                                        |
| [ ] ७४, २५४, २६०                                                                | उन्द्रिष्टं नोचलोकाई- [ यहा०७०५०४ ] २५६                                           |

## <u>ध्द् धृतवाषय।नामकाराद्यनुकपः</u>

| अताणहिषयोलगरल- [ तिलोय० ७१३७ ] १६०                                    | _                                                |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
|                                                                       | · शलु त्र <b>णार त्र</b> णार विड                 |
|                                                                       | [ मरमाल्यत्र २।१४३ ] ८९                          |
| उपालकर्मकात् [ ] ७€                                                   |                                                  |
| उम्मृतर्खधसाहा [पञ्चसं०१।१९२] ८५                                      | 1 - Q                                            |
| ऋ                                                                     | [का• ६० ४।६।९२] ५८,९७,२६२                        |
| <b>भृवर्णव्यक्षना</b> न्ताद् व्यय् [का०स्०४।२।३५]                     | क्रिया क्ले महाकृष्ण [ ] ११६                     |
| 265,438                                                               | ं करी मूले करको पवाल- [गो॰बी॰या॰१८७] २०१         |
| Œ.                                                                    | All assets and an agent Agree 24 Lead            |
| ,                                                                     |                                                  |
| एइंदियवियलिदिय- [ पंचर्तक १११८६ ] ५७३<br>एकापि समर्थेयं जिनशक्तिः     | सेत्रं बास्तु धर्न धान्यं [ ] २४२                |
|                                                                       | ख                                                |
| ्यश० ड० पृ०२८९] २२८<br>एकेन छाधिकान दश                                | खरत्वं मोहवं स्ताब्धं     २६६                    |
| [ प्रमेषकमलमार्तग्ड पृ० ३०७ ] १९७                                     | 1                                                |
| एक्कं प्रश्निसीय [ ] २७३                                              |                                                  |
| एक्मादिलात् [ ] ९५                                                    | ग                                                |
|                                                                       | गुणप्रधानार्थमिदं हि वाक्यन                      |
| ओ                                                                     | [ ब्रह्स्स ३ इली० ४५ ] २०३                       |
| श्रोगाद्रगादिक्विदो [पवषणमा० २।७६] १८६                                | मृह <b>खिरलं धिप्रव्य</b> िमो० जी० मा० १८६ ] २७१ |
| न्त्रोसप्पिश-श्ववसप्पिश- [ बारस द्वालु ० २९ ] ८९                      | गोधूमशान्त्रियदसर्पर-  । २५१                     |
| ar .                                                                  | त्रामान्तरात्स्त्रमानीतं [ यशः उ०पृ०४०४ ] २५६    |
| •                                                                     | प                                                |
| अच्छा सुबच्छा सहाकच्छा<br>विक्रिक स्थापन                              | बनोद्धिजगत्प्रायाः [ ] ११२                       |
| [हरि०५।२४५] १२८<br>कण्डसदिकजन्तुना [ ] ११३                            | चनोद्धिमहत्तस्य [ ] ११२                          |
|                                                                       |                                                  |
| कत्याय शलया जाया ] ११<br>कम्महं दिदश्लचिक्क्लाहं [परनात्मप्र०१।७८] ९१ | च .                                              |
| करणाधिकरणशेष्ट्रच धुट्                                                | चद्रस्चापश्रतेष्ट्वापि [ ] ११२                   |
|                                                                       | चित्रारिशतसङ्काणि [ ] १२३                        |
| ृ कात० ४१५/९५ ) ५८,२५५<br>कर्नृकर्मकोः कृति नित्यम्                   | चेख्र इस्तादाने [का० ग्रु० ४।५।३४ ] १५४          |
| [सा० ९० राष्ट्राप्टर ] १८८                                            | ; <b>ड</b>                                       |
| कलहिपया कगाचिम                                                        | <br>  छस्तम्मा-वेणिश-श्र <b>द्व</b> य            |
| [ तिक्रोयसा० गा० ८३५ ] १४०                                            | छुन्तुण्एा-वेण्शि-श्र <b>ह</b> य [ ]        १८   |
| क्षिपितिभातीशस्याप्रनदाञ्च                                            | , <b>ज</b>                                       |
| [কার- হাহায়ত ] ৭২                                                    | जीवकृतं परिसामं [ पुरुषार्यसि० स्को० १२ ] १९०    |
| काऊ काऊ य तह [ गों० जी॰ गा॰ ५२८ ] २९                                  | जोगा पवडिपदेशा                                   |
| कापोती तुद्रयोलैंक्या [ ] १६६                                         | [गी०क०गा०२५७] २६२,२७७                            |
| कायबाक्यमेनसां प्रवृत्तयो                                             | जीयगमेगहिक्छ छुप्पण                              |
| [क्हत्सव० रहतो० ७४ ] २११                                              | [क्रिलोक्सा० गा० ३३७ ] १६१                       |

| <del>૧</del> ३૪                           | तस्याः | <b>रह</b> त्ती                                                     |             |
|-------------------------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| हान पहुँ। दिया चान्धे                     |        | ध                                                                  |             |
| [यशण्डः पृश्रक्ष]                         | ą      | ,                                                                  |             |
| शाने पूजा कुलो जाति                       |        | र्थप्रतुद्वेतुष्टुविदी [सी०व०सा०३३]                                | 4 6 4       |
|                                           | ,₹≂¥   | द्                                                                 |             |
| झ                                         |        | दश्विसर्विःगयोभद्दय-                                               |             |
| म्हीरोतकाप्रकं चैव [ ]                    | 43     |                                                                    | २५६         |
|                                           |        | दल्बपरिपष्टकवा जा सो [स्व्यमं रुगार २४]                            |             |
| ण                                         |        | इंडजुने स्रोरालं   पञ्चसं ० १)१९९                                  | ३२          |
| सलमाबाहृयतहा[कम्पप∘७४]                    | २६९    | दंसग्रामीहरूखवरा-   गो० सी० गा० ६४७ ]                              | ŧ٥          |
| णयखबदो ए≆कडाण [ ]                         | १८     | दाले लब्भद भोड [परमात्मप्र० श७२] ।<br><del>१८८८ - १</del> - १००३ : |             |
| ए हितस्त तिण्यितिहे                       |        | दिहिलिदिश्वित्रप्रवसि- (का॰ स्० ४) स५८)                            |             |
| [ पदमराखा ० द्वे ० ३।१७ ]                 | २३८    |                                                                    | १९६         |
| णिन्चिद्रधानुसत्त य                       |        |                                                                    | १६१         |
| [बारस् <b>छ</b> णु० गा०३५]                | 605    |                                                                    | १३७<br>१४०  |
| शिद्धस्य सिद्धेस दुर्गाहर्षेस             |        | ्युत्तममञ्जूषयात्रातिमुख्यमेदै- [ } ७,'                            |             |
| [मो०जी०मा०६१४ (१)]                        | 50%    |                                                                    | १०७         |
| थिरमादिजहम्पादिसु बावादि-                 |        | _ **                                                               | ₹१३         |
| [बारस म्रागु० २८]                         | 90     |                                                                    | <b>१</b> २० |
| त                                         |        |                                                                    | २१६<br>११६  |
| •                                         |        |                                                                    | १७१         |
| तत्त्वार्थस्त्रस्थाचयाता                  |        | _                                                                  |             |
| [नीतिसार श्लो० १९]                        | #9 !   | घ                                                                  |             |
| নশৌত্রসনহস্রাতি [ ]                       | ११३    | धम्मो वत्युसहादो                                                   |             |
| तनुगन्धवहो भागा [ ]                       | ११२    |                                                                    | इ.९         |
| तनुपातश्वपर्यस्य [                        | ११२    | धर्मादनिच् ( र ) केवलात्                                           |             |
| तस्योपरितने भागे   ]                      | ११२    | [ पा० ग्र० भाषाशस्त्र ]                                            | ६३६         |
| तिष्यासयाञ्चतीसा[ ]                       | 3€     |                                                                    | रपद         |
| विण्णि सहस्तानच य [ ]                     |        | अनुवन्नपायेऽपादानम् । पारु <b>ग्</b> र शास्त्र ] ।                 | २३१         |
| तिएइ दी इ दुश्हें   गींच जीन गार ५३३      | 38     | -                                                                  |             |
| तिह्यं सत्तविह्सां [पंचसं∍ १।१८६ ]        | ₹७३    | •                                                                  |             |
| तुर्यभूरथमपदले                            | 830    | -                                                                  | ₹₹3         |
| রুবী পুশব্মাবা [ ।                        |        |                                                                    | रे२०        |
| तुनर्यस्च एका सापा [ ]                    |        | - ,                                                                | ११२         |
| तेऊ तेऊ य तहा [ गो० बी० गा० ५३४ ]         | ₹0     | न भुक्तिः द्वीरामोदस्य [ स्त्रादिपु॰ २५।३९ ]                       | و ۲۶        |
| ते पुरा वंद ं सिक्ष्मरण [ परमारुपम० ११५ ] |        |                                                                    |             |
| तेरसकोडी देते [ ]                         | - 1    | -                                                                  | १५९         |
| तेसह कोडो देसे [                          | १७     | नवमे दशभाषानां [ ]                                                 | १२०         |
| तेर्विशतेरिः [ का० मू० २/६/४३ ]           |        |                                                                    |             |
| विश्व-वैद तु पञ्चविश्वतिस्तः [            | १३७    | नदी वर्णात्मको स्वतिः [                                            | १९६         |

| बास्यवाबदिनी जिताः [ ] १०९ वस्येऽविकी गुणी परमाद- वास्यवाबदिनी जिताः [ ] १०९ वस्येऽविकी गुणी परमाद- वास्यवादिनी जिताः [ ] १०९ वस्य प्रत्येवदेश क्षणणो [ ] ८५ वस्य प्रत्येवदेश क्षणणो [ ] ८५ वस्य प्रत्येवदेश क्षणणो [ ] ८५ वस्य प्रत्येवदेश क्षणणो [ ] १९० वस्य प्रत्येवदेश क्षणणे [ ] १९० वस्य प्रत्येवदेश क्षणे [ ] १९० वस्य प्रत्येवदेश क्षणणे [ ] १९० वस्य प्रत्येवदेश क्षणे [ ] १९० वस्य वस्य वस्य वस्य वस्य वस्य वस्य वस्य   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नाः वज्ञाती शिनि- [सातः राउ६] १३१ [तर स्तीः ११३) १०६ तेश्वे १ जैते वा शास्त्र । १८१ वा स्त्र स्तु । १८१ व्याप्त स्त्र स्तु स्तु । १८१ व्याप्त स्तु स्त्र । १८१ व्याप्त स्तु स्तु स्तु । १८१ व्याप्त स्तु स्तु स्तु स्तु स्तु स्तु स्तु स्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| देशेंचे ! जैते वा श श श श श श श श श श श श श श श श श श                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| प्रस्कृतिविद्यः   गों जों जों गां ० २   २८४ वाह्यम्वविद्याः     २४२ वाह्यम्वविद्याः     ३२१ विद्यानं व्यवेद्याः   ११० व्यव्यादेवविद्ये     ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यव्यादेवविद्ये   ११० व्यव्यव्यविद्यायां   ११० व्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| प वाह्यमन्त्रविद्दीताः [ ेरश्य विज्ञान विद्दीराधीय ] ११६ विज्ञान देवीयां विद्दीराधीय विद्दीरा |
| स्वानके द्रण्ये शुका [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| स्थानके द्वर्ष शक्षता विद्यान |
| पत्रमकेश्वर्षराके [ १२० प्रतमकेश्वर्षराके [ १२० प्रतमकेश्वर्षयके [ १२० प्रतमकेश्वर्षपे विस्त है । १२० प्रतमकेश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्ये विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्षपे विश्वर्ये विश्वर्षपे विश्वर्ये विश्वर्षपे विश्वर्ये विश्वयं विश्वयं विश्वर्ये विश्वयं विश्वर्ये विश्वर |
| पद्मसभूमप्रविदेशिसके - [ १९१ मती विकार सकी ११५] ८७ पटले हिसीयमेऽस्थि - ] १९१ मती स्था [ नीतिबार सकी ११५] ८७ पटले हिसीयमेऽस्थि - ] १९० पटले हिसीयमेऽस्थि - विकास १९२१ ] १०,२६१ प्रकार प्रवास विकास स्थाप हिर्मे के मार्ग १९८१ मतिब्दाम स्थाप विकास स्थाप हिर्मे के मार्ग १९८१ मतिब्दाम स्थाप विकास के मार्ग भी स्थाप विकास के मार्ग भी स्थाप विकास के मार्ग मार्ग मार्ग मार्ग विकास के मार्ग मार |
| प्रश्नसभूवयोदिक्सने [ ] १२१ वर्ता वारस्तो क्षिय [ नीतिकार स्तो ० १५ ] ८७ पटले द्वितीयचेऽिकः ] ११ ] ४० पटले द्वितीयचेऽिकः ] ११ १९० पटले द्वितीयचेऽिकः ] १९० पटले द्वितीयचेऽतिस्त [ ] १९० पटले द्वितीयच |
| पदा बाररतो निस्यं [ नीतकार रसी० १५ ] ८० पटले हितीयचे प्रियः ] ११० पटले हितियस्य हिरिष्ठ पार्थः   १९०१ १९०१ १९०१ १९०१ १९०१ १९०१ १९०१ १९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पदलें दितायकाश्वर   ११० प्रश्न   ११० प्रश्म |
| पया प्रिया महात्रमा   हार० पा२४६   १९६५ प्राप्त प्रिया महात्रमा   हार० पा२४६   १९६५ प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त कर गा० १२२१   १०,२६६ प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त होते होते हार गा० १२२१ प्राप्त प्राप्त होते हार गा० १२३   १९६५ प्राप्त प्राप्त होते हार्ग प्राप्त होते हार्ग प्राप्त हार्ग प्राप्त हार्ग प्राप्त हार्ग प्राप्त हार्ग प्राप्त हार्ग प्राप्त हार्ग हार० ५२ १९५६ हार्ग  |
| [ बुलाचा गा० १२२१ ] १०,२६१ स्मिनिस्ताम् १०,२६१ प्याला प्रथमुद्देश   गो० का गा० २४ ] २६५ (का स्० २३६११ ही हु० १ ]१८१ प्रयमुद्देश य जीती [ गो० का गा० २५ ] २६५ सेहबं योजनासिक्च प्रयाणीः गर्र नाल्यं     १८४   यात उ० पु० ४०५ ] २५५ व्यक्ति गहने गणितवाखाम [ ] १२४ वंच ति इंदियमणा [ थोषणा० ५३ ] २१९,२३८   म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ्विताचार रार १२२१   ४०,०२१ १ स्मिनिद्यामांतान्तु प्रवास प्रश्निक विकास १८१   विकास १८१ विकास १८१ विकास १८१ विकास १८१   विकास १८१ विकास १८१   विकास १८४   विकास १८ |
| प्यमुद्देश्य व जीती [ यो० क० गा० २५ ] २६५ भोस्यं योजनशक्तिस्च<br>प्रकारोः गरं नार्ल्यं [ ] १८४   [ यश० उ० पृ० ४०५ ] २५५<br>दर्यक्षेत्रं गदने गणितवाखम [ ] १२४<br>वंच वि इंदियगणा [ योषपा० ५३ ] २१९,२३८   म<br>पुट्ट सुरोदि सहं [ ] ६५   मग्राव्यवपरिहोस   गो० वी० गा० ७२८ ] ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वरतायोः गरं नात्र्यं [ ] १८४ [ यशः उ० पु० ४०५ ] २५५ दर्धनं महत्त्रं नायान्य नायान्य [ ] १२४ विकास विकास [ वोषपा० ५३ ] २१९,२३८ म<br>पुरु सुरोदि सहं [ ] ६५   मस्यान्यवपरिहोसं [ गीर बीर गा० ७२८ ] ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| दर्शनं गहनं गणितवाखमः [ ] १२४<br>चंच वि इंदियमणा [बीधपा० ५३] २१९,२३८ म<br>पुरुं सुस्रोदि सहं [ ] ६५ मस्राज्यवपरिहासा [गी० वी० गा० ७२८] ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| चंच वि इंदियराखा [बीधपा० ५२] २१९,२३८ म<br>पुर्कृ सुर्वोदि सहं [ ६५   मखन्तववपरिहास   गीर बीरु गा० ७२८   ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| पुट्टं सुर्योदि सहं [ ] ६५   मराप्रवायपिहास [ गील बीच गाव ७२८ ] ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पुदर्वी अल्लो च स्राया [बहु० सा० १८ ] १८०   मितरागिनका त्रेया [ ] ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पुरुवा जल च कावा [ वहुर तार १८ ] १८३   सरदु व जियदु व [ पवयस्तरार ३११७ ] २३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| पुंबद्भाषितपुंरमादन्द् मर्यातायाभिविधी ] १५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ्रवाराण्यु रकारमूर्<br>[काऽ स्० शांशह⊏] ७२,१५४ नारित चूरिव जीवडा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| पूर्व नाच्यं अवेदास्य [कात० २१५।१४] १०० [परमात्मप्र० गा० १२५] १०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पूर्वाणां खलु कोटयो   १२० मारिवि जीवह लिक्जडा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| प्रकृतिः परिणामः स्यात् [ ] ९०,२६२ [परामात्मप्र० गा० १२५] १९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| प्रत्यसं चानुमानञ्च . पिन्छे खतु स्रोदहशे [गो० थो० गा० ११] ५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पडदर समुरु स्लोक ७०   ५९ मिथ्यात्व <b>पेदहा</b> स्पादिन [ ] २४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| [पहुद्क समुक्र स्त्रोक ७० ] ५९ मिम्यात्ववेदहास्पादिन [ ] १४२<br>इत्याख्यानततुःशान्तर-[रत्नक ३।२५] २४५ मिम्यात्वेदगीनार् पाने [ ] १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| प्रसाख्यानततुःशान्त्रस्यः [ रत्नकः ३।२५ ] २४५ मिष्यादवं दर्शतात् पाते [ ] ३४ मृत्यातवेः प्रधानं प्रकृषिः [ ] ५ मिथ्रे बीणकराये च [ ] २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| प्रसाख्यानततुःशान्त्रनर्-[रत्नक० ३।२५] २४५ मिष्यादंवं दर्शतात् पाते [ ] ३४<br>प्रसाततेः प्रधानं प्रजीपः [ ] ५ मिथ्रं जीणकराये च [ ] २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| प्रशासनामततुःशान्त्रन्तः (रत्नकः २।२५) २४५ मिथ्यास्यं दर्शनात् पाते [ ] २४ प्रशासनेः प्रशानं प्रशोधः [ ] ५ भ मिथ्रं जोणकराये च [ ] २३ प्रमान्त्रप्रयम्थलो [ ] ११६ प्रशासे मन्योत्पदे मन्यते- [वारुस्ट १४११०६] ७९ मृत्कुं मोहमयुच्चुं।थवीः प्राय इत्युच्यते त्रोकः [ [ ३०१   [वारु धादुवाः स्वाः २१९ ] २४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| प्रश्नाक्ष्यान्ततनुशान्त्रद- [ रत्नकः २।२५ ] २४५   मिष्यास्यं दर्शनात् पाते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| प्रशास्त्रधानतत्तुःशान्त्रस्त । स्त्रमक २।२५ । १४५   मिष्यास्त्रं दर्शनात् पाते । । १४   प्रशासनेतः प्रधानं पक्षीयः । । १५   भिष्रं जीणकृषाये च । । १६   १६   भिष्रं त्रीप्रवर्शे मन्योत्पर्दे मन्योतः [चारुष्द्रः मन्योतः [चारुष्द्रः मन्योतः [चारुष्द्रः मन्योतः [चारुष्द्रः मन्योतः ११८   १५१   १५१   १५१   १५१   १५१   १६० चारुष्द्रः मास्त्रपापे [चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः ११९   १५१   १६० चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः   १५१   १६० चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः   १५१   १६० चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः   १६० चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः   १६० चारुष्द्रः मासुप्त्रः चेतः   १६० चारुष्ट्रः मासुप्त्रः चेतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| प्रश्नाक्ष्यान्ततनुशान्त्रद- [ रत्नकः २।२५ ] २४५   मिष्यास्यं दर्शनात् पाते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

#### तत्त्वार्थप्रती 435 विशुद्धिसंस्तेशाङ्कं चेत् य [ ग्राप्तनी० एलो० ९५ ] ६१३ यन्चार्वितं द्वयोः विशेषणं विशेष्येण [ पा० द्र० सशा५७ ] 806 [कात० २१५। १३ ] ९,६३,⊏६,९२ . वीप्सायां पदस्य ( शा० व्या०२।३।८ ) 30 यत्स्त्रोनपु सक्षारूषः 🕤 देशपम्लो स्थ्य सिंगे यटुगवादितः [का० सू० २१६।११ | २०३ [मोर और गार २८५] २६७ मद्रानादिषुद्रे।येषु [यश्च ० ७० ५० ३२३ | પ્ वेदरापरिमाणी औ [ इब्नर्स० या० ३४ ] २७९ यस्त्यक्तुं शक्यते स [ १४१ दे**दे** हेतुं तु कारणदा { ŧξ यः शुल्या द्वादशाङ्गी कृति-वैद्वयं चन्द्रकान्तरच [ ₹? [ श्वात्मानुः श्लो ः १४ ] १३ व्याख्यानतो विद्योदप्रतिपत्ति- [ 3 ? ● पानि स्वीपु रतिङ्गानि [ र दे छ व्याङ्कपरिन्यो रमः [पारुस्वश्वास्टर् ] ७९ ₹ शरीरनिवासयीः करचादेः रक्तोऽसरा द्वितीये [ ١ \$83 | का०सू० ४।५६ ३<u>५</u> | 248 रमास्त्र्मानमेदीऽस्थि- [ ऋषाङ्गुद्धः १।१३ ] 94 शारीरमानवागश्व-্বিহাণ ৪০ ৭০ বৰর | ২ रामादीखमञ्जूष्या [ 649 शुक्रशियाणवञ्चलेष्म- [ 94 रूपं मुद्राणें क्षेत्रं च [ ९३ श्रद्धा तुष्ट्रिमंतिः - [यद्या० उ० पृ० ४०४ | २५७ ल श्रोखिमार्ववभीतत्व— | रदद भौतानुभितयोः श्रीतसन्बन्धोः [ **बद्दमेश्मर्शातिश्च** [ 223 ₹१२ लोकपूले च पार्श्वेष [ ११२ लोगागायपदेसे [ गो० जी० गा० ५८८ ] 204 . पुस्तु दुदु ऋ च्छ्रग इस्पृत्र गतौ [ **₹**१₹ संते वि धम्मदःवै [तत्त्वसः गाः ७१ | ३२३ वक्तुर्विवक्षितपृषिका शब्दार्थ- [ सङ्ख्यमा ऋजहोरन्यस्वराहि- [ २३१ १३७ विक्रिय टाएच३५४ [ सङ्गे चानीचराघर्वे | कारु सुरु ४।५।३६ | ₹६ የዓሄ वरेला सुधरला महाबासा क्ताई बहु ताच्छण - [ Ş٥ [इंदि० ५।२४७] क्त्राकोचनभावभिद्यपि [प्रतिहा० २।६० ] ८६ 953 वप्रायुवप्रायदावशः [ इति ० ५।२५१ ] 650 सत्ये सर्पत्र (चलस्य | यशाव उव प्रव ३५३ | वर्तमाने शतुङ् [काः सूः ४।४।२ [ २३९ सदागतिज्ञमं तस्माद् 📗 ११२ वर्धको मातरिश्वान [ ११२ सप्तोतानशया जिल्ली दिवनान् **थवदारुक्षार**क्षापल्**ला** [ त्रिलीकः गाउ ५३ [ 842 | [सागार्धः सदित] १२६ षिकदातदाय कताया [पंचसं∘ १:१५ ] र३द समयप्रवि≭्धः विकटा उदा क्षामा [गो० वी० गा० ३४ ]। र्पर [का० सू० सराधर दौ० ह० १४ | 46 विषया वैजनन्ती च [ **१**रि० ५।२६३ ]: समुदायेषु निवृत्ताः शब्दाः ! 053 275 विद्यादसस्य सम्भूति- [ रत्नकः इसीः २२ | 288 सन्मत्ते सतदिखा विरदः [ प्रतसं ४ १।२०५ | वियक्तिदियेत संदि 34 सन्यम्दर्शनशुद्धाः [ रत्नकः रक्षोः ३५ ] ₹0८ वियोजयति चासुभिनं च सरसं विरसं तीक्यां | \$88 [রাসিত্রাণ বাংকা] सरुगणामेक्षोपः [भा० छ्० १। राइ४ ] ७२,१९९ २३८ षिवर्णं विरसं विद- [ यग्र ० ८० पुरु ४०४ ] २५६ विद्वाद्वविनिर्मुको [ नीतिसारस्तो ० १७ ]

| तस्वार्थसूत्राए।                                  | µकारादिको <b>राः</b> ५३७                     |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| सर्वशास्त्रकाभिक्तो [नीतिलार हस्रो० १८] ८७        | सो स्पत्तिथं को परसो [ परमात्म० १।६५ ] ८८    |
| सब्बंहिलोयकोर्ग[बारसम्ब्रह्मुः २६] ८८             | सोलसम् चरुत्रीसं तीसं [ ] १८                 |
| सब्यापयडिद्विदिक्षी [बारस० गा० ३८] ९१             | स्तेनावन्तलं।यस्य [ ] २३१                    |
| सब्देविगुम्मलाललु [दारमद्यसु∘ २५ ]८⊂              | रियतिदनर्ननिरी <b>थतस्त्रणं</b>              |
| <b>सदक्षा</b> णि <b>इ.स</b> न्तैय [ ] ११२         | बुहत्स्व <b>ः इलो</b> ० ११४ - २०१            |
| राचानमाञ्चकार <b>णं निर्धन्यसिङ्गम्</b> [ ] ३१६ । | स्वर्शनो सोकशिलरे [ ] ११२                    |
| सारस्यत्रभागानां [ ] १२०                          | स्वयमेवासमारमान ि । १६,२३९                   |
| साधाराणि अस्यानि भवन्ति [ ] २९७                   | स्वरप्रदग्रियद्वामल् [ कार्यपुर ४।५।४१ ] २०७ |
| साप्यचितप्रशस्तेषुः[ं ] १४                        | स्वराद्यः कार्रस्थ शराहरू । २०७              |
| क्षायारनकायारा [ j ३२१                            | स्वरूपमेतत्परमानगं चरन [ ] ११३               |
| सार्वविभक्तिस्फास्ट्रस्येकं 📗 📄 २७६               | स्वभीगवर्गप्रसिताञ्चवर्गाः                   |
| साहारसमाहारो साहारण-                              | [प्रतिरुक्तारु सरदर ] <b>१०८</b>             |
| [पञ्चसं०१:८२] २७१                                 |                                              |
| तिद्वे सत्वारम्भो नियमाय [ ] ६४,१९९               | 7                                            |
| सिल प्राहेकहवेरी [गीन जीन गान १८४] २६७            | j <b>ē</b>                                   |
| मिलपुद्रविभेदभूली [गो० जी० गा० १८३] । २६७         | हितंब्यास्मितंब्रभात् 🗍 ३०५                  |
|                                                   | हेती प्रयोजने दान्ये 📗 🗓 🗴                   |

# तत्त्वार्थवृत्तिगताः केचिद् विशिष्टाः शब्दाः

|                                       | ã٥           | पं०               |                           | Бa      | ৰক্তি      |                                    | ã a         | पंक्ति     |
|---------------------------------------|--------------|-------------------|---------------------------|---------|------------|------------------------------------|-------------|------------|
| अर्युत्रयूत्रयूत                      | १८०          | 9                 | अतिदुःपमा                 | १३९     | Ą          | अवधानलक्षण                         | २४४         | ŧ٤         |
| अविश्वरिवाण                           | રપ્ર ૧       | ч.                | अवाणभय                    | २२८     | 80         | <b>अग</b> रविदेह                   | 190         | - 9        |
| अक्रियात्रादि                         | २५८          | ţĸ                | अस्यरूका                  | १४८     | ŧ          | <b>भ</b> एरधातकीखण्ड               | 884         | 88         |
| অল                                    | પ્રદ         | ₹¥                | अद्                       | १५२     | ŧ.         | अपराजिता                           | १३०         | e.         |
| अधीयमहानस                             | १४९          | ₹                 | अधिगमज                    | 4.      | 63         | <b>भ</b> रवॉति                     | ₹9₹         | 3,8        |
| अधीणमहान <b>सर्दि</b>                 | १४९          | ŧ                 | अन <b>धर</b>              | १९६     | १८         | अपरिभितकान्ड                       | Şaş         | ٦.         |
| <b>अर्धाणा</b> त्स्य                  | <b>\$</b> 38 | ٩                 | अनगरकेवली                 | ३१२     | २८         | अप <b>ह</b> तसंश्रक                | २८५         | ११         |
| अक्षीणाडवर्द्धि                       | १४३          | ş                 | अनदुगःमी                  | ७२      | ٩          | अपूर्वकरण                          | 358         | ₹€         |
| अगुस्तिभव                             | ₹६८          | şo.               | अनस्तनतृष्ट्य             | २४९     | £.         | अपतिछान                            | <b>११</b> % |            |
| अमुङ्ख्युगुण                          | १द्दर्       | ₹₹                | अनन्तनन्त                 | १८३     | ₹0         | अधस्यवेशितः निष्ठेगाधि             |             |            |
| अगुरलनुत्त                            | 406          | १३                | अनवस्थित                  | ७२      | Ę          | अवस्थास्थानकिया                    | 98Y         | 37         |
| अग्नि <b>शि</b> खाचारणत् <del>व</del> | 180          | ११                | अनकाट्धाकिया              | २१४     | २४         | अग्रमत्त्र ।                       | 157         | 15         |
| <b>अग्रायणीपू</b> र्व                 | 4દ્          | ₹i                | अनादेय                    | २७१     | २२ '       | अवशस्तविहायोगति                    | २७१         | 8          |
| अङ्गर्भवष्ट                           | ६७           | ११                | अनामोग <b>ेला</b>         | ₹१¥     | ęο         | <b>प</b> दुडिएवां                  | 766         | १०         |
| <b>अद्भ</b> वाद्य                     | ξb           | १०                | अन्य नोगनि <b>से</b> पाधि | करण २१८ | 4          | अभाषात्मक                          | १५६         | 83         |
| भवुट                                  | १५२          | ५०                | अनिश्वसिदादर-             |         |            | अ <sup>*</sup> स्न्नाशस्त्रश्चर्यः | ₹{५         | ₹ <b>4</b> |
| अच्धुदर्शनादरण                        | <b>क्६४</b>  | १५                | साभ्दराय                  | 378     | १८         | अध्यन्तर उपकरण                     | 9,6         | \$3        |
| अचित्र                                | १०२          | ર⊏ં               | अनित्यंतक्षण              | १९७     | 26         | मन्पन्तर निवृत्ति                  | e 9         |            |
| अचित्रीश्मावदृत                       | <b>१</b> ०२  | ₹⊑                | अनिःसरणात्मकः             | 206     | १२         | असन्क                              | ₹₹ <b>३</b> | _<br>२२    |
| श्चेतनत्व                             | 30%          | 83                | अनुकथा                    | ٩       | ŧ          | अ <b>न्द्रहा</b> देस               | राप<br>२२्द | २२<br>१३   |
| अजवस्थीतकृष्ट                         | १८३          | ξ                 | <b>अनु</b> गामी           | ७२      | ч.         |                                    | 20€         | £ ₹        |
| अ <b>ন্</b> য                         | 44.6         | 23                | <u>અનુમય</u>              | २११     | 88.        |                                    | 8-3=        | ?'9        |
| अज्ञाननाश                             | <b>4</b>     | 981               | अनुभवस्थान                | 90      | २६         | <b>भ</b> म्बरी र                   | २९२         | , ,        |
| अज्ञानिक                              | २५८          | ا ج <sub>ا</sub>  | अनुभाग                    | ĉ.      | 70         | गम्बास्वरीय                        | 883         | ì          |
| अञ्चन                                 | 24 Y         | વૃધ               | अनुभागस्यान               | 80      | ₹₹ -       | अम्ब्रुबहुक                        | <b>१</b> ₹₹ | =          |
| अञ्चला १६३                            | 1 22, 22     | ξ¥ιό <sup>!</sup> | अनुभृतत्व                 | ५७      | २३         | अम्ल                               | 7,50        | ঽঽ         |
| अणुच <b>टन</b>                        | १९७          | २१ !              | अनुमानित                  | ३०२     | 88.        | अयशःकीर्ति                         | २७१         | 23         |
| अशुवत                                 | ६३२          | 26                | अन्तकृदश                  | ξς.     | <b>१</b> ३ |                                    | 4=3         | 80         |
| अणिमा                                 | 183 28       | राइ०              | श्रन्तर                   | 8.8     | <b>8</b> ¥ | अपयोध्या १२६।५,                    | 8 3 o       | , -        |
| स <sup>0</sup> ड                      | £ = \$       | ¥15               | अन्तरद्वीरोद्धव           | १४९     | ₹ 특        | अस्य                               | १६५         | ۰<br>۶     |
| স <b>্তাধি</b> ক                      | ં દર્પ       | १४                | अन्तर्भुहूर्त             | ₹₹      | 80         | अरिष्टा ११३ । १४,                  |             | و          |
| अतर्गुण                               | ن            |                   | अन्य                      | 224     | γ,         | अन्यत्य                            | १५२         | २०         |
| आतिथि                                 | २४६          | ٩                 | अनुपानसंबै:गाधिक          |         | ت<br>ن ن   | अर्थ                               | 3,77        | १४         |
|                                       | (            | ٠.                | -,                        |         | ٠,         |                                    |             | ٠,٠        |

| तस्यार्थपृतिगताः केचिट् विशिष्टाः शब्दाः      |                 |                 |                              |                          |             |                                   |             |
|-----------------------------------------------|-----------------|-----------------|------------------------------|--------------------------|-------------|-----------------------------------|-------------|
|                                               | पृष्ट           | रंगिः           |                              | 98                       | र्व कि      | ,<br>  <u>ម</u> ុខ                | र ईचि       |
| अर्थचर                                        | શ્ધ્ય           | 88              | अरतापनादि                    | ३०३                      | ć           | उत्रयिनी ३५                       | E Re        |
| अर्थनय                                        | 4.8             | Ę               | आधिकारिणिकी किया             | 17                       | 84          | उञ्ज्वित ११                       | 8 8         |
| अर्थनाराच <i>र्यह</i> नम                      | 140             | ₹               | ;<br>आक्त                    | <b>१</b> %%              | ₹६          | उत्कर १९                          |             |
| সকাকাকার                                      | १८५             | 6               | आर                           | ११४                      | ₹           | उक्तप्ट १०                        | <b>३</b> ६  |
| अक् <i>र</i> बद्द्व                           | 43              | 74              | - आरक्षिक                    | १५५                      | 6           | उत्तरकुष १६२।५४,                  | १२७।२६      |
| अल्पक्षयवकर्यार्थ                             | 888             | <b>१</b> ७      | आरम्भोपदेशनामा               | 588                      | २७          | उत्तरगुणनिय-                      |             |
| अध्कान्त                                      | १६३             | ₹१              | आयतां                        | ۽ ترح                    | হ্ধ         | र्तनाधिकस्य २१                    | ૮ ર         |
| <b>ञ</b> ्चधिदर्शनाव्यम                       | २६४             | <b>રૈ</b> મ્    | आवर्षि                       | 33                       | 8           | उत्तर गुणभाव ३१                   | 35 Y        |
| अवध्या                                        | \$ 40           | 6               | <u> </u>                     | ₹₹                       | 3.8         | उताद २                            | ξ¥          |
| <b>এৰ</b> ৰ্গয়হে                             | २३२             | ₹¥              | आ <b>रास्प्रदान</b>          | २४६                      | १२          |                                   | २ २         |
| अवस् <b>थ</b> त                               | ० ₹             | 4               | आस्तिक्य                     | 4                        | ર           | उल्सीपीकाल =                      | ⊏ २४        |
| आवग् ४                                        | ₹७६             | ۲.              | आस्यविष                      | ₹Υ⊏                      | ₹0          | उद्धार १६                         | २ ६         |
| अव्हनः                                        | ₹०२             | 38.             | अत्यवरो                      | २५८                      | ₹.          | उद्घेदिम ६                        | <b>ξ</b> γ  |
| अशीतका                                        | ĘU              | २१              | आहार                         | १०२                      |             | उर्भान्त ११                       | ÷ 90        |
| अग्र-:                                        | र७१             | 3.5             | आहारक २१                     | शह, द                    | (૧) હ       | उपकरण <b>नकु</b> श ३१             | <b>६</b> ५  |
| अदक                                           | ६६              | £               | आहारकमिश्र                   | ₹₹₹                      | 9           | उपकरणविकाण २४                     | <b>६</b> १२ |
| भसहार                                         | 883             | २३              |                              |                          | •           | अपकरणसंयोगापि <b>करण</b> २१       |             |
| असत्य                                         | <del>२</del> ११ | <b>१</b> ३      | आहार <b>कशरी</b> रबन्धन<br>! | स्द्                     | १९          |                                   |             |
| असन्त्राप्ता-                                 |                 |                 | आ <i>हारकवारी</i> रसंघात     | २६€                      | २१          | जरगूरन १२।<br>जनसम्बद्धाः         |             |
| <i>सुप</i> !टिकासहमन                          | ঽ৻৻৽            | 3               | आहारकशरीराङ्गोपाङ्ग          | 337                      | ٩           | उपचयशरीर १९                       |             |
| असम्ब्रान्त                                   | ११३             | 50              | इश्वर                        | १२२                      | 36          | ङग्गादेन <u>६</u>                 |             |
| असावाजकर्मार्य                                | १४९             | १७              | इश्ताकुर्वश्च १४९।१९         |                          | કરાફ<br>ફાફ | उनमेंग १०                         |             |
| असिक मार्थ                                    | ξXέ             | १२              |                              | ः<br>१९७                 | श्च         | अपशसक्रश्रेणि <b>२८</b>           |             |
| अस्पा                                         | २४७             | ٤               | इत्यंत्रभ्रम                 |                          |             | उनशान्समोह २८                     |             |
| अस्तिमास्तिमयादपूर्व                          | Ę.E             | ų               | रन्द्र                       | २३७                      | २३          |                                   | ७ १०        |
| अस्थिर                                        | २७१             | ₹₹              | इन्द्रक                      | $\xi \notin \mathcal{X}$ | 80          | <b>जासकाय्यम</b> ६                | ८ ११        |
| अस्यतसम्बर्धाः                                | २≈१             | દુષ             | इन्द्रक विमान १६२।           | 4, 24:                   | કારમ        | उपेरत ५०                          | F 80        |
| अहामगढ                                        | १६२             | 80              |                              | १६५                      | ૨૪          | उपेदासंशक २८                      | <b>L</b> ?? |
| अंतभहुत्तं                                    | 31              | ¥               | ह <i>ि</i> द्वय              | २ म                      |             | उभव रह                            | १ १₹        |
| आर्काचत                                       | <b>30</b> 2     | 35              | इन्द्रियासंयम                | र्ध्र                    | 80          | उणा १०२(२५,१                      | १५।३६       |
| आकस्मिकमव                                     | २२८<br>२२८      | 80              | इराकान्<br>इराकान्           | ₹ <b>२</b> ५             | ₹₹          |                                   |             |
| आकारमञ्जूष<br>आकारमञ्जूष                      | ५५८             | ٠<br>ا          | इप्रगति<br>इप्रगति           | 3 = 8                    | ١٢.         | ,<br>,                            | •           |
| आकाशमाणित्व<br>आकाशमामित्व                    | १४७             | ₹ <b>८</b> :    | इ'बाकार<br>इ'बाकार           | 884                      | ا ي         | उस्मासी ३                         |             |
| आ <b>शस्</b> रक्षणायः<br>आ <b>शस्</b> रक्षणीय | 5               | ₹₹:             | र्ट्टोक् <b>य</b>            | २२८                      | 9           | अनुत्रविमान १६°<br>अनुविभाग्त १४° |             |
| आरमभावजीव<br>अरमभावजीव                        | <b>=</b>        | ्राप्तः<br>दी∀ा | हेवा<br>इंचा                 | ÷{8                      | ŧĘ.         | •                                 |             |
| आपनावज्ञात<br>आमाराङ्क                        | <u>-</u><br>٤٢  | २। °  <br>३ ।   | इन<br>ईर्बापथकिया            | 91 <b>V</b>              | ₹¥ ;        | म्मुडिक्रान्ति १००                |             |
| आचार्य                                        |                 |                 | इयायवानना<br>डेशिस्त         | १४७                      | - :         | भागुक्तिरहित १४                   |             |
|                                               | <u>د</u> ع      | ٥               |                              |                          | 5.8         | एकान्त २५.                        | -           |
| आजानद                                         | 777             | ₹€              | उन्नतः                       | १४८                      | <u>ج</u> :  | प्केन्द्रियजाति ३६६               | -           |
| आशाब्यापादम@स्या                              | र्दे⊀४          | २३              | उत्रवंश १४९ । २२.            | 505                      | 8           | एकम्त्रस १८                       | ४ २६        |

480

#### तत्त्वार्थश्चित्तगताः केचिद् विशिष्टा शब्दाः

|                               | पुष                 | ¢कि            | !                                       | पुष             | वंकि         |                                              | पृष्ठ             | रंकि     |
|-------------------------------|---------------------|----------------|-----------------------------------------|-----------------|--------------|----------------------------------------------|-------------------|----------|
| ऐरार्थभद                      | र् <b>२९</b>        | २९             | कायनिसर्गाधिकरण                         | रेश≖            | Ε,           | भीरवर                                        | રેરર              | £19      |
| <b>औदारिक २</b> १             | १८. २               | ६९।७           | काथवली                                  | <b>१</b> ४⊏     | \$8          | <b>क्षीरसागर</b>                             | ६७                | इष       |
| औदारिकमिश्र                   | ₹₹ १                | ς.             |                                         | २११             | ভ            | <b>धीरत्नाची</b>                             | १४८               | ₹¥       |
| औदारिक शरीरबंधन               | । २६९               | <b>}</b> =     | कारिकी किया                             | 568             | १५           | ' कुद्रभव                                    | 35                | १०       |
| औदारिकशरीरसंघात               | -<br>च् <b>द्</b> द | 44             | कार्नक २१                               | १1 <b>६</b> 1 २ | ६६।ः         | _ शुद्रहिमयन्                                | १२६               | Ę        |
| अ'दारिक श्रीतक्काप            |                     |                | कार्नणसरीखन्यत                          | २६९             | १९           | !धीत<br>'A~-√———                             | १४७               | 4        |
|                               |                     |                | कार्मण <b>श</b> रीदलंबात                | २दे९            | ₹₹           | ं क्षेत्र-शिक्षतेन<br>- क्षेत्रप्रहणणा       | - 5               | \$ 8     |
| औपपादिकदश<br>                 | ६८                  | १५             | कारूपरिवर्तन                            | <del>44</del>   | २४           | ्यायायाः<br>। अत्राया                        | ₹₹<br><b>१</b> ४8 | १३<br>२५ |
| র্মাণে                        | \$80                | *              | <b>काल</b> लविव                         | ∓२<br>-         | Ġ            | প্রত                                         | <b>\$</b> 28      | ₹        |
| र्था'पविद                     | ₹४≒                 | 3.5            | कालस्त्रस्य<br>                         | <b>\$</b> ?     | १४           | ।<br>। दाङ्ख् <u>ष</u>                       | 388               | ŧ        |
| औषप्रविद्याणन                 | २४६                 | ۶,۶            | - कालामुर<br>                           | ξ <b>ξ</b>      | ٩,           | ভদ্না                                        | 230               | 4        |
| कच्छकावती                     | १२८                 | ۲¥             | कालं(द                                  | <b>१</b> २२     | १५           | ख <sup>0</sup> ड                             | १९७               | २१       |
| कच्छा                         | 176                 | २४             | ' किरियाण'<br>-                         | २५१             | ٩            | ररस्माभाष                                    | 283               | Ę        |
| क्द                           | १९५                 | <del>२</del> ६ | कोल्क्शि <b>संहनन</b>                   | र्७०            | 3            | गञ्जः                                        | १२६               | ٩        |
| -                             | 230                 |                | <b>कु</b> ब्जसंस्थान                    | २६९             | ર્દ્         | गजदन्त                                       | १२८               | ¥        |
| कटुक                          | -                   | 23             | <b>कु</b> नुदा                          | १२९             | হ⊏           | गणभावस्केवळी                                 | 383               | ₹Ę       |
| कपाटसगुद्धात                  | २३                  | ર્{            |                                         | (190, 21        | <b>७२</b> ।३ | <sup>।</sup> बन्धभादिनी                      | १३०               | ٩        |
| कर्केश १६५।२'                 | ५, २७               | गरिर           | <u>कुल्बद</u>                           | <b>५</b> २६     | ₹5           | गत्था                                        | <b>\$30</b>       | 4        |
| भार्म                         | 4                   | ŧ              | _                                       | २८८             | {a           | ्गन्धित्य<br>                                | \$30              | 4        |
| कर्मद्रव्यपरिवर्तन            | দ্রভ १              | 79:1           | कुशन्तम्ला<br>कृतिकर्म                  | £0              |              | र/रेमा                                       | 610               | ર્શ      |
| कर्मधारयसमाछ                  | १७५                 | •              |                                         |                 | ₹ <b>%</b>   | ्बद्यप्ते ७१।१                               | ८, १५५            | (।१५     |
| कर्मप्रवादपूर्व               | <b></b>             | ے              | <b>कृ</b> (पंकनोर्थ                     | १४९             | 8.5          | <sup>!</sup> गु <i>ः</i> स्थानेषु सत्प्ररूपः | ग १५.             | ξo       |
| क्रम्म <u>ु</u> जुद्धव        | 24.                 | २२             |                                         | □ <b>二,</b> १९' | रा२७         | ं <b>गुर १९</b> ५।३                          | <b>લા</b> , રહ    | गर्द     |
| _                             |                     |                | <i>कु.</i> भारते इया                    | ςγ.             | Ε.           | गुपदत्तराण्डवादि<br>-                        | ११०               | Ę        |
| <b>क्ल</b> दिसान              | १६४                 | 30             | कृष्णवर्ण                               | ÷00             | ર્ષ          | ।<br>यहाङ्क                                  | হু ন <u>ু</u> ত   | 3        |
| <b>अल्प</b> व्यव <b>हार</b>   | <b>ર્</b> છ         | ધ ૭            | केतु.                                   | १५९             | ₹₹           | ्र व्यास<br>- गोप्रभिद                       | 343               | ÷3       |
| कृत्या करूर                   | হ্ড                 | १⊏             | <sup>।</sup> केवलशान <del>क</del> ल्याण | २४४             | ę            | गोन्तिका                                     | \$ <b>0</b> \$    | 4.4      |
| कल्यागपृतं                    | ६९                  | १३             | : केवलदर्शनावरण                         | २६४             | १६           | पन                                           | ₹E19              | ą        |
| कमाय १६५                      | 1 <b>૨૬</b> , ૨     | €०[३           | कोटपाल                                  | १५५             | ŧ٧           | पनयात                                        | <b>8</b> 8:       | १=       |
| र् <i>द्द</i> ∣द,₹७०          | ारेंग, ३            | १५१७           | कोमल                                    | 200             | ₹ ₹          | i धनोदभियात                                  | 588               | 16       |
| कपायाध्यवसाय                  | 63                  | ११             | क्रोप्रबुद्धि                           | 583             | 3            | बर्मा                                        | 888               | Ę        |
| का पद                         | ĘĘ                  | ᄃ              | ब्रिया १:                               | દકાર, ર         | ८२:३         | घाट                                          | ११३               | ₹₹       |
| कार्यत <i>े</i> स्या          | ≤⊀                  | έc             | (क्रंबाविद्यात्स <u>म</u> ्ब            | દ્દ             | શ્ય          | <b>बृतंबर</b>                                | १२२               | 26       |
| <b>ग्रा</b> गरूपिल            | १४८                 | ۶              | <b>क्टेश</b> वणिज्या                    | २४४             | Ęø           | ्<br>घोरगुणब्द्धचारी                         | 8.8⊏              | 9.5      |
| <b>का</b> यगु <sup>र्</sup> त | ্লয়                | २३             | <b>अ</b> यक <b>ले</b> णि                | र्⊏ <b>१</b>    | २०           | भीरतप                                        | १४द               | £        |
| -                             | ६५३                 | ţ.             | क्षीणमोद                                | ६८६             | 4            | <br>चोरपरा%म                                 | १४८               | 83       |
| कायदुःश्रणिथान                | ***                 | 1.             |                                         | 101             | _            | 0.5130.000                                   | \                 | , -      |

न्दर

|                                   |                      | तः         | त्याश्रंयृक्तिगताः <b>के</b> चि | ाद् विहि    | ष्टाः स       | द्याः                      |               | 488        |
|-----------------------------------|----------------------|------------|---------------------------------|-------------|---------------|----------------------------|---------------|------------|
|                                   | 98                   | र्ग कि     |                                 | पुष         | वंकि          |                            | 93            | पंचि       |
| च उरिदियदिसय-                     |                      |            | चलचारणत्त्र                     | १४७         | 22            | ते जॉ <i>ले</i> स्था       | 58            | र⊏         |
| कम्मपाउगा                         | 520                  | ų          | जञ्चलाच्यक्तिका                 | 30          | ξ             | तें <b>ज</b> स             | २६€           | 9          |
| _                                 | 88, 8°               | उ६६        | जल्लमल <u>म</u> ्बंपद <b>ि</b>  | 38,8        | २३            | तेज <b>ए</b> शरीस्वन्धन    | रइह           | १९         |
|                                   | <b>१,</b> २ <b>३</b> |            | <b>जात्यार्थ</b>                | 388         | १८            | ते जसदा <b>रीरसङ्घा</b> द  | २६६           | २२         |
| माध                               | 230                  | 5          | জি <b>ল</b>                     | ₹०8         | ફર્           | त्रसंरमु                   | १५२           | ťΒ         |
| <b>अ</b> शुर्दर्शनावरण            | २६४                  | 94.        | জি <b>ৱ</b>                     | ११३         | २३            | <b>यस्ति</b>               | ११३           | ₹१         |
| चतुरातन                           | ६६                   | ς.         | লি <b>হ</b> ক                   | 111         | र्₹           | यस्य                       | 855           | ₹०         |
| च <u>न</u> ्दिन्द्र <b>नजा</b> ति | ६६६                  | ę          | जैन:यम                          | ३०ह्        | ₹?            | त्रीन्द्रिय <b>जा</b> ति   | २६६           | ₹          |
| चतुर्भकाल                         | Ę५                   | ₹\$        | ज्ञानुकथा                       | ξ=          | 80            | धूल                        | १८०           | .3         |
| चतुर्वशमार्गणानुबाद               | Ę                    | ۶Ę         | ज्ञायकशरीर                      | .9          | ₹३            | धीशो                       | \$3           | ₹          |
| चरद्रप्रहस्ति                     | ξŒ                   | ξa.        | ्यातिरङ्ग                       | 650         | Ę             | दक्षिणापयावरा              | 343           | ę          |
| चारम                              | २२३                  | হ≡         | श्चय                            | 888         | - ‡           | दण्ड १५२।१                 | ۷ <b>,</b> {५ | र्∣२्१     |
| चारणदिधाधर                        | ३२३                  | 36         | वत                              | १६७         | ş             | दण्डकपा <b>ट</b> श्रतरणूरण | १८३           | Ē,         |
| चारित्रार्थ                       | \$ YE_               | €.         | तत्त्व<br>-                     | ¥           | ৪ ট           | दण्डसमुद्धात               | २३            | १९         |
| <b>चिन्दुरा</b> म                 | १५.२                 | ξ≖         | तत्सेवी                         | ₹0₹         | ₹४            | दर्शनकिया                  | 238           | <b>१</b> ७ |
| वित्त                             | इ०१                  | २३         | सद्शावहारनव<br>-                | 158         | ₹६            | द्वायैकालिक                | ६७            | १६         |
| चित्रवा <b>त्रपटल</b>             | १८३                  | <b>ڊ</b> ه | तनुत्रभास                       | अस्ट        | Ę             | दीपाङ्ग                    | <b>१</b> २७   | =          |
| चित्राभॄ्धि                       | 828                  | १२         | तनुवात                          | १११         | <u> ۲</u> ۹ ا | दीन्तराः                   | १४८           | ₹•         |
| चूर्ण                             | १८ अ                 | ₹१.        | तम्तुःचारणन्त्र                 | 480         | έ٨ ,          | दीप्ति                     | १६६           | ₹€         |
| च्रुशिका                          | १६७                  | ₹₹         | तपश्चाद्धि                      | £ X         | 18            | दुर्राभ                    | १९५           |            |
| चूलिका                            | ٤6                   | રેદે       | तंपन                            | ११३         | ₹4.           | दुरभिगन्ध                  | 5.00          | ₹४         |
| चेष्टाग <b>ंदग</b>                | 22                   | ١.         | तास्                            | 180         | <b>१</b>      | दुसग                       | २७१           | ? ધ        |
| लुग्गः                            | 307                  | ₹०         | तपित                            | २१३         | ર્ધા,         | दुष्प्रतिलेखितः            |               |            |
| उद्यस्य                           | ₹ह€                  | ų l        | तपामर                           | २२६         | ₹€.           | निशेषाधि <b>करण</b>        | २१⊏           | 4          |
| <b>छ</b> :दा                      | १८०                  | 4          | तप्त                            | ६१३         | ₹४            | रु:श्रुति                  | 5.84          | ¥          |
| जपना                              | १८३                  | Ę          | तप्तहरः                         | १४=         | 28 -          | <b>दुःगम</b> गुपमा         | 556           | ર          |
| ज <b>ु</b> च्यारणस्य              | \$8.9                | 8.         | तम                              | 668         | ŧ             | दुःशमा                     | १३९           | ર          |
| बङ्गादिनारपत्य                    | 8.40                 | £          | समक                             | १६४         | ર             | <b>दुः</b> स्वर            | \$5.2         | १७         |
| ः<br>जम्बालब <b>हुरु</b>          | ধুধুৰ                | ů.         | त <b>ि</b> रु<br>तागन           | २२'४<br>११३ | રુષ્          | राष्ट्रिविष                | १४५           | <b>२</b> २ |
| जम्ब्र्द्धीय                      | १५२                  | 40         | तार                             | 228         | .,            | देव                        | <b>3</b> 2 3  | ३⊏         |
| जाथूद्वीपप्रज्ञप्ति               | 44                   | ₹0         |                                 | દ્દ રહ      | - 1           | देव <i>कु</i> म            | १२७           | ÷ 9        |
| जावूनु <b>श</b>                   | १२२                  | ₹¥         | तिर्यमिति<br>-                  | २६⊏         | 22            | देशगति                     | <b>द्</b> द्  | २६         |
| जयन्ती                            | १३०                  | J          | तिर्वग्यतिमायोग्यानुपूर         | र्य २७०     | ર₹ ;          | देवगतिपरिवर्तन             | <b>=</b> ٩    | ₹६         |
| जरङ्गमार                          | ११०                  | 9.5        | तिर्यंग्भव                      | ςĘ          | ₹.,           | देवगतिश्रःशोग्यानुपूर्व्य  | २७०           | २६         |
| जरा(येक                           | 8,9                  | १७         | तिबंग्वपिःया                    | 448         | 28            | देवनारणविद्याधर            | ३२३           | ₹⋤         |
| <b>जध</b> मु                      | १०३                  | २५         | तीर्भकुर १०                     | ९।७, १      | द⊏।१          | देवार•्य                   | १२८           | २१         |
|                                   |                      |            |                                 |             |               | 5 6                        |               |            |

#### तस्यार्थद्वत्तिगताः केचिद् विशिष्टाः शक्ताः १४२

|                           | पुष              | पंकि          | I                    | बुष्ट        | पंकि        |                            | <u>পুত্র</u>    | पंक्ति |
|---------------------------|------------------|---------------|----------------------|--------------|-------------|----------------------------|-----------------|--------|
| देशात्रधि                 | <u>-</u><br>9۶   | 80            | निर्वि विकित्सता     | ₹ <b>२</b> ८ | १२          | पाणिमुका                   | 808             |        |
| द्रव                      | ₹4.⊀             | 12            | - निश्चयनय           | १२२          |             | <br>, गण्डुकदन             | ₹₹¥             | 38     |
| द्रव्यजीव                 | હ                | २०            | निष्करक्षेत्र        | 808          | ξ=          | नितालसंहक                  | 888             | -      |
| द्रव्यप्रस्वितंन          | 6.2              | 28            | -<br>निसर्गकिया      | 228          | <b>રે</b> વ | पाद                        | १५२             | 7.0    |
| द्रव्यसनः                 | <b>९२।१,</b> १८० | ıξ¥,          | विद्यर्ग <b>ल</b>    | 'n,          | ₹3          | पापवन्ध                    | <b>২</b> ৫5     | وې     |
|                           | <b>१</b> ९१      | १७            | निःकाष्ट्रिक्तस्य    | ६२⊏          | **          | पार्यमदेश                  | ₹ <b>¥</b> ¥    | ţc,    |
| द्रस्यनम                  | <b>१</b> ⊏१      | ч             | तिःश्रेयस            | ₹%९          | 9           | पारिक दिकी किय             | F २१४           | २६     |
| द्रव्यक्षेत्रया           | 57               | २६            | निःसरणात्मक          | १०⊏          | १२          | यारिताधिको 🚜               | 488             | १६     |
| রহনল*শ্                   | 860              | २७            | नीठ                  | ११५          | ē,s         | <b>मीत</b>                 | १९५             | ₹϶     |
| द्रजासंबर                 | २७९              | १०            | नीटडेश्या            | 51           | २८          | पीतवर्ण                    | <b>দ্</b> ৱত    | ₹4     |
| द्रज्याधिक                | £18, 4           | ક⊂∣૪          | नीलवर्ण              | ₹.30         | 3%          | पुढवी                      | ŞGa             | 4      |
| द्वीनिद्रयज्ञाति          | २६६              | ₹             | नैयायिकमत            | 30           | ŧ۳          | । पुण्डशीक                 | ĘO              | २०     |
| द्वीपसाम <b>ात्रहप्ति</b> | ६⊏               | 30            | नैसर्विक             | ६५स          | १६          | पुण्यमाणपदार्थंद्रय        | Ę               | 88     |
| द्वैयाक                   | १।≒;             | 314           | नोद्यागमधायकीय       | Ξ            | 3           | पुण्यवन्ध                  | २७७             | १६     |
| धनधी                      | र्३९             | ₹€            | सोकर्म               |              | २           | . पुरुपाचरक्षण             | २२८             | ٩      |
| धरणेन्द्र                 | २३७              | ₹3            | नोफर्मद्रव्यपरिपर्तन | =3           | 46          | पुष्कस्वर                  | १२२             | १६     |
| <b>धरा</b> श्             | 8€0              | ς.            | न्यमोभयरि-           |              |             | पुष्करभूक                  | १२६             | Ę      |
| भातकीलण्ड                 | १२२              | <b>१</b> ५    | सण्डलसंस्थान         | १६०          | <b>२</b> ४  | पुरुवला                    | १२=             | २५     |
| धातशीतृष                  | १३               | Ę             | पत्रबेदियजाति        | २६९          | 9           | ं पुष्कल।वर्ता             | 50€             | 34     |
| भारापुरीलङ्गन             | २५१              | ₹ 6           | पणओः                 | 550          | ζ           | <i>पुष्यचार</i> म <b>ः</b> | 865             | १३     |
| बन्दनबन                   | १₹४              | ₹₹            | <b>पत्र-सर</b> ्गत्व | १४७          | १२          | पुष्पप्रकीर्णेक            | १६२             | =      |
| नन्दीकर                   | १२२              | ₹€.           | गच <b>क</b> ्षती     | १२९          | ₹≂          | ्रूर्यकोटीप्रमाण           | <b>438</b>      | 23     |
| नरकगति .                  | र६⊏              | 23            | पचलेखा               | 54           | ुद्ध        | j ",                       |                 |        |
| नरकगीतगरिवर्त             | न ८९             | 14            | ্ৰনা                 | १२९          | ₹≅          | ्राप्ता ।                  | ६८              | १९     |
| नरकगतिप्रा-               |                  |               | परवृत                | इ२३          | ₹३          | पूर्वभातकीसण्ड             | १४५             | - ?    |
| योग्दानुपूट               | में २७०          | २६            | परनिभित्त            | १८२          | 88          | पूर्वविदेह ६               | <b>५,२६,</b> १२ | કારે⊏  |
| नरकनामा                   | 625              | 23            | परमावधि              | ७२           | 23          | प्रथकत्त                   | ₹⊄              | \$     |
| नरिंना                    | १२९              | ૨૬            | त्रमुख               | 934          | ٩           | योत:                       | १०३             | ₹4     |
| नाथवंश                    | १४८।२१, २        | ७ <b>२</b> ।३ | <b>ारल्केकभ</b> न    | २२⊏          | ٩           | गोता पेक                   | ٤٩              | ધ્ય    |
| नामकर्भ                   | e                | ٩             | <b>गरस्थानविहार</b>  | २६           | ¥           | একুরি                      | 50              | १९     |
| नामजीव                    | •                | १७            | परार्व               | Ξ            | ર્શ         | <b>श्रकृतिपुरूप</b>        | १७९             | Ę      |
| नारद                      | 180              | ۲4            | प <b>रिकर्म</b>      | হ⊏           | १⊏          | <b>মত্বনিং</b> শ           | ११६             | स्ष    |
| नाराभधंहनन                | 700              | Ť             | परिचितस्य            | 4.5          | २१          | प्रटर २                    | अव्यः, १८       | 9 ⊊ १  |
| नाटी                      | <b>३</b> ३       | ş             | परिभितकाल            | दे००         | ₹           | प्रतिक्रमण                 | ६७              | 8.8    |
| ৰিবাণ                     | 8 \$ 3           | २५            | परोक्षन <i>न</i> त   | १८३          | ₹०          | मतिभा                      | ६१              | ٩      |
| निदा-नशस्य                | २४२              | १३            | परापदेशपूर्वक        | ₹५=          | ₹ €         | , प्रतिवासुदेव             | 680             | १९     |
| निजाणकल्याण               | १४९              | •             | पर्यांबार्थिक        | ٩(٩)         | 3⊏(¥        | र्पातसेवना                 | 384             | 1,9    |
|                           |                  |               |                      |              |             |                            |                 |        |

|                              |              | तत्त्       | वार्थपृक्तिगताः केर्र | चंद् विशिष्ट       | ः शब्द     | <b>ाः</b>                 |               | ξgy        |
|------------------------------|--------------|-------------|-----------------------|--------------------|------------|---------------------------|---------------|------------|
|                              | 9য়          | <b>थ</b> कि | 1                     | 978                | पंक्ति     |                           | पुष           | वंकि       |
| <b>ऋ</b> यवेदित              | P4.3         | 88          | -<br>वसम्ब            | ર્વેદ              | 39         | , भ्रान्त                 | <br>۲۶۶       | 3.9        |
| प्रत्य स्वानपूर्व            | Ęξ           | १०          | बर्ह्य                | १४८                | _          | मधनी ११३।                 |               | १४१७       |
| ऋ}ुत्पन                      | 3.53         | २३          | बहुजन                 | ३०२                | <b>१</b> ३ | म <b>ङ्कल</b>             | १५६           | 24         |
| -                            | ६।१२. २      | ८१।४        | -बादर २ः              | 9 <b>₹ ₹</b> ₹, ३० | सर्व       | मङ्गलावरी                 | ₹₹€           | ₹3         |
| प्रथमा <b>नुयो</b> गः        | ६≂           | १९          | बादरकाषये:ग           | <b>ने</b> १३       | ę          | 'मपुर १९५) २              | <b>4.</b> २७: | ~[२३       |
| प्रदेश                       | 90           | ₹.          | वादरकिट्टि            | ३१६                | ٧,٤        | मध्वासाची                 | १४८           | २५         |
| प्रभावना                     | २३८          | १६          | वाहर उपकरण            | ઇ૩                 | F.         | मनक                       | ११३           | ₹?         |
| प्रभावंत                     | १६४          | १४          | , शाखा निरृत्ति       | €.5                | Х          | महुप्यगति-                | २६⊏           | ৼড়        |
| प्रसत्त                      | २३८          | ş           | बीजचार <b>ण</b> त्व   | 180                | 88         | मनुष्यगति-                |               |            |
| प्रमत्तसंयत                  | र⊏१          | १६          | बीजबुद्धि             | ₹83                | Ť          | ' अयोग्या <b>तु</b> दूर्न | 5.30          | २७         |
| प्रचाणगब्यूति                | ₹₩.₹         | <b>શ</b> ધ્ | बुद्                  | १४७                | ŧ          | ুদনু•খজীৰ                 | 3             | 2.5        |
| प्रशासनिर्माण                | २६९          | 8.8         | :<br>! -              | ६१                 | 4          | मनुष्यभवषरिवर्तन          | ८६            | રય         |
| प्रमाणयोजन                   | १५२          | १भ          | बुद्धा                | २५⊏                | źż         | मन:गुन्ति                 | ्द३           | ₹\$        |
| प्रमाणाङ्गुळ                 | १५२          | १२          | बुध                   | १५६                | २३         | मनोदुःप्रणिधान            | २५३           | ₹\$        |
| <b>प्र</b> मादचरित           | ₹ <b>४</b> ४ | ₹6          | ्रह् <b>रश</b> ति     | १५२                | 3.8        | मनोनिसर्गाधिकरण           | ₹₹⊏           | 5          |
| ম <b>না</b> লির              | २५३          | ₹•          | वीद                   | ξĘ                 | ٤.         | . सन्(वल)                 | १४८           | <b>१</b> ३ |
| प्रयोगिक्षधा                 | २१४          | १२          | <b>बहाइद</b> य        | १६५                | 9          | मनोयं ग                   | 715           | 9          |
| प्रवचन मातृका                | 3 (4         | २८          | भट्टारक               | ⊏ಅ                 | 4.4        | मन्यःखेटाचरियत            | २५ <b>१</b>   | ₹€.        |
| नशम                          | Y            | ₹৩          | मस्तपुत्र             | र्ष≒               | ŧυ         | <b>भर्</b> निक            | २५⊏           | १७         |
| प्रश्व <b>रतविद्वा</b> योगति | २७१          | 8           |                       | ⊏₹                 | <b>{</b> ? | मधिकर्मार्थ               | 388           | <b>१</b> ३ |
| प्रश्तन्यकरण                 | ६८           | १६          | भाजनाञ्च              | १२७                | ११         | म <b>हा</b> क्रका         | १२≒           | ₹४         |
| माकास्य                      | \$80         | २३          | भावजीव                | 5                  | ₹          | महाकल्प                   | ६७            | १६         |
| - भागातिपातिकी कि            |              | łξ          | भाक्परिवर्तन          | €.9                | ξ°         | महात <u>्</u> यः          | १४=           | s          |
| आ <b>णा</b> वायपूर्व         | ₹€.          | ₹¥          | भावसनः                | ९२१२, १८           |            | महापद्मा                  | ३२६           | २⊏         |
| अ <b>ण्यसं</b> यम            | 7 <b>4</b> 9 | 8.          |                       | ₹९१                | १६         | महाप्षदरीक                | ĘЭ            | ÷,         |
| मान्दायिक्षीकिया<br>ेरिक क   | 7.28         | १५          | भावहै:या              | £.Υ.               | રે દ્      | <b>महायोजन</b>            | રપૂર          |            |
| प्राद्धिको क्रिया            | २१४          | 48          | भाववाक्               | १९०                | 30         |                           |               | ₹\$        |
| অনি                          | 188.2        | 35          | भावसंबर               | ₹३£                | 集          | महावासा                   | १२६           | ₹ ₹        |
| <b>प्रा</b> भृत              | ૬૬           | 45          | भावस्वस्य             | યર                 | ₹          | नडावश                     | १३०           | 8          |
| য়াশ:                        | 30%          | 7월          | भाविनोआगभद्रव         | ।जीय ७             | ٠ .        | महावर्ष                   | २३२           | ₹≒         |
| भागोगिक १६                   | Ę!ąę, te     | ভাই         | भाषात्मक              | 275                | ફ હ        | म देभा                    | £83           | ₹०         |
| प्रायोगिको                   | १६४          | २३          | भिशादान               | २४६                | 17         | माध्यर                    | १२९           | ٩          |
| मारम्मकिषा                   | २१ ४         | २५          | भूता <b>नुब</b> हतस्य | ३२३                | २३         | माधवी १२३।                | १४, ११        | 8.8        |
| <b>प्रीति</b>                | A'E          | . ع؛        | <b>भृतारण्य</b>       | ₹ ₹ 0              | ٤          | म:च <b>व</b> योजन         | १५२           | २२         |
| फडचारणत्व                    | 5.8.2        | ₹ ₹         | <b>भूरणा</b> ङ्क      | १२७                | 8          | मा <b>नुग</b> क्षेत्र     | ३२६           | ইড         |
| <b>₹</b> ल '                 | 180          | ۲           | भोजनाम्               | १२७                | 80         | मानुगोत्तर ७४             | 8, 848        | १७         |
|                              |              |             |                       |                    | -          | _                         |               |            |

११४ ३ मायः किया

२१४ २७

१४० २१ भ्रम

### ५४४ तत्त्वार्थबृत्तिगताः केचिद् विशिष्टाः शब्दाः

| मायागता चृ           | लिका ७०          | 90         | ं <sub>स्त्रस</sub> १९५।:            | स्६, २७       | ०१२२       | बद्दंत                    | <b>१</b> १३  | ۲ ۱  |
|----------------------|------------------|------------|--------------------------------------|---------------|------------|---------------------------|--------------|------|
| मापाशल्य             | <b>२</b> ४२      | १२         | रूपगता चूलिका                        | 90            | 20         | , वर्षेशन                 | 95           | į 4  |
| मार                  | ११४              | Ŗ          | रूपमद                                | २२९           | ₹4         | व शिल्ब                   | 186          | १ २४ |
| मारणा <i>न्</i> तक   | ₹ €              | ٧          | - रो <b>६%</b>                       | ११३           | 19         | ्व <b>मु</b> रम           | २३९          | . २६ |
| मास्यवा न्           | १३०              | १५         | ं ख <b>िमा</b>                       | ₹४3           | ₹१         | ্ৰন্ধান্ত্ৰ               | 840          | . ફર |
| <b>भा</b> ल्याङ्क    | १२७              | 4          | ल्यु १९५।२                           | ६, २७         | ∘।२६       | ं बाग्तुरित               | २८३          |      |
| मिध्यात्दक्षिय       | ११४ ।            | १२         | ्रहरूल <b>क</b>                      | <b>\$\$</b> 8 | 4          | वाग्दुःप्रभिणान           | 5,43         | ₹0   |
| मिध्यादशंच (         | केंगा २१४        | 32         | ं सत्रो                              | 5.5           | ٦,         | वास्त्रोध                 | २११          | 19   |
| मिष्य(दर्शनस         | त्य २४२          | १२         | <del>ड</del> ्यणोद                   | ₹5,5          | 10         | - बार्गवय                 | 886          | 3.   |
| मिष्या <b>द</b> ष्टि | ₹८१              | ₹ .        | लाङ्गह.वर्त्ता                       | १२४           | २५         | बाङ्नि <b>रागश्चिकर</b> ण | २१८          | છ    |
| मध्युणस्यान          | २८१              | <b>?</b> ? | <i>राङ्गवि</i> का                    | ₹ 0 }         | 6          | यान्स <del>ल</del> ्य     | २२८          | १६   |
| सीमांसक्रमत          | 93               | १२         | <i>छान्</i> तव                       | <b>१</b> ६    | 6          | बादिवा <b>ङ्ग</b>         | १२७          | 7    |
| मुहुन                | 3.3              | ŧ          | સ્થિ <b>ા</b>                        | १५२           | 88         | बामन संस्थान              | २६९          | وې   |
| <b>गु</b> हुतं       | <b>કર</b>        | 16         | हे <b>र</b> या                       | १६६           | 30         | वः रुगीयर                 | <b>१</b> २२  | १६   |
| मूलगुणनिवर्तन        | गथिकरण २१८       | t          | स्त्रंक २५।३, १६९।                   |               |            | वासुदेय                   | 880          | २१   |
| मृदु                 | १९५              | 34         | लोकनाडी                              | १२            | ş o        | विकट्                     | २३द          | 4    |
| मेपा                 | Ęŧ               | 4          |                                      | ₹४, ₹८        |            | . विकास्त                 | ११३          | ₹₹   |
| मेर                  | १२२।२४, १२       | शहर        | लेक् <b>दिन्दुसारपू</b> र्व          | ६९            | <b>१</b> ६ | विक्रया                   | १४७          | १    |
|                      | १८३              | 20         | लोका <b>कारा</b>                     | १८५           | 4          | विकृतवान् <b>े</b>        | <b>₹</b> ₹'3 | ₹₹   |
| मोक्ष                | १११७, राष्ट्र, त | ८३।९       | लं <b>कानुवो</b> ग                   | १६५           | २६         | <b>বি লখা</b>             | १३०          | ø    |
| मांह                 | 3.               | ં છ        | ন হান্ত                              | २१३           | <b>२</b> ३ | विजया र्द                 | \$ \$8       | १६   |
| <b>ग्लेच्छ</b>       | 686              | ₹9         |                                      |               | ÷3         | वि जनार्द्धपर्यत          | १२५          | - 1  |
| महेच्छात्रण्ड        | ₹ <b>३</b> ४     | 813        | eig <b>4</b>                         | ११३           |            | वितत                      | १६७          | ą    |
| पेय                  | શ્પર             | २०         | लंहित                                | १९५           | २०         |                           |              | -    |
| यदिव                 | 188              | २१         | वक्रान्त                             | <b>₹</b> ₹\$  | ₹१.        | वितर्यस्त                 | १५२          | 28   |
| युक्तानन्त           | 16:              | ₹.         | वक्षारनामा                           | १२८           | १६         | विदारणिकथा                | 839          | 33   |
| रक्तवर्ण             | <b>र्</b> डक     | ર્યુ       | धनांचली                              | 186           | ₹¥         | विचाकर्मार्थ              | 186          | १४   |
| ব্যব্র               | <b>२</b> ६       | ₹!         | वद्रनाराचसंहमन                       | -             | ₹′         | विद्याधर                  | ३२३          | २७   |
| र्राल्न              | <b>१५</b> २      | ₹          |                                      | २७०           |            | विवानुप्रवादपूर्व         | ६९           | ٤₹   |
|                      |                  |            | यज्ञ <b>न्</b> यमनाराच <b>स्ट</b> नन | र्द्          | २८ ।       |                           |              | -    |
| रक्षेतु              | १५२              | ī is       | वणिक्कमार्थ                          | ₹8.6          | १६         | विनय                      | २५८          | ₹€   |
| रमर्णाया             | १२९              | १३         | वत्तकावती                            | 179           | १२         | विपरीत                    | र५८          | ₹€.  |
| रम्पका               | १२९              | { ? ;      | बत्सा                                | 355           | ŧ0:        | বিদর্বধ                   | Х            | 19   |
| रम्या                | १२९              | <b>{</b> } | <b>यधको</b> गदेश                     | 588           | * \<br>*¥  | विशकस्त्र                 | 46           | १३   |
| रस                   | ₹¥19             | `.         |                                      |               |            |                           |              | -    |
|                      |                  | - 1        | दन्दना                               | ₹tr           | ₹₹ ;       | निम <b>ङ्गन</b> दी        | १२८          | 83   |
| रसादिक               | 9 او             | ý.         | वप्रकावती                            | 650           | Y          | विभङ्गा                   | १२९          | €_   |
| गहु                  | १५९              | ₹७ ;       | वन्न:                                | <b>₹</b> ₹0   | R          | विद्यान्त .               | * ? =        | ₹०   |
| ₹⊈                   | {X0              | ₹₹         | वर्चस्क वि                           | वे ११४        | ÷          | वृत                       | 202          | ₹3   |
|                      |                  |            |                                      |               |            |                           |              |      |

## तत्त्वार्थयृत्तिगताः केचित् विदिष्टाः शब्दाः

| वीतामा ५ १२ हाँ वि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        |                     |                |                        |             |       |                                     |                 |              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------|----------------|------------------------|-------------|-------|-------------------------------------|-----------------|--------------|
| बीसङ्गान ६५ र से हीला ११२१३, ११४। बाह्य्वमत विसंतुक्तात्त्र्य ६६ ४ श्रीदेवी १३२ १६ साधारणधारीर १ इप्रमिति १३० १८ श्रीदेवी १३२ १६ साधारणधारीर १ इप्रमिता १२६ ७ श्रीदेवी १३४ १२ साधु १ व्याप्तित १२६ ७ श्रीदेवी १३४ १२ साधु १ व्याप्तित १२६ ७ श्रीवर्षणा १३६ १ व्याप्तित १६६ १ व्याप्तित १६८ १ व्याप्तित १८८ १ व्याप्तित १८० १ व्याप्तित १८० १  | विरोप संख्या           | ₹6                  | ۷              | गुक्कवर्ण              | হ্যাত       | રમ    | <b>सहसानिक्षे</b> पाधि              | करण २१=         | : 4          |
| बीर्यानुक्वार्युर्व ६६ ४ श्रीदेवी १३१ १६ साधारणधारी ११ १४ १८ श्रीभारमाव्या १२६ ७ श्रीभारमाव्या १२६ १० श्रीभारमाव्या १३६ १० श्रीभारमाव्य १३६ १० श्रीभारमाव्या १३ | वीतराग                 | ٩                   | ₹ <del>₹</del> | शुद्धि                 | <b>२५</b> ९ | ११    | साधार                               | १ह६             | ६≃           |
| वियोत्प्रचारक्तं ६६ ४ श्रीदेशी १३२ १६ साधारणशरीर १ इप्पणिरि १३० १८ श्रीभूरतालयन १२४ १२ साधु १ द स्मानामा १६६ ७ श्रीभूरतालयन १२४ १२ साधु १ द साधिन १६६ १ साधारणशरीर १ इप्पणित १६६ १ स्तानामा १२६ १ साधारणशरार्थ १६ श्रीणा १०१०, १००१३ सिद्ध १ विद्ध १  |                        |                     | 39             | शैल ११                 | ३,१३१       | 58/3  | सन्दिख्यमत                          | <b>'9</b> 3     | , १२         |
| च्यमनेन ६५ २ से श्रीवर्डमान ३२६ १ सामिकि १ व्यमनेन ६५ २ से श्रीवर्डमान ३२६ १ सामिकि १ व्यमनेन ६५ २ से श्रीवर्डमान १८६ १ सामिकि १ व्यमनेन १५४ १ से श्रीवर्डमान १८६ १ सिंडच्य १४४ १३ सेलिय १८६ ६ सेलिय १८६ १ सेलिय १८६ १ सेलिय १८६ १ सेलिय १८६ १ सेलिय सामिकि १८६ १ सेलिय सामिकि १८६ १ सेलिय सामिकि १८६ १ सिंडच्ये १८६ १८ सिंचच्ये १८६  | वीर्यानुप्रकादपूर्     | र्ग ६८              | Y              | भीदेवी                 | १३२         | ₽Ę    | 1 '                                 | হ্ভাহ           | ξ            |
| प्रथमित ६५ २८   शुर्वश्रेवली ६०१४, ३२०।३ सावण्डमार्य १५४ १३ श्रुवमानित् १८५ १० श्रुवमानित् १८५ १० श्रुवमान् १८६ १० श्रुवमान् १८६ १० श्रुवमान् १६६ १० श्रुवमान्यस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस्वस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>इ</b> पभगिरि        | १३०                 | १८             | श्रीभद्रशाख्यन         | १२४         | २२    | . साध                               | ς9              |              |
| हण्य २५४ १३ सुतक्षानिन् १८९ १० सास्यरतस्ययदृष्टि २३ विजयस्य २५८ १० सुत्रम्य २२८ १० सुत्रम्य २६८ ७ सीयानदी १६ विजयस्य १६८ ० सित्रम्य १६८ १ स्वित्रम्य १६८ १ सित्रम्य १६८ ० सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ स्वरमायाच १६८ ० सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६६ १६ सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६६ १६ सम्यानुमतानिक्या १६६ १६ सम्यानुमतानिक्या १६४ १६ सम्यानुमतानिक्या १६६ सम्यानुमतानिक्या १६६ सम्यानुमता  | <b>रू</b> पभनामा       | १२६                 | 3              | श्रीवर्द्धमान          | ३२६         | ł     | सामानिक                             | হ ত             |              |
| बेणपिय १५१ ६ शुनमद १२९ १६ सिंडक्ट १ विदान स्वर्भा १२८ १० श्रेणि प्राथम्य १४० १० सिंता १८९ ८० सिंता १८९ १० सिंता १८९ ८० सिंता १८९ ८० सिंता १८९ १० सिंता १८० सिंता | <del>पुप्रस</del> ्तेत | દ્ય                 | २≂             | भुतकेवली ६             | अ२४, ३.     | १०।३  | सावद्यक्रमार्थ                      | 6.38            | 90           |
| बेदनाभय २२८ १० विकित्तक २१६ ५० १० विकित्तक ११६ १० विकित्तक  | <b>गृ</b> ष्य          | <b>হ</b> শু ४       |                | ধুরয়ানিন্             | <b>१८</b> ९ | 80    | सास.दनसम्याह                        | थि ५ <b>८</b> १ |              |
| बैक्कियिक ११६, ६६, १० औण पारणस्य १४७ १० सीवाबरी १६ विक्रियक्रिक ११८ में अणिविमान १६२ ७ सीवाबरी १६ विक्रियक्रसरियक्क्षात १६२ १६ विजयक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरयविविक्षयक्क्षरयविक्क्षयक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क्षरियक्क् | बेण[येय                | <b>२५</b> ३         | દ્             | अ्तमद                  | २२९         | 98.   | सिदक्ट                              | १३५             | . १२         |
| वैक्रिविक्रिमेख रश्श में श्रेणिविमान १६२ ७ सीमन्तक श्रेणिविमान १६२ ७ सीमन्तक श्रेणिविमान १६२ ७ सीमित्रकारिसम्मन १६६ १६ विक्रिविक्रशारिसम्मन १६६ १६ विज्ञान १६२ १६ सीचा १०२ २६ सीचा १०२ २६ सीचा १०२ २६ सीचा १०२ २६ सीचा १०० २६ १६ सीचा १०० २६ सीचा १०० २६ सीचा १०० २६ सीचा १०० १६ सम्मातुम्पतानिकचा १०० १६ सम्मातुम्पतान्वचिकच १०० १६ सम्मातुम्पतानिकच १०० १६ सम्मातुम्पतानिकच १०० १६ सम्मातुम्पतान्वचिकच १०० १६ सम्मातुम्पतान्वचच १०० १६ सम्मातुमतान्वचच १०० १६ सम्मातुमतान्वचच १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १०० १                                                                                                                                                                                                      | वेदनाभय                | २२८                 | 80             | धेणि २                 | o180, 81    | Flag  |                                     | <b>৪</b> ০ছ     |              |
| वैक्रिविक्रिमेख र११ = श्रेणिविमान १६२ ७ सीमलक ११ विक्रिविक्रसर्गरसम्बात १६६ १६ विज्ञान १६६ १६ विक्रिविक्रसर्गरसङ्क्षात १६९ १६ पदावरयकपरिहाणि २९१ २६ सुन्दर्ग १३ विक्रिविक्रसर्गरसङ्क्षात १६९ ० सम्बाद्धात १६० २६ सम्बाद्धात १६० १ सम्बाद्धात १८० १  | वैकिसिक                | २१६∣≖, २१           | হুন্]ভ         | श्रेणि चारवस्थ         | ₹'d3        | 9.5   | सीवाबदी                             | १२८             | १४           |
| वैक्रिकिकसरीरमञ्जान १६६ १६   देवतिव्हार्ग १५२ १६   सुमन्या १३   वैक्रिकिकसरीरसङ्ख्या १६९ ११   सर्विचा १०० १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६ १६   सर्विचा १०० १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६ १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | वैकिषिकमिष             | ₹ ? ?               | =              | श्रेणिविमान            |             |       | सीमन्तक                             | ११३             | १९           |
| बिजिविकश्चरां स्वस्तात १६९ २१ प्रदावश्यकपरिहाणि २९१ २६ साम्या १३ विजयकार स्वाचा १६० ० साम्या १६० ० साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या साम्या साम्या साम्या साम्या साम्या १६० ० साम्या १६० ० साम्या साम |                        | দ্ধৰ ২১৯            | 82             | <b>इवेत्</b> विद्वार्भ | 6475        | 33    | सुरुच्हा                            | १२⊏             | 3.3          |
| बैंकिविकसारीराह्नोशाह २६९ ८ सचिच १०२ २६ सुरुशंन १६ विवस्ती १३० ७ साम २११ १६ सुरुष सुरुष सिमान्य १०० १ विवस्ता १६० १ सम्मानुपारामित्रा ११४ १६ सुरुष्य १६० १ विवस्ता १६० १ सम्मानुपारामित्रा ११४ १६ सुरुष्य १६० १ सम्मानुपारामित्रा ११४ १ सुरुष्य १६० १६ सम्मानुपारामित्रा ११४ १ सुरुष्य १६० १६ सम्मानुपारामित्रा ११४ १ सुरुष्य १६० १६ सम्मानुपारामित्रा ११४ १ सुरुष्य १६० विवस्ता १६४ १ सम्मानुपारामित्रा ११४ १ सुरुष्य १६० विवस्ता १६४ १ सम्मानुपारामित्रा १६४ १ सुरुष्य १६० विवस्ता १६४ १ सुरुष्य १६० विवस्ता १६६ १० सम्मानुपारामित्र १६६ १० सम्मानुपाराम १६६  |                        |                     |                |                        |             |       | सुगन्धा                             | 830             | ¥            |
| वैजयस्ति १३० ० सत्त २११ १६   सुरा ११ विजया ११ व | केविकशरीसा             | न्धाः<br>जोपाकः २६९ |                | -                      |             |       | . सुदर्शन                           | १२४             | 2.8          |
| वैनाविक ६ ७११४, १५८।१६ विक्रिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        |                     |                |                        |             | • • • |                                     | १२६             |              |
| वैभाषिकमत ७७ ६ हमसानुपरानाहित्य २१४ १६ सुरिम १६ विभाषिक १९० १ हमसानुपरानाहित्य २१४ १६ सुरिमान्य १३४ विश्व १६४ २६ सम्मानुपरानाहित्य २१४ १ सुक्सा १६४ विश्व सम्मानुनित्य २१४ १ सुक्सा १६४ विभारत १६४ १ सुक्सा १६ विभारत १६४ १ सुक्सा १३ विभारत १६४ १ सुक्सा  |                        | -                   | 381            |                        |             |       | <b>सुभौम</b> बस्द <del>्रता</del> प |                 |              |
| जैश्नसिक १९० १ समयामाझ १८ ६ मुस्मिगल्य १७ वंश्वसिक १६० १२ सम्पानामाझ १६ ६ मुस्साल्य १६ वंश १६३ १२ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमा १३ वंशा १६३ १२ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमा १३ वंशा १६४ ७ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमा १३ वंशा १६४ ७ सम्पाना १६३ २० तुपमसुरमा १३ वंशा १६६ १६ सम्पाना १६३ २० तुपमसुरमा १३ वंशा १६६ १६ सम्पाना १६६ १६ स्वयमा १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमा १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमा १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमाझ १६६ १६ सम्पानामाझ १६४ १ स्वयमाझ १६६ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वयमाझ १६६ १ स्वयमाझ १६४ १ स्वय |                        |                     | - i            | _                      |             | 12    | सुर्वाम                             | ₹€५             | হভ           |
| वंश्वसिकी १६४ २३ समादानाकिया २१४ १६ सुक्सा १६ वंश ११३ १६ सम्प्रानाकिया २१४ १ सुवा १६ वंश ११३ १६ सम्प्रानाकिया ११४ १ सुवा १३ वंश ११३ १६ सम्प्रानाकिया ११४ १ सुवा १३ वंश ११३ ७ सम्प्राना १३३ २० सुप्रमुश्यमा १३ व्यवहार १५६ ६ सम्प्राना १३३ २० सुप्रमुश्यमा १३ व्यवहार १५६ ६ सम्प्राना १३३ २० सुप्रमुश्यमा १३ व्यवहाराक्तरस्वय १५६ १० सम्प्रान्ता १३४ ११ सुप्रम १८००। १० वाहा १५९ २० सम्प्रानाकिया १५४ ६ सुप्रम १८००। १० वाहा १५९ २० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम् १८००। १० वाहा १५६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहा १५६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १० वाहास्त्रान १२६ १० सम्प्रानाकिया १८४ १ सुद्रम्युद्धम १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८०००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८०००। १८००००। १८०००। १८००००। १८००००। १८००००। १८०००००। १८०००००। १८०००००। १८०००००। १८००००००००००                                                           |                        |                     | · 1            | -                      |             |       |                                     | 9:90            | २४           |
| वंश ११३ १२ सम्बन्धित ११४ १ सुवया १३ वंशा ११४ ७ सम्बन्धित ११४ १ सुवया १३ वंशा ११४ ७ सम्बन्धित १५४ ८ सुप्रस्तुरसम १३ व्यवहारास्वरस्यस्य १५२ ११ सम्बन्धित १६३ २० सुप्रस्तुरसम १३ व्यवहारास्वरस्यस्य १५२ ११ सम्बन्धित १५६ १ सुप्रस्त १६८ ६ सम्बन्धित १५६ ६ सम्बन्धित १५६ ६ सम्बन्धित १५६ १ सम्बन्धित १५६ १ सहम्मद्रम्या १६६ १० सम्बन्धित १५६ १ सहम्मद्रम्यमिति १५५ १ सहम्मद्रम्यम् १६ सम्बन्धित १६६ १ सम्बन्धित १६५ १ सहम्मद्रम्यमिति १६५ १ सहम्मद्रम्यम् १६ सम्बन्धित १६५ १ सहम्मद्रम्यम् १६६ १ सम्बन्धित १६५ १ सहम्मद्रम्य १६६ १ सम्बन्धित १६६ १ सहम्मद्रम्य १६६ १ स्वन्धित १ स्वन्धि |                        |                     | 1              |                        |             |       |                                     | 15£             | , ·          |
| चेशा ११४ ७ सम्भागाहार २५४ = सुप्यस्त्रामा १३ व्यवहारास्त्रस्वरुव १६६ ६ सम्भूदिम १५ २५ सुप्रम १६ व्यवहारास्त्रस्वरुव १६६ १० सम्भूदिम १५ २५ सुप्रम १६ व्यवहारास्त्रस्वरुव १६२ १० सम्भूदिम १५ १५ सुप्रम १६ वाहा १२९ २० सम्भूदिम १५६ ६ सुप्रम १६०।० वाले १५६ २६ सम्भूदिम १५६ ६ सुप्रम १६०।० वाले १५६ २६ सम्भूदिम १५६ ६ सुप्रम १६०।० वाले १५६ १० सम्भूदिम १५६ ६ सुप्रमुद्ध १८०।० वाले १५६ १० सम्भूद्धमित २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १५६ १० सम्भूद्धमिति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १६६ १० सम्भूद्धमिति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १५६ १० सम्भूद्धमिति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १६६ १० सम्भूद्धमिति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १६६ १० सम्भूद्धमिति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १६६ १० सम्भूद्धमानाविति २०४ १ सुद्धमुद्धम १८०।० वाले १६६ १० सुद्धमुद्धम १८०।०।० वाले १६६ १० सुद्धमुद्धम १८०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।०।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                        |                     | ٠ ١            |                        |             |       |                                     | <b>₹</b> ₹0     | ۸,,          |
| व्यवहार १५६ ६ सम्मान्त ११६ २० तुपमसुणमा १६<br>व्यवहारणस्वरत्वत्व १५२ ११ सम्मूर्डिम १५ १५ सुप्रमा १६<br>व्यवहारणस्वरत्वत्व १५२ ११ सम्मूर्डिम १५ १५ सुप्रमा १६<br>व्यवहारणस्वरत्वत्व १५२ २० सम्बन्त्वार्य १४६ म. सुद्रम १८०।५<br>वाले १५६ २६ सम्बन्धारात-<br>वाल्यत्व ३६ ६ तिक्षेषसमिति २५४ १ सुद्रम्युद्धम १५ सम्बन्धस्वर्यत्व १५६ १० सम्बन्धस्वर्यति २५४ १ सुद्रम्युद्धम १५ सम्बन्धस्वर्यति २५४ १ सुद्रम्युद्धम १५ सम्बन्धस्वर्यति २५४ १ सुद्रम्युद्धम १५ सम्बन्धस्वरति २५४ १ सुद्रम्युद्धम १५ सम्बन्धस्वरत्व १५४ १ स्वर्थस्य १६ स्वर्थस्य १६ स्वर्थस्य १६ स्वर्थस्य १६ स्वर्थस्य १६४ १५ स्वर्थस्य १६५ १६  १६ स्वर्थस्य १६५ १६ स्वर्थस्य १६५ १६६ १६६ १६६ स्वर्थस्य १६६ स्वर्थस्य १६६ १६६ १६६ स्वर्थस्य १६६ स्वर्थस्य १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                        |                     |                |                        |             |       | _                                   | ₹ <b>9</b> 6.   | ٠<br>۶       |
| व्यवहाराध्नरस्वस्य १६२ ११ सम्मूर्छिम ९५ १५ ग्रुपमा १३ ध्याच्यावासि ६८६, ६८१० सम्बन्धिमा ११४ ११ ग्रुपेस १६ वर्षे ११ ग्रुपेस ११ वर्षे ११ ग्रुपेस १६ वर्षे ११ ग्रुपेस |                        | •                   |                | -                      |             |       |                                     | \$90.           | 8            |
| व्याच्यात्रज्ञासि ६ व्याह, ६ व्याहण सायकन्यां २१४ ११ स्रायि १६६ व्याह्म १६० व्याह्म १६८ व |                        |                     | · ' I          |                        |             |       |                                     | <b>१</b> ३५     | ,            |
| चाह्ना १२९ २० सम्बन्स्वार्य १४६ ८ सुद्धुम १८०।२  वाने १५६ २६ सम्बन्धारात- वाने १५६ २६ सम्बन्धारात- वान्दरस्य ७६ ६ निष्ठेषसमिति २०४ १ मुद्धुम्पब्द १८ सम्बन्धारात् १८६ १० सम्बन्धारामिति २०४ १ मुद्धुम्पब्द्धम १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १ मुद्धुम्पब्द्धम १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १ मुद्धुमुद्धम १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १ मुद्धुमुद्धम १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १ मुद्धुमुद्धम १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १ मुद्धुमुद्धम १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १८ सम्बन्धाराह्मिति २०४ १८ मुद्धुमुद्धम १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ सम्बन्धाराह्मिति १८ स |                        |                     |                | • •                    |             |       | -                                   |                 | ;<br>3       |
| वाते १५६ २६ सल्यादात- वार्वस्था ३६ ६ तिक्षेषस्मिति २०५ १ मृहुम्यवृद्ध १० सम्प्रीयांसस्मिति २०५ १ मृहुम्यवृद्ध १० सम्प्रीयांसस्मिति २०५ १ पृह्मकाय्यांग ३१ सम्प्रीयांसस्मिति २०५ १ पृह्मकाय्यांग ३१ सम्प्रीयांस्याति २०५ १ पृह्मकाय्यांग ३१ सम्प्रीयांत्रस्थिति २०५ १ पृह्मकाय्यांग ३१ स्वर्यातांत्रस्थिति २०५ १ पृह्मकाय्यांग २०० स्वर्यातांत्रस्य २०० स्वर्यातां १२६ १२ स्वर्यातांत्रस्य २०० स्वर्यातां १२६ १२ स्वर्यातां १४६ १४ स्वर्यातां १२९ २९ पृत्वहताञ्च ६ स्वर्यातांत्रस्य १०० स्वरंगतांत्रस्य १०० स्वरंगतांत्रस्य १०० स्वरंगतांत्रस्य १०० १२५ स्वरंगतांत्रस्य १०० १०० स्वरंगतांत्रस्य १०० स्वरंगतां १५६ १५ स्वरंगतांत्रस्य १०० स्वरंगतां १५६ १५ स्वरंगतांत्रस्य १०० स्वरंगतां १५६ १५ स्वरंगतां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        |                     |                |                        |             |       | -                                   |                 | -            |
| वान्दनं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                        |                     | -              |                        | 1.10        | - 1   | 7187                                |                 |              |
| स्वर्गान १२६ १० सम्पर्शायांमिति २६० १ मुहुम्मुहुम १८ वावराकुल्लि २००१ १ सम्पर्शायांमिति २००१ १ सहस्रकायांग ११ सम्पर्शायांमिति २००१ १ सहस्रकायांग ११ स्वर्गाक्षित् २००१ १ सहस्रकायांग ११ स्वर्गाक्षित २००१ १ सहस्रकायांग ११ स्वर्गाक्षित २६० १ सहस्रकायांग १० स्वर्गाक्षित १८१ १७ सम्पर्भागायांमित २६० १ सहस्रकायांच २६ स्वर्गाक्षित १८१ ७ सर्गामित २६० १ सहस्रकायांच २६ स्वर्गाक्षित १८१ ७ सर्गामित १८० १६ स्वर्गाक्षित १८१ १८ सर्गामित १८० १६ स्वर्गाक्षित १८६ १८ सर्गामित १८० १८ स्वर्गामित १८६ स्वर्गामित १८६ १८ स्वर्गामित १८६ १८ स्वर्गामित १८६ १८ स्वर्गामित १८६ १८ स्वर्गामित १८६  |                        | -                   |                |                        | :=4         | ,     |                                     | वै० <b>च्</b>   | ₹ ৹          |
| प्रश्ति । १९६ १ सग्राम्सर्यमभिति १८८ १ स्थानसर्यागि १८ १ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्यागि ११ स्थानसर्वागि १९ १ स्थानसर्वागि १९ १ स्थानसर्वागि १९ १० सम्प्रभागानांमिति २८४ १ स्थानसर्वाग्यस्य २८ स्थानसर्वाग्यस्य १८ स्थानस्य १८ स |                        |                     |                |                        |             |       |                                     | <b>₹</b> =0     | 3            |
| सरीरवर्कुत ३१६ ५ । स्वयंगियासग्रिति २०.४ १ स्वयंकिष्ट् ३१<br>स्वयंगियास्त्रित २०.४ १ प्रदेशस्त्र २०<br>शास्त्रित १४१ २७ सम्प्रभागास्त्रित २०.५ १ प्रदेशसम्प्रस्य २०.<br>शिक्षा ११४ ७ स्ट्रा ४ २६ सूत्र ६<br>शिक्षा ११४ ७ स्ट्रा ४ २६ सूत्र ६<br>शिक्षाकर्मार्थ १४६ १५ सरिता १२९ २९ प्रवृङ्गाङ्ग ६<br>स्रोत १०२।२७, १६५५ । सर्विसालाची १४० २७ सूर्यप्रकृति ६<br>१, २७० २२ सर्वक्रीतस्य १८९ १ प्रवृंत्रस्य १५६।११,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _,                     |                     |                |                        |             | 1     |                                     | ২্⊂৹            | <u>ح</u>     |
| सन्धानापुत्रा १४१ २७ सम्प्रभागानामिति २०४ ( । मुस्स्स्ट २०<br>यालमिति गुस १२३ ५ । सर्वामितिन २००२ ९ 'स्क्स्मसान्धराय २०<br>विका १२४ ७ स्ट्रा ४ २६ सूत्र ६<br>यिल्पक्समेर्य १४६ १५ सरिता १२९ २९ मूल्क्साङ्क ६<br>स्रोत १०२।२७, १६५५६ सर्विम्रासार्वी १४० २७ सूर्यप्रकृति ६<br>५, २७० २२ सर्वेजदीतसम १००९ १ मूर्यक्रित १५६।११,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                        | _                   |                |                        |             |       |                                     | <b>₹</b> ₹₹     | ₹            |
| शास्त्र १२३ ५ संदोगिकिन २८२ ९ सहस्राधाशस्य २८<br>शिक्षा ११४ ७ साना ४ २६ सूत्र ६<br>शिक्षकर्मार्थ १४६ १५ सस्ति। १२९ २९ सूत्र <u>कृताञ्</u> ६<br>शीत १०२।२७, १६५५ सर्पिएसावी १४८ २७ सूर्यञ्जति ६<br>,, २७० २२ सर्वज्ञदीतसम १८९ ९ सूर्यज्ञति १४६।११,<br>श्चान १५९ २४ स्वीवधि ७२ १७ सेपंतरो २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                        |                     |                |                        |             |       |                                     | 3,8€            | Ę            |
| शिक्षा ११४ ७ सराम ४ २६ मात्र ६<br>शिक्षकमार्थि १४६ १५ सरिता १२९ २९ एज्ड्र <b>ताञ्च</b> ६<br>श्रीत १०२।२७, १६५६६ सर्पिएसाची १४८ २७ दुर्ग्यक्रित ६<br>,, २७० २२ सर्वक्रतीतसम १८८९ <b>एर्थकंस</b> १४६।१४,<br>श्रुतः १५९ २४ स्वीवधि ७२ १७ सेपंतरो २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                        |                     |                |                        |             |       |                                     | 90€             | 83           |
| शिल्पकर्मार्थ १४६ १५ सरिता १२९ २९ एज्कृताङ्क ६<br>श्रीत १०२।२७, १६५५६ सर्पिएसाची १४८ २७ सर्गप्रजति ६<br>,, २७० २२ सर्वज्वीतसम् १८९ ९ एर्थकंक १४६।१९,<br>द्वातः १५९ २४ स्वांविभ ७२ १७ सेपंतरो २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                        |                     | i i            |                        |             | -     |                                     | रु⊏१            | 33           |
| त्रीत १०२।२५, १६५.१६ मर्पिपासाची १४८ २७ सूर्यप्रकृति ६<br>,, २७० २२ सर्वक्वीतसाग १८९ ९ पूर्वजेश १४६.११,<br>ध्रुक १५९ २४ सर्वाविध ७२ १७ सेपंत्रते २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        |                     | - 1            |                        |             |       |                                     | Ę⊏              | १⊏           |
| ,, २७० २२ सर्वज्ञदीतसाग १८९ ९ <b>एर्थनंब १</b> ४६।१२,<br>द्वान १५९ २४ सर्वोत्तरिक ७२.१७ सेपंतरो २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        |                     |                |                        | •           | ۶۹ ۱  |                                     | ६⊏              | A            |
| ञ्चल १५९ २४ सर्वावधि ७२ १७ सेपंतरो २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रत                   |                     | - 1            |                        | •           |       |                                     | ξŒ              | ₹0           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                        | -                   |                |                        | -           | - 1   |                                     | BAEIBS S        | <b>७</b> ₹ ३ |
| शुक्छ १६५ २७।सयिपाक २७६ ५ सोमवंश १४९३२०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                        |                     | · 1            |                        | હર          | \$3   |                                     | ∓પ્⊏            | २३           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b> </b> क्छ           | \$£4.               | १७।            | स्रोयपादः              | र्७६        | X.    | सोमवंश                              | १४९१२०, २       | उर्1३        |

| ५४६ | तत्त्वार्यपृत्तौ |
|-----|------------------|
|     |                  |

| ٠              |                 |      | स्थाननिर्माण      |             |     |                    |            |       |
|----------------|-----------------|------|-------------------|-------------|-----|--------------------|------------|-------|
| सीमनस्यन       | १२४             | २३   | स्थानानमाग        | २६६         | ŧΥ  | स्बयम्नरम्         | فغغ        | 3.0   |
| संस्थाप्रसाम   | १७              | १५   | स्थानात्र         | Ę⊏          | 4.  | स्वस्थानविहार      | સ્ક્       | 8     |
| <b>संजयन्त</b> | <b>१</b> १०     | १६   | ्रथापना जीव       |             | १≖  | ं स्वातिषंस्यान    | र्६६       | સ્ય   |
| संज्यक्ति      | <b>\$</b> 88    | ŧ    | 'स्थावर           | २७१         | १४  | स्यामी             | ಧ್ಯ        | ફય્   |
| <b>चंद्र</b> त | 405             | 5.0  | स्थिति            | ९०          | 48  | ₹यार्थ             | 4          | रे रे |
| संशय           | क्षांत्र, सुप्र | -18e | रियाते <b>करण</b> | २२⊏         | २०  | हरियंश             | १४८।२१, ५  | (अञ्  |
| संधार          | ⊏હ              | Ę    | रिनम्ध            | १६५।२६, २७० | ।२२ | इरिहरादिक          | १६६        | ₹₹    |
| संदूरण         | ३२३             | २७   | रार्थक            | <b>ક</b> ફ  | 77  | इस्त               | १५२        | 88    |
| सांव्यवह′रिक   | ६०              | ्ट   | सर्शनक्रिया       | 548         | ţ۲  | <b>हि</b> म        | 868        | 8     |
| स्तनक          | ११३             | २४   | स्तकरक्रिया       | 4 \$ K      | 48  | हिसाप्रदा <b>न</b> | २४४        | ξo    |
| स्तनकोलक       | ११३             | २४   | स्वकृत            | ३२३         | ৼড় | हीयभान             | <i>ড</i> হ | 4     |
| स्तवक          | ११व             | २२   | स्वनिमित्त        | १दर         | १२  | ः हुण्डसंस्थान     | 305        | ર્ક   |
| स्थलगताच्छिया  | 3.              | ξ    | स्वगुरत           | રૂજ્ય       | £   |                    |            |       |

# तत्त्वार्थवृत्तिगता बन्धा बन्धकाराश्च

| अवटकु ११३, ३३                    | ६।१    | प्रभा <b>च</b> न्द्र       | 818, 8 | eloş      | विद्यान <i>न्दि</i> भू    | २१.१    | २      |
|----------------------------------|--------|----------------------------|--------|-----------|---------------------------|---------|--------|
| अष्टसहस्री ८०                    | 120    | प्र <b>मेरकम</b> लमार्नण्ड | 40     | ₹0        | विद्यानन्दी               | शाह, २८ | કદ્યાર |
| उमास्वाति ३२६                    | ٠,     | पूज्यपाद १।२, २७           | हा१, ३ | १६।१      | विधानन्दि देव             | 60      | २६     |
| उमास्बामी १!१, १।१४, १७          | 드리     | भयवती आरायना               | २⊏०    | ٤         | श्रुतसागर                 | ६१३     | ?      |
| २७ <u>६</u><br>जमास्यापिपहारकः १ | ₹ '    | मतिशागर 🕛                  | 60     | २४        | <b>भुतोद</b> न्यद्        | 9       | У      |
| तत्त्वार्थअचि १                  | X<br>Y | महापुराण                   | \$A0   | <b>{5</b> | दलोकवा तिक                | c.      | 99     |
| तत्त्वार्थरलोकवार्तिक २०६        | ۶¥ ا   | योगीन्द्र                  | £39    | ₹₹.       | समन्तभद्र                 | ३२६     | ę      |
| देवेन्द्रकीर्ति भद्दारक ८०       | રય     | राजवार्तिक                 | 40     | २९        | समन्तभद्र स्वामी ध        | श१५,२११ | १२०    |
| नेमिचन्द्र सिद्धान्तदेव २०६      | 8      | सञ्चातिकालङ्कार            | ११०    | 20        | <b>संस्कृतमहापुराणप</b> ि | का २३   | ३२     |
| न्यायकुपुदचन्द्र ११०७७, ८०       | 175    | विद्यादिनन्दि              | ३२६    | ÷         | सर्वार्थसिंदि             | 60      | ş      |

# ग्रन्थस<del>क्</del>रेतविवरणम्

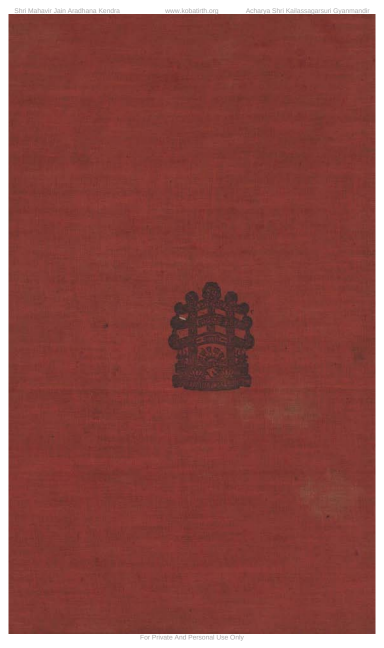
| ब्रक्तकादि०— अञ्चलङ्ग सन्धनय दिष्णण         | Ξ,                   | जैने० वा०-जैनेन्द्र व्याकरण वार्तिक           | ş⊏ş                |
|---------------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------|--------------------|
| असर० -अमरकेश                                | 3,88                 | कातर्णः – शानार्णय                            | २४०                |
| अष्टरा ० — अष्टराती                         | ६६                   | तस्वसः ० गा०-तत्त्वार्थसार                    | \$53               |
| अध्सर-अद्यहसी                               | ६६ :                 |                                               | €3                 |
| अध्यञ्जह ०-अष्टाङ्कहृदय                     | દ્ય                  | त० भास्य०-तस्यार्भज्य भारकरनन्दि              |                    |
| अभिधर्मे०टी०−अभिधर्मकोदारीका                | 9.3                  | त०रा०,राजवा• –तन्यार्थराजवार्तिक              |                    |
| आचर <i>ेनि०−</i> आचाराकृतिर्युक्ति          | रु                   | त० इस्रोर-नस्यार्थदलोधवार्तिक                 | २०६                |
| भा <b>न्यतनु ० – भारमा नुशासन</b>           | <b>१</b> ३           |                                               | , ११५, १६०         |
| आदिपुराण                                    | ₹£७                  | तिलायस्य त्रिलोकः - तिलोयसार                  |                    |
| अप्तमी०-आप्तमीमांसा                         | ₹₹ ;                 |                                               | , १६१. १६५         |
| अ <b>≀रा०मार∽ग्रारा</b> धनासार              | ६६।                  | जिल्होंक प्रश्च वैमानिक ∞-जिलोकमश्र           | À                  |
| अःच ∙नि <b>∘—आ</b> यददकतिर्युक्ति           | २४७ '                | वैगाः विकलोकाधिकार                            | १६५                |
| र्ष्टोन०-इष्टोपदेश                          |                      | दशः नि॰ हरि०-दश्येकालिकनियुंधि                | π.                 |
| <b>र्दशाना० -देशा</b> न्यःस्योपनिपःत्       |                      | हर्गसद्द <b>ी</b> का                          | <b>হ</b> ও         |
| इति० अगु <b>०-स्वाधिकातिके</b> यानुष्रेक्षा | 306                  | दलभ०-दशभकि                                    | ٩٤. ١٩             |
| दः भ५० <del>- द</del> म्मपय <b>र्ड</b>      | २६७                  | द्रम्यसं -द्रव्यसंग्रह ११                     | प्, २६१,२७६        |
| कल्याणाः – कल्याणालीचना                     | ₹ .                  | ৱাজিয়াব্ <u>রা ৽∼রাখিয়াব্</u> রালিয়ানিকা   | २३⊑                |
| ৰারেণ এ০, আ০ এ০–                            |                      | घ० टी० अ० <b>– धवलाटीका</b> कलाबहूत           | व ४१.४२.           |
| कातम्ब उत्तरार्थे ४,८,५८,६३,८६,             | ह-२,१३१.             | ४३, ४५, ४६, ४७,                               |                    |
|                                             | २२३                  | थ्र टी० का । —धयला टीका काल                   |                    |
| का॰, सात॰, सा० ग्०-सत्न्युषु ७२,            | £5,१₹s,              |                                               | 3=, 3e, %·         |
| १५१,१४५,१७१,१०६,२६४,१६५,२                   | ا وده چروه           |                                               |                    |
| रश्ब,२३२. व                                 | ३७,२३६               | च॰ टी॰ भार-धवता दीका भाव                      | =                  |
| का० मु॰ दी० व०-कारत्वस्वदीर्मवृत्ति ।       | a£. { <b>\$</b> },   | थ <b>ं टी० सं० -</b> थवन्य टीका संस् <b>व</b> | ६८, ६६, ७०         |
|                                             | યપ,શ્વર,             | नाममाला                                       | *                  |
| गोर० कल्चांत्रचटसार कर्मकाण्ड⊸ ्र६,         | <b>ቕ</b> ፟፞፞ዿ,ቒጜቘ፞፞፞ | नियमग्रार                                     | ૄક્≡               |
| २६२, २१                                     | ધ્ય, ૨૭૦             | नीविद्यार                                     | ⊏৩                 |
| गों ० जी ० – गोम्मटसार जीवकाण्ड १०,         | <b>२</b> २, ६७.      | न्यायमण्-त्यायमञ्जरी                          | ę                  |
| १५, १९. २०, २६, ३०, ३१, ३२,                 |                      | न्यायसं ० - न्यायसंबद                         | 3881.338           |
| ७०, ७१, २०५, २०६, २५८, २६                   |                      | पद्म सं० ≔बद्यसंग्रहः १९,३३                   | १,५०।६५,८५,        |
| २८४, ३००                                    |                      |                                               | र <b>८२७</b> १।२७३ |
| जन्मूर पञ्चनमृद्यीयपण्या <b>सि ३</b> २, १४३ | ો, <b>દ</b> પ્રદ,    | परमात्म०-परमात्मप्रकाशः ८८,८६.९               |                    |
| १६०, २०६                                    | ·                    |                                               | रेस <b>्</b>       |
| जय्यक-जय्यवसा ६.                            | ६ <b>६, ६</b> ८,     | वरिभाषेन्दुः – परिभाषेन्दुःशेखर               | 229                |
| TOTAL DO THE STREET STREET                  |                      | Carrier a validado                            |                    |

वस् ० सा०- यमुनन्दिश्रावकानार

888

**अन्यमङ्केतवित्रर**ण्

#### বিষয়তীত –বিষয়তীবন্ধীয় पवयमसा०क्षे०−प्रयच्यवसार, क्षेपक वैशेष- वैद्योगिकस्त्र पंचास्ति०-पद्यास्तिकाय १८७ 860 शां **० व्याः – शा**कटायन व्या**क**रण – ९८,१२३,१३१ 388 पा० काकुपा०—पाणिनिधातुपाठः पट्लें० स०- पट्खंड,नम अस्पबहुरव १९९ पा०मञ्चा० –पातञ्जलमहाभाष्यः **4**±'\$,\$,\$,\$,\$,\$,\$0**'\$**\$'\$4'7'\*'4'\$ पा० महा०-पातञ्चलमहाभाष्य 4,49 १३६ पातः - पातः ज्ञलः सङ्गानाप्य **५३,५४,५५,५**६ पट्ली० का०-- पट्लोडागमा काल । ३२,३४,३५,३६ पात० सहा० – पा**तञ**्जसहामाप्य ७२,७९,८६,१७८, षा० सु०-- पाणिनिम्ब ३७,३८,३९,४० १८=,१९८,१९९,२३१,२३३ **पट्लं॰ खु॰-पट्चंडामम खुद्क बं**य १९० ' पट्लंब लेब -पट्लंडागम खेलाणुगम २३,१४,२५ पुरुपार्थसि० -पुरुपार्थसिखपुरांय प्रतिष्ठा० –प्रतिष्ठापाट पर्यादार- पर्नाडापस १४.१५.१६,१७,३५ प्रति० सा० -प्रतिष्ठासारोद्धार १०८ पर्खे॰ द्र॰- षर्खेडायमः द्रव्यः १७,१८,१९,२१, प्रमाणपा० ∵प्रमाणवार्तिक ६६ २२.१३ प्र∘ व∣र्तिकाल०~प्रमाणव¦र्शिकाल्**द्वा**र ₹ पर्षं० ४० टी० से०-पर्वंडागम प्र ० व्याप-प्रश्चस्तवाद् व्योमवर्ताः ₹ ्यवलाटीका सेचाणुगम २३ वार**स अग्र० —दार**स अ**ग्र**वंकला ದದ್ಯದನ್ನಿ&ು पट्यं ० पो.० -पट्यंडराम ९१.१०३ फ समामुगम २६,२८,२९,३०,३१, बुद्दस्य ४ दली 🕏 ० – बुद्दस्ययम् भू, पर्भंग भाग- पर्खंडानस भावाणुसम २०१,२०३,२११ इलं क *पट्*द० इनु०- पड्दर्शनसमुद्यय યુષ્ટ वीक्यार-चीक्पाहुङ। २१९,२३८ **ध**म्मति ० – सम्मतितर्क 6.8 भ० आरा०-भगवती आराधना सबार्थक, सक हिल्मसर्वार्थिसिद्धि ८,६,१७,३५<u>,</u>, હ महायंध ३७,५४,६६. ९७ मृहाचा ०-मृहाचार 4,25,836,806,808, 930,838 ३,५,८३,२**२,**२३९, यशाः क॰-पशस्तित्वकं जलर **सं श्रुतभ०-सः**हत श्रुतवित्तः २२३ २५५,२५६,२५७ सागारघ०-सागारघम् मृत १३६ यकार पु•-यक्ष स्तलक पूत्रार्थ सार्यका०-सन्यकारिका ٩٤. कोमभाव- योगभाष्य सिद्धभ०-सिद्धभक्ति :२५ दंशसू०- योगसूत्र चिद्धिते - लिहि विदिधाः ६६ रुक्तकः—स्तकरण्डश्रावकाचारः ९१,२२५,२३०, मुभूत० –सुभूतसंदिता Ę٤ २४**५, २४६,२४७,२५७,२**८४,३०८ सीन्दर०-सीन्दरनन्द काव्य वराञ्चन ० -- वराञ्चनरित्र 888 १८० ' हरि० – इरिवंश पुराण 98



# भारतीय ज्ञानपीठ, काशी

उद्देश्य

ज्ञानकी विलुप्त, अनुपल्च्य और अप्रकाशित सामग्रीका अनुसन्धान और प्रकाशन तथा लोकहितकारी मौलिक साहित्य का निर्माण



संस्थापक सेठ शान्तिप्रसाद जैन अध्यक्षा श्रीमती रमा जैन