**ક્રી ચશોવિજચજી** જેન ગ્રંથમાળા દાદાસાદેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૯-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

TO

ांगदेव वटेश्वर



कृत



प्राच्य ग्रंथसंग्रहालय-उज्जयिनी.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

# चांगदेव वटेश्वर कृत तत्वसार.

संपादक

डॉ. ह. रा. दिवेकर,

साहित्याचार्य, एम. ए., डी. इट्

रा. ब. लक्ष्मण मास्कर मुके

यांच्या

प्राक्तथनासह.

प्रकाशक

प्राच्य ग्रंथसंग्रहालय--उज्जयिनी.

आलीजाह दरबार प्रेस,—ग्वाल्हेर.

किंमत रु० १.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

#### प्राक्कथन.

----- +<del>}{}{+}-----</del>

ग्वाल्हेर संस्थानांतील प्रजाजनांचें अनेक प्रकारें हित करणाऱ्या व आपल्या राज्यांत भिन्न भिन्न प्रकारच्या जनहितकारक संस्था स्थापन करणाऱ्या आमच्या कै० माधवराव महाराजांच्या मनांत प्राचीन ग्रंथांचा संग्रह करण्याची कल्पना बरीच वर्षें घोळत होती. परंतु त्यांच्या कार्यबाहुल्यामुळें त्यांच्या हयातींत या कल्पनेस मूर्त स्वरूप येऊं शकलें नाहीं. निर्घृण काळानें त्यांना या लोकांतून अकालींच उचलून नेल्यानें त्यांच्या अग्ना कित्येक कल्पना अमूर्तीवस्थेंतच राहिल्या असतील. प्रस्तुत "प्राच्य ग्रंथसंग्रहा" चो योजनाही, त्यांच्या पश्चात् त्यांच्या ज्या कांहीं अपूर्ण राहिलेल्या आकांक्षा कौन्सिलनें यथामति व यथाशक्ति पूर्ण करण्याचा प्रयत्न केला, त्यांपैकीं एक होय.

हा संग्रह कोठें करावा याविषयों बरेच दिवस विचार चालला होता. त्यांत या संग्रहास, अत्यंत प्राचीन काळापासून प्रसिद्ध असलेली, एका काळीं सर्व विद्यांचें व विशेषतः ज्योतिष विद्येचें आद्यपीठ म्हणून नांवाजलेली, सप्त पुरींत अग्रगण्य असलेली, पवित्र उज्जयिनी नगरी योग्य वाटली व त्याप्रमाणें हें ग्रंथ संग्रहालय उज्जयिनीस स्थापन करण्याचें ठरविण्यांत आलें आणि पुढें सन १९३१ या वर्षी बडोदे संस्थानचे अधिपति श्रोमंत सयाजीराव महाराज गायकवाड यांनीं उज्जयिनीस भेट दिली तेव्हां त्यांनींहि पण, या कार्यास हेंच स्थल योग्य अशी आपली संमति दर्शविली.

वरील ठरावाप्रमाणें उज्जयिनीस या संग्रहालयाची स्थापना आरंभों झह-रांत एका मध्यवस्तीच्या ठिकाणों करून त्यासाठीं सोळा सभासदांचें एक व्यव-स्थापक मंडळ नेमण्यांत आलें. "अल्पारंभः क्षेमकरः" या न्यायानें पहिलीं दोन वर्षे त्याचें कार्य बहुतेक सावकाशच चाललें होतें. पुढें सन १९३३ सालीं या संस्थेचें चालकत्व श्रीयुत केशवराव डोंगरे यांचे हातीं आलें व त्यांनीं आपल्या धडाडीच्या स्वभावास अनुसरून या कार्यास जोराचो चालना दिलो. सभासद, प्रंथ—निरीक्षक व संरक्षक, यांची निवड वगैरे सर्वच बाबतींत त्यांनीं सुधारणा घडवून आणली असून हल्लीं संग्रहालय स्थानीय माधव कॉलेजच्या भव्य दिवाणखान्यांतील प्रज्ञस्त ग्यालरींत नेलें आहें आणि संग्रहांतील ग्रंथांच्या संरक्षणाचें काम ओघानेंच कॉलेजचे प्रिंसिपॉल श्रीयुत ताटके यांच्या कडे सोंप-विण्यांत आलें असून तेव्हांपासून या संस्थेवी सारखी भरभराटच होत आहे. आज या संग्रहालयांत ग्रंथांची संख्या सुमारें पांच हजारांवर गेली आहे.

या संग्रहालयाच्या स्थापनेचे मुख्य उद्देश तीन आहेत:--

(१) शंभर वर्षा पूर्वींचे संस्कृत, मराठी, पारशी व अरबी हस्तलिखित ग्रंथ एकत्र करावे, (२) जिज्ञासु अभ्यासकांना हवा तेव्हां त्यांचा उपयोग करून घेतां यावा, आणि (३) अप्रसिद्ध पण महत्वपूर्ण अशा ग्रंथांचें प्रकाशन व्हावें, हे ते उद्देश होत. ज्ञानाभिवृद्धीच्या दृष्टीनें हे तिन्ही उद्देश अत्यंत लोको-पकारक आहेत हें सांगावयास नकोच.

प्रंयांचा संग्रह करण्यास सुरुवात केली तेव्हां छापवून प्रसिद्ध करण्यास योग्य असे कितीसे ग्रंथ सांपडतील याविषयीं शंकाच होती. परंतु जसजसे ग्रंथ हस्तगत होत गेले तसतशो ही शंका निवृत्त होऊन अशा प्रकारचे ग्रंथ बरेच दिसूं लागले. ज्या ग्रंथाविषयीं हें "प्राक्कथन" आम्हीं लिहीत आहोंत तो ग्रंथ याच मालिकेंतला होय. तो नुसता अप्रकाशितच नव्हे तर अलभ्यहि पण आहे.

मराठी भार्षेतील सुप्रसिद्ध संत—-कवी श्रीज्ञानेश्वर महाराज यांचे किंवा (श्रीयुत पांगारकरांच्या लेखाप्रमाणें) त्यांच्या कनिष्ठ भगिनी श्रीमुक्ताबाई यांचे उपदेशित योगिराज वटेश्वर चांगदेव (चांगा वटेश्वर) हे या ग्रंथाचे कर्ते होत. मराठी वाडमयांत या ग्रंथाचें नांवदेखील कोणास माहित नव्हतें, व त्यामुळें उपोद्धातांत लिहिल्याप्रमाणें सरस्वतीच्या महाराष्ट्रीय भक्तांतून या ग्रंथकाराची बहुतेक उचलबांगडीच झालेली होती. परंतु हा ग्रंथ उपलब्ध झाल्यावर त्या संबंधानें येथील उत्साही साहित्यसेवक डॉ. दिवेकर यांनीं एक त्रोटक लेख प्रसिद्ध केला व त्यावरून श्रीयुत पांगारकरांनीं आपल्या "मराठी वाड मयाच्या इतिहासांत" या ग्रंथाचा आदरपूर्वक उल्लेख करून ग्रंथकाराचा गौरवहि केला आहे. हल्लीं सांपडलेला हा ग्रंथ त्रुटित आहे, पण तो प्रसिद्ध झाल्यावर संपूर्ण ग्रंथ मिळण्या-चाहि संभव आहे. या संग्रहालयाची आतां कायमची व्यवस्था सरकारांतून झाली असून राज्यांतील लोकांकडे गाबाळांत पडल्यामुळें मागें पुढें नष्ट होणारे व तसेच मालकांस तादृश उपयोग नसूनहि नुसते जतन करून ठेविलेले प्राचीन दुर्मिळ ग्रंथ, मालकाच्या इच्छेप्रमाणें बिनामूल्य किंवा योग्य मोबदला देऊन हस्तगत केले आहेत. तसेंच राज्याबाहेर जालवण, गुलसराय, मोरट, बनारस, पुणें, त्रावणकोर, या ठिकाणांहूनही असे अनेक ग्रंथ मिळविले आहेत व पुढेंही मिळवि-ण्यावे प्रयत्न चालू आहेत. तरो पण ग्रंथ संग्रहालय म्हटलें कीं त्याला असे ग्रंथ मिळतोल तितके मिळविण्याची इच्छाही नेहमोच असावयाची, ही गोष्ट उघड होय. यास्तव ज्यांच्या संग्रहीं अशा प्रकारचे प्राचीन ग्रंथ असतील त्यांनीं ते वर सांगितल्याप्रमाणें कुकट अथवा योग्य किंमत घेऊन देण्याची कृपा केल्यास त्यांचा संग्रहालयांत साभार स्वीकार केला जाईल.

तूर्त संग्रहालयांतोल संग्रहोत ग्रंथांपैकीं प्रस्तुत ''तत्वसार'' हा पहिलाच ग्रंथ प्रकाशित होत आहे, व त्यासंबंधानें आवश्यक असलेली सर्व माहिती संपादकानें उपोद्धातांत व टीपांत दिलेलोहि आहे तेव्हां त्याविषयीं येथें विशेष लिहिण्याचें अर्थातच कांहीं प्रयोजन नाहीं. साहित्यप्रेमो लोकांकडून त्याचें अवश्य स्वागत होईल असा भरबसा वाटतो.

सरते शेवटीं, ज्या कौन्सिलनें या संग्रहा अयाची सर्व व्यवस्था करून हा ग्रंथ प्रसिद्धीस आणण्याची संधि दिलो त्यांचे आभार मानणें उचित होय. वस्तुतः या ग्रंथाच्या प्रकाशनाचें श्रेय लवकरच आपल्या राज्याचीं सूत्रें हातीं घेणाऱ्या आमच्या महाराजांकडे आहे. त्यांनीं दिलेल्या उत्तेजनामुळें हें काम अगोदर हातीं घेऊन तें शेवटास नेतां आलें आहे, हें सांगण्यास आनंद वाटतो, व म्हणूनच त्यांच्या कारकिर्दीत या संग्रहालयाचें कार्य चांगर्ले वाढीस लागेल व अधिक चांगर्ले होईल अशी दुढ आशा आहे.

मुक्ताम लष्कर, ग्वाल्हेर, मंगळवार, ज्येष्ठ वद्य १२, शके १८५८, ता. १६ } जुन सन १९३६.

ल. भा. मुळे, शिक्षण मंत्री.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# चांगदेव वटेश्वराचा '' तत्वसार. ''

उपोद्रघात

सन १९३३ च्या आक्टोबरमधील गोष्ट. ग्वाल्हेर सरकारनें सुरू केलेल्या प्राच्यवाङमय ग्रंथसंग्रहालयाचें काम चालविणाऱ्या श्री. के. ब. डोंगरे यांचे घरीं कांहीं जुन्या पोथ्या पहात असतांना एका वाण्याकड्न रद्दी म्हणून विकत आणलेल्या एका गट्ठचांतलीं दोन पानें माझ्या दृष्टीस पडलीं. त्यांतील मजकूर ओंवीबद्ध असून त्यांची भाषा जुन्या वळणाची वाटल्यानें मी कारकुनास त्याच प्रकारचीं सगळीं पानें गोळा करावयास सांगितलीं. शेवटलें पान पहातां पहातां 'श्रीवटेश्वरार्पणमस्तु' हा शेवट पाहून थोडें आश्चर्य वाटलें. ''ऐसी चतुर्विध भक्ती रसाळ। वोविया दसाउशत रत्नमाळ। वाइली वटेश्वर चरणयुगळा। चांगा म्हणे'' ही शेवटली ओंवी पाहून उत्सुकता वाटली व ''शके चौतिसें बारा। परिधावी संवत्सरा। मार्गशिर शुद्ध तीज रविवार। नाम संख्य।'' ही ओंवी वाचुन ज्ञानेश्वर समकालीन चांगदेवाचाच हा ग्रंथ असावा ही खात्री वाटुन विल-क्षण आनंद झाला. हा ग्रंथ पुरा मिळावा म्हणून पुष्कळ खटपट केली पण ती सिद्धीस गेली नाहीं. नागपूर येथें सन १९३३च्या अखेरीस जें मराठी साहित्य संमेलन झालें त्यांतील प्रदर्शनांत या ग्रंथाचीं जितकीं पानें मिळालीं तितकीं ठेवलीं व प्रो. पोतदारांसारख्या इतिहास संशोधकांची ग्रंथाच्या प्राचीनत्वाबद्दल खात्री झाल्यावर प्राच्य ग्रंथसंग्रहालयाच्या ग्रंथमालेंत प्रथम पुष्प म्हणून या त्रुटित ग्रंथाचें प्रकाशन व्हावयाचें ठरलें. त्याप्रमाणें हें खंडित कां होईना पण दुर्मिळ पुष्प आज महाराष्ट्र रसिकांपुढें सादर केलें जात आहे.

जुन्या ग्रंथांचा कोठें, केव्हां व कसा शोघ लागेल, हें सांगतां येत नाहीं. आतांच पहाना, तापी तीरीं राहणारा चांगदेव कोठें व महाराष्ट्रापासून दूर अंतरावर असलेल्या ग्वाल्हेरींतील एक वागो कोठें ? आजपर्यंत अशा वाण्यांकडे आलेल्या किती तरी पोथ्या तुकडे होऊन पुडचा बांधण्याचे कामीं आल्या असतील किंवा भिजवून कुटल्या जाऊन त्या रांध्याच्या टोपल्या होण्याचे कामीं लागल्या अस-तील ? 'भग्न पृष्ट कटि ग्रीव' होऊन लेखकानें पोथी लिहावी, पण तिची किंमत नसणाऱ्यांच्या हातीं पडून तिची अशी दुरावस्था व्हावी, याहून दुसरें दुर्देव तें कोणतें? पण आनंदाची गोष्ट आहे कीं उशीरानें कां होईना आम्हां लोकांचे डोळे उघडत आहेत व दिवसेंदिवस असे ग्रंथ नष्ट होण्याची भीति कमी होऊन ते संशोधकांचे हातीं पडण्याचा संभव अधिकाधिक होत आहे.

या तत्वसाराची पोथी १०″×५″ आकाराच्या जाड दुपदरी कागदावर काजळी शाईनें लिहिली आहे. प्रत्येक पृष्ठावर अकरापासून चौदापर्यंत ओळी आहेत, म्हणजे सामान्यतः प्रत्येक पृष्ठावर बारापासून पंध्रापर्यंत ओंव्या आहेत. दोन्ही पृष्ठें मिळून एका पत्रावरील ओंवीसंख्या पंचवीस ते बत्तीस आहे. मूळ लेखकानें या पोथीचीं अशीं छत्तीस पत्रें लिहिलीं. पण त्यांपैकीं फक्त पंधरा उप-लब्ध झालीं. उपलब्ध पत्रें पुढीलप्रमाणें :––

| पत्रांक. | पृष्ठें. | ओंवी संख्या.     |
|----------|----------|------------------|
| १        | १        | ₹९ = <i>₹</i> ९9 |
| २१ ते ३० | २०       | ५९० ८८१ = २९२    |
| ३२ व ३३  | ४        | ९१२ ९६५ = ५४     |
| ३५ व ३६  | ሄ        | ९९२—१०३६ = ४५    |
|          |          |                  |
| १५       | २९       | ४०४              |

लेखकानें ही पोथी १४८३ शकांत दुर्मति संवत्सरीं आषाढ शुद्ध १ शुक्रवारीं पाथरी मुक्कामीं लिहिली आहे. लेखकाचें नांव बोप्प पाठक असें आहे.

पत्र नं. ३६ वर मूळ लेखकानें आपलें नांव, गांव व लेखनकाल सांगितला आहे. वटेश्वराचा शिष्य चांगदेव हा या तत्वसाराचा लेखक असून ग्रंथाचा लेखन-काल शालिवाहन शक १२३४ परिधावी संवत्सर आहे. हरिश्चंद्र नांवाच्या पर्वतावर जेथून मंगळगंगा नांवाची नदी निघते व जेथील महादेवाची केदारे-श्वराशीं तुलना केली जाते त्या ठिकाणीं मार्गशीर्ष शुद्ध ३ रविवारीं ग्रंथ समाप्त झाला आहे. श्रीयुत ल. रा. पांगारकर यांच्या मतानें 'नगर जिल्ह्यांत आकोलें तालुक्यांत एक हरिश्चंद्राचा डोंगर आहे, तेंच हें स्थान असावें'. पण याबद्दलचा कायम निश्चय अजून झालेला नाहीं.

ग्रंथाचा रचणारा चांगदेव वटेश्वर याबद्दल महाराष्ट्र सारस्वत लेखक कै० भावे यांनी असे म्हटलें होतें कीं ''याच (ज्ञानेश्वर) काळाच्या ग्रंथकारांपैकीं ज्याचें नांव मात्र सर्वत्र प्रसिद्ध आहे पण ज्याचे ग्रंथ फार उपलब्ध नाहींत असा चांगदेव हा ग्रंथकार होय." व "उत्तर पंचविशी या नांवाचें एक प्रकरण, एक आरती व सूमारें पांच पंचवीस अभंग इतकीच याची कृति हल्लीं उपलब्ध आहे.'' ही कृति अत्यंत थोडी व तीही पूर्णविश्वासाईं अशी नसल्यामुळें महाराष्ट्र सारस्वताच्या नवीन आवृत्तींतून या ग्रंथकाराची उचलबांगडी झाली. चांगदेवाचे ग्रंथ एकनाथांस चांगलेच माहीत असावेत असें त्यानें आपल्या भागवताचे आरंभींच लिहिलेल्या "वंदूं प्राक्वत कवीश्वर । निवृत्ति प्रमुख ज्ञानेश्वर । नामदेव चांगदेव वटेश्वर । ज्यांचें भाग्य थोर गुरु कृपा।। जयांचे ग्रंथ पाहतां। ज्ञान होय प्राकृतां। तयांचे चरणीं माथा। निजात्मता निजभावें॥'' या ओंव्यावरून स्पष्ट दिसत आहे. पण हा ग्रंथ जर मिळाला नसता तर चांगदेवाचें नांव महाराष्ट्र सारस्वतांतून हळ हळ लुप्त झालें असतें. पण हा मिळाल्यावर आतां तसें होण्याची भीति राहिली नाहीं. श्री. पांगारकर यांनीं आपल्या 'मराठी वाडमयाचा इतिहास, खंड १ ला---ज्ञानेश्वर नामदेवांचा काल' या ग्रंथांत जरी चांगदेवाचें वर्णन ग्रंथकार म्हणून केलेलें नसलें, तरी वडोद्याच्या सहविचार त्रैमासिकांत वर्ष १२, अंक ४ यांत यावर एक लेख प्रसिद्ध झाल्यानंतर आपल्या 'एकनाथ तूकारामांचा काल' या दूसऱ्या खंडांत ६ पानें चांगदेव वटेश्वराच्या तत्वसारावर प्रसिद्ध करून चांग-देवास मराठी वाद्रमयाच्या इतिहासांत पुन्हा स्थान दिलें आहे.

याच खंडांत केलेल्या एका विधानाबद्दल मात्र थोडें लिहिलें पाहिजे. पृष्ठ ३ वर श्री. पांगारकरांनीं लिहिलें आहे कीं चांगदेव याचेंच चक्रपाणि हें दुसरें नांव असावें. पण तें वरोबर वाटत नाहीं. सिद्धपंथ सांगतांना चांगदेव वर्णन करितात----'श्रीमुक्तादेवी योगिनी। जे समस्त सिद्ध शिरोमणि। तिये प्रसादें चकपाणि। ज्ञान सिद्ध।'' आपल्या स्वतःचा उल्लेख चांगदेवानें या प्रकारें केला असेलसें वाटत नाहीं. शिवाय चकपाणि हें नांव वटेश्वराचे शिष्य म्हणजे मुक्ताबाई-चे प्रशिष्य म्हणून शिवकल्याणस्वामींनीं आपल्या गुरुपरंपरेंत स्वतंत्र दिलें आहे व तेथें चांगदेवाचा उल्लेख नाहीं. शिवकल्याणस्वामी म्हणतात--''तो तैसाचि रस वोसंडला। तव मुक्ताबाई प्रकाशला। प्राशुनि तैसाचि उरला। श्री वटेश्वरा दिधला तो।। वटेश्वराहुनी चक्रपाणी। लाधले हे अमृतसंजीवनी। विमलानंदी तेथुनी। लाधते झाले।।'' आणि या परंपरेचा उल्लेख करतांना श्री. पांगारकर यांनीं पृष्ठ ५२० वर मुक्ताबाई-वटेश्वर चांगा-चक्रपाणि-असा उल्लेख करून चांगा वटेश्वरास चक्रपाणिचे गुरु म्हणून नमूद केलें आहे. म्हणजे एकदां चकपाणि म्हणजे चांगदेव व नंतर चक्रपाणि म्हणजे चांगदेवाचे शिष्य असे दोन्ही परस्पर विरुद्ध उल्लेख श्री. पांगारकरांनीं केले आहेत.

हा ग्रंथ लिहिणारा चांगदेव याबद्दलही बराच गोंधळ आहे. चांगदेव नांवाचे पांच चार पुरुष होऊन गेले. त्यांपैकीं या ग्रंथकाराचें नांव चांगावटेश्वर आहे. महाराष्ट्र सारस्वतकार भावे यांनीं म्हटल्याप्रमाणें "या चांगदेवाचीं चरित्रें अनेकां-नीं गाइलीं आहेत; पण त्या सर्वांत इतका घोंटाळा आहे कीं आज त्यापासून फारसें निष्पन्न कांहींच होत नाहीं. फक्त एवढेंच म्हणण्यासारखें आहे कीं हा पुरुष प्रथम योगमार्गी असून पुढें भक्ति मार्गांत शिरला असावा. हा वयानें वृद्ध असून दीर्घायुषी असावा. हा प्रथम वटेश्वर या नांवाच्या गुरूचा शिष्य असावा व म्हणूनच यास चांगदेव वटेश्वर नांव पडलें असावें." परंतु तत्वसार ग्रंथाचा उपलब्ध भाग वाचून चांगदेवानें दोन गुरु केले असावेत असें वाटत नाहीं. एक गुरु सोडून दुसरा गुरु करणाऱ्यावर चांगदेवानें जे सणसणीत कोरडे ओढले आहेत (पहा ओं. ९३०-९५६) त्यांवरून स्वतः चांगदेवानें तसें केलें असेल असें म्हणवत नाहीं. गुरुत्याग व गुरुवध चांगदेवानें सारखेच मानले आहेत. निर्देव माणसें स्वतः शुद्ध नसतात व मग गुरूवर गुरु करितात. एकलव्यासारखीं किंवा सावित्रीसारखीं माणसें स्वतःवरच विश्वास ठेवतात व स्वतःच्या विश्वासाच्या सामर्थ्यावरच तरून जातात. असे उद्गार काढणारा चांगदेव स्वतःच दोन गुरु करणारा असेल असें संभवत नाहीं व असें म्हणावयास यस्किंचित् हरकत वाटत नाहीं कीं चांगदेवाचा गुरु एक वटेश्वरच. मग तो वटेश्वर कोणी असो !

आतां या वटेश्वराची तत्वसारांत काय माहिती सांपडते तें पाहूं. प्रारंभीचें गणेश शारदा वंदनानंतरचें गुरुवंदन सांपडलें असतें, तर या प्रश्नावर बराच प्रकाश पडला असता. पण तें जरी सांपडलें नाहीं तरी वटेश्वराचा उल्लेख बरेच ठिकाणीं आला आहे. चांगदेवानें निर्गुण भक्तीचा अनुवाद वटेश्वर प्रसादानें केला आहे. जें जाणल्यानें जाणीवेचा शेवट होतो तें वटेश्वराचें रूप वटेश्वर होऊनच चांगदेव सांगत आहे. त्रिगुण गोप्य गव्हर वटेश्वरस्वामीच्या प्रसादानें चांगदेवाचा संसार नाहींसा झाला व वटेश्वरानेंच आत्मब्रह्म दाऊन चांगदेवास चांगदेवाचें स्वरूप सांगितलें. गुरुशिष्य एक झाले, ही एक होण्याची 'भावना नाहीशी झाली व ती नाहींची भावना वटेश्वराचे ठिकाणीं राहिली. चांगदेवानें ही ग्रंथरूपी पूजा गुरुवटेश्वरास वाहिली. या प्रकारचें अवध्त चांगदेवानें किंवा वटेश्वराच्या सुतानें वर्णन केलें आहे. या मर्व उल्लेखावरून चांगदेवाचे ज्ञानमार्गांतील व योग-मार्गांतील गुरु वटेश्वर एकच आहेत असें वाटतें. वटेश्वर जर नुसते योगसिद्धच असते तर वरील ज्ञान त्यांचे कृपाव्रसादानें झालें, असें म्हणून वटेश्वराची मिथ्या स्तूति व ज्ञानगुरुविषयीं अकृतज्ञता चांगदेवानें केव्हांहि नसती दर्शविली शिवाय योगी वटेश्वराचा उल्लेख योगसिद्धांच्या नामावळीत न येणे आश्चर्यकारक नव्हे काय ? त्या मालिकेंत मत्स्येंद्र चौरंगी, गोरक्ष व मुक्तादेवी एवढचांचा उल्लेख चांगदेव करितात यावरून वटेश्वर त्या मार्गांतील असतील असा संभव कमी वाटतो.

चांगदेवांचे अभंग पाहतांही वटेश्वर नांवाचा त्याचा योगमार्गी कोणी गुरु होता असें वाटत नाहीं. रा. गोंघळेकरांनी प्रसिद्ध केलेल्या ज्ञानदेवाच्या गाथेंत चांगदेवाचे म्हणून ४६ अभंग दिले आहेत. त्यांतही वटेश्वराचा योगाज्ञी कोठेच संबंध लावलेला नाहीं. उलट जेथें जेथें वटेश्वराचा संबंध आहे तेथें तेथें तो ज्ञानाज्ञींच आहे. उदाहरणार्थ अभंग ८ मध्यें चांगदेव म्हणतात. 'चांगा वटेश्वरी सोहं झाला। अवधाचि बुडाला ज्ञान डोहीं.' अभंग २० मध्यें 'डोळां लावुनि निजीं निजेला निवांत । स्वप्नीं वटेश्वर देखिला निवांत.' जिवींचें हितगुजज्ञान कोणी सांगि-तलें तर चांगदेव वर्णन करितात 'चांगा म्हणे जिवींचें गुज, वटेश्वरें मज सांगितलें'. (अभंग ३४) शेवटीं शेवटीं अभंग ४५ मध्यें तर स्पष्टच उल्लेख आहे कीं 'चांगा सोय धरो ज्ञान-वटेश्वरों । मुक्ताई जिव्हारीं बोध करी ।' या सर्व अभंगांतून वटेश्वराचा योगमार्गाशों कोठेंही संबंध चांगदेवानें सांगितलेला नाहीं. तेव्हां चांगदेवांच्या या प्रत्यक्ष उल्लेखाविरुद्ध नुसत्या दंतकथांवर उभारलेले वटेश्वराचे योगमार्ग-संबंध प्रमाणभूत मानतां येत नाहींत.

मग हा वटेश्वर होता तरी कोण ? ज्ञानदेवांची भेट होईपर्यंत चांगदेव कोराच होता. अनेक सिद्धोंनीं युक्त असून चांगदेवाचें कोरेंपण, ईश्वराशीं प्रत्यक्ष भेट होत असतांही नामदेवाच्या कच्चेपणासारखेंच होतें. हें कोरेंपण घालविण्या-साठीं ज्ञानराजांनीं चांगदेवास चांगदेव पांसब्टी लिहन पाठविली. पण तिचा अर्थं त्यास कळेना. तेव्हां श्री. मुक्ताबाईंनीं चांगदेवास विश्वांति-वटाखालीं त्या चांगदेव पांसष्टीचा अर्थ सांगितला व चांगदेवास ईश्वरस्वरूप करून दिलें. या दंतकथेवरून वटाखाली दाखविलेल्या स्वतःचे ईश्वरस्वरूपाशीं एकजीव झाले-ला चांगदेव तर पूढें वट +ईश्वर = वटेश्वर या नांवानें ओळखिला जात नसेल ना ? म्हणजे मूळचा चांगदेव वटाखाली ईश्वर झाल्यामुळें चांगावटेश्वर झाला असावा. वटेश्वर म्हणजे दुसरें कोणी नसून चांगदेवाच्या अंतर्यामी प्रकाशणारें ईश्वर स्वरूप या कल्पनेस मान्यता दिली म्हणजे सारीं कोडीं उलगडतात. 'गुरूनुं शिष्याचा घोंटु भरूनु', 'तंव शिष्य मुखीं प्रवेशला', 'गुरु शिष्य एक झाले तें झालें पणहि गेले, गेलें पण राहिलें, वटेश्वरिं' इत्यादि तत्वसारांतील वाक्यांचा, बोध स्पष्ट होतो. अभंगांतलीं अनेक स्थळें उलगडतात. उदाहरणार्थं मागें उल्लेखिलेला चरण आतां अधिक स्पष्ट समजतो. 'चांगया सोय धरीं ज्ञान वटे-क्वरीं' ही मुक्ताबाईची भाषा ज्ञानरूप वटेक्वर मानला तर अधिक समर्पक होईल. अभंग २२ मध्यें 'मुक्ताई म्हणे नांव पें ठेवीन, सुता बोलवीन वटेश्वरा,' याचा अर्थं या कल्पनेतुरूप जास्त चांगला लागतो. शिवाय ४६ अभंगांपैकीं ५ अभंगांत चांगदेव हें नांव मुळींच नसून नुसतें वटेश्वर हेंच नांव आहे. तत्कालीन कवींच्या

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

आगल्पा प्रत्येक अनंगांत आपल्या नांवाचो छार घालण्याच्या पद्धतीकडे लक्ष्य दिलें तर वटेश्वर हें स्वतःचें नांव नसतांना चांगदेवानें घातलें असेल असें संभवत नाहीं. चांगदेवासारख्या वयोवृद्ध व सिद्ध पुरुषाचे गुरु होण्यापेक्षां त्यास स्व-स्वरूराचाच शिष्य करणें मुक्तादेवीस अधिक योग्य वाटलें असेल. वटेश्वराचें कोडें दुसऱ्या एखाद्या अधिक बळकट पुराव्यानें सुटेपावेतों वटेश्वर म्हणजे चांगदेवांचें शुद्ध आत्मस्वरूप असेंच मानिलें पाहिजे. हें स्वरूग समजल्यावर चांगदेव, चांगावटेश्वर, किंवा वटेश्वर या तीन्ही नांवानें एकच व्यक्ति ओळखिली जाण्यास हरकत नाहीं, या उपपत्तीमुळें योगसिद्धांचे मालिकेंत वटेश्वराचें नांव न येण्याचेंही कारण स्पष्ट समजतें.

आतां ग्रंथगर्भी काय सांगितलें आहे हें पाहूं. पहिल्या पांच ओंव्यांत गणेश-स्तवन असून पुढें १३ पावेतों शारदास्तवन आहे. यापुढें गुरुस्तवन असावेंसें वाटतें. यानंतरच्या ज्या ओंव्या सांपडल्या नाहींत त्यांत स्थूल व सूक्ष्म भक्तीचें ज्ञान वैराग्य-संमतीनें वर्णन केलेलें असावें असें ५९५व्या ओंवीवरून वाटतें. याप्रमाणें स्थूल व सूक्ष्म भक्ती सांगून चांगदेव निर्गुणभक्तीकडे वळले आहेत. या निर्गुणभक्तीचें विवरण करण्यापूर्वीं चांगदेवानें पद, पिंड, रूप व रूपातीत या चार गोष्टींचा विचार केला आहे. पद म्हणजे श्वासोश्वासाबरोबर होणारे सोऽहं, अहंसः हे शब्द. पिंड म्हणजे शरीरास आधारभूत असलेली कुंडलिनी. रूप म्हणजे गंचमहाभूतांचा विस्तार व लय व या संकोच विकासाहून पर, द्वैता-द्वैतापलीकडील जो, तो रूगातीत. या रूगातीताची भक्ति तीच निर्गुणभक्ति. ६४१ ओंवीपर्यंत हाच विथय विस्तारानें प्रतिपादन केला आहे.

ओंवी ६४३ पासून ६६४ पावेतों हठयोग सांगितला आहे. पण यांत मुख्य सांगितलेली गोष्ट म्हणजे शरीर-साधना न करणें. गुरुपरंपरागत व स्वानुभूत वर्गन कसें असतें याचा वरील ओंव्या उत्तम मासला आहेत. समाधीच्या या ओंव्या व ज्ञानेश्वरींतील या विषयाच्या ओंव्या परस्पर ताडून पाहण्या सारख्या आहेत. समाधि लाऊन मन निर्विषय करणें व निर्गुणभक्ति करणें एकच आहे. येथें चांगदेवानें नुसती 'शब्दाची चावटी' केली नसून 'आधीं केलें मग सांगितलें' या न्यायानें स्वानुभवच शब्दरूपानें ओतला आहे. पुढें निर्वाण व सिद्ध योग सांगून ब्रह्मविवरणास आरंभ केला आहे. मग प्रत्येक साकार वस्तु ब्रह्म कशो असते हें सांगून तिचा त्याग कसा करावा याचें विवरण ओंवो ७३० पर्यंत आहे. निरनिराळ्या किया, निरनिराळे योग, निरनिराळों शास्त्रें, एवढेंच नव्हे तर पितृगोत्र, जीवभाव यांच्याही ममतेचा त्याग केला पाहिजे. नुसत्या शरीरसिद्धी-चीच नव्हे तर तिज बरोबरच पापपुण्य, वर्णभेद, निंदास्तुति, मानापमान, सुख-दुःख, आस्तिक नास्तिक वाद, रिद्धि सिद्धि, कर्म निष्कर्म इत्यादिकांची आस सोडतां सोडतां पंच भूतांचाहि त्याग झाला म्हणजे जें अप्रमेय, अक्षय, अविनाश, अच्युत, सदाशिव, सानंदपूर्ण, सर्वज्ञ, शांत, मंगल, वेदवेद्य, ॐकाराक्षर ब्रह्म राहतें तें तूंच आहेस' अशी तत्वमसि वाक्याची फोड केलेली आहे.

हा तत्वमसि उपदेश समजला व मनाचा पूर्णपणें लोप होऊन संकल्प विकल्प माबळले म्हणजे सर्व प्रकारच्या प्रवृत्ति आपोआप मावळतात. मग उचितानुचित कर्माचें बंधन रहात नाहीं. ब्रह्मवल्ल्युपनिषदांत सांगितल्यात्रमाणें 'एत ँह वाव न तपति। किमहं साधु नाकरवम्। किमहं पापमकरवमिति'—मी कोणतें पाप केलें किंवा मी कोणतें सत्कृत्य केलें नाहीं इत्यादिकांचा ताप त्यामागें रहात नाहीं. मग त्याच्या हातून कुकर्म जरी झालें तरी त्याचें बंधन त्यास होत नाहीं. पण अकर्म करून बंधन होत नाहीं हा विषय स्पष्टपणें समजला नसेल म्हणून दोन उदाहरणें देऊन शंका घेतल्या आहेत व त्याचेंच समाधान मोठचा मार्मिक-पणें केलें आहे. संकल्प असो कीं नसो, कोणाचें ऋण काढिलें किंवा विधवा ब्राह्मणस्त्रीनें पुरुषसंग केला तर तें ऋण द्यावें लागेल कीं नाहीं किंवा त्या विधवेस गर्भ राहील कीं नाहीं या शंका, आणि मेल्यावर ऋण द्यावें लागत नाहीं किंवा क्षारादिक औषधींनी गर्भ धारणाच होत नाहीं हें समाधान, मूळांतच ओंवी ८०३ ते ८२७ पर्यंत वाचलें पाहिजे.

हें ज्ञान अत्यंत कठिण आहे, थोडा वेळ पटलें तरी पुनः पुन्हा अज्ञानाचें पटल मनावर येतच असतें, आणि म्हणूनच वर सांगितल्याप्रमाणें किया कर्मांचा लोप करणारें ज्ञान भलत्यास सांगणें साहसाचें आहे. तो लोप आपोआप स्वाभाविकपणें झाला पाहिजे. मुद्दाम करून चालत नाहीं. हटानें केल्यास उपयोग नाहीं. या साठींच वेदान्त ज्ञान 'अशिष्याय न देयं' असा प्रतिषेध आहे. चांगदेवानेंही या निषेधाचाच अनुवाद केला आहे. अज्ञान पटल मनावर न येऊं देणें फार कठिण आहे व या कार्यांत थोडें यश येऊन पूर्ण सिद्धि प्राप्त न झाली तर काय होईल या प्रश्नाचें उत्तर भगवद्गीतेस अनुसरूनच 'असा अपभ्रष्ट पुरुष चांगल्या कुळांत जन्मून विधियुक्त भक्ति आचरितो व सिद्ध होतो' असें ८४७ ओंवींत दिलें आहे. योग्याच्या सिद्धि भ्रांशाचें कारण मात्र चांगदेवानें भिन्न दिलें आहे. योगमार्गांत सिद्धि मिळूं लागली कीं आपलें स्थान जाईल ही देवांस भीति वाटूं लागते व म्हणून ते या योग्याच्या मार्गांत विघ्नें आणीत असतात अशी चांगदेवांची उप-पत्ति आहे. पण ही विघ्नांची भीति सिद्धदशा आंगीं बाणण्यापूर्वोंच आहे. सिद्ध झाल्यावर मग विघ्नें कोठलीं ?

यापुढें ओंवी ८६७ पासून योगमार्गांतील सिद्धांचीं नांवें दिलीं आहेत. आजपावेतों हठयोग प्रदीपिकाकार स्वात्माराम योगीश्वरानें सांगितलेली या मार्गांतील

> "श्री आदिनाथ मत्स्येंद्र शाबरानंद भैरवा । चौरंगी—मीन—गोरक्ष—विरूपाक्ष—बिलेशया : ॥ मंथानो भैरवो योगी शुद्धबुद्धश्च कंथडिः । कोरंटकः सुरानंदः सिद्धनाथश्च चर्पटिः ॥ कानेरी पूज्यपादश्च नित्यनाथो निरंजनः । कपाली बिंदुनाथश्च काकचण्डीश्वराह्वयाः ॥ अल्लमप्रभुदेवश्च घोडा चोलीच टिंटिणिः । भालुकी नागदेवश्च खण्डकापालिकस्तथा ॥

एवढचाच लोकांचीं नांवें माहीत होतीं. पण चांगदेवानें याहूनहि विस्तृत नामावलि दिली आहे. ८८१ ओंवींत ही मालिका संपली नाहीं व पुढील ओंव्या उपलब्ध नसल्यानें ही यादी आणखी किती लांब होती हें सांगतां येत नाहीं. या यादीवरून चांगदेवाच्या काळीं हा पंथ किती पसरला होता व यांत सर्व जातींच्या स्त्री पुरुषांचा कसा समावेश होता एवढें मात्र ठळकपणें नजरेस पडतें. पुढील उपलब्ध ओंब्यांत गुरुभक्तोचें माहात्म्य व गुरुद्रोहाचे दोष वर्णन केले आहेत. चांगदेवानें सांगितलेली गुरुसेवा सामान्य नसून पूर्णपणें स्वत्वास विसरणाऱ्या अनन्यपणाची आहे. गुरु दिसल्या बरोबर तर लोटांगण घातलेंच पाहिजे पण गुरु ज्या दिशेस असेल तिकडेही नमस्कार केला पाहिजे. गुरूचें वृथा अनुकरण तर करूंच नये पण गुरू ज्या आसनावर बसत असतील त्या वरही बसूं नये. उलट गुरूच्या घराची किंवा आसनाचीही चित्तशुद्धिसाठीं पूजा केली पाहिजे. गुरुत्याग किंवा गुरुद्रोहाच्या पातकास तर सीमाच नाहीं. एक गुरू सोडून दुसरा करणारास तर चांगदेवानें 'पुंश्चली' ची उग्मा दिली आहे. जसें कन्या वरावयापूर्वींच कुळाचा विचार केला पाहिजे तसेंच येथेंही आहे. शिवाय चांगदेवाच्या मतानें गुरुपासून मिळणारी सिद्धि पुष्कळशी स्वतःवरच अवलंबून आहे. मातीच्या केलेल्या द्रोणाचार्यापासूनहि जर एक लव्यास सिद्धि मिळवितां आली तर मग असिद्ध कोण राहूं शकतो ? गुरुद्रोह चुकून घडल्यास त्याचा निस्तार कसा करावा हा भाग पुन्हा गहाळ झाला आहे.

सरते शेवटीं संवादात्मक ग्रंथाच्या अंतीं असणारा 'पूर्णपणें समजलें ना ?' असा प्रश्न असावासें वाटतें. श्रीमद्भगवद्गीतेंत 'कच्चिदज्ञानसंमोहः प्रणष्टस्ते धनंजय' असा प्रश्न विचारून 'स्थितोऽस्मि गतसंदेहः करिष्ये वचनं तव' असें उत्तर आहे. पण येथील उत्तर फारच बहारीचें आहे. येथें शिष्य गुरूसच असें उत्तर देतो कीं 'आतां समजावयाचें कोणी व काय ? समजणारा, जें समजावयाचें तें व समजण्याची किया ही त्रिपुटीच नाहींशी झाल्यावर मौनाशिवाय उत्तरच काय ? गुरूनेंही पण शिष्य इतका तयार झाल्यावर आपणापेक्षां निराळा ठेवण्याचें कारण नाहीं असें समजून त्यास स्वस्वरूपीं मेळविलें. ही मिळणी चांगदेवानें फारच मौजेची र्वाणली आहे. गुरूनें आ पसरिला व शिष्यानें गुरूचे मुखांत प्रवेश केला व याप्रमाणें गुरु शिष्य एकस्वरूप झाले. तत्वसाराचा शेवट याहून चांगला कसा असूं शकणार ? सद्गुरूनें जें आपलें निजस्वरूप शिष्यास समजाविलें, तें पूर्णपणें समजून शिष्य व गुरु हा द्वैतभाव सुटून दोघेहि एकच ब्रह्यस्वरूप झाले कीं सर्व तत्वांचें सार प्राप्तच झालें. हाच खरा तत्वसाराचा गर्भितार्थ. प्रंयाचे अंतर्याम पाहिल्यावर थोडेसें बहिरंगाकडेही लक्ष्य दिलें पाहिजे. ग्रंयाचा छंद ओंवी असल्याबद्दल स्वतः चांगदेवानेंच अंतिम ओंवींत सांगितलें आहे. हा मराठी भाषेंतील आद्य छंद होय. मोमेश्वराचा असा स्पष्ट उल्लेख आहे कीं 'महाराष्ट्रेषु योषिभ्दिरोंगी गेथा तु कण्डने' म्हणजे महाराष्ट्रांतील बायका कांडतांना ओंच्या गात असतात. अभंग हें नांव जरी जुन्या ग्रंथांत सांपडत नसर्ठे तरी ओंवी हें नांव सर्रास सांपडतें. ओंवीबद्ध ग्रंथ लिहिणाऱ्या सर्वांनी बहुतेक आपल्या ग्रंथाच्या शेवटीं या छंदाचें नांव घातलें आहे. ज्ञानेश्वरांनीं तर 'तैसी गाणीवेते मिरवी, गीतेवीण ही रंगु दावी, तो लोभाचा बंधु वोवी, केली मियां' असें कारण दाखवून ओंगी छंदाचा अंगीकार केला आहे.

ओंवी शब्दाची व्युत्पत्ति राजवाडे यांनीं आपल्या मराठी छंदावरील लेखांत पुढील ग्रमाणें दिली आहे. "ऊड — सूत्र ओंवणें स्चा धातूपासून ओवी हा शब्द निवाला आहे. आ∔ऊपन — ओयन — ओयनिका — ओवणिका — ओवइआ — ओवीआ, ओविया. अथवा वे (ओंवणें, ग्रंथ रचना करणें) या धातूपासून नाम ऊति. आ∔ऊति — ओदि — ओइ — वोवी — ओंवी. अशीहि सिद्धि होऊं शकेल. परंतु ओवणिका हा शब्द ज्या अर्थीं शके १५६०तील मुऱ्हारिमल्लबास नामें करून मानभाव ग्रंथकाराच्या दर्शनप्रकाश ग्रंथांत आला आहे, त्या अर्थी पहिलीच ब्युत्पत्ति ग्राह्य दिसते." पण या दोन्ही व्युत्पत्ति समाधानकारक वाटत नाहींत. कारण आ उपसर्गपूर्वक ऊड धातु कोठें वापरलेला आढळत नाहीं. आ∔वे धातु जरी उपयोगांत असला तरी ऊति या शब्दाबरोबर आ लागून ओति हा शब्द अप्रयुक्तच आहे. सबब ओंवी शब्दाची व्युत्पत्ति निराळघाच प्रकारानें केली पाहिजे. शिवाय वरील व्युत्पत्तींत घेतलेल्या ओंवणें या अर्था वरूनही ओंवीच्या प्राचीन प्रकाराची उपपत्ति लगत नाहीं.

ओंवी शब्दाची वर दिलेल्या दोन प्रकारांहून निराळी अशी सिद्धि करतां येण्यासारखी आहे. ती म्हणजे आ+यप् घातूपासून. आवप्=वांटा काढून ठेवणें. यज्ञांत प्रत्येक देवतेस अनुलक्षून जो हविर्भाग निराळा काढून द्यावयाचा असतो त्याचे नांघ आवपन. आवपनी, आवपनिका ही यज्ञांतील लहान पात्रांचीं नांतें आहेत. मापांप्रमाणें या पात्रांनीं वांटे काढावयाचे असतात. आवपनी, आवपनिका यांची ओपणी, ओपणिका हीं रूपें सहज सिद्ध होतील व 'पोव:' या प्राकृत सूत्राप्रमाणें 'प' चा 'व' करून ओवणिका शब्द होणें सुलभ आहे. शिवाय भाग काढून ठेवण्याचे अर्थांत आणखीहि एक अर्थ सुचविला जातो, जो या शब्दाच्या सिद्धिचें खरें स्वरूप सुचवितो. कांडतांना किंवा दळतांना काही विवक्षित काला-नंतर नवीन भरण उखळांत किंवा जात्यांत टाकावयाचें असतें. हा काल ठरविण्यास अशा गींताचा उपयोग करीत असावेत. म्हणजे एक गीत झालें की एक ओपणी संग्ली व या अर्थानें ओपणी, ओपी त्या धान्याच्या मापास व तें माप कांडलें जात असतांना किंवा दळलें जात असतांना म्हटल्या जाणाऱ्या गीतास लावला गेला असावा. या व्युत्पत्तीप्रमाणें ओंवी या शब्दास विशेष अर्थ येतो व हा छंद निर्माण होण्याचें कारणही ध्यानीं येतें.

आरंभी आरंभी ओवीचे चरण निश्चित अक्षर संख्येने युक्त असतील, कारण त्याशिवाय कालमापन बरोबर करता येणार नाहीं. पण संस्कृत अनुष्टुपा-प्रमाणें मराठी ग्रंथकार जेव्हां ओंवीचा ज्योतिष, वेदांत, वैद्यक, इत्यादि शास्त्र ग्रंथ लिहितानाहि उपयोग करूं लागले, तेव्हां हा अक्षर नियम शिथिल होऊन ओवीस सयमक गद्याचें स्वरूग आलें. याच कारणाकरितां अनुष्टुप् छंदाला ज्याप्रमाणें 'एक नेम नसे गणीं' चें रूप राहिलें, तसेंच ओंवीचें रूप राहून शिवाय अक्षर संख्यंचेंही बंधन राहिलें नाहीं. म्हणूनच ओंवीचें लक्षण बांधतांना भीष्मा-चार्यास ''गायत्री छंदापासौनि धृतिपर्यंत, ग्रंथवोवियांचे नीन चरण जाणावे मिश्रित, प्रतिष्ठेपासौनि जगतीपर्यंत, चौथा चरण'' असें सांगावें लागलें. ज्ञाने-इवरीतल्या ओंवी चरणाची संख्या मोजून पाहिल्यामूळें राजवाडचांस असें लक्षण बांधावें लागलें कीं ''ओंवीचे पहिले तीन चरण 'मुप्रतिष्ठा' पासून 'घृति' पर्यंत-च्या कोणत्याही छंदाचे असतात आणि चौथा चरण 'मध्यमा' पासून 'जगती' ''छंदापर्यंतच्या कोणत्याहि छंदाचा असतो.'' सारांश काय की भीष्माचार्यांनी ओंवीच्या प्रथम तीन चरणांत कमीतकमी ६ अक्षरें तरी असावींत असा नियम केला व राजवाडचांनी ही ६ अक्षरांची संख्या ५ वर आणली. चांगदेवाच्या ओंव्यावरून ही संख्या आणखीही खालीं आणावी लागेल. तत्वसारांतील सर्वांत लहात ओंवी ६६६वी आहे. इच्यांत तीनच अक्षरांचा एक चरण पडतो. 'हें नोबलें, पाहिलें, तेंवीचि कैंसें केलें, जाणनेण' ही ती ओंवी. यावरून आपणांस एवढेंच म्हणतां येईल कीं अर्थानुरोधानें प्रसंग पडेल तसे ओंवीचे चरण मराठी ग्रंथकार लहान मोठे करीत असत.

येथपर्यंत हा तत्वसार ग्रंथ कसा मिळाला, तो कोठें, केव्हां व कोणी लिहिला आणि त्याचें अंतरंग तथा बहिरंग कसें आहे, याचा विचार केला. आतां ज्यांचे क्रपाप्रसादानें हा ग्रंथ प्रसिद्ध होत आहे त्यांचे आभार मानून हा बराच लांबलेला उपोदघात पूरा करावयाचा आहे. सर्वांत प्रथम प्राच्य ग्रंथसंग्रहालयाचा उपक्रम करणारे ग्वाल्हेर सरकारच्या शिक्षा विभागाचे अधिकारी रा. ब. लक्ष्मण भास्कर मुळे यांचे व ग्वाल्हेर मुक्कामीं त्या कार्यास इतकें व्यवस्थित रूप आणुन देणारे रा. केशव बळवंत डोंगरे यांचे आभार मानले पाहिजेत. रा. डोंगरे यांनीं ग्रंथ प्रका-शित करावयाचें ठरवून उपोद्धात व टीपा लिहिण्याचें काम मजवर सोंपविलें. दूसऱ्या एकाद्या लेखकाकडे हें काम दिलें गेलें असतें तर हें याहून पूर्वींच पूरें झालें असतें. पण माझे इतर व्यवसाय सांभाळून मला हें कार्य करावें लागल्यामुळें या प्रकाशनास कल्पनेबाहेर विलंब लागला याबद्दल खेद प्रदर्शित करणेंही माझें कर्तव्यच आहे. हा सारा विलंब सोसून अलीजाह दरबार प्रेसनें हें पुस्तक इतक्या चांगल्या रीतीनें छापुन दिलें याबद्दल प्रेसचे व्यवस्थापक श्री. मानगांवकर यांचे आभार मानल्याशिवाय हें आभार प्रदर्शनाचें कार्य पूरेंच होणार नाहीं. सबब या सर्वांचे आभार मानुन व ज्यांच्या कृपाछत्राखालीं हें सर्व सूव्यवस्थित होत आहे ते आमचे श्रीमंत महाराज जिवाजीराव साहेब शिंदे दीर्घायु होऊन अशा प्रकारचीं वाङ्मयात्मक कामें त्यांच्या राजवटींत अनेक होवोत अशी ईश्वराजवळ प्रार्थना करून हा उपोद्घात पुरा करितों.

लश्कर ग्वाल्हेर. ताः १० मे १९३६.

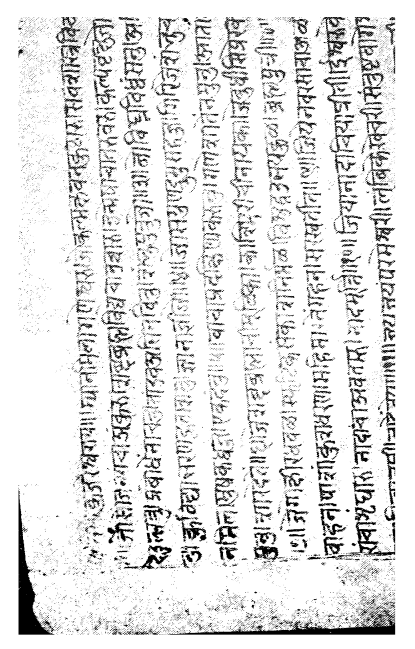
ह. रा. दिवेकर.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

### शारदावंदन. वाचा प्रदक्षिणा करुनु, गणेशातें नमुनु, आतां साष्टांगि प्रणमुनु, शारदेतें ॥ ६ ॥

जो सगुणदुमु सहजु, गिरिजे शंभुचा आत्मज़ु, तो नमिला मूषकध्वजु, एकदंतु ॥ ५ ॥

जो विघ्नविष्वंसनु, अविद्यातृणदहनु, कुविद्याभरण हुताशनु, ज्ञानाज्ञी जो ॥ ४ ॥

जो आनंदें डुछत्तु, प्रबोधें नाचतु, तांडव अभिनवितु, शंभुपुत्रु जो ॥ ३ ॥

जो सौजन्याचा अंकुरु, शब्दब्रह्मविद्येचा उच्चारु, उन्मेषाचा तरुवरु, कल्पवृक्षु जो ॥ २ ॥

म्यां नमिला गणेश्वरु, जो कल्मक्षवनकुठारु, सर्वशास्त्रविचारु, पूर्णदीप ॥ १ ॥

गणेशवंदन.

॥ ॐ नमः कुंजरेश्वराय ॥

आतां

.........

www.umaragyanbhandar.com

[२]

जे शब्दब्रह्माची मूळिका, काश्मिरीची नायका, जे बुधीसि प्रेरका, वागेश्वरी ॥ ७ ॥

जे गोक्षीरधवळ, स्फटिक संकाश निर्मळ, विशुद्ध उमयकुळ, ब्रह्मपुत्री ॥ ८ ॥

जिये हंसाचें वाहन, पाशांकुशघरण, महिमाग्नें गहन, सरस्वती ते ॥ ९ ॥

जिये नवरसांचा अळंकारु, सप्त स्वरांचा शृंघारु, नादाचा अवतारु, नादमूर्ति ॥ १० ॥

जिया नादाचिया प्रीती, ईश्वरु केला अती, ति पावविला तृप्ती, नादें तेया ॥ ११ ॥

जय जय परमेश्वरी, लंबिके खेचरी, संतुष्ट वागेश्वरी, परम गुह्य ते ॥ १२ ॥

जे महिमानें गहन, स्वभावें प्रसन्न, भला रे म्हणौनि वचन, अनुवादली ॥ १३ ॥

वंदन.

···वैराग्य तें ऐसें, जें देह अहंतोसि रुसे, इछा किया राहे आपैसें, योगसिद्धि ॥ ५९०॥

जरि अष्टांग योगाभ्यासु, तरि स्वभावें होय स्वयं-प्रकाशु, देखिजे परमहंसु, परमात्मा ॥ ९१ ॥

शरीरसिद्धांत गोप्यगहर, तें केंवि करूं गोचर, परि सकळै निःशब्दाधार, कथन करीन ॥ ९२ ॥

जैसा गुरुद्रोहु न पडे, आणि सिद्धिद्वेषु न घडे, तैसा बोल्गें उजेडें, शरीरनाथु ॥ ९३ ॥

सोपानें बोल्जिैल, शास्त्राज्ञा कथिजैल, अध्यातिम किजैल, रूप चांग ॥ ९४ ॥

हे स्थूल सूक्ष्म भक्ति, बोलिलि ज्ञान वैराग्यसंमति । ते परियसा निर्गुणभक्ति, चांगा म्हणे ॥ ९५ ॥

#### निर्गुणभक्ति.

जे वातिवरि गिवसिता, न दिसे संसारवार्ता, ते हि निर्गुण भक्ति सेवितां, प्रपंचु तुटे ॥ ९६ ॥ जे पापापुण्यापूर्वि, जन्म मरणातें हारवि, महा बोधु चेववि, आत्मस्वरूपें ॥ ९७ ॥ [8]

जे दुसरेपणा हाणि, स्वर्गसंसारा धाणि, जे सेवितां निर्वाणि, स्वयं शिव ॥ ९८ ॥

हे निर्गुण भक्ति, आइकिजें स्वात्महीति, आहो इये परौति, वस्तु असेचिना ॥ ९९ ॥

आतां वटेश्वराप्रसादें, मीं निर्गुणभक्ति अनुवादें, तरि आइकतु श्रोते विनोदें, चांगा म्हणे ॥ ६०० ॥

तरि सांगैन परमशीरराचि स्थिति, ते परिसा निर्गुण भक्ति, जिया कैवल्य प्राप्ति, मोक्षरूप ॥ १ ॥

#### तिचे विभाग.

ते निर्गुण भक्ति दिधा, रूप रूपातित पदा, गुरुप्रसादें सानंद, रहस्य कथीन ॥ २ ॥

पदा पिंडाची स्थिति, रूपरूपातीतप्राप्ति, सर्बाज भेद वितिपत्ति, प्रथक् सांधैन ॥ ३ ॥

पिंडु म्हणिजे कुंडालिणि शक्ति, पद परमहंसु म्हणी-पति, रूप बिंदु कळा ज्योति, एर कळामय ॥ ४ ॥

## आतां पदाचा विचारु, सांधिजैल नागरु, अवधानें देयावें जि अवसरा, एकचित्तपणें ॥ ५ ॥

पद.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

. . .

शक्ति रहस्य सकारु, सबीज शिउ हकारु, हें दोन्ही आणि ॐकारु, अजपा म्हणिजे ॥ १४ ॥

हें बीजद्वय म्हणीपत, शिउ शक्ति ऐसें ॥ १३ ॥

तेचि अक्षर दिधा, हकार सकार भेदा. शिव शक्ति संबोधा, हंसवाक्य पैं ॥ १२ ॥ सकारु विसर्ग संयुक्तु, हकारु बिंदनादभरितु,

तिये पासौनि वैखरि, एवं वाचा जालिया व्याऱ्ही, ते प्रणवादिक गढरी, स्थूल बीज 'II ११ II

तिये पासौनि पश्यंति, तेचि ध्वनि म्हणिपति मध्यमा तिये परौति, ते नादस्वरूप जी ॥ १० ॥

परा म्हणिजे ते मात्रावृता, तोचि घोषु परमात्मेया साक्षभूता, हे अनुभव संकेत, जाणिजे जी॥ ९॥

पासोनु, बुद्धि झाली ॥ ७ ॥ मनबुद्धिचा गहरी, तेथें जालिया वाचा च्यारि,

परा पश्यंति मध्यमा वैखरि, बोल्जिति ज्या ॥ ८ ॥

बोलिजे, जेथें वाचा उपजे, चतुर्विध ॥ ६ ॥ अव्यक्तु उपजे प्राणु, तस्य नादें मनु, मनव्योमा

तरि पद तें परमात्मा म्हणिजे, ते वॉकार स्थान नोचित्रे तेथें नाचा उपने चनर्तिष ॥ ८ ॥ आतां प्रवेशीं सकारु, बाह्य नीर्गमि हकारु, तेचि स्टष्टि संहारु, पृथग्बीजें ॥ १५ ॥

अवरोहिं विरोहिं म्हणिपति, चंचळें निश्वळें दिसति, संतर्ते वर्तति, मन व्योमिं ॥ १६ ॥

हें गुरुमुखें पाविजे, छंद रुषि देवत जाणिजे, या परि किजे, मंत्र सिध्दु ॥ १७ ॥

एवं पद बोलिलें, तें संकेतें काथेलें, तव शिष्ये पुसिलें, पिंडु कैसा ॥ १८ ॥

#### विंड.

आतां पिंडव्याख्यान करीन, संकेतें सांघैन, उन्मेषें बोल्लैन, बालबोधें ॥ १९ ॥

पिंडु म्हणिपे शक्ति, कुंडलिणि विल्याति, देह गोळकोत्पत्ति, जेथौनियां ॥ २०॥

जे भुजंगळणे सूतले, आधारिं निक्षेपिलि, योगियां जालि, मुक्तिवरदा ॥ २१ ॥

जौसि विद्यु तेजें झळकाते, कां जठि मच्छक तळ-पति, तैसि आधारि मिरवति, तेज:पुंज ॥ २२ ॥

मन बुद्धि चित्त अहंकारु, हा चतुष्टय आकारु, पंचभूतिंकि अनेक विचारु, तोचि जाला ॥ २९ ॥ आतां पंचभूतिकोत्पत्ति, यांचि सांधैन वित्पत्ति, एक एका प्रति, जन्मजाले ॥ ३० ॥

तियेते जीउ म्हणिपति, गुणात्मकु पैं ॥ २८ ॥

अनेका, पद पिंड विभागका, परि एकीचि जे ॥ २७ ॥ ते नाद बिंदु कळा ज्योति, एवंत्रिध रूपाचि स्थिति,

# हे सर्व कुंडलिणिचि सृष्टि, उत्पत्ति संहार स्थिति, आतां गुरु विचारें बोलति, रूप कैसें ॥ २६ ॥

रूप.

आतां रूप सांघैन आइका, जे दुशविध परि एकि

चकां आधारु, नाडित्रया ॥ २४ ॥ दशवायु गुणत्रया, रवि शशि बोंज दया, पंचभूतिक पीठत्रया. शरीर संख्या ॥ २५ ॥

जे कुळा अकुळा विचारु, पक्ष दय निर्धारु, षट्

जे रविसंख्या सहस्रु, महा तेज प्रकाशु, तेवि स्वयं तेज बहुवसु, आधारिणी ॥ २३ ॥

शून्य ब्रह्मा पासौनि, आकाश जन्मले तेथौनि, सर्वा शेषा येउनि, व्यापुनि असे पैं ॥ ३१ ॥

तिये व्योमिं जन्मला पवनु, तेज तया पासूनु, येकमेकांते प्रसउनु, भूतसृष्टि ॥ ३२ ॥

आप तेजिं जन्मले, पृथ्वि तत्व आपि जालें, क्षिति प्ररोहो पातलें । सर्व बीज ॥ ३३ ॥

ऐसें नाही पासून जालें, बह्म केतिं विस्तारलें, ईश्वर तेज विकरलें, मूलमंत्र॥ ३४॥

ईशान म्हणिजे आकाश, वायु म्हणिजे तत्पुरुष, अघोर तेज प्रकाशु, वामदेव म्हणिजे ॥ ३५॥

पृथ्वि सद्योजाता पासौनि, ऐसें पंच ब्रह्मी होउनि, येणेचि अनुकेमें गगनिं, विल्यो पावे ॥ ३६ ॥

हे नादबिंदव्याप, यांते म्हणीजे रूप, आतां सांघैन संक्षेप, रूपातीत ॥ ३७ ॥

#### रूपातीत.

#### पृथ्वी आपिं विरमे, आप तेजिं उपरमे, तेज पवनिं चि समे, वायु निराळंबिं॥ ३८॥

जैसी दीपकळिका गगनिं, जाए तेथ हारपौनि, तेवि भूतें भूत गिळूनि, शून्य ठाके ॥ ३९ ॥

ऐसा संकोच विकाशु, या वेगळा प्रकाशु, दैतादैत आमासु, रूपातीतु पैं ॥ ४० ॥

एवं पद पिंड जालें, रूप रूपातीत बोलिलें, संकळौनि कथिले, भक्तियोग ॥ ४१ ॥

ऐसी भक्ति हे प्रधान, एवं गुरुभक्तीचें लक्षण, आतां तूज सांघैन निर्वाण, शिष्यराया ॥ ४२ ॥

#### हठयोग,

आतां साधारण सांधिजैल, हठयोगु बोल्जिैल, राजयोगु दाविजैल, तत्वसारें 6 ४२ ॥

जरि हठयोगाची साधना, तरि न वचती देहाभिमान, तेंचि तें अज्ञान, निरसेचिना ॥ ४४ ॥

देहाचें स्थान मान देखौनि, उदास होआवें जाणौनि, अहंभावापासौनि, तरिचि सुटिजे ॥ ४५ ॥

#### जरि शरीर साधना लागला, तीरे अखंड पद चुकला, वृथा अभिमानिं पडला, जन्ममूळिं ॥ ४६ ॥

जन्हिं शरीरसाधना कीजैल, परि देह नाशिवंत जाईल, वरि जन्मांतें सुचिल, दुःखमूळ ॥ ४७ ॥ हें चौरंगी गोरक्षा साजे, आणि तैसिं तियें युग म्हणिजे, येथ आपणेपें नेणिजे, काय होइल ॥ ४८ ॥ आणि ते देवांचे अंश, केत द्वापर बहुवस, हें कलियुग सक्लेश, कर्म शरीरें ॥ ४९ 🛚 आपण आत्मतत्व जाणिजे, मोक्षु येकु पाविजे, येथ विषइं न लविजे, विलंबु पैं ॥ वीर देह साभिमानु सांडोंनि, शुन्य ध्यानि विरमौनि, तरि युगसंख्या वांचौनि, तोचि उरे ॥ ५१ ॥ देख पां चौरंगीनाथिं, कवण कर्म केलें देहांतिं, निर्गुण प्रवेशपथिं, सिद्ध झाला ॥ ५२ ॥ जरि सर्व अशेष साधलें, तीरे कार्यकारणि लागलें, स्वभा 🕯 देह उभारलें, कल्प कोटी ॥ ५३ ॥ म्हणौनि शरीर जाणावें, परि अभिमाना न योंव, मनोमळ तोडांगे, शून्यघसर्णी ॥ ५४ ॥ पवनाभ्यासु करुनि, बंधु भेद मुद्रा लंघौनि, येणे जाणे सांडौाने, ब्रह्माचि होइजे ॥ ५५ ॥

www.umaragyanbhandar.com

प्रथम वज्रासनी स्थीरुभूता, मूळद्वारिं बंधु निरुता, निगतु पवनु मागुता, भरीतु कीजे ॥ ५६ ॥ अधे अडिजें, ऊधें बंधु दजि, मध्य अंकुचिजे, उच्छाल शक्ती ॥ ५६ ॥ गुरुवचनवर्मभेदें, शाक्ति स्रतली प्रबोधे, अधेा मुख ऊधें, कमळ होए ॥ ५८ ॥

पवनघायें हाली, शक्ति पुष्टि उकलली, ऊर्ध पं**यें** निघाली, ब्रह्मरंघा ॥ ५९ ॥

पवन भारें चालती, ऊर्धकर्में पेलती, आविंस म्हणौनि प्रासिती, व्याधि रोगातें ॥ ६० ॥

पवनप्रबोधें मातली, जीव भावा मुंकली, तवं सत्राविं श्रवली, शक्ति मुखिं ॥ ६१ ॥

मंथित्रय छेदुनि, षट्चकें भेदुनि, त्रिकुटिं योगु संपौनि, निर्गुणोंसें ॥ ६३ ॥

जें जाणतां जाणणें सरे, जेणें मनांचें मनत्व मुरे, तें सांघैन विचारें, चांगा म्हणे ॥ ६४ ॥

www.umaragyanbhandar.com

#### निर्वाण.

आतां वटेश्वरु होउनु निगुतें, सांधैन मिं वटेश्वरातें, मना करविं गिळवीन मागुतें, संसाराासि ॥ ६५ ॥ हें नोबले, पाहिलें, तेविंचि कैसें केलें, जाण नेण ॥ ६६ ॥

जें सोनें घड़ैानि, अळंकारिं होइजे आनानी, तैसें आत्मा वांचौनि, बोलों नेणें १६७॥

आतां असो हैं किति, उठउं संसाराची पांति, ये-हविं संसार विस्मृति, आपुला नव्हे ॥ ६८ ॥

जैसें निद्रेच्येनि प्रसादें, भोगीजती स्वप्तींची प्रमादें, तेविं अज्ञानाचेनि मदें, संसारु हा ॥ ६९ ॥

ये-हावें आत्म प्रबोध दृष्टी, कें मन कें श्वीष्ट, हे मनोमय उठी, मना पासौनि ॥ ७० ॥

आतां मनाचें कसण मोडिजैल, मन हा दोषु फेडिजैल, मऱ्हाटिया बोलिजैल, सिद्धयोगु॥७१॥

#### सिद्धयोग,

### मन जिये ठायिं लाविजैल, तो तोचि बंधु पडैल, म्हणौनि निराशी किजैल, तेणेंसिंचि॥ ७२॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

#### [ १३ ]

जेथ जेथ मन लागैल, तो तोचि संसारु होइल, म्हणौनि पांगुळ किजैल, निराळंबिं॥ ७३॥

निराकार प्रकाशैल, तेथ साकार उछेदैल, निर्गुण भक्ति उपदेसील, गुरु शिष्यासि ॥ ७४ ॥

्या भक्ती निरुतें, पातले हर्षांकेशातें, ते न येतीचि मागुते, गर्भवासा ॥ ७५ ॥

ते शक्ति शून्य प्रभा, नामें फांकल्ली व्योमगर्भा, मनोमय सगर्भा, नाशु होए॥ ७६॥

त्रिगुण गोप्य गहरु, तो स्वामि माझा वेटेश्वरु, तस्य प्रसादें संसारु, उन्मळीला ॥ ७७॥

जेणें आत्म ब्रह्म दाविलें, माझें मज उपसिलें, असत संसारीक नाहिं जालें, चांगा म्हणे ॥ ७८ ॥

#### साकार ब्रह्म

आतां येथूनु तत्वसार, सांधिजैल ब्रह्म साकार, गुरु संवादें विचार, शिष्यासि पैं ॥ ७९ ॥

#### जें जें दावीतु जाईल, तें तें शिष्यु त्यजील, बंधु पडों नेंदिल, कल्पनेचा ॥ ८० ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

जैसी करिं जोति घेउनि, गृहवस्तु अवलोकुनि, स्वयं ठेविलें देखौनि, त्यागु कीजै ॥ ८१ ॥

नां तरि ऐली थडीये नावेचा, किजे प्रयत्नु स्विकारु तियेचा, पैलु पारु पावलेयां तिचा, पांगु फिटे ॥ ८२ ॥ तैसें देहस्थें देहातीत देखिलें, गुरु प्रसादें जाणीतलें, महणौनि त्यजी पुत्रा म्हणीतलें, अशेष ही ॥ ८३ ॥

त्याजें किया कर्म जंजाळ, आणि म्रांति माया पटळ, स्वप्नावर्त्था प्रबळ, जाणें पुत्रा ॥ ८४ ॥

जैसी कव्हणी येकि काळ वषां पतित, भुजंगाकारें दोरी दीसत, तें लटिकें जालेयां मनत्व, स्वस्थानां आलें ॥८५॥ तैसा अज्ञानकाळु संसारु, आभासु मायामय साकारु, तत्वविचारें असंसारु, तोचि होए ॥ ८६ ॥

नांतरि स्वाप्तें संपत्ति लाहिजे, विद्वावो राज्य पात्रिजे, चेइलेयां आंसजे, आपणपेंचि ॥ ८७ ॥

तैसी अज्ञान विस्मृति निद्रा, दृश्यादृश्य स्वप्नभेद, स्वरूपिं चेइलेयां अभेद, स्वयं तोचि ॥ ८८ ॥

तेवि आभास मायामय सकळ, जैसें पाहातां मृग जळ, म्हणोनि त्याजि पुत्रा पाल्हाळ, द्वैत बुद्धि हे॥ ८९ ॥

#### त्याग.

त्यजिं आधार स्वाधिष्ठान, मणिपुर अनुहात ज्ञान, विशुदाज्ञा साधन, षटुचकांचें ॥ ९० ॥ त्यजिं मूळबंधु वायु साधन, खंडज्ञान लंबिकाकरण, अनहात श्रवण, नको भावुं ॥ ९१ ॥ त्यजिं अधोर्ध्व मध्यस्थान, आसन मुद्रा लक्ष ध्यान, अजपामंत्र साधन, अवस्था त्रय ॥ ९२ ॥ त्यजिं वाद दंडि दारुग, विज्ञान विद्या सर्वज्ञपण, कळा कौराळ पांडित्यपण, सांडोंनि घाली ॥ ९३ ॥ त्यजिं धातु धातुर्वादु, रस रसायण उपाधि, विवर मुख्य करुनि समस्त विषयबुद्धि, झणें सेविं ॥ ९४ ॥ त्यजी तिर्थदेशभ्रमण. गिरि गहर कर्दुळीवन. निरोपद्रव स्थानीं रहण, प्रारंभी तुं ॥ ९५ ॥ त्याजें पितृगोत्र समस्त, जीव भाव सांडौनि होये निम्रांत, देहसिदि न लगे सर्वथा, नाशिवंत हें ॥९६॥ ऐसें ही देह साध्य कीजेल, तरि आरिख एक बोलि-जैल, ब्रह्मादिकीं देह त्याजिजैल, गणना अंतीं ॥९७॥

सर्व नर सुरचकी विरमति, ब्रह्मरूपीं इंद्र हारपति, ब्रह्मा विष्णुमूर्ति विलया जाति, आपुलीया यता ॥९८॥ विष्णु रुद्रीं व्यखस्ते, रुद्र शिवि मागुते, शिव शून्या परोते, शुद्ध बुद्ध ॥ ९९ ॥

ुऐसि सूर देहस्थिति, तयें काए राहाति, म्हणौनु शरीरसिद्धिभ्रांति, सांडि बापा ॥ ७०० ॥

किंबहुना सर्व सांडिजाणें, ऐसें अभेद अंत:ष्करणें, स्वयं शून्य निर्भुणें, महाबोधें ॥ १ ॥

सांडिं पापपुण्य कुळकथा, होए पद पिंडिं मुक्ता, रूपरूपातीत पाहातां, निःसंशय ॥ २॥

सांडि वर्णभेदु, शुचि रांका बंधु, विश्वरूपिं सानंदु, तुंचि होसि ॥ ३ ॥

सांडि निंदा स्तुति कडवसा, मानाभिषानु काइसा, सुख दुःखीं निराशा, होइ पुत्रा ॥ ४ ॥

त्यजिं आस्ति नास्तिक वादु, भ्रमु वोषधीचा बंधु, अशिलिल वाचा प्रबंधु, ज्ञान भ्रंशु ॥ ५ ॥

त्यांज रिद्धि सिद्धिचि आवडि, स्वर्ग भोगादि फळें थोर्कांड, आत्मतत्वापासुनि बापुडि, हीणें देखों॥ ६॥ त्यजिं कर्म निष्कर्म भावना, व्याप्य व्यापक कल्पना, भेदबुद्धि विवंचना, करिसि झणें ॥ ७ ॥

त्यजिं पृथ्वि मागौति, आपें आप तेथिं, तेजि तेज निरुति, निरोपिं पा ॥ ८ ॥

#### आत्मरूप.

पवनीं पवनु त्यजिं, आकाशीं आकाश यजिं, शेषिं उरेल त्या भजिं, आत्मरूपा ॥ ९ ॥

त्यजिं बुद्धि चित्त अहंकारु, आणि शून्य मानी विकारु, तेथ उरैल तो विचारु, लाभू विशेषिं ॥१०॥ कदालिस्तंभू उकलिता, शून्यगर्भु फळितां, तेणें आकारें वर्ततां, कैवल्य तुं ॥ ११ ॥

कदलिगर्भु दिसे, तैसें रूप तुझें असे, स्वयं गुरु तुसें, तरिचि जाणिजे ॥ १२ ॥

नातरि तया मना संहारु, वेदविधेचा विचारु, तेंचि तत्वसार सःचारु, जाण पुत्रा ॥ १३ ॥

# मन पवन शूझीं हारपति, तङ्ठीन मन तेचि गति, तया परौतें कांहिं आथि, तुं वांचौनि ॥ १४ N

रजीं वेवस्ते तम:, रज सत्विं अभिन्न, सत्व ३ूान्नीं शून्य, विलयो पावे ॥ १५ ॥

ऐसे गुणीं गुण विरमले मग स्वयं शून्य उरलें, तें स्वरूप आपुलें, फुडें जाणा ॥ १६ ॥

जैसी कर्पूरदीपांगि, राणिवी लोपावे ज्योति, रोषि उरे तें प्रति, स्वयं जाण॥ १७॥

भरितें घटु भरितु माहा शून्य पुरीतु, तज्जावे बिंबतु, आपणपेंचि ॥ १८ ॥

जैसि उदकामध्यें घागरि, तरत सबाह्यभ्यंतरी, तैसा शूम्य निरंतरीं, सुखें असे ॥ १५ ॥

मनिं मन विरालें, महा शून्य उरलें, तत्वसार पावलें, तेंचि तु जाण॥ २०॥

वित्त चेतना मुराली, निराळंभ झाली, श्वति नेति नेति बोलिली, रहस्य हें॥ २१॥

## श्रुतिरहस्य.

# जें अप्रमेय अपार, सर्वज्ञचि सार, सर्वभूतिं अंतर, तुंचि असनी ॥ २२ ॥

जें अक्षय अविनाश, सारासार सर्वस्व, व्रह्मादिकां उपास्य, कैवल्य जें ॥ २३ ॥

जें अच्युत अनुगत, सदाशिव साक्षात, सानंद मूर्त, अनामय ॥ २४ ॥

जें युगांत शेष, घनाघन एक, अनुपम्य सुख, सागर जें॥ २५॥

जें निरंतर उदीत, बहुतांसि बहुत, सर्वज्ञ झांत, मंगळ जें॥ २६॥

जें त्रिपदा गायत्री सार, अकाराक्षर, वेद वेद्य गहर, पावन जें ॥ २७ ॥

जेथ सृष्टि होए जाए, महासुख विसंवर्ले राहे, ते तुं प्रत्यक्ष पाहे, परीस पुत्रा ॥ २८ ॥

हें अचळ मूळ तुंचि, जे आदि आंतें येकचि, हैताहैत आपणचि, येथ भेदु नाहिं ॥ २९ ॥

जैसे भागार आदि अति, तेचि मध्यें भाव भजति, परि वस्तु विचारेचि ति, तैसेंचि हें तुं ॥ ३० ॥

कांहिं चित्तिं नस्मर, तुंचि असभि निरंतर, तुंचि ये तुझे उपचार, अर्पलोंचि असे ॥ ३१ ॥

### मनोलय.

तुवां तुंचि मनिलें, तरि तुंचि अवधें झालें, मनाचें गेलें, मनपण गा॥ ३२॥

पाहे पां विचारिं, तुांचे अससी निरंतरिं, मनांचा गहरिं, रिगौनियां ॥ ३३ ॥

मनां माजि रिघ पां, तें रिघार्लेपण नव्ह पां, नव्हर्लेपण सांडिं पां, सांडित्यें नर्सि ॥ ३४ ॥

तेथ आणीक काय उरैल, आपणपांचि आपण असैल, जेथ शब्दु हा खुंटैल, आपें आपु ॥ ३५ ॥

जें बोलतां न बोल्लें, मनांसि न कळवे, तें होउनि अघवें, असताचे असे ॥ ३६ ॥

पाहे पां तुंचि नाहीं, तेथ पाविजैल तें काइ, मग ध्यानां कवणिं ठाइ, सामावणी ॥ ३७ ॥

आधीं मर्ने उरावें, मग ध्यानातें धरावें, आता असो हें आघवें, आणपांचि॥ ३८॥

## अगा हें अघवेंचिं उकललें, कांहिंचि नाहीं गुंतलें, मज प्रतीति आलें, म्हणौनि बोलिलां ॥ ३९ ॥

# तेथ मागतें कवण ॥ ४५ ॥ आपण आपणेयां ध्याइजे, सेव्य सेवकां होइजे, पत्र पुष्प वाइजे, आपणपेयां ॥ ४७ ॥

आपण आपणपेयां वोळगिजे, आपण आपणपेयां न्हवण पूजा कीजे, आपण आपणेयां प्रसन्न होइजे, तेथ मागतें कवण ॥ ४५ ॥

### स्वात्मविचार.

आध, गरेंग उमा ७७ ॥ आधि रितें होआवे, मग धांउनि भरावें, भरीतचि असे स्वभावें, तरि भरावें काए ॥ ४५ ॥

भेदबुद्धी वुडाली, स्वरूपिंचि ॥ ४३ ॥ तें स्वरूपचि आपण, हें फुडें तुं जाण, वेदांत गुह्य प्रमाण, परिस पुत्रा ॥ ४४ ॥

पदर पडत गल, कल्पनच ॥ ४२ ॥ ते कल्पना तुझी वितुळली, चित्तवृत्ति नाशली, भेनवती वत्रापी भवस्पिति ॥ ०२ ॥

होति, तेविं आत्मस्वरूपिं होति जाती, मौतिकीयें ॥ ४१॥ तैसें चैतन्यें विकरलें, उंच नीच जालें, मध्यें पदर पडत गेले, कल्पनेचे ॥ ४२ ॥

जेविं उदकिं उदकबिंदु उठिती, विरालेयां उदकचि

पाहें पां तुंचि विचारिं, हें मन नाहीं ऐसें करिं, तरि तुजावांचौ निरंतरिं, परिपूर्ण तुं ॥ ४० ॥ मुंगियेचां ठाउनु बह्यवरि, सभराभरीत बाह्यांतरिं, हें आपणपें विचारिं, तुं शिष्य राजा ॥ ४८ ॥

येथ मिं आणि तुंचि नाहीं, तेथ हा प्रपंच रिगेल काइ, आपण आपणेयां पाहिं, तुंचि अससी ॥ ४९ ॥ प्रकृति पुरुषां परौतें, जें नीच जंतुमात्रा खालौतें,

हें आपणपेंचि निरुतें, तु फुडें जाण ॥ ५० ॥

जो मध्य ना सेवटु, भरितु ना वोहटु, जें अवर्धे तुंचि निघोटू, तत्वसार पैं ॥ ५१ ॥

आतां हठमात्रा नलग, प्रवृत्तिकर्मा उमग, स्वात्म-सिद्धि लाग, जेथें मी दिसे ॥ ५२ ॥

कांहिं प्रवृत्ति निवृत्ति मानसिं, तरि आपणपेयांनि मळ तुजसि, आणि भिं चुकसि, तरि गिवसिसि कोठें ॥५३॥ अनें साध्यु म्हणिजे, तरि साध्यासि दुराविजे, नाहि तरि मनाहिं रेसें किजे, तरि साध्य सिद्धे ॥ ५४ ॥ कापुसु उगउं जाइजे, नातरि उगवलें असे, तें सहजें, आपल्यानि ॥ ५५ ॥

पाहे पां पश्चिम दिशे जातां, आणि पूर्व दिशे चालतां, तो पावे दूरवाती, पदापदा ॥ ५६ ॥ ऐसे कांहिं प्रवृत्ति करौनि पावों म्हणिजे, तरि न पशौनि सिणीजे, नातरि निवृत्ति होइजे, तरि होणें तेंचि तुं ॥ ५७ ॥

मन सरौनि मावले, तेथ उरे तेंहि निमालें, तरि माहा– शून्य उघडलें, तेंचि तुं पैं ॥ ५८ ॥

ें न मंघतां सांधणें, न पाहातां देखणें, न बोलतां बोलणें, शुद्ध बुद्ध ॥ ५९ ॥

जं सकलगुण निधिवंत, सर्व अपंचातित, हैताहैत व्यक्तिरिक्त, साक्षिभूत जें ॥ ६० ॥

जिवाचें जिव्हार, परमात्मा माहेर, आणि गुढांसि गुढांतर, चैतन्य तें ॥ ६१ ॥

जेथें शब्दशास्त्र हारपे, पुण्यपापें न सिंपे, नेति नेति म्हणौनि वासिपे, वेदश्रुति ॥ ६२ ॥

जेयासि सुशब्दाचा कळंकु, अनुवादाचा हेषु, अहैतेंसि रोषु, स्वयं गुह्य ॥ ६३ ॥

जेथ जीव परमात्मेयांचि मांगारें हारपति, वेदांति विचाराचे पाए न व्हाति, अद्वैताचिया अहंमति, न लिंपेचि जे ॥ ६४ ॥

जे रवमेव एकचि, तयासि तोंचि, आपणयां आप-णचि, होउनि असे ॥ ६५ ॥

जं अतीतासि अतीत सवी सर्व भरीत, तें हें तुंचि अखंडित, जाण पुत्रा ॥ ६६ ॥

आतां बहुत काइ बोलावें, अवधें तुंचि जाणावें, एवं गुणी आपुलें बरवें, रूप जाण ॥ ६७ ॥

ऐसें वैरग्य उपजलें, तुज तुंचि प्रकाशलें, तीर संसार हारपलें, स्वरूपिंचि॥ ६८॥

एवं उपजले ज्ञान, तें तुंचि तुं आपण, तरि सुष्ट गति गहन, पातलासि ॥ ६९ ॥

ऐसा आत्मबोधें बोधला, सुखशयनीं सूतला, असे गगनी निमाला, आपुलांचि ॥ ७० ॥

अवकाशू शून्थातीतु, स्वयं शुन्नी रतु, मन शेषि तृप्तु, होउनियां ॥ ७१ ॥

### कर्मलीला.

### सहज ज़ून्य भरितु, असैं पुत्रा संततु, भुवनत्रयीं विचरतु, स्वयं लीला ॥ ७२ ॥

अनाश्रय वर्ततु, निर्गुणातीत मत्तु, अनुचित्तें कर्म कॉरे तु, न बंधिजासि ॥ ७३ ॥

परि तेंचि अनुचित्त कर्म ऐसें, जें साक्षात परमानंद-वर्शे, नेणौनि पाविजे आंपेसें, जाणौनियां ॥ ७४ ॥

जव ऐसें बोलिलें, तव शिष्याचें ध्वनित जाणितलें, उचितानुचित उरलें, कैश्येनि किजे ॥ ७५ ॥

तैसा केवळ शुद्र बुद्धु, जेंथे मावळला लोकत्रय संमधु, तरि अनुाचित्त कर्म निषेधु, एथें कैचा ॥ ७६ ॥ ऐसें शिष्येंचि, जाणितलें मनिचे, तरि संतोषौनि गुरुचें, हेचि वाक्य ॥ ७७ ॥

एन्हानें भोगु कां भोक्ता कर्म कां कर्ता, हें नाहिं चि तत्वता, ज्ञानियांसि ॥ ७८ ॥

जरि रात्रि दिवसाचिये घरोपरि, असति काय सूर्याचां घरिं, तरी शुभाशुमें दुसरि, होति तेयां ॥ ७९ ॥ येणे जाणे ऐसें, नेणतेयाप्रति दिसे, जरि कांहीं जाणतेया ऐसें, जाणीतले ॥ ८० ॥

जरि जाणीतले, तरि शुभाशुभ निमालें, पाप पुण्य गेलें, जळौनियां॥ ८१॥

### पापपुण्यलय.

म्हणौनु आत्मबोधां पाहालें, तेयां पापपुण्य आंधारें सरलें, शुभाशुभ गेलें, नाशौनियां॥ ८२॥ ज्ञानियांच्या दृष्टी, पडलें भलें तैसेंहि कर्म नुठी, तोकरूपां दोषशृष्टी, परि बाधिजे ना॥ ८३॥

अथवा अमक्ष माक्षेलें, अपेया पान जाल, अहं करें केलें, तेय: बाधेना || ८४ ||

येऱ्हविं ब्रह्माहमस्मि बोधु, जया जाला तिशुद्ध, तो त्या पापपुण्य सन्मंधु, कदाचि नाहीं ॥ ८५ ॥

जन्हि महायज्ञ केले, कां माहापाप घडलें, केलें कर्म मनिंहुनि सुनिटलें, तीरे कवण भोगी ॥ ८६ ॥

मन पाप पुण्य कर, उन्मनी भोगे जरी, पाप पुण्य तरी, बाधिजे ना ॥ ८७ ॥

जैसा निरंजनी जळतु, सर्व तृणबीज जाळितु, तो अग्नि कां भोगितु, जळिनल्यातें ॥ ८८ ॥

तैसा अमीसादृश्य मुक्तु, जो तत्वबोधरतु, विधि-निषेधरहितु, बाधिजे ना ॥ ८९ ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

किंबहुना शिष्यु उपदेसिला, गुरुरहस्य पातला, परि आक्षेपु केला, तो आइका ॥ ९६ ॥

आक्षेप.

तुमच्येनि प्रसादें तत्वता, कृतार्धु जालां ॥ ९७ ॥

तंव शिष्यु म्हणे जी ताता, मज कृपा केली आतां,

बोधें बोधला, गुह्य सुखें ॥ ९४ ॥ ध्येय ध्याता विसरला, अखंडितु जाला, समदृष्टी म्रुक्तु मिसळला, तेया परी ॥ ९५ ॥

ऐसा गुरु तत्वोपदेशु केला, तव शिष्यु संतोषला, आणि कृताकृत्य जाला, परिपूर्ण तो ॥ ९३ ॥ अतःकराणिं सुटला, जिवभावां मुंकला, स्वयं

ना मुंजिजे, मनमुक्तु जो ॥ ९१ ॥ ऐसें केवढें अगाध, आत्मतत्व महाबोध, पुण्यपाप फळउछेद, अविनाशु जो ॥ ९२ ॥

एसयाास ॥ ९० ॥ तन्हिं तो न बंधिजे, पुण्यपापें न घेपिजे, लिपिजे

अगम्य घडलें, अवध्यहि वधलें, जरि मन प्रवर्तलें, ऐसेयासि ॥ ९० ॥

### समाधान. तंव गुरु म्हणती सांधैन, आंगावरि काढिलें रिण, तो पातला मरेण, तरि कवण मागे ॥ ५ ॥

घेइजे, काहुन न काहिल म्हणिजे, धरूनियां ॥ ३ ॥ तैसे केलेयां न केलें म्हणजि, मनें उदास होइजे, पण तेणेंचि बाधिजे, जेया परी ॥ ४ ॥

नुपजे, त्रतीति हे ॥ २ ॥ देखा पां समर्थाचें रीण कााढेजे, परि मर्याद<sup>1</sup>तिं

न बंधे ऐसें बोलिलें, तें कैस्येनि जी ॥ १ ॥ असंभाव्य कीजे, आणि तेणें न बंधिजे, ऐसी मज

उनि पुसैन, तें सांधिजो जो ॥८००॥ मुक्तामुक्त कर्म केलें, करून मन उदास जालें तें

जालां, तुमच्येनि जी ॥ ९९ ॥ तुम्हों सर्वकळासंपूर्ण, केला मिं परिपूर्ण, पण विन-

परब्रह्म पातलां, अवाच्य जें ॥ ९८ ॥ गर्भवासु चुकलां, जन्ममरणां मुकला, जीवन्मुक्तु

तापत्रयें होतां तापलां, तुमचेया कृपा निवालां, परवहा पातलां अवाच्य जें ॥ ०८ ॥ तैसा मनें मनिं मेला, तरि कर्म भोगु चुकला, येरा प्रतिग्रहो ठाकला, अप्रचेया ॥ ६ ॥

### आक्षेप.

तंव शिष्यु म्हणे अवधारां, हें प्रतीती आलें उत्तर, पण संशयो माघारा, वर्ततु असे ॥ ७ ॥

तोही परियेसा सांघैन, विषयांवरि दावीन, दृष्टांतु बोल्टैन, आणिकु येकु ॥ ८ ॥

बाह्मणाची विधवा नारी, साइंकित पुरुषसंगु करी, ते गर्भाभिळाषु न करी, परि गर्भसंभवु होयेचि किं ॥ ९ ॥ जरि उदास वर्तली, आणि चोरिया प्रवर्तला, गुर्विणी झाली, जेयापरी ॥ १० ॥

तरी तो काय तिया मनोरथु धरिला, मग तियेश्रति फळला, तरि इछेविण जाला, गर्भु केवि ॥ ११ ॥

ते गर्भविषिं उदास, हा कीर भर्वसा, तरि संभवला आपैसा, गर्भु वाढे ॥ १२ ॥

एवं शिष्यु बोल्लिल, तंव गुरुनु दृष्टांतु दाविला, उपपत्ती आणिला, त्याचिये पैं ॥ १३ ॥

#### समाधान.

गुरु म्हणे उपाओ नेणती, तयां गर्भकर्में बांधती, येरी क्षारादिकें गाळिती, जाळैानियां ॥ १४ ॥

जैसा बिंदुप्ररोहो न पवे, तैसे उपाय जाणावे, वोषधिं जाळाव, गर्भग्थान ॥ १५ ॥

कां गर्भु संभवला जीर, आइकैं सल होतें परि, तिक्त क्षारिं, नास्ति कीजे ॥ १६ "

ते क्षार पथ्यकरी, तरि गर्भु जिरे जठरिं, सवेंचि बाहिरी, गळौनु पडे ॥ १७ ॥

तैसें नांव क्षार, सर्व कल्मष संहार, कर्म फळ थार, होंचि नेंदी ॥ १८ ॥

अंतरिं तत्वावलोकन वर्त्ते, मना प्रतीती परौतें, तत क्षर्णीचि निवर्तें, कर्म गर्भु ॥ १९ ॥

ते अवळोकन ऐसें, जे शुद्ध जाणणे असे, समस्त दोष दृष्टि रुसे, रुसणे नसिं ॥ २० ॥

### मि जाणणें कि रुसणें, तेंहि गीळिजे जेणें, आणि केवळ उरे जे असणें, तोंचे तें जाण ॥ २१ ॥

ऐसा जो बोधु, तो समस्तां दोषां करि वधु, आणिकु येकु येकु बाळबोधु, बोलु परिस ॥ २२ ॥

तो दृष्टांतें तुं परीयासिं, लोह लागलें परिसेंसि, तें सोनें होय अन्यासि, सूवर्ण तें ॥ २३ ॥

तरि तें काळेपण तें गेलें, परि तेंचि उजळ जालें, तेविं पशुपाश फिटले, प्रबोधतां ॥ २४॥

कां ज्योति तमीं प्रवेशे, आणि अंधकारू जातु न दिसे, ताचि प्रकाशे अनायासं, तेजगुणे ॥ २५ ॥

तैमें तत्वतेज निर्मळ, तेणें अज्ञान होये उजळ, निवर्ते अवलिला, कर्मतम ॥ २६ ॥

कामना न धरीतु, कर्म करी तो मुक्तु, तत्वदृष्टि अवलोकितु, प्राप्तु तो गा ॥ २७॥

# शिष्योद्गार.

एवं विधिं दृष्टांतिं, शिष्यासिं आलें प्रतित, म्हणें फिटली जि भ्रांति, तात्कालचि पैं ॥ २८ ॥

संशय सल फिटलें, मन निशब्य जालें, मग म्हणें जी उद्धरीलें, कृपा करूनि ॥ २९ ॥ शिष्यू म्हणे ताता, निःसंशय जालां सर्वथा, परब्रह्मे-आ तृप्तां, केलें मातें ॥ ३०॥

मानसें मनोरथु पुरला, आणि स्वात्मबोधार्थु बाणला, दुस्तरु तरला, भवसिंधु हा ॥ ३१॥

जि तुम्हां देवांचि उपमा देतां, न्यून हें सर्वथां, कैवल्य ज्ञान मज पाहाता, तुम्हिचि जी ॥ ३२ ॥

अंतष्करणीं बोधला, मग स्तुति करू लागला,.तव गुरु निवारिला, संकेतें तो ॥ ३३ ॥

म्हणे रक्षिलां जि ताता, म्हणौनि चरणावरि ठेविला माथा, हे तत्व पाहातां, त्रुप्ति नाहीं ॥ ३४ ॥

हे मनचि नाहीं सर्वथा, ते अनुपम्य साधतां, या आत्मसुखा आर्हता, तुम्ही केलि ॥ ३५ ॥

### गुरूचें सांगर्णे.

तव गुरुमूर्त्ति म्हणे पुत्रा, येथ तुजचि आईता, हें आणिकासि सर्वथा, सांघो नये ॥ ३६ ॥

## हें तुवांचि जाणावें, आणिकांसि न सघावें, रुष्टि-घातकां न व्हावें, आइक पुत्रा ॥ ३७ ॥

[ ३३ ]

जो संसार सुखातीतु, आणि वैराग्य युक्तु, तो करावा तृप्तु, येरां सांघावें नां ॥ ३८ ॥

जेया विषयसुख न सरे, वैराग्य नाहिं पुरें, सांघितले-यांहि न पुरे, कांहिं केलें ॥ ३९ ॥

म्हणौनि तें सर्व गोप्य करावें, तुवांचि जाणावें, गुरु म्हणे न सांघावे, कव्हणा प्रति ॥ ४० ॥

ऐसेंहि जारे सांधितलें, तरि तुवां काये जाणितलें, मूर्खासि येइल वहिले, प्रतीति कां ॥ ४१ ॥

जे विषयसुषे मुलति, ते ब्रह्म केवि जाणति, बापुडे ठाकति, चोचावले ॥ ४२ ॥

म्हणौनु सांघितलें नेणति, विचंबले ठाकति, भ्रष्टा-भ्रष्टिं सिणति, गर्भवासिं ते ॥ ४३ ॥

आतां जाणावें निगुतॅ, नेणणें रिगों नेदावें तेथें, एन्हावें गर्भवासि बहुतें, दु:खें असति ॥ ४४॥

#### प्रइन

### गुरु ब्रह्मोपदेशु करिति, एर ते सर्वेचि विसरति, तयां कवाणि गति, शिष्यु पुसे ॥ ४५ ॥

#### उत्तर.

तंव गुरु म्हणे महामति, आतां परिस ते गति, इच्छेच्या पावति, योगातें ते ॥ ४६ ॥

ते उत्तम कुळिं जन्मति, शुचि प्राज्ञ होति, आणि विधियुक्त भाक्ते, करिति ते ॥ ४७॥

मग तोषे अनुकम पावने, पावे देवत्रय चिन्हें, तेयांचेनि मानें, आयुष्य भोगा ॥ ४८ ॥ मग तो मर्त्यलोकी उपजे, माया मोहें न घेपिजे,

### आणि स्वयं ज्ञान सहजे, योगु पावे ॥ ४९ ॥

### शंका.

तव शिष्य म्हणे परियसा, तया तत्वज्ञा विधि काइसा, जो उतकर्षु स्वेच्छा, सर्व कर्मि ॥ ५० ॥

### निरसन

तंव श्रीगुरु म्हणति, तेया देवांचि विष्ने पडति, त्ये तेया करिति, उपसर्ग ॥ ५१ ॥

## कब्हणी येकु ज्ञानाचिया चाडा, रिगाला वैराग्या फुढा, तव देवाचा घाडा, पडला तेया ॥ ५२ ॥

ज्ञान जाणावे या लागि, लागला गुरुचा संगि, तरि देवाचा आंगि, अमि जळे ॥ ५३ ॥

कव्हणा एकाचा विचारिं, देखिलि ज्ञानाचि उजिरि, तरि कुदळिघात वरि, आरोढिले ॥ ५४ ॥

देखां पां शुकदेवाे चालविले, रंभेचें पोट चिरविलें, ऐसें अकृत्य केलें, केसणे पैं ॥ ५५ ॥

संन्यासि कां तापस, ज्ञानहीन बहुवस, ते घडिये खापर सादृश्य, करून फेडी ॥ ५६ ॥

जरि म्हणसि कवण, तरि सान तें जाण, लोष्ट कपालि सहितु आपण, इट्र देखे ॥ ५७ ॥

हे बलि अविद्या करिति, उपसर्ग चिंतिति, आमेंचे पद इछिति, म्हणौनियां ॥ ५८ ॥

एन्हविं ज्ञानें जो सीरेसा, तयासि विष्नलेशु काइसा, हे साधकाचि दशा, सांधितली ॥ ५९ ॥

### प्रसादप्राप्ति.

## तंत्र शिष्यें विस्मयो केला, अंतष्करणीं संतोषला, मग चरणा लागला, श्रिगुरुचेया ॥ ६० ॥

[३६]

चरणावरौनु उठविला, समीप बैसविला, मग म्हणे देवाहुनि आगळा, केलां तुम्ही ॥ ६१ ॥

हर्षविनोदें फुडा, नाचतु गुरुपुढां, तविचि म्हणे मज गोड, दिधलें स्वामिं ॥ ६२ ॥

गुरुचरण मस्तर्की ठेविले, आणि पोटेंसि धरिले, मग हात पसरिले, प्रसादासि ॥ ६३ ॥

गुरूनि मूखिचा उगाळु दिधला, महाप्रसादु म्हणौनि येरें घेतला, मग शिष्यें पुसिला, सिद्धपंथु ॥ ६४ ॥

### सिद्धपंथ.

ाभेष्यु म्हणे ताता, कवण कवणा प्राप्ता, या वस्तू तृप्ता, अनंत सिन्द ॥ ६५ ॥

आदिनाथा प्रसादें, उमास्वामिसवादें, मछिंद्र प्रबोधें, प्रकट जाले ॥ ६६ ॥

जो पद पिंड ज्ञाता, निगाले करचरण दृष्टांता, तो जाण चौरंगीं सिद्धांता, कुळ दिपकु ॥ ६७ ॥

श्रीगोरक्षनाथु, देह सिद्धि सिद्धांत, परमतत्व विल्यात, आचार्ये जाण॥ ६८॥ श्रीमुक्तादेवी योगीनि, जे समस्त सिद्ध शिरोमाणि, तिये प्रसादें चकपाणि, ज्ञानसिध्दु ॥ ६५ ॥

जळांधरु मे**डु**कि कंथडि, धुंधडी, कापडि, विरू-पाक्षु ॥ ७० ॥

सर्व सुसावेरी, नागार्जुन कणेरी, लुइलाला कुकरि, रत्नघोषु ॥ ७१ ॥

कान्हु कुदाळि, दारिपु कलालि, भुसकु कांबळि, कोरंटकु॥ ७२॥

चर्षटि कर्पीटे कांसारि, चाटु भाटु कुंभारि, कनखळु मेखळु चमारि, साति तांति ॥ ७३ ॥

घटामहिषु चोखली, सर्वे मक्षकु सिद्ध वरली, काश्यपु चिहाळी, घटु मनाक्षु ॥ ७४ ॥

पंकजु दुखंडि, लिचका परखंडि, जळांधरु कवडि, निर्गुण भंगी ॥ ७५ ॥

कुमुदु गुडरी, वोडिका कावेरी, पाहाणु सागरी, अजपा बोधि ॥ ७६ ॥

अवधुतु गुंड मराउळ शबरी, मनु अजगीरि, जिराबाई खेचरी, देमादेवी ॥ ७७ ॥ [३=]

भादु माहिळु चिंचणी, धामु धूम्र टिंटिणि, अतिबळु महाबळु माथणी, गोविचंदु ॥ ७८ ॥

बोधि जैनंदु, कपाळि सोमचंदु, भर्तुरि विजयचंदु, ताल्हा तेलि॥ ७९॥

चंडाळि हाडि, डोंकि घोडा चुळि, गोदाइ थाकडि, विमळनाथु ॥ ८० ॥

वणकाकळि, षडगु कोकावळि, मेदडि सुतली, सर्व भक्षु ॥ ८१ ॥

हरिध----

.....देव, पर शिव। परौती धांव, महिमेसि गा ॥ १२ ॥

ईश्वर वाचा ऐसीाचे, सर्व शास्त्र सिद्धांत तैसेचि, तरि तुं गुरुद्रोहो कहिंचि, पडों नेदिं॥ १३॥ गुरु जेथौनि देखिजे, तेथेंचि लोटांगण घालिजे, कां जिये दर्शि आइकजि, नमस्कारिजे तया देशा॥१४॥

गुरु सांघती तें कीजे, गीत कां शास्त्र नोचरीजे, गुरुसिं पाठांतर न कीजे, गीत शास्त्रि ॥ २१ ॥ गुरु जिये आसनीं बैसति, कां भुवनीं जिये वसती, तिये सेवाबुद्धि पूर्जाजति, चित्तशुद्धि ॥ २२ ॥ गुरुचे गुरु तेही मनी धरीजती, गुरु तत्विं पूर्जा-जति, गुरुनाममाळा वाइजती, वैखरीसि ॥ २३ ॥

आपण पाहे, गुरुसेवा पैं ॥ १८ ॥ ऐसे आपणप्येनि फललें, जें अटक गुरुसेवाबळें, परि गुरुवचन केवळें, उलंघावें ना ॥ १९ ॥

आणि गुरुचें न चोरावें, कांहिंच गा ॥ २० ॥

गुरु करिती तें न करात्रें, गुरु बोलती तें न बोलात्रें,

देहें मनें वाचा, गुरुसेवे आदरु जेयाचा, तीर शिवोस्मि हो तेयाचा, बोधु वाढे ॥ १७ ॥ अज्ञान निःशेष जाये, केवळ ज्ञान राहे, आपणपें

ऐसी अनन्य भक्ति, तोचि उत्तम पुरुष असति, आणि गुरुभक्ती परौति, सिदि नाहीं ॥ १६ ॥

गुरुस्थानिंहुनि आलें, कां गुरुकथन केलें, येर व्यापार राहाले, आइकावे या ॥ १५ ॥

### गुरुद्रोह.

ऐसें जो न करी, तो आपणेपयां वैरी, आणि निख्ययोनि माझारि, पडे तो पैं ।। २४ ।।

जे गुरुसि वादु करिती, आणि वेद निंदा करिती, ते ब्रह्मघातक होती, महापातकी ॥ २५

गुरु वचन मनिं न धरिती, गुरुसिं अहंकारु करीती, तो जानिजे अघोरिं, गभवांसिं ॥ २६ ॥

गुरुवचनांचेनि अहंकारें, कुकमें पतितु आचेर, आाण गुरुचे विसुरे, नाहिं करी ।। २७ ॥

ज्ञानी जो विविधु, ऐसा जो असे समंधु, तो लोपौनि अपवादु, आचरे जो ।। २८ ।।

तो कल्प संख्या वर्षें, असे तो अवगती मुखें, भोगौ-नियां निभिषें, रोगिया होए ॥ २९ ॥

जऱ्हीं जाला त्रिकाळवेत्ता, सिद्ध लक्षणीं पूरता, परि गुरुत्यागें सर्वथा, नरक भोगी ॥ ३० ॥

जेणें गुरुसेवा लोपिली, प्रमाणकिया लंघिली, तेणें अधोगती आपुली, वृत्ति केली ॥ ३१ ॥ जो गुरुतें त्यजूनु जाए, निंदा पैशुन्य खाए, तो पापिया योगी नव्हे, वस्तु करूनु ॥ ३२ ॥

ऐसिया अमक्ती, आपुले गुरु लंघिती, मग आणिकासिं करिति, पुश्वळीकें ॥ ३३ ॥

पहिले येकुरुकरीती. एकुचि दिसु मानिती, मग नावेडे तरि करीती, आणिकु येकु ।। ३४ ॥

ऐसे गुरु सांडोवे करिती, तैसेचि गुरुद्रोहिं पडती, तयाचि परी भोगीती, गर्भवामु ते ॥ ३५ ॥

गुरु करावेया करिती, मग करुनियां सांडिती, हीण ते त्यजीती, पापबुद्धी ।। ३६ ।।

तेयां गुरुवधार्त्रे पाप धडे, आणिक हिावद्रोहो पडे, ते अधोगती रोकडे, घाळीजती ॥ ३७ ॥

#### प्रइन.

तंव शिष्यु म्हणे स्वामी, कांहि येक पुसैन जी भिं, तें प्रसन्न होउनि तुम्हीं, सांघावें नज ॥ ३८ ॥

एक खंडज्ञानीं लागले, येक मंत्रयंत्रिं जडले, अधमोपदेशिं पडले, अघोरे पैं ॥ ३९ ॥

### उत्तर.

तंव गुरु म्हणती, ते आधिंचि कां नेणती. मग करूनियां कॉरेती, विचारु कां ॥ ४० ॥

ते साच किं ऌटिकें, हें आधिंचि जाणावें निकें, नाहिं तरि साशंके, पात्र होइजे ॥ ४१ ॥

आधीं धडफुडें विचारिजे, मग गुरु कजिे, जेवि कुळकन्या वरिजे, जाणौनियां ॥ ४२ ॥

मग केलेयावीर ऐसी, हे चिखिमिखी काइसी, परि आणिकु परियोसिं, उपाओ असे, ॥ ४३ ॥

तरि जयाचा अनुव्रहो आधिं, तयातें पुसावें त्रिशुद्धी, तै आणिकी ठाइं बुद्धि, करूं लाहे ।। ४४ ।।

कां आधिला गुरुचेनि अभावें, आणिका गुरूते भजावें, तैं दोषातें न पवे, साधकुतो ॥ ४५ ॥

गुरु देवंगत होती, कां दिपांतरा जाती, तेया वांचूनु आणिके ठाइं संगती, करूंचि नये ॥ ४६ ॥ जो योगु पहिलिये ठांइ सांघती, तोचि संवादु आणिकी ठाइं देखती, तरि आधील गुरु मानिजती, त्रिशुद्धि गा॥ ४७ ॥ येऱ्हींवें कपाळी जडे, नाथिला दोषु घडे, जैं आंधळें पडें, कराडिसि ॥ ४८ ॥

निर्देवें मानें शुद्ध नव्हति, मग गुरूवीर गुरु करिति, ते तैसेचि लेटिजति, अधोगति ॥ ४९ ॥

सदैव तो कोलि भला, जेणे मातियेचा द्रोणु केला, तेयाचा ऐसा विश्वासु जाला, तरि आसिद्ध कवणु ॥५०॥

कां सति सावित्रि होउनि, लग्न लागतांचि निधान, भर्ताराचें आइकोनि मन, दृढ चित्त केले ॥ ५१ ॥

ऐसा विश्वासु जेथें, ते तत्पुरुषु निगुते, जे लोटतेयां जुगां मागुते, स्थिर करितीं ॥ ५२ ॥

जो पहिला संकल्पु उठिला, तो तेणें साच केला, तरि शिष्यधर्मु चालता केला, सदैवे तेणें ॥ ५३ ॥

एऱ्हावें गुरू कजि, तो मना नये तीर आणिका भजि-जे, तीर गुरुद्रोही कोठें ठोवेजे, अधर्मेसि ॥ ५४ ॥

ऐसा अप्रमादु न घडे, तेयाचें ज्यालें वाढे, आणि जिवे ते पुढें, तेया ठाके ॥ ५५ ॥

म्हणौनि प्रयत्नें सेवा कजि, मनोवृत्ति भंगो नेदिजे, अवज्ञाने देखिजे, गुरुदेवासि ॥ ५६ ॥

ईश्वरादिक कोपति, ते श्रीगुरूनि राखिजति, आणि श्रीगुरु कोपति, तरि कवणु राखे ॥ ५७ ॥

जो गुरूचा मनीं नुरोचि, तो असतां बोधु न पवेचि, कर्मिरूप वसेचि, अर्धकूपीं ॥ ५८ ॥

गुरु येणें आकारें, उमासहितु हरिहरें, वसिजे चराचरें, श्रीगुरू मुक्तिं ॥ ५९ ॥

बम्हाकोटि मध्यग्तु, जितुके कांहिं वर्तत, तें श्रीगुरु चरणीं वसत, नितिवंत पैं ॥ ६० ॥

गुरुचरण सेवौनि. आगि हात लावौनि, जिये जळें यांते स्पर्शौनि, तिये तिर्थरूपें ॥ ६१ ॥

गूरु तिर्थरूप जाणिजे, अवज्ञाभेदे न देखिजे, द्रोहो पडो नेंदिजे, दोषदृष्टि ॥ ६२ ॥

हे सिन्ध धर्म साधिति, जे ईश्वर बोल्जिति, ते आम्हि तुजप्रति, सांघितले ॥ ६३ ॥

### प्रइन.

### तव शिष्यु म्हणे ताता, गुरु सेविजति आत्महिता, परि प्रमादवर्शे अवचिता, द्रोहो घडे ॥ ६४ ॥

तरि जे याचेया उत्तर, गुरुद्रोहो घोष निस्तर, ऐसेयाच्था उपसारा, सांधिजो जि ॥ ६५ ॥

#### उत्तर.

तव संतोषौनि गुरुनाथें, म्हणितलें शिष्यातें, आगा गुरुद्रोहो निवर्तें, गुरुकृपा वि .....

·····सें शिष्यु म्हणे, आतां जाणिजैल कवणें, मज बोलतांचि अवघडवाणें, बोलणें जें ॥ ९२ ॥

जें हाल्रऊनि न हालणें, नेदखौनि देखणें, संघण-वट असणें, व्याम जैसें ॥ ९३ ॥

जे जाणणैंचि केवळ, स्वरूपचि निश्चळ, ते म्यांचि मिं निष्फळ, जाणितलें जी ॥ ९४ ॥

ऐसें जाणणें निवडळें, जैसें पाहलेंचि पाहालें, तेंचि तें लाधलें, भ्यांचि मातें ॥ ९५ ॥

ऐसा बोधाचा केवळ, केला मज सुकाळु, कीं जाणावें या अळुमाळु, उरेचि ना ॥ ९६ ॥

किं जाणणेचि जालें, किं जाणावें या मूळ आलें, आतां हैतभाव गेले, नाशौनियां जी । ९७॥

आतां जैसें असें तैसें, असताचि असे, असणेंचि असे, अदृश्या शिउ ॥ ९८ ॥

ऐकांतासि येकांतपण, परिपूर्णी परिपूर्ण, चतुष्टयासि कारण, निर्गुण जे ॥ ९९ ॥

जे येकलेंचि येक, आणि शषासि रेष, सुखासि सुख, सुखचि जें ॥ १००० ॥

जें सदा तृप्त तृप्तवंत, आपणांपांचि निवडत, आपण-पेंचि आपण असत, आपणपेंसिं ॥ १ ॥

तुम्हीं कृपादृष्टी पाहिलां, मग आपणपेंचि उठिला, कि उठिलेंपणें जालां, आपणपेंचि ॥ २ ॥

आणि आपणपेविण कांहिं, विश्विं दुर्जेचि नाहिं, अंतिं बोल्णेयांचि लिहि, पुसिली जी ॥ ३ ॥

आतां बोल्लेपेयांचा मागु मोडिला, चतुष्टयाचा ठाओ फेडिला, तो पैलुपारु पातला, तत्वकृपा ॥ ४ ॥ तुमचिया क्रृपेच्या भरोवरी, प्रपंचा केली बोहरी, की दुसरेपण निदसुरी, सांडौनि गेलें ॥ ५ ॥ आतां संसारशंका फीटली, पंचमहद्भूतिं भूतें विरमलिं, ऐल पैला मिळालिं, भवबीजेंसिं ॥ ६ ॥

जिवाची जिवदशा गेली, आणि शिवाची विवंचना ठेली, स्वमेव प्रतीति जाली, अबोलेणे जें ॥ ७॥

जी भ्यां आपणपें देखिल ऐसे, न देखणेयां सारिखे जैसे, नेणणेयां सारिखें असे, एकचि जॅ ॥ ८ ॥

ऐसें जे ब्रह्म अमित, अंतर्बाह्य भरीत, संपूर्ण दावित, जालेपणें ॥ ९ ॥

शिष्यु बोलवें तें बोलिला, मग निवांतु बोल नुठेला, अवळोकुं लागला, गुरुमूर्तीतें ॥ १० ॥

ऐसा श्रीगुरूचि जाला जाणीतला, प्राप्तीतें हा पातला, आतां स्वरूपिं आपुला, घालुं यासि ॥ ११ ॥

गुरु म्हणती शिष्यु मुक्तु भला, मिंचि तें हा जाला, आतां करुं आपुलां, निजभक्तु ॥ १२ ॥

तंव श्रीगुरु जाले प्रसन्न, पसरौनि विशाळ वदन, जैसें उजळलें गगन, चंद्र बिंबिं॥ १३॥

मग श्रीगुरु म्हणती शिष्यातें, आतां तुं प्रवेश गा येथें, पावलासि मातें, अभेदरूपें ॥ १४ ॥

ते कष्टिं समाप्ति, पावविली ॥ २२ ॥ मन्हार्टी बोलिलां आरज, बाळबोधपणें विरज, गुरुवटेश्वरिं वाइली पुजा, चांगा म्हणे ॥ २३ ॥

ऐसा शिष्यु गुरुभक्ति बोधला, वेदगुह्य पातला, कविता धर्में संपला, प्रबंधु हा ॥ २१ ॥ हे चतुर्विध भक्ति, हा पांचवां पुरुषार्धु जाणती,

गुरु शिष्य येक जाले, तें जालेंपणहि गेलें, गेले-पण राहिले, वटेश्वरिं ॥ २० ॥

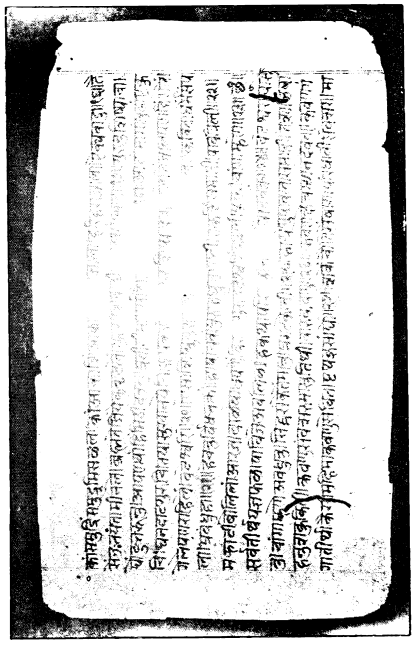
आतां मागां पढां एकुाचि, घनदाट गुरुचि, तया सुखा न येचि, रूप करूं॥ १९॥

गुरुनु शिष्याचा घोंटु भरूनु, आपणयांहिं मिठी देउनु, प्रतीतिमागु सांडौनु, राहिला पैं ॥ १८ ॥

तैसें उभयतां मीनलें, ब्रह्मतेजि येकवाटलें, गुरु राशि वाढीनलें, असंख्यात ॥ १७ ॥

कां समुद्रिं समुद्रु मिसळला, कां आकाशिं आकाशा-लयो जाला, हरिहरां जाला, ऐक्यवादु ॥ १६ ॥

्रेसा ध्वनि आइकिला, तंव शिष्यु मुर्खि प्रवेशला, जैसा प्रकाशु मीनला, प्रकाशासि ॥ १५ ॥



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

सर्व तीर्थ यज्ञ फळ, पाविजे अवलिळ, हे कथा परिसतु निर्मळ, श्रोते वक्ते ॥ २४ ॥

वटेश्वराचा सुतु, चांगा म्हणे अवधुतु, सिद्धसंकैतें मातु प्रगट केली ॥ २५ ॥

हा प्रंधु पावला समाप्ति, तै शााळवाहनु शकु कितीं, कवण संवत्सरु मासु तिथी, वारु कवणु ॥२६॥ कवण क्षेत्र स्थान देवता, कवण गंँगा तीर्था, कैसी महिमा कवणु सेवित, पृथज्ञ सांघों ॥ २७ ॥

श्वकें चौातिसें बारा, परिधावी संवत्सरा, मार्गशिर शुद्ध तीज रविवार, नामसंख्य ॥ २८ ॥

हरिश्चंद्र नान पर्वतु, तेथ महादेओ भक्तु, सुर सिद्दगणीं विख्यातु, सेविजे जो ॥ २९ ॥

हरिश्चंद्र देवता, मंगळ गंगा सरित, सर्व तीर्थ पुरविता, सप्तस्थान ॥ ३० ॥

बह्मस्थळें ब्रह्म न संडितु, चंचल वृक्षु अनंतु. लिंगिं जगन्नाथु, महादेओ ॥ ३१ ।

ऐसा सर्वाचा समाओ, कळी संसारु दुःखाचा प्रवाहो, ता देओ मोक्षाचा उत्साओ, रानैः रानैः ॥ ३२ ॥ जो तीर्थांसि तर्थि, केदारोंसिं तुकिताति, आणि क्षेत्रिं निर्माती, प्रबंधु हा ॥ ३३ ॥

आतां गणनाथ सरस्वती नदस्कारु दिनवती, जिहिं योगनिर्वाणसमाप्ति प्रंथु नेला ॥ ३४ ॥

इति गुरुशिष्य संवादे, तत्वसार प्रबंधे, कथिलें वटेश्वरप्रसादे, योगरहस्य हें ॥ ३५॥

ऐसी चतुर्विध भक्ती रसाळ, वोविया दसाडशत रत्न-माळ, वाइली वटेश्वरचरणयुगळ, चांगा म्हणे ॥३६॥

> ॥ इति भी गुरुशिष्य संवादे तःवस्तार १र्णामिति ॥ ॥ शुभं भवतु । भी वटेम्बरार्पणमस्तु ॥

शके १४८३ दुर्मतिनाम संवत्सरे अषाढ गुद्ध १ शुक्रे तदिने पाथगी स्थाने केदारलिंग समीपे बोप पाठकेन इद पुस्तकं लिखितं॥ शुभं भवतु ॥ लेखकपाठकयोविंजयी रस्तु ॥ शिवार्पणमस्तु ॥ ॐ नमः कुंजरेश्वराय—–हा प्रणाम ग्रंथलेखकानें केलेला आहे कीं ग्रंथकत्वा चांगदेवानें, हें सांगणें कठिण आहे. कुंजरेश्वर नांव संस्कृत वाद्रमयांत उपलब्ध नाहीं. याचा अर्थ गणपति होऊं शकेल किंवा हें एकाद्या कुलदेवतेचेंही नांव असूं शकेल.

# (१)

म्यां--जुन्या मराठींत म्यां, मियां व क्वचित् मेयां अशीं रूर्वे आढळतात. संस्कृत 'मया' वरून हीं रूर्वे झालीं आहेत.

गगेश्वरु—–गणपति. अकारांत नामें, विशेषणें व कांहीं धातुसाधितें जुन्या मराठींत उकारांत वापरलेलीं आढळतात.

कल्मक्षवनकुठारु---पापरूगी वनाचा नाश करणारा. 'कल्मक्षं हा शब्द सं. 'कल्मष' याचा अपभ्रंश आहे. अशा प्रकारचीं रूपकें मराठी जुन्पा वाडप्रयांत हवीं तेवडीं सांपडतील. याच ग्रंथांत अशा रूपकांची रेलवेल कमी नाहीं. 'कल्मज ध्वंसकारी' पद हितोपदेशांतही सांपडतें.

# (२)

सौजन्यांचा अंकुरु––चांगलेगणाचा कोंभ. प्रथम पदावरील अनुस्वार लेखकत्रमादानें आला असावा. वरील प्रकारचेंच हेंही रूगक आहे पण येथें समास न वापरतां विग्रहवाक्य वापरलें आहे.

शब्दब्रम्हविद्या---वेदविद्या.

उन्मेप—या शब्दाचा मूळ अर्थ डोळे उघडणें असा आहे. यावरून पु**ढें** याचा अर्थ अज्ञानांघांचे डोळे उघडणारें ज्ञान असा झाला. येथें याच अर्थानें हा शब्द आला आहे. ज्ञानाचा तरुवर हाच खरा कल्पवृक्ष म्हणजे ज्ञान हेंच स्ररोखर कामना पूर्ण करणारें आहे.

डुल्लत्तु—-डुलत असतो. या प्रकारच्या धातुसाधित विशेषणाचें रूप प्राय**:** उकारांत सांपडतें. शेवटील तकाराचें द्वित्व मागील लकाराच्या द्वित्वामु**ळें** आलें आहे.

अभिनवितु—अभिनय करितो. 'य' चा 'व' झाला आहे.

### (४)

कुविद्याभरणहुताशनु—चांगदेवानें या ओंवींत अविद्या व कुविद्या यांतील भेद मोठेचा गमतीनें दाखविला आहे. अविद्या म्हणजे विद्येचा अभाव हा स्वा-भाविक असतो. विद्या शिकण्यापूर्वी प्रत्येक मनुष्य अविद्यच असतो. म्हणून अविद्येस स्वाभाविकपणें वाढणाऱ्या गवताची उपमा दिली आहे. पण कुविद्या ही स्वाभाविक नसून स्वतः मिळविलेली असल्यामुळें कृत्रिम व म्हणूनच अलंकारा सारखी असते. अलंकारा प्रमाणेंच कुविद्येचीही माणसास ऐट असते. चांगदेवास स्वतःच आपल्या कुविद्येची जाणीव असल्यामुळें त्याज कडून हा भेद दाखविला जाणें अपरिहार्यच होतें. ज्ञानाग्नीस अविद्या तृणास जाळणारा पण कुविद्या-भरणाची आहुति खाणारा मुद्दामच म्हटलेंसें वाततें.

ज्ञानाज्ञी---ज्ञानाग्नि, असा पाठ हवा.

# (५)

गिरिजे शंभुचा—गिरिजेचा म्हणजे पार्वतीचा व शंभु म्हणजे शंकराचा. चांगदेवाच्या भाषेंतील हें प्रथम पदाचें सामान्यरूप घ्यानांत ठेवण्यासारखें आहे. हिंदींत हा प्रघात सरसहा चालू आहे.

# (६)

वाचा प्रदक्षिणा करुनु—वाणीनें प्रदक्षिणा करून. वाचा हें संस्कृत तृतीयैक-वचनांत रूप मराठींत बरेच वेळ तसेंचे तसेंच सांपडतें. उदाहरणार्थ कायावाचा-मनें. आणखीही कांहीं संस्कृत रूपें मराठींत तशींच राहिली आहेत. जसें राजश्रिया विराजित. ऊन प्रत्ययांत घातुसाधित अव्ययाचें उकारांत **रूप** श्रीशिवाजी माहराजांच्या वेळच्या पत्रव्यवहारकालापर्यंतही सांपडतें. साष्टांगि प्रणमुनु—साष्टांग नमस्कार. 'प्रणमुनु' हें रूप 'प्रणमनु' असे पाहिजे. कारण येथें हें ऊन प्रत्ययांत धातुसाधित नसून नाम आहे. साष्टांग नमस्काराची प्रथा महाराष्ट्रांतील असून ती अजूनही 'सा. न. वि. वि.' यांत संक्षेपानें विद्यमान आहे. 'साष्टांगीं नमन करुनि आठ वण' या आर्याचरणांत पंतांनींही साष्टांग नमस्कारांमुळें दोन हात, दोन पाय, दोन गुडघे, छाती व शिर या आठ अंगांस घट्टे पडण्याच्या प्रघाताचा उल्लेख केला आहे.

### (७)

मूळिका--मूळ, मुळो.

काश्मिरीची नायिका—विद्येची अधिदेवता. काश्मीर देश दहाव्या शतका पासून बाराव्या शतकापर्यंत विद्येचें माहेरघर झाल्यामुळें त्याकाळीं काश्मीरी हा शब्द विद्या किंवा विद्वानांचा वाचक झालेला होता.

बुधीसी---बुद्धीस.

वागेश्वरी-संस्कृत 'वागोश्वरो' चें मराठी अपभ्रष्ट रूप.

( ८ )

गोक्षीरघवळ--गाईच्या दुघाप्रमाणें शुभ्र.

उभयकुळ—सासरचें व माहेरचें अशीं दोन्हीं कुळें. सरस्वती,—ब्रम्हपुत्री व शिवस्नुषा असल्यानें—तिची दोन्हीं कुळें शुद्धच होतीं.

(९)

जिये---जिला.

पाशांकुशघरण—फांस व अंकुश यांचे घारण. चांगदेव यानें शारदेचें 'वीणा पुस्तक घारिणी' असें वर्णन केलें नसून 'पाशांकुशघारिणी' असें केलें आहे. यावरून त्याचे मतानें विद्या ही केवळ विनोद व आनंद उत्पन्न करण्यापेक्षां चित्तास' बांघणारी व इष्टकार्याकडे प्रवृत्त करणारी आहे. 'योगश्चित्तवृत्ति निरोघ: या तत्वाप्रमाणें वागणाऱ्या योगेश्वरास हें साजेसेंच आहे. महिमाग्नें—लेखकाच्या प्रमादानें हा शब्द असा लिहिला गेला आहे. 'महिमा' ही तीन अक्षरें लिहिल्यावर पुढच्या 'गहन' शब्दांतील 'ग' लिहिला गेला. पण काना देऊन त्यास पुरा करण्यापूर्वींच लेखकाच्या लक्षांत आपली चूक आली व त्याने 'नें' हें अक्षर लिहिलें. पण 'ग' चा अर्घभाग खोडावयाचा तसाच राहिला. येथील शब्द 'महिमानें' म्हणजे मोठेपणामुळें, असा आहे. १३व्या ओंवीचा प्रथम चरण 'जे महिमानें गहन' असाच आहे.

(१०)

नवरस—-शृंगार, हास्य, वीर, करुण, रौद्र, भयानक, बीभत्स, अद्भुत व शांत, हे नऊ रस

सप्तस्वर----षड्ज, ऋषभ, गांधार, मध्यम, पंचम, धैवत व निषाद हे सात स्व र

#### (११)

अती, ति----पेथें कांहीं लेखन दोष असावासें वाटतें. अर्थ स्पष्ट लागत नाहीं.

### (१२)

लंबिके, खेचरी—हीं दोन्हीं योग शास्त्रांतील देवतांची नांवें आहेत. या नांवाच्या मुद्राही आहेत.

### (१३)

अनुवादली—बोलली. सरस्वती प्रसन्न होऊन 'भलारे' असें म्हणाली.

# (१४)

आतां——येथें प्रथम पृष्ठ संपलें. पुढचीं पत्रें न मिळाल्यानें पुढें काय असेल हें सांगतां येत नाहीं. पण गणेशशारदावंदना नंतर बहुघा गुरुवंदन असेलसें वाटतें. हें सांपडतें तर चांगदेवाच्या गुरूबद्दल कांहीं माहिती विशेष मिळण्याचा संभव होता. येथून पुढचीं १९ पत्रें म्हणजे ५९७ ओंवी पर्यंतचा भाग गहाळला आहे.

# (५९०)

देह अहंतेसि—देहाभिमानास. या ओंवींत वैराग्याची अत्यंत सुंदर व्याख्या दिली आहे. देहाचा अभिमान सोडणें याचेंच नाव वैराग्य. 'रुसणें' या शब्दानें فر

फारच बहार केली आहे. समर्थांच्या 'प्रीतिविण रूसूं नये' या सांगण्याप्रमाणें देहाची प्रीति अगदीं स्वाभाविक आहे. पण तरीही देह आपला आहे ही गोष्ट ठाऊक असूनही त्याचा अभिमान न बाळगणें हेंच खरें वैराग्य.

इछा—इच्छा.

आपेसें—–आपें आप. याचें शुद्ध रूप आपैसें. हिंदी 'आपहीसे' पासून आपईसें. आपैसें, आपेसें असें झालें असावें.

# (५९१)

अष्टांग योग भ्वानु—–अञ्टांग योगाभ्वासु. यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, ध्यान, धारणा व समाधि हीं योगाचीं आठ अंगें.

परमहंयु--योग्यांच्या कोटोंतील श्रेष्ठ कोटीचा पुरुष.

(५९२)

गोप्य गव्हर-न सांगण्यासारखें गूढ.

सकळै––सकळही. 'ह' चा लोप होऊन सकळइ, 'सकळै' असें रूप झालें आहे. आपैसें हा शब्द पहा.

निःशब्दाधार--- शब्द रहित अनुभवाच्या आधारावर.

(५९३)

उजेडें—उघडपणानें, स्पष्टपणानें.

(५९४) . गागमीनें

सोपानें—-क्रमाकमानें, पायरी पायरीनें.

बोलिजैल—वोलिलें जाईल. धातूस 'इजैल' हा प्रत्यय लाऊन जुन्या मराठींत कर्मणि रूप होत असे.

चांग—चांगलेपणानें.

# (५९५)

परियेसा—-ऐका. हा धातु संस्कृत 'परीष्' पासून निघाला आहे. 'परीष्' चें भाववाचक नाम पर्येषण होऊन परियेषणें, परियेसणें या क्रमानें हा मराठींत उत्तरला.

निर्गुणभक्ति—–चांगदेवानें येयून या भक्तीवें वर्णन केलें आहे. स्थूलभक्ति व सूक्ष्न भक्ति या दोन प्रकारांचें वर्णन गहाळ झालेल्या ग्रंथभागांत असावें.

चांगा—या नावानें चांगदेव स्वतःचा उल्लेख करितो.

वातिवरी—–बारा अंगुळावर. हा नाथ सांप्रदायांतील शब्द आहे. 'तो वातिवरी पवनु, गिवसिता न दिसे' असें ज्ञानेश्वरहि म्हणतात. दोन्ही नाक-पुडचांतून जो वारा वाहत असतो त्याची मर्यादा वारा अंगुलांची आहे.त्याच्या आंत.

गिवसितां—–सांपडलें असतां. संस्कृत 'गवेषणा' या पासून हा घातु झालासें वाटतें.

(५९७)

पापा **पुण्यापूर्वी**—–पाप व पुण्य यांच्या कल्पनांचे आधीं. प्रथम पदाच्या सामान्यरूपाकडे लक्ष दिलें पाहिजे.

चेववि---जागृत करी.

(५९८)

धुणी---नाश करी.

(५९९)

आहो––अहो. वाचकांचें किंवा श्रोत्यांचें लक्ष वेधण्यासाठीं वापरलेलें संबोधन.

इये परौति—–इच्याहून पलीकडची म्हणजे श्रेष्ठ.

(६००)

वटेश्वराप्रसादें—वटेश्वराच्या क्रुपेनें. 'र' चा काना लेखक प्रमादानें पडलेला दिसतो. वटेश्वरा बद्दलची माहिती उपोद्धातांत पहावी.

आइकतु—-ऐकोत. आज्ञार्थी संस्कृत उकारांत धातुरूपावरून हें रूप प्रचारांत आलें. पुढें शेवटचा 'उ' उपांत्य स्वराशीं मिळून आइकोत-ऐकोत असें रूप झालें. आ+ईक्ष् या संस्कृत धातूपासून ऐकणें हा धातु जन्मला आहे. अजूनही एकाद्याचें ध्यान आकर्षण करून त्यास ऐकावयास लावावयाचें असतां आप**ग** 'हें पहा' म्हणतो.

जिया--जीमुळें. संस्कृत 'यया' पासून.

(६०२)

रूपरूपातित पदा---रूप व रूपातीत या नांवाची.

सानंद—–चागदेव ओंवीच्या यमकाबद्दल बराच बेफिकीर दिसतो. येथेंच घा, दा, व द चें यमक आहे.

(६०३)

पाप्ति--प्राप्ति.

वित्तिन--'व्युत्तत्तिचें' अपभ्रष्ट रूप.

प्रथक्--पृथक्, वेगळेपणें.

(६०४)

कुडंलिणि शक्ति—–कुंडलिनी नांवाची एक नाडी शरीरांत आहे. ही जागृत करणें योगाचें एक मुख्य कार्य आहे. ज्ञानेश्वरी अ. ६, ओंव्या २२१ ते २९१ यांत कुंडलिनी, तिची जागृति व त्या पासून होणारा परिणाम फारच सुरस रीतोतें सांगितला आहे. या ग्रंथांतही पुढें थोडेंसें कुंडलिनी–वर्णन आहेच.

म्हगोगतो--म्हणिगगें या धातूचा प्रयोग या ग्रंथांत बरेच वेळा केङा आहे. कर्तरि रूप म्हणिगणें व कर्मणि म्हणिजणें.

एर--इतर. याचें येर असेंहि रूप आढळतें.

( ६०५ )

सांधिजैञ--सांगणें याचें रूप वरेच वेळां सांघणें असें घकार युक्त सांप इतें. नागरु---चांगल्या रीतीचा नगर पासून हा शब्द झाला आहे. नगरांत शोभेसा

अवधाने—अवधान, ध्यानः न वरील मात्रा पुढील दे मुळें लेखकप्रमादानें पडली असावीः

#### (६०६)

(६०७)

तस्य---संस्कृत रूप जसेंच्या तसेंच आलें आहे.

मन व्योमा पासोनु--मनाच्या आकाशा पासून म्हणजे पोकळींतून.

(६०८)

मन बुद्धिचा गव्हरी—मनाच्या व बुद्धीच्या गूढ ठिकाणीं. 'च' याच्या मराठींतल्या दुहेरी उच्चारामुळें पुष्कळ ठिकाणीं 'च' च्या जागीं 'च्य' व 'च्य' च्या जागीं 'च' लिहिला जातो. उदाहरणार्थं येथेंच 'च्या' चे ऐवर्जी 'चा' लिहिला गेला व पुढच्याच चरणांत 'चारि' च्या जागी 'च्यारि' लिहिलें गेलें. या चारी प्रकाराच्या वाणींचें वर्णन समर्थांनींही दासबोधांत दशक १७वा, समास ८वा, ओंच्या १ ते ३ मध्यें केलें आहे.

#### (६०९)

मात्रवृता—मात्रावृता. निवळ इंद्रियानें युक्त. भगवद्गीतेंतहि 'मात्रा' शब्द याच अर्थौ 'मात्रास्पर्शाः' या पदांत आला आहे.

परमात्मेया---परमात्म्याचा.

घोषु—-घोष, ध्वनि, नाद, व शब्द या चार निरनिराळचा एका पुढील एक पायन्या आहेत. अत्यंत सूक्ष्म तो घोष, नंतर ध्वनि, किंचित्स्थूल तो नाद व दुसऱ्याच्या श्रवणेंद्रियास गोचर तो शब्द.

# (६१०)

पश्यंति—–पश्यंती. परेच्या पुढील वाणीचें स्वरूप. परा ही पूर्णपणें अव्यक्त, दुसऱ्याच्या नजरेस येणारी तो पश्यंती, ओंठ हालावयास लागले कीं मध्यमा व स्पष्ट ऐकू येऊं लागली कीं वैखरी, असे वाणीचे चार भेद केले आहेत.

### (६११)

स्थूल बीज—स्पष्टपणें ध्यानांत आणून देणारें अक्षर. बीज किंवा मातृका ही तांत्रिक विधींतील विशिष्ट अक्षरें आहेत. निरनिराळया देवतांसाठीं हीं निरनिराळीं मानलीं गेलीं आहेत.

### (६१२)

हंस वाक्य---'हंसः' हें वाक्प. हें अहं सः ह्मणजे मी तो (च आहे) या वाक्याचें संक्षिप्त रूप. प्रत्येक श्वासा बरोवर वायु आंत ओढला ह्मणजे 'सः' या सारखा व वायु बाहेर पडला ह्मणजे 'हं' या सारखा नाद होतो या प्रत्येक श्वासोच्छावासा बरोबर तो मी, तो मी, ही भावना जागृत ठेवणारें तें हंस वाक्य.

#### (६१३)

विंदनादभरितु––बिंदु ह्मगजे अनुस्वारासारख्या नादाने युक्त.

बिजद्वय---बीजद्वय.

शिउशक्ति—–शिव शक्ति. 'हं' हें आत्म सूचक अक्षर शिवाचें व 'सः' हें अन्य— सृष्टिसूचक अक्षर शक्तीचें द्योतक मानलें गेलें आहे. 'शिव' यांतील 'व' च्या जागीं 'उ' आलेला दिसतो. याच प्रमाणें 'जीव' याचेहि लेखन 'जीउ' असें आढळतें.

# (६१४)

अजपा—–जिचा जप करावा लागत नाहीं तो अजपा. 'ॐ हंसः' या अक्षरांच्या नादाची पुनरुक्ति ह्मणजे जप. तोंडानें जप न करितां प्रत्येक श्वासोच्छवासा बरोबर होतच असतो ह्मणून योगी लोक या मंत्रास 'अजपा गायत्री' असें ह्मणतात.

### (६१५)

आतां—–आंत च्या ऐवजी लेखकप्रमादानें आतां लिहिलें गेलें.

पृथग्बीजें—निरनिराळीं बीजाक्षरें. आंत प्रवेश केला कीं सृष्टि व बाहेर पडलें कीं संहार. 'यदिदं किंच। तत्सृष्ट्वा। तदेवानुप्राविशत्।' या ब्रह्मोप-निषदांतहि हेंच सांगितलें आहे. ह्मणून मायेचें किंवा सृष्टीचें बीज सकार व ईश्वराचें आत्मप्रतीक बीज हकार अशीं निरनिराळीं बीजाक्षरें आहेत.

#### (६१६)

अवरोहिं विरोहि—चढ उतारांत. श्वासाच्या आंत वाहेर यण्यांत.

मनव्योमि---चित्ताच्या चिदाकाशांत हीं नादाक्षरें सततच वावरत असतात.

(६१७)

छंदरुषिदेवत––प्रत्येक मंत्राचा छंद, ऋषि व देव ठाउक असल्या शिवाय मंत्र सिद्ध होत नाहीं हा मंत्रशास्त्राचा सिद्धांत आहे व हें सारें गुरुमुखानेंच कळलें पाहिजे हा दंडक आहे.

### (६१९)

उन्मेर्वे—उघडपणानें. मागें जसा उजेडें शब्दाचा प्रयोग केला आहे तसाच येथें उन्मेर्षे शब्द वापरला आहे.

वालबोर्षे—-स्पष्टपणें व लहान मुलास समजेल अशा तऱ्हेनें. मराठीसही हा शब्द लावितात ह्यणून मराठींत असाही अर्थ येथें करितां येईल. त्यावेळवे सारेच ग्रंथकार मराठींत लिहीत असतांना या गोप्टीचा उल्लेख करीत असत. पुढेंहि ओंवी १०२३ त ही गोष्ट चांगदेवानें- हि स्पष्ट केली आहे.

# (६२०)

देहगोळकोत्पत्ति—-देहाच्या गोळयाची उपज. सर्व देहास ही नाडी मुख्य आघार मानिलो गेल्यामुळें देहर्निमितीसच ही कारण मानिली गेली आहे. ६०४ ओंवो मध्येंहो कुंडलिनो ह्यणजेच पिंड असें ह्यटलें आहे.

# (६२१)

भुजंगळणें—–भुजंगपणें बद्दल चुकीनें लिहिलें असावें.

सूतले——निजलो असे. 'सूतना' या हिंदी घातूवरून 'सूतणें' या मराठी घातूचा प्रयोग केला आहे. पुढेंहि ओवी ६५८ मध्यें 'सूतली' ह्यणजे निजलेली या अर्थों या घातूचा प्रयोग सांपडतो. 'सूतले' हें रूप लेखकप्रमादानें झालें असावें व या लेखकप्रमादाचें कारण प्राचीन लिपींतील मात्रे प्रमाणें लिहिली जात असणारी वेलांटी असावी.

आर्घारे—-आधारचकाचे ठिकाणीं. योगशास्त्रांत आपल्या शरीराच्या ठिकाणीं सहा चकें मानलीं आहेत. गुदद्वाराजवळील शिवणीच्या ठिकाणीं (१) आघारचक, नाभिप्रदेशाजवळ (२) स्वाधिष्ठानचक, हृदयदेशाचें ठिकाणीं (३) मणिगूरचक, नासामूलीं (४) अनाहतचक, कपाळाचें ठिकाणीं (५) विग़ुद्ववक व शिरोभागों (६) आज़ावक अग्तों हीं सहा चकें होत. चक ह्यगजे शरीरांत खोलगट असलेली वाटोळी जागा. समाधि लावतांना वायु ऊर्ध्व करून ब्रह्यांडों नेऊं लागलें ह्यणजे या सहा चकांच्या ठिकाणीं तो भरून राहत असतो अशी योगाची माहिती आहे.

28

(६२२)

विद्यु---विद्युत्, वीज.

मछक—भत्स्य, मासा. 'त्स' चा प्रायः 'छ' होतो. 'क' हा स्वार्थीं प्रत्यय आहे. आधारि—आर्घारे.

(६२३)

आघारिगी--आधारिणी, आधार असलेली किंवा आधारस्यानीं राहणारी.

(६२४)

कुठा अकुठा—–कुरु शब्द हा येथें शक्तिमार्ग संप्रदायांतील अर्थीं वापरला आहे. शक्ति व तिचें 1ूजन या अर्थीं कुल शब्द येथें वापरला आहे. या पासूनच कौल ह्यगजे वाममार्गी शाक्त असा अर्थ होतो. या शक्तीचा ह्यणजे कुंडलिनीचा विचार शाक्त व अशाक्त दोघेहि करितात.

पक्षद्वय—–जीव आणि शिव या दोन्ही पक्षास.

नाडित्रया—इडा, पिंगला व सुषुम्ना या तीन्ही नाडींस योगशास्त्रांत या तीन नाडघा मुख्य मानिल्या आहेत.

# (६२५)

दशवायु—–प्राण, अपान, व्यान, उदान व समान हे पांच व चलन, वलन, प्रसारण, निरोधन व आकुंचन करणारे किंवा नाग, कूर्म, क्रुकश, देवदत्त व घनंजय या पांच नांवांनीं प्रसिद्ध असलेले पांच मिळन दहा. पहा दासबोध द. १६, स. ६, ओं. ३, ४.

गुणत्रया---सत्व, रज व तम या तीन गुणांस.

पीठत्रया--पीठचया असा पाठ हवा.

शरीरसंख्या——सात. हीं सातही पीठें पश्चिम मार्गाचीं ह्यणून ज्ञानदेवांनीं आपल्या उत्तरगीतेंत पुढील प्रमाणें सांगितलों आहेत. त्रिकुंभ किंवा त्रिकूट, श्रीहट, गोल्हाट, औट, भ्रमर, चैतन्य व ब्रह्मरंध्र हीं तीं सात पीठें होत.

(६२७)

दशविध—-गुणात्मक जीव, मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार व पंचमहाभूतें मिळून दहा प्रकारचें.

#### (६३०)

जन्मजाले—जन्मजले, जन्म दिले या अर्थी जन्मजणे या धातूचें रूप असावें. ओंवी ६३२/ मध्यें 'प्रसउनु' असें ह्यटलें आहे.

(६३१)

सर्वां शेषां---सर्व इतर गोष्टींत.

## (६३३)

क्षितिप्ररोहो---क्षिति प्ररोहें असा पाठ असग्वा. जमिनी पासून वाढल्यानें.

(६३४)

केति––किति किंवा केंवि.

विकरलें—विकारलें.

# (६३५)

ईशान—–या व पुढील ६३६ या ओंवीत पंचतत्वांवर स्थापिलेली पांच ईश्वर-स्वरूपें सांगितलीं आहेत. विभूति धारण मंत्रांत शिर, मुख, हृदय गुह्च व पाद या पांच ठिकागीं आकाश, वायु, तेज, आप व पृथ्वी या पांच भूतांचें भस्म करून अंगीं चर्चिण्याची कल्पना आहे. या पांच मंत्रांतील प्रथम शब्द प्रत्येक भूताचा अधिपति मानला आहे. 'ईशानः सर्व विद्यानां' या मंत्रांतील ईशान, 'तत्पुरुषाय विद्महे' या मंत्रांतील तत्पुरुष, 'अघोरेभ्यो' यातील अघोर, 'वामदेवाय नमो' पैकीं वामदेव व 'सद्योजातं प्रपद्यामि' यांतील सद्योजात, हीं तीं पांच ईश्वर स्वरूपें होत.

(६३६)

अनुकेमें—अनुकमें असा पाठ हवा. पुढील मात्रेमुळें 'क'वर मात्रा लिहिली गेली.

(६३९)

दीपकळिका—–दिव्याची ज्योत. हा संकोच व विकास उपनिषद्ग्रंथांस प्रमाण-भूत आहे. ब्रह्मवल्लींत हाच कम सांगितला आहे.

### (६४०)

यावेगळा—–याहून निराळा. रूपातीत म्ह णजे सर्व प्रकारच्या रूपांत राहणारा पण त्याहून निराळा. 'स्थिरचर व्यापुनि अवघा जो जगदात्मा दशांगुलें उरला'तो.

(६४१)

संकळौनि—संकलन करून, एकत्र करून. द्विमात्रक औकारांत रूप ध्यानांत ठेवण्या सारखें आहे.

(६४३)

हठयोगु—योगमार्गाचा एक प्रकार. या प्रकारांत देहास दंड देऊन चित्ताची चंचलता मोडावयाची असते.

राजयोगु—योगमार्गाचा एक दुसरा प्रकार. हा सुलभ असल्यामुळें हठयोगा-विरुद्ध याचें नांव राजयोग आहे. यांत आसनावर बसून एकाग्र चित्तानें समाधि साघावयाची असते.

# (६४४)

वचती—-जातात. संस्कृत 'व्रज्' पासून 'वच' हा प्राचीन मराठींतील धातु झाला असावा.

(६४५)

स्थानमान—–देह किती दिवस टिकणारा आहे व केवढासा आहे, हें स्थानमान. मराठी तानमान शब्द याच पासून झाला आहे.

होआवें---व्हावें.

(६४७)

सुचिल—-सुविल. प्रसवींल, जन्मदेईल. च व व या दोन्ही अक्षरांच्या तत्कालीन लेखन पद्धतिमुळें झालेला लेखक प्रमाद.

(६४९)

केत ढापर—कृत त्रेत ढापर असें लिहितांना चुकून लिहिलें गेलें. हीं तीन युगें येथें सांगावयाची होतीं हें पुढील ओळींतील कलियुग शब्दावरून स्पष्टच आहे.

(६५१)

वरि---वरच्यावर, सर्वां आधों.

शून्यध्यानि——कशाचेंहि विशिष्ट ध्यान नसणें याचें नांव शून्यध्यान. म्हणजे शून्याचें ध्यान असा विघायक अर्थ न घेतां निषेधक अर्थच येथें घ्यावयाचा आहे.

वांचौनि---जिवंत राहून.

### (६५२)

चौरंगीनाथ—नाथ परंपरेंतील एक पुरुष. याचे हातपाय तुटून पडला असतां या भग्नावयवस्थितींत मत्स्येंद्रनाथाच्या दर्शनानें यास हातपाय फुटले अशी कथा आहे. ज्ञानदेवानेंही ज्ञानेश्वरींत "तो मत्स्येंद्र सप्तशृंगीं। भग्नावयवा चौरंगी। भेटला कीं तो सर्वांगीं। परिपूर्ण झाला॥" असा अ. १८, ओंवीं १७५४ मर्ध्ये उल्लेख केला आहे.

### (६५४)

शून्य घसणीं—-शून्य घर्षणीं. हें कांहीं नाहीं, हें कांहीं नाहीं, नेति, नेति असा सारखा विचार करून.

# (६५५)

### पवनाभ्यासु---वायु निरोधाचा अभ्यास, प्राणायामाचा अभ्यास.

बंधु—-मूळबंध, जालंधरबंध व उडियानबंध हे तीन. यांच्या विषेश विवरणा साठीं ज्ञानेश्वरोंतील अ. ६ मधील १२ व १३ व्या श्लोकांवरील ओंव्या पहाव्यात.

भेद--मागें सांगितलेल्या चकांचा भेद.

मुद्रा—–योगशास्त्रांत ध्यान करोत असतांना बोटांच्या विशिष्ट प्रकारच्या ठेवणी सांगितल्या आहेत त्या.

### (६५६)

वज्रासन—एकप्रकारची मांडी घालगें. ज्ञानेश्वरी अ. ६ ओंव्या १९२ ते १९९ मध्यें मूळबंध व वज्रासना ची माहिती देऊन 'अर्जुना हें जाण, मूळबंधाचें लक्षण, वज्रासन गौण, नाम यासी' असें सांगितलें आहे.

निगतु—–निघणारा.

भरितु कीजे—भरावा. अपान द्वारानें बाहेर पडणारा वायु उलटा करून शरीरांत भरावा.

(६५७)

अघें—खालून.

ऊर्धं—-ऊर्घ्वंचें अपभ्रष्ट रूप. खालून अडविला व वरून दाबला म्हणजे मर्ध्ये भरणारा वायु आकुंचन करावा लागतो व या प्रमाणें आकुंचित झाला कीं तो उसळू लागतो.

अंकुचिजे—आकुंचिजे.

(६५८)

सूतली प्रबोधें—प्रबोधे असे निरनुस्वार कियापद रूप वाचावें. निजलेली जागी होई.

(६६०)

आर्विस---आमिष, भक्ष्य.

ग्रासिती—खाऊं लागली. तीन्ही चरणांतील कियांचा चालूं लागली, पेलुं लागली, व ग्रासूं लागली असा अर्थ केला पाहिजे.

### (६६१)

मुंकली—–मुकली. संस्कृत 'मुञ्च्' वरून अनुस्वार आला.

सत्रावि——सतरावी. चंद्राच्या कळा सोळा आहेत. यांहून निराळी ही सतरावी कला योगमार्गांतली एक संज्ञा आहे. योगशास्त्राची कल्पना आहे कों नासामूल व दृष्टीच्यावर एक अमृतानें भरलेली नाडी आहे. कुंडलिनी जागृत होऊन तिनें शरीरांतले सारे दोष जाळून टाकले व प्रबुद्ध होऊन ती ब्रह्मांडीं जाऊं लागली ह्मणजे तिच्या धक्क्यानें ही ऊर्ध्वमुख नाडी अधोमुख होते व तिच्यांतून अमृत स्रवूं लागतें. ज्ञानेश्वरांनीं इलाच 'चंद्रामृताचें तळें' ह्मटलें आहे.

श्रवलि---स्रवलि, स्रवूं लागली.

### (६६३)

ग्रंथित्रय—–इडा, पिंगला व सुषुम्ना यांच्या गांठी.

(६६६)

नोबलें—बोलत नाहीं. न बोले याचें रूप. जुन्या मराठींत निषेधार्थी धातु करावयाची ही तऱ्हा दिसते. 'न' हा निषेधार्थी शब्द घेऊन त्या पुढील धातूच्या आद्याक्षराचा स्वर 'न'स लावावयाचा व तें आद्याक्षर अकारांत ठेवावयाचें असा नियम दिसतो. न बोलणें, याचें नोबलणें, न देखणें, याचें नेदखणें, न घेणें चें नेघणें इत्यादि उदाहरणें ध्यानांत ठेवण्यासारखीं आहेत.

पाहिलें—येथें तीनच अक्षराचा एक चरण आहे. ज्ञानेश्वरांनी ओंवीच्या प्रथम तीन चरणांत पांच अक्षरांहून कमी अक्षरें कघींच वापरलीं नाहींत, पण चांगदेवानें त्र्यक्षरी चरणही क्वचित् वापरला आहे.

# (६६७)

आनानीं--अन्यान्यीं, निरनिराळचा. अन्य चें अन्न होऊन आनं झालें आहे.

(६६८)

#### पांति---पंक्ति, ओळ.

| (६७०)                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------|
| कें——कोठें, कोठलें.                                                      |
| शृष्टि—-सृष्टि.                                                          |
| उठी—उठणें, उत्थान. ईकारांत भाववाचक नामें जुन्या <b>मराष्ठींत</b> पुष्कळच |
| <b>आ</b> ढळतात. उजिरी, लिही, घडी (घडण) इत्यादि उदाहरणें दाखवितां येतील.  |
| (६७१)                                                                    |
| कसण—–आधार, कणा.                                                          |
| (६७३)                                                                    |
| पांगुळ——निराधार.                                                         |
| (६७६)                                                                    |
| सगर्भा—साऱ्याच्या साऱ्या, आंतील भागा सहित.                               |
| (६७७)                                                                    |
| वेटेश्वरूवटेश्वरु.                                                       |
| तस्य—संस्कृत रूप जसेंच्या तसेंच. ओं. ६०७ पहा.                            |
| उन्मळीला—उन्मूलन केला, उपटून टाकिला, नाहींसा केला.                       |
| (६७८)                                                                    |
| उपसिले—उपदेसिलें. लेरूकप्रमादानें मधील 'दे' हें अक्षर लिहावयाचें         |
| राहिलें.                                                                 |
| (६८०)                                                                    |
| नेदिल—न देईल. न देणें, 'नेदणें' चें रूप.                                 |
| (६८२)                                                                    |
| नांतरी—ना तरी.                                                           |
| ऐली <mark>थडीयेइकडील तीरावर.</mark>                                      |
| प्रयत्नु—प्रयत्नें.                                                      |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

जालेयां---झाल्यास, झाल्यावर.

चरणांतील दोरीचें विशेषण.

### (६८७)

विव्हावो—विवाह. 'ह'अंती असल्यामुळें ओकारांत रूप होऊन वर्णव्यत्यासानें झालेलें रूप.

चेइलेयां—–जागे झाल्यावर. चेतणें पासून चेइणें.

पारु न पाविजे महा नदीचा, तो पावलिया नावेचा, अनादरु कीं.'

#### (६९०)

आधार—-आधारचक व त्याचें ज्ञान. येथें साही चकांचीं नांवें सागितलीं आहेत.

(६९१)

अनहात श्रवण—-अनाहत श्रवण. समाधि लागल्यावर कर्णपथावर जो एक प्रकारचा नाद ऐकूं येत असतो तो ऐकणे. हा कशावरहि आघात न करितां होत असल्यामुळें यास अनाहत नाद असें ह्मणतात.

#### (६९२)

अवस्थात्रय----जागृति, स्वप्न व सुषुप्ति या तीन स्थिति.

#### (६९४)

धातूर्वाद—किमया. सोनें करण्याची विद्या.

विवर---निरनिराळी काढ. या चरणांत १६ अक्षरें आहेत.

झणें—नको. 'चन' या संस्कृत शब्दां पासून हा मराठी शब्द झाला असल्यानें हा निषेषार्थीं वापरलेला असतो.

पैलु पारु—-पलीकडील तीर. ज्ञानदेवाच्या उत्तर गीतेंत हीच कल्पना जवळ जवळ याच शब्दांत सांगितली आहे. 'तंवचि पांगु कीजे नावेचा, जंववरि

(६८५) कव्हणी येकी काळवषां पतित---कोणी एक आकस्मिक पडलेली. हें पुढील

# (६९५)

नीरोपद्रवस्थानीं रहण--निरुपद्रवस्थानीं राहणें.

(६९७)

आरिख—संस्कृत 'आर्ष' पासून आर्खं, आरिख असें झालें आहे. जुनें व ह्मणूनच सोन्या सारखें असलेलें सत्य.

(६९८)

यता—इयत्तेनें, मर्यादेनें. कल्पना अशी आहे कीं सर्वांचा काळ मर्यादित आहे. माणसें मेल्यावर देव होती*ञ*, देवांचें आयुष्प संपल्यावर इंद्रादि देव ब्रह्मरूप होतील, ब्रह्मा आपल्या मर्यादेचे शेवटीं विष्णुमूर्तींत लीन होईल.

#### (६९९)

व्यरवस्ते—-व्यवस्ते ऐवजीं हीं अक्षरें लिहिलीं गेलीं असावीत. 'व्य' नंतर 'स्ते' चा सकार भाग जो रकारा सारखा असतो तो काढला गेला. पण लगेच चूक लक्षांत आल्यानें व लिहिला पण मागील रकार खोडावयाचा राहिला. ओं ९ तील महिमाग्नें वरील टीप पहा. व्यवस्ते हा शब्द पुढेंहि ७१५ व्या ओंवींत आला आहे. संस्कृत 'व्यवसित' यांतील धातूचें हें रूप आहे. लीन होई, शेवटीं होई.

#### (000)

सूरदेहस्थिति---सुरदेहस्थिति.

(७०१) अंतःष्करण—अंतःकरण. जुन्या जिव्हामूलीय उच्चारामुळें लेखकप्रमाद. (७०२)

होए--होई, होय.

कडवसा—लेप, बंध.

#### (७०६)

थोकडिं—–थोडीशीं, लहानशीं. संस्कृत 'स्तोक' पासून हा शब्द झाला व मग वर्णव्यत्यासानें थोडकीं हौऊन थोडीं अशा रूपानें हाच शब्द आजच्या मराठींत वावरत आहे.

#### (७०९)

उरैल—बाकी राहील. पंचतत्वें पंचतत्वांत मिसळल्यावर जें शिल्लक उरेल.

### (७११)

शून्यगर्भु--ज्याच्या आंत कांहीं नाहीं असा.

(७१२)

तुसे---तुज ऐसे, तुजसे.

# (७१४)

मन पवन—वाऱ्यासारखें चंचल असणारें मन. तुकारामानेंही <mark>हा शब्द</mark> 'जेथ पांगुळलें मन पवन' येथें असाचा असाच वापरला आहे.

शून्नीं—-शून्यीं. उच्चारदोषामुळें लेखनदोष. 'न्य' चा उच्चार 'न्न' सारखा बहुघा ऐकूं येतो.

आथि--- 'अस्ति' चें रूप आहे. हें प्रश्नार्थंक वाक्य समजलें पाहिजे.

### (७१६)

फुडें---स्फुटपणानें, स्पष्टपणानें.

# (७१७)

राणीवीं—-रहाणीवीं, अस्तित्वांत. रहाणें <mark>या पासून रहाणीव होऊन</mark> राणीव शब्द होतो.

# (७२१)

निराळंभ—–निराधार, निरालंबन

**ગુ**ति—-श्रुति.

(७२४)

अनामय----कल्याण.

# (७२५)

युगांत शेष---युगांतींही शिल्लक राहणारें.

# (७२८)

विंसवले—विंसांवले. 'विश्राम' पासून विंसांवा व त्या पासून झालेला विंसांवणें हा घातु.

(७३०)

भांगार—संस्कृत 'भृंगार' ह्यणजें सोनें या पासून हा शब्द झाला असावा. ज्ञानेश्वरकालीं हा शब्द फार प्रचारांत होता.

भाव भजति—निरनिराळीं रूपें घेतें.

ति—ती.

(७३१)

तुंचिये---तुझ्यांत.

उपचार—सामग्री, सर्वं गोष्टी. तुझ्या साऱ्या गोष्टी तुझ्यांतच सामाव-रुेल्या आहेत.

(७३३)

मनांचां—मनाच्या.

रिगौनियां—रिघून, प्रवेश करून.

(७३४)

सांडित्येनसिं—सोडणाऱ्यासह. या ओंवींत चांमदेवानें वस्तुवर्णन करितांना शब्द कसे पांगुळतात हें सुरस रीतिनें दाखविलें आहे. मनांत शिरून विचार केलास तर तूंच तूं आहेसा दिसशील असें सांगितलें खरें. पण मनांत शिर ह्मणता बरोबर शिरणारा व शिरण्याची किया आणि शिरण्याचें टिकाण या तीन गोष्टी भिन्न वाटतात. ह्मणून पुढें सांगितलें कीं रिघालेंपण ह्मणजे आंत शिरण्याच्या कियेस खरें समजूं नको. तें रिघणें ह्यणजें रिघणें नव्हे. पण हा निषेधभाव कांहीं तरी अस्तित्व सुचवितो ह्यणून तो सोडावयास सांगावें तों पुन्हां सोडणारा, सोड-ण्याची किया व सोडावयाची वस्तु ही त्रिपुटी कायमच रहाणार. ह्यणून तो निषेध सोडणान्यासह सोडावयास सांगितला. सारांश पुढील ओंवींत सांगितल्या प्रमाणें या वर्णनांत शब्दच खुंटतात ह्यणजे कुंठित होतात.

```
(७३७)
```

सामावणी—-ईकारांत भाववाचक नाम. लीनता, लय.

(७३८)

आणपांचि—आपणपांचि. 'प' लिहितांना चुकून राहिला.

(७४०)

तुजावांचौ निरंतरिं---तुझ्या वांचोनि निरंतरी.

(७४६)

वोळगिजे—नमस्कार करावा. मूळ संस्कृतघातु 'अवलग्.' अव चा झाला वो व ल चा झाला ळ. तुकारामही ह्मणतो 'ब्रह्मादिक जेथें तुह्मां वोळगणे, इत**र** तुळणे काय पुरे.'

न्हवण—स्नपन पासून झालेलें रूप. स्नान घालणें.

आपणेयां—आपल्यास. तुकारामा पुढें 'मनें प्रतिमा स्थापिली, मनें मना गूजा केली, मनें इच्छा पुरविली, मन माउली सकळांची ॥ मन गुरु आणि शिष्य, करी आपुलेचि दास्य, प्रसन्न आप आपणांस, गति अथवा अधोगति ॥' हें लिहितांना या ओंव्या असाव्यातसें वाटतें

(७४७)

वाइजे---वाहिजे.

# (७४८) मुंगियेच्यां ठाउनु ब्रह्मावरि---मुंगीच्या सूक्ष्म ठिकाणा पासून ब्रह्मा पावेतों.

(७५०)

परौतें—पलीकडील, श्रेष्ठ, उंच.

खालौतें--खालील, नीच.

(७५१)

निघोटु—निर्भेळ.

तत्वसार—'तत्व' याचें सार. 'तत्वमसि' या महावाक्यांतील ग्राह्च अर्थ. याच अर्थानें हा 'तत्वसार' ग्रंथ असावा असें वाटतें. चांगदेवांस ज्ञानदेवांनी र्जे पांसष्ट ओंव्यांचें पत्र लिहिलें व जें चांगदेव पांसष्टी या नांवानें प्रसिद्ध आहे, त्यांत 'तत्वमसि' या महावाक्याचाच बोघ लिहिला आहे. तेव्हां हा बोघ झाल्यानंतर या 'तत्वमसि' महावाक्याचें सार चांगदेवाच्या ग्रंथांत येणें साहजिक आहे.

पै--पाहीं. याचें 'पाइं' असें होऊन त्याचेंच रूपांतर 'पै' असें झालें आहे.

#### (७५४)

मनाहिं——मन नाहिं. एक नकार लेखकदोषामुळें राहिला. ही ओंवी वाचली कीं केनोपनिषदांतील 'यदि मन्यसे सुवेदेति' ह्यणजे 'समजलें वाटणारांस समजलें नसतें' या मंत्राची आठवण येते.

(૭५५)

या ओंवीचा स्पष्ट अर्थ समजला नाहीं.

(૭५૮)

माहाशून्य—महाशून्य. मन विचार करतां करतां हारलें आणि माझ्या. शिवाय कांहीं नाहीं हें समजलें ह्मणजें शून्य ज्ञान झालें. पण हा बाकी उरलेला मीपणाही नाहींसा झाला ह्मणजे जें काय उरलें तें महाशून्य. 'मी ब्रह्म आहे' हें समजून माझ्या मी पणाचा लोप झाला ह्मणजेच खरें ज्ञान आलें.

# (७६२)

सिंपे---'लिपे' असा पाठ हवा.

वासिपे—'वाश्' ओरडणें या पासून वास, वासिप हा घातु झाला. या**चा** अर्थ ओरडणें, मोठचानें सांगणें.

# (७६४)

भांगारें---सुवर्णालंकार. या चरणांत १७ अक्षरें आहेत.

पाए न व्हाती---आधार होत नाहोंत. पाया ह्मणजे आधार व व्हातो ह्मणजे होती.

(७७०) सूतला—निजला. ओं. ६५८ पहा.

आपुलांचि---स्वतःच.

#### (७७३)

अनुचित्तें — अनुचितें. खरें पाहिलें असतां बहुवचन 'कर्में' असें पाहिजे. पण येथें विशेषण।चें बहुवचन व विशेष्याचें एकवचन लेखणीच्या घसरण्यानें झालें असावें.

न बंधिजसि—बद्ध होणार नाहींस, बांधिला जाणार नाहींस.

(७७५)

ध्वनित—मनांतील गोष्ट.

(७७७)

शिष्येंचि---'शिष्याचें' असा पाठ हवा.

(७७९)

घरोपरि—हा शब्द बहुधा 'परोपरी' असावा. परोपरी ह्मणजे प्रकार. 'प ' च्या ऐवजीं चुकून 'घ' झाला असावा.

(७८२)

पाहालें---पाहिलें. जिहीं हा कर्ता अध्याहृत आहे.

आंधारें—-दृष्टीचा संशय. स्पष्ट न दिसणें. आज हाच शब्द 'आंधारी' या रूपांत वावरत आहे.

# (७८३)

तोकरूपां—लहान मुलाच्या रूपानें वावरणाऱ्या जीवात्म्यास.

माणसासही उचितानुचित कर्माचें बंघन राहत नाहीं.

तो त्या पापपुण्यसन्मंबु----'तो पापपुण्यसंबंघ त्याला' असा अन्वय करून पुढील 'कदाचि नाहीं' शीं जोडावयाचा.

#### (७८६)

सुनिटलें----'निसुटलें' असा पाठ हवा. लेखकाच्या चुकीमुळें हा वर्णव्यत्यास झाला असावा. निसुटलें ह्यणजे निघून गेलें.

(७९१)

मनमुक्तु—मनाच्या तडाक्यांतून मुक्त झालेला. अमुक करावें व अमुक कह्रं नये अशो ज्याच्या मनांत प्रवृत्ति राहिली नाहीं तो.

(७९३)

कृताकृत्य--- 'कृतकृत्य' असा पाठ हवा.

(७९७)

जालां——झालों. हें उत्तमपुरुष वाचक एकवचनीं रूप घ्यानांत ठेवण्या सारखें आहे. या ग्रंयांत बरेच ठिकाणीं अशा प्रकारचें रूप आलें आहे.

(८००)

केलां—केलों. येथें पुढें 'मिं' हें उत्तमपुरुषीं सर्वनाम असल्यानें या रूपाबद्दल संशयच नाहीं.

सांघिजो—सांगावें. जुन्या मराठींत द्वितीय पुरुषीं बहुवचनीं असें रूप नेहर्मी येतें. ज्ञानेश्वरीच्या आरंभींच 'म्हणे निवृत्ति दास, अवघारिजो जी' असें आहे.

दोक्शृष्टी—'दोषसृष्टि' हें शुद्ध रूप. लोकांस दोष ह्मणून दिसणाऱ्या गोष्टी. परि—हें येयें उपमावाचक अव्यय आहे. याचा संबंघ मागील चरणांतील दोषसृष्टीशीं आहे. ज्या प्रमाणें लहान मुलाच्या रूपानें वावरणाऱ्या जीवात्म्यास लोकांस वाईट दिसणाऱ्या गोष्टी बाघत नाहींत; ह्मणजे त्याचे हातून अशा गोष्टी झाल्या तरी त्यास दोष लागत नाहीं, त्याच प्रमाणें ज्ञान दृष्टि प्राप्त झालेल्या (८०५)

आंगावरि—निवळ स्वतःच्या जवाबदारीवर, कोणास जामीन न ठेवतां.

(८०६)

अप्रचेया—अप्रचेतया असा पाठ पाहिजे. प्रचेता ह्मणजे ज्ञानी व अप्रचे**ता** ह्मणजे अज्ञानी.

(८०९)

गुर्विणी---गर्भिणी.

(८१२)

कीर—निश्चित. 'संस्कृत 'किल' पासून हा शब्द 'ल' चा 'र' होऊन झाला असावा.

(८१३) गुरुनु----गुरूनें. तृतीयेच्या एकवचनाचें रूप. (८१८) कर्मफळथार—कर्मफळास थारा. थारा ह्मणजे राहण्यास जागा. (८१९)

मना—'मन' असा पाठ हवा. मन अनुभवा पलीकडे आहे. आणि अंत:-करणांत ज्ञानप्रकाश असेल तर कर्माचें फळ राहण्यासच असमर्थ होईल. कर्मफळेच्छाच नसल्यास कर्मफळ कसें यावयाचें.

कर्मगर्भु---कर्माचें बीज.

येकु येकु—–एकदांच येकु पाहिजे. लेखक प्रमादामुळें द्विरुक्ति. अन्यासि—-'अनार्यासिं' असा पाठ पाहिजे. कांहीं श्रम न करितां. पु**र्डे** ओंवी ८२५ मध्यें स्पष्टच 'अनायासें' असें पद आलें आहे.

### (८२४)

पशुपाश—हा शब्द अत्यंत अप्रयुक्त पण फार महत्वाचा आहे. ज्या दोरीनें पशु वघस्तंभास बांधला जातो तो पशुपाश. पण कृष्णमिश्राच्या प्रबोधचंद्रोदय नांवांच्या नाटकांत हा शब्द एका विशिष्ट अर्थी वापरला आहे. जीवात्म्यास जखडून टाकणाऱ्या बंधनांस हा शब्द कृष्णमिश्राने वापरला आहे. या अर्थी हा शब्द फक्त याच नाटकांत आला आहे. कृष्णमिश्राचा काल ई. स. च्या अकराव्या शतकाच्या शेवटीं शेवटीं आहे. या नाटकांत प्रथमच वेदान्त व वैष्णव भक्तीची सुंदर सांगड घातली आहे. चांगदेवानें हा ग्रंथ वाचला असावा असें दिसतें. पुढचा 'च' शब्द 'प्रबोधतां' ही हेंच सुचवितो.

(८२६)

अवलिला——लीलेनें, सहज. अवलीला हें शुद्ध रूप.

(८३०)

परब्रह्मेआ—परब्रह्माचें योगानें. तृतीयेचें एकवचन.

(८३२)

जि—-जी, सन्मानार्थीं संबोधन. हें संस्कृत 'अयि' चें रूप. य चा झाला ज व अ चा झाला लोप. अजी, जी, दोन्हीं रूपें प्रचारांत आहेत व दोन्हींचा मिळून झालेला 'अजीजी' शब्दही मोठ्या माणसाचा कल पाहन बोलणें या अर्थी रूढ आहे.

गुरुनिवारिला—'गुरुनि वारिला' असा पदच्छेद करावा. गुरूनें निवारण केलें. (८३४)

त्रुप्ति—-शुद्ध रूप तृप्ति.

# (८३५)

आहँता—योग्यता. अर्हत् या शब्दापासून झालेलें भाववाचक नाम. पुढच्याच ओंवीत हेंच रूप निरनुस्वार आलें आहे.

# (८३७)

संघावें—सांघावें बद्दल लेखक प्रमादानें लिहिलें गेलेलें रूप. अधिकार-**हीन माणसास ज्ञान न सांगण्याचा योग्य प्रघात भारतवर्षांत फार प्राचीन काळा-**Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ૨૮

पासून चालत आला आहे. 'इदमशिष्याय न देयं' ही सूचना उपनिषदांत वेळोवेळीं दिलेली आहे. मनूनेंहि असेंच सांगितलें आहे कीं.

विद्या ब्राह्मणमेत्याह शेवधिस्तेऽस्मि रक्ष माम्।

असूयकाय मां मा दा यतः स्यां वीर्यवत्तमा ॥

हव्या त्या माणसास हवें तें ज्ञान दिल्यानें अर्था ऐवजीं अनर्थंच होतो. हा अनर्थ ह्मणजेच सृष्टिघात पुढील चरणांत सांगितला आहे. पुढील ओव्यांतून हाच अर्थ अधिक स्पष्ट केला आहे.

#### (८४२)

विषयसुषे—विषय सुखें. ख बद्दल ष जुन्या ग्रंथांतून पुष्कळ ठिकाणीं सांपडतो. याचें कारण ह्मणजे नर्मदेच्या उत्तरेस ष चा ख च उच्चार करितात. ष चा ख, य चा ज व ज्ञ चा ग्य असा उच्चार शुक्ल यजु:शाखीय वैदिकलोकांत-ही प्रचलित आहे.

चोचावले—हा शब्द चोंच या नामा पासून झाला आहे. पक्षी मुळांस चोंच मारून जशी भोंकें पाडतात तसें करणें ह्यणजे चोचावणें. मोरांबा, मोरावळा करितांना आंब्यांच्या फोडीस किंवा आंवळघांसही चोंचावीत असतात. याच प्रमाणें भिन्न भिन्न संशयांनी चोचावलेले ह्यणजे विद्ध झालेले. अशा प्रकारचें व्यंजक शब्द मराठींत किती तरी आहेत.

(८४३)

विचंबलें—-'विटंबले' असें असावेंसें वाटतें.

# (८४६)

इछेच्या पावतीं, योगातें ते—ते इच्छेच्या योगातें पावती, असा अन्वय. जो योग पूर्वी इच्छित होते तो त्यांस मिळूं लागतो.

# (८४८)

देवत्रयचिन्हें—हा शब्द असाच घेतला तर त्याचा अर्थ तीन्ही देवांचीं ह्मणजे ब्रह्मा, विष्णु, महेश यांचीं लक्षणें असा अर्थ होईल. पण हा अर्थ समाधानकारक बाटत नाहीं. कदाचित् 'देवत्वचिन्हें' असा पाठ असेल व तसा असल्यास यश, श्री, कीर्ति इत्यादि लक्षणें असा चांगला अर्थ होऊं शकेल.

(८४९)

घेपिजे—-घेपणें ह्यणजे आपल्या ताब्यांत घेतलें जाणें. घेणें या घातू पासून घेपणें हा शब्द झाला आहे.

# (८५०)

विधि—हा शब्द चुकीनें पडलेला दिसतो. पुढील ओंवी वरून हा शब्द विघ्न असावा असें वाटते. आज जरी मराठींत विघ्न शब्द नपुंसकर्लिगीं आहे तरी स्वप्न शब्दा प्रमाणें पूर्वीं तो पुंल्लिगीं व नपुंसकलिंगीं असा दोन्ही लिगीं असणें शक्य आहे. किंवा चांगदेवाच्या यमक = निरंकुशत्वास अनुसरून 'तया तत्वज्ञा विघ्नें काइसी' असाही पाठ संभवनीय आहे.

(८५१)

त्ये—ते.

(८५२)

चाडा--चाडेनें, इच्छेनें.

घाडा पडला—घाला पडला. घाला या अर्थी घाडा हा शब्द अजूनही रूढ आहे.

(८५३)

देवाच्या आंगि—-देवांच्या आंगीं. देवांच्या देहास आग लागते ह्यणजे ते कोघाग्नीनें जळू लागतात.

(८५४)

उजिरि—किरण, झांक, प्रभा. संस्कृत 'उज्ज्वल्' या घातू पासून हा शब्द झाला आहे. हें इकारांत भाववाचक नाम.

कुदळिघात वरि आरोढिलें---वर कुऱ्हाडीचे घाव घालणें सुरूं केलें. (८५५)

केसणें----कशानें. कैसेनि पासून हें रूप. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

(८५६)

खापर सादृश्य―-खापरासारिखें. फेडी---'फोडी' असा पाठ हवा.

(८५७)

लोष्टकपालि—–अर्थं लागत नाहीं. ही सारीच ओंवी स्पष्ट कळत ना<mark>हीं.</mark> इदृ—–'इंद्र' असा पाठ असावासें वाटतें.

(८६०)

श्रीगुरुचेया---श्रीगुरूच्या.

### (८६४)

मूखिचा----मुखींचा.

उगाळू—–घांस. संस्कृत 'उद्गार' पासून झालेला शब्द.

(८६९)

आचार्ये—–शेवटल्या य मुळें हें एकारांत रूप झालें. शेवटीं व असता तर ओकारांत रूप होतें जसें राव चें रावो. पण रायचें होतें राये.

(८७०)

श्रीमुक्तादेवी योगिनी—–या परंपरेंत निवृत्ति व ज्ञानदेव यांचीं नांवें नसून गोरक्षनाथा नंतर मुक्ताबाईचाच योगिनी ह्यणून उल्लेख केला आहे. शिवकल्याण स्वामींनीं आपल्या नित्यानंद दीपिकेच्या शेवटींही अशीच परंपरा दिली आहे. गोरक्षनाथा पासून एक प्रवाह गैनीनाथ, निवृत्ति व ज्ञानदेव या मार्गे आला व दुसरा मुक्ताबाई, वटेश्वर, चांगदेव या मार्गानें आला.

चक्रपाणि—हा वटेश्वराचा शिष्य ह्मणून चांगदेवाचा समकालीन 'वटेश्वरा-हुनि चक्रपाणि, लाघले हे अमृतसंजीवनी' असें शिवकल्याणस्वामी ह्मणतात.

(८७१-८८१<u>)</u>

या ओंव्यांत या सिद्धयोगमार्गांतील सिद्ध पुरुषांची व स्त्रियांचीं नांवें दिलेलीं आहेत. या पैकीं कांहीं नांवें हठयोगप्रदीपिकेंतही सांपडतात. (उपोद्धात पहा) या नांवावरून त्याकाळीं हा मार्ग किती व कसा पसरला होता याची कल्पना चांगली येते. यांत अनेक जातीच्या स्त्रीपुरुषांचीं नांवें आलीं आहेत. ८८१व्या ओंवी नंतर ९१२ पावेतोंच्या ओंव्या असलेलीं दोन पत्रें किवा ४ पृष्ठें गहाळलीं बाहेत.

(९१४)

दशीं---'देशीं' असा पाठ पाहिजे.

(९१७)

गुरुसेवो—गुरुसेवे असे असावेंसे वाटते.

शिवोऽस्मि—-'अहं ब्रह्मास्मि' या वाक्याबद्दल 'शिवोहमस्मि' अशा वाक्याचा उपयोग आचार्यांनीं सुरू केला. मी शिव आहे हा बोघ.

(९१९)

आपणप्येनि——आपलेपणानें. 'गुरुसेवाबळें, जें अटक ऐसें आपणप्येनि फळलें' हा अन्वय. अटक—अप्राप्य, न मिळण्या सारखें;तेंही गुरुसेवेच्या सामर्थ्या-**मुळें** आपण होऊनच प्राप्त झालें, हा भावार्थ.

(९२२)

तियें--तीं आसनें व भुवनें.

(९२३)

वाइजती--वाहाव्यात. खरा शब्दार्थ-वाहिल्या जाव्यात.

(९२४)

निरययोनिमाझारि—निरययोनि मध्यंतरी ह्मणजे नरकयोनींत. मध्यांतरीं चें मज्झात्रीं असें रूप होऊन माझारिं असें रूप झालें आहे.

(९२६)

अघोरि—-भयंकर अशा. या पदावरून मागील दोन चरण 'गुरुवचन मनि न घरी'; 'गुरुसि अहंकार करी' असे एक वचनीं असावेतसें वाटतें.

# (९२७)

#### विसुरे—विसरे. विस्मरणें पासून विसुरणें व मग विसरणें.

#### (९२८)

विविघु—विधिरहित. ज्ञानी पुरुष विधिनिषेघरहित असतो हा सं<mark>बंघ.</mark> समंघु—संबंघ.

(९२९)

रोगिया----रोगी, रोगयुक्त.

(९३२)

खाए—हा खाणें या घातूचा प्रयोग सेवन करणें या अर्थी आहे. निदा, पैशून्य खाणें ह्मणजे निंदा व चहाडी ऐकणें. अजूनहि शिव्या खाणें या प्रयोगांत खाणें या घातूचा उपयोग आहे.

वस्तु करुनु---ब्रह्म असूनहि, ब्रह्मप्राप्ति करूनहि.

(९३३)

पुश्चळीकें—-पुंश्चली ह्यणजे शिनळ, जारिणी स्त्री. तिच्या तऱ्हेनें ह्यणजे एक सोडून दुसऱ्याचें सेवन करण्याच्या पद्धतीनें. चांगदेवाच्या अभंगांतही हा शब्द सांपडतो. 'पतिव्रते पुंश्चली सांगात झाला, दोहीतें भेटला एक देखा'. चां. अ. सं. १९.

(९३४)

येकुरु—-येकुगुरु या ऐवजीं लेखकप्रमादानें 'गु' गळून राहिलेलें रूप.

(९३५)

सांडोवे—त्याग. सांडणें या धातू पासून झालेलें नाम.

(९४३)

चिखिमिखि—–चोखांदळपणा. ओरडा आरड. 'चीखना' या हिन्दी धातू-षासून हें रूप झालें असावें सें वाटतें.

उपाओ---उपाय य चा झाला व व मग झालें हें रूप.

त्रिशुद्धी- --पूर्णपणानें, शुद्ध मनानें. या शब्दाची व्युत्पत्ति दोन प्रकारानें

होंऊं शकेल. वैदिक भाषेंतही तीन प्रकारचे म्हणजे मानसिक, वाचिक, व कायिक असें तीन प्रकारचें सत्य सांगितलें आहे. त्यासच अनुसरून मनानें, वाणीनें व कृतीनें शुद्ध राहून असा अर्थ करतां येईल किवा कोणचीहि गोष्ट त्रिवार सांगितली म्हणजे पक्की झाली असा प्राचीन प्रधात असल्यामुळें त्रिशद्वीं या रूपाचे त्रिशुद्धी असें रूप झालें असावें.

(९४६)

देवंगत—'दिवंगत' असात्पाठ असावाः व प्राचीन लेखन पढतिमुळें तो 'देवंगत' असा लेखकानें वाचला असावा.

दिपांतरा—द्वीपांतरा असें पाहिजे. दुसऱ्या ठिकाणी.

(९४८)

कराडिसी—कठिण जागेंत.

(९५०)

सदेउ—सदैव, दैवकान. मागील ओंवीतल्याच 'निर्देवें मनि शुद्ध नव्हती' याशीं विरोध दाखबिण्यासाठीं वापरलेला शब्द. पुढेंहि ओंवी ९५३ मध्यें सदैव शब्द आलाच आहे.

कोलि—–कोळी. एकलव्य नांवाचा निषाद. द्रोणाचार्यांनें व्याघपुत्र म्हणून यास विद्या शिकविण्याचें नाकारल्यावर यानें द्रोणाचार्यांची मृण्मयर्मूति करून तिच्या जवळ विद्या शिकल्याची कथा महाभारतांत प्रसिद्ध आहे. गुरु मातीचा असतांनाहि शिष्य आपल्या भक्तीमुळेंच आपला उद्धार करूं शकतो हें दाखविण्या≁ साठीं हें ठरीव उदाहरण आहे.

मातियेचा द्रोणु--मातीची द्रोणाचार्यांची मूर्ती.

# (९५१)

निधान---निधन, मृत्यु. लेखकाकडून कामा चुक्रीने 'व स्त लिहिला गेला

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

जुगां—–जगां किंवा युगां. जे जाणाऱ्या जगांस स्थिर करितात किंवा जाणाऱ्या युगांस स्थिर करितात. दुसरा अर्थ अधिक चांगला वाटतो. हिंदींत युगास 'जुग' ह्मणतात 'जुगजुग जीओ' ह्मणजे युगेंची युगें जिवंत रहा. हा आशीर्वाद हिंदीत प्रसिद्ध आहे. सत्पुरुष जाणाऱ्या कालासही स्थिर करतात हा अभिप्राय.

(९५५)

अप्रमादु—प्रमादु असा पाठ हवा.

तेयाचे ज्याले वाढे—त्याचे ठिकाणी उत्पन्न झालेल्या गोष्टी वृद्धिगत होतात.

जिवे तें पुढें तया ठाके—–वृद्धिगत झालेलें वा उत्पन्न झालेलें त्या पुढें येऊन उमे राहतें. ज्यालें व जिवे हीं दोन्ही रूपें जिणें ह्मणजे उत्पन्न होणें वा जिवत राहणें या धातू पासून झालीं आहेत.

#### (९५६)

अवज्ञानेदखिजे—–अवज्ञानें न देखिजे किंवा अवज्ञा नेदखिजे असा पदच्छेद करावा. पहिल्या अर्थात 'न' राहिला असें समजावे व दुसऱ्या अर्थांत अवज्ञा हें तृतीयेचें रूप व नेदखिजे हें न देखणें पासून झालेल्या नेदखणें क्रियापदाचें रूप.

(९५८)

अर्घक्षो--विहिरीत अर्घा व अर्धा बाहेर असा लोंबकळत.

(९६०) ब्रह्माकोटिमघ्यस्तु—'ब्रह्माण्डकोटिमघ्यस्थु' असा पाठ हुवा. (९६१)

आगि---आंगि, अंगास.

(९६५) उपसारा––'उपचारा' असा पाठ पाहिजे. (९६६-९९२) या ओंव्यांचें पत्र गहाळ झालें आहे.

www.umaragyanbhandar.com

· :-

v

#### (९९६)

अळुमाळु—–एवढेंसें, 'अडुमाडु' या कानडी रूपापासून ड चा ळ होऊन हें रूप झालें.

शिउ—शिव.

चतुष्टय—मन, बुद्धि, चित्त व अहंकार या चार गोष्टी. पहा ओर्व. ६२९. (१०००) शषासि—-'शेषासि', असा पाठ हवा.

(१००३)

लिहि—–इकारांत नाम. लिहिणें हा अर्थ.

(१००५)

बोहरी---निरास. अवहरणे याचे जागीं वोहरणें रूप होऊन त्याचें इकारांत नाम वोहरी. व व ब च्या अभेदानें बोहरी असें रूप होतें.

निदसुरी—--पूर्णपणानें. न दुसरी याचेंच बोलींत झालेंले रूप. दुसरें कांहीं न राहतां या अर्थीं हा शब्द वापरला जातो.

(१००९)

जालेपणें—-स्वयं ब्रह्म झाल्याच्या योगानें. जाहलेपणें बद्दल जालेपणें असा शब्द वापरला जातो.

(१०१३) चंद्रबिंबि—–चंद्राचें मंडल उगवलें असतां.

मीनला—मिळाला, एकरूप झाला.

<sub>१०१७</sub> (१०१७)

येकवाटलें—–एकवटलें. एकवट ह्यणजे एकरूप. हा वट प्रत्यय घन, तिक्त, क्षार इत्यादि शब्दांत लागूनच घणवट, तिखट, खारट इत्यादि शब्द झाले आहेत. वट प्रत्ययही संस्कृत 'वत्' चाच अपभ्रं श आहे. कटवत्-कडुवट-कडवट-कटु-स्वरूप.

### (१०१९)

रूप करूं--- वर्णन करताः निरूपण या अर्थीच रूप.

(१०२२)

ते कष्टि समाप्ति पावविली—त्यांनीं कष्टांच्या ठिकाणीं शेवट पोंचविला असा प्रतिशब्दार्थ. त्यांनीं 'पुनरपिजननं, पुनरपि मरणं' या त्रासाचा शेवट केला, या आपत्तींतून मुक्त झाले असा भावार्थ.

(१०२७)

पृथज्ञ---'पृथक्' असा पाठ हवा.

(१०२८)

चौतिसें बारा—'अंकानां वामतो गति.' या न्यायानें १२३४ हा शक. इकोत्रींत अजूनही हीच पद्धति सांपडते. छत्तीस छत्तीस शहाण्णवबारा ह्यणजे ३६×३६ == १२९६.

(१०२९)

हरिश्चंद्र—हा पर्वत, त्याच प्रमाणें मंगळगंगा नांवाची नदी, सप्तस्थान, दक्षिणकेदार इत्यादि गोष्टींवरून या ग्रंथाचें लेखन स्थान निश्चित करतां येण्या-सारखें आहे. पण अजून पावेतों या स्थानांच्या आधारें हें ठिकाण निश्चित झालेलें नाहीं.

(१०३४) दिनप्रति—-प्रतिदिन या ऐवजी दिनप्रति.

(१०३६)

दसाडशत—'दसाउडशत' असा पाठ असावासें वाटतें. आउड ह्यणजे औट किंवा साईत्सेनः आइडशत ह्यणजे एकसें साइत्सिन व त्याची व्दसपट ह्यणजे १०३५. . या प्रमाणें रचलेल्या ज्या ओंक्या त्या . १०३५ रत्नांची माइ विदेवस्तुरु . च्या चरणकमळीं वाहिली: असें रूपकः



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com