

#### श्रीमद् बुद्धिसागरजी प्रन्थमाला, प्रन्थांक-१७.

# તત્ત્વજ્ઞાનદીપિકા.

- 6849

યાેગનિષ્ઠ મુનિરાજ શ્રીબુદ્ધિસાગરજી.

મહુંમ શેઢ પ્રેમચંદ કેશ જાજ જામનગરવાલાની સુદ્દદર્થી

પ્રસિદ્ધકર્ત્તા.

------

श्री अध्यात्मज्ञान प्रसारक मंडळ. मुंबाई.

વીરસંવત્ ર 📆 વિક્રમ સ. ૧૯૬૭.

મુંબાર નિર્ણયસાગર પ્રેસ.

Printed by B. R. Ghanekar, at the Nirnaya-Sagar Press, 23, Kolbhat lane, Bombay, and

Published by Lallubhai Karamchand Dalal for Adhyatms Genanaprasarak Mandal, Champagalli :

BOMBAY.

#### પ્રસ્તાવના,

હાલની પ્રવૃત્તિમય દુનીઆમાં વ્યાવહારિક કેળવણીમાં આગળ વધેલા અને ભાષાગ્રાનમાં ઉત્તમ કહેવાતા, એવા અભ્યાસીઓ પણ પોતાના ધર્મના ખરા સિદ્ધાંતોને જાણવા, અને તેનું રહસ્ય સમજવા પ્રયલવાન વા પ્રીતિવાન ખન્યા હાય એમ પ્રાયઃ પરિપૂર્ણ અવબાધાતું નથી, તેમજ માત્ર આજવિકા અર્થેજ ઉદર પાષણ આપનારૂં ગ્રાન સંપાદન કરવું, ખાવું, પીવું અને માજ કરવી તેમાંજ જીવનની સાર્થકતા માનનારા ઘણા મનુષ્યો દેખાય છે આનું કારણ શું ! આ સ્થીતિના વિચાર કરતાં એમ કહેવું પડે છે કે, ધર્મગ્રાન, તેના સિદ્ધાન્તા, અને તેનું રહસ્ય, જાણવાની અપ્રીતિને લઈ (તથા પ્રકારની ઓછી સામગ્રીને લઈ વા અવકાશની ખામીને લઈ), સદ્દચુરઓના સંબંધાથી દ્રર રહેવાની ટેવ વધતી જતી હોવાથી ધર્મના ઉડા રહસ્યને સમજવું તા રહ્યું પણ કેટ-લીક સામાન્ય બાબતાથી પણ આપણે અગ્રાત રહીએ છીએ. તેમ થવાથી આપણે અને ઉત્તરોત્તર આપણા બાળકા ધર્મશ્રદ્ધાહીન થતા જઈએ તે સંભવિત છે.

સુવર્ણું અને રૂપાની પરીક્ષા કરવાની કડાકુટમાં ન પડતાં એકજ માનવું એ જેટલું બૂલભર્યું છે તેટલુંજ ધર્મસિદ્ધાંતા જાણવામાં કડાકુટ સમજ સત્ય જાણવાથી દૂર રહેનારાએા પાતાના જીવનને ગમે તેવી ડા-માડાળ સ્થિતિમાં રાખે તે કનિષ્ઠમાં કનિષ્ઠ છે અર્થાત્ નુકસાનકર્ત્તા છે.

જૈનધર્મ અને જૈનેતરધર્મો વચ્ચે શું અંતર છે? કઈ ખાખતામાં જાદાઈ છે? જૈનધર્મ વિશેષ ઉત્તમ શામાટે છે? ધર્મનું ખરૂં રહસ્ય શું છે? આપણું કર્ત્તવ્ય શું છે? એનું જ્ઞાન આળપણથીજ આપણું આળકાને મળવું આવશ્યક છે, કેમકે, તેમ થવાથી દુનીઆમાં ગમે તે ધર્મવાળા સાથે ભેળાવા છતાં આપણા જૈનબંધુઓ પાતાના ધર્મથી ડગી શકશે નહીં એટ-લુંજ નહિ પણ તેઓ સર્વે ધર્મવાળાઓ સાથે પ્રીતિ રાખવા સાથે પાતાના ધર્મનું ખરૂં રહસ્ય બીજાઓને સમજાવી તેઓને જૈનધર્મમાં લાવી શકશે.

શ્રીમદ્ ખુદ્ધિસાગરજીએ આ "તત્ત્વજ્ઞાનદીપિકા" થ્રન્થ ખાસ કરીને વિદ્યાર્થાઓ ધર્મને લગતી બાબતા સમજ શકે અને તેઓને માટે માટી ઉમરે કામ લાગે તેમજ તેવી બાબતા જાણવા કાઈ પુરતું–જમાનાને અનુસરતું–સાધન ન હોવાથી તે પુરૂં પાડવા માટે ઉત્તમ શૈલીમાં તૈયાર કરી સમાજ ઉપર ઉપકાર કર્યો છે. જે થ્રન્થ મંડળને પ્રગટ કરતાં હવે ઉપજે છે.

8

જૈન એટલે શું? જીન એટલે કાેખુ? જુદા જુદા ધર્મોમાં મનાતા દેવ, ઈશ્વર, પરમાત્મા, ભગવાન વગેરે અને જિનદેવમાં શાે ભેદ છે? ઈશ્વર સૃષ્ટિકર્તા હાેઇ શકે કે નહીં? જૈનધર્મની પ્રાચીનતાનાં પ્ર-માણા કયાં છે? તથા બીજા ધર્મની કેટલીક જાંખુવા યાગ્ય માન્યતામાં અને જૈનધર્મમાં શાે ભેદ છે? જૈનતત્ત્વાની શ્રેષ્ઠતા કઈ રીતે છે? તેનું આ શ્રન્થમાં શામદ સુદ્ધિસાગરજીએ બાલજીવાને પણ સમજ પેડે તેવા સરળ ભાષામાં વર્ખુન કરેલ છે.

અમા કહી શકોએ છીએ કે આ શ્રન્થ ભણનાર, અને વાંચનાર, ઘણું નવું જાણશે, શીખશે, અને અનુભવશે; એટલુંજ નહીં પણ જૈનધર્મ વિષે જે કેટલીક ખાટી માન્યતાએા ચાલે છે તે કેટલી અસત્ય છે તે સમજી શકશે અને બીજાઓને સમજાવી શકશે, તેમજ અન્યમતવા-ળાઓ આ પુસ્તકને જો ધ્યાનપૂર્વક મનન કરશે તાે જૈનધર્મ વિષે અજ્ઞાનપણાથી જે આક્ષેપા કરે છે તે કરવાની બૂલ કરી શકશે નહીં.

આ શ્રન્થ, જૈન હાઇસ્કુલ, પાઠશાળાઓ, તેમજ કન્યાશાળાઓમાં ટેફ્રેટ્યુક તરીકે ચલાવવામાં આવે તેવા ઉપયોગી છે. તેમજ સાધુ અને સાધ્વીઓને જો આ પુસ્તક મારફતે શરૂઆતનું જ્ઞાન આપવામાં આવે તાે તેઓ પણ જૈન અને જૈનેતર ધર્મભેદને અવબાધી શકશે.

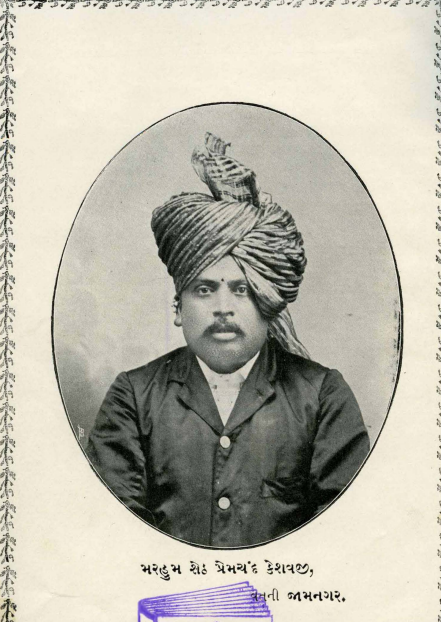
આ મંડળે પ્રગટ કરવા માંડેલ શ્રીમદ્ 'બુદ્ધિસાગરજી અન્થમાળા' પૈકીના આ ૧૭ માે અન્થ છે. આ અન્ય સાઠની સાલમાં રચાયા હતા તેમાં સુધારા વધારા કરી બહાર પાડ્યો છે. આ અન્ય પ્રગટ કરવાને જમન્ગરવાલા સ્વર્ગવાસી શેઠ પ્રેમચંદ કેશવજીએ રૂ. પપ૧) ની મદદ તેઓની પત્નીએ કરેલ વર્ષાતપના પારણા સમયે લાલખાગમધ્યે કરેલ અઠાઈ ઉત્સવના શુભપ્રસંગના સ્મરણાર્થે કરી છે. આવી રીતે જ્ઞાનમાર્ગને કરેલી તેઓની મદદ પ્રસંશનીય છે, કેમકે સ્વેચ્છાપૂર્વક હજારા રૂપીઆ ગમે ત્યાં ખર્ચાય પણ જ્ઞાનમાર્ગ થાહું પણ દ્રવ્ય વાપરવું એજ સર્વોત્તમ માર્ગ છે. તેઓ સંબંધી કેટલીક જાણવા યાગ્ય હકાકત એક નોંધના મથાળા નીચે લેવાઈ છે તે વાંચવાને માટે વાચકાને વિનવીએ છિએ.

મંડળ પાતાના કાર્યમાં આ રીતે આગળ વધે છે અને વધુ વધે તેવી શુભેચ્છાપૂર્વક વિરમીએ છોએ.

મુંબાઈ–ચંપાગલી અશાડ શુદ્દ ૧૫ વીરસંવત ૨૪૩૭. લી૦ અધ્યાત્મજ્ઞાનપ્રસારક મંડળ.







સત્યપ્રકારા વ્યાકામ

#### એક નોંધ.

જામનગરના રહીશ શા. કેશવછ મૂલછ જેઓ મુંબાઇમાં કાપડના વ્યાપારી હતા, જેઓને ત્યાં મુંબાઈમાં સંવત્ ૧૯૩૨ ના માહા વદ ૪ થે એક પુત્રજન્મ થયો હતો, જેનું નામ પ્રેમચંદ રાખવામાં આવ્યું હતું. તેમના પીતાશ્રી માત્ર સાત વર્ષની ઉમરના મુકી ૪૦ વરસની ઉમરે મુંબાઇમાં ગુજરી જવાથી, ભાઈ પ્રેમચંદની માતુશ્રી જામનગર જઈ રહ્યાં હતાં. ભાઈ પ્રેમચંદનું લગ્ન ૧૩ વર્ષની ઉમરે ત્યાંના રહીશ પારેખ પાનાચંદ આણું-દજીની પુત્રી બાઈ નવલબાઈ વેરે થયું હતું. આદ ૧૪ વર્ષની ઉમરે પોતે મુંબાઈ આવ્યા હતા પણ તે વખતે માત્ર એક વર્ષ રહીને જામનગર ગયા હતા. ત્યાં થોડાક મહીના રહી ફરી મુંબાઈ આવ્યા ત્યારથી થોડો થોડો વ્યાપાર શરૂ કર્યો હતો અને પોતાની બાહોશીથી વ્યાપારમાં આગળ વધી સારૂં દ્વય પેદા કર્યું હતું. તેમજ તેઓએ ધાર્મિક કાર્યોમાં દ્રવ્ય વાપર્યું પણ છે. જે નીચેની બીનાઓથી જણાશે.

સંવત્ ૧૯૫૮ માં સીહોરવાલા વોરા કુલચંદભાઈએ જામનગરમાં મુનિ-મહારાજશ્રી સિક્લિવિજયજ પાસે દીક્ષા લીધી ત્યારે પોતાને ઘેર માંડવો ખાંધી અઠ્ઠાઈ ઓચ્છવ કર્યો હતો. અને ધામધુમપૂર્વક દીક્ષા અપાવી હતી ને સંઘ જમાડ્યો હતો. જયારે ત્યારે જામનગર જતા ત્યારે અઠ્ઠાઈ ઓચ્છવ કરતા કેમકે તેમને તે તરફ અત્યન્ત પ્રેમ હતો.

સંવત ૧૯૬૦ માં મરકીના વખતે પોતે જામનગરથી નજીક વધુથલી ગામ છે ત્યાં રહેવા ગયા હતા ત્યારે સાંના દેરાસરજીમાં માત્ર એકજ પ્રતિમા હોવાથી પોતે જામનગરથી છે પ્રતિમાજી મંગાવી આપી, અઠ્ઠાઈઓચ્છવ ને શાન્તિસાત્ર લણાવી પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. આ પ્રસંગે પણ સાધર્મિવાત્સલ્ય કર્યું હતું.

જામનગરની મરકી વખતે ગરીબ સ્વામી ભાઈઓને પોતાના તરફથી મદદ કરી બહારગામ મોકલી સાં સર્વે બંદોબસ્ત કર્યો હતો તેમજ સગા સ્ત્રેહી વિનાના મનુષ્યો મરી જતાં તેની દહનક્રિયા પોતાના ખર્ચે કરાવતા હતા.

સંવત ૧૯૬૧ ના કારતક માસમાં સિદ્ધાચળજીનો તથા ગીરનારજીનો છરી પાળી સંઘ કાઢ્યો હતો. સંઘમાં ૧૫૦૦ માણુસો થયા હતા તેમ મુનિમહારાજશ્રી મોતીવિજયજી, પન્યાશ કેશરવિજયજી, તથા મુનિશ્રી દેવ-વિજયજી વગેરે સાધુ સાધ્વીનાં ૫૦ ઠાણાં હતાં. સાથે દેરાસરની જોગવાઈ રાખી હતી. મહારાજ જામશ્રી જશાજી તરફથી રાજ્યનાં માણુસો ચોકી પેરાના,

#### ( \$ )

તથા પોલીસ સીપાઈ અને ઘોડેસ્વારોના ૭૫ માણસ હતા. સાથે ઇંગ્લીશ એન્ડ વાન્તું પણ હતું. સંઘની તપાસ અતે ખંતથી રાખતા હતા. ગામેગામ સામૈયાં થતાં તેમાં ગોંડલ મુકામે નામદાર ગોંડલ ઠાકોર સાહેળ અને રાણી સાહેળ તંભુએ પધાર્યો હતાં અને મુનિમહારાજશ્રીની પાસે એસી બોધમય વાણી સાંભળી હતી. તેમ વીરપુર ઠાકોરસાહેળ પણ જનાનાસહિત સંઘના તંભુએ પધાર્યો હતા. જીનાગઢ મુકામે તો નામદાર નવાળ સાહેળના ખર્ચ સંઘને જમણ આપવામાં આવ્યું હતું તેમ સંઘને ઉતરવાની તમામ સગવડ કરી આપવામાં આવી હતી. સિદ્ધાચળજીમાં ભાઈ પ્રેમચંદ કેશવજીએ નવક કારસી કરી હતી અને છ ગાઉ બાર ગાઉની પ્રદક્ષિણ સંઘને પોતાના ખર્ચે દેવરાવી હતી. આ પ્રસંગે માણસોને ઇનામો સારી રીતે અપાયાં હતાં. સંઘમાં રૂ. ૨૫૦૦૦) ખરચ થયું હતું.

સંવત ૧૯૬૩ ની સાલમાં તેમનાં માતુશ્રી કડવી બાઈ તથા તેમનાં પત્ની નવલખાઈએ પર્યુષણપર્વમાં અઠ્ઠાઈની તપશ્ચર્યા કરી હતી આ પ્રસંગે ગામમાં પર) અઠ્ઠાઈઓ થઈ હતી. તે વખતે ચોકમાં મંડપની રચના કરી પુંજા પ્રભાવના ઉત્તમ રીતે કરી હતી. રાત્રે મોટાં મોટાં વાસણો પ્રભાવનામાં અપાતાં હતાં, અને અઠ્ઠાઈ તપ કરનારાઓને અબે વીંટીઓ એક તોલાના આશરેની આપી હતી. અને સંઘ જમાહ્યો હતો જે વખતે રૂ. પર૦૦) ખર્ચાયા હતા.

જામનગરમધે દરોરા ઉપર જવોનો વધ અટકાવવા વકીલ ચતુરલુજ ગોવંદજીએ મહારાજશ્રીને અરજ કરતાં ધર્માદા ખાતે અમુક રૂપીયાની માગણી થઈ હતી જે વખતે વકીલજી મુંબાઈ પધારતાં પ્રેમચંદલાઇએ ર. ૨૦૦૦) કરી આપ્યા હતા. જે દીવસથી જામનગર ખાતે દરોરા પ્રસંગે મુદલ વધ થતો નથી (હાલ કંઈ આપવું પડતું નથી). તે રીતે સંવત ૧૯૬૪ માં જામનગરમાં માછલાની લોધના કંટ્રાકટરને સમજાવી પોતે તથા શેઠ દેવકરણ મુલજી તરફથી અંધ કરાવી હતી. તેજ વર્ષમાં વૈશાખ માસમાં જામનગરના એ જોડીયા મહાલ છે તેના દેરાસરજીની પ્રતિષ્ઠા ફરી કરાવવાનું કામ પોતાને માથે લઈ પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. જેમાં રૂ. ૩૦૦૦) ખર્ચાયા હતા. (આ વર્ષમાં જામનગરમાં રૂ. ૬૨૦૦૦) ના ખર્ચે એક મોટો બંગલો અંધાવ્યો હતો.)

સંવત ૧૯૬૬ માં તેમની પત્ની નવલખાઇએ વર્ષીતપની શરૂવાત કરેલી તે સંવત ૧૯૬૭ માં પુરૂં થતાં મુનિરાજશ્રી મુદ્ધિસાગરજ સમક્ષ લાલખાગમું શ્રીસિદ્ધિગરીજની રચના સાથે અઠ્ઠાઈમહોત્સવ શરૂ કર્યો હતો. ને ખાસ જામનગરની મંડળીને તેડાવી હતી, સાથે આ તપસ્યા કરનાર ખાઈઓ ૧૧ હતી તેઓને ત્રણ ત્રણ તોલાના આશરેના છેડા તથા રેશમી કસબી સાડીયો

#### (9)

આપવામાં આવી હતી. ન્યાતમાં જરમરના થાળાનું લાંહું કર્યું હતું તથા નોકારસીનું જમણ કર્યું હતું. આ રીતે પોતાની સકમાઇનો ઉપયોગ ધર્મની પ્રભાવના અર્થે કર્યો છે. આ પ્રકારે તેમની ધર્મતરફની પ્રીતિ પ્રશસનીય હોવાથી તેમની તરફથી બીજાં સારાં કાર્યોની આશા રખાતી હતી પણ ૩૫ વર્ષની નાની ઉમરે થોડા દીવસની બીમારીમાં આ દુનિયા છોડી ચાલ્યા ગયા છે.

તેઓની છંદગીમાં એક નોંધવા યોગ્ય બનાવ એ બન્યો છે કે, નામ-<mark>દાર જામશ્રી</mark> વિલાયત તરફ પધારતાં કામચલાઉ પ્રીન્સ હરભમજી વજરે કોઈ પણ પ્રકારના ગુન્હાની જાહેરાત કે તપાસ કર્યા વિના પોતાના બંગલામાં નજરકેદ રાખ્યા હતા તેમ અધી મીલકત જપ્ત કરી હતી. આ માટે શેઠ દેવકરણ મૂલજીએ પોતે પોતાના ધંધાની દરકાર છોડી, ખર્ચ કરી, લાઈ પ્રેમચંદને નિર્દોષપણે છોડાવ્યા હતા. તેમની પત્ની નવલળાઈએ પણ આ સમયે ઘણી હિંમત રાખી પોતાના પતિને છોડાવવા પુષ્કળ પ્રયત્ન કર્યો હતો. અને પશ્ચાત ભાઈ પ્રેમચંદ છુટીને ઘેર આવ્યા ત્યારે છુટે હાથે ગરિબોને દાન દીધું હતું. ત્યાંના કેદીઓને મિષ્ટાન ભોજન કરાવ્યું હતું, તથા જ્ઞાતીભાઈઓને જમાડ્યા હતા. આ વખતે મહારાજ જામસાહેખ મોટા અમલદારો સાથે પધાર્યા હતા. જે વખતે ભાઈ પ્રેમચંદે રૂ. ૨૦૧) ની ભેટ ધરી હતી. તે વખતે મહારાજા જામશ્રી રાજ્યાસિંહએ પ્રેમચંદ કેશવજીની પત્ની ખાઈ નવલભાઇને રૂ. ૧૦૦૧) ની રકમ સાંહલા કમખાના કરીને આપ્યા હતા. ખરેખર આ પ્રસંગ જેમ ભાઈ પ્રેમચંદ માટે નોંધવા યોગ્ય અન્યો છે; તેમ જામશ્રીનું પરદેશ જવું, પ્રેમચંદલાઇનું વગર ગુન્હો જાહેર થયે પકડાવું, અને માનસહિત છોડી મુકવું ઉપરથી રૂ. ૧૦૦૧) ની રકમ લેટ કરવી. આ ખીના રાજ્યમાટે પણ નોંધ-કારક ખની છે. આવા પ્રસંગે પણ લાઈ પ્રેમચંદે ધર્મશ્રદ્ધાખળ રાખ્યું હતું અને ત્યાંથી મુંબાઈ આવતાં પ્રથમ શ્રીમક્ષિનાથજી જવાનો અલિગ્રહ રાખ્યો હતો તે પ્રમાણે ત્યાં જઈ દર્શન કરી રૂ. પગ્૧) ની લેટ કરી મુંબાઈ આવ્યા હતા.

તેઓ પોતાની મિલ્કતનો મોટો લાગ ધર્મકાર્યમાં વાપરવાને જણાવી ગયા છે જેનો સદુપયોગ હવે પછે થયેલો જેવાશે. આટલી હકીકત હમને તેમના સ્ત્રેહીઓ તરફથી મળી છે તે પ્રગટ કરતાં વાંચકોને બલામણ કરવી યોગ્ય થઈ પડશે કે ગુણાનુરાગપણે દરેકમાંથી સાર ગ્રહણ કરી પોતાની સ-ફમાઇનો સદુપયોગ જૈનધર્મની પ્રભાવના અર્થે કરવો આવશ્યક છે.

🦇 શ્રી શાંતિ:. રૂ



## ( **৫ )** શুদ্ধি**স**ঃ.

#### ---

| પત્ર.      | લીટી ૧     | અશુદ્ધિ.        | શુદ્ધિ.                 |
|------------|------------|-----------------|-------------------------|
| ર          | 90         | ધારીયો.         | ધારી.                   |
| "          | કર         | લગી.            | ભંગી.                   |
| 3          | ę          | <b>સેં</b> •    | સો.                     |
|            | •<br>•0    | સરસ્વતિ.        | સરસ્વતી.                |
| <b>y</b> , | 99         | ત્રેવીસમાં.     | ત્રેવીશમા.              |
| પ          | ૧૯         | ્હતા.           | હતા ?                   |
| ,,         | 33         | ખરો.            | ખરો ?                   |
| "<br>9     | 32         | વૃષ્મને.        | वृषभनो.                 |
| ۷          | ૨૭         | હતી.            | હતી ?                   |
| ,,         | ૧૫         | પણ.             | પહ્યું.                 |
| ."<br>૧૧   | 8          | કેટલાં.         | કેટલા.                  |
| ,,         | २२         | જૈના.           | જૈનોના.                 |
| ,,         | રહ         | સૂરી.           | સૂરિ.                   |
| "          | **         | સંવત.           | સંવત્.                  |
| ૧૨         | <u>.</u>   | સંવત.           | સંવત્.                  |
| ,,         | ,,         | પાંચમાં.        | પાંચમા•                 |
| ,,         | વૈ૮        | વિચરતા વિહારતા. | વિચરતા વિચ <b>ર</b> તા. |
| ૧૪         | 90         | માનશિક.         | માનસિક.                 |
| ૧૫         | 94         | કૂળ.            | <b>કુળ</b> .            |
| ,,         | ક ૧        | છે.             | <b>છે</b> ?             |
| ૧૬         | 4          | દીવસ.           | દિવસ.                   |
| ૧૭         | 3          | ચકતા.           | ચૂકતા.                  |
| ૧૯         | ૧ <b>૨</b> | ત્રાત.          | <b>પ્રતિ</b> .          |
| ,,         | ૧૭         | સાત <b>રા.</b>  | સાતસો.                  |
| રર્વ       | २०         | સ્વામી.         | સ્વામિ.                 |
| "          | २२         | સરસ્વતિ.        | સરસ્વતી.                |
| <b>ર</b> ૩ | <b>૩</b> ૨ | જગત.            | જગત્.                   |
| રફ         | ٩          | જગતકર્તા.       | જગત્કર્તા.              |
| રહ         | २४         | તેજસ.           | તૈજસ.                   |
| -          | े २        |                 |                         |

#### ( %)

| પત્ર,      | લીટી.        | અશુદ્ધિ.                | શુદ્ધિ.          |
|------------|--------------|-------------------------|------------------|
| કર         | 3            | સિદ્ધિ.                 | સિદ્ધ.           |
| ४१         | 9.4          | શું ?                   | શું.             |
| "          | "            | વર્ષ.                   | વર્ષે.           |
| น์จ์       | ૧૫           | અધાર.                   | આધાર.            |
| પ૪         | 30           | નકકુર.                  | નક્કુર.          |
| ६२         | પ્           | ઈશ્વરી.                 | ઈશ્વરીય.         |
| 4 8        | Ŀ            | આધકાર.                  | અધિકાર.          |
| 50         | २०           | ઈશ્વરી.                 | ઐશ્વરીય.         |
| ७०         | ટ૧           | માધ્યસ્થ.               | માધ્યસ્થ્ય.      |
| ড২         | २६           | તિર્યેચ.                | તિર્યેચ્.        |
| ७८         | ૯            | સ≁યકત્વ.                | સમ્યક્ત્વ.       |
| ,,         | <b>૩</b> ૧   | કૂળ.                    | કુળ.             |
| <b>૭</b> ૯ | 30           | ધર્મ.                   | ધન.              |
| ٥٥         | 3            | કૂળ.                    | કુળ.             |
| 2.1        | પ            | કૂળો.                   | કુળો.            |
| ८१         | 99           | કેરતો.                  | કરતા.            |
| 49         | ૧૫           | ક્રળ.                   | કૂળ.             |
| ૮૨         | ૧૯           | કૂળો.                   | કુળો.            |
| ۷8         | 8            | કૂળમાં.                 | કુળમાં.          |
| 23         | 4            | સવેં.                   | સર્વે.           |
| "          | २ ६          | કૂળ.                    | કુળ.             |
| 2.)        | રહ           | કૂળમાં.                 | કુળમાં.          |
| 45         | ર            | અનુર્થે.                | અનર્થ.           |
| 4          | 30           | કૂળો.                   | કુળો.            |
| <b>,</b> , | 38           | કૂળો.                   | કુળો.            |
| ૮૯         | ર <b>ર</b>   | કૂળ <b>.</b>            | કુળ.             |
| <b>૮</b> ૯ | 510=310      | <b>कू</b> ळ.            | कुळ.             |
| હર         | 3            | સ્યાદ્રાદ્દ.            | સ્યાદ્રાદ₊       |
| <b>८</b> ४ | ૧ <b>૧</b> . | કેટલા.                  | કેટલાં.          |
| ,,         | 4            | <b>હુઃખનાં.</b>         | દુઃખના.          |
| હટ         | ૧૯           | કથે છે છે               | કથે છે.          |
| १००        | 8/9          | <b>એ</b> તાલીસ <b>.</b> | એતાલી <b>શ</b> . |

#### ( 99 )

| પત્ર. | લીટી.      | અશુદ્ધિ.              | શુદ્ધિ.<br>માધ્યસ્થ્ય. |  |
|-------|------------|-----------------------|------------------------|--|
| 909   | Ŀ          | મા <sup>દ</sup> યસ્થ. |                        |  |
| १०२   | ę          | કૂળ.                  | કુળ.                   |  |
| ,,    | 43         | સસલાનું.              | શશલાનું.               |  |
| ,,    | <b>२</b> १ | વાંચ્છા.              | વાક્છા.                |  |
| **    | <b>ક</b> ૧ | सम्यग.                | सम्यग्.                |  |
| १०४   | ૧૮         | પદ્યપ્રસુ.            | પદ્મપ્રસુ.             |  |
| १०४   | પ          | વણિક.                 | વણિફ.                  |  |
| ,,    | ૧૬         | ચાલીસ.                | ચાલીશે.                |  |

## અવશ્ય વાંચો.

શ્રીમદ્ બુદ્ધિસાગરજ ગ્રન્થમાળા.

### અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરફથી

## મગઢ થયેલ પુસ્તકો.

આ ગ્રંથમાળામાંના ગદ્ય અને પદ્યના દરેક ગ્રંથા વાંચીને મનન કરવા લાયક છે. મુનિશ્રીની લેખશૈલી સમબાવવાળી હોવાથી દરેક ધર્મવાળાઓ પ્રેમપૂર્વક વાંચેછે, ગ્રન્થો અધ્યાત્મ અને તત્વજ્ઞાનથી ભરપૂર છે.

આવા ઉત્તમ ચન્થો તદ્દન નજીવી કિમ્મતે પ્રગટ કર્વાની પહેલ આ મંડળેજ કરી છે.

#### ( 22 )

#### પ્રગટ થયેલ ગ્રન્થા.

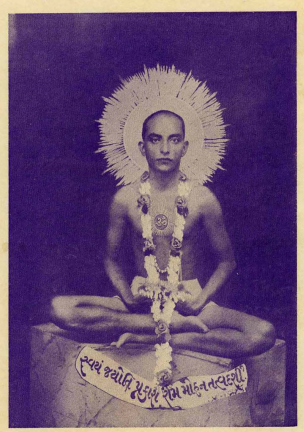
| યન્થકિ.                |                       |       |                  | ક્રી. | ફ્ર. આ. પાઇ.       |
|------------------------|-----------------------|-------|------------------|-------|--------------------|
| ૦ ભજન સંગ્રહ           | ક લા ૧ લો…(           | (નથી) | •••              | •••   | 0                  |
| <b>૧.</b> અધ્યાત્મ વ્ય | ાખ્યાનમાળા .          |       | •••              | •••   | ° <del>-</del> 8-° |
| ર. ભજન સંગ્રહ          |                       |       | •••              | •••   | o                  |
| 3. ", ",               | <b>લાગ ૩ જો</b> .     | ••    | •••              | •••   | o-( <del>-</del> o |
| 😮 સમાધિ શત             | કમ્                   | •••   | •••              | •••   | o                  |
| પ. અનુલવ પરિ           | ચેચશી .               | •••   | •••              | •••   | 0                  |
| ૬. આત્મપ્રદીપ          | •••                   |       | •••              | •••   | ·                  |
| ૭. ભજન સંગ્લ           | ક ભાગ ૪ થો            | ••    | •••              | •••   | 0                  |
| ૮. પરમાત્મદર્શન        | ત                     | •••   | •••              | •••   | ०-१२०              |
| <b>૯. પરમા</b> ત્મજયો  | ાતિ                   | •••   | •••              | •••   | ०-१२०              |
| ૧૦. તત્ત્વભિંદુ        |                       |       | •••              | •••   | o <del>-</del> 80  |
| ૧૧. ગુણાનુરાગ (        |                       |       | •••              | •••   | o—१—o              |
| ૧૨. ૧૩ લજનસ            |                       |       | ન <b>હિપી</b> કા | •••   | o—ţ—o              |
| ૧૪. તીર્થયાત્રાનું     | વિમાન (ન <sup>ા</sup> | થી)   | •••              | •••   | o—9—o              |
| ૧૫. અધ્યાત્મ ભ         | જન સંયહ               | •••   | •••              | •••   | 0-5-0              |
| ૧૭. તત્વજ્ઞાનદિર્પ     | ોકા <b></b> .         | •••   | •••              | ••••  | ·0—                |
| ૧૮. ગહુંલી સંગ્રહ      |                       |       | •••              | •••   | ° <del>-</del> 3∘  |
| ૧૯. શ્રાવક ધર્મસ       | વરૂપ (લાગ             | ૧ લો) | •••              | •••   | o—1—0              |
| २०. "                  | ( ભાગ                 | ર જે) | •••              | •••   | <b>∘—</b> १—•      |

### **ત્રન્યા નીચલા સ્થળેથી વેચાણ મળશે.**

અમદાવાદ—જૈન બોર્ડોગ—ઠે. નાગોરી શરાહ. મુંબઇ—મેસર્સ મેઘજ હીરજની કં. પાયધુણી. " શ્રી અધ્યાત્મ જ્ઞાનપ્રસારક મંડળ ૃે. ચંપાગલી.

#### स्वयं ज्याति प्रकाश पहसंश्रह

અલૌકિક છે સ્વયંજ્યોતિ, અનુપમ છે સ્વયંજ્યોતિ; સનાતન સત્ય છે જ્યોતિ, સ્વયં જ્યોતિને બણી લે. અહો એ દિવ્ય જ્યોતિથી, હૃદયનો તાર સાંધી લે— ગુરૂગમ જ્ઞાનથી પ્યારા, સ્વયં જ્યોતિને બણી લે.



हिव्य दृष्टि याने आत्मसाक्षात्कार

મળવાનું ઠેકાશું સ્વયંજ્યાતિ તત્ત્વન્નાન મંદિર શાહપુર ક્વાવાળી પાેળ અમદાવાદ

## શ્રીષદ્ મુનિશ્રી લુદ્ધિસાગરજ ર**યા**ત તત્ત્વજ્ઞાન દીપિકા.

THE SHOW

जैनतीर्थ नमस्कृत्य-तीर्थोद्धाराय वस्तुतः प्रश्नोत्तर स्वरूपाख्या रच्यते तत्त्वदीपिका ॥ १ ॥

#### **ॐनम**ः

#### प्रश्लोत्तर.

પ્રશ્ન-દુનિયામાં કરોા ધર્મ સત્ય છે?

ઉત્તર—દુનિયામાં જૈનધર્મ સત્ય છે?

**પ્રક્ષ**—આપણા કયા ધર્મને આપણે કાણ?

ઉત્તર—આપણા જૈનધર્મ છે અને આપણે સર્વ જૈન છીએ.

પ્રશ્ન—જૈન એટલે શું?

ઉત્તર—જિન ભગવાનના કહ્યા પ્રમાણે જે વર્તે છે તે જૈન ક-હેવાય છે.

પ્રશ્ન–જિન–એટલે શું?

ઉત્તર—જેણે અષ્ટાદશ દેાષના ક્ષય કર્યો છે તે જિન કહેવાય છે.

પ્રશ્ન—જિનભગવંતા દરેક આરામાં કેટલા થાય છે-અને તેઓ જગતના લોકોને તારવા શું કરેછે?

ઉત્તર—દરેક ઉત્સરિંપણી અને અવસરિંપણી આરામાં ચાવીશ તીર્થ-કરા (જિનભગવતા) થાય છે. અનાદિકાળથી અનંત તીર્થકરા થયા અને થશે. તીર્થકરા કેવલત્તાન પ્રાપ્ત કરીને સર્વ જ્વાને પરમા-ત્મપદ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપદેશ આપે છે-સાધુ-સાધ્ધી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ તીર્થની સ્થાપના કરે છે-અનેક જ્વાને જન્મ જરા અને મરખુના દુ:ખબંધનમાંથી મુક્ત કરે છે—તેઓ દુનિયાના સકલ પ-દાર્થોને જાણે છે તેથી તેઓ જે બાલે છે તે સત્ય હાય છે.

મન-જિન અને તીર્થકરમાં કંઈ કેર દાય છે?

#### ( 2 )

ઉત્તર—સામાન્ય કેવલીને જિન કહેવામાં આવે છે અને જેણે તીર્થકર નામ કર્મ, ત્રીજા ભવમાં બાંધ્યું હોય છે–અને જે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને ચાત્રીશ અતિશયવડે બિરાજમાન હોય છે–અને જે બાન્રગુણવડે બિરાજમાન હોય છે તેને તીર્થકર કહે છે–તીર્થકર પદ- વીવિના જેણે કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હોય છે તે જિન કહેવાય છે, સામાન્ય કેવલજ્ઞાની જિનામાં ચાત્રીશ અતિશય–તથા સમવસરણની રહ્યું હોતી નથી–કેવલજ્ઞાન કેવલદર્શન આદિગુણાવડે તીર્થકર (જિનેન્દ્ર) તથા જિન સરખા હોય છે કક્ત બાહ્ય ગુણામાં ફેર હોય છે.

**પ્રક્ષ**—તીર્થંકર (અરિહંત) અને સિદ્ધમાં શાે ફેર છે?

ઉત્તર—તીર્થંકરા શરીર સહિત કેવલજ્ઞાન ધારીયા હાય છે અને તે જગતમાં વિચરે છે–સામાન્ય કેવલીઓ હાય વા તીર્થકરા હાય પણ શરીર છાડીને જ્યારે મુક્તિમાં જાય છે ત્યારે તે सिद्धो કહેવાય છે–સિદ્ધોને–કર્મ–દેહ–આયુષ્ય–પ્રાણ વગેરે પૌદ્ધલિકપણું કશું હાતું નથી–યુદ્ધગલ દ્રવ્યથી ખિલકૂલ તેઓ ન્યારા હાય છે–સિદ્ધ ભગવાન કર્મથી રહિત છે અને તીર્થંકરાને અઘાતીયાં ચાર કર્મ લાગેલાં હાય છે.

પ્રશ્ન-સિદ્ધ ભગવાન જ્યારે આઠ કર્મથી રહિત હોય છે ત્યારે તેઓને નવકારમાં પહેલા કેમ ગણ્યા નહીં-?

ઉત્તર—અરિહંત ભગવાને સમવસરણુમાં બેસી દેશના દેઈ સિદ્ધ ભગવંતાને એાળખાવ્યા છે માટે ઉપકારી શ્રીઅરિહંત હેાવાથી નવ-કારમાં તેઓને પ્રથમ ગણ્યા છે–શ્રીઅરિહંત ભગવાન્ ન હેાત તેા સિદ્ધ ભગવાન્ એાળખાતજ નહીં–

**પ્રશ્ન**—અરિહંતપદ કાેણ પ્રાપ્ત કરી શકે છે?

ઉત્તર—જે મનુષ્યા વીશ સ્થાનકાની અપૂર્વ ભાવવડે સેવા કરેછે તેઓ અરિહંત પદ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

**પ્રશ્ન—**અરિહંત ભગવંતાે સમવસર**ણુમાં બેસી શું તત્ત્વ અતા**-વતા હશે ?

ઉત્તર—મુખ્યતાએ ષડ્દ્રવ્ય ને ગુણુ પર્યાયસહિત જણાવે છે— ષડ્દ્રવ્યમાં સમાતાં એવાં નવ તત્ત્વને જણાવે છે-અનાદિ કાલથી આ-ત્માની સાથે લાગેલાં આઠ કર્મના નાશ કેવી રીતે કરવા તેના ઉપાયા ખતાવે છે-સાધુ અને શ્રાવકના ધર્મ જણાવે છે-સાત નયા અને સપ્ત ભગીથી પ્રત્યેક પદાર્થોનું સ્વરૂપ જણાવે છે-આત્માની પરમાત્મદશા થાય એવા અષ્ટાંગ યાગનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

#### (3)

**પ્રશ્ન—આ** ચાવીશીમાં છેક્ષા તીર્થકર કાેેે થઇ ગયા—અને તેમની પૂર્વે કયા તીર્થકર હતા.

ઉત્તર—આ ચાવીશીમાં છેક્ષા તીર્ચંકર શ્રીમહાવીર હતા તેઓ ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણી અને સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર હતા. તેઓનું જન્મ-ગામ ક્ષત્રિયકુંડ નગર હતું–ત્રેવીસમા તીર્થંકર શ્રીપાર્શ્વનાથ પછી તેઓ અઢીસે વર્ષ વિત્યાખાદ થયા હતા–

પ્રેક્ષ--ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સમયમાં બૌદ્ધધર્મ સ્થાપક ગૌતમસુદ્ધ વિદ્યમાન હતા કે?

ઉત્તર—હા–શ્રીમહાવીરના સમયમાં ગૌતમયુદ્ધ પણ જુદે જુદે દેકાણુે ઉપદેશ આપી ઘણા મનુષ્યોને પાતાના ભક્તો બનાવતા હતા–અને જુદા ધર્મ સ્થાપન કરતા હતા.

પ્રશ્ન-ગૌતમભુદ્ધ અને મહાવીર કથિત ધર્મ જુદા જુદા છે-ત્યારે હાલ કેટલાક લોકો જૈનધર્મ એ બૌદ્ધધર્મના ફાંટા છે એમ કેમ કહે છે-? તેનું શું કારહ્યુ?

ઉત્તર—જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મ એ બે જુદા જુદા ધર્મ છે પણ કેટલાક યુરાપિયન વિદ્વાના કે જેઓ જૈન સૂત્રોથી અજાણ્યા હતા તેઓએ તથા સ્વામી દયાનન્દસરસ્વતિજીએ પાતાના લેખમાં જૈન્ ધર્મ એ બાઢધર્મમાંથી નીકળેલાે ફાંટા છે એમ જણાવ્યું હતું. પણ હાલ તે સંબંધી વિદ્વાનાએ ચર્ચા કરી સાખીત કર્યું છે કે જૈનધર્મ અને બૌદુધર્મ એ બે ભિન્ન ભિન્ન ધર્મ છે-જૈનાના સિદ્ધાંતા પરિપૂર્ણ વાંચ્યા-વિનાં અન્ય વિદ્વાનાએ બુલ કરી હતી. બૌદ્ધના કેટલાક ગ્રન્થોમાં ગૌત-મખુદ્ધ પાતાના શિષ્યાને કહે છે કે ગ્રાતપુત્ર મહાવીર ઘણી તપશ્ચર્યા કરે છે અને તપશ્ચર્યા વગેરેના મારાથી ભિન્ન ઉપદેશ આપે છે—તે પુરાવા પણ સાબીત કરે છે કે બન્નેના ઉપદેશા ભિન્ન ભિન્ન છે–મહાવીર સ્વામીએ કહેલાં તત્ત્વોને ગૌતમભુદ્ધ માનતા નથી. આકાશ અને પાતાળ જેટલા જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મના તત્ત્વામાં તફાવત છે તેથી જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મ એક કહેવાય નહીં-તે સમયમાં શ્રી મહાવીર અને ગૌતમણુદ્ધનાં જુદાં જુદાં ચામાસાં થઐલાં છે અને તે હકીકતને પુરવાર કરનાર બ્રન્થા હયાત છે માટે જૈનધર્મ એ બૌદ્ધધર્મના ફાંટા કહેવાય નહીં. જૈનધર્મ એ તેનાથી જાદાે ધર્મ છે.

**પ્રશ્ન**—જૈનધર્મ કયારથી શરૂ થયેા–અને મિથ્યાત્વધર્મ કયારથી શરૂ થયેા.

#### (8)

ઉત્તર—જૈનધર્મ, પ્રવાહની અપેક્ષાએ અનાદિકાળથી સાલે છે. તેથી તે અનાદિકાલના છે અને તીર્થંકરા પાતે તીર્ય સ્થાપે છે તેની અપેક્ષાએ આદિ છે—આ ચાવીશીમાં પ્રયમ રૂપભદેવ ભગવાન થયા—તેઓએ જૈનધર્મ સ્થાપ્યા તે પહેલાંની ચાવીશીઓમાં તે તે વખતના તીર્યંકરાએ તીર્યની સ્થાપના કરી જૈનધર્મ પ્રસાર્યો હતા—આ ચાવીશીમાં છેલા તીર્યંકર મહાવીર સ્વામી ૨૪૩૭ વર્ષ ઉપર થઈ ગયા. તેઓએ આ ચાવીશીમાં છેલીવાર જૈનધર્મની સ્થાપના કરી છે અને હાલ પણ તેમનું શાસન ચાલે છે. કેટલાક લાકો એમ કહે છે કે—"જૈનધર્મના ચલાવનાર મહાવીર સ્વામી હતા તે પહેલાં જૈનધર્મન હાતો " આ પ્રમાણે તેઓનું કહેવું ખાંડું છે. કારણ કે મહાવીર સ્વામીના પહેલાં અઢીર્સ વર્ષ ઉપર ત્રેવીસમાં તીર્યંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્વામી કે જે કાશીના રાજા અશ્વસનના પુત્ર હતા. તેમણે જૈનધર્મ ચલાવયો છે. તે પહેલાં ખાવીસમા તીર્યંકર શ્રીનેમિનાથ જૈનધર્મની સ્થાપના કરી હતી. શ્રીકૃષ્ણ તેમના કાકાના પુત્ર હતા. શ્રીકૃષ્ણ) આવતી ચોવીશીમાં તીર્યંકર થવાના છે. પ્રવાહની એપેક્ષા એ અનંત તીર્યંકરો થયા અને થશે તેની અપેક્ષાએ અનાદિ અનન્ત છે અને દરેક તીર્યંકરની અપેક્ષાએ આદિ છે. મિચ્યાત્વધર્મ પણ અનાદિકાળથી ચાલે છે અને અનન્તકાળસુધી ચાલયા કરશે—મિથ્યાધર્મના ઉપદેશકોની અપેક્ષાએ મિથ્યાધર્મની આદિ છે અને પ્રવાહની અપેક્ષાએ અનાદિ છે.

પ્રશ્ન—સર્વ તીર્થકરા જીદું જીદું તીર્થ સ્થાપીને ધર્મ ચલાવે છે ત્યારે તેંગ્યાના ધર્મમાં ભેદ પડતા હશે કે કેમ ? જે જે તત્ત્વાની પ્રરૂપ્યા કરે તેમાં ભેદ પડતા હશે કે કેમ ?

ઉત્તર—સર્વ તીર્થકરાને કેવલગ્રાન હોય છે. કેવલગ્રાન એટલે સંપૂર્ણ ગ્રાન–તેથી ધર્મનું સ્વરૂપ કહેતાં વિરાધ આવતા નથી. સર્વ તીર્થકરાને એક સરખું સંપૂર્ણ કેવલગ્રાન હોવાથી—તે ચાવીશ તીર્થકરાનું એક સરખું કથન હોય છે. ષડ્ડ્રવ્ય તેના ગુણ અને પર્યાય–નવતત્ત્વ ત્રણભ્રવનનું સ્વરૂપ, સાતનય સપ્તભંગી–સંસાર અને માક્ષ વગેરે તત્ત્વાનું એક સરખું સ્વરૂપ, સાતનય સપ્તભંગી–સંસાર અને માક્ષ વગેરે તત્ત્વાનું એક સરખું સ્વરૂપ કહું છે અને ભવિષ્યના તીર્થકરા પણ એકસરખું સ્વરૂપ કહેવાય છે. શ્રીરૂષ-ભદેવે જેવું તત્ત્વનું સ્વરૂપ કહું છે તેવુંજ શ્રીમહાવીર સ્વામાએ કહ્યું છે. દરેક તીર્થકરા ચારિત્રના નિયમાના તે તે કાલ સંઘયણ–ખળઆદિની

#### ( 4)

સ્થિતિ દેખી ફેરફાર કરી શકે છે. શ્રીરૂપભદેવના વખતમાં ચાર મહાવ્રત હતાં અને શ્રીવીરપ્રભુના વખતમાં પંચમહાવ્રત થયાં. સાધુ-ઓના ચારિત્રમાં પણ વ્રત તથા નિયમામાં હાનિ વૃદ્ધિ થયા કરે છે— શ્રીમહાવીરસ્વામા મુક્તિ ગયાખાદ તેમની પાટે થનાર આચાર્યોએ— દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ+અને ભાવ જોઈ ચારિત્રના નિયમામાં ફેરફાર કરેલા દેખાય છે. પણ તે આચાર્યો તે તે કાલમાં સાધ્ય ચારિત્ર આરાધન-ધર્મની ઉન્નતિ આદિ નિશાન તો એકસરખું કહે છે. હાલમાં શ્વેતવસ્ત્રથી કેટલાક સાધુઓ જૈનધર્મનું આરાધન કરે છે અને કેટલાક, સમય પ્રમાણે જૈનાદ્વારમાટે અમુક અપેક્ષાએ પીતવસ્ત્ર ધારણ કરી જૈનધર્મ આરાધે છે અને જૈનધર્માં વતું. તથા જૈનધર્માં કરવી ઇત્યાદિ મુખ્ય સાધ્ય લફ્ય છે. તેથી કંઈ ષડ્દ્રવ્ય નવતત્ત્વ વગેરે સર્વજ્ઞનાં કહેલાં વચનામાં ફેરફાર જણાતા નથી. તે પ્રમાણે તીર્થકરોએ કથિત નવતત્ત્વ વગેરે તત્ત્વામાં ફેરફાર થતા નથી. પણ કાલાદિ અપેક્ષાએ ચારિત્રના નિયમામાં ફેરફાર થઈ શકે છે. અનન્ત તીર્થકરો થયા અને થશે તે સર્વે કેવલ ગ્રાની હોવાથી તત્ત્વાની પ્રરૂપણામાં ફેરફાર થયા નથી અને થવાના નથી-કદી ભેદ પડયો નથી અને ભવિષ્યમાં ભેદ પડવાના નથી.

પ્રશ્ન—છેક્ષા તીર્થકર મહાવીરસ્વામી થયા–તેમના વખતમાં કેટલા ધર્મ, આ ભારત બ્રુમિમાં ચાલતા હતા.

ઉત્તર—શ્રીમહાવીરસ્વામી જન્મ્યા તે વખતમાં શ્રીપાર્શ્વનાથ ભગવાને સ્થાપન કરેલ-તીર્થના જૈન સાધુઓ અને સાધ્વીએ તથા શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ વિદ્યમાન હતી—પાર્શ્વનાથના સાધુઓ તથા સાધ્વીએ ગામાગામ—અને શહેરેશહેર ભમીને ઉપદેશ દેતા હતા—શ્રીપાર્શ્વનાથ ભગવાનની માતા અને પિતા પણ જૈનધર્મ પાળતા હતા—શ્રીપાર્શ્વનાથ ભગવાનની પરંપરાએ થએલ સાધુઓના તે ભક્ત હતા—તે વખતમાં જિનમન્દિર હતાં. જૈનધર્મ તે વખતમાં ભારતભ્રમિમાં પ્રસરી રહ્યો હતા—તે વખતમાં વેદધર્મ પણ ચાલતા હતા—પણ તે વખતમાં શાંકરમતાનુયાયીઓ—તથા રામાનુજમતાનુયાયીઓ તથા વક્ષભાચાર્યના મતવાળા વૈષ્ણુવા નહોતા—તે વખતમાં વેદધર્મ પાળના-રાઓ યજ્ઞ કરતા હતા. અને યજ્ઞમાં પશુઓને હોમતા હતા—એમ કેટલાક ઐતિહાસિક બ્રન્થોથી સિદ્ધ થાય છે—તે વખતમાં અન્યદેશામાં અન્યધર્મ ચાલતા હતા.

પ્રશ્ન-વેદધર્મ ખરા કે જૈનધર્મ ખરા-

#### ( \$ )

ઉત્તર— શ્રીકેવલજ્ઞાની તીર્થકરાના કથિત જૈનધર્મ ખરા છે— જે કે પાર્ધનાય અને મહાવીરસ્વામાના વખતમાં વેદધર્મ ચાલતા હતા તેથી તે કંઈ તીર્થકર પ્રક્ષિત જૈનધર્મની પેઠે સત્ય ઠરી શકે નહીં — જૈનધર્મમાં જેવું તત્ત્વાનું સ્વરૂપ જેવામાં આવે છે તેવું વેદમાં તત્ત્વાનું સ્વરૂપ નથી — જૈનધર્મમાં દરેક પદાર્થોનું સ્વરૂપ સ્યાદ્ધાદરૂપે કહેવામાં આવ્યું છે— તેથી તે તે પદાર્થોના જોનાર સર્વજ્ઞ ઠરેછે — ગુરૂગમપૂર્વક જિનાનાં કથિત તત્ત્વાના અભ્યાસ કરવામાં આવે તા જૈનતત્ત્વાની સત્યતા સૂર્યની પેઠે પ્રકાશે છે.

પ્રશ્ન—હાલમાં જૈનાની ચૌદ લાખની પ્રાય: સંખ્યા છે-અને વેદ-ધર્મ પાળનારાઓની સંખ્યા લગભગ વીશ કરોડના આશરે છે-જો જૈનધર્મ, સત્ય હોય તો જૈનાની સંખ્યા કરોડોની હોવી જોઇએ-વીશ કરોડના આશરે તા વેદધર્મ પાળનારાઓ છે તેથી જૈનધર્મની સત્યતા-વિષે સમાધાન આપવું જોઇએ.

ઉત્તર—શ્રીમહાવારસ્વામાના સમય લગભગમાં ચાલીશ કરાેડ લગભગ જૈનાની સંખ્યા હતી. અને તે વખતમાં અઢાર દેશના રા- જાઓ ઉપરાંત ઘણા રાજાઓ જૈનધર્મ પાળનારા હતા—તે વખતમાં વેદધર્મ માનનારાઓની સંખ્યા ઘણીજ થાંડી હતી—પાછળથી શંકરા- ચાર્યના સમયમાં વેદધર્મ માનનારાઓનું જેર વધવાથી વેદધર્મ માનનારાઓની સંખ્યામાં વધારાે થતાં થતાં હાલમાં વીશ કરાેડ લગભગની સંખ્યા પ્રાય:—દેખાય છે—બો.દ્ધધર્મ માનનારાઓની સંખ્યા ૪૮ અડતા-લીશ કરાેડ લગભગની છે તેથી વિશેષ સંખ્યા ઉપરથીજ ખરા ધર્મનું અનુમાન કરવામાં આવે તા બો.દ્ધોના ધર્મની સત્યતા ઠરી શકે પણ તેમ તો માનવામાં આવતું નથી—પ્રિસ્તીધર્મ માનનારા અને મોહો.મે-દેનાની સંખ્યા પણ કરાેડાના પ્રમાણમાં છે તેથી તેઓના ધર્મની સત્યતા પણ માનવી જોઇએ, પણ તેમ નથી—તેથી એવા અનુમાન ઉપર ન આવનું કે જે ધર્મ માનનારની સંખ્યા વિશેષ હોય તેઓના ધર્મ ખરાે હોય-? આર્યોના કરતાં અનાર્યોની સંખ્યા વિશેષ પ્રમાણમાં છે તેથી અનાર્યોને ધર્મ ખરાે છે એમ અનાર્યવિના અન્ય કાેણ કહી શકે? એમ. એ. કરતાં પહેલી ચાપડીના અભ્યાસ કરનારની સંખ્યા ઘણી મોટી છે તેથી પહેલી ચાપડીના બાની માન્યતા ખરી અને—એમ—એ—ઉપાયિવાળાની માન્યતા ખોટી એમ કહી શકાયજ નહિ—સુવર્ણ કરતાં પત્થરા અને લોહું ઘણા પ્રમાણમાં છે—માછલાં કરતાં મનુષ્ય બહુ થાડાં છે તેથી કંઈ બહુ પ્રમાણમાં જેઓની સંખ્યા હોય તે ખરા

#### ( 9 )

છે એમ કહી શકાતું નથી-સત્ય વક્તાએના કરતાં અસત્ય બાલનારા- ઓની સંખ્યા કરોડા ઘણી વિશેષ છે-સાયન્સ પ્રોફેસરોની સંખ્યા કરતાં અસાયન્સવાળાઓની સંખ્યા કરોડા ઘણી છે—તેથી સાયન્સવિદ્યા-શન્ય મનુષ્યાનું કહેનું શું સત્ય ઠરી રાકે; અલખત ન ઠરી શકે, તે પ્રમાણે જૈનધર્મ માનનારાઓની ચૌદ લાખની સંખ્યા છે અને વેદધર્મ માનનારાઓની સંખ્યા વીશ કરોડ લગભગની હોય તો પણ તેઓના ધર્મ સત્ય ઠરી શકે નહીં–જે ધર્મના પ્રરૂપનાર સર્વરૂ અને રાગદ્વેષથી રહિત હોય છે તે ધર્મ સત્ય ઠરી શકે છે—જૈનધર્મના પ્રરૂપનાર છેશા તીર્થકર મહાવીરસ્વામી–રાગદ્વેષરહિત અને કેવલજ્ઞાની હતા તેથી મહાવીરપ્રભુના કથિત જૈનધર્મ સત્ય ઠરે છે—શ્રીમહાવીર સ્વામીના શિષ્યો ગૌતમ વગેરે ગણધરા હતા–તેથી તેઓએ મહાવીરપ્રભુના વચનાને સ્ત્રોરૂપે ગુંથ્યાં–અને તેઓના શિષ્યોની પરંપરાએ હાલ પણ પરતાલીશ આગમ તરીકે (અમુક સંખ્યાના ઘટાડા થતાં છતાં પણ ) વિદ્યાના છે માટે તે સૂત્રોઆદિના આધારે જૈનધર્મ સત્ય ઠરે છે.

#### પ્રશ્ન—જૈનધર્મની પ્રાચીનતામાં કંઈ પ્રમાણુ છે—?

ઉત્તર— શ્રીકલ્પસત્રના આધારે જૈનધર્મના સ્થાપનાર ચાલીશ તીર્યંકરો છે અને તેમાં પ્રથમ તીર્યંકર શ્રીરૂષભદેવ અમુક સાગરોપમ વર્ષ પહેલાં થયા છે. અર્થાત્ શ્રીરૂષભદેવ ભગવાનને થયાં અસંખ્ય વર્ષો વીતી ગયાં છે માટે જૈનધર્મની સર્વ ધર્મકરતાં વિશેષ પ્રાચીનતા સિક્ષ થાય છે—શ્રીસુવિધિનાય અને શીતળનાથ તીર્યંકરના મધ્યસમ્યમાં કેટલાકાએ બ્રાહ્મણ ધર્મની સ્થાપના કરી છે—અને હાલ તેમાં અનેક ભેદ જેવામાં આવે છે—જૈનધર્મમાં સાધુઓને બ્રાહ્મણ—માહન—શ્રમણ વગેરે કહેવામાં આવે છે—જૈનધર્મમાં યોગવાશિષ્ઠ નામના બ્રન્થ છે તેના આધારે પણ જૈનધર્મની પ્રાચીનતા જેવામાં આવે છે—વેદઉપર નિર્કત રચનાર યાસ્કાચાર્ય હતા—તે યાસ્કાચાર્ય શ્રીશાકટાયન વ્યાકરણના પ્રયોગો આપે છે. શાક્ડાયન જૈન હતા—તેથી પણ સિક્ષ થાય છે કે થાસ્ક્રના પહેલાં પણ જૈનધર્મ હતા—વેદના બ્રાહ્મણભાગ વગેરેમાં કારિષ્ટનેત્ર તથા વૃષભ એમ આવીશમા તથા પહેલા તીર્યકરનું નામ આવે છે—તેથી પણ સિક્ષ્ક થાય છે કે—વેદાની રચના પહેલાં જૈનધર્મ હતા અને તેથીજ કારષ્ટનેત્ર અને વૃષભ આદિ તીર્યકરોના નામ જોવામાં આવે છે. શખ્દના અનેક અર્ય છે તેથી કારષ્ટનેત્ર અને શૃષ્યને કોઇ અન્ય અર્ય કહે તાપણ રઢાર્યને કેરવી નાખવાથી કંઈ ખરા અર્ય છુયાતા નથી—બ્રહ્મસત્ર કે જેના ઉપર શંકર—રામાનુજ—વદ્મભાચાર્ય,

#### ( ( )

વગેરે આચાર્યોએ એક બીજાતું ખંડન કરી પાતપાતાના મતને અનુસરી ટીકાએ। રચીછે તેમાં પણ नैकसिन એ સૂત્રથી એક પદાર્થમાં असियमैं અને नासियमें ઘટતા નથી એમ પ્રતિપાદન કરી જૈનાના अस्तिनासियाद रूपसाद्वादधर्मतं ખંડન કરવા ફાંફાં માર્યો છે તેથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે બ્રહ્મસૂત્ર રચનાર રૂધિના વખતમાં પણ જૈનાના સ્યાદાદવાદનું ઘણું જ જાતતું ત્યાર રાયતા પંગાયા પહું જેવામાં રાહ્રાદ્યાદ હું પહું જેને હતું—શ્રીમથુરાની ટેકરી ખાદતાં લાં કનીંગહામના સમયમાં જૈનાનું પ્રાચીનમન્દિર નીકળ્યું છે તેપર લખેલા લેખના આધારે પણ જૈનધર્મની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે—યુરાપિયન પંડિત માક્ષમુલર કહે છે કે વેદધર્મના સૂત્રોની રચનાના કાળ લગભગ ત્રણ હજાર વર્ષના લાગે છે—ઈત્યાદિ વાતા જોવી હોય તા શ્રી विजयानन्दस्रीश्वरकृत શ્રન્થા નેવા, આ ઉપરથી પણ વેદધર્મ કરતાં જૈનધર્મ પ્રાચીન હતા એમ સિદ્ધ થાય છે—એક વખત દ્વારિકા-વક્ષભા રાજગૃહા વૈરાટ નગર-ત્રંખાવતી–દિક્ષી વગેરે નગરીઓમાં લાખા, કરાેડા મનુષ્યાની વસતિ હતી અને તે વખતે તે નગરીઓની ઝાહોઝલાલી જીદાજ પ્રકારની હતી. અને હાલ તાે તેનાં નામમાત્ર રહ્યાં છે. ખંડેર જેવી દેખાય છે તેમ એક વખત જૈનધર્મની ઝાહોઝલાલી દેશ વિદેશમાં પ્રસરી રહી હતી. તે વખતમાં ચારે પ્રકારની વર્ણ જૈનધર્મ પાળતી હતી. હાલ તેજ જૈનધર્મના વિસ્તાર ન્યૂન થઇ ગયા છે-ચારે વર્ણમાં જૈનધર્મ રહ્યો નથી—સર્વ વસ્તુઓના ઉત્પાદ વ્યય થયા કરે છે. દરિયામાં પણ ભરતી આટથી વૃદ્ધિ હાનિ દેખાયા કરે છે—પ્રાચીન એવા જૈનધર્મના એક વખત વિશેષ પ્રકાશ દેખવામાં આવશે. ખાર વાગ્યા પછી એક વાગે છે-જેના એક વાગ્યા છે તેના પાછા બાર વાગશે-જે ધર્મ સૂર્ય જેવા પ્રકાશી હતા તે હાલ અધકારમાં આવી ગયા છે પણ પુનઃ તે સૂર્યના જેવા પ્રકાશી થવાના---રાજ્યામાં-દેશામાં-ધર્મામાં-અળમાં આ પ્રમાણે ચડતી પડતી થયા કરે છે—જૈનાનાં ઘણાં સૂત્રોથી જૈનધર્મની પ્રાચીનતાની સિદ્ધિ થાય છે.

પ્રશ્ન—પ્રાચીન કાળમાં ચાર વર્ણો શું જૈનધર્મ પાળતી હતી.

ઉત્તર—હા-ચારે વર્ણો જૈનધર્મ પાળતી હતી—ગમે તે વર્લ જૈન-ધર્મ માની શકે છે અને પાળી શકે છે—જૈનધર્મમાં નાતજાતના ભેદ નથી—જૈનધર્મએ આત્માના ધર્મ છે. દરેક વર્લુના મનુષ્યોમાં આત્મા-આ રહ્યા છે–તેથી દરેકના આત્માની ઉન્નતિમા દરેક વર્લું જૈનધર્મ પાળવા જોઇએ—શ્રીમહાવીરસ્વામીના વખતમાં ચારે વર્લું જૈનધર્મ પાળતી હતી—મેતાર્યમુનિ ચંડાલના કૂળમાં ઉત્પન્ન થયા હતા. અને

#### ( & )

દેવયાંગે શ્રેણિકરાજાની કત્યા પરણ્યા હતા. અન્તે સંસાર છાડી સાધું થયા આદ્રકુમાર-મ્લેચ્છ-યવન-હતા. આદ્ર (અરખસ્તાન પ્રાય:) દેશ કે જે અનાર્ય કહેવાય છે તેમાં જન્મ્યા હતા. તે આર્ય દેશમાં આવ્યા હતા. અને દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી-ગૌતમાદિ બ્રાહ્મણોએ જૈનધર્મ અંગીકાર કર્યા હતો. જમાલી વગેરે ક્ષત્રિઓએ (રાજપુત્રોએ રજપુત્તોએ) શ્રી વીર પ્રભુપાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી—સંખ પુષ્કલી વગેરે ઘણા વિશુકા શ્રીવીરપ્રભુના શ્રાવક અન્યા હતા. એમ ચારેવર્ણો જૈનધર્મ પાળતી હતી.

પ્રશ્ન-શ્રીમહાવીર પ્રભુ સર્વજ્ઞ હતા-ઇન્દ્રો દેવતાએ વગેરે પણ તેમને માનતા પૂજતા હતા. ત્યારે તે વખતમાં આખી દુનિયા કેમ જૈન થઈ ગઈ નહીં.

ઉત્તર—અનંત પુષ્યની રાશિ ઉદયમાં આવે ત્યારે જૈનધર્મની શ્રદ્ધા થાય છે. તેના કરતાં પણ અનંત પુષ્યાદય શ્રાવકનાં વ્રત અંગીકાર કરી રાકાય છે. તેના કરતાં પણ અનંત પુષ્યાદય થયે છતે સાધુપણ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે—અલ્પ પુષ્યવંતા કંઈ જૈનધર્મ પામી શકતા નથી—સૂર્યના ઉદય છતાં પણ ધ્રુવડા સૂર્યને દેખી શકતા નથી—તેમ શ્રીમહાવીર સ્વામી સર્વન્ન (કેવલ ન્નાની) છતાં પણ સર્વ જ્વાનાં પુષ્ય તથા પરિણામની ધારા એક સરખી નહીં હોવાને લીધે આખી દુનિયાના મનુષ્યા જૈના થયા નહીં—પંચ કારણયાં કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે—કાલ સ્વભાવ નિયતિ કર્મ અને ઉદ્યમ આ પાંચ કારણોવડે કાર્યની સિદ્ધિ જ્યાં ત્યાં દેખવામાં આવે છે—જે જ્વાને શ્રીમહાવીર પ્રભુના વખતમાં પંચ કારણોનો સમુદાય મળ્યા હતાં તેઓ જૈન ધર્મ પામ્યા હતા. અને જે જ્વાને પંચકારણોના સંયાગ મળ્યા નહોતાં તે જૈનધર્મ પામ્યા ન હોતા—શ્રીમહાવીર પ્રભુ સર્વ જ્વાને તારવામાટે ઉપદેશ આપતા હતા. જેઓએ યાગ્યતા પામી હતી તેઓ જૈના અન્યા હતા.

પ્રશ્ન—શ્રીમહાવાંર સ્વામીએ જૈનાને કયા કયા વિભાગમાં વહેંચી નાખ્યા હતા.

ઉત્તર—શ્રીમહાવીર પ્રભુએ સાધુ-સાશ્વી-શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચાર વિભાગ, જૈનાના પાડ્યા હતા-અનંત તીર્થંકરાે થયા અને થશે તે સર્વે સાધુ-સાધ્વી-શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધસંઘ (તીર્થ)ની સ્થાપના કરી અને કરશે-જેઓને સર્વે વિરતિપણાના લાભ નથી તેઓ ગૃહસ્થાવાસમાં રહી શ્રાવકનાં દેશથકી ત્રત અંગીકાર કરેછે-જેઓને દેશવિરતિપણાના પણ લાભ નથી તેઓ સમ્યક્ત અંગીકાર કરેછે-

#### ( 20 )

તેઓ ભક્તિ-પૂજા-પ્રભાવના વગેરે કૃત્યામાં દેવતાઓની પૈકે સારા ભાગ લેઈ યથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ કરે છે — જેઓ સર્વ વિરતિપણું અંગીકાર કરવાને યાગ્ય હાય છે — તેઓ સર્વ વિરતિપણું અંગીકાર કરે છે અને સમ્યકત્વ સહિત પંચમહાત્રત પાળે છે — પુર્વાને સાધુઓ (શ્રમણો) કહેવામાં આવે છે અને સ્ત્રિયાને દીક્ષા લીધા પછી સાધ્વાઓ (શ્રમણોઓ) કહેવામાં આવે છે — સદાકાળ આ ચાર વિભાગમાં જેના થયા — થયા છે અને થશે — આ ચતુર્વિધ સંઘરૂપ મહાવીર પ્રભુતું તીર્ય છેશ્વા દુષ્પસહસ્ત્રિર પર્યંત ચાલશે — ગૃહસ્થાવાસમાં રહેલા શ્રાવકો અને શ્રાવિકાઓ — સાધુઓ તથા સાધ્વાઓની ભક્તિ કરે છે — સાધુઓ અને સાધ્વાઓ અનેક ભાષાદ્વારા ધર્મતત્ત્વોના અલ્યાસ કરીને ગામાગામ — દેશાદેશ ફરી જૈનતત્ત્વોનો ઉપદેશ આપે છે.

પ્રશ્ન—પૂર્વોક્ત ચતુર્વિધ સંઘમાં કાેની મહત્તા વિશેષ ગણાતી હશે. ઉત્તર—ચતુર્વિધ સંઘમાં સાધુવર્ગની વિશેષ મહત્તા ગણાય છે-સાધુએા કરતાં સાધ્વીએાના ઉતરતા દરજ્જો છે–સાધ્વીએા કરતાં શ્રાવક વર્ગના નીચા દરજો, વ્રતાની અપેક્ષાએ છે–શ્રાવકા કરતાં શ્રા-વિકા વર્ગના નીચા દરજ્જો છે–તેથી સાધુ–સાધ્વી શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ પ્રમાણે તીર્થની અનુક્રમ વ્યવસ્થા સમજ લેવી—ગૃહાવાસ કરતાં ત્યાગાવસ્થા અનન્તગણી ઉત્તમ સૂત્રોમાં કહી છે–મેરૂપર્વત અને સર્ધપના દાણો–સમુદ્ર અને સરાવરમાં જેટલું અંતર છે તેટલું સાધુવર્ગ અને દાણા—સમુદ્ર અને સરાવરમાં જેટલું અંતર છે તેટલું સાધુવર્ગ અને શ્રાવકવર્ગમાં અંતર છે—સાધુપણામાં જ્ઞાન—દર્શન અને ચારિત્રની સાધના વિશેષત: થાયછે. અને સદુપદેશત: અનેક જ્વોને જૈન અનાવી શકાય છે—સાધુવર્ગમાંથીજ આચાર્ય અને ઉપાધ્યાય થઈ શકે છે—જૈન શાસનના મુખ્ય પ્રવર્તક સાધુઓ હોય છે—એક સાધુ પાતાની સંપૂર્ણ જીંદગીના ભાગ આપી જીવે ત્યાંસુધી ચારિત્રની આરાધના કરે છે અને સદુપદેશવડે ઘણા મનુષ્યોને જૈન અનાવી શકે છે—અનાર્યોને પણ દારૂમાંસના ત્યાગ કરાવી શકે છે—કંચન અને કામિનીના ત્યાગી હોવાથી નિ:સ્પૃહપણ વિચરે છે તેથી તેઓના ઉત્તમ જીવનની છાપ મનુષ્યાના હૃદયમાં પડે છે—સાધુઓની—મન–વાણી અને કાયાની પ્રવૃત્તિ ખરેખર જૈનધર્મની ઉત્રતિમાટે વપરાય છે માટે–ગૃહાવાસ કરતાં ત્યાગાવસ્થા જનવમના હતાતાનાટ પંપાય છે તાટ-ગૃહાના કરતા હતાતારાત ઉત્તમ ગણાય છે—વ્યાવહારિક અને ધાર્મિક કેળવણીના પૂર્ણ અલ્યાસ કરી જે સાધુઓ થાય છે અને સાધ્વીઓ થાય છે. તેઓ જૈનધર્મના સારી રીતે ક્લાવા કરી શકે છે. અને બીજાઓ પાતાનું ચારિત્ર પાળી શકે છે–પણ વિદ્વાન સાધુઓ જેટલા તેઓ અન્યાને ઉપકાર કરી શકતા નથી–અનંત તીર્યંકર થયા અને થશે તેઓએ ગૃહાવાસ છાડીને

#### ( ११ )

પ્રથમ સાધુપણું અંગીકાર કર્યું છે અને કરશે–ત્રણ જ્ઞાનના સ્વામી તી-ર્થકરા પણ ત્યાગી અને છે માટે ચતુર્વિધ સંઘમાં ત્યાગી એવા સાધુ-વર્ગની વિશેષ મહત્તા ગણાય છે.

પ્રશ્ન—જૈનધર્મનાં સૂત્રો હાલ કેટલાં છે અને બ્રન્થો કેટલાં છે? ઉત્તર—જૈનધર્મના હાલ પિસ્તાલીશ આગમ (સ્ત્રો) કહેવાય છે—સ્થાનકવાસી જૈને ૩૨ આગમ માને છે—દિગંબર જૈનો જૈનપુરાણા તથા તત્ત્વાર્થ સૂત્ર વગેરે માને છે—જૈનાના ઘણા બ્રન્થો છે. હાલમાં जૈના मळीष्ટ ખહાર પડ્યું છે તે વિના પણ ઘણા બ્રન્થો છે. સિકંદર આદશાહના વખતમાં ઘણા જૈન પુસ્તકોના નાશ થયો—કારણકે તે વખતે તેના હાથમાં ઘણાં પુસ્તકો આવ્યાં હતાં—બીજા પણ બાદશાહોએ જૈનોનાં ઘણાં પુસ્તકો આવ્યાં હતાં—બીજા પણ બાદશાનોં હિંદુસ્થાન ઉપર સ્વારીઓ થઈ છે અને તેમાં પણ જૈનોનાં ઘણાં પુસ્તકોનો થઈ છે અને તેમાં પણ જૈનોનાં ઘણાં પુસ્તકોના નાશ થયો—કેટલાંક પુસ્તકોનો ઉદ્ધુઇ વગેરે જંતુઓએ નાશ કર્યો—કેટલાંક પુસ્તકોને ઉદ્ધુઇ વગેરે જંતુઓએ નાશ કર્યો—કેટલાંક પુસ્તકોને મેપાલ વગેરે તરફ સંરક્ષણમાટે આર્ય રાજાઓ તરફ માકલી આપવામાં આવ્યાં હતાં—ભદ્ર આહુ અને સ્થૂલીભદ્ર જેવા સમર્થ ચતુર્દશ પૂર્વધારી વિદ્વાનો નેપાલમાં રહ્યા હતા. ભદ્ર આહુ સ્વામી નેપાલમાં મહા પ્રાણાયામની ક્રિયાના અભ્યાસ કરતા હતા—તેઉપરથી યોગનાં પુસ્તકો પણ જૈનામાં ઘણાં હતાં એમ સિદ્ધ થાય છે—નેપાલના રાજાની લાયબ્રેરીમાં ઘણાં પુસ્તકો તાડપત્ર વગેરેનાં હતાં—હાલમાં ત્યાંના રાજાએ બેલાખ પુસ્તકોનો મોટા સંત્રહ હતો તેને ઈજ્લાંડની લાયબ્રેરીમાં આપ્યો—તેમાં જૈનાનાં પુસ્તકો હશે. પાટણ, ખંભાત, જેસ-લમેર વગેરે ઠેકાણે હાલ જૈના ભંડાર છે. અધાં પુસ્તકોનું લીષ્ટ જેધે તેનું હવે થશે એમ લાગે છે.

પ્રશ્ન-જૈનધર્મના પુસ્તકાે લખાવવાના રીવાજ કયારથી શરૂ થયા-કેટલાક કહે છે કે વીરભગવાન્ પછી ૯૮૦ થયા બાદ પુસ્તકાે લખાયાં--? માટે ખરી વાત કઈ માનવી?

ઉત્તર—જૈનધર્મનાં પુસ્તકા ઘણા વર્ષથી લખાતાં આવ્યાં છે-વીર-સંવત્-નવસે એંશી વર્ષપૂર્વ પણ ઘણા શ્રન્થા લખાયાના દાખલાએ માલુમ પડે છે-શ્રીહરિભદ્રસૂરી-વીરસંવત એક હજારની સાલમાં થયા છે. તેઓએ મહાનિશીય સૂત્રના ઉદ્ધાર કર્યા એમ જણાવે છે તેઓ લખે છે કે-મહાનિશીય પુસ્તકના ઘણા ખરા ભાગ ઉદ્ધાર્યો ખાઈ ગઈ તેથી જેટલું મળ્યું તેટલું ભેગું કરી આલાવાના ઉદ્ધાર કર્યો છે. શ્રીહરિભદ્રસૂરિ વિક્રમ સંવત પરપ લગભગમાં વિદ્યમાન હતા-તે વખ-તમાં તાડપત્ર ઉપર લખવાનું પ્રાય: કામ ચાલતું હતું. તેથી મહાનિ-

#### ( 22 )

શીચ તાડપત્ર ઉપર લખાયાના કાળ વિચારીએ તાે લગભગ હજારવર્ષ યાં તાડપત્ર હપર લખાયાના કાળ વિચારામ્ય તા લગભગ હજારવલ થવાં નેઈએ-તાડપત્રની પ્રતિ હજાર વર્ષ થયાવિના ઘણી જૂની થઈ શકે નહિ તે ઉપરથી પણ અનુમાન પુરાવા મળે છે કે શ્રીવીર પ્રભુનાં વખત લગભગમાં પુસ્તકા લખાવાની પ્રક્રિયા શરૂ થઈ ગઈ હોવી નેઇએ, તેમના લગભગમાં મહ્લવાદી થયા છે. તેઓએ જૂના ભંડારમાંથી દ્રાદશસાર નયચક નામનું પુસ્તક વાંચ્યું–ઈત્યાદિ વાત આવે છે અને એક ભંડાર સાધ્વીના તાળામાં હતાં ઈત્યાંદિ વૃત્તાંત પણ પહેલાંના વખતમાં અર્થાત્ વિક્રમ સંવત પાંચમાં સૈકાની પહેલાં જૈનપુસ્તકા લખાતાં હતાં એમ પુરવાર કરી આપે છે—જૈનાના શાકટાયન નામના મુનિએ શાકટાયન નામનું વ્યાકરણ અનાવ્યું છે અને તે વ્યાકરણ અહુ પ્રાચીન ગણાય છે. તેના અલ્યાસ અન્યધર્મવાળાઓ પણ કરતા હતા. તેથી તે લખાયા-વિના અલ્યાસ અન્યધર્મવાળાઓ પણ કરતા હતા. તેથી તે લખાયા-વિના અલ્યાસ અની શકે નહીં. યાસ્કાચાર્ય વેદ ઉપર નિર્ક્ત રચતાં શાકટાયન વ્યાકરણનું प्रमाण આપ્યું છે. આ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે જૈનાના પ્રન્યા શ્રીમહાવીરસ્વામી પહેલાં પણ લખાવાના રીવાજ હતા. એક પુરાવા શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરના ચરિત્રથી આપવામાં આવે છે—શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરસાર વિક્રમ રાજાના સમયમાં થયા હતા. શ્રી-વારપ્રભુ પશ્ચાત ૪૦૦ ચારસે સિત્તેર વર્ષ લગભગમાં થયા હતા. સિદ્ધસેન-સારે વિચરતા વિહારતા એક વખત ચિત્રક્રૂટ (હાલના ચિત્તોડ)માં આવ્યા હતા. તેમણે એક જિનમન્દિરના થાંભલા જોયા તેથી તેમણે ઘણી ઔષ-ધિયાને મેળવી થાંબલાને લેપકર્યોકે તે તુર્ત કમલના દાડાની પેઠે ઉઘડી ગયા તેમાં ચમતકારિ પુસ્તક જોવામાં આવ્યું. તેમાંથી એક પાનું આક-ર્ષા વાંચ્યું તેમાંથી ત્રણ વિદ્યાઓ મળી. બીજું પાનું વાંચવાજતાં દેવતાએ અટકાવ્યા અને કહ્યું કે બસ તેમના દેખતાં થાંભલા બંધ થઈ ગયા. આ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે–ચિત્રક્રુટના મન્દિરના થાંલ-પુરવાર કરી આપે છે–જૈનાના શાકટાયન નામના મુનિએ શાકટાયન તાએ અંટકાવ્યા અને કહ્યું કે ખસ તેમના દેખતાં થાંભલા બંધ થઈ ગયા. આ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે-ચિત્રફ્રટના મન્દિરના થાંભ-લામાં તે વખત પૂર્વે સાતસે આઠસે હજાર લગભગ વર્ષનું લખાયલું પુસ્તક હાય એમ અનુમાન થાય છે-તે પુસ્તક પાંચસે વર્ષપૂર્વે લખાયું એમ અનુમાન કરીએ તા શ્રીવીરપ્રભુના સમય જણાય છે. સાતસે-વર્ષ પહેલાં લખાયું એમ અનુમાન કરીએ તા શ્રીપાર્શ્વનાથ સ્વામીના સમયમાં લખાયું હોય એમ સિદ્ધ થાય છે-તે પુસ્તક હજાર વર્ષપૂર્વે લખાયું એમ અનુમાન કરીએ તા શ્રીપાર્શ્વનાથ ભગવાનના પહેલાંના સમય સિદ્ધ થાય છે. પણ તે મન્દિર પાર્શ્વનાથનું હોય એમ સંભવ થાય છે. આપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે જૈનાનાં પુસ્તકા ઘણા પ્રાચીન સમયથી લખાતાં આવ્યાં છે-સિકંદરબાદશાહના વખતમાં જે જૈન પુસ્તકા હશે તે તાડપત્ર ઉપર હશે અને તે શ્રીમહાવીરસ્વા-

#### ( 23 )

મીના પૂર્વે પણ લખાયાં હોય એમ કેમ ન કહેવાય; શ્રીવીરપ્રભુના સમય લગભગમાં ચાલીશ કરાેડ મનુષ્યા જૈના હતા. જ્યારે એમ હતું ત્યારે જૈન પુસ્તકાે પણ ઘણા પ્રમાણમાં લખાયાના પ્રવાહ હતાે એમ કેમ ન કહેવાય; દેવાધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણના વખતમાં ઉથલપાથલ વગે-રેયા અચેલાં સુત્રો વગેરેના ઉદ્ધાર કરી નવેસરથી લખાયાં હાેય એમ અનુમાન થાય છે.

પ્રશ્ન—જૈનાના પ્રન્થામાં કઈ કઈ બાબતાનું વિવેચન કર્યું હોય છે; ઉત્તર—મુખ્યત્વે સૂત્રો તથા પ્રન્થામાં દ્રવ્યાનુયાગ–ગણિતાનુયાગ ચરણકરણનુયાગ અને ધર્મકથાનુયાગ આ ચાર અનુયાગનું વિવેચન છે અને તેમાં જીવ, અજીવ, પુણ્ય–પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, બંધ, અને માક્ષ એ નવ તત્ત્વની પ્રરૂપણા હાય છે–પરમાતમા, આત્મા, કર્મ જગત અને સાયન્સવિદ્યા વગેરે ઘણી બાબતાના તેમાં સમાવેશ થાય છે. દેવ ગુરૂ અને ધર્મનું સારીરીતે વર્ણન કરેલું છે–પૃથ્વી–જલ–અગ્નિ વાયુ અને આકાશ વગેરેનું સારીરીતે વર્ણન કરેલું હોય છે, જગત, ઈશ્વરા વગેરે પદાર્થો અનાદિકાળના છે એવું તેમાં સારીરીતે પ્રતિપાદન કર્યું છે–શ્રીસર્વેગ્ને જે જે દેખ્યું તેનું વર્ણન જોવું હોય તા જૈન પ્રન્થામાં સારીરીતે મળી શકે છે.

પ્રશ્ન—આખી દુનિયામાં ધર્મપુસ્તકાેની વિશેષ સંખ્યા કયા ધર્મ-માં વિશેષ હશે ?

ઉત્તર—પ્રાયઃ જૈનધર્મના બ્રન્થા સર્વ ધર્મકરતાં વિશેષ સંખ્યામાં છે તેનાથી ઉતરતાં બોદ્ધધર્મનાં પુસ્તકા છે, અને તેનાથી ઉતરતાં વેદ- ધર્મવાળાનાં, પશ્ચાત્ મુસલમાન અને ખ્રીસ્તિયાનાં ધર્મપુસ્તકા છે– જૈનાના લાખા પુસ્તકાના નાશ થએલા ઇતિહાસાથી સાબાત થાય છે. મુસલમાનાએ ધર્મઝનનથી જૈનાનાં ઘણાં મન્દિર તાડી નાંખ્યાં અને તેઓની મસીદા પણ બનાવી–જૈનાના ઘણા જ્ઞાનભંડાર બાળીને ભસ્મ કરી નાંખ્યા—મુસલમાનાએ પુસ્તકા બાળીને તેનાવડે છછ માસપર્યંત રસાઈ કરી તેમાં જૈનાના પુસ્તકાના ઘણા ભાગ બળીને ભસ્માબૃત થઈ ગયા-હાય કેટલી બધી અક્સાસની વાત—ઘણાં ખરાં પુસ્તકા ગુપ્ત ભંડારામાં ભયના લીધે નહીં કાઢવાથી સડી ગયાં–ઘણાં પુસ્તકા ઉદ્દેઇના ભાગ થઇ પડ્યાં.

પ્રશ્ન—અન્ય ધર્મવાળાઓ કહે છે કે જૈના તા ફક્ત કીડી કુંચુઆ વગેરે નાના જીવની દયા કરનારા છે. અને તે બીકણ હાય છે–જૈનાનું જોર વધવાથી લોકા દયાના લીધે બાયલા અની ગયા. અને તેથી રાજા-

#### ( 28 )

એ પણ દયાધર્મ પાળવાથી શ્રેરાતન હીન થઈ ગયા. શું આ વાત ખરી છે?

ઉત્તર—જિન-એટલે જીતનાર અને જીતનારના પગલે ચાલનારને જૈના કહેવાય છે-જય મેળવવા એજ જૈનાનું મુખ્ય કર્તવ્ય છે. દરેક સારી બાબતામાં વિજ્ઞોને જીતીને આગળ ચાલવું-અનેક કુધર્મોના વિચારાના નાશ કરી જય મેળવવા—સત્યધર્મના તન-મન-અને ધનથી પ્રકાશ કરી જગતમાં જય મેળવવા—આલસ પ્રમાદ-કલેશ કુસંપ અજ્ઞાન મૈથુન ઈચ્છા-વગેરેના નાશ કરી જય મેળવવા-હિંસા જૂઠ ચારી વ્યભિ-ચાર આદિ દેાષાના નાશ કરી જય મેળવવા—શારીરિક શક્તિ વાચિક શક્તિ અને માનશિક શક્તિને ખીલવી આત્માની શક્તિયા મેળવવા પ્રયત્ન કરવા-ક્રોધ માન માયા અને લાભને જીતી જય મેળવવા-અનેક પ્રકારની ક્ષદ્રવાસનાએાને જીતીને જય મેળવવા-ધર્મના ફેલાવા કરવા માટે તનમન અને ધનથી પ્રયત્ન કરવા અને હજારા વિશ્લો કે જે સામાં ઉભાં હાય તેને પણ જીતી જય મેળવવા, જૈનધર્મના સિદ્ધાંતાના જગતમાં ફેલાવા કરી જય મેળવવા–કર્મના નાશ કરવા ઉદ્યમ કરવા– શ્રાવક અને સાધુના ધર્મપ્રમાણે જૈનધર્મની આરાધના કરી કર્મ શત્રુ-આપર જય મેળવવા. ઈત્યાદિ જૈનાન્નતિમાં જેઓ ખરા અંતઃકરણથી આત્મભાગ આપી પ્રયત્ન કરે છે તે ખરેખરા જૈના કહેવાય છે. એવા જૈના કદાપિકાળે આયલા હાયજ નહીં-જૈના પશુ પંખી મનુષ્યા કીડી વૃક્ષ વગેરે સર્વ જીવાનું રક્ષણ કરવા તત્પર રહે છે—હજારા મનુષ્યાને અન્નાદિથી પાષે છે-પશુ અને પંખીઓની પણ પાંજરાપાળ વગેરે કરી દયા પાળે છે- કીડી તથા વૃક્ષા વગેરેતું પણ રક્ષણ કરવા દયાના વિચારા કરે છે–જીવાને મારી નાખવા એતું નામ શરાતન કહેવાય નહીં–દયાના વિચારાથી લડાઇએા શાન્ત પડે છે અને આખી દુનિયામાં શાંતિ ફેલાય છે. જૈનગ્રહસ્થા કે જે રાજાઓ વગેરે હાય છે તે ખાસકારણપડે યુદ્ધા-દિક પણું કરે છે–સંપ્રતિ કુમારપાળ વસ્તુપાળ અને તેજપાલે ખા-સકારણું લડાઈના મેદાનમાં પાતાનું શૂરવીરપણું દેખાડી આપ્યું છે— શાન્તિનાથ, કુંચુનાથ, અરનાથ–ભરતચક્રેવર્તિ–રામચંદ્ર–રાવણ–પાંડવા–ચં-હપ્રઘોતન ઉદાયો વગેરે જૈન રાજાઓ હતા તેઓનાં ચરિત્રો જોશા તા માલુમ પડશે કે જૈના ખહાદ્ગર હતા—પૃથ્વીનું રક્ષણ કરવું. સર્વ જીવાની દયા કરવી એ ગહસ્થ જૈનાનું કર્તવ્ય છે. ગહસ્ય જૈના દેશથકા દયાના પાળનાર હાય છે અને સાધુઓ સર્વ થકી હિંસાના ત્યાગ કરે છે તેથી તેઓ ઉત્સર્ગ માર્ગપ્રમાણે સર્વ જીવાને શાન્તિના તથા અભયદાનના આપનારા હોય છે—સાધુઓ અમારા દેશ અને આ પારકા દેશ એમ

#### ( १५ )

અભિમાન કરી પરપંચાતમાં પડતા નથી. અપવાદ માર્ગે જૈનધર્મની રક્ષા માટે દ્રવ્ય ક્ષેત્રકાળ અને ભાવના વિચાર કરી પ્રવૃત્તિ કરે છે— સાધુ અને સાધ્વી તરીકે મુખ્ય ગણાતા જૈના, રાગદ્વેષ અજ્ઞાન મિથ્યા-ત્વધર્મ-હિંસાધર્મ વગેરેના પરાજ્ય કરવા અને જય મેળવવા સદાકાળ કાયાની મમતાના ત્યાગ કરી જૈનધર્મનું આરાધન કરે છે-જૈનધર્મનું જેમ વિશેષ જોર તેમ દુનિયામાં લડાઈ ટંટા કલેશ મારામારી વગેરેના અભાવ હોય છે-અને જ્યારે દુનિયામાં શાંતિ હોય છે ત્યારે સર્વ પ્રકારે મનુષ્યા હન્નતિના માર્ગ ખંતથી મહેનત કરે છે-જે વખતે જૈનાનાં રાજ્ય હતાં ત્યારે મનુષ્યામાં અનેક સદ્દગુણ હોવાને લીધે પ્રાય: શાન્તિ વર્તાતી હતી—માટે જૈનાના માથે આયલાપણાનું કલંક કદી ચોંટી શકે નહીં. એટલું ખરૂ કે ગૃહસ્થ જૈના પ્રાય: હાલમાં વ્યાપારીવર્ગ વિશેષ નહીં. એટલું ખરૂ કે ગૃહસ્ય જૈના પ્રાયઃ હાલમાં વ્યાપારીવર્ગ વિશેષ હાવાયા વિદ્યાના પ્રોફેસરા નહીં હાવાને લીધે ગૃહસ્ય જૈનામાં જૈનધ- મનું અભિમાન ઘટી ગયું-અજ્ઞાનતાથી અન્ધ બનેલા ઘણા જૈના વે- બ્લુવા વગેરે બની ગયા-અજ્ઞાનતાના પડદામાં રહેલા કેટલાક જૈના બાકણ બની ગયા—પણ કહેવાનું કે ખરા જૈના કદી શુભકાર્યમાં ડરકું માયાં જેવા થતા નથી—ગૃહસ્ય જૈના ક્ષત્રિયપુત્રો ગણાય છે છતાં જો હવે મડદાલપણું ધારણ કરશે તા ઘણા નીચા દરજ્બ ઉપર આવા જશે-જૈન ગુરફૂળ ખાલવામાં આવે અને બાળલગ્નના પ્રચાર અંધ થાય. તેમજ વ્યાવહારિક કેળવણી સાથે ધાર્મિક કેળવણીને જૈના, બ્રહ્યુ કરે તા પુનઃ—પ્રાચીન જૈનાની પેઠે બહાદૂર જૈના બને—દયાથી મનુષ્યામાં આતમાની શક્તિ ખીલે છે—દયાના પાળનાર રાજાઓ પણ બહાદૂર અનેછે— પૂર્વે રાજ અને પ્રજા સર્વે જૈનધર્મ પાળતિ હતિ—કારણું જૈનધર્મ એ રાજધર્મ છે—સર્વ મનુષ્યો યથાશક્તિ જૈનધર્મ પાળી શકે છે—જૈના બહાદૂર અને છે અને આખી દનિયાને ઉચ્ચ ધર્મવાળી અના-જનવમ અ રાજ્યમ છ-સવ મનુષ્યા યયાશાક્ત જનવમ પાળા શક છે—જૈના બહાદૂર અને એ અને આખી દુનિયાને ઉચ્ચ ધર્મવાળી અનાવવા પ્રયત્ન કરે છે. દુર્ગું હોને જતવા અને સકુ હોને પ્રાપ્ત કરવા; એ જૈનાનું ખાસ લક્ષણ છે તેથી જૈનામાં આયલાપણું ઘટતું નથી. પણ જે લોકો ધર્મના નામે હિંસારંભમાં ધર્મ માને છે, કર્મના તાબામાં રહે છે તેઓમાં આયલાપણું ઘટે છે—જૈના દુર્ગુ હોને જતનાર હોવાથી શ્રુરવીર—ક્ષત્રિય પુત્રો કહેવાય છે—આ ઉપરથી સમજાશે કે જૈના શુભ કાર્યોમાં તથા શુભ વિચારામાં અહાદૂર છે.

પ્રશ્ન-જૈનધર્મથી જગતનું ભલું થઈ શકે છે;

ઉત્તર—હા. જૈનધર્મની આરાધનાથી દરેક આત્માઓમાં સુમતિ પ્રગટે છે અને કુમતિના નાશ થાયછે-જૈનધર્મ પાળવાથી પાપના નાશ થાયછે અને પુષ્યની વૃદ્ધિ થાયછે-જૈનધર્મની આરાધનાથી-દયા સત્ય–

#### ( 25 )

અસ્તેય–ષ્રક્ષચર્ય–દાન–લપ–જપ, ભાવના– પરાપકાર–જ્ઞાન–દર્શન–ચા-રિત્ર વગેરે સદ્દ્યુણા આત્મામાં ખાલે છે અને દુર્ગુણાના નાશ થાયછે–દાર્– માંસ-જુગાર-વર્ગેરેના નાશ થાયછે-જૈનધર્મની આરાધનાથી જગતમાં સર્વ જીવા પ્રાય: ધર્મી અનવાથી લડાઈ-હિંસા-આદિના નાશ થાયછે. જો આખા જગતમાં સર્વ મનુષ્યા ખરા જૈનધર્મ પાળનારાએ ખની જાય તા ભયંકર લડાઇએો થવાના વખત પણ આવે નહીં-જૈન અનેલા મનુષ્ય-સુખુદ્ધિના યાેગે–દારૂ–માંસ વગેરે વાપરતાે નથી-એક ખ્રીસ્તિ હાેય– તે દીવસની એક મરઘી ખાય તાે ખાર મહીને ત્રણસે સાઢ મરઘીએા ખાય–તે સા વર્ષમાં છત્રીશ હજાર મરઘી ખાય<sup>–</sup>અને માસમાં બે અકારાં ખાય તાે સાે વર્ષમાં ચાવીસે અકરાં ખાઈ જાય—આવા સમજો કે જાણે કરોડા અન્ય હિંસામય ધર્મ પાળનારા હાય તેઓ પાતાની છંદગીમાં કેટલા અધા જીવાની હિંસા કરે તે સર્વમાંથી એક પ્રીસ્તિ વા મુસલમાનને જૈન ખનાવ્યા હાય તા માના કે આશરે નાના માટા ત્રીશ હજાર પ્રાણીઓની દયા પાળી કહી શકાય-જૈન ખનાવેલા મનુષ્ય કદી આટલા ખર્ધા જીવાની હિંસા કરે નહીં અને પાેતાના જીવનમાં હજારાે પ્રાણીઓની દ્રવ્ય દયા અને ભાવ દયા કરી શકે-અન્ય હિંસકને જે જૈન અનાવે છે તે ખરી પાંજરાપાળ આંધી શકે છે-આ ઉપરથી સમજારો કે લાખા અને કરાેડાેની સંખ્યામાં જૈનાેની વસતિ વધતી જાય તેા અસંખ્ય જીવાની દ્રવ્યથી દયા કરી શકાય-પૈસા વગેરે આપીને અમુક કાળસુધી પ્રાણીઓને ખચાવવા-અમુક કાળસુધી માછીઓની જાળા પર્યુષણ વગેરે તહેવારામાં જીવ દયા પળાવવી-એ ઉપાય પણ સરસ છે પણ કહેવું પડેછે કે તેના કરતાં તે જીવાને ઉપદેશ આપી જૈન ખનાવવા અથવા ઉપદેશ આપી માંસ ખાતાં અટકાવવા એ સર્વ કરતાં શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે—સર્વ ધર્મનું મૂળ દયા છે અને દયાના સિદ્ધાંત–ચ્યા જગત્માં ખાસ જૈનાના કહેવાય છે–તેથી પણ સિદ્ધ થાયછે કે જગતમાં જૈનધર્મના આરાધનથી સર્વ જીવાેનું ભલું કરી શકાય છે.

પ્રશ્ન—એકેન્દ્રિય જ્વાથી તે પંચેન્દ્રિય પર્યંત જ્વામાંથી કયા જીવાની વિશેષ દયાથી રક્ષા કરવી નેઇએ.

ઉત્તર—અને ત્યાંસુધી તા એકેન્દ્રિયાદિક સર્વ જીવાની દયા કરવી જોઇએ—ગૃહસ્થના ધર્મ પ્રમાણે અને કારણાને લેઈ એમ ન અને તા જેમ અધિક ઇન્દ્રિયવાળા જીવા હાય તેમ તેમ તેઓનું દયાથી રક્ષણ કરવાથી વિશેષ ફળ પ્રાપ્ત થાયછે. પુષ્યની આધિકયતાવિના ઇન્દ્રિયની આધિકયતા થતી નથી—માટે તેવા પ્રસંગે લાભ અને અલાભને જોઈ અધિક ઇન્દ્રિય

#### ( 2.9 )

વાળા જીવાની રક્ષા કરવી નોઇએ-ગૃહસ્થ જૈનાને વિવેક દર્ષિ પ્રગટ થઈ હાય છે તેથી તેઓ દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાલ અને ભાવ જોઈ સર્વ જીવાની દયાથી રક્ષા કરવા ચુકતા નથી–એકેન્દ્રિય કરતાં કાેઈ પ્રસંગે દ્રીન્દ્રિય જીવાને ખચાવે છે—દ્વીન્દ્રિય કરતાં ત્રીન્દ્રિય જીવાને વિશેષતઃ ખચાવે છે–ત્રી-ન્દ્રિય કરતાં ચતુરિન્દ્રિય જીવાને વિશેષતઃ અચાવે છે–ચતુરિન્દ્રિય કરતાં પંચેન્દ્રિય જીવાને વિશેષતઃ અચાવે છે– તેમાં પણુ કારણપ્રસંગે પશુ પંખી અને જલચર કરતાં મનુષ્યાને વિશેષતઃ અચાવે છે. તેમાં પણ મિથ્યાત્વી મનુષ્યા કરતાં કારણુપ્રસંગે સમ્યક્ત્વવંત મનુષ્યાને વિશેષતઃ ખુચાવે છે. તેમાં પણ ગૃહસ્થ જેના કરતાં કારણુપ્રસંગે ત્યાગી મુનિરાજ જૈનાને વિશેષતઃ ખચાવે છે-તેમાં પણ આચાર્ય-ઉપાધ્યાયાદિના વિશેષ ખચાવ સમજવાે—જૈના કટાકટીના પ્રસંગે એકી વખતે સર્વ જીવાના પ્રાણ ખચાવવાના પ્રસંગે જોકે આવી ખાબતમાં લાભાલાભને જોઈ પ્રવૃત્તિ કરે છે તાપણ તેવા પ્રસંગે એકેન્દ્રિયાદિક સર્વ જીવાપર દયાના પરિ-ણામ તા કાયમ રહેછે—આવા પ્રસંગે જૈના, જૈનશાસ્ત્ર અને જ્ઞાની ગીતાર્થ શુરુની આજ્ઞાપ્રમાણે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ કરેષ્ઠે–મુન્રિજવર્ગ, સર્વ જીવાની દયાના પરિણામવડે રક્ષા કરેછે-અપવાદમાર્ગે (જૈન સિદ્ધાંતામાં જણા-વેલાં અપવાદનાં કારણાને લેઈ) અંતરમાં દયાના પરિણામ રાખી ખાહિરથી લાભાલાભ એઈ જીવાની રક્ષા કરેછે—જૈનશાસનની હેલનાના પ્રસંગે–નાશના પ્રસંગે રક્ષણ કરવાના ઉદ્દેશથી–સાધુ અને સાધ્વીઓને મહાઉપદ્રવ થતા હોય તે નિવારવામાટે વિષ્ણુકુમારે મરિચીને જેમ શિક્ષા કરી તથા શ્રીકાલિકાચાર્ય ગર્દભભિક્ષ રાજાને શિક્ષા કરી તેમ પ્રવૃત્તિ કરેછે– આ સંબંધીની વિશેષ ચર્ચા ક્રોઈ જ્ઞાની ગીતાર્થ મુનિ-પાસે જઈ સમજી લેવી—ગૃહસ્થ જૈનાને સવાવિસવાની દયા છે— અપરાધ આદિ કારણવિના તથા આજવિકાદિ પ્રયોજનવિના તેઓ એકેન્દ્રિય જીવાની પણુ રક્ષા કરેછે તા અન્યજીવાની કેમ રક્ષા ન કરે ?– અર્થાત્ કરેજ. ગૃહસ્થ જૈનામાં પણ કેટલાક અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ચાથા ગુણુ સ્થાનકવાળા હોય છે—શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજા–અવિરતિ સમ્ય-ગૂદષ્ટિ હતા-જૈનધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધાના લીધે ક્ષાયિક સમકિતી હતા-તા-ગૂદાષ્ટ હતા-જનધમના પૂર્ણ શ્રદ્ધાના લાંચ ક્ષાાયક સમાકતા હતા-તા-પણ અવિરતિપણાના લીધે રાજ્યના પ્રસંગે ત્રણસે ને સાઢ યુદ્ધ કર્યો હતાં-શ્રેણિક રાજા પણ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવક હતા—ચંડપ્રધોત-નરાજા શ્રીમહાવીર સ્વામીના યાર વ્રતધારી શ્રાવક હતા તાપણ ક્ષત્રિ-યપણાના ધર્મ કે જે પાતાને શરણે આવ્યા હોય તેને પાછા ન આ-પવા તે હેતુ આદિથી કાેણિકરાજાની સાથે યાર વર્ષસુધી ભયંકર લડાઈ લડ્યા–કાેલ્યુક નૃપતિના પક્ષમાં ચમરેન્દ્ર હતા–તાે પણ ચંડપ્રધોતન

#### ( १८ )

રાજાએ ન્યાયથી યુદ્ધ કર્યું—કુમારપાલ-વસ્તુપાલ વગેરેનાં ચિરિત્રો સમજવાં-આ ઉપરથી સારાંશ કે શ્રાવકા, શ્રાવકના અધિકારપ્રમાણે દયા કરી શકે છે અને સાધુઓ પાતાના અધિકારપ્રમાણે દયા કરી શકે છે અને સાધુઓ પાતાના અધિકારપ્રમાણે દયા કરી શકે છે—જેન-શાસ્ત્રાધારે દયા પાળવાને જૈના સદાકાળ પ્રયત્ન કરે છે–દયા એ ધર્મની માતા છે–દયાવિના ધર્મ નથી—કયા જીવાની વિશેષ દયા કરવી જોઇએ એ પ્રશ્નના ઉત્તર આ આપેલા જવાબમાંથી નીકળી શકે છે.

પ્રશ્ન-જીવ-આત્મા ચેતનમાં કંઈ ફેરફાર હશે કે?

ઉત્તર—જૈન શાસ્ત્રમાં જીવને આત્મા કહે છે અને તેનેજ ચેતન કહેછે—માટે જીવ કે આત્માના એકજ અર્થ છે—જૈનામાં જેને ખહિ-રાત્મા કહે છે તેને વેદાન્તમાં જીવાત્મા કહે છે.

પ્રશ્ન—પ્રીસ્તિયા-પશુ પંખી વગેરેમાં જીવ માને છે અને મનુષ્યનાં શરીરમાં આત્મા છે–એમ માને છે—જીવાને કેઢલીક લાગણીઓ હોય છે અને તેને મારવામાં પાપ માનતા નથી—ગાય વગેરેના શરીરમાં આત્મા નથી. આમ માને છે તે શું સત્ય છે?

ઉત્તર—પ્રીસ્તિયોનું તેનું માનનું અરાબર નથી—મનુષ્યાના શરીરાનમાં જેવા આત્માઓ છે તેવાજ આત્માઓ પશુ અને પંખીઓ વગેરેનાં શરીરામાં રહેલા છે—માટે પશુઓ અને પંખીઓને મારવામાં દાષ લાગે છે—એકેન્દ્રિયાદિકથી તે પશુપંખી મત્રયા વગેરે સર્વમાં આત્માઓ છે એ સિદ્ધાંત અને શાસ્ત્રો તથા અનેક યુક્તિયાથી સિદ્ધાય છે—જેમ મનુષ્યાને ઇષ્ટાનિષ્ટનું જ્ઞાન છે તેમ પશુ અને પંખીઓ વગેરેને પણ ઇપ્ટાનિષ્ટનું જ્ઞાન છે—મનુષ્યા જેમ મૃત્યુથી બીવે છે તેમ પશુપંખી વગેરે પણ મૃત્યુથી બીવે છે—મનુષ્યા જેમ ઇપ્ટમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તેમ પશુપંખી વગેરે પણ મૃત્યુથી બીવે છે—મનુષ્યા જેમ ઇપ્ટમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે તેમ પશુપંખી વગેરે પણ ઇપ્ટમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે—સર્વ જ્વાને કર્મનાં આવરણા લાગ્યાં છે તેથી તેઓની, કર્મના ક્ષયાપશમ પ્રમાણે વિશેષ વા ન્યૂન જ્ઞાનશક્તિ દેખાય છે—કાઈના આત્મામાં ફેરફાર નથી—આ સંબંધીનું વિશેષ જ્ઞાન લેનું હોય તા જૈનના સિદ્ધાંતાના ગુરૂગમ પૂર્વક અલ્યાસ કરવો કે જેથી અજ્ઞાનના નાશ થતાં અનેક શંકાઓના નાશ થશે—એકેન્દ્રિયથી આરંભીને પઐન્દ્રિય પર્યંત સર્વમાં એકસરખા આત્માઓ છે પણ કર્મનાં આવરણા આત્માઓને વિશેષ ન્યૂન લાગવાં તથા તે ઉદયમાં આવવાથી જ્ઞાનદિક શક્તિયોમાં વિશેષ ન્યૂનતાના તરતમ ભાવ દેખાય છે તે જૈનશાસ્ત્રો વાંચવાથી માલમ પડશે—

#### ( 96 )

પ્રશ્ન—પ્રીસ્તિયા એમ કહે છે કે મનુષ્યાના આહારમાટે-પશુ-પંખી જલચરા વગેરેને પરમેશ્વર અનાવે છે. એ વાત શું ખરી છે?

ઉત્તર—બીલકુલ તે વાત ખરી નથી—મનુષ્યાના આહારમાટે પશુ પંખી વગેરે બનાવવાની પરમેશ્વરને બીલકુલ જરૂર નથી-પરમેશ્વર કદી કહેતા નથી કે તમે પશુઆ પંખીઓ વગેરેને ખાઓ—પરમેશ્વર દુનિયાને ઉત્પન્ન કરતા નથી કારણ કે તેને દુનિયા ઉત્પન્ન કરવાનું જરા માત્ર પણ પ્રયોજન નથી. તેમજ પરમેશ્વરમાં જગત્ને ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવ નથી—

પ્રશ્ન—કેટલાક કહે છે કે આ જગત્ અન્યાંને છ હજાર વર્ષ થયાં છે! શું એ વાત ખરી છે?

ઉત્તર—બીલકૂલ એ વાત ખરી નથી. જૈનશાસ્ત્રોમાં અનાદિ-કાળથી આ જગત્ છે એમ અનેક યુક્તિથી પ્રાંતપાદન કર્યું છે—દ્રવ્યરૂપે અનાદિકાળથી જગત્ છે—અને અનંતકાળસુધી ચાલ્યા કરશે. કઠી તેના નાશ થવાના નથી.

પ્રશ્ન-ભારતભૂમિમાં પૂર્વે ખ્રીસ્તિધર્મ હતા કે નહાતા?

ઉત્તર—પહેલાં ભારતભૂમિમાં ખ્રીસ્તિધર્મ નહેાતાે–અનાર્ય દેશાે-માંના ધર્મોને અનાર્યધર્મ તરીકે ભારતના લાેકા કહે છે–લગભગ સાતશેં વર્ષ પહેલાં તાે ભારતમાં ખ્રીસ્તિધર્મની વાત પણ પ્રાયઃ કાેઈ જાણતું નહાેતું—

્રે**પ્રસ**—મુસલમાનધર્મ પૂર્વે હિંદુસ્થાનમાં હતાે કે નહાેતાે ?

ઉત્તર—લગભગ અગીયારસે વર્ષ પહેલાં હિંદુસ્થાનમાં મુસલમાન ધર્મથી લોકા અજાહ્યા હતા—તે પહેલાં હિંદુસ્થાનમાં મુસલમાનધર્મ નહોતા—બેકે તે વખતે મુસલમાન અગર પ્રીસ્તિધર્મ હોત તાે તે વખ-તના પુસ્તકામાં તત્સંબંધી ખંડનમંડન જણાત. પણ તે બે ધર્મ નહોતા– તેથી પ્રાચીન ગ્રંથામાંથી તેનાં નામ પણ કયાંથી નીકળે—

પ્રશ્ન—મુસલમાનધર્મમાં શું કહ્યું છે?

ઉત્તર—ખુદાએ જગત અનાવ્યું છે–કુરાન એ ખુદા તરફથી ઉતરેલું પુસ્તક છે—ઇત્યાદિ બીના સમજી લેવી–મુસલમાનવર્ગ પશુ પંખી વગેરે જીવાની પુષ્કળ હિંસા કરે છે અને તે વર્ગ ખ્રીસ્તિઓની પેઠેં માંસ ખાનારા છે.

પ્રશ્ન—પ્રિસ્તિધર્મવાળાએ અને મુસલમાના મૂર્તિને માને છે કે નહીં?

#### ( २० )

ઉત્તર—ખ્રીસ્તિધર્મમાં જે પ્રોટેસ્ટંટ પંથ માનનાર છે તે મૂર્તિને માનતા નથી અને રામન કેથાલિક પન્થવાળાઓ ઇશુ-મરીયમની મૂર્તિને માને છે. તેઓ દેવળા બંધાવે છે—મુસલમાના મૂર્તિને માનતા નથી—મુસલ-માનાએ હિંદુસ્થાનમાં આવી હિંદુઓનાં તથા જૈનાનાં ઘણાં મન્દિર તાડી નાખ્યાં—સાકારરપ કાેઈપણ પદાર્થને માન આપ્યા વિના કાેઇના છુટકાે થતા નથી—લખાતા અક્ષર પણ જ્ઞાનની મૂર્તિ છે—તેઓને તેઓ માને પણ માનેલા જ્ઞાનને જણાવવા મૂર્તિરપજ ઠરે છે—તેઓને તેઓ માને છે—જૈનશાસ્ત્રમાં જ્ઞાનને મૂર્તિ કે જેને સ્થાપના કહે છે તે કકારાદિ અક્ષર-રપજ છે માટે તે અપેક્ષાએ પણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાટે પુસ્તકર્ય મૂર્તિ માનવા પડી. જૈના પાતાના તાર્થકરાની મૂર્તિને માની તેઓના સદ્દશુણા મૂર્તિમાં તાદાત્મ્યભાવ કલ્પીને લે તા તે બરાબર સત્ય વાત છે. જ્યાં ત્યાં તાર્થકરાની મૂર્તિયોને દેખી જૈનાના હૃદયમાં તેઓનાં જીવનચરિ-ત્રોની ઉત્તમ છાપ પડે છે માટે જૈના મૂર્તિને માને છે તે બરાબર છે— જૈનામાં પણ સ્થાનકવાસીઓ મૂર્તિને માનતા નથી—તાપણ તેઓને જ્ઞાનની અક્ષરરપ મૂર્તિ માન્યા વિના છૂટકા થતા નથી—જેનસૂત્રોમાં જૈનપ્રતિમાના ઘણા પાંઠા છો—શ્વેતાંબરા અને દિગંબરા પ્રતિમાને માને છે—પૂજે છે—

પ્રશ્ન—પ્રીસ્તિધર્મ અને મુસલમાનધર્મવાળાએ આત્માના પુન-ર્જન્મ માને છે?

ઉત્તર—ના. તેંએા આત્માના પુનર્જન્મ માનતા નથી–તેંએા એમ કહે છે કે ફરીથી આત્માના જન્મ થવાના નથી, પુનર્જન્મ માન્યા-વિના આત્માની પણ સિદ્ધિ થતી નથી—

**પ્રશ્ન** પુનર્જન્મ નહીં માનવાથી કયા કયા દાષા પ્રાપ્ત થાય છે?

ઉત્તર—આ ભવમાં જે જે પાપા કરાય છે તેથી પાછા હઠવાનું થતું નથી—નાસ્તિકના વાદને અંગીકાર કરવા પડે છે. પુષ્ય અને પાપકલની સિદ્ધિ થતી નથી. અંધ અને માેક્ષની સિદ્ધિ થતી નથી— ધર્મિકિયાઓની સિદ્ધિ થતી નથી—હિંસા વગેરે દાેષાથી પાછા હઠવાનું મન થતું નથી—ગમે તેને પણ દુ:ખ આપીને આ ભવમાં ક્ષણિક સુખ ભાગવવાની ખુદ્ધિ રહે છે—આત્મા માન્યો તાેપણ એક ભવનાજ ક્ષણિક આત્મા ઠરે છે—એક સુખીના ઘેર અવતરે છે, એક રાજ થાય છે—એક રંક થાય છે. એક અંધ જન્મે છે—એક દેખતા જન્મે છે—એક ગર્ભમાંજ મૃત્યુ પામે છે અને એક સુખે જન્મે છે—આ સ્યાવસ્થામાં એકને વિશેષ જ્ઞાન થાય છે-એકને ઉદ્યોગ કરતાં પણ

#### ( 22 )

વિદ્યા આવડતી નથી. આ સર્વ ઘટના પુનર્જન્મ માન્યાવિના ઘટતી નથી-પુનર્જન્મ નહીં માનનારાઓને નીતિના સિદ્ધાંત પણ આ ભવને માટે ઘટી શકે છે ઇત્યાદિ ઘણા દોષા વિચારતાં માલમ પડે છે.

પ્રશ્ન—પુનર્જન્મ નહીં માનનારાએ નાસ્તિક કહેવાય કે નહીં? ઉત્તર—પુનર્જન્મ નહીં માનનારાએ નાસ્તિક કહેવાય છે.

પ્રશ્ન—જગત્માં કાેઈ આત્માને નહીં માનનારાએ પણ હશે કે? અને તે કેવા કહેવાય?

ઉત્તર—જગતમાં આત્માને નહિ માનનારાઓ જહવાદીઓ ગણાય છે-યુરાપ વગેરેમાં તેવા કેટલાક મનુષ્યા છે-શરીરથી ભિન્ન આત્મા નથી-શરીરના નાશ થતાં આત્મા એવા કોઇ વસ્તુની અસ્તિતા રહેતી નથી એમ માને છે-ભારતભ્રમિમાં એવા નાસ્તિકાને ચાર્વાક કહે છે— અત્યંત મિથ્યાત્વકર્મના ઉદયે મનુષ્યામાં એવા ખરાષ્ય વિચારા પ્રકરી નીકળે છે. યુરાપ આદિ દેશમાં પૂર્વે જડવાદીઓ ઘણા હતા. પણ હાલ આત્મન્નાના પ્રભાવે નાસ્તિકવાદ (જડવાદ) નારા પામતા જય છે-સાયન્સવિદ્યાના પ્રોફેસરાએ જાત્માની જસ્તિતા પ્રયોગોથી સિદ્ધ કરી ખતાવી છે-ત્રણ કાલમાં આવા નાસ્તિકાની યાડા ઘણા અંશે હયાતી રહે છે-જેમ જેમ આત્મન્નાનાં પુસ્તકાનો ફેલાવા થાય છે તેમ તેમ જડવાદિયાનું જોર હઠતું જાય છે—

**પ્રશ્ન—**આત્માની અસ્તિતા તથા પુનર્જન્મને સિદ્ધ કરનારાં જૈન-ધર્મનાં પુસ્તકાે છે ?

ઉત્તર—હા-જૈનધર્મનાં ઘણાં પુસ્તકાે છે અને તેમાં આત્માની સિદ્ધિ સારી રીતે ખંડનમંડનપૂર્વક કરી ખતાવી છે—सम्मित तर्क. શાસ્ત્ર- વાર્તાસમુચ્ચય–સ્યાદ્વાદમંજરી–વિશેષાવશ્યક–તત્ત્વાર્થસૂત્ર વગેરેમાં ઘણી યુક્તિયાયી આત્માની સિદ્ધિ કરી છે—અને પુનર્જન્મની સિદ્ધિમાં અનેક પ્રમાણા ખતાવ્યાં છે—

**પ્રश्न**—અઢી હજાર વર્ષપર આર્યાવર્તમાં (હિંદુસ્થાનમાં ) કયા કયા ધર્મોની હયાતી ( अस्तिता ) હતી ?

ઉત્તર—જૈનધર્મ-વેદધર્મ અને બાહ્યુધર્મ એ ત્રણ ધર્મોની હયાતી હતી-તેમાં પણ વિશેષ એટલું છે કે જૈનધર્મ સર્વ ધર્મ કરતાં આ ચાવી-શીની અપેક્ષાએ ઘણા પ્રાચીન છે—આ અવસર્પિપણી કાલમાં શ્રીઋષ-ભદેવ લગવાને જૈનધર્મની સ્થાપના કરી હતી. જૈનધર્મની પશ્ચાત વેદાદિ ધર્મો નીકળ્યા છે–તત્સંઅંધી વિશેષ ખુલાસા જોવા હોય તા શ્રીમદ્

#### ( 22 )

વિજયાનન્દસૂરીશ્વરકૃત જૈનતત્ત્વાદર્શ-અજ્ઞાન તિમિરભાસ્કર વગેરે શ્રંથા વાંચવા—

પ્રશ્ન—વેદ કેટલા છે અને તેના માનનારાએોમાં જુદી જુદી માન્યતા છે કે એક માન્યતા છે?

ઉત્તર—ઋગ્વેદ–યજુર્વેદ–સામવેદ અને અથર્વવેદ એ ચાર વેદ છે– શાંકરમતવાળાઓ વેદને માને છે પણ તે સર્વ જીવાના એક આત્મા સ્વીકારે છે–રામાનુજ પન્થવાળાએા વેદને માને છે પણ તે જગત્ના કર્તા ઇશ્વિર માને છે–અને તે અદ્વૈતમતથી (શાંકરમતથી) વિરુદ્ધ આ-ત્માનું અણુરૂપ માને છે—અને તે શંકરાચાર્યના સિદ્ધાન્તનું ખંડન કરે છે–રામાનુજના પત્થવાળાએા વૈષ્ણુવા ગણાય છે અને તે કહે છે કે શ્રીવિષ્ણુભગવાને આ જગત્ ઉત્પન્ન કર્યું છે—શાંકરમતવાળાઓ તેજ વેદનાં પ્રમાણ આપીને શ્રીરામાનુજના સિદ્ધાંતાનું ખંડન કરે છે–રામા-નુજમતવાળા એમ કહે છે કે આત્માએાનું અહ્યુર્પ છે અને તે વિષ્ણુના દાસ છે–આત્માંઓ કદી ઈશ્વરરૂપ થઇ શકતા નથી–શાંકરમતાનુયાયીઓ આત્મા તે પરમાત્મા રૂપ છે એમ માને છે. વક્ષભાચાર્યના અનુયા-યીઓ વેદને માને છે-પણ તે કહે છે કે-ઇશ્વર (શ્રીકૃષ્ણ)થી આ જગત્ ભિન્ન નથી, સર્વ જીવા ઇશ્વરના છે. એમના સિદ્ધાંતને શુદ્ધાદ્વૈતસિદ્ધાન્ત કહે છે—રામાનુજના મતને विशिष्टाद्वैतसिद्धान्त કહે છે. વેદના અર્થ તે સર્વ મતવાળા પાત્પાતાની સુદ્ધિ પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન કરે છે. અઢારસેંની સાલમાં વેદને માનનાર સ્વામીનારાયણના મત થયા–માધવતીર્થ શંકરાચાર્ય કહે છે કે તે મત વેદવિરૂદ્ધ છે–પચાશ વર્ષ પહેલાં લગભગ આર્યસમાજના સ્થાપક સ્વામી દયાન-દસરસ્વતિ થયા. સ્વામીજીએ વેદના ઉપર જુદી ટીકા કરી-સ્વર્ગ-તરક, મુર્તિ-શ્રાદ્ધક્રિયા-અદ્ભૈતસિદ્ધાન્ત વગેરેનું ખંડન કરી સ્વમતિ અનુસારે વેદના અર્થ ભિન્ન કર્યાં—પુરાણામાં પાપલીલા છે-તે જુઠાં છે એમ માન્યતા સિદ્ધ કરી ખતાવી–વામમાગીયા પણ વેદને માની પાતાની કલ્પના પ્રમાણું અર્થ કરે છે–વેદને માનનારાએામાં પણ ભિન્ન ભિન્ન માન્યતા છે–પરસ્પર એક બીજાનું તેઓ ખંડન કરે છે-મધ્વાચાર્યના મત જાદા છે. નિમ્બા-કૈના મત જુદા છે તે પણ ભિન્ન ક્રિયા-વિચારને વેદના આધારે જણાવી અન્યાનું ખંડન કરે છે-આ સર્વ મતવાળા કહે છે કે અમાર્ક કહેવું ખરૂં છે; અમારા હૃદયમાં આવી પરમેશ્વર અરાબર અતાવે છે-પાતપાતાની માન્યતાઓ સિદ્ધ કરવા વેદના અર્થ ભિન્ન ભિન્ન કરે છે. પરસ્પર વિરુદ્ધ અર્થોમાંથી કાેતું કહેવું સત્ય છે તે આજ સુધી કાેઈ ન પ્રકા કરતા નથી.

#### ( २३ )

પ્રશ્ન—વેદમાં જગત્ના ખનાવનાર ઇશ્વર છે એમ કહ્યું છે? અને શું તે સત્ય છે?

ઉત્તર—વેદના માનનારા આર્યસમાજીઓ વગેરે કહે છે કે-ઇશ્વરે જગત અનાવ્યું છે એમ વેદમાં લખ્યું છે-દૃશ્ય પ્રપંચને અસત્ માનનાર અને કક્ત એક બ્રહ્મને માનનાર અહેતવાદના આધારે જોતાં ઇશ્વર જગતકર્તા વસ્તુત: સિદ્ધ ઠરતા નથી-આ દેખીતું જગત વસ્તુરપ છેજ નહીં-અર્થાત અસત્ છે. અને असत् ના ખનાવનાર ઇશ્વર સિદ્ધ ઠરતા નથી-એમ તેઓ વેદના આધારે કહે છે—असतीमाया છે કક્ત એક બ્રદ્ધ છે-જગતમાં કાઈ બ્રહ્મવિના બીજી વસ્તુ નથી ત્યારે જગત પણ અહેતવાદ પ્રમાણે असत્ ઠર્યું. असत્ વસ્તુ જે હાય છે તેનું ઉપાદાન વા નિમિત્તકારણ ઇશ્વર—વા બ્રદ્ધ સિદ્ધ ઠરતું નથી—ત્યારે અહેતવાદ પ્રમાણે વસ્તુત: ઇશ્વર કર્તા સિદ્ધ ઠર્યો નહીં—ઉપચારથી કદાપિ કહેવામાં આવે તા ઉપચારનું કંઈ ઠેકાણું નથી—ઉપચારથી તા અનેક વસ્તુઓને જગત કર્તાપણું સિદ્ધ કરી શકાય—માટે અહેતવાદ પ્રમાણે જગતકર્તા ઇશ્વર કહી શકાય નહીં—સ્વપ્તની પેઠે અસત્ આ જગત છે ત્યારે તેના કર્તા તે મત પ્રમાણે ઇશ્વર સિદ્ધ થઈ શકે નહીં—ભગવ-દ્યીતાના ચાથા અધ્યાય—શ્લાક—આધારે પણ ઇશ્વર જગતકર્તા સિદ્ધ ઠરી શકતા નથી—

પ્રશ્ન—વેદમાં જગત્ની આદિ અતાવી છે કે અનાદિ અતાવી છે? ઉત્તર—અદ્ભૈતવાદસિદ્ધાન્તપ્રમાણે જગત અસત્ છે ત્યારે તે મત પ્રમાણે તો જગત્ અસત્ છે તો તેની આદિ વા અનાદિ કહી શકાતી નથી—નાસતો विद्यंते भावो—આ ભગવદ્દગીતાના વાક્યથી અસત્ની ઉત્પત્તિ દેખાતી નથી તો તેની આદિ વા અનાદિની ચર્ચા કયાં રહી. સ્વપ્નની પેઠે પ્રાતિભાસિક જગત્ને માનીને તેની આદિ કહેવામાં આવે તો તે પણ યાગ્ય નથી—કારણ કે પ્રાતિભાસિક પદાર્થો કંઈ વસ્તુર્પે નિત્ય નથી અને જયારે એમ છે તો તેના કર્તા ઇશ્વર સિદ્ધ ઠરતો નથી અને જયારે પ્રાતિભાસિક જગત્ના અનાવનાર ઇશ્વર કહેવાય નહીં ત્યારે આદિ વા અનાદિ શી રીતે કહી શકાય?—પુરાણને માનનાર, ભિન્ન ભિન્ન બ્રહ્મા વિષ્ણુ મહાદેવ વગેરેએ આ જગત્ અનાવ્યું છે એમ માને છે પણ તેમાંથી એકના પણ નિર્ણય કરી શકાતો નથી—રામાનુજના મત પ્રમાણે જગતકર્તા ઇશ્વર છે—તેથી તે મતના આધારે જગતની આદિ સિદ્ધ થાય છે—પણ તેઓ ઇશ્વરને સાકાર માને છે—તેથી ચર્ચા ઉઠે છે કે—ઇશ્વર જગતમાં રહે છે કે જગતની અહાર રહે છે. જો જગતમાં ઇશ્વર રહેતા હોય તો અના-

#### ( 28)

દિકાળથી જગત છે એમ સિદ્ધ ઠર્યું—ને ઇશ્વર, જગતની અહાર છે એમ કહેવામાં આવે તો તે પણ કથન અસત્ય ઠરે છે—કારણ કે આકાશવિના ઇશ્વર રહી શકે નહીં અને આકાશ છે તે પણ જગતના એક ભાગ છે—આર્યસમાજીએ પ્રવાહરૂપે પરમાણ્રૂપ આ જગત અનાદિકાળથી છે એમ માને છે. અને પ્રલયની અપેક્ષાએ સ્થૂલ આકારવાળા જગતની આદિ છે એમ માને છે?

**પ્રશ્ન**—વેદના આધારે જગત્ અનાદિકાળથી છે એમ શું સિદ્ધ ઠરે છે?

ઉત્તર—જગત્માં મુખ્ય બે પદાર્થ છે-ચૈતન્ય કહેા-વા-આત્મા કહેા-વા-જીવ કહેા, જે છે તે એક ચૈતન્યતત્ત્વ અને બીજું જહતત્ત્વ છે. પૃથિવી-જલ-અગ્નિ વાયુ વગેરેના પરમાણુઓના સ્કંધા જહ છે—ચૈતન્યતત્ત્વ અર્થાત્ આત્માઓ પણ અનાદિકાળના છે અને પરમાણુઓ પણ અના-દિકાળના છે. એમ આર્યસમાજીઓ માને છે—આકાશ પણ અનાદિ-કાળથી છે—પરમાત્મા પણ અનાદિકાળના છે. ત્યારે આ પ્રમાણે આત્માઓ–પ્રકૃતિ–પરમાણુર્પ જગત્–પરમાત્માર્પ જગત્ અનાદિકા-ળથી છે એમ સિદ્ધ કર્યુ—સ્થૂલ આકારર્પ જગત્ની આદિ આર્યસમાન્ જીઓ માને છે—અને સ્થૂલ પર્યાયરૂપ જગત્ની આદિ પણ તેમના મત-પ્રમાણે સિદ્ધ થાય છે—વેદની માન્યતાવાળાઓ કેટલાક જગતની આદિ પણ સ્વીકારે છે પણ અનાદિ માન્યા વિના છૂટકા થતા નથી.

**ે પ્રશ્ન**—જગત્ અનાદિકાળનું છે–એમ જ્યારે સિદ્ધ થયું તેથી શા કલિતાર્થ નીકળ્યા?—

ઉત્તર—જગત અનાદિકાળનું છે એમ સિદ્ધ ઠર્યું તેથી જગતના ખનાવનાર ઇશ્વર નથી એમ વેદના આધારે સિદ્ધ ઠર્યું—આત્માએા-પર-માત્મા-પ્રકૃતિ-પરમાણુઓ એજ જગત છે એમ જયારે અનાદિકાળથી છે ત્યારે તે વસ્તુના ખનાવનાર કોઈ સિદ્ધ ઠર્યાં નહિ. ત્યારે તે પદાર્થ- રૂપ જગત અનાદિકાળથી છે એમ આર્યસમાજીઓના મત પ્રમાણે વેદના આધારે સિદ્ધ ઠરે છે—અદ્ભૈતવાદિ સનાતન વેદાંતિયાની માન્યતા-પ્રમાણે વેદના આધારે જગત બ્રાન્તિરૂપ છે અર્થાત્ અસત્ છે ત્યારે અસત્ જગતના કર્તા ઇશ્વર સિદ્ધ ઠરી શકતા નથી—

પ્રશ્ન—સૂક્ષ્મ પરમાણુઆદિરૂપ જગત્ અનાદિકાળનું છે તેથી તેના કર્તા ઈશ્વર નથી એમ આર્યસમાજીઓના મત પ્રમાણે છે પરંતુ–પર-માણુઓનું બનેલું જે સ્થૂલ જગત્ છે તેને તાે ઈશ્વર બનાવે છે–પર-માણુઓને ઈશ્વર ભેગા કરી અનેક આકાર બનાવે છે–જીવાે-એ જેવાં જેવાં કર્મ કર્યા હાેય છે તેના અનુસારે જીવાેને સુખ-દુ:ખ

#### ( २५ )

આપે છે—હૈંચ નીચ અવતાર આપે છે માટે સ્થૂલ જગતના કર્તા ઇશ્વર માનવા જોઇએ—એમ આર્યસમાજીએા વગેરે કહે છે તાે તે બાબતમાં શું સમજવું ?

શું સમજવું ?
 ઉત્તર—આત્મા, કર્મ તથા ઈશ્વરનું સ્વરૂપ અરાખર સમજવામાં આવે તા સત્યસિદ્ધાન્તની માન્યતા સિદ્ધ થઈ શકે—જડપરમાણુઓમાં સ્કંધરૂપે મળવાની શક્તિ રહેલી છે—કર્મસહિત જ્વામાં જડરૂપ પરમાણુઓના સ્કંધાને પાતાના શરીરરૂપે અનાવવાની શક્તિ રહેલી છે તેથી કર્મના યાગે જ્વા પણ-પૃથ્વીનાં અનેક શરીરા તથા જલ-અગ્નિ—વાયુ વગેરેનાં શરીરા ધારણ કરી પૃથ્વીકાય—અપૃકાય–તેજસ્કાય—વાયુ-કાય—વનસ્પતિકાય—અને ત્રસકાય વગેરે નામ ધારણ કરે છે—આ પ્રમાણે કર્મસહિત જ્વામાં પરમાણુઓના સ્કંધાને આકર્ષવાની શક્તિ રહેલી છે તથા પરમાણુઓમાં પણ સ્વાભાવિકરીત્યા સ્કંધપણે થવાની તથા વિખરવાની શક્તિ રહેલી છે ત્યારે તેવા પ્રકારની શક્તિના આરોપ ઇશ્વરમાં કલ્પવા તે યાગ્ય નથી—સાયન્સવિદ્યાથી પણ સિદ્ધ થઈ શ્વુકયું છે કે પરમાણુઓમાં સ્વાભાવિક રીતે માટા નાના આકારાર્યે થવાની શક્તિ રહી છે અને તે પાતાની મેળે નાના માટા આકારમાં ગાંહવાય છે—કર્મસહિત જ્વામાં પણ પરમાણુસમુઢાને શરીરર્યે ગાેઠવાય છે–કર્મસહિત જીવાેમાં પણ પરમાણુસમૂહાેને શરીરરપે ખનાવવાની શક્તિ રહી છે તેથી નિરંજન નિરાકાર પરમાત્મા સિદ્ધાયુ-ખનાવવાના શાક્ત રહા છે તથા નિરંજને નિરાકાર પરમાતમાં સિદ્ધાનું હોને પરમાણુઓને ભેગા કરનાર વગેરે માનવા તે વસ્તુતઃ જોતાં અસત્ય ઠરે છે—રાગદ્વેષરહિત પરમાત્મા છે—તેથી સ્થૂલરૂપ જગત્ ખનાવવાનું પરમાત્માને કંઈ પણ પ્રયોજન નથી—એમ કહેવામાં આવે કે—"પરમાત્મામાં ઈચ્છાશક્તિ રહી છે તેથી સ્થૂલ જગત્ ખનાવવાના સંકલ્પ કરે છે." આ કથન પણ યાગ્ય નથી—અપૂર્ણને ઇચ્છા હાય છે—રાગવિના ઇચ્છા ઉત્પન્ન થતી નથી અને રાગ હાય ત્યાં દ્વેષ પણ હાય છે તેથી પરમેશ્વરમાં ઇચ્છા કહેતાં તે રાગદિષા ઠરે છે. સિદ્ધાન્ત હોય છે તેથી પરમેશ્વરમાં ઇચ્છા કહેતાં તે રાગીદ્રેષી ઠરે છે. સિદ્ધાન્ત એવા છે કે મગ અને દ્વેષ સહિત હોય તે પરમાતમા કહેવાય નહીં—પરમાત્માની ઇચ્છા પ્રયોજનપૂર્વક છે કે અપ્રયોજનપૂર્વક ? જે પ્રયોજનપૂર્વક કહેવામાં આવશે તો તેની સિદ્ધિ થતી નથી—જીવાને કર્મ ભાગવવા માટે જગત અનાવ્યું એ પણ વાત સત્ય નથી—અપ્રયોજનથી તો કહે- લાશે નહીં. કારણ કે જગત તો અનાદિકાળથી છે—કર્મમાં શુખદુઃખ આપવાની શક્તિ રહી છે તેથી ઇશ્વરને જગત્ રચવાનું પ્રયોજન સિદ્ધ યતું નથી—કર્મના અનુસારે જીવાને સુખદુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી ઇશ્વરની કલ્પના કરવી વ્યર્થ છે—હેંચ નીચ અવતાર આપવાની શક્તિ, કર્મમાં રહી છે તેથી કર્મના અનુસારે ઉચ્ચ—નીચ અવતાર આપવાની શક્તિ,

#### ( २६ )

માટે ઈક્ષર જગતના કર્તા સિદ્ધ ઠરતા નથી—જે જગતકર્તા ઈક્ષરને માને છે તેને પ્રક્ષ કે—કર્મ, ઈક્ષરના તાળામાં છે કે કેમ ?–કર્મને અનુસ્તી ઈક્ષર ચાલે છે કે ઈક્ષરને અનુસરી કર્મ ચાલે છે—પ્રથમ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં કહેશા કે—કર્મ ઈક્ષરના તાળામાં છે, એમ તમારાથી કહેવાશ નહીં—કારણ કે કર્મના કર્તા ઈક્ષર¦ નથી—કર્મના કર્તા તા જીવા છે. અને જીવાના કર્તા તા ઈક્ષર નથી ત્યારે ઈક્ષરની પેઠે અનાદિકાળના પદાર્થો છે તે ઈક્ષરના તાળામાં શી રીતે કહી શકાય?—બીજ પ્રક્ષના પદાથો છે તે ઇશ્વરના તાબામાં શી રીતે કહી શકાય?—બીજ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં કહેશા કે કર્મને અનુસરી ઇશ્વર ચાલે છે તો તેમાં ઇશ્વરનું ઇશ્વરપણું રહેતું નથી-કારણુ કે કર્મને અનુસરનાર ઇશ્વર, કાઈ પણ રીતે સર્વશક્તિમાન કહી શકાય નહીં—ઇશ્વરને અનુસરી કર્મ ચાલે છે એમ તો કહેવાય નહીં જો એમ કહેશા તો જીવાને સારાં ખાટાં કર્મ લગા-ડનાર ઇશ્વર કર્યો, તેથી તે પક્ષપાતી કર્યો માટે એમ પણ માનલું અસત્ય કરે છે—ઇશ્વરમાં જગત રચવાના સ્વભાવ છે તેથી તે જગતને રચે છે એમ પણુ કહી શકાશે નહીં-ઇશ્વરમાં રહેલ जगत्कर्तृत्वस्वमावने નિત્ય માનશા તો ક્ષણે ક્ષણે ઇશ્વર નવી નવી દુનિયા અનાવ્યા કરશે અને जगत्कर्तृत्वस्वमाव, નિત્ય હોવાથી કદાપિ જગતના પ્રલય થનાર નથી—આ પ્રમાણે જગતના અપ્રલય તમા માનતા નથી—ઇશ્વરમાં कर्तृत्वकृतिक અને प्रलयशक्ति માનશા તો જે વખતે कर्तृत्वकृतिक જગત कर्तृत्वशक्ति अने प्रलयशक्ति भानशा ता के वाभते कर्तृत्वशक्ति कार्त् ખનાવવા માંડશે કે તુર્ત પ્રલયશક્તિ તેના નાશજ કરી દેશે-તેથી જગતની ઉત્પત્તિ કદી થઇ શકરો નહીં— પ્રયોજન વિના ઇશ્વરે જગત અનાવ્યું એમ પણ કહી શકાશે નહીં—પ્રયોજન વિના મન્દ પણ કાેઇ કાર્યની પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. માટે સુખદુ:ખ આપવાની શક્તિ કર્મમાં છે એમ સર્વજ્ઞના વચન પ્રમાણે સત્ય ઠરે છે—પરમાણસ્કંધ જડરૂપ સ્થૂલ જગતનું ઉપાદાનકારણ પરમાણુઓ છે અને નિમિત્તકારણ સંસારી છેવા તથા અન્ય જડ પદાર્થો છે—ઘટરૂપ સ્થૂલ પદાર્થનું ઉપાદાનકા-રણું મૃત્તિકા છે-નિમિત્તકારણું કુંભાર-દંડચકું વગેરે છે—દરેક દશ્ય પદાર્થો છે તેનું ઉપાદાનકારણ સૂક્ષ્મ પરમાણું એ છે અને નિમિત્તકારણ અન્ય પદાર્થો તથા જીવા છે-જ્યારે આ પ્રમાણે સ્થિતિ છે ત્યારે સ્થૂલ

પદાર્થોમાં નિમિત્તકારણ રૂપે ઇશ્વરને માનવાની કંઇ પણ જરૂર રહેતી નથી.

પ્રેક્ષ—કર્મ આઠ પ્રકારનાં છે અને તે જઠ છે તે શું સમજ શકે કે આ જવને સુખ આપવું જોઇએ અને આ જવને દુ:ખ આપવું જોઇએ? ઇશ્વર તા સર્વન્ન છે તેથી કર્મના આધારે ખરાખર માન્ય કરી સુખદુ:ખ આપી શકે માટે સુખદુ:ખના આપનાર ઇશ્વર કેમ ન મનાય?

#### ( २७ )

ઉત્તર—જેમ સૂર્યનાં કિરણામાં સ્વાભાવિક તાપ આપવાની શક્તિ રહેલી છે તેથી જેના ઉપર તે પડે છે તેને તપાવે છે–શીત (તાઢમાં)-માં સ્વાભાવિક મનુષ્યા વગેરેને તાઢ (શીત) આપવાની શક્તિ રહેલી છે તેથી તેની પાસે રહેલા મનુષ્યા–પશુ–પંખી વગેરેને તાઢ આપી શકે છે. અને મનુષ્યા વગેરે તાઢને વેદી શકે છે–તેવી રીતે શાતા શાતારૂપ કર્મપુદ્રલામાં સુખદુઃખ આપવાની શક્તિ રહેલી છે. જે જ્વાને પુષ્યપાપરૂપ કર્મ લાગે છે તે જીવાને પાપ અને પુષ્ય અનેક નિમિત્તદ્વારા પુષ્યાપર્પ કર્મ લાગ છ ત છવાન પાપ અને યુષ્ય અને કામ તારા તારા તારા સુખદુ:ખ આપવા પ્રવૃત્તિ કરે છે અને જીવા, કર્મના અનુસારે થએલ સુખદુ:ખને જાણે છે–વેદે છે—સૂર્યનાં કિરણા જ છે–તાપનાં પુદ્રલ જ છે-શીત (ઠંડક)નાં પુદ્રલ જ છે તાપણ તે તાપ અને તાઢ આપી શકે છે–તે પ્રમાણે પુષ્ય અને પાપર્પ કર્મ જ છે તાપણ તે સ્વયમેવ જીવાને સુખદુ:ખ ભાગવવામાં સમર્થ અને છે–અને કર્મના અનુસારે સુખ અને દુ:ખના ભાકતા આત્મા અને છે તેથી ત્યાં સુખ-દુ:ખના ન્યાય આપનાર તથા પ્રેરનાર તરીકે ઇશ્વરની કલ્પના કરવાની જરૂર પડતી નથી–ઉચ્ચારેલા શુભાશુભ જડ શખ્દામાં સમજવાની ખિલકૂલ શક્તિ નથી તાપણ જેના કર્ણમાં પેસે છે તેને હર્વશાક કરે છે તેમ કર્મમાં પણ જડપણાથી જ્ઞાન નથી તાપણ તે જીવાને સુખ-દુઃખ ઉપર પ્રમાણે આપવા સમર્થ થાય છે–રાેગાના નાશ કરવા માટે ઔષધા આપવામાં આવે છે–ઔષધા જડ હાેવાથી તેમાં જ્ઞાન નથી તાપણ તે પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે અનેક પ્રકારના રાગાના નાશ કરે છે, તેમ કર્મ પણ સમજતું નથી તાપણ તે પાતાના શુભાશુભ સ્વભાવ-પ્રમાણે જીવાને સુખદુ:ખ આપવા સમર્થ થાય છે. તેથી ત્યાં ઈશ્વરના ન્યાયની તથા પ્રેરણાની કલ્પના કરવાની ખિલકૂલ જરૂર પડતી નથી— મનુષ્યા જે જે પદાર્થો ખાય છે તેને પચાવવાની શક્તિ (તેજસશરીર) શરીરમાં રહેલી જઠરાગ્રિમાં છે–જઠરાગ્રિ જઠ છે તેમાં સમજ-વાની શક્તિ નથી તાપણ તે પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે અન્નને પચાવવા સમર્થ થાય છે—તેમ સમજવાની શક્તિરહિત એવું જડકર્મ પણ શુભાશુભ સ્વભાવ પ્રમાણે જ્વાને સુખદુ:ખ આપવા સમર્થ થાય છે—તેથી ત્યાં ઈશ્વરની ન્યાયશક્તિ વા પ્રેરણાની કલ્પના કરવાની જરૂર પડતી નથી-જેવાં જેવાં જીવો કર્મ કરે છે તેવાં તેવાં કર્મ ઉદયમાં આવે છે અને તે તે ઉદયમાં આવેલા કર્મના અનુસારે જીવા સુખદુઃ-ખને જ્ઞાનવડે ભાગવે છે—(અર્થાત્ સુખદુઃખ વેદે છે.) અન્નમાં ક્ષુધા શમાવાના સ્વભાવ રહ્યો છે–તેથી ઉદરમાં જ્ઞાનવિનાનું પડેલું અન્ન પાતાની મેળે ક્ષુધા (ભૂખ)ને શમાવી દે છે–ઈશ્વરની ત્યાં જરૂર પડેલી

#### ( २८ )

ત્યાં—જલમાં ખીજાની તૃષાના નાશ કરવા એવું ખિલકૂલ જ્ઞાન નથી તોપણ તે ઉદરમાં જતાં પોતાના સ્વભાવથીજ તૃષાના નાશ કરે છે, તેવીજ દીતે કર્મ સમજતું નથી તોપણ તે જ્વાને પુષ્પપાપર પસ્વભાવાનુસારે સુખદુ:ખ આપવા સમર્થ થાય છે—તેથી ત્યાં ઇશ્વરની પ્રેરણા ન્યાય વગેરેની કલ્પના કરવાની કંઇ પણ જરૂર રહેતી નથી—વિષમાં મારણશક્તિ રહી છે તેમ કર્મમાં પણ શાતાઅશાતાર પ કળ આપવાની શક્તિ રહી છે—દાય (દઇએણ) જેમ બરાને છોકરાં જણાવે છે તેમ કંઈ ઇશ્વર, જ્વાને સુખદુ:ખ આપવા પ્રયત્ન કરતા નથી—ઇશ્વર શું કર્મના દાસ છે કે તે કર્મપ્રમાણે કર્મની પાછળ પાછળ સુખદુ:ખ આપવાની ક્રિયાની ઉપાધિમાં ક્ષણોક્ષણે આખી દુનિયામાં ભટકયા કરે? કર્મથી એક અંશ માત્ર પણ વિશેષ સુખ આપવાની શક્તિ, ઇશ્વરમાં નથી ત્યારે પ્રભુની સ્તૃતિ કરવાની શી જરૂર રહી? રાજાના હુકમ પ્રમાણે સેવક કાર્ય કરે—રાજાના હુકમથી અંશમાત્ર પણ સેવક પોતાની મરજી પ્રમાણે ચાલવા સમર્થ નથી તેમ ઇશ્વર પણ કર્મની ગતિથી અંશમાત્ર પણ વિશેષ સુખદુ:ખ આપવા સમર્થ નથી ત્યારે તે ઇશ્વર કર્મરૂપ રાજાની સેવામાં દાસ જેવા ખની જાય માટે કર્મપ્રમાણે સુખ-દુ:ખ અપાવનાર ઇશ્વરને માનતાં ઇશ્વરની ઇશ્વરતા ટળી જાય છે—ન્યાયાધીશ જેમ કાયદાના તાબે રહે છે—તેમ ઇશ્વર પણ કર્મના તાબે રહી કર્ય કર્ય કર્ય કર્ય કર્યા તેથી ઇશ્વરની ઇશ્વરતા ટળી અને ઉલટી ઉપાયિ ગળે પડી માટે ઇશ્વરમાં સુખદુ:ખ આપવાની શક્તિ, પ્રેરણા ઉપાધિ ગળે પડી માટે ઈશ્વરમાં સુખદુઃખ આપવાની શક્તિ, પ્રેરણા વગેરે કલ્પના કરવાની કાેઈપણ જરૂર જણાતી નથી—

પ્રશ્ન-જગતના કર્તા ઈશ્વર છે અને તેજ જગતના ઉપાદાનકારણ છે એમ કેટલાક માને છે તેનું કેમ?

ઉત્તર—જગતનું ઉપાદાનકારણ, ઈશ્વરને કહેતાં ઈશ્વરની ઈશ્વરન તાના બિલકૂલ નાશ થાય છે-કારણ કે-ઉપાદાનકારણ તેજ કાર્યરૂપે અને છે-જેમ ઘટનું ઉપાદાનકારણ મૃત્તિકા છે તેજ ઘટરૂપે અને છે તેવી રીતે ઈશ્વરજ જગતરૂપે અન્યો ત્યારે પુષ્ય-પાપ-સુખ-દુ:ખ— સર્પ-બ્રત-વાઘ-સ્વર્ગ-નરકરૂપ ઈશ્વર ઠર્યો—ત્યારે એમ સિદ્ધ થયું કે— આસ્તિક પણ ઈશ્વર અને નાસ્તિક પણ ઈશ્વર અને પાપી પણ ઈશ્વર ઠર્યો-વાહ-વાહ-ઈશ્વરને ઉપાદાનકારણ માની કેવી ખરાબ અવસ્થા કરી—હવે કહેા કે ઈશ્વરની પૂજા વગેરેની શી જરૂર? અલખત કંઈ પણ નહીં. આ પ્રમાણે ઘણા દાષારૂપ ઈશ્વર ઠરવાથી ઉપાદાનરૂપે ઈશ્વરને માની શકાય નહીં.—

#### ( २६ )

પ્રક્ષ—ઈશ્વર-લીલા કરવા માટે જગત્ને થનાવે છે એમ કેમ મનાય ?

ઉત્તર—અલખત ન મનાય. શું ઇશ્વરને પણ ખાલકાની પેઠે લીલા કરવાનું ગમે છે-આળકા તા સખના માટે કીડા કરે છે. શું ઇશ્વરને જગત ખનાવ્યા પહેલાં દુઃખ હતું કે પાછળથી સખને માટે લીલારૂપ જગત ખનાવ્યું? જો ઇશ્વરને જગતની પહેલાં દુઃખ હતું એમ તા કદી કહેવાશે નહીં. પ્રથમ દુઃખ હતું એમ કહેવાથી દુઃખના ભાકતા ઇશ્વર ઠરવાથી ઇશ્વરનું ઇશ્વરપણું ચાલ્યું ગયું—પ્રથમ ઇશ્વરમાં અનન્તસખ હતું તાપણ લીલામાટે જગત ખનાવ્યું એમ પણ કહેવાશે નહીં કારણ કે જેનામાં અનન્તસખ છે તેને જગત ખનાવવાની શી જરૂર? અલખત કંઈ પણ પ્રયોજન જણાતું નથી—જેને પરિપૂર્ણ સખ નથી તે અન્ય વસ્તુઓ દ્વારા સખ લેવા પ્રયત્ન કરે છે-ઇશ્વરમાં તેમ કલ્પના કરતાં ઇશ્વરની ઇશ્વરતા ખિલકૂલ નષ્ટ થઈ જાય છે—

પ્રશ્ન—ઈશ્વરની ઇચ્છાના સંકલ્પમાત્રથી એક ક્ષણમાં જગત અની જાય છે એ વાત કેમ ખરી છે?

ઉત્તર—બિલકૂલ ખરી નથી—કારણ કે ઇશ્વર યાને પરમાત્માને મન નથી–અને મનતા અભાવે ઇચ્છા પણ હોતી નથી–ઇચ્છા, અલ્પર્સ જીવાને હોય છે. જો ઇશ્વરમાં ઇચ્છા માનીએ તાે ઇશ્વર પણ અલ્પર્સ ઠરે—ઇચ્છાના અભાવે સંકલ્પ પણ ઇશ્વરમાં ઉઠતાે નથી તાે જગત્ અનાવવાની તાે વાતજ કયાં રહી—અલખત તે વાત ખાેટી ઠરી.

પ્રક્ષ—ઈશ્વર નિરાકાર છે અને તેને જગત્તું ઉપાદાનકારણ કહેવામાં આવે તા શા દાષ આવે ?

ઉત્તર—એમ કહેવામાં ઘણા દોષો આવે છે-જેવું ઉપાદાનકારણ હોય તેવું જગત થાય છે—ઇશ્વરને નિરાકાર માનતાં જગત પણ કાર્ય-રૂપ હોવાથી નિરાકાર અનશે પણ જગત તો સાકાર દેખાય છે-તેથી ઉપાદાનકારણરૂપ ઇશ્વર સિદ્ધ ઠરતા નથી—ઇશ્વરને સાકાર માની તેનેજ જગતનું ઉપાદાનકારણ કહેવામાં આવે તો પુષ્ય-નરક-દુ:ખ-શત્રુ-આદિરૂપ ઇશ્વર ઠરવાથી ઇશ્વરની ઇશ્વરતામાં અનેક દોષો આવે છે-માટે સાકાર ઇશ્વર એક છે અને તે જગતનું ઉપાદાનકારણ છે તેમ પણ કહી શકાય નહીં.

પ્રશ્ન-ઇશ્વરને સાકાર કલ્પી તેને જગત્તું નિમિત્તકારણ માનવામાં આવે તા માની શકાય કે નહીં ?—

ઉત્તર—યુક્તિપ્રમાણુ આદિથી વિચારતાં એમ માની શકાય નહીં-

#### ( 30 )

સાકાર ઇશ્વરને કાયા-(દેહ) ઠરી, જ્યાં દેહ હોય ત્યાં મન હોય-દેહ અને મન છે તે કમિવના હોય નહીં-કમેથી શરીર અને છે-કમેં આઠ પ્રકારનાં છે-કમેસહિત હોય તે સિદ્ધબુદ્ધ પરમાત્મા-ઇશ્વર કહેવાય નહીં—જ્યારે ઇશ્વરને કર્મ અને મનુષ્યાને કર્મ. ઇશ્વરને દેહ અને મનુષ્યાને દેહ-ત્યારે ઇશ્વરને કર્મ અને મનુષ્યાને કર્મા પ્રભ્રતા ઠરી નહીં—જગતનું નિમિત્તકારણ ઇશ્વરને માની શકાય નહીં—સર્વ પ્રકારની ઇચ્છા-એપથી તેમજ સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખાથી રહિત એવા ઇશ્વરને જગત અનાવવાનું કંઈ પણ પ્રયોજન નથી-એમ પહેલાં સિદ્ધ કર્યું છે. આ ઉપરથી જે લોકા ઇશ્વરને સાકાર માને છે તેઓના સિદ્ધાંત ખાટા ઠરે છે એમ અત્ર જણાવ્યું છે—

**પ્રશ્ન**-કેટલાક મનુષ્યા એમ કહે છે કે--ઇશ્વર, જગત્ને ઉત્પન્ન કરે છે અને પુનઃ તેના પ્રલય (નાશ) કરે છે-એમ માની શકાય કે નહીં ?

ઉત્તર—એમ માની શકાય નહીં—ઈશ્વરને જગત અનાવવાનું કંઈ પણુ પ્રયોજન નથી ત્યારે જગતના નાશ કરવાનું પ્રયોજન કયાંથી હોય? અલખત નથી—જેમ નાનાં ખાળકા માટીનાં ઘર ખનાવે છે અને પુનઃ તેને ભાંગી નાખે છે—ખાળસ્વભાવના લીધે—ખાળકોની પેઠે ઈશ્વરની ખુદ્ધિ નથી–તેથી સર્વત્ત-પરમાત્માં, ઈશ્વર–વીતરાંગ હાવાથી જગત ખનાવવાની તથા નાશ કરવાની ખટપટમાં પડતા નથી—

પ્રશ્ન—ઈશ્વરમાં છવાને સુખ આપવાની શક્તિ છે તેથી છવાને સુખ આપવા જગત્ બનાવે છે–એમ કહેતાં શાે દાેષ આવે છે?

ઉત્તર—એમ પણ માની શકાય નહીં—જ્યારે ઈશ્વરે જીવાને સુખ આપવા જગત્ અનાવ્યું ત્યારે હજી સુધી સકળ જીવા જન્મ-જરા-અને મરણ વગેરેનાં દુ:ખાંથી કેમ દુ:ખી દેખાય છે—ઈશ્વર સર્વ શક્તિમાન હોય તો એક ક્ષણમાત્રમાં સર્વ જીવાને કેમ સુખી કરતા નથી? જીવા પ્રથમ દુ:ખી શાથી હતા? ઉત્તરમાં કહેવું પડશે કે કમથી.—ત્યારે સમજવાનું કે કમપ્રમાણે દુ:ખ થાય છે— તે તા ઈશ્વરથી ટાળી શકાતું નથી ત્યારે ઈશ્વરે જગત્ અનાવ્યું એમ કલ્પના કરવાથી શા કાયદા છે—વળી પુછવાનું કે જગતની પૂર્વે જીવા હતા—એમ સિદ્ધ થયું તા જીવા કયાં રહેતા હતા તમા કહેશા કે જગતમાં—તા સિદ્ધ થયું કે પૂર્વે પણ જગત્ હતું–કદાપિ એમ કહેશા કે જીવા પૂર્વે આકાશમાં રહેતા હતા. પૂર્વે પાણી હતું ત્યારે સિદ્ધ થયું કે પ્રથમ પણ જીવ–કર્મ—આકાશ—પાણીરૂપ આદિ સર્વ જગત્ હતું–માટે અનાદિકાળથી જગત્ છે એમ માનવુંજ બેઇએ–જગત્ના સાંસારિક પદાર્થો ક્ષણિક છે સદાકાળ એક-

#### ( 32 )

સરખા સુખ દેનારા રહેતા નથી માટે અધ્યાત્મદ**ષ્ટિથી વિચારતાં પ**ણ જગતના કર્તા ઈશ્વર સિદ્ધ ઠરતા નથી—

પ્રશ્ન—ઈશ્વરે પ્રથમ આકાશ ઉત્પન્ન કર્યું. પશ્ચાત્ એક ઇન્હું બ-નાવ્યું. તેના બે વિભાગ કરી આકાશ પાતાળ બનાવ્યું. પશ્ચાત્ પાણી, પશ્ચાત્ પૃથ્વી વગેરે, પશ્ચાત્ મનુષ્યાે બનાવ્યાં. એમ કેટલાક માને છે– શું એ વાત ખરી છે?

ઉત્તર—આ વાત પણ સત્ય નથી-આકાશ નિરાકાર અને નિત્ય છે તેના કર્તા કાઈ ઈશ્વર નથી. કારણકે आकाश નિત્ય હાવાથી અના-દિકાળનું છે—ઇડા વગેરેની કલ્પના જૂઠી છે-ઇડું કાના પેટમાં પાકયું જો કહેશા કે ઈશ્વરના પેટમાં પાકયું તો તેમાં અનેક દોષા આવવાથી ઈશ્વરની 'પ્રભુતા રહેતી નથી—ઇડું ફાટયું એ પણ વાત જૂઠી છે-ઇડાને ફાટવાનું પ્રયોજન શું-જો કહેશા કે પ્રભુની ઇચ્છા-ત્યારે કહેલું પડશે કે પ્રભુને ઇચ્છા હોતી નથી—જે સંપૂર્ણ સુખી છે તેને કાઈ-પણ પ્રકારની ઇચ્છા હોતી નથી—પૃથ્વી—પાણી—મનુષ્ય વગેરેના અનુક્રમ જણાવ્યા તે પણ ઘટતા નથી—કારણ કે જ્યારે તે જગતના કર્તાજ સિદ્ધ ઠરતા નથી ત્યારે ઇશ્વરે અનુક્રમે જગત અનાવ્યું તેમ સિદ્ધ ઠરી શકેજ નહીં—રાગ દ્વેષરહિત ઇશ્વરને કાઈ પણ જાતની ઉપાધિના કર્તા કહેવો તે ઈશ્વરને દૂષણ આપવા ખરોખર છે—કાઈ કહે છે કે ઈશ્વરે છ દીવસમાં જગત અનાવ્યું અને સાતમા દીવસે થાક લીધા ત્યારથી રવિવારના દીવસે મનુષ્યા પણ રજા પાળી થાક લેછે. એવું ઈશ્વરના ઉપર શ્રમનું કલંક મૂકનું તે બિલકૂલ અયાગ્ય છે.

પ્રક્ષ—જગત્ના ખનાવનાર ઈશ્વર છે એમ ઘણા લાેક માને છે માટે ઈશ્વરે જગત્ ખનાવ્યું છે એમ કહેવાય છે એમાં શાે દાેષ છે?

ઉત્તર—જગતના ખનાવનાર ઇશ્વર છે એમ આખી દુનિયાના મનુષ્યો માનતા નથી—બૌદ્ધોની સંખ્યા સાઠ કરોડ લગભગની છે તે પણ ઇશ્વરને જગત રચનાર તરીકે માનતી નથી. જૈના પણ ઇશ્વરને જગતના ખનાવનાર તરીકે માનતા નથી—અદ્વૈતવાદિયા પણ વસ્તુતઃ જગતર્પ માયાને ખનાવનાર ઇશ્વર છે એમ માનતા નથી—સર્વ खલ્વદં ब्रह्म नेष्ट नानास्ति किंचन—નિશ્વયથી સર્વ ધ્રદ્ધ છે—બીજાં કાંઈ નથી—આવાં અનેક પ્રમાણા તેઓની માન્યતાનાં છે તેથી જગત કર્તત્ત્વવાદ સર્વને માન્ય છે એમ વસ્તુતઃ સિદ્ધ ઠેરતું નથી–ઘણા લોકા માને–વા આચરે તે સર્વ સત્ય છે એમ એકાન્તે કહી શકાય નહીં–આર્યો કરતાં અનાર્યો ઘણા છે તેથી શું તેઓનું કહેલું માનેલું એકાન્તે સત્ય ઠરી શકે? અનલખત નહીં–તેમજ વિદ્વાના કરતાં મૂર્ખાઓની સંખ્યા ઘણી છે—તે શું

## ( 32 )

એકાંતે ઘણા મૂર્ખો કહે અને માને તેજ સત્ય કહી શકાય? અલખત નહીં-યુક્તિ પ્રમાણથી જે સિદ્ધાન્ત સિદ્ધ ઠરે તે માનવા નેઇએ—જગતના બનાવનાર ઈશ્વર નથી એમ અનેક યુક્તિ પ્રમાણાથી સિદ્ધિ થાય છે માટે ઈશ્વર, આ દુનિયાના બનાવનાર નથી એમ સિદ્ધ ઠર્યું.

પ્રશ્ન—ઘણા વર્ષથી જગત્ના અનાવનાર ઇશ્વર છે એમ માન-વામાં આવે છે તેના ત્યાગ કેમ કરી શકાય !

ઉત્તર—હા. અલખત કરી શકાય! ખરાખ વૃત્તિયા તથા અજ્ઞાનને ઘણા વર્ષથી આપણે સેવતા આવ્યા છીએ તાપણ આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતાં અજ્ઞાનના ત્યાગ કરીએ છીએ તથા ખરાખ વૃત્તિયા અને કુઆ– ચરણાના ત્યાગ કરીએ છીએ, તેવી રીતે ખાટી માન્યતાના પ્રણ સત્ય જ્ઞાન થતાં ત્યાગ કરવા જોઇએ અને સત્ય માન્યતાના સ્વીકાર કરવા જોઇએ–એવા શિષ્ટ પુરૂષાના આચાર છે.

**પ્રક્ષ**—જગત્કર્ત્તા ઇશ્વર કાઈ પણ યુક્તિથી શું સિદ્ધ થતાજ નથી.

ઉત્તર—જગતકર્તા-ઇશ્વર કાઈ પણ યુક્તિથી સિદ્ધ ઠરતા નથી-કર્તા વાદીને પ્રશ્નકે તમા સ્વભાવથી ઈશ્વરને જગતના કર્તા માના છા કે વિભાવથી? ઉત્પાદક શક્તિ અને પ્રલય શક્તિ એ બે શક્તિયા ઈશ્વરમાં સ્વભાવથી છે વા વિભાવથી છે; જો ઈશ્વરમાં જગત કરવાના સ્વભાવ નિત્ય હોય તો ક્ષણે ક્ષણે જગત અનાવવારૂપ કાર્ય કરવાના અને કદી પણ તે વિશ્વામ લેશે નહિ એ તમારા મતમાં દાષ આવે છે—જો વિભાવથી જગતના કર્તા ઈશ્વર માનશા તો વિભાવરૂપ ઉપાધિવાળા ઈશ્વર ઠરવાથી ઈશ્વરની ઈશ્વરતા ટળી ગઈ-બીજા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એમ કહેશા કે—પરમાત્મામાં પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મવાળી એવી ઉત્પાદક અને પ્રલય કર્તૃત્વ શક્તિ રહી છે. આમ પણ તમારાથી કહેવાશે નહીં. પ્રકાસત્રમાં નૈकस्मित् એ સૂત્રથી બે વિરુદ્ધ ધર્મા એક પદાર્થમાં રહી શકે નહીં એમ જૈનાનું ખંડન કરવા લખેલું સૂત્ર તમારે માન્ય કરવું પડશે—તેમજ જયારે એક ક્ષણમાં સાથે રહેનારી ઈશ્વરની ઉત્પાદક-શક્તિ જગત્ રચવા માંડશે કે તુર્ત તેજ ક્ષણમાં પ્રલય કરનારી શક્તિ જગત્ના નાશ કરી શકશે તેથી જગત્ ઉત્પન્ન થશેજ નહીં—દરેક શક્તિ કૃષણે સાણે પોતાનું કાર્ય કરતી જાય છે. તેમાં એમ કહેશા કે—ઈશ્વરમાં પણ સ્વષ્ટિકૃત્વજ્ઞિ પ્રષ્ટા સાથે સ્વાવથી છે—જેમ મનુષ્યમાં બોલવાની તથા ચૂપ રહેવાની શક્તિ સ્વભાવથી છે તેમ સમજલું—ઈશ્વરકર્ત્તા વાદિના આ પણ ઉત્તર સત્ય નથી—મનુષ્યનું દર્શત આપ્યું તે પણ યુક્તિયુક્ત નથી. કારણ કે મનુષ્ય તો કારણથી બાલે

#### ( 33 )

છે અને કારણથી ચૂપ થઇ જાય છે-તેવી રીતે ઇશ્વરકર્તૃત્વવાદમાં જગત્ની ઉત્પત્તિ કરવાનું તથા નાશ કરવાનું પ્રયાજન જણાતું નથી— પૂર્વોક્ત વિરુદ્ધ ધર્મવાળી ઇશ્વરની એ સ્વાભાવિક શક્તિયા માનતાં અનેક દૂષણા આવે છે તેમજ પૂર્વોક્ત એ વિભાવિક શક્તિયા માનતાં પણ ઇશ્વરને ઉપાધિરૂપ અનેક દૂષણા આવે છે માટે ઇશ્વરકર્તૃત્વવાદ કાઈ પણ રીતે સિદ્ધ ઠરતા નથી.

પ્રશ્ન—જગત્ના જીવાની સુસુદ્ધિ વા દુર્સુદ્ધિના આપનાર ઇશ્વર છે એમ કેટલાક માને છે તે વાત શું ખરી છે?

ઉત્તર—ઇશ્વર વીતરાગ છે-(રાગદ્રેષ રાહત છે) કાેઇનાપર રાગ નથી અને કાેઈનાપર તેને દ્વેષ નથી-કાેઇને સુખુદ્ધિ વા દુર્ખુદ્ધિ પણ આપતા નથી—સર્વ જીવાને ક્ષ્યાપશમ અનુસારે સુખુદ્ધિ વા દુર્ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે-સર્વ જીવાને પુણ્ય અને પાપના અનુસારે સુખ વા દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે—જીવા જેવાં જેવાં કર્મ કરે છે તદનુસારે ફળ ભાગવે છે—ઇશ્વરના ગુણાનું ધ્યાન ધરેછે તેનામાં સુખુદ્ધિ ઉપજે છે.

પ્રશ્ન—કાેઈ ધર્મવાળા કહે છે કે તિએટમાં પ્રથમ મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ થઈ-વર્ષામાં દેડકાં જેમ થાય છે તેમ એકદમ દેડકાંની પેઠે મનુષ્યા ઉત્પન્ન થયાં. પ્રથમ મનુષ્યા અમૈથુની ઉત્પન્ન થયાં-પશ્ચાત્ મનુષ્યાની મૈથુની સૃષ્ટિ થઈ—કાેઈ ધર્મવાળા કહે છે કે-એદનની વાડીમાં ઇશ્વરે માટીથી આદમ નામના પુરુષને અને હવા નામની સ્ત્રીને અનાવી-ત્યારથી મનુષ્યા થવા લાગ્યાં-કાેઈ ધ્રહ્માએ મનુષ્યા અનાવ્યાં એમ કહે છે ઇત્યાદિ ઘણા જુદા જુદા વિચાર છે તેમાં શું ખરૂં છે તે જણાવશા.

ઉત્તર—આર્યસમાજીઓ પ્રથમ તિએટમાં મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ માને છે તેમાં કોઇ દાર્શનિક પ્રમાણ નથી—ફક્ત તે કલ્પના કરેલી છે— ભારતવર્ષમાં મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ પૂર્વે નહોતી એમ કદાપિ કહી શકાય નહીં—જૈનશાસ્ત્રાધારે અનાદિકાળથી મનુષ્યા વગેરે જ્વાના પ્રવાહ છે—ભારતભૂમિમાં અનાદિકાળથી પ્રવાહની અપેક્ષાએ મનુષ્યા થયા કહે છે—જે લોકો એદન વગેરેમાં ઈશ્વરે મનુષ્યની ઉત્પત્તિ કરી તેમ માને છે તે પણ જૈનશાસ્ત્રથી વિરૃદ્ધ છે—કારણ કે (मूळं नास्त कृतः शाखा— મૂળ ન હોય તા શાખા કયાંથી,) જ્યારે જગતના ખનાવનાર ઈશ્વર નથી ત્યારે એદનની વાડીમાં આદમ અને હવાને ખનાવ્યાં તે પણ કયાંથી સિદ્ધ થઈ શકે? અલખત સિદ્ધ થઈ શકે નહીં—કોઈ જગતના કર્તા તરીકે પ્રક્ષાને ખતાવે છે—કોઈ વિષ્ણુને ખતાવે છે. કોઈ મહાદેવને ખતાવે છે—કોઈ શક્તિને ખતાવે છે—કોઈ સ્વામીનારાયણને ખતાવે છે

# ( 38 )

એમ જગતકતાની માન્યતા સંબંધી એવી નિર્જુવ દ્દલીલાવાળી, ઘણી કલ્યનાઓ છે કે પરસ્પરની દ્દલીલામાં સેંકડા દાષ આવે છે-માટે આ ઉપરથી સાર લેવાના કે-જગતકર્તા સંબંધી માન્યતાઓ સર્વ જૂરી છે-કાઈ જગતના કર્તા (અનાવનાર) નથી—પૂર્વે અમેશુની સૃષ્ટિ હતી અને પશ્ચાત મૈશુની સૃષ્ટિ થઈ એમ કહેવામાં પણ સત્ય દ્દલીલ નથી—મૈશુન વિના મનુષ્યોની ઉત્પત્તિ થઈ શકતી નથી-કારણ વિના કાર્યની ઉત્પત્તિ થઈ શકેજ નહીં-અનાદિકાળથી મૈશુની સૃષ્ટિ ચાલે છે.

પ્રશ્ન—કાઈ ધર્મવાળા એમ કહે છે કે જ્યારે ધર્મની ગ્લાનિ થાય છે ત્યારે પરમેશ્વર અવતાર ધારણ કરે છે–શું આ વાત ખરી છે?

ઉત્તર—એવી માન્યતા ખરી નથી-કર્મરહિત થએલા સિદ્ધ પર-માત્માને અવતાર ધારણ કરવાની કંઇ પણ જરૂર નથી—તેમજ કર્મરહિત થએલા પરમાત્મા પાછા સંસારમાં જન્મ લેઈ શકતા નથી—न च स पुनरावर्तते–यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम. આવાં વેદાન્તસ્ત્રોથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે મુક્ત પરમાત્મા, પરમેશ્વર, અવતાર લેઈ શકતા નથી– વળી કહ્યું છે કે—

#### श्लोक ॥

#### दग्धे बीजे यथात्यन्तं-प्रादुर्भवतिनाङ्करः। तथा कर्मबीजे दग्धे-न रोहते भवाङ्करः॥१॥

ભાવાર્ય— ખીજ ખળી ગયે છતે જેમ અંકરા પ્રકટતા નથી તેમ કર્મળીજ ખળી ગએ છતે જન્મર્પ અંકરા ઉત્પન્ન થઈ શકતા નથી— કર્મીવના અવતાર લેઈ શકાતા નથી—પરમાત્મા, કર્મરહિત છે તેથી તેમને અવતાર લેઈ દુઃખ ભાગવવું પડતું નથી—પરમાત્માને અવતાર લેવાનું માનશા તા પરમાત્માને કર્મ ઠર્યું અને જેને કર્મ લાગ્યું હાય તે સિક્ષ્ણુક્ પરમાત્મા પરમેશ્વર કહી શકાય નહીં—પરમાત્માના કાઇ શતુ નથી, તેમજ કાઇ મિત્ર પણ નથી. પરમાત્મા રાગદ્વેષરહિત છે તેથી પરમાત્માના જ્ઞાનમાં સર્વ જીવા જેવા હાય છે તેવા ભાસે છે—જેમ આરીસામાં ગમે તેવા પદાર્યો ભાસે તેમાં આરીસાને કંઇ રાગદ્વેષ નથી તેની રીતે પરમાત્માના કેવલગ્રાનમાં અનેક પદાર્યો ભાસે છે પણ તેથી પરમાત્માને રાગ કે દ્વેષ ઉત્પન્ન કદાપિ થતા નથી. કારણ કે રાગદ્વેષના ક્ષય કર્યાથી તા પરમાત્મા થયા છે. એવા વીતરાગપરમાત્મા સદાકાળ અનન્તસખના ભાગી છે—કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષયથી કૃદી અવતાર ધારણ કર્યા ઇત્યાંદિ જે કલ્પનાઓ કરતા નથી—માટે ભગવાને દશ અવતાર ધારણ કર્યા ઇત્યાંદિ જે કલ્પનાઓ સાલે છે તે સર્વે ખેતી છે એમ સમજનું.

#### ( 34 )

પ્રશ્ન—વેદાન્તને માનનારા અદ્વૈતવાદિયા એમ કહે છે કે પ્રહ્મવિના જગતમાં કાઈ અન્ય પદાર્થ નથી—માયા असत છે પ્રદ્ધા સત્ છે— જડ નામના કાઈ પદાર્થ सत् નથી એમ પ્રતિપાદન કરે છે તે શું યાગ્ય છે?

ઉત્તર—અદ્દૈતવાદિયાનું એવું માનવું સિદ્ધ થતું નથી માટે તે અયાગ્ય છે—ન દ્વૈતઃ अદ્દૈતઃ ન બે તે એક—બે વસ્તુના નિષેધ કર્યો તે જ્ઞાનથી કર્યો કે અજ્ઞાનથી કર્યો? જો જ્ઞાનથી બેના નિવેધ કર્યો તા બીજી જડ વસ્તુના જ્ઞાનથા કવા: જા સાનવા વના તિવા વસ્તુ તે કર્યા તા વારુ જડ વસ્તુના જ્ઞાનમાં ભાસ થયા વિના તેના નિષેધ થઈ શકે નહીં તેથી સિદ્ધ કર્યું કે જ્ઞાનમાં ભાસેલી જડ વસ્તુ છે અને તેથી જગતમાં ચેતન અને જડ એ એ પદાર્થ સિદ્ધ થયા—સાયન્સવિદ્યાના પ્રોફેસરા પણ કહે છે કે જડ અને ચેતન એ એ પદાર્થનું જગતમાં અસ્તિત્વ સિદ્ધ ઠરે છે—नासतो विद्यते मावो આ ગીતાના વાકયપ્રમાણે અસત્ હાય તે હાઈ શકે નહીં–અર્થાત્ આકાશ પુષ્પની પેઠે કદી આંખે દેખાય નહીં–જડ પદાર્થો અનેક આકારવાળા દેખાય છે માટે તેની अસ્તિતા સિદ્ધ ઠરતાં દ્વૈતવાદની ઉત્પત્તિ સહેંજે થાયછે–આર્યસમાજઐા–રામાનુજ પન્થવાળા વગેરે પણ જડ અને ચૈતન્ય એ બે તત્ત્વના સ્વીકાર કરે છે અને કહે છે કે ચાર વેદ વેદાન્તમાં દ્વૈતવાદ છે. ખ્રીસ્તિયા–મુસલમાના પણ જડ અને ચેતન એમ બે તત્ત્વ તાે માને છે —આ પ્રમાણે જૈનધર્મથી ભિન્ન એવા દર્શનાની પણ દ્વૈતવાદની માન્યતા છે તેથી સિદ્ધ થયું કે, જગતમાં અનાદિકાળથી બે વસ્તુઓ હોવાના લીધે દ્વૈતવાદની માન્યતા ત્રણ ભુવનમાં ગાજી રહી છે, અદ્વૈતવાદના સ્થાપનમાં જે વેદસૂત્રોનું તે પ્રમાણ આપે છે તેજ સૂત્રોના અર્થ કરી આર્યસમાજીઓ વગેરે ખે તત્ત્વની સિદ્ધિ કહે છે-જ્યારે બૌફોમાં વિજ્ઞાનવાદનું જોર હતું ત્યારે બૌફોના સામા ટકી રહી વેદનું અસ્તિત્વ રાખવા આવે શંકરાચાર્ય એક બ્રહ્મવાદ સામા મૂકી વેદધર્મને ટકાવી રાખ્યાે હાેય એમ અનુમાનથી લાગે છે—શંકરાચાર્યની પૂર્વે અદ્ભેતવાદ નહાતા એમ આર્યસમાજીએ કહે છે-ગમે તેમ હાય પેણુ સારાંશ કે જગતમાં જડ અને ચેતન એ બે પદાર્થ હોવાથી દ્વૈત-ભાવની સિદ્ધિ થાય છે-કદાપિ એમ કહેવામાં આવે કે "જડ વસ્તુઓ છે પણુ તે સ્વપ્નની પેઠે ભ્રાંતિરૂપ છે માટે એક બ્રહ્મને માનીએ છીએ" આમ પણ કહેવું અયોગ્ય ઠરે છે-કારણ કે—રૂપી જડ વસ્તુઓ જે કાર્યરૂપે છે તેનું રૂપાંતર (ઉત્પાદ-વ્યયની અપેક્ષાએ) થાય છે પણ પરમાણુઓ તો સદાકાલ દ્રવ્યપણે નિત્ય હોય છે તેથી તેના કદી નાશ થતા નથી, માટે સ્વપ્તની પેઠે એકાંતે ક્ષણિક જડ વસ્તુઓને કદાપિ કહી શકાય નહીં—માટે દ્વૈતવાદના સ્વપ્તની ભાંતિના દૃષ્ટાંતથી

#### ( 35 )

પણ નાશ થતા નથી-જે જે વસ્તુઓ આ ભવમાં વા પૂર્વભવમાં દેખી હોય છે તેનું પ્રાયઃ સ્વપ્ન આવે છે—સ્વપ્ન પણ મિત્રાનના એક ભાગ છે માટે તે જ્ઞાનરૂપે સત્ છે—માટે દ્વેતવાદની સિદ્ધિ થાય છે—આત્મા સદાકાલ જડવસ્તુથી ન્યારા છે એકરૂપ છે એમ અધ્યાત્મભાવની અપેક્ષાએ અદ્વેતપણું તો જૈના માને છે પણ તેથી કંઇ જડવસ્તુ છેજ નહીં એમ તો જૈના માનતા નથી—કાઈ જ્ઞાની કહે કે, હે ભવ્યા! તમે અન્ય વસ્તુઓમાં મારૂં મારૂં શું માના છો? તમે તો એક આત્મા છો—તમારૂં કોઈ નથી—એકલા આવ્યા અને એકલા જશા માટે ચેતી લા. શરીર—મન—વાણી પણ આત્માથી ભિન્ન છે—આત્માની સાથે કર્મ લાગ્યું છે પણ આત્મા કર્મથી ભિન્ન છે—પોતાને એકરૂપ માની અન્યમાં પાતાનાપણું આત્મા ભૂલી જાય તો આત્મા—ખરેખર કર્મરહિત થઇ એક શુદ્ધ રૂપમય બની જાય. આમ કહેવાથી અધ્યાત્મની અપેક્ષાએ અદ્વેતભાવના, ભાવવાની અપેક્ષાએ સિદ્ધ કરી પણ તેથી કંઈ જડવસ્તુઓ દુનિયામાં છે નહીં એમ સિદ્ધ થયું નહીં. માટે તત્ત્વની અપેક્ષાએ સર્વજ્ઞ તીર્યકર કથિત દ્વેતવાદ સિદ્ધ કરે છે—કણાદ પણ સાત પદાર્થ માની દ્વેતવાદની સિદ્ધતા ક્યુલ કરે છે—નેયાયિકા પણ દ્વેતવાદને ક્યુલ કરે છે—સ્વામીનારાયણીયાઓ પણ દ્વેતવાદને માને છે-જડ અને ચતન એ ખે તત્ત્વ અનાદિકાળથી ભિન્ન ભિન્ન લક્ષણવડે સત્ર્યે છે—એમ સર્વજ્ઞની વાણીની શ્રદ્ધા ધારણ કરવી.

પ્રશ્ન—સર્વ છવોના એક આત્મા છે એમ અદ્વૈતવાદમાં કહ્યું છે તે શું સત્ય છે?

ઉત્તર—જિનેશ્વર ભગવાત્ કહે છે કે સર્વ જીવોના એક આત્મા નથી–કહ્યું છે કે,–

#### गाथा-

#### नाणंचदंसणंचेव—चरित्तंच तवो तहा विरीयंडवओगोअ एअं जीवस्स लरकणं ॥१॥

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-તપ-વીર્ધ અને ઉપયોગ એ જીવતું લક્ષણ છે—જીવ-આત્મા-હંસ-અને ચેતન શ્રદ્ધ ઇત્યાદિ સર્વ આત્માના પર્યાય-વાચી શખ્દ છે. જૈનશૈલીના આધારે ભિન્ન ભિન્ન એવા-હંસ-જીવ-આત્માદિ શખ્દાના એકજ અર્થ છે તેથી તદનુસારે સર્વ જીવાના એક આત્મા કહી શકાય નહીં-પ્રતિ શરીર ભિન્ન ભિન્ન આત્મા યાને જીવ છે-જીવા કહી કે આત્માઓ કહા તે અનન્તા છે-વૈશેષિકા પણ પ્રતિ શરીર

#### ( 39 )

ભિન્ન ભિન્ન આત્માઓ માને છે. આર્યસમાજીઓ પણ પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન વેદના આધારે અનન્ત આત્માંઓ સ્વીકારે છે—રામાનુજ પ-ન્થવાળાઓ પણ પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન વેદના આધારે અનન્ત આ-ત્માઓ સ્વીકારે છે-પ્રીસ્તિયા પણ મનુષ્યામાં પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન આત્માઓ છે એટલું તા માને છે—કેટલાક પ્રીસ્તિયા પશુ પૃંખીઓમાં આત્મા માનતા નથી એ તેઓની મિય્યાત્વ દશા છે-ને સર્વ જીવાના એકજ આત્મા હાય તા સર્વ જીવાને એકસરખું સુખ દુ:ખ થવું જો-ઇએ-તેમજ સર્વેને એકસરખું જ્ઞાન થવું જોઇએ—જો સર્વ જીવાને એકજ આત્મા હોય તા પ્રતિશરીર દ્વારા ભિન્ન ભિન્ન વ્યવહાર ન થવા જોઇએ—કદાપિ એમ કહેવામાં આવશે કે પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન મન છે તેથી સુખ દુ:ખ વગેરેના ભિન્ન ભિન્ન વ્યવહાર દેખવામાં આવે છે પણ આત્મા તા એકજ છે–આમ પણ કહેવું યાગ્ય નથી—કારણ કે પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન મનની સાથે ભિન્ન ભિન્ન આત્મા માનવામાં ન આવે ત્યાંસુધી-ભિન્ન ભિન્ન મનની પણ સિદ્ધિ થઈ શકતી નથી-આત્માની સાથે મન રહે છે-પ્રતિશરીર ભિન્ન મન માનવાથી પ્રતિશ-રીર ભિન્ન ભિન્ન આત્માંઓની સિદ્ધિ થઈ. કાેઈ એમ કહેશે કે "ઘ-ટાકાશ અને મઢાકાશની પેઠે જેમ આકાશના ભેદ ગણાય છે પણ તે વાસ્તવિક ભેદ નથી તે પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન આત્માઓ પ્રતિશરીર કહે-વાય છે પણ તે એકજ છે"–આમ પણ કહેવું યુક્તિથી હીન છે— ઘટાકાશ અને મઠાકાશમાં આકાશ એકસરખું છે—આકાશની સાથે ઘટ અને મઠ પરિષ્ણુમતા નથી પણ આત્માની સાથે તાે રાગદ્વેષના યાગે કર્મના સંબંધ થતાં ક્ષીરનીરની પેઠે કર્મ પરિષ્ણુમે છે અને તેથી શરીરમાં આત્મા રહે છે–ભિન્ન ભિન્ન આત્માંઓ જીદા પ્રકારનાં કર્મ **ઝહણુ કરે છે તેથી અનેક પ્રકારનાં જુદાં જુદાં શરીર ધાર**ણ કરે છે એમ પ્રત્યક્ષ દેખવામાં આવે છે—શરીર છૂટતાં પણ ઉંચે વા નીચે ગમે તે ઠેકાણે કર્મના અનુસારે આત્મા, ગમન કરી અન્ય શરીર ધારણ કરે છે. તેથી ભિન્ન ભિન્ન આત્માઓ સ્વીકારવા જોઇએ—ભિન્ન ભિન્ન આત્મા સ્વીકાર્યાવિના સુખ દુ:ખ વગેરે ભિન્ન ભિન્ન વ્યવહારની સિદ્ધિ થતી નથી-પ્રતિશરીર ભિન્ન ભિન્ન આત્માંઓ છે એમ ખાસ અનુભવમાં પણ આવે છે.

પ્રક્ષ-- પ્રક્ષ એકજ છે અને તે સર્વ વ્યાપક છે એમ માનવું શું યાગ્ય છે?

ઉત્તર—એમ માનવું યાગ્ય નથી. બ્રહ્મ કહા કે આત્મા કહા તે વ્યક્તિની અપેક્ષાએ સર્વવ્યાપક નથી—સર્વવ્યાપક એક બ્રહ્મને મા-

# ( 36 )

નવામાં આવે તા તેને બંધ અને માફ્ષ ઘટ નહીં—અને જ્યારે બંધ માફ્ષ ન હોય તા તપ—જપ—ધ્યાન વ્રત વગેરેની સિદ્ધિ થઈ શકે નહીં—સર્વ વ્યાપક બ્રહ્મ કહા તો તે શરીર અને મનથી બંધાય નહીં—શરીર અને મનથી તા બ્રહ્મ (આત્મા) ના સંબંધ થયા છે એમ અનુભવ પ્રત્યક્ષ છે. માટે વ્યક્તિની અપેક્ષાએ સર્વ વ્યાપક બ્રહ્મ કહી શકાય નહીં—ગ્રાનત્વ જાતિની અપેક્ષાએ ક્યંચિત્ સર્વ વ્યાપક બ્રદ્ધ કહી શકાય-એમ અનેકાન્તનયગ્રાએ વ્યક્તિ અને સત્તાથી સમજ લેવું—એક દેકાણેથી અન્ય દેવલાકમાં આત્મા જાય છે—દેવલાકમાંથી મનુષ્યલાકમાં આત્માના અવતાર થાય છે મનુષ્યલાકમાંથી નરકમાં અવતાર થાય છે—ઇત્યાદિ એક શરીરવ્યાપી આત્મા માનીએ તા બધું ઘટી શકે—સર્વ વ્યાપક એક બ્રહ્મ માનવામાં આત્માને અનેક શરીરામાં રહેવું—ઉંચું નીચું જવું વગેરે ઘટી શકે નહીં—પાપ પુષ્ય પણ ઘટી શકે નહીં—બંધ માન્ફ્ષના અભાવ થઈ જાય. માટે વ્યક્તિની અપેક્ષાએ શરીરવ્યાપક આત્મા માનવા જોઇએ—અને લોકાલોક ગ્રાનમાં ભાસે છે તે ગ્રાનની—અપેક્ષાએ આત્મા સર્વ વ્યાપક માનવા જોઇએ.

પ્રશ્ન—વ્યક્તિની અપેક્ષાએ આત્માને એકાન્ત અણુ જેવડા માની શકાય કે કેમ; અણુરૂપ આત્મા, એક ઠેકાણેથી અન્યત્ર ગમન કરી શકે. તેમાં શાે દાેષ છે?

શકે. તેમા શા દાષ છે?
 ઉત્તર—વ્યક્તિની અપેક્ષાએ એકાન્તે અહ્યુર્પ આત્મા માની શકાય નહીં-અહ્યુર્પે માનેલા આત્મા, શરીરના એક હૃદયના ભાગમાં રહી શકે—તેથી શરીરના સર્વભાગામાં થતી સુખદુ:ખની ચેષ્ટાને જાણી શકે નહીં—પંચેન્દ્રિયના વિષયાને જાણી શકે નહીં—તેમજ અહ્યુર્પ આત્માને કર્મની અનન્ત પરમાહ્યુઓની વર્ગણાઓ લાગી શકે નહીં—તેથી તેને કર્મના સંબંધ પણ ઘટે નહીં—અને કર્મના સંબંધ ઘટવા-વિના દેવલાક વા નરક વગેરેમાં જવું ઘટે નહીં—એકાન્ત અહ્યુર્પ આત્મા એકાન્ત નિત્ય હાવાને લીધે કર્મની સાથે પરિણમે નહીં—અને કર્મની સાથે પરિણમ્યા વિના જન્મમરહ્યુ—તથા બંધમાક્ષ વગેરેની સિદ્ધિ થાય નહીં—માટે એકાન્ત અહ્યુર્પ આત્મા વ્યક્તિની અપેક્ષાએ માની શકાય નહીં—અહ્યુર્પ આત્મા માનવાથી ગમનાગમન થાય એમ કહ્યું પણ કર્મના સંબંધ અહ્યુર્પ આત્મા માનવાથી ગમનાગમન થાય એમ કહ્યું પણ કર્મના સંબંધ અહ્યુર્પ આત્મા માન્યાથી ઘટી શકે નહીં અને તેથી ગમનાગમન થઈ શકેજ નહીં. કારણ કે અહ્યુર્પ આત્મા એકાન્ત નિત્ય હોવાથી નિષ્ક્રિય ઠરી શકે અને તેથી અહ્યુર્પ આત્માનું ગમનાગમન સિદ્ધ થઈ શકે નહીં—એકાન્ત અહ્યુ આત્મા અથવા એકાન્ત સર્વત્યાપક આત્માને એકાન્ત નિત્યતા હોવાથી તે કર્મસહ પરિણામી થઈ શકે નહીં—અને તેથી

#### ( 36 )

કર્મના સંબંધ તેની સાથે ઘટી શકે નહીં માટે અવ્યક્તિની અપેક્ષાએ વ્યાપ્ય અને સત્તાની અપેક્ષાએ વ્યાપક—એમ અનેકાન્તનયથી આત્માના પરિશામ સમજવા અને તેની શ્રદ્ધા કરવી. પ્રશ્ન—કેટલાક પરથશને સ્ટિપ્ટનું કારશુ માને છે અને યુગાન્તે પરબ્રહ્મમાંજ જગત પાછું લીન થઈ જાય છે એમ માને છે તે શું

ઉત્તર—એ પણ સત્ય નથી-વિવેકદૃષ્ટિથી વિચારતાં પરબ્રહ્મને સૃષ્ટિ અનાવવાનું પ્રયોજન જણાતું નથી-જન્મ-જરા-મૃત્યુ-વ્યાધિ-ક્ષાય-જુગાર-કામ-દુ:ખની પરંપરાથી વ્યાકુલ એવું જગત રચવાની પરબ્રહ્મને શી જરૂર છે? અલખત કંઈ પણ જરૂર નથી-જે આ જગત દેખાય જાત કુ માથે જેવા જાત કું પુરુ પુરુ પુરુ પુરુ આ જગત કું ખાય છે તે પુરુષ્ટ્રદ્ધના સ્વરૂપથી જુદા પ્રકારનું દેખાય છે-પુરુષ્ટ્રદ્ધરૂપ ઉપાદાનકારણથી આ જગત થયું હોય તો જગતરૂપ કાર્યમાં પુરુષ્ટ્રદ્ધના ગુણા હોવા એઇએ પણ દેખાતા તા નથી—અને યાગિયા તા સંસારને દુઃખમય-અને દાષમય સમજી તેના ત્યાગ કરે છે માટે જગતને અનાવનાર પુરુષ્ટ્રદ્ધ નથી-દાષમય જગત ત્યાગ કરીને શુકાદિ યાગિયાએ આત્માનું ધ્યાન ધર્યું છે તેજ જગતને પરશ્રહ્મ પાતાનામાં શી રીતે સમાવી શકે; તે વિચારતાં સત્ય જણાય છે કે પરશ્રક્ષમાં જગતના લય થતા નથી-અતિનિંદ એવા જગતના પરશ્રક્ષમાં લય માનનાર જો ખરાખર વિચાર કરે તા પરશ્રહ્મથી જગતના ઉત્પાદ તથા પરશ્રહ્મમાં ખરાખર વિચાર કરે તા પરશ્રક્ષથી જગતના ઉત્પાદ તથા પરશ્રદ્ધમાં જગતના લય થાય છે એવા વાતને માને નહીં-તેમજ પરશ્રદ્ધા સૃષ્ટિ અનાવી અને સંહાર પણ પાતેજ (સાર્પિણીનાં ખચ્ચાંને સાર્પિણી ખાઈ જય તેની પેઠે) કરે તા હિંસા લાગે અને તેનું દયાલુપણું રહે નહીં-પરશ્રદ્ધો જગત રચ્યું અને તેજ તેના નાશ કરે તેમાં તેને હિંસા લાગે નહીં એમ જો કહેતા હાય તા પિતા પુત્રોના ઉત્પન્નકર્તા છે અને તે પુત્રોના ઘાત કરે તા તેને પણ હિંસાનું પાપ ન લાગવું જોઇએ. પણ પાપ તા લાગે છે એમ સર્વ કાઈ કહે છે ત્યારે તે ન્યાયે પર- પ્રદ્માને પણ પાપ લાગે માટે પરશ્રદ્ધા, સૃષ્ટિના નાશ કરે છે એમ કદી કહી શકાશે નહીં-જગત છે તે શ્રદ્ધાની લીલા છે માટે તેના સંહાર કરતાં પાપ ન લાગે એમ કહેશા તા શિકારની રમતમાં હરિણ લાગે કેતે સ્ટારના રાજને પણ હિંસારપ પાપકર્મ લાગી શકે નહીં-અને તહાર કરતા પાય ન લાગ અન કહશા તા ાશકારના રમતમા હારણ વગેરેને મારનાર રાજાને પણ હિંસારૂપ પાપકર્મ લાગી શકે નહીં—અને રાજાને પાપ તો લાગે છે માટે બ્રહ્મ પાતે સૃષ્ટિના નાશ કરે છે એમ ન્યાયથી કહેવાય નહીં—સૃષ્ટિના ઉત્પાદ અને સૃષ્ટિના લય બ્રહ્મ કરે છે એમ જે મનુષ્યા માને છે તે નિર્દોષ બ્રહ્મમાં દોષના આરોપ કરે છે- બ્રહ્મ નિષ્ક્રિય છે એમ જો કહેશા તા જગત રચવારપ ક્રિયા તેનાથી

#### ( 80 )

ખની શકે નહીં-તેમજ બ્રહ્મને સિક્રય કહીએ તા પરિણામાં ધર્મ અંગાકાર કર્યાવિના કહી શકાશે નહીં-અને જો પરિણામાં ધર્મને અંગાકાર કરશા તો જૈનધર્મમાં પ્રવેશ થશે-કાઈ જ્વાને બ્રહ્મના અંશ છે એમ કહે છે તો તથી એમ ઠર્યું કે જ્વા બ્રહ્માંશ હાય તા બ્રહ્મ પાતેજ તેઓને પાતાની પાસે ખેંચી લેશે-અને તેથી બ્રહ્મનું ધ્યાન કરવાની જરૂર રહેતી નથી. માટે જ્વાને બ્રહ્મના અંશ કહી શકાય નહીં-જીવાને બ્રહ્મના અંશ કાઇ કહે તો તેના મતપ્રમાણે સર્વે સરખા થયા. અને જ્યારે એમ માનવામાં આવે તો કાઈ જવ રાગી-કાઈ શાકી-કાઈ રાજા-કાઈ રંક-કાઈ સુખી-અને કાઈ દુ:ખી દેખાય છે ઇત્યાદિ ભેદના કરનાર બ્રહ્મથી કાઈ અન્ય હાવા જોઇએ-અને જયારે ભેદના કરનાર બીજો પદાર્થ કર્મ માનશા તા કર્મ અને જ્વા ભિન્ન કર્મ કરે છે એમ પ્રત્યક્ષ અન્ નુભવથી જોતાં માલુમ પડે છે-તેથી તે જ્વા એક બ્રહ્મના અંશ નથી એમ સિદ્ધાન્ત ઠરે છે-બ્રહ્મના અંશરૂપ જીવા માના તો તે સરખા હોન્વાથી ભિન્ન ભિન્ન કર્મ કરી શકે નહીં એ માટે દૂષણ આવે છે માટે કર્મના કર્તા હતાં જીવા વસ્તુત: ભિન્ન ભિન્ન છે અને તેઓ બ્રહ્મના અંશ નથી.

બ્રહ્મને નિરંજન-નિત્ય-અમૂર્ત-અને અક્રિય કહીને પુનઃ તેને જગત્તું પેદા કરનાર કલ્પવું તે વાંઝણીને પાતાની માતા કહેવા બરાેબર છે-એકવાર બ્રહ્મને નિષ્ક્રિય કહેવું અને પુનઃ તેને રાગદ્વેષાદિનું પાત્ર, કર્તા હતા કહી ઠરાવવું તે અયાગ્ય ઠરે છે માટે સારાંશ કે જઠ જગત્ ભિન્ન છે અને બ્રહ્મ ભિન્ન છે માટેજ સંસારમાં રહેલા યાગિયા બ્રહ્મનું ધ્યાન ધરે છે અને કર્મરહિત પાતાના આત્માને કરે છે.

પ્રશ્ન—વિષ્ણુની માયાથી જગત્ની રચના તથા તેના નાશ થાય છે એમ કેટલાક કહે છે તાે તેમનું કહેવું શું સત્ય છે? ઉત્તર—તે પ્રમાણે તેઓ કહે છે તે યાગ્ય નથી–વિષ્ણુની માયાથી

ઉત્તર—તે પ્રમાણે તેઓ કહે છે તે યાગ્ય નથી-વિષ્ણુની માયાથી જગત અન્યું એમ કહેવું સત્ય નથી, કારણ કે તે કાેઇ પણ પ્રમાણથી સિદ્ધ થતું નથી-તેઓએ વિવેકદૃષ્ટિથી વિચારવું જોઇએ કે-માયામાં વિષ્ણુ (ઇશ્વર) રહ્યા છે-કે વિષ્ણુમાં માયા આશ્વય કરીને રહી છે? ઇશ્વર વિષ્ણુ ગ્ઞાનર્પ હાેવાથી સમજતાં છતાં માયાના આશ્વય લેઈ શકે નહીં-કારણ કે વિષ્ણુર્વ ઇશ્વર જો પરતન્ત્ર હાેય તાેજ માયાર્પ જડના આશ્વય લેઈ શકે તે વિના માયાના આશ્વય લેવાનું કારણ સિદ્ધ ઠરતું નથી-માયા જડ હાેવાથી તે કંઇ જાણી શકતી નથી તેથી તે પાતાની મેળે વિષ્ણુર્વ ઇશ્વરના આશ્વય લેવા સમર્થ થઈ શકતી નથી-

#### ( 38 )

કિશ્વર વિષ્ણુની શક્તિથી માયા, જગતના ઉત્પાદ લય કરે છે એમ કહેશા તા ઇશ્વરરૂપ વિષ્ણુજ જ્વાને સુખદુ: ખ વિના કારણે દેનાર કરવાથી રાગી અને દ્વેષાપણું વિષ્ણુમાં આવે છે. કદાપિ એમ કહેશા કે જીવાના કર્મપ્રમાણે વિષ્ણુભગવાન સર્વને સુખદુ: ખ આપે છે તો તે વિષ્ણુભગવાન, કર્મને અનુસરીને ચાલવાથી પરતંત્ર કરે છે, અને તેથી ઈશ્વર વિષ્ણુનું સ્વતંત્રપણું ઉડી જાયછે. માટે એમ પણુ માની શકાય નહીં. ઈશ્વરરૂપ વિષ્ણુના જીવાએ શા અપરાધ કર્યો છે કે તે દરેક જીવપ્રતિ દુ: ખકારક માયાને પ્રેરે છે? નિરપરાધ જીવાને દુ:ખ દે તે ઈશ્વરરૂપ વિષ્ણુ દયાળુ કેમ ગણી શકાય? વિષ્ણુના જે ભક્તો છે તેને વિષ્ણુભગવાન— સુખ આપે છે અને જે વિષ્ણુનું ધ્યાન ધરતા નથી તેઓને વિષ્ણુ પોતે દુ:ખ આપે છે આમ જે કહેશા તા વિષ્ણુમાં રાગ અને દ્વેષની સિદ્ધિ થઈ—અને જેનામાં રાગદ્વેષ હાય તે પરમાત્મા કહેવાય નહીં— પ્રશ્ન—ઇશ્વર–પાતાનામાંથી જીવાને પ્રગટ કરે છે અને સંસારિ-ભાવ પ્રમાડે છે અને મહાપ્રલયસમયે પાછા તેઓના સંહાર કરે છે

ભાવ પમાડે છે અને મહાપ્રલયસમયે પાછા તેઓના સંહાર કરે છે આમ કેટલાક માને છે, તેઓનું કથન શું? સત્ય છે?

ઉત્તર—એવી પણ તેઓની માન્યતા સત્ય નથી-પ્રથમ તાે તેઓએ વિચારલું જોઇએ કે ઈશ્વરે જીવાને કયા પ્રયાજન માટે ઉત્પન્ન કર્યા ? રાગદ્વે-ષરહિત અને અનંતસુખમય ઈશ્વર છે એમ માનતા હોવ તાે એવા કહાર અને અનાલું તેનવ કવર ક અને નાના હાવ લા અવા કિશ્વને જોવોને ઉત્પન્ન કરવાનું કંઈ પણ પ્રયોજન નથી-હવે બીજી રીતે વિચારા કે-ઇશ્વર નિત્ય છે કે અનિત્ય? જો ઇશ્વર વિષ્ણુને નિત્ય કહેશો તો તેનામાંથી જીવોના ઉત્પાદ થઈ શકે નહીં-કારણ કે નિત્ય મત પ્રમાણે એકાન્ત નિત્ય ઇશ્વરમાંથી જીવા નીકળવાની ક્રિયા થઈ મત પ્રમાણું એકાન્ત નિત્ય ઇશ્વરમાંથી જીવા નીકળવાની ક્રિયા થઇ શકતી નથી—ઇશ્વરવિબ્છુંને સર્વવ્યાપક કહેા તો આકાશની પૈઠે ઇશ્વર- વિબ્છુ નિબ્ક્રિય ઠરવાથી જીવાની ઉત્પત્તિની ક્રિયા કરી શકે નહીં— પાતાનામાં રહેલા એવા જીવાને સંસારિભાવ પમાડવાથી જીવાને જન્મ જરા અને મરણનાં દુ:ખા ભાગવવાં પડે છે તેથી વિબ્હુર્પ ઇશ્વરે જીવાપર દયા કરી નહીં અને જીવાને દુ:ખના ખાડામાં નાંખ્યા એમ પણ કહી શકાશે—તેમજ ઇશ્વરર્પ વિબ્હુમાંથી જીવાની ઉત્પત્તિ થવાથી તે જીવા કાર્યરૂપ ઠર્યા અને તેઓ કાર્યરૂપ ઠર્યાથી બોક્સના ક્ષણિકવાદની પેઠે ક્ષણનંગુર ઠર્યા. તેમજ બીજો દોષ એ આવે છે કે કાર્યરૂપ જીવા અનિત્ય ઠરવાથી જીવાનું કારણ એવા વિબ્હુભગવાન પણ અનિત્ય ઠરી શકે છે—કારણ કે જેવું ઉપાદાનકારણ હાય છે તેવું કાર્ય હોય છે. સ્ત્રી પણ પાતાનામાંથી, નીકળેલી વસ્તુને દુ:ખમાં નાખવા ઇચ્છતી નથી. ત્યારે ઇશ્વર પાતામાંથી નીકળેલા જીવાને દુ:ખના ખાડામાં કેમ નાખે ?

#### (82)

કરાપિ એમ કહેવામાં આવે કે ઇધારવિષ્ણુએ કર્માનુસારે જ્વાને અવતાર આપ્યા-ત્યારે તો એમ કહેતાં ઇધારવિષ્ણુ પાતે પરતંત્ર હરે છે, કારણ કે તે કર્મના અનુસારે પ્રવૃત્તિ કરી જ્વાને સુખદુ:ખ આપે છે માટે-તેવા ઇધારવિષ્ણુનું ભજન કરવાથી શેંદ લાભ? અલખત કંઇ લાભ નથી. કારણ કે તે કર્યો કર્મથી કંઇક અધિક તો આપવા સમર્થ નથી-એમ કહેશા કે જ્વાને કર્મના લગાડનાર ઇધાર છે તો સિદ્ધ કર્યું કે કાઇને સુખી અને કાઇને દુ:ખી અનાવવાથી ઇધાર, રાગીઢેવા ઠરવાથી ઇધારતા ઉપર પાણી કરે છે-એ ઇધારે જ્વાને કર્મ લગાડ્યાં એમ માના તા ઇધારે સર્વને સારી સુદ્ધિ લાળા-આસ્તિક અને સુખી કેમ ન અનાવ્યા? તમે કહેશા કે જેવી ઇધારની મરજ!!! વાહ-વાહ- એમ શું કહેવાય? ઇધાર દયાળુ અને જ્ઞાની હોય તો જ્વાને સારા સુખીજ અનાવી શકે, અને મરજ પણ સારીજ થઇ શકે. પણ તેમ ન હોવાથી ઇધારમાં અનેક દોષા પ્રાપ્ત થાય છે માટે ઇધાર વિષ્ણુથી જ્વા અની શકતા નથી અને તે કાઇને સુખદુ:ખ આપી શકતા નથી એમ સિદ્ધ ડરે છે-ઇધારવિષ્ણુ પાતાના અનાવેલા જ્વાના સંહાર કરે તો તેનામાં નિર્દયતા ઠરે છે, કારણ કે સામાન્ય સ્ત્રીપણ પાતાના બાલકને મારી નાખતી નથી-બાલક પણ પાતાની અનાવેલી વસ્તુનું રક્ષણ કરવા પ્રયુન કરે છે-તેનાથી પણ ઇધાર વિષ્ણુનું વર્તન વિરદ્ધ ઠર્યું માટે તેમ પણ માની શકાય નહીં. એ આ જગતને ઇધારની લીલા કહો તો લીલા કરીને હજારા જ્વાને

**ને** આ જગતને ઈધરની લીલા કહેા તેા લીલા કરીને હજારાે છવાને દુઃખ દેનારા એવા મનુષ્યાને ન વારવા જોઇએ–દયા–તપ–જપ–ધ્યાન પ્રમુખ ઈશ્વરને રૂચતાં હોય તાે ઈશ્વરવિષ્ણુ કદાપિ એવા લાલા કરે પ્રમુખ ઇશ્વરન રૂચતા હાય તા ઇશ્વરાવબ્હુ કદાપ અવા લાલા કરે નહીં. લાકમાં પણ કહેવાય છે કે જવાદિના ઘાત થતા હાય એવી લાલાના ઇશ્વરે નિષેધ કર્યા છે ત્યારે બીજાઓને નિષેધ કરનાર ઇશ્વર વિબ્હુ પાતે કેમ લાલા કરી જવાના મહાપ્રલય વખતે સંહાર કરે? અલખત મહાપ્રલય વગેરે કરે નહીં અને જવાના સંહાર પણ કરે નહીં. કારણ કે વીતરાગ એવા વિબ્હુ ઇશ્વરને રાગ દ્વેષ હોતા નથી. જે લાકા ઇશ્વર વિબ્હુમાં જવાના ઉત્પાદ-પ્રલય વગેરેના આરાપ કરે છે તેઓ ઇશ્વર વિબ્હુ ઉપર હિંસાદિ દાષના આરાપ ચઢાવે છે—માટે સમજવાનું કે ઈશ્વર કાેઈ જીવાને ઉત્પન્ન કર્તા નથી-તેમજ ઉત્પાદ-પ્રલય પણ કર્તા નથી—કદાપિ એમ કહેશા કે જગત એ ઈશ્વરની લીલા છે ત્યારે આ સંસાર, ઈશ્વરને ઇષ્ટ હોય તો સંસારી છવાએ ઈશ્વરની પ્રાપ્તિમાટે ક્રેમ દયા-દાન-વગેરે ધર્મ કરવા જોઇએ? કારણ કે સંસાર છે તે ઈશ્વરને ઇષ્ટજ છે તેથી સંસારના પાર આવવાના નથી માટે એવા અસંખદ્ધ પ્રલાપ માની શકાય નહીં.—

#### ( 83 )

**પ્રશ્ન—પ્રહ્મ એટલે** શું ?—

ઉત્તર—જેને સિદ્ધ કહેવામાં આવે છે તેજ શુદ્ધ પ્રદ્ધા છે-જેને કર્મ લાગ્યાં છે તેવા આત્માને અશુદ્ધ પ્રદ્ધા કહે છે-કર્મથી રહિત થએલા પ્રદ્ધાને વીતરાગ સર્વત્ર અને સર્વદર્શી કહેવામાં આવે છે. પરપ્રદ્ધા નિર્વિકાર–નિષ્ક્રિય–નિર્મોય–નિર્મોહ–નિર્મત્સર નિરહંકાર–નિસ્પૃહ–નિરપેક્ષ–નિર્ગુણ–નિરાધાર–નિરજન–અનક્ષર–અક્ષર–સિદ્ધ-ખૃદ્ધ–અનાકૃતિ–અનંતક-અપ્ર-તિક્રિય–અપુનર્ભવ–મહાદય–જ્યાતિર્મય–ચિન્મય–આનન્દમય–પરમેષ્ઠિ—વિભ્ર–શાધાતસ્થિતિયુક્ત–ગમનાગમનરહિત–પરમાત્મા–જગન્નાથ-મહાદેવ અને વિષ્ણુ–આદિ નામાથી ખાલાવવામાં આવે છે.

પ્રેક્ષ—કર્મ ગ્રહણ કરવાના અનાદિકાળથી જીવના સ્વભાવ છે તેને ત્યજીને જીવા સિદ્ધ–ખુદ્ધ–પરમાત્મા કેવી રીતે થઈ શકે ?—

ઉત્તર—જીવના અને કર્મના અનાદિકાળના સંબંધ છે તાપણ તથાપ્રકારની સામગ્રી મળવાથી કર્મના ત્યાગ કરીને જીવ-મુક્ત થઈ શકે છે–જેમકે–પારાના મૂળ સ્વભાવ ચંચળ છે અને અગ્નિમાં અસ્થિર રહેવાના સ્વભાવ છે તાપણ યાગ્ય એવી ભાવના દેવાથી પારા અગ્નિમાં સ્થિર રહે છે, અગ્નિમાં દાહકતાના મૂળ સ્વભાવ છે તાપણ મન્ત્ર અને ઔષધીના પ્રયાગવડે તેમાં પ્રવેશનારને અગ્નિ દહન કરતા નથી–ધાન્યમાં અંકર પ્રગટવાના અનાદિથી સ્વભાવ છે પણ જ્યારે તેને બાળી નાખવામાં આવે છે ત્યારે અંકરની ઉત્પત્તિ થતી નથી–તેમ આત્માની સાથે અનાદિકાળથી કર્મના સંબંધ છે પણ પંચકારણની સામગ્રી મળતાં કર્મની પ્રકૃતિયાના નાશ થાય છે અને આત્મા, સિદ્ધ યુદ્ધ પરમાત્મા કહેવાય છે.

પ્રશ્ન—આત્માંઓ શુભાશુભ કર્મોને વેદે છે તેમાં કાેઈ પ્રેરણા કરનાર છે કે નહીં?—

ઉત્તર—તેમાં કાઈ અન્ય પ્રેરણા કરનાર નથી-મદિરાના સ્વભાવ છે કે જે તેનું પાન કરે તેને ઘેન ચઢાવે-કર્મના પણ તેવી રીતના સ્વભાવ છે કે જે તેને શ્રહણ કરે છે તેને શુભાશુભ ફળ દર્શાવે છે-ક-ર્મના કર્તા જીવ છે કહ્યું છે કે?

#### श्होक.

यः कर्त्ता कर्मभेदानां भोका कर्मफलस्य च संसर्त्ता परि निर्वाता सद्यातमा नान्यलक्षणः (१)

જે કર્મ ભેદાના કર્તા છે. અને કર્મફળના ભાકતા છે–જે કર્મના યાગે સંસત્તા છે અને છેવટે કર્મના નાશથી પરિનિર્ધાતા છે તેજ આત્મા

#### (88)

સમજવા-આત્મામાં કર્મ શ્રહણ કરવાની અનાદિકાળથી અશુદ્ધ પરિ-ખુતિરૂપ શક્તિ રહી છે, શ્રહણ કરેલાં કર્મ, ઉદયમાં આવે છે અને તે શુભાશુભ કળ દેખાંડે છે. આત્મા પાતે તે શુભાશુભ કર્મને ભાગવે છે તેમાં અન્યની પ્રેરણાની કલ્પના કરવાની જરૂર બિલકૂલ જણાતી નથી– વિષ ભક્ષણ કરનાર મરણ પામે છે તેમાં મારવાની શક્તિ વિષના પ-રમાણુઓના સ્કંધમાં રહી છે તેમ છતાં અન્યની કલ્પના કરવી જેમ વ્યર્થ છે તેમજ કમેમાંજ શુભાશુભ ફળ વેદાવવાની શક્તિ રહી છે અને આત્મા તેના ભાકતા વેદક અને છે તેમ છતાં વચ્ચે અન્ય કાઈ ઈશ્વર વગેરેની પ્રેરણા કલ્પવી તે અયાગ્ય છે-કર્મમાં તેવી શક્તિ રહી છે માટે તેમાં ઈશ્વરની પ્રેરણા માનવી તે આકાશ કુસુમવત અસત્ય છે-કર્મને કાઈ ભાગ્ય-સ્વભાવ-ભગવાન, અલ્દષ્ટ-કાલ-યમ-દૈવત-દૈવ-દિષ્ટ-માયા- વિધાન-કિસ્મત- પ્રસ્થિર-ક્રિયા-પુરાકૃત-વિધા- વિધિ-પ્ર-કૃતિ–લાેક–કૃતાન્ત– નિયતિ–કર્તા–પ્રાફ્કીર્ણલેખ– પ્રાચીનલેખ–વિધાતાના લેખ–નસીઅ વગેરે નામથી ઐાળખે છે–કર્મના એવા સ્વભાવ છે કે તે સદા અન્યની પ્રેરૂણાવિના સ્વયમેવ (પાતાની મેળે) સ્વસ્વરૂપ યાગ્ય કળ પમાડે છે. કોઈ સ્ત્રી અન્યની પ્રેરણાવિના વિષયેચ્છાથી કોઈ પુરૂષની કળ પમાડે છે. કાઈ સ્ત્રી અન્યની પ્રેરણાવિના વિષયે અાથી કાઈ પુરૂષની સાથે મલ્યાબાદ તેના વિપાકકાળ પૂર્ણ થાતાં, પ્રસવ સમયે જેમ તેને દુ:ખ થાય છે-તેમ કર્મ પણ વિપાકકાળે-દુ:ખ આપવા સમયે થાય છે. કાઈ અજ્ઞરાગી, ઔષધ લેછે ત્યારે તે હિતકારી વા અહિતકારી છે તે જાણતા નથી. તો પણ તેના પરિપાક કાળ થતાં જેમ તે સુખ વા દુ:ખ આપવા સમર્થ થાય છે તેમ કર્મોને પ્રહણ કરનાર જીવ પાતે આ શુભ છે અને આ અશુભ છે એમ જાણતા નથી છતાં પણ કર્મોના પરિપાકકાળ થાય ત્યારે તે જીવને સુખ અથવા દુ:ખ આપવા સમય થાય છે, અને આત્મા તે વખતે સુખ અગર દુ:ખના વેદક અને છે. કૃત્રિમવિષ જેમ તત્કાલ નાશ કરનારૂં થાય છે, કાઈ-એક-બે-ત્રણ-છ મહિને-વર્ષ-એ વર્ષ અને ત્રણ વર્ષે પ્રાણના નાશ કરનારૂં થાય છે-તેમ કર્મો પણ ઘણા પ્રકારનાં અને ભિન્ન ભિન્ન સ્થિતિનાં હોય છે-તે પાતપાતાના કાળ પ્રાપ્ત થયે છે તેને કિયમાણ કર્મ કહે છે. અને એકઠાં કરી રા-ખેલાં કર્મને સંચિત કર્મ કહે છે. સિદ્ધ અથવા અસિદ્ધ પારા કાઈ રાગોના ખાવામાં આવે છે તેના પરિણામ કાળ પ્રાપ્ત થતાં તેથી જેમ તે રાગીના ખાવામાં આવે છે તેના પરિણામ કાળ પ્રાપ્ત થતાં તેથી જેમ તે રાગીના સુખ વા દુ:ખ પામે છે તેમ કર્મના પરિપાક કાળમાં આત્માને સુખદુ:ખનું ભાગવનું સમજનું. સર્વ ઋતુઓ જેમ પાતપાતાના કાળ સુખદુ:ખનું ભાગવનું સમજનું. સર્વ ઋતુઓ જેમ પાતપાતાના કાળ

## ( 84 )

પામા મનુષ્યલાકમાં રહેલા જ્વાને બીજાની પ્રેરણાવિના સુખદુ: ખ આપે છે. તેમ કર્મો પણ પાતપાતાના કાળ પામાને અન્યની પ્રેરણાવિના આત્માને સુખદુ: ખ વેદાવવાને ઉન્મુખ થાય છે-શીતળા-ઓરી-અછયડા વગેરે આળરાગની ગરમાની અસર જેમ છ મહીના પર્યંત શરીરમાં રહે છે તેમ કર્મો પણ પાતપાતાની મેળે સ્થિતિપ્રમાણે જ્વના આશ્રય લેછે-આત્માએ પૂર્વ જેવાં કર્મ કર્યા હાય તે, પ્રમાણે નિમિત્તકારણરૂપ જન્મકંડલીમાં શ્રહા આવે છે.

પ્રશ્ન—કર્મની સિદ્ધિ શાધી માનવી જોઈએ?

ઉત્તર—જગતમાં કાઇ સુખી દેખાય છે-કાઈ શેઠના ઘેર અવતરે છે-કાઈ ગરીયના ત્યાં અવતરે છે-કાઈ લૂલા જન્મે છે-કાઈ અંધા જન્મે છે-કાઈ નિરાગી જન્મે છે-કાઈ શાતા ભાગવે છે-કાઈ અશાતા ભાગવે છે—આવી વિચિત્રતાનું કારણ કમેથી છે-કમેવિના અન્યથા સંભવે નહીં—જૈનશાસ્ત્રોમાં કમેની સિદ્ધિ પુરિપૂર્ણ યુક્તિયાથી યતાની છે-કમેન્ આદિ પદાર્થોના પ્રરૂપનાર શ્રી કેવલીભગવાન છે માટે કમેની અસ્તિતા સિદ્ધ થાય છે. વેદ અને વેદાન્તમાં તથા સાંખ્યશાસ્ત્રો અને યોદ્ધ-શાસ્ત્રોમાં અમુક પ્રકારનું કમે અતાવ્યું છે-મુસલમાના પણ કમેને કિસ્મનતાનામથી ઓળખે છે અને કહે છે કે जैसा किस्सतमें लिखा होगा—पेसा होगा—કમેવિના જન્મ જરા અને મરણ ઘટી શકે નહીં— જન્મ જરા અને મરણ કાર્ય તેનું કારણ કમે-વિના અન્ય નથી—કમેવડે જન્મ-જરા અને મરણ થાય છે-માટે અવશ્ય કમેની સિદ્ધિ સ્વીકારવી જોઇએ.

પ્રશ્ન—આત્મા અમૂર્ત છે અને કર્મ તા મૂર્ત છે, મૂર્ત અને અમૂર્તના સંયાગ કેવા રીતે ઘટા શકે? ભિન્ન વસ્તુઓ આધારાધેયભાવને કેવા રીતે ધારણ કરી શકે?

ઉત્તર—અનાદિકાળથી આત્માની સાથે કર્મ લાગ્યાં છે, સત્તાએ આત્મા અમૂર્ત છે પણ કર્મના કારણથી અનાદિકાળથી કાર્મણ અને તૈજસ શરીર સંબંધે યુક્ત છે તેથી વ્યક્તિરૂપે આત્મા, કર્મના લીધે અનાદિકાળથી મૂર્ત કહેવાય છે—આત્મા અને કર્મ, એ ખેના સંબંધ ક્ષી-રનીરની પેઠે જાણવા—પ્રથમ જો કર્મવિના એકલા અમૂર્ત આત્મા હોત તા કર્મ પછાથી લાગી શકે નહીં.—પણ કર્મસહિત અનાદિકાળથી આત્મા, મૂર્તકર્મની સાથે પરિણુમ્યા છે તેથી ખેના ખરાખર સંબંધ ઘટી શકે છે-સંસારી આત્મા અમૂર્ત કહેવાય છે તે તો તેની સત્તાની અપેક્ષાએ સમજવું. પણ કર્મના અનાદિકાળના સંબંધ જોતાં વ્યવહારન્નથથી અનાદિકાળથી આત્મા, રૂપી કહેવાય છે—આ વ્યવહાર અના-

#### ( R\$ )

દિકાળના છે તેથી વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ તા આ પ્રશ્ન ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં-કારણ કે વ્યવહાર અનાદિકાળથી મૂર્તકર્મ અને અમૂર્ત આત્મા એ પરિણુમ્યાંજ છે—મૂર્તકર્મથી અમૂર્તઆત્મા ભિન્ન થતાં પશ્ચાત્ ઉપ-રના પ્રશ્નના અવકાશ રહેતા નથી તેમ છતાં સ્થૂલદિશના જીવાને સમજાવવા સામાન્ય યુક્તિયા દેખાડીએ છીએ—અમૂર્ત એવી યુદ્ધિની મૂર્ત એવી મદિરાથી મન્દતા તથા વિકલતા થતી દેખવામાં આવે છે—તે સંયાગ સંબંધ થયા વિના ઘટી શકે નહીં. તેમ આત્મા પણ કર્મના સંયોગ ધારણ કરી શકે છે અને આત્માની સાથે ક્ષારનીરની પેઠે કર્મ પરિણુમી શકે છે ગુણુના આશ્ચય દ્રવ્ય છે-વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ સંસારી જ્વદ્રત્યના ગુણુ કર્મ છે. એટલે ગુણુ, ગુણુના (જીવના) આશ્ચય લે એ ત્યાય્ય છે-વિદ્વાના અમૂર્ત આકાશને મૂર્ત-અમૂર્ત-ગુર લઘુ આદિ સર્વ પદાર્થોના આધાર માને છે-તેવી રીતે અરૂપી આત્મા–કર્મરૂપ રૂપીદ્ર-વ્યતે ધારણ કરે છે એમ કહેવાય છે–રાગ-દ્વેષ-કામ-ઇર્ધ્યા-આદિને આત્મા ધારણ કરે છે–શરીરમાં રહેલાે આત્મા, પૂર્વોક્ત દાષાને ધારણ કરેે છે– કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે–"પૂર્વોક્ત કર્મ આદિને રારીર ધારણ કરે છે" આમ પણ કહેવું અસત્ય છે, કારણ કે જ્યારે શરીરથી આત્મા દૂર થાય છે–ત્યારે રાગદ્રેષ–હલન–ચલન–સુખદુઃખ ચેષ્ટા–વગેરે કંઈ પણ શરીરમાં જણાતું નથી. માટે પૂર્વોક્ત સર્વના આધાર આત્મા છે–એમ વ્યવહારનથની અપેક્ષાએ જાણવું. મિચ્યાત્વદષ્ટિ–ભ્રમ–કષાય–કલા–કિયાના આધાર વ્યવહારનથની અપેક્ષાએ આત્મા કહેવાય છે–વધારે દૂર શામાટે જલું. આ દશ્યમાન શરીરને અદશ્ય આત્મા કેવી રીતે ધારણ કરી રહ્યો છે તેના વિચાર કરશા તા સર્વ સમજાશે. અશુદ્ધ વિભાવ દશાના યાેગે કર્મના આધાર આત્મા કહેવાય છે. શુદ્ધ નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ અન્ય વસ્તુના આધારીભ્રત શુદ્ધાત્મા ગણાતા નથી—વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ આ બાબતના વિચાર કરતાં કંઈ પણ મૂર્ત અને અમૂર્તના સંબંધમાં આશ્ચર્ય લાગતું નથી. કર્પૂર-લસણ વગે-રેની સારી નરતી ગંધ જેમ આકાશને આશ્ચિ રહે છે તેમ કર્મો, સંસારિ જીવાને આશ્રિ રહે છે. કર્મ અને આત્માના આશ્રય સંબંધીમાં ગુરૂગમ-પૂર્વક ઘણું સમજવાતું બાકી રહે છે. અત્ર વિસ્તારના ભયથી ઘણું વિવેચન કરવામાં આવ્યું નથી–માટે આ બાબતમાં જે જે પ્રક્ષો ઉઠે છે તેના જ્ઞાની ગુરૂને પુછા નિર્ણય કરવા.

પ્રશ્ન—કેટલા પ્રકારનાં કર્મ, ઉદયમાં આવે છે? અને તે કેટલા પ્રકારે ભાગવાય છે?

ઉત્તર્—કર્મ, ચાર ભેદે ઉદયમાં આવે છે અને તે આત્માવડે આ સંસા-રમાં ચાર પ્રકારે ભાગવાય *છે–પ્રથમ મેદ્દ*–આ ભવમાં કરેલું શુભ વા અશુભ

#### ( 89 )

કર્મ, અહીં જ પ્રાય: ઉદયમાં આવે છે-જેમ કાઈ સિદ્ધ પુર્ષ-સાધુ વા રાજાને આપેલી સ્વલ્પવસ્તુ પણુ આ ભવમાં લક્ષ્મીના લાભ આપે છે-અને ચારી-ઘાત-વ્યિભચાર આદિ કુકૃતો અહીં જ નાશને માટે થાય છે તેમ સમ્જ લેવું. बीको मेद—આ ભવમાં કરેલું કર્મ, પરભવમાં ઉદયમાં આવે છે-તપ-વ્રત વગેરે શુભધર્મથી દેવલાક વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે અને તેથી વિરદ્ધ પાપાચરણથી નરકાદિ દુ:ખની પ્રાપ્તિ થાય છે. જોના મેદ—પૂર્વભવમાં કરેલું કર્મ આ જન્મમાં સુખદુ:ખ આપનારૂં થાય છે. જેમ એક પુત્ર જન્મેછતે તેણે પૂર્વભવમાં કરેલા કર્મને લીધે સુખ અને માતા વગેરેના વિયાગ તેને પ્રાપ્ત થાય છે—અને બીજો પુત્ર જન્મેછતે પૂર્વભવના પુષ્ડ્યાદયથી—સંપત્તિ—પ્રભ્રતા—તથા માતા વગેરેનું સુખ—તેને પ્રાપ્ત થાય છે. હોથો મેદ—પરજન્મમાં કરેલું કર્મ, પરજન્મમાં ફળે છે—કાઈએ પૂર્વભવમાં આ ભવનું આયુષ્ય બાંધ્યા પછી—તપ—જપ—વત—દાન—સીયલ—આદિ પુષ્ડ્ય કર્મવર્ડ માં કું પુષ્ડ્ય બાંધ્યું હાય પણુ તે દીધે આયુષ્યમાં ભાગવવા યાગ્ય હાય તો આ ભવનું આયુષ્ય પૂર્ણ કર્યા પછી પરભ-વમાં—તથાવિધ ઉત્તમ સામશ્રીયાગવાળા દેશ—કળ—સ્થાન વગેરેમાં જન્મ લેઈ તે માટા પુષ્ડ્યનું ફળ ભાગવનું પડે છે તેથી આ ભવમાં તે પૂર્વભવાના કર્મને ભાગવે છે—જેમ પુરૂષે કાઈ ભક્ષ્ય વસ્તુને બીજા દીવસે આ ખપમાં આવશે એમ જાણી રાખી હાય છે, તે દીવસ તો તે બુખ્યા રહે છે, તે પણુ બીજા દીવસે તો તેને ખાઈ શકે છે, તેમ કર્મની બાળતમાં પણ સમજ લેવું.

પ્રશ્ન—કર્મ તો જડ છે તેને આત્મા કેવી રીતે આકર્ષી શકે છે? ઉત્તર—જેમ લોહચુંબકમાં સાયને આકર્ષવાની શક્તિ રહી છે તેમ આત્મા, રાગદ્વેષની અશુદ્ધપરિણતિના યાગે કર્મની વર્ગણાઓને ખેંચ છે અને પાતાનાં પ્રદેશાની સાથે ક્ષીરનીરવત્ પરિણમાવે છે—કર્મ પણ સુખદુ:ખના સંયોગોને શરીરસ્થ આત્માની પાસે લાવી શકે છે—અથવા સુખદુ:ખ નિમિત્ત કારણભૂત પદાર્થોની નજીક આત્માને લેઈ જય છે. કર્મના સંબંધથી આત્મા એક ઠેકાણેથી ખીજે સ્થાને ગમન કરે છે— ચાર ગતિમાંથી ગમે તે ગતિમાં આત્મા જાય છે તાપણ તેની સાથે પરભવ જતાં તજસ અને કાર્મણશરીર હાય છે–કર્મની સત્તાના નિયમ તળે સર્વ સંસારી જીવા છે—

**પ્રશ્ન**—કેવી રીતે આત્માને શુભાશુભ કર્મલાગતું હશે? અને કેવી રીતે ઉદયમાં આવતું હશે?

ઉત્તર—કાનાશ્રાકમાં ગાયન ઉતારવાનું લંગળું હોય છે તેમાં જેવા જેવા હર્ષકારક વા દુ:ખકારક શખ્દા બાલવામાં આવે છે–તેમજ જેવા

#### ( 86 )

જુસ્સાથી વા મન્દતાથી જેવા જેવા શખ્દા ખાલવામાં આવે છે તેનાં રૂપકા—આકારા ફાનાબાફની થાળીમાં અનુક્રમે ઉતરે છે—જે જે થાળીઓમાં શખ્દાનાં રૂપકા ઉતાર્યા હાય છે. તેને જ્યારે વગાડવું હાય છે ત્યારે થાળીઓને ફાનાબાફ ઉપર ચઢાવવામાં આવે છે. જેવા મન્દ વા તીત્ર જુસ્સાથી વા જેવી લાગણીઓથી હર્ષકારક વા શાકકારક શખ્દા ખાલવામાં આવ્યા હોય છે તેવા જ તેમાંથી પાછા સાંભળવામાં આવે છે—જેવી રીતે શખ્દા ખાલવામાં આવ્યા હોય છે તેવા રીતે અનુક્રમે સંભળાય છે તે પ્રમાણે કર્મની ખાઅતમાં પણ સમજવું. જેવા જેવા અમુક સંયોગામાં આત્મા, પુષ્ય અગર પાપના શભાશભ વિચારા કરે છે તેવાં જ કર્મ તે વખતે પુષ્ય અગર પાપના શભાશભ વિચારા કરે છે તેવાં જ કર્મ તે વખતે પુષ્ય અગર પાપર્યનાં અંધાય છે–શભ અને અશભ વિચારા પ્રમાણે તેજ ક્ષણે શભ વા અશભ કર્મના બંધ પડે છે. શભપરિણામે પુષ્યુયના વિચારખળથી પુષ્યનાં દલિકા (પ્રકૃતિયાન્ફની પેઠે થાય છે—પુષ્યના વિચારખળથી પુષ્યનાં દલિકા (પ્રકૃતિયાન્ફની) આત્માની સાથે બંધાય છે અને પાપના વિચારખળથી આત્માનીસાથે તુર્ત પાપકર્મ બંધાય છે. તેમાં પણ તીત્ર વા મન્દ પરિણામે શભાશભ કર્મની તીત્રતા વા મન્દતાના બંધ પડે છે—મિથ્યાત્વ—અવિરતિ—કષ્મય અને યોગ—એ ચારથી કર્મના બંધ થાય છે અને તે નિમિત્ત સંયોગોને પામી ઉદયમાં આવી સુખદુ:ખ આપે છે. પ્રકૃતિબંધ-સ્થિતિબંધ—રસબંધ—અને પ્રદેશબંધ આ ચાર પ્રકારે કર્મ બંધાય છે.

પ્રશ્ન-કર્મના મૂળ ભેદ કેટલા છે?

ઉત્તર—કર્મના મુખ્ય આઠ ભેદ છે. જ્ઞાનાવરહીય, દર્શનાવરહીય, વેદનીય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય, એ આઠ પ્રકારનાં કર્મ જાણવાં. તેનું વિશેષ વિવેચન–કર્મશ્રંથ, કમ્મપયડી, આદિ શાસ્ત્રો થકી જાણવું.

**પ્રશ્ન**—શુભાશુભ ફળ આપનાર કર્મો, કેટલા પ્રકારની અવસ્થા-વાળાં હોય છે ?

ઉત્તર—શુભાશુભ કળપ્રદ કર્મોની ત્રણ પ્રકારની અવસ્થા થાય છે— ભુક્ત, ભાગ્ય–અને ભુજયમાન એ ત્રણ પ્રકારનાં શુભાશુભ કર્મો સમજવાં— પૃથ્વીપર પડીને સુકાઈ ગયેલ જલબિંદુ જેવાં ભુક્ત કર્મો અવબાધવાં. પૃથ્વીપર હવે પછી પડનાર અને સુકાઈ જનાર જલબિંદુવત ભાગ્ય કર્મોને જાણવાં–પડતાં પડતાં સુકાઈ જતાં જલબિંદુ જેવાં સુજ્યમાન મર્મ જાણવાં. અથવા બીજા દેષ્ટાન્ત પ્રમાણે–મુખમાં પ્રહેણ કરેલા ભાજનના કાળીયા જેવાં સુજ્જ્ મર્મ જાણવાં. પ્રહેણ કરવાના ભાજનના કાળીયા જેવાં મોચ્ય મર્મ

#### ( 86 )

બાળુવાં. અને ગ્રહ્યુ કરાતા ભાજ્યકાળીયાના જેવાં મુજ્યमान कर्म સમ-જવાં-વિરતિ અને અવિરતિ સર્વ સસારિ જીવાને મુજ્ઞ-મોग्ય-અને મુજ્ય-मान એ ત્રણ પ્રકારનાં કર્મ હોય છે, કેવલજ્ઞાનીને અંધાતાં યોગિક કર્મો શિલાના અત્રભાગપર પડતા વર્ષાદના બિંદુઓ જેવાં અલ્પસ્થિતિવાળાં હોય છે. પહેલા સમયે આંધે છે, બીજા સમયે ભાગવે છે અને ત્રીજા હાય છે. પહલા સમય બાધ છે, બાજા સમય ભાગવે છે અને ત્રીજા સમયે ખેરવે છે-તેમાં પણ તે ત્રણ અવસ્થા જાણવી-અન્તના પહેલા સમયમાં કેવલત્તાનીને ભાગ્યકર્મ હાતાં નથી. ભુકત અને ભુજયમાન કર્મ હાય છે, અને અન્તસમયે તા સર્વ કર્મના ક્ષય કરવાથી શેષ ભુક્ત કર્મ હાય છે. ઇશ્વરની પ્રેરણાવિના દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવનાયાં કર્મની ભુક્તાદિ ત્રણ અવસ્થા થાય છે. સિદ્ધ પરમાત્માંઓને કર્મની ત્રણ દશા હાતી નથી, કારણ કે તેઓએ કર્મના નાશ કર્યો હાય છે. અત્ર સામાન્ય સ્થૂલ દર્શાતાથી કેટલુંક કર્મનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે-વિશેષ જિત્તાસુએ કર્મના પ્રત્યાને વિલોકવા.

પ્રશ્ન--આત્માના એકેક પ્રદેશે અનંત કર્મો લાગ્યાં છે-તો તેના સમૂહ, આપણી દૃષ્ટિથી કેમ દેખાતા નથી.

ઉત્તર—આપણી ચર્મચક્ષુથી સફમતમ કર્મો દેખી શકાતાં નથી. ચર્મચક્ષુમાં તેને દેખવાની યાગ્યતા નથી. પણ વિશિષ્ટજ્ઞાનિયા જ્ઞાન-દિષ્ટિથી દેખી શકે છે. દેષ્ટાન્ત-જેમ વાસણમાં અગર વસ્ત્રમાં અગર અગીચામાં સુગંધનાં પુદ્ધલા હોય છે તે નાસિકાથી જાણી શકાય છે પણ આંખાયા દુખા વાતા યુક્સા હાય છે તે પાસકારા કહ્યું. સારા, પણ પણ આંખાયા દેખી શકાતાં નથી. વાયુ જેમ વસ્ત્રના વા વૃક્ષના સ્ત્રય-ભાગને હલાવે છે તે આપણે દેખીએ છીએ પણ વાયુકાયના શરીરને દેખી શકતા નથી. પ્લેગની ખરાબ હવાથી હજારા મનુષ્યા મૃત્યુ પામે છે તેઓને આપણે દેખીએ છીએ, પણ પ્લેગની હવાને દેખી શકતા છ તઆન આપણુ દખાઅ છાઅ, પણુ પ્લગના હવાન દખા શકતા નથી. તાઢ અને તાપ આપણા શરીરને લાગે છે પણુ તાઢ અને તાપ્યના પુદ્રલાને આપણું દેખી શકતા નથી. અન્યાના મુખમાંથી નીક-ળેલા શખ્દા આપણું સાંભળીએ છીએ, પણુ ભાષા વર્ગણાને આપણું દેખી શકતા નથી. તેવી રીતે કર્મથી થતી શાતા અને અશાતાને આપણું જાણીએ છીએ પણુ કર્મ પ્રકૃતિયાને ચર્મચક્ષુથી દેખી શકતા નથી. વિશિષ્ટ દિવ્ય જ્ઞાનિયા કર્મને પણુ જાણી દેખી શકે છે. પ્રશ્ન—આત્મા પહેલા કે પહેલાં કર્મ-?

ઉત્તર—અને અનાદિકાળથી છે. જો જીવને પહેલા કાઇ કહે તા આત્મા (છવ) નિર્મલ ઠર્યો તે સિદ્ધરૂપ ઠર્યો તો તેને કર્મ લાગી શકે નહીં. જો પહેલાં કર્મ અને પશ્ચાત આત્મા કાઈ માને તા–તે પણ ઘટી શકે નહીં, કારણ કે જીવની ઉત્પત્તિ થવાથી તે કાર્યરૂપ ઠરે અને

#### ( 40 )

તેનું ઉપાદાનકારષ્યુ કાેઈ કહ્યવું પડે. ઇશ્વરને ઉપાદાનકારષ્યુ માનતાં ઈશ્વરની પણ ક્ષણિકતા (અનિત્યતા) આવી જાય છે અને તેને કર્મ લાગી શકે નહીં, કારષ્યુ કે સ્માત્માએ કર્મ પહેલાં કર્યા નહેાતાં તાે તેને પાછળથી લાગી શકે નહીં માટે એ બે પક્ષ પણ સ્વીકારી શકાય નહીં. શ્રી સર્વત્ર વીરપ્રભુની વાણીપ્રમાણું અને અનાદિકાળયા છે એમ શ્રદ્ધા ધારષ્યુ કરવી.

**પ્રક્ષ**—કર્મતું યથાર્થ સ્વરૂપ કયા દર્શનમાં વિશેષ ખુલાસાથી

વર્ણવ્યું છે?

ઉત્તર—જૈનદર્શનમાં કર્મનું સ્વરૂપ જેવું વિશેષ વિસ્તારથી ખુ-લાસાપૂર્વક અતાવવામાં આવ્યું છે તેવું અન્યદર્શનમાં જણાતું નથી. જેઓ જૈનદર્શનના કર્મસંઅંધીના ગ્રન્થાને વિલોક છે અને તેના ગુર્ગમપૂર્વક અલ્યાસ કરેછે તેઓને આ ઉત્તર બાબતના પરિપૂર્ણ નિ-શ્રય થશે.

પ્રશ્ન—જૈના, પાતાના કર્મમાં લખ્યું હશે તેમ થશે એમ કેટલા-કાેના ઉપદેશ સાંભળી આળસુ ખની ગયા છે. ધર્મનાં કાર્યોમાં ઉત્સાહ ધારહ્યુ કરતા નથી. અમુક કહે કે તમા સાધુ થશા ત્યારે સામા મનુષ્ય કહે છે કે જેવા કર્મના ઉદય. આમ ઘણી ખરી આખતામાં કર્મના ઉદય કહી કહીને જૈના ઢીલાઢપ પડી ગયા દેખાય છે, એમ અન્યદર્શનવાળાએ કહે છે તાે શું તેઓનું કહેવું સત્ય છે?

ઉત્તર—જે એમ માનતા હોય તેઓને માટે તેઓનું કહેવું કદાપિ સત્ય હોઈ શકે, પણ સકળ જૈના માટે નહીં. જૈના, કાલ-સ્વભાવ-નિયતિ, કર્મ-અને ઉદ્યમ—એ પાંચ કારણથી કાર્યની સિદ્ધિ માને છે. એકલા કર્મથી કાર્યની સિદ્ધિ માને છે. એકલા કર્મથી કાર્યની સિદ્ધિ માનતા નથી. તેથી ખરા જૈનોને માથે ઢીલા તથા આલસુપણાનું દૂષણ ઘટતું નથી. ઉદ્યમ કહેા કે આત્માની શક્તિ કહેા તેનાવિના કર્મ ખંધાતાં નથી. અશુભ ઉદ્યમથી કર્મના કર્ત્તા પણ આત્મા છે અને શુદ્ધ ઉદ્યમથી કર્મના હર્તા પણ આત્મા છે-આ ભવમાં જે જે કર્મોના ઉદયથી સુખ દુઃખ આપણે ભાગનીએ છોએ તે પૂર્વભવકૃત શુભાશુભ ઉદ્યમનું કળ છે. આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે—કર્મના કર્ત્તા (જનક) ઉદ્યમ છે. સારાં ખાટાં કર્મ બાંધાએ છોએ અને પાપાદ્યમથી પાપકર્મ બાંધીએ છોએ, માટે ઉદ્યમની આવશ્યકતા જૈનધર્મ, પ્રથમ નંખરે સ્વીકારે છે. કર્મના ઉદય ખળવાન હાય અને ઉદ્યમ અલ્પ હાય તા કર્મની ખળવત્તા રહે છે. ઉદ્યમની વિશેષતા હાય તા કર્મના કાઈ જતના ઉદયને જીતી શકાય છે. પૂર્વભવમાં જે ચીકણાં નિકાચિત ભાગાવલી કર્મ

#### ( 42 )

આંધ્યાં હાય છે તે ભાગવ્યાવિના છૂટકાે થતા નથી. આકીનાં કર્મના ઉદય તા ઉદ્યમથી હઠાવી શકાય છે. મિका<del>વિત कर्म पण तपमर्य</del>ा આદિયા લદય તા લઘનવા લઠાવા રાકાય છે. ાનના વત कम पण तपम्मया આદિયા સ્પય થાય છે માટે એકાન્તવાદ ધારણ કરવા નહીં. આપણને કયા કર્મના લદય આવે છે, તે આપણે પરાક્ષમાનથી બાબી શકતા નથી. માટે કર્મમાં લખ્યું હશે તેમ થશે એમ બાલી બેસી રહેવું નહીં. પણ લઘમ કરવા. આત્માના અળપૂર્વક બેઇએ તે પ્રમાણમાં લઘમ કરવાથી પણ કાર્યની સિદ્ધિ ન થાય તા પશ્ચાત કર્મના લદય આ વ-ખતે બળવાન હશે એમ સમજ લેવું, પણ પહેલાંથી કર્મમાં લખ્યું હશે તેમ થશે એમ બાલી બેસી રહેવું નહીં. કાઈ એમ કહે કે કર્મમાં લખ્યું હશે તો મુક્તિ મળશે, ઉદ્યમ કરવાની શી જરૂર છે? આના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે કર્મથી મુક્તિ મળતી નથી; પણ કર્મના સંપૂર્ણ નાશ કરવાથી મુક્તિ મળે છે. ગમે તેવા પ્રકારનાં કર્મથી તા સંસા-રમાં અવતરનું પડેછે. ભવિષ્યનામાટે આપણે હાલ જેવા પ્રકારના રના અવતરનું પડછ. ભાવખ્યનામાટ આપણ હાલ જવા પ્રકારના ઉદ્યમ કરીએ છીએ તેનું ફળ પામીશું. આપણા થનાર ભવામાં સુખ દુઃ-ખ ઉચ્ચ, નીચ, આદિ પામનું તેના અધાર હાલ આપણે જેવા ધર્મના વા અધર્મના ઉદ્યમ કરીએ છીએ તે ઉપર છે. જેમ પૂર્વભવાનાં કેટ-લાંક કર્મ હાલ ફળરૂપે આપણે ભાગનીએ છીએ, તેમ ભવિષ્યમાટે સમજનું. પ્રારુષ્ધ-(ભાગાવલી કર્મ) કર્મ ભાગવનું પડેછે તાપણ અન્તરથી સમતાભાવથી ભાગવતાં નવીન કર્મ બંધાતાં નથી. સમતા રાખવી તે પણ ઉદ્યમ છે. ઉદ્યમ વિના સમતા રહી શકતી નથી. આ ઉપરથી જૈનાને ઢીલાપણાનું દૂષણ દેનારાઓ સમજશે કે-જૈન-શાસ્ત્રમાં ઉદ્યમ, આત્મળળ, આદિમાટે ઘણું કહેવામાં આવ્યું છે તે જો ખરાખર સમજાય તા આલસ, ઢીલાપણું જરા માત્ર રહે નહીં અને જૈના ખહાદ્દર દરેક કાર્યમાં ગણાય.

પ્રશ્ન-જૈનો ઈશ્વરને માનતા નથી એમ કેટલાક અન્યદર્શનીઓ ·કહેએ તે શું ખરી વાત છે?

કહે હ તે શું ખરા વાત છે?
 ઉત્તર—તેઓની એવી માન્યતા જૂઠી છે. જૈના ઇશ્વરને માને છે. રાગદ્વેષરહિત સર્વજ્ઞ ઇશ્વરને માને છે. જૈનદર્શનમાં જેટલા કર્મ ખપાવે તેટલા સર્વે ઇશ્વર પરમાત્મા સિદ્ધ ખુદ્ધ થાય છે. જૈના જગત્ કર્તૃત્ત્વ—પ્રલય કર્તૃત્ત્વ આદિ દૂધણોના આરોપ, ઇશ્વરમાં કરતા નથી અને તેવા દૂધણોના આરોપ, ઇશ્વરમાં માનતા પણ નથી.
 પ્રશ્ન—જૈન નમુચ્યુણં સૂત્રમાં तिक्राणं तारवाणं—તર્યા અને બીજા-ઓને તારનારા તથા क्षाइगराणં એટલે આદિના કરનારા ભગવાનને કહ્યા છે એ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે–જૈના પણ ઇશ્વરમાં જગત્ કર્તૃત્ત્વ ધર્મ માને છે એમ કેટલાક કહે છે તો તે વાત શું ખરી છે?

#### ( 42)

ઉત્તર—એ વાત ખરી નથી. तिक्वाणं तारवाणं ના અર્થ, આપ સકલ કર્મના ક્ષય કરીને તર્યા અને અન્યને બાધ દેઈ તારનારા એમ છે. પાતાને લાગેલાં કર્મના ક્ષય કર્યો ત્યારે તે તર્યા કહેવાયા. સિદ્ધો, તીર્થકરા પ્રથમ આપણા જેવા હતા. ધર્મ કરતાં કરતાં અને કર્મને હઢાવતાં હઢાવતાં તેઓ તીર્થકર વા સિદ્ધ થયા. આપ ધર્મવડે તર્યા અને ઉપદેશવડે બીજાઓને તારનારા એવા અર્થ થાય છે. આફ્રારાળં—એટલે ધર્મ તીર્થની આદિ—(ઉત્પત્તિ)ના કરનારા એવા અર્થ લેવા. જે જે તીર્થકરા જે જે કાલમાં થાયછે તે તે કાળમાં તે ઉપદેશ દેઈ, સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચતુર્વિધસંઘર પતીર્થને સ્થાપન કરે માટે તે અપેક્ષાએ ધર્મની આદિના કરનાર અવબાધવા, પણ જગતની આદિના કરનારા એવા કરવા.

પ્રશ્ન–ઇશ્વરને જગત્ના કર્તા જેઓ ન માને તે નાસ્તિક ગણાય છે એ મત પ્રમાણે શું જૈના નાસ્તિક નથી ઠરતા?

ઉત્તર—સત્ય સિદ્ધાન્તને માનનારા જૈના નાસ્તિક ઠરતા નથી. ઈશ્વરનું ખરૂં સ્વરૂપ જગત કર્તૃત્ત્વ પ્રલય આદિ દ્રુષણથી રહિત છે તેવા ઈશ્વરને જૈના માને છે માટે તે ખરા આસ્તિક કહેવાય છે. જૈના, ધર્મ, અધર્મની ક્રિયાઓ, પુણ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નરક, માક્ષ, અંધ, પુન-જ્નમ, તપ, જપ, ઈશ્વરધ્યાન, જ્ઞાન, દાનઆદિ સર્વ ધર્મ કૃત્યને ખરાખર માને છે માટે તે ખરા આસ્તિક, સમ્યક્ત્વ અદ્ધાવાળા ઠરેછે. અને તેથી ઉલંકુ જગત્ કર્તૃત્ત્વ આદિ ઈશ્વરમાં માને છે તે મિથ્યા જ્ઞાનવાળા ઠરે છે. પશુપંખીઓમાં જેઓ આત્મા માનતા નથી, જેઓ પુનર્જન્મ માનતા નથી, જેઓ–સ્વર્ગ અગર નરકને માનતા નથી, જેઓ દેવતાઓને માનતા નથી. જેઓ તપ, જપ, ધ્યાન, દયાઆદિને માનતા નથી, જેઓ આત્માને માનતા નથી તેઓ નાસ્તિક, ઠરી શકે છે.

પ્રશ્ન—જૈના જ્યારે ઈશ્વરને જગતના કર્તા માનતા નથી ત્યારે તેઓએ ઈશ્વરનું શામાટે ભજન કરવું જોઈએ? કારણ કે–રાગ દ્વેષ રહિત ઈશ્વર કાેઇને સુખ વા દુઃખ આપી શકતા નથી. તેમજ ભક્તોના ઉ-દ્ધાર કરવા અવતાર પણ લેતા નથી ત્યારે કેમ તેમની ઉપાસના ઘટી શકે?

ઉત્તર ઇશ્વરની ભક્તિ ઉપાસના સારી રીતે ઘટી શકે છે. રાગ-દ્વેષરહિત સર્વત્ર પરમાત્મામાં અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનન્તચા-રિત્ર, અનંતવીર્ય, અનન્તસુખ આદિ અનન્ત ગુણે રહ્યા છે. જેમ તેઓએ કર્મ ખપાવી સર્વ ગુણે!ના પ્રકાશ કર્યો તેમ ભક્તોએ પણ ઈશ્વરતું

#### ( 43 )

ભજન કરતાં ખાસ લક્ષ્ય રાખવું જેઇએ. ઇશ્વર પરમાત્માના જેવા પાતાના આત્મામાં શુણા રહ્યા છે પણ કર્મના લીધે તિરાભાવે રહ્યા છે. પરમાત્માના ગુણાનું ધ્યાન કરતાં ગાન કરતાં તથા તેમનું અહુ માન કરતાં ભક્તજનાના આત્માઓ નિર્મલ થાય છે. પરમાત્માના જે જે ગુણાનું ધ્યાન કરવામાં આવે છે તે તે ગુણાને આવ્છાદન કરનાર કર્મ ટળવા માંડે છે અને તે તે ગુણા પ્રગટ થાય છે, માટે ઈશ્વરની ઉપાસના, ભક્તિ કરવાની ઘણા આવશ્યકતા સિદ્ધ કરે છે. રાગ દ્વેષરહિત પ્રભુનું ધ્યાન કરનાર પાતે પણ રાગદ્વેષરહિત થઈ જાયછે અને અન્તે સર્વન્ન અને છે. કહ્યું છે કે– जे जેનું ધ્યાન ઘરે– તેવો તે થદ્દ जाय– દ્વ્યત્ર અન મરી ધ્યાનથી— અમરી તેદ્દ સદ્યાય. પરમાત્મા ઈશ્વરનું ધ્યાન ધરનાર, પરમાત્મા થઈ જાય છે. આપણું પ્રભુના ગુણા જેવા પાતાના આત્માના ગુણા પ્રગટાવવા પ્રભુનું ધ્યાન, ઉપાસના, પૂજા, ભક્તિ વગેરે કરીએ છીએ. પ્રભુ અમારા ઉપર રાગી થશે એવી બુદ્ધિ તો ન્નાનિને પ્રગટે નહીં. કારણ કે ખરા ન્નાની સમજે છે કે, પરમાત્મા પાતે રાગી કે દ્વેષ નથી. પ્રભુભક્તિના વિચારા, ધ્યાન વગેરે પાતાના આત્મામાં પ્રગટેલા અધ્યવસાયોજ પાતાના આત્માને ઉચ્ચ સ્થિતિ ઉપર ચઢાવે છે. અને કર્માવરણોને ખેરવી નાખે છે. પ્રભુના સમરણ પૂજનથી ભક્તના અત્માના નિર્મલ અને છે તેમાં પરમાત્માને કંઈ રાગ કે દ્વેષ નથી એમ ભવ્યોએ સમજવં.

પ્રશ્ન—જો ઈશ્વરને જગતના કર્તાન માનવામાં આવે તાે પાપના ભય રહે નહીં, કાેઈ જીવ કાેઇને મારી નાખતાં ડરે નહીં, અને તેથી જગતમાં અવ્યવસ્થા અની જાય, માટે લાેકાેને સમજાવવા સારૂ અને હરાવવા સારૂ જગત્ કર્તા તરીકે ઇશ્વરને માની શકાય કે કેમ?

ઉત્તર—તેવા પૂર્વોક્ત કારણનેમાટે પણ ઈશ્વરને જગતકર્તા તરીકે કલ્પીને માનવાની તથા મનાવવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. છવા જેવા સારા ખાટા વિચારા તથા આચારાને સેવેછે તે પ્રમાણે તેમને શુભકર્મ વા અશુભકર્મ બંધાય છે અને તે શુભાશુભ કર્મના વિશ્વવ્યાપક નિયમની સત્તાપ્રમાણે સુખ અને દુઃખને સામગ્રીયાંગે તેઓ ભાગવે છે. જીવ જે પ્રમાણે કરશે તે પ્રમાણે ભાગવશે એમ જાણવાથી મનુષ્યો પાપકર્મથી થતા દુઃખને હઠાવવા ધર્મકરણી કરે છે અને પાપ કરણીના ત્યાગ કરે છે. સારા વ્યાપારાથી સારા લાભ અને નઠારા વ્યાપારાથી દુઃખ જાણનાર પુરૂષ જેમ નઠારા વ્યાપારના સ્વયમેવ ત્યાગ કરે છે અને સારા વ્યાપાર કરે છે તેવી રીતે જૈનતત્ત્વના જ્ઞાતાઓ દુઃખકારક કાર્યોના ત્યાગ કરીને સુખકારક ધર્મ આચારા તથા ધર્મ

#### ( 48 )

વિચારાને ધારણ કરે છે અને તેથી તે અશુલ પરિણામ, તથા મિથ્યાત્વ પરિણામના ત્યાગ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, અને શુલપરિણામના હેતુઓને અવલંબે છે, અને શુલ પરિણામને તરતમયાં ધારણ કરે છે. આ પ્રમાણું તેઓ વિવેકદૃષ્ટિથી. આચાર તથા વિચારને સેવે છે અને અન્તે સકલ કર્મના ક્ષયકારક જ્ઞાન ધ્યાનને પામી મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરે છે. લોકમાં પણુ નીતિથી ચાલી વ્યાપાર કરનારને સરકારના લય રહેતા નથી. કારણ કે તેના શુલ આચારાનું સાર્ફ ફળ પામવાના તેને વિધાસ છે. અનીતિથી ખરાબ આચાર તથા કુવિચારને સેવનાર પુરૂષા પાતા-છે. અનીતિથી ખરાબ આચાર તથા કુવિચારને સેવનાર પુરૂષા પાતાનાજ દુષ્ટ આચરહ્યુથી દુઃખરૂપ અશુભ ફળ પામેછે. શુભ આચાર તથા શુભ વિચાર પુહ્યતત્ત્વ છે અને પુહ્યને ઇશ્વર કહા તો ભલે કહા. પાપ પહ્યુ દુઃખ આપવાને સમર્થ થાય છે. ઇશ્વર એટલે સમર્થ. પાપ, દુઃખ આપનાર હાવાથી તેને કાઈ ઈશ્વર કહા તો ભલે કહા. પુલ્ય પાપ પહ્યુ સુખ દુઃખ આપવામાં હેતુલત હાવાથી શક્તિમન્ત છે. એમ જૈનાને ઇષ્ટ છે. પહ્યુ જે પરમાત્મા, અનન્તજ્ઞાનાદિ ગુલ્યુક્ત છે તે તો કદી કાઇને સુખ દુઃખ આપતા નથી. પુલ્ય અને પાપ એ બે અનુક્રમે સુખ અને દુઃખ કારહ્યીલત છે માટે ઇશ્વરમાં જગત કર્તૃત્ત્વ નહિ માનતાં છતાં પહ્યુ પાપ કરતાં ભય રહેછે. પાપકર્મ કરેલું અવશ્ય ભાગવનું પડે છે. પુલ્યકર્મ પહ્યુ ભાગવનું પડે છે તેથી સર્વ લોકો કે જે ખરા ઇશ્વરને બાલું છે તે પાપકર્મથી હરતા રહેછે અને શુભાદિ માર્ગમાં વિવેકદિષ્ટિથી પ્રવૃત્તિ કરેછે. લોકોને પાપકર્મમાંથી નિવૃત્ત કરવામાટે પાપકર્મનું સ્વરૂપ પૂર્લ રીતે સમજાવનું બેઇએ કે જેથી ઇશ્વરમાં જગત કર્તૃત્ત્વની જૂઠી કલ્પના કરવાના વખત આવે નહીં! અને મનુષ્યા, પાપથી થતાં દુઃખોને જાણી પાપથી પાછા કરે. પાપ આદિ કર્મનું ફળ આપનાર તરીકે ઇશ્વરને કહેવાય નહીં તે પણ પૂર્વે જણાવ્યું છે, માટે પાપ અને પુલ્યનાં કર્માનું સ્વરૂપ સમજનું અને ઇશ્વર જન્ગત્કર્તૃત્ત્વવાદની ભ્રમણાને દૂર કરવી. ગત્કતૃત્ત્વવાદની ભ્રમણાને દૂર કરવી.

પ્રશ્ન-ઇશ્વર નિત્ય અને એક રસરૂપ છે, તેનું સ્વરૂપ કદી ફરતું નથી. તે જગત્ને સંકલ્પવડે અનાવે છે. જગત્ અને એમ સંકલ્પ કરતાં તુર્ત જગત્ અની જાય છે. જેમ રેડીયમ નામની ધાતુ મ્રાન્સમાં નીકળી છે તે એકરસરૂપ નકકુર છે, તે પાતાનું કાર્ય ખજાવે છે તેમ ઇશ્વરમાં પણ સમજવું, એમ કેટલાક સ્વમતના રાગથી યુક્તિ દેખાડે છે તેનું કેમ?

ઉત્તર—ઇશ્વરને જે નિરાકાર માની સર્વવ્યાપક એકરસરૂપ €પાદાનકારણ તરીકે માના તાે ઇશ્વર ઉપાદાનકારણરૂપ જગત્ અ-

## ( 44 )

નવું જોઇએ. પણ ઇશ્વરના છુલ નિરાકાર, દયા, અનન્તજ્ઞાન આદિથી જગત જૂંદું જણાય છે માટે નિરાકાર ઇશ્વર, ઉપાદાન કારણથી જગતના કર્તા સિદ્ધ થતા નથી. ઇશ્વરને નિમિત્ત કારણ કહા તો તે પણ પ્રયોજનિવના અસિદ્ધ કરે છે. જગત અનિત્ય છે તેને રચવાનું ઇશ્વરને રાગ દ્વેષના અભાવથી કંઈ પણ પ્રયોજન નથી. એકને સુખમાં અને એકને દુઃખમાં ઇશ્વર નિમિત્તકારણ કરે તો ઇશ્વરની દયાલુતા કહેવાય નહીં. ઇશ્વરને નિમિત્તરૂપ. માનવાથી તેનામાં અશક્તતા કરે છે. તેમજ રેડીયમ ધાતુના દાખલા આપ્યા તે પણ સ્વમત સિદ્ધતામાં વિકલ છે કારણ કે રેડીયમ એક જાતની ધાતુ હોવાથી પાર્યિવ પુદ્ધલ વસ્તુ કરે છે અને તે પણ નક્ષર, ઘન, એકરસરૂપ એવા પરમાણુઓથી અનેલી વસ્તુ છે. તેને અનવાના કાળ અસંખ્યાતા વર્ષના છે અને તેના નાશ પણ પરાર્ધવર્ષની પેલી પાર એવા અસંખ્યાતા વર્ષે શયછે. જૈનશાસ્ત્રોના આધારે અસંખ્યાતા વર્ષના કાળ જાણતાં જરા માત્ર શંકા રહેતી નથી. રેડીયમ વસ્તુ તેવા આકારરૂપે કાયમ રહે તો-પણ તેમાં અસંખ્યાતા વર્ષે નવા પરમાણુઓનું મળવું અને જૂના પરમાણુઓનું ખરવું એમ એ ક્રિયા કાયમ રહે છે તેથી તે દર્શાંત પણ કર્તૃત્ત્વવાદને સાધી શકતું નથી. ઇશ્વરમાં મન નથી તેથી સંકલ્પ પણ નથી અને તેથી જગત અનવાનું કહેવું તે સિદ્ધ થતું નથી.

પ્રશ્ન—સર્વ જીવાને સારી અને ખાેટી ખુદ્ધિના પ્રેરનાર પરમાત્મા છે, અને તે સર્વ પ્રકારની ક્રીડાને દેખ્યા કરે છે એમ કેટલાક માનેછે તે શાં યાગ્ય છે?

ઉત્તર—એ પણ માન્યતા સત્ય નથી. પરમેશ્વર જીવાને, (આ-ત્માઓને) સારી અગર ખાટી ખુદ્ધિ આપતા નથી. ઇશ્વર તો સર્વ જીવાને સારી ખાટી ખુદ્ધિ આપ તો જીવા જે જે સારાં ખાટાં કર્મ કરે છે તે ઇશ્વર કરાવે છે એમ સિદ્ધ કરે છે. કાેઈ જીવ, હિંસા, જા્ઠ, ચારી, વ્યભિચાર, આદિ પાપકર્મ કરે તાે તેમાં તે જીવના વાંક ગણાય નહીં, તેમાં ઇશ્વરના દાષ ગણાય. શિક્ષા પણ ઇશ્વરને થવી તોઇએ. જીવા દુર્ખુદ્ધિયાં પાપકર્મ કરે તેમાં જીવાના કંઈ વાંક ગણાય નહીં એમ માના તાે તેઓએ, ભક્તિ, તપ, પશ્ચાત્તાપ, વગેરે ધર્મકૃત્ય શામાટે કરવાં તોઈએ? સામાન્ય મનુષ્ય પણ કાેઇને દુર્ખુદ્ધિ આપી શકે નહીં ત્યારે ઇશ્વર તાે આપી શકે જ કેમ? તેમજ એકને સારી ખુદ્ધિ અને બાતાને ખરાય ખુદ્ધિના આપનાર વિનાકારણે ઇશ્વર કરવાથી તે સામાન્યમનુષ્યની પેઠે રાગી, દ્વેષી અને પક્ષપાતી

#### ( 4 )

ઠરે, માટે જ્વાને સારી અને ખાટી ખુદ્ધિ આપનાર ઇશ્વર છે એમ કાઈ રીતે કહી શકાય નહીં. સામાન્ય વૈરાગી પુર્વાને પણ સુખદુ:ખની કીડાથી મનમાં ચેન પડતું નથી, ત્યારે ઇશ્વરને કીડાની રચિ કેમ ગમે? અલખત ગમે નહીં. માહીને કીડામાં રચિ રહે છે. ઇશ્વરમાં માહ નથી તેથી ઇશ્વરની કીડા કહેવી તે ઇશ્વર ઉપર કલંક મૂકવા ખરાખર છે. જ્ઞાની પુર્વા આવાં અસમંજસ વાકયાને હસી કાઢે છે. સારાંશ કે ઈશ્વર, કાઇને સારી અમર ખાટી ખુદ્ધિ આપનાર નથી

પ્રશ્ન—ઇશ્વરે પાતાની લીલાથી આ જગત્ ખનાવ્યું છે અને તેના લય કરે છે. ઇશ્વર અવતાર ધરે છે એમ કેટલાક લોકો કહે છે તે વાત શું સાચી છે?

ઉત્તર—તેવી માન્યતા પણ સાચી નથી. જે માન્યતાને યુક્તિથી विचारतां देषवाणी જણાય तेने मानी शકाय નહીં. વિષ્ણુ કહે। કે ઈશ્વર કહે। तेने मेाહना क्षयथी देषवाणी લીલા ઘટી શકે નહીં. दोष-रहितने लीका नवी घटे रे-लीलादोष बिलास-सीसा स्मे दे। धतुं धाम छे भाटे પરમેશ્વર યાને વિષ્ણુને લીલા માનતાં ઈશ્વરપણું રહેતું નથી. માયાને લીલા કહેા તાપણુ માયા એ દાષરપ હાવાથી ઈશ્વર દાષરપ હરી શકે છે. કદાપિ એમ કહેવામાં આવે કે માયા એ દાષરપ છે પણ ઈશ્વર ઉપર તેની અસર થતી નથી. માયા, ઈશ્વરના તાખામાં છે, તેથી તે જીવાના ઉપર માયા પ્રેરે છે આમ કહેતાં ઈશ્વરની શક્તિ, જ્ઞાન તથા ત જીવાના ઉપર માયા પ્રર છ આમ કહતા ઇશ્વરના શાકત, જ્ઞાન તથા દયાલુતાના નાશ થાય છે, કારણ કે માયા જો ઇશ્વરના તાળામાં હોય તો બીજા જીવાને દુ:ખ આપવા તેને પ્રેરે નહીં. કાેણ દયાળુ મનુષ્ય, અન્ય જીવાને દુ:ખ આપવા પ્રવૃત્તિ કરે ? અલખત કાેઇ સુર દયાળુ એવી પ્રવૃત્તિ કરે નહીં. તેમજ જો માયાને ઇશ્વરરૂપ કહેા તો માયા એજ ઇશ્વર ઠરવાથી માયાથી અન્ય કાેઇ ઇશ્વર જાદા ઠયોં નહીં. જો ઇશ્વર દયાળુ હાેય તાે જીવાને માયા લગાડે નહીં. જીવાને માયા તો લાગી છે તેથી જોન કહેવું તા લાગા છ ત્યા છવા સસારમાં જન્મ વાર છ ત્યા અમ કહ્યું પડશે કે માયા, ઇશ્વરના તાબામાં નથી. ઇશ્વરને ઇચ્છા કહેા તો તે યાગ્ય નથી; કારણ કે અધુરાને ઇચ્છા ઠરેછે. પૂર્ણ સુખીને કાઈ જાતની ઇચ્છા રહેતી નથી. તે ઇચ્છાના સદ્દભાવની કલ્પનાથી ઇશ્વરમાં પૂર્ણસુખત્વ, પૂર્ણસાન વગેરે સદ્દશુણા રહી શકે નહીં. જગતમાં જીવાને ખનાવી જો ઇશ્વર તેઓના લય કરે તા તે નિર્દય ગણાય. કાણ દયાળ પાતાની પ્રજાના પાતેજ નાશ કરે? ઉત્પત્તિ કર્યા પશ્ચાત લય કરવાનું

#### ( খও )

પ્રયોજન હોવું જોઇએ અને તત્સંબંધી એમ કહેવામાં આવે કે જ્યારે જગત્ અગડી જાય, જગત્માં મનુષ્યા પાપી થઈ જાય ત્યારે તેના લય કરવા પડે છે આમ પણ કહેતાં પાતાની માન્યતા સિદ્ધ થતી નથી. જે કાેઇ વસ્તુને અનાવે છે તે તેના ભવિષ્યના પ્રથમ વિચાર કરે છે. જગત્ અગડી જશે એવું જો ભવિષ્યકાળનું જ્ઞાન, વિષ્ણુ, ઈશ્વરમાં હોત તો જગત સારૂં અનાવત. પણ તેવું જ્ઞાન પણ સિદ્ધ થતું નથી. તેમજ ઈશ્વરનું અનાવેલું જગત અગડી ગયું તેમાં ઈશ્વરની, અસમર્થતા સિદ્ધ થાય છે. વિષ્ણુ ઈશ્વર ને આ જગતને ખનાવનાર હાય તો પાતાના શત્રુઓને કેમ ખનાવે ? આ જીવા મ્હારા શત્રુઓ થવાના છે એમ જો ભવિષ્યકાળ સંઅંધી જ્ઞાન હોત તો કદી ખનાવત નહીં. ભવિષ્યકાળનું જેનામાં જ્ઞાન નથી એવા ઈશ્વરને સર્વજ્ઞ કહી શકાય નહીં. જે સર્વજ્ઞ નથી તે પરમાત્મા નથી. આ ઉપરથી સિદ્ધ થયું કે જે લાકા, ઈશ્વરને જગતકર્તા માને છે તેંંએાનું માનવું ખરેખર સત્યથી વિરૂદ્ધ છે. તેમજ અવતાર પણ વિષ્ણુ પરમાત્માના થઇ શકે નહીં. જેને કર્મ લાગ્યાં હાેય છે તેને અવતાર ધારણ કરવા પડે છે. ઇશ્વરને અવતાર માનતાં તે સકર્મી ઠરવાથી ઇશ્વર ઠરતા નથી. ક્રિશ્વરને નિરા-કાર સર્વવ્યાપક માની તેના અવતાર માનવા તે પણ વન્ધ્યાના પુત્રની કલ્પના ખરાેખર છે. સર્વવ્યાપક આકાશની પેઠે જે હાેય તેનાથી આકાશની પેઠે અરૂપીપણાથી અવતાર ધારણ કરી શકાય નહીં. જે સ્વભાવેજ નિરાકાર હોય છે તેના કદી આકાર અનતા નથી. કદાપિ એમ કહેવામાં આવે કે ઇધાર શક્તિમાનુ છે તેથી નિરાકાર હોવા છતાં પણ અવતાર ધારણ કરી શકે, આમ પણ માનવું, ન્યાયની અહાર છે, કારણ કે શરીરરૂપ કાર્યનું પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી તે, પૂર્વ જણાવ્યું છે. તેમજ નિરાકાર ઈશ્વરની શક્તિ સદાકાલ નિરાકારપણે વર્તે છે. છે. તેમજ ાનરાકાર ઇશ્વરની શક્તિ સદાકાલ નિરાકારપણું વતે છે. નિરાકાર, નિરાકારના સ્વભાવ મૂકેજ નહીં. અને કદાપિ તે મૂકે એમ માના તા ઇશ્વર નિરાકાર ગણાય નહીં. અને નિરાકારપણું ઉડતાં સર્વન્યાપકપણું પણ ઉડી જાય છે. જે નિરાકાર નથી તે સર્વન્યાપક નથી. તેથી ઇશ્વરમાં નિરાકાર, સર્વવ્યાપકત્વ, રહેતું નથી. નિરાકાર ઇશ્વર અનંતશક્તિમાન છતાં નિરાકારપણુંજ રહી શકેછે. કારણ કે પાતાના નિરાકાર સ્વભાવ ત્યાગી શકે નહીં. અગ્નિ, અગ્નિના સ્વભાવ મૂકે તા તે અગ્નિ ગણાય નહીં, તેમ નિરાકાર ઇશ્વર પણ અવતાર ધારણ કરી શકેજ નહીં. ઇશ્વરને સાકાર માના તા શરીરી ઠરેછે. શરીરતું કારણ કમે ઠર્યું અને જે કમેસહિત હોય તે સંસારી જ્વાની પેઠે પરમાત્મા ગણી શકાય નહીં. તેમજ કાઈ પણ દીતે જગત રચવાન પ્રેકાજન મામ મિટ શન્ન નથી તેમજ કાઈ પણ રીતે જગત રચવાનું પ્રયાજન પણ સિદ્ધ થતું નથી.

# ( 46)

ઇત્યાદિ અનેક રીત્યા વિચારતાં વિષ્ણુર્પ ઇશ્વરે જગત અનાવ્યું એમ સિદ્ધ ઠરતું નથી. તેમજ અવતાર પણ સિદ્ધ ઠરતા નથી. કોઇ એમ કહે કે પુરાણા પૈકી વિષ્ણુપુરાણમાં તેમ કહ્યું છે તેના ઉત્તરમાં કહે- વાનું કે, પુરાણાને તા આર્થસમાજાઓ માનતા નથી, અને અમે પણ માનતા નથી. અમારા અમુક પુસ્તકમાં આમ લખ્યું છે તેથી તે ખરંજ છે એમ તા યુક્તિ, પ્રમાણથી, અનુભવ કર્યા વિના વિવેકી પુરૂષા માની શકતા નથી, અને ગમે તેનું પાતાનું ખરૂં છે એમ જે માનશા તા વામમાર્ગીઓના પુસ્તક પ્રમાણે તેઓ આચરણ કરે છે તેને શી રીતે નિવારી શકશા? ઉત્તરમાં કહેશા કે યુક્તિપ્રમાણથી વિરદ્ધ હાય તે માની શકાય નહીં. ત્યારે તે પ્રમાણે આ બાબતમાં પણ સમજનું. કોઈ મહાદેવ અને શ્રદ્ધાને પણ જગતકર્તા તરીકે માને છે તે બાબતમાં પણ આ પ્રમાણે ઉત્તર સમજવા. સાકાર વા નિરાકાર કોઈ પણ રીતના ઈશ્વરને માનવામાં આવે તા પણ તે જગતને રચનાર તરીકે સિદ્ધ થતા નથી.

પ્રશ્ન—કેટલાક લોકો કૃષ્ણુને જગતકર્તા તરીકે માને છે. ભગવ-દ્ગીતાના આધારે કૃષ્ણુને જગતકર્તા તરીકે માને છે એવા સિદ્ધાન્ત શું માનવા યાગ્ય છે?

ઉત્તર—એવા સિદ્ધાન્ત પણ માનવા યાગ્ય નથી. અર્જુનને ઉપદેશ દેનાર એવા શ્રીકૃષ્ણથી આ જગત બન્યું નથી એમ આર્યસમાજીએ વેદના આધારે સિદ્ધ કરે છે. તેમજ વિષ્ણુના અવતાર થતા નથી. એમ પણ વેદ, ઉપનિષદ્ વગેરેના આધારથી સિદ્ધ કરે છે. કેટલાક તો એમ કહે છે કે, મહાભારતમાંના ભગવદ્દગીતા એક ભાગ છે અને તેમાંથી ભગવદ્દગીતા જીદી કાઢી છે. મહાભારત એ લડાઈની હકીકતનું પુસ્તક છે. વ્યાસઋષિએ તે અનાવ્યું છે. મહાભારતની લડાઈ વખતે વ્યાસિંધ, વિદ્યાના નહોતા તેથી તેમાં લખેલી હકીકત કેટલા અંશે સત્ય છે તે વિચારણીય છે. શ્રીકૃષ્ણે અર્જુનને જે ઉપદેશ આપ્યા હતા તેજ એ છે કે અન્ય, તેના અરાખર નિશ્ચય થઇ શકે તેમ નથી. ભગવદ્ગીતામાં—સાંખ્યાય, યાગ, ભક્તિ વગેરે જીદા જીદા ધર્મના વિષયાનું પ્રતિપાદન જણાય છે. તેમાં લખેલા કેટલાક શ્લાકના આધારે ઇશ્વર, જગતના કર્તા તથી એમ સ્પષ્ટ જણાય છે. જ્યારે એમ છે ત્યારે શ્રીકૃષ્ણ જગતના ખનાવનાર કાઈ પણ રીતે સિદ્ધ થતા નથી. જેના સંકલ્પમાત્રથી જગત અને છે એમ એકવાર કહેવું અને બીજ રીતે એમ કહેવું કે, પાતાના શત્રુઓના નાશ કરવા ખાસ ઈશ્વરને શરીર ધારણ કરવું પડે છે. આ કેવી ફિલાસારી!!! તેણે સંકલ્પ કર્યા હોત તો તુતે તેના

# ( ૫૯ )

શત્રુઓના ક્ષય થઈ જાત, પણ એમ બની શકે નહીં. તેનું કારણ એ છે કે, આ સર્વ, મનની કલ્પનાના સિદ્ધાંત છે. સત્ય સિદ્ધાંત આવા હોઈ શકે નહીં. ઈશ્વરને મન નથી. તેથી તેને સંકલ્પ પણ નથી. તેમજ ઇચ્છા પણ નથી. ઈશ્વર યાને પરમાત્માના કાઈ શત્રુઓ નથી. પરમાત્મા રાગદ્વેષ રહિત છે તેથી તેને કાઈ શત્રુ નથી. શ્રીકૃષ્ણને પરમાત્મા કહેા તા રાગદ્વેષ ન હોવા જોઈએ, પણ તેમનું ચરિત્ર જોતાં તેમનામાં રાગદ્વેષ છે તેથી તે હજ પરમાત્મા થયા નથી. ત્યારત જતા તનનામાં રાગદ્વય છે તથા તે હુજી પરમાતમાં થયા નથા. તેમજ તે જગતના કર્તા સિદ્ધ થતા નથી. લક્ષ્મી સ્ત્રીને પાસે રાખવાથી કૃષ્ણમાં રાગ છે એમ પ્રતીતિ થાય છે તેમજ અનેક દુષ્ટોને મારવાના ઉપાયા યોજયા અને માર્યા તેથી તેમાં દ્વેષની અસ્તિતા સિદ્ધ થાય છે. ભલે કાઈ તેના ભક્તો પાતાની રાગખુદ્ધિથી રાગદ્વેષવાળાને પણ ઈશ્વર માને, પણ જૈના તા રાગદ્વેષના સંપૂર્ણ ક્ષય કરનાર વીતરાગ સર્ત્ર મનેજ પરમાત્મા માનશે. મ્હારા ભક્તને એક બે ચમતકાર દેખાડી મનાનું કે હું પરમાતમા છું. હું ઈશ્વર છું. અવતાર ધારણ કરી તમારી પાસે આવ્યા છું. આમ કહી ભાળા લાેકાેને છેતરૂં અને કેટલાક એમ સ્થૂલખુદ્ધિથી માની લે તેથી કંઈ તે વાત પંડિતા માની શકે નહીં. ગાેસ્વામા કાેઈ મત-વાળા, પાતાના કાઈ આચાર્યને ભગવાનના અવતાર માની લેછે. સ્વામી-નારાયણમતવાળા, સ્વામીનારાયણને ભગવાનના અવતાર તરીકે માની લેછે. અને તે મમતાનાયાગે ભાળા લાકાને સમજાવે છે. હાલમાં પણ અમુક મનુષ્યા હું ભગવાનના અવતાર છું એમ ભાળા લાકાને સમજાવતાં મેં પ્રત્યક્ષ જોયા છે. જ્યારે તેઓનાં પુસ્તક જીનાં થશે ત્યારે ભગવદ્દગી-પ્રત્યક્ષ બયા છે. જ્યારે તેઓના પુસ્તક જીના થશે ત્યારે ભગવદ્ગી-તાના શ્રીકૃષ્ણની પેઠે તે પણ પરમાત્માના અવતારા તરીકે ગણાશે. સ્યૂલ્યુક્તિના વંશને પશ્ચાત એમ માનશે કે અમારા આપદાદાએ! માનતા આવ્યા છે તે ખરૂં છે. પણ જૂના જમાના થતાં ભગવાનના અવ-તારા માનનારાઓના વધારા ગણવા પડશે, અને તેરીતે અજ્ઞાનના અંધકાર એવા મનુષ્યામાં ફેલાતા જશે. પંડિત પુર્ષા તા જાણે છે કે, નિરાકાર સિદ્ધ પરમાત્માના કદી અવતાર થતા નથી. હિંદુઓના યાગવાસિષ્ઠ યં-યમાં ઇધાર જગતના કર્ત્તા નથી, એમ જણાવ્યું છે. વિવેકદૃષ્ટિવાળાએ! સ્વમત કદાયહ ત્યાં કરી સત્યસિદ્ધાંતના સ્વીકાર કરે છે, અને તેઓ દૂષણયુક્ત આવી જગતકર્ણત્ત્વ માન્યતાના સ્વીકાર કરતા નથી.

પ્રશ્ન—ઇશ્વર, જીવ, અને માયા આ ત્રણ પદાર્થ જગતમાં છે. ઇ-શ્વર માયાથી જગત અનાવે છે. જીવા કદી ઇશ્વરરૂપ થઈ શકતા નથી. જીવા અંશરૂપે છે. માયાથી રહિત જીવા કદાપિ થતા નથી એમ કેટલાક લોકો માને છે તેઓની માન્યતા શું સત્ય છે?

# ( \$0 )

ઉત્તર—તેઓની એવી માન્યતા ત્રણ કાલમાં સત્યરૂપ નથી. માયાના ઉપરી ઇશ્વર; જ્વાને માયા લગાડે છે એમ માનતાં ઇશ્વરમાં અનેક દેષના આરોપ આવે છે. અને તેથી ઇશ્વરનું ઇશ્વરપણું રહેતું નથી. જ્વાને માયા લગાડવાનું વીતરાગ ઇશ્વરને કંઇ પણ પ્રયોજન નથી. માટે એવી માન્યતા પણ સિદ્ધ થતી નથી. રાગ દેષ આદિ કર્મ દોષોના નાશ કર્યાવના કાઈ ઇશ્વર, પરમાત્મા, સિદ્ધ થતા નથી. જે જ્વા કર્મના નાશ કરે તે સિદ્ધ, ઇશ્વર થાય છે. તેથી "જ્વા કદી ઇશ્વર થતા નથી એવી કલ્પનાની માન્યતા" પણ સિદ્ધ થતી નથી આત્મા-ઓને લાગેલાં આવરણોના ક્ષય થવાથી આત્માઓજ, સિદ્ધ, ખુદ્ધ, ઇશ્વર થઈ શકે છે. આત્માઓની પરમાત્મદશા થવામાં કાેઈ પણ વિરાધી દલીલ ટકા શકતી નથી. રાગ દ્વેષના જે નાશ કરે છે તે પ્ર-માતમાં, કર્મરહિત સિદ્ધ ભગવાન થઈ શકે છે. અનેક આત્માંઓ કર્મનો ક્ષય કરી પરમાત્માંએ થયા અને થશે. જીવા, ઈશ્વરના અંશરૂપે છે એવી કલ્પનાની માન્યતા પણ કાેઈ પુરાવાથી સિદ્ધ થતી નથી. આ-ત્માંઓમાં અને ઈશ્વરમાં દ્રવ્યત્ત્વ અને પર્યાયત્ત્વ એકસર્યું સત્તાએ છે. આત્માંઓ અજ અખંડ છે અને અસંખ્યાત પ્રદેશી છે. તેઓ અનાદિકા-ળના છે તેથી તે કંઈ ઈશ્વરના અનાવ્યા સિદ્ધ થતા નથી. જો તેઓ ઈશ્વરના ટુકડા હોત તાે તેઓ અંશરૂપે ગણાત પણ તેમ નથી. ઈશ્વરના ટુકડા-કુંગ્રાહાત તા તાના અતરવ ગલાત પહું તેને નવા કવરના કુંકડા રૂપે, (અંશરૂપે) આત્માઓને, કોઇ કહે તો તેઓ, ઇશ્વરના કુંકડા થયા તેથી ઇશ્વર પણ અંશી અની ગયા તેથી તે સર્વત્યાપક તેના મતપ્રમાણે સિદ્ધ થશે નહીં, માટે ઇશ્વરના અંશરૂપ આત્માઓ માનતાં અનેક દોષા આવશે. જુવાને માયા લગાડનારા રાગી અને દ્વેષી ઇશ્વર ઠરવાથી તેમાં ઈશ્વરતા રહેતી નથી, અને માયાના લગાડનાર જો માયાથી ભિન્ન માનશા તો ઇશ્વરે જગત્ રચ્યું એમ માનલું મિથ્યા ઠરશે. પૂર્વોક્ત ત્રણ તત્ત્વોની વ્યવસ્થામાં અનેક દોષો આવે છે માટે તેમ પણ માની શકાય નહીં. અને તેથી જગત્ કર્તૃત્ત્વ પણ ઇશ્વરમાં સિદ્ધ થાય નહીં. પ્રશ્ન—આ જગત્તું ઉપાદાનકારણ કેાણ ? અને નિમિત્તકારણ

કાણ ?

ઉત્તર—જૈનધર્મ પ્રમાણે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકા-શાસ્તિકાય, પુદ્ગલાસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય, અને કાલ એ છ દ્રવ્યનું અનાદિકાળથી આ જગત કહેવાય છે. અને અનન્તકાળ . પર્યંત તેની સ્થિતિ છે. દરેક દ્રવ્ય, દ્રવ્યાર્થિકનયની અપેક્ષાએ કારણરૂપ છે અને દ્વરેક દ્રવ્ય, પર્યાયાર્થિકનયની અપેક્ષાએ કાર્યરૂપ છે. એક દ્રવ્ય છે તે અન્ય દ્રવ્યમાં નિમિત્ત કારણરૂપે અપેક્ષાએ વર્તી શકેછે. પુદ્રક્ષ દ્રવ્યના

# ( \$9 )

પર્યાયર્પ કાર્યોમાં પુદ્ભલ દ્રવ્ય ઉપાદાનર્પે હોય છે અને ક્યંચિત અન્ય પુદ્ભલ પર્યાયો, નિમિત્તકારણર્પે પણ પરિણુમે છે અને તેમાં જીવદ્રવ્ય પણ નિમિત્તકારણર્પે પરિણુમે છે. જીવદ્રવ્યના પર્યાયોમાં જીવદ્રવ્ય, ઉપાદાન કારણર્પે પરિણુમે છે અને એક જીવદ્રવ્યના પર્યાયપ્રતિ અન્યજીવ તથા પુદ્ભલદ્રવ્ય નિમિત્ત કારણર્પે પણ પરિણુમે છે. એમ ષડ્દ્રવ્યર્પ જગત્માં ઉત્પાદ અને વ્યયના કાર્ય કારણ ભાવ અનાદિ અનન્ત કાળ પર્યંત સમજવા. ષડ્દ્રવ્યાત્મક જગતનું દ્રવ્યાય્યક અને પર્યાયાર્થક નયથી સ્વરૂપ સમજતાં કાઈ જાતની શંકા રહેતી નથી. અને સર્વ પ્રકારની યુક્તિયોના આ સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે અનુભવ થાયછે. સાયન્સિવદ્યા પણ જડ, ચૈતન્ય એ બે તત્ત્વને સ્વીકારવા લાગી છે. ઇશ્વરથી આ જગત્ત અન્યું એમ તે જણાવતી નથી. સફમ દર્ષિથી તત્ત્વોના અભ્યાસ કરનારાઓને આ વાત સહેલાઇથી સમજાય છે.

પ્રશ્ન—કેટલાક એંમ કહે છે કે, ઈશ્વર આ જગતને ખનાવે છે અને તે જાદા જાદા દેશના લોકોને જાદી જાદી રીતે ધર્મ સમજાવવા ઈશ્વર પોતાના જાદા જાદા ધર્મ દૂતોને મોકલી મનુષ્યાની ઉન્નતિ કરેછે. તેથી જાદા જાદા દેશમાં જાદા જાદા પ્રકારના ધર્મો અને જાદા જાદા પ્રકારના દેવા મનાય છે તેમજ જાદાં જાદા ધર્મનાં પુસ્તકા મનાય છે. દેશ, કાળને અનુસરીને ઈશ્વરને આ પ્રમાણે જાદા જાદા ધર્મોની સ્થાપના માટે સર્વ કરવું પડે છે. ઇત્યાદિ કહે છે, શું તેઓની આ માન્યતા સાચી છે?

ઉત્તર—તેઓની આવી માન્યતા આકાશકુસુમવત્ અસત્ય ઠરે છે. કારણ કે જયારે ન્યાયદૃષ્ટિથી વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે હવાઈ કિલ્લાની પેઠે આવી માન્યતા ઉડી જાય છે. પ્રથમ તો ઈશ્વર જગત્ના કર્તાં, ઉપાદાન વા નિમિત્ત કારણુપણે સિદ્ધ થતા નથી તે પૂર્વે સારી રીતે જણાવ્યું છે. પરસ્પર ધર્મવિરુદ્ધ તત્ત્વાના પ્રકાશ કરવા, એ શું સર્વન્રના સત્ય જ્ઞાનની પ્રેરણા હોઈ શકે? અલખત કદાપિ હોઈ શકે નહીં. એક કહે છે કે, તિખેટમાં મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ થઈ. ત્યારે બીજો કહે છે કે એડનની વાડીમાં મનુષ્યાની ઉત્પત્તિ થઈ. આ ખેની જુદી માન્યતાનું ભાષણ પણ ઈશ્વરીય જ્ઞાનથી થયું. અને તે બે વાત પણ સાચી! વાહ! વાહ! કેવી ફિલાસારી! આઈખલ અને કરાનમાં જણાવ્યું છે કે આત્માના પુનર્જન્મ નથી ત્યારે હિંદુના શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે આત્માના પુનર્જન્મ છે આ પણ ઈશ્વરના દૂતની ઉપદેશ શૈલી!!! પરસ્પર વિરોધી તત્ત્વના પ્રેરનાર ઈશ્વર!!! તેમાં કયું સાચું તેની તા લડાઈ ચાલેછે આમાં કયું ઈશ્વરનું જ્ઞાન સાચું? તેના નિર્ણય કાળુ કરે. જો બે વાત સાચી માનીએ તો પરસ્પર અસત્યતાના દોષ, ઈશ્વરપર આવે છે. બે વાત જાફી માનીએ

### ( \$2 )

તા ઈશ્વર, અજ્ઞાની કરેછે. કહા કેવા ઈશ્વરીય ફિલાસાપ્રી!!! કેટલાક કહે છે કે, ગાય વગેરે પશુ પંખીમાં આત્મા નથી માટે તેને મારવામાં દાવ નથી, ત્યારે હિંદુઓ ગાય વગેરે હરેક પ્રાણીમાં આત્માઓ માને છે. ગાયને પરમ પૂજ્ય માને છે અને તેના રક્ષણમાં ઘણું પુષ્ય માને છે. આ એ બાબતમાં ઈશ્વરી કયી જ્ઞાનપ્રેરણા સાચી સમજવી? પરસ્પર વિરોધ આવવાથી બન્ને બાબતા તા સાચી માની શકાય જ નહીં. એ એકને સાચી માનવામાં આવે તા ઈશ્વરના અને ફૂતાનું સાચું ઠરી શકે નહીં. ત્યારે અને ફૂતા ઈશ્વર તરફથી કહેનારા છે તે વાત તા મૂળમાંથી ઉડી જાય છે. અન્ન દ્વા ઇશ્વર તરફથા કહનારા છ ત વાત તા મૂળમાયા હડા જાય છે. જડવાદીઓ કહે છે કે જગતમાં આત્મા, ઇશ્વર, પુષ્ટ્ય, પાપ, વગેરે કંઈ નથી. ત્યારે આસ્તિકા કહે છે કે, આત્માઓ, ઇશ્વર, પુષ્ટ્ય, પાપ, બંધ, માક્ષ વગેરે સર્વ છે. આ બે બાબતાના ભાષણ કર્તાઓ બન્ને દ્વતા, ઇશ્વરની પ્રેરણાથી ઉપદેશ દેછે એમ તા પરસ્પરની વિરદ્ધતાથી માની શકાતું નથી. જડવાદીની ફિલાસાપ્ર માનવામાં આવે તા ઇશ્વરની ગ્રાનતાના ઠેકાણે અગ્રાનતાની સિદ્ધિ થાય છે. ઇશ્વર પાતેજ નથી એવી પ્રેરણા અન્ય દ્વતદ્વારા કરી પાતેજ અધર્મ ફેલાવનારા સિદ્ધ ઠરેછે. એવા ઇશ્વર તે અહિંસા, અગ્રતા, આદિ દાષવાળા ડરવાથી વિવેકવંતાને માનવા લાયક કરતા નથી. તેમજ વામમાર્ગી એમ મત ચલાવ્યા છે તે પણ ઇશ્વરીય દૂતની પ્રેરણાથી કર્યો. વાહ ! વાહ !!! ઇશ્વરીય દૂતની પ્રેરણાથી કર્યો. વાહ ! વાહ !!! ઇશ્વરીય દૂતની અપૂર્વ માન્યતાને સ્વીકારનારાઓ ! જરા વિવેક દૃષ્ટિથી વિચારા તા ખરા કે, વામમાર્ગના ઉપદેશ, દૂતદ્વારા દેવરાવવાની આવી જાહી કલ્પનામાં ઇશ્વરની ઇશ્વરતા ક્યાંથી રહે ? અલખત રહે નહીં. આ પ્રમાણે ખરાય માન્યતાની કલ્પનાથી ઈશ્વરમાં પાતાના હાથે અ-નેક દ્રુષણોના આરાપ કરાછા પણ દષ્ટિરાગથી તે જણાતું નથી તેમાં પાતાની દષ્ટિના દાષ સમજ સત્ય ઈશ્વરની માન્યતા સ્વીકારશા તા તમારૂં કલ્યાણુ થશે. કુરાન અને હિંદુધર્મના ભેદથી અનેક લડાઇએા થઈ છે. તેમ ધર્મની બાળતમાં પ્રીસ્તિયાની પણ માટી લડાઇએા થઈ છે અને તેમાં લાખા મનુષ્યોના નાશ થયા છે. શું ? આ પણ ઇશ્વરે પાતાના દૂતા દ્વારા જગતની ઉન્નતિ કરવા ગ્રાનની પ્રેરણા કરી ? શું આવી પ્રે-રૂપા ત્રાપા કર્યા હતાપા કરવા સામા પ્રાપ્તા કરા કરી શકે નહીં. માટે ઈશ્વરના દૂતોની જુદા દેશ કાળ પરત્વે કલ્પના કરી ઈશ્વરને જગતના કર્તા ઠરાવવાની અસત્ કલ્પના કરવાથી અને તેમાં આગ્રહ કરવાથી સત્ય પરમાત્માનું જ્ઞાન થતું નથી. ઈશ્વર જગતના કર્ત્તા નથી અને તે કાેઈ પણ દ્ભતા દ્વારા ઉપદેશ દેતા નથી. સારાંશ કે રાગદ્વેષ રહિત, સર્વજ્ઞ, વીતરાગ પરમાત્મા, ખરા ઈશ્વર છે.

# ( \$3 )

પ્રશ્ન—તિએટની ઉત્તરે એક પર્વતની ખીશુમાં પરમેશ્વર રહે છે. અને ત્યાં ધર્મના નેતાએ પરમેશ્વરની પાસે રાત્રીના વખતમાં હાજર થાયછે, ધર્મિધેયા ત્યાં ધર્મના ફેલાવા સંબંધી વિચાર કરે છે. આમ કેટલાક લોકા કલ્પના કરે છે, શું તેમાં કંઈ સત્યતા છે?

ઉત્તર—તેમાં જરા માત્ર પણ સત્યતા નથી. એકવાર પરમેશ્વ-રને નિરાકાર કહેવા વળી ખીજવાર અપેક્ષાવિના સાકાર કહેવા તે ખરેખર મનની કલ્પના છે. પર્વતની ખીણુમાં પરમેશ્વરને રહેવાનું કંઇ પણુ પ્રયોજન નથી. જે શરીર ધારણુ કરે છે તેને અવશ્ય કર્મ લાગેલાં હોય છે. ખીણુમાં શરીર ધારણુ કરી રહેલા પરમેશ્વર શરીરી અને કર્મસહિત હાય છે. બાલુના સરાર વારલું કરા રહ્યા વરાવા વરાવા કરાવા કરાવા કરવાથી વસ્તુતઃ તે પરમેશ્વર સિદ્ધ થતા નથી. શું પરમેશ્વરને જીવાથી ભય લાગતા હતા કે તેલું ખીલુમાં વાસ કર્યો ? કદાપિ પવિત્ર સ્થાનનું કારલુ અતાવા તા તેપણ યાગ્ય નથી. અનંત શક્તિવાળા પરમેશ્વર કહો છે અને તેને અપવિત્ર થવાના અન્ય ઠેકાણે જતાં ભય રહે છે ત્યારે તે અન્ય જીવાને પવિત્ર શી રીતે કરી શકે? તે વિચારણીય છે. અન્ય દેશામાં મહાત્માઓને માકલવા અને પાતે એક ઠેકાણે બેશી રહેવું, મહાત્માંઓ પાસે પરસ્પર ધર્મવિર્દ્ધ ઉપદેશ દેવડાવવા એવી પ્રેરણાવાળા કદી પરમેશ્વર ગણાય જ નહીં. પરમેશ્વરની પ્રેરણા પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મવાળી હાવાથી અસત્ય પ્રેરણાના આરાપ, ઇશ્વરપર આવે છે તેમજ પરમેશ્વરે જગત અનાવ્યું એમ માનતા હોવ તો તમારા મત-પ્રમાણે અનંત શક્તિવાળા પરમેશ્વર હોવાથી સર્વ જીવાને પાતેજ ત્રનાલું ત્યાના તાલાવાળા વરતવર હાવાવા તાવ છવાને વાલજ એકસરખું કેમ જ્ઞાન ન આપી શકે ? એકસરખું જીવામાં જ્ઞાન નથી તેથી પરમેશ્વરની દુનિયા બનાવેલી છે એમ કહેલું તે વન્ધ્યાના પુત્ર સમાન જાલુલું. પરમેશ્વરની પાસે ધર્મના નેતાએ રાત્રીના વખ-તમાં ત્યાં હાજર થાય છે એમ કહેનાર, અસત્ય કલ્પનાસૃષ્ટિના ઉત્પાદક સમજવા. કારણ કે ઈશ્વરે જગત અનાવ્યું નથી એમ છે ત્યારે સર્વ ધર્મના નેતાઓ તેનીપાસ શા રીતે એસી ધર્મના વિચારા ચલાવે? વાહ!!! વાહ!!! મનમાં જે આવ્યું તે ભાળા લાકાને સમજાવી દેવું તે પણ વાહ !!! વાહ !!! નન ના જ આવ્યું તે સાગા લાંકાન સંવેશના ટ્યું તે પેલું કાઈ રીતે સત્ય ગણી શકાય કે? અલખત કદી સત્ય ગણાય નહીં. પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મ કથનારા નેતાઓને સાચું જૂઠું પ્રેરનાર પરમેશ્વર માનવો એ કેટલી અધી શરમની વાત !!! હું પણ જૈનધર્મના ઉપદેશક નેતા છું. અમારે તા કદી ત્યાં જવું પડ્યું નથી. કેટલાક તા રાત્રીના વખતમાં જીવા હવે છે ત્યારે તે પરમેશ્વરની પાસે જાય છે એમ માને છે, તે પણ વાત સત્ય નથી. ઉઘમાં પણ આત્માથી રહિત આ પ્ર-ત્યક્ષ દેખાતું શરીર થતું નથી, અને જે આત્મા શરીરમાંથી જાય તા

### ( \$8 )

યાસા સ્છાસ પણ ચાલે નહીં, માટે ઉઘતી વખતે આત્મા અન્યત્ર સફમ શરીર લેઈ જાય છે એમ માને છે અને સ્થૂલ શરીરમાં તે વખતે આત્મા રહેતા નથી એમ માને છે અને સ્થૂલ શરીરમાં તે વખતે આત્મા રહેતા નથી એમ માને છે. તે પણ જૈનધર્મ વિરુદ્ધ છે તથા અનુભવ વિરુદ્ધ છે. મિથ્યાત્વના ઉદયથી તેવી ખુદ્ધિ પ્રગટે છે, અને જયાં સુધી તે મિથ્યાત્વના ઉદય હોય છે ત્યાં સુધી ગમે તેટલું સમજાવતાં અસત કદાશ્રહ ત્યજાતા નથી. પરમેશ્વરની પાસે મહાત્માં ઓનું મંડળ ઉત્તર દેશમાં જાય છે આમ કહેવું તે પ્રત્યક્ષ વિરુદ્ધ છે. ઉત્તર દેશમાં તાર્તરી, રશિયા વગેરે દેશો છે. ત્યાંના લોકો ત્યાં ખીણમાં પરમેશ્વર બેઠો હોય તા દેખ્યાવિના રહે નહીં. અમુક પર્વતની ખીણમાં પરમેશ્વર છે એવું દેખાડવાના કોઈ ફાંકો રાખતું હોય તા પ્રથમ ઈંગ્લીશ સરકારને દેખાડા એટલે અધી પાપલીલા પ્રગટ થઈ જશે. આ તો જેમ એક નાક્કરાને પરમેશ્વર દેખાયા તેવી વાત માલમ પડે છે. જેમ એક નાકકટાને પરમેશ્વર દેખાયા તેવી વાત માલુમ પડે છે. જમ એક નાકકટાન પરમશ્વર દખાયા તથા વાત માલુન પડ છે. ત્યાં કાઈ જાય અને સર્વત્ર તપાસે અને નહીં દેખાય તા કહેલું કે તહારી ચક્ષુમાં યાગ્યતા આવી નથી. કદાપિ સફમદર્શકયંત્રથી કાઈ જાએ તા કહેલું કે સામાન્ય મનુષ્યાની આંખે પરમેશ્વર દેખાય નહીં, દિવ્ય ચક્ષુથી દેખાય. આમ છેતરવાને માટે એક પછી એક એવાં ખાનાં ખતાવ્યા કરવાં તે પરમેશ્વરના ભક્તોને છાજતું નથી. એક વખત પાદશાહે બીરખલને પુછચું કે, હે બીરખલ! પરમેશ્વર કેમ દેખાતા નથી ! સભા સમક્ષ કળાયાજ બીરયલે ઉત્તર ચાપ્યા કે એક બાપના કરજન્દને પરમેશ્વર દેખાય છે, તેથી આપને પણ ચાક બાપના ફરજન્દન પરમજાર દખાય છે, તેવા આપન પહું પરમેશ્વર દેખાતા હશે. બાદ્શાહે શરમના લીધે કહ્યું કે, હા. હા મ્હને પ્રત્યક્ષ આ સામા પરમેશ્વર દેખાય છે. તેની પેઠે આ પણ સમજવું. યુક્તિ અને આગમ પ્રમાણથી જે વાત વિરુદ્ધ હોય તે વિવેક દિષ્ટિવાળા પુરૂષા માની શકતા નથી. કેટલાક તા મનુષ્ય ગમે તેવાં પાપ કરે તાપણ ઉચ્ચ અવતાર પામે. નરક, તિર્યંચની ગતિમાં જાય નહીં એવી મિથ્યા કલ્પનાને માને છે પણ તે યાગ્ય નથી. રાજા હોય પણ દોર કર્મ કરે અને અન્યાય કરે તા રાજ્યથી ભ્રષ્ટ થઈ કેદમાં પણ ધાર કમ કર અન અન્યાય કર તા રાજ્યયા ભ્રષ્ટ થઇ કદમાં જાય છે એમ આ જગત્માં દેખવામાં આવે છે. એમ. એ. ની પરીક્ષામાં પાસ થએલા હાય તાપણ તે ખ્ર્મ દારૂના પાનથી તથા મગજ ચસ્કી જવાથી ગાંડા જેવા ખની જાય છે તે પ્રમાણે મનુષ્યા જો ઉચ્ચ શુભ કર્મ કરે છે તા ઉચ્ચ અવતાર પામે છે અને નીચ અશુભ કર્મને સેવે છે તા નીચ અવતારને પામે છે. ગરીખ મનુષ્ય હાય પણ શુભ આચાર વિચાર સેવે છે તા ઉચ્ચ ખને છે અને રાજા હાય પણ જો તે અશુભ આચાર વિચાર, અનીતિ સેવે તા નીચ ખને છે.

# ( \$4 )

રાગ, કેદખાના વગેરેથી દુઃખ પામતા રાજાઓની પેઠે દર્ષાતા પાતાની મેળે યાજવાં. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે, જીવા અનાદિકાળથી પાતાની મેળે કર્યો કર્મ પ્રમાણે સુખ, દુઃખ, ઉચ્ચ અને નીચ અવતારને પામે છે. ઈશ્વરે આ જગત અનાવ્યું નથી. તિખેટની ઉત્તર દિશામાં તે રહેતા નથી. પરસ્પર વિરૂદ્ધ ધર્મવાળાં મંડળા સ્થાપતા નથી. સર્વજ્ઞ, વીતરાગ પરમેશ્વર અનંતસુખમય છે. તેઓને પૂર્વોક્ત દાષાની ઉપાધિ રહેતી નથી. ઇત્યાદિ.

પ્રશ્ન—શ્રીમહાવીરસ્વામીના સમકાલીન બૌદ્ધધર્મસ્થાપક ગૌત-મભુદ્ધ થયા છે તેમના ધર્મ શું સત્ય છે?

ઉત્તર—કેવલજ્ઞાની વિના કાેઈનાથી સત્યધર્મ કથી શકાતા નથી. ગૌતમબુદ્ધને કેવલજ્ઞાન પ્રગટયું નહેાતું એમ સિદ્ધ થાય છે. સર્વજ્ઞ વિના જે જે ધર્મના સિદ્ધાન્તા કહેવામાં આવે છે તેમાં ભ્રલ આવી જાય છે. તે પ્રમાણે ગૌતમબુદ્ધે પણ આત્માઓને ક્ષિણિક માની લીધા. દ્રવ્યરૂપે પણ આત્માઓની નિત્યતા સ્વીકારી નહીં. આત્માઓ ક્ષણે ક્ષણે મરે છે અને નવીન આત્માઓ બીજા ક્ષણે ઉત્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાણે ક્ષિણિકવાદ માનતાં અનેક દૂષણા આવ્યાં, અને મુક્તિની પણ સિદ્ધિ થઈ નહીં. ક્ષણિક આત્મા માનતાં, પુષ્ય, પાપ, બંધ અને માક્ષ વગેરે તત્ત્વો ઘટી શકતાં નથી. શ્રીઆનંદઘનજી મહારાજ પણ કહે છે કે,

सौगतमतरागी कहे वादी, श्रणिक प आतम जाणो। बंध, मोक्ष, सुख, दुःख, नवी घटे, पह विचार मन आणो.

मुनिसुत्रत ॥

એક આત્માએ પાપ કર્યું તેતું ફળ ક્ષણાંતરમાં ઉત્પન્ન થનાર અન્ય આત્મા ભાગવે તે અકૃતાગમદ્ભષણ આવે છે. અન્ય આત્માએ ધ્યાન કર્યું અને અન્ય આત્માના માક્ષ થાય તે પણ ન્યાયવિર્દ્ધ છે. અન્ય આત્મા પુષ્ય કરે અને તેતું ફળ ક્ષણાંતરમાં ઉત્પન્ન થનાર અન્ય આત્મા ભાગવે તો તે ન્યાયવિર્દ્ધ ગણાય છે. અન્ય આત્માના બંધ અને ક્ષણાંતરમાં ઉત્પન્ન થનાર અન્યના માક્ષ ઇત્યાદિ દ્વણા ક્ષણિકવાદમાં આવે છે માટે ગૌતમણુદ્ધના ક્ષણિકવાદ માનવા યાગ્ય નથી. અનેકાન્ત જયપતાકા, સમ્મતિતર્ક, સ્યાદાદમંજરી વગેરેમાં ઔદ્ધતત્ત્વાની અસત્યનતાનું દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. ઔદ્ધ લોકા હાલમાં ઘણા ભાગે માંસ ભક્ષકા ખની ગયા છે વગેરે. વીતરાગ કેવલજ્ઞાની તીર્થકર વિના કાઈ પરિપૂર્ણ સત્યતત્ત્વનું પ્રતિપાદન કરી શકતું નથી. ગૌતમણુદ્ધ વગઢામાં ધ્યાન કર્યું સત્યતત્ત્વનું પ્રતિપાદન કરી શકતું નથી. ગૌતમણુદ્ધ વગઢામાં ધ્યાન કર્યું

# ( \$\$)

પણ તેના મનમાં ક્ષણે ક્ષણે જુદા વિચારા પ્રગટવા લાગ્યા તેથી તેણે અનુમાન કર્યું કે, ક્ષણે ક્ષણે વિચાર ખદલાય છે માટે આત્મા પણ ક્ષણે વિચાર ખદલાય છે માટે આત્મા પણ ક્ષણે ક્ષણે નવા ઉત્પન્ન થાય છે આમ એકાન્તપણે સિદ્ધાન્ત માની લીધા. આત્મામાં ગ્રાનગુણ ક્ષણે ક્ષણે પર્યાયપણાને ધારણ કરે છે પણ દ્રવ્યપણે તેા આત્મા ત્રણે કાલમાં નિત્ય રહે છે, એમ અનેકાન્તપણે તેનાથી સમજાયું નહીં તેથી ક્ષણિકવાદ માની લીધા અને તેથી તે વાદ, સર્વગ્રની દૃષ્ટિવિરદ્ધ જાણવા. એકાન્તપણે ક્ષણિકવાદની માન્યતાના કહેનારા ગૌતમમુદ્ધનું વચન માનવા યાગ્ય થતું નથી. ઇત્યાદિ વિશેષ આધકાર ગીતાર્થગુરુઓથી સમજ લેવા.

પ્રશ્ન—કેટલાક કહે છે કે, ફ્લાણી ભક્તાણીને પરમેશ્વરે દર્શન દીધાં. અમુક ભક્તને ચાર ભુજાવાળા ઈશ્વરે દર્શન દીધાં. અમુક ભક્તની આંખો ફાડવાથી પરમેશ્વરે દર્શન દીધાં. પરમેશ્વર વિમાનમાં બેસીને અ-મુકને લેઈ ગયા. અમુક ભક્તની પરમેશ્વરે હુંડી સ્વીકારી. અમુકના ઘેર પરમેશ્વરે વર્ષા કરી. અમુકનું દેવું પરમેશ્વરે ચૂકાવ્યું. અમુક ભક્તને પરમેશ્વરે રાસલીલા દેખાડી, વગેરે કેટલાક લાકા માને છે, તેઓની તેવી માન્યતા શું સત્ય છે?

ઉત્તર—તેઓની તેવી માન્યતા સત્ય નથી. કર્મરહિત વીતરાગ પરમેશ્વર સિદ્ધપરમાત્મા નિરાકાર છે તે કાંઈની બાહ્ય ચુલી દેખાતા નથી. સિદ્ધપરમેશ્વર કઠી શરીર ધારણ કરી શકતા નથી. જે જે ભક્તો પરમેશ્વરના જેવા જેવા આકાર કલ્પે છે તેવા તેવા આકાર તેની આંખે દેખાય છે. કાંઈ મારલીધારી કૃષ્ણના આકાર કલ્પે તો તેમાં પ્રેમવૃત્તિ થવાથી ત્રાટકની પેઠે સામા કૃષ્ણની મૂર્તિ દેખાય છે, તેથી ભાળા લોકો મને પરમેશ્વરે દર્શન દીધાં એમ માની લે છે. વૃત્તિ જેવા પ્રકારની હોય તેવા પદાર્થ સામા દેખાય છે. હીપનાટીઝમ કરનારાઓ લુણને પણ સાકર તરીકે દેખાડે છે અને મનાવે છે. તેમજ મૂત્રને દૂધ તરીકે દેખાડી દે છે અને તેમ મનાવે છે. ત્રાટકથી પણ સામા પદાર્થ દેખાય છે તે પ્રમાણે જે જે ભક્તો જે જે સાકાર શરીરધારીઓની મૂર્તિયોને પ્રથમ દેખી મનમાં નિશ્ચય કરે છે કે આવા મારા પ્રભુ છે અને તે મને દર્શન દેશે એમ ધારી તેવા કલ્પેલા પ્રભુના આકારમાં ત્રાટક કરી વૃત્તિની એકાય્રતા, પ્રેમથી કરે છે તો તેને તેવા પ્રકારની પ્રભુની મૂર્તિ સામા દેખાય છે. પાતાની મનાવૃત્તિ પ્રમાણે તે મૂર્તિમાં સર્વ પ્રકારની ચેશ દેખી પછી માની લે છે કે મને પ્રભુનાં દર્શન થયાં, પણ તેઓને ખરા નિરાકાર સિદ્ધપરમેશ્વરનાં દર્શન થતાં નથી. એમ ગ્રાનિયુર્યા વિચારી લેશે. કદાપે એમ પણ ખને છે કે તે તે

### ( \$9 )

ધર્મના રાગી દેવતાઓ તે તે ધર્મના ભક્તોનાં પ્રત્યક્ષ વા પરોક્ષપણે સંકટાનું નિવારણ કરે છે, અને અમત્કાર દેખાઉ છે, તેથી ભાળા લોકા એમ સમજે છે કે તે સર્વ, પરમેશ્વરે કર્યું પણ તે માન્યતા ખાટી છે. અસંખ્ય દેવતાઓ છે. કેટલાક દેવતાઓ સત્યધર્મના રાગી છે અને કેટલાક દેવતાઓ મિથ્યાત્વધર્મના રાગી છે તેથી દેવતાઓ પાતાની વૃત્તિના અનુસારે માનનાર ધર્મવાળા ભક્તોને સહાય કરે છે. જેમ પ્રત્યક્ષ જગતમાં મનુષ્યા, કેળવણી, રાજ્યકારાખાર, વગેરે વિચારામાં પાતાના વિચાર જેવા વિચાર ધારણ કરનારાઓને સહાય કરે છે, તેમ દેવતાઓમાં પણ સમજ લેવું. આમ સિદ્ધાન્ત છે તેથી વિવેકી પુરૂષા સમજશે કે અમુક ભક્તને અમુક આકારે પરમેશ્વરે અમુક દીધું તે વાત ખાટી છે. ઉત્તમ કેવલગ્રાનથી નિરાકાર પરમેશ્વરને દેખી શકાય છે એમ સમજનું.

પ્રશ્ન—કેટલાક કહે છે કે અમારૂં અમુક પુસ્તક ઈધરપ્રેરિત છે, બીન જાઓ કહે છે કે અમારૂં પુસ્તક ઈધરપ્રેરિત છે. કેટલાક કહે છે કે, વેદ, ઈધરપ્રેરિત પુસ્તક છે. તેવી રીતે દરેક ધર્મવાળાઓ પાતાના પુસ્તકને ઈધરપ્રેરિત કહે છે. શું ? આ પુસ્તકા નિરાકાર ઈધરપ્રેરણાથી અનેલાં હશે ? અને તેવી માન્યતા માનવા યાગ્ય છે ?

ઉત્તર— આ બાબતના વિચાર કરતાં એવી માન્યતા માનવા યાગ્યં જણાતી નથી. નિરાકાર પરમાત્મા, નિષ્ક્રિય છે ઇચ્છારહિત છે તેથી તે કાંઇને પુસ્તક રચવાની પ્રેરણા કરતા નથી, અને તેવી પ્રેરણા કરવાનું પ્રયોજન પણ કંઈ નથી. વીતરાગ પરમાત્માને પ્રેરણાનું પ્રયોજન કાંઈ રીતે સિદ્ધ થતું નથી. પરમાત્મા એક સ્થાનથી અન્યત્રસ્થાને નિષ્ક્રિયપણાથી તથા પ્રયોજનના અભાવથી જતા નથી, અને તે કાંઈ ઋષિ અગર ભક્તના આત્મામાં ઉતરતા નથી. હવે બીજી રીતે વિચારતાં વેદાદિ પુસ્તકા જો ઈશ્વ-રપ્રેરિત હોય તો પરસ્પર એકબીજામાં વિરદ્ધ લખાણ આવે નહીં. સર્વજ્ઞની પ્રેરણામાં પરસ્પર વિરાધ આવે નહીં અને વિરાધ આવે તેા તે સર્વજ્ઞ કહેવાય નહીં, પણ પરસ્પર વિરાધ તો આવે છે તેથી તે સર્વજ્ઞ પરમાત્માનાં રચેલાં ગણી શકાય નહીં. કેટલાક કહે છે કે, આત્માના પુનર્જન્મ નથી. વેદ કહે છે કે આત્માના પુનર્જન્મ છે. બાયબલ માનનારાઓ ઈશુને પરમેશ્વરના વકીલ માની સર્વ પાપથી રહિત થવા માનો છે ત્યારે વેદ પુસ્તક તે બાયતના સ્વીકાર કરતું નથી. વેદ ધર્મમાં યજ્ઞ કરવાનું લખ્યું છે ત્યારે બાયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદધમવાળા યજ્ઞાપવીત અતાવે છે ત્યારે બાઇબલ અને રતાં નથી. વેદ સામાના ત્યારે પાર્ય કરવાનું લખ્યું છે ત્યારે અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ ધર્મમાં યજ્ઞ કરવાનું લખ્યું છે ત્યારે અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ ધર્મમાં યજ્ઞ કરવાનું લખ્યું છે ત્યારે અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ ધર્મમાં યજ્ઞ કરવાનું લખ્યું છે ત્યારે અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ ધર્મમાં વર્ષા પાર્યો પત્રી અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ અયબલ સ્ત્રો સ્વારો અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ અયબલ અને કુરાન તેને સ્વીકારતાં નથી. વેદ અયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોક્ત અયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોકાર સ્ત્રો ત્રો ત્યારે આયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોકાર સામ અયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોકાર સ્ત્રો ત્રાન સ્ત્રો ત્યારે આયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોક્રો સ્ત્રો ત્યારે આયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોક્રો સ્ત્રો ત્યારે આયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રોક્રો સ્ત્રો સ્ત્રો સ્ત્રો સ્ત્રો સ્ત્રો સ્ત્ર અયબલ અને કુરાન તેને સ્ત્રો સ્

# ( \$< )

કુરાન તે વાત સ્વીકારતું નથી. વેદધર્મવાળા ગાયને પવિત્ર, પૂજ્ય અને તેના નાશ કરવાથી મોહું પાપ માને છે; ત્યારે કેટલાક માનતા નથી. કેટલાક તો ગાય વગેરે પશુ પંખીએામાં આત્મા પણુ માનતા નથી, ભિન્ન ભિન્ન ધર્મપુસ્તકોને માનનારાઓ મુક્તિનું સ્વરૂપ પાતાના શાસા- ધારે ભિન્ન ભિન્ન માને છે ત્યારે આવા પરસ્પર વિરોધવાળાં પુસ્તકો ઇશ્વરપ્રેરિત છે એમ શી રીતે માની શકાય? અલખત માની શકાય નહીં. બીજાઓના પુસ્તકનું પણ તેવી રીતે સમજ લેવું. જે પુસ્તકમાં પુનર્જન્મની વ્યાખ્યા નથી, તે પુસ્તકમાં આત્માનું પરિપૂર્ણ સ્વરૂપ કથન કર્યુ નથી એમ માનવામાં અનેક પ્રમાણા છે. આમાંથી એકને ઈશ્વરપ્રેરિત માનવું અને અન્યોને ન માનવાં એમ પણ અની શકતું નથી, બીજાં પુસ્તકા, કેટલાક પશુઓના યજ્ઞ કરવાતું અતાવે છે અને તે કહે છે કે તેવી ઈશ્વરની પ્રેરણા છે, ત્યારે કેટલાક વેદને માનનાર કહે છે કે વેદમાં તેવા ઈશ્વરની પ્રેરણા છે, ત્યારે કેટલાક વેદને માનનાર કહે છે કે વેદમાં હિંસા ખતાવી નથી. આ બેમાંથી કાતું કહેવું ઈશ્વરની પ્રેરણાથી છે તેના તો હજ સુધી નિર્ણય આવ્યા નથી, કેટલાક કહે છે કે, વેદના ખનાવનાર કાઈ ઈશ્વર છેજ નહીં, તેથી તે અપૈક્ષેય છે, ત્યારે કેટલાક કહે છે કે.—વેદ, શખ્દર્પ હાવાથી તેના ખનાવનાર કાઈ છે તેથી તે પૈક્ષેય છે કારણ કે મુખવિના શખ્દ નીકળે નહીં અને જ્યારે મુખ માનવું પહે ત્યારે કાઈ પુરૂષ કર્તા તરીકે માનવા પડે, અને તેના આત્મામાં ઈશ્વરે પ્રેરણા કરી એમ માનવું જોઇએ. અપૌર્ષય વેદને માનનારા કહે છે કે, કાઈ પુરૂષના મુખમાંથી વેદના શખ્દ નીકળ્યા નથી. જો કાઈ પુર્ષય ઈશ્વરે પ્રેરણા કરી એમ માનીએ તો તે પુરૂષની પ્રામાણિકતા સિદ્ધ થયાવિના તે માની શકાશે નહીં. અનેક પુરૂષસંબંધી વિવાદ ચાલતાં અમકમાં ઈશ્વરે પ્રેરણા કરી તેમ સિદ્ધ થતાં નથી માટે વેદ યાલતાં અમુકમાં ઈશ્વરે પ્રેરણા કરી તેમ સિદ્ધ થતું નથી માટે વેદ અનાદિ છે અને તે પૂજવા યાગ્ય છે તેના ખનાવનાર ઈશ્વર નથી એમ કેટલાક વેદધર્મવાળા માને છે એમાં પૌરૂષેયવાળાનું કહેલું ખરૂં છે કે અપૌરૂષેયવાળાનું કહેલું ખરૂં છે? આ પ્રમાણે વેદધર્મવાળાઓ એકનિશ્વય ઉપર આવ્યા નથી. પરસ્પર વેદની જુદી જુદી માન્યતાઓ માને છે માટે એમાંથી એકની માન્યતાને પણ સાચી કહી શકાય નહીં. ઇશ્વરપ્રેરિત વેદ છે એમ અપૌરૂષેય વેદધર્મવાળા સિદ્ધ કરે છે તેથી પણ વેદ રહ્યું માર્ચિય પાસ્તુક નથી એમ સિદ્ધ થાય છે. વેદને અનાદિ માનવાવાળા અપૌરૂપેય વાદીઓનું કહેવું પણ સત્ય નથી. કારણ કે મુખવિના સ્પષ્ટ શખ્દના ઉચ્ચાર થાય નહીં અને શખ્દિવના વેદ અને નહીં માટે વેદસં- અંધી અપૌરૂપેય માન્યતા ટકી શકતી નથી. વેદધર્મ સંબંધી કેટલાક મનુષ્યા, શષ્દ્રથી આકારા વગેરે જગતની ઉત્પત્તિ માતે છે. કેટલાક ઇશ્વરના

# ( \$& )

સંકલ્પથી માને છે. કેટલાક પ્રહ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર, શક્તિ, વગેરે ભિન્ન ભિન્ન દેવને વેદના આધારે જગત્કર્તા તરીકે માને છે. એક વેદમાં પરસ્પર આવા પ્રકારની અનેક વિરાધી માન્યતાઓને લીધે કઈ મા-ન્યતા ઈશ્વરપ્રેરિત છે તેના નિર્ણય થઈ શકે તેમ નથી. વેદના આધારે આર્યસમાજીઓની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે રામાનુ-જ્ઓની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે શાંકરમતાનુયાયીની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે નિંબાર્કની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જાદી. વેદના આધારે વક્ષભાચાર્યના અનુયાયીએાની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે દેવીભક્તોની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આ-ધારે વામમાર્ગીઓની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે સ્વામી-નારાયણવાળાની તત્ત્વસંબંધી માન્યતા જુદી. વેદના આધારે પુરાણીઓની તત્ત્વસંઅંધી માન્યતા જુદી. ભિન્ન ભિન્ન ઈશ્વર, આત્મા, મુક્તિ, ધર્મસંઅંધી માન્યતાએ વાળું વેદ પુસ્તક કાઈ સર્વજ્ઞનું રચેલું જણાતું નથી. તેમજ ઈશ્વરની પ્રેરણાથી રચાયલું પણ જણાતું નથી. અંગિરા, વાયુ, અગ્નિ વ-ગેરેના પવિત્ર આત્મામાં ઈશ્વરે વેદ રચવાની પ્રેરણા કરી એવી પણ માન્યતા સત્ય નથી. ઈશ્વર, વીતરાગ, સર્વન્ન અક્રિય હાેવાથી પ્રેરણા સિદ્ધ થતી નથી. અંગિરા વગેરે ઋષિયા પવિત્ર હતા, અને તેમાં પ્રેરણા થઈ એમ કાણે જણાવ્યું છે? ઇશ્વર નિરાકાર હાવાથી તે તેા જણાવી શકે નહીં. અંગિરા વગેરે એમ કહે કે મારા આત્મામાં ઇધર કહે છે તે પણ માની શકાય નહીં, કારણ કે ઇધરી આત્માના ભૂતપ્રેતની પેઠે અન્યોના આત્મામાં સંચાર થતા નથી અને નિરાકાર પરમાત્માના જ્ઞાનમાંથી શખ્દ પણ ઉઠતા નથી. ઈશ્વરને સર્વવ્યાપક માનતાં એકના આત્મામાં એકદેશથી પ્રેરણારૂપ વિકાર પણ ઈશ્વર નિત્ય હેાવાથી સિદ્ધ ઠરતા નથી. ઈશ્વરની સર્વવ્યાપકતા તથા નિત્યતા માનતાં તેના એકદેશમાંથી પ્રેરણાર્ય વિકાર ઉત્પન્ન થઇ શકેજ નહીં. ઇશ્વરની જ્ઞાનપ્રેરણાને સર્વ-વ્યાપક માનશા કે દેશવ્યાપક? જો ઇશ્વરની જ્ઞાનપ્રેરણાને સર્વવ્યાપક માનશા તા સર્વ દેશમાં એક્કાલીન પ્રેરણાર્ય ક્રિયા થવી જોઇએ! અને પ્રેરણાર્ય ક્રિયાની ઉત્પત્તિ માનતાં ઇશ્વરની નિત્યતાની માન્યતા મૂળમાંથી ઉડી જાય છે અને ઇશ્વર અનિત્ય કરે છે, અને ઇશ્વરની અનિત્યતા તો તમારા સિદ્ધાન્તિવિદ્ધ છે. ઇશ્વરની જ્ઞાનરૂપ પ્રેરણા ક્રિયા, એકદેશવ્યાપક માનશા તો તો પણ નિત્ય સર્વવ્યાપક ઇશ્વરમાં એકદેશથી ઘટી શકતી નથી. આમ ઉભયતા પાશારજ્જાથી તમારી માન્યતા વિરોધવાળી ઠરવાથી તે સત્ય દરી શકતી નથી. જે વસ્તુ નિત્ય હાય તેના ગુણા પણ નિત્ય હાવા નેઇએ. તમારા મત પ્રમાણ-ને

### ( 60 )

એમ છે તા ઇશ્વરની જ્ઞાનપ્રેરણા નિત્ય કહેતાં જ્યાં ત્યાં તે પ્રેરણાના સ્વીકાર માનવા જોઇએ, અને એમ માનતાં અમુકમાં પ્રેરણા સત્ય અને વિરાધીઓમાં થતી પ્રેરણારૂપ કિયા અસત્ય છે એમ તમારાથી નિર્ણય થઈ શકશે નહીં અને તેથી ઇશ્વરની પ્રેરણા સદાકાલ હાવાથી કાઇ પણ પુરૂષની માન્યતા ઇશ્વરત્તાનથી રહિત છે એમ કહી શકાશે નહીં. કારણ કે ઇશ્વરીય ત્તાનરૂપ પ્રેરણાને વ્યાપક, નિત્ય રહેવાવાળી તથા સાણસણપ્રતિ સ્વભાવેજ કિયા કરવાવાળી માના છા તેથી અંગિરા, વાયુ વગેરને પ્રેરણા થઈ અને અન્યને ન થઇ એમ કદાપિ કહી શકાશે નહીં, અને કાતું કહેવું સત્ય છે તેના પણ નિર્ણય થઈ શકશે નહીં. સદાકાલ પ્રેરણાના સદ્દભાવ માન્યાથી ઇશ્વરીય જ્ઞાનની પ્રેરણાને સ્વાભાવિક કહેશો તા પૂર્વોક્ત દાષો આવવાથી પ્રેરણાની સિદ્ધિ થશે નહીં. ઇશ્વરીય પ્રેરણાને વિભાવિક કહેશો તા ઇશ્વરના જ્ઞાનમાં વિકારદાષના આરોપ આવે છે. અને વિભાવિક પ્રેરણામાં અન્યના સંસર્ગ માનતાં ઇશ્વરીય જ્ઞાનની મલીનતાના પ્રસંગ આવે છે. તેમજ ઇશ્વરીય જ્ઞાનપ્રેરણાને વિભાવિક માનતાં ઇશ્વરની નિત્યતા ઉડી જાય છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનપ્રેરણાસંબંધી વિકલ્પો કરતાં અનેક વિરોધો ખડા થાય છે માટે ઇશ્વરે વાયુ, અંગિરા વગેરેના આતમામાં જ્ઞાનની પ્રેરણા કરી તે વાત અસત્ય હરે છે. વેદધર્મસંબંધી તત્ત્વમાન્યતાઓ આ પ્રમાણે પરસ્પર વિરોધવાળી હોવાથી સર્વજ્ઞનું રચેલું તે પુસ્તક સિદ્ધ થતું નથી. ડોક્તર મોક્ષમુલર તો કહે છે કે વેદ, ઋષિયોના ખનાવેલા છે. અને તેના કાલ ત્રણ હજાર વર્ષ સાગલગનો છે. કદાપિ માના કે તે ઘણા પ્રાચીન છે તાપણ તેના કર્તા સર્વજ્ઞ પરમેશ્વર સિદ્ધ થતા નથી.

પ્રશ્ન—જૈનામાં પણ ત્રણ પત્થા છે અને તેની માન્યતા જુદી છે ત્યારે જૈનાગમના કર્ત્તા પણ સર્વત્ર શી રીતે ઠરી શકે?

ઉત્તર—જૈનાના ત્રણ ફીરકાઓ છે પણ તેમાં ષટ્દ્રવ્ય, ગુણપર્યાય, સાતનય, સપ્તલંગી, નવતત્ત્વ, આત્મા, પરમાત્મા, જગતસ્વરૂપ, કર્મસ્વરૂપ, મુક્તિસ્વરૂપ, વગેરે મુખ્ય તત્ત્વોમાં એકસરખી સામાન્યતઃ માન્યતા છે. કેટલીક ક્રિયાઓ વગેરે આખતામાં ભિન્નતા છે. સર્વજ્ઞનાં કહેલાં તત્ત્વોમાં કોઈની જીદી માન્યતા નથી. અને તે તત્ત્વોમાં કોઈ જતના વિરોધ આવતા નથી, તેથી તે સર્વજ્ઞ કથિત છે. સફમતત્ત્વાનું સ્વરૂપ, સર્વજ્ઞ વિના અન્ય કહી શકેજ નહીં. જૈનશાસ્ત્રોના માધ્યસ્થદિથી અલ્યાસ કરે છે તેઓ મુક્તકંઢથી કહે છે કે, આવા સફમતત્ત્વોની પ્રરૂપણા કરનાર સર્વજ્ઞ હોવા જોઇએ. તત્ત્વોસંબંધી જૈનાગમામાં જેટલી

# ( 92 )

સૂક્ષ્મ વ્યાખ્યાં છે તેટલી અન્ય ધર્મનાં પુસ્તકામાં જણાતી નથી. જૈનધર્મમાં કેટલીક બાબતમાં અમુક બાબતા સંબંધી મત પડેલા છે તે પાછળના આચાર્યોના વખતમાં પડ્યા છે. અને આચાર્યો તો સર્વજ્ઞ નહીં હોવાથી તેઓમાં અમુક વસ્તુસંબંધી જ્ઞાનમાં ફેર આવી શકે તેથી કંઈ સર્વજ્ઞ કચિત આગમ તત્ત્વોમાં વિરોધ આવતા નથી. વેદમાં તો તત્ત્વોની બાબતમાં ભિન્ન ભિન્ન માન્યતાઓને લીધે તત્ત્વોમાં વિરોધ આવવાથી સર્વજ્ઞ કચિત વેદ, સિદ્ધ થતા નથી. અને તેમજ વેદના આધારે સર્વજ્ઞધ્ધર પણ કાઈ સિદ્ધ કરતા નથી, જગતકર્ત્તા તરીકે જે ઈશ્વર વેદ્ધારા સિદ્ધ કરવામાં આવે છે તેમાં ઉપર પ્રમાણે દાષોના આરોપ તથા ન્યાયના વિરોધ આવવાથી જગતકર્ત્તા ઇશ્વર સિદ્ધ કરતો નથી. જગતકર્ત્તા ધર્મિસ કરવામાં આવે છે તેમાં ઉપર પ્રમાણે દાષોના આરોપ તથા ન્યાયના વિરોધ આવવાથી જગતકર્ત્તા ઇશ્વર સિદ્ધ કરતો નથી. જગતકર્ત્તત્ત્વ ધર્મિતાનાના વીતરાગ સર્વજ્ઞપરમાતમાં માનશો તો જૈનધર્મમાં પ્રવેશ થશે. સર્વજ્ઞ વીતરાગકથિત જૈનધર્મનાં તત્ત્વોમાં કોઈ જાતના વિરોધ આવતા નથી. સાપેક્ષપણે સર્વ ધર્મોના જૈનધર્મમાં સમાવેશ થાય છે અને અન્ય ધર્મમાં કથિત અસત્તત્ત્વોનું નિવારણ થાય છે. આત્માની જ્ઞાનાદિ અનંત શક્તિયા ખીલવવાના સમ્યગ્ ઉપાયા, જૈનધર્મમાં સર્વજ્ઞ વીતરાગે દર્શાવ્યા છે માટે જૈનધર્મ, સર્વજ્ઞકથિત સિદ્ધ છે.

**પ્રક્ષ**—સર્વન્ન પરમેશ્વર એવા કાેઈ હાેય છે કે જેના ઉપદેશેલા ધર્મ સત્ય હાેય? અને જો તે હાેય તાે તે સર્વન્ન પરમાત્માનું સ્વર્**પ** શું છે?

ઉત્તર—સત્ય ઉપદેષ્ઠા, વીતરાગ પરમેશ્વર હાેય છે, અને તત્કથિત જૈનધર્મ છે. વીતરાગ પરમેશ્વર સર્વન્ન હાેવાથી સર્વ પદાર્થોને પરિપૂર્ણપણે જાણે છે, તેમના કેવલન્નાનમાં લાેકાલાેકના ભાસ થાય છે. વાતરાગ પ્રભુ સર્વન્ન છે તે જેવું દેખે છે તેવું કહે છે. કહ્યું છે કે,

#### श्लोक.

### सर्वक्षो जितरागादि-दोषस्त्रैलोक्यपूजितः॥ यथास्थितार्थवादीच, देवोऽर्हन् परमेश्वरः॥१॥

ભાવાર્થ.—પરમેશ્વર અરિહંત (અર્હન્) દેવ છે, તે સર્વગ્ન છે. રાગાદિ દાષના ક્ષય જેણે કર્યો છે એવા છે. ત્રણ લાેકથી પૂજાયલા છે, યથાસ્થિતાર્થ વક્તા છે. અર્હનદેવ (અરિહંતદેવ) અષ્ટાદશ દાષથી રહિત હાેય છે, અને ખાર ગુણે વિરાજમાન હાેય છે. તાેર્થંકર, અરિહંત, અર્હત, અરહંત, જિનેશ્વર, જિનેન્દ્ર, જિનપતિ, અર્હન્ એ સર્વ અર્હન્ દેવનાં નામ જાણવાં. પૂર્વ ત્રીજ ભવમાં જેણે વીશ સ્થાનકમાંથી ગુમે

# ( ७२ )

તે સ્થાનક સેવી તીર્યંકર નામકર્મ બાંધ્યું હોય છે તે તીર્યંકર તરીકે, ભરત, ઐરાવત, અને મહાવિદેહફોત્ર પૈકી ગમે તે ફાત્રમાં ઉત્તમ લક્ષણસહિત, ઉત્તમ કુળમાં, ચતુર્દેશસ્વપ્રસચિત સૌભાગ્યસહિત માતાની કુખે અવતરે છે. તીર્યંકર જ્યારે માતાની કુખે જન્મે છે ત્યારે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ જ્ઞાનસહિત હોય છે. જે જે તીર્યંકરો માતાઓની કુખે જન્મે છે તે, ત્રણ જ્ઞાનસહિત હોય છે. તેઓ ભાગાવલી કર્મ હોય છે ત્યાં સુધી સંસારમાં વસે છે અને પશ્ચાત્ દીક્ષા અંગીકાર કરી ધ્યાન ધરે છે. આત્માની સમાધિ પામી સંપૂર્ણ ઘાતીકર્મના ક્ષય કરી તેરમું ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે અને ત્યાં કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન તથા ક્ષાયિક ચારિત્ર, તથા ક્ષાયિક વીર્યગુણને પ્રાપ્ત કરે છે. સ્યોગી કેવલીને વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર એ ચાર અઘાતી કર્મ બાંકી રહે છે. આયુષ્યકર્માદિ ચાર અઘાતીયાં કર્મના ક્ષય થાતાં મુક્તિસ્થાનમાં તેઓ એકસમયમાં ગમન કરી સાદિઅનન્તમા ભાગે સિદ્ધપરમાત્માની પદવી પ્રાપ્ત કરીને ત્યાં અનન્તસુખ ભાગવે છે.

પ્રશ્ન—વાતરાગતીર્થંકર, જીવાને ક્યાં બેસી ઉપદેશ કરે છે; અને તે શા ઉપદેશ આપે છે?

ઉત્તર—કેવલત્રાની તીર્યકર ભગવાન, સમવસરખુમાં બેસી ખાર પર્ધદાને ષક્દ્રવ્ય, નવ તત્ત્વના, સાતનયની અપેક્ષાપૂર્વક ઉપદેશ આપે છે. દેવતા, મનુષ્યા અને પશુપં ખીઓ વગેરે પખુ સર્વત્રતીર્યકરના ઉપદેશ સાંભળે છે. સકળ વસ્તુઓના ષક્દ્રવ્ય અગર નવ તત્ત્વમાં સમાવેશ થાય છે. ષક્દ્રવ્ય અગર નવ તત્ત્વોની ખહાર કાઈ તત્ત્વ નથી. સર્વત્રપરમેશ્વર તીર્યકર, જીવોને અનન્તસુખ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપદેશ આપે છે. જવ, અજીવ, પુષ્ટ્ય, પાપ, આસ્રવ, સંવર, નિર્જરા, અન્ધ અને માક્ષ એ નવતત્ત્વાનું ચાર નિક્ષ્મપાથી સ્વરૂપ ખતાવે છે. દેવગતિ, મનુષ્યગતિ, તિર્યંચ અને નરકગતિ, એ ચાર ગતિનું સ્વરૂપ ખતાવે છે. આત્મા અને કર્મના સંબંધ કેવા છે તથા કર્મ કેટલા પ્રકારના છે તે લક્ષણપૂર્વક ખતાવે છે. વ્યવહાર અને નિશ્ચયનયથી સાધુધર્મ અને શ્રાનક ધર્મને ખતાવે છે. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ ચતુ- વિધ તીર્યની સ્થાપના કરી જગતની ઉત્રતિ કરે છે. જ્યાં પરમાત્મપદ પામે એવા ઉપાયા ખતાવે છે. જન્મ, જરા અને મરખુનાં દુઃખાયી છૂટવાના જીવાને બાધ આપે છે. દુનિયામાં રહેલા સર્વ પદાર્થો કેવી રીતે થયોલા છે તેનું દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થક નયથી સ્વરૂપ ખતાવે છે. જગતમાં ચાલતા ધર્મોમાં કયા કયા નયની અપેક્ષાએ સત્યતા છે. જગતમાં ચાલતા ધર્મોમાં કયા કયા નયની અપેક્ષાએ સત્યતા

### ( 69 )

રહેલી છે અને કયા કયા નયની અપેક્ષાએ તે તે ધર્મોમાં અસત્યતા રહેલી છે તે અનેકાન્તપણે જણાવી સાપેક્ષવાદના સિદ્ધાન્ત ખતાવે છે. અનેક નયાની અપેક્ષાએ વસ્તુઓમાં અનન્ત ધર્મો રહ્યા છે તેને સારી રીતે જણાવે છે. જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બેથી મુક્તિ થાય છે એમ તીર્થકરભગવાન દેશના આપે છે. દેવ, ગુરૂ અને ધર્મનું સ્વરૂપ અતાવે છે. ઇત્યાદિ.

**પ્રશ્ન**—અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ, એ પંચ-પરમેષ્ઠિતું સામાન્યતઃ સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર—અરિહંતનું સ્વરૂપ, પૂર્વપ્રશ્નોત્તરમાં જણાવ્યું છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય, મોહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર, અને અન્તરાય એ આઠ કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થવાથી સિદ્ધપરમેષ્ઠી થવાય છે. અનન્ત જીવા અષ્ટકર્મના ક્ષય કરી સિદ્ધપરમાત્માઓ થયા, થાય છે અને થશે. સિદ્ધના આઠ ગુણ છે. જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, વીર્યાચાર અને તપઆચાર એ પંચ આચારને સાધુવેષે પાળનાર અને પળાવનાર આચાર્ય ભગવાન છત્રીશ ગુણે બિરાજમાન હોય છે. સૃત્રસિદ્ધાન્તાના ભણનાર તથા ભણાવનાર સાધુવેષ પંચમહાવ્યાય ભગવાન પચ્ચીશ ગુણે બિરાજમાન હોયછે. સાધુવેષે પંચમહાત્રત પાળનાર સત્તાવીશ ગુણના ધારક સાધુ ભગવાન હોય છે. આ પંચપરમેશ્વર તરતમયાંગે જાણવા. આ પંચપરમેષ્ઠિનું વિશેષ સ્વરૂપ આવશ્યક આદિ અન્ય સૃત્રો તથા ગીતાર્થગુરૂથી જાણવું. એકેક પરમેષ્ઠિનું વર્ણન કરતાં એકેક માટા પ્રન્થ ખની જાય તેમ છે માટે અત્ર શખદમાત્રથી સંક્ષેપમાં સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. ચતુર્દશપૂર્વમાં પરમેષ્ઠિ નમસ્કાર મંત્ર સર્વોત્તમ છે. પંચપરમેષ્ઠિના સર્વ મળી એકસા ને આઠ ગુણ હોય છે તેથી નવકારવાળીના પણ એકસા ને આઠ મણકા કરેલા છે. સાધુ આદિના ગુણા આત્મામાં પ્રગટાવતાં પ્રગટાવતાં છેવટ સિદ્ધ ભગવાનના ગુણા પ્રગટાવી શકાય છે અને આત્મા સિદ્ધાનુદ્ધ પરમાન્મારૂપે થઈ જાય છે અને સમયે સમયે અનન્ત સુખ ભાગવે છે. સમયે સમયે લોકાલોકને કેવલજ્ઞાનથી જાણે છે.

પ્રશ્ન—સિદ્ધશિલાપર મુક્તિસ્થાનમાં અનન્તસિદ્ધ પરમાત્માંએ છે, તે એક સ્થાનમાં સર્વે શી રીતે માઈ શકતા હશે ?

ઉત્તર—એક એારડામાં હજરા દીપકના રૂપી પ્રકાશ માઈ શકે છે અને તે રૂપી પ્રકાશને માતાં વાંધા પડતા નથી, તા અરૂપી નિરાકાર અ-નન્તસિદ્ધાને એક ઠેકાણે સમાતાં કાેઈ જાતના વાંધા કદાપિ પડતા નથી.

### ( 80 )

એક સ્થાનમાં અનન્તસિદ્ધ ભગવંતા રહ્યા છે તેથી જ્યાતિમાં જ્યાતિ મળી એમ કહેવાય છે. કાઈ વિદ્વાનના હૃદયમાં, જૈનશાસ્ત્રો, વેદાંત-શાસ્ત્રો, બૌદ્ધશાસ્ત્રો, કુરાન, બાયબલ, નીતિશાસ્ત્રો, અનેક પ્રકારનાં વ્યવ-હારનાં શાસ્ત્રો અને તેના અક્ષરોના સંત્રહ માટે છતાં તેની છાતીમાં (હૃદયમાં) સર્વે માઈ શકે છે. જરા માત્ર પણ સંકડાશ થતી નથી; તેવી રીતે મુક્તિસ્થાનમાં અનંત સિદ્ધો ગયા અને જશે તાપણ જરામાત્ર સંકડાશપણાના વિરોધ આવતા નથી.

પ્રશ્ન—મુક્તિમાં અનન્તજીવા કર્મના ક્ષય કરી ગયા, અને જશે, ત્યારે સંસારમાંથી જીવા ખૂટતાં ખૂટતાં સંસારમાંથી જીવાથી ખાલી થવાના પ્રસંગ આવશે તેનું કેમ?

ઉત્તર—સ્યૂલદિષ્ટિથી જેતાં એમ લાગે છે પણ સૂક્ષ્મત્તાનદિષ્ટિથી જેતાં મુક્તિમાં અનંત જીવા જય તાપણ અનન્તકાળ પણ કદી સંસા-રમાંથી જીવા ખૂટશે નહીં. જેટલા જીવા મુક્તિમાં જય છે તેટલા જીવા પરમાર્થથી જેતાં સંસારમાંથી ખૂટે છે. પરંતુ સંસારિ જીવાના નિરવશેષ અન્ત થતા નથી એટલા અનંતા એ સંસારી જીવા છે. નિરં-તર વૃદ્ધિના અભાવ છતાં અને નિરંતર સંસારમાંથી જીવાે ખૂટતાં છતાં પણ જેના નિરવશેષ અન્ત નથી થતાે તેને અનન્ત કહે છે એવી પણ જેના નિરવશેષ અન્ત નથી થતા તેને અનન્ત કહે છે એવી અનન્ત શખ્દની વ્યાખ્યાવાળા અનંતજીવા સમજવા. આ પ્રમાણે અનંતશખ્દની વ્યાખ્યાનું જ્ઞાન થતાં કોઈ જાતની શંકા રહેતી નથી. આ ઉપર એકદેશીય અન્ય દેશંત આ પ્રમાણે જાણવું. કોઈ વિદ્વાન જન્મથી આરંભીને ત્રણ લાકનાં સર્વ શાસ્ત્રોનું પઠન કરતા છતા અસંખ્ય વર્ષ ગાળે તાપણ તેના અશ્રાંત પાઠથી તેનું હૃદય કદાપિ શાસ્ત્રોના અક્ષરાથી પૂર્ણ થાય નહીં, અને શાસ્ત્રાક્ષરા ખૂટે નહીં, તેમજ શાસ્ત્રો ખાલી થાય નહીં, તેવીજ રીતે સંસારમાંથી ગમે તેટલા ભવ્ય જવા મુક્તિમાં જાય તાપણ મુક્તિ પૂરાય નહીં અને સંસારમાંથી અનંત એવા ભવ્યજીવા ખૂટે નહીં, અને તેથી સંસાર ખાલી થાય નહીં. ભતકાળના અનંતાસમય લેવા. વર્તમાનકાળના એક સમય લેવા. અને ભવિષ્યકાળના અનંતા સમય લેવા. એ ત્રણના સરવાળા કરવા. કલ્પનાથી ધારા કે એકેક સમયમાં કરાડા જીવા મુક્તિ જાય તાપણ તેનાથી અનંતગુણા કરીએ. વળી જે સરવાળા આવે તેને અનંતગુણા કરીએ વળી જે સરવાળા આવે તેને અનંતગુણા કરીએ વળી જે સરવાળા આવે તેને અનંતગુણા કરીએ વળી જે સરવાળા અનંત જીવા સમય સામય છે, તેથી સમયે સમયે જીવમુક્તિ જાય તાપણ ભવિષ્યકાળના સમય છે, તેથા સમયે સમયે જીવમુક્તિ જાય તાપણ ભવિષ્યકાળના સમય

# ( ૭૫ )

કરતાં અનંતાનંત અનંત જીવા હાવાથી કદી સંસારી જીવા ખાલી થતા નથી. સમયે સમયે અનંત બિવિષ્યકાળપર્યત જીવા મુક્તિમાં જાય તા-પણ નિરવશેષ ખૂટે નહીં એટલા અનંત સંસારી જીવા સમજવા. અન્ત એટલે જેના કદાપિ અનંત બિવિષ્યકાળમાં મુક્તિ જતાં છેડા (પાર) આવે નહીં તેટલા અનંત સંસારી જીવા સમજવા. અનંતાના અનંતા બેદ છે તે જૈનશાસ્ત્રોના પરિપૂર્ણ અલ્યાસ કરતાં સમજાય છે. આ પ્રમાણે સ્ફમત્રાનદષ્ટિથી જેઓ વિચારે છે તેની શંકા ટળી જાય છે. અને ખરાખર ઉત્તર સમજાય છે. ઇત્યાદિ. વિશેષ સ્વરૂપ ગીતાર્થગુરૂ ગમપૂર્વક સમજવું.

**પ્રશ્ન**—સિદ્ધના જીવોને પુનઃ કર્મ કેમ લાગી શકે નહીં તેમજ સિદ્ધપરમાત્માંઓ ગમનાગમન કેમ કરી શકે નહીં <sup>?</sup>

ઉત્તર—કર્મ લાગવાનું કારણ, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાગ છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ ઓદિનું સ્વરૂપ અન્ય શાસ્રો તથા ગુરૂગમથી સમજ લેવું. મિચ્યાત્વાદિના સંપૂર્ણ ક્ષય કરીને સિદ્ધપર-માત્માએ થયા છે તેથી મિથ્યાત્વાદિના અભાવે નવીન કર્મ શ્રહણ કરી શકતા નથી. મિથ્યાત્વાદિના અભાવે સિદ્ધોમાં કર્મ ગ્રહણુ કર-વાના અભાવ સમજવા. સિદ્ધપરમાત્માંઓ કર્મના અભાવે અક્રિય થયા છે તેથી તે સંસારી જીવાની પેઠે ગમનાગમન કરી શકતા નથી. તેમજ સિદ્ધપરમાત્માએાને એક ઠેકાણેથી અન્ય ઠેકાણે જવાતું પ્રયા-જત પણ નથી. જેને રાગદ્વેષ નથી, અને અનંતસુખના સમયે સમયે ભાકતા છે તેવા સિદ્ધપરમાત્માંઓને ગમનાગમનનું કાેઇપણ જાતનું પ્રયાજન નથી. સ્વભાવે અક્રિય થવાથી ગમનાગમનની ક્રિયાથી રહિત હાય છે, તેથી તેઓ કાઈપણ કાળે મુક્તિમાંથી પાછા આવતા નથી. કેટલાક આર્યસમાજીએા વગેરે સુક્તિમાંથી જીવા અમુકકાળે પાછા સંસારમાં આવે છે એમ માને છે તેઓની એવી મુક્તિ, જૈનાએ મા-નેલા દેવલાકના દેવતા જેવી સમજવી. ખરી મુક્તિનું તેઓને જ્ઞાન નથી એમ સમજવું.

પ્રશ્ન—તીર્થકર કેવલગ્રાનીએ મુક્તિ, સિદ્ધ વગેરેનું સ્વરૂપ અતાવ્યું છે એમ જાલ્યું. પરંતુ તીર્થકર તાે સમવસરણમાં બેસીને તત્ત્વાની દેશના આપે છે, ત્યારે આગમાની રચના કાેણ કરતું હશે?

ઉત્તર—શ્રી કેવલી તીર્થંકર ,ભગવાન સમવસરણમાં બેસીને દરેક પદાર્થોની ઉત્પાદ, વ્યય, અને ધ્રૌવ્યતા વર્ણવે છે. દરેક પદાર્થોનું નયોની અપેક્ષાપૂર્વક સફમ સ્વરૂપ ખતાવે છે. તેમના ઉપદેશ તેમના અશ્ર-

### ( ७६ )

ગૃહ્ય ગૃહ્યુધર શિષ્યા સાંભળી તેની દ્વાદશાંગી તરીકે શ્રુતજ્ઞાનની રચના કરે છે. દ્વાદશાંગીમાં ચૌદપૂર્વના સમાવેશ થાય છે. પશ્ચાત ગૃહ્યુધરાના શિષ્યાની પરંપરાએ શ્રુતજ્ઞાનરૂપ આગમના પ્રવાહ વહા કરે છે. ચરમ (છેલા) તીર્થકર શ્રી મહાવીર સ્વામીએ સમવસરહામાં ખેસી તત્ત્વાનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કર્યું. તેમના અશ્રગૃહ્ય શિષ્ય, ગૌતમ (ઈન્દ્રબ્રુતિ) વગેરે ગૃહ્યુધર સાધુ શિષ્યાએ ભગવાનની દેશનામાં આવેલા તત્ત્વાની દ્વાદશાંગીમાં રચના કરી, અગીયાર અંગ અને ખારમું દૃષ્ટિવાદ એ ખાર અંગને દ્વાદશાંગી કહે છે. ગૃહ્યુધરના શિષ્યાએ તેનું અધ્યયન કર્યું. ગૃહ્યુધરો પૈકી સુધર્માસ્વામા જે પાંચમા ગૃહ્યુધર હતા તેમના સાધુ શિષ્યાની પરંપરા ચાલી. શિષ્યપરંપરાપૂર્વક આગમાનું વહન થવા લાગ્યું. કાળદાષથી, પરદેશી રાજાએ મુસલ્માના વગેરેની સ્વારાઓથી ઘૃહ્યું પુસ્તકો નષ્ટ થવાથી જ્ઞાનની હીનતા થવા લાગી, તાપણ હાલ અગીયાર અંગ વગેરે આગમાની હયાતી છે.

પ્રશ્ન—જ્યારે મૂળ સૂત્રો હતાં ત્યારે પ્રકરણ ગ્રંથા વગેરે રચવાની શી જરૂર પડી?

ઉત્તર—દેશકાળને અનુસરીને ગણધરોની પરંપરાએ થનાર આ- ચાર્યો, સૂત્રોના આશ્યોમાં પ્રવેશ થાય તેવી રીતે અને તે તે કાળને અનુસરી તે તે લોકોની યાગ્યતાનુસારે સૂત્રોનાં રહસ્યા બાધાય તેનાટે પ્રકરણ, યુંથા વગેરેની ગમે તે ભાષામાં રચના કરી જૈનધર્મોન્ન્રતિ કરી શકે છે. જેવા જેવા જમાના વર્તે છે તે તે કાળમાં તેવા જમાનાને અનુસરીને સૂત્રોના અનુસારે સૂત્રોની અસ્તિતા તથા પ્રભુતા જણાવવા તથા તેના આશ્યો સમજાવવા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવને અનુસરી ધર્મનાં પ્રકરણા, ધર્મયન્યા વગેરેને તે તે કાળમાં ધર્મમાં અત્રગણ્ય આચાર્ય, સાધુ વગેરે સમ્યગ્રીત્યા રચે છે, અને જૈન-ધર્મના કેલાવા કરે છે, અને તેમ કરવાની આવશ્યકતા સૂક્ષ્મદિધ્યી વિચારતાં માલુમ પડે છે. આજ નિયમને અનુસરી ઉમાસ્વાતિવાચક, હરિભદ્રસૂરિ, ભદ્રબાહુસ્વામા, હેમચંદ્રાચાર્ય, અભયદેવસૂરિ, મલયગિરિ, મલ્લાદી, સિદ્ધસેનદિવાકર, યશાવિજયઉપાધ્યાય શ્રી આત્મારમજી મહારાજ વગેરેએ પ્રવૃત્તિ કરી અનેક ય્રન્થા જીદી જીદી ભાષામાં યન્નાત્યા છે. અને હાલ પણ જમાનાને અનુસરી સ્ત્રોના અનુસારે જમાનાને અનુસરી જૈનધર્મના કેલાવા માટે જીદી જાદી ભાષામાં સમજનારાઓને માટે જીદી જીદી ભાષામાં પણ યથાયોગ્ય ય્રન્ય રચવાની યથારાક્તિ વિદ્વાન સાધુઓ આદિ પ્રવૃત્તિ કરે છે. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવને અનુસરી તે તે કાળના ધર્મનેતાઓ આચાર્યા સુત્રોને અનુસરી ભાવને અનુસરી તે તે કાળના ધર્મનેતાઓ આચાર્યા સુત્રોને અનુસરી

#### ( 60 )

ગ્રન્થા રચવા, ઉપદેશ દેવા, સુધારા કરવા. વગેરે પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરી જૈનધર્મના ઘણા ફેલાવા કરી શકે છે. જમાનાને સ્માળખવામાં અને તે પ્રમાણે વતવામાં ધર્મના નેતા આચાર્યો વગેરે ઉપેક્ષા કરે છે તા જૈન-ધર્મના પ્રકાશની મન્દતા થાય છે, જમાનાને અનુસરી દરેક ધર્મવા-ળાઓ સુધારા, વધારા, તથા ધર્મના ફેલાવા માટે અનેક ઉપાયા ગ્રન્થ રચવા વગેરેના કરે છે તા જૈનધર્મના આચાર્યો વગેરે જમાનાને અનુસરી જૈનધર્મના ફેલાવા માટે ગ્રન્થરચના, ઉપદેશ, આદિ અનેક ઉપાયા કરે તાજ જૈનધર્મના પ્રકાશ વધતા જાય. શ્રંથરચનાના મૂળ આશય સૂત્રોને અનુસરી જૈનધર્મના ફેલાવા કરવાના તથા જૈનયન્થ-સાહિત્ય વધારવાના હોય છે.

પ્રશ્ન—શ્રી મહાવીર તીર્થંકરે સમવસરણમાં બેસી ચતુર્વિધ તીર્<mark>થની</mark> સ્થાપના કરી તે જાણ્યું પણ દરેક તીર્થનું શું શું કર્તવ્ય છે, તે સમજવશા.

ઉત્તર—સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચતુર્વિંધ તીર્થ કહેવાય છે.

साधुओनुं कर्तव्यकार्य—तेओ જૈનતત્ત્વની શ્રદ્ધાપૂર્વક વ્યવહારે સમ્યક્ત્વને અંગીકાર કરે છે. પ્રથમ વ્રતમાં હિંસાના ત્યાગ, દ્વિતીય વ્રતમાં અસત્યના ત્યાગ, તૃતીય વ્રતમાં ચારીના ત્યાગ, ચતુર્થવ્રતમાં ધ્રહ્મચર્ય, પંચમવ્રતમાં બાહ્યધનાદિ પરિગ્રહના ત્યાગ એ પંચ મહાવ્રત અને છઠ્ઠા રાત્રિભાજન ત્યાગવ્રતને ઉત્સર્ગ અને અપવાદમાર્ગપૂર્વક આદરે છે. દાષરિહિત આહાર શ્રહણ કરે છે, આત્માઓને અનંતસુખ પ્રાપ્ત કરાવવા ધર્મના ઉપદેશ આપે છે. ગામાગામ અને દેશાદેશ વિહાર કરે છે. સંસારના ત્યાગ કરી આત્મભાગ આપી જૈનધર્મની ઉત્રતિ કરવા ક્ષેત્રકાળને અનુસરી ઉપદેશ આપે છે. સાધુઓના મંડળા, સાધુઓની ઉત્રતિ માટે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય વગેરેની સ્થાપના કરે છે અને તેમાં શ્રાવક અને શ્રાવિકાઓની યાગ્ય સલાહ લેછે. નવા નવા શ્રાવકા તથા શ્રાવકાઓને યાનાવે છે.

ધર્મની ઉન્નતિ કરવા ષડ્દર્શનનાં તત્ત્વોના તથા અનેક ભાષાઓના અલ્યાસ કરે છે. સત્ત્રોનું તથા બ્રન્યોનું અધ્યયન કરે છે. ગીતાર્થ ગ્રાનિયાની સલાહપૂર્વક ધર્મપ્રવૃત્તિ કરે છે. ગુરૂની આગ્રામાં રહે છે. જમાનાને અનુસરી ધર્મના બ્રન્યો રચીને જૈનધર્મના ફેલાવા કરે છે. સાધુ મંડલાની (ગચ્છાની) ભિન્નતાથી પરસ્પર ક્લેશ કરવા નહીં; દરેક જૈનાને ધર્માલ્યાસ કરાવવા, વ્યવહાર અને નિશ્ચયપૂર્વક સર્વ તત્ત્વાની

### ( 90 )

પ્રક્ષ્પણા કરવી, જ્ઞાન અને ક્રિયામાં તત્પર રહેવું, પ્રતિક્રમણ આદિ ક્રિયાઓ કરવી, અધ્યાત્મભાવથી રાગદ્વેષની નિવૃત્તિ કરવી, દેવગુર્ધ-ર્મની આરાધના કરવી, અષ્ટાંગયાગમાં પ્રવૃત્તિ વધારવી વગેરે સાધુંઓનું કર્તવ્ય છે.

साध्यीओ इं कर्तव्यकार्य.—સાધ્વીના ગુણાની યાગ્યતા મેળવી સાધ્વી થવું. જૈનધર્મતત્ત્વોનું જ્ઞાન સંપાદન કરવું. અનેક ભાષાઓના અભ્યાસ કરી દરેક ભાષામાં ઉપદેશ આપવા. સ્ત્રીવર્ગની ઉન્નતિ માટે ઉત્તમ સદ્દ્રગુણોના બાધ આપવા, જૈનધર્મની ઉન્નતિ માટે આત્મભાગ આપવા. સમ્યકત્વપૂર્વક પગ્ચમહાન્નત પાળવાં. બે વખત આવશ્યક ક્રિયા કરવી, ધર્મશાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરવા, ગામાગામ અને દેશાદેશ વિહાર કરવા, અસાવધ આહાર લેવા, રાત્રીભાજનત્યાગરૂપ છકું ન્નત અંગીકાર કરવું. સ્ત્રીવર્ગના જમાના આપળી સુધારા કરવા. મિથ્યાત્વ કરી-વાં સીવર્ગના અપાત્ર આપીને ત્યાગ કરાવવા, ધર્મધ્યાન ધ્યાવું. ગુરૂણીની આજ્ઞા માનવી, વ્યવહાર અને નિશ્ચયનયપૂર્વક ધર્મનું આરાધન કરવું, જૈનધર્મના ક્લાવા માટે અનેક ઉપાયા રચવા, ઉપરીની આજ્ઞા પાળવી વગેરે સાધ્વીઓનું કર્તવ્યકાર્ય છે.

विरतिश्रावकों कर्तव्यकार्य — વ્યવહારનયપૂર્વક જૈનતત્ત્વોની શ્રફાર્ય વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ અંગીકાર કરી ખાર વ્રત પાળવાં. અથવા ખાર વ્રતમાંથી પળે તેટલાં શ્રાવકાનાં વ્રત પાળવાં. ગુરૂ સમક્ષ વ્રત ઉચ્ચરવાં, પ્રભુ-પ્રતિમાની પૂજાવંદના કરવી, જિનમંદિરાનું તથા દેવદ્રવ્યનું રક્ષણ કરનું, બે વખતની આવશ્યક ક્રિયા કરવી. સાધુઓ તથા સાધ્વીઓની ચાર પ્રકારના આહાર, વસ્ત, પાત્ર વગેરેથી ભક્તિ કરવી, તેઓને વંદન કરનું. નવકારસી આદિ પચ્ચખાણ કરવાં. સાધુ ગુરૂની પાસે ધર્મતત્ત્વના ખાધ લેવા, વિધિપૂર્વક સાધુગુરૂની પાસે જૈનાગમાનું શ્રવણ કરનું. સાત ક્ષેત્રમાં ધન ખર્ચીને તેની પૃષ્ટિ કરવી. ધર્મનો ફેલાવા કરવા અનેક પ્રકારની પ્રભાવના કરવી, સાધમી બધુઓમે સહાય દેવી, ધર્માર્ય તથા વ્યવહારાર્ય અનેક પ્રકારની, ભાષાઓના અભ્યાસ કરવા. ચતુર્વિધ સંઘતીર્યની હન્નતિ માટે તન, મન, અને ધનથી અનેક ઉપાયા યોજવા. શ્રહેલા વ્રતાનું પાલન કરનું. સાધમી જૈનોને ધર્મમાં સ્થિર કરવા ખાનતું કરનું. જૈનધર્મનો ફેલાવા કરવા આત્મભોગ આપવા. વ્યસનોના ત્યાગ કરવા. જૈનપાઠશાલાઓ અને જૈન ગુરફૂળ વગેરેમાં પરિપૂર્ણ યથાશક્તિ મદત કરવી. જૈનધર્મના ફેલાવા માટે અનેક ચતુર્વિધ સંઘોનાં મંદળો ભરાવવાં. સાધુગુરૂઓને દેશાદેશ વિદ્યાર વગેરેમાં ઉપદેશ

### ( 96 )

દેવા સંગવડ કરવી. અધ્યાત્મયાંગ જ્ઞાન મેળવવું, અનેક જૂના તથા નવીન શ્રન્યા છપાવવાની વ્યવસ્થા કરવી, સાધુ અને સાધ્વીઓની વૈયાવચ્ચ કરવી. સ્થાવર તીર્થોનું રક્ષણ કરવું. જમાનાને અનુસરી જૈનધર્મની ઉન્નતિ માટેજ ધનના વ્યય કરવા. શ્રાવકના ગુણાને પ્રગટાવવા પ્રયત્ન કરવા. ન્યાયથી ધન પેદા કરવું, બહાદ્ભર અનવું. ઉદ્યમમાં તત્પર રહેવું, અનેક પ્રકારની વિદ્યાકળા સંપાદન કરવી. ગમે તે દેશના અને ગમે તે જાતના મનુષ્યાને જૈનધર્મ પાળવામાં સગવડતા કરી આપવી, નીતિ પાળવી. કુંડુમ્ખનું પાષણ કરવું, પુત્રપુત્રીઓ વગેરેને વ્યાવહારિક તથા ધાર્મિક કેળવણી આપવી. લાકવિર્દ્ધના ત્યાગ કરવા. મિથ્યાત્વ શ્વાં ત્યા તૃષ્ટ આળલગ્નાદિ રીવાં તેના નાશ કરવા. પાતાના કુંડુમ્ખને જૈનધર્મમાં દઢ કરવું. અન્યોને સારી રીતે તત્ત્વા સમજાવી દઢ જૈનધર્મી અનાવવા. દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને અનુસરી ચાલવું. અન્ય પ્રજા કરતાં ઉન્નતિમાં આગળ વધવું, જૈનોની ઉન્નતિ કરવા આત્મભાગ આપવા. જૈનોને ભણવા આદિ કાર્યમાં સહાય દેવી. તીર્થયાત્રા કરવી, જમાનાને ઓળખી નાતજમણ વગેરેમાં અલ્પ ધન ખર્ચવું. ઉત્રમણાં વગેરેની ખરી વ્યવસ્થા, જમાનાને અનુસરી કરવી વગેરે વિરતિશ્રાવકાનું કર્તવ્ય છે.

चिरतिश्राविकाओ कुं कर्तव्यकार्य.— વ્યવહારે દેવગુરૂધ મેની શ્રહ્માપૂર્વક સમ્યક્ત અંગીકાર કરી ખાર, વા ખારત્ર તમાંથી પાળી શકાય તેટલાં ગુરૂની પાસે ત્રતો ઉચ્ચરવાં. સાધું એ તથા સાધ્વી એ તું ચાર પ્રકારના આહાર, તથા વસ્ત્ર, પાત્ર, વસતિ દાન આદિથી વૈયાવચ્ચ (ભક્તિ) કરવું, વ્યાવહારિક જ્ઞાનની (કેળવણીની) ઉચ્ચ પદવી મેળવવી. ધાર્મિક કેળવણીના અભ્યાસ સારી રીતે સાધ્વી એ આદિ પાસે કરવા. સાત ક્ષેત્રને પાષા તેનું રક્ષણ તથા પુષ્ટિ કરવી. પાતાની પુત્રી એને અને ક બાષા તથા તત્ત્વોના અભ્યાસ કરાવી તેઓની શારીરિક તથા માનસિક શક્તિ ખીલવવી. બે વખત આવશ્યક ક્રિયા કરવી, નવકારશી આદિ પ્રત્યાખ્યાન કરવાં. દેવગુરૂ ધર્મની આરાધના કરવી. સ્ત્રીવર્ગ આદિની ધર્મો કત્તાન દર્શન ચારિત્રની આરાધના કરવી. સ્ત્રીવર્ગ આદિની ધર્મો કત્તાન છોને આરાધના કરવી, શર્નું, યથા શક્તિ શ્રાનદર્શન ચારિત્રની આરાધના કરવી, સ્ત્રુનું ધર્મન્યાખ્યાન સાંબળનું. સાત ક્ષેત્રમાં જમાનાને અનુસરી ધર્મ ખર્ચીને તેની રક્ષા કરવી. ધર્મનો ફેલાવો કરવા અનેક પ્રકારની પ્રભાવના કરવી, સાધર્મી અંધું એને સહાય દેવી. ધર્મોથે તથા વ્યવહારાર્થે અનેક પ્રકારની ભાષાઓ દ્વારા કેળવણી લેવી. ચતુર્વિધસંઘતીર્થની ઉન્નતિમાટે તન મન અને ધનથી અનેક ઉપાયા યોજવા, શ્રહણ કરેલાં વ્રતાનું પાલન કરવું,

### ( (0)

સાધર્મી જૈનાને ધર્મમાં સ્થિર રાખવા અનતું કરવું, જૈનધર્મના ફેલાવા કરવા આત્મભાગ આપવા,–પ્રાણાંતે પણ જૈનધર્મના ત્યાગ કરવા નહીં,– દારૂ માંસ વગેરે વ્યસનાના ત્યાગ કરવા. દેશ, કાળ, અને કૂળને ઉચિત વસ્ત્ર પહેરવાં, નકામા ખર્ચ ત્યાગ કરવા. જૈન પાઠશાલાઓ, જ્ઞાનભં-ડારા, અને જૈન ગુરૂકૂળા વગેરેમાં તન મન અને ધનથી મદત કરવી. અને તેમાં ભાગ લેવા. જૈનધર્મના ફેલાવાના ઉપાયા યાજવામાટે ચતુર્વિધ-સંઘનાં અનેક મંડળા ભરાય તેમાં સહાયપૂર્વક ભાગ લેવા. અધ્યાત્મ સંઘનાં અનેક મંડળા ભરાય તેમાં સહાયપૂર્વક ભાગ લેવા. અધ્યાતમ યાગનું જ્ઞાન મેળવનું, જૂના તથા નુવીન ગ્રંથા લખાવવા તથા છપાવવા, અને તેમજ સ્થાવર તીર્થોનું રક્ષણ કરનું, આત્માર્થી સાધુ અને સાધ્વી-એંગી વૃદ્ધિમાં મદત કરવી. શ્રાવિકાના ગુણા પ્રગટાવવાના પ્રયત્નો કરવા, ન્યાયથી આજીવિકા માટે વ્યાપાર આદિમાં પ્રવૃત્તિ કરવી. અહાદ્ભર ખની મહદાલપણું દૂર કરનું. કર્મ પ્રમાણે સુખ દુઃખ ભાગવતાં સમભાવ ધારણ કરવા પ્રયત્ન કરવા, ઘરનાં કાર્યો સર્વ જયણાપૂર્વક કરવાં બેઈએ. આળસના નાશ કરી ઉઘમમાં તત્પર રહેનું, અનેક પ્રકારની વિદ્યાકળા આદિનું જ્ઞાન મેળવનું. નીતિને હૃદયમાં ધારણ કરવા. લોક વિરદ્ધના ત્યાગ કરવા. નિચ્યાત્વ રીવાજો તથા દુષ્ટ ખાળલગ્નાદિ રીવાજોના નાશ કરવા. પાતાના કુટુંખને જૈનધર્મના બાધ આપી શ્રદ્ધાળુ રાખનું, જૈનાની ઉન્નતિમાં આત્મભાગ આપવા, જૈનાને ભણાવવા વગેરે કાર્યમાં સહાય આપવી, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને વિચારી ચાલનું, વિધવા થતાં સાધ્વી થઈ મુક્તિની આરાધના વડે જૈનધર્મના ફેલાવા કરવા તથા તીર્થયાત્રા, ગુરૂયાત્રા કરવી, ઉત્રમણાં વગેરેનું ખર્ચ સ્વરૂપ સમજ ગીતાર્થ ગુરૂની સલાહા લેઈ કરવાં ઇત્યાદિ વિરતિશ્વાવિકાએનનું કર્તવ્ય છે. વિશેષ જૈન શાસ્ત્રોથી અગર ગુરૂ પાસેથી સમજનું. સમજલું.

अविरतिसम्यग्दृष्टि श्रावको तथा श्राविकाओं कर्तव्यकार्य. — જૈનધર્મનું ગ્રાન થયા છતાં તથા વિરતિપણાની ઇચ્છા છતાં શ્રેણિકરાજા તથા શ્રી-કૃષ્ણની પેઠે વિરતિપણું પ્રાપ્ત થતું નથી, તેવા શ્રદ્ધાળુ શ્રાવકા તથા શ્રાવિકાઓ વિરતિપણાના અભાવે અવિરતિ સમ્યગૃદૃષ્ટિ શ્રાવકા તથા શ્રાવિકાઓ કહેવાય છે. તેઓ તીર્થકર વગેરેની ભક્તિ સારી રીતે કરી શકે છે. સાધુઓ અને સાધ્વીઓની તન, મન અને ધનથી વૈયાવચ્ચ (ભક્તિ) કરી શકે છે. સાત ક્ષેત્રોની દ્રવ્ય, ક્ષેષ્ઠ, કાળ, અને ભાવના અનુસારે તન મન ધનથી પૃષ્ટિ કરે છે. શ્રીવીતરાગ કથિત તત્ત્વોપર પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખે છે, દોષોને સેવતાં છતાં દોષોને દોષતરીકે સમજે અને ગુણાને સુણતરીકે સમજવાની દૃષ્ટિ ધારે છે. દેવ, ગુરૂ, અને ધર્મની ભક્તિ કરે છે.

# ( (2)

સાધુ અને સાધ્વીએાને ઉપસર્ગ પડતાં સહાય દેછે. જમાનાને અનુસરી જૈનધર્મના ફેલાવા કરવામાં ચાંપતા ઉપાયા આદરેછે. શ્રાવકા અને શ્રાવિ-કાએોને સાધુ તથા સાધ્વીપદ ધારણ કરવામાં તન મન અને ધન-થી સહાય દેછે. ચતુર્વિધસંઘની ઉન્નતિમાટે મળેલી શક્તિઓના અરા-**ખર ઉપયોગ કરે છે. પાતાના કુટું**ખ તથા જ્ઞાતિને ધર્મની શ્રદ્ધા *કરા*વે છે. અને તેઓને જૈનધર્મી અનાવવા સગવડ કરી આપે છે. જૈનધર્મની પ્રભાવના જે જે માર્ગોથી થાય તે તે માર્ગોને અવલંબે છે. સાંસારિક વસ્તુ કરતાં દેવ, ગુરૂ, અને ધર્મમાં અધિક રાગ ધારણ કરે છે. જિન-મન્દિર વગેરેના રક્ષા કરે છે. જૈનધર્મનાં મંડળામાં ભાગ લેછે. સદ્યુ-ણાની સ્તુતિ કરે છે અને દુર્ગુણાને નિંદે**છે. કુસાધુએાને દેખી સુસાધુ**એા ઉપરથી પ્રેમના ત્યાગ કરતાં નથી. અવિરતિ કરતાં વિરતિઓને ઉચ્ચ સમજે છે. વ્યવહાર અને નિશ્ચયનયપૂર્વક નવ તત્ત્વોની જ્ઞાનપૂર્વક શ્રદ્ધા ધારણ કરે છે જિનપ્રતિમાની પૂજા ભક્તિ કરેછે. વિરતિપણાની ભાવના કરેછે. અધ્યાત્મજ્ઞાનના બાધ લેછે. સાત ક્ષેત્રોની પુષ્ટિ કરે છે. જૈન ગુરફૂળ આદિ જ્ઞાનાન્નિતા કાર્યમાં તન, મન, અને ધનની સત્તાથી મદત કરે છે. જૈનધર્મની રક્ષાનેમાટે અનેક પ્રકારના ઘટતા ઉપાયા યાજે છે. અન્ય પ્રજાઓ કરતાં જૈન વર્ગને પ્રથમ પાતાના માની તેને ધર્માર્થે યાગ્ય મદત કરે છે. જૈન ધર્મના રક્ષણુમાટે આત્મભાગ આપે છે. જૈનતત્ત્વાનું ગુરૂગમપૂર્વક સારીરીતે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેછે. સાધર્મી બંધુએોને ધર્મ કરતાં નડતાં વિદ્યોના નાશ કરે છે. જૈનધર્મ અને જૈનાને મ્હારા સમજે છે. સા-માન્ય બાબતામાં ધર્મસંબંધી કલેશ પરિહરે છે. જમાનાને અનુસરી જૈનધર્મના ફેલાવા માટે યાેેેજનાએા શાેધી કહાડી ગુરૂની સલાહ લેઇ યાજનાઓને અમલમાં મૂકે છે. અનેક દેશની ભાષાઓના અલ્યાસ કરી આગળ વધે છે અને ન્યાયપૂર્વક વ્યાપારવૃત્તિ ચલાવે છે. અન્યધર્મીઓના સમાગમ થતાં ધર્મથી ભ્રષ્ટે ન થતાં ઉલટા તેઓને બાધ આપી જૈના તરીકે ખનાવે છે વગેરે અવિરતિ સમ્યગૃદષ્ટિઓનાં કર્તવ્ય છે.

आचार्य અને उपाध्यायઆદિતું કર્તવ્ય કાર્ય—ષટ્દર્શનનાં તત્ત્વોની માન્યતાના પૂર્ણપણે અલ્યાસ કરવા, આચાર્ય પદવી યાગ્ય ગુણાને ધારણ કરવા, સંસ્કૃત, માગધી, પ્રાકૃત, ગુર્જર, મરાઠી, આદિ અનેક પ્રકારની ભાષાઓતું જ્ઞાન મેળવલું, અન્ય ધર્મો તથા જૈનધર્મના આચારોના મુકાબલા કરી સત્યતા અતાવવી, દુનિયામાં ચાલતા દરેક ધર્મોના ફે-લાવા તથા હાનિ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવને અત્રુસરી કેવીરીતે થઈ તેના પૂર્ણ અલ્યાસ કરી અનુભવ લેવા, હઠયાંગ અને મંત્રયાંગ, રાજ-યાગ વગેરે યાગતત્ત્વાના પૂર્ણ અલ્યાસ કરવા, સૂરિમંત્ર, વર્ધમાન

# ( (१)

વિદ્યા વગેરેતું આરાધન કરી શક્તિયા મેળવવી. જૂના જમાના અને નવા જમાનાના આચારા તથા વિચારાના પૂર્ણ અલ્યાસ કરી અનુભવ જ્ઞાન મેળવવું. દરેક દેશના લાકાના રીતરીવાજ કેવા સંયાગામાં બંધાયા છે અને તે ધર્મને અનુસરીને બંધાયા છે કે નહીં તેના અનુભવ મેળવ્વા, સાધુએા તથા સાધ્વીએાને અને શ્રાવક તથા શ્રાવિકાએાને ધર્મમાર્ગમાં સાધુઓ તથા સાધ્વીઓને અને શ્રાવક તથા શ્રાવિકાઓને ધર્મમાર્ગમાં દઢ કરવાના ઉપાયાનું જ્ઞાન મેળવવું, જૈનધર્મની પ્રભાવનાના ઉપાયાનું જ્ઞાન મેળવી તેને અમલમાં મૂકવાના અનુભવ મેળવવા, જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રને વ્યવહાર અને નિશ્ચયથી આરાધવા તત્પર રહેવું અન્ય ધર્મના આચાર્યોની ધર્મસંબંધી ચળવળને સદાકાળ જાણતા રહેનું, અન્ય ધર્મના આચાર્યો ધર્મ ફેલાવવા કયા કયા ઉપાયા રચે છે તેને પૂર્ણરીતે જાણતા રહેવું. જમાનાને અનુસરી ધર્મસંબંધી સુધારા વધારા કરવાનું જ્ઞાન મેળવવું. જમાનાને અનુસરી લોકોને બાધ આપવાની રઢિયાનું જ્ઞાન મેળવવું. અન્ય લોકોને જૈનધર્મી અનાવવાના ઉપાયાનું સારાયાની રઢિયાનું જ્ઞાન મેળવવું. અન્ય લોકોને જૈનધર્મી અનાવવાના ઉપાયાનું સારાયાની રઢિયાનું જ્ઞાન મેળવવું. એન્ય લોકોને જૈનધર્મી અનાવવાના ઉપાયાનું સારાયાની રઢિયાનું જ્ઞાન મેળવવું. એન્ય લોકોને જૈનધર્મી અનાવવાના ઉપાયાનું સારાયાની રઢિયાનું જ્ઞાન મેળવવું. એન્ય લોકોને જૈનધર્મી અનાવવાના ઉપાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સારાયાનું જોના સારાયાનું સારાયાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સારાયાનું સા સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી જ્ઞાન મેળવવું. જૈનધર્મથી પરાડ્ મુખ થનારાઓને, ધર્મના <sup>જે</sup>પાયાથી ધર્મમાં સ્થિર કરવા. સાધુએા તથા સાધ્વીએાને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવને અનુસરી ઉપદેશ દેવાની શૈલી સમજાવવી. અનેકરીત્યાં ચતુર્વિધ સંઘની ઉન્નતિમાટે અનેક પ્રકારના ઉપાયાના વિચારા કરવા. સાધુઓ તથા સાધ્વીઓને સત્ર સિદ્ધાન્તાના અલ્યાસ કરાવવા, જૈનગુર્ કળા, જૈનપાઠશાલાએા સ્થપાવવા સંબંધી યાગ્યરીતે સાત ક્ષેત્રની પુષ્ટિના ઉપદેશ દેવા. વિદ્વાન સાધુઓ તથા સાધ્વીઓને યાગ્યતા પ્રમાણે યાગ્ય પદવીઓ આપવી. જૈનધર્મની ઉન્નતિ માટે પૂર્ણ ઉત્સાહથી ઉદ્યમ કરવા, જમાનાને અનુસરી સૂત્રોનાં રહસ્યા સમજાય તેવા ગ્રન્થા રચવા તથા રચાવવા. સાધુએા વગેરેને સૂત્ર, સિદ્ધાન્તાનાં રહસ્યાે સારી રીતે સમ-જાવવાં. સૂત્ર તથા અર્થતું ઉપાધ્યાયે તથા આચાર્યે અનુક્રમે દાન દેવું, અન્ય સાધુમંડલાેની (અન્યગચ્છાેની) સાથે ઉદીરણા કરી કલેશ ન કરવા. અન્ય સાધુ મંડલા (ગચ્છા) ના આચાર આદિ માન્યતાસંબં-ધી ખેડનમંડનમાં ન પડવું. સર્વ સાધુ મંડલા સાથે પરસ્પર સંપીતે રહેવું. સાધુએા તથા સાધ્વીએા શ્રદ્ધચર્યાદિ સારી રીતે રક્ષણ કરે તેવા ઉપ-દેશ દેવા. પંચમહાવ્રત તથા પંચાચારતું પાલન કર્યું, સર્વ દેશાના દરા ટ્યા. ૧૫૧લુંડાના પ્રચાર કરવા. વર્લાયા કરતું, ત્રવ કર્તાના લાકામાં જૈન તત્ત્વાના પ્રચાર કરવા. ચતુર્વિધ સંઘ ભેગા કરી ધર્મની ઉન્નતિના હેતું એા ઘડવા દરેક બાબતમાં ગંભીર મન રાખલું, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, ધ્યાન, સમાધિમાં રમણતા કરવી. જૈનવિદ્વાનાને ઉત્તેજન આપતું. દરેક બાબતમાં વિવેકદષ્ટિથી વિચાર કરવા, યથાશક્તિ ગામાગામ દેશાદેશ વિહાર કરવા. જૈનધર્મનાં પ્રાચીન પુસ્તકોના ઉદ્ધાર કરવા

### ( (3 )

ઉપદેશ દેવા, જૈનતત્ત્વાનું સારીરીતે સહેલાઈથી બાળજીવાને જ્ઞાન થાય એવાં પુસ્તકા રચવાં, જૈનધર્મના ઉપદેશ દેતા એવા સાધુઓ તથા સાધ્વીઓને સહાય કરવી, ગુણી પુરૂષાના ગુણા બ્રહણ કરવા, પાંચ સ-મિતિ તથા ત્રણ ગુપ્તિઓને ધારણ કરવી, જૈનામાં મિથ્યાત્વના રીવાને, તથા નકામા ખર્ચો તથા બાલલગ્નાદિ દુષ્ટ રીવાનેના પ્રચાર થતા જે જે ઉપાયાથી અટકે તે તે ઉપાયા હાથમાં લેવા. તીર્યુની ઉન્નતિ આદિમાં લક્ષ્ય આપનું. પ્રભુ પ્રતિમાની શ્રદ્ધા કરાવવી. સર્વ સાધુઓ તથા સાધ્વીઓને ચારિત્ર પાળવામાં સહાય આપવી. ઇત્યાદિ આચાર્ય ઉપાધ્યાય પ્રવર્તક આદિ પદવીધારકાનાં કર્તવ્યા છે. વિશેષ માટે સિ-દ્ધાન્તાનું શ્રવણ કરનું તથા ગીતાર્થ ગુરૂઓને પૂછનું.

પ્રેશ્ન—જૈનધર્મની શ્રદ્ધાવાળા તથા તેને પાળનારા જૈના વિના અન્ય ધર્મવાળાઓ મિથ્યાત્વી ગણાય છે ત્યારે તેઓનું ભલું જૈનધ-ર્મથી શી રીતે થઈ શકે? તેમજ આખી દુનિયાને જૈનધર્મથી શા ફાયદા થઈ શકે?

ઉત્તર—જૈનધર્મથી જૈનાનું ભલું થાય છે દ્રોમજ અન્ય ધર્મવાળાઓને પણ જૈનધર્મના વિચારા શ્રહણ કરવાથી કાયદા થઇ શકે છે,
જૈનધર્મ અમુક ગ્રાતિ વા અમુક વર્ણના ધર્મ નથી, આખી દુનિયાને
માટે જૈનધર્મનાં ખારણાં ખૂલાં છે. સાપેક્ષાપૂર્વક તત્ત્વાનું સ્વરૂપ સમજી
યથાશિક્ત સદ્દગુણાને લેવા અને દુર્ગુણાને ત્યજવા એ જૈનધર્મના સાર છે,
તેના હક્ક સર્વને છે. જૈનધર્મમાં વર્ણજાતિના ભેદભાવ નથી, ગમે તે વર્ણ વાં
જાતિવાળા પુર્ષા અને સ્ત્રીઓ જૈનધર્મને પાળી શકે છે, જૈનધર્મથી સર્વ જવાપર ભાતભાવ ઉત્પન્ન થઈ શકે છે, ગમે તે દેશાના મનુષ્યાનું તથા પશુ
પંખીઓનું પણ જૈનધર્મવ છે લકું કરી શકાય છે. દુર્વ્યસ્તાના ત્યાગ થાય છે,
જગતમાં સર્વત્ર શાન્તિ પ્રસરે છે. જૈનધર્મથી મનુષ્યાના આત્માઓની શક્તિયા વધે છે. જેઓ જૈના નથી તેઓના ઉપર દયાભાવ મૈત્રીભાવ વગેરે રાખી શકાય છે. જૈનધર્મથી મલીન વિચારાના નાશ થાય છે,
ગમે તે વર્ણ (ગ્રાતિવાળા) ગમે તે ધંધા કરતાં છતાં પણ જો જૈનતત્ત્વાને
સમજ સત્ય દેવ ગુરૂની શ્રદ્ધા ધારણ કરેછે તા તે આત્માના સદ્દગુણાની
ઉન્નતિના કમમાં જોડાય છે, સાત નયાની સાપેક્ષાવાળા, કેવલગ્રાની મહાવીર કથિત જૈનધર્મ અમુક અમુક નયની અપેક્ષાએ, આખી દુનિયાને
આત્મિક સદ્દગુણાની ઉન્નતિમાં સાધનભૂત ઉપયાગી થાય છે. નયાની
સાપેક્ષાવિના દરેક તત્ત્વાનું સ્વરૂપ સમજાનું નથી. જે લાકા નયાની
સાપેક્ષાવિના પદાર્થોનું એકાંતનયે સ્વરૂપ માની વસ્તુનું સમ્યક્ સ્વરૂપ
જાણી શકતા નથી તેઓની વિપરીત દૃષ્ટ હાવાથી તે મિશ્યાત્વક્ષ્ટિ-

# ( 28 )

વાળા ગણાય છે તોપણ તેઓ સાત નયાની સાપેક્ષાપૂર્વક જે નવત-ત્ત્વાનું સ્વરૂપ સમજી તેની શ્રદ્ધા ધારણ કરે છે તો તે સમ્યગ્રદ્ધિ-વાળા (જૈના) થઈ શકે છે, સમ્યગ્રાન, દર્શન અને ઉત્તમ ચારિત્ર આદિ ગુણાથી જૈન થવાય છે પણ જાતિ વા કૂળમાં જન્મ લેવામાત્રથી કંઈ જૈન થઈ શકાતું નથી. ઉત્તમ સદ્દ્યુણા લેવા અને દુર્ગુણાને ત્યજવા ઇત્યાદિ સિદ્ધાંતવાળા જૈનધર્મ આખી દુનિયાના મનુષ્યાની ઉન્નતિ કરી શકે એમાં જરામાત્ર શંકા નથી, આર્ય દેશામાં, અનાર્ય દેશામાં, જન્મેલા સવેં મનુષ્યા સદ્દ્યુણાથી જૈનધર્મ પાળી મુક્તિ મેળવી શકે છે એમ શ્રીતીર્થકરાની આગ્રા છે.

પ્રશ્ન—જ્યારે જૈનધર્મ આવા ઉત્તમ ધર્મ છે ત્યારે જૈના તરીકે કહેવાતા મનુષ્યામાં કેમ દુર્ગુણા દેખાય છે? અને તેઓ કેમ ખરાખર પાતાની ઉન્નતિ કરી શકતા નથી, રાગદ્વેષ જીતે તે જિન અને રાગદ્વેષ જીતનારના અનુયાયી જૈના કહેવાય છે ત્યારે તેમાં કેમ કલેશ વગેરે દેખવામાં આવે છે?

દેખવામાં આવે છે?

ઉત્તર—જૈનધર્મની ઉત્તમતાનું પરિપૂર્ણ વર્ણન કરી શકાય તેમ નથી. જૈનધર્મમાં કહેલા સદ્દગુણોને જે જે અંશે ધારણ કરી શકાય છે, તે તે અંશે દુર્ગુણોનો નાશ થાય છે. કર્મનાં આવરણોને જે જે અંશે ખસેડવામાં આવે છે તે તે અંશે આત્માના સદ્દગુણો, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ પ્રગટે છે, જે જે અંશે, જૈનધર્મ પાળવામાં આવે છે તે તે અંશે દુર્ગુણોનો નાશ થાય છે, જૈનધર્મ પાળતાં પાળતાં દુર્ગુણોનો નાશ થાય છે; કંઈ એકદમ દુર્ગુણોનો નાશ થઈ શકતો નથી. જેઓએ જૈનતત્ત્વનું સફમ દિષ્ટિયી જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તેઓએ જ્ઞાનપૂર્વક તેમજ શ્રદ્ધાપૂર્વક જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો હોવાથી તેવા દુર્ગુણોને હઠાવી સદ્દગુણોની વૃદ્ધિ કરે છે. જૈનતત્ત્વજ્ઞાનપૂર્વક જેઓ જૈનો બન્યા છે તેઓનો બ્રાહ્મ પ્રતિદિન ઉચ્ચ બનતો જાય છે–દયા, દારૂ માંસ વગેરેના ત્યાગ વગેરે સદ્દગુણો જૈનામાં વિશેષત: દેખાય છે. કૂળમાં ઉત્પન્ન થવામાત્રથી જેઓ જૈનો કહેવાય છે, અને જ્ઞાન તથા શ્રદ્ધારહિત છે, તેઓમાં કેટલેક અંશે સદ્દગુણો કરતાં દુર્ગુણો વિશેષ હાય એમ બની શકે તો પણ તે દયા પાળવી, દારૂ માંસાદિ અભક્ષ્ય પદાર્થોનો ત્યાગ કરવો વગેરે ગુણોને તો કૂળમાં જન્મમાત્રથી ધારણ કરે છે, તેવું અન્ય ધર્મવાળા માંસાહારી મનુષ્યોમાં દેખાનું નથી, જેમ જેમ જ્ઞાનનો જમાના વધતો જાય છે તેમ તેમ જૈનામાં સદ્દગુણો વધતા જાય છે. જૈનાના સાધુઓ તથા સાધ્યોમાં સર્વા માના સાધુઓ કરતાં ધર્મના આચાર વિચાર વગેરેમાં વિશેષ સદ્દગુણોને ધારે છે, એમ નિશ્ચય છે. અન્યધર્મવાળાએ કરતાં જૈનામાં સમ્યગ્ર્જ્ઞાન ધારે છે, એમ નિશ્ચય છે. અન્યધર્મવાળાએ કરતાં જૈનામાં સમ્યગ્ર્જ્ઞાન

### ( (4)

દર્શન ચારિત્રાદિ વિશેષ સદ્યુણા દેખાય છે. તે પરિપૂર્ણ અનુભવીઓ જાણી શકે છે. જૈના યથાશક્તિ પાતાની ઉન્નતિ કરી શકે છે અને અન્ય ધર્મવાળાઓની પણ દયા આદિના બાધથી ઉન્નતિ કરવા પ્રયુલ કરે છે. સંપૂર્ણ રાગ અને દ્વેષના ક્ષય કરનાર જિનના અનુયાયી જૈના તેમના પગલે ચાલી પ્રતિદિન સદ્દગુણા લેવા અને દુર્ગુણા હઠાવવા શ્રીદેવ,ગુરૂ, અને ધર્મનું જ્ઞાન અને ક્રિયાથી સંસેવન કરે છે, એક ભવમાં કંઈ સર્વ સદ્યુણા મળી શકતા નથી પણ યથાશક્તિ સતત અલ્યાસ કરવાથી ભવાંતરે સંપૂર્ણ જ્ઞાનાદિ સદ્દ્યુણાને ખીલવી શકાય છે. ખરા એવા જૈન-ધર્મનું આરાધન કરનારા જૈને. અનંતસુખ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જૈનધર્મની શ્રદ્ધા કર્યાવિના ગુણસ્થાનકાની શ્રેણુિ પ્રાપ્ત થતી નથી જૈનપ્રજા સર-કારના રાજ્યમાં શાન્ત અને વફાદાર ગણાય છે તેનું કારણ જૈનધ-ર્મની આરાધના છે. જૈનામાં કેટલાક અંશે કલેશ વગેરે દેખવામાં આવે એ પણ જૈનતત્ત્વજ્ઞાનના કેલાવા જેમ જેમ વધતા જશે તેમ તેમ તેઓ જ્ઞાન અને શ્રદ્ધાથી ખરા જૈના બનશે. અને તે ખરેખર જિનના ખરા અનુયાયીઓ તરીકે ગણાશે. અને તેમનામાંથી નિન્દાદિ દુર્ગુણો ટળતા જશે. જેટલા જેટલા જૈનામાં સદ્દ્યુણો વધે છે તેટલી તેટલી તે તે અંશે જૈનધર્મની આરાધના જાણવી. દુર્ગુણો તા અનાદિકાળના છે, કંઈ જૈન થવાથી તે નવા પ્રગટતા નથી, તેથી તેમાં જૈનધર્મની મહત્તા ઘટતી નથી. ઉલકું જૈનધર્મ આદર્યાથી દુર્ગુણા ક્ષીણ થતા જાય છે, અને સદ્દ્રાણા ખાલતા જાય છે, તેથી જૈનધર્મની મહત્તાના વિશેષ પ્રયાલ દષ્ટિમાં આવે છે, ખરા સર્વત્ત કથિત તત્ત્વોથી જૈનધર્મની મહત્તા છે. જલનું સરાવર પૂર્ણ ભર્યું હોય છે તેમાંથી પ્રાણિયા પાતાની શક્તિપ્રમાણે જલપાન કરે છે, તેમ જૈનધર્મરૂપ અમૃત સમુદ્રમાંથી પાતાની શક્તિ પ્રમાણે મનુષ્યા ધર્મામૃતને શ્રહણ કરે છે. જે મનુષ્યા પૂર્ણુનાવથી જૈનધર્મનું સેવન કરે છે તે મુક્તિપદ પામે છે તેજ જૈન ધર્મની મહત્તા છે.

પ્રશ્ન—સાધુનાં પંચમહાવત કયાં?

ઉત્તર—अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य અને परिग्रह અને છકું રાત્રી-ભાજન વિરમણવૃત (અત્ર સંક્ષેપથી વ્રતા ઉત્સર્ગ તથા અપવાદમાર્ગથી જાણવાં.)

પ્રશ્ન—શ્રાવકનાં ખારવ્રત કયાં? તે નામમાત્રથી જણાવશા?

ઉત્તર—૧ સ્થૂલપ્રાણાતિપાતિવરમણવત—૨ સ્થૂલમૃષાવાદિવરમ-ણવત. ૩ સ્થૂલસ્તેયવિરમણવત. ૪ સ્વદારાસંતેષ; પરસ્ત્રીત્યાગ.

# ( ( )

પ સ્થૂલપરિગ્રહ પરિમાણનિયમ. **૬** દિગ્વિરમણવત. ૭ ભાગાપભાગ વિરમણવત. ૮ અનર્થદંડવિરમણવત. ૯ સામાયિકવત. ૧૦ દેશાવગા-શિકવત. ૧૧ પૌષધાપવાસવત. ૧૨ અતિથિસંવિભાગવત—

પ્રશ્ન-પડાવશ્યકના સંક્ષિપ્ત શખ્દાર્થ શા છે?

ઉત્તર—૧ सामायक—કાઈપણ પદાર્થઉપર રાગ વા દ્રેષ કર્યાવિના સમભાવ રાખવા. ૨ चतुर्विं तिस्तव—ચાવીશ તીર્થકરાની સ્તૃતિ કરવી. ૩ वन्दन—ગુરને વિધિપૂર્વક વન્દન કરવું. ૪ प्रतिक्रमण-વ્રતામાં લાગેલા દાષાને આલાચી પુનઃ નહિ કરવાની ભાવના ભાવની. ૫ प्रसाख्यान— પ્રત્યાખ્યાન કરવું-દીવસમાં નમુક્કાર સહિત ઉપવાસઆદિ. રાત્રીસં-અંધી દુવિહારાદિ. ६ कायोत्सर्वा—કાયાપર થતા મમત્વ ભાવના ત્યાગ. (વિશેષ સ્વરૂપ આવશ્યક સિદ્ધાન્તા તથા ગુરૂગમથી સમજવું.) દરેક વિરતિધર જૈનાને મુખ્યતાએ આ છ આવશ્યક ક્રિયાઓ પ્રાતઃકાલ અને સૂર્યાસ્ત સંધ્યાએ કરવાની છે. એ વખતનાં આ છ આવશ્યકા જ્ઞાનપૂર્વક કરવાથી સદ્ભાણીની વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

प्रश्न-श्रावक येटेसे शुं?

ઉત્તર—જે જૈનતત્ત્વોની શ્રદ્ધા ધારણ કરીને વિવેક અને ક્રિયાની સન્મુખ ગૃહવાસમાં રહીને યથાશક્તિ થાય છે તેને શ્રાવક કહેછે. અથવા જૈનતત્ત્વની શ્રદ્ધા ધારણ કરી અથવા તાે શ્રદ્ધા અને ત્રત એ બેને ધારણ કરીને ગુરૂના તત્ત્વઉપદેશને સાંભળેછે તેને શ્રાવક કહેછે.

**પ્રશ્ન**—સાધુ એટલે શું?

ઉત્તર—ગુરૂનીપાસે વ્યવહારનયથી સમ્યક્ત્વપૂર્વક પંચમહાવ્રતને હચ્ચરીને અને રજેહરણ, મુખવસ્ત્રિકા આદિ ધર્મોપકરણ છે તેને ધારી જિનાજ્ઞાપૂર્વક જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને જે સાધેછે તેને સાધુ કહેછે.

પ્રશ્ન—સાધુવર્ગ અને શ્રાવકવર્ગમાં ગુરૂ કેાણુ અને ભક્ત ઉપા-સક સેવક કેાણ્ ?

ઉત્તર—ગુરૂતરીકે સાધુવર્ગ જિનાજ્ઞાપૂર્વક ગણાય છે. અને શ્રાવક-વર્ગ સેવક, ભક્ત, ઉપાસક, શ્રાદ્ધતરીકે ગણાય છે. રજોહરણ મુખવિશ્વકાર્દિ વેષવિના વ્યવહારે સાધુપાણું વા ગુરૂપાણું ગણાતું નથી. સૂત્રોમાં શ્રાવ-કને શ્રમણાપાસક કહ્યો છે. સાધુની ઉપાસના કરનાર શ્રાવક છે, સાધુ શ્રમણ, મુનિ, સંયત, ભિક્ષુ, માહણ, યતિ, સર્વ વિરતિધર, વગેરે સાધુ-ચ્યાનાં નામ જાણવાં.

પ્રશ્ન—ચાર પ્રકારના સંઘ (તીર્થ) કર્યા કારણાથી ભેગા થઈ શકે છે? ઉત્તર—જૈનશાસનની ઉન્નતિ આદિમાટે ચાર પ્રકારના સંઘ ભેગા થઇ શકે છે.

# ( 29 )

પ્રશ્ન—ચાર પ્રકારના સંઘમાં મુખ્ય કાેેેે ગણાય અને જ્યારે ચતુર્વિધ સંઘ ભેગા થાય ત્યારે કાેેેેેે પ્રમુખ–મુખ્ય અધિપતિ–તરીકે ગણાય?

ઉત્તર—સાધુ સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચાર પ્રકારના સમુદાયમાં પ્રથમ નંબરે સાધુવર્ગ મુખ્ય ગણાય છે, બીજા નંબરે સા-ધ્વીવર્ગ, ત્રીજા નંબરે શ્રાવકવર્ગ અને ચાથા નંબરે શ્રાવિકાવર્ગ ગણાય છે, સાધુઓમાં પણ સૂરિ (આચાર્ય) મુખ્ય ગણાય છે. તેથી ઉતરતા દર-જાના ઉપાધ્યાય આદિ પદવી ધરા જાણવા. જ્યારે ચાર પ્રકારના સં-ઘના સમુદાય ભેગા થાયછે ત્યારે આચાર્ય (સૂરિભગવાન્)ને પાટ ઉપર વિરાજીત કરવામાં આવેછે. ઉપાધ્યાય વગેરે પાસે બેસે છે. સાધુવર્ગ પાસે પાટ ઉપર બેસે છે. સાધ્વીવર્ગ એક ખાજુ બેસે છે. શ્રાવક સંઘ <mark>આચાર્યની</mark> સન્મુખ નીચે બેસે છે. તતઃપશ્ચાત શ્રાવકની પાસે નજીકમાં એક તરફ શ્રાવિ-કાસંઘ બેસે છે. ચારે સંઘ પરસ્પર એક બીજાની સમ્મતિ લેઈ આચાર્યની સન્મુખ ધર્મ વૃદ્ધિના ઉપાયામાટે કરાવ કરવામાં આવે છે. અન્યપણ ચતુર્વિધ સંઘ, યાગ્ય ધાર્મિક કૃત્યાના નિર્ણયાપર શાસ્ત્રાધારે ચર્ચા ચલાવી ચતુર્વિધ સંઘની સમ્મતિ લેઈ, ધર્મવૃદ્ધિના ઉપાયાના ઠરાવા કરવામાં આવે છે. ચતુર્વિધ સંઘના સમુદાયને परिषत् समा, महासमा, જૈન શ્વેતાંખર સંઘ વગેરે નામાથી આળખવામાં આવે છે, આચાર્યાના ઉપર કહેલાં કાર્યો કર-વાની શક્તિ જેનામાં હાય, તેને સાધુઓ, સાધ્વીઓ, શ્રાવકા અને શ્રાવિકા-એારૂપ ચતુર્વિધ સંઘ મળી આચાર્ય પદવી, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવને અનુસરી શાસ્ત્રાધારે આપેછે. શ્રાવક અને શ્રાવિકાએા દ્વિવિધસંઘ પાતાના ગૃહસંસારનાં આર્થિકકાર્યા તથા પાતાને યાગ્ય એવાં વ્યાવહારિક ધાર્મિક કાર્યોમાટે ત્રાવકસંઘની પરિષદ્ધ (કાન્ફરન્સ) તરીકે ભરે છે. અને તેમાં શ્રાવ-કવર્ગ યાગ્ય કેટલીક ધાર્મિક કૃત્યાની બાબતમાં શાસ્ત્રાધારે સાધુવર્ગની સમ્મતિ લેઈ શકેછે. આ પ્રમાણે ચતુર્વિધસંઘ પાતાના ધર્મની ઉન્નતિમાટે પ્રાપ્ત થએલી શક્તિયાના ઉપયાગ કરી જૈનધર્મના પ્રતિદિન ફેલાવા કરવા પ્રયત્ન કરેછે.

પ્રશ્ન—સાધુ વર્ગની ઉન્નતિ કેવી રીતે થઈ શકે?

ઉત્તર—અનેક પ્રકારની ભાષાનું જ્ઞાન લેઈ અનેક ધર્મવાળાઓનાં શાસ્ત્રો વાંચી તથા અનુભવી તેમજ જૈનધર્મના સારી રીતે અલ્યાસ કરી સાધુ અને સાધ્વી થવાને યાગ્ય એવા સદ્યુણા મેળવી શ્રાવકા અને શ્રાવિકાઓ જે સાધુ અને સાધ્વી તરીકે થાય તા તેઓ અલ્પવર્ષમાં સાધુવર્ગની ઉન્નતિ કરી શકે છે. જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રાદિ યુણાની ખીલેલી શક્તિ પ્રમાણે સાધુ વર્ગની ઉન્નતિના તરતમયાગ શાસ્ત્રાનુસારે સમજવા.

# ( ()

**પ્રશ્ન—શ્રાવક અને શ્રાવિકા વર્ગની ઉન્નતિ કેવી રીતે થઇ** શકે ?

ઉત્તર—જૈનશાસ્ત્રોના સારી રીતે અલ્યાસ કરે. જૈનધર્મની અત્યંત શ્રદ્ધા ધારણ કરી શ્રાવકના સદ્દગુણાને મેળવે, પ્રમાણિકપણે તે ન્યાયથી વ્યાપાર આદિ કરવા વ્યાવહારિક વિદ્યાએાનું જમાનાને અનુસરી જ્ઞાન કરે, કાયિક, વાચિક અને માનસિક શક્તિયાને ખીલવે, પરસ્પર એક બી-જાને મારા અંધુ, બેન સમજી સહાય કરે તો અલ્પકાળમાં શ્રાવક વર્ગની ઉન્નતિ થઇ શકે. એમ જૈન શ્રાવક વર્ગ તરફથી કોન્ફરન્સ વગેરેમાં પણ વારંવાર કહેવામાં આવે છે. શારીરિક ઉન્નતિના શાસ્ત્રો કહે છે કે,– ગૃહસ્થે શારીરિક અળ વધે એવી નિયમ પ્રમાણે કસરત કરવી. જે વર્ગ ખાળલગ્નાદિ <u>૬</u>ષ્ટ રીવાજને જલાંજલિ આપે છે તે મનુષ્યવર્ગ શારીરિક **બળના લીધે અન્ય શક્તિયાને પણ સત્વર ખીલવી** અન્ય દેશા કરતાં આગળ વધે છે. તેમજ અન્ય ઘણી શક્તિયા પ્રાપ્ત કરે છે એમ શારીરિક ખળવર્ધક અનુભવીઓ તથા વૈદ્યક શાસ્ત્રો પણ જણાવે છે. ગૃહસ્થાવાસ યેાગ્ય એવું પ્રક્ષચર્ય ધારણ કરી જે કામની વાસનાઓને જીતે છેતે વર્ગ પણ સર્વ વર્ગોમાં આગળ વધે છે, ઇંગ્લાંડ, જર્મની, અમેરિકા, ક્રાન્સ, જાપાન, વગેરે દેશના મનુષ્યાના દાખલા માેજુદ છે. શ્રીમહાવીર સ્વામીના પિતા શ્રીસિદ્ધાર્થ રાજા દરરાજ કસરત ઘણા પ્રકારની કરતા હતા અને પ્રભુપ્રતિમાની પૂજા કરતા હતા. કલ્પસૂત્રમાં તેઓ શ્રાવક તરીકે જે જે કાર્ય કરતા હતા તે જણાવ્યું છે. શ્રાવકવર્ગ ધર્મ, અર્થ, કામ, અને માેક્ષ એ ચાર વર્ગનું સેવન કરે છે, વ્યવહાર અને નિશ્રયનયથી શ્રાવક ધર્મનું યાગ્યતા પ્રમાણે આરાધન કરે છે. જૈન ગુરૂકુલા, જૈન બાઉંગા, વગેરે સ્થાપા શ્રાવક પત્રો તથા શ્રાવક પુત્રીઓને ધાર્મિક કેળવણી તથા વ્યાવહારિક કેળવ-ાણીમાં સહાય આપવાથી ગૃહસ્ય જૈનવર્ગની ઉન્નતિ થઈ શકે છે. જિન-મનિદ્દર વગેરેથી જૈનધર્મની સમ્યક ઉન્નતિ થાય છે. અન્ય ધર્મવાળા આર્યસમાજીઓ, ખ્રીસ્તિયા વગેરે પાતાની ઉન્નતિના ઉપાયામાં આ-ત્મભાગ આપી યાહામ કરી પ્રવૃત્તિ કરે છે, અસલના વતની જૈના પણ હવે યાહામ કરી સંપ વધારી સ્વાર્થણિદ્ધિ ત્યાગી યાહામ કરી પ્રવૃત્તિ કરશે તાે જૈનવર્ગની ઉન્નતિ કરી શકશે એમાં શું આશ્ચર્ય! અન્ય કામામાં ઘણાં મનુષ્યા ગુરૂકૂળા વગેરમાં પેટપૂરતા જ પગાર લેઈ, હજારા રૂપૈયા પગારના માસિક મળતા હાય તેના ત્યાગ કરી પાતાની કામના . ઉદયનેમાટે આત્મભાગ આપેછે. તેવા પરમાર્થી મનુષ્યાના ઘણા દાખલા પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવે છે. જૈન કામમાં હજ એવા યાહામ કરી આત્મભાગ આપી ધર્મનાં કાર્ય કરનારા ગૃહસ્થ જૈના ગુરૂકૃળા વગેરેને ચલાવનાર

# ( ()

તરીકે જેવામાં આવતા નથી. આશા છે કે શાસન **દેવાની સહાયથી** એવા ગૃહસ્થ જૈના તૈયાર થશે.

પ્રશ્ન-જૈતધર્મના ફેલાવામાટે તેમજ આત્માના સદ્દગુણાની ઉન્ન-તિમાટે સર્વથા સ્વાર્થના ત્યાગ કરી આત્મભાગ આપનારા વર્ગ શાં દેખવામાં આવે છે?

ઉત્તર—હા, એવા વર્ગ દેખવામાં આવે છે અને તે સાધુઓ તથા સાધ્યીઓના સમુદાય છે. જૈનધર્મના ઉપદેશ આપી લાખા મનુ-ષ્યાને તે ધર્મમાં દઢ કરે છે. કેચન અને કામિની વગેરે ગૃહ સંસારના વ્યાપારાના ત્યાગ કરી તે વર્ગ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રવહે પરમાત્મપદ મેળવવા ઉદ્યમ કરે છે. જૈનધર્મનાં તત્ત્વાના ઉપદેશ આપી અનેક પાપી જીવાનાં પાપ ધાઈ નાંખી તેઓને પવિત્ર અનાવે છે, જૈનધર્મની ઉન્નતિમાટે તે વર્ગે આત્મભાગ આપ્યા છે, પૂર્વકાળમાં ઘણા રાજાઓ-પાયા જીવાના પાપ થાઇ નાખા તત્ર્યાન પાવત્ર અનાવ છે, જન ધમની ઉન્નતિમાટે તે વર્ગે આત્મભાગ આપ્યા છે, પૂર્વકાળમાં ઘણા રાજાઓ- તે પ્રતિઓધીને જૈના અનાવ્યાના દાખલા સંપ્રતિ, કુમારપાળ, વગેરે ઘણા મોજાદ છે, યાગસમાધિ, સ્રિમંત્ર વગેરેથી અનેક ચમત્કારા ખતાવા સાધુઓએ જૈનધર્મના પ્રચાર કર્યો હતા. હાલ પણ સાધુઓ તથા સાધ્વીઓ પાતાનાથી ખનતું કરે છે, આશા છે કે હાલના સાધુઓ તથા સાધ્વીઓએ પાતાના પૂર્વાચાર્યાના પગલે ચાલી અપ્રમાદી રહી આત્મિક શક્તિયા પ્રાપ્ત કરી, જૈનધર્મોન્નતિ કરવા તઈઆર થવું જોઇએ, અધ્યાન્મયાંગ, ફિયાયાગ, વગેરેમાં ઉદ્યા ઉતરવું જોઇએ. સંકચિત દૃષ્ટિના ત્યાગ કરી સર્વ જૈનાનું લલું કરવા વિશાલ દૃષ્ટિ ધારણ કરવી જોઇએ. સ્ત્રીવ-ર્ગની ધાર્મિક સાનશક્તિ ખીલવવા માટે સાધ્વીઓએ કૃષ્ટિઅફ થવું જોઈએ. સાધુઓનું એક માટું શરફળ સાવકૂળતાવાળા ક્ષેત્રમાં સ્થપાયું હોય, ત્યાં અમુક પ્રમાણિક વિશાલ દૃષ્ટિવાળા વિદ્વાન સાધુઓના હાથે ગમે તે ગચ્છના સાધુઓને ગચ્છના ભેદાવિનાની ધાર્મિક કેળવણી આપવામાં આવે અને ત્યાં નવીન સાધુ શિખ્યો જે જે અલ્યાસી હોય તે અમુક વર્ષમુધી અમુક યોગ્યતા પ્રાપ્ત થાય ત્યાંમુધી રહી અલ્યાસ કરે, એમ સાધુ ગુરુજ્ અને સાધ્યી ગુરુજ્જ દ્વારા ધાર્મિક જ્ઞાનની કેળવણીના અલ્યાસ વધવાયી સાધુઓ અને સાધ્યીઓમાં ઉપદેશ દેવાના નવીન જીર્મસાનું મજીવન મળ પ્રાપ્ત થવાનું; અને તેથી જૈનધર્મના દેશાદેશ ફેલાવો થવાનો. ગમે તે રૂપાંતરે પણ આવું ઉત્તમ કાર્ય કરવું જોઇએ. જૈન સાધુઓ એક વખત ઉન્નતિના શિખરપર હતા તે પરથી પ્રાય: અજ્ઞાન, કલેશ વગેરેથી પડતા પડતા ઘણા નીચે આવ્યા છે. હવે જો પાણ ચઢવાના ઉપાયો લેઇએ, તો દેશકાળ યાગ્ય ઉન્નતિક્રમના શિખરને પ્રાપ્ત કરી ૧૫ લેઇએ, તો દેશકાળ યાગ્ય ઉન્નતિક્રમના શિખરને પ્રાપ્ત કરી

### ( ६० )

રાકીએ. ઉદ્યમથી સર્વ કાર્યોની સિદ્ધિ થાય છે, ઉદ્યમથી દુર્લભમાં દુર્લભ મુક્તિપદ મેળવી શકાય, છે તો તેનાથી લધુ એવાં અન્ય ધર્મકાર્યોની કેમ સિદ્ધિ કરી શકાય નહીં? અલખત કરી શકાય, સાધુઓએ જમાનાને અનુસરી જિનાગમાના અનુસારે બાધ આપવા તોઇએ. શ્રાવક વગેરેએ સાધુ વર્ગના ઉપદેશ પ્રમાણે યથાશક્તિ કાર્ય કરવું તોઇએ. એ રીતે સાધુવર્ગની ઉન્નતિના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના અનુસારે ઉપાયા હાથમાં લેવાય તા સત્વર ઉન્નતિ થઈ શકે.

પ્રશ્ન—એવું સાંભળવામાં આવ્યું છે કે–જે જૈના અધ્યાત્મા ખની જાયછે તે ધર્મની ઉન્નતિના ઉપાયામાં ભાગ લેતા નથી. તેઓ ધર્મની વૃદ્ધિના ઉપાયામાં ઉદાસ તથા નિર્ણલ દેખાય છે અને ધર્મના આચા-રામાં પણ શિથિલપણું ધરાવેછે એ શું વાત ખરી છે?

ઉત્તર—નયાની અપેક્ષાપૂર્વક સત્ય અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનારા-ઓને માટે તેવું દેખવામાં આવતું નથી તેમજ તેવા પ્રકારના ખરા અધ્યાત્મજ્ઞાનિયા હોઈ શકે જ નહીં. ખરા અધ્યાત્મજ્ઞાનિયા હૃદયમાં નિશ્ચયદિષ્ઠ ધારણ કરી વ્યવહારથી ધર્મનાં કાર્યો કરેછે; ઉપદેશરૂપ ધર્મની ક્રિયાઓ કરેછે. પ્રભુપૂજા, ગુરૂવન્દન, ષડાવશ્યક કૃત્ય વગેરેમાં યથાશક્તિ ઉદ્યમ કરેછે. આત્માનું સ્વરૂપ જાણી અન્યાને પણ જૈનધર્મી અનાવે છે, અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી આત્માની શક્તિયા જે જે ઉપાયાથી ખીલે તેવા યાગના ઉપાયરૂપ આચારાને ભક્તિ પ્રીતિપૂર્વક સેવેછે. સર્વ ધર્મ-કાર્યમાં ઉત્સાહથી વિવેકપૂર્વક ભાગ લેછે. એકાંતે શુષ્ક અધ્યાત્મને ધારણ કરવું નહીં. અધ્યાત્મજ્ઞાનની સાથે પાતાનાથી અની શકે તે તે ધર્માક્રેયાઓને સાધુશ્રાવકના અધિકાર પ્રમાણે કરવી જોઈએ. એકાન્ત-વાદ શ્રહણ કરવા યાગ્ય નથી.

પ્રશ્ન—એવું સાંભળવામાં આવ્યું છે કે, જે જૈના ક્રિયાવાદી અની જાય છે તે એકાન્તે ક્રિયાને માને છે અને સમજ્યાવિના પણ ગાડ-રીયા પ્રવાહની પેઠે જ્ઞાનશૂન્યપૈણાએ ક્રિયાઓ કરે છે, અનેક ગચ્છની ક્રિયાઓના ભેદે લડે છે, ગચ્છના ભેદે ધર્મની જુદી જુદી ક્રિયા કરનારાઓ પરસ્પર એક બીજાથી વિરુદ્ધ પડીને અન્યને ઉત્સત્રવાદી, વગેરે કહે છે, અને સંક્રચિત દર્ષિ ધારણ કરે છે, સામાન્ય ક્રિયાના ભેદના લીધે તકરારો કરે છે, જ્ઞાનવંતાની નિન્દા કરે છે. ઇત્યાદિ વાત શું ખરી છે?

ઉત્તર—નયાની અપેક્ષાપૂર્વક તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી ધર્મની ક્રિયા કરનારાચ્યામાં પ્રાયઃ તેવું દેખવામાં આવતું નથી, તેમજ ખરા જ્ઞાની જૈના તેવા પ્રકારના હોઈ શકે નહીં, જ્ઞાનિજૈના નિશ્ચયદષ્ટિ હૃદયમાં

### ( 69 )

ધારણ કરી, જ્ઞાનપૂર્વંક દરેક ક્રિયાઓને ભક્તિ અને પ્રીતિથી કરે છે, દરેક ક્રિયાનાં રહસ્યોને જ્ઞાનથી સમજે છે અને કરે છે पहेलું જ્ઞાન વે પછે कि- रिया પહેલું જ્ઞાન અને પશ્ચાત ક્રિયા એ ન્યાયને અનુસરે છે, ગીતાર્થ જ્ઞાનિપુર્વોની આજ્ઞાપૂર્વક ધર્મ ક્રિયાઓને કરે છે. જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયા કરનારા જૈના અન્યોને પણ બાધ આપી જૈન અનાવે છે, અધ્યાત્મજ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરી ધર્મની ક્રિયાના યાગને પ્રીતિપૂર્વક આદરે છે, અધ્યાત્મજ્ઞાન અને યાગજ્ઞાનની વૃદ્ધિનાં કાર્યોમાં ઉત્સાહથી વિવેકપૂર્વક ભાગ લેછે, એકાન્તે ફ્રિયા કરતા નથી. રહસ્ય જ્ઞાનશ્રન્ય ક્રિયાજદવાદીઓ અનતા નથી, એકાન્તે જૈનો ક્રિયાજદો અનતા નથી, ધર્મની ક્રિયાઓની સાથે અની શકે તે પ્રમાણે અધ્યાત્મજ્ઞાન આદિ તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા ચ્કતા નથી. તેમજ જ્ઞાનિ પુરૂષોની નિન્દા કરતા નથી, ગચ્છની ભિન્ન ક્રિયાના ભેદના લીધે પરસ્પર કલેશની ઉદીરણા કરી લડતા નથી, અને પરસ્પર એક બીજાને નિન્હવ આદિ બાલી કાઈની લાગણી દુ:ખવતા નથી, તેજ જ્ઞાનપૂર્વક ક્રિયા કરનારા જૈના જાણવા, જ્ઞાનપૂર્વક ધર્મની ક્રિયા કરનારાઓ, ક્રિયાઓનાં રહસ્યોને સમજ વિશાલદિષ્ટ ધારણ કરે છે. સાતનયોની અપેક્ષાઓ સમજનારા જૈના એકાન્ત વ્યવહાર વા એકાન્ત નિશ્રય નયના કદાગ્રહ કરતા નથી, કારણ કે તેઓ અનેકાન્ત વાદને સારી રીતે જાણી શકે છે. જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બેથી માક્ષ માને છે.

### **પ્રશ્ન**—અનેકાન્તવાદ એટલે શું?

ઉત્તર—દરેક વસ્તુઓમાં (દ્રવ્યામાં) અનન્તા ધર્મ રહ્યા છે, તેથી તે ભિન્ન ભિન્ન ધર્મોને નયોની અપેક્ષાપૂર્વક પ્રતિપાદન કરવામાં આવે છે, અમુક નયની અપેક્ષાએ અમુક દ્રવ્યમાં અમુક ધર્મ છે અને અમુક નયની અપેક્ષાએ તે ધર્મ નથી એમ એકાન્ત (હઠ, અપેક્ષા શ્રન્યવાદ) પણું ત્યાગ કરીને જે વાદ, વસ્તુઓના અનેક ધર્મોને ભિન્ન ભિન્ન નયોની અપેક્ષાએ કહે છે તેને અનેકાન્તવાદ અથવા સ્યાદ્રાદ દર્શન કહે છે, અથવા તેને જૈનદર્શન કહે છે. દર્શાન્ત જેમ અમુક પુરૂષ, પિતાની અપેક્ષાએ પુત્ર છે અને પુત્રની અપેક્ષાએ તે આપ છે, દાદાની અપેક્ષાએ પૌત્ર કહેવાય છે. એમ એક પુરૂષમાં ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાએ પુત્રત્વ પિતૃત્વ અને પૌત્રત્વ આદિ અનેક ધર્મ રહે છે તેને પ્રતિપાદન કરનાર વાદને અનેકાન્તવાદ કહે છે અને તે પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાએ ભિન્ન ભિન્ન ધર્મ, એક વસ્તુમાં ન સ્વીકારે અને પિતાને, પિતાજ કહેવાય પણ તેના, આપની અપેક્ષાએ પુત્ર કહેવાય નહીં એમ એકાંત હઠવાદને અપેક્ષાવિના માને તે એકા-

### ( હર )

ન્તવાદી ગણાય છે. એમ સહેલાઇથી સમજી શકાશે, આત્મા આદિ દ-રેક દ્રવ્યામાં રહેલા અનંત ધર્મોને ભિન્ન ભિન્ન નયાની અપેક્ષાએ સ્વીકારે છે તેથી જૈના અનેકાન્તવાદી, સ્યાદ્રાદ્વાદી, સમ્યગ્રદેષ્ટિમંત ગણાય છે.

પ્રશ્ન—અન્યનયાની અપેક્ષા માન્યાવિના એકાન્ત એકનયને માની કયાં કયાં દર્શના પ્રગટયાં છે અને તે પરસ્પર કલેશ કરે છે અને જૈના અનેકનયાની અપેક્ષાએ વસ્તુના ધર્મો માની કયાં કયાં દર્શનાના ઝઘડાનું સમાધાન કરી શાન્તિનું સામ્રાજ્ય પ્રવર્તાવે છે?

ઉત્તર—વેદાન્ત, ચાર્વોક, સાંખ્ય, બો.ક, વગેરે દર્શના સંત્રહ, વ્યવ-હાર, રૂજુસૂત્ર વગેરે નયાપેકી અનુક્રમે એકેક નય માની અન્ય નયાની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી ઉત્પન્ન થએલ છે તેથી તે એકેક ન-યના પક્ષ અંગીકાર કરી અન્યનયની અપેક્ષાના વાદનું ખંડન કરી પર-સ્પર કલેશ કરે છે, જૈના તા નૈગમ, સંત્રહ, વ્યવહાર, રૂજુસૂત્ર, શખ્દ, સમિભરૂઢ અને એવંબુત એ સાત નયાની અપેક્ષાએ પરસ્પર એક ખીજા નયની અપેક્ષાના ધર્મનું ખંડન ન થાય તેવી રીતે સાતનયકથિત પદાર્થોના સ્વરૂપને માને છે; તેથી જૈનાને એકાન્તનયવાદના આગ્રહ રહેતા નથી; તેથી તે ભિન્ન ભિન્ન નયાથી ઉત્પન્ન થએલાં દર્શનાની માન્ય-તાને અપેક્ષાએ અનેકાન્તવાદમાં સ્વીકારી શકે છે. કારણ કે તે અનેક નયાની દિષ્ટિથી વસ્તુના ધર્મ દેખી માને છે તેથી વિશાલદિષ્ટિપણાના લીધે સ્યાદાદદર્શનમાં સર્વ દર્શનાની માન્યતા આવી જય છે તેથી જૈનધર્મની ઉત્તમતા સિદ્ધ થાય છે.

**પ્રશ્ન**—નય એટલે શું અને નયા કેટલા છે?

ઉત્તર—દ્રવ્યામાં અનંતા ધર્મ રહ્યા છે તેને ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાથી વસ્તુના ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપને સમજાવનાર જ્ઞાનમાઈને નય કહે છે. અને તે નયા સાત છે. નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, રજીસત્ર, શખ્દનય, સમભિરઢનય અને એવંભ્રતનય, આ સાત નયાનું સમ્મતિતર્ક, નયચક, તત્ત્વાર્થસત્ર, અનુયાગદ્વારસ્ત્ર, ભગવતીસત્ર, વિશેષાવશ્યક, વગેરમાં ઘણું વિસ્તારથી સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવ્યું છે. સાત નયા શ્રુતજ્ઞાનરૂપ હાન્વાથી તેના શ્રુતજ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય છે. દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નયમાં સાત નયાના સમાવેશ થાય છે. નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, અને કાઈ આચાર્યના મત પ્રમાણે રજીસત્રનય દ્રવ્યાર્થિક ગણાય છે, શખ્દનય, સમ-ભિરઢ, અને એવંભ્રત એ ત્રણ પર્યાયાર્થિકનય ગણાય છે. રજીસત્રનય પણ પર્યાયાર્થિકનય ગણાય છે. સત્તર્ત્વા, વગેરેનું સ્વરૂપ પર્યાયાર્થિકનય ગણાય છે. સાત નયારી થડદ્રવ્યા, નવતત્ત્વા, વગેરેનું સ્વરૂપ પર્યાયાર્થિકનય ગણાય છે, ચાર પ્રકારના નિક્ષેપાના પણ નયમાં સમાવેશ થાય

### ( &3 )

છે. જેટલા વચનના માર્ગ છે તેટલા નયવાદા છે. સાત નયાના ખાવન તથા સાતસે ભેદ થાય છે. મુખ્ય સાત નય ગણાય છે. શખ્દનય, અર્થ– નય, તેમજ જ્ઞાનનય, ક્રિયાનય, વગેરેનું સ્વરૂપ ગુરૂગમથી સમજલું. સાત નયાથી પદાર્થોનું સ્વરૂપ સમજ્યાવિના સમ્યગ્જ્ઞાન થતું નથી, જે નય બીજા નયની અપેક્ષા ત્યાગે તેને નયાભાસ કહે છે, અન્ય નયાની અપેક્ષા જે નય રાખે અને પાતાનું સ્વરૂપ જણાવે તે સુનય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન—નિક્ષેપા કેટલા છે? અને તે કાના ઉપર ઉતારી શકાય છે? ઉત્તર—નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ, એ ચાર નિક્ષેપા છે. દરેક પદાર્થ ઉપર ચાર નિક્ષેપા ઉતારી શકાય છે. જેમ જિન એવું નામ તે નામજિન, જિનની પ્રતિમા તે સ્થાપનાજિન, તીર્થંકર નામકર્મ આંધ્યું હાય એવા તીર્થંકરના જીવ તે द्रव्यज्ञिन કહેવાય છે. સમવસર- હામાં બિરાજમાન તીર્થંકર તે માવजિન કહેવાય છે. ષટ્દ્રવ્ય, નવતત્ત્વ, પંચપરમેષ્ઠિ, નવપદ આદિ દરેક વસ્તુઓપર ચાર નિક્ષેપા ઉતારી શકાય છે. અનુયાગદ્વારસ્ત્ર, તત્ત્વાર્થસ્ત્ર, વગેરેમાં ચાર નિક્ષેપાનું વિશેષ સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. વિશેષ જિજ્ઞાસુઓએ તે તે પુસ્તકા તથા ગુરૂગમથી નિક્ષેપનું સ્વરૂપ ધારવું.

પ્રશ્ન—સપ્તલંગી કાેના ઉપર ઉતારી શકાય છે? તેનાં નામ આપાે.

ઉત્તર—દરેક પદાર્થોમાં અનંત ધર્મની અસ્તિતા રહી છે અને દ-રેક પદાર્થોમાં અનંત ધર્મની નાસ્તિતા દ્રવ્યક્ષેત્ર કાળ અને ભાવથી રહી છે. તેને સમજાવવાને માટે સપ્તભંગીની આવશ્યકતા છે. ૧ સ્યાત્ અસ્તિ, ૨ સ્યાત્ નાસિ—૨ સ્યાત્ अवक्तब्यम् ४ स्यात् अस्तिनास्ति ५ स्यात् अस्ति अवक्तब्यम् ६ स्यात् नास्ति अवक्तब्यम् ७ स्यात् अस्ति नास्ति युगपत् अवक्तब्यम् આ સપ્ત-ભંગી દરેક પદાર્થ ઉપર ઉતારી શકાય છે. અને તેથી ષટ્દ્રવ્ય નવત-ત્વ, તેના ગુણપર્યાયોનું સમ્યગ્રાન થાય છે, સ્યાદ્રાદમુદ્રાએ મુદ્રિત દરેક પદાર્થો છે તે સપ્તભંગીના ગ્રાનથી સમજાય છે.

**५%--**स्वाहाद એટલે શું?

ઉત્તર—દરેક પદાર્થનું સ્યાદ્વાદથી સમ્યગ જ્ઞાન થાય છે. અમુક દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવની અપેક્ષાએ અમુક વસ્તુના ધર્મો છે, અને અમુક દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, અને ભાવની અપેક્ષાએ તે અમુક વસ્તુમાં નથી. સ્થાત્ એટલે કથંચિત્ તે વસ્તુ છે અને કથંચિત્ તે વસ્તુ નથી એમ જે કહે છે તેને સ્યાદ્વાદ કહે છે. જેમ તીર્થજ્ઞાન્દ દ્રવ્યાર્થિકનયની અ-પેક્ષાએ નિશ્ય છે અને પર્યાયાર્થિકનયની અપેક્ષાએ તીર્થજ્ઞાન્દ્ર નિશ્ય નથી અર્થાત્ અનિત્ય છે. શખ્દની નિત્યતા અમુક અપેક્ષાએ કથંચિત્ છે

# ( &8 )

અને અમુક અપેક્ષાએ શખ્દની નિત્યતા નથી એમ જે કહે છે તેને खाद्वाद કહે છે, खात અવ્યય અનેકાન્તનયવાદના ધોતક છે, વસ્તુને એકાન્ત નિત્ય માનવાના સ્યાત અવ્યયથી નિષેધ થાય છે તેમજ વસ્તુને એકાન્ત અનિત્ય માનવાના સ્યાત અવ્યયથી નિષેધ થાય છે દેશાત અવ્યયમા સામર્થ્યથી વસ્તુ કથંચિત નિત્ય અને વસ્તુ કથંચિત અનિત્ય છે એમ પ્રતિપાદન થાય છે. એ પ્રમાણે વસ્તુમાં રહેલા સ્યાદ્વાદ ધર્મને જે નયકથન કરે છે તેને खાद्वादनय, अनेकान्तनय, स्याद्वादशासन, खाद्वादर्शन કહે છે. દુનિયામાં રહેલી દરેક વસ્તુઓ અને તેના ધર્મોની સિદ્ધિ સ્યાદ્વાદનયથી થાય છે, સૂત્રો તથા શ્રન્થાથી તેનું વિશેષ સ્વરૂપ સમજનું.

ત્વર્પ સનજનું પ્રશ્ન—જગતમાં મુખ્ય દ્રવ્યો કેટલા છે? અને દ્રવ્યનું લક્ષણ શું છે? ઉત્તર—દુનિયાના દરેક પદાર્થોના સમાવેશ ષડ્દ્રવ્યમાં થવાથી મુખ્ય ષડ્દ્રવ્યા છે, ષડ્દ્રવ્યના અહાર કોઈ પદાર્થ નથી. ષડ્દ્રવ્યામાં ક્ક્ત કાલદ્રવ્ય ઔપચારિક છે પહેલું ધર્માસ્ત્રિકાય અરૂપી દ્રવ્ય છે. અને તે લોકાકાશમાં વ્યાપીને રહ્યું છે. તેના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે. જવ તથા પુદ્રલ દ્રવ્યને ગમન કરવામાં નિમિત્ત કારણપણે સહાયકારી છે. એજ તેનું લક્ષણ છે. બીજાં અધર્માસ્તિ કાય દ્રવ્ય છે અને તે અરૂપી છે, તેના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે. જે તેના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે. अंक तेतु बहुष्णु छ. भाज अयमास्त अय प्रव्य छ अन त अन् मा छ, तेना असंभ्यात प्रदेश छे, ते बीडाडाशमां व्यापीने रह्यं छे. ते छव प्रव्य तथा पुद्रब द्रव्यने स्थिर रहेवामां निभित्त अरुष्णु परिष्णुमे छे क्रेक तेतुं बहुष्णु छे. दरेड द्रव्यने रहेवा अवडाश आपवे। अ आकाशद्रव्यतुं बहुष्णु छे. तेना अनन्त प्रदेश छे, आडाशना थे सेद छे. १ छोकाकाश र अछोकाकाश धर्मास्तिडायादि के आडाशद्रव्यने अव-ગાહે છે તે लोकाकाशद्भव्य કહેવાય છે. અને ધર્માસ્તિકાયાદિ જેમાં નથી કક્ત ચારે તરફ આકાશ છે કે જેના અંત નથી તેને અલાકાકાશ કહે છે. આકાશદ્રવ્ય અરૂપા છે. જે મળે છે અને વિખરે છે એવા રૂપા દ્રવ્યને પુદ્રલદ્રવ્ય કહે છે. परमाणु पुद्रबद्रच्य છે. પરમાણુઓ અનન્ત છે. પરમાણુ પુદ્રલદ્રવ્યના પર્યાયા અનન્ત છે. ઔદારિક, વૈક્રિય, આ-હારક, તૈજસ, ભાષા, શ્વાસાચ્છાસ, મન અને કાર્મણ, એ આઠ પ્રકારની વર્ગણા પણ પુદ્રલની અનેલી છે. કર્મ પણ પુદ્રલદ્રવ્યના પર્યાયા કે જે આત્માને પ્રકૃતિરૂપે લાગેલા છે તે મૂર્ત છે. પરમાણુના સમૂહાથી પારતાત ત્રફાતાર પાયાલા છે. પૂર્તા છે. પરમાહ્યુતા સંપૂર્ણના (સ્કંધાથી) અનેલા અદશ્ય વા દશ્ય, ઘટ, પટ, આદિ સર્વ પર્યાયો પુદ્ધ-લદ્ગવ્ય છે. વર્લ્યુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ જેનામાં હોય તેને રૂપી કહે છે. પરમાહ્યુ પુદ્ધલ દ્રવ્યમાં વર્લ્યુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ હોવાથી તે પુદ્ધલ દ્રવ્ય રૂપી કહેવાય છે, બાકીનાં દ્રવ્ય અરૂપી કહેવાય છે. લાેકા-

# ( ६५ )

કાશમાં પુદ્રલદ્રવ્ય રહ્યું છે. જેનામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, અને આનન્દ આદિ ગુણા રહ્યા છે તે જીવદ્રવ્ય કહેવાય છે, જીવદ્રવ્ય અનન્ત છે. જીવના બે ભેદ છે. એક સંસારી, અને બીજા સિદ્ધ.

કર્મસહિત જીવને સંસારિ જીવ કહે છે. કારણ કે તે સંસારમાં ગતિ કરે છે.

કર્મ રહિત જીવને સિદ્ધ જીવ કહે છે. કારણ તેણે આઠ કર્મના સંપૂર્ણ નાશ કર્યો છે. સંસારી જીવના બે ભેદ છે. ત્રસ અને થાવર. જે જીવા સુખ દુઃખનાં કારણે એક ઠેકાણેથી અન્યત્ર ગમન કરી શકે છે તેને ત્રસ જીવા કહે છે. દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય, જીવા ત્રસ કહેવાય છે. સ્થિરનામ કર્મવાળા જીવને સ્થાવર જીવ કહે છે. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિ કાય એ સ્થાવર જીવા જાણવો, આ પાંચ સ્થાવરાને એક સ્પરાૈન્દ્રિય હોય છે, સ્પર્શ અને જિલ્હા એ બે ઇન્દ્રિયોને ધારણ કરનારા શંખકાડા, ગંડાલા, જળા, અલસીઆં વગેરે દ્વીન્દ્રિય છવા જાણવા. સ્પર્શ, જિલ્હા धाणेन्द्रिय (नाड) એ ત્રણ ઇન્દ્રિયોને ધારણ કરનાર કીડી, મંકાડી, ઘીમેલ વગેરે જ્વાને ત્રીન્દ્રિય જ્વા કહે છે. સ્પર્શ, જીવ્હા, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય એ ચાર ઇન્દ્રિયોને ધારણ કરનાર, વૃશ્ચિક, ખગાઈ, ભમરા, ભમરીઓ, માખી, ડાંસ, તીડ, અને ખડમાંકડી વર્ગરે ચતરિન્દ્રિય જીવાે કહેવાય છે.

સ્પર્શેન્દ્રિય, રસેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય, અને શ્રોત્રેન્દ્રિય એ પંચ ઇન્દ્રિયાને ધારણ કરનાર જીવને પગ્ચેન્દ્રિય કહે છે.

પગ્ચિન્દ્રિય જીવાના દેવતા, મનુષ્ય, તિર્યેચ અને નારકી એ ચાર ભેદ છે. ભુવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષ અને વૈમાનિક એમ દેવતા ચાર પ્રકારના છે, ગર્ભજ અને સંમુધ્ધિમ એમ મનુષ્ય બે પ્રકારના છે. ગર્ભજ મનુષ્યા કેવલજ્ઞાન, મુક્તિ વગેરે પામી શકે છે, સંમુચ્છિમ મનુષ્યા, મળ, મૂત્ર, વીર્યાદિ ચૌદ સ્થાનકમાં ઉત્પન્ન થાય છે તેઓનું અન્તમુહૂર્ત આયુષ્ય હોય છે, તેમજ તેઓને મન હોતું નથી. જલચર, થલચર, ખેચર, ઉરપરિસંપ અને ભુજપરિસર્પ વગેરે તિર્યંચ પગ્ચેન્દ્રિય જીવા જાણવા. ગર્ભમાંથી ઉત્પન્ન થનારને ગર્ભજ તિર્ધેચ પગ્ચેન્દ્રિય કહે છે અને ગર્ભવિના પણ ઉત્પન્ન થનારને સંસુચ્છિમ તિર્ધેચ પગ્ચેન્દ્રિય કહે છે. નરકના જીવા સાત નરકામાં રહે છે. સંસારી જીવાના ચૌદ ભેદ અને તેમજ પાંચસે ત્રેસક ભેદ થાય છે. તે તત્ત્વવિચાર, જીવવિચાર, લાકપ્રકાશ, તત્ત્વાર્થસત્ર અને જીવાભિગમસત્ર વગેરેથી તેનું વિશેષ સ્વરૂપ જાણુવું, અનંતા જીવા છે અને ચૌદ રાજલાકમાં વ્યાપીને રહ્યા

## ( 65 )

છે, કર્મ સહિત તે રૂપી છે. અને કર્મ રહિત અરૂપી થાય છે, વ્યવ-હારથી રૂપી ગણાય છે અને નિશ્ચયનયથી અરૂપી કહેવાય છે. કાલ ઉપચારથી દ્રવ્ય ગણાય છે, વર્તમાન ભ્રત અને ભવિષ્ય એ ત્રણ ભેદ કાળના થાય, છે, ગયેલા કાળને મૃतकाल (अतीतकाल) કહે છે, એક સમયમાં વર્તનારને वर्तमानकाल કહે છે, જે કાળ આવશે તેને મविष्यकाल કહે છે જે ગુણ અને પર્યાયને ધારણ કરે છે તેને દ્રવ્ય

પ્રશ્ન-ષડ્દ્રવ્યાની અંદર દરેક ધર્મવાળાએ માનેલાં તત્ત્વાના સ-માવેશ થાય છે**?** 

ઉત્તર—હા સમાવેશ થાય છે. વેદાન્તિયાએ માનેલાં ખ્રહ્મતત્ત્વાન उत्तर—હा सनापरा पाय छ. पहान्तपाल नानता श्रव्यात्पाने । छवद्रव्यमां समावेश थाय छे, व्यने भायाने। पुद्धद्रव्यमां समावेश थाय छे, सांफ्यदर्शने भानेला पुरुषने। छवद्रव्य (व्यात्मद्रव्य)मां समावेश थाय छे, व्यने निश्चयथी ब्रह्मतिने। पुद्ध द्रव्यमां समावेश थाय छे. न्यायदर्शने मानेला प्रमाणु ब्रमेय आदिने। छवद्रव्य, पुद्धद्रव्य व्यने व्याद्यश्ची द्रव्यमां समावेश थाय छे. कणाददर्शने मानेला द्रव्य, અને આકાશાદિ દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. कणददर्शने માનેલા દ્રવ્ય, ગુણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવ એ સાત પદાર્થના ષડ્દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે, તેને માનેલા નવ દ્રવ્યના પણ પાડેદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે, તેને માનેલા નવ દ્રવ્યના પણ પાડેદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે, સામાન્ય અને વિશેષ એ બે દ્રવ્યના સ્વભાવ હોવાથી જવાદિ ષડ્દ્રવ્યમાં સમાય છે, સમવાયસંબંધ પણ જવાદિ દ્રવ્યના ધર્મ હોવાથી દ્રવ્યમાં સમાય છે, અભાવપણ જીવાદિ દ્રવ્યના ધર્મ હોવાથી દ્રવ્યમાં સમાય છે, ઓફ્ફદર્શને માનેલા વિજ્ઞાન આદિ સ્કંધોના પણ જીવાદિદ્રવ્યમાં સમાવેશ કર્યોચત્પણે થાય છે. આર્યસમાજીએએ માનેલા ઈશ્વર અને આત્માઓના આત્મદ્રવ્યમાં (જીવદ્રવ્યમાં) સમાવેશ થાય છે. દ્રામાનુજ આચાર્ય માનેલા આત્માઓના આત્મદ્રવ્યમાં (જીવદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. રામાનુજ આચાર્ય માનેલા આત્માઓના આત્માદિતકાયમાં સમાવેશ થાય છે, જડના પુદ્રલાસ્તિકાય વગેરે અજવ દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. ચાર્વાક વા જડવાદિઓએ માનેલી જડ વસ્તુઓના પુદ્રલાસ્તિકાય વૃગેરે અજવદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. પ્રીસ્તિઓએ માનેલા ઇશ્વર આત્મા જોવાના જીવાસ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. ખીસ્તિઓએ માનેલા ઇશ્વર આત્મા જોવાના જીવાસ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. ખીસ્તિઓએ માનેલા ઈશ્વર આત્મા જોવાના જીવાસ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને જડ વસ્તુઓના જીવાસ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને જડ વસ્તુઓના અંગુપત્રએના સનાવરા વાય છે. ગ્રાાસ્તાઓના ગયર ખાતના છેવર ખાતના છવારે જે વસ્તુઓનો છે એને જે વસ્તુઓનો પુદ્રલાસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. મુસલ્માનાએ માનેલા પુદ્રાના તથા રૂ એટલે આત્માઓના જીવાસ્તિકાય (ચેતનાસ્તિકાય)-માં સમાવેશ થાય છે અને કિસ્મત આકાશ વગેરેના પુદ્રલાસ્તિકાય

# ( 89 )

વગેરેમાં સમાવેશ થાય છે. જરથાેેેેેેેેે ધર્મ પાળનારા પારસીએોએ માનેલા ઈશ્વરના જીવાસ્તિકા્યમાં સમાવેશ થાય છે. સૂર્યના જીવાસ્તિ-કાયમાં સમાવેશ થાય છે. જૈનશાસાધારે ચંદ્ર, સૂર્ય, તારા, ગ્રહ, નક્ષત્ર જ્યાતિષ્ દેવતાઓ છે અને જે આંખે દેખાય છે તે તા તેઓનાં વિ-માના છે. સૂર્ય, ચંદ્ર વગેરેનાં વિમાના ખહુ માટાં છે અને તે પ્રકાશ-વાળાં છે તેથી અહીંથી પણ દેખી શકાય છે. તેને એક જાતનું તેજ (વિદ્યુત) માનીને પારસીઓ માને છે પણ તે કંઈ ઈશ્વર નથી; તેમજ અગ્નિને તે માને છે, પણ અગ્નિકાયના જીવા કંઈ પરમેશ્વર પ્રત્યક્ષપણે નથી. દાહક સ્વભાવથી અન્ય પદાર્થોને આળી નાખે છે તેથી તે કંઈ પરમેશ્વર માની શકાય નહીં. અગ્નિકાયના જીવાના જીવાસ્તિકાયમાં સમા-વેશ થાય છે અને તેના દાહક સ્વભાવવાળા શરીર વગેરેના પુદ્રલા-સ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. પંચભ્રતવાદીઓના પૃથ્વી, અપ્, તેજસ્ અને વાયુ તત્ત્વના પુદ્રલાસ્તિકાય દ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને આકાશ તત્ત્વને તેઓ કૃષ્ણુરૂપવાળું માને છે તેથી આકાશ તત્ત્વના યુ-દ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. જે લોકો શખ્દથી આકાશની ઉત્પત્તિ થઈ તથા અમુક ઇધરે આકાશની ઉત્પત્તિ કરી એવું તેમનું માનેલું રૂપી આકાશ છે તેના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. વસ્તુત: આ-કાશ દ્રવ્ય નિરાકાર અને અનાદિકાળનું છે. પણ ભિન્ન મતવાળાઓએ માનેલા કહિપત આકાશના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ કર્યો. ધર્માસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યા અનાદિકાળનાં છે અને તેઓની અનન્તકાળની સ્થિતિ છે, તેથી તેઓના કર્તા કાઈ નથી; કારણકે અનાદિ વસ્તુઓના કર્તા ક્રાેઈ હાતા નથા. તાર ટેલીફાન તથા ફાેનાત્રાફના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. વિદ્યુત્ લાઇટના પણુ પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. અગ્નિકાય સંબંધી જીવાના જીવદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. થાંભલા-એા ઉભા કરીને તારનાં દાેરડાં વિના જે શખ્દાે અથવા વર્ગણાએા માકલવામાં આવે છે તેના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. દેશ્ય યંત્રો વગેરેના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. ભૂત પ્રેત, અને પિશાચ વગેરેના જીવાસ્તિકાયમાં સમાવેશ થાય છે. દુનિયામાં રહેલી સર્વ વસ્તુઐાના ષડ્દ્ર-વ્યમાં સમાવેશ થાય છે. સાત નય, સપ્તભંગી અને આગમા વગેરેનું જ્ઞાન છે તે શ્રુત જ્ઞાનરૂપ હાવાથી તેના જીવદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને સપ્તભંગી વગેરેના બ્રન્થા શખ્દાત્મક હાવાથી તે દ્રવ્યશ્રુત ગણાય છે અને તેના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. સારાંશ કે સર્વ વસ્તુઓના ષદ્-હવ્યમાં સમાવેશ થાય છે.

# ( &( )

પ્રશ્ન—ષડ્દ્રવ્યા નિત્ય કયા નયની અપેક્ષાએ છે અને અનિત્ય કયા નયની અપેક્ષાએ છે?

ઉત્તર—અનાદિ કાળથી દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યા નિત્ય છે અને પર્યાયાસ્તિક નયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યા અનિત્ય છે.

પ્રશ્ન-- ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય દરેક દ્રવ્યામાં હાય છે?

ઉત્તર—હા. દરેક દ્રવ્યમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય રહ્યું છે. દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ દરેક દ્રવ્યામાં ધ્રોત્ય ત્યાપી રહ્યું છે. દાખલા તરીકે જેમ સુવર્ણ પુદ્રલદ્રવ્ય છે અને રૂપ છે તે સુવ-ર્લુમાં દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ સમયે સમયે ધ્રોવ્ય છે અને સુવર્ણુના કટક, કુંડળ, હાર વગેરે અનેક પર્યાયોના ઉત્પાદ થાય છે અને તેના વ્યય (નાશ ) થાય છે તેથી પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષા-એ સર્વ દ્રવ્યામાં સમયે સમયે ઉત્પાદ વ્યયપણું સમજવું. આમ સ્યા-દ્વાદનય પ્રમાણું દરેક દ્રવ્યામાં આ પ્રમાણું ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રોવ્ય વ્યાપી રહ્યું છે તે ગુરૂગમપૂર્વક અલ્યાસ કરવાથી સમજાશે. વેદા-ન્તિયા વગેરે એકાન્તે દ્રવ્યાર્થિક નયને માની આત્માને નિત્યજ માને છે, અને બૌદ્ધો એકાન્તે પર્યાયાર્ધિક નય માની આત્માને અનિત્ય જ માને છે. શ્રી કેવલજ્ઞાની મહાવીર ભગવાન ડ્રગ્યાર્ધિક નયની અપેક્ષાએ આત્મા વગેરે દ્રવ્યને નિત્ય કથે છે અને પર્યાયાર્થિક નયની અપેક્ષાએ આત્મા વગેરે દ્રવ્યને અનિત્ય કથે છે છે. સ્યાત્ (કથંચિત્) દ્રવ્ય નયની અપેક્ષાએ નિત્યત્વ અને પર્યાય નયની અપેક્ષાએ અનિત્યપણું આત્માદિ સર્વ દ્રવ્યોમાં રહ્યું છે તેને કથન કરનારને સ્યાદ્વાદ નય કહેવામાં આવે છે. અપેક્ષાવાળું સ્યાદાદ દર્શન ગમે તે દર્શનવાળાઓ અમુક અપેક્ષાએ શ્રહ્યુ કરે છે – યજુર્વેદમાં તવે जते तब एजते એ સૂત્રના અર્થ નયાના અપેક્ષાવાદ વિના સિદ્ધ થતા નથી. પ્રક્ષ કંપે છે અને પ્રક્ષ કં-પતું નથી. આમ એક પ્રક્ષમાં કંપન અને અકંપનપહું જણાવ્યું તે અપેક્ષા વિના સિદ્ધ થતું નથી. લાેકામાં પણ કહેવાય છે કે મારી કહેવાની અપેક્ષા અમુક કાર્યમાં અમુક કારણથી જુદી છે અને ત્હારી કહેવાની અપેક્ષા અમુક કાર્યમાં જુદી છે. આજ રીતે સઘળી અપેક્ષાએ સહિત એક બીજા નયોની અપેક્ષાના નાશ કર્યા વિના જે વસ્તુઓના ધર્મને જણાવે છે તેને સ્યાદ્વાદ અનેકાન્ત દર્શન કહેવામાં આવે છે. ઉત્પાદ અર્ય છે તે દ્રવ્યામાં પર્યાય નયની અપેક્ષાએ છે અને દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ નથી. દ્રવ્યપણું પણ દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ છે પણ પર્યા-યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ નથી, પણ બે નયોની અપેક્ષાને શ્રહણ કરી જે

# ( && )

પદાર્થનું સ્વરૂપ શ્રહણ કરે છે તેજ અનેકાન્તવાદ-સ્યાદ્વાદ સમજવા. દ્રવ્યાર્થિક ચક્ષુ અને પર્યાયાર્થિક ચક્ષુ એમ બે ચક્ષુથી સ્યાદ્વાદ દર્શન દરેક દ્રવ્યને દેખે છે તેથી તે सम्यग्दर्शन કહેવાય છે અને તેને અનુસરી શ્રદ્ધા કરનારને સમ્યગ્દષ્ટિ કહે છે. સ્યાદ્વાદ નય પ્રમાણે જ્યાંત્યાં પદા-ર્થોમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવપણું જણાવી શકાય છે.

પ્રશ્ન—ગુણુતું લક્ષણ શું છે <sup>?</sup> અને પર્યાયતું લક્ષણ શું છે તથા દ્રવ્યતું લક્ષણ શું છે ?

ઉત્તર—સદ્દમાલિયુળઃ જ્રમમાથી વર્ષોયઃ દ્રવ્યના સહભાવી ગુણુ કહે-વાય છે અને દ્રવ્યના ક્રમભાવી પર્યાય કહેવાય છે. જે ગુણુ અને પર્યા-યને ધારણુ કરે છે, ગુણુ અને પર્યાયથી જે કદી શ્રન્ય થતું નથી અને ત્રણુ કાલમાં એક રૂપે રહે છે તેને દ્રવ્ય કહે છે. સત્ એ દ્રવ્યનું લક્ષણુ છે અથવા ગુણુ પર્યાયવંત દ્રવ્ય કહેવાય છે.

પ્રશ્ન-નવ તત્ત્વ કયાં અને તેનું શખ્દાર્થ સામાન્ય સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર—જીવતત્ત્વ, અજીવતત્ત્વ, પુષ્યતત્ત્વ, પાપતત્ત્વ, આસવતત્ત્વ, સંવરતત્ત્વ, નિર્જરાતત્ત્વ, બંધતત્ત્વ અને મોક્ષતત્ત્વ એ નવ તત્ત્વો જાણવાં. ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર, અને વીર્ય, સુખ વગેરે જેનામાં છે તેને જીવતત્ત્વ (આત્મતત્ત્વ) કહે છે. જીવથી વિપરીત જે તત્ત્વ છે તેને અજીવતત્ત્વ કહે છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, પુદ્ગલાસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાલને અજીવતત્ત્વ કહે છે. આત્માના પ્રદેશાની સાથે શુભ પરિણામે લાગનાર શુભ પુદ્ગલ સંકંધોની પ્રકૃતિઓ કે જેના વિપાક ઉદયથી આત્મા શાતા ભાગવે છે તેને પુષ્યતત્ત્વ કહે છે. પુષ્યથી વિપરીત અશુભ પુદ્ગલ સંકંધો કે જે આત્માના પ્રદેશાની સાથે લાગે છે અને જેનાથી આત્મા અશાતા ભાગવે છે તેને પાપતત્ત્વ કહે છે. શુમાશુમकર્મોને આવવાના દ્વાર રાગદ્વેષાદિને આસવ કહે છે. જેનાથી આત્માને કર્મલાગે નહીં તેને સંવર કહે છે. સમિતિ, ગુપ્તિ, પરીષહ, યતિધર્મ, ભાવના અને ચારિત્રના ભેદા સંવરતત્ત્વમાં ગણાય છે. આત્માના પ્રદેશાને લાગેલાં કર્મ જેનાથી ખરી ( ઝરી ) જાય છે એવા ખાર પ્રકારના તપ નિર્જ-રાતત્ત્વમાં ગણાય છે. આત્માના પ્રદેશાની સાથે આઢ પ્રકારના કર્મનું અંધાવું તેને बन्धतत्ત્વ કહે છે અને આત્માના પ્રદેશાનું સંપૂર્ણ કર્મથી મુક્ત થવું તેને मोक्षतत्ત્વ કહે છે.

પ્રશ્ન—નવ તત્ત્વોના સાત તત્ત્વમાં કેવી રીતે સમાવેશ થાય છે? ઉત્તર—નવ તત્ત્વમાંથી પુષ્ય અને પાપ એ બે તત્ત્વોના આસ-લમાં સમાવેશ કરતાં સાત તત્ત્વ ગણાય છે, પુષ્ય શુમલાન્ન છે અને

# ( 900 )

पाप अशुभ आस्रव છે. બે आस्रवર્પ હેાવાથી આસ્રવમાં બેના સમા-વેશ થાય છે.

પ્રશ્ન—નવ તત્ત્વ અગર સાત તત્ત્વના ષડ્દ્રવ્યમાં કેવી રીતે સમા-વેશ થાય છે?

ઉત્તર—જ્વતત્ત્વ તે જ્વદ્રવ્યજ છે. અજ્વતત્ત્વના ધર્માસ્તિકાય વગેરેમાં સમાવેશ થાય છે. આત્માના પ્રદેશાને લાગેલાં શુભ પુદ્રલ સ્કંધરૂપ પુષ્ટ્યના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને આત્માના શુમપરિणામરૂપ પુષ્ટ્યના વ્યવહાર નયથી જ્વદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશાને લાગેલાં અશુભ પુદ્રલ સ્કંધરૂપ પાપના પુદ્રલદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે અને આત્માના અશુભ પરિષ્ટુામરૂપ પાપના વ્યવહાર નયથી જ્વદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. આસ્વતત્ત્વનું પુષ્ટ્ય અને પાપતત્ત્વની પેઠે સમજવું. સંવરતત્ત્વના નિશ્ચયથી આત્મદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. આસ્વતત્ત્વનું પુષ્ટ્ય અને પાપતત્ત્વની પેઠે સમજવું. સંવરતત્ત્વના નિશ્ચયથી આત્મદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. આત્માના વેશ થાય છે. આત્માના શુદ્ધપર્યાયરૂપ માસ હોવાથી તેના જ્વદ્રવ્યમાં સમાવેશ થાય છે. આ સંબંધી વિશેષ સ્વરૂપ સૂત્રો તથા ગુરૂગમથી સમજ લેવું. જીવના ૧૪ ભેદ, પુષ્ટ્યના ખેતાલીસ, પાપના ખ્યાસી, આસ્વના ખેતાલીશ, સંવરના સત્તાવન, નિર્જરાના ખાર અને માક્ષ તત્ત્વના નવ ભેદ છે.

પ્રશ્ન—આઠ પ્રકારનાં કર્મના ભેદા કેટલા છે?

ઉત્તર—ગ્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, વેદનીય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને અન્તરાય એ આઠ કર્મની એકસા અઠ્ઠાવન પ્રકૃતિ છે. ગ્રાનવરણીયની પાંચ પ્રકૃતિ, દર્શનાવરણીયની નવ પ્રકૃતિ, વેદનીય કર્મના બે ભેદ, માહનીય કર્મના અઠ્ઠાવીશ ભેદ, આયુષ્ય કર્મના ચાર ભેદ, નામકર્મના એકસા ત્રણ ભેદ, ગાત્રકર્મના બે ભેદ અને અન્તરાય કર્મના પાંચ ભેદ એમ સર્વ મળી આઠ કર્મની એકશા અઠ્ઠાવન પ્રકૃતિ જાણવી. તેનું વિશેષ સ્વરૂપ કર્મગ્રંથથી જાણવું.

**પ્રશ્ન**—આઠ કર્મ **ખાંધવાના મુખ્ય હેતુ**એા કયા છે?

ઉત્તર—મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યાેગ એ કર્મળંધનના હેતુઓ છે.

**પ્રક્ષ**—કર્મના નાશ શાથી થઈ શકે ?

ઉત્તર—મિથ્યાત્વાદિ હેતુએાના નિરાધ (નાશ) કરવાથી કર્મના નાશ થાય છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના કરવાથી કર્મના નાશ

## ( 808 )

થાય છે. શ્રાવકધર્મ અને સાધુધર્મની આરાધના કરવાથી કર્મના નાશ થાય છે.

પ્રશ્ન—પુષ્ય, પાપકર્મની અસ્તિતા અન્ય કયા કયા ધર્મવાળાએ માને છે? અને તેના કેટલા ભેદ પાડે છે?

ઉત્તર—સનાતન વેદાન્તિયા, આર્યસમાજીઓ વગેરે હિંદુ ધર્મવાળાઓ કેટલાક અંશે પુષ્ય અને પાપને સ્વીકારે છે. પ્રારુષ્ધ, સંચીયમાન અને ક્રિયમાણુ એ ત્રણુ પ્રકારનાં કર્મ સ્વીકારે છે. તેઓ પુનર્જન્મ સ્વીકારે છે. દયા, દાન વગેરેને પણુ મિથ્યાદૃષ્ટિપણામાં સ્વીકારે છે અને તેથી તે લાકામાંથી કેટલાક માધ્યસ્થ દૃષ્ટિવડે પતંજલિની પેઠે માર્ગાનુસારિપણાના સન્મુખ થાય છે. આજ કારણુથી પ્રથમ મિથ્યાત્વ ગુણુસ્થાનકથી તે ઉપરના ગુણુકાણું ચઢવાને યાગ્ય થઈ શકે છે. કાઈ માયા, સાંખ્ય પ્રકૃતિ, મુસલ્માન કિસ્મત વગેરેને કર્મના નામથી આળખે છે. તે કે અન્ય ધર્મવાળાઓ જૈનશાસ્ત્રમાં જેવું કર્મનું સ્વરૂપ કૃદ્યું છે તેવું જાણતા નથી તાપણુ તે અમુક અંશે અસમ્યક્ષ્પણુ પણ કર્મને સ્વીકારે છે. તેમાંથી માર્ગાનુસારિના ગુણું જે પ્રાપ્ત કરે છે તેઓ મિથ્યાત્વગુણુ સ્થાનકથી ઉપર ચઢે છે. ઈશ્વર જગતના કર્ત્તા છે, કર્મ પ્રમાણે ઈશ્વર સુખદુ:ખ આપે છે, વગેરે તેઓ મિથ્યાદૃષ્ટિપણાથી માને છે. તેઓની તે ભૂલ પૂર્વ સારી રીતે જણાવી છે.

**પ્રક્ષ**—પુષ્ય શાથી અંધાય છે અને પાપ શાથી અંધાય છે?

ઉત્તર—સાધુઓ તથા સાધ્વીઓ વગેરેને અન્ન-પાણી-વસ્ત-વસ-તિ-શય્યા, ઔષધ આદિ આપવાથી પુષ્યું થય છે. સર્વ જીવેાની મન, અને વચન અને કાયાથી દયા રક્ષણું આદિ કરવાથી પુષ્યું થય છે. સત્ય, ચારીના ત્યાગ, બ્રહ્મચર્ય, તપ, જપ, સાધું ઓને નમસ્કાર, દેવ ગુરૂતી-ર્થની ભક્તિ, અને પ્રશસ્ય કષાય વગેરેને પ્રશસ્ય યાગથી સેવતાં પુષ્યું થય છે. જીવાની હિંસા, જૂઠ, ચારી, વ્યભિચાર, પરિશ્રહમમતા, મિથ્યાત્વ પરિણામ, અપ્રશસ્યકષાય, અપ્રશસ્ત્યોગ, દેવ ગુરૂ ધર્મની નિન્દા, પાપ-ધર્મના ઉપદેશ, મિથ્યાત્વધર્મની પ્રરૂપણા અને જૈનધર્મના દ્વેષ વગેરેથી પાપના બંધ થાય છે. શુભ અને અશુભ પરિણામની તીલ મન્દ ધારા પ્રમાણે પુષ્ય અને પાપના મીઠા અને કડવા રસ બંધાય છે અને તે પ્રમાણે વિપાકાદયથી ભાગવવા પડે છે. પુષ્યપાપના ચાર ભંગ છે:-પુષ્યાનુવન્ધ પુષ્ય, પાપાનુવન્ધ પુષ્ય, પુષ્યાનુવન્ધ પાપ અને પાપાનુવન્ધ પાપ.

પ્રશ્ન—પુષ્યથી કઈ ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે અને પાપથી કઈ ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે. અને પુષ્ય પાપના નાશ થતાં કઈ ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે?

# ( १०२ )

ઉત્તર—પુષ્યથી મનુષ્ય અને દેવની ગતિ મળે છે. પાપથી નરક અને તિર્યંચની ગતિ મુખ્યતાએ મળે છે. પુષ્ટ્ય સુવર્ણની બેડી તથા છાયા સમાન છે અને પાપ લાહની બેડી સમાન અને તાપ સમાન છે. પાપ સર્વથા ત્યાગ કરવા યાેગ્ય છે અને પુણ્ય વ્યવહારથી આદરવા યાેગ્ય છે. પુષ્યથી મનુષ્યગતિ, વજરૂષભનારાચ સંઘયણ, દેવગુરૂ ધર્મની સામશ્રી, ઇન્દ્રિય યાગ, ઉત્તમ ફૂળ વગેરે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવાનાં સાધના મળે છે. જે સાધના મુક્તિના યાગ્ય હાલ પૂરાં ન હાય તે ભવિષ્યમાં ( આવતા ભવમાં ) મળે છે માટે વ્યવહારથી પુષ્ય આદરવા લાયક છે. તીર્થકરે પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્ય જો ન આંધ્યું હોત તા સમવસરષ્, ઈન્દ્રોવડે થતી સેવા તથા અનેક જીવાને ધર્મોપદેશ દેઈ માેક્ષ–મુક્તિ મેળવવામાં સહાય-કારી થવું વગેરે પરાપકારનાં કૃત્ય કરી શકાત નહીં. શાંતિનાથના જવે પૂર્વભવમાં પારેવાની દયા કરી તથા મેઘકુમારના જીવે હાથીના ભ-વમાં સસલાનું દુઃખ વેઠી દયાથી રક્ષણ કર્યું વગેરેથી પુષ્ય ખાંધ્યું ન હોત તા ઉચ્ચ અવતાર અને તેના યાગે દેવ, ગુરૂ અને ધર્મનું આરાધન હોત તો ઉચ્ચ અવતાર અને તેના યોગે દવ, ગુરૂ અને ધમનુ આરાધન કરવાની સામગ્રીની પ્રાપ્તિ કરી શકત નહીં, માટે વ્યવહારથી પુષ્પ આ-દરવા લાયક છે. પાપકરતાં પુષ્પનો આદર કરવા તે અનંત ગણા શ્રેષ્ઠ છે. મુક્તિની પ્રાપ્તિમાં પુષ્પ નિમિત્ત કારણ હોવાથી ધર્મવ્યવહારના આદર કરવા જોઈએ. મુક્તિપુરી જતાં પુષ્પ વાળાવાનું કાર્ય કરે છે. તેરમા ગુણસ્થાનકે પણ શાતા વેદનીયરૂપ પુષ્પુયપ્રકૃતિના અંધ પડે છે. નિશ્ચય નયથી આત્માના સદ્દગુણોની આરાધના કરવી જોઈએ. પુષ્પથી થતી દેવલોકની પ્રાપ્તિ વગેરેની વાંચ્છાના ત્યાગ કરવા જોઈએ. એમ **૦યવહાર અને નિશ્ચયનય એ બે નયને અંગીકાર કરવા જોઈએ.** અવેલાર અને નિશ્ચવનવ એ જ નવન અજાકાર કરવા હાઇ છો. સર મ્યકૃત્વ ગુણસ્થાનક આદિ ગુણુઠાણે ચઢતાં આત્માની શુભ પરિણામ અને શુદ્ધ પરિણામ એમ બે પરિણામની ધારા વહે છે. ગુણસ્થાનકની હદે પુણ્ય અને પાપના ક્ષય થાય છે. પુણ્ય અને પાપ પ્રકૃતિઓના સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં ચઉદમા ગુણસ્થાનકના અન્તે માક્ષ મળે છે. પુરૂષા અને સ્ત્રીઓ વગેરે સર્વે ગુણસ્થાનકપર ચઢી સર્વ સદ્દ્રગુણા પ્રકટાવી માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

પ્રશ્ન—ગુણસ્થાનક કેટલાં છે? તેનાં નામ આપશા ?

उत्तर—१ मिथ्यात्वगुणस्थानक. २ सास्वादनगुणस्थानक. ३ मिश्रगुणस्थानक. ४ अविरति सम्यगद्दष्टिगुणस्थानक. ५ देशविरतिगुणस्थानक. ६ सर्वविरतिगुणस्थानक. ७ अप्रमत्तगुणस्थानक. ८ अपूर्वगुणस्थानक. ९ अनिवृत्तिगुणस्थानक. १० सूक्ष्मसंपराय. ११ उपशान्तमोह. १२ क्षीणमोह. १३ सयोगी केवलिगुणस्थानक. २५ अयोगिकेवलिगुणस्थानक. २५ २ शुरु २थानक्ष्मं विशेष

#### ( 203 )

સ્વરૂપ કર્મશ્રન્થ તથા ગુરૂગમથી જાણી લેવું. હાલમાં પહેલાં સાત ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. સાધુએંગને વ્યવહારથી છઠ્ઠું ગુણુસ્થાનક હાય છે. વ્રતધારી શ્રાવકાને વ્યવહારથી પાંચમું ગુણુસ્થાનક હાય છે. અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવકાને ચાયું ગુણુસ્થાનક હાય છે. ઇત્યાદિ જેમ જેમ આત્માના જ્ઞાનાદિ સદ્દગુણા ખીલતા જાય છે તેમ છત્વાદ જમ જમ આત્માના જ્ઞાનાદ સદ્દગુણા ખાલતા જાય છે તેમ તેમ ઉપરનાં ગુણસ્થાનકા પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. ઉપશમાદિ ગુણની વૃદ્ધિથી ઉપરનાં ગુણસ્થાનકા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. જેમ જેમ રાગદ્વેષની પરિક્ષાણતા થતી જાય છે તેમ તેમ આત્માના અધ્યવસાય ઉજવલ થતા જાય છે તેમ તેમ આત્મા ઉચ્ચ ગુણની શ્રેણિરૂપ ગુણસ્થાન-કાપર ચઢતા જાય છે. સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યા ખાદ ઉપરનાં ગુણસ્થાન-કાપર સહેલાઇથા ચઢી શકાય છે. ગુણસ્થાનક કમારાહ વગેરેમાં તેનું વિશેષ સ્વરૂપ જોઈ લેવું.

**પ્રશ્ન**—મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવામાં કેટલાં કારણોની જરૂર છે?

ઉત્તર—મુક્તિરૂપ કાર્યની પ્રાપ્તિમાં કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને ઉદ્યમ એ પાંચ કારણોની જરૂર છે. અમુક કાળમાં જીવ મુક્ત થઈ શકે છે. ભવ્ય સ્વભાવના યાગે મુક્ત થઈ શકે છે. મનુષ્યભવ, વજરૂષભનારાચ સંઘયણ આદિની સામગ્રી પ્રાપ્તિકારક શુભ કમ હોય તા મુક્તિરૂપ કાર્યની સિદ્ધિ થઈ શકે છે. નિયતિની મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવામાં આવશ્યકતા છે. ધર્મ ધ્યાન અને શુકલ ધ્યાનના પ્રયત્નરૂપ ક્રિયા કહા કે ઉદ્યમ કહા તેની સહાયથી મુક્તિ થઈ શકે છે.

**પ્રશ્ન**—જગતમાં કાર્યપ્રતિ પંચકારણાની શું આવશ્યકતા છે?

પ્રશ્ન—જગત્માં કાર્યપ્રતિ પચકારણાની શું આવશ્યકતા છે? ઉત્તર—હા. પ્રત્યેક કાર્યપ્રતિ, પાંચ કારણાની પૂર્વે આવશ્યકતા સ્વય્યનેવ અનાદિકાળથી સિદ્ધ છે. દૃષ્ટાંત તરીકે સમજવું કે આમ્રવૃક્ષને આમ્રફળરૂપ કાર્યપ્રતિ અમુક રતુરૂપ કારણની અપેક્ષા છે. આમ્રવૃક્ષમાં કેરી આવવાના સ્વભાવ છે. લીમડાના વૃક્ષમાં નથી તેથી સ્વભાવને કારણતા ડરે છે. કેરી ફળરૂપે જેટલી રહેવાની હાય છે તેટલી રહે છે, આક્રીની ખરી જય છે. તેથી નિયતિની પણ કારણતા સિદ્ધ ડરે છે. જે જીવે આમ્રફળ તરીકે પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં ઉત્પન્ન થવાનું કર્મ બાંધ્યું હાય છે તેજ આમ્રફળ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, માટે આમ્રફળપ્રતિ કર્મની પણ કારણતા છે તેમજ કેરીફળ તરીકે ઉત્પન્ન થનાર જીવ જે રસ ખેંચવા, હવા લેવી વગેરેના ઉદ્યમ કરે તા જ કેરીના માટા ફળ તરીકે ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. તેથી ઉદ્યમમાં કારણતા ઠરે છે. આમ દરેક આવતાર લેનાર ચતર્ગતિ જ્વાપર પંચકારણાની ઘટના કરવી, પંચકારન અવતાર લેનાર ચતુર્ગતિ જ્વાપર પંચકારણાની ઘટના કરવી. પંચકાર-

# ( 808 )

છોમાં ઉદ્યમની પ્રધાનતા છે. કર્મ પણ શુભ અને અશુભ ઉદ્યમથી ઉત્પન્ન થનાર છે, તેથી કર્મના પણ પેદા કરનાર ઉદ્યમ જ અપેક્ષાએ કરે છે. ભિવિષ્યમાં જેવા અનવું હોય તેનું સામર્થ્ય વર્તમાનમાં કરાતા આપણા ત્રણ યાગના શુભાશુભ ઉદ્યમ ઉપર આધાર રાખે છે. કાઈ અપેક્ષાએ પૂર્વકાળનાં કર્મ ભાગવવા માટે નિકાચિત વિપાકાદયમાં કર્મનું પ્રાધાન્ય ગણી શકાય, તાપણ આપણે સર્વત્ર ન હાવાથી કર્મના નિકાચિત ઉદય જાણી શકતા નથી, તેથી ઉદ્યમથી પાછા હઠવું નહીં. ઉદ્યમ કરતાં છતાં પણ પાછું હઠવું પડે તા કર્મના તીત્ર ઉદય છે એમ અપેક્ષાએ કદાપિ માની શકાય, પણ પહેલાંથી કર્મ ઉપર હાથ દેઈ એસી રહેવું યાગ્ય નથી. ઉદ્યમથી કાર્યની સિફ્કિ થાય છે અને કર્મન્ય કારણ પણ સાનુકૂળ છે એમ જાણી શકાય છે. ઉદ્યમથી કર્મની રાશિને હઠાવી શકાય છે. ઉદ્યમથી સર્વ કાર્ય સિક્ક થાય છે એમ અપેક્ષાએ માની શરૂરવીર અને પ્રયત્નશીલ થવું.

પ્રશ્ન—આ ચાવીશીમાં કયા ચાવીશ તીર્થકરાે થયા તેનાં નામ આપા અને તે સર્વના વખતમાં સર્વમંત્રશિરામણી કયાે મંત્ર

ગણાય છે ?

ઉત્તર—આ ચાવીશીમાં ચાવીશ તીર્યંકરા થયા છે તેનાં નામ:– રૂપલદેવ, અજિતનાય, સંભવનાય, અભિનંદન, સુમતિનાય, પદ્યપ્રભુ, સુપાર્શ્વનાય, ચંદ્રપ્રભુ, સુવિધિનાય, શાતિલનાય, શ્રેયાંસનાય, વાસપુજ્ય, વિમલનાય, અનન્તનાય, ધર્મનાય, શાન્તિનાય, કુંયુનાય, અરનાય, મિલ્લિનાય, મુનિસુત્રતસ્વામી, નિમનાય, નેમિનાય, પાર્શ્વનાય અને મહાવીરસ્વામી—આ ચાવીશ તીર્યંકરાએ સંસારના ત્યાગ કરી દીક્ષા અંગીકાર કરી કેવલગ્રાન પ્રગટાવ્યું હતું; અને કેવલગ્રાનવડે સર્વ જગતના પદાર્થો એક સમયમાં જાણ્યા હતા. તેઓએ સમવસરણામાં બેસી કેવલગ્રાનવડે દેશના દેઈ સર્વ પદાર્થોનું સ્વરૂપ અતાવ્યું હતું અને મુક્તિના માર્ગ અતાવ્યો. આત્માના અનન્ત ગુણાપર કર્મનું આવરણ અનાદિ કાળથી છે તેને હઠાવી આત્માના અનન્તા ગુણા ખીલવવાના ઉપાયા તેઓએ બતાવ્યા છે. સાધુધર્મ, શાવકધર્મ, ગ્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણની સંપૂર્ણ પ્રાપ્તિ તે મોક્ષ એમ તેઓએ જણાવ્યું છે. તેમજ સર્વ મંત્રરિરોમણિ નવકાર મંત્રને સર્વ તીર્યકરો કેવલગ્રાનથી અતાવેછે. તે આ પ્રમાણે

नमो अरिहताणं, नमो सिद्धाणं, नमो आयरियाणं, नमो उवक्सायाणं, नमो छोए सन्वसाहूणं, एसो पंचनमुक्कारो, सन्वपावप्पणासणो, मंगलाणं च सन्वसिं, पढमं हवह मंगलं ॥ १॥

ભાવાર્થ—રાગદ્વેષને જીતનાર એવા અર્હન્તાને નમસ્કાર થાંઓ.

# ( १०५ )

આઢ પ્રકારના કર્મ દાષ ટાળેલા છે જેઓએ એવા સિદ્ધોને નમસ્કાર, ધર્મના આચારને પાળનાર આચાર્યને નમસ્કાર, ઉપાધ્યાયને નમસ્કાર, લેહિમાં રહેલા સર્વ સાધુઓને નમસ્કાર; આ પંચ નમસ્કાર સર્વ પાપ્પના નાશ કરનાર છે. સર્વ મંગલમાં પ્રથમ મંગલ છે. આવા પંચપરમેષ્ઠિઓનું તેઓની મૂર્તિદ્વારા ધ્યાન ધરી તેઓના સહુણા પાતાના આત્મામાં પ્રગટાવવા પંચપરમેષ્ઠિના ગુણા પ્રાપ્ત કરવા એ જ તેમની ભક્તિના ઉદ્દેશ છે. આ નવકાર મંત્રનું સ્વરૂપ સમજીને આત્મામાં ઉતારનાર મનુષ્યા દુર્ગુણોના નાશ કરી અનન્તજ્ઞાન દર્શનાદિ સદ્દુણોને પ્રાપ્ત કરી પરમાત્મપદ મેળવે છે. પાતાના અળ ઉપર દઢ વિશ્વાસ રાખી ધર્મોદ્યમ કરવામાં આવે તા નમસ્કારમંત્રથી આત્મા પ્રતિદિન અશુભ લેશ્યાને તજીને શુભ લેશ્યાને અંગીકાર કરતા છતા પાંચ પ્રકારના શરીરના નાશ કરી મુક્ત પરમાત્માં અને છે.

પ્રક્ષ—લેશ્યાઓ કેટલી છે? અને તેમાં શુભાશુભ કેટલી છે? તેમજ પાંચ પ્રકારનાં શરીરનાં નામ આપશાે?

ઉત્તર—લેરયાઓ છ છે. કૃષ્ણ લેરયા, નીલ લેરયા, કાપાત લેરયા, તે જે લેરયા, પદ્મ લેરયા, અને શુકલલેરયા, આ છમાંથી આઇ ત્રણ અશુભ છે. અને તે જોલેરયા, પદ્મલેરયા અને શુકલલેરયા એ ત્રણ શુભ છે–જેમ જેમ આત્મા ઉચ્ચ ગુણાના અભિલાષા થાય છે. અને પાતાનું સ્વર્પ પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરે છે તેમ તેમ આત્માની સાથે સંઅંધ ધરાવતી શુભ લેરયાઓ પ્રકાશતી જાય છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર, અને તત્ત્વાર્થસૂત્ર વગેરેથી વિશેષતા લેરયાનું સ્વર્પ બાળવું. દ્રવ્યલેરયા એને ભાવલેરયા એમ લેરયાના બ ભેદ છે. દ્રવ્યલેરયાઓ પુક્લર્પ હાવાથી તેના વર્ણા વગેરેનું ઉત્તરાધ્યયનમાં વર્ણન કર્યું છે. ભાવલેરયા અધ્યવસાયર્પ છે. ભાવ મનના નાશ થતાં ભાવલેરયાના પણ નાશ થાય છે. ઐદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ એ પાંચ પ્રકારનાં શરીરા છે. તિર્યચ ગતિમાં અને મનુષ્યગતિમાં ઐદારિકશરીર હોય છે. દેવતા-એા અને નારકીના છવાને વૈક્રિય શરીર. અને ર લબ્ધિપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીર. અને ર લબ્ધપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીરના એ ભેદ છે, મૂળ વૈક્રિયશરીર અને ઉત્તરવૈક્રિય શરીર, દેવતા તથા નારકીના જીવાને ભવપ્રત્યયિક વૈક્રિય શરીર સ્ત્રો હાય છે, મૂળ વૈક્રિયશરીરને આયુષ્યપર્યત ધારણ કરે છે. અને પ્રસંગે અનેક ઇચ્છાઓવડે ઉત્તર વૈક્રિય શરીરને ધારણ કરે છે. મનુષ્યે તથા તિર્યથા લિધ્ધના અળે વૈક્રિયશરીરને ધારણ કરે છે.

#### ( 905)

ઓદારિક વૈક્રિયશરીરસંગંધી સામાન્યત: આ પ્રમાણે સ્વરૂપ સમજવું. આહારકશરીરને ચતુર્દશ પૂર્વધર ધારણ કરી શકે છે. તેજસ, અને કાર્મણ એ બે પ્રકારનાં શરીરાને દેવતા મનુષ્ય તિર્યંચ અને નારકી એ ચાર પ્રકારના જીવા ગમે ત્યાં જાય તા પણ સાથેજ લેઈ જાય છે. ચાર ગિતમાં દરેક જીવને અનાદિકાળથી કાર્મણ અને તેજસ એ બે શરીર સાથે હાય છે. સંસારમાં છેલ્લી વખતે ચઉદમા ગુણુઠાણાના અન્તે એ પ્રકારનાં શરીરના ત્યાગ કરી જીવ મુક્તિમાં જાય છે, મનુષ્ય-ગતિમાં ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તેજસ અને કાર્મણ એ પાંચ શરીર હાય છે, ધાતુઆદિનું ઔદારિકશરીર અને છે. લિધ્ધથી વા લવપ્રત્યયથી વૈક્રિયશરીર અને છે. આહારક શરીર મુંડાહાયપ્રમાણ હાય છે. તેજસશરીર આહારનું પાચન કરે છે. આઠ કર્મના વિકારથી કાર્મણ શરીર અન્યું છે. તિર્યંચ ગતિમાં આહારકવિના ચાર શરીર હાય છે. દેવ તથા નરક ગતિમાં વૈક્રિય તેજસ અને કાર્મણ એ ત્રણ શરીર હાય છે. તેજસ અને કાર્મણ એ બે શરીર સફમ છે. સર્વ શરીરનું બીજની પેઠે મૂળકારણ કાર્મણ એ બે શરીર સફમ છે. સર્વ શરીરનું બીજની પેઠે મૂળકારણ કાર્મણ વગેરે શરીરના ભેદા નામમાત્ર કહ્યા છે. તત્ત્વાર્થસત્ર, પ્રજ્ઞાપના, અને વિશેષાવશ્યક વગેરેથી તથા ગુરૂગમથી પાંચ પ્રકારનાં શરીરાનું વિશેષસ્વરૂપ અવબાધનું (સમજનું). જેમ જેમ શ્રુતજ્ઞાનો અનુભવ વધતો જાય છે તેમ તેમ શરીરાનું જ્ઞાન વધતું જાય છે.

પ્રશ્ન-- જ્ઞાનના કેટલા પ્રકાર છે? અને તેનાં નામ આપા.

ઉત્તર—ગ્રાનના પાંચ ભેદ છે—मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अविधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान, અને केवळ्ज्ञान, વિશેષાવશ્યક, નંદીસૂત્ર, અને તત્ત્વાર્થસૂત્ર
વગેરેમાં અધિક વિસ્તારથી ગ્રાનના ભેદાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.
મિતિગ્રાનના અફાવીશ ભેદ છે. શ્રુતગ્રાનના ચતુર્દશ અથવા વીશ ભેદ છે.
અવિગ્રાનના અસંખ્ય ભેદ છે. પણ મુખ્ય છ ભેદ છે, મનઃપર્યવગ્રાનના ખે ભેદ છે અને લાકાલાક પ્રકાશક કેવલગ્રાન એકજ છે. પાંચ ઇન્દ્રિયા અને છઠ્ઠા મનથી આત્મામાં મિતિગ્રાનના પ્રકાશ થાય છે.
સર્વગ્રની વાણીદ્વારા આત્મામાં શ્રુતગ્રાન ઉત્પન્ન થાય છે. મિત અને શ્રુત એ છે ઇન્દ્રિયા અને મનના સંબંધને લેઈ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તે વરોક્ષજ્ઞાન ગણાય છે. આત્માના ક્ષયાપશામદ્વારા પ્રત્યક્ષપણે મર્યાદાપૂર્વક રૂપી પદાર્થનું ગ્રાન થાય છે તેને અવિગ્રાન કહે છે. આત્માના ક્ષયાપશમ ગ્રાનદ્વારા સાક્ષાત અન્ય મનુષ્યાના મનઃપર્યાયને જાણી શકાય છે તેને

## ( १०७ )

मनःपर्यायज्ञान કહે છે; રૂપી અને અરૂપી સર્વ પદાર્થોને સંપૂર્ણપણે સા-ક્ષાત જેનાથી જાણી શકાય છે તેને केवल्ज्ञान કહે છે. જ્ઞાની ગીતાર્થ ગુરૂદ્ધારા વિશેષ સ્વરૂપ જાણુવું. અત્ર વિસ્તારના ભયથી અતિ સંક્ષેન્ પમાં જ્ઞાનતું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે.

પ્રશ્ન—રામ, અને રાવણ, હનુમાન્, તેમજ પાંડવા કૌરવા અને શ્રીકૃષ્ણ વગેરે કરાે ધર્મ પાળતા હતા ?

ઉત્તર—જૈનધર્મ પાળતા હતા. જૈનશાસ્ત્રોમાં તત્સંબંધી ઘણા લેખાં જોવામાં આવે છે. શ્રીકૃષ્ણ, શ્રીનેમિનાથ ભગવાનના અવિરતિ સમ્યગ્ર્ દષ્ટિ (ચાથા ગુણસ્થાનકને ધારણ કરનાર પણ પર્ચખાણને ન કર-નાર) શ્રાવક હતા. તેઓ આવતી ચાવીસીમાં અમમ્મ નામના તીર્થ-કર થશે. સગરચક્રવર્તિ વગેરે પૂર્વે ઘણા રાજાઓ જૈન થયા છે.

પ્રશ્ન—પૂર્વે ચાર વર્ણ શું જૈનધર્મ પાળતી હતી?

ઉત્તર—હા. પૂર્વે બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર એ ચાર વર્ણ જૈનધર્મ પાળતી હતી. મન, વચન, અને કાયા એ ત્રણુ યાગથી શુભ પ્રવૃત્તિ કરી આત્માની ઉદય દશા કરતી હતી. શ્રીનેમિનાથ ભગવાનની પશ્ચાત અને આજથી પ્રાય: પાંચ હજાર વર્ષ પૂર્વે ચારે વર્ણુ પ્રાય: જૈનધર્મ પાળતી હતી પણ તે સમયમાં એટલે પાંચ હજારવર્ષ લગ-ભગમાં અગર તે પછી વેદધર્મીઓનું જેર વધવા માંડ્યું-તાપણ શ્રી પાર્શ્વનાથ અને શ્રી મહાવીરસ્વામી તીર્થંકર પર્યંત ચારે વર્ણુ જૈનધર્મ પાળતી હતી, એમ જૈન ઐતિહાસિક દષ્ટાન્તા છે. શ્રીમહાવીરસ્વામીએ પશુહામયત્ત્રના નિષેધકારક ઉપદેશ આપ્યા, શ્રીમહાવીર પ્રભુના શિષ્ય અગીયાર ગણધરા થયા તે બ્રાહ્મણ હતા. અઇમુત્તા શ્રેણિક ચેટક રાજા અને જમાલી વગેરે ક્ષત્રિય હતા. આનન્દાદિ શ્રાવક વૈશ્ય હતા, આર્દ્રકુમાર અનાર્ય હતા, પ્રાય: અરબસ્તાનના તે હોવા જોઈએ તે પણ શ્રીવીરપ્રભુના સાધુ થયા છે. મેતાર્યમુનિ, ચંડાળકુળમાં ઉત્પન્ન થયા હતા, તેથી તે શુદ્ર હતા. તાપણ તે જૈનસાધુ થયા હતા, જૈનધર્મ પાળવામાં નાતજાતના ભેદ પ્રતિઅંધક નથી. શ્રીમહાવીરસ્વામીના નિર્વાણ વપ્તાતે અઢાર દેશના જૈન રાજાઓ અમુક કાર્ય પ્રસંગે ભેગા થયા હતા. અલખત પૂર્વે ભારતવર્ષમાં (હિંદુસ્થાનમાં) કરોડા પ્રમા- ણમાં જૈનધર્મીઓની સંખ્યા હતી.

પ્રશ્ન--તીર્થકરાે ક્ષત્રિયકુળમાં કેમ અવતરે છે?

ઉત્તર—પ્રજાનું રક્ષણ, પાલન કરનાર ક્ષત્રિયકુળ ગણાય **છે**. દાન

# ( 206 )

દેવું, શૂરવીરપણું, વગેરે ગુણા ક્ષત્રિયકુળમાં વિશેષ હાય છે તેથી તેવા ઉત્તમ કુળમાં પુષ્યુનું ખેલિ પુષ્યુયોગે તીર્થકરા જન્મે છે. ક્ષત્રિયકુળ- ( હાલમાં કહેવાતા સૂર્યવેશી ચંદ્રવંશી રજપુતાના કુળ)માં તીર્થકરા જન્મે છે તેથી તા સ્વયમેવ સિદ્ધ થાય છે કે જૈનધર્મ-રાજધર્મ છે. કારણ કે તે ધર્મના પ્રવર્તકા રાજાઓ હતા. અને તેમના વંરાજે પણ રાજાઓ છે. વગેરે પણ કાળયાંગે રાજાઓ વેદધર્મી કેટલાક સૈકાથી અનતા ગયા.

પ્ર**શ્ન**—જ્યારે પૂર્વે ચારે વર્ણ જૈનધર્મ પાળતી હતી. ત્યારે હાલ ક્રેમ પ્રાયઃ ઘણા ભાગે વર્ણિકક્રોમ જૈનધર્મ પાળે છે?

ે ઉત્તર—દારૂપાન, માંસ અને વ્યભિચાર આદિ દુર્ગુંંંં હુધારક વામ-માર્ગી દેવીભક્તો વધતા ગયા તેમ તેમ અજ્ઞ રાજાઓને તેવાના પાપમય ઉપદેશા ફાવતા આવવાથી આદિ અનેક કારણાથી રાજાઓના પુત્રો અન્ય ધર્મમાં દાખલ થવા લાગ્યા. તેથી જૈનધર્મી ઓનું ખરાખ રાજાઓ-ના ત્રાસથી જોર ઘટવા માંડયું તેથી ક્ષત્રિયવર્ગ કે જે શુદ્ધ જૈનધર્મ પાળનારા હતા તેને જુદા પાડી દીધા. તેથી તે મિથ્યાત્વી અનતા અચી ગયા. કાહું ત્યાંથી કાપી નાખવાની પેઠે ક્ષત્રિય વગેરે જાતિને તે ખરાખ ધર્મમાં દાખલ થએલાથી જીદી કરી, અને તે ક્ષત્રિયવર્ગ કે જે ક્ષત્રિયરાજાઓના વંશજે હતા તે વ્યાપાર વગેરેથી પ્રાય: વિશેષત: આજવિકા ચલાવવા માંડ્યા તેથી તે વર્ણિક કહેવાયા. આપ્રમાણે જૈન ધર્મીએાની સંખ્યા અન્ય ધર્મીઓના જેરથી ઘટી. હાલ જે રાજાઓ તથા અન્ય વિધારા વગેરે છે તેઓના વંશજે પૂર્વે જૈનધર્મ પાળતા હતા. હાલ જે જૈના વિધારતરીકે છે તે અસલ ક્ષત્રિયા છે. જૈનધર્મના આચાર્યોએ અનતી સેવા બજાવી છે. જ્યારે પરદેશીના હુમલા વગેરેથી ભારતવર્ષની જાતિયા વિદ્યા પુસ્તક વગેરેના નાશથી મૂર્ખ ખનવા લાગી તેમ તેમ તેઓની સ્થૂલ છુક્કિ થઈ અને તેથી તેઓને અન્ય ધર્મના આચાર્યોએ માટા માટા સ્થૂળ ધર્મ કે જે સમ-જ્યાવિના પણ ઉપરથી અની શકે એવા સ્વમૃતિ કલ્પનાથી અતાવી પાતાના ભક્તો અનાવી લીધા. તેથી સનાતન જૈનધર્મીઓની સંખ્યા ઘટતી ઘટતી પ્રાયઃ ચૌદ લાખની હાલ ફરકાતી ગણાય છે. પન્નર-મા સૈકા લગભગમાં દક્ષિણુમાં જૈનધર્મી રાજા હતા. તેરમા સૈકામાં કુમારપાળ જૈનરાજા થયા. ચાવડા તથા સાલેકી રાજાના વખતમાં જૈનોને સહાય મળી. વદ્મભીપુરીમાં થનાર કેટલાક રાજા જૈનધર્મી હતા. સંપ્રતિ વગેરે જૈનરાજાઓ હતા. પણ પાછળથી આપ્રમાણે

## ( १०५ )

થવાથી જૈનતત્વા સમજવાં ઘણાં સાયન્સ વિદ્યાની પેઠે દુર્લંભ થવાથી કેટલાક વેદધર્મી બ્રાહ્મણાંએ સ્થૂળ દૃષ્ટિથી સમજાય એવા દેશકાલાનુસાર સર્વને તત્તત્ત કાલમાં રૂચે તેવા બંધ બેસતા ઉપ-દેશ દૃષ્ઠે પાતાના ધર્મમાં ખેંચી લીધા. ઉદેપુરના રાણા વગેરે હાલ-પણ કેશરીયાજને માનેછે અને દર્શન કરે છે. મુખ્યત્વે વિધાક કો લાલ જૈનધર્મ પાળનારી ગણાયછે. કાઈ વખત આવા પણ આવી જાય છે. પારસીઓએ જેમ હિંદુસ્થાનમાં આવી મુસલમાનાથી ખચી પાનતાના ધર્મનું રક્ષણ કરી હયાતી ભાગવી, તેમ ક્ષત્રિય વંશનોએ પણ જૈનધર્મ પાળવામાટે તે વગેથી જીદા પડી વસ્તુપાલ તેજપાલની પેઠે પ્રધાન પદવી વગેરેથી તથા વ્યાપાર વગેરેથી આજિકા ચલાવી જૈનાતરીકે હયાતી રાખી, અને વેદધર્મીઓની સાથે જૈનાચાર્યોએ શાસ્ત્રાર્થ કરી અનેક ધર્મનાં પુસ્તકા બનાવી જૈનધર્મની સત્યતા ખતાવી. પ્રાય: ઘણી ખરી દરેક પ્રકારની જાતવાળા વિધાકો થાડાં સૈકાં પૂર્વે જૈનધર્મ પાળતા હતા. પણ પાછળથી વક્ષભાચાર્ય, દક્ષિણમાં માધવાચાર્ય, રામાનુજચાર્ય વગેરેના વખતમાં કેટલાક વિધાકો વેદધર્મી ખની ગયા. હાલમાં ચાલીસ લાખ વૈષ્ણવા ગણાય છે. તેઓના પૂર્વને ઘણા ભાગે જૈના હતા. એમ ઐતિહાસિક દૃષ્ટિથી નેતાં જણાય છે.

પ્રશ્ન—જ્યારે આપણા ધર્મની અને જૈનાની આવી દશા થઈ ત્યારે હવે આપણે શું કરવું જોઈએ અને આપણા ધર્મ પાછા વધારવા આપણે કેવા ઉપાયા લેવા જોઈએ ?

ઉત્તર—જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રોના અંતઃકરણથી અલ્યાસ કરવા જોઇએ, જૈનધર્મના ઉપદેશ ફેલાવનાર વિદ્વાન જૈનાને ભાષણા આપવા મદત કરવી જોઇએ. જૈન ગુરફળા સ્થાપવાં જોઈએ. પરસ્પરને મદત કરવી જોઇએ, કાયિક, વાચિક અને માનસિક શક્તિ ખીલવવી જોઈએ. જૈનધર્મની ઉન્નતિ વિના અન્ય કુમાર્ગમાં લક્ષ્મીના ધુમાડા નહિ કરવા જોઇએ, સર્વ જૈનાને પાતાના કુટુંબી ગણી તેઓની ભક્તિ કરવી જોઇએ, સ્વર્દાલપણું ત્યાગી અહાદ્ધર અનનું જોઇએ, વ્યાવહારિક અને ધાર્મિક કેળવણીના સારી રીતે અલ્યાસ કરવા જોઇએ. ગુરૂઓની ભક્તિ કરવી જોઇએ તન-મન-ધન અને સત્તાથી જૈનધર્મના ફેલાવા કરવા જોઇએ. અન્યધર્મી એકને જૈનધર્મી અનાવતાં તીર્થયાત્રા જેટલું ફળ થાય છે, તેમ સમજી જૈનાની સંખ્યા વધારવા યથાશક્તિ ખરા અંતઃકરણથી પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. સદાચાર સેવવો જોઇએ. મંત્રયાગ

## ( 930 )

અને સમાધિ વગેરેના ઉદ્ધાર કરવા જોઈએ, જમાનાને અનુસરી ખરા જૈન બનવા તથા અન્યને બનાવવા આત્મભાગ આપવા જોઈએ. સામાન્ય ગચ્છકિયાના ભેદે કલેશ કરી લડી ન મરનું જોઇએ, વિશાલ દૃષ્ટિયા અન્ય ધર્મીઓને પોતાના સદ્દુણોથી જૈનધર્મપ્રતિ આકર્ષી જૈન અનાવવા જોઈએ, ચતુર્વિધ સંઘની ઉન્નતિ કરવી જોઈએ, ઇત્યાદિ ઉપાયા જણી તે પ્રમાણે આચારમાં મૂકવા. શ્રી ચતુર્વિધ તીર્થની ઉન્નતિ માટે જમાનાને અનુસરી કુરીવાજોના નાશ કરી સુધારા દાખલ કરવા જોઇએ, અન્ય કોમા પાટીદાર અને ભાવસાર વગેરે જે જે હજા સુધી પણ જૈનધર્મ પાળતી આવી છે તેને મદત કરવી જોઈએ, લક્ષાબિપતિ ગૃહસ્થ જૈનોએ પ્રથમ જૈનધર્મની ઉન્નતિ માટે ધનના વ્યય કરવો જોઈએ. ગમે તે જાતિ, પ્રથમની ચા₹ વર્ણની પેઠે ગૃહસ્થાવાસમાં ગમે તે રીતે કર્મયોગે આજવિકા ચલાવતાં છતાં પણ જૈનધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધા તથા યથાશિક્ત વિરતિપણાના અંશોને ધારણ કરી શકે છે તેમ સમજી દરેક જૈનોએ જૈનધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધા ધારણ કરવી જોઈએ, અધ્યાત્મ યેગવિદ્યાની ખીલવણી કરવી જોઈએ. જૈનધર્મની સેવામાટે પોતાના પ્રાણને પણ હિસાબમાં ન ગણવો જોઈએ. જૈનધર્મની સેવામાટે પોતાના પ્રાણને પણ હિસાબમાં ન ગણવો જોઈએ, દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવને અનુસરી ધર્મ ક્ષેત્રોની ઉન્નતિ કરવી જોઈએ, સ્વય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવને અનુસરી ધર્મ ક્ષેત્રોની ઉન્નતિ કરવી જોઈએ, સાધુઓ જોઇએ અને સાધ્વીએોએ ધાર્મિક્તાનો પરિપૂર્ણ અલ્યાસ સામાન્ય ગચ્છક્રિયાના ભેદે ક્લેશ કરી લડી ન મરવું જોઇએ. સાધુઓ જોઇએ અને સાધ્વીઓએ ધાર્મિક્જ્ઞાનના પરિપૂર્ણ અલ્યાસ કરવા તથા ગામાગામ કરી ઉપદેશ દેવા જોઈએ, દરેક લાકાને ગમે તે કરવા તથા ગામાગામ કરા હપદશ દવા જાઇએ, દરક લોકાન ગમ ત ભાષામાં જૈનધર્મનું તત્ત્વજ્ઞાન સમજી શકાય એવાં પુસ્તકા રચવાં જોઈએ, જૈનધર્મપર પૂર્ણ રાગ ધારણ કરવા જોઇએ. વૈરિવરોધ અદે-ખાઈ વગેરે દુર્ગુણોના ત્યાગ કરવા જોઈએ, વ્યવહાર અને નિશ્ચયનય-પૂર્વક જૈનધર્મનું આરાધન કરવું જોઈએ, જ્ઞાની ગીતાર્થોની સલાહ લેઈ જૈનધર્મોન્નતિના ઉપાયામાં ધૈર્ય ધારણ-કરી પ્રવૃત્તિ કરવા જોઇએ, ગુ-ણાનુરાગ ધારણ કરી પડતા જૈનાને પણ સહાય કરી ઉચ્ચ કરવા જોઇએ, વ્યવસ્થા કમના નિશ્ચય કરી કાર્ય કરવાં જોઈએ. ભિન્ન ભિન્ન ક્રિયાના ભેદવાળા સાધુઓએ પરસ્પર સંપીને ચાલવું જોઇએ, માનસિક સંકલ્પ-ખળ વધારવું જોઈએ, યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ એ યાગનાં અષ્ટ અંગાનું જૈનશૈલીથી સ્વરૂપ સમજી આત્માન્નતિ તથા અન્યોની ઉન્નતિ કરવી એઈ એ. ઇત્યાદિ ઉપાયાથી જૈનધર્મની ઉન્નતિ અને ક્લાવા થઈ શકે છે. જૈનધર્મના શ્રદ્ધાળુઓને જૈનધર્મની સેવા ખજાવતાં શાસનદેવતાએા સહાય થાએા. અને જૈન-ધર્મની ઉન્નતિ કરનારાએા મંગલમાલા પામા એમલેખકની આશીષ્ છે.

#### ( १११ )

હે શાસનદેવતાએા ! જગત્ની શાંતિ અને ભલામાટે સત્ય એવા જૈન-ધર્મના ફેલાવા કરવા લેખકને (મ્હને) સહાય થાએા.

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः

श्रीवीरिजनेश्वरस्थापितसंघपरंपरायां श्रेतांबरधर्मनायक श्रीहीरिवजयस्रिशिष्य श्रीसहजसागरोपाध्यायशिष्यपरंपरायां श्रीमयासागरमुनिशिष्यक्रियो-द्धारकश्रीनेमसागरमुनिवर्यशिष्य महाप्रतापी श्रीरिवसागर-महाराजजी तिच्छिष्य चारित्रपरायण श्रीसुखसागर-मुनिराज तिच्छिष्य योगनिष्ठमुनि बुद्धिसागर-कृततत्त्वदीपिकाग्रन्थः सम्पूर्णः

ॐ शान्तिः ३

अर्हम

