4466

%न अथभावा

દાદાસાદેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૮-૨૪૨૫૩૨ ૩૦૦૪૮૪૬

```
ાનન્દરૂપ છે;
૭યપૂર્ણ છે. ૧
અનન્ત છે;
લ્યપૂર્ણ છે. ર
ાતું જ છે;
ાનપ્રાણુ તું. ૩
તાનમગ્ન છું;
હોા જ છું. ૪
 વિદ્વિત છે;
 દયા કર. પ
પુન: પુન:;
ટાે ત્રલુ!–
સુખી રહું. ૭
```

诸 વિશ્વનાથ ! આવ્યાે છું ઘણા ઉત્કટ ભાવથી--; વંદવા, સ્પર્શ'વા તારાં પવિત્ર પદપદ્મને. ૮ હું ફક્ત એ જ માગું છું નમાવી નિજ શીષ ને-; હું મુક્ત થાઉ અજ્ઞાન અને દૌર્ખલ્યથી, પ્રભુ! ૯ અજ્ઞાનનાશે હું પામું પરમ જ્ઞાન–ઋદ્ધિને; અને દૌર્ખ'લ્યના નાશે આત્માની પૂર્ણ' શક્તિને. ૧૦ મને છે પૂર્ણ વિશ્વાસ, પ્રભુ! તારી કૃપા થકી–; મારા ક્લેશા હણાશે જ ને હણાશે અધી વ્યથા. ૧૧ અને હું પામવાના જ, પ્રભુ! કલ્યાણધામને; મારી આ દઢ શ્રદ્ધાએ મને પૂરી નિરાંત છે. ૧૨

વિ. સં. ૨૦૨૧ ત્રાનપં**પાલીno**vijay Jain **માના છથા છાલાવ્ય** માંડલ (વિરમગામ)



# ઉપદેશસરિતા

( A Stream of Advice ) સ્વ-કૃતઅ'પ્રેજીઅનુવાદસ'યુક્ત

રચયિતા : ન્યા. ન્યા. મુનિ ન્યાયવિજયછ



વીર સં. ૨૪૯૩]

[ વિ. સં. ૨૦૨૩

મૂલ્ય એ રૂપિયા

#### પ્રકાશક :

સેવ'તીલાલ ભાગાલાલ વાહરા માં ડ લ ( વીરમગામ–ગુજરાત )



#### सुद्र :

**િંગરધરલાલ કુલચ'દ શાહ** સાધના મુદ્રણાલય દાણાપીઠ–ભાવનગર

# ઉપદેશસરિતા [Upadeshasarita]

A Stream of Advice

By

Muni Nyayavijaya

with

his English translation

A. D. 1967



## પહેલી આવૃત્તિના બે બાલ

ગુજરાતી કવિતાના મને અભ્યાસ નથી, છતાં મન પર એક તરંગ આવ્યા અને શરૂ કરી, કે કંટાેકટ અનતી ગઇ. આ જાતની નાની નાની પ્યાલીમાં શાહા જ્ઞાનરસ ભરી વાચકાેની સમક્ષ ઉપસ્થિત કરતાં મને આનન્દ થાય છે. પણ એનું સ્થૈર્ય આ વાચકાને ઉપયાગી થાય એના પર આધાર રાખે છે. પણ બીજી રીતે, સદુભાવવિહિત સત્કર્મ સ્વયં **યાનન્દરૂપ છે**, એટલે આનન્દનું સંવેદન છે છે તે છે જ.

તા. **૨૧**–૧૦-૬૪ **માંડલ (**વીરમગામ)

મુનિ ન્યાયવિજય

## અપ પૃં ણ નિ દે શ



ઉપદેશસરિતાની અગાઉની કેવળ ગુજરાતી કવિતારૂપ આવૃત્તિ યુગદપ્રધારક, મહામના, સુપ્રજ્ઞ વિદુષી સાધ્વીજ શ્રી સદ્યુષાશ્રીજની શિષ્યા શાન્ત, નમ્ર તથા સેવાનિમગ્ન, પવિત્રશ્રમણી સાધ્વીજી શ્રી કીર્તિલતાશ્રીજને અપિ<sup>૧</sup>ત કરાયેલી છે.

## ઉ દ્દ **એા ધ ન** ઉપદેશસાર

**્રા**વન અનન્ત છે, **પ**ણ અત્યાર સુધીનું આપ**ણ**ં છવન કલુષિત, દુઃખી અને નમાલું રહ્યું છે. અજ્ઞાન અને તૃષ્ણાની હાલતમાં આપણે દુઃખાજ જોયાં છે. માહ અને તૃષ્ણામાં જીવનાર, એમાં જીવન પૂરું કરનાર, એવું જીવન જીવી ચાલી નીકળનાર જીવ પાર્છા નવાં દુઃખાની પર પરામાં પટકાય છે. ભૂતદયા, વિધિમેત્રી અને સદ્વર્તન એ જ એક અખંડ શાન્તિના તેમ જ પરલાકને સુધારવાના માર્ગ છે. આત્મવાદ કે ઇધરવાદ કેવળ બાલવામાં નહિ, પણ વર્તનમાં— **જીવનવ્યવહા**રમાં જ્યારે ઝળકે ત્યારેજ સાચા આસ્તિક (સાચા આત્મવાદી કે સાચા ઇશ્વરવાદી) થઇ શકાય. અને જે અનીતિ-અન્યાય-અસત્યનાં અનાગરણો-પાપાને પાતાના જીવનમાં નાસ્તિ કરી દે છે તે જ સાચા અને ભાગ્યશાલી નાસ્તિક છે. આવેા જ આસ્તિક અથવા આવેા જ નાસ્તિક પાતાનું કલ્યાણ કરી જાય છે. કાઇ પણ મજહાબના બિલ્લા નહિ ધરાવનાર પણ નીતિ તથા પ્રામાણિકતાના માર્ગે પાતાનું કલ્યાણ કરી જ જાય.

#### મહાભારત કહે છે—

" आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत् ।"

અર્થાત્ પાતાને પ્રતિકૂલ, અપ્રિય હાય તે બીજાને ન કરવું. પાતાને દુ:ખ અપ્રિય છે; કાઇ પાતાને ઇજા કરે, પાતાનું અપમાન કરે, પાતાની નિન્દા કરે તે પાતાને અપ્રિય છે. આમ દુ:ખ, પીડન, નિન્દા, અન્યાય, અપમાન પાતાને અપ્રિય છે તેમ બીજાને પણ અપ્રિય છે. માટે બીજા તરફ એવું આચરણ ન કરવું. સાવ સાચું છે—

## ભલું કરીશ, ભલું થશે; હુરું કરીશ, હુરું થશે.

કાઈ પર દેષ ન કર. કાેંઇની ક્ષુદ્ર વૃત્તિથી નિન્દા ન કર. કાેંઇનું ક્ષુટું ન ચિંતવ. જેઓ તારા વિરાધી કે નિન્દક હાેંય તેમની તરક પણ દુષ્ટ કે રુષ્ટ્ર ન ચા. જેમ પાગલ યા સિત્રપાત રાેંગથી ઘેરાયેલા માણસના લવારાને કાેંઇ ધ્યાનમાં લેતું નથી, તેમ તેવા અત્તાની માણસાે અત્તાનરાેંગથી ઘેરાયેલા હાેઇ

તેઓ શું કરી રહ્યા છે એની તેમને ગમ હોતી નથી, માટે તેઓ ખરી રીતે દયાપાત્ર છે. અતઃ તેવાઓના ઉદ્ધત પ્રલાપ કે દૌર્જન્યપૂર્ણ વર્તન તરફ રાેષ કરવાે કે રાખવાે ન ઘટે. તેમનું પણ ભલું જ ચાહીએ અને પરમાત્મા તેમને સદુણુદ્ધિ આપે એવી જ ભાવના રાખીએ. વેરથી વેર વધે છે અને એનાં વહેણ ભવાન્તરમાં પણ સાથે આવે છે અને એની ભીષણ આગમાં અનેક જન્માે સુધી સળગતા રહી બહુ બહુ દુઃખાેમાં પટકાવું પડે છે. ઉદાત્ત માનવતા (સાચી માણસાઇ) ક્ષમા–જલથી વેરતે ધાષ્ઠિ નાખવામાં જ છે. ધીર, ગંભીર, સહિષ્ણુ અને ઉદાર બની મનને મીઠું અને નિર્મળ રાખવામાં જ સાચા પુરુષાર્થ છે. એમાં જ કલ્યાણસાધતની કસાેટી છે. ચિત્તની વિશુદ્ધિ, વ્યાપક મૈત્રી અને પરાેપકાર-શીલતા એ જ **જાગ્રત** અને **સક્રિય અહિંસા છે.** અને એ જ છવનનું અમૃત છે

એક દિવસે મઃવાનું છેજ, પછી શું કામ માણસ માહેનનત થઇ કરે છે? એ કેમ ધ્યાનમાં લેતા નથી કે દુરાથરણના જવાબ જરૂર આપવા પડશે? દુઃખપ્રદ અને હિંસાત્મક વિચિત્ર વિકલ્પકલ્પનાની જાળમાં એ અટવાયેલા રહે છે, પણ એ કેમ સમજતા નથી કે કાળના કટકા લાગતાં

કાઇને પણ અણધાર્યું ઊપડી જવું પડે છે અને બધું અહીં રહી જય છે, કેવળ સત્ અને અસત્ કર્મના સંસ્કારા જ પરલાક-યાત્રામાં સાથે આવે છે! દુનિયાની ખાટી આળપંપાળ મૂકી દઇ જીવન કેમ સુધરે એ તરક ધ્યાન આપવું ખૂબ જરૂરનું છે. જીવન સુધરે તા પરલાક સુધરે. જીવન સુધરે દુ:સ્વાર્થ, માહ, ખુરી ટેવ અને દુરાચરણને મૂકી દેવાથી અને સત્ય-સંયમ-સેવાના પુષ્ય પથ પર વિહરવાથી.

આપણે બરાબર સમજ લઇએ કે સદ્દગુણસમ્પન્ન ખનવું એ જ ભગવાનની સાચી પૂજા છે. પ્રાર્થના, ઉપાસના વગેરે સમગ્ર ધર્મ ક્યાનું એકમાત્ર પ્રયોજન સદ્દગુણસમ્પન્ન બનવું એ છે. પૂજા, ઉપાસના આદિ ધર્મ ક્રિયા દ્વારા આપણે ગુણી બનવા માટેની પ્રેરણા લેવાની છે, અને એ દ્વારા ગુણી બન-વાના અભ્યાસ કરવાના છે. ગીતામાં ભગવાન કહે છે કે— જે તેને સત્કર્માના રૂપમાં પૂજે છે તે સિદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે.

જૈનાચાર્ય શ્રી હરિભદ્ર પાતાના 'અષ્ટક' ગ્રન્થના ત્રીજા અષ્ટકમાં જણાવે છે કે—

અહિંસા, સત્ય, અરતેય, ધ્રહ્મચર્ય, નિર્લાભતા, ગુરુભક્તિ, તપ અને જ્ઞાન એ આઠ પ્રશસ્ત-પવિત્ર પુષ્પા છે. એ ગુણાનું

પાલન કરાય તેા એ "પુષ્પાે' દેવાધિદેવને ચડાવ્યાં ગણાય. આ પ્રમાણે એ પુષ્પા ચડાવવાં અર્થાત્ આ પ્રકારની 'પુષ્પ-પૂજ્ય' એ **શુદ્ધ પૂજા** છે.

આપણે બરાબર ધ્યાનમાં લઇએ કે આપણી લાંબા કાળની આ બધી દુર્ગતિ કેવળ આપણા અજ્ઞાન, માેહ અને પ્રમાદથી છે. એ દાેષાને દૂર કરી સન્માર્ગવિષયક સમ્યગ્જ્ઞાન દ્વારા સન્માર્ગવિહારી બન્યા સિવાય આપણા ઉદ્ધાર નથી એ નક્કી વાત છે.

દાર્શનિક મતમતાન્તરાના વિસ્તાર બહુ માટા અને ગ ભીર છે. કાંઈ આત્મવાદી છે, તા કાંઈ અનાત્મવાદી અતમતાનાદી છે, તા કાંઈ અનાત્મવાદી આત્મવાદીમાં પણ કાંઇ એકાત્મવાદી છે, તા કાંઇ દહપ્રમાણઆત્મવાદી; કાંઇ આત્મવિભૃતવાદી છે, તા કાંઇ દેહપ્રમાણઆત્મવાદી. એ જ પ્રમાણે ઇશ્વરવાદના મતમાં ધણી ભિન્નતાએ છે. આ બધાં મન્તવ્યા એકખીનાં સાથે ટકરાતાં રહે છે અને વાદવિવાદના વિષય બન્યાં રહે છે. એમ છતાં જગતની દૃષ્ટિ આગળ એક તત્ત્વ સુનિશ્વિત છે, અને તે, બધા પ્રાણ્ધારીઓમાં—સમગ્ર છવન્ત શરીરામાં 'હું'નું વેદન—સંવેદન થાય છે તે. એ સર્વાનુભવસિદ્ધ અને સર્વધાન્ય તત્ત્વના આધાર પર "છવા અને છવા દાં"ના ઉપદેશ સર્વગ્રાહ્ય બન્યા છે.

કદરમાં કદૃર કહેવાતી નાસ્તિક સંસ્થા પણ એ ઉપદેશને સ્વીકારે છે અને કર્તવ્ય માને છે. એ ઉપદેશ માનવસમૂહમાં એટલે સુધી વિસ્તરેલા છે કે બીજાના હિતને ભાગે પાતાનું હિત સાધવું એ અનીતિ છે, દાષ છે, પાપ છે એમ માણસમાત્રને સમજાયું છે, અને એથી એને સમજ્યયું છે કે ' હું 'નું સંવેદન બધા પ્રાણીઓમાં એકસરખું હોવાથી બધાએ પરસ્પર સદ્ભાવ અને મૈત્રીથી રહેવું અને વર્તવું જોઇએ. નિઃસંદેહ, એ રીતે વર્તવામાં જ બધાનાં હિત અને સુખ સમાયાં છે.

—મુનિ ન્યાયવિજય

# **Entrance** into Light

gife has neither beginning nor end. But our life upto this time, has passed impure, miserable and worthless. We in the condition of ignorance and avarice, have seen only misery. He who lives in infatuation and avarice, finishes his life in them and departs having lived such a life, is hurled again into a new series of miseries. Compassion towards all beings, universal friendship as well as good character, is the only path for the attainment of uninterrupted peace and for the improvement of rebirth. When the theory of Self or Godhood, flashes, not in speaking only, but in behaviour also, only then one can become a real theist (a true spiritualist or a God-believer). And he alone is a true and fortunate atheist (नास्तिक) who about himself effects non-existence (नास्ति) of sins of immorality, injustice and falsehood. Such a theist or such an atheist alone is able to achieve his welfare. A person is sure to obtain his welfare through the way of justice and honesty though not holding any medal or label of any sect.

Let us closely and firmly remember-

To do good to another is to do good to oneself. To injure another is to injure oneself.

Never cherish hatred, aversion, jealousy or resemment towards anyone. Never censure any other evil-mindedly. Never think ill of any being. Never be angry or spiteful towards even those who vilify you or have hostility towards you. As nobody cares for prattles of those who are

mad or of those affected with सन्तिपात-delirium [the fever arising from a vitiated state of the three humours of the body], similarly, unwise men being surrounded by the disease of ignorance or infatuation, do not know what they do, and therefore they are truly pitiable, so a thoughtful man does not care for their insolent censures, nor becomes angry at their reproach. We should wish even such men good and only good, and pray to God for their wisdom and goodness.

We should bear in mind that enmity increases by enmity and its bitter fruits have to be suffered for a long time. Goodness or nobleness consists in washing off enmity by the water of forbearance. True manliness consists in being courageous, solemn, forbearing as well as generous and in making and keeping the mind sweet and stainless. In being so there is the very test of accomplishment of real welfare. The practical

and wakeful Ahinsā is only in the purity of mind, all-pervading friendship and being disposed to benevolence; and this is the only nectar of life.

One day it is indispensable to die, then why does a person move being intoxicated by infatuation or illusory attachment? Why does not he attend to this matter that he will have surely to respond for his bad character? He always remains meshed in strange, stormy and distressful ideas, but why does not he understand that he (every living being) alone will have to start suddenly at the stroke of death and will be able to take nothing with himself then, except merit and demerit? It is most necessary for him to attend to how improvement of life, is done, giving up all useless anxiety and botheration, all unsubstantial entanglements and embarrassments. Life improves, then rebirth improves. Life improves by forsaking bad habits, bad character, selfishness, delusion and illusory attachment, and by treating the good, noble path of truthfulness, self-restraint and service. Really speaking, such a life is itself its reward.

Let us rightly understand that to be virtuous or meritorious is only the real worship of God. The sole object of prayer, worship and all other religious rites, is to be virtuous or righteous, i.e. all religious rites are meant to have inspiration or force to be virtuous and thereby to be diligent towards the object.

In the Gita (in the eighteenth chapter) the Lord says-

" स्वकर्मणा तमभ्यच्ये सिद्धिं विन्दति मानवः ।"

i.e. he who adores Him in the form of his (good) actions, attains Perfection.

Thereupon it is clearly understood that good actions, good behaviour, good conduct is the real worship of God.

Teaches similarly the great Jainacharya Haribhadra too,

Having taken duly into consideration that all this long-continued perdition or miserable condition of ours, is due to our illusory attachment and negligence only; let us remove them and become endowed with right conduct according to right knowledge. Only then there is our rescue.

Logical or philosophical discussions about the soul, God and the world, are very vast and very deep, and they remain striking against one-another and sometimes spreading a quarrelsome atmosphere in people. But-in spite of this, one fact is revealed before the universe and that is the inner feeling throbbing in all living beings, of "I"-" अहम ". On the foundation of this fact all-

known and universally acknowledged, the precept "Live and let live" has grown and become acceptable by all. Even the staunch atheistic institutions admit this precept and also believe it to be capable of being put into practice. This precept is diffused in people so far that they have understood that it is terrible injustice and a heinous sin to achieve one's own good by des:roying or injuring others' good, and hence they have been able to perceive that as the feeling of "l"-" agq" throbs alike in all living beings, all human beings should behave mutually with good-mindedness and pure friendliness.

No doubt, good happiness as well as welfare of all, depends on behaving so (fairly and nobly).

Mandal (Viramgam) August, 1967

-Nyayavijaya

### હ ધેર્દ ગા ર

આ પુસ્તકના મુદ્રણ અંગે માંડલના યશસ્વી સદ્ ગૃહસ્થ શ્રા સેવંતીલાલ ભાગીલાલભાઇએ મમતાભરી કાળજી–કાર્યની શરૂઆતથી લઇ સમાપ્તિ સુધી–જે અતાવી છે તે માટે એ ભક્તિશાલી સુજન શ્રાવકને શુમં મૂયાત્! सुલં મૂયાત્ ! મૂયાત્ कल्याणमुत्तमम्!

આ પુસ્તકના મુદ્રણમાં શુદ્ધતા માટે તેમ જ એને સુશાભિત બનાવવા માટે સાધના મુદ્રણાલયના અધિપતિ શ્રી ગિરધરભાઇએ જે સન્તાેષકારક કાળજી રાખી છે અને વખતસર કામ કરી આપ્યું છે તે માટે એ મહાનુભાવ સદ્દ્રગૃહસ્થને અમારા સહર્ષ ધન્યવાદ છે.

આ ચાપડીના મુદ્રણ વખતે આનાં અંગ્રેજ પૂર્ અહીંની અંગ્રેજી હાઇસ્કૂલના શિક્ષક શ્રી નાનાલાલ-ભાઇએ જોયાં છે; અને આના અંગ્રેજી શુદ્ધિપત્ર માટે તેમણે કરી બધા કારમ જોઇ લીધા છે. તેમની આ સૌજન્યપૂર્ણ ઉપક્રિયાથી હું ખરેખર ઉપકૃત છું.

આ ચાપડીનાં કેટલાંક પૂર અહીંની અંગ્રેજ હાઇ-સ્કૂલના શિક્ષક શ્રી દલસુખભાઇએ પણ જોયાં છે, જે માટે તેઓ અવશ્ય ધન્યવાદા**હે છે.** 

તા. ૧૨–૯–'**૬૭ માંડલ** (તા. વિરમગામ)

—મુનિ ન્યાયવિજય

## શુદ્ધિપત્ર Errata

| પૃષ્ઠ<br>Page | પ'ક્લિ<br>Line | અશુદ્ધ<br>Incorrect | શુદ્ધ<br>Correct   |
|---------------|----------------|---------------------|--------------------|
| 18            | ٩              | શાસ્ત્રો            | શાસ્ત્ર            |
| <b>ક</b> ૧    | ય              | tions preads        | tion spreads       |
| <b>ሃ</b> Ч    | X              | fool—               | fool               |
| OF            | Y              | delusary            | delusory           |
| યક્           | ¥              | enjoyments.         | enjoyments,        |
| ६५            | ય              | for                 | for a              |
| <b>6</b> 3    | ٩              | <b>દુ</b> 'અુદ્ધિ   | <b>દુર્યું</b> હિં |
| 45            | X              | પ્રમત્તતાં          | પ્રમત્તતા          |
| १०६           | ર              | કાલપાપન             | કાલયાપન            |
| 180           | ૧ •            | all                 | All                |
| 186           | ¥              | off                 | of                 |
| 240           | ٩              | કેચા                | કયા                |
| <b>२</b> १∙   | ય              | be atitude          | beatitude          |
| २३६           | ţ              | becomes             | becomes            |
| રહ૧           | ર              | સદાચરણુથી જે રક્ષે  | જે સદાચારથી રક્ષે  |

## વિષયા નુ ક્રમ [Contents]

| વિષય                                      | મૃષ્દ |
|-------------------------------------------|-------|
| ઉપક્રમ—Commencement                       | ٩     |
| અહિંસા—Harmlessness                       | પ     |
| ધર્મ—Dharma                               | ૧૯    |
| रत्नत्रथ—The Three Gems                   | રપ    |
| મુદ્ધાત્રમ—The order of the House-holders | 30    |
| માહિતરાસ—Hinderance of Moha               | 83    |
| સ્વ–પરદયા                                 |       |
| -Mercy to ones own Self and others        | ७८    |
| ચાર ભાવના—Four Reflections                | ۷.    |
| સ્વાધ્યાય—Sacred Study                    | ८४    |
| શ્રદ્ધા—Faith                             | 45    |
| માંદાની સેવા—Serving the Sick             | 44    |
| ****                                      | ≥×××  |

| ઉચ્ય-તીય—High and Low                  | ८०          |
|----------------------------------------|-------------|
| સામ્યવાદ—The theory of Equality        | ૯૬          |
| જીવनरस—The Taste of Life               | १०२         |
| ષ્રહ્મચર્ય`—Celibacy                   | ٩٥٤         |
| પ્રક્ષચર્યાશ્રમ—The Order of Celibacy  | ૧૧૯         |
| વિવેક—Discrimination                   | १२५         |
| તત્ત્વાે—Elements                      | 935         |
| અનેકાન્ત—Many-sided View or            |             |
| Plurality of Aspects                   | ૧૪૨         |
| પુનર્જન્મની ઉપપત્તિ—Proof of Rebirth   | ૧૫૩         |
| જેવા અહીં તેવા ત્યાં—Rebirth resembles |             |
| this Birth                             | 156         |
| આત્મભાવના—Spiritual Reflections        | १७र         |
| કર્મ બળ તથા આત્મબળ                     |             |
| -Kārmic and Spiritual Power            | १७६         |
| કુપાયા-Passions                        | ૧૮ <b>૩</b> |
| વૈરાગ્ય—Non-attachment                 | २०२         |
| ત્તાન-ક્રિયા—Knowledge and Practice    | २०८         |
| ઇન્દ્રિયવરી[ાકાર—Subjugation of Senses | २१६         |
| શુદ્ધિ—Sanctity                        | <b>ર</b> ૨૪ |
|                                        |             |

| વિચારતું પ્રભુત્વ—Mastership over Thought | २२७          |
|-------------------------------------------|--------------|
| 3 3                                       |              |
| तप्रया—Penance                            | २३१          |
| સેવા—Service                              | ર૪૧          |
| ભગવત્પૂજા—Worship of God                  | ₹ <b>४</b> 3 |
| ઉદ્દુખાધન—Awakening                       | રપા          |
| સંસાર અસાર કે સસાર ?—How is Samsāra ?     | २६८          |
| સત્સંગ—Company of the Good                | <b>ર</b> ૭૫  |
| ज्ञानसंरक्षार—Cultivation of Knowledge    | २८३          |
| સારાેદ્ધાર—Extraction of Essence          | <b>ર</b> ૮૫  |
| शान्तिन ६।र—The means of Peace            | 300          |
| અન્તિમ ઉદ્ગાર—Last Word                   | 303          |
| આ ર્શાર્વ ચન—Blessings                    | 3२०          |
| સમાપ્તિ—Ends                              | 392          |



## આર્થિક સહાયકાની નામાવલિ

| 9000)          | શેઠ મહાસુખભાઇ ધારશીભાઇના                       | บอน รหวดแล้    |
|----------------|------------------------------------------------|----------------|
| • ,            |                                                | -              |
|                | તેમના પુત્ર ત્રં બકલાલ તથા તેમના               | • •            |
|                | જયુભાઇ, કેશરીભાઇ, સુબાધભાઇ                     | તરફથી, માંડલ   |
| (••)           | ત્રી સાગરગ <sup>2</sup> છ ઉપાશ્રય              | પાટણ           |
| ३०१)           | વારા બાગીલાલ તલકશી                             | માંડલ          |
| २००)           | હરગાેવનદાસ રામજીભાઇ                            | મુલુંડ (મુંબઇ) |
| २००)           | માણેકલાલભાઇ સરૂપચંદ                            | મુ ંબઇ         |
| २००)           | મણીભાષ્ટ કેશવલાલ સરૈયા                         | મુ ં બઇ        |
| ૧૫૧)           | શેઠ હીરાચંદ ધરમશીભા∀                           | માંડલ          |
| १२०)           | સુભદ્રાખેન ખુદ્ધિલાલ દાેશી                     | માંડલ          |
| ૧ • ૧)         | નવીનચંદ્ર ચીનુભાધ                              | માંડલ          |
| ૧ <b>૦૧</b> )  | રતિલાલ સૌભાગ્યચંદ                              | માંડલ          |
| <b>૧</b> ૦૧)   | મુલું ડ <sup>શ્</sup> વેતાં ખર મૂર્તિ પૂજક જૈન | સંધ            |
| <b>૧</b> • • ) | હીરાલાલ માતીલાલ શાહ                            | અમદાવાદ        |
| ૧ • • )        | ધરમશી પદમશી હઃ વ્રજલાલ                         | <b>મુ</b> ં બઇ |
| (ه ه ۹         | વાેરા અમૃતલાલ કેવળદાસ                          | માંડલ          |
|                |                                                |                |

| ( • • )      | નાધાલાલ ન્યાલચંદ                 | <b>અાદરીયા</b> ણા |
|--------------|----------------------------------|-------------------|
| (••)         | સારાભાઇ નગીનદાસ                  | મુ ંબઇ            |
| ૭૧)          | નડુભાર્ધ સુંદરજી                 | <b>મુ</b> ંભઇ     |
| ૫૧)          | વારા ઇન્દુખેન સેવંતીલાલ          | માંડલ             |
| ૫૧)          | ચમનલાલ છેાટાલાલ                  | માંડલ             |
| ૫૧)          | ભરતકુમાર <i>નર</i> સીદા <b>સ</b> | માંડલ             |
| ૫૧)          | સદ્ગૃહસ્થ તરકૃથી                 | માંડલ             |
| ૫ <b>૧</b> ) | કસ્તૂરચંદ માેતીચંદ               | પંચાસર            |
| <b>3</b> 1)  | ભાઇચંદ છેાટાલાલ                  | માંડલ             |
| 30)          | સેવ તીલાલ ભીખાભાઇ                | માંડલ             |
| ૨૫)          | પાેપટલાલ ભવાનભાઇ                 | માંડલ             |

આ મદદમાંથી માટા ભાગ 'કલ્યાણભારતી ' પુસ્તકના મુદ્રણમાં લાગ્યા છે અને બાકીની રકમ મૂળ ગુજરાતી 'ઉપદેશસરિતા' અને અંગ્રેજી અનુવાદવાળી આ 'ઉપદેશ-સરિતા 'ના મુદ્રણમાં ખર્ચાઇ છે.



## " ઉપદેશ સરિતા "માં આર્થિ'ક સહાય આપનાર સદ્દગૃહસ્થા

| 400)         | શેક મહાસુખભાઇ ધારશીભાઇ   | માંડલ    |
|--------------|--------------------------|----------|
| 900)         | વ્હારા બાગીલાલ તલકશીભાઈ  | માંડલ    |
| 900)         | દેાશી કાળીદાસ વાલજીભાઇ   |          |
| ૧૦૦)         | શૈઠ મહાસુખભાઇ ધારશીભાષ્ટ | માંડેલ   |
| (00 <i>f</i> | એક सह्गृहस्य तरक्या      | +-<br>)) |
| ૧૦૦)         | શાહ ખુબચંદ સરૂપચંદ       | મું બઇ   |
| ૫૧)          | શાહ રતિલાલ સૌભાગ્યચંદ    | માંડલ    |
| ય૧)          | શાહ લીલચંદ અમૃતલાલ       | ,,       |
| ય૧)          | વ્હારા વજલાલ જેસ ગલાઇ    | ,,       |
| ૫૧)          | શાહ ચીનુભાઈ ગાંડાલાલ     | ,,       |
| ૫૧)          | શાહ લીલચંદ મણીલાલ        | ,,       |
| ૫૧)          | દાેશી અમૃતલાલ જેસંગભાઈ   | ,,       |
| 49)          | શાહ ચીમનલાલ છેાટાલાલ     | ,,       |
| ૫૧)          | મેસર્સ ભરતકુમાર નરશીદાસ  | ,,       |
| <b>પ</b> ૧)  | મેસર્સ લવજીભાઇ હકમચંદ    | ,,       |
| •            |                          | • •      |

| ૫૧)         | શાહ નટુલાઈ સુંદરજી                       | મુ ંબઇ |
|-------------|------------------------------------------|--------|
| ૫૧)         | સરૈયા મણીભાઇ કેશવલાલ                     | ,,     |
| ર૫)         | શાહ મગનલાલ જેઠીદાસ                       | માંડલ  |
| ૨૫)         | જેઠાલાલ આશાભાષ્ટ                         | ,,     |
| <b>ર</b> ૧) | દેસાઈ પ્રભુદાસ લાડકર્યંદ                 | ,,     |
| ૧૧)         | વાેરા ચંદુલાલ ખાલચંદભાષ્                 | ,,     |
| (00)        | "કલ્યાણ ભારતી" છપાવતાં વધારા<br>વધેલ તે. |        |
| XX3)        | કલ સરવાળા                                |        |

### ર૪૪૩) કુલ સરવાળા

ઉપર મુજબ સદ્દગૃહસ્થા તરકથી આ પુસ્તકમાં આર્થિક સહાય મળી છે. આ બધાં સદ્દગૃહસ્ય સહાયકાની ધર્મ-ભાવનાને ધન્યવાદ.

—મુનિ ન્યાયવિજયજી

卐



Trust in the Supreme, follow the advice illuminated by Him and be absolutely fearless as well as happy.

-- Muni Nyayavijaya

—પરમાત્મામાં વિશ્વાસ કર, એના ઉપદેશ પ્રમા**ણે** ચા**લ અને** (એમ કરી) પૂર્ણ નિર્ભય તેમજ સુખી થા.



# ઉપદેશસરિતા ( A Stream of Advice )



#### <u> ઉપક્રમ</u>

ધમ સાધનના સાર ખતાવું એક વાકચમાં-; તે એ કે કાઇની સાથે અન્યાય કરવા ન**હિ. ૧** 

#### Commencement

I show the essence of Dharma in one sentence, It is this. Commit no injustice to anyone. 1





શા માટે આપણે અત્ર આવ્યા છીએ સુદ્દુજનો!? સ્વ-પરાત્મતણું શ્રેય કરવાના જ હેતુએ. ૨

× × ×

O good friends! Why have we come here?

For the only purpose of doing one's own and

others' good (We have come here). 2



તા એ બજાવવા નિત્ય સમુદાત **થવું ઘટે**; સવેદિય તણા એ જ સાચા સરળ માર્ગ છે. 3

× × ×

So we should always be intent upon executing the purpose, It alone is the true and straight way to the advancement of all. 3



ચિત્તશુદ્ધિ અને શુદ્ધ કર્મોથી આપણે સદ્દા-; આનન્દ્રી રહેવા સાથે આનન્દ્ર વરસાવીએ. ૪

× × ×

Let us be always joyful ourselves and shower joy on others through the purification of mind and actions. 4



# અહિંસા

જેવા છે આપણા આત્મા તેવા સક**લ પ્રાણીના;** માટે બધાયની સાથે મૈત્રીથી રહેવું ઘટે. પ

### Harmlessness

The souls of all living beings are like our soul. Hence we should behave towards all with friendliness. 5



સુખ આપણને ઇષ્ટ અને દુઃખ અનિષ્ટ છે; એવું જ સવ<sup>4</sup>ને, માટે કાેઇને દૂલવા નહિ. ૬

x x x

Just as we like happiness and dislike pain, so do all others also. So pain none. 6



ખીજાને દુ:ખ દેવાથી દુ:ખની પ્રાપ્તિ **થાય છે;** ખીજાને સુખ દેવાથી સુખની પ્રાપ્તિ થાય **છે. હ** 

× × ×

Misery is acquired by giving misery to others; happiness is acquired by giving happiness to others. 7



ખીજાના પ્રાણ લેવા તે હિંસા દારુણ દુષ્ટતા; શાર અજ્ઞાનતાથી એ થનારું ઘાર પાપ છે. ૮

**x x** 

To take the life of another is Hinsā which is a terrible wickedness. It (Hinsā) being committed through terrible ignorance, is a terrible sin.



અન્યની વસ્તુ વસ્તાદિ છીનવી લેવી પાપ છે; તો અન્ય પ્રાણીના પ્રાણ લેવા એ ઉગ્ર પાપ છે. ૯

x x x

If it is sin to steal or snatch another's blanket or any other thing, it is, certainly, the severest sin to take another's life. 9



લેવા પ્રાણીતણા પ્રાણ દુર્બું હિ યા પ્રમાદથી-; તે હિંસા પાપ છે માેટું, તે નહીં કરવું ઘટે. ૧૦

To take the life of another through evilmindedness, ignorance or negligence, is Hinsā which being a heinous sin, must not be committed. 10



બગાડવું જે બીજાનું વાણી યા કાયકમ થી-; વાચિકી, કાયિકી હિંસા તે છે જે આગ દુઃખની. ૧૧

× × ×

To injure another through words or actions, is an oral or a physical Hinsa respectively, which is a fire of annoyance. 11



ખગાડવાના બીજાનું, બીજાને હણવા તણા-; વિચારા માનસી હિંસા મૂળ છે સર્વ પાપનું. ૧૨

× × ×

Evil thought for injuring or killing another, is a mental Hinsa which is the root of all sins.

12



આમ હિંસા ત્રિધા થાય મન, ભાષણ, કાયથી; તે અધીના પરિત્યાગે અહિંસક થવાય છે. ૧૩

× **x** ×

Thus Hinsā becomes of three kinds-mental, oral and physical. By avoiding all these Hinsās a person becomes non-violent (Ahinsaka). 13



" અહિંસા પરમાે ધર્મ: " બધાંયે શાસ્ત્રો ગાય છે; કેમ કે સર્વ પાપાને ત્યાગતાં તે સધાય છે. ૧૪

× × ×

All scriptures sing the auspicious saying " अहिंसा परमो धर्म:" (non-violence is the greatest Dharma), because it (Ahinsā or non-violence) is achieved by removing all sinful acts. 14



અસત્ય બાેલવું હિંસા, ચાેરવું પણ તે જ છે; ક્રાેંધ, લાેલ, અનાચાર એ બધું પણ તે જ છે.

માટે અસત્ય ને બીજાં સઘળાં પાપ વર્જવાં-; અહિંસાસાધકે, ત્યારે તેની સિદ્ધિ પમાય છે.

94-96

#### 

To tell a lie is Hinsā, to steal is Hinsā and anger, greed or every bad deed is Hinsā. So he who is inclined to accomplishment of Ahinsā, should avoid sin of falsehood and all other evils. Then the good virtue of Ahinsā is achieved. 15-16



વિશુદ્ધ મનની વૃત્તિ, સુવિચાર, સુભાવના–; એ માનસી અહિંસા છે સર્વ કલ્યાણુનાે ઝરાે. ૧૭

× × ×

Good attitude of mind, pure thought or pious reflection is the mental Ahinsā which is a stream of all welfare. 17



હિત, પ્રિય અને તથ્ય એવું વાકય વદાય જે; એ વાચિકી અહિંસા છે સર્વ આનન્દના ઝરા. ૧૮

× × ×

To speak what is beneficial as well as pleasant (to others) and true, is the oral Ahinsā which is a stream of all joy. 18



વિશુદ લાવે કાયાથી બીજાનું કરવું ભહું-; એ કાચિકી અહિંસા છે સર્વશાન્તિતણા ઝરા. ૧૯

× × **x** 

To do good pureheartedly to others by bodily action, is the physical Ahinsā which is a stream of all peace. 19



# ધમ

ટૂંકમાં, કાેેેઇના પ્રત્યે દુર્ભાવ નહિ રાખતાં-; ભલું બધાનું કરવું એ જ છે ધમ'સાધના. ર∙

×

## ×

×

#### Dharma

To say about Dharma shortly, it is to do good to all, removing evilmindedness to anyone. 20



યમાય કેરી આંબાથી, પમાય સુખ ધમ<sup>•</sup>થી; મળે બાવળથી કાંટા, મળે હુઃખજ પાપથી. ૨૧

× × ×

Mangoes are obtained from a mango tree, happiness is obtained from Dharma. Thorns are got from a babul tree, pain is got from Adharma (sin).

[Right conduct is Dharma, bad conduct is Adharma (sin).] 21



વિના આમ્ર નહીં કેરી, વિના **ધર્મ ન શર્મ છે;** માટે ધર્મ તણા માર્ગે સદા વિહરવું ઘટે. **૨૨** 

× × ×

There is no mango without a mango tree; there is no happiness without Dharma. Therefore one should always tread the path of Dharma.

22



£ 100 5

ધર્મ તું ફળ ઇશ્છે છે સુખરૂપ બધા જના; પરન્તુ કેવું આશ્ચર્ય, ધર્મ આચરતા નથી! ૨૩

x x x

All persons desire happiness-the fruit of Dharma, but how strange it is that they do not perform Dharma! 23



નથી જ ઇચ્છતું કાેઇ પાપના ક્ળ **દુઃખને;** તથાપિ કેવું આશ્ચર્ય, રાચે છે લાેક પાપમાં! ૨૪

x X

No one wishes misery-the fruit of sin, but how strange it is that they always remain engrossed in committing sin! 24



<sub>ૄ</sub>' 'હુ' પી<mark>ડાયા વિના છવું, ને પીડાયા વિના મરું</mark>–; ચ્ચે <mark>ઇચ્છા ચિત્તમાં ધમ'સ્થાપના થાય તેા ફળે. ૨</mark>૫

× × ×

The desire that I may live and die without being pained, can be fulfilled by the establishment of Dharma in the mind. 25



# रतत्रथ

જ્ઞાન-દર્શા'ન-ચારિત્ર એ ત્રણેના સુયાેગથી-; થાય છે માેક્ષની પ્રાપ્તિ, માટે એ ત્રણ રત્ન છે.

યથા થ રૂપે કરવું વસ્તુનું જ્ઞાન જ્ઞાન તે-; જીવકર્માદિ તત્ત્વામાં શ્રદ્ધા દર્શન જાણીએ.

હિંસાદિ પાપાચરણેા ત્યજીને શુદ્ધ ભાવથી—; અહિંસાદિ ગુણેાની જે ચર્યા ચારિત્ર હેાય તે.

26-20-26



### The three gems

Salvation is obtained by the co-operation of Jnāna, Darshana and Chāritra (right knowledge, right faith and right conduct), hence they are called the three gems.

To know a thing rightly is Jnāna (knowledge), right belief in substances such as the soul, Karma etc., is Darshana (faith) and to avoid sins such as Hinsā etc. as well as to possess virtues such as Ahinsā etc., is Chāritra (conduct).

26-27-28



કલ્યાણુમાર્ગાનું સમ્યક્ જ્ઞાન જ્ઞાન ગણાય છે; કલ્યાણુમાર્ગામાં શ્રદ્ધા એ દર્શાન મનાય છે.

એ માગે ચાલ**વું એ જ** ચારિત્ર કહે**વાય છે**; આ રીતે પણ જ્ઞાના**દિનિરૂપ**ણ કરાય છે. ૨૯–૩૦

× **x** ×

To know rightly the path of spiritual welfare is Jnāna (knowledge), right belief in that path is Darshana (faith) and to follow that path is Chāritra (conduct). Thus are also defined Jnāna Darshana and Chāritra. 29-30



જ્ઞાનદર્શનસંશુદ્ધ ચારિત્ર માેક્ષમાર્ગ છે; જ્ઞાનદર્શનસાકલ્ય એક ચારિત્રમાં જ છે. ૩૧

× × ×

Chāritra (conduct) purified by right knowledge and right faith (सम्यक् ज्ञान and सम्यग् द्शान), is the path to Emancipation. The fruitfulness of knowledge and faith, depends upon conduct (Chāritra) only. 31



એક છે સાધુના ધર્મ અને બીજો ગૃહસ્થના; અહિંસાદિ વ્રતા સર્વે સાધુનાં સાર્વે ભીમ છે.

અને ગૃહસ્થ લાેકાેનાં અહુવત ગણાય છે; સ્વભૂમિકા પ્રમાણે તે તેમણે પાળવાં ઘ**ે. ૩૨–૩૩** 

× × ×

Dharma is of two kinds: one of monks and the other of house-holders. All the vows-Ahinsā and the others-of monks are हानेंगोम i.e. applicable in all places and at all times. And those vows (Ahinsā and the others) of house-holders are अणुनत i.e. Small or limited. They should observe those vows according to their stage.

32-33



# **ગૃહાશ્ર**મ

સદા સહિષ્ણુતા, વાણીવિવેક, મુખસૌમ્યતા; અને આત્મીયતાભાવ બધા તરફ રાખીએ. ૩૪

× × ×

## The order of the house-holders

One should always keep endurance, politeness of speech, gentleness on the face and friendliness towards all. 34





એથી રહે છે સદ્ભાવ ઘરમાં ને કુટુંબમાં; ને એ આકર્ષણે કીર્તિ સર્વત્ર પથરાય છે. ૩૫

× × ×

By means of these virtues is cherished good affection in the home and the family; and owing to this attractions preads fame everywhere. 35



આપણા પર છે ભારે ઋણ માતાપિતાતણું; પહેલા ગુરૂ છે એએા, એમને દેવ માનીએ. ૩૬

× × ×

We are very much indebted to our parents and they are our first Gurus, so we should consider them as deities. 36



સાસૂ વધૂતણી માતા, વધૂ સાસૂતણી સુતા-; અને જે ઘરમાં તેની સુખસમ્પત્તિ વિસ્તરે. ૩૭

× × ×

Prosperity spreads in the house where-in the mother-in-law becomes like the mother of her daughter-in-law, and the daughter-in-law becomes like the daughter of her mother-in-law.

37



જ્યાં નથી કજિયા કાંઈ, રહે છે પ્રેમથી અધાં-; અન્યાન્ય સેવા કરતાં, ગૃહ તે પુષ્યધામ છે. ૩૮

× × ×

The home where-in no quarrel takes place and all the members of the family live affectionately, doing mutual service, is an abode of merit. 38



સંપનું છે ઘણું મૂલ્ય, મૂલ્ય સેવાતણું ઘણું; ધનથી એ ઘણાં ઊચાં, એ સર્વોત્તમ રતન છે. ૩૯

× × ×

Unity is of great value, service is of great value; they are more valuable than wealth, they are the supreme gems. 39



કાેઇથી બૂલ જે થાય, અગઉ, વિણસે કંઇ-; તાેચે શાન્તિ જ રાખીને પ્રેમથી કહેવું ઘટે. ૪૦

× × ×

Even if some one mistakes or some thing is spoiled by some one, one should remain calm and suggest tranquilly and lovingly. 40



અનુકૂલ દશામાં તેા બધાયે શાન્તિ દાખવે; પ્રતિકૂલ દશામાં જે દાખવે શાન્તિ, ધન્ય તે. ૪૧

All keep peace in a favourable condition, but he who keeps peace even in an unfavourable condition, is blessed. 41



અન્યોન્ય પ્રેમથી પૂર્ણ દમ્પતિ સર્વ'દા રહે-; અન્યોન્ય સેવા કરતાં આનન્દોલ્લાસભાવથી. ૪૨

× × ×

A married couple should always remain with mutual full love, serving each other joyfully.

12



તેઓ અન્યોન્ય વિધાસે સદા ઝળકતા **રહે;** ખજાના પુરુયલક્ષ્મીના આવા દામ્પત્ય**ધમ છે. ૪૩** 

× × ×

Let a married couple always shine with mutual confidence. To live in this way is their religious and sacred duty which is a treasury of the wealth of merit. 43



ું કામબાબત આલસ્ય યા વાદ કરવા નહિ; 'વધુ કામ વધુ \*પુષ્ય' સૂત્ર વીસરવું નહિ. ૪૪



Idleness or dispute does not deserve to be done about doing work. The precept "Work is worship" should not be forgotten. 44

<sup>\* &</sup>quot;Work is worship."



કામ ગૌરવનું ધામ, વશીકરણ એ વળી; ને એ અમૃત કાયાનું, કામનું આ મહત્ત્વ છે. ૪૫

x × x

Performance of work is a source of fame and also an enchantment. It is like nectar for the body. This is the greatness of the performance of work. 45



એ માટે આપણા ભાગે આવે કામ વિશેષ જો-; તા આપણે વિશેષેણ આનન્દિત થવું ઘટે. ૪૬

× × ×

Hence if comes at our share more work to do, then we should be more delighted. 46



## માહનિ<u>રાસ</u>

મનુષ્ય વિષયાસકત અની કેવા કુકમ<sup>ર</sup>માં–; કસાય છે અને એની કેવી દુર્ગતિ થાય છે! ૪૭

× × ×

## Hinderance of Moha

How addicted to sensual objects and bad deeds a man be, and consequently into what a perdition he has to fall! 47



ખની અર્થાન્ધ, કામાન્ધ દ્યાર કર્મ કરી કરી-; માહાન્ધ પાતે પાડે છે પાતાને દ્યાર ગર્તમાં. ૪૮

× × ×

A man blinded by delusion, running mad after wealth and lustfulness, hurls himself into a terrific abyss by committing bad actions. 48



જવવું છે ખહુ થાેડું અને તાેકાન કેટલાં! કેવી કરે છે મૂર્ખાઈ મૂર્ખાત્મા આત્મઘાતની! ૪૯

× × ×

Living is very short and how much tumult is! What a foolishness of suicide a fool-commits! 49



વિશ્વના સર્વ સંખંધા ક્ષણભંગુર સ્પષ્ટ છે; એમાં માહી ખની આત્મા નહિ વીસરવાે ઘટે. પ૦

× × ×

All worldly relations are clearly transitory, so it is not proper for a person to be attached to them and to forget the soul. 50



આત્માને એાળખા ભવ્યા ! ચેતનારૂપ તત્ત્વ એ; સ્વરૂપે પરમ જ્યાતિ, અનન્તાનન્દવીર્ય છે. પ૧

× × ×

Oh good one, know the Soul. It is the embodiment of consciousness and naturally (in its real or intrinsic nature) possessing the supreme light of knowledge as well as infinite pleasure and power. 51



કિન્તુ એ જડ ×કર્મોથી છે આવૃત અનાદિથી-; એથી જ આ પ્રવર્તે છે દુર્દશા આત્મદેવની. પર

×કર્મી જડ અને પુદ્દગલરૂપ દ્રવ્ય છે.

× × ×

But the soul has been enshrouded by ×Karma from beginningless time. It is Karma owing to which this is the degradation of the soul. 52

<sup>×</sup>Karma is a particular kind of matter (Pudgala), of course, inanimate.



કર્મ'ના પડદા એના ચિરાય નહિ જ્યાં સુર્ધી–; સ્વરૂપ એનું પાતાનું પ્રગટે નહિ ત્યાં સુધી. પ૩

х х х

So long as the curtains of Karma by which the soul is concealed, are not rent, its real or intrinsic nature cannot be manifested. 53



**યતાં માહ**તણા નાશ પડદા એ ચિરાય <mark>છે</mark>; અજ્ઞાન, રાગ ને દ્વેષ માહનાં ત્રણ રૂપ છે. પ૪

× × ×

Moha being totally annihilated those curtains are rent. The three forms of Moha are delusary ignorance, attachment and aversion. 54

×



એ સર્વ માેહ છેદાતાં વીતરાગ થવાય છે; વીતરાગત્વની પ્રાપ્તિ એ જ કૈવલ્યધામ છે. ૫૫

×

All that Moha being annihilated one becomes Vitaraga—dispassionate. The attainment of full passionlessness is verily the state of Kaivalya (Godhood or Supremacy). 55



શા માટે તું અહીં લદ્ર! આવ્યા છે એ વિચાર તું; નથી આવ્યા અનાચાર–૬ષ્કર્મા કરવા અહીં. **ળીજાને** ઢગવા માટે ને ળીજાને સતાવવા-: **બીજાને દુ:**ખ દેવાને નથી આવ્યા જ તું અહીં. તું આવ્યા છે અહીં સર્વ પ્રાણીનું કરવા ભલું; सद्धं **५**२ के धीलनं तेनं थाय सद्धं-सद्धं.

48-419-4/

× × ×

Oh good one, think of why you have come here. You have not come here to commit evil or immoral deeds.

You have not come here to cheat, annoy or pain others, but you have come here to do good to others. He who benefits others, becomes well benefited himself. 56-57-58



તું આવ્યાે છે અહીં <mark>ભદ્ર ! આત્માને વિકસાવવા–;</mark> જિતેન્દ્રિય અને સત્ય–અહિંસા–શીલવાન્ **બની. પ**લ્

× × ×

You have come here to elevate your self, having conquered your senses and being compassionate, truthful as well as well-disposed.

59



હિંસાદિ કુવિચારાથી મુક્ત ને સચ્ચરિત્ર જે–; કરી રહ્યો છે દ્વરસ્થ જીવાનું પણ તે ભલું. ૬૦

× × ×

He who is freed from evil thoughts as to harming others, etc. and is well-conducted, is performing good even to those who are far away. 60



પરાપકાર છે પુષ્ય, પરપીડન પાપ છે; એ જ છે સર્વ શાસ્ત્રોના સાર, સત્યપ્રકાશ છે. **૬૧** 

× × ×

Benevolence to others is merit and annoyance, sin. This is the essence of all religious scriptures and the light of truth. 61



મૂળ છે ઉગ્ર પાપાનું અન્ધતા અર્થ-કામમાં; અનન્ત દુઃખના માર્ગ એ છે ત્યાજ્ય જ સર્વધા. ૬૨

The state of being blinded by cravings of wealth and sensual enjoyments. is the root of heinous sins. It being the way to boundless misery, deserves to be forsaken. 62



અર્થમાં યાેગ્ય સન્તાેષ, યાેગ્ય સાંયમ કામમાં-; આપણે રાખીએ નિત્ય, એ જ કલ્યાણમાર્ગ છે. ૬૩

× × ×

We should keep proper content about wealth and proper restraint over sensual pleasures. It is the only way to welfare. 63



જેને હણે છે, પીડે છે તે તું પાતે જ છે અહેા ! પીડે છે તું જ પાતાને ખીજાને પીડતા થકાે. ૬૪

× × ×

He whom you kill or molest, is just you. Distressing others, you are, indeed, distressing your self. 64



બની દયાળુ સર્વ'ત્ર અહિંસા–<mark>ધમ</mark>ે સા**ધ હે !** એ જ સંપૂર્ણ ક્રલ્યાણ–ફળનું કલ્પવૃક્ષ <mark>છે</mark>. ૬પ

× × ×

Being merciful towards all, perform the sacred duty of Ahinsā. It alone is the wish-yielding tree of full welfare. 65



પરિગ્રહતાણા માહ જેમ જેમ વધ્યા કરે-; તેમ તેમ વધે હિંસા અને પાપ ઘણાં વધે. ૬૬

× × ×

The more attachment to property (Parigraha) is increasing, the more Hinsā and other sins are increasing. 66



વધે છે જેટલી ઈચ્છા, વધે છે દુઃખ તેટલું; શમે છે જેટલી ઇચ્છા, વધે છે સુખ તેટલું. ૬૭

× × ×

The more the momentum of desire increases, the more misery increases, the more desire subsides, the more happiness increases. 67



માટે અહિંસાના અર્થી પરિગ્રહતણી તૃષા–; એાછી જ કરતા જાય, એ જ છે ધર્મસાધના. ૬૮

× **x** ×

Therefore he who is desirous of observing Ahinsā, should be lessening the thirst for possessions (Parigraha). Such a practice is a religious practice. 68



ગરીખ પણ સન્તાેષી, કર્મ'શીલ સુખી જ છે; રાજા પણ નથી એવા સુખી જે લાેભગસ્ત છે. ૬૯

x x x

One who is contented as well as diligent, even though poverty-striken, is verily happy. Even a king who is avaricious, is not so happy as the abovesaid one. 69



તૃષ્ણાનું મુખ માેટું છે, એ તાે કાટયે જ જાય છે–; માેટા માેટા પદાર્થીથી હમેશાં પૂરવા છતાં. ૭૦

× × ×

The mouth of avarice is extremely big, and the more it is filled with very many great articles or objects, the more it would be widened. 70



ઐહિક સ્વલ્પ ભાગામાં ડૂબી રહી વહાેરવું-; સુદીર્ઘ કાળનું દુઃખ એ કેવી ઘાર મૂર્ખતા! ૭૧

× × ×

What a foolishness it is to be engrossed in worldly enjoyments and consequently to fall into misery for the present and specially for long future time! 71



ત્યજી ભાેગ–વિલાસાને સત્કર્માથી ઉપાજ'વું–; અનન્ત કાળનું સૌખ્ય એ કેવી બુદ્ધિશાલિતા! ૭૨

What a wisdom it is to be devoted to pure and pious actions, having forsaken the attachment to sensual pleasures, and to earn in this way, happiness for the present and all the infinite future time! 72



સદ્દષ્ટિયાગે સન્તાષ જ્યારે સુદઢ જાગશે-; ત્યારે જ શમશે તૃષ્ણા, ત્યારે જ સુખ આવશે. ૭૩

× × ×

When contentment will firmly arise through discretion, only then avarice will be appeared and also happiness will be attained. 73



સમુદ્ર સંઘરે છે તેા નીચે નીચે જ જાય છે; દાતાર મેઘ ગર્જે છે વિધના મસ્તકે ચડી. ૭૪

× × ×

The sea is disposed to collect (water), so it has gone down to Pātāla (nether world), while the benevolent rain having ascended to the head of the world, thunders. 74



સંસારે એક તૃષ્ણા જ સર્વાં દુર્ગં તિ-મૂલ છે; એક સન્તાેષ-સમ્પત્તિ સર્વા સમ્પત્તિ-મૂલ છે. ૭૫

× × ×

In the world, only avidity is the root of all kinds of degradation or misery; and only contentment is the source of all kinds of happiness or serenity. 75



ગૃહસ્થ પણ સન્તાેષી વન્દનીય વિભૂતિ છે; યતી પણ અસન્તાેષી દીન–હીન, દરિદ્ર છે. ૭૬

× × ×

Even a house-holder, if well-contented, is an adorable personality, while a monk, if greedy, is indigent and wretched. 76



એ છે સર્વ'નિધિસ્વામી, દેવાને પણ વન્દ્ય છે–; જેનું જીવન સન્તાેષસમૃદ્ધિથી સમૃદ્ધ છે. ૭૭

× × ×

He is the lord of all treasures and adorable even by gods, whose life is prosperous with the great riches of contentment. 77



ભાજનાદિક છે જેનું આત્મકલ્યાણહેતુએ–; અપરિગ્રહ, સન્તાેષી એ સન્ત ભગવન્ત છે. ૭૮

× × **x** 

He whose eating etc. are for the purpose of his spiritual good and who is well-contented as well as without possessions, is a blessed saint. 78



આત્મકલ્યાણનાે સર્વોત્તમ આદર્ક્ષ એ જ કે–; સમગ્ર ભાગલાભાેથી ચડે છે ત્યાગ તેમનાે. ૭૯

The renouncement of worldly enjoyments is far better than their gain. This (the renouncement) is the highest ideal of spiritual welfare.

79



મરતાં કેાઇની સાથે કશું યે આવતું નથી; માટે લાેભ ત્યજી યાેગ્ય દાનશીલ થવું ઘટે. ૮૦

× × ×

When one dies, nothing comes with one, so abandoning greediness one should be munificent. 80



ક્રલ્યાણકારી કાર્યોમાં વ્યય તે વ્યય છે નહિ; પરન્તુ તે ઘણી વૃદ્ધિ સાથે પાછું મળે જ છે. ૮૧

× × ×

What expense is done in useful good, noble actions, is not expense, but it is certainly regained with much increase. 81



દુઃખીને કરુણાભાવે, સન્તને ભક્તિભાવથી—; યથાશક્તિ કરા દાન, મનુષ્યાચિત ધર્મ એ. ૮૨

× × ×

Gift to the miserable with compassion and to the good or ascetics with devotion according to your ability; that is the human duty. 82



સર્વ ભૂત હિતાથે જે સર્વ દા યત્નશીલ છે—; પરાપકારુવસની તેજ સર્વોચ્ચ રતન છે. ૮૩

× × ×

That person habituated to benevolence, who is always diligent to benefit all beings, is the best or greatest of all the gems in the world.

83



### <del>રે</del>વ–પર–દયા

રાેગી છે આપણાે આત્મા એ વાત સમજાય જો –; તાે એના પર કારુણ્ય જાગે એ સ્વદયા કહેા.

સ્વદયાથી સ્વઅાત્માને સ્વસ્થભાવ પમાડવાઃ—; પ્રવર્ત'શે મહાભાગ સમ્યક્ષ સાધનયાેગથી.

એ ક્રિયામાં ખને છેજ અન્યકલ્યાણ<mark>યોજના;</mark> સ્વદયાયા<mark>ેગથી</mark> આમ ખને પરદયા મહાન્. ૮૪–૮૫–૮૬



#### Mercy to one's own self and others

If it is felt that our soul is overcome with a particular disease, then arises compassion for it (the self). This compassion is called स्वद्या-Self-compassion.

Through this Self-compassion one will try to attain one's own spiritual serenity by adopting right means.

And in this process, the act of benefiting others, is sure to be performed. Thus परद्या-benefit to others, accrues from स्वद्या-Self-compassion. 84-85-86



#### ચાર ભાવના

અધાય પ્રાણીએા પ્રત્યે રાખવી ક્ષેમભાવના—; યા સદ્ભાવ સુખી પ્રત્યે એ કહી મૈત્રીભાવના. ૮૭

× × ×

#### Four Reflections

To cherish good feeling towards all creatures and to have good disposition i. e. not to have jealousy towards the happy, is called मैत्रीमावना—Maitri Bhāvanā 87



કાેેેકાિંકાિ સદ્ગુણા પ્રત્યે માન–આદર રાખવાે–; અને પ્રમાદ ધરવા એ છે પ્રમાદભાવના ૮૮

× × ×

To feel delight in, and reverence for, the virtues of any persons whatsoever, is प्रमोदभावना (Pramoda-Bhāvanā). 88



<mark>દીન–હીન, વિપદ્</mark>ઞસ્ત, રાગીની દુઃખવેદના–; **રામાવવાના** સદ્ભાવ એ છે કારુણ્યભાવના. ૮૯

× × ×

To feel or have compassion for those who are poor, wretched, calamitous or diseased, is कारुण्यभावना (Kārunya-Bhāvanā). 89



સમજાવ્યા નહીં સમજે તે ૬ બુદ્ધિ મનુષ્ય ૫ર–; ઉપેક્ષા કરુણાયુક્ત એ છે માધ્યસ્થ્યભાવના ૯૦

x x x

To hold the attitude of indifference endowed with mercy, to that evil-minded person who cannot understand (good) even though well-explained, is माध्यस्यभावना (Mādhyasthya-Bhāvanā). 90



## સ્વાધ્યાય

સદા ઉત્તમ સ્વાધ્યાય કરવાથી સધાય છે-; ચિત્તશાન્તિ અને સમ્યક્રજ્ઞાનસંત્રહ થાય છે.

સમ્યગ્દર્શનના દીવા સુપ્રકાશિત થાય છે; ને એના અજવાળામાં ચારિત્રાન્નતિ થાય છે.

રાગ-દ્વેષતણા સર્વ ઉત્પાતા શાન્ત થાય છે; અને અન્તિમકલ્યાણશિખરારાહ થાય છે.

આમ સ્વાધ્યાય અધ્યાત્મચર્યામાં ઉપયુક્ત છે; માટે અન્તસ્તપસ્યાના લેદામાં એ નિવિષ્ટ છે. ૯૧-૯૨-૯૩-૯૪



### Sacred Study

By always doing sacred good study (स्वाध्याय) mental peace and right knowledge are obtained,

and the light of right faith is lightened, whereby right conduct is formed and elevated,

and all the troubles of attachment and hatred subside, and the highest summit of welfare can be ultimately reached.

Thus स्वाध्याय is very useful in the course of spiritual life. For this very reason it is laid down in the class of the inner penance.

91-92-93-94



### શ્રદ્ધા

કાેઈ ઔષધના રાેગઘત્વનું જ્ઞાન હાેય જો-, ે પરન્તુ તેના એ તત્ત્વે શ્રદ્ધા હાેય નહીં યદિ-;

તા તે ઔષધ લેવામાં આવવાની પ્રમત્તતા, અને શ્રદ્ધા હશે જો તા ન થવાની પ્રમત્તતાં;

એમ સન્માર્ગ સંબંધે જ્ઞાન હાય યથાસ્થિત–, પરન્તુ શ્રદ્ધા ના હાય તેની કલ્યાણતા વિષે–;

તા તે આરાધવાકેરાે ઉત્સાહ પ્રગ**ેટ નહીં,** અને કલ્યાણની સિદ્ધિતિણા લાભ મળે નહીં. ૯૫–૯૬–૯૭–૯૮



#### Faith

Though we know some medicine as curative, yet if we have no confidence in its curativeness, then we would probably be negligent in taking it; similarly, though we know the way of Dharma as such-as auspicious, yet if we have no confidence in its auspiciousness, then we would be negligent in rightly performing it and hence we would not be able to attain self-good.

95-96-97-98



# માંદાની સેવા

ગ્લાન-માંદાતણી સેવા જે કરે છે મહામના-; તે સમ્યગ્દર્શન દ્વારા કરે છે મુજ સેવના. જે સમ્યગ્દર્શન દ્વારા કરે છે મુજ સેવના-; ગ્લાન-માંદાતણી સેવા તે કરે છે મહામના. આ પ્રમાણે મહાવીર ભગવાને સ્વયં કહ્યું-; રાગાત સેવા સંખંધ, એ કેવું ઉપયુક્ત છે! કરી રાગાત ની સેવા એને શાન્તિ પમાડવી-; એ દ્વાકાર્ય નિઃશંક અક્ષય્ય પુષ્યધામ છે. ૯૯-૧૦૦-૧૦૧-૧૦૨



#### Serving the Sick

Lord Mahāvira said—

He who serves the sick or the languid, serves me right-wittedly, and he who serves me rightwittedly, is sure to serve the sick or the languid.

How useful this preaching of Lord Mahāvira is about the serving of the sick or the languid!

To serve and console the diseased or the miserable, is the deed of compassion which is, surely, an abode of inexhaustible merit.

99-100-101-102



### ઉચ્ચ–નીચ

ખ્રાહ્મણા, ક્ષત્રિયા, વૈશ્યા ને શૂદ્રો કમ'થી કહ્યા-; \*શાસમાં, આપણે સમ્યક્પ્રકારે એ વિચારીએ. ૧૦૩

× × ×

#### High and Low

According to scriptures a person is a Brāhmana, Kshatriya, Vaishya or Shudra according as he does the work befitting a Brāhmana, Kshatriya, Vaishya or Shudra. Let us well think over this. 103

<sup>\*</sup> ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, પચીસમું અધ્યયન, ૩૨મી ગાથા.



જે શૂદ્ર છે સદાચારી તાે બ્રા**દ્મ**ણ ગણાય છે; જો બ્રા**દ્મ**ણ દુરાચારી તાે તે શૂદ્ર કહાય **છે.**+ ૧૦૪

× × ×

A Shudra, if well-conducted, is considered as a Brāhmana, and a Brāhmana, if ill-conducted, as a Shudra. 104

<sup>+</sup> જુએ મહાભારત.



ઉચ્ચત્વ એવં નીચત્વ છે આધારિત કર્મ પર; સત્કર્મા શૂદ્ર છે ઉચ્ચ, દુષ્કર્મા દ્વિજ નીચ છે. ૧૦૫

x x x

To be superior or inferior, depends upon one's actions. A Shudra who is habituated to actions pure and pious, is superior, while a Brāhmana who is addicted to bad deeds, is inferior. 105



કરી શકે છે કલ્યાણુ ખ્રાહ્મણાદિક જેટલું–; કરી શકે છે મહિલા ને શૂદ્ર પણ તેટલું. ૧૦૬

x x ,

A woman and a Shudra are as much competent to attain advancement as is a Brāhmana or another. 106



ખ્રાહ્મણા, ક્ષત્રિયા, વૈશ્યા, શૂદ્રો અને બધા જના-; ધર્માના અધિકારી છે અને અધ્યાત્મસિદ્ધિના. ૧૦૭

× × ×

Brāhmanas, Kshatriyas, Vaishyas and Shudras
-all persons are entitled to Dharma and spiritual
achievement 107



શૂદ્રો ને મહિલાએા પણ તત્ત્વવેત્તા થયાં જ છે; અને પરમકલ્યાણપદારૂઢ થયાં જ છે. ૧૦૮

× × ×

Even Shudras and women have, indeed, become philosophers and reached the highest state of welfare. 108



### સામ્યવાદ

અન્નાદિસૌલભ્યાધારે આબાદી દેશની ૮કે; હાેતાં અન્નાદિના વાંધા આબાદી નષ્ટ થાય છે. ૧૦૯

× × ×

### The theory of Equality

The prosperity of a country depends upon corn and clothing (and such other first important things) being easy of attainment; otherwise (those things being difficult of attainment) the country is bitterly reduced to degradation. 109



ખધાંને જોઇએ રાટી, એ વિના ધર્મ થાય શું ? પુરાતાં પેટના ખાડા ઊગે છે ધર્મભાવના ૧૧૦

× × ×

All want bread without which how is even Dharma to be performed? The pit of belly being filled, may awake the zeal for performing Dharma. 110



નહીં તન, વિના અન્ન, વિના તન નહીં મન; દારિદ્રયરાેગે માેડું પણ રાષ્ટ્ર વિધ્વસ્ત થાય છે. ૧૧૧

× × ×

There is no body (physical energy) without food, and without body there is no mind (mental energy). Even a large country is ruined owing to its disease of indigence. 111



પરિગ્રહપરીમાણ વ્રત ભાષ્યું ગૃહસ્થનું; એની જરૂર છે ખૂબ આજે વિષમકાળમાં ૧૧૨

x x x

House-holders are ordered by ancient great seers that they should set a limit to their holding of property (परिप्रह). This vow is, at this hard age, highly necessary. 112



એનાે પ્રચાર જે થાય સમ્યગ્રુપે સમાજમાં–; તાે **બધા**યે સુખી થાય અન્ન–વસ્ત્રાદિ વસ્તુથી. ૧૧૩

× x **x** 

If this vow is well spread among the house-holders, (the distress of poverty embracing the country surely flees away and) all would be happy by the acquisition of corn, clothing etc.

113



સામ્યવાદતણા મુદ્દો આમાં આવી જ જાય છે; અને ભારતની આ છે પુરાણી ધમ્યા સંસ્કૃતિ. ૧૧૪

x x x

In this vow is well contained the purport of the theory of equality. This is the ancient religious culture of India (Bhārata). 114

X



### જીવનસ્સ

રસાત્મક કહ્યું કાવ્ય, અને જીવન કાવ્ય છે; માટે જીવનયાત્રામાં રસનું સ્થાન મુખ્ય છે. ૧૧૫

#### The taste of Life

The essence of poetry is a joyful sentiment, life also is a poetry, so our course of living should be joyful; we should incessantly try to extract joy from our inner divine substance the nature of which is joy.x 115

अानन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कदाचन ।
 आनन्दं ब्रह्मणो रूपम् ।



નથી યદિ રસાેન્મેષ આપણા જીવિતબ્યમાં-; તાે એ જીવન કંગાલ અને મૃત-સમાન છે. ૧૧૬

× × ×

If there is no light of delight in our life, that life is wretched and almost dead. 116



જીવનાત્મક કલ્પદ્ર, વિના રસ ન ખીલશે; એને <mark>ખીલ</mark>વવા માટે મૂળમાં રસ જોઇશે. ૧૧૭

×

×

×

The wish-yielding tree (ক্ৰ্বেয়স্থা) in the form of life, will not bloom without Rasa (joy), so Rasa is necessary in the root for expanding that tree. 117



રસ હાેવા ઘટે ઉચ્ચ અને ઉદાત્ત આપણા; એ છે જીવનના પ્રાણ અને સુખતણા ઝરાે. ૧૧૮

We require a good and high Rasa which is the essential requisite of life and a stream of happiness. 118



ઉદાત્ત રસના યાેગે કુવિચાર નથી થતા; અને આનન્દથી પૂર્ણ કાલપાપન થાય છે. ૧૧૯

× × ×

It is the high and good Rasa whereby bad thoughts do not rise and time is joyfully passing.

119



ઉદ્દાત્ત રસના ક્ષેત્રે જે છે કાર્ય પરાયણ–; એને સુગમતાવાળું અને છે બ્રહ્મચર્ય પણ. ૧૨૦

× × ×

The observance of Brahmacharya becomes easy for him who is engaged in the object of a good and high Rasa. 120



જ્ઞાનસંવર્ધ'ન દ્વારા રસાેન્મેષ મનુષ્યને–; ઊંચે ચડાવી કલ્યાણ–શિખરે લઇ જાય છે. ૧૨૧

× × ×

The elevation of pure and pious Rasa raises a man upward and leads him to the summit of welfare by increasing his knowledge and wisdom. 121



## **બ્રહ્મચ**ર્ય

વિશુદ્ધ ચર્યા આત્માની વસ્તુતઃ ખ્રદ્મચર્ય છે; એને માટે જરૂરી છે ચિત્તેન્દ્રિયવશીકિયા. ૧૨૨

### Celibacy

Brahmacharya is, in fact, the pure and pious conduct of the soul, for which subjugation of mind and senses is highly necessary. 122



સગાઈ ખૂબ રાખે છે અન્યેતન્ય ઇન્દ્રિયા બધી; માટે \*પ્રદ્યાર્થ એ સવે સંયમી રાખવી ઘટે. ૧૨૩

× × ×

There is mutual close relation among senses, so for Brahmacharya one should keep all the senses under complete control. 123

<sup>\* &#</sup>x27;મુદ્દાચર્ય' માટે.



સમ્યગ્દરા'નથી, ધૈય'વૃત્તિથી, શુદ્ધ સંગથી∽; સત્કમ'યાેગથી સમ્યક્ પ્રદ્ધાયય' પળાય છે. ૧૨૪

× × ×

Brahmacharya can be well observed by strong confidence (in the auspicious path), courage, good company and good performance of actions. 124



સદૈવ રત રહેવાથી લાેકકલ્યાણ-કાર્યમાં-; પ્રદ્માચર્યતાણી સિદ્ધિ આનન્દથી પમાય છે. ૧૨૫

× × ;

Brahmacharya is joyfully observed by being always devoted to actions beneficial to mankind. 125



ન લક્ષ્મીવન્તની લક્ષ્મી, ન વિદ્વાનની સરસ્વતી-; સુખ આપી શકે તેને, યદિ તે હતવીર્ય છે. ૧૨૬

x x x

The wealth of the wealthy or the learning of the learned who are imbecile, cannot give happiness to either. 126



સુખી છે વીર્ય'રક્ષાથી શ્રમજીવી ગરીબ પણ; દુઃખી છે વીર્ય'ના નાશે ધની ને \*ધરણીશ પણ. ૧૨૭

Even a poor labourer is happy by his preservation of vitality, while even a rich man or a king is miserably living owing to his being bereft of vigour. 127

<sup>\*</sup> રાજા.



શુક્ર છે દેહના સ્તંભ, એ ડૂટે તાે રહે જ શું? ઇક્ષુનાે રસ ખેંચાતાં કક્ત કૂચા રહે પછી. ૧૨૮

× × ×

Semen is the pillar of the body. When the pillar is destroyed, the body becomes a mass of ruin. The juice being drawn out from a sugarcane, it (the sugar-cane) remains only refuse.

128



બ્રહ્મચર્ય પ્રતિષ્ઠાથી વીર્ય ના લાભ થાય છે; આખા જીવનમાં એથી રાેશની પથરાય છે. પ્રગંટે છે મનઃસત્ત્વ, સંકલ્પસિદ્ધિ થાય છે; એાજસ, વર્ચ સ, યશસ, તેજસ્ ને પ્રસાદ પમાય છે. ૧૨૯–૧૩૦

× × ×

Brahmacharya being well established in life, the growth of vitality is obtained, light is spread in the whole course of living, mental spirit as well as will-power is manifested and strength, magnificence, fame, grandeur and serenity or cheerfulness are acquired. 129-130



ખને સ્વપત્નીસન્તેાષી ગૃહસ્થાશ્રમ−ભાઇઐા; ખને સ્વપતિસન્તેાષી ગૃહસ્થાશ્રમ–બાઇએા. ૧૩૧

x x x

The householders or the mistresses of houses should be faithful to their wives or to their husbands respectively. 131

[ ૧૧૮ ] ઉપદેશસરિતા



પરસ્પર હિતાેઘુક્ત પતિ-પત્ની ગણાય છે-; અંશતઃ પ્રદ્મચારી, ને તે રૂપે વખણાય છે. ૧૩૨

It is the best and essential duty for the married couples to be faithful as well as beneficent to each other; and so dutiful couples are considered partial Brahmachārin (celibate) and are commended as such. 132



## <u> પ્ર</u>ક્ષચર્યાશ્રમ

આદ્ય આશ્રમ છે પ્રદ્મચર્યાશ્રમ મહત્ત્વવાન્; પ્રદ્માચારિત્વની સાથે એ વિદ્યાર્જનધામ છે. ૧૩૩

× × ×

### The order of Celibacy

The system of the four orders (Ashramas) is propounded; the first among them is Brahmacharyāshrama-the order of Brahmacharya (celibacy) which is the prop of life. This Ashrama is an abode for earning knowledge along with the observance of Brahmacharya, 133



ખલવદ્દદેહવાળા ને દેલ-નિર્ભય ચિત્તના-; તથા મહસ્વી, મેધાવી આમાંથી સરજાય છે. ૧૩૪

× × ×

By the regular observance of the rules of this order, people become physically strong, mentally firm and fearless, morally and physically bright and intellectually brilliant. 134



કુમારા ને કુમારાએા બન્નેમાં છે જરૂરની-; જ્ઞાન–શિક્ષણ–સંસ્કાર–શક્તિએાની વિકાસના ૧૩૫

× × ×

It is highly necessary to expand knowledge, education, culture and power among the boys as well as the girls. 135

[ ૧૨૨ ]



જ્ઞાન–શિક્ષણ–શીલાહ્ય કન્યાએા ગૃહિણીપદે–; આવીને અજવાળે છે સ્વગૃહાંગણ દીપવત્ ૧૩૬

× × ×

Well-educated, well-trained, well-mannered, noble-minded girls illuminate the home like a lamp when they attain the status of house-wives,

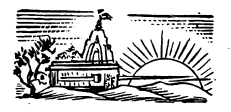
136



આવી ઉત્તમ માતાએા નિજસન્તતિશિક્ષણે–; અનેક શિક્ષકાથી પણ વધારે ક્ષમ હાેય છે. ૧૩૭

× × ×

Such good mothers can train their children far better than even many teachers do. 137



આવા યુવાના ને આવી યુવતીએા સમાજમાં–; વિશેષેણ પ્રકાશે તાે કેવાે ઉન્નત ∔તે અને ! ૧૩૮

× × ×

What to talk of the elevation of the society where—in such young men and young women are generated in a good number? 138

<sup>+</sup> સમાજ.



# વિવેક

ક્રોધલાેલાદિ દાેષાેને સદા ખંખેરતાે રહે–; આત્મકલ્યાણદર્શી જે તે જ ડાહ્યો મનુષ્ય છે. ૧૩૯

#### Discrimination

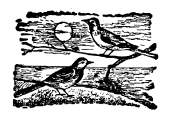
He alone is wise who perceives the way to spiritual welfare and hence who is devoted to removing vices-anger, greed and others. 139



વિચાર, વાણી ને કર્મ જેનાં પાવિત્ર્યપૂર્ણ છે; વિનમ્ર, શાન્ત, સન્તાેષી તે જ ડાહ્યો મનુષ્ય છે. ૧૪૦

× × ×

He alone is wise whose thought, speech and work are unsullied and who is modest, quiet and contented. 140



તું પાતે મિત્ર છે તારા, તે શું શાેધે ખહાર તું? અનીને વિશ્વના મિત્ર અન તારા સુમિત્ર તું. ૧૪૧

× × ×

You yourself are your friend. Why do you seek him outside? Be the friend of all and thus be the good friend of yourself. 141



શત્રુ કાેઇ નથી તારાે, કાેઇને શત્રુ માન મા; મૈત્રી રાખ બધા પ્રત્યે, અન્તર્**થી** પાેષ પ્રેમનેે. ૧૪૨

× × ×

None is your enemy, do not consider anyone as your enemy, cherish friendliness towards all, sincerely love all. 142



મૈત્રી એ આત્મની જ્યાત, એ સર્વોપરિ શક્તિ છે; શત્રુની શત્રુતા એથી મટી મૈત્રી સ્થપાય છે. ૧૪૩

× × ×

Friendship is the light and the highest power of the soul. Thereby the enmity of enemies disappears and is established friendship with them.

143



અતિદારુણ હિંસો પણ અહિંસાપ્રેમશક્તિથી-; વૈર મૂકી દઇ શાન્ત-નમ્રમાં પલટાય છે. ૧૪૪

x x x

It is the power of Ahinsā involved in pure and pious love that at the sight of it even very ferocious animals give up their animosity and become pacified and humble. 144



વિના અન્યાન્યની મત્રી શુદ્ધ આત્મીય ભાવની–; નથી કલ્યાણ કાેઇનું –વ્યક્તિ, રાષ્ટ્ર, સમાજનું. ૧૪૫

× × ×

In the absence of mutual sincere good friendship, there is no welfare of anyone-either of an individual, or of a nation, or of a society. 145



પ્રજામાં શુદ્ધ સૌહાદ° જે જાગરિત થાય છે–; એનાથી સુખસમ્પત્તિસામથ્યેદિય થાય છે. ૧૪૬

х х x

It is the sincere good friendship awakened in the people by means of which rise and expand happiness, glory and power in the country. 146



યથાર્થ રૂપે આત્માની ઉદ્દુલવે સુપ્રતીતિ જે-; સમ્યગ્દર્શન તે જાણા સર્વ કલ્યાણ-મૂલ તે. એના પ્રભાવે એકત્વબુદ્ધિ વા સામ્યબુદ્ધિ વા-; સમગ્ર પ્રાણી સંબંધે પ્રગટે છે મહે દયા. ૧૪૭–૧૪૮

x x x

Real perception about the soul is सम्यादश<sup>5</sup>न (right perception) which is the root-cause of all welfare.

By virtue of it (सम्यद्श<sup>e</sup>न), is manifested the auspicious sense of oneness or equality about all embodied beings. 147-148



સમત્વવૃત્તિ આવી જે રાષ્ટ્રમાં કે સમાજમાં–; પ્રસ**રે** છે, પ્રભા તેની બીજે પણ ગવાય <mark>છે. ૧</mark>૪૯

× × ×

The glory of the nation or the society wherein this sense (above-said) is revealed and spread, is admired and exemplified even else-where.

149



એવાં રાષ્ટ્રો, સમાજેમાં સ્કુરે છે આત્મદિવ્યતા; ને સ્વાતન્ત્ર્યસુખાત્કર્ષ-પ્રવાહાે લહરાય છે. ૧૫૦

× × ×

In such countries or societies the splendour of life expands and the elevation of the happiness of freedom remains flowing. 150



# <u>तत्त्वे।</u>

વિશ્વમાં <mark>બે જ તત્ત્</mark>વેા છે જડ, ચેતન નામનાં; વિવેચવા એ ખન્નેને નવ તત્ત્વેા કહેલ છે. ૧૫૧

× × ×

#### Elements

There are only two categories—Jiva and Ajiva; they can be treated in detail as nine, viz. Jiva, Ajiva, Punya, Pāpa, Asrava, Samvara, Nirjarā, Bandha and Moksha.

Jiva is animate and Ajiva, inanimate. 151



સત્કમ'પુદ્દગલા \*પુષ્ટ્ય, પાપ દુષ્કમ'પુદ્દગલા; પુષ્ટ્યથી સુખની પ્રાપ્તિ, દુઃખની પ્રાપ્તિ પાપથી.

વૃત્તિ-પ્રવૃત્તિથી કર્મ દ્રવ્યા ખેંચાય છે, અને-; ચાંટે છે જીવને, માટે +વૃત્તિ 'આસવ' તત્ત્વ છે.

ને એ જડાય આત્મામાં એવું બન્ધન 'બન્ધ' છે; કર્માગમન રાેકાય તે 'સંવર' કહેલ છે.

આત્મા ઉપરથી કર્મ દ્રવ્યાનું જે ખરી જવું-; તે 'નિજ'રા', અને સવ' કર્મોથી માેક્ષ 'માેક્ષ' છે.

<sup>\*</sup> અહ્યુસમૂહ. + વૃત્તિ, પ્રવૃત્તિ.



આ રીતે જૈન શાસ્ત્રોમાં નવ તત્ત્વેા ગણાય છે; એ બધાં આત્મવાદીને સ્વીકાર્ય થાય તેમ છે.

ખધાય આત્મવાદીઓ માને છે પુષ્ય-પાપને; અને ખંધાય એ જેથી તે \*માર્ગ પણ માન્ય છે.

કર્મ બન્ધનના +યાેગે પ્રાણિવૈચિત્ર્ય માન્ય છે; અટકે કર્મ બાંધાતું તે ×તત્ત્વ પણ માન્ય છે.

અંશથી સર્વાથી વા જે કર્માના ક્ષય થાય છે-; તે નિજ<sup>૧</sup>રા અને માેક્ષ એ તત્ત્વા પણ માન્ય છે.

૧૫૨-૧૫૯

<sup>\*</sup> આસ્ત્રવ + બન્ધ × સંવર.



Good action or good \*Kārmic matter is Punya; bad action or bad Kārmic matter is Pāpa. Happiness is attained through Punya and misery, through Pāpa.

Kārmic matter is drawn by the activities of the mind, speech and body, and sticks to the soul, so the activities, being the channel of the influx of Kārmic forces, are designated Asrava.

In short, Karma is a variety of matter obscuring the real qualities of the soul.

<sup>\*</sup>Karma means not only action, but the crystallised effect as well of the action in so far as it plays an important part in modifying the futurity of the doer even after his death in the subsequent stages of his existence.



The bondage of the soul with Karma is Bandha, and the stoppage of the above-said Asrava is Samvara.

The removing of the Kārmic matter from the soul is Nirjarā, and the emancipation of the soul from all its Karmas, is Moksha.

In the Jaina scriptures, are thus propounded nine principles which are acceptable by all those who believe in the doctrine of the soul.

all the believers in the soul, admit Punya and Pāpa and also the way through which the soul is bound by them (Punya Karma and Pāpa Karma), i.e. Asrava.



And as they (believers in the soul) believe that the strangeness of embodied beings is owing to their individual different Karmas, they, no doubt, admit the principle of Bandha; and Samvara which is the stoppage of Asrava, is also acceptable to them.

Likewise, Nirjarā which is partly destruction of Karmas, and Moksha which is the destruction of all the Karmas, are naturally admissible to them. 152-159



## અનેકાન્ત

વસ્તુદરા'ન એકાંગી અને આગ્રહ એ વિષેન; એથી સંઘર્ષ જાગે છે ને સત્ય મળતું નથી. ૧૬૦

× × x

#### Many-sided view or plurality of aspects

A one-sided perception of a thing and obstinacy about it, generate collision and consequently truth is not attained. 160



અનેક ભાજુથી સમ્યગ્રુપે વસ્તુ વિચારતાં-; પૂર્ણ સત્ય પ્રકાશે છે, સંઘર્ષ દ્વર થાય છે. ૧૬૧

× × ×

A thing being well thought of on many sides, truth is revealed and collision finds no scope.

161



એકેક અંગમાં હાથી કહેવાય નહીં કિ; પરન્તુ હાથી વર્તે છે પાતાનાં સર્વ અંગમાં. એ રીતે ક્ક્ત એકેક અંશે વસ્તુ જણાય ના; પરન્તુ એ યથાશકય અનેકાંશે પમાય છે. ૧૬૨–૧૬૩

x x x

The elephant is not in his any single limb, but he is in all his limbs;

similarly an object is not well known by its one-sided perception, but it is well known by its many-sided perception. 162-163

164



ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાના અભિપ્રાયે કહાય છે-: હાનિકૂત્, લાભકૂત્ દ્વધ, એ અનેકાન્ત દેષ્ટિ છે. ૧૬૪

The same milk is considered to be injurious

×

and also advantageous from different stand-

points. This is the Anekanta (relative) view.



ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાએ એક વ્યક્તિ અનેજ છે–; પિતા–પુત્ર, સુતા–માતા, એ અનેકાન્ત દર્ષિ છે. ૧૬૫

x x x

One and the same individual is as a father and also a son, as a mother and also a daughter at the same time from different points of view.

This is the Anekanta (relative) view. 165



તત્ત્વા વિચારમાં લેતાં દ્વૈતવાદ યથાર્થ છે; આત્મકલ્યાણના ભાવે સાચા અદ્વૈતવાદ છે. ૧૬૬

There are two elements Jiva and Ajiva (animate and inanimate), which being taken into consideration, the doctrine of Dualism is right, and also the doctrine of Non-dualism is right with a view to rousing or stimulating the auspicious coception of spiritual welfare. 166



અદૈતવાદના પાઠ એ માટે છે મહત્ત્વના-; કે જાગે સર્વ લાેકામાં વિશ્વવાત્સલ્યભાવના. ૧૬૭

x x x

As the lesson of Non-dualism conduces to the awakening off feelings of universal love in mankind, it is verily, of importance. 167



<mark>દેખાતું આપ</mark>ણી સામે ક્ષણભંગુર છે બધું; પ્રરૂપણ કયુ<sup>લ</sup> એથી બુ<sup>દ</sup>ધે ક્ષણિકવાદનું. ૧૬૮

× × ×

As all that appears before us, is momentary, Lord Buddha propounded the theory of momentariness. 168



વિનાશ પામતાં સર્વ શૂન્ય જેવું જણાય છે; એથી વિરાગતા માટે શૂન્યવાદ કહ્યો હશે. ૧૬૯

×

×

As all being destroyed appears like \*ज्ञ्च (empty), the doctrine of ज्ञ्चता might have been declared in order to awaken the sentiment of disastachment (वैराग्य). 169

<sup>\*</sup> The doctrine of the non-existence of anything.



આ પ્રમાણે અનેકાન્ત યા સમન્વયદેષ્ટિથી-; ભિન્ન ભિન્ન પ્રવાદાના મેળ સાધી શકાય છે. વિશાલ દેષ્ટિના ચાેગે વિશ્વમાનવવર્ગમાં-; સૌમનસ્ય, સુદ્ધદુભાવ પરસ્પર સધાય છે. ૧૭૦-૧૭૧

·x x x

Thus, different doctrines though apparently contradictory, can be reconciled with the help of the Anekanta view-the view which is widely and properly observing and reconciling the aspects of an object.

And by means of this wide view, are achieved mutual goodmindedness and friendliness among the people of the universe. 170-171



સુદષ્ટિ છે અહિંસાથી ને અહિંસા સુદષ્ટિથી; આમ અન્યોન્યને એ બે સહાયરૂપ થાય છે. ૧૭૨

x x x

The good virtue of Ahinsā and philosophical insight produce and expand each other. 172



### યુનર્જન્મની ઉપપત્તિ

સુખી +ભવનમાં જન્મ પામેલા હાય છે સુખી; દુઃખી +ભવનમાં જન્મ પામેલા દુઃખપૃર્ણું છે. આથી અગાઉના જન્મ સ્પષ્ટ સાબિત થાય છે; અને ત્યારે કર્યા કર્મા ને આત્મા સિદ્ધ થાય છે. ૧૭૭૨–૧૭૪

#### **Proof of Rebirth**

The child who is born in a happy house, is happy; the child who is born in an unhappy house, is unhappy,

From this, are proved the previous birth and hence the soul as well as Karma incurred there (in the previous life) by it. 173-174

+ ધરમાં.



સાથે જન્મેલ બાળામાં સરખી પાલના છતાં–; સ્વાસ્થ્ય, ભુદ્ધિ વગેરેમાં ભેદ છે પૂર્વધમ'થી. ૧૭૫

× × ×

It is owing to their previous diverse Karmas that even such children as are born simultaneously and are being maintained equally, differ in health, intellect etc.. 175



અપરાધ ન હેાતાંયે ફાંસીએ ચડવું પડે~; પૂર્વ કર્મ'તણ સત્ત્વ એથી સાબિત થાય છે. ૧૭૬

x × x

That a man even though quite innocent, has to meet his death on the gallows, proves the force of previous Karma whereby he has to undergo such a calamity. 176



સાતેક વર્ષ ના ભાળ કલા–ચાતુર્ય દાખવે–; એ જન્માન્તરસમ્બદ્ધ કર્મ હાતાં ઘટી શકે. ૧૭૭

× x x

It is on account of the force of his previous Karma that even a child about seven years old, whose parents are of a little sense and wanting in an art, surprises an audience by his intellectual activities or some art. 177



જે પૂર્વ જન્મ ના હાય તાે કયા કારણે ભલા!– ગર્ભાવસ્થાતણું દુઃખ પ્રાણીને સહુવું પડે? ૧૭૮

× × ×

If there be no previous birth or no connection with the Karmas incurred in the previous birth, why would a being suffer the pain in the womb of a woman? Why would it come into such a place as the womb? 178



વિચિત્ર ઘટનાએા જે સુખદુ:ખતણી ઘણી–; ખને છે તેમના પૃષ્ઠે વર્તે છે બળ કર્મ'નું. ૧૭૯

× × ×

There occur many strange events—favourable and unfavourable, behind which the force of an individual's previous Karma, exists acting. 179



ભયંકર અકસ્માત્માં ઘણા ખતમ થાય છે; ખચે છે એક એમાંના, કર્માના એ પ્રભાવ છે. ૧૮૦

x x x

It is the force of Karma that men being struck against a dreadful accident, are injured to death, while one close to them, escapes. 180



પૂર્વ જન્મ અને કર્મ આમ સાબિત થાય છે; એના આધાર આત્મા પણ એ સાથે સિદ્ધ થાય છે. ૧૮૧

× × ×

Thus, the previous birth and Karma, and also the soul—the experiencer of both of them, are at the same time proved. 181

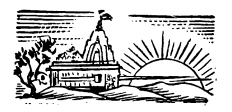


વૈશેષિક અને ન્યાય, સાંખ્ય ને ચાેગ દર્શાનાે–; અને વેદાન્ત એ સવે' પૂર્ણું બૌહિક શક્તિથી–.

આત્મા, કર્માં, પુનર્જન્મ સમર્થે છે, અને વળી-; માક્ષ ને માક્ષના માર્ગ તરીકે ધર્મા-તત્ત્વને.

અને નિરૂપતાં ધર્મ', કહે છે એ મહર્ષિ'એા–; સત્ય, સંયમ, સૌહાદ', પરાપકૃતિ ધર્મ' છે.

942-943-948



All the Indian ancient \*Darshanas such as Vaisheshika, Naiyāyika, Sānkhya, Yoga and Vedānta powerfully corroborate the doctrines of soul, Karma and rebirth, and also Moksha as well as Dharma as the way to it (moksha).

And while expounding Dharma, those sages say that Dharma lies in the observance of truth-fulness, self-restraint, friendliness and benevolence. 182-183-184

<sup>×</sup> Systems of philosophy.



એ માટે આપણે સર્વે આત્મકલ્યાણ સાધવા–; એ ધર્માને સદા શ્રદ્ધાયુક્ત આચરવાે ઘટે. ૧૮૫

х <sup>-</sup>х х

Therefore we should always faithfully perform that Dharma in order to achieve spiritual welfare. 185



ધર્મીને પણ આવે છે દુઃખ પ્રાગ્બદ્ધ કર્મથી; અધર્મી પણ પામે છે સુખ પ્રાગ્બદ્ધ કર્મથી. માટે થવું ન સન્દિગ્ધ ધર્મના મહિમા વિષે; ધર્મથી સુખ ને પાપે દુઃખ એ ધ્રુવ સત્ય છે. ૧૮૬–૧૮૭

x x x

Even a righteous person happens to be miserable, and even an unrighteous person becomes happy by means of his previous Karma. So one should not be doubtful about the greatness of Dharma. It is the eternal truth that Dharma (morality) is the way to happiness and Adharma (immorality), to misery. 186-187



ગરીખ પણ ધર્માહ્ય ધર્મ રૂપે ધનાહ્ય છે; અને એ ધનની પાસે રાજ્યસમ્પત્તિ હીન છે. ૧૮૮

× × ×

A righteous man, even though indigent, is full of riches in the form of Dharma, before which the wealth of empire is low. 188



સાચા માણુસ તે સારા, જૂઠા તે અદમાશ છે; ભલું કરે જે બીજાનું તે ભલા, અન્ય દુષ્ટ છે –. આ વાત સર્વાને માન્ય, એથી એ સ્પષ્ટ થાય છે –; ખધાને ઇષ્ટ છે ધર્માને અધર્મ અનિષ્ટ છે. ૧૮૯--૧૯૦

× × ×

A truthful person is good, while a liar is bad; he who does good to others, is good, while the reverse is bad. This fact is unanimously admitted. So it is clearly known that Dharma is agreeable to all and Adharma, disagreeable. 189-190



પરન્તુ અન્તધ્વ'નિને ઉવેખી માહના વશે–; લાેકા કરે છે દુષ્કૃત્ય અને દુઃખિત થાય <mark>છે. ૧૯૧</mark>

But people being subjected to Moha (illusion), neglect or disregard their inner voice and commit bad deeds, and consequently become distressed.

191



શાન્તિથી જો વિચારાય તાે સ્પષ્ટ સમજાય છે-; ધર્માં તત્પરતાથી જ સ્થાયી સુખ પમાય છે. ૧૯૨

× × ×

If a man composedly ponders, this truth would be revealed to him that it is only Dharma by devotion to which ever-lasting happiness is acquired. 192



# જેવા અહીં તેવા ત્યાં

અહીં જ થાય જો દેવ<sup>૧</sup> તેા મરી દેવ થાય છે; અહીં માનવ થાનાર મરી માનવ થાય છે.

પશુ–જીવન જીવે જે તે મરી પશુ થાય છે; કૌર્ય'થી નરકસ્રષ્ટા મરી નારક થાય છે.

આમ જેવું અહીં વૃત્ત, મળે તેવા પુનલ વ; માટે સારા પુનર્જન્મ આપણા હાથમાં જ છે. ૧૯૩–૧૯૪–૧૯૫

९ " देवो भूत्वा देवं यजेत्। '' અर्थात् देव थर्धने देवने पूज. २ वर्तन.



### Rebirth Resembles this Birth

If a man lives here godly life, he becomes a god after death in the next world. If he lives here a good human life, he becomes a good man in the next world.

If he lives here a brutal life, he becomes a beast in the next world. If he lives here a cruel or heinous life, he becomes hellish in the next world.

Thus a man becomes in the next world so as he lives here. So the gain of a good rebirth is at our disposal. 193-195



આ જન્મ યદિ સારાે છે, સારાે છે જ પુનર્ભવ; ખરાબ છે જાે આ જન્મ, પુનર્ભવ ખરાબ છે. ૧૯૬

× × ×

This birth being good rebirth is good.

This birth being bad

rebirth is bad. 196



### <u>આત્મભાવના</u>

સમ્યગ્દર્શ'નના યાગે એ સ્પષ્ટ સમજાય છે–; સચ્ચિત્ આત્મા નિરાળા છે સમગ્ર જડ તત્ત્વથી. ૧૯૭

× × ×

#### Spiritual Reflections

It is clearly understood by means of right perception (सम्यादर्शन) that the soul consisting of pure knowledge, is distinct from all inanimate elements.

[Knowledge is the chief characteristic of the soul, whereby we are living.] 197



"હું 'થી સંવેદ હું આત્મા સ્વયં જયાતિસ્વરૂપ છું; સમંત્ર જડ દ્રબ્યાેથી સર્વધા વિભિન્ન છું. "મારું છે સ્વત્વ મારામાં, ન કાેઇ જડ વસ્તુમાં; ખધાંય જડ તત્ત્વા છે મારાથી ભિન્ન સવ<sup>ર</sup>થા. "માટે મારે અહંબુદ્ધિ રાખવી નહિ દેહમાં; અને ન રાખવી કાંઇ મમતા જડ ચીજમાં. ''બનીને હું જડાસક્ત સ્વત્વને વીસરી ગયો; અને અનીને માહાન્ધ વિષયામાં ખુંચી ગયા. ''એથી અનાદિની મારી આ છે દુઃખપરંપરા; સચ્ચિદાનન્દ મારી આ હા!હા! કેવી વિડંબના! ''થતી રહી છે મારી આ દુર્દ'શા ફક્ત માહથી; માટે તે છેદ્દવા મારે હવે અધ્યાત્મ-યાગથી." સમ્યગ્દર્શનના યાગે ખીલતાં આમ ભાવના-; અન્તર્યોદ્ધા બની વીર પામે છે સ્વસ્વતન્ત્રતાં.



- " I am the soul the embodiment of consciousness, perceivable by the sense of अहम (I) and absolutely separate from all inanimate objects.
- "My self-existence is in me, not in any inanimate object. All inanimate elements are absolutely distinct from me.
- "So I should not hold such a belief about the body that it is I—the +soul, or the feeling of mineness about any inanimate matter.

<sup>+</sup> As the house and the one residing there-in, are separate, so the body and the soul residing there-in are separate.



- "Having been addicted to sensual objects, I have forgotten self-existence, and having been blinded by Moha (delusion or illusory attachment) I have fast stuck in sensual pleasures.
- "By this very reason this is the series of misery of mine from beginningless time. Oh! though I am naturally full of knowledge and delight, what a pitiable mortification of mine this is!
- "This wretched state of mine is owing to my Moha only, so I should now destroy it by spiritual pure performance."

Such reflections of a person being developed by virtue of सम्पर्शन, he becomes an internal hero and attains the self-independence.

198-**2**04



### કર્મખળ તથા આત્મખળ

મળે છે સુખ ને દુઃખ પ્રાણીને નિજ કર્મથી-; એ વાત આપણે ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે. ૨૦૫

× × ×

### Karmic and Spiritual Power

We should bear in mind that embodied beings attain happiness or misery through their own Karmas 205



ખરાખ આપણું કાેઇ કરે તાે એમ માનવું-; તે આપણાં દુષ્કમેશી પ્રેરાઈ કરનાર છે; એ માટે આપણા કર્મ પ્રત્યે રુષ્ટ થવું ઘટે-: નહિ કે કર્મ ના હાથા બનનાર મનુષ્ય પર. કતરા કર3ે પાણા જે ફેંકાયેલ કાેઇ**થા**–: પરન્તુ સિંહ કુદે છે પાણા ફે કેલ વ્યક્તિ પર. એ રીતે આપણે પાણા જેવા માણસના પ્રતિ-; નહિ રુષ્ટ થવું, કિન્તુ ફેંકનાર જ કર્મ પર. એ રીતે આપણે ધાન જેવા થવું નહીં ઘટે: કિન્ત સિંહસમા સુજ્ઞ અને શૂરા થવું ઘટે. २०६-२१०



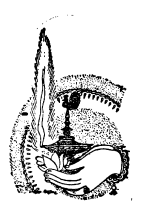
If some person does wrong to us, we should think that he being impelled by our bad Karma, is so doing.

So in this case we should be angry towards our bad Karma, but not with the person who has, in doing so, become merely a handle of our roused Karma.

A dog bites a piece of stone thrown away by some man, but a lion jumps over the man who has thrown it (the piece of stone).

Likewise, we should not be angry with the stone-like man, but we should be so towards our bad Karma which has thrown to us the stone in the form of the man.

Thus, we should not be foolish like the dog, but we should be intelligent as well as brave like the lion, 206-210



વિશ્વમાં સુખ આવે છે, આવે છે તેમ દુ:ખ પણ; સુખમાં નહિ કુલાવું, ગલરાવું ન દુ:ખમાં. દુ:ખને લેદવા યાગ્ય પ્રયત્ન કરવા છતાં-; ન મટે ત્યાં સુધી ધર્ય-શાન્તિથી સહવું ઘટે-. ખધાંય આપણાં કર્મા અલેદ્ય નહિ હાય છે; એવાં તા કર્મ થાડાં જ, વધારે લેદ્ય હાય છે-. ૨૧૧-૨૧૩



In the world as happiness comes, so misery also; so we should not be puffed up with pride at the attainment of happiness, nor should we be agitated at the approach of misery.

In spite of making proper attempts to get rid of misery, until it is removed one should endure it with patience and fortitude.

All the Karmas of ours are not invulnerable; such Karmas are, indeed, a very few; among our Karmas are mostly vulnerable ones. (So man may be happy by removing his bad Karmas through proper diligence.) 211-213



એકાન્ત ભાગ્યવાદી કે દૈવવાદી થવું નહિ; દુઃખને ભેદવા કાજે સમુદ્યત થવું ઘટે.

પુરુષાર્થ ખળે પ્રાયઃ ઘણાં કર્મો હણાય છે; અને સુખ–સમુત્કર્ષ તણા માર્ગ પમાય છે.

પુરુષાર્થ તણા ડંકા વાગે છે વિશ્વ વિશ્વમાં; અને સમગ્ર શાસ્ત્રો પણ એનું માહાત્મ્ય ગાય છે.

ઘણા છે સુખમાં ડાહ્યા, જે ડાહ્યો દુ:ખમાં રહે-; તે તરી જઇ દુ:ખાબ્ધિ પરમાનન્દને લહે. ૨૧૪–૨૧૭ [ ૧૮૨ં] ઉપદેશસરિતા



One should not be merely fatalist, but should be properly diligent to destroy misery.

Through good manliness numerous evil Karmas are annihilated and the way to happiness and prosperity, becomes cleared.

The drum of manliness is sounded in the whole world, and all the scriptures sing the greatness of it (manliness).

Many are wise at the time of happiness, but he who remains wise even in adversity, crosses the ocean of misery and attains the state of the highest happiness. 214-217



## <u>ક્ષાયે</u>ા

ખરીદી દેહ-નૌકાં આ તે ઘણા પુષ્ય-મૂલ્યથી-; ભવાબ્ધિ તરવા, તા તે ન ભાંગે ત્યાં સુધી \*તર. ૨૧૮

× × ×

### **Passions**

You have bought this ship in the form of the human body by the great cost of merit in order to cross the ocean of worldly existence, so continue the act of crossing it (the ocean) until it (the ship) is broken off. 218

<sup>\* &#</sup>x27;તર'નું પૂરું ઉચ્ચારણ કરવું.



ક્રોધાદિ એવં હિંસાદિ પાપા દ્વર કર્યા વિના–; નથી જ તારા ઉદ્ધાર એ સત્ય સમજી જ જા. ૨૧૯

× × ×

Oh good one! understand this truth that there is no rescue of you without avoiding sins-anger etc. and injury etc... 219



## <u>ક્રોધ</u>

ક્રોધથી નીપજે વૈર અને એ શાન્તિને હણ; અને બગાઉ આરાગ્ય, એને દૂર જ રાખીએ. ૨૨૦

× × ×

#### Anger

Enmity accrues from anger whereby peace is destroyed; moreover anger impairs health. So keep it away or keep away from it.x 220

x The root of the tree in the form of anger, is folly and its fruit, repentance.



ઉગ્ર–ઉપ્ર તપશ્ચર્યા, ઉગ્ર–ઉગ્ર કિયાવિધિ–; એ બધુંય બળી જાય કોંધની ઉગ્ર આગથી. ૨૨૧

× × ×

Severe austerities and religious rigid rites are all burnt down through the terrible fire of wrath.

221



મિત્રા પર બધા રાખે મૈત્રી ને સ્નેહલાગણી-; પણ જે શત્રુના પ્રત્યે રાખે સદ્ભાવ તે મહાન્ ૨૨૨

× × ×

All have friendship to and affectionate feelings for friends, but he is really great who is good even to his enemies. 222



વધે છે કો**ધથી** ક્રોધ, ક્ષમાથી શાન્ત થાય તે; આગથી ભડકે આગ, પાણીથી હાેલવાય તે. ૨૨૩

Anger is increased by anger, while it is pacified by forbearance. Fire is inflamed by fire, while it is extinguished by water. 223



ક્રોધથી બગદે કાર્ય, પણ જો ધૈર્ય'ને ધરી-; સભ્યતાથી પ્રવતે તો બધું સારું બની રહે. ૨૨૪

× × ×

The desired work is upset by anger, but if a person being courageous, behaves composedly and properly, all will be well. 224



સ્વકર્મોત્પન્ન શત્રુત્વ, તેા ખરાે શત્રુ કર્મ છે; કર્મ ને માનીએ શત્રુ, વ્યક્તિને મિત્ર માનીએ. ૨૨૫

× × >

One's animosity towards a person, has its root-cause in the person's own Karma, so our real enemy is our (bad) Karma. So let us believe our (bad) Karma as our enemy, and the individual as our friend. 225



વિશુદ્ધ મૈત્રીબળથી વિરાધી મિત્ર થાય છે; વધે છે પ્રેમથી પ્રેમ, વધે છે વર વૈરથી. ૨૨૬

× × ×

A hostile man is turned into a friend by the power of unsullied friendship. Love is diffused by love and hostility, by hostility. 226



જે વતે છે ખધા પ્રત્યે સદા સ્નેહલ ભાવથી–; તે જ્ઞાની છે, મહાત્મા છે ને શૂરાે પણ તે જ છે. ૨૨૭

× × ×

He is a real philosopher, high-minded and heroic, who always treats all affectionately. 227



### માન

વૃક્ષને ફળ આવે છે, અને છે તેમ નમ્ર તે-; તેમ દ્રવ્યાદિની વૃદ્ધિ થતાં નમ્ર થવું ઘટે. ૨૨૮

× × ×

#### **Arrogance**

As the more a tree becomes endowed with the riches of fruit, the more it bends, so the more a man would get riches etc., the more should he be modest and gentle. 228



અભિમાની પડ્યા હેઠે, મરી દુર્ગ'તિમાં ગયા; +મહાન્ પણ-અહંકારી-લાગે છે અળખામણા. ૨૨૯

x x x

The arrogant fell down and went to a bad grade after death. An arrogant man, however great he may be, is felt disagreeable. 229

<sup>+</sup> માટા માણસ.



મહાવિભૂતિની પાસે નથી કં**ઇ જ આપણે**—; તાે પછી શાે અહંકાર અત્યન્ત અલ્પ પ્રાપ્તિમાં ? ૨૩૦

x x x

We are nothing before the great personages endowed with high grandeur. Then what arrogance is to be had in a scanty or trifling attainment? 230



પાતે જણાય છે માટેા નીચ–નીચ વિલાકતાં; પાતે જણાય છે હીણા લચ–લચ વિલાકતાં. ૨૩૧

x x :

If a man sees downward, he feels great, while seeing upward, he feels low. 231



થાડી પણ ગુણસમ્પત્તિ નમ્રભાવી મનુષ્યની-; ઘણી દેખાય છે, ને તે લાેકામાં વખણાય <mark>છે. ૨૩૨</mark>

× × ×

Even the little richness of merit of a modest or gentle man, looks much and he gets praise among the people. 232



નમ્રતા શાન્તિનું ધામ, એ છે પ્રિય બધાયને; એથી જવાય છે ઊંચે, નમે તે પ્રભુતે અમે. ૨૩૩

× × ×

Modesty or gentleness is an abode of peace and dear to all. By that one goes upward. He who bows, is approved of by God. 233



### માયા

નથી પ્રતારણા સાથે મેળ ધર્મ ક્રિયાતણા; ધર્મ ક્રિયા દગારાની અને છે વિષરૂપિણા ૨૩૪

x x x

#### Deceit

Religious rites have no concord at all with deceit. Religious rites of a deceitful person, turn out baneful. 234



ધર્મ તું બીજ ઊગે છે ત્યારે જ ચિત્તભૂમિમાં-; જયારે માયા ઉખેડીને તેની શુદ્ધિ કરાય છે. ૨૩૫

× × ×

When the mind is cleared by the uprooting of Māyā (deception), only then the seed of Dharma grows in the mental field. 235



## લાભ

સમગ્ર દુઃખનું મૂળ, પાપના ભાષ ક્ષાભ છે; આ ચતુર્ધા કષાયાથી મુક્ત થાતાં જ મુક્તિ છે. ૨૩૬

× × ×

#### Greed

Greed is the root of all misery and the father of sin.

As soon as a man is freed from these four passions, he attains final emancipation. 236



## <u>વૈરાગ્ય</u>

સં<mark>ચાેગ વિષયાેના</mark> તાે કચારે પણ <mark>ખસે નહીં–;</mark> કિન્તુ તેમાં નહીં રાખે રાગ–દ્વેષ મહામતિ. ૨૩૭

× × ×

### Non-attachment

The connection of sensual objects is never removed, but a wise-talented person dees not hold attachment to and hatred against them. 237



રાગ ને દ્વેષમાં સર્વ દાેષરાશિ સમાય છે; એ પડે જેટલા મન્દ તેટલા માલ થાય છે. ૨૩૮

All vices are included in attachment and hatred (Rāga and Dvesha). The more they (Rāga and Dvesha) are weakened, the more the soul becomes liberated, or Moksha (final emancipation) becomes the nearer to it. 238



ખળે છે સઘળું વિશ્વ રાગદ્વેષ\*હુતાશમાં; એથી ઉપર ઊઠે જે તે માટા વીર વિશ્વમાં. ૨૩૯

× × ×

All the universe is burning in the fire of Rāga and Dvesha. He who has risen beyond them, is the greatest hero in the world. 239

<sup>\*</sup> અગ્રિમાં,



બખેડા રાગના માટેા, દ્વેષનું મૂળ એ જ છે; એક રાગ જતાં સર્વ દેાષ્યૂથ પલાય છે. ૨૪૦

× × ×

The mischief of Rāga is the most terrible. It is the root of Dvesha. Only Rāga being removed, all the vices flee away. 240



નથી સુખ, નથી શાન્તિ રાગાધીન થનારને; એ માેટી લપ છૂટે તાે સુખશાન્તિ સંદેવ છે. ૨૪૧

× × ×

There is no happiness, nor peace to persons subject to Rāga. If this great trouble or obstacle is removed, happiness and peace are always at hand. 241



છે એથી રાખ સન્તાેષ, નથી એથી રડીશ મા; નીતિથી જે રળે છે તે શાન્તિયાેગે સુખી જ છે. ૨૪૨

× × ×

Be contented and satisfied with what is present; do not cry over what is not. He who earns honestly, is always happy by his peacefulness and quietude. 242



## જ્ઞાન–ક્રિયા

સુખ–દુઃખ સ્વકર્માથી, સુખ સત્કર્મથી જ છે; માટે સુખાર્થી સત્કર્મપરાયણ સદા રહે. ૨૪૩

× × ×

#### Knowledge and Practice

Happiness and misery are owing to one's Karmas. Happiness is owing to one's good Karma only. So one desirous of happiness, should always be devoted to good, noble actions. 243



જ્ઞાન આચારમાં આવે ત્યારે ઇષ્ટ પમાય છે; જ્ઞાનહીન ક્રિયા અન્ધ, જ્ઞાન પંગુ ક્રિયા વિના. રસ્તાને જાણતા હાય, પણ જો નહિ ચાલશે—; તાે તે અબીપ્સિત સ્થાને નહીં કદિય પહાંચશે.

**२४४-२४**4

x x x

When knowledge is put into practice, desired objects are acquired. Action, if not associated with right knowledge, is blind; and knowledge, if not accompanied by right activity, is lame.

A person will never arrive at his desired place without moving, even though aware of its right road.

[The co-operation of right knowledge and right activity, is indispensable for success.]

244-245



સત્કર્મા પણ નિષ્કામ અને નિમ'ળ ભાવથી-; કરાય તા જ કૈવલ્યતણા માર્ગ પમાય છે. ૨૪૬

× × ×

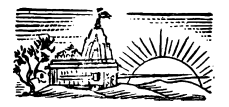
Even good or noble actions, if they are performed unselfishly and pure-mindedly, can, only then, clear the way to be atitude. 246



ખાદ્ય ધર્મ કિયાકાંડ હમેશાં ભિન્ન-<mark>ભિન્ન છે;</mark> એમાં આગ્રહ રાખીને બખેડા કરવા **નહીં. ૨૪૭** 

× × ×

Religious rites or ceremonies are always different in different religions or in various differing off-shoots of the same religion. So to be obstinate in and to quarrel over them, is, indeed, unbecoming. 247



ભગવત્સ્તુતિ છે જેમાં અને કલ્યાણુલાવના–; તથા સ્વપાપની \*ગહોં, એ છે શ્રેયસ્કરી ક્રિયા. ૨૪૮

\* નિન્દા.

x x x

Any religious rites which contain in themselves praise of the Supreme, pious thoughts or reflections and disdain towards one's own sins, are, indeed, good and auspicious. 248



ધર્મ ક્રિયાતણું સાચું ફળ છે શુદ્ધિ ચિત્તની–; અને વર્ત નની શુદ્ધિ, એ મુદ્દો ભૂલવા નહિ. ૨૪૯

× × ×

The real fruit of religious rites is the purification of mind and of conduct as well. This essantial truth should never be forgotten. 249



મનુષ્ય વિદ્વાન્ કે શ્રીમાન્ કદાચ થઇ ના શકે-; સદાચારી થવું એ તાે પાતાના હાથમાં જ છે. ૨૫૦

× × ×

A man can be or cannot be learned or rich, but to be well-conducted is at his disposal. 250



અન્તર્ધન મહામૂલ્ય વિશુદ્ધ ચિત્ત-રતન છે; જેણે ગુમાવ્યું એ તેની જિન્દગી દુઃખપૂર્ણ છે. અન્તર્ધન મહામૂલ્ય વિશુદ્ધ ચિત્ત-રત્ન છે; એના સ્વામી ગરીષીમાં હાય તાય \*મહેશ છે. ૨૫૧-૨૫૨

\* મહાન્ ઐશ્વર્યશાલી.

X

×

×

The gem-like pure and pious mind is the internal wealth supremely valuable.

He who has lost this gem, is distressed; or he who has gained this gem, is, indeed, +Maheshvara though penniless. 251-252

<sup>+</sup> The greatest of the rich, a great lord or a supreme one.



# <u> ઇન્દ્રિયવશીકાર</u>

**એકેક ઇન્દ્રિયાધીન** થવાના પરિણામમાં–; **દુર્દશા થાય છે** કેવી એ જરા જોઇએ અહીં. ૨૫૩

× × ×

### Subjugation of Senses

Let us now here see a little about the miserable state resulting from subjection to each one of the organs of sense. 253





નકલી હાથણી સાચી જાણી આલિંગતાં ×કરી–; ક્રૂર–દુષ્ટોતણા હાથે દુઃખમાં પઢકાય છે. ૨૫૪

× હાથી.

× × ×

Knowing an artificial female elephant a true one, an elephant begins to embrace it and instantly falls into the pit prepared beforehand and then is caught in the hands of cruel wicked men, consequently he has to suffer difficulty and distress, 254



મત્સ્યા પકડવા માટે નાખે છે જાળ \*વારિમાં-; મચ્છીમારા, અને એમાં મૂકે છે ભક્ષ્ય વસ્તુ પણ. એ ખાવા આવતા મત્સ્યા એમાં જ સપડાય છે; અને પછી એ મત્સ્યાની કેવી દુર્ગતિ થાય છે! ૨૫૫–૨૫૬

\* પાણી.

X

×

×

Fishers spread in water their nets with some eatables, to eat which fish come in and are ensnared in them. and afterwards what a miserable plight they undergo! 255-255



પદ્મના ગન્ધમાં મસ્ત +ભૃંગ, આથમતાં રવિ−; એમાં જ થાય છે કેંદ અને ખતમ થાય છે. યદ્વા ગજકપાલસ્થમદસૌરભલાેલુપ−; કર્ણુતાલતલાઘાતે +ભૃંગ પૂરાજ થાય છે. ૨૫૭–૨૫૮

+ ભમરાે.

x x x

A bee being infatuated by the smell of the lotus, becomes immersed there-in and, while the sun sets, is imprisoned in it and destroyed.

Or a bee being infatuated by the smell of the rut of the cheek of an elephant, becomes engrossed in the enjoyment of the smell and is put to death on being struck by the ear of the elephant. 257-258



પતંગ દીપની જ્યાત જોઇ માહિત થાય છે–; મૂકે છે પડતું એમાં ને બળી ખાખ થાય છે. ૨૫૯

× × ×

A butterfly being enamoured of the light of a light, falls upon it and burning down, turns into ashes. 259



મૃગ<mark>લા પારધી</mark> કેરા ગીતમાં મુગ્ધ થાય છે−; પરન્તુ એના બાણે એ ભાેળા ખતમ થાય છે. ૨૬૦

x x x

A deer being enamoured of the attractive song of a hunter, is brought to an end through his arrow. 260



સ્પરો નિદ્રયરસે હાથી, માછલાં \*રસનારસે-, ભમરા નાસિકામાહે, પતંગ આંખના વરો-; મૃગ કર્ણુ તણા માહે, આમ એકેક ×અક્ષથી-, થાય છે દુ:ખના લાેગ એ સુસ્પષ્ટ જણાય છે. તાે જે અજ્ઞાનીઓ સર્વ ઇન્દ્રિયાના ગુલામ છે-; તે ખીચારા વિમૂહાત્મા લાેકાનું શું થતું હશે! ૨૬૧-૨૬૩

<sup>\*</sup> જીલના રસે. × ઇન્દ્રિયથી.



Thus, by the subjection to each one of the organs of sense, creatures go to destruction, e.g. the elephant is overpowered by the sense of touch, the fish by the sense of taste, the bee by the sense of smell, the moth by the sense of sight and the deer by the sense of hearing.

Then what to say of those persons who are slaves to all the five senses! 261-263



## શુદ્ધિ

અભ્યાસ એવં વૈરાગ્ય એ બેના સહયાેગથી–; પાતાના તન્ત્રની નીચે ચિત્ત લાવી શકાય છે. ૨૬૪

× × ×

### Sanctity

The mind can be brought and kept under restraint by means of proper practice and non-attachment. 264



ચિત્તશુદ્ધિ અને શુદ્ધિ વાણી તેમ જ કર્મ'ની−; એ જ છે આત્મની શુદ્ધિ સવ° કલ્યાણના નિધિ. ૨૬૫

x x x

The spiritual purity which is the treasure of all welfare, is achieved through the purification of mind, speech and action; or the spiritual purification consists in this three-fold purification. 255



આવા વિશુદ્ધ નિષ્ઠાવાન્ સાધે છે વીતરાગતા; વીતરાગ થઇને તે પામે છે પરમાત્મતા. ૨૬૬

x x x

A person intent upon the purification of mind, speech and action, is enabled to be dispassionate, and having been so he turns out the Supreme Being. 266



# વિ<mark>ચારનું પ્રભ</mark>ુત્વ

વિચાર એ જ છે મૂળ સર્વ જીવનતન્ત્રનું; એના પર જ વતે છે અભ્યુન્નતિ, અધાગતિ. ૨૬૭

### Mastership over Thought

Thought is the root of all the course of life, rise or fall of which, surely depends upon the same (thought). 267



માટે વિચારની શુદ્ધિ એ જ કર્ત બ્ય આદ્ય છે; એના પર જ વર્તે છે આત્મકલ્યાણસાધના. ૨૬૮

× × ×

So to purify thought is our first and essential duty, upon which alone depends the practice of spiritual good. 268



આચાર એ તો છે સ્પષ્ટ બાહ્ય રૂપ વિચારનું; જેવા વિચાર તેવા જ આચાર સરજાય છે. જો દૂધ સારું તા એની ખીર સારી બને જ છે; વિચાર યદિ સારા તા સદાચાર ઘડાય છે. માટે જીવનનું મુખ્ય તત્ત્વ માત્ર વિચાર છે; એની +ઊધ્વીંકિયાથી જ ઊધ્વ'ગામી થવાય છે.

२६६–२७१

<sup>+</sup> ઊપ્વીકરણ.

[ ૨૩૦ ] ઉપદેશસરિતા



Doing or behaviour is clearly the external form of thought. As is thought, so is behaviour.

If milk is good, Khira (rice boiled in milk) is made good, similarly if thought is good, Character is well formed,

So the principal substance of life is thought, which being elevated, one becomes elevated.

269-271



## તપસ્યા

તપસ્યા ઉપવાસાદિ તપ ખાદ્ય ગણાય છે; અને સ્વાધ્યાય, સેવાદિ આભ્યન્તર મનાય છે. ૨૭૨

x x x

#### Penance

Upavāsa (a fast) etc. and sacred study, service etc. are external and internal austerities

—Tapa respectively. 272



ખાહ્યથી આન્તર શ્રેષ્ઠ એમ શાસ્ત્રોપદેશ છે; ખાદ્યની યાગ્ય ચર્યાથી તપ આન્તર સાધ્ય છે. ૨૭૩

··x x x

According to the scriptures the internal austerities are much better than external ones, with the help of which internal austerities are to be achieved and developed. 273



માન–માટાઈના માહે તપ જે આગરાય છે-; આત્મકલ્યાણની સાથે તેના મેળ નથી નથી. ૨૭૪

× × ×

Penance (त्प) which is observed for selfpraise or self-conceit, has no connection with spiritual welfare. 274



તપથી કરવાની છે મનાવાક્કાયશાધના; એ રીતે તપથી થાય આત્મકલ્યાણસાધના. ૨૭૫

× × ×

Through penance (त्रप) the purification of the mind, speech and action, is to be achieved, and in this way by it the performance of spiritual welfare is done. 275



જેમાં ન થાય દુધ્ર્યાન, અને કાેઇક અંગને–; થવા પામે નહીં હાનિ એવું તપ વિધેય છે. ૨૭૬

Such austerities deserve to be observed, as do not produce or give rise to evil thoughts, and do not injure any part of the body. 276



તપ, ત્યાગ યથાશક્તિ કરવાનાં કહેલ છે; ક્રોધાદિ ને અસત્યાદિ તપમાં ત્યજનીય છે. ૨૭૭

× × ×

Penance (Tapa) and renouncement (Tyaga) are told to be done according to one's capacity.

Anger etc. and falsehood etc. are to be avoided in austerities. 277



વિશુદ્ધ આત્મની પાસે રહેવું ઉપવાસ છે; શુદ્ધચેતા સુકર્માને ખાતાંય ઉપવાસ છે. ૨૭૮

× × ×

To dwell in the pure disposition of the soul is Upavasa. He who is pure-minded and well-conducted or devoted to benevolent good affairs, is fasting even though taking food. 278

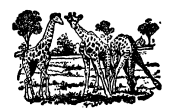


અલ્પ ભાજન યા રૂક્ષાશન એ પણ છે તપ; એથી સધાય છે સ્વાસ્થ્ય અને સંયમ, \*સત્ક્રિયા. ૨૭૯

× × ×

Even to take a little or rough food, is also Tapa (penance) which done properly, conduces to keeping health well and also to performance of good affairs as well as to practice of restraint of mind. 279

<sup>\*</sup> સત્કર્મ<sup>°</sup>.



સુયાેગ્ય તપના યાેગે ચિત્તશાન્તિ સ**ધાય છે**; ને એથી ભાવના, ધ્યાન, ઊર્ધ્વારાે**હણ** થાય **છે**. ૨૮૦

·x x x

By means of proper penance, is acquired mental serenity or tranquillity whereby one can enjoy pious reflections and ascend a high meditation, consequently one becomes spiritually elevated. 280





વસ્તુતઃ સત્ય, સન્તોષ, નમ્રભાવ, સહિષ્ણુતા–; ક્ષમા, દયા તથા ઋપ્રદ્ધા એ બધું ×તપમાં જ છે. ૨૮૧

× × ×

Really speaking, truthfulness, contentment, modesty, endurance, forbearance, compassion or Chastity-all these are Tapa.

[Every virtue is Tapa. The virtuousness or righteousness of life is the best Tapa.] 281

<sup>\*</sup> પ્રક્ષચર્ય. × જીવનનું સદ્દગુણીપણું એ સહુથી માેટું તપ.



## સેવા

ઇશ્વરપ્રાપ્તિને માટે કેટલા માર્ગ છે પ્રભુ!? એમ જિજ્ઞાસુ લાૈકાએ પૂછ્યું એક મહર્ષિને.

જવાભ આપતાં એના જણાવ્યું એ મહર્ષિએ-; જેટલા અણુએા વિશ્વે તેટલા માર્ગ સજ્જના !

પરન્તુ સેવા એ \*શ્રેષ્ઠ, ઘણા નિકટ માર્ગ છે; આમ સેવાતણા કેવા મહિમા વર્ણવાય છે! ૨૮૨-૨૮૪

<sup>\*</sup> સારામાં સારાે.

[ ૨૪૨ ] ઉપદેશસરિતા



#### Service

Some people aspiring to knowledge, asked a saint, "How many ways are there to God?"

The Saint replied, "There are as many ways as there are atoms in the universe, but the best and shortest is Service."

Look, how great Service is ! [It is verily the brightest form of Ahinsā] 282-284



## **ભ**ગવત્પૂજા

ભગવાનની ખરી પૂજા શેમાં છે જાણવું ઘટે; એ એના ઉપદેશોને પાળવામાં નિવિષ્ટ છે. ને એના ઉપદેશોના સર્વસાર સમાય છે-; સર્વપૈત્રી, મનઃશુદ્ધિ અને સત્કમપ્યાગમાં. ૨૮૫–૨૮૬

### Worship of God

We should know where-in God-worship lies. It is in following His precepts.

And the essence of all His sermon is contained in universal love, mental purity and performance of good actions. 285-286



જે પાતાનાં સુકર્માથી પૂજે છે લગવાનને–; તે લાગ્યશાલી પામે છે પરમાનન્દ ધામને. ૨૮ા૦

× × ;

That lucky person who knows that good, noble actions is the real worship of God and accordingly adores Him [with his good, noble actions], attains the state of supreme bliss. 287



ન પૃથ્વીમાં, ન પાણીમાં, ન અગ્નિ, વાયુ, વ્યાેમમાં–; પરન્તુ આપણા શુદ્ધ ∔વૃત્તમાં ભગવાન છે. ૨૮૮

x x x

God or the Supreme Being does not exist in earth, in water, in fire, in air or in sky; but He is to be found in (by the way of) our spotless pure conduct. 288

<sup>+</sup> ચારિત્ર.

[૨૪૬] ઉપદેશસરિતા



મનામાલિન્યના નાશ માટે અભ્યાસશીલતા–; રાખવી જોઇએ, એ જ પૂજા છે ભગવાનની. ૨૮૯

× × ×

We should be assiduous for the destruction of our mental impurity. It is the real worship of God. 289



વીતરાગમહત્તાને સ્મરવાથી પ્રભાવ જે-; પડે છે આપણા ચિત્તે એ જ કલ્યાણુમૂલ છે. એનાથી ભગવદ્દભક્ત ને ગુણાઢ્ય થવાય છે; એથી અભ્યુદયપ્રાપ્તિ અને માક્ષ પમાય છે. ૨૯૦-૨૯૧

x x x

An impression is made on our heart by thinking of the dispassionate Soul's Supremacy, and this very impression is the root of our welfare.

Thereby one becomes devoted to God as well as meritorious, and hence one attains prosperity and at last emancipation. 290-291



વીતરાગતણી ભક્તિ દ્વારા આમ પમાય છે–; લૌકિકશ્રીસમુત્કર્ષ ને નિઃશ્રેયસસમ્પદા. ૨૯૨

x x x

Thus, through the devotion to the dispassionate Soul, is attained prosperity as well as beatitude. 292



ભગવદ્ભક્તિયાેગે જે પુષ્યાેપાજ'ન થાય છે–; તેનાથી લૌકિકશ્રી પણ મળે એ સમજાય છે. ૨૯૩

× × ×

There-upon it is understood that by the merit which is earned through the worship of Paramātmā-the Supreme Soul, one gets even earthly glory and grandeur. 293



જે પૂજે દેવને નિત્ય શુદ્ધ માનસભાવથી–; તે આત્મશુદ્ધિમાં વૃદ્ધિ કરતાે દેવ થાય છે. ૨૯૪

x x x

He who always adores the Supreme Being puremindedly, increases his spiritual purity and finally turns into the Supreme. 294



## ઉદ્દેખાધન

ક્રોધ ને અન્યનિન્દાથી ધર્મ ક્રિયા હણાય છે; આ વાત આપણે ખૂબ ધ્યાનમાં રાખવી ઘટે. ૨૯૫

× × ×

#### **Awakening**

We should bear in mind that religious rites are destroyed by the evil of anger and censuring others. 295



કામ, ક્રોધ તથા લાેભ એ આત્માના મહારિપુ; એમને જે હણી નાખે ભગવાન્ અરિહ ત તે. ૨૯૬

× × ×

Lust, anger and greed are the great enemies of the soul. He who destroys them, is Arihanta (the destroyer of the internal enemies) or Arhat (deserving adoration by the universe), i. e. the Supreme Being. 296



થવા એવા મહાવીર યત્નશીલ થવું ઘટે; એ જ જીવનસાકલ્ય, એ જ જીવનપૂર્ણતા. ૨૯૭

× × ×

A wise man should strive to be such a Mahāvira (a great hero). It is the fruitfulness of life; it is the perfection of life. 297



મહાવીરતણેા સાચા ભક્ત એ જ ગણાય છે–; જે મહાવીરના માગે' સદા વિહરમાણુ છે. ૨૯૮

× × ×

That person alone is regarded a real devotee of Mahāvira, who is always following the path enjoined by Him. 298



શીખીએ રામ પાસેથી પાઠ ન્યાયી થવાતણા; શીખીએ કૃષ્ણુ પાસેથી પાઠ કમે ઠતાતણા. શીખીએ ભુદ્ધ પાસેથી પાઠ કારુણ્યભાવના; શીખીએ વીર પાસેથી પાઠ સંયમયાગના. આમ, બીજા પણ શ્રેષ્ઠ માનવામાં પ્રકાશતી-; ગુણુસમ્પત્તિ ઉલ્લાસભાવે સ્વીકારવી ઘટે.

266-309

[૨૫૬] ઉપદેશસરિતા



Let Rāma's devotee learn from him to be just and upright.

Let Krishna's devotee learn from him the performance of good and useful actions.

Let Buddha's devotee learn from him to be compassionate.

Let Mahavira's devotee learn from him selfrestraint.

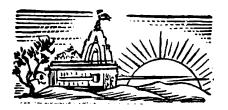
Thus, the virtue shining in other great men too, should respectfully be accepted. 299-301



અને ક્ષત્રિય સન્ત્રસ્ત પ્રાણીને રક્ષવા થકી; ઇન્દ્રિયાના જયે જૈન, ખ્રાહ્મણ, ખ્રદ્ધયાગથી. ૩૦૨

х х х

One becomes a Kshatriya by protecting frightened persons or animals; a Jaina by conquering of one's senses; a Brāhmana by devotion to Brahman (ब्रह्मन्) i. e. by excellent character, 302



વાડાનિષ્ઠા નથી માર્ગ, સત્યનિષ્ઠા જ માર્ગ છે-; કલ્યાણસાધના કેરા, એ યાદ રાખવું ઘટે. ૩૦૩

Sectarianism (only sect-worship) is no way to welfare; to be devoted to truth alone is the auspicious way to perfect welfare or beatitude.

303







સહાચ**ર**જીથી હીન એવા આસ્તિકથી, ખરે–; સહાચરજ્ઞસમ્પન્ન એવા નાસ્તિક શ્રેષ્ઠ છે. ૩૦૪

> C x x X Island Benico

Even an atheist if endowed with morality, is far better than a theist if immoral, 3040 21



કરે જીવનને ધન્ય કરુણા, કમલા નહીં; સદા પ્રકાશે છે વિશ્વે ધર્મ, દીપપ્રભા નહીં. સ્થિર છે નિત્ય સત્કર્મી, રસ્સી આયુષ્યની નહીં; રમ્ય છે એક સત્ક્રીતિં, ચૌવનસ્કુરણા નહીં. ૩૦૫–૩૦૬

ж × ж

Compassion makes life blessed, not wealth; Dharma always shines in the universe, not the light of a lamp; good, noble actions are always steady, not the rope of duration of life; beautiful is only good reputation, not youth. 305-306



આત્મા સ્વભાવે આનન્દરૂપ હેાતાંય **માહથી–;** આનન્દ્રને બગાડે છે અને દુઃખિત થાય <mark>છે. ૩૦૭</mark>

**x x x** 

The Soul is naturally happy or blissful, yet impairs its happiness or bliss by being swayed by Moha (delusion or illusion) and becomes or would be distressed. 307

**[[ ૨૬૨** ] **ઉપદે**શસરિતા



સુખ **સ્વાધીન** હાેતાંચે આત્મા અજ્ઞાનદાેષથી–; દુષ્ટ કામ કરી ઉગ્ર દુઃખાેમાં પટકાય **છે**. ૩૦૮

Though happiness is at its disposal, the soul is hurled into severe miseries by the perpetration of evil deeds, consequent on delusive ignorance.

308



સ્વરૂપ સમજે સમ્યક્, સીધા માર્ગ શ્રહે યદિ–; તા મનુષ્ય સુખી થાય, દુઃખ તેને અંકે નહીં. ૩૦૯

× × ×

If a person understands his real nature and follows the straight way, he is sure to be happy and no misery touches him. 309



સદાચરણ, મૈત્રી ને પરાેપકૃતિનિષ્ઠતા—; એ સીધા માર્ગ છે સ્પષ્ટ સુખાવહ બધાયને. એથી વિરુદ્ધ જે માર્ગ તે ખરેખર નિન્દ્ય છે; વાંકાે—ટેઢા અને \*ભૂરિ દુઃખાેમાં પાડનાર છે. 3૧૦–3૧૧

The way of good character, wide friendship and benevolence, is the straight way giving happiness to all.

The way opposed to this, is crooked as well as distressful, and so condemned. 310-311

<sup>\*</sup> ધણાં.



સુખરૂપ થવું સર્વ પ્રાણીને પુષ્ય–માર્ગ છે; દુ:ખરૂપ થવું કાેઇ પ્રાણીને પાપ–માર્ગ છે. ૩૧૨

[સત્ય, અહિંસા, મૈત્રી અને સંયમના ગુણાના ધારક માણસ કાઇને ખાધાકારક ન થતા હાઇ સવ' (અતિદ્વરસ્થ પણુ) પ્રાણીઓને સુખરૂપ છે.]

x × x

To be favourable to all embodied beings, is the good (Punya or pious) way; to be unfavourable to any being, is the bad (sinful) way.

[He who is endowed with the virtues of Ahinsā, truthfulness, wide friendship and self-restraint, is favourable to all-even to very distant persons on account of his being harmless to all.] 312



જ્યાં નથી આત્મવિશ્વાસ ઈશવિશ્વાસ ત્યાં નથી; આત્મવિશ્વાસથી ઊંચે ચંડે તે ઇશ થાય છે. ૩૧૩

× × ×

Where there is no self-confidence, there is no confidence in God. He who rises up by his self-confidence, becomes the Supreme. 313



આત્મા છે પરમાત્મા જ એના તાત્વિક રૂપમાં; પૂર્ણ શુદ્ધિ થતાં એની સ્પષ્ટ છે પરમાત્મતા. ૩૧૪

x x x

The soul in its real or intrinsical nature, is God-the Supreme Soul (Paramātmā). It being completely purified, is manifested in its Supremacy. 314





# સંસાર અસાર કે સસાર?

દેહ છાેડી જવાતું છે એકદા સર્વ પ્રાણીને; પછી શું કામ માહાન્ધ અને કૂર થવું ઘટે ? ૩૧૫

x x x

### How is Samsara?

Every person (embodied being), one day has to depart leaving his body, then why should he be blind with delusion and be cruel? 315





અસંયમી બની પ્રાણી ભાજનાદિ પ્રવૃત્તિમાં–; બને છે રાેગનાે ભાગ અને દુઃખિત થાય છે. ૩૧૬

× x x

A person being unrestrained in eating etc. falls a victim to many diseases and becomes miserable. 316



આમ હાથે કરી પ્રાણી પાતાના છવિતબ્યને–; નાખે છે દુઃખમાં કામક્રોધલાેભાન્ધતાવશાત્. ૩૧૭

× × ×

Thus, being blinded by lust, anger and greed, he knowingly hurls his life into distress. 317



માટે સુખાભિલાષીએ સવ'દા રાખવી ઘટે—; યાગ્યસ યમસમ્પન્ન સદાચરણનિષ્ઠતા. ૩૧૮

× × ×

Therefore a person desirous of happiness, should be always steady in good character endowed with fitting self-restraint. 318



અસાર પણ સંસાર સારવાળા બની શકે−; મૈત્રી, સંયમ, સદ્દવૃત્ત એ ત્રણેના સુયાેગથી. ૩૧૯

× × ×

Samsara though looked upon unsubstantial, turns out substantial by the co-operation of broad friendship, self-restraint and good character. 319



દુરાચારી જેના માટે આ સંસાર અસાર છે; સદાચારી જેના માટે આ સંસાર સસાર છે. ૩૨૦

This Samsara is unsubstantial for the bad and substantial for the good. 320



વિદ્વત્તા ગુણવત્તાથી ચળકે છે વિશેષત:; અને એથી મનુષ્યાને આકર્ષે છે વિશેષત:. સૌજન્યહીન પાંડિત્ય માેડું પણ અસાર છે; સૌજન્યશાલી પાંડિત્ય થાેડું પણ સસાર છે. 329–322

× × ×

Erudition much shines and attracts the masses by being combined with virtuousness.

Erudition, however great it may be, is insipid, if devoid of goodness; and it (erudition) though ordinary, is valuable if beautified with goodness. 321-322



# સત્સંગ

સત્સંગથી અવિદ્યાનું તમસ્ વિધ્વસ્ત થાય છે; પડે છે પાતળા માહ, સમ્યગ્જ્ઞાન પમાય છે. એથી વિશુદ્ધ ચારિત્રભૂમિકાએ ચડાય છે; ઉત્તરાત્તર કલ્યાણુ સાધી મુક્ત થવાય છે. 3ર3–3ર૪

x x x

### Company of the Good

By the company of the good the darkness of delusive ignorance is dispelled, Moha (illusory attachment) is thinned and right knowledge is obtained.

And also, thereby the highest stage of Chāritra (conduct), is ascended. Thus, through the successive development of Chāritra, is attained final emancipation. 323-324



આમ સત્સંગમાહાત્મ્ય ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે; ત્યજી દુઃસંગ સત્સંગપરાયણ થવું ઘટે. ૩૨૫

x x x

Thus, one should bear in mind the greatness of good company, and keeping away from evil company, should be devoted to society of the good. 325



રાગીના સંગથી રાગ વૃદ્ધિ પામ્યે જ <mark>જાય છે;</mark> વીતરાગતણા સંગે વીતરાગ થવાય છે. ૩**૨૬** 

x × x

Attachment or passion is increasing by the company of the passionate, while by the association with the passionless one, a man is able to ascend to the auspicious stage of life and gradually making his spiritual advancement, he finally gets free from all his passions. 326



વીતરાગતણા સંગ એ કે એ પ્રભુની સ્મૃતિ-; ને એનાં ગુણનાં ગાન, ભાવના, ધ્યાનમગ્રતા. ૩૨૭

× × ×

The company of the dispassionate one is thinking of him, eulogy of his virtues, reflections on them(his virtues) and absorption in meditation.

327





नथी क पूर्ष किंद्याणु वीतराग थया विना; वीतराग थवा माटे राग-देष विणेरवा. अन्तक गृतिसामण्ये राग-देष ढ्याय छे; राग-देष ढ्यातां क परमात्मा थवाय छे. वीतरागत्व से सासु हेवतत्त्वस्वरूप छे; अने सेना क सन्मागे पूर्ण क्रद्याणुद्याल छे. 324-330

XXX*XXXXXXXXXXXXXXXXXXXXX*XXXX



One can not have absolute welfare without being passionless and to be so one should be diligently devoted to removing or thinning one's attachment and aversion;

and attachment and aversion are destroyed by the potent influence of inner wakefulness; and they being completely destroyed, one becomes the Supreme Being.

The true nature of Paramātmā or the Supreme Being, is passionlessness, and it is our chief goal and only by following the path leading to it, it is possible to reach the climax of welfare.

328-330





વીતરાગતણા માગે<sup>૧</sup> ચાલનાર મહામના-; મહાવ્રતી, મહામિત્ર, મહાન્ ગુરુ ગણાય છે. ૩૩૧

× × ×

Guru (the preceptor) is he who is fixed on the path enjoined by the dispassionate, who is observing the great vows (Mahāvratas), who is broad-minded and who is a friend of the universe. 331



વીતરાગે કહ્યો ધર્મ સત્યસંયમપૂર્ણ છે; પૂર્ણ કલ્યાણને માટે એ જ ધર્મ ઉપાસ્ય છે. ૩૩૨

× × ×

Dharma enjoined by the dispassionate, is excellent by the excellence of truth and self-restraint, and so it deserves to be performed for the sake of perfect welfare. 332



### જ્ઞાનસં સ્કાર

પવિત્ર જ્ઞાનસંસ્કાર સદા સંઘરવા ઘટે; સાચું પાથેય આત્માનું કલ્યાણકર એ જ છે. ૩૩૩

### Cultivation of Knowledge

The pure light or spirit of knowledge should be amassed. This is the true and auspicious viaticum of the soul. 333



વાર્ધ કે, મરણે, રાગે જ્યારે દેહ હણાય છે-; ત્યારે સંચિત સુજ્ઞાન સહારારૂપ થાય છે-. આત્માને સ્વસ્થ રાખે છે, સુધારે છે મૃતિ\*ક્ષણા; અને અનન્ત કલ્યાણયાત્રા એથી સધાય છે. 338–33પ

\* મરણસમય.

× × ×

When the body decays at the time of old age, death and disease, then the collected pure light or spirit of knowledge becomes a support to the soul, keeps it at ease, improves its moments of death and by its means its (the soul's) happiness or welfare is accomplished for the endless time. 334-335



# સારાદ્ધાર

દુઃખે ઉદ્દવિગ્ન થા મા તું, તું +એને શરણે જઇ−; સત્કમ'શીલ થા, એથી તારાં દુઃખા ૮ળી જશે. ૩૩૬

+ પરમેશ્વરને

### **Extraction of Essence**

Do not grieve in adversity; having taken refuge with Him, be devoted to good character and good actions. Hence all your miseries and pains will disappear. 336



ષ્એ છે અનન્તકલ્યાણુ–આનન્દેાદધિ, વિશ્વવિત્; ષ્એની ઉપાસના નક્કી થનારી સર્વદ્ધ:ખભિત્. ૩૩૭

૧ પરમેશ્વર. ૨ પરમેશ્વરની.

× **x** 

x

He (The Supreme) is the ocean of endless welfare as well as joy and is all-knowing. Your devotion to Him will, no doubt, rend all your afflictions and troubles.

[Trust in God and fear no one.] 337



કેવું અદ્ભુત મારાથી જેટલા ×એ નજીક છે–; સાચે, નથી જ મારાથી તેટલાે નજદીક હું! ૩૩૮

× પરમેશ્વર.

× × ×

I am not so much near to my self as He is to my self. How wonderful is it?

[The soul is in its real nature, God-the Supreme Being-Paramātmā, but being enshrouded by the veils of attachment, hatred and delusion, it is-has been impure and for this reason it is wandering in Samsāra (mundane existence) as well as suffering misery from beginningless time. There-upon it can be clearly understood that the deluded soul is far from itself i.e. its intrinsical or divine nature. 1 338

[ २८८ ]

339



પરન્તુ સમ્યક્ ચારિત્રયેાગના સુપ્રકર્ષથી–; પૂર્ષુ શુદ્ધ થતાં આત્મા પરમાત્મા જ છે સ્વયમ્. ૩૩૯

× × ×

But the soul being absolutely purified by means of the spiritual Yoga of the highest type available through the full elevation of right conduct, is itself the Supreme Soul-Paramatma.



પથારા ચિત્તના કેવા વિશ્વને આવરા રહ્યો! પરન્તુ સુખનું ધામ ચિત્તવૃત્તિનિરાધ છે. ૩૪૦

How huge is the expanse of mind covering the world? But the control of mind or its purity is the abode of happiness. 340



સારું રહે છે આરાગ્ય ઉચિત ખ્રદ્ધાચય'થી; અને આરાગ્યના લાભે સુખલાભ પમાય છે. ૩૪૧

× × ×

Owing to one's observance of Brahmacharya befitting one, one gains good health and thereby happiness. 341





સુખનું ધામ આરાગ્ય આપણા શ્રેષ્ઠ મિત્ર છે; સદાચરણથી જે રક્ષે તે મહાભાગ ધન્ય છે. ૩૪૨

× × ×

Health-the abode of happiness-is our best friend. He who preserves it through good conduct and good manners, is, fortunate and blessed.

342



અતિદુર્લાભ આરાગ્ય તે સંદેવ રહે યદિ—; \*યાગ્યાશનાદિના યાગે, પછી શું જોઇએ કહા ! શરીરે યદિ આરાગ્ય, ચિત્તમાં પણ સંભવે; અને એ બેઉના યાગે થાય કલ્યાણસાધના. 3x3-3xx

\* યાગ્ય ભાજન વગેરેના.

×

×

If health-very difficult of attainment-is always enjoyed by adopting suitable food etc. and by befitting control of mind as well, then what else is to be wanted?

If the body is healthy, the mind also is possible to be healthy; and both of them being healthy, the performance of spiritual good can be well done. 343-344



નહિ દ્વેષ, નહિ સ્વાર્થ —દુવિ'ચાર ઘુસે નહીં–; એની જે કાળજી રાખે તે હમેશાં સુખી જ છે. ૩૪૫

He is always happy who is careful to see that no aversion to anyone and no evil thought of selfishness, may enter his mind. 345





तारी निन्हा करे के कि ते। तुं हुः ि व थाय छे-; तेम केनी करे निन्हा ते पणु हुः ि व थाय छे. याम लाणी, अहिंसाने ध्यानमां वर्ध सन्मति-; न पडे परनिन्हामां धीर—गंभीरता धरी. 'सुधारवानुं मारुं छे घणुं, हुं है। षश्रस्त छुं'-; याम लेनार पेताने, परनिन्हा करे नहि. थीलने निन्हवा पूर्व स्वनिरीक्षणु ले करे-; मनुष्य ते। अथी लाय योवा ही ल न्य-क भंथी.



As you are distressed by being censured by some one, so the person who is censured by you (or another), becomes distressed. Knowing thus, taking into consideration Ahinsā-Dharma and being courageous as well as solemn, a considerate person does not fall into censuring others.

He who looks over himself how faulty he himself is and how much of his own he has to improve, is sure to remain far away from censuring others.

If a person introspects himself before he begins to censure another, he would cease to do such a wicked action. 346-349



વીતરાગ મહાત્મા જ એક, દોષવિમુક્ત છે-; ખાકી સદોષ છે સવે એ યાદ રાખવું ઘટે. દોષદિષ્ટ ધરીને જે બીજામાં દોષ ભાળશે-; તેનામાં વધશે દોષો, વધશે પાપબન્ધના. ગુણદિષ્ટ ધરીને જે બીજામાં ગુણ ભાળશે-; તે માનવ ગુણી થાશે અને સન્માર્ગ પામશે. બીજાના દોષ જેવાની ટેવ ભારે કુટેવ છે; એથી માણસ દોષોથી ઘરાય, પટકાય છે. બીજાના ગુણ જેવાની સુટેવ સુખધામ છે; ગુણી થવાય છે એથી અને ઊંચે ચડાય છે. ત્રપ્ય-લપ્ય



Only the dispassionate one is faultless, and all other beings are endowed with some fault or faults small or big.

He who being censorious, will find a fault or faults with others, will increase faults in himself and consequently his bondages of sins will increase. He who appreciating others' virtues, will see virtues in them, will be virtuous and attain the good path to welfare.

The habit of finding faults with others, is a very bad habit. Thereby a person is besieged with evils and badly falls down.

The good habit of seeing virtues in others, is an abode of welfare. Thereby one becomes virtuous-meritorious-righteous and goes upwards.

350-354



મનનું સ્થૈય એ \*સૌખ્ય, એનું અસ્થૈય દુ:ખ છે; પ્રતિકૂલદશામાં પણ +આનુકૂલ્ય જુએ મહાન્. ૩૫૫

\* સુખ. + અનુકુલતા.

х x

The steadiness of mind is happiness, its unsteadiness, misery. He who perceives convenience even in inconvenience, is truly great. 355



જેવા વિશ્વાસ છે સર્પ તાણી ભીષણતા વિષે-; તેવા વિશ્વાસ દુષ્કમ તાણી ભીષણતા વિષે-. જાગવા જોઇએ, એ જ સમ્યગ્દર્શન જાણીએ; એ જ ચારિત્ર સર્જે છે, જે અપે છે જ મુક્તિને. ૩૫૬–૩૫૭

In us so much confidence should be manifested towards the terribleness of bad or sinful actions as is towards the dreadfulness of a snake. Such a confidence is Samyag-Darshana (right understanding or perception) which forms right conduct where-by is obtained Emancipation (Moksha). 356-357



## શાન્તિનું દ્વાર

ન જવું કહિ તે માગે<sup>લ</sup> પેદા થાય કષાય જ્યાં; કષાચાથી ન ઘેરાય તે સદા શાન્તિમાં રહે. ૩૫૮

**x x** 

#### The Means of Peace

Never go to the place where passions are aroused. He who is not besieged by passions, always enjoys peace and happiness. 358



ભિન્ન-ભિન્ન વિચારાથી વિશ્વ વૈચિત્યપૃર્ણ છે; એમાં શાન્ત-સુધી-ધીર હાેય તે જ સુખી રહે. ૩૫૯

× × ×

The universe is full of strangeness through different and diverse ideas, thoughts or beliefs; in this case he alone can be happy who is wise and remains quiet as well as courageous. 359



ુ <del>રે</del>લાત્≟નશ્વર આ દેહ, છતાં માણુસ જો રહે–; સદા સૌજન્યથી તેા એ દ્વાર માેક્ષતણ બને. ૩૬૦

× × ×

This body is dirty and perishable, yet if a person adheres to goodness and kindness, it (the body) proves a gate of salvation for him. 360



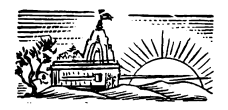
### **અન્તિમ** ઉદ્ગાર

ખધારે ધર્મ વાળાને આ પાંચ સુપવિત્ર છે−; અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, પ્રદ્માચર્ય, અલાેેેેેેેલા. ૩૬૧

× × ×

### Last Word

To all religionists these five are sanctimonious: Ahinsā (non-injury), Satya (truthfulness), Asteya (non-stealing), Brahmacharya (celibacy) and Alobha (renouncement of avarice). 361



જુદા જુદા નથી ધર્મ, ધર્મ છે એક વિશ્વમાં; એ છે અહિંસા, સૌહાર્દ, સત્ય, સન્તાેષ, નમ્રતા. ૩૬૨

x x x

The idea that Dharmas are many and separate, is wrong; Dharma is one in the universe, and it is the performance of harmlessness, good-mindedness, truthfulness, content and gentleness.

362



વિશ્વકલ્યાણુકારી આ ધર્મ જે ક્રાેઈ પાળશે–; તે મહાભાગ સંપૂર્ણ સુખ, પાવિત્ર્ય પામશે. ૩૬૩

× × ×

Whoever will observe this all-auspicious Dharma, will attain perfect happiness and perfect purity. 363



ખન્ધુ અખન્ધુના ધર્મ અને મિત્ર અમિત્રનાે⊣; અને અનાથના નાથ, વિશ્વતસલ એ જ છે. ૩૬૪

× × ×

Dharma (right conduct based on right perception) is a brother to the brotherless, a friend to the friendless and a protector to the unprotected. It alone is really affectionate (वरसह) to the universe. 364



યાગ્ય દામ વિના કાેઇ સારી ચીજ મળે નહીં; તેમ ધર્મ વિના વિશ્વે સુખ–શાન્તિ મળે નહીં. સદ્વિચાર, સદાચાર, અન્યનું કરવું ભહું-; એ જ સાચા અને પૂર્ણ કલ્યાણકર ધર્મ છે. ૩૬૫–૩૬૬

× × ×

As no good thing is attained without money, so happiness as well as calmness is not attained without Dharma.

And Dharma is good thought, good conduct as well as doing good to others. This is the true and completely auspicious Dharma.

365-366



ભગવત્કૃપયા કષ્ટ સર્વ'થા નષ્ટ થાય છે; ને +તેની પ્રાપ્તિના માર્ગ શુદ્ધ ચારિત્ર એક છે. ૩૬૭

+ ભગવત્કપાની.

X

X

×

Misery is completely destroyed through the grace of God, and the means for the attainment of that grace, is only adherence to pure character firmly. 367



જે નમ્ર, સત્યજિજ્ઞાસુ, સત્યસ્વીકારતત્પર-; તે પામે સત્ય ને સત્યચર્યાથી માક્ષધામને. ૩૬૮

x x x

He who is modest, earnestly desirous of knowing truth and intent upon the acceptance of truth, receives truth—the auspicious good path, and by following the path, he obtains the highest status of Beatitude. 368



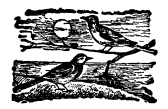
## <del>ચ્</del>યાશીવ<sup>°</sup>ચન

સદ્દવિચારી, સદાચારી, વિશ્વબન્ધુ બધા બના! એ જ છે સર્વ'ને માટે માર્ગ કલ્યાણુલાભના. ૩૬૯

× x x

#### Blessings

May all be good in thought as well as in conduct, and be friendly to all! This is the only path auspicious to all. 369



સુખી થાએ ! સુખી થાએ ! સુખી થાએ ! બધા જના-; સૌઢાર્દ સાધી સર્વત્ર, સત્કર્મવ્યસની અની. ૩૭૦

x x

May all persons be happy happy happy having all-pervading love and being habituated to good actions! 370





# <u>સ</u>માપ્તિ

આ रीते अति अहम भुद्धिभणधी क्रह्याण्नी सिद्धिनं-आ आण्यान अती व अहम क्रिता द्वारा अहीं में क्युं; आ स्वाध्याय प्रसन्न-शान्त मनधी के थाय ने के अने-श्रेयःसाधक साधना सतत तो लेडा अहा! पार छे.

३७१

×

× ×

#### Erds

In this way, I possessed of a smattering of knowledge, said a little about the auspicious path in a few poems. If this is serenely as well as cheerfully studied and put into practice, there is all success. 371



