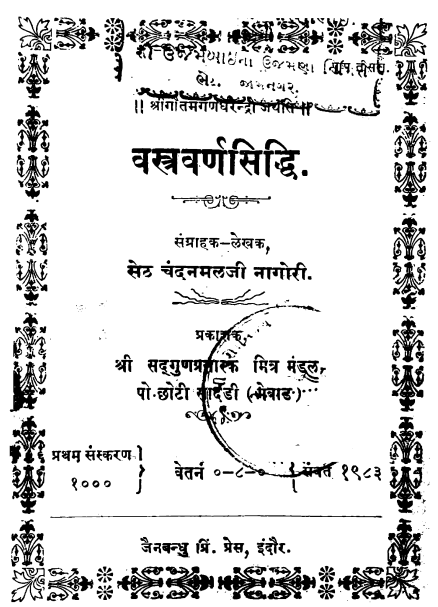


ency years







## निवेदन.

पाठक गण ! जैन साहित्य संसारमें " बस्न वर्ण सिद्धी " नामके विषयमें पुस्तक की दृद्धि हुई है । यह विषय न तो औपदेशिक है, न सामाजिक है, यह तो केवल साधु धर्म और जिसमें भी ग्रुख्यतया वस्त्र वर्ण विषयक विवरणके शास्त्रोक्त प्रमाणोंका चर्चात्मक लेख है । इस संसारकी कठिन उपाधियोंसे निवृत्त होकर जिन महानुभावोंने निवृत्तिमांग अंगीकार किया है, उनमें से किसीको " वस्त्रवर्ण " विषयक शंका उपस्थित हुइ हो, उसका इस पुस्तकमें संपूर्ण समाधान है ।

वर्तमानमें मनुष्योंकी बहुधा ऐसी प्रवर्तीयें दृष्टी गत होती हैं, कि जिनके प्रभावसे मनुष्यों में चंचलता, अहंभाव उत्पन्न होकर भवअभणकी तर्फ विशेष प्रवर्तीयें हो जाती हैं, और महान अगाध प्रवाहमें गीरनेवाले प्राणी अज्ञान-दर्ज्ञानके प्रतापसे शीव सुखके अधिकारी नहीं हो सक्ते । क्योंकि उनका इदय विश्विप्त होकर भव अमणमें गीर जाता है। आप जानते होंगे कि थोडे समय पूर्व वस्त्रवर्ण विषय चर्चाका जन्म रतलाम ( मालवा ) नगरमें हुवा था और वह इस भाषा-शैलीमें प्रति-पादित था के जिसको महानुभाव-ज्ञानी-साक्षर निन्दात्मक द्रष्टी से देखते थे। तबसे ही मेरे मनमें यह भावना उत्पन्न हुइ थी, के इस विषयको सरल बनानेकी कोशीस करना चाहिये। तद-नुसार शास्त्र वेत्ता मुनिवर्यादिसे विज्ञप्ति कीगइ। और जिन भ्रुनि महाराजाओंने इस विषयका साहित्य संपादन किया है,

्उनका उपकार मानता हूं । आर विशेष प्रकारसे श्रीमान् आग-मोद्धारक आचार्य वर्ष श्री सागरानंद स्रीश्वरनी महाराजके शिष्य श्रीमुनिवर्य्य माणिक्य-सागरजी महाराजको सहसा धन्य बाद है कि जिन्होंने इस कठिन विषयके विशेष प्रमाण मुझे सरल रीत्यानुसार समझाये और मूल पाठोंका भावार्थ लिखाया <sup>ृ</sup>है । अलबत्ता इस ग्रंथ में प्रूल पाठ पर से शब्दानुवाद नही किया गया है। क्योंकि मैं क्षुद्रात्मा इस विषयका अनिधकारी हूं। अतः पाठकोंके समक्ष समझमें आजावें इस तरह भावार्थ मात्रमें विक्षेप न हो यही मंतव्य मुख्यतया रख कर केवल विषय स्पष्टकी तर्फ ध्यान रख कर भाषा लिखी गइ है। इस विषयकी भाषामें, भाषा सौंदर्य--लालित्य--किंवा भाववाही शब्दों का अभाव है। तदिप शंका समाधान तो योग्य प्रमाण से हो ही जावेगा। तथापि इस विषयमें त्रुटिएं रह जाना कोइ बडी बात नहीं है। क्योंकि मनुष्य भूल का पात्र होता है। और संभव है कि साक्षरों की द्रष्टीमें वे त्रुटीयें तैर आवें। किन्तु इतना स्मरण रहे कि भा-वना में षुटीयां नहीं है। मेरा मुख्य आशय यह है कि समाजमें निरर्थक वितंडाबादका जन्म न हो। और मुद्रण करना व संशोधन आदिकी जो जो भूलें हों उनके लिये धंतन्य- इसके सिवाय और कोइ विशेष ज्ञातच्य विषय उसके लिये साक्षर गण स्नाचित करें ताकि नवीन संस्करणके समय उपयोग किया जाय। शुभमस्तुः

> संघ का सेवक, चंदनमल नागोरी.

であるといろといろととなってから

महोदय ! हमारे मंडलने पुस्तक प्रकाशित साहस उठाया है उसके फल स्वरूप यह तीसरा प्रकाशित करानेका सौभाग्य भाप्त हुवा है। और यह आपके कर-कमलोंमे हैं। आशा है कि समाज हमारे उत्साह को अपनाये जांयगे ग्रुभम्

आपके शुभ चिंतक, श्रीसद् गुण प्रसारक मित्र मंडल के संचालक



# वस्र वर्ण सिद्धि पर मेरा विचार.

जैन साहित्य संसारके विशास क्षेत्रकी महान प्रशादीमें से किंचित वक्तव्य खिलनेका सौभाग्य क्षुद्रात्माको प्राप्त हुआ देख, विचार उत्त्र होता है। विचार क्षेत्र एसा प्रवस्त प्रतापी कोए है, कि जिसकी शक्तिने अनेकानेक स्था जन समुदाय प्राप्त करती है। उसही विशास क्षेत्र की विचार धारा का मनुष्य भी अधिकारी है। अस्तु,

मनुष्य अपने विचार भिन्न भिन्न तरह से प्रदर्शित करसक्ता है. पशुपश्री आदि अपने विचार प्राप्य शकिनुसार संकेतिक हलचल द्वारा किंवा थोडी चुनी हुइ विशिष्ट प्रकार की ध्वनिसे प्रकट करते हैं.

मानव जाति, पशु पश्चिकादिके अतिरिक्त किम कीटकोंमें से बहुधा एसे जंतु है कि वे केवल अपने शारीरिक विशिष्ट अवयवों से ही अपने विचार प्रदर्शित किया करते हैं। किन्तु मनुष्य को अपने विचार प्रदर्शन प्रकट करनेको के एक साधन प्राप्य हैं—प्राप्य हैं इतना ही नहीं किन्तु तथा प्रकार की योजना भी मनुष्य मिसिष्क में आर्ध-

कााधिक रुपमें निवास करती है। जिनके प्रताप से मनुष्य को संगीत चित्र लेखन, शिल्प, कला कौशल्य, वक्तव्य किंवा मुदितादि कला प्राप्त होती है, और इस अमूल्य एवं महत्व के साधनोंमें छेखन कला का साधन बहुधा उत्तम और उंची कक्षामें लेजाने के हेनुभूत माना गया है | समस्त देशों के साहित्योपासक व्यक्ति, ज्ञानाभ्यासी तत्त्र-वेत्ताओं की तर्फ दृष्टि विस्तरित कर देखा जाय तो उक्त कला के प्रभाव से ही उच्चतम श्रेणी पर आरूढ हो, जन समाज के नेता बने हैं | उसको यदि अन्य स्वरूपमें कथन किया जाय तो सर्व कला कौशस्य का मुख्य तत्त्व " बिचार श्रेणीकी प्रबलता परही निर्भर है " और इस श्रेणी को प्रदीप्त की जाय तो जिन महान मनोरथों पर मनुष्य विजय करना चाहता है, वही परिणाम उस उद्यमी आत्मा के लिये निकटवर्ती उपस्थित होना असंभव नहीं है। लेकिन विचार कोष का ब्यय इस तरह करना उत्तम होता है कि, पूर्व के महान विचारहों के विचार से अपने विचारों की तुलना कर, अपने से अधिक विद्वान द्वारा निर्णय कराना यही मार्ग हितकर प्रतीत होता है.

विचार श्रेणी के दो भेद मानना भी लाभदायी हैं। प्रथम तो व्यवहारिक दृष्टि से, द्वितीय निश्चियात्मक दृष्टि से, इन दो भेदों में प्रथम भेद को पहले विधी पुरःसर जानना चाहिये. क्योंकि इसकी सत्ता चतुर्दश गुणस्थान तक अपना बल बताती है। अतएव यह आदरणीय है। द्वितीय भेद का विवरण ज्ञानीगम्य है.

भूतकालमें भी तत्त्ववेत्तागण विचार श्रेणी को बहुधा विस्तरित

किया करते थे. उदाहरण है कि, श्रीमान सिद्धसेन दिवाकर महाराज का कथन था कि " केवछज्ञान व केवछदरीन एक ही है" और श्रीमान जिनभद्र गणी महाराज कहते थे कि नहीं-केवछज्ञान, केवछ-दर्शन दो हैं | इस तरह परस्पर प्ररूपणार्मे विरोध था किन्तु आपसमें वैमनस्य भाव उत्पन्न नहीं होता. एसी भ वना प्रवर्ती से विचार क्षेत्र की वृद्धि की जाय तो अति हितकर होती है.

पाठकगण ! विचार विस्तारित करने का व छोकमत सुशिक्षित बनाने का कार्य उत्तम है, तद्दि विचार क्षेत्रके। एसा विषमय न बना दिया जाय कि जित्रसे शासनचक्रने वैमनस्य पैदा होकर हानि पहुंचे.

मेरी यह भावना नहीं है कि हठवादियों की तरह मैं मेरा ही मंतव्य सिद्ध करने को कये क किरात उपाय की योजना करूं। मैं तो केवळ यही चाहता हूं कि जैन जनता बुद्धिवाद के जमाने में जड़-वाद की तर्फ न श्रुफ जाय, क्यों कि शाख विरोधी नहीं हैं, न शाखों में विरोध है। विरोध तो केवळ अपनी अहंमान्यता पर ही आधार रखता है, और यही भाव मनुष्य जीवन को विगाड देता है। यह भाव एसा है कि जिससे किंचित मात्र कथन पर पर्वत जितना स्व-क्रा खड़ा करने वाले निंदक बनते हैं। कि जिसको बुधिमान वेदते नहीं हैं किन्तु निन्दात्मक दृष्टि से देखते हैं. क्यों कि मनुष्य जो मद में आकर यहा तहा का उपयोग कर कराके आनंदित होता है, वह मानव प्रकृति से भिन्न है। और भिन्नापेश्चा कथन होने से विकल्प पैदा करता है, विकल्प से विकल्पता उत्पन्न होती है विकल्पता से

उपयोग हीन बनते हैं और वह अपने पर से च्युत होजाते हैं. और होना ही चाहिये क्योंकि मर, अहंता, आभिमान, यह एसा भाव है कि जब मनुष्य के शरीरमें उत्पन्न होता है तब वह अपने उच्च पर से श्रष्ट होकर निकृष्ट स्थान की स्थिति पैरा करता है। सच है कार्य के साथ उसका फड, प्रयत्न के साथ में परिणाण, आघात के सामने प्रत्याघात, और भावना के सामने उसका बदला सामने ही खडा होता है। अतएव इन उपरोक्त दोषों से दूषित न बनकर विचार क्षेत्रमें प्रवेश किया जाय तो विशेष हितकर है।

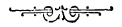
इतनी दीर्घ और मन-मोहक भूमिका लिखने का यही हेतु है कि विचार ही मनुष्य के अधीगति व उर्ध्वगति लेजाने में सहायक है। अतएव क्षुद्रात्मा को कहीं एसा भाव उत्पन्न न होजाय, कि मेरा ही मंतब्य प्रमाणिक और ठीक है अन्य का नहीं! अस्तु.

> निवेदक, चंदनमल नागोरी, मु. छोटी सादडी (मेवाड)



#### ॥ श्री वीतरागाय नमः॥

# वस्त्र वर्ण सिद्धी.



मालवा के अंतर्गत महान प्रभावशाली माहाराजा विक्रमादित्य की पुन्य प्रपूर्ण भूमि उज्जयनी नगरी के समीप प्रख्यात शहर रतलाम (रत्नपुरी) में वस्न वर्ण निर्णय सम्बंधी चर्चा का जनम हुवा, और वह एसे स्वरूपमें निर्वाह करने लगा कि जो जैन अजैन साक्षरों की दृष्टीमें घणास्पद होगया, यहां तक कि प्रतिष्ठित राज्य कर्मचारियों ने प्रजा के हितार्थ इस धार्मिक—चरण करणानुयोग चर्चा को वितंदावाद समाज बंद करने की चेष्टा की. आश्चर्य है! महावृत के शोभास्पद वस्न वर्ण विवाद का अमानुषी स्वरूप?

मेन यह विचार किया कि पुगतन प्रवेती के प्रमाण क्या आगमों में नहीं है ! कि जिससे सांप्रत समाज में एसी चर्चा का जन्म हुवा ! तो यही परिणाम आया कि प्रमाण तो विशेष रूपमें प्रति पादित हैं किन्तु मान्यता को वश करने के साधन प्रायः लब्ध नहीं है | तभी इम की खोजना में साहित्य प्रेमी समाज मग्न है, अगर सौचा जायतो श्रीमान् अनुयोगाचार्य सत्य विजयजी आदि शासन प्रेमी महानुभावों ने वस्न वर्ण परिवर्तन किया है, और समाज ने शास्नोक्त समझ समाज हित के लिये तद् विषयक प्रवर्ती की, अब

जिन महानुभावों को "श्वेतवस्त्र " नाम मात्र से ही अपना मंतव्य प्रवल करना है, उन को परावर्त्तित वर्णवालों से विरोद्ध करना पडता है। इस बिरोद्धभाव की शांति के लिये शास्त्रों के प्रनाण दिये जांय तभी विरुद्धता की अःहूती होगी वरना अशांति रहना संभव है। अतएव शास्त्रों के ज्ञाता मुनिवये, आचार्यवये, किंवा अन्य साक्षरों की सेवामें लिखा गया कि क्या इस विषय के प्रमाण मुद्रित कराने में हानि है? उत्तर यही मिला कि भवभीर आत्मा को शांति के लिये शास्त्रों के पाठ बताना लाभदाइ हैं, अतएव यथा शक्ति प्रयत्न करने से तद विषयक जो साहित्य प्राप्त हुवा है उस को जन समाज के समक्ष प्रगट करना योग्य है।

#### प्रमाण १

आचाराङ्ग, भुतस्कन्ध दूसरा, प्रथम चृत्तिका, वस्नेषणाध्ययन पांचमा, प्रथम उद्देषे में पाठ है कि—

से जं पुण वत्थं जाणिज्जा--जंगियं वा भंगियं वा साणयं वा पोत्तगं वा खोमियं वा तूलकडे वा तहप्पगारं वत्थं वा धारेज्जा (सू० ३६४)

भानार्थ-इस सूत्र में (जीगय) उंट के रोम से उत्पन्न होने वाला वस्त्र (भीगक) जो विकलेन्द्रिय की लार से पैदा होता है। (साणय) सण से जो बस्न बनाये जाते हैं जिन्हें सणीया कहते हैं इसी तरह से वल्कल से बना हुवा, ताड आदि पत्रों के मिश्रण से बना हुवा, कपास से पैदा होने वाला और अर्कादि के सूत्र से उत्पन्न हो, वह वस्त्र धारण करने की आज्ञा दी । अब विपक्ष व्यक्ति क्या उंट की रोमराय, या सण की स्वयं स्थिती को खेत बना सकेंगे? कदापि नहीं, तो यही सारांश निकलता है कि खेत के सिवाय भी वस्त्र कल्पनीय है । इसी प्रमाण के हेतु भूत टीकाकार भी लिखते हैं कि—

#### प्रमाण २

''स भिक्षुरभिकांक्षेद् वस्त्रमन्त्रेष्टुं, तत्र यत्पुनरेत्रंभूतं वस्तं जानीयात् , तद्यथा--जांगियंति, जङ्गमोष्ट्राद्यणानिष्पत्रं, 'तथा ' भांगियंति नानाभिङ्गकिवकलेन्द्रियलालानिष्पत्रं, तथा ' साणयं ' ति सणबल्कलिन्पत्रं 'पोत्तगं ' ति ताड्यादिपत्रसंघातनिष्पत्रं 'खोमियांते' कार्पासिकं 'तूलकडं' ति अकीदित्लनिष्पत्रम्, एतं तथाप्रकार मन्यदाप वस्तं धारयेदित्युत्तरेण सम्बन्धः ॥ (इति)

श्रीमान टीकाकार भगवन आज्ञा करते हैं कि वस्न छेनेकी इच्छा वाला साधु तलाश करे और उसको उंटादि के रोमराय, विकलेन्द्रिय लार, सण वल्कल, ताड्य पत्र, कपीस, अकीदि से बना हुवा वस्न माळ्म हो जाय किंवा वैसाही यदि दुसरा वस्न है तो उसे धारण करसक्ता है। एसी स्पष्ट आज्ञा दी है। और तद् विषयक-श्रीमान् टीकाकार शिलङ्काचार्यजी माहाराज भी स्पष्ट फरमाते हैं.

#### प्रमाण ३

आचारांग, दूसरा भुतस्कंघ, प्रथम चूलिका, पांचवा वस्त्रेपणा, अध्ययन, प्रथम उद्देषाः

से भि० से जं० असंजए भिक्खुपडियाए कीयं वा घोयं वा रत्तं वा घडं वा महं वा संपधृमियंवा तहप्पगारं वत्थं अपुरिसंतर-कडं जाव नो०, अह पु० पुरिसं० जाव पडिगाहिज्जा (स्र०३६७)

भावार्थ-जो वस्त्र साथुके लिये मौल्य लिया है या, घो लाया है रंग परिवर्तन किया-रंगाया गया है, या धूपाया हो अथवा घीसकर महार कर तैयार किया हो, एसा वस्त्र दूसरे के उपयोग में आये विना साधु पुरुष नहीं लेवें | कैसी अनुपम आज्ञा है, याने रंगाहुवा वस्त्र लेवे, अब और प्रमाण क्या चाहिये | इसी सूत्र की टीका में टीकाकार श्रीमान शिलंकाचार्य माहाराज भी करमाते हैं कि—

### प्रमाण ४

' साधुप्रीतज्ञया, साधुगुद्दिश्य गृहस्थेन कीतधीतादिकं वस्त्रमपुरुषान्तर कृतं न प्रतिगृह्वीयात् । पुरुषान्तरस्वीकृतं तुगृह्वीयादिति " भावार्थ-साधु के उद्देपसे विकय लिया हुवा वस्न किंवा धोकर रंगवाकर, या और विशेषता प्राप्त कर साधु माहाराज प्रति लाभने के निमितही सब तैयारियां की हो एमा वस्न नहीं लेनेका कल्प है, और वह दुसरे पुरुष के उपयोग में आयाहों तो लेना कल्पनीय है। कहा है कि—

#### प्रमाण ५

" से भि० नो वण्णमंताइ वत्थाइं विवन्नाइं करेजा "

भावार्थ-इस सूत्र का यह है कि साधु अच्छे वर्ण याने रंग वाले बस्नका वर्ण न बिगाडे इसपर टीकाकार कहते हैं कि—

#### प्रमाण ६

स भिक्षुकः वर्णवंति वस्ताणि चौरादिभयात् नो विगत-

भावार्थ-प्रभुकी आज्ञा पालक साधु वहा वर्ण को तस्करादि भय से परिवर्तन न करे, प्रथम तो एसे वहाही नहीं लेना. यदि ले लिया है तो वर्ण परिवर्तन नहीं करना, इस कथन से सिद्ध होता है कि अच्छे वर्ण वाले वहां साधु प्रहण करें किन्तु रंग न पलटे, एसी शाह्यकार माहाराज की आज्ञा सूत्रों में है, साधुओं के लिये कथन करनेमें मूत्रकार व टीकाकारों ने कमी नहीं की है. साधु शब्दही इतनी महत्त्वता वाला है, कि सुनते ही भन्यात्मा को प्रेम उत्पन्न हो जाता है, और साधु, यित निम्नन्थ, मुनि, संयिम, संत, आदि एकार्थी पर्य य वाचक शब्द हैं, और एसेही किया पात्रों को आज्ञा पालन करने में रांका नहीं होती, बाकी यूं तो साधु संज्ञाके आचार पांच प्रकार बताये हैं. उनका विवरण प्रसंगोपात करना हितकर है।

प्रथम पुलाक, दितीय नियन्थ, त्रतिय स्नातक, चतुर्थ बकुश, और पंचम कुशील, इन पांच प्रकार के साधुओं में प्रथम, द्वितीय, और त्रतिय, प्रकार के साधु तो इस कालमें इधर होते ही नहीं हैं, अब रहे दो भेद, वकुश, और कुशील, यह दोनों, शासनमें विद्यमान रहेंगे। और इनहीं में से शासन रक्षक, और धुरंधर पंडित होंगे। इन दो प्रकार के साधुओं में से वकुश के लिये तत्वार्थ माष्यकार श्रीमान उमास्त्राति वाचकजी महाराज क्या लिखते हैं देखिये—

#### प्रमाण ७

" बकुशो द्विविधः- उपकरणबकुशः शरीरवकुशश्च, तत्रोप-करणाभिष्यक्तिचेत्रो विविधविचित्रमहाधनोपकरणपरिग्रह-युक्तो बहुविशेषोपकरणाकांक्षायुक्तो नित्यं तत्पति— संस्कारसेवी भिक्षुरुपकरणवकुशो भवति, शरीरभिष्यक्त-चित्तो विभूषार्थं तत्प्रतिसंस्कारसेवी शरीरवकुशः।

भावार्थ, श्रीमान वाचकजी माहाराज का कथन है कि बकुश दो प्रकार के होते हैं, (१) उपकरण बकुश, और (२) शरीर बकुश, इन दो तरह के बकुश में उपकरण बकुश उसकी कहते हैं कि, जिसको उपकरणादि विविध सामग्री में विशेष रागहो और वह अधिक मौल्यवान वस्तु प्रहण करने की चेष्टा किया करे । किया करे इतना ही नही बहुधा विशेष और विशिष्ट प्रकार के उपकरण का संप्रह कर उनके संस्कार में याने समेटना, बांधना, आदि किमिया में ही दत्तचित रहे एसे साधु व्यक्ति को उपकरण बकुश कहते हैं, और देहपर ममत्व किंवा राग रखने वाला, विशेष प्रकार शुश्रवा रखता हो, शरीरकी कोमलता बताकर तथा प्रकारकी योजना कायम रखनेको तत् पोषक पदार्थी द्वारा शरीर को वनाया करे एसे साधुओं को शरीर बकुश कहते हैं, एसा तस्त्रार्थ भव्य में सारांश है, और सच है, क्योंकि साधुओं को अपने आत्महित के छिये शरीर परसे मुच्छी त्याग करना छाभदाइ होता है, परित्रहादि सामग्री भी विशेष रखने की अज्ञा नहीं है, मिध्या वचन का तो निरंतर प्रतिबंध होता है। इस के अतिरिक्त बलात्कार से लिया हुवा मकान में या मालीक मकान की आज्ञा विना पंच महात्रत धारी गण उस आवास में निवास नही कर सके, िम्नयादि के परिचय वाले घरमें भी; साधु नही ठहर सके, गृहस्थ आदिको रात्रिमें दीवा-रोशनी, की सहायता से पाठ देना या स्वयं अध्ययन करना मना है, स्नियों के साथ प्रति-कमण करने की भी आज्ञा सूत्रकार भगवन की नहीं है । इतनी

बातों में यदि साधु दूषित बनजावे तो बकु पीत वस्त्र गृहण करने में रंगदार वस्त्र धार रहता है, एसा इस प्रमाण से सिद्ध



की टीका में श्रीमान हरिभद्रसूरिश्वरजी महाराज फरमाते हैं कि-

#### प्रमाण ८

बकुशो द्विनिधः, उपकरणशरीरभेदात्, तयोरुपकरण-बकुश उपकरणे वस्त्रपात्रादौ अभिष्वक्तिचित्रः- प्रतिबद्ध-स्नेहः सम्रुपजाततोषः विविधं देशभेदेन वस्त्रं पौण्ड्रवर्धनक-काशीकुलकादि पात्रमपि प्रिकगन्धारकप्रतिग्रहकादि विचित्रं ' रक्तपीतशितिबन्दु " पट्टकादिप्रचितं महा-धनं महामूल्यं एवमादिना उपकरणेन युक्तो ममेदं अह-पस्य स्वामीत्युपजातमूर्च्छः पर्याप्तोपकरणोऽपि भूयो बहुविशेषोपकरणकांक्षायुक्तो, बहुः विशेषो यत्र मृदुद्द-लक्षणधन निचित "रुचिरवर्णादिः" तादृशोपकरणे लब्धव्ये जातकांक्षो जाताभिलाषः सर्वदा च तस्योप-करणस्य प्रतिसंस्कारः प्रावल्येन दशाबन्धघटिकासंवष्ट-नादिकं सेवमानस्तन्छीलः उपकरणबकुशः ।।

भावार्थ-बकुरा दो तरह के. प्रथम उपकरण बकुरा, द्वितीय द्यारीर बकुरा, जिस में प्रथम श्रेणी वाले को वस्त्र पात्रादि में विशेष मूर्च्छा होती है, और वह पोण्डू वर्धनक-काशी अथवा कुलकादिकं