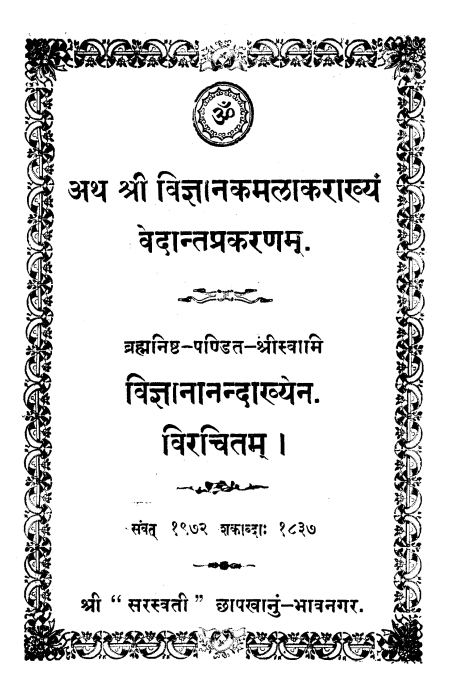
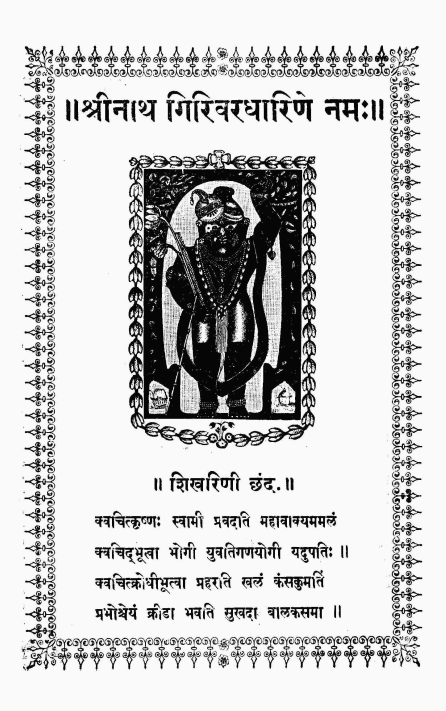


For Private and Personal Use Only







धियोयोनः मचोदयात् ॥ अर्थः जो परमात्मा हम सर्व के चुद्धियोको मेरना करे है तिस परमात्मा करके मेरित भयीजा हमारी चुद्धि तिस चुद्धि करके मुम्रुश्चयो के अपरोक्षज्ञानार्थ तथा संस्कृतिमे वेदांत संबंधि संभाषणार्थ यह विज्ञान कमळाकर नामा ग्रंथ निर्माण भया है जिसमे पट् शास्त्रोंका संक्षेप्रसे वर्णन तथा अ-परोक्ष ज्ञानोपयोगी अष्टावक्रादिकों के मश्रोत्तर दिखाय ग्रंथ समाप्त कीया है सो अंतमे सूचीपत्र द्वारा 'पचीस 'कमळोंमे मसिद्ध कीया है तिस ग्रंथकी लोकमे मुसिद्धि वास्ते निष्काम मेरनासे जिनधर्मान्जरागी धन द्वारा मुद्रणालयमे मुद्रत करने वास्ते अगाउसे ग्राहक हुवा है तिन महाज्ञयोका नाम.

रू. १३५) श्रेठि नारायणदास देवीदास महिता ठे० सभरा.

- ९०) श्री महंत लक्ष्मणगिरि ठि० मोटा गोपनाथ.
- ५०) रा. रा. छगनलाल घेलाभाई डेप्युटी आ. पो. एजंट गोधरा.
- २०) रा. रा. ऌक्ष्मीशंकर ठाकरसीपंड्या जवेरी ठि० महुवा.
- १५) रा. रा. बछराज नगरशेठ ठि० महुवा.
- १५) शेठि माधवजी दलपतराम ठि० जांजमेर.
  - ५) श्री महंत गीगाराम ठि० पीपावाच.
- १०) दुर्ऌभ परशोतम तथा गीरधरभाइ ठि० महुवा.

## शुद्धिपत्र.

www.kobatirth.org

| ঀয়৾৾ঀ                    | . સીંદી.    | <b>ગ્રજ્ઞા</b> દ્રિઃ | शुद्धिः           | पत्रांक    | . જીંંદી. | अશુદ્ધિ.       |              |
|---------------------------|-------------|----------------------|-------------------|------------|-----------|----------------|--------------|
| 8                         | १०          | तत्प्राप्यं          | तत्प्राप्य        | १२         | १८        | रज             | रज्जारेवे    |
| 3?                        | રર          | वतती                 | बनती 🔹            | १३         | १२        |                |              |
| ३८                        | 2 Z         | सा                   | सः                | <b>१</b> ४ | ६         | মৰবি           | भवति         |
|                           | आगे सर्वज्ञ | त्र समाधि            | स्त्रीलिं-        | १५         | ક્        | लोभदि          | ल्रोभादि     |
| गको पुछिंग जानो.          |             |                      |                   | શ્ય        | ९         | है दो          | येदो         |
| ५०                        | १८          | प्रतय                | <b>प्रह</b> त्त्य | ₹8         | 8         | स्वस्य         | त्वस्य       |
| ષર                        | 29          | जाविश्व              | जोविश्व           | ३६         | ٢         | व्यामा         |              |
| 43                        | ९           | रुया                 | रुचा              | 35         | १३        |                | खंडित        |
| فراج                      | १७          |                      | पतिने             | ५३         | ९         | जाग्रतमे प्र   |              |
| 46                        | १९          | भाक्तेति             | भोक्तेति          | ६८         | 6         | गतानक          |              |
| ६३                        | १३          | पदार्थ               | पदार्था           | ६८         | १४        |                | वर्णो        |
| ७ર                        | ९           | विषय                 | विषयो             | शुद्ध      | विज्ञान   | <b>कां</b> डकी | ाशुद्धी.     |
| ७२                        | १०          | संबंधवा              | न् संब्रं-        | 9          | ંદ્વ      |                | र्नेना-      |
|                           |             |                      | धवंतौ             | 1          |           |                | धितेनाहो     |
| ७९                        | २०          |                      | বিকাঁক            | 8          | २         | मध्व           | मध्य         |
| ८५                        | રશ્         |                      | संसारकी           | २२         | १५        | रऽस्य          | रेऽस्य       |
| 66                        | १४          | कांक्षी              | कांक्षा           | 94         | 80        |                | उऌक          |
| ९२                        | २२          | -                    | ुष्यसि            | ३१         | 20        |                |              |
| ९४                        | १३          | तेषुरु               | तेष्वेक           | 89         | इ         | आशा            | সালা         |
| अनिर्वचनीय कांडस्य शुद्धः |             |                      |                   | 49         | 90        | ज्ञानााज्ञन    | ज्ञानाज्ञाना |
| ९                         | १३          | स्रपहै               | रूपहै             | ५१         | হও        | भागी           | भोगी         |
| 20                        | 8           | -( '                 | त्व त्वाक्य       | પર         | 22        | इसका र         | वंडन कर्ते   |
| 20                        | 26          | शतिं                 | হার্ক্কি          |            | •         | है अथ          | ोत           |
| 28                        | و/          |                      | अंगीकार           | ६८         | 28        | रकजीवै         | रेकनीव       |
|                           |             |                      |                   |            |           |                |              |

UKAK 10-5

2

#### ( ३ )

॥ ॐ श्रीगणेशाय नमोनमः ॐ नमो भगवते वासुदेवाय ॥ ॥ अथ श्रीविज्ञानकमलाकरनामकोऽयं यंथः प्रारभ्यते॥ ॐ ॥ ॐ प्रथमकमले मंगलपूर्वकभूमिकाकयनम् ॥ ॐ ॥ शार्द्लविक्रीडितम् छंद ॥

वंदे श्री कमलापति शिवमुमां वाणीमजं निर्गुणं, यस्याज्ञानवशाद्विभाति सकलं स्वप्ते यथा संकटम् । यस्य ज्ञानवशान्न भाति निखिलं शून्ये यथा पंकजं, तं वंदे मम मुक्तये वरगुरुं विज्ञानसौख्यप्रदम् ॥ १ ॥ शिखरिणी छंद् ॥

गुणातीतोऽभीतो हरति निजबोधेन निखिलं, रमानायो रामो दशवदनहंता विलसतु। तथा शंभूः झूली जयतु पुरहर्ता त्रिनयनो, मुरारिः कंसारिः कमलकरकृष्णो विजयते ॥

ॐ श्री गणेशाय रमेशाय गौरीशाय नमोनमः अथ प्रंथनिर्विघ्न समाप्ति वास्ते मंगलाचरण कर्तेहै श्री लक्ष्मीनारायण श्री गौरीशंकर श्री सरस्वती ब्रह्मा श्री निर्गुणब्रह्मको मै वंदना करता हूं जिस निर्गु-णके अज्ञानसे संसार स्वप्न संकट समान भासता है पुनः तिस ब्रह्मके ज्ञानसे यह जगत् ख पुष्प सम अट-इय हो जाता है तिस ब्रह्मकू मै नमुं हुं एवं मोक्षार्थ विज्ञानसौरव्य प्रदाता सद्गुरुजीकों वंदों हुं पुनः द्वेतारि रावणारि त्रिपुरारि कंसारिको प्रणमो हुं ॥

१॥ कश्चित्पंडितमानी सन्स्वयं शास्त्राणि दृष्टा संशयाविष्टत्वात्सुखमप्राप्य समित्पाणिः सन् ब्रह्मनिष्ठं वेदविशारदं सद्गुरुं साष्टांगप्रणामपूर्वकं सविनयवाक्यमव्ववीत्, ''भाः स्वामिन् सर्वशास्त्रेषु मोक्षप्रदं किं शास्त्रं मया विनिश्चित्याश्रयणीयम् ।

॥ ब्रह्मध्याने रागेत्पादनायोदालकप्रार्थनां शृणुत॥ कदाऽहं त्यक्तमनने पदे परमपावने ं चिरं विश्रांतिमेष्यामि मेरुगुंग इवांबुदः ॥१॥ इदं कृत्वेदमप्यन्यत्कर्तव्यमिति कल्पनाम् कदांतर्विहासिष्यामि पदविश्रांतया धिया ॥२॥ अंतः समः समाकारः सौम्यः सर्वार्थानेस्प्रहः ॥ कदोपशममेष्यामि मंथमुक्तामृताब्धिवत् ॥३॥ कदा विकल्पजालं मे न लगिष्यति चेतसि ॥ स्थितमप्युज्झितासंगं पयः पद्मदऌे यथा ॥ ४ ॥ किं तत्प्राप्यं प्रधानं स्याद्यद्विश्रांतौ न शोच्यते यत्प्राप्य जन्मना जूयः संबंधो नोपजायते ॥ ५ ॥ सबाह्याभ्यांतरं सर्वं शांतकल्पनया धिया। पश्यंश्चिन्मात्रमखिलं भावयिष्याम्यहं कदा ॥६॥ ईहितानीहितैर्मुक्तो हेयोपादेयवर्जितः । कदांतस्तोषमेष्यामि स्वप्रकाशपदे स्थितः ॥७॥ कदोपशांतमननो धरणीधरकंदरे ॥ समेष्यामि शिलासाम्यं निर्विकल्पसमाधिना ॥८॥

(8)

१ कोइ पंडित अपने बुद्धिसे शास्त्रोंका अवलो. कन करके संशयाविष्ट होनेसे दुःखी हूवा हाथमे भेट लेकर ब्रह्मवित् वेदवक्ता सद्युरुका साष्टांग प्रणाम करके प्रार्थना करता भया ' हेनाय!सर्वशा-स्त्रोमें मोक्षप्रद शास्त्र कौन है जिसकामे आश्रयकरों

आनंदमूलगुणपछवतत्वशाखं वेदांतपुष्पफलमोक्ष रसाद्धि पूर्णम् ॥ चेतोविहंग हरितुंगतरुं विहाय सं-सारगुष्कविटपे वद किं रतोऽसि ॥ ६ ॥

आत्मानदी संयमतोयपूर्णा सत्यावहा धर्म तटा दयोर्मी ॥ तत्राभिषेकं कुरु पांडुपुत्र न शुद्धयते वारिणश्चांतरात्मा ॥ ५ ॥

सतां मनः ३॥ विगतसर्वसमीहितकौतुकः समुपशांतहिताहित कल्पनः॥ प्रकृतिसंव्यवहारसमाशयो भवति मुक्त मना पुरुषोत्तमः॥ ४॥

हि यत्र सतां मनः ॥ २ ॥ न वरमेकमहीतलराजता न च वरं विबुधामररूपता॥ न च वरं धरणीतलनागता स्थितिमुपैतिहि यत्र

निरंशध्यानविश्रांतेर्मूकस्य मम मूर्द्धनि ॥ कदा तार्ण्यं करिष्यंति कुलायं वनघूर्णकाः ॥१॥ न वरमाकुलशास्त्राविचारणं न च वरं परकार्यं विवेचनं ॥ न वरमय्यकथाक्रमवर्णनं स्थितिमुपेति

### (4)

संगः पुरुषविशेषश्चेकंतत्त्वमस्तीति स्वीकृतम् । सत्त्व-रजस्तमोगुणानां साम्यावस्था प्रधानं तु द्वितीयं तत्त्वमस्ति तत्प्रधानं प्रकृतिरेव न विकृतिरिति। मह्-तत्त्वमद्दंकारः पंचतन्मात्रा इति सप्त प्रकृतिविकृत-यश्च ॥ पंचीकृतपंचमहाभूतं दर्शेद्रियं मनश्चेकमिति षोडशा विकृतिरूपा भवंति ॥

कत्वप्रतिपादनात् , 'तमेवविदित्वाऽतिमृत्युमेति ना न्यः पंथाविद्यतेऽनाय 'इति श्रुतेश्च ॥ ॥ अन्यशास्त्राणितु द्वैतप्रतिपादकत्वात् ,'द्विती-याद्वै भयं भवति ' इति श्रुतेश्च भयप्रदत्वेन त्वया

तृणवत्त्याज्यान्येव । ततश्च सर्वशास्त्राणां मंडनं

इति प्रथमकमलं मंगलग्रंथभूमिकात्मकं समाप्तम्

१क्क्षाअय द्वितीकमले सांख्यमतमंडनं खंडनंचा क्ष

॥ अस्य सांख्यस्य मते प्रकृतिविकृतिशून्योऽ

\*>rr

वेदांतेन खंडनं च दर्शयिष्यामः ॥

यचतुर्विधपुरुषार्थेषु धर्मार्थकाममोक्षाख्येषु पारं-पर्येण मोक्षस्योत्तमत्वमिति। तस्योत्पादकं हि वेदां-तप्रतिपाद्यं ब्रह्मज्ञानमवश्यमेवाश्रयणीयं ब्रह्मात्मे-कत्वप्रतिपादनात्, 'तमेवविदित्वाऽतिमृत्युमेति ना न्यः पंथाविद्यतेऽनाय 'इति श्रुतेश्च ॥

॥ श्रीगुरुरुवाच, ''भो विद्रन् प्रसिद्धं हि लोके

## (६)

#### ( ७ )

उतरं ॥ ' हे सुजन ! लोकप्रसिद्ध धर्मार्थकाम-मोक्षरूप चतुष्टयपुरुषार्थोंमें मोक्ष ही परंपरासे उत्तम है. तिसमोक्षका उत्पादक वेदांत है तिसवेदांत करके प्रतिपाद्य ब्रह्मज्ञान तुमने अवश्य आश्रय-करणा चाहीये. जो ज्ञान ब्रह्मात्माकी एकता प्रति-पादन करे है तथा श्रुतिभी एसेही कहेहे. एक-ब्रह्मको जानकरके मृत्युसे अभय होताहै दुसरा कोईभी मोक्षका मार्ग नही.

॥ और दूसरे शास्त्र फ़ैंतका प्रतिपादक होनेते और द्वैतदृष्टि भयका कारण है एसे श्रुतिवाक्यते भी दूसरे शास्त्र तृणसमान त्याग करणा. इस कारण ते मे तुमका सर्वशास्त्रोका प्रतिपादन विस्तारसे कहता हुं. ॥इति प्रथम कमलम्. मंगलग्रंथ भूमिका रूपं अलं.॥ १ ॥ आ अथ द्वितीयकमलमे सांख्यमत खंडन ॥ आ

इस सांख्यमतमे कारणकार्यभावसे रहित अ-संग पुरुषविशेष एकरूप सो एकतत्त्व है. और सत्वरजस्तमो गुणोंके समान विभागवाली जो प्र-धान है सो दूसरा तत्त्व है. सो कैसा प्रधान है जो कारणरूप है कार्यरूप नही है. महत्तत्व-अहंकार पंचतन्मात्रा य सप्त कारण तथा कार्यरूप है. एसे सांख्यवादी माने है. पंचीक्ठत पंचमहाभूत, दश इंद्रिय मन ये षोडश कार्यरूप है कारण नही.

#### ( )

२॥ एवं सांख्यमते पंचविंशति तत्त्वानि संति। सांख्यमते तु ईश्वरस्यांगीकारो नास्ति, प्रधानमेब जगत्कारणमस्ति। तदेव प्रधानं पुरुषस्य भोगार्थं विषयाकारेण परिणमते, पुरुषस्य मोक्षार्थं च बुद्धो विवेकरूपेणापि तदेव प्रधानं परिणमते ॥

३ ॥ तथा सति वस्तुतस्तु असंगपुरुषे वंधमोक्षो द्वौ न स्तः ॥ तथापि असंगोऽहमित्यविवेकादात्मनि बुद्धिधर्मान् ज्ञानसुखदुःखरागद्वेषादीन् मत्वा बंधं प्राप्तोति कर्तृत्वादिकं चाप्तोति। यदा तु रागद्वेष-युक्ताया बुद्धे रसंगोऽस्मीति यस्य विवेको जायते तस्यैव मुक्तिर्भवति न त्वन्यस्य तस्मादेव सांख्यमते नानाऽऽ-त्मानो भवांति, न त्वेकात्मा. इति सांख्यस्य मतम्।

४॥ तत्तु सांख्यस्य मतं समीचीनं न भवति, वेद विरुद्धत्वात् । वेदे हि, ' एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म ' इति 'द्वितीयाँद्दे भयं भवति' इति च प्रतिपादितं । किंच बुद्धौ नानात्वं बंधमोक्षौ कर्तृत्वभोक्तृत्वमपि मत्वा पु-रुषस्यासंगत्वं च मत्वाऽऽत्मनि नानात्वकथनस्य नि-इफ्रस्ठत्वाच्च । तस्मात्सांख्यभतमनंगीकार्यमस्तीति ॥

## [ इति द्वितीयकमलं समाप्तं ]

३ ॥ वास्तवसे असंगपुरुषमे बंधमोक्ष दोनो नहीं. तथापि मै असंग हूं इस ज्ञानसे विना अपने स्वरूपमे बुद्धिके धर्म ज्ञान,सुखदुःख,रागद्वेष!दिकोंकृं मानकरके बंधकूं प्राप्त होवे है तथा कर्तृत्वभोकृत्वकों प्राप्त होवे है और जब अपनेकूं रागद्वेषवाळी बुद्धिसे मे असंग हुं ऐसा ज्ञान जिसकों होवेहे तिसकीही मुक्ति होव है दूसरेकी नाहि. तिस कारणते ही सां-ख्यमतमे नाना आत्मा मानेहै.॥इतिसांख्यमतवर्णनं॥ ४॥ सो सांख्यका मत समीचीन नहि, वेदविरोधी

होनेसें. कोहेते जो वेदमे ' एकमेवाद्वितीयं ब-होति' 'दितीयाँद्वेजयं भवतीति'एसे एक ब्रह्म और केतते भय कथन कीयाहे और बुद्धिमे नानापणा कर्तृत्व भोक्तृत्व बंधमोक्ष मानकरके पुरुषको असं-

ग मानकरके फिर आत्मा नाना है एसा मानना निष्फल है इस गीतिसे सांख्यमत अंगीकार करना

योग्य नहीं है. ॥ इति द्वितीय कमल समाप्त ॥

तत्त्व है. सांख्यमतमे ईश्वरको नहीं मानते है. किंतु प्रधान ही पुरुषके भोगार्थ विष-याकार परिणाम पावे है और पुरुषके मोक्षार्थभी प्रधानही बुद्धिमे विवेकरूपसें परिणाम पावे है.

२॥ इस रीतिसे सांख्यमतमे संपूर्ण पंचविशांति

( 5 )

२॥ अधुना न्यायमते बंधवर्णनम् । देहे याऽऽत्मत्वश्रांतिर्भवति यथा ब्राह्मणोऽहं क्षत्रियो ऽहं वैश्योऽहमिति तत एव सजातौ रागो विजातौ देषश्च भवति । ताभ्यां धर्माधर्मयोः प्रवृति र्भवति ततश्च शरीरप्राप्तिर्भवति तत एवाऽऽत्मनो दुःखादयो भवंति तस्मात् शरीरे याऽऽत्मन आत्म-त्वबुद्धिः साऽऽत्मन एव संसारस्य कारणं भवति तदे-वाऽऽत्मनो बंध इत्युच्यते ॥ इति बंधवर्णनम् ॥

१ अथ तृतीयकमले न्यायमतमडन खडन च दश-यिष्यामः இ ॥ अस्मिन् न्यायमते ईश्वर एको निस्पो व्यापकश्च संरव्यापारमाणप्टयक्त्वसंयोगविभागज्ञा-नेच्छाप्रयत्नानीत्यष्टगुणवानेव भवति । तेष्वष्टगुणेषु ज्ञानेच्छाप्रयत्नानि तु नित्यान्येव संति शेषपंचगुणास्तु अनित्या एव भवंति । न्यायमते जीवस्तु नानारूप एव नित्ये। व्यापकश्चेति ज्ञानगुणतश्चेतनःस्वतस्तुजडा-त्मक एव ज्ञानेच्छासुखदुःखद्वेषप्रयत्नधर्माधर्म संस्कारसंख्यापीरमाणप्टयक्त्वसंयोगविभागेतिचतु

र्द्र्राग्रुणवानपि भवति । पृथ्वीजलान्निवायूनां

परमाणवो नित्या एव। आकाशः कालश्च दिशश्च

मनश्चेति सर्वाण्यपि नित्यान्येव भवंति ॥

१ अथ तृतीयकमले न्यायमतमंडनं खंडनं च दर्श-

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### (??)

१ क्ष ॥अथ तृतीय कमलमे न्यायमत मंडन खंडन॥ क्ष इस न्यायमतमे ईश्वर एक है तथा नित्य है; व्या

पक है; संख्या, परिमाण, प्रथक्द, संयोग, विभाग, ज्ञान, इच्छा, प्रयत्न इन अष्ट गुणवाला है. तिन अ-ष्टगुणोंमे ज्ञान, इच्छा, प्रयत्न ये तीन गुण नित्य है, बाकी अनित्य है इस न्यायमतमे जीव नाना है तथा नित्य है, व्यापक है, ज्ञानगुणस चेतन होता है,स्वतः जड है; और ज्ञान, इच्छा, सुख, दुःख, द्वेष, प्रयत्न, धर्म, अधर्म, संस्कार, संख्या, परिमाण, प्रथक्त्व, संयोग, विभाग,इन चतुर्दश गुणवाला है. और न्याय-मतम पृथ्वी, जल, आग्न, वायुके परमाणु नित्य है; तथा आकाश,काल,दिशा, मन,ये सर्वभी नित्य है; र ॥ अव न्यायमतमे बंध ऐस मान है. देहमें जा आत्मत्वबुद्धि है जैसे मे बाह्मण हूं मे क्षत्रियशुद्ध हूं तिसकारणसे सजातीयमे राग

विजातीयमे द्रेष होवे हैं;तिन रागद्वेषसें धर्माऽधर्ममे प्रवृत्ति होवे हैं; तिससें शरीरकी प्राप्ति होवे हैं, तिससे आत्माकों दुःखादिक होते हैं. तिस कारणते जा शरीरमे आत्मत्वबुद्धि है सा आत्मत्वबुद्धि ही संसारका कारणहें, सोई आत्माकों बंध है. ॥ ॥ इति बंधवर्णनम् ॥

४॥ शरीरस्यापि दुःखहेतुत्वात् दुःखरूपत्वमुक्तं स्वर्गादिसुखमपि विनाशभयतः दुःखरूपमेव॥ आेत्र-स्याकाज्ञरूपत्वान्नित्यत्वं मनश्चापि नित्यं भवति तयोर्विनाशो यद्यपि न संभवति तथापि मोक्षकाले करणगोलकस्य त्वगिंद्रियस्य च विनाशात्सुषुप्तिवत्सं-योगाजावात् दुःखहेतू ते श्रोत्रमनसी न भवतः ।

मध्ये यस्य यदाऽऽत्मा देहाझिन्न इति ज्ञानेन देइ-स्रांतिर्नृश्यति ततो रागद्वेषाद्योऽपि विनरुंयति ततो धर्माधर्मयोः प्रवृतिर्न भवति ततश्च शरीरप्राप्तेरवसर एव न मिलति भोगाच प्रारब्धकर्मणो विनाशो भवति तस्मात् शरीरं नेत्रं त्वक् रसना श्रोत्रं घाणं मनः षड्विषयाः षड्ज्ञानानि सुखं दुःखमित्येकर्वि-शतिदुःखानां विनाश एव मोक्षो भवति ।

दुर्शायिष्यामः ॥ 🛞 ॥ यदा तु देहादिभ्योऽसंगोऽस्मीति ज्ञानं यस्य जीवस्य भवाति तस्यैव जीवस्य मोक्षो भवति। नान्य-

स्य॥ अत एव सांख्यमतस्येव नाना जीवा एव। तेषां

# ३ 🛞 ॥ अथ न्यायमते यथा मोक्ष उक्तस्तं

( ? ? )

For Private and Personal Use Only

करते है सो विस्तारपूर्वक दिखाता हूं,तुं श्रवण कर. इन देहादिकोंते में भिन्न हूं एसा ज्ञान जिस जीवको होवे है तिसी जीवकी मुक्ति होती हैं;जिसको एसा ज्ञान नहीं तिसकी मुक्ति नही होती; इस कारण सांख्यमत समान न्यायमतमे भी नाना जीव मानेहैं; तिन नाना जीवोंमे जब जिस जीवकी में देहसे भिन्न हूं इस ज्ञानसें देहआंति नाश होवे हैं तब तिसके रा-गद्वेष भिटजातें ह, तिससे धर्माधर्ममे प्रद्यत्तिभी न-ही होती, तिसते फिर शरीरकी प्राप्ति नही होती. जोगसें प्रारब्ध कर्मोंका क्षय होताहै तिस कारणते शरीर, त्वचा, नेत्र, रसना, श्रोत्र, घाण, मन, षट् विषयों, षट् ज्ञान,सुख दुःख इन एकविंशति दुःखों-का नाश हेाता है; यही न्यायमतमे मोक्ष है.

४॥ शरीरको दुःखका कारण होनेते दुःखरूप मान्या है, स्वर्गादि सुखभी नाशके भयते दुःखरू-पही है. श्रोत्र इंद्रियको आकाशरूप होनेते नित्य-मानते है, और मनकोंभी नित्य मानते है, तिन दोनो श्रोत्र मनका नाश यद्यपि नही होता तथापि मोक्षकालमे करणगोलकका, और त्वचाइंद्रियका विनाश होनेते सुषुप्तिसमान संयोगके अभावते ते श्रोत्र, मन, दोनो दुःखका कारण नही होते.

३॥ अब न्यायमतमे मोक्षका वर्णन इस प्रकार

( ?8 )

४ क्ष ॥ इटमेव न्यायानुसारेण मोक्षस्य स्व-रूपं प्रतिपादितम् ॥ क्ष ॥

तेषां मतमपि समीचीनं न जवति तथाहि त्वं शृणु ॥

ईश्वरस्य नित्येच्छानित्यप्रयत्नयोश्चांगीकारे प्रलयो न स्यात्र वा कस्यचिन्मुक्तिरपि स्यात्। किं च आत्मनो नानत्वस्य व्यापकत्वस्य च प्रतिपादनादपि तन्मतं विरसमेव जाति।

६ ॥ तथा हि यदि व्यापका नाना चात्मानो जवेयुस्तर्हि नानाऽऽत्मनां सर्वशरीरेषु व्यापकत्वादे-वांतर्बहिर्विजागो न स्यादिमानि स्यूलवस्तूनि तव संती वा मम संति सूक्ष्मवस्तूनि मम संत्यस्य न संतीति। तथाऽऽत्मनो नित्यत्वकथनादपि पूर्वकर्मा-ण्यपि कस्य संति कस्य न संतीति निर्णयो ब्रह्मणापि कर्तुं न शक्यते। एवं यदाऽस्य मते कश्चिन्मुक्तो जव-त्तदा साधनं विनेव सर्वस्य मुक्तिरपि जवितव्या । तथेव यदा काश्चितु दुष्कृतेन नरकं व्रजति तदा तेन सह सर्वेषां नरकपतनमपि दुर्वारमेव जविष्यति। तस्मादेव तन्मतमसारमेव ज्ञातव्यं ।

#### ( ?५ )

५॥ यह न्यायमतानुसारी मोक्षका वर्णन कीया है.

॥ अब खंडन करते है सो श्रवण करो ॥

॥ तिनका मतभी समीचीन नही, सो प्रकार यह है ॥ जब तिनोके मतमे ईश्वरकी इच्छा, प्रय-त्न, दोनो नित्य मान्या है तब तिनोके मतमे न प्रलय और न किसीजी जीवका मोक्ष होना चाहीये.

६॥ और आत्मा नाना है व्यापकभी है जब एसेमान्या है तब स्यूलसूक्ष्मपदार्थों का बाहर भी-तर जेद नहीं होना चाहीये, जो यह वस्तु इसकी है यह इसकी नहीं. तथा आत्मा नित्य होनेते पूर्वसं-चित कर्मोंका भेदजी नहीं होना चाहीये, जो कौन-कर्म किसका है कौन किसका नहीं यह निर्णय ब्रह्मासेभी होना कठिन है. और इस मतमे जब-किसीकी मुक्ति होवे तब तिसके साथ साधन विना सर्वकी मुक्ति होवे तब तिसके साथ साधन विना सर्वकी मुक्ति होनी चाहीये तथा किसी दुष्कृतक-र्मसे एकका नरकपतन होवे तो तिसके साथ स-वंका पतन होना चाहीये क्यों जो आत्माका नाना व्यापक माननेसे सर्वका मोक्षमे तथा नरकप्रदाता कर्मोंमें समान संयोग है.

१॥अस्य मीमांसकस्य मते कर्म द्विविधं भवति,एकं निषिद्धं द्वितीयं विहितं चेति। १तदेव निषिद्धं कर्म यद्वे देन पुरुषस्य निष्टुःयर्थं प्रतिपादितं यथा 'समूलो इ वै द्युष्यति योऽनृतं संजाषते'।यथा वा 'न ब्र्याटसदप्रि-यम्'इति श्रुतिस्मृतिप्रमाणाटसत्संजापणस्य कर्मणः निषिद्धत्वमिति ॥

॥ क्ष ॥ अथ चतुर्थकमऌे मीमांसकमतमंडनं संडनं च प्रतिपाद्यते ॥ क्ष ॥

७॥ कश्चित्तु नवीननैयायिक एवं वदति, आ-त्मानो व्यापका नवे जवंति किंतु शरीरमात्रा एवा-त्मानः संति । तदपि न संजवति न्यूनाधिकशरीरेषु छघुदर्धिपरिणामित्वेन विकारित्वात् घटवनाशवत्वाच्च। यदि च शरीरमात्रमेव ब्रह्म भवति द्रूस्वं द्वर्छिं च नाप्नोतीति स्वीकारे केन शरीरेण तुल्यं जवति न्यूना-धिकशरीरे ब्रह्मणः कीदृशी गतिर्जवति तदुत्तरे ने-यायिकस्य विना मूकजावं द्वितीया गतिरेव न दृश्यते। ॥ इति न्यायमतस्य तृतीयकमलं समाप्तं ॥

#### (१६)

श अथ चतुर्थकमलम मामांसामतमंडनग्वंडन ॥ % १ ॥ इस मीमांसकके मतविषे विहित निषिद्ध भेदसे कर्म दो प्रकारका अंगीकार कीये है. तिन दोनोमे १ जो निषिद्ध कर्म है सो एकही है जो पुरुषके निवृत्ति वास्ते कथन कीया है जैसे अ-प्रियवाक्य, असत्यवाणी न वोलनी चार्हाय. जो असत्यसंभाषण करे है सो समूलनाशकों प्राप्त होता हे एसे श्रुति कहती है.

॥इति श्री तृतीयकमलमे न्यायमत समाप्त भया.॥

७ ॥ और नर्वान कोई नैयायिक आत्मा व्या-पक नही एसे माने है सो मतभी ठीक नहीं. काहे-ते जो न्यूनाधिक शरीरमे न्यून अधिक होनेते, विकारी होनेते आत्मा घटवत् नाश होवेगा और शरीरमात्र माने लघुर्दार्घ होना नहीं माने तो कौन शरीरतुल्य मा नेगे और जब कर्मवशते लघु-दीर्घशरीरकी प्राप्ति होव तब आत्माकी कैसी गती होवेगी इस उत्तरमे मौनबिना नैयायकोकी दुसरी कौन गती होवेगी.

( 20)

#### ( १८ )

२ ॥ विहितं कर्म तु प्रायश्चित्तं काम्यं नित्यं नैमित्तिकं चेति भेदाचतुर्विधं भवति तत्क्रमशः प्रतिपाद्यते, सावधानमनसा शृणुश्विहितं प्रायश्चित्तं कर्म चासाधारणसाधारणभेदन द्विविधं । तयो र्मध्ये यदेकपापविनाशकं भवति तदस।धारणमस्ति यथाऽश्वमेधयज्ञा ब्रह्महत्यानाशको नान्यस्येति। सा-धारणप्रायाश्चित्तं तु सर्वपापविनाशकं कर्म भवति यथा गंगास्नानादिकं परमेश्वरनामोच्चारणंचेत्येकम् २ विहितं काम्यकर्म तदेव भवति यत्कामनया क्रतं स्यात् यथा स्वर्गकामोऽग्निहोत्रं जुहुयादिति। द्विती-यम् ३ विहितं नित्यकर्म तदेव भवति यत्तु प्रतिदिनं करणीयं यथा स्नानसंध्यादिकं, तटकरणे पापं भवति करणे फलं नास्तीति तृतीयं ४ विद्वितं नैमि-तिकं कर्म तदेव भवति यत्तु यथाकाले कर्तव्यं भवति यथा आरेडे ग्रहणादौ कर्म क्रियते तस्यापि-करणे फलं नास्ति अकरणे तु प्रत्यवायो भवति। इति चतुर्थं विहितं कर्म विज्ञातव्यं ॥

२ ॥ और दूसरा जो विहितकर्म है सो प्राय-श्चित्त, काम्य, नित्य, नैमित्तिकभेट्से चारप्रकारका है तिनोका क्रमसे वर्णन करते हैं. तिन चारोंमे श्प्रायाश्चित्त कर्म असाधारण साधारण भेदसे दो प्र-कारका है. तिनमे एक पापनाशक-असाधारण प्रा-यश्चित्त है जैसे अश्वमेध्यज्ञ; एक ब्रह्महत्यानाशक है और सर्वपापनाशक साधारण प्रायश्चित्त है जैसे गंगास्नान तथा इरिइरनामोच्चारण है. और चारांमे जो दूसरा विहितकर्म है सो काम्यकर्म है, जैसे स्वर्गकी कामनावाला आग्निमे इवन करे. और चारोंमे तीसरा नित्य विद्वित कर्म है जैसे स्नानसंध्यादिक जो **ग्रुभकर्म है तिन** क-मेंकि न करणेसे पापहोवे हैं करनेसे फलनही होवे है. और सर्वदा कर्म करणीय है. और चौथा नैमिचिक विहितकर्म है जैसे आद्धकर्म ग्रहणमे जो कर्म है तिनकेभी नहीं करनेसे पाप होवे है, तथा करनेसे फल नहीं होवे हैं. और यथासमय कर्म करने योग्य होवे है ते नौमित्तिक कर्म कहे है.

( ?९ )

( २०)

३॥ तथा साते यथा मीमांसकमते कर्मभि-मुंक्तिर्भवति तत्प्रकारमधुना सावधानमनसा ज्ञृणु। काम्यनिषिद्धे द्वे कर्मणी नैव कर्तव्ये ततः स्वर्गं नर-कंचन गच्छति, नित्यं नैमिक्तिंच कर्म कर्तव्यमेव, तदकरणे यत्पापं भवति तत्पापं तयोः करणेन न भवति, इदमेव तयोः फलं न ततोऽधिकं फलमस्ति। यदि तु ज्ञातपापं भवेत्तदा तन्निवृत्त्यर्थमसाधारणं प्रायश्चित्तं कर्म कुर्यात् यत्तु संचितं पापं भवति अस्मिन् जन्मानि वाऽज्ञातपापं यदस्ति तन्निवृत्त्यर्थं तु साधा-रणं प्रायश्चित्तं गंगास्नानादिकं कर्म कुर्यात् ततस्तु सर्वपापानि विनइयांति तच्छास्त्रप्रसिद्धमेवेति॥

४॥ गंगास्नानादिकं कर्म तु न केवलं पापना-शकं किं तु सकामिनां स्वर्गप्रदमपि, निष्कामिनां तु चिच्ग्रुाद्धिद्वारा मोक्षप्रदमेव भवति । तथा सति मुमुक्षोः साधारणप्रायश्चित्तेन कर्मणा चित्त्ग्रुाद्धिद्वारा मोक्षो भवति । तस्य मुमुक्षोः संचितपुण्यपापाख्य-कर्मणां ब्रह्मज्ञानिनः कर्मवदेव विनाशो भवति यद्वा मुमुक्षुर्योगीवदेककाले एकजन्मनि वा संचितकर्मणां फलं प्राप्य विमुच्यते । तस्मादेकजन्मना मुमुक्षु विमुच्यते ।

#### ( २१)

३॥ अब जैसे कर्मसे मोक्षमाने है सोभी तुम श्रवण करा. काम्यकर्म तथा निषिद्धकर्म न करना यांते स्वर्गको वा नरकको नही जावेगा; और नित्य, नैमित्तिक कर्म ये दोनो करने चाहिये, काहे-ते जो तिनोके न करनेसे जो पाप होवे है सो कर्म करनेसे होवेगा नही. यही नित्यनैमित्तिक कर्मोंका फल जानना, तिसते अधिक फल नही. और जो ज्ञातपाप होवे तो असाधारण प्रायश्चित्तसे तिस पा-पकी निवृत्ति करनी चाहीये. ओर जो अज्ञात पाप होवे तथा संचित पाप है तिन सर्वकी निवृत्ति वास्ते साधारण प्रायश्चित्तकर्म करने चाहीये, तिसते सर्व पाप नाश होवे है.

४॥ और जो गंगास्नान, हरिनामोचारण, साधारण प्रायश्चित्तकर्म है ते पापनाश करके स-कामीयोंको स्वर्गकीभी प्राप्ति करे है. तथा निष्कामी-योंको चित्तकी शुद्धिद्वारा मोक्षकीभी प्राप्ति करे है. तिस मुमुक्षु निष्कामी पुरुषका संचितपुण्यकर्म ज्ञा-नीके कर्मसमान नाशकों प्राप्त होते है. अथवा मुमु-क्षु होनेते योगी समान एक जन्मतिषे पुण्यकर्मका फल्जोगकरके मुक्ति पाते है. यांते मुमुक्षु एकजन्म पाते है अधिक जन्म नही. ( २२ )

५॥ यद्वा नित्यनेमिात्तिककर्मसु यत्क्वेशो भवति तेन संचितपापानि विनश्यांति, शेषं पुण्यमात्रं यदस्ति तस्मादांगामिजन्मानि केवलं सुखमनुभूय विमु-च्यते यद्वा कामनाऽभावादेव संचितपुण्यं विनश्यति ततः स्वर्गं नरकं वाप्यगत्वा मुमुक्षुर्विमुक्तो भवति, शुभाशुभकर्मणोरभावात् ॥

६ ॥ इत्येवं मीमांसकमतेन प्रदर्शितस्य मो-क्षस्यासंभवः, 'ऋते ज्ञानान्न मुक्ति' रितिश्चतिवचन-विरोधात् । यदुक्तं नित्यनैामित्तिककर्मणोरकरणे यत्पापं भवति तत्पापं तेषां करणेन न भवति, इद-मेव नित्यनैमित्तिककर्मणोः फल्ठं न ततोऽधिक-मिति तदपि मिथ्याप्रलापं न सत्यं तेषां वाक्यं, भा-ष्यकारवचनाविरोधात् ॥ भाष्यकारेणोक्तं यदि नित्य-नैमित्तिककर्मणोः फल्ठं स्वर्गप्राप्तिं श्चतिर्न वदेत्त-र्द्यानर्थक्यमेव तयोः प्रसज्येत निष्फलत्वादिति ॥

#### ( २३ )

५॥ अथवा नित्येनैमिणिक कर्म करनेमे जो क्लेश होवे है तिससें ही संचितपाप नाश होवे हैं, बाकी जे पुण्यसंचित है तिसते आगामी जन्मविषे केवल सुखभोग करके मुक्तिको प्राप्त होवे है. अथ-वा कामनाके अभावत संचितपुण्य नाश पावे है, यांते शुभाशुभकर्मोंकें अभाव होनेते स्वर्ग वा नर-कको मुमुध प्राप्त होवेगा नही किं तु मुक्तिको ही प्राप्त होवेगा. इस रीतिसे मीमांसक मोक्ष माने है. इति मोक्षवर्णनं.

६ ॥ हे शिष्य यह जो मीमांसकमतानुसारी मोक्ष तुमको कहा है सो वेदविरुद्ध होनेसे समी-चीन नही. ' ऋते ज्ञानाझ मुक्तिः ' ज्ञानसें विना मुक्ति नही होती, इस श्रुतिवाक्यते विरोधी जो कर्मसे मुक्ति मानी है सो अंगीकार नही है. और जो कहा है नित्य, नैमिग्कि कर्मके नही करनेते जो पाप होवे है सो तिनोंके करनेसे होवे नही यही नित्य, नैमिग्कि कर्मोंका फल्ल है तिसते अ-धिकफल नही, सोभी भाष्यकारके वचन साथ वि-रोधी होनेसे तिनोके वाक्य त्यागने योग्य है.

८॥ यथा कामनाऽभावा दुःखफलस्याऽभावो न भवति तथा कामनाऽभावमात्रेणापि पुण्यकर्मणां फलं यत्सुखं तदापि भोगमंतरेण न विनश्यति, ज्ञानाभावात् । अवश्यमेव भोक्तव्यं क्वतं कर्म ग्रुभा-ग्रुभमिति प्रमाणाच्चेच्छाऽभावात्पुण्यं न विनश्यति ।

७॥ किंच यटुक्तं तयोरकरणे पापं भवतीति तदप्युन्मत्तवाक्यवच्याज्यं भगवद्वचनविरोधात्। भग-वता सर्वज्ञेनोक्तं 'नाऽसतो विद्यते भाव इति'। तस्मा-दभावरूपाकरणात् भावरूपस्य पापस्योत्पत्तेरस्वीका रात् । किं च यटुक्तं वासनाऽभावादेव संचितपुण्यक-र्मणां फलं न भवति इत्येतद्वाक्यं कथं याद्यं भवति। यतः पापकर्मणां फलं यद्दुःखं भवति तद्दुःखरूपफलं कस्यापि नो भवित्तव्यं पापकर्मणां फलं यद्दुःखं भवति तद्दुःखं भोक्तुं सर्वेषां कामनाया अभावात् ॥

( २४ )

८ ॥ यांते जैसे कामनाके अभाव होने परभी पापकर्मका फल जो दुःस्व सो भोगना ही होवे है; तैसे वासनाके अभावमात्रसे पुण्यकर्मर्भा फल देनेसें विना नाश नही होते. जो दुरायहसे नाश मानो तो वेदप्रमाणसें विना यह अदृश्य अर्थ तुमारे कपोलकल्पनासें कैसे माननेमे आवे ?

हुःख तिनोके भोगनेकी सर्वको कामना नही.

कह्या वासनाके अभावते संचितपुण्यकर्म फल न-ही देवेगा सो कैसे जाननेमे आवे ? जो एसेही होवे तो दुःखप्रद जो पापकर्म तिनोका फल किसी-कोभी नहीं होना चाहीये. पापकर्मोंके फल जो

७॥ और जो कहाहे नित्यनैमित्तिकके न कर-नेसे पाप होवे है. सो भगवानके वचनसाथ वि-रोधी होनेते तिनोंके वाक्य उन्मत्तके वाक्यसमान त्यागने योग्य है. सो भगवानका यह वाक्य है. ' नासतो विद्यते भावो ' इति. अर्थ यह है जो अभावकी सत्ता नही होती इति. यांते नही-करने रूप अभावते पापरूप भाव वस्तु केसे उत्पन्न होवेगी ? यांते तिनोका कथन मिथ्या है. और जो

(24)

१० यदुक्तं साधारणप्रायश्चित्तन गंगाम्नानेन परमेश्वरनामोच्चारणेन च सर्वपापानां विनाशं कृत्वा मुमुश्नुर्विमच्यते इति, तदपि चित्रशुद्धिद्वारा ज्ञान-प्राप्तौ सत्यामेव विमुक्तो भावितव्यः। तव मते तु ज्ञा-नानंगीकारादज्ञाने विद्यमाने साति तत्कार्यकर्मणां सद्भावात्कथं मुमुश्नुर्मुक्तिं प्राप्नुयात्?जन्मैव विंदतेइ-ति ।यत्तूक्तं नित्यनैमित्तिककर्मसु यद्दुःखं भवति तेन संचितपापानि विनश्यति इति । तदपि तव क-पोलकल्पितत्वात् वेदप्रमाणाऽभावाच्चानादरणीयामि-ाति। बहुजन्मसु कृतपापानां फलमिदमेव, यदस्मिन् जन्मनि नित्यनैमित्तिककर्मसु कलेशमात्रामिति,

९ ॥ यच्चोक्तं ज्ञानिनां संचितकर्मनाशवन्मुमुक्षु-रपि कर्मफलं न विंदते इति तदपि न संभवति, यतो ज्ञानिनां जीवब्रह्मणोरैक्यत्वज्ञानेन कर्मोपा-दानमज्ञानं विनष्टं भवति । ततः कर्मणामुपादा-नकारणाऽज्ञाननाशे सत्यव कार्यभूतं कर्म विनश्यति। मुमुभ्रुस्तु ज्ञानाऽभावादज्ञानसद्भावे सति कार्यभृत-कर्मणः सद्भावात् ज्ञानीव कर्मभिर्न विमुच्यते । ' नाभुक्तं क्षीयतं कर्म कल्पकोटिशेतरपि ' इति स्मरणाच्च कर्मफलभोगायैव जन्म प्राप्नोति, विना ज्ञानं च मोक्षं न प्राप्नोति ॥

#### ( २६ )

#### ( ২৩ )

९ ॥ और जो कह्या ज्ञानी समान मुमुक्षुभी कर्मफल नही भोगेगा सोभी मिथ्या कहा है. का-हेते ज्ञानीके कर्म तो ब्रह्यात्मैकत्वज्ञानसे कर्मोपादान अविद्याके नाश होने पर नाश होते है; मुमुक्षुको एकत्वज्ञान के अभावते कर्मोपादान अविद्याक सद्भाव होनेपर कैसे कर्म नाश होत्रेगे किंतु नही नाश होवेगा. 'नाभुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोटिशतेरपि'।अर्थ-यहःजो-विनामाग शतकोटीकल्पपर्यंतभी कर्मोंका नाश नही होता. इस प्रमाणसे मुमुक्षु विमुक्त नही होत्रेगा किंतु ज्ञानविना अज्ञानके सद्भावसे जन्मको ही प्राप्त होवेगा.

१०। और जो कह्या साधारणप्रायश्चित्र गंगास्ना-नादिक मोंसे संवपाप नाश होवेगे सो यह कहनाभी मिथ्या है. काहते जो गंगास्नानादिक कर्म सर्व-पापोंका नाशक तो अंतःकरणकी द्युद्धि करक ज्ञानो-त्पत्तिद्वारा होवे है. तुमारे मतमे ज्ञानका अंगीकार कीया नहीं. यांते ज्ञानाबिना कर्मोपादान आविद्याके सद्भाव होनेते गंगास्तानादिकभी सर्वपापनाशक बने नहीं. किंतु कर्भवशते जन्मही पावेगा, अज्ञानी-होनेते. और जा कह्या नित्य, नैमित्तिक, कर्मम जो क्लेश होवे है तिसत संचितपाप नष्ट होते है. सो अनंतजन्मके पाप इस एक जन्मके नित्य, नैमित्तिकके करनेमे जो क्लेज्ञ तिससे नाश होवेगे,

#### ( २८ )

एतददृष्टत्वाद्वेदप्रमाणं विना कथं स्वीकार्यं भवेत्?

॥ ११ ॥ यदुक्तं संचितपुण्यकर्मणां फलं यो-गीवन्मुमुक्षोरेकजन्माने भवतीति । तदपि सिद्धयो-गीवादित्यत्र वेदप्रमाणं विना अष्टांगयोगसाधनेषु प्रवृत्तिमंतरेण चापुण्यवतः स्वर्गप्राप्तिवदाविश्वासादु-पेक्षणीयमेव तस्य मतं । तस्मान्नित्यनैामिक्तिकर्मणां फलुभोगाय संचितकर्मणां फलुभोगाय च ज्ञानमंत-रेणानेकानि जन्मानि भविष्यंतिनतु मुक्तिर्भविष्यति तदुक्तम् ' यदा चर्मवदाऽऽकाइां वेष्टयिष्यंति मान-वाः । तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यांतो भविष्यति॥ '

॥ १२ ॥ किंच मीमांसकमते कर्मफलं पंच-विधं भवति, तदपि मुमुक्षोर्मुक्तिसाधने नोपयोगी भवति ॥ तथाहि यथा घटस्योत्पत्तिः कुलालकृतस्य कर्मणः फलं भवति तथा मुमुक्षोः परमानंदस्य प्रा-क्षिः कंठस्थभूषणवन्नोत्पद्यते।तथाऽनर्थस्याज्ञानतत्का-र्यस्य निवृत्तिरपि रज्जुज्ञानेन मर्पानिवृत्तिरिव ब्रह्मज्ञा-नेनेव भवति, न तु कोटिकर्मभिः। "न कर्मणा न प्रजया" इति श्रुतेः संसारानर्थस्य नित्यनिवृत्तत्वाच्च

#### ( २९ )

www.kobatirth.org

यह वार्ता अदृष्ट होनेते वेदप्रमाणसे विना केवल तुमारे मुखके कहनेमात्रसे विश्वासके योग्य नहीं है. ११ ॥ और जो कह्या संचितपुण्यकर्मोंका फल मुमुक्षुको योगीसमान एकजन्मविषे होवे है, सोभी सिद्धयोगीविना अन्यको नही. अन्यके प्राप्तिविषे कोइ प्रमाण नहीं है. यांते नित्य नैमित्तिक कर्मोंके फल भोगने वास्ते संचित कर्मोंके फल भोगने लीये अनेक जन्मोंकी प्राप्ति ज्ञानाविना होवेगी. यह वा-तों " यदा चर्मवदाकाशं वेष्टविष्यंति मानवाः। तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यांतो भविष्यति ॥ " इस श्ठोकमे कही है. अर्थं यह हैः−जब मनुष्य चर्मस-मान आकाशको वेष्टन करे तो ब्रह्मज्ञानविना मु-क्तिभी पावेगा. ईहां पर्यंत संक्षेपसे मीमांसाका खं-डन दिखाया. थोडासा औरभी तिनोका मंडन खंडन श्रवण करो, संक्षेपसे कहता हूं.

१२ ॥ इस मीमांसकमतविषे कर्मोंका फल पांचप्रकारका मान्या है सोभी मुमुक्षुको ब्रह्मज्ञा-नमे उपकार करता नही. जैसे कुलालव्यापारसे घट उत्पन्न होवे है तैसे ब्रह्मजिज्ञासुको कंठविषे भूषणसमान परमानंदकी उत्पत्ति नही होती, नित्यप्राप्त होनेसे;तथा अज्ञानकी निवृत्तिभी रज्जु-सर्पवत् ज्ञानसे होवे है, कोई कर्मसे उत्पन्न होवे नही. " यत्साक्षाट्परोक्षाद्वह्म" इति श्रुतेश्वातिसर्मापमेव. ॥ १४ ॥ यथा पाककियाफलं परिणामि भो-जनं भवति तथा न मुमुक्षोस्ताद्दगर्थे कर्माणे प्रवृत्तिः संभवति, आत्मनः कूटस्थत्वात्, निर्विकारत्वाद-परिणामित्वाच ॥ यथा प्रक्षालनकर्मणः फलं मल-निवृत्तिर्भवति न तथा मुमुक्षास्तादकर्मणि प्रवृत्तिः सं-भवति ब्रह्मणो निराकारत्वात्स्फटिकमाणिवच्छुद्दस्व-रूपत्वात्तदेव मुमुक्षोःस्वस्वरूपत्वात्। "तत्त्वमासि इति श्रुतेश्च॥ चित्तस्य मलनिवृत्तिश्वरसापि मुमुक्षुत्वात्पूर्व-मेव तत्र विद्यते तदर्थेऽपि कर्मापेक्षा नास्त्यव। आवि-द्यारूपमलनिवृत्तिश्वेत्साऽपि ज्ञानेन, न तु कर्मकोटि-भिर्भवति। अतः कर्माणि प्रवृत्तिन् भवत्येव।

॥ १३ ॥ यथा दंडप्रहारकर्मणः फलं घट-विनाशो भवति तथा मुमुक्षोः संसारग्निवृत्त्यर्थं क-र्मणि प्रवृत्तिर्न संभवति तस्यानर्थरूपसंसारस्य अ्र-मसिद्धत्वादेव ज्ञानेन निवृत्तिर्भवति न तु कर्मणा। ॥यथा वा गमनकियाफलं प्रामांतरस्य प्राप्तिर्भवति तथा न मुमुक्षोर्ब्रह्मप्राप्तये गमनकियायां प्रवृत्तिः संभवति, 'तत्त्वमसीति श्रुतेः स्वस्वरूपप्रतिपादनात् " यत्साक्षादपरोक्षाद्वह्म" इति श्रुतेश्चातिसर्मापमेव.

तदर्थे मुमुक्षोः कर्मणि प्रवृत्तिर्न संभवति ॥

( ३० )

#### ( ३१ )

यांते बह्यजिज्ञासूकी उत्पत्तिरूप प्रयोजन वास्ते कर्मोंविष प्रवृत्ति बनती ही नही, घटउत्पत्तिवास्ते कुलालकी न्यांई इति.

१३ ॥ और जैसे दंडप्रहारसे घट नाश होवे हे तैसेभी अज्ञान नाशवास्ते मुमुक्षुकी प्रवृत्ति क-मोंविषे होवे नहीं. किंतु अज्ञानका नाश ज्ञानस-ही होव है,कर्मसे नहीं ॥ और जैसे गमनकियाका फल यामांतरकी प्राप्ति होवे है तैसे मुमुक्षुका "तत्वमसि" तुम ब्रह्म हो. एसे वेद वाक्यसे तट्टुप होनेते गमन कियासेंभी कछु प्रयोजन नहीं है.

१४ ॥ और जैसे पाककियाका फल अत्रका परिणाम भोजनरूपकी प्राप्ति होवे है, सोभी मुमुक्ष-को निर्चिकार कृटस्थरूप होनेसे इच्छाका विषय नहीं होनेते तिस कर्मोंविष प्रद्यत्ति हावे नहीं॥और जैसे प्रक्षालनरूप कियासे मलकी निवृत्तिरूप फल होवे है तिसवास्तेभी मुमुक्षुकी प्रवृत्ति बने नहीं. आत्माको स्फटिकमणिवत् ग्रुद्ध होनेते॥चित्रकी मल निवृत्ति वास्ते प्रवृत्ति कहो सोभी मुमुक्षु होनेसे प्रथमही सिद्ध है अज्ञानरूप मलनिवृत्ति वास्ते प्रवृत्ति कहो सो तो ज्ञानविना कोटि कर्मोंसेंभी नही होवे है. तिसवास्तेभी मुमुक्षुकी कर्मोंमे प्रवृति नही बतती.

रपचिफलं भवाते ताद्दकर्मण्यपि मुमुक्षुः प्रवृत्तिं न करोति। तस्य स्वरूपस्य निर्ग्रणत्वात् तत्र रंजनगुणस्य स्थितरेवाकाशे कमलस्य स्थितिरिव मनसापि संभा-वायेतुमप्ययोग्याऽस्ति,तदा निर्गुणे गुणस्य स्थितेस्तु कथैव का । पूर्वमलनिवृत्तिग्धुना गुणोत्पत्तिति युगलमेकं कर्म बोछव्यं न तु युगलं ।तस्मात्पंचविधं कर्म न तु षड्विधं कर्म ॥ इति चतुर्थकमले मीमां-सामतवर्णनं समाप्तम् ॥

शातच कर्म सादि भवति ब्रह्म तु अनादि भवति तत्प्रसंगात् जीवेशादीनामप्यनादित्वं दर्शियिष्यामः। तत्र प्रमाणं तावच्छुणु 'जीव ईशो विद्युद्धा चि त्तथा जीवेशयोर्भिदा ॥ माया च तच्चितोर्योगः षड-स्माकमनाद्यः ॥'

🏶 ॥ अथ पंचमकमले पडुपदार्था अ-

नादयः प्रतिपाद्यंते ॥ अक्ष

( २२ )

१ कर्म उत्पत्तिवाला होनेसे सादि है और ब्रह्म अनादि है. यांते, इस प्रसंगसे औरभी जो अनादि षट् पदार्थ है सोभी दिखावते है, श्रवण करो. ब्रह्म अनादि अनंत है, और जीव, ईश, अरु दोनो ईश जीवका भेद, माया, संबंध; ए पांच अनादि सान्त है " जीव ईशो विद्युद्व चित्तथा जीवेशयोर्भिदा मायाच तचितोर्योगः पदस्माकमनाहवः ॥ इस प्रमा-णसे एक जीव दूसरा इश्वर, तीसरा द्युद्ध चित्तन चतर्थ जीव ईश्वरका भेद, पंचमी माया, षष्टमो मायाचेतनका संयोग ये षट्वेदांतमतमे अनादि माने है. सो जैसे अनादि है सो क्रमसे दिखावते है-

#### कथन करेंगे ॥ 🛞

रकी प्राप्तिरूप फल होवे हैं सो मुमुक्षुका स्वरूप निर्ग्रण होनेते तिस वास्ते रंजनकर्मविषभी मुमुक्षुकी प्रवृत्ति संभवती नही. पूर्व मेलनिवृत्ति कही, अब रंजन कर्म कह्या, सो दोनो एक जानना. यांते कर्म पांच प्रकारके हे षट्, प्रकारके नही॥ ॥ इति चतुर्थकमलं मीमांसावर्णनात्मकं समाप्तम् ॥ % ॥ अत्र पंचम कमलमे षडुपदार्थ अनादि

#### (३३)

१५ ॥ और जैसे वस्त्ररंजनरूपकर्मसें गुणांत-

# ( ३४ )

२ ॥ अस्यायमर्थः । ब्रह्म अनादि अंतरहितं च भवति । अविद्याया अधिष्ठानत्वादेवाविद्यासका-शाह्रा पश्चाद्भावीशाज्जीवाद्वा ब्रह्मणः उत्पच्यसंभ-वात्सिद्धा ब्रह्मण अनादिरूपता ॥१॥ माया अनादिः सांता च ब्रह्मणो निर्विकारित्वादेव । तस्मात् वा मायाधीनत्वादीशाज्जीवाद्वा मायाया जनिरसंभवा-दनाादिर्भवति ॥

३ ॥ ईशजीवोे चानादी सांतोे च । केव-लब्ह्मणः केवलमायातश्च परस्पराज्जीवेशाद्वा जी-वेश्वरसिद्धधनंतरसिद्धाद्मेदाद्वा तयोरुत्पत्त्यसंभवात् तो जीवेशों जन्मराहितों भवतः ॥३।४॥

# (३५)

२॥अर्थः-ब्रह्म अनादि तथा अनंत दे,मायाका अधिष्ठान होनेसे. तिस मायासे ब्रह्मकी उत्पत्ति होवे नही जैसे अंधकारसे गृहकी उत्पत्ति नही होती, और जैसे पुत्रसे पिता उत्पन्न होवे नहीं, तैसे ब-ह्यका आभास रूप तथा पश्चात् भावी एस जीवईशते भी ब्रह्मकी उत्पत्ति नही होनेसे ब्रह्म अनादि है. तथा 'सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म' इस श्रुति प्रमाणसे अ-नंतभी है. माया अनादि तथा ज्ञानसे नाश होनेते सांतभी है. बहा निर्विकार होनेते मायाको उत्पन्न करता नही. तथा मायाते पश्चात् जन्म पावनेवाले जीवईंश्वरतेभी मायाकी उत्पत्ति नहीं होनेते माया अनादि है. 'मायाऽऽभासेन जीवेशों करोति' इस प्रमाणसे मायाद्वारा जीवेश प्रगट होनेते मायाको केंसे उत्पन्न करेगे ? याते माया अनादि है तथा ज्ञानसे अंतवाली है ॥

३॥ जीव, ईश्वर अनादि है तथा ज्ञानसे नाशवंत होनेसें सान्त कह्या है केवल ब्रह्मसे केवल मायासें तथा परस्पर जीवईश्वरकी जीवईश्वरसे और जीवेश्वर सिद्ध होनेपर जो जीवश्वरका भेद तिससेभी जीवईश्वरकी उत्पत्ति नहीं होनेते, जीव ईश्वर दोनो अनादि है.

१॥ यमनियमआसनप्राणायामप्रत्याहारधार-णाध्यानसमाधय अष्ट योगस्य सहकाारीणो भवंति, तेषां क्रमज्ञः प्रतिपादनमेवमेव ।

अछि ॥ अथ षष्टकमले अष्टांगयोगस्य प्रति-पादनं क्रियते ॥ अ

यथा स्वप्तकाले तत्क्षणेपि जाताः पदार्था नैव ज्ञा-यते कास्मिन् काले जाता अभवन्, किं तु तस्मिन् काले तु तेषां जनिरदर्शनादनादिकालिन एव सं-तीति ज्ञायंते, तत अनादिशब्दो बहुकालवाचकोपि भवतीति सिद्धम् ॥ इति पंचमकमले षट्-पदार्थानां वर्णनम् ।

अ ॥ जीवेशयोर्भेदोप्यनादिस्सांतश्च । द्वयोः स्वस्मादुत्पच्यंगीकारे सत्यात्माश्रयः । अनादि-त्वादव परस्परादपि तयेारुत्पच्यसंभवादनादिमतो द्वयोर्भेदोप्यनादिरस्ति, ततश्च सर्वेप्यजन्याः। दुराय-हेण जन्यत्वस्वीकारे कस्मिन् ॥ वत्सरे किं जातामित्यत्र प्रमाणादर्शनादश्रवणाचानादय एव मंतव्याः ॥६॥ ५ ॥ अनादिशब्दो बहुकालवाचकोऽप्यस्ति ।

संबंधो मायाचितोश्चानादिः सांतश्च । माया-ब्रह्मणोरनादित्वात्तयोस्तादात्म्यसंवंधोप्यनादिरेव ज्ञातव्यः ॥५॥

# (३६)

www.kobatirth.org

### ( १७ )

माया और चेतनका संयोगभी अनादि सान्त है. माया ब्रह्मको अनादि होनेसे तिनोका संयोगभी अनादि है, ज्ञानसे नाश होनेसे सान्तभी है ॥

४ ॥ जीवईश्वरका मेदभी अनादि तथा ज्ञानसें नाशवंत होनते सान्तर्भा कह्या है. जीवेशकी उत्पत्ति अपनेसे माननेमे आत्माश्रयदूषण होव है, परस्परोत्पात्ति माननेसे अनादित्वकी हानी होनेसे; अनादियोंका मदभी अनादिही मान्या है. सादि माननेसे कौनवत्सरमे कौन उत्पन्न हुवा ? एसे प्रमाणकाभी अभाव होनेसे षट् पदार्थ अनादि है॥

५ ॥ और अनादि शब्द बहुत कालकाभी नाम हैं. जैस स्वप्तपदार्थ स्वप्तकालविषे नहीं जानपरत जो किस समय उत्पन्न भये; किंतु तिस-कालम बहुत कालके अनादि हैं एसे जाननेसे अनादि शब्द बहु कालका वाचक हें. यह लोक-प्रसिद्ध वार्ता हे ॥

२ इति श्रीपंचमकमले षट् पदार्थकथनं । 
२ ॥ अथ षष्ट कमलमे अष्टांग योगका वर्णनं ॥

१॥ यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, सविकल्प, निर्विकल्प, भदस दो प्रकारकी समाधि, ये अष्ट योगके अंग है. सो यथा कमसे प्रतिपादन करते है. ( ३८ )

अहिंसा स त्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमपरिग्रह इति पंच यमाः संति ॥१॥ शौचम्संतोषःतपः स्वाध्याय ईश्वर-प्रणिधानमिति पंच नियमाः ॥२॥ आसनानि सिद्धपद्म-पश्चिमतानकपाछि मयूरादीानि संति ॥ ३ ॥ रेचकपूरककुंभकाख्याः प्राणायामा भवंति ॥४॥

२ ॥प्रत्याहारश्च 'यतो यतो निश्चरति मनश्चंचलम स्थिरम्।ततस्ततो नियम्यैतदात्मन्येव वशं नयेत्'५॥ ॥ धारणा तु निर्विकल्पात्मनि वृत्तेर्निरंतरं स्थिति-करणं यदस्ति६।ध्यानं च निर्विकल्पात्माने वृत्ते निरंतरं प्रवाहो योस्तीति।७। समाधिश्च व्युत्थानसंस्कारतिर-स्कोरे सति निरोधसंस्कारपूर्वकमतःकरणवृत्ते निरंतरं निर्विकल्पात्मनि एकाम्रतारूपपरिणामः ॥८॥

॥ सा समाधिरपि सविकल्पनिर्विकल्प-3 भेदेन द्विविधा भवति । तयोर्थाः सविकल्पसमाधिर-स्ति साऽपि शब्दानुविद्धशब्दाननुविद्धभेदेन ींद्र-विधा भवति, तयोरपि भेदं श्रुणुत । अहं त्रह्माऽ स्मीति शब्दोचारणपूर्वका या समाधिः सा शब्दानु-विद्धरूपा सविकल्प समाधिर्भवतीति अहं 11 व्रह्माऽस्मीति शब्दोच्चारणं विना या समाधिः सा शब्दाननुविद्धरूपा । सविकल्पसमाधौ त्रिपुटे-र्भानं ब्रह्मरूपेण भवति। यथा भूषणानि कनकमयानि संति तद्वरकार्यप्रपंचोऽपि ब्रह्मरूप एव भासते॥

३ ॥ सा समाधि संविकल्प, निर्विकल्प, भेदसे दो प्रकारकी कही है, सो प्रकार अवण करो. सविकब्प समाधि. जिसमे मै ब्रह्म हूं एसा शब्द होवे सा शब्दानुविछरूप सविकल्प समाधि है । मै ब्रह्म हूं एसा जिसमे उच्चारण न होवे तिस समाधिका नाम शब्दाननुविछ सविकल्प समाधि है। मै ब्रह्म हूं इस त्रिपुटीका मान सविकल्प समाधिमे होवे है सो अभेदरूपसे होवे है जैसे कुंडल कनकरूप है एसे अभेद भासे है.

॥ ध्यान. वृत्तिका प्रवाह निर्विकल्पात्मामे होना. ॥ समाधि-विजातीयाकारविना निर्विकल्पाकार सर्वदा वृत्तिकी स्थिरता होनेका नाम हे.

प्राणायम-रेचक, पूरक, कुंभक,केवलकुंभक है. २ ॥ प्रत्याहार.इंद्रियोंको विषयोंते रोक करके प्रतिक्षणं निर्विकल्प परमात्मामे स्थिर करना ॥ धारणा---वृत्तिकी----स्थिति--निर्विकल्पात्मामे अधिककाल रोकनेके सामर्थ्य का है.

यह पांच प्रकारक वम कवन कर है. शोच, संतोष, तप, स्वाध्याय, ईश्वरप्रणिधान, यह पांच प्रकारके नियम कहे है ॥

आसन-सिद्धासन, पद्मासनादिक बहुत है.

अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अपरिम्रह, यह पांच प्रकारके यम कथन करे है.

## ( ३९ )

www.kobatirth.org

(80)

४ ॥ निर्विकल्पसमाधिस्तु अंतःकरणवृत्ते-र्निरंतरं निर्विकल्पात्माने त्रिपुटेर्भानं विनैव या स्थितिरस्तीाति सा निर्विकल्पसमाधिर्भवति । निर्वि-कल्पसमाधौ हि त्रिपुटौ विद्यमानायामपि ।त्रिपुटे-र्भानं न भवति, यथा समुद्रे लवण विद्यमानेपि तद्भानं कस्यापि नेत्रेण न भवति ॥

५ ॥ सा पुनर्निर्विकल्पसमाधि रपि अद्वैतभा-वनारूपा अद्वैतावस्थानरूपाच द्विविधा भवति । त-योर्था अद्वैतभावनारूपास्ति तत्र वृत्तो सत्यामपि वृत्ते-र्भानं न भवति तदा साऽद्वैतभावनारूपसमाधिर्ज्ञेया । यथोदके सैंधवस्य प्रतीतिर्न भवति तस्मिन् विद्यमाने सत्यपीति, तद्वदत्रापि। ' सर्वथैव विस्मृतिश्चेरसूक्ष्म-तां परमां व्रजेत्। अलीनत्वाझ निद्वैषा ततो देहोऽपि नो पतेत्॥ इत्यनेन इलोकेन । इयं समाधिरद्वैतभाव-नारूपा वाशिष्टेनाप्युक्ताऽस्ति ॥

#### (88)

४॥ निर्विकल्प समाधि तिसको कहते है जिसमे में बहा हूं इस त्रिपुटीकाभी भान नही होता. निर्विकल्प समाधिमे त्रिपुटी हैं परंतु जैसे समुद्रसे सैंधव पृथक् प्रतीत नही होता तैसे बह्यसे भिन्न त्रिपुटीका स्फुरण नही होता, तद्रूप होनेसे.

५ ॥ पुनः निर्विकल्प समाधि अद्वैतभावनारूप अर्हेतावस्थानरूप भेदसे दो प्रकारकी होती है. तिसमे जा अद्वैतभावनारूप निर्विकल्प समाधि है तिसमे त्रिपुटीके विद्यमान होने परभी त्रिपु-टिका भान होता नहीं जैसे जलमे लवण होवे तोभी नेत्रेंद्रियसें देखणे विषे आवता नही, तद्वत् त्रिपुटीका न भासना जानना ॥ तिसमे श्रीवांशिष्ठका श्ठोक प्रमाण है. तहां कहते हैं 'कि जब अंतः-करणमे निर्विकल्प ध्यानकी प्रबलतासे सर्व पदा-र्थोकी विस्मृति द्रढ होवे है तब सूक्ष्म परब्रह्मको प्राप्त होवे है. तहां अंतःकरणका अत्यंताभाव न होनेसे यह समाधिवालेका देहभी गिरता नही.' एसे श्रीवशिष्ठग्रंथमे वशिष्टजीने कह्या है. सा अद्वैत-भावना नामवाली समाधि जाननी ॥

( 8२ )

६ ॥ निर्विकल्पसमाधिरद्वैतावस्थानरूपा या ऽस्ति तत्र तु वृत्तेरेव विलया भवति यथा तप्तलोहे जलविंदु विंलयं याति न पुनरावर्तते तद्वदेव वृत्तिर्वि-लयं प्राप्य पुनर्नावर्तते, "न स पुनरावर्तते " इति प्र-माणात् ॥ सुषुप्तौ वृत्तेरज्ञाने लयरवात् देहस्य पतनं भवति, तदा सुखमपि स्पष्टं न विज्ञायते अज्ञानावृत-रवात्,अतो भवति सा सुषुप्त्यवस्था। निर्विकल्पसमाधौ वृत्तिः परमानंदे विलयं याति तत्र सुखमपि निरावरणं स्पष्टं भासते । अतस्तयो भेंद एव योगिभिः प्रतिपादितः ॥

७॥ तस्मात्स एव योगी जीवन्मुक्तो भवति यश्चत्वारि विद्यानि त्यक्त्वा अखंडे निर्विकल्पानंदे सर्वदैव तिष्ठति। इति समाधिकथनं। समाधौ चत्वारि विद्यानि भवांति तेषां नामानि लक्षणानि जयकारणानि चैवं संति। लयविक्षेपकषायरसास्वादानि विद्यानां नामानि संति। लक्षणानि त्वेवं।

For Private and Personal Use Only

ध्ओर दृसरी जो निर्विकल्प समाधि अद्वेतावस्या-नरूप है तहां तो त्रिपुटिका अरु इत्तिका अत्यंतल्ज्य हो जाता है. जैसे तप्तलोहामे जलविंदु रूय होजावे है तैसे त्रिपुटिके आकारवाळी वृत्ति लय होइ जाती है, रोष निर्विकल्प अपना रूपही राहि जाता है. और सुषुप्ति अवस्थामे अंतःकरणका तो कारण अज्ञानसे लय होवे है यांते देह गिर पडता है. और निर्वि-कल्प समाधिमे वृत्ति ब्रह्मानंदमे लय होवे है यांते देह गिरता नही तथा सुखका भान स्पष्ट होवे है, और सुषुप्तिमे स्पष्ट सुखका भान नही होता; इतना निर्विकल्प समाधिका सुषुप्तिका भेद जानना ॥

७॥ इस निर्विकल्प समाधि करनेमे चार प्रकारके विघ्न प्राप्त होवे है. जो तिनका नाश क-रके सर्वदा निर्विकल्प परमात्मामे निमग्न रहे है सो पुरुष जीवन्मुक्त होता है, फिर विदेहमुक्तभी होवे है. इस रीतिसे संक्षेपते समाधिका वर्णन कीया है । अब चार विघ्न तथा तिनोके निद्यत्तिका उपाय कहे है सो श्रवण करो. लय, विक्षेप, कषाय, रसास्वाद ये चार विघ्न कहे है ॥

९॥ ननु कीटशी दोषटष्टिर्भवति यया वि-षयेषु रागो न स्यादिति चेत्तदा शृणु। आनित्याना-त्माऽग्रुचिटुःखस्वरूपे देहे या नित्यत्वाऽऽत्मत्वग्रु-चित्वसुखरूपत्वभावना सा चतुर्विधाऽविद्याऽस्ति तामविद्यां शरीरेऽग्रुचित्वादिदोषदृष्ट्या विनाशयि-त्वा स्वकीये देहे विषयरूपकांतादों च रागं त्यक्त्वा मनो ब्रह्मणि स्थापयेत्।

८॥ लगविध्नं ब्रह्मानंदं परित्यज्य निद्रायां अंतःकरणस्य प्रवृत्तिरिति । तं संबोधयित्वा ब्रह्मानंदे स्थापयेत् इति विघ्नस्य जयसाधनम् ॥१॥ ॥ वि-क्षेपविध्नं ब्रह्मणः सूक्ष्मत्वेन तत्र वृत्तेरतदाकार-तारूपमस्ति । तां वृत्तिं शमयित्वा ब्रह्मानंदे स्थापये-दिति जयोपायः ज्ञातव्यम ॥ २ ॥ ॥ कषायविघ्नं बाह्यांत एव कांतादिविषयेषु रागात्मकरूपं॥ तं रागं विषयेषु दोषद्दष्ट्र्या परित्यज्यांतःकरणस्य वृत्तिं ब्रह्मणि स्थापयेत् । अयं तस्य जयोपायोऽस्ति ।

## (88)

## ( 84 )

टालिय विघ्न तिसका नाम है जो मन खात्मध्या-नको त्याग करके निद्रामे लय हो जावे है.तिस मनको अल्प आहार सेवनसे प्रबोध करके ब्रह्मानंदके ध्यानमे फिर स्थिर करे. ॥ विक्षेप विघ्न तिसका नाम है जो ब्रह्मको सूक्ष्म होनेसे तिसमे चित्तकी स्थिरता टढ नही होनी. तिस चित्तको शांति करके फिर ब्रह्ममे स्थिर करना.

இ ॥ कषाय विध्न तिसका नाम है जो अंत-बांह्य स्त्रीआदिक विषयका चिंतन करना. तिस विघ्नको विषयोमे दोषद्दष्टि करके निवृत्त करके अपने मनको ब्रह्मानंदमे स्थिर करना. यही दोषके निवृ-तिका उपाय है ॥

९॥ हे गुरो कैसी वह दोषदृष्टि है जिस दोषदृष्टिसे विषयोंका तथा देहकुटुंबका ध्यान-समयविषे स्मरण न होवे. ॥ श्री गुरु कहता है हे प्रिय यह स्वदेह तथा ध्यादि जे विषय है ते अ-शुचि अनित्य दुःखरूप अनात्मरूप है एसे योग शास्त्रमे कहा है तथा सर्व विवेकीयोंक अनुभव सिद्धभी है; तिस अशुचिमे शुचित्वबुद्धि जैसे 'में बाह्मण हूं,मे क्षत्रिय हूं,मे वैश्य हूं', इत्यादि विपरीत ज्ञान होना तथा जो अनित्य है तिसमे नित्यत्वबुद्धि होनी तैसे जो अनात्मा तिसमे आत्मत्वबुद्धि होनी

१० ॥ एवं परमार्थदृष्ट्याऽभेददृष्टिं कृत्वा पूर्वो क्तप्रकारेण दोषदृष्ट्या च भेदात्मके देहे वर्णाश्रमादौ कांतादिविषये च रागं त्यक्त्वा मनो ब्रह्मानंदे स्थापय

किंच ' क्रुष्णो भोगी द्युकस्त्यागी जनको राज्यकर्मक्वत् । वशिष्टः कर्मकर्ता च नारदः कलह-प्रियः ॥ वामदेवेंाऽगनारतः कर्कटी पिशिताशनी । ह्येतेषां ज्ञानमेकं हि स्वभावस्तु प्रथक् प्रथक् ॥ '

(88)

www.kobatirth.org

मन निरुद्ध करके स्वचित्रको सचिदानंदुमे रोकना

है; व्यवहारवाली भेददृष्टिकी उपेक्षा करके इति पर-मार्थरूपमे विलय करे ॥ तटुक्तं ॥ ऋष्णचंद्र भोगी भया, ग्रुकदेव त्यागी हूवा, जनक राजमे मग्न हुवा, वंशिष्ट कर्म करनेवाला, वामटेव वामामे रमता रहा, नारदजी तो कलहमे कुशल, कर्कटी मांसाहारी भर्याहे इत्यादि स्वस्वस्वभावमे सर्व भिन्न भिन्न व्यवहारके करता भये है, परंतु ज्ञाननिष्टा 'अहं ब्रह्मास्मि' यह सर्वकी समान है; यांते स्वात्मदृष्टिसें प्रचलित क्षणमात्रभी नही होते ॥ १०॥ इस रोतिसें परमार्थदृष्टि परिपक करके भेदसे दृष्टि विमुख कर देह,कुटुंब,कांतादि विषयोंसे

तथा जो हुःखरूप तिसमे रम्यसुखरूपताकी भावना करनी इसीको योगीजन अविद्या नाम अज्ञान क-थन करते है. तिनो अद्युचि देहादिकोमें जा पुनः द्युचित्वादिभावना त्याग कर अद्युचित्वादि दोष-टप्टि टढ करनी; तिस दोषटप्टिसे देह, कुटुंब, कां-तादि विषयोमे राग निवृत्त होइ जाता है. जब राग निवृत्त होय जावे तब तिस विरक्त मनको परमानं-दमे निमन्न करे. और इस संसारमे ज्ञानीजनोकी दो दृष्टि होती है, एक ज्ञानदृष्टि दूसरी व्यावहागिक टष्टि.तिसमे ज्ञानदृष्टि 'अहं ब्रह्मास्मि' यह एकरूपही

### ( 80 )

११ ॥ रसास्वादरूपविष्ठं दुःखाभावजन्य-सुखस्य चिंतनं ब्रह्मानंदस्य वा चिंतनरूपं परित्यज्यां-तःकरणं ब्रह्माणे स्थापयेत् । यथा निधेर्विष्ठं सर्प इत्वा तजन्यं सुखं प्राप्य यदि निधिं न स्वीकरोति तदा निधेः सुखं कथं लभेत्? एवं रसास्वादे लंपटो भूत्वा मुख्यब्रह्मानंदाद्विमुखो भवति तस्माद् व्यर्थकालो गच्छतीति चिंतयित्वा परमानंदे मनो नियाजयेदिति विष्नहर उपायो ज्ञातव्यः, तमाश्रित्य विष्ठं हत्वा निर्विकल्पे स्थिरो भवेत् ॥ ४ ॥

। भागवतेऽप्येवमुक्तं 'न यस्य जन्मकर्मभ्यां वर्णाश्रमादिजातिभिः । अहंभावो प्रसज्येत देहे वै स हरेः प्रियः '॥ गीतायामपि ' इंहैव तैर्जितः सर्गों येषां साम्ये स्थितं मनः । निदोंषं हि समं ब्रह्म तस्मात्ते ब्रह्मणि स्थिताः '॥ अतोपि समे ब्रह्मा-नंदे मनो स्थापयेत्, न तु भेदात्मके देहे विषयेषु वा। इयमेव कषायविझविनाशकोपायभृता दोषटष्टि रुक्ता ॥ ३ ॥

## ( 85 )

www.kobatirth.org

## ( 8९ )

श्रीभागवत तथा श्रीभगवद्गीतामेभी पूर्वोक्तकहा है. ॥ भागवतमें 'जिस आत्मारामी पुरुषकों स्वजन्म, कर्म, दर्ण, आश्रम, जाति आदिकों मे अहं आभिमान नही सो हरिकों प्रिय है'.

॥ गीतामें ' जिस आत्मवेत्ताका मन सर्वत्र सम, परमात्मामे आसाक्तिवाला है तिसने इसी ज-न्ममे अपने संसारद्वेतका नाश कीया. जो समपदमें तथा द्वेतदोषसे रहित पदमें स्थित हे तिनोंकी परमात्मामें स्थिति जानो;यांत सम ब्रह्ममे मग्न रहना.' पूर्वोंक प्रकारसें देह विषे तथा विवयोंविषे दोष दृष्टि करना, इससें कषायवित्रका नाश होता है ॥

११ ॥ रसाखादरूप विघ्न तिसको कहते है जो संसारके दुःखाभावका चिंतनरूप है तथा आत्मा-नंदके सुखका चिंतन रूप है. तिसको व्यर्थकाल जा-नेका स्मरण करनेसें निवृत्तिकर मनकों निर्विकल्पमे लगावे; जैसे मृढ पुरुष निधिके प्रतिबंधरूप सर्पको मार करके भी निधिको न प्रहण करे किंतु सर्प-निवृत्तिजन्य सुखकाही चिंतन करे तो निधिसुखसे विमुख ही रहता है, तैसे रसास्वादमे आसक्तिवा-लाभी साच्चिदानंद मुख्यसुखसे विमुख रहता है. तांते रसास्वादको त्याग कर अखंडानंदके ध्यानपरा-यण होवे, ये निवृत्तिका उपाय कहा. १३॥ ध्यानावस्थितस्य मनसः पुनरपि या वाहिः प्रवृत्तिरस्ति सो विक्षेपः । अंतःकरणस्य वृत्तेरतीत-वर्तमानयोः कालयोः यः समानाकारः परमात्मानि परिणामः सा चित्त्स्यैकायता भवतीति त्वया ज्ञातव्या । एकाय्रताया अभ्यासबलेन या वृद्धिः सा निरोधा-ख्या भूमिका भवति ।

१४ ॥ अत्रापीदं विचारणीयमस्ति तच्छृणु । क्षिप्तमूढांतःकरणयोः समाधौ प्रवृत्तिरेव नास्ति, विक्षिप्तांतःकरणस्य समाधौ प्रवृत्तिर्भवति । एका-प्रतानिरोधौ तु समाधौ प्रवृयनंतरं भवतः।

१२॥ पंच भूमिकाश्चित्तस्य भवंति तासां ना-मानि त्विमानि संति, त्वं शृणु । क्षेपमूढताविक्षेपै-कायतानिरोधाख्यानि नामानि, तैश्च सह चित्त-स्यापि क्षिप्त मूढ विक्षिप्तमेकायं निरुद्धमिति नामानि भवंति । तेषां नाम्नां क्रमशः अर्थमपि शृणु । लेकवासना शास्त्रवासना देहवासना चेति क्षेपा भवंति । निद्रादौ प्रमादे तामसे कर्माणि च या प्रवृत्तिरस्ति सा मूढता ।

## (40)

www.kobatirth.org

# ( ५१ )

१२ ॥ अब चित्तकी जे पंच भूमिका है ति-नोका नाम तथा तिन भूमिकावाले चित्तका क्रमसें नाम कथन करते ह. क्षेप, मूढता, विक्षेप, एका-प्रता, निरोध, ये तो भूमिकाका नाम है. तिसवाले चित्तका नाम क्षिप्त, मूढ, विक्षिप्त, एकाग्र, नि-रुद्ध है. अब क्षेपादिक पांच भूमिकाका अर्थ लि-खते है. लोकवासना, देहवासना, शास्त्रवासना, क्षेप है. निद्दादि तामस कर्ममे आसक्ति मूढता है.

१३॥ ध्यान छोडकरके जा चित्तकी वहि-मुंखता यदा कदा होवे है तिसका नाम विक्षेप कहा है. अतीतवर्तमान कालमे जा चित्तकी ब्रह्माकारता है तिस चित्तके एकाकार, परिणाम-ताका नाम एकायता योगीजन कहते है. अ-भ्यासकी प्रबलतासे जा एकायताकी वृद्धि होनी, तिसका नाम निरोध भूमिका है.

१४ ॥ अब पंचभूमिकाके कथनका प्रयोजन दिखावते हैं. क्षिप्त अरे मूढ मनकी ध्यानमे अधिकारताही नहीं. विक्षिप्तांतःकरणकी ध्या-नमे प्रवृत्ति बन सके हैं. एकाम्र और निरुद्ध ये दो मनकी अवस्था समाधिसे उत्तर काल्फ्मेही होवे है.

### (:42)

यावदंतःकरणमास्ति तावद्रागादिनी नश्यत्येव, र वे-रुष्णताप्रकाशवत् । तथाऽप्यनुद्भूतरागादिमतोंऽतः करणस्य समाधौ प्रवृत्तिर्भवत्येव। उद्धृतरागादिम तोंऽतःकरणस्याधिकारस्तु न भवतीति पंचभूमि-काक्तथनस्याभिप्रायोऽस्ति ॥ इति षष्टकमलेऽष्टांग-योगकथनं समाप्तम् ॥

# २॥ अथ सप्तमकमले राजयोगं श्रीशंकरा-चार्योक्तं शृणु ।

परिपक्वं मनो येषां केवलोऽयं च सिद्धिदः। किंचित्पककषायाणां हठयेागेन योजितः ॥ १

यमः–सर्वं ब्रह्मति विज्ञानादिंद्रियग्रामसंयमः । यमोऽयमिति संप्रोक्तोऽभ्यसनीयो मुहुर्मुहुः॥२

नियमः–सजातीयप्रवाहश्च विजातीयतिरस्कृतिः । नियमोऽयं परानंदो नियमास्कियते बुधैः ॥ ३

आसनं–सिद्धं यरसर्वभूतादिं विश्वाधिष्ठानमद्वयं । यस्मिन्सिद्धाः समाविष्ठास्तद्वे सिद्धासनं विदुः॥४

चंचल पुरुषको अष्टांग योगमे अधिकार कह्या है. १ संपूर्ण जगतमे ब्रह्मदृष्टि करके जो इंद्रियोंका संयम करना इसका नाम यम कथन किया हैं. २ विजातीय ज्ञानविना अखंड ब्रह्माकार वृत्ति करके रहनेका यत्न करना तिसका नाम नियम हैं. ३ जा विश्वका अधिष्ठान है तथा जो आद्वितीय जगतका कारण करके प्रथमही सिद्ध है तथा जि-समे सर्व सिद्ध पुरुष स्थित होते है सो ब्रह्म सिद्धा-सन जानना. ४

राजयोगही मुक्तिप्रदाता है. और किंचित्पापाचारी

सर्व पापसे रहित मनवाळे मुमुक्षुजनको यह

जबतक अंतःकरण है तब पर्यंत तो तिसके धर्म जे रागद्रेषादिक है ते सूर्यमे उष्गता स ान निव्दत्त होतेही नही. तथापि उद्धृत रागद्वेषवाले मनकी समाधिमे अधिकारता न होनपरभी जो अंतःकरण अनुद्धृत रागद्वेषवाला है तिस अंतः-करणकी समाधिमे निर्विध्न प्रवृत्ति हो सकति है. यही पंच भूमिकाके वर्णन करनेका सिद्धांत है, सो हे शिष्य तुमार तांइ कह्या ॥

## ( ५३ )

www.kobatirth.org

## (148)

www.kobatirth.org

प्राणायामः-चित्तादिसर्वभूतानां ब्रह्मत्वेनैव भावनात्। निरोधः सर्ववृत्तीनां प्राणायामः स उच्यते॥५ निषेधनं प्रपंचस्य रेचकाख्यः समीरणः । ब्रह्मैवाऽस्मीति या वृत्तिः पूरको वायुरीरितः॥ ६ ततस्सद्वृत्तिनैश्चल्यं छंभकः प्राणसंयमः । अयं चापि प्रबुद्धानामज्ञानां घाणपीडनं॥ ७ देहसाम्यं-अंगानां समतां विद्यात्समे ब्रह्मणि लीयते॥

नो चेन्नेव समानत्वमृजुत्वं शुष्ककाष्टवत् ॥ ८

मेौनं–वाचो यस्मान्निवर्तते तद्वक्तुं केन शक्यते । प्रपंचो यदि वक्तव्यः सोपि शब्दाविवर्जितः॥९

> इति वा तद्भवेन्मौनं सतां सहजसंज्ञितम् । गिरामौनं तु वालानां प्रत्युक्तं ब्रह्मवादिभिः॥१०

एकांतदेशः-आदावंते चमध्ये च जनो यस्मिन्न विद्यते। येनेदं सततं व्याप्तं स देशो विजनः स्मृतः॥११

प्रत्याहारः--विषयेष्वात्मतां दृष्ट्वा मनसश्चिति मज्जनं । प्रत्याहारः स विज्ञेयोऽभ्यसनीयां मुमुक्षाभिः॥१२

## (44)

चित्तादि सर्व जगतकों बह्यदृष्टिसे देखना तिस करके जो सर्व वृत्तियोंका निरोध होना सो प्राणायाम जानना. ५

तीन कालमे जगत नहीं इस निश्चयका नाम रेचक है. मैं व्रह्म सच्चिदानंद स्वरूप हूं इस वृत्तिको पूरक जानना. ६

सच्चिदानंदमे निश्चल वृत्तिका नाम कुंभक प्राणायाम है. एसा प्राणायाम ज्ञानीयोंका है. नासा बंधकर प्राणोको रोकना ये मंद्जन करते है. ७

सम ब्रह्ममे वृत्ति रहनेको समानता कही है गुण्क काष्ठ समान शरीर रखना ये समानता नही है. ८

परमात्माविषे वाणीकी विषयता नही यही मौन जाननी, अथवा जगत् अनिर्वचनीय है वा-णीका विषय नही. ९

एसी मेौन सहजनामवाली ज्ञानी जनोकी जाननी; तृष्णी होइकर बेठना यह मौन मूर्खोकों करना कहा है. १०

३॥ आदि मध्य अंत इन तीन कालमे में जीव हूं एसे जिस ब्रह्ममें संकल्पभी नहीं सो ब्रह्म साचिदानंदात्माही विजन एकांत देश कहा है ११

्सर्व विषयोंका आधिष्ठान ब्रह्मात्मारूप जान करके जा ब्रह्ममे ही मन्न रहता है सो प्रत्याहार जानो. १२

# (५६)

www.kobatirth.org

टक्स्थितिः-दृष्टिं ज्ञानमयीं कृत्वा पर्ययेदात्ममयं जगत्। सा दृष्टिः परमोदारा न नासाग्रावलोकिनी॥१३ दृष्टादर्शनदृरयानां विरामो यत्र वा भवेत् । दृष्टिस्तत्रैव कर्तव्या न नासाग्रावलेकिनी॥१४ धारणा-यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मणस्तत्र दर्शनात्। मनसो धारणं चैव धारणा सा परा मता॥ १५ ध्यानं-बह्मैवाऽस्मीति सडुच्या निरालंबतया स्थितिः। ध्यानइाब्देन विख्याता परमानंददायिनी॥१६ समाधिः--निर्विकारतया वृ या ब्रह्माकारतया पुनः। वृत्तिविस्मरणं सम्यग् समाधिर्ज्ञानसंज्ञिकः ॥१७ ज्ञानामृतेन तृप्तस्य कृतकृत्यस्य योगिनः। न चास्ति किंचित्कर्तव्यमस्ति चेहा स तत्त्ववित्॥१८ बुद्धिर्विनष्टा गलिता प्रवृत्ति र्जीवात्मनोरेकतयाधिगत्या । इदं न जानेऽप्यनिदं न जाने किं वा कियद्वा सुखमस्त्यपारं 🗉 १९ ॥ नाप्तोति कर्मणा मोक्षं विमृ डोऽभ्यासरूपिणा । धन्यो विज्ञानमात्रेण मुक्तस्तिष्ठत्यविक्रियः॥२०

## ( ५७ )

" सर्वं खाल्विदं ब्रह्म । " इस ज्ञानदृष्टिसें सर्व जगतको ब्रह्मरूप देखनाही सुंदर दृष्टि है, नासाको देखना उत्तमदृष्टि नहि है. १३

दष्टा, दर्शन, दृश्य, इन तीनोका जहां अभाव है एसे निर्विकल्प स्वरूपको ही अनुभव करना. नासाके अग्र भागसे दृष्टि हटाय लेनी. १४

जहां जहां मन जावे तहांही ब्रह्मरूप यह है एसे अधिष्ठान ब्रह्मविषे मनके स्थितिको धारणा कहाँहै १५

मे सदानंद्स्वरूप हुं एसे विषयांचितन विना जा परमानंददायनी मनकी टढ स्थिति है,सो ध्यान है१६

में निर्विकार हूं, में ब्रह्म सचिदानंदस्वरूप हूं इस प्रवाहसे संसारद्वेतकी अखंडविस्मृति जब

होइ जावे तिसका नाम समाधि जाननी. १७ एस ज्ञानामृतकरके उन्मत्त योगीको किंचित्

भी कर्तव्यका भान नही रहता, जिसको कर्तव्य कर्मका भान रहता है सो पूर्णयोगी न जानना, यह अर्जुनको ऋष्णकमलापति उत्तरगीतामे कहा है. १८ निर्विकल्पस्थितिसमय मेरी बुद्धि शांत हेागई है यांते प्रवृत्ति कहा होवे; परावरकी एकताके अनु-भवस परोक्षापरोक्षकाभी भान नही रहा, कितना सुख है तिसका भी अंत मिलता नही ये आ-चार्य श्रीपूज्यपादोंका अनुभव है. १९-२०

# (46)

॥ पूर्वविंशति श्ठोकस्याऽर्थः ॥ काचिन्मूढो वि-ढ्रानित्याचार्यवचनात् ॥ व्यवहारे विमूढोऽपिसन्॥ ॥ ब्रह्मविद्ब्रह्मैवभवतीतिश्चतेश्च स एव विद्वान्स्वयं ब्रह्मरूपत्वान्मुक्तोऽविक्रियो धन्यश्च भवति स विज्ञान मात्रेणैव तिष्ठति न तु मानसेनाऽभ्यासकर्मणा मो-क्षं प्राप्तोति ॥ अयमेव हि ते बंधस्समाधिमनुतिष्ठ-सीतिस्मृतेः ॥ ॥ उतरविंशति श्ठोकार्थस्तु भाषायां ॥ नाप्ताति कर्मणा मोक्षं विमूढोऽभ्यासरूपिणा धन्यो विज्ञानमात्रेण मुक्तस्तिष्ठत्यविक्रियः ॥ २०

मूढो नाप्तोति तदब्रह्म यतो भवितुमिच्छति । आनिच्छन्नपि धीरो हि परब्रह्मस्वरूपभाक् ॥ २१ न शांतिं लभते मूढो यतः शमितुमिच्छति । धीरस्तच्वं विनिश्चित्य सर्वदा शांतमानसः ॥२२ येन विश्वमिदं दृष्टं स नास्तीति करोतु वै । निर्वासनः किं कुरुते पश्यन्नपि न पश्यति ॥ २३ येन द्रष्टं परं ब्रह्म सोहं ब्रह्मेति चिंतयेत् । किं चिंतयति निश्चिंतो द्वितीयं यो न पश्याति॥२४ कर्त्तत्वं कारकापेक्षमकर्तृत्वं स्वभावतः । कर्ताभाक्तेति विज्ञानं मृषेवेति सुनिश्चितम् ॥२५ ॥ इति सप्तमकमल्ठे श्रीशंकराचार्योक्तराजयोगोऽलं ॥

## ( 4९ )

जो मूढ मनुष्य है सो मानसकर्मरूप जो यो-गाभ्यास है तिससे मुक्तिको नही प्राप्त होता है; जो श्रेष्ठ है सो ज्ञानमात्रसे अक्रिय रूपहोता है. २०

मूढजन ब्रह्मको नहीं प्राप्त होता अपने ते भिन्न ब्रह्म है मै तिसका खरूप बन जावों एसी इच्छा करनेसे ॥ और ज्ञानी ब्रह्म होनेकी इच्छा न करता हवाभी नित्य परब्रह्मका स्वरूपही है ये अष्टावक्रके वाक्य है. २१

तैसे मुढ शांति नही पावता; शांतिरूप हूवा शांतिको ढूंढता है, ज्ञानी अपनेको शांतरूप मान-नेसें शांतिमें मग्न रहता है. १२

जो जगतको देखे हैं सो तिसके अभाव का यत्न करता है ज्ञानी द्वैतको न देखे है, न तिसके नाशकी चिंता करे है. २३

जो अपने ते भिन्न चैतन्यको जाने है, सो पुरुष एसी उपासना करे जो मै चैतन्य हूं और मैं अखंड हूं जो एस जाने है सो किसका ध्यान करे ? १४

में कर्ता हूं यह दृष्टि कारकोंकी अपेक्षासे होती है, स्वरूपसे तो अकर्ताही है कर्ता नही; मैं कर्ता भोक्ता हूं ये जानना मिथ्या निश्चय है. यह संपूर्ण अष्टावकका अनुभवाम्ट्तदृष्टि है ॥ २५

इति श्री सहाम कमलमे राजयोग समाप्त॥

अद्वेते स्थेर्यमायाते द्वेते च प्रशमं गते । पइयंति स्वप्तवस्त्रोकं चतुर्थौं भूमिकामिताः॥७

ध्यानाख्या भूमिका ज्ञेया तृतीया तनुमानसा॥ ५ भूमिकात्रितयं त्वेतद्राम जाग्रदिति स्थितम् । यथावद्भेदबुद्धयेदं जगजाग्रति दृश्यते ॥ ६

दष्टांतैर्बहुभिर्नित्यं महावाक्यार्थचिंतनम् । द्वितीया भूमिका ज्ञेया सुजनैः सुविचारणा॥ ४

२॥महावाक्यस्य लक्ष्यार्थे यः करोति स्थिरं मनः।

शृणे।ति ब्रह्मविद्यां यश्चतुस्साधनवान्नरः । ब्रह्मनिष्ठगुरोस्सैषा ग्रुभेच्छा नाम भूमिका ॥ ३

सच्वापत्तिश्चतुर्थी स्यात्ततोऽसंसक्तिनामिका । पदार्थाभावनी षष्ठी सप्तमी तुर्यगा स्मृता॥ २

ज्ञानभूमिः शुभेच्छा स्यात्प्रथमा सा प्रकीर्तिता । विचारणा द्वितीया स्या चृतीया तनुमानसा ॥ १

(६०)

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

( ६१ )

१ अध्र अष्टम कमलमे ज्ञानकी सप्तभूमिका राजयोगावलंबी कहते है. ॥ अध्र

॥ ज्ञानके जूमिकाका नाम ग्रुभेच्छा, सुविचारणा, तनुमानसा,॥१॥ सत्त्वापत्ति, असंसक्ति, पदार्थाजावनी, तुर्या है. अब क्रमसे इनोका यह अर्थ है. ॥२॥ जा मुमुक्षु साधनचतुष्ठयसंपन्न दूवा ब्रह्मवेत्ता सद्गुरुसें ब्रह्मविद्याका श्रवण करता हूवा ब्रह्मवेत्ता सद्गुरुसें ब्रह्मविद्याका श्रवण करता है सा ग्रुभेच्छा है. ॥३॥ सो मुमुक्षु जब महावाक्य " तत्वमासि " इसका अर्थ जीवब्रह्मकी एक-ताको नानाप्रकारके दृष्टांतोंसें विचारता है तब ज्ञानी तिसका नाम सुविचारणा कहते है. ४ ॥

२ ॥ सो मुमुक्षु जब महावाक्योंके अखंड निर्विकल्प लक्ष्यार्थमे खमनको स्थिर करे है सा तनुमानसा भूमिका कही है. यह तीसरी ध्यानरूपी भूमिका है. ॥५॥ हे श्रीरामचंद्र,मुमुक्षु यहांसूधी इस संसारको नाना भेदवाली जायत् जाननेस ब्रह्मवेत्ता इन तीनों भूमिकाका नाम जायत् कहते है. ॥६॥ सा मुमुक्षु निर्विकल्पमे दृढ स्थिरता पाय कर स्वयं निर्विकल्प हूवा अपरोक्षज्ञानी होता है. इस ज्ञानीकी अद्वेतमे दृढ स्थिति होती है, द्वेत नही भासता है. जो देहयात्रासमय संसार भासे तो स्वन्न समान जानता है.यह चतुर्थ भमिका है.॥७॥

ज़ूमिषड्कचिराभ्पासाद्भेदस्यानुपलंभनात् । यत्स्वभावैकानिष्ठत्वं सा ज्ञेया तुर्यगा गतिः॥१३ ॥ इति अष्टमकमले ज्ञानस्य सप्त भूमिकाः समाप्ताः ॥

परप्रयुक्तेन चिरं प्रयत्नेनाऽवबोधनम् । पदार्थाऽभावनी नाम षष्ठी भवतिभूमिका ॥१२

केवलं क्षीणमनन आस्ते फ्रेंतैक्यनिर्गतः ॥ ११

३॥कुर्वन्नभ्यासमेतस्यां भूक्षिकायां विवासनः । षष्ठीं गाढसुषुप्त्याख्यां क्रमात्पतति भूमिकां॥१० यत्र नासत्रसद्रूपेा नाहं नाप्यनहंकृतिः ।

अंतर्मुखतया नित्यं बह्रिईत्तिपरोऽपि सन् । परिश्रांततया नित्यं निद्राऌरिव ऌक्ष्यते ॥ ९

पंचमीं भूमिकामेत्य सुषुप्तिपदनामिकाम् । शांताशेषविशेषांशस्तिष्ठत्यद्वेतमात्रके ॥ ८

# ( ६३ )

थे ज्ञानी अभ्यासबलसें अद्वेतमे सर्वदा स्थिति करे है, तिसके विशेष ज्ञान संपूर्ण निवृत्त होय जाता है. इस भूमिको सुषुप्तिनाम पंचम भूमिका कहते है. ८ यहां ज्ञानी बहु काल अंतर्मुख रहता है, कोइ काल देहयात्रा मात्र करे है. थका हुवा निद्राळु समान देख परता है. ॥ ९ ॥

३॥ यहां ज्ञानी वासनारहित टढाभ्याससे गाढ सुषुप्ति नामवाली षष्ठी भूमीको पावता है.॥१०॥

जहां न सत्का भान न असत्का भान होवे है. जहां में वा तुम भासता नही, एक तथा द्वैतका भान रहता नही, निर्विकल्पही रहता है. ॥ ११ ॥

जब दूसगे बहु यत्न करे निर्विकल्प स्थितिसे जगाय भोजन करावे हैं, तब पदार्थ भावनी षष्ठी भूमिका कही है.॥ १२॥

जब यह ज्ञानी एकरूप रहेजावे उठे नहीं ऐसे षट जुमिकाका क्रमसे अभ्यास करता है तब सा तुर्य भूमिका कहीं है. इस सप्तमी जूमिकामें थोरे दिन विषे शरीर स्वयं नाश होता है. ॥ १३ ॥

एतन्मे ब्रूहि भगवन्सर्वसंकल्पवर्जितं । परमे।परामं श्रेयस्समाधिर्दि किमुच्यते ॥ ४ यो ज्ञो महात्मन्सततं तिष्टन् व्यवहरंश्च वा । असमाहितचित्तोऽसौ कदा भवति कःकिल॥ ५

२ ॥ सुरघुरुवाच-

परमोपशमं श्रेयः समाधिमनुतिष्ठासि॥ ३

कचित्संकल्पराहितं परं विश्रमणास्पदम् ।

यद्यत्संसारजालेऽस्मिन् क्रियते कर्म जूमिप । तत्समाहितचित्तस्य सुखायान्यस्य नाऽनघ॥२

प्राक्तनस्नेहगर्भिण्या स्थित्वोवाचाऽयुधाभिधः ॥ १ परिघ उवाच-

अथैवं प्रियया तत्र विश्रंभकथया चिरम्।

चकार ॥

कदाचित्परिघनृपतिनगरे सर्वप्रजा दुर्भिक्षेण पीडिताऽभवत् । तां दुःखपीडितप्रजां परित्यज्य तीव्र-वैराग्येण विनिर्जनवने समाधेौ निमय्नोऽजृत् । बहुका-ळादनंतरं समाधिमुत्स्टज्य स परिघराजर्षिः सुर-घुप्रजापतेर्दढज्ञानानिरतस्य समीपं गत्वा तेन सह सूर्यचंद्रसमेकासने स्थित्वा ज्ञानध्यानसंबंधिसंवादं

( 88 )

# ( ६५ )

एक परिधनामवाला अष्टांगयोगी राजा था. तिसके राज्यमे जब दुर्भिक्ष भया तिससें प्रजाको बहुत दुःखी देख करके तिसके दुःखनिवृत्त्यर्थ प्रयरन न करक संपूर्णदुःखी प्रजाका परित्याग करके अज्ञात विजन वनमे समाधिस्थितिमे बहुत संवरसर व्य-तीतकरके जब समाधिसे चित्त उद्देग हूवा तब तिसका ज्ञाननिष्ट सुरघुराजा परमस्नेही जो था तिसके मिलनको गया. जब परस्पर एकासनपर दो चंद्रसूर्य समान विराजमान भये तव परिघ राजा प्रिय विश्वासवाली पूर्वस्नेइ संबद्धि छुझलता पूछ-करके अमृतवाली वाणीसें बालता भया.

परिघ उवाच ॥ हे राजन् हे सुरघो, इस सं-सारजालमे जो कर्म कीयेजाते है सो समाधिवालेको मुख देवे है ओर जो समाधि राहित चंचलचित्तवाला हे तिसको सुख देते नही ॥ २ हे प्रियतम आप कबी निर्विकल्प परमशांति देनेवाली परमविश्रांतिका स्थान जा समाधि है तिसको करते हो? क्या नही करते ? तिसके सुननेकी हमारी बहुत इच्छा है.॥३

२॥ सुरघुरुवाच॥ हे भगवन् यह हमको सुनावो, निर्विकल्प शांतिदाता एसी समाधि किसको कहते हो ? ४ हे महात्मन्, जो ज्ञानी है सो व्य-वद्दारमे वा ध्यानमे क्या स्वनिष्ठा ते चलता है ? ५

नित्यं प्रबुद्धचित्तास्तु कुर्वन्तोपि जगरिकयाम् । आत्मतच्वेकसंनिष्ठाः सदैव सुसमाधयः ॥ ६ बद्धपद्मासनस्यापि कृतब्रह्मांजलेरपि । अविश्रांतस्वभावस्य कः समाधिः कथं च वा॥७ तच्वावबोधो भगवन्सर्वाशातृणपावकः । प्रोक्तः समाधिशब्देन न तु तूष्णीमवस्थितिः॥८ ३॥ समाहिता नित्यतृप्ता यथाभृतार्थदर्शिनी। साधो समाधिशब्देन परा प्रज्ञोच्यते बुधैः ॥ ९ अक्षुब्धा निरइंकारा द्वंद्वेष्वननुपातिनी । प्रोक्ता समाधिशब्देन मेरोः स्थिरतराकृतिः॥ १० निश्चिंताऽधिगताभीष्टा इेयेापादेयवर्जिता । प्रेका समाधिशब्देन परिपूर्णा मनोगतिः॥ ११ यतःप्रभृति बोधेन युक्तमात्यांतिकं मनः । तदारभ्य समाधानमव्युच्छिन्नं महात्मनः ॥ १२ न<sup>ः</sup>हि प्रबुद्धमनसो भृत्वा विच्छियते पुनः। समाधिर्दूरमाक्रष्टो बिसतंतुः शिशोरिव॥ १३ ४॥ समग्रदिनमाले।काद्विरमत्यक्षयो यथा। आजीवितांतं नः प्रज्ञा तथा तत्वावलोकनातू॥१४

( ६६ )

## ( 50)

जो आस्मनिष्ठ ब्रह्मज्ञानी है ते सर्वदा जग-तुके कार्य करते हूएभी सर्वमे ब्रह्मदृष्टिरूप समा-धिवालेही है.॥६॥ हे राजन्, बाहरसें पद्मासन लगानेसें ब्रह्मांजलि करनेसें अंतरमें विषयवासनासे विक्षिप्तचित्तवालेको क्या समाधि होती है ? ७ हे भगवन्, ब्रह्मात्मैक्यज्ञानआग्नि जा है सो सर्व आशारूप तृणके जलावनेवाला समाधिनामसे कहा है. केवलपद्मासनवाला मौनी समाधिवाला नही.८

३॥ बुद्धिमानोने शांत नित्यानंदी यथार्थ ज्ञातृ ऐसी जा निर्मल प्रज्ञा है तिसीका नाम समाधि कहा है. ९ निर्भय तथा देहाभिमानसे रहित रागद्देषते विना जा बुद्धि सुमेरुसमान अचल है तिसको समाधि कहा है. १०चिंतारहित ब्रह्मज्ञानसें पूर्ण तथा प्रहण-त्यागक कल्पनासे रहित जा पूर्ण मनकी वृत्ति है साई समाधि है. ११ जिस काल मे ब्रह्म हूं एसा निश्चय भया तबसें महात्मालोकोकी अखंड समाधि बनी रहती है. १२ जैसे बालकसें दूर खेंची कम-लकी तंतु टूट परती है तैसे ब्रह्मतत्व वेत्ताकी समाधि एकवार लगी हुई फिर नही टूटती. १३

811जैसे सूर्य संपूर्ण दिन प्रकाशसें ही समाप्त करे है तैसे ज्ञानियोकी बुद्धिभी मरण-पर्यंत ज्ञानसे पूर्ण रहे है. १४

न विस्मरत्यविरतं स्वात्मानं प्राज्ञधीस्तथा ॥१६ न विस्मराति सर्वत्र यथा सततगो गतिम्। न विस्मरति निश्चेयं चिन्मात्रं प्राज्ञधीस्तथा॥१७ गतिः कालकला यद्वाचिन्त्राना समवस्थिता। चिच्चितिश्चेत्यरहिता चिन्वाना गतयस्तथा॥ १८ यथा सत्ताविहीनात्मा पदार्थो नोपलभ्यते। तथाऽऽत्मज्ञानहीनात्मा कालो ज्ञस्य न लभ्यते१९ न संभवति संसारे गुणहीनो गुणी यथा। न संभवत्यात्मसंविद्वार्जेतो ह्यात्मवांस्तथा॥ २० सर्वदैवाऽस्मि संबुद्धः सर्वदैवाऽस्मि निर्मलः। सर्वदैवास्मि शांतात्मा सर्वदास्मि समाहितः॥२१ ६ ॥ भेदः केन समाधेर्मे जन्यते कथमेव वा। आत्मनोऽव्यतिरेकेण नित्यमेव सदात्मता॥ २२ तस्मात्कदाचिदपि मे नासमाधिमयं मनः। ने। वा समाहितं नित्यमात्मतत्त्वैकसंभवात्॥२३

अजस्त्रमंबु वहनाद्यचा नचा न रुध्यते । तथा विज्ञानदृक् बाधात् क्षणमात्रं न रुध्यते॥१५ न विस्मरत्यविरतं यथा कालः कलागतिम् ।

## ( ६८ )

# (, ६९)

जैसे नदीयोंका जल प्रवाहसे विना एक ठेकाणे रुकता नहीं तैसे ज्ञानवालेकी दृष्टिभी ज्ञानप्रवाहते नहीं वंद होती. १५ जैसे काल भगवान् जीवोंके आयुःचिंतन करनेमे चूकता नही, तैसे ज्ञानी अखंड आत्मचिंतनसे नहीं चूकता. १६

५॥ हे महामुने! जैसे वायु गमनकियासे कबी बंद नहीं होता तैसे ज्ञानीकी बुद्धिभी चैतन्यको भूलती नहीं. १७ जैसे कालकी गमनशक्ति स-र्वत्र देखती रहती है, तैसे दृश्यरहित चितिदेवीभी स्फुरणरूपसें सदा स्थित होई स्वमहिमामे स्थिर रहती है. १८ जैसे अस्ति नाम है इस सत्तासें विना कोइ पदार्थ नहीं तैसे ज्ञानीको ज्ञान विना खाली कोई समय नहीं. १९ जैसे गुणीपदार्थ संसारमें गुणविना होता ही नहीं तैसे ज्ञानवान्भी आत्मज्ञानराहित होताही नहीं. २० में सर्वदा ज्ञानरूप हूं सर्वदा निर्मल हूं सर्वदा शांतात्मा हूं स-र्वदा समाधिवाला हूं. २१

६॥ हे मुने इम चेतन रूपका और समाधिका किसने भेद उत्पन्न कीया है मेरेको अभिन्न होनेसे सर्वदाही सत्य आत्मता अखंडित है यही समाधि है. २२ एक आत्मस्वरूप ही होनेते कबीभी मेरा-मन असमाधिवाला वा समाधिवाला नही होता. २३

॥ इति श्रीनवमकमले राजयोगिसुरघुपरि घयोः संवादः संपूर्णः ॥ हरि अतत्सत् ॥

🛞 १॥ अथ दशमकमले विषयसंबंधावनुबं-

नित्यं समाहितधियः सुसमा महांतः तिष्ठंति कार्यपरिणामविभागमुक्ताः । तेनाऽसमाहितसमाहितभेदभंग्या नित्योदितः क नु स उत्तमवाक्**प्रपंचः ॥** २५

सर्वगः सर्वदेवात्मा सर्वमेव च सर्वथा। असमाधिर्हिकोऽसोस्यात्समाधिरपिकःस्मृतः२४

( 00 )

www.kobatirth.org

हे परिघ, परम वियतम, सर्वरूप सर्वकाल आत्माही व्यापक है तो असमाधि क्या है, और हमारे लीये समाधि जा कही सोभी क्या कही. २४ हे मुने जे ब्रह्मावस्थिति रूप समाधिवाले तथा स-मदृष्टिवाले कार्यकारणभावविभागके कल्पनाही-नतावाले महात्मा लोकस्थित है तिनोंमे इस समाधि असमाधिरूप भेदके व्याजद्वारा यह आपके उत्तम वाकरचना नित्य ब्रह्मरूपोंमे विस्तार पाय सकती नही है, अर्थात् एक अद्वितीयमे ये वाणी प्रवृत्ति कर सकती नही. २५ ॥ इतिश्री नवम कमलमे राजयोगी परिघस्ररघ्संवाद संप्रर्ण ॥

राजयोगी परिघसुरघुसंवाद संपूर्ण ॥ अध्य ।। १ अथ दशम कमलमे विषय संबध दोनो

अनुबंधोंका कथन होवेगा ॥ अ

अब वेदांत प्रकरणरूप जो यह विज्ञानक-मलाकर नामवाला प्रंथ है तिसके प्रारंभमे कथन करने योग्य जे अनुबंध चतुष्टय है, तिनोका निरू-पण करते है.

## ( ৩१ )

तथात्रापि ज्ञातव्यम् । यथा वैदकग्रंथे रोगनिदानौ-षधयो विषयाः संति तथात्र जीवब्रह्मणोरैक्यमेव विषयो । यथा वैदकग्रंथ रोगवानधिकारी भवति तथात्रापि ब्रह्मजिज्ञासावानेवाधिकारी ज्ञेयो । यथा तत्र रोगनिवृत्तिपूर्वका शरी पुष्टिरेव प्रयोजन-मेवमत्राप्यनर्थनिवृत्तिपूर्वकपरमानंदप्राप्तिरेव प्रयोज-मेवमत्राप्यनर्थनिवृत्तिपूर्वकपरमानंदप्राप्तिरेव प्रयो-जनं भवति । वैदकवेदांतयोरुभयोरपि ग्रंथविषय(मथः प्रतिपादकप्रतिपाद्यसंबंछवान् एवं सत्यत्रादेौ

विषयं जीवब्रह्मणेारैक्यं खंडनमंडनपूर्वकं त्वं शृणु ॥

२॥ शिष्य उवाच-भो गुरो छपालो कोऽहमस्मि। किं ब्रह्मणो भिन्नोऽभिन्नो वा। भिन्नश्चेचदा "दिती-याद्वे भयं भवती।ति "श्रुत्या मुक्तिर्न स्यादभिन्न श्चेत्तदभिन्नतारूपजीवन्नह्मणोरैक्यमेव प्रंथस्य विषयो भवति। स विषयो यथा न संभवति तथाहं व्रवीमि जीवस्य ब्रह्मणश्च द्वयोरपि खरूपतो धर्मतश्च भेददर्शनादेक्यं न संभवति ।

नानि संति। यथा वैदकग्रंथेऽनुवंध चतुष्टयं भवति

तेषां नामानि तु विषयसंबंधाधिकारिप्रयोज-

www.kobatirth.org

#### ( ७३ )

तिनोका नाम विषय, प्रयोजन, संबंध, अधिकारी है. जैसे वैदक प्रंयके चार अनुबंध होते है तैस वेदांतके होते हैं: जैसे राग, औषधियों तथा निदानोंका रूप वैदक प्रंथोंका विषय है, तैसे वेदांतका जीव ब्रह्मकी एकता विष-य है. जैसे अनर्थकी निद्यत्तिपूर्वक परमानंदकी प्राप्ति वेदांतोंका प्रयोजन है, तैसे रोगकी निद्यत्ति-पूर्वक जा शरीरकी पुष्टी हे सो वैदक प्रंथोंका प्रयो-जन है. जैसे वैदकमे रोगी अधिकारी है, तैसे वेदां-तम मुमुक्ष अधिकारी है. वेदांत वैदक इन दोनो-प्रंथोंमे जा विषय है तिनाका अरु प्रंथोंका प्रतिपाद्य प्रतिपादक भाव संबंध है.

२॥ शिष्य उवाच.हे नाथ कृपालो । मै कवन हूं? क्या ब्रह्मसे भिन्न हूं अथवा अभिन्न हूं? जो भिन्न कहो तो '' द्वितीयाद्वै भयं भवतीति " इस श्रुतिसें मुक्ति नही होनी चाहीये. काहेते यह श्रुति कहती है जा भेददृष्टिसें भय निवृत्त नही होती. और जो अभिन्न कहो तो अभिन्नता रूप जो जीव ब्रह्मकी एकतारूप यंथका विपय है सो विपय जैस नही बनता तेसे विस्तारसे कहता हूं. जीव और ब्रह्मको स्वरूपसे धर्मोंसे परस्पर विलक्षण होने-ते तिन दोनोकी एकता बनती नही, सो दिखावताहूं.

इति श्रुते बाहिर्मुखत्वश्रवणात्, इंद्रियाणां पंचीकृत-भूतप्रकाशकत्वाच ।

३ न चांतःकरणमेव नानारूपं सुखदुःखादिध-र्मवच्च, भवति नात्मनः सुखादिधर्मास्सांति, तस्मा देवाऽऽत्मनः प्रतिशरीरे सुखादेर्भानं न भवति । जीव-साक्षी तु क्लेशराहित एकश्च तस्य भवति ब्रह्मणा संदेक्यमिति वाच्यं । जीवात्पृथक् साक्षिणोऽभावा-त्। यदि साक्षी पृथगस्तीाति मन्यसे सोपि नानेव नत्वेकरूपः ॥

४ तथाहि अंतःकरणं तद्धर्मः सुखदुःखादिश्च

साक्षिणा ज्ञायते नत्वंतःकरणेन न वा इंद्रियेर्ज्ञायते।

तेषां प्रांग्मुखत्वात्, 'पराञ्चि खानि व्यतृणत्स्वयंभूः'

तथाहि जीवो रागादिपंच क्लेशवान, ब्रह्म तु पंचक्लेशराहितं तथेकरूपं च, 'एकमेवाद्वितीयमिति' श्रुतेः । जीवस्तु नानारूपो भवति नत्वेकः । एक श्रेत्तर्हि एकशरीरस्य सुखादिकं यत्तस्य सर्वशरीरेषु कथं नानुभवो भवति । अत एव जीवस्य नानारूपत्वम् ।

# ( ७४ )

www.kobatirth.org

# ( ७५ )

जीव तो राग, द्वेष, अभिनिवेश, आस्मिता अज्ञान, इन पंचक्लशवाला है. ब्रह्म पांच क्लेशों-ते रहित है, तथा एकरूप है, और जीवतो नानारूप है एकरूप नहि, जो जीव एकरूप कहा तो एकके सुखीदुःखी हानेते सर्व सुखीदुःखी होने चाहीये. एसे हाता नही यांते जीव नाना मानने चाहीये.

३ और जो कहो अंतः करण नाना है अरु सुखी दुःखीभी अंतःकरणही होता है आत्माके सुखदुःख धर्म नही यांते सर्व शरीरोंमे आत्माको सुखदुःखा-दिकोंका भान नही होता,जीवसाक्षीतो पांचक्छशत रहित है तथा एकरूप.है तिसकी और ब्रह्मकी एकता बनती है.सो यह आपका कहना वनता नहींकाहेते जो जीवते भिन्न साक्षीका अभाव होनेते भिन्नसाक्षी मानना न चाहीये जो भिन्नभी मानो तोभी नाना मानना होवेगा, एक नही मान सकते.

४ सो दिखावता हूं. अंतःकरणका ज्ञान तथा तिसके सुखदुःख रागद्वेषादिक जे धर्म है तिनोका ज्ञान कवल साक्षसिंही होता है, अंतःकर-णसें अथवा इंद्रियोतें होइ नही सकता. इंद्रियोंको बहिर्मुख होनेते अंतःकरणके सन्मुखही नही होती. और इंद्रियोंको पंचीक्टत भूतोंके जाननेकीही शक्ति है

## ( ७६ )

तत्रापि भेदोऽस्ति त्वगिन्द्रयं नेत्रेंद्रियं च साश्रयं स्पर्शं साश्रयं रूपं च विजानाति, रसना घाणं श्रोत्रं तु रसं गंधं शब्दमेव विजानाति न त्वा-श्रयं। एवं पंचेंद्रियेभ्योंऽतःकरणस्य ज्ञानं न भवति अंतःकरणस्यापंचीक्ठतत्वात्, इंद्रियेभ्योप्यंतर्त्वाच्च । तथांतःकरणं स्वव्दत्तेरपि विषयो न भवति, यथा वान्हिः स्वदाहविषयो न भवति ॥

५ ये सुखदुःखादयश्चांतःकरणधर्माः सन्ति तेऽपि अंतःकरणे संलग्नत्वेनांतःकरणस्य वृत्तिविषया नो भवन्ति। स एव विषयो भवति यस्तु यत्किंचिदपि दृरे स्यात्। यस्संलग्नो भवेत् स न विषयो भवति। यथा नेत्रे संलग्नं नेत्रोंजनं नेत्रेंद्रियवृत्तेर्विषयो न भवति तद्वत् धर्मा अपि सुखादयोंऽतःकरणे संलग्नत्वात्तद्वृत्तिविषया नभवंति। तस्मात् धर्मसाहि-तांतःकरणस्य ज्ञानं स्वस्मात् खवृत्तेरिंद्रियेभ्यो वा न भवति। तस्मात् साक्षिणः सकाशादेवांतः करणस्य तद्धर्माणां च सुखदुःखादीनां ज्ञानं भवति ॥

For Private and Personal Use Only

शब्द, मात्रकुं अनुभव करे है,आश्रयको नही जानते. इस रीतीसें इंद्रियोंसें तो अंतःकरणका ज्ञान होइ सकता नही. अंतःकरणको अपंचीक्ठत भूतोंका कार्य होनेते तथा इंद्रियोंते भी भीतर होनेते. जैसे अन्नि अपने दाह शक्तिका विषय नही होता तेसे अंतःकरण अपनी वृत्तिकाभी विषय नही होता. ५ और अंतःकरणके रागद्वेषादिक जे धर्म है ते भी अंतःकरणके इत्तिके विषय नही होते, अंतःकरणमे संलग्न होनेते ॥ विषय सो होता है जो अपने आश्रयसे दुर होवे, जो संलग्न होवे सो विषय नही होता, जैसे नेत्रोंमे संलग्न जो अंजन हे सो नेत्रेंद्रियके दृत्तिका विषय नही होता तेसे अंतःकरणके जे सुखादिक धर्म है ते भी स्ववृत्तिके विषय नहीं होते. इस कारणते धर्मों सहित अंतः-करणका ज्ञान अंतःकरणसे अथवा तिसके वृत्तिसें अचवा इंद्रियोंसेभी नही होनेते तिस कारणते केवल साक्षीसेंही संधर्म अंतःकरणका ज्ञान होता है.

# ( ७७ )

तिनोंमेभी इतना भेद है. नेत्रेंद्रिय रूपको तथा

रूपके आश्रय जे घटादिक हैं तिनोकों विषय करे

है, तैसे त्वचाभी साश्रयस्पर्शको विषय करे है, रोष रसना, घाण, श्रात्र ये तीनों इंद्रियों तो रस, गंध,

## ( ७८:)

६ स साक्षी एकश्चेत्तर्हि एकशरीरे ये सुखा-दयः संति तेषां सर्वशरीरे भानं स्यात्, यतः सर्वश-रीरे भानं न भवत्यतः नाना साक्षिणः संति नत्वेक साक्षी। तेषां नानासाक्षिणां एकब्रह्मणा संहैकताऽ-संभवाज्जीवब्रह्मणोरेक्यं प्रंथस्य विषयः कथमपि न संभवति ॥

७ समाधानं। यथा घटोपाधिकस्य घटाकाशस्य महाकाशेन संहैकताऽभावेपि निरुपाधिकस्य घटा-काशस्य महाकाशेन संहैकता भवत्येव। तद्वद्रागादि-धर्मयुक्तांतःकरणविशिष्टस्य जीवस्य ब्रह्मणा सहै-कताऽभावेपि रागाद्यनधिकरणांतःकरणापहितस्य साक्षिणो रागादिरहितस्य ब्रह्मणा संहैकता भव-त्येव बाधकाभावात् ॥

८ पूर्वं यदुक्तं, अंतःकरणस्य रागादिधर्मा ये सांते तेंऽतःकरणेन न ज्ञायंते किंतु साक्षिणा ज्ञायंते। स साक्षी नानारूपोऽस्ति नत्वेकरूपः । एकश्चेत्ताई एकस्य ये सुखदुःखादयस्ते सर्वशरीरे कथं न ज्ञायंते ज्ञातुः साक्षिण एकत्वात् ॥

गुरुहवाच । भो मुने तव कथनमनुचितं, यत एकमवांतःकरणं तमेागुणेन रागादिविषयाकारेण परिणमते । सत्त्वगुणेन तु तेषां रागादिविषयाणां ज्ञानाकोरेणापि तदेव परिणमते ।

#### ( ৩९ )

६ सो साक्षी एक कहोंगे तो एकके सुख-दुःखका सर्वशरीरमे भान होना चाहीये, नाना मा-नोंगे तो एक ब्रह्मके साथ साक्षीकी एकता नही होनते वेदांतग्रंथका विषयही न बनेगा.

७ श्री गुरुहवाच-हे प्रिय जैसे घटउपाधि सहित जो घटाकाश है तिसकी महाकाशके साथ एकता नहीं भी बनती तौभी घटउपाधिरहित घटा-काशकी महाकाशके साथ एकता बने है. तैसे राग-द्वेषवाले अंतःकरणसहित जीवकी ब्रह्मके साथ य-चपि एकता नहीं बने हैं तौभी रागद्वेषवाले अंतः-करण उपाधिसे विनिर्मुक्त जो साक्षी है तिसकी व्रह्मके साथ एकता बने है तिसमे कोइ दोष नही. ८ और जो आपने कहा है अंतःकरणके जे रागद्वेष, सुखदुःखादिक घेर्म है ते अंतःकर-णके विषय नहीं, किंतु साक्षीके विषय है, सो साक्षी नाना रूप है एकरूप नही. एकरूप जो मानो तो एकके दुःखी होनेसें सर्व दुःखी होने चा-हीये; क्यों जो साक्षीको एकरूप मान्या है सो यह आपका कथन अनुचित है. काहेते जो एकही अंतःकरण तमोगुण करके रागद्वेषादिकेंको आका-रको धारण करता है. और सात्विक गुणसें ज्ञाना-कार परिणामको पावता है.

( < 0 )

साक्षी तु '' विदतादविदतादाधि " इत्यादिश्रु-त्या ज्ञानाज्ञानविनिर्मुक्त एवास्ति । तस्य ब्रह्मणा सैह-कता संभवति घटाकाशस्य महाकाशेन संहैकताव-दिति सिद्धा सााक्षिब्रह्मणोरेकता ॥

९ त्वया यदुक्तं अंतःकरणविशिष्ठजीवाद्भिन्नः साक्षी नास्तीति तन्न संभवति।यतो जीवांदतःकरण विशिष्ठाद्न्यः साक्षी भवत्येव। यथा एका स्त्री एह-स्थाश्रमिणो विशेषणं, तस्याः सुखदुःखैः सुखी दुःखी भवतीति द्र्शनात् सा च स्त्री संन्यासिनः उपाधिरपि भवति तस्याः सुखदुःखै सुखी दुःखी न भवतीत्यनु भवाच तस्य संन्यासिनः गुरुणाऽऽचार्येण सहेकतावत् अंतःकरणे।पाधिवतः साक्षिणः संन्यासिनो ग्रहस्याश्र-मिण इव जीवात्भेदोऽवश्यमेवास्ति । तस्यैकसााक्षे-ण एव ब्रह्मणा सहैकतासंभवातु , तच्चैक्यं वेटांतानां विषयः संभवति । एवं यो विषयः स एव प्रति-पाद्यमेवात्राऽस्ति यंथस्तु प्रतिपादक एव। तयो प्रंथ-विषययोः

# ( <१ )

और " विदतादविदतादाधि " इति श्रुति-प्रमाणसें साक्षी ज्ञानाज्ञानसें रहित है यह कहा है. तिस साक्षीकी एकता ब्रह्मके साथ निर्विघ बनती है. घटोपाधिरहित घटाकाशकी महाकाशके साथ जैसे एकता बने है तेसे साक्षीकी ब्रह्मके साथ एकता बने है.

९ और जो आपने कहा अंतःकरणवाले जीवसे भिन्न कोईभी साक्षी बन नहीं सकता सो कहना नही बनता. काहेते अंतःकरणविशिष्ठ जीवसें भिन्नभी साक्षी है, जैसे एक स्त्री एह-स्थाश्रमीका विशेषण हैं, स्त्रीके सुखटुःखको अ-पनेमे अनुभव करनेसे; सा स्त्री पतिके संन्यासकाल विषे पति संन्यासीकी उपाधि रूपभी है. तिसके सुखदुःखसें संन्यासी सुखी दुःखी नही होनेते; जै-से तिस संन्यासीपतिकी गुरुके साथ भोजनआस-नादिकोंमे एकता होती है तैसे उपाधिरहित सा-क्षीकीभी ब्रह्मके साथ एकता बननेसे जीवब्रह्मकी एकतारूप ग्रंथका विषय निर्विघ्न बने है. यांते जो तुमने पूछाया में ब्रह्मसें भिन्न हूं अथवा आभिन्न हूं सो इतने प्रतिपादनसें तुं ब्रह्माभिन्न सिद्धभया येंह जीव ब्रह्मकी एकता प्रतिपाद्य है. ग्रंथ प्रति-पादक होनेते ग्रंथका आर ब्रह्मात्मेक्यताका

## ( 22 )

प्रतिपादकप्रतिपाद्यभावसंबंधो ज्ञेयः ॥ इति द्वाव-नुबंधो प्रतिपादितो, वक्षमाणकमल्ठे तु प्रयोजनं दर्श-यिष्यामः ।

॥ इति दशमकमले द्वेौ विषयसंबंधानुबंधौ समाप्तौ॥ १ ञ्छ ॥ अथ एकादशकमले प्रयोजनानुबंधः प्रतिपाद्यते ॥ ञ्छ

॥ शिष्य उवाच । भो देव जीवब्रह्मणोरेकत्व-ज्ञानेन किं भवति॥ श्री गुरुरुवाच । जो शिष्य प्रंथ-द्वारा ब्रह्मज्ञानेनाऽनर्थस्य निवृत्तिःपरमानंदस्य प्राप्ति-श्च भवतीति युगलमेव प्रंथस्य प्रयोजनं भवति। ॥ ननु ॥ संसारस्य सत्यत्वात्सत्यस्य ज्ञानेन निद्व-त्तेरसंभवात् संसारनिवृत्तिमंतरेण परमानंदस्य च प्राप्तेरयोगात् ततश्च कथं ग्रंथस्य प्रयोजनं सिध्यति । न च संसारस्य मिथ्यात्वाद्भवति तस्य ज्ञानेन निवृत्तिरिति वाच्यं । मिथ्यात्वस्य साधकेषु पंचविधसाधनेषु एकस्याप्यदर्शनात् ॥

२॥ तथाहि पूर्वदृष्टसत्यपदार्थस्य ज्ञान-जन्यसंस्कारः संसारस्य अ्रमत्वे कारणं।

२॥ एकता प्रुवदृष्ट सत्यपदार्थक ज्ञानजन्य-संस्कार संसारके असत्यतामे कारण है.

ब्रह्मसे अभिझ हो। सो एसे जीव ब्रह्मकी एकता जाननेसें क्या फल अनुभवसे सिद्ध होवेगा. ॥ श्री गुरुरुवाच. हे सुजन वेदांतग्रंथद्वारा ब्रह्मात्मे-करवज्ञानसें अनर्थकी निवृत्ति और पमा-नंदकी प्राप्ति तुमको ज्ञात होवेगी. यह टोनो प्र-थका प्रयोजन है. एसे श्रवण करके शिष्य फिर बोलता है ॥ हे नाथ संसारको नित्य होनेसें ज्ञा-नसे निद्वात्ति केंसे होवेगी. संसारनिवृत्तिविना परमानंदकी प्राप्तिकी आशाही क्या करनी. तिस कारणते ग्रंथका प्रयोजनभी नहीं सिद्ध होवेगा. जो कहो संसार मिथ्या है तिसकी ज्ञानसे निवृत्ति भी होती है सो अनुजवमे नहीं आवता. काहत मिथ्यापणेका साधक पांच पदार्थ है तिनमे एकभी नही देख परता.जो कहो ते पदार्थ कौन है तहां सुनो. २॥ एकतो पूर्वदृष्ट सत्यपदार्थके ज्ञानजन्य-

प्रतिपाद्य प्रतिपादकभाव संबंध दूसरा अनुबंध जानना. आगे प्रयोजन अधिकारीकाभी निरूपण करेंगे. ॥ इति श्रीदशमकमलमे विषय संबंध दा अनुवंधाऽलं॥ १ॐ॥ अथ एकादश कमलमे अनुबंधो विषे प्रयोजनं॥ॐ ॥ शिष्य उवाच. हे स्वामिन् आपने कहा तुम

# ( <₹ )

( 88 )

तत्तु न संभवति, वेदांते प्रपंचस्य चित्सुखाचार्येण ''अयं पट एतत्तंतुनिष्टात्यंताभावप्रतियोगी पटत्वात् पटांऽतरवादिति" महाविद्यानुमाने अत्यंताऽभावस्वी-कारात्॥ तथा 'नेइ नानाऽस्ति किंचन' इत्यत्र 'अतोऽ-न्यदार्तामे'त्यत्र च श्रुत्याऽप्यऽत्यंताभावप्रतिपादनाच्च। महाविद्यानुमानस्य लक्षणं तु 'दृष्टांते प्रकारांतरेण साध्यविषयत्वे सति पक्षे प्रकारांतरेण साध्यविषयत्वं महाविद्यात्वमि'ति विज्ञातव्यम् । सो नही बनता काहेते जो वेदांतशास्त्रमे प्रपंचका अत्यंताभाव अंगीकार कीया है तिसमे चित्सु-खाचार्यने इस अनुमान करके जगतका अत्यंताभाव सिद्ध किया है. जैसे यह जो पट हे सो इन ततु-वोंमे अत्यंताभाववाला है पटत्वजातिवाला हो-नेते, द्वितीयपटवत् इति. जैसे द्वितीयपट पटत्व-जातिवाला है तथा इन तंतुवोंमे अत्यंताभाव-वालाभी हे तैसे यह पटभा पटत्वजातिवाला होनेते इन तंतुवोमें अत्यंताभाववालाभी बटात्का-रसें स्वीकार करना परेगा. इसका महाविद्याऽनुमान कहते है. तिसका लक्षण यह हे जो दष्टांतम और रीतीसे रहिता हुवा पक्षमें प्रकारांतरसें रहे सो महाविद्याअनुमान जानना. इसअनुमानसें इस जगतका अत्यंताभाव स्वीकार कीया है.

www.kobatirth.org

तैसे इस ब्रह्ममें जगत्का लेशमात्रभी नही. एक श्रुतिने एसा कहा है अरु इस ब्रह्मसे भिन्न सर्व जगत् असत् नाम अत्यंताभाववाला जानना. इतना दूसरी श्रुतिनेभी प्रतिपादन करनेसे संसारका अत्यं-ताभावही है. यांते संसारकों सत्य न होनेते सत्य वस्तुकेज्ञानजन्य संस्कारका अभावही एक साधनका अत्यंताऽभाव होनेसे संसारसत्यताही सिद्ध होती है.

४॥ यदुक्तं सत्यवस्तुनो ज्ञानजन्यसंस्का रो यादि पूर्वं भवेत्स एव भ्रमस्य कारणं भवतीति नियमो नास्ति । किं तु मिथ्यावस्तुनो ज्ञानजन्य-संस्कारोऽपि भ्रमस्य कारणं भवति यथा पूर्वं सत्य-सर्पं इंद्रजालविनिर्मितं सर्पमदृष्टा हर्षापे

हरुयते ब्रह्महरुययो र्विपरीतत्वात्॥ न च तृतीयं प्रमा-

तरि भयलोभादिकं दृश्यते, अध्यासात्पूर्वं प्रमातुरे-

वाभावात् दूरतरा तत्र दोषसंभावना । अत एव न

तुर्यं साधनं प्रमाणगतपित्तकामलादिकं । तस्यापि

प्रमाणस्याध्यासात्पूर्वमसंभवात् कुतश्च दोषसंभावना।

तचाधिष्ठानस्य सामान्यज्ञानं विशेषतश्चाज्ञानमिति।

निरंशे स्वप्रकाशे च ब्रह्मणि कुतः संभवति विशेषरू-

पस्याज्ञानं सूर्येंऽधकारमिव । कुतश्च निरंशे सामान्यं

विशेषभावश्च । तस्मात्पंचविधां कारणसामग्रीं विना

मिथ्यात्वस्याभावाद्भवति जगत्सत्यं । तस्य ज्ञानेन-

निवृत्यसंभवात्कुतः परमानंदप्राप्तिः कुतश्च ग्रंथस्य

प्रयोजनसिद्धिर्वा इति चेत्तत्राह समाधानं ॥

नापि पंचमं मिथ्यात्वस्य साधकं साधनमस्ति ।

३ ॥ द्वितीयं प्रमेयस्य साहशता । साप्यन्न न

www.kobatirth.org

# ( ८७ )

३ दुसरी प्रमेयकी साहशता मिथ्यापणेमे का-रणहे. सामी ब्रह्म जगत्को परस्पर विलक्षण होनेते नही बनती. तीसरा भयलोभादिकभी नही बनता. अघ्याससे प्रथम प्रमाताकाही अभाव होनेते तिसमे भयलोभादिकोंका अंगीकारही असंभव है. और चतुर्थं कारण जो प्रमाणमें पित्तकामलादिक दोष है सोभी अध्याससे पूर्व प्रमाणका ही असंभव हो-नेते प्रमाणगतपित्तादिदोषोंकी आशाहीक्या करनी. और पंचम जो अधिष्ठानका सामान्य ज्ञान तथा विशेष अज्ञान मिथ्यापणेका साधक देै सोजी नही बनता. ब्रह्मको आकाशवत् निरंश होनेते सामान्य विशेषजाव नही बनता तथा ब्रह्मको खप्रकाश होनेते तिसमे सूर्यके विषे तमकी न्यांई विशेष अज्ञानभी नही बनता इस कारण पंचप्रकारकी मिथ्यापनेके सिद्ध क-रनेकी सामग्रकि अजाव होनेते जगतकोसत्यताहीबने हे. तिस सत्य संसारकी ज्ञानसे निवृत्ति नही होनेते परमानंदकी प्राप्तिकीभी आशा भंग होनेते यंथका प्रयोजन नही बनता. आप इनका उत्तर कहो.

४ श्री गुरुरुवाच. हे विशालबुद्धे पूर्व जो तु-मने कहा जो सत्यवस्तुके ज्ञानजन्यसंस्कार अध्या सके कारण है सो यह नियम नही.किंतु मिथ्या इंद्रजालविनिर्मित सर्पकों देख करकेभी www.kobatirth.org

# ( << )

रज्वां सर्पभ्रांतिरुत्पद्यते तद्वदनादिमिथ्याप्रपंचमपि दृष्टा ब्रह्माणि जगद्ध्यासो जायते सत्यवस्तुनो ज्ञान-जन्यसंस्कार एवाध्यासकारणमिति नियमाभावात् ।

किं च यदुक्तं प्रमातादोषो भयलेाभादिकं प्र-मेयदेषिः सादृशत्वं च नास्तीति तन्न संभवति यतः तेषां घटे ब्रह्मणि चास्तिभातित्रियाणां सादृश्यद-र्शनात् तेषां विद्यमानत्वात्तेषामभावकथनमनुचितम्॥

५ ॥ ननु तेषामभावकथनं कथमनुचितम् । यतः कारणं तदेव भवति यस्य स्थितिः कार्यारपूर्व-मव्यवधानेन भवेत् । एतेषां त्रिदोषाणां तु अध्यास-रूपत्वादध्यासात्यूर्वमुत्पत्तेरेवासंभवात् कथं कारणत्वं संभवति अव्यवधानेन पूर्वकालेऽनवस्थानादिति चेत्।

६॥ सत्यं तथापि त्रिदोषाणां भ्रमं प्रति यदि का-रणता स्यात्तदा त्रयाणां स्थितावाकांक्षी भवेन्न तु प्रमाताप्रमाणप्रमेयाणां दोषा अध्यासं प्रति हेतवो भवंति, दोषत्रयं विनाप्याकारो नीळतादेर्दर्शनात् । तस्मात्तेषां त्रिदोषाणामभावो भवतु, श्रमं प्रति कारणत्वस्यासंभवात् ।

For Private and Personal Use Only

रोंकीही अध्यासमे आवश्यकता नहीं है एसे निश्चय करना. और जो आपने कहा ब्रह्म अरु जगत्को विपरीत होनेत सादृशता नही बनती.जहां अधिष्ठान अध्यस्तकी परस्पर सादृशता होवे है तहांही अध्यास होवे है सो ठीक है. यहांभी घटादि दृश्य जगतमे और ब्रह्ममे आस्तिभातिप्रियता है सा सादृशता प्रत्यक्ष है "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म " "सर्व खल्विदं ब्रह्म " इस श्रुतिसे दोनोमे अस्ति, भाति, प्रियता की सादृशता होनेत सादृशता नही है यह कहना क्या योग्य है? यांते सादृशता बननेसे अध्यासजी बने है तिसकी ज्ञानसे निवृत्तिभी सुखसे ही होवेगी. ४ शिष्प उवाच. दोषोंका अभाव कहना हम-

कों योग्यही है.काहेते जो कारण होवे है सो कार्यकी

उत्पत्तिते अव्यवधान पूर्वकालमें ही होवे है. यहां

साहशता दोषवाले घटादिक और पित्तादि दोष-

संपूर्ण अध्यास रूप है यांते अध्यासते पूर्व तिनोका अभाव होनेते अध्यास प्रति केसे कारण हो सकते है?

वाले नेत्रादिक लोभादि दोषवाले प्रमाता

रज्जुमे सर्पश्रांति होवेहे.सत्यवस्तुके ज्ञानजन्यसंस्का-

ेये

# (९०)

तथात्राऽपि परमात्मानि दोषत्रयमतंरेण जगतोऽ-ध्यासरूपत्वं संभवति । किंच ब्रह्मणः स्वप्र-काशत्वाद्विशेषस्याज्ञानं तत्र न संभवति निरंश-त्वाच सामान्यविशेषजावोऽपि न संभवतीति यत्कथनं तदपि न समीचीनं स्वस्वरूपे स्वयंप्रकाशेऽपि ब्रह्मणि मूढानां ब्रह्माइमस्मीत्यनुभवाभावदर्शनात् सूर्येऽप्यु-ऌ्कानामंधकारवदिति ।

७ तथा निरंशेऽपि ब्रह्मणि सामान्यभावस्य ब्रह्मास्ति ब्राह्मणोऽस्मि घटोऽस्ति त्वमसीति सर्वत्र सत्तारूपस्य दर्शनात् विशेषभावस्य च नित्यमुक्तोऽ-स्मि ब्रह्माइमस्मीति नित्यमुक्तत्वस्य ब्रह्मभावरूप-त्वस्यापि जीवन्मुक्तपुरुषविशेषे दर्शनाच्च जवति स्व-प्रकाशेऽज्ञानता निरंशे च सामान्यविशेषभावोऽपि। इयमेवाध्यासस्य सामग्री सिद्धा। ततो जवाति संसार-स्य मिथ्यात्वं ज्ञानेन निवृत्तिश्चातः परमानंदस्य प्राप्तिरपि संभवति। तदेव ग्रंथस्य प्रयोजनं एतावता सिद्धमिति ॥

॥ इति एकादशकमले प्रयोजनानुबंधस्य वर्ण-नम् ॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥

## ( ९१ )

तैसे दोषत्रय विनाभी ब्रह्ममें प्रपंचका मिथ्या संभव हो सकता है यांते त्रिदोषका न होना हमकुं ईष्टही है जहां एक समर्थ आविद्या रूप दोप है तहां दूसरका क्या काम है.

और जो आपने कहा है ब्रह्मस्वयं प्रकाश है तिसमे विशेष अज्ञान नहीं बनता निरंशमे सामान्य विशेषभाव भी नहीं बनता. सो यहभी तेरा कहना अज्ञातासे है. काहते ब्रह्मका सर्वरूपहोनेते मूढ रूपधारी ब्रह्मखरूपमें मै नित्यमुक्त स्वयं प्रकाश हुं अखंडानंदरूप हुं. एसे अज्ञान देखनेमे आवता है. जेसे सूर्यमे उलूक और अंधजन अंधकार देखतेहै.

७॥ और निरंशमे सामान्यभाव विशेषभाव भी देखनेमे आव है. ॥ ब्रह्मास्ति ॥ ब्रह्म है. घट है यह सामान्यभाव हे. मे नित्यमुक्त निर्विकल्पानंद घन सर्व व्यापी हुं. एसे विशेषरूपको तो ज्ञान-वान जाने है यांत स्वप्रकाशमे विशेष ज्ञानका-अभाव तथा निरंशमे सामान्य विशेषभाव सिख हे. यही अध्यासकी सामग्री सिद्ध भई. सामग्रीके सद्भावसें संसारको असत्य होनेते तिसकी ज्ञानसे निर्हानद्वारा परमानंदकी प्राप्तिभी निर्यरन सिद्ध हो नेते प्रंथका प्रयोजन निर्विध सिद्ध भया ॥ आ इतिश्री एकादशकमलमे प्रयोजनं समाप्तं ॥ अ

न भजति निजदेहं नाशबुद्ध्या विवेकी ॥ ब्रह्मलोकेऽपि रागद्वेषादयस्संति तत्र प्रमाणं ॥वाल्मीकिरुवाच ॥सनत्कुमारो निष्काम अवसद्ब्रह्म सद्मनि॥वैक्ठंठादागतो विष्णुस्त्रेलोक्याधिपतिःप्रभुः १ ब्रह्मणा प्रजितस्तत्र सत्यलोकनिवासिभिः ॥ विना कुमारं तटद्वा द्युवाच प्रभुरीश्वरः ॥ २ ॥ विना कुमारं तटद्वा द्युवाच प्रभुरीश्वरः ॥ २ ॥ सनत्कुमार स्तब्धोसि निष्कामो गर्वचेष्टया ॥ अतस्त्वं भव कामार्तः शरजन्मोति नामतः ॥ ३ ॥ तेनाऽपि शापितो विष्णुः सर्वज्ञत्वं तवास्ति यत् ॥ किंचित्कालं हि तत्त्यक्त्वा त्वमज्ञानी भविष्यति ४

। वणन करााम ॥ मालिनी छंदः-अजशिवसुरलोकान्सर्वदा द्वेषदीप्तान् त्यजति वरविरागी यत्नसाध्याननित्यान् । भजति परमपूज्यं सत्यमात्मस्वरूपं

१॥ अधिकारी तु विवेकवैराग्यशमादिमुमुक्षु तावान् भवति इत्यवधि अनुबंधानां मध्ये विषयप्रयो-जनसंबंधाधिकारीत्यनुबंधचतुष्ठयस्य स्वरूपं प्रति-पादितं। अधुना तुभ्यं विवेकवैराग्यशमदमादिमुमु-क्षुतानां स्वरूपं ब्रवीमि तदनंतरं चतुस्साधनवता नृपरंतिदेवस्य गायां प्रवक्ष्ये॥अद्य वैराग्यस्य विवेक-स्य च वर्णनं करोमि ॥

॥ अथ द्वादशकमले अनुबंधेषु अधिकारिणो वर्णनं ॥ १ ॥ अधिकारी व विवेक्त्रेप्रसम्प्रायानिप्राय

For Private and Personal Use Only

आअथ द्वादश कमलमे अधिकारीका लक्षण सुनो॥

१॥ अब अधिकारीके वैराग्य विवेक शमादि मुमुक्षुता. इन साधन चतुष्टयका. यथाक्रमते वर्णन करते दे. पश्चात् चतुष्टय साधन संपन्न धर्मात्मा महाराज रंतिदेवकी कथा तुमको श्रवण करावेंगे अब वेराग्य विवेकवाले पुरुषोत्तमका लक्षण सुनो.

२॥ वैरागीपुरुष एस होते हैं जो ब्रह्मलोक, शिवलोक, इंद्रलोक, इन सर्वलोकोकों परस्पर राग-द्रेषरूप अग्निसे पूर्ण जानकर इनोंके प्राप्तिकी ईच्छाद्वी नही करते; जैस ब्रह्मलोकमे दक्षको शिवजीने नम-स्कार न कीया तो दक्षने शंभुको शाप दिया. फिर कबी तिसदी ब्रह्मलोकमे विष्णुदेवको सनत्कुमारने नमस्कार न कीया, यांते परस्पर शाप दीया. जनक तथा वांशेष्ट एवं विश्वामित्र वशिष्ट परस्पर शाप देत भये है इत्यादि पुराणोक्त सहस्र वार्ता प्रसिद्ध है. इससे वैरागी इनों परलोक तथा सिद्धियोंकी आकां-क्षाही नही करते हूए नित्यानंद स्वतंत्र स्वात्म-सुखमे सर्वदा शांत रहते है अथवा रहनकी ईच्छा करते है. ब्रह्मलोकादि इतने पराधीन है सा कहां तक कहींथे यांते विवेकी पुरुष नित्यात्माको जानके तदाकारही रहते है, वा तदाकार रहनेकी सर्वदा इच्छा करते हैं. अनित्य देहादिकोंकी उपेक्षा करे है

तितिक्षा, समाधानता, श्रद्धा,मुमुक्षुतेतिचतुर्णां स्वरूपं॥ शार्दूलविकीडितं छंदः--शीतोष्णे समता हि सौम्य सततं या सा तितिक्षा मता या बुद्धेः सुखशांतसत्यविमले प्रीतिः समाधानता । वेदे देैझिकवाचि यापि सुरुचिः श्रद्धा हि सा वेे झुभा मोक्षेच्छा हि भवाच यानघ मुमुक्षुत्वं हि मोक्षप्रदम् ''ये तु रागद्वेषादिभ्योविमुक्तारसंतितेषुरुकस्य कथांशृणु ॥ छुब्धक उवाच॥ मुने मदीयवाणेन विद्धो मृग इहागतः॥ क प्रयातो मृग इति प्रत्युवाच स तं मुनिः१ समशीला वयं साधो मनयो वनवासिनः॥ नास्माकमस्त्यइंकारो व्यवहारेषुयःक्षमः ॥ २ ॥ सर्वा णींद्रियकर्माणिकरोतिाईसरवमनः ॥ अहंकारमयंतन्मे नुनंप्रगलितं चिरम् 1 3 1 जाग्रत्स्वप्तसुषुप्त्याख्या दशा वेद्मि न काश्चन ॥ तुर्य एव हि तिष्ठेऽइं तत्र दृश्यं न विद्यते ॥ ४ ॥ ॥इति द्वादशकमलं वैराग्यादिचतुष्ठयसाधनात्मकमलं॥

॥ शमदमोपरतित्रयाणां स्वरूपं ॥ द्रुतविलम्बितं छंदः– मनासि भोगरतिक्षतिक्रच्छमो विरतिक्वच दमो भवतीन्द्रियात् । उपरातिर्विरातिर्विषये सदा वदति वेदाविदां वरदेशिकः

### ( 98 )

पत्रं सोई पुरुष मानापमान शीतोष्णादिकोंका जब सहन करता है तब तितिक्षु नामसे प्रसिद्ध होता है; तथा वह विद्वान् जब साचिदानंदमे सा-मान्यरीतिसें रहिनेका प्रेम रखता है तब सो समा-धानवाठा सर्वदा सुखी मनुष्यजानना. और जो मुनि " तत्वमसि " महावाक्योंमे सर्वदा विश्वासपूर्वक संठग्न है सा श्रद्धाक्षु जानना ॥ पुनः जो विवेकी सुजन पुरुष वस्त्रोंमे वह्निस्पर्शवाले समान जलकी ईच्छावत् विश्वाग्निसे निव्वत्तिलिये ब्रह्मानंदजलकी इच्छाविना त्रिलोककोंभी नही चाहता सो अधिकारी जानो आगेरंतिदेव राजाकी कथाको तुम श्रवणकरो. आ इतिश्री द्वादश कमलं समाप्तं हरि ॐ तत्सत् ॥ अ

३ ॥ अरु जिससें मन निर्विषय हुवा शांति पावे है तिस शम गुणका नित्य सेवन करता है. तथा जिस पूर्वोक्त ब्रह्मलोकादिकोंमे दोषदृष्टिसे सर्वइंद्रियोंको खाधीन रखता है, तथा जो खल्पा-हारसें, ब्रह्मचर्यसे शांतात्मा जितेन्द्रियवान् पुरुष है, सो दम गुणवान् कह्या जाता है. सोई महात्मा जब शरीर करके विषयोंका त्यागकर संन्यासी होता है, सो उपरति गुणसे विभूषित होता है. सर्व निवृ-ति होनेक कारण ब्रह्मानंदम सर्वदा मन्न रहता है.

### ( ९५ )

॥ ॐ सहनाववतु ये पाठसामने लिखा है अर्थ यहां सुनो ॥ गुरुशिष्यका पठनपाठ गुरुशिष्य दोनोकी रक्षा करे सुख भोगावे बलवान् तेजस्की करे गुरुशिष्यकों यपस्पर देषवान् न करावें.

ँॐअत्र शास्त्रानुबंधयोः कांडसमाप्तौ मंगलस्यानीयं। सामवेदीय द्वांदोग्यकेनोपनिषदोः शांतिपाठमाश्रयामि ॐ॥ आप्यायंतु ममांगानि वाक् प्राणश्चक्षुः श्रोत्रमथो बलमिंद्रयाणि न्च॥ सर्वाणि सर्वं ब्रह्मोपनिषदं माइं ब्रह्म निरा कुर्यों मामा ब्रह्म निराकरोदनिराकरण मस्त्व निराकरणंमेऽस्तु तदात्मनि निरते य उपनिषत्सु धर्मास्ते मयि संतु ते मयि संतु ॥ इरि ॐ शांतिः३ ॥अर्थः॥हे ॐकार एक यह प्रार्थना करता हू हमारे वाक् प्राण चक्षुः श्रोत्र बल बाकी भी सर्व इंद्रियों विषयवासनासे रहितहोकर ब्रह्मज्ञान वास्ते अंगरूप नाम साधनरूप आप्यायं तु नाम पुष्ट योग्यता वाले हो जावे ॥ और दूसरी प्रार्थना यह है ॥ उपनिषद् गम्य सर्व रूपजो ब्रह्म है तिस ब्रह्मका में विस्मरण न करूं सो ब्रह्म मेरी भी उपेक्षा न करे मेरे से ब्रह्मका अनादर न होवे तथा ब्रह्मसे भी में अना-दरको न पावों और तीसरी प्रार्थना यह है ॥ जे वेदमे पवित्र धर्म कहे है ते संपूर्ण आनंदरूप तथा ब्रह्माभिन्न जो मै तिस इमारेमे निवास करे॥ इरिॐ

#### ( ९६ )

॥ॐ श्रीगणेशायनमः॥ ॐ नमो भगवते वास्नुदेवाय॥ ॥अथ श्रीविज्ञानकमलाकरेऽनिर्वचनीयकांडं प्रारभ्यते॥ मंगलाचरणमत्र यजुर्वेदस्य शांतिपाठ एवास्ति॥ शुद्धयजुर्वेदे बृहदारण्यकेशोपनिषदोः शांतिपाठः॥

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते।। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते॥ ॐ शांतिः शांतिः शांतिः ॐ शंनोमित्रः शंवरुणः इांनोभवत्वर्यमा शंनइंदो बृहस्पतिः इानो विष्णुरुरुक्रमः नमो ब्रह्मणे नमस्ते वायो त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासि त्वामेव प्रत्यक्षं ब्रह्म वदि-ष्यामि ऋतं वदिष्यामि सत्यं वदिष्यामि तन्मामवतु तद्वकारमवत्ववतुमामवतु वक्तारं। इरिः ॐ झांतिः ३ अर्थः॥ ईश पूर्ण है जीव भी पूर्ण है ब्रह्मसे अभिस्न जीव भी पूर्ण प्रगट भया है पूर्ण इसजीवके लक्ष्यरूपको सो मैं हूं; एसे जानकर पूर्णही शेषस्वयं रादिजाता दे. **शांतित्रय अध्यात्म अधिभूत अधिदेव साप ना**शार्थ है१ अर्थः॥ मित्र वरुण अर्यमा इंद्र बृहस्पति विष्णु वामन मुजे सर्वसुख देवो । ब्रह्मकेताई नमस्कार दो हे वायो तेरे तांई नमस्कार हो आप साक्षात् ब्रह्म हो आपको ही साक्षात् ब्रह्म कहेंगे सत्य बोळेंगे सत्य ब्रह्मको ही जपेगे

वह ब्रह्म मेरी श्रीगुरुकी रक्षा करें पुनः रक्षा करे॥ ॥ॐ सदनाववतु सद नौ भुनकु सद वीर्थ करवावहे॥ तेजस्वि नावर्धातमस्तु माविद्विषावहे ॥ॐ शांतिः॥३॥ रंतिदेवस्य ही यश इहामुत्र च गीयते ॥ वियद्वित्तस्य ददतो लब्घं लब्धं बुमुक्षतः ॥ १ ॥ निष्कंचनस्य धीरस्य सकुटुंबस्य सीदतः ॥ व्यतीयुरष्टचत्वारिंशदहान्यपिवतः किल ॥ २ ॥ घृतपायससंयावं तोयं प्रातरुपस्थितम् ॥ घृच्छ्रप्राप्तकुटुंबस्य क्षुनृड्भ्यां जातवेपथोः ॥ ३ ॥ अतिथिर्बाह्मणः काले भोक्तुकामस्य चागमत् ॥ तस्मे संव्यभजत्सोऽन्नमादत्य श्रद्धयान्वितः ॥ हरिं सर्वत्र संपद्यन् स मुक्त्त्वा प्रययोद्दिजः ॥ १॥

**ॠ १॥ अथ त्रयोदशकम**ले रंतिदेवनृपतेः कथावर्णनं । ॠ →देंट्र्न्स्न्ट्री+

(२)

www.kobatirth.org

#### (:३)

🏶 १॥ अथ त्रयोद्श कमलमे रंतिदेव राजाकी कथा। 🏶 एक महाराजा रंतिदेव होता भया जैसे धर्मराजा वा हरिश्चंद्रराजा किसी कारणते स्वराजते रहितहोते भये है तैसे इस रंतीदेवकीभी विनाराजते निर्जन वनमे स्थिति होतीभयी, सो स्वराजमे एसा दया धर्मसे समय व्यतीत कीया है कि जिलका गुणानु-वाद स्वर्गलोकमें गायन होताथा ॥१॥ तिसी महा-राजकी वनमे एसी स्थिति होतीभई जो ४८ दिन अन्न जल विना कुटुंब समेत क्षुधा पिपासांसें पीडित होतेमये ॥२॥ एसी महेश्वर तिसकी परीक्षा करता भया. पश्चात् एक दिनमे स्वर्णके थालने नानाविचित्र छपनप्रकारके भोग्यपदार्थ तथा जलपूर्ण पात्र परमेश्वर प्रेरित तिसके सन्मुख नयनगोचरभया ॥ ३ ॥ जब राजाक्षुधापिपासासें कांपताहूवा अरु क्षुधापिपासासें पीडित निजपरिवारकों यथायोग्य अन्नजल देकरके शेषविभाग अपने अन्नजलके मक्षणमे प्रवृत्ति करने लगताही है तिसीक्षणमे एक क्षुधातुर ब्राह्मण अति-थिने याचना करी. हे प्रभो में क्षुधातुरको खानेकों देवो तब राजाने तिसको परमात्माका स्वरूप जानकर नमस्कार स्तुति पूजा पूर्वक स्वभोजन विभागमें ले अर्धविभाग बाह्यणदेवको समर्पण कीया. सो भूसुर <mark>प्रसन्नमन जाता रहा.</mark>पश्चात् खानेमे प्रवृत्ति कर्त्ताही है४

(8)

२॥ अथाऽन्यो भोक्षमाणस्य विभक्तस्य महीपतेः ॥ विभक्तं व्यभजत्तस्मै वृषठाय हरिं स्मरन् ॥ ५ ॥ याते शूद्रे तमन्योऽगादतिथिः श्वभिरावृतः ॥ राजन्मे दीयताम्नन्नं सगणाय युभुक्षते ॥ ६ ॥ राजन्मे दीयतामन्नं सगणाय युभुक्षते ॥ ६ ॥ साहत्यावाशिष्टं यह्रहुमानपुरस्कृतम् ॥ तच्च दत्वा नमश्चके श्वभ्यः श्वपतये विभुः ॥ ७ ॥ पानीयमात्रमुच्छेषं तच्चेकपरितर्पणम् ॥ पानीयमात्रमुच्छेषं तच्चेकपरितर्पणम् ॥ पास्यतः पुल्कलोऽभ्यागादपोदेद्यशुभस्यमे ॥ ८ ॥ तस्य तां करुणां वाचं निशम्य वियुतश्रमाम् ॥ टपया भृशसंतप्त इदमादामृतं वचः ॥ ९ ॥ ३ ॥न कामयेहं गतिमीश्वरात्परामष्टर्धियुक्तामपुनर्भवं वा। आर्ति प्रपद्येऽखिलदेहभाजामतःस्थितो येन भवत्य-दुःखः ॥ १० ॥

#### (4)

२ ॥ तत्काल एकशूद्र अतिथी आयपढुंचा. वो बोला हे महाराज मुजक्षुधातुरको भोजन देवो. तिसकोभी सर्वव्यापी परमेश्वरजान नमस्कार पूजनकरके अर्धभाग स्वभोजनमेंसें समर्पण कीया.५ जबी शूद्र प्रसन्नमन होय जाताभया तबी महाराज फिर भोजनकरनेमे प्रद्यत्ति करता ही है. तब एक बहुत श्वानोकेसाथ अतिथिने दर्शनदीया ॥६॥

तिसकोभी श्वानोसमेत परमेश्वररूपजान नम-स्कारादिकोसे आदरपूर्वक संपूर्णभोजन समर्पणकीया. जब सो श्वानसमेतअतिथि गया ॥७॥ तब महारा-जकेपास केवलजलमात्र रोपरहा. अरु पीनेका प्रारंभ करताही है तबतक तो एक चांडाल वेराधारी अ-तिथि आयपहुंचा अरु कइनेलगा हेमदाराज. मै अ-मंगलमूर्त्ति चांडालके तांई पानी देवो ॥८॥ न देवोगे तो ये मेरेप्राण गयाही जानो. तब मदाराज रंतिदेव-की अपने क्षुधापिपासा दुःखकी व्यथा भूलगई. अरु पिपासापीडित चांडाल अतिथिकी व्यथासें दुःखी हुवा मदाराज अमृतरूपी वचनोसें तिसका सिंचन कीया ९

३॥ महाराज कदते दें इमको अष्टसिद्धिर्योसमेत मोक्षभी नही चाहीये दम चादते हैं की प्राणीमात्र-के दुःखको मै प्राप्तदोवों जिससे यदजीवमात्र निर्दुःखदुवा सुखर्से जीवता रहें ॥१०॥

## ( ६ )

# क्षुचृट्श्रमो गात्रपरिश्रमश्चदैन्यंक्रमः शोकविषाद मोहाः ।

सर्वे निवृत्ताः कृपणस्य जंतोर्जिजीविषोर्जीव जला-र्पणान्मे ॥ ११ ॥

इति प्रभाष्य पानीयं म्रियमाणस्य पिपासया। पुल्कसायादाद्वीरो निसर्गकरुणो नृपः ॥ १२ ॥

तस्य त्रिभुवनाधीशाः फलठदा फलमिच्छतां । आत्मानं दर्शयांचक्रुमीयाविष्णुविनिर्मिताः॥१३॥ ४॥ भो शिष्य येसत्पुरुषा एताटशाःसन्ति तेषांहि अपरोक्षज्ञानं सुलमं भवति तदुक्तं वासिष्ठे प्रंथे॥

अपि पुष्पदलनाईे नयनोन्मीलनात्तथा ।

सुकरोऽइंवृत्तेस्त्यागो नाऽत्रह्लेशो मनागपि ॥

भोः सौम्य सर्वमिदमहंच वासुदेव इति ज्ञात्वा जीवन्मुक्तः सन्विदेहमोक्षं प्राप्य न स पुनरावर्तते॥

॥ सः शिष्योऽपि गुरुदेवस्य वाक्यं श्रुत्वा पुन-रपि नम्रतासंयुक्तः सन् उवाच–भोः स्वामिन् सर्वमिदमहं च वा सुदेव इति ज्ञाने सति गुरुशिष्या-दिद्रेतज्ञानं कथं सिद्खति,

#### ( )

इस चांडालकी पानीबिना दीनावस्थातथा शोकमोद परिश्रमग्लानी है सा संपूर्ण हे, ईश्वर दमारे जल-मात्र समर्पणते निवृत्तिकरो ॥११॥ एसे कहकर जल-मात्रभी तिसको समर्पण किया ॥१२॥ एसे कृपालु धीरात्मा महाराज रंतिदेवको सर्वरूपसे अर्थात् बाह्मण शूद्र श्वानसमेत जो आयाथा तथा जल पीनेवाला चांढाल इन सर्वरूपोंसे अंतर्यामीने स्वखरू-पसे दर्शनदेकरके मदाराज रंतिदेवको कृतार्थ कीया १३

8॥ दे सोम्य एसे पुरुषोत्तमदी चतुष्टयसाधनसंपन्न मोक्षाधिकारी दोते है एसे पुरुष मोक्ष न चाहे तोंबी बलात्कारसे मोक्षमिले है. एसेपुरुषोंके लीये वासिष्ठ मे वसिष्ठजी कइते है, जो फूलमर्इनमे नेत्रोंके नि-मीलनमे तो श्रम दोवे है परंतु पूर्वोक्तपुरुषोंकेलीये मोक्षमे तो श्रम दोवे है परंतु पूर्वोक्तपुरुषोंकेलीये मोक्षमे यत्न वा विलंब लागतानदी. एसे पुरुष गुरु उपदेशर्से "तत्वमसि" महावाक्यसें अपने सदित सर्वको वासुदेवजानकरके जीवन्मुक्ति तथाविदेइ-मोक्षको प्राप्तभये. फिर जन्ममरणमें नही आवता है

शिष्य उवाच ॥ दे प्रभो जब रंतिदेवराजाको सर्ववासुदेव निश्चयभया तब भेदव्यवहार कैसे सिद्ध दोवेगा ? अरु सर्वजगत भेदव्यवदारसेव्याप्त देखनेमे आवे दे यांते सर्व एकवासुदेव कैसे निश्चयदोंवेदे ॥

चुद्धमतानुयायी मार्ध्यमिक असत्रख्यातिं वदति तच्छृणु। सर्वं झून्यरूपं भवति तस्मात् रज्जु देशेऽन्यत्रवा सर्पस्यात्यंताभावोऽस्ति तस्यात्यंताभावरूपस्य सर्पस्य रज्जु देशे यद्धानं कथनं च साऽसत्ख्यातिरस्ति तत्तु न संभवति ' नासतो विद्यते भावो ' इति भगव-द्वाक्येन विरोधात् वंध्यापुत्रस्य कनकं विना कुंडलस्य मृदंविना घटस्य तंतुंविना पटस्य च भानादर्शनाच्च सर्वत्रात्यंताऽभावस्य तुल्यत्वात्

ख्यातीनां वर्णनम् ॥

अधुना असत्रूयात्यात्मख्यात्यन्यथाख्यात्य-

🏶 १॥ अथ चतुर्दशकमळेख्यातिचतुष्टयं प्रतिपाद्यते । 🏶

स्तरं मह्यं वक्तव्याः इति शिष्यप्रार्थनां श्चत्वा आर्दो ख्यातिचतुष्टयं यत्पूर्वपक्षरूपं तस्य मंडनं खंडनं च श्रीगुरुरव्रवीत् वक्षमाणकमले ॥ ॥ इति त्रयोदशकमले रंतिदेवस्य कथा समाप्ता ॥

श्री गुरुरुवाच— स्थाणो चौरमहिंरज्वां यथाऽऽकाशे च नीलताम् । पद्रयंत्यज्ञा जले कांचं स्रांत्या द्वैतं तथाऽद्वये ॥ शिष्य उवाच—भो भगवनत्र स्रमस्थले पंच ख्यातयः श्रूयंते ताः यथा भवंति तथा क्वपया सवि-

( 2 )

## ( ? )

श्रीगुरुखाच-जैसेस्थाणुमें चौर. रसीमे सर्प. आका-इामे नीलता, जलमे कांचका श्रमहोवे है तैसे अहै-तमे द्वैत भासे है ॥ शिष्य उवाच-इस श्रमस्थलमें पंडितोसें पांचख्याति सुनी है, सो मै जानता नही आप विस्तारसें सुनाइयें. शिष्यका प्रश्न सुनकर श्री गुरु पूर्वपक्षरूप चारख्याति कहते है ॥ इतिश्री त्रयोदशकमलमे महाराजा रंतिदेवकी कथाऽलं

%शाअथ चतुर्दश कमलमे चतुष्टय ख्यातिकाकग्रन अब चारख्याति. असत्ख्याति, आत्मख्याति,

अन्य चारख्यात. असत्ख्यात, आत्मख्यात, अन्यथाख्याति, अख्याति इनोका कमसे निरूपण करते है. बुद्धानुसारी जे माध्यामिक दे ते असत्ख्या-तिका मानते हे सो तिस असत्ख्यातिकी रीतिएसे है।। सर्वप्रपंच शून्यसूप हे तिसकारणतें जहां रज्जुमे सर्पभासता हे सो सर्पकढूंभी नदी. रज्जुदेशमे वा अन्यदेशमे सर्पका अत्यंताभावदी है, तिस अत्यंता-भाववाळे सर्पका जो रज्जुदेशमे भानहोना तथा क-थनहोना तिसकानाम असत्ख्याति हे, एसे बौद्ध-मानते हे सो अयोग्य हे. काहेते, असत्का भाव नाम दोवना दोताही नही यह श्रीकृष्ण कदिगये हे. एवं बंध्याके पुत्रका और विना कनकसे कुंडलका, मृत्तिकाविना घटका, तंतुविना पटकाभी भान होना चाहीये, काहेते, जो असत्यत्व सर्वमे तुल्यही हे ॥ यथा बंध्यापुत्रादीनां भानं न भवत्यत एवा सत्यं तत्व-खाक्यमिदं यदसतोदर्शनं कथनं चेति सर्वस्य शून्य-त्वांगीकारे तव वत्ततुरभावात् वदतो व्याघातः ॥

२ ॥ बुद्धानुयायिनो योगाचारस्य मते चैवमस्ति प्रतिक्षणे नाशमुत्पत्तिं चामोति या बुद्धिर्नाम विज्ञानं तदेव सर्वरूपमस्ति ततो रञ्जुदेशेऽन्यत्र वा सर्पस्तु कापि नास्ति किं तु क्षणिकविज्ञानरूपा या बुद्धिस्त-स्या सर्पाकारेण भानं कथनं च साऽऽत्मख्यातिर्भवति तत्कथनमप्यनुचितं यतो बावदधिष्ठानस्य ज्ञानं न भवति तावत्कालपर्यंतं सर्पश्चमो न निवर्तते यदि क्ष-णिकं भवेत् तदा तु रञ्जुज्ञानं विनापि क्षणकाले स्व-यमेव नर्रयेत् यतो रञ्जुज्ञानं विना बहुकालपर्यंतमपि न नर्रयति ततोऽस्यापि कथनमसत्यमिदं यत्सर्पस्य क्षणमात्र भानमिति ॥

३॥ प्राचीन नैयायिका वैशोषिकाश्चैवं वदंति यथा पित्तदोषात् जठराय्नौ पाचनज्ञाक्तिवृद्धिं प्राप्य वहुमो-जनमपि पचति तथा नेत्रेंद्रियमपि तिमिरपि-त्तकामलादि दोषादधिकदर्शनशातिं प्राप्य दूर

#### ( ११ )

जेसे वंध्या पुत्रादिकोंका भाननहीं होता तेसे जो सर्पभी असत्यहोता तो भासतानही तथा सर्व शून्य होनेते तुम कहनावालकाभी असत्यहोनेते तुम कथन कर-नेमे कैसे सामर्थ्यको धारते, यांते असत्ख्यातिका कथनभी असत्होनेते आनादरणीय है ॥

२ ॥ दूसरे बौद्ध जे योगाचार कहावते दें. तिनके मतमे आत्मख्यातिका अगंकर है सो इस रीतिसे दे. क्षणक्षणमे उत्पत्तिनाशको प्राप्तहोतीजो बुद्धि नाम विज्ञान सोइ सर्परूप होइ भासता है. बुद्धिसे भिन्न रञ्जुमे वा अन्यत्र कहूंभी सर्प हैनही, किंतु क्षणिक विज्ञानरूपजा बुद्धि है।तिसकाही सर्परूपसे भान अरुकथनहोना तिसकानाम आत्मख्याति कही है ॥ यहभी कथन मिछ्याही है काहेते. जबपर्यंत अधिष्ठा-नका ज्ञान नहींहोता तब बहुतकाल पर्यंतभी अम निवृत्त नहीहोता, जो सर्प क्षणिक विज्ञानरूप होवे तो अधिष्ठानज्ञानविना स्वयंक्षणानंतर अम नाश दोइजाता जबकि ज्ञानविना बहुकालपर्यंतमी नाश दोवे नही यांते आत्मख्याति वादभी असत्यही दे. ३॥ प्राचीन नैयायिक अरु वैझेषिक अन्यथाख्याति इसरीतिले मानते है जैले पित्तदोषसे जठराव्रि बहुत-भोजनके पचावनेको समर्थ होवे है, तैसे नेत्रभी पित्तादिदोषसें देखनेमे अधिकसमर्थ वालाहुवा दूर.

#### (१२)

वल्मीकेस्थितस्य सर्पस्यान्यत्र नामरज्जुदेशेऽत्रापरोक्षेण भानं कथनंच भवति साऽन्यथाख्यातिर्भवति तदेवार्था-ध्यासो ज्ञानाध्यासश्चेति वदंतीयमेक्तन्यथाख्यातिरिति तन्मतमनादरणीयमस्ति यदि सदोषान्नेत्रेंद्रियात्दूर-स्थितस्य सर्पस्य भानं भवेत्तर्हि मध्यस्थानां भानं कथं न भवति यतश्व मध्यस्थानां भानं न भवति तस्मात्तेषां कथनमुन्मत्कथनवत्त्याज्यं ॥

४॥चिंतामणिग्रंथम्य कर्ता चिंतामणिकारस्तु नवान नैयायिकस्तस्य तु मते सदोषनेत्राद्रजोरेवान्यथा नाम सर्पाकारेण भानं कथनंच सान्यथा ख्यातिर्भवति सोऽयं ज्ञानाध्यासोपि कथ्यते. तस्य मतमप्थसमी-चीनमस्ति यतो ज्ञेयं रज्जुर्ज्ञानं सर्पस्य तत्कथं संभ-वति यथाज्ञेयं मनुष्यस्तन्न ज्ञानं तु हस्तिनइति वद संभवस्स्यापि नवीनस्य मतमिति ॥

५॥अख्याति वादिनो ये सांख्यिनो मीमांसकाश्च प्रभाकरमतालुयाधिनस्ते त्वेवं वदंति तथाहि. यत्र रज्वां सर्पज्ञानं भवति तत्रायं सर्प इति मानं भवति तत्रेयं रज्जोरेव सामान्यज्ञानमेकं ॥ वल्मीकमे स्थितसर्पको सन्मुख रज्जुदेशमें देखेदेयाका नाम अन्यषाख्याति मानते है, इसको अर्थाध्यास ज्ञानाध्यासभी कहते है सो अन्यथाख्यातिवादभी समीचीन नहीं है, काहेते. जोसदोष नेत्रसें जब दूर-देशविषे सर्पका भान मानते है तो मध्यस्य पदार्थोंका ज्ञानभी होनाचाद्दीये अरु होतानही यांते अन्यथा-ख्यातिवादभी उन्मत्तके वाक्यवत् त्यागने योग्य है ॥

४॥ और चिंतामणि प्रंथके कर्ता नवीननैयायिक युं कइता है. जो सदोषनेत्रोंसें रज्जुही अन्यथा नाम सर्पके आकारोंस भासे है तथा सर्पनामसे कइनेमे-आवे है यांदीको अन्यथाख्यति माने है तथा ज्ञाना-ध्यासभी इसकानाम कइते है सो यहमतभी अनुभ-वसें विरोधाहोनेते त्यागनेयोग्य है काहेते जो पदार्थ-रज्जुहै तिसमे ज्ञानसर्पका होवना यह कैसे अनुभ-वमे आवेगा जैसे अश्वमेश्वानका भान अंगीकारकरना नदीवनता तेसे रज्जुको सर्पजानना नही बनता यांते चिंतामणिका मतभी चितविश्रमवालेके कथन स-मान त्याज्य जानना.

५॥ अब अख्यातिवादीजे सांख्यवादी अरुमीमांसक है तिनोका मतनिरूपण करते है सो श्रवणकरो. जहां रज्जुमे सर्पका ज्ञानहोता है तहां यहसर्प है एसा भानहो-वे है. यदां यहपद रज्जुके सामान्य रूपका वाचक है.

#### (38)

सपोंऽस्तीति सर्पस्य स्मृतिज्ञानं द्वितीयज्ञानं एतेषां मते सर्वत्र द्वे ज्ञानेस्तः श्रमज्ञानं तु नास्त्येव तथापि प्रमातरि भयदोषं तिमिरदोषंच प्रमाणे तद्व-शात्पुरुषस्यायं विवेको न भवति मम द्वे ज्ञाने जाते द्विज्ञानयोरविवेक एव सांख्यप्रभाकरयोर्मते सर्प अमो भवपि तस्यसर्पस्यज्ञानंकथनंचसाऽख्यातीत्याहुः मे देज्ञानेजातेइातियद्विवेकस्तदेवज्ञानं तेन ज्ञानेन सर्प-त्रमस्य निवृत्तिर्भवतीतीयमेवाख्यातिवादिनोमत-मस्तीति ॥

६॥ तेषां मतमपि विवेकाभावादेव समीचीनं तदेवं न संभवति अत्र आमस्थळे यदि सर्पस्य स्मृतिर्भवे-चर्हि सर्पस्य स्मृतिज्ञानाद्धयं पलायनं च कथं संज्ञव-ति न च सर्पस्मरणमात्रेषा कोऽपि पलायते जयं चा-मोति तस्मादीयमख्यातिरपि न संज्ञवति किं च यदा रज्जुज्ञानं जवति तदाऽयं वदति मेऽस्यां रज्वा-मत्यंतासतः सर्पस्य प्रतीतिः संजाता न च कोऽपि चदति मे सर्पस्य स्मृतिरज्ञूत् ॥

### ( 24 )

अरु सर्प है यहपद सर्पके स्मृतिज्ञानका बोधक है. सो दूसराज्ञान है इनोंके मतमे सर्वत्र दो ज्ञानही होवे है यहपद रज्जुके सामान्य प्रत्यक्षज्ञा-नका बोधक है सर्प है यहपद सर्पके स्मृतिरूप द्वि-तीय ज्ञानका सूचक है यांते इसके मतमें कहूभी श्रम ज्ञान नही है तोभी प्रमातामे भय लोभदि दोष तथा प्रमाणमे पितादि दोष रहे है तिसके बलतें पुरुषको एसा विवेक नहीरहसकता जो मेरेको दो ज्ञानभये है है दो ज्ञानका जो अविवेक हे सोइ सांख्यीयों तथा मीमांसकोंके मतमे श्रममानते है जब एसा ज्ञान-होवे जो हमको दो ज्ञानभये है तब तिसज्ञानसे सर्प-श्रमकी निव्वत्ति होजाती दे ॥

६ ॥ यद तिनोंका मत है सोभी तिनोक अविर्वेक-काही सूचक है. काहेते, जो रज्जुमे सर्पकी स्मृति-मात्र दोवे तो भय अरु भागना नहीहोना चाहीये, काहेते. जो यदां भयभीत होता है तथा भागता है कहूं भयते भागनेसे गढामे गिर मरभी जाता है सो सर्पके स्मृतिमात्रसें भय भागना मरना. अनुभव विरुद्ध होनेते एसा अख्यातिवादभी असत्ही है, और जब रज्जुका प्रत्यक्षज्ञानहोता है तव कहता है इस रज्जुमे हमको असत्सर्पका भान दोता भया. एसा नद्दीकद्दता जो रज्जुमे सर्पकी स्मृति होतीभई

#### (१६)

अतोपि मिथ्यैवाऽसत्ख्यातिरिति किं च एककालेंऽतःकरणस्य द्विज्ञानं नैव जनति तस्माद ख्यातिरसिद्धा जनतीति मंतव्यम् ॥

यतश्चतुर्णं ख्यातीनां कथनमुक्तप्रकारेणानादर णीयमत एव यापंचमीख्यातिरनिर्वचनीयनामिका जवतिसैवादरणीया तत्कथनमपिसविस्तारेणेवमास्त त्वं सावधानेन मनसा अवणं कुरु. साचानिर्वचनी यख्यातिः सदसद्विलक्षणरूपा जवतीति दर्शयिष्यामः

इति चतुर्दशकमलं समाप्तं इरिः ॐ॥

🟶 १॥ अथ पंचदशकमले अनिर्वचनीयख्यातेर्वर्णनं॥🏶

ॐ यत्र घटे घटस्य ज्ञानं भवति तत्रांतःकरण-स्य वृत्तिर्नेत्रद्वाराबद्दिर्निर्गरय घट समानाकारं प्राप्य घटस्यमावरणं नाशयित्वा घटोऽमिति घटं विजा-नाति तत्र घट ज्ञाने प्रकाशोऽपि सहकारी जवति प्रकाशं विना घटादिज्ञानं न संभवति यत्र तु रज्जौ सर्पन्रमो जवति तत्रांतःकरणस्य वृत्तिनेंत्रद्वारा निर्ग-त्य रज्जुदेशं प्राप्यापि तिमिरादिप्रतिबंधके सति रज्जुसामान्याकारा न भवति ॥

www.kobatirth.org

यांतेमा अख्यातिमत असत्ही है और एक कालावच्छिन्न अंतःकरणमे विरोधी प्रत्यक्ष अरु स्मृति यह दो ज्ञान दोतेभी नही यांते अख्याति अनादरणीय जाननी ॥

हे शिष्य इस उक्त प्रकारसे वे पूर्वपक्षरूप चार ख्यातियोंका मंडन तथा खंडन तुमसे कहि सुनाया. पूर्वोक्त दूषणोसें दूषित ये चारख्याति अंगीकारके योग्य नही किंतु वक्षमाणजा अनिर्वचनीय ख्याति हे जा सत्असत्सें विरुक्षण रूप हे सा तुमको वि-स्तारसें कइता हुं तुम सावधानमनसे श्रवण करो ॥ इति श्री चतुर्दश कमलमे चतुष्टय ख्यातियोंका

#### कथन समाप्तः

श्री। अथ पंचदश कमलमे अनिर्वचनीय ख्याति जहां घटविषे घटका ज्ञानदोता है तदां अंतःकरण की वृत्ति नेत्रद्वारा बाहर निकलकरके घटसमाना-कार होइके घटका आवरणवूरकरके यदघट है एसे घटको जाने है तदां घटज्ञानमे प्रकाशभी सहकारी घटको जाने है तदां घटज्ञानमे प्रकाशभी सहकारी होता है विनाप्रकाश घटप्रत्यक्ष होताही नहीं ।? ओर जहां रज्जुविषे सर्पन्नमहोवे है तदां नेत्रद्वारा अंतःकरणकी वृत्ति निकलकर रज्जुदेशमे जायकरभी प्रकाशविना रज्जुसमानाकार होतीनहीं ।। (१८)

२ ॥ तस्मात्कारणात् रज्जोरावरणं न विनइयति तदा रज्जूपहितचेतने याऽविद्या सा परिणञ्य सर्पाकारा भवति स सर्पों यदि सत्यः स्यात्तर्हि रज्जुज्ञानेन कथं निवर्तते तदेव सत्यं भवति यत्तु त्रिष्वपि कालेषु न विनइयति स सर्पो यदि मिथ्या स्यात्तर्हि वंध्यापुत्र वन्नेत्र तिषयो न स्यात् यतो रज्जुज्ञानेन नइयति भवति च नेत्रविषयस्ततः सदसद्विलक्षणः सर्पश्रमोऽनिर्वचनीय एव भवति त-स्यानिर्वचनीयसर्पस्य यज्दानं कथनं च साऽनिर्वचनी-यख्यातिर्भवति ॥

३॥ यथा सपोंऽनिर्वचनीयस्तथा सर्पज्ञानमपि अनि-र्वचनीयं अविद्यापरिणामो न त्वंतःकरणस्य परिणामः सर्पनाशवत् ज्ञानस्यापि नाशदर्शनात् यदेव रज्जूपहि-तचेतने तमःप्रधानाऽविद्या सर्पाकारेण परिणमते तदा साक्षिणिस्थिता याऽविद्या सा सर्पस्य ज्ञानाका-रेण परिणमते सर्पसर्पज्ञानयोरुत्पन्ते निमित्तं रज्वा-वरणभंगाभावोस्ति सर्पाधिष्ठानज्ञानं च द्वयोर्विनाशे कारणंभवति ॥

### ( १९ )

२॥ यांते रञ्जुका आवरण भंग न दोनेते रञ्जुउप-दित चेतनविषे जा अविद्या है सा सर्पाकार परि-णामको प्राप्तहोती है सो सर्प सत्यदोवे तो रज्जु-ज्ञानसें नाश नदीहोता काहेते. सत्य तिसका नाम है जिसका तीनकाल विषे नाश नदी होवे. जो रज्जुमे सर्प मिथ्याहोवे तो वंध्यापुत्रवत् प्रतीत होना नदीचाहीये अरु प्रतीतहोवे है. रज्जुज्ञानसे नाशभी होवे है यांते सन् अरु असन्सें विलक्षण होनेते सर्प अनिर्वचनीय कहा है तिस अनिर्वचनीय सर्थ-का जो भान अरु कथन सा अनिर्वचनीय रज्यातिहै

३ ॥ यहां जैसे सर्प अनिर्वचनीय है तैसे सर्पका ज्ञानभी अनिर्वचर्नाय है अरु आविद्याका परिणाम है अंतःकरणका परिणामनही. काइते जो सर्पनाश-वत् सर्पका ज्ञानभी नष्ट दोजाता है जिसकाल रज्ज उपादित चेतनमे तमःप्रधान अविद्या सर्पाकार परि-णामकों पावे है तिसी कालविषे साक्षीमे स्थित जा अविद्या है सा सर्पके ज्ञानाकार परिणामको पावे है सर्प तथा सर्पकाज्ञान इन दोनोंके उत्यत्तिविषे निमित्त रज्जुका आवरणअंग न दोनाही हे सर्पके अधिष्ठान रज्जुका ज्ञानजो हे सो सर्प अरु सर्पज्ञान इन दोनोंके नाइामे निमित्तकारण जानना ॥

#### (20)

शास्वप्रे तु साक्ष्याश्रिताऽविद्या तमोगुणेन विषया-कारं सत्वगुणेन च ज्ञानाकारं परिणमते तथासति बाह्यसर्पादिश्रमं स्वप्तंचांतर्श्रमं साक्ष्येवाऽविद्यावृत्या प्रकाशते सर्पादिश्रमोऽविद्यायाः परिणामश्चेतनस्य च विवर्तप्व "उपादान समसत्ताकत्वे सत्यन्यथा स्वरूपः परिणामः" "उपादानविपरीतसत्ताकत्वे सत्यन्यथा स्वरूपो विवर्तः" अन्यत्रापि स्वस्वरूपमपरित्यज्य रूपांतरप्राप्तिर्विवर्तः स्वस्वरूपं परित्यज्य रूपांतर प्राप्तिः परिणाम इति प्रतिपादितः

५ ॥ मिथ्या सर्पस्याधिष्ठानं रज्जूपदितचेतनं न तु रज्जूमात्रं रज्जोरपि सर्पवत्कल्पितत्वात् क-ल्पितं च कल्पितस्याधिष्ठानं न भवति ततो रज्जु-विशिष्ट चेतनमप्यधिष्ठानं न संभवति विशिष्ट-वर्ति धर्मस्य विशेषणवर्तित्वनियमात् ॥

ननु अधिष्ठानज्ञानादध्यस्तस्य निवृतिर्भवतीति नियमात रज्जूपदितचेतनमेवसर्पस्याधिष्ठानं न र-इजुमात्रं ॥ चेतनस्यातींद्रियःवात्—

### ( २१)

811 और स्वप्तावस्थामे तो साक्षीके आश्रितजा अविद्या दै सा अविद्यादी तमोगुणसें विषयाकार परिणामकोंपावे दै और सत्वगुणसे ज्ञानाकारपरिणा-मकोपावे दे तिस कारणते दी बाह्यसपीदि अमको तथा अंतर स्वप्तादि अमको अविद्याकी वृत्तिद्वारा केवलसाक्षीही प्रकाशकरे दे सो अम अविद्याका प-णाम दे चेतनका विवर्त दे उपादानके समान सत्ता-वाला उपादानसे विलक्षण स्वरूपवालेका नाम परि-णाम दे और उपादानसे विपरीत सत्तावाला विलक्षण स्वरूपकों विवर्तकदे दे ॥

५॥ मिथ्या सर्पका अधिष्ठान रज्जुवाला चेतन है केवल रज्जुही नहीं रज्जुको भी सर्पसमान कल्पित होनेसे स्वयं कल्पित हूवा दूसरे कल्पि-तका अधिष्ठान नहीं होय सकता क्यों जे। विशि-ष्टमे धर्म रहे है सो विशेषणमे भी नियमसे रहि सकता है जैसे जो नीलवस्त्रपर बैठेगा सो नील रंगपर भी नियमसे बैठेगा ॥

शिष्य उवाच-हे भगवन् अधिष्ठानके झान से ही कल्पितकी नियमसे निवृति होती है यहां सर्पका अधिष्ठान तो रज्जु उपहित चेतन है केथल रज्जु नहीं॥ यांते चेतनको मन इंद्रियोंका अविषय होनेसे चेतनके झानसे विना केवल

#### (११)

# रज्जुमात्रज्ञानात्कथं रुल्पित सर्पस्य निवृत्तिर्भवति ॥

६ ॥ उत्तरं ॥ यत्र रज्वादिजडपदार्थानां ज्ञान-मंतःकरणस्य वृत्तिरूपं भवति तत्रावरणभंगमात्रं वृत्तेः प्रयोजनं भवति तदावरणं जडाश्रितं न संभवति किंतु जडस्याधिष्ठानं यच्चैतन्यमस्ति तस्या-भवति तथासति रज्जुसमानाकारां-श्चित्तं तःकरणवृत्वा रज्वविच्छिन्नचेतनस्यावरणभंगः क्रि-यते वृत्तिगताभासेन रज्जुः प्रकाइयते चेतनस्तु स्वेन प्रकाइयतेऽतो वृत्तिज्ञानस्याधिष्ठानचेतनेन सह रज्जुरेव विषयो न रज्जुमात्रविषयोऽस्ति त-स्मात्सर्वत्रैवांतःकरणजन्यवृत्तिज्ञानस्य ब्रह्मैव वि-षयो भवति तथा सति यदेव रज्जुज्ञानं तदेव मिष्ठ्यासर्वस्याधिष्टानरज्जूपद्दितचेतनस्य ज्ञानं भवति तेन सर्पस्य निवृत्तिः संभवति ॥

७॥ ननु भवत्वेत्रं सर्पस्य निवृत्तिस्तथापि सर्पज्ञानस्य निवृत्तिः कथं भवति तस्याधिष्ठानस्य **वृत्यविच्छिन्न साक्षिचेतनस्याज्ञात** त्वादितिचेत्तत्रोत्तरं ॥

### ( २३ )

रज्जु मात्र ज्ञानसे कैसे कल्पित सर्पकी निवृति दोवेगी ॥

६॥ श्री गुरुरुवाच दे शिष्य जहां रज्जु आदिक जड पदार्थोंका ज्ञान अंतःकरणकी वृति-रूप होता है तहां वृत्तिका प्रयोजन केवल आव-रणको भंग करना इतने मात्रही होता है, सो आवरण केवल जडके आश्रित नदी रहिता किंतु जडका अधिष्ठान जो चेतन है तिलकेही आश्रित रहिता है. याते तिसवृत्तिने रज्जुवाले चेतनका ही आवरण भंग कीया जाता है और वृत्तिमे जो आभास है सो रज्जुको प्रकाशता है अरु चेतन स्वयं प्रकाशमान अपने प्रकाशसेही प्रकाशता है याते वृत्ति ज्ञानका विषय अधिष्ठान सहित रज्जु है केवल रज्जुमात्र विषय नहीं है तिस कारणते सर्वत्र अंतःकरणजन्य वृत्ति ज्ञानका विषय ब्रह्मदी होता है याते रज्जुका जो ज्ञान है सोईही मिथ्या सर्पके अधिष्ठान रज्जु उपहित चेतनका ज्ञान होनेते कल्पित सर्पकी निवृत्ति दोनी चाहियें ॥

७ ॥ शिष्य उवाच--मो रूपानाथ आपके वा-क्यानुसार सर्पकी निवृत्ति सिद्ध भई तथापि स-र्पके ज्ञानकी निवृत्ति तो नदी दोती तिस ज्ञानका अधिष्ठान जो वृत्तिवाला साक्षी दै तिसके ज्ञानका अभाव दोनेते केसे निवृत्ति होवे ॥

#### ( 28 )

श्रीग्रुरुरुवाच-हे सोम्य विषयविद्यमाने सति विषयस्य ज्ञानं भवति विषयाभावे ज्ञानस्याप्य-भावो भवतीतिनियमात् रज्जुज्ञाने सति सर्पवि-षयस्याभावात्स्वयमेव सर्पज्ञानंविनइयति यथा का-ष्ठविषयनाहो बन्हेरपि विनाइगे भवति तद्वदत्रापिज्ञेयम्

॥ ननु तथापि सर्पज्ञानस्य कल्पितत्वादेवाधिष्ठा-नज्ञानमंतरेण कथं निवृत्तिः स्यादिति चेत्. ॥समाधानं-निवृतिर्द्विविधा भवति एकाऽत्यंतानिवृत्तिः अपरा तु कारणे कार्यस्य लयरूपा निवृत्तिर्भवति तयोर्या कारणेनाज्ञानेन सह कार्यस्य निवृत्तिः साsत्यंतनिवृत्तिः ॥ सेयं निवृत्तिस्तु अधिष्ठान**ज्ञाना**-देव भवति तथापि लयरूपा निवृत्तिश्च अधिष्ठा-नज्ञानेन विनापि भवति यथा सुपुत्तौ प्रलये वा पदार्थानामज्ञाने विलयो ज्ञानमंतरेणापि भवति यथा प्रलये कर्मामावो निमित्तं तथाऽत्र सर्पामावो निमित्तमिति ज्ञातव्यं ॥ and the second second

### ( 24)

॥ श्रीगुरुखाच-दे सोक्स जब विषय दोता हे तबही ज्ञान दोता है जब विषयका अभाव होवे तो तिसके ज्ञानकाभी अभाव दोजाता दे. यद नियम जानना. जब रउजुज्ञानसे सर्पका अभाव भया तब सर्पज्ञानभी स्तयं नष्ट दोजाता दे. जैसे काष्ट विषयके अभाव दोनेसे अग्निकाभी स्वयं नाशा होता हे तेसे सर्पज्ञाननाज्ञ दोवे दे ॥

॥ शिष्य उवाच॥ हे देव तौभी सर्पके ज्ञानको क-बिपत होनेते अधिष्ठानके ज्ञानविना निवृत्ति केसे यद संशय नही निवृत्त दोता मानीपे ।श्रीग्रहहवाच उपायका उपायांतरभीनिर्दोषहोताई इस न्यायले यहउतरभीग्रहणयोग्यहे निवृत्ति दो प्रकारकी होती है एक अत्यंत निवृत्ति होती है दूसरी कार्य-की कारणमें लयरूप निवृत्ति होती है. जा अत्यंत निवृत्ति हे सा कारणअज्ञान सहित कार्यकी निवृत्ति-रूप है सा निवृत्ति तो अधिष्ठानज्ञान विना दोती नहीं परंतु लयरूप निवृत्ति तो अधिष्ठान ज्ञानविना भी होती है जैसेकि विनाज्ञान भूषणोंका कनकमे लय सुषुप्तिमे वा प्रलगमे पदार्थोंका अत्नान विषे लय होवे है सो ज्ञानविना कर्मके अभावरूप निमि-त्रसे होवे है तैसे ज्ञानविना सर्पाभावरूप निमित्तते सर्पके ज्ञामकीभी निवृत्तिदोवे है ॥

यदा एकस्थाने भवति तदातदुपदितमेकं भवति तन्न संभवति यतो ज्ञानं प्रमाताऽऽश्रितं साक्ष्या श्रितं वा भवति न तु वदिः रञ्जुचेतनाश्रितं ज्ञानं संभावयितुमपिशक्यं तथा वृखविच्छिन्नचेतन्यं कल्पितसर्पस्याधिष्टानमपि न संभावयितुं झक्यते यदि वृत्यविच्छिन्नचेतनमधिष्ठानं भवेत्तदांतः सर्पस्य भानं कथं न भवति कथं च बद्धिर्भानं भवति

९॥ ननु यदुक्तं यत्रोपाधी हे रज्जुर्वृत्तिश्च

८॥ किंच याः ज्ञानेनात्यंता निवृत्तिः साप्यत्रास्ति श्रृणु: यदा रज्जु प्रत्यक्षज्ञानं भवति तदांतः कर-णस्य वृत्तिर्ने त्रद्वारा निर्मरय रज्वाकारा भवति तदा रज्वविच्छिन्नं वृत्यविच्छिन्नं चेतनमेकमेव भवति रज्जुश्च वृत्तिश्च दे उपाधी एकत्र स्थि-तत्वात्तस्माचदेव रज्वविच्छिन्नस्य ज्ञानं तदेव वृत्य-विच्छिन्नस्य ज्ञानं भवति तेन सर्पज्ञानस्यापि नि-ष्ट्रात्तिर्भवति इयमेवात्यंता निवृत्तिरस्ति ॥

#### (24)

### (20)

८ ॥ जो तुम दुराग्रहमें कहो कल्पितकी निवृत्ति अधिष्टान ज्ञानदिना होतीही नहीं। एसेतुम प्रसन्नहों तो युक्तिसें सर्पज्ञानदी निवृत्ति अदिछान ज्ञानसेभी कहता हुं ॥ हे शिष्य जब रज्जुका जत्पक्षज्ञान होता है तब अंतःकरणकी वृत्ति नेज्रद्वारा जाइ रज्जुके ममानआकारवाटी होनते रज्जु अठ वृत्ति दोनो उपाधि एकस्थानविषे रहनेते दोनो उपाधी-वाला चेतनभी दोनोका स्वयं एकही अदिष्ठान होता है यांते जो ज्ञान सर्पके अधिष्ठान रज्जुवालेचेतनका है सोईही ज्ञानवृत्तिचाला चेतन जो सर्पज्ञानका अ-धिष्ठान है तिसकाभी ज्ञान है तिल ज्ञानसे सर्पके ज्ञानकीभी निवृत्तिवने है यही अत्यंत निवृत्ति जाननी

९ ॥ शिष्य उक्सब हे उसे जो अपनेकहा जहां रज्जु और बृत्ति ये होनो उपाधी एकत्र होवे तहां उपहितमी एकहीहोता है सो नदी बनता का-हेते. जो ज्ञान दे सो प्रमाताके आश्रित होवे दे अथवा साक्षीके आश्रित होवे है बादर रज्जुचेतनके आश्रित होइही नहीं सकता तैसे वृत्तिवाल्य जो, साक्षी दे सो कल्पित तर्पका अधिष्ठान नहीं बन सकता जो वृत्तिअविच्छित्र चेतन कल्पित संपका अधिष्ठान होवे तो भीतर सर्पका मान वयों न होना चाहीये. बाहरभान क्यों होता है

#### (26)

ततो भिन्नाधिष्ठानमेव भवति रज्झुज्ञानेन सर्पज्ञानस्य निवृत्तिश्व केनापि प्रकारेण न संभवति भिन्नाधि-ष्ठानन्वात् "

१०॥ समाधानं--- यदा मंदांधकारेंऽतःकरणस्य वृत्तिर्नेत्रद्वारा रज्जु समानाकारा भवति तदा इदमा-कारांतःकरणवृत्यविच्छिन्नचेतनस्थाऽविद्या तमोगुणेन मर्पाकारेण परिणमते सत्वगुणेन सर्पस्य ज्ञानाकारेण च परिणमतेऽतः सर्पस्य ज्ञानरय चाविद्योपादानका-रणं चेतनस्याधिष्ठानत्वात् विवर्तोंपादानकारणत्वं तथा सति रज्जुप्रदेशे रज्वविच्छिन्नचेतनमेव वृत्यवि-चिछन्नचेतनं सर्पसर्पज्ञानयोरधिष्ठानमेव तस्माद्रज्जु-ज्ञानेन सर्पस्य सर्पज्ञानस्य च निवृत्तिर्भवत्येव रज्जु-देशे वृरगवच्छिन्नचेतनस्य सर्पसर्पज्ञानयोर्द्वयोरप्यधि-ष्ठानत्वात् ॥

११॥ यत्र चैकस्यां रज्वां दशपुरुषाणां सर्वोऽयं दंडोऽयं, मालेयं, भूरेखेयमीयं जलधारा वा प्रथक् प्रथक् ज्ञानं भवति किंवा सर्वेषां सर्पज्ञानं भवेत्तत्र बस्य रज्जुज्ञानं भवति तदा तस्येव मिथ्या सर्पस्य निवृत्तिर्भवति, न तु सर्वेषां भ्रांतिर्नदयति ।

११ ॥ और जहां एकही रज्जुमे दश पुरुषों-कों किसको सर्प, किसको दंड, माँठा भूरेखा जल-धारा, मिन्नभिन्न दृष्टिगोचर होवे है अथवा सर्वपुरु-षोंको सर्पज्ञानदी दोवे है तहां जिसको रज्जुका ज्ञानहोवे है तिसकाही सर्प तथा सर्पकाज्ञान निवृत्त होवे है सर्वके आंतिजन्य पदार्थ निवृत्त नहीहोते

**ज्ञानका उपादानकारण तो एक अविद्यादी** हैं अरु चेतनको अधिष्यान होनेते विवर्तोपादान कारणता है यांते रज्जु प्रदेशमे जो रज्जुवाला चेतन है सोई वृत्तिवाला चेतन है वही सर्पका तथा सर्पज्ञ/नका अ-घिष्ठान है तिसकारणते रज्जुज्ञानसे सर्प तथा सर्प-ज्ञानकी निवृत्ति निर्विघ्न होइ सके है ॥

१०॥ श्रीगुरुरुवाच हे विद्वन् जब मंद अंध-कारमे अंतःकरणकी वृत्ति नेत्रसे निकसकर रज्जुके समानाकार होती है तब इदं आकारवाली जा अंतः करणकी वृत्ति है तिमचुत्तिवाले चेतनमे अविद्याही तमोगुणसें सर्पाकार और सत्वगुणसे सर्पके ज्ञाना-कार रूपको धारण करे है इसकारण सर्प अरु सर्पके

यति अधिर्छनिंका भेद अवद्य मानना चाहीये तो फिर साक्षीको अज्ञातहोनेसें सर्पज्ञान न मिटेगा यांते रज्जु-ज्ञानसे सर्पके ज्ञानकी निवृत्ति तो कैसेभी नही धन सकती अधिष्ठानका भेद होनेते.इसका समाधानकहो॥

www.kobatirth.org

#### (२०)

ततश्च वृद्ध दितचेतनश्चाधिष्ठानं भवति यदि रञ्जुचे-तनमधिष्ठानं स्यात्तार्हे सर्वेषां ये दर्झामछ्या पदार्था दृष्टिगोचरा भवंति ते सर्वेषां दृष्टिगोचरा भवेषुः यतो न सर्वेषां दृष्टिगोचरा भवंत्यतो वृत्यविच्छिन्न चेतने मिछ्यावस्तु तज्ज्ञानं च भवति ततो रज्जुज्ञान-मेव वृत्तिचेतनज्ञानं तज्ज्ञानारसर्पज्ञानस्य निवृत्ति-र्भवत्येव ॥

१२ ॥ तद्वरस्वप्नेऽपि वृत्यविच्छिन्नं चैतन्वं पदा-र्थानां तेषां ज्ञानानां चाधिष्टानं भवति यस्य जागृति ज्ञानं भवति तस्य अमस्य निवृत्तिरेव भवति न तु सर्वस्य स अस्मो रज्वां सर्पावांतः स्वन्नो वा सदस-द्विलक्षणाऽनिर्वचनीयः तस्यभानं कथनं च साऽनिर्वचनीया ख्यातिरिति ॥

ननु सर्वत्राधिष्ठानज्ञानाः कहिपतस्य निष्ट्रसिः श्रूयते

### (28)

तिस कारणते वृत्यविच्छिन्न चेतनदी अधिष्ठान है यह अनुभवसे सिखहोता है रज्जुवाला चेतन अ-धिष्ठान नहीवनता जो रज्जुवाला चेतन अधिष्ठान मानो तो जे दशपदार्थ सर्वकों प्रतीतहोते है ते एकएककोभी दश पदार्थ प्रतीतहोने चादीथे एसे तो होतानदी यांते वृत्यविच्छिन्न चेतनदी मिछ्या-वस्तु तथा तिनाके ज्ञान इन दोनोका अधिष्ठान है यांते जो रज्जुकाज्ञान है सोई वृत्तिवालेचेतनका ज्ञान है तिसके ज्ञानसे सर्पकी तथासर्पके ज्ञानकी निवृत्ति होती है ॥ यामे कोई संदेइ नही है ॥

१२ ॥ तेंसेइी स्वममे जो वृत्तिवाला चेतन है सोई स्वन्नके पदार्थोंका तथा तिनोके ज्ञानोका अधि-ष्ठान है जिसको जायतके स्थूल देहका ज्ञानहोवे है तिसकाही स्वन्न निवृत्त होवे हे सर्वजनोका निवृत्त कत्रीनहीहोता यद आंतिज्ञान रज्जुमे सर्परूप दोवे अधवा स्वन्नरूपहोवे सो सत् असत्सें विलक्षण होनेते अनिर्वचनीय है तिसअनिर्वचनीय पदार्थका जो मान अरुकधन है तिसका नाम अनिर्वचनीय ख्याति कही जाती हे ॥

शिष्य उवाच हे समर्थ सर्ववेदांतोमें एसादी श्रवणमे आवे है जो अधिष्ठानके ज्ञानते कल्पित वस्तुकी निवृत्तिदोती है।

### ( १२)

न च श्रूर्येतेऽऽधारज्ञानान्निव्दत्तिर्भवति तत्र किं कारणं कि माधाराधिष्ठानों भिन्नौं वाऽ-भिन्नों वा आद्ये तयोभेंदो वक्तव्यः द्वितीये अधिष्ठान शब्दवदाधारङ्गानेन कल्पितस्य निव्दत्तिर्भवतीति कथं न श्रूयते ॥

१३ ॥ श्रीगुरुरुवाच तत्र भिन्नपक्षमाश्रित्य सि-द्धांतिराइ यथा रज्जुरियमिति पदयुगलमस्ति तत्रे यमिति पदं सामान्यवाचकं अयं सर्प इति सपेंण सद्द दर्शनात्तत्रेयमिति पदमाधारवाचकं भवति तस्याधारस्य ज्ञानेन सर्पस्य निवृत्तिर्न भवति रज्जु-रिति पदं विशेषवाचकं भवति तस्य वाच्यम्याधि-ष्ठानपदवाच्यताऽस्ति रज्जुरियमिति विशेषज्ञानस्य श्रमनिवर्तकत्वादयमेव द्वयोर्भेदो दृष्टांते भवति ॥

१४ ॥ दार्ष्टांतकेऽपि इयोर्भेद एवमस्ति ब्रह्मास्मि ब्राह्मणोहमस्मीति सत्**पदवाच्यता ब्रह्मणि ब्राह्मणे च** दर्शनाददमस्मीतिपदस्याधारवाचकत्वमस्ति

१४ ॥ अब दार्धांतमे दोनोका भेद श्रवणकरो "ब्रह्माहमारिम तथा "व्राह्मणोहमारिम" यहां आस्मि नाम हैपना सो सामान्यहोनेते कडिपत ब्राह्मणके साथमेंभी अस्तिपना रहा है यांते आधारवाचक है

है यहां दो पद है "यह अरु रज्जु" तिसमे यद पदतो सामान्य वाचक है जो सर्पके साथभी रहता है जैसे कि यहसर्भ है यहां कढिपत सर्प साधमी यह मिलनेते सामान्य होनेसे आधारपदवाचक यह एसा पद है तिसके ज्ञानते सर्धकानाइा नहीहोता अह रज्जु दे एसा जो पद दे सो विशेषका वाचक दें रञ्ज पदार्थ जो हे सो विशेष है अह अधिष्ठान है तिसके ज्ञानते कडिपत सर्पकी निवृत्ति दोनेते रज्जुपदार्धकोअधिष्ठानपद वाच्यता कही दे यही आधार अधिष्ठान दोनोका भेद जानना ॥

(28) परंतुं आधारज्ञानते कढिपत वस्तुकी निवृत्ति होती है एसे क्यों नही देखनमे आवता इससें संदेह होता है. जो अधिष्ठान तथा आधार यह दोनो शब्द भिन्नभिन्न है वा एक र्थका ज्ञापक है भिन्न कहो तो तिनोकाभेद सुनावनाचा-दीये एककहो तो आधारज्ञानते कढिपतकी निवृत्ति होती है एसा लेख क्यों नहीदेखनेमे आवता सा करो। १३ ॥ श्रीगुरुहवाच हे प्रिय जैसे यद रज्जु दे



### (\$8)

तस्याधारस्य सच्छब्दवाच्यस्यात्वाननाज्ञकत्वं नास्ति तत एव कल्पितेन बाह्य गेन सद्दाऽस्मीति पदस्य व्याप्ति-भवति नित्योऽहं विभुरस्मि परमानंदोऽस्मि विमुक्तो-स्मीरयन्न नित्यत्वस्य परमानंदत्त्वस्य विमुक्तस्वस्य च विशेषपदवाच्यताऽस्ति तस्य विशेषज्ञानस्य श्रम-नाशाकत्वादेवाधिष्ठानपद्वाच्यता भवति ॥

१५ ॥ ननु दृष्टांतेयथेयमिति सामान्यं आधार-पदवाच्यं रज्जुरिति विशेषमधिष्ठामपदवाच्यं भवति ताभ्यां द्राभ्यां सामान्यविशेषपदवाच्याभ्यामाधारा धिष्ठानाभ्यां तृतीयो भिन्न एव दृष्टा सर्वेर्देश्यते न तथा दार्ष्टांतके आधाराभिष्ठष्नाभ्यां भिन्नः कश्चि-त्द्रष्टा केनापि दृश्यते तत् द्रष्टा तु दार्ष्टांतकेऽपि-वक्तव्य इति चेत्तत्रोत्तरं

१६ ॥ श्रीग्ररूरुवाच-यत्र जडाधिष्ठानं भवति तत्र द्रष्टा भिन्न एव भवति यत्र तु स्वप्तवचेतनम-धिष्ठानं भवति तत्र तु स एव द्रष्टा न तु ततोऽन्य-द्रष्टा भवतीति सिद्धांतः सिद्धांते तु तव शंकाऽपि न संभवति यतः स्वप्ने रज्जुसर्पादौँ वा सर्व-मेवदि कडिपतं भवति साक्ष्याश्रिताऽविद्येव तमसा विषयाकारेण सत्वगुणेन ज्ञानाकारेण च परिणमते

## ( ₹4)

तिसते मैंबाह्मणहुं इस कटिपत बाह्मणपनैकी निवृ-ति दोतीनही अरु में ब्रह्म सचिदानंदेकरूप हुं यह विरोषवाचकदोनेसें अधिष्ठान नामवाला दोनेते ति-सके ज्ञानते कटिपतकी, निवृत्ति होवे हे ॥

१५ ॥ शिष्य उवाच हे भगवन यह है एसापद सामान्यका वाचक दे रज्जु है एसापद विशेषका वाचक है जो सामान्य हे सो आधार हे जो विशेष दे सो अधिष्ठान हे तिन आधार अरु अधिष्ठान इन दोनोसे भिन्न जैसे द्रष्टा होता है तैसे दार्ष्टांतक-मे अस्तिपणा सामान्य होनेते आधार है अरु मै ब्रह्म सच्चिदानंदहूं यह विशेषहोनेते जगत्का अ-धिष्ठान है अरु दोनोसे भिन्न दृष्टा कवन हे सो कहो॥

१६ ॥ श्रीगुरुरुवाच है शिष्य जहां जडअधि-ष्ठान रज्जुआदिक है तहां द्रष्टादूसरा होता है परंतु जहां चेनत अधिष्ठान होता है स्वमवत वहां आ धार अधिष्ठानर्से भिन्न द्रष्टा नहीं चाहीये. काहंते. तहां जो एकही आधार अरु अधिष्ठान है सोईही द्रष्टा होता है तिसते भिन्न द्रष्टा नहींहोता है. सिद्धांतमे आपकी शंकाही नहींबनती कारणजो रज्जुमें सर्प अग्रवा स्वम सर्व कढिपत होनेते साक्षी आश्रित जाअविद्या है तिसका तमोगुण जो है सो विषयाकार धारे है, सरवगुण ज्ञानाकार धारे है.

### (34)

अतः शंकेव न संभवति सर्वत्र व्यवदारे प्राति-भालके वा साक्षीदद्या साक्षी चैवाधिष्ठानं तत एव शंका समाधानं च न संभवति ॥ इरि ॐ तत् सत् ॥

॥ इति पंचदशं कमलं लमाप्तम् ॥

%१ ॥ अथ षोडश कमले स्वप्न संबंद्धिप्रश्नोत्तराणि प्रतिपाद्यंते ॥ %

+

संविदेा हृदयं स्वप्ने यथा भाति जगत्तया । ब्यामात्मैव तथैवाऽत्र सर्गादिः प्रतिभासते ॥ ॥ ननु यदुक्तं जायत्स्वप्नयोर्भदो नास्तीति तःकयं संभवति भिन्नसत्ताकत्वात् ॥ किंच जायदवस्थायां ये ज्ञातपदार्थाः संति तेषामेव स्वप्ने स्मृतिर्भवति-नत्वज्ञातपदार्थानामिति ततश्व सत्यपदार्थानां या स्वप्ने स्मृतिर्भवति सापि ताद्दशी सत्या एव भवति न तु मिथ्या तदृष्टांतेन जायत्पदार्था नो मि्छ्या यथार्थ-स्मृतिज्ञानविषयत्वादिति चेत्तत्र ॥

#### (29)

यांते एकद्दी अविद्या हृट्य द्रष्टारूप होनेते आधार अधिष्ठानते भिन्न द्रष्टाचाली शंकाद्दी नदी बनती सर्व व्यवद्दारिक वा प्रतिभाशिक इन दोनो का साक्षी दो अधिष्ठान दे तथा साक्षीदी अविद्याकी सात्विक वृत्तिसें द्रष्टा दे. यांत अभिन्न पक्षमे शंका समाधान दोनो नदी बनते इसीको दृष्टिस्ट्रिष्टि वाद कदते दे इसी अर्थको स्वमविचाररूप आगामी कमलमे कहेंगे ॥ ॥ इतिश्री पंचदशकमलमे अनिर्वचनीय ख्यात्यलं॥ १ २ ॥ अथ षोडश कमलमे स्वमविषे प्रश्नोत्तरं॥

॥ जैसे स्वममे परमात्माका मनही जगत् रूप होई करके भासता है तैसे चिदाकासही इस जायत अवस्थामे संसारका कारण है सोई द्रष्टा

दर्शन और हइवरूप होई करके प्रकाशता है ॥ ॥ शिष्य उवाच-हे भगवन् आपने कहा जामत स्वन्न का भेद नहीं है खो बार्जा नही वनती. काहेते जो जामत व्यवहारिक सक्तवाला है स्वम प्रातिभासिक सत्ता वाला है यांते दोनो एक नहीं और जो जामतमे ज्ञात पदार्थ होते है तिनोका स्वप्नमे स्मृतिज्ञान होता है अज्ञात पदार्थोंका स्मरण होतानहीं यांते सत्य पदार्थोंकी जा स्वप्नमे स्मृति है सा मिथ्या न होनेसे तिस हष्टांत करके जामत पदार्थभी सत्यही है मिण्या नहीं, क्यों जो यथार्थ स्मृति ज्ञानके विषय है ॥ २ ॥ किंच यचोक्तं स्वप्ने व्यवहारकपदार्थांनां सत्यानामेव स्मृतिज्ञानमपि सत्यमेव भवति तत् दृष्टां-तेन जाग्रत्सत्यमस्तीति तन्न समीचीनं "अन्यो-न्याश्रयत्वात् " स्मृतेः सत्यत्वे जाग्रत्सत्यत्वस्यापेक्षा जाग्रत्सत्यत्वे तु स्मृतिसत्यत्वस्याऽपेक्षेति ततश्च पुगुरूमेव मिथ्या भवति. यदुक्तं जाग्रति ये ज्ञात-पदार्थाः संति तेषामेव स्वप्ने स्मृतिर्भवतीति तत्तु ॥ ॥ खमपि खादति खंडिति मीक्ष्यते निज्ञशिरोनयनेन करार्धितम् ॥ किमपि दुर्घटमस्य न विद्यते यदि विमूडमतिर्भवतिस्वयमिद्रयत्र निरस्तत्वादेव न संभवति ॥

॥ श्रीगुरुख्वाच-यदुक्तं जायत्व्यवद्धारकसत्ताकं स्वप्नं प्रातिभासकसत्ताकं तयोरैक्यताऽभावाद्ववति युनलस्य गिन्नत्वभिति तन्न संभवति स्वप्नस्यापि स्वकाले व्यवदारसाधकत्वात् व्यवदारकसत्ताकत्वं तदुक्तं स्वकाले सद्वद्वाति प्रवोधेऽसद्वद्भवेदिति ॥

www.kobatirth.org

### ( 灵气 )

श्रीगुरुरुवाच दे मुने जो आपने कहा जायत व्यवहारिक और स्वप्न प्रातिभासिक दोनेते एकरूप नही सो कहना अनुचित है. काहेते स्वप्न पदार्थ अग्निजलादि स्वप्नकालमे शीतोष्णका कर्ता होनेसे स्वकालमे व्यवहार साधक होनेते भिन्न सत्तावाले नही तदां प्रमाण ( स्वकाले सद्वद्वाति ) स्वकालमे जामतूसमान स्वन्नपदार्धभी सत्य भासते है. यांतें दोनो एक सत्तावाले है यही दृष्टि स्टाप्ट वाद जानो २॥और जो आपने कहा स्वप्नमे जायतुके सत्य पदा-थोंका स्मृतिज्ञानभी सत्य दे तिस दृष्टांतसे जाग्रत् पदार्थ सत्य होने चाहीये सो यह आपका कइना अयोग्य देे एसे मानोगे तो अन्योन्याश्रय दुषण दोता है. काहेते जो सत्यस्मृति ज्ञानको सत्यजामत् पदार्थोंकी अपेक्षा दोवे हैं अरु जामतूके पदार्थोंके सत्यत्ववास्ते स्मृतिके सत्यताकी अपेक्षा होवे ईे यांते दोना मिथ्या है ॥

और जो आपने कहा है जामतमे ज्ञातपदार्थ होवे तो तिनकी स्मृति दोवे दे अज्ञातकी नदी सो एसेनहीं है जो मूढमति दै तो अविद्यासे क्या नहीं देख सकता स्वप्नमे आकाशकोशी खाता दे काटा हुवा अपना शिरो अपने हाथमे देखे है एसे अज्ञात पदार्थमी देखता है ज्ञात पदार्थोहीका देखना नहीं होता ॥

### (80)

३ ॥ अन्यसु यदुक्तं स्वप्ने जाग्ररपदार्थानां स्मृतिर्भवति तदपि तव कथनं न संभवति स्वप्न-पदार्थानां प्रत्यक्षज्ञानविषयत्वात् ॥ न तत्र रथा न रथयोगाः पंथानो भवंत्यथ रथान्ररथयोगान्पथः सृजते ॥ इत्यनया श्चरया नवीनानां पदार्थानामुरपत्तिः कथनाच तेषामेव प्रत्यक्षज्ञानं भवति न स्मृतिः स्मृतेश्च परोक्षार्थविषयत्वादियं मे माताऽयंमे स्राता-ऽयंपितेति प्रत्यक्षदर्शनाच स्वप्नपदार्था मिछ्या एव तद्दृष्टांतेन जाग्रद्धि मिथ्या न सत्यं ॥

8 ॥ ननु स्वप्नकाळे लिंगशरीरं देहाद्बहिर्वि-निर्गत्य जाग्रति पदार्थानेव पद्यपति ततोऽपि जाग्र-न्मिथ्या नास्ति स्वप्नपदार्थानां सत्यत्वात् ॥ इति चेतत्राह—

॥ समाधानं-स्वप्नकाले लिंगदहस्य बहिर्निर्ग-मनमेव न संभवति मरणप्रसंगात् सर्वेंरपि सप्राणो देहोयं स्वप्नवतः पुरुषस्य दृश्यते प्राणं विना लिंग-देहस्य निर्गमनासंभवाच्च इतोऽपि स्वप्ने पदार्थानां मिण्याज्ञानं तत्दृष्टातेनजाप्रति सर्वेपदार्था अनिर्व-चनिया एव ॥

५ ॥ यदि बहिनिर्गत्य जाम्रति दर्शनं स्यात्ताईि सर्वे सर्वेरेपि प्रतिदिनं प्रष्टव्या भवेयुः तव मम च रात्रौ स्वप्ने समागमोऽभृदिति॥

### (85)

३ ॥ और जो आपने कहा स्वप्नमे स्मृति होती है सो कहना मिथ्या है काहेते जो यह रथ है, यह घोडा है, यह मार्ग है. एसा प्रत्यक्ष ज्ञान होता है श्रुतिमेभी कहा है रथ, घोडा मार्ग जाग्र-तवाले तहां नहीं किंतु नवीन रथादिकोंकों उत्पन्न करके स्वयंदी देखे है काहेते स्मृतिके विषय परोक्ष पदार्थदी होते है. अपरोक्ष विषे स्मृतिज्ञान दोताहीं नही, ये मेरी माता, यह मेरा आता पिता इत्यादि सर्व प्रत्यक्ष ज्ञानहोता है यांते मिथ्या प्रत्यक्षज्ञान है तिस दृष्टांतसे जाग्रतपदार्थ मिथ्या जानने ॥

४॥ शिब्य उवाच हे देव स्वप्नकालमे इस देइ से लिंगशरीर निकलकरसत्यजाग्रत्पदार्थोंको देखनेजाता है यांते ते पदार्थ जाग्रत्के दोनेते सत्य दोनेचाहीये॥ ॥ श्री गुरुहवाच हे शिष्य जो लिंगदेद निकले तो स्थूलका मरण होय जावे यातेस्थूलसे लिंगका बाहर जाता नही बनता. क्यों जो सर्व पुरुष स्वप्नवालेका स्थूलदेद प्राणवाला देखते है विनाप्राण लिंगदेहका गमनही नही बनता यांतेभी स्वप्न मिथ्या दोनेते तिस दृष्टांतर्सेभी जाग्रत पदार्थ मिथ्या है सत्यनदी ॥

५ ॥ लिंगदेद वादरदेखने जातादोवे तो सर्वलेक प्रतिदिन स्वप्नसमागमकी वार्ता क्यों नही करते. जो तेरा मेरा एसे एसे स्वप्नमे ब्यवद्वार होता भया ॥

#### (11)

॥ यतः कोऽपि कस्माझ पृच्छति ततौऽपि न बद्दिर्निर्गमनं सिद्ध्यति किंतु तत्रैव मिथ्यादर्शनमस्ति. किं च स्वप्नकाले रात्रौ काइयां सुप्तः सन् स्वस्य च मध्यान्हे इरिद्वारे पद्भ्यां गमनं इस्तेभोजनं वाचा मित्रेण सद संभा-पग्नं चानुभवति ततोऽपि नो सत्यमिति यथा स्वप्ने मुहुर्तांते संवत्सरशतभ्रमः इति वचनाच्चाऽपिसर्वेस्व-प्नपदार्था मिथ्याः ॥

६ ॥ ननु यथा स्वप्नपदार्था उत्पत्तिमत्वात् ज्ञानविषयत्वाच्चापि मिछ्या भवंति तथा जा-प्ररपदार्था अपि मिछ्याः संतोति चेतर्द्धि जाग्रत्पदा र्थाः स्वस्वकारणेभ्योऽप्युत्पत्तिमत्वात्सत्या एव तद्द-ष्टांतेन स्वप्नपदार्था अपि उत्पत्तिंमत्वादेव न मिथ्या भवंति तत्र किं बाधकमस्ति ॥

समाधानं-पे पदार्थाः कारणमंतरेणोत्पद्यंते ते खपुष्पवन्मिण्या भवंति तथा सति स्वप्ने समुद्रनदी पर्वतादिग्रामा ये प्रतीयते तेषां योग्यदेशकाल्योरभा बत्वादेव मिण्यात्वे कस्यापि विवेकिनः संदेद्दो नास्ति त्वमप्येवं निश्चयं कुरु ॥

### (\*\*)

जब एसे कोइभी किसीसे स्वप्नवार्ता जाम-तूमें पूछता नही यांते स्वप्न मिथ्या दे और खप्न काळ रात्रिविवे कार्शामे शयन करे है अपनेको हरिद्वारमे मध्यान्हविषे पादोसें गमन दाथमे मिष्टान्न मुख़से मित्रसाथ संभाषण करता अपने को स्वप्नमे देखे है यांतेभी मिष्ण्या है वसिष्ठजी कहते है स्वप्नमे मुहूर्तमात्रविषे शतसंवत्सर अनु-भव करते है यांते स्वप्न सख्यनही ॥

६ ॥ शिष्य उवाच-हे प्रभो जैसे स्वप्नपदार्थ उत्पतिवाले तथा नेत्रोंके विषय हे तौ भी मिछ्या है तैसे जाग्रत पदार्थ भी मिथ्या है जो एने मानो नो जाग्रत पदार्थ भी उत्पत्तीवाला होनेते जैसे सभ्य हे तिस दृष्टांतसे स्वप्नपदार्थभी उत्पतिवाला होनेसे सत्यक्योंनहोवे तिनोंको बयों मिथ्या कहते हो ॥

॥ श्रीग्रहहवाच दे सुबुद्धे ज पदार्थ कारणसे विना उत्पन्न दोते दे ते ख पुष्प समान असत्ही जानना यांते स्वममे ज नदी, समुद्र, पर्वतादिक देखनेमे आवते दै तिनोके कारण योग्य देशकालके अभाव दोनेते ते मिथ्या दे इस अर्थमे किसी विचा-रशीलको कोई संशय दोई सकता दे इसका तुमही उत्तर कहो ॥

#### (88)

www.kobatirth.org

७॥ ननु स्वप्ने मइत्कालो मइद्देशश्चापि टट्टयते ताभ्यां निमित्तकारण देशकालाभ्यामुत्पत्तिमत्वारस्व प्नपदार्था न मिथ्यास्तथा जाप्रादपि न मिष्ण्याभवति तस्मात्तवाऽद्वेतसतं कथं संभवति ॥

॥ उत्तरं-पे पदार्थाः सदोत्पन्ना भवंति तेषां मिथः कारणकार्यभावसंबंधो नैव संभवति यद्या सदोत्पन्नौ आतरो परस्परं जन्यजनको नैव भवतः तथा स्वप्नेपि देशकालपदार्थानां सदोत्पन्नानां कथं कार्यकारणभावो भवति किंतु न संभवति तदेव का-रणं यत्पूर्वं स्यात्तदेव च कार्यं यत्तु पश्चाद्दृहश्यतेऽत्र-स्वप्ने सद्दैव सर्वे दृष्टिगोचरत्वान्न परस्परं कार्यका-रणभावं प्राप्नुवंति तस्मादकारणोत्पन्नत्वादेव स्वप्न-पदार्था मिछ्या एव भवंतीति सिद्धं ॥

८ ॥ किंच यथा स्वप्ने पितामातापुत्रपोत्रादयो मरैः सदैवोत्पन्ना हइयंते सदेव तत्क्षणे चोत्पद्यंते तं पूर्वकालिन एव संतीति प्रत्यभिज्ञाज्ञानविषयाश्चापिभवंति

### (84)

७॥ शिष्य उवाच-हे गुरो स्वप्तावस्थाविषेभी पुष्कल देशकाल देख परता है. तिसदेशकाल निमि-तते स्वप्त सृष्टि उत्पन्न होवे है यांते यथार्थ है इस-मेभी विवेकीकों कोई संदेह होता है ? इसकाभी उत्तर आपकहो यांते जाम्रत्भी स्वप्नसमान सत्य है मिथ्या नही है यांते वेवांतले अद्वेतकी सिध्यि कैसे बन सकती है सो तो कहो ॥

॥ श्रीगुरुख्वाच-जे पदार्थ साथही उत्पन्न होते दे ते परस्पर कार्यकारण नदी होते जैसे साथमे उत्पन्न भये जे दोभ्राता ते क्या परस्पर पितापुत्र होइ सकते दे ? तैसेदी स्वप्नमेभी देशकाल और पदार्थ जे नदी, पर्वत, समुद्रादिक देखनेमे आवते दे ते इकठे उस्पन्न होनेते परस्पर कार्यकारण नही दोसकने ॥ कारण तिसको कदते हे जो प्रथम दोवे. और कार्य तिसको कहतेहे जो पश्चात् होवे. और स्वप्नविषे साथमे सर्व देशकाल पदार्थ उत्पन्न दोनेसें स्वप्नविषे साथमे सर्व देशकाल पदार्थ उत्पन्न दोनेसें स्वप्नविषे साथमे सर्व देशकाल पदार्थ उत्पन्न दोनेसें स्वप्नविषे साथमे होतेते मिथ्या दे तैसे जामत्भी मिथ्या हे एसे आपको निश्चयकरना चाहीये ॥

८ और देखो जो स्वप्नविषे पिता माता पुत्र पौत्रादिक तत्क्षण उत्पन्न होइ करकेभी बहुतकालके ये पितादिक है एसे तिनोंमे प्रत्यभिज्ञा **ज्ञान दातादै.** 

## ( 84)

यदिप्रत्यभिन्नान्नानविषयां न भवेयुः तर्हि प्रत्येक स्वप्ने सर्वेः सर्वे प्रष्टव्या भवेयुः को भवान् कोऽइंवा कस्येदं ग्रहं यथाऽनिरुद्धेनोषां प्रति अर्जुनेन चोंलोपीं प्रति पृष्टं यतश्चनेव कोऽपि कस्माद्पि पृच्छति त-स्मारस्वप्ने लर्चेऽविद्यया प्रत्यभिज्ञाज्ञानविषया भवंति पुत्रपौत्रयोर्मध्ये कार्यता पितापितामहादयश्च ये सं-ति तेषु कारणता स्वसिंमश्च कार्यता कारणता चेल्या-या अविद्याबलेन प्रथक्त्रथक्तया प्रतीयंते तद्वज्ञा-ग्रत्यपि तत्क्षणोत्पन्ने जगतिस्वय्नवद्भेदाः प्रतीयंते ततः सर्वेषि भेडा मिथ्या एवेति निश्चयं इत्वात्मनि तिष्ठ यथाऽऽदर्शे प्रतिबिंतिताः पदार्था मिरुपा एव भवन्ति तथैव स्वाऽऽत्मनिमिष्ठ्याः पदार्थाः प्रतिबिं-बंति प्रतीयंते च तस्मात् सर्वेमिथ्या एव भवंतीति विजानीहि ॥

९ ॥ ननु ये ये व्यवहारयोग्यपदार्था नरेर्ददयंते तेषां प्रतिबिंबानि दर्पणे संति

## ( 99 )

जो प्रत्यभिज्ञा ज्ञानके विषय नही होते तो सर्व स्वप्नविषे सर्वजनोने सर्वजनोंसे प्रश्न करना चाहीये जो तुम कवन है हूं कौन हुं यह गृह किसका है जैसे अनिरुद्धने उषासे, तथा अर्जुनने उलोपीसें पूछा है तुम कौनहों यद किसका गृह दे में यदां कैसे आया यांते जब कोईभी किसीसे स्वप्नमे नहीं प्रश्न करता तांते स्वप्नपदार्ध संपूर्ण प्रत्यभिज्ञा ज्ञानका विषय हुए अविद्याके रचेला प्रतीत दोवे है, तिनो-विषेभी जेस्वप्नमे पुत्र पोत्रादिक दे तिनोंमे कार्यता देखता है, पिता, पितामहविषे कारणता और अप-नेमे कार्यता कारणता दोनोंकों अविद्याके महात्म्यसें देखे हैं तैसेईा जब प्रबुद्ध भया तबभी तक्षण उत्पन्न हुए जायत प्रपंचमे नाना पिता पुत्रादिकोंकुं अनुभव करेंहे अरु प्राचीन जाने हे और प्रछता नही तुम कोन हो में कैसे आया यह मद कितका दै ते सर्व स्वनसमान मिथ्या है एसे निश्चय करके सत्यजो दोनोका ज्ञाता दे सा मेहूं एसे जानो जैसे दर्पणमे मिथ्याही प्रतिविंग प्रतीति होते है तैसे जायलुकेभी पदार्ध देनदी तौभी चिदानंदा-रमामे प्रतिबिंबित हूए भासते है ॥

९ ॥ शिष्प उवाच-हे नाथ, जे पदार्थ व्यवहा-रके योग्य होते है ते ही दर्पणमे प्रतिबिंबित होतेहै

#### (88)

न तु खपुष्पाणां वंध्यापुत्राणां वा प्रति बिंबानि भवंति तस्माद्यथाते मिथ्या नो भवंति तथा परमात्मन्यापि ये प्रतिबिंबाः संति तेषां येबिंबरूपा भवंति ते कथं मिछ्या भवेयुः ॥

॥ समाधानं-यत्र जडात्मानो दर्पणोदकादयः संति तेषां प्रतिविंबग्रहणे भवति विंवानामपेक्षा यत्र तु चेतने पदार्थाः प्रतिविंबंति तत्र विंबानामपेक्षामंत-रेण मनोराजस्वप्नप्रपंचवत्प्रतिविंबति तदुक्तं वासि छे--॥तर्सिमश्चिद्दर्पणे स्फारे समस्ता वस्तु दृष्टयः । इमास्ताः प्रतिबिंबंति सरसीव तटदुमाः ॥

१० ॥ ये स्वप्ने देशकालादयो हर्रयंते ते बिं-बंविनेव दृर्रयंते यथा सरसि प्रतिबिंवानां कारणं बिंबा एव तथाऽत्र चिदात्मनि प्रतिबिंबानां कारणमंतःकरणं

#### (89)

कोई आकाशके फूल वा वंध्यापुत्रादिकोंका प्रति-बिंब दर्पणमे परता नही यांते जैसे प्रतिबिंबोंके बिंबरूप पदार्थ मिथ्या नदी तैसे जिन पदार्थोका प्रतिबिंब परमात्मा विषे परता है तिनोके बिंबरूप जगत्कों केसे असत् जानना चाहीये सो उत्तर कहो॥

॥श्रीगुरुरुवाच॥ हे शिष्य जदां दर्पण वा उदका-दिक जड स्वच्छपदार्थ हे तद्दां प्रतिबिंब प्रहणकरने वास्ते बिंबोकी आकांक्षा होती हे अरु जहां स्वप्न विषे साक्षीकी न्याई स्वयं चेतनही वस्तुके प्रति-बिंब प्रहण करनेवाला होता हे तहां चेतनको आपने विषे प्रतिबिंब प्रदण वास्ते बिंबकी आकांक्षा होती दी नही, जैसे मनोराज अरु स्वप्नावस्थामे बिनादी बिंबके प्रतिबिंबरूप जगन् अनुभवमे आता दे पसे श्रीवसिष्ठनेभी कहा हे ॥

II तिस चेतनरूप महान दर्पणमे संपूर्ण द्रष्टा दर्शन अठ दृश्यरूप जगत् एसं प्रतिबिंबित द्वोता दे जैसे नदीविषे तटके वृक्षोंका प्रतिबिंबपरता है ॥ १० ॥ यांते जे खप्नमे देशकालादि पदार्थ

अनुभवमे आवे दे ते प्रतिबिंबोके विनाहीदेखनेविषे आवते हे अरु जैसे दृष्टांतमे नदीविषे प्रतिबिंबोका कारण तटके वृक्ष दे तैसे जाप्रत् स्वप्न पदार्थोंके प्रतिबिंबोंका कारण अंतःकरण जानना ॥

# (4+)

अथवाऽविद्या भवति आद्ये स्गर्क्षाचेतनमभिष्ठानं भवति द्वितीये तु ब्रह्मचेतनमेवाधिष्ठानं भवति तथा सति स्वप्नस्यांतःकरणमविद्या वोपादानं भवति चेतनस्तु विवर्तोपादान कारणमस्ति ॥

११॥ ननु द्वितीयपक्षे स्वप्नाधिष्ठानं ब्रह्मचे-तनमस्ति कस्पितस्य च निष्ट्तिरधिष्ठानज्ञानाद्ध-वति तथा सति निद्रां गतस्य ब्रह्मज्ञानरदितस्य विना बह्यद्धानेन जामत्काले कथं स्वप्नस्य निवृत्तिस्स्यात् बह्यद्धानमंतरेणोपादानाऽज्ञानस्य विद्यमानत्वात्. किं च जाम्रत्स्वप्नयोरेकचेतन्यस्याधिष्ठानत्वाद्विव-तोंपादानकारणस्वमेवमविद्यायाश्च द्वयोरपि परिणा-म्युपादानकारणस्वमस्ति तथा सत्येकः स्वप्नः प्रातिभासक अन्यस्तु जाम्रत्प्रपंचो व्यवहारिक इति कथं तयोर्भेदः ॥

१२ ॥ समाधानं--आये यद्यपि ब्रह्मज्ञानं विना ऽविद्यानिष्टत्तिमंतरेण स्वय्नस्यात्यंतनिष्टत्तिनभवति तथापि कारणेऽविद्यायां ऌयरूपा निवृत्तिर्भवत्येव नि-मित्तकारणनिद्रादेाषनाशाद्विरोधिजायत्कर्मोद्भवाच ॥ दितीयशंकाया उत्तरं--नु

# (48)

अथवाअविद्या जाननी अरु चेतन विवतौंपादान का-रण दै एसा जानना॥ विश्वामित्र कर्दमादि सिद्धोंकी सृष्टिविंबो ते विनाही प्रतिबिंबरूप दर्झाई दे ॥

११॥ शिष्य उवाच-दे भगवन दूसरे अविद्या पक्षविष स्वप्नका अधिष्ठान ब्रह्म चेतन सिद्ध होता रे कल्पितकी निवृत्ति अधिष्ठानके ज्ञानते दोनी चादीये यांते निद्रावाले ब्रह्मज्ञानसे रहित पुरुषको जाप्रत्कालविष स्वप्नकी निवृत्ति नहीहोनीचाहीये. विना ब्रह्मज्ञानसे स्वप्नके उपादानकारण जा अविद्या दे तिरुके विद्यमान दोनेते और एक चतनको जाप्रत् स्वप्न दोनोका अधिष्ठान दोनेते विवर्तउपा-दानकारणता दे तथा अविद्याकों दोनो जाप्रत् स्वप्नके प्रति परिणामी उपादानकारणपणा दे जब. एसे भया तो इस जाप्रत्को व्यवद्यारिकसत्तावाला स्वप्नको प्रातिभासिकसत्तावाला दोनेमे कोन हेतु है॥

१२ । श्रीग्ररुरुवाच-हे ऋषे प्रथम रांकाका उत्तर तो यह है. यद्यपि ब्रह्मज्ञानविना अविद्याके सन्द्रावसे स्वप्नकी अत्यंत निवृत्ति नहीहोती तथापि निद्रादोषका अभाव तथा जाम्रत् कर्मोंके उन्द्रव इन दोनो निमित्तकारणते अविद्योपादानकारणमे स्वप्न को लयरूप निवृत्ति होवे हे सो जानना. और हे शिष्य द्वितीय रांकाका यह समाधान है.

# (41)

केवलाऽविद्याजन्यत्वादेव जाग्रतो व्यवहारकत्वं नि-दादोषसहरूद्वा प्रमाणदोषसहरूद्वाऽविद्याजन्यत्वा-त्स्वमस्य रज्जुसर्पादेश्च प्रातिभासकसत्ताकत्वं भवति तस्मात्सदेाषनिदोंषाविद्याजन्यत्वादेव तयोर्भेद एव भवति नत्वभेद इति. सिद्धांते तु जाग्रत्पदार्थाः स्वप्ने मवति नत्वभेद इति. सिद्धांते तु जाग्रत्पदार्थाः स्वप्ने न प्रतीयंते स्वमपदार्थाअपि जाग्रति नैव प्रतीयंते तत एव द्वौ पदार्थी समो देऽवस्थे च समाने भवतः तयोस्तु न किंचिद्धेदः ॥

१३ ॥ ननु जाम्रति पदार्था ये संति ते प्रति-दिनमनुभूयंते स्वप्नपदार्थास्तु न तथाप्रतिस्वप्नेऽनुभूयंते तस्मात्तयोर्जाम्रत्स्वन्नयोः कथं समानताऽस्तीतिचेत्तत्र.

॥ समाधानं-जाग्रत्पदार्थाः प्रतिदिवसे दइयंते तदनुचितं यथा सद्योजातस्वप्नपदार्थेषु स्वप्तकाले प्रत्यभिज्ञाज्ञानविषयता ऽविद्यया भवति तथा जाघात्य-प्यविद्याबलादेव प्रत्यभिज्ञाज्ञानविषयता भवत्यत एव जना जानंति ये बाल्ये पितादयो दृष्टाअभवन्तेऽद्या-वधि दृइयंते न चैवमस्ति यथा या गंगा बाल्ये दृष्टा सैवेयमधुनापि मया दृइयते येयं दीपज्ञिखा लायं-काले दृष्टा सैवेयं राज्यंते मया दृइयते तत्तु माया माद्दात्म्यमेव ॥

## ( 47)

केवल अविद्याजन्य होनेते जायतको व्यवहारिक स-तावाली कही है निद्रादोष प्रमाणदोष सह कत अवि-द्याजन्य स्वप्न रज्जुसर्पादिक जे है ते प्रातिभासिक सत्तावाले कहे गये है यही दोनोके भेदमे सदोषत्व निर्दोषत्वपणा कारण है. सिद्धांतमे तो जाय्रत पदार्थ स्वप्नेमे नही स्वप्न जायत्त्में नही यांते दोनो सम है

१३ ॥ शिष्य उवाच जे जाम्रत् पदार्थ है ते प्रतिदिवसमे देख परते है तैसेप्रतिदिन स्वन्नपदार्थ जामत्मे देखनेविषे आवतेनही यांते दोनोके भेद-इोने परभी तिन दोनोकों समान कैसे कहेते हो॥ ॥अत्युरुरुवाच।। हे शिष्य यद्द जो आपने कह्या जाम्रत् पदार्थ प्रतिदिवस देखनेमे आवते है सो यइ कइना अज्ञानतासे है जैसे तत्काल उत्पन्न स्वप्न पदार्थोंकुं प्रत्यभिज्ञा ज्ञानकी विषयता अविद्याके बलते होती है तैसे केवल जायत कालमेदी नवीन उत्पन्न होये पदार्थोंमेभी अज्ञान वहातेप्रत्यभिज्ञा ज्ञानकी विषयता प्रतीतदोती है इसमे मनुष्योंकूं आंति होती है जो. जे पिता मातादिक बाल्यावस्थामे देखेथे सोई ही अबभी दीखपरते है सो एसे है नदी जैसे जा गंगा बाढपावस्थामे देखीथी सोइ में वृद्धावस्थामेभी दे. खता हूं तथा जा दीपशिखा सायंकालमे देखीथीसो-इ रात्रिके अंतमे देखे। इं लो यह मायाका मादात्म्य दे,

## (48)

# ॥ यत्पूर्वं दृष्टं तत्तु तत्कालं दूरगतमधुनाऽन्येदव ॥

१४॥ तडुक्तं वासिष्ठे----

हे देवि किमिदं नाम, दिनमेकं मृतस्यमे । गतमद्य व्यतीतानि, वयोंवर्षाणि सप्ततिः ॥ स्मराम्यनेककार्याणि, स्मरामि च वितामहम् । स्मरामि बाल्ययौवनं, भित्रं वंधुं परिच्छदम् ॥ देव्युवाच-वस्तुतस्तु न जातोसि, न मृतोसि कदाचन । यथा स्वप्ने मुहुर्ताते, संवरसरशतत्रमः ॥

१५॥ ननु स्वप्नपदार्थानां सद्योजातानां मा-याकार्थत्वाद्भवतु भिथ्यात्वं तथापि जाय्यत्पदार्थानां तु स्वस्वकारणेभ्यो जातानां सत्यत्वमेव न तु मिथ्यात्वं सिध्यतिश्चतिरपि॥ तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूत आकाशाद्वायुः॥इत्यादिना स्वकारणात्कार्यस्यो-रपनिं दर्शयति न तु पदार्थानामविद्याजन्यत्वमन्नवीत्.

## (44)

काहेते जो गंगाका प्रवाह तथा दीपकी उवाला तो तिसी क्षणहीमे गयी जो देखी वो कहां दे ॥

१४ ॥ सोंइ वशिष्ठने कहा है ठीठाके प्रसंगमें हे देवि यह क्या आश्चर्य है यहां मृत्यु भये एकदिन स्मरणकरता हों तद्दां सत्तरवर्ष स्मरणमे आवते है ॥ ? ॥ सत्तरवर्षकी वाल्यावस्था यौवना-वस्था अह सर्व पिता पितामहादिक कुटुंब तथा नानायुद्धादिक कार्य स्मरण करता हों सो यह क्या है ॥ २ ॥ देवी कहती भई हे राजन वस्तुतः तुम न जन्म पाया है न मृत्युको प्राप्तभये हो केवल तु-मको संपूर्ण अज्ञानके बलसे एसे देख परा है जैसे एक मुद्र्तमें स्वप्तविषे शतवर्ष देखनेमे आते है तैसे तुमकू एकदिनमात्रमे सत्तरवर्षका स्मरण भया है इस द्वष्टांतसे सर्वजायत्मे वस्तु नवीन होती है ॥ ३

१५ ॥ शिष्य उवाच हे ग्रुरो स्वन्नपदार्थ माया-जन्य हे यांते मिथ्याहोवे तथापि जाम्रत् पदार्थतो स्वस्वकारणोंते उत्पन्नहोनेते सत्यहोने चाहीये. एसे श्रुतिभी कइती हे "तिस आत्मासे आकाश उत्पन्न-भया आकाशते वायुः " इत्यादि वाक्यों से स्वका-रणोंते कार्यकी उत्पत्तिकदी हे आविद्यासे उत्पत्ति कही नदी यांते स्वन्नसम मिछ्यानदी हे ॥ किंतु स्वकारणजन्य दोनेते जाम्रत्पदार्थ सत्यदी है.

## (48)

१६॥समाधानं यथा स्वप्ने केनचित्पुरुषेणस्वस्त्र्याः सकाशात्पुत्रोजात इति दृइयते कुलाल व्यापारा-न्मृदो घट उत्पन्नो दृष्टः तदा स्त्र्याः कारणात्वं पुत्रे कार्यता मृदि कारणता घटे च कार्यताऽविद्यावलात्-दृइयते तद्रदन्नापि जायदवस्थायां कस्य कारणतां कस्यचित्तु कार्यतामविद्यावलात्सर्वेऽपि जनाः पद्ययंति तत्तु नेव वास्तवमस्ति ॥

१७ ॥ तस्माहा एतस्मादात्मन इति श्रुतिर्या त्वयोका तस्या मंदबुद्धीनां ध्यानार्थे तात्पर्यमस्ति न तु कारणकार्यभावे तात्पर्यमस्ति यदि त्वं दुराग्रदेण कार्यकारणभावे तात्पर्यमस्तीति वदसि तर्दि ' तद्र-ह्याऽपूर्वमनपरमिति' श्रुतेर्विरोधः स्यात्तस्मात्कार्यस्य जगतो ब्रह्मणा कारणेनाभेदोस्ति तद्ब्रह्माहमस्मीति मंदबुद्धिरपि ध्यात्वा मुक्तिमवाप्नोतीत्यस्मिनर्थेऽभि-प्रायमस्ति वेदांते कार्यकारणभावस्यानंगीकारात् ''ननिरोधो न चोत्पत्ति'' रिति प्रमाणाञ्चा इति षोढशं कमछं समाप्तम दृरिः ॐ तत्सत् ॥

#### (49)

१६ ॥ श्रीगुरुरुवाच दे शुभमते जैसे स्वममें किसी पुरुषने निजनारी सेसुत उत्पन्नदेखा कुलालसे कुंभउत्पन्नदेखा तदां स्वस्त्रीको कारणता. पुत्रमे का-र्यता तैसे कुलालको कारणता, कुभको कार्यता निश्चय करता दै तैसे जायत्मेभी सर्वजन किसीको कार-णना किसीको कार्यता अधािके वलते निश्चय करते है सो यथार्थ नदी है स्वप्नसमान मिछ्यादी है ॥

१७ ॥ और जा श्रुति तुमने कही आत्माते आकाश उत्पन्नभया आकाशते वायुः सा यह श्रुति ।|मंदबुद्धि पुरुषके मोक्षवास्ते ध्यानार्थ आत्माते ज-गत्की उत्पत्ति कहती है कोइ उत्पत्ति कहनेमें श्र-तिका तात्पर्यनही है जो दुराग्रइसे श्रुतिके तात्प-र्यको उत्पत्तिमे स्वीकार करोगे तो. ब्रह्म. कारण-कार्य भावस रहित है एसे कइनेवाली श्रातिका वि-रोध होवेगा यांते कार्यजगत्का कारणब्रह्मसे भेद नही है सोब्रह्म में हूं एसे मंदबुद्धिपुरुषमी ध्यान-करके मुक्तिकों प्राप्तहोवे है. इस अर्थम श्रुतिका तात्पर्य है " तट्ब्रह्मापूर्वमनपरं " इत्यादि श्चतिवा-क्योंसें वेदांत सिद्धांतविषे कार्यकारणभावका अंगी-कारनही. फिरभी इसी अर्थको आगामी कमलमे स्पष्ट करेंगे ॥ इरिः ॐ तत्सत् ॥ ॥इति श्रीषोडशकमलमे स्वप्नसंबंद्धि प्रश्नोत्तर समाप्तः॥

#### (40)

# \*।।अय सप्तदशकमलेऽनिर्वचनीयस्वप्तयोर्वर्णनं॥

अद्वैते स्थिरमायाते द्वेते च प्रशमं गते । पर्यन्ति स्वप्नवल्लोकं चतुर्थी भूमिकामिताः ॥

ननु साक्षिणः स्वप्नाधिष्ठानस्वाभावास्कथमा-त्मनि स्वप्नं कल्पितं पइयंति तमंतरेण कधं जाग्रतं कल्पितं पइयंति ॥ तथादि ॥ यस्कल्पितस्याधिष्ठानं भवति तदधिष्ठानं कल्पितेन सद संबद्धं भवति यथा शुक्तों कल्पितं रजतं तद्रजतमधिष्ठानस्येदमंद्रोन सं-बद्धं सत्प्रतीयते ( इदंरजतमिति ) यथा वाऽऽत्मनि कल्पितं कर्त्तृत्वादिकं तदप्यऽधिष्ठानेनात्मना संबद्धं सरप्रतीयते ( अहंकर्ता ) इति तय्वेव यदि साक्ष्या-ऽऽत्मनि स्वप्नगतगजाश्वादयोऽपि कल्पिता भवेयु-स्ताईि ( मयिगजः ) ( अइंगजः )

# (45)

# 🟶 १ ॥ अथ सप्तदशकमलमे स्वप्न तथा अति-र्वचनीयमे विचार दोवेगा ॥ 🟶

जब अद्वैत वझका अपरेक्षिहोत्रे है तब द्वैतका-भान रहितानही एसे अनुभववाले पुरुष चतुर्थी भू-मिकाको प्राप्तदूवा जानना ॥ तिनोंकों जगत् स्वप्न सटरा अनुभवमे आवे है ॥ ज्ञानकाल उल्पन्न होवे है ज्ञानते पूर्व पश्चात् नही है यह तिनोकों अनुभव होता है यांहीको दृष्टिसृष्टिवाट् कहा है.

॥ शिष्य उवाच दे भगवन पद जो साक्षी आत्मा है सो स्वमका अधिष्टान नहीदोनेते जब स्वप्नको अनुभव नही करता तो स्वप्नसमान जाग्रत्को कैसे जानेगा सो जिसप्रकार दे सो मे विस्तारसें कदता दूं आपसुनीये जो साक्षीको कल्पितस्वप्नका अधि-ष्ठानमानो तो जो अधिष्ठान दोता है सो कल्पित-वस्तुके साथ मिल्यारदिता है जैसे शुक्तिमे कल्पित वस्तुके साथ मिल्यारदिता है जैसे शुक्तिमे कल्पित नजो रजत सो रजत अधिष्ठनके इदं अंशसें संबद्ध-भवहोवे है और जैसे आत्माम कल्पितजे कर्तृत्वा-दिक है. ते आत्मासाथ संबद्धहूए प्रतीतिहोवे है जैसे में कर्ता हूं एसे अनुभव दोवे दे तेसे जो साक्षीमे स्वप्नके पदार्थ जे गज अश्वादिक है ते कल्पित **होतेतो "अहं गजः" मे इस्तिद्धू वा मेरम दस्ति है**.

### ( 80 )

इत्यनुभवो भवेत् गजोऽयमदवोऽयमिति कथं ज्ञानं भवति ततोऽनुभवानुसारेण स्वन्नावस्थ्राऽऽत्मनि कडिपतं नास्ति कथं तदृदृष्टांतेन सुसुक्षवो ब्रह्मात्म नि हृइयं कडिपतं पृद्यंतीति चेत् ।

२ ॥ समाधानं श्टणु-लोकहष्ट्या सर्वकार्यमात्रस्य हे कारणे भवत उपादानं निमित्तं च तथा सति स्वप्तस्याप्पुपादानमज्ञानं निमित्तं च प्रश्रग्विधंविज्ञा-तन्निमित्तभेदादनुभवस्यापि भेदो भवति तव्यं तथादि स्वन यहस्तुमात्रं प्रतीयतेतस्यनिमित्तकारणं पूर्वानुभवजन्यसंस्कारे।ऽस्ति तदनुसारेणाविद्या परि-णमते तथा सति यस्य पदार्धस्याहमाकारानुभव-जन्यसंस्काराेऽस्ति तादृशे पदार्थेऽहमाकारानुभवो भ-वति यथा स्वदेदेव्राह्मणोइमित्याद्यनुभवो यस्य तु ममाकारांनुभवजन्यसंस्कारो भवति तादृशे पितरि-मातरि ममाकारानुभवो भवति यस्यचेदमाकारा-नुभवजन्यसंस्कारोऽस्ति ताददो गजादौ पदार्थेत्विद-माकारानुभवो भवति प्रसंगेप्येवं ज्ञातव्यं स्वप्नाव-स्थायां स्वदेहेवाह्यणोऽइं पुत्रादिदेहेषु ममैते संति परत्र तु अयं गजः अयमश्वः

#### ( { { } } )

एसे अनुभव होता. यह गज है, यह अश्व **दै एसे अनुभव नही दोना चाहीये यांते स्वप्न आ**. रमामें कल्पित नदी अनुभव होता तो तिस दृष्ठांत सें जायतको आत्मामें कैसे कल्पित कइतेहो मुमुक्षु भी आत्मामे कैसे जगतको कल्पित अनुभव करेंगा. २॥ श्रीगुरुरुवाच हेसोम्य लोकिक दृष्टिसें सर्वकार्यमात्रके उपादान अरु निमित्त यह दोनो कारणहोते है यांते स्वन्नकेमी उपादानकारण अ-विद्या वा अंतःकरणजानना अरु निमित्तकारण जो हैं सो भिन्नभिन्न जानना तिस निमित्तकारणके भे-दते अनुभवकाभी भेद होवे हैं यद नियम जैसे हैं तैसेही अवणकरो ॥ स्वप्नविषे जिस जिस वस्तुका अनुभवहोता है तिसका निमित्तकारण जाम्रतअनु-भवजन्य जैसा संस्कारहोते हैं तैसेही अविद्यारूप धारणकरती है यांते जिसपदार्थका मेहूं एसे संस्कार हैं तैसे देहादिकोंविषे मैब्राह्मण हुं एसा अनुभव होवे दै जिसपदार्थका मेरे दै एसाजों पितापुत्रादिकोंका संस्कार दै ताहशों पितामातादिकोविषे मेरे हे एसा अविद्याबलसे अनुभवहोवे है और जिसपदार्थका यइ है एसे तटस्थवस्तुकेविषे जो यइपणेके ज्ञान-जन्य संस्कार है तादृश गजअश्वादिकोविषे यद्अश्व दे यददस्ति हे एसादी अनुभवहोवे है॥

#### ( ( ( )

न तुं गजादों मयि गजो वाऽहंगजश्चेत्यायनुभवौ जायते तादृक्निमित्तकारणानुभवजन्यसंस्कारस्या-भावात् ॥

३ ॥ न च पूर्वानुभवस्य का गतिः संसारस्यो-त्पत्तिमत्वादितिवाच्यं प्रवाइरूपेणानादिस्वीकारात् अनादिपक्षे तु सर्वे पदार्थाः पूर्वस्मादुत्तराएव भवंति-ते सर्वेऽनिर्वचनीयाः सदसाद्विलक्षणा भवंति ताट्टग-नुभवात्यथा शुक्तौ रजतमिति ॥

४ ॥ ननु यदुक्तं रजतं सदसदिलक्षणमनिर्व चनीयमिति तन्नसंभवति किंतु निर्वचनीयमेव भ वति सदिलक्षणमसत् तथाऽसदिलक्षणं तु सदिति वक्तुं शक्यतेऽनिर्वचनीयं नामवक्तुमशक्यमिति-कथं भवेदनुभवविरोधादितिचेत्तत्र ॥

५॥ समाधानं-पत्पूर्वोक्तं वाक्यं तद्वाक्यं सदसदज्ञानिन एव न तु विवेकिनइदं वाक्यं भवति ॥तथादि॥ शुक्तौ यद्वजतं तदसतः खपुष्पाद्विलक्षणं नेत्रज्ञन्यद्वानविषयत्यात् खपुष्पस्प नेत्राविषयत्वात्

## (\$?)

मैदस्तिहूं मेरेमे इस्ति दें एसा अनुभव कवीमी दोवेनदी कारणयद है जो मे इस्तिहूं एसे पूर्वज्ञान-जन्य संस्कारदेनही याते एसाअनुभवभी होतानदी॥

३ ॥ और पूर्वअनुभव किससंस्कारोंते भया सो कइनाचाहीये संसारको उत्पत्तिवालाहोनेते सो कौन प्रथम संस्कारते भया सो एसी तुमने शंकाही नदी करनी काहेते जो यह संसार प्रवाहरूपसें अनादि-मान्या है अनादिपक्षविषे पूर्वपूर्वते उत्तर अंगीकार कीया है ते संपूर्णसदसत् से विलक्षण अनिर्वचनीय हे जैसेशुक्तिमे रजतका अनिर्वचनीय अर्थात् सत्अ-सत्रूपसे जो न कह्या जावे एसा अनुभवदों हे ॥

४ ॥ शिष्य उवाच-दे नाथ जो आपने कहा है रजत अनिर्वचनीय है सो बनतानही काहेते जो रजनसत्असत्से विलक्षणकहनेमे आवे है जैसे सत्-विलक्षण असत्कह्याजाता है अरुअसत्विलक्षण सत़ कह्याजावे है सो अनिर्वचनीय केसे कहते हा किंतु यह तो निर्वचनीयही है ॥

५॥ श्रीगुरुरुवाच—हे मुने यदकदना सत्-असत्के ज्ञानदीन पुरुषका दे कोइ विवेकी पुरुषका कहनानदी कादेते. जो शुक्तिमे जो रजत दे सो असत् जे खपुष्प दे तिनते विलक्षण दे नेत्र जन्य-ज्ञानका विषयहोनेते खपुष्पनेत्रज्ञानके विषय नहीहोते

#### ( \$8 )

ततो विल्रक्षणं रजतं सिद्धं यदि चासतो विल् क्षणं सदितिचेत्तर्दिं सतोऽविनाझीत्वादात्मवद्रजतस्य शुक्तिज्ञानेन विनाशो न स्याद्धवत्येव यतः शुक्तिज्ञानेन रजतस्य बाधस्ततः सतोपि रजतं विल्रक्षणं सिद्धं यदेव सदसद्विलक्षणं तदेवानिर्वचनीयं ज्ञातव्यं न तु सद्विलक्षणमसदसद्विलक्षणं च सदिति परस्परं विरो-धीत्वादेव एकस्मिन् रजते स्थानमेव न लभते तस्मा च्लुक्तों रजतमअनिर्वचनीयमेवेत्पचते शुक्तिज्ञानेन विनइयति च एवं रज्वांसर्पआत्मनि स्वप्नं ॥ सद्ट-इयमेवचिंतनीयमिति

६ ॥ ननु यदुक्तं शुक्तौ रजतं जायते ज्ञानेन च विनइयतीति तत्त्वसंभवादनंगीकार्यं यथा घटस्यो त्पत्तिर्विनाइाश्व सर्वे रप्यनुभूयते न तथा रजतस्यो-त्पतिर्विनाइाश्वकेनापिपुरुषेण दृइयतेऽते।ऽनंगीकार्यं रजतस्योत्पत्तिर्विनाद्यश्वेति अनुभवानारूढत्वात् तत श्व न्यायमत इवान्यथाख्यातिरत्र स्वीकार्या न त्वनिर्व-चनीयख्यातिरिति चेत् ॥

७॥ समाधानं-शुक्तों तादात्म्यसंबंधेन रजत-मध्यस्तं भवति शुक्तेश्च याइदंता तस्याः संबंधो र-जतेऽध्यस्तोऽस्ति तत एवेदं रजतमिति प्रतीतिर्भ वति, यथा शुक्तेरिदंता, रजते प्रतीयते

# ( 44 )

तांते रजत विलक्षण सिद्धभया जा रजतको असत्-विलक्षण सत् एसेमानो तो आत्माके समान सत्य होनाचाहीये अरु रजतका शुक्तिज्ञानसे नाश-होनेते सत्आत्मासेंभी विलक्षणजानना यांते सत्अ-सत्से विलक्षणहोनेते अनिर्वचनीय सिद्धभया सत्से विलक्षणअसत् असत्सेविलक्षणसत् एसे नद्दीजान-ना जो एसेजानोगे तो सत् असत् परस्पर विरोधी होनेते एक रजतमे रहनाही नद्दीपावेगे तमप्रकाशके सटश विरोधी दोनेते. यांते शुक्तिमे रजत अनिर्व-चनीय उत्पन्नहोवे है शुक्तिज्ञानसे नाश पावे हे. ॥

६ ॥ शिष्य उत्राच—हे देव जो आपने कहा शुक्तिमे रजत उपजे है अरु ज्ञानसे नाशहोवें है सो अनुभवसे विरोधी होनेते मानने योग्यनही काहेते जैसे घटकी उत्पत्ति मृत्कुलालसे अनुभवही काहेते जैसे घटकी उत्पत्ति मृत्कुलालसे अनुभवहिद्ध है अरु घटकानाशर्भा दंडादिकेंसि अनुभवमे आवे है रजतकी उत्पत्ति नाश अनुभवविषे नही आवनेसे मानने योग्यनही प्रत्यक्ष नहीहोनेसे कैसे मानीये यांते रजतमे अन्यथाख्यातिठीकहै अनिर्वचनीयनही॥ ७ ॥ श्री गुरुरुवाच—हे शिष्य शुक्तिमे रजत

आ आ उत्तरवाच-हाशव्य शुक्तम रजत कल्पित है अह शुक्तिम जाइदंता है सा रजतमे क-ल्पित है यांते यहरजत है एसा अनुभव होवे है जैसे शुक्तिकी इदंता रजतमे भानदावे है

## ( \$\$ )

तया शुक्तेः आक्तिद्धस्वधर्मस्यापि संबंधो रजतेऽध्यास रूपेण जायते तस्मादेवानुभवो भवति प्राक्जातं रजतं पश्यामीति न चेदानीं जातं रजतं पद्यामीदृशं ज्ञानं भवति. ततएवरजतप्रहणाय प्रवर्तते तस्मा-द्रजते प्राक् सिद्धस्वप्रतीतिरेव रजतोत्पत्तिप्रतीतेः प्रतिबंधकाऽस्तितत एव रजतोत्पत्तेः प्रतीतिर्नं भवति प्राक् सिद्धस्व वर्तमानोत्पत्तिमस्वयोरुषासायंकालयोरिव परस्पर विरोधात् ॥

८ ॥ यच्चोक्तं रजतनाशोपि न ज्ञायते तस्यापि समाधानमिदं शृणु विनाशो दिविधो भवति ध्वंस-रूपो बाधरूपश्च तत्राद्यो दंडेन घटस्य प्रसिद्धोस्ति दितीयस्तुआधिष्ठानज्ञानात् कार्यस्याज्ञानेन सह वि-दितीयस्तुआधिष्ठानज्ञानात् कार्यस्याज्ञानेन सह वि-नाशरूप एवोक्त अत्र प्रसंगेपि शुक्तिज्ञानाद्रजतस्या-द्वातेन सह बाधरूपो दितीयोऽत्र त्रिकालामावज्ञान-रूपो विनाशो भवति न्तुदंडप्रहारेण घटध्वंसइवात्र विनाशो भवति ध्वंसबाधयोः परस्परविरोधात् ध्वसं-द्वानं प्रतियोगिज्ञानसापेक्षं बाधज्ञानं तु प्रतियोगिन-स्त्रिकालामावनिश्चयरूपः तयोरेकत्रानवस्थानरूपवि-रोधाद्रजतेध्वंसरूपनाशो घटनाश इय न प्रतीयते ॥ ॥ इति सप्तदश्वकमलं समाप्तं द्वरिः ॐ तत् सत् ॥

## (0))

तैसे शुक्तिका प्राक् सिद्ध त्वधर्मभी रजतमे भानहीनेते मनुष्यको एसे ज्ञानहोवे है जोपूर्वकालकी बनी रजतको देखता हूं यह झहणकरनी योग्य है जो जानता भ्रम-सिध्ध अबी उत्पन्नभयी है तो प्रहणमें प्रवृत्त नही होता यांते शुक्तिका प्राग्सिध्धत्वधर्मसो उत्पत्तिकी प्रतीति मे विग्नरूपहै तांते रजतके उत्पत्तिकी प्रतीति नही होती ८ ॥ और जो आपने कहा रजतका नाहाभी नही अनुभवमे आवता सोभी ठीक है तहां भी कारणसुनो नाहा दो प्रकारका होता है एक ध्वंसरूप दूसरा बाधरूप नाशहोता है तहां ध्वंसरूपनाश तो

कारणसुनो नाश दो प्रकारका दोता है एक ध्वंसरूप दूसरा बाधरूप नाशहोता है तहां ध्वंसरूपनाश तो दंडले घटका प्रसिद्धही है दूसरा बाधरूपजो नाश है सो अधिष्ठान ज्ञानसे अज्ञानकारणके सहित कल्पित कार्यका नाशरूप जानना सो यदां प्रसंगमेंभी शु-किज्ञानसें रजतका अज्ञानसहित नाशको बाध कहा हे दंडसें घटके नाशसदृश नदी जानना ध्वंस अरु बाधका परस्पर विरोधहोवे है घटध्वसका जो ज्ञान हे सो घटप्रतियोगीके ज्ञानपूर्वक होता है अरु रज-तके बाधका जो ज्ञान हे सो शुक्तिमे तीनकाल रजत नही एसे निश्चयरूय हे. घटज्ञान अरु रजतके तीन-काल अभावकाज्ञान परस्पर विरुक्षण होनेते घटके नाश समान रजतका बाधरूप नाश प्रतीति दोवनही. इति श्री सप्तदशक्रमलमे स्वप्नअनिर्वचनीय वर्षानं । अ आअथाष्टादशकमले सामवेदीयवज्रस्च्युपनिषट् '। अध्य वज्रस्चिं प्रवक्ष्यामि शास्त्रस्याज्ञानभेदनम् ॥ द्रषणं ज्ञानदीनानां भूषणं ज्ञानचक्षुषाम् ॥ १ प्राप्ते व्याप्ते व्यापते व्याप्ते व्याप्ते व्यापते व्याप्ते व्याप्ते व्यापते व्यापते व्यापते व्यापते व्यापते व्याप्ते व्यापते व्यापत्रे व्यापते व्याप

॥ ब्रह्मक्षत्रियवैश्वयुद्धा इति चत्वारोवर्णास्तेषां वर्णानां ब्राह्मराएव प्रधानइतिवेदवचनानुरूपंस्मृतिभि रप्युक्तं तत्रनोद्यमस्ति कोवा ब्राह्मणोनाम किंजीवः किं देइः किंजातिः किंज्ञानं किंकर्मः किंधार्मिकः) तत्र प्रथ-मो जीवो बाह्मण इति चेतन्न ॥ अतीतानागतानक दे हानां जीवस्यैकरूपत्वात् ॥ एकस्यापि कर्मवशादनेक-देहसंभवात्सर्वशरीराणां जीवस्यैकरूपत्वाच तस्मान्न जीवोंबाह्मण इति॥ तर्हि देहोबाह्मण इति चेतन्न आचां-डालादि पर्यंतानां मनुष्याणां पांचभौतकत्वेन देइस्यैक रूपत्वात्॥जरामरण धर्माधर्मादिसाम्यदर्शनात् ब्राह्य-णः इवेतवर्णःक्षत्रियोरक्तवर्णावैदयः पीत्तवर्णः शुद्रकु-ष्णवर्ण इति नियमाभावात् पित्रादि शरीरदहने पुत्रा दीनां ब्रह्महत्यादिदोषसंभवाच तश्मान्नदेहो ब्राह्मल इति तर्दि जातिर्वाह्यए इति चेतन्न तत्र जात्यंतरजंतु ष्वनेक जातिसंभवा महर्षयो बहवः संति ऋष्यशृङ्गो मृग्यः कौशीकः कुशात् जांबुको जंबुकात् वाल्मीकिः बाल्मी कात् व्यासः कैवर्तककन्यकायां शशपृष्टात् गौत-मः वहाष्ठः उर्वदयां अगस्त्य कलशोजात इतिश्चतत्वात्.

💥 ॥ अद्याष्टादशकमलमे सामवेदकी वज्र-सूचि उपनिषट् ॥ अवसर्व शास्त्रमे अज्ञातता नाश कर्ता तथा ज्ञानीयोंकों भूषण अज्ञानीकों दूषणुरूप वज्र स्चि उपनिषत्सुनो ॥ ब्राह्मणक्षत्रिय वैद्ये शूद्र ये च-तुर्वर्ण है तिनो मे बाह्मण प्रधान है एसे वेदोमे स्मृति-योंमे कह्या दे तिसमे प्रदन ब्राह्मण नाम जीवका दे वा देदका दे वा जातिका है वा ज्ञानका है वा कर्म-का है वा धर्मका है तिलमे जीवतो बाह्यण नदी. जूत भविष्यतमे कर्म वशलें अनेक देहोंमे भी जी-वको एक निराकाररूप होने ते॥ जीवतो ब्राह्मण नहीं ॥ जो देइ ब्राह्मण कहो तो नहीं बनता सर्वनीच उच देइ पंचभूतात्मकरूपसे तो एकरूप होने ते तथा जरा मरण धर्माधर्म भी सर्व देइमे तुल्य देखने ते तथा ब्राह्मण इवेतवर्ण क्षत्रिय रक्तवर्ण वैइय पीतवर्ण शुद्ध कृष्णवर्णका भी नियम नही तथा पिता देहके जलावनेसे पुत्रको ब्रह्मइत्यासे दृषित होनेते देह बाह्मण नहीं ॥ जाति बाह्मण कहाँ तौ भी नदी बन-ता कारण जो दूसरी जातिमे उत्पन्न हुवे भ| ब्रह्म-ऋषि बहुत दे जैसे ऋष्पशृंग मृगीसे कौशिक कुशाते जांबुक जंबुकीसे वाल्मीकि वल्मीकसे व्यासः केैव-र्तकीसे गोैनम शशलीसे वशिष्ट उर्वशीसे अगस्त्य कुंभले जन्मे है ये वार्ता पुराणमे प्रलिद्ध है,

#### (100)

तेषां जात्या विनाप्यमे ज्ञान प्रतिपादिता ऋषयो बह वस्संति तस्मान्न जाति शाह्यणइति तर्दि ज्ञानं शाह्यण इति चेत्तन्न क्षत्रियादयोऽपि परमार्थदर्शिनोऽभिज्ञा-वद्वः संति तस्मान्न ज्ञानं ब्राह्मण इति तर्हि कर्म ब्रा. ह्मण इति चेत्तन्न सर्वेषा प्राणीनां प्रारब्धसंचितागामी कर्मसाधर्म्यदर्शनात्कर्माभिप्रेरिता संतोजनाः क्रियाः कुर्वंति तस्मान्न कर्म ब्राह्मण इति तर्दि धार्मिको ब्राह्म-ण इति चेत्तन्न क्षत्रियादयोहिरण्यदातारो बहवरसंति तरमान्न धार्मिको ब्राह्मण इति तर्हि कोवा ब्राह्मणो नाम इति प्रदनः यः कश्चिदात्मानमद्वितीयं जाति गुणक्रियाहीनं षडूमिं षड्भावेत्यादि सर्वदोषरहितं सत्यज्ञानानंतस्वरूपं निर्विकटपमशेषकल्पनाधारम रोषज्रूतांतर्यामित्वेन वर्तमानं॥ अंतर्बहिश्वाकाशवदनु-स्यूतमखंडानंदस्वभावमप्रमेयमनुभवेकेवेद्यमपरोक्षत-करतलासलकवत्साक्षादपरो-याभातमानं 11 क्षीकृत्य कृतार्थतया ॥ काम रागादि दोष रहितः श-भयमात्सर्धनुष्णाऽऽशामोदादि मदमादिसंपन्नो रहितो दंभाऽहंकारादिभिरसंस्पृष्टचेता वर्तते "एव मुक्तलक्षणो यः स एव बाह्यण इति श्रुति रभिप्रायः अन्यथादि ब्राह्मणुख सिद्धिर्नास्ति तस्मात्सचिदानंदाऽऽ-रमानं भावयेत् ॥हरिःॐमिति वज्रसूच्युपनिषःसंपूर्णम्

### ( 90)

ये सर्व ब्रह्मऋषि जाति बिना ब्रह्मज्ञानके बळसे प्र-सिद्ध दे यांते जाति अधीन बाह्मण नही तब ज्ञानले बाह्मण कहो तो भी नहीं कारण जो क्षत्रिय बहा-ज्ञानी अजातरात्रु आदि वेदोक्त घणे हैं यांते ज्ञान बाह्मण नदी तब कर्म बाह्मण कदो तो नदी। का रण जो कर्म संचितागामी प्रारब्ध सर्वके साधारण है तथा कर्म वहासे स्वस्व किया कर्ते है यांते कर्म ब्राह्मण नद्दी तब धर्मको ब्राह्मण कहो तो भी नही कारण जो क्षत्रियादि भी स्वर्ण दाता बहुत होनेते धर्म बाह्मण नदी तब बाह्मण कोन है एस पूछो तो सुनो जो शुद्धबुद्धिमान अद्वितीयात्माको जाने सों ब्रह्मण दे केंसा आत्मा दे जो जाति गुण किया हीन षड् उर्मिते रहित षड्भावसे रहित है तथा सत्यज्ञान अनंत स्वरूप निर्विकटप सर्व संसारका अधिष्ठान स-र्वका प्रेरक आकाशलम सर्वे व्यापी अखंडानंद स्वरूप अव्रमेय अनुभव वेद्य अपरोक्षता करके प्रसिद्ध ऐसे आत्माकों जो करामलक वत् प्रत्यक्ष करके काम को-धादिकोसे रहित होता है तथा शमदम संपन्न भय-मात्सर्य आशा तृष्णा दंभाइंकारसे बिना वर्तता है तिसको ब्राह्मण कहते है अन्यथा ब्राह्मणत्व सिद्धि नही होती यांते सचिदानंद निराकार में हूं एसीभावना करो इतिवज्रस्चि.अष्टादशोकमल.अनिर्वचनीयकांडं पूर्णं॥

# ( 12)

अत्र विज्ञानकमलाकरस्यानिर्वचनीयकांडसमाप्तौ मंगलस्यानीयस्तु ॥ अद्यर्ववेदगतानां प्रइनमुडमां-इक्योपनिषदां शांतिपाठ एवाचिंतनीयः ॥ भद्रं कर्णे किः श्वणुयामदेवा भद्रं पद्ययेमाक्षिभिर्यजत्राः॥ स्थिरै रंगेस्तुष्टुवाँसस्तनुभिर्व्यशेमदेवाहितं यदायुः ॥ॐस्वस्ति न इंद्रो वृद्दच्छृवा स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदा स्वतिनस्ता रक्षोऽरिष्टनेमिः स्वस्तिनो बृहस्पतिर्दधातु इरि ॐ शांतिः शांतिः शांतिः

।।अस्यायमर्थः।। हे देवतावो झह्यस्मरणरूप यज्ञक-र्ता जे इम मुमुक्षु जन है ते हम अनंत कणोंसे आ-पमंगलमूत्तिकोंही श्रवणकरें अनंतचक्षुसे आपमंगल मूर्तिका सर्वत्र दर्शन करें सुक्ष्ममदावाक्यवाली X तियोंसे तथा विषयवासना रहित द्रढेंद्रियोंसे आप मंगलमूर्तिकी स्तुति करते रहें और ब्रह्मदेवके प्राप्तिके होवों बडे यशस्वी आयुषको प्राप्त योग्य इंद्र. सर्वज्ञाता सूर्य भगवान्. सर्वे प्रकाशक पापोकों चक्र नेमिसम चूर्णकर्ता गरुड. अरु बृहस्पति ये सर्व मुजको मोक्ष सुख देवें अध्यात्म अधिभूत अधिदेव जे तीन ताप है तिनोके शांत्यर्थ तीन शांति पाठ है ॥ इरिः ॐ

॥ इतिश्री अष्टाद्दाकमलं समाप्तम् ॥

॥ इतिश्रीअनिर्वचनियकांडं समाप्तम् ॥

( १ )

॥वाख्ये मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठित मावि रावि र्मए धि० वेदस्य म आणीस्थः श्रुतं मे मा प्रहासी रनेनाहो रात्रोन्संदधाम्यृतं वदिष्यामि. सत्यं वदिष्यामि. तन्मामवतु. तदकारमवत्ववतुमामवतु वक्तारमिति.हरिःडोम्. शांतिः शांतिः शांतिः

अस्थार्थः॥ हे प्रकाशरूप आप अपरोक्ष होवो और मै जैसी वाणी कढूं तैसाही मनमे संकल्पहोवे जैसे मनमे संकल्प होवे तैसे वाणीसे कढूं और मेरे तांई वेदकी प्राप्ति करो॥ मेरा पठन कीयाढूवा विस्मरण न होवे तथा रात्रीदि-वस वेद उच्चारणसे व्यतीत होवे में वाणीसे सत्य संभाषण करों तथा सत्यब्रह्मका ही कथन करता रहुं सो ब्रह्म हमारी जन्ममरणसे रक्षा करे तथा श्रीगुरुजीकी रक्षाकरे पुनरुक्ति आदरार्थ कहीहै तीन ताप अध्यात्म अधिभूत अधिदेव तिनोंकी शांत्यर्थ तीनशांति पाठका उच्चारण कीया हे हरिः डोम्.

१

२॥अष्टावक्र मुनिरुवाच भो देवि जानाम्यइं तत्पदं तुभ्यं च कथयिष्यामि लोके वेदे च ममाऽज्ञातं किंचिदपि नास्त्येव ॥

कदाचि जनकसभायाम ष्टावको वरुणपुत्रं शास्त्रार्थे विजित्य सेर्वे ब्राह्मणैः सह पितरं मोचयित्वा गर्वं प्राप्तोऽभूत् तस्यगर्वनिवृत्यर्थं तत्रैव काचिदीश्वरप्रेरिता तापस्यागता अष्टावकं प्रत्युवाच ॥

भोऽष्टावक्र मुमुक्षवो यं ज्ञात्वा जीवन्मुक्ताः संतो विदद्दमोक्षं प्राप्य तद्रूपा भवति न पुनरावर्तन्ते यं च ज्ञात्वा संसारे पुनर्ज्ञीतव्यं न भवति न च प्राप्तव्यमव शिष्यते यज्ञावेद्यमप्यस्ति यदि त्वं तत्पदं विजानासि तर्द्वि तस्य स्वरूपं मह्यं वक्तव्यं ॥

#### (३)

१ क्षाअथ एकोनविंशकमलमे तापसी अष्टावक्र संवाद॥ अ किसी कालमे जनक राजाकी सुशोभित राज-

पिसा फोलम जनक राजाको छुसामिस राज धानीमे अष्टावक ऋषी शास्त्रार्थमे वरुणदेवके महा-पंडितपुत्रकों विजय करके अपने पिताजीके साथ सर्व ब्राह्मणोंको पंडित वरुणदेवके पुत्रसें छुडाया पाछे ब्राह्मणों विष अभिमान साथ व्यवहार करने लागा तिसलिये सर्वद्विजवर मनमे घणा दुःखी भये तिनके संकट शमनार्थ अह अष्टावक्रके अभिमान मर्दनार्थ ईश्वरप्रेरिता तिसीही सभामे एक तापसी जटाधारी स्त्रीशरीरी प्रगटभई अह अष्टावक्र साथ अमृत जेसा संभाषण करती भई ॥

हे मुनिवर मुमुक्षुजन जिसको जानकर जीव--मुक्त होते है पुनः विदेहमुक्तभये जिसमे नदीसमु-द्रसमान सोई स्वरूप होजाते है फिर जन्म नही पावते. और जिसको जानकरके फिर जानने योग्य नही रदता न कछु पावने योग्य रहता है. और सो पद अज्ञातभी है जो तुम एसे परमपावनपदको जानतेहो तो इस सभामे मरेताई कह सुनावो॥

२ ॥ श्रीअष्ठावऋमुनिरुवाच-हे भगवती तिस पदकों मैं जानताहूं अरु झांतिसें तुमकों कद्दोंगाभी. इस संसारमे अथवा वेदोमेंभी मेरसे कछु अज्ञात होवे इस रीतिका लुम मेरे विषे निश्चय कबीभी नहीं करना.

३ ॥ तत्पदं च अज्ञातमप्यस्ति यदि तस्य ज्ञाता तदन्यो जडो भवेनन्न संभवति जडत्वात् घटवत् ज्ञातृत्वं तत्र दुर्घटमस्ति तदन्यश्चेतनो ज्ञाताचेनर्हि तस्यापि ज्ञातेत्यनवस्या स्यात्स्वयमेव ज्ञाता चेन्तर्हि स्वयमेव ज्ञानक्रियायाः कर्ता स्वयं कर्म तद्युगलमेकस्मिन् विरोधारसहवासमेव न लभते ततश्च तत्पदमवेद्यमस्ति तस्मादहमपि झास्त्रादेव विजानामि न तु तत्पदं मया प्रत्यक्षेणानुभूतमस्तीति प्रतिपाद्य सो मुनिः पुनर्वच-नाद्परराम ॥

अधुना प्रत्युत्तरं शॄणु तत्पदमस्य, जगतः कारण-मस्ति तस्याद्यं मध्वमवसानं च नास्त्येव देश काल वस्तु परिच्छेदशून्यं सत्यज्ञानानंतस्वरूपं च तदस्ति तदेवास्य जगतोऽधिष्ठानं भवति यजा दर्पणे नगरं प्रतिविंबति तथैव तत्र विश्वं प्रतिविंवति तदेव ज्ञात्वा मुमुक्षवो जीवन्मुक्ता भवंति यथा दर्पणे दृष्टे तद्वत प्रतिविंबेषु संदेहो न भवति न च तेषां ग्रहणे संकल्पो भवति तथैव तत्पदं ज्ञात्वा न तद्वतजगति ज्ञातव्यमवां ्यित्व स्वतं देदाद्विमुक्तो भवति न च तस्य प्राप्तव्यमवा दिष्यते ॥

#### ( ५ )

अव योग्य प्रत्युत्तर सुनलीजीये सो पद इस जगत्का कर्ता है तथा आदि, मध्य, अरु अंत इन तीनोसे रहित है और देशकालवस्तुक परिच्छेदतें रहित है सचिदानदस्वरूप है इसजगत्का अधिष्ठानभी सोई है जैसे दर्पणमे दृश्यवस्तु प्रतिबिंबित होती है तैसे यह विश्व विश्वंभरमे प्रतिबिंबित होती है मुमुक्षुजन जिसको जानकरके जीवन्मुक्त होते है जैसे दर्पणके देखनेसें दर्पणमे दृश्यवस्तुविषे संदेह रहिता नही तथा प्रतिबिंबोंके ग्रहणकी इच्छाभी बुद्धिमानको होती-नही तथा तिस पदको जानकरके जगतमे जानने-की इच्छाभी रहतीनही सर्वसंदेहोंते मुक्त होइ जाता

है तिसको किसीके प्राप्तिकीभी इच्छा रहती नही ॥ ३ ॥ और हे देवि सो पद अज्ञातभी है काहेते घट समान जडवस्तुतो तिसके जाननेमे सामर्थ ही नहीं जो चेतन ज्ञाता कहो तो वह किस ज्ञाता करके सिद्ध है फिर तिसकाभी कोइ ज्ञाता एसे अनवस्था होती है स्वयं ज्ञाता माननेमे एकही कर्म एकद्दी कर्ता यह आत्माश्रय दोष होवेगा यांते सो पद अज्ञात है मै भी शास्त्रोंसें तिस पदको जान्या है मनवाणीका आविषय होनेते घटवत् वा सुखादिवत् प्रत्यक्ष देख्या नहीं एसे वोलकर तूष्णीभया ॥ (६)

४ ॥तापस्युवाच ॥ कहोलुपुत्रमष्टावक्रं प्रति राज्ञां मुनीनां च सभायां भो मुने यत्त्वयोक्तं तत्त्रथैव योग्य-मेवोक्तं. तथापि तत्पदमज्ञातमस्ति तस्य ज्ञातुर-भावात् ॥ षवमु,कापुनश्चतत्पदं ज्ञात्वा मुमुक्षयो जीवन्मुक्ता भवंतीत्युक्तामित्येतद्वाक्यं युगळंपरस्प-रंविरूद्वंभवतीति न पद्यसि किम् ॥

५ यदि च तत्पदं सर्वशः न वेद्यं भवेत्तार्हं ख-पुष्पवन्नास्तीति वक्तव्यं न चाहमपि तद्रस्तुविजाना-मीति च वक्तुं योग्यं भवति यदितत्पदं जगतः कारणमस्ति मया ज्ञायते च तदंतः संसारं प्रतिबिंबति तान् प्रतिविंबान्दष्ट्वापि तत्पदमवेद्यं भवतीति कथं वदसि दर्पणमदृष्ट्वा तद्वतप्रतिबिंवानां दृष्टुं कोऽपि झकोतीति त्वयैव वक्तव्यं तद्दैवं तापसीवाक्यं श्रुत्वा-ऽष्टावक्र उवाच-भा देवि तव वाक्यानां प्रत्युत्तरं दातुं न शकोनि तत्तस्त्वमेव मां शाधि तवाहं शिष्योऽस्मि योग्यं मह्यंशिष्यायोपदेशं देहि ॥ ( ७ )

४ ॥एसे वचनामृतको श्रवण करके सा तत्पसी बोलती भई अहो मुने जो आपने कहा सो योग्य कहा है एसेही कहनाथा. तोभी विचारो जब आपने कहा ज्ञाताके अभावते सो पद अज्ञातही है. पुनः कहा तिस परको मुमुक्षुजन जानकरके जीवन्मुक्त होते है इन दोनो वचनोके विरोधको तुम नही जान सकतेक्या!॥ ५ ॥ यांते जो सर्वथा अवेद्य होवे है तिसकों खपुष्पवत् नहो है एसे कहनाचाहीये मै तिस वस्तुको जानताहूं एसे नही कहना चाहीये जब एसे कहतेहो जो वद पद जगत्का कारणहै में जानता हूं तिसमे संसारका प्रतिबिंब परता है तिन प्रतिविंबोंकों मे देखता हूं तिन प्रतिविंबोंमे संदेह तथा अवेद्यता तथ( तिनोंमे यहणकी इन्छा नहीं होतीहै एसे कडि्कर वह अवेय दें सो कहना केंसे बनसकताहै दर्पणके देखने विना तद्गत कोई प्रतिबिंबोंके देखनेको सामर्थ होता है यह आपही कह सुनावो एसे तायसीके वचनामृतको पानकरके प्रसन्न भया अष्टावक अभि-मानते रहित होकरके प्रणाम करके बोल्या हे भगवती तुमारे तांई प्रत्युत्तर देनेमे अलमर्थ हूवा तेरे शर-णागत हूं आप हमको योग्य उपदेश करो मै आ-पका शिष्य हु ॥

विजातीय स्वगतभेद शून्यं देशकाल वस्तु भेदशृन्यं

स्वमात्मानमननुभूय मोक्षं नैवाप्तोति न च सुखं वा छभते ॥ ७ ॥अधुना प्रसंगप्राप्तमात्मस्वरूपं त्वं शृणु हे ऋषे यथा स्वयंप्रकाशमानाः सूर्यचंद्राग्नितारा नक्षत्र-दीपादयोऽन्यान्प्रकाशयंतः संतस्तैश्व सेवैंः स्वयमप्र-काशमानाः--संतोऽपि ते किं न संति नवा प्रकाशमाना भवंतीति विनामृढं कोऽपि वक्तुं शकोति तथा सजातीय

सहस्रवारं स्वयं शास्त्राणामवठोचनं कृत्वापि मोहमेव प्राप्तीति ततस्त्वया सावधानमनसा मे वाक्यानि श्रोतव्यानि यावत्काळं तत्पदमहमस्मीति नैव विजा-नाति तावत्काळं सहस्रवारं श्रुत्वापि परोक्षज्ञानी-भूत्वा विमुक्तो न भवति यथा परोक्षनिधिर्दुःखं दारि-द्रतां च हतुं न शक्तोति यथा कश्चिन्मूढो स्वकंठे हारं श्रुत्वापि विनादर्शनक्रियां हारं न लभते न च सुस्नी-भवति तथा तत्त्वमसीति श्रुत्वापि यावद्दइयं त्यक्ता निर्विकल्पात्मनि तत्परो न भवति तावत्कालमपरोक्षं

# 

रर्चनांविना ईश्वराऽनुयह मंतरेण च ज्ञातुं न शक्यते

६॥तदा सा तापस्युवाच-भोः पुत्र तत्पदं गुरो-

### (९)

६ ॥ तापसी बोली हे पुत्र सो परमात्म पद सहुरुको सेवा विना तथा ईश्वराराधनसे विना सह-स्रवार स्वयं शास्त्रोका अवलोकन करकेभी मोहही-को प्राप्त होता है अब तुम सावधान मनसें श्रवण करो जबतक यह परोक्षज्ञानी होता है तबतक मु-किको नही प्राप्तहोता जैसे परोक्ष निधि अपने प्रहमे होवे तोपर सुखको प्राप्त करती नही न दारिद्रको इरती है जैसे आलसी मूट अपनी प्रीवामे हार है यह श्रवण करकेभी जबतक देखे नही तबतक सुखी नही होता तैसे सहुरुमुखसे तत्त्वमासि श्रवणकरकेभी जबतक त्रय शरीर त्यागकरके निर्विकल्पपदमे स्थिर-ताको नदी पावता तबतक स्वात्माको अपरोक्ष नही जानता तथा मुक्तभी नही होता सुखप्राप्तिकीतो आशादी कहां ॥

७॥ अब प्रसंगप्राप्त जो स्वारमस्वरूप है तिसकोभी सुनो हे ऋषे जैसे स्वयंप्रकाशमान जे सूर्याग्निचंद्रतारादिक हे ते संपूर्ण जगत्को प्रकाश करतेहूएभी तिस जडदृश्यकरके स्वयं न प्रकाशको प्राप्तहूएभी क्या ते सूर्यादिकनही, वा स्वयंप्रकाशमान नही हे एसे विनामूढसें दूसरा विवेकी कोई कह सकता है. तैसेही स्वगत सजातीय विजातीय भेद जून्य तथा देशकाल वस्तुके परिच्छेदसें जून्य और र

९॥ भो मुनेऽष्टावक कचित्कालं निर्विकल्पो भूत्वा पश्चात् व्युत्थानं क्रत्वा विचारयाऽयं निर्विकल्पकालः केनानुभूतः स्वयं प्रकाशेनात्मना वान्येन ततः स्वय-मेवात्मानमन्येरवेयं सत्स्वयंप्रकाशमानं ज्ञास्यसि

८ ॥ भो मुने यावत्रिर्विकल्पवृत्तिर्नभवति ताव-द्वदिर्मुखपुरुषेण तत्पदंबह्यानंदं सच्चिद्घनं कदाचि-दपि ज्ञातुं न शक्यते तत एव निर्विकल्पात्मानं निर्विकल्पमनसा बुघ्वा तद्रूपेण स्थित्वा जीवन्मुको भव यथा घटोऽपं स्वत एवाकाशेन-पूर्णो भूत्वा पुनश्च तंडुल्ैः पूर्णो भवति तथैवांतःकरणमपि स्वत एव चिदाकाशेन पूर्णभूत्वा पुनश्च संकल्पेः पूर्ण भवति यथा घटात्तंडुलान्बदिः क्रत्वा यत्नं विनैव

ग्रुद्धाकाशं जनो लभते तथैवांतःकरणं संकल्पविक-

**स्पा**भ्यां मलाभ्यां विहीनं कृत्वा पश्चात्तत्कालं यत्नं

**बिने**व तत्पवं वेदेवेंद्यं बह्यादिभिर्ध्यंयं विंदते॥

( १० ) पूर्वोक्तानां परिच्छिन्नप्रकाशमानानां सूर्यचंद्रादीना-मपि प्रकाशकं तैरन्यैरप्रकाशमानं सत्तरस्वयंप्रकाश-मानं किं न भवति न वास्तीति मूढं विना कोऽपि वदाती तदेव स्वरूपत्वादेव तदेव ब्रह्माइमस्मीति वक्तुं ते किं बाधकमस्तीति त्वमेव ब्रूहि ॥

www.kobatirth.org

# ( ११ )

पूर्वोक्त स्पर्धदिकोंकाभी प्रकाशक सो औरोंसे न प्रकाश पावता हूवा लो क्या नही, तथा स्वयंप्रकाशमान नही एसे अज्ञानीते विना कोई ज्ञानी कहिसकता है ? किंतु नही कही सकता. एसा स्वयंप्रकाशमान ब्रह्म मै हूं एसे तुमकों कहनेमे क्या संदेह है. ॥

८॥ हे मुने जबतक निर्विकल्पवृत्ति नही होती तबतक वहिर्मुखलें लो लचिदानंद जाननेको अयो-ग्य हे यांते तुम मनको निर्विकल्प करके निर्विकल्प आत्माको निश्चयकरके तिसीरूपमे स्थिरता पाइकरके जीवन्मुक्त होई विचरो. जैसे घट स्वतः आकाशसे पूर्ण हे फिर तंडुलोंसें पूर्णकीया जाता हे तैसे यह अंतःकरण स्वतः चिदाकाशसें पूर्णकीया जाता हे तैसे यह अंतःकरण स्वतः चिदाकाशसें पूर्णहूवा संकल्पविकल्पोंसे पूर्ण होता हे जैसे घटते तंडुल निकालनेसे आकाश शेष रहता हे तैसे मनसें संकल्प निद्दन्तकरनेंसे सचिदानंद निर्यत्न स्वतः शेष रहताहूवा भाम होताहे जो वह ब्रह्ममेही हूं ॥

९॥ भो अष्टावक थोरा समय कुम निर्विकल्प होवो पाछे विचार करो यह निर्विकल्पकालको किसने अनुभव कीया स्वयंप्रकाश अपने आत्मदेवने अनुभव कीया वा औरने इस विचारसें आपकारूप जो परमात्मा हैं अरु अन्यकरके अप्रकाशमान है एसे आत्मदेवको निर्यत्न अनुभवकरके सुखी होवोंगे

२ ॥ आकाशादपि विस्तीर्णं किं भवति परमा-णोरपि सूक्ष्मं च किमस्ति कीटक् तस्य रूपं तत्कुत्र तिष्ठति ॥उत्तरं॥ ब्रह्मैवाऽऽकाज्ञाहिस्तीर्णमस्ति तदेव परमाणोरापि सूक्ष्ममस्ति

सह राजपुत्रो यक्षाय वाक्यमबवीत् भो यक्ष मे श्रातरं त्यज मामपि त्यज तदर्थे यदिच्छासि तद्ददाम्य-हमिति श्चत्वा यक्ष उवाच-यदि मे प्रश्नानामुत्तरं ददासि तदा सम्रातरं त्वामुत्सृजाम्यहं, राजपुत्र-उवाच- भो यक्ष यत्पृच्छसि तदुत्तरं ददामीति राज-पुत्रेणोक्तः सन् यक्ष उवाच-भो राजकुमार ॥

४ II ⊛3ॐ अथ विंशतिकमले यक्ष राजपुत्रयोः संवादः iI⊛ कदाचित्कास्मिश्चिदने यक्षेण निगृहीतो भ्रात्रा

इति एकोर्नावेश कमलं समाप्तम् हरिः ॐ तत् सत् ॥

भो मुने यदि भवान् गुद्रबुद्धिमानस्ति तर्ह्यलं विज्ञानायैतावताऽन्यथानु बहुभिरुपदेशैश्च किं भवत्य-धुना तुभ्यं नमोऽस्तु गच्छाम्यहं यथाऽऽगता इत्युक्ता जनकेन संपूजिता दृष्ट्यगोचराऽभवदिति ॥

( १२ )

www.kobatirth.org

२॥ हे राज्युमार आकाइासेभी विस्तारवाला कौन है तथा परमाणुसेभी सूक्ष्म कौन है तिलका स्वरूप कैसाहै तथा सो रहिता कहां है सो लमाधान करो ॥ राजपुत्र उवाच-हे यक्षराज परमात्मा आ-काहाते विस्तारवाला हे सोई परमाणुसें सूक्ष्म हे

किसी कालविषे एक वनमें आतासहित भक्ष-णार्थ यक्ष करके ग्रहणकीया कोई राजपुत्र यक्षको कहता भया ॥ हे यक्षराज जो किसीभी पदार्थको हमसे लेकरके छोडदेवो तो मै तिसी पदार्थकों तुमा-रेतांई देकरके हम आतासहित स्वराजधानीको चले जावों तब यक्ष बोल्या हे राजपुत्र तुस हमारे प्रश्नोका उत्तर देवो तो तुमको आतासमेत त्यागकरोंगा तब राजपुत्रने कहा जोपूछोगे हम तिसका प्रत्युत्तरदेवेगे तब यक्षराज नह्यज्ञान विषयक बहुतप्रश्न करता है राजपुत्रभी उत्तर देता है तिसको कहते है ॥

्रति एकोनविंश कमछं पूर्ण ॥ १ ॥अअथ विंशति कमलमे यक्ष राजपुत्र संवाद अ॥

हे मुने जो तुम निर्मलबुध्धिवाले हो तो अपरोक्षज्ञान वास्ते इतना उपदेश बहुत है नहीतो बहुत उपदेश-सेभी कछु फल नही है हे सौम्य अब तुमको नम-स्कार हो हूं जातीहों एसे कहिकरके राजा जनकसे पूजा पाई अदृश भई॥

www.kobatirth.org

( १४ )

हृदयं तस्य स्थानमस्ति सचिदानंदात्मा तस्य स्वरूपमस्ति "॥ अणोरणीयान्महतो महीयानात्माऽ-अस्व जंतो निहितो गुहायामिति ॥ " श्रुतेश्च ॥

३ ॥ प्रश्न-यदतिविस्तीर्णं तदेवातिसूक्ष्मं च कथं भवति सचिदानंदस्य कोऽर्थः कीद्दङ्क हृृदयं भ-वति ॥ समाधानं अखिळब्रह्मांडस्याधिष्ठानत्वादतिवि स्तीर्णमस्ति मनोवागादींद्रियाणामगोचरत्वादातिसू-क्ष्मं च भवति नश्शरहितत्वादजडत्वात्सुखरूपत्वा-त्सचिदानंदस्बरूपं बह्वैवात्मा भवति सर्वेन्द्रियबुद्ध्या-देरंतरत्वान्मनो बुद्धींद्रियाणां साक्षीत्वात्तइब्रह्मेवात्मा-दित. " तत्त्वमसीति " श्रुतेश्च तस्योपाधिरेव हृदयं भवति ॥

४ प्रश्नः-ब्रह्मप्राप्तेः स्थानं किमस्ति कथं मया प्राप्यते तल्लाभार्क्ति फलं भवति ॥ लमाधानं ॥ इददां तत्प्राप्तेः स्थानं भवति चित्तैकाग्रता तत्प्राप्ते मुख्यसाधनं तल्लाभारतंसारस्यात्यंताभावो भवति ततः पुनर्गर्भवासं क्ष छभते-" न ल पुनरावर्तते न स पुनरावर्तते" इति प्रमाणात् ॥

५ ॥प्रश्नः-का बुद्धिः एकायता च कीहर्त्ता जन्म व कीदृग्भवति-॥समाधानं॥ आवरणविशिष्टा चिति-रेव बुद्धिरस्ति

# ( १५ )

अंतःकरणमे रहिता हे तथा सत्यं ज्ञान मनंतं ब्रह्म एसा तिसका रूप हे ॥

३ ॥ यक्ष प्रश्न:-जो विस्तारवाला है सोई अ-तिसक्षम कैसे होई सकता है " सत्यं ज्ञान मनंतं बह्य तिसका क्या अर्थ है तथा अंतःकरणकाभी क्या स्वरूपहे सो कहो ॥ उत्तरं ॥ निखिल ब्रह्यांडका अ-धिष्ठान होनेते विस्तारवाला है मनवाणीनेत्रादिकोंका अविषय दोनेते वही सूक्ष्मभी हो सकता है और अविनाशी चेतन तथा परिच्छेद रहित तथा सर्वत्र पूर्ण होनेते सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्यरूपभी सोई परमा-रमा हे और अंतःकरण जो है सो तिसकी उपाधिहै ॥

8 ॥ यक्षराज वोल्या-हे ज्ञाननिष्ठ राजकुमार तिस ब्रह्मके प्राप्तिका स्थान कौन है हमको कैसे प्राप्त होवेगा तथा मिलनेसे क्या फल होवेगा सो कहो ॥ राजपुत्र उवाच-अंतःकरण जो है सोई तिसके प्राप्तिका रथान है चित्तकी एकाप्रतासें तुमकों प्राप्त होवेगा जन्ममरणकी निवृत्ति होनी यद्दी फल तिसके दर्शनसे जीवोंको अवइय ही मिलता है ॥

५ यक्ष प्रश्नः-हे कुमार अंतःकरण किसके। कहते हो तथा एकायता कैसी होती है और जन्म-नाम किलका है तिलका उत्तर कहो॥ राजपुत्र उवाच-आवरणविशिष्ट चिति ही बुध्धि कही है

भिमानं च किं. उत्तरं-देहरिदेहयोः प्रथक्ज्ञानाभावोऽ विवेको भवति अंतःकरणादीनां जायत्स्वप्तयोर्भावं सुषुप्तावभावं च जीवो येन विजानाति सैवात्मा भवति ॥ "येन शब्दं,रसं,रूपं,गंधं, जानासि राघव, II तमात्मानं परं ब्रह्म जानीहि परमेश्वरं ॥ " इति वचनाच. ॥ कर्तुत्वाभिमानं तदेव भवति यत्कर्तत्वा-दिज्ञानजन्यदृढवासनाऽस्ति ॥

८॥ प्रक्षः-अविवेकनाहाहेतुश्च कोऽस्ति कथं च विवेको जायते अविवेक नाशहेतोरपि हेतुश्च को

वास्ति तस्य स्वरूपं ब्रूहि

६ ॥ प्रश्नः- श्वात्मज्ञानाऽलाभे को हेतुरास्ति तछाभस्यापि किं कारणं-कस्माच जन्म भवति ॥ उत्तरं विवेकाऽभाव एवात्मज्ञानस्याप्राप्तौ कारणम्

आत्मज्ञानप्राप्तौ च कारणं तत्प्राप्तेः दढतराकांक्षा

"ज्ञानकारणसामय्यां भक्तिरेव गरीयसी॥ भक्तिः पर-

मानुरक्तिः स्वस्वरूपानुतंधायनीति " श्रीशंकर भग-

वहावयं ॥ कर्तृत्वाभिमानाज जन्मनः प्राप्तिर्भवति ॥

७॥ ननु को विवेकाभावः कश्चात्मा कर्तृत्वा-

" बुद्धिर्बुच्चिमतामस्मीति " स्मृतेः निर्विकल्पता या सेवैकामता बेहाभिमानमेव जन्म भवति॥

( ? 5 )

#### ( ?0 )

"बुध्धिर्बुध्धिमतासस्मि" इस गीता वाक्यसें सो जानना निर्विकल्प होना तिसका नाम एकाप्रता है देदाभिमा-नका नाम जन्मजानना और ज्ञानसे मरण जानना॥

६ ॥ यक्ष पूछता भया-ब्रह्मज्ञान नही होता तिसका क्या कारण दे तथा ज्ञानका कौन कारणहे जन्मकी प्राप्तिभी कित कारणतें दोती हे तितको सुनावो ॥ राजकुमार उत्तर कहता है- हे यक्षराज विवेकके अभावसे ज्ञानकी प्राप्ति नही होती और मुमु-धुता आत्मज्ञान प्राप्तिमे कारण जाननी में कर्ता हूं एसे अभिमानसें जन्मकी प्राप्ति होती है ॥

७॥ पुनः यक्षका प्रश्नः-विवेकासाव सो क्या है तथा में कर्ता हूं तिलका अर्थ क्या है अरु आत्माका अर्थ कडो ॥ राजपुत्रका प्रत्युत्तर-हे यक्षराज ॥ देही देहको भिन्नाभिन्न करके न जानना तिलका नाम विवेकामाव है कर्तृत्वज्ञानजन्य जे टढवासना तिलका नाम मै कर्तापणेका अर्थ स्पष्ट जानना और "तत्त्व-मसि" श्रुतिसें आत्माका ब्रह्मलाचिदानंदही-स्वरूप जानना ॥ यही आत्माका अर्थ है ॥

८ ॥ यक्षका प्रश्नः-विवेक कैसे उत्पन्न होता है और अविवेकके नाशका कोन कारण है तित कारणकाभी कवन कारण है तिन सर्वका उत्तर कहो ॥

# ( १८ )

॥ समाधानं सदसद्विवेकाच्चिनश्यत्यविवेकः वैराग्येण विवेको भवति विषयेषु या दोषदृष्टिः सैव वेराग्यस्य मुख्यकारणं भवति॥

९ ॥ प्रभः-कः सदसदिवेकः कीटग्वैराग्यं का च दोषट्टष्टिः ॥ उत्तरं यो देदे सर्ववृत्तीनां ज्ञाता स सदस्ति देद्दश्चासादिति ज्ञानमेव सदसदिवेको भवति विषयेषु रागाभावो वैराग्यं विषयेषु दुःखबुद्दिर्नाज्ञ-बुद्धिश्च सा दोषटष्टिर्ज्ञेया ॥

१० ॥ प्रश्नः-विवेकवैराग्यदोपदृष्टीनां प्राप्तिः कथं भवति तेषां प्राप्तौं किंनिमित्तं निमित्तस्यापि किं निमित्तं भवति ॥ समाधानं विवेकवैराग्यदोषदृष्टीनां प्राप्तिरीश्वरानुय्रहादेव भवति ईश्वरानुय्रहकारणं च मनसा कायेन वाचा श्रद्धापूर्वक वेदोक्त तदाज्ञा परि-पालनमिति तत्कारणं च सद्विरेव निरंतरं सहवास एव॥

११॥ प्रश्नः-कीटगीश्वरस्य स्वरूपमस्ति कीट्टझी तस्य भक्तिर्भवति भक्तेश्च कारणीभूताः संतः, कीट्टझाः

#### ( १९ )

॥ राजकुमारका उत्तर- सत्असत् दोनोके वि-चारलें-अविवेक नाइा होता है वैराग्यहेतुलें विवेक उत्पन्न होता है और वैराग्यका कारण ये है जो विषयोंमे नाहारूपता राग द्वेषता पराधीनतादि दोष-दृष्टि करनी ॥ तिससे वैराग्य उत्पन्न होता है ॥

९ ॥ प्रश्नः-सत्असत्का विवेक कैसे होता है वैराग्यका क्या स्वरूप है तथा दोषद्दाष्टिकाभी कैसा रूप है ॥ उत्तरं-जो देहादिकोंका तथा सर्व वृत्ति-योंका ज्ञाता है. सो सत् है तैसे देहादिक सर्व वृत्ति-योंन-असत् है एसे जाननेका नाम सदसदिवेक है विषयोमे रागके अभावका नाम वैराग्य है विषयोमे दुःखदेनेकी सामर्थता नाशहोनाये दोषदृष्टि कही है ॥

१० ॥ प्रभः-विवेक, वैराग्य दोषद्दष्टि इन ती-नोकी प्राप्तिका-कारण कवन है और तिस कारण-काभी कवन कारण है तथा किस रीतिसे प्राप्ति होवे है सो कहो ॥ उत्तरं-विवेक वैराग्य दोषद्दष्टि-इन तीनोके प्राप्तिका कारण केवल ईश्वरकी क्रुवा ही है तिस रूपाका कारणतन मन वाणीले तिसकी वेदोक्त आज्ञाका परिपालन करना तिसकीभी रीती सर्वदा सत्संग करते रहना सत्संग त्यागना नही ॥

११॥ प्रश्नः-ईश्वरका क्या स्वरूप है कैले भक्ति होती है तथा-भक्तिके कारणीभूत महात्मा कैसे दे॥ ( २० )

॥ समाधानं सर्वजगतः कर्ता भर्ता संहर्ता स एव ईश्वरः तद्धक्तिश्च सर्वदा सर्वत्र तट्दर्झनं ततो भीतिस्तत्रातिशयप्रीतिश्व ॥ के संति संतोऽखिळवी-तरागा अपास्तमोहाः शिवतत्वनिष्ठाः ॥

१२ ॥ प्रश्नः-आस्मिन्तंतारे के भयातुराः तंति तथा के च सर्वदा दुःखिनो भवंति एवमस्मिन्संसारे दीनतराश्च के संति तत्सर्व मे ब्रुहि ॥ समाधानं येऽ स्मिन्तंसारे धनिनः संति ते भयातुरा एव भवंति चौराद्राज्ञो बल्जिनश्च ॥ स्वल्पधनी बहुकुटुंबी यः सैव दुःखी भवति महदाशावान्दीन एव बोखव्यः ॥

१३ ॥ प्रश्नः-सर्वदा निभर्याः के संति के च सुखिनो भवंत्येवं निर्दीना आंपे मया के ज्ञातव्या एवेति ॥ उत्तरं-ये धनजनसंवंधवर्जिता विल्लंति ते निर्भया ज्ञातव्या वा ये मनसा वाचा शरीरेणपापं न कुर्वन्ति ते निर्भयाः संति ये सर्वदा परोपकारि-णस्त एव निर्भया वा टढापरोक्षज्ञानिनः ते निर्भया वा ये टढपरोक्षज्ञानिनस्ते निर्भया आस्मिल्लोके रमंति ये निरंतरज्ञाने वा ध्याने वा निरता भवंति ते च सु-खिनः संति येऽपरोक्षज्ञानिनः संति ते निर्दीनाः संति॥

### ( २१ )

॥ उत्तरं-जो सर्व जगत्का कर्ता, भर्ता हर्ता है सोई ईश्वर है तिसको भक्ति. सर्वत्र तिसको देखना तिसकी सर्वदा भय करनी तथा सर्वदा अ-खंड तिसमे-स्नेह करना और महात्मा वही है जो रागद्वेषले रदित है तथा जे ज्ञानदाता है ॥

१२ ॥ प्रश्नः-इस संसारमे भयातुर कौन है और दुखी तथा दीन कौन है इन तोन प्रश्नोंका उत्तर देवो-॥उत्तरं-इस संसारमें धनवान भयातुर रदते है तिनोकों राजा चोर आग्ने आदिकोसें तथा छुटुंबसेभी भय रहता है बडा छुटुंबवाळा स्वल्पधनी सर्वदा दुखी ही-रहता है और सर्वदा आशावान् सर्वदा दीन रहता है॥कोवा दरिद्रोदि विशालतृष्णः

१३ ॥ प्रश्नः-सर्वदा निर्भय तथा सुखी और निर्दीन कौन है ॥ उत्तरं-जे धन जन छटुंबसे रहित विरागी है ते निर्भय रहते है जे सर्वदा पापरहित है ते निर्भय रदते है और जो परोपकारी है ते नि-र्भय रहिते है तथा जे टढ अपरोक्षज्ञानी है तथा जे टढ परोक्षज्ञानी है ते सर्वदा निर्भय रहते है और जे सर्वदा ज्ञानमे वा ध्यानमें मग्न है ते सर्वदा सुखी रहिते है जे अपरोक्षज्ञानी जीवन्मुक हें ते सर्वदा निर्दीन रइते है ॥ जैसे जडभरथ दतात्रयादिक है ॥

# ( २२ )

१४ ॥ प्रश्नः-योऽज्ञानिभिर्न ज्ञायते यश्चादेहोपि सदेद्दः स कः यस्य क्रियाविफला सती जन्मने न भवति सः कीदृशः ॥ उत्तरं जीवन्मुक्तोऽज्ञैर्ज्ञातुं न शक्यते स एव निर्वाणः सन्सशरीरी भूत्वा दृष्टिवि-षयो भवति तस्य कर्म फलायन भवत्यत एव जन्म दानेऽसमर्थं सद्दग्धवीजवत्पुनर्भवफलायनभवति ॥

१५ ॥ प्रश्नः-किमस्ति किं च नास्ति त्रिका-लेऽनुत्पन्नं सतिंक दृष्टिगोचरं भवति-॥ उत्तरं-चिदस्ति जगन्नास्ति व्यवहारविषयं शब्दमात्रं त्रिष्वापि काले. ष्वनुत्पन्नं सत्दाप्टिगोचरं भवति तत्र श्लोकः-॥ अहोनुचित्रं यत्सत्यं ब्रह्मताद्विस्मृतं नृणाम् । यद-सत्यमविद्याख्यं तत्पुरः परिवल्गति ॥

१६ ॥ यक्ष उवाच-भो विद्वान् त्वत्तः सर्वे संशया विनष्टाः हे वद्तांवर राजकुमार अस्मिन्संसा-रऽस्य जीवस्य मोक्षे ये विद्यरूपा विषयाः संति ते कियत्काल्ठपर्यंता नो निवर्तन्ते अस्योत्तरं मद्यं ब्रूहि ॥ राजपुत्र उवाच-" विषयास्तावदेवेते प्रगल्भंतऽवला-दयः। प्रत्यगात्मरातिर्यावद्दढा नोदेति देहिनः "॥१॥ आत्मप्रेम्णि समुत्पन्ने विषयप्रेम नर्ड्याति । योषित्प्रे-म्णि समुत्पन्ने मातृप्रेमेव कामिनाम् ॥२॥

#### ( २३ )

१४॥ प्रश्नः-जिसको आत्मज्ञानहीन नही जान सकते हैं ते कौन है जो देहवालाभी देहातीत है सो संसारमें कवन है जिसको स्वकर्म फलदेनेमे अस-मर्थ है सोभी कवन है ॥ उत्तरं-जो जीवन्मुक्त पुरुष है सो अज्ञानीयोंसे जाननेमे आवता नदी सोई श-रीरवाला हुवा शरीर रहित है तिसके ही कर्म ति-सको जन्म देने विषे असमर्थ है ॥

१५ ॥ प्रश्नः-क्या सर्वदा रहता है क्या सर्वदा नही रहिता तीनकालमे उत्पन्न नही हुवा नेत्रसें कोन देखपरता है ॥ उत्तरं-चिदात्मासर्वदा रहिता है. जगत् सर्वदा नही है व्यवहार तीनकालमे न उत्पन्नहुवाभी हष्टिगोचर होता है. सोई श्री वारीष्ठजी कहते है हे राम. वडा आश्चर्य है जो सत्य हे तिसको नही देखते जो असत् घटादिक वंध्यापुत्र समान अविद्या-रूय जगत् है सो सन्मुख गर्जना करता है ॥ अस्य जगत् हे सो सन्मुख गर्जना करता है ॥

र६ ॥ प्रश्नः-हे छुमार ये विषय जे मोक्षके विघ्नरूप है ते कबतक जीवोंको विघ्नकरते है ॥ उत्तरं ॥ स्त्रीआदि विषय तबतक विघ्नकरते है जबतक निर्विक-ल्पात्मामे प्रीति नही उदय होती. जब उदय भई तब विषयोंमे प्रेम एते नष्ट होता है जैले कामीयों-का प्रेम कामिनीमे लगाहूवा मातामे प्रेम नष्ट होजाता है तहत् फिर विषय ध्यानमे विघ्न नही करसकते ॥ ( २४ )

१७॥ यक्ष उवाच-हे सौम्य प्रमाणेन प्रमेय-स्य सिद्धिर्भवति प्रमेयेन प्रमाणस्य सिद्धिर्वा स्यादि-त्यत्र तव कीटक् निश्चयमस्तीति तन्निश्चित्य वक्तव्यं॥ कुमार उवाच ॥ हे महात्मन् ॥ मानेन मेयावगतिश्च युक्ता धर्मस्य जाडचाद्विधिनिष्ठकांडे ॥ मेयेन मानावग-तिस्तु युक्ता वेदांतवाक्येष्वजडं हि मेयमिति ॥ मे निश्वयं विद्धि ॥

१८ ॥ यक्ष उवाच भो विशालवुद्धे कुमार स-मीपाऽपरोक्षघटस्थलेबुद्धिमता पुरुषेण घटोऽपमित्यु-पदेशं विनापि ज्ञातुं शक्यते ब्रह्म तु घटादपि सा-क्षादपरोक्षं भवति स्वस्वरूपत्वात् " यत्साक्षादपरो-क्षादब्रह्मेति" श्रुतेश्व घटादपि सुखेन ज्ञातंभवितव्यं न चैवमस्ति प्रत्युत " बहूनां जन्मनामंते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते " गीतायामित्युक्तं तत्र किं कारणमस्ति॥ कुमार उवाच-भो महात्मन् सम्यक्षया पृष्टमुत्तरं शृणु. श्लोकः-॥ अहमालंबनसिन्धं, कस्य परोक्षं भवेदिदं ब्रह्म । तदापि विचारविदीनैरपरोक्षयितुं न शक्यते-मुग्धैः ॥ तत्र दष्टांतः भास्वंतं भानुमंघवदितिज्ञेयः ॥ इतिविंशतिकमलं-समाप्तम् दरिः ॐ तत् सत् ॥ १॥ ७ अथ एकविंश कमले श्रीकृष्णचंद्रकृत्कर्मसु प्रश्नोत्तराणां कथनं ॥ ७

# ( २५ )

१७ ॥ प्रश्नः-प्रमाणसे प्रमेयकी सिद्धि दोती है वा प्रमेयसे प्रमाणकी सिद्धि होती है सो अनुभ-वपूर्वक प्रत्युत्तर कहो ॥ उत्तरं-कर्मकांडमे प्रमेय जो कर्म सो जड होनेते प्रमाणसें सिद्ध दोता है अरु वेदांतोंमे प्रमेयको स्वप्रकाशरूप होनेते प्रमा-णको स्वयं प्रकाश कर्ता है नाम. सिद्धकर्ता है ॥

१८ ॥ प्रश्नः-जहां सन्मुख अपरोक्ष घट स्थित है तहां कहे विना बुद्धिमान यह घट है एसे जान सकता है ये वार्ता प्रसिद्ध है अरु जो ब्रह्मात्मा है सो स्वस्वरूप होनेते घटतेभी अपरोक्ष है " यत्सा-क्षादपरोक्षादब्रह्म" एसे श्रुतिभी कहती है तो घटतेभी शीघ बह्मज्ञान होना चाहीये परंतु होता नही उल्टा गीतामे ऋष्णदेव कहे है वहुतजन्मांतमे ज्ञानी हो-यकर मुजको प्राप्तहोता है तिसमे क्या कारण है ॥ ॥उत्तरं-ज्ञानीजना में घटकूं जानताहूं इस घटज्ञानते प्रथम में हूं एसे स्फुरणरूपको प्रत्यक्षात्मज्ञान मान है परंतु अज्ञानीजनको एसा अनुभवमे नही आवता जेसे अंध तथा उलूलको स्वर्यभगवान् अनुभवमे नही आवता प्रत्यक्षहे तोभी ॥इति विंशतिकमलंसमाप्तं॥

१॥ अथ एकविंशति कमलमे रुष्णाचंद्रमे शंका अ ४

( २६ ) ॥ भो राजसूनो हे सुजन. गीताया ध्याने ॥ "कृष्णं वंदे जगद्गुरुं ॥ " अत्र कृष्णस्य भगवतो जगद्दगुरुरित्युक्तं अन्यत्र तु ॥ स्नान व्याकुलयोषद-स्त्रमुपादायागमुपारूढं ॥ इत्युक्तं एवं सति उभयो-र्विरुद्धवाक्ययोस्तु का गतिर्भवाते तत्प्रमाणपूर्वकं वि-रोधप्रहारं कुरु ॥ राजकुमार उवाच-भो यक्ष महा-रमन्तस्यामेव गीतायां भगवता वासुदेवेन ॥ प्रति-पादितं " अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः। अहमादिश्च मध्यं च भूतानामंत एव च "॥ इत्यत्र यदेव स्वयं प्रतिपादितं तदेव श्रद्धयाऽऽश्रयणीयं ॥ " दिविसूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुत्थिता यदि भाः सदशी ला स्याज्रासस्तस्य महात्मनः " ॥ इत्येवं संजयेनोक्तं मया श्रीकृष्णस्य स्वरूपं दृष्टं ईदृग्स्व-रूपं कामातुरस्य कदापि न भवति तस्माट्ब्रह्यात्म-स्वरूपे देवैरापे ध्यातुं योग्ये श्रीकृष्णे मनसा वाचा भक्तिं कत्वा मुक्तोभव. श्रीकृष्णस्य ब्रह्मत्वमुक्तम् ॥ रुशिर्भुवाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिः कीर्तिता । त-योरैंक्यं परंब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते ॥

, ( २७ ) ॥ यक्षप्रश्नः-कृष्णं बंदे जगद्गुरुं ॥ मैं जगतके

www.kobatirth.org

गुरु श्रीकृष्णचंद्रको वंदना करता हूँ अन्यत्र लिखा है गे।पीयोंके वस्त्रोंको छेगया एसे दोनो विरोधी वाक्योंका क्या समाधान है ॥ उत्तरं-श्रीकृष्णगी-तामें कहिता दे सर्वका में आत्मा हूं सर्वमे स्थित हूं सर्वकी आदि मध्य अंत मैडी हूं यह जो स्वयं श्री-कृष्णचंद्रने कथनकीया है सो कहनाही यथार्थ है अरु मान्य है यामे संशय नही एवं संजयभी कहते है जोमें भगवानकों एसादेखा है जो सदससूर्य क-दाचित् आकाशमे उदय होवे तौभी श्रीऋष्णचंद्रके तेज समान कदाचित्सदश होवे अर्थात् भगवानका प्रकाश तिससेंभी अधिक होवे तो एसे कहि सकता हुं एसा मैने विश्वरूपदर्शनकालमे भगवानकादर्शन कीया है सो हे यक्ष एसा कामातुरोंका कहूं तेज होसकता है अरु कृष्णपदका अर्थ व्रह्म है एसे पं-डित कहते है॥ कृषिर्भुवाचकः शब्दो णश्च निवृत्तिः कीर्तिता । तयोरेक्यं परं ब्रह्म ऋष्ण इत्यभिधीयते ॥ अर्थ-क्रुशि नाम सत्यका दै ण यद आनंदका नाम है सोई "सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म" इस श्रुतिसे ऋष्ण नाम ब्रह्मका जानना एसे अवण करके तब ॥ यक्षसो-राज कुमारकाश्रीकृष्णमेपूर्णप्रेमदेखकरकेफिरभी ॥

२ ॥ यक्ष उवाच-भो कुमार तर्हि भगवति श्रीकृष्णे कामकथायाः कथनस्य कोऽभिप्रायः तन्नि-श्वित्य बृहि ॥ राजपुत्र उवाच भो गुणज्ञ योग्यो योग्येन संबध्यते इति न्यायात्कामातुराणां विमोक्षाय श्रीकृष्णेऽपि कामानुरागित्वमुक्ता तादृशीकथायाम-नुरागिणां मनांसि समाकर्षयितुं कामलोभादीनां निवृत्तये च कामे लोभे सविस्तारं दोषाणां दर्शयि-त्वा पुनश्च सुभकर्मणि प्रवृत्तये सुकर्मणामुत्तमफल-मपि प्रतिपाद्य पश्चात्सकामे कर्मणि " क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विशंति ॥" एवं दर्शयित्वा सकाम कर्म-भ्यो निवृत्तिं संपादयित्वा निष्कामे कर्मणि प्रवृत्ति-हारांऽतःकरणस्य ग्रुडिं प्राप्य ज्ञानेन मोक्षं कामा-तुरा अपि प्राप्नुवंति. अस्मिनर्थे श्रीकृष्ण विश्वामित्र श्रीशंकर कमलासन वृहस्पति चंद्रसूर्येन्द्रादीनां का-मात्ररताकथनस्याभिप्रायं बोध्यं ॥

www.kobatirth.org

#### ( २९ )

२ ॥ यक्ष प्रश्न करता भया-हे बुद्धिमान् रा-जपुत्र तब ऋष्णचंद्रमे कामकीवार्ता क्यों कही है ॥ कुमारबोले. हे यक्ष जैसे स्वभाववाला मनुष्यदोता है तैसी कथावोंके श्रवणमे प्रेम रखता है यांते पामर कामातुर पुरुषोंके विमोक्षार्थ श्रीव्यासादि महर्षियोंने कृष्ण, इंाकर, सूर्य, इंद्र, चंद्रादिकोमे कामकथाके कथनरूपी लोभ दिखाय करके पामरोंकी तिन कथा श्रवणमे प्रवृत्ति कराई है-पश्चात् काम क्रोध लोभा· दिवाले मनुष्योंकों एसा एसा इसलोकमे ताडन-अपमानरूप संकट परलोकमे नरकोंमे निवासरूप कामादिकोका फल नानाकथावों द्वारा दिखाय तिन कामलोभदोषोंसे निवृत्ति करवायकर शुभकर्मका फल नानाविभूतियों दिखाय तिनोमे लगाया पश्चात् "॥ क्षीणे-पुण्ये मर्त्यलोकं विशांति ॥ " एसे श्रवण करवाय ॥ निष्काम कमोंमि प्रवृत्ति करवाई ॥ तिससे जब तिन पामरोंकाभी चित्त शुद्ध भया ॥ तब ज्ञा-नदारा नीचभी जीवन्मुक्त सुखका अनुभव करके विदेइमुक्तिको प्राप्तभये फिर जन्म मरणमे नही आवते "॥ यद्वत्वा न निवर्तन्ते तद्वाम परमं मम॥" इस अर्थमे श्रीकृष्णचंद्रविषे कामादिकोंके वर्णनका प्रयोजन है यांते मुनियोंमे तथा ब्रह्मा शिव चंद्र इंद्रा-दिकोंमे कामादि कथनकाभी यही प्रयोजन है. ३ ॥ मुनिर्विवक्षर्भगवद्गुणानां सखापिते भा-रतमाह कृष्णः ॥ यस्मिन्नृणां ग्राम्यकथानुवादैर्मति-र्गहीतानुहरेः कथायां ॥ १ ॥ कामिनो वर्णयन्कामं लोमं लुब्धस्य वर्णयन् ॥ नरः किं फलमाप्तीति कूपेंऽ धमिव पातयन् ॥ २॥ लोकचित्ताऽवताराय वर्णयि-रवाऽथ तेन तो । इतिहासैः पवित्रार्थैः पुनः तावेव निंदितौं ॥ ३ ॥

# नतु वस्तुतः-शुद्धसात्विकानां ज्ञानध्याननि-रतानां कामातुरता मनसापि संभावयितुं योग्यमस्ति तत्र भागवतस्य वाक्यं प्रमाणरूपं शृणु ॥

( ३० )

३ ॥ व्यासमुनिः जो तुमारा सखा है सो श्री-क्रष्ण भगवानके गुणोंके वर्णन करणेकी अभिलाषा वाला हूवा भारतको रचिता भया है ॥ तिस हरि-कथामे मनुष्योंके विषयसंबंध्धि कथावोंके कथनदारा पामरपुरुषोंके बुध्धिकों परमेश्वर श्रीकृष्णचंद्रके क-थावोंमें आकर्षन कीया है ॥ एसे विदुरजीने गंगा-जीके कांठापर मैत्रेयी ऋषिसे कथन कियाहै भाग वतमे ॥१॥ तिसके टीकामेभी यही कहा है ॥ कामी-योंके कामको लोभीयोंके लोभको कथनसे उलटा अज्ञान ज्ञाननेत्रहीन अंघजनोंको संसारकूपमे गिराव-नादी समुझना जो व्यासजीका कामलोभादिकोके इवृत्तिमे तात्पर्य होवे सो नहीं है किंतु ॥२॥ पामर पुरुषोके चित्तको कथावोंमे आकर्षन करके फिर सुंदरकथादारा कामलेोभादिकोकी निंदा कहिकर कामादिकोंसे छुडाया है ॥ ३ ॥

तिन बह्या-शंकर, विश्वामित्र ऋषि मुनि मद्दापू ज नेयोग्योंमे तथा जिनोंके नामोच्चारणले कृतार्थकरने-वालोंमें तथा ज्ञान ध्यानमें लर्वदास्थिति करनेवाले तथा करावनेवालेयोंमे कामातुरता मनसेभी चिंतन-नदी होसकती तो ये ऋषि, मुनि, देव, सर्वकामी है एसें वाणीसंकहनेमे आस्तिक पुरुष प्रवृत्त केसे दोवेगा यह जो वार्ता हमने कही है तिसमे प्रमाणभी सुनो ॥

तु वसुधैव कुटुंबकमित्पलं प्रश्नोत्तराणि.

४॥ भो यक्ष यदि कृष्णस्य कामाधीनत्वं व-दसि तर्हि कालोहि कृष्णस्य पुत्रोऽस्तीति श्चत्वापि क्टुष्णः कामाधीन इति कथं जल्पसि विलज्जसे कथं न भो यदि दुराग्रहेण कथानां तात्पर्यं कामादौ विजानासि मूढानांमोक्षार्थे न मन्यसे तदा विचारं कुरु ये लोकेऽल्पमानिनः संति यदि तेऽपि स्वकीय-मानरक्षार्थं निषिद्धाचरणं न क्रुर्वन्ति तदा ईश्वरमा-निनां कथं कामे प्रवृत्तिस्स्पात्तथा वाल्मीकव्यासा· दिमुनीनां चांडालत्वप्रदे निंदा कर्मणि ग्रंथमध्ये ध्यानाबस्थानां श्रीविश्वस्वामिनामपि स्पष्टदुराचार-कथनरूपे कथं प्रदृत्तिश्व स्यात्तदुक्तं ॥ कृतझाँ निंद-काश्वेव पिद्युनाः क्रोधिनश्व ये। चत्वारः कर्म चां-डालाः पंचमो जातितः स्मृतः ॥ तस्माद्वो यक्ष ब्रह्मरूपे भवनांशके श्रीकृष्णे भक्तिं करवा मुक्तो भवेति मे निश्वलामतिः श्रीकृष्णेऽस्ति त्वमपि ताँदृशो भव॥ ५॥भो राजपुत्र ॥ अस्मिन्संतारे ज्ञानिनां कानि मित्राणि सन्ति पामराणां च-कानि संति, कानि न संति, तद्बूहि ॥ राजकुमार उवाच " अयं निजः परो वेति गणना ऌघुचेतसां उदारचरितानां

अन्यथा घोरसंंतारदुःखहेतू जनस्य तौ वर्ण-येख कथं विद्वान्महाकारुणिको मुनिः ॥४॥

( ३२ )

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

( ३३ )

अन्यथा दुराग्रदसे मुनीका कामादिकोके प्रवृ-तिहीमे तात्पर्यमानो तो यह विचारो मदाक्रपाछ मुनि नरकके देनेहारे जीवोंके घोरसंसारहेतुमे रति-करो एसे क्यों कहेगा ॥ ४ ॥

४ ॥ हे यक्ष कामदेव जिसका पुत्र सो इष्ण-चंद्र कामाधीन हैं एसे-कहनेहार निर्छज तथा बालगुद्धि समुझना चाहींये वह धर्मात्मा न जानना जो दुराग्रहसे इष्णचंद्रको कामी कहोतोभी विचार-करो इस संसारमे जे मनुष्य अल्पमानी है तेभी स्वमान रक्षार्थ निषिद्धाचरण नहीं करते तो ईश्वर-मानी जे ब्रह्मा शंकर रूष्णचंद्र सूर्येंदु इंद्रादिक है ते कैसे निंदिताचार करेंगे तथा रूपासिंघु व्यास वाल्मीक नारदादिभी पुराणोंमे चांडालके कर्म जो सदा-ध्यानी शंकरादिकोकी निंदा रूपसो कैसे करेंगे यांते रूष्णादि कामी तथा व्यासादिकोंकर तिन कामी देवतावोंकी निंदा केवल पामर कामीयोंके मुक्तिवास्ते है

५ ॥ प्रश्नः-मंदबुद्धियोंके तथा ज्ञानीयोंके कौन कौन मित्र है ॥ उत्तरं ॥ मंदबुद्धियोंके पुत्रादि मित्र है ज्ञानीयोंका सर्वजगत् मित्र है.

For Private and Personal Use Only

॥ श्लोकः-देहोंद्रियेष्वहंभाव इदं भावस्तदन्यके। यस्य नो भवतः कापि सजीवन्मुक्त उच्यते॥ "तमे-तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेषणाया वित्तेषणाया लोकेषणायाश्व विहायाथ भिक्षाचर्यं चरंति"॥ इति श्रुतेश्व--यस्य पुरुषस्येषणा त्रयं विनष्टं भवति स एव पुरुषोऽस्मिनेव शरीरे ब्रह्मानंदमनुभूय लोके जीव-न्मुक्तो भूत्वा प्रारब्धं भुक्त्वा विदेइ मोक्षं प्राप्य च " न स पुनरावर्तते " तस्मायद्देहे पुत्रादो स्वात्मभावं ममत्वं च भवति तदेव सर्ववासनानां कारणंतत् जन्मनो हेतुरेव भवति ॥

१ ॥ ७ अथ दार्विंशति कमले जीवन्मुक्त विदेह मुक्तयोर्वर्णनम् ७

इतिसमाधानं श्रुत्वा ढाभ्यां राजपुत्राभ्यां प्रणामं कृत्वा देवरूपेण चात्मानं दर्शयित्वा दृष्ट्यगोचरोऽ-भवदिति ॥ हरिः ॐतत्तद्बह्यणे नमः ॥ इति एक विंशतिकमले यक्ष राजपुत्रसंवादं समाप्तम् ॥

( ३४ )

श्लोकः-"देहेंद्रियेष्वहं भाव इदं भावस्तदन्यके। यस्य नो भवतः कापि स जीवन्मुक्त उच्यते " ।१। अर्थ-सो जीवन्मुक्त कहा दै जिसको सर्वत्र ब्रह्मटाष्ट से देहादिक इंद्रियोंमे अहंभाव औरमे अन्यभाव यह दोनो प्रकारकी भेदभावना कबीभी उदय नहीं होती. लो बह्यज्ञानी जीवन्मुक्त अपरोक्षात्माकों जा-नकरके पुत्रैषणा वित्तैषणा लोकैषणाको त्यागकरके केवल भिक्षांसे देहयात्रा करते है. इसश्चतिकी आज्ञा-से तीनईच्छाका त्यागकरके इसीदेहमे ब्रह्मानंदका अनुभवकरके जीवन्मुक्त हूवा प्रारब्धके क्षयभये विदे-हमुक्तभया फिरजन्मनदी पावता. यांते देहमे अहं-भाव पुत्रादिमे ममत्वभाव जो है सो वासनाका कारण हूवा जन्म मरणका कारण होता है ॥ 💿

१ 🕸 ॥ अथ दाविंशति कमलमे जीवन्मुक्त विदेहमुक्त वर्णनं ॥ 🕸

नमस्कार करके प्रसन्न भयासो यक्षराज देवस्वरूपसे दर्शन दिखायकर अंतरध्यानभया तब ते दोनोभ्राता स्वकीय राजधानीमे जांइ सुखीहोतेभये तिनोको देखकर माता पिताभी सुखी होते भये ॥ ॥ इति एक विंशतिकमलं समाप्तम् इरिः ॐ

# एसे प्रश्नोंका उत्तर भवणकरके दोनो राजपुत्रोकों

( 34 )

(३६)

२॥ यद्यपि संवैंरज्ञानिभिर्मरणकाल्ठेऽहंता म-मता च विमुच्यते तथापि येन जीवितावस्थायामहंता ममता च त्यक्ताऽस्ति तेन जीवन्मुक्तिरवाप्यते विदेहमोक्षश्वापि तेनैव लभ्यतेऽतो हृदये वासनानां यत्रिवासः स एव बंध उच्यते वासनानामभावः स एव मोक्षः॥ इति । बंधमोक्षयोर्भेदोज्ञानिभिरुक्तः ॥

३॥ तत्र प्रमाणं॥ "न मोक्षो नभसः ष्टष्टे न पाताले न भूतले । सकलाऽऽशापरित्यागो मोक्षः प्रोक्तो मनीषिभिः ॥१॥ न तथेंदुःसुखयति कंठल-ग्नोऽपि राघव । नैराइयं सुखयत्यंतर्यथा सकल शीत-लम् "॥२॥ सैव सर्ववासनानां त्यागो ब्रह्मज्ञानादेव भवति ततो जीवन्मुक्तः सन्विदेहमुक्तोऽपि भवति "ज्ञानादेव तु केवल्यमिति" श्चातिरापि तत्र प्रमाणमस्ति

४॥ ननु. जीवन्मुको विदेइमुक्तो च को विशेषोऽस्ति.॥ समाधानं-आत्माऽऽश्रिता याऽविद्या तस्याः शक्ती द्वे भवतः तयोरेकाऽऽवरणरूपा-विक्षेप-रूपाऽपरा. सा विक्षेपरूपापि द्विविधास्ति देइपुत्रादिषु रागद्वेषरूपा संसारप्रतीतिहेतुभूता च एवमज्ञानावरणे. ( ३७ )

२॥ यद्यपि संपूर्ण अज्ञानी मरणकालविषे देह-पुत्रादिकोमे अइंता ममता छोडदेते है तथापि जे पुरुष ब्रह्याहमस्मि इस ज्ञानकरके जीवतकालमे अ-हंता ममताका त्याग करते है ते सत्पुरुषही जीव-न्मुक्तभये विदेदमुक्तिकोंभी प्राप्तहोते है. यांते अंतः-करणमे जो वासनावोंका निवास है वही बंध कहा है अरु वासनावोंकाजो विनाश है वही मोक्ष कहा है ॥

३ ॥ तहां वसिष्ठजी कहे हैं मोक्ष स्वर्गमे नही तथा पृथ्वीमेभी मोक्ष नहीं सर्व वासनका जो विनाज्ञ सो बुद्धिमान् मोक्ष मानते है. हे रामजी चंद्रमा कंठलप्न होवे तोभी अंतःकरणको एसी शीतलता नही देता. जैसी शीतलता सर्व वासनाका त्याग हृद् यमे देता है. जव सो वासनाका त्याग ब्रह्मज्ञानसे होता है तब यह जीवन्मुक्त हूवा विदेहमोक्षकोभी प्राप्त होता है ॥ "ज्ञानादेवतु केवल्यम्" इति॥इस श्रुतिनेभी एसेही कहा है ॥

४॥ शिष्य उवाच-जीवन्मुक्ति अरु विदेह-मुक्तिका क्याभेद है श्रीगुरुरुवाच-आत्माके आश्रित जा अविद्या है तिसकी आवरणरूप अरु विक्षेपरूप दो शक्ति है जो विक्षेपशक्ति है सो दो प्रकारकी है एक देहपुत्रादिकोंमे रागद्देषरूप है अपर संसारकी प्रतीतिका हेतुरूप है इसरीतिसे अज्ञान आवरण ( ३८ )

तथा दिविधविक्षेपश्च तत्सर्वं बंघ इत्युच्यते यदा ज्ञानेनाज्ञानावरणे देहपुत्रादौ रागदेषोत्पादिका विक्षे-पर्शक्तिश्वेति सर्वं विनश्याति तदा जीवन्मुक्तिर्भवति यदा तुप्रारब्धकर्मभोगेन नश्यति तदा-संसारप्रतीति-हेतुभूता विक्षेपशक्तिरपि प्रतिबंधकाऽभावाद्विनइयति ततश्च विदेदमुक्तिर्भवति इति जीवन्मुक्तेर्विदेदमुक्तेश्च भेदो ज्ञानिभिरुक्तः ॥

५॥ ननु. ब्रह्मज्ञानं अज्ञानावरणे रागदेषदेतु विक्षेपशक्तिं च इत्वापि संसारप्रतीतिहेतुभूतां विक्षे-पशक्तिं इनने कथं विमुह्यति संसारप्रतीतिकारणे विक्षेपेऽप्यज्ञानकार्यत्वस्य तुल्यत्वात् ॥ समाधानं॥ येन प्रारब्धकर्मणा देहोऽपं विनिर्मितोऽभूत् तदेव कर्म ज्ञानिने भोग्यप्रदातुं संसारप्रतीतिहेतुभूतविक्षेपश-किनाशे प्रतिबंधकं भवति यदा ज्ञानिने भोग्यं दत्वा प्रारब्धकर्म विनश्यति तदा प्रतिबंधनाशे संसारप्रति-भासकारणीभूता विक्षेपशक्तिरपि कतकरेणुवत्स्वयं विनश्यति-तदा सो जीवन्मुक्त एव विदेइमोक्षं द्य-खेन प्राप्नोति. ॥

#### ( २९ )

तथा दिविध विक्षेपशक्ति ये संपूर्णका नाम बंध कहा है जब ज्ञानसें अज्ञान आवरण तथा देहादिकोंमे रागदेषके प्रतीतिका कारण विक्षेपशक्ति नष्ट हो जावे है तब जीवन्मुक्ति सिद्ध होवे है जब प्रारब्धकर्मभी भोगद्वारा नष्ट होवे है तब संसारकी प्रतीतिका हेतु-भूत विक्षेंप शक्तिभी प्रतिबंधकके अभाव हूए नाश-होती है तिसते अनंतर विदेहमुक्ति सिद्धहोवे है यही जीवन्मुक्ति विदेइमुक्तिका भेद जानना ॥

५॥ शिष्य उवाच-ब्रह्मज्ञान जो है सो अज्ञान आवरण रागद्वेषकी हेतुभूत विक्षेपशक्ति इन सर्वका हनन करके संसारके प्रतीतिका हेतुभूत विक्षेपश-क्तिको हननकरनेमे क्यों समर्थ नही होता तिसमेभी अज्ञानकार्यता तुल्यही है तो क्यों नही हनन करता ॥ श्रीगुरुरुवाच-हे शिष्य जिस प्रारब्धकर्मने यह देद्द उत्पन्नकीया है ते कर्म ज्ञानीको भोग देने वास्ते संसारके प्रतीतिका हेतुभूत विक्षेपशक्तिके नाश कर-नेमे प्रतिबंधक है जब ज्ञानीको भोग देकरके प्रार-ब्धकर्म नाशहोवे है तब प्रतिबंधकके नाशभये संसारके प्रतीतिके कारणीभूत विक्षेपशक्तिभी स्वयं नाश हो-जावे है जैसे कतकरेणु मैळके नाश दोयां स्वयं नाश पावे है तैसे जब नाश होवे है तब यह जीवन्मुक्त भी विदेहमुक्तिको सुखसेंही प्राप्त होवे है ॥

७॥ ननु अयं जीवन्मुक्तोऽज्ञानीव किं बंधनं नाप्नोति॥ उत्तरं-अयं जीवन्मुक्तो ब्रह्मज्ञान प्रभावेन त्रिशरीरेषु स्वात्मभावमऋत्वा बंधनं न प्राप्नोति अज्ञा-नी तु तेषु त्रिशरीरेषु स्वात्मबुद्धिं कुटुंबे ममतां तद्मिन्ने

६॥ ननु, तथापि संसारप्रतीतिहेतुभूता विक्षे-पशक्तिरपि अज्ञानकार्यत्वादेवाज्ञानरूपा ज्ञानेन कथं न विहन्यते ॥ उत्तरं-ज्ञानं प्रकाशात्मकं भवति तस्याऽ-ज्ञानेनांधकाररूपेण सद दुःखप्रदया रागद्वेषहेतुभूत-विक्षेपशक्त्या च सह विरोधोऽस्ति प्रकाशतमसोरिव विरोधात्र तु स्वोत्पादकया संसारप्रतीतिहेतुभूतावे-क्षेपशक्त्या सह विरोधोऽस्ति जीवन्मुक्तिसुखप्रद-**स्वात्**गुरुवेदांतेश्वरभक्तिरूपज्ञानसाधनप्रदत्वाच्चयथा मार्जारो दंतेर्मूषकान् हंति तेश्व दंतैः पुत्रान् गृहीत्वा रक्षति तद्वत् जगत्प्रतीतिहेतुं विक्षेपं रक्षति ॥

( 88 )

६ ॥ शिष्य उवाच-तौभो संसारके प्रतीतिका कारणीभूत विक्षेपशक्तिभी अज्ञानका कार्य होनेते ज्ञानने तिलका नाश क्यों नहीकीया यद संदेद मिटावो ॥ श्रीगुरुरुवाच-ज्ञान प्रकाशात्मक होवे है तिसका अंधकाररूप अज्ञानके साथ विरोध है और दुःखप्रद जो रागद्वेषरूप विक्षेपशक्ति दै तिसके सा-थभी विरोध है प्रकाश तमकी न्यांई और अपने उत्पत्ति करनेवाली जो संसारके प्रतीतिका हेतुभूत जो विक्षेपशक्ति है तिसके साथ विरोध नदी, काहेते. जो जीवन्मुक्तिके सुखकों देवे है ज्ञानके साधन जे गुरु वेदांत ईश्वरभक्ति देवी संपद्रुप जे ज्ञानोत्पादक सामग्री तिलके देनेदारी है यांते तिलके साथ कृतज्ञ होनेते विरोध करता नदी तथा नाशभी करता नही जैसे मार्जार दांतोंसे मूषकोंका नाश करता हूवाभी पुत्रोंकी तिन दांतोंकरके रक्षाही करे है तैसे ज्ञानभी जानना जो एकका नाहा करे है अन्यकी रक्षा करे है ॥

७॥ शिष्य उवाच-यद जीवन्मुक्त पुरुष अज्ञा-नीके समान बंधनको क्यों नहीं प्राप्त होता है ॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच-यह जीवन्मुक्त पुरुष ब्रह्मज्ञानके प्रभा-वसे तीनदेहोंमे अहंभाव त्याग करके बंधनको नहीं प्राप्त होता ओरजो अज्ञानी हे सो त्रिशरीरने अहंता तथा कुटुंवमे ममता करके दोनोसे भिन्नोंमे.

For Private and Personal Use Only

#### ( ४२ )

द्वेषं कृत्वा पापपुण्येन वंधनं प्राप्तोति तस्मादेवाज्ञा-निनो ज्ञानिनश्च भेदः ॥

८॥ शंका-त्रिशरीरेभ्यो भिन्नमात्मानं ज्ञात्वा त्रिशरीरेषु रागाभावादेव ज्ञानी तेषां रक्षार्थमत्रपानादौ कथं प्रवर्तते यैः सह संबंधो नास्ति तेषां रक्षणार्थे प्रवृत्यदर्शनादिति लोके प्रसिद्ध एव ॥ समाधानं ॥ यथा रागाभावे सति लघुबालस्योन्मत्तस्य निद्रां गतस्य मनोराज्ये प्रवृत्तस्य वलाद्राज्ञा निगृहीतस्य च यथाऽन्नपानादौ प्रवृत्तिलोंकप्रसिद्धा सर्वेर्द्धत्यते तद्वदेव प्रारब्धकर्भणा राज्ञा निगृहीतो ब्रह्मानंदेनो-नमत्तोऽपिसनन्नपानादौ सुखेन प्रवर्तते बाधकाभावा-त्त एव जीवन्मुक्तो भवति ॥

९ ॥ शंका-यो ज्ञानी भवति सुखादिसाधनेषु प्रवृत्तिं रूत्वापि तेषु रागादिकं न करोति तत्र किं कारणं भवति ॥ समाधानं-" पदार्थेषु विशेषज्ञान-मेव रागादीनां कारणं भवति ज्ञानिनश्च सर्वं खल्विदं ब्रह्मेति " श्रुत्या सर्वत्र समबुद्धया " ब्रह्मार्पणं ब्रह्मद्दविरिति ' स्मृत्या चेति दढज्ञानाद्विशेषज्ञाना-भावाच्च विषयेषु रागादिर्न भवति यथा ब्रह्मात्मनि रागो न भवति निर्गुणत्वात्स्वस्वरूपत्वाच्चदेषोऽपि न भवति तथा सर्वत्र तस्य ज्ञानिनो रागदेषौ न भवतः तदेवं ॥

# ( ४३ )

देषबुद्धि करके तिसते उत्पन्न भया जे पापपुण्य ति-नोकरके बंधनको प्राप्त होता है यही अज्ञानी. ज्ञानीका भेद जानना ॥

८ ॥ शिष्य उवाच-ज्ञानवान् स्वात्माको तीनो शरीरोंसे भिन्न जान करके फिर तिनोकी रक्षा वास्ते अन्नपानादिकोंमें कैसे प्रवृत्ति करता दे यह छोकमे प्रसिद्ध है जिनोसे संबंध नही तिनोंकी रक्षा वास्ते प्रविद्ध है जिनोसे संबंध नही तिनोंकी रक्षा वास्ते प्रवृत्त नही होता ॥ श्रीगुरुरुवाच-जैसे राग विना बालककी. उन्मत्त पुरुषकी, निद्रावालेकी मनोराज-करनेवालेकी, राजाधीनकी ॥ अन्नपानादिकोंमे लोक-प्रसिद्ध प्रवृत्ति होती है तैसे प्रारब्धकर्मरूपी राजा प्रसिद्ध प्रवृत्ति होती है तैसे प्रारब्धकर्मरूपी राजा धीन ब्रह्मानंदसे उन्मत्त ब्रह्मात्माके ज्ञानसे पूर्णपुरु-षोत्तमकी भी सुखपूर्वक अन्नपानादिकोमे प्रवृत्ति होवे है॥

९ ॥ शिष्य उवाच-ज्ञानी प्रारब्धवराते प्राप्तवि-षयोमे प्रवृत्ति करकेभी तिनोमे आसक्ति क्यों नही करताहे ॥ श्रीगुरुरुवाच-पदार्थोंमे विशेष जो ज्ञान हे सो रागद्देषका कारण होता है ज्ञानी तो ( सर्व खल्विदं ब्रह्म ) इस श्रुतिवाक्योंसे स्वानुभव करके सर्वत्र समबुद्धिसें विशेष ज्ञानके अभाव हूवे प्राप्त-विषयोंमे रागद्देष नही करता. जैसे स्वारमामे छो-कोंका रागद्देष नही होता तेसे सर्वत्रात्मा निर्गुणको जानकरके रागद्देष दोनो नही करता यह वार्ता (88)

भगवताप्युक्तम् ॥ "आत्मौपम्येन सर्वन्न समं पश्यति योऽर्जुन । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः ॥ " इत्यत्र यथा स्वात्मा सुख-दुःखरागद्वेषादिभिर्न छिप्यते तथा सर्वेपि जीवा नो छि-प्यंते एवं विशेषाभावो दर्शितः शंकरानंदीगीता-यामिति ॥

१० ॥ ननु-विशेषज्ञानाभावात्सर्वत्र ब्रह्मदर्श-नाच ज्ञानिनः प्रवृत्तिः शुभकर्माण सर्वदा दृश्य-तेऽ शुभे कथं न दृश्यते तस्य तत्रापि विशेषाभाव-दर्शनतुल्यतास्ति ॥ उत्तरं ॥ यथा पंडितो येन केनापराधेनोन्मत्तः सनपि शुद्धमशुद्धं वा शास्त्रोचा-रणमेव करोति न तु निषिद्धे कर्मणि प्रवर्तते त-थाऽस्य ज्ञानिनः प्रवृत्तिरपिप्रथमतः शुभकर्मण्येवा-भूदधुना पवित्रब्रह्मज्ञानं प्राप्य कथमशुभे प्रवृत्तिर्भवेत् झानस्य पवित्रता " न हि ज्ञानेन सहशं पवित्रमिह विद्यत " इत्यत्र भगवता प्रतिपादनात् ॥

#### ( 84 )

श्रीभगवाननेभी गीतामे कही है ॥ आत्मोपम्येन सर्वत्र समं परुयति योऽर्जुन । सुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमोमतः ॥ अर्थ-जैसे स्वात्मामे सुख-दुःखादि विशेष नही रहते निर्गुण दोनेते यांते तिसमे रागदेष नही रहता तिस दृष्टांतसे जो सर्वत्र आत्माको देखता है जो सर्व शरीरों मे शरीरी छेपा-यमान नहीं होता सो परम योगी मान्या दे यद शंकरानंदी टीकामे अर्थ कीया है ॥

१० ॥ शिष्य उवाच-जो सर्वत्र समदृष्टि करके बहाज्ञान होनेसें जो ज्ञानी विशेष ज्ञान रहित है तो केवछ शुभकमोंहीमे क्यों प्रवृत्त होता है अशु-भमे प्रवृत्ति क्यों नहीं करता ॥ श्रीगुरुरुवाच-जैसे कोई पंडित किसी दोषसें उन्मत्त होने परभी शा-स्त्रका ही उचारण करता है निषिद्धाचार करता नहीं जैसे शुकपक्षी सात्विक तामसप्रकृतिवालेपासि शुभा-शुभ अर्थका ही कथन करता है तैसे ज्ञानवानभी वाल्यावस्थासे ग्रुभ कर्मही करता रहा है फिर पवित्र ज्ञान की प्राप्ति करके कैसे अशुभ कर्मोंमे तिसकी प्रवृत्ति बने. किंतु नही बनेगी ज्ञानकी पवित्रता ( नाहि ज्ञानेन सदृशं पवित्रमिह विद्यते ) श्रीभग-वानने इस श्लोकमे स्पष्ट कही है ॥ ( ४६ )

११ ॥ ननु-ज्ञानवान् भेदमाश्रित्य कथमधिका-रिणे ब्रह्मविद्यां दत्वाऽनधिकारिणे न ददाति तत्र भेदे किं कारणं ॥ समाघानं ॥ ईश्वरेच्छैव तत्र कारणं ॥ ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । श्रामयन्सर्वभूतानि यंत्रारूढानि मायया ॥तेन ज्ञानी निष्ठातो न प्रचलति अधिकारिणेऽनधिकारिणे ब्रह्म-विद्यां दत्त्वाऽदत्त्वापि ॥

# ४२॥ ननु ॥ दितीयाद्वे भयं भवति ॥ इति श्रुखा भयकारणीभूते भेदेऽपि ज्ञानी कथं प्रवर्तते ॥

( 89 )

११ ॥ शिष्य उवाच-ज्ञानवान्भी कहूं भेददृष्टि क्यों करता है तिसमे क्या कारण है जैसे अधिका-रीकों उपदेश करना अनधिकारीकों नही करना यह भेददृष्टि ज्ञानीमेभी प्रत्यक्ष दीखपरती है सो क्यों ॥ भेददृष्टि ज्ञानीमेभी प्रत्यक्ष दीखपरती है सो क्यों ॥ ॥ श्रीगुरुरुवाच-ईश्वर इच्छा ही तिसमे कारण जाननी ॥ ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । श्रामय-न्सर्वभूतानि यंत्रारूढानि मायया ॥ इस खोकमे स्वयं भगवानने अपनेकों ही भेदप्रवृत्तिमे कारण कहा है.

॥ ननु ईश्वरको भेददाष्टि नहीकही जाती. ॥ ॥ उत्तरं-- ॥ " परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्क-ताम " ॥ इसमेक्या अभेद दृष्टि कदी है. यांते ज्ञानी-योंका इष्टदेव ईश्वरमेभी जो व्यवदार काल भेद-दृष्टि है सा ज्ञानीयोंमे भई तो तिससें वास्तव ब्रह्म-दृष्टि है सा ज्ञानीयोंमे भई तो तिससें वास्तव ब्रह्म-दृष्टि ज्ञानीयोंकी क्या नाश हो जावेगी. एकादशी-काव्रत नही जो अन्नभक्षणकरनेसे व्रत टूट जावेगा तैसे ज्ञान टूटता नही ॥ जैसे स्वर्णकेज्ञानी कीभूष-णोंमे जैसेस्वर्ण दृष्टि नद्दी मिटती ॥

१२ ॥ शिष्य उवाच-भेददृष्टिले जन्ममरणके प्राप्तिरूप भय होवे है (दितीयाफ्रै भयं भवाते) इस श्रुति वचनले भयके कारण भेददृष्टिमेभीज्ञान-वान् क्यों प्रवृत्त होता है.

१३॥ ननु. ज्ञानिनो ज्ञानाखूर्वं पश्चाच सझरोरी दर्शनात् ज्ञानाऽज्ञानावस्थयोर्मध्ये को विद्येषोऽस्ति ॥ ॥समाधानं--यथा सर्पः त्वचं न जहाति तावत्तच्छेदनेन दुःखी भवाति यदा पके सति परिविमुंचति तदा

(४८) ॥समाधानं= "वर्णाश्रमाभिमानेन श्रुतेर्दासो भवेन्नरः वर्णाश्रमाविहीनश्च वर्तते श्रुतिमूर्धनि ॥ शब्दब्रह्माति-वर्तते " ॥ इति प्रमाणात्कल्पितभेददृष्टेर्ज्ञानिनो वास्तवी ब्रह्मनिष्ठा न निवर्तते स्वम्नकृद्रेदबुद्धिर्यथा जायति फलाय न भवति तथैव ज्ञानी पुण्यपापा-भ्यां न लिप्पतेऽन्यत्राप्येवमेवोक्तं. ॥ " समाहितैः कः करणेर्गुणात्माभिर्गुणो भवेन्मे सुविविक्तधान्नः । विक्षिप्यमाणेरुत किं नु टूषणं घनैरुपेतैर्विगतेरवेः किम् ॥ इत्यत्रापि ज्ञानिनि विध्यभावोक्तः ॥ ( 89 )

॥ श्रीगुरुरुवाच– ॥ वर्णाऽऽश्रमाभिमानेन श्रुतेर्दासो भवेत्ररः । वर्णाश्रम विहीनश्च वर्तते श्रति मूर्धनि ॥ हे. शिष्य इस प्रमाणसें जो वर्णाश्रमी है तिस पर श्रुति आज्ञा करे है जो तिससे रहित है सो तिसके आज्ञाऽधीन नही " जे। ज्ञानका जिज्ञासुभी है सोभी वेदकी आशाका अधि-कारो नही " यह भगवानने गीतामे कहा है यांते कल्पित भेद दृष्टिसें ज्ञानवानकी वास्तव ब्रह्मनिष्ठा निवृत्त नदी होती जैसे स्वप्नगतभेददृष्टिकरे तोभी जाग्रतमे फल्लभोका नही होता तैले ज्ञानी पापपु-ण्यसे लिपायमान नहीं होता एसे अन्यत्रभी कहा है. दष्टांत–जैसे मेघकेआगमनसें वा निवृत्ति होनेसे सूर्यकी हानि वृद्धि नही होती तैसे गुणात्मक इंद्रि-योंकी विषयें। विषे प्रदाति निवृत्ति होनेसे गुणातीत असंग स्वरूप हमारी हानी वृद्धि नही दोती इस प्रमाणसेभी ज्ञानीपर विधि नहीं यह कथन कीया है॥ १३ ॥ शिष्य उवाच-ज्ञानवानको ज्ञानकालमे

१३॥ शिष्य उवाच-ज्ञानवानका ज्ञानकालम वा अज्ञानकालमे शरीरवाला होनेते आत्मज्ञान समय ज्ञानीविषे कौन विशेषता भई ॥ श्रीगुरुरुवाच-जैले जबतक सर्प अपनी त्वचाको त्यागता नही तबतक तिसके छेदन भेदनसे दुःखी होता है जब त्वचा पक जावे तथा त्याग देवे तव

3

१४ ॥ ननु. ज्ञानिनामपि कर्माणि संति येः कर्मभिरतेषां स्वल्पसोगन मइद्रोगेन वा देहयात्रा भवति एवं तेन देदेन कृतं ग्रुभाग्रुभं तदापि भावी-जन्मने अवति " नासुक्तं क्षीयते कर्म कल्पकोटिश-तैरपि " इति स्मरणाज्जवति जीवन्मुक्तौ विदेहमोक्षे च संदेहः तंत्रिवृत्तये ॥

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra www.kobatirth.org

तच्छेदनात् नखिद्यति एवं ज्ञानात्पूर्व देहोऽहमिति ज्ञात्वा देहटुःखे टुःखी भवति ज्ञानादूर्ध्वं तु स्वा-रमानं देहारएथक्ज्ञात्वा शरीरं च स्वप्ने सुषुप्नौ समाधौ चादृष्ट्वा पश्चात्देहदुःखेनाहं दुःखवानस्मीति ज्ञानी न मन्यते एवं ज्ञानाज्ञानावस्थयोर्ज्ञानिनि निश्चयाद्भवति ज्ञानभेदः तत्तु ज्ञानी जानाति यथा गृही दारापुत्रयोर्मध्येरागं छत्वा तद्दुःखेन दुखी स-वति संन्यातकाले देषकाले वा दारापुत्रदुखेन दुखी न भवाति तद्भद्ज्ञानकाले जीवो दुःखी भूत्वा ब्रह्मात्म-ज्ञानकाले तु तद्दुखे दुखी न भवति ततोपि ज्ञाना-ज्ञानावस्थयोर्भवति भेद इति ॥

### ( 4? )

तिसके छेदनभेदनसे दुःखी नही होता तैसे जबतक विना ज्ञानसें देहोऽहं एसी बुद्धि नही त्यागी तबतक देहकुटुंबके दुःखी होनसे अपनेको दुःखी माने है जब ज्ञान भया अ-पनेको देहते प्रथक् निश्चय कीया तथा समाधिमे स्वममे सुषुप्तिमे स्थूछदेहका ज्वरादिधर्मसहित अ-भाव अनुभव करके फिर देहकुटुंबादि दुःखी होने पर स्वयं सचिदानंदब्रह्मनिश्चयवाला दुःखी नही होता, कहता है देहादि दुःखी है हन दुःखी नही होता, कहता है देहादि दुःखी है हन दुःखी नही एसेज्ञानााज्ञनावस्थाविष ज्ञानीका सेद जानना जैसे अज्ञजन स्नेइकालमे छुटुंबके दुःखले दुःखी दोता है तैले संन्यासकाल वा देषकालमें हिनोके दुःखसे दुःखी नही होता तैसे ज्ञानी अपनेको ज्ञानाज्ञान-अवस्थामे सुखदुःख जानता है सो जुनने जानना॥

१४॥ शिष्य उवाच-ज्ञानवान्के प्रारब्धकर्म है जिनके वशवर्ति भया स्वल्पभोगी वा महान्-भागी देखनेमे आवता है और इस जन्ममे शुभा-शुभ कर्मभी करता है यदभी भावीजन्मका कारण होते है. छिखाहै "कोटि कल्प पर्यंतभी भोगे विना कर्मनाश नहीहोते "॥ इस प्रमाणते भावीजन्म-भी दोनाचाहीये यांते ज्ञानीके जीवन्मुक्तिमे वा विदेहमोक्षविषे संदेह होता है तिसके निवृत्ति वास्ते

१५॥ अजातस्य कुतो नाराः प्रारब्धमसतः कुतः । ज्ञानेनाज्ञानकार्यस्य समूलस्य लयो यदि ॥४॥ तिष्ठत्ययं कथं देहो जडान्**रांका भवेद्यदि । समा-**धातुं बाह्यदृष्ट्या प्रारब्धाद्रदृति श्रुतिः । ५ । उत्पन्नेऽप्यात्म विज्ञाने प्रारब्धं नैव मुंचति ।

॥ किमुत्तरं ॥ श्रीगुरुरुवाच " कर्मणा तिर्मितो देहः प्रारब्धं तस्य कल्प्यतां नानादेरा-रमनो युक्तं नैवात्मा कर्म निर्मितः ॥ १ ॥ प्रारब्धं सिध्यति तदा यदा देहात्मना स्थितिः । देहात्मभावो नैवेष्टः प्रारब्धं त्यजतामतः ॥ २ ॥ इारीरस्यापि प्रारब्धकल्पना भ्रांतिरेव हि ॥ अध्यस्तस्य कुतः सत्वमसत्यस्य कुतो जनिः ॥ ३ ॥

www.kobatirth.org

# ( ५३ )

उत्तर हमको कहना चाहीये एते शिष्यके वचन श्रवण कर ॥ श्रीगुरुरुवाच-हें विद्दन् कर्मविरचित तो यह स्थूल शरीर है तिसकी प्रारब्ध कहनी चा-हाये जो जन्मरहित आत्मा है तिसकी प्रारब्ध केसें बने जिसको एसा ज्ञान है आत्मा कर्मसे उत्पन्न हूवा नहि तिस ज्ञानीके जीवन्मुक्तिमे ब्रह्मवेत्ताको संदेह नही है. 1 ? । जिसकी देहोऽहं इस प्रकारकी निष्ठा है तब तिसकी प्रारब्ध कही जाती दे ज्ञानी ब्रह्मरूप है देहरूप नही होनेते ज्ञानीकी प्रारब्ध है यद बुद्धि त्यागने योग्य है. 1 २ । जो शरीरकी प्रारब्ध कहो तो यहभी मूढता हे काहेते रज्जुमे सर्प समान अध्यस्तदेहकी सत्ता ही नदी तो उत्प-ति वा प्रारब्ध कैसे मानीये ॥ ३ ॥

१५॥ रज्जुमे सर्पका जन्म नही तो नाश कैसे मानीये जब ज्ञानसे अज्ञानसहित कार्यदेहकों असत्य जान लीया तो असत्देहकी प्रारब्ध कैसे होय सकती है. 1 ४ 1 जव मूर्खोंकों संदेह होवे जो ज्ञानके पीछे ज्ञानीका देह कैसे रहेगा तो प्रार-ब्धसें रहि सकता है एसे मूढोके शांति वास्ते थ्रु-तिने प्रारब्धसे एसे मूर्खोंके मनके संशय शमनार्थ कहा है. 1 ५ 1 ज्ञानके होने परभी प्रारब्ध नाश नही होती अब इसका खंडन करते है.

**१६ ॥ अत्राद्वैते सनकादीनां स्व**यंभवो हंस-स्य च संवादं श्रीउद्धवं प्रति श्रीभगवानुवाच-सन-कादय ऊचुः-॥ " गुणेष्वाविशते चेतो गुणाश्चेत-ति च प्रभो कथमन्योन्यसंत्यागो मुमुक्षोरति तिति-षोंः ५ " इति सनकादीनां प्रश्नोऽयं ॥ " एवं पृष्टो महादेवः स्वयंभूर्भूतभावनः । ध्यायमानः प्रश्नबर्जि नाभ्यपद्यत कर्मधीः ९ तदवसरे अगवंतं इंसमा-गतं दृष्ट्वा तं चाज्ञात्वा सनकादय ऊचुः को भवानिति हस उवाच ॥ " वस्तुतो यद्यनानात्वमात्मनः प्रश्न **ईइराः । क**थं घटते वो विप्रा वक्तुर्वो मेक आश्रयः १० । पंचारमकेषु भूतेषु समानेषु च वस्तुतः । को भवानिति वः प्रश्नो वाचारंभोद्यनर्थकः ॥ ११ ॥

इति यच्छ्रूयते शास्त्रे तन्निराक्रियतेऽधुता ।६। क्षीयंते चा-स्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे । बहुत्वं तन्निषेधार्थ श्रुत्या गीतं यतः स्फुटम् ॥ ७ ॥

( 48 )

### ( 44 )

ये शास्त्रमे कहा है तौभी मिथ्या है. 1६1 काहेते. जो कहा है सर्व कर्म ज्ञानीके नाश होते है जब परावर-को जानता है यहां सर्वपदलें प्रारब्धकर्मकाभी वेद भगवान् निषेध करे है एसे निश्चय करना. 11 भिद्यते हहयर्धायः छिद्यंते सर्वसंशयाः क्षीयंते चास्य कर्माणि तस्मिल्ट े परावरे 11 ७ 11

१६ ॥ यहां प्रसंगमे जो अद्वेत है अर्थात् प्रार-ब्धादिकर्म वर्जित है तिस विषे भागवत उक्त सन-कादिक हंस अरु ब्रह्माका संवाद है. सनकादिक कहते है हे ब्रह्मदेव मेरा मन विषयोमे लंपट भया है तथा विषय मेरे मन विषे निवास कर रहे है जन्ममरणले मुक्तिकी इच्छावालेके ये विषय कैसे छूटेंगे । ८ । ब्रह्मदेवका मन मायामे रमताथा उत्तर देनमे असमर्थ हूवा । १। नारायणका स्मरण कीया तब हरिः हंसरूप सें तदां प्रगट भेषे सनकादिक तिसको न जानकर पूछते भये हे तेजमूर्ते आप क-वन हो इंतहरिः बोलें ॥ देतमे तुम कवन हो एसा प्रश्न बनता है द्वैतके न होनेसे मैभी किसाको उत्तर देवो यह तुम बुद्धिमान हो तो बताबो देह दृष्टिसे प्रश्न कहो तौभी सर्वमे पंचभूतोंके समान हूवे तुम कवन दो ऐसा तुमारा प्रश्न निर्थक है ॥ ११ ॥

#### ( 48 )

१७॥ ननु. यद्येवं तर्हि गुरोहपदेशमप्यनर्थकं ॥ उत्तरं-भवतु ज्ञानकाले नोति को वदेत् तटु-कम् ॥ एवमेतत्महाबाहो न शाखं ज्ञान कारणम् । नानाशब्दमयं शास्त्रमनाम च परंपदम् १२ निरं-रेाऽप्यंशमारोप्य रूत्स्नेंऽरोवेति पृच्छतः । तद्राषयो-त्तरं ब्रूते श्रुतिः श्रोतुर्हितैषिणी ॥ १३ ॥

<८ II ननु. कायकं वाचकं मानसं च कर्म भवति कर्मानुसारिणी बुद्धि श्व भवति शरीरं वाक्-चापि कर्मणो जायते तत एवान्योऽन्याश्रयात्कः कस्माज्जायते तन्न ज्ञायते ॥ उतरं-॥ ' बीजाट्वृक्ष-स्तरोर्बींजं पारंपर्येण जायते | इति इांका निवृत्त्यर्थ-योगिद्दष्टांतकीर्तनम् । १४ । विश्वामित्रादयः प्रूर्वे परिपकलमाधयः । उपादानोपकरणप्रयोजनविव-र्जिताः ॥ स्वेच्छया ससृजुः स्वर्गं सर्वभोगोप-बृंहितम् ॥ १५ ॥ रामचंद्रंप्रति वशिष्ट उवाच ॥ चूडाळा-चिंतयामास देवपुत्रकरूपिणी सुरूपभोगभारेण परी-क्षेऽहंशिखिध्वजम् आगतंदर्शयामात समुराप्सरतं हरिम् इंद्र उवाच ॥ आगत्यविविधाभोगास्त्वयावि-बुघ सद्मनि ॥ जीवन्मुक्तेन भोक्तव्यास्तेनत्वामद-मागतः शिखिध्वज उवाच । अवांछनत्वान्मनसः सर्व-त्रानंद वानहम् ॥ किंतुसर्वत्रमेस्वर्गोऽनियतोन-कुत्रचित् ॥

१८ ॥ शिष्य उवाच-हे गुरो जो कर्म है ते दहवाणीमन इनोंसें उत्पन्न होवे हें अरु देहवाणी-बुद्धि ये तीनो कर्मोंसे उत्पन्न होवे है यांते अन्यो-न्याश्रयसें कौन किससे उत्पन्न होवे है उत्तर ॥ जै-से बीजते तरु तरुसें बीज परस्पर उत्पन्न होते है यां-ते प्रथम कौन किसते भया इसमे योगीजनके टर्टांत-सें दोनो समही मायासे उत्पन्न होते है। १४ । जैसे पूर्णयोगी विड्वामित्रादि उपादानसामग्रीतें विनाही स्वर्ग सर्वविभूतिसंपन्नको योगमायासे रचा हे ॥ १५ ॥

१७॥ शिष्य उवाच-जब अद्वेत ही सिद्ध-भया तब गुरुका उपदेशभी निरर्थक भया इसका क्या उत्तर है सो कहो ॥ श्रीगुरुरुवाच-जब अपरोक्षज्ञान भया तो निरर्थक दै एसे वशिष्ठजीभी कहते है " मदाबाहो श्रीरामचंद्रजी झास्त्र ज्ञानके कारण नही है शास्त्रोंको शब्दारमक होनेसें अरु परम पद तो नाम रहित है तिसकों शास्त्र क्या उप-देश करनेमे समर्थ होई सकता है । १२ । " जब जिज्ञासूको जानने की ईच्छा भई यद जगत् ब्रह्मके सर्व स्वरूपमे दै अथवा एक अंशमे दै तब वेदने निरंशब्रह्ममेभी अंशकी मिथ्या कल्पना करके कहा एक अंशमे है एसे तिसशिष्यके प्रश्नानुमार कहा है. काहेते. श्रुति श्रोताके हितकी इच्छा करे है ॥ १३ ॥

www.kobatirth.org

१९ ॥ ईश्वरोऽनंतशक्तित्वात्स्वतंत्रोऽन्यानपेक्षि-तः | स्वेच्छामात्रेण सकछं सृजत्यवति हंति च १६ उपास्योपासकत्वेन गुरु शिष्य क्रमेण च स्वामिभृ-त्यादि रूपेण क्रीडति स्वेच्छ्येश्वरः ॥ १७ ॥ राहोः शिरः सुषिः खस्य ममात्मा प्रतिमावपुः । इत्यादि-कल्पना तुल्या न पृथग्वस्तुगोचरा १८ पितरं प्रति पुत्रो यः पुत्रं प्रति पितैव सः । एक एव दि नानेव कल्पते शब्दमात्रतः १९ परस्यांशो विकारो वा जीवो वाक्येन नोच्यते जीवात्मना प्रविष्टत्वात्स्व-मायया सृष्टमूर्तिषु ॥ २० ॥ यथा संधिरूपे स्वप्ने विनेव संस्कारं तत्र सह

# ( 46 )

( 49 )

१९॥ तैले अनंतशक्तिवाला इश्वर उपादान-कारणोंसे विना ही केवल मायासे उत्पत्तिस्थितिनाश करे है । १६ । स्वयं महेश्वर मायालें उपास्य उपा-सक, गुरु शिष्य, स्वामि दासरूप क्रमले रचकर कीडा करे है। १७। तिस अभिन्न ईश्वरमे भिन्न भावना एसे करते है जैसे यह रादुका शिर है यह आकाशका छिद्र है यह मेरा आत्मा है यह प्रतिमा का स्वरूप है इस कल्पनाके समान भेद कल्पना जाननी । १८ । जैसे एक ही मनुष्य पिताका पुत्र बनता हूवा पुत्रका स्वयं पिता कहावता है जैसे एकही नर विषे पुत्र पिता नाना नामकी रचना दे तैसे एक ही महेश्वर नानास्वरूप नाना नामवाला है॥ १९॥ ॥ यह जीव जो है सो ईश्वरका टुकडा नही न कार्य ही है किंतु " तत्मृष्टा तदेवा-नुप्राविशत् "इस श्रुतिवाक्यसे स्वमायां करके स्वयं सर्व मूर्तियों विषे विराजमान भया है सोई माताके स्तनोमें दुग्ध रच कर बालकरूपसे पान करे है। १०॥ बिना ही संस्कारोंसें जो दुराग्रहसें संस्कार मानोगे तो एकस्थानमें शयन करता हूवा दूसरे नगरमे अपनेको स्वप्तावस्थामे चलता देखता दे तबमै पूर्व-स्थानमे लोया हूं एसे संस्कार क्यों नही स्फुरण होते जब प्रतिदिनके संस्कार प्रतिदिन नाइा पावते है

# ( ६० )

एवं सति यदि प्रतिदिनस्य जाग्रत्संत्कारः स्व-मेऽपिन वर्तते तर्हि जत्मांतरकत्दुग्धपानस्य संस्कारस्तु तिष्टतीतिवदतां प्रशंता तु ब्रह्मणापि कर्तुं दुष्करेवा-स्ति किंच तिष्ठतु प्रतिदिनस्य वर्ता परंतु यस्मिन्काले भक्षति तदैव कश्चत्एत्छति भोः कीद्दक् भोजने लव-णमिति श्रुत्वा वदति नैव जानाभि कीद्दगधुनैव व-दामि तदा तु मनोऽन्यत्र गतं विचारणीयं यदिक्षण-मात्रस्य संस्कारोपि न तिष्टति तदा जन्मांतरस्य सं-स्कारोहि बालस्यात्र तिष्ठतीति गदतामदोप्रज्ञा तस्मात् दृष्टिस्षिटिवादेऽविद्यावलादेव संस्कारमंतरेणे व द्रष्टा दर्शनदृरयरूपं जगत्प्रतिक्षणादुत्पद्यतेक्षणेचविलीयते

॥ इति द्राविंशतिकमलं समाप्तम् ॥ इरिः ॐ १ ॥ ७ अथ त्रयोविंशति कमले एकजीवादनेकजीवा अनेकादेक जीवश्चेति वर्णनम् ॥ ७

शिष्य उवाच-भो भगवन् एकजीवादनेक-जोवाः कंथ भवंति एवं अनेकजीवेभ्यश्चेकजीवोऽपि कथं भवति यथाऽहं जाग्रदवस्थायां एकोऽपिसन्स्व-प्रावस्थायां नानारूपो भवामि एवं तत्रैव नानास्वरूपः सन्पुनश्च जाग्रदवस्थायामेकरूपो भवामि साकर्म-विना कंथ सृष्टिर्भवति विनेव चेापादानं कथमुप्तत्रा

# (\*\*\* )

तो जन्मांतरके दूग्धपानके संस्कार रहि जाते है एसे माननेवालेकी बुद्धिका महात्म तो ब्रह्माहीसे प्रशंसाके योग्य है जैसे भोजन खाताभी कहता है मै अब स्वाद खाय बतावो हूं तो यहां प्रथम भक्ष-णके संस्कार कहांगये जो जन्मांतरके संस्कार मानते हो ॥

॥ इति द्वाविंशति कमल समाप्तम् हरिः ॐ तत् सत् ॥

१॥ ⊛अथ त्रयोविंशति कमलमे एक जीवसे अनेक अनेकसे एकका वर्णन ⊛

शिष्य उवाच-हे सद्गुरो एकजीवले अनेक अनेकलें एकजीव कैले होता है जैसे हम जाग्रतमे एकछा दी शयन करता हूं स्वप्तमे बहुत रूप होता हूं तहां बहुत हूवाभी फिर यहां जाग्रत्मे एकरूप होता हूं यामे यह शंका है. विना कर्म विना उपा-दान कारणोंसे सृष्टि कैले उत्पन्न होवे है तथा केसे नाश होवे है ॥

२॥श्रीगुरुहवाच-हे विद्यनत्रप्रसंगे खमितिदासं श्रृणु. पुरा मायाविरचितेऽस्मिन्संसारे कश्चित्र-गराधिपतिर्विपश्चिद्राजाऽभूत्तस्मित्रगरे बद्दवः शत्र-वोद्यागतास्तान्टघ्टा राज्ञा विपश्चितास्वकीये वहिदेवे नित्योपास्यस्वरूपेस्वकीयं शरीरं बलिरूपेण समर्पितं समर्पणकाले प्रार्थना कता रात्रूणां विनाशाय महां चत्वारो देहा दातव्यास्तदनंतरं शीघ्रमेव तस्मादय्रे-श्वरवारि शरीराणि विनिर्गतानि तैश्वदेईः शत्रूणां विनाशं कृत्वा चतुर्दिशां विजयार्थं यत्र कुत्र विनि-**गेताः** तेषां मध्ये कश्चिद्विष्णुप्रसादान्मुक्तिं प्राप्तः कश्चिचंद्रलोकं गतः कश्चिद्रामचंद्रेण सह मृगदेहं त्यक्त्वा दशारथस्यासने स्थित्वा वसिष्ठस्योपदेशं श्रुत्वा विमुक्तोऽभूत् कश्चित्तु अद्यावधि परिभ्रमत्येव भोः शिष्य अत्र प्रश्नोत्तराणि शुणु,

( ६३)

२ ॥ श्रीगुरुरुवाच-हे सुजन इत प्रभानुसार एक कथा अवण करो इस मायिक प्रपंच विषे एक नगरमे विपश्चित् राजा, अग्निदेवका उपासक होता भया जब तिसके सुंदर प्रिय नगर जपर अन्य राजा चाडे आये तब तिनोंकों प्रबल देखकर अपने ईष्टदेवता जो सर्वदा रक्षक तिस अग्निदेव विषे निज शरीर ही इवन कर दीया साथमे प्रार्थना करी मै चतुर्देहवाला आपकी कृपासें दोवों तब तत्काल अग्निले चतुर्देह तेजस्वी प्रगट भये सर्व राज्नवोंका नाश करके फिर तृष्णादेवीके प्रभावसे आगेआगे चारो दिशावोंके विजयार्थ गमन करने लागे तिन चारोंविषे एक विष्णुजीके कृपाकटाक्षसे मुक्तिको प्राप्त होता भया एक चंद्रलोकमें चंद्रमा देवके रुपापात्र होइ तहांही रहता भया तथा एक राम-चंद्रके समीप मृगदेददारी विपश्चित् राजा श्रीवद्गि-ष्टमुनीजीकी कृपा करके अग्निमे प्रवेश कर फिर तिल अभिरें राजवेषधारी महातेजस्वी विपश्चित निकल कर राजा दशरथके साथ एकासनपर बेठ श्रीरामचंद्रके साथ ही उपदेश श्रवण कर कृतार्थ होता भया शेष एक रहा सो अद्यावधि वासनानु-सार जन्ममरणमे रमण करता फिरता है हे शिष्य तुमारे प्रश्नानुसार इसमे प्रश्नोतर है सो अवण कर ॥

३ ॥ ननु इदमयुक्तं चतुर्ष्वपि शरीरेष्वेको हि **विपश्चिजीवो योगिकायव्यू**देष्विव विभक्तं स्थितः तस्य पश्चिमशरीरे विष्णुप्रसादात् ज्ञानेन निर्वाण-प्राप्तों कोऽन्यः पुनः पूर्व विपश्चित् इारीरे चंद्रोपास-नया चंद्रलोकं यायात् न ह्येकस्पैव जीवस्य कचि-न्मुक्तिः कचिद्दंधश्च युगपत्तमंजसौं मुक्तिफलस्य पाक्षिकत्वपरिच्छिन्नत्वयोरापत्तेः न चैकस्य देइचतु-ष्ट्यधारणेन जीवचतुष्ट्यभावो जीवांतरोत्पत्तिर्वा युक्ता.। आधे, चतुर्धाविभागे पूर्वजीवस्य नाशावत्ते-र्द्वितीयेऽपि. अभिनवोरपत्रानां जीवानां कामकर्मवास-नादिबीजाभावेन संसारानापत्तेः ॥ न च भोगवे-चित्र्यमिव बंधमोक्षवैचित्र्यं कर्मभिर्मायया वा दिसे-धेन निर्वोद्धं शक्यं

www.kobatirth.org

# ( 54 )

३ ॥ शंका-उपरोक्त यद्द वारता बन सकती नदी दै जो चार शरीरोंमे एकही विपश्चित जीव सिद्धयोगी समान बहुत शरीरोंमे प्रवेश करके प्रथक् स्थिति करे पश्चिम शारीरमें विष्णु भगवानकी कृपासे ज्ञानोपदेशदारा विदेहमोक्षभया तो फिर दुसरा कौन विपश्चित् जीव रह गया जो चंद्रमाकी उपासनादारा चंद्रलोकमे निवास करेगा. एसा नही होता जो एक कालमे एकजीवकी कहूं मुक्ति दोवे कहूं बंध-नता दोवे जो एसे दोवे तो मोक्षफल दोकटकावाला होवेगा तथा परिच्छिन्नता धर्मवाला होवेगा और जो एसे मानो जब चारदेह भये तो एकजीवसे चार विभाग होगये अथवा चारजीव उत्पन्न भये सोभी अयोग्य है. कादेते. चार भाग होनेते तो पूर्व एकजीवका ही नाश होवगा यदि चारजीवोंकी उत्प-ति मानोगे तो तिन जीवोंके उत्पत्तियोग्य काम कर्मवासनादि कारण सामग्रीके अभाव होनेते तिनो चारोंको जन्मादि संसारकी प्राप्तिका ही असंभव होवेगा और जो कहो जैसे भोग नानाप्रकारके होते है तैसे बंधमोक्षभी नानाप्रकारका मानना होवेगा. काहेते. जो जहां विरोध देख परे तहां क-र्मंसे वा मायासे मोक्षकी विचित्रता रूप, विरोध मान कर निरवाद करीये तो बाघा नही. ९

### ( ६६ )

# मोक्षस्याकर्मतंत्रत्वाद्रिश्वमायानिवृत्तिःश्रुतिविरोधाचा

४॥ इति चेदितिसत्यं अयमत्राशयो भगवतो वशिष्टस्य लक्ष्यते न जीवो नाम बह्याकाशादतिरिक्तः कश्चिदस्ति ब्रह्मैवांतःकरणोपाधिषु मायया विभक्तं तद्वतकामकर्मवासनानुसारेण संसरदिव विभाव्य-मानं जीव इत्युच्यते तत्रांतःकरणानां दीपवद्रहूनां मेळने एकत्वमुपचयश्च भवति एकस्य च योगदेवता-प्रसादादिनिमित्तवशायुगपदिरुद्धानेकदेशभोग्य कर्मो-द्रवाचानेकजीवभावोऽपि भवति तत्र यदा बहूनां जीवानां तुल्य देश काल भोग्य समान काम कर्म वास-नोद्रवस्तदा तद्रोगाय मेलने

## ( ६७ )

सो यद कहनाभी बनता नही. काहेते.जो मोक्ष कर्मा-धीन नदी तथा मोक्षकालमे विश्वमाया निवृत्त दो जावे है एसे कहनेवाली श्रुतिका विरोधरूप वाधा दोनेसेभी आपका कदना ठीक नहीं ॥

८ ॥ समाधानं-यह जितनी वार्ता आपने कही सो योग्य कही है परंतु यहां वलिष्ठभगवान्का तो यह अभिप्राय है सो तुम श्रवण करो. जो जीव है सो ब्रह्माकाशते भिन्न नही है किंतु ब्रह्म दी मायासें नाना अंतःकरणोपाधियोंमे नाना रूप होइ भासता है तिस मायामे जो कामकर्मवासना दे तिसके अनुसार संसारीकी न्याई प्रकाशता दुवा जीव हूं एसे कहनेमे आवे है यहां जब बहुत अंतःकरण मिल करके एक मोटा जीवकी उपाधि बने है तबबडा तेजस्वी अर्जुन जैसा जीव बने है जैसे अनेक दीपक मिलनसे मशाल बने है तद्वत्. जब कोइ एकजीव रुष्णादि देवोंकी अपासनासे वा योगसे तथा विरोधी अनेक देशोंमे भोग देनेहारे कर्म उदय होवे तिसले नानारूप धारे हे तब एक से नानाभी दोवे है यहां जब बहुत जीवोंका समान देशकाल भोग्य समान कामकर्मवासनावोंका उद्भव होवे है तब तिन नाना जीवोंके भोग वास्ते नाना-जीवोके उपाधियोंको मिलाय एक उपाधि वननेसे

### ( දく )

एकजीवत्वमेव भवति यावदिरुद्ध देश भोग हेतु कर्मोंद्रवं छाघवादेकमेव भोगायतनं शरीरं संपद्यते॥

५ ॥ यथा युधिष्ठिर जीवो धर्मस्येन्द्रस्य च मेल नेनैकजीवः यथा वा भीमजीवो वायोरिंद्रस्य च मेल नेनैकजीवः, यथा वार्ऽ्जुनजीवोद्वयोर्रिंद्रयोर्नरस्यचमे-लनेनैकजीवः यथा वा नक्कुल्लसहदेवयोर्जीवाविंद्रस्या-दिवनोश्च मेलनेनैबैकजीवो नकुल्स्येकसहदेवस्य च प्रथक्प्रथक् भवति. यथा वा द्रौपचाश्च जीवो नारा-यणी लक्ष्मी गौर्यंश मेलनेनैको जीवो विज्ञेय इति पंचें-द्रोपारव्यानादि पर्यालोचने प्रसिद्ध एव ॥

६॥ एकस्य जीवस्यानेकोपाधिविभागे अनेक जीवताऽपि॥ यथा इंद्रइंतारं पुत्रं कश्यपाद्रभें प्राप्यऽ-शुचित्वेन सुप्तायादितेरकजीवेक शरीरकस्य गर्भस्य इंद्रेण प्रथमं सप्तधाछेदने सप्तजीवास्तत श्चेकेकस्य सप्तधाछेदने जातानामेकोनपंचाशन्मरुतामेकोनपंचा- ( ६९ )

एक जीव बन जाता है सो तबतक कि जबतक विरोधी देश भोग देने हारे कमोंका उत्पत्ति होवे तबतक लाधवते एक शरीर उत्पन्न होवे है.

५॥ जैसे युधिष्ठिरका जीव जो है सो धर्म इंद्र दोनोके मिलनेसे एक जीव भया है अरु भीमका जीव वायु इंद्रके मिलनेसें एकजीव भया है तैसे अर्जुनका जीव दो इंद्र तथा नरसे भया है एवं नडु-लसइदेवका जीव इंद्र अश्वनीडुमारसे भया है तथा दुपदीका जीव नारायणीलक्ष्मीगौरीके अंशोसे बना हे. यह वार्ता पंचेंद्रोपाख्यानादिकोके अवलोकन करनेसे जाननेमे आवे है ॥

६ ॥ जैसे एकजीवको अनेकोपाधिसें अनेक-जीवभाव दोता है सो श्रवण करो. दितिने करयपसें इंद्रनाशक पुत्र एकदेह तथा एकजीववाला जब ग-भेमे धारण कीया तब इंद्र अपने शत्रुके नाश वास्ते छिद्र देखता हूवा दिती माताकी कपटसे सेवा करता भिया जब दिति अपवित्र होय नींद करती भइ तब इंद्रने गर्भमे शत्रुके सप्त कटका कीया तब सप्तजीव भया फिर एकैकके सप्तसप्त टुकडे कीये तो एककम पचास पवन भये जब इंद्रसे सर्वोंने कहा मे सर्व तेरे दास है तब छोड दीया एसे एकसे उपाधियों कर नाना होते है. और जैसे. बट- इक्ष, दुर्वा एक-

### ( 00 )

शजीवाः संपन्नाः । एवं बटेक्षुटुर्वादीनां च काडशा-खारुहां प्रतिशाखं प्रतिकांडं च प्ररोहेण जीवनदर्श-नात्. एकस्य नानाजीवात्मता औपाधिको विभागश्च प्रसिद्धतर एव ॥

७ ॥ इत्थं च प्रकृतेऽपि चतुर्णां जीवानां याव-त्समानकामकर्मोंद्रवे एकदेहतया राजपरिपालनं विरु-द्धभिन्नदेशभोग्यकर्माद्युद्रवे च देहादिविभागेन दिगं-तरप्रसर्पणमिति कल्पने वा एकस्यैव विपश्चिजीव-स्योपाधिविभागेन मरुत्वचतुर्जीवभावोऽभूदिति क-ल्पने वा एकमुक्तौ न सर्वमुक्तिप्रसंगः इति प्रश्नोत्त-राभ्यां मायागतकामकर्मवासनाभिः सर्वे प्रतिदिनं निद्रागतकामकर्मवासनाभिरे वैकादनेकधाअनेकाचेको

भवतीति सिद्धांतः ॥ श्री बाल्मीकि रुवाच ॥ इत्युक्तवत्यथ मुनौ दिवसो जगाम स्नातुं सभा कतनमस्करणा जगाम ॥ सायंतनाय विधयेऽस्तमिनो

जगाम । श्यामाक्षये रविकरैश्च सहाजगाम ॥ इति त्रयोविंशति कमलं समाप्तम् हरिः ॐ १॥ <br/>
अथ चतुर्विंशतिकमले ज्ञानी, न विधिकिंकरः <br/>
यस्यात्मरतिरेवस्यादात्मतृप्तश्च मानवः आत्म-<br/>
न्येव च संतुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते ॥ १ ॥ अर्थः-यस्तुमानवः बहिरंतश्च सर्वत्र ब्रह्मेव मापयति ( 98 )

जीवरूप हूएभी प्रतिकांड प्रतिशाखासे फ़ूटफ़ूट नाना अंक्रुर हूवे नानारूप अपने कारणोंके समानरूप धार-ण कर नानाजीव होते है एसे एकजीवको नाना उपाधियोंसे नानाजीवरूपता प्रसिद्ध ही है ॥

७॥ तैसे इस विपश्चित् राजाके प्रसंगमेभी चतुर्देहोंवाले चतुर्जींवोंका जबतक समान कामकर्म-की उत्पत्ति भई तबतक एकदेह एकजीव होयकर राजपालन करताथा जब विरुद्ध भिन्नदेशो मे भोग्य-कर्मादिकोकी उत्पत्ति भई तब चार शरीर धारण कर चारो दिशावोंमे विजयार्थ गमन करता भया एसी कल्पना करनी अथवा एकही विपश्चित् जीवको उपाधि भिन्न होनेसे मरुत् समान चतुर्जीवभाव होता भया एसी कल्पना करनी यांते एक विपश्चित्के मुक्ति भये सर्व मुक्त नही हो सकते ॥

यांते हे शिष्य मायामे वा अंतःकरणमे स्थितजे कामकर्म वासना है तिनोंद्रारा एकसे नाना तथा भोगले कर्मनाश होने पर नानासे फिर एक होता है॥ अइति श्री त्रयोविंशाति कमल समाप्तं॥ अ

अश्वाय त्रा त्रपापराल कुनल तमात ॥ छ १॥ ७अथ चतुर्विंशतिकमलमे ज्ञानीपर विधि नहीछ श्रीभगवद्गीतामे श्लोकः-

यस्यात्मरतिरेव स्यादात्मतृतश्च मानवः । आत्मन्येव च तंतुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यते ॥ अर्थ-मानवो नाम

२॥ परावरैकत्वविज्ञानवह्निना निर्मूछितद्वैत-भ्रमस्य सर्वे ब्रह्मैव पइयतो जविन्मुक्तस्य ब्रह्मविदः कर्म करणं स्वार्थ किं परार्थ वा–। आखे तत्कर्मेहि-कार्थं वा किमामुष्मिकार्थं वा आखे शरीररक्षार्थं किंवा

॥ ननु अधिकृतत्वाविशेषादिदुषोऽपि कर्तव्य-मेव वैदिकं कर्म ॥ कर्मविधेः सर्वत्र सामान्यात्कर्म-शास्त्र तदर्थ तन्नियम परिज्ञातृत्वात् विदुषः।" विद्वान् यजत इति " विशेष विधानाच्च विधिबलाद्दिदुषा-प्यवद्यं कर्म कर्तव्यमेवेतिचेत् भवानत्र प्रष्टव्यः ॥

ग्राइयति इति मानं प्रत्यग्दर्शनं तदेव वाति भज-तीति मानवो ब्रह्माविद्यतिरात्मरतिर्नाम ब्रह्मण्याश-क्तिमानिति तथात्मन्युन्मत्त्तस्तथात्मन्यत्यानंदी यस्त-स्य कार्थं न विद्यते ।

( ७२ )

### ( ७३ )

सर्वत्र आत्माको माने गृइण करे तिसीको माम कहते है नाम ब्रह्मदर्शन कहते है तिसको वाति नान जो भजे सो मानव कदा है एसा जो ब्रह्म-वेत्ता संन्यासी जो आत्मामे आसक्ति राखे है तथा स्वात्मामे निमग्न दे तथा स्वात्मसुखसे पूर्ण है तिस मानवको ऌौकिक वैदिक कोईभी कर्तव्य नहीं है ॥ प्रश्नः-संन्यासीभी आश्रमी दोनेते कर्मका अधिकारी होता है शास्त्रकी आज्ञा सर्वपर समान है और विद्रान् ही धर्मशास्त्रोक्त अर्थको तैसे नियमें।-को जाननेवाला होता है जब सो विद्वान् न करेगा न करावेगा तो पाषाणसहरा मूढ कर्मोंकों करेंगे वा करावेंगे सो तो कहो " विद्वान् यजते " एते वेदविषे विशेष करके विद्यान् का ही नाम कहा है यांते वेदाज्ञाको वलवान होनेते ज्ञानी वेदका ज्ञाता है यांते कर्मका अधिकारी है ॥

२ ॥ उत्तरं-हे सौम्य विद्वान् जो ब्रह्मज्ञाना-झिसे सर्व द्वैतश्रमको जिसने भस्म कीया है तथा सर्वत्र ब्रह्म देखनेवाला है एते जीवन्मुक्तको कर्म करना तुम कहते हो सो कर्म अपने वास्ते करे अ-थवा दूतरे वास्ते यह कहो जो स्वार्थ कहो तो इस लोकवास्ते वा परलोकके वास्ते कर्म करे. इस लोक वास्ते कहो तो स्वशरीर यात्रार्थ वा छटुंवरक्षार्थ ४०

३ ॥ तर्ह्यामुष्टिमकार्थमस्त्विति चेत्तत्रापि किं स्वर्गार्थं वाऽपवर्गार्थं किमात्मशुद्ध्यर्थं वा तत्र । नाद्यः-" पर्याप्तकामस्य कतात्मनस्तु इहैव सर्वे प्रवि-ढीयंति कामा" इति संर्वकामप्रविलयश्रवणाद्विदुषः स्वर्गकामासंभवात्तदर्थकं कर्मानुष्ठानानुप्रपत्तेः ।

विछालासंभवात् ॥

तद्दिइय विदुषः कर्मानुपपत्तेः । न दितीयः. एतं वै तमात्मानं विदित्वेति श्रुतेः निशेष निवृत्तमिथ्या-ज्ञानानां ब्रह्मविदां पुत्र वित्तलोकैषणाभ्यो व्युत्थान श्रवणात्ताभ्य उत्थितवतो विदुषः परिग्रहाभावात्तद्र-क्षानिमित्तकं कर्मानुपपत्तेः । न तृतीयः-सर्वमा-त्मानमेव पश्यत आत्मरतेर्विटुषोऽन्यत्ररत्यप्रसक्तौ

परिग्रहरक्षार्थं किमुत विलासार्थं तत्र. नायः-" सि-डेउन्यथार्थे न यतेत तत्र परिश्रमं तत्र समीक्षमा-ण " इति वचनाच्छरीरस्थितेः प्रारब्धाधीनत्वात्

# ( ७५)

वा विलासार्थ कर्म करे सो कहो. जो शरीररक्षार्थ कहो तो ज्ञानी जानता है यत्न विना शरीरकी रक्षा कर्म करेंगे स्वयं अजगरकी बालककी, उन्मत्तकी पशुपक्षीयोंके पुत्रोंकी रक्षासमान स्वझरीरकी रक्षार्थ व्यर्थ चेष्टा नहीं करता है ॥ " योमे गर्भगतस्यादौ वृत्ति कल्पित वान्पयः । शेषवृत्तिविधानेषु सोऽयं सुप्तोस्ति मृतोस्ति किं ॥ '' अर्थ-जिसने जन्मसे प्रथम दुग्ध उत्पन्न कर राखा वह अब न सोया है न मर गया है. जो कुटुंबरक्षार्थ कहो तो बनता नदी. काहेते. जे ज्ञानो जन है ते तिस ब्रह्मको जान करके निष्टत कीया है संपूर्ण द्वैतदृष्टि तथा पुत्रेज्छा लोकेच्छा, धनेच्छा ते रहित भिक्षाहार करते हैं तिनोंको कुटुंब ही नही है तो तिसकी रक्षार्थभी बहावेत्ता प्रवृत्त नहीं होते एसे श्रुतिमें कहा है जो विलासार्थ. कहो तो आत्मध्यान**से विना अन्य**त्र विलासका विषय नही देखता हूवा विद्वान् तिस लीयेभी कर्मोंमे प्रवृत्त नही होता ॥

३ ॥ परलोकार्थ ज्ञानीकी कर्मोंमे प्रवृत्ति होवे जे। एसे कहो तो भी स्वर्गार्थ मोक्षार्थ आत्मशुद्ध्य-र्थ वा ॥ नाद्यः. प्रूर्णकाम, कृतार्थ महात्माकी इसी ज्ञानी अंतःकरणमे सर्वकामनाका अभाव वेदमे श्रवणते तिसकी स्वर्ग प्राप्ति वास्ते कर्मोंमे प्रवृत्ति

वा किं आत्मशुद्रचर्थं वा कर्म कर्तव्यम् । नाद्यः-"कलेवरं मूत्रपुरीषभाजनमिति वचनात् प्रत्यक्षत्वाच मलमांसास्थिमतो वपुषः कर्मणा द्युद्धचसंभवात् । न हितीयेापि " यतयः शुद्धसत्वा " इति स्मरणात् । न तृतीयः " अस्नाविरः शुद्धमपापविद्धमिति 'श्रव-णात् निरवयवत्वेनाऽविषयत्वाच्च कर्मणात्मनः शुद्धि-कल्पनाऽयागात् यत्ज्ञानबलेन विष्णुरुद्रादयोऽकार्य-शतकोटिमपि कृत्वा स्वयं ज़ुद्धचंत्यन्यानपि च झोध-यंति तमारमानं कः केन झोधयेत् ॥

्उप) न द्वितीयोपि " न कर्मणा न प्रजयेति " श्रुत्या कर्मणां मोक्षताधनत्वनिषेधाज्ञीवन्मुक्तत्वाच्च विटुषस्तदर्थकं कर्मासिद्धेः ॥

( ७६ )

( ७७ )

वनती नही, न द्रितीयः श्रुतिमे कहा है कमेाँ से पुत्रोंसे धनलें मुक्ति नही होती अरु जीवन्मुक्त स्वयं मुक्तरूप ही है सो मोक्षार्थ कर्ममे प्रवृत्त हेाय ही नही सकता ॥

8 ॥ तृतीयमेभी जो आत्मशुद्धर्थ आपने कहा सो इारीरशुद्धर्थ चित्तगुद्धर्थ अथवा आ-रमञ्जुद्धचर्थ आपकर्मोंमे प्रवृत्ति कहते हो. नाद्यः यह रारीर मलमुत्रका पात्र है तथा हाडमांसांदि अपवित्रतासें पूर्णे. कर्मले कवीमी शुद्ध नही होता एसे जाननेवाला विदान् केंसे कर्ममे प्रवृत्त हावेगा. न द्वितीयः, ज्ञानी यति शुद्धांतःकरणवाले प्रथम-हीसे चित्तगुद्धिवाले श्रुलिमे कहा है सो तदर्थ कर्म कैसे करेगे. न तृतीयः. आत्मा श्रुति मे नाडी आदि सप्तधातुवोसें रहित छिंगंदह रहिंत अज्ञानरूप कार-णदेह रहित कहा है तथा निर्विषय होनेते कर्मेंसिं शुद्धात्माकी शुद्धि कहनाभी असंभव होनेते ज्ञानी तिसके शुद्ध्यर्थ कमेंनि कैसे प्रवृत्त होवेगा जिस आत्माके ज्ञान प्रभावलें ब्रह्मा. विष्णु. महेश सदस्त्र निषिद्धकर्म करते हुएभी स्वयं निर्छेपस्वरूप बोध-वाले औरोंको स्वनाममात्रके जापसे शुद्धि करनेहारे मुक्तिदाता होते है तिस आत्मदेवकी कौन कमेंसिं कौन नर शुऊि करनेमे सामर्थ होइ सकता दे ॥

५ ॥ ननु तर्हि विदुषः कर्माचरणं परार्थमेव इति चेत् भवानत्र प्रष्टव्यः लोकार्थं यः कर्म करोति स किम-परोक्षज्ञानी उतपरोक्षज्ञानी वा तत्र आखे स यतिर्वा गृइस्थो वा। नाद्यः-तस्य निरभिमानीत्वात्संन्यस्त सर्व कर्मतत्साधनस्त्वाच कर्मशब्दाऽप्रसक्तेः देहवर्णाश्र-मादिष्वहंममेत्यभिमानः प्रपंचसत्यत्वबुद्धिरथित्वं क र्तव्यताबुद्धिरकरणे प्रत्यवायभयं शास्त्रभयं च खलु प्रवृत्तेर्वोंजं तदेतत्सर्वमापि समूछं परावरैकत्वविज्ञान मदाग्निना निर्देह्य स्वयं निष्क्रियब्रह्मात्मना तिष्ठतो निर्देग्धाऽनात्मतादात्म्यग्रंथेः सर्वोत्मभावापत्रस्य स्वा-त्मारामस्य यतेरतिवदनमेव न संभवति किमुत कर्मणि प्रवृत्तिरिति तथा च श्रुतिः ॥ प्राणो होष सर्वभूतै विभाति विजानन्विद्यान् भवतेनातिवादीति ॥ ततो ब्रह्मनिष्ठयतेः स्वार्थं वा परार्थं वा कर्मणि

www.kobatirth.org

( ७९ )

५॥ प्रश्नः-बिदान् पुरुषोंकों कर्म परोपकारार्थ तो करना चादीये जब एसे मानीये तो क्या हानी होती है ॥ उत्तरं-लोकोपकारार्थ कर्म करनेवाला जो ज्ञानी कहते हो सो अपरोक्षज्ञानी वा परेक्ष-ज्ञानी सो कदो. अपरोक्षज्ञानी कहो ते। संन्यासी है वा ग्रहस्थ है. नायः-तिस अपरोक्षज्ञानवान् संन्यासी को निरभिमानी होनेते तथा साधन सहित सर्व कमोंका परित्यागी होनेते कमोंके करने का अधिकार दी नहीं है कर्मकरनेके अधिकारी विषे इतनी सामग्री चाहीये देइमे वर्णाश्रममे माता-पितादिकुटंव विषे अहंता ममता भावना संसार विषे सत्यत्वभावना धनाकांक्षा कर्तव्यताबुद्धि न करनेते पापकी भय होनी ये संपूर्णकर्मविषे प्रवृ-तिके साधन दें इन सर्वकों ज्ञानामि करके निर्मूल कर स्वयं परिपूर्ण परमात्मास्वरूपसे स्थित हुवा तथा देहात्मभावनाको ज्ञानाग्निसें समूल मर्दन क-रके ब्रह्मस्वरूपको प्राप्त भया जो स्वात्माराम संन्याती है तिसपर वेदकी आज्ञाही नही वनती तो कर्मविषे प्रवृत्ति कैसे बने यह श्रुतिविषेभी कहा है वह विद्वान् सर्वका प्राण है पंचभूतात्मक झरीर करके प्रतीत होता है एसीं ज्ञानी हूं कर्ता एसा अभिमान दी नही करता इतनी श्रुति

६॥ न द्वितीयोपि जन्मानेकसहस्रकृत पुण्य-कर्मपुंज परिपाकेनेश्वरप्रसादेन च सर्वटइयसिथ्यात्व निश्चयपूर्वकं बद्धैवाहमिति ब्रह्यात्मैकत्वविज्ञानमप्र-तिबद्धं यदा समुत्पन्नं स्यात्तदा गृहस्थोऽपि याज्ञव-ल्क्यादिवदेषणाभ्यो व्युत्थास्यति न त्वहंममेति संल-र्तुमईति तत्कारणासंभवात् संसारकारणं खल्यना-रमनि देहादावहं भावस्तदन्यत्र ममभावश्व तदेतदूयं यस्य ब्रह्मात्मेकत्वविज्ञानेन विध्वस्ते न स पुनः संसा-राय कल्पते न हि ॥ ब्रह्मैवाहभिति विज्ञानं ब्राह्मणोऽहं ममेदमिति बुद्धिश्च तेजस्तिमिरवत् परस्परविरुद्ध-मेकत्र वस्तुं शकोति ततो ब्रह्मतत्त्वविज्ञानखड्गनिर्भिन्न. हृदयग्रंथेः पुनः संसरणं न संभवत्यतः संसारात् ब्युतिष्ठत्येव

( 60 )

कर्मों विषे प्रवृत्ति बनती नही है ॥ ६॥ और गृहस्थ अपरोक्षज्ञानी जो है सो क-र्मविषे प्रवृत्ति करेगा यह दूसरा पक्षभी नहीं बनता. काहेते, जो अनेक जन्मोंविषे कृतपुण्योंके प्रभावसे तथा ईश्वरानुग्रहसें जान लोयाहै. यह संसार स्वप्त-समान है हम सचिदानंद ब्रह्म दों जब एसे निर्विन्न ब्रह्मात्मैक्य ज्ञानको उत्पत्ति होवे है तव गृहस्थभी याज्ञवल्क्य सदृश एषणा त्रयसे विमुक्त द्रवा बंह्या-नंदमे मग्न रहताहै कबीभी मै बाह्यण हुं मेरे यह मातापुत्रादिक है इस रीतिसे संसारवंधनमें आतकि कर दुःखी नहीं होता ॥ तिसमे आसक्तिका कारण समल नाइा दोय गया है यांते आसक्ति नहीं करता किंत् ब्रह्मानंदमें मग्न रहिताहै, संसारासक्तिका का-रण अहं ममाभिमान होता है सो यद दोनोही ज्ञा-नाग्निसे दग्धकरके फिर तिसमे लंपट नहीं होता. कांदेते. मै ब्रह्मसचिदानंद स्वरूपहुं तथा मै ब्राह्मण-क्षत्रिय हूं एसे आत्म अनात्म ज्ञान दोनो तेज ति-मिरतुल्य, एकबुद्धिमे निवास करनेको समर्थईा नही होइ सकते यांते ज्ञानरूपखङ्गसे देदाभिमानप्रंथीका छेदन करनेवाळे गृइस्थज्ञानीको संसारासक्ति बनती ही नद्दी किंतु संसारका त्यागही करता है 22

यांते संन्यासी अपरोक्षज्ञानीकी स्वार्थ वा अन्यार्थ कर्मों विषे प्रवृत्ति बनती नही है ॥

लिप्यते ॥ अनेनाऽपरोक्षज्ञानिनोषि लोकसंग्रहार्थं कर्म कर्तव्यमेवेति चेत् भवानत्र पृष्टव्यः अपरोक्ष-ज्ञानी दिविधः सिद्धः साधकश्चेति तयोः किं सिद्ध-स्योच्यते साधकस्य वा | नाद्यः ॥ मुक्तत्वात् तस्य लोकसंग्रदानुपपत्तेः सर्वमिदमहं च ब्रह्मैवेति नित्य-निरंतरब्रह्मनिष्टया निशितीकृतपरावरैकत्वविज्ञानख-द्रेन द्रेतविश्रमबंधं विच्छिद्य ब्रह्मादिस्तंबपर्यंतैः सर्व-

७॥ ननु ॥ सर्वभूतात्मभूतात्मा कुर्वत्रपि न

( २२) ॥ गृहापि विद्वान् यदि न व्युत्तिष्टेनदव्युत्था-नमेव विज्ञापयत्यज्ञानतत्कार्यनिगृहीतत्वं विटुषः॥ ब्रह्य-विदां देहादौतादात्म्यमतीवदुःखं तत्तादात्म्येनाहंममे-तिप्रवृत्तिस्ततोऽतिदुःखं तत्रापि कर्मकरणमत्यंतदुःख-मेवेति विज्ञाय गृहस्थोऽपि विद्वान् सर्वं संन्यस्यत्येव न स्वार्थं न परार्थं वा कर्म कर्तुं शक्नोति ॥

(८२)

#### (८३)

जो न करे तो तिस गृहस्थी अपनेको ज्ञानी मानने वाले की जा अइंममतारूप आतक्ति है सा अज्ञानीपणे को सूचना करावे है. कादेते जो ब्रह्मवेत्ता है ति-नको देहाभिमान महान दुःखदाताहै तिसमे जो अहंता ममता मे प्रवृत्ति है सा तिसरेंभीदुःख प्रदा-ता है तिसते फिर कर्मोंमे जा प्रवृत्ति है सो तिसते अत्यंत संकट रूप है एसे जानकरके गृहस्थाश्रमी अपरोक्षज्ञानी संन्यालको दी ग्रहण करता है स्वार्थ अथवा परार्थ कर्मोंकुं ग्रहण करता नहीं॥

७ ॥ शिष्य उवाच-दे भगवन् ॥ "सर्वभूतात्म-भूतात्मा कुर्वत्रपिन छिप्यते" इस वाक्यतें भगवानने कहा है अपरोक्षज्ञानी परार्थ कर्म करे है परंतु नि-ठेंप ही रहिता है यांते परोपकार कर्म करनेमे कोई दोष नही है श्रीगुरुरुवाच-हे शिष्य अपरोक्षज्ञानी दो प्रकारके होते है एक सिद्ध होता है एक साधक होता है तिन दोनोमे आपकर्माधिकारी सिद्धको कहते हो अथवा साधकको कइते हो. नायः सिद्धको वमुक्त होनेके कारणसें लोकोंपर अनुग्रह ही नदी बनता ॥ मै ब्रह्मानंद स्वरूप हूं यह जगत्भी ब्रह्मानंद-स्वरूप है एसे निरंतर ब्रह्मनिष्ठारूप पाषाणपर ती-क्षण करी जो जीवब्रह्मकी एकतारूपी खड्ग तिससें हेतका छेदन कर निरंतर ब्रह्मरूपसें स्थिति करनेहारे

८॥ यथा देवदत्तः लर्वेभ्यः पूर्वं स्वयं भुक्त्वा स्वमेव भुक्तवंतं पइयति नान्यान् यथा वा यज्ञदत्तः स्वयं पूर्वं प्रतिबुध्य स्वमेव प्रतिबुद्धं पइयति न तथा विद्वान् आत्मानमेव मुक्तं पर्श्यति किंतु स्वविज्ञानेन स्वं प्राणिजातं च मुक्तमेव पद्यति यथा बुद्धिमान् स्वस्य चेतनत्वधर्मवैशिष्टयविज्ञानेन ब्रह्मांडस्थं प्राणि-

प्राणिभिः सह स्वंमुक्तं पश्यतो ब्रह्मविद्यतेस्तट्दृष्टचा ्वधलोकाभावात्तत्तंप्रहाऽतंभवात् तदुक्तं मुक्तिमि-च्छाम्यहं कस्माइन्द्रोऽइं केन वा पुरा अवद्वो मुक्ति-मिच्छामि केयं बालविडंबना ॥ आत्मौपम्येन सर्वत्र समं पइयाति योऽर्जुन | सुखं वा यदि वा दुःखं स∗ योगी परमो मतः । इत्यनेनखवत्सर्वेमुक्तास्तंति ॥

### ( ८५ )

स्वसहित सर्व संसारको विमुक्तब्रह्मरूप देखने वाले ब-ह्मवेत्ता संन्यासीको स्वदृष्टिसे बंध प्राणीकोई नही देखता हूवा तिनोपर अनुग्रहदृष्टि करनेका निमित्त दी नही तो अनुग्रह कैसा करेगा तदां प्रमाण है. में किससे मुक्तिकी यांचना करों पहिले दमकों बां-धा किसने है बडा आश्चर्य है. हुं बंधनरहित हूवाभी मुक्तिकी इच्छा करता हूं यांते बालचेष्टा समान ह-मारी सार्थकता वाली एसी इच्छा बनती ही नही तैसे गीतामें कदा है जैसे मे अपनेको सुखदुःखसे रहित आत्मा अनुभव कीया है तैसे मेरे उपमाद-ष्टांतर्से सर्व सुखदुःखसें रहित विमुक्तिको प्राप्त हुवे दै तिनोपर मेरा उपदेशरूप अनुग्रद नही बनता एसे जाननेवालेको भगवान परमयोगी नाम सिद्धज्ञानी एसी संज्ञाराखी है तिसको भेददृष्टि होती ही नही ॥

८॥ जैसे देवदत्त सर्वसे प्रथम भोजन करके अपनेको तृप्त मानता है दूसरे को क्षुधातुर देखता है जैसे यज्ञदत्त निद्राते ऊठकर अपनेको ही जानता मानता है दूसरे सुप्तोको सोया ही मानता है तैसे सिद्धज्ञानी नहीं किंतु ज्ञानी जब ब्रह्याहमस्मि इस ज्ञानसे अपनेको विमुक्त अनुभव करता है तब स-र्वकूं अपने साथ विमुक्त हूए ही देखता है जैसे बु-दिमान् अपनेको चेतन जानकरके ब्रह्यांडमे जीवित-

सात् ध्यानपरायणत्वाच

९ ॥ ननु क्रुर्वत्रपि न लिप्यते इति प्रवृत्तिद्योतक-वाक्यस्य का गतिरिति चेत् तच्छरीरयात्रापरत्वान्न तस्य लोकसंग्रहाय प्रवृत्तिपरं वाक्यं सर्वकर्मसंन्या

सर्वे चेतनत्वधर्मविशिष्टं विजानाति यथा वा पाचकः स्थालीपुलाकस्यैकस्य पकता ज्ञानेन सर्वस्याप्यन्यस्य पकतां विजानाति तथा बह्यविद्यतिः स्वमुक्तया स र्वान्मुक्तानेव विजानाति न तु स्वमात्रं यस्तु स्वमा त्रमेव विमुक्त पश्यति नःवन्यं न स ब्रह्मविदेवभवति नापि च मुक्तः किंतु स वाचामुक्तो नत्वविद्याबंधात् यथा विवेकी तरंगान् मुकुटादीन् जलमयं हेममयं च पइयति रज्जुसर्पं रज्जुमात्रमेव विजानाति तथा यस्तु प्रत्यक् दृख्या स्वं च सर्वे च ब्रह्ममात्रं पश्यति सैव बह्यविदद्वेतदइर्यविद्याबंधविमुक्तश्च तस्यैवाहैत-दर्शिनो महात्मनः सिद्धस्य मुप्तोत्थितवत्स्वातिरिक्त-मपरयतः पूर्णवृत्तेर्ब्रह्मविद्वरिष्ठस्य लोकविधिविधान-विधेयादेरभावात्तदुदेशेन कर्मणि प्रवृत्तिर्न संभवति ॥

#### ( <0 )

देहधारी सर्वको चेतनाधर्मवाला निश्चय करता है जैसे पाचकपुरुष स्थाळीपुलाकके एक तंडुलके पक-तासे सर्वके पकताको निश्चय करे है तैसे सिद्ध बर ह्यवेनाभी अपनी मुक्तिते सर्वको विमुक्तदेखता है केवल अपनेको ही मुक्त नही देखता किंतु सर्वको मुक्त देखता है जो अपनेको मुक्त जाने है और कोमुक्त नही जानता सो ब्रह्मवेत्ताभी नही न मुक्त है सो कइनेमात्र मुक्त है कोई अविद्याबंधसें मुक्त नदी जैसे विवेकी तरंगोंको जलरूप जानता है मुकुटको कनकमात्र जानता है तैसे जो आत्मज्ञानसे अप-नेको सर्वको ब्रह्ममात्र जानता दे सो ब्रह्मवेचा अँदै-तदर्शी है अविद्याबंधसे वियुक्तभी है अद्वैतदर्शी सिद्धकी निदाते उठे हूत्रे समान स्वन्नसृष्टिसम सं-सारको न देखता हूवा पूर्ण ब्रह्मविद्वरिष्ठकी लोक-विधिकी रीति अनुसार कर्तव्य कर्म इत्यादिकोंके अ-भाव होने से परार्थकमोंमे प्रवृत्ति बनती ही नहीं ॥ ९ ॥ शिष्य उवाच-क्विंत्रपि न लिप्यते इस प्र-

९ ॥ शाष्य उवाच-जुवन्नाप न लिप्यत इस प्र-वृत्तिचोतक वाक्यकी क्या गति क्या व्यवस्था करोंगे ॥ श्रीगुरुहवाच-स्वशारीरयात्रा मात्र परत्वविषे यह वाक्य है परार्थ वास्ते नदी ॥ काहेते जो सर्वकर्मका संन्यासी दे तथा सर्वदा ध्यान परायण होनेते तिसको परार्थ कर्म करनेका अवकाश कदां है ॥ (.88.)

॥ विद्वान् यजते ॥ इत्यत्र विदितवेदार्थों न तु ब्रह्मविद्यतिः तस्य सर्वकर्मसंन्यासित्वाघिधेरपि लोकव-न्मिथ्यात्वकोटघंतःपातित्वाच्च कर्मविध्यनुपपतेः ॥ १० ॥ न द्वितीयः साधकस्य मुमुक्षोर्यतेः कर्मवि-

्ध्यदर्शनात् न हि मुमुक्षोर्यतेर्निदिध्यासोर्ऌोकतंत्र-दार्थं कर्म कर्तव्यमिति विधिरस्ति विना समाधि "त-मेवधीरो विज्ञाय प्रज्ञामिति " " परं ब्रह्मानुसंदध्या-दिति" "यच्छेदाङ्मनसी प्राज्ञ इति" "बाह्मणः पां-डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठालेदिति, " ज्ञाननिष्ठैव कर्तव्यत्वेन श्रूयते, स्पर्यते च "मनः संयम्य मचित्तो, ध्यानयोगपरो नित्यं," वार्च यच्छ मनो यच्छेति चातः साधकस्यात्मवेदिनो यतेः कर्तव्यः समाधिरेव, न श्रोतं न स्मार्तं न स्वार्थं परार्थं वा कर्म कर्तव्यमस्ति॥ प्रशांतसर्वसंकल्पा या शिलावदवस्थितिः । जामनिद्राविनिर्मुक्ता सा स्वरूपाऽऽस्थितिः परा॥१॥ यदा पंचावतिष्टंते ज्ञानानि मनसा सइ । बुद्धिश्च न विचेष्टते तामहुः परमां गतिम् ॥२॥ देहादिभ्याः परे भूम्नि स्वराज्येऽवस्थितो यदि। कं प्रणमेत्तदात्मज्ञों न कार्यं कर्मणा खलु ॥ ३ ॥ अंतः प्रसन्नमतिरस्तसमस्तज्ञोकः ज्ञोभों गतो-

अतः असमनातररतत्तनरतशाकः शाना गता-हममलाइाय एव शांत्या ॥ आनंदमात्मनि गतःख-यमात्मनैव निर्मेल्यमभ्युपगतोऽस्मि नमोऽस्तुमह्यं ॥ श्रीरामोक्तिः

For Private and Personal Use Only

#### ( < ? )

पूर्वजोकहा " विद्वान् यजते " इत्यत्र विदित वेदा-र्थवाला जानना ब्रह्मवेत्ता न जानना तिसको सर्व-कर्मका संन्यासी होनेते शास्त्राविधिकोभी मिथ्याको-टिमे अंतरभाव होनेते कर्मविधिका सिद्धपुरुष अधिकारी नही. ॥

१०॥ न द्वितीयः अर्थात् साधक कर्मका अधि-कारी है यह दूसरा पक्षभी नहीं बनता साधक मुमुक्षुपर वेदाज्ञा कहूं श्रवण करी नही '' जिज्ञा– सुरपि योगस्य शब्दब्रह्माति वर्तते " एसे गीतामे निषेध कीया है कहूं भी समाधि विना मुमुक्षु सं-न्यासीपर परार्थकर्मविधि देखी नही उलटा धीर-पुरुष तिसको जानकर तिसीरूपाकार वृत्तिकरे तथा परब्रह्मका ध्यान करे वाणीको मनमे जोरे मनको बुद्धिमे बुद्धिको शांतात्मामे स्थित करे एसे निवृत्ति-पूर्वक ध्यानाविधायक वाक्य श्रुतिमे कहे है ॥ ब्राझ-णः पांडित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्टासेत् ॥ एसे ज्ञान-निष्ठा ही मुमुक्षुके वास्ते श्रवणमे आवती है गीतामे कहा है. मनः संयम्यमचित्तो ॥ ध्यान योग परो नित्यं ॥ वाचंयच्छ मनोयच्छ ॥ एसे वाक्योसे साधक यातेको समाधि ही कर्तव्य है न वैदिक न लोकिक न स्वार्थ नपरार्थ कर्म कहे है ॥

# कालाकरं समाप्त.

भवेयुर्ऌोकसंग्रहवचनस्य विषयाः न तु सिद्धो नापि च साधको मुमुक्षर्यतिस्तत एवोच्यते भग-वता सर्वज्ञेन ॥ तस्यकार्यं न विद्यते ॥ गी-३-३७ इतिश्री चतुर्विंशति कमलं समाप्तम् ॥ **श्हइतिश्री ब्रह्मनिष्ठ पंडित श्रीखामी** विज्ञानानन्दुाख्येन विरचितं विज्ञान-

दशा वाऽन्येधिकारिका निम्रहानुम्रहक्षमास्ते

तत्वस्य साधकस्य कर्मतंत्रानवकाशइति ॥ १२॥ अतः परोक्ष ज्ञान्येव बहुघा **क्रतश्र**वण आभासात्मज्ञानीअहं भमादि वासना बद्धो लोकसं-प्रह वचनस्य विषयः अथवा **टोकानु**प्रहार्थं ब्रह्मणा सृष्टा महांतो व्यासागस्त्यपराशरवसिष्ठादयस्तत्स-

११॥शौचमाचमनं स्नानं न तु चोट्नया चरेदिति ज्ञाननिष्ठस्य विध्यभाव स्मरणात् '' एतमेव प्रत्रा-जिनो लोकमिच्छंतः प्रव्रजांति इति " श्रुत्या जिज्ञा-सया संन्यस्तसर्वकर्मणो यतेर्विविदिषोरे व '' जि-**ज्ञासायां प्रवृत्तोहिना**द्रियेत्कर्मचोट्नामिति " श्रव-णादिज्ञानसाधनं विना नान्यत्कर्तव्यामिति कर्म-विधेरुपेक्षत्व स्मरणात्किमुत सिद्धस्य विज्ञातात्म-

( ९० )

www.kobatirth.org

वा

#### ( 92 )

www.kobatirth.org

११॥ शोवाचमन स्नानादि कर्मभी आज्ञासे न करे अपनी इच्छासे करे बह्यज्ञानीपर विधीका अ-भाव ही कहा है संन्यासी आत्मारूपी लोककी इ-च्छा करते हूए. एहसें त्यागी होत्रे एसे श्रुतिवाक्यसें ब्रह्मज्ञानकी इच्छावाले यतिविद्वानको लिखा है ॥ " जिज्ञासायां प्रवत्तो हि नाद्रियेत्कर्मनोदनामिति " इस श्रवणसे ज्ञानके साधनसें विना और कर्तव्य नही कर्मविधिकी उपेक्षा सुननेसें ॥ सिद्ध जो आ-त्माविज्ञानी तथा साधक इन पर विधी केसेबने

१२ ॥ यांते परोक्षज्ञानी ही बहुत अवणकरता होवाभी जिसको स्वल्पज्ञान भया है मै मेरा, एसी वासनामे बंध जो है सोई परार्थकर्म करनेका अ-धिकारी है अथवा ब्रह्माने ठोकहितार्थ प्रेरणा किये जे महान मुनिव्यास वसिष्ठागस्त्यादि वा तैसे और भी अधिकारी, वर, शाप देनेमे, समर्थ है. वही जन ठोकसंग्रहवचनके आधकारी है न सिद्ध न सा-धक न मुमुक्षुन याति ठोकसंग्रहके विषय है इसी हेतुसे भगवान सर्वज्ञने कहा है ''तस्यकार्यनविद्यते" ॥ इति चतुर्विंशति कमठं समाप्त हरि ॐ तत्सत् ॥

क्ष इति श्री ब्रह्मनिष्ठ पंडित श्री स्वामि विज्ञानानंदेन कृता आणा समाप्ता.

## ( ९२ )

**ॐअथ मदालसाया लोकप्रसिद्ध लावनी देवभाषायां** जीवन्मुक्त मदालसामाता, सर्वस्रतानां मुक्ति करी ॥ विरतिविज्ञानं प्रदाय सुतेभ्यो, वनवासाय विधानकरी १ स्थापयित्वाऽलर्कसुतं प्रति, राज्ये नृपतिस्स्वधामगतः ॥ तरमें सुताय महालसा स्तोत्रं, ज्ञाप्य गुक्तये ब्रह्म गता २ त्वमसि तात शुद्ध वुद्ध निरंजन, भवमाया वर्जित ज्ञाता॥ भव स्वप्नं च मोहनिद्रां त्यज, मदालसाह सुतं माता ३ नाम विम्रुक्त शुद्धोसि रे सुत, भया कल्पितं तव नाव ॥ न ते शरीरं नचास्य त्व्रमासे, किं रोदिषि त्वं सुखधाम ४ शब्दो वाऽयं त्वं न रोदिषि, लं त चराचर भवस्वामी। म्रक्ति खक्ति व्यवहार सिद्धये, विविध कल्पितो हज्ञगामी ॥५॥ भोगवशःच विषुलतादेहे, भवति सकूशता तटभावे ॥ नैव विषुऌता नास्ति सुक्रशता, त्वाये परात्मनि सद्भावे ।।६।। वस्त्रविनाशे यथा शरीरे कस्यापि नास्ति विनाशनतिः ॥ कर्मांचेरचित त्रिदेह विनाशे, नास्ति तवात्मनि का च क्षतिः॥७॥ माता पिता सखा मे संति, भिन्नश्च नास्ति मम वंधुः ॥ त्यक्त्वा च्छित्रमतिं भावय त्व, महं सर्वदा सुख सिंधुः ॥ ८ ॥ भवति दुःखाय वैराग्यमबुद्धेः, सुखाय संति वरवामाः ॥ सतां सर्वदा मुक्ति मदाता, माह वैराग्यं घनक्यामः ॥ ९॥ दशनदर्शनं हास्यं माहु, र्वसा कऌषता नयनप्रभा ॥ मांसघनं सुपयोधरमाहु, निरयसमा वनिता मञ्जता ॥ १० ॥ अवि यानं यानेऽस्ति शरीरं, तत्र त्वं तिष्ठसि भवस्वामी ॥ मेऽस्ति ज्ञरीरं न मेऽस्ति भूमि स्त्वं क्रुमतिं कथमनुगामी ॥११॥ विगल विज्ञान विश्वेश्वरव्यापक सत्यब्रह्म त्वमसि ज्ञाता ॥ माह मदालसाऽलर्कसुतं मति शास्त्रमासिद्धा वरमाता ॥ इति १२

### ( ९३ )

अय प्रंयसमाप्तौ गोपीगीताऽष्टकमिदं मंगलस्यानीयं न खलु गोपिका नंदनो भवान्निखिलदेहीना मंतरात्मद्दक् ॥ विखनसार्थितो विश्वगुप्तये सख उदेयिवान् सात्वतांकुले॥ १॥

अर्थः-गोपीगण स्तुति कर्ते है ॥ हे सखे जब असुरराजावोंसे विश्वदुःखी भयी तबतिस विश्वकी रक्षावास्ते ब्रह्माकी प्रार्थनाकों अंगीकारकरके यदुकुलभे आपने अवतार लीया है यांते आप स-वर्दहेधारीयोंके अंतःकरणोंका साक्षी हों आप यशोधाका पुत्र नही हो १ चलसि यट्वजाच्चारयन्यद्यून्नलिनसुंदरं नाथते पदम् । शिलतृणांकुरैः सीदती ति नः कलिलतां मनः कांत गच्छति ॥ २ ॥

अर्थः-हे भियतम गायोंके चरावने वास्तेआप जबीजबी ब्रजसे चले जाते हो तवीतवी आपके चरणकमल कमलवस्कोमल तृण कंकरादिसे संकट पावते होवेंगेएसी चिंतामे मेरा चित सर्वदा चूर्णरहिता हूवा कालक्षेप कर्ता है ॥ २ ॥ अटति यन्द्रवानाह्णि काननं त्रुटिर्युगायते त्वामपश्यताम् कुटिलकुंतलं श्रीमुखं चते जड उदीक्षतां पक्ष्मकृद्दशाम् ॥ ३ ॥

अर्थः—हे कांत आप जब दिनमें वनविषे चले जाते हो तची आपसे बिना क्षिणमात्रभी युगसमान असह्य दुःखले व्यतीत करना परता है तिस आपके कुटिल काले केश वाले मुखारविंदके दर्श-नमे निमग्र नयनपर ब्रह्माने प्रेमवृद्धिवास्ते पक्ष्मकी स्थिति करी है.

## ( 98 )

यांते ब्रह्मा क्याजड है किंतु जडनही बडावतुर है अन्यथा जडमानो तो तद्विरचित गोपीयों तो महां जडहोनी चाहीये. ॥३॥ ।तव कथामृतं तप्तजीवनं कविाभिरीडितं कल्मषापहं। अवणमंगऌं श्रीमदाततं भुवि ग्रणांति ते भूरिदाजनाः

अर्थ:-हे मभो आपकी कथारूप अमृतजो है सो संसारी जीव जे तीन तापोंसे तप्ते है तिनेकि तो जीवनका कारण है तथा कलिके पापनाशक है तथा अवणको महदानंदका कारण है परम पवित्र मदके करता है जिससें संसार मूलजाता है एसे रसिककवि जनोंने वर्णन कीया है ॥ ४ ॥

॥विरचिताभयं द्वष्णिधूर्य ते चरणमीयुषां संसृतेर्भयात् करसरोरुहं कांतकामदं शिरासि देहिनः श्रीकरयहं॥

अर्थः——हे यदुकुलसेतो जे आपके हस्तकमल श्रीलक्ष्मीके कर कमलको ग्रहणकरणे हारे हे तथा सर्वकामनावोंकों पूर्ण कर्ता हे, तथा संसारसे भयातुर होय करके आपकी शरणागतोंको अभय पदाता है हे कृपालो सो करकमल अभयकर्ता हमारे मस्त-कपर धारो. ॥ ५ ॥

॥विषजलाप्या याद्र्यालराक्षसा द्वर्धमारुता द्वैचुतानखात्। वृषमयात्मजादि श्वतोभया दषभते वयं रक्षिता मुहुः॥

अर्थः-हे दयालो हम व्रजवासीयोंकों जो विषामिश्रित जम्रु-नाजलके पानसे म्रतकभये तिस संकटसे तथा अजगरके मुखसें तथा राक्षसोंसे वर्षांसें प्रबल पवनसें विजलीपातसें अग्निसें वृषभा-सुरसें जबीजवी संकट भुधा तवीतवी संपूर्ण संकटोंसे आपने हमारी रक्षा ही करी है || ६ ||

## ( ९५ )

# ॥भवभयापहं मुक्तिदायकं सदसदात्मकं सच्चिदद्वयम्। परमपावनं द्वैतवर्जितं तदहमस्मि यत्सत्यमव्ययम् ॥

अर्थः-हे सर्वव्यापिन् जो आप भवभय हारी मोक्ष कारी स्थूलस्:सरूप धारी सचिदानंद अद्रय परमपावत द्वेत वर्जित अवि-नाशी ब्रह्म हो तत्त्वमसीति वेदशमाणसे सो मै है।। ७ ॥

# असुरनाशकं सौख्यदं सुराहिाखिलकारणं सर्वशासनम् कमलनेत्रकं पद्महस्तगं चरणपंकजं सर्वदा भजे ॥

अर्थः—जो आप असुरनाशक हो तथा देवतावोंकों परगसुख मदाता हो सर्वका कारण तथा सर्वको स्वाधीन रखने वाळा तथा करमे कमल धर्ता कमलनयन कमलवत्कोमल चरणवाले जो आप तिसक्वं हूं सर्वदा तन मन बाणीसि सेवन कर्ता हुं 11 ८ 11 ॐ 11 इति मदालसा स्तोत्रं सटीक गोपीगीताष्टकं च समाप्तं

# 'इलोकों.

माद्रीगुरू नृनाथस्य वाहना भववाहनाः पांडवहीनरत्नानि ब्रह्मांके समलंकृतम् तद्धरि श्वेत कृष्णानां विजयाह्नी रवेदिने ॥ पुस्तकं पद्मराशीदं श्रीकृष्णायसमर्पितम्

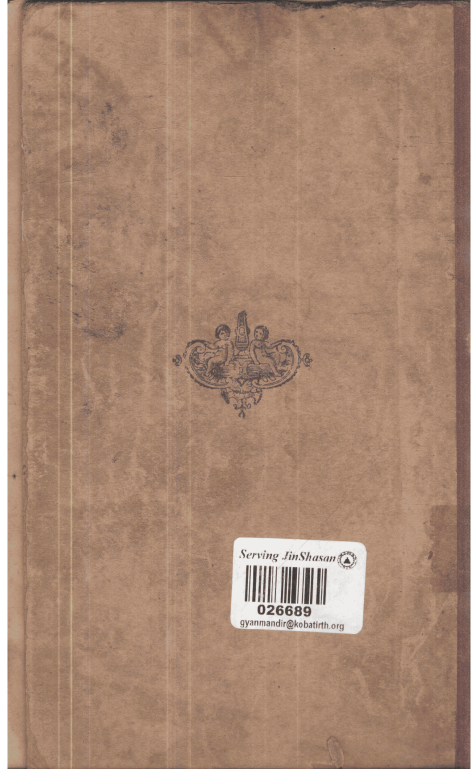
### दोहा

, तातसंखा माताविपन भ्रातरामकेकाल वंदनसह पदमे धरूं कमलाकरकीमाल

For Private and Personal Use Only

| ( | ९६ | ) |
|---|----|---|
|   |    | • |

| सूचिपत्र.  |                               |          |                                                               |  |
|------------|-------------------------------|----------|---------------------------------------------------------------|--|
| कमलांक पृष |                               | पृष्टांक | े सुचीपत्र.                                                   |  |
| 8          | ২                             | સ્       | मंगल तथा ग्रंथ भूमिका                                         |  |
| ą          | દ્                            | Ó        | सांख्यमत मंडन खंडन                                            |  |
| ર          | १०                            | ११       | न्यायमत मंडन खंडन                                             |  |
| Ŝ          | १६                            | 20       | मीमांसक मत मंडन खंडन                                          |  |
| ષ          | રર                            | રર       | षड् पदार्थ अनादि वर्णन                                        |  |
| ह्         | ३६                            | ३७       | अष्टांग योग वर्णन                                             |  |
| Ó          | ५२<br>६०                      | ધર       | श्री शंकराचार्योक्त राजयोगः                                   |  |
| ८<br>९     | ६०                            | ६१       | वशिष्टोक्त ज्ञान सप्तभूमिका                                   |  |
|            | ६२                            | ६३       | राजा सुरघ परिघोक्ते राजय्रोगः                                 |  |
| १०         | 90                            | ७१       | ग्रंथानुवंध विषय संवंध वर्णन                                  |  |
| ११         | ८२<br>९२<br>२८                | ८३       | ग्रंथानबंध प्रयोजन वर्णन                                      |  |
| १२         | ९२                            | ९३       | ग्रंथानुबंध आधेकारी वर्णन                                     |  |
| १३         | २                             | સ        | रांतिदेव महाराज ऋषीकी गाथा                                    |  |
| १४         | 4                             | 6. N 6.  | ख्याति चत्रष्ट्य वर्णन                                        |  |
| १५         | १६                            | १७       | ख्याति अनिर्वचनीय वर्णन                                       |  |
| १६         | ३६                            | ২৩       | स्वप्नू संबंधि बहुत पश्नोत्तर                                 |  |
| १७         | े स स ८<br>२ स स ८<br>४ स ४ र | ५९       | स्वप्न संबंधि बहुत प्रश्नोत्तर<br>अनिबचनीय संबंधि प्रश्नोत्तर |  |
| 20         | हट                            | EQ,      | वज्रसुचि उपनिषद सटीक                                          |  |
| १९         | ેર<br>१२                      | ેર       | अष्टावक्र तापसी संवादः                                        |  |
| २०         | १२                            | १३       | राजपुत्र यस संचादः                                            |  |
| २१         | રષ્ઠ                          | २५       | श्रीकृष्णसंबंधि पदनोत्तर                                      |  |
| રર         | ર૪                            | રૂષ      | जीवन्मुक्ति विदेहमुक्ति वर्णन                                 |  |
| રર         | ६०                            | ६१       | एकजीवसे अनेकजीव अनेकसे एक वर्णन                               |  |
| ૨૪         | 60                            | ७१       | ज्ञानीपर विधी नही ।। अंतमे मदाल्लसा गोपीगीत                   |  |
|            | समाप्ती                       |          | गोपीगीता मदालसा लावनी संस्कृतिः                               |  |



For Private and Personal Use Only