### विक्रम-पुष्पांजलि

[ महाकवि कालिदास ]

१

श्चत्र त्रियकारिएां सम्भावयामो राजर्षिम् । श्चपना हित करनेवाले राजर्षि का श्चाज हम सम्मान करते हैं।

२

दिष्ट्या महेन्द्रोपकारपर्याप्तेन विक्रममहिम्ना वर्धते भवान्।

हे राजर्षि, विक्रम की महिमा के लिये हम आपका अभिनंदन करते हैं। स्वर्ग के महान् इंद्र का भी उपकार करने में आपका विक्रम समर्थ है; फिर पृथिवी-तल का तो कहना ही क्या है ?

3

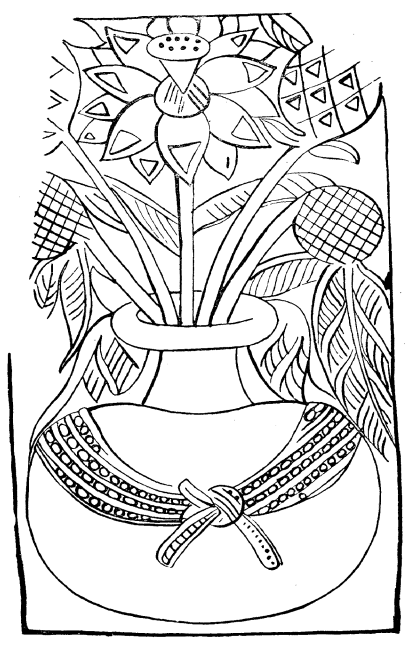
वयं त्वदीयं जयोदाहरणं श्रुत्वा त्वामिहस्थम्रुपागताः । ज्ञापकी जय का बखान करनेवाले स्तुतिगानों को सुनकर हम ज्ञापके समीप एकत्र हुए हैं।

8

दिष्ट्या महाराजो विजयेन वर्धते । हे महाराज, हर्ष है कि श्रापकी विजय की कहानी बढ़ रही है।

Y

सर्वया करूपशतं महाराजः पृथिवीं पालयन् भवतु । हे महान् राजन्, सैकड़ों कल्पों तक यह पृथिवी आपकी सुरचा श्रीर सुशासन से सजी हुई रहे।



पूर्ण घट ( काबुल से ६० मील उत्तर बेग्राम, प्राचीन कपिशा से प्राप्त )

# नागरीप्रचारिणी पत्रिका

### विक्रमांक

वर्ष ४८-श्रंक १- ४

[नवीन संस्करण]

वैशाख-माघ २०००

# भारत-वंदना

§ 8

#### [ महाभारत से ]

श्रथवेंदेद के पृथिवीस्क से आरंभ कर देश के स्तुति-गान के कई उदाहरण हमारे साहित्य में प्राप्त होते हैं। उनमें से महाभारत के भीष्मपर्व की भारत-वंदना भावों की दृष्टि से अत्यंत उत्कृष्ट है। भीष्मपर्व में जो भारत का भीगोलिक सुवनकेष दिया है, यह प्रशस्ति उसकी सुंदर काव्यमयी भूमिका है। इसके श्लोकों में प्राचीन वैदिक छंदों की ध्विन सुनाई पड़ती है।

श्रृत्र ते कीर्तियिष्यामि वर्षे भारत भारतम् ।

प्रियमिन्द्रस्य देवस्य मनोवे वस्वतस्य च ॥ ५ ॥

पृथोस्तु राजन्वेन्यस्य तथेक्ष्वाकोर्महात्मनः ।

ययातेरम्बरीषस्य मान्धातुर्नहुषस्य च ॥ ६ ॥

तथैव मुचुकुन्दस्य शिवेरोशीनरस्य च ।

ऋष्ट्रपमस्य तथैलस्य नृगस्य नृपतेस्तथा ॥ ७ ॥

कुशिकस्य च दुर्धर्ष गाधेश्चैव महात्मनः ।

से।मकस्य च दुर्धर्ष दिलीपस्य तथैव च ॥ ६ ॥

श्रन्येषां च महाराज क्षत्रियाणां बलीयसाम् । सर्वेषामेव राजेन्द्र प्रियं भारत भारतम् ॥ ९॥

भीष्म पर्व श्र॰ हो

संजय घृतराष्ट्र के। संबोधन करके कहते हैं-

'हे भारत, श्रव मैं तुमसे उस भारतवर्ष का बखान करूँ गा जे। भारत देवराज इंद्र के प्यारा है, विवस्वान् के पुत्र मनु ने जिस भारत के श्रपना प्रिय-पात्र बनाया था;

हे राजन्, त्रादिराज वैन्य पृथु ने जिस भारत के। त्रापना प्रेम ऋर्पित किया था और महात्मा राजर्षितर्य इक्ष्त्राकु की जिस भारत के लिये हार्दिक प्रीति थी:

प्रतापी ययाति श्रौर भक्त श्रंबरीष, त्रिलोकविश्रुत मांधाता श्रौर तेजस्वी नहुष जिस भारत के। श्रपने हृदय में स्थान देते थे;

सम्राट् मुचुकुंद श्रीर श्रीशीनर शिबि, ऋषभ ऐल श्रीर नृपति नृग जिस भारत के। चाहते थे ;

हे दुर्भर्ष, महाराज कुशिक और महात्मा गाधि, प्रतापी सेामक और व्रती दिलीप जिस भारत के प्रति भक्ति रखते थे, उसे मैं तमसे कहता हूँ।

हे महाराज, श्रमेक बलशाली चित्रयों ने जिस भूमि के। प्यार किया है तथा श्रीर सब भी जिस भारत की चाहते हैं—

हे भरतवंश में उत्पन्न, उस भारत के। मैं तुमसे कहता हूँ।''

इस भारतवंदना में जिन चक्रवर्ती राजर्षियों के नाम हैं वे भारत के इतिहास में हिमालय के ऊँ ने शिखरों की भाँति सुशाभित हैं। वे लेग बिना कारण भारतवर्ष के त्यार करनेवाले न थे। इस भूमि की सभ्यता का उपकार करने के लिये उन्होंने अपने जीवन का भरपूर दान दिया। उन पुण्यात्मा राजर्षियों के विक्रम से भारत-धरित्री धन्य हुई। उनके स्थापित आदर्श भारत के चिरंतन जयस्तंभ हैं। जिस प्रकार सुमहान् हिमालय अपने द्रवित वरदानों की धाराओं से देश के सींचता है, उसी प्रकार महान् आद्शों के वे हिमाद्रि हमारी संस्कृति के रस प्रदान करते हैं। इन महात्माओं ने आद्शों के नृतन पथों का निर्माण किया। उनका कीर्वन इतिहासक्कों का धर्म है।

§ २ [ विष्णुपुराण से ]

मन्तादि राजिष अपने किसी सुख के लिये भारतवर्ष के अनुरागी न थे। शिबि और दिलीप जिस कारण से भारतवर्ष के। प्रेम करते थे वे इस भूमि के सत्य और धर्म के आदर्श हैं जिनके। जीवन में प्रत्यक्त करना उनका दृढ़ अत और पराक्रम था। इन पुण्य आदर्शों की जिस भूमि में प्रतिष्ठा हुई वह भूमि स्वर्ग और मोक्त देनों की प्राप्त का साधन समसी गई। इसी भाव के ध्यान से गद्गद है। कर विष्णु-पुराण के लेखक ने स्वर्ण के पद से भी भारतवर्ष के पद के। ऊँचा उठा दिया है—

गायन्ति देवाः किल गीतकानि धन्यास्तु ते भारतभूमिभागे।

स्वर्गापवर्गास्पदहेतुभूते

भवन्ति भूयः पुरुषाः सुरत्वात् ॥ [विष्णु० २।३।२४] .
"सुना है कि देवता भी स्वर्ग में यह गीत गाते हैं—'धन्य हैं वे लोग .
जो भारत-भूमि में उत्पन्न हुए हैं । वह भूमि स्वर्ग से भी विशिष्ट है, क्योंकि

जा भारत-मून म उरपन्न हुए है। वह मून स्वर्ग से भा विशिष्ट है, क्यांक वहाँ स्वर्ग त्रौर मोच दोनों की साधना की जा सकती है। जो देवत्व भाग चुकते हैं वे माच के लिये पुनः भारतवर्ष में जन्म लेते हैं, जहाँ के त्रादर्श त्रापवर्ग की प्राप्ति में कारणभूत हैं'।''

§ 3

### [ यजुर्वेद से ]

उत्पर जिस त्रादर्श-संस्कृति की कल्पना की गई है उसका चित्र यजुर्वद के इस त्राज्ञहान् सूक्त में प्राप्त होता है—

श्राबद्धन् ! ब्राह्मणो ब्रह्मवर्चशी जायताम् । श्राराष्ट्रे राजन्यः द्यर इषव्योऽतिव्याधी महारथो जायताम् । दोग्बी धेनुः, वोढानह्वान् , श्राद्धः सप्तः, पुरिचर्योषाः; जिष्णूरथेष्ठाः, समेयो युवास्य यजमानस्य वीरो जायताम् । निकामे निकामे नः पर्जन्यो वर्षत् । फलवत्यो न श्रोषधयः पच्यन्ताम्। योगद्धेमो नः कल्पताम्।

[ यजु० २२।२२ ]

हे ब्रह्मन्! हो राष्ट्र हमास, विश्वशिरोमणि भारत प्यारा।

हों बुघ ब्रह्मवर्च सी ब्राह्मण,
महारथी राजन्य विचत्वण,
साध्वी वीरप्रसू महिलागण,
विजयी वीर समेय युवकगण,
हो सब सम्य समाज हमारा।

श्रूर इषव्य रथेष्ठ सुलभ हों, दोग्ग्री घेनु बलिष्ठ वृषम हों, द्रुतगति श्रश्व वासु-सिचम हों, समय-समय पर घन-युत नम हो, बरसावै मधु-मधु जलघारा।

श्रन्नोपिध वैभव श्रनंत हों,
द्रुम-दल विलिसत दिग्-दिगंत हों,
नर-नारी सब तेजवंत हों,
दिव्य भाव दिशि-दिशि ज्वलंत हों,
हो शुभ योग-च्लेम हमारा।

( पं ० द्विजेन्द्रनाथजी कृत पद्यानुवाद )

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

### चरैवेति-चरैवेति गान

#### [ लेखक---श्री वासुदेवशरण ]

ऐतरेय ब्राह्मण के इस सुंदर गीत में इंद्र ने हरिश्चंद्र के पुत्र रोहित को सदा चलते रहने की शिक्षा दी है। इंद्र को यह शिक्षा किसी ब्रह्मवेत्ता ब्राह्मण से प्राप्त हुई थी।

( 8 )

चरैवेति, चरैवेति नानाश्रान्ताय श्रीरस्ति इति रोहित शुश्रुम । पापो राषद्वरो जन इन्द्र इचरतः सखा ॥ चरैवेति, चरैवेति ।

हे रोहित, सुनते हैं कि अम से जो नहीं थका, ऐसे पुरुष को श्री नहीं मिलती। बैठे हुए त्रादमी को पाप घर द्वाता है। इंद्र उसी का मित्र है, जो बराबर चलता रहता है। इसलिये चलते रहो, चलते रहो।

( ? )

पुष्पिण्यो चरतो जंधे भूष्णुरात्मा फलग्रहिः । शेरेऽस्य सर्वे पाप्मानः श्रमेण प्रपथे इताः ॥ चरैवेति, चरैवेति।

जो पुरुष चलता रहता है, उसकी जींघों में फूल फूलते हैं, उसकी आत्मा भूषित होकर फल प्राप्त करती है। चलनेवाले के पाप थककर सीए रहते हैं। इसलिये चलते रहो, चलते रहो।

( 3 )

श्रास्ते भग श्रासीनस्य ऊर्ध्वस्तिष्ठति तिष्ठतः। शेते निपद्यमानस्य चराति चरतो भगः॥ चरैवेति, चरैवेति। बैठे हुए का सीभाग्य बैठा रहता है, खड़े होनेवाले का सीभाग्य खड़ा हो जाता है, पड़े रहनेवाले का सीभाग्य सोता रहता है और उठकर चलनेवाले का सीभाग्य चल पड़ता है। इसलिये चलते रहो, चलते रहो।

(४)
किल: शयानो भवति छंजिहानस्तु द्वापरः।
उत्तिष्ठंस्त्रेता भवति कृतं सम्पद्यते चरन्॥
चरैवेति. चरैवेति।

सोनेवाले का नाम किल है, श्रॅगड़ाई लेनेवाला द्वापर है, उठकर खड़ा होनेवाला त्रेता है, श्रोर चलनेवाला ऋतयुगी होता है। इसलिये चलते रहा, चलते रहो।

> (५) चरन्वे मधु विन्दति चरन्स्वादुमुदम्बरम्। सूर्यं स्य पश्य श्रेमार्गं यो न तन्द्रयते चरन्॥ चरैवेति, चरैवेति।

चलता हुत्रा मनुष्य ही मधु पाता है, चलता हुत्रा ही स्वादिष्ठ फल चखता है। सूर्य का परिश्रम देखो, जो नित्य चलता हुत्रा कभी त्रालस्य नहीं करता। इसलिये चलते रहो, चलते रहो।

इस गीत का वास्तिक श्रभिप्राय यह है कि जीवन में सदा चलते रहो, क्यों कि चलने का नाम ही जीवन है। ठहरा हुआ पानी सड़ जाता है, बैठा हुआ मनुष्य पापी होता है। बहते हुए पानों में जीवन रहता है, वही वायु और सूर्य के प्राग्य-भंडार में से प्राग्य को अपनाता है। पड़ाव डालने का नाम जिंदगी नहीं है। जीवन के रास्ते में थककर सो जाना, या आलसी बनकर बसेरा ले लेना मूर्च्छा है। जागने का नाम जीवन है। जागृति ही गित है। निद्रा मृत्यु है। अपने मार्ग में बराबर आगे पैर बढ़ाते रहो, सदा 'चलते रहो, चलते रहो' की ध्विन कानों में गूँजती रहे। वह देखी अनंत आकाश को पार करता हुआ अपरिमित लोकों का परिश्रमण करता हुआ सूर्य प्रात:काल आकर हममें से प्रत्येक के जीवन-द्वार पर यही अलख जगाता है—

> 'मेरे अम को देखो, मैं कभी चलता हुआ थकता नहीं; इसलिये, चलते रहो, चलते रहो।'

## विक्रम-सूत्र

[ लेखक-श्री रामदत्त शुक्त भारद्वाज, लखनऊ ]

स्वयं वाजिन् तन्वं कल्पयस्व स्वयं यजस्व स्वयं जुनस्व । महिमा तेऽन्येन न संनशे । [ यजु० २३।१५ ]

कम क्या है ? कम की अपेशा से विक्रम क्या है ? कम और विक्रम में क्या अंतर है ?

कम गित है, विक्रम विशेष गित है। क्रम जीवन में श्रस्तित्वमात्र का परिचायक है, विक्रम जीवन की सत्ता में चैतन्य का योग है। क्रम श्रस्ति-भाव है, विक्रम जीवन में चरैवेति की सशक्त भावना के साथ संयुक्त होना है।

क्रम पृथिवी के साथ रेंगता है, विक्रम महान् होकर चुलाक के। भी नापता है। क्रम की स्थिति भूमि के समानांतर रहतो है, विक्रम का टढ़ मेरुदंड उर्ध्वस्थित होता है।

क्रम वामन है, विक्रम विष्णु की भांति विराद् है। वामन से विराद् में स्थाना ही विक्रम की सच्ची परिभाषा है। क्रम पैरों के नीचे की भूमि के। कठिनाई से देखता है, विक्रम तीन पैरों से समस्त ब्रह्मांड के। नाप लेता है—

"इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा निद्धे पदम्"

प्रजापित विष्णु ने सृष्टि-एचना में महान् विक्रम किया। श्रपने तीन पदों से द्यावा पृथ्वी के गंभीर प्रदेश का विष्णु ने मापा। विष्णु के पदों से जा परिच्छिन्न हुआ है, वह संतत विक्रम से प्रभावित है। एक च्राण के लिये भी विष्णु के विक्रमशील कर्म में ज्यवधान नहीं होता।

मनुष्य वामन है, देवत्व विराद् भाव है। मानवी मन विक्रम से युक्त होकर विराद् होता है। साढ़े तीन हाथ की श्चुद्र परिधि से परिवेष्टित मनुष्य का मन जब विक्रम से युक्त होता है, सारे विश्व की नाप लेता है। मनुष्य मर्त्य है, परंतु विक्रम श्रमृत भाव से युक्त होता है। मनुष्य के प्रयत्न अल्पायु होते हैं, विक्रम का साका लोक में चिरायुष् लाभ करता है।

जिस केंद्र में विक्रम के भाव उत्पन्न होते हैं, उसकी लहरें तीन लोक में ज्याप्त हो जाती हैं, विक्रम के स्कुरण की दूर तक सब अनुभव में लाते हैं।

जहाँ विक्रम है वहीं जीवन का पूर्ण विकास है। प्रत्येक मनुष्य ऋपने केंद्र-बिंदु पर स्थित होकर विक्रम करने में समर्थ है। तपःप्रभाव और देवप्रसाद विक्रमशील ऋादर्श जीवन की उपलब्धि के साधन हैं।

विक्रम के अनेक रूप हैं। विराट् भाव विश्वरूप से युक्त होता है। स्वयं प्रजापित विष्णु ने विक्रमयझ के द्वारा सृष्टि उत्पन्न की। चन्नकार्य, ज्येष्ठता, जान-राज्य, और इंद्रस्त, इन चार गुणों को राजसूय यझ में धारण करने के लिये राजा अपने राष्ट्र में विक्रम करता है। जातवेद आचार्य अपने प्राणों से भी प्रिय अंतेवासी के शुद्ध अंतःकरण में ब्रह्मदान द्वारा उसमें दीर्घायुं इय और अपने लिये अमृतत्व की उपलब्धि के निमित्त-विक्रम करता है। ब्रह्मिष्ठ ब्रह्मचारी तापत्रय-विनाश तथा पुरुषार्थ चतुष्ट्य की प्राप्त करने के लिये ब्रह्मीदन रूपी महान् शक्ति को अपने अंदर परिपक्त करने के लिये देवदुर्लभ विक्रम करता है। इसी प्रकार माता और पिता, पित और पत्नी, ऋत्विक् और यजमान, स्वामी और सेवक, आदि कल्याण-पथ पर निरापद अप्रसर होने के लिये सूर्य और चंद्र की भाँ ति सब अपने अपने चेत्र में पुनर्दान, श्रहिंसा और प्रज्ञान के आधार पर सतत विक्रम कर सकते हैं।

विक्रम का परिगाम कभी श्रिहितकर नहीं हो सकता। वह तो सदा सत्य के श्रनुष्ठान के लिये ही होता है। विक्रम तो केवल कल्याण का श्राह्वान करता है। एक जनपद के विषय में श्रश्वपित केकय की प्रतिज्ञा उनका महान् विक्रम है। मेरे जनपद में कोई स्तेन, संकल्प से विरिहत श्रथवा श्राचारशून्य नहीं है। चक्रवर्ती महाराज दिलीप ने नंदिनी के रचार्थ अपने शरीर की श्रम्करप से सिंह के समन्न प्रस्तुत करके एक लोकोत्तर विक्रम का परिचय दिया। इसी प्रकार भरत श्रीर भीष्म ने श्रन्पता की समस्त मयौदाशों का श्रतिक्रमण करके भूमा भाव का महान् श्रादर्श स्थापित किया। श्रात्मविकास की श्रपेना से ही विश्व का समस्त वैभव प्रिय होना संभव है, इस परम श्रम्थातम

तस्त के सर्वश्रेष्ठ उपदेष्टा महर्षि याज्ञवल्म्य की पत्नी मैत्रेयी ने भाग्यवस्तु-प्रधान श्रीर एकांततः विनश्वर सांसारिक वैभव का परित्याग करके श्रविनाशी श्रध्यात्म-विद्या प्राप्त करने के लिये जे। दृढ़ संकल्प किया उसके समान श्रादर्श विक्रम इतिहास में सर्वथा दुर्लभ है। सतीत्व के होत्र में प्रातःस्मरणीया गांधारी का उदाहरण श्रुव के समान श्रलौकिक विक्रम का परिचायक है।

श्रोंकारपूर्वक जो वचन दिया जाता है, वह सदा सत्य ही करने के लिये होता है। इस प्रकार की मनेवृत्ति विक्रम की जनयित्री है। पृथिवी शैल सागरों को सुख से धारण करती है, किंतु वह श्रमत्य का भार नहीं वहन कर सकती। ''सत्येनोत्तिमता भूमिः सूर्येणोत्तिमता दौः'

वामन के विक्रम के लिये बलि के ऋडिग सत्य की आवश्यकता है।

जीवन का प्रत्येक कम विक्रम में परिख्त किया जा सकता है। जो विक्रम के रूप में परिख्त हो जाता है, वही शाश्वत महत्त्र रखता है। विक्रम के तीन पर वामन के असंख्य पदों से अधिक महिमाशाली हैं। ब्रह्मचारी, गृहस्थ और यित विक्रम के तीन चरण हैं, जिनसे यह जीवन नापा गया है। प्रथम पर में प्रदत्त अविकसित देवी शक्तियों का पूर्ण विकास होता है, द्वितीय पर में सुविकसित वैभव का सुप्रयोग किया जाता है, और तृतीय पर में पुनः वितरित शक्तियों के परिपूर्ण करके अन्तय अध्यात्मकेश की उपलब्धि करने के लिये विक्रम किया जाता है। प्रथम दो पदों का ध्येय आध्यद्विक कल्याण है और तृतीय पर का लक्ष्य निःश्रेयस सिद्धि है। इन दोनों प्रकार की सिद्धियों की सुप्राप्ति ही परम पुरुषार्थ है। विष्णुक्त्यी यज्ञ के यही त्रिपाद, तीन सवन, तीन अवस्थाएँ अथवा तीन विक्रम हैं।

### विक्रम संवत्सर का श्रभिनंदन

#### [ लेखक--श्री वासुदेवशरण श्रग्रवाल ]

में संवत्सर हूँ—राष्ट्र के विक्रम का साची, अतीत का मेरुदंड और भविष्य का कल्पवृत्त । मुक्तसे राष्ट्र पोषित हुआ है और मैं राष्ट्र से विक्रमां- कित हुआ हूँ । भारतीय महाप्रजाओं के मध्य में मैं महाकाल का वरद प्रतीक हूँ । —मेरा और राष्ट्र का गौरव एक है । मेरे विक्रमशोल यश की लिपि सब ओर अंकित है । गौरवशील शताब्दियाँ मेरो कीर्ति के जयस्तं म हैं । में सोते हुओं में जागनेवाला हूँ । मेरे जागरणशोल स्पर्श से युग-युग की निद्रा और तंद्रा गत हो जाती हैं । महाकाल की जो शक्ति सृष्टि को आगे बढ़ाती है वही मुक्तमें है । मेरे सशक्त बाहुओं में राष्ट्र प्रतिपालित हुआ है ।

में चलनेवालों का सखा हूँ। मेरे संचरणशील रथचकों के साथ जो चल सका है वही जीवित है। मेरे श्रम की धुरी कभी गरम नहीं होती, धीर श्रवाधित गति से मैं श्रागे बढ़ता हूँ। पृथिवी श्रौर चुलोक के गंभीर प्रदेश में मेरी विद्युत् तरंगे ज्याप्त हैं। उनसे जिनके मानस संचालित हैं उनकी निशा बीत जाती है।

में प्रजापित हूँ। प्रजाओं के जीवन से मैं जीवित रहता हूँ। प्रजाएँ जब वृद्धिशील होती हैं तब मैं सहस्र नेत्रों से हिंवित होता हूँ। मैं श्रायुष्मान् हूँ। प्रजाओं का श्रायुस्त्र मुक्से हैं। मैं प्रजाशों से श्रायुष्मान् श्रीर प्रजाएँ मुक्से श्रायुष्मान् होती हैं। उनके जिस कर्म में श्रायु का भाग है वही श्रमर हैं। प्रत्येक पीढ़ी में प्रजाएँ श्रायु का उपभोग करती चलतो हैं; परंतु वे समष्टि रूप में श्रमर हैं क्योंकि उनके प्रांगण में सूर्य नित्य श्रमत की वर्षा करता है। सूर्य श्रहोरात्र के द्वारा मेरे ही स्वरूप का उद्घाटन करता है। में श्रीर सूर्य एक हैं। मेरे एकरस रूप में संवत् श्रीर तिथियों के श्रंक दिव्य श्रलंकारों के समान हैं। उनकी शोभा को धारण करके में गौरवान्वित होता हूँ।

मेरे अंदर प्रजनन की अनंत सामर्थ्य है। प्रजास्त्वभाव मेरा सच्चा स्वरूप है। सर्वभूतधात्री लोकनमस्कृता पृथिवों के अंक में मेरे ही वरदान से प्रतिवर्ष अनंत सृष्टि होतों है। जिस समय राष्ट्र की प्रजाओं में नवीन निर्माण की चेतना स्फुरित होती है वहीं मेरे यौवन का काल है। नृतन रचना की जो शोभा है वहीं मेरी ओ है। रचना की शिक्त ही प्रजाओं में जीवन का प्रमाण है। जिस युग में सबसे महान् रचना का कार्य हुआ है वहीं मेरे जीवन का स्वर्णयुग है। प्रत्येक देश का इतिहास सुवर्ण-युगों से ही श्रीमान् बनता है। सुवर्ण-युग इतिहास की परम ऋदि हैं। जहाँ ऋद्धभाव हैं वहीं इंद्र का पद होता है। मैं इंद्र का सखा हूँ। राष्ट्र के ऐश्वर्य में मैं इंद्र-पद को देखता हूँ। जिस युग में राष्ट्र का यश समुद्रों को लाँघकर द्वीपांतरों में फैल गया था और पवतों को पार करके देशांतरों में पहुँचा था, हसी युग में मैं अपने जीवन में धन्य हुआ।

मेरे कृतार्थ होने पर ही देश कृतकृत्य होता है। मेरे लिये हिव अर्पित किए बिना कोई जाति ऊजित नहीं होती। मैं झान और कर्म की हिव चाहता हूँ। सशक्त चितन और सिक्रय जीवन के यज्ञ का मैं यजमान हूँ। मेरे विक्रमपरक नामकरण के जो पुरोहित थे उन्होंने मेरे स्वकृत के यथार्थ भाव को समका था। गणित के अंकों में समाए हुए मेरे रूप को देखकर जो मेरी अबहेलना करते हैं वे मुद् हैं। मैं महान विक्रमांक हूँ। सृष्टि के निर्माण में विद्यु ने विचंक्रमण किया; राष्ट्र के निर्माण में मेरा विक्रम है। राजियों की परंपरा ने अपने विक्रम के वरदान से मुक्ते उपकृत किया है। विक्रम ही मेरा उपनिषद् है। मेरा आदि और अंत अव्यक्त है। विक्रम का ओजायमान प्रवाह ही मेरे व्यक्त मध्य का सूचक है। उसमें प्रजान्त्रों के जीवन का रस ओत-प्रोत रहता है।

में पुराण पुरुष की तरह दृद्ध होता हुआ भी विक्रम के कारण चिरंतन यौवन का स्वामी हूँ। जिसका जीवन सदा उत्थानशील है वही मेरा निकट संबंधी है, अन्यथा मैं एक-रसकाल के समान निलंप हूँ। सदोत्थायी राष्ट्र पर कृपा करके ही मैं तिथियों के दीप्त अंक अपने उत्संग में धारण करता हूँ। प्रजाओं के कमेठ जीवन के जो पादन्यास विक्रम के साथ रखे गए, उन्हीं को

छाप मेरे कालचक पर अमिट पड़ी है। उन चरण-न्यासों के लिये यदि प्रजाओं के मन में श्रद्धा का भाव है तो उनका भावी जीवन भी अमर है। मैं भूत के बंधन से भविष्य को बाँधने के लिये अस्तित्व में नहीं हूँ, वरन् अतीत के प्रकाश से भविष्य को आलोकित करने के लिये मैं जीवित हूँ।

जहाँ जीवन का रस है वहाँ मेरा निवास है। रस-हीन कर्म मुक्ते असस्य प्रतीत होता है। सत्य के आश्रय से ही जीवन में रस का स्रोत प्रवाहित होता है। निष्प्राण ज्ञान को में राष्ट्र का अभिशाप समम्तता हूँ। प्राण्वंत ज्ञान व्यक्ति और समाज के जीवन को अमृत-रस से बृद्धि के लिये सींचता है। जहाँ रस है वहाँ विषाद नहीं रह सकता। जिस राष्ट्र के रस-तंतुओं को विपची अभिभृत नहीं कर पाते वह आनंद के द्वारा अमृत पद में संयुक्त रहता है। जीवनरस की रचा, उसका संचय, संवर्धन और प्रकाशन ही व्यक्ति और राष्ट्र में अमृतत्व का हेतु है। मेरे रोम-रोम में अक्त्य्य रस का अधिष्ठान है। उस रस का लावराय प्रति-प्रभात में उषा की सुनहली किरियों मेरे शारीर में संचित करती हैं। जो विक्रम के द्वारा मेरे दिव्य भाव की आराधना करता है उसको पिता की भाँति में नवीन जीवन के लिये आशीवीद देता हूँ। मेरे पुत्र व्यष्टि क्ष्य में मर्त्य होते हुए भी समष्टि क्ष्य में अमर हैं।

खरकर्ष मेरी वीणा के तारों का गान है। जागरण की वेला में जब विचारों का प्रचंड फगुनहटा चलता है, तब वसंत का मूलमंत्र प्रजाशों को हरि- याली से लाद देता है, और सोते हुए भाव डठकर खड़े हो जाते हैं। जब राष्ट्रीय मानस का करूपवृक्ष इस प्रकार नृतन चेतना से पहावित होने लगता है तब मैं स्वयं अपने विक्रम के अभिनंदन के साज सजाता हूँ। जब प्रजाशों के नेत्र तंद्रा के हटने से खुल जाते हैं तब भूत श्रीर भविष्य के श्रंतर को चोरकर दूर तक दृष्टिपात करने को डनमें चमता उत्पन्न होती है। राष्ट्र के कोष में जो ज्ञान की चिंता- मिण है उसके एक सहस्र श्रंगुओं को प्रजा सहस्र नेत्रों से देखने लगती है। जीवन के श्रप्रकाशित चेत्र नए श्रालोक से जगमगाने लगते हैं। उन्नित श्रीर प्रगति के नए पथ दृष्टि में श्रा जाते हैं। पथ की धुँघली रेखाओं को मेरा खिकमोंकत श्रमर प्रदीप समय पर प्रकाशित करके जनता को श्रागे बढ़ने के

लिये उत्साहित करता है। मैं भूतकाल के संवित कल्याण को इस हेतु लिए खड़ां हूँ कि भविष्य को उसका वरदान दे सकूँ।

जिस युग में गंगा और यमुना ने अनंत विक्रम से हिमाद्रि के शिला-खंडों की चूर्णित करके भूमि का निर्माण किया था, उस देवयुग का मैं साची हूँ। जिस पुरा काल में श्रार्य महाप्रजात्रों ने भूमि की वंदना करके इसके साथ श्रपना अमर संबंध जे।ड़ा था, उस युग का भी मैं द्रष्टा हूँ। वशिष्ठ के मंत्रीचार श्रीर वामदेव के सामगान को, एवं सिंधु श्रीर कुभा के संगम पर त्रार्य प्रजाओं के घेष को मैंने सुना है। शतशः राजसूयों में वीणा-गाथियों के नाराशंसी गान से मेरा श्रंतरात्मा तृप्त हुश्रा है। राष्ट्रीय विक्रम की जा शत साहस्री संहिता है उसके। इस नए युग में मैं फिर से सुनना चाहता हूँ। उस इतिहास के। कहनेवाले ऋष्ण द्वैपायन व्यासों की मुक्ते त्रावश्यकता है। परीवित के समान मेरी प्रजाएँ पूर्वजों के उस महान् चरित की सुनने के लिये उत्सुक हैं। 'न हि तृष्यामि शृणवानः पूर्वे षां चरितं महत्'—मैं पूर्वज पूर्वजनों के महान् चरित को सुनते हुए तृप्त नहीं होता। येागी याज्ञवहत्त्व, श्राचार्य पाणिनि, श्रार्थ चाएभ्य, प्रियदर्शी श्रशाक, राजिष विक्रम, महाकवि कालिदास श्रौर भगवान शंकराचार्य के यशामय सप्तक में जा राग की शाभा है उससे मनुष्य क्या देवता भी तृष्त है। सकते हैं। मेरा आशीर्वचन है कि भारत के कार्तिगान का सत्र चिरजीवी हो। प्रत्नकाल से भारती प्रजात्रों के विक्रम का पारायण जिस श्रभिन देनेात्सव का मुख्य स्वर है, वही मेरा प्रिय ध्यान है। राष्ट्र का विक्रमांकित इतिहास ही मेरा जीवन-चरित है। मेरे जीवन का केंद्र ज्ञान के हिमालय में है। सुवर्ण के मेरु मैंने बहुत देखे, पर मैं उनसे श्राकर्षित नहीं हुआ। मेरे ललाट की लिपि का कौन प्रातत्त्ववेत्ता पढकर प्रकाशित करेगा ?

में कालरूपी महान् श्रश्व का पुत्र हूँ जो नित्यप्रति फूलता श्रीर बढ़ता है। विराद् भाव की संज्ञा ही श्रश्व है। विस्तार श्रीर वृद्धि यही श्रश्व का श्रश्वत्व है। जब राष्ट्र विक्रमधर्म से संयुक्त हेाता है तब वह मुम्तपर सवारी करता है, श्रन्यथा में राष्ट्र का वहन करता हूँ। मेरा श्रहोरात्र रूपी नाड़ी-जाल राष्ट्र के विवर्धन के साथ शक्ति से संचालित होने लगता है। मेरी प्रगति की

इयत्ता नहीं है। यद्यपि मैं महार्णव के समान सदा श्रपनी मर्यादाओं का रक्षक हूँ, तथापि विक्रम के श्रोज से मेरी उत्ताल तर्गे पृथिवी श्रौर श्राकाश के श्रंतराल के। भरने के लिये उठती हैं।

मेरी आयु का एक-एक चाग अमीय है। ऋतुओं के साथ मैं ब्रह्मचारी हूँ। मेरी उत्पादन शक्ति से राष्ट्रीय इतिहास की जे। ऋतु कल्यागी बनती है उसी का तेज और सौंदर्य सफल है। राष्ट्रीय विक्रम की सहस्र धाराओं ने मेरा अभिषेक किया है। एक-एक पुरुषायुष से जीवित रहनेवाली-प्रजाओं के मध्य में मैं ही अमर हूँ। मेरा परिचय अनेक महान् आदशों के रूप में हुआ है।

हिमालय के प्रांशु देवदारुओं की तरह जो महापुरुष अपने चरित्र-योग से ऊपर छठे हैं उनकी स्मृति मेरे जीवन का रस है। चरित्र के। महान् करने का संकल्प जब व्यक्ति में और राष्ट्र में उठता है, तब मेरा प्राग्य सेाते से जागता है। मेरी भूमि पर शाश्वत प्रतिष्ठा प्राप्त करने के लिये प्राग्यों के। शक्ति और रस से स्पंदित करना आवश्यक है। मेरा प्राग्य वे सुंदर स्वस्थ प्रजाएँ हैं जी सौ वर्ष तक अदीन भाव से जीवित रहती हैं। मेरे प्रजापित रूप के। शतायु और प्राग्यवंत प्रजाएँ बहुत प्रिय हैं। उनकी विक्रमपरक परिचर्या से बहु-पुत्र-पौत्रीण गृहपित की तरह मैं तम होता हूँ। जिस अंश में क्रियाशील प्रजाएँ नव निर्माण का कार्य करती हैं उसी की मैं उनकी आयु का अमृत और सत्भाग मानता हूँ, शेष इतिहास का असत् भाग है।

पृथिवी के साथ सौहार्ष भाव का संबंध मेरी जीवनधारा का पेषक प्राण है। यह भूमि मेरी माता है, और मैं इसका पुत्र हूँ [माता भूमिः पुत्रो श्रहम् पृथिव्याः], यह भाव जहाँ है वहाँ जीवन का श्रमृततुल्य दुग्ध सदा विद्यमान रहता है। पृथिवी पर प्रतिष्ठित हुए बिना कोई मेरे श्रमृतत्व का प्रसाद नहीं प्राप्त कर पाता। जब प्रजाश्रों का बहुमुखी चिंतन भूमि के साथ बद्धमूल होता है तब वह वसंत की तरह नए पछ्त्रों से लहलहाता है। जिसकी विचारधारा भूमि में प्रतिष्ठित नहीं है वह शुक्त पर्ण की तरह मुरम्माकर गिर जाता है। श्रपने पैरों के नीचे की पृथिवी के नदी-पर्वत, वृद्ध-वनस्पति, पशु-पद्धी श्रादि के सम्यक दर्शन से राष्ट्र के नेत्रों में देखने को नई ज्योति चत्पन्न

होती है। पृथिवी के भौतिक रूप में प्रजाएँ जितना अधिक रस लेती हैं चनका जीवन उतना ही रस-पोषित होता है।

प्रजाश्रों के जीवन की दीचा भी मेरा प्राण्यभाग है। मेरी दृष्टि में जीवन का कौशल यही है कि उसमें ज्ञान और कर्म की निरंतर सिद्धि होती रहे।

जहाँ इस प्रकार त्रिविध प्राणों की श्राराधना से प्रजाएँ राष्ट्र में जागती हैं वहाँ मेरी श्रानुभूति उनके मन में जागती रहती है। श्रान्यथा उन्हें ध्यान भी नहीं होता कि मेरा श्रास्तत्व उनके साथ है या नहीं। विष्णु के तीन चरणों की तरह मेरे भी तीन विक्रम हैं। उन तीन विक्रमों को पूरा करके ही जीवन सफल होता है। भूमि, भूमि पर बसनेवाली प्रजाएँ श्रीर प्रजाशों में रहनेवाला क्षान—इन तीनों को कल्याण-पर परा ही मानों मेरी तीन श्रातुश्रों का मंगल-विधान है। मेरा समस्त जीवन श्रातुमय है। वस त, प्रीष्म श्रीर शरद् इनका पर्याय-क्रम इतिहास के चक्र को सतत धुमाता है। प्रत्येक संस्कृति को प्रभात, मध्याह श्रीर संध्याकाल के चक्र का श्रानुभव करना पड़ता है। शरद् के श्रानंतर वस त का निश्चित श्रागमन मेरा सबसे बड़ा देवतुल्य प्रसाद है।

मेरे विक्रमांकित स्वरूप के स्मरण श्रीर श्रमिनंदन का यही एपयुक्त श्रवसर है। मेरे श्रमिनंदन से प्रजा स्वस्तिमती हो, यह मेरा श्राशीर्वाद है।

# विष्णु का विक्रमण

#### [ लेखक-श्री वासुदेवशरण ]

इदं विष्णुवि चक्कमे त्रेषा निद्धे पदम् । समृदमस्य पासुरे ॥

विष्णु का त्रिविक्रम संसार का सबसे बड़ा साका है। विष्णु वामन थे, विक्रम करने से विराट् हुए। जो विक्रम करता है वह भो विष्णु की तरह वामन से विराट् हो जाता है, वह महान् बनता है और लोक में फैलता है। सृष्टि का महान् देव विष्णु है, जिससे इस जगत् की स्थिति हैं। उस विष्णु के पराक्रम से यह अद्भुत संसार रचा गया है। विष्णु ने पार्थिव लोकों का फैलाकर उममें अनंत सींद्ये, वैकित्र्य और रहस्य भर दिया है। यह विश्व आकर्षण और रस का अधिष्ठाम है। सर्ग, स्थिति और नारा, ये विश्व आकर्षण के तीन हुर्धि क्रमण या करण हैं, किन्होंने सारे संसार और मानवो जीवम का नाप रखा है। विश्व में कुछ भी ऐसा नहीं है जो इन करणों के नीचे महा। काल के एकरस क्रम में विष्णु के द्वारा ही विक्रम का भाव भरा गया। विष्णु का त्रेषाविचंक्रमण शांत काल का विद्याभ है।

विष्णु का महान् पराक्रम एक चए के लिये भी मंद नहीं होता। विष्णु सत्य ही गुड़ाकेश है, जो नींद की जीतकर विमिन्न वीर्य से इस जगत् का संचालन करता है। विष्णु के बलों के स्रोत विश्व के रोम रोम से प्रकड़ हो रहे हैं। सूर्य और चंद्र, पृथिवी और शुलेक, मेघ और समुद्र, इनकी स्थिति और विघटन विष्णु के नियमों पर हो निर्भर है।

वैदिक अर्थ-पद्धति के अनुसार संवत्सर या सूर्य का नाम विष्णु है। सूर्य में जे। विक्रम है उसे प्रतिदिन हम देखते हैं। प्रात:काल, मध्याह और सायंकाल, ये उसके तीन चरण हैं। अनंत चराचर के। प्राण-दृष्ठि से अमृत और जीवन प्रदान करना यह सूर्यरूपी विष्णु का विक्रम है। सूर्य का विक्रम न हो तो सृष्टि का खंत है। जाय। संवत्सर भी विष्णु का एक रूप है। तीन ऋतुओं के तीन चरणों से संवत्सर अपने करयाणों की सृष्टि और वृष्टि करता है। वसंत, प्रोध्म और शरद् इनमें से किसी भी ऋतु का यदि विपर्यय हो, तो प्रजाओं के हित के लिये प्रवर्तित चक्र का खंडन होने लगता है। प्रत्येक वर्ष में संवत्सर कितनी अधिक प्राणि-संपत्ति और सस्य-संपत्ति को जन्म देता है? अनेक वीर्यवती ओषधिया, महान् युच और वनस्पति संवत्सर के विक्रम का फल पाकर उत्पन्न होते और बढ़ते हैं। संवत्सर स्वरूप से वामन है। उसके तीन चरण बारह महीनों की परिमित अविध में समाप्त हो जाते हैं, परंतु इन्हीं चातुर्मास्य के बीने चरणों से संवत्सर रूपी विष्णु ने महाकाल के अनंत विस्तार को नाप रखा है। जो वामन था, वह वस्तुतः अपने भीतर विष्णु का रूप लिए हुए था—'वामनो ह विष्णुरास', शतपथ १।२।५।५।

वामन और विष्णु के संबंध का नित्यरूपक संवत्सर और अनंत काल के पारस्परिक संबंध से भली भाँति प्रकट होता है। अनंत काल सहस्रशोर्षा पुरुष है। संवत्सर विष्णु है। विष्णु के समान संवत्सर भी अपरिमित बल से युक्त है, इसकी प्रेरणा से मानवीय इतिहास अप्रसर होता रहता है। जिस प्रकार विष्णु के यहा का गान हमारा कर्तव्य है, उसी प्रकार संवत्सर का अभिनंदन और सम्मान भी आवश्यक कर्तव्य है।

ब्राह्मण प्रंथों के अनुसार यह और यजमान भी विष्णु के रूप हैं। (शत-पथ ६।७।२।१०-११)। प्रातः सवन, माध्यंदिन सवन और सायं सवन, इन तीन भागों में यह के कर्मकांड की पूर्ति होती है, जे। विष्णु के तीन चरणों के समान हैं। हमारा वैध-यह विराट सृष्टि के विधान और मानवीय जीवन की ही अनुकृति है। शतपथ ब्राह्मण में कहा गया है कि यजमान विष्णु बनकर अपने जीवन के लोकों के। अपनी यात्रा से नापता है। यह उसका बड़ा भारी वैष्णुव विक्रम है। मनुष्य के विक्रम से जीवन में कितने अधिक निर्माण और उत्पादन का कार्य होता है?

मनुष्यों के समुदाय श्रर्थात् राष्ट्र में भी विष्णु का स्वरूप चरितार्थ देखा जाता है। राष्ट्र का विक्रम विष्णु के विक्रम से कम महिमाशाली नहीं कहा

1

जा सकता। व्यक्ति श्रौर समाज की स्थिति के लिये राष्ट्ररूपी विष्णु का पराक्रम श्रावश्यक है। भारतीय राजनीतिशास्त्र के श्रनुसार राजा या राष्ट्र- पित विष्णु का स्वरूप है (नाविष्णु: पृथिवीपितः)। जिस प्रकार विष्णु के यशोवीय का गान किया जाता है उसी प्रकार राष्ट्र में विक्रम करनेवाले राजर्षियों की कीर्ति का बखान भी राष्ट्रीय श्रभ्युद्य के लिये श्रावश्यक है। विक्रम का गान प्रजाश्रों का धर्म है। विक्रम की नाराशंसी से ही जाति के जीवन में ऊर्जित रस भरता है।

ऋग्वेद के विक्रमण सूक्त

ऋग्वेद में विष्णु के विक्रम का वर्णन करनेवाले कई सूक्त हैं। इनमें विक्रमण की महिमा, उसका प्रकार श्रीर परिणाम सृष्टि के विराट् धरातल से कहा गया है। विक्रम चाहे जिस चेत्र में हो, एक जैसे नियमों के श्रानुसार प्रकट होता है। विक्रम के भाव को सममने के लिये इन सुक्तों का भावार्थ यहाँ दिया जाता है।

#### (१) ऋग्वेद श २२।१६-२१

१— 'क्योंकि विष्णु ने पृथिवी के सात लोकों में विक्रम किया है, इसलिये देव हमारे रचक हैं।'

सप्तांग राज्य पृथिवी के सात लोकों के समान है। इस सप्तांग राज्य में राजा जब तक विक्रम नहीं करता तब तक श्रन्य जन भी रचा करने में श्रसमर्थ रहते हैं।

२—'विष्णु ने विक्रम के द्वारा तीन पैर रखे श्रीर सब कुछ उन पैरों की धूलि के नीचे समा गया।' जीवन के जिस चेत्र में व्यक्ति या समाज का वामन स्वरूप श्रपने चुद्र भाव को त्यागकर विराट् भाव को प्रह्मा कर लेता है, वहीं वह विष्णुपन का परिचय देता है। जहाँ विष्णु-भाव है, वहीं त्रेधा विचंक्रमण् का नियम पाया जाता है।

३—'जिस विष्णु ने तीन पैरों के द्वारा विक्रम किया, वह गोपा है,' श्रथीत् रह्मा करने में स्वयं समर्थ है श्रोर स्वयं श्रपने वीर्य से गुप्त (रिह्तत) है। 'वह धृतिशील है, कोई बाहरी शक्ति उसे दवा नहीं सकती।' श्रपने इन दो गुणों के कारण ही वह जीवन के सब धर्मी को धारण करता है (श्रतो धर्माण भारयन्)। विष्णु से धारण किया हुत्रा धर्म प्रजाओं के जीवन को धारण करता है। (नमो धर्माय महते धर्मो धारयित प्रजा:—उद्योग १३७।९)। विष्णु का पराक्रम उस धर्म की नीव है। यदि विष्णु का विक्रम न हो तो धर्म अस्त- उसस्त हो जाते हैं।

४—'विष्णु के कमों को देखों, जो कर्म उसके महान् व्रतों की मॉकी देते हैं। वह विष्णु इंद्र का साथी मित्र है।' प्रजाक्षों के जिन कमों का इम प्रत्यच देखते हैं, उनका मूल स्रोत उड़च जीवनव्रतों में है। समाज में कठोर व्रतों की स्थापना कर्म की शक्ति का खनिवार्य खंस है। व्यक्ति के जीवन में जिस समय व्रत प्रवेश करते हैं, उसी च्या से उसके कर्म भी उज्जव और उन्नत होने.लगते हैं। 'कर्म और व्रत' इंद्र और विष्णु की तरह आपस में जुड़े रहते हैं और एक दूसरे को शक्ति प्रदान करते हैं। महान् व्रतों से ही महान् कर्मों का जन्म होता है।

५—'जो विवेकशील हैं वे विष्णु के उच्चतम पद को आकाश में इस तरह स्पष्ट देखते हैं जिस तरह कोई खुला हुआ केत्र हो।' प्रजाओं का उत्थान और नेस्त्व करनेवाले आभी व्यक्तियों की ष्टष्टि में जीवन और समाज के रहस्य स्पष्ट दिखाई पड़ते हैं। उनकी चक्षुक्मत्ता कहीं रुकती नहीं। उनकी खुली हुई आँख से ही और सबको देखने की सामध्ये प्राप्त होती है।

६—'जें। जागरूक हैं वे विष्णु की परमोच्च श्थित को अपने स्तुतिगान
• से प्रकाशित करते रहते हैं।' विष्णु का सच्चा स्वरूप कभी तिरोहित न हो,
इसके लिये यह आवश्यक है कि प्रबुद्ध व्यक्ति उस् रूप को अपनी वाक्शिक्त
और साधना से समुज्ज्वल करते रहें।

#### (२) ऋग्वेद शश्प्र

१—'विष्णु के वीर्यशाली पराक्रम का हम बखान करेंगे, जिस विष्णु ने पार्थिव लोकों के अपने घरणों से नापा है, जिसने सबसे ऊँचे सबके सम्मान्य स्थान को टेक रखा है, जिसने लंबे हम भरते हुए तीन प्रकार से विक्रम किया है।' 'विष्णोत् के बार्याण प्रवोधं', इसकी ध्वनि जिस समय प्रजाओं में घठती है, इस समय उनके कंठ में अपूर्व बल आ जाता है। वस्तुत: राष्ट्र हपी

विष्णु के परक्रमों का गान प्रजाक्षों का धर्म है। जिसने जीवन में किसो प्रकार का भी विक्रम किया है, उसके विक्रम के अवदान को कहना एक पवित्र धर्म है। विष्णु ते पार्थिव लोकों की अपने विक्रम के सूत्र से नामा। ज्ञान और कर्म के जो प्रदेश पहले अनधिकृत थे, वे विक्रम के द्वारा मनुष्यों के अधिकार-चेंत्र में आ जाते हैं, यही विष्णु का भू-मापन कर्म है। प्रत्येक समाज में एक 'उत्तर सधरथ' या सर्वोच्च एकता का स्थान रहता है, जिस धरातल पर सारे व्यक्तिगत और सामाजिक तथा राष्ट्रीय स्वार्थ और धर्म मिलकर एक हो जाते हैं। वह सधस्थ केवल विक्रम के द्वारा ही प्राप्त होता है। विक्रम की भावना बलवती होकर अपने साथ ऐक्य गुरा का आवाहन करती है।

२—'वीर्य के कारण विष्णु की स्तुति की जाती है। वह भयंकर गिरिस्थ सिंह की तरह है। उसके लंबे तीन पैरों में सारे लोक बसते हैं।' विष्णु का महान् पराक्रम जन-समुदाय को उसके स्तुति गान के लिये बाधित करता है। विष्णु के विक्रम की स्तुति कोई निस्सत्त्व करपना नहीं है। वह शक्ति का उचित सम्मान और अभिनंदन है जिसका करना प्रजाओं का स्वाभाविक धर्म है। जिस प्रकार पवंत की दुर्गम घाटियों में भप्टनेवाले भयंकर सिंह के पराक्रम की प्रशंसा करने के लिये हम मजबूर द्वाते हैं, उसी प्रकार विष्णु के यश का कीर्तन हमें करना पड़ता है। विष्णु अपना चरण उठाकर जहाँ तक विस्तृत लोक को नाप देता है, वहीं तक और सब की इयत्ता या मर्यादा रहती है।

३—'यह स्तुति-गाम (मन्म) विष्णु के बल से पुष्ट करे। वह विष्णु पुरुषों में वृष्भ के समान शीघगामी और पर्वत के शिखर जैसी उचाई पर स्थित है। इसने इस लंबे चौड़े निवास-स्थान (सधस्थ) को तीन पैरों से नाप डाला।'

को यशस्कर-नाद ( मन्म ) प्रजाकों के कंठ से चठता है, वह 'शूष' या बल बनकर विष्णु को प्राप्त होता है। विक्रम का गान नया शक्ति-संचार करने की प्रक्रिया है। जनता के ऐतिहासिक पराक्रम का वर्णन तथा उसके साहित्य, कला और संस्कृति का बखान उसको अपने स्वरूप का ज्ञान कराने के लिये आवश्यक है। माह्यपूषि ही कह सधस्थ है जहां सब एक साथ रहते हैं।

यह निवास-स्थान दीर्घ श्रौर विस्तृत है। विष्णु के चरणों में जितनी शक्ति होती है, उतना ही वह दीर्घ मू-मापन करता है। प्रजाएँ प्रत्येक चेत्र में श्रवाधित गति चाहती हैं। जिस चेत्र में उन्हें बाधाएँ मिलती हैं, वहीं विष्णु की गति कुंठित हो जाती है।

8—'विष्णु के विक्रम के जो तीन पैर हैं वे शहद से भरे हुए हैं। इस
मधु का रस अच्च्य है। विष्णु अकेला ही सब मुवनों को धारण करता है।
तीन पृथिवियों और तीन आकाशों को वही रोके हुए है।' हम देखते हैं कि
युग-युगांतर से प्रजाओं के द्वारा रस का आस्त्रादन होने पर भी वह रस उनके
लिये चीण नहीं होता। अपनी संस्कृति के साथ जिस वस्तु का संबंध जुड़ जाता
है इसी के अनुभव करने, सुनने और सोचने में प्रजाओं को रस मिलता है।
रामायण और महाभारत, कालिदास और तुलसी—इनको कविता में रस की
जो अच्च्य निधि है वह कभी समाप्त होने का नाम नहीं लेती। अपना झान,
अपनी कला, अपने साहित्य का अचीयमाण रस बराबर मुक्त होने पर भी कभी
नहीं छोजता। प्रत्येक युग को जनता नृतन दृष्टिकोण से उस रस की पहचान
करती है। सस्त, रज और तम भेद से जीवन तीन प्रकार का है। अवम,
मध्य और उत्तम भेद से राष्ट्र भी तीन प्रकार का होता है [पृथिवीसूक्त, मंत्र ८]
इन्हीं से संबंधित तीन पृथिवियाँ और तीन आकाश हैं जिन्हें विष्णु धारण
करता है।

५- 'विष्णु के उस प्रिय स्थान से इम जुड़े' जहाँ देवत्व के प्रेमी नर धानंदित होते हैं। विष्णु के उस परमोच स्थान में शहद का कुँ आ है। वह उरक्रम का बंधु है।' विष्णु के तीसरे चरणा में 'मध्य उत्स' या शहद का स्रोत कहा गया है। जीवन के प्रत्येक चेत्र में एक सब से ऊँचा पद या स्थिति है जहाँ सब प्रकार के आनंद का स्रोत है। विस्तृत विक्रम के द्वारा हम उस शहद के कुएँ के पास पहुँचते हैं।

६— प्रसन्नता से हम उन स्थानों में चलकर रहें जहाँ विक्रम के समय अपनेक प्रकार की शीघगामिनी रश्मियाँ (तीत्र प्रेरणाएँ) प्रजाओं में ज्याप्त रहती हैं। दीर्घ गतिवाले विष्णु का परमपद बहुत ही मनोहर है।

#### (३) ऋग्वेद १।१५५-१५६ ( भावार्थ )

विक्रम का यह गान महान् विष्णु के पौस्य को बढ़ाता है। पुंस्त के संवधन से बाद में आनेवाले पुत्र पूर्व में होनेवाले पिता मों से बढ़ जाते हैं (दधाति पुत्रोऽवर परं पितुनीम)।

जीवन के लिये और लोक में अनंत विस्तार के लिये (उहगायाय जीवसे) \* हम मिलकर उस विष्णु के पौर्य का बखान करते हैं (पौर्य गृण्यीमिस)।

विष्णु के विक्रमणों के। जब मनुष्य पहचानता है ते। उसमें भी हलचल का भाव उत्पन्न होता है। विष्णु के तीसरे चरण को कोई नहीं देख पाता। त्राकाश में उड़नेवाले पिचयों की भी वहाँ गति नहीं है।

'विष्णु का विक्रम गोल चक्र की तरह नित्य घूमता है। जैसे जैसे विष्णु नापता है उसका बृहत् शरीर आकार में बढ़ता है। वह विष्णु यौवन से भरे हुए कुमार के समान है।' जनता के पुष्य श्लोक का गान करनेवाले ऋक्वा गायकों की ऋचाओं को सुनकर विष्णु का यौवन पुनः उसके पास लौट आता है। पृथिवी पर बसनेवाला बृद्धजन अपने बृहच्छरीर और भूमापन करनेवाले रूप को प्राप्त करके यशगान के द्वारा फिर से युवा कुमार बन जाता है। प्रत्येक संस्कृति का चक्र गोल पहिए की तरह बारी बारी से उपर-नीचे घूमता रहा है। चक्रवत् परिश्रमण ही संसार का नियम है।

विष्णु के निमित्त सबको अपना अपना अर्घ चढ़ाना है। जो विद्वान हैं वे ज्ञान की हिव से विष्णु को समृद्ध करते हैं। संस्कृति की सेवा ही उनके द्वारा राष्ट्रह्मपी विष्णु का संवर्धन है। परंतु जो हिवष्मान हैं, जिनके समीप भौतिक संपत्ति की हिव है वे उसके द्वारा विष्णु के यज्ञ को बढ़ाते हैं।

'यह महान् विष्णु 'पूर्व्य' अर्थात् पुराने से भी पुराना है, पर तु साथ ही यह 'नवीयस ' अर्थात् नए से भी नया है। इस विष्णु की जो शोभनी

<sup>#</sup> 国际2—Vishnu strode the realms of Earth for freedom and for life ( 現・ ( ) ( ) ( )

जाया या राष्ट्रीय श्री है उसे भी अर्ध्य देकर सप्त करना चाहिए। विष्णु के महान् जन्म को कहकर हम अपने पूर्वपुरुषों के साथ जुड़ते हैं।

'जो जितना नानता है वह स्तवन फरनेवाला संधाविद् कहकर विष्णु को तुष्ट करता है। प्रत्येक गायक महान् विष्णु की सुमित चाहता है, वह साधना से प्राप्त होती है।

'विष्णु क्तम दक्ष को, संबोधिक प्राण को धारण करता है। विष्णु का सक्षा इंद्र है। इंद्र सुक्तत कीर विष्णु क्ससे भी बहकर सुक्ततर है। विष्णु आर्थजन की रचा करता है।' जन विष्णु है, राजा इंद्र है। इन दोनों का परस्पर सख्य भाव है। क्तम दक्ष विष्णु के पास ही रहता है।

### शाक्वरी व्रत

#### [ लेखक-श्री वासुदेवशरण ]

गोभिल गृह्यसूत्र ३।२।७९ में एक उल्लेख है कि प्राचीन काल में माताएँ अपने बच्चों को दूध पिलाते समय उस अमृत-ज्ञीर के साथ इस मंगलात्मक आशीर्वाद का पान कराती थीं कि 'हे पुत्रो, तुम इस जीवन में शाक्वरी व्रत के पारगामी बनो —

श्रथा हि रौकिकब्राह्मणं भवति । कुमारान् ह स्म मातरः पाययमाना श्राहुः — शाक्वरीणां पुत्रका व्रतं पारियण्णवा भवतेति ।

यह किसी प्राचीन ब्राह्मण प्रंथ का वचन है, जो इस समय अप्राप्य है और जिसका नाम रौकि ब्राह्मण था। रोकक नगर प्राचीन सौवीर देश की जिसे आजकल सिंध कहते हैं राजधानी थी। रोकक का वर्तमान नाम रोड़ी है जो सक्खर के पास सिंध के तट पर है। संभवतः इसी सीमांत देश के एक ऋषि-प्रवर ने इस शाक्वरी व्रत के माहात्म्य को भली भाँ ति समककर राष्ट्रीय कुमारों के जीवन के साथ उसके संबंध को इट करने का उपदेश दिया था। जिस राष्ट्र में माताएँ कुमारों के जीवन-सूत्र का प्रारंभ शाक्वरी मंत्रों से करें, जहाँ स्तन्य-पान के साथ ही शाक्वरी भावना श्रोत प्रोत हो, वहाँ की उदयात्मक शक्ति का केवल अनुमान किया जा सकता है। जीवन-मूल मंगल-मंत्र का रहस्य शाक्वरी व्रत है। यदि यह पूछा जाय कि मानवी जीवन क्या है तो इस प्रश्न का यथार्थ उत्तर यह कहकर दिया जा सकता है कि प्रत्येक मनुष्य का जीवन 'डुकुञ्च करऐ।' धातु के श्रनंत रूपों का विकास है। मनुष्य जो कम करता है उसी के श्रनुरूप श्रपने जीवन को डालने में समर्थ होता है। कम करने की जमता जीवन का श्रव्यय धन है। इस श्रनंत भंडार में से प्रत्येक मनुष्य जो चाहे प्राप्त कर सकता है।

'डुक्ठञ् करणे' या 'करना' घातु का मेरुदंड 'शक्लृ' या सकना धातु है। मतुष्य की शक्ति उसके कार्य की सनातनी मेरु है। शक्ति की नींव पर ४ जीवन का प्रासाद खड़ा किया जा सकता है। हम जितना-कर 'सकते' हैं वहीं हमारे जीवन की कसीटी है। 'शक्लू' धातु के जिन लकारों का हमारे जीवन में पारायण हो पाता है वे ही हमारी गित के ध्रुवमापदंड बनते हैं। जीवन के शांत मुहूर्तों में जब हम सोचते हैं—''क्रतो स्मर, कृतं स्मर'' अर्थात् अपने संकल्प का स्मरण करो और अपने कमें से उसका मिलान करो, तो यही निष्कर्ष निकलता है कि 'सकना' ही 'करना' है। हमारे दृढ़ संकल्प की शक्ति बाहु में अवतीर्ण होकर हमें कमें की ओर प्रेरित करती है। शक्तिविहीन संकल्प कोरे कागज की भाँति है।

कर्मशक्ति या शाक्तरी के श्रंकों से लिखा हुआ पत्र जीवन में दरीनी हुंडी के समान काम देता है। वह जीवन-लक्ष्य को वीर के श्रमीय बागा की भाँति वेध देता है।

इस विश्व में जहाँ भी देखे। शाक्वरी व्रत का प्रकाश है। प्रजापित च्यपने चानंत ईच्या, तप और श्रम से स्टब्टि बनाने में समर्थ हुए—यही उनका शाक्वरी व्रत था:—

'यदिमांल्लोकान्प्रजापितः। सुष्ट्वेदं सर्वमशक्नोद्यदिदं कि च तच्छक्वयोऽभवं-स्तच्छक्वरीणां शक्वरीत्वम् ।' ( ऐतरेय ब्रा॰ ५।७ )

अर्थात् प्रजापित ने इन लोगों को बनाकर यहाँ जो कुछ भी है उस सबको शक्ति-समन्वित किया। यही शक्ति शक्वरी हुई। प्रजापित के 'सकने', सजन-सामर्थ्य में ही शक्वरी का शाक्वरीयन है। कीषीतकी ब्राह्मण २३।२ में कहा गया है कि इ'द्र ने जिस शक्ति से बुबासुर का वध किया उसका नाम शाक्वरी है।

एताभिनी इन्द्रो वृत्रमशकद्धन्तुम् तद्यदाभिक् त्रमकशद्धन्तुं तस्माच्छ्रम्वर्यः ॥

एक श्रोर श्रासुरी शक्ति का प्रतीक वृत्र है, दूसरी श्रोर दैवी शक्ति के प्रतिनिधि इंद्र हैं। देवों श्रोर श्रसुरों के शाश्वत-संप्राम में जिस विशाल संचित शक्ति से देवता श्रसुरों पर विजय पाते रहे हैं उस शक्ति का नाम शाक्वरी है। जब तक विश्वत-नियंता के सर्वीमिभावी नियमों के श्रनुकूल सृष्टि के कार्यों का संचालन होता रहेगा तब तक श्राधिदेविक, श्राध्यात्मिक श्रोर आधिमौतिक देत्रों में श्रवश्य ही श्रसुरों को शाक्वरी शक्ति के श्रनुशासन में

रहना पड़ेगा। तांड्य ब्राह्मण में स्पष्ट कहा है कि इंद्र के द्वारा वृत्रासुर की पराजय पाप की पराजय है।

जितना शीघ हम जीवनं के प्रत्येक दोत्र में शक्ति के श्रवलंबन से पाप को पराजित कर देते हैं उतने ही वेग से हम जीवन के श्रेष्ठ कल्यायों को प्राप्त करने में समर्थ होते हैं।

एताभिर्चा इन्द्रो वृत्रमहन्। चिप्रं वा एताभि: पाप्मानं हन्ति चिप्रं वसीयान् भवति। (तांड्य १२।१३।२३)

इंद्र का वज्र शक्वरी शक्ति से बना हुआ है, इसिलये उसे प्राचीन परिभाषा में शाक्वर कहा गया है। "शाक्वरो वज्रः" (तै० २।१।५।११)। राष्ट्र का रचक बल शक्वरी ही का सुंदर रूप है। ब्राह्मणों का ब्रह्मवर्चस् तेज भी शाक्वरी शक्ति पर निर्भर है, वैश्यों की श्री श्रीर शुद्रों की पशु-समृद्धि तभी तक सुरचित है जब तक राष्ट्र में शक्वरी मंत्रों का महानाद जीवित रहता है। इस दृष्टि से ब्राह्मणकारों ने निम्नलिखित परिभाषात्रों का इस्लेख किया है—

'ब्रह्म शक्तर्यः' ( तां० १६।५।१८ ), ''वज्र शक्त्वर्यः'' ( तां० १२।१६।१४ ), श्रीः शक्त्वर्यः ( तां० १३।२।२ ), पशवः शक्त्वर्यः ( तां० १३।१।३ )।

गोभिल-गृह्यसूत्र में यह भी कहा गया है कि प्राचीन काल में ब्रह्मचारी वेदाध्ययन समाप्त करने के बाद कुछ काल पर्यंत विशेष रूप से शाकरी ब्रत की खाराधना के लिये ज्ञाचार्य के पास ठहर जाते थे। विद्याध्ययन के द्वारा जे। कुछ उन्हें उपलब्ध हुन्ना था उसे इस समय में अपनी संकल्प शक्ति के बल से जीवन के लिये उपयोगी बनाते थे।

इस शाकरी व्रत की श्रविध में विशेष रूप से महानाम्नी ऋचाशों का श्रध्ययन श्रीर पारायण करना पड़ता था। ये दस ऋचाएँ सामवेद के श्रंतर्गत पूर्वाचिक के श्रनंतर श्रीर उत्तराचिक के पहले दो गई हैं। इनका गान महानाम्नी साम कहलाता था श्रीर शाकरी छंद में होने के कारण इन्हीं की शाकरी भी कहते थे। किसी समय इन मंत्रों की महिमा गायत्री मंत्र के समान समकी जाती थी। गौतम श्रीर बौधायन के धम सूत्रों में इनको परम पावन कहा गया है। जिस समय राष्ट्र में वैदिक शिचा के श्रादर्श जीवित थे उस समय माताएँ अपने बच्चों के। स्तन्यपान कराते समय ये आशोर्वाद देती थीं—'हे पुत्रो! तुम यथाविधि ब्रह्मचर्याश्रम का पालन करके विद्याध्ययन करते हुए अंत में महानाम्नी साम पर्यंत उच्च शिचा में पारंगत बनो।' ऐतरेय ब्राह्मण में स्पष्ट कहा है कि अपनी आत्मा को महान् बनाने का प्रयोग महानाम्नी हैं—

इन्द्रो वा एताभिर्महानात्मानं

निरमिमीत तस्मात् महानाम्न्यः ( ऐत**॰ ५**।७ )

शतपथ ब्राह्मण के अनुसार यहां के माध्यदिन सवन में महानाम्नी ऋचाओं का गान किया जाना चाहिए। इसका अभिप्राय यही है कि मनुष्य का यौवनकाल जो कि उसके आयुद्धप यहां का माध्यदिन सवन है, भरपूर शक्ति के संचय और अभिन्यक्ति का सर्वोत्तम समय है।

महानाम्नी ऋचाओं में जिस शक्तिशाली इंद्र का आवाहन किया जाता है उस वजशाली देव की वीर्यवती महिमा का जीवन में साझात्कार करनेवाले नवयुवक जिस राष्ट्र व समाज में जन्म लेते हैं वह समाज छतकृत्य हो जाता है। जहाँ आलस्य और मूच्छी क्रिपी घोर पापों को पैरों तले शैंद- कर प्रजाए सोते से जागती हैं वह राष्ट्र इंद्र की भाँति ही महान् बन जाता है। उसके सभेय और रथेछ युवक इंद्र का आवाहन करते हुए शाक्वरी गान करते हैं।

शाकरी मंत्रों का धनुवाद

"हे देवों में बलिष्ठ श्रीर मंहिष्ठ इंद्र! तुम पूर्वेजों की शक्तियों के श्रिपित हो। हम श्रपने नवजागरण में उन बलों का पुनर्दश्रांन करना चाहते हैं।

श्रतएव हे विश्वन् ! तुम्हारे श्रपराजित तेज का हम श्रद्धा के साथ श्रावाहन करते हैं। तुम्हारी श्रवाधित गति हमारे रथ-चक्रों में निनादित हो।

हे शूर ! अपनी समस्त रच्चण-शक्ति से हमारी रचा करो । अभ्युद्य और रचा के लिये तुम्हारा सान्निध्य हमें प्राप्त हो ।

हे वसुपते! हमको सब प्रकार से पूर्ण करो, क्योंकि जो भरे-पूरे हैं उन्हीं की संसार में प्रशंसा है।

L

हे श्रद्वितीय सखे ! तुम्हारी विजय चिरजीवी हो।"
जिस समय इन महानाम्नी ऋचाश्रों के उत्कर्षशाली स्वर गूँजने लगते
हैं इस समय सब प्रजाएँ इसका श्रतुमीदन करती हुई पुकार उठती हैं—

पवा होव। पवा होव। पवा हमने। पवा हि इन्द्र। पवा हि पूषन्। पवा हि देवाः॥

पेसा ही होगा। अवश्य पेसा ही होगा। हे अग्नि, पेसा ही होगा। हे इंद्र, पेसा ही होगा। हे पूषा, पेसा ही होगा। और हे अन्य सब देवो, पेसा ही होगा। इमारे कर्म की शक्ति से जीवन की परिधि उत्तरोत्तर विस्तार की प्राप्त होगी और हमारे टढ़ संकल्पों से सिंचित यह महावृत्त युग-युगांत तक जीवन लाभ करता रहेगा।

## पारिचिती गाथाएँ

### [ लेखक--श्री वासुदेवशरण श्रप्रवाल ]

राजा परिचित् के राज्य में प्रजा के योगच्चेम का एक आदर्श चित्र वैदिक साहित्य [ अथर्व २०११२७७-१० ] में मिलता है। ये परिचित् कुरु के वंशज थे और जनमेनय से बहुत पूर्व में हुए थे। इन मंत्रों को ब्राह्मण-मंथों के व्याख्याताचों ने 'पारिचिती' संज्ञा दी है। ऐतरेय ब्राह्मण में कहा है कि छंदों का रस उनमें से निकल गया था। परंतु 'नाराशंसी' और 'पारिचिती' के द्वारा वह रस छंदों में पुनः भरा गया। प्रजाओं की संज्ञा 'नर' है और उनकी वाक् 'शंस' है। प्रजाओं की वाक् अर्थात् लोकवाणी नाराशंसी है। जब राष्ट्र की स्तुति में रसात्मक नाराशंसी फैलती है, तभी छंदों में रस बहने लगता है, अन्यथा छंद भी नीरस प्रति होते हें। इसी तरह परिचित् जैसे विश्वजनीन या विश्वहितकारी राजा के राज्य में जब प्रजाएँ स्विस्तमती हुई तब उनके कल्याण से उत्पन्न रस पारिचिती जैसी लोक-गीतियों में बह निकला। ये पारिचिती मंत्र इस प्रकार हैं—

राज्ञो विश्वजनीनस्य यो देवोमत्यी श्रित । वैश्वानरस्य सुष्टुतिमा सुनोता परिच्तिः ॥ ७ ॥ परिच्छिनः चेममकरोत्तम श्रासनमाचरन् । कुलायन्कुण्वन्कौरन्यः पतिर्वदति जायया ॥ ८ ॥ कतरत्तश्रा हराणि दिघ मन्थां परि श्रुतम् । जाया पति वि पृच्छति राष्ट्रे राज्ञः परिच्तिः ॥ ९ ॥ श्रमीव स्वः प्रजिहीते यवः प्रक्वः पथो विलम् । जनः स भद्रमेषति राष्ट्रे राज्ञः परिच्तिः ॥ १ • ॥

 <sup>#</sup> ऐतरेय ६।५।३२; कौषीतकी ३०।५; गोपथ २।६।१२।

७—इस राजा परिचित् की, जो सारे जन का स्वामी है, जो देवतारूप है और मनुष्यों में बढ़कर है, सुंदर स्तुति सुनो जो इसकी सब प्रजाओं को प्रिय है।

द—'राज्य के आसन पर विराजते ही परिचित् ने, जो सब में गुणवान् है, ऐसा योग-चेम किया जैसा पहले कभी नहीं हुआ था।'—यह वाक्य कुरु-देश का निवासी एक पति घर बसाते समय अपनी पत्नी से कहता है।

९—'दही, दूधिया सत्तू श्रीर आसव इनमें से आपके लिये क्या लाऊ ?' यह परिचित् राजा के राज्य में पत्नी अपने पति से पूछती है।

१०—गले से निगरता हुआ जो आकाश में सूर्य की ओर जैसे बढ़ता है, ऐसे ही परिचित् राजा के राष्ट्र में सुख से सब जन बढ़ते हैं।

राजा परिचित् के राज्य की यह मुख-समृद्धि उनके महान् विक्रम की द्योतक है। परिचित् के राज्य का भौगोलिक विस्तार उनके विक्रम की सची माप नहीं है। उनके पराक्रम की महिमा राष्ट्र में रहनेवाले जन के भद्र या कल्याण से नापी जा सकती है को कि चक्रवर्तियों के विक्रम का सच्चा आदर्श था। एक अध्वपति कैकेय देश जीतने के लिये अप्रसर नहीं होता, पर तु वह अपने राज्य के आसन पर विराज कर जब यह प्रतिज्ञा करता है कि मेरे जनपद का कोई व्यक्ति आचार में शिथिल नहीं है,† तो वह अपनी वाणी के तेज से विक्रम के वास्तविक अर्थों को प्रकाशित करता है। ऐसा विक्रम धर्म और संस्कृति के चेत्र में जो चाहे कर सकता है। प्रत्येक व्यक्ति जीवन के जिस चक्र में स्थित है, उसके एकछत्र चक्रवर्ती पद को विक्रम के द्वारा प्राप्त कर सकता है।

 <sup>#</sup> मन्थ श्रर्थात् दूध में जो के सत्त् चलाकर बनाया हुन्ना पेय ।
 † 'न मे स्तेनो जनपदे न कदयों न मद्यपः ।

नानाहिताग्निनीविद्वान् न स्वैरी स्वैरिणी कुतः !"

## देश का नामकरण

[ लेखक--श्री वासुदेवशरण श्रग्रवाल ]

#### भारत

वायु पुराण के अनुसार हमारे देश का नाम भारतवर्ष है, श्रीर इसमें बसनेवाली जनता का नाम भारती प्रजा है। भारतवर्ष का भौगोलिक विस्तार समुद्र के उत्तर श्रीर हिमवान के दिवाण में कहा गया है—

उत्तरं यत्समुद्रस्य हिमवहृत्तिणं च यत् । वर्षं यद्भारतं नाम यत्रेयं भारती प्रजा ।।

(वायु॰ ४५।७५)

इसी पुराण के एक अन्य श्लोक में कुमारिका श्रंतरींप से लेकर हिमालय में गंगा के प्रभव-स्थान तक फैला हुआ भूप्रदेश भारतवर्ष में सम्मिलित माना गया है—आयतो ह्याकुमारिक्यादागंगाप्रभवाच वै ।४५।८१।

पूर्व के महोद्धि श्रीर पश्चिम के रत्नाकर नामक दो समुद्रों का जहाँ संगम है उसके समीप ही कुमारी श्रंतरीप है, जहाँ तपश्चर्या में निरत कुमारो पार्वती गंगा के प्रभवस्थान हिमाचल के देवदार वृत्तों की वेदिका में समाधिस्थ भगवान् शंकर के ध्यान में श्रहिनश लीन रहती हैं। देश के उत्तर-दित्तण के दे। बिंदु श्रों में संतत चारिणी विद्युत्-शिक्त की एक श्रत्यंत रमणीय कल्पना शिव श्रीर पार्वती के इस रूपक के द्वारा की गई है। देश की भूमि केवल पार्थिव परमाणुश्रों की राशि तो है नहीं, उसमें एक चेतन प्राण्धारा जो छंडिलनी की तरह सजग है, श्रोतप्रोत है। इसका श्रर्थ यह है कि उत्तर से दिन्नण तक देश के किसी भाग में होनेवाली घटना राष्ट्र के समस्त चैतन्य का स्पर्श करती है।

ग्राधिनिक बंगाल की खाड़ी का पुराना नाम महोदिध श्रीर श्ररव सागर का
 पुराना नाम रलाकर है।

दिचिए में फैले हुए समुद्रों की श्रापार जलराशि के ऊपर कुमारिका श्राधिष्ठात्री देवी की तरह भारतवर्ष के साथ उन समुद्रों के संबंध के। विज्ञापित करती है।

उत्तर में गंगा का उद्गम भारत की स्वाभाविक उत्तरी सीमा है। हिमालय में गंगा के उद्गम श्रीर धाराश्रों की खोज तथा नामकरण प्राचीन भारतीय भूगोल-वेत्ताश्रों के विलक्षण विक्रम का प्रमाण है। गंगा, श्रलकनंदा, भागीरथी, मंदाकिनी श्रीर जाह्वनी यद्यपि लोक-साहित्य में पर्यायवाची समफी जाती हैं, तथापि ये नाम हिमालय में गंगा की जलद्रोणी को सींचनेवाली पृथक् पृथक् धाराश्रों के हैं। इनमें से जाह्वनी गंगा की सबसे उपली धारा है। वह हिमालय के भी उस पार जस्कर पर्वत शृंखला से श्राई है श्रीर उसका उद्गम टिडरी रियासत का सबसे उपरी छोर है। वर्तमान भारत की उत्तरी सीमाएँ ठोक वहीं तक विस्तीणें हैं। इसलिये कह सकते हैं कि जहाँ तक गंगा है वहीं तक उत्तर में भारतवर्ष है।

पुराणों ने निरुक्तशास्त्र की दृष्टि से भी देश के नाम की व्याख्या करने का प्रयत्न किया है। मत्स्य श्रीर वायु पुराण के श्रनुसार—

भरगाच्च प्रजानां वै मनुर्भरत उच्यते।

निरुक्तवचनाचैव वर्षं तद्भारतं स्मृतम् ॥ (वायु० ४४।७६)

'प्रजाद्यों का भरण-पोषण करने के कारण मनु की एक संज्ञा भरत कही गई है। इस शब्द-व्युत्पत्ति की ध्यान में रखते हुए यह देश भारतवर्ष कहलाता है।' इसका श्रमिप्राय यह है कि मनु प्रजापित ने सबसे पहले धर्म श्रीर न्याय की व्यवस्था म्थापित की। इस व्यवस्था के द्वारा प्रजाशों के भरण-पोषण का सिलिसिला शुरू हुआ। इस भरणात्मक गुण के कारण मनु भरत कहे गए, श्रीर जिस भूखंड में मनु की संतित ने निवास किया श्रीर मनु की पद्धति प्रचलित हुई उसका नाम भारतवर्ष पड़ा। इस व्याख्या की यह विशेषता है कि इसमें देश के नामकरण को त्रैकालिक दृष्टिकोण से समफने का प्रयत्न है। श्रथवेवेद के पृथिवीसूक्त में भी कहा गया है कि यह मातृभूमि मनु की संतित के वे रोक-टोक (श्रस बाध) बसने का स्थान है।

किंतु भरत और भारत इन दो शब्दों का और भी प्राचीनतर मूल ऋग्वेद में है। ऋग्वेद-काल में भरत आयों की एक प्रतापी शाखा या जन की संझा थी, जो सरस्वती और दृषद्वती निद्यों के बीच में बसे थे। भरतों के द्वारा समिछ होने के कारण अग्नि की एक संज्ञा भारत प्रसिद्ध हुई और ज्ञान की अधिष्ठात्रों देवी को भारती कहा गया। भरतों के द्वारा विकस्ति ज्ञान-प्रधान संस्कृति के लिये भारती, यह ठीक ही नाम था। 'भारत अग्नि' और 'भारती देवी' देश के जिस भाग में फैलती गई देश का वह भूभाग भारत नाम का अधिकारो होता गया। क्रमशः भारत नाम का संबंध सारे देश के साथ रूढ़ हो गया। भारत अग्नि और भारती देवी के आधार पर भारतवर्ष नाम की ज्यास्या भूमि पर क्रमशः जन-प्रतिष्ठा और संस्कृति के विस्तार की सूचक है, और सांस्कृतिक दृष्टिकीण से बहुत ही सुंदर है।

त्राह्मण-युग में प्राचीन भरत जन का श्रंतभीव कुरु-पंचाल के चित्रयों में होने लगा था। केवल एक जनपद के रूप में भरत नाम चालू रहा। प्राच्य भरत संज्ञा एक जनपद के लिये पाणिनि की श्रष्टाध्यायों में (२।४।६६; ४।२।१९३; ८।३।७५) भी उपलब्ध होतीं हैं। त्राह्मण-युग में भारत नाम की उत्पत्ति का आधार दौष्यंति भरत को कहा गया है। इन्होंने श्रठहत्तर श्रश्वमेध यज्ञ यमुना के तट पर श्रीर पचपन गंगा के तट पर किए। भरत के बढ़ते हुए प्रताप की महिमा को बताने के लिये यह भी कहा गया है कि सारी प्रथिवी जीत-कर भरत ने इंद्र के लिये सहस्रों श्रश्वों को मेध्य किया—

परः सहस्रानिन्द्रायाश्वान्मेध्यान् य त्राहरत् ; विजित्य पृथिवीं सर्वाम् ॥ (शतपथ १३।५।३।१३)

इस गाथा में 'विजित्य पृथिवीं सर्वाम्' शब्द महत्त्वपूर्ण हैं। दिगंत-व्यापी भरत के प्रताप को प्रकट करनेवाली दूसरी गाथा यह है—

> महदद्य भरतस्य न पूर्वे नापरे जनाः। दिव मर्त्ये इव बाहुभ्यां नोदापुः पञ्चमानवाः।। (श्र० ब्रा०)

श्रर्थात्, भरत के महत् या महत्त्व को न पहले के न बाद के जनों में कोई प्राप्त कर सका, जैसे पृथिवी पर खड़े हुए किसी व्यक्ति के लिये श्राकाश को कृना कठिन हो। सब पृथिवी को श्रपने विजित में लाने के कारण भरत का महत्त्व पहले के श्रीर बाद के इतिहास में सबसे श्रिधक सममा गया। ज्ञात होता है कि भरत के इस विशाल चक्रवर्ती स्वरूप से भारत देश के नाम का संबंध भारती जनता को बहुत रोचक प्रतीत हुन्ना। कुरु पंचालों के यश:प्रधान काव्य महाभारत इतिहास में भरतवंशोत्पन्न भारत और देशवाची भारत का संबंध बिल्कुल निश्चित हो चुका था; श्रौर उसमें 'वर्ष भारत भारतम्' की गूँज सर्वत्र सुनाई देने लगती है। 'वर्ष भारत भारतम्' महाभारतकाल का सबसे बढ़िया भौगोलिक सूत्र है जो श्राज भी हमारे काम का है।

## मध्यदेश — आर्यावर्त

मनु के धर्मशास्त्र में और पतंजित के महाभाष्य में मध्यदेश और आर्यावर्त इन दो नामों का भी प्रयोग पाया जाता है। भारत नाम का प्रयोग वहां नहीं है। मध्यदेश और आर्यावर्त नामों की परंपरा लौकिक संस्कृत और काव्य-साहित्य में बराबर आगे चलती रही। पर इन दोनों नामों का प्रयोग समस्त देश के लिये न होकर उत्तरी भारत, विशेषतः गंगा-यमुना की अंतर्वदी की विश्वत सीमाओं के लिये ही प्रसिद्ध रहा। मनु में मध्यदेश के लिये बड़ी अद्धा का भाव प्रकट किया गया है। मध्यदेश मानव-चरित्र के लिये पृथिवी का आदर्श और उसका हृदय था। गुप्त-काल के सुवर्णयुग में भी मध्यदेश न केवल भारतवर्ष में, बल्कि चतुर्दिगंत में भी प्रसिद्ध हो गया था। नेपाल और तिब्बत में अंतर्वेदी के निवासी गौरव के साथ 'मध्यदेशीय' या मधेसिया कहे जाने लगे।

### सिंधु-हिंदु

देश के नामकरण की एक दूसरी धारा ऋग्वेदीय 'सिंधु' शब्द है। ऋग्वेद में सिंधु शब्द एस महान् नद की संज्ञा के लिये प्रयुक्त हुआ है जो उत्तरपश्चिमी भारत के भूगोल की सब से बड़ी विशेषता है। सिंधु के इस पार का पंचनदीय प्रदेश तो भारतवर्ष की सीमा के अंतर्गत है ही, सिंधु के उस पार का वह काँठा भी जहाँ का पानी उलकर सिंधु में आता है और जिसमें कुभा (काबुल नदी), सुवास्तु (स्वात पंजकोरा), गोमती (गोमल), क्रुसु (कुर्भ) आदि नदियाँ हैं—सदा भारतीय भै।गोलिक विस्तार का एक अंग माना जाता था। अफगानिस्तान (आश्वकायन, गंधार), बदल्साँ और

पामीर (कंबोज) का प्राचीन भूगोल एक प्रकार से बिलकुल भारतीय संस्कृति की देन है श्रीर भारतवर्ष का जो सबसे पुराना प्राक-पाणिनि-काल का साहित्य है, उसके साथ उस भूगोल का घनिष्ठ संबंध है। विक्रम की लगभग दसवीं शताब्दी तक सिंधु के उस पार के देशों से भारतवर्ष की हिंदू-संस्कृति का संबंध श्रद्ध बना रहा। उस समय सिंधु के तट पर उद्घांडपुर नामक राजधानी (श्राधुनिक श्रोहिंद) में हिंदू धने के श्रनुयायी शाही राजाश्रों का श्राधिपत्य था।

सिंधु नाम से हिंदू शब्द की कल्पना का संबंध मुस्लिमकाल से सममना श्रम है। मुसलमानी धर्म के जन्म से भी बारह सी वर्ष पहले ईरानी सम्राट्दारा (प्राचीन रूप दारयवहु, संस्कृत धारयद्वसु) के शिलालेखों में विक्रम से छठो शताब्दी पूर्व में भारतीय प्रदेशों के लिये हिंदु शब्द प्रयुक्त हुआ था। प्राचीन शुषा (आधुनिक सूसा) के राजमहल से मिले हुए शिलाने लेख में लिखा है—

पिरुष् हा इदा कर्त हचा कुष् श्रा उता हचा हिन्द उव ्उता हचा हर उवितया श्रविरय ( पंक्ति ४३-४४ )।

अर्थात् (इस राजप्रासाद के लिये) हाथीदाँत जो यहाँ बनाया गया, वह कुष देश से, और हिंदु से, और हरह्वैती से लाया गया।

इसमें हिं दच्च हिंदु शब्द की सप्तमी का एकवचन संस्कृत सिन्धों के बराबर है। एस समय भारतवर्ष का हिंदु नाम ईरान आदि विदेशों में प्रसिद्ध था।

दारा के अन्य लेखों में 'हिं दुष्' अर्थात् हिं दु (सं० सिंधु) और 'हिं दु-विअ' अर्थात् हिं दु देश का निवासी (सं० सिंधुव्य:) ये शब्द भी प्रयुक्त हुए हैं। पाणिनि के भूगोल के अनुसार सिंधु एक जनपद-विशेष का नाम भी था, जो आधुनिक पंजाब का सिंध-सागर दो आब है। यह स्मरण रखना चाहिए कि जिसे अब सिंध कहते हैं उसका प्राचीन नाम सौवीर था। प्राचीन सिंधु जनपद का नाम सिंधु नदी के तट पर दूर तक फैले हुए होने के कारण ही पड़ा था। इसलिये यद्यपि एक जनपद-विशेष के लिये भी सिंधु शब्द रूढ़ हो गया था, फिर भी भारत देश के लिये उसके रूपांतर हिंदु का प्रयोग इस समय विदेशों में होता प्रतीत होता है। दारा के लेखों में वह जनपद-विशेष के लिये न होकर भारत देश के लिये ही प्रयुक्त हुआ है, क्योंकि हाथीदाँत का क्यापार जिसके कारण हिंदु शब्द का उल्लेख हुआ है, सि ध-सागर दोआब के भूपदेश की अपेक्षा देश के पूर्वी भागों से ही अधिक होता था।

सिंधु-हिंदु समीकरण के श्राधार से ही प्राचीन यूनानी लेखकों ने इस देश को इंडोस (Indos) कहा। श्रंत्य सकार प्रथमा के एकवचन का चिह्न है जैसा सं० सिंधुस श्रोर ईरानी हिंदुष्में भी पाया जाता है। इसी पर परा से भारतवर्ष के हिंदुस्तान, इंडिया, श्रव के नाम प्रचलित हुए हैं।

इन नामों के विषय में एक बात ध्यान देने की है कि स्वयं भारतवासियों ने अपने देश के नामकरण में भरत शब्द से प्रचलित पर परा को अपनाया, कि तु विदेशी लेखकों ने सि धु शब्दवाले नामों को प्रहण किया। चीनी लोगों ने भी सि धु नाम की परंपरा का व्यवहार किया। चीनी सेनापति पन-योक ने वि० १८२ (१२५ ई०) में चीनी सम्राट् को पश्चिमी देशों का वर्णन करते हुए लिखा है कि थि-एन-चु देश (देवों का देश) शिन-तु नाम से भी प्रसिद्ध है। शिन्-तु सि धु का ही चीनी कप है \*। चीनी साहित्य में इसी को 'इन्-तु-को' भा कहा है जिसमें इन्-तु, शिन-तु (सि धु) का कपांतर है और 'को' का अर्थ देश हैं।

<sup>\*</sup> फारेन नोटिसेज् श्रॉफ सदर्न इंडिया, लेखक श्री नीलकांत शास्त्री, ए० १०। † 'इन्-तु-को' नाम की सूचना मुक्ते श्री शांति भिच्छजी, चीनभवन, शांति-निकेतन, से प्राप्त हुई है जिसके लिये मैं उनका श्राभारी हूं।



भारत-लक्ष्मी लम्प्सकस (लघु एशिया) से शाप्त चौदी की तश्तरी से

# लम्प्सकस से प्राप्त भारत-लक्ष्मी की मृति

[ लेखक - श्री वासुदेवशरण श्रग्रवाल ]

लम्प्सकस पशिया माइनर के स्तर-पश्चिमी कोने के माइसिया जिले में एक प्राचीन स्थान था। उसकी ठीक स्थिति गैलीपाली के सामने समुद्र-तट पर थी। अर्वाचीन काल में लप्की प्राम उस स्थान का सूचक है। यहाँ पर एक सुंदर प्राचीन चाँदी की तश्तरी प्राप्त हुई थी, जो इस समय इस्तांबूल के संप्रहालय में सुरह्तित है। यह लगभग विक्रम की प्रथम-द्वितीय शताब्दी की है।

यह स्थान किसी समय यूनानी उपनिवेश था और यहाँ के बने हुए चिंदी के पात्र दूर दूर तक प्रसिद्ध थे। सीरिया की श्रांतियोक नामक नगरी अपने रुक्म-पात्रों के लिये प्रसिद्ध थी। महाभारत के सभापर्व में इस दूसरी पुरी को श्रंतास्त्री कहा गया है। सम्राट्शागस्टस् के समय (वि०७१ = १४ ई०) एशिया माइनर रोम-साम्राज्य का श्रंग हो गया था।

लम्प्सकस की चाँदी की तरतरी रजत-शिल्प का एक सुंदर नमूना है। परंतु भारतनासियों के लिये इसका विशेष महत्त्व इसलिये हैं कि उस पर भारत-माता या भारतलक्ष्मी का एक सुंदर चित्र श्रंकित है। इसका शिल्पी कोई युनानी रहा होगा। उसने भारत की ज्यापार-कीर्ति की चर्चा से श्राकर्षित होकर भारत-लक्ष्मी की कल्पना एक सुंदर स्त्री के रूप में की है, जिसकी भज्य मुखा-कृति पर कलाकार के कौशल को छाप स्पष्ट है। शिल्पी ने तत्कालीन रोमदेशीय संश्रांत महिला के रूप में भारत माता का चित्रण किया है, परंतु वेष-भूषा और श्रालंकरण भारतीय श्रातुश्रुति से लिए गए हैं। स्त्री के सिर के उद्योघ से दो खूँ दियां जैसी उत्पर को निकली हुई हैं। भारत-लक्ष्मी हाथीदाँत के बने हुए एक श्रासन पर बैठी है। इन दोनों विशेषताश्रों को देखकर इस संबंध में सभापर्व के श्रंतर्गत उपायनपर्व में रोमश पुरुषों का वर्णन ध्यान में श्राता है—

शकास्तुषाराः कंकाश्च रोमशाः शृंगिणो नराः ।

महागजान्दूरगमान् गणितानबुंदान् हयान् ॥ ३० ॥

शतराश्चैव बहुशः सुवर्णं पद्मसंमितम् ।

बिलमादाय विविधं द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ३१ ॥

श्रासनानि महाहीणि यानानि हायनानि च ।

मिणिकाञ्चनित्राणि गजदंतमयानि च ॥ ३२ ॥

अर्थात् शक, तुषार, कंक और शृंगी रोमश लोग अन्य उपहारों के अतिरिक्त अनेक प्रकार के बहुमूल्य आसन, यान और शयन उपहार में लाए, जो कि मिए और सुवर्ण से अड़ाऊ होने के साथ गजदंत के बने हुए थे। हाथीदाँत पर सुवर्ण का जड़ाऊ काम यूनानी कला की एक बड़ी पुरानी विशेषता थो, जिसका प्रचार रोम-साम्राज्य में भी रहा।

भारतमाता के दोनों श्रोर कुछ पत्ती श्रौर पशु श्रंकित हैं, जो शुद्धतः भारतीय हैं। प्रश्नंम शताब्दी के लगभग भारतीय महासागर की मौसमी हवाश्रों का परिचय रोम के व्यापारियों की हुआ, श्रौर तब से व्यापार श्रधिकाश में सामुद्रिक मार्गों से होने लगा। परंतु पशु-पत्तियों का भारतीय व्यापार स्थल-मार्ग से ही होता रहा। यह व्यापार एशिया माइनर के स्थल-मार्ग से होता था। वार्मिं खन का मत है कि चतुर शिल्पी ने श्रपने कौशल से इसी विशेषता की श्रोर संकेत किया है। संभवतः वह स्वयं व्यापारी न था, ' श्रौर उसे व्यापार की श्रन्य वस्तुश्रों की श्रपेक्षा स्थल-मार्ग से श्रानेवाली इन्हीं वस्तुश्रों का श्रधिक श्लान था।

भारतमाता के दाहिने हाथ के पास एक सुगो की मूर्ति है। बाई श्रोर हिमालय प्रदेश का चकोर पत्ती है, जिसके गले से दो मांसर्पिड के गलस्तन मूल रहे हैं। वार्मिंग्टन ने इसको पूर्वी श्रफ्रीका की कुक्कुटी कहा है, परंतु डा० कुमारस्वामी के मत में यह पहचान ठीक नहीं है। हाथीदाँत की कुर्सी के दोनों श्रोर दो पशु हैं, जिन्हें वार्मिंग्टन ने संदेह के साथ हनुमान या लंगूर कहा था। इनकी पूँछें लंबी, सिर पर मज्बूदार बाल, लंबे कान, बड़ी बड़ी गोल श्राँखें, पतली कमर श्रीर गले में पट्टा है। हमारी सम्मति में ये बचेरी

नस्त के भारतीय कुत्ते हैं, जिनकी कीर्ति किसी समय यूनान तक पहुँची थीं, और जिनका वर्णन िलनी और डायोडोरस आदि लेखकों ने विस्तार से किया है। ये भयंकर जाति के कुत्ते बाघों और शेरों से बराबरी की टक्कर लेते थे। सिकंदर के सामने भी इनकी शक्ति का प्रदर्शन कराया गया था। \* कुत्तों की यह नस्त केकय देश में तैयार की जाती थी, और अभी तक जीवित है। निनहाल से बिदा होते समय भरत को केकयराज ने इस प्रकार के कराल डाढोंवाले बड़े डीलडौल के कुत्ते भेंट किए थे जिनमें बावों जैसा बल था और जो राजमहल में ही पालपोस कर तैयार किए जाते थे—

'श्रंतःपुरेऽतिसंदृद्धान् व्याव्वीर्यवलोपमान् । दंष्ट्रायुक्तान्महाकायान् श्रुनश्चोपायनं ददौ ॥' (श्रयोध्याकांड, ७०।३१)

त्रवश्य ही भारतवर्ष के पशु-व्यापार में इस नस्त के कुत्तों का प्रमुख स्थान रहा होगा।

कुर्सी के सामने दो हिंस्न पशुत्रों को पालत रूप में दो व्यक्ति पकंदे हुए खड़े हैं। इनमें से दाहिनी त्रोर सिंह त्रौर बाई त्रोर ते दुत्रा है। इनके रक्तक धोवी त्रौर उत्तरीय पहने हैं, सिर पर पगड़ी है। इनकी पगड़ी में भी खूँटियाँ जैसी दिखाई पड़ती हैं।

भारत के समृद्ध व्यापार का रोम-साम्राज्य में विशेष स्थान था। व्या-पारियों के द्वारा इस देश का एक आकर्षक रूप रोम-साम्राज्य की जनता में विश्रुत हो गया था।

इसी समय अनेक भारतीय दृत-मंडल रोम-सम्राटों के पास आते-जाते थे। एक प्रिश्चि-त्रमें सम्राट् अगस्टस के दरबार में भी पहुँचा था। ऐसे सम्मानपूर्ण वातावरण में भारतीय जनता और भारत देश के प्रति रोमीय जगत् में विशेष रुचि का होना स्वाभाविक है। उसी की तृप्ति के लिये अनेक कला के उदाहरण तैयार किए गए होंगे। उनमें से एक विशिष्ट उदाहरण यह चाँदी की

<sup>\*</sup> मैक् क्रिंडिल, श्रलेक्जेंडर्स इन्वेजन, पृ• ३६३ (परिशिष्ट )। ६

तरतरी है, जिसमें शिस्पी ने बहुत ही मार्मिक ढंग से भारत देश का मृते अंकन किया है। उसकी कला की परिभाषा अर्थ से भरी हुई होने पर भी मन पर एकदम सीधा प्रभाव डालती है। उसकी अर्थीने के लिये आयास की आवश्यकता नहीं। रोमन नागरिक उसके संकेतों की तुरत समक्ष लेते होंगे।

श्रभी हाल में पांपियाई की खुदाई में भी कुछ मिट्टी की मूर्तियाँ मिली हैं, जिनमें से एक भारतीय स्त्री की है जो श्रपने श्राभूषण श्रीर वेष-भूषा के कारण स्पष्ट पहचानी जाती है।

रोमन-साम्राज्य के साथ भारतीय संस्कृति के संबंध के और भी अनेक खदाहरण मिलते हैं। मिस्र देश के अहास नामक स्थान में (इसका प्राचीन नाम हेराक्तिओपोलिस मैगना था) अब्नेतन और मेमिफस के बीच में नील नदी के बाएँ किनारे पर कला की बहुत सी सामग्री उपलब्ध हुई है, जिसमें भारतीय प्रभाव स्पष्ट है। इस सामग्री का तिशेष वर्णन द विलाई ने अपनी पुस्तक अहास की शिल्पकला (La Sculture ad Ahnas) में किया है और मिस्र और भारत के संबंध विषयक अनेक प्रमाण-प्रथों की पूरी सूची भी दी है। फिलडर्स पिट्री को अहास में रोमदेशीय कला का एक मिट्टी का खिलौना भी प्राप्त हुआ था, जो एक भारतीय की मूर्ति है। [कुमारस्वामी, अमेरिकन प्राच्य-परिषद् की पत्रिका, भाग ५१, प्र० १८१]

Ł

पाद-टिप्पणी—इस रजत-पात्री का रेखा-चित्र वार्मिंग्टन की पुस्तक 'रोम श्रीर भारत का व्यापारिक संबंध' (इंटरकोर्स विटिवन इंडिया एंड दी रोमन वर्ल्ड) नामक पुस्तक के १४२वें पृष्ठ में दिया गया है। रोस्टोजोफ कृत 'सोशल एंड एकोनॉमिक हिस्ट्री श्रॉफ रोमन इंपायर' ग्रंथ में भी यह चित्र ब्लेट १७ पर उद्धृत है। 'विक्रमांक' का रेखाचित्र वार्मिंग्टन की पुस्तक के श्राधार पर चित्रकार श्री रवींद्र चक्रवर्ती ने बनाया है।

# युत-युग में मध्यदेश का कलात्मक चित्रण

### [ लेखक--श्री वासुदेवशरण श्रमवाल ]

मध्यदेश कि वा श्रायीवर्त गुप्तों के साम्राज्य का हृदय-के द्र था। प्रयाग की दिग्विजय-प्रशस्ति के श्रमुसार समुद्र गुप्त ने पाटलिपुत्र से प्रारंभ करके श्रपने पराक्रम का क्रमिक विस्तार श्रायाविर्त की श्रोर फैलाया। कृद्रदेव, मितल, नागदत्त, चंद्रवर्म, गण्पितनाग, नागसेन, श्रच्युत, नंदि, बलवर्म—इन नौ श्रायीवर्त के प्रमुख राजाश्रों को प्रसमोद्धरण की नीति से बलपूर्वक उखाड़कर दिग्विजयी सम्राट् ने सर्वप्रथम श्रायीवर्त में श्रपने प्रभाव को महान् बनाया। प्रशस्ति के गुण्यवान् कि हरिषेण ने लेख के श्रांतिम श्लोक में सार्थक ढंग से कहा है कि भट्टारकपादीय सम्राट् का यश उनकी मुजाश्रों के विक्रम से इस प्रकार लोक में श्रमेक मार्गों से फैला, जिस प्रकार शिव की जटाश्रों से छूटकर श्रुभ गंगाजल तीनों लोकों के। पवित्र करता हुश्रा फैला है।

गंगा और यमुना के बीच की पवित्र श्रंतवे दी गुप्त-सम्राक्य की एक मुक्ति बनी। गंगा के साथ गुप्त-साम्राज्य का एक प्रकार से श्रभेद संबंध हो गया। पुराणों में गुप्त-राज्य के विस्तार को गंगा के भूगोल द्वारा ही प्रकट किया गया है—

श्रनुगंगा प्रयागं च साकेतं मगधांस्तथा । एतान्जनपदान् सर्वान् भोच्यन्ते गुप्तवंशजाः ॥ ( वायुपुराण् )

इनमें मगध और प्रयाग गंगा के ही कूलवर्ती जनपद हैं। साकेत कोशल जनपद का प्रतीक है। और 'अनुगंगा' पद से गंगा के तटवर्ती इन जनपदों का आशय ज्ञात होता है जो प्रयाग और हरिद्वार के बीच में थे— विशेषत: पांचाल जनपद और कुछ जनपद के कुछ भाग, जहाँ से समुद्र गुष्त ने मतिल, अच्युत तथा अन्य राजाओं का उनमूलन किया था। एक प्रकार से गंगा गुप्तों के विजित अथवा स्वराष्ट्र का प्रतीक ही बन गई। इस संबंध में समुद्र गुप्त को 'व्याव्यपतकंम' चलन की स्वर्णमुद्राक्ष विशेष ध्यान देने योग्य है। इसके एक और धनुधर सम्राट् कर्णांत प्रत्यंचा को खींचकर व्याव्य का शिकार कर रहे हैं, और दूसरी ओर भगवती गंगा बाएँ हाथ में सनाल कमल लिए हुए करिमकर के वाहन पर खड़ी हुई हैं। यह सिक्का साभिष्टाय ज्ञात होता है। इसकी ये दो विशेषताएँ सम्राट्र की बंग-विजय को सूचित करती हैं, जब कि बलपूर्व के बंगदेशीय राजाओं को खबाड़कर गंगा के स्रोतों के बीच में उसने अपने यश के जयस्तंम स्थापित किए। गंगा-सिंधु-संगम अर्थात् समतट की विजय का निश्चित उल्लेख प्रयाग-प्रशस्ति में है। ज्ञात होता है कि इस विजय के स्मारक रूप में ही 'अ्याव्य-पराक्रम' मुद्रा चाछ हुई। एक प्रकार से गंगासागर से लेकर गंगाद्वार तक गंगा का दीर्घ आयाम गुप्त साम्राज्य का दृढ़ मेरुदंड बन गया।

तत्कालीन भौगोलिक परिभाषा में गंगा से परिवेष्टित यह प्रदेश आर्यावर्त अथवा मध्यदेश इस नाम से विख्यात था। गुप्तों के वरद प्रसाद से मध्यदेश की संस्कृति नए वर्ण से चमक हठी। यहाँ के स्फीत जनपद धन-धान्य से परिपूर्ण हो गए। विद्या और चरित्र में, धर्म और कला में मध्यदेश की कीर्ति दिग्दिगंत में फैल गई। इस युग में चारों ओर मध्यदेश के प्रति जो अद्धामयी मावना जाप्रत् हुई, इसका आभास सामयिक साहित्य में प्राप्त होता है। काश्मीर राज्य के गिलगिट स्थान से प्राप्त प्राचीन संस्कृत विनयपिटक की हस्तलिखित प्रति में मध्यदेश के विषय में निम्नलिखित अद्धास्पद वर्णन प्राप्त होता है। मध्यदेश का एक माण्य विद्याध्ययन के लिये दिच्छापथ में गया था। वहाँ अनध्याय के दिन सहपाठियों में यह चर्चा हठी कि कौन कहाँ से आया है। इस विद्यार्थी ने कहा — "मैं मध्यदेश से आया हूँ।" इस पर उन्होंने कहा —

<sup>•</sup> ऐलन: गुप्तमुद्रास्ची, 'ब्याघ्रपराक्रम' चलन की मुद्रा (टाइगर टाइप), भूमिका, पृ० ७४ तथा पृ० १७; फलक २, चित्र १४ । इस सिक्के के स्त्रमी तक केवल चार उदाहरण मिले हैं।

"सब देश तो हमने देखे श्रीर सुने हैं, पर मध्यदेश नहीं देखा। हे मार्णव, कैसा वह मध्यदेश है ?'' उसने उत्तर दिया—

मध्यदेशो भवंतो देशानामग्र:।

इत्तुशालिगोमहिषीसंपन्नो भैत्तुकशतकलिलो दस्युजनविवर्जित श्रार्यजनाकीशो विद्युजननिषेवितः।

यत्र नदी गंगा पुर्या मंगल्या शुचिशौचेयसंमता, उभयतः कूलान्यभिष्यंदयमामा स्नावहति । श्रष्टादशवक्रोनाम ऋषीणामग्रपदः ।

यत्र ऋषयः तपश्चर्यया स्वशारीरं स्वर्गं कामयमानाः।

'हे मित्रो, मध्यदेश सब देशों में अप्रस्थानीय है।

'वह ईख श्रीर धान के खेतों से संपन्न तथा गोधन श्रीर भैंसों से भरा-पुरा है। उसमें श्रनेक भिद्धश्रों के समूह विचरते हैं। वहाँ दस्युश्रों का नाम नहीं, सर्वत्र श्रायेजन विद्यमान हैं, श्रीर विद्वज्जन निवास करते हैं।

'जहाँ अपने दोनों तटों के जनपदों की सींचती हुई मंगलकारिएी, पवित्र, समस्त पावन वस्तुओं में सम्मान्य गंगा नदी बहती है, वह मध्यदेश है; जहाँ के प्रसिद्ध अष्टावक ऋषि समस्त ऋषियों में अप्रस्थानीय हुए हैं।

'जहाँ तपश्चरण के प्रति ऋषियों में इतना उत्साह था कि वे इसी शरीर से स्वर्ग प्राप्त कर लेना चाहते थे, वह मध्यदेश है।'

मध्यदेश के इस तत्कालीन रोचनात्मक वर्णन में गंगा का इस भूमि के साथ विशेष संबंध बताया गया है, माना इस समय गंगा इस प्रदेश को व्यक्त करने का एक प्रतीक बन गई थो। दोनों के इस पारस्परिक संबंध के आधार पर इदयगिरि की गुफा में मध्यदेश का एक विलच्छा भौगोलिक चित्रण किया गया है। यह इसम शिल्प-कृति मध्यभारत की इदयगिरि गुफा की विशाल वराहमूर्ति के पार्श्व में श्रंकित है। इसमें गंगा और यमुना के अवतरण, प्रयागराज में इनके संगम और सिंधु- सम्मिलन की परिभाषा के द्वारा मध्यदेश का मूर्त रूप खड़ा किया गया है।

इस दृश्य का जो रेखाचित्र यहाँ प्रकाशित है, उसमें दाहिनी छोर यमुना की धारा और बाई छोर गंगा की धारा है। ऊपर बीच में एक देवांगना इन दो धारात्रों के प्रकट होने पर अंजिलमुद्रा में अपनी श्रद्धा प्रकट कर रही है। उसके नीचे गंगा और यमुना के जन्म का महोत्सव —गुप्रकालीन पिरामाषा में 'जातिमह'— अंकित है। इसमें छः क्षियाँ नृत्य और गीत का प्रदर्शन कर रही हैं। बीच में एक की नृत्य कर रही है और शेष सप्ततंत्री वीणा, वंशी, मृदंग और कांस्यताल बजा रही हैं। विशिष्ट जन्म-उत्सव के अंकन में संगीत का इस प्रकार प्रदर्शन भारतीय-कला की प्राचीन परिपाटी थी। भारहुत में भी बुद्धजन्म के उपलच में देवों का 'सम्मद' या हर्ष-प्रदर्शन श्रांकित किया गया है।

संगीतात्मक दृश्य के नीचे बाई झोर की वारिधारा में मकर वाहन पर खड़ी हुई गंगा की मूर्ति है, और दाहिनी जल-धारा में पूर्ण घट लिए हुए कच्छप वाहन पर यमुना खड़ी हैं। दोनों पूर्वीभिमुख हैं। छी-कप में गंगा और यमुना की कल्पना सब से पहले गुप्त शिल्पकला में ही पाई जाती है। महाकिव कालिदास ने अपने युग की इस कलात्मक विशेषता का निश्चित शब्दों में बल्लेख किया है। उन्होंने लिखा है कि शिव की. वरयात्रा में गंगा और यमुना मूर्त रूप धारण करके हाथ में चँवर लिए हुए उनकी सेवा करने लगीं—

मूर्ते च गंगायमुने तदानीं सचामरे देवमसेविषाताम् ।
( कुमारसंभव ७।४२ )

किव के चल्लेख का समर्थन गुप्तकालीन मंदिरों के द्वारस्तंभों पर चित्रित गंगा और यमुना की मूर्तियों से होता है, जिसका एक विशिष्ट उदाहरण देवगढ़ के दशावतार मंदिर में है। गंगा और यमुना के मूर्त ह्रप के बाद प्रयागराज में उनके संगम का दृश्य श्रिकत है। गुप्तकाल में प्रयाग साम्राज्य की शक्ति का प्रधान केंद्र था। संगम पर ही समुद्रगुप्त ने साम्राज्य-संस्थापन ह्रप अपने पराक्रम की प्रशस्ति को उत्कीर्ण कराया। महाकिव कालिदास ने श्रपने युग की इन उदात्त भावनाओं को संगम को भव्य प्रशस्ति (रघुवंश १३।५४।५७) लिखकर अमर किया है। मध्यदेश के इस मूर्त चित्रण में संगम के बाद नीचे की श्रोर बहुत श्रिषक जलराशि दिखाई गई है। इस मूर्ति का उदार नेपध्य श्रद्धत पुरुष की मूर्ति पात्र से श्रद्ध देती हुई खड़ी है। इस मूर्ति का उदार नेपध्य श्रद्धत श्राक्षक है। बाहु श्रों में केयूर श्रोर प्रकोष्ठ वलय, गले में हार तथा कानों में कुंडल हैं। धोती श्रोर उत्तरीय दोनों के पहनने का ढंग कुषाण-कालीन है। सिर पर पत्राकृति मुकुट भी कुषाण शैली का सूचक है। श्र्यतएव यह मूर्ति प्रारंभिक गुप्त-युग श्रर्थात् समुद्र गुप्त के राज्यकाल (वि० तीसरी शती) में बनी हुई जान पड़ती है।

श्रपार जलराशि के मध्य में स्थित इस पुरुष-मूर्ति की पहचान श्रासानी से की जा सकती है। यह स्वयं समुद्र की प्रतिमा है जिसमें गंगा श्रीर यमुना की सम्मिलित जलधाराएँ मिली हैं। स्वीकृत में गंगा श्रीर यमुना की मूर्ति, प्रयागराज में उनका सम्मिलन श्रीर पुरुषविष्ठ में समुद्र की श्रपार जलराशि—ये तीन सूत्र इस दृश्य में जान डाल रहे हैं। सौभाग्य से इनकी व्याख्या कोलिदास के एक ही श्लोक में एकत्र मिल जाती है, जिसे महाकवि ने संगम-प्रशस्ति के ठीक बाद कहा है। यथा—

समुद्रपत्न्योर्जनसंनिपाते पूतात्मनामत्र किलाभिषेकात् । तत्त्वाववोधेन विनापि भूयस्तनुत्यज्ञां नास्ति शरीरवंघः ॥ (रघुवंश १३।५८)

समुद्र, उसकी दोनों पत्नियाँ और उनके जलों का सम्मिलन—इन तीन शब्दों के किनिर्मित सूत्र में उदयगिरि के दृश्य की पूरी व्याख्या मिल जाती है। इस प्रकार यह चित्र समुद्र से हिमालय तक निस्तीर्ण मध्यदेश या आयोजत की भौगोलिक सीमाओं को और आर्थ समुद्रगुप्त के साम्राज्य के साथ उनके संबंध को इतने मुंदर और काव्यमय ढंग से प्रकट करता है कि उसकी सार्थक तुलना में तत्कालीन अन्य कोई शिल्प-कृति नहीं ठहरती।

इसी दृश्य की एक और कड़ी उसी गुफा में पास बनी हुई वराह मूर्ति के द्वारा पृथिवी के उद्धार का चित्रण है। वराह की दंतकोटि पर स्त्रीरूप में



# पृथिवीसृक्त-एक श्रध्ययन

[लेखक-पृथिवीपुत्र]

माता भूमिः पुत्रो स्नहं पृथिव्याः

श्रथवेवेदीय पृथिवीसूक्त (१२।१।१-६३) में मातृभूमि के प्रति भारतीय भावना का सुंदर वर्णन पाया जाता है। मातृभूमि के स्वरूप श्रीर उसके साथ राष्ट्रीय जन की एकता का जैसा वर्णन इस सुक्त में है वैसा अन्यत्र दुर्लभ है। इन मंत्रों में पृथिवी की प्रशस्त वंदना है, स्त्रीर संस्कृति के विकास तथा हिथति के जो नियम हैं उनका अनुपम विवेचन भी है। सुक्त की भाषा में अपूर्व तेज श्रीर श्रर्थवत्ता पाई जाती है। स्वर्ण का परिधान पहने हुए शब्दों को किव ने श्रद्धापूर्वक मातृभूमि के चरणों में श्रपित किया है। कवि को भूमि सब प्रकार से महती प्रतीत होती है, 'सुमनस्यमाना' कहकर वह अपने प्रति भूमि की अनुकृतता को प्रकट करता है। जिस प्रकार माता अपने पुत्र के लिये मन के वात्सल्य भाव से दुग्ध का विसर्जन करती है उसी प्रकार दुध और अमृत से परिवर्ण माद्रभूमि श्रनेक पयस्वती धारात्रों से राष्ट्र के जन का कल्याण करती है। कल्याण-परंपरा की विधात्री मातृभूमि के स्तोत्र-गान श्रीर वंदना में भावों के वेग से कवि का हृद्य उमँग पड़ता है। उसकी दृष्टि में यह भूमि कामदुघा है। हमारी समस्त कामनात्रों का दोहन भूमि से इस प्रकार होता है जैसे ऋडित भाव से खड़ी हुई धेनु दूध की धारात्रों से पन्हाती है। कवि की दृष्टि में पृथिवी ह्रपी सरिम के स्तनों में अमृत भरा हुआ है। इस अमृत को पृथिवो की आराधना से जो पी सकते हैं वे अमर हो जाते हैं। मार्टभूमि की पोषण-शक्ति कितनी अनंत है ? वह विश्वंभरा है। उसके विश्वधायस् (२७) \* रूप को प्रणाम है।

मातृभूमि का हृद्य—स्थूल नेत्रों से देखनेवालों के लिये यह पृथिवी शिलाभूमि त्रौर पत्थर-भूलि का केवल एक जमघट है। किंतु जो मनीषी हैं, जिनके पास ध्यान का बल है, वे ही भूमि के हृद्य को देख पाते हैं। उन्हीं के लिये मातृभूमि का त्रमर रूप प्रकट होता है। किसी देवयुग में यह भूमि

9.

7

<sup>\*</sup> केाष्ठक के द्रांक स्कांतर्गत मंत्रों के द्रांक हैं।

सिललार्णव के नीचे छिपी हुई थी। जब मनीषियों ने ध्यानपूर्वक इसका चिंतन किया. तब उनके ऊपर कुपावती होकर यह प्रकट हुई। द्वारा ही प्रथिवी का साम्निष्य प्राप्त किया जा सकता है। ऋषि के शब्दों में मातृभूमि का हृदय परम व्योम में स्थित है। विश्व में ज्ञान का जो सर्वोच्च स्रोत है, वहीं यह हृदय है। यह हृदय सत्य से घिरा हुआ और अमर है (यस्या: हृदय' परमे व्योमन् सत्येनावृतममृतं पृथिव्या: )। हमारी संस्कृति में सत्य का जो प्रकाश है उसका उद्गम मातृभूमि के हृदय से ही हुआ है। सत्य श्रापने प्रकट होने के लिये धर्म का रूप प्रहण करता है। सत्य श्रीर धर्म एक हैं। पृथिवी धर्म के बल से टिकी हुई है (धर्मणा घृता)। महासागर से बाहर प्रकट होने पर जिस तस्व के श्राधार पर यह पृथिवी श्राश्रित हुई, कवि की दृष्टि में वह धार गात्मक तत्त्व धर्म है। इस प्रकार के धार गात्मक महान् धर्म के। प्रथिवी के पुत्रों ने देखा श्रीर उसे प्रणाम किया-नमो धर्माय महते धर्मो धारयति प्रजाः ( महाभारत, उद्योगपर्व )। सत्य श्रीर धर्म ही ऐतिहासिक युगों में मृतिमान होकर राष्ट्रीय संस्कृति का रूप प्रहण करते हैं। संस्कृति का इतिहास सत्य से भरे हुए मातृभूमि के हृदय की ही व्याख्या है। जिस युग में सत्य का रूप विक्रम से संयुक्त होकर सुनहले तेज से चमकता है, वही संस्कृति का स्वर्णयुग होता है। कवि की श्रमिलाषा है - 'हे मात्रभूमि, तुम हिरएय के संदर्शन से हमारे सामने प्रकट हो। तुम्हारी हिरएमयी प्ररोचना को हम देखना चाहते हैं' (सा नो भूमे प्ररोचय हिरएयस्येव संदृशि, १८)। राष्ट्रीय महिमा की नाप यही है कि युग की संस्कृति में सुवर्ण की चमक है या चौदी स्त्रीर लोहे को। हिरएयसंदर्शन या स्वर्णयुग ही संस्कृति की स्थायी विजय के युग हैं।

पुराकाल में मनीषी ऋषियों ने अपने ध्यान को शक्ति से मातृभूमि के जिस रूप को प्रत्यक्त किया था, वह प्राप्तिकरण का अध्याय अभी तक जारी है। आज भी चिंतन से युक्त मनीषी लोग नए नए चेत्रों में मातृभूमि के हृद्य के नृतन सौंद्ये, नवीन आदर्श और अछूते रस का आविष्कार किया करते हैं। जिस प्रकार सागर के जल से बाहर पृथिवी का स्थूल रूप प्रकाश में आया, इसी प्रकार विश्व में ज्याप्त जो ऋत है, इसके अमूर्त भावों को मूर्त रूप में

प्रकट करने की प्रक्रिया त्राज भी जारी है। दिलीप के गोचारण की तरह मातृभूमि के ध्यानी पुत्र उसके हृदय के पीछे चलते हैं (यां मायाभिरन्वचरन्मनीषिण:, १८); त्रीर उसकी त्राराधना से त्रानेक नए वरदान प्राप्त करते हैं। यह विश्व उध्वीमूल ऋश्वत्थ कहा गया है। उध्वें के साथ ही पृथिवी के हृदय का संबंध है। इसी कारण मातृभूमि के साथ तादात्म्यभाव की प्राप्ति उध्वीस्थित या अध्यात्मसाधना का रूप है। भारतीय दृष्टि से मातृभूमि का प्रेम और ऋध्यात्म, इन दोनों का यही समन्वय है।

मातृभूमि का स्थूल विश्वकप—पृथिवी का जो स्थूल कर है, वह भी कुछ कम आकर्षण की वस्तु नहीं है। भै। तिक रूप में श्री या सौंदर्य का दर्शन नेत्रों का परम लाभ है और उसका प्रकाश एक दिन्य विभूति है। इस दृष्टि से जब किव विचार करता है तो उसे पृथिवी पर प्रत्येक दिशा में रमणीयता दिखाई पड़ती है (आशामाशां रएयाम्, ४३)। वह पृथिवी के। विश्वक्तपा कहकर संबोधित करता है। पर्वतों के उच्णीय से सज्जित और सागरों की मेखला से अलंकत मातृभूमि के पुष्कल स्वरूप में कितना सौंदर्य है ? विभिन्न प्रदेशों में पृथक पृथक शोभा की कितनी मात्रा है ?—इसके। पूरी तरह पहचान कर प्रसिद्ध करना राष्ट्रीय पराक्रम का आवश्यक अंग है। प्राकृतिक शोभा के स्थलों से जितना ही हम अधिक परिचित होते हैं, मातृभूमि के प्रति उतना ही हमारा आकर्षण बढ़ता है। भूमि के स्थूल रूप की श्री के। देखने के लिये हमारे नेत्रों का तेज सौ वर्ष तक बढ़ता रहे, और उसके लिये हमें सूर्य की मित्रता प्राप्त हो (३३)।

चारों दिशाश्रों में प्रकाशित मारुभूमि के चतुरस्रशोभी शरीर कें। जाकर देखने के लिये हमारे पैरों में संवरणशीलता होनी चाहिए। चलने से ही हम दिशाश्रों के कल्याणों तक पहुँचते हैं (स्यानास्ता महां चरते भवन्तु, ३१)। जिस प्रदेश में जनता की पदपंक्ति पहुँचती है, वही तीर्थ बन जाता है। पद-पंक्तियों के द्वारा ही मारुभूमि के विशाल जनायन पंथों का निर्माण हेता है, श्रीर यात्रा के बल से ही रथों के वर्त्म श्रीर शकटों के मार्ग भूमि पर बिछते हैं (ये ते पन्था बहवो जनायना रथस्य वर्त्मानसन्त्र यातवे, ४७)। चंक्रमण के प्रताप से पूर्व श्रीर पश्चिम में तथा उत्तर श्रीर दिन्तण में पथों का

नाड़ीजाल फैल जाता है। पर्वतों और महाकांतारों की भूमियाँ युवकों के पद-संचार से परिचित हेकर सुशोभित होती हैं; 'चारिकं चिरत्वा' का व्रत धारण करनेवाले चरक स्नातक पुरों और जनपदों में ज्ञान-मंगल करते हैं और मातृभूमि की समन्न शोभा का आविष्कार करते हैं।

श्रारंभिक भू-प्रतिष्ठा के दिन हमारे पूर्वजों ने मातृभूमि के स्वरूप का घनिष्ठ परिचय प्राप्त किया था। उसके उन्नत प्रदेश, निरंतर बहनेवाली जलधाराएँ श्रीर हरे-भरे समतल मैदान, -इन्होंने श्रपनी रूप-संपदा से उनका श्राकुष्ट किया ( यस्या चद्वत: प्रवत: सम' बहु, २ )। छे।टे गिरि-जाल श्रौर हिमराशि का श्वेत मुकुट बाँधे हुए महान् पर्वत पृथिवी के। टेके हए खड़े हैं। उनके ऊँचे शृंगों पर शिलीभृत हिम, श्रिधत्यकाश्रों में सरकते हुए हिमश्रथ या बर्फानी गल, उनके मुख या बाँक से निकलनेवाली निद्याँ श्रीर तटांत में बहनेवाली सहस्रों धाराएँ, पर्वतस्थली श्रीर द्रोग्री, निर्मार श्रीर मूलती हुई नदी की तलह-टियाँ, शैलों के दारण से बनी हुई दरी श्रीर कंदराएँ, पर्वतों के पार जानेवाले जात श्रीर घाटे-इन सब का श्रध्ययन भौमिक चैतन्य का एक श्रावश्यक श्रंग है। सौभाग्य से विश्वकर्मा ने जिस दिन श्रपनी हिव से हमारी भूमि की आराधना की, उस दिन ही उसमें पर्वतीय अंश पर्याप्त मात्रा में रख दिया था। मूमि का तिलक करने के लिये माना विधाता ने सबसे ऊँचे पर्वत-शिखर के खयं उसके मुकुट के समीप रखना उचित सममा। इतिहास साची है कि इन पर्वेसों पर चढ़कर हमारी संस्कृति का यश हिमालय के उस पार के प्रदेशों में फैला। पर्वतों की सूक्ष्म छानबीन भारतीय संस्कृति की एक बड़ी विशेषता रही है, जिसका प्रमाण प्राचीन साहित्य में उपलब्ध होता है।

वैज्ञानिक कहते हैं कि देवयुगों में पर्वत सागर के अंतस्तल में साते थे। 
तृतीयक युग ( Tertiary Era ) के आर'म में लगभग चार करोड़ वर्ष
पूर्व भारतीय भूगोल में बड़ी चकनाचूर करनेवाली घटनाएँ घटीं। बड़े बड़े
भू-भाग बिलट गए, पर्वतों की जगह समुद्र और समुद्र की जगह पर्वत प्रकट
हो गए। उसी समय हिमालय और कैलाश भूगभें से बाहर आए। उससे
पूर्व हिमालय में एक समुद्र या पाथोधि था, जिसे वैज्ञानिक 'टेथिस्' का नाम

`Ł

देते हैं। जो हिमालय इस ऋर्णव के नीचे छिपा था, उसे हम ऋपनी भाषा में पाथोधि हिमालय ( =टेथिस हिमालय ) कह सकते हैं। जब से पाथोधि हिमालय का जन्म हुन्ना, तभी से भारत का वर्तमान रूप या ठाट स्थिर हुन्ना। पाथाधि हिमालय श्रीर कैलाश के जन्म की कथा श्रीर चट्टानों के ऊपर-नीचे जमे हुए परतों को स्रोलकर इन शैल-सम्राटों के दीर्घ आयुष्य श्रौर इतिहास का ऋष्ययन जिस प्रकार पश्चिमी विज्ञान में हुआ है, उसी प्रकार इस शिलीभूत परातस्व के रहस्य का उद्घाटन हमारे देशवासियों को भी करना आवश्यक है। हिमालय के दुर्धर्ष गंड-शैलों का चीरकर यमुना, जाह्नवी, भागीरथी, मंदाकिनी और अलकनंदा ने केदारखंड में, तथा सम्यू-काली-कर्णाली ने मानसखंड में करोड़ों वर्षों के परिश्रम से पर्वतों के दले हुए गंगले। दों की पीस पीसकर महीन किया है। उन नदियों के विक्रम के वार्षिक ताने-बाने से यह हमारा विस्तृत समतल प्रदेश ऋस्तित्व में आया है। विक्रम के द्वारा ही मातृ-भूमि के हृदयस्थानीय मध्यदेश की पराक्रमशालिनी गंगा ने जन्म दिया है। इसके लिये गंगाको जितना भी पवित्र श्रीर म'गल्य कहा जाय कम है। कवि देखता है कि श्रारमा श्रीर पांस के पारस्परिक संप्रथन से यह भूमि संधृत हुई है (भूमि: संधृता धृता, २६)। चित्र-विचित्र शिलाश्रों से निर्मित भूगी, काली श्रीर लाल रंग की मिट्टी पृथिवी के विश्वरूप की परिचायक है (बंभू कृष्णां रोहिणीं विश्वकृषां ध्रुवां भूमिम् , ११ )। यही मिट्टी वृत्त, वनस्पति, श्रोषियों के। उत्पन्न करती है। इसी से पशुश्रों श्रीर मनुष्यों के लिये श्रन उत्पन्न होता है। मातृभूमि की इस मिट्टी में अद्भुत रसायन है। पृथिवी से उत्पन्न जो गंध है, वही राष्ट्रीय विशेषता है, स्रोर प्रथिवी से जन्म लेनेवाले समस्त चराचर में पाई जाती है। मिट्टी ऋौर जल से बनी हुई पृथिवी में प्राग् की अपरिमित शक्ति है। इसी लिये जिस वस्तु का और विचार का संबंध भूमि से हा जाता है वही नवजीवन प्राप्त करता है।

हमारे देश में ऊँचे पर्वत श्रोर उनपर जमी हुई हिमराशि है, यहाँ प्रचंड वेग से वायु चलती हुई उन्मुक्त वृष्टि लाती है। किव का यह देखकर प्रसन्नता होती है कि श्रपने उपयुक्त समय पर धूल का उड़ाती हुई श्रीर पेड़ों का उखाड़ती हुई मातरिश्वा नामक श्रांघी एक श्रोर से दूसरी श्रोर का बहती है। इस दुर्धर्ष वात के बवंडर ऊपर-नीचे जब चलते हैं, तब बिजली कड़कता है और आकाश कौंध से भर जाता है—

यस्यां वातो मातिरिश्वा ईयते रजांसि कृरवन् च्यावयंश्च वृद्धान्। वातस्य प्रवामुपवामनुवाति श्रचिः, ५१ ।

जिस देश का श्राकाश तिब्ल'त मेघों से भरता है वहाँ भूमि वृष्टि से ढक जाती है—

### वर्षेण भूमिः पृथिवी वृतावृता, ५२ ।

प्रतिवर्ष संचित होनेवाले मेवजालों के उपकार का स्मरण करते हुए कवि ने पर्जन्य का पिता (१२) श्रीर भूमि का पर्जन्यपत्नी (४२) कहा है। भूम्यै पर्जन्यपत्न्यै नमोऽस्त वर्षमेदसे।

'पर्जन्य की पत्नी भूमि को प्रणाम है, जिसमें वृष्टि मेद की तरह भरी है।' मेघों की यह वार्षिक विभूति जहां से प्राप्त होती है, उन समुद्र और सिंधुओं का भी किव के। स्मरण है। अन्त से लहलहाते हुए खेत, बहनेवाले जल और महासागर इन तीनों का घनिष्ठ संबंध है (यस्यां समुद्र उत सिंधुरापो यस्यामन्तम् कृष्ट्यः संबभूवुः, ३)। दिल्ल्ण के गर्जनशील महासागरों के साथ हमारी भूमि का उतना ही धभिन्न संबंध सममना चाहिए जितना कि उत्तर के पवतों के साथ। ये देानों एक ही धनुष की देा के। दियाँ हैं। इसी लिये रमणीय पौराणिक कल्पना में एक सिरेपर शिव और दूसरे पर पाव ती हैं। धनुष्के। दि के समीप ही महोदिध और रज्ञाकर के संगम की अधिष्ठात्री देवो पार्वती कन्याकुमारी के रूप में आज भी तप करती हुई विद्यमान हैं।

कुमारिका से हिमालय तक फैले हुए महाद्वीप में निरंतर परिश्रम करती हुई देश की निदयों श्रीर महानिदयों की श्रीर सबसे पहले हमारा ध्यान जाता है । इस सूक्त में किय ने निदयों के संतत विक्रम का श्रत्यंत उत्साह से वर्णन किया है—

यस्यामापः परिचराः समानीरहोरात्रे श्रप्रमादं च्ररन्ति । सा नो भूमिभूरिधारा पयोदुहामयो उच्चतु वर्चसा ॥ ९ 'जिसमें गतिशील व्यापक जल रात दिन विना प्रमाद और आलस्य के बह रहे हैं, वह भूमि उन अनेक धाराओं को हमारे लिये दूध में परिणत करे

L

श्रीर हमको वर्चस् से सींचे।' कवि की वाणी सत्य है। मेघों से श्रीर निदयों से प्राप्त होनेवाले जल खेतों में खड़े हुए धान्य के शरीर या पौधों में पहुँचकर दूध में बदल जाते हैं, श्रीर वह दूध ही गाढ़ा होकर जो, गेहूँ श्रीर चावल के दानों के रूप में जम जाता है। खेतों में जाकर यदि हम अपने नेत्रों से इस चीरसागर का प्रत्यच देखें तो हमें विश्वास होगा कि हमारे धन-धान्य की अधिष्ठात्री देवी लक्ष्मी इसी चीरसागर में बसती है। यही दुग्ध अन्नरूप से मनुष्यों में प्रविष्ट होकर वर्चस् श्रीर तेज को उत्पन्न करता है। कवि की दृष्टि में पृथिवी के जल विश्वव्यापी (समानी, ९) हैं। श्राकाशस्थित जलों से ही पार्थिव जल जन्म लेते हैं। हिमालय की चोटियों पर श्रीर गंगा में उतरने से पूर्व गंग। के दिन्य जल आकाश में विचरते हैं। वहाँ पार्थिव सीमाभाव की लकीरें **उनमें नहीं होतीं। कौन कह सकता है कि किस प्रकार पृथिवी पर आने से पूर्व** श्राकाश में स्थित जल हिमालय के श्रीर कैलाश के श्रांगों की कहाँ-कहाँ परिक्रमा करते हैं ? भारतीय किन गंगा के स्रोत की दूँदते हुए चतुर्गगम् स्रौर सप्तगंगम धाराश्चों से कहीं ऊपर चठकर उन दिन्य जलों # तक पहुँचकर गंगा का प्रभव-स्थान मानते हैं। उनके व्यापक दृष्टिकीण के सम्मुख स्थूल पार्थक्य के भाव नहीं ठहरते।

सूमि के पाथिय रूप में उसके प्रशंसनीय अरख्य भी हैं। कृषि-संपत्ति और वन-संपत्ति, वनस्पति जगत् के ये दो बड़े विभाग हैं। यह पृथिवी दोनों की माता है। एक और इसके खेतों में अथक परिश्रम करनेवाले ( चेत्रे यस्या विकुर्वते, ४३) इसके बलिष्ठ पुत्र भांति भौति के ब्रीहि-यवादिक अन्नों को उत्पन्न करते हैं (यस्यामन्न ब्रोहियवी, ४२) और लहलहाती हुई खेती (कृष्ट्य: ३) को देखकर हिंदत होते हैं, तथा दूसरी और वे जंगल और कांतार हैं जिनमें अनेक प्रकार की वोर्यवती अोषधियां उत्पन्न होती हैं ( नानावीर्या ओषधीर्या विभित्ते, २)। यह पृथिवी साज्ञात् ओषधियों को माता है, (विश्वस्वम् मात्रसोषधीनाम, १७)। वर्षा ऋतु में जब जल से भरे हुए मेच आकाश में गरजते हैं तब ओषधियों की बाद से पृथिवी का शरीर ढक जाता है। उस विचित्र वर्षा के कारण पृथिवी की एक संज्ञा पृक्षि कही गई है।

एरियल वाटर्स ।

वे श्रोषियाँ षट् ऋतुश्रों के चक्र में परिपक्त है। कर जब मुरमा जाती हैं तब उनके बीज फिर पृथिवी में ही समा जाते हैं। पृथिवी उन बीजों की सँभालकर रखनेवाली धात्री है (गृभिः स्रोषधीनाम्, ५७)। समतल मैदान श्रीर हिमालय आदि पर्वतों के उत्संग में स्वच्छंद हवा और खुले आकाश के नीचे वातातिपक जीवन बितानेवाली इन असंख्य श्रोषियों की इयत्ता कीन कह सकता है ? इंद्रधतुष के समान सात रंग के पुष्पों से खिलकर सूर्य की भूप में हैंसते हुए जब हम इन्हें देखते हैं तब हमारा हृदय आनंद से भर जाता है। शंखपुष्पी का छोटा सा हरित तृषा श्वेत पुष्प का मुकुट धारण किए हुए जहाँ विकसित होता है वहाँ धूप में एक मंगल सा जान पड़ता है। ब्राह्मी, रुद्रवंती, स्वर्णां हीरी, सौपणी, शंखपुष्पी, इनके नामकरण का जी मनेहर अध्याय हमारे देश के निघंद्र-वेत्ताचों ने आर'भ किया था, उसकी कला अदितीय है। एक एक श्रोवधि के पास जाकर उसके मूल और कांड से, पत्र श्रीर पुष्प से, केसर और पराग से उसके जीवन का परिचय और कुशल पूछकर उसके लिये भाषा के भंडार में से एक भन्य सा नाम चुना गया। इन श्रोषियों में जो गुए भरे हुए हैं उनके साथ हमारे राष्ट्र की फिर से परिचित होने की श्रावश्यकता है।

वृत्त और वनस्पति पृथिवी पर ध्रुव भाव से खड़े हैं (यस्यां वृत्ता वान-स्पत्या ध्रुवास्तिष्ठन्ति विश्वहा, २०)। यो देखने में प्रत्येक की आयु काल से परिमित है; किंतु उनका बीज और उनकी नस्ल हमेशा जीवत रहती हैं। यही उनका पृथिवी के साथ स्थायी संबंध है। करोड़ों वर्षों से विकसित हाते हुए वनस्पति-जगत् के ये प्राणी वर्तमान जीवन तक पहुँचे हैं, और इसके आगे भी ये इसी प्रकार बढ़ते और फूलते-फलते रहेंगे। इसी भूमि पर उन्नत भाव से खड़े हुए जो महावृत्त हैं उनका यथार्थतः वन के अधि-पति या वानस्पत्य नाम दिया जा सकता है। देवदाक और न्यमोध, आम्र और अश्वत्य, उदु बर और शाल—ये अपने यहाँ के कुछ महाविटप हैं। महावृत्तों की पूजा और उनकी उचित सम्मान देना हमारा परम कर्त व्य है। जहाँ महावृत्तों की खादर नहीं मिलता वहाँ के अराय जीग हो जाते हैं। सो फुट ऊँचे और तोस फुट घेरैवाले अत्यंत प्रांतु केदार और देवदाक ओं के हिमालय के

L

इत्संग में देखकर जिन लेगों ने श्रद्धा के भाव से उन वनस्पतियों की शिव के पुत्र के रूप में देखा, वे सचमुच जानते थे कि वनस्पति-संसार कितने उच्च सम्मान का अधिकारा है। स्वयं शिव ने केदारों का स्वामित्व स्वोकार किया श्राज श्रनवधान के कारण हम श्रपने इन वानस्पत्यों की देखना भूल गए हैं। तभी हम उस मालुकन लता की शक्ति से अनिभन्न हैं जो सै।-सै। फुट ऊँचे उठकर हिमालय के बड़े बड़े वृत्तों के। श्रपने बाहुपाश में बाँध लेती है। आज वनस्पति-जगत् के प्रति 'श्रमुं पुर: पश्यसि देवदारुप' के प्रश्नों के द्वारा हमें श्रपने चैतन्य के फिर से मकमोरने की त्रावश्यकता है। जहाँ फूले हुए शालवृद्धों के नीचे विद्धशालभंजिका की क्रीडाश्रों का प्रचार किया गया, नहाँ उदीयमान नारी-जीवन के सरस मन से वनस्पति जगत् की तर गित करने के लिये श्रशोक-दे।हृद जैसे विनेाद कल्पित किए गए, वहाँ मनुष्य ऋौर वनस्पति-जगत् के सख्य-भाव के। फिर से हरा-भरा बनाने की आवश्यकता है। पुष्पों की शोभा वनश्री का एक विलक्षण ही शृंगार होता है। देश में पुष्पों के संभार से भरे हुए श्रानेक वन-खंड श्रीर वाटिकाएँ हैं। कमल हमारे सब पुष्पों में एक निराली शाभा रखता है। वह मानुभूमि का प्रतीक ही बन गया है। इसी लिये पुष्पों में किव ने कमल का स्मर्ग किया है। वह किव कहता है - हे भूमि, तुम्हारी जो गंध कमल में बसी हुई है ( यस्ते गन्धः पुष्करमाविवेश, २४), उस सगंध से मफे सरभित करो।

इस पृथ्वी पर द्विपद और चतुष्पद (पशु-पत्ती) देनों ही निवास करते हैं। आकाश की गोद में भरे हुए हंस और सुपर्ण व्योम के प्राण्मय बनाते हैं (यां द्विपाद: पित्तण: संपतिन्त हंसा: सुपर्णा: शकुना वयांसि, ५१)। प्रतिवर्ष मानसरोवर की यात्रा करनेवाले हमारे हंसों के पंस्न कितने सशक्त हैं। आकाश मं वज्र की तरह दूटनेवाले हढ़ और बलिष्ठ सुपर्णों के देखकर हमें प्रसन्नता होनी चाहिए। मनुष्यों के लिये भी जो वन अगम हैं उनमें पशु और पत्ती चहल-पहल रखते हैं। उनके सुरीले कंठ और सुंदर र'गों के देखकर हमें शब्द और कर की अपूर्व समृद्धि का परिचय प्राप्त होता है।

भूमि पर रहनेवाली पशु-संपत्ति भी भूमि के लिये उतनी ही आवश्यक है जितना कि स्वयं मनुष्य। किव की दृष्टि में यह पृथिवी गौत्रों और अश्वों का बहुविध स्थान है (गवामश्वानां वयसश्च विष्ठा, ५)। देश में जो गोधन है, उसकी जो नहतें सहस्रों वर्षों से दूध और घी से हमारे शारीरों के। सींचती आई हैं उनके अध्ययन, रक्षा और उन्नित में दत्तिक्त होना राष्ट्रीय कर्तव्य है। गोधन के जीर्ण होने से जनता के अपने शारीर भी कीर्ण हो जाते हैं। गौओं के प्रति अनुकूलता और सौमनस्य का भाव मानुषी शारीर के प्रत्येक अणु के। अन्न और रस से तृप्त रखता है। सिंधु, कंबोज और सुराष्ट्र के जी तुरंगम दीर्घ युगों तक हमारे साथी रहे हैं उनके प्रति उपेक्षा करना हमें शोभा नहीं देता। इस देश के साहित्य में अश्वसूत्र और हित्तसूत्र की रचना बहुत पहले हो चुकी थी। पश्चिमी एशिया के अमरना स्थान में आचार्य किक्कुलि का बनाया हुआ अश्व-शास्त्र संबंधी एक प्रंथ उपलब्ध हुआ है, जो विक्रम से भी पंद्रह शताब्दी पूर्व का है। इसमें घोड़ों की चाल और इदान के बारे में एकावर्तन, ज्यावर्तन, पंचावर्तन, सप्तावर्तन सहश अनेक संस्कृत शब्दों के रूपांतर प्रयुक्त हुए हैं।

जो ज्याघ और सिंह कांतारों की गुफाओं में निर्द्वेद्व विचरते हैं, उनकी ओर भी किन ने ध्यान दिया है। यह पृथिनी वनचारी शुकर के लिये भी खुनी है, सिंह और ज्याघ जैसे पुरुषाद आरख्य पशु यहाँ शै।र्य-पराक्रम के उपमान बने हैं (४९)। पशु और पत्नी किस प्रकार पृथिनी के यश के। बढ़ाते हैं इसका इतिहास सान्नी है। भारतवर्ष के मयूर प्राचीन बावेर (बेबीलन) तक जाते थे (बावेरजातक)। प्राचीन केक्य देश (आधुनिक शाहपुर-मेलम) के राजकीय अंतःपुर में कराल दाढ़ोंवाले महाकाय कुत्तों की एक नस्ल ज्याघों के वीर्य-चल से तैयार होती थी, जिसकी कीर्ति यूनान और रोम तक प्राचीन काल में पहुँची थी। लैम्प्सकस से प्राप्त भारत-लक्ष्मी की चाँदी को तश्तरी पर इस बचेरी नस्ल के कुत्तों का चित्रण पाया जाता है। कुत्तों को यह भोम जाति आज भी जीवित है और राष्ट्रीय कुशल-प्रश्न और दाय में भाग पाने के लिये उत्सुक है। विषेल सर्प और तीक्ष्ण डंकवाले बिच्छू हेम त ऋतु में सर्दी से ठिटुरकर गुम-शुम बिलों में से।ए रहते हैं। ये भी पृथिनी के पुत्र हैं। जितनी लखनौरासी वर्ष ऋतु में उत्पन्न होकर सहसा रंगने और उड़ने लगती है उनके जीवन से भी हमें अपने लिये कल्याण की कामना करनी है (४६)।

'Ł

उत्पर कहें हुए पार्थिव कल्यागों से संपन्न मात्रभूमि का स्वरूप अत्य त मने हर है। उसके अतिरिक्त स्वर्ण, मिण-रत्न आदिक निधियों ने उसके रूप-मंडन की और भी उत्तम बनाया है। रत्नप्रसू, रत्नधात्री यह पृथिवी 'वसुधानी' है, अर्थात् सारे कोषों का रज्ञा-स्थान है। उसकी छाती में अन'त सुवर्ण भरा हुआ है। हिरग्यवज्ञा भूमि के इस अपरिमित के प्रका वर्णन करते हुए कवि की भाषा अपूर्व तेज से चमक उठती है—

विश्वंभरा वसुधानी प्रतिष्ठा हिरण्यवद्धा जगतो निवेशनी ॥ २ ॥ निधि विभ्रती बहुधा गुहा वसु मणि हिरण्यं पृथिवी ददातु में । वस्ति नो वसदा रासमाना देवी दधातु सुमनस्यमाना ॥ ४४ ॥ सहस्रं धारा द्रविणस्य में दुहां ध्रुवेव धेनुरनपस्फुरन्ती ॥ ४५ ॥

विश्व का भरण करनेवाली, रत्नों की खान, हिरएय से परिपूर्ण, हे मातृभूमि, तुम्हारे ऊपर एक संसार ही बसा हुआ है। तुम सबकी प्रायास्थिति का कारण हो।

अपने गृढ़ प्रदेशों में तुम अनेक निधियों का भरण करती हो। रत्न, मिण अोर सुवर्ण की तुम देनेवाली हो। रत्नों का वितरण करनेवाली वसुधे, प्रेम और प्रसन्नता से पुलकित होकर हमारें लिये केाषों केा प्रदान करो।

श्रटल खड़ी हुई श्रनुकूल घेनु के समान, हे माता, तुम सहस्रों घाराश्रों से श्रपने द्रविषा का हमारे लिये देाहन करो। तुम्हारी कृपा से राष्ट्र के कोष अक्टय निधियों से भरे-पुरे रहें। उनमें किसो प्रकार किसी कार्य के लिये कभी न्यूनता न हो।

हिरायवचा पृथिवी के इस आभामय सुनहले रूप का किव अपनी अद्धांजलि अपित करता है—

तस्यै हिरएयवत्त्रसे पृथिव्या स्रकरं नमः। ( २६ )

पृथिवो के साथ संवत्सर का अनुकूल संबंध भी हमारी उन्नति के लिये इस्यंत आवश्यक है। किन ने कहा है—

'हे पृथिवी, तुम्हारे ऊपर संवत्सर का नियमित ऋतुचक्र घूमता है। श्रीब्म, वर्षा, शरद्, हेमंत, शिशिर श्रीर वसंत का विधान श्रपने श्रपने कल्याणों को प्रतिवर्ष तुम्हारे चरणों में भेंट करता है। धीर गति से श्रप्रसर होते हुए तुम्हारे श्रहोरात्र नित्य नए दुग्ध का प्रस्तवण करते हैं। पृथिवी के प्रत्येक संवत्सर की कार्यशक्ति का वार्षिक लेखा कितना श्रपिमित है। उसकी दिन-चर्या और निज-वार्ता श्रहोरात्र के द्वारा ऋतुओं में और ऋतुओं के द्वारा संवत्सर में श्रागे बढ़ती है। पुनः संवत्सर उस विक्रम की कथा की महा-काल के प्रवर्तित चक्र को भेंट करता है। संवत्सर का इतिहास नित्य है। वसंत ऋतु के किस च्या में किस पुष्प को हे पृथिवी, रंगों की तूलिका से तुम सजाती हो; और किस श्रोपध में तुम्हारे श्रहोरात्र और ऋतुएँ श्रपना दुग्ध किस समय जमा करती हैं; पंख फैलाकर उड़ती हुई तुम्हारी। तितिलयाँ किस ऋतु में कहाँ से कहाँ जाती हैं; किस समय कौंच पन्नी कलरव करती हुई पंक्तियों में मानसरोवर से लौटकर हमारे खेतों में मंगल करते हैं; किस समय तीन दिन तक बहनेवाला प्रचंड फगुनहटा वृत्तों के जीर्य-शीर्य पत्तों को धराशायी बना देता है; श्रीर किस समय पुरवाई श्राकाश को मेवों की घटा से छा देती है ?—इस ऋतु-विज्ञान की तुम्हारी रोमहर्षण गृहवार्ता को जानने की हममें नूतन श्रमिरचि हुई है।

#### जन

भूमि पर जन का सिन्नवेश बड़ी गेमांचकारी घटना मानी जाती है। किसी पूर्व युग में जिस जन ने अपने पद इस पृथिवी पर टेके उसी ने यहाँ भू-प्रतिष्ठा प्राप्त की, उसी के भूत और भविष्य की अधिष्ठात्री यह भूमि है—

#### सा नो भूतस्य भव्यस्य पत्नी। (१)

<sup>#</sup> भू-प्रतिष्ठा, भू-मापन, प्रारंभिक युग में भूमि पर जन के सिन्नवेश की संज्ञा है जिसे अगरेजी में लैंड-टेकिंग कहा जाता है। श्राइसलैंड की भाषा के श्रनुसार 'लैंड-टेकिंग' के लिये लैंड-नामा' शब्द है। डा० कुमारस्वामी ने ऋग्वेद को 'लैंड-नामा-बुक' कहा है, क्योंकि ऋग्वेद प्रत्येक च्रेत्र में श्रार्य जाति की 'भू-प्रतिष्ठा' का ग्रंथ है। पूर्वजनों के द्वारा भू-प्रतिष्ठा (पृथ्वी पर पैर टेकना) सब देशों में एक श्रस्य त पवित्र घटना मानी जाती है। (देखिए कुमारस्वामी, ऋग्वेद प ज लेंड-नाम-बुक, पृ० ३४)

पृथिवी पर सर्वप्रथम पैर टेकने का भाव जन के हृदय में गौरव उत्पन्न करता है। जन की छोर से किव कहता है—मैंने श्रजीत, श्रहत श्रौर श्रज्ञत रूप में सब से पूर्व इस भूमि पर पैर जमाया था—

श्रजीतोऽहतो श्रज्तोऽध्यष्ठा पृथिवीमहम् । ( ११ )

उस भू-श्रिष्टान के कारण भूमि श्रीर जन के बीच में एक श्रंतरंग संबंध उत्पन्न हुआ। यह संबंध पृथिवीसूक्त के शब्दों में इस प्रकार है —

माता भूमिः पुत्रो ब्रह पृथिन्याः। (१२)

'यह भूमि माता है, श्रोर में इस पृथिबी का पुत्र हूँ।' भूमि के साथ माता का संबंध जन या जाति के समस्त जीवन का रहस्य है। जो जन भूमि के साथ इस संबंध का श्रानुभव करता है वही माता के हृदय से प्राप्त होनेवाले कल्याणों का श्रिधकारी है, उसी के लिये माता दूध का विसर्जन करती है।

सा नो भूमिविंसुजतां माता पुत्राय मे पयः। (१०)

जिस प्रकार पुत्र को ही माता से पोषण प्राप्त करने का स्वत्व है, उसी प्रकार पृथिवी के ऊर्ज या बल पृथिवी पुत्रों को ही प्राप्त होते हैं। किव के शब्दों से—'हे पृथिवी, तुम्हारे शरीर से निकलनेवाली जो शक्ति की धाराएँ हैं उनके साथ हमें संयुक्त करो'—

यत्ते मध्यं पृथिवि यच्च नभ्यं यास्त ऊर्जस्तन्व: संबभूवु: । तासु नो धेहि स्रभि नः पवस्व माता भूमिः पुत्रो स्रहं पृथिव्याः ॥ ( १२ )

पृथिवी या राष्ट्र का जा मध्यबिंदु है उसे ही बैदिक भाषा में नभ्य कहा है। इस केंद्र से युग युग में अनेक ऊर्ज या राष्ट्रीय बल निकलते हैं। जब इस प्रकार के बलों की बहिया आती है तब राष्ट्र का कल्पयृत्त हरियाता है। युगों से साए हुए भाव जाग जाते हैं और वही राष्ट्र का जागरण होता है। किव की अभिलाषा है कि जब इस प्रकार के ऊर्ज प्रवाहित हों तब मैं भी उस चेतना के प्राण्वायु से संयुक्त होऊँ। पृथिवी के ऊपर आकाश में छा जानेवाले विचार-मेघ वे पर्जन्य हैं जा अपने वर्षण से समस्त जनता का सींचते हैं (पर्जन्य: पिता स उ नः पिपत्तुं, १२)। उन प्रजन्यों से प्रजाएँ नई नई प्रेरणाएँ लेकर बढ़ती हैं। पृथिवी पर उठनेवाले ये महान् वेग मानसिक शक्तियों में प्रकंप उत्पन्न करते हैं, त्र्यौर शारीरिक बलों में चेतना या हलचल की जन्म देते हैं। इन दो प्रकार के वेगों (फीर्सज) के लिये वेद में 'एजथु' श्रौर 'वेपथु' शब्दों का प्रयोग किया गया है—

> महत्सधस्यं, . महती बभूव; महान्वेग एजथुर्वेगथुष्टे (१८)।

भूमि की एक संज्ञा सधस्थ (कॉमन फाद्रखेंड ) है, क्योंकि यहाँ उसके सब पुत्र मिलकर (सह + स्थ) एक साथ रहते हैं। यह महती पितृभूमि या सधस्थ विस्तार में ऋत्यंत महान् है ख्रौर ज्ञान की प्रतिष्ठा में भी इसका पद ऊँचा है। इसके पुत्रों के एजथु ( मन के प्रेरक वेग ) श्रीर वेपशु (शरीर के बल) भी महान् हैं। तीन महत्तात्रों से युक्त इसकी रचा महान् इंद्र प्रमादरहित हे। कर करते हैं (महां स्वेन्द्रो र इत्यप्रमादम्, १८)। महान देश-विस्तार, महती सांस्कृतिक प्रतिष्ठा, जनता में शरीर और मन का महान् श्रान्दोलन श्रौर राष्ट्र का महान् रत्तरण-बल - ये चारों जब एक साथ मिलते हैं तब उस युग में इतिहास स्वर्ण के तेज से चमकता है। इसी के किव ने कहा है- 'हे भूमि, हिरएय के संदर्शन से हमारे लिये चमका, कोई हमारा वैरी न हे।' (१८)। बड़े बड़े बवंडर श्रीर भूचाल, हरहरे श्रीर हड़कंप, बतास श्रीर माँमाएँ -- भौतिक श्रौर मानसिक जगत् में पृथिवी पर चलते रहते हैं। इतिहास में कहीं युद्धों के प्रलयंकर मेघ मँडराते हैं, कहीं क्रांति ख्रौर विप्लवों के धको पृथिवी कें। डगमगाते हैं, परंतु पृथिवी का मध्यविंदु कभी नहीं डोलता। जिन युगों में किलकारी मारनेवाली घटनात्रों के अध्याय सपाटे के साथ दै। इते हैं, उनमें भी पृथिवी का केंद्र भ्रव और ऋडिग रहता है। इसका कारण यह है कि यह पृथिवी इंद्र की शक्ति से रिचत (इंद्रगुप्ता) है; सब में महान देव इंद्र प्रमादरहित होकर स्वयं इसकी रचा करता रहता है। इस प्रकार की कितनी श्रमिपरी चात्रों में पृथिवी उत्ती है।

कवि की दृष्टि में मनु की संतित इस पृथिवी पर असंबाध निवास करती है (असंबाधं बध्यतो मानवानाम, २)। इस भूमि के पास चार दिशाएँ हैं, इसका स्मरण कराने का तात्पर्य है कि प्रत्येक दिशा में जो स्वामाविक दिक्सीमा है वहाँ तक पृथिवी का अप्रतिहत विस्तार है। 'प्राची और

L

उदोची, दिल्ला और पश्चिम—इन दिशाओं में सर्वत्र हमारे लिये कल्याण हो और हम कहीं से उत्कांत न हों? (३१,३२)। इस भुवन का आश्रय लेते हुए हमारे पैरों में कहीं ठोकर न लगे (मा नि ध्यं भुवने शिश्रियाण:) और हमारे दाहिने और बाएँ पैर ऐसे टढ़ प्रतिष्ठित हों कि किसी अवस्था में भी वे लड़खड़ाएँ नहीं (पद्भ्यां दिल्लासच्याभ्यां मा व्यथिष्मिह भूम्याम्)। जनता के पराक्रम की चार अवस्थाएँ होतो हैं —किल, द्वापर, त्रेता और कृत। जनता का सीया हुआ रूप किल है, बैठने को चेष्टा करता हुआ द्वापर है, खड़ा हुआ रूप त्रेता और चलता हुआ रूप कृत है (उदीराणा उतासीनास्ति-ष्ठन्तः प्रकामन्तः, २८)।

पृथिवी पर असंबाध निवास करने के लिये एक भावना बारंबार इन मंत्रों में प्रकट होती हैं। वह है पृथिवी के विस्तार का भाव। यह भूमि हमारे लिये वह-लोक अर्थात् विस्तृत प्रदेश प्रदान करनेवाली हो (वहलोक पृथिवी न: कृत्यातु)। चुलोक और पृथिवी के बीच में महान् अंतराल जनता के लिये सदा वन्मुक्त रहे। राष्ट्र के लिये केवल दो चीजें चाहिएँ—एक 'व्यव' या भौमिक विस्तार और दूसरी मेघा या मस्तिष्क की शक्ति (५३)। इन दें। की प्राप्ति से पृथिवी की वस्नति का पूर्ण कर विकसित हो सकता है।

भूमि पर जनों का वितरण इस प्रकार स्वाभाविक रीति से होता है जैसे अश्व अपने शरीर की धूलि को चारों ओर फैलाता है। जो जन पृथिवी पर बसे थे वे चारों ओर फैलते गए और उनसे ही अनेक जनपद अस्तित्व में आए। यह पृथिवी अनेक जनों को अपने भीतर रखनेवाला एक पात्र है (त्वमस्यावपनी जनानाम, ६१)। यह पात्र विस्तृत है (पप्रथाना), अखंड (अदिति रूप) है, और सब कामना ओं की पूर्ति करनेवाला (कामदुधा) है। किसी प्रकार का कोई न्यूनता प्रजापति के सुद्र और सत्य नियमों के कारण

<sup>\*</sup> इसी की व्याख्या ऐतरेय ब्राह्मण के चरैवेति-गान में है— किल: शयानो भवति संजिहानस्तु द्वापर: । . इत्तिष्ठं स्त्रेता भवति कृतं सम्पद्यते चरन् ॥

इस पूर्ण घट में उत्पन्न नहीं होती। पृथिवी के ऊन भावों की पूर्ति का उत्तरदायित्व प्रजापित के ऋत या विश्व की संतुलन-शक्तियों पर है (यत्त ऊनं तत्त आपूरयति प्रजापित: प्रथमजा ऋतस्य, ६१)।

पृथिवी पर बसे हुए अनेक प्रकार के जनों की सत्ता ऋषि स्वीकार करता है। मात्रभूमि को वे मिलकर शक्ति देते हैं और उसके रूप की समृद्धि करते हैं। अपने अपने प्रदेशों के अनुसार (यथीकसम्) उनकी अनेक भाषाएँ हैं और वे नाना धर्मों के माननेवाले हैं—

> जनं विभ्रती बहुधा विवाससं, नानाधर्मा**गां** पृथिवी यथौकसम् । (४५)

उनमें जो विभिन्नता की सामग्री है उसे मान्द्रभूमि सहर्ष स्वीकार करती है। विभिन्न होते हुए भी उन सब में एक ही तार इस भावना का पिरोया हुआ है कि वे सब पृथिवों के पुत्र हैं। किव की हुष्टि में यह एकता दो रूपों में प्रकट होती है। एक तो उस गंध के रूप में है जो प्रथिवी का विशेष गरण है। यह गंध सब में बसी हुई है। जिसमें भूमि को गंध है वही सगंध है और उसी में भूमि का तेज मलकता है। पृथिवी से उत्पन्न वह गंध राष्ट्रीय विशेषता के रूप में स्त्रियों और पुरुषों में प्रकट होती है। उसी गंध को हम स्त्री-पुरुषों के भाग्य और मुख के तेज के रूप में देखते हैं। बीरों का पौस्य भाव और कन्या का वर्चस् उसी गंध के कारण है। मातृभूमि की पुत्री प्रत्येक कुमारी अपने लावएय में उसी गंध को धारण करती है। मातुमूमि की उस गंध से हम सब सुरिमत हों, उस सौरभ का आकर्षण सर्वत्र हो। अन्य राष्ट्रों के मध्य में हमारी उस गंध का कोई वैरी न हो, केवल उस गंध के कारण अर्थात् मार्टभूमि की उस छाप को अपने सिर पर धारण करने के कारण, कोई हमसे द्वेष न करे (तेन मासुरीमं कुण मानो द्विचत कश्चन, २४, २५)। वह गंध भूमि के प्रत्येक परमाणु की विशेषता है। अोषधियों और वनस्पतियों में, मृतों श्रीर त्राराय पशुत्रों में, त्रश्वों श्रीर हाथियों में सर्वत्र वही एक विशेषता स्पष्ट है। मातृभूमि की उस गंध के कारण किसी को कहीं भी निरादर प्राप्त न हो, वरन इसी गुण के कारण राष्ट्र में वे तेजस्वी और सम्मानित हों। वही गंध उस पुष्कर में बसी हुई थी जिसे सूर्या के विवाह में देवों ने सूँघा था।

Ľ

इन अमत्यों को हे भूमि, तुन्हारी 'अप्र गंध' इदय के प्रथम प्रभात में प्राप्त हुई थी, वही अप्र गंध हमें भी सुरमित करनेवाली हो। जिस समय राष्ट्र की सब प्रजाएँ परस्पर सुमनस्यमान है। कर अपने सुंदर से सुंदर रूप में विराजमान थीं, उस समय सूर्यों के विवाह में उनका जे। महोत्सव हुआ था, इस सम्मिलन में जिस गंध से बसे हुए कमल की देवों ने सूघा था इसी अमर गंध की उपासना आज हम भी करते हैं (२३-२५)। जनता का बाह्य भौतिक रूप और श्री उसी राष्ट्राय ऐक्य से सदा प्रभावित हो।

एकता का दूसरा रूप अधिक उच्च है। वह मानस जगत् की भावना है। वह अग्नि के रूप में सर्वत्र ज्याप है। अग्नि ही झान की ज्याति है। 'पुरुषों श्रीर स्त्रियों में, ऋश्वों श्रीर गोधन में, जल श्रीर श्रोषधियों में, भूमि श्रीर पाषाणों में, द्युलोक श्रीर श्रांतरित्त में एक ही श्राग्न बसी हुई है। मर्त्य लोग अपनी साधना से उसी अग्नि का प्रव्यत्वित करके अमर्त्य बनाते हैं। मातृभूमि के जिन पुत्रों में यह अग्नि प्रकट हो जाती है वे अमृतत्व या देवत्व के भाव का प्राप्त करते हैं। 'यह समस्त भूमि उस अग्नि का वस ओड़े हुए है। इसका घुटना काला है' ( श्रिप्तिवासाः पृथिवी श्रसितज्ञूः, २१ )। माता के जिस घुटने पर बैठता है, उसका भौतिक रूप काला है, किंतु उस पर बैठकर श्रीर मातृमान बनकर वह श्रपने हृदय के भावों से उस श्राप्त का प्रकाशित करता है, जिससे वह तेज श्रीर तीक्षण बल प्राप्त करके विषीमंत श्रीर संशित बनता है (२१)। मातृभूमि के साथ संबंधित होने के लिये मनाभाव ही प्रधान वस्त है। 'जा देवों की भावना रखते हैं । इनके लिये यहाँ सजाए हुए यहा हैं; जै। मानुषी भावों से प्रेरित हैं, इन मत्यों के लिय केवल अन्न और पान के भोग हैं (२२)। इस सुक्त में भूमि, भूमि पर बसनेवाले जन, जनों की विविधता, उनकी एकता, श्रीर उन सब को मिलाकर एक उत्तम राष्ट्र की करंपना-इन पाँचों का स्पष्ट विवेचन पाया जाता है। कवि ने निश्चित शब्दों में कहा है-

सा नो भूमिस्त्विष वलं राष्ट्रे दधात्त्तमे । ( ८)

समग्रता—राष्ट्रीय ऐक्य के लिये सूक्त में 'समग्र' शब्द का प्रयोग है। यह ऐक्य किस प्रकार प्राप्त किया जा सकता है ? श्रापस में भिन्नता होना, श्रमेक भाषाओं श्रीर धर्मों का श्रस्तित्व कोई त्रुटि नहीं है। श्रभिशाप के रूप में

7

उसकी कल्पना नेद का भाव नहीं है। ऋषि की दृष्टि में विविधता का कारण भौमिक परिस्थिति है। नाना धर्म, भिन्न भाषाएँ, बहुधा जन, ये सब यथौकस अर्थात् अपने अपने निवासस्थानों के कारण पृथक् हैं। इस स्वाभाविक कारण से जूकना मनुष्य की मूखंता है। ये स्थूल भेद कभी एकाकार हो जायंगे, यह समक्षना भी भूल है। 'पृथिवी से जो प्राणी क्यन्न हैं उन्हें भूमि पर विचरने का अधिकार है। जो भद्र और पाप हैं उन्हें भी जनायन मार्गों के उपयोग का स्वत्व है। जितने मर्त्य 'पंच मानव' यहाँ हैं वे तब तक अमर रहेंगे, जब तक सूर्य आकाश में है क्योंकि सूर्य ही तो प्रात:काल सबको अपनी रिश्मयों से अमर बना रहा है।' (१५)

पृथिवी के 'पंच मानव' श्रीर छोटी मोटो श्रीर भी श्रनेक प्रजाएँ (पंच कृष्ट्य:) विधाता के विधान के श्रानुसार ही स्थायी रूप से यहाँ निवास करने के लिये हैं, श्रतएव उनको परस्पर समग्र भाव से एकता के सूत्र में बँधकर रहना श्रावश्यक है—

ता नः प्रजाः सं दुह्नतां सममा वाचो मधु पृथिवि वेहि महाम् । (१६)

बिसा एकता के मातृभूमि का कल्याण असंभव है। पृथिवी के दोहन के लिये आहिराज पृथु ने जड़-चेतन के अनेक वर्गों को एक सूत्र में बाँधा था, और भूमि का दूध पीने के लिये पृथु को अध्यक्ता में सभी को ब्रह्म बसना पड़ा था। इस ऐक्य भाव की कुंजी वाणी का मधु या बोली का मिठास है (वाच: मधु)। यह कुंशी तीन काल में भी नहीं बिगड़ती। हमें चाहिए कि जब बोलने लगें तो पहले यह सोच लें कि हम दससे किसी के हृदय पर आधात तो नहीं कर रहे हैं। 'हे सब को छुद्ध करनेवाली माता, तुम्हारे मर्म और हृदय स्थान का वेधन में कभी न कहाँ।' (३५) प्रियदर्शी अशोक ने संप्रदायों में सुमित और सद्भाव के लिये वाणी के इस शहद का उपदेश दिया था। अपने को रुज्जल सिद्ध करने के लिये जब हम दूसरों की निंदा करते हैं तब आप भी बुक्त जाते हैं। राष्ट्र की वाक् में मधु की अनेक धाराओं के अनवरत प्रवाह में ही सब का कल्याण है और वही मधु समप्र प्रजाओं को एक अलंड भाव में गूँथता है। पृथिवी स्वयं चमार्शील धात्री है (चर्मा मूमिम्,२९)।

L

वह चमा स्रोर सिह ब्णुता का सब से बड़ा आदर्श डपस्थित करती है। 'ज्ञानी-गुरु (२६) स्रोर मूर्ब-बुद्ध दोनों को वह पोषित करती है। भद्र स्रोर पापी-दोनों की मृत्यु डसी की गोद में होती है।' (४८) 'प्रत्येक प्राणी दाहिनी-बाई' पसलियों की करवट से उस पर लेटता है स्रोर वह सभी का बिछौना बनी है' (सब स्य प्रतिशीवरी, ३४)।

पृथिवी पर बसनेवाला जन व्यक्ति रूप से शतायु, पर समष्टि रूप से अमर है। जन का जीवन एक पीढ़ी में समाप्त नहीं हो जाता; वह युगांत तक स्थिर रहता है। सूर्य उसके अमृतत्व का सालो है। जन पृथिवी के उत्संग में रोग और हास से अभय होकर रहना चाहता है (अनमीवा अयहमा, ६२)। हे मातृभूमि, हम दीर्घ आयु तक जागते हुए तुम्हारे लिये भेंट चढ़ाते रहें (६२)। पृथिवी जन के भूत और भविष्य दोनों की पालनकर्त्री है (सा नो भूतस्य भव्यस्य पत्नी, १)। उसकी रल्ला स्वयं देव प्रमाद बिना स्वप्नरहित होकर करते हैं (७)। इसलिये पृथिवी का जीवन करपांत तक स्थायी है। उस भूमि के साथ यज्ञीय भावों से संबंधित जन भी अजर-अमर है।

भूमि के साथ जन का संबंध आज नया नहीं है। यही पृथिवी हमारे पूर्व पुरुषों की भी जननी है। 'हे पृथिवी, तुम हमारे पूर्व कालीन पूर्व जों की भी माता हो। तुम्हारी गीद में जन्म लेकर पूर्व जनों ने अनेक विक्रम के कार्य किए हैं—

#### यस्यां पूर्वे पूर्वजना विचक्रिरे। (५)

वन पराक्रमों की कथा ही हमारे जन का इतिहास है। हमारे पूर्व पुरुषा ने इस भूमि के। शत्र क्रों से रहित ( अनिमत्र ) और असपत्र बनाया। उन्होंने युद्धों में दुंदुभि-घोष किया ( यस्यां वदित दुंदुभि:, ४१ ) और आनंद से विजयगान करते हुए नृत्य और संगीत के प्रमाद किए ( यस्यां नृत्यंति गायंति व्यैलबा:, ४९ )। जनता की हर्षवाणी और किलकारियों से युक्त गीत और नृत्य के दृश्य, तथा अनेक प्रकार के पर्व और मंगलोत्सवों का विधान संस्कृति का एक महत्त्वपूर्ण पन्न है जिसके द्वारा लोक की आत्मा प्रकाशित होती है।

भारतीय संवत्सर के षड़ ऋतुआं का चक्र इस प्रकार के पर्वों से भरा हुआ है। इनके सामयिक अभिप्राय के। पहचान कर उन्हें फिर से राष्ट्रीय जीवन का आंग बनाने की आवश्यकता है। उद्यानों की कीडाएँ और कितने प्रकार के पुष्पोत्सव संवत्सर की पर्वपरंपरा में अभी तक बच गए हैं। वे फिर से सार्वजनिक जोवन में प्राण-प्रतिष्ठा के अभिलाषी हैं।

इस विश्वगर्भा पृथिवी के पुत्रों को विश्वकर्मा कहा गया है (१३)। अनेक महत्त्वपूर्ण कार्यों की योजना उन्होंने की है और नए संभारों की वे उठाते रहते हैं। पृथिवी के विशाल खेतों में उनके दिनगत के परिश्रम से चारों ओर धान्य-संपत्ति लहराती है। उन्होंने अपनी बुद्धि और श्रम से श्रमेक बड़े नगरों का निर्माण किया है जो देवनिर्मित से जान पड़ते हैं—

> यस्याः पुरो देवकृतः चेत्रे यस्या विकुर्वते । प्रजापितः पृथिवी विश्वगर्भा स्त्राशामाशां रण्यां नः कृगोतः, (४३)

पृथिवी की महापुरियों में देवता श्रों का श्रंश मिला है इसीलिये तो वे श्रमर हैं। महापुरियों में देवत्व की भावना से स्वयं भूमि के। भी देवत्व श्रोर सम्मान मिला है। जंगल श्रोर पहाड़ों से भरी हुई, तथा समतल मैदान श्रोर सदा बहनेवाली निदयों से परिपूर्ण भूमि के। हर एक दिशा में नगरों की शोभा से रमाणीय बना देना राष्ट्र का बड़ा भारी पराक्रम-कार्य माना जाता है। संस्कृति के श्रमेक श्रध्यायों का निर्माण इन नगरों में हुआ है जिसके कारण उनका पुनः प्रतिष्ठा मिलनी चाहिए। प्राचीन भारत में नगरों के श्रधिष्ठाता देवताश्रों की कल्पना की गई थी। उन नगर-देवताश्रों के। फिर से पौर-पूजा का इपहार चढ़ाने के लिये सार्वजनिक महोत्सवों का विधान होना चाहिए। प्रथिवी पर जो माम श्रोर श्ररणय हैं उनमें भी सभ्यता के श्रंकृर फूले-फले हैं। मामों के जनपदीय जोवन में एवं जहाँ श्रनेक मनुष्य एकत्र होते हैं उन संप्रामों या मेलों में, मानुभूमि की प्रशंसा के लिये उसके पुत्रों के कंठ निरंतर खुलते रहें—

ये ग्रामा यदरण्यं या: सभा ऋधि भूम्यां ये संप्रामास्समितयस्तेषु चारु वदेम ते । (५६)

`Ł

'पृथिवो पर जो माम श्रौर श्रराय हैं, जो सभाए श्रौर समितियाँ हैं, जो सावेंजनिक सम्मेलन हैं, उनमें हे भूमि, इम तुम्हारे लिये सुंदर भाषण करें।'

सुंदर भाषण का स्मरण करते हुए कवि का हृद्य गदुगद् है। जाता वह चाहता है कि भूमि के प्रशंसा-गान में हमारा हृदय विकसित हो. हमारी बाणी उदार हो, श्रीर हमारी भाषा की शब्दसंपत्ति का भंडार इन्मुक्त हा। वाणी का सर्वोत्तम तेज उन सभात्रों और समितियों में देखा जाता है जो राष्ट्रीय जीवन की नियमित करती हैं। सभा श्रीर समिति की वेदों में प्रजापति की पुत्रियों कहा गया है। राष्ट्रीय जीवन के साथ उनका मिलकर वार्य करना ऋत्यंत आवश्यक है। सभाओं और समितियों में जनता के जो प्रतिनिधि सम्मिलित होते हैं, मारुभूमि के लिये उनके द्वारा सुद्रतम शब्दों के प्रयोग की कल्पना कितनी मार्मिक है। वेदों के श्रमुसार पृथिवी पर वसनेवाली जनता का संबंध राष्ट्र से है। राष्ट्र के श्रांतग त भूमि श्रीर जन दोनों सन्मिलित हैं। इसलिये यज्जवे द के 'श्राबद्धान' सुक्त में एक श्रोर ब्रह्मवर्चस्वी ब्राह्मण्, तेजस्वी राजन्य श्रीर यजमानों के वीर युवा पुत्रों का श्राइश है, दूसरी श्रोर उचित समय पर मेघों से जलवृष्टि श्रौर फलवती श्रोषधियों के परिपाक से पृथिवी पर धन-धान्य की समृद्धि की श्रभिलाषा है। इन दोनों के सम्मिलन से ही राष्ट्र का ये। गचेम पूर्ण होता है। पृथिवी पुक्त में राष्ट्र के आदर्श को कई प्रकार से कहा गया है। भूमि पर जन की हृद् स्थापना, जनता में समप्रता का भाव, जन की श्रनमित्र, श्रसपत्र श्रीर श्रसंबाध स्थिति, जो बातें राष्ट्र-वृद्धि के लिये श्रावश्यक हैं उनका वर्णन सक्त में यथास्थान प्राप्त होता है।

भूमि, जन श्रीर जन की संस्कृति, इन तीनों की सम्मिलित संझा राष्ट्र है। पृथिवीस्तुक के श्रनुसार राष्ट्र तीन प्रकार का होता है—निकृष्ट, मध्यम श्रीर उत्तम। प्रथम कोटि के राष्ट्र में पृथिवी की सब प्रकार की भौतिक संपत्ति का पूर्ण रूप से विकास देखा जाता है। मध्यम कोटि के राष्ट्र में जन की वृद्धि श्रीर हलचल देखी जाती है, श्रीर उत्तम कोटि के राष्ट्र की विशेषता का लक्ष्म राष्ट्रीय जन की उच्च संस्कृति है। इसी की ध्यान में रखते हुए श्रष्टि प्रार्थना करता है कि हम उत्तम राष्ट्र में मानसिक तेज और शारीरिक बल प्राप्त करें —

सा ना भूमिस्तिविषं बलं राष्ट्रे द्धातृत्तमे, (८)। वह भूमि जिसका हृदय परम ज्याम में श्रमृत श्रीर सत्य से ढका हुआ है, उत्तम राष्ट्र में हमारे लिये तेज और बल की देनेवाली हो। राष्ट्र के उपयुक्त स्वरूप की यों भी कह सकते हैं कि भूमि राष्ट्र का शुरीर है, जन उसका प्राण है, श्रीर जन की संस्कृति उसका मन है। शरीर, प्राण और मन इन तीनों के सन्मिलन से ही राष्ट्र की आत्मा का निर्माण होता है। राष्ट्र में जन्म लेकर प्रत्येक मनुष्य तीन ऋणों से ऋणवान् हा जाता है, अर्थात् त्रिविध कर्तव्य जीवन में उसके लिये नियत हो जाते हैं। राष्ट्र के शरीर या भौतिक रूप की उन्नति देवऋण है, क्योंकि यह असि इस कप में देवों के द्वारा निर्मित हुई। जन के प्रति कर्तव्य पितृऋण है जो सुंदर स्वस्थ प्रजा की उत्पत्ति श्रीर उनके संवर्धन से पूर्ण किया जाता है। राष्ट्रीय ज्ञान श्रीर धर्म के प्रति जो कर्त ज्य है वह ऋषि-ऋगा है। संस्कृति के विकास के द्वारा हम उस ऋगा से उऋगा होते हैं। ऋषियों के प्रति उत्तरदायित्व का अर्थ है ज्ञान और संस्कृति के आदशों की अपने ही जीवन में मुर्तिमान् करने का प्रयत्न, अ्रौर यह विचार कि राष्ट्र में ज्ञान के संरक्षण और संचय की जो गुहाएँ हैं, उनमें मेरा अपना मन भी एक गृहा बने, इससे राष्ट्र के उत्तम रूप का तेज विकसित होता है। एक तपस्वी के तप से, ज्ञानी के ज्ञान से श्रीर संकल्पवान पुरुष के संकल्प से समस्त राष्ट्र शक्ति, ज्ञान और संकल्प से युक्त बनता है। राष्ट्र में सुवर्गा के सुमेरुओं का संचय उसके स्थूल शरीर की सजावट है; परंतु तप, ज्ञान खौर संकल्प की साधना राष्ट्र के मन और जन की संस्कृति का विकास है। 'सा नो भूमि-स्विषिं बलं राष्ट्रे दधातृत्तमे'--यह वाक्य राष्ट्र की उत्तम स्थिति या सर्वश्रेष्ठ आदर्श का सूत्र है। प्रत्येक राष्ट्र दूसरे राष्ट्रों के साथ संबंधित होता है। उस व्यवहार को दूसरे मंत्र में ( ५८ ) चार प्रकार से कहा गया है —

१—'मैं जो कहता हूँ, उसमें शहद की मिठास घोल कर बेलिता हूँ।' श्रथीत् सचके साथ सिहच्युता का भाव राष्ट्र की उद्योषित नीति है और हमारे साहित्य और संस्कृति का यही संदेश है।

L

२—'जिस श्रॉंख से मैं देखता हूँ उसे सब चाहते हैं।' हमारा दृष्टिकोण विश्व का दृष्टिकाण है, श्रतएव सबके साथ उसका समन्वय है, किसी के साथ उसमें विरोध या श्रनहित का भाव नहीं है।

३—'परंतु मेरे भीतर तेज ( त्विषि ) श्रीर शक्ति ( जूति ) है।' हमारा व्यवहार श्रीर स्थान वैसा ही है जैसा तेजस्वी श्रीर सशक्त का होता है।

४—'जे। मेरा हिंसन या आक्रमण (अवदेश्यन) करता है इसका मैं हनन करता हूँ।' इस नीति में राष्ट्र के ब्रह्मबल और चत्रबल का समन्वय है।

ऋषि की दृष्टि में यह भूमि धर्म से धृत है, हमारे महान् धर्म की वह धात्री है। उसके ऊपर विष्णु ने तीन प्रकार से विक्रमण किया, श्रश्वनी-कुमारों ने इसको फैलाया और प्रथम ऋग्नि इस पर प्रश्वित की गई। वह श्राग्न स्थान-स्थान पर समिद्ध होती हुई समस्त भूमि पर फैली है श्रीर उससे भिम के। धार्मिक भाव प्राप्त हुआ है। अनेक महान् यज्ञों का इस पृथिवी पर वितान हुआ। उसके विश्वकर्मा पुत्रों ने अनेक प्रकार के यज्ञीय विधानों में नवीन श्रनुष्ठानों की भूमिका के रूप में पृथिवी पर वेदियों का निर्माण किया। अनेक ऋत्विजों ने ऋक्, यजु और साम के द्वारा उन यहाँ में मंत्रों का उच्चारण किया। भूमि पर पूर्वजों के द्वारा यहाँ का जो श्रमुष्ठान किया गया उससे भू-प्रतिष्ठा के लिये श्रमेक श्रास दियाँ स्थापित हुई श्रीर जनकीर्ति के यूप-स्तंभ खड़े किए गए। भूमि की श्रात्मसात् करने के प्रमाण रूप में यज्ञीय यूप आज तक आर्यावर्त से यवद्वीप तक स्थापित हैं। इन यूपों के सामने दी हुई आहुतियों से सम्राटों के अश्वमेध यज्ञ त्रालंकृत हुए [हैं। कहा जा सकता है कि राष्ट्रीय विकम के प्रतीक चिह्नों की संज्ञा ही यूप है। पृथिवी का इंद्र के साथ घनिष्ठ संबंध है। यह इंद्र की पत्नी है, इंद्र इसका स्वामी है। इसने जान ब्रुफकर इंद्र का वरण किया, वृत्रासुर का नहीं (इंद्र वृणाना पृथिवी न वृत्रम्, ३७)। इस प्रकार पृथिवी न केवल हमोरी मातृभूमि है, कि तु हमारी धर्मभूमि भी है।

#### जनसंस्कृति अथवा ब्रह्म-विजय

उत्पर कहा जा चुका है कि भूमि के साथ जनता का सब से श्रच्छा श्रीर गहरा संबंध उसकी संस्कृति के द्वारा होता है। प्रथिवी पर मनुष्य दो प्रकार से श्रपने श्रापको प्रतिष्ठित करता है— एक सैनिक बल या सत्र-विजय के द्वारा श्रीर दूसरा झान या ब्रह्म-विजय के द्वारा। स्त्र-विजय (पॉलिटिक मिलिटरी ए पायर) भी एक महान प्राक्रम का कार्य है, किंतु ब्रह्म-विजय (श्राइडियॉलॉ जिकल करुचर ए पायर) उससे भी महान है। इन दोनों दिग्वजयों के मार्ग एक दूसरे से स्वतंत्र हैं। हमारी प्रथिवी का इतिहास दोनों प्रकार से गौरवशील है। सत्र-वल के द्वारा देश में श्रानेक छोटे श्रीर बड़े राज्यों की स्थापना हमारे इतिहास में होती रही। किसी पूर्व युग में इस भूमि पर देवों ने श्रमुरों को पछाड़ा था श्रीर दु दुभि-घोष के द्वारा पृथिवी को द्रमुशों श्रीर शत्रुशों से रहित किया था; उसके फजस्वरूप पृथिवी-पुत्रों ने श्रजीत, श्रम्त श्रीर शहर होकर भूमि पर श्रिकार प्राप्त किया। इस प्रकार की सत्र-विजय इतिहास में पर्याप्त महत्त्रवर्ष समको जाती है, परंतु भूमि की सभी विजय उसकी संस्कृति या झान की विजय है। जैसा कहा है, यह पृथिवी ब्रह्म या झान के द्वारा संवर्धित होती है—

#### ब्रह्मणा वावृधानाम् (२९)

ब्रह्म-विजय के लिये एक व्यक्ति का जीवन उतना ही बड़ा है जितनी पूरी त्रिलोकी। उस विशाल चेत्र में प्रत्येक ब्यक्ति अपने ज्ञान और कर्म की पूरी ऊँचाई तक उठकर दिग्वजय के आदर्श को स्थापित कर सकता है। एक छोटे जनपद का शासक भी अपने पराक्रम से सची ब्रह्मविजय प्राप्त करके जब यह घोषित करता है कि मेरे राज्य में चोर, पापी और आचारहीन व्यक्ति नहीं रहते, तब वह अपने उस परिमित केंद्र में बड़े से बड़े सावंभीम शासक का ऊँचा आदर्श और महत्त्व प्राप्त कर लेता है। व्यक्तियों और जनपदों, के द्वारा यह ब्रह्मविजय समस्त देश में फैलती है, और एक-एक प्राम, पुर, नदी, पर्वत और अरएय को व्याप्त करती हुई देशांतर और द्वीपांतरों तक पहुँचती है। दर्शन, ज्ञान, साहित्य, कला, संस्कृति की बहुमुखी विजय भारतवर्ष की ब्रह्म-विजय के रूप में संसार के दूर देशों में मान्य हुई, जिसके

श्रम् प्रमाण श्राज भी उपलब्ध हैं। बृहत्तर भारत का श्रध्ययन इसी चातुर्दिश ब्रह्म-विजय का श्रध्ययन है।

ब्रह्म-विजय या संस्कृति के साम्राज्य का रहस्य क्या है ? श्राध्यात्मिक जीवन के जो महान् तस्व हैं ऋषि की दृष्टि में वे ही पृथिवी को धारण करते हैं। इस सूक्त के प्रथम मंत्र में ही राष्ट्र की इस आधार-भूमि का वर्णन किया गया है। ऐसा प्रतीत होता है कि भूमि के स्वरूप का ध्यान करते हुए सब से पहले यही मूल सत्य ऋषि के ध्यान में आया जिसे उसने निम्नलिखित शब्दों में उयक्त किया—

सत्यं बृह्हतमुग्रं दीन्ना तपो ब्रह्म यज्ञः पृथिवीं धारयन्ति । सा नो भूतस्य भन्यस्य पत्नी उर्ह लोकं पृथिवी नः कृषोतु ॥ १ ॥

'सत्य, बृहत् श्रोर उम्र ऋत, दीचा, तप, ब्रह्म श्रोर यह —ये पृथिवी की धारण करते हैं। जो पृथिवी हमारे भूत श्रोर भविष्य की पत्नी है वह हमारे लिये विस्तृत लोक प्रदान करनेवाली है। ।'

यह मंत्र भारतवर्ष की सांस्कृतिक विजय का श्रांतयीमी सूत्र है। इससे तीन वार्ते ज्ञात होती हैं—सत्य, ऋत श्रादिक शाश्वत तत्त्व जिस तरह श्राध्यात्मिक जीवन के श्राधार हैं, उसी तरह राष्ट्रीय जीवन के भी श्राधार हैं, उन्हों से संस्कृति का निर्माण होता है। दूसरे भूत काल में श्रीर भविष्य में राष्ट्र के साथ पृथिवी का जा संबंध है वह संस्कृति के द्वारा ही सदा स्थिर रहता है। तीसरे यह कि ब्रह्म-विजय के मार्ग में पृथिवी की दिक् सीमाएँ अनंत हो जाती हैं। एक जनपद से जा संस्कृति की विजय श्रारंभ होती है उसकी तरंगें देश में फैलतो हैं, श्रीर पुनः देश से बाहर समुद्र श्रीर पर्वतों का लाँवती हुई देशांतरों में श्रीर समस्त भूमंडल में फैल जाती हैं। यहा पृथिवी का 'उह-लाक प्रदान करना' है।

सत्य और ऋत जीवन के दो बड़े श्राधार-स्तंभ हैं। कर्म का सत्य सत्य है और मन का सत्य ऋत है। मानस-सत्य के नियम विश्व भर में श्रखंड और दुर्ध में हैं। कर्म-सत्य और मानस-सत्य इन दोनों के बल से राष्ट्र बलवान्

्१०

होता है। इन दे। प्रकार के सत्यों को प्राप्त करने के लिये जीवन के किट-बद्ध प्रत का नाम दीचा है। दीचित व्यक्ति पहली बार सत्य की श्रोर श्राँख से श्राँख मिलाकर देखता है। दीचा के श्रनंतर जीवन में जो साधना की जाती है वही तप है। श्रनेक विद्वान् श्रीर ज्ञानी सत्य के किसी प्रक पच के। प्रत्यक्त करने की दीचा लेकर जीवन में घार परिश्रम करते हैं, वही उनका तप है। इस तप के फल का विश्वहित के लिये विसर्जन करना यज्ञ है। इन पाँचों के। जीवन में प्राप्त करने या श्रनुपाणित करने की जे। भावना है वही श्रह्म या ज्ञान है।

दन आदशों में श्रद्धा रखनेवाले पूर्व ऋषियों ने अपने ध्यान की शिक्त से (मायाभिः) इस पृथिवी के। मूर्त कर प्रदान किया, अन्यथा यह जल के नीचे छिपी हुई थी। वे ही ऋषि आदशों के संस्थापक हुए जिन्होंने जीवन के प्रत्येक चेत्र में सब तरह से नया निर्माण किया। उन निर्माता पूर्व जों (भूतकृत: ऋषयः) ने यज्ञ और तप के साथ राष्ट्रीय सत्रों में जिन वाणियों का उद्घेष किया वहीं यह वैदिक सरस्वती भारतीय ब्रह्म-विजय की ऊँची शाश्वती पताका है। श्रुति महती सरस्वती के कारण ही हमारी पृथिवी सब मुवनों में अप्रणी हुई, इसी कारण ऋषि ने उसे 'अप्रत्वरी' (आगे जानेवाली) विशेषण दिया है। मातृभूमि के इसी अप्रणी गुण के। अर्वाचीन किव ने 'प्रथम प्रभात उदय तव गाने' कहकर प्रकट किया है। जो स्वयं सबसे आगे है वही अपने पुत्रों के। प्रथम स्थान में स्थापित कर सकती है (पूर्व पेये द्धातुं)। अपनी दुर्ध व ब्रह्म-विजय के आनंद में विश्वास के साथ मस्तक ऊँचा करके प्रत्येक पृथिवी-पुत्र इस प्रकार कह सकता है—'में विजयशील हूँ, भूमि के ऊपर सबसे विशिष्ट हूँ, मैं विश्वविजयी हूँ और दिशा-विदिशाओं में पूर्णत: विजयी हूँ'—

<sup>\*</sup> मुवनस्य श्रग्ने त्वरी (श्रग्न + इत्वरी) लीडर एँड हैंड श्रॉव् श्रॉल दी वर्ल्ड (ग्रिफिय, श्रथर्व • १२।१।५७)

<sup>†</sup> पूर्वपेय—फोरमोस्ट रैंक क्रोंड स्टेशन—ग्रिफिथ ।

त्रहमस्मि सहमान उत्तरे नाम भूम्याम् । स्रभीषाडस्मि विश्वाषाडाशामाशां विषासहिः ॥ (५४)

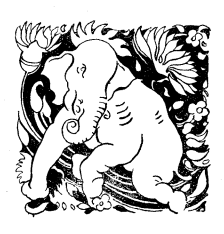
'श्रहमिस्म सहमान' की भावना श्रनेक चेत्रों में श्रनेक प्रकार से सहस्राब्दियों तक भारतीय संस्कृति में प्रकट होती रही। इसके कारण श्रनेक परिस्थितियों के बीच में पड़कर भी जनता का जीवन श्रक्षुरुख बना रहा।

हे विश्वंभरा पृथिवी, तुम्हारे प्रिय गान को हम गाते हैं। तुम विश्व की धात्री ( विश्वधायस् ) माता हो, ऋपने पुत्रों के लिये पयस्वती होकर सदा दूध की धारात्रों का विसर्जन करती हो। ध्रुव कामधेनु की तरह प्रसन्न (सुमनस्यमान) होकर तुम सदा सब कामनात्रों को पूर्ण करती हो। हे कल्याण्विधात्री, तुम चमाशील श्रीर विश्वगर्मा हो। तुम सदा श्रपने प्राण्-मय संस्पर्श से हमारे मनोभावों को श्रौर जीवन को सब तरह के मैल से शुद्ध रखनेवाली हो। हे मार्जन करनेवाली देवि विमृग्वरी (२९, ३५, ३७), तुम जिसको माँज देती हो वही नव तेज से प्रकाशित होने लगता है। तुम धन-धान्य से पूर्ण वसुत्रों का अधान हो। हिरएय, मिए और कोष तुम्हारे वन्नःस्थल में भरे हुए हैं। हे हिरगयवचा देवि, प्रसन्न होकर अपनी इन निधियों को हमें प्रबान करो । जिस समय तुम समुद्र में छिपी थी उस समय तुम्हें अपने जन्म से पहले ही विश्वकर्मा का वरदान प्राप्त हुआ था। तुम्हारे सुजिब्य पात्र में विश्वकर्मा ने त्रापनी हिव डाली थी ( यामन्वैच्छद्धविषा विश्वकर्मा, ६० ), इसके कारण विधाता की सृष्टि में जितने भी पदार्थ हैं श्रौर जितने प्रकार की सामर्थ्य है वह सब तुममें विद्यमान है। विश्वकर्मी की हवि में विश्व के सब पदार्थ सम्मिलित होने ही चाहिएँ, श्रतएव उन सब को देने श्रीर उत्पन्न करने का गुण तुममें है। हे विश्वरूपा देवि, जिस दिन तुमने अपने स्वरूप का विस्तार किया था, और देवों से संबोधित होकर तुम्हारा नामकरण किया गया, उसी दिन जितने प्रकार का सींदर्य था वह सब तुम्हारे शरीर में प्रविष्ट हो गया ( त्र्या त्वा सुभूतम विशत्तदानीं, ५५)। वही सौंदर्भ तुम्हारे पर्वतों श्रौर निर्मारों में, हिमराशि श्रौर निद्यों में, चर श्रोर श्रचर सब प्रकार के प्राणियों में प्रकट हो रहा है। हे मारुभूमि, तुम शाण और आयु की अधिष्ठात्री हो, हमें सौ वर्ष तक सूर्य की मित्रता प्रदान करी जिससे हम तुम्हारे सौंद्र्य को देखते हुए अपने नेत्रों को सफल कर सकें। तुम

श्रपनी विजय के साथ वृद्धि को प्राप्त होती हुई हमारा भी संवर्धन करो (सा नो भूमिवधयद वर्धमाना, १३)। जीवन के कल्याणों के साथ हम सुप्रतिष्ठित हों। पृथिवी पर रहते हुए केवल भौतिक श्रौर पार्थिव विभूति ही जीवन में पर्याप्त नहीं है। किव की क्रांतदर्शिनी प्रज्ञा द्युलोक के दृष श्रध्यात्म-भावों की श्रोर देखती है, श्रौर दस व्योम में दसे मात्रभूमि के हृदय का दर्शन होता है। इसलिये वह प्रार्थना करता है—'हे भूमि, हे माता, हमें पार्थिव कल्याणों के मध्य में रखकर द्युलोक के भी दृष्ठ भावों के साथ युक्त करो। भूति श्रौर श्री दोनों की जीवन के लिये श्रावश्यकता है।' द्युलोक के साथ संमनस्क होकर श्री श्रौर भूति की एक साथ प्राप्ति ही श्रादर्श स्थित है—

भूमे मातर्निधेहि मा भद्रया सुप्रतिष्ठितम् । संविदाना दिवा कवे श्रियां म धेहि भूत्याम् । (६३)

पार्थिव संपत्ति की संज्ञा भूति है और अध्यात्म भावों की प्राप्ति श्री का लच्च है। भूति और श्री का एकत्र सम्मिलन ही गीता को इष्ट है। यही भारतवर्ष का ऊँचा ध्येय रहा है।



# विक्रम संवत्®

[ लेखक—डा॰ अनंत सदाशिव अलतेकर एम॰ ए॰, एल्-एल॰ बी॰, डि॰ लिट्॰ ]

[ इस लेख में लेखक ने विक्रम संवत्सर संबंधी प्राचीन ऐतिहासिक सामग्री श्रौर श्रनुश्रृति का रहेख करते हुए सिद्ध किया है—

- (१) इस संवत्सर की स्थापना ५७ ईस्वी पूर्व में मालवगण राज्य में हुई।
  - (२) इसका प्रारंभिक नाम कृत संवत्सर था।
- (३) इसके संस्थापक मालवगण या प्रजातंत्र के कोई कृत नामवाले प्रधान या सेनापित थे जिनके नाम पर संवत् का पहला नाम कृत पड़ा। पर इन कृत का ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिलता।
- (४) नवीं शताब्दी से कृत-मालव संवत् का नाम विक्रम संवत् प्रसिद्ध हुआ श्रीर यह नया नाम संभवतः चंद्रगुप्त विक्रमादित्य के नाम पर रस्ना गया।—सं०}

# विक्रम संवत् का आरंभ ईसा के पूर्व प्रथम शताब्दि में हुआ

विक्रम संवत् ईसा के ५७ वर्ष पूर्व प्रारंभ हुआ यह बात निश्चित है, क्योंकि विक्रम संवत् की तिथियों और महोनों की शृंखला उसी अवस्था में जुड़ सकती है जब हम उपर्युक्त विधान को गृहीत मान लें। एक समय ऐसा था जब फर्ग्युसन के समान कुछ विद्वान यह बतलाते थे कि ई० सन् ५०० तक विक्रम संवत् का अस्तित्व ही न था। सन् ५४४ में विक्रमादित्य नामक राजा ने हूगों को पराजित किया और उसी घटना के स्मरणार्थ उसने अपने नाम से नवीन संवत् का प्रारंभ किया। किंतु साथ ही साथ लोगों

<sup>\*</sup> हिंदी में इस लेख के लिखने में मुक्ते अपने छात्र श्री जोशी, बी॰ ए॰ से बड़ी सहायता मिली है।

को यह दिखलाने के लिये कि यह संवत् प्राचीन काल से चला आ रहा है, इसने अपने संवत् की आद्य तिथि ६०० वर्ष पूर्व निश्चित की, \* परंतु इतिहास में इस प्रकार का नया सवत्, जिसकी आद्यतिथि वास्तविक तिथि से कई शताब्दियों पीछे बतलाई जा रही हो, चलाए जाने का अभी तक कोई प्रमाण नहीं मिलता। इस बात को गत शताब्दियों में आपादतः संभवनीय इसलिये माना जा रहा था, कि इस समय तक छठीं शताब्दि के पूर्व के ऐसे कोई इल्लेख प्राप्त नहीं थे जिनमें विक्रम संवत् का नाम हो। परंतु अब ईसा की तीसरी, चौथी व पाँचवीं शताब्दि में भी इस संवत् का चल्लेख मिला है। अतएव इपयुक्त मत का त्यांग अवश्यंभावी है। इसलिये वि० सं० (विक्रम संवत्) का प्रारंभ ईसा के ५७ वर्ष पूर्व ही हुआ यह निश्चित है। अब हम इस पर विचार करेंगे कि इस संवत् का प्रारंभ किसने और किसलियं किया।

#### कुछ पचलित मत

विक्रम संवत् की उपपत्ति के विषय में विद्वानों में अनेक मत प्रचलित हैं। चूंकि इस संवत् का प्रारंभ ई० पू० ५७ वर्ष के लगभग हुआ, इसलिये यह बात स्पष्ट ही है कि इसकी नींव तत्कालीन किसी प्रतापी सम्राट्ने ही डाली होगी। परंतु उस समय विक्रमादित्य नामक किसी सामर्थ्यवान् शासक के होने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। इसी आधार पर, उस समय पंजाब में राज्य करनेवाले पार्थियन राजा अमेस (Azes) ने ही इसका प्रारंभ किया होगा, ऐसा सर जॉन् मार्शल का कथन है। अमेस ने उसी समय के लगभग एक नया संवत् चलाया था, यह बात सत्य है परंतु एक हाल में मिले शिलालेख से इस बात का प्रमाण मिलता है कि वह संवत् उसी के नाम से प्रचलित था, इथांत् अमेस के संवत् और विक्रम संवत् का एकीकरण

١,

इस मत का त्राधार श्रलबेक्नी के ग्रंथ का द्वितीय भाग (पृष्ठ ६-७)
 है ; परंतु उसका पाठ श्रशुद्ध है ।

<sup>†</sup> ज॰ रॉयल एशियाटिक सोसाइटी १९१४, पृ० ९८३।

<sup>‡</sup> वही ; ५० ९४९ ।

श्रसं भव है। प्लीट नामक दूसरे विद्वान का मत है कि प्रख्यात राजा कनिष्क ने विक्रम सं० की स्थापना की \*। परंतु कनिष्क का समय सन् ७८ के लगभग था यह बात श्रव सिद्ध हो जाने के कारण उपर्युक्त मत श्रप्राद्य हो गया है। वि० सं० का प्रारंभ कार्तिक मास में होता है, श्रोर उसी समय युद्धयात्रा प्रारंभ कर विक्रम श्रर्थात् पराक्रम करने की भी संधि मिलती है, श्रतएव श्रद्ध-वैशिष्ट्य के कारण इस संवत् को वि० सं० कहा गया,—किसी राजा के नाम-विशेष का उससे कोई संबंध नहीं—ऐसा कीलहान का मत है। परंतु संवत् का नाम करण किसी श्रद्ध के नाम के श्राधार पर होने का उदाहरण इतिहास में नहीं मिलता, इसलिये इस मत को भी स्वीकार नहीं किया जा सकता।

# विक्रम संवत् नाम कब रूद हुआ ?

विक्रमादित्य राजा ने विक्रम संवत् प्रस्थापित किया ऐसा स्वाभाविक अनुमान कोई भी कर सकता है, पर सच यह है कि शालिवाहन शक और विक्रम संवत् की आरंभिक शताब्दियों के प्राचीन शिलालेखों में न तो शालिवाहन का नाम मिलता है और न विक्रम का। ग्यारहवीं और बारहवीं शताब्दि से इस संवत् को इस प्रकार उल्लेखित किया गया है—'विक्रमनृपकालातीत संवत्सर' (वि० सं० ११९५ का लेख), 'श्रीविक्रमादित्योत्पादित संवत्सर' (वि० सं० ११६१ का लेख), 'श्रीविक्रमाक्नृपकालातीतसंवत्सराणाम्' (वि० सं० ११६१ का लेख), 'विक्रमादित्यकाले' (वि० सं० १०९९ का लेख), 'विक्रमादित्यभूभृतः काले' (वि० सं० १०२८ का लेख), 'कालस्य विक्रमाख्यस्य' (वि० सं० ८९८ का लेख), इत्यादि‡। अत्रप्य यह बात स्पष्ट हो जाती है कि ई० सन् की

<sup>∗</sup> ज

• रॉ० ए० सेा

• १९३३, किनष्क का विवरण श्रीर चर्चा।

<sup>†</sup> इंडियन एंटिक्वेरी १८९१, पृ॰ ४०३ -- ०४।

<sup>‡</sup> ऐपिग्राफिया इंडिका (भाग १९—२३) में डा॰ देवदत्त भांडारकर ने प्राचीन लेखों की सूची संवत् के क्रमानुसार दी है, उसमें ये सब लेख क्रीर इस लेख में उद्धत श्रन्य लेख भी देखे जा सकते हैं।

ग्यारहवीं, बारहवीं शताब्दि में लोगों में यह धारणा प्रचलित थी कि विक्रमीय संवत् की स्थापना ईसा पूर्व ५० वर्ष में विक्रमादित्य नामक किसी प्रतापो सम्राट् ने की थी। परंतु यहाँ भी विचारणीय बात यह है कि इस काल के प्राप्त शिलालेखों में केवल १५ प्रतिशत ही ऐसे हैं जिनमें विक्रमादित्य का इस संवत् से प्रत्यन्त संबंध बताया गया है, शेष ८५ प्रतिशत लेखों में संवत् का इस उल्लेख बिना विशेष संबोधन के ही है जैसे 'संवत् १२५३' 'संवत्सरेषु द्वादशशतेषु ।'

#### क्या प्राचीन काल में भी यही नाम प्रचलित या ?

परंतु हम जितना ही अधिकाधिक प्राचीन लेखों का अनुशीलन करें गे उतना ही हमें विक्रमादित्य का इस संवत् से संबंध अम होता हुआ दिखाई देगा। आज तक हमें विक्रमीय संवत् की दसवीं शताब्दि के ३४ शिलालेख प्राप्त हुए हैं। इनमें से ३२ लेखों में काल-गणना केवल 'संवत्' शब्द मात्र से चिक्ठिखित है। केवल बिजापूर नामक शहर से प्राप्त राष्ट्रकूट विद्ग्धराज के लेख में, जो वि० सं० ६७३ का है, इस संवत् का उत्लेख 'विक्रमकालगते' इस प्रकार किया गया है और इस तरह इस संवत् का संबंध विक्रमादित्य से स्थापित किया गया है। पर साथ ही साथ इसी शताब्दि के ६३६ के लेख में, जो कि गवालियर राज्य के ग्यारस पूर नामक स्थान से प्राप्त हुआ था, विक्रमकाल-गणना को मालव काल के नाम से संबोधित किया गया है—'मालवकालाच्छरदां षट विश्वराहस'-युतेष्वतीतेषु'।

नवीं शताब्दि के दस लेख उपलब्ध हैं। उनमें से केवल सं०८९८ के शिलालेख में इस संवत् के साथ विक्रम का उल्लेख है—'वसु-नव-श्रष्टों वर्षा-गतस्य कालस्य विक्रमाख्यस्य।' श्रम्य लेखों में केवल संवत् या संवत्सर इतना हो नाम दिया गया है।

इसी प्रकार इस संवत् की आठवीं शताब्दि के सात लेख प्राप्त हैं। उनमें केवल काठियावाड़ के ढिंकणी नामक गाँव से प्राप्त ताम्रपट में 'विकास-संवत्सरशतेषु सप्तसु' यह उल्लेख है। अन्य लेखों में इस संवत् का कोई भी नाम नहीं दिया गया है। परंतु इन पंक्तियों के लेखक ने यह बात प्रमाणित कर दी है कि यह ताम्राट उत्तरकालीन और बनावटी है?।

### विक्रम संवत् या मालव संवत् ?

पर'तु यदि हम सातवीं शताबिद से भी प्राचीन शिलालेखों को देखते हैं तो इस स'वत् को मालव स'वत् के नाम से पाते हैं। मंद्सोर के स'० ४६३ वाले शिलालेख में इस स'वत् का वर्णन इस प्रकार किया गया है:—

- (१) मालवानां गण्हियत्या याते शतचतुष्ट्ये। त्रिनवत्यधिकेऽब्दानां ऋतौ सेब्यधनस्तने॥ इसी स्थल से प्राप्त संवत् ५८६ के ऋत्य लेख में—
- (२) 'माळवगणस्थिति-वशास्काळज्ञानाय लिखितेषु' इस प्रकार से इस संवत् की उपपत्ति बतलाई गई है। कोटा राज्य के कणस्वा प्राम से प्राप्त लेख में श्रीर ग्वालियर राज्य के ग्यारसपूर के सं० ९३६ वाले लेख में इस संवत् को क्रमशः 'मालवों का संवत्' श्रीर 'मालव देश का काल' कहा गया है।

### मालव संवत् या कृत संवत् ?

पर तु इन्हीं ते लों के समकालीन अथवा पूर्ववर्ती लेखों के अध्ययन से हम देखते हैं कि इसी काल-गणना को वहाँ पर कृतकाल-गणना कहा गया है—

- (३) नगरी का वि० सं० ४८१ का लेख—'कृतेषु चतुर्षु वर्षशतेषु एकाशीत्युत्तरेषु अस्यां माळवपूर्वायाम्।'
- (४) राजपूतानास्थित गंगाधर प्राम का वि० सं० ४८० का लेख---'यातेषु चतुर्षु कृतेषु शतेषु अशीत्युत्तरेषु ।'
- (५) मालवा प्रांत के मंद्सोर नामक प्राम से प्राप्त बि० सं० ४६१ का लेख—'श्रीमाळवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते। एकपष्टचिके प्राप्ते समाशतचतुष्टये।'
- (६) भरतपुर राज्यांतर्गत विजयगढ़ का वि० सं० ४२८ का लेख--

<sup>\*</sup> ए पिग्राफिया इंडिका भाग २६ ए० १८६

११

(७-८) बर्नाला (जयपुर राज्य) के वि॰ सं॰ ३३५ श्रीर २८४ के यूप-लेखों में—

कृतेहि (= कृतै: ) ३३५ ज्येष्ठ शु० १५

कृतेहि (= कृतै: ) २८४ चैत्र शु० १५

(९-११) बड़वा (कोटा राज्य) के वि० सं० २९५ के तीन यूप-जेख--

कृतेहि (कृतै: ) २९५, फाल्गुन शु०५

(१२) उदयपुर राज्य के नांदसा के यूप-लेख में (वि० सं० २८२) 'कृतयो द्वयोव र्षरातयोद्ध्य शीतयोः चैत्रपूर्णमास्याम्।'

# विक्रम, मालव और कृत संवत् एक ही हैं

हम देखते हैं कि अभी तक प्राप्त प्रथम सात शताब्दियों के लेखों में इस काल-गणना को विक्रम संवत् के नाम से संबोधित नहीं किया गया है। यह भी नहीं कहा नहीं, किंतु उसे 'मालव काल' तथा 'कृत काल' कहा गया है। यह भी नहीं कहा जा सकता कि कृत काल और मालव काल विक्रम संवत् के पर्यायवाची न थे; क्योंकि अन्य असंदिग्ध प्रमाणों से यह बात निश्चित हो जाती है कि ये नाम ईसा के ५७ वर्ष पहले प्रारंभ किए गए संवत् को ही दिए गए थे। उदा-हरण के लिये मंदसोर के शिलालेख में उल्लेखित मालवगणों का ४९३वां वर्ष वि० सं० का ही ४९३ वर्ष है। क्योंकि उस समय गुप्तवंश का सम्नाट् इमारगुप्त शासन कर रहा था। उसका काल ई० ४१४ से ४४४ निश्चत है। अतएव यदि उसके शासन-काल में किसी संवत् का ४९३ वाँ वर्ष पड़ेगा, तो निश्चित ही उस संवत् का प्रारंभ ईसा के पूर्व प्रथम शताब्द के मध्यकाल में ही होना चाहिए अर्थात् वह संवत् विक्रम संवत् ही होगा, क्योंकि उस काल के लगभग किसी अन्य भारतीय संवत् का भी प्रारंभकाल है इस बात का पृष्टि आज तक प्राप्त किसी भी प्रमाण से नहीं होती।

सारांश यह कि प्राप्त शिलालेखों से इस बात का कोई विशेष प्रमाण नहीं मिलता कि वि० सं० की स्थापना विक्रमादित्य नामक किसी भूपाल ने की थी। यदि यही बात होती तो प्रथम सात शताब्दियों में इस संवत् को विक्रम के नाम से संबद्ध क्यों न किया गया, इसका कोई कारण प्रतीत नहीं होता। श्रव देखना चाहिए कि प्राचीन साहित्य हमारी विचारधारा को किस श्रीर परिवर्तित करता है।

#### मचित्तत दंतकथा को जैन ग्रंथों का आधार

तेरहवीं शताब्दि में लिखित 'प्रभावकचरित' नामक जैन प्रथ में 'कालका-चार्यकथा' नामक एक कहानी है। उसमें विक्रमादित्य नामक राजा ने शकों को पराभूत कर ई० पू० ५७ वर्ष के लगभग एक नए संवत् की स्थापना की ऐसा वृत्तांत मिलता है। वि० सं० का विचार करते हुए इस कहानी को एक विशिष्ट स्थान देना पड़ता है, इसलिये उसका सारांश इस स्थल पर देना श्रनु-पयुक्त न होगा।

कालकाचार्य की कथा—प्राचीन काल में वीरसिंह नामक राजा धारा नगरी में राज्य करते थे। उनके कालक नामक पुत्र व सरस्वती नामक कन्या थी। कुछ ही दिनों में दोनों भाई-बहन सूरि गुणाकर नामक जैन भिद्ध के उप-देश से सन्यासी हो गए। अपने गुरु गुणाकर के परचात् कालक पोठाधिपति भी हो गया। एक समय अमण करते हुए वह अपनी भिक्षुणी बहन के साथ उज्जयिनी को गया। उस समय उज्जयिनी में गर्देभिल नामक एक विषयी राजा राज्य करता था। एक दिन भिक्षुणी सरस्वती भिद्धाटन के लिये चल पड़ी। परंतु वह अपने को राजा की कल्लुचित दृष्टि से न बचा सकी। फलतः उसे अंतःपुर में कैंद होना पड़ा। अपनी बहन को मुक्त करने के लिये कालकाचार्य ने राजा की अनेक प्रकार से प्रार्थना की, परंतु नीच राजा का हृद्य न पसीजा। तब कुद्ध होकर उन्होंने राजा के नाश की प्रतिक्षा की और वे सिंध की ओर चल पड़े।

शकों के द्वारा गर्दिभल का पराभव—उस काल में सिंध में शकों का शासन था। उस प्रदेश में ९६ छोटे-छोटे राज्य थे और उन सबके उत्पर एक शक्त-सम्राट् शासन कर रहा था। अधीन राजाओं को 'शाही' और सम्राट् को 'शाहानुशाही' कहा जाता था। इन अधीन राजाओं में से एक की मिन्नता कालकाचार्य से ही गई। परंतु कुछ ही दिनों में तत्कालीन शाहानुशाही तथा कालकाचार्य के मिन्न में कुछ मनसुटाव हो गया। अतएव उस सम्राट् के चंगुल से

बचने के लिये कालकाचार्य ने उसे काठियावाड़ भाग जाने की सलाह दी। वह बेचारा काठियावाड़ भाग गया और इसी का अनुसरण कर घीरे घीरे अन्य राजा भी काठियावाड़ भाग गए। वहाँ पर उन लोगों ने छोटे छोटे राज्य स्थापित कर लिए।

श्रागे चलकर उसी कालकाचार्य के मित्र ने गर्दमिल पर श्राक्रमण किया श्रीर उसे पूर्ण रूप से परास्त कर दिया। बाद में पराभूत गर्द भिल को जंगलों में इधर-डधर भटकते समय शेर का शिकार बनना पड़ा। इधर ब दिनी सरस्वती मुक्त कर दी गई। इस प्रकार कालकाचार्य ने श्रपनी प्रतिज्ञा पूर्ण की।

इतना वर्णन करने के उपरांत कालकाचार्य ने किस प्रकार भड़ीच श्रीर प्रतिष्ठान इत्यादि स्थलों की यात्रा की; वहाँ के राजा जैन-धर्मानुयायी कैसे बने इत्यादि का वर्णन है; परंतु उससे हमें कोई सरोकार नहीं।

विक्रमादित्य द्वारा शकों का पराभव श्रीर संवत् की स्थापना — प्रथम ८९ श्लोकों में गर्दिभल के पराभव श्रीर बज्जियनी में शक राज्य की स्थापना का वर्णन कर कवि ने निम्नलिखित महत्त्वपूर्ण श्लोक लिखे हैं—

> शकानां व रामुच्छे च कालेन कियताऽपि हि । राजा श्रीविक्रमादित्यः शव मोमोपमोऽभवत् ॥ ९० ॥ स चोन्नतमहासिद्धिः सौवर्ष पुरुषोदयात् । मेदिनीमवृणां कृत्वाऽचीकर द्वरस्यरं निजम् ॥ ९१ ॥ ततो वर्षशते पंचतिशता साधिके पुनः । तस्य राजोऽन्वयं हत्वा वतसरः स्थापितः शकैः ॥९२॥

इन श्लोकों से यह विदित होता है कि जिस शक राजा ने गद भिल का पराभव किया वह भी आगे चलकर विक्रमादित्य नामक राजा से पराभूत हुआ। अपनी विजय के उपलच्च में विक्रमादित्य ने अपने एक संवत् की स्थापना भी की, और उसके १३५ वर्ष बाद शकों ने विक्रम के उत्तराधिकारियों को हरा-कर अपना निज का शक (संवत्) प्रारंभ किया।

L

### कथावस्तु की सत्यताश्र

यह बात निश्चय से मानी जा सकती है कि यद्यपि कालकाचार की कथा १२वीं शताब्दि में लिखी गई, फिर भी उसमें ऐतिहासिक द्रांश अच्छे प्रमाण में मिलते हैं। इतिहास से मालम होता है कि कथा के अनुसार ई० पू॰ प्रथम शताब्दि के मध्यकाल के लगभग सि'ध में शक शासन था। और यह भी निश्चित है कि उन राजाओं को 'शाही' नाम से पुकारा जाता था। यह भी स'भवनीय है कि ये शक राजा कुछ काल के अनंतर काठियावाड़ में आ गए हों। ऐतिहासिक प्रमाणों से भी इस बात की पुष्टि होती है कि ई० पू० ६० के आसपास शकों का राज्य उन्जयनी तक फैला हुआ था। अतएव कालकाचार्य की कथा के अनुसार कुछ ही दिनों के लिये अव'ती में रहनेवाले शक राजा का पराभव ई० पू० ५० के लगभग विक्रमादित्य नामक राजा ने किया यह बात भी पूर्णतया संभव है।

संवत् स्थापना का चरलेखं करनेवाले श्लोक प्रक्षिप्त पालूग पड़ते हैं

इतना सब होने पर भी यह बात सिद्ध नहीं होती कि विक्रमादित्य ने ई० पू० ४७ में शकों का पराभव कर संवत् की स्थापना की। पहली बात तो यह है कि यह कथा १३वीं शताब्दि की लिखी हुई है, अतएव तरकालीन दंतकथाओं का उस पर असर हुआ है। यह भी स्पष्ट माछम पड़ता है कि पर पराप्राप्त मूल कथा में उपर्युक्त अभिप्रायवाले श्लोक नथे। बाद में किन ने प्रचलित कथाओं के आधार से इन श्लोकों का स्टूजन किया। इन तीन श्लोकों के कारण कथा की धारा खंडित सो जान पड़ती है। मूल कथा में देशद्रोही कालकाचार्य की सहायता जिस शक राजा ने की उसके पराक्रम का वर्णन तो अनिवार्य है; पर तु आगे चलकर विक्रमादित्य ने शक राजा का पराभव किस प्रकार किया इसका वर्णन अप्रासंगिक जान पड़ता है, क्योंकि उससे कथा की रसोत्पत्ति में बाधा पड़ती है। च्ला भर यदि हम यह बात

<sup>\*</sup> नार्वेजियन पुरातत्त्ववेत्ता कोनौ ने इस कथा को पूर्णतया ऐतिहासिक माना है। ए पिप्राफिया इंडिका, माग १४, ए० २९३-९५।

भी मान लें कि घटनाओं की लड़ी सी लग जाने के कारण उसका उल्लेख किया गया, तो भी ९२वें श्लोक में विक्रमादित्य के वंशजों की शकों द्वारा १३५ वर्ष बाद होनेवाली पराजय को और नवीन शक संवत् की स्थापना को बतलाने की कोई आवश्यकता न थी। सारांश यह कि श्लोक ८९-९२ में किया गया वर्णन मूल जैन परंपरा में न था। उक्त वर्णन को तेरहवीं शताब्दि में प्रचलित कथाओं से लेकर प्रभावक ने उसमें अंतर्निहित कर दिया। यदि यह बात ई० पू० प्रथम शताब्दि में ही लोक-विश्रुत रहती तब इस संवत् को पहले तो कृत और पीछे से मालव क्यों कहा जाता ?

# शंत्रुं जय-माहात्म्य का प्रमाण भी अग्राह्य

प्राचीन काल में भी इस संवत् को वि० संवत् कहते थे, इस विधान को पुष्ट करने के लिये जैनों के रात्रुंजय-माहात्म्य का प्रमाण दिया जाता है \*। उसके अंत में कहा गया है कि वि० संवत् ४०० में यह प्रंथ लिखा गया। यदि इस बात को सही मान लिया जाय तो इसका अर्थ यह होगा वि० सं० की ५वीं राताब्दि में गुजरात में यह संवत् 'विक्रम संवत्' नाम से रूढ़ था। परंतु उपर्युक्त विधान मूलतः असत्य है। प्रंथकार का कथन है कि वलभी के अधिपति - रिालादित्य ने काठियावाइ से जिस वि० सं० ४०० में बौद्धों को निकाल बाहर किया, उसी वर्ष यह प्रंथ लिखा गया। यह कथन ठीक इस कथन के अनुकर्प है कि जिस ११९१ में शिवाजी ने थानेश्वर में मुहम्मद गोरी का पराभव किया उसी वर्ष 'कान्यप्रकाश' प्रंथ मिल्लाथ ने समाप्त किया। सन् ४२० में वलभी में शिलादित्य नामक कोई राजा ही नहीं था, क्योंकि इन दिनों वहाँ पर सम्राट कुमारगुप्त शासन कर रहे थे। वलभी के शिलादित्य प्रथम सन् ६०५ में और शिलादित्य सप्तम ७६६ में राज्य कर रहे थे। सन् ४२० में शिलादित्य का उत्ते कर प्रंथकतों ने अपने अगाध ऐतिहासिक अज्ञान एवं असत्य प्रमाणों का प्रदर्शन मात्र किया है। अन्य अकाट्य प्रमाणों से यह बात सिद्ध प्रमाणों का प्रदर्शन मात्र किया है। अन्य अकाट्य प्रमाणों से यह बात सिद्ध

क तिषम — ए बुक श्रॉव इंडियन इराज्, पृ० ४६।

हो चुकी है कि शत्रुं जय-माहात्म्य का ईसा की १२वीं शताब्दि के पहले लिखा जाना श्रम भव है । श्रतएव उस प्रंथ से यह बात सिद्ध नहीं होती कि इस संवत् को पाँचवीं शताब्दि में विक्रम संवत् कहा जाता था।

#### जैन परंपरा का प्रमाण

श्वेतांवर जैन प्र'थों में यह मिलता है कि वीर-निर्वाण काल के ४०० वर्ष बाद शकों को हरा कर इज्जयिनी के विक्रमादित्य ने अपना संवत् स्थापित किया। इन प्र'थों को प्रमाण (तभी माना जा सकता है जब उनका काल वि० सं० की प्रथम या द्वितीय शताब्दि के लगभग सिद्ध हो। पर'तु वे प्र'थ तो बहुत अर्वाचीन हैं और उनमें की कितनी ही बाते जैम दिगंबर प्र'थों के साथ मेल नहीं खाती। इन प्र'थों में वीर-निर्वाण काल वि० सं० के ४४८ वर्ष पूर्व बतलाया गया है। श्वेतांवरों के अनुसार महावीर का निर्वाण ई० पू० ५२७ में और दिगंबरों के अनुसार ई० पू० ६०५ में हुआ। पर'तु अन्य ऐतिहासिक प्रमाणों से माल्यम पड़ता है कि वीर-निर्वाण-काल ई० पू० ४०० के लगभग है। अतएव इस पर'परा को—जो कि अधिकांश विसंगत, अर्वाचीन तथा अन्य ऐतिहासिक प्रमाणों से अपुष्ट है—प्रामाणिक समफकर यह नहीं माना जा सकता कि विक्रमादित्य ने विक्रम संवत् की स्थापना की।

# बौद्ध श्रौर संस्कृत वाङ्गय

बौद्ध साहित्य विक्रमादित्य के विषय में मौन है। संस्कृत साहित्य के 'वेतालपंचिंदाति' तथा 'सिं हासनबत्तीसी' 'इत्यादि प्रंथों में विक्रमादित्य के विषय में अनेक दंतकथाएँ और कहानियाँ लिखी हुई हैं। परंतु ये प्रंथ बहुत ही अर्वाचीन होने के कारण विक्रम संवत् की उपपत्ति को नए विश्वसनीय प्रकाश से आलोकित करने में असमर्थ हैं। आजकल के पुराण प्रंथ ईसा की चौथी शताब्दि में लिखे गए हैं। उनमें गुप्त सम्राटों तक का इतिहास मिलता है। विदिशा-उज्जयिनी के पासवाल मालव प्रांत के, ईसा के पूर्व व पश्चात् की दो शताब्दियों के, शासकां की नामावली पुराणों में दी हुई है। परंतु

क विटरनिट्ज, ए हिस्ट्री श्रॉव इंडियन लिटरेचर, भाग २ ए● ५०३ ।

उसमें विक्रमादित्य का कोई उहतेख नहीं मिलता श्रीर इस बात की भी पुष्टि नहीं होती कि उसने कोई नया संवत् चलाया था।

शिलालेखों और जैन, बौद्ध तथा संस्कृत साहित्य का सम्यक् विचार करने के बाद यह बात साफ कलक जाती है कि जनता में जो विक्रमादित्य नामक राजा के वि० सं को स्थापना करने की धारणा है यह ईसा की आठवीं शताब्दि तक प्रचलित नहीं थी। अतएव वि० सं ० के स्थापनकर्जी का पता पाने के लिये हमें प्रथम उद्धृत किए गए बारह प्राचीन शिलालेखों पर ही निभीर रहना होगा और उन्हीं के आधार पर निष्कृष निकालने होंगे।

# विक्रम संवत् अर्थात् मालव लोगों का संवत्

प्रथम च्द्रघृत शिलालेखों के सं० १, २ व ५ के वाक्यों को प्रमाण मानकर कुछ विद्वान् मानते हैं कि वि० सं० की स्थापना मालव लोगों ने की। मालव जाति अत्यंत वीर जाति थी। यहाँ तक कि चन्होंने स्वयं सिक दर के भी छवके छुड़ाए थे। उनके यहाँ प्रजातंत्र शासन था। पूर्व काल में उनका वास-स्थान दिल्ला पंजाब और उत्तरी सिंध था। परंतु बाद में वे राजपूताना और तदन तर मालवे में जाकर राज्य करने लगे। कुछ दिनों के लिये उन्हें शकों के हाथ अपना स्वातंत्र्य स्वोना पड़ा, परंतु ई० पू० ५० में उन्होंने शकों को पराभूत कर पुन: प्रजातंत्र की स्थापना कर ली। प्रथम उद्युत किए हुए 'मालवानां 'गण्डियत्या याते शतचतुष्ट्ये' व 'मालवनण्डियतिवशात् कालज्ञानाय विहितेषु' इन वाक्योंशों में गण्ड अर्थात् प्रजातंत्र राज्य, एवं स्थिति अर्थात् ,राज्यस्थापना ये ही अर्थ अभिप्रेत हैं। इस प्रकार इन वाक्यों का अर्थ क्रमशः 'मालव प्रजातंत्र के चार शताबिद उपरांत' व 'मालव प्रजातंत्र से संबद्ध कालगण्डना के अनुसार' होगा। जिस प्रकार गुप्त संवत् का नाम आगे चलकर 'वलिभ संवत्' हो गया, उसी प्रकार 'मालव संवत्' भी 'विक्रम संवत्' कहा जाने लगा।

#### इस मत पर होनेवाले आक्षेप

यद्यपि उपर्युक्त विचारसरणी श्रापाततः निर्दोष माल्यम पड़ती है, फिर भी उसको स्वीकार करना उतना सरल नहीं है। मालव लोगों की प्रजात त्र

L

शासन-प्रणाली प्राचीनतम काल से चली आ रही थी। यद्यपि बीच में मालविनवासियों का पराभव हुआ, फिर भी उनकी शासन-प्रणाली भंग हो गई हो, इस बात का कोई प्रमाण नहीं मिलता। सामान्यत: 'स्थिति' शब्द का अथे 'पर'परा', 'संप्रदाय', 'रीति' इत्यादि होता है परंतु 'राज-घटना' नहीं। अतएव उपयुक्त वाक्यों का उत्था 'मालव प्रजात' अ में रूढ़ कालगणना के अनुसार' करना ही अधिक संयुक्तिक होगा।

# 'कृत' नाम की उपपत्ति

यश्विप मालव लोगों के समय से यह संवत् चल रहा था, श्रीर श्रागे चलकर उसे मालव संवत् कहा भी जाने लगा, फिर भी हमें यह न भूलना चाहिए कि प्रारंभ में उसका नाम 'कृत संवत्' ही था। यह बात प्रथम निदेशित लेखों (७ श्रौर १२) से स्पष्ट हो जाती है। इस लेखक ने इन दोनों शिलालेखों को, अभी थोड़े ही दिन हुए, प्रकाशित किया है। इसके पूर्व कृत संवत् के शिलालेख अत्यंत थोड़ी संख्या में प्राप्त थे, और कृत शब्द का अर्थ येन केन प्रकारेण किया जाता था। महामहोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्री का यह मत था कि मालव संवत् ही इस संवत् का आदिनाम था। परंतु इसमें चार वर्षों का एक युग माना जाता था। प्रथम वर्ष को कृत, द्वितीय वर्ष को त्रेता, तीसरे को द्वापर त्र्यौर चौथे की किल कहते थे। शास्त्रीजी ने जिस समय इस मत का प्रतिपादन किया उस समय केवल सं० ४-६ तक के ही लेख प्राप्त थे। उन्होंने अपने मत का प्रतिपादन करने के लिये सं० ४ और ६ में बद्धमृत ४८० तथा ४२८ वर्षों को गत संवत्सर मान लिया श्रर्थात उन्होंने यह माना कि ये दोनों शिलालेख कमशः ४८० श्रीर ४२८ साल पूरे होने के बाद चाळ ४८१ एवं ४२९ में लिखे गए। इस प्रकार यह बतलाने का प्रयत्न किया कि जिस जिस वर्ष को कृत कहा गया है उसे ४ से भाग देने पर शेष १ रहता है श्रीर केवल इसी लिये उसे कत कहा गया है। परंतु प्रस्तुत लेखक द्वारा प्रकाशित किए हुए सं० ७, ६ श्रीर १२ के शिलालेखों में श्राए हुए ३३५, २९५

<sup>\*</sup> एपिप्राफिया इंडिका भाग १२, पृ० ३२०

<sup>.</sup>१२

श्रीर २८२ वर्षों को भी कृत नाम दिया गया है श्रीर धन्हें चाहे प्रचलित मान-कर या गत समक्रकर ४ से भाग दिया जाय तो १ शेष नहीं रहता। श्रास्पव शास्त्रीजी द्वारा प्रतिपादित कृत नाम की उपपत्ति श्रस्वीकाये है।

#### डा॰ देवदत्त द्वारा मतिपादित मनोरंजक उपपत्ति

विक्रम संवत् का मूल नाम मालव संवत् ही है। उसे 'कृत' नाम इसिलिये दिया गया, कि ज्योतिषियों के द्वारा अपनी सहूलियत के लिये वह किया हुआ (बनाया = कृत) था। इस प्रकार का मत डा० देवदत्त भांडार-कर ने एक समय प्रतिपादित किया था । परंतु बाद में उन्होंने अपने पूर्व-कथित मत का परित्याग कर एक दूसरी मनोरं जक उपपत्ति बतलाई है। ई० पू० प्रथम और द्वितीय शताब्दि में शकों का क्रूर तथा कठोर शासन चक्र चल रहा था। शासकों के अत्याचारों को देखकर लोगों ने उस काल को कलियुग ही समफ लिया। आगे चलकर द्यांगवंशावतंस पुष्यिमत्र ने उन दुष्टों का परामव कर बाह्यण धर्म को पुनः प्रतिष्ठापित किया। फलस्वरूप ब्राह्मणों ने इस काल को कृतयुग का प्रारंभकाल मान लिया। और उसी संस्मरणीय प्रसंग के निमित्त एक नवीन संवत् की स्थापना कर उसे 'कृत' नाम दिया गया।

उपर्युक्त विचारसरिए भी माह्य नहीं जान पड़ती। यदि यह बात लोगों के मन पर जमी रहती कि कृतयुग ईसा के ५७ वर्ष पूर्व ही प्रारंभ हो चुका है, तो पुराएों में ऐसे सैकड़ों विधान क्यों किए जाते कि घाजकल कलि ही चल रहा है? पुराएों में पुष्यमित्र और उसके पराक्रमों का वर्णन है, परंतु यह कहीं नहीं लिखा है कि उसने एक नया शक संवत् स्थापित किया। साथ ही यह बात भी खब सर्व मान्य हो गई है कि पुष्यमित्र का शासनकाल लगभग ई० पू० १८० से १५० था न कि ई० पू० ६० के लगभग।

# संवत् का मृल नाम 'कृत' ही है

ऊपर षद्धृत किए हुए संवत् ४६१ वाले लेख में संवत् का वर्णन 'माशव' लोगों में रूद, तथा 'कृत' विशेष नाम से संबोधित ( मालवगणाम्नात,

L

<sup>#</sup> इंडियन एँ टीक्वेरी भाग ४२, ए० १६२

वही ६१, ए० १०१-१०३

इतसंक्षिते ) ऐसा किया गया है। अतप्व इसमें कोई शंका नहीं कि आज तक उपलब्ध इस संवत् के नामों में 'कृत' नाम सबसे प्राचीन है। संवत् ४६१ के पूर्व के किसी भी शिलालेख में इसे मालव संवत् नहीं कहा गया है। अत्यधिक प्राचीन अर्थात् तीसरी-बीथी शताब्दि के छहों लेखों में से प्रत्येक में इस संवत् को कृत संवत् ही कहा गया है, यह बात उपर्युक्त अव-तरणों (७-१२) से स्पष्ट हो जाती है। आगे चलकर कुछ काल तक यह संवत् मालव और कृत इन दोनों नामों से प्रसिद्ध था। परंतु पाँचवीं शताब्दि के अंत में कृत नाम इटकर मालव नाम ही रूद हुआ। आगे चलकर नवीं शताब्द में 'मालव संवत्' नाम भी अप्रसिद्ध होने लगा और उसका स्थान विक्रम संवत् ने ले लिया।

### 'कृत' नाम की उपपत्ति

कृत वर्ष के-बनावटी वर्ष, बीता हुआ वर्ष, चतुर्वीर्षिक युगें का प्रथम वर्ष, इत्यादि-श्रर्थ किस प्रकार अपाहा हैं इसका निदेश ऊपर हो ही चुका है। मेरी यह धारका है कि कृत नामक किसी राजा अथवा अधिनेता ने इसकी नीव डाली और उसी के कारण इसे छत संवत् कहा जाने लगा। जिस प्रकार 'छत्रपति शक' छत्रपति शिवाजी महाराज ने प्रारंभ किया, चाछुक्य विक्रम शक विक्रमादित्य ने (११७५ में ) शुक्त किया, हर्ष शक की नीव हर्ष ने डाली, गुप्त संवत् गुप्त सन्नाटों के नाम से प्रसिद्ध हुत्रा, उसी प्रकार 'कृत संवत्' कृत नामक किसी अधिपति या महान् व्यक्ति ने स्थापित किया, ऐसा मानने में क्या हानि है ? इस पर कहा जा सकता है कि 'क्रुत' किसी व्यक्ति का नाम था यह बात प्रसिद्ध नहीं है, यही इस उपपत्ति में बड़ा भारी देाप है। परंतु वास्तव में यह आद्मेप भी अकाट्य नहीं है। यह सत्य है कि गत १०००,१५०० वर्षी में कृत नामक के इं श्रधिपति नहीं हुशा है, परंतु यदि हम पुरामों की स्रोर दृष्टिपात करते हैं, तब देखते हैं कि कृत साम का भी काफी बोलबाला था। विश्वेदेवों में से एक का नाम कृत था, वसुदेव-रोहिस्सी के एक पुत्र का भी नाम कृत था, हिरएयनाभ का इसी नाम का शिष्य था और चपरिचर के पिता की भी इसी नाम से संबोधित करते थे। इसलिये यह कहना निर्मुल है कि कृत-सज्ज्ञक कोई व्यक्ति हो ही नहीं सकता। प्राचान काल में यह नाम श्राच्छी तरह से प्रचलित था।

#### कृत की विजय का स्मारक

चैं कि यह ऐतिहासिक सत्य है कि ईसा-पूर्व ६० के लगभग शकों ने रुजियनी के। हस्तगत किया था श्रीर कुछ ही दिनों में उन्हें उस नगरी का परित्याग भी करना पड़ा. इसलिये यह मानमा पड़ता है कि प्राचीन परंपरा के अनुसार शकों के पराभव के संस्मरणार्थ ईसा से ५७ वर्ष पूर्व में एक नए स'वत्सर की स्थापना हुई। इस काल-गराना का प्रारंभ प्रथमतया मालव देश में ही हुआ श्रीर उसे 'मालवनिवासियों द्वारा स्वीकृत काल-गणना' (श्रीमालवगणाम्नात) ही कहा जाता था। ई० पू० प्रथम एवं द्वितीय शताब्दियों में मालव जाति राजपूताना ऋौर मालव प्रांत में प्रबल थी। अतएव यह भी स्पष्ट है कि ई० पू० ५७वाली शक-पराजय मालव के राष्ट्रपति ने ही की होगी। इस समय के मालव-राष्ट्रपति या सेनाध्यक्त का वैयक्तिक नाम 'ऋत' रहा होगा। उसके महान् पराक्रम का मूल्य चुकाने के लिये, जिस संवत् की स्थापना की गई इसे मालव संवत् के साथ साथ कत संवत् भी कहा गया होगा। यह बात भी संभव है कि कत वा उसके पराक्रम के उपलच में 'विक्रमादित्य' नामक रपाधि भी दी गई हो पर तु इस बात का के।ई प्रमास श्रभी तक प्राप्त नहीं। उस बीर के नाम से जिस संवत् का प्रारंभ किया गया वह ३-४ शताब्दियों तक 'कृत संवत' नाम से ही श्रिधिक प्रसिद्ध था। श्रागे चलकर लाग उसके पराक्रमों को भूलने लगे श्रौर चूँ कि यह कालगणना मालव राज्य में ही अधिक प्रसिद्ध थी अतएव इसे 'मालव संवत' कहा जाने लगा। श्राठवीं, नवीं शताब्दियों तक यह संवत् मालवा स्त्रीर उसके पासवाले राजपूताने के भाग में ही प्रचलित था, पर तु जैसे जैसे उसका चेत्र बढता गया श्रीर वह बुंदेलखंड, संयुक्त प्रांत, गुजरात, काठियावाई इत्यादि प्रांतों में फैलने लगा वैसे वैसे लोग 'विक्रम संवत् नाम से उसे पहचानने लगे और 'मालव संवत्' नाम लोगों की दृष्टि से इटने लगा।

Ł

# विक्रम का नाम कैसे चल पड़ा ?

यह नया नाम क्यों और कैसे चल पड़ा ? इसका निश्चित और निर्णायक उत्तर देना आज तो कम से कम अशक्य है। इस समय तक मालव लोगों की सत्ता और शासन-प्रणाली भंग हो चुकी थी, अतएव किसी प्रसिद्ध राजा के नाम से इस संवत् का नामाभिधान कर दिया जाय यह बात लोगों के मन में जम गई। इस समय तक सारे भारत में पाँचवी शताब्दि के गुप्तसम्राट् चंद्रगुप्त द्वितीय का यश— उसकी दानशूरता, विद्वत्ता तथा शक-पराजय के कारण—गाया जा रहा था। साथ ही यह राजा 'विक्रमादित्य' नाम से प्रसिद्ध भी था। गुप्तों का स्वयं स्थापित गुप्त संवत् इस समय लुप्त हो चला था। अतएव यह सोचकर, कि मालव संवत् को यदि विक्रम संवत् नाम दिया जाय ते। वह केवल प्रादेशिक न होकर सर्वमान्य भी होगा और इस प्रकार एक नए शकारि का ही गौरव होगा, लोगों ने इसे विक्रम संवत् कहना प्रार'भ किया होगा#।

प्रथमत: यह नाम उतना लोकप्रिय नहीं हुआ। आठवीं, नवीं और दसवीं शताब्दियों के लगभग ५२ शिलालेख मिलते हैं पर तु उनमें केवल तीन ही स्थलों पर इसे विक्रम संवत् कहा गया है। ग्यारहवीं और बारहवीं शताब्दियों में वि० सं० नाम अधिक लोकप्रिय हुआ। इसका अधिकतर अय गुजरात के चालुक्य नरेशों को दिया जाना चाहिए। संयुक्तप्रांतांतर्गत गहेदवाल राज्य के इस समय के लेखों में विक्रम संवत् का ही उपयोग किया गया है, पर तु वहां भी उसे केवल संवत् या संवत्सर ही कहा गया है, विक्रम के साथ उसका संव च नहीं दिखाया गया है। चालुक्यों ने तो इस संवत् के विक्रम नाम की

<sup>\*</sup> श्रव यह भी माना जा सकता है कि जिस कृत नामक प्रजाध्या ने इस संवत् की स्थापना की उसका उपनाम ( दूसरा नाम ) विक्रमादित्य था श्रोर नवीं शताब्दि के ऐतिहासिकों ने संवत् को वह नाम देकर उसका पुनक्डजीवन किया। पर यह श्रिष्ठिक संभव नहीं। यदि ऐसी ही बात थी जो प्रारंभ से ही वह नाम क्यों नहीं दिया गया? नवीं शताब्दि के लोगों के। यह बात कैसे ज्ञात हो गई? विक्रमादित्य नाम प्रथम शताब्दि में इतना लोकप्रिय भी न था, यह बात भी उल्लेखनीय है।

प्रथा जारों से चलाई। इस वंश के संस्थापक मूलराज के लेखों में (सन् ९६१-९९६) के बला 'संवत' कहा गया है। भीमदेव (१०२२—६४) के देखों और कर्णदेव (१०६४-१०९४) के लेखों में विक्रम संवत् लिखा मिलता है। जयसिंह (१०६४-११४४), कुमारपाल (११४४-११७४) और अजयपाल (११७४-११७६) के लेखों में 'श्रीमद्विक्रम संवत' का उल्लेख है। तदन 'तर भीमदेव द्वितीय (११७८-१२३१) के शासनकाल में लिखित लेखों में 'श्रीमद्विक्रमादित्योत्पादितसं वत्सर' (श्री विक्रमादित्य द्वारा प्रारंभ किया हुआ संवत्सर) और 'श्रीमद्विक्रमन्तृपकालातीतसं वत्सर' (श्री विक्रमादित्य राजा के संवत् के वर्षानुसार) लिखा मिलता है। इससे यह बात साफ हो जाती है कि बवनकाल के प्रारंभ में ही गुजरात में वि० सं० लोकमान्य हो गया था। अन्य प्रांतों के ज्योतिषियों ने भी स्वरचित पंचागों में उसके। स्वीकार कर इसे भारत में लोकप्रिय बना दिया।

#### उपसंहार

विक्रम स'वत् के विषय में आज तक जो कुछ मिल सका है उसका विवेचन ऊपर किया गया है। साथ ही साथ उस साहित्य के मंथन से विद्वानों ने जो निष्कर्ष निकाले हैं उनका भी दिग्दर्शन कराया गया है। पाठक समक सकते हैं कि इतने अल्प साहित्य के आधार पर कोई निरचयात्मक निर्णय देना कठिन है। यदि इस स'वत् के प्रथम और द्वितीय शताब्दि के शिलालेख प्राप्त हों और उनमें भी इस स'वत् को कृत स'वत् नाम ही दिया गया हो तो लेखक ने जिस मत का प्रतिपादन किया है वह सर्वमान्य हो सकता है। भविष्य के गभे में छिपे हुए अति प्राचीन लेखों में या साहित्य में इस स'वत् को विक्रमादित्य स'वत् नाम दिया गया हो तो उपर्युक्त मत अप्राह्म होगा। पर तु विक्रम नामांकित प्रथम या द्वितीय शताब्दि के लेखों की प्राप्ति आज तो अस'भव सी माल्डम होती है। अतएव इस चएा यह बात तर्क स'गत जान पड़ती है कि मालव प्रजातंत्र के कृत नामक राष्ट्रपति या सेनाध्यन्त ने इस स'वत् की स्थापना ई० पू० ५७ में की और आगे चलकर वही प्रथमतः मालव स'वत् और श्वी शताब्दि के अन'तर विक्रम स'वत् नाम से प्रसिद्ध हुआ।

# विक्रमादित्य

[ लेखक--- हा० राजबली पांडेय, एम॰ ए॰, डी॰ लिट् ]

जनश्रुति—मर्यादापुरुषोत्तम राम श्रौर कृष्ण के पश्चात् भारतीय जनता ने जिस शासक को श्रपने हृदय-सिंहासन पर श्रारूढ़ किया है वह विक्रमादित्य है। उनके श्रादर्श न्याय श्रौर लोकसं भह की कहानियाँ भारतवर्ष में सर्व प्रभवित हैं श्रौर श्रावाल वृद्ध सभी उनके नाम श्रौर यहा से परिचित हैं। उनके संबंध में यह प्रसिद्ध जनश्रुति है कि वे उज्जयिमीनाथ गंधव सेन के पुत्र थे। उन्होंने शकों को परास्त करके श्रपनी विजय के उपलच्च में संवत् का प्रवर्तन किया था। वे स्वयं काज्यममिन्न तथा कालिदास श्रादि महाकवियों के श्राभय-दाता थे। भारतीय उयोतिषगणाना से भी इस बात की पृष्टि होती है कि ईसा से ५७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य ने विक्रम संवत् का प्रचार किया था।

श्चनुश्चृति — भारतीय साहित्य में श्चंकित श्चनुश्चृति ने भी उपर्युक्त जनश्चृति को किसी न किसी रूप में स्वीकार किया है। इनमें से कुछ का उस्तेस नीचे किया जाता है:—

(१) अनुश्रुति के अनुसार विक्रमादित्य का प्रथम क्लेख गाथासप्रशती में इस प्रकार मिलता है—

संबाहण सुह रस तोसिएण देन्तेण तुह करे लक्षम्।
चलगेण विक्कमाइत्त चिरक्रँ श्रग्नासिक्षक्रं तिस्सा ॥ ५।६४
इसकी टीका करते हुए गदाधर लिखते हैं—''पत्ते संवाहणं संबाधनम्।
लक्ष्सं लक्षम्। विक्रमादित्योऽपि भृत्यकर्षकेन शत्रुसं बाधनेन तुष्टः सब्
भृत्यस्य करे लक्षं ददातीत्यर्थः।'' इससे यह प्रकट होता है कि गाथा के रचना-काल में यह बात प्रसिद्ध थी कि विक्रमादित्य नामक एक प्रवापी तथा ख्दार शासक थे जिन्होंने शत्रुत्रों के ऊपर विजय के उपलच्च में भृत्यों को लाखों का उपहार दियाथा। गाथा-सप्तशासी का रचयिता सातवाहन राजा हाल प्रथम शताब्दि ईस्वी पश्चात हु श्रा था। श्रतः इसके पूर्व विक्रमादित्य की ऐति- हासिकता सिद्ध होती है। इस ऐतिहासिक तथ्य का प्रतिपादन महामहोपाध्याय पं॰ हरप्रसाद शास्त्री ने अच्छी तरह किया था (एपिप्राफिया इंडिका, जिल्द १२, पृ॰ ३२०)। इसके विरुद्ध डॉ॰ देवदत्त रामकुष्ण भांडारकर ने गाथा-सप्तशती में आए हुए व्योतिष के संकेतों के आधार पर कुछ आपत्तियाँ वठाई थीं (भांडारकर स्मारकप्रंथ, पृ० १८७-१८९), किंतु इनका निराकरण म॰ म॰ पं॰ गौरीशंकर हीराचंद ओका ने भली भांति कर दिया है (प्राचीन लिपि-माला, पृ० १६८)।

- (२) जैन, पंडित मेरुतुं गाचार्य-रचित पटावली में लिखा है कि नभोवाहन के परचात् गर्दमिल ने छळ्यिनी में तेरह वर्ष तक राज्य किया। उसके अत्या-चार के कारण कालकाचार्य ने राकों को बुलाकर उसका उन्मूलन किया। शकों ने उज्जयिनी में चौदह वर्ष तक राज्य किया। इसके बाद गर्दभिल के पुत्र विक्रमादित्य ने शकों से उज्जयिनी का राज्य वापस कर लिया। यह घटना महावीर-निर्वाण के ४७०वें वर्ष (५२७-४७० = ५७ ई० पू०) में हुई। विक्रमादित्य ने साठ वर्ष तक राज्य किया। उनके पुत्र विक्रमचरित उपनाम धर्मादित्य ने ४० वर्ष तक शासन किया। तत्पश्चात् मैल, बैल तथा नाहद ने क्रमशः ११, १४ तथा १० वर्ष राज्य किया। इस समय वीर-निर्वाण के ६०५ वर्ष पश्चात् ६०५-५२७ = ७८ ई० पू०) शक संवत् का प्रवतन हुआ।
- (३) प्रबंधकोष के श्रनुसार महावीर-निर्वाण के ४७० वर्ष बाद (५२७-४७० = ५७ ई० पू०) विक्रमादित्य ने संवत् का प्रवर्तन किया।
- (४) धनेश्वर सूरि विरचित शत्रु जय-माहास्म्य में इस बात का उल्लेख है कि वीर (महावीर) संवत् के ४६६ वर्ष बीत जाने पर विक्रमादित्य का प्रादुर्भीव होगा। उनके ४७७ वर्ष पश्चात् शिलादित्य अथवा भोज शासन करेगा। इस प्रंथ की रचना ४७७ विक्रम संवत् में हुई जब कि वलभी के राजा शिलादित्य ने सुराष्ट्र से बौद्धों को खदेड़ कर कई तीथों को उनसे बापस किया था। (देखिए डॉ० भाऊ दाजी, जरनल आफ बांबे एशियाटिक सोसायटो, जिल्दु ६, पु० २९-३०)।
- (५) सोमदेव भट्ट विरचित कथासरित्सागर ( लंबक १८ तरंग १ ) में भी विक्रमादित्य की कथा त्राती है। इसके अनुसार विक्रमादित्य उज्जयिनी के

राजा थे। इनके पिता का नाम महेंद्रादित्य तथा माता का नाम सौम्यदर्शना था। महेंद्रादित्य ने पुत्र की कामना से शिव की आराधना की। इस समय पृथ्वी म्लेच्छाकांत थी। अतः इसके त्राण के लिये देवताओं ने भी शिव से प्रार्थना की। शिव नी ने अपने गण माल्यवान् के को बुलाकर कहा कि पृथ्वी का उद्धार करने के लिये तुम मनुष्य का अवतार लेकर चज्जयिनीनाथ महेंद्रादित्य के यहाँ पुत्ररूप से उत्पन्न हो। पुत्र उत्पन्न होने पर शिवजी के आदेशानुसार महेंद्रादित्य ने उसका नाम विक्रमादित्य तथा उपनाम (शत्रुसंहारक होने के कारण) विषमशील रखा। बालक विक्रमादित्य पढ़-लिखकर सव शास्त्रों में पारंगत हुआ और प्राज्यविक्रम होने पर उसका अभिषे कि किया गया। वह बड़ा ही प्रजावत्सल राजा हुआ। इसके बारे में लिखा है—

स पिता पितृहीनानामृत्रन्धूनां स बान्धवः।

श्रनाथानां च नाथः सः प्रजानां कः स नामवत् ॥ १८।१६६ (वह पितृहोनों का पिता, बंधुरहितों का बंधु श्रौर श्रनाथों का नाथ था। प्रजा का वह क्या नहीं था?) इसके श्रनंतर विक्रमादित्य की विस्तृत विजयों श्रौर श्रद्भुत कृत्यों का श्रतिरंजित वर्णन है।

कथासिरत्सागर अपेनाकृत अर्वा वीन मंथ होते हुए भी न्नेमेंद्र-लिखित वृहत्कथाम जरी श्रीर श्रंततोगत्वा गुणाट्य-रचित वृहत्कथा पर श्रवलंबित है। गुणाट्य सातवाहन हाल का समकालीन था जो विक्रमादित्य से लगमग १०० वर्ष पीछे हुआ था। श्रवः सोमदेव द्वारा कथित अनुश्रुति विक्रमादित्य के हितहास से सर्वथा श्रवभिक्ष नहीं हो सकती। सोमदेव के संबंध में एक श्रीर बात ध्यान देने की है। वे उज्जयिनी के विक्रमादित्य के श्रातिरक्त एक दूसरे विक्रमादित्य को भी जानते हैं जो पाटलिपुत्र का राजा था—'विक्रमादित्य हत्यासोद्राजा पाटलिपुत्रके' (लंबक ७, तरंग ४)। इसलिये जो आधुनिक ऐतिहासिक मगधाधिप पाटलिपुत्रनाथ गुप्त सम्राटों को केवल उज्जयिनीनाथ विक्रमादित्य से श्राभिन्न सममते हैं वे श्रपनी परंपरा श्रीर श्रनुश्रुति के साथ श्रत्याचार करते हैं।

<sup>\*</sup> कथा की पौराणिक शैली में 'गण' से गणतंत्र श्रीर 'माल्यवान्' से मालव जाति का श्राभास मिलता है।

Ł

(६) द्वान्निंशत्पुत्तिका, राजावली आदि नंथों तथा राजपूताने में प्रचलित (टॉड्स राजस्थान में संकलित) अनुश्रुतियों में उज्जयिनीनाथ शकारि विक्रमादित्य की अनेक कथाएँ मिलती हैं।

साधारण जनता की जिज्ञासा इन्हीं श्रनुश्रुतियों से त्रप्त हो जाती है और वह पर'परा से परिचित लोक-प्रसिद्ध विक्रमादित्य के संबंध में श्रिधक गवेषणा करने की चेष्टा नहीं करती। किंतु श्राधुनिक ऐतिहासिकों के लिये केवल श्रनु-श्रुति का प्रमाण पर्याप्त नहीं। वे देखना चाहते हैं कि श्रन्य साधनों द्वारा कात इतिहास से पर'परा और श्रनुश्र्ति की पृष्टि होती है या नहीं। विक्रमा-दित्य की ऐतिहासिकता के संबंध में वे निम्नलिखित प्रश्नों का समाधान करना चाहते हैं:—

पेतिहासिक प्रश्न-(१) विक्रमादित्य ने जिस संवत् का प्रवर्तन किया था उसका प्रारंभ कब से होता है ?

- (२) क्या प्रथम शताब्दि ई० पू० में कोई प्रसिद्ध राजव'श श्रथवा महा-पुरुष मालव प्रांत में हुआ था या नहीं ?
- (३) क्या उस समय कोई ऐसी महत्त्वपूर्ण घटना हुई थी जिसके उपलब्ध में संवत् का प्रवर्तन हो सकता था ?

इन प्रश्नों को लेकर श्रव तक प्राय: जो ऐतिहासिक श्रनुसंधान होते रहे हैं उनका सारांश संज्ञेप में इस प्रकार दिया जाता है :—

- (१) यद्यपि क्योतिष-गण्ना के श्रनुसार विक्रम संवत् का प्रारंभ ५७ ई० पू० में होता है किंतु विक्रम की प्रथम कई शताब्दियों तक साहित्य तथा उत्कीण लेखों में इस संवत् का कहीं प्रयोग नहीं पाया जाता। मालव प्रांत में प्रथम स्थानीय संवत् 'मालवगण्-स्थिति-काल' था जिसका पता मंदसोर प्रस्तर-लेख से लगा है—'मालवानां गण्स्थित्या याते शतचतुष्ट्ये' (प्रलीट, गुप्त-उत्कीर्ण लेख सं० १८)। यह लेख पाँचवीं शताब्दि ई० प० का है।
- (२) प्रथम शताब्दि ई० पू० में किसी प्रसिद्ध राजवंश अथवा महापुरुष का मालव प्रांत में पता नहीं।
- (३) इस काल में कोई ऐसी क्रांतिकारी घटना मालव शांत में नहीं हुई जिसके उपलच्च में संवत् का प्रवर्तन हो सकता था।

चपर्युक्त खोजों से यह परिगाम निकाला गया है कि प्रथम शताब्दि ई० पू० में विक्रमादित्य नामक कोई शासक नहीं हुआ। तत्कालीन विक्रमादित्य कल्पनाप्रसूत है। संभवत: मालव संवत् का प्रारंभ ई० पू० प्रथम शताब्दि में हुआ था। पीछे से 'विक्रमादित्य' हपाधिधारी किसी राजा ने अपना विरुद्द इसके साथ जोड़ दिया। इस प्रकार संवत् के प्रवर्तक विक्रमादित्य की ऐतिहा- सिकता बहुत से विद्वानों के मत में असिद्ध हो जाती है। इस प्रक्रिया का फल यह हुआ कि कतिपय प्राच्यविद्याविशारदों ने प्रथम शताब्दि ई० पू० के लगभग इतिहास में प्रसिद्ध राजाओं को विक्रम संवत् का प्रवर्तक सिद्ध करने की चेष्टा प्रारंभ की।

श्रातुमानिक मत — (१) फगु सन ने एक विचित्र मित का प्रतिपादन किया है। उनका कथन है कि जिसको ५७ ई० पू० में प्रारंभ होनेवाला विक्रम संवत् कहते हैं वह वास्तव में ५४४ ई० प० में प्रचलित किया गया था। उज्जियनी के राजा विक्रम हर्ष ने ५४४ ई० में म्लेच्छों (शकों) को कोरूर के युद्ध में हराकर विजय के उपलच्च में संवत् का प्रचार किया। इस संवत् को प्राचीन श्रीर श्रादरणीय बनाने के लिये इसका प्रारंभकाल ६×१०० (श्रथवा १०×६०) = ६०० वर्ष पोछे फॅक दिया गया। इस तरह ५६ ६० पू० में प्रचलित विक्रम संवत् से इसको श्रभित्र मान लिया गया है। किंदु क्यों ६०० वर्ष ही पहले इसका प्रारंभ ढकेल दिया गया, इसका समाधान फगु सन के पास नहीं है। इसके श्रतिरिक्त ५४४ ई० प० के पूर्व के मालव संवत् ५२९ (मंदसोर प्रस्तर-श्रमिलंख, फ्लोट: गुप्त उत्कीर्ण लख सं० १८) तथा विक्रम संवत् ४३० (कावी श्रमिलंख, इंडियन ऐंटिक्वेरी, १८७६, प्र० १५२) के प्रयोग मिल जान से फर्गु सन के मत का भवन हा धराशायी हो जाता है। (फर्गु सन के मत के मत के मत के मत के मत के मत के सिय देखिए, इंडियन ऐंटिक्वेरी वर्ष १८७६, प्र० १५२)।

(२) डॉ॰ प्लीट का मत था कि ५७ ई० पू० में प्रारंभ होनेवाले विक्रम संवत् का प्रवतेन किनिष्क के राज्याराहण्-काल स शुक्त होता है (जरनल श्राफ् दो रॉयल पशियाटिक सोसायटो, वर्ष १९०७, प्र०१६९)। श्रयने मत के समर्थन में उनकी दलील यह है कि किनिष्क भारतीय इतिहास का एक प्रसिद्ध विजयी राजा था। उसने श्रंतरोष्ट्रीय साम्राज्य की स्थापना की। बौद्ध धर्म के इतिहास में भी ऋशोक के बाद इसका स्थान है। ऐसे प्रतापी राजा का संवत् चलाना बित्कुल स्वाभाविक था। परंतु यह डॉ॰ फ्लोट के ऋतिरिक्त प्राय: अन्य किसी विद्वान को मान्य नहीं है। प्रथम तो अभी किनिष्क का समय ही अनिश्चित है। दूसरे एक विदेशी राजा के द्वारा देश के एक कोने में प्रवर्तित संवत् देशव्यापी नहीं हो सकता था। तीसरे यह बात प्राय: सिद्ध है कि कुषाणों ने काश्मीर तथा पंजाब में जिस संवत् का व्यवहार किया था वह पूर्व प्रचलित सप्तर्षि संवत् था जिसमें सहस्र तथा शत के अंक छुप्त थे। यदि यह बात अमान्य भी समम्ती जाय तो भी कुषाण संवत् वंशात था और कुषाणों के बाद पश्चिमोत्तर भारत में इसका प्रचार नहीं मिलता।

(३) श्री वेलंडे गोपाल पेयर ने श्रपनी पुरतक 'प्राचीन भारत का तिथिकमें (क्रॉनोलॉजी आफ् ऐंशेंट इंडिया), पृष्ठ १७५... में इस मत का प्रति-पादन किया है कि विक्रम संवत् का प्रवर्तक सुराष्ट्र का महाचत्रप चष्टन था। "विक्रम संवत् वास्तव में मालव संवत् है। मंदसीर प्रस्तर-लेख में स्पष्ट बतलाया गया है कि मालव जाति के संघटन-काल से इसका प्रचलन हुआ ( मालवानां गरास्थित्या याते शतचतुष्ट्ये - प्लीट, गुप्त उत्कीर्ण लेख सं० १८ )। कुषाणीं द्वारा इस स'वत् का प्रवर्तन नहीं हो सकता था। एक तो कनिष्क का समय विक्रमकालीन नहीं, दूसरे यह बात सिद्ध नहीं कि उसका राज्य कभी मथुरा श्रीर बनारस के श्रागे भी फैला था। चत्रपों के श्रतिरिक्त किसी श्रन्य दोर्घ-जीबी राजवंश का पता नहीं जिसका मालव प्रांत पर श्राधिपत्य हो श्रीर जिसको संवत का प्रवर्तक माना जा सके। जब हम इन सब बातों को ध्यान में रखते हए रुद्रदामन के गिरनार लेख में पढ़ते हैं कि 'सब वर्णों ने अपनी रहा के लिये इसको अपना अधिपति चुना था' ( सर्ववर्णीरभिगम्य पतित्वे बृतेन -एपि-प्राफिया इंडिका, जिल्द ८, पु० ४७) तब यह बात हम स्वीकार करते हैं कि मालवा श्रीर गुजरात की सब जातियों ने उसकी श्रपना राजा निर्वाचित किया था जिस तरह कि इसके पूर्व उन्होंने रुद्रदामन के पिता जयदामन श्रीर उसके पितामह चष्टन की चुना था। प्राचीन प्रंथ ऐतरेय ब्राह्मण में लिखा है कि 'पश्चिम के सभी राजाओं का अभिषेक स्वाराज्य के लिये होता है और उनकी उपाधि स्वराट् होती है।' इन स्वतंत्र जातियों ने एकता में शक्ति का अनुभव

'Ł

करते हुए तथा आवश्यकता के सामने सिर मुकाकर अपने ऊपर विजयो चच्टन के आधिपत्य में अपने के। एकत्र करके संघटित किया। यही. महान् घटना—एक बड़े शासक के आधिपत्य में मालव जातियों का संघटन—५७ ई० पू० में संवत् के प्रवर्तन से उपलिस्त हुई। तब से यह संवत् मालवा में प्रचलित है। चच्टन और रुद्रशमा ने मालव के पड़ोसी प्रांतों पर भी शासन किया इसलिये संवत् का प्रचार विंध्य पर्वत के उत्तर के प्रदेशों में भी है। गया।"

ऐयर महोदय का यह कथन कि विक्रम संवत् वास्तव में मालवं संवत् है स्वतः सिद्ध है। कानक के विक्रम संवत् के प्रवर्तक होने के विरोध में उनका तर्क भी युक्तिसंगत है। किंतु कनिष्क से कहीं स्वस्प शक्तिशाली प्रांतीय विदेशी चत्रप, जिसके साथ राष्ट्रीय जीवन का के ई द्यंग संलग्न नहीं था, संवत् के प्रवर्तन में कैसे कारण हो सकता था, यह बात समक्त में नहीं द्याती। कद्रदामा के द्र्यामा के द्र्यामा के द्रासक वर्णों द्वारा राजा के चुनाव का उस्लेख केवल प्रशस्तिमात्र है। प्रत्येक शासक द्र्यान द्र्यामा लेकिप्रय हो भी गया हो तो भी उसका यह गुण दो पीढ़ी पहले चच्टन में, संघर्ष की नवीनता तथा तीत्रता के कारण, नहीं द्या सकता था। भी ऐयर की यह युक्ति द्रस्य त उपहस्तीय माल्यम पड़ती है कि मालवगण ने चट्टन के द्याधिपत्य में द्रयना संघटन किया द्यौर इसके उपलच्च में संवत् का प्रवर्त किया। राजनीति का यह एक साधारण नियम है कि के हैं भी विदेशी शासक विजित जातियों के सुरंत संघटत होने का द्रावसर नहीं देता। किर द्रापने पराजय-काल से मालवों ने संवत् का प्रारंभ किया हो, यह बात भी द्रासाधारण माल्यम पड़ती है।

(४) स्व डॉ० काशीप्रसाद जायसवाल ने जैन अनुश्रुति के आधार पर यह निष्कर्ष निकाला कि ''जैन गाथाओं और लोकप्रिय कथाओं का विक्रमा-दित्य नौतमीपुत्र शातकर्षिथा। प्रथम शताब्दि ई० पू० में मालवा में मालव-गण वर्तमान था, जैसा कि उसके प्राप्त सिकों से सिद्ध होता है। शातकर्णि और मालवगण की संयुक्त शक्ति ने शकों का पराजित किया। इसलिये शकों के पराजय में मुख्य भाग लेनेवाले शातकर्णि 'विक्रमादित्य' के विरुष् से विक्रम संवत् का प्रवर्तन हुआ। मालवगण ने भी उसके साथ संधि के विशेष

ठहराव (स्थिति, श्राम्नाय) के श्रनुसार श्रपना इस समय संघटन किया श्रीर इसी समय से मालवगण-स्थिति-काल भी प्रारंभ हुत्रा (जरनल श्राफ् बिहार एंड डड़ीसा रिसर्च सोसाइटी, जिल्द १६, वर्ष १९३०)।

**उपयुक्ति कथन में मालव-सातवाहन संघ का बनना तो स्वाभाविक जान** पड़ता है ( यदि इस समय साम्राज्यवादी सातवाहनों का ऋस्तित्व होता ). किंतु शातकार्ण विक्रमादित्य (?) के विजय से मालवगण गौरवान्वित हुआ श्रीर उसके साथ संधि करके मालव संवत का प्रवर्तन किया. यह बात काल्पनिक है। इसके साथ ही यह भी ध्यान देने की बात है कि गौतमीपुत्र शातकाण ने न केवल शकों को हराया किंतु शक, छहरात, श्रव ति, श्राकरादि श्रनेक प्रांतों पर श्रपना श्राधिपत्य स्थापित किया ( नासिक उत्कीर्ण लेख, एपिप्राफिया इंडिका, जिल्द ८, पृ० ६०)। श्रतः उसके दिग्विजय की घटना मालवगण-स्थिति के काफी बाद की जान पड़ती है। साहित्य तथा उत्की एं लेख किसी से भी इस बात का प्रमाण नहीं मिलता कि किसी सातवाहन राजा ने कभी विक्रमादित्य की उपाधि धारण की थी। सातवाहन राजाओं का तिथिकम अभी न्तक अनिश्चित है। अपने विभिन्न मतों की सिद्धि के लिये विद्वानों ने उसको घपले में डाल रखा है। किंतु बहुसम्मत सिद्धांत यह है कि कायवों के पश्चात् साम्राज्यवादो सातवाहनों का प्रादुर्भाव प्रथम शताब्दि ई० पूर् के श्रापराद्धे में हुआ। इसलिये श्रांध्रवंश का तेईसवाँ राजा गौतमीपुत्र शातकर्णि प्रथम शताब्दि इ० पू० में नहीं रखा जा सकता। सातवाहन राजात्रों के लेखों में जो तिथियां दो हुई है वे उनके राज्यवर्षों की हैं। उनमें विक्रम संवत् या अन्य किसी क्रमबद्ध संवत् का उल्लेख नहीं है। जायसवाल क इस मत के संबंध में सब से अधिक निर्णायक गाथासप्तराती का प्रमाण है। आंध्रव श के सन्नहवें राजा हाल के समय में लिखित यह विक्रमादित्य के त्रास्तित्व त्रीर यश से परिचित है, श्रतः इस वंश का तहसवाँ राजा गीतमीपुत्र शातकाँग तो किसी श्रवस्था में विक्रमादित्य नहीं हा सकता।

सीधा पेतिहासिक प्रयत्न—इस तरह विक्रमादित्य के अनुसंधान में प्राच्यविद्याविशारदा न अपना उव र कल्पना-शक्ति का परिचय दिया है। किंतु इस प्रकार के प्रयत्न से विक्रमादित्य को ऐतिहासिकता की समस्या हल

L

नहीं होती । यदि परंपरा के समुचित आदर के साथ साधो ऐतिहासिक खोज की जाय तो संवत्-प्रवर्तक विक्रमादित्य का पता सरलता से लग सकता है। वास्तविक विक्रमादित्य के लिये निम्नलिखित शर्तों का पूरा करना आवश्यक है —

- (१) मालव प्रदेश श्रीर उज्जियनी राजधानी,
- (२) शकारि होना,
- (३) ५७ ई० पू० में संवत् का प्रवर्तक होना श्रौर
- (४) कालिदास का आश्रयदाता।

अनुशीलन - (१) यह बात अब ऐतिहासिक खोजों से सिद्ध हो गई है कि प्रारंभ में मालव प्रदेश में प्रचलित होनेवाला संवत् मालवगण का संवत् था। सिकंदर के भारतीय श्राक्रमण के समय मालव जाति पंजाब में रहती थी। मालव-श्रद्रक-गण संघ ने सिक'दर का विरोध किया था, किंतु पारस्परिक फूट के कारण मालवगण श्रकेला लड़कर यूनानियों से हार गया। पश्चात मौर्यों के कठोर नियंत्रण से मालव जाति निष्प्रभ सी हो गई। मौर्य साम्राज्य के श्रंतिम काल में जब पश्चिमीत्तर भारत पर बाख्त्रियों के श्राक्रमण प्रार'भ हुए तब उत्तरापथ की मालवादि कई गणजातियाँ वहाँ से पूर्वी राजपूताना होते हुए मध्य-भारत पहुँची श्रीर वहाँ पर उन्होंने श्रपने नए उपनिवेश स्थापित किए। समुद्रगुप्त के प्रयाग-प्रशस्ति लेख से सिद्ध है कि चौथी शताब्दि ई० प० के पूर्वोद्ध में उसके साम्राज्य की दिल्ला-पश्चिम सीमा पर कई गण-राष्ट्र वर्तमान थे। किंतु इसके भी पहले प्रथम-द्वितीय शताब्दि ई० पू० में मालव जाति श्राकर-श्रवंति (मालव प्रांत ) में पहुँच गई थी, यह बात मुद्राशास्त्र से प्रमाणित है। यहाँ पर एक प्रकार के सिक्के मिले हैं जिन पर ब्राह्मी अन्तरों में 'मालवानां जयः' लिखा है ( इंडियन म्यूजियम क्वायन्स, जिल्द १, पृ० १६२; किनंगहैम: श्रार्केलॉ जिकल सर्वे रिपोर्ट; जिल्द ६, पृ० १६५-७४)।

(२) ई० पू० प्रथम शताब्दि के मध्य में मगध-साम्राज्य का भग्नावशेष कायवों की चीया शक्ति के रूप में पूर्वी भारत में बचा हुआ था। बाब्त्त्रियों के पश्चात् पश्चिमोत्तर भारत शकों द्वारा आक्रांत होने लगा। शक जाति ने सिंध प्रांत के रास्ते भारतवर्ष में प्रवेश किया। यहाँ से उसकी एक शास्त्रा सुराष्ट्र होते हुए अव'ति-आकर की ओर बढ़ने लगो। इस बढ़ाव में शकों का मध्यभारत के गण्राष्ट्रों से संघर्ष होना बिलकुल स्वाभाविक था। बाहरी स्नाक्रमण के समय गण्जातियाँ संघ बनाकर लड़ती थीं। इस संघ का नेतृत्व मालवगण ने लिया श्रीर शकों के। पीछे ढकेलकर सिंध प्रांत के छोर पर कर दिया। कालकाचार्य-कथा में शकों के। निमंत्रण देना, अवंति के ऊपर उनका श्रस्थायी श्राधियत्य श्रीर श्रंत में विक्रमादित्य के द्वारा उनका निर्शासन—इन सभी घटनाश्रों का मेल इतिहास की उपर्युक्त धारा से बैठ जाता है।

- (३) शकों की पराजित करने के कारण मालवगणमुख्य का शकारि एक विरुद् हो गया। यद्यपि इस घटना से शकों का आतंक सदा के लिये दूर नहीं हुआ, तथापि यह एक क्रांतिकारी घटना थी और इसके फल-स्वरूप लगभग डेढ़ सौ वर्ष तक भारतवर्ष शकों के आधिपत्य से सुग्चित रहा। इसिलिये इस विजय के उपलक्ष में संवत का प्रवर्तन हुआ और मालवगण के टढ़ होने से इसका गण—नाम मालवगण-स्थिति या मालव-गणकाल पड़ा।
- (४) श्रव यह विचार करना है कि क्या मालवगण-मुख्य कालिदास के श्राश्रयदाता हो सकते हैं या नहीं ? श्रमिज्ञानशाकुंतल की कितपय प्राचीन प्रतियों में नांदी के श्रंत में लिखा मिलता है कि इस नाटक का श्रमिनय विक्रमादित्य की पिषद में हु श्रा था, यथा —सूत्रधार—श्रायें इयं हि रसभाव विशेषदीचागुरोः विक्रमादित्यस्य श्रमिक्षपभू थिष्ठा परिषत्, श्रस्यां च कालिदास-प्रथितवस्तुना नवेन श्रमिज्ञानशाकुंतलनामधेयेन नाटकेन उपस्थातव्यम् श्रमाभिः, तत् प्रतिपात्रम् श्राधीयतां यःनः। (नांदांते—जीवानंद विद्यासागर संस्करण, कलकत्ता, १६१४ ई०)। प्रायः श्रभी तक विक्रमादित्य एक तांत्रिक राजा ही सममे जाते रहे हैं। किंतु काशी-विश्वविद्यालय में हिंदी-विभाग के श्रध्यच्च पं० केशवप्रसाद मिश्र के पास सुरच्चित श्रमिज्ञानशाकुंतल की एक हस्तिलिखित प्रति (प्रतिलेखनकाल—श्रगहन सुदि ५ संवत् १६९९ वि०) ने विक्रमादित्य का गण से संवंध व्यक्त कर दिया है। इसके निम्नांकित श्रवतरण ध्यान देने योग्य हैं:—

श्र—श्रायं, रसभावशेषदीचागुरोः विक्रमादित्यस्य साहसांकस्याभिरूप-भूयिष्ठेयं परिषत् । श्रस्यां च कालिदासप्रयुक्तेनाभिज्ञानशाकुन्तलनवेन नाटकेनापस्था-तव्यमस्माभिः। (नान्चन्ते)

L

श्रा—भवतु तव विडोजाः प्राज्यवृष्टिः प्रजासु त्वमपि विततयज्ञो विक्रणं भावयेथाः । गण्यशतपरिवते देवमन्योन्यकृत्ये-

नियतमुभयलोकानुग्रहश्लाधनीयैः ॥ ( भरतवाक्य )

चपर्युक्त अवतरणों में मोटे टाइपों में छपे पदों से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि जिस विक्रमादित्य का यहाँ निर्देश है उनका व्यक्तिवाचक नाम विक्रमादित्य और उपाधि साहसांक है। भरतवाक्य का 'गण' शब्द राजनैतिक अर्थ में 'गण-राष्ट्र' का चोतक है। 'शत' संख्या गोल और अतिरंजित है और 'गणशत' का अर्थ कई गणों का गण-संघ है। 'गण' शब्द के इस अर्थ की संगति अवतरण अ० के मोटे टाइपों में छपे पद से बैठती है। विक्रमादित्य के साथ कोई राजतांत्रिक उपाधि नहीं लगी हुई है। यदि यह अवतरण छंदोबद्ध होता तो कहा जा सकता था कि छंद की आवश्यकता-वश उपाधियों का प्रयोग नहीं किया गया है, किंतु गद्ध में इनका अभाव कुछ विशेष अर्थ रखता है। निश्चय ही विक्रमादित्य सम्राट्या राजा नहीं थे, अपितु गणमुख्य थे। कौटिल्य के अर्थशास्त्र के अनुसार गणराष्ट्र कई प्रकार के थे—कुछ वातौशास्त्रीप-जीवी, कुछ आयुधजीवी और कुछ राजशब्दोपजीवी। ऐसा जान पड़ता है कि मालवर्गण वार्ताशस्त्रीपजीवी था। इसी लिये विक्रमादित्य के साथ राजा या अन्य किसी राजनैतिक उपाधि का ज्यवहार नहीं हुआ है।

इन श्वतरणों के सहारे यहीं निष्कर्ष निकलता है कि विक्रमादित्य मालवगणमुख्य थे। उन्होंने शकों को उनके प्रथम बढ़ाव में पराजित करके इस क्रांतिकारी घटना के उपलक्त में मालवगण-स्थित नामक संवत् का प्रवर्तन किया जा श्रागे चलकर विक्रम संवत् के नाम से प्रसिद्ध हुआ। विक्रमादित्य स्वयं काव्यममीझ तथा कालिदास श्रादि कवियों और कलाकारों के श्राश्रयदाता थे।

श्रव प्रश्न यह हो सकता है कि मालवगण-स्थिति श्रथवा मालव संवत् का विक्रम संवत् नाम कैसे पड़ा ? इसका समाधान यह है कि संवत् का नाम प्रारंभ में गणपरक होना स्वाभाविक था, क्योंकि लोकतांत्रिक राष्ट्र में गण की प्रधानता होती है, व्यक्ति की नहीं। पाँचवीं शताब्दि ई० प० के पूर्वी ई में चंद्रगुप्त

१४

द्वितीय विक्रमादित्य ने भारतवर्ष में श्रीतम बार गण्राष्ट्रों का संहार किया। तब से गण्राष्ट्र भारतीय प्रजा के मानसिक चितिज से श्रोमल होने लगा श्रीर आठवीं-नवीं शताब्दि ई० प० तक, जब कि सारे देश में निरंकुश एकतंत्र की स्थापना हो चुकी थी, गण्राष्ट्र की कल्पना भी विलीन हो गई। श्रतः मालवगण्य का स्थान उसके प्रमुख व्यक्ति-विशेष विक्रमादित्य ने ले लिया श्रीर संवत् के साथ उनका नाम जुड़ गया। साथ ही साथ मालवगण्-मुख्य विक्रमादित्य राजा विक्रमादित्य हो गए। राजनैतिक कल्पना की दुबलता का यह एकाकी उदाहरण नहीं है। श्राधुनिक ऐतिहासिक खोजों से श्रनभिक्ष भारतीय प्रजा में श्राज कौन जानता है कि भगवान श्रीकृष्ण श्रीर महात्मा बुद्ध के पिता गण्यमुख्य थे। श्रवीचीन साहित्य तक में वे राजा करके ही माने जाते हैं। यह भी हो सकता है कि राजशब्दोपजीवी गण्यमुख्यों की 'राजा' उपाधि राजनैतिक श्रम के युग में विक्रमादित्य की राजा बनाने में सहायक हुई हो।

विक्रमादित्य के गुप्त सम्राट् होने के विरुद्ध जो कठोर श्रापत्तियाँ हैं इनका भी उल्लेख करना श्रावश्यक है—

- (१) गुप्त सम्राटों का अपना वंशगत संवत् है। उनके किसी भी उत्कीर्ण लेख में मालव अथवा विक्रम संवत् का उल्लेख नहीं है। जब उन्होंने ही विक्रम संवत् का प्रयोग नहीं किया तो पीछे से, उनके गौरवास्त के बाद, जनता ने उनका संबंध विक्रम संवत् से जोड़ दिया, यह बात समम में नहीं आती।
- (२) गुप्त सम्राट् पाटलिपुत्रनाथ थे, किंतु अनुश्रुतियों के विक्रमादित्य चळायिनीनाथ थे, यद्यपि उळायिनी गुप्तों की प्रांतीय राजधानी थी, किंतु वे प्रधानतः पाटलिपुत्राधीश्वर और मगधाधिप थे। मुगलसम्राट् दिल्ली के अतिरिक्त आगरा, लाहैर और श्रीनगर में भी रहते थे। फिर भी वे दिल्लीश्वर ही कहलाते हैं। इसके अतिरिक्त सोमदेव भट्ट ने अपने कथा-सरित्सागर में स्पष्टतः दे। विक्रमादित्यों का उल्लेख किया है—एक उळायिनी के विक्रम तथा दूसरे पाटलिपुत्र के। उनके मन में इस संबंध में कोई भी भ्रम नहीं था।

(३) उज्जियनी के विक्रम का नाम विक्रमादित्य था, उपाधि नहीं। कथासित्सागर में लिखा है कि उनके पिता ने जन्मदिन के। ही उनका नाम शिवजी के आदेशानुसार विक्रमादित्य रखा; अभिषेक के समय यह नाम अथवा विरुद्ध के रूप में पीछे नहीं रखा गया। इसके विरुद्ध किसी गुप्त सम्राट् का नाम विक्रमादित्य नहीं था। द्वितीय चंद्रगुप्त तथा स्कंद्गुप्त के विरुद्ध कमशः विक्रमादित्य और कमादित्य (कहीं कहीं विक्रमादित्य भी) थे। समुद्रगुप्त ने तो यह उपाधि कभी धारण ही नहीं की। कुमारगुप्त की उपाधि अहेंद्रादित्य थी, नाम नहीं। उपाधि प्रचलित होने के लिये यह आवश्यक है कि उस नाम का के।ई लेकिप्रसिद्ध ज्यक्ति हुआ हो। जिसके अनुकरण पर पीछे के महत्त्वाकांची लोग उस नाम की उपाधि धारण करें। रोम में सीजर उपाधिधारी राजाओं के पहले सीजर नामक सम्राट् हुआ था। इसी प्रकार विक्रम उपाधिधारी गुप्त नरेशों के पूर्व विक्रमादित्य नामधारी शासक अवश्य ही हुआ होगा। और यह महापराक्रमी मालवगणमुख्य विक्रमादित्य साहसांक ही था।



# साइसांक विक्रम श्रीर चंद्रगुप्त विक्रमादित्य की एकता

[ लेखक-श्री भगवद्त्त, बी० ए० ]

१—दशम शताब्दि विक्रम अथवा उससे पहले के किसी कोशकार का एक प्रमाण है। वह कोशकार अमर-टोकाकार चीरस्वामी द्वारा उद्भृत किया गया है। चीर को संवत् ११५० के समीप का आचार्य हेमचंद्र अपनी अभिधान-चितामणि में बहुधा उद्भृत करता है। अतः चीर संवत् ११५० के पश्चात् का नहीं है। चीर-उद्भृत कोशकार लिखता है—

विक्रमादित्यः साहसाङ्कः शकान्तकः ।२।८।२॥ श्रर्थात् विक्रमादित्य, साहसांक त्रीर शकांतक एक ही थे।

२—सुप्रसिद्ध महाराज भाजराज ने अपने सरस्वतीक ठाभरण नामक श्रालंकार-प्रथ में लिखा है—

केऽभूवन्नाळ्यराजस्य राज्ये प्राकृतभाषिणः। काले श्रीसाहसाङ्कस्य के न संस्कृतवादिनः॥ २।१५॥ इस पर टोकाकार रत्नेश्वर मिश्र लिखता है—

### श्राढ्यराजः शालिवाहनः साहसाङ्को विक्रमादित्यः

३—हाल अथवा सातवाहन प्रणीत गाथा-सप्तराती-कोश का टीकाकार हारिताश्र पीतांवर-गाथा ४६६ की टीका में गाथांतगत विक्रमादित्यस्य पद का अर्थ साहसांकस्य करता है । इस टीकाकार की दृष्टि में यह विक्रमादित्य साहसांक ही था।

४—विक्रमादित्य श्रीर श्राचार्य वरहचि समकालिक थे‡। वह श्राचार्य वरहचि—

मैरव शर्मा द्वारा मुद्रित, काशी, वैशाख मुद्दि ८, भौमे १९४३ वस्सरे।

<sup>†</sup> पं जगदीश शास्त्री, एम ए का संस्करण, लाहौर।

<sup>‡</sup> इस वरक्चि से बहुत पहले श्रष्टाध्यायी का वार्तिककार श्रीर सुप्रसिद्ध कान्य-कार मुनि वररुचि हो जुका था।

(क) श्रपनी पत्रकौमुदी में लिखता है— विक्रमादित्यभूपस्य कीर्तिसद्धेनिदेशतः। श्रीमान् वरुष्टिर्धीमांस्तनोति पत्रकौमुदीम्॥

श्रर्थीत् श्रीमान् वरहचि ने विक्रमादित्य भूप की श्राह्मा से पत्र-कौमुदी रची।

( ख ) अपने आर्था-छंदे। बद्ध लिगानुशासन संबंधी एक प्रंथ के श्रंत में लिखता है—

इति श्रीमद्खिल - वाग्वलासमंडित - सरस्वतीकंटाभरण-अनेक-विश्वख-श्रीनरपति - सेवित - विक्रमादित्यिकरीटकोटिनिषृष्ट - चरणारविंद-श्राचार्य-वररुचि-विरचितो लिंगविशेषविधिः समाप्तः।

श्रर्थात् महाप्रतापी विक्रमादित्य के पुरोहित श्रथवा गुरु श्राचार्य वररुवि ने लिंगविशेषविधि मंथ समाप्त किया।

(ग) अपने एक काव्यप्र'थ के श्रंत में लिखता है-

इति समस्तमहीमण्डलाधिपमहाराज - विक्रमादित्य - निदेशलब्ध-श्रीमन्महापण्डित-वररुचिविरचितं विद्यासुन्दरप्रसङ्गकाव्यं समाप्तम् ।

इस प्र'थ विद्यासुंद्र के आर'भ में लिखा है-

'महाराज साहसांक की सभा में विद्वद्गोष्ठी हो रही थी। महाराज ने अपने पंडितों से कहा कि किव चौर और विदुषी विद्या की कथा लिखनी चाहिए। इस पर वररुचि ने कथा लिखनी आरंभ की।'... 'विद्यासुंदर में किव का लिदास और शंकर शिव का उल्लेख है।'\*

अध्यापक शैलेंद्रनाथ मित्र-लिखित पूर्वोद्घृत विवरण से यह बात सर्वथा स्पष्ट होती है कि वररुचि-वर्णित विक्रमादित्य का एक नाम साहसांक भी था।

यह समकालिक साक्ष्य बड़े महत्त्व का है। इसका बल न्यून नहीं किया जा सकता।

<sup>#</sup> द्वितीय श्रिखिलभारतवर्षीय प्राच्यसभा का विवरण । लेखक—श्रध्यापक शैक्षेंद्रनाथ मित्र, ए० २१६-२१८।

इन श्लोकों से ज्ञात होता है कि वरहिन ने महाराज साहसांक की श्राज्ञा से विद्यासुंदर कान्य की रचना की। यही साहसांक विद्यासुंदर की प्रशस्ति में लिखा गया विक्रमादित्य है।

५—संवत् १३६१ में लिखी गई प्रबंध वि'तामिण के प्रथम प्रबंध के श्रारंभ में ही मेरुतुंगाचार्य ने लिखा है—

भ्रन्त्योऽप्याद्यः समजनि गुगैरेक एवावनीशः

शौर्योदार्यप्रभृतिभिरिद्दोर्धीतले विक्रमार्कः।

तथा इसी प्रव ध के अंत में लिखा है-

इत्यं तेन पराक्रमाकान्तदिग्बलयेन षराण्यति प्रतिनुपमराडलानि स्वभोगमानिन्ये।

वन्यो इस्ती स्फटिक घटिते भिक्तिभागे स्विष्यं द्वष्टा दूरात् प्रतिगज इति स्वद्द्विषां मन्दिरेषु । इत्वा कोषाद् गिळतरदनस्तं पुनर्वीक्ष्यमाणो मन्दं मन्दं स्पृश्चित करिणीशङ्कया साहसाङ्क॥ ३॥ काळिदासाद्येमेहाकविभिरत्यं संस्त्यमानश्चिरं प्राज्यं साम्राज्यं बुभुजे।

६—वन्यो हस्ती से श्रारंभ होनेवाला यही रलोक श्रीधरदासकृत सदुक्तिकर्णामृत में भी पाया जाता है। उसका पाठ निम्नलिखित है— वन्यो हस्ती स्फटिकघटिते भित्तिभागे स्वविम्बं हम्ना रुष्टः प्रतिगज इति स्ववृद्धियां मन्दिरेष्ट्र।

<sup>\*</sup> लखनऊ विश्वविद्यालय के प्राचीन भारतीय इतिहास के महोपाध्याय श्री चरणदास चट्टोपाध्याय की कृपा से हमें ये श्लोक देवनागरी लिपि में मिले हैं।

## दन्ताघाताकुलितदशनस्तत्युनवीरियमाणो मन्दं मन्दं स्पृशति केरिणीशङ्कया साहसाङ्क ॥

वेतालस्य।\*

संदुक्तिक श्रीमृत प्रथ शक ११२० अथवा संवत् १२६२ का लिखा हुआ है।
यह प्रथ प्रबंध चिंतामिश से ९९ वर्ष पहले लिखा गया था। इस
प्रथ में यह श्लोक चेताल-रचित कहा गया है। प्रबंध चिंतामिश में यही
श्लोक कालिदास आदि के नाम से च्द्धृत है। पर परा के अनुसार चेताल
किव विक्रम का राजकिव था। इस प्रकार चेताल, कालिदास और साहसांक
अथवा विक्रम समकालिक ही थे।

प्र—यही श्लोक संवत् १४२० के समीप लिखी गई शाङ्क धरपद्धति में पाया जाता है। वहाँ इसका पाठ श्रधिक श्रशुद्ध है। देखिए विशिष्ट राज-प्रकरण ७३—

हस्ती वन्यः स्फटिकघटिते भित्तिभागे स्विधम्बं हृष्टा हृष्टा प्रतिगज इति त्वद्द्विषां मन्दिरेषु। दन्ताघाताद्गळितदशनस्तं पुनर्वीस्य सद्यो मन्दं मन्दं स्पृशति करिणीशङ्कया विक्रमार्क॥ ४॥ कयो। प्येती।

शार्क्रघरपद्धित के मुद्रित संस्करण में इस श्लोक के कर्ता का नाम नहीं लिखा है। परंतु शाक्क्रघर के पाठ से एक बात स्पष्ट हो जाती है। मेरुतुंग ख्रीर श्रीधरदास के पाठों में जो व्यक्ति साहसांक पद से संबोधित किया गया है, वही व्यक्ति शाक्क्रघर के पाठ में विक्रमार्क नाम से पुकारा गया है। मेरुतुंग के इस प्रबंध के ख्रारंभ में भी उसे विक्रमार्क कहा है। वस्तुतः साहसांक ख्रीर विक्रमार्क नाम पर्याय ही थे।

द—विक्रमार्क श्रीर विक्रमादित्य नाम में भी कोई भेद नहीं था। श्रक श्रीर श्रादित्य पद भी पर्यायवाची ही हैं। ग्वालियर के एक शिलालेख में लिखा है—

<sup>\*</sup> लाहीर संस्करण, पृ० २१९।

श्रीविकमार्क्सनुपकालातीत संवत्सराणाम्मेकषण्ट्यधिकायमेकादश-शत्यां माघश्रक्कः ...। श्रर्थात् विकमार्के या विकमादित्य के ११६१ वर्ष में ...। यहाँ विकमार्के पद से विकमादित्य के ही संवत् का नामोल्लेख किया गया है।

# विक्रम संवत् ही साहसांक संवत् कहा जाता या

६—विक्रमादित्य का संवत् साहसांक संवत् भी कहा जाता था। इस कथन की पुष्टि में निम्नलिखित तीन प्रमाण देखने योग्य हैं—

### ( क ) व्योमार्गवार्कसङ्ख्याते साहसाङ्कस्य वत्सरे ।

महोबा दुर्ग का शिलालेख।

संयुक्त प्रांत के हमीरपुर जिले में महोना है। यह शिलालेख कर्निधम द्वारा आर्कियालाजिकल सने आव इंडिया रिपोर्ट भाग २१, पृ० ७२ पर छपा है। पत्र-संख्या २२ पर इसकी प्रतिलिपि है। इंडियन एंटोक्नेरी भाग १६, पृ० १७६ पर भी इस लेख का निवरण है। इसमें साहसांक 'संवत् १२४० आषाद्व बदो ६, सोमें' भी लिखा है।

यह संवत् निश्चय ही विक्रम संवत् है।

( ख ) नविमरथ मुनीन्द्रैवीसराणामधीशैः

परिकल्लयित सङ्ख्यां वरसरे साहसाङ्के । महाराज प्रताप के काल का रोहतासगढ़ शैल का लेख ।

रोहतासगढ़ शैल विहार-उड़ीसा प्रांत के शाहाबाद जिले में है। यह शिलालेख एपिप्राफिया इंडिका भाग ४, पृ० ३११ पर छपा है। इसमें संवत १२७९ का श्रभिप्राय है।

यह साहसांक संवत् भी निश्चय ही विक्रम संवत् है।

(ग) चतुर्भूतारिशीतांश्च(१६५२)भिरिभगणिते साहसाङ्कस्य वर्षे वर्षे जल्लादीन्द्रचितिमुकुटमणेरप्यनन्तागमा( ४० )भ्याम् । पञ्चभ्यां शुक्कपचे नभिस गुरुदिने रामदासेन राज्ञा विज्ञेनापूरितोऽयं तिथितुलितशिखो रामसेतुपदीपः॥ यह लेख रामदासकृत सेतुबंधटीका के क्रांत में मिलता है \*। रामदास जयपुर राज्यांतर्गत वोली नगराधीश था। वह जलालुद्दीन व्यक्षर महाराज के काल में हुआ। उसने विक्रम संवत् के लिये ही साइसांक संवत् का प्रयोग किया है। यही बात पूर्वोद्धृत क, ख, प्रमाणों से भी स्पष्ट हो जाती है। किनंघम का भी यही मत था कि "क" और "ख" में वर्णित शिलालेखों में साइसांक वत्सर से विक्रम संवत् का ही प्रहण होता है।

श्रतएव हारितांबर पीतांबर, रत्ने श्वर मिश्र, शाङ्गिधर, मेरुतुंग, बरहिच श्रीर रामदास के लेखों से तथा शिलालेखों के प्रमाणों से यह बात निर्विवाद ठहरती है कि साहसांक, विक्रमादित्य श्रीर विक्रमार्क एक ही व्यक्ति के नांम थे।

# संस्कृत वाङ्गय में विक्रम-साहसांक के उत्तर-कालीन अन्य साहसांक

- १०—संस्कृत साहित्य के पाठ से पता लगता है कि विक्रम-साहसांक के उत्तरवर्ती कई श्रन्य राजाओं ने भी साहसांक की उपाधि धारण की भी।
- (क) भोजराज के पिता महाराज मुंज (संवत् १०३१-१०५१) के नाम थे --वाक्पतिराज प्रथम, साहसांक, सिंधुराज, उत्पत्तराज इत्यादि†। बे
- (स्त ) चाळुक्य विक्रमादित्य भी साइसांक कहाया। उसका कवि विरुद्देश लिखता है—

श्रीविक्रमादित्यमथावस्रोक्य स चिन्तयामास नृपः कदाचित्। अस्रक्षदोत्यद्भुतसादसाङ्कः सिंद्दासनं चेद्यमेकवीरः॥ विक्रमांकचरित ३।२६,२७

इन पंक्तियों में चालुक्य विक्रम के पिता के विचार उल्लिखित हैं। वह अपने पुत्र को विक्रमादित्य और साहसांक नामों से स्मरण करता है। बिल्हण ने फिर लिखा है---

त्बिद्धिया गिरिगुहाश्चये स्थिताः साहसांक गळितत्रपा नृपाः। विक्रमांकचरित ५।४०॥

<sup>#</sup> निर्शयसागर, मुंबई का संस्करण, १९३५ ईसवी वर्ष, ए० ५८४। † पद्मगुप्त का साइसांकचरित । १५

यहाँ किन ने साहसांक पर से चांलुक्य विक्रम का संबोधन किया है। मुंज तो स्पष्ट ही ननसाहसांक भी कहा गया है। अतः स्पष्ट है कि उससे पहले एक मूल साहसांक हो चुका था। चालुक्य विक्रमादित्य को उसके किन विल्ह्या ने विक्रमादित्य नाम के कारण ही साहसांक कहा।

# परलोकगत श्री राखालदास वंद्योपाध्याय की भूल

११—एपिमाकिया इंडिका भाग १४ के संख्या १० के लेख की बिनेचना में श्री राखालदास से एक भूल हुई है। ने समस्ति हैं कि सेन-वंश के राजा निजय सेन ने एक साहसांक की पराज्य किया—

'.....इन् वर्ध ७, व्हेयर इट इज स्टेटेड दैट विजयसेन डिफीटेड ए किंग नेम्ड साहसांक'।

इस सातवे' श्लोक का पाठ निम्नलिखित है-तश्मादभूद् श्रिखलपार्थिव-चक्रवर्ती
निर्म्याज-चिक्रम-तिरस्कृत-साहसाङ्कः ।
दिक पालचक-पुटभैदन-गीत कीर्तिः

पृथ्वीपतिन्यि जयसेन पद्प्रकाशः॥ ७ ॥#

इसका सीधा अर्थ यही है—जिस विजयसेन ने अपने निर्धाज-विक्रम से साहसांक के भी किरस्कृत किया, अथवा जो साहसांक से भी बढ़ गया। अर्थ तो राखालदास जी ने भी यही किया है—'हू हैंड स्मान्टशोन साहसांक,' पर'तु भाव अश्वुद्ध निकाला है। इसका अभिप्राय इतना ही है कि उक्त शिलालेख के लिखनेवाले के मत में विजयसेन साहसांक से भी बड़ा राजा था। यह साहसांक पुरातन साहसांक ही था। विजयसेन के काल का कोई साहसांक नहीं था।

### साइसांक नाम का एक ही व्यक्ति था

पूर्वोक्त जितने भी प्रमाणों में साहसांक शब्द श्राया है, उनके देखने से यह निश्चय हो जाता है कि भारतीय इतिहास में साहसांक नाम का एक ही

**<sup>\*</sup>** एपिग्राफिया इ'डिका, भाग १४, ए॰ १५९, १६०।

साहसांक विक्रम और चंद्रगुप्त किकमादित्य की एकता ११५ व्यक्ति था। सब प्रमाखों में साहसांक पद एकवचन में आया है। उसके उत्तरवर्ती राजा या तो नव साहसांक आदि हुए या उन्हाने अपनी तुलना साहसांक से की।

# संवत्-मवर्तक विक्रम-साहसांक ही विक्रम भी था

१२—एक शिलालेख में निम्निलिखित संवत् पढ़ा गया है— विक्रमांक-नरनाथ-वत्सर।

इस शिलालेख का संवत् भी विक्रम-संवत् ही माना जाता है। १३— संस्कृत वाङ्मय में एक कालिदास और एक विक्रम की समका-लिकता अत्यंत प्रसिद्ध रही है। १५वीं शती ईसा के पूर्वाद्ध में संकलित सुभाषिताविल प्रथ में किसी कवि का एक श्लोकांश है—

व्याक्यातः किल कालिदासकविना श्रीविक्रमाङ्को नुपः। इस पंक्ति से ज्ञात हे।ता है कि विक्रम का विक्रमांक नाम बहुत विख्यात हो चुका था।

१४—संख्या १३ तक के लेख से यह स्पष्ट विदित होता है कि विक्रमादिस्य, विक्रमार्क, साहसांक और विक्रमांक नाम एक ही ट्यक्ति के थे।
आरचर्य है कि महाराज चंद्रगुप्त गुप्त की अनेक उपलब्ध मुद्राओं पर
अधिनद्रगुप्तविक्रमादिस्यः, अभिविक्रमादिस्यः, विक्रमादिस्यः और अधिनद्रगुप्त विक्रमांक लिखा मिलता है। चंद्रगुप्त-विक्रम के लिये विक्रम पद
उपाधिमात्र नहीं रहा था। वह तो उसका एक प्रिय नाम हो चुका था। इसी
लिये उसकी मुद्राओं पर केवल विक्रमादिस्यः भी लिखा मिला है। उसके
उत्तरवर्ती इस्न एक राजाओं ने विक्रम की उपाधि मात्र ही धारग की।

संवत्-प्रवर्षक साहसांक-विक्रम गुप्त-वंश का चंद्रगुप्त-विक्रम ही या १५—राष्ट्रकूट गोविंद चतुर्थ के शक ७९३ (= संवत् ६२८) के एक ताम्रपत्र में लिखा है—

<sup>#</sup> प्रोसीहिंग्स् श्रॉव दि ए॰ एस्॰ बी॰, १८८०, पृ० ७७, तथा ई॰ श्राई॰, भाग २०, संख्या ४०१।

सामथ्ये सित निन्दिता प्रविद्दिता नैवाग्रजे करता बन्धुस्त्रीगमनादिभिः कुबरितैराविजेत नायशः। शौचाशौचपराक्षमुखं न च भिया पैशाच्यभङ्गीकृतं

त्यागेनासमसाहसैश्च भुवने यः साहसाङ्कोऽभवत् ॥

श्रथीत् राष्ट्रकृट गाविंद चतुर्थं ने साहसांक के दुगुंगा ता नहीं अपनाए, परंतु त्याग श्रीर श्रसम साहस से वह संसार में साहसांक प्रसिद्ध हो गया।

इस श्लोक में यदि मूल साहसांक के देश न गिनाए गए होते, तो कोई कह सकता था कि गोनिंद चतुर्थ ही साहसांक था, परंतु दैवयोग से वे दोष यहाँ स्फुट रूप में लिखे गए हैं। वे दोष हैं—क्येक्ट आता के प्रति करू कर्म। क्येक्ट आता की स्त्री के साथ अपना विवाह कर लेना। भय से उन्मत्त बनना अथवा पैशाच्य अंगीकार करना। इन देशों के साथ त्याग और असम साहस के दे। गुण भी वर्णन किए गए हैं।

अगले लेख से यह स्पष्ट हो जायगा कि जिस साहसांक के गुगा-देष उपयुक्त ताम्रपत्र पर अंकित किए गए थे, वह साहसांक गुप्त-कुल का सुप्रसिद्ध महाराज चंद्रगुप्त द्वितीय हो था।

१६—इन्हीं बटनाचों की पुष्ट करनेवाला शक ७६५ ( संवत् ६३०) का निम्नलिखित लेख है—

हत्वा भ्रातरमेव राज्यमहरद् देवीं च दीनस्तते।

छत्तं केाटिमलेखयन् किल कली दाता स गुप्तान्वयः।

श्रथात् उस राजा ने भाई की मारकर राज्य हरा श्रीर उसकी देवी की भी ले लिया। लाख दान के स्थान पर उसने केटि लिखा दिया। किल में वह (विलक्षण) दाता ग्रसवंश्रीय हुआ।

१७—साहसांक चंद्रगुप्त-विक्रम संबंधी जो घटनाएँ पुरातन लेखों के श्राधार पर ऊपर लिखी गई हैं, उनका सविस्तर वर्शन कवि विशाखदेव-प्राणीत

<sup>#</sup> एपियाफिया इंडिका, भाग ७, खंभात के ताम्रपत्र, पृ० ३८।

<sup>†</sup> एपिप्राफिया इंडिका, भाग १८, संजान ताम्रपत्र, पृ० २४८।

देवी चंद्रगुप्त नाटक के उद्धरणों में भी मिलता है। उन उद्धरणों की ऐतिहासिक बातों का उल्लेख अन्यत्र होगा।

१८—देवी चंद्रगुप्त में वर्णित मुख्य घटनाएँ ऐतिहासिक थीं। इस बात का प्रमाण चरकसंहिता-ज्याख्याकार चक्रपाणिदत्त भी देता है। चक्र-पाणिदत्त का काल लगभग विक्रम की बारहवीं शताब्दि का पूर्वोर्द्ध है। वह लिखता है—

उपेत्य धीयते इति उपिषश्चक्ष इत्यर्थः। तमनु उत्तरकालं हि भ्रात्रादिवधेन फलेन झायते—यदयमुग्मत्तरञ्जनभ्राती चन्द्रगुप्त इति। —विमानस्थान श्रद्ध॥

चक्रपाणिदत्त किसी काल्पनिक घटना का वर्णन नहीं कर सकता था। चंद्रगुप्त का कृतक उन्माद एक ऐतिहासिक घटना थी श्रीर उसी का उल्लेख चक्र ने किया। बहुत संभव है कि चक्र ने यह बात श्रपने से पूर्व काल के टीकाकारों से ली हो।

१६ — अध्यापक अल्टेकर ने मजमल-उत-तवारीख से एक उद्धरण दिया
है \*। उनके अनुसार यह पंथ ११वीं शताब्दि विक्रम में रचा गया था। इस
प्रथ का आधार एक अरबी पंथ था, और उस अरबी प्रथ का आधार कोई
भारतीय प्रथ था। मजमल-उत-तवारीख में चंद्रगुप्त-विक्रम के उन्मत्त बनने
और अपने भाई को मारने आदि की सारी कथा का उल्लेख है।

२० यह कथा देवीचंद्रगुप्त नाटक, चक्रपाणिदत्त की चरक टोका, मजमल-उत-तवारीख और राष्ट्रकूटों के संजान आदि के ताम्रपत्रों में पाई जाती है। विद्वान पाटकों को ध्यान रहे कि भरत मुनि के अनुसार नाटक की कथावस्तु का आधार ऐतिहासिक होता है। विशाखदेव ने इस

<sup>\*</sup> जर्नल श्रॉव बिहार उदीशा रिसर्च शेशाइटी । ए हिस्ट्री श्रॉव दि गुप्ताज श्रार • एन ॰ दाँडेकर रिचत, ए० ७२, ७३ पर उद्धृत । यह फारशी प्रंथ तेरहवीं शती का है, ग्यारहवीं का नहीं । मूल ग्रंथ के इस्तलेख ब्रिटिश श्रद्भुतालय श्रौर श्राक्सफोर्ड में हैं।

बात का अवश्य ध्यान रखा है श्रीर बक्रवािंश का प्रमाण यह निश्चित कराता है कि उन्मत्त चंद्रगुप्त की कथा ऐतिहासिक थी।

# च द्रगुप्त-साहसांक और महार हरिच द

२१—शक १०३३ (संवत् ११६८ का वैद्यराज तथा गद्य-पद्य किन महेश्वर अपने विश्वप्रकाश कोश की भूमिका में लिखता है— श्रीसाहसाङ्कर्मपतेरनवद्यवैद्यविद्यात हक्कपद मद्ययमेव बिद्धत्। यश्वन्द्रचारुचितो हिरचन्द्रनामा स्वच्याख्यया चरकतन्त्रमळख्यकार ॥॥। श्रासीदसीम-वसुधाधिप-वन्दनीये तस्यान्वये सकळवैद्यकळावतं सः। शक्तस्य दस्र इव गाधिपुराधिपस्य श्रीकृष्ण इत्यमळकीतिष्ठतावितानः॥६॥

त्रर्थात् चरक तंत्र पर व्याख्या लिखनेवाला हरिचंद्र वैद्य महाराज श्री साहसांक का वैद्य था। उसके असीम राजाओं से वंदनीय कुछ में श्रीकृष्ण वैद्य हुआ। श्रीकृष्ण गाधिपुर अथवा कश्रीज के राजा का वैद्य था।

इससे आगे श्लोक १२ में महेश्वर अपने साहसांकचरित नामक एक महाप्रबंध रचने का डल्लेख करता है। श्लोक १६ में पुन: लिखा है—साह-सांक एक कोशकार भी था।

२२—महेश्वर ने शब्दप्रभेद नाम का भी एक प्र'थ लिखा था। उसमें भी वह साहसाकचित का कथम करता है। शब्द-प्रभेद की एक हस्तलिखित प्रति त्र्यालवर के राजकीय पुस्तकालय में विद्यमान है \*।

२३—वैद्य हरिचंद्र या भट्टार हरिचंद्र की चरकटीका का कुछ भाग अब भी संप्राप्त हैं । आयुर्वे दीय प्रंथों की टीकाओं में तो भट्टार हरिचंद्र की चरक-व्याख्या के उद्धरण भरे पड़े हैं।

२४--वाग्भट-विरचित श्रष्टांग सं प्रह का व्याख्याता वाग्मट-शिष्य इंदु लिखता है--

<sup>\*</sup> श्रलवर राजकीय इस्तिलिखित पुस्तकों का सूचीपत्र, पृ० १०२, संख्रित श्रवतरण ।

पं मस्तराम का संस्करण, लाहौर, संवत् १९८९।

- (क) या च खरणादसंहिता भट्टारहरिचन्द्रकृता अयते \*।
- ( ख ) महारहरिचन्द्रेग खरगादे प्रकीर्तिता ४५ †।

इन लेखों से ज्ञात होता है कि साहसांक का समकालीन भट्टार हरिचंद्र खरणाद-संहिता का कर्ता था। क्या इस खरनाद शब्द का संबंध गद्भिल नाम से हो सकता है।

२५—वृंदमाधव नामक श्रायुर्वेदीय ग्रंथ की श्रीकंठदत्तविरचित कुसुमा-वर्ती टीका में हरिचंद्र के प्रंथ का एक श्लोक च्द्घृत है—

केचिदिह सैन्धवादीनां मानभेदार्थं नातिप्रसिद्धं इरिश्चन्द्रमतमुपदर्शयन्ति हरीतकी हरिहिहरतुल्यषङ्गुणा चतुर्गुणां चतुरहिविलासपिष्पली। द्विचित्रकं वरदवरैकसैन्धवं रसायनं कुरु नृप वहिदीपनम् ‡॥ इति॥

इस रलोक में हरिचंद्र एक नृप के। संबोधन करके कहता है। यह नृप या तो कोई गर्दीभक्ष होगा या साहसांक-विक्रम।

हरिचंद्र श्रौर साहसांक-विकम श्रथवा चंद्रगुप्त का संबंध श्रन्यत्र भी प्रसिद्ध है—

२६—संवत् ९५० के समीप का महाकवि राजशेखर श्रपनी काव्य-

श्रूयते चोज्जयिन्यां कान्यकारपरीक्षा— इह कालिदासमेएठावत्रामर-सूर-भारवयः। हरिचन्द्रचन्द्रगुसौ परीक्षिताबिह विशासायाम् ॥§

श्रथीत् काश्यकार दिरचंद्र श्रीर चंद्रशुप्त रुज्जियनी में परीचित हुए। यह हरिचंद्र तो भट्टार हरिचंद्र ही है श्रीर चंद्रगुप्त निश्चय ही साहसांक विक्रमादित्य है।

<sup>\*</sup> कल्पस्थान, श्राठवाँ श्रध्याव ।

<sup>†</sup> वही श्राठवें श्रध्याय का श्रंत।

<sup>‡</sup> षष्टः, अजीर्णरोगाधिकारः, पृ० १०९ ।

<sup>§</sup> दशम श्रध्याय ।

२७ —एक हरिचंद्र किसी प्रतापी राजा की कीर्ति गाता है—

वक्त्रे साम्रास्सरस्वत्यधिवसित सदा शोण प्रवाधरस्ते

बाह्यः काकुत्स्थवीर्थस्मृतिकरणपुदुद्विणस्ते समुद्रः।

वाह्यः पार्श्वमेताः चणमपि भवते। नैय मुञ्चन्ति राजन्

स्वच्छेऽते। मानसेऽस्मिश्चवतरित कथं तायलेशाभिलाषः ॥ ४॥

हरिचंद्रस्य\*

यही श्लोक स्वरूप पाठांतरों के साथ प्रबंधिचंतामिए में दो स्थानों पर मिलता है। पहला स्थान है विक्रमार्कप्रबंधि छोर दूसरा स्थान है भोज-भीमप्रबंधी। दूसरे प्रबंध में लिखा है कि यह खोक श्रीविक्रमार्क की धर्मचहिका पर लिखा था।

यह श्लोक साहसांक-चंद्रगुप्त की स्तुति में हो कहा गया था श्रीर इसका कहनेवाला हरिचंद्र चंद्रगुप्त का साथी मट्टार हरिचंद्र ही था।

सदुक्तिक्णीमृत का तेखक धन्यवाद का पात्र है कि जिसने इस श्लोक के कर्ती हरिचंद्र का नाम सुरक्ति कर दिया।

२८—सदुक्तिकर्णामृत में साहसांक के नाम से एक सूक्ति उद्घृत की गई है § !

२९ — जल्हण को सूक्ति मुक्तावली में राजशेखर का निम्नलिखित वचन है—

श्रूरः शास्त्रविधेकांता साहसाङ्कः स भूपतिः । सेव्यं सकललोकस्य विद्धे गन्धमादनम् ॥ श्रथात् श्रूर श्रौर शास्त्रक्ष महाराज साहसांक ने गंधमादन प्र'थ रचा।

Ł

<sup>\*</sup> सदुक्तिक**र्णामृत,** प्रवादः तृतीय: , ५४।४॥

<sup>ां</sup> सिधी ग्रंथमाला, संस्करण, पृ० = पर D केशा का ऋषिक पाठ, संख्या १५।

<sup>‡</sup> वही, पृ० २७ । प्राथपाश्चा लाहोर संस्करण, पृ० २८८ ।

<sup>|</sup> Y | Y |

श्राचार्य दंडी की श्रवंतिसुंदरीकथा में किसी प्रंथ गंध० का नामोल्लेख हैं \*।

३०—श्रमरकेश पर लिखे गए टीकासव स्त्र में विक्रमादित्य-केश का प्रमाण उद्भृत किया गया है। 9 रुषोत्तम श्रपनी हारावलि के श्रंत में विक्रमा-दित्य श्रीर उसके केश संसारावर्त का नाम स्मरण करता है। महेश्वर से स्मरण किए गए साहसांक केश का उल्लेख हम पहले कर श्राए हैं। यह संसारावर्त केश विक्रमादित्य-साहसांक की कृति था।

श्रत: संख्या २६ में लिखी गई राजशेखर की बात कि चंद्रगुप्त (साहसाक) एक विद्वान काव्यकार था, उपयुक्त तीनों प्रमाणों से भी सिद्ध होती है।

३१—सेतुबंध काव्य पर किसी साहसांक की भी एक टीका थी । ऐतिहासिक अध्ययन के लिये उस टीका का अन्वेषण अत्य त आवश्यक है।

### शकांतक अथवा शकारि-विक्रम अथवा चंद्रगुप्त

भारतीय इतिहास में शकों का प्रथम नाशक श्रीहर्षितक्रम अथवा शूट्रक था। इसके परचात् शक फिर प्रवल हो गए थे। उनका नाश चंद्रगुप्त-विक्रम ने किया। इस संबंध का विस्तृत उल्लेख हम अपने भारतवर्ष के इतिहास में कर चुके हैं॥। वहाँ अनेक प्रमाणों से यह बता चुके हैं कि शकारि नाम चंद्रगुप्त का हो था। उससे आगे हमने कि अमक का निम्नलिखित श्लोकार्ड सदुक्तिकर्णामृत से उद्भृत किया है।

श्लोकोऽयं हरिषाभिधानकविना देवस्य तस्वाप्रतो यावद्यावदुदीरितः शकवधूवैधव्यदीज्ञागुरोः।

<sup>\*</sup> go 9

**<sup>†</sup> રાપ્રાજા** 

<sup>🛊</sup> श्रोरिय टल कान्फरेंस वृत्त, लाहौर, भाग प्रथम, ए० ६६४,६६५।

<sup>§</sup> देखा श्रद्भक पर हमारा लेख, 'श्री स्वाध्याय' त्रैमासिक पत्र, सोलन I

<sup>∥</sup> ए० ३२८-३४०। उस समय श्रीहर्ष विक्रम श्रीर साइसांक विक्रम का भेद इमें ज्ञात नहीं था। श्रूद्रक संबंधी लेख में इमने वह भेद स्पष्ट कर दिया है। १६

यह रेलोक महाराज भोज के शृ'गारप्रकाश ऋष्याय २० में भी मिलता है। यहाँ 'शकबधूवैषव्यदीचागुरु' शकरिपु अथवा शकारि का ही विशेषण है, क्योंकि सदुक्तिकर्णामृत में उद्भृत अमरु के इससे पूर्व रेलोक में शकरिपु प्रयोग स्पष्ट ही मिलता है। इसिलये यह झात होता है कि शकवधू० प्रयोग चंद्रगुप्त के लिये एक डचित विशेषण है।

#### फ्लीट-मत माननेवालों से पश्न

इतने साहित्यिक और ताम्रपत्रादिकों के साक्ष्य के होने पर भी जो महानुभाव चंद्रगुप्त-विक्रम को प्रसिद्ध विक्रम संवत् से संबंध रखनेवाला सम्राट् नहीं मानते, उन्हें निम्नलिखित प्रश्नों का उत्तर खोजना चाहिए—

- (१) यदि संवत्-प्रवर्तक साहसांक-विक्रम कोई अन्य व्यक्ति था और चंद्रगुप्त-विक्रम नहीं, तो उसकी एक भी मुद्रा आज तक क्यों नहीं मिली ? निर्श्चय हो उस विक्रम के काल में मुद्राओं पर अस्तरांकित नाम मिलते थे। उतने प्रतापी राजा की मुद्रा अवश्य प्रचलित हुई होगी।
- (२) पुराणों के श्रीपार्वतीय राजा कौन थे ? हम श्रपने भारतवर्ष के इतिहास में लिख चुके हैं कि गुप्त ही श्रीपार्वतीय थे। इसका एक प्रवल प्रमाण यह भी है कि गुप्तों की मुद्राझों पर लक्ष्मी श्रथवा श्री का चिह्न विद्यमान है।

इसी का एक और प्रमाण भीपर्वत के स्थलमाहास्म्य में है—"गुप्तराज चंद्रगुप्त की कन्या चंद्रावती भीशैल के देवता से प्रेम करने लग पड़ी।…श्रंतत: राजकुमारी ने उससे विवाह किया\*।"

महाराय बी० वी० कृष्णराव आदि का मत है कि इन्द्रवाकुराजा ही श्रीपार्वतीय थे†। उन्हें विचार कर देखना चाहिए कि क्या पुराणों में इतने सुदूर दक्षिण के किसी और राजवंश का उल्लेख भी है या नहीं।

<sup>\*</sup> श्रीकृष्ण शास्त्री का लेख, ए नुश्रल रिपोर्ट श्रॉब्दि श्रार्कियॉलॉजिकल डिपार्टमें ट, सदर्न सर्किल, मद्रास, १९१७-१८ में उद्घृत। † इंडियन हिस्स्री काँग्रेस, कलकत्ता, ए० ८०।

(३) साहसांक कितने थे ? यदि साहसांक एक ही था, ता वह चंद्रगुप्त-विक्रम था। यदि देा थे, ता दूसरा कौन था ? देा साहसांक मानने-वालों के स्मरण रखना चाहिए कि पुरातन लेखें। में साहसांक एक ही है।

मुंमुणीराज का शक संवत् ६७१ का एक ताम्रपत्र है। उसमें इस वंश के मूल पुरुष कपदी का वर्णन है। कपदी का पुत्र पुलशक्ति शक ७६५ के धमोघवर्ष का सामंत था। श्रवः कपदी शक ७५० के समीप हुआ होगा। प्रस्तुत ताम्रपत्र में कपदी की तुलना साहसांक से की गई है—

तस्यान्वये निखिलभूपतिमालिभूतरत्नद्युतिच्छुरितनिम्मलपादपीठः। श्रीसाहसाङ्क दव साहसिकः कपर्दी सीलारवंग्रतिलको नृपतिर्वभूव ॥।

इस ताम्रपत्र के पाठ में और दूसरे लेखों में साहसांक पद एकवचन में ही मिलता है। इससे निश्चय होता है कि साहसांक नाम का मूल में एक ही राजा था। इसके कई सौ वर्ष पश्चात् तक कोई अन्य राजा अपना नाम भी वैसा नहीं रख सका।

(४) साइसांक-विक्रम के साथी आचार्य वरहिच का काल केातंत्र व्याकरण से पहले का है। कातंत्र में इस वरहिच के सूत्रों का प्रयोग किया गया है। कातंत्र लगभग दूसरी शती विक्रम का प्रंथ है। अतः दूसरी शतीं विक्रम से पहले का साइसांक तो चंद्रगुप्त ही था।

विद्वानों की आमह-रहित होकर इन बातों पर विचार करना चाहिए।

<sup>\*</sup>ई• श्राई॰, भाग २५, ए॰ ५८, पंक्ति ४।

# विक्रम संवत् श्रीर विक्रमादित्य

#### [ लेखक--श्री वासुदेवशरण ]

विक्रम संवत् के विषय में कुछ बाते पुरातत्त्व के निश्चित श्राधार से क्षात होती हैं, श्रीर कुछ के लिये केवल साहित्यिक श्रानुश्रुति प्रमाण है। शिला-लेखों से प्राप्त होनेवाली सामग्री का सुंदर उल्लेख डा० श्रल्टेकर ने इसी श्रंक में प्रकाशित श्रन्यत्र श्रपने लेख में किया है। हमारे श्रव तक के झान की स्थापनाएँ संनेप में इस प्रकार हैं—

१—विक्रम संवत् का प्रारंभ ५७ ई० पूर्व में हुआ।

२ — नवीं शताब्दि के आसपास इसका नाम विक्रम संवत् पड़ा। उससे पहले इसकी संज्ञा मालव संवत् थी। सं० ८९८ के चंड महासेन के धौलपुर शिलांलेख में अब तक विक्रम संवत् का सब से पहला उल्लेख प्राप्त हुआ है; कि तु इसके ३८ वर्ष बाद के ग्यारसपुर (ग्वालियर) के लेख में इसे 'मालवेशों का संवत्' कहा गया है। इससे ज्ञात होता है कि नवीं और दसवीं शताब्दियों के लगभग लोक में यह विश्वास था कि यह विक्रम संवत् मालेवेशों का स्थापित किया हुआ था। सं० ११३१ के चालुक्य कर्कराज के नवसारी ताम्रपट्ट ने इस संवत् को निश्चित रूप से विक्रमादित्य के द्वारा आरंभ किया हुआ संवत्सर कहा है ( श्रीविक्रमादित्योत्पादितसंवत्सर )। अतएव कम से कम एक सहस्र वर्ष पूर्व हमारी जनता का यह दृढ़ विश्वास था कि विक्रमादित्य नाम के राजा के द्वारा इस संवत्सर की स्थापना हुई।

३—मालव संवत् नाम पड़ने से पहले विक्रम संवत् का नाम कृत संवत्था। मंद्सोर से प्राप्त नरवर्मा के सं० ४६१ के लेख में ऐतिहासिक स्थिति का ठीक ठीक वर्णन किया गया है और सूत्र रूप में इस संवत् के प्राचीन नाम और उसके चेत्र का निर्देश कर दिया गया है—

> श्रीमालवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंशिते। एकषष्टयधिके प्राप्ते समाशतचतुष्टये॥

यह राजा नरवर्मा सं० ४६१ (४०४ ई०) में चंद्रगुप्त विक्रमादित्य के समकालीन थे और संभवत: उनकी ओर से मालव के अधिपति शासक थे। गुप्त सम्त्राट् चंद्रगुप्त विक्रमादित्य ने मालव को विजित किया था और वहाँ पर जो चाँदी के सिक्के जारी किए उनपर इस प्रकार अपना विरुद् लिखा है—

परमभागवत महाराजाधिराज श्रीचंद्रगुप्तविक्रमादित्यस्य ।

ई० सन् ४०० के लगभग उत्तर भारत और मालवा में चंद्रगुप्त का राज्य था और 'विक्रमादित्य', 'विक्रमांक' या 'विक्रम' विरुद् घर घर में प्रचलित था। रीवाँ राज्य के सुपिया नामक गाँव से अभी हाल में मिले एक गुप्त-लेख में वंशावली देते हुए श्री समुद्रगुप्त के पुत्र को विक्रमादित्य और विक्रमादित्य के पुत्र को महेंद्रादित्य कहा गया है। चंद्रगुप्त और कुमारगुप्त नाम नहीं दिए गए। इससे ज्ञात होता है कि लोक को जिह्ना पर इन दोनों का विरुद् हो अधिक प्रसिद्ध था। जब विक्रमादित्य नाम इस प्रकार सर्वत्र प्रसिद्ध था श्रीर मालवे से उसका विशेष संबंध था, तब भी ४०० ई० के लगभग यही प्रसिद्ध था कि इस संवत् का नाम कुत संवत् है, और मालवग ए में इसकी प्रसिद्ध और इसकी स्थापना हुई। मालवा से बाहर और सब जगह गुप्त साम्नाज्य में गुप्त संवत् का प्रयोग हो रहा था, कुत संवत् या विक्रम संवत् का नहीं।

श्रव तक कृत संवत् का पहली बार नाम श्रीर प्रयोग उदयपुर रियासत के नांद्सा स्थान से प्राप्त संवत् २८२ (२२५ ई०) के यूप-लेख में पाया गया है। यह निरे संयोग की बात है कि जन्म के बाद करीब पौने तीन सौ वर्षों तक इस संवत् के प्रयोग का कोई उदाहरण हमारे लिये नहीं बचा। इसका यह श्रव्ध नहीं है कि प्रारंभ के तीन सौ वर्षों में इसका प्रयोग श्रीर प्रचार था ही नहीं। ऐतिहासिक पद्धति से सही श्रवुमान यही निकलता है कि उन तीन सौ वर्षों में भी इस संवत् का नाम कृत संवत् था श्रीर मालवों में इसका प्रयार था। उनमें यही श्रवुश्रति विख्यात होगी कि उनके गण की स्थापना से कृत संवत् का प्रारंभ हुआ।

विक्रम की तीसरी शताब्दि से छठी शताब्दि तक छत संवत् के जो लेख अब तक मिले हैं उनसे एक बात श्रन्छी तरह माछम होती है कि इन तीन सौ

वर्षों तक कृत संवत् का प्रयोग अकांश और देशांश के एक परिमित क्षेत्र में ही हुआ। नांदसा ( चद्यपुर, सं० २८२), बर्नाला ( जयपुर, सं० २८४ ), बड़वा ( कोटा, सं० २९५ ), विजयगढ़ ( भरतपुर, सं० ४२८ ), मंदसोर ( मालवा, सं० ४६१, ४९३, ५२९, ५८९ ) और नगरी ( चित्तीड़, सं० ४८१ ) इस चेत्र की सीमाओं के सूचित करते हैं। माटे तौर पर दिचणी जयपुर से डज्जैन तक के प्रदेश में मालवगण का विस्तार था और वहीं पर कृत संवत् का प्रयोग हुआ। इस चेत्र के बाहर काल-गणना के दूसरे प्रकार प्रचलित थे। बाहर जब गुप्त संवत् जैसे प्रतापी संवत् का व्यापक प्रचार था उस समय भी मालवत्तेत्र में मालवगण के अपने कृत संवत् में ही कालगणना होती थी। यह इस बात का प्रमाण है कि मालवगण का इस संवत् के साथ कितना घनिष्ठ और अंतरंग संबंध था। शिलालेख भी इसका दृढ़ साक्ष्य देते हैं कि मालवगण की स्थापना से संवत् की काल-गणना का आरंभ हुआ—'मालव-गण- स्थित-वशात् काल-झानाय लिखितेषु।' ( यशोधर्मन् का मंदसेार लेख, सं० ५८९, ई० ५३२ )।

#### मालवगण-स्थिति

मालवगण की स्थिति शब्द का ठीक श्रभिप्राय क्या है? हमारी सम्मित में स्थिति का सीधा श्रर्थ स्थापना है। मालवगण की स्थापना का यह श्रर्थ नहीं है कि उस गण की सत्ता पहले श्रविदित थी। मालव जाति का जो इतिहास श्रव तक ज्ञात है उसके श्रनुसार ई० पू० चौथी शताब्दि में मालव पंजाब में बसे थे। जुद्रकों के साथ मालवों का बड़ा मेल था श्रीर दोनों का संयुक्त सैनिक संगठन बड़ा प्रचंड था। पाणिनि के 'खंडकादिभ्यश्च' सूत्र के गणपाठ में क्षुद्रक श्रीर मालवों की संमिलित सेना को चौद्रकमालवी सेना कहा गया है (क्षुद्रकमालवात्सेना संज्ञायाम्)। मालवों ने सिकंदर से रणभूमि में लोहा लिया था। सिकंदर के साथी यूनानी इतिहासकारों ने मालवयुद्ध का बड़ा ही रोमांचकारी वर्णन किया है। वीर मालवों के एक भीम बाण ने सिकंदर के पाशव को भेदकर उसे लगभग मृत्यु के मुख तक पहुँचा दिया था। मालवों का यह कराल कोध उस यूनानी सेनापित के काल को

L

निकट खींच लाया और कुछ ही महीनों बाद स्वदेश पहुँचने के पहले ही उसकी मृत्यु हो गई। छ: फुट के धनुष पर नौ फुट का बाग छोड़नेवाले ये मालव अत्यंत पराक्रमी और स्वातंत्र्यप्रेमी थे। विदेशी सत्ता के प्रति उनका प्रतप्त क्रोध पंजाब में भली भाँति प्रकट हो चुका था। उसी की पुनरावृत्ति लगभग तीन सौ वर्ष बाद प्रथम शताब्दि ई० पू० में आकर-अवंति में हुई जब कि शकस्थान के चहरातवंशी शकों ने सुराष्ट्र पर आक्रमण किया। शिलालेख से यह निश्चय झात है कि प्रचंड मालवों से उनकी भिड़ त हुई।

दूसरी शताब्दि ई० पू० के लगभग हम मालवों के। जयपुर रियासत में बसा हुआ पाते हैं। कर्कोट नगर इन मालवों का प्रधान के द था जहाँ उनके अनेक सिक्के मिले हैं। इन सिक्कों पर 'मालवानां जयः' विरुद्ध अंकित है। ये मालव पंजाब से यहाँ आकर बसे थे। यूनानी आक्रमण के बाद कई गण-राज्य पंचनद से होकर राजपूताने की ओर चले आए। उनमें से चित्तीड़ के समीप नगरी स्थान में शिवि जनपद के लोग आकर बसे और जयपुर रियासत में मालवगण ने सिक्षवेश किया। यह बात सिक्कों की साममी से प्रमाणित होती है।

लगभग सौ-डेद सौ बरसां तक मालव सुख-शांति से निवास करते रह होंगे, जब कि ई० पू० प्रथम शताब्दि के लगभग एक नया भय उपस्थित हुआ। शकस्थान के शकों की चहरात नामक शाखा ने पश्चिमी भारत की श्रोर बदकर सुराष्ट्र पर श्राक्रमण किया श्रीर कुछ काल के लिये वहाँ श्रपना दखल जमा लिया। इस व'श के दो राजाश्रों के सिक्के श्रीर लेख मिले हैं। इनमें पहला भूमक श्रीर दूसरा नहपान था। चहरात शकों के इस श्राक्रमण की एक धारा तचशिला के मार्ग से घुसती हुई मथुरा तक पहुँची। लेखों श्रीर सिक्कों से तचशिला श्रीर मथुरा के चहरात घरानों का भी परिचय मिलता है। मथुरा में चहरात महाचत्रप राजुबुल श्रीर शोडास ने दो पीदी तक राज्य किया। तचशिला में इसी समय महाचत्रप लिश्रक श्रीर पतिक का राज्य था जो मथुरा के शकों से संबंधित भा थे। शकों का यह त्रिशुली श्राक्रमण कुछ टिकाऊ नहीं हुआ, कि तु करारा श्रवश्य था। नहपान के जो लेख नासिक की गुफा में मिले हैं उनसे विदित होता है कि उत्तमभद्रों श्रीर मालवों में कुछ लाग-डाँट थी । इस आपसी वैर में क्तमभद्रों ने विदेशी सहरातों से सहायता की पुकार की । राकों ने क्तमभद्र का पस्र लेकर मालवों के। दवाया। इस घटना का क्लेख सहरातव शीय सत्रप नहपान के जामाता क्षवदात के लेख में इस प्रकार आया है—

गतोस्मि वर्षा-रतुं मालयेहि .....हि रुधं उत्तमभाद्गं मोचयितुं ते च मालया प्रनादेनेव श्रपयाता उत्तमभद्रकानं च च्चित्रयानं सर्वे परिग्रहा कृता

श्चर्थात् 'इस वर्षा-ऋतु में मालवों से छेके हुए उत्तामभद्रों की छुड़ाने के लिये मैं गया। वे मालव मेरी हुंकार से ही भाग गए श्चौर उत्तमभद्र चित्रयों का मैंने सब प्रकार से सुरचित कर दिया। इतना करने के बाद पुष्कर में जाकर मैंने स्नान किया श्चौर ब्राह्मणों के। श्चनेक दान दिए।' (ए० इं० ८।७८) श्चनुमान होता है कि उत्तमभद्र श्च अमेर-पुष्कर के इलाके में थे।

इस शिलालेख से यह सिद्ध होता है कि मालवों पर घोर संकट आया। इस संकट से अपनी रचा करने के लिये स्वतंत्रता के अभिमानी मालवगण ने अवश्य ही अपना संगठन हृद्द किया होगा। विदेशी आक्रमणकारियों से सुराष्ट्र और स्वधर्म की रचा के लिये देश के अन्य चेत्रों में भी एक प्रवल भावना जामत हुई होगी। इस बात का निश्चित अनुमान करने का हमारे पास कारण यह है कि केवल दो पीढ़ी राज्य करके मथुग और सुराष्ट्र के चहरात शकों का अंत हो गया, जिससे इतिहास में आगे उनका कोई चिह्न शेष नहीं रह गया।

इस कशमकश और विदेशियों के साथ भिड़ त में एक महाप्रतापी सम्राट् का नाम सामने त्राता है। उन्होंने जो श्रातुल पराक्रम किया उसकी उपमा में पूर्व काल श्रीर उत्तरकाल के बहुत ही कम विजेता रखे जा सकते हैं। ये सम्राट् दिल्यापथेश्वर सातवाहनवंशीय राजराज गीतमीपुत्र श्री शातकिंशि थे। हमारे सीभाग्य से इनकी माता महादेवी गीतमी बालश्री का एक लेख\* नासिक की गुफा में सुरिचत रह गया है, जिसमें महाराज शातकिंशि के पराक्रम श्रीर दिग्विजय का श्रभूतपूर्व चित्र प्राप्त होता है। 'महाराज गीतमीपुत्र हिमवान, सुमेक श्रीर मंदराचल पर्व तों के समान सारयुक्त थे। पराक्रम में वे

· 'Ł

<sup>\*</sup> यह शिलालेख इसी श्रंक में श्रन्यत्र प्रकाशित है।

राम, केशव, अर्जुन और भीमसेन के तुल्य थे। तेज में वे मामाग, नहप, जनमेजय, सगर, ययाति, राम श्रीर श्रंबरीष के सदृश थे। उन्होंने शक-यवन-परहवों का नाश किया श्रीर खखरात ( चहरात ) वंश को नि:शेष करके सातवाहम कुल के यश की स्थापना की। सर्व मंडल में उनके चरणों की अभिन'दना की गई। चातुन पर्व के संकर का उन्होंने रोका। अनेक युद्धों में शत्रस'व को पराजित किया और श्रपराजित विजयपताका फहराई। श्रभय की जलांजिल देकर सबको निर्मय बनाया। मुजंगेंद्र के समान उनकी विपत दीर्ष भुजाएँ थी और गर्जेंद्र के सुंदर विक्रम के समाम उनका विक्रम था (वरवारण-विक्रम-चासविक्रमस्य)। उनके शासन का संवर्शनमंडल ने स्वीकार किया। वे वेदादि शास्त्रों के आधार (आगम-मिलय) थे। कुलप्रस्वों की पर परा से उनकी 'राज' शब्ब प्राप्त हुआ था। उनका प्रताप अपरिमित. श्रह्म, श्रविंत्य और श्रद्भुत था। उनकी माता महाराज पुलमावी की वितामही सस्यवचन, दान, चमा और अहिंसा में निरत, एवं तप, दम, नियम श्रीर रुपवास में तत्पर, राजर्षिवध् शब्द की घारण करनेवाली श्रायका महादेवी गौतमी बाताश्री थी। महाराज शातकिंधी ने ऋसिक, (कृष्णवेणा नवी के किनारे का राज्य ), श्रारमक (प्रतिष्ठान), मूलक (गोवावरी के तट पर ), स्वराष्ट्र. कुकुर, अपरांत, अमूप, विदर्भ, आकर और अव ति के देशों में राज्य किया: तथा वि'ध्य, ऋच, पारियात्र, सहा, कृष्णगिरि, मलय और महेंद्र पव तों का स्वाभित्व प्राप्त विधा।

मलब, महें द्र और वि'ध्य के विस्तृत त्रिके हैं में राज्य का विस्तार करने वाले एकछ इशासक गौतमी पुत्र श्री शातकि में शक, परहव और र्यं ने का वि'ध्यसन किया और अश्मक, आकर, अव'ति का अपने विजित में मिलाया। इस घटना की ऐतिहासिक संगति पूर्वापर घटनाओं पर विचार करते हुए इस प्रकार समक्ष में आती है। उत्तममद्रों ने मालवों के विरुद्ध अपने वैर का निर्यातन करने के लिये विदेशी चहरात शकों का आवाहन किया, पर तु मालवों ने शातकि की की अपनी सहायता के लिये बुलाया। इस अनुमान की ओर संकेत करनेवाली एक ऐतिहासिक कड़ी भी प्राप्त है। एक और मालव और चहरातवंशी महणान के संबंध की बात पुरातक्त अमाणित है, दूसरी

श्रोर गौतमीपत्र शातकर्णि श्रीर शक परहव युद्ध का भी शिलालेख में वर्ण न है। यदि यह जाना जा सके कि जिन शकों से गौतमीपुत्र का संघर्ष हुआ था वे भो नहपानव शी थे तो यह चित्र पूरा हा संकता है। यह जान लेने पर कि मालवों के जो वैशे थे, वे ही शातकर्णि से परास्त हुए, हम मालव और शातकर्ति के बीच की राजनीतिक संधि की निश्चित कल्पना कर सकते हैं। इस शृंखला की पूर्ति सिकों से होती है। भारतीय मुद्राशास्त्र में यह भली भौति विदित है कि शातकर्िंग ने नहपान की विजय के उपलक्ष्य में उसके सिक्कों पर फिर से अपने नाम की छाप लगवाई (स्मिथ, प्राचीन भारतवर्ष का इतिहास, पृ० २२१)। जोगलतम्मी स्थान से प्राप्त १३००० नहपान के सिक्कों में से अनेकों पर शातकर्णि ने पुन: अपना नाम अंकित कराया है (वही, प्र० २३२)। मुद्राशास्त्र का यह प्रमाण बहुमूल्य है और इससे सिद्ध हे।ता है कि शातकर्णि ने जिन शकों के। परास्त किया था वह नहपान का वंश ही था। यह स्मरण रखना चाहिए कि शकें की देा धाराएँ भारतवर्ष में आई। पहली बार के शक सहरातवंशी थे जिनका वर्शन ऊपर किया गया है। दूसरी बार के शकों में मथुरा के कुषाग्यवंशी वेम कर्फ, कनिष्क आदि थे, तथा उज्जयिनी के चष्टन, रुद्रदामा आदि थे। इन्हें भारतीय इतिहास में शाहानुशाहि शक कहा गया है। देवपुत्र शाहानुशाहि शक श्रीर चहरात शकों में अवश्य ही समय का व्यवधान मानना पड़ेगा। हम इन दोनों का एक साथ नहीं रख सकते। स्मिथ ने मधुरा के र जुवुल-सुदास के। प्रथम शतो ई० पू० में रखा है ( वही, पृ० २४१ ) श्रीर चहरात शकों के। प्रथम शती ई० के श्रारंभ में माना है। यह स्थापना किसी प्रकार समीचीन नहीं मानी जा सकती। भूमक की मुद्राओं और पल्हवों की मुद्राश्रों में बहुत कुछ साम्य पाया जाता है। प्रथम श्राती ईस्वी पर्व में शकस्थान पल्डवों के ऋधिकार में था। वस्तुतः पल्डव श्रीर शहरात शक दोनों एक ही राजनीतिक चक्र के श्रंतर्गत थे। इस संयुक्त सैनिक शक्ति का पश्चिमी भारत से गौतमीपुत्र शातकर्णि ने निर्मृत किया। इसी लिये शिलालेख में गौतमीपुत्र का शंक श्रीर परहव दोनों का विध्वंस करनेवाला कहा गया है। माछम होता है कि बाह्बीक के यूनानी शासक भी इसी विदेशी चक के पोषक थे, अतएव शातकिए के शक्तिशाली उत्कर्ष के आगे वे भी

'Ł

श्रवरुद्ध हुए। नासिक के लेख में श्रव ति श्रीर श्राकर की गौरमीपुत्र के राज्य के श्रंतर्गत लिखा गया है। मालवों के साथ उसकी राजनीतिक संधि की ध्यान में रखते हुए इसमें कुछ श्राश्चर्य नहीं माछूम होता।

शकों की पराजय के बाद मालवगण ने स्वतंत्रता का अनुभव किया। हमारी सम्मित में स्वतंत्रता को यह स्थापना ही मालवगण को स्थिति' थी जिसका मालव-कृत संवत् के लेखों में कई बार उल्लेख हैं। पहली बार मालवगण अवंति-आकर में प्रतिष्ठित हुआ और तब से वह भूप्रदेश मालव कहा जाने लगा। गौतमीपुत्र शातकिण के लेख में कहा गया है कि उसने अनेक विशाल आनंदोत्सवों का आयोजन किया (चण-प्रनेत्सव-समाजकारकस्य)। दिग्विजय के उपलक्ष्य में ऐसा करना स्वाभाविक था। मालवों ने भी इस विजयोखास के आनंद में भाग लिया है।गा। शकों के हुंकार से मालवगण भयभीत होकर तितर बितर हो गया था—

'ते च मालया प्रनादेनैव अपयाता। (नासिक लेख)
वहीं मालव विदेशियों का पराजय और स्वराष्य की स्थापना के बाद
स्वदेश में पुनः संवीभूत हुए एवं उनका गएा सुप्रतिष्ठित हुआ। यही घटना
'मालवगणिस्थिति' थी। उस स्थिति के वर्ष से ही कृतस' झक कालगणाना
का आर' भ मालवों में होने लगा।

# कृत का अर्थ

कृत शब्द के कई अर्थ सुमाए गए हैं—(१) किया गया; (२) बयोतिष का एक शब्द जो चार से विभक्त हो जानेवाले वर्ष के लिये प्रयुक्त होता है। डा० अल्तेकर ने अपने लेख में कृत नाम के मालवगण-प्रधान या सेनापित की कल्पना-की है, कि तु वे स्वयं मानते हैं, कि इसका कोई आधार नहीं है। हमारी सम्मति में कृत का अर्थ सत्युग या स्वर्णयुग लेना चाहिए। इस अर्थ का समर्थन प्राचीन वैदिक पर'परा से होता है। ऐतरेय ब्राह्मण के चरैवेति गान में कृतादि परिभाषाओं की व्याख्या करते हुए लिखा है—

किलः शयानो भवति संजिहानस्तु द्वापरः । उत्तिष्ठंस्त्रेता भवति कृतं संपद्यते चरन् ॥

सोनेवाले का नाम किल है, झैंगड़ाई लेनेवाला द्वापर है, छठकर खड़ा होनेवाला जैता है और चलनेवाला कृतयुगी होता है। अधववेद के पृथिवी-सूक्त में 'रदीराणा डतासीनास्तिष्ठन्तः प्रकामन्तः' मंत्र में इन्हीं चार अवस्था आं का निरूपण है जिसमें कृत के लिये प्रक्रम या पराक्रम की अवस्था कहा गया है। विशेष पराक्रम या विक्रम के द्वारा श्राइर्श सत्यूग की स्थापमा कृत है। मालवों ने सत्य ही शक-विजय के बाद अपने गए। की स्थिति को कृतयुग की स्थापना समका श्रीर इसी कारण संवत्की गणनाका कृत नाम रखा गया। कृत संवत् का यही वर्ध घटनात्रों से समंजस जान पड़ता है। गौतमी वृत्र शात-कर्णि के नासिकवाले शिलालेख में कृत गुग के अनुकृत आदशों की पुन: रभापनाका उस्लेख आया है। 'सब ओर प्रजाओं की अभय की जलांजलि देकर निर्भय बनाया गया। बातुर्वगर्य की व्यवस्था को न मानमेवाले शक-पल्हन यवनों को हराकर चातुर्वसर्य को संकर-रहित बनाया गया। धर्म से कर प्रहण करके प्रजाहित में उसका विनियोग किया गया। द्विजों का विवर्धन श्रीर वेदावि श्रागम-शासों की रक्ता की गई। वासिष्ठीपुत्र ने इसी लेख में छापने पिता के छावशीं का वर्णम करते हुए डम्हें 'धर्मसेसु' कहा है। हजारे साहिस्य में इत्युग की स्थापना के यही व्यादर्श माने जाते रहे हैं। इस तरह विक्रम स'वत् की स्थापना के मृल में यह विचार माखूम होता है कि उसके प्रारंभ से लोक में कृतयुग की फिर स्थापना हुई।

श्री जायसवाल जी ने पूर्वापर का विचार करने के बाद श्री गौतमीपुत्र शातकर्णि की ही विक्रमादित्य माना था। इस संबंध में जो ऐतिहासिक संगति है उसका ऊपर निर्देश कर दिया गवा है। पुरातत्त्व की उपलब्ध सामग्री के द्याधार पर जी ऐतिहासिक चित्र निर्मित हो सकता है वह यही है। विक्रमादित्य के संबंध में जैन अनुश्रुति विशेष रूप से उपलब्ध है। उसका वर्णन श्री राजवली पांडेच जी ने द्याप्टे लेख में किया है। इस अमुश्रुति के आधार पर शकों के पश्चिम भारत में आक्रमण और किसी अतापी मरेश द्वारा उनकी पराजय की जो सूचना मिलतो है उसका भी उपर्युक्त ऐतिहासिक संगति से मेल बैठ जाता है। हाँ, जैस अमुश्रुति की यह विशेषता है कि उसमें इस सम्राट की संज्ञा विक्रमादित्य कही गई है।

ये विक्रमादित्य मालव गरा में थे या सातवाहन-वंश में, इसका निर्णय करने के पूर्व पुरावस्त्र की अन्य सामग्री के लिये रुक जाना पड़ता है। विक्रमादित्य और उनके नवरतों की ओ कथाएँ हैं उनका अन्य भी जैन चातुश्रुति के बाहर अन्य चेत्रों में हुआ, अतपब नवरतों का संबंध संवत् के संस्थापक विक्रमादित्य के साथ जोड़ना अनिवार्य नहीं है। हमारी सम्मति में कालिदास जिन विक्रमादित्य के समय में थे वे गुप्तवंशी सम्माद च हुगुष्त विक्रमादित्य ही हैं। विक्रम संवत् की तरह आरंभ की शताब्दियों में शक संवत् के चा गुष्त संवत् के साथ भी उसके संस्थापक के नाम या संवत् के नाम का उल्लेख शिलालेखों में नहीं पाया गया। अतपब विक्रम संवत् के संबंध में ही यह ब्रुटि विशेष रूप से नहीं है। जान पड़ता है कि सभी संवत्सरों की गयाना झुद्ध में इसी तरह विविशेष रूप से होती थी।

<sup>#</sup> शक संबत् का स्पष्ट नाम सर्वप्रथम शक १८० (= ई० ४१८) की एक घटना के संबंध में एक कैन मंत्र की पुष्पिका में श्रामा है (वे० माहबोर पुरातस्व विभाग की रिमोर्ट, १९०८-९ ए० ३१; १९०९-१०, पैरा ११५)। [स्मिथ, प्राचीन इतिहास, पृष्ठ ४९३, पान्दिष्पची]

# गौतमीपुत्र श्री शातकर्णि की विजय-प्रशस्ति

#### [ लेखक-श्री कृष्णदत्त वाजपेयी ]

यह ११ पंक्तियों का प्राकृत लेख बंबई हाते के नासिक नामक स्थान के पास तिरएह (त्रिरिश्म) पर्वत की तीसरी गुफा में खुदा हुआ मिला है। सातवाहन-वंश के प्रसिद्ध सम्नाट् गौतमीपुत्र शातकिए की माता गौतमी बालश्री ने अपने पोते वासिष्ठीपुत्र पुलुमायि के १९वें राज्यवर्ष में इस पव त पर एक लेख या गुफा (लयन) बौद्ध भिक्षुओं के। दान की थी। इस लेख में डसके डस्तेख के साथ साथ बालश्री ने अपने स्वर्गीय प्रतापी पुत्र के पराक्रम-पूर्ण गुणों का भी वर्णन किया है—

(१) सिद्धं रको वासिठीपुतस सिरि पुळुमायिस सवीझरे एकुनवीसे १९ गिम्हाण पखे बितीये २ दिवसे तेरसे १३; राजरको गातमीपुतस; हिमवत् मेरु( २ )मदर-पवतसमसारसः; श्रसिक-श्रसक-मुलक - सुरठ - कुट्टर - त्रापरंत-व्यतुप-विद्भ-श्राकरावित-राजसः, विक-छवत-पारिचात-सद्य-कग्रहगिरि-मच-सिरि-टन-मलय-महिद्-(३)सेटिगिरि:- चकोर पवतपतिस; सत्र राजलोकमङलपति गहीतसासनसः ुद्विसक्रकरविबे।धितकमलियमल-सद्सि-वद्नसः ते।यपीत-बाहनसः, पटिपुणचद्मडलससिरीक (४) पियदसनसः, वरवारण-विकमचारुविकमसः, सुजगपतिभोगपीनवाटविपुत्तदीयसुद्रभुजसः, श्रभयोदकरा-निकलिननिभयकरसः; श्रविपनमातु सुसूसा करसः सुविभततिवग-देसकालसः (५) पोरजन निविसेससमसुखदुखस; खतियद्वमानमद्नस; सक-यवन-पल्हवनिसृद्नसः; धमोपजितकरविनियागकरसः कितापराधेपि सतुजने अपाण-हिसारुचिस; दिजावरकुटुविवयनस; (६) खखरातवसनिरवसेसकरस; सात-बाहनकुलयसपितथापनकरसः, सत्रमङलाभिवादितचरणसः, विनिवतित चातुत्र-ग्रासकरसः; अनेकसमरावजितसतुसघसः; अपराजित विजयपताकसतुजनदुपघस-नीयपुरवरसः (७) कुलपुरिसपरपरागतविषुलराजसदसः त्र्यागमाननिलयसः सपुरिसानं असयसः सिरीय अधिठानसः उपनारान पभवसः एककुससः एक- भनुधरसः एकसूरसः एक बम्हण्यः (८) राम-केसवा जुन-भीमसेन-तुलपरक-ससः छण्यनुसवसमाजकारकसः नाभाग-नहुस-जनमेजय-सकर-ययाति-राम-आवरीस-समतेजसः अपरिमितम् अखयम् अचितम् अभ्युत पवन-गरुड-सिध-यख-रखसः विजाधर भूतगधव-चारण् (९)-चद-दिवाकर-नखत-गह विचिण् समर सिरिस जितिरिषु स्वसः नागवरखधा गगनतलम् अभिविगाढसः कुलविषुल-सिरिकरसः सिरि सातकिण्यस (।) मातुय महादेवीय गातिमय बलसिरीयः सचवचनदानखमाहिसानिरतायः तपदमनिय (१०)मोपवास तपरायः राजिरिस वधुसदम् अखिलम् अनुविधीयमानायः कारित देयधमः (कैलास) सिखरसिदेसे तिरण्डुपवतसिखरे विमानवरनिविसेस महिद्धीक लेण् (।) एत च लेण् महादेवी , महाराजमाता, महाराजपितामही ददाति निकायस भदावनीयानं भिखुसपस (।) (११) एतस च लेण्स चितण् निमित, महादेवीय अयकाय सेवकामो पियकामो च, णत...(दिखना)पथेसरो पितुपतीयो धमसेतुस ददाति गाम तिरण्डुपवतस अपरदिखण्पसे पिसाजि पदकः (।) सवजातभोगनिरिठ (।)

# हिंदी अनुवाद

सिद्धि! राजा वासिष्ठीपुत्र पुलुमायि के स्त्रीसवें (१९वें) संबर्धर में, मीष्म पच दूसरे २, दिन तेरहवें १३ को; राजाओं के राजा गौत मीपुत्र जो हिमालय, सुमेरु, मंदार पर्वतों के सदृश सारवान् थे; जो श्रासकर, श्रश्मकर, मुलकर, सुराष्ट्र, कुकुर, श्राप्तदि, श्रानूप, विदर्भ, श्राकर श्रीर श्रावंतीर के राजा थे; जो विंध्य, ऋचवत्रर, पारियात्रर, सहार, कृष्णगिरिरेष, मचर्ष,

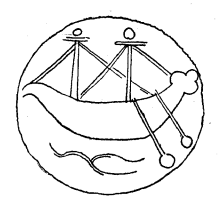
१—श्रिसक = ऋषिक या मुषिक (१) । २ — गोदावरी के निचले काँठे का प्रांत ।
३ — पैठण या प्रतिष्ठान के श्रास-पास का प्रदेश । ४ — श्राधुनिक काठियावाइ ।
५ — वर्तमान गुजरात का पूर्वी या दिल्ला भाग । ६ — उत्तरी कोंकण । ७ — नर्मदा
के उत्तरी काँठे का प्रदेश, राजधानी माहिष्मती (मांधाता)। द — श्राधुनिक बरार
के पश्चिमी भाग । ९ — पूर्वी मालवा । १० — पश्चिमी मालवा । ११ — श्राधुनिक सतपुरा पर्वत । १२ — विध्य का पश्चिमी भाग । १३ — सह्याद्रि । १५ —
वैवर्ष के थाना जिले में स्थित पहाड़ी । १५ — इसकी पहचान नहीं हो सकी है

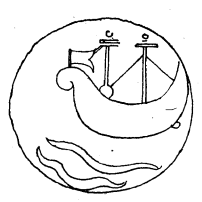
ओस्तन र, मलयर, महेंद्र , श्वेतिगिरि , चकोर , पर्वतों के पति श्वे; जिनका शासन संपूर्ण नृपति-मंडल के द्वारा शिरोधार्य किया गया था; सूर्य की किरकों से प्रकृतित कमल के समाम जिसका निर्मेल मुखमंडल था: जिसके वाहनों ने तीन समुद्रों के अल का पान किया था: पूर्ण चंद्रमंडल के सद्दरा जिनका मुख श्रीस पण तथा प्रियद्शीन था: श्रेष्ठ हाथी के विक्रम के तुल्य जिनका विक्रम था: नागराज ( शेष ) के फर्णों के समान जिनकी भुजाएँ शक्ति-स पन, विशाल, वीर्घ तथा दर्शनीय थीं: जिनके निर्भय हाथ निरंतर आभयोदक दान देने के कारण गीले हो गए थे; जो अपनी अविपन्न माता की शुभूषा में . रत रहते थे; देश और काल के अनुसार ही जिल्होंने धर्म, अर्थ और काम को यथोचित रूप से विभक्त किया था; पौर जमों के सुख-दु:ख में पूरी तरह से जो सं मिलित रहते थे; जिन्होंने चत्रियों के दर्प श्रीर श्राभमान को चर कर दियां था: शक, यवन और परहवों का जिन्होंने संहार किया था: धर्म से उपाजित करों का ही जो विनियोग करते थे; अपराध करनेवाले रात्र औं की भी जो पाणदंड देना अच्छा नहीं सममते थे; द्विजों और शुद्धों के कुट वों को जिन्होंने बढ़ाया था; जो चहरात वंश का मूलोच्छैंद करनेवाले थे; जिन्होंने सात-बाहम बंश के यहा का प्रतिष्ठापन किया था: सभी मंडलों के द्वारा जिनके चरण पूजित होते थे; जिन्होंने ब्राह्मण चत्रिय श्रादि चारों वर्णों में वर्णस कर वृत्ति का प्रतिरोध कर दिया था; अनेक समरी में जिन्होंने रात्र श्रों के समृह को विजित किया था: जिनकी विजय-पताका अपराजित बनी रहीं, और जिनकी श्रीष्ठ राजधानी शत्रश्रों के लिये दुर्ध पे बनी रही: की श्रपने वंश के पूर्व पुरुषों की परंपरा से प्राप्त विपुत्त राज शब्द से युक्त थे; आगमों में जो मांडार थे; सत्वरुषों के लिये आत्रय थे: श्री के अधिष्ठान थे। सद्गुर्शों के श्रोत थे: जो

'Ł

१—कृष्णा नदी के ऊपर कर्नु ल जिलें की पहाड़ी। १—पश्चिमी घाट की पर्वतिशृंखला का दिव्या भाग। ३—महानदी श्रीर गोदाबरी के बीच की शृंखला। ४—५—इनकी पहचान श्रमी तक श्रानिश्चित है।

<sup>#</sup> च्रहरात वंश का तत्कालीन प्रतापी शासक नहपान था, जिसको परास्त कर गौतमीपुत्र शातकिया ने उसके प्रचलित सिक्कों पर श्रपनी मुहरें लगवा दी थीं।





यज्ञश्री शातकर्णि की नौ-मुद्राएँ र

दूसरों की स्ववश में करने में प्रवीण थे; धनुर्धारियों में श्रद्धितीय, श्रीर श्रूरों में श्रद्वितीय थे; जो एक श्रद्वितीय त्राह्मण थे; पराक्रम में जो राम, केशव, अर्जन और भीमसेन के तत्व थे: त्योहारों, असवों श्रीर समाजों में जो श्रनवरत दान करनेवाले थे; जो नाभाग, नहुष, जनमेजय, शंहर, यथाति, राम और श्रंबरीय के समान तेजस्वी थे। युद्धों में जिनकी स्फूर्ति श्रीर शौर्य पवन, गरुड, सिद्ध, यज्ञ-राज्ञसों के समान अपरिमित, अज्ञय, अज्ञेय तथा श्लाष्य थे; जिसने विद्याधर, भूत, गंधर्व, चारण, चंद्र, सूर्य, नक्तत्र श्रौर प्रहों के समकत्त शत्रत्रों के समह को विजित किया; युद्ध-समय जो ऋपने श्रेष्ठ गज के कंधे से व्योमतल में प्रविष्ट होते-से जान पड़ते थे: जिसने इस प्रकार अपने वंश को विपूल भी से संपन्न कर दिया-ऐसे भी शातकिए की माता महादेवी गौतमी बालश्री-जो सत्य उचन, दान, चमा और श्रहिंसा में निरत है; जो तप, दम, नियम श्रीर उपवास में तत्पर है -जो एक राजर्षित्रध् को शोभा देने योग्य संपूर्ण विधियों का पालन करती है: उसके द्वारा यह देय धर्म (दान) किया जाता है; [ कैलाश के ] समान शिखरवाले इस त्रिरिम पव<sup>र</sup>त के शिखर पर उसके अनुहर ही सुंदर लेण ( लयन )। यह लेण महादेवी, महाराज-माता, महाराज-प्रितामही भदावनीय मिश्च-संघ को देती है। इस लेख के चित्रख के लिये. श्रपनी प्रिवतामही महादेवी [बालश्री] के प्रति सेवा-भाव को सुचित करते हुए और इसे संतुष्ट करने के लिये, इसका पौत्र [पूलुमानि], जो दिश्वणापथ का स्वामी है, दान के पुरुष को अपने [स्वर्गीय ] धर्मसेतु पिता को अर्पित करता हुआ इस देयधर्म (लेगा) के लिये, पिशाचिपद्रक नामक प्राम जो तिरयह ( त्रिरिश्म ) पव त से दिल्ला-पश्चिम की श्रोर स्थित है, दान में देता है। इसका सभी प्रकार से उपभोग किया जा सकता है।

## बोगाजकुई के कीलाचर लेखें। में वैदिक देवता

[ लेखक - श्री मोतीचंद, एम० ए०, पी-एच० डी० श्रीर श्री वासुदेवशरण एम० ए०, पी-एच० डी० ]

बोगाजकुई एशिया माइनर की झंगारा विलायत में एक छोटा सा गाँव है, जहाँ के प्राचीन खँडहर इस समय स'सार में प्रसिद्ध हैं। इस स्थान का प्राचीन नाम खत्तुशश था। खत्ती उस देश का और वहाँ बसनेवाली जाति का नाम था जिसे झँगरेजी भाषा में इस समय हित्ताइत (Hittite) कहते हैं। बाइबिल में इसे ही हेथ (Heth) कहा गया है। खत्ती जाति की भाषा का नाम उनकी अपनी बोली में खितली (Khattili) था। यह बोली असंस्कृत वर्ग की थी। इसके साथ ही भारत-यूरोपीय वर्ग की भी एक बोली यहाँ प्रचलित थी, जिसका प्राचीन नाम नाशिली था और जो राजकीय भाषा थी। नाशिली भाषा का आधुनिक नाम हित्ताइत रख लिया गया है। चेक विद्वान होजनी ने इस भाषा के लेबो की पढ़ा है, और उनकी सन्मति में प्राचीन हित्ताइत या नाशिली भाषा ठीक भारत-यूरोपीय वर्ग की है।

प्राचीन खित्तराश स्थान का महस्त भारतीयों के लिये न केवल भाषाओं की दृष्टि से है, वरन खित्रशा से प्राप्त कुछ कीलाचर लिपि में लिखे हुए मिट्टी के फलकों के कारण भी है जो १९०० में जमंन पुरावत्त्ववेत्ता विक्लर की प्राप्त हुए थे। ये अभिलेख खत्ती राजा द्युप्पिछिलिडम तथा मितानी राजा मित्तवज के संधिपन्न के रूप में हैं, जिनमें मितानी सम्राट् ने संधिपन्न की सत्यता की साची के लिये आर्थ देवताओं का उल्लेख किया है। संधिपन्न में देवों के नाम इस प्रकार हैं:—

इलानि मि-इत्-र अशिशल्

इलानि उ-रु-व-न भ्राश्शिएल् (पाठा० श्र-रु-न-ग्रश्शिक् , इलु इन-द्र पाठा० इन-द-र )

इलानि न-श-अत्-ति-अन्-न।

वैदिक शब्दों में यह इस प्रकार हुआ—िश्र देवता, वरुण देवता, इंद्र देवता श्रीर नासत्य देवता।

'इलानि' शब्द देवतावाची 'इल' शब्द का बहुवचन है, जिससे क्लेच्छ (सेमेटिक) भाषा का इलाह या अछाह शब्द निकला है। मित्र और वरुण नामों के बाद 'अश्शिल' प्रत्यय संभवत: बहुवचन का द्योतक और नासत्य के बाद का अन्न प्रत्यय द्विचन का वाचक है। मित्र और वरुण के पूर्व बहुवचन 'इलानि' का प्रयोग कुछ अस्पष्ट है। इन देवताओं के जो नाम इस लेख में आए हैं—जैसे मित्रश्शिल, अरुनश्शिल या चरुवनश्शिल, इंदर तथा नश्तिअञ्चल वे यह बताते हैं कि मितानी राजवंश की यह शास्त्रा अवश्य ही वैदिक आर्य शास्त्रा के साथ निकट संबंध रखती थी। आर्य जाति के भौमिक विस्तार की उपमा यदि एक धनुष से दी जाय तो विक्रम से डेढ़ सहस्र वर्ष पूर्व उसका एक छोर भारतवर्ष में और दूसरा बोगाजकुई में टिका हुआ मिलता है।

इन मितानी राजाओं के नाम भी आर्थ प्रभाव के सूचक हैं। मित्तवज का पूर्वज दुशरत्ता था। अमरना गाँव से मिले हुए पन्नों में उसने अपने पिता का नाम सुतर्न और पितामह का नाम अत तम लिखा है। अमरना फलकों में मितानी राजा अर्तसुवर और खुर्ग के सुवरदत के नाम भी आए हैं। अत तम संभवतः वैदिक ऋततम का रूप है \*। मितानी अर्त और ईरानी अश दोनों का संबंध वैदिक ऋत से है। 'ऋत' वेद में विश्वव्यापी नियमों का द्योतक था और 'मितानी' अर्थ में भी इन्हीं भावों का समावेश पाया जाता है। ऋत प्राचीन वैदिक धर्म के अनुसार बक्ण से विशेष संबंधित था।

खित्ताश् (बोगाजकुई) से प्राप्त प्राचीन प्रथमंद्वार में चार खोर फलक मिले हैं, जो खत्ती भाषा में लिखे हुए शालिहे। विषय के एक प्रथ के भाग हैं। इस प्रथ में अश्वशास खोर रथों की दौड़ (वैदिक 'ख्राजि') खादि का वर्णन था खोर मूल-प्रथ में खोर भी बहुत से पन्ने थे। इसके रचिता मितानी के आचार्य किक्कुलि थे। खत्ती भाषा में होते हुए भी इसमें

<sup>\*</sup> देखिए श्रॅन्साइक्लोगीडिया ब्रिटेनिका, भाग ११, ए० ६०४—लंदन की राजकीय एशिया-परिषद् की पत्रिका, १९०९, ए० ७२३-२४, ११०८-१९।

कुछ ऐसे शब्द श्राए हैं, जो रथों की व्यूहरचना के पारिभाषिक शब्द हैं। उदाहरण के लिये—ऐकवर्तश्न (एक मोड़), तेरवर्तश्न (तीन मोड़), पंजवर्तश्न (पाँच बार का मोड़), शत्तवर्त्तश्न (सात मोड़ या घुमाव)। ये शब्द प्राचीन भारतीय एकावर्तन, त्र्यावर्तन, पंचावर्तन श्रीर सप्तावर्तन के ही रूपांतर हैं। उस काल में श्राधुनिक सीरिया का-नाम खुरी प्रदेश था श्रीर खुरी-मितानी में सैनिकवर्ग के चत्रियों के लिये 'मर्यन्तु' शब्द प्रचलित था, जो कि वैदिक मर्य (=वीर) का पर्याय है।

इस प्रकार यह निश्चित होता है कि विक्रम से लगभग पंद्रह शताब्दी पहले सद्र पश्चित्री एशिया में आर्यव शीय जातियाँ, आर्यधम तथा आर्य-भाषाच्यों का निश्चित स्पीर व्यापक प्रभाव था। यह प्रश्न विवाद्यस्त है कि स्वती श्रीर मितानी के श्रार्य सम्राटों का मूल चदुगम कहाँ से था। परंतु इस् विदानों का मत है कि भारतवर्षीय सप्तिसंधु के आयों की ही एक शाखा पश्चिम की श्रोर फैलबी हुई खत्ती श्रीर मितानी की शासक बन गई थी। सन्हीं के प्रभाव से यह सांस्कृतिक संबंध उस समय वहाँ पर स्थापित हुआ। खती. खरी और हित्ताइत भाषाओं के मूल साहित्य, धर्म और भाषाओं का वैज्ञाबिक अध्ययन श्रीर देवनागरी श्रन्तों में उनका विधिवत प्रकाशन भारतीय परातत्त्वशास्त्र की आगामी उन्नति और विकास के लिये परम आवश्यक है। हमारे देश के पुरातत्त्ववेत्ता विद्वान् तब तक संसार के पुरातत्त्ववेत्तात्रों में सम्मानित अप्रपद नहीं प्राप्त कर संकते जब तक वे इस प्राचीन सामग्री का मौलिक अध्ययन न करने लगें। इसके लिये एक केंद्रीय अनुसंधान-मंदिर की आवश्यकता है. जहाँ पर उफरात और तिमा\* की अंतवे दी में सहस्राब्दियों तक विकसित होती हुई जातियों के प्राचीन साहित्य का पूरा संप्रह हो श्रीर विद्वानों के। अध्ययन, लेखन श्रीर प्रकाशन की सुविधा श्रीर प्रोत्साहन मिल सके। राष्ट्र में फिर से सार्वभीन दृष्टिकाण प्रचलित होने के लिये साहित्यिक श्रार सांस्कृतिक क्षेत्र की सार्वभौमता एक श्रनिवार्य श्रीर श्रावश्यक सीढी है। जिस समय वैदिक आर्य अपने दृष्टिकाण का सुपर्ण की तरह दूर तक फैलाकर श्त्राव तो विश्वमार्थि। के वाक्य का उचारण करता था, उस समय उसके उस कथन में मिथ्या श्राभमान या कोरी श्राभिलाषा न हे। कर श्रापने समय की

Ł

<sup>\*</sup> जिन्हें इस ग्रॅंगरेजी के माध्यम से यूफ टीज श्रीर टाइप्रिस कहते हैं।

परिस्थिति का एक समा प्रतिबिंव श्रंकित था। इसकी वैद्यानिक श्रीर सत्यात्मक परस्व के लिये हमें प्राचीन ईरान, तूरान श्रीर सुमेर से लेकर बाबेक (बेबीलॉन) तथा शूषा ( श्राधुनिक सूसा ) के काल तक के समस्त इतिहास श्रीर प्राचीन भूगोल का सूक्ष्म अध्ययन करना चाहिए। इन देशों में प्राचीन भूगोल के जो नाम हों, उनकी पहचान करके हमारा अपना इतिहास भी बहुत कुछ लाभान्वित हो सकता है। एक बात विशेष है। मेाहंजोदड़ो श्रौर हरणा (प्राचीन हरियूपा) की खुदाई ने भारतीय पुरातत्त्व के। यह प्रतिष्ठा दो है कि वह वहरा की पच्छिमी दिशा के पाँच हजार वर्ष बूढ़े पुरातत्त्व से आयु में बराबरी की टक्कर ले सके और कंधे से कंधा मिलाकर चल सके। विक्रम से तीन सहस्राब्दी पूर्व सिंधु के तट पर फूलने-फलनेवाली यह सभ्यता म्लेच्छ जाति. श्रमुर जाति एवं श्रार्य जाति की सभ्यतात्रों से किस प्रकार संबंधित थी, इस रहस्य का उद्घाटन भावी पुरातत्त्ववेत्तात्रों के। करना है। इस श्रनुसंधान-कार्य में भारतीय पुरातत्त्व वेत्तात्रों की भी भाग लेना श्रावश्यक है। यदि इस प्रश्न से लोहा लेने के लिये भारतीय विद्वान ऊँचे नहीं चठते ते। उनका पांडित्य स'सार में बौनों की तरह अपमानित रह जायगा। इस प्रश्न के। एक अन्य दृष्टिके। एं से भी देखा जा सकता है। आर्थ जाति का संसार की सभ्यता पर सबसे अधिक प्रभाव पड़ा है। सभ्य संसार की महान जातियाँ श्रीर भाषाएँ श्रार्य परिवार से संबंधित हैं। श्रार्थों के साहित्य, धर्म और भाषा का साचात ब्रह्मदायाद भारतवर्ष का प्राप्त हुआ है श्रीर इसे ज्ञान की पैतृक संपत्ति के। ठीक प्रकार से सममने के लिये प्रयत्न करना है। आये जाति के जन्म, अभ्युद्य और प्रसार की रोमांचकारी कथा के। फिर से सत्य की भूमि पर स्थापित करने के लिये भी श्रार्थ साहित्य के साथ साथ पश्चिमी चेत्र में उपलब्ध साहित्य श्रीर सामग्री के तुलनात्मक श्रध्ययन की श्रत्यंत श्रावश्यकता है। ईराक श्रीर तुर्की के श्रानेक स्थानों से प्राप्त कीलाचर लेखों के भंडार पश्चिमी देशों की भी अब तक प्राप्त होते रहे हैं। इस सामग्री और इस साहित्य में यहाँ के पुराविदों की भी अपनी रुचि बढानी चाहिए। इस कार्य के संपादन के लिये एक केंद्रीय पुरातत्त्व-मंदिर की स्थापना की शोघ से शीघ आवश्यकता है।

## उपायनपर्व का एक श्रध्ययन

[ लेखक-श्री डा॰ मोतीचंद्र, एम॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰ ]

बहुत प्राचीन काल से हिंदुश्रों ने महाभारत की श्रभिलिपतार्थिनंतामणि माना है। हिंदू धर्म तथा संस्कृति संबंधी शायद ही ऐसे कोई विषय हों जिन पर महाभारतकार ने प्रकाश न डाला हो। महाभारत की रचना कोई राज-नैतिक या सामाजिक उद्देश्य का लेकर नहीं हुई थी, श्रीर न उसका उद्देश्य देश की भौगोलिक स्थिति पर प्रकाश डालना ही था। इसलिये महाभारत के आदिपर्व, सभापर्व तथा अरएयपर्व में जो कुछ भी भूगोल का वर्णन आया है वह प्रसंगवश ही है, श्रीर उसमें कोई विशेष तारतम्य नहीं है। प्रायः देशों, पर्वतों, निव्यों के केवल नाम बिना किसी पते के दे दिए गए हैं। इससे यह बात स्पष्ट है कि महाभारतकारों का यह विश्वास था कि उनके समकालीन भारतीय अपने भूगाल की जानकारी रखते थे। ऐसी अवस्था में महाभारत की भूगोल की जटिल समस्या के। सुलमाने के लिये हमें प्रीक, चीनी तथा मध्यकालीन ऋरंब के भूगोलवेत्ताओं की शरण में जाना पड़ता है। प्राचीन भारत के भूगोल की खोज में मेसन, बने, बुड, सेंट मार्टिन, कनिंघम, होल्डिश तथा स्टाइन अप्रगएय रहे हैं और उन्होंने भारतीय भूगोल संबंधी बहुत से कठिन प्रश्नों की खोज की है। पुरातस्व तथा उसके साथी विज्ञानों ने भी भारतीय भूगोल की गुल्थियों का मुलकाने में काफो सहायता दी है। पंजाब के बहुत से गणतंत्रों का पता हमकी केवल उनके सिकों से मिलता है। भौगोलिक तत्त्वावधान के संबंध में हमें पुराणों से बहुत सहायता मिलनी चाहिए थी, पर तु उनका पाठ इतना अष्ट हो चुका है कि सिवा थे। डे-बहुत नामों के, जो श्रव भी प्रचलित हैं, बाकी निद्यों, पहाड़ों तथा जनपदों का पता नहीं चलता। प्राचों के 'मुवनकोष' प्राय: रूढ़िगत हैं श्रीर ऐसा माछुम होता है कि सुत्रकाल में भारतीय भूगोल का एक खाका खींचा गया और वही खाका हजारों वर्ष बाद भी ज्यों का त्यां दृटता-फूटता ह मारे सामने चला

श्राया। इसमें नई बातों का समावेश बहुत कम हुशा। बौद्ध पाली-साहित्य में भारतीय भूगोल पर कुछ ऋधिक प्रकाश पड़ता है। लेकिन इसमें विहार तथा पूर्व युक्तप्रांत के भूगोल पर ही ऋधिक प्रकाश डाला गया है। बाद में जैसे-जैसे बैद्धधर्म की उन्नति होती गई तथा उसका विस्तार गंधार, अफगा-निस्तान, मध्य एशिया तथा चीन में बढ़ता गया, वैसे वैसे तत्कालीन बैाद्ध साहित्य में उन प्रदेशों की भौगोलिक स्थिति पर भी थोड़ा बहुत प्रकाश पड़ता गया। चीनी त्रिपिटक में भी कुछ ऐसा साहित्य सुरक्षित है जिससे पश्चिमा-त्तर प्रदेश तथा पंजाब के भूगोल पर प्रकाश पड़ता है। ऐसी दशा में भारतीय भूगोल के विद्यार्थी के। काफी कठिनाई का सामना करना पड़ता है। एक त्रोर तो उसे वैज्ञानिक दृष्टिकोण के। हमेशा ध्यान में रखना पड़ता है त्रौर दुसरी श्रोर इसके पास साधन-सामग्री का श्रभाव रहता है। भाषा-शास्त श्राधुनिक भौगोलिक खोज़ों में काफी सहायता प्रदान करता है, लेकिन भौगा-लिक खे। जैं। में कभी-कभी इस सहायता से बहुत कुछ हानि भी पहुँचने की संभावना रहती है। भिन्न भिन्न उच्चारणों के सहारे एक शब्द को दूसरे से मिलाने के लालच का संवरण बहुत कम लोग कर सकते हैं। लैसेन, सेंट मार्टिन तथा कनिंचम की पुस्तकों में प्रायः यह अवगुण काफी तादाद में मै।जूद है। भाषाशास्त्र एक पथ-प्रदर्शन का काम कर सकता है लेकिन उसके नतीजों का मिलान दूसरे प्रमाण प्रथों से श्रवश्य कर जेना चाहिए।

इस लेख में मैंने सभापर्व के अंतर्गत 'रुपायनपर्व' के भौगोलिक वर्णन के विवेचन का प्रयत्न किया है। राजसूय यज्ञ के समय बहुत सी जातियों तथा जनपद के प्रतिनिधि युधिष्ठिर के। रुपहार ( रुपायन ) देने आए। कौटिल्य के अर्थशास्त्र के बाद महाभारत का यह पर्व अपनी काफी महत्ता रखता है। इसमें न केवल पश्चिमोत्तर प्रदेश, पूर्वी अफगोनिस्तान, पंजाब तथा मध्य पशिया की भौगोलिक स्थिति का वर्णन है, बल्कि इसमें रुन देशों को तत्कालीन आर्थिक अबस्था, रुपज तथा व्यापारिक बस्तुओं का भी अच्छा वर्णन हुआ है। मैंने भांडारकर ओरियंटल रिसर्च इंस्टीच्यूट द्वारा संपादित सभापर्व की मदद अपने लेख में ली है। इस संस्करण की यह विशेषता है कि इसके पाठ बहुत ही शुद्ध हैं। जितने भी पाठभेद मिल सकते हैं ने पाद-टिप्पणियों में दे दिए गए हैं।

इनसे भी भूगोल की गुल्थियों के सुलमाने में बहुत कुछ मदद मिलती है। मैंने, जहाँ तक हा सका है, भा० श्रो० रिसर्च इंस्टीच्यूट द्वारा प्रकाशित (श्रादि, सभा, श्ररण्य, विराट) पर्वों से ही उद्धरण लिए हैं, लेकिन कभी कभी मैंने कलकत्ता के १८३६ ई० के संस्करण्वाक्षे महाभारत से भी मदद ली है।

महाभारत के उन भौगोलिक श्रंशों (दिग्विजयपर्व, श्र० २३ से २९ श्रीर डपायनपर्व, श्र० ४७, ४८; श्ररएयपर्व इत्यादि ) के श्रध्ययन करते हुए मुक्ते ऐसा पता चला कि महाभारतकार पंजाब के गणतंत्रों का हेय दृष्टि से देखते थे तथा उन्हें म्लेच्छ, यवन, वर्षर, दृश्यु कहने में भी संकोच न करते थे। उनका ऐसा बिश्वास था कि पंजाबियों के संसर्ग से श्रार्थ-संस्कृति की धका लगने की संभावना है। एक साँस में महाभारतकार ने आंध्र, शक, यवन, पुलिंद, श्रीरुणिक, कंबोज, सुत तथा श्रामीरों (श्रर० पर्व, १८६, २९-३०) का 'मिध्यानुशासिनः' ( मिध्या शासक ), 'पापाः' ( पापी ) तथा 'मृषावाद्परायणाः' ( मूठ में तत्पर ) इत्यादि विशेषणों से संबोधित किया है। पश्चिमात्तर प्रदेश तथा पंजाब की खरोष्ट्र देश से संबोधित किया है। कर्ण पर्व में पंजाबियों के प्रति कर्ण ने घृणापूर्ण शब्दों में श्रवहेलना प्रकट की है। शल्य द्वारा उसेजित किए जाने पर कर्ण ने पंजावियों तथा मद्रकों की काफी लानत-बरामत की है। मद्रकी की इसने धोखेबाज, घृणा का पात्र तथा वर्बर-भाषा-भाषी कहा है। (कर्णपर्व ४०।२०)। कोध के आवेश में कर्ण ने पंजाबी कियों के प्रति भी काफी कड़े वाक्य कहे हैं (कर्णपर्व ४४।३)। एक ब्राह्मण की खाँखों-देखी पंजाब-अवस्था का वर्णन उस ब्राह्मण के शब्दों में कर्ए यो करता है-- भैं वाहिकों में रह चुका हूँ, मैं उनके आचरणों से अवगत हैं। इनकी खिया अश्लील गाने गाती हुई कभी-कभी वस्त्र भी फेक देती हैं। श्रीर उनका गाना क्या ? ऐसा ज्ञात होता है कि गधे रें क रहे हों। इसी प्रकरण में कर्ण एक पंजाबी लोकगीत के। भी देता है, जिसका अर्थ यह है—'सुंदर भूषण-वस्त्रों से आच्छादित स्त्रियां कुरु-जांगल के मुक्त गरीब वाहीक के लिये तैयार किए बैठी हैं। कै।न-सा ऐसा दिन होगा जब शतद्र श्रौर इरावती पारकर मैं अपने देश में अपनी पुरानी प्रेयसियों से मिल सकूँगा। श्ररे वह कौन-सा ऐसा दिन होगा जब मैं बाजे-गाजे के साथ श्रपने घे। हे-गधे

Ł

लिए हुए सुगंधित शमी, पीछ और करील के जंगलों में होता हुआ अपने देश में पहुँचूँगा ?' एक दूसरे लेकिगीत में वह वाहीक कहता है—'अरे वह सुअवसर कब आवेगा जब मैं शाकला में फिर से वाहीक गाने गाऊँगा, तथा वह गोमांस, गौड़ी-सुरा खा-पीकर सुलंकता स्त्रियों के साथ आनंद कर सकूँगा ?' (कर्णपर्व, श्लो० २०५१)।

एक दूसरी जगह कर्ण ने वाहीकों का गुधियां श्रीर घाडियों का दूध पीने-वाला कहा है (२०५९)। पंजाबियों पर इस तरह प्रहार होते देखकर एक प्रश्न चठता है कि मध्यदेश के ब्राह्मण पंजाब से इतना नाराज क्यों थे ? यह ते। विदित ही है कि वैदिक धर्म की नींव पंजाब में पड़ी। पृथिवीसूक्त में पंजाब तथा हिमालय का वर्णन है। भीष्मपर्व ( अ०९) में चक्रवर्तियों की श्रेणी में पंजाब के शिबि श्रौशीनर की भी गणना की गई है। फिर क्या कारण था कि महाभारतकार की दृष्टि में पंजाबी इतने नीचे गिर गए थे ? स्पष्ट है। पंजाब में जिस संस्कृति का जन्म तथा संस्कार हुआ वही संस्कृति धीरे धीरे पूर्व की स्रोर हटती हुई मध्यदेश तथा राजपूताने में श्राकर स्थित हो गई। यहीं पर ब्राह्मण-संस्कृति श्रपने प्राचीन विश्वास तथा दर्शन का लेकर जम गई। कालांतर में यही देश ब्राह्मणों का स्वर्ग हे। गया। ब्राह्मणों का यह विश्वास दिन प्रति दिन बढ़ता ही गया कि प'जाब में जो नई नई जातियाँ पैर जमाती गई' उनकी श्रस'स्कृत धम भावनात्रों के संघर्ष से ब्राह्मण-धर्म की एक गहरा खतरा था। नवीन आगंतकों के तथा भारत में रहनेवाली आदिम जातियों के विश्वास ब्राह्मण-धर्म के अनुकूल न होने से ब्राह्मण इनका है। वे के रूप में देखने लगे। एक ख्दाहरण लीजिए-सरस्वती विनशन के पास इसलिये नष्ट हो गई कि वह निषादों का संसर्ग सहन नहीं कर सकती थी ( अरएय १३०, ३-४)। इससे बढ़कर बेहूदा बात और कौन हो सकती है ? लेकिन इसमें इम इस विश्वास की जड़ बँधते देखते हैं जिसके द्वारा जाह्यणवर्ग धीरे धीरे अपने अनुयायियों का म्लेच्छों के स'सर्ग से अलग रखने की चेष्टा करते हुए देख पड़ते हैं। अरुएय पर्व में जहाँ तीथों का वर्णन आया है वहाँ भी हम देखते हैं कि हमारा ध्यान कुरुचेत्र, गंगाद्वार, मारवाड़, काठियावाड़ तथा मध्यदेश के छोटे १९ 7.

छोटे तीथों ही की तरफ आकृष्ट किया गया है। दूसरे की तरफ से खिंचाव की यह प्रवृत्ति महाभारत, पुराणों और स्मृतियों में अच्छी तरह देख पड़ती है। इस प्रवृत्ति ने ही इस प्रणात्मक भाव को जन्म दिया जिसके द्वारा देश नाना जातियों तथा छोटे छोटे जनपदों में विभक्त हुआ और समाज की संगठन-शक्ति ढीली हे। इस विखरने लगी। जैनों तथा बौद्धों के प्रादुर्भाव से ब्राह्मणों की यह प्रवृत्ति घटी नहीं बल्कि बढ़ी। इनसे बचने के लिये ब्राह्मणों ने और भी कठिन सामा-जिक नियम बनाया। पर इन सब का नती जा सिवा संघटित समाज के। छिन्न-भिन्न करने के और कुछ न हुआ।

महाभारत के भूगोल का विशेष द्यंग बहुत से दिग्विजय हैं। दिग्विजयन क्य-पर्व में द्रार्जुन, भीम, सहदेव तथा नकुल के दिग्विजयों के वर्णन हैं। इन दिग्विजयों के संबंध में कुछ बातें चल्जेखनीय हैं। भौगोलिक दृष्टिकोण से इन दिग्विजयों का काफी महत्त्व है। इनसे न केवल नगरों इत्यादि के वर्णन का पता चलता है बल्कि बड़े बड़े राजमार्गों का भी पता चलता है। इनसे यह भी पता चलता है कि तत्कालीन राजनीतिक घटनात्रों का महाभारत के पात्रों पर घटा दिया गया है। इन दिग्विजयों से यह नहीं समक्षना चाहिए कि भारतीय राजा लीग एक ही समय इतनी लंबी लंबी चढ़ाइयाँ करते थे। सच तो यह है कि छोटो-मोटी चढ़ाइयों को एक सूत्र में प्रथन करके इन दिग्विजयों का सूत्रपात होता है।

सभापर्व में पश्चिमोत्तर सोमाप्रांत, पूर्वी अफगानिस्तान तथा पंजाब के स्थानों का वर्णन है। कभी कभी भौगोलिक दिशाश्रों का इंगन है लेकिन सर्वेदा नहीं। भाग्यवश इन भौगोलिक तालिकाश्रों में एक तरह का क्रम पाया जाता है जिससे उन स्थानों की पहचान में बहुत मदद मिलती है। भिन्न भिन्न देशों की पैदावारों से भी उनकी पहचान की जा सकती है।

महाभारत के भूगोल से एक खास बात यह प्रकट होती है कि भारतवर्ष की सीमा इस समय पूर्वी श्रफगानिस्तान तथा वं कु के पास के प्रदेशों तक थी। यदि इस बात की हम ध्यान में रखेंगे तो बहुत सी कठिनाइयी हल हा सकेंगी श्रीर महाभारत की बहुत सी निदयाँ, नगर, पहाड़ इत्यादि श्राधुनिक भारतवर्ष की सीमा के ही श्रंदर न खोजने पड़ेंगे। ई० पू० दूसरी शताब्दि में भारतीय संस्कृति भारतवर्ष से बहुत दूर श्रफगानिस्तान तथा बं पुप्रदेश तक फैल गई थी।

Ł

वंचु प्रदेश पर इस संस्कृति का प्रीक तथा ईरानो संस्कृतियों से आदान प्रदान हुआ, जिसके फलस्वरूप ऐसी श्रीपनिवेशिक संस्कृति का जन्म हुआ जिसमें भारतीय, प्रीक तथा ईरानी संस्कृतियों का एक श्रपूर्व सम्मिलन हुआ।

§ 3

महाभारत के काल के संबंध में अब भी बहुत विवाद है। दाह्मान ('दास महाभारत आरुस एपॉक्स डंड रेल्टबुख' और 'जेनसिस डेस महाभारत') के अनुसार महाभारत की रचना पाँचवीं या छठी शताब्दि में हुई। यह सिद्धांत अब मान्य नहीं है। विद्वानों द्वारा माना जाने लगा है कि महाभारत की रचना एक आदमी द्वारा नहीं हुई है। महाभारत के भौगोलिक अध्ययन में यह आवश्यक नहीं कि हम महाभारत के समय की विवेचना करें। इस खंड में केवल हम यही दिखाने की चेष्टा करेंगे कि सभापर्व या दिग्विजय-( उपायन )पर्व में जो भौगोलिक अवतरण आए हैं उनसे भौगोलिक स्थिति पर क्या प्रकाश पड़ता है।

श्रजीन के दिग्विजय (समा० श्र० २३-२५) से समापर्व के समय प्रर काफी प्रकाश पढ़ता है। श्रजीन का दिग्विजय हम जैसा पी हे देखेंगे, दो या तीन विभागों में बाँटा जा सकता है। इस जगह हम केवल इस विभाग की विवेचना करेंगे जहाँ श्रजीन कांबोजों को मदद से दरदों को जीतकर (समा० २४,२२) उत्तर्र की श्रोर बढ़े, तथा दस्यु जनपदों को जीतते हुए लोह, परम कांबोज, श्रुषिक तथा परमश्रुषिक राजाश्रों के। उन्होंने गहरी हार दी (सभा० २४, २३-२५)। इस संबंध में श्रुषकों तथा परमश्रुषिकों की भौगोलिक स्थिति जानना बहुत श्रावश्यक है। इनकी स्थिति को जानने के लिये हमें श्रजीन के साथ साथ चलते हुए उस रास्ते पर श्राना चाहिए जहाँ से चढ़ाई करने को वह उत्तर की श्रोर बढ़ा। बाह्मीकों के। जीतकर (सभा० २३, २१) उसने दरद श्रोर कंबोज की संयुक्त सेना के। (२३,२२) हराया। इस संबंध में हमें कंबोज देश की स्थित श्रवश्य जाननी चाहिए। इसका विवेचन पी हो किया गया है। इसमें संदेह नहीं कि कंबोज प्रदेश न ते। चित्राल था न का बुल पर जैसा श्री जयचंद्र विद्यालंकार ने कहा है, वह बदछशाँ श्रीर प्राचीन पामीर प्रदेश था। श्रव हमें यह जानने की के। शिशा करनी है कि

श्रजु न ने बारहीक से उत्तर की श्रोर जाने के लिये कौन सा मार्ग लिया। प्रश्न का दारोमदार 'वल्गु' शब्द की पहचान में है। विचार करने पर पता लगता है कि 'वल्ग़' पूर्वी श्रफगानिस्तान की वगलान नदी है। वंद्ध प्रदेशों की जाँच-पड़ताल में बुड तथा लॉर्ड ने उस रास्ते की पड़ताल की जो कुंद्रज से द्विण की श्रोर कुंद्ज नदी के साथ साथ कुंद्ज श्रीर बगलान के संगम तक जाता है। वहाँ तक पहुँच कर वे लोग नदी के ऊपर चलते हुए मुर्गदरे से होकर श्रंदराब की घाटी में श्राए श्रौर फिर पूरव की तरफ होते हुए खावक दरे<sup>९</sup> को पार करते हुए वे पंजशीर घाटी पहुँचे श्रीर वहाँ से काबुल। यह रास्ता कठिन न था। वंश्च तथा काबुल के बोच में केवल दो दरे मिले जो इतने ऊँचे न थे कि उनसे कोई कठिनाई पड़ सके (होल्डिश —िद गेट्स अॉव इंडिया, पूर्व ४३५ )। अर्जुन शायद इसी पर्वत से श्वेत पर्वत, जिसे हम सफेंद्र केाह कहते हैं. लौटे। लेकिन उत्तर में परम कांबोज तथा ऋषिकों से लड़ते जाते हए अर्जन ने बगलान का रास्ता छोड़ दिया, नहीं तो वह सीधा काबुल पहुँच जाता। वह सीधा उत्तर की स्रोर बढ़ा स्रोर लड़ाई में उसने कांबोजों का दरदों के साथ जो उसकी मदद के लिये देशा दरें से, जो हिंदूकुश श्रीर बदकशाँ को जोड़ने का एक प्रधान दर्श है, आए थे, हराया ( होल्डिश, ए० ४३५ )। लड़ाई का दूसरा दौरा तब शुक्त होता है जब अर्जु न उत्तर-पूरव की तरफ बढ़ा (सभा०, २४।२३)। यहाँ उसने बहुत से दृश्यु जनपदों के। हराया। ये दृश्यु चन पूर्वी ईरानी बोलनेवालों के पुरस्ते होंगे जिन्हें आज दिन हम 'बलानी', 'शिघनानी', 'रोशनी' तथा 'शरीकेाली' कहकर पुकारते हैं। इसके बाद अजु न ने लोह, परम कांबोज, ऋषिक, उत्तर ऋषिकों की संयुक्त सेना को हराया ( सभा०, २४।२४ )। परम कांबोजा की पहचान जयचंद्र विद्यालंकार ने (भारतभूमि श्रीर उसके निवासी, पू० ३१३-१४) गल्चा बोलनेवाले याम्नुदियों से की है, जो याब्नुब नदी के ऊपरी हिस्से में पामीर के उत्तर में रहते हैं। जयचंद्रजी ने 'यू-शी' लोगों की पहचान ऋषिकों से की है। ऋषिकों झौर यू-शी लोगों की पहचान का प्रश्न बहुत पुराना है। इस प्रश्न का संबंध शकों की भाषा आत्शीकांत की पहचान से हैं (कोनी का० इ० ई०, ५८, नो० ३)। इस संबंध में बहुत कुछ बहस हुई है, जिसका वर्णन यहाँ

L,

नहीं हो सकता। हथं ने आशों से यू-शी की व्युत्पत्ति की है। क्लैपॉक ने ज्यू-शी की व्युत्पत्ति एथ से को है। फ्रैं के ने इसकी उत्पत्ति एथ या गेथ से की है, तथा बैरल हान्स्टाइन इसे गुशीं से उत्पन्न मानते हैं (के। नौ की पुस्तक, पृ० १९)।

ऋषिकों के बारे में विचार प्रकट करने से पहले यह ऋच्छा होगा कि हम उनके प्रसार से परिचित हो लें, तथा यदि संभव हो तो महाभारत में जो ऋषिकों के विषय में मिलता है, इससे इसका मिलान करें। इतिहास में यू-शी लोगों का प्रादुर्भाव पहले-पहल उत्तर-पिछमी चीन के कांस प्रदेश में मिलता है। यू-शी तथा ह्यू रनु में, जा बाद के हुगों के पूर्वपुरुष थे, कशमकश शुरू हुई जिसके फल-खरूप १७६ या १७४ ई० पू० में यू-शी लोगों के। हार माननी पड़ी श्रीर ने कांसू से पच्छिम की श्रोर एक लंबी मंजिल पर चल पड़े। उनका एक भाग, जिसे चीनी लेखक सियाव-योशी या छोटे यू-शी के नाम से पुकारते थे, पृबड़ाकर दिल्ला की स्रोर बढ़ गया तथा तारीम-काँठे में बसा ( ज० अमेरिकन, ओरिं० सेा० १९१७, पृ० ९७)। बाकी यू-शी आगे बढ़े। ह्यूं म्नू बराबर उनका पीछा करते गए। १६० ई० पू० के करीब उन्होंने पिंद्यम बढ़ते हुए इसिकुल फील के किनारे साइमन लोगों की हराया। फलत: साइमन दक्तिण की श्रोर भाग खड़े हुए। ठीक इसी के बाद यू-शी लोगों को फिर ह्यूंग्नू से हारकर भागना पड़ा। १६० से १२८ ई० पू० तक यू शी के इतिहास का कोई पता नहीं। १४१ से १२८ ई० पू० के बीच में उन्होंने जक्सार्थ नदी के। फर्राना के पास पार किया और बाल्डीक के प्रीक साम्राज्य का श्रंत कर दिया। श्रव हमें यू-शी द्वारा बाल्हीक के विजय पर ध्यान देना चाहिए। पुराने ऐतिहासिकों का मत रहा है कि बारुहींक का पतन शकों द्वारा हुआ। यह बात समक्त में नहीं आती। क्योंकि चांग-किएन ने साफ लिखा है कि बाल्हीक के पतन के कारण ता-यू-शी थे। टार्न के अनुसार (टान , दि प्रीक्स इन बैक्ट्रिया एंड इंडिया, पृ० २८३) यह भूल स्नाबो ( ११।५,११ ) के एक अवतरण से हुई है, जिसमें शकों के द्वारा बख्त्र जीत जाने का डल्लेख है। पर स'दभ की जाँच करने से विदित होगा कि शकों की जिस विजय का इसमें उरुलेख है वह हखमानी युग में ई० पू० ७वी श० में हुई होगी।

अपोलोडोरस के कथनानुसार बल्त्र-विजय में चार फिरंदर जातियों का हाथ था। वे थीं असियानी, पिस्यानी, तुखारी तथा सकरौली (खाबो ११।५,११)। त्रोगस मूल (४१) के अनुसार असियानी, रसरौची लोगों ने बाल्ही क जीता। चाँग-कियान के यू-शों को खोज हम त्रोगस के असियानी या सरौकी में कर सकते हैं। यह स्पष्ट है कि सरौकी से इसका संबंध नहीं हो सकता, इसलिये असियानी ही यू-शों का प्रतीक हैं (टार्न, वही, पृ० २८४)। असियानी अस्सियाई का विशेषणात्मक रूप है, इसलिये अस्सियाई ही यू-शों हैं। इस पहचान के लेकर विद्वानों में बहुत बहस हुई। १९१८-१९ में यह विश्वास किया जाता था कि मध्य पशिया से मिली शक-पुस्तकों का नाम अशीं था। परंतु बहुत से लोग इसके अस्तित्व में संदेह करते हैं। टार्न के अनुसार इसमें संदेह नहीं कि प्रीक आशीं जाति के लोगों के। अच्छी तरह जानते थे और प्लिनी (६,१६।४८) में इसका वर्णन है। प्लिनी ने आशीं लोगों के। उन जातियों में घुसेड़ दिया है जिनका उसे पता न था।

श्रव हमें श्रार्जुनिहिन्वजय के परम ऋषिकों (सभा० २४।२५) की खोज करनी है। बिल्त्रया की लड़ाई में श्रपोलोडोरस एक श्रक कबीले का वर्णन करता है जिसका नाम परियानी था। जिस प्रकार श्रसियानी श्रिसियाई का विशेषणात्मक रूप है, उसी प्रकार परियानी परियाई या पसी का रूप होना चाहिए। इसमें शक नहीं कि इस नाम की तुलना हम प्रीक इतिहास-वेत्ताश्रों के पर्सिशाई से कर सकते हैं। टार्न के श्रनुसार (पू० २९३) पर्सि बाई पारसी जाति थी, लेकिन इस पन्न में उसने कोई युक्तिसंगत प्रमाण नहीं दिया।

यू-शी प्रश्न के बारे में श्रव हमें महाभारत से जो कुछ मिलता है उसका विवेचन करना चाहिए। श्रादिपर्व (६१।३०) में ऋषिक राजाओं की उत्पत्ति चंद्र तथा दिति से मानी गई है। इस संबंध में यह जानने योग्य बात है कि प्रो० शापेंतियर (२. डी० एम० जी०, १९१७,७७) के श्रनुसार यू-शी शब्द चंद्र जाति का चोतक है। यह कहना कठिन है कि ऋषिकों तथा चंद्र देवता में कौनसा संबंध था। डयोगपर्व (४।१५) में फिर ऋषिकों से मेट होती है जहाँ इनका वर्णन शक, पह्सव, दरद, कंबोज तथा पश्चिम श्रनूपकों के साथ

किया गया है। यह मार्के को बात है कि यहाँ भी वे क बोजों के साथ ही हैं। पाठभेदों में ऋषिक का विशेषणात्मक रूप आर्थिक भी आता है। सभा पर्व (२४।२३-२४) में ऋषिकों की स्थिति कांबोज के उत्तरपूर्व की गई है। भांडारकर प्राच्य परिषद के समापन के संस्करण के पाठभेदों में ऋषिक के प्राकृत रूप इशि श्रौर इशी भी दिए हैं। इन रूपों के जानने की बहुत आवश्यकता है। इनसे प्रकट हे।गा कि प्रीक इतिहासकार संस्कृत श्रीर प्राकृत के दोनों रूपों से अभिज्ञ थे। इतनी विवेचना के बाद हमें पता चल जाना चाहिए कि महाभारत में ऋषिक का विशेषणात्मक रूप आर्षिक था, उसका प्राकृत रूप इषिक था तथा परम ऋषिक का विशेष शास्मक रूप परमार्षिक था। इससे पता चलता है कि प्रीक इसियाई संस्कृत ऋषिक से श्रीर प्रीक असियाई संस्कृत आर्थिक से बना है। श्रीक परियानी की तुलना हम परम ऋषिकों से कर सकते हैं। माळूम पड़ता है कि ऋषिक श्रीर परम ऋषिक दोनें ही ऋषिक जाति के कबीले थे और इन सबके सहयाग से बाल्हीक पर श्राक्रमण हुआ होगा। श्रजु<sup>°</sup>न के दिग्विजय को श्रोरं एक बार फिर निगाह दौड़ाने से यह प्रतीत है।गा कि लोह, कांबोज तथा दरयुगर्गों की स्थिति उस प्रदेश में रही होगी, जिसे हम आज ताजिक गणतंत्र (सेवियट रिपब्लिक) के नाम से जानते हैं और जा कुछ ही दिन पहले बखान, शिग्नान, रोशन दर्वीज श्रादि छोटे छोटे राज्यों में विभक्त था। हमें इस बात का पता है कि १६० ई० पू० के लगभग यू-शी इशिक्कल फील के पास थे और उन्हें हुंग्नु से हारकर भागना पड़ा। मालूम पड़ता है कि महाभारतकार ने हां ग्नुत्रों की पराक्रम-शक्ति अर्जुन पर डाल दी। यू-शी तथा पूर्वी ईरानी बोलनेवाली जातियों का सम्मेलन अॉक्सस नदी पर अनहोनी घटना नहीं है। दोनों एक ही ईरानी नस्ल के थे।

इस संबंध में एक श्रीर मार्क की बात है। सभा० (२४।२४) में ऋषिकों के साथ परम, इत्तर विशेषण का प्रयोग हुआ है, जिसके माने बड़ा होता है श्रीर जो ता यू-शो का ठीक ठीक श्रनुवाद सा लगता है। उपायन पर्व (४०।१९) में निम्नलिखित जातियों का क्रम से वर्णन है—चीन, हूण, शक तथा श्रोड़। एक दूसरी जगह (४०।२६) तुखार श्रीर कंक साथ दिए हैं।

तीसरी जगह ( ४८।१५ ) शौंडिक, तथा कुकुर आए हैं। शकों के विषय में इच्छ कहने से पहले यह आवश्यक नहीं कि हम उन प्राचीन प्रीक श्रवतरणों की भी जाँच-पड़ताल करें जिनमें शकों का वर्णन है। चीन के इतिहास में इनका उल्लेख सई नाम से किया गया है, श्रीर सबसे प्राचीन वृत्तांतों में 'साई वांग' कहा गया है। १६० ई० पू० में ये अपने देश में यू-ची द्वारा निकाल दिए गए। साई वांग के अर्थ, कोनी के अनुसार, शक-मुरु ह या शक स्वामी होता है (काठ इंठ इंठ, भाग २, पृठ २०)। चीनी ऐतिहासिकों के श्रनुपार यू-शियों द्वारा हराए जाने के बाद साई-वांग किपिनिया (कपिशा) की श्रोर बढ़े। इस संबंध में श्रभी ऐतिहासिकों का एकमत नहीं हो सका कि शकों ने दक्षिण बढ़ने का कीन सा रास्ता पकड़ा। कुछ लोगों का कहना है कि यासीन घाटो होते हुए वे कश्मीर, उद्यान या स्वात गए तथा कपिशा उनके श्रधीन हुई। परंतु श्राधुनिक मतों के श्रनुसार वे हिरात होते हुए सीस्तान गए। इस विषय में टार्न ( पू० २७८ ) का भी एक मत है। इनके अनुसार दक्षिण की श्रीर भागते हुए शकों ने जक्सार्थ के पास फर्मना को पार किया। ऐसा लगता है कि यहाँ उनका कवीला भंग हो गया। हो सकता है कि उसमें से कुछ जस्ये उन कान-स्यू लोगों में, जिनका ऋधिकार ताशकंद प्रदेश पर था, मिल गए। जो शक किरशा पहुँच गए उन्होंने शकरौची, जिनका अधिकार खोजंद तथा उसके पास के घास के मैदानों पर था, लोगों का साथ पकड़ लिया। बाकी शक फगना के ब्रीक इलाके में बस गए श्रीर यहीं पर १२८ ई० पू० में उनकी चांग-कियांग से मुलाकात हुई।

तुखारों के संबंध में भी विद्वानों में काफी चर्चा रही है। रिक्तुफिन, हर्जफेल्ड आदि विद्वानों का मत रहा है कि तुखारी यू-शी की शाखा थे। इनके आदिम-निवास के प्रश्न पर भी काफी बहस रही है। टार्न के अनुसार तुखार यू-शी कबीले की एक शाखा थे (टार्न, पृ० २८६)। तुखारों का भाषा के संबंध में काफी बहस रही है। एक मत यह था कि वे अपनी भाषा यूरोप से लाए, लेकिन इस संबंध में अभी तक ठीक निर्णय नहीं हो सका।

कंकों की पहचान चीनी ऐतिहासिकों के कांकू से की जा सकती है, जो सोग्दियाना के रहनेवाले थे। चांग-केंड् के अनुसार कांकू दिल्ला की ओर

L

यू-शी के राजनीतिक श्रिथकार में थे तथा पूर्व की श्रोर ह्यूंग-नू के। शकों का, यि हम उन्हें ता-युवान या फर्राना के इलाके में स्थित मानें, तथा कंकों का संबंध स्थापित हो जाता है, क्योंकि दोनों का देश सटा हुआ है। तुबार जो यू-शी के श्रंग थे, शायद कुछ श्रोर दिक्खन में रहते थे। यि ऐसी बात है, तो स्पष्ट है कि महाभारत में शक, तुबार श्रोर कंकों का क्रम, जैसा कि दूसरी श० ई० पू० में था, ठीक ठीक दिया हुआ है। यह माके की बात है कि इस तालिका में ऋषिक नहीं श्राए हैं। इससे यही नतीजा निकल सकता है कि १६० ई० पू० में अपनी हार के बाद वे श्रोर पश्चिम की श्रोर खसक गए थे। यू-शो के पश्चिम को खसकने के बाद प्रतीत होता है कि तुखार हरील में आगे भेजे गए। इसलिये महाभारत के उन श्लोकों में जिस स्थिति का वर्णान है वह स्थित १६० श्रोर १२८ ई० पू० के बीच में रही होगी। महाभारत में एक दूसरा प्रकरण भी है, जिससे पता चलता है कि शायद एसका रश्रना-काल द्वि० श० ई० पू० हो। सहदेव के दिग्वजय (सभा० २८।४९) में दिया हुआ है कि दिच्या के श्रन तर उसने श्रंताखी (श्रंतियोख), रोम (रोमा) तथा श्रलेक्जंडरिया में श्रपने दत भेजे।

श्रंतियोख की स्थापना सिल्यूकस प्रथम द्वारा लगभग ३०० ई० पू० में हुई (जे० ए० श्रो० एस०, ४८, ३६५) इसलिये यदि महाभारत का श्रंताखी पाठ शुद्ध माना जाय तो उसका काल ३०० ई० पू० के पहले पड़ना चाहिए। मौर्य-युग में सीरिया के सिल्यूकस बादशाहों से तथा भारतीय मौर्य राजाश्रों से काफी सद्भाव था, श्रोर उनमें श्रकसर दूतों का श्रादान-प्रदान होता था। श्रव प्रश्न यह है कि सहदेव द्वारा श्रंतियोक को दूत भेजना किस ऐतिहासिक घटना की श्रोर लक्ष्य करता है ? काफी विचार करने के बाद, जिनका उल्लेख इस श्रोटे से लेख में नहीं हो सकता, ज्ञात होता है कि श्रंतियोक तृतीय (२२१-१८७ ई० पू०) के समय शायद किसी भारतीय राजा के भेजे हुए प्रशाधिवर्ग का इंगन इस घटना से मिलता हो।

रोम ( या ठीक लैटिन रूप रोमा ) दूसरी श० ई० में कैसे भारतीय साहित्य में घ्याया, यह कहना कठिन नहीं है, इसलिये कि इस बात का पता है कि कोई भारतीय दूत घ्रगस्टस के पहले, प्रथम श० ई० पू० के पहले नहीं

२०

पहुँचा (वार्मिंग्टन, दि कामर्स बिटबीन रोमन एंपायर एंड इंडिया पृ० ३५-३८)। इस बात की संभावना है कि वे भारतीय जिनका संबंध सिरिया के सिल्यूकसव शी बादशाह से था, रोम के नाम से अभिक्ष थे। रोम का प्रभाव उन दिनों सीरिया पर छा रहा था, इसी लिये लेखक रोम का नाम देने के लालच का 'संवरण न कर सका। यह केवल एक अनुमान है। एक दूसरी जगह दूसरा अवतरण वाटभान ब्राह्मणों के संबंध में सभापव में आया है (सभा, २९।७)। इस श्लोक में आया है कि नकुल ने मध्यमिका में वाटधान ब्राह्मणों को जीता। ऊपर से वाक्य बिलकुल सोधा जँचता है, पर इसका मतलब गंभीर है। यवनों द्वारा मध्यमिका का घेरा दूसरी श० ई० पू० की पुष्यमित्र शुंग के समय की खास घटना थी, जिसका उन्लेख पतं जिल ने महाभाष्य में भी किया है।

इस संबंध में हमें शुंगों के विषय में कुछ बाते जान लेनी चाहिएँ। शुंग का अर्थ है वटबृच। शायद उनका उद्भव ऐसी जाति से रहा हो जिसका टोटका बट का बृच था। पुष्यिमत्र के राज्यकाल की और घटनाओं से हमारा संबंध नहीं। हम उनके राज्यकाल की मुख्य घटना को लेते हैं, जो अपोलोडोटस तथा मेने द की संमिलित चढ़ाई थी। मध्यमिका की चढ़ाई का उल्लेख पतंजिल के महाभाष्य में हैं (कीलहॉर्न, इं० पें० भाग ७, पृ० २६६)। यवन मध्यमिका को घेरे हुए थे। टार्न के अनुसार मध्यमिका का यह घेरा अपोलोडोटस हारा हाला गया था (टार्न, वही, पृ० १५०)। अब हमें नकुल की मध्यमिका की चढ़ाई की जॉस-पदताल करनी चाहिए। सबसे पहली बात जो हमें मिलती है वह है कि मध्यमिका के राजा को वाटबान कहते थे और नकुल ने उसे जीत लिया। लगता है कि यवनों की मध्यमिका पर चढ़ाई तथा नकुल की मध्यमिका-विजय दोनों घटनाएँ मिला दी गई हैं। इसमें बहुत कम शक है कि शुंग और बाहधान बाह्यों की जड़ एक ही थी, क्योंकि दोनों का टोटका बड़ का पेड़ ही था।

सभापवं (४०।१९) में एक दूसरी तालिका दी गई है जिसमें चीन, इ्रा, शक तथा छोड़ों का क्रम से डल्लेख है। हूगों के उल्लेख से अकसर लोग यह सममने लगते हैं कि महाभारत का यह छंश पाँचवीं शताब्दि का होगा जब हुगों ने गुप्त साम्राज्य का छंत कर दिया। पर महाभारत के हूग न तो समवत: गुप्तकालीन हूग थे छौर न इनकी खोज हमें भारतवर्ष की छाधुनिक सीमा

L

में ही करनी चाहिए। संभवतः ये हूण चीन की हत्तरी-पश्चिमी सीमा पर बसे हुए हा ंग्नू थे, जिनके कारण यू-शी लोगों को अपना देश त्यागना पड़ा और जिनसे बचने के लिये हाक राजाओं ने जीन की दीवाल बनाई। टपायनपर्व में जिस कम से चीन, हूण इत्यादि की तालिका दी है वह ठीक है। पहले चीन-वासी आते हैं फिर मंगोलिया की तरफ रहनेवाले हूण। इसके बाद शकों के कबीले जो इसिककुल फील के इर्द-गिर्द ई० पू० द्वितीय शताब्दि में बस गए थे और उसके बाद आड़ जो स्वात के वासी थे और जिनके बारे में हम फिर कुछ कहेंगे। शकों के ठीक पीछे ओड़ों के उस्लेख से हमें संभवतः उस राहते का संकेत मिलता है जिसे शकों ने यू-शियों से हराए जाने पर प्रहण किया था।

उत्पर की विवेचनात्रों से सभापव के समय पर कुछ प्रकाश पड़ा है। त्राधिक, शक, तुखार, कंक, हूगा, चीन इत्यादि जातियों की भौगोलिक स्थिति पर प्रकाश डाला जा चुका है। त्रांताखी त्रीर रोमा के चरतेख से तथा मध्यमिका के घेरे के स'ब'ध में हम बहुत कुछ कह चुके हैं। इन सब प्रमाणों को तोलते हुए हम इस निष्कष पर पहुँचते हैं कि जिन घटना त्रों का उल्लेख हम पाते हैं वे स'भवत: १८४ से १४८ ई० पू० के बीच घटी होंगी जो पुष्यमित्र शुंग का राज्यकाल था।

## § ३

दिग्वजयोपरांत पांडवों ने राजसूय यज्ञ की तैयारी की भीर इसमें दुर्योधन को भी न्योता भेजा गया। इसमें बहुत जोर-शार की तैयारी की गई। बड़े बड़े जुल्लुस निकाल गए। बड़े सभा-स्थल की योजना को गई जिसमें भारतवर्ष के कोने कोने से आकर राजाओं तथा गणतंत्र के प्रतिनिधयों ने भेंट दी। बहुत सी बबँर जातियां भी हिमालय तथा हिंदू कुश से आई; पूर्व भारत के संथाल, शबर और किरात भी इस महान् यज्ञा में सम्मिलित हुए। एक और तो ये बर्बर थे और दूसरी ओर थे पंजाब तथा भारत के और प्रांतों के पुराने राजवंश जो अपने साथ घोड़े, हाथी, शाल इत्यादि युधिष्ठिर को भेंट करने के लिये लाए थे। दुर्योधन को ईच्या हुई और वापस लौटने पर इसने धृतराष्ट्र से इसका ठीक ठीक वर्णन किया। इस वर्शन से भारतीय भूगोल पर

पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। अब यहाँ पर हम उन प्रदेशों तथा उपहारों का वर्णन करेंगे।

वाटधान—( सभा० ४५१२४ ) वाट का शब्दार्थ होता है—बरगद की लकड़ी से बनी हुई वस्तु या बरगद का पेड़ या उसकी लकड़ी। आदिपव (६१, ५८) में वादधान भौगोलिक अर्थ में और वंशस्थापक व्यक्ति-विशेष के लिये प्रयुक्त हुआ है। उद्योगपर्व (५।२४) में वे कौरवों के सहायक कहे गए हैं। सभापव (२९७) में मध्यमिका (ऋाधु० चित्तौड़ के पास 'नगरी' गाँव ) उनका देश कहा गया है। एक दूसरी जगह (४५।२४) बाटधान ब्राह्मण पशुपालक कहे गए हैं। इन वाटधानों के सैकड़ों छोटे समृह (शत-संघरा: ) युधिष्ठिर के दरबार में खपायन लेकर पहुँचे। यह कहना अनुचित न होगा सिक दर की भारतवर्ष की चढाई में ( एरियन ६।७ ) रावी पर एक ब्राह्मणों की नगरी मिली जिसकी पहचान करिंचम ने मुल्तान के पास श्रदारी से की है (कर्नियम का भूगोल)। अपोलोडोरस (१७।५३) के कथनानुसार ब्राह्मणों की दसरी नगरी जो सिंध में थी, उसका नाम हर्मतेलिया था। कर्निघम के अनुसार इस नगर का मध्यकालीन नाम ब्राह्मणाबाद था, जो हैदराबाद से प्रथ मोल इत्तरपूर्व पर स्थित था। पाजिंटर के अनुसार (मार्के० प्र० ५७,३८) वाटधान सतल्ज के पूर्व फीरोजपुर के द्विए में बसे हुए थे। संभवतः वाट-धान ब्राह्मणों के कई गण्तंत्र थे जिनकी स्थित पंजाब, निचले सिंध तथा विच्या राजपूताने में थी।

कंबोज—(समा० २४।२२; ४५।१९-२०; ४७।३-४)। कंबोज का उल्लेख हिंदू, बौद्ध तथा जैन साहित्यों में बहुत आया है। वैदिक साहित्य में कांबोज, औपमन्यव, मद्रगार का एक शिष्य था (वैदिक इंड क्स १, पृ० ८४-८५)। यह सिद्ध होता है कि मद्रों या उत्तर मद्रों के साथ कांबोजों का कुछ संबंध था और शायद कांबोज और मद्र दोनों में ईरानी तथा भारतीय संस्कृति का सिन्मिश्रण था। यास्क (२,१।३-४) का कहना है कि शवित धातु का जाने के अर्थ में ज्यवहार केवल कंबोजों में होता है। शवित ईरानी भाषा का एक शब्द है और उसका प्रयोग संस्कृत में नहीं होता। इस शब्द की बुनियाद पर वियक्ष न का कहना है कि उत्तर-पश्चिम भारत की सीमा पर

रहनेवाली एक बर्बर जाति थी, जिसकी भाषा ईरानी-मिश्रित संस्कृत थी (ज० स्रो०र०स०१९११, ८०२)।

कंबोज राब्द की ब्युत्पत्ति लगता है यास्क (२,१,४) के समय में भी ठीक ठीक नहीं होती थी, क्योंकि यास्क ने यह अनुमान लगाया है कि शायद कंबोज वे भाज थे जा अच्छे कंबल पहना करते थे। इसी बात से यह पता चल जाता है कि कंबाज शब्द को ठीक ब्युत्पत्ति से हमारे पंडित अपि चित थे। बैाद्ध साहित्य की एक गाथा (फॉसबाल ६,२१०) से जिसे सबसे पहले डा० कुद्ध ने उद्युत किया था (ज० श्रो० र० स० १९१२, ए० २५५-५७) इस बात का अनुमान और इद हो जाता है कि कंबाज ईरानी नस्ल के थे। इस गाथा में कहा गया है कि वे मनुष्य पितृत्र हैं जा मेंढक, कीड़े, साँप इत्यादि मारते हैं । ये पारिसयों के धार्मिक साहित्य में अहमनी जीव माने गए हैं।

पेतवत्थु की परमार्थदर्शिनी टींका (पी० टी०) में द्वारका का नाम कंबोज के साथ त्राता है। यह संदर्भ कंबेज की ठीक पहचान के लिये बहुत त्रावश्यक है जिसका जिक्र हम त्रागे चलकर करेंगे।

सभापर्व (१११२४) में कंबोज बर्बरों के साथ आए हैं; उद्योगपर्व (१८६, ८०) में इनका संबंध शक-पुलिंद तथा यवनों के साथ आया है। हित्व श (१३-७६३-६४; १४, ७७५-८३) में आया है कि कंबोज पहले चित्रय थे जो सगर की आज्ञा से पितत किए गए और उनका सिर यवनों की भाँति मूँड दिया गया। पाणिनि के गणपाठ में यवनमुंड और

कीटा पतङ्गा उरगा च भेका हन्त्वा किमि सुज्कति मिक्खका च ।
 एतो हि धम्मा श्रनिरयरूपा कम्बोजकान वितथा बहुकम् ॥

<sup>ौ</sup> श्रधं शकानां शिरसौ मुण्डियत्वा विसर्जयत्। यवनानां शिरः सर्वं कंबोजानां तथैव च।। पारदा मुक्तकेशाश्च पक्षवाः श्मश्रुधारसैः। निःस्वाध्यायवषट्काराः कृतास्तेन महारमना॥

कंबे।जमुंड (२।१।७२) श्राए हैं जिनसे पता लगता है कि शक तथा यवनों में मूँ मुड़ाने की प्रथा थी।

क'बोज देश के घोड़े भी साहित्य में प्रसिद्ध हैं। क'बोज के लोग युधिष्ठिर के राजसूय पर घोड़े देने आए (४७१४)। इनकी स'स्त्र्या ३०० थी और वे कल्माष तथा तित्तिर नस्त के थे। इनका भोजन पीछुष तथा इंगुद के फल थे। जातकों में भी क'बोज के घोड़े (क'बोजका अस्सतर, जातक ४, ४६४; गाथा २४२) का वर्णन है। उत्तराध्ययन सूत्र (जैनसूत्र, सै० बु० ई० भा० २, ४०) में यह कहा गया है कि क'बोज के अच्छी तरह सीखे घोड़े सब घोड़ों से बढ़कर होते हैं और किसी प्रकार के शारगुल से वे डरते नहीं। अर्थशास (शामशास्त्री अनु० ए० १४८) में भी उद्घेस है।

घोड़ियों के श्रतावा कंबोजवालों ने युधिष्ठिर की गाएँ, रथ (४०।४) तथा ३०० ऊँट (४५।२०) भी दिए। उन्होंने साथ साथ भेड़ के ऊन# तथा समूर जिन पर सोने के काम बने थे तथा चित्र-विचित्र चमड़े युधिष्ठिर की सेवा में भेजे ।

उत्पर के वर्णन से इस बात का पता चल गया होगा कि कंबोजवासी कोई साधारण श्रेणी के न थे। पर यह विचित्र बात है कि उनकी भौगोलिक स्थिति के बारे में विद्वानों का एक मत नहीं है। लैसेन के मत से कंबोज की स्थिति काशगर दिक्खन में और काफिरस्थान के पूर्व में थी। राइज छैविड्स के अनुसार कंबोज प्रदेश उत्तर-पिच्छमी हिंदुस्तान में प्रसिद्ध था और द्वारका उसकी राजधानी थी। विन्सेंट स्मिथ (इति० पृ० १८४) इसे तिब्बत और हिंदुसुश के पहाड़ों में रखते हैं। प्रो० सिलवां लेवी कंबोज और काफिरस्तान के। एक ही मानते हैं (जर्नल एशि० १९२३)। प्रो० रायचीधुरी (पोलिटिकल हिस्ट्री इं० हि० स० पृ० ९४-९५) कर्णपर्व (८।४,५) के एक अवतरण को लेकर कंबोज की स्थित कश्मीर के दक्खिन या दिक्खन पूर्व में मानते हैं।

४ ऐड़ांश्चैलान्वार्षदंशान् जातरूपपरिष्कृतान् । ( ४७।३ )

<sup>†</sup> कदलीमृगमोकानि ।

इन भिन्नतात्रों के देखते हुए कंबाज बिलकुल मृगमरीचिका सा माछम होता है, जिसके पास तक हम ज्यां ज्यां पहुँचते हैं वह आगे खसकता जाता है। जयचंद्रजी ने इस प्रश्न की जॉंच-पड़ताल ( 'भारतभूमि', पृ० २९७-३०५ ) में नए ढंग से को है श्रीर उन्होंने सप्रमाण सिद्ध किया है कि बदस्वशाँ श्रीर पामीर के पास का ही प्रदेश प्राचीन कंबोज था। इस संबंध में यह कहना ऋनुचित न होगा कि सिवा प्रो॰ रायचौधुरी के प्राय: सबं विद्वानों ने कंबीज की स्थिति भारत के उत्तरपश्चिम में मानी है। ईसा के बाद सातवीं शताब्दि तक जैसा कि मुक्तापीड़ ललितादित्य की चढ़ाई से प्रकट होता है ( राजतरं० ४ ), कंबीज की स्थित भौट खौर दरदों के बाद है। भाट बाल्टिस्तान के निवासी थे और दरद बल्लिस्तान के। इससे प्रकट है कि क'बोजों का स्थान बलख बद्ख्शाँ श्रीर पामीर में होगा। पेतवत्थु की टीका परमार्थदीपनी में क'बोज के साथ द्वारका का नाम आया है। यह काठियावांड़ की द्वारका नहीं। यह बद्ख्शों में श्थित द्रवाज देश का रूपांतर मात्र है। प्रो॰ सिलवां लेवी के अनुसार टालमी (६, ११,६) का तांबिजाई जिसकी स्थिति वंश्च के दक्किन में थी, केवल क'बोज शब्द का रूपांतर है (ज० ए० १९२३, पू० ५४)। ऋल ईद्रसी के एक। संदर्भ से कंबाज की स्थिति पर काफी प्रकाश पड़ता है। बद्ख्शाँ की संदरताएँ बखानने के बाद वह कहता है कि बद्ख्शों की स्थित कन्नीज के बगल में है (जिन्नोग्रेफी द त्रात इदसी, त्रानु० जे।बर्ट, भाग १, ए० ४७८-७९)। इसमें संदेह नहीं कि अल इद्रसी का कन्नीज हमारा कंबोज है। लगता है कि इद्रसो के समय में कंबाजों के देश की सीमा बहुत घट गई थी, क्योंकि उसके भूगोल में बद्ख्शाँ एक अलग राज्य है। अब प्रश्न यह है कि इदसी के कंबाज की स्थिति कहाँ थी। संभवतः वह काफिरस्तान का ही एक दूसरा नाम है। क'बोज प्राचीन काल में आधुनिक गल्चा बेालनेवालों, जिनमें वस्त्री, शिल्ली, सरीकाली, जेब्की, संग्लीची, मुंजानी, युद्गा तथा याग्नांबी थे, का प्रदेश था। इस संबंध में यह भी जानने ये।ग्य है कि पामीर के आसपास तथा वं क्षु के स्रोत के पास ही गरुचा बेालनेवाली जातियाँ रहती हैं। प्राचीन काल में शायद बद्ख्शों में भी पूर्वी ईरानी बोली जाती थी (प्रियर्सन भाषा-पड़ताल, भाग १०, पृ० ४५६)।

रघुवंश (४,१७) के कथनानुसार क'बोज में रत्नों की खानें थीं। बुड ने अपनी व'क्षु की यात्रा में बताया है कि इशिकाश्म से २० मील की दृरी पर घारान प्रदेश में व'क्षु के दिल्ला किनारे पर माणिक्य की खानें हैं, के किचा की घाटी में राजवर्त (लाजवर्द) की खानें हैं (बुड, वही पू० १७१)। बदस्थाँ की चाँदी की खानें भी प्राचीन काल में मशहूर थीं। अरब काल में अंदराब तथा वस्तानं में चाँदी की खानें थीं (बार्थोल्ड, तुकि स्तान डाडन टु दि मंगाल इन्वैजन, पू० ६५-६७)।

इस संबंध में यह भी जानने योग्य है कि पंजाब में कंबोख नाम की एक कृषि-प्रधान जाति है, परंतु यह कहना मुश्किल है कि प्राचीन काल के कंबोजों से इनका क्या रिश्ता था। इनमें बहुत सी अनुश्रु तियों हैं। इनमें से कुछ कंबों का आदिस्थान काश्मीर बतलाती हैं और कुछ गढ़ गजनी। इनमें से कुछ का कहना है कि महाभारत युद्ध में कंबो जाति के पूर्व पुरुषों ने कुड ओं का साथ दिया था। महाभारत के युद्ध के बाद बचे-खुचे कंबो नाभा में बस गए (राज—ए ग्लॉसर्रा ऑव दि कास्ट स एंड ट्राइब्स इन पंजाब एंड नार्थ वेस्ट फ्रांटियर, भाग २, ५० ४३-४४)। यह मार्क की बात है कि ये सब अनु-श्रु तिया कंबोजों की स्थिति सिंधु पार बतलाती हैं। हो सकता है कि ये पुराने कंबोजों के आधुनिक प्रतिनिधि हों।

कार्पासिक—(सभा० ४०।७)। यह शब्द साहित्य में बहुत ही कम आया है, और महाभारत में तो इसका एक ही बार उल्लेख हुआ है। शब्द की ऐतिहासिकता साँची के एक लेख से सिद्ध होती है। १४३ सं० के अभि-लेख में कार्पासी प्राम के अरह नामक एक मनुष्य के भेट का उद्धेख है (मानु-मेंट्स ऑव् साँची, भाग १, ए० ३१४)।

महाभारत कार्पासिक की स्थित पर चुप है, इसलिये हमें यह देखना है कि दूसरे साहित्य से उसकी भौगोलिक स्थिति पर प्रकाश पड़ता है या नहीं। फान-यूत्सामिंग नामक संस्कृत चीनी प्रथ लि-एन (७१३-७९५ ई०) के द्वारा लिखा गया है \*। उसमें किपिन श्रीर किपशा के लिये संस्कृत शब्द किपशय

Ł

<sup>\*</sup> प्रबोधचंद्र बाग्ची-दि लेक्सीक संस्कृत शिन्वा, भाग २, पृ॰ ३४५ ।

दिया हुआ है। बाग्वी के मतानुसार शुद्ध पाठ किपशय होना चाहिए\*। हमारी समक्त में यह बात ठीक नहीं। किपशय तथा किपश एक ही शब्द के दो रूपांतर माळम होते हैं। इस संबंध में किपशा या किपिन के बारे में कुछ और जानने की आवश्यकता है।

पहले चीनी शास्त्रविदों का यह विश्वास था कि हान तथा वाइ काल में किपन से काश्मीर का बोध होता था, लेकिन तांग गुग में यह शब्द किपश के लिये व्यवहार में लाया जाने लगा (कोनी, ए० इंडिका, जिल्द १४, पृ० ९०-११)। स्टेन कोनी ने इस संबंध में सिल्बॉ लेवी के मत की आलोचना की है। प्रो० लेवी के मत का साराश यह है (ज० ए० जि० १, भाग ६, पृ० ३७१ और आगे)—उन्होंने किपिन शब्द का संस्कृत किपर से निकला माना है तथा इसकी तुलना टाल्मी (७, १, ४२) के कर्षे इरिया या कर्षे रिय ऑइ से की है, जो उनकी समक्त में काश्मीर है। सिल्बॉ लेवी ने प्रो० कोनी की यह बात ठीक नहीं समक्ती कि किपिन दो भिन्न भिन्न स्थानों का परिचायक था। उनकी समक्त में किपिन और काफिरस्तान एक ही हैं। यदि लेवी की बात ठीक है तो संभव है कि किपिन शब्द का संबंध कार्पोसिक से रहा हो। हमारे साहित्य में काश्मीर एक स्वतंत्र देश है, अतः किपिर या कार्पोसिक शायद काफिरस्तान का प्राना नाम हो।

दूसरी मार्कें की बात जो लेवी ने (ज० ए० २, १९२३) बताई है वह है काश्मीर और किपिन की समानता। भाषा-शास्त्र के सिद्धांतों की लेकर, जिनका वर्णन इस लेख में नहीं है। सकता, उन्होंने किपश और कंबोज एक ही नाम के रूपांतर माने हैं। पिलनों के प्रतिलिपिकार से।लिनस ने किपश की हिन्जे किपुस लिखी है (किनिंचम पू० २२) जिसकी डेस्फीन संपादकों ने किपस्स कहकर शुद्ध कर दिया है। लेवी के मत के अनुसार कफुस और किपस्स एक ही शब्द के रूपांतर हैं। अगर कफुस किपशा के लिये ज्यवहृत है तो इसकी उत्पत्ति कर्णास से कही जा सकती है। लेवी के इस सिद्धांत के संबंध में यह भी उल्लेखनीय है कि यदि किपश और कफुस एक ही

 <sup>\*</sup> प्रबोधचंद्र बाग्ची—दि लेक्सीक संस्कृत शिन्वा, भाग २, पृ◆ ३४७ ।
 २१

शब्द से हैं तो काफिरिस्तान के प्राथमिक 'काफ' तथा कामा नदी के नाम में काम इत्यादि भी इन दोनों के निकट संबंध की स्थापना के परिचायक हैं। यह भी जानने योग्य बात है कि काम देश का नाम परतों में कमोज है (राबर्धसन, दि काफिस आँव हिंदूकुश, पृ० २१)।

लेवो के मतानुसार यह सिद्ध है कि किपश-कंबोज एक ही शब्द के रूप हैं। इनके अलावा 'कार्पासिक' शब्द भी शायद इन्हीं देशों का परि-चायक था और कार्पासिक रूप शायद ऐसे प्राचीन रूप का परिचायक हो जिसका पता हमें अब नहीं। महाभारत से दूसरी बात का पता चलता है कि चाहे काफिरिस्तान कंबोजगणं का एक हिस्सा रहा हो लेकिन काफिरिस्तान के लिये कार्पासिक शब्द लाया गया है, जो उसकी स्पष्ट भौगोलिक स्थिति का चोतक है। बाद में कंबोज और किपश में भी केाई फर्क नहीं रह गया।

काफिर देश से युधिष्ठर की जो भेंटें आई वे उस देश के अनुकूल थीं (सभा० ४७, ७)। काफिरों की यहाँ शूद्र कहा गया है जो अपने साथ काफिरिस्तान की २००० सुंदर दासियों की, जिनका रंग ताँबे की तरह दमकता हुआ तथा जिनके घने केश लहलहाते थे, लाए। दासियों के साथ ही वे बकरों के चमड़े तथा मृगचर्म भी लाए। इसमें संदेह नहीं कि काफिर अपने साथ दासियाँ लाए। हाल ही तक डनमें यह रीति प्रचलित थी कि डनके देश की खियाँ पशुओं की तरह बाजारों में बेची जाती थीं।

कापिशायिनी सुरा (पा० ४, २, ९९) कपिश देश के प्रतीक-स्वरूप थी। अभी हाल तक काफिरिस्तान में अंगूरी शराब बनाई जाती थी। इसे मशकों में भर देते थे और कुछ दिनों के बाद उसकी साफ और नशीली शराब बन जाती थी (रॉबर्ट सन, बही, पू० ५५८-५९)।

चित्रक—(समा०, ४६-२१) श्रद्धसालिनी (पृ० ३५०) तथा विशुद्धिमगा (पृ० २९९) में चित्राल नामक एक पर्व त है। इसकी पहचान श्राधुनिक चितराल से को जा सकती है।

कुक्र अंबष्ठ तार्क्य, वस्त्र-पा तथा पहनों के साथ मिलते हैं। कुकुरों का गण

Ł

बहुत प्राचीन है। वे वृद्धिण्यों के एक अंग थे। मेगस्थनीज ( एंश्यंट इंडिया, पृ० ५९ ) ने कुकुरों का एक विचित्र वर्णन दिया है। इस वर्णन में कुकुरों का पर्वतवासी कहा है, और यह भी कि उनके सिर कुत्तों के होते थे, तथा वे जंगली समूर पहनते थे; कुत्तों की तरह भूकते थे तथा शिकार पर अपना जीवन-निर्वाह करते थे। यह तो साफ ही है कि कुकुर शब्द का अर्थ कुत्ता होता है। उसके अर्थ की लेकर कुकुरों की कुत्ते का रूप दिया गया है। वासिब्डोपुत्र पुलु-मायि के अभिलेख में भी (नासिक-गुफालेख सं० २, आ० स० वें० इं०, भा० ४, पृ० १०६-९) उनका उद्घे ख है, जहाँ उनकी स्थित अपरांतों के बगल में है।

यह तो ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता कि प्राचीन कुकुरों के आधुनिक व'शज कौन हैं, फिर भी यह अनुमान किया जा सकता है कि आधुनिकःपंजाब की खोखर या खोखुर जाति से उनका घनिष्ठ संबंध रहा हो। खोखर भेलम तथा चिनाब की घाटियों में खौर भंग तथा शाहपुर जिले में पाए जाते हैं। थोड़ी संख्या में खे।खरं निचले सिंध तथा सतलज श्रीर फेलम-सतलज के पहाड़ी हिस्सी में भी पाए जाते हैं। गुजरात तथा स्यालकाट के खाखरों में यह अनुश्रुति है कि वे पहले घड़खरांना में बसे थे और तैमूर के आक्रमण के बाद वहाँ से हटे। श्रकबर के समय वे हे।शियारपुर की दसूय तहसील में बसे थे। ५० गाँवों के समृह की वे खोखरैन कहत हैं। ३ की छोड़कर ये सब गाँव कपूरथला रियासत में हैं ( रोज, वही, जिल्द २, पू० ५३९ )। खेाखरों की उत्पत्ति के बारे में ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता। भेलम जिले में वे राजवूतों के। अपना पुरस्ता मानते हैं। भरत और जसरथ नाम के दे। राजवूतों से अपना स्द्राम मानते हैं (वही, ए० ५३९, ५४०)। कुछ खोखर अपना संबंध ईरानी बादशाहों से बतलाते हैं (वही, पू० ५४१-४३)। दूसरी श० ई० पूर्व में उनका स्थान कौन था यह ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता, लेकिन अगर उनका और वृष्णियों का परंपरागत संबंध ठीक माना जाय ते। वह शायद होशियारपुर जिले में है। यह वृष्णियों के एक द्विभाषी सिक्के पर आश्रित है जो होशियारपुर जिले में पाया गया था।

कारस्कर—(सभा० ४६, २१) इनका वर्णन बौधायन धर्मसुत्र (१,२,१४) में भी आता है। बौधायन ने ऋरट्ट, क़ारस्कर, पुंडू, सौबीर,

7.

वंग, किल गित्या प्रानून जाने पर प्रायश्चित्त का विधान किया है। पाणिनि की भी कारहकरों से जानकारी थी (६,१,१५६)— 'कारहकरों चुचः' से उस वृत्त का मतलब है जो इस देश में पैदा हो। इनका ठीक ठीक पता नहीं, पर अनुमान हो सकता है कि वह चित्ररालियों की शास्ता रही होगी जे। काशगर नदी की घाटों में रहते हैं।

छोहजंच—(समा० ४६।२१) इनके स्थान का भी पता अभी ठीक ठीक नहीं चलता। इनकी स्थिति लोह, परम कांबोज तथा ऋषिकों (२४।२४) से भिन्न थी। ये दस मंडलों सहित लोहितों से भी भिन्न हैं जिन्हें अर्जुन ने जीता।

कश्मीर—(सभा • २४।१६) इनका संबंध शायद श्रफगानिस्तान में काबुल नदी की घाटी में रहनेवालों से हो। रोह शब्द का प्रयोग कुछ श्रफगानी कबीलों के लिये हुआ है, जिससे श्राज भी बरेली का जिला रहेलखंड कहलाता है।

भरकच्छ — (सभा० ४०।८) भड़ोच के निवासी गंधार के घोड़े लाए। शायद वे इनका ज्यापार करते रहे हों।

परिसिंधुमानव—( सभा० ४०।९-१०) इन रलोकों में सिंधु के पास लासबेला, कलात तथा दिल्ला बर्खिचस्तान की भौगोलिक स्थिति स्पष्ट है। रलोकों का भावार्थ यह है कि वैराम, पारद, बंग श्रीर कितव, जिनकी जीविका यदा-कदा बरसात पर तथा निदयों पर निर्भर थी श्रीर जो समुद्र-स्थित हरे-भरे स्थानों में रहते थे, युधिष्ठिर को उपहार ले गए।

स्टाइन ने कुछ दिन पहले मकरान का जो वर्णन किया है उससे महा-भारत का मिलान करने पर पता चलता है कि महाभारत के वर्णन में कितनी समता है (स्टाइन—ऐन आक्योंलॉजिकल दूर इन गड़शेशिया, आठ सठ मिमॉयर, ४८)। मकरान और कलात का अधिक भाग रूखे-सूखे पहाड़ी प्रदेश से भरा हुआ है। पहाड़िया पूर्व से पश्चिम को जाती हैं। उसका पश्चिमी अंश अरब समुद्र के पास पास है। इसके किनारे मछुए मछली मारकर किसी तरह अपना कालयापन करते हैं। बहुत-सी सूखी घाटियों में, जिनमें पानी शायद कभी आता हो, कुछ गाँव हैं (वही, ए०८)। मलावान तहसील का मीसम बहुत ही रूखा है तथा कुँ श्रों (करेज) से सिंचाई का काम लिया जाता है। लासबेला में भी वही दशा है। पोराली नदी में थोड़ा-बहुत पानी रहता है। ऐसी भौगोलिक स्थिति में वे जातियाँ, जिनका महाभारतकार ने वर्णन किया है, रहती थीं।

वैरामक-( सभा, ४७।१० ) इनका चल्लेख महामायूरी (४८।१; ज० ए० भाग २, १९१५, ए० ९४) में श्राता है। इस उल्लेख से सिवा इसके कि वे सिंध के पार रहते थे छौर कुछ भी पता नहीं लगता। वैरामकों के संब'ध में ग्रीक भौगोलिकों से हमें सहायता मिलती है। इसके लिये हमें यह जानने की श्रावश्यकता है कि सिक'दर के वापसी रास्ते की छानबीन करें। कार्मानिया जाते हुए सिकंदर दिल्यी बळचिस्तान से गुजरा श्रौर उसने श्रोरोग्राइ-ताइ लोगों के देश पर वन्जा कर लिया (एरियन, ऐना० ६।२१-२२)। श्रावियो नदी को पार कर सिकंदर त्रोलोताई लोगों की राजधानी में पहुँचा जिसका नाम रंबिक आ था। यहाँ उसने बर्बर जातियों को पराजित किया। यह विचारणीय बात है कि विद्वानों ने दो बब र जातियों — अरब्बी तथा श्रोराइताइ लोगों - को सिंध नदी के पश्चिम में रखा है। एरियन (इंडिका २२) के अनुसार अपियों का प्रदेश भारतवर्ष की पश्चिमी सीमा के अंत में था। स्ट्राबो (१५,२१) इसे भारतवर्ष का एक भाग मानता है, लेकिन सिवा कर्तियस के (९।१०,३३) जो स्रोराइताइ को भारतवर्ष में रखता है, ये दोनों उसका नाम भी नहीं लेते। श्रीराइताई जिनकी राजधानी का नाम र बिकया था, होल्डिश के अनुसार आधुनिक मकरान के होत थे, जिनका प्रधान नगर दुंप था (बल्लिचिस्तान गजेटियर भा० ७, पृ० ९४)। अरबों का निवास-स्थान अरबी नदी पर था जिसका आधुनिक नाम पोराली है (कर्नियम, वही पृ० ३४९-५०)। क निंघम श्रीराइताइ की व्युत्पत्ति श्रघोर नदी से करते हैं (वही, ३५३-५४)। श्रघोर नदी पर के हिंदू तीर्थ रामबाग से पुरानी रंबकिया की तुलना करते हैं। श्रीराइताइ की पश्चिमी सीमा, निश्चकैस के श्रनुसार (वही, ३५४-५५ ) मलन के पास थी, जिसकी पहचान किनंचम ने मलन की खाड़ी से की है। होल्डिश के श्रनुसार र बिकया (वही, पृ० १५०, १५१) खैरकोट का पुराना नाम था जिसकी स्थिति लियारी से उत्तर पश्चिम हाला दरे के पास है। इन सब मतों से

यह प्रकट होता है कि घोराइताइ बल्लचिस्तान की एलासबेला रियासत में पुराली तथा हिंगोल निदयों के बीच में रहते थे।

रंबिकया की स्थिति एक व्यापारिक मार्ग पर था। कंधार से दिल्लिण की ओर होता हुआ एक रास्ता रंबिकया से होकर गुजरता था और पुराली नदी के किनारे होते हुए वह नीचे नीचे पहाड़ियों से होकर हिंदुस्तान में जाता था (वार्मिंग्टन, वही, पृ० २४)।

ऊपर के अवतरणों की जाँच से पता लगता है कि रंबकीय शब्द संस्कृत वैरामक का मीक रूपांतर है। वैरामक का मूल रूप शायद विरामक था। मीक हिब्जे में केवल संस्कृत 'वि' बीच में आ गई। संस्कृत-साहित्य में ओराइताइ केवल अपनी राजधानी के नाम से पाणिनि के 'तद्राज' नियम के अनुसार जाने गए।

पारद—(सभा० ४७१९, ४८१२)—डपायनपर्व में पारदों का दो बार वर्णन आया है। पहली बार उनकी स्थिति सिंधु नदी के पश्चिम में मानी गई है (सभा०, ४७१९), और दूसरी बार उनका संबंध बाह्मीकों से स्थापित किया गया है (४८१२)। महामायूरी (९५, २; ज० ए० २, १९१५, पृ० १०३-४) तथा वराहमिहिर (ब्रह्० १४१२१) पारदों को वोकाण तथा रमठों के बीच में रखते हैं। टॉल्मी के पारदेन (६१२१,४) से गिदरोशिया या वल्लचिस्तान के भीतरी भाग का बोध होता है और पारद तथा पारदेन एक ही हैं। अब बल्लचिस्तान से पारदों का सब चिह्न मिट चुका है। केवल एक चिह्न बाकी है, जिससे उनका मकरान में होना साबित है। पंजगूर के नखलिस्तान में स्टाइन को परदानदम नाम का पुराना स्थान मिला (आके ० दूर इन गदरोशिया, पृ० ४५) जिससे यह प्रकट होता है कि पारद कभी वहाँ रहे होंगे।

जहाँ पारद शब्द बाल्हीकों के संग आया है (सभा० ४८, १२) वहाँ शायद वह पार्थ लोगों का बोधक है। पारद या फिर दर पार्थियन पहले कैस्पियन समुद्र के दिल्लाग-पूर्व में रहते थे; बाद में छन्होंने खुरासान फतह किया (हजफील्ड, आर्के० हिस्ट्रो ऑव ईरान, प्र०५३)। अगर हम मान ल कि पारद और पार्थियन एक ही हैं तो पारदों की बद्धविस्तान में स्थित इस बात से प्रमाणित हो जाती है कि यह प्रदेश बहुत समय तक दारा ( ५२२-४८६ ई० पू० ) तथा चरष् ( ४८६-४६५ ई० पू० ) के ईरानी साम्राव्य में सम्मिलित रहा।

वंग—(४७१०) वंग के पाठांतर तुंग और आभीर भी दिए हैं। देखते ही यह विदित होता है कि 'वंग' पाठ गलत है, स्त्रीर शुद्ध पाठ स्नाभीर होना चाहिए। इसका कारण यह है कि आभीर पहाड़ी इलाकों में रहते और मझलियों पर जीवन निर्वाह करते थे ( सभा० २९।९ )। लेकिन विचार करने पर वंग शुद्ध जाति प्रतीत होती है। ७वीं शताब्दी में ह्वेंत्संग (वाटर्स, २, पृ० २५७-५८) ने मकरान में लंकीलो देश की चर्चा की है जो जलियन के श्रवसार संस्कृत लंगल का क्यांतर मात्र है। ह्वें संग के श्रवसार इनका देश रत्नों के लिये प्रसिद्ध था। महाभारत के श्रनुसार (४७।१०) यहाँ के लोग युधिष्ठिर को रत्न ले गए थे। आधुनिक बलोचिस्तान में रत्न की खानों का पता श्रभी तक नहीं चला। मकरान के मेड़ों में एक इपजाति, जिसकी नस्ल का पता नहीं, लांग कहलाती है (बल्द्र० गजे०, जि० ७, १०६ )। लांग श्रीर वंग में श्राद्यत्तर का बदलना मुंडा-स्मेर भाषाश्रों के श्रनुसार शुद्ध है। जिस प्रकार पूर्वी भारत में श्रंग श्रौर वंग के श्राद्यत्तर बदलते हैं उसी प्रकार भारतवर्ष के सदर पश्चिम में भी वही किया जारी थी। इससे इस बात का श्रंदाजा किया जो सकता है कि किसी समय बल्हिन्सान में भी श्राग्नेय भाषा बोली जाती थी।

कितव—(सभा०, ४०१०) कितव बळ्चिस्तान के एक खास लोगों में ये और अगर इनकी केजों से पहचान ठीक है तो उनकी महत्ता इस बात से प्रकट होती है कि मध्यकाल में पूरा मकरान उनके नाम से केज मकरान स'बोधित हुआ। मेाकलर (ज० ए० से१० बं०, १८९५, पृ० ३०-३६) ने बहुत से प्रमाण अरब और फारसी लेखकों से लेकर यह दिखाने का प्रयप्त किया है कि एक जाति जो इपस या कुफीस कहलाती है वह किरमान के दिलाण पहाड़ों में रहती थी। इस जाति की पहचान उन्होंने एक वर्बर कबीले से की है, जिसका नाम इफीस है। इस बात का अभी निश्चय करना बाकी है कि केफिश, कोफिच, कूस, केच, कूई, केच, कीच, कीस, कीज, केश, कच्च और कुच, जिनका नाम बिलधूरी, तबारी और इंबूहीकल में आया है वे एक ही हैं

या भिन्न भिन्न । इस सूची में हम महाभारत के कितव को भी जोड़ सकते हैं। कितव या कैतव्य प्रायः उछकों के साथ महाभारत ( श्रादि०, १७७,२०; उद्योग, ५६,२३) में रखे गए हैं। उछक और कुछत एक ही थे और इन्हीं के नाम से कुछ की घाटी प्रसिद्ध है। उछक तथा कुछत में भी श्राद्यत्त वित्तने की प्रथा का आभास मिलता है। अगर कुछत की पहचान ठीक है तो कितव श्राधुनिक सुकेत के रहनेवाले होंगे। मकरान के कितवों से इनका संबंध कहना कठिन है। शायद वे दोनों एक ही नस्ल के रहे हों।

जो उपहार वे युधिष्ठिर के। लाए (४१,१०-११) वे उनके देश के अनुरूप ही थे। इन वस्तुओं में बकरे, भेड़, गाय तथा सुऋर, ऊट तथा गधे, फलों की शराब तथा बहुत से रत्नों का उन्हें ख है। अच्छी नस्त के ऊँट, खबर, भेड़ तथा बकरियाँ आज दिन भी उनके प्रदेश में पाई जाती हैं। अच्छी नस्त के ऊँटों के। पैदा करना बळ्चों के। बहुत प्रिय है। दश्त के ऊँट तेज रपनार के लिये अच्छे हैं (बळ० गजे० ७, १८१-८२)। बळ्चिस्तान के सबसे अच्छे बहुमूल्य ऊँट खारान में मिलते हैं (वही, जिल्द ७, पृ० ११६)। युधिष्ठिर के दर्बार में जो शराब आई वह फत्तों से बनाई गई थी, शायद खजूर से। आज दिन भी पंजगूर के अंगूर मशहूर हैं (वही, ७, पृ० १६५)। उपायन के शाल तथा कं बल शायद आधुनिक नम्हे थे जिनके लिये आज दिन भी खारान मशहूर है (वही, जि० ७, पृ० ११६)।

प्राग्ज्योतिष — (सभा० ४७।१२-१४)। महाभारत के कुछ अवतरणों में प्राग्ज्योतिष म्लेच्छ राज्य कहा गया है (४७,१२)। इसके राजा भगदत्त का नाम आदर के साथ लिया जाता है और इसके राज्य की स्थिति (महा० २३।१८-१९) पूर्व-उत्तर में की गई है, पर मार्कडेय पुराण (५७,४४) के अनुसार यह राज्य पूर्व में भी कहा जाता है। इस राज्य में बहुत से पहाड़ भी रहे होंगे, क्योंकि स्त्रीपव (२३,६४४) में इसे शैलालय कहा है। भगदत्त की सेना में (२३,१९) किरात, चीन तथा समुद्र के किनारे रहनेवाली जातियों के लोग थे। प्राचीन काल में प्राग्ज्योतिष का राज्य आसाम तथा उत्तरी बंगाल के कुछ भाग में रहा होगा।

भगदत्त ने युधिष्ठिर के। तेज घोड़े (४७,१३) तथा अश्मसार के बने
हुए पात्र (४७,१४) उपहार में भेजे। अश्मसार शायद आधुनिक जमुनिया
रहा। जमुनिया अधिकतर भारत में लंका से आती है पर कभी कभी निदयों
के कं कड़ों में भी यह पाई जाती है। एक दूसरा पच भी इस संबंध में हो
सकता है। शायद अश्मसार 'संगे-यशप' का भी द्योतक हो। यशप् के।
संस्कृत तथा पाली-प्राकृत में मसारगर्भ, मसारग्रह, मुसारगर्भ तथा मुसारग्रह
नामों से पुकारते थे। आसाम की बगल में बर्मा के यशप् मशहूर हैं। भगदत्त
ने हाथीदाँत की मुठोंवाली तलवारें भी भेजीं (शुद्धदन्तत्सक्रनसीन, ४७,१४)।

क्रयत्त — (४७१५) तथा श्रीर भी बहुत सी जातियाँ जिनका वर्णन यहाँ मिलता है, उनके ठीक स्थान का पता कठिन है। सभापव के श्रतुसार वे नाना दिशाश्रों से श्राई।

ज्यत्त—(४०१५) ज्यत्तों के बारे में कुछ पता नहीं। मार्कडेय पुराग्त (भा० श्रो० रि० इ० पत्रिका जिल्द १७, भाग ४, ए० ३३७) में त्रिनेत्रों की स्थिति कच्छप के उत्तर-पूरव पैर में की गई है। शायद यह उत्तरी चितराल (तुरीखो) में रहते रहे हों (विडुल्फ, ट्राइब्स श्रॉव हिंदूकुश, ए० ६३)।

छलाताच् — (४७१५) इसके बारे में कुछ ठीक पता नहीं। क्या इनकी पहचान लदाख से हो सकती है? यह एक इशारा मात्र है। लदाख का तिब्बती नाम मर्युल है, इसी से यह भासित होता है कि शायद लदाख ललाताच का श्रापत्र शो।

श्रीष्णीश —( ४७१५ ) इनके साथ 'श्रननिवास' श्रर्थात् बेवर विशेषण का प्रयोग हुत्रा है। इसके श्रतिरिक्त इनके क्रियय में कुछ नहीं कहा जा सकता।

रोमक—(४७१५) संपादक ने यहाँ 'बाहुकान' पाठ लिया है, पर मेरी समम में रोमक पाठांतर यहाँ ठीक बैठता है। हेमचंद्राचार्य (अभिधान० पृ० ९४१) ने नमक को पहाड़ी का नाम 'रूमा' दिया है और संभवतः पंजाब की नमक की पहाड़ी से उसकी पहचान हो सकती है। साल्टरेंज का नाम जिनी (२९३६) ने ओरोमेनस दिया है। विल्सन के अनुसार रोमा साँभर भील का नाम था। इस संबंध में यह भी मार्के की बात है कि बाल्टिस्तान के शिन अपने की रोम कहते हैं (विडुल्फ, वही, ए० ४७)

एकपाद-( सभा०, ४७।१६ ) इनके संबंध में भी बहुत कम जानकारी है। दिग्विजयपर्व (२८,४७) में दिल्लाण की चढ़ाई में एकपादों का वर्णन ताम्रक द्वीप श्रीर रामक पर्वत के बाद श्राया है। ताम्रद्वीप 'पंचद'डल्लत्रप्रबंध' नामक प्रबंध (ज० ए० १९२३,५१) के श्रनुसार खंभात में एक जगह थी; जिन नगरों को सहदेव ने एकपादों के बाद जीता, उनका नाम शूर्पारक (सुपारा) तथा संजयंती ( त्राधु० संजान ) था । इससे प्रकट होता है कि एकपादों का निवासस्थान गुजरात, कञ्ज श्रीर काठियावाङ था। छन्हें महाभारत (२८, ४७) में वनवासी कहा गया है। इससे पता लगता है कि वे शायद आधुनिक भीलों के वंशज थे। मेगास्थनीज (फ्रेंगमेंट २९; स्ट्रैबो १५,५) ने उनके विषय में एक कथा उद्घत की है। भारतीय दार्शनिकों ने उसे बताया था कि श्रोकुपेद लोग घोड़े से भी तेज चलते थे। संस्कृत एकपाद श्रीर प्रीक श्रोकुपेद के माने एक ही हैं-एक पैरवाले। इससे यह न सममना चाहिए कि एकपाद काल्पनिक थे। इससे केवल यही माने निकलते हैं कि वे तेज चल सकते थे। ऊपर लिखित जातियों ने युधिष्ठिर को साना-चाँदी भेंट की (४७१६)। एकपादों ने श्रानेक वर्णवाले. वन से पकड़े हुए, तेज घोड़ों को भेंट किया (४७।१८)। यदि एकपादों का निवासस्थान कछ था, तो वहाँ आज की तरह ही तेज घोड़े पैदा होते थे।

् चीन, हूण, शक तथा खोड़ों का नाम (४०१९) एक क्रम से महाभारत में ख्राया है। उनके संबंध में जो कुछ हमें ज्ञात है उसका विवरण नीचे दिया जाता है।—

चीन—(४७।१९) भारतीय साहित्य में चीन एक नस्त का बोधक था। खास चीन के लिये उसका व्यवहार सभापव में हुआ है। चीन के लोग आसाम के भगदत्त की फौज में भी थे (२३।१९)। यहाँ शायद चीन से मतलब उपरले बर्भा के चिन लोगों से हो।

हुगा—(४७१९) इन हूगों का गुप्तकाल के हूगों से कोई संबंध नहीं; इनकी पहचान हा 'ग्नू से की जा सकती है, जो मंगीजिया में रहते थे खौर जिन्होंने यू-शी को मान्-स्यान् की तलभूमि से निकाल बाहर किया था। शक—( ४७।१९), च्यरणयपर्व (१८६, २९-३०) में शकों का टर्लेख चांघ्र, पुलिंद, यवन, कंबोज, चौर्णिक तथा शूद्रों के साथ किया गया है। इसी पर्व में दूसरी जगह (४८।२०) इनका टर्लेख परहव, दरद, यवन तथा किरातों के साथ किया गया है। ट्योगपर्व (४।१५) में इनका साथ परहव, दरद, ऋषिक तथा पश्चिम अनूपों के साथ किया गया है। शकों के विषय में पहले कहा जा चुका है।

श्रोड़ — (४७१९) इनका देश प्राचीन स्वात (स्टाइन — ऐन श्राकं दूर इन स्वात, पृ० ४७) में माना गया है। स्टाइन ने एक प्राचीन किले का पता उत्तरी स्वात में लगाया जो ऊंडे प्राम के ठीक ऊपर था। स्टाइन के मतानुसार ऊंडे प्राम ही सिकंदर के ऐतिहासिकों का श्रोरा था (एरियन, ४, २७)। इस संबंध में श्रपने मत की पृष्टि के लिये स्टाइन ने बहुत से प्रमाण दिए हैं (स्टाइन, वही, पृ० ४०)। महामारत के श्रोह्र तथा प्रीकों के श्रोरा का साम्य ठीक ठीक बैठ जाता है। पंजाब में श्रव भी श्रोड़ जाति के लोग हैं; वे शायद प्राचीन काल में स्वात से श्राए हों। वे फिरंदर जाति के हैं श्रीर मिट्टी को खुदाई के काम में प्रवीण होते हैं। एक विचित्र बात यह है कि वे एक ऊनी कपड़ा श्रवश्य पहनते हैं (इबेड्सन, कास्ट्स एंड ट्राइब्स इन इंडिया, पृ० १०८)। यह ऊनी कपड़ा शायद एक ठंढे मुल्क की रहन-सहन का सूचक है।

मृष्णि—(१७।१६) प्राचीन अनुश्रुतियों के अनुसार दृष्णियों का स्थान काठियावाड़ के पास होना चाहिए। पर उपायनपर्व में इनका उत्सेख हारहूर और हैमवतों के साथ किया गया है। यह जानने येग्य है कि राजवृष्णि का एक ही सिका कनिंचम द्वारा (काइंस—एंश्यंट इं० फलक ४, १५) प्रकाशित किया गया था। यह सिका अपने ढंग का एक ही है। उसमें ब्राह्मी में तथा ऊपर खराष्ट्री में लेख है, जे। बर्ग्नी के अनुसार (ज० रॉ० ए० से।० १९००, ४१६) इस पाठवाला है—

ज्ञाह्मी—वृष्ण [-रा] जङ्ग्यागणस्य त्रतरस्यः, तथा खरे।ष्ट्री में वृष्णि रजागण [ग] [-] त्र...। एलन का पाठ (एंश्यंट इं० का०, प्र० ११४-१५) है—वृष्णिराजन्या गणस्य त्रतरस्य (वृष्णि राजन्यगण के त्राता)। इसका समय एलन के त्रानुसार पहली श० ई० पू० का है। यह सिका शायद

**ए**त्तरे पंजाब में मिला था। एक ही सिक्षे के बल पर यह कहना कठिन है कि वृष्णि राज्य की स्थिति कहाँ थी। यह तो विदित है कि कुकर अधिक-वृष्णि-संघ के त्रांग थे। यदि खाखरैन ही प्राचीन काल के कुकुर थे, तो वृष्णि भी शायद उन्हीं के श्रासपास रहे होंगे। इस संबंध में यह मार्क की बात है कि वैश्यों में एक जाति बारहसेनी नाम की है। लैकिक व्युत्पत्ति के श्रनुसार यह शब्द बारहसेन या बारह सेनात्रों से निकला है। यह शब्द युक्त प्रांत के पश्चिमी जिलों में पाया जाता है। क्रुक का कहना है कि इनका प्राचीन स्थान अगरोहा है (दि ट्राइब्स एंड कास्ट्रस, जि० १, पृ० १७७)। पंजाब में भी थे पाए गए हैं। एक अजीब सी बात है कि राज ने (वही, जिल्द २, पृ० १६) इन्हें चमारों से निकला हुन्ना माना है। इसके प्रमाण में उन्होंने कहा है कि बारहसेनियों के विवाह में जा मुक्कट पहना जाता है, उसमें एक चमड़े का दुकड़ा भी लगा रहता है। बारहसेनियों में अपने की वार्घोंच कहने की प्रथा श्रव चल गई है। यह कब से चली, यह ठीक से नहीं कहा जा सकता। श्रांजकल के बारहसेनी लेन देन का काम करते हैं, पर इससे उनकी प्राचीनता में कोई स'देह नहीं होना चाहिए। जायसवाल का कहना है कि जब भारतीय गणतंत्र राज्यों का ऋस्तित्व नष्ट होने लगा, तब इन गणों ने व्यापार के। अपनाया और उसमें वे ख़ब बढ़े ( हिंदू पालिटी भाग १, पू० ५९ )।

हारहूरा--(४७।१९; अरएय०, ४८, २१; शांति० ६५, २४३०)। हारहूर्यों की स्थित पश्चिम में बताई गई है। हारहूर्यों को पाठांतर हारहूर मी
दिया है, जो ठीक है। अर्थशास्त्र (पृ०१३३) में हारहूरक अंगूर की शराब
अच्छी कही गई है। हेमचंद्र (अभिधान०, पृ०११५५) ने अंगूर के नामों
में हारहूरा भी कहा है। दिग्विजय पर्व (सभा०२९।११) में हारहूर पश्चिम
में रहनेवाले कहे गए हैं। रमठों से उनका संबंध कहा गया है। वराहमिहिर (बह०, १४, ३३) हारहूरों की सिंधु-सीवीर तथा मद्रों के अगल-अगल
रखते हैं। रमठ संस्कृत में हींग की भी कहते हैं, अतः वहां की पैदावार से
उस देश का नाम हो गया। हींग दिल्या अफगानिस्तान, बद्धिस्तान और
बुखारा में होती है, अतः रमठ भी यहीं रहा होगा। लेवी के अनुसार रमठ देश
गजनी और बखान के बीच रहा होगा (ज० ए० १६१८, १२६)। ह्व न्त्यांग के

कथनानुसार हींग हेलमंड की घाटी की एक खास पैदावार थी (वाटर्स, भाग २, पृ० २६४)। हेलमंड नदी सैापूत या प्राचीन श्राराखोशिया के बीच से बहती है, पर यह प्रदेश रमठ नहीं हो सकता, क्योंकि श्राराखोशिया का प्राचीन नाम जागुड था, जिसका वर्णन रमठ के साथ महाभारत (श्रराय०, ४५२१) में भी श्राया है। इसलिये रमठ प्रदेश की पहचान हम कलात रियासत के खरान जिले से कर सकते हैं। यहाँ हींग काफी तादाद में पैदा होती है श्रीर इस जिले का लगाव प्राचीन श्रारिया (हरात) तथा श्रराखोशिया (क'धार) से था। श्रगर यह पहचान सही है तो हारहूर की पहचान हिरात से हैं। सकती है, जहाँ के श्रंगूर श्राज दिन भी प्रसिद्ध हैं।

हैमवत—(सभा०, ४०१९) बौद्ध साहित्य में हैमवत प्रदेश का काफी नाम है। मिल्मिम ने 'हिमव'त परेस' में बौद्ध धर्म फैलाया (महावंश, ध्र०१४)। हिमव'त प्रदेश को कोई तिब्बत में मानते हैं। फार्युसन इसे नेपाल में रखते हैं। शासनव'श में (प्र०१३) इसे चीन-रह में कहा गया है। साँची तथा सोनारी के स्तूपों से द्वि० श०ई० पू० की चिह्न-पेटिकाएँ मिली हैं; उनके अभिलेख कासपगीत का वर्णन करते हैं, जो सब हैमवत प्रदेश का गुरु कहा गया है (साँची, जिल्द १, प्र०२९२)। श्रीक साहित्य में एमूदोस की एक चोटी का नाम इमावुस कहा गया है (मैकिक्रंडि० एं० इं० प्र०१३१-३२)। इमावसी संस्कृत हिमवत् का रूप जान पड़ता है। इस नाम का प्रयोग श्रीकों ने पहले हिंदूकुश और हिमालय के लिये किया, पर बाद में इसका प्रयोग बोलोर पर्वत शृंखला के लिये हुआ। यह पर्वत-शृंखला चीन और तुर्किस्तान से भारतवर्ष को अलग करती है।

उपर्युक्त जातियों के प्रतिनिधि अपने देश की कला-कौशल की सामगी
युधिष्ठिर को भेंट करने को लाए। उसमें १० हजार काली गईनवाले स्वचर थे
(कृष्णुग्रीवान्महाकायान्), जो एक दिन में १०० कोस जा सकते थे। प्राचीन काल
में स्वच्चर हेय दृष्टि से नहीं देखे जाते थे। भरत की विदाई के समय उनके मामा
ने स्वच्चर भेट किए थे (रामा० अयोध्या०, बंबई संस्क०, ७०, २३)। भेटों
की सूची में दूसरी वस्तु वाह्लीक तथा चीन के वस्त्र हैं (सभा० ४७, २२)। ये
वस्त्र ठीक नाप के, अच्छे रंगों वाले और मुलायम थे (प्रमाण्यागस्पर्शाद्यां)।

इनमें ऊन के बने वस्त, रंकु बकरों के रोएँ से बने वस्त ( श्रौणें ) तथा पाटांबर थे। यहाँ रांकव शब्द की कुछ व्याख्या कर देना आवश्यक है। कोशों में रंकु को एक मृग-विशेष कहा है। लेकिन इसकी पहचान पामीर के रंकु नाम के बकरे से हैं। इसका पश्म बहुत मुलायम हैं ( वुड, ए जर्नी टु दि सोर्स ऑव् श्रॉक्सस, पृ० ५७)। रंकु के पश्म से कोमती नम्दे भी तैयार किए जाते थे (श्रराय० २२५,९)। इस युग में भारतीय चीनी सिल्क से भी श्रभिज्ञ हो चले थे। इस प्राचीन काल में चीन से सिल्क श्राने में हमें कोई आश्चर्यन होना चाहिए। प्राचीन सिल्क के रास्ते पर चीन के पास एक वाशटावर की खुदाइ इस समय स्टाइन ने की हैं। इसमें चीनी सिल्क का एक टुकड़ा भी मिला है। इसमें बाह्यों में मिला हुआ एक व्यापारिक का लेख भी प्राप्त हुआ है, जिससे पता चलता है कि भारतवर्ष के व्यापारी पहली श० में भी सिल्क खरीदने चीन जाते थे (स्टाइन, एशिया मेजर, १९२३, पृ० ३६७-७२)।

भेट की सूची में तीसरी श्रेणी में नम्दे (कुट्टीकृतं—सभा० २०१३), हजारों कमल के रंगवाले ऊनी वस्न तथा बहुत से मुलायम सिल्क और ऊन के बने हुए वस्न और मेमनों की खालें हैं, जिनके लिये अफगानिस्तान आज भी मशहूर है। कमलाभ से शायद उपरले स्वात के बने हुए कंबल अभिप्रेत हैं। महाविण्ज जातक (जिल्द ४, ए० ३५२, पं० १५) में उड्डीयान के कंबल की तारीफ की गई है। आज दिन भी तोरवा में काफी सुंदर कंबल बनते हैं (स्टाइन, ऑन अलेक्सेंडस ट्रैक्ट टुइंडस, ८९)। सूची के चौथे वर्ग में अपरांत के बने हुए नाना अस्तों का भा उल्लेख है (४७,२४)। यहाँ अपरांत से मतलब कांकण से नहीं है, बिल्क सीमांत-प्रदेश से है, जहाँ के अख-शस्त्र आज दिन भी प्रसिद्ध हैं। इन शस्त्रों में लंबी तलवारे, छोटे भाले तथा परशु थे। सूची के पाँचवें वर्ग में (४०१५) बहुत से कोमती रत्नों, शराबों तथा सुगंधित द्रव्यों का वर्णन है। इन वस्तुओं के बारे में विवरण न होने से कुछ विशेष नहीं कहा जा सकता। गंध से शायद कस्तूरी का मतलब हो।

सभापर्व (४०।२६) में शक, तुखार, क'कों तथा लोमश श्रौर श्रुंगी मनुष्यों का क्रम से वर्णन है। इनमें से शकों श्रौर तुखारों का वर्णन कर चुके हैं; श्रोष का नीचे दिया जाता है।

'Ł

कंक—(४७।२६) इनकी पहचान चीनी इतिहास के कं-गुंलोगों से की जा सकती है। ह्यूं ग्ले लोगों की कैद से छुटकारा पाकर चांग-कियन ता-युवान प्रदेश में पहुँचा। वहाँ से वह कांकु लोगों के पास पहुँचा (ज० अ० ओ० से१० १९२७, ९४)। कंकु कंकुयाना या सुग्ध (बुखारा) के फर्मना के उत्तर-पश्चिम में चांग-कियन ने रखा है। उसके अनुसार इस देश के निवासी फिरंग जाति के थे जिनके रोति-रिवाज कं क लोगों से मिलते हैं।

लोमशाः श्रंगिणा नराः—(४०१२६) इस अवतरण में किन्हीं काल्पनिक लोगों की श्रोर इशारा नहीं है। यह भासित होता है कि ये लोग किसी शक कबीले के होंगे जो समूर पहनते रहे होंगे-श्रौर जिनके शिरोवस्त्र में सींग लगा रहता था।

शक, तुखार श्रीर कंकों ने युधिष्ठिर की तेज घोड़े दिए। साहित्य में सैकड़ों ऐसे अवतरण हैं, जिनमें वं क्षु के उत्तर श्रच्छे घोड़ों के होने का निर्देश हैं। चीन के बादशाह वृती ने फर्मना से घोड़े लाने के लिये पहले फर्मना के लोगों की सममाने-बुमाने की चेटा की श्रीर बाद की उन घोड़ों की जबद स्ती लाने के। एक फीज भी भेजी (जै० श्रार० श्री० एस० १९१७, १११-१३)। बर्न ने भी श्रापनी बुखारा की यात्रा में तुक मान लोगों की तारीफ की है श्रीर इस श्रातुश्र ति का उल्लेख किया है कि तुक मान प्रदेश के घोड़ों की उत्पत्ति रुस्तम के घोड़े रखश से हुई है (बर्न, ट्रेक्स इंट्र बुखारा, जिल्द २, पृ० २७१-७७)।

पूर्व भारत के राजाओं द्वारा लाई हुई भेंट—(२८-४७; २८-३०)।
पहले वर्ग में बहुमूल्य आसन, यान और शय्या हैं जिनमें मिएकांचन और हाथीदांत के काम किए हुए हैं। दूसरे वर्ग में पूर्व के बने नाराच और अर्धनाराच बाएा, बहुत से और शख्न तथा हाथियों के मूल और बहुत से रत्नों का
वर्णान है (४७।३०)। इन भेटों से पता लगता है कि पूर्वी युक्तप्रांत,
बिहार और बड़ीसा में हाथीदाँत की कारीगरी बहुत बढ़ी-चढ़ी थी (सभा०,
आठ ४८)।

हपायनपर्व (४८) के दूसरे, तोसरे श्लोकों में उन जातियों का वर्णन है जो शैलोदा नदी पर रहती थीं। शैलोदा नदी मेरु श्रीर मंदर के बीच में बहती थी। शैलोदा की पहचान से इन जाितयों की भौगोलिक स्थित पर बहुत कुछ प्रकाश पड़ सकता है। मत्स्यपुराण (१२०,१९१८) के अनुसार शैलोदा कैलाश के पश्चिम अकण पर्वत से निकलकर पश्चिमी समुद्र में गिरती है। मार्क डेय पु० (५५,३) में शीतोदा जा शायद शैलोदा का अपपाठ है, मेर पर्वत से निकली दिखाई गई है। मेर तथा मंदर की पहचान अभी ठीक ठीक नहीं हो सकी। पार्जिटर ने पश्चिमी तिब्बत में (मार्क पु०,३५१) शैलोदा नदी के। रखा है। इन सब अवतरणों का देखते हुए यह पता चलता है कि शैलोदा करार में शायद करांकुर म और मुस्ताक के पास कहीं रही हो। कर्रांकुर म में जहां से सहायक श्योक नदी दिखण की तरफ निकलती है, उसी के ठीक सामने उत्तर की ओर यारक द नदी उसी पर्वत के नीचे की ओर बहती है। यारकंद के। 'जरफ्शां' और चीनी में शीतो नदी कहते हैं। यह नदी कर्रांकुर म के दिखणी पद से सटी हुई बहती है और इस पर्वत-शृंखला के। उल्लु द से अलग करती है। संभवतः सीतो नदी ही महा-भारत की शैलोदा है। यदि यह पहचान ठीक है तो कर्रांकुर म पर्वत मेर हो सकता है और इनलुन पर्वतशृंखला मंदर।

खश-(सभा०, ४८।३) संस्कृत-साहित्य में खशों के बहुत उल्लेख हैं। नेपाल में गारखे खश कहाते हैं, और इनकी भाषा खश या पर्वतिया कहलाती है। कश्मीर के दिन्छ-पश्चिम के पहाड़ी इलाके में भी खश रहते थे। राजतरंगियों के बहुत से उद्धरणों से पता लगता है कि कष्टवार के पश्चिम में वितस्ता की घाटी तक खश रहते थे (स्टाइन, राजत०, जिल्द २, पृ० ४३०)। सिल्वॉ लेवी के अनुसार (बी० ई० एफ० ई० ओ०, जिल्द ४, पृ० ५६४) खश किसी जाति-विशेष का नाम नहीं था, बल्क इस शब्द से उन अर्ध-संस्कृत जातियों का बोध होता था जा हिमालय में रहती थीं, और जिन्होंने हिंदू धर्म प्रह्मा कर लिया था। पर मध्य एशिया में खश शब्द एक विशेष माने रखता है। यहाँ काशगर के लिये इस शब्द का व्यवहार हुआ है (वही, पृ० ५५७)। उपायनपर्व में खश का विशेषण एकाशन (पाठभेद एकासन) आता है, जिससे पता चलता है कि यह खश एक जगह फिरंदर नहीं बल्कि गाँव में रहनेवाले थे।

ज्यों—(४८।३) इनके बारे में विशेष पता नहीं, पर ये खशों के पास रहते थे। यह जानने योग्य है कि अलमोड़ा में जोहार नामक तहसील है (अलमोड़ा गजे०, पृ० २५९)। जोहर नाम की व्युत्पत्ति के विषय में पता नहीं। शायद यहाँ प्राचीन क्यों लोग आकर रहे हैं, पर यह अनुमान मात्र है।

दीर्घवेख-(४८१३) लगता है कि ये फिरंदर जाति के लोग थे; इनके संबंध में और कुछ नहीं कहा जा सकता।

पशुप—( ४८।३) ये भी फिर दर जाति के थे, ऋौर शायद किरगिज लोगों के पूर्वपुरुष रहे हों।

कुणिंद (४८।३) महाभारत और दूसरे प्रंथों से पता चलता है कि कुणिंद बहुत दूर तक फैले हुए थे। हरद्वार के पास तराई प्रदेश में भी (भारएय० १४१, २५) इनका उल्लेख है। इस प्रदेश का राजा सुबाहु कहा गया है। इसके राज्य में हाथी-घोड़ों तथा बर्बर जातियों की भरमार थी, क्योंकि यहाँ कुणिंदों के साथ किरातों और तंगणों का भी उल्लेख आया है।

मांडारकार इं० द्वारा संपादित पर्वों में संपादकों ने कुणिंद पाठ को ठीक माना है, पर कुलिंद पाठ भी पाठमेदों में दिया है (सभा० २३, १३; ४८, ३; स्राया १४१, २५)। दिग्विजयपर्व में एक जगह (२३, १४) कुलिंद स्रौर पुलिंद का हेर-फेर भी दिया है। लेबी के स्रनुसार कुलिंद-पुलिंद एक ही शब्द हैं (जै० ए० १९२१, पृ० ३०)।

कुणिंदों के सिक्के भी मिले हैं (एलन, वही पू० १०१)। इन सिक्कों पर कुणिंद शब्द त्याता है। ये सिक्के हमीरपुर, लुधियाना, ज्वालामुखी तथा सहा-रनपुर जिलों में पाए गए हैं। इनसे पता चलता है कि कुणिंद शिवालिक पर्वत पर जमुना त्योर सतलज तथा ज्यास त्योर सतलज के डपरले हिस्सों पर स्थित थे।

तंगरा—(४८) तंगर्णों का उल्लेख किरातों के साथ सुबाहु के राज्य में आया है (अरएय० २१, २४, २५)। एक दूसरी जगह इनकी गएना पश्चिम के लोगों में की गई है, तथा इनका संबंध जागुड़, रमठ, स्क्रीराज्य और मुंडों के साथ किया गया है। टाल्मी (७, ११, १३) गंगर्णोइ राज्य का वर्णन करता है। इसकी स्थिति गंगा के पूर्व से होती हुई उत्तर तक थी, और उस राज्य से सर्वोस नदी बहती थी। सेंट मार्टिन ने गंगर्णोइ का शुद्ध पाठ तंगनोई माना है (वही, पृ० ३२७, २८)। इन तंगणों का राज्य रामगंगा नदी से लेकर उपरली सायू तक फैला हुआ था। इस संबंध में एक बात और जानने की है कि तंगण केवल यहीं नहीं बसते थे, बल्कि काश्मीर के पास भी। मध्य एशिया के तुंगण शायद इन्हीं के वंशज हों।

परतंगण—(४८) ऐसा जान पड़ता है कि नस्त के हिसाब से तंगणों का संबंध परतंगणों से रहा हो। एरियन के श्रनाबीसिस (४,२२) में इनका कुछ वर्णन मिलता है। इसमें परै-तकनाइ (मैकक्रिंडल; इन्वैजन, ए० ५७) नामक देश का वर्णन है जिसकी स्थित वंचु तथा जकसार्थ के उपरत्ने हिस्से में थी। यह बहुत संभव है कि यही महाभारत के परतंगण रहे हों।

विपीलिक स्वर्ण-( ४८।४) खश, ज्यो, दीर्घवेणु, तंगण श्रोर परतंगण लोगों ने युधिष्ठिर के। घड़ों में भरकर पिपीलिक स्वर्ण दिया। प्रीक विद्वानों ने इस पिपीलिक स्वर्ण के बारे में विचित्र कथाएँ कही हैं। हेरोडोटस (३:१०२,१०५) तथा मेगास्थनीज इत्यादि विद्वानों के कथन के अनुसार चिडँ दियों द्वारा यह सोना जमीन से खोदा जाता था। बहुत खोज के बाद विद्वानों ने स्थिर किया कि यह साना तिब्बत की साने की खानों से निकाला जाता था (इं० एं०, जिल्द ४, २२५-२३२)। वास्तव में ये चीटियाँ नहीं थी, वरन् समूर पहने हुए खानों में काम करनेवाले तिब्बती मजदूर थे। इस बात की ऋोर भी इशारा किया गया है कि पिपोलिक स्वर्ण का नाम एक मंगाल जाति (शिरे घोल) तथा चींटो के लिये (शिरगोल) है (डाडफर, दि साग फांडन गोल्ड प्राबेंडेन श्रा माइसेन, तुंग पाव, नवीं जिल्द, १६०८, पृ० ४५१) । टाने के अनुसार ( पृ० १०७ ) पिपीलिक स्वर्ण केवल लोक-कथाओं की बात है और इसकी कल्पना केवल साने के उद्गमस्थान से पाने के लिये की गई थी। वास्तव में यह साना साइबेरिया से त्राता था। यह कहना बहुत कठिन है कि यह साना तिब्बत से या साइबेरिया से आता था, क्योंकि दोनों पत्तों ने श्रपने मतों की पुष्टि के लिये काफी प्रमाण दिए हैं। महाभारत से भी इस प्रश्न पर कुछ प्रकाशा पड़ता है। युधिष्ठिर की जो सीना दिया गया वह करदों के रूप में था, जिससे पता लगता है कि वह निदयों से बाल धोकर

निकाला गया हो। जो हो, संभवतः खश श्रौर दूसरी जातियों के हाथों से गुजरकर सोना भारत में श्राता था।

खश इत्यादि के श्रितिरिक्त जंगली जातियाँ श्रन्य वस्तुएँ चमरी (४८,७) इत्यादि लाई । श्राज भी तिब्बत से हिंदुस्तान के बाजारों में चमरी श्राकर बिकती है। साथ ही साथ वे (४८,५) हिमालय के पुष्पों से जनित मधु तथा श्रंबु पुष्पों से प्रथित उत्तरकुर देश (४८,६) की मालाएँ श्रौर उत्तर कैलाश की वनस्पतियाँ भी लाए।

महाभारत-काल में उत्तरकुर करपना चेत्र की एक वस्तु रह गया है पर वैदिक साहित्य में ऐसी बात नहीं। ऐतरेय ब्राह्मण (८,१४) में हिमालय के पार उनकी स्थिति मानी गई है। जिन्मर के अनुसार उत्तरकुर काश्मीर के उत्तर में रहा होगा (वैदिक इं०, जिल्द १, पू० ८४)।

किरात — (सभा०। ४८,८) किरात की व्युत्पत्ति किराति और किरांति शब्द से हैं, जिसके माने किर त देश के रहनेवाले हैं। किर त देश नेपाल में दूद केासी और कर्की निदयों के बीच का प्रदेश हैं। शायद इन्हीं किरातों केा भीम ने अपने पूर्व दिग्विजय में हराया था। उपायनपर्व (४८,८) में किरातों के देश का अच्छा वर्णन है। इसके अनुसार किरात हिमालय के पूर्वी ढाल पर तथा समुद्र के किनारे वारिश देश के पास रहते थे। इससे यह पता चलता है कि वे नेपाल में तथा बंगाल और आसाम में रहते थे। वारिश की पहचान आधुनिक बारिसाल सब-हिवीजन से हो सकती है। किरात लेकित तथा बद्धापुत्र के किनारों पर भी रहते थे। तिन्वत बर्मी जाति के लोगों का इससे सुंदर भौगोलिक विवरण और नहीं मिल सकता।

किरात चमड़े पहनते थे, तथा जंगल के फल-मूल पर गुजारा करते थे (सभा० ४८,८)। वे श्रपने साथ स्वदेश की उपज युधिष्ठिर की भेंट के। लाए, जिसमें चमड़े, रत्न, सुवर्ण, चंदन, श्रगर, कालीर इत्यादि सुगंधित वस्तुएँ थीं (४८,९)। सुगंधित द्रव्यों के लिये श्रासाम बहुत दिनों से प्रसिद्ध था। इन वस्तुओं का वर्णन कौटिल्य के श्रर्थशास्त्र में दिया है (देखो मोतीचंद—कास्मेटिक्स इन एंशियेंट इंडिया, जर्न ल श्राफ श्रो० श्रार्ट, १९४०, ए० ८३-८८)। सोना श्रीर रत्न निचले बर्मा से श्राया होगा। इस

प्रदेश की सुवर्णभूमि कहते थे। इन वस्तुओं के श्रलावा वे श्रपनी जाति की दासियाँ तथा दूर देश के पशु-पत्ती भी लाए (४८, १०)।

कायव्य—(४८।१२) इसका पाठभेद कावख्य भी दिया है। हमारी समम में कावख्य पाठ ठीक जान पड़ता है। यह शायद वही जाति थी जिसके नाम से खावक का दर्श है। यह जाति संभवतः पंजशीर श्रीर गोविंच की घाटियों के बीच में रहती थी।

द्रद्—(४८।१२) प्राचीन द्रद् से आधुनिक द्रिस्तान का बीध होता है। प्राचीन संस्कृत-साहित्य में द्रद् राब्द का व्यवहार किसी खास प्रदेश के लिये हुआ है क्योंकि चितराली, काफिर तथा हुम्जा लोगों के लिये संस्कृत-साहित्य में अलग नाम आया है। द्रद् शब्द का व्यवहार शायद गिलगिट, गुरेज, स्वात तथा केहिस्तान वालों के लिये हुआ है (प्रियर्धन, लिं० स० ऑव् इंडिया, जिल्द ८, भाग २, पृ० ३)।

महाभारत में द्रोग्यपर्व (१२१, ४८३५-३७, ४८४६-४७) में इन्हें पर्वत-वासी बताया है और काश्मीर (वही, ७०,२४६५) तथा कांबोज के बगल में रखा है (सभा० २४,२२)। इनका शक्त पत्थर था तथा गुलेलों से इसे फेकने में ये बड़े दक्त थे (द्रोग्य० १२१, ४८४५-४७)। दरहों के कंबोज के साजिध्य से दोनों देशों के बहुत से रोति-रिवाज एक से हैं।

दार्ब—( ४८।१२) दार्ब देश की पहचान श्री जयचंद्र ने चिनाव तथा रावी के बीच में जम्मू श्रीर बल्लावर के जिलों से की है (भारतभूमि०, पृ० १०६)।

श्रूर—(४८।१२) इनकी पहचान मध्यकालीन श्रूर कबीले से हो सकती है। इनमें सबसे प्रसिद्ध व्यक्ति शेरशाह श्रूर हुआ। संभवत: पहले श्रूर घोरों के देश में रहसे थे। वहाँ से निकाले जाने पर वे ऐमाक प्रदेश में फिरंदर की तरह घूमते रहे।

वैयमक ( ४८।१२ ) — इनकी पहचान मध्य अफगानिस्तान के ऐसाक लोगों से की जा सकती है। ऐसाक उपरिश्येन (हिंदू कुश) के प्राचीन विजेताओं की संताने हैं; उनकी भाषा ईरानी है। ये अच्छे लड़ाके होते हैं तथा इनका ज्यवसाय ऊँट पालना है (ये ऊँटरे हैं)। इनके देश में चाँदी-सोने, माणिक्य तथा

पन्ने की खाने हैं (फेरियर—कैरवान जर्नीज एंड वांडरिंग्स इन पर्शिया, अफगा-निस्तान एटस०, पृ० ५१-५३)। ऐमाकों में निम्नलिखित चार कबीले हैं—जमशेदी, हजारा, फोरोजकोही और तैमनी। इनका देश पठार है जिसे सैकड़ों वर्षी से निद्यों ने बहुत कुछ काट दिया है (होल्डिश, वही, २१४-१५)।

उद्वंबर—(४८।१२) श्रौदुंबरों के सिक्के पाए गए हैं। इनके श्राधार पर श्रौदुंबरों का देश कॉंगड़ा जिले का पूर्वी हिस्सा यानी सतलज की श्रादी में था (एलन, वही ७०,७)।

पाणिन (४,२,५३) के गणपाठ में श्रौदुंबर जालंधरायणों के बगल में रखे गए हैं। मूलसर्वास्तिवादों के जीवक की तचिशिला से भद्रंकर, बदुंबर, रोहितक तथा मथुरा की यात्रा का डल्लेख हैं (प्रिजुलस्की, ज० ए० १९२७, ए०३)। इससे यह पता चलता है कि श्रौदुंबर की स्थित उस राजमार्ग पर थी जो शाकल, श्रमोदक, रोहतक से होते हुए तच्चशिला जाता था (वही, १७,१८)। इनकी भौतिक समृद्धि के सूचक इनके सिक्के हैं जो बहुत बड़ी संख्या में पाए गए हैं। इनके देश में कुटंबर कपड़े बनाए जाते थे (मिलिंद पन्ह, चकनर का संस्करण, ए०२)।

महाभारत में इनके लिये 'दुर्विभागाः' विशेषण आया है (४८,१२)। इस विशेषण का अर्थ विभक्त होता है और यह शाल्वों के संघ का चोतक मालुम पड़ता है।

वाह्वीक—(४८।१२) इन्हें उत्तर में रहनेवाला कहा गया है। श्रादि-पर्व (१६९।६) में वाह्वीक देश श्राधुनिक उत्तरी श्रफगानिस्तान के बल्ख का खोतक है।

कश्मीर—( ४८।१३ )।

कुंदमान — ( ४८।१३ ) इस देश की पहचान कुट्टापरांत या कुंदापरांत से की जा सकती है। कुंदमान देश का आधुनिक नाम कूटहार पर्गना है जो काश्मीर में इस्लामाबाद के पूर्व में है (स्टाइन, राजतरंगिखी, जिल्द २, ए० ४६६ )।

पौरक—( ४८।१३) पौरकों का संबंध हंसकायनों से है। इस देश की पहचान चितराल एजेंसी के यासीन प्रदेश से की आ सकती है। यासीन तथा चितराल के लोगों के पूर्वी पड़ोसी उन्हें पोरे श्रीर इस प्रदेश का नाम पोरियाकी कहते हैं (बिडुल्फ, वही पूठ ५६)।

हंसकायन—( ४८।१३) इनका संबंध यासीन के पौरकों से है। संभवतः हंसकायनों का प्रदेश दुंजा श्रौर नगर था।

शिषि—(४८।१३) शिषिपुर का उल्लेख ४८३ ई० के शोरकोट के एक लेख में हुआ है (एपि० ई० १६, ६)। शोरकोट का टीला शायद प्राचीन शिषियों की राजधानी का द्योतक है। शिषि लोगों के सिक्के भी चित्तौर के पास नगरी से पाए गए हैं (आ० स० रि० १९१५-१६, भाग १, ए० १५)। शिषि देश के ऊनी कपड़े का नाम शिषेण्यक दुस्स था; उसका उल्लेख महावग्ग (८,१,२९) में मिलता है।

त्रिगर्त — (४८।१३) प्राचीन त्रिगर्त रावी तथा सतलज के बीच में जलंधर के आसपास था। आधुनिक कॉंगड़ा जिला प्राचीन त्रिगर्त का सूचक है।

योधेय — (४८।१३) योधेयों के देश की सीमा उनके सिकों से निश्चित की जा सकती है। इनसे पता चलता है कि योधेयों का देश लगभग पूरा पंजाब था (एलन, बही, १५१)।

राजन्य—(४८।१३) राजन्यों के भी दूसरी तथा' पहली शताब्दी ई० पू० के सिक्के मिले हैं (एलन ७०।३)। इनके अधिकतर सिक्के होशियारपुर जिले से मिले हैं और राजन्यगण की स्थित संभवतः वहीं होनी चाहिए।

मद्र—(४८।१३) वैदिक काल में मद्रों का बहुत ऊँचा स्थान था (वैदिक इंडेक्स, जिल्द २, पृ० १०३)। मद्रों की राजधानी शाकल थी (जातक, फॉसबाल ४, पृ० २३० श्रादि) जो श्राधुनिक स्थालकोट है। चंद्र- वृत्ति के श्रनुसार (२,४,१०३) मद्र या मद्रक शास्त्र संघ के एक श्रंग थे। प्रिजलस्की ने इन्हें ईरानी नस्त का माना है (जू० ए० १९३९,११३)। इसकी कुछ पुष्टि महाभारत से भी होती है। उद्योगपर्व (८,३,४) में मद्रवीरों को विचित्र कवच, विचित्र ध्वज-कार्मुक तथा विचित्र श्राभरण, एवं विचित्र रथ-यान पर चलते हुए बताया है। उनका वस्ताभूषण भी उनके स्वदेश के श्रनुसार था। लगता है कि उनके वस्ताभूषणों में कुछ ऐसी विचित्रता थी जिसकी श्रीर महाभारतकार का ध्यान गया।

केकय—(४८।१३) केकयों का संबंध मद्र से था। इनका देश आधुनिक पंजाब के शाहपुर और मेलम जिलों में था। किनंघम ने इनकी राजधानी गिरिव्रज की पहचान जलालपुर से की है (आ० स० रि०, जि० २,१४)। केकय देश के कुत्ते बहुत मजबूत होते थे (रामा०, अयोध्या०, ७०।२०)।

श्चंबछ—(४८।१४) इनका उस्लेख ऐतरेय ब्राह्मण (८।२१) में भी हो गया है। एरियन (६।१५) उन्हें श्चंबस्तनोई के नाम से संबोधित करता है। प्रीक श्चाधारों से पता चलता है कि चिनाब के निचले हिस्से पर ये बसे हुए थे (मैकक्रिंडिल, वहीं, पृ०१५५, नो०२)।

ताद्यं—(४८।१४)। ऋग्वेद में (१,८९,६;१०,१८८) मह एक वैनी घोड़े का नाम है। इस संबंध में काफी बहस है कि यह असल घोड़ा था या काल्पनिक। महाभारत में तार्क्ष्यं (१,५९,५९) गरुड़ का द्योतक है। अगस्तीया रत्न-परीचा (५,८१ फिनो ले लापि देयर एन दिएन, पेरिस, पृ०१८८) में तार्क्ष्यं पन्ने का एक नाम है। अभिधानचिंतामणि (१०६४) में हेमचंद्र ने पन्ने की गारुत्मंक भी कहा है। गरुड़ तथा पन्ने का यह संबंध इस अनुभृति से है जिसके अनुसार गरुड़ ने असुर-बल की मारकर पृथिवी पर फेका और इसके पित्त से पन्ने की उत्पत्ति हुई (फिनो, वही, पृ०४३)।

उत्तर के वर्णानों से पता लग जाता है कि ताक्ष्य अशव, पत्नी, रस्न तथा मनुष्य का बोधक था, पर ताक्ष्य लोग रहते कहाँ थे और वे वास्तविक थे या काल्पनिक, इसका ठीक पता नहीं चलता। ह्वेन्सांग (वाटर्स, भाग १) के अनुसार बल्ख और मर्व अलहृद के बीच में तालाकान नाम का प्रदेश था। से ट मार्टिन के अनुसार तालाकान की पहचान आधुनिक दर्दिस्तान से, जो हिरात के रास्ते पर है, की जा सकती है। यहाँ पर पन्ने भी मिलते थे (फेरियर, वही, पृ० ५१-५३)। यहाँ के घोड़े भी मशहूर थे (वही, पृ० ५३)। ताक्ष्य शब्द का संबंध पन्ने और घोड़े से कहा जा चुका है। हो सकता है कि तालाकान ही का प्राचीन नाम ताक्ष्य हो।

वस्त्रपा—( ४८।१४ ) इनका वर्णन पह्नवों के साथ आया है। इनके स्थान के संबंध में अधिक पता नहीं। महाभारत ( अरएय०, ८०।१०८ ) में

वस्त्रापद का वर्णन है। यहाँ पांडव मलदा, पंचनद देश से होते हुए पहुँचे थे (वही ८०, १०५)। यह वस्त्रापद प्रभासखंड में काठियावाड़ में गिरनार पर्वत के आस-पास कहा गया है (इं० एं०, जिल्द ४,२३८-४४)।

पह्नच—(४८।१४) इनका संबंध वस्त्रपों से स्थापित किया है, और यदि वस्त्रप गिरनार के पास रहते थे तो हमें काठियावाड़ में जूनागढ़ रियासत में एक प्राचीन ईरानी डपनिवेश की खोज करनी होगी। यह आश्चर्य को बात नहीं है कि अशोक के समय में राजा तुषास्फ, जो एक ईरानी था, काठियावाड़ का शासक था (ए० इं०, जिल्द ८, ४६-४७)। महाचत्रप कद्रदामन् के समय सुविशाख नाम का ईरानी आनर्त तथा सुराष्ट्र का शासक था। प्रो० जाल शापेंतियर ने यह बात बतलाई है (ज० रा० ए० सो०, १९२८)। स्कंदगुप्त के गिरनार के अभिलेख में जूनागढ़ के शासक पर्णदत्त और चक्रपालित ईरानी थे।

वसाति—( ४८।१४ ) इनका संबंध मौलेयों से था, जिनका स्थान शायद कलात रियासत के मालावन जिले की मूलाघाटो में था। वसाती लोगों की पहचान एरियन की (६,१५) श्रोस्तादिश्रोइ से की जा सकती है, जो सिकंदर की शरण में उस समय श्राए जब वह चिनाब श्रीर मेलम के संगम पर खेमा डाले पड़ा था। वसातियों की भौगोलिक स्थिति पर काफी बहस हुई है। जैसा वसातियों के विषय में कहा गया है, श्रगर यह पहचान ठीक है तो वसातियों का देश मूरा दरें के उत्तर शिबि प्रदेश में रहा होगा। यह प्रदेश गजनी के साम्राज्य में बहुत दिनों तक था तथा इसका संबंध मुलतान से काफी था। मुलतान के वसाति सिकंदर की शरण में श्राए। मुलतान के श्रासपास द्धुद्रक-मालवों का राज्य था श्रोर यह कहा जा सकता है कि द्धुद्रक-मालवों के पराजित होने पर वसातियों ने भी श्रपनी हार मान ली।

मौलेय (४८।१४)—मौलेयों का आदिम स्थान बळ्चिस्तान के मूल दरें के आस-पास तथा मूल नदी की घाटी में रहा होगा। मूल दर्श प्राचीन काल में एक बड़ा चलता हुआ रास्ता था (होस्डिश, गेट्स ऑव् इंडिया)।

चुद्रक-मालव—(४८।१४) इनका संबंध वसातियों तथा मौलेयों से है। संस्कृत साहित्य में श्लुदक-मालव इंद्र रूप में श्राए हैं। महाभाष्य (४, २, ४५) में इसी अवतरण में पतंजिल ने उपशालि द्वारा दी गई क्षुद्रक-मालवी सेना का वर्णन किया है।

सिकंदर के इतिहासकारों ने श्चद्रक-मालवों को श्रोच्चद्रकाइ तथा महोई नाम से संबोधित किया है। ये बड़े बीर होते थे। महों का देश एरियन के श्चनुसार श्रसिक्नी और हिरावती के बीच के दोश्राव में था (इंडिका, ४)। इसका बढ़ाव श्रसिक्री तथा सिंधु के संगम तक था। इनकी राजधानी मुल्तान के समीप थी।

शौँडिक — (४८।१५) संस्कृत कोषकारों के श्रतुसार शौँडिक शगब बेचनेवाले थे (अभिधानचिं०)। उनके स्थान का कोई पता नहीं। शायद उनका संबंध प'जाब के सोंधी खत्रियों से रहा हो।

श्चंग-वंग — (४८-१५) श्चंग देश बिहार में भागलपुर जिला है। वंग पूर्वी वंगाल का नाम था।

पुंडू—(४८।१५) इनका संबंध ताम्नितिमों से है (सभा०४८,१७)। पौराणिक अनुश्रुतियों के अनुसार पौंडू देश की पहचान छोटा नागपुर से है (मार्क० पु० ३,२९)। शास्त्री के अनुसार (किनंघम, क्योप्रकी ए० ७२३-२५) पौंडू देश मालदा, पूर्णिया, दीनाजपुर, राजशाही के कुछ जिलों से बना था।

शास्त्रवस्य — (४८,१५) इनका संबंध गया लोगों से हैं। इनकीं पहचान श्राधुनिक संथाल लोगों से हैं।

गया ( ४८।१५ ) – सुप्रसिद्ध है ।

किंग (४८।१७)—महाभारत (ऋराय० ११४, ४१) में किलंग देश वैतरणी नदी के पास स्थित कहा गया है। यह नदी उसकी उत्तरी सीमा थी। इससे यह प्रकट होता है कि प्राचीन किलंग वैतरणी नदी के दिन्श का हिस्सा तथा विजिगापट्टम के पास तक समुद्र-तट पर था।

ताम्रिलिसि—(४८।१७) बहुत प्राचीन काल से ही ताम्रिलिप्ति बंगाल की खाड़ी पर था। यहीं से त्र्यशोक ने भिद्धु त्रों को सीलोन भेजा था (महावंश ११,३८)। इसकी पहचान त्र्याधुनिक तामळुक, जो रूपनारायण नदी पर बसा है. से होती है।

२४

्वंग, कलिंग, ताम्रलिप्ति तथा पुंड्रों द्वारा भेंट (४८, १७-२०)

दुक्ल — (४८।१७) एक प्रकार का बहुत महीन कपड़ा जो दुकूल धृक्त के रेशों से बनाया जाता था। शायद इसकी पहचान रोमन लेखकों के बॉइसॉस से की जाती है (वार्मिंग्टन, वही, पू० २१०)।

कौशिक—(४८।१७) इस बात का पता लगता है कि इस काल में बंगाल में सिल्क का ज्यापार था। किष्किंधाकांड में कोशकारों के देश का वर्णन आया है (लेवी, जे० ए० १९१८, जनवरी-फरवरी ७३-७४)।

पत्रीण — (४८।१७) संस्कृत में एक वृत्त-विशेष का नाम है। केषिं में बुने हुए सिरक के वस्त्रों के लिये इस शब्द का व्यवहार हुआ है।

प्रावर—(४८।१७) प्रावार एक बाह्य वस्त्र या चाद्र था। ऐसा पता लगता है कि कुछ व्यापारी केवल चाद्र बेचते थे। साँची के एक अभि- लेख में प्रावारिक शब्द आया है (साँची, जिल्द १, पृ० ३१३)। सामेश्वर के मानसाहास (जिल्द २, पृ० ५९, श्लां० ३३) में कई तरह की चादरों का वर्ण न आया है, जिससे प्रकट होता है कि ये केवल चादर के व्यापार में प्रवीण थे।

हाथी—(४८।१९-२०) इस संबंध में कई बाते छल्लेखनीय हैं।
पहली यह कि हाथी काम्यक सर से आए। कुछ लोग काम्यक सर की
पहचान कामरूप से कर सकते हैं, पर महाभारतकार ने प्राग्न्योतिष शब्द
का व्यवहार किया था, कामरूप का नहीं। महाभारत (३,८४,१६) में
काम्यक वन का वर्णन है, जहां युधिष्ठिर यात्रा में गए थे। पहले युधिष्ठिर
नागपुर (३,९०,२३) गए और काम्यक वन में तीन दिन रहे (९०,१४)।
इसके बाद पांडवों की यात्रा के बारे में और केाई वर्णन नहीं। छनकी दूसरी
यात्रा फिर नैमिषारण्य से छुरू होती है (९०,२३)। इस यात्रा में नागपुर
की पहचान छोटा नागपुर से हो सकती है, और काम्यक वन इसी के आसपास
केाई जंगल रहा होगा। छोटा नागपुर में काम्यक ऐसी कोई बड़ी मील नहीं,
पर छोटा नागपुर का प्रदेश चड़ीसा तक बढ़ा होगा, और इसलिये हम काम्यकसर का पहचान चिलका से कर सकते हैं। यहाँ हाथी काफी तादाद

1

गंधर्व—(४८।२३) सुरेंद्र शास्त्रा ने गंधर्वों का देश (किन घम, वही, पृ० ७३) रामायण के एक अनतरण के आधार पर ( उत्तरकांड ११३, १०-११) सिंधु के दोनों कूलों पर माना है।

शुकर—(४८।२४) यह नाम संस्कृत साहित्य में बहुत कम आता है। चीनी भाषा के चंद्रगर्भ सूत्र में स्वाती नच्चत्र के प्रभाव में जो राज्य दिए गए हैं, उनमें एक का नाम शु-किया-लो है जिसका संस्कृत रूप शुकर है (सिल्वॉ लेवी, बी०, ई० एफ० ई० श्रो० ५, पृ० २५०)। संस्कृत में शुकर शब्द के श्रर्थ हैं—ऐसा प्राणी जो घुरघुराता है। इसी लिये सुश्चर के श्रूकर कहते हैं। इनकी पहचान शबरों से की जाती है जो छड़ीसा, छोटा नागपुर, पश्चिमी बंगाल तथा मद्रास श्रीर मध्यप्रदेश में श्रव भी हैं (रिस्ले— ट्राइब्स श्रॉव बंगाल जिल्द ५, पृ० २४१)।

पांशु राष्ट्र—( ४८।२६) महाभारत में कहा है कि (६१, ३०) स्रनायुस् का एक पुत्र पांशुराष्ट्र का राजा हुस्ता। पांशु पांडवों के साथ महाभारत में लड़े (क्योग ४, १७) स्रोर कनका संबंध स्रोड़ों से है (वही ४, १८)। स्रोड़ कड़ीसा के रहनेवाले थे, इसलिये हमें पांशु लोगों की खोज खड़ीसा या छोटा नागपुर में करनी चाहिए। इड़ीसा में पान जाति के लोग प्राचीन पांशु लोगों के क्तराधिकारी हैं (रिस्ले—बही, जिल्द २, पृ० १५६)।

सिंहल - प्रसिद्ध है।

समुद्रसार - केषों में इसे माती कहा है, लेकिन इस सूची में माती का नाम अलग दिया है इसलिये समुद्रसार शायद समुद्र फेन का दोतक हो।

वैद्भर्य—(४८।३०) श्रारंभ में वैद्भर्य स्फटिक का द्योतक था। लेकिन गावें (डिइंडिशेन मिलिरैलियन, ए०८५, नेाट २) तथा राय सैारींद्रमेाहन ठाकुर (मिणिमाला) के श्रनुसंधानों से सिद्ध हो चुका है कि वैद्भर्य श्रीर लह्सुनिया एक हो रत्न थे।

मोती -भारत में मोती मनार की खाड़ी से आते थे।

शंख--(४८।३०) ६ठी शताब्दि तक शंख सीलोन से इटली तक भेजे जाते थे। मनार की खाड़ी के शंख श्रव भी बड़े पवित्र माने जाते हैं।

कुथ--(४८।३०) हाथी की रंगीन मूलों के। कुथ कहते थें। ऐसा माॡम पड़ता है कि सिंहल में हाथियों की मूलें अच्छी नहीं थीं।

### परिशिष्ट

सभापर्व के श्रंतर्गत रुपायनपर्व का मूल पाठ ( पूनास्थ भंडारकर प्राच्यपरिषद् द्वारा संशोधित )

अ० ४५

ब्राह्मणा वाटघानाश्च गोमन्तः शतसंघशः। त्रैखर्वे बलिमादाय द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः॥ २४॥

স্থ০ ४६

त्राविज ता इवाभान्ति निष्ठाश्चैत्रिक कौकुराः। कारस्करा लोइजंघा युधिष्ठिरनिवेशने ॥ २१॥

羽0 YY

कदलीमृगमोकानि कृष्णश्यामारुणानि च । काम्बोजः प्राहिणोत्तसमै परार्घ्यानिप कम्बलान् ॥ १९ ॥ रथयोषिद्गवाश्वस्य शतशोऽथ सहस्रशः । त्रिशतं चोष्ट्रवामीनां शतानि विचरन्त्युत ॥ २० ॥

羽 と と と

यन्भया पाएडवानां तु दृष्टं तच्छुगु भारत्। श्राहृतं भूमिपालैहिं वसुमुख्यं ततस्ततः ॥ १॥ न विन्दे दृढमात्मानं दृष्ट्वाहं तदरेधनम् । फलतो भूमितो वापि प्रतिपद्यस्व भारत ॥ २॥

ऐडांश्चैलान्वार्षदंशाञ्जातरूपपिरकृतान् ।
प्रावाराजिनमुख्यांश्च काम्बोजः प्रददौ वसु ॥ ३ ॥
ग्रश्वांस्तित्तिरकल्माषांस्त्रिशतं ग्रुकनासिकान् ।
उष्ट्रवामीस्त्रिशतं च पुष्टाः पील्लशमीङ्गदैः ॥ ४ ॥
गोवासना ब्राह्मसाश्च दासमीयाश्च सर्वशः ।
प्रीत्यर्थे ते सहामाग धर्मराज्ञो महात्मनः ॥
निखर्वे बलिमादाय द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ५ ॥

१ पाठांतर, एडान् ; एलान् ; बैलान् !

### **स्पायनपर्व का एक अध्ययन**

कमगडलूनुपादाय जातरूपमयाञ्जुभान्। एवं बिल प्रदायाथ प्रवेशं लेभिरे ततः ॥६॥ शतं दासीसहस्राणां कार्पासिकनिवासिनाम् ॥ श्यामास्तन्व्ये। दीर्घकेश्ये। हेमाभरणभूषिताः । शूद्रा विप्रोत्तमाहीिण राङ्कवान्यजिनानि च ॥ ७ ॥ बलि च कुत्स्नमादाय भरकच्छनिवासिनः। उपनिन्युर्महाराज हयान्गान्धारदेशजान् ॥ ८ ॥ इन्द्रकृष्टैर्वर्तयन्ति धान्यैर्नदीमुखेशच ये। समुद्रनिष्कुटे जाता: परिसिन्धु च मानवा: ॥ ६ ॥ ते वैरामाः पारदाश्च बङ्गाश्चः कितवैः सह। विविधं बलिमादाय रतानि विविधानि च ॥ १० ॥ श्रजाविक' गोहिरएय' खरोष्ट्रं फलजं मधु । कम्बलान्विविघांश्चैव द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ११ ॥ प्राग्ज्योतिषाधिपः शूरो म्लेच्छानामधिपा बली । यवनैः सहितो राजा भगदत्तो महारथ: ॥ १२ ॥ श्राजानेयान्ह्यानशीघानादायानिलरंहसः । बलि च कुत्सनमादाय द्वारि तिष्ठति वारित: ॥ १३ ॥ श्रश्मसारमयं भाण्डं शुद्धदन्तत्सरूनसीन्। प्राग्ज्योतिषोऽय तहत्वा भगदत्तोऽव्रजत्तदा ॥ १४ ॥ द्वयत्तांस्त्रयत्ताल्लां लाटात्तालानादिग्भ्यः समागतान् । श्रीष्णीषाननिवासारच बाहुकान् । पुरुषादकान् ॥ १५ ॥ एकपादांश्च तत्राहमपश्य द्वारि वारितान्। बल्यर्थं ददतुस्तस्मै हिरण्यं रजतं बहु ॥ १६ ॥ इन्दुगोपकवर्णाभाञ्युकवर्णान्मनाजवान्। तथैवेन्द्रायुधनिभान्सन्ध्याभ्रसदृशानपि ॥ १७ ॥

पाठांतर त्र्राभीराः; तु गाश्च ।

<sup>† ,,</sup> रोमकान्।

श्रनेकवर्णानारण्यान्यहीत्वाश्वान्मने।जवान् । जातरूपमनर्घ्ये च ददुस्तस्यैकपाद्काः ॥ १८॥ चीनान्द्र णाञ्शकाने। ड्रान्पार्वतान्तरवासिनः । वाष्णे यान्हारहू गांश्च कृष्णान्हे भवतांस्तथा ॥ १९ ॥ न पारवाम्यभिगतान्विविधानद्वारि वारितान्। बल्यर्थे ददतस्तस्य नानारूपाननेकशः ॥ २० ॥ कृष्णग्रीवान्महाकायान्रासभाज्शतपातिनः । श्राहाषु देशसाहस्रान्विनीतान्दिकु विश्रुतान् ॥ २१ ॥ प्रमाणरागस्पर्शादयः बाह्लीचीनसमुद्भवम् । श्रीण च राक्कवं चैव कीटजं पहजं तथा ॥ २२ ॥ कुट्टीकृतं \* तथैवान्यत्कमलामं सहस्रशः। श्लद्षं वस्त्रमकार्पासमाविकं मृदु चाजिनम् ॥ २३ ॥ निशितांश्चैव दीर्घासीनृष्टिशक्तिपरश्वधान्। श्रपरान्तसमुद्भूतांस्तथैव परश्रू ञ्रिशतान् ॥ २४ ॥ रसान्गन्धांश्च विविधान् रत्नानि च सहस्रशः। बर्लि च क्रस्तमादाय द्वारि तिष्ठन्ति वारिता: ॥ २५ ॥ शकास्तुखाराः कक्काश्च रोमशाः श्रक्किणो नराः। महागमान्दूरगमानगिरातानबुदं हयान् ॥ १६ ॥ केाटिशश्चैव बहुशः सुवर्णे पद्मसंमितम् । बलिमादाय विविधं द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ २७ ॥ श्रासनानि महाहीिण यानानि शयनानि च । मियाकाञ्चनचित्राणि गजदन्तमयानि च ॥ २८ ॥ रथांश्च विविधाकाराञ्जातरूपपरिष्कृतान् । इयैर्विनीतैः संपन्नान्वैयाव्रपरिवारणान् ॥ २९ ॥

<sup>\*</sup> कुटीकृतं।

<sup>†</sup> तुषाराः; तुखाटाः; तुकाराः।

<sup>‡</sup> कौरब्य; कङ्काश्च के लिये कौमाराः पाठ भी है।

विचित्रांश्च परिस्तोमान्यत्नानि च सहस्रशः । नाराचानधं नाराचाञ्शस्त्राणि विविधानि च ॥ ३० ॥ एतद्दत्त्वा महद्द्रव्यं पूर्वदेशाधिपो तृपः । प्रविध्यो यज्ञसदनं पाण्डवस्य महात्मनः ॥ ३१ ॥

श्रध्याय ४८ दायं तु तस्मै विविधं शृशु मे गदतोऽनघ। यशार्थे राजभिद्दी महान्तं धनसञ्चयम् ॥ १ ॥ मेरमन्दरयोर्मध्ये शैलोदामभितो नदीम् । ये ते की चकवेण्नां छायां रम्यामुपासते ॥ २ ॥ खशा \* एकाशना ज्याहा: पदरा दीर्घवेणवः। पशुपाश्च‡ कुणिन्दाश्च तङ्गणा परतङ्गणाः ॥ ३ ॥ ते वै पिपीलिक नाम वरदत्तं पिपीलिकै:। जातरूपं द्रोग्रामेयमहापुः पुञ्जशो नृपाः॥ ४॥ कृष्णाल्लॅलामांश्चमराञ्शुक्लांश्चान्याञ्शशिप्रभान् । हिमवत्युष्पजं चैव स्वादु चौद्रं तथा बहु॥॥ ५॥ उत्तरेम्य: कुरुम्यश्चाप्यपोढं माल्यमंबुभि: । उत्तरादिप कैलासादाषची: सुमहावलाः ॥ ६ ॥ पार्वतीया बलि चान्यमाहृत्य प्रण्ताः रिथताः। श्रजातशत्रोर्नु पतेद्वीरि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ७ ॥ ये परार्धे हिमवतः सूर्योदयगिरौ सूपा: । वारिषेगासंगुद्रान्ते¶ लोहित्यमभितश्च ये। फलमूलाशना ये च किराताश्चर्मवाससः ॥ = ॥

<sup>\*</sup> खसा:; खशा:।

<sup>†</sup> ह्यहीः; ह्य्वोहाः; त्र्योहाः ।

<sup>🗘</sup> पशुपा के स्थान पर पारद्ध भी पाठ है।

<sup>§</sup> **उद्धृतं** यत्।

<sup>∥</sup> मधु।

<sup>¶</sup> कारूषे।

चन्दनागुरुकाष्ठानां भारान्कालीयकस्य च । चर्मरत्नसुवर्णानां गन्धानां चैव राशयः ॥ ९ ॥ कैरातिकानामयुतं दासीनां च विशाम्पते । श्राहृत्य रमणीयार्थान्दूरजानमृगपित्वणः ॥ १०॥ निचितं पर्वतेभ्यश्च हिरश्यं भूरिवर्चसम् । बलिं च क्रत्स्नमादाय द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ११ ॥ कायव्या \* दरदा दार्वा: शूरा: वैयमकास्तथा । श्रीदुम्बरा† दुर्विभागाः पारदा वाह्लिकैः सह ॥ १२ ॥ काश्मीराः कुन्दमानाश्च‡ पौरकाङ्घ हंसकायनाः। शिवित्रिगर्तयौधेया राजन्या मद्रकेकयाः ॥ १३ ॥ श्रम्बष्ठाः कौकुरास्ताच्यां वस्त्रपाः पह्नवै: सह । वसातयः समौलेयाः सह चुद्रकमालवैः ॥ १४ ॥ शौरिहकाः । कुक्कुराश्चैव शकाश्चैव विशापते । श्रङ्गा वङ्गाश्च पुगड्राश्च शानवत्या गयास्तथा ॥ १५ ॥ सुजातयः श्रे शिमन्तः श्रेयांसः शस्त्रपाण्यः । त्राहापु<sup>र</sup>: स्रिया वित्तं शतशोऽजातशक्वे ॥ १६ ॥ वङ्गाः कलिङ्गपतयस्ताम्रलिप्ताः सपुण्ड्रकाः । दुकूलं कौशाकं चैव पत्रीर्णे प्रावरानिष ॥ १७ ॥ तत्र सम द्वारपालैस्ते प्रोच्यन्ते राजशासनात् । कृतकाराः सुवलयस्ततो द्वारमवाप्स्यथ ॥ १८ ॥ ईशादन्तान्हेमकचान्पद्मवर्णान्कुथावृतान्। शैलाभान्नित्यमत्तांश्च श्रभितः काम्यकं सरः ॥ १९ ।

कांबोजा, क्रव्यादा, कैराताः, कावख्याः ।
 श्रीडुंबरा; कुटुंबरा ।

<sup>‡</sup> च कुमाराश्च।

<sup>§</sup> पौरका का पाठांतर घोरका भी है।

<sup>∥</sup> सोंडिकाः; पौंड्रिका: ।

दत्त्रैकैके। दशशतान्कुञ्जरान्कवचावृतान् । न्त्रमावतः कुलीनांश्च द्वारेण प्राविशंस्ततः ॥ २० ॥ एते चान्ये च बहवा गणा दिग्भ्य: समागताः। श्रन्यैश्चोपाहृतान्यत्र रत्नानीह महात्मभिः ॥ २१ ॥ राजा चित्ररथो नाम गन्धवी वासवानुगः। शतानि चत्वार्यददद्यानां वातरंहसाम् ॥ २२ ॥ तुं बुहत्तु प्रमुदितो गन्धवों वाजिनां शतम् । श्राम्रपत्रसवर्णानामददद्वेममालिनाम् ॥ २३ ॥ कृती च राजा कौरव्य शूकराणां विशापते। श्रददद् गजरत्नानां शतानि सुबहून्यपि ॥ २४ ॥ पांशुराष्ट्र।द्रसुदानो राजा षड्विंशतिं गजान्। श्रश्वानां च सहस्रे द्वे राजन्काञ्चनमालिनाम् ॥ २६ ॥ जवसत्त्वोपपन्नानां वय:स्थानां नराधिप । बलि च कुरस्नमादाय पाण्डवेभ्यो न्यवेदयत् ॥ २७ ॥ यश्सेनेन दासीनां सहस्राणि चतुर्रश । दासानामयुतं चैव सदाराणां विशापते ॥ २८ ॥ गजयुक्ता महाराज रथाः षड्विंशतिस्तथा । राज्यं च कुरस्नं पार्थेभ्या यज्ञार्थं वै निवेदितम् ॥ ३९ ॥ समुद्रसारं वैड्ये मुक्ताः शङ्कास्तथैव च । शतशरच इधांस्तत्र सिंहला: समुपाहरन् ॥ ३०॥ संवृता मणिचीरैस्त श्यामास्ताम्रान्तलोचनाः । तान्ग्रहीस्वा नरास्तत्र द्वारि तिष्ठन्ति वारिताः ॥ ३१ ॥

## कर्मभूमि श्रीर पाणिवाद

(१)

व्यास के धारणात्मक धर्म की परिभाषा में यह लोक कर्मभूमि कहा गया है। यहाँ से आगे जो परलोक है वह फलभूमि होगा— कर्मभूमिरिय ब्रह्मन्, फलभूमिरसौ मता।

्रानरका राजा । ( वनपर्व, २६१ । ३५ )

( ? )

कम में मनुष्य की विशेषता है-

प्रकाशलस्या देवा मनुष्याः कर्मलस्याः।

( श्रश्वमेध •, ४३।२० )

कर्म ही मनुष्य की सच्ची परिभाषा है। कर्म करने से जीवन में जो प्रकाश स्थल होता है स्सी से मनुष्य देव बन जाता है।

( 3 )

मानवी पुरुषार्थ की श्रेष्ठता का प्रतिपादन करते हुए व्यास ने स्वयं देवराज इ'द्र के मुख से कर्मवाद या पाणिवाद का व्याख्यान कराया है—

जिनके पास द्वाथ हैं वे क्या नहीं कर सकते ? जिनके पास द्वाथ हैं वे ही सिद्धार्थ हैं। जिनके पास हाथ हैं उनको मैं सबसे अधिक सराहना करता हूँ।

जैसे तुम सदा धन चाहा करते हो, वैसे मैं तो हाथवाले मनुष्यों की प्राप्ति चाहता रहता हूँ। पाणि-लाभ से बढ़कर अन्य कोई लाभ नहीं है।

जिनके पास देनों के दिए हुए दस अँगुलियोवाले हाथ हैं, ने जाड़े-गर्मी-बरसात से अपनी रचा करते हुए वस्त, अन्न और सुख के साधन प्राप्त करते हैं। वे पृथिवी के अधिपति होकर अनेक प्रकार के भाग भागते हैं तथा नाना उपायों से औरों के। अपने वश में कर लेते हैं। इसमें संदेह नहीं कि 'पाणिमन्त' पुरुष ही बलवान और धनवान बनते हैं।

वे ही अनेक प्रकार से आनंद करते और ईसते खेलते हैं।\*

<sup>\*</sup> ग्रही सिद्धार्थ ता तेशां येशां सन्तीह पाण्यः ।

श्रतीव स्पृहये तेषां येषां सन्तीह पाण्यः ॥ ११ ॥

पाणिमद्भ्यः स्पृहाऽस्माकं यथा तव धनस्य वै ।

न पाणिलाभादिषको लाभः कश्चन विद्यते ॥ १२ ॥

श्रथ येषां पुनः पाणी देवदत्ती दशांगुली ॥ १४ ॥

श्रिधिष्ठाय च गां लोके भुंजते बाहयन्ति च ।

उपाय वैद्विभिश्चैव वश्यानास्मिन कुर्वते ॥ १६ ॥

पाणिमन्तो बलवन्तो धनवन्तो न संशयः ॥ ३४ ॥

ते खल्विप रमन्ते च मोदन्ते च हसन्ति च ॥ ३५ ॥

(शांतिपर्वं, १८० श्र०)

## हमारा साके का दिन श्राज

[ लेखक--श्री मैथिलीशरण गुप्त ]

हमारा साके का दिन आज
नहीं हमें केवल अपनी ही, आरों की भी लाज।
नए नए निर्लंड हूण शक सिड्जत हैं अभिनव असों से;
फिलित न होंगे दिलत यत्न अब उन्हीं गिलित कुंठित शस्त्रों से।
सजने होंगे नई विजय के हमें नए ही साज,
हमारा साके का दिन आज।
हम अबाध्य भी रहें अनुद्धत न हो नृशंस विरोध हमारा,
प्रतिपक्षी के तन से क्या है, मन से हा प्रतिशोध हमारा।
संस्कृत होकर रहे अंत में प्राकृत पुरुष-समाज।
हमारा साके का दिन आज।
कोरी नीति कापुरुषता है, कोरी शक्ति हिंस्न पशु चेष्टां ,
निज विक्रम का सभा-रत्न ही अपना अनुप्य उपदेष्टा।
अपने आदशों का द्रष्टा कालिदास कविराज,

हमारा साके का दिन आज।

<sup>#</sup> कातर्यं केवला नीतिः शौर्यं श्वापदचेष्टितम् । — कालिदास ।

### पौरव-पराक्रम-पदक

इस चित्र का आधार चांदी का एक पदक है जो इस समय ब्रिटिश न्यूजियम में सुरिचत है। एक भीमाकृति लौटे हुए हाथी पर दे। योद्धा बैठे हैं। धनके पीछे एक अश्वारोही है। हाथी पर बैठे हुए पिछले योद्धा ने



घूमकर अपनी भरपूर शक्ति से बहें का हाथ धुड़सवार पर चलाया है।
यूनानी मुद्राशास्त्र के विशेषझ श्री हेड महोदय के मत में, जिसे के शिश हिस्ट्री
के लेखक ने भी प्रमाण माना है (ए० ३८९), यह पदक स्वयं सिकंदर के
समय का है। श्री हेड के कथनानुसार इसमें पौरव-सिकंदर-युद्ध की एक

रोमांचकारिया घटना का चित्रया है जिसका वस्लेख यूनानी इतिहास-लेखक अर्रियन ने किया है।

यवन सेना से युद्ध के समय अन्य सब लोग तो विचलित हो गए, परंतु पराक्रमी पौरव अपने स्थान पर अडिंग जमें रहे। उस ईरानी सम्राट्की तरह जिसने ऐसे समय रणभूमि से भागकर प्राण्ण बचाए थे, महाराज पौरव अपने स्थान से तिल भर भी न हिले और वीरों की भाँति उन्होंने अपने हाथी की निर्भयतापूर्वक चारों ओर से बरसते हुए भयंकर बाणों के बीच में रोका। एक बाण उनके दाहिने कंधे में लगा। उस समय हाथी उस स्थान से लौटा। महाराज पौरव अभी कुछ ही दूर गए थे कि उन्हें पीछे आता हुआ एक अश्वारोही दिखाई पड़ा। उसने चिल्लाकर कहा—'हे पौरव, अपना हाथी रोका, में यवनराज से तुन्हारे लिये संदेश लाया हूँ।' वीर पौरव ने तुरंत उसे पहचाना। यही वह तस्त्रिला का राजा आभि है जो देशद्रोह करके सिकंदर की ओर जा मिला था। उनके मन में घुणा भर गई और अपने स्थान पर वैठे हुए ही गुमकर अपने घायल हाथ की बची हुई शक्ति के। समेटकर उन्होंने एक बर्झा फंककर मारा। यदि आभि ने कूदकर अपनी रक्ता न की होती तो वह अवश्य ही उसका मिशाना बन गया होता।

श्री हेड का कथन कि इस पदक पर पौरव के पराक्रम की यही घटना ट्रांकित है (बी० वी० हेड, हिस्टोरिया मिन्यूरम, प्र• ८३३; कैं० हि०, प्र० ३६७, ३८९) बिलकुल यथार्थ जान पड़ता है, क्यों कि इससे दृश्य का ट्रांथ पूरी तरह समक्त में द्या जाता है। पदक की दूसरी चोर एक खड़े हुए वज्रधारी पुरुष की मूर्ति है जिसे वियस देवता के रूप में सिकंदर किएत किया गया है।

स्मिथ ने यूनानी भाषा के पोरस का संस्कृत रूप पौरव मानने में कुछ संदेह किया है ( ऋर्ली हिस्ट्री ४ सं०, पृ० ६४, पाद-टिप्पणी )। कि तु कै जिज हिस्ट्री के विद्वान् लेखक ने पोरस का छुद्ध रूप पौरव ही स्वीकार किया है। हमारो सम्मति में पौरव नाम ही छुद्ध था। पाणिनि के सुत्र (४,३,१००)\*

<sup>\*</sup> जनपदिनाम् जनपदवत्सर्थम् जनपदेन समानशब्दानां बहुवचने ।



एक भारतीय सैनिक येंद्धा

पर काशिका टिप्पणी में जनपद श्रीर इसके शासक के भिन्न नामों का उदाहरण देते हुए लिखा है—

श्रनुषरहो जनपदः, पौरवो राजा, सा मिक्तस्य पौरवीयः।
श्रशीत् श्रनुषंड एक जनपद का नाम था जिसका उल्लेख पाणिनि के कच्छादि गण ( १८११३३ ) में भो श्राया है। उस जनपद के श्रधिपति चत्रिय शासक का नाम पौरव था। राजा पौरव के प्रति भक्ति से श्रनुरक्त जो जनपद-निवासी थे वे पौरवीय कहलाते थे। वीर पौरव के लिये दृद भक्ति जनता में स्वाभाविक थी, श्रौर उसके लिये 'पौरवीय' शब्द भाषा में प्रचलित था, यह बात व्याकरण साहित्य के एक कोने में सुरचित इस उदाहरण से ज्ञात होती है। यह श्रनुषंड जनपद जिसके राजा पौरव थे, प्राचीन केकय देश के ही श्रंतर्गत रहा होगा। वस्तुतः भेलम शाहपुर-गुजरात के पहाड़ी इलाकों का प्रदेश या प्राचीन केकय देश ही राजा पौरव का राज्य था, जैसा कि यूनानी ऐतिहासिक के कथन से ज्ञात होता है। कर्तिश्रस के श्रनुसार भेलम शौर चिनाव के बीच में पौरस का राज्य था श्रौर उनके राज्य में तीन सौ नगर थे।

इस पदक के महाराज पौरव, जिन्होंने सं प्रामभूमि में यवन-सेना से लोहा लिया प्राचीन चात्र-धर्म की प्रतिमृति थे। यूनानी इतिहासलेखक उनके वीरत्व-गुगा की प्रशंसा करते हुए नहीं अधातें जिस समय घिर जाने पर पौरव अपने हाथी से उतरे और यूनानी दूत आदरपूर्वक उन्हें यवन सेनापित के पास लिवा ले गया, स्वयं सिकंदर उनके स्वागत को घोड़े पर चढ़कर आया। उनके मुख के तेज और शालवृच्च को तरह ऊँचे इड़ शरीर को देखकर सिकंदर का मन सम्मान और आश्चर्य से भर गया। सिकंदर ने पौरव से पूझा—"आप अपने साथ कैसा ज्यवहार चाहते हैं ?" "राजा के यथा-योग्य," पौरव ने उत्तर दिया। सिकंदर ने फिर कहलाया—"कुछ और निश्चित बात कहिए।" पौरव ने दर्ष के साथ उत्तर दिया—"'राजा के लिये यथा-योग्य', मेरे इस कथन में ही सब कुछ आ गया है।" इस उत्तर से प्रसन्न होकर सिकंदर ने उत्तर पूर्व पद पर अधिष्ठित हुए।

इस अग्नि-परीक्षा में पड़कर भी पौरव अपने अक्षरण गौरव के साथ उत्तीर्ण हुए। वीर भाव उनमें कूट कूटकर भरा था। केकय देश की वीर-पर'पराश्रों को उन्होंने श्रपने देव-कल्प साढ़े छ: फुट ऊँ चे शरीर में धारण कर रखा था, जैसा कि सीमांत-प्रदेश के अधिपति में होना चाहिए। बढ़ती हुई यूनानी सेना के त्राक्रमण ने राजा पौरव को चुन्ध किया। ''मेरा नाम पहली हिव हैं" ( हिवरिस्म नाम )—यह कहकर छन्होंने पचास सहस्र भारतीय सेना की श्रभेद्य प्राचीर खड़ी करके यवन-सेनापति की गति को छैंक दिया। भारतीय सेना में तीस सहस्र भारतीय पदाति थे, जो छ: फूट लंबे धनुष को खींचकर नौ फट लंबे बागा छोड़ते थे। इस भयंकर युद्ध में पौरवराज ने असीम साहस और बल का परिचय दिया। उनके प्राणों से भी प्यारे दो पुत्र युद्ध की बलि हुए, अनेक सेनाध्यज्ञों ने भी अपनी आहुति दी और स्वदेश की पताका के। ऊँचा रखा। चत्रियों का कर्म चात्र धर्म का परिचय देना है। युद्ध का बलाबल परिणाम दैवाधीन होता है। हर्ष की बात है कि राजा पौरव ने जिस जुमाऊ यज्ञ का त्यार'भ किया था, क्षद्रक-मालव जैसे लड़ाकू गण-राज्यों ने इसे श्रागे जारी रखा श्रीर श्रंततोगत्वा यवन-सेना भारत विजय की श्राशा छोडकर हृदय श्रीर शरीर दोनों से थकी-माँदी श्रपनी जन्मभूमि के लिये वापस फिरी।

राजा पीरव के पराक्रम का सूचक यह पदक अपने गीरवशाली संकेतों के साथ साथ कुछ विषाद की भी रेखाओं की प्रकट करता है। ये रेखाएँ तब्धिशला के राजा आंभि का चिरत्र है। अपने पड़ेासी देश अभिसार के राजा और केक्य के राजा आंभि की कुछ अनवन थी। खेद है कि उसी वैर की आग की ठंढी करने के लिये आंभि ने तक्षशिला के द्वार यवन आक्रमणकारी के लिये खोल दिए और नगर की सब सेना तथा संपत्ति भी उसके अपित कर दी। आंभि के इस क्षद्र कर्म से वीर पौरव कितने उत्तप्त हुए, यह इस बात से जाना जा सकता है कि संप्रामभूमि में घाव से लथपथ अपने दिन्नण बाहु के अंतिम प्रहार का लक्ष्य उन्होंने आंभि के। ही बनाया। पौरव-पराक्रम-सूचक यह पदक भारतीय इतिहास के वीर-भाव का सूचक तो है ही, उसके करुण पक्ष का भी एक प्रतीक है।

# भारत श्रीर श्रन्य देशों का पारस्परिक संबंध

[ लेखक--श्री चंद्रगुप्त वेदालंकार ]

### १-सांस्कृतिक संबंध

संसार के इतिहास का अनुशीलन करता हुआ भारतीय विद्यार्थी अन्य देशों के विजयी इतिहास पढ़कर सोचता है कि क्या हमारे देश का भाग्य भी कभी जगा है ? क्या इस पुरायभूमि के उपासकों ने भी कभी अपना विस्तार किया है ? क्या हमारे भी कभी सांस्कृतिक, राजनीतिक श्रीर श्रार्थिक सामाज्य फैले हैं ? वह श्रनंत से पुनः प्रश्न करता है, क्या यह सच है कि रघू ने दिग्विजय की थी, राम ने लंका जीती थी श्रीर श्रर्जुन पाताल देश तक गया था ? वह भारत के पुरातन खँडहरों की देखता है श्रीर कुछ निश्चयात्मक स्वर में पूछता है, नालंदा श्रीर तत्त्रशिला के विश्वविद्यालय क्या यहीं थे, जिनमें दूर दूर के देशों से विद्यार्थिजन शिचा प्राप्त करने त्राते थे त्रीर प्रविष्ट न हो सकने पर निराश है। अपने देशों को लौट जाते थे ? ह्वेन्त्साक और फाहियान ने क्या इन्हीं विश्व-विद्यालयों में शिचा पाई थी ? क्या सचमुच मेरे ही देश का पुगयभूमि सममकर चीनी लोग तीर्थयात्रा के। त्राते रहे हैं ? वह श्रतीत का स्मरण करता है श्रीर स्पृतिपट पर बिखरी हुई स्थापनाश्चों के। दोहराता है। जब देवानांप्रिय तिष्य को श्राध्यात्मिक प्यास बुमाने के लिये कोई स्रोत हूँढ़ने की चाह हुई तो उसने श्रशोक से प्रार्थना की श्रीर कुमार महेंद्र तथा कुमारी संघिमत्रा भगवान बुद्ध का सत्य संदेश देने सिंहलद्वीप पहुँचे। जब चीन को नए प्रकाश की चाह हुई तो उसने बुद्ध की शरण ली। जब तिब्बत के। आत्मिक उन्नति की तड़प का अनुभव हुन्ना तो शांतरित्तत, पदासंभव त्र्यौर त्र्रातिशा के। निमंत्रित किया गया। श्ररब में कला, साहित्य श्रीर विज्ञान की खोज की गई तो भारतीय पंडितों का स्मरण किया गया। जावा, कंबोडिया श्रीर श्रनाम तो भारतीयों द्वारा बसाए हुए उपनिवेश ही हैं। सुदुरपूर्व के निवासी तो शिव, विष्णु श्रीर बुद्ध के २६

उपासक थे। बेयन का शिवमंदिर, श्रंकोर का विष्णुमंदिर, तथा बोरोबुदूर का बुद्धमंदिर श्राज भी बृहत्तर भारत की सुंदर भाँकी दिखा रहे हैं। सुदूर-पूर्व के प्रस्तर-खंडों पर खुदी हुई रामायण, महाभारत श्रीर गीता की कथाएँ सहस्रों वर्ष प्राचीन हमारे साहसी प्रचारकें। श्रीर धर्म-सामाज्य-निर्माताश्रों का स्मरण करा रही हैं। मानव-धर्मशास्त्र का—

"एतद्देशप्रस्तस्य सकाशादप्रजन्मनः। स्वं स्वं चरित्रं शिक्तरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः॥ यह श्लोक उसे प्रेरेणा देने लगता है श्रीर उसे प्रतीत होता है कि भारत भी कभी श्रपना विस्तार कर चुका है। जापान से मिस्र तक, बाली से ग्रीस तक बृह-त्तर भारत का विशाल भवन खड़ा था। श्राइए उसकी रूपरेखा यहाँ खींचें—

श्राज से ढाई सहस्र वर्ष पूर्व भारतवर्ष में एक महान् धार्मिक क्रांति हुई थी। उस समय केवल भारत में ही नहीं, ऋषित समस्त संसार के धार्मिक चेत्र में बड़ी उथल-पुथल मच रही थी। लगभग उसी काल में चीन में लाउत्सी श्रीर कन्फ्यूशस, मीस में सुकरात तथा उसके समकालीन अन्य दार्शनिक श्रीर बैबिलोन में ईसा, धर्म के प्राचीन विचारों के। परिशोधित कर रहे थे। भारत में इस क्रांति के प्रवर्त्तक महात्मा बुद्ध थे। सारनाथ में श्रपने पाँच शिष्यां को संबोधन कर बुद्ध ने उपदेश दिया—"भिक्षत्रो, त्रब तुम लोग जात्रो त्रौर बहुतों के कुशल के लिये, संसार पर दया के निमित्त, देवताओं और मनुष्यों की मलाई, कल्याए श्रीर हित के लिये भूमण करो। तुम उस सिद्धांत का प्रचार करो जो श्रादि में उत्तम है. मध्य में उत्तम है श्रीर श्रांत में उत्तम है। संपन्न, पूर्ण तथा पवित्र जीवन का प्रचार करो।" बुद्ध का ऋपने शिष्यों के यही प्रथम उपदेश था। भारतीय संस्कृति के इतिहास में इसका विशेष महत्त्व हैं; क्योंकि यहीं से धर्मचक्र का प्रवर्त्तन आरंभ होता है। इसी उपदेश में भारत के सांस्कृतिक विस्तार का तत्त्व निहित है। संस्कृति का यह प्रसार बुद्ध के जीवनकाल में भारत में ही फैलता रहा, पर त्रशोक के समय से यह सांस्कृतिक विस्तार भारत से बाहर फैलना आरंभ हुआ। बुद्ध की मृत्यु से २३६ वर्ष पश्चात् मोद्गलिपुत्र तिष्य ने तृतीय संगीति (सभा ) के। श्रामंत्रित किया। इस सभा में निश्चय किया गया कि विविध देशों में बौद्धधर्म के प्रचारार्थ नौ प्रचारक-मंडल भेजे जायँ। काश्मीर श्रीर गांधार में मन्मंतिक का, महिष-

Ł

मंडल (मइसूर) में महादेव की, योन (यूनानी जगत्) में महारिक्खत की, हिमवंत (हिमालय) प्रदेश में मिल्सिम की, सुवन्नभूमि (पेगू, मौलमीन) में सोगा श्रौर उत्तर की, लंका में महामिहंद (महेंद्र) की, वनवासी (उत्तरीय कनारा) में रिक्खत की, श्रपरांत (बंबई) में योनधम्मरिक्खत की श्रौर महार्ट्ट (महाराष्ट्र) में महाधम्मरिक्खत की भेजा गया। इन प्रचारक-मंडलों की श्रपने कार्य में श्राशातीत सफलता प्राप्त हुई।

### ताम्रपणी ( लंका )

जिस समय पाटलिपुत्र में तृतीय बैद्ध-सभा के ऋधिवेशन हो रहे थे श्रीर माद्गलिपुत्र तिष्य विदेशों में प्रचारक-मंडल भेजने की योजना बना रहे थे, उसी समय लंकाधिपति देवानांप्रिय तिष्य ने त्रशोक के पास एक दूतमंडल भेजने का विचार किया। इस दूतमंडल का नेता महाश्र्यरिष्ट था। दूतमंडल के पाटलिपुत्र पहुँचने पर त्राशोक ने तिष्य का महात्रारिष्ट द्वारा संदेश भेजा-"में तो बुद्ध, धर्म ऋौर संघ की शरण में ऋ। गया हूँ। तुम भी ऋपने की त्रिरत्न की शरण में लाने के लिये तैयार करो।" इधर महाश्रारिष्ट, तिष्य की त्रशोक का संदेश सुनाने जा रहा था श्रौर उधर कुमार महेंद्र ने इष्टिय, शं**ब**ल, उक्तिय और भद्रशाल के साथ लंका की श्रोर प्रस्थान किया। लंका में मिश्रक पर्वत पर तिष्य से महेंद्र की भेट हुई। तिष्य ने श्रमेक प्रश्न किए जिनका महेंद्र ने बड़ी बद्धिमत्ता के साथ उत्तर दिया। उत्तरों से प्रभावित होकर तिष्य ने श्रपने अनुयायियों सहित बैद्धिधर्म की दीचा ली। तिष्य की पुत्री अनुला ने भी दीचा लेनी चाही। इसके लिये एक दूसरा दूत-मंडल कुमारी संघमित्रा के श्रामंत्रित करने तथा बोधिद्रम की शाखा लाने के लिये भारत भेजा गया। संघमित्रा के त्राने पर त्रानुला ने त्रापनी सहेलियों सहित संघ में प्रवेश किया श्रीर बोधिद्रम की शाखा के। श्रनुराधपुर के महाविहार में स्थापित किया गया, जहाँ वह त्र्याज भी विद्यमान है त्र्यौर संसार के प्राचीनतम ऐतिहासिक वृत्त के रूप में प्रसिद्ध है। २३४ वि०पू० में तामिल राजा सेन श्रीर गुत्तिक की संमिलित सेनात्रों ने लंका पर त्राक्रमण कर शासन करना त्रारंभ किया। यदापि ये लोग बौद्ध न थे तथापि इनकी नीति धार्मिक सहिष्णता की थी। इन तामिल राजाओं में सबसे प्रमुख एलार था। इसकी न्यायप्रियता श्रीर निरपेत्तता की अनेक कथाएँ उपलब्ध होती हैं। दुष्ट्रशामणी ने एलार के कत्ल कर स्वयं राजगही प्राप्त की। श्रव से पुनः सिंहली राजाशों का शासन श्रारंभ हुआ। इस काल में बौद्धधर्म ने उन्नति की। इस युग का प्रसिद्ध राजा महासेन था। यह समुद्रगुप्त का समकालीन था। महासेन के बाद श्री मेघवणे श्राया। इसे महावंश में द्वितीय मांधाता कहा गया है। श्रनेक विहारों श्रीर मंदिरों का इस समय निर्माण हुआ। इसी के समय कलिंग का एक राजकुमार श्रीर राजकुमारी बुद्ध का दाँत लेकर राजसभा में उपस्थित हुए। इसे स्वर्णपात्र में रखकर ऊपर से मंदिर चिना गया। कांडि के मालिगाँव मंदिर में श्राज जो दाँत विद्यमान है, उसके विषय में कहा जाता है कि वह यही है। इसके बाद महानाम राजा हुआ। इसी के समय बुद्धघोष नामक भारतीय पंडित लंका गया। इसने श्रव्दक्थाओं का पाली में श्रवुवाद किया।

इसके बाद का इतिहास पारस्परिक मगड़ों का इतिहास है। अव्यवस्था में निर्वेल पन्न ने अपनी सहायता के लिये तामिल राजाओं के। आमंत्रित किया। इन राजाओं के समय हिंदू धर्म का बहुत प्रसार हुआ। १०६५ ई० में विजयबाहु ने समस्त देश को जीतकर पुन: व्यवस्था स्थापित की। पीछे बौद्ध-संघ में जो विकृति आ गई थी उसे दूर करने के लिये बर्मा से भिक्ष बुलाए गए। कुछ काल बाद फिर तामिल लोगों ने लंका पर त्राक्रमण किया। इस समय के बाद से फिर कभी तामिल लोग लंका से पूर्ण रूप से निकाले नहीं जा सके। १५०५ में पोर्चुगीज श्रीर १६०२ में डच लोग लंका पहुँचे। तब से ईसाई मत का भी इस द्वीप में प्रसार हुआ। १७९५ में श्रॅंगरेजों ने डच लोगों से लंका को छीन लिया श्रीर १८१५ में कांडि का स्वतंत्र राज्य भी ब्रिटिश साम्राज्य में मिला लिया गया। इस समय संपूर्ण लंका त्रिटेन के त्रधीन है। वहाँ हिंद, बैाद्ध श्रीर ईसाई मत-तीनों धर्मों का प्रचार है। लगभग चैाथाई जनता तामिलभाषी हिंदू है। उत्तरीय जिलों में हिंदू मंदिरों की भरमार है। बहुत से बौद्ध मंदिरों में भी हिंदू देवतात्रों की मूर्तियाँ विद्यमान हैं। श्रधि-कांश जनता बैद्ध धर्मानुयायी है। श्राज लंका-निवासियों के। भारतीय भिक्षु से दीचा लिए हुए दे। सहस्र वर्ष से श्रधिक समय बीत चुका है तिसपर भी

'Ł

देानों देशों का वह सांस्कृतिक संबंध आज भी स्थित है श्रोर पिझले कुछ वर्षों में वह दृदतर हुआ है।

### कुस्तन (खोतन)

तिब्बती श्रौर चीनी विवरणों में खेतन श्रौर भारत के सांस्कृतिक संबंध की अनेक मनोरंजक कथाएँ संगृहीत हैं। यद्यपि ये कथानक परस्पर मेल नहीं खाते तथापि इस बात में समता है कि इस देश का नाम कुस्तन ( कु-भूमि है स्तन जिसका) किसी ऐसे राजकुमार के नाम पर पड़ा जिसे गृह-निर्वासन के कारण भूमि के सहारे पलना पड़ा। वह राजकुमार कैंान था, इस विषय में कथानक एकमत नहीं हैं। इन विवरणों के श्रनुसार ५८ ई० पूर्व में विजय-संभव खोतन का राजा हुन्त्रा। यह कराव राजा भूमिमित्र का समकालीन था। राज्याभिषेक के पाँचवें वर्ष काश्मीर से ऋहत् वैरोचन नामक भिक्षु खोतन पहुँचा। इसके उपदेशों से प्रभावित होकर राजा ने बौद्धधर्म की दीचा ली। इस प्रकार वैरोचन ही वह प्रथम प्रचारक था जिसने खातन में महायान धर्म को प्रचलित किया था। विजयसंभव के बाद सात राजात्रों तक बौद्धधर्म की कोई विशेष उन्नति नहीं हुई। श्राठवाँ राजा विजयवीर्य्य था। इसके समय विहारों श्रीर चैत्यों का निर्माण हुश्रा। इसके बाद विजयजय श्रीर विजयधर्म के समय बौद्धधर्म की विशेष उन्नति हुई। दोनों देशों के बीच पंडितों का श्रावागमन हुआ। राजा विजयकीर्ति के समय श्वेत हुगों के श्राक्रमण हुए जिसके परिग्राम स्वरूप बौद्धधर्म के। बहुत चति उठानी पड़ी। बहुत से विहार जला दिए गए ऋौर नए बनने से रोक दिए गए। १००० ईसवी में तुर्क आक्रांता यूसुफ कादरखाँ ने खोतन पर आक्रमण किया और उसे जीत लिया। इस समय जनता पर भयंकर श्रत्याचार किए गए। भिक्षु लोग देश छोड़कर तिब्बत भाग गए। बौद्धधर्म की श्रवनित होने लगी। १००० से ११२५ ई० तक तुर्कों का शासन रहा। ये लोग मुसलमान थे अतः अब इस्लाम का उत्कर्ष त्रारंभ हुन्ना। ११२५ से १२१८ तक का इतिहास त्रज्ञात है। १२१८ में खोतन, चंगेजखाँ के मंगोल साम्राज्य का हिस्सा बन गया। इसके उपरांत कई सौ वर्षों तक यह इस्लामी क्रियाशीलता का प्रधान केंद्र- स्थान बना रहा। १८७८ में यह चीनी साम्राज्य के सिन्-क्याङ् प्रांत में मिला लिया गया।

श्राज से श्राधी शताब्दि पूर्व किसी की इस बात का स्वप्न भी न था कि खोतन की वह मरुभूमि जिसमें सब छोर रेत ही रेत दिखाई देता है, एका-एक किसी प्राचीन सभ्यता के केंद्र रूप में प्रकट होगी। पिछले कुछ वर्षों से विदेशी श्रनुसंधानकर्ताश्रों द्वारा विशेषत: सर श्रारल स्टाईन द्वारा जा गवेषगाएँ की गई हैं उनसे यही परिगाम निकलता है कि कुछ शताब्दि पूर्व इस देश में बौद्ध संस्कृति उन्नति के शिखर पर त्र्यारूढ़ थी। वहाँ सैकड़ेां विहार थे जिनमें हजारों भिक्षु रहते थे। इन भिक्षुत्रों में कई एक धुरंधर विद्वान् थे। बुद्धसेन ऐसे ही पंडितों में से एक था। ज्यापारिक दृष्टि से भी इस देश का बड़ा महत्त्व था। कारागर से चीन श्रीर चीन से भारत श्रानेवाले सार्थवाह (काफिले), व्यापारी श्रीर यात्री खोतन होकर ही श्राया-जाया करते थे। फाहियान, सुङ्युन, ह्रेन्-त्साङ् श्रीर मार्कोपोलो ने इसी मार्ग का श्रनुसरण किया था, परंतु किसी दैवी विपत्ति के कारण शिक्षा श्रीर सभ्यता का यह केंद्र निर्जन हो गया। श्राकाश की चूमनेवाले विहार, तारों से बातें करनेवाले स्तूप, प्रतिमाश्रों से विभूषित मंदिर तथा सहस्रों हस्तलिखित प्रंथों से युक्त पुस्तकालय—सब एक साथ रेतीले टीलों के गर्भ में समा गए। इस सर्वता-मुख विनाश के परिएाम-स्वरूप त्राज से ५० वर्ष पूर्व खातन की ऋत्युक्रत सभ्यता की कोई कल्पना भी न कर सकता था। इन श्रनुसंधानों द्वारा यद्यपि हमारे बहुत से छुप्र स्मृति-चिह्न प्रकाश में श्रा चुके हैं, फिर भी खोतन के सूखे हृदय में त्राब भी न जाने कितना सांस्कृतिक रस भरा पड़ा है।

#### चीन

यद्यपि भारत श्रौर चीन के पारस्परिक संबंध पर विद्वानों ने भिन्न भिन्न भिन्न प्रकार से प्रकाश डाला है, तथापि हम यहाँ चीनी विवरणों के श्राधार पर ही लिखेंगे। इन विवरणों के श्रानुसार हाँन-वंशीय राजा मिक्ती ने ६५ ई० में १८ व्यक्तियों का एक दूतमंडल भारत भेजा जो लौटते हुए श्रपने साथ बहुत से बौद्ध प्रंथ तथा कश्यप मातंग श्रौर धर्मरच नामक दें। भिक्षुश्रों के चीन ले

गया था। मातंग द्वारा राजा ने बौद्धधर्म की दीचा ली। दोनों भिक्षुत्रों ने चीनी भाषा सीखकर बहुत से प्रंथों का चीनी भाषा में श्रमुवाद किया। चीन में बौद्धधर्म का श्रंकुर जमते ही भारतीय पंडितों का चीन की श्रोर प्रवाह सा बहने लगा। दूसरी शताब्दि का श्रंत होने से पूर्व ही श्रार्थ्यकाल, सुविनय, चिछुकाच श्रोर महाबल चीन गए। तीसरी शताब्दि में धर्मपाल, धर्मकाल, विश्न, तुह्यांन, कल्याण श्रोर गोरच चीन पहुँचे। इन पंडितों ने तीन सौ से श्रिधक प्रंथों का चीनी भाषा में श्रमुवाद किया। इस समय तक हजारों लोग त्रिरत की शरण में श्रा चुके थे।

पाँचवीं शताब्दि के आरंभ में कुमारजीव चीन गया। इसने १२ वर्ष में १०० पुस्तकों का चीनी भाषा में अनुवाद किया। यह प्रतिभासंपन्न व्यक्ति था। प्रंथों का अनुवाद करते हुए इसने पुराना ढर्रा त्यागकर नवीन विधि का अनुसरगा किया। इसी लिये इसके द्वारा अनूदित प्रंथ मौलिक रचना-से जान पड़ते हैं। कुमारजीव की भाषा ह्वं न-त्साङ् से भी अच्छी समभी जाती है। जापानी विद्यार्थियों से प्रायः यह प्रश्न पृद्धा जाता है कि कुमारजीव और ह्वं न-त्साङ् में से किसकी भाषा श्रेष्ठ है और इसका उत्तर यही समभा जाता है कि कुमारजीव की भाषा अधिक अच्छी है। कुमारजीव की शिष्य-मंडली भी बहुत बड़ी थी। फाहियान इन्हीं शिष्यों में से एक था।

पाँचवीं सदी में चीनी साम्राज्य कई खंडों में बँट गया। उत्तर में तातार श्रीर दिल्ला में सुक् वंश शासन करने लगे। ये दोनों वंश बौद्धधर्म के कट्टर शत्रु थे। इस समय बौद्धमतावलंबियों पर भयंकर अत्याचार किए गए। सक्वन्तिन ने इस प्रतिक्रिया की शांत कर फिर से बौद्धधर्म की प्रतिष्ठा की। चीनी सम्राट् के इस धर्मप्रेम की कथा सुनकर भारत श्रीर मध्य एशिया के सभी राजाश्रों ने बधाई देने के लिये अपने दूत सम्राट् के पास मेंजे। इस समय समस्त देश में नवजीवन का संचार हो रहा था। बौद्धधर्म के प्रति इस बढ़ते हुए उत्साह के। देखकर भारतीय पंडितों का प्रवाह फिर से चीन की श्रोर वह निकला। ४३१ ई० में गुरावर्मा चीन पहुँचा। चीन जाने से पूर्व इसने जावा के राजा के। बौद्धधर्म में दीचित किया। इसके बाद गुरामद्र चीन गया। यह महायान पंथ का इतना धुरंधर पंडित था कि लोगों ने इसका

नाम ही महायान रख दिया। इस प्रकार भारतीय पंडितों का एक के बाद दूसरा दल चीन पहुँचता रहा । इस समय चीन में भारतीयों की संख्या निरंतर बढ रही थी। तत्कालीन चीनी विवरणों से ज्ञात होता है कि छठी शताब्दि के त्रारंभ में तीन हजार से भी श्रिधिक भारतीय चीन में निवास कर रहे थे। इनके निवा-सार्थ चीनी राजात्रों ने कितने ही सुंदर विहारों का निर्माण कराया था। इसी समय िक्षयों को भी संघ में प्रविष्ट किया गया। छठी शताब्दि में जो प्रचारक चीन गए थे उनमें से बोधिधर्म, परमार्थ, जिनगुप्त, यशोगुप्त श्रौर ज्ञानभद्र प्रमुख थे। ६२९ ई० में प्रसिद्ध चीनी यात्री ह्वेन्-त्साङ भारत त्राया। इसने ५ वर्ष तक नालंदा विश्वविद्यालय में रहकर संस्कृत श्रीर बौद्ध साहित्य का श्रम्ययन किया। ६४१ ई० में समाट हर्षवर्धन ने एक दूतमंडल चीन भेजा। इसके प्रत्युत्तर में ६५७ ई० में एक चीनी द्रतमंडल भारत श्राया, परंतु इसके भारत पहुँचने तक हर्षवर्धन की मृत्य हो चुकी थी। सातवी शताब्दि, चीनी इतिहास में साहित्यिक दृष्टि से सुवर्णकाल सममी जाती है, परंतु इस शताब्दि में बहुत कम पंडित चीन गए: क्योंकि इस समय भारतीय पंडितों का प्रवाह तिब्बत की श्रोर बह रहा था। श्राठवीं शताब्दि में चीनी पंडितों ने भारतीय पंडितों से ज्योतिष् प्रथ पढ़कर हिंदू पंचांग के आधार पर अपना तिथिकम निश्चित किया। इस सदी के आरंभ में अमोघवज चीन गया। अपने समय का यह सबसे बड़ा श्रतुवादक था। कुमारजीव, जिनगुप्त श्रीर बोधिरुचि की तरह इसने भी श्रनुवादों द्वारा भारतीय संस्कृति का फैलाने का यत्न किया। इसने तंत्रशास्त्र का भी प्रचार किया। श्रमीघवज्र ने लगभग ४१ तांत्रिक प्रंथों का चीनी भाषा में श्रनुवाद किया।

श्रमोधवश्र के साथ बड़े बड़े पंडितों का चीन जाना समाप्त हो गया। इसके बाद डेढ़ सौ वर्षों तक बहुत कम पंडित चीन गए। ९५१ ई० में मंजुशी श्रीर ९७३ में धर्मदेव चीन पहुँचे। धर्मदेव ने श्रनुवादकों का एक संघ स्थापित किया। संस्कृत के विद्वान् श्रनेक चीनी पंडित भी इसके सदस्य थे। इस संघ द्वारा बहुत से संस्कृत प्रंथों का चीनी भाषा में उत्था किया गया। श्रांतिम भारतीय पंडित जो चीन गया उसका नाम ज्ञानश्री था। यह १०५३ ई० में चीन पहुँचा था। इस प्रकार एक हजार वर्ष से भी श्रिधिक समय तक

Ł

भारतीय पंडित चीन जाते रहे। ये लोग श्रापने साथ जहाँ बौद्धधर्म को ले गए । वहाँ संस्कृत साहित्य, भारतीय कला श्रीर संस्कृति के। भी साथ ले गए । भारतीय पंडितों का यह कार्य संसार के इतिहास में श्रपूर्व स्थान रखता है। जिस उत्साह, त्याग श्रीर स्थिरता के साथ भारतीय पंडितों ने कार्य किया उसका दूसरा उदाहरण मिलना कठिन है। भारत पर मुसलमानों के श्राक्रमणों ने इस प्रगति में बाधा डाली। जब मंगोल समाट् कुबलेईखाँ ने श्रनुवादों की चाह से भारत की श्रोर दृष्टि डाली तो उसे निराश होना पड़ा। कारण यह था कि इस्लामी सेनाश्रों ने नालंदा, विक्रमशिला श्रादि शिचा श्रीर संस्कृति के केंद्रों के। स्वाहा कर दिया था। जिन शिच्णालयों में शिचा प्राप्त करके कुमारजीव, बोधिरुचि, परमार्थ श्रीर जिनगुप्त सदृश महापंडितों ने चीन में सांस्कृतिक प्रसार किया था वे श्रव भस्म हो चुके थे। ह्र न-स्वाङ् श्रीर ईत्सिंग के विद्यामंदिरों का श्रस्तत्व श्रव निःशेष हो चुका था।

१२८० से १३६७ तक चीन पर मंगोलों का आधिपत्य रहा। इनकी रुचि बौद्धधर्म की त्रोर त्र्राधिक थी। इससे इनके शासनकाल में बौद्धधर्म की विशेष उन्नति हुई। १३६८ से १६४४ तक मिक् वंश ने शासन किया। ये लोग भी बौद्धधर्म के सहायक रहे। इसके बाद मंचू लोग श्राए। ये भी बुद्ध के श्रगाध भक्त थे। १९१२ में चीन में क्रांति होकर प्रजातंत्र की स्थापना हुई। यद्यपि विधान में परिवर्त्तन हो जाने से पहले डा० सनयातसेन राष्ट्रपति चुने गए श्रीर श्राज मार्शल चार काई शेक चीन के राष्ट्रपति हैं श्रीर ये ईसाई हैं, तथापि प्रजा के धर्म में कोई परिवर्त्तन नहीं श्राया है। यह ठीक है कि चीनी बौद्ध-धर्म पर स्थानीय रंग बहुत चढ़ गया है, फिर भी वह मूलत: उन शिक्तात्रों श्रीर क्रियात्रों पर त्राश्रित है जिनका प्रचार भारतीय पंडितों ने किया था। भारत की भाँति चीन में भी इतनी उथल-पथल होने पर भी त्राज तक कला की सहस्रों उच्चतम क्रतियाँ विद्यमान हैं जिन पर भारतीय संस्कृति की श्रमिट छाप साफ दिखाई देती है। पिछली कुछ सदियों से पराधीन होने के कारण भारत का चीन से संबंध ट्रट-सा गया था. किंतु अर्वाचीन काल में दोनों देशों पर आई हुई विपत्ति के कारण वह पुरातन संबंध पुन: दृढ़ हो गया है। आज भारतीय परिचारक-मंडल चीन जाता है श्रीर चीनी मंडल भारत का पर्यटन करते हैं। चीनी विद्यार्थी भारत श्रा रहे हैं श्रौर भारतीय विद्वान् चीन बुलाए जा रहे हैं। यह पुरातन इतिहास की पुनरावृत्ति मात्र है।

#### जापान

ईसवी सन् के आरंभ से ही चीन में बौद्ध शिचाएँ प्रचितत होने लग गई थीं। चतुर्थ शताब्दि तक वहाँ बौद्ध धर्म पर्याप्त शिक्तशाली बन गया था। इस समय भिक्ष लोग चीन की सीमाएँ पार कर पड़ोसी राज्यों में भी इस नवीन धर्म का प्रचार करने लगे। ३७२ ई० में सुन्-दो नामक भिक्ष मूर्तियों और सूत्रप्रंथों के साथ सी-नान्-फू से को-गुर्-यू पहुँचा। चीन का पड़ोसी देश कोरिया इस समय तीन राज्यों में बँटा हुआ था—को-गुर्-यू, पाक्चि और सिल्ला। इनमें सबसे प्रथम को-गुर्-यू बौद्ध धर्म के सौरभ से सुरिभत हुआ। ३८४ ई० में मसनद नामक भिक्ष पूर्वीय चीन से पाक्चि पहुँचा। शीध्र ही यहाँ का राजा भी बौद्ध बन गया। यहीं के राजा सिमाई ने ५५२ ई० में जापानी सम्राट् किम्याई की सेवा में धर्म-प्रचारक भेजे थे। इस प्रकार कोरिया, जापान में, बौद्ध धर्म के प्रचार के लिये माध्यम बना। ४२४ ई० में कुछ प्रचारक को-गूर्-यू से सिल्ला पहुँचे। इनके प्रयत्न से यहाँ का राजधर्म भी बौद्ध धर्म हो गया। अन्य देशों की अपेचा केरिया में बौद्ध धर्म को राष्ट्रधर्म बनने में कम समय लगा।

चीन शाक्यमुनि का अनुगामी बन चुका था। चीन का पड़ोसी कोरिया भी बुद्ध की शरण में आ चुका था। अब प्रशांत महासागर में केवल एक ही द्वीपसमूह शेष था जहाँ बौद्ध-शिक्ताओं की सुगंधि अभी तक न पहुँची थी। इस द्वीपसमूह का नाम जापान था, किंतु यह भी समय के प्रभाव से न बच सका। २०२ ई० में जापानी सेनाओं ने केरिया जीत लिया। ५२२ ई० में शिबातात्सु नामक एक भिक्षु पूर्वीय चीन से केरिया होता हुआ जापान पहुँचा। इसने जापान के दिल्लाी तट पर फूस की एक कोपड़ी में बुद्ध-मूर्ति स्थापित कर बौद्धधर्म फैलाने का यत्न किया, परंतु लोग इसका अभिप्राय न समक सके और एक भी व्यक्ति धर्म में दीन्तित न हुआ। इस घटना के ३० वर्ष बाद ५५२ ई० में पाक्चि के राजा सिमाई ने स्वर्णप्रतिमा, धार्मिक गंथ, पवित्र मंहे और एक पत्र के साथ कुछ भिक्षुओं को जापानी सम्राट् किम्याई की

Ł

सेवा में भेजा। भिक्षुत्रों द्वारा उपहार पाकर श्रीर उपदेश सुनकर राजा बहुत प्रसन्न हुआ। उसने यह विषय अपने सामंतों के सम्मुख रखा कि इन उपहारों को स्वीकार करना चाहिए अथवा लीटा देना चाहिए ? वहाँ दो पत्त हो गए । सोगा परिवार स्वीकार करने के पत्त में था श्रीर दूसरे लोग श्रस्वीकार करने पर बल दे रहे थे। परिगामतः उपहार सोगा परिवार के सौंप दिए गए श्रीर उसे श्रवसर दिया गया कि वह नए देवता की पूजा करके देखे। शीघ ही देश में भयंकर महामारी फैली त्रीर लोग मरने लगे। इस त्रवस्था में विरोधी लोगों ने इसका दोष बुद्ध को देते हुए मंदिर जला डाला श्रीर मूर्ति नहर में फेंक दी तथा राजा ने सिमाई के। संदेश भेजा कि कृपा करके ऐसी मूर्तियाँ आगे से न भेजें। राजा की इस आज्ञा के बाद भी भिक्ष और भिक्षिणियाँ मूर्ति, धर्मप्रंथ श्रीर पवित्र धातु लेकर जापान पहुँचते रहे। इस नए धर्म की स्रोर स्त्रियाँ भी स्त्राकृष्ट हुई । यहीं कारण है कि ५७७ ई० में पाक्चि के राजा ने एक भिक्षुरणी जापान भेजी। ५८४ ई० में बहुत सी स्त्रियाँ संघ में प्रविष्ट हुईं। ५८८ में कुछ जापानी स्त्रियाँ शिक्षा प्राप्त करने केरिया गईं। इस प्रकार छठी शताब्दि का अंत होने से पूर्व जापान में बौद्ध धर्म का पर्याप्त प्रचार हो चुका था। इस समय जापान की शासिका सुईको थी श्रौर शो-तो-कु-ताइशी इसका उपराज ये दोनों बौद्धधर्म के पत्तपाती थे। इनके समय बौद्धधर्म की बहुत श्रभिवृद्धि हुई। बौद्धधर्म के प्रवेश के साथ जापान में कला, साहित्य श्रौर सभ्यता की उन्नति आरंभ हुई। यहीं कारण है कि शो-तु-कु-ताइशी जापानी इतिहास में सभ्यता का संस्थापक माना जाता है श्रीर श्राज दिन भी जापानी लोग बौद्धधर्म के। सामाजिक संगठन का स्तंभ मानकर पूजते हैं। जापान का यही प्रथम समाट था जिसने आम घोषणा करके बौद्धधर्म को राष्ट्रधर्म के रूप में स्वीकार किया था। ६०७ ई० में शी-तो-क ने एक दतमंडल चीनी द्रबार में भेजा। इस द्तमंडल के साथ बहुत से विद्यार्थी श्रीर भिक्षु भी चीन गए। स्वदेश लौटकर इन्होंने प्रचार-कार्य में बहुत हाथ बँटाया। शो-तो-कु श्रपने श्राचार में समाद श्रशोक से बहुत मिलता था। शिचा द्वारा, दुर्मिच में श्रन वितरण कर श्रीर बिना मूल्य श्रीषध बाँट कर इसने नाना प्रकार से धर्म-प्रचार किया ।

७१० से ७९४ तक का काल "नाराकाल" कहा जाता है। इस काल में जापान की राजधानी नारा रही। यही जापान की सर्वप्रथम स्थायी राज-धानी थी। इस युग में जापान ने बहुत उन्नति की। इस उन्नति का श्रेय बौद्धधर्म के। है। बौद्धधर्म श्रपने साथ केवल भारतीय दर्शन के। ही नहीं श्रपितु, चीनी श्रीर भारतीय वास्तुकला के। भी जापान ले गया। इस समय जापान में बड़े बड़े मंदिर त्रौर मूर्तियाँ गढ़ी गईं। ७४९ ई० में संसार की महत्तम पित्तल-प्रतिमा 'नारा-दाए-बुत्सु' का निर्माण हुआ। १३ फीट ऊँचा प्रसिद्ध 'ते।-दाइजी' घंटा भी इसी काल में बना। इस काल की मूर्तियों पर भारतीय कला की मलक स्पष्टतया दृष्टिगोचर होती है। इसी काल में चीन श्रौर भारत में भी बैद्धिकला उन्नति के शिखर पर त्रारूढ़ थी। इसी समय चीन में पहाड़ काटकर 'सहस्र बुद्धोंवाले गृहामंदिरों' का निर्माण हो रहा था श्रौर लगभग इसी समय भारत में ऋजंता की दीवारों पर पत्थर तराशकर जातक कथाएँ चित्रित की जा रही थीं। इस युग में बौद्धधर्म का बहुत प्रसार हुआ। एक लेखक ने ठीक ही लिखा है-"बौद्धधर्म ने जापान में कला, वैद्यक, कविता, संस्कृति श्रौर सभ्यता के। प्रविष्ट किया। सामाजिक, राजनैतिक तथा बैाद्धिक प्रत्येक चेत्र में बैद्धिधर्म ने अपना प्रभाव दिखाया। एक प्रकार से बौद्धधर्म जापान का शिक्क था जिसकी निगरानी में जापानी राष्ट्र उन्नति कर रहा था।"

७९४ से ८८९ तक "ही-अन युग" कहाता है, क्योंकि इस काल में जापान की राजधानी ही-अन नगर रही। इन दिनों जापान में दो महापुरुष उत्पन्न हुए। इनका उद्देश्य चीनी बौद्धधर्म के आधार पर जापानी बौद्धधर्म की उन्नति करना था। आगामी शताब्दियों में जापान के सामाजिक और धार्मिक जीवन पर इन आचाय्यों की शिचाओं का बहुत प्रभाव पड़ा। इनके नाम साइचो और केकई थे। ८८९ से १५९२ तक जापान की शासन-शिक फ्यूजिवारा वंश के हाथ में रही। जिस चित्रकला के लिये जापान जगद्विख्यात है, उस कला का विकास इसी समय हुआ। इस उन्नति में मिक्षुओं ने बहुत हाथ बँटाया।

११९२ से १३३८ तक का समय 'कामाकुरा काल' कहाता है। इस समय जाप<sup>1</sup>न की राजधानी कामाकुरा थी। यह काल सामंत-कलह के लिये प्रसिद्ध है। इस कलह में मिनामोतो वंश सफल हुआ। इस वंश के लोगों ने शागुन (सुप्रिम मिलिटरी चीफ ) की उपाधि धारण कर शासन किया। शोगुनों की जापान में वही स्थिति थी जो भारतीय इतिहास में पेशवात्रों की थी। योरितोमो ने श्रपनी विजय का कारण बैद्धिधर्म सममकर कामाकुरा में श्रमि-ताभ ( बुद्ध ) की एक संसार-प्रसिद्ध विशाल मृति स्थापित की। इधर जब राजनीतिक उथल-पुथल मची हुई थी तब जापान में बड़े बड़े महात्मात्र्यों का श्राविभीव हो रहा था। इन्होंने श्रपने ऊँचे व्यक्तित्व द्वारा जनता का ध्यान श्रपनी श्रोर श्राकुष्ट किया। इन महात्माश्रों के नाम थे होतेन्, शिन्रन्, निचिरेन् श्रौर देाजेन्। इनके नाम से जापान में बैाद्ध संप्रदाय भी प्रवर्दित हुए। १३३८ से १५७३ तक का काल राजनीतिक संघर्षों तथा धार्मिक उन्माद का काल है। इस श्रराजकता का अंत तीन राजनीतिह्यों—नावुनागा, हिद्याेशि श्रीर इयस ने किया (१५७३ से १८६८ तक )। इस काल में भिक्षुश्रों ने पार-स्परिक भगड़े त्यागकर शिचा की श्रोर ध्यान दिया। बौद्ध विहार सैनिक छावनियाँ न रहकर शिक्ताकेंद्र बन गए। उनमें लड़ाकू प्रचारकों के स्थान पर बौद्ध विद्वान पैदा होने लगे। सर्वत्र धार्मिक शांति के साथ कला का भी अभ्यद्य हुआ । १८६८ से १९४० तक का समय "मेइजी-यूग" कहाता है। १८६९ में राजा मेइजी ने एक घोषणा की। इसमें कैंासिल-निर्माण, सामंत-प्रधा का नाश श्रीर विदेशों से ज्ञान प्राप्त करने का उत्लेख किया गया था। इसे नए जापान का मैग्नाचार्टी कहा जाता है। इस समय तोक्यो के। राजधानी बनाया गया। विज्ञान का तीव्रता से प्रसार हुआ श्रीर लोग पाश्चात्य जगत् की उन्नति का कारगाईसाइयत के। मानकर उसकी श्रोर श्राकृष्ट होने लगे। परिगामतः समृचे राष्ट्र में इसकी प्रतिक्रिया हुई। पाश्चात्य विचारधारा छोड़ दो, राष्ट्रीय विचारों के। श्रपनाश्रो, जापान जापानियों का है-ये विचार इस युग के पथप्रदर्शक बने। इस त्रांदोलन के कर्णधार बैद्धि लोग थे जिन पर पाश्चात्य संस्कृति का रंग न चढा था। इस श्रांदोलन ने जापानियों के पश्चिम की श्रोर मुकते हुए मनों के। स्वदेश की श्रोर खींच लाने में बड़ी सहायता की। साथ ही लोगों में यह भी विश्वास उत्पन्न हुन्ना कि बैाद्धधर्म भूतकाल का भग्नावशेष ही नहीं ऋषित, राष्ट्र-

कल्याण के लिये सदा नवीन, वह सुंदर संदेश है जो न तो योरूप के पास है और न वहाँ की ईसाइयत के ही पास । इस प्रकार बौद्धधर्म का पुनरुत्थान हुआ। १८०० में बौद्धधर्म राष्ट्रधर्म के रूप में स्वीकृत किया गया। इस समय अन्य देशों में भी बौद्धधर्म फैलाने का यत्न किया गया। हवाई द्वीप में इसी काल में बौद्धधर्म फैला। अति प्राचीन काल से जापानियों का यह विश्वास है कि सूर्य्य का सर्वप्रथम उदय उनके देश में ही होता है। इसलिये ये अपने देश की 'सूर्य्योदय का देश' कहते हैं, परंतु जापानी लोग अपनी समस्त उन्नति का श्रेय एक दूसरे ही आध्यात्मिक सूर्य्योदय को देते हैं। वह है बौद्धधर्म, 'नमः अमितबुद्धाय' का जो संजीवनी नाद लगभग डेढ़ सहस्र वर्ष पूर्व भारत की हदय-गुहा से उठा था वह हिमालय के हिममंहित शिखरों के। प्रकंपित कर, प्रशांत महासागर की अर्ममालाओं के। उद्वेलित करता हुआ आज जापान के वायुमंडल में गूँज रहा है 'नामु अमिता बुत्स।'

#### तिब्बत

तिब्बती कथानकों के अनुसार चौथी शताब्दि में ला-सेम-सा (भारतीय पंडित का तिब्बती नाम) कुछ बौद्ध प्रंथ लेकर तिब्बत पहुँचे। परंतु राजा के अपद होने से पंडित श्रीर अनुवाद प्रंथ देकर वापिस लौट श्राए। तो-तो-रि के शासनकाल में ये प्रंथ फिर से राजा के संमुख उपस्थित किए गए, किंतु इस समय भी तिब्बत में लिखना-पढ़ना प्रचलित न हुआ था। अतः इन प्रंथों का अभिप्राय न जाना जा सका। ६२९ ई० में स्नोङ् सेन् गंपो राजा बना। इसने ६३२ ई० में तान्निसंबोता के अन्य सोलह व्यक्तियों के साथ बौद्ध प्रंथ लाने तथा भारत की भाषा सीखने के लिये यहाँ भेजा। १८ वर्ष तक भारत में रहने के उपरांत यह दूतमंडल तिब्बत लौटा। वहाँ जाकर इसने नई भाषा का प्रचार किया जो हरहा के मौखरी शिलालेख तथा काश्मीर की तत्कालिक लिपि से बहुत मेल खाती थी। इस नई भाषा का व्याकरण चंद्र-गोमिन और पाणिनीय के आधार पर तैयार किया गया था। ६४१ ई० में स्नोङ्-सेन्गंपों ने चीनी राजकुमारी से विवाह किया। इसके संसर्ग से यह बौद्ध बन गया और बौद्ध धर्म के प्रचारार्थ यत्न करने लगा। ८वीं शसाब्दि में

L

श्राचार्य शांतिरचित श्रोर पद्मसंभव तिब्बत गए। ७४९ ई० में पद्मसंभव ने उदंतपुरी विश्वविद्यालय के त्र्यनुकरण पर सम्-ये नामक विहार बनवाया। यह त्राज भी विद्यमान है। त्रार्य्यदेव, बुद्धकीर्ति, कुमारश्री, कर्णपति, कर्णश्री, सूर्य्यध्वज, सुमतिसेन त्रादि पंडित भी तिब्बत गए। ये सब संस्कृत प्रंथों का तिब्बती भाषा में श्रनुवाद करने में संलग्न थे। शांतिरित्तित की मृत्यु हो जाने पर आचार्य कमलशील का तिब्बत में आमंत्रित किया गया। इन्होंने शास्त्रार्थ में चीनी पंडितों के परास्त किया । इससे इनका प्रभाव बहुत बढ़ गया। इस प्रभाव के। चीनी पंडित न सह सके। परिगामतः चीनी पंडितों ने कसाई भेजकर कमलशील का वध करवा डाला। तिब्बतियों ने उनका शरीर मसाले लगाकर श्राज तक सुरचित कर रखा है। रल्पाचन का समय तिब्बती इतिहास में स्वर्णयुग के नाम से पुकारा जाता है। इस काल में बौद्ध-धर्म की बहुत उन्नति हुई। तिब्बती भाषा का केश तैयार किया गया था, जिसमें संस्कृत के पारिभाषिक शब्दों का विस्तारपूर्वक सममाया गया था। भारतीय त्रादर्श पर तिब्बती भार, नाप तथा मुद्राएँ निश्चित की गईं। संस्कृत प्रथों के। अनुदित करने के लिये भारत से जिनमित्र, शीलेंद्रबोधि, दानशील, प्रज्ञावर्भन्, सुरेंद्रबोधि त्र्यादि पंडित बुलाए गए। त्र्रानेक तिब्बती युवक भार-तीय धर्म श्रीर भाषा का श्रध्ययन करने भारत श्राए। इन युवकें। ने स्वदेश लौटकर संपूर्ण त्रिपिटक तिब्बती भाषा में अनुदित कर दिया। रल्पाचन की मृत्यु के पश्चात् तिब्बत का वातावरण बौद्धधर्म के प्रति विषपूर्ण हो गया। कार्य करने की बाधित किया गया। मंदिरों के द्वार दीवारे खड़ी करके बँद कर दिए गए। लगभग सौ वर्ष तक तिब्बत की यही दशा रही। भारतीय पंडित देश से निकाल दिए गए। अनुवादक अन्य देशों में भाग गए। तात्पर्य यह है कि इस समय बौद्धधर्म तिब्बत में श्रंतिम साँस ले रहा था। लगभग एक सदी बाद अञ्चवस्था च्यौर त्र्यसिहिष्णुता की यह दशा शनै: शनै: परिवर्ति त होने लगी। सभी त्रोर बौद्धधर्म का पुनरुत्थान करने की हल्की सी चर्चा उठ खड़ी हुई। परिस्थितियाँ परिवर्तित हो जाने से भारत श्रौर तिब्बत में श्रावा-गमन पुनः श्रारंभ हो गया। तिब्बती भिक्षु धार्मिक शित्ता के लिये भारत

श्राने लगे श्रीर भारतीय पंडित प्रचारार्थ तिब्बत पहुँचने लगे। इस काल में जो पंडित तिब्बत गए उनमें प्रमुख स्मृति था। १०१३ में श्राचार्य धर्मपाल, सिद्धपाल, गुण्पाल श्रीर प्रज्ञापाल के साथ तिब्बत गए। इसी समय सुमूति श्री शांति भी तिब्बत पहुँचे। इनके श्रातिरक्त श्रन्य पंडित भी तिब्बत गए, परंतु इनमें सर्वप्रमुख दीपंकर श्री ज्ञान श्रातिशा थे। इनका तिब्बत-निवासियों पर बहुत प्रभाव पड़ा। इन्होंने लगभग दो सौ प्रथ लिखे व श्रनूदित किए। श्रानुवाद करने श्रीर प्रथ लिखने के श्रातिरक्त इन्होंने सार्वजनिक भाषण भी दिए श्रीर श्रांत में एकांतवास कर शिष्यों का जीवन-सुधार के लिये श्रावश्यक निर्देश भी दिए।

११वीं शताब्दि में बौद्धधर्म तिब्बत में ऋपने मध्याह्नकाल में था। स्थान स्थान पर विहारों श्रीर मंदिरों का निर्माण हो रहा था। बौद्धधर्म के श्रनेक संप्रदाय फैल रहे थे। प्रंथों का अनुवाद हो रहा था; प्रचारक प्रचार कर रहे थे। इस काल का मुख्य व्यक्ति मर्-पा था। यह कर्मकांड का श्रद्धितीय पंडित था। इसने तीन बार भारत की यात्रा की थी। स्वदेश लौटकर इसने का-ग्या संप्रदाय चलाया। इसका त्राज भी तिब्बत तथा भूटान में बहुत प्रचार है। १०७१ ई० में नैपाली सीमांत पर साक्या विहार की स्थापना हुई। इस विहार ने तिब्बत में भिक्षत्रों का प्रभाव बढ़ाने में बहुत सहायता की। समय चंगेजर्खा स्त्रीर उसके साथियों ने एशिया के इतिहास में महत्त्वपूर्ण भाग लेना आरंभ किया। १२५८ ई० में कुबलेईखाँ ने एक महान धार्मिक सम्मेलन बुलाया । इसमें तीन सी बौद्ध भिक्ष, दो सी कन्पयूशसधर्मी श्रीर दो सी ताइधर्मी उपस्थित हुए। साक्या के महापंडित की वक्तुत्वकला के कारण बौद्ध लोग विजयी हए। कुबलेईखाँ महापंडित से इतना प्रसन्न हुआ कि उसने इसे मध्य तिब्बत का शासक नियुक्त कर दिया। इसके बाद ताशि-ल्हुन-पो विहार के महंत सानम्-ग्यासा का मंगोलिया निमंत्रित किया गया। इसने श्रपने उपदेशों से कुबलेईखाँ को माह लिया। कुबलेईखाँ ने बौद्धभ स्वीकार किया श्रीर सानमृग्यासा को ताले-लामा की उपाधि प्रदान की। इसे पर'परा का से सभी उत्तराधिकारी धारण करते गए। इस समय १४वाँ ता ते-लामा शासन कर रहा है। ताले-लामा ही तिब्बत का राजा श्रीर धर्माचार्य दोनों पर धारण करता है।

Ł

इस प्रकार भारतीय प्रचारक, श्रावागमन के मार्गों से सर्वथा शून्य, समय से बहुत पिछड़े हुए उन तिब्बतियों के देश में भी एक दिन बर्फीली बाटियों के पार कर सब प्रकार की विपत्तियों की मेलकर प्रविष्ट हए। चन्होंने कैलाश के श्वेत शिखरों श्रीर राजहंसों की जन्मभूमि मानसरोवर के तट पर खड़े हो-कर 'बुद्धं शरणं गच्छामि' के पवित्र नाद से सारे तिब्बत की गुँजा दिया। भारतीय विश्वविद्यालयों की शैली पर विद्यालय खोले। भारतीय वर्णमाला. **ब्याकरण, साहित्य, दर्शन, ज्योतिष श्रीर तंत्रशास्त्र का प्रचार किया। भारतीय** भार, नाप श्रीर मुद्रा के। प्रचलित किया। सहस्रों संस्कृत प्रंथें। के। तिब्बती भाषा में अनू दित कर बुद्ध का संदेश सर्वसाधारण तक पहुँचाया। यह गर्वपूर्वक कहा जा सकता है कि विशुद्ध भारतीय नीव पर तिब्बती धर्म का महाप्रासाद खड़ा किया गया। उसकी एक एक ईंट भारतीय साँचे में गढ़ी गई। आज से रू२०० वर्ष पूर्व भारतीय प्रचारकों ने जिस रंग के। इस पर चढ़ाया था वह त्राज भी फीका नहीं पड़ा है। रहन-सहन, त्राचार-ज्यवहार, कला-कौशल सबमें भारत की श्रमिट छाप स्पष्टतया दृष्टिगे।चर होती है। इस प्रकरण को हम सिलवाँ लेवी के इन शब्दों से समाप्त करते हैं "भारत ने उस समय आध्यात्मिक और सांस्कृतिक साम्राज्य स्थापित किए थे जब सारा संसार वब रतापूर्व कृत्यों में संलग्न था और जब उसे इसकी तिनक भी चिंता न थी। बद्यपि आज के साम्राज्य उनसे कहीं अधिक विस्तृत हैं, पर उचता की दृष्टि से वे इनसे कहीं बढ़कर थे, क्यों कि वे वर्ष मान साम्राज्यों की भौति तोप, तमंचे, वायुयान त्रीर विषैली गैसें। द्वारा स्थापित न होकर सत्य त्रीर श्रद्धा के त्राधार पर खड़े हुए थे।"

#### श्चर्व

पीछे हमने बौद्ध संस्कृति के प्रसार का वर्णन किया है, परंतु यह केवल बौद्धधर्म ही न था जो हिमालय श्रोर समुद्र के पार पहुँचा था । बौद्ध प्रचारकों की भाँति हिंदू प्रचारक भी सपनो मातृ-संस्कृति का प्रचार विदेशों में कर रहे थे। जिस समय बौद्ध-प्रचारक हिमालय की वर्षीं जो श्रोर विकट शिखरावली पर चढ़ते-उतरते हुए त्रिविष्ट्रप में प्रविष्ट हो रहे थे ठीक उसी समय र८

हिंदू प्रचारक श्रति उत्तंग ऊर्मिमालाश्रों से कोडाएँ करते हुए श्ररवसागर के विशाल वज्ञ:स्थल को चीरकर इजरत मुहम्मद के श्रनुयायियों में भारतीय संस्कृति के प्रति भव्य भावनाएँ उत्पन्न कर रहे थे। श्ररवों में भारतीय संस्कृति प्रवेश के दो कारण हैं। श्ररव व्यापारी श्रीर वरामका वंश के मंत्री।

अरब और भारत दो ऐसे देश हैं जो एक समुद्र द्वारा परस्पर मिले हुए हैं। अरब के तीन ओर समुद्र है। अपनी भौगोलिक स्थित के कारण ही हम इसे अत्यंत प्राचीन काल से व्यापार में संलग्न देखते हैं। हजरत यूसुफ के समय से वास्कोडिगामा तक अरब लोग भारतीय सामान को विदेशों में बेचते रहे। व्यापारी होने के कारण अरबों को भारत के विषय में अच्छा परिचय था। यही कारण है कि जब खलीफाओं को वैद्यों और पंडितों को आवश्यकता हुई तो इन व्यापारियों द्वारा उनका परिचय मिला और वे अरब ले जाए गए।

बरामका वंश का मंत्रिपद पर श्रारूढ़ होना भारतीय संस्कृति-प्रपार में बहुत सहायक हुन्ना। ये लोग पहले बौद्ध थे। यही कारण है कि मुसलमान हो जाने पर भी इनका सांस्कृतिक प्रेम नहीं छूटा। अब्बासी सलीफाओं के समय इन मंत्रियों की प्रेरणा पर भारत के बहुत से पंडित बगदाद पहुँचे। इन्होंने संस्कृत प्र'थों का अरबी में अनुवाद किया। इन पंडितों के नाम अरबी में जाकर इतने बिगड़ चुके हैं कि उनके वास्तविक रूप को दूँद निकालना कठिन है। महाभारत, चाएक्यनीति, पंचतंत्र श्रादि प्रथ अनुदित किए गए। बोजासफ (बोधिसत्त्व ) नामक पुस्तक इस्लाम के एक संप्रदाय का धर्मप्रंथ है। इस पुस्तक में बुद्ध के जन्म, शिचा त्रादि का वर्णन है। १ से ९ तक के श्रंक लिखने की विधि श्रावों ने भारत से सीखी। इसी लिये वे इन श्रंकों को 'हिंद्सा' कहते हैं। श्रागे चलकर श्ररबों ने योहप भर में इन श्रंकों का प्रचार किया। इसी से योहप में इन्हें 'श्ररबी श्रंक' कहा जाता है। ७७१ ई० में 'बृहस्पति सिद्धांत' नामक ब्योतिष प्रंथ 'ऋस्सि'द हिंद' नाम से अनुदित किया गया। इसके बाद आर्थ्यभट्ट, अरजवंद नाम से और संडनखायक, अरक'द नाम से अनुदित किए गए। आर्य्यभट्ट और ब्रह्मगुप्त के प्रथ भी भाषांतरित किए गए थे। श्ररबों ने इस क्योतिष विद्या को

Ł

बगदाद से स्पेन तक फैलाया श्रीर स्पेन द्वारा यह संपूर्ण योरूप में फैल गई। भारतीय क्योतिष का ऋरबों पर इतना प्रभाव पढ़ा कि जहाँ पहले खलीफाश्रों के दरवार में ईरानी ज्योतिषी रहा करते थे वहाँ मंसूर के समय हिंदू ज्योतिषी रखे गए। भारतीय चिकित्सा-पद्धति का भी ऋरवों में प्रसार हुआ। खलीफा हाक रशीद की अच्छा करने के लिये भारत से माणित्य नामक वैद्य की बुलाया गया था। नवीं शताब्दि में अरब से कुछ व्यक्ति जड़ी-बृटियों का झान प्राप्त करने के लिये भारत भेजे गए श्रीर कुछ भारतीय पंडित चिकित्सा संबंधी प्र'थों के अनुवाद-कार्यों में लगाए गए। चरक, सुश्रत, पशु-चिकित्सा, स्ती-रोग, सर्पविद्या आदि विषयों की पुंस्तकें अरबी में अनूदित की गईं। भारतीय संगीत से अरबों को बहत प्रेम था। इस विषय के संस्कृत प्रथों का भी अरबी में उल्था हुआ। भारतीय धर्म के प्रति भी अरबों को बहुत दिलचस्पी थी। यहिया बरमकी ने एक व्यक्ति को इसलिये भारत मेजा था कि वह यहाँ की श्रीषधियों श्रीर धर्मों का वृत्तांत लिखकर ले जाए। चीनी यात्रियों की तरह बहुत अरब लोग भी विद्याध्ययन के लिये भारत आए। इनमें से एक वैह्नी थी। यह चालीस वर्ष तक भारत में रहा। यहाँ रहकर इसने संस्कृत सीखी, विविध धर्मों का अनुशोलन किया और स्वदेश लौटकर भारत को तात्कालिक दशा का चित्रण करते हुए कई प्र'थ लिखे। भारतीय दशन, साहित्य, गणित, वयोतिष, विकित्साशास्त्र आदि द्वारा अरबों के हृदयों में भारतीयों के प्रति अदृट श्रद्धा पैश हो गई थी और बहुधा वे अपने इन भावों के लेखों में प्रकट भी करते थे। अरबी साहित्य ऐसे उदुगारों से भरा पड़ा है।

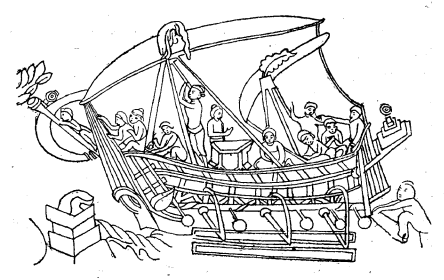
इस प्रकार "मुफे संसार के साम्राज्य की इच्छा नहीं; स्वर्ग-मुख तथा मीच को भी मैं नहीं चाहता, मैं तो परिताप-पीड़ित प्राणियों की दु:ख-निवृत्ति चाहता हूँ" इस भावना से भरे हुए, सेवा के परम व्रत से दीचित, प्राणिमात्र की कल्याण-कामना से जलते हुए इन भारतीय प्रचारकों ने खी-पुत्र, घरबार, घनघान्य, तन-मन, प्रिय से प्रिय पदार्थ तथा बड़े से बड़े स्वार्थ का बलिदान कर भारतीय संस्कृति को हिमालय श्रीर समुद्र के पार पहुँचाने का अथक प्रयत्न किया। जो महापुरुष इस यज्ञ में सफल हो गए श्रीर जिनके प्रात:स्मरणीय नाम श्राज भी इतिहास के पृष्ठों में श्रांकित हैं उनसे श्रांतिरक्त भी न माळम कितनी आत्माएँ उभरती जवानी में ही सांसारिक महस्वाकां जाओं के। ठुकरा, मालुमूमि के कातर प्रेम की परवा न कर, अपने उद्योग के मध्य में ही धर्म-प्रचार की उद्याम ज्वाला के। हृदय में लिए लिए पर्वतों की हिम में गल गईं। कितने जराजीए रागर, तरुए। स्लाह, शिशुहृदय, धर्म-प्रक्षेप के पतंगे विश्व के। विश्वश्रालुत्व का संदेश सुनाने की अलुप्त अभिलाषा के साथ अकाल में ही उन्मस महासागर की तुंग तरंगावली में सदा के लिये से। गए। कितनी कुसुम-सुकुमार आजन्म कुमारियाँ, अपने हृदय के अंतरतल में भगवान बुद्ध की धर्मप्रेरए। अनुभव कर, कोमलता, सुलामिलाष और विलास-जीवन के। तिलाजिल दे, तलवार की धार पर चलती हुई सेवा की वेदी पर अपने के। न्याह्यावर कर गईं। उनके नाम, उनकी स्मृतियाँ और उनके अवशेष आज कहाँ हैं? उन्हें आज कीन जानता है? न मालुम कितने अविज्ञात कुमार-जीव, अप्रसिद्ध महेंद्र और अविदित पद्मासंभव अपूर्ण संकल्पों की प्रचंड अग्नि के। अपनी हृदयगुहाओं में द्वाए हुए प्रशांत व्यालामुखियों की तरह विस्मृति के अंचल में मुँह छिपाए पड़े हैं। मंदिर की नींव में लगे हुए अदृश्य प्रस्तर, जिन पर हमारी पूजा के पुष्प कभी नहीं चढ़ते, अधिक संमान के पात्र हैं।

### २-राजनीतिक व आर्थिक विस्तार

कपर भारत के सांस्कृतिक विस्तार का वर्णन किया गया है, किंतु विदेशों में भारत का विस्तार केवल सांस्कृतिक रूप में हो नहीं हुआ, श्रिपतु राजनीतिक और आर्थिक हिन्द से भी भारत बहुत दूर तक फैला हुआ था। अत्यंत श्राचीन काल से भारत का पश्चिम से ज्यापारिक संबंध था। चाल, पांड्य और केरल राक्यों के ज्यापारी प्रीस, रोम और चीन के बाजारों में ज्यापार किया करते थे। ज्यापार के कारण इन प्रदेशों का परस्पर धनिष्ठ संबंध स्थापित हो गया था। इन्जिस भारत से रोम की दूत मेजे गए थे। सीरियन लोग लड़ाइयों में भारतीय हाथियों का उपयोग करते थे। मिस्न में प्राप्त मिमेरों पर लिपटा हुआ कपड़ा भारतीय है, इस विषय में प्रायः सभी ऐतिहासिक एकमत हैं। तामिल भाषा की अनेक कविताएँ आज भी प्रीक शराब, बत्तें न और लेंपों की महिमा से तथा जावा-सुमात्रा जानेवाले

Ł

ह्यापारियों के साहसिक कृत्यों से भरपूर हैं। व्यापार के कारण यहाँ के लोग नौका-नयन में बहुत निपुष हो गए थे। 'सामुद्रिका: व्यापारिणाः महासमुद्र प्रवह-गौत्तरित्त' वाण्यस्य के अर्थशास्त्र का यह वाक्य चंद्रगुष्तकालीन जलसेना का वर्णन कर रहा है। आंध्रों श्रीर पल्लवें के सिक्कों पर दे मस्तूलवाली नौकाओं के चित्र तथा साँची, श्रजंता, जगन्नाथ श्रीर वेरिशबुद्र के मंदिरों पर नौकाओं श्रीर समुद्रीय जहाजों की प्रतिमाएँ जलसेना की महत्ता का स्पष्ट



वर्शन कर रही हैं। नौ-संचालन में प्रवीण भारतीयों ने ज्यापार तथा साम्राज्य-विस्तार की दृष्टि से नवीन प्रदेशों के। हुँद्रना आरंभ किया। जिन लोगों ने इस दिशा में पग बढ़ाया उन्होंने समुद्र और स्थल—देानों मार्गों का आश्रय लिया। उन दिने। ज्यापारी लेग बनारस और पटना से, जल और स्थल देानों मार्गों से, बंगाल जाते और वहाँ से ताम्नलिप्ति (वर्ष मान तामलुक) के बंदरगाह से सुदूरपूर्व की ओर प्रस्थान करते थे। मञ्जलीपत्तान के समीप तीन बंदरगाह थे। वहाँ से भी ज्यापारी लोग पूर्वीय द्वीपसमूह की ओर रवाना होते थे। जावा, सुमात्रा, बालि, बोर्निया आदि द्वीपों में भारत का विस्तार जल-मार्ग से ही हुआ था और बर्मा, स्थाम, चंपा और कंबुज में उपनिवेश बसानेवाले भारतीयों ने अधिकतर स्थल-मार्ग और साधारणत्या

जल मार्ग का अवलंबन किया था। इन देशों में बसकर भारतीयों ने मातृ-भाषा, मातृसंस्कृति श्रीर मातृकला के। विकसित किया। भारतीय नगरी के नाम पर श्रयोध्या, कौशांबी, श्रीचेत्र, द्वारवती, तच्चशिला, मधुरा, चंपा, कलिंग चादि नगर बसाए। जावा, श्रनाम खौर कंबोडिया में श्राज भी कला के सैकड़ें। उत्कृष्ट नमूने इन प्रवासी भारतीयों की श्रमर स्मृति के रूप में विद्यमान हैं। भारत का यह विस्तार मुख्यत: श्रार्थिक श्रीर श्रंशत: राजनैतिक दृष्टि से हुत्रा था। जै। लाग इन देशों में बसे उन्होंने सुद्र देशों में रहते हुए भी भारत से सांस्कृतिक श्रीर व्यापारिक संबंध जारी रखा। यद्यवि श्राज बालि के छोड़कर अन्यत्र कहीं भी न ते। हिंदुओं का शासन ही है और न जनता ही हिंदू है तथापि बाराबुदूर, प्रवानम् , श्रंकार, बेमन श्रादि सैकड़ां मंदिर त्राज भी इन देशों की अतीतकालीन हिंदू-संस्कृति का स्मरण करा रहे हैं। कंबोडिया के राजमहल में श्रव तक इंद्र की तलवार सरचित है। नाच-गान, श्रामीद प्रमाद श्रीर कथा कलाप में जावा श्रादि द्वीपों के छोटे छोटे बालक-वालिकागण राम और कृष्ण की कथाओं द्वारा अपना संबंध हिंदुओं के किसी प्राचीन वंश से प्रकट कर रहे हैं। प्राय: इन सभी द्वीपों में प्राप्त अगस्य ऋषि की प्रतिमाएँ भारत में प्रसिद्ध उनके समुद्रपान तथा दिशा में जाकर बसने की समस्या का सुंद्र समाधान कर रही हैं। कंबोडिया की सिरायु नदी और सुमेरिया शिखर आज भी मातृदेश के सरयू और सुमेर का स्मरण करा रहे हैं। स्थान स्थान पर चट्टानों ख्रौर मंदिरों पर उस्कीर्ण संस्क्रत लेखों, रामायख, महाभारत और बुद्धचरित के कथानकों से अतीत का वह भव्य चित्र चाँखों के सामने नाचने लगता है जब कि इन देशों में संस्कृत का प्रचार था; गीता, रामायण, महाभारत श्रीर बुद्ध-चरित का पाठ होता था। यह बृहत्तर भारत कैसे बना श्रीर किन कारणों से इसका दु:खद श्रंत हुश्रा, एसका संचित्र उल्लेख यहाँ किया जाता है।

## कंबुज (कंबोडिया)

ईसा की प्रथम शताब्दि में समूचे कोचीन चीन, क'बोडिया, द्तिए लखो, स्याम खोर मलाया प्रायद्वीप में एक हिंदू राज्य की सत्ता दिखाई

देती है। इस राज्य का वास्तविक नाम तो ज्ञात नहीं होता, हाँ, चीनी लोग इसे फुनान कहते थे। फुनान की स्थापना दक्षिण भारत के कींडिन्य नामक ब्राह्मगा ने की थी। इसने वहाँ के नागपूजकों को परास्त कर, सोमा नामक कन्या से विवाह कर सोमा के नाम से सामवंश चलाया। फूनान के इन अर्घ भारतीय राजाओं ने भारत से संबंध स्थापित करने का भी यत्न किया। २४० ई० में च दवर्मा ने भारत से संबंध जे।डुने के लिये एक दतमंडल यहाँ भेजा था। इसके प्रत्युत्तर में एक दूतमंडल भारत से फूनान भेजा गया। चीनी विवरणों के अनुसार चौथी शताब्दि में एक दूसरे कौंडिन्य का नाम सुनाई देता है। इसने फुनान के शासन की बागडोर अपने हाथ में लेकर रहन-सहन, सामाजिक संगठन तथा राज्य-प्रवंध —सभी चेत्रों में भारतीय प्रथात्रों का श्रनुसरण किया। पाँचवीं शताब्दि में कौंडिन्य जयवर्भी राज्य करता दिखाई देता है। इसने ४८४ ई० में भारतीय भिक्ष शाक्य नागसेन को एक दूतम डल के साथ चीन भेजा। इस समय के विवरणों से पता चलता है कि फूनान में हिंद श्रीर बीद्ध दोनों धर्मी का प्रचार था, किंतु शैव धर्म का प्रावल्य था। फूनान का यह हिंद राज्य छठी शताब्दि तक बना रहा । छठी शताब्दि के श्रांत में क बुज बाक्रमगुकारी चित्रसेन ने इसे छिन्न-भिन्न कर दिया।

जिस समय फूनान शक्तिशाली राज्य था, इस समय कं बुज उसका एक अधीनस्थ राज्य था। शिलाके खों से पता चलता है कि कं बुस्वयंभव कं बुज का मनु था। यही इस राज्य का आदि संस्थापक था। इसके नाम से ही राज्य का नाम कं बुज पड़ा। श्रुतवर्मी इस राज्य का प्रथम राजा था। आगे आनेवाले राजा 'श्रुतवर्ममूला:' कहे गए। फूनान को जीतनेवाला चित्रसेन कं बुज के राजा भववर्मी का भाई था। इस काल के लेखों को देखने से प्रतीत होता है कि इस समय हिंदू संस्कृति उन्नति-पथ पर आकृद थी। ८८९ ई० में यशोवर्मा राजा हुआ। इसने महेंद्र पर्वत पर नई राजधानी बनवाई। यह नगर यशोधरपुर, महानगर अथवा कं बुपुर नाम से प्रसिद्ध था। वर्त्तमान समय में अंकोरथोम में इसके ध्वंसावशेष उपलब्ध हुए हैं। नगर के मध्य में बेयन का विशाल शिवमंदिर विद्यमान है। ९४४ ई० में राजेंद्रवर्मा सिंहासनाकृद हुआ। इसके समय कं बुज में बौद्धधर्म का प्रवेश हुआ। ९६८ ई० में

जयवर्मा पंचम राजा बना । इस समय हिं दूधर्म ने पुनः प्रधानता प्राप्त की । १११२ ई० में सूर्य्यवर्मा द्वितीय राजा बना । अंकोरवतु का संसारप्रसिद्ध वैद्याव मंदिर इसी के राज्यकाल में बनाया गया । इस मंदिर की चित्रशालाओं के चित्र जगद्विख्यात हैं । अधिकांश चित्र शैष्याव हैं, किंतु कुछ शैव भी हैं । ऊँचाई में यह मंदिर जावा के बोरोजुदुर मंदिर से भी ८० फोट अधिक ऊँचा है । तेरहवीं शताब्दि से कं बुज की शक्ति शनैः शनैः चीगा होने लगी । इस दुबलता का कारण स्थाम और चंपा के सतत आक्रमण थे । १७वीं शताब्दि में योद्यपियन लोगों ने भी अपना आधिपत्य जमाना ग्रुक्त किया । इसी बीच कं बुज पर प्रभुत्व स्थापना के लिये स्थाम और अनाम में संवर्ष हुआ और १८४६ ई० में कं बुज पर स्थाम का आधिपत्य स्थापित हो गया । तब से बौद्धधर्म का प्रसार हुआ । १८८७ ई० में स्थाम और फांस की संधि के अनुसार कं बुज पर फांस का अधिकार स्वीकृत कर लिया गया । इस समय यहाँ का राजा और जनता दोनों बौद्ध हैं, किंतु वत्तमान कं बोडिया प्राचीन कं बुज से बहुत छोटा है, क्योंकि इसके कुछ प्रदेश १८८७ में स्थाम ने ले लिए थे।

कं बुज पर भारतीय संस्कृति का प्रभाव इतना अधिक पढ़ा कि राजा श्रीर कुलीन लोगों के नाम संस्कृतमय रखे गए। राजा लोग महाहोम, लचहोम, कोटिहोम आदि यज्ञ करते थे। रामायण, महाभारत और पुराणों का अखंड पाठ होता था। संस्कृत में उत्कीर्ण लेख इस बात को प्रदर्शित करते हैं कि वहाँ संस्कृत का बहुत प्रचार था। शासन व्यवस्था राजतंत्र थी। प्रधान मंत्री को राजमहामात्य कहते थे। मुख्य सेनापित को महासेनापित कहा जाता था। राजगुरु भी होते थे। कं बुज का प्रधान धर्म शैत था। राजाओं के लेखों में शित्रस्तुति विशेष रूप से दिल्लित है। शित्र-पूजा, शित्र-िला और शिवमूर्ति दोनों रूपों में की जाती थी, परंतु लिंगपूजा का प्रचार अधिक था। शिव और विष्णु (हरिहर) की इकट्ठी पूजा का भी प्रचार था। शैतों और वैष्णुवों में परस्पर विवाद न हो कर मेल था। शिव के साथ शित-पत्नी की पूजा भी होती थी। शिव के बाद दूसरा स्थान विष्णु को प्राप्त था, परंतु वैष्णुवों की संख्या बहुत कम थी। भारत की तरह कं बुज में भी ब्रह्मा की पूजा

बहुत कम होती थी। इनके अतिरिक्त इंद्र, उमा, सरस्वती, वागीश्वरी, गंगा, श्री, चंडी, गरोश, लक्ष्मी, सूर्य आदि की उपासना भी प्रचलित थी। शैव श्रीर वैष्णुव संप्रदायों के साथ साथ हीनयान बौद्धधर्म का भी प्रचार था। लोग धार्मिक दृष्टि से सहिष्णु थे। वे सब धर्मों को दान देते थे। एक शिला-लेख में शिव, बुद्ध और ब्रह्मा तीनों का एक साथ उल्लेख है। एक अन्य लेख में बोधिद्रुम, शिव, विष्णु श्रौर ब्रह्माका एक साथ वर्णन है। यह श्रद्भुत मिश्रण दोनों धर्मों के समन्वय की छोर निर्देश करता है। हिंद चीन के प्रदेशों में हिंदुओं के सब से श्रधिक ध्वंसावशेष कंबुज में पाए जाते हैं। समस्त देश मंदिरों, मूर्तियों श्रौर महलों से भरा पड़ा है। मंदिरों की कला दन्तिण भारत की है। पिरामिड आकार के भी कुछ मंदिर उपलब्ध हए हैं। कई मंदिरों के चारों श्रोर सांची, बरहत श्रादि की तरह प्राकारवेष्टनी भी है। वर्णं ज्यवस्था और आश्रम-ज्यवस्था भी वहाँ प्रचलित थी। सूर्यवर्मा के लेख में इस बात का उल्लेख पाया जाता है कि उसने फिर से बर्णविभाग किया और शैवाचार्य को ब्राह्मण वर्ण का मुखिया बनाया। प्राचीन लेखों में भारतीय साहित्य का उल्लेख बहुत पाया जाता है। लोवक में प्राप्त लेख में प्रायविवेद श्रीर सामवेद का वर्णन है। एक अन्य लेख में "वेदान्तज्ञानसारै:, स्मृतिपथनिरतैः अष्टाङ्ग-योगप्रकटितकर गी:, चतुर्वे दिवझातै:" का चल्लेख है। कई लेखों में मनु के वचन ज्यों के त्यों पाए जाते हैं। कंब्रज पर भारतीय संस्कृति का श्रासर इतना प्रवल था कि ९०३ में एक अरव यात्री लिखता है ''कं बुज भारत का ही हिस्सा है। वहाँ के निवासी भारत से संबंध रखते हैं।" ९४३ में मसुही लिखता है-"भारत बहुत विस्तृत देश है। भारत की ही एक जाति बहुत दूर कं बुज में बसती है।"

#### चंपा

जिस समय फूनान का हिंदू राज्य विकासीन्मुख था, लगभग उसी समय चंपा में भी एक हिंदू राज्य श्रंकुरित हो रहा था। यद्यवि इस राज्य की स्थापना के विषय में तो इतिहास मीन है तथापि, यह निश्चित है कि दूसरी शताब्दि तक भारतीय लोग चंपा में बस चुके थे। इस राज्य का २९

7.

संस्थापक श्रीमार था। ३८० ई० में भद्रवर्मी सिंहासनारूढ़ हुआ। चंपा के प्राचीन राजाओं में यह सबसे अधिक शक्तिशाली था। इसके लेखों से ज्ञात होता है कि यह चारों वेदों का पंडित था। इसका क्तराधिकारी गंगाराज अतिम दिन गंगा के किनारे व्यतीत करने के लिये भारत चला आया था। १२वीं सदी में चंपा और कं बुज के राजाओं में परस्पर अधिकारित्या के लिये लड़ाइयाँ होती रहीं। इन युद्धों में कं बुज का ही हाथ ऊँचा रहा। यद्यपि अनामियों के आक्रमण आरंभ से ही हो रहे थे, परंतु १९वीं सदी के आरंभ में अनामियों ने चंपा को सर्वथा समाप्त कर दिया। देश का प्राचीन नाम चंपा हटाकर अनाम कर दिया। अनामी लोग बौद्ध थे। अतः अब से बौद्धधम का प्रचार होने लगा। वर्त्तमान समय में भी अनाम का धर्म यही है।

च'पा-निवासियों पर भी भारतीय संस्कृति की गहरी छाप लगी थी। प्राचीन लेखों से ज्ञात होता है कि चंपा में राजा की जो श्थिति थी वह मनुस्मृति में वर्णित राजा की दशा से मिलती है। राज्यकर मनुस्मृति के अनुसार करपत्ति का छठा अथवा दसवाँ हिस्सा लिया जाता था। यह एक सर्वविदित बात है कि भारतीय छपनिवेशों पर जितना प्रभाव भारतीय धर्म और संस्कृति का पड़ा, छतना और किसी चीज का नहीं। आज जब कि इन प्रदेशों पर भारत का राजनीतिक प्रभाव एक अतीत स्वपन बन चुका है, भारतीय संस्कृति अपने अवि-क्रिय में अब भी विद्यमान है।

चंपा का प्रधान धर्म शैवधर्म था। प्राचीन लेखों में शिव की बहुत स्तुति की गई है। भारतीय साहित्य में जो कथानक शिव के विषय में वर्णित हैं, उन सबका उल्लेख चंपा के लेखों में जहाँ-तहाँ पाया जाता है। शिव की पूजा, शिवलिंग और शिवमूर्त दोनों रूपों में होती थी। मुखलिंग भी उपलब्ध हुए हैं। लिंगपूजा का प्रचार श्रिधिक था। राजा लोग लिंगस्थापना करते हुए उसके साथ श्रपना, नाम भी जोड़ देते थे; यथा भद्रेश्वर, इंद्रभद्रेश्वर, विक्रांतरुद्र श्रादि। श्रधनारीश्वर का विचार भी वहाँ प्रचलित था। चंपा के लोग विष्णु की उपासना पुरुषोत्तम, नारायण, हरि, गोविंद, माधव श्रादि नामों से करते थे। राजा लोग श्रपने को विष्णु का श्रवतार समक्रते थे। ब्रह्मा की

पूजा चतुरानन त्र्यौर स्वयंभू रूप में प्रचलित थी। इनके त्र्रतिरिक्त इंद्र, यम, सूर्य, चंद्र, गंगा ऋादि की उपासना भी प्रचलित थी। सिद्ध, विद्याधर, पदा. किन्नर, गंधर्व श्रीर श्रप्सराश्रों का वर्णन भी चंपा के लेखों में पाया जाता है। एक तरह से सारा का सारा हिंदूधर्म अपने पूर्ण रूप में वहाँ जाकर विकसित हुआ था। इससे चंपा में एक दूसरा भारत बस गया था। युगों का विचार, पंचभूतों का विचार, श्रवतारवाद, जीवन की चर्एामंगुरता श्रादि के विचार भी वहाँ प्रचलित थे। कहने में तो चंपा में ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य श्रौर शुद्ध चारों वर्ण थे, पर कियात्मक दृष्टि से ब्राह्मण श्रौर चत्रिय दो ही भेद थे। यज्ञोपवीत पहनने की प्रथा भी विद्यमान थी। चंपा की वैवाहिक पद्धति हिंदू वैवाहिक पद्धति के सदृश थी। वे जाति श्रीर गोत्र श्रादि का विचार करके विवाह करते थे। सतीप्रथा भी प्रचलित थी। जो खियाँ पति के साथ सती न होती थीं वे हिंदू विधवात्रों की तरह तपस्या का जीवन व्यतीत करती थीं। सिंद्र न लगाती थीं। अच्छे वस्न न पहनती थीं। विधवा-विवाह के भी कुछ उदाहरण मिलते हैं। कई हिंदू त्यौहारों का वर्णन भी प्राचीन लेखों में पाया जाता है। मृतक-संस्कार हिंदू विधि से ही होता था। ऋस्थिपवाह की प्रथा भी प्रचलित थी। संस्कृत-साहित्य का प्रचार बहुत था। राजा भद्रवर्मा चारों वेदों का ज्ञाता था। इंद्रवर्मा रुतीय षड्दर्शन, जैनदर्शन श्रीर व्याकरण का पंडित था। जयइंद्रवर्मदेव व्याकरण, ज्योतिष्, महायान श्रौर धर्मशास्त्र तथा शुक्रसंहिता का ज्ञाता था। एक स्थान पर योगदर्शन का उल्लेख है। रामायण श्रीर महाभारत से वे श्रव्छी तरह परिचित थे। पुराणों का भी उन्हें पता था। मनु, नारद श्रीर भूगु स्मृति का उल्लेख भी लेखों में पाया जाता है। इस प्रकरण को हम श्री रमेशचंद्र मजुमदार के इन शब्दों से समाप्त करते हैं "भारत के वे सुपूत जिन्होंने सुदूर प्रदेशों में जाकर श्रपनी पताकाएँ गाड़ी थीं श्रीर १८०० वर्ष तक श्रपनी मातृभूमि के गौरव को उज्ज्वल रखते हुए उसे गिरने नहीं दिया था, अंतत: विस्मृति की आँधेरी गोद में छुप्त हो गए। परंतु सभ्यता की वे मशालें जिन्हें उन्होंने पकड़ा हुन्ना था श्रौर जो सुदीर्घ काल तक श्रंधकार से लड़ाई का प्रकाश फैलाती रहीं, श्रब भी श्रस्पष्ट रूप में मन्द्ज्योति से जल रही हैं श्रौर भारतीय इतिहास पर एक उज्ज्वल प्रकाश डाल रही हैं।"

#### स्याम

जिस समय भारतीय आवासक चंपा के। आवासित कर रहे थे लगभग उसी समय उसके उत्तर-पश्चिम में स्याम राज्य का उद्भव हो रहा था। श्राठवीं सदी के एक लेख से ज्ञात होता है कि तामिल देश के कुछ लोग, जो वैष्णुव मतावलंबी थे, समुद्र-मार्ग से स्याम पहुँचे। इन्होंने वहाँ श्रपनी बस्तियाँ बसाईं श्रौर व्यापार के साथ-साथ संस्कृति-प्रचार भी किया। ये लोग 'मिणिप्राम' व्यापारिक संघ के सदस्य थे, परंतु भारत श्रीर स्थाम का पारस्परिक संबंध इससे सैकड़ों वर्ष पूर्व ही स्थापित हो चुका था। लगभग तीसरी शताब्दि से ही भारतीय त्रावासकों ने स्याम जाना त्रारंभ कर दिया था श्रौर भारतीय नगरों के नाम पर बस्तियाँ बसानी ग्रुक्त कर दी थीं। १३वीं शताब्दि तक स्याम, कंबुज के ही श्रधीन रहा। स्याम के इन एक हजार वर्षों का इतिहास कंबुज के इतिहास से पृथक नहीं किया जा सकता। श्रगला इतिहास तीन भागों में बँटा हुन्ना है। ये तीन भाग सुखोद्य, श्रयोध्या श्रीर बैंकॉक इन तीन नगरों के समय समय पर राजधानी के रूप में परिवर्तित होने के कारण हैं। १७वीं सदी के त्रारंभ में पोर्चुगीज, डच, फ्रेंच त्रौर त्रॉंगरेज भी स्याम पहुँचे। इन गोरे व्यापारियों के पीछे पीछे गोरे पादरी भी प्रविष्ट हुए. परन्तु स्याम में इनका संबंध शांतिपूर्ण रहा। इस काल में स्याम श्रीर लंका के बीच परस्पर भिक्षु-मंडलों का आवागमन भी होता रहा। २०वीं शताब्दि के श्रारंभ में स्याम का कुछ प्रदेश श्राँगरेजों ने श्रीर कुछ फेंच लोगों ने छीन लिया। श्रतः वर्रामान स्याम प्राचीन स्याम से छोटा है।

यह एक प्रसिद्ध कहावत है कि स्यामी संस्कृति भारतीय संस्कृति की विरासत है। स्याम के धर्म, भाषा श्रीर प्रथाश्रों पर श्रव तक भारत का श्रवुल प्रभाव विद्यमान है। वहाँ के संस्कार भारतीय संस्कारों का स्मरण कराते हैं। वहाँ का राजा श्रपने नाम के पीछे 'राम' शब्द का प्रयोग करता है। सर्व-साधारण के नाम भी भारतीय नामों की ही तरह हैं। स्यामी लोगों का वर्त्तमान धर्म बौद्धधर्म है। बौद्धधर्म का सर्वप्रथम प्रवेश ४२२ ई० में हुआ। बौद्धधर्म की यह धारा कंबुज श्रीर बर्मा दोनों ही श्रीर से बही। बौद्धधर्म का विशेष प्रसार १३वीं शताब्दि के बाद हुआ। इससे पूर्व वहाँ हिंदृधर्म का

प्रचार था। यद्यपि जनता बौद्धधर्मानुयायी है तथापि हिंदूधर्म का हरका-सा प्रभाव श्रव भी विद्यमान है। श्राज भी स्यामी कलाकार यमराज, मार श्रीर इंद्र की मूर्त्तियाँ बनाते हैं। शिवपूजा के द्योतक लिंग त्राज भी मंदिरों में पाए जाते हैं। नामकरण, मुंडन, कर्णवेध छादि संस्कार षोडश संस्कारों के ही अवशेष हैं। इस समय भी स्याम में कुछ ब्राह्मण रहते हैं जो यथापूर्व अपने धर्म का पालन करते हैं। ये लोग ऋपने को उन ब्राह्मणों के वंशज बताते हैं जो ५वीं व छठी शताब्दि में भारत से श्राकर स्याम में बसे थे। श्राद्ध, संक्रांति, वर्षावास, चंद्रग्रहण त्रादि उत्सव स्याम में श्रब भी मनाए जाते हैं। भारतीय साहित्य भी स्याम में बहुत प्रचलित हुआ। इसमें ऋधिकांश भाग बौद्धसाहित्य का है। बृहत्तर भारत के अन्य देशों की तरह स्याम भी प्राचीन स्मारकों से भरा पड़ा है। हिंदू स्मारकों की अपेना बौद्ध स्मारक अधिक हैं। यहाँ के हिंदू देवालयों में बुद्धप्रतिमा विष्णु के अवतार के रूप में पाई जाती है। प्राचीन नगरों सुखोदय, ऋयोध्या श्रीर देवनगर में बैद्धिविदारों, स्तूपों श्रीर मंदिरों की भरमार है। यद्यपि श्राज बृहत्तर भारत के श्रन्य प्रदेश श्रपने दीचागुरु भारत के। भूल चुके हैं, परंतु स्याम अपने गुरु का आज भी स्मरण करता है। स्यामी राजा ऋपने नाम के पीछे राम शब्द का प्रयोग करता है ऋौर चूड़ाकर्म संस्कार के समय श्रपने हाथ से राजपुत्र के प्रथम बालों के काटता हुआ. ब्राह्मणों द्वारा राजकुमार के सिर पर पवित्र जल छिड़काता हुआ, भारत के श्रतीत सांस्कृतिक संबंध के। श्राज भी जीवित रख रहा है। वहाँ की भाषा, वहाँ का साहित्य, वहाँ का धर्म श्रीर वहाँ के स्मारक भूतकाल के उस भव्य युग की भाँकी दिखा रहे हैं जब दोनों देश परस्पर स्नेह के स्वर्णीय सूत्र में बँधे हुए थे। स्यामी नगरों और जनता के नाम इस अमर कथा के। श्राज भी सनाते हैं कि हमने जगद्गुरु भारत से दीचा प्रहण की है।

## मलायेशिया

जिस समय भारतीय त्रावासक कंबुज में भारतीय संस्कृति की त्राधार-शिला रख रहे थे उसी काल में कुछ साहसी प्रवासी मलायेशिया में भी भारतीय सभ्यता का भवन खड़ा कर रहे थे। मलायेशिया में सब मिलाकर छ: सहस्र

Ł

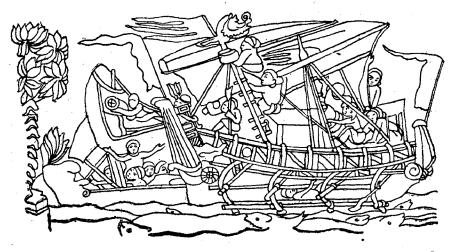
द्वीप हैं। इनमें से मुख्य मलाया प्रायद्वीप, सुमात्रा, जावा, बालि, बोर्नियो श्रीर सॅलिबस हैं। प्राचीन समय में बर्मा से लेकर मलाया प्रायद्वीप तक के समस्त प्रदेश के। सुवर्णभूमि श्रीर जावा, सुमात्रा श्रादि द्वीपों के। सुवर्णद्वीप कहते थे। सुवर्णद्वीप में भारतीयों के प्रवेश की सवप्रथम तिथि का पता लगाना श्रत्यंत दुष्कर है, परंतु इतना निश्चित है कि वे बहुत प्राचीन काल से ही सुवर्णद्वीप से परिचित थे। कथासरित्सागर, कथाकीष श्रीर जातक-प्रंथों में सुवर्णद्वीप जानेवाले श्रनेक यात्रियों की कथाएँ संगृहीत हैं।

मलाया प्रायद्वीप—हिंदचीन के दिच्चिए में पूर्वसमुद्र तथा चीनी समुद्र को विभक्त करनेवाली पृथ्वी की पतली सी पट्टी को मलाया प्रायद्वीप कहा जाता है। चीनी विवरणों तथा प्राचीन लेखों के पढ़ने से ज्ञात है कि ईसा की दूसरी शताब्दि तक भारतीय लोग निश्चित रूप से मलाया प्रायद्वीप में बस चुके थे। उनके अनेक राज्य स्थापित हो चुके थे श्रीर उन्होंने चीनी सम्राट् के साथ राजनीतिक संबंध भी स्थापित कर लिया था।

सुमात्रा—भारत से पूर्वीय द्वीपसमूह की श्रोर जाने पर सबसे पहले जो द्वीप पड़ता है, वह सुमात्रा है। यह सुवर्णद्वीप नाम से कहे जानेवाले द्वीपों में सबसे बड़ा है। सुमात्रा का प्राचीन नाम श्रीविजय है। चीनी विवरणों के श्रानुसार अथी शताब्दि तक भारतीय लोग निश्चित रूप से सुमात्रा में श्रावासित हो चुके थे। अवीं शताब्दि तक यह पर्याप्त शक्तिशाली बन गया था। उस समय वहाँ बौद्धधर्म का प्राबल्य था। श्रानेक यात्री बौद्धधर्म का झान प्राप्त करने सुमात्रा जाने लगे थे। सुमात्रा श्रौर भारत में श्रावागमन भी पर्याप्त होने लगा था।

जावा—सुमात्रा से श्रौर श्रधिक पूर्व में जाने पर एक द्वीप श्राता है जिसे जाना कहते हैं। यह सुंद नाम से कहे जानेवाले द्वीपों में सबसे बड़ा है। इसका प्राचीन नाम यवद्वीप है। जावा शब्द यव का ही श्रपभूंश है। श्रत्यंत प्राचीन काल से ही भारतीय साहित्य में यवद्वीप का प्रयोग होता रहा है। रामायण में 'यवद्वीपं सप्तराज्योपशोभितं' करके इसे स्मरण किया गया है। प्राचीन श्रनुश्रुतियों के श्रनुसार ७४ ई० में सौराष्ट्र के राजा प्रभुजयभय के प्रधान मंत्री श्रजिशक ने पहले पहल जावा में पदार्पण किया। इसके एक ही वर्ष उपरांत ७५ ई० में कुछ साहसी लोग किलंग से रवाना हुए। यद्यपि पहले पहल

वहाँ सौराष्ट्र के लोग गए, पर सर्वप्रथम उपनिवेश किलंगवालों ने ही बसाए। ६०३ ई० में प्रभुजयभय के छठे उत्तराधिकारी ने पाँच सहस्र श्रनुयायियों के साथ छ: बड़े जहाजों श्रौर सौ छोटे जहाजों में जावा की श्रोर प्रस्थान किया। शीच ही दो सहस्र स्त्री-पुरुष तथा बच्चे श्रौर जावा पहुँचे। इन श्रनुश्रुतियों के श्रनुसार छठी शताब्दि तक जावा में निश्चित रूप से हिंदू राज्य स्थापित हो चुका था। इसकी सूचना जावा में प्राप्त शिलालेखों से भी मिलती है। जावा का



प्राचीन धर्म हिंदूधर्म था। फाहियान का विवरण इसकी पुष्टि करता है, किंतु फाहियान के कुछ ही समय पश्चात् बौद्धधर्म का इतना उत्कर्ष हुआ कि हिंदूधमीनुयायियों की संख्या अत्यल्प रह गई। जावा में बैद्धधर्म का सर्बन्प्रथम उपदेश गुरावर्मा था।

बालि—जावा से डेढ़ मील पूर्व की श्रोर एक छोटा सा द्वीप है, जिसे बालि कहते हैं। संसार भर में भारत को छोड़कर एक मात्र यही द्वीप है जहाँ के निवासी श्रपनी मातृभूमि से सहस्रों मील दूर रहते हुए श्रपनी प्राचीन संस्कृति के। श्राज भी स्थिर रखे हुए हैं। यही एक स्थान है जहाँ के मंदिर श्रीर प्रतिमाएँ श्रखंडित रूप में विद्यमान हैं। बालि से कोई प्राचीन लेख श्रभी तक उपलब्ध नहीं हुशा। चीनी विवरणों के श्रनुसार अवीं शताब्द तक बालि में हिंदू राज्य की स्थापना निश्चित रूप से हो चुकी थी।

बोर्निया—जावा के ठीक ऊपर एक बड़ा सा द्वीप है जिसे बोर्नियों कहा जाता है। इस द्वीप से प्राप्त लेखों के अनुसार चैाथी सदी तक बोर्नियों में अवश्य ही हिंदूराज्य की स्थापना हो चुकी थी। यज्ञादि होने लगे थे, जिनकी स्मृति में लेख उत्कीर्ण कराए गए थे। शिव, गएशा, नंदी, अगस्त्य, ब्रह्मा, स्कंद, महाकाल की पूजा होनी आरंभ हो गई थी। शैव मूर्तियों की अधिकता शैवधम के प्राबल्य की द्योतक है। मूर्तियों पर विशुद्ध भारतीय प्रभाव है। संभव है कि ये भारत से ही ले जाई गई हों।

संखिषस्—लगभग १५ वर्ष हुए कि सॅलिबस् के पश्चिम तट पर बुद्ध की एक विशाल किंतु भग्न पित्तल-प्रतिमा उपलब्ध हुई। हिंदचीन तथा पूर्वीय द्वीपसमूह में प्राप्त पित्तल-प्रतिमात्रों में यह सबसे विशाल है। इसकी कला लंका की बुद्धप्रतिमात्रों के सदश है। ऐतिहासिकों की सम्मति है कि यह मूर्ति स्त्रमरावती से ही वहाँ ले जाई गई थी। स्राज से पंद्रह वर्ष पूर्व तक सॅलिबस् में भारतीय संस्कृति का कोई भी चिह्न उपलब्ध न हुस्रा था। इसके प्रकाश में स्रा जाने से बृहत्तर भारत के इतिहास में एक नवीन श्रध्याय का स्रारंभ हो गया है।

ईसा की प्रथम तथा दूसरी शताब्दि में हिंदू प्रवासियों ने मलायेशिया में जिस सभ्यता की प्रथम किरण के पहुँचाया था उसका उष:काल सातवीं शताब्दि कही जा सकती है। इसके परचात् शैलेंद्र सम्राटों के समय उसका मध्याह प्रारंभ हुन्या। इन प्रदेशों में प्राप्त शिलालेखों से ज्ञात होता है कि भारतीय धर्म, भाषा, साहित्य तथा संस्कृति वहाँ के स्थानीय श्रांश के। नष्ट कर पूर्ण विजय प्राप्त कर चुकी थी। मूलवर्मा के लेख में यज्ञ, दान, ब्राह्मण-प्रतिष्ठा, तीर्थयात्रा तथा सगर श्रादि राजाश्रों का उल्लेख है। भारतीय तिथिकम, दूरी नापने की भारतीय विधि, चंद्रभागा श्रीर गोमती श्रादि निदयों के नाम श्रीर पदचिह्न-पूजा वहाँ प्रचलित हो चुकी थी। शिव, विष्णु, ब्रह्मा, गणेश, नंदी, स्कंद श्रीर महाकाल की पूजा में मंदिरों का निर्माण हो चुका था। गंगा की पवित्रता का विचार प्रचलित था। लेखों की संस्कृत भाषा श्रीर राजाश्रों के वर्मा-युक्त नाम भारतीय प्रभाव के सूचक हैं। पाँचवीं शताब्दि तक वहाँ हिंदूधमें का उत्कर्ष रहा। इसके बाद बौद्धधर्म का प्रसार हुन्ता। नालंदा का उपाध्याय धर्मपाल तथा दिचण भारत का भिक्ष वज्रबोधि चीन जाते हुए सुमात्रा ठहरे थे। उस समय यह विद्या के श्रतिरिक्त ज्यापार का भी बड़ा केंद्र था।

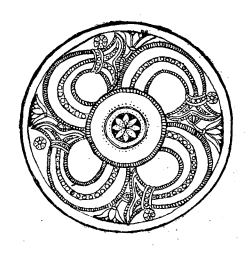
ऊपर कहा जा चुका है कि सप्तम शताब्दि तक मलायेशिया के संपूर्ण भाग हिंदू त्र्यावासकों द्वारा त्र्यावासित किए जा चुके थे। उन प्रदेशों में सैकड़ों राजा स्वतंत्रतापूर्वक शासन कर रहे थे। कोई ऐसा शक्तिशाली राजा न था जिसकी अधीनता सभी स्वीकार करते हों। अब शैलेंद्र नामक नई शक्ति उत्पन्न हुई। ये शैलेंद्र लोग भारत से ऋाए थे। अबीं सदी में इन्होंने कलिंग से बर्मा की श्रोर प्रस्थान किया श्रौर ८वीं शताब्दि में बर्मा जीतकर मलायेशिया पर त्राकमरा त्रारंभ किए। ८वीं शताब्दि में मलाया प्रायद्वीप, समाजा तथा जावा भी इनके अधीन हो गए। इन्होंने इस संपूर्ण प्रदेश का नाम श्रपने देश की स्मृति में कलिंग रखा। इनका धर्म महायान बौद्ध था। बोरो-बुदूर तथा कलस्सन के बै। द्व मंदिर इन्हीं की कला के साकार रूप हैं। शिला-लेखों से पता चलता है कि चंपा श्रौर कंबुज पर भी इनका श्रधिकार था। ११वीं शताब्दि में इनके त्र्यनेक प्रतिस्पर्धी उत्पन्न हो गए। एक त्र्योर तो जावा के राजा और दूसरी श्रोर चोल लोग इनसे टकर लेने लगे। इस संघर्ष में जावा को पूर्णतया परास्त कर दिया गया। अब चोल लोग रह गए। पूरे सी वर्ष तक चोलों के साथ निरंतर संघर्ष होने के कारण शैलेंद्रों की शक्ति बहुत चीगा हो गई। यद्यपि इसके तीन सौ वर्ष बाद तक शैलेंद्रों का सितारा जग-मगाता रहा, परंतु श्रब उसका पिछला प्रभाव नष्ट हो चुका था। १४वीं सदी में जावा के राजा ने वह सब प्रदेश, जा शैलेंद्रों के अधीन था, अपने अधिकार में कर लिया, पर वे इसे स्थिर रूप से श्रधीन नहीं रख सके। १५वीं सदी में मलाया प्रायद्वीप में जो विविध राज्य उद्भूत हुए उनमें मलका सबसे मुख्य था। १४८६ ई० के एक लेख से ज्ञात होता है कि इस समय तक मलका में इस्लाम का पाया जम चुका था। गुजरात श्रीर ईरान के मुसलमान व्यापारी मलका में बसने लगे थे। इन्होंने इस्लाम के न्यापार में बहुत हाथ बँटाया। यद्यपि जनता का धर्म बदल गया फिर भी भारतीय संस्कृति का समूल नाश नहीं हुआ। आज भी जब कोई यात्री मलका के तट पर उतरकर सरकारी भवन की श्रोर पग बढ़ाता है तो उसे पहाड़ी पर बनी प्रतिमाएँ दृष्टिगोचर होती हैं जो यह सिद्ध करती हैं कि कभी यहाँ के शासक हिंदू थे।

## बहुजनहिताय बहुजनसुखाय

चरथ भिक्खवे चारिकं बहुजनहिताय बहुजनसुखाय लोकानुकम्पाय श्रत्थाय हिताय सुखाय देवमनुस्मानं ।

देवेथ भिक्लवे धम्मं श्रादिकल्याणं मङ्गेकल्याणं परियोधानकल्याणं सात्थं सञ्यक्षनं केवलपरिपुरणं परिसुद्धं ब्रह्मचरियं पकासेथ।

हे भिक्षु भी ! जनता के हित के लिये, जनता के सुख के लिये, लोक पर श्रमुकंपा करने के लिये, देवताश्रों श्रीर मनुष्यों का हित-सुख करने के लिये विचरो। श्रारंभ में कल्याणकर, मध्य में कल्याणकर, श्रंत में कल्याणकर धर्म का शब्दों श्रीर भावों सहित उपदेश करके, सर्वाश में परिपूर्ण, परिशुद्ध ब्रह्म वर्य का प्रकाश करो।



## महाजनक श्रोर देवी मिण्मेखला का संवाद

[ 'महाजनक जातक' से संकलित ]

निम्नलिखित अवतरण महाजनपदयुग (१००० विक्रम पूर्व से ५०० वि० पू० तक ) की जनता के दृढ़ आशावाद और उद्यमशील कर्मण्यता के। प्रकट करता है। महाजनक जातक की कहानी में, जब दृढ़े जहाज का कूपक ( मस्तूल ) थामे हुए, अपने साथियों के लहू से लाल हुए समुद्र में सात दिन तक तैरने के बाद भी महाजनक हिम्मत नहीं हारता, तब देवी मिण्मिखला उसके सामने अलंकृत रूप में आकाश में प्रकट होकर उसकी परीचा करने के लिये इस प्रकार कहती है और दोनों में यह संवाद होता है—

8

'यह कीन है जो समुद्र के बीच, जहां तीर का कुछ पता नहीं है, हाथ मार रहा है ? क्या अर्थ जानकर—किसका भरोसा करके—तू इस प्रकार वायाम (= व्यायाम, उद्यम) कर रहा है ?'

२

'देवि, मैं जानता हूँ कि लोक में जब तक बने मुक्ते वायाम करना चाहिए। इसी से समुद्र के बीच तीर को न देखता हुआ भी उद्यम कर रहा हूँ।'

3

'इस गंभीर अथाह में जिसका तीर नहीं दिखाई देता, तेरा पुरिसवायाम (पुरुषार्थ) निरर्थक है; तू तट को पहुँचे बिना ही मर जायगा।'

૪

'क्यों तू ऐसा कहती है ? वायाम करता हुआ महाँगा भी तो गर्हा से तो बचूँगा। जो पुरुष की तरह उद्यम (पुरिसिकच्च, पुरुषकुत्य) करता है

7,

वह अपने ज्ञातियों (कुटुंबियों), देवों श्रौर पितरों के ऋण से मुक्त हो जाता है, श्रौर उसे पछतावा नहीं होता (कि मैंने श्रपने प्रयत्न में कोई कसर छोड़ी)।'

4

'किंतु जिस काम के पार नहीं लगा जा सकता, जिसका कोई फल या परिगाम नहीं दिखाई देता, वहाँ वायाम से क्या लाम—जहाँ मृत्यु का आना निश्चित ही है ?'

ξ

'जो यह जानकर कि मैं पार न पाऊँ गा क्यम नहीं करता, यदि उसकी हानि हो, तो देवि, उसमें उसी के दुबंल प्राणों का दोष है। मनुष्य अपने अभिप्राय के अनुसार, देवि, इस लोक में अपने कार्यों की योजना बनाते और यत्न करते हैं; सफलता हो या न हो (सो देखना उनका काम नहीं है)। कमें का फल निश्चित है देवि, क्या तू यहीं यह नहीं देख रही ? मेरे साथी सब झूब गए, और मैं तैर रहा हूँ, और तुभे अपने पास देख रहा हूँ! सो मैं व्यायाम कहाँ गा ही, जब तक मुक्तमें शिक्त है, जब तक मुक्तमें बल है, समुद्र के पार जाने की पुरुषकार करता रहूँगा।'\*

<sup>\*</sup> श्री जयचंद्र जी विद्यालंकार-कृत रूपरेखा, भाग १, पृ० ३४६ में दिया हुआ अनुवाद। मूल पाली गाथाओं के लिये देखिए, फॉसबॉल कृत पाली जातक, भाग ६, महाजनक जातक (५३६), पृ० ३५-३६।

# कुछ वर्तमान भौगोलिक नामें। के प्राचीन रूप

[ संकलनकर्ता-श्री बासुदेवशारण ]

वर्तमान रूप

मुल प्राचीन रूप

विवरग

**ईरान** 

ऐर्यायग

श्रफगान

श्रश्वकायन

पठान

पक्थन

पारस

पशु<sup>९</sup>, पारसीक

सूसा

शूषा

ईरानी सम्राट् दारा की पुरानी राजधानी

बेबिलन

बवेरु

हरपा

हरियू रा

श्रफरीदो (श्रप्रोदी) श्राप्रीत, श्राप्रीताः

माहमंद

मधुमंतः

तरखान

ताध्यीयण

पंजगार त्रौर चितराल के बीच सीमाप्रांत

का एक कबी़ला

मुं जानी

मौजायन

वं क्षु नदी के खद्गम के पास गल्वा भाषा-

भाषी एक जाति

वखान

बकन, वक ग्रा

श्रफगानिस्तान का उत्तर-पूर्वी झोटा प्रदेश

कुर्रम

ऋगु

गोमल

गामती

बालन

भलन

काबुल

कुभा, कुहकाः

स्वात

सुवास्तु

हिर रूत

हर्यू ( ईरानी )

सरयू ( संस्कृत )

२३८

## नागरीप्रचारिग्गी पत्रिका

वर्तमान रूप

मुळ प्राचीन रूप

विवरण

अगैदाब

श्रस्व इती— हरह्ने ती

-सरस्वती

बल्ख

वाह्लोक

बेप्राम

कपिशा

काबुल से ६० मील उत्तर-पूर्व

हिं दृकुश

इपरिश्यन-परो-

पनिसस (ईरानी)

दुर्वाज

द्वारका

क बोज और बद्ख्शा के पश्चिम

खातन

कुस्तन

क'धार

गांधार

रुहिस

राह

श्रफगानिस्तान का मध्यकालीन नाम; वहाँ

से आनेवाले लाग

खिवड़ा

केकय

नमक की पहाड़ी ऋथवा शाहपुर-फेलम-

गुजरात का प्रांत

वाना

वनायु

सीमाप्रांत को घाटी, दिल्ली वजीरिस्तान

पामीर बदखशाँ -

क बोज

मध्यकालीन कंबे।ह

बन्नू

वणु

गारी

्य घोरकाः

पंचकारा नदी के उद्गम के पास

हजारा

श्रभिसार

हुगार

दाव

काश्मीर का जम्मू प्रांत

दर्दिस्तान

द्रद

हुंजा

हंसकायनाः

काश्मीर के उत्तर-पश्चिम काने का एक

प्रदेश

मूला

मौलेयाः, मूला

मूला (नदी), मौलेय ( इसके काँठे में

रहनेवाले हो।ग )

बुगती

भागभित्ति

सिंध-बळ्चिस्तान की उत्तरी सीमा पर

बसनेवाली एक जाति

रोड़ी

रौरुक

वर्तमान रूप

मूल प्राचीन रूप

विवरण

सक्खर

शाकर

वजीरिस्तान

कोकनद

चीनी भाषा में की क्यांग (ह्वेन्सांग का

यात्रा-विवरण्)। 'कीकिन' ( अर्बी

भौगालिक ); किकियान्न

पंजकेररा

गौरी

बारा

वरा

एक नदी जिसके किनारे पेशावर बसा है।

चारसहा सीस्तान

पुष्कलावती

पविंदे

शकस्थान

पविंदायन

सीमाप्रांत की एक जाति

श्रामृ द्रिया

आक्सस (यूनानी)

वंक्ष (संस्कृत)

नामांतर -चक्ष, यक्षु

यारक'द् नदी

सीता

सफेद केाह पर्व त श्वेत पथ

साँची, भाग १, प्लेट सं०८९

द्रगाई

दार्गलाः

चितराल

चित्रक .

इसका दूसरा नाम शामाक भी है।

लगमान

लंपाक

श्रफवानिस्तान के जलालाबाद प्रांत में

एक जिला।

सुमात्रा का पूर्वी भाग

श्चरब

ताजिक

अरबों का मध्यकालीन नाम

मलाक द

मालावत्

बंगाल की खाड़ी महोद्धि

श्ररबसागर

रत्नाकर

पेलंबांग

श्रीत्रिजय

सिं हपुर

सि'गापुर नोकाबार

निक्कवरम्

श्रंडमन

इंद्रद्युम्न

सीलोन

सि हल, ताम्रपर्णी लंका

#### नागरीप्रचारिग्गी पत्रिका

**२**४०

वर्तमान रूप मूल प्राचीन रूप विवरण

प्रोम बर्मा का एक नगर ब्रह्म

सुवर्ण भूमि बर्मा

**स्वग्**द्वीप सुमात्रा यवद्वीप जावा

कंबोडिया कंबुज चंपा श्रनाम

मलयद्वीप के पश्चिम में एक प्रदेश केडा कडार

अरोरा बोरिएलिस स्वयंत्रभा देवी महाभारत (भीष्म पव ८,१०), किष्कि धा कांड (४३,५३-५४) में भी यही नाम है।

