





For Private and Personal Use Only

\*\*\*

### भालीजाह दरबार प्रेस, ग्वालियर, मॅ मुद्रित तथा

सिन्धिया ओरिएण्टल इन्स्टीट्यूट के तत्त्वावधान में प्रकाशित

"o\*@°°.

श्रीमन्त महाराज मेजर-जनरळ सर जीवाजीराव शिन्दे जी. सी. एस. आई., जी. सी. आई. ई., ग्वालियर नरेश

का

सन्देश

विक्रम संवत् आज सम्पूर्ण भारत में व्यवहार किया जाता है। विक्रमादित्य का नाम सदैव भारतीय हृदयों में गौरव एवं स्वाभिमान की भावना भरता रहा है। भले ही इतिहास के विद्वानों का इस विषय में कुछ भी मत हो, प्राचीन साहित्य, अनुश्रुति एवं लोककथाओं में प्रचलित श्री विक्रमादित्य का नाम हमारे लिए पराकम, वैभव, न्याय-प्रियता, दान-वीरता एवं धर्म-परायणता का जीवित आदर्श रहा है।

विक्रमीय संवत्सर की दो सहस्र वर्षों की इस यात्रा द्वारा हमारी उस वर्तमान सभ्यता का निर्माण हुआ है जिसके हिन्दू, मुसलमान, सिख, जैन, पारसी, ईसाई आदि अंग हैं। अतएव भारतीय होने के नाते प्रत्येक भारतवासी का यह कर्तव्य है कि इस सर्वधर्ममयी संस्कृति के प्रतीक विक्रम संवत् की द्विसहस्राब्दी की समाप्ति और तीसरी सहस्राब्दी के प्रारम्भ पर जाति, धर्म एवं सम्प्रदाय की संकुचित सोमाओं से ऊपर उठकर भारतवर्ष के उस अतीत गौरव का स्मरण करे जो विक्रम शब्द में निहित है।

यह एक गौरवमय संयोग है कि कला, साहित्य एवं दर्शनों की धात्री, प्राचीन सप्तपुरियों में परिगणित, विक्रमादित्य की राजधानी उज्जयिनी इस राज्य को सीमा के अन्तर्गत है और इस कारण से विक्रमादित्य की स्मृति हमारे लिए दिशेष रूप से स्फूर्तिप्रद है।

हमारे प्राचीन इतिहास की विभूतियों के प्रति उपर्युक्त अवसर पर अपनी योग्यता एवं सामर्थ्य के अनुसार श्रद्धा प्रकट करते रहना तथा इस प्रकार से उनके आदर्शों से प्राप्त प्रोत्साहन का उपकार चुकाने का प्रयत्न करते रहना हमारा पावन कर्तव्य है। भारतवर्ष के विश्रुत विद्वानों द्वारा श्री विकमादित्य एवं विकम संवत् की स्मृति में अर्पित किए गए विद्वत्ता के प्रसूनों का संग्रह, यह 'विकम संवत् की स्मृति में अर्पित किए गए विद्वत्ता के प्रसूनों का संग्रह, यह 'विकम संवत् और मिःसन्देह अभिनन्दनीय है।







### प्रस्तावना

विकम ढि-सहस्राब्दी-समारोह-समिति के अध्यक्ष के नाते श्रेष्ठतम विद्वानों की रचनाओं से गौरवान्वित एवं प्रस्थात कलाकारों की तूलिकाओं से सुसज्जित इस विकम-स्मृति-ग्रंथ को प्रस्तावित करने में मुझे बहुत प्रसन्नता हो रही है ।

यह ग्रंथ उन विकमादित्य की स्मृति में प्रकाशित हो रहा है जिनका माम भारतवर्ष के सांस्कृतिक विकास, शौर्य और वैभव का प्रतीक है। उनकी यशोगाथा प्राचीन ग्रंथों में बिखरी पड़ी है और उनके न्याय, बुद्धि, बैभव तथा विद्याप्रेम की कहानी अगणित जनश्रुतियों द्वारा बीस शताब्दियों की लम्बी काल-सीमा पारकर आज भारतवर्ष के कौने कौने में फैली हुई हैं। वे अपने औदार्य, साहित्य-सेवा एवं अलौकिक प्रतिभा के कारण सर्वश्रुत हैं।

विकमादित्य ने अपनी गौरवशाली विजय के उपलक्ष में जिस विकम सम्बद् की स्थापना की वह भारतीय शौर्य के विकास का सूचक महान् संवरसर हमारी सांस्कृतिक परम्परा तथा एकसूत्रता का प्रतीक है। विकमीय संवत् की निर्वाध यात्रा भारतीय राष्ट्र की सांस्कृतिक, साहित्यिक, कलात्मक, वैज्ञानिक और ऐतिहासिक विकास, प्रगति और साधना की पूर्णता एवं अमरस्व की द्योतक है।

विकम-कालियास के नाम के ढ़ारा इतने लम्ब समय तक बल, स्फूर्ति और यश का लाभ करनेवाले इस देश की वर्तमान पीढ़ी की भारतीय जनता, विढानों, कलाकारों, साहित्यिकों तथा ऐतिहासिक, पुरातत्त्व एवं संस्कृति प्रेमियों के कन्धों पर यह कर्त्तव्य था कि विकमीय संवत्सर के ये दो सहस्र वर्ष समाप्त होने की महत्सन्धि पर इन विभूतियों के गौरव के अनुकल हमारे ऊपर उनके अपार ऋण और उपकार के हेतु आयोजन करते।

इस अभिप्राय से समिति ने देश-विदेश के भारतीय संस्कृति एवं इतिहास के पंडितों, कलाकारों एवं साहित्यकारों से इस ग्रंप को अपनी कृतियों से विभूषित करने की प्रार्थना की। अत्यन्त प्रसन्नता की बात है कि भारतवर्ष के प्रायः सभी विश्वविद्यालयों एवं पुरातस्व संग्रहालयों से सम्बन्धित विद्वानों ने तथा सभी प्रान्तों के प्रसिद्ध विचारकों ने इस दिशा में अपना पूर्ण योग दिया और साथ ही भारतप्रेमी अन्य देशीय विद्वानों ने भी इस महत्त्वपूर्ण अवसर पर अपना योग दान किया। ग्दालियर राज्य के विद्वानों को हाथ बँटाना तो प्राकृतिक ही था। मैं केन्द्रीय महोत्सव समिति की ओर से इन सबका कृतज्ञ हूँ। सभी प्रान्तों के विश्वत कलाकारों ने अपनी तुलिका एवं कल्पना ढारा इसे सुसज्जित किया है । मैं उनको हार्दिक धन्यवाद देता हूँ ।

इस ग्रंथ के सम्पादक केन्द्रीय समिति के धन्यवाद के साथ साथ बधाई के अधिकारी हैं। काशी विश्वविद्यालय के प्रसिद्ध विद्वान डॉ० रमाशंकर त्रिपाठी एम० ए०, पी-एच० डी०, का मैं आभारी हूँ, जिन्होंने समिति के आग्रह को स्वीकार कर प्रधान सम्पादक के पद को स्वीकार कर लिया है। इस ग्रंथ के कार्यवाहक-सम्पादक श्री हरिहरनिवास डिवेदी ने प्रारंभ से लेकर मुद्रण तक जो परिश्रम किया है वह प्रश्नंसनीय है। इसके मुद्रण के कार्य में जो देर हुई है वह इसका बृहत् आकार तथा बुद्धजन्य परिस्थितियों को देखते हुए किसी सीमा तक क्षम्य ही है। ऐसी दशा में इस ग्रंथ को इस रूप में मुद्रित कर देने का श्रेय आलीजाह दरबार प्रेस को है।

इस कार्य के संचालन में मुझे जितनी भी सफलता प्राप्त हो सकी है वह सब हमारे प्रजावत्सल श्रीमन्त ग्वालिय**र** नरेश के पुण्य-प्रताप का फल हैं। विक्रमादित्य की राजधानी के वर्तमान अधिपति, ग्वालियर की प्रजा के प्राण, हमारे श्रीमन्त सरकार यशस्वी एवं चिरायु हों, इसी हार्दिक प्रार्थना के साथ में इस निवेदन को समाप्त करता हूँ।

> कृष्णराव दौलतराव महाडिक, अध्यक्ष, विकम-द्विसहस्राब्दो-समारोह समिति, ग्वालियर।

# सम्पादकीय निवेदन

विकम संवत् को द्रि-सहस्राव्दी का समाप्त होना भारतीय इतिहास की एक महत्त्वपूर्ण घटना है। धूमिल अतीत में विक्रम के स्मारकस्वरूप जिस विक्रम संवत् का प्रवर्तन हुआ था उसके पथ की वर्तमान रेखा यद्यपि तमसाच्छन्न है, परन्तु इस डोर के सहारे हम अपने आपको उस शृंखला के कम में पाते हैं जिसके अनेक अंश अत्यन्त उज्वल एवं गौरवमय रहे हैं। ये दो सहस्र वर्ष तो भारतीय इतिहास के उत्तरकाल के ही अंश हैं। विक्रम संवत् के उद्भव तक विशुद्ध वैदिक संस्कृति का काल, रामायण और महाभारत का युग, महात्रीर और गौलम बुद्ध का समय, पराक्रमसूर्य चन्द्रगप्त मौर्य एवं प्रियदर्शी अशोक का काल अन्ततः पुष्यमित्र शुंग की साहसगाया सुदूर भूत की बातें वन चुकी थीं; वेद, ब्राह्मण, उपनिषद्, सूत्रग्रंय एवं मुख्य स्मृतियों की रचना हो चुकी थी; वैयाकरण पाणिति और पतञ्जलि अपनी कृतियों से ५ण्डितों को चकित कर चुके थे; और कौटित्य की ख्याति सफल राजनीतिज्ञता के कारण फैल चुकी थी। इन पिछले दो सहस्र वर्षों की लम्बी यात्रा में भी भारत के शौर्य ने, उसकी प्रतिभा एवं विद्वत्ता ने जो मान स्थिर कर दिए हैं वे विगत शताब्दियों **के बह**त-कु**छ** अनुरूप हैं। विकमोय प्रथम सहसाब्दी में हमने भारशिवनागों, समुद्रगुप्त, चन्द्रगुप्त विकमादित्य,स्कन्दगुप्त, यशोधर्मन्-विष्णुवर्धन आदि के वल और प्र⊡ाप के सम्मुख विदेशी शक्तियों को थरथर कॉंपते देखा; भारत के उपनिवेश <mark>बसते देखे</mark>; भारत की संस्कृति व उसके धर्म का प्रसार वाहर के देशों में देखा ; कालिदास, भवभूति, भारवि, माघ आदि की काव्यप्रतिभा तथा दण्डी और वाणभट्ट हो हिलक्षण लेखनक्षकित देखी ; कुमारिलभट्ट और शंकराचार्य के बुद्धि-वैभव को **देखा ; औ**र स्वतंत्रता की वह्नि को सतन प्रज्वलित रखनेवाली राजपूत जाति के उत्थान व संगठन को देखा । दूसरी सहस्राब्दी में भाग्यचक की गति विपरीत हो गई । उसने उपनिवेशों का उजड़ना दिखाया और भारतीयों की हार और बहुमुखी पतन । परन्तु उनको आन्तरिक जीवन-शक्ति का ह्वास नहीं हुआ, और यह दिखा दिया कि गिरकर भी कैसे उठा जा सकता है ।

भारतीय संस्कृति के अभिमानियों को यह कम गौरव की बात नहीं है कि आज भारतवर्ष में प्रवर्तित विक्रम संवर्त्सर बुद्धनिर्वाणकालगणना को छोड़कर संसार के प्रायः सभी प्रचलित ऐतिहासिक संवतों में अधिक प्राचीन है । ऐसी महत्संधि पर यह सद्-संकल्प का उदय होना प्राकृतिक ही है कि विक्रमादित्य को, जो अनुश्रुति के अनुसार संवत् प्रवर्तक माने जाते हैं, ऐतिहासिक गवेषणापूर्ण एवं भारतीय सांस्कृतिकदाय का सिंहावलोकन करनेवाले विक्रम-स्मृति-ग्रंथ का प्रकाशन लोक-वाणी हिन्दी में किया जाय।

िकमादित्य की राजधानो अवस्तिका के वर्तमान उज्जयिनीपुरवराधीश श्रीमन्त ग्वालियर नरेश के तत्त्वावधान में नंगोजित विकम-समारोह-समिति ने इसी शुभ विचार से प्रेरित होकर विकम-स्मृति-ग्रंथ के सम्पादन एवं प्रकाशन का भार इस ग्रंथ के सम्पादक-मण्डल को तौंगा था। ऐसे महिमामय कार्यभार को प्राप्त करना जितने बड़े गौरव का विषय था उप्रता ही वह उत्तरप्रायित्त्व एवं कठिनाइयों से पूर्ण था। ऐसे महान् व कठिन कार्य को दूर्ण कर जो सन्तोष तथा प्रसन्नता सम्पादक-मण्डल को हुई है उसे छिपानों न ता शक्य ही है और न आवश्यक ही। परन्तु यहाँ यह धन्यवादपूर्वक लिख देना अत्यन्त आवश्यक है कि इस सब का श्रेय हमारे समर्थ सहायकगणों को है।

इस ग्रंथ की सामग्रो को तीन खण्डों में बांट दिया गया है। पहले खण्ड में विक्रमादित्य तथा उनके नवरत्नों से सम्बन्धित विवेजनयुक्त रचनाएँ हैं। इनमें सबसे पूर्व ई० पू० ५७ के धिकमादित्य सम्बन्धी निबन्ध हैं। तत्परचात् विक्रमकालीन संस्कृति तथा विकमादित्य विध्दयारों नरेशों पर लेख हैं। नवरत्नों में सर्वप्रथम कालिदास विषयक निबम्ब दिए गए हैं, फिर अन्य 'रत्नों' पर हैं।

दूसरे खण्ड में विकनरात्रधानो उज्जयिनी, मालव तथा ग्वालियर राज्य सम्बन्धी रचनाएँ हैं। विक्रमादित्य एवं विकमादित्यों की इस भूमि को हमने 'विकम प्रदेश' कहा है। विक्रमादित्य तथा उज्जैन का घनिष्ट सम्बन्ध हैं; अतएव

Ł

### सम्पादकीय निवेदन

पहले उज्जैन पर लेख हैं, फिर मालवगण एवं मालवप्रदेशसम्बन्धी और अन्त में ग्वालियर से सम्बन्धित रचनाएँ हैं। भारतीय सांस्कृतिक विकास में इस प्रदेश द्वारा दिए गए योग का पूर्ण विवेचन इस खण्ड में हो सके ऐसा प्रयास किया गया है। अठारहवीं शताब्दी के पश्चात् की घटनाओं एवं व्यक्तियों का उल्लेख यथासम्भव नहीं किया गया है।

तीसरे खण्ड में वे सब लेख हैं जो भारतीय सांस्कृतिक विकास से सम्बन्धित हैं, और उक्त दोनों खण्डों में से किसी में न आते थे। देश-विदेश के मान्य विद्वानों द्वारा इस महान् अवसर पर भारत के सांस्कृतिक विक्रम की अर्चना में प्रस्तुत की गई रचनाओं से युक्त इस खण्ड का नाम 'विक्रमार्चन' रखा है। लेखों को कम देने का अन्य कोई आधार न पाकर उन्हें लेखकों के नामों के अकारादि कम से रखा दिया गया है। इस खण्ड की कविताओं एवं उद्धरणों के सम्बन्ध में अकारादि कम को नहीं माना जा सका है।

इस प्रंथ की इतियों के सम्बन्ध में कोई बात लिखना धृष्टता होगी, यह अवक्य है कि इन लेखों में व्यक्त किए गए मत उनके लेखकों के ही हैं। वे अपने विषय में मान्य विद्वानों की रचनाएँ हैं। ये विद्वान विदेशों के भी हैं, और भारतवर्ष के तौ प्रत्येक प्रान्त एवं विश्वविद्यालय के हैं। हम उन विद्वान लेखकों के अत्यन्त क़तझ हैं जिन्होंने हमारी प्रार्थना स्वीकार कर अपनी बहुमूल्य रचनाएँ भेजकर इस प्रयास को सफल बनाया। यत दो वर्षी तक उन्होंने घँर्य से इस ग्रंथ के मुद्रण की बाट देखी। हमें पूर्ण आशा है कि युद्धकाल की मुद्रण की कठिनाइयों को देखते हुए वे इस देर के लिए हमें क्षमा कर देंगे।

भारतवर्ष के प्रत्येक प्रान्त के प्रसिद्ध चित्रकारों ने हमें अपनी बहुमूल्य कृतियां देकर इस ग्रंथ को सुझोभित किया है। अनेक स्थानीय कलाकारों ने इसके लिए रेखा-चित्र बनाकर इसकी झोभा बढ़ाई है। हम उनको हार्दिक धन्यवाद देते हैं। भारतीय पुरातत्त्व विभाग तथा समस्त भारत के पुरातत्त्व संग्रहाल्यों के हम अत्यन्त आभारी एवं कृतज्ञ हैं; उनकी छपा से हम अपने लेखों को सचित्र कर सके। फाइन आर्टस म्यूजियम, वोस्टन, अमरीका, ने हमें बेसनगर की गंगा की मूर्ति का चित्र एवं उसके प्रकाशन की अनुमति भेजकर आभारी किया है। ग्वालियर पुरातत्त्व विभाग की मुक्तहस्त सहायता के बिना तो यह ग्रंथ अधूरा ही रह जाता। अपने विभाग के ब्लाक्स, फोटोग्राफ्स, पुस्तकें आदि देकर उन्होंने इस ग्रंथ के महत्त्व को बढ़ाया है।

केन्द्रीय समिति के सभापति श्रीमान् सरदार मेजर कृ० दौ० महाडिक महोदय एवं मंत्री श्री बृजकिशोरजी चतुर्वेदी बार-एट-र्जो के सक्रिय सहयोग एवं प्रेमपुर्ण प्रोत्साहन के बिना यह कार्य पूरा करना हमारे लिए दुःसाध्य था।

अन्त में हम मेजर जनरल श्रीमन्त सर जीवाजीराव महाराज शिन्दे ग्वालियर नरेश के सम्मुख अत्यन्त विनग्रमता-पूर्वक आभार प्रदर्शित करते हैं। उनके पुण्यप्रताप से यह प्रयास सफल हो सका है एवं उनके स्फूर्तिप्रद सन्देश द्वारा हमारा जो उत्साहवर्धन हुआ है उससे हम अपने कार्य को समुचित रूप से कर सके हैं।

इस ग्रंथ के सम्पादन में हुई त्रुटियों के लिए क्षमा मांगते हुए हमको यह कहावत ध्यान में आती है :--- 'सूपंवदोषमुत्सुज्य गुणम गुर्णन्ति साधवः'। आशा है उदारहृदय पाठक पढ़ते समय इसको न भूलेंगे। हम यह भी निवेदन करना चाहते है कि यदि इस ग्रंथ ढारा विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता पर प्रकाश पड़ सका, भारतीय संस्कृति की महानता का किचित् भी आभास मिल सका, और हमारी जन्मभूमि, विक्रमादित्य एवं विक्रमादित्यों की यह रंगस्थली, ग्वालियर प्रदेश ढारा उस सांस्कृतिक महानता में दिए गए अंश-दान पर प्रकाश पड़ सका तो हम समझेंगे कि जिस आशा से हमें यह कार्य सौंपा गया था वह हम किसी अंश में पूर्ण कर सके, और यह ढ़ाई वर्ष का कठिन श्रम व्यर्थ नहीं गया।

हरिहरनिवास दिवेवो

सूर्यनारायण व्यास रामचन्द्र श्रीवास्तव रमार्शकर त्रिपाठी युधिष्ठिर भार्गव

# विक्रम-स्मृति-ग्रन्थ विषय-सूची

विक्रम-चक्र

(प्रथम खण्ड)

| कम | ांक ठेख                                                                             |     | लेखक                                                                                                                               | des |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| \$ | १ संबत्सर (कविता)                                                                   | ••  | राष्ट्रकवि श्री मैथिलीशरण गुप्त, घिरगाँव, युक्तप्रान्त ।                                                                           | 7   |
| ;  | २ कीर्ति-कलाप (कविता)                                                               | ••  | विद्यावाचस्पति श्री अयोध्यासिंह उपाघ्याय, आजमगढ़,<br>यक्तप्रान्त ।                                                                 | २   |
| 3  | ध विक्रमीय प्रथम काती का संक्षिप्त भारतीय<br>इतिहास एवं विक्रम-संवत् का प्रादुर्भाव |     | श्री भगवत्शरण उपाध्याय एम्० ए०, बिरला कॉलेज,<br>पिलानी, जयपुर ।                                                                    | ₹   |
| y  | विकमावित्य की ऐतिहासिकता                                                            | • • | श्री डॉ॰ लक्ष्मणस्वरूप एम्॰ ए॰, डी॰ फिल् (आक्स-<br>फोर्ड), ऑफिसर द एकेडेमी (फ्रान्स), प्रिन्सिपल,<br>ओरिएण्टल कॉलेज, लाहौर, पंजाब। | २३  |
| પ  | ्राकारि धिकमादित्य (समवेत गान)                                                      | • . | श्री सोहनलाल द्विवेदी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>लखनऊ, युक्तप्रान्त ।                                                               | 28  |
| Ę  | भारतीय इतिहास में विकम-समस्या                                                       |     | श्री हरिहरनिवास द्विदेी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>मुरार, ग्वालियर ।                                                                | ३५  |
| 6  | विक्रमादित्य को ऐतिहासिकता                                                          | • • | श्री डॉं० राजबली पाण्डेय, एम्० ए०, डी-लिट्, हिन्दू-<br>विश्वविद्यालय, काशी, युक्तप्रान्त ।                                         | ધ્ર |
| ٢  | विक्रमादित्य (कविता)                                                                | ••  | श्री उदयशकर भट्ट, कृष्णगली, लाहौर, पंजाब।                                                                                          | ६२  |
| ٩  | विकमादित्य और विकम-संवत्                                                            | ••• | महामहोपाध्याय श्री विदवेश्वरनाथ रेउ, ओधपुर ।  .                                                                                    | ĘĘ  |
| 80 | विक्रम-संबत् का प्राहुर्भाव                                                         | • • | श्री डॉ० झा० ने० उपाध्ये, कोल्हापुर ।                                                                                              | ६७  |
| ११ | विषम-संवत् और उसके संस्थापक                                                         | ••  | श्री जगनलाल गुप्त, बुलन्दशहर, युक्तप्रान्त ।                                                                                       | Ę٩  |
| १२ | विक्रमकालीन कला                                                                     | .,  | श्री डॉ० मोतीचन्द्र एम० ए०, पी-एच्० डी०, क्यूरेटर,<br>आर्ट सेक्झन, प्रिन्स-ऑफ-वेल्स म्यूझियम, बम्बई ।                              | ७९  |
| १३ | विश्रमावित्य सम्बन्धी ऐतिहासिक उरलेख                                                | • • | श्री भारकर रामचन्द्र भालेराव, नायब सूबा, ग्वालियर।                                                                                 | ৫৩  |
| 68 | विक्रम का न्याय                                                                     | ••  | मेजर सरवार थी कृष्णराव दौलतराव महादिक,<br>ग्वालियर।                                                                                | 55  |
| १५ | विक्रमोद्बोधन                                                                       | ••  | भी हरिकृष्ण 'प्रेमी', लाहौर, पंजाब ।                                                                                               | 98  |

\$

| ţ¢         | विक्रमकास्त्रीम श्यायास्त्र्य .      |     |            | श्री गोविम्बराव क्रुज्णराव झिन्दे, बार-एट-लॉ, ग्वालियर,<br>तथा भी हरिहरनिवास द्विवेदी एम्० ए०, एल्-एल्०<br>बी०, मुरार, ग्वालियर । | 55    |
|------------|--------------------------------------|-----|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| १৩         | विक्रम का सिंहासन                    |     | <b>.</b> . | कर्नल राजराजेन्द्र भी मालोजीराव नृसिंहराव शिसोले,<br>ग्वालिपर ।                                                                   | 803   |
| १८         | लोक-कथा सँ धिकपादित्य                |     |            | श्री शान्तिचन्द्र द्विवेदी, सम्पादक 'लोक-जीवन', दिमारा,<br>ग्वालियर ।                                                             | १११   |
| १९         | आयुर्वेद का विक्रम-काल               | · . |            | सायूर्वेदाचार्य श्री डॉ० भास्कर गोविन्द घाणेकर<br>बी० एस्-सी०; एम० बी०, बी० एस्०, हिन्दू<br>विश्वविद्यालय, काशी ।                 | १२१   |
| 20         | विकनकालीन उन्नति                     |     | •••        | श्री रामनिवास अर्मा, सम्पादक 'सौरभ', झालरापाटन ।                                                                                  | १२७   |
| २१         | हमारा विक्रमादित्य                   | • - | • •        | श्री गोपीकृष्ण विजयवर्गीय, ग्वालियर ।                                                                                             | १२९   |
| २२         | जनताका विक्रमादिस्य                  |     | • -        | श्री सम्पूर्णानन्द एम० एल० ए०, कार्शा,<br>शिक्षा-मंत्री संयुक्तप्रान्त ।                                                          | १३१   |
| २३         | मालवानां जयः (कविता)                 |     | • •        | श्री महेन्द्र, ग्वालियर ।                                                                                                         | १३४   |
| २४         | गुजराती साहित्य में विक्रमादित्य     |     |            | दीवानबहादुर श्री कृष्णलाल मोहनलाल झबेरी,<br>एम० ए०, एल्-एल० बी०, जे० पी०, अवकाक्ष-<br>प्राप्त जज, स्मॉलकॉज कोर्ट, बम्बई ।         | १३५   |
| રષ         | चीनी साहित्य में विक्रमादित्य        | ••• | • •        | श्री विश्व पा (फा चॅउ) चीन-भवन, शान्तिनिकेतन,<br>अंग:ल।                                                                           | 8±6   |
| २६         | विक्रमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य    |     |            | श्री अगरचन्द नाहटा, बीकानेर ।                                                                                                     | 828   |
| २७         | जैन साहित्य में विक्रमादित्य         | • • |            | श्री डॉ० बनारसीदास जैन एम० ए०, पी०-एच० डी०,<br>लाहौर ।                                                                            | 826   |
| २८         | अ <b>रबी-</b> कारसी में विक्रमादित्य | ••  |            | श्री महेशप्रसाद मोलवी, आलिम फाजिल, हिन्दू विद्व-<br>विद्यालय, काशी ।                                                              | وبربر |
| २९         | इतिहास एवं अनुश्रुति में विक्रमावि   | ন্য |            | डॉ० दिनेशचन्द्र सरकार एम्० ए०, पी-एच० डी०;<br>कलकत्ता विश्वविद्यालय, बंगाल।                                                       | १५९   |
| Ş٥         | गीत (कविता)                          | • • | • •        | श्री गोपाल्लारणसिंह, रीवां।                                                                                                       | १६२   |
| ₹१         | वैकम अनुश्रृति 🦳                     |     | · •        | श्री हरिहरनिवास द्विवेदी, एम्० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>मुरार, ग्वालियर ।                                                             | १६३   |
| <b>३२</b>  | सम्राट् समुद्रगुप्त                  |     | • •        | श्री डॉ॰ २माशंकर त्रिपाठी एम्॰ ए०, पी-एच० डी॰,<br>हिन्दू विश्वविद्यालय, काशो ।                                                    | १८३   |
| ₹₹         | चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य     | ••• |            | श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰,<br>लखनऊ विश्वविद्यालय, लखनऊ।                                                       | १९७   |
| <b>হ</b> ૪ | त्रिविकम                             |     | • •        | श्री क्रुब्णाचार्य एम० ए०, काशी।                                                                                                  | २१५   |
| રૂષ        | यौवेयगण और विक्रम                    | ••• |            | श्री राहुल सांकृत्यायन त्रिपिटकाचार्य, रूस।                                                                                       | २२१   |

R

| 56            | चन्द्रगुप्त द्वितीय के राज्यकाल<br>सामाजिक जीवन | में      | श्री डॉ० राजाराम नारायण सालेतूर एम० ए०,<br>पी•एच० डी०, बम्बई ।                                             | २२३            |
|---------------|-------------------------------------------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Şa            | हेमचन्द्र विकमादित्य                            |          | श्री चन्द्रबली थांडे, एम० ए०, काशी ।                                                                       | २३२            |
|               | युग सहस्र संवत्सर विकम (कवित                    | п)       | श्री डॉ॰ रामकुमार वर्मा एम॰ ए०, पी-एच॰ डी॰,<br>प्रयाग-विश्वविद्यालय, प्रयाग।                               | २३३            |
| ३९            | आचार्य कालक                                     | •••••    | श्री डॉ० विष्णु अम्बालाल जोशी, एम० ए०, पी-एच०<br>डी०, डी० ए० बी० कॉलेज, अजमेर ।                            | २३५            |
| ۲0            | विक्रम के नवरत्न                                |          | श्री बृजकिशोर चतुर्वेदी, बार-एट-लॉ, ग्वालियर ।                                                             | ২৬৩            |
| 88            | कालिदास (कविता)                                 | <b>.</b> | र्थां गोपालकारणसिंह, रीबाँ ।                                                                               | २६७            |
| *5            | कालिदास                                         |          | महामहोपाध्याय श्री विक्वेक्वरनाथ रेउ, ओधपुर ।                                                              | २६९            |
| 83            | कालिवास की जन्मभूमि                             | • • • •  | श्री वागीश्वर विद्यालंकार, गुरुकुल, कॉंगड़ी।                                                               | ২৩३            |
| 88            | कालिदास (कविता)                                 | ••••••   | श्री सोहनलाल द्विवेदी एम० ए०, एल्-एल० बी०,<br>लखनऊ।                                                        | २८५            |
| ¥ų            | मेघदूत—कामरूप पुरुष                             | ··· ··   | श्री डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल एम० ए०,<br>पी-एच० डी०, क्यूरेटर, केन्द्रीय संग्रहालय, दिल्ली।                  | २८७            |
| ሄፍ            | कालिवास का दूतकर्म                              |          | श्री चन्द्रबली पांडे एम० ए०, काझी।                                                                         | eo ș           |
| 89            | कालिदास का काव्य-वैभव                           |          | श्री कन्हैयालाल पोद्दार, मथुरा।                                                                            | <u></u> şxş    |
| 86            | मेघदूत का रामगिरि                               |          | महामहोपाध्याय श्री वासुदेव विष्णु मिराज्ञी, प्रिन्सिपल,<br>मौरिस कॉलेज, नगगपुर ।                           | \$8 <b>6</b>   |
| ४९            | वराहमिहिर                                       | •• ••    | श्री सूर्यनारायण व्यास ज्योलिषाचार्य, सम्पादक, 'विक्रम,'<br>उज्जैन, ग्वालियर ।                             | <b>રૈ</b> ષ્ પ |
| ٤٥            | महाक्षपणक और क्षपणक                             |          | श्री परशुराम कृष्ण गोडे एम० ए०, क्यूरेटर, भाण्डारकर<br>ओरिएण्टल रिसर्च इन्स्टीटयूट, पूना ।                 | ३५९            |
| ५१            | कालिवास (कथिता)                                 | •• ••    | भी उदयशंकर भट्ट, कृष्णगली, लाहौर।                                                                          | ३६२            |
| ષર            | धम्बन्तरि                                       |          | .श्री विजयगोविन्द द्विवेदी बी० ए०, आयुर्वेवरत्न,<br>दिनारा-आयुर्वेद-मंदिर, लक्कर, ग्वालियर ।               | 393            |
| ધર            | विकसाहित्य के धर्माध्यक्ष                       | · · · ·  | श्री सदाशिव लक्ष्मीधर कात्रे एम०ए०, सिंधिया<br>बोरिएण्टल इन्स्टीटधूट, उज्जैन, ग्वालियर।                    | રહષ            |
| <b>પ</b> ૪    | विकमादिस्य (कविता)                              |          | श्री सियारामशरण गुप्त, चिरगाँव । 📖 🧰                                                                       | \$ <b>6</b> ¥  |
|               |                                                 | वि       | कम-प्रदेश                                                                                                  |                |
|               |                                                 |          | रतीय खण्ड)                                                                                                 |                |
| <b>1</b> , 2- |                                                 | , ·      |                                                                                                            |                |
| ५५<br>∠uc     | गालवपुर की राज्यपरिधि<br>मानवलोकेइवर महाकाल     | · · ·    | स्व० श्री रमाशंकर शुक्ल 'हृदय' एम्० ए०, उज्जेन ।                                                           | ३८९            |
|               |                                                 |          | श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य, सम्पादक,<br>'विक्रम', उज्जैन, ग्वालियर ।                            | 39 <b>8</b>    |
| <i>لار</i> بع | जैन साहित्य और महाकाल-मन्दि                     | र        | श्री कुमारी डॉ० झार्लोटे काउझे पी-एच० डी०, क्यूरेटर,<br>सिन्घिया झोरिएण्टल इत्स्टीटघूट, उज्जैन, ग्दालियर । | 808            |

३

,

| ५८         | उज्जयिनी                                           | क्षी डॉ॰ हेमचम्द्र राय चौघरी एम्० ए०, पी-एच० डी०,<br>कारमाइकेल प्रोफेसर, कलकसा विद्यविद्यालय,<br>बंगाल ।                                   | ४२३                 |
|------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ५९         | प्राचीन भारत में उज्जें न का स्थान 💦 🔒             | भी बैजनाथपुरी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०, लखनऊ।                                                                                                 | ४२९                 |
| Ęo         | संस्कृत साहित्य में उज्जयिनी                       | श्री गोपीकृष्ण शास्त्री, द्विवेवी, संस्कृताघ्यापक, माधव<br>कॉलेज, उज्जैन, ग्वास्त्रियर।                                                    | 835                 |
| Ęŧ         | उज्जैन की यौराणिकता                                | श्री नारायण कृष्ण सोटीं एम्० ए०, उज्जैन, ग्वालियर।                                                                                         | ४३७                 |
| ६२         | पाली बांग्मय में उज्जेन                            | भी भदन्त आतन्द कौसल्यायन, मूलगन्ध कुटी झिहार,<br>सारनाथ, युक्तप्रान्त।                                                                     | 885                 |
| ĘŞ         | जैन साहित्य में उज्जयिनी                           | श्री कामताप्रसाद जैन, सम्पादक 'वीर', अस्रीगंज<br>एटा, युक्तप्रान्त ।                                                                       | <b>XX</b> Ø         |
| ६४         | भासकृत नाटकों में उज्जयिनी                         | श्री सरवार माधवराव विनायकराव किबे, एम्० ए०,<br>इन्दौर ।                                                                                    | ૪५३                 |
| ૬૫         | उज्जैन की वेथशाला                                  | श्री रघुनाय विनायक वैद्य एम्० ए०, बी० टी०,<br>सुपरिण्टेण्डेण्ट जीवाजी वेषशाला, उज्जैन, ग्वालियर ।                                          | ૪ૡૡ                 |
| ĘĘ         | पौराणिक अवन्तिका और उसका महारम्य                   | • • • • • • •                                                                                                                              | 8Ę\$                |
| ĘIJ        | क्षिप्राकी महिमा                                   | ञी दयाशंकर दुबे एम्० ए०, एऌ-एऌ० दी०, तया<br>श्री रामप्रताप त्रिपाठी, प्रयाग ।                                                              | ૪૬५                 |
| <b>Ę</b> Z | महावजी शिल्दे के शासन में उज्जैन                   | श्री डॉ० सर यदुनाथ सरकार एम्० ए०, पी० कार०<br>एस०, डी० लिट्०, केटी०, सी० आई० ई०, एम०<br>आर० ए० एस०, एफ० आर० ए० एस० बी०,<br>कलकत्ता, बंगाल। | ४६९                 |
| ६९         | রঙলঁন में उत्खानन                                  | श्री गंगाधर मंगेश नाडकर्णी बी० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>इन्सपेक्टर, पुरातल्व विभाग, ग्वालियर।                                                  | ४७३                 |
| 30         | उज्जन के दर्शनीय स्थान                             | श्री ठाकुर उत्तर्मासह बी० ए० (ऑनर्स) एल्-एल्०<br>बी०, बी० कॉम, जमींदार, उज्जैन ।                                                           | <i>৬৩৬</i>          |
| ७१         | प्राचीन उज्जयिनी से सम्बन्धित कुछ महान्<br>व्यक्ति | श्री बुजकिंशोर चतुर्वेदी बार-एट-लॉ, सेकेटरी, होम<br>डिपार्टमेण्ट, ग्वालियर ।                                                               | ४९३                 |
| હર         | मालवों का संक्षिप्त परिचय                          | श्री कृष्णदेव एम० ए०, मृब्भाण्ड-विद्योषज्ञ, पुरातस्य<br>विभाग, शिमला।                                                                      | <b>પ</b> ર <b>પ</b> |
| şe         | सन्त-नृपति और सत्कवि भर्तुहरि                      | ओ शंकरदेव विद्यालंकार, प्रस्तोता, गुद्दकुल कॉंगडो ।                                                                                        | 425                 |
| 40         | आचार्य बांकर और मालव-महिमा                         | श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य, सम्पादक,<br>'विकम', उज्जैन, ग्वालियर।                                                               | <b>પ્</b> રૂપ્      |
| હષ         | मालव-राग                                           | श्रीमती सौ० विजयालक्मी व्यास, उज्जैन,ग्वालियर।                                                                                             | ५३९                 |
| 49         | मालवा के शासक                                      | थी भास्कर रामधन्द्र भालेराव, नायब सूबा, ग्वालियर ।                                                                                         | ૡ૪૱                 |
| 99         | मालवा के सुलतान और उनकी मुद्राएँ                   | श्री गोपालचन्द्र सुगग्धी एम्० ए०, घार ।                                                                                                    | ૡ૬૪                 |
| 50         | मालवमणि भोज                                        | श्री अनन्त वामन वाकणकर बी० ए०, बी० टी०, घार ।                                                                                              | 407                 |
| - +        |                                                    | ••• •                                                                                                                                      |                     |

. 8

| ७९          | मालवे के परमार-पवार                     | ••  | श्री चिन्तामण बलवन्त  लेले बी० ए०, हिंस्ट्री ऑफिसर,<br>घार ।                                                             | 469           |
|-------------|-----------------------------------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 60          | संडव के प्राचीन अवशेष                   |     | श्री विश्वनाथ झर्मा, धार ।                                                                                               | 490           |
| ८१          | <b>शिन्दे राजवंश की हिन्दी कविता.</b> . | • • | श्री गोपाल व्यास एम्० ए०,सा हित्यरत्न, माघव कॉलेज,<br>उज्जं न ।                                                          | <i>ۋ</i> د لو |
| ८२          | उदयेश्वर                                | ••  | श्री क्रृष्णराव घनक्यामराव बक्षी बी० ए०, एल्-एल्०<br>बी०, डायरेक्टर ऑफ आर्केआलॉजी, ग्वालियर ।                            | 287           |
| 62          | <b>बागगुहा मंडप का चित्र-वैभव</b> ्.    | • • | श्री झ्यामसुन्दर द्विवेदी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>ग्वालियर।                                                            | દ્દશ્ધ        |
| ٢٢          | ग्वालियर का संगीत और तानसेन             |     | श्री धम्भुनाथ सक्सेना, म्वालियर ।                                                                                        | ६२१           |
| ሪ५          | मालवाभिनन्दनम् (पद्य)                   |     | क्षे गिरिघर धर्मा नवरत्न, झालरापाटन ।                                                                                    | ६२८           |
| 25          | ग्वालिंगर दुर्ग                         | , , | मेजर रईसुद्दौला राजाबहादुर श्री पंचमसिंह, पहाड़गढ़,<br>े ग्वालियर ।                                                      | ६२९           |
| ৫৩          | नरवर और चन्देरी के गढ़                  | ••  | श्री भानुप्रतापसिंह सेंगर बी० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>ग्वालियर।                                                             | ૬ રૂ ધ્       |
| 26          | इब्नबतूता की अमवारी                     | ••  | श्री बनमाली द्विवेदी साहित्यरत्न, मुरार, ग्वालियर ।                                                                      | ६४१           |
| <b>ሪ</b> ९  | ग्वालियर राज्य को मुद्राएँ              | ••• | श्रो सुखराम नागर क्यूरेटर, पुरातत्त्व संग्रहालय,<br>ग्वालियर ।                                                           | ६४३           |
| ९०          | गोपाचल का सन्त कवि⊶ऍन साहब<br>ः         | ••  | स्व० श्री किरणबिहारी 'विनेश', ग्वालियर सिटी,<br>ग्वालियर।                                                                | <b>६५३</b>    |
| ९१          | वि <b>विक्षा</b>                        | ••• | श्री डॉ० देवेन्द्र राजाराम पाटील एम्० ए०, एल-एल०<br>बी०, पी०-एच्० डी०, डिप्टी डायरेक्टर, पुरातत्त्व<br>विभाग, ग्वालियर । | દ્ધજ          |
| ९२          | महाराज सुबन्ध, का एक ताम्रापत्र-शासन    |     | श्री मोरेक्वर बलवन्त गर्दे बी० ए०, अवकाझ-प्राप्त<br>डायरेक्टर, पुरातस्व विभाग, ग्वालियर।                                 | ६६०           |
| ९३          | पद्मावती                                |     | श्री कुंजबिहारी व्यास, ग्यालिपर                                                                                          | ६६३           |
| ९४          | ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला    | ••• | श्री हरिहरनिवास द्विवेदी एम्० ए०, एल्-एल्० बी०,<br>मुरार, ग्वालियर।                                                      | ६६७           |
|             |                                         | वि  | कमार्चन                                                                                                                  |               |
|             |                                         |     | तीय खण्ड)                                                                                                                |               |
| ९५          | भारतीय दर्शनों का स्वरूप निरूपण         | ••• | महामहोपाध्याय डॉ॰ श्री उमेश मिश्र एम्॰ ए०, डी॰<br>लिट्॰, प्रयाग विश्व-विद्यालय, प्रयाग।                                  | ७११           |
| <b>\$</b> Ę | भावी भारत राष्ट्र के प्रति (कविता)      |     | भी सुधीन्द्र एम्० ए०, वनस्थली, जयपुर ।                                                                                   | 688           |
| ९७          | प्राचीन भारत के शिक्षा-केन्द्र          |     | श्री कृष्णबत्त वाजपेयी एम्० ए०, क्यूरेटर, प्रान्तीय<br>म्यूझियम, लखनऊ।                                                   | ७१७           |
| ९८          | भीविकनावित्यः हमारा अग्नि-स्तंभ (उद     | रग) | भी कन्हेंयालाल मणिकलाल मुन्त्री, सभापति, हिन्दी<br>सरकिल गर्नेप्रेयन प्रथा स्व. ए० एव स्वयन्य                            | 980           |

श्री कन्हैयालाल मणिकलाल मुन्झी, सभापति, हिन्दी ७३० साहित्य सम्मेलन, सथा मू० पू० गृह-सदस्य बम्बई प्रान्त ।

٩

.

| 55        | सहज और भूम्य                                 | • •   | श्री आचार्य क्षितिमोहन सेन, शान्तिनिकेतन, बंगाल ।                                   | ७३१                   |
|-----------|----------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| 200       | हिन्दू राष्ट्रध्वज                           | • •   | श्री गणेशवत्त 'इन्द्र' आगर, ग्वालियर ।                                              | 935                   |
| १०१       | शान्तिदूत (कविता)                            | .,    | श्री महादेवी वर्मा एम्० ए०, अघ्यक्ष महिला विद्यापीठ,<br>प्रयाग।                     | ७४२                   |
| १०२       | भारतीय दर्शनों की रूपरेखा                    |       | श्री गुलाबराय एम्० ए०, आगरा । 🛛                                                     | ĘYU                   |
| १०३       | भारतीय ज्योतिष का इतिहास                     | • •   | श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद एम्० ए०, डी॰ एस्-सी॰,<br>प्रयाग-धिदवविद्यालय, प्रयाग।           | હત્ર                  |
| 808       |                                              |       | श्री युआँग चुंग-यिन एम्० ए०, चौन, सया श्रीराम<br>एम्० ए०।                           | 9 00                  |
|           | भारतीय संगीत का इतिहास                       | ••    | श्री जयदेवसिंह, प्रिंसिपल युवराजदत्त कॉलेज ओयल,<br>संयुक्त प्रान्त।                 | 000                   |
|           | भारतीय दर्शनः एक दृब्टि                      | •••   | श्री धर्मदेव शास्त्री, दर्शनकेशरी, पंचतीर्थ, अशोक-<br>आश्रम, कल्सी।                 | હર્ષ                  |
|           | भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षणकला .      | • -   | श्री नगेन्द्रनाथ घोष एम्० ए० प्रयाग-विद्ध-विद्यालय,<br>प्रयाग।                      | ७९७                   |
| १०८       | आयुर्वेद का इतिहास 🛼 📖                       | • •   | प्राणाचार्य, रसायनाचार्य, वैद्यरत्न, कविराज श्री<br>प्रतापसिंह, दिल्ली।             | ८०९                   |
| १०९       | चक्रवर्त्ती राजा के लक्षण                    |       | श्री डॉ० बाबूराम सक्सेना एम्० ए०, पी-ए थ० ढी०,<br>प्रयाग-विद्वविद्यास्त्रय, प्रयाग। | ૮૨૧                   |
| ११०       | वेदान्स                                      |       | रावराजा डाक्टर क्ष्यामखिहारी मिश्र तथा रायवहादुर<br>धुकदेवबिहारी मिश्र, लखनऊ।       | ८२३                   |
| 888       | भारत तेरी संस्कृति महान् (कविता)             |       | श्रीकृष्ण वार्ध्णेय, मुरार, ग्वालियर। 🦷 🚈                                           | ८४२                   |
| ११२       | ललित कलाओं का समन्वय                         | • •   | श्री डॉ० राधाकमल मुकर्जी एम्० ए०, पी-एच० डी०,<br>लखनऊ।                              | ૮¥ધ                   |
| 665       | प्राचीन भारत और कला                          |       | श्री रामगोपाल विजयवर्गीय, जयपुर । 📖 👘                                               | ሪሄዓ                   |
| <i>\$</i> | विकम संवत् का अभिनन्दन (उद्धरण)              |       | श्री वासुदेवशरणः अंधवालः ।                                                          | ૮५२                   |
| ११५       | सोस्ह्रतिक संगम                              | • •   | स्व० श्री रामनाथ दार्मा, ग्वालियर ।                                                 | 643                   |
| ११६       | हमारी प्राचीन संस्कृति                       | •••   | श्री डॉ॰ रामविलास झर्मा एम॰ ए॰, <b>पी-एच्॰ ी०,</b><br>अगगरा ।                       | ८५७                   |
| ११७       | गोधर्य विवाह                                 |       | श्री डॉ॰ लुडविय स्ट्रनबाख, पोलेण्ड।                                                 | 648                   |
| 299       | कलाकार का दण्ड                               | • • • | श्री वृत्तावनलाल वर्मा एम्० ए०, एल्-एल्० बो०, झाँसी।                                | ૮૬૫                   |
|           | भारतीय मूर्त्तिकला                           |       |                                                                                     | ૮७५                   |
| १२०       | भारत में रसायन की परम्परा औ<br>उद्योग वन्धे। | र     | श्री डॉ॰ सत्यप्रकाश डी॰ एस्-सी॰, प्रयाग-विद्य-<br>विद्यालय. प्रयम्ग।                | ৫৬९                   |
| १२१       | কল্মেকলা                                     | •     | श्री हजारीप्रसाव द्विवेदी, हिन्दी-भवन डाान्तिमिकेलन,<br>बंगाल ।                     | ९०३                   |
| १२२       | हर हर महादेव हरहर (कविता)                    | •     | श्री मैथिलीझरण गुप्त, चिरगांव, झौंसी                                                | <b>\$</b> 0 <b>\$</b> |

Ş

. .

# चित्र-सूची ( रंगीन )

| <b>ক্ষ</b> নাগ | বিঙ্গ                         |         |            |     | चित्रकार                     |     |       | ণুষ্ঠ |
|----------------|-------------------------------|---------|------------|-----|------------------------------|-----|-------|-------|
| १-             | विकन और कालिबास               |         |            |     | थी असितकुमार हल्दार, लखनऊ    |     |       | २२    |
| ٦.             | विक्रमादित्य                  | ••      | • •        |     | श्री रविशकर रावल, अहमदाबाद   | • • |       | эx    |
| ₹.             | क्षपथक, शंकु, वरदचि तथा व     | राहमिहि | र          | , . | श्री रविशंकर रावल ,,         |     |       | રૂષ   |
| ٧.             | कालिदास                       |         | . •        | • • | श्री रविशंकर रावल "          | · • | • •   | Ę٥    |
| <i>ب</i>       | धम्बन्तरि, घटसर्पर, वैतालभट्ट | तथा अ   | मरसिंह     | • • | भी रविशंकर रावल ,,           |     |       | Ę१    |
| Ę.             | महाकाल मन्दिर                 |         |            |     | श्री पी० भार्गव, मथुरा       | ••  |       | 880   |
| 9.             | विकमादित्य की विजययात्रा      |         | · <b>·</b> |     | श्री उपेन्द्र महारथी, पटना   |     |       | १७६   |
| ٤.             | करालं महकाल कालं कृपालुम      | Ę       | <b>.</b> . |     | श्री निकोलस डि० रोरिक        | • • | •••   | २३६   |
| ٩.             | मेघदूत का यक्ष                |         | • •        | ••  | थी रामगोपाल विजयवर्गीय, जयपु | र   | • • • | 225   |
| ٤٥.            | नगाधिराज                      |         | • •        |     | श्री रद्रहंजी, मद्रास        |     | • •   | ३६२   |
| ११.            | क्षिप्राधाट                   |         | • •        |     | भी पी० भार्गव, मयुरा         | • • | ••    | ४६४   |
| १२.            | बाग-गुहा में गीत-नृत्य-बृत्य  | • •     |            |     | भी नन्दलाल बोस, बंगाल        | ••  |       | ६४८   |
| १३.            | सस्यं शिवं सुग्दरम्           |         | •••        | ••  | श्री कनु देसाई, अहमदाबाद     | , . | · •   | ७१६   |
| १४.            | ज्ञान्तिबूत                   |         | • •        |     | श्री महादेवी वर्मा, प्रयाग   |     | • •   | ७४२   |
| <b>۴</b> ५.    | मधुगोष्ठी                     |         |            |     | थी सोमालाल शाह, अहमदाबाद     | ••  | ••    | 202   |
| ₹Ę.            | कैलाश में रात्रि              |         |            | , . | भी रविशंकर रावल, अहमदाबाद    | ••  | ••    | 29¥   |

### ( सादा )

| कर्माश                                       | থিস                | सम्बन्धित लेख                       | पुच्छ        |
|----------------------------------------------|--------------------|-------------------------------------|--------------|
| १. उज्जविनीपुरवराषीक्ष                       | मेजर-अनरल श्रीमन्त | सर ओवाजीराव झिन्दे, ग्वाल्लियर नरेझ | प्रारंभमें . |
| २. बननाला में प्राप्त समुद्र                 | गुप्त की मुद्रा    | भारतीय इतिहास में विक्रम समस्या     | 60           |
| सांची दूर से द्वय                            | •• ••              | विक्रमकालीन कला                     |              |
| ३. मार-विजय<br><b>बुद्ध</b> चिह्न के लिए लड़ | <br>1ई             | 🔆 } विकमकालीन कला                   | ८१           |
| ४. महाकालेक्वर का मन्दि                      |                    |                                     |              |

Ł

| ધ.            | महाकाल-मन्दिर, उज्जैन<br>प्राचीन महाकाल-मन्दिर उज                                | <br>जैन             | • ••                     | ) मानवलोकेक्वर महाकाल<br>) दर्शनीय स्थान | <del>ন</del> থা বস্ <del>জ</del> | यिनी के | ₹ ९ |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------|------------------------------------------|----------------------------------|---------|-----|
|               | महाकाल मन्दिर का एक दृ\$र<br>महाकाल का कोटिन्तीर्थ                               | • •                 |                          | } मानदलोकेव्यर महाकाल                    |                                  | •••     | ३९  |
| 9.            | महाकाल मन्दिर के सभा-मव्य<br>कोटि-तीर्थ का अन्तर्भाग                             | प के कुण्ड।<br>     | का दृश्य                 | } मानवलोकेझ्वर महाकाल                    |                                  |         | ३९  |
| ٤.            | सनद मुजीबुला मुरुझिदे झाहर<br>सनद सुल्तान मुहम्भद मुराद<br>सनद महाराज महादजी झिल | ৰক্ষা               | • ••                     | )<br>मानवलोकेश्वर महाकाल<br>)            |                                  | •••     | ३९  |
|               | हरसिद्धि मन्दिर, उज्जैन                                                          |                     |                          | उज्जैन के दर्शनीय स्थान                  |                                  |         | ३९  |
| ٩.            | दुर्गावास की छत्री                                                               |                     |                          | ١                                        |                                  |         |     |
|               | हरसिद्धि देवी के मन्दिर के ब<br>महाकाल मन्दिर में प्राप्त विष                    |                     |                          | उज्जैन के दर्शनीय स्थान                  |                                  | ••      | ३९  |
| 80.           | अंजन-शलाका                                                                       |                     | ١                        |                                          |                                  |         |     |
| •             | पात्र                                                                            | • •                 |                          |                                          |                                  |         |     |
|               | मृद्भाण्ड                                                                        |                     |                          | उज्जैन में उत्खनन                        |                                  |         | 80  |
|               | गोलाकार कूप<br>वेद्या टेकरी                                                      |                     |                          |                                          |                                  |         |     |
| १२. १         | के छापे का चित्र<br>भैरवनाथ मन्दिर का प्रवेश-द्वाप                               |                     | ,<br>]                   | उदयेइवर                                  | • -                              |         | 80  |
|               | चौबीस खंभा, उज्जन                                                                |                     | •••                      | ,                                        | • •                              | ••      |     |
| १३. :         | गोपाल-मन्दिर, उज्जैन .<br>क्लॉक टॉवर, उज्जैन .                                   | · · ·               | ···}                     | उज्जैन के दर्शनीय स्थान                  |                                  |         | 80  |
| १४. (         | धान्वे-राजवंश-संस्थापक महारा<br>(महादजी शिन्दे) सिंह का<br>प्राचीन चित्र         | ज माधवर<br>आखेट करर | (व प्रथम)<br>ते हुए एक } | मालवा के शासक                            | • •                              | •••     | ષષ  |
| <b>१५.</b> 1  | बतुर्भुज मन्दिर                                                                  |                     |                          |                                          |                                  |         |     |
|               | मान-मन्दिर का भीतरी भाग                                                          |                     | [                        | रना फिल्ला नर्ग                          |                                  |         |     |
|               | मान-मन्दिर का भीतरी भाग                                                          |                     |                          | ग्वालियर दुर्ग                           | • •                              | • •     | ષષ  |
|               | वीर्घाकार जैन मूर्ति                                                             |                     | )                        |                                          |                                  |         |     |
| १६. <b>स्</b> | नुहांगी गुहा, मांडव                                                              |                     | )                        |                                          |                                  |         |     |
| ••            | लुहांगी गुहा, मांडव                                                              | •••                 |                          |                                          |                                  |         |     |
|               | लुँहांगी गुँहा, मांडव<br>एक-पत्यरी स्तम्भ, मांडव                                 |                     | >                        | मांडव के प्राचीन अवशेष                   |                                  |         | 46  |
|               | कुछ प्रस्तर-मूर्तियां 🛛 📿                                                        |                     | ]                        |                                          |                                  |         | -   |
|               | मॉडव में प्राप्त माण्ड का रेखा                                                   | -चित्र              | )                        |                                          |                                  |         |     |
|               | भोज के भारती भवन की सरस                                                          |                     | •••                      | मालव-मणि भोज तथा माल                     | देकें परमार-                     | पवार    |     |

R

| \$1 | ७. उदयेख्वर-मन्दिर, पीछे से<br>उदयेश्वर-मन्दिर, दशछे से<br>उदयेश्वर-मन्दिर, दशछे<br>उदयेश्वर-मन्दिर, भीतरी<br>एक छोटी महामुद्रा               | ते<br>भाग                     | •••               | · · ·<br>· · ·<br>· · ·       | उदयेश्वर                           |                |     | ૬૮૬ |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------|-------------------------------|------------------------------------|----------------|-----|-----|
| १८  | ८. उबयेक्ष्वर मन्दिर की महार<br>महिषमदिनी<br>उदयक्ष्वर पर मूर्तियां                                                                           | • •                           | <br>              | ··                            | उदयेक्ष्वर                         |                | ••• | ६१२ |
|     | अमवारी में प्राप्त झिव-मू                                                                                                                     | ति का सि                      | τ                 |                               | इब्नबतूता की अमवारी                |                |     | ••  |
| १९  | . बाग-गुहा-चित्रावली                                                                                                                          |                               | • •               | • •                           | बाग-गुहा-मण्डप का चित्र-वैभव       | • •            |     | ६१३ |
| २०  | · <b>बाग-गुहा में</b> प्राप्त सुबन्ध <sub>ु</sub> व                                                                                           |                               |                   | • •                           | महाराज सुबन्धु का ताम्रपत्र वा     | सन             | 4 - | ६२० |
|     | बाग-गुहाकी भित्तियों प<br>के चित्र                                                                                                            | र <b>बुद्ध ए</b> र            | र्वं योघिसत्त     | <b>व</b>                      | बाग-गुहा का चित्र-वैभव             |                |     |     |
| २१  | . रंगमहल में अंकित बेल-बूटे<br>बाग-गुहा का मुन्वर भित्ति<br>बाग-गुहा में अंकित गीतन्                                                          | া-বিঙ্গ                       | •••               | · · · }<br>· · · }            | बागगुहा का चित्र-दैभव              | ••             | ••• | ६२१ |
| २२  | . बाग गुहा नं० ४ का द्वार<br>बाग गुहा नं० २ में सोधिर                                                                                         | <br>इत्त्य                    | •••               | ]]                            | बागगुहा का चित्र-वैभव              |                |     | ६२८ |
| २३  | तेली का मन्दिर<br>हथियापौर<br>बड़े सास-बहू के मन्दिर की<br>मान-मन्दिर                                                                         |                               | • •<br>• •<br>• • | :}                            | ग्वालियर दुर्ग                     |                |     | ६२९ |
| ૨૪. | जाली की खुदाई, चन्देरी<br>चन्देरी की झिला में उत्की                                                                                           | ग<br>ग जैन मूबि               | <br>तेयां         | ::}                           | नरवर और चन्देरी के गढ़             |                | ••  | ६४० |
|     | पयाया में प्राप्त तोरण द्वार<br>पवाया (पद्मावती) की सि                                                                                        |                               | · ·<br>· ·        | ]]                            | पद्मावती                           |                |     |     |
| ૨५. | ग्वालियर को मुद्राएँ                                                                                                                          |                               |                   | · <b>·</b>                    | ग्वालियर-राज्य की मुद्राएँ         | •••            | ••  | ह४१ |
| २६. | बाग-गुहा<br>बाग-गुहा में प्राप्त ताम्यपत्र                                                                                                    | <br>का फोटो                   | · · ·             | ]]}                           | महाराज सुबन्धु का एक ताम्रपत्र     | ' शास <b>न</b> | - 1 | ६५२ |
| २७. | गुप्तकालीन मन्विर के अवझे<br>षूमेक्ष्वर मन्दिर, पवाया<br>मृण्मूतियाँ, पवाया<br>साड़ स्तम्भ-झौर्ष, पवाया                                       | षे <b>, पवाया</b><br><br><br> | •••               | · · · }<br>· · · }            | पद्मावती                           | ••             | ••  | ६५३ |
|     | जैन मूर्तियाँ, चन्देरो                                                                                                                        | • •                           | ••                | ••                            | नरवर और चन्देरी के गढ़             |                |     |     |
| ૨૮. | बॅसनगर में प्राप्त यक्षी की म<br>बेसनगर में प्राप्त यक्षी-मूर्ति<br>परखम की यक्ष-मूर्ति<br>बेसनगर में प्राप्त वेदिका वे<br>चामरप्राहिणी, पटना | ř<br>                         | · · ·             | · · · )<br>- · · }<br>- · · } | ग्वालियर-राज्य में प्राचीन सूर्सिक | ल।             | • . | ६७२ |
|     |                                                                                                                                               |                               |                   |                               |                                    |                |     |     |

Ę

| 29.  | बेसनगर की वेधिका के स्तर           | म तया।    | पुची 👘                                  | '       |                                        |               |
|------|------------------------------------|-----------|-----------------------------------------|---------|----------------------------------------|---------------|
|      | एकसिंह-स्तम्भक्षीर्थ, उदयहि        | गेरि      | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |         |                                        |               |
|      | विष्णु मूर्ति, बेसनगर              |           |                                         |         | ग्वालियर-राज्य में प्राचीन मुस्लिकला   | 101           |
|      | स्तम्भँशीर्ष, लुहांगी              |           |                                         |         | ····                                   | 1-1           |
|      | सवारयुक्त हाथी, ब सनगर             |           |                                         |         |                                        |               |
|      |                                    | •••       | ••                                      | ,       |                                        |               |
| 30.  | हेलियोबोर स्तम्भ (खामबा            | या). बेस  | लग र                                    |         |                                        |               |
| 1.1  | मिट्टी के पात्र, उज्जैन            |           |                                         |         |                                        |               |
|      | हायीवाँत की वस्तुएँ, उज्ज          | रेत्र .   | ••                                      | ••      | भ्वालियर राज्य में प्राचीन मुस्लिला 🛼  | \$22          |
|      | स्तम्भद्यीर्थ, बेसनगर              | • •       | • •                                     |         |                                        | 400           |
|      | कल्पवृक्ष स्तम्भशीर्ष, बेसन        |           | • •                                     |         |                                        |               |
|      | in the second second               |           |                                         | ,       |                                        |               |
| 38.  | वृक्षिका, सौची                     |           |                                         | ·       |                                        |               |
| ••   | बाग की मकरवाहिनी मूर्ति            | + .       | ••                                      |         |                                        |               |
|      | ताड़ स्तम्भशीर्थ, बेसनगर           |           |                                         |         | _                                      |               |
|      | ताडु स्तम्भशीर्ष, पथाया            |           |                                         | · · · } | 🕨 ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला | ६८९           |
|      | नन्दी, पयाया                       |           |                                         |         | -                                      |               |
|      | नन्दा, पद्याया                     |           | • •                                     | •••     |                                        |               |
|      |                                    | - •       | • •                                     | · · j   |                                        |               |
| 32.  | एकमुख झिर्बलिंग, उदयगि             | रे        |                                         | ١       |                                        |               |
| 1 1- | शिवलिंग, ब सनगर                    |           | •••                                     | •••     |                                        |               |
|      | अष्टमुख शिवलिंग, मन्दसी            | <br>7     | •••                                     |         | ग्वालियर में प्राचीन मुस्किला          | <b>6</b> • •  |
|      | •                                  | •••       |                                         | ··· (   |                                        | ६९०           |
|      | नागराज (पीछे से)                   |           | ••                                      | •••     |                                        |               |
|      | nation (new a)                     | ••        | • •                                     | /       |                                        |               |
| 33.  | बुद्ध-मूर्तिकाखण्ड                 | • •       |                                         | r       |                                        |               |
|      | मणिभद्र यक्ष                       |           | •••                                     | · · · i |                                        |               |
|      | मणिभद्र यक्ष (पीछे से)             | ••        | • •                                     | · · · j |                                        |               |
|      | कुबेर, बेसनगर                      | • •       | • •                                     | - · ]   | meterse vi muche estimate              |               |
|      | तेरही का कुधेर                     | • •       | ••                                      | }       | - ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला       | £ <b>\$</b> ₹ |
|      | यक्ष, भेलसा                        | • •       | ••                                      | •••     |                                        |               |
|      |                                    | ••        | ••                                      | · · · [ |                                        |               |
|      | यक्षा, भलसा                        | ••        | ••                                      | · · J   |                                        |               |
| ax   | ज्ञेवज्ञायी विष्णु, उदयगिरि        |           |                                         | 、       |                                        |               |
| 40.  | बराह, उदयगिरि                      | • •       | ••                                      | •••     |                                        |               |
|      | विषणु (वाहिनी ओर), उद              | <br>गणिति | •••                                     | ••{     | and former of success and formers      |               |
|      | नन्दी, उदयगिरि                     |           | •••                                     | ··· (   | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला         | ६९६           |
|      | विष्ठण, पत्राया                    | • •       | ••                                      | •••]    |                                        |               |
|      | ાવચ્ચુ, પંચાયક                     | ••        | ••                                      |         |                                        |               |
| 36   | नृसिह-मृति, बेसनगर                 |           |                                         | ν.      |                                        |               |
| 4.1. | बलि और वामन, पवाया                 | ••        | • •                                     | •••]    |                                        |               |
|      | नुसिंह मूर्ति (दूसरी ओर से         | n' -      | • •                                     | }       | ग्वालियर में प्राचीन मूसिकला           | ६९७           |
|      | शिवमूति, मन्दसीर                   | .,        | ••                                      | •••     | _                                      |               |
|      | and they are and                   | ••        | ••                                      | • • • • |                                        |               |
| 36   | নাण्डव গ্নিব, ডজ্জঁপ               |           |                                         | 、       |                                        |               |
| 4 4. |                                    | • •       | • •                                     | ···)    |                                        |               |
|      |                                    | ••        |                                         | [       | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला         |               |
|      | शिव, तुमेन<br>प्रतिप्रपतिती सेयतगर | • •       | • •                                     | }       | •षाः ल्यर म प्राचान मूलकला             | 900           |
|      | महिषमर्दिनी, बेसनगर                | • •       | ••                                      | ••]     |                                        |               |
|      | पार्वती, तुमेन                     | ••        | • •                                     | •.)     |                                        |               |
|      |                                    |           |                                         | 8       |                                        |               |
|      |                                    |           |                                         | 4       |                                        |               |
|      |                                    |           |                                         |         | •                                      |               |

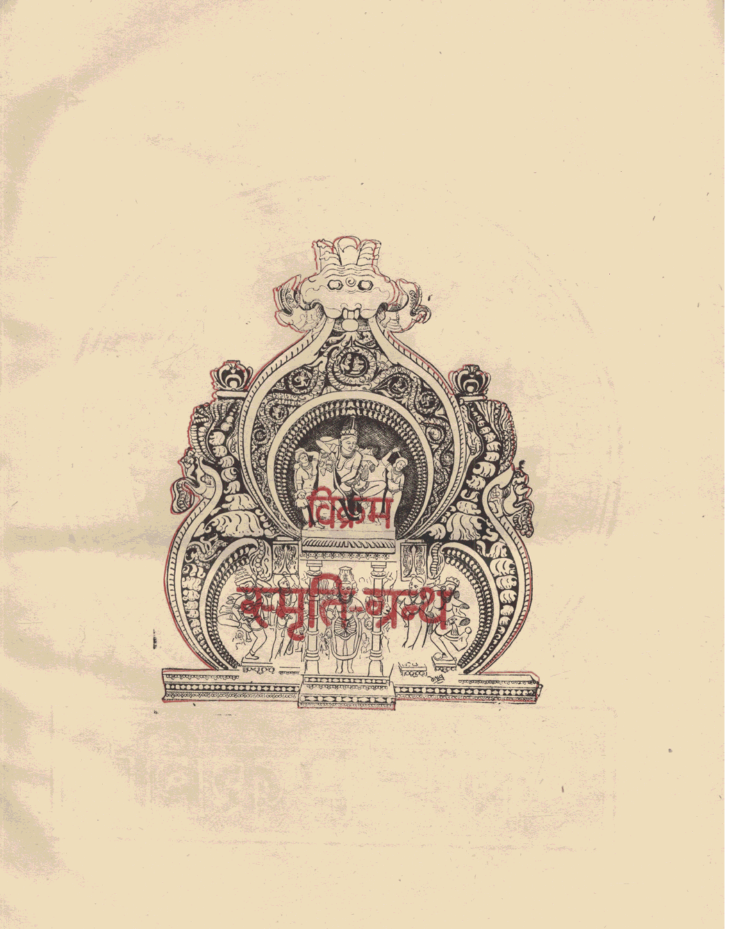
| हे७, सप्त        | मालुकाएँ, बेसनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |          |          | l                                  |       |              |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------|----------|------------------------------------|-------|--------------|
| 25               | जि समेस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ••         | • •      | ••       | •                                  |       |              |
|                  | न्द, तुमेन<br>यगिरि, गुहा नं० ६ का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | ••       | • •      | }                                  |       |              |
| ত ব<br>লিল       | पागार, गुहान० ६ का<br>———                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 814        | ••<br>•• | • •      | ग्वालियर में प्राचीन मतिकला 👘 🦷    |       | 900          |
|                  | त्तारसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | · · ·      |          | • •      | •वालियर में प्राचोन मूर्तिकला      |       | -            |
| उद               | यगिरि गुहाू नं० ५ व १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६ के द्वार | ••       | • •      |                                    |       |              |
| र क              | म्ब, उदयगिरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |          | • • .    |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
| ३८. द्वार        | पर मकरवासिनी देवी,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | उदय गि रि  |          | . 1      |                                    |       |              |
| गंग              | ा, बेसनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | •••      | ••       | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला .   |       |              |
| र्चत             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7.<br>7    | ••       | • •      | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला 💦 🧠 |       | 902          |
|                  | ना, मन्दसौर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            | ••       | • •      |                                    |       |              |
| 4.1              | any arean constructions of the second s | ••         | • •      |          |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
| ३९. बुद्ध        | एवं बोधिसस्व, बाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |          | <b>)</b> | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला     |       |              |
| म र              | , कोटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |          |          |                                    |       |              |
| बुद्ध            | एवं बोधिसत्त्व, आग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - •        |          | ]        | ग्वालियर म प्राचान मूलकला .        | • • • | 500          |
| तौर              | कर, बेसनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |          | )        |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          | •        |                                    |       |              |
| <u>শ</u> িক নাগক | ाशचारी युग्म, मन्दसौर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |          | 、        |                                    |       |              |
|                  | शावारी पुग्म, मन्दसार<br>ज्ञ, उदयगिरि .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | · ·        | • •      | · · · ]  |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | , <b>F</b> | • •      | •••      | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला .   |       | 300          |
|                  | ( स्तूप, राजापुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••         | • •      | • •      |                                    |       |              |
| वाप              | लक्ष्मी, मामौन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •••        | ••       | •••      |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
| ४१. धूपघ         | ारिणी, भेलसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |          |          |                                    |       |              |
| दीप              | लक्ष्मी, <b>पढाव</b> ली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |          |          |                                    |       |              |
| सिर              | , उदयगिरि 💷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |          |          | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला     |       | હિંદલ        |
|                  | न, मन्दसौर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |          |          |                                    | •••   | <b>v</b> - 1 |
| मात              | । और शिशु, मन्दसौर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ••         |          | )        |                                    |       |              |
|                  | <b>4</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | - •        | • •      | ,        |                                    |       |              |
|                  | _ <b>_</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |          |          |                                    |       |              |
|                  | क्षी, पवाया 💷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • •        | ••       | - · · }  |                                    |       |              |
|                  | सिर, पवाया 🦯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••         |          | • •      |                                    |       | -            |
|                  | ा, पवाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | • •      | · · · }  | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला 💫 👝 |       | ७०६          |
|                  | ो हुए सिर, पयाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••         |          |          | ग्वालियर में प्राचीन मूर्तिकला     |       |              |
| পন্যু-           | पक्षी, पंचाया 📖                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••         |          | ·)       |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
| ४३. स्तम्म       | -शीर्ष, पवाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |          | ١        |                                    |       |              |
|                  | भ-झीर्ब, पवाया (दूसरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ओर)        |          |          |                                    |       |              |
| FAF              | म-शीव, उदयगिरि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,          |          |          | ग्वालियर में प्राचीन मुतिकला       |       | 18.414       |
| धनाः             | भ-शीर्ष, बेसनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ••         | • •      | · · (    |                                    | • •   | 000          |
|                  | न-सिंह, पवाया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ••         | • •      | ••]      |                                    |       |              |
|                  | 1-10(6) 34141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •••        | • •      | • • •    |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          | ``       |                                    |       |              |
| ४४. मगस          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • •      |          |          |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •••        | · · ·    | •.• İ    |                                    |       |              |
|                  | थिकोनिगोघो नड़ोबे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            | • •      | · }      | भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण | कला   | 590          |
|                  | परलम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |          |          |                                    |       |              |
|                  | रवाहिणी, पटना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |          |          |                                    |       |              |
| यभी              | बेसनगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            |          |          |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |            |          |          |                                    |       |              |

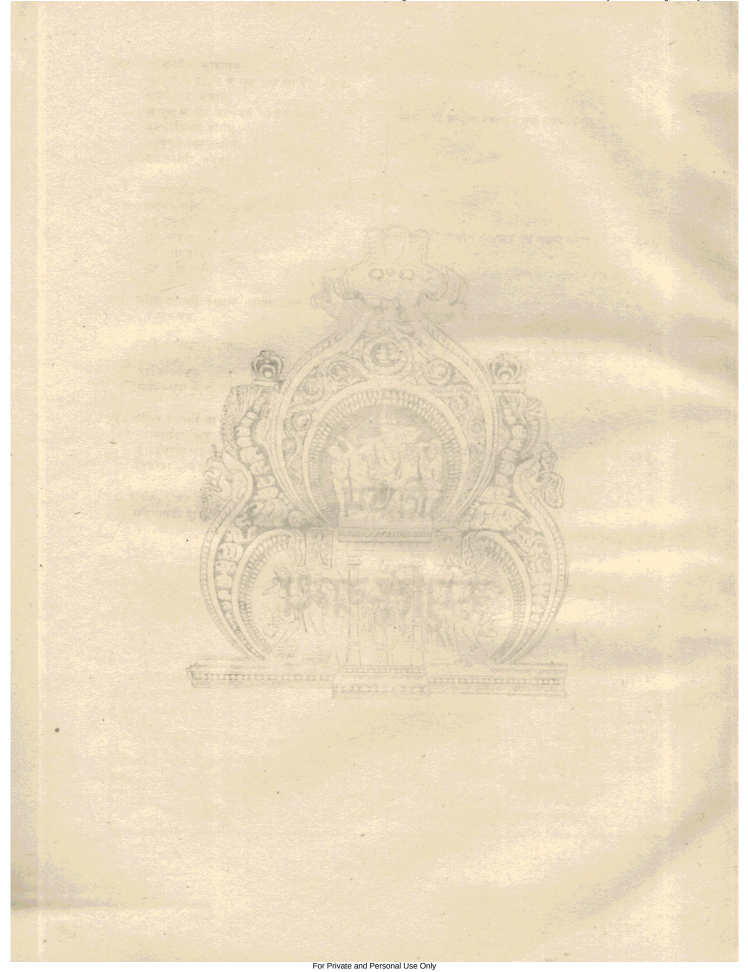
4

| ४५. स्तम्भ-झीर्ष, सारनाथ<br>भरहुत के तोरण के एक अंझ का रेखा-चित्र<br>गजलक्ष्मी, भरहुत<br>भरहुत के एक अर्थ चित्र का रेखाचित्र<br>बुद्ध-प्रतिमा, कोसम<br>कल्पबुक्ष-स्तम्भ-झीर्ष<br>सद्यःस्नाता, मथुरा | <br><br>} भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला ७९९<br>} |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ४६. आसवपायी, कुंबर                                                                                                                                                                                  | <br>भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला ८०६<br>        |
| ४७. ललितकलाओं (काव्य, संगीत और चित्रकला<br>समन्वय                                                                                                                                                   | ) का हिल्लकलाओं का समन्वय                                 |
| अहिल्या-उद्धार, देवगढु                                                                                                                                                                              | भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला                    |
| रागिनी-चित्र<br>तमाल-वृक्ष के नीचे राषाकृष्ण-मिलन                                                                                                                                                   | ं } ललितकलाओं का समन्वय                                   |
| ४८. ललित कलाओं का समन्वय, रागिनी मलार का<br>कालीन-चित्र<br>बारहमासा का एक चित्र<br>हिडोला राग का मध्यकालीन चित्र                                                                                    | मध्य-<br>ललितकलाओं का समन्वय                              |
| ४९. संगीत, काव्य एवं चित्रकला का समन्वय<br>मधुमाववी रागिनी का मध्यकालीन चित्र                                                                                                                       | ः )<br>ललित कलाओं का समन्वय ८४७                           |

\_\_\_\_

Ę













## \* कीर्ति-कलाप \*

श्री अयोध्यासिंह उपाध्याय

### 'हरिऔष'

### (चौपदे)

कर सदा भूरि कान्त करतूतें। पा सका जो विभूतियाँ न्यारीं॥ है सुजनता भरी हुई जिसमें। है मनुजता जिसे बहुत प्यारी॥

जो स्वयं वन्दनीय है वनता। कर सभी वन्दनीय का वन्दन॥ जो धरा का सुधार करता है। सर्वदा धर्म का धुरंधर वन॥

हैं हुए भाग्यमान भारत में । भूरिशः इस प्रकार के भूपति ॥ वे रहे देश-काल दिव के रवि । भव अगति भृति दिव्यतम अवगति ॥ हाथ हित रत उठा हुआ उनका । दान नभ को सदा रहा छ़्ता ॥ प्रति दिवस राज में वरसता हुन । ऌाभ करता कनक सदन चूता ॥

थे खिले पूत भाव के पंकज । देख मुख लोक हित ललक रवि का॥ देश में शान्ति-मूर्ति थी पुजती । कान्ति पर था हुआ पतन पविका ॥

थी विजय की ध्वजा उमा कर में । जो बताती विभूति को विमला ॥ ब्यक्ति को गौरवित गिरा करती । थी घरों में विराजतो कमला ॥

हैं उन्हीं में नितान्त कान्तचरित । विक्रमादित्य मान्य नृपसत्तम ॥ आज भी कीर्ति-कौमुदी जिनकी । कर सकी दूर दीर्घकालिक तम ॥

जिस नृमणि की मनोज्ञ मुकुटाभा । है अनय तम निधन निरत होती ॥ कीर्ति सर्वस्व दिव्यता जिसकी । है सकल कालिमा कलुप खोती ॥

है डुबाती अनीतियाँ सारी। नीति जिसकी पुनीत धारा वन॥ जो नृपति मंजु राज्य नभ-तल्ल में। है जगत हित वितान देता तन॥

जो प्रजा मंडली मयूरों का। है सरसता निकेत श्यामल घन॥ पाठ पढ़ लोक-रंजिनी रुचि का। कर सका जो सदैव जन-रंजन॥

है जिसे मर्म ज्ञात शासन का। है तुली न्याय की तुला जिसकी॥ कान जिसकी प्रवन्ध-पटुता के। सुन किसी की नहीं सके सिसकी॥

## विक्रमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास एवं विक्रम-संवत् का प्रादुर्भाव

#### श्री भगवतशरण उपाध्याय

प्रस्तुत इतिहास एक बहुत उलझे हुए समय का होने के साथ-साथ संक्षिप्त है। प्रथम शती ई० पू० अथवा प्रथम विकमीय शती का प्रायः डेढ़सौ वर्षों का भारतीय इतिहास प्रचुर प्रश्नात्मक है।\* इसमें अनेक समस्याएँ हैं, अनेक पहेलियाँ, काफी जटिल । उन पर विस्तारपूर्वक केवल बड़ी पुस्तक में ही विचार किया जा सकता है। इस कारण इस लेख में उस विषय का उद्घाटन परिमित रूप से ही संभव है। इसका अपूर्ण होना अनिवार्य और निश्चित है। फिर भी यह लेख इस विषय के एक विस्तृत विवेचन का मार्ग खोल सकता है। यह स्वयं इस प्रकार के अध्ययन की अनुक्रमणिका मात्र है। अस्तु।

प्रथम शताब्दी ई० पू० का भारतीय इतिहास अत्यन्त उलझा हुआ है। अनेक जातियाँ, देशी और विदेशी, तत्कालीन भारतीय मंच पर अपना अभिनय करती रहीं। इस शताब्दी से शीघ्र पूर्व भारतवर्ष लगभग तीनसौ वर्षों तक साम्राज्य की छाया में रह चुका था। चन्द्रगुप्त मौर्य के नीतिकुशल अमात्य चाणवय ने अपनी सूझ और अपने अध्यवसाय से प्राय: सारे देश को एक शासन में खींच लिया था और तब से—लगभग ३२५ ई० पू० से अथवा उससे भी पूर्व नन्द-काल से— प्रथम शती ई० पू० तक मगध साम्राज्य की तूती बोलती रही। इसमें कोई सन्देह नहीं कि साम्राज्य सर्वथा एक तो नहीं रह सका और अशोक के देहावसान के बाद ही दक्षिण के आंध्र-सातवाहन मौर्य साम्राज्य से दक्षिणापथ के प्रदेश खींच ले गए। शंगों के समय, उनके शासन के पहिले ही, पूर्व में कलिंग का एक छोटा-मोटा साम्राज्य खड़ा हो गया था। और

\* प्रस्तुत लेख प्रथम ग्रती ई०पू० के कुछ पहले से आरंभ होकर प्रथम ग्रताब्दी ईसा के बाद तक के प्रायः तीनसौ वर्षों के भारतीय इतिहास से सम्बन्ध रखता है।

ર



### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

यहाँ के राजा महामेघवाहन सम्बवेल ने मगध सम्प्राट् को अपने गजों से डरा दिया था। फिर चाहे हाथीगुम्फा शिलालेस की उसकी प्रशस्ति सोखली क्यों न हो और ग्रीकराज विमित (Demetrios) ने चाहे युक्रेतिद के गृह-विद्रोह के कारण ही अपनी सेना को पाटलिपुत्र और मगध के पश्चिमी इलाकों से खींच लिया हो, खारवेल कम से कम अपनी प्रशस्ति में 'योनराज' को भारत से बाहर भगाने का गर्व तो कर ही सका था। फिर भी मगध किसी न किसी रूप में भारत का साम्प्राज्य-प्रतिनिधि बना रहा। मौयों, शुंगों और कण्वों के साम्प्राज्यकाल में ग्रीकों और शकों की मगध पर ही चोटें पड़ती रहीं और मगध निरन्तर छोटा होता हआ भी अपने वैध प्रतिनिधित्व की रक्षा में पिसता रहा।

प्रथम शताब्दी ई० पू० का भारतीय रंगमंच प्रायः पाँच स्थलों में विभक्त है। (१) पश्चिमोत्तर का सीमाप्रान्त और पंजाब; (२) मथुरा; (३) मगध का मध्यदेश; (४) सौराष्ट्र, गुजरात, और अवन्ती (उज्जयिनी); और (५) आंध्र-सातवाहनों का दक्षिणापथ। इन सब केन्द्रों से कई प्रकार के जातीय-विजातीय कुलों ने देश पर शासन किया और यद्यपि भौगोलिक विस्तार के अनुसार इस इतिहास का वर्णन पश्चिभ्रोत्तर के सीमाप्रान्त अथवा दक्षिणापथ के आध्रसात-वाहनों से आरंभ होना चाहिए था, राजनीतिक केन्द्र के कारण हम उसका आरंभ इस लेख में मध्यदेश अर्थात् मगघ से करते हैं।

मगध—-पुष्यमित्र शुंग ने ३६ वर्षों तक राज्य किया । ई० प० १४८ के लगभग उसके देहावसान के बाद उसका पुत्र अग्निमित्र, जो कभी विदिशा में अपने पिता के साम्राज्य का शासक रह चुका था, सम्राट बना । अग्निमित्र विलासी था। उसके विलास की कथा गुप्तकालीन कवि कालिदास ने अपने नाटक 'मालविकारिनमित्र' में लिखी है। इस समय उसकी आयु चालीस के ऊपर थी। उसका शासनकाल केवल आठ वर्षों तक रहा। फिर उसका भाई सूज्येष्ठ अथवा मुद्राओं का 'जेठमित्र' (ज्येष्ठमित्र) मगध की गद्दी पर बैठा और उसने सात वर्ष शासन किया। संभवतः इस समय पुष्यमित्र के कई बेटों ने मिलकर राज किया था। वायू-पुराण के अनुसार पुष्यमित्र के आठ बेटे थे, जिन्होंने सम्मिलित रूप से राज किया \*। अग्निमित्र ने अपनी विलासिता में भी तलवार काफी मजबूती से पकड़ रखी थी, जैसा उसके विदर्भ-विजय से जान पड़ता है। कालिदास ने उसके रस-प्रिय जीवन का वर्णन और विदर्भ-विजय का उल्लेख साथ ही किया है †। सुज्येष्ठ अधवा जेठमित्र के पश्चात् अग्निमित्र का वीरपुत्र वसूमित्र राजा बना। वसुमित्र ने अपनी युवावस्था में ही अपनी वीरता का प्रमाण दिया था, क्योंकि पितामह पूष्यमित्र के दूसरे अश्वमेध में घोड़े का संरक्षक वही था। सिन्धनद के तट पर यवनो (ग्रीकों) की एक सेना ने उस घोड़े को बॉघ लिया। इसपर दोनों दलों में बड़ा युद्ध हुआ और अन्त में वसुमित्र ने ग्रीकों को हराकर पितामह के अश्वमेध की रक्षा की 🖞 । उसका राज-काल दस वर्ष रहा । पूराणों के अनुसार शुंगवंश में दस राजा हुए, परन्तु वसुमित्र के बाद के राजाओं के सम्बन्ध में इतिहास प्रायः कुछ नहीं जानता । शुंगों के पाँचवें राजा आद्रक (ओद्रक) ने दो वर्ष राज किया। छटवें और सातवें राजा ऋमशः पुलिन्दक और घोष हुए जिनमें से प्रत्येक ने तीन वर्ष राज किया और आठवें वज्रमित्र ने नौ वर्ष । भागवत शुंगों में नवाँ झासक था । संभवतः उसीका दूसरा नाम काझीपूत्र-भागभद्र था। काशीपुत्र-भागभद्र का नाम बेसनगर के वैष्णव स्तंभ-लेख में खुदा मिलता है। उसी राजा के दरबार में तक्षशिला के ग्रीक राजा अन्तलिकित (Antialkidas) ने अपना दूत भेजा था। इस दूत का नाम था 'दिय (Dion) का प्रत्र हेलियोदोर (Heliodores)'। हेलियोदोर वैष्णव था और अपने को 'भागवत' कहता था। बेसनगर में उसने विष्णु का स्तंभ खड़ा किया। भागवत अथवा भागभद्र का शासनकाल पुराणों में वक्तीस वर्ष लिखा मिलता है । शुंगों का अन्तिम राजा देवभूति या देवभूमि था जिसने दस वर्ष राज किया । पुराणों के अनुसार वह व्यसनी था और उसे उसके मंत्री

- \* पुष्यमित्रसुताञ्चाष्टौ भविष्यन्ति समा नृषाः---वायुपुराण ।
- † मालविकाग्निमित्र, अंक १, पृ. १०-११; निर्णयसागर संस्करण।
- ‡ .....सिन्धोर्वक्षिणरोधसि चरन्नव्वानीकेन यवनेन प्रार्थितः । तत उभयोः सेनयोर्महानासीत्संमर्वः ।

ततः परान्पराजित्य वसुमित्रेण धन्विना।

प्रसहच हिरयमाणो मे वाजिराजो निवर्तितः ॥१५॥ वही, पृ. १०२.



### श्री भगवतशरण उपाध्याय

वसुदेव ने मार डाला \* । यह वसुदेव कण्ववंश का ब्राह्मण था । देवभूति की इस टुःखद मृत्यु की चर्चा बाण ने भी अपने हर्षचरित में की है । उसमें लिखा है कि ''वसुदेव ने अपनी दासी से जनी दुहिता द्वारा अतिस्त्रीगामी अनंगपरवश उस शुंग का उसकी रानी के देश में वध करा दिया'' † ।

इस प्रकार काण्वायन नृपों का आरंभ शुंगों के अवसान पर लगभग ७२ ई० पू० में हुआ । काण्वायनों का कुल अल्प-कालिक हुआ । इसमें केवल चार राजा हुए, जिन्होंने कुल ४५ वर्ष राज्य किया ‡। इनमें से वसुदेव का शासनकाल नौ वर्ष, भूमिभित्र का चौदह वर्ष, नारायण का बारह वर्ष, और सुशर्मन् का दस वर्ष रहा ।

र्शुंग और कण्व राजाओं के समय में ग्रीक और शक-आक्रमण हुए थे। अन्त में कण्वों के अन्तिम राजा के हाथ से कमजोर तलवार सातवाहन नृपति संभवतः सिमुक ने छीन ली। इन ग्रीक, शक, और सात आक्रमणों का उल्लेख विधिवत् गार्गी-संहिता के युग-पुराण में भिलता है। गार्गी-संहिता ज्योतिष का ग्रन्थ है। युग-पुराण उसीका प्रायः प्राचीनतम भाग है, जो उपलब्ध पुराणों में सबसे प्राचीन है। यह श्लोकबढ है, परन्तु संभवतः इसका प्राकृत-गद्यात्मक रूप ई० पू० प्रथम शताब्दी के उत्तरार्ध में ही प्रस्तुत हो चुका था क्योंकि उस काल के परचात् के इतिहास का इसमें हवाला नहीं मिलता। इसका सम्पूर्ण मूल परिशिष्ट 'ख' में दिया गया है। यहां उस काल के परचात् के इतिहास का इसमें हवाला नहीं मिलता। इसका सम्पूर्ण मूल परिशिष्ट 'ख' में दिया गया है। यहां उस मूल के प्रासंगिक भाग का अनुवाद मात्र दिया जातन है। युग-पुराणके पाठ जटिल हैं और उसके अनेक स्थल दुरूह हैं, पर उसके वर्णन से शुंग, शक और कण्व कुलों पर समुचित प्रकाश पड़ता ही। युग-पुराण का वह अवंतरण हम नीचे देते हें :---

"तब झकों का दुष्टस्वभाववाला, अर्थलुक्ष्य, महावली और पापी राजा विनाशकाल के उपस्थित होने पर कलिंगराज शत (शात-) की भूमि की तृष्णा करने के कारण मृत्यु को प्राप्त होगा। वह सबल ढारा निधन को प्राप्त होगा (?) । उसके निम्न सरदार तो निश्चय मारे जाएँगे।

"शकराज के विनष्ट होने पर पृथ्वी सूनी हो जाएगी । पुष्प नाम की नगरी सूनी हो जाएगी, अत्यन्त वीभत्स । बहाँ कभी कोई राजा होगा, कभी न होगा ।

''तब लोहिताक्ष अम्लाट (अम्लाट) नाम का महाबली धनुमूल (धनु के बल) से अत्यन्त शक्तिमान् हो उठेगा और पुष्य नाम धारण करेगा। रिक्त नगर को वे सर्वथा आकान्त कर लेंगे। वे सभी अर्थलोलुप और बलवान होंगे। तब वह विदेशी (म्लेच्छ) लोहिताक्ष अम्लाट रक्तवर्ण के वस्त्र धारण कर निरीह प्रजा को क्लेश देगा। पूर्वस्थिति को अधोगामी कर वह चतुर्वणों को नष्ट कर देगा।

''रक्ताक्ष अम्लाट भी अपने बान्धवों के साथ नाश को प्राप्त होगा। तब गोपालोभाम नामक एक नृपति होगा। वह गोपाल नृपति भी पुष्यक के साथ राज्य का साल भर भोग कर निधन को प्राप्त होगा। तब पुष्यक नाम का ॄंधर्मपर राजा होगा। वह भी वर्ष भर राज करके अन्त लाभ करेगा। उसके बाद सविल नामक महाबली और अजित राजा होगा जो तीन वर्ष के शासन के बाद नष्ट होगा।

"फिर विकुयशस् नामक अक्राह्मण लोक में प्रसिद्ध होगा । उसका शासन भी अनुचित और दुष्ट होगा, जो तीन वर्षों तक चलेगा ।

- \* देवभूति तु झुंगराजानं व्यसनिनं तस्यैवामात्यः कण्वो वसुदेवनामा तं निहत्य स्वयमधर्मी भोक्ष्यति।—-विष्णु-पुराण, ४, २४, ३९ पृ. ३५२ गीताप्रेस संस्करण।
- † अति स्त्रीसंगरतमनंगपरवर्श शुंगममात्यो वसुदेवो देवभूतिदासीदुहित्रा देवीव्यञ्जनया वीतजीवितमकारयत्। हर्षचरित, ६, पृ. १९९, अम्बई, १९२५। और देखिए पाजिटर को पुस्तक Dynasties of the Kali Age, पृ. ७१।

🚦 चत्वारः शुंगभृत्यास्ते नृषाः काण्वायना द्विजाः ----थायुपुराण।



### विकमीय प्रथम झती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

"तब पुष्पपुर उसी प्रकार (पूर्ववत्) जनसंकुल (बहुसंख्यक) हो जाएगा। सिद्धार्थ-जन्मोत्सव वहाँ अत्यन्त उत्साह से मनाया जाएगा। नगर के दक्षिण भाग में उस (सिद्धार्थ वीर) का वाहन दिखाई देता है, जहाँ उसके दो सहस्र अश्व और गजशकट खड़े हैं। उस समय उस स्तंभयुक्त भद्रपाक देश में अग्निमित्र होगा। उस देश में महास्प्रधालिनी एक कन्या जन्म लेगी। उसके लिए उस राजा का बाह्यणों के साथ दारुण युद्ध होगा। वहूा विष्णु की इच्छा से निश्चय वह अपना शरीर छोड़ देगा। उस पीर युद्ध के बाद अग्निमित्र (अग्निवैश्य) का पुत्र राजा होगा। उसका शासन सफल होगा जो बीस वर्षों तक कायम रहेगा। तब महेन्द्र की भाँति वह अग्नि (मैत्र्य अथवा वंश्य) राज्य को प्राप्त कर शकों (जायसवाल--शबरों?) की एक संघवाहिनी से युद्ध करेगा। उस युद्ध में प्रवृत्त उस राजा की वृषकोट (?) (नामक अस्त्र) से मृत्यू हो जाएगी।

''उस सुदारुण युद्धकाल के अन्त में वसुधा शून्य हो जाएगी और उसमें नारियों की संख्या अत्यन्त बढ़ जाएगी। करों में हल घारण कर स्त्रियाँ कृषिकार्य करेंगी और पुरुषों के अभाव में नारियाँ ही रणक्षेत्रों में धनुर्धारण करेंगी। उस समय दस-दस बीस-बीस नारियाँ एक-एक नर को वरेंगी। सभी पर्वों और उत्सवों में चारों ओर पुरुषों की संख्या अत्यन्स कीण होगी, सर्वत्र स्त्रियों के ही झुंड के झुंड दीखेंगे, यह निश्चित है। पुरुष को जहाँ-तहाँ देखकर 'आइचर्य' ! कहेंगीं। ग्रामों और नगरों में सारे व्यवहार नारियाँ ही करेंगी। पुरुष (जो बचे खुचे होंगे लाचारी से) सन्तोष धारण करेंगे और गुहस्य प्रव्रजित होंगे।

''तब सातुश्रेष्ठ (शात) अपनी सेनाओं से पृथ्वी जीत लेगा और दस वर्ष पर्यंग्त राज करके निधन को प्राप्त होगा।

"फिर असंख्य विकान्त शक-प्रजा को आचारभ्रष्ट होकर अकर्म करने पर वाघ्य करेंगे । ऐसा सुना जाता है । जस-संख्या का चतुर्थ भाग शक तलवार के घाट उतार देंगे और उनका चतुर्थ (iश धन ) संख्या अपनी राजधानी को ले जाएँगे ।

''उस राज्य के नष्ट होने पर (शक अयवा शात ?) शिप्रा की प्रजा में देव (इन्द्र) बारह वर्षों तक अनावृष्टि करेगा। दुर्भिक्ष और भयपीड़ित प्रजा नष्ट हो जाएगी। तब उस रोमहर्षण दुर्भिक्ष और पापपीड़ित लोक में युगान्त होगा और साथ ही प्राणियों का विनाश। इसमें सन्देह नहीं कि तब जनमार का नृत्य होगा।''

ऊपर के स्थलों में कुछ महत्वपूर्ण और ऐतिहासिक हैं। जान पड़ता है, अग्निमित्र के उत्तराधिकारियों में एक बार अन्तर्ढुन्द्र चला। तब किसी शक राजा ने साम्राज्य स्थापित करना चाहा। यह संभवत: १०० ई० पू० का प्रथम शक आक्रमण था, जो शायद मथुरा के क्षत्रपों का था।ये अन्त्य शुंगों के समसामयिक थे। कालिंग सात संभवत: कोई सातवाहन राजा है, जिसने शकों को उनके सरदारों के साथ मार भगाया।

इस्हीं दिनों भारत के किसी भाग पर (जिसका उल्लेख युग्धुराण में नहीं है) म्लेच्छ राजाओं का एक परिवार राज कर रहा था। डॉ॰ काशीप्रसाद जायसवाल ने उनको हिन्दू-ग्रीक माना है \* और प्रत्येक का एक संभावित ग्रीक नाम दिया है, परन्तु यह युक्तपूर्ण नहीं जेंचता।

अग्निमित्रों के उत्तराधिकारियों के बाद सातु राजा का उत्थान होता है। यह कोई सातवाहन राजा सा है।

इस काल में शकों के अत्याचार से पाटलिपुत्र की पुरुष संख्या अत्यन्त न्यून हो जाती है और स्त्रियाँ ही सर्वत्र कार्यों में नियुवत हैं। बचे-खुचे पुरुष भी अधिकतर सन्यस्त हो गए हैं।

सातु राजा के बाद दूसरा शक-काल प्रारंभ होता है। क्षिप्रा के तट के निवासियों में शकों ने अनाचार फैला दिया है। शक मालवा की प्रजा का चतुर्थांश नष्ट कर चुके हैं और दूसरा चतुर्थांश या तो दास बनाकर अपनी राजधानी को छे गए हैं या उनके धन का चतुर्थांश उन्होंने अपहरण कर लिया है। इसके बाद ही दुभिक्ष और जनमार (प्लेग) संसार को आजान्त कर लेता है।

\* J. B. O. R. S., खण्ड १४, भाग ३, पृ. ४१२.



#### श्री भगवतशरण उपाध्याय

पश्चिमोत्तर का सीमाप्रान्त और पंजाब--सिल्यू किद-साम्प्राज्य से करीब एक ही समय (तीसरी धाती ई० पू० के मध्य) उसके दो विशाल सूबे पार्थव (खुरासान और कास्पियन सागर की दक्षिण-पूर्वी तटवर्ती भूमि) और बास्त्री (वल्हीक) विद्रोही होकर निकल गए। इनमें हिन्दू-पार्थव राजाओं का भी कुछ काल तक भारत के पश्चिमी सीमाप्रान्त से जब-तब सम्बन्ध बनता-बिगडता रहा, परन्तु हिन्द्र-वास्त्री राजा तो एक लम्बे काल तक भारत के पश्चिमी सीमाप्रान्त क्षौर पंजाब के स्वामी बने रहे। इनमें से दिमित (दिमित्रिय, युगपुराण का धर्ममीत Demetrios) और उसके जामाता मिनान्दर (मिलिन्दपञ्हों के मिलिन्द, Menander) ने पाटलिपुत्र पर भी एक बार कब्जा कर लिया था। **यत्रे**सिद के राज्य में एक अर्से तक बास्त्री, कासुल, गन्धार और पश्चिमी पंजाब रहे । पूर्वी पंजाब, शाकल, सिन्ध और समीपवर्ती प्रान्त युथिदेमो के शासन में रहे जो मिनान्दर के अधिकार में आए । मिनान्दर पुष्यमित्र से हारने के पहले दिमित के सारे पूर्वी प्रान्तों का राजा था, काबुल से मथुरा तक। पूष्यमित्र के साथ युद्ध में वह मारा गया और तब वसुमित्र ने उसके राज्य को अपने पितामह पूष्यमित्र के राजमूथ-अश्व द्वारा रौंद डाला । सीमाप्रान्त के बास्त्री राजा हेलिआकुल के अनेक उत्तराधिकारियों में से कुछ ही।ऐसे हैं जिनके नाम के सिवा हम और कुछ भी। उनके विषय में जानते हैं। इनमें से एक 'अन्तलिखित' तक्षशिला का राजा कहा गया है। बेसनगर के विष्णुस्तंभ के लेख से विदित होता है कि उसने अपने दूत दिय के पुत्र हेलियोदोर को उस शुंगराज काशीपुत्र भागभद्र के पास भेजा था, जो संभवतः पाँचवां शुंग ओद्रक या नवाँ भागवत है। वह ग्रीक दूत अपने को भागवत कहता है। अन्तलिखित के अधिकतर सिक्के अन्य ग्रीक राजाओं की भाँति ही 'दूभाषिया' हैं। भारतीय सीमाप्रान्त और काबुल का अन्तिम ग्रीक शासक हरमियस था, जो प्रथम शुद्धी ई० पूर्वाई में था। कुषाणों की चोट से वह धीरे-धीरे टूट गया।

शक और पहलव—तक्षशिला, मथुरा, सौराष्ट्र, गुजरात, महाराष्ट्र और अवन्ती—न्मध्य एशिया सदा से दर्द्धक जातियों की कीड़ाभूमि रही है। लगभग १६५-१६० ई० पू० में उस भूमि पर धुमक्कड़ जातियों का निष्क्रमण जोर पकडने लगा। चीन के पश्चिमोत्तर भाग में युह्ची जाति का निवास था। जातियों की उथलप्रथल के कारण मजबर होकर उन्हें पश्चिम की ओर हटना पड़ा। पश्चिम की ओर बढ़ते हुए वे सीर दरिया के उत्तर में बसनेवाले शकों से जा टकराए। इसका फल यह हुआ कि शक अपना देश छोड़ दक्षिण की ओर बढ़े और १४० और १२० ई० पू० के बीच वे वंक्षांसचित बास्त्री और पार्थव राज्यों पर टूट पड़े। बास्त्री में दिमित और युत्रेतिद के गृह-युद्ध के बाद हेलियाकुल का नुझंस ज्ञासन शरू हआ था। हेलियाकुल वह सुयशी था जिसने अपने पिता को मारकर उसके शरीर और खून पर अपना रथ दौड़ाया था । पश्चात् उसमें और उसके भाई में भी गृह-युद्ध होने लगा था। इसी समय शक-शक्ति की जो बाढ आई, उसमें बाख्त्री का राजपरिवार डूब गया। तब शक लोग दक्षिण-पश्चिम पार्थव की ओर मुड़े, और पार्थवों के राजा फात द्वितीय को १२८ ई० पू० में उन्होंने मार डाला। इस समय पार्थवराज आर्तबान (Artabanus, ऋतूपर्ण) तुखारियों से लड रहा था। अब उसे उनके साथ शकों से भी लडना पड़ा। १२३ ई० पू० में वह लड़ाई में मारा गया। उसके उत्तराधिकारी मज्ददात द्वितीय (Mithridates II) (ई० पू० १२३-ई० पू० ८८) ने अपनी विचलित कुललक्ष्मी फिर से स्तंभित करली और उसने शकों को पूर्णतया परास्त कर पूर्व की ओर खदेडा । उनके सामने काबल की घाटी में हिन्द्र-ग्रीकों का राज्य था, इसलिये वे सीस्तान या शकस्थान में फैल गए। फिर कन्दहार और बल्चिस्तान होते हुए वे सिन्धुदेश में उतरे, जिसे हिन्दू शकढीप और ग्रीक भौगोलिक इन्डो-सीथिया (Indo-Scythia) कहते हैं। भारत में शकों का आगमन लगभग ई० पू० १०० के हुआ।

शकों के भारत में आने का वर्णन जैन-प्रन्थ 'कालकाचार्य-कयानक' में बड़े मनोरंजक रूप से मिलता है। उसके अनुसार आचार्य कालक 'सगकुल' जाकर उन्हें 'हिन्दुगदेश' (उज्जैन) लाए। शक उनके पीछे चलते हुए सिन्धु के तट पर पहुँचे। फिर सिन्धुनद को पारकर बढ़ते हुए सुरद्ठ (सौराष्ट्र) देश में प्रविष्ट हुए। 'सगकुल' का एक समान अधि-पति था, 'साहानुसाहि'। स्वयं 'सगकुल' अनेक साहियों में विभक्त था। जब मज्ददात शक्तिमान् हो गया तब उसने अपने पूर्वज आर्तबान की मृत्यु का शकों से बदला लेना चाहा। उसने साहियों या 'सगकुल' के पास अपने दूत द्वारा आज्ञा भेजी कि शकों के सारे सरदार यदि अपने कुल और बन्धु-बान्धवों का विनगश न चाहते हो तो आत्महत्या करले वरन् मज्ददात

19



### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

से उन्हें युद्ध करना पड़ेगा और हारने पर उनका वह सर्वनाश कर देगा। 'सगकुल' इसपर बहुत व्याकुल हुआ। इसी समय आचार्य कालक उनमें ठहरे हुए थे। उन्होंने उनको सीस्तान छोड़ 'हिन्दुगदेक्ष' चलने की सलाह दी। इस पर ९६ साहियों ने अपनी सेनाओं के साथ भारत में प्रवेश किया। उनमें से एक 'साहि' उनका अधिपति बना और उज्जयिनी को राजधानी बना शासन करने लगा। इस प्राकृत अनुश्रुति के संस्कृत पाठ में कहा गया है कि आचार्य कालक सिन्धुनद के तीर के पर्श्वकुलों में गए। वहाँ के सभी राजा या शासक 'साखि' या 'साहि' कहलाते थे। पर्श्वकुल पर्श्वो की याद दिलाते है। इस स्थल का तात्पर्य उससे था जो पूर्वी फारस से लगा हुआ है या जिसे शक ईरानी समझते थे। संस्कृत अनुश्रुति के अनुसार ९५ साही मालना की भूमि में आ बसे और इनमें से एक शेष साहियों का अधिपति अथवा प्रमुख शासक बना (या चुन लिया गया)। उसकी राजधानी, शक-नवोपनिवेश का केन्द्र, उज्जयिनी हुई।

'कालकाचार्य-कथानक' के अनुसार शक लोग सिन्धुनद पार करते ही सुराष्ट्र के स्वामी बन गए । इससे तात्पर्यं यह है कि गुजरात की ओर से चलकर सिन्धु पार जाते ही 'सगकुल' मिलता था । अर्थात्, उनके काठियावाड़ में सी**धा** पहुँचने से सिद्ध होता है कि जिस स्थान से वे यहाँ आए वह सीस्तान के अतिरिक्त अन्य देश न था ।

इस कथानक के अनुसार शकों का भारत-प्रवेश और सुराष्ट्र-मालवा का समय विकम-संवत् के आरंभ के पूर्व था। पर उसमें इस बात का स्पष्ट उल्लेख नहीं है कि उज्जयिनी और मालवा के शक-विजय के कितने समय बाद प्रथम शक-कुल (शासक-कुल) का अग्त हुआ। वास्तव में कथानक जानबूझकर इस धटना की तिथि को अस्पष्ट अथवा अकथित रखता है। उसमें 'कालन्तरेन केणाई'\* का पाठ है। श्री काशीप्रसाद जायसवाल के अनुसार जिनसेन के आँकडे बनिस्बत 'पट्टावलि' के अधिक सही है और वे भी अवन्ती के शक-शासन का यह प्रथम युग लगभग १०० ई० पू० और ५८ ई० पू० के मध्य मानते हैं† 1

प्रायः सभी प्रमाणों से उज्जयिनी की शकों द्वारा विजय लगभग १०० ई० पू० के हुई। और ये प्रथमयुगीय शक ही प्रमाणतः मालवा‡ से मथुरा की ओर बढ़ गए। इस प्रकार शक संभवतः मालवा से बढ़कर मथुरा के शूंगों के उत्तराष्ठं धिकारी हुए। गार्गी संहिता का 'युग-पुराण' शकों की उज्जयिनी-विजय से कुछ ही बाद प्रायः प्रथम शती ई० पू० के उत्तराष्ठं में लिखा गया था और इस रूप में वह शकों की इस विजय-घटना का एक समसामयिक प्रमाण सा है। युगपुराण में यह बक-आक्रमण १०० ई० पू० के लगभग शुंग-शासन में ही हुआ। श्री० रैप्सन का कहना है कि शक-रज्जुकुल के माथुरी सिक्के अपनी शक्ल और धातु दोनों में पञ्चाल (शुंग) और मथुरा के हिन्दू राजाओं के सिक्कों से मिलते हें के। उज्जयिनी और मथुरा विजय के कुछ ही वर्षों बाद पाटलिपुत्र का शुंग-कुल राज-च्युत कर दिया गया। काण्वायन मंत्री वसुदेव ने अन्तिम शुंगराज विषयी देवभूति को दासी से उत्पन्न अपनी दुहिता द्वारा मरवा डाला। इघर शक अपने उज्जयिनी-केन्द्र से भारत के अनेक प्रान्तों में फैल गए, जहाँ उनकी शक्ति का साका कुछ काल तक चलता रहा।

तक्षज्ञिला और पश्चिमोत्तर के शक — शकों के प्रारंभिक भारतीय शासन के सम्बन्ध में हमारा ज्ञान सहज ही अपूर्ण और सन्देहात्मक है। भारत का प्राचीनतम शासक कौन था यह निश्चित रूप से कहना कठिन है, परन्तु अधिकतर प्रमाण उसके मय (Maues) होने के पक्ष में हैं। मय शायद पञ्जाब की नमक की पहाड़ियोंवाले मैरा-कूप-लेख का मोअ और क्षत्रप पतिक के तक्षशिला-पत्र-लेख का मोग (मग) ही है। परन्तु इस सम्बन्ध में कुछ विद्वानों का दूसरा विचार है।

- \* ZDMG., १८८०, पु. २६७; कोनो, पु. XXVII.
- † जायसवाल, Problems of Saka-Satavahana History, JBORS खण्ड १६ भाग ३ और ४, पू. २२८ से आगे।
- ‡ मालवा को यह नाम मालवों ने शकों को हराकर और स्वयं उस प्रान्त में बसकर दिया, जो इस काल से कुछ बाद हुआ। अतः वास्तव में उसे इस काल में अवन्ति कहना चाहिए। सुविधावज्ञ ही अवन्ति को मालव कहा गया है।---लेखक।
- 🛊 Indian Coins q. ९, १३.



### भगवतंशरण उपाध्याय

उदाहरणत: बिसेफ्ट स्मिथ के अनुसार वह हिन्दू-पार्थव राजा है\*। इसमें तो सन्देह नहीं कि मय शासक था। तक्षशिला का इलाका उसीके शासन में था। तक्षशिला में जो ताम्रपत्र पाया गयां है उसके लेख में मय को 'महाराय' (महाराज) कहा गया हैं ! इस मय ने बाद में अपने को सिक्कों पर 'शाहिशाहणशाहि' घोषित किया है। इन सिक्कों के पाए जानेवाले इलाकों का मय के शासन में होना प्राय: सिद्ध है। इस इलाके में यवनों (ग्रीकों) द्वारा शासित गन्धार और अन्य समीपवर्ती देश प्राय: सभी शामिल थे। परन्तु सत्य ही उसका शासन उपरले काबुल और पूर्वी पंजाब के बीच की भूमि पर ही सीमित रहा। तक्षशिला के जिस ताम्रपत्र में उसका नाम उल्लिखित है उसमें ७८वें साल का भी उल्लेख है परन्तु यह पता नहीं चलता कि यह तिथि किस संवत् में दी हुई है। इसी कारण मय का राज्यकाल बताना भी कठिन ही है। इनटर राय चौधरी उसका शासनकाल ३३ ई० पू० के पश्चात्, परन्तु प्रथम शती ई० के उत्तरार्घ के पूर्व मानते हैं। इस सम्बन्ध में शायद स्तेन कोनो की राय सही है। उनके अनुसार मय ९० ई० पू० के लगभग राज करने लगा था है।

एक बात जो इतिहासकार के सामने पेचीदगी पैदा कर देती है वह शक और पट्टलवों (पार्थवों) का पारस्परिक षना सम्बन्ध है। भारतीय साहित्य और शिला अथवा अन्य लेखों में प्रायः दोनों का साथ-साथ या एक के लिए दूसरे का उल्लेख हुआ है। कभी-कभी उन्हें एक दूसरे से पृथक् करना असंभव हो जाता है। उनके शासन और सिक्कों में अनेक समानताएँ हैं और कितनी ही बार तो शक और पट्टलव दोनों नाम एक ही शासक-कुल में उपलब्ध होते हैं।

मय के उत्तराधिकारी - मय के बाद उसके शासन का भार अय (अयस्, Azes) ने वहन किया। उसके सिक्कों से प्रमाणित है कि उसने अपने पूर्वाधिकारी के राज्यविस्तार का हरास नहीं होने दिया। हिप्पोस्त्रात के सिक्के फिर से अंकित करके चलाए और इससे जान पड़ता है कि उसने शक-शासन की सीमाएँ पूर्वी पंजाब तक फैला दीं। अयस् के बाद अजलिस राजा हुआ। उसके सिक्कों से जान पड़ता है कि कुछ काल तक अयस् के समय में ही उसका भी शासन में कुछ हाथ था। अजलिस के बाद अयस् द्वितीय इस शक-प्रान्त का स्वामी हुआ और फिर यह भूभाग पह्लव राजा गुदुफर (Gondophernes) के शासन में खो गया।

पश्चिमोसर के क्षत्रप----क्षत्रपों का शासन बहुत कुछ मौयों के शासन से मिलता था, इस अर्थ में कि महाक्षत्रप सवा एक क्षत्रप की सहायता से राज करता था, जो स्वयं बाद में महाक्षत्रप हो जाता था। यह क्षत्रप अधिकतर महाक्षत्रप का पुत्र हुआ करता था और उसका पद संभवतः युवराज का सा था। तक्षशिला में मिले ७८वें वर्षवाले ताम्रपत्र में हमें ऐसे दो नाम मिछते हैं----(१) लियक-कुसुलक और (२) उसका पुत्र पतिकई, ये दोनों महाराय मोग के आधिपत्य में छहर और चुष्क नामक विषयों के क्षत्रप थे। ये इलाके संभवतः तक्षशिला के समीपवर्ती थं।

मथुरा के क्षत्रप--सुराष्ट्र और अवन्ति देश को हस्तगत कर शकों ने मथुरा भी शीघ्र ही ले लिया। माथुर क्षत्रपकुल के प्रारंभिक शासक हगान और हगामास थे जिन्होंने संभवतः कुछ काल तक सम्मिलित शासन किया। उनका उत्तराधिकारी रज्जुबुल (राजुबुल) मोरावाले लेख में महाक्षत्रप कहा गया है। उसने पंजाब में ग्रीक-कुल का अन्त करके स्त्रात प्रथम और स्त्रात द्वितीय के सिक्कों की नकल में अपने सिक्के ढलवाए। उसके परचात् उसका पुत्र सोडास महाक्षत्रप हुआ। मथुरा के सिंह-लेख के अनुसार वह तब क्षत्रप था जब पडिक अथवा पतिक महाक्षत्रप था। अतः ये दोनों समकालीन थे। वह शायद १७-१६ ई० पू० में जीवित था। उसके उत्तराधिकारियों के विषय में हमारा ज्ञान स्वल्प है।

- \* Early History of India, चतुर्घ संस्करण, प. २४२.
- † CII खण्ड २, भाग १, पृ. २८, २९.
- ‡ Political History of Ancient India, चतुर्य संस्करण, प. ३६५.
- \* Journal of Indian History, १९३३, पू. १९, देखिए स्तेनकोनो Notes on Indo-Scythian Chronology, बही पू. १-४६.
- ई स्तेनकोनो CII, खण्ड २, भाग १, नं. १३, पृ. २३-२९.



### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

मेहाराष्ट्र का क्षहराल-कुल----क्षहरात शब्द की व्युत्पत्ति के विषय में कुछ कहना कठिन है। संभव है उसका सम्बन्ध तक्षशिला के पास के तत्कालीन 'छहर' नामक इलाके से हो। यह कुल महाराष्ट्र में शासन करता था। इसका पहला क्षत्रप भूमक था, जिसने सुराष्ट्र में राज किया। भूमक नहपान का पूर्ववर्ती शासक था जैसा उसके सिक्कों की बनावट, धातु, तथा उन पर खुदी लिखावट से जान पड़ता है । उसके सिक्के फिर स्पलिरिस और अयस् दोनों के संयुक्त सिक्कों के अंकनादि से मिलते हैं। इस कुल का सबसे प्रसिद्ध क्षत्रप नहपान हुआ । वह भूमक के बाद ही गद्दी पर बैठा, पर हमें पता नहीं कि भूमक और नहपान का पारिवारिक सम्बन्ध क्या था। परन्त्र नहपान के शक होने में कोई सन्देह नहीं। उसका जामाता उषवदात (ऋषभदत्त) था जो एक लेख में अपने को स्वयं शक कहता है। उससे नहपान की जो कन्या व्याही थी, उसका हिन्दू नाम था दक्षमित्रा । पाण्डुलेण (नासिक के समीप), जुन्नार और कार्ले (जिला पुना) के लेखों से स्पष्ट है कि नहपान महाराष्ट्र के एक बहुत बड़े भूभाग का स्वामी था। उसने यह सारी भूमि सातवाहनों से जीती थी। उसने अपने जामाता को मालवों के विरुद्ध उत्तमभद्रों की सहायता के अर्थ भेजा था। अपनी विजय के बाद उषवदात ने पूष्करतीर्य पर कुछ दान किया। नहपान का राजनीतिक प्रभाव इस प्रमाण से अजमेर के प्रान्त तक पहुँचा जान पड़ता है। उसके लेख किसी अनिश्चित संवत् के ४१-४६ वें वर्ष के हैं। संभवतः ये तिथियाँ शक संवत् की है। यदि ये तिथियाँ विक्रम संवत्\* की नहीं हैं तो निश्चय नहपान ११९-२४ ई. में शासन करता था। कुछ विद्वानों ने उसे 'पेरिप्लस ऑव दि इरिश्रियन सी' नामक ग्रीक पुस्तक में आए मम्बरुस या मम्बैनस नाम से समान माना है†। यदि यह तिथि सही हुई तो उसे ईसा की पहली शती के तीसरे चतुर्यांश में होना चाहिए जैसा गलथम्बी के सिक्कों और नासिक-लेख से विदित होता है, क्योंकि नहपान अथवा उसके किसी उत्तराधिकारी की शक्ति सातवाहन नरेश गौतमीपत्र श्रीशातकोण ने नष्ट करदी। परन्तु वास्तव में जितना नहपान की तिथि में सन्देह है उतना ही गौतमीपुत्र की में । दोनों का स्थिर करना कठिन है ।

- \* Dubreuil, Ancient History of Deccan, q. 22.
- † उसकी राजधानी जायसवाल के अनुसार भरुकच्छ थी।
- ‡ Ancient History of Deccan, q. ३७.
- ¥ Epigraphia Indica, VIII, पृ. ३६–४९. ।
- 🛉 स्वयमधिगतमहाक्षत्रपनाम्ना।



#### भगवतशरण उपाध्याय

हुए अपने कोष से दिया था । पश्चिमी व्यापारपरक प्रदेशों के स्वामी होने के कारण और उसकी राजधानी उज्जयिनी के सार्थवाह-राजमार्ग पर स्थित होने के कारण उसके कोष में अतूल सम्पत्ति धारावाहिक रूप से गिरती होगी ।

रुद्रदामा के उत्तराधिकारी हुए तो अनेक पर वे अधिकतर नगण्य ही थे। तृतीय शती ईसवी में ई्व्वरदत्त के नायकत्व में आभीरों ने क्षत्रपों के राज्य पर आक्रमण करके उसे क्षत-विक्षत कर दिया। फिर भी क्षत्रपों का यह कुल जीवित रहा। उनके अन्तिम राजा का चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने नाश किया, जो संभवतः रुद्रसिंह तृतीय था।

उज्जयिनी के शकों का ही ५८ ई० पू० में नाश कर मालवों का गण वहाँ स्थापित हुआ, जिसने अपने नाम से उस अवन्ति-देश का नया संस्कार किया और अपनी इस राष्ट्रीय विजय के उपलक्ष में नए सिकके (मालवानांजयः) चलाए और देश को विक्रम नामक एक राष्ट्रोय संवत् प्रदान किया जो उसी विजय की तिथि से चला। उसका विषय मालवों के अपने इतिहास से अधिक सम्बन्ध रखता है, अतः उस मालव-विक्रम-संवत् पर परिशिष्ट 'क' में स्वतंत्र और सविस्तर विचार करेंगे।

पहलब--भारतीय इतिहास में हिन्दू-पार्श्वंव अथवा पहलवों का इतिहास भी जटिल है। परन्तु इनके सम्बन्ध के कुछ सिक्के और लेख हैं जिनसे इस राजकुल पर थोड़ा प्रकाश पड़ता है। वोनोनी (Vonones) इस कुल का आदि पुरुष था जो अराकोसिया और सेइस्तान में प्रचुर शक्ति लाभ कर राजाधिराज बन गया। उसके सिक्के युक्रेतिद के कुल के सिक्कों के समान हैं। उनपर वह अपने भाइयों स्पलिरिस और स्पलहोरिस तथा भतीजा स्पलगदमिस् से संयुक्त है। संभवतः उसके भाई-भतीजे उसके 'विजित' के गवर्नर (प्रान्तीय शासक) थे। वोनोनी के बाद स्पलिरिस् राजा हुआ। यही शायद अयस् द्वितीय का अधिपति था। उसके कुछ सिक्कों पर ग्रीक भाषा में सामने उसका नाम खुदा मिलता है और पीछे खरोष्टी में अयस् का।

गुदुफर (Gondophernes), गुदुहवर, गुड़न और विन्दफर्ण आदि कई नामों से जाना जाता है। स्पलिरिस् के बाद वहीं गद्दी पर बैठा। हिन्दू-पार्थव राजाओं में सबसे महान् वही था। तख्त-ए-बाही लेख ने उसका काल निश्चित कर दिया है। वह लेख १०३वें वर्ष का है\*। यह उस राजा का २६वाँ शासनवर्ष है। उसने संभवतः १९ ई० से ४५ ई० तक राज कियो। बह पूर्वी ईरान और पश्चिमी भारत के सारे शक-पहलवों का राजा हो गया। कुछ ईसाई अनुश्रुतियों में उसे 'भारत का राजा' कहकर उसका सन्त टामस से संपर्क बताया गया है। संभवतः वह ईसाई सन्त गुदुफर से मिला था। गुदुफर के मरने पर उसका राज्य टूकटूक हो गया। अन्त में कुषाणों ने उन टुकड़ों को भी आत्मसात् कर लिया।

\* स्तेन कोनो, CII खण्ड २, नं. २०, षृ. ५७-६२.



#### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

सातवाहनों के आरंभ के सम्बन्ध में कुछ लिखना कठिन है। अशोक के 'सतियपुत' और इतिहासकार पिलनी के 'सेतई' (Setai) से उनका सम्बन्ध स्थापित करने का प्रयत्न किया गया है परन्तु ऐसा प्रयत्न वैसेही असफल हुआ है जैसे जिन प्रभासूरि के 'तीर्थं कल्प' अथवा 'कथासरिसागर' (६, ८७) का। शिलालेखों में उनके राजाओं को अधिकतर 'शातर्काण' और 'सातवाहन' कहा गया है। परन्तु इन दोनों शब्दों का अर्थ करना कठिन है। विद्वानों में इस विषय में सहज ही मतैक्य भी नहीं है। नासिक-लेख में निस्सन्देह गौतमीपुत्र को 'एकबम्हन' और शक्ति में राम (परशुराम) सरीखा कहा गया है\*। उसे क्षत्रियों के दर्प और मान का दमन करनेवाला (खतियदपमानमदनस्य)† कहा गया है। इस प्रकार सातवाहनों का बाह्यण होना प्रायः सिद्ध ही है। पुराण सातवाहनों को 'अन्ध्र' कहते हैं। अन्ध्र लोग गोदावरी और कृष्णा नदियों के बीच के भूभाग तेलुगू के रहनेवाले थे। उनकी प्राचीनता में कोई सन्देह नहीं। उनका उल्लेख ऐतरेय बाह्यण, मेगैस्थेनीज की 'इण्डिका' और अशोक के शिलालेखों में हुआ है। अन्ध्र मौर्य-साम्राज्य के अन्त में स्वतंत्र हो गए। परन्तु यह ठीक समझ में नहीं आता कि उनका सातवाहनों से क्या सम्बन्ध था? इसमें कोई सन्देह नहीं कि सातवाहन लेखों में 'अन्ध्र' शब्द नहीं मिलता। सातवाहनों के प्राचीनतम लेख नानाधाट (पूना जिला) और सौची (मध्य भारत) में मिले हैं, जहां से उठ कर उन्होंने अन्ध्र देश जीत लिया था। उन दक्षित-निवासी सातवाहनों का सचमुच ही प्राचीन आन्ध्रो से कहां तक रक्त-सम्बन्ध था यह कहना कठिन है। साधारणतया उन्हें आन्ध्र भी कहते होंगे जो संगवतः उनके अन्ध्र देश जीत लेने के कारण और उसके वाद हुआ होगा।

सातवाहनों का समय—जितना कठिन सातवाहनों का मूल निश्चित करना है, उससे कहीं अधिक कठिनाई उनके काल-निर्णय के सम्बन्ध में हमें पड़ती हैं। पुराणों के आन्ध्रों और सातवाहनों को एक मानते हुए कुछ विद्वान् उनका प्रारंभ ईसा पूर्व तृतीय शती में रखते हैं। अन्य सिमुक को पुराणानुसार आन्ध्र सातवाहनों का आदिपुरुष और कण्वों का विध्वंसक मानकर उस कुल के शासन का आरंभ २९ ई० पू० में मानते हैं। मौयों के अन्तिम नृपति बृहद्रथ को मारकर पुष्यमित्र शुंग राजा हुआ और शुंगों के अन्तिम राजा देवभूति को मारकर काण्वायन वमुदेव मगध के बचे-खुचे साम्प्राज्य का सम्प्राट् बना‡। इस प्रकार सातवाहनों के शासनकाल और उसकी तिथियों के सम्बन्ध में उपलब्ध ऐतिहासिक सामग्री के आचार पर कोई मत निश्चित नहीं किया जा सकता। फलस्वरूप उनके शासन का आरंभिक समय दूसरी-तीसरी शताब्दी ईसा पूर्व से २९ ई० पू० तक हो सकता है। यहाँ जो तिथियाँ अनुमित की गई हैं, उनकी प्रामाणिकता उसनी ही संदिग्ध है, जितनी अन्यों की। इन्हें केवल शूंखला-कम कायम रखने के लिए दिया जाता है।

सातवाहनों के राजा—-ऊपर कहा जा चुका है कि सिमुक सातवाहन कुल का प्रतिष्ठापक और मूल राजा था। उसने ई॰ पू॰ प्रथम शती के मध्य में शासनरज्ज़ धारण की। उसके बाद उसका भाई कृष्ण (कन्ह) नासिक के आसपास का भी राजा बना, क्योंकि वहाँ के एक शिलालेख में उसका संकेत है। सिमुक का पुत्र शातकणि इस वंश का तीसरा का भी राजा बना, क्योंकि वहाँ के एक शिलालेख में उसका संकेत है। सिमुक का पुत्र शातकणि इस वंश का तीसरा नरेश था। कह प्रतापी राजा था। उसने दो अश्वमेध किए। नानाघाट के लेख में उसकी विस्तृत विजयों का उल्लेख है ही साँची स्तूप के द्वार पर खुदे एक लेख में किसी शातकणि का उल्लेख है, जिससे जान पडता है कि मध्य भारत सातवाहनों के शासन में काफी पहले ही आ गया था। एक शातकणि खारवेल का भी समकालीन था। शातर्काण ने अंगीय महारठी वणकयिरो की पुत्री नायनिका (नागनिका) को ब्याहा था। वह शात कुमारों, शक्तिश्री और वेदश्री की अभिभाविका थी। इसके बाद का उनका इतिहास अन्धकार में है। गौतमीपुत्र श्रीशातर्काण इस कुल का संभवतः सबसे महान् शासक द्रुआ। इस अन्धकार युग के बाद उसी का प्रकाश इतिहास को मिलता है। पुराणों ने अनेक राजाओं के नाम गिनाए हैं पर अधिकतर वे नाममात्र है। उनमें से हाल, वासिष्ठिपुत्र श्रीपुलमावि और वज्रश्री शातर्काण विरोध उल्लेखनीय है।

- \* Epigraphia Indica, ८, पू. ६०, ६१, पंक्ति ७. † वही, पंक्ति ५.
- ‡ काण्वायनस्ततो भृत्यः सुदार्माणं प्रसहधतम् । द्युंगानांच यच्छेषं क्षपथित्वा बलं तदा । सिन्धुको अन्ध्रजातीयः प्राप्त्यतीमां वसुन्धराम् ।—वाय्पूराण ।
- 🛊 Rep. Arch. Sur. West. India 4, 9. 50.



#### भगवतशरण उपाध्याय

हाल ने प्राकृत भाषा में प्रसिद्ध 'गाथासप्तशती' (सप्तशतक, सत्तसई) लिखी। प्रथम शती ईसवी के अन्त में शक-क्षत्रपों ने सातवाहनों के हाथ से महाराष्ट्र छीन लिया।

परन्तु सम्प्राज्ञी गौतमी बालश्वी के नासिकवाले लेख से जान पड़ता है कि उसके पुत्र शातर्कीण ने दक्खिन शकों से छीन लिया \*। उसने क्षत्रियों के मान और दर्प का नाश कर वर्णाश्रम धर्म की रक्षा की। शक, यवनों और पहलवों का उसने पराभव किया और क्षहरातों को नष्ट कर सातवाहन कुल की राज्यलक्ष्मी पुनर्स्थापित की †। जिन देशों को उसने जीता था उनके नाम थे—असिक, असक, मुलक, सुरठ, कुकुर, अपरान्त, अनूप, विदर्भ और आकरावन्ति ‡। नासिक (जोगल-थम्बी) के चाँदी के सिक्कों से जान पड़ता है कि उसने शकराज नहपान का विध्वंस कर उसके सिक्के फिर से अपने नाम में चलाए। अपने शासन के अठारहवें साल में उसने नासिक के पास का पाण्डु-लेण (गुफा) दान किया और २४वें वर्ष में उसने कुछ साघुओं को भूमि दान कर एक लेख में उसका उल्लेख किया ¥। इस प्रकार उसने कम से कम २४ वर्षों तक राज किया।

जिसने गौतमीपुत्र शातकोंण के राज्य को कुछ काल तक और विस्तृत किया और आन्ध्रदेश को जीता वह उसका पुत्र वासिष्ठिपुत्र श्रीपुलमावि था जो संभवत: १३० ईसवी में सिंहासन पर बैठा। तालेमी का सिरोपोलेमाऊ (Siropolemaiou) संभवत: वही था। उसे तालेमी बैचन या पैठान (प्रतिष्ठान) का राजा कहता है। पैठान उत्तरकालीय सातवाहनों की राजधानी हो गई थी। रुद्रदामा ने अपने जूनागढ़वाले शिलालेख में लिखवाया है, कि उसने दक्षिणापय नरेश के शातर्कीण को दो बार हराया था हूं। संभवत: वह शातर्कीण पुलमावि ही था। श्री रैप्सन ने थाना जिले के कन्हेरीवाले लेख में उल्लिखित वासिष्ठिपुत्र श्री शातर्कीण को यही पुलमावि माना है। उस लेख के अनुसार वह महाक्षत्रप रुद्र (खदामा) का जामाता था। इसी कारण जूनागढ़वाले लेख में भी वह उसका 'अविदूर सम्बन्धी' कहा गया है। जूनागढ़वाले रुद्रदामा के शिलालेख से ज्ञात होता है कि उस शक-नृपति ने सातवाहनों के अनेक देश जीते और उसका राज्य दूर तक फैला हुआ था। लगभग १५५ ईसवी में वासिष्ठिपुत्र श्रीपुलमावि का देहान्त हुआ।

यज्ञश्री शातर्कीण ने लगभग १६५ ई० से १९५ ई० तक शासन किया और उसने अपने कुल को फिर एक बार उन्नत किया। उसके कन्हेरी, पाण्डुलेण, चिन्न (कृष्णा जिला) आदि के लेखों और सिक्कों के प्राप्ति-स्थान से विदित होता है कि उसका शासन बंगाल की खाड़ी और अरब सागर के मध्य के विस्तृत भू-प्रदेश पर था। वह भूमि के अतिरिक्त समुद्र का स्वामी भी जान पड़ता है। उसके एक प्रकार के सिक्कों पर दो मस्तूलवाले एक समुद्रगामी पोत और एक मछली और शंख के चित्र अंकित हैं। उन पर सामने खुदे लेख का पाठ है---(र) ण समस स (ि र यब्या सतकणस। उनके पीछे की ओर उज्जैनी चिन्ह बने हैं। चिन्नवाले उसके लेख में उसके शासन के २७वें वर्ष का उल्लेख है। यह शातर्काण अपने कुल के पिछले काल में एक महान् शासक हुआ। उसके उत्तराधिकारी नाममात्र के राजा थे। उनके समय में आभीरों ने महाराष्ट्र और ईक्वाकु और पल्लयों ने उसके पूर्ववर्ती प्रदेश सातवाहनों से छीन लिए।

डन झताभवयों को सभ्यता - उत्तरी भारत- मौयों के बाद शुंगों ने बाह्यण धर्म का पुनरुद्वार किया। यज्ञ-कियाएँ लौटों। पुष्यमित्र और गौतमीपुत्र ने दो-दो बार अश्वमेध किए जो चिरोत्सन्न हो गया था। 'गार्गी-संहिता' के युग-पुराण से ज्ञात होता है कि ग्रीक और भारतीय नगरों में साथ-साथ रहते थे। अनेक ग्रीक भागवत धर्म के उपासक हो गए थे। बेसनगर का वैष्णव-स्तंभ शुंग-राज भागभद्र के दरबार में तक्षशिला के ग्रीकराज अन्तलिखित द्वारा भेजे दिय के पूत्र 'भागवत' हेलियोदोर ने खड़ा किया था।

- \* Ep. Ind., c, q. 49-57.
- † खतियदपमानमदस संकथवनपहलवनिसूदनस......खखरातयसनिरवसेसकरस सातवाहनकुलयसपति-थापनकरस.......
- ‡ वर्तमान गुजरात, सौराष्ट्र, मालवा, बरार, उत्तरी कोंकण, और पूना-नासिक के समीपवर्ती प्रदेश।
- \* Ep. Ind., c, f. 4, 9. 63-68.



#### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

भारहुत और साँची की वेदिकाएँ (रेलिंग) और स्तूप इसी शुंग कला के स्मारक हैं। साँची के द्वार की कारोगरी विदिशा के गजदन्त-कलाकारों का यश-विस्तार करती है। अमरावती की कला भी तब का ही एक नमूना है।

तत्कालीन साहित्य भी शुंगों के शासन में खूब पनपा। वाल्मीकीय रामायण के अधिकतर भाग प्राय: इसी काल में रचे गए। महाभारत के भी अनेक स्थल तभी के हैं। मनुस्मृति की रचना भी संभवतः तभी की है। गोनर्द (गोंडा) के पतञ्जलि ने पाणिनि की अष्ठाध्यायी पर अपना प्रसिद्ध महाभाष्य लिखा। वे पृष्यमित्र के समकालीन थे।

शुंगों के बाद जो अनेक शक और हिन्दू-ग्रीक शासक हुए वे भी अधिकतर भारतीय देवताओं के उपासक बन गए, जैसा उनके सिक्कों के अध्ययन से जान पड़ता है। उन्होंने हिन्दू स्त्रियों से विवाह किया और अनेक ब्राह्मणों को अपना जामाता बनाया। अपने नाम भी उन्होंने भारतीय रखे। तब का हिन्दू समाज उदार था। निश्चय तभी ग्रीक और शक जनता हिन्दू जनता में खो गई।

सातवाहनों के समय का दक्षिण भारत—सातवाहनों का दक्षिण भारत उतना ही सजीव था जितना शुंगों और शक-पार्थवों का उत्तरी भारत । सातवाहन स्वयं तो ब्राह्मणधर्मी थे, परन्तु उनके शासन में बौद्ध और ब्राह्मण-धर्म समानरूप से समूद थे । बौद्ध उपासक श्रमण-भिक्षुओं के निवास के लिए दरीगृह खुदवाते और उन्हें दान करते थे । उनके भोजनार्थ सदाजीवी सत्रों का प्रबन्ध करते थे । धन-द्रव्य को श्रेणियों में रखकर उसके ब्याज से ये सत्र अथवा इस प्रकार के अन्य देवकार्य चलाए जाते थे । चैत्यगृहों के भी अनेक निर्माण और दान सातवाहनों के उदार शासन में हुए । ब्राह्मण-धर्म तो सहज ही उदीयमान था, सातवाहन राजाओं के अश्वमेध, राजसूय और आप्तोर्यामादि के अनुष्ठान से ब्राह्मणों की वृत्ति भी चमक उठी । शैव और वैष्णव सम्प्रदाय विशेष उन्नत थे । परन्तु धर्म, इन्द्र और अन्य वरुण, कुबेर आदि लोक-पालों की भी पूजा होती थी, जिनकी मूर्तियाँ मन्दिरों में पधराई जाती थीं । सम्प्रदायों की परस्पर सहधर्मिता थी । आपस में जब-तब वे दान भी करते थे । विदेशी भी बौद्ध और ब्राह्मण धर्म स्वीकार करते थे । कार्ल के एक लेख में दो यवन 'सिंहध्वज' और 'धर्म' नाम के उल्लिखित हैं । शक-शासक उषवदात (ऋषभदत्त) ब्राह्मण धर्म का प्रबल अनुयायी था । शक रुद्रदामा का जामाता ब्राह्मण-सातवाहन वासिष्ठिपुत्र श्रीशातर्कीण था । इस प्रकार के अन्य अनेक सम्बन्ध ब्राह्मण धर्मयों और विदेशियों में स्थापित हो गए थे और होते जा रहे थे ।

सामाजिक जीवन--सामाजिक स्तरों में सबसे ऊँचा स्तर उन राजनैतिक उच्चपदस्थ व्यक्तियों का था जो 'महाभोज', 'महारठी' और 'महासेनापति' थे। वे शासन के विविध राष्ट्रों (प्रान्तों) के कर्णधार थे। अमात्य, महामात्र और भाण्डागारिक उसी वर्ग के निचले छोर पर थे। नैगम (सौदागर), सार्थवाह और श्रेणिमुख्य श्रेष्ठिन् ऋद्ध नागरिक थे। इनके अतिरिक्त समाज में वैद्य, लेखक, सुवर्णकार, गान्धिक और हालकीय (क्रूषक) आदि थे। मालाकार (माली), वर्धकी (बढ़ई), दासक (मछलीमार) और लोहवंजित (लुहार) आदि भी अपने-अपने व्यवसाय में दत्तचित्त थे। कुल का स्वामी कुटुम्बी और गृहपति कहलाता था।

आर्थिक जीवन—तब का आर्थिक जीवन श्रेणियों का था। एक व्यवसाय में काम करनेवाले अपना जो दल बना लेते थे उसे श्रेणी कहते थे। धंब्लिक (अन्न-व्यवसायी), कुम्हार, कोलिकनिकाय (जुलाहे), तिलपिषक, काषाकर, वंसकर आदिकों की अनेक श्रेणियाँ देश में थीं। इन श्रेणियों का अपना बैंक होता था जिसमें 'अक्षय-नीवी' (fixed deposit) डालकर लोग उसके व्याज का उपयोग करते थे। सिक्के सोने, चाँदी और ताँबे के थे।चाँदी और ताँबे के सिक्के कार्षापण (कहापन) कहलाते थे। सुवर्ण ३५ चाँदी कार्षापणों के बराबर होता था।

दूर-दूर के देशों से व्यापार स्थल और जल के वणिक्पथों से होता था। भस्कच्छ, सोपारा और कल्याण सामुद्रिक बन्दर, और तगर, पैठन और उज्जयिनी व्यापारकेन्द्र थे। ई० स० प्रथम शती की ग्रीक व्यवसायिक पुस्तक Periplus of the Erythrean Sea (पेरिप्लस ऑव दि इरिश्रियन सी) में उन सारी वस्तुओं की तालिका दी हुई मिलती है जो भारत से बाहर जातीं और भारत में अन्य देशों से आती थीं।

साहित्य—सातवाहनों के शासन में प्राक्वत बहुत फूली-फली। हाल ने स्वयं 'गाथासप्तशती' लिखी और उसके समकालीन गुणाइय ने पैशाची में 'बृहत्कथा' लिखी। सर्वंवर्मन् का 'कातन्त्र' कदाचित् इसी समय लिखा गया। यह विशेष वात है कि ब्राह्मण सातवाहनों ने संस्कृत छोड़कर प्रान्तीय प्राकृतों को बढ़ाया।



भगवतदारण उपाध्याय

परिशिष्ट 'क'

## विक्रम-संवत्

भारतवर्ष की काल-गणना में बीसों संवत् चले परन्तु उनमें से जीवित थोड़े ही रहे। सबसे लम्बा जीवन-विस्तार विक्रम-संवत् का ही रहा। वैसे भारत में कम से कम छह संवत् ऐसे थे जो विक्रम-संवत् से पहले चलाए गए। ये हैं सप्तर्षि-संवत्, कलियुग-संवत् (युधिष्ठिर संवत्), वीर-निर्वाण-संवत्, बुद्ध-निर्वाण-संवत्, मुरिय-काल (मौर्य-संवत्) और सिल्यूकिद-संवत्, कलियुग-संवत् (युधिष्ठिर संवत्), वीर-निर्वाण-संवत्, बुद्ध-निर्वाण-संवत्, मुरिय-काल (मौर्य-संवत्) और सिल्यूकिद-संवत्, बलियुग-संवत् (युधिष्ठिर संवत्), वीर-निर्वाण-संवत्, बुद्ध-निर्वाण-संवत्, मुरिय-काल (मौर्य-संवत्) और सिल्यूकिद-संवत्, बलियुग-संवत् (युधिष्ठिर संवत्), वीर-निर्वाण-संवत्, बुद्ध-निर्वाण-संवत्, मुरिय-काल (मौर्य-संवत्) और सिल्यूकिद-संवत्, बल्युग-संवत् भी पंचाँगादि में ज्योतिषियों द्वारा ही प्रयुक्त हुआ है। इसी प्रकार वीर-निर्वाण-संवत् का प्रयोग अधिकतर जैन आचार्यों द्वारा जैन-प्रन्थों में और बुद्ध-निर्वाण-संवत् बौद्ध ग्रन्थों में पाया जाता है। चीन और तिब्बत आदि बौद्ध देशों में भी इस बुद्ध-निर्वाण-संवत् का प्रचुर प्रचलन रहा है। मौर्य-संवत् (मुरिय काल) का उपयोग अत्यन्त अल्प हुआ है और जहाँ तक इतिहासविदों को ज्ञात है यह गणना-कम केवल एक बार उड़ीसा के पुरी जिले के हाथीगुम्फावाले खारवेल के शिलालेख में प्रयुक्त हुआ है। सिल्यूक्ति-संवत् तो भारत में शायद किसी काल में प्रयुक्त नहीं हुआ। इसे ग्रीकराज सिल्यूकस ने चलाया था परन्तु इसका प्रसार संभवतः हिन्दूकुश के इस पार न हो सका।

सिल्यू किंद-संवत् के बाद काल-कम से विकम-संवत् ही आता है क्योंकि इसका आरंभ ई० पू० ५७-५६ में हुआ था। उत्तरी भारत में विकम-संवत् का आरंभ चैत्र शुक्लपक्ष १ से और दक्षिण भारत में कार्तिक शुक्लपक्ष १ से माना जाता है। इसीसे उत्तरी को 'चैत्रादि' और दक्षिणी को 'कार्तिकादि' संवत् कहते हैं। उत्तर में महीने कृष्ण १ से आरंभ होकर शुक्ल १५ को समाप्त होते हैं और दक्षिण में शुक्ल १ से प्रारंभ होकर कृष्ण अमावस्या को समाप्त होते हैं। इसी कारण उत्तरी भारत में महीने 'पूर्णिमान्त' और दक्षिणी भारत में 'अमान्त' कहलाते हैं। जत्तर में महीने कृष्ण १ से आरंभ होकर शुक्ल १५ को समाप्त होते हैं और दक्षिण में शुक्ल १ से प्रारंभ होकर कृष्ण अमावस्या को समाप्त होते हैं। इसी कारण उत्तरी भारत में महीने 'पूर्णिमान्त' और दक्षिणी भारत में 'अमान्त' कहलाते हैं। भारतवर्ष के संवतों में जिस संवत् का उपयोग सबसे प्राचीन काल (उन्हें छोड़कर जिनका उल्लेख ऊपर हो चुका है) से लेकर आज तक प्रचलित रहा है वह है विकम-संवत्। इसके निचले छोर के सम्बन्ध में तो किसी प्रकार का सन्देह हो ही नहीं सकता क्योंकि हम आज इसका सर्वथा सर्वत्र प्रयोग कर ही रहे हैं परन्तु यह आश्चर्य की बात है कि इस संवत् का प्राचीनतम प्रयोग इस नाम से नवीं शती ईसबी से पूर्व में नहीं मिलता। संभव है जिन लेखों में इसका विकम-संवत् नाम से उल्लेख हुआ हो वे अव तक नहीं मिल सके और आगो मिलें, परन्तु यह कम कुतूहल का विषय नहीं कि जहाँ हमारे नाना राजकुलों के खुदाए मिले हुए तिथिविधायक शिला, स्तंभ और अन्य लेखों की संख्या सहलों में है वहाँ नवीं शती ईसवी से पूर्व का एक भी लेख विक्रम-संवत् के स्पष्ट उल्लेख के साथ न मिला। जिस पहले लेख में विकम-संवत् का सर्व प्रथम उल्लेख मिलता है वह चाहमान (चौहान) राजा पण्डमहासेन का है जो धौलपुर से मिला है और विक्रम-संवत् ८९८ अर्थात् सन् ८४ ई० का हवाला देता है। उस लेख का एकांश इस प्रकार है:---वसु नव (अ) ष्टी वर्षा गतस्य कालस्य विक्रमाख्यस्य (।) वैशाखस्य सिताया (यां) रविवार युतबितीयायां..........

क्रुत और मालव संवत् जान पड़ता है, विक्रम-संवत् ही है । संभवतः विक्रम-संवत् का प्रयोग क्रुत और मालव नामों से हुआ है । क्रुत और मालव संवतों के एक होने में तो कोई सन्देह है नहीं, क्योंकि एक ही लेख में दोनों का पर्यायवाची अर्थ में प्रयोग हुआ है † । पर साधारणतया मालव और विक्रम संवतों के एक होने में भी कोई सन्देह इसलिए

- \* Indian Antiquary, खण्ड १९, पृ. ३५.
- † श्रीम्मलिवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते (।)—Epigraphia Indica, खण्ड १२, पृ. ३२०.
  - कृतेषु चतुषु वर्षश्नतेष्वेकाशीत्युत्तरेष्वस्यां मालवपूर्व्वस्यां......—राजपूताना संग्रहालय, अजमेर मॅ सुरक्षित उदयपुर राज के नगरी का लेख।



#### विक्रमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

नहीं होना चाहिए कि दोनों का आरंभ एक ही तिथि से है। अनेक बार इस प्रकार विकम-संवत् का प्रयोग मालव-संवत् के नाम से हुआ है।\*

साधारणतया मालव-संवत् को ही विकम-संवत् कहते हैं। पश्चात् काल में तो यह संज्ञा लुप्त होकर केवल विकम-संवत्वाली ही रह गई और इस लोप की एक मंजिल हमें तब उपलब्ध होती है जब हम कणस्वा के शिवमन्दिरवाले लेख में 'संवत्सर.....मालवेशानां' और मैनालगढ़वाले में 'मालवेशगतवत्सर (रै:)' पढ़ते हैं। जान पड़ता है कि बाद में लोग विकमादित्य और उनका मालवगण के साथवाला सम्धन्ध स्पष्ट न रख सके।

मालव-संवत् को विक्रम-संवत् क्यों कहने लगे इस पर विद्वानों के मतभेद हैं। कुछ का तो कहना है कि विक्रमादित्य नाम के राजा ने ही इस संवत् को चलाया जिससे इसकी संज्ञा विक्रम-संवत् पड़ी। कुछ यह मानते हैं कि वास्तव में यशोधमंदेव ने हूणों को हराकर यह संवत् चलाया और इसे प्राचीन करने के लिए इसका आरंभ ५०० वर्ष पूर्व फेंक दिया। स्पष्ट है कि इस सिद्धान्त में अटकल ही आधार और अट्ट दोनों हैं और इस पर विचार करने की आवक्यकता भहीं, यद्यपि यशोधर्मा स्वयं एक विक्रमादित्य था। इसको न मानने का सबसे बड़ा कारण यह है कि मालव-संवत् एक विस्तत काल से तब चला

\* मालकाच्छरदां षट्त्रिंशत्संयुतेष्वतीतेषु नवसु शतेषु—Archaeological Survey Report, खण्ड १०, प्लेट ११, ग्यारसपुरवाले लेख से।

श्रीम्मालवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते (।) एकषष्ट्यधिके प्राप्ते समाधय चतुष्टये (॥) प्रावृक्का (ट् का) ले कुभे प्राप्ते---Ep. Ind., खण्ड १२, पृ. ३२०.---नरवर्मा का मन्बसौर (बधपुर) वाला धिलालेख।

- कृतेषु चतुषु वर्षशतेष्वेकाशीत्युत्तरेष्वस्यां मालवपूर्व्वस्यां (४००) ८०१ कार्त्तिकशुक्लपञ्चम्याम्।—मध्यमिका का लेख, अजमेर के पुरातत्व संग्रहालय में संग्रहीत।
- मालवानां गणस्थित्या याते शतचतुष्टये। त्रिनवत्यधिकेब्दानम्त्रि (मृ) तौ सेव्यधनस्तने। सहस्यमासशुक्लस्य प्रशस्तेह्नि त्र्योदशे—कृमारगुप्त प्रथम का मन्दसौर (दशपुर) का शिलालेख, फ्लीट, Gupta Inscriptions, पू. ८३.
- पञ्चसु इतिषु इारदां यातेष्वेकाम्नवतिसहितेषु । मालवगणस्थितिवझात्कालज्ञानाय लिखितेषु—-वही, पृ. १५४. यशोधर्मा (विष्णुवर्धन) के मन्दसौरवाले लेख से ।
- संवत्सरक्षतैर्यातैः सपञ्चनवत्यगौलैः (।) सप्तभिर्मालवेशानां कणस्वा (कोटा के पास) के शिव मन्दिर के लेख से, Ind.. Ant., खण्ड १९, पू. ५९.
- मालवेशगतवसर (रै:) शतैः द्वादशैश्च (पट्ड्विंशपूर्वकैः)— Journal of the Asiatic Society of Bengal, खण्ड ५५, भाग १, पृ. ४६.—अजमेर के चाहमान राजा पृथ्वीराज (पृथ्वीभट) के समय के मैनालगढ़वाले (उदयपुर राज्यान्तर्गत) लेख से (सं० १२२६)। इस लेख से अनुमान होता है कि लेखक के समय अर्थात् संवत् १२२६ तक संभवतः मालवों के गण होने की बात लोगों को भूल गई थी और 'मालवगणस्थिति' को 'मालवेश' का संवत्तर कहा जाने लगा था। इस लेख में आए मालवेश से तात्पयं विकमादित्य से है, परन्तु सौभाग्यवश उस संज्ञा का सम्बन्ध अभी मालवा अखवा मालव (गण) से जुड़ा हुआ है। लेखक मालवगणवाली अनुभुति की परम्परा को भूलकर इस संवत्सर को 'मालवेश' का संवत् कहता हुआ भी उसका सम्बन्ध मालवा से न भूल सका।



#### श्री भगवतशरण उपाध्याय

आ रहा था। फ्लीट साहब के इस अन्मान को सहज ही विद्वानों ने त्याग दिया है। कुछ विद्वानों ने सन्देह किया है कि ईं 🌢 पु० प्रथम शती में कोई विकमादित्य नामक राजा हुआ भी या नहीं। संभवतः नहीं हुआ। उनका यह सन्देह कुछ मात्रा **में** ग्राह्य भी है। साधारणतया यह प्रश्न हो सकता है कि यदि प्रथम शताब्दी ई० पू० में विकमादित्य नामक इतना प्रतापी राजा हो सकता तो कम से कम उसके कुछ शिलालेख, स्तंभलेख अथवा अन्य लेख तो हमें प्राप्त होते। परन्तू जिन विद्वानों ने इस प्रश्न को उठाया है उन्होंने इस बात पर शायद ध्यान नहीं दिया है कि प्रथम शती ई० पू० का समय अत्यन्त डा**वांडोल** और उथल-पुथल का था। संभव है ऐतिहासिक सामग्री बिखर गई हो जिसपर हम उसके अस्तित्व का आधार रख सकते। परन्तु साथ ही हमें यह बात न भूलनी चाहिए कि जनश्रुति के साथ-साथ ही ऐतिहासिक अनुश्रुति भी प्रथम घती ई० प० में किसी विक्रमादित्य के होने के पक्ष में है। डाक्टर स्तेन कोनो को उद्धृत करते हुए डाक्टर काशीप्रसाद जायसवाल ने भी इस काल में होनेवाले एक विक्रमादित्य के ऐतिह्य को स्वीकार किया है ("Problems of Saka and Satavahana History"--Journal of the Bihar and Orissa Research Society, 1930 # प्रकाशित) । इसके अतिरिक्त एक विशेष बात यह है कि हमारी साहित्यिक अनुश्रुति तो स्पष्टतया इस विक्रमादित्य-विषयक तथ्य के अनुकूल हैं । जैन-साहित्य, पट्टावलि, जिनसेन-पाथा आदि के अतिरिक्त विक्रमादित्य के प्रथम शती ई॰ पु॰ में होने का प्रमाण संस्कृत और प्राकृत साहित्य से भी उपलब्ध होता है। सातवाहन (शालिवाहन) राजा हाल के प्राकृत सतसई ग्रन्थ 'गाथा-सप्तशती' में राजा विक्रमादित्य का उल्लेख किया गया है \*। इस हाल का समय लगभग प्रथम शती ईसवी है। कम से कम वह दूसरी शताब्दी ईसवी के बाद किसी प्रकार नहीं रखा जा सकता अर्थात् वह्य आन्ध्र सातवाहन विक्रमादित्य (प्रथम शती ई० पू०) से लगभग दों या तीन शताब्दियों के बाद जीवित था। राजा विकमादित्य का उल्लेख इस हाल ने तो किया ही है। उसके अतिरिक्त उस राजा का उल्लेख कश्मीरी कवि गुणाढय ने अपने पैशाची-प्राक्वत के ग्रन्थ 'बृहत्कथा' में किया है। यह गुणाढघ हाल का समकालीन था। गुणाढघ की 'बृहत्क**था'** सी अब उपलब्ध नहीं है, परम्तु उसका संस्कृत रूपान्तर 'कथासरित्सागर' नाम से सोमदेवभट्ट द्वारा प्रस्तुत अब भी उपलब्ध है। इसमें राजा विकर्मासह की कथा लंबक ६, तरंग १ में वणित है। अतः चूंकि प्रथम शती ई० पू० वाले विकमादित्य के जीवन काल से दो सदियों के भीतर होनेवाले दो महापुरुषों (हाल और गुणाढघ) के ग्रन्थों में उस राजा का उल्लेख मिलता है, उसके ऐतिहासिक अस्तित्व में किसी प्रकार का सन्देह करना अवैज्ञानिक होगा, विशेषकर जब हमारी जैनादि अन्य अनुश्रुतियों का इस सम्बन्ध में सर्वथा ऐक्य है। फिर बाद में आनेवाले विकसादित्यों के सम्बन्ध की अनुश्रुतियों से इस विक्रमादित्य की अनुश्रुतियों के मिल जाने का भी कोई कारण नहीं जब हमने केवल उन ग्रन्थकारों के प्रमाण दिए हैं जो उसके बाद के प्रथम विक्रमादित्य (गुप्तराज चन्द्रगुप्त द्वितीय) से पूर्व के थे।

इस प्रकार यह विचार तो प्रायः प्रमाणित हो जाता है कि ई० पू० प्रथम शती में कोई विकमादित्य नाम का प्रतापी व्यक्ति था। वह कौन था यह कहना कठिन है, और यह भी कि 'विकमादित्य' उस व्यक्ति की संज्ञा थी या विरुद था। लगता है यह विरुद सा ही, और बाद के जिन-जिन नरेशों ने यह संज्ञा धारण की है वह है भी विरुदरूप में ही †। डाक्टर काशीप्रसाद जायसवाल ने जिस राजा को विक्रमादित्य माना है वह है सातवाहन कुल का गौतमीपुत्र श्रीशातकणि।

- \* संवाहणमुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खं। चलणेण विकामाइच्च चरिअमणुसिक्खिअं तिस्सा।----गाथा ४६४, वेदर का संस्करण ।
- †(१) चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य (लगभग ३७५ ई.---४१४ ई.).
  - (२) स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य (ल. ४५५-४६७ ई.)
- (३) यशोधर्मन् विकमादित्य (५३३ ई.).
- (४) हेमू (१५५६ ई.)



#### विकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

षपने Problems of Saka and Satavahana History\* में उन्होंने विकम-संवत् पर जो विचार प्रकट किए हैं उनसे स्पष्ट है कि वे मौतमीपूत्र शातकीण को ही विक्रमादित्य मानते हैं। उन्होंने अपने उक्त लेख में शकों के विरुद्ध दो विजयों का उल्लेस किया है---(१) गौतमीपुत्र द्वारा नहपाण की, और (२) मालवों द्वारा शकों की। इसमें नं० (२) मान लेने में तो शायद किसी को आपत्ति न होगी परन्तु नं० (१) को स्वीकार करना कठिन है। पहले तो यही संदिग्ध है कि गौतमीपुत्र श्रीशातर्काण और क्षहरात क्षत्रप नहपाण समकालीन थे। यदि यह हम मान भी लें, जो कई अस्योन्याश्रय न्यासों से संभव भी है, तब भी यह स्वीकार करना अभी अत्यन्त कठिन है कि वे प्रथम शती ई० पू० में थे। बहुत संभव है कि यदि सिमुक सातवाहनों का आदि पुरुष था और उसने काण्यायनों का २९ ई० पू० में नाश किया, तब उसके बंग्रज गौतमीपूत्र का निरुचय ईसा की शताब्दियों में ही राज कर सकना संभव हो सकेया। उस दशा में गौतमीपूत्र को विकमादित्य और नहपाल को शक मानकर प्रथम शती ई०पू० में रखना कठिन हो जायगा। फिर यह भी संदिग्ध है (कुछ अंशों में) कि नहपाण शक था ! एक बात यह भी है कि यदि वह विक्रम सातवाहन होता तो हाल उसका हवाला देते समय उसे अपना पूर्वज अवश्य कहता । दूसरी महत्वपूर्ण बात यह है कि गौतमीपुत्र श्रीशासकर्णि का विरुद 'विक्रमादित्य' नहीं था। और इससे भी विशिष्ट घ्यान योग्य बात यह है कि विक्रम-संवत् का प्रयोग स्वयं गौतमीपुत्र श्रीशातर्काण अथवा उसके वंशज नहीं करते। वे केवल अपने राज्यकाल का करते हैं। यह कैसे संभव था कि जिसने इतनी बडी विजय के स्मारक में 'विक्रम-संवत्' चलाया उसका स्वयं वह या उसके वंशज अपने शिलालेखों में प्रयोगन करें? फिर उस संवत् का उपयोग क्या था? उसका प्रयोग किसके लिए उपयुक्त था, खासकर तब-जब हमें इसके विरोध में प्रमाण उपलब्ध हैं ? कुषाणराज कनिष्क द्वारा चलाए शक-संवत् का प्रयोग स्वयं वह और उसके बंग्नधर करते हैं। इसी प्रकार गुप्तसग्राट भी मालव-संवत् के साथ ही साथ अपने राज्यकाल और अपने पूर्वज ¶न्द्रगुप्त द्वारा चलाए गुप्त-संवत् (३१९∽२० ई०) का प्रयोग (गुप्तप्रकाले गणनां विधाय) बराबर अपने लेखों में करते हैं। इस कारण गौतमीपुत्र श्रीशातर्कीण को आदि विक्रमादित्य मानना युक्तिसंज्ञक नहीं जैंचता। फिर यह विकमादित्य कौन था?

विकमादित्य का प्रथम-दितीय शरी ईसवी के ग्रन्थों से होना प्रमाणित है इसका विवेचन ऊपर कर आए हैं। यहां पर एक अन्य अस्पष्ट और उलटी युवित का प्रमाण भी विचार्य हो सकता है जो संभवतः श्रेयस्कर सिद्ध होगा। जिस विजय के उपलक्ष और स्मरण में यह विक्रम-संवत् घोषित और प्रचलित किया गया वह विजय कौनसी थी? गौतमीपुत्र श्वीशातकणि द्वारा नहपाणवाली विजय अनेक अन्य प्रमाणों से यहां अयुवितयुक्त और अप्रासंगिक होने के कारण इस विषय पर प्रकाश नहीं डाल सकती। फिर एक ही और ई० पू० प्रथम शती की विजय है जो शकों के विरुद्ध हुई है और जिसके स्मारक-स्वरूप यह संवत् प्रचलित किया जा सका होगा। वह है मालवों की विजय हो जो शकों के विरुद्ध 1 माल्यों ने शकों को श्वतित से निकालकर वहां अपने गण (मालव-गण) की स्थापना की और अपने गण के नाम से ही अवग्ति प्रदेश का 'मालवा' नामकरण किया। यह घटना प्रथम शती ई० पू० में घटी और इसी के स्मारक में उन्होंने वित्रम-संवत् चलाया जिसकी प्रारंभिक तिथि मालव-गण की अवग्ति में स्थापना की तिथि होने के कारण (मालवगणस्थित्या) वह मालव-संवत् भी कहलाया। वित्रम-संवत् उसका नाम दो कारणों से हो सकता है। (१) या तो 'वित्रम' का सम्बन्ध व्यक्ति-धिशेष से न होकर 'शक्ति', 'विक्रम', 'परात्रम' से हो जिसकी प्रतिष्ठा शकों के अवग्ति से निष्कारन और वहां मालवों की प्रतिस्थिति से हुई (जैसा श्री जायसवाल ने माना है) या (२) उसका यह नाम मालवजाति के किसी प्रमुख नेता के नाम से सम्बन्ध रखता होगा। इनमें प्रथम को स्वीकार करना असंभव इस कारण हो जाता है कि उस दशा में प्रथम घरी ईरबी के हाल और गुणाढच के विक्रमादित्य सम्बन्धी निर्देश निरर्थक हो जाते है। इससे संस्था (२) वाला कारण ही द्रार्थ जान पड़ता है। बस्तु,

<sup>\*</sup> Journal of the Bihar and Orissa Research Society, खण्ड १६, भाग ३ और ४, पु. २२६--३१६-

#### श्री भगवतशरण उपाध्याय



इस पर नीचे फिर एक बार विचार करेंगे । यहाँ इस पर प्रकाश डालना अधिक युक्तिसंज्ञक जँचता है कि मालव-गण कव और किस प्रकार अवन्ति में पहुँचे ? इस सम्बन्ध में उनके ऐतिहासिक प्रसार पर विचार करना नितान्त आवश्यक है । अतः नीचे पंजाब से उनकी दक्षिण-पश्चिमी प्रगति पर विचार किया जाएगा ।

किसी समय में पंजाब में अनेक गणतन्त्र (अराजक प्रजातन्त्र) फैले हुए थे। उन्हीं में मालवों और क्षुद्रकों के गण भी थे। अलिकसुन्दर ने जब ३२६ ई० पू० में भारत पर आक्रमण किया तब मालवों ने उससे सबल मोर्चा लिया था। संभवतः उन्हींके एक नगर का घेरा डालने पर उनके ही किसी बीर के बाण से अलिकसुन्दर आहत हुआ था। और यद्यपि अलिक-सुन्दर की छाती से भयंकर शत्यकिया करके वह बाण निकाल लिया गया तथापि झायद वही घाव अन्ततः उसकी मृत्यु का कारण हुआ। मालव सरदारों ने अलिकसुन्दर से कहा था कि वे बहुत काल पूर्व से स्वतंत्र थे, और राजपूताने में वे बहुत काल पीछे करीब ३०० ई० तक स्वतंत्र रहे जब उन्हें समुद्रगुप्त ने पराजित किया। इस प्रकार मालवों का स्वतंत्र जीवन लगभग एक हजार वर्षों तक कायम रहा। अलिकसुन्दर के इतिहासकारों ने उन्हें 'मल्लोई' कहा है। मालव लोग उस ग्रीक आक्रमण के समय झेलम के तट पर थे। चिनाब जहाँ झेलम से मिलती है उस संगम से उपर क्षुद्रक और नीचे झेलम के बहाव के किनारे मालव लोग रहते थे। एरियन लिखता है (६,४) कि मालव लोग संख्या और युद्धप्रियता में भारतीयों में बहुत बढ़े-चढ़े थे। एरियन उन्हें स्वतंत्र राष्ट्र कहता है (६,४) कि मालव लोग संख्या और युद्धप्रियता में भारतीयों में बहुत बढ़े-चढ़े थे। एरियन उन्हें स्वतंत्र राष्ट्र कहता है (६,४)। उनके नगर चिनाब और झेलम के तटों पर फैले हुए थे और उनकी राजधानी रावी के तट पर थी। मालव और क्षुद्रकों का प्रताप इतना जाना हुआ था कि उनसे युद्ध की संभावना देखकर ग्रीक सैतिकों के हुदयों में आतंक छा गया। कटियस\* का कहना है कि जब ग्रीक सैनिकों ने जाना कि उन्हे भारतीयों में सबसे युद्धप्रिय गणतंत्र मालवों से अभी लड़ना है तो वे सहसा वास से भर गए और अपने राजा को विद्रोह-भरे शब्दों से संबोधित करने लगे।

अलिकसुन्दर स मुठभेड़ होने के बाद उन्होंने अपना निवासस्थान सर्वथा भयास्पद जाना और वे पंजाब छोड़ दक्षिण-पहिचम की ओर बढ़ चले। कुछ काल तक साहित्य में उनका पता नहीं चलता, परन्तु शुंगकाल में सहसा वे फिर भारतीय रंगमंच पर चढ़ आते हैं। पतञ्जलि को उनका ज्ञान है और भाष्यकार ने अपने महाभाष्य में मालव-क्षुद्रकों की किसी संयुक्त विजय का उल्लेख किया है, पर शीध ही बाद में क्षुद्रक खो जाते हैं। लेखों अथवा साहित्य में हमें क्षुद्रकों का पता नहीं चलता और पूर्वी राजपूताने की ओर पहुँचते-पहुँचते वे मालवों में सर्वथा खो जाते हैं। प्रायः १५०-१०० ई० पू० में हम मालवों को उनके नए आवास पूर्वी राजपूताना में प्रतिष्ठित पाते हैं जैसा करकोट नागर (जयपुर राज्य) में पाए गए उनके सिक्कों से जान पड़ता है। इसी समय पार्थव शकों का भारतवर्ष पर आक्रमण हुआ जिनके ९५-९६ परिवार सिन्धुनद पार करके 'हिन्दुगदेश' चले आए ये और उन्होंने सौराष्ट्र, गुजरात और अवन्ति देश पर अधिकार कर लिया था। धीरे-धीरे उनमें से सर्वशक्तिमान् एक कुल उन्हें आक्रान्त कर उन पर शासन करने लगा था। कालकाचार्य कथानकवाली कथा इसी समय परिषटित हुई। यही भारत का सर्वपूर्व प्राथमिक शक-परिवार था जिसका मालवों से संघर्ष हुआ था।

अपनी स्वतंत्रता की रक्षा करते हुए मालव दक्षिण की ओर बढ़ते गए। संभवतः वे पटियाला राज के भटिण्डा की ओर से होकर बढ़े। वहाँ वे अपना नाम 'मालवाई' बोली में छोड़ते गए हैं। इस बोल्प्री का विस्तार फिरोजपुर से भटिण्डा तक है ‡। ५८ ई० पू० के आसपास वे अजमेर के पीछे से निकलकर अवन्ति की ओर बढ़ चले थे, जहाँ उन्हें एक विदेशी अभारतीय शक्ति से लोहा लेना पड़ा। लड़ाई जरा जमकर हुई क्योंकि एक ओर तो स्वतंत्रताप्रिय मालव थे और दूसरी ओर बवन्ति के वे शक जो पार्थवराज मज्ददात द्वितीय के कोध से भागे हुए थे। उन्हें भारत से बाहर मृत्यु का सामना करना

- \* Book 9, ultude \*; McCrindle, Indian Invasion by Alexander, q. २३४.
- † Cunningham, ASR., खण्ड १४, पृ. १५०.
- 1 Linguistic Survey of India सण्ड ९, पृ. ७०९.



#### धिकमीय प्रथम शती का संक्षिप्त भारतीय इतिहास

था इसलिए जान पर खेलकर शक मालवों से लड़े परन्तु हार उन्हीं की हुई। मालव विजयी हुए और उन्होंने शकों को अवस्ति से निकालकर उस प्रदेश का नाम अपने नाम के अनुरूप मालवा रखा। अवन्ति इसी तिथि से मालवा कहलाई और इसी विजय-तिथि के स्मारक स्वरूप विक्रम-संवत् का प्रचलन हुआ। इस नए देश में अपनी स्थिति के उपलक्ष में और अपनी भारी विजय के स्मारक में नया संवत् प्रचलित करने के साथ ही साथ उन्होंने नए सिक्के भी चलाए और उनके ऊपर उन्होंने अंकित कराया—--'मालवान (नां) जय (यः)' \*। इसी विजय और अपने गण के अवग्ति में प्रतिष्ठित होने के समय से (मालवगणस्थित्या) † आगे काल की गणना करने के लिए (काल ज्ञानाय) ‡ उन्होंने अपने मालव-संवत् या विक्रम-संवत् का आरंभ किया। उनके प्रयोग से मालव-अथवा विक्रम-संवत् प्रशस्त हुआ थूं। आज तक हम सदा दो सहस्र वर्षो तक उसका उपयोग करते आए हैं। गुप्तों ने उनकी स्वतंत्रता नष्ट करदी और उनका नाम समुद्रगुप्त द्वारा विजित गणों में यौषेय, मद्र, आर्जुनायनों आदि के साथ प्रयागवाले स्तंत्र पर मिलता है। परन्तु उन्हें नष्ट करके भी वे उनके विजय -स्मारक संवत् को नष्ट न कर सके। स्वयं गुप्त-सम्राट् मालव-संवत् का उपयोग करते रहे। मालवा के नरेशों ने चौथी शती ईसबी से छठी शती ईसवी तक निरन्तर इस संवत् का प्रयोग किया। बाद में जब उनके गण की स्वतंत्र सत्ता मिट गई, उसका बाम भी लोगों को धिरमरण हो गया, तब उनके क्षुद्र मुखिया की याद भर उन्हें रह यई और संभवतः उसी के विक्रम वाम से बाद के भारतीय मालवों का स्मरण करते रहे और अनजाने उनके कीर्तिस्मारक संवत् का प्रयोग सहस्रों वर्ष के होता रहा।

इसमें तो अब सन्देह रहा नहीं कि मालव-संवत् ही विक्रम-संवत् है, जो उनके शकों के हराने के स्मारक म चलाया गया। अब इस पर विचार करना है कि वह मालव-संवत् विक्रम-संवत् क्योंकर कहलाने लगा? निष्चयपूर्वक तो यह कहना कटिन है कि मालव-संवत् विक्रम-संवत् वयों और वब कहलाने लगा, परांतु इसमें कोई सन्देह नहीं कि उपर निदिष्ट 'मालवेश'ई आदि इस संवत् की प्रगति के मजिल हैं। मालव-गण का जिस तेजी से लोप हो गया है उसी तेजी के साथ छोगों ने उनके प्रदेश की राजकता की भी कल्पना करली। जान पडता है कि मालवों की सेना के संचालकों में प्रमुख विक्रम नाम का कोई व्यक्ति या जिसकी शकित और युक्ति ने शक-पराभव कराने में विशेष भाग लिया और इसीसे कालान्तर में उसका सम्बन्ध मालव-संवत् से कर दिया गया। इस प्रकार के अन्य भी आचरण संसार के इतिहास में हुए हैं। रोमन स्वतंत्रता का अन्त कर जूलियस सीजर और ऑवटेवियस सीजर इसी प्रकार सम्प्राट् बन गए थे और फ्रेन्च राज्यकान्ति के बाद नेपोलियन ने भी उसी लिप्सा का परिचय दिया था। प्लूटार्च लिखता है कि जब विश्व जीतने के लिए अलिकसुन्दर ने ग्रीक नगर-राज्यों से मदद माँगी थी तब उन्होंने उससे प्रतिज्ञा कराली कि वे उसकी सहायता इसी शर्त पर करेंगे कि वह उनके सामने अपने को 'खुदा का बेटा' न कहे। यही रूप मालव-गण में भी प्रमुख व्यक्तियों का रहा होगा। घीरे-घीरे उनके व्यक्तित्व की प्रबलता गणतंत्र की शक्ति को कुचलकर उठ गई होगी। बाद की अनाराजक प्रजा ने गणतंत्र के महत्व को म समझ कर उस संवत् को मालवगण से हटाकर उसके मुखिया विश्वम से जोड़ दिया। यही दशा लिच्छा ति राजाओं की हुई। इसी जन-दुबंलता के कारण शावयों के मुखिया शुद्धोदन देश विशेष के राजा मान लिए गए।

- \* और 'मालव जय', 'मालबहण जय', 'मालवगणस्य' आदि।
- † कुमारगुप्त प्रथम का मन्दसौरवाला लेख, Fleet, Gupta Inscription पू. ८३. .
- ‡ Fleet, बही, पृ. १५४.
- 🖗 श्रीमालवगणाभ्नाते प्रजास्ते कृतसंत्रके—Ep. Ind., खण्ड १९, पृ. ३२०.
- § मालवेशगतवत्सरं:--JASB खण्ड ५५, भाग १, पृ. ४६; और मालवेशानां---Ep. Ind. सण्ड १९, पृ. ५९.

श्री भगवतशरण उपाध्याय



परिशिष्ट 'ख'

### युग-पुराण का मूल

१. द्रुपदस्य सुता कृष्णा देहान्तरगता मही॥ २. ततो न रक्षये वृत्त इव (:?) शाते नृपमण्डले। ३. भविष्यति कलिर्नाम चतुर्थं पश्चिमं युगं।। ४. ततः कलियुगस्यातो (०दौ) परीक्षिज्ज (न) मेजयः। ५. प्रथिव्यां पृथितः श्रीमानुत्पत्स्यति न संशयः॥ ६. सोपि राजा द्विजे (:) सार्ढं विरोधमुपधास्यति। ७. दारविप्रकृतामर्षः कालस्य वशमागतः॥ ८. ततः कलियुगे राजा शिशुनागात्प्र (म?) जो बली । ९. उदधी ( 'यो) नाम धर्मात्मा पृथिव्यां प्रथितो गुणै: ॥ १०. गंगातीरे स राजर्षिर्दक्षिणे स महावरे। ११. स्थापयेन्नगरं रम्यं, पुष्पारामजनाकुलं ॥ १२. तेथ (प्राकृत, तत्र) पुष्पपुरं रम्यं नगरं पाटली सुतम् । १३. पञ्चवर्षसहस्राणि स्थास्यते नात्र संशय:॥ १४. वर्षाणां च शताः पञ्च पञ्चसंवत्सरास्तथा। १५. मासपञ्चमहोरात्रं मुहूर्त्ताः पञ्च एव च ॥ १६. तस्मिन् पुष्पपुरे रम्ये जनराजा शताकुले। १७. ऋतुक्षा कर्मसुतः शालिशूको भविष्यति ॥ १८. सं राजा कर्मसूतो दुष्टात्मा प्रियविग्रह:। १९. स्वराष्ट्रमर्दते घोरं धर्मंबादी अधामिकः॥ २०. स ज्येष्ठभ्रातरं साधुं केतिति (केतति ?) प्रधितं गुणै: । २१. स्थापयिष्यति मोहात्मा विजयं नाम धार्मिकम्।। २२- ततः साकेतमाक्रम्य पञ्चालान्मयुरां तथा। २३. यवना दुष्टविकान्ता (ः) प्राप्स्यन्ति कुसूमध्वजं ॥ २४. ततः पुष्पपुरे प्राप्ते कर्दमे प्रथिते हिते। २५. आकुला विषयाः सर्वे भविष्यन्ति न संज्ञयः॥ २६. श (स्त्र) दु (द्रु) म-महायुद्धं तद् (तदा) भविष्यति पश्चिमम् । २७. अनार्यारचार्यधर्मारच भविष्यन्ति नराधमाः। २८. ब्राम्हणा (:) क्षत्रिया वैश्या: शूद्राइचैवं युगक्षये -२९. समवेषा (:) समाचारा भविष्यन्ति न संशयः। ३०. पाषंडैरच समायुक्ता नरास्तस्मिन् युगक्षये। ३१. स्त्रीनिमित्तं च मित्राणि करिष्यन्ति न संझय:। ३२. चीरवल्कलसंवीता जटाबल्कल धारिणः। ३३. भिक्षुका वृषला लोके भविष्यस्ति न संबयः। **१४. त्रेताग्निवृषला लोके होष्यन्ति लघुविकियाः**।

३५. ऊकारप्रथितैर्मन्त्रै (:) युगान्ते समुपस्थिते। ३६. आग्निकार्ये च जप्ये च अग्निके च दृढव्रताः। ३७. शूद्राः कलियुगस्यान्ते भविष्यन्ति न संशयः। ३८. भोवादिनस्तथा शूदा (:) ब्राह्मणाञ्च (ा) र्यवादिनः । ३९. स (म) वेशा (ः) समाचारा भविष्यन्ति न संशयः। ४०. धर्म्ममीत-तमा वृद्धा जनं भोक्ष (क्ष्य) न्ति निर्भयाः। ४१. यवना झापयिष्य ( ) ति (नश्येरन्) च पार्थिवाः । ४२. मध्यदेशे न स्थास्यन्ति यवना युद्धदुर्मदा। ४३. तेषामन्योन्य-संभाव ( ') भविष्यति न संशयः। ४४. आत्मचकोत्थितं घोरं युद्धं परमदारुणं। ४५. ततो युगवशात्तेषां यवनानां परिक्षये। ४६. स (1) केते सप्तराजानो भविष्यन्ति महाबलाः। ४७. लोहिता (प्ते) स्तथा योधैर्योधा युद्धपरिक्षताः। ४८. करिष्यन्ति पृथिवीं झून्यां रक्तघोरां सुदारुणां। ४९. ततस्ते मगधाः कृत्स्ना गंगासीना (:) सुदारुणा:। ५०. रक्तपातं तथा युद्धं भविष्यति तु पश्चिमं। ५१, अ (I) ग्निवैश्यास्तु ते सर्वे राजानो (०नः)कृतविग्रहाः । ५२ क्षयं यास्यन्ति युद्धेन यथैषामाश्रिता जनाः। ५३. शकानां च ततो राजा ह्यर्थलुब्धो महाबलाः। ५४. दुष्टभावश्च पापश्च विनाशे समुपस्थिते। ५५. कलिंग-शत-राजार्थे विनाशं वै गमिष्यति । ५६. केचद्रकण्डै: (?) शबलैंविलुपन्तो गमिष्यति। ५७. कनिष्टास्तु हता (:) सर्वे भविष्यन्ति न संशय:। ५८. विनष्टे शकराजे च शून्या पृथिवी भविष्यति। ५९. पुष्पनाम तदा शून्य ( ) (वी) भत्स ( )भवति (वत) । ६०. भविष्यति नृपाः कश्चिम्न वा कश्चिद्यविष्यति । ६१. ततो (s) रणो घनुमूलो भविष्यति महाबला:। ६२. अम्लाटो लोहिताक्षेति पुष्यनामं (ग) मिष्यति। ६३. सर्वे ते नगरं गत्वा अून्यमासाद्य (स) र्वत:। ६४. अर्थलुब्धाश्च ते सर्वे भविष्यन्ति महाबलाः। ६५. ततः स म्लेच्छ आम्लाटो रक्ताक्षो रक्तवस्त्रभृत। ६६. जनमादाय विवशं परमुत्सादविष्यति । ६७. ततोवर्णांस्तु चतुरः स नृपो नाशयिष्यति। ६८. वर्णाधःवस्थितान् सर्वान् कृत्वा पूर्वाव्यवस्थि (तान्)। ६९. आम्लाटो लोहिताक्षदत्त विपत्स्यति सबान्धवः।

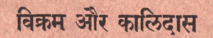


विकमीय प्रथम हाती का संक्षित भारतीय इतिहास

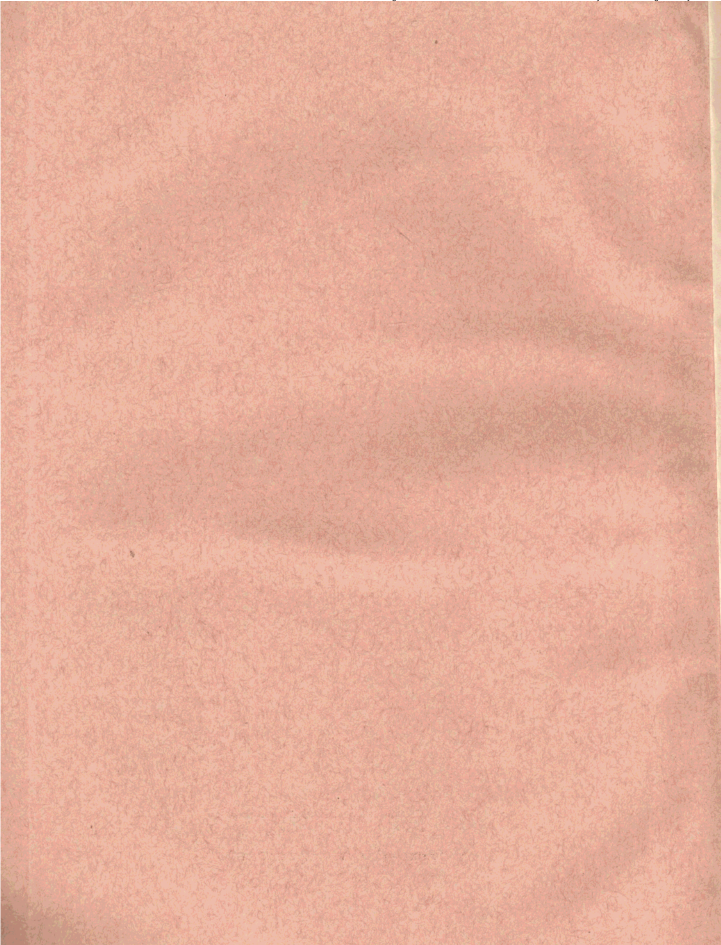
७०. ततो भविष्यते राजा गोपालोभाम-नामतः। ७१. गोपा (लः) तु ततो राज्यं भुक्त्वा संवत्सरं नृपः। ७२. पुष्पके चाभिसंयुक्तं ततो निधनमेष्यति। ७३. ततो धर्मपरो राजा पुष्यको नाम नामतः। ७४. सोपि संवत्सरं राज्यं भु (क्त्वा) निधनमे (ष्य)ति। ७५, ततः सविलो राजा अनरणो महाबलः। ७६. सोपि वर्षत्रयं भुक्त्वा पश्चान्निधनमेष्यति। ७७. ततो विकुयशाः कश्चिदब्राह्मणो लोकविश्रुतः। ७८. तस्यापि त्रीणि वर्षाणि राज्यं दुष्टं भविष्यति। ७९. ततः पुष्पपुर (०) स्या (त्) तथैव जमसंकुलं। ८०. भविष्यति वीरं (र-) सिद्धार्थं (र्थ-) प्रसवोत्सवसंकुलं। ८१. पुरस्य दक्षिणे पाइवें वाहनं तस्य दृश्यते। ८२. हयानां द्वे सहस्रे तु गजवाहस्तु (क) ल्पतः। ८३. तदा भद्रपाके देशे अग्निमित्रस्तत्र कीलके।। ८४. तस्मिन्नुत्पत्स्यते कन्या तु महारूपशालिनी। ८५. तस्या (अ) थें स नृथो घोरं विग्रहं ब्राह्मणैः सह । ८६. तत्र विष्णुवशाद्देहं विमो (क्ष्य) ति न संशय:। ८७. तस्मिन्युद्धे महाघोरे व्यतिकान्ते सुदारुणे। ८८. अ (1) ग्नि वैश्यस्तदा राजा भविष्यति महाप्रभुः। ८९. तस्यापि विशद्वर्षाणि राज्यं स्फीतं भविष्यति। ९०. (आ) ग्निवैश्यस्तदा राजा प्राप्य राज्यं महेन्द्रवत् । ९१. भीमैं: शर्र (शकैं:?) संघातैविग्रह समुपेष्यति। ९२. ततः शरर (शक?) संघोरे प्रवृत्ते स महाबले। ९३. वृषकोटे (टि) ना स नृपो मृत्युः समुपयास्यति। ९४. ततस्तस्मिन् गते काले महायुद्ध (सु) दारुणे।

९५. शून्या वसुमती घोरा स्त्री प्रधाना भविष्यति । ९६. कृषि नार्यः करिष्यन्ति लांग (लक) र्णपाणयः। ९७. दुर्रुभत्वान्मनुष्याणां क्षेत्रेषु धनुयोधनाः। ९८. (विंश) द्भार्या दशो या (वा) भविष्यन्ति नरास्तदा । ९९. प्रक्षीणाः पुरु (षा) लोके दिक्षु सर्वासु पर्वसु। १००, ततः संघातशो नार्यो भविष्यन्ति न संशय:। १०१. आश्चर्यमिति पश्यन्तो (दृष्ट्वा) धो ('धः) पुरुषाः स्त्रियः। १०२. स्त्रियो व्यवहरिष्यन्ति ग्रामेषु नगरेषु च। १०३. नराः स्वस्था भविष्यस्ति गृहस्था रक्तवाससः। १०४. ततः सातुवरो राजा ह (हु) त्वा दण्डेन मेदिनी (म्) । १०५- व्यतीते दशमे वर्षे मृत्युं समुपयास्यति। १०६. ततः प्रनष्टचारित्राः स्वकर्मोपहताः प्रजाः। १०७. करिष्यन्ति चका (-शको) घो (रा) बहुलाइच इति श्रुतिः। १०८. चतुर्भाग तुं (श) स्त्रेण नाशयिष्यन्ति प्राणिनां। १०९. हरिष्यन्ति शकाः षोशं (कोशं? तेषां?) चतुर्मागं स्वके पुरं। ११०. ततः प्रजायां शेप्रायां तस्य राज्यस्य परिक्षयात्। १११. देवो द्वादशवर्षाणि अनावृष्टि करिष्यति। ११२. प्रजानाशं गमिष्यन्ते दुभिक्षभयपीडिताः। ११३. ततः पापक्षते लोके दुर्भिक्षे लोमहर्षणे। ११४. भविष्यति युगस्यान्तं सर्वप्राणिविनाशनं।

- ११५, जनमारस्ततो घोरो भविष्यति न संशयः।\*
- \* युग-युराण का थह मूल पहले-पहल श्रो काशोप्रसाद जायसवाल ने JBORS में सितम्बर १९२८ वाले अंक में पू. ३९७-४२१ में प्रकाशित किया। उससे सन्तुध्द न होकर राव बहाबुर के. एच. घुव ने उसका एक दूसरा पाठ उसी पत्रिका के खण्ड १६, भाग १, पू. १८-६६ में छापा। परन्तु वास्तव में अभी तक इस पुराण का कोई पाठ शुद्ध नहीं कहा जा सकता। इस पर और विचार करने की आवश्यकता है। ऐसा जान पढ़ता है कि इसके अनेक भाग इधर से उधर हो गए हैं जिससे प्रसंग को ठीक-ठीक समझने में कठिनाई पढ़ती है और ऐतिहासिक सामंजस्य बिगढ़ जाता है। ----लेखक।



(चित्रकार-श्वी असितकुमार इालदार लखनऊ)



# विकमादित्य की ऐतिहासिकता

#### डॉ० लक्ष्मणस्वरूप एम. ए., डी. फिल.

रामायण, महाभारत और पुराणों में वर्णित सूर्यवंशी तथा चन्द्रवंशी राजाओं के अतिरिक्त भारत में विम्बसार, अजातशत्र, प्रद्योत, उदयन, नन्द, चन्द्रगुप्त, अशोक, पूष्यमित्र, अग्निमित्र, समुद्रगुप्त, यशोधर्म, हर्षवर्धन जैसे अनेक राजा और महाराजा प्रसिद्ध हो चुके हैं, परन्तू जो दिगन्तव्यापिनी कीर्ति और गगनचुम्बी यश वित्रमादित्य को प्राप्त हुए हैं वे किसी दूसरे शासक को नहीं मिले। भारतीय विद्वज्जनों की परम्परा के अनुसार विक्रमादित्य एक महारथी, महा-पराक्रमी और महातेजस्वी चकवर्ती सम्राट् थे। वे साहस की साक्षात् मूर्ति थे। उनका चरित्र अति उदार था, वे दानियों में भी दानवीर थे। यदि उनके कमलनयनों की मधर सुषमा तथा उनके स्मितकान्त ओष्ठ कबेर के भण्डार थे, तो उनके क्रोध से रक्त नेत्र तथा वक्र भकटि करालकाल के द्वार थे। उनके अदभत अलौकिक विस्मयोत्पादक कार्यों का विस्तत वर्णन (१) संस्कृत-साहित्य (२) जैन-साहित्य (३) महाराष्ट्री प्राकृत की गाथा सप्तशती (४) गुणाढ्य रचित पैशाची बहुत्कथा आदि ग्रन्थों में पाया जाता है। पर योरुप और भारत के कुछ विद्वान भारतीय परम्परा को विश्वास के योग्य न समझकर विक्रमादित्य के ऐतिहासिक अस्तित्व को स्वीकार नहीं करते। उनके कथन के अनुसार विक्रमादित्य किसी व्यक्ति-विशेष का निजी (स्व) नाम न था, बल्कि एक विरुद-मात्र था। इस विरुद या उपाधि को गप्तवंश के चन्द्रगप्त दितीय, हर्षवर्धन, शीलादित्य आदि-आदि अनेक सम्प्राटों ने धारण किया। 'विक्रमादित्य' शब्द को अपने नाम के साथ जोड़ना वे अपने लिए गौरव की बात समझते थे। इसलिए कुछ विद्वानों की सम्मति में विक्रमादित्य एक विरुद-मात्र था, केवल एक उपाधि थी, इस नाम का कोई व्यक्ति विशेष न था। ये विद्वान बहश्रत, तीव्र-समालोचक, अनसन्धान-प्रेमी तथा सत्यप्रिय हैं। हम उनको आदर की दुष्टि से देखते हैं। हमारे हृदय में उनके प्रति श्रद्धा तथा बह-सम्मान है, इसलिए उनके विचार को उपलब्ध सामग्री की कसौटी पर परखना आवश्यक है।

इस समय विक्रम संवत् का द्विसहस्राब्द समाप्त हुआ है। जैसे एक रचना उसके रचयिता की सूचक होती है, वैसे ही विक्रम संवत् की स्थापना उसके स्थापक के अस्तित्व की सूचक होनी चाहिये। पर ऐसा माना नहीं जाता, क्योंकि विक्रम संवत् की स्थापना के विषय में ही मतभेद हैं। योरुप के एक विद्वान् जेम्स फर्गुसन का मत\* है कि विक्रम संवत् सन् ५४४ ईसवी

\* Journal of the Royal Asiatic Society, 1870, pp. 81 H.



#### विक्रमादित्य को पेतिहासिकता

में स्थापित किया गया और प्राचीनता प्रदान करने के लिए, संवत् का आरम्भ ६०० वर्ष पहले से कर दिया गया। यह एक सार-रहित कल्पना थी, तो भी मैक्समुलर जैसे जगदू-विख्यात विद्वान् ने इसे स्वीकार कर लिया \* । फर्गुसन के मत के अनुसार विकम संवत छठी शताब्दी में स्थापित किया गया। छठी शताब्दी से पहले यह संवत् विद्यमान नहीं या, इसलिये छठी शताब्दी से पहले इस संवत् का कहीं प्रयोग नहीं मिलना चाहिए। परन्तु फर्गुसन के दूर्भाग्यवश छठी शताब्दी से पहले दिकम संवत् का प्रयोग मिलता ह । एक लेख पर ४८१ संवत् का उल्लेख है----''क्वतेषु चतुर्षु वर्षशतेषुएकाशीत्युत्तरेषु...... अंक है। उदयपूर रियासत में उपलब्ध नन्दी स्तम्भ पर २८२ वर्ष का उल्लेख है। तक्षशिला के ताम्रपत्र पर १२६ वर्ष का लेख है। युसुफजाई प्रदेश के पंजतर स्थान के समीप एक शिलालेख प्राप्त हुआ है। उस पर १२२ अंक है और श्रावण की प्रथमा का उल्लेख हैं। यह वर्ष और मास भी विक्रम संवत् के ही हैं, इसलिए यह लेख तक्षशिला के ताम्रपत्र-लेख से भी अधिक प्राचीन है। पेशावर जिले में तख्तेबाही स्थान पर एक लेख मिला है। यह लेख गोण्डाफरनेस के राज्यकाल के २६ वें वर्ष में लिखागया था। इस पर वैशाख की पञ्चमी और १०३ का अंक है। निस्सन्देह यह तिथि और वर्ष भी विंकम संवत् के ही हैं। इस कथन की पृष्टि रॅप्सन (Rapson) की निम्न लिखित पॅक्तियों द्वारा होती है— "There can be little doubt that the era is the Vikrama Samvat which began in 58 B. C." (Cambridge History of India, Vol. I. p. 576). इस प्रकार छठी शताब्दी --फर्गुसन द्वारा कल्पित स्थापना-काल--से पूर्व के लेखों में विक्रम संवत् का प्रयोग हुआ है। इन प्रबल प्रमाणों से फर्गुसन की कल्पना निराधार सिद्ध हो जाती है।

अब एक दूसरी आपत्ति खड़ी की जाती है। कहा जाता है कि दूसरी शताब्दी से लेकर छटी शताब्दी तक के लेखों पर ५७ ई० पू० में प्रारम्भ होनेवाले संवत् का प्रयोग अवस्य हुआ है, पर संवत् का नाम विकम संवत् नहीं बल्कि मालवगणस्थिति और इत-संवत् है। छठी शताब्दी के पश्चात् आठवीं शताब्दी के लेखों में इस संवत् का नाम मालवेश-संवत् है। आठवीं शताब्दी के अनन्तर ही उत्कीर्ण लेखों पर विकम का नाम पाया जाता है, जैसे ७९४ संवत् के लेख पर विकम का नाम स्पष्ट है—- "विकमसंवत्सरशतेषु सप्तसु चतुर्नं वत्यधिकेषु" इसी प्रकार चण्डमहासेन के धौलपुर-पत्र पर यह लेख मिलता है —- "वसु-नव-अष्टी वर्षागतस्य कालस्य विकमाख्यस्य" अर्थात् ८९८ वर्ष। इसी प्रकार 'रामगिरिनन्दकलिते विकमकाले गते तु"—- इस लेख पर ९७३ वर्ष का उल्लेख मिलता है। एकलिंगजी के १०२८ वर्ष के लेख पर भी विकमादित्य का नाम पाया जाता है—- "विकमादित्य भूभृतः। अष्टाविशतिसंयुक्ते शते दशगुणे सति"। इससे सिद्ध है कि सबसे पहले ७९४ वर्ष के लेख पर ही विकमादित्य का नाम है। इस साक्ष्य से परिणाम निकाला जाता है कि संवत् की स्थापना तो ईसा से ५७-५८ वर्ष पूर्व हुई, पर स्थापक विकमादित्य न था बल्कि मालवगण था। इस पूर्वपक्ष के विरोध में इतना कहना पर्याप्त होगा कि संसार में जितने भी संवत् या सन् प्रचलित हैं, वे सबके सब किसी न किसी व्यक्ति-विशेष से सम्बन्ध रखते हे जैसे युधिष्टिर संवत्‡, बौद्ध संवत्, महावीर संवत्, ईसवी-सन्, शक संवत् इत्यादि। एक भी उदाहरण ऐसा नहीं मिलता जिसका सम्बन्ध किसी न किसी व्यक्ति-विशेष से न हो या जिसकी स्थापना किसी गण, प्रजातन्त्रराज्य, अथवा अभिजातकुलों द्वारा की गई हो।

- \* India what can it teach us ? p. 286.
- † Nagri Inscription A. S. H. C. 1915-16 p. 56.
- ‡ युधिष्ठिर-संवत् महाभारत के घोर संग्राम के परचात् महाराज युधिष्ठिर के सिंहासन पर आरूढ़ होने के समय से आरम्भ होता है। बौद्ध और महावीर संवत् महात्मा बुद्ध तथा तीर्थंकर महावीर के निर्वाण-काल से, ईसवी सन् ईसामसीह के मृत्यु-समय से आरम्भ होते हैं। ईसवी सन् पहले चंत्र मास में आरम्भ होता था पर पीछे से पोप प्रेगरी के संशोधन करने के कारण अब पौष मास में आरम्भ होता है। शक संवत् ७८ ईसवी में शालिवाहन द्वारा अथवा रॅप्सन के मतानुसार कनिष्क द्वारा स्थापित किया गया। (Cambridge History of India--Vol. I. Preface VIII-IX, pp. 583, 585).



#### श्री डॉ॰ लक्ष्मणस्वरूप

दूसरी बात यह है कि विकम संवत् का प्रयोग पेशावर, काबुल और कंधार के लेखों में पाया जाता है। जहाँ तक इतिहास से पता चलता है मालवगण ने पेशावर, काबुल, कंधार पर कभी शासन नहीं किया। महात्मा बुद्ध या महावीर के समान मालवगण किसी धर्म का प्रवर्तक भी नहीं बना। किसी संवत् के प्रचार में दो ही शक्तियों का प्रभाव होता है (१) राजनीतिक (२) धार्मिक। इन दोनों शक्तियों के अभाव में मालवगण द्वारा स्थापित संवत् का काबुल और कंधार में कैसे प्रयोग हुआ ? संवत् की स्थापना किसी व्यक्ति-विशेष से ही सम्बन्ध रख सकती है। गण द्वारा संवत् की स्थापना स्वीकार नहीं की जा सकती। कहने का तात्पर्य यह है कि विकम संवत् का सम्बन्ध भी एक व्यक्ति से है।

एक धारणा यह है कि यदि विकम संवत् का सम्बन्ध किसी व्यक्ति विशेष से है और यह एक व्यक्ति द्वारा स्थापित किया गया है तो स्थापक का नाम विकमादित्य नहीं बल्कि अयस ( Azes 1 ) है। यह मत\* सर जॉन मारशल का है। रॅप्सन इस मत का समर्थक हैं। तक्षशिला ताम्रपत्र के लेख में १३६ अंक के पीछे 'अयस' शब्द लिखा है। सर जॉन मारशल 'अयस' शब्द का अर्थ करते हैं--- 'अजेस का'। उनका कहना है कि ताम्रपत्र लेख में जिस संवत् का निर्देश हैं यह वही संवत है जो ईसा से ५७-५८ पूर्व आरम्भ होता है, पर इस संवत् का स्थापक विकमादित्य नहीं, अजेस प्रथम है। अजेस प्रथम ने किसी संवत् की स्थापना की थी इस बात की पुष्टि में सर जॉन मारशल ने कोई भी प्रमाण नहीं दिया। अजेस प्रथम के साहस तथा पराकम के विषय में कुछ भी ज्ञात नहीं। अजेस प्रथम के कुछ सिक्के मिलते हैं। इन सिक्कों से अनुमान किया जाता है कि उसका राज्य पंजाब के कुछ भाग तथा कंधार पर था। इन सिक्कों पर ''महाराजस राजराजस महन्तस अयस'' लिखा मिलता है। यदि सिक्कों पर स्थान के सीमित होते हए भी महाराज राजराज इत्यादि लिखा जा सकता था तो क्या यह सम्भव हो सकता है कि ताम्रपत्र पर अजेस प्रथम के नाम के साथ ''महाराजस्य राजराजस्य'' इत्यादि शब्द न लिखे जाते ? इन शब्दों ने अभाव से स्पष्ट है कि ताम्रपत्र के लेख में उपलब्ध 'अयस' शब्द का अर्थ 'अजेस का' नहीं हो सकता और न होना चाहिए। ताम्प्रपत्र लेख के 'अयस' शब्द के बहुत से अर्थ किये गये हैं। इसका सर्वश्रेष्ठ अर्थ भाण्डारकर महोदय ने किया है। उनके मतानुसार 'अयस' शब्द संस्कृत शब्द 'आद्यस्य' का प्राकृत रूप है। प्राकृत व्याकरण के अनुसार संस्कृत 'आद्यस्य' का प्राकृत रूप 'अयस' ही होगा। उस वर्ष में दो आषाढ़ थे। 'आदस्य' अथवा 'अयस' से प्रथम आषाढ का निर्देश है। मुझे इस अर्थ को स्वीकार करने में कुछःभी आपत्ति नहीं दिखाई देती। यही अर्थ यथार्थ प्रतीत होता है।

यदि अजेस प्रथम ने किसी संवत् की स्थापना की तो अजेस का नाम शिलालेखों में उत्कीर्ण संवत् के साथ उल्लिखित होना चाहिये था। पर अब तक एक भी शिलालेख में अजेस का नाम नहीं पाया जाता। यदि अजेस ने संवत् चलाया था तो कम से कम उसका पुत्र अजीलिसेस तो उस संवत् का प्रयोग करता। अजीलिसेस के कुछु सिक्के मिलते हैं। उन पर अजेस द्वारा स्थापित संवत् का प्रयोग नहीं हुआ। स्वयं अजेस के सिक्कों पर किसी संवत् का प्रयोग नहीं हुआ। यदि अजेस ने संवत् चलाया तो उसने अपने सिक्कों पर उसका प्रयोग क्यों न किया ? अजेस के सिक्कों पर तथा उसके पुत्र अजीलिसेस के संवत् चलाया तो उसने अपने सिक्कों पर उसका प्रयोग क्यों न किया ? अजेस के सिक्कों पर तथा उसके पुत्र अजीलिसेस के सिक्कों पर किसी भी संवत् के प्रयोग के अभाव से स्पष्ट है कि अजेस ने किसी संवत् की स्थापना नहीं की। अजेस का राज्य थोड़े वर्ष ही रहा 1 उसका राज्य तथा वश शीघ्र ही नष्ट हो गये। इसलिए अजेस द्वारा किसी संवत् की स्थापना सम्भव ही नहीं हो सकती।

इसके अतिरिक्त 'अजेस के उत्तराधिकारी भी अजेस द्वारा स्थापित संवत् का प्रयोग नहीं करते। पकोरेस, विमकडफाईसेस, कनिष्क आदि ने अजेस के संवत् का प्रयोग नहीं किया। अजेस का कहीं नाम नहीं लिया। अजेस के उत्तराधिकारी गोण्डोफरनेस का तख्तेबाही लेख उपलब्ध है। इस लेख में 'अयस' का कहीं नाम नहीं पाया जाता। यदि

<sup>‡</sup> His family had been deposed and deprived of all royal attributes. (Cambridge History of India, Vol. I. p. 582).

<sup>\*</sup> Journal of the Royal Asiatic Society 1914 pp. 973 ff; 1915, pp. 191 ff.

<sup>†</sup> Cambridge History of India, Vol. I. Preface VIII, pp. 571, 581, 584.



#### विकमादित्य की ऐतिहासिकता

अजेस ने संवत् की स्थापना की होती तो तख्तेबाही लेख में उसका नाम अवश्य मिलता। इसी प्रकार युसुफजाई के पंजसर स्थान में उपलब्ध लेख में १२२ वर्ष का अंक है। इस लेख में भी अजेस का नाम नहीं पाया जाता, यद्यपि यह वही संवत् है जिसका आरम्भ ईसा से ५७-५८ वर्ष पूर्व होता है।

जैसे ऊपर लिखा जा चुका है भारत में उपलब्ध शिलालेखों पर इस संवत् को 'मालवगणस्थिति' 'मालवेश' तथा "विकम' के नामों से निर्दिष्ट किया गया है। शिलालेखों के इस साक्ष्य की उपस्थिति में इस संवत् की स्थापना अजेस द्वारा नहीं मानी जा सकती। यहाँ पर हम फ्रेंकलिन एजर्टन का मत उद्धृत करते हैं। वे भी इस्री परिणाम पर पहुँचे हैं। चे लिखते हैं:---

"That Azes I ruled about 58 B. C. seems, indeed, quite well established. But the theory, that he founded an era seems to hang on a slender thread, namely on a disputed (and as it seems to me improbable) interpretation of the word Ayasa in the Taksasila inscription published by Marshall L. C. If this word should turn out not to refer to an era 'of Azes', there would be no evidence left for the founding of an era by King Azes...But the earliest certain inscriptions dated in this era agree with the unanimous Hindu tradition in localising the era in Malava. This alone might make us hesitate......And we should feel more comfortable about accepting the Azes theory, if other dates in this era were found in the interval between 136 (the Taksasila inscription) and 428 (the earliest date known in the 'Malava era'). The lack of any dates in this interval makes it appear that, on the hypothesis assumed by Marshall and Rapson, this era of Azes, used by Kanishka's immediate predecessors, in Gandhara, was straightway thereafter replaced by the era of Kanishka, and apparently became extinct in the Kushan empire, only to reappear, several centuries later, in Eastern Rajputana as the 'Malava era'. This does not sound very plausible." (Vikrama's Adventures) H. O. S. Vol. 26. Introduction (LXIII-IV).

अजेस विदेशी था। यदि उसने किसी संयत् की स्थापना की तो उस संवत् के महीनों तथा तिथियों के नाम भी विदेशी होने चाहिये। आजकल प्रचलित विदेशी ईसवी सन् के महीनों तथा तिथियों के नाम भी विदेशी हैं जैसे जनवरी, फरवरी......मण्डे, टयूस्डे इत्यादि। इसी प्रकार विदेशी अजेस द्वारा स्थापित संवत् के महीनों तथा तिथियों के नाम भारतीय नहीं होने चाहिए। परन्तु तक्षशिला-ताम्प्रपत्र-लेख में आषाढ मास और पञ्चमी तिथि का उल्लेख है। युसुफजाई के पंजतर लेख में श्रावण मास तथा प्रथमा तिथि का उल्लेख है, गोण्डोफरनेस के तस्तेबाही लेख में वैशाख मास और पञ्चमी तिथि का उल्लेख है। इन महीनों तथा तिथियों के नाम से स्पष्ट है कि ईसा से पूर्व ५७-५८ में आरम्भ होनेवाले संवत् की स्थापना किसी विदेशी अजेस द्वारा नहीं बल्कि किसी भारतीय महापुरुष द्वारा की गई। सार यह निकला कि ईसा से पूर्व ५७-५८ में आरम्भ होने वाला संवत् किसी गण अथवा विदेशी नरेश अजेस द्वारा नहीं स्थापित किया गया। वह एक व्यक्ति-विशेष से सम्बन्ध रखता है। वह व्यक्ति-विशेष एक भारतीय ही था।

अब प्रश्न यह है कि वह भारतीय व्यक्ति-विशेष कौन था ? जैनियों की परम्परा है कि महावीर के निर्वाण-काल से ४७० वर्ष पीछे विक्रमादित्य ने सकल प्रजा को ऋण से मुक्त कर संवत् चलाया। इस परम्परा का साक्ष्य ईसा से पूर्व प्रथम शताब्दी में एक विक्रमादित्य का होना और उसके द्वारा संवत् की स्थापना को सिद्ध करता है।

**R\$** 



#### श्री डॉ॰ लक्ष्मणस्वरूप

जैनियों की पट्टावलियों में सुरक्षित परम्परा एक दूसरी परम्परा है। उनमें निर्दिष्ट समय-गणना भी इस बात की पुष्टि करती है। दो भिन्न-भिन्न परम्पराओं से एक ही परिणाम निकलता है। कोई कारण प्रतीत नहीं होता कि इन परम्पराओं पर विश्वास न किया जाय।

अब हम इस प्रश्न पर एक दूसरे प्रकार से विचार करते हैं। ईसवी सन् से पूर्व के भारतीय महाराज और सम्राट् विकमादित्य विरुद को धारण नहीं करते ये, जैसे अजातशत्रु, प्रद्योत, चन्द्रगुप्त मौर्यं, अशोक, पुष्यमित्र आदि ने विकमादित्य की उपाधि को अपने नाम के साथ नहीं जोड़ा। ईसवी सन् के पश्चात् भारत के महाराज और सम्राट् जैसे चन्द्रगुप्त द्वितीय, को उपाधि को अपने नाम के साथ नहीं जोड़ा। ईसवी सन् के पश्चात् भारत के महाराज और सम्राट् जैसे चन्द्रगुप्त द्वितीय, को उपाधि को अपने नाम के साथ नहीं जोड़ा। ईसवी सन् के पश्चात् भारत के महाराज और सम्राट् जैसे चन्द्रगुप्त द्वितीय, स्कन्दगुप्त, शीलादित्य, यशोधर्म, हर्षवर्धन इत्यादि शक्तिशाली सम्राट् विकमादित्य की उपाधि को धारण करते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि वैदिक काल में जो गौरव और प्रताप अश्वमेध यज्ञ करने से प्राप्त होते थे, ईसवी सन् के पश्चात् विकमादित्य की उपाधि धारण करने से वही गौरव उपलब्ध होने लगा था। जिस प्रकार वैदिक काल में अश्वमेध-यज्ञ का करना संसार-विजेता होने की घोषणा करना होता था उसी प्रकार विकमादित्य की उपाधि धारण करना साम्राज्य तथा प्रभुत्व का सूचक बन गया था। पुष्यमित्र ने अश्वमेध यज्ञ किया पर उसने विकमादित्य की उपाधि धारण की। इसी प्रकार स्कन्दगुप्त, हर्षवर्धन में से किसी ने मी अश्वमेध यज्ञ नहीं किया पर उसने विकमादित्य की उपाधि धारण की। इसी प्रकार स्कन्दगुप्त, हर्षवर्धन में से किसी ने मी अश्वमेध यज्ञ नहीं किया पर उसने विकमादित्य की उपाधि धारण की। इसी प्रकार स्कन्दगुप्त, हर्षवर्धन में से किसी ने मी अश्वमेध यज्ञ नहीं किया पर उसने विकमादित्य की अपना आधितत्य प्रकट करने के लिए विकमादित्य की उपाधि को धारण किया। प्रश्न उठता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय जैसे भारत-विजेता, चकवर्ती सम्प्राट् के लिए विकमादित्य की उपाधि को धारण करना किस प्रकार से गौरव या महत्व की बात हो सकती थी ? अथवा संसार के सम्प्राट् की उपाधियों का उद्गम-स्थान अथवा स्रोत क्या है, इस पर कुछ विचार करना अनुचित न होगा। पहले हम योहए को लेते है।

योष्प के इतिहास में चार विशाल साम्प्राज्यों का वर्णन पाया जाता है---(१) रोमन साम्प्राज्य, (२) आस्ट्रो-हंगेरियन साम्प्राज्य, (३) रूसी साम्प्राज्य, (४) जर्मन साम्प्राज्य। इनमें से हम पहले रूसी सम्प्राट् की उपाधि का उद्गम-स्यान या स्रोत मालूम करने का प्रयत्न करेंगे। रूसी सम्प्राट् की उपाधि है 'जार' (Czar)। अब जरा 'जार' (Czar) सब्द की उत्पत्ति पर ध्यान देना बाहिए। इसमें पहली बात तो यह है कि रूसी भाषाओं में C का Z वर्ण के साथ संयोग कभी नहीं होता। ये दोनों वर्ण कभी भी संयुक्त नहीं होते। ''The spelling 'Cz' is against the usage of all Slavonic languages. Its retention shows its foreign origin.'' इन दोनों वर्णों के संयोग से स्पष्ट है कि रूसी भाषा में यह एक विदेशी शब्द है। यह शब्द वास्तव में लेटिन शब्द 'सीजर' Caesar से निकलता है। इसको 'सीजर' का प्रतिनिधि कहा जा सकता है। यह वास्तव में 'सीजर' Caesar शब्द का एक प्रकार का समानध्वन्यात्मक रूपान्तर है। 'Czar' शब्द का C वर्ण Caesar के Cae वर्ण के स्थानापन्न है। इससे स्पष्ट हो गया कि रूसी सम्राट् की उपाधि Czar का उद्गम-स्थान Caesar है। समान है। इससे स्पष्ट हो गया कि रूसी सम्राट् की उपाधि Czar का उद्गम-स्थान Caesar है।

आस्ट्रो-हंगेरियन और जर्मन साम्राज्यों के सम्प्राटों की उपाधि है कैसर 'Kaisar' । यह शब्द योरुप की विविध भाषाओं में पाया जाता है :---गोधिक (Gothic) में यह Kaisar है। प्राचीन जर्मन भाषा में इसका रूप है Keisar। मध्यकालीन डच (Dutch) में Keiser, Keyser तथा आधुनिक डच में Keizer के रूप में है। प्राचीन नार्वीजियन भाषाओं में Keisari, Keisar तथा Keiser के रूप में पाया जाता है। मध्यम अंग्रेजी में Kaiser, Keiser तथा प्राचीन अंग्रेजी में Casere तथा Caser रूप मिलते हैं। इसी शब्द Kaisar के अन्य १२ रूपान्तर है Caisere, Caysere, Caiser, Cayser, Caisar, Kayssar, Keyzar, Kaeisere, Koesar। इस शब्द का उच्चारण है कैजर Kaizer। लैटिन भाषा में C वर्ण का उच्चारण दो प्रकार से होता है---(१) एक प्रकार तो वह है जिसके अनुसार C वर्ण का 'सी' उच्चारण होता है। (२) दूसरा प्रकार वह है जिसके अनुसार C वर्ण का 'क' उच्चारण होता है। उदाहरण के तौर पर हम प्राचीन



#### विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता

रोम के वाग्मी तथा संसार प्रसिद्ध नेता Cicero का नाम लेते हैं। इस नाम का उच्चारण 'सिसरो' तथा 'किकरो' दोनों प्रकार से होता था जैसे संस्कृत 'ष्' का उच्चारण मूर्घन्य 'ष्' तथा कण्ठच 'ख्' दो प्रकार से होता है, थष्ठि को खष्ठि, अथवा षष्ठि उच्चरित किया जाता है। इन रूपों को देखने से स्पष्ट है कि यह शब्द भी Caesar का रूपान्तर है। आस्ट्रो-हंगेरियन तथा जर्मन सम्प्राटों की उपाधि का उद्गम-स्थान सीजर (Caesar) है।

रोमन साम्राज्य के निम्न लिखित सम्राट हो गये हैं :---

| Augustus                            | • •   | 27        | в. с. | 14  | A. D.    | Maximinus     | ••     | 235 | ,,       | 238         | ,,       |
|-------------------------------------|-------|-----------|-------|-----|----------|---------------|--------|-----|----------|-------------|----------|
| Tiberius                            | . •   | 14        | A. D. | 37  | "        | Gordian III   |        | 238 | 11       | 244         | ,,       |
| Gaius                               | ••    | 37        | 11    | 41  | ,,       | Philip        |        | 244 | ,,       | 249         | ,,       |
| <b>Clandius</b>                     | • •   | 41        | ,,    | 54  | ,,       | Derius        | ••     | 249 |          | 251         |          |
| Nero                                | ••    | 54        |       | 68  | 51       | Gallus        | • •    | 251 |          | 253         |          |
| Vespasian                           |       | <b>69</b> | ,,    | 79  |          | Aemilianus    |        | 253 |          | 260         | ,,       |
| Titus                               |       | 79        |       | 81  | ,,       | Gallienus     |        | 260 | **       | 268         | ,,       |
| $\mathbf{D}$ omitian                | ••    | 81        | ,,    | 96  | <b>.</b> | Clandius      |        | 268 |          | <b>27</b> 0 | ,,       |
| Nerva                               |       | 96        | ,,    | 98  | ,,       | Aurelian      | . 14 0 | 270 | **       | 275         | .,       |
| Trajan •                            |       | 98        | ,,    | 117 | ,,       | Tacitus       | ••     | 275 | ,,       | 276         | ,,<br>,, |
| Hadrian                             | • •   | 117       |       | 138 |          | Probus        |        | 276 | ,,       | 282         | ,,<br>,, |
| Antoninus I                         | Pius  | 138       |       | 161 | ,,       | Carus         |        | 282 | ,,       | 283         | ,,       |
| Marcus Aur                          | elius | 161       |       | 180 | ,,       | Constantine   | I      | 311 |          | 337         | ,,<br>,, |
| Comodus                             | •••   | 180       |       | 193 |          | Constantine   |        | 337 | ,,       | 361         | ••       |
| Septimius                           | Se-   | 193       |       | 211 |          | Julian        |        | 361 | <i></i>  | 363         | ,,       |
| verus.                              |       |           |       |     |          | Jovian        |        | 363 | ,,       | 364         | ,,<br>,, |
| Caracalla                           |       | 211       | .,    | 217 | ,,       | Valentinian   |        | 364 |          | 375         | ,,       |
| Macrinus                            |       | 217       | ,,    | 218 | *1       | Gratian       |        | 375 | 5)       |             | ,,       |
| Elagabalus                          | • •   | 218       | ,,    | 222 |          | Valentirian 1 | I      | 375 | ,,<br>,, | 395         | ,,       |
| Alexandar                           | Se-   | 222       |       | 235 | **       | Honorius      | • •    | 395 | <i></i>  | 423         |          |
| verus.                              |       |           |       |     |          | Valentinian   | III.   | -   | ,,       | 455         | ,,<br>,, |
| Maximus Avitus Majorian Severus An- |       |           |       |     |          |               |        |     |          |             |          |
|                                     |       |           |       |     |          |               |        |     |          |             |          |

thenius Olybrius Romulus Augustuslus } (455-475).

इनमें से प्रत्येक की उपाधि सीजर (Caesar) थी। योरुप के चार विशाल साम्राज्यों के सम्प्राटों के उपाधि का उदगम-स्थान है Caesar । यह Caesar एक व्यक्ति था। इसका पूरा नाम था जूलियस सीजर (Julius Caesar) ! इस व्यक्ति ने उस समय के संसार को जीता, ऐसे अद्भुत और अलौकिक कार्य किये कि सीजर (Caesar) नाम में एक विशेष महत्त्व तथा आकर्षण हो गया। सीजर (Caesar) नाम सुनते ही श्रोता के ट्वटय पर एक अनिवंचनीय प्रभाव पड़ता था। इस नाम के साथ अलौकिक प्रभुत्व तथा अद्भुत प्रताप सम्बद्ध हो गया था इसलिए रोमन साम्राज्य के प्रत्येक सम्प्राट् ने इस नाम के महत्त्व, आकर्षण, तथा तेजु से लाभ उठाने के लिए इस नाम को उपाधि के तौर पर अपने नाम के साथ जोड़ लिया और स्वयं 'सीजर' बन बैठा। इससे सिद्ध हुआ कि योष्प के बड़े-बड़े सम्राटों की सबसे बडी उपाधि एक व्यक्ति-विशेष का नाम है।



#### श्री डॉ॰ लक्ष्मणस्वरूप

उन्नोसवीं जाताब्दी के योग्र के इतिहास में इसी मनोवृत्ति का एक दूसरा जीता-जायता उदाहूरण मिलता है। नेपोलियन (Napoleon) के अमानुषिक साहस और पराक्रम तथा महासंग्रामों में अपूर्व विजयों के कारण 'नेपोलियन' सब्दमात्र में एक चमत्कार, एक मन को मोहनेवाला आकर्षण पैदा हो गया था। जनता के लिए यह शब्द एक वशीकरण मंत्र से कम न था। जब १८४८ में फिलिप ने फान्स देश में कान्ति द्वारा शक्ति प्राप्त की तो अपनी शक्ति को दृढ़ करने के लिए उसने अपना नाम नेपोलियन रख लिया और वह नेपोलियन तृतीय के नाम से प्रसिद्ध हुआ। फान्स देश के तृतीय साम्राज्य को सुसंगठित तथा सुदृढ़ करने में नेपोलियन के नाम ने आशातीत सहायता दी।

धार्मिक तथा आध्यात्मिक क्षेत्र में भी इसी मनोवृत्ति का प्रदर्शन मिलता है। आदि शंकराचार्य के अलौकिक बुद्धि-चमत्कार के पश्चात्, उनके द्वारा स्थापित मठों के अध्यक्ष अपने आपको अभी तक शंकराचार्य कहते हैं। सिक्ख धर्म के स्थापक गुरू नानक थे। उनके पीछे आनेवाले सारे गुरू अपने आपको नानक कहते थे। दूसरे गुरू से लेकर दसवें गुरू ने जो कविताएँ रची हैं और अब ग्रन्थ साहिब में सुरक्षित हैं वे सब नानक के नाम से रची गई है।

उपर लिखा गया है कि योरुप के चार विशाल साम्राज्यों के सम्राटों की उपाधि एक व्यक्ति-विशेष का नाम-मात्र है। इसी प्रकार ईसवी सन् के पश्चात् भारत के सम्प्राटों का अपने नाम के साथ विक्रमादित्य की उपाधि को जोड़ना इस बात का सूचक है कि कोई व्यक्ति विक्रमादित्य हुआ था। उसने अद्भुत अलौकिक कार्यों द्वारा सीजर तथा नेपोलियन के समान विक्रमादित्य शब्द में एक प्रकार का आकर्षण और तेज उत्पन्न कर दिया और वह नाम जनता को मुग्ध करने का एक प्रकार का अमोघ वशीकरण मंत्र बन गया। इसलिए चन्द्रगुप्त द्वितीय जैसे शक्तिशाली सम्प्राट् ने विक्रमादित्य की उपाधि धारण की। अन्यया समरांगणों में विहार करनेवाले विदेशियों के विजेता विशाल साम्प्राच्य के प्रभु चन्द्रगुप्त द्वितीय जैसे महाबली परम भट्टारक परमेश्वर के लिए विक्रमादित्य या पराक्रम-सूर्वि या पराक्रम-सूर्य आदि शब्दों को अपने नाम के साथ जोड़ने से कोई विशेष लाभ या गौरव प्राप्त न हो सकता था। मेरी राय में चन्द्रगुप्त द्वितीय का विक्रमादित्य की उपाधि धारण करना इस बात की सूचना देता है कि उससे पूर्व कोई महातेजस्वी विक्रमादित्य नाम का सम्प्राद् भारत में हो चुका था जिसके विदेशियों को परास्त करनेवाले दुनिवार पराक्रम, अद्भुत तथा अलौकिक आचरणों के कारण 'विक्रमादित्य' शब्द एक अत्यन्त कमनीय उपाधि बन गया, यहाँ तक कि चन्द्रगुप्त द्वितीय जैसे सम्प्राद् इस नाम को उपाधि बनाकर अपने नाम के साथ जोडने और अपने आपको विक्रमादित्य कहलाने में गौरव अपनुभव करते थे।

एक ऐसे ही महातेजस्वी विक्रमादित्य का वर्णन ईसा की पहली या दूसरी शताब्दी से पूर्व मिलता है। महाराज हाल ने महाराष्ट्री प्राकृत पद्यों के एक संग्रह का संकलन किया। महाराज हाल का समय पहली या दूसरी शताब्दी है। इस संग्रह में कुछ पद्य तो उनके स्वरचित हैं और कुछ अन्य कवियों के पद्य संगृहीत हैं। इस सुभाषितावलि का नाम है "गाथासप्तशती"। इसके एक पद्य में विक्रमादित्य का उल्लेख है। वह पद्य यहाँ उद्धृत किया जाता है :---

> "संवाहणतुहरसतोसिएण दंतेण तुह करे लक्सं। चलणेण विक्कमाइच्चचरित्रं अनुसिविक्षयं तिस्सा।"

इसकी संस्कृत छाया इस प्रकार है:—

"संवाहन सुखरसतोंबितेन दस्तेन तब करे छाझां। चरणेन विकमादित्यचरित्रं अन्शिक्षितं तस्याः॥"

इस पद्य का भावार्थ है----पति अपनी प्रिया के चरणों का संवाहन कर रहा था। प्रिया के चरण लाख रस से पुते हुए होने के कारण लाल थे। ऐसे चरणों के स्पर्श से पति के हाथों में भी लाख लग गई अर्थात् वे लाल हो गये। इस कौतुक को देखकर कवि अथवा अभिन्न-हृदय मित्र पति को सम्बोधन करके कहता है कि प्रिया के चरणों ने संवाहनसुख से सन्तुष्ट होकर तुम्हारे हाथ में लाख दे दिया। लाख देने से चरणों ने मानों विक्रमादित्य के चरित्र का अनुकरण किया है।



#### विकमादित्य की ऐतिहासिकता

(मूल शब्द लक्खं–लाख श्लिष्ट पद है। इसके दो अर्थ हैं–(१) लाख नाम की एक घातु जिसका रस मेंहदी के समान पाँवों पर लगाया जाता है (२) लाख रुपये।)

इस पद्य के साक्ष्य से सिद्ध है कि हाल के समय से पूर्व, विकमादित्य नाम का एक महाप्रतापी और उदार सम्राट् हो चुका था जो चरण-सवाहन जैसी साधारण सेवा से सन्तुष्ट होकर अपने नौकरों को लाख-लाख रुपये इनाम में दे डालता था। इस कथन में यदि कुछ अतिशयोक्ति भी हो तो भी इस पद्य से विकमादित्य की उदारता, ऐश्वर्य और दानशीलता अवश्य प्रकट होते हैं। इस प्रकार पहली या दूसरी शताब्दी से पूर्व एक वीर प्रतापी दानवीर विकमादित्य का अस्तित्व सिद्ध हो जाता है।

कुछ विद्वान् इस पद्य को सन्देह की दृष्टि से देखते हैं। पर सन्देह का कारण नहीं बतलाते। मालूम होता है कि अस्पष्ट रूप से उनके मन में एक धारणा बैठ गई है कि यह पद्य प्रक्षिप्त है अर्थात् जिस समय हाल ने गाथा सप्तशती का संकलन किया था उस समय यह पद्य विद्यमान न था बल्कि पीछे से मिला दिया गया है। यदि यह पद्य प्रक्षिप्त है तो इसके लिए कोई प्रमाण दिया जाना चाहिए। यदि प्रमाण नहीं है तो प्रमाण के अभाव में सन्देह करना न्याय्य नहीं है। कहावत है कि जब तक पाप सिद्ध न कर दिया जाय तब तक मनुष्य पापी नहीं माना जा सकता। "A man is innocent until and unless he is proved guilty". इसी प्रकार जब तक इस पद्य को प्रक्षिप्त न सिद्ध कर दिया जाय इसकी अवहेलना नहीं की जा सकती। यदि यह पद्य प्रमाण-कोटि पर आरूढ़ हो सकता है तो दूसरी या पहली शताब्दी से पूर्व विक्रमादित्य का अस्तित्व स्वीकार करना पड़ेगा।

दूसरी या पहली शताब्दी से पूर्व विकमादित्य के अस्तित्व को सिद्ध करने में गुणाढध द्वारा पैशाची भाषा में लिखी हुई बृहत्कथा से भी साक्ष्य मिलता है। मूल बृहत्कथा अब उपलब्ध नहीं होती। वह नष्ट हो चुकी है। पर पैशाची भाषा से मूल बृहत्कथा का संस्कृत भाषा में रूपान्तर किया गया। इस रूपान्तर के समय का निर्णय नहीं हो सकता पर संस्कृत रूपान्तर आठवीं शताब्दी से पूर्व अवश्य हो चुका था। इस संस्कृत रूपान्तर की इस समय दो शाखायें विद्यमान हैं—(१) काश्मीरी, (२) नैपाली। काश्मीरी शाखा के दो प्रन्थ प्रतिनिधि हैं—(क) क्षेमेन्द्रकृत बृहत्कथामञ्जरी और (ख) सोमदेवरचित कथासरित्सागर। नैपाली शाखा को दो प्रन्थ प्रितिधि हैं—(क) क्षेमेन्द्रकृत बृहत्कथामञ्जरी और (ख) सोमदेवरचित कथासरित्सागर। नैपाली शाखा का एक ही प्रन्थ मिलता है। वह है वुद्धस्वामी रचित श्लोकसंग्रह। शलोकसंग्रह का सम्पादन फ्रान्स देश के प्रसिद्ध विद्वान् लाकोत (Lacote) ने किया है। इन दोनों शाखाओं के तुलनात्मक और आलोचनात्मक अध्ययन द्वारा मूल वृहत्कथा के कलेवर का निर्माण किया जा सकता है। शाखाओं की विवेचना द्वारा हम निश्चित रूप से कह सकते हैं कि मूल पैशाची वृहत्कथा में अमुक-अमुक विषयों का वर्णन था। गुणाढध की विवेचना द्वारा हम निश्चित के चरित्र का सिद्ध करती है। यह निस्ता था। गुणाढध के समय के विषय में विद्वानों में मतभेद है पर गुणाढध को पहली या दूसरी शताच्वी से पीछे नहीं घसीटा जा सकता। गुणाढध के समय के विषय में विद्वानों में मतभेद है पर गुणाढध को पहली या दूसरी शताच्वी से पीछे नहीं घसीटा जा सकता। गुणाढध की सूल पैशाची वृहत्कथा में कि असिद करता है। वह त्वहत्कथा के विद्यानों में मतभेद है पर गुणाढध को पहली या दूसरी शताच्वी से पीछे नहीं घसीटा जा सकता। गुणाढध की सूल वृहत्कथा को सास्थ पहली या दूसरी शताच्वी से पीछे नहीं घसीटा जा सकता। गुणाढध के सत्तर है।

महाराष्ट्री प्राकृत तथा पैशाची बृहत्कया के अतिरिक्त विक्रमादित्य के चरित्र का वर्णन निम्न लिखित संस्कृत पुस्तकों में पाया जाता है—(१) शुकसप्तति, (२) सिंहासनद्वात्रिशका, (३) वेतालपञ्चविंशति । ये तीनों ग्रन्थ तोते-मैना की कहानी, सिंहासनब्रत्तीसी, और बैताल पच्चीसी के नाम से हिन्दी में प्रचलित हैं । इनके अनेक अनुवाद और रूपान्तर तथा शाखाएँ भारत की भिन्न-भिन्न भाषाओं में उपलब्ध हैं । कथासरित्सागर का भी हिन्दी में अनुवाद हो चुका है । पर क्षेमेन्द्रकृत बृहत्कथामञ्जरी का कोई अनुवाद अभी तक दृष्टिगोचर नहीं हुआ । इन ग्रन्थों की कितनी ही कथाएँ भारत तथा योख्य की भिन्न-भिन्न भाषाओं के साहित्य में स्वतन्त्र रूप से पाई जाती है ।

जैनियों के साहित्य में विकमादित्य का वर्णन (१) मेरुतुंगसूरि रचित प्रबन्धचिन्तामणि, (२) देवमूर्तिप्रणीत विकमचरित, (३) रामचन्द्रसूरिकृत विकमचरित्र तथा (४) जर्मनी देशोद्भव याकोबी ढारा सम्पादित कालकाचार्य-कथानक में पाया जाता है।



#### श्री डॉ॰ लक्ष्मणस्वरूप

संस्कृत-साहित्य में वर्णित विक्रमादित्य के चरित्र का अध्ययन करने से ये बातें स्पष्ट हो जाती हैं और जहाँ तक इनका सम्बन्ध है उनमें कोई भी परस्पर विरोध नहीं है :---

- (क) भर्तुंहरि को एक अमृत फल मिलता है। वह उस फल को अपनी प्रियतमा रानी को देता है। रानी उसी फल को अपने एक प्राणप्रिय मित्र को दे देती है। वह मित्र उसी फल को किसी दूसरी स्त्री को दे देता है। वह स्त्री फिर उस फल को भर्तृंहरि को दे देती है। इस घटना से भर्तृंहरि के हृ्दय पर चोट लगती है। वह राजपाट छोड़कर बन को चला जाता है।
- (ल) भर्तुहरि के जाने के पश्चात् राज्य का कोई रक्षक नहीं रहता।
- (ग) राज्य में अराजकता छा जाती है।
- (घ) एक राक्षस राज्य का रक्षक बन जाता है।
- (ङ) विक्रमादित्य आता है।
- (च) विकमादित्य का राक्षस से युद्ध होता है।
- (छ) विकमादित्य राक्षस पर विजय पाता है और राज्य का स्वामी बन जाता है।

(च) और (छ) से सिढ है कि राज्य-प्राप्ति से पूर्व विक्रमादित्य को युद्ध करना पड़ा। युद्ध एक राक्षस से हुआ। बेरी राय में 'राक्षस' से कूर, कुटिल, अमार्य विदेशियों की ओर संकेत है। सीधे-सादे शब्दों में हम कह सकते हैं कि संस्कृत साहित्य की विक्रम सम्बन्धी कथाओं के अध्ययन से यह परिणाम निकलता है कि अनार्य विदेशियों पर, विजय पाकर ही विक्रमादित्य ने राज्य किया।

जो बात संस्कृत-साहित्य में परोक्ष रूप से कही गई है वही बात जैन-साहित्य में विशेषकर कालकाचार्य कथानक में प्रत्यक्ष रूप से बतलाई गई है। जैन-साहित्य की परम्परा के अनुसार उज्जयिनी का एक राजा गर्दभिल्ल था। वह बड़ा दुख्ट था। कालकाचार्य जैन-मत के अनुयायी एक अच्छे विद्वान् साधु थे। उनकी बहिन सरस्वती बड़ी रूपवती थी। वह की परिव्राजका बन गई। उसके रूप-लावण्य की छटा को देखकर गर्दभिल्ल उसपर आसक्त हो गया। मंत्रियों के समझाने पर ध्यान न देकर उसने साध्वी सरस्वती को बलात् अपने अन्तःपुर में डाल लिया। कालकाचार्य इस अन्याय को न सह सका। उसने शकद्वीप के शकों की सहायता से उज्जयिनी पर आक्रमण कर दिया। गर्दभिल्ल मारा गया। उज्जयिनी पर श्वाने का राज्य हो गया। शकों में प्रजा पर अनेक अत्याचार किये। घन-सम्पत्ति लुट गये। स्त्रियों का सतीत्व मंग किया गया। धर्म और न्याय का लोम हो गया। प्रजा की ऐसी दुर्दशा को देखकर और आर्त्तनाद को सुनकर गर्दभिल्ल के पुत्र विक्रमादित्य ने शक्ति संग्रह की। उसने शकों पर विजय पाई। प्रजा को ऋण से मुक्त कर दिया। शकों पर विजय पाने और सारी प्रजा को ऋण से मुक्त करने के उपलक्ष में संवत् की स्थापना की। यह संवत् ईसा से ५७-५८ वर्ष पूर्व बारम्भ हुआ। मेरी सम्मति में संस्कृत-साहित्य में वणित राक्षस जैन-साहित्य के शक ही है। ऐसा प्रतीत होता है कि जैन-साहित्य में एक वास्तयिक ऐतिहासिक घटना का वर्णन है। इस घटना के ऐतिहासिक स्वरूप को योरल से कुछ विद्वान् स्वीकार करते हैं। हम यहां शारपान्तियर (Charpentier) के मत की उद्धत करते हैं। वह लिखते हैं:---

"Only one legend, the Kalkacharya-Kathanaka, 'the story of the teacher Kalaka' tells us about some events which are supposed to have taken place in Ujjain and other parts of Western India during the first part of the first century B. C. or immediately before the foundation of the Vikrama era in 58 B. C. This legend is perhaps not totally devoid of all historical interest." (Cambridge History of India, Vol. I. P. 167).



#### विकमादिन्य को ऐतिहासिकता

रॅप्सन का मन भी यहाँ उद्धत किया जाता है :----

"The memory of an episode in the history of Ujjayini.....may possibly be preserved in the Jain story of Kalaka..... The story can neither be proved nor disproved; but it may be said in its favour that its historical setting is not inconsistent with what we know of the political circumstances of Ujjayini at this period. A persecuted party in the state may well have invoked the aid of the warlike Sakas of Sakadvipa in order to crush a cruel despot; and as history has so often shown, such allies are not unlikely to have seized the kingdom for themselves. Both the tyrant Gardabhilla whose misdeeds were responsible for the introduction of these avengers, and his son Vikramaditya, who afterwards drove the Sakas out of the realm, according to the story, may perhaps be historical characters." (Cambridge History of India. Vol. 1 pp. 532-533).

जैन-साहित्य के इस इतिहास के विरुढ़ कुछ भी प्रभाण नहीं है। विरोधी प्रमाण के अभव में यह अविश्वास के सोग्य वहीं है। जहाँ तक विक्रमादित्य के ऐतिहासिक अस्तित्व का प्रश्न है वह गाथासप्तशती और बृहत्कथा से सिद्ध होता है। जैन, महाराष्ट्री तथा पैशाची परम्परा ईसा से पूर्व विक्रमादित्य के अस्तित्व को सिद्ध करती हैं। हमें ईसा से ५७-५८ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य के ऐतिहासिक अस्तित्व को स्वीकार करने में कुछ भी आपत्ति नहीं होनी चाहिए। यहां पर हम फ्रेंकलिन एजर्टन का मत भी उद्धृत कर देना उचित समझते हैं। वे लिखते हैं:---

"I am not aware that there is any definite and positive reason for rejecting the Jainistic chronicles completely, and for saying categorically that there was no such king as Vikrama living in 57 B. C. Do we know enough about the history of that century to be able to deny that a local king of Malava, bearing one of the names by which Vikrama goes may have won for himself a somewhat extensive dominion in Central India.....? It does not seem to me.....that Kielhorn has disproved such an assumption. And I know of no other real attempt to do so." (Vikrama's Adventures-H. O. S. Vol. 26. Introduction p. LXIV).

"It seems on the whole at least possible, and perhaps probable, that there really was a King named Vikramaditya who reigned in Malava and founded the era of 58-57 B. C." (Op. W. LXVI).





# \* शकारि विकमादित्य \*

श्री सोहनलाल दिवेदी

वह था जीवन का स्वर्ण-काल, जब प्रात पुलक ले मुसकाया। क्षिप्रा की लहरों में केसर कुंकुम का जल था लहराया॥ आलोक अलौकिक छाया था, चरदान धरा ने पाया था, विक्रमादित्य के व्याज स्वयं आदित्य तिमिर में था आया॥ वैभव विभूति के पद्म खिले. सुख के सौरभ से सन्न हिले, बहता मलयज उत्साह लिये, आनन्द चतुर्दिक् था छाया॥ नवरत्नों की वह देव-सभा. वितरित करती थी दिव्यप्रभा, वह दिन कितना सुन्दर होगा ? जब था इतना प्रकाश छाया ॥ कवि कालिदास की वरवाणी, गाती थी गौरव कल्याणी. नव मेघदूत के छन्दों ने मकरन्द मेघ था बरसाया॥ उज्जैन अवन्तो का वैभव. दिशि-दिशि करता फिरता कलरव,

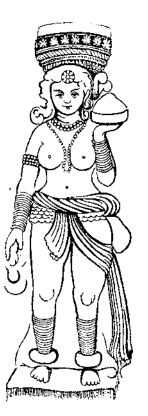
उस दिन, दरिद्रता धनी बनी, सबने ही था सब कुछ पाया॥

**ર**ર



शकारि विक्रमादित्य

कितनी शताब्दियाँ गई बीत, झंछत फिरभी अव भी अतीत, सुनता रहता नीरव दिगंत, नभ प्रतिध्वनि करता दुहराया ॥ इतिहास न वह भूला मेरा, डाला विदेशियों ने घेरा, यह विकम का ही था विकम, पल में, पदतल, शक-दल आया ॥ उस विजय दिवस की स्मृति स्वरूप, प्रचलित विकम-संवत् अनूप, ये दिवस मास, वे पुन्य पृष्ट, जव जयध्वज हमने फहराया ॥ उस दिन की सुधि से है निहाल, हिमगिरि का उन्नत उच्च भाल, गंगा-यमुना की लहरों में, अमृतोदक करता लहराया ॥ जागो फिर परु बार विकम ! नवजीवन का हो नव उपकम, फिर, कोटि-कोटि कंठों ने मिल, जननी का विजय गान गाया ॥



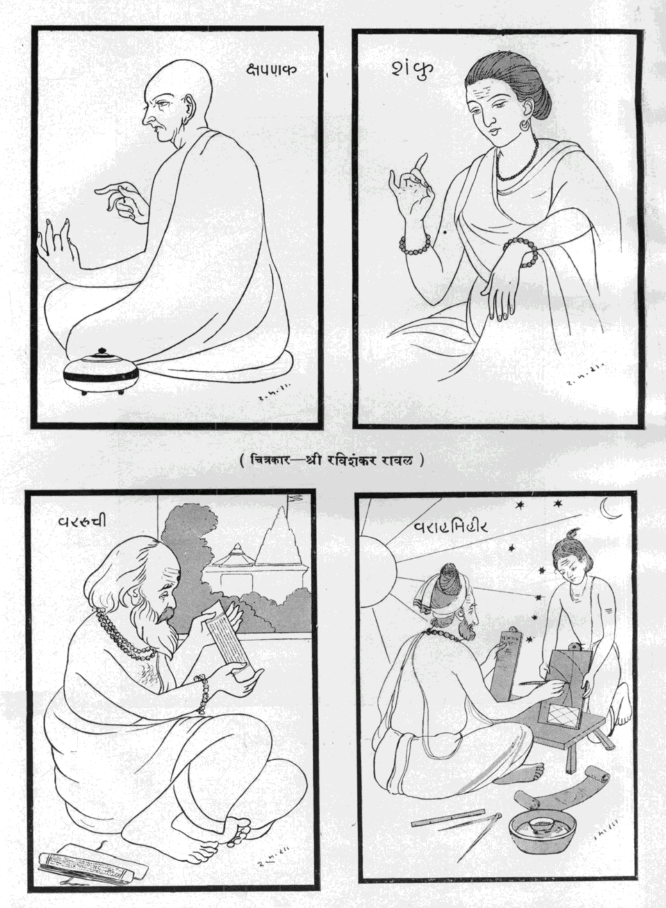
રેષ્ઠ

# विक्रम-स्मृति-प्रंथ 200



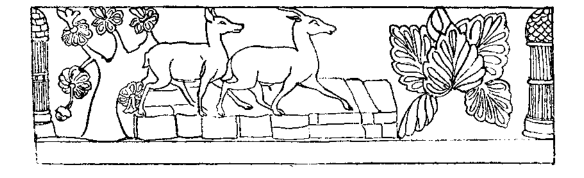
www.kobatirth.org

विक्रम-स्मृति-प्रंथ 😒 🤊



www.kobatirth.org

For Private and Personal Use Only



# भारतीय इतिहास में विक्रम-समस्या

#### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

\* "The campaign, although carefully designed to secure a permanent conquest, was in actual effect no more than a brilliantly successful raid on gigantic scale, which left upon India no mark save the horrid scars of bloody war."

"India remained unchanged. The wounds of battle were quickly healed; the ravaged fields smiled again as the patient oxen and no less patient husbandmen resumed their interrupted labours; and the places of the slain myriads were filled by the teeming sworms of a population, which knows no



#### भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

देखता है तो अनुभव करता है कि उसका मस्तक गौरव से ऊँचा हो रहा है\*, परन्तु जव चन्द्रगुप्त मौर्य के प्रचण्ड प्रताप के सम्मुख सेल्यूकस को भागना पड़ता है तब वही चन्द्रगुप्त के शौर्य के वर्णन में बड़ी कंजूसी दिखाता है†।

सौभाग्य की बात है कि ऐसा दूषित दृष्टिकोण बहुत थोड़े योरोपीय इतिहास लेखकों का रहा है, परन्तु एक बात जो बहुसंस्यक योरोपीय इतिहास लेखकों में पाई जाती है, वह है भारतीय अनुश्रुति पर अश्रद्धा । जिन पुराण और स्मृतियों के अध्ययन से भारतीय इतिहासजों ने प्राचीन भारतीय ऐतिहासिक वाङ्मय का पुर्नानर्माण किया है उन्हीं को प्रारम्भ में इन योरोपीय इतिहासवेत्ताओं ढारा अतिरोजित वर्णनों से पूर्ण कपोल-कल्पना माना गया था।

अनुश्रुति पर अविश्वास होने के कारण योरोपीय विद्वानों ने भारतीय इतिहास को उलटी दिशा से देखा है । वे अनुश्रुति के केवल उस भाग को ही प्रमाणित मानते रहे हैं जिसे उन्हें विवश होकर अभिलेख, मुद्रा आदि के कारण मानना पड़ा; अन्यथा उन्होंने प्रारम्भ ही इस अनुमान से किया है कि भारतीय अनुश्रुति गलत है ।

इस अनुश्रुति के अविश्वास ने प्राचीन भारतीय इतिहास की उज्ज्वलतम घटना के नायक, भारतीय स्वातन्त्र्य-भावना के उज्वलतम प्रतीक, अत्याचारी शकों के उन्मूलनकर्त्ता विक्रमादित्य की भव्य मूर्ति पर ही पर्दा डालने का प्रयास

limit save these imposed by the cruelty of man, or the still more pitiless operations of nature. India was not hellenized. She continued to live her life of splendid isolation; and soon forgot the passing of the Macedonian storm. No Indian author, Hindu, Buddhist or Jain makes even the faintest allusion to Alexander or his deeds."

V. Smith-Early History of India, Page 117-118.

#### \* यह भावना नीचे लिखे अवतरण से स्पष्ट होगी:---

"Such was India when first disclosed to European observation in the fourth century B.C. and such it always has been, except during the comparatively brief periods in which a vigorous central government has compelled the mutually repellent molecules of the body politic to check their gyrations and submit to the grasp of a superior controlling force."

Ibid—Page 370.

सिमथ इस बात को भूल गया है कि तस्वीर का दूसरा रुख भी है। ई० पू० चौथी शताब्दी में योरोपोय दर्शकों के सामने जो भारत आया उसके विषय में (सम्भवतः?) डॉ० अग्रवाल ने 'नागरी-प्रचारिणी-पत्रिका, संवत् २०००' में पुष्ठ १०० पर ठीक ही लिखा है, "हर्ष की बात है कि राजा पौरव ने जिस जुझाऊ यज्ञ का प्रारम्भ किया था, क्षुद्रक-मालव जैसे लड़ाकू गण-राज्यों ने उसे आगे जारी रखा और अन्ततोगत्वा यवन-सेना भारत-बिजय की आशा छोड़कर हृदय और शरीर दोनों से थकी-माँदी अपनी जन्मभूमि के लिए वापिस फिरी।"

† नीचे लिखे उद्गार प्रकट करते समय तो उसका उद्देश्य एवं भावना पूर्णतः अनावृत हो जाते हैं :---

"The three following chapters which attempt to give an outline of the salient features in the bewildering annals of Indian petty states when left to their own devices for several centuries, may perhaps serve to give the reader **a** notion of what India always has been when released from the control of **a** supreme authority, and what she would be again, if the hand of the benevolent power which now safeguards her boundaries should be withdrawn."

V. Smith-Early History of India, Page 372.

રૂદ્



#### श्री हरिहरनिवास दिवेदी

किया है। अनुश्रुति में पूर्णरूप से प्रतिष्ठित विक्रमादित्य के अस्तित्त्व से ही इनकार किया गया। आज राम और कुष्ण के समान ही जिस वीर की कहानियाँ भारत के कोने-कोने में प्रचलित हैं, भारतीय अनुश्रुति पर अविक्वास करनेवाले विद्वानों ने उसको समाप्त कर देने का प्रयत्न किया। इस सब का प्रधान कारण यह माना गया कि यद्यपि भारतीय अनुश्रुति में विक्रमादित्य पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित हैं और यद्यपि उनका प्रचलित संवत्सर आज संसार की बहुत बड़ी जनसंख्या ढारा प्रयुक्त है, तथापि चूंकि ५०-५६ ई० पू० किसी विक्रमादित्य नामक राजा अथवा गणतन्त्र के नायक के सिक्के या अभिलेख नहीं मिलते, इसलिए यह अनुमान करके चलना होगा कि विक्रमादित्य नामक कोई व्यक्ति नहीं था। सिक्के और अभिलेख नहीं सासक के अस्तित्व के अकाटच प्रमाण हो सकते हैं, उसके अनस्तित्व एवं अभाव के नहीं। और अभी भारतीय पुरातत्व के महासमुद्र का देखाही कितना अंश गया है, विशेषत: विक्रम के कार्यस्थिल मध्यदेश, मालवा एवं उज्जयिनी में तो अभी बहुत कार्य होना रोष है। बहुत संभव है कि आगे इस दिशा में अनेक वस्तुएँ प्राप्त हों। अतः केवल सिक्के और अभिलेखों के न मिलने के कारण भारतीय अनुश्रुति पर अश्वदा नहीं की जा सकती।

विक्रम-संवत् सम्बन्धी अद्भुत अनुमानः ----प्रारम्भ में यह देखना उपयोगी एवं मनोरंजक होगा कि विक्रम-संवत् एवं उसके प्रवर्त्तक विक्रमादित्य के विषय में योरोपीय विद्वानों ने क्या कल्पनाएँ की हैं ।

संवत्-प्रवर्त्तन एक ऐसी घटना हैं, जिससे कोई भी इतिहासज्ञ, भर्छे ही उसे भारत के गौरवपूर्ण अतीत पर कितनी ही अश्वद्धा रही हो, इनकार नहीं कर सका। जिस संवत् का अजस्ररूपेण व्यवहार होता चला आ रहा है, उसका प्रवर्त्तन हुआ था इसे अस्वीक्वत कौन कर सकता है ? आज एक व्यक्ति जीवित है, इससे अधिक और इस बात का क्या प्रमाण हो सकता है कि उसका कभी जन्म भी हुआ होगा ? संवत्सर की वयस् का प्रमाण भी अन्य कहीं ढूंढने नहीं जाना पड़ेगा।

परन्तु, विक्रम-संवर्त् को कुछ विचित्र कल्पनाओं का सामना करना पड़ा। सर्वप्रथम फरगुसन\* ने यह स्थापना की कि विक्रम-संवत् का प्रवर्त्तन ईसा से ५७-५६ वर्ष पूर्व नहीं वरन् ईसवी सन् ५४४ में हुआ। उसका मत था कि ईसवी सन् ५४४ में विक्रमादित्य नामक या उपाधिधारी व्यक्ति ने हूणों को पराजित कर एक संवत्सर की स्थापना की और उसे प्राचीनता की झलक देने के लिए उसका प्रारम्भ ६०० वर्ष पूर्व से माना। इससे अधिक विचित्र कल्पना और क्या हो सकती थी ? प्रारम्भ में इस पर अधिक ध्यान न दिया गया, परन्तु कुछ समय पश्चात् फरगुसन की प्रतिभा की प्रश्नंसा करते हुए मैंक्समूलर ने इस अभिनव आविष्कार का समर्थन किया गै और इस प्रकार इस विचित्र स्थापना का अधिक प्रचार हुआ कि यह संवत् दो सहस्रवर्ष पुराना नहीं है। परन्तु सौभाग्य से यह मत अधिक पुष्टि न पा सका । फरगुसन का यह काल्पनिक महल धरासायी हो गया, जब ने अभिलेख मैं प्राप्त हो गए, जिनमें सन् ५४४ ई० के पूर्व के भी विक्रम-संवत् के उल्लेख थे।

सर भाण्डारकर हूँ और विन्सेण्ट स्मिथ¥ूँ का मत भी कम कौतूहऌपूर्ण नहीं था, यद्यपि वह फरगुसन के आविष्कार से कम विचित्र हैं । उनका कथन है कि प्रारम्भ में यह संवत् मालव-संवत् के नाम से प्रसिद्ध था । गुप्तवंशीय विक्रमादित्य उपाधिधारी प्रसिद्ध चन्द्रगुप्त द्वितीय ने इस मालव-संवत् का नाम परिवर्तित करके विक्रम-संवत् ईं कर दिया । इस स्थापना

- \* जर्नल ऑफ दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी १८७०, पृ० ८१।
- † India: What it can teach us ? ges २८६।
- 📫 देखिए परिशिष्ट 'क' पृष्ठ ५०।
- 🐓 जर्नल ऑफ दि बॉम्बे ब्रान्च ऑफ दि रॉयल एझिपाटिक सोसायटी, पुष्ठ ३९८ ।
- \* Early History of India, page 290 (Third Edition)
- चन्द्रगुप्त के 'विक्रमादित्य' उपाधि ग्रहण करनेवाले सर्व प्रथम सम्राट् होने के कारण भी ये विद्वान् इन्हें संवत्-प्रवर्त्तक विक्रम मानते हैं। परन्तु अभी हाल ही में बमनाला ग्राम में समुद्रगुप्त की जो सात स्वर्ण-मुद्वाएँ प्राप्त हुई हैं, उनमें कुछ मुद्वाओं पर 'पराक्रमः' लिखा है और एक पर 'श्रीविक्रमः' उपाधि लिखी है। अतः यह उपाधि मूलतः चन्द्रगुप्त द्वितीय से प्रारम्भ नहीं हुई, यह प्रमाणित होता है। विद्योच विवेचन के लिए आगे देखिए पृष्ठ ४७।



#### भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

के अनुयायो आज भी हैं। परन्तु यह विचारणीय वात है कि गुप्त-बंश का गुप्त-संवत् अलग प्रचलित था और स्वयं चन्द्रगुप्त द्वितीय ने कभी तथाकथित निज-प्रवर्त्तित अथवा नाम-परिवर्त्तित विऋमीय संवत्सर का प्रयोग नहीं किया \*।

इस प्रकार जहाँ विकमीय संवत्सर की वयस् घटाने के प्रयास हुए, वहाँ ऐसे भी अनेक प्रयास हुए जिन्होंने विकमादित्य के उसके जनक होने में शंका की l

कीलहौर्न † इस सम्बन्ध में पूर्ण नास्तिक है। उसका मत है कि विक्रमादिस्य नामक कोई राजा ई० पू० ५७ में नहीं था और न किसी व्यक्ति ने इसका प्रवर्त्तन किया। 'विकम-काल' का अर्थ उन्होंने माना है युढकाल, और चूंकि मालव-संवत् का प्रारम्भ शरद्-ऋतु में होता है, जब राजा लोग युढ के लिए निकलते थे, इसलिए इसका नाम विकम-संवत् रखा गया। इस मत को मानने में भी अनेक बाधाएँ हैं। एक तो 'विकम' और 'युढ़' शब्दों में अर्थ-साम्य नहीं है, दूसरे विकम-संवत् शरद्-ऋतु में ही सबैंत्र प्रारम्भ नहीं होता।

कनिधम‡ और मार्शल + नामक विद्वानों ने भी अपनी-अपनी स्थापनाएँ कीं। उनके मत से विकम-संवत् का प्रवर्त्तन किसी विकमादित्य राजा ने नहीं किया था। कनिषम के मत में उसका प्रवर्त्तक कुषाणवंशीय राजा कनिष्क था। इस स्थापना के विषय में बहुत ऊहापोह की गई। अनेक विद्वानों ने इसके पक्ष और विपक्ष में लिखा × । परन्तु सर जॉन मार्शल ने यह पूर्णरूपेण सिद्ध कर दिया कि कनिष्क का समय ५७ ई० पू० नहीं वरन् ७८ ई० है। इस प्रकार कनिष्क थी स्थापना समाप्त हुई, परन्तु मार्शल की स्थापना ने जोर पकड़ा। उसने कहा कि विक्रम-संवत् का प्रचलन गांघार के श्वक राजा एजेस ने किया था। यह मत भी निराधार है। एजेस का संवत् उसीके नाम से चला था ऐसा सिद्ध ही चुका है। क्रै विक्रम-संवत् का प्रचलन पहले 'क्रुत' एवं मालव-संवत् के नाम से था, 'अयस' नाम से नहीं। साथ ही भारत वर्ष के एक कोने में एक विदेशी राजा द्वारा चलाए गए संवत् के पीछे विक्रम-संवत् के साथ आज भी अभिन्नरूपेण सम्बद्ध शक-विरोधी एवं राष्ट्रीयता की भावना उत्पन्न नहीं हो सकती।

इसके अतिरिक्त कुछ मत और भी हैं। एक के अनुसार मालव-वीर यशोवर्मन् ∯ ने इस संवत् को चलाया तथा एक अन्य मत के अनुसार पुष्यमित्र शुंग है ने । डॉक्टर काशीप्रसाद जायसवाल का मत है कि गौतमीपुत्र शातर्कीण ने इस संवत् का प्रवर्त्तन किया है । डॉ० जायसवाल ने जैन अनुश्रुति के विक्रमादित्य और इतिहास के गौतमीपुत्र शातर्कीण को एक ही मानकर अनुश्रुति और इतिहास का समन्वय किया है । डॉ० काशीप्रसाद जायसवाल की स्थापना के दो आधार

- \* इसके साथ ही श्री भगवद्दत्तजी का मत भी दिचारणीय है। इनका मत है कि गुप्तवंशीय चन्द्रगुप्त द्वितीय ही वह विक्रमादित्य है, जिसने संवत् का प्रवर्त्तन किया और उसका समय ईसा की चौथी, पाँचवीं झताब्दी न होकर ई० पू० प्रथम शताब्दी है। इस मत के समर्थक भी हैं, परन्तु इस पर इतना कम विवेचन हुआ है कि इसे सिद्ध या असिद्ध नहीं कह सकते।
- † इण्डियन एण्टीक्वेरी १९ तथा २०।
  - 🖞 जर्नल ऑफ दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी १९१३, पू० ६२७।
  - + जर्नल ऑफ दि रॉयल ऐशियाटिक सोसायटी १९१४, पृष्ठ ९७३ और १९१५ पृष्ठ १९१। साथ ही देखिए केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया भाग १, पृष्ठ ५७१।
  - × इस विषय में जर्नल ऑफ दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी १९१३ दृष्टव्य है, जिसमें कनिष्क के विक्रम-संवत् प्रवर्त्तक होने या न होने के विषय में योरोपीय विद्वानों ने मत प्रकट किए हैं।
  - 🗚 इसके लिए इसी ग्रन्थ में डॉ० लक्ष्मणस्वरूप का निबन्ध विशेष रूप से दृष्टच्य है।
  - 🛉 जर्नल ऑफ दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी १९०३, पृष्ठ ५४५, १९०९ पृष्ठ ८९।
  - 🚦 नागरी-प्रचारिणी-पत्रिका संवत् १९९० ।
  - 🜔 जर्नल ऑफ बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसायटी, खण्ड १६ भाग ३ और ४ पृष्ठ २२६-३१६।

# CLARK DO

#### श्री इरिहरनिवास दिवेदी

हैं। एक तो यह कि जिन गुणों का आरोप विकमादित्य में किया जाता है वे सब गौतमीपुत्र शातर्काण में थे। नाशिक-अभिलेख से माता गौतमी ने अपने पुत्र में उन सव गुणों का होना लिखा है। दूसरा कारण यह है कि ई० पू० प्रथम शताब्दी में गौतमीपुत्र शातर्काण ने किसी शक राजा को हराया था। परन्तु, गौतमीपुत्र के समय के विषय में विद्वानों में मतभेद हैं और यह प्रायः निश्चित ही है कि वह ई० पू० प्रथम शताब्दी में नहीं था। इस अभिनव कल्पना ने अनेक अनुयायी बनाए हैं। परन्तु एक तो यह बात अभी सिद्ध नहीं है कि यह शक वही थे, जिन्होंने उज्जैन पर अधिकार कर लिया था और गौतमीपुत्र की विजय पहली शताब्दी ई० पू० में हुई थी। दूसरे, जिस प्रशस्ति में गौतमीपुत्र के इतने गुणगान हैं, उसमें विक्रमादित्य-बिरुद का उल्लेख तक नहीं है।

विकमीय संवत्सर को विकमादित्य नामक व्यक्ति द्वारा प्रवर्तित न माननेवालों में डॉ० अनन्त सदाशिव अल्तेकर भी हैं। उनको कहना है कि विकम-संवत् का मूल नाम 'कृत-संवत्' है और उसे मालवगण के 'कृत' नामक सेनाध्यक्ष की शक-विजय के उपलक्ष में 'कृत-संवत्' की संज्ञा दी गई। यद्यपि, उन्होंने कालकाचार्य-कथानक के विकमादित्य सम्बन्धी इलोकों को प्रक्षिप्त माना है और जैन-परम्परा को अविश्वसनीय, फिर भी वे लिखते हैं, ''अव यह भी माना जा सकता है कि जिस कृत नामक प्रजाध्यक्ष ने इस संवत् की स्थापना की उसका उपनाम विकमादित्य था।''\* जब यहाँ तक अनुमान किया जा सकता है, तो ऐसे आधार भी हैं, जिनके कारण यह विश्वास किया जा सके कि ई० पू० ५७ में विक्रमादित्य नाम का ही मालवगण का सेनाध्यक्ष अथवा राजा था।

अभिलेख एवं मुद्राओं से प्राप्त निष्कर्ष :--इन सब अद्भुत कल्पनाओं पर विचार कर लेने के पश्चात् अब आगे हम उपलब्ध आधारों पर विकम-संवत् और उसके प्रवर्त्तक के विषय में विचार करेंगे । विकमादित्य के अस्तित्व को सिद्ध करने का प्रधान आधार विकम-संवत् हैं । विकम-संवत् का प्रयोग उसके अस्तित्व की प्रबल दलील हैं । विकम-संवत् का प्राचीन अभिलेखों में जिस प्रकार प्रयोग किया गया है उसे देखने पर अनेक बातों पर प्रकाश पड़ता है । संवत् १२०० विकमीय तक के प्रायः २६१ अभिलेख प्राप्त हुए हैं । इनमें से भी संवत् ९०० के पूर्व के तो ३३ ही हैं 1 ।

परिशिष्ट 'क' में दी गई सूची में हमने प्रत्येक अभिलेख का संवत्, उसका प्राप्ति-स्थान, तथा संवत्-सूचक वह पाठ लिख दिया है जिसमें विकम-संवत् का उसके नाम के साथ उल्लेख है।

इस परिशिष्ट के अध्ययन से हम नीचे लिखे निष्कर्ष निकाल सकते हैं :---

- १. संवत् २८२ से ४८१ तक इसे कृत-संवत् कहा गया है।
- २. संवत् ४६१ से ९३६ तक इसे मालव-संवत् कहा गया है। संवत् ४६१ के ृमन्दसौर के अभिलेख में इसे 'कृत' तथा 'मालव' दोनों संज्ञाएँ दी गई हैं।
- ३. संवत् ७९४ के ढिमकी के अभिलेख में इस संवत् को सबसे पहले विक्रम-संवत् कहा गया है, परन्तु डॉ॰ अल्तेकर ने इस अभिलेखयुक्त ताम्रपत्र को जाली सिद्ध कर दिया हैं‡। अत: विक्रम-संवत् के नाम से यह सर्वप्रथम घौलपूर के चण्डमहासेन के ८९८ के अभिलेख में व्यक्त किया गया है।
- ४. मालव तथा कृत नामों के प्रयोग की भौगोलिक सीमा उदयपुर, जयपुर, कोटा, भरतपुर, मन्दसौर तथा झालावाड़ है। विक्रम नाम सम्पूर्ण भारत में प्रयुक्त हुआ है।

यह बात पूर्णरूपेण सिद्ध है कि कृत, मालव एवं विकम एक ही संवत् के नाम हैं । मन्दसौर के ४६१ संवत् के प्राप्त छेख में एक ही संवत् को 'मालव' तथा 'कृत' कहा गया है । इतिहास में कुमारगुप्त का समय निश्चित है । कुमारगुप्त के

<sup>\*</sup> नागरी-प्रचारिणी-पात्रका वर्ष ४८, अंक १-४ संवत् २०००, पृष्ठ ७७।

<sup>†</sup> देखिए परिशिष्ट 'क'।

<sup>🚦</sup> एपीग्राफिया इण्डिका, भाग २६, पृष्ठ १८९ ।



#### भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

समय में बन्धुवर्मन् के मन्दसौर के ४९३ संबत् के लेख की गणना करने पर झात्र होता है कि वह विकम-संवत् ही है और उसका नाम उक्त लेख में लिखा है 'मालवगणों की स्थिति से चारसौ तेरानवे वर्ष बाद का' अर्थात् मालव-संवत् । अत: मालव और विकम नाम एक ही संवत् के हैं ।

इसके आगे विचार करने के पूर्व हम 'कृत' शब्द के अयं पर विचार करेंगे । 'कृत' सब्द का ठीक अर्थ ज्ञात हो सके इसके लिए यह आवश्यक हैं कि 'मालवगण' सम्बन्धी जो पाठ हैं\* उन्हें एकत्रित करके उनपर विचार किया जाय :---

- १. श्रीमालवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते (४६१ मन्दसौर)।
- २. मालवानां गणस्थित्या (४९३ मन्दसौर)।
- ३. विख्यापके मालववंशकीर्तेः (५२४ मन्दसौर)।
- ४. मालवगणस्थितिवशात्कालज्ञानाय (५८९ मन्दसौर)।
- ५. संवरसर..............मालवेशानाम् (७९५ कोटा-राज्य)।
- ६. मालवकालाच्छरदां (९३६ ग्यारसपुर) ।

इस विचार के प्रकाश में 'क़त' शब्द का अर्थ खोजना उपयोगी होगा। डॉ० श्री वासुदेवशरण अग्रवाल ने कृत का अर्थ माना है 'सतयुग या स्वर्णयुग'‡। अग्रवालजी का अनुमान सत्य के आसपास है। 'कृत' का सीधा-सादा शाब्दिक अर्थ है 'किया हुआ' अर्थात् कर्म। यहाँ 'क़ुत' का अर्थ है मालवेश या मालवगणनायक का ऐसा कर्म जो मालववंश की कीर्ति बढ़ानेवाला था, जिससे मालवगण की स्थिति हुई, विदेशियों का विनाश हुआ और (डॉ० अग्रवाल के शब्दों में) सत्तयुग या स्वर्णयुग का प्रारम्भ हुआ।

अब अगला प्रश्न हैं मालवेश के 'कृत' का 'विक्रंम' में बदल जाना। इसके लिए विक्रम-संवत् के उल्लेख के प्रकार पर भी ध्यान देना होगा। इसका उल्लेख¥ निम्न प्रकारों से हुआ हैं ----

१. कालस्य विक्रमाख्यस्य (८९८ धौलपुर)

२. विक्रमादित्यभूभृत: (१०२८ उदयपुर)

- मालवगणाध्यक्ष क्रमञः मालवेश कैसे हो गया इसके लिए देखिए डॉ॰ राजबली पाण्डेय का लेख 'विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता' ।
- ' 'स्थिति' के अर्थ के विषय में भी विद्वानों में मतभेद है। डॉ. अस्तेकर इसका अर्थ 'परम्परा', 'सम्प्रदाय', 'रीति' आदि लेते हैं। डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल लिखते हैं ''मालव-गण की स्थिति शब्द का अर्थ क्या है ? हमारी सम्मति में स्थिति का सोधा अर्थ स्थापना है। मालव-गण की स्थापना का यह अर्थ नहीं है कि उस गण की सत्ता पहले अविदित थी।''.........'शकों की पराजय के बाद मालवगण ने स्वतंत्रता का अनुभव किया। हमारी सम्मति में स्वतंत्रता की यह स्थापना ही मालव-गण की स्थिति थी, जिसका मालव-इत संयत् के लेखों में कई बार उल्लेख है।'' डॉ० अग्रवाल का मत ही उचित है और हमारी समझ में तो इसका अर्थ है 'प्रतिष्ठित होना'।
- ‡ नागरी-प्रवारिणी-पश्चिका संवत् २०००, पृष्ठ १३१।
- 🛊 देखिए परिशिष्ट 'क'।

<sup>\*</sup> देखिए परिझिष्ट 'क' ।



#### श्री हरिहरनिवास दिवेदी

- ३. विकमादित्यकाले (१०९९ वसंतगढ़-सिरोही)
- ४. बत्सरैंबिकमादित्यैः (११०३ तिलकावाड़ा-बड़ौदा राज्य)
- ५. श्रीविकमादित्योत्पादितसंवत्सर (११३१ नवसारी बड़ौदा)
- ६ श्रीविक्रमार्कनृपकालातीतसंवत्सराणां (११६१ ग्वालियर)
- ७. श्रीविकमादित्योत्पादित संवत्सर (११७६ सेवाड़ी जोधपुर)

इससे यह जात होता है कि विकमीय नौवीं शताब्दी से ही ऊपर लिखे मालवेश का नाम विक्रमादित्य मानग गया था। ऊपर लिखे दोनों विवेचनों को एक में मिला देने से हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि विक्रमादित्य नामक मालवगण के अधिपति ने वह 'क्रुत'––कर्म किया था जिसका उल्लेख ऊपर है, जिसके कारण मालववंश की कीर्ति बढ़ी (परिशिष्ट 'क' के अभिलेख कमांक ७), जिसके कारण मालवगण की स्थिति रह सकी (अभिलेख क्रमांक ६ तथा ९) और इस संवत् का प्रवर्त्तन हुआ।

यहाँ यह बात भी विचारणीय है कि मालव एवं कृत नाम का प्रयोग जिस क्षेत्र में हुआ है वह मालवा या उसके निकट का ही क्षेत्र है। यह भी हो सकता है कि गणतन्त्र की भावनायुक्त मालवजाति ने अपने गणनायक के व्यक्तिगत नाम को अपने संवरसर में प्रधानता न दी हो या स्वयं गणनायक विक्रमादित्य ने इसे पसन्द न किया हो और मालवे के बाहर राजतन्त्र प्रधान देशों ने गण की अपेक्षा गणेश मालवेश को ही महत्त्व देना उचित समझा हो।

अभिलेखों में प्राप्त संवत्-सम्बन्धी पाठों के साथ मालब-मुद्राओं पर अंकित लेखों पर भी विचार कर लेना आवश्यक है। मालब-प्रान्त में मालवगण की मुद्राएँ प्राप्त हुई हैं। उनमें कुछ मुद्राएँ ऐसी हैं जिन पर एक ओर सूर्य या सूर्य का चिह्न है तथा दूसरी ओर 'मालवानांजयः' अथवा 'मालवगणस्यजयः' अथवा 'जय मालवानांजयः' लिखा हुआ है। इन मुद्राओं के विषय में श्री जयचन्द्र विद्यालंकार अपने 'भारतीय इतिहास की रूपरेखा' में लिखते हैं — "पहली शताब्दी ई० पू० के मालवगण के सिक्कों पर मालवानांजयः और मालवगणस्यजयः की छाप रहती है। वे सिक्के स्पष्टतः किसी बड़ी विजय के उपलक्ष में चलाए गए थे और वह विजय ५७ ई० पू० की विजय के सिवाय और कौनसी हो सकती थी ?" (पृष्ठ ८७१) परन्तु इतना ही नहीं, सूर्य एवं सूर्य का चिह्यदो बातों की ओर संकेत कर सकता है। या तो यह कि उपल विजय को प्राप्त करतेवाला 'आदित्य' का उपासक था या उसका नाम स्वयं 'आदित्यमय' था और यह नाम विक्रमादित्य होने के कारण बह अपना राजचिह्न सूर्य रखता था।

भारतीय अनुश्रुति में विक्रमादित्य~--अभिलेखों और विकम-संवत् पर विचार कर लेने के पश्चात् अब हम भारतीय अनुश्रुति एवं लोककथाओं पर विचार करेंगे। आज महाराष्ट्र, गुजरात एवं सम्पूर्णं उत्तर-भारत विक्रमादित्य की लोककथाओं से पूरित है। उसका परदुखभंजन रूप, उसकी न्यायपरायणता, उसकी उदारता एवं उसका शौर्य प्रत्येक भारतीय का हृदय-हार बना हुआ है। परन्तु लोककथाओं द्वारा परम्परा की निरन्तरता का आभास भले ही मिल रूसके, उसके द्वारा इतिहास के शास्त्रीय वाङ्भय का निर्माण नहीं हो सकता। लोककथा का आधार केवल व्यक्तिगत स्मृति होने के कारण वह अधिक प्रामाणिक नहीं कही जा सकती। परन्तु अनुश्रुति का महत्त्व अधिक है। वह लिखित रूप में होती है, अतः अधिक विश्वसनीय होती है।

मालवगणपति विकमादित्य की जो मूर्ति ऊपर अभिलेखों के विवेचन से बनी है, उसकी पूर्ति अनुश्रुति कहाँ तक करती है यह देखना भी उपयोगी होगा।

विक्रमादित्य सम्बन्धी भारतीय अनुश्रुतियों में सबसे प्राचीन पैठण के राजा हाल के लिए रचित गाथासप्तशती हैं । हाल का समय ईसवी प्रथम शताब्दी है । गाथासप्तशती का विक्रम विषयक श्लोक इस प्रकार है :---

> "संवाहणसुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खम्। चलणेण विक्कमाइत्तचरिअँ अणुसिक्खिअं तिस्सा ॥५।५६॥



#### भारतीय इतिहास में विक्रम-समस्या

इस प्रकार यह सिद्ध होता है कि ईसा की पहली शताब्दी में यह बात पूर्णरूप से प्रचलित थी कि विक्रमादित्य नामक उदार एवं प्रतापी शासक ने भृत्यों को लाखों का उपहार दिया। गाथासप्तशती के काल के विषय में भी विवाद चल चुका है। डॉ॰ भाण्डारकर ने अनेक तर्क इस बात के पक्ष में प्रस्तुत किए कि गाथासप्तशती का रचनाकाल ईसा की छटी शताब्दी है,\* परन्तु महामहोपाध्याय गौरीशंकर हीराचन्द ओझा ने डॉ॰ भाण्डारकर के तर्कों का खण्डन कर दिया है †।

दूसरी उल्लेखनीय अनुश्रुति सोमदेवभट्ट रचित कथासरित्सागर है। कथाप्तरित्सागर गुणाइय रचित वृहत्कया पर आधारित है। गुणाइय सातवाहन हाल का समकालीन है, अतः कथासरित्सागर एक ऐसे प्रन्थ का आधार लिए हुए है, जो विकमीय पहली शताब्दी का लिखा हुआ है। ऐसी दशा में कथासरित्सागर एक ऐसे प्रन्थ का आधार लिए हुए है, जो विकमीय पहली शताब्दी का लिखा हुआ है। ऐसी दशा में कथासरित्सागर ‡ कम विश्वसनीय नहीं है। उसके अनुसार विकमीदित्य उज्जैन के राजा थे, उनके पिता का नाम महेन्द्रादित्य और माता का नाम सौम्यदर्शना था। महेन्द्रा-दित्य के जब बहुत समय तक पुत्र न हुआ, तो उन्होंने शिव की आराधना की। इसी समय पृथ्वी पर धर्म का लोप और म्लेच्छों का प्रावल्य देखकर देवताओं ने महादेवजी से पृथ्वी का भार उतार लेने के लिए प्रार्थना की। शिवजी ने अपने गण माल्यवान् (अथवा इतिहास प्रसिद्ध मालवगण) से कहा कि तुम पृथ्वी पर मेरे भक्त महेन्द्रादित्य के यहाँ मानव रूप धारण करो और पृथ्वी का भार उतारो। उघर महेन्द्रादित्य को शिवजी ने यह वरदान दिया कि तुम्हारे पुत्र होगा और उसका नाम तुम विकमादित्य रखना। उसका वर्णन करते हुए सोमदेव ने लिखा है कि वह पितृहीनों का पिता, वन्धुहीनों का बन्धु, अनाथों का नाथ और प्रजाजन का सर्वस्व था र्हू।

तीसरी अनुश्रुति जैन ग्रन्थों की है। मेस्तुंगाचार्य-रचित पट्टावली में यह लिखा है कि महावीर-निर्वाण-संवत् के ४७० वें वर्ष में विक्रमादित्य ने शकों का उन्मूलन कर संवत् की स्थापना की। इसका समर्थन प्रवन्ध-कोध एवं धनेश्वर-सूरि-रचित शत्रुंजय-माहात्म्य से भी होता है। किस प्रकार शकों ने उज्जयिनी के गर्दभिल्ल को जीता और किस प्रकार फिर विक्रमादित्य ने शकों को भगाया, इसका वर्णन जैन ग्रन्थों में मिलता है।

कालकाचार्य-कथानक में ककों के आने का वर्णन है। उसके अनुसार जैन साधु कालकाचार्य एवं उनकी वहिन साध्वी सरस्वती जत्र उन्नैन में रहते थे उस समय वहाँ गर्दभिल्ल राजा राज्य करता था। एक दिन जत्र साध्वी सरस्वती पर गर्दभिल्ल की दृष्टि पड़ी तो वह उस पर अत्यधिक आसक्त हो गया और उसने उसे अपने अन्तःपुर में बन्द कर अपनी वासना का शिकार वनाया। कालकाचार्य सूरि ने सरस्वती को छुड़ाने के लिए अनेक प्रयास किए, गर्दभिल्ल को भी समझाया एवं अनुनय विनय की, परन्तु कोई फल न हुआ। दुखी होकर कालकाचार्य ने राजा के नाश की प्रतिज्ञा की और वे सिन्ध की ओर चले गए। वहाँ अनेक शक राजा थे जो 'शाह' कहलाते थे और उन सब के ऊपर एक सम्राट् था जो 'शाहीशाहानुशाही' कहलाता था। इन्होंमें से एक शाह के पास कालकाचार्य पहुँ वे और उन सब के ऊपर एक सम्राट् था जो 'शाहीशाहानुशाही' कहलाता था। इन्होंमें से एक शाह के पास कालकाचार्य पहुँ वे और उन सब के ऊपर एक सम्राट् बार 'शाहीशाहानुशाही' उस शाह से तथा कुछ अन्य शाहों से कुद्र हों गया। कालकाचार्य ने उसे अन्य शाहों के साथ माल्य की और आक्रमग करने को सलाह दी। शकशाह अन्य साथियों के साथ मार्ग में विजय करता हुआ उज्जयिनी आगया और उसने गर्दभिल्ल को हराकर भगा दिया।

साध्वी सरस्वती छुड़ा ली गई। कालकाचार्य आवन्द से रहने लगे और मालव पर शकों का आधिपत्य हो गया।

कुछ समय पश्चात् सार्वभौमोपम राजा श्रीविक्रमादित्य हुए, जिन्होंने शकों का वंशोच्छेद कर दिया। उन्होंने अनेक दान देकर मेदिनी को ऋणरहित करके अपने संवल्सर का प्रचलन किया।

- \* भाण्डारकर कमोमॅरेबन वॉल्यूम, पृष्ठ १८७।
- † प्राचीन-लिपि-माला, पृष्ठ १६८।
- ‡ कथासरित्सागर, लम्बक ६, तरंग १, विकर्मासह की कथा तथा लम्बक १८ विषमशील को कथा।
- ठीक इसी से मिलता हुआ वर्णन स्कन्दपुराण में है। इसमें विक्रमादित्य के पिता का नाम गन्धवंसेन और माता का नाम बीरमती है। शिवजी और उनके गण आदि ऊपर के अनुसार हैं और गन्धवंसेन को प्रमरवंशी लिखा है

ષ્ટર



### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

पट्टावळी के अनुसार विकमादित्य गर्दभिल्ल के पुत्र थे। इनके अतिरिक्त सिंहासनबत्तीसी, वैतालपच्चीसी, राजावळी आदि अनेक ग्रन्थ हैं, जिनमें विकमादित्य सम्बन्धी किंबदन्तियाँ संग्रहीत हैं।

विकमादित्य का जो रूप अनुश्रुति में मिलता है वह अत्यन्त पूर्ण एवं भव्य है । वह रूप ऐसा है जो ज्ञात ऐतिहासिक आधार, मुद्रा, अभिलेख आदि के विरुद्ध भी नहीं है । अतः योरोपीय विद्वानों के स्वर में स्वर मिलाकर विकमादित्य के अस्तित्व को अस्वीकार करना मानसिक दासता के अतिरिक्त और कुछ नहीं है ।

नवरत्न समीक्षाः — विकम और कालिदास की जोड़ी भारतीय अनुश्रुति एवं लोककथा में प्रसिद्ध है; परन्तु इतिहासज्ञों का बहुमत आज कालिदास को गुप्तवंशीय सम्राट् चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का समकालीन मानता है। ऐसी दखा में क्या ठीक माना जाय ? पहला विचार तो यह हो सकता है कि कालिदास चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समकालीन थे। दूसरी वात यह हो सकती है कि कालिदास एक न होकर अनेक हों और उनमें से एक ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी में हुआ हो, और यह भी हो सकता है कि मालवगणनायक विक्रमादित्य के समय में ही कालिदास हुए हों।

कालिदास को पूर्णतया चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समकालीन माननेवालों में महामहोपाध्याय वासुदेव विष्णु मिराशी\* प्रधान हैं। उन्होंने अन्य सब मतों का खण्डन करते हुए यह स्थापना की है कि कालिदास द्वितीय चन्द्रगुप्त के बाश्चय में थे। चन्द्रगुप्त ने ई० सन् ३८० से लेकर ४१३ पर्यन्त राज्य किया; अर्थात् कालिदास चौथी शताब्दी के अन्त में या पाँचवीं शताब्दी के प्रारम्भ में हुए होंगे, यह उनका मत है। इसके विपरीत श्री क्षेत्रेश चट्टोपाध्याय दृढ़ रूप से कालिदास को ईसा की प्रथम शताब्दी में रखते हैं। डॉ० राजवली पाण्डेय भी कालिदास को ५७ ई० पू० विक्रमादित्य का समकालीन मानते हैं।

श्री] जयशंकर प्रसाद का मत है कि कालिदास नामक कम से कम तीन साहित्यकार हुए हैं। इनमें से नाटककार कालिदास मालवगणनायक विक्रमादित्य के काल में थे। इसके पक्ष में जो उन्होंने तर्क दिए हैं उन्हें हम नीचे ज्यों का त्यों देते हैं †ं:----

"१. नाटककार कालिदास ने गुप्तवंशीय किसी राजा का संकेत से भी उल्लेख अपने नाटकों में नहीं किया।

२. 'रध्वुवंश' आदि में असुरों के उत्पात और उनसे देवताओं की रक्षा के वर्णन से साहित्य भरा है। नाटकों में उस तरह को विस्लेषण नहीं हैं। काव्यकार कालिदास का समय हूणों के उत्पात और आतंक से पूर्ण था। नाटकों में इस भाव का विकास इसलिए नहीं है कि वह शकों के निकल जाने पर सुख-शान्ति का काल है। 'मालविकाग्निमित्र' में सिन्धुतट पर विदेशी यवनों का हराया जाना मिलता है। यवनों का राज्य उस समय उत्तरीय भारत से उखड़ चुका था। 'शाकुन्तल' में हस्तिनापुर के सम्राट 'वनपुष्प-मालाधारिणी यवनियों' से सुरक्षित दिखाई देते हैं। यह सम्भवतः उस प्रथा का वर्णन है जो यवन-सिल्यूकस-कन्या से चन्द्रगुप्त का परिणय होने पर मौर्य्य और उसके बाद शुंगवंश में प्रचलित रही हो। यवनियों का व्यवहार कीतदासी और परिचारिकाओं के रूप में राजकुल में था। यह काल ई० पूर्ण प्रथम शताब्दी तक रहा होगा। नाटककार कालिदास 'मालविकाग्निमित्र' में राजसूय का स्मरण करने पर भी बौद्ध प्रभाव से मुक्त नहीं थे; क्योंकि 'शाकुन्तल' में धीवर के मुख से कहलवाया है-'''पशुमारणकम्मं-दार्शणप्य कुम्पा-मृदुरेव श्रोत्रियः''-- और भी --- ''सरस्वती श्रुतिमहती न हीयताम्'' ---इन शब्दों पर बौद्ध धर्म की छाप है। नाटककार ने अपने पूर्ववर्ती नाटककारों के जो नाम लिए हैं, उनमें सौमिल्ल और कवियुग के नाटघरत्नों का पता नहीं। भास के नाटकों को चौथी शताब्दी ई० प० माना गया है।

† 'स्कन्दगुप्त-विक्रमादित्य' नाटक को भूमिका, पृष्ठ २८।

<sup>\*</sup> कालिदास, पृष्ठ ४३।



# भारतीय इतिहास में विक्रम-समस्या

- ३. नाटककार ने 'मालविकाग्तिमित्र' की कथा का जिस रूप में वर्णन किया है वह उसके समय में बहुत पुरानी नहीं जान पड़ती। शुंगवंशियों के पतन-काल में विक्रमादित्य का मालवगण राष्ट्रपति के रूप में अभ्युदय हुआ। उसी काल में कालिदास के होने से शुंगों की चर्चा बहुत ताजीसी मालूम होती है।
- ४. 'जामित्र' और 'होरा' इत्यादि शब्द जिनका प्रचार भारत में ईसा की पाँचवीं शताब्दी के समीप हुआ है, नाटक में नहीं पाए जाते।
- ५. गुप्तकालीन नाटकों की प्राक्वत में मागधीप्रचुर प्राक्वत का प्रयोग है। उस प्राक्वत का प्रचार भारत में सैकड़ों वर्ष पीछे हुआ था। पाँचवीं, छटवीं शताब्दी में महाराष्ट्रीय प्राक्वत प्रारम्भ हो गई थी और उस काल के ग्रन्थों में उसी का व्यवहार मिलता है। 'द्याकुन्तल' आदि की प्राक्वत में बहुनसे प्राचीन प्रयोग मिलते है, जिनका व्यवहार छटी शताब्दी में नहीं था।''

इसके अतिरिक्त उन्होंने अन्यत्र\* लिखा है :----

- 'संवत् १६९९ अगहन सुदी पञ्चमी की लिखी हुई 'अभिज्ञान शाकुन्तल' की एक प्राचीन प्रति से, जो पं० के<mark>दाव-</mark> प्रसादजी मिश्र (भदैनी, काशी) के पास है, दो स्थलों के नवीन पाठों का अवतरण यहाँ दिया जाता है :---
  - (१) "आर्ये रसभावशेष–दीक्षागुरोः श्रीविक्रमादित्य-साहसांकस्याभिरूप–भूभिष्ठेयं परिषत् अस्यां च कालिदासप्रयुक्तेनाभिज्ञानशाकृत्तलनवेन नाटकेनोपस्थातव्यमस्माभिः।"
  - (२) ''भवतु तव विडौजाः प्राज्यवृष्टिः प्रजासु त्वमपि विततयज्ञोवज्रिणं भाषयेथाः गणदातपरिवर्तैरेवमन्योन्यकृत्ये—– नियतमुभयलोकानुग्रहरुलाघनीयैः।"

इसमें मोटे टाइप में छपे हुए शब्दों पर ध्यान देने से दो बातें निकली हैं। पहली, यह कि जिस विक्रमादित्य का उल्लेख झाकुस्तल में है उसका नाम विक्रमादित्य है और 'साहसांक' उसकी उपाधि है। दूसरे, भरतवाक्य में 'गण' शब्द के ढ़ारा इन्द्र और विक्रमादित्य के लिए यज्ञ और गणराष्ट्र दोनों की ओर कवि का संकेत है। इसमें राजा या सम्राट् जैसा कोई सम्बोधन विक्रमादित्य के लिए नहीं है। तब यह विचार पुष्ट होता है कि विक्रमादित्य मालव गण-राष्ट्र का प्रमुख नायक था, न कि कोई सम्राट् या राजा। कुछ लोग जैत्रपाल को विक्रमादित्य का पुत्र वताते हैं। हो सकता है कि इसी के एकाधिपत्य से मालवगण में फूट पड़ी हो और शालिवाहन के ढितीय शक-आक्रमण में वे पराजित किए गए हों।"

यदि शाकुन्तल का उपर्युक्त पाठ सही है, तब तो यह कहना होगा कि यह बात पूर्णरूप से सिद्ध है कि यह नाटक मालवगणाधीश के सामने अभिनीत हुआ था। चन्द्रगुप्त विकमादित्य को तो महापण्डित राहुल सांकृत्यायन † 'गणारि'(!) कहते हैं, गणाध्यक्ष नहीं। उनके अनुमान से मालवगण के उन्मूलन का पाप इन्हीं चन्द्रगुप्त द्वितीय के मस्थे है। फिर यह नाटक गणाध्यक्ष विक्रमादित्य साहसांक के सामने ही अभिनीत हुआ होगा। इस पाठ की प्रामाणिकता के विषय में अभी अधिक नहीं कहा जा सकता। यदि इस पाठ का समर्थन किसी और प्रति से भी हो सके तब तो यह स्थापना निर्विवाद रूप से ही सिद्ध हो जाय।

अतः लोककथा एवं अनुश्रुति में प्रसिद्ध विक्रम-कालिदास की यह अमर जोड़ी इतिहास सिद्ध है, यह माना जा सकता है ।

विकमादित्य के साथ कालिदास के अतिरिक्त अन्य आठ रत्नों का सम्बन्ध और जोड़ा जाता है। उसकी सभा में नवरत्न थे ऐसी अनुश्रुति है। ज्योतिर्विदाभरण का निम्नलिखित श्लोक प्रसिद्ध हैः—

धन्वन्तरिक्षपणकोऽमरसिंहशंकुवेतालभट्टघटखर्परकालिवासाः । ख्यातो बराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वं वररुचिर्नवविक्रमस्य ॥

| * वही, पृष्ठ १४। | † | देखिए | इसी | ग्रन्थ मे | रें र | राहलजी का लेख। |
|------------------|---|-------|-----|-----------|-------|----------------|
|                  |   |       |     |           |       |                |



श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

इसमें विकम की सभा के नवरत्न गिनाए गए हैं जो इस प्रकार हैं :----

(१) धन्वन्तरि (२) क्षपणक (३) अमरसिंह (४) शंकु (५) वेतालभट्ट (६) घटखपैर (७) कालिदास (८) वराहमिहिर (९) वररुचि।

यहाँ पर नवरतों का विस्तृत विवेचन करना अभीष्ट नहीं है। हम तो यहाँ यही देखना चाहते हैं कि उनमें से कौन से रतन विकमकालीन होकर उसकी सभा को सुशोभित कर सके होंगे। इनमें से कालिदास का विवेचन ऊपर हो चुका है। अब प्रधान रत्नों में धन्वन्तरि पर यदि विचार किया जाय तो प्रकट होगा कि वैदिक काल में भी एक धन्वन्तरि हो गए हैं, जो काशी के वेदकालीन राजा दिवोदास के तीन या चार पीढ़ी पूर्व हुए थे।\*

उसके बाद धन्वन्तरि नाम के वैद्यों की परम्परा चली और धन्वन्तरि-कृत कहे जानेवाले 'विद्याप्रकाशचिकिस्सा' तथा ु'धन्वन्तरि-निघण्टु' आदि के विवेचन से यह ज्ञात होता है कि विक्रमकाल (५७ ई० पू०) में भी कोई धन्वन्तरि हुए हैं। 'विद्याप्रकाशचिकित्सा' में सूर्य की वन्दना† दी हुई है। उसे देखते हुए यह अनुमान होता है कि वैद्यराज धन्वन्तरि विक्रमादित्य के आश्रित थे। प्राचीन राजसभाओं से वैद्य सम्बन्धित होते ही थे अतः मालवगणाध्यक्ष की सभा में भी वैद्य हों यह भी सम्भव है।

क्षपणक कौन थे तथा इनका समय क्या था, यह ज्ञात नहीं है। जैन साधु को क्षपणक कहते हैं‡। तो क्या जैन अनुश्रुति के सिद्धसेन दिवाकर भी विक्रमादित्य की सभा के नवरत्नों में थे ? परन्तु यह सब कल्पना-मात्र हैं। अभी तक इतिहास सिद्ध केवल इतना ही है कि 'अनेकार्थमंजरीकोष्द' नामक ग्रन्थ के रचयिता एक महाक्षपणक ईसा की ८वीं शती के पूर्व हुए थे है। इन महाक्षपणक का क्षपणक के साथ नामसाम्य होने के कारण श्री गोडे महाशय इस निष्कर्ष पर पहुँचना चाहते हैं कि अनेकार्थमंजरीकार चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की सभा में समादृत विद्वान हो सकता है। हमें इस निष्कर्ष से आपत्ति नहीं है और यह हमारे अनुमान के विपरीत भी नहीं है। हम समझते हैं कि महाकाल की नगरी में विक्रमादित्य के सामने ही महाकाल को नमस्कार न करनेवाले सिद्धसेन दिवाकर है नामक जैन साधु को ही पीछे के लेखकों ने क्षपणक नाम से सम्बोधित किया। क्षपणक नाम विशेष न होकर जैन साधु का ही पर्याय है।

प्रसिद्ध कोषकार अमरसिंह का समय भी ई० पू० प्रथम शताब्दी माना जा संकता है । इसके विषय में श्री जयचन्द्र विद्यालंकार∤ ने लिखा है :—

> "मुप्रसिद्ध अमरकोष के देव-प्रकरण में सबसे पहले बुद्ध के नाम हैं, फिर ब्रह्मा और विष्णु के । विष्णु के जो ३९ नाम हैं, उनमें राम का नाम नहीं हैं, क्रुष्ण के बहुत से हैं। इसलिए उसके समय तक रामावतार की कल्पना न हुई थी। इसीलिए अमरकोष के कर्त्ता अमरसिंह का समय सम्भवत: पहली शताब्दी ई० पू० है। प्रायः उसी समय बौद्धों ने संस्कृत में लिखना शुरू किया था, और अमरसिंह भी बौद्ध था।"

शंकु के विषय में ज्योतिविदाभरण के अतिरिक्त और कहीं उल्लेख नहीं मिलता । ज्योतिष का शंकु-यन्त्र इन्हीं के नाम पर है अथवा उसकी आकृति के कारण उसका उक्त नाम पड़ा है, कहा नहीं जा सकता । ऐसी दशा में उनका काल निर्णय करना कठिन है । इन्हें विक्रमादित्य का समकालीन मान लेने के मार्ग में कोई कठिनाई नहीं आती । <del>|-</del>

- \* जी० एन० मुखोपाध्याय-कृत हिस्ट्री ऑफ इण्डियन मेडीसिन, दूसरा खण्ड, पृष्ठ ३१०-३११।
- † यस्योदयास्तसमये पुरमुकुटनिष्ठघरणकमलोऽपि । कुरुलेञ्जलि त्रिनेत्रः जयतु स जाम्नान्निधिः सुर्यः ॥
- 🔹 आगे चलकर 'क्षपणक' को देखना अपशकुन माना जाने लगा था। देखिए 'मुद्राराक्षस' अंक ४।
- 🗼 देखिए इसी ग्रंथ में आगे भी प्र० कृ० गोडे का लेख 'क्षपणक एवं महाक्षपणक'।
- 💆 देखिए इसी ग्रंथ में आगे डॉ० मिस काउजे का निबन्ध ''जैन-साहित्य और महाकाल-मन्दिर''।
- 🕴 भारतीय इतिहास की रूपरेखा, पृष्ठ १००९।
- -- कुछ बिद्वान् झंकु को स्त्री मानते हैं। गुजरात के प्रख्यात चित्रकार श्री रविशंकर रावल ने नवरत्नों के चित्र में इन्हें स्त्री चित्रित किया है।



## भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

वेतालभट्ट का नाम लोककथा के विक्रमादित्य के साथ बहुत लिया जाता है। अनुश्रुति में अग्निवेताल और विक्रम का साथ बहुत प्रसिद्ध है। उज्जैन में आज भी 'अगिया वेताल' का स्थान इस 'अग्निवेताल' का साक्षी रूप है। परन्तु 'भट्ट' उपाधि यह सूचित करती है कि यह कोई विद्वान् थे। इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता कि यह विद्वान् तान्त्रिक थे या अमानवी योनि के यक्ष-राक्षस। अतः धंकु की तरह इन्हें भी विक्रमकालीन मान सकते हैं।

घटखर्पर के समय के विषय में भी कुछ ज्ञात नहीं है। इनके विषय में अनेक अनुमान किये गए हैं। एक विद्वान् के अनुसार 'खर्पर' का अर्थ है 'जस्ता' और 'घटखर्पर' विकम के वे वैज्ञानिक थे जो इस धानु के प्रयोग में दक्ष थे।\* कुछ विद्वानों के मत से 'घटखर्पर' एक जाति थी जो सम्भवतः कुम्हार थी। आज की 'खापडें' जाति को भी इन 'घटखर्पर' की स्मृति माना गया है। जो हो, हरिषेण की प्रशस्ति में हमें एक 'खरपरिक' जाति अवश्य दिखाई दी है। 'घटखर्पर' की स्मृति माना गया है। जो हो, हरिषेण की प्रशस्ति में हमें एक 'खरपरिक' जाति अवश्य दिखाई दी है। 'घटखर्पर' नामक एक काव्य भी है जो कालिदास विरचित कहा जाता है। पर यह कालिदास विकमकालीन कालिदास हें अथवा कोई और, यह निश्चित नहीं है। अतः इस व्यक्ति का काल भी निश्चित नहीं। अनिश्चय की दशा में इनको विकम-कालीन मान लेने में कोई आपत्ति नहीं दीखती।

वराहमिहिर के विषय में इतिहास के विद्वान् निश्चित तिथियां बतलाते हैं। इनका समय ५५० ई० निर्धारित किया गया है, परन्तु यह काल भी निर्विवाद रूप से मान लिया गया हो ऐसा नहीं है। यह उज्जैन निवासी थे इसमें सन्देह नहीं है। जब तक कोई ऐसा प्रमाण नहीं मिले जिसके द्वारा इनका समय ई० पू० प्रथम शताब्दी में जा सके तब तक बराह-मिद्दिर इस नवरत्त-समस्था को जटिल ही बनाए रहेंगे।

वररुचि का समय भी भारतीय इतिहास को एक समस्या बना हुआ है। कोई इन्हें कात्यापन मानकर इनका समय ईसा से प्रायः ४०० वर्ष पूर्व निर्धारित करते हैं। इनके ग्रन्थ 'प्राक्वत-प्रकाश' की भूमिका में कावेल महोदय [इनका [समय ई० पू० प्रथम शताब्दी मानते हैं और इस प्रकार यह विक्रमकालीन प्रतीत होते हैं।

ज्योतिविदाभरण का उपरोक्त रूलोक ही क्या, यह पूरा ग्रन्थ ही विद्वानों द्वारा प्रक्षिप्त माना गया हैं}। परन्तु इस विषय में अन्तिम शब्द कह सकने के पूर्व अभी बहुत अधिक छानबीन की आवश्यकता है।

ये नवरत्न वास्तव में विक्रमादित्य की सभा में रहे हों या न रहे हों, या विक्रम के एक सहस्र वर्ष उपरान्त उस सहस्राब्दी के श्रेष्ठतम विद्वानों को विक्रम से सम्बद्ध करने का किसी का सुन्दर अनुमान हो, अथवा नवग्रहों के समान विक्रमार्क के चारों ओर यह रत्नमण्डली किसी कुशल कल्पना-शिल्पी ने जड़ दी हो, परन्तु इसके कारण ५६-५७ ई० पू० होनेवाले विक्रमादित्य के अस्तित्व पर अविश्वस नहीं किया जा सकता।

विकमादित्य-विरुद और विरुदधारी :--विकमादित्य-विरुद भारतीय इतिहास में उसी प्रकार प्रचलित हुआ, जिस प्रकार कि योरोपीय इतिहास में 'सीजर' या 'कैसर' की उपाधि सर्वप्रिय हुई है। 'सीजर' शब्द से जिस प्रकार साम्राज्य एवं विजेता की भावना सम्बद्ध है, उसी प्रकार 'विकमादित्य' उपाधि में विदेशी शक्ति को पराजित करने की भावना निहित हूँ। परन्तु साथ ही यह भी भूल जाने की बात नहीं है कि जिस प्रकार 'सीजर' नाम के प्रतापी सम्राट् के अस्तित्व के पश्चात् ही सीजर उपाधि का प्रादुर्भाव हुआ था, उसी प्रकार 'विकमादित्य' उपाधि चल निकलने के लिए किसी 'विकमादित्य' मामक विदेशियों के विनाशक के अस्तित्त्व का होना भी आवश्यक है है।

- \* देखिए आगे श्री ब्रजकिशोर चतुर्वेदी का लेख 'बिकम के नवरत्न'।
- † श्री गंगाप्रसाद मेहता-कृत 'चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य', पृ० १६९।
- ∲ इस विरुद के विषय में पंजाब के प्रसिद्ध विद्वान् श्री डॉ. लक्ष्मणस्वरूप का मत भी तथ्यपूर्ण है—"ईसवी सन् से पूर्व भारतीय महाराज और सम्राट् विक्रमादित्य विरुद को धारण नहीं करते थे जैसे अजातशत्रु, प्रद्योत, चन्द्रगुप्त मौर्य, अशोक, पुष्प्रशित्र आदि ने विक्रमादित्य की उपाधि को अपने नाम के साथ

ઇદ્



## श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

अब हम आगे विकमादित्य विरुदधारी भारतीय नरेशों का विवेचन इस दृष्टि से करेंगे, जिससे यह झात हो सके कि यह सम्बोधन व्यक्तिवाचक नाम से उपाधि में कब परिवर्तित हुआ और जिन नरेशों ने इसे धारण किया वे कितने प्रतापी थे तथा इसका प्रभाव लोककथा और अनुश्रति पर क्या पड़ा।

अभी तक सबसे प्रथम विकमादित्य उपाधिधारी गुप्तवंशीय सम्प्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य समझे जाते थे, परन्तु अब यह सिद्ध हो गया है कि समुद्रगुप्त ने भी यह उपाधि धारण की थी\*। यह उपाधि इस महान् विजेता सम्प्राट्

- नहीं जोड़ा। ईसबी सन् के पश्चात् भारत के महाराज और सम्राट् जैसे चन्द्रगुप्त द्वितीय, स्कन्दगुप्त, शीलादित्य, यशोधर्म, हर्षवर्धन इत्यादि शक्तिशाली सम्राट् विक्रमादित्य की उपाधि को धारण करते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि वैदिक काल में जो गौरव और प्रताप अश्वमेध यझ करने से प्राप्त होते थे, ईसबी सन् के पश्चात् विक्रमादित्य की उपाधि धारण करने से वे ही गौरव उपलब्ध होने लगे थे। जिस प्रकार वैदिक काल में अक्ष्वमेध यज्ञ का करना संसार-विजेता होने की घोषणा करना होता था उसी प्रकार वैदिक काल में अक्ष्वमेध यज्ञ का करना संसार-विजेता होने की घोषणा करना होता था उसी प्रकार विक्रमादित्य की उपाधि धारण करना साम्राज्य तथा प्रभुत्व का सूचक बन गया था। पुष्यमित्र ने अश्वमेध यज्ञ किया पर उसने विक्रमादित्य की उपाधि धारण नहीं की। गुफ्तवंशीय चन्द्रगुप्त द्वितीय ने अश्वमेध यज्ञ नहीं किया पर उसने विक्रमादित्य की उपाधि धारण की। ''
- \* जर्नल ऑफ दि न्यूमेस्मेटिक सोसायटी ऑफ इण्डिया खण्ड ५, भाग २, दिसम्बर १९४३ के अंक में पृष्ठ १३६-३७, पर इन्हीं मुद्राओं का विवेचन करते हुए श्री डिस्कलकर लिखते हैं :---

"On the seventh coin the dress of the king and other items are similar to those in coins No 1 to 5, and in all respects this coin closely resembles the coins of Samudragupta of the standard type. But it is of an extraordinary importance, in that it bears on the reverse the legend "Shree Vikramah" instead of the usual legend "Parakramah". No other coin of Samudragupta has hitherto been found bearing this legend, which is found used only on the coins of Chandragupta II. This novelty may be explained in two ways.

"It may be supposed, therefore, that the coin of Samudragupta in the Bamnala hoard bearing on the reverse the Biruda Sri Vikramah was struck in the early period of Chandragupta's reign, the old die for the obverse of the coin of Samudragupta being used instead of the die of Chandragupta's early coins of the archer type. After only a few coins were struck in this way the mistake was detected and the further minting of the coin was discontinued. It is for this reason that our coin in the Bamnala find is the only specimen of the variety so far found. If this supposition is accepted, it would be better to call this as Chandragupta's coin wrongly bearing on the obverse the die of Samudragupta's coin.

"An alternative suggestion can also be made. It may be supposed that in the later period of his reign Samudragupta introduced the epithet Vikram in place of the usual synonymous epithet Parakrama used on coins of the standard type, and that Chandragupta continued to adopt on his coins the



## भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

के लिए पूर्णरूपेण उपयुक्त है इसमें शंका नहीं । शकक्षत्रप रुद्रसेन समुद्रगुप्त के पराक्रम से शंकित हुआ था और उसने उस**के** दरबार में अपना राजदुत भेजा था । इसके गुणों का वर्णन इसके राजकवि हरिषेण की प्रशस्ति की अपेक्षा अधिक सुन्दर रूप में नहीं किया जा सकता, इसलिए हम उसके आवश्यक अंश के अनुवाद को उद्धृत करते हैं :---

"जिसका मन विद्वानों के सत्संग-सुख का व्यसनी था, जो शास्त्र के तत्त्वार्थ का समर्थन करनेवाला था...... जो सत्कविता और लक्ष्मी के विरोधों को विद्वानों के मुणित मुणों की आज्ञा से दवाकर (अब भी) बहुतेरी स्फुट कविता से (मिले हुए) कीर्ति-राज्य को भोग रहा है.....जिसका पृथ्वी पर कोई प्रतिद्वन्द्वी नहीं था, जिसने सैकड़ों सच्चरितों से अलंकृत अपने अनेक गुणगणों के उद्रेक से अन्य राजाओं की कीर्तियों को अपने चरणतल से मिटा दिया था, जो अचिन्त्य पुरुष की भाँति साधु के उदय और असाधु के प्रलय का कारण था, जिसका कोमल हृदय भक्ति और प्रणतिमात्र से वज्ञ हो जाता था, जिसने लाखों गौएँ दान की थीं, जिसका मन कृपण, दीन, अनाथ, आतुरजनों के उद्वार और दीक्षा आदि में लगा रहता था, जो लोक के अनुग्रह का साक्षात् जाज्वल्यमान स्वरूप था, जिसके सेवक अपने भुजबल से जीते हुए राजाओं के विभव को वापिस देने में लगे हुए थे......जो लोकनियमों के अनुष्ठान और पालन करने भर के लिए ही मनुष्य रूप था, किन्तु लोक में रहनेवाला देवता ही था।''\*

समुद्रगुप्त का विकम उपाधि धारण करना कुछ स्थिति-पालक विद्वान शंकास्पद भले ही भानें, † परन्तु ईसवी सन् ३८० के आसपास राज्यारोहण करनेवाले यशस्वी सम्प्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय ने 'विक्रमादित्य' उपाधि ग्रहण की, यह उसकी मुद्राएँ पूर्ण रूप से सिद्ध करती हैं। इसने शक क्षत्रपों का उन्मूलन कर शकारित्व स्थापित किया। परन्तु इसकी

epithet Vikrama which he liked better than the epithet Parakrama. It may be said against this view that the coins of the standard type of Samudragupta, which is a close copy of the later coins of the Kushan type, are the earliest of all his coins and that if he had introduced the new epithet on some coins of his standard type, it could have been used also on other coins struck by him."

- श्री 'डिस्कलकर के ये दोनों अनुमान स्थिति-पालन को दुष्टि से किए गए हैं। अभी तक की मान्य ऐतिहासिक धारणाओं पर आघात न हो यही बात उक्त विद्वान् के मस्तिष्क में प्रधान रही है। पहला अनुमान तो वे यह करते हैं कि यह चन्द्रगुप्त की ही मुदा है और गलती से दूसरी ओर समुद्रगुप्त के साँचे का प्रयोग हो गया है। यह अनुमान अत्यन्त हास्यास्पद है। प्राचीन काल में ऐसी भूलें कम होती थीं, और इसे सिढ करने के लिए श्री डिस्कलकर को गुप्त-साम्प्राज्य के प्रबन्ध में कुछ भूलें भी ढूंढनी होंगी, वह भी विद्येषतः एक ऐसे मामले में, जो सम्प्राट् के सम्मुख अवध्यम्भावी रूप से जाना हो। दूसरा अनुमान तो स्वयं उन्होंने ही लॅंगड़ा कर दिया है।
- हमारे विचार से तो सम्भावना यह है कि समुद्रगुप्त ने जब हरिषेण के झब्बों में "दैवपुत्र झाहिशाहानुझाही झक.. आत्मनिवेदन कन्योपायनदान गरुत्मदंकस्वधिषय भुक्तिझासनयाचनाधुपाय" अर्थात् जब दैवपुत्र झाहि-झाहानुझाही झक.....आत्मनिवेदन करने लगे थे तथा अपनी कन्याएँ मेंट में देने लगे थे, अपने विषय-भुक्ति के झासन के लिए गरुड़ की राजमुद्रा में अंकित फरमान मागने लगे थे, तब सम्राट् स्कन्दगुप्त ने प्रयम झक-मानमर्दक मूल विक्रमादित्य के नाम को विरुद्द रूप में धारण किया। और पीछे से जब उसने समस्त भरतखण्ड को अपने प्रबल पराक्रम से आकान्त कर दिया तब 'पराक्रम' विरुद्द धारण किया।
- \* प्रयाग के स्तम्भ पर समुद्रगुप्त की विजय प्रशस्ति के अनुवाद से उढ़त (देखिए श्री गंगाप्रसाद मेहता-क्व. 'चग्द्रगुप्त विकमादित्य', पृष्ठ १६६-६८)।
- † देखिए, जनंल ऑफ दि न्यूमेस्मेटिक सोसायटी ऑफ इण्डिया दिसम्बर १९४३ में श्री डिस्कलकर का मत।



### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

प्रडास्ति लिखने के लिए इसे अपने पिता के समान हरिषेण जैसा राजकवि नहीं मिला था । यह सम्प्राट् महान् विजयी, अपार दानी, विद्या एवं कला का आश्रयदाता तथा धर्म-रक्षक था \* ।

गुन्त सम्प्राटों में अलिम सम्प्राट, जिसने अपने पौरुष से विदेशी शकों का मान मर्दन किया 'स्कन्दगुप्त' था। इसने भी विकमादित्य की उपाधि ग्रहण की थी। इसके सिक्कों पर 'परम-भागवत-श्रीवित्रमादित्य-स्कन्दगुप्तः' अंकित हैं। इसके अभिलेख † से प्रकट हैं कि कुललक्ष्मी विचलित थीं; म्लेच्छों और हूणों से आर्य्यावर्त आकारत था। अपनी सत्ता बनाए रखने के लिए जिन्होंने पृथ्वी पर सोकर रातें विताईं, हूणों के युद्ध में जिसके विकट पराक्रम से घरा विकम्पित हुई, जिन्होंने गौराष्ट्र के शकों का मुलोच्छेद करके परादित्त को बहाँ का शासक नियत किया, वह स्कन्दगुप्त ही थे।

गुण्तों के पञ्चात् यञोधम्मेनदेव से विक्रमादित्य उपाधि धारण की थी ऐसा कुछ लोगों का मत है । उसने ईसवी सन् ५४४ (या ५२८) में कहर के रणक्षेत्र में बकों को परास्त करके दो विजय-स्तम्भों का निर्माण कराया। इन पर से फरगुसन ने विक्रम-संवत्-प्रवर्तक-सम्वन्धी अपना विचित्र मत स्थापित किया था। परन्तु यह विदित है कि यद्योधर्म्मन ने अपनी किसी प्रधम्ति में विक्रमादित्य उपाधि धारण नहीं की।

इसके पश्चात् फिर छोटे-मोटे अनेक त्रिकमादित्य हुए । दक्षिण में भी अनेक राजाओं ने यह उपाधि धारण की । यहां तक कि हेंमू ने भी, जब उसे यह स्नम हुआ कि उसे मुगल-राज्य उखाड़ फेंकने में सफलता मिल जायगी, अपने आपको विकमादित्य लिखा ।

विदेशियों पर विजय की भावना तो विकमादित्य उपाधि के साथ है ही, साथ ही पिछले विकमादित्य उपाधिधारियों ने साहित्य-कला को आक्षय दिया, अपार दान दिए और राजसभा के बैभव को अत्यधिक बढ़ाया। यही कारण है कि आज से प्रायः एक महस्र वर्ष पूर्व विकमादित्य का जो रूप प्रचलित हुआ, उसमें मालवगण-प्रधान विकमादित्य तो छिप गया और उनके स्थान पर विकमादित्य उपाधिधारी सम्प्राष्टों की समस्वित मूर्ति वन गई। भारतीय संस्कृति एवं एकतंत्रीय शासन-प्रणाली में जो कुछ भी सर्वश्रेष्ठ था वह विकमादित्य से सम्बन्धित हो गया। महान् विजयी, परदुःखभंजन, न्याय-परायण, त्यांगी, दानी, एवं उदारचरित के रूप में उसकी कल्पना हुई। मालवगणमुख्य में यह सब गुण होंगे, इससे इनकार नहीं, परन्तू उसका यह चित्र अतिरंजित अवश्य हो गया।

उपसंहार :---ज्ञात ऐतिहासिक तथ्यों और अनुश्रुति के विवेचन से यह सिद्ध होता है कि उज्जैन-स्थित मालवगणों पर ई० पू० ५७ में बकों का अधिकार हो गया था। इस समय के धार्मिक विद्वेष ने बकों के अधिकार होने में सहायता की थीं। विक्रमादित्य नामक 'व्यक्ति' ने मालवगणतन्त्र का संगठन कर उसे अत्यधिक बलदााली बनाया, शकों का मूलोच्छेद किया और संवत्सर की स्थापना की। उसी समय 'मालवानांजयः' लेखसहित मुद्राएँ भी प्रचलित की गईं। यह विक्रमादित्य अत्यन्त प्रनापकाली और उदात्त गुण सम्पन्न था।

यह प्रयास केवल इस हेतु किया गया है कि भारतीय अनुश्रुति के नायक, हमारी प्राचीन संस्कृति एवं गौरव के प्रधान अवशेष विक्रम-संवत् के प्रवर्त्तक, विजयी विक्रमादित्य के अस्तित्व को असिद्ध करने के जो प्रयास किए गए हैं उनका तिराकरण हो सके। विक्रमीय प्रथम सहस्राब्दी में महान् विजेताओं द्वारा उसके नाम की उपाधि ग्रहण करने में अपने आपको गौरवाग्वित अनुभव करना इस वात का यूचक है कि भारतीय सदा से ही विक्रमादित्य के नाम को अत्यन्त मान एवं आदर की दृष्टि से देखने थे। आज राजमहल से दरिद्र की कुटी तक फैली हुई विक्रम की गौरवगाथाएँ उसी भावना की प्रतीक हैं। विक्रमादित्य का चलाया हुआ यह विक्रम-संवत् हमारी अमूल्यतम एवं महान्तम थाती है। यह हमारे विक्रम की स्मृति है, इसीसे हम भावी विक्रम की द्वित्व संचित करेंगे।

\* गंगाप्रसाद मेहता-कृत "चन्द्रगुप्त-विक्रमादित्य" पृष्ठ ५९-६६

विचलितकुललक्ष्मीस्तम्भनायोद्यतेन, क्षितितलज्ञयनीये येन नीता त्रियामा। समुदितवलकोक्षान् पुष्पमित्रांक्च जिल्वा, क्षितिपचरणपीठे स्थापितोवामपादः ॥



# भारतीय इतिहास में विक्रम-समस्या

परिशिष्ट 'क' \* 🗼

| <u>क्रमांक</u> | संवत्                | प्राप्ति-स्थान           |     | शासक या दाता                                  | संवत्-सम्बन्धी पाठ                                                                                                                   |
|----------------|----------------------|--------------------------|-----|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १              | २८२                  | नान्दसा (उदयपुर-राज्य)   |     | शक्तिगुण गुरु                                 | इत्तयोर्डयोर्वर्षशतयोर्डयशीतयोः २००-<br>८०-२ चेत्र पूर्णमासी (स्या) म्।                                                              |
| <br> <br>      | २८४                  | बर्णाला† (जयपुर-राज्य)   | ••  | ()वर्धन                                       | ।     ट०-२  पत्र पूर्णनाता (त्या )  म् ।<br>  क्रतेहि (क्रुतैः)  २००-८०-४ चैत्र शुक्ल-<br>।    पक्षस्य  पंचदरी ।                     |
|                | २९५                  | बड्वा (जयपुर-राज्य)      |     |                                               | कृतेहि (कृतैः) २००-८०-४ फाल्गुन शु० ५                                                                                                |
| ļ              | २९५                  |                          |     |                                               |                                                                                                                                      |
|                | 284                  | ,,                       |     | ••                                            |                                                                                                                                      |
|                | ३३५                  | बर्णाला (जयपुर-राज्य)    | ••  | મટ્ટ                                          | कृतेहि ३००-२०-५ जरा (जेष्ठ) शुद्धस्य<br>पंचदशी ।                                                                                     |
| २  <br>        | ४२८                  | विजयगढ़ (भरतपुर-राज्य)   | ••• | विष्णुवर्धन .  <br>                           | कृतेषु चनुर्षु वर्षशतेष्वष्टाविशेषु ४००-<br>२०-८ फाल्गुण-बहुलस्य पंचदश्या-                                                           |
| 87  <br>       | ا<br>لا <b>ټ</b> ړ ا | मन्दसौर (ग्वालियर-राज्य) | ••• | नरवर्मन् ।                                    | मेतस्यां पूर्वायाम् ।<br>श्रीमालवगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञितै-<br>कृषष्ट्यधिके प्राप्ते समाशतचतुष्टये ।                            |
| لا             | 860                  | गंगधार (झालावाड़-राज्य)  |     | विश्ववर्मन्                                   | दिने आश्वोजञ्जुक्लस्य पंचम्यामय<br>सत्कृते।<br>यातेषु चतुर्षु क्रतेषु शतेषु सौस्यैष्वाष्टा-<br>द्यीत सोत्तरपदेष्विह वत्सरेषु। शुक्ले |
| ૡ              | 868                  | नगरी (उदयपुर-राज्य)      | • • | दो वणिक् वन्धु                                | त्रयोदशदिने भुवि कार्तिकस्यमासस्य ।<br>कृतेषु चतुर्षुवर्षशतेष्वेकाशीत्युत्तरेष्वस्यां<br>मालवपूर्वायां ४००-८०-१ कार्त्तिक-           |
| Ę              | ४९३                  | मन्दसौर (ग्वालियर-राज्य) | ••• | कुमारगुप्त (क्षन्धुवर्मन)                     | शुक्लपंचम्याम् ।<br>मालवानां गणस्थित्या याते जतचतुष्टये<br>त्रिनवत्यधिकेव्दानामृतौ सेव्यघन-<br>स्तने, सहस्य मासशुक्लस्य प्रशस्तेऽ-   |
| ঙ              | ५२४                  | मन्दसौर (ग्वालियर-राज्य) |     | प्रभाकर                                       | ह्नि त्रयोदशे ।<br>सरन्निशानाथकरामलायाः विख्यापके<br>मालववंसकीर्तेः । शरद्गणे पंचन्नते                                               |
| ‡ ९            | ५८९                  | मन्दसौर (ग्वालियर-राज्य) |     | राज्याधिराज परमेक्वर<br>यशोधर्मन्-विष्णुवर्धन | व्यतीते, त्रिघातिताष्टाभ्यधिके कमेण ।                                                                                                |

\* यह परिशिष्ट डॉ॰ देवदत्त भाण्डारकर द्वारा तैयार की गई विक्रम-संवत् के उल्लेखवाले अभिलेखों की सूची पर से तैयार किया गया है। भाण्डारकर की यह सूची एपीग्नेफिया इण्डिका के भाग १९-२३ के परिशिष्ट 'क' के रूप में निकली है। जो अभिलेख उक्त सूची के बनने के पश्चात् प्राप्त हुए हैं उन्हें भी इसमें सम्मिलित कर दिया गया है।

- 🛨 इस सम्बन्ध में १०३ अंक पड़ा हुआ तस्तेबाही का गोण्डोफारनिस का अभिलेख भी विचारणीय है। अनेक विद्वान् इसे विऋम-संवत् मानते हैं, परन्तु यह मत विवादास्पद है।
- ी आगे के पाँच अभिलेख डॉ॰ भाण्डोरकर की उक्त सूची में नहीं हैं। इनका उल्लेख डॉ॰ अल्तेकर के एपीग्रॅफिया इण्डिका, भाग २६, पृष्ठ ११८-१२५ पर किया है।
- यह कमांक डॉ० भाण्डारकर की सूची के अनुसार है। उक्त सूची के उन अभिलेखों के उल्लेख छोड़ दिए गए हैं, जिनमें संवत् का नामोल्लेख नहीं हैं।



# श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

| कमांक संवत् |      | प्राप्ति-स्थान               |            | शासक या दाता         | संवत्-सम्बन्धी पाठ                                                                                                                                                                             |  |
|-------------|------|------------------------------|------------|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| १६          | 990  | चित्तौड़गढ़                  |            | मान                  | माल्वेश-संवत्सर †।                                                                                                                                                                             |  |
| શ્ઉ         | ७९४  | धीनीकि * (काठियावाड़)        | •••        | जैकदेव               | विक्रमसंवत्सरशतेसु सप्तषु चतुर्नवत्य-<br>धिकेष्वंकतः । कार्तिकमासापरपक्षे<br>अमावस्यायां आदित्यवारे ज्येष्ठानक्षत्रे<br>रविग्रहणपर्वणि ।                                                       |  |
| १८          | ૭૧૫  | कणस्व (कोटा-राज्य)           | ••         | शिवगण                | संवत्सरशतैयतिः सपंचनवत्यर्गलैः सप्तभि-<br>मलिवेशानाम् ।                                                                                                                                        |  |
| २७          | 696  | धौलपुर                       |            | चण्डमहासेन           | वसुनवाष्टौ वर्षागतस्य कालस्य विकमा-<br>ख्यस्य वैशाखस्य सितायां रविवार-<br>युतद्वितीयायां चन्द्रे रोहिणिसंयुक्ते<br>लग्ने सिहस्य शोभने योगे।                                                    |  |
| ३७          | ९३६  | ग्यारसपुर (ग्वालियर-राज्य)   | ••         |                      | मालवकालाच्छरदां षट्त्रिंशत्संयुते-<br>ध्वतीतेषु नवसु शतेषु मधाविह ।                                                                                                                            |  |
| 86          | ९७३  | विजापुर , ,                  | ••         | राष्ट्रकूट विदग्धराज | रामपुर्व गुरु गुरु गुरु गुरु गुरु<br>रामगिरनन्दकलिते विक्रमकाले गते<br>तु शुचिमासे । ‡                                                                                                         |  |
| ĘĘ          | १००५ | बोधगया                       |            | ••                   | ्तु शुग्वनाता +<br>विकम-संवत्सरा १००५ के मधुमास<br>के शुक्लपक्ष की चतुर्थी शुकवार का<br>उल्लेख है ।                                                                                            |  |
| <i>६</i> ७  | 2005 | आहार (उदयपुर-राज्य)          |            | अल्लट                | कार्तिक सितपंचम्यां अग्रटनाम्नासु-<br>सूत्रधारेण। प्रारब्धं देवगृहं कालेवसु-<br>झून्यदिकसंख्ये ।। दर्शादग्विकमकाले<br>वैशाखे शुद्धसप्तमी दिवसे । हरिरिह<br>निवेशितौऽ यं घटितप्रतिमो. वराहेण ।। |  |
| ७२          | १०१३ | ओसिआ (जोधपुर-राज्य)          | •••        | ÷ •                  | ानवाचताऽ य घाटतप्रातमा. वराहणाः<br>विक्रम-संवत्सर ११०३ फाल्गुण झुक्ल् <b>पक्ष</b><br>ृत्तीया । ‡                                                                                               |  |
| 6٥          | १०२८ | ्<br>एकलिंगजी (उदयपुर-राज्य) | . <b>.</b> | नरवाहन               | ि पुराला ।<br>विकमादित्यभूभृतः । अष्टाविंशतिसंयुक्ते<br>शते दशगुणे सति ।                                                                                                                       |  |
| ११७         | १०८६ | राधनपुर (बम्बई-प्रान्त)      |            | भीमदेव               | विकम-संवत् १०८६ कार्तिक शुदि १५।                                                                                                                                                               |  |
| १२३         | १०९९ | वसन्तगढ़ (सिरोही-राज्य)      | ••         | पूर्णपाल             | नवनवतिरिहासीद् विकमादित्यकाले ।<br>जगति दशग्रतानामग्रतो यत्र पूर्णा<br>प्रभवति नभमासे स्थानके चित्रभानोः ॥                                                                                     |  |
| १२८         | 8803 | तिलकवाड़ा (वड़ौदा-राज्य)     | •••        | जसोराज-भोजदेव        | मृगशिरसिशशांके कृष्णपक्षे नवम्याम् ।<br>वत्सरैवित्रमादित्यैः शतैरेकादशैस्तथा ।<br>त्र्युत्तरैर्मागमासेऽ स्मिन् सोमे सोमस्म<br>पर्वणि ।                                                         |  |

ै डॉ० भाण्डारकर ने इसका मूल पाठ नहीं दिया। कर्नल टॉड के 'एनाल्स ऑफ राजस्थान' से उक्त पाठ का अनुवाद उद्धृत किया है जो इस प्रकार है :---

"Seventy had elapsed beyond seven hundred years (Semvatisir) when the lord of the men, the king of Malwa, formed this saka.

इस पर डॉ॰ भाण्डारकर ने यह सम्भावना की है कि इसके मूल पाठ में 'मालवेश' के संवत् का उल्लेख होगा। \* इस ताम्रपत्र को डॉ॰ अल्तेकर ने जाली सिद्ध कर दिया है। एपीग्राफिया इण्डिका, भाग २६, पू॰ १८९। ‡ इसका मूल पाठ डा॰ भाण्डारकर ने नहीं दिया है।

.

.



# भारतीय इतिहास में विकम-समस्या

| क्रमांक              | । संवत् | प्राप्ति-स्थान             | शासक या दाता                    | संदत्-सम्बन्धी पाठ                                                                                                                                                                                   |
|----------------------|---------|----------------------------|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १३४                  | १११६    | उदयपुर (ग्वालियर-राज्य)    | उदयादित्य                       | एकादशशनवर्षाअङ्गतदधिकं पोडसंच<br>विकमेद्रेसाम् । संवत् १११६ नत्रस-<br>तैकमीति शक गत झालिवाहित च<br>नृपार्धाश शाके ९८१ ।                                                                              |
| १३६                  | 2886    | देवगढ़ (झांसी)             | सती-प्रस्तर .                   | ि गृंगावार्य साक ८८४ ।<br>विक्रम-संवत् १११८ ज्येष्ठ सु० मंगलवार ।                                                                                                                                    |
|                      | ११३१    | नवसारी (बड़ौदा-राज्य)      | कर्णराज एवं दुर्लभराज           | श्रीविकमादित्योत्पादित संवत्सर रातेष्वे-<br>कादगसु एकत्रिशदक्षिकेषु अत्राकतोऽ-<br>पि सं० ११३१ कार्तिक शुदि एकादगी<br>पर्वणि ।                                                                        |
| <b>શ્</b> ષ્ષ્       | 8826    | सूनक (बड़ौदा-राज्य)        | कर्णदेव त्रैलोक्यमल्ल           | विक्रम-संवत् ११४८ वैयाख शदि १५<br>सोमे । अद्य सोमग्रहणपर्वणि ।                                                                                                                                       |
| શપદ                  | ११५०    | ग्वालियर                   | महिपालदेव                       | एकादशस्वतीतेषु संवत्सरशतेषु च । एकोन-<br>पंचाशति च गतेप्वट्देपु विक्रमान् ।। पंचारो<br>चाश्विने मासे कृष्णपक्षे अंकतोऽ<br>पि । ११५० आश्विनवहरुपंचम्याम् ।                                            |
| १६५                  | ११५७    | अर्थूणा (बाँसवाड़ा-राज्य)  | चामुण्डराज                      | े सप्तपंचाशदधिके सहस्रे च शतोचरे ।<br>चैत्रकृष्णहितीयायाम् ।                                                                                                                                         |
| <b>१</b> ६९          | ११६१    | ग्वालियर                   | महीपालदेव का उत्तरा-<br>धिकारी  |                                                                                                                                                                                                      |
| <b>۽</b> و: <b>ع</b> | ११६४    | कद्माल (उदयपुर-राज्य)      | विजयसिंह                        | भौविकमकालातीत संवत्सरशतप्वेकाद-<br>आसु चतुःषप्टचधिकेषु आषाढ मास<br>अमावस्यां सूर्यग्रहणऽअंकतोऽ पि<br>संवत् ११६४ वर्षे आपाढवदि १५।                                                                    |
| १७९।                 | ११६६    | अर्थ्णा (बाँसवाडा-राज्य)   | विजयराज                         | े वर्षसहस्रे याते पट्षष्ठ्युत्तरशतेन संयुक्ते ।<br>विकमभानोः कालविकमभ                                                                                                                                |
| 200                  | ११७६    | सेवाड़ी (जोधपुर-राज्य)     | रत्नपाल                         | संवत् ११६६ वैद्यास मुदि ३ सोमे )<br>श्रीविक्रमादित्योत्पादितातीतसंवत्सरुगते-<br>प्वेकादशमु पट्सप्तत्यधिकेषु ज्येष्ठमास-<br>बहुल-पक्षाप्टमी-गुरुवासरे । अंकतोऽ पि<br>संवत् ११७६ ज्येष्ठ वदि ८, गुरी । |
| २३२                  | ११९१    |                            | यशोत्रमंदेव 🧠                   | श्रीविकम-कालोतीत-संवरसरैकनवत्यधिक-<br>शतैकादशेषु कातिक शूदिश्ष्टम्याम् ।                                                                                                                             |
| २४०                  | શ્રરષ   | उज्जैन (ग्वालियर-राज्य)    | जयसिंह                          | विक्रमनॄप-काळातीत-संवत्सरशतैकादशमु<br>पंचनवत्यधिकेषु । अंकतः संवत् ११९५<br>ज्येष्ठ-वदि १४ गुरौ ।                                                                                                     |
| २४१                  | ११९५    | भद्रेश्वर (कच्छ-राज्य)     | जयसिंहदेव                       | विक्रम-संवत् ११९५ वर्षे आषाढ झूदि<br>१० रवी अस्यां संवत्सर-मास-पक्ष-<br>दिवस-पूर्वायां तिथौ ।                                                                                                        |
|                      | ११९६    | दोहद (जिला पंचमहाल बम्बई)  | जयसिंहदेव                       | श्रीनप-विक्रम-संवत ११९६।                                                                                                                                                                             |
| २५०                  | ११९८    | किराडू (जोधपुर-राज्य)      | जयसिंह-सिद्धराज तथा<br>सोमेश्वर | अष्टनवतौ वर्षे विक्रम-भूपतेः ।                                                                                                                                                                       |
| २५२                  | ११९९    | झालरापाटन (झालावाड़-राज्य) |                                 | विक्रमांक-मंवन् ११९९ फाल्गुण झुदि ।                                                                                                                                                                  |

પર



# विकमादित्य की ऐतिहासिकता

### जनश्रुति—

#### भी डॉ० राजबली पाण्डेय, एम. ए., बो-लिद्

मर्यादा-पुरुषोत्तम राम और कृष्ण के पश्चात् भारतीय जनता ने जिस शासक को अपने हृदय-सिंहासन पर आरूढ़ किया है वह विक्रमादित्य हैं। उनके आदर्श, न्याय और लोकाराधन को कहानियाँ भारतवर्ष में सर्वत्र प्रचलित हैं, और आबाल-वृद्ध सभी उनके नाम और यश से परिचित हैं। उनके सम्बन्ध में यह प्रसिद्ध जनश्रुति है कि दे उज्जयिनीनाश गन्धर्वसेन के पुत्र थे। उन्होंने शकों को परास्त करके अपनी विजय के उपलक्ष में संवत् का प्रवर्तन किया था। वे स्वयं काव्य-ममैन्न तथा कालिदासादि कवियों के आधयदाता थे। भारतीय ज्योतिप-गणना से भी इस बात की पुष्टि होती है कि ईसा से ५७ वर्ष पूर्व विक्रमादित्य ने विक्रम-संवत् का प्रचार किया था।

#### अनुश्रुति---

भारतीय-साहित्य में अंकित अनुश्रुति ने भी उपर्युक्त जनश्रुति को किसी न किसी रूप में स्वीकार किया है। इनमें से कुछ का उल्लेख नीचे किया जाता है:---

१. अनुश्रुति के अनुसार विक्रमादित्य का प्रथम उल्लेख 'गाथासप्तशती' में इस प्रकार मिलता हैं:---

### संबाहणसुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खम् । चलणेण विक्कमाइत्तचरिअँ अणुसिक्खिअँ तिस्सा ।। ५-६४ ॥

इसकी टीका करते हुए गदाधर लिखते हैं— "पक्षे संवाहणं संवधनम् । लक्खं लक्षम् । विकमादित्योऽपि भृत्य-कर्तृंकेन सत्रुसंबाधनेन तुप्ट: सन् भृत्यस्य करे लक्षं ददातीत्यर्थ: ।" इससे यह प्रकट होता है कि गाथा के रचना-काल में यह बात प्रसिद्ध थी कि विकमादित्य नामक एक प्रतापी तथा उदार शासक थे, जिन्होंने शत्रुओं के ऊपर विजय के उपलक्ष में भृत्यों को लाखों का उपहार दिया था। 'गाथासप्तशती' का रचयिता सातवाहन राजा हाल प्रथम राताब्दी ई० पश्चात् में हुआ था। अतः इसके पूर्व विकमादित्य की ऐतिहासिकता सिद्ध होती है। इस ऐतिहासिक तथ्य का प्रतिपादन महामहोपाध्याय इरप्रसाद शास्त्री ने अच्छी तरह से किया है ( एपिग्राफिया इण्डिका, जिल्द १२, पृ. ३२०)। इसके विरुद्ध डॉ॰ देवदत्त

4ર



## विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता

रामकुष्ण भाण्डारकर ने 'गाथासप्तशती' में आए हुए ज्योतिष के संकेतों के आघार पर कुछ आपत्तियां उठाई थीं (भाण्डारकर-स्मारक-ग्रन्थ, पृ० १८७-१८९), किन्तु इसका निराकरण म० म० पं० गौरीशंकर हीराचन्द ओझा ने भली भांति कर दिया है (प्राचीन लिपिमाला, पृ० १६८)।

२. जैन पंडित मेरुतुंगाचार्य-रचित पट्टावली में लिखा है कि नभोवाहन के पदचात् गर्दभिल्ल ने उज्जयिनी में तेरह वर्ष तक राज्य किया। इसके अत्याचार के कारण कालकाचार्य ने शकों को बुलाकर उसका उन्मूलन किया। शकों ने उज्जयिनी में चौदह वर्ष तक राज्य किया। इसके बाद गर्दभिल्ल के पुत्र वित्रमादित्य ने शकों से उज्जयिनी का राज्य वापिस कर लिया। यह घटना महावीर-निर्वाण के ४७० वें वर्ष (५२७-४७० = ५७ ई० पू०) में हुई। वित्रमादित्य ने साठ वर्ष तक राज्य किया। उनके पुत्र वित्रमादित्य ने ४० वर्ष तक राज्य किया। वत्परचात् में लेल, नेल तथा नाहद ने कमरा: ११, १४ और १० वर्ष तक शासन किया। इस समय वीर-निर्वाण के ६०५ वर्ष परचात् (६०५-५२७ = ७८ ई० प०) शक-संवत् का प्रवर्तन हुआ।

३. प्रबन्धकोष के अनुसार महावीरनिर्वाण के ४७० वर्ष बाद (५२७-४७०==५७ ई० पू०) विक्रमादित्य न संबत् का प्रवर्तन किया।

४. धनेश्वर सूरि विरचित शत्रुञ्ज्ययमाहात्म्य में इस बात का उल्लेख है कि वीर-संवत् के ४६६ वर्ष बीत जाने पर विकमादित्य का प्रादुर्भाव होगा। उनके ४७७ वर्ष पश्चात् शिलादित्य अथवा भोज शासन करेगा। इस ग्रन्थ की रचना ४७७ विकम-संवत् में हुई, जबकि वलभी के राजा शिलादित्य ने सुराष्ट्र से बौद्धों को खदेड़कर कई तीथों को उनसे वापस किया था। (देखिये डॉ० भाउदाजी, जरनल ऑफ वॉम्बे एशियाटिक सोसायटी, जिल्द ६, पृ० २९-३०)।

५. सोमदेव भट्ट विरचित कथासरित्सागर (लम्बक १८, तरंग १) में भी विक्रमादित्य की कया आती है। इसके अनुसार ये उज्जयिनी के राजा थे। इनके पिता का नाम महेन्द्रादित्य तथा माता का नाम सौम्यदर्शना था। महेन्द्रादित्य ने पुत्र की कामना से शिव की आराधना की। इस समय पृथ्वी म्लेच्छाकान्त थी। अतः इसके त्राण के लिये देवताओं ने भी शिव से प्रार्थना की। शिवजी ने अपने गण माल्यवान्\* को बुलाकर कहा कि पृथ्वी का उढार करने के लिये देवताओं मनुष्य का अवतार लेकर उज्जयिनीनाथ महेन्द्रादित्य के यहाँ पुत्र-रूप से उत्पन्न हो। पुत्र उत्पन्न होने पर शिवजी के आदेशानुसार महेन्द्रादित्य ने उसका नाम विक्रमादित्य तथा उपनाम (शत्रु-संहारक होने के कारण) विषमशील रखा। बालक विक्रमादित्य पढ़-लिखकर सव शास्त्रों में पारंगत हुआ, और प्राज्य-विक्रम होने पर उसका अभिषेक किया गया। बहु बड़ा ही प्रजावत्सल राजा हुआ। इसके बारे में लिखा है:---

> स पिता पितृहीनानामबंधूनां स बान्धवः । अनाथानां च नाथः सः प्रजानां कः स नाभवत् ॥ १८-१-६६ ॥

(वह पितृहीनों का पिता, बन्धु-रहितों का बन्धु और अनाथों का नाथ था। प्रजा का तो वह सर्वस्व ही था।) इसके अनन्तर विक्रमादित्य की विस्तृत विजयों और अद्भुत कृत्यों का अतिरंजित वर्णन है।

कथासरित्सागर अपेक्षाकृत अर्वाचीन ग्रन्थ होते हुए भी क्षेमेन्द्रलिखित बृहत्कथामञ्जरी और अन्ततोगत्वा बृहत्कथा (गुणाढ्यरचित) पर अवलंबित हैं। गुणाढ्य सातवाहन हाल का समकालीन था, जो विकमादित्य से लगभग १०० वर्ष पीछ हुआ था। अतः सोमदेव ढारा कथित अनुश्रुति विकमादित्य के इतिहास से सर्वथा अनभिज्ञ नहीं हो सकती। सोमदेव के सम्बन्ध में एक और बात ध्यान देने की है।वे उज्जयिनी के विकमादित्य के अतिरिक्त एक दूसरे विकमादित्य को भी जानते थे, जोकि पाटलिपुत्र का राजा था–– "विकमादित्य इत्यासीद्राजा पाटलिपुत्रके (लम्बक ७, तरंग ४)''। इसलिये जो आधुनिक ऐतिहासिक मगधाधिप पाटलिपुत्रनाथ गुप्त सम्राटों को उज्जयिनीनाथ विकमादित्य से अभिन्न समझते हैं, वे अपनी परम्परा और अनुश्रुति के साथ बलात्कार करते हैं।

\* कथा की पौराणिक बौली में 'गण' से गणतंत्र और 'माल्यवान' से मालव जाति का आभास मिलता है।



#### श्री डॉ॰ राजवली पाण्डेय

६. द्वात्रिंशत्पुत्तलिका, राजावली आदि ग्रन्थों तथा राजपूताने में प्रचलित (टॉंड्स राजस्थान में संकलित) अनुश्रुतियों में उज्जयिनीनाथ शकारि विकमादित्य की अनेक कथाएँ मिलती हैं।

साधारण जनता की जिज्ञासा इन्हीं अनुश्रुतियों से तृप्त हो जाती है और वह परम्परा से परिचित लोक-प्रसिद्ध विक्रमादित्य के सम्बन्ध में अधिक गवेषणा करने की चेष्टा नहीं करती। किन्तु आधुनिक ऐतिहासकों के लिए केवल अनुश्रुति का प्रमाण पर्याप्त नहीं है। वे देखना चाहते हैं कि अन्य साधनों द्वारा ज्ञात इतिहास से परम्परा और अनुश्रुति की पुष्टि होती है या नहीं। विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता के सम्बन्ध में वे निम्नलिखित प्रश्नों का समाधान करना चाहते हैं :-

- (१) विकमादित्य ने जिस संवत् का प्रवर्तन किया था उसका प्रारम्भ कब से होता है?
- (२) क्या प्रथम बताब्दी ई० पू० में कोई प्रसिद्ध राजवंश अथवा महापुरुष मालव प्रान्त में हुआ था या नहीं ?
- (३) क्या उस समय कोई ऐसी महत्वपूर्ण घटना हुई थी जिसके उपलक्ष में संवत् का प्रवर्तन हो सकता था ?

इन प्रश्नों को लेकर अब तक प्रायः जो ऐतिहासिक अनुसन्धान होते रहे हैं उनका सारांश संक्षेप में इस प्रकार दिया जाता है:---

- (१) यद्यपि ज्योतिषगणना के अनुसार विकम-संवत् का प्रारम्भ ५७ ई० पू० में होता है किन्तु ईसा की प्रथम कई शताब्दियों तक साहित्य तथा उत्कीर्ण लेखों में इस संवत् का कहीं प्रयोग नहीं पाया जाता। मालव प्रान्त में प्रथम स्थानीय संवत् मालवगण-स्थिति-काल था, जिसका पता मन्दसौर प्रस्तर-लेख से लगा है—मालवानां गणस्थित्या याते सतचतुष्टये (फ्लीट: गुप्त उत्कीर्ण लेख सं० १८)। यह लेख पाँचवीं शताब्दी ई० प० का है।
- (२) प्रथम शताब्दी ई० पू० में किसी प्रसिद्ध राजवंश अथवा महापुरुष का मालव प्रान्त में पता नहीं।
- (३) इस काल में कोई ऐसी कान्तिकारी घटना मालव प्रान्त में नहीं हुई जिसके उपलक्ष में संवत् का प्रवर्तन हो सकता था।

उपर्युक्त खोजों से यह परिणाम निकाला गया है कि प्रथम शताब्दी ई० पू० में विक्रमादित्य नामक कोई शासक नहीं हुआ। तत्कालीन विक्रमादित्य कल्पना-प्रसूत है। संभवतः मालव-संवत् का प्रारम्भ ई० पू० प्रथम शताब्दी में हुआ था। पीछे से 'विक्रमादित्य' उपाधिधारी किसी राजा ने अपना विरुद इसके साथ जोड़ दिया। इस प्रकार संवत् के प्रवर्तक विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता बहुत से विद्वानों के मत में असिद्ध हो जाती है। इस प्रक्रिया का फल यह हुआ कि कतिपय प्राच्यविद्याविशारदों ने प्रथम शताब्दी ई० पू० के लगभग इतिहास में प्रसिद्ध राजाओं को विक्रम-संवत् का प्रवर्तक सिद्ध करने की चेप्टा प्रारम्भ की।

#### आनुमानिक मत—

(१) फर्गुंसन ने एक विचित्र मत का प्रतिपादन किया। उनका कथन है कि जिसको ५७ ई० पू० में प्रारम्भ होनेवाला विकम-संवत् कहते हैं वह वास्तव में ५४४ ई० प० में प्रचलित किया गया था। उज्जयिनी के राजा विकम हर्ष ने ५४४ ई० में मलेच्छों (शकों) को कोरूर के युद्ध में हराकर विजय के उपलक्ष में संवत् का प्रचार किया। इस संवत् को प्राचीन और आदरणीय बनाने के लिये इसका प्रारम्भ काल ६×१०० (अथवा १०×६०) = ६०० वर्ष पीछे फेंक दिया गया। इस तरह ५६ ई० पू० में प्रचलित विकम-संवत् से इसको अभिन्न मान लिया गया। किन्तु क्यों ६०० वर्ष पहले इसका प्रारम्भ ढकेल दिया गया, इसका समाधान फर्गुसन के पास नहीं है। इसके अतिरिक्त ५४४ ई० प० के पूर्व के मालव-संवत् ५२९ (मन्दसौर प्रस्तर अभिलेख, प्रलीट: गुप्त उत्कीर्ण लेख सं० १८) तथा विकम-संवत् ४३० (कावी अभिलेख, इण्डियन ऐण्टिक्वेरी वर्ष १८७६, प० १५२) के प्रयोग मिल जाने से फर्गुसन के मत का भवन ही घराशायी हो जाता है (फर्गुंसन के मत के लिये देखिये इण्डियन ऐण्टिक्वेरी वर्ष १८७६, प० १८२)।

(२) डॉ॰ पलीट का मत था कि ५७ ई॰ पू॰ में प्रारम्भ होनेवाले विक्रम-संवत् का प्रवर्तन कनिष्क के राज्यारोहण-काल से शुरू होता है (जरनल ऑफ दि रॉयल ऐशियाटिक सोसायटी, वर्ष १९०७, पृ॰ १६९)। अपने मत के समर्थन में उनकी दलील यह है कि कनिष्क भारतीय इतिद्वास का एक प्रसिद्ध विजयी राजा था। उसने अन्तर्राष्ट्रीय साम्राज्य

લ્લ



## विकमादित्य को ऐतिहासिकता

को स्थापना की। बौढ धर्म के इतिहास में भी अशोक के वाद उसका स्थान था। ऐसे प्रतापी राजा का संवत् चलाना बिलकुल स्वाभाविक था। किन्तु यह मत डाँ० फ्लीट के अतिरिक्त और किसी विद्वान को मान्य नहीं है। प्रथम तो कनिष्क का समय ही अभी अनिश्चित है। दूसरे, एक विदेशी राजा के द्वारा देश के एक कौने में प्रवर्तित संवत् देश-व्यापी नहीं हो सकता था। तीसरे, यह बात प्रायः सिढ है कि कुषणों ने काश्मीर तथा पंजाब में जिस संवत् का व्यवहार किया था वह पूर्व प्रचलित सप्तर्षि-संवत् था, जिसमें सहस्र तथा शत के अंक लुप्त थे। यदि यह वात अमान्य भी समझी जाय तो भी कुषण-संवत् बंशगत था और कुषणों के बाद पश्चिमोत्तर भारत में इसका प्रचार नहीं मिलता।

(३) श्री बेंलडे गोपाल अय्यर ने अपनी पुस्तक 'प्राचीन भारत का तिथिकम' (कोनोलॉजी ऑफ ऐन्लण्ट इण्डिया, पृष्ठ १७५) में इस मत का प्रतिपादन किया है कि विकम-संवत् का प्रवर्तक सुराष्ट्र का महाक्षत्रप चष्टन था। विकम-संबत् वास्तव में मालव-संबत् है। मन्दसौर प्रस्तर-लेख में स्पष्ट बतलाया गया है कि मालव जाति के संगठन-काल से इसका प्रचलन हुआ (मालवानां गणस्थित्या याते शतचतुष्टये—फ्लीटः गप्त उत्कीर्ण लेख, सं० १८)। कषणों द्वारा इस संवत का प्रवर्तन नहीं हो सकता था। एक तो कनिष्क का समय विकमकालीन नहीं, दूसरे यह बात सिद्ध नहीं कि उसका राज्य कभी मथरा और बनारस के आगे भी फैला था। क्षत्रपों के अतिरिक्त अन्य किसी दीर्घजीवी राजवंश का पता नहीं. जिसका मालव-प्रान्त पर आधिपत्य रहा हो और जिसको संबत् का प्रवर्तक माना जा सके । जब हम इन सब वातों को ध्यान में रखते हुए रुद्रदामन के गिरनार के लेख में पढ़ते हैं कि ''सब वर्णों ने अपनी रक्षा के लिये उसको अपना अधिपति चना था'' (सर्व वर्णेरभिगम्य पतित्वे वतेन-–एपिग्राफिया इण्डिका, जिल्द ८०,प० ४७) तब हम यह बात स्वीकार करते हैं कि मालवा और गजरात की सत्र जातियों ने उसको अपना राजा निर्वाचित किया था, जिस तरह कि इसके पूर्व उन्होंने रुद्रदामनु के पिता जयदामन् और उसके पितामह चप्टन को चुना था। प्राचीन ग्रन्थ ऐतरेय ब्राह्मण में लिखा है कि ''पश्चिम के सभी राजाओं का अभिषेक स्वराज्य के लिये होता था और उनकी उपाधि स्वराट् होती थी।" इन स्वतंत्र जातियों ने एकता में शक्ति का अनुभव करते हुए और आवश्यकता के सामने सिर झुकाते हुए। अपने ऊपर विजयी चष्टन के आधिपत्य में अपने को एकत्र करके संगठित किया । यही महान् घटना, एक बड़े शासक के आधिपत्य में मालव जातियों का संगठन ५७ ई० पु० में संबत के प्रवर्तन से उपलक्षित हुई। तब से यह संवत् मालवा में प्रचलित है। चप्टन और रुद्रदामन् ने मालवा के पड़ोसी प्रान्तों में भी शासन किया, इसलिये संवत का प्रचार विध्यपर्वत के उत्तर के प्रदेशों में भी हो गया।

अध्यर महोदय का यह कथन कि विकम-संवन् वास्तव में मालव-संवत् है, स्वतः सिद्ध है। कनिष्क के विकम-संवत् के प्रवर्तक होने के विरोध में उनका तर्क भी युक्तिसंगत है। किन्तु कनिष्क से कहीं स्वल्प शक्तिशाली प्रान्तीय विदेशी क्षत्रप, जिसके साथ राष्ट्रीय जीवन का कोई अंग संलग्न नहीं था, संवत् के प्रवर्तन में कैसे कारण हो सकता था, यह वात समझ में नहीं आती। रुद्रदामन् के अभिलेख में सब वर्णों द्वारा राजा के चुनाव का उल्लेख केवल प्रशस्तिमात्र है। प्रत्येक शासक अपने अधिकार को प्रजासम्मत कहने की नीति का प्रयोग करता है। इसके अतिरिक्त रुद्रदामन् लोकप्रिय हो भी गया हो तो भी उसका यह गुण दो पीढ़ी पहले. चप्टन में, संघर्ष की नवीनता तथा तीव्रता के कारण, नहीं आ सकता था। श्री अध्यर की यह युक्ति अत्यन्त उपहासनीय मालूम होती है कि मालवादि जातियों ने चप्टन के आधिपत्य में अपना संगठन किया और इसके उपलक्ष में संवत् का प्रवर्तन किया। राजनीति का यह साधारण नियम है कि कोई भी विदेशी शासक विजित जातियों को तुरन्त संगठित होने का अवसर नहीं देता। फिर अपने प्राजय-काल से मालवों ने संवत् का प्रारम्भ किया हो, यह बात भी असाधारण मालूम पड़ती है।

(४) स्व० डाँ० काशीप्रसाद जायसवाल ने जैन अनुश्रुतियों के आधार पर यह निष्कर्ष निकाला कि "जैन-गाथाओं और लोकप्रिय कथाओं का विकमादित्य गौतमीपुत्र शातकर्णि था। प्रथम शताब्दी ई० पू० में मालवा में मालवगण वर्तमान था, जैसाकि उसके प्राप्त सिक्कों से झात होता है। शातकर्णि और मालवगण की संयुक्त शक्ति ने शकों को पराजित किया। इसलिये शकों की पराजय में मुख्य भाग लेनेवाले शातकर्णि 'विकमादित्य' के विरुद से विकम-संवर्त् का प्रवर्तन हआ। मालवगण ने भी उसके साथ संधि के विशेष ठहराव (स्थिति, आम्वाय) के अनुसार अपना इस समय संगठन किया

પદ



#### श्री डॉ॰ राजबली पाण्डेय

और इसी समय से मालवगण-स्थितिकाल भी प्रारम्भ हुआ (जर्नल ऑफ विहार उड़ीसा रिसर्च सोसायटी, जिल्द १६ वर्ष १९३०)।

उपर्युक्त कथन में मालव-सातवाहन-संघ का वनना तो स्वाभाविक जान पड़ता हूँ (यदि इस समय सामाज्यवादी सातवाहनों का अस्तित्व होता), किन्तु शातर्काण विकमादित्य (?) के विजय से मालवगण गौरवान्वित हुआ और उसके साथ संधि करके मालव-संवत् का प्रवर्तन किया, यह बात विलकुल काल्पनिक और असंगत है। इसके माथ ही यह ध्यान देने की वात है कि गौतमीपुत्र शातर्काण ने न केवल शकों को हराया, किन्तु शक, छहरात, अवस्ति, आकरादि अनेक प्रान्तों पर अपना आधिपत्य स्थापित किया (नासिक उत्कीर्ण लेख, एपिग्राफिया इण्डिका, जिल्द ८, पृ० ६०)। अतः उसके दिग्विजय की घटना मालवगण-स्थिति के काफी बाद की जान पड़ती है। साहित्य और उत्कीर्ण लेख, किसी से भी इस बात का प्रमाण नहीं मिलना कि कभी किसी मानवाहत राजा ने 'विकमादित्य' की उपाधि धारण की थी। सातवाहन राजाओं का तिथिकम अभी तक अतिस्थित है। अपने मतों को सिद्ध करने के लिए विद्वानों ने उसे पपले में डाल रखा है। किन्तु बहुसम्मत सिद्धान्त यह है कि काण्वों के पश्चात्त् साम्प्राज्यवादी सातवाहनों का प्राद्युर्भाव प्रथम-शताब्दी ई० पू० के अपरार्ड में हुआ। इयलिये आन्धवंश का तेईसवाँ राजा गौतमीपुत्र घातकर्णि प्रथम शताब्दी ई० पू० में नहीं रखा जा सकता। सातवाहन राजाओं के लेखों में जो तिथियाँ दी हुई हैं वे उनके राज्यवर्धों की है। उनमें विक्रम-संवत्त या किसी अम्बण संवत् का उल्लेख नहीं है। जायसवाल के इस मन के सम्बन्ध में सबसे अधिक निर्णायक गाथासप्तवती का प्रमाण मिलता है। आन्धवंश के मंवहवे राजा हाल के समय में लिखित गाथासप्तिवती विक्रमादित्य नहीं हो सकता।

#### सीधा ऐतिहासिक प्रयत्न---

इस तरह विकमादित्य के अनुसन्धान में प्राच्यविद्याविशारदों ने अपनी उर्वर कल्पनाशक्ति का परिचय दिया है। किन्तु इस प्रकार के प्रयत्न से विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता को समस्या हल नहीं होती। यदि परम्परा के समुचित आदर के साथ सीधी ऐतिहासिक खोज की जाय तो संवत्-प्रवर्तक विक्रमादित्य का पता सरलता से लग जाता है। वास्तविक विक्रमादित्य के लिए निम्न-लिखित दातों का पूरा करना आवश्यक है:----

- (१) मालव प्रदेश और उज्जयिनी राजधानी;
- (२) शकारि होना;
- (३) ५७ ई० ५० में संबत् का प्रवर्षक होना; और
- (४) कालिदास का आश्रयदाता।

#### ચનુશીજન---

(१) यह वात अब ऐतिहासिक खोजों से सिद्ध हो गई है कि प्रारम्भ में मालव-प्रदेश में प्रचलित होनेवाला संवत् मालवगण का संवत् था। सिकन्दर के भारतीय आक्रमण के समय मालव जाति पंजाव में रहती थी। मालव-अद्भक्ष-गण-संघ ने सिकन्दर का बिरोध किया था, किन्तु पारस्परिक फुट के कारण मालवगण अकेला लड़कर यूनानियों से हार गया था। इसके पश्चात् मौर्यों के कठोर नियंत्रण से मालव जाति निष्प्रभसी हो गई थी। मौर्य-साम्राज्य के अन्तिम काल में जब पश्चिमोत्तर भारत पर वाल्तियों के आक्रमण प्रारम्भ हुए तव उत्तरापथ की मालवादि कई गण जातियाँ वहाँ से पूर्वी राजपूताने होते हुए मध्य-भारत पहुँचीं और वहाँ पर उन्होंने अपने नये उपनिवेश स्थापित किये। समुद्रगुप्त के प्रयाग-प्रशस्ति-लेख से सिद्ध होता है कि चौथी शताच्ची ई० प० के पूर्वार्ड में उसके साम्राज्य की दक्षिण-पश्चिम सीमा पर कई गण-राष्ट् वर्तमान थे, किन्तु इससे भी पहले प्रथम-हितीय शताब्दी ई० पू० में मालव जाति अवन्ति-आकर (मालव-प्रान्त) में पहुँच गई थी, यह बात मुद्राशास्त्र से प्रमाणित है। यहाँ पर एक प्रकार के सिक्के मिले हें जिन पर बाह्यी अक्षरों में 'मालवानां जयः' लिखा है (इण्डियन म्यूजियम) कॉइन्स, जिल्द १, पू० १६२; कर्निगहैम ऑर्केआलॉजिकल सर्वे रिपोर्ट, जिल्द ६०, पु० १६५-७४)।



# विक्रमादित्य को ऐतिहासिकता

(२) ई० पू० प्रथम शताब्दी के मध्य में मगध-साम्राज्य का भग्नावशेष काण्वों की क्षीण शक्ति के रूप में पूर्वी भारत में बचा हुआ था। बाल्त्रियों के परचात् पश्चिमोत्तर भारत शकों द्वारा आकान्त होने लगा। शक जाति ने सिन्ध प्रान्त के रास्ते भारतवर्ष में प्रवेश किया। यहाँ से उसकी एक शाखा सुराष्ट्र होते हुए अवन्ति-आकर की ओर बढ़ने लगी। इस बढ़ाव में शकों का मध्य-भारत के गणराष्ट्रों से संघर्ष होना बिलकुल स्वाभाविक था। बाहरी आक्रमण के समय गण जातियाँ संघ बनाकर लड़ती थीं। इस संघ का नेतृत्व मालवगण ने लिया और शकों को भीछ ढकेलकर सिन्ध-प्रान्त के छोर पर कर दिया। कालकाचार्य की कथा में शकों को निमंत्रण देना, अवन्ति के ऊपर उनका अस्थायी आधिपत्य तथा अन्त में बिकमादित्य द्वारा उनका निर्वासन आदि सभी घटनाओं का मेल इतिहास की उपर्युक्त धारा से बैठ जाता है।

(३) शकों को पराजित करने के कारण मालवगणमुख्य का शकारि एक विरुद हो गया। यद्यपि इस घटना से शकों का आतंक सदा के लिए दूर नहीं हुआ, तथापि यह एक कान्तिकारी घटना थी, और इसके फलस्वरूप लगभग डेढ्सी वर्ष तक भारतवर्ष शकों के आधिपत्य से मुरक्षित रहा। इसलिये इस विजय के उपलक्ष में संबद्द का प्रवर्तन हुआ और मालवगण के दुढ़ होने से इसका गण-नाम मालवगण-स्थिति या मालवगण-काल पड़ा।

(४) अब यह विचार करना है कि क्या मालकगण-मुख्य कालिदास के आश्रयदाता हो सकते हैं या नहीं ? अभिज्ञान शाकुन्तल की कतिपय प्राचीन प्रतियों में नान्दी के अन्त में लिखा मिलता है कि इस नाटक का अभिनय विक्रमादित्य की परिषद् में हुआ था। (सूत्रधार। आयें इयं हि रसभावविशेषदीक्षागुरो: चिक्रमादित्यस्य अभिरूपभूयिष्ठा परिपन्, अस्याञ्च कालिदासग्रथितवस्तुना नवेन अभिज्ञानशाकुन्तलनामधेयेन नाटकेन उपस्थातव्यम् अस्माभिः, तन् प्रतिपात्रम् आधीयता यत्तः। नान्द्यने। (जीवानन्द विद्यासागर संस्करण, कलकत्ता, १९४४ ई०)। प्रायः अभी तक विक्रमादित्य एक-तांत्रिक राजा ही समझे जाते रहे हैं, किन्तु कार्या विश्व-विद्यालय में हिन्दी-विभाग के अध्यक्ष पं० केयवप्रसाद मिश्र के पास मुरक्षित अभिज्ञानशाकुन्तल की एक हस्तलिखित प्रति (प्रतिलेखन काल-अगहन सुदी ५ संवन् १६९९ वि०) ने विक्रमादित्य का गण से सम्बन्ध व्यक्त कर दिया है। इसके निम्नांकिल अवतरण ध्यान देने योग्य है:---

- (अ) आर्ये, रसभावज्ञेषदीक्षागुरोः श्रीविक्रमादित्यस्य साहसांकस्याभिरूपभूषिष्ठेयं परिषत् । अस्याञ्चकालिदासप्रयुक्तेनाभिज्ञानशाकृन्तलनवेन नाटकेनोपस्यातव्यमस्माभिः । (नान्द्यन्ते)
- (आ) भवतु तव विडौजाः प्राज्यवृष्टिः प्रजासु, त्वमपि विततयज्ञो वज्रिणं भावयेथाः । गणशतपरिवर्त्तेरेवमन्योन्यकृत्यीनयतमुभयलोकानुग्रह्बलाघनीयैः ॥ (भरतवाक्ष्य) ।

उपूर्युक्त अवतरणों में मोटे टाइप में छपे पदों से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि जिस विक्रमादित्य का यहां निर्देश है उनका व्यक्तिवाचक नाम विक्रमादित्य और उपाधि साहसांक है। भरतवाक्य का 'गण' सब्द राजनैतिक अर्थ में 'गण-राप्ट्र' का द्योतक है। 'शत' संख्या गोल और अतिरंजित है और 'गणशत' का अर्थ कई गणों का गण-संघ है। 'गण' झब्द के अर्थ की संगति अवतरण (अ) के रेखांकित पद से बैठती है। विक्रमादित्य के साथ कोई राजतांत्रिक उपाधि नहीं लगी है। यदि यह अवतरण छन्दोवढ होता तो कहा जा सकता था कि छन्द की आवश्यकतावश उपाधियों का प्रयोग नहीं किया गया है, किन्नु गद्य में इसका अभाव कुछ विशेष अर्थ रखता है। निश्चय ही विक्रमादित्य सम्प्राट्ं या राजा नहीं थे, अपितु गणमुख्य थे। कौटित्य के अर्थशास्त्र के अनुसार गणराष्ट्र कई प्रकार के थे - कुछ वार्ताशस्त्रोपजीवी, कुछ आयुध्वजीवी और कुछ राजशब्दोपजीवी। ऐसा जान पड़ता है कि मालवगण वार्ताशस्त्रोपजीवी था, इसलिये विक्रमादित्य के साथ राजा या अन्य किसी राजनैतिक उपाधि का व्यवहार नहीं हुआ है।

इन अवतरणों के सहारे यही निष्कर्ष निकलता है कि विकमादित्य. मालवगण मुख्य थे । उन्होंने शकों को उनके प्रथम बढ़ाव में पराजित करके इस कान्तिकारी घटना के उपलक्ष में मालवगणस्थिति नामक संवत् का प्रवर्तन किया, जो आगे चलकर विक्रम-संवत् के नाम से प्रसिद्ध हुआ। विकमादित्य स्वयं काव्यमर्मज्ञ तथा कालिदासादि कवियों और कलाकारों के आश्रयदाता थे।



#### श्री डॉ॰ राजबली पाण्डेय

अव यह प्रश्न हो सकता है कि मालवगणस्थिति अथवा मालव-संवत् का विकम-संवत् नाम किस प्रकार से पड़ा ? इसका समाधान यह है कि मंवन् का नाम प्रारम्भ में गणपरक होना स्वाभाविक था, क्योंकि लोकतांत्रिक राष्ट्र में गण की प्रधानता होती है, व्यक्ति की नहीं। पाँचवीं शताब्दी ई० पू० के पूर्वाद्धे में चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य ने भारत में अन्तिम बार गणराष्ट्रों का संहार किया था। तब से गण-राष्ट्र भारतीय प्रजा के मानसिक क्षितिज से ओझल होने लगे थे और आठवीं-नवीं गताब्दी ई० पू० तक, जबकि सारे देश में निरंकुश एकतंत्र की स्थापना हो गई थी, गणराष्ट्र की कल्पना भी विलीन हो गई। अतः मालवगण का स्थान उसके प्रमुख व्यक्ति विश्वेष विक्रमादित्य ने ले लिया और संवत् के साथ उनका नाम जुट गया। साथ ही साथ मालवगण मुख्य विक्रमादित्य राजा विक्रमादित्य हो गये। राजनैतिक कल्पना की दुर्बलता का यह एकाकी उदाहरण नहीं है। आधुनिक ऐतिहासिक खोजों से अनभिज्ञ भारतीय प्रजा में बौन जानता है कि भगवान् श्रीइण्ण और महात्मा बुद्ध के पिता गण-मुख्य थे। अर्वाचीन साहित्य तक में वे राजा करके ही माने जाते हैं। यह भी हो सकता है कि राजदाब्दोपयोगी गणमुख्यों की 'राजा' उपाधि, राजनैतिक भ्रम के युग में विक्रमादित्य को राजा बनाने में सहायक हुई हो।

प्रथम शताब्दी ई० पू० में विकमादित्य की ऐतिहासिकता प्रमाणित करने के साथ यह भी आवस्यक जान पड़ता है<sub>.</sub> कि उन स्थापनाओं का संक्षेप में विवेचन किया जाय, जिनके आधार पर कालिदास के साथ विक्रमादित्य को भी गुप्तकाल में घमीटा जाता है और 'विक्रमादित्य' उपाधिधारी गुप्त सम्नाटों में से किसी एक से अभिन्न सिद्ध करने का प्रयत्न किया जाता है। वे स्थापनाएँ निम्नलिखित विवेचनों पर अवलम्बित हैं :---

(१) कुछ ऐतिहासिकों की धारणा है कि तथाकथित बौद्धकाल में वैदिक (हिन्दू) धर्म, संस्कृत और साहित्य-संकटापन्न हो गये थे। अतः ईसा के एक-दो कताब्दी आगे पीछे संस्कृत-काब्य का विकास नहीं हो सकता था। गुप्तों के आगमन के वाद हिन्दू-धर्म के पुनस्त्थान के साथ संस्कृत-साहित्य का भी पुनस्त्थान हुआ। तभी संस्कृत-साहित्य में कालिदास जैंसे कुछल तथा परिष्कृत काव्यकार का होना संभव था। 'पुनस्त्यान' मत के मुख्य प्रवर्तक मैक्समूलर थे। पीछे की ऐतिहासिक खोजों से यह मत असिद्ध हो गया है (विस्तृत विवेचन के लिए देखिए डॉ० जी० ब्यूलर, इण्डियन ऐण्टीक्वेरी, वर्ष १९१३)। 'वौद्ध-काल' में न तो वैदिक धर्म लुप्त हुआ था और न संस्कृत-साहित्य ही। गुप्तकाल के पहले ईसा की दूसरी यताव्दी में सुराष्ट्र के महाक्षत्रप रूद्रवामन के गिरनार अभिलेख में गद्यकाव्य का बड़ा ही सुन्दर उदाहरण मिलता है (.... पर्जन्येनैकार्णवभूतायामिव पृथिव्यां कृतायां.......युगनिधनसदृश्वपरमघोरवेगेन वायुना प्रमथितसलिलविक्षिप्तजर्जरी-कृताव.....) एपिप्राफिया इण्डिका, जिल्द ८, पू० ४७)। राजकीय व्यवहार का यह गद्यकाव्य अवश्य ही उस युग में वर्तमान पद्यकाव्य के अनुकरण पर लिखा गया होगा। ई० पू० झुंगकाल में रचित पातञ्जल महाभाष्य में उद्धृत उदाहरणों में काव्यों की रौली और छन्द पाये जाते हैं (कीलहार्न: महाभाष्य का संस्करण)। इसके अतिरिक्त रामायण तथा महाभारत जैसे महाकाव्यों के अधिकांश भाग ई० पू० के लिखे गये हैं। मनु तथा याज्ञवत्वय स्मृतियाँ ईसा की पार्क्ववर्ती शताव्यों मी लिखी गई हैं। काव्य की उपर्युक्त थारा के प्रकाश में प्रथम शताब्दी ई० पू० में कालिदास के नाटकों और काव्यों की रचना बिलकुल असंभव नहीं जात पड़ती।

(२) कालिदास के काव्यों और बौद्ध पण्डित अश्वघोष के बुद्धचरित नामक काव्य में अत्यधिक साम्य है। कथानक की सृष्टि और त्रिकास, वर्णन-शैली, अलंकारों का प्रयोग, छन्दों का चुनाव, शब्दविन्यासादि में दोनों कलाकारों में से एक दूसरे से अत्यन्त प्रभावित है। इसका एक उदाहरण नीचे दिया जाता है :---

| रघुवंश                                  | बुद्धचरित                                   |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| ततस्तदालोकन तत्पराणां                   | ततः कुमारः खलु गच्छतीति                     |
| सौधेषु चार्माकरजालवत्सु ।               | श्रुत्वा स्त्रियः प्रेष्यजनात्प्रवृत्तिम् ॥ |
| वभूबुरित्थं पुर सुन्दरीणां              | दिदृक्षया हर्म्यतलानि जग्मुः                |
| त्यक्तान्यकार्याणि विचेष्टितानि ॥ ७-५ ॥ | जनेन मान्येन कृताभ्युनुज्ञाः ॥ ३-१३ ॥       |



# विकमादित्य की ऐतिहासिकता

यह तो प्रायः सभी विद्वान् मानते हैं कि कालिदास की रचना दोनों में से श्रेष्ठ है, किन्तु उनमें से कतिपय यह भी मान लेते हैं कि संस्कृत काव्य के विकास में अख्वघोष पहले हुए। कालिदास ने उनका अनुकरण कर अपनी शैली का विकास और परिमार्जन किया। अख्वधोष कुषण सम्राट् कनिष्क के समकालीन थे, जिनका समय प्रथम अथवा द्वितीय शताब्दी ई० प० है। इसलिये कालिदास का काल तीसरी शताब्दी के परचात् संभवतः गुप्तकाल में होना चाहिए (इ० बी० कावेल: अख्वघोष का बुद्धिचरित, भूमिका)। विचार करने पर यह युक्ति-परम्परा विलकुल असंगत मालूम पड़ती है। यह वात विदित है कि प्रारम्भिक बौद्ध-साहित्य पालि प्राकृत में लिखा गया था। पीछे संस्कृत-साहित्य के प्रभाव और उपयोगिता को स्वीकार कर बौद्ध लेखकों ने संस्कृत को अपने साहित्य और दर्शन का माध्यम बनाया। इसलिए संस्कृत की काव्यशैली के प्रचलित और परिष्कृत हो जाने पर उन्होंने उसका अनुकरण किया। अतः स्पष्ट है कि अक्ष्वघोष ने कालिदास की कैली का अनुकरण किया। यदि उनकी कला अपेक्षाकृत हीन है, तो यह अनुकरण का दोष है। प्रायः अनुकरण करनेवाले अपने आदर्श की समता नहीं कर पाते।

(३) कालिदास को पाँचवीं या छठवीं शताब्दी ई० पू० में खींच लाने में एक प्रमाण यह भी दिया जाता है कि उनके ग्रन्थों में यवन, शक, पहलव, हूणादि जातियों के नाम आते हैं। हूणों ने ५०० ई० प० में भारतवर्ष पर आक्रमण शुरू किए अतः इनका उल्लेख करनेवाले कालिदास का समय इनके पश्चात् होना चाहिए (लिटरेरी रिमेन्स ऑफ डॉ० भाउदाजी, पू० ४९), परन्तु ध्यान देने की बात तो यह है कि रघुवंश में र णों अथवा अन्य जातियों का वर्णन विदेशी विजेता के रूप में नहीं आता। रघु ने अपने दिग्विजय में उनको भारत की सीमा के बाहर पराजित किया था। अतः कालिदास के समय में हुणों को भारत की पश्चिमोत्तर सीमा के पास कहीं होना चाहिए। चीन तथा मध्य एशिया के इतिहास से प्रमाणित हो गया है कि ई० पू० पहली या दूसरी शताब्दी में हूण पामीर के पूर्वोत्तर में आ चुके थे (गुल्ट्ज लॉकः चीन का इतिहास, जिल्द १, पू० २२०)।

(४) ज्योतिष के बहुत से संकेत कालिदास के ग्रन्थों में आये हैं। कई एक विद्वानों का यह मत है कि कुषण काल के बाद भारतीयों ने ज्योतिष के बहुत से सिद्धान्त यूनान और रोम से सीखे थे। इसलिए कालिदास का समय इनके काफी पीछे होना चाहिए। किन्तु इस बात के माननेवाले इस सत्य को भूल जाते हैं कि स्वयं यूनानियों ने कई शताब्दी ई० पू० में बैबिलोनिया के लोगों से ज्योतिष-शास्त्र सीखा था (मैक्समूलर: इण्डिया, व्हाट कैन इट टीच अस ? पू० ३६१)। भारतवर्ष चौथी-पाँचवीं शताब्दी ई० पू० में पारसीक सम्पर्क में अच्छी तरह आ गया था। अतः वह बैबिलोनिया और चाल्डिया का ज्योतिष सीधे आसानी से सीख सकता था (प्रो० एस० बी० दीक्षितः भारतीय ज्योतिष का प्राचीन इतिहास, पू० १५७)। ई० पू० में रचित रामायण में ज्योतिष के सिद्धान्तों का काफी प्रयोग किया गया है (१-१८-९-१५; २-१५-३ आदि)।

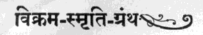
(५) वराहमिहिर की तथाकथित समकालीनता से भी कालिदास का समय पाँचवीं शताब्दी ई० पू० में निश्चित किया जाता है। ज्योतिर्विदाभरण में निम्नलिखित उल्लेख है:---

> धन्वंतरिःक्षपणकोमरसिहइांकुवेतालभट्टघटखर्परकालिदासाः । ख्यातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानिवं वरहचिर्नव विक्रमस्य ॥

इस अवतरण के सम्बन्ध में प्रथमतः यह कहना है कि इस अनुश्रुति का जिस ग्रन्थ में उल्लेख है वह कालिदास की रचना नहीं है। दूसरे, एक दो को छोड़कर यहाँ जितने रत्न एकत्रित किये गये हैं वे समकालीन नहीं। तीसरे, यह अनुश्रुति पीछे की और बिलकुल अकेली है, अन्यत्र कहीं भी इसकी चर्चा नहीं। अतः वराहमिहिर की कालिदास से समकालीनता कल्पनाजन्य मालूम होती है, जिस प्रकार से कि कालिदास और भवभूति के एक सभा में एकत्र होने की किम्बदन्ती।

इस प्रकार कालिदास को गुप्तकालीन और इस कारण से विक्रमादित्य को गुप्त-सम्राट् सिद्ध करने की उक्तियां तर्कसिद्ध नहीं मालूम पड़ती हैं। विक्रमादित्य के गुप्त-सम्राट् होने के विरुद्ध निम्नलिखित कठोर आपत्तियाँ हैं ----

(१) गुप्त-सम्राटों का अपना वंशगत संवत् है। उनके किसी भी उत्कीर्ण लेख में मालव अथवा विक्रम-संवत् का उल्लेख नहीं है। जब उन्होंने ही विक्रम-संवत् का प्रयोग नहीं किया तो पीछे से उनके गौरवास्त के बाद, जनता ने उनका सम्बन्ध विक्रम-संवत् से जोड़ दिया, यह बात समझ में नहीं आती।







( चित्रकार--श्री रविशंकर रावल )



# विकम-स्मृति-मंथ 200



www.kobatirth.org

( चित्रकार--श्रो रविशंकर रावल )

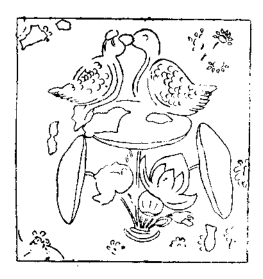


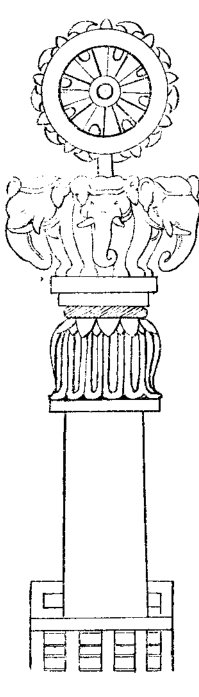
### श्री डॉ॰ राजबली पाण्डेय

(२) गुप्त-सम्राट् पाटलिपुत्रनाथ थे, किन्तु अनुश्रुतियों के विकमादित्य उज्जयिनीनाथ थे। यद्यपि उज्जयिनी गुप्तों की प्रान्तीय राजधानी थी, किन्तु वे प्रधानतः पाटलिपुत्राधोश्वर और मगधाबिप थे। मुगल-सम्राट् दिल्ली के अतिरिक्त आगरा, लाहौर और श्रीनगर में भी रहा करते थे। फिर भी वे दिल्लीश्वर ही कहलाते थे। इसके अतिरिक्त सोमदेवभट्ट ने अपने कथासरित्सागर में स्पष्टतः दो विकमादित्यों का उल्लेख किया है---एक उज्जयिनी के विकम तथा दूसरे पाटिलपुत्र के। उनके मन में इस सम्बन्ध में कोई भी भ्रम नहीं था।

(३) उज्जयिनी के विकम का नाम विक्रमदित्य था, उपनाम नहीं। कथासरित्सागर में लिखा है कि उसके पिता ने जन्मदिन को ही उनका नाम शिवजी के आदेशानुसार विक्रमादित्य रखा; अभिषेक के समय यह नाम अथवा विरुद के रूप में पीछे नहीं रखा गया। इसके विरुद्ध किसी गुप्त-सम्प्राट् का नाम विक्रमादित्व नहीं था। द्वितीय चन्द्रगुप्त तथा स्कन्दगुप्त के विरुद कमश: विक्रमादित्य और कमादित्य (कहीं-कहीं विक्रमादित्व) थे। समुद्रगुप्त ने तो कभी यह उपाधि धारण ही नहीं की \*। कुमारगुप्त की उपाधि महेन्द्रादित्य थी, नाम नहीं। उपाधि प्रचलित होने के लिए यह आवश्यक है कि उस नाम का कोई लोकप्रिय तथा लोकप्रसिद्ध व्यक्ति हुआ हो, जिसके अनुकरण पर पीछे के महत्वाकांक्षी लोग उस नाम की उपाधि धारण करें। रोम में 'सीजर' उपाधिधारी राजाओं के पहले सीजर नामक सम्प्राट् हुआ था। इसी प्रकार विक्रम-उपाधिधारी गुप्त नरेकों से पूर्व विक्रमादित्य नामधारी शासक अवश्य ही हुआ होगा, और यह महापराक्रमी मालवगण-मुख्य विक्रमादित्य साहसांक ही था।

\* इन्दौर राज्यान्सर्गत बमनाला ग्राम में प्राप्त 'पराक्रमः' एवं 'श्री विक्रमः' उपाधि अंकित समुद्रगुप्त की मुद्राओं का अभी समुचित प्रचार न होने के कारण विद्वान् लेखक ने यह मत प्रकट किया है।---सं०





# \* विकमादित्य \*

श्री उदयशंकर भट्ट

कुंकुम भाल तिलक रवि देकर जो आया वरदान विश्व का, चल नक्षत्रों की जग-मग में जग-मग करता झान विश्व का, जिसने नव-जीवन के द्वारा किया दीर्घ कल्याण विश्व का, उसको सतत प्रणाम इमारा, ज्योतिष्मान विधान विश्व का !

जिसने काल-भाल पर अपनी स्मृति का अंकित विन्दु किया, जिसने यशोधार से लघुतर निर्झरिणी को सिन्धु किया, जिसने उठते हुए हिमालय से अपने यश को देखा, है अश्रुण्ण आज जिस विक्रम की यह संवत्सर-रेखा।

जो विकम सूर्योदय के सँग शक-याना का कोष पिए, गूँज उठा सब भृत, भविष्यत्, वर्तमान जय-घोप लिए, जो भारत के प्राण-प्राण में, रोम-रोम वन विजय बहा, अतल, वितल, पाताल, घरा ने जिसका जय-सन्देश कहा।

पक लहर से अपर लहर ने जिसके विजय-गीत गाए, सात समुद्रों पर जिसके स्वर गूँज उठे छाप-छाप, पक वृक्ष से अपर दृक्ष पर जिसका यश झुक झूम उठा, अंतरीप से काश्मीर तक मलय-पवन भी चूम उठा।

वह भारत का एकछत्र विक्रमादित्य सम्राद् अमर, वह भारत का एकछत्र साहित्य-हिमालय-तुंग-झिखर, वह भारत का एकछत्र मन्दार-सरस अभिमत-दाता, वह भारत का एकछत्र शुंगार-भारती-निर्माता !

महामहिम विक्रमादित्य को कवि का शत-शत बार प्रणाम । शक-विजयी युग-निर्माता को इस युग का शत वार प्रणाम । 'ब्र्र्ल्लुश्च्र्रूज्व'

દર



# विक्रमादित्य और विक्रम-संक्त्

# महामहोपाध्याय श्री विश्वेश्वरनाथ रेउ

भारतवर्ष में विक्रमादित्य एक बड़ा प्रतापी राजा माना जाता है। इसके विषय में कहा जाता है कि यह 'मालवे का प्रतापी राजा था और शक (सीदियन) लोगों को हराने के कारण 'झकारि' के नाम से प्रसिद्ध हो गया था।

अपनी इसी विजय की यादगार में इसने 'विक्रम-संवत्' के नाम से अपना संवत् प्रचलित किया था, जो आज तक वरावर चला आता है। यह राजा स्वयं विद्वान् और कवि था तथा इसकी गमा में अनेक प्रसिद्ध विद्वान् और कवि रहा करते थे। इसकी राजधानी उज्जैन नगरी थी। परन्तु डाक्टर कीलहार्न की कल्पना के अनुयायी पाक्ष्यात्य बिद्वान् इस वात को स्वीकार करने में संकोच करते हैं। उनका कहना है कि विक्रमादित्य नाम का कोई राजा ही नहीं हुआ है और न उसका चलाया कोई संवत् ही है। आजकल जो संवत् विक्रम के नाम से प्रसिद्ध है वह पहले 'मालव-संवत्' के नाम से प्रचलित था और पहले-पहल विक्रम का नाम इस संवत् के साथ धौलपुर से मिले चौहान चण्डमहासेन के वि० सं० ८९८ (ई० स० ८४१) के लेख में जुड़ा\* मिला है। उसको लिखा है :---

#### 'वसुनवअष्टौ वर्षागतस्य कालस्य विक्रमाख्यस्य'।

इससे पूर्व के जितने लेख और ताम्प्रपत्र इस संवत् के मिले हैं उनमें इसका नाम 'विक्रम-संवत्' के बजाय 'मालव-संवत्' लिखा मिलता है । जैसे :---

> 'श्रीर्मालवगणाम्नाते प्रशस्तेक्रृतसंज्ञिते एकषष्ट्र्धधिके प्राप्ते समाशतचतुष्टये † ।'

\* इण्डियन ऐण्टिक्वेरी, भाग १९, पृ० ३५।

† एपिग्राफिया इण्डिका, भाग १२, पु० ३२०।



विक्रमादित्य और विक्रम-संचत्

```
अर्थात्—–मालव-संवत् ४६१ में ।
```

*ं*कृतेषु चतुर्षु वर्षशतेष्वेकाशीत्युत्तरेष्वस्यां मालव पुर्वायां'‡

```
अर्थात्---मालव संवत् ४८१ में।
```

मालवानां गणस्थित्या याते शतचतुष्टये त्रिनवत्यधिकेब्दानां - - '

अर्थात्––मालव-संवत् ४९३ में ।

'पञ्च्चसु शतेषु झरदां यातेष्वेकान्नवतिसहितेषु मालवगणस्थितिवक्षात्कालज्ञानाय लिखितेषु 🔬 ।'

```
अर्थात्--मालव-संवत् ५८९ में।
```

'संवत्सरशतैर्यातैः सपंचनवत्यर्गालैः सप्तभिम्मलिवेशानां ॐ'

अर्थान्—-मालव-संवत् ७९५ बीतने पर ।

इस प्रकार भिन्न-भिन्न स्थानों से मिले उपर्युक्त लेखों के अवतरणों से पाठकों को विदित हो जायगा कि उस समय तक यह संवत् विकम-संवत् के बजाय मालव संवत् कहलाता था।

यद्यपि धिनिकी (काठियावाड़) से मिले ७९४ के दानपत्र में संबत् के साथ विकम का नाम जुड़ा मिला है, तथापि उसमें लिखा रविवार और सूर्यग्रहण एक ही दिन न मिलने से डाक्टर फ्लीट और कील्हार्न उसे जाली बतलाते हैं।

कर्ताटक (जयपुर) से कुछ सिक्के मिले है। उनपर 'मालवानां जय' पढ़ा गया है। विद्वान् लोग उन सिक्कों को ई० स० पूर्व २५० से ई० स० २५० के बीच का अनुमान करते हैं। इससे प्रकट होता है कि शायद मालव जातिवालों ने अपनी अवस्ति देश की विजय की यादगार में ये सिक्के चलाये हों और उनी समय उक्त संवत् भी प्रचलित किया हो, तथा इन्हीं लोगों के अधिकार में आने से उक्त प्रदेश भी मालव देश कहलाया हो। इसी से समुद्रपुप्त के इलाहाबाद बाले लेख में अन्य जातियों के साथ-साथ मालव जाति के जीतने का भी उल्लेख मिलता है।

इन्हीं सब बातों के आधार पर डाक्टर कीलहाने ने कल्पना की है कि ईसवी सन् ५४४ में मालवे के प्रतापी राजा यशोधर्मन् (विष्णुवर्धन) ने करूर (मुलतान के पास) में हूण राजा मिहिरकुल को हराकर विकमादित्य की उपाधि धारण की थी और उसी समय प्रचलित मालव-संवत् का नाम बदलकर 'विकम-संवत्' कर दिया था तथा साथ ही इसमें ५६ वर्ष जोड़कर इसे ६०० वर्ष पुराना भी घोषित कर दिया था। परन्तु इस कल्पना का कोई आधार नहीं दिखाई देता; क्योंकि एक तो यशोधर्मन् के 'विकमादित्य' उपाधि ग्रहण करने का कहीं भी उल्लेख नहीं मिलता है; दूसरे, एक प्रतापी राजा का अपना निज का संवत् न चलाकर दूसरे के चलाये संवत् का नाम बदलना और साथ ही उसे ६०० वर्ष पुराना सिद्ध करने की चेष्टा करना भी सम्भव प्रतीत नहीं होता। तीसरे, श्रीयुत सी० वी० वैद्य का कहना है कि डाक्टर हानंल और कीलहानं का यह लिखना कि ई० स० ५४४ में करूर में यशोधर्मन् ने मिहिरकुल को हराया था, ठीक नहीं है। उन्होंने इस विषय में अलबेरूनी के लेख से जो प्रमाण दिया है, उसने अनुमान होना है कि उक्त करूर का युद्ध ५४४ ईसवी के बहुत पहले ही हुआ था।

डाक्टर फ्लीट राजा कनिष्क को विकम-संवत् का चलानेवाला मानते हैं, परन्तु यह भी उनका अनुमान ही है।

```
‡ यह लेख अजमेर के अजावबघर में रक्खा है।
┼ कॉर्पस इन्सकिपशन इण्डिकेरं, भाग ३, पू० ८३ और १५४।
× इण्डियन ऐण्टिक्वेरी, भाग १९, पू० ५९। ∳ इण्डियन ऐण्टिक्वेरी, भाग १२, पू० १५५।
```



#### श्री विश्वेश्वरनाथ रेउ

मि० स्मिथ और सर भाण्डारकर का अनुमान है कि उक्त मालव संवत् का नाम बदलनेवाला गुप्तवंशी राजा चन्द्रगुप्त द्वितीय था, जिसकी उपाधि 'वित्रनादित्य' थी। परन्तु यह अनुमान भी ठीक नहीं जँचता; वयोंकि एक तो जब उस समय गुप्तों का निज का चलाया संवत् विद्यमान था, तब उसे अपने पूर्वजों के संवत् को छोड़कर दूसरों के चलाये संवत् को अपनाने की क्या आवस्यकता थी। दूसरे, चन्द्रगुप्त द्वितीय के सौ वर्ष से भी अधिक बाद के ताम्रपत्रों में मालव-संवत् का उल्लेख मिलता है।

पुराणों में आन्ध्र वंशी नरेश हाल का नाम मिलता *है* । इसी हाल (सातबाहन) के समय 'गाथासप्तशती' नाम की पुस्तक बनी थी । इसकी भाषा प्राचीन मराठी है । इसके ६५वें इलोक में विक्रमादित्य की दानशोलना का उल्लेख इस प्रकार है :---

> संबाहणसुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खम्। चलणेण विक्कमाइच्चचरिअमणुसिक्खिअं तिस्सा ॥ (उक्त गाथा का संस्कृतानुवाद।) संबाहन-सुखरसतोषितेन ददता तव करे लक्षम्। चरणेन विक्रमादित्यचरितमनुशिक्षितं सस्याः॥

मि० विसैण्ट स्मिथ हाल का समय ईसवी सन् ६८ (वि० सं० १२५) अनुमान करते हैं। इससे रूपट सिद्ध होता है कि उक्त समय के पहले ही विकमादित्य हो चुका था और उस समय भी कवियों में वह अपने दान के लिए प्रसिद्ध था।

यद्यपि कल्हण की 'राजतरोंगणी' में विकसादित्य उपाधिवाले दो राजाओं को आपस में मिला दिया है, तथापि उसमें के बकारि विकसादित्य से इसी विकसादित्य का तात्पर्य है। इसको प्रतापादित्य का सम्बन्धी लिखा है।

इसी प्रकार सातवाहन (हाल) के समय के महाकवि गुणाढ्य रचित पैशाची (काश्मीर की ओर की प्राक्वत) भाषा के 'बृहत्कया' नामक ग्रन्थ से भी उक्त समय से पूर्व ही विक्रमादित्य का होना पाया जाता है। यद्यपि यह प्रन्थ अब तक नहीं मिला है, तथापि सोमदेवभट्ट रचित इसके संस्क्रतानुवादरूप 'कथासरित्सागर' (लंबक ६, तरंग १) में उज्जैन के राजा विक्रमादित्य की कथा मिलती है।

ईसबी सन् से १५० वर्ष पूर्व उत्तर-पश्चिम से सक लोग भारत में आये थे। यहाँ पर उनकी दो सालाओं का पता चलता है। एक शाखा के लोगों ने मथुरा में अपना अधिकार स्थापित किया और वहाँ पर वे 'सत्रप' नाम से प्रसिद्ध हुए। उनके सिक्कों से उनका ईसवी सन् से १०० वर्ष पूर्व तक पता चलता है। दूसरी शाखा के लोग काठियावाड़ की तरफ गये और वे पश्चिमी 'क्षत्रप' कहाये। इन्हें चन्द्रगुप्त द्वितीय ने परास्त किया था। परन्तु इन सकों की पहली झाखा का, जोकि मथुरा की तरफ गई थी, ईसा के पूर्व की पहली सताब्दी के प्रारम्भ के वाद क्या हुआ, इसका कुछ भी पता नहीं चलता। सम्भवतः इन्हें ईसवी सन् से ५८ वर्ष पूर्व के निकट इसी शकारि विक्रमादित्य ने हराया होगा और इसी घटना की यादगार में उसने अपना संवत् भी प्रचलित किया होगा।

पेशावर के पास तख्तेबाही नामक स्थान से पार्थियन राजा गुडूफर्स (गोण्डोफरस) के समय का एक लेख मिला है। यह राजा भारत के उत्तर-पश्चिमाञ्चल का स्वामी था। इस लेख में १०३ का अंक है, पर संवत् का जाम नहीं है। डा० पलीट और मि० विन्सैण्ट स्मिथ ने इस १०३ को विकम-संवत् सिद्ध किया है। ईसा की तीसरी घताब्दी में लिखी हुई यहूदियों की एक पुस्तक में राजा गुडूफर्स का नाम आया है। इससे प्रतीत होता है कि उस समय भी यह संवत् बहुत प्रसिद्ध हो चुका था और इसका प्रचार मालवे से पेशावर तक हो गया था। अतः विकमादित्य का इस समय से बहुत पहले होना स्वतः सिद्ध हो जाता है, परन्तु अभी तक यह विषय विवादास्पद ही है।

विकम-संबत् का प्रारम्भ कल्पियुग संवत् के ३०४४ वर्ष वाद हुआ था। इसमें से (५६ या) ५७ घटाने से ईसवी सन् और १३५ घटाने से शक्-संबत् आ जाता है। उत्तरी हिन्दुस्तानवाले इसका प्रारम्भ चैत्र शुक्ला १ से और दक्षिणी

\$4



## विक्रमादित्य और विक्रम-संवत्

हिन्दुस्तानवाले कार्तिक शुक्ला १ से मानते हैं। अतः उत्तर में इस संवत् का प्रारम्भ दक्षिण से सात महीने पहले ही हो जाता है।

इसके महीनों में भी विभिन्नता है। उत्तरी भारत में महीनों का प्रारम्भ कृष्णपक्ष की १ से और अन्त झुक्लपक्ष की १५ को होता है। परन्तु दक्षिणी भारत में महीनों का प्रारम्भ शुक्लपक्ष की १ से और अन्त कृष्णपक्ष की ३० को होता है। इसीलिये उत्तर में विक्रम-संवत् के महीने पूर्णिमान्त और दक्षिण में अमान्त कहलाते हैं। इससे यद्यपि उत्तर और दक्षिण में प्रत्येक मास का शुक्लपक्ष तो एक ही रहता है, तथापि उत्तरी भारत का कृष्णपक्ष दक्षिणी भारत के कृष्णपक्ष से एक मास पूर्व होता है। अर्थात् जब उत्तरी भारतवालों का चैत्रकृष्ण होता है तो दक्षिणी भारतवालों का फाल्गुनक्रुष्ण रहता है। परन्तु दक्षिणवालों का महीना शुक्लपक्ष की १ से प्रारम्भ होने के कारण शुक्लपक्ष में दोनों का चैत्र शुक्ल हो जाता है।

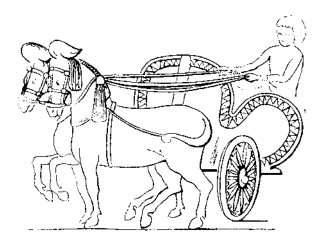
पहले काठियावाड़, गुजरात और राजपूताने के कुछ भागों में इस संवत् का प्रारंभ आषाढ़ शुक्ला १ से भी माना जाता था, जैसाकि निम्नलिखित प्रमाणों से सिद्ध होता है :---

अड़ालित (अहमदाबाद) से मिले लेख में लिखा है :--

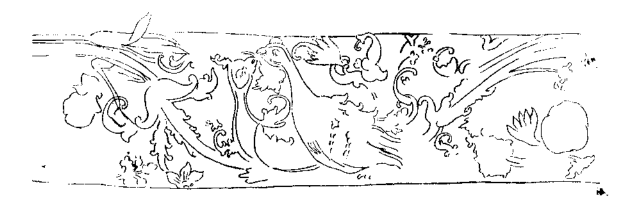
"श्रीमन्नूपविकमसमयातीत आषाढा़दि संवत् १५५५ वर्षे शाके १४२० माधमासे पंचम्यां।"

इसी प्रकार—-डूंगरपुर के पास से मिले लेख में लिखा है :---

"श्रीमन्नृपविकमार्क्कराज्यसमयातीत संवत् १६ आषाढादि २३ वर्षे (१६२३) दाके १४८८।" इसके अतिरिक्त जोधपुर आदि में सेठ लोग इस संवत् का प्रारम्भ श्रावण कृष्णा १ से मानते हैं।



દદ



# विक्रम-संवत् का प्रादुर्भाव

## डॉ. आ. ने. उपाध्ये, कोल्हापुर

अन्य साधनों की अपेक्षा, विकम-संवत् ने ही विक्रमादित्य का नाम आजतक जीवित रखा है। यह संवत् आजकल भारतवर्ष के अनेक भागों में प्रचलित है। जहाँ तक गुजरात और मध्य देश के जैन लेखकों का सम्बन्ध है, उन सब ने अपनी प्रशस्तियों में किसी ग्रंथ विशेष के निर्माण अथवा प्रतिलिपि की तिथि का उल्लेख करते हुए मुख्यतः इसी संवत् का उपयोग किया है। कभी-कभी वीरनिर्वाण-संवत् के निर्णय करने के सम्बन्ध में भी इसका उपयोग किया गया है; कुछ ग्रंथकारों ने तो शक-काल और विक्रम-काल दोनों का ही उल्लेख किया है; और कुछ स्थानों पर तो 'विक्रम-शक' जैसे वाक्यांश का प्रयोग मिलता है। उक्त विस्तृत विवेचन में न पड़कर यहां कुछ सम्बन्धित एवं स्पष्ट उद्धरण दिये जाते हैं, जिनमें विक्रम-संवत् विक्रमादित्य की मृत्यु से प्रचलित हुआ, ऐसा कहा गया है।

१—देवसेन जिसने अपना दर्शनसार धारा में संवत् ९९० में समाप्त किया था (देखिये जैन हितैषी, भाग १३; भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टीटचूट विवरण का भाग १५, खण्ड ३-४)। कुछ जैन संघों के उत्पत्ति की तिथि निम्न प्रकार से देता है:---

- (१) एक्क-सए छत्तीसे विक्कम-रायस्स मरण-पत्तस्स । सोरट्ठे बलहीए उप्प॰णो सेवड़ो संघो ।।११।।
  - (२) पंच-सए छत्तीसे विक्कम-रायस्स मरण-पत्तस्स । दक्खिण-महुरा जादो दाविड़-संघो महा-मोहो ॥२८॥
  - (३) सत्त-सए तेवण्णे विक्कम-रायस्स मरण-पत्तस्स । णंदियडे बरगामे कट्ठो संघो मुणेयव्वो ॥३८॥

হও



## विक्रम-संवत् का प्रादुर्भाव

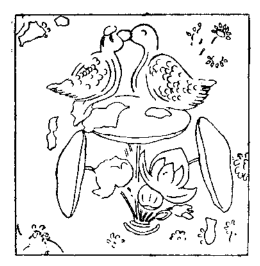
२—वही लेखक अपने भावसंग्रह (माणिकचन्द्र ग्रंथमाला, नं. २० अम्बई संवत् १९७८) में क्वेतपट संघ के जन्म का उल्लेख इस प्रकार करता है:—

> (१) छत्तोसे वरिस-सए विक्कम-रायस्स मरण-पत्तस्स । सोरट्ठे उप्पण्णो सेवड़-संघो हुवलहीए ॥१३७॥

इसी छन्द का वामदेव (जो विक्रम-संवत् की १५वीं) अथवा १६वीं शताब्दी के लगभग थे) ने अपने संस्कृत भावसंग्रह में आधीर लेकर निम्नलिखित इलोक लिखा हैं:—

सषट्जिंशे शतेऽब्दानां मृते विक्रमराजनि । सौराष्ट्रे वलभोपुर्यामभूतत्कथ्यते मया ॥१८८॥

देवसेन धारा में रहता था और अमितगति मुंज का समकालीन था। उपर्युक्त कथनों से सन्देहातीत रूप से यह स्पष्ट हो जाता है कि ये ग्रंथकार किसी गणना-विशेष का सहारा नहीं ले रहे थे, वरन् वास्तविक रूप से उनका विश्वास था कि विकम-संवत् उसी तिथि से प्रारम्भ हुआ जिस दिन अमितगति के शब्दों में विक्रम 'देवों के पूत निवास' को प्रस्थान कर गये।





# विक्रम-संवत् और उसके संस्थापक

#### श्री जगनलाल गुप्त

आज संसार का पंचमांच विक्रम-संवत् के प्रवर्त्तक जिस महापुरुष की द्विसहस्राब्दी का उत्सव मना रहा है, उसी के अस्तित्व को मोरोप के विद्वानों ने (और स्कूल-कालेजों में पठन-पाठन के लिए इतिहास-पुस्तक लिखनेवाले भारतीयों ने भी) शंकास्पद बना दिया है, यह केवल काल की विडम्बना है। विक्रम-संवत् का प्रचार भारतवर्ष के वणिक् समाज के द्वारा संसार के कोने-कोने में पाया जाता है, इसके लिए भारत का राष्ट्र सदैव उसका ऋणी रहेगा, क्योंकि विक्रम-संवत् की रक्षा करके उस अंग्रेजी से अनभिज्ञ, अर्ध-शिक्षित और गँवार समझे जानेवाले इस भारतीय वणिक् ने उन ग्रेज्युएटों से बढ़कर देश और राष्ट्र की सेवा की है जो सम्राट् विक्रमादित्य के अस्तित्व को शंकास्पद ही नहीं बना रहे, प्रत्युत उसके अस्तित्व को सिटा रहे हैं। चीन, अरब, अफ्रीका, योरोप, जापान या अमेरिका, सब जगह भारतवर्ष के व्यापारी और ज्योतिषी सदैव विक्रम-संवत् का उपयोग करके अपना काम चलते हैं, और भारतवर्ष भर में तो प्रत्येक हिन्दू ही इसका उपयोग करता है। अत: हमें कहना पड़ता है कि यदि इस संवत् का इतना अधिक प्रचार न होता तो कदाचित् इस संवत् के अस्तित्व को भी विवाद का रहा है, यह के लि यदि इस संवत्त का इतना अधिक प्रचार न होता तो कदाचित् इस संवत् के अस्तित्व को भा विवाद का प्रचार और ज्योतिषी सदैव विक्रम-संवत् का अपना काम चलते हैं, और भारतवर्ष भर में तो प्रत्येक हिन्दू ही इसका जपयोग करता है। अत: हमें कहना पड़ता है कि यदि इस संवत् का इतना अधिक प्रचार न होता तो कदाचित् इस संवत् के अस्तित्व को भी विवाद का प्रचार अधिक पुराने समय से नहीं रहा है, एवं इसका सम्वन्ध विक्रमादित्य से नहीं है क्योंकि प्रदा है कि इस संवत् का प्रचार अधिक पुराने समय से नहीं रहा है, एवं इसका सहाद विक्रमादित्य नामक कोई सम्राट् उज्जयिती में आज से दो सहस्र वर्ष पूर्व ऐसी नहीं हुआ जिसके द्वारा हो जा रहा है कि विक्रम-संवत् नहीं एसा नहीं हुआ विक्रम-संवत् को श्रे द्वार नाम स्वर्य विक्रम-संवत् का प्रचार नामक कोई सम्राट् उज्जयिती में आय दिक्रम का नाम उल्लिखित नहीं पाया जाता। दूसरी शंका यह है कि विक्रमादित्य नामक कोई सम्राट् उज्जयिती में आज से दो सहस्र वर्ष पूर्व ऐसा नहीं हुआ जितको द्वारा इस प्रचल्ति विक्रम-संवत् की स्वर्य का नमा हत्य की यहत्व वर्ष पूर्व रे सायत्व की यहत्व हो ।

प्रथम हम विकम-संवत् के प्राचीनत्व पर विचार करेंगे। आईने-अकबरी के लेखक ने तो इस संवत् का उल्लेख किया ही है, किन्तु उससे भी पहिले अबूरेहाँ ने इसका उल्लेख अपने यात्रा-विवरण में स्पष्टरूप से किया है और इन दोनों विद्वानों ने विकमादित्य तथा उसकी विजय के साथ इसका सम्बन्ध बताया है। किन्तु इससे भी पूर्व अनेक शिलालेखों में इस संवत् का प्रयोग किया गया है। विकमादित्य के नाम से इस संवत् का पुराना उल्लेख श्रीएकलिंगजी के शिलालेख में संवत् १०२८ (सन् ईसवी ९७१) का प्राप्त होता है(जर्नल ऑक बॉम्बे रॉयल एशियाटिक सोसायटी ब्रांच, भाग २२,



## विक्रम-संचत् और उसके संस्थापक

पृष्ठ १६६), किन्तु इससे भी पूर्व धौलपुर के शिलालेख में विकम-काल के नाम से संवत् ८९८ (सन् ८४१) में इसका उल्लेख किया गया है—

> वसुनवाष्टौ वर्षा गतस्य कालस्य विक्रमाख्यस्य । वैज्ञाखस्य सितायां रविवारयुतद्वितीयायां ।।

> > (Indian Antiquary, Vol 20, p. 406).

इससे पहले इस संवत् को 'मालवकाल' ग्यारसपूर के एक शिलालेख में कहा गया है----

#### मालवकालाच्छरदां षट्त्रिंशतसंयुतेष्वतीतेषु नवसु शतेषु।

यह संवत् ९३६ (सन् ८७९ ई०) का उल्लेख हैं । 'मालवेश' के नाम से भी कहीं-कहीं इसे लिखा गया *है, और* इस मालवेश पद का अर्थ केवल विकमादित्य ही हो सकता है, यह कहने की आवश्यकला नहीं है । यह उल्लेख मैनालगढ़ के शिलालेख में संवत् १२२६ (सन् ११७० ई०) का है<del>---</del>

मालवेदा गतवत्सरैः इतैः द्वादद्यैदच षड्विंझपूर्वकैः॥

किन्तु इससे भी पूर्व इस संवत् का व्यवहार शिलालेखों में किया गया है और वहाँ इसका नाम 'मालवगण-संवत्' है । इस प्रकार के एक उल्लेख में मालवगणों को मालवेश भी (बहुवचन) कहा है---

> पञ्चेमु शतेषु शरदां यातेष्वेकानवतिसहितेषु मालवगणस्थितिवञात् कालज्ञानाय लिखितेषु। संवत्सरशतेर्यातैः सपञ्चनवत्यैर्गतैर्सन्तभिर्मालवानाम् ॥

यह संवत् ७९५ (सन् ७३९ ई०) का उल्लेख है। इससे भी पहले के उल्लेख ये हैं---

 मालवानांगणस्थित्या यातेशतचतुष्टये । त्रिनवत्यधिकेऽब्दानमृतौ सेव्यधनस्तने ॥

संवत् ४९३ (सन् ४३६ ई०)।

श्रीमालयगणाम्नाते प्रशस्ते कृतसंज्ञिते । एकषटचथिके प्राप्ते समाशतचतुष्टये ॥

यह संवत् ४६१ ≕सन् ४०४ ई० का उल्लेख है । इसमें मालवगणों के साथ इसे क्वत-संवत् भी कहा है । इससे अपेक्षाकृत पुराने लेखों में इसका नाम केवल 'कृत' ही मिलता है––

कृतेषु चतुर्षु वर्षशतेष्वण्डाविशेषु फाल्गुणबहुलस्य पंचदश्यामेतस्यां पूर्वायां।

यह संवत् ४२८= ३७२ ईसवी का उल्लेख हैं:

यातेषु चतुर्घ कृतेषु सौम्येष्वसित चोत्तर पदेषु ३३ वत्सरेषु।

शुक्ले त्रयोददा दिने भुवि कार्तिकस्य मासस्य सर्वजनचित्तसुखावहस्य **॥** 

इसमें संवत् ४०० - सन् ई० ३४३ का उल्लेख भी 'क्वत' नाम से ही किया गया है। इससे भी पूर्व-

कृतयोईयोर्वर्षशतयोई चशीतयोः ।

संवत् २८२ — सन् २२५ के नान्दसा-स्तंभ-लेख में धक्तिगुणगुरु के षष्ठिराधि यज्ञ का उल्लेख प्राप्त होता है और यहाँ भी इस संवत् का नाम 'कृत' ही दिया है ।

ये सभी उद्धरण फ्लीट के 'गुप्त-इन्सकिपज्ञन्स' नाम ग्रंथ से भिन्न-भिन्न विद्वान् लेखकों ने उढ़ूत किये हैं । इस विवरण से यह स्पष्ट है कि विक्रमादित्य का नाम इस संवत् के साथ नवीं शती में लग चुका था, इससे पूर्व मालवेश कहे



### श्री जगनलाल गुप्त

जानवाले मालवगण इस संवत् के प्रवर्तक माने जाते थे। कालान्तर में गण-राज्य पद्धति सम्बन्धी बातें सब साधारण की दृष्टि से लोप हो जाने पर "मालवेशानां गणानां" के स्थान में केवल मालवेश या विकम ही लिखा जाने लगा। किन्तु 'मालवगण' का जव उल्लेख किया जाता था तो साथ ही यह भी कहा जाता था कि मालव-गणों की स्थिति (कायमी, Establishment of the malava-ganas) से प्रारम्भ होने वाला संवत्। इसी ऐतिहासिक घटना के आधार पर इसे मालव-काल (मालव-युग, Malava Period) भी कहा गया था। किन्तु इन नामों से भी पुराना नाम कृत-संवत् है। हमारा विचार है कि इसे कृत न पढ़कर 'कृत्त' या 'कृत्य' पढ़ना अधिक उचित है। इस पर आगे लिखा जायगा।

यहाँ यह महत्त्वपूर्ण घटना भी स्मरण रखने योग्य है कि संवत् ३८६ और उसके पश्चात् इस संवत् का व्यवहार नैपाल जैसे एकान्त प्रान्त में भी यथेष्ट होने लगा था जैसा कि डॉ. भगवानलालजी इन्द्र ने नैपाल के शिलालेखों के सम्बन्ध में लिखते समय सिद्ध किया है। (Indian Antiquary, Vol XIII, pp. 424-26)

तो भी पाठकों को आश्चर्य होना संभव है कि इन प्राचीन उद्धरणों में जहाँ विकम के नाम का उल्लेख नहीं पाया जाता वहाँ विक्रम के शकारि होने एवं शकों की पराजय के सम्बन्ध में इस संवत के प्रारम्भ होने का संकेत भी कहीं नहीं है। किन्तू चाहे यहाँ शकों का स्पष्ट उल्लेख न भी किया गया हो तो भी मालव-गण-स्थिति शब्दों का ठीक अर्थ यही है कि मालवगणों की सत्ता आरम्भ होने का संवत् । मालवों ने अपनी सत्ता किस प्रकार स्थापित की यह इतिहास से स्पष्ट होने की वात है। इस नाम से पुराना नाम 'क़त' है जिसे हम 'क़त्त' या 'क़त्य' पढ़ना उचित समझते हैं। 'क़ृत्त' शब्द का अर्थ 'करल', 'बध', या 'शशु का नाश' है। राजनीति में शतु-बध के लिए कृत्या (स्त्रीलिंग) शब्द प्राचीन ग्रंथों में सर्वत्र व्यवहृत किया गया है, उसी का रूप 'कृत्य' और 'कृत्त' हो सकता है। जो विद्वान् इस पद को कृत्युग या सत्युग के अर्थ में पढ़ते हैं, वे कदाचित् यह भूल जाते हैं कि युगवाचक शब्द 'कृत्' है 'कृत' नहीं, फिर इस भ्रम का एक परिणाम या कृपरिणाम यह होता है कि इस शब्द के आधार पर इसके संस्थापक को, अश्वमेध आदि वैदिक कृत्यों का प्रवर्तक मानकर जैनों और बौद्धों का द्रोही सिद्ध करने के लिए पूष्यमित्र को विक्रमादित्य सिद्ध करना पड़ता है। सत्य बात तो यह है कि भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास में साम्प्रदायिक उत्पीडन अथवा धार्मिक मतभेद या दार्शनिक सिद्धान्तों की विभिन्नता के आधार पर रक्तपात की बात नितान्त अश्रुत थी। भारतवर्ष की संस्कृति इस सम्बन्ध में अत्यन्त उच्च एवं सहिष्णु रही है। यदि यहाँ विचारों की स्वतंत्रता की रक्षा त्रिद्वानों ने न की होती, जो एक प्रकार से उनके लिए वैयक्तिक प्रश्न भी था, तो यहाँ अनेक प्रकार के दर्शनों का प्रादुर्भाव कैसे सम्भव होता? ज्योतिषशास्त्र सम्बन्धी अनेक सिद्धान्त-ग्रंथ कैसे निर्माण हो सकते थे? तंत्रवाद, द्वैतवाद, अद्वैतवाद, कर्मवाद, ज्ञानवाद, निराकार-वाद, साकारवाद आदि अगणित वादों की सचिट कैसे होती ? संक्षेप में भारतवर्ध के विषय में "नैको मुनिर्यस्य मतिने भिन्नः" जैसी लोकोक्ति का जन्म कदापि नहीं हो सकता था। साम्प्रदायिक उत्पीड़न की उपस्थिति में बौद्ध और जैन धर्म के आचार्यों और संस्थापकों को पुराणों में अवतार और महापूरुष के रूप में उल्लिखित क्यों किया जाता ? महात्मा बुद्ध को पूराणों में विष्णु का अवतार कहा है और भागवत में ऋषभदेव का सविस्तर इतिहास लिखा गया है। फलतः विक्रम-संवत् की स्थापना भी धर्म के नाम पर किये गये रक्तपात पर करने का विचार नितान्त अन्भारतीय, भारतीय सभ्यता और संस्कृति के विरुद्ध है। पुष्यमित्र की ही बात लीजिए । कुछ बौद्ध लेखों के आधार पर, जो विदेशी बौद्धों ने राजनीतिक हेतुओं से उसी प्रकार प्रेरित होकर लिखे हैं, जैसे आजकल के विदेशी विद्वान् लिखते रहते हैं, पुष्पमित्र के विषय में कहा जाता है कि इसने जैन और बौद्धों का दमन बड़ी निर्दयता से किया था एवं इनके मठों को सम्पूर्ण भारतवर्ष में जलाकर तष्ट कर डाला था। इसने वैदिक धर्म की पून: स्थापना करके फिर से चैदिक युग ला दिया था, इसीलिये इस कृतयुग या कृत-संवत् की सुष्टि की गई थी। किन्तू तनिक विचारने से ही यह स्पष्ट हो सकेगा कि पुष्यमित्र के सम्बन्ध में पुराणकारों तथा अन्य भारतीय प्राचीन विद्वानों ने कभी ऐसी धारणा नहीं बनाई। कम से कम उसे धर्म के रक्षक एवं विधर्मियों के नष्ट करनेवाले के रूप में भारत के विद्वत्समाज ने कभी भी उल्लिखित नहीं किया। वह उसे ऐसा जानते, मानते और समझते ही नहीं थे। इसके लिए यहाँ एक प्रमाण देना ही बस होगा। हर्षचरित के प्रसिद्ध विद्वान् लेखक गद्य के आचार्य बाण से हमारे विज्ञ पाठक परिचित हैं। जिस कट्टर शैव कुल में



# विक्रम-संवत् और उमके संस्थापक

इस सारस्वत का जन्म हुआ था वहाँ पुत्रों के नाम तक 'अच्युत' 'ईशान' 'हर' और 'पाश्पत' जैंगे सम्प्रदाय-भावपूर्ण रखे जाते थे। 'कृतोपनयनादि-किया-कलाप' वाप के पिता चित्रभानु के एक भाई का नाम ज्यक्ष था। महाराज हर्प का निमंत्रण-पत्र पाकर 'कृतसंध्योपासनः' वाप ने उग्रपर विचार किया था और ''भगवान् पुराराति'' में दृढ़ भक्तिपूर्वक विख्वास करके उसने हर्ष के दरवार में जाना निश्चय किया था। 'गृहीताक्षमाल' वाण 'देवदेवस्य विरूपाक्षस्य क्षीरस्नपनपुरःसरां'' पूजा करके राजद्वार पर पहुँचा। कहने का अभिप्राय यह है कि बाण साम्प्रदायिक दृष्टि से कट्टरवैव था और उमसे यह आशा नहीं को जा सकती कि वह किसी जैन या बौद्ध धर्म के उत्पीड़क वैदिक सम्प्राट् के लिए कोई निन्दापूर्ण वाक्य लिखेगा। प्रश्वुद् उपने तो यही शक्ता है कि वह पुत्पनित्र जैने वैदिकप्रज-यागों के पुनः प्रचलित करनेवाले सम्प्राटों का प्रधानपूर्वक अभिनन्दन ही करेगा। वही क्या, जैन और बौद्ध विद्वानों को छोड़कर ऐसे सम्प्राटों की प्रशंमा तो प्रत्येक विद्वान् के डारा साधारणतः होनी चाहिए। किन्तु हम देखते हैं कि बाण ने ही पुष्यमित्र को अनार्य तक लिखा है और वह उसी कार्य के लिए जो उसते वैदिक धर्म के उद्धार के लिए किया था—उसने जैन या बौद्ध मौर्य महाराज बृहद्र्य को भारकर मगध का सिहासन स्वयं हस्तगत करके ही तो, योरोपियन विद्वानों के कथनानुसार, बौद्ध-धर्म का नाझ एवं वैदिक धर्म का पुनरत्थान किया था, इसी पर वाण ने लिखा हैं—

### प्रतिज्ञादुर्बलञ्च वलदर्शनव्यदेशदशिताशेषसैन्यः सेनानीरनार्थो मौर्यंबृहद्रथं पिपेश पुष्यभित्रः स्वाभिनम् ।

अभिप्राय यह है कि भारतवर्ष के ऐतिहासिक विद्वानों की दृष्टि में साम्प्रदायिक उत्पीड़क नरेसों का न कभी कुछ मान था और न यह कार्य प्रतिष्ठाजनक समझा जाता था। फलनः सेनापति पुष्यमित्र (जो अग्निमित्र का पिता एवं मौर्यवेश का अन्तक था) भी न तो साम्प्रदायिक अत्याचार करनेवाला सम्राट् था और न उसको इस कार्य के लिए भारतवर्ष में कोई सार्वजनिक सम्मान प्राप्त हो सकता था, फिर नये संवत् की स्थापना का स्वागत तो। इस प्रकार के उक्तपात के उपलेश में भारतवासी कब स्वीकार कर सकते थे।

'मालवगणस्थित्यव्द' के साथ आरम्भ से ही मालवेश विकमादित्य के नाम का सम्यन्ध न होने का एक कारण कदाचित् यह भी है कि मालवा की राज्य-शासन-प्रणाली गण-शासन पद्धति थी जो एक प्रकार की प्रजातंत्र या प्रतिनिधितंत्र की प्रणाली थी। ऐसी सामूहिक राज्य-प्रणाली में किसी विशेष सार्वजनिक राज-कार्य जैमे जय- पराजय, संधिविग्रह का यश किसी एक व्यक्ति को देने में संघ में फूट पड़ने का भय बना रहता है। महाभारत, शान्तिपर्व के ८१वें अध्यास में इस फूट पड़ने के भय को लेकर, तथा संघ-शासन की कठिनताओं पर बहुत स्पष्ट रूप से भगवान कुष्ण के द्वारा ही कहलाया गया है। उन्हीं कठिनताओं को विचार कर मालवगण की विजय के उपलक्ष में स्थापित संवत् के यश को संघ ही मूलत: प्राप्त कर सकता था केवल संघपति, फिर चाहे वह विकम हो अथवा कोई और हो, नहीं अपना सकता था। यह भी हो सकता है कि संघपति ने स्वयं फूट पड़ने की आशंका से उस यश को संघ के ही अपंण कर दिया हो और इस प्रकार संघपति विकम की उदारता से वह संवत् मालव-गण-संघ के नाम से ही प्रसिद्ध किया गया हो। किन्तु शको स्थापा एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घटना थी, इस महान् कृत्य या कृत्या के बीर सेनापति का नाम किसी प्रकार भी नहीं मुलाया जा सकता था, अतः इतिहास ने राकों के इस कृत्य के करनेवाले (जिसे अलंकार की भाषा में युद्ध-यज्ञ का होता कहना उच्ति होगा) सेनापति विकम का नाम विशेष रूप से याद रखा, वह श्रुति और उपश्रुति तथा व्याख्यानादि के दारा सर्वसाधारण में कमानुगन प्रसिद्ध होता चला गया, और जब गण-शासन सम्बन्धी बातें भूल गई तो संवत् के इतिहाम को स्पष्ट रखने के लिए उसके साथ सेनापति या संघपति का नाम मिल्या दिया गया।

किन्तु प्रब्न तो यह है कि क्या वस्तुतः प्राचीनकाल में कोई विकम नामक व्यक्ति संवत् का संस्थापक हुआ भी था ? और यदि ऐसा व्यक्ति कोई हुआ था तो कब ? इसपर हमारा नम्प्र निवेदन है कि यदि कोई व्यक्ति हुआ ही नहीं था तो फिर यह नाम आ कहाँ से गया ? विकम को स्पष्टरूप से 'शकारि' कहा जाता है, जिसका अर्थ यही है कि संवत्कार विकम ने शकों का घोर पराभव किया था। मालवगण ने किस व्यक्ति की अधिनायकता में शकों का यह सर्वनाश किया था; अन्ततः कोई व्यक्ति तो उनका मुख्य नायक या सेनापति रहा होया। विना सेनापति के युद्ध चलही किस प्रकार सकता था। बस जो भी व्यक्ति दाकों के विरुद्ध अभियान करने में मालवगण-राष्ट्र का अधिनायक था, वही विकम था।

ও২



#### श्री जगनलाल गुप्त

किन्तु प्राचीन लेखों में भी विकम-संवत्कार के नाम का स्पष्ट उल्लेख किया गया है। बृहत्कथामञ्जरी में इस विकम की दिग्विजय का विवरण इस प्रकार दिया गया है—

> ततो विजित्य समरे कल्जिंगनुपति विभुः। राजा श्रीविकमादित्यः स्त्रींप्रायः विजयश्रियम्। अथ श्री विकमादित्यो हेल्या निजिताखिलः। म्लेच्छान् काम्बोजयवनान् नीचान् हूणान् सबर्बरान्। तुषारान् पारसीकांद्रव त्यक्ताचारान् विश्वेखलान्। हत्वाभ्रूभंगमात्रेण भुवो भारमवारयत्। तं प्राह भगवान् विष्णुस्त्वं ममांद्यो महीपते। जातोसि विकमादित्य पुरा म्लेच्छदाशांकतः।

यहाँ विक्रमादित्य को इसकी शूरवीरता के कारण विष्णु का अंशावतार तक कहा गया है।

बृहत्कथामञ्जरी का मूल आधार गुणाढच का पैशाची भाषा का ग्रंथ बृहत्कथा रहा था । गुणाढच प्रतिष्ठान के राजा सातवाहन के आधित और समकालीन थे—

> ततः स मर्त्यवपुषा माल्यवान् विचरन् वने। नाम्ना गुणाढयः सेवित्वा सातवाहनभूपतिम्।। कथासरित्सागर।

इसका अर्थ यह है कि गुणाढच विकम-संवत् के थोड़े समय पश्चात् ही हुए थे, इसीलिए कथासरित्सागर के सम्पादक विद्वदर श्री दुर्गाप्रसाद शास्त्री ने इस विद्वान् का समय ७८ ई० के आसपास स्वीकार किया है। इसी गुणाढच के पैशाची भाषा के मूलग्रंथ बृहत्कथा को लेकर संस्कृत में दो ग्रंथ लिखे गये थे-(१) बृहत्कथामञ्जरी, और (२) कथासरित्सागर । कथासरित्सागर से बात होता है कि विकमादित्य के अनुकरण पर आंध सम्प्राट् कुन्तल सातकर्णि ने भी दिग्विजय की एवं उसी के अनुकरण पर अपना विष्ट विकम रखकर शालिवाहन का प्रसिद्ध शक-संवत् चलाया था। अपने नाम की पृथक्ता प्रकट करने के लिए उसने अपने विष्ट के साथ विषमशील (कोधी या असहिष्णु) और जोड़ा था। यह शालिवाहन १६वें आंध नरेश महेन्द्र-मुगेन्द्र मातर्कीण का पुत्र था जिसे भागवत में शिवस्वस्ति एवं ब्रह्माण्ड पुराण में मूगेन्द्र स्वातिकर्ण लिखा है। पार्जीटर की सूची में इसे १२वीं संख्या पर उल्लिखित किया है और यूनानियों ढारा इसका नाम माम्वरस सरगनस ( Mambaras Saraganas Senior ) लिखा गया है। कुन्तल सातर्काण भागवत का गौतमीपुत्र पार्जीटर की सूची में १३वां आंध नरेश है, किन्तु पुराणों की सूची में इसका कम १७वाँ है और यूनानियों व इसे युवक सरगनस (Junior Saraganas) लिखा है। शालिवाहन शकाब्द का संस्थापक यही कन्तल सातर्काण है जिसके विषय में कथासरित्सागर में लिखा है:---

> नाम्ना तं विक्रमादित्यं हरोक्तेनाकरोत्पिता। तथा विषमशीलं च महेन्द्रादित्यभूपतिः॥

इसके पिता ने शिव के कहने से इस पुत्र का नाम विक्रम भी रखा था। इसने----

सापरान्तच्छदेवेन निर्जितो दक्षिणापथः। मध्यदेशः ससौराष्ट्रः सबंगांगा च पूर्वदिक्। सकश्मीर। च कौवेरी काष्ठा च करदीक्वता। तानि तान्यपि च दुर्गाणि द्वीपानि विजितानि च। म्लेच्छसंघाञ्च निहिताः शेषाञ्च स्थापितावशे। ते ते विक्रमशक्तेत्र्च प्रविष्टाः कटके नृपाः।



# विकम-संवत् और उसके संस्थापक

दिग्विजय के पश्चात् राजधानी को लौटने पर सम्प्राट् कुन्तल सातर्काण विषमशील विकमादित्य का जिस प्रकार स्वागत किया गया था, उसका भी कुछ वर्णन देखिए––

> जय विजितसकलपाथिव विनत शिरोधारि तात गुर्वाज्ञ । जय विषमशील विक्रमवारिनिधे विक्रमादित्य । जय जय तेजःसाधितभूतगणम्लेच्छविपिनदावाग्ने । जय देव सप्तसागरसीव्यमहीमानिनीनाथ ।

इस शालिवाहन शकाब्द के संस्थापक के विषय में यह ऐतिहासिक तस्व सदैव स्मरण रखने योग्य है कि इस महान् विजेता ने भी विकम-संवत् के संस्थापक की नाई शकों का पराभव किया था और उसी की स्मृति में यह शकाब्द भी विकमाब्द से १३५ वर्ष पश्चात् चलाया गया था। इसके शकों से युद्ध करने का वृत्तान्त जैन ग्रंथों से जिस प्रकार ज्ञात होता है उसे यहां विस्तार में न देकर उस सम्बन्ध के मूलवाक्यों को ही उद्धृत किया जाता है—

> भरुकच्छपुरेऽत्रासीद् भूपतिर्नरवाहनः । ससमुद्धात्मकोषस्य श्रीमदप्यवमन्यते ॥१॥ इतः प्रतिष्ठानयूरे पायिवः शालिवाहनः। बलेनापि समुद्धः स रुरोध नरबाहनम् ॥२॥ आनयत्परिशीर्षाणि यस्तस्याऽऽदाग्मर्हीधकः । लक्षं बिलक्षं तत्तस्य नित्यं घ्नन्ति तद्भटाः ॥३॥ हा तस्यापि भटाः केप्यानिन्युः सोदान्नकिञ्चन। सोऽथ क्षीणजनो नष्ट्वा पूनरेति समान्तरे ॥४॥ पूनर्मब्ट्वा तथैवेति नाभुद् तद्ग्रहणक्षमः। अर्थके मायया हालं सचिवो निरवास्यत ॥५॥ स परम्परयाज्ञासीद् भरुकच्छनराधिपः । अपास्तोऽल्पापराधोऽपि निजामात्यस्ततः कृतः ॥६॥ ज्ञात्वा विष्टवस्तं सोऽवन्तं राज्यं प्रायेण लभ्यते। तदन्यस्य भवस्यार्थे पाथेथं कुरु पार्थिव ॥७॥ धर्मस्थानविधानाद्यैर्द्रव्यप्रायाय तत्ततः । आगान्मन्त्रिगिरा हालः पार्थिवोऽथाह मन्त्रिणं ॥८॥ मिलितोऽसि किमस्य त्वं सोऽवदन्नमिलाम्यहम्। अथान्तःपूरभषादि द्रविणैस्तं तदाक्षिपत् ॥९॥ डालेऽथ पुनरायाते निद्रंव्यत्वान्ननाश सः । नगरं जमुहे हालो द्रव्यप्रणधिरेषिका ॥१०॥

ये इलोक जिनमें शक नरेश नरवाहन या नहपान की पराजय का वृत्तान्त दिया है श्वेताम्वर जैन सम्प्रदाय के आवश्यक सूत्र के उत्तरार्द्ध की १३०४वीं गाथा के भाष्य में भद्रवाहु ने नियुक्ति भाष्य में लिखे हैं जिस पर हरिभद्रयुरि की वृत्ति भी है ।

शकों को हराकर विक्रम या विक्रमादित्य की उपाधि धारण करने की प्रथा ही, जान पड़ता है, भारतवर्ष में पड़ गई थी, इसीसे विक्रमादित्य के शकारि नाम होने का भी विशेष महत्त्व प्रतीत होता है। ऊपर किस प्रकार आल्विवाहन ने सकों को परास्त करके विक्रमादित्य की उपाधि ग्रहण की यह प्रमाणित किया गया है। इसके पश्चात् इतिहास में गुप्तवंश के संस्थापक चन्द्रगुप्त प्रथम ने इस उपाधि को ग्रहण किया था ऐसी सम्भावना अनेक ऐतिहासिक विद्वान् करते हैं, किन्तु सिथ



#### श्री जगनलाल गुप्त

इसे विश्वसनीय स्वीकार नहीं करते (The Early History of India, p. 347)। चन्द्रगुप्त प्रथम के उपलब्ध सिक्कों से भी उसके विकम-पद ब्रहण करने की घटना सिद्ध नहीं होती। उसने शकों पर कोई विजय भी प्राप्त नहीं भी थी। उसके परचात समुद्रगुप्त महान् के पुत्र चन्द्रगुप्त द्वितीय ने विकमादित्य का पद ब्रहण किया था। एक प्रकार के उसके सिक्कों पर लिखा मिलता है "श्रीविकमः" और इस लेख के बाई ओर लक्ष्मी की बैठी मूर्ति है; दूसरी ओर इस सोने के सिक्कों के "देवश्री-महाराजाधिराज-श्रीचन्द्रगुप्तः" अंकित है। एक और प्रकार के सिक्कों पर एक ओर "देवश्री-श्रीचन्द्रगुप्तस्य विकमादित्यस्य" भी लिखा पाया जाता है। चन्द्रगुप्त के एक प्रकार के सिक्कों पर एक और "विकमादित्य हुए राजा की मूर्तिवाले हैं, जिनके दूसरी ओर पद्म पर खड़ी लक्ष्मी की मूर्ति है। इस मूर्ति के दाहिनी ओर "विकमादित्यः" लिखा है। ऐसे प्रकार के सिक्कों में से कुछ पर तो—

#### "क्षितिमवजित्यसुचरितैदिवं जयति विक्रमादित्यः ।"

उपगीति छन्द भी लिखा पाया जाता है । इससे भी अधिक सिंह को मारते हुए राजा के भी चन्द्रगुप्त के कुछ सिक्के हैं जिन पर एक ओर सिंह पर बैंठी अम्बिका देवी की मूर्ति है, और दूसरी ओर तीरकमान से सिंह को मारते हुए राजा की मूर्ति । -राजमूर्ति की ओर बंबस्थ छन्द में राजा को 'भुविसिंह-विक्रम' लिखा है——

"नरेन्द्रचन्द्रप्रथित (गुण) दिवं जयत्यजेयो भुविसिंहविकमः।"

और दूमरी ओर "सिंहविकमः" ही लिखा है। एक प्रकार के सिक्कों पर राजा की उपाधि "श्रीसिंह-विकमः" है, और -एक और प्रकार के सिक्कों पर "अजित-विकमः"। इस प्रकार की कोई साक्षी चन्द्रगुप्त प्रथम के सम्वन्ध में प्राप्त नहीं होती। इसलिए यही कहना पड़ता है कि प्रथम चन्द्रगुप्त के सम्वन्ध में विकमादित्य-पदवी ग्रहण करने की कल्पना ऐतिहासिक आधार से रहित है, और द्वितीय चन्द्रगुप्त के सम्वन्ध में निस्सन्देह कहा जा सकता है कि उसने यह पद धारण किया था। किन्तु उसने बकों को भी पराजित किया था तबही उसने यह पद ग्रहण किया था। स्मिथ ने अपने इतिहास के पृष्ठ ३०७ पर लिखा है---

"The greatest military achievement of Chandrgupta Vikramaditya was his advance to the Arabian Sea through Malwa and Gujrat and his subjugation of the peninsula of Surashtra or Kathiawar, which had been ruled for centuries by the Saka dynasty, of foreign origin, known to European scholars as the Western Sataraps."

चन्द्रगुप्त विकमादित्य का उत्तराधिकारी कुमारगुप्त प्रथम था और इसके शासनकाल में हूण लोगों के आक्रमण फिर भारत पर होने लगे थे। भारतवर्ष के इतिहास में इनको भी शकों के साथ गिना गया है और कुमारगुप्त ने अवक्र्य इन्हें मारकर भगाया था, तब ही उसने भी "विक्रम" पद ग्रहण किया था, क्योंकि उसके कुछ सिक्कों पर बंशस्थ छन्द में "कुमार-गुप्तो युधि सिंहविकमः" लिखा पाया जाता है। कुछ सिक्कों पर तो "कुमारगुप्तो युधिसिंह विक्रमः" ही लिखा है। एक प्रकार के सिक्कों पर "श्रीमान व्याध्यवलपराक्रमः" भी लिखा है। किन्तु इसके पुत्र स्कन्दगुप्त ने तो इन हूणों को बड़ी करारी पराजय दी थी जिसके कारण बहुत समय तक इन्होंने भारत की ओर मुंह नहीं किया था और इसीलिए स्कन्दगुप्त ने भी विक्रमादित्य की पदवी स्वीकार की थी (स्मिथ का इतिहास पृष्ठ ३२६)। "महाराजाधिराज प्रथम कुमारगुप्त की मृत्यु के उपरान्त उनका वड़ा बेटा स्कन्दगुप्त सिंहासन पर बैठा। स्कन्दगुप्त ने युवराज रहने की अवस्था में पुख्यमित्र और हूण लोगों को परास्त करके, अपने पिता के राज्य की रक्षा की थी। कहा जाता है कि युवराज भट्टारक स्कन्दगुप्त ने अपने पितृकुल की विचलित राजलक्ष्मी को स्थिर रखने के लिए तीन रातें भूमि पर सोकर बिताई थीं" (बाँगलार इतिहास प्रथम भाग, पृष्ठ ६२-३)। इस महान् वीर समाट् के एक प्रकार के सिक्कों पर एक ओर "जयति दिवं श्रीकमादित्य" और दूसरी ओर "कमादित्य" लिखा है। स्कन्दगुप्त के मालवावाले सिक्कों में उसे स्पष्ट ही ''परमभागवतमहोराजाधिराजश्रीस्कन्दगुप्त विक्रमादित्य" वि, बाता है। उसके ऐसे ही एक प्रकार के चाँदी के सिक्कों पर भी ''परमभागवतश्रीविक्रमादित्य यक्रमादित्य" वहा जाता है। उसके ऐसे ही एक प्रकार के चाँदी के सिक्कों पर भी ''परमभागवतश्रीविक्रमादित्य-यक्रमादित्य:" वढ़ा जाता है। उसके एसे ही एक प्रकार के चाँदी के सिक्कों पर भी ''परमभागवतश्रीविक्रमादित्य-



## विक्रम-संवत् और उसके संस्थापक

गुप्तः" तथा अन्य प्रकार के सिक्कों पर भी यही लेख उपलब्ध होता है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि शक, हूण आदि म्लेच्छ जातियों को परास्त करने के उपलक्ष में विक्रमादित्य का पद भारतवर्ष के राजा स्वीकार करते थे और विक्रमादित्य का शकारि नाम अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। राजनीतिक भाषा में यों कहना उचित होगा कि विदेशी विजेताओं से स्वदेश की दासता का जुआ हटानेवाले महापुरुष ही विक्रम नाम से प्रसिद्ध होते थे एवं वे अपने नाम से संवत् भी चला देते थे, और विक्रमाव्य भी, शकाब्द के समान भारतवर्ष में से एक विदेशी सत्ता को नष्ट करके उसे स्वतंत्र बनाने की स्मृति का संवत् है। यह एक राष्ट्रीय संवत् है, साम्प्रदायिक नहीं, तभी इसकी रक्षा वैदिक और अवैदिक सव प्रकार के साहित्य में की गई है।

किन्तु हणको यहाँ वह तर्क भी देखना उचित है जिसके आधार पर योरोपियन विद्वान विकम नाम के किसी व्यक्ति के अस्तित्व को भी नहीं मानते तथा यह भी कहते हैं कि जिस समय से आजकल इसकी गणना की जाती है उससे कई मौ वर्ष पश्चात् गणना करने के ज्योतिष सम्बन्धी कार्यों के लिए इस संवत् की स्थापना की गई थी।

आरम्भ में ही हम यह स्मरण करा देना उचित समझते हैं कि ज्योतिप सम्बन्धी कार्यों के लिए करण ग्रंथों में सामान्यतः और प्रायः सर्वत्र शकाब्द का प्रयोग किया गया है क्योंकि वह वर्ष चैत्र से सर्वत्र आरम्भ होता है, विकम-वर्ष का उपक्षेग ज्योतिष के करण ग्रंथों में नहीं के बराबर है, अतः यह युक्ति नितान्त निर्वल है। तो भी डॉ० फर्गुसन ने सर्व कहा था कि इस संवत् की स्थापना सन् ५४४ ई० में हुई थी और तब ही गणना करके इसका आरम्भ ५७ ई० पू० से माना गया था। स्मिथ का मत ऊपर दिया है। डॉ० बीवर और होल्ट्जमैन का मत भी फर्गुमन से गिलता है। किल्तु डॉक्टर गिटर्सन और डॉक्टर ब्युहल्ट संबत्कार विक्रम-पदधारी ब्यक्ति का अस्तित्व ईसा के ५७ ई० पू० में ही स्वीकार करते थे फिर चाहे उस ब्यक्ति का नाम कुछ भी रहा हो।

ऐसा जान पडता हूँ कि ग्रेगरी के संशोधित पञ्चांग (Calendar) का इतिहास योरोप के फर्यसन और उनका अनुकरण करनेवाळे विद्वानों की दुष्टि में था। वर्तमान ईसवी संवत् का मूल जुलियस सीजर का स्थापित और संशोधित पञ्चांग था, और जुलियस सीजर ने स्वयं रोमन संवत् में संशोधन करके अपना संवत् चलाया था । रोमन संवत का आरम्भ रोमन अनुश्रुतियों के अनसार रोग के प्रथम शासक नुमा के समय से माना जाता था और वह ३५५ दिन का गिना जाता था जो एक प्रकार से चान्द्रवर्ष की मोटी गणनामात्र थी, क्योंकि चान्द्रवर्ष का मान ३५४ दिन ८ घण्टे ४८ मिनट ३६ सेकिण्ड होता है । इस हिसाब से रोमन संवत में प्रति वर्ष सौरवर्ष से १० और ११ दिन के मघ्यवर्ती अन्तर पड़ता था । उधर रोम के पुरोहित और ऋत्विजों को अपने धार्मिक और राष्ट्रीय कृत्य ऋतुओं की समानता का ध्यान रखकर भी कराने पडते थे, और वे इसी हेतू से कभी कभी फरवरी मास की २३ तारीख के पश्चात् २७ दिन का एक अधिक मास गिनकर वर्ष में १३ मास गिन छेते थे, और अपने चान्द्र वर्ष को स्थूल रूप से सौर वर्ष के निकट ले आते थे । किन्तू इस विधि से चान्द्र और सौर वर्षों का पारस्परिक अन्तर कभी भी पूर्णतया दूर नहीं होता था तथा जूलियस सीजर के समय में यह अन्तर ९० दिन का हो गया था, अर्थात जो घटना २५ जलाई को घटी गिनी जाती थी, बस्तुतः वह २५ अप्रैल की घटना होती थी । कहने का अभिप्राय यह है कि उक्त अन्तर के कारण २५ अप्रैल को २५ जुलाई गिना और समझा जाता था । यह अन्तर बहत अधिक था, और ऋतूओं के आधार पर मनाये जानेवाले रोमन लोगों के उत्सवों में बड़ी विच्छूंखला उत्पन्न हो गई थी—वसन्त के पर्व और उत्सव शीतऋतू में पड़ने लगे थे। सीजर ने अपने समय के सर्वेत्तिम गणितज्ञ ज्योतिषियों से सम्मति ली और २३ फरवरी के परचात् २३ दिन का एक मास तथा ६७ दिन का एक और महीना इस प्रकार ९० दिन के दो अधिक मास गिनकर सीजर ने जुलाई ईसवी सन् से पूर्व ४६ वर्ष में रोमन संवत् का संशोधन किया। ६७ दिन का महीना नवम्यर के अन्त में और दिसम्बर आरम्भ होने से पूर्व बढ़ाया गया था, और इस प्रकार उस वर्ष में दिसम्बर जो दसवाँ मास गिना जाता था १२वाँ मास गिना गया और आगे से वर्ष का आरम्भ भी प्रथम जनवरी से गिना जाने लगा, किन्द्र इसमे पूर्व वर्ष का आरम्भ १ मार्च से होता था। इस प्रकार ४६ ई०प० का वर्ष ४४५ दिन का एवं 'अन्धाधुन्धी' का वर्ष समाप्त हो जाने पर ४५ ई० पू० की प्रथम जनवरी से रोमन संवत् की गणना सौर मास से होने लगी । किन्तु केवल इस संशोधन से ही रोमन संवत् की गणना ज्योतिष या ऋतूचक की दुष्टि से विलकुल ठीक नहीं हो गई थी। सीजर ने अपने प्रचलित वर्ष को ३६५% दिन

ওহ



#### श्री जगनलाल गुप्त

का नियत किया था; और इस प्रकार प्रति चतूर्थ वर्ष में फरवरी में २९ दिन गिनकर इस 😓 की गणना को पर्ण किये जाने का नियम उसने बनाया था। किन्तू वास्तविक गणना से इस मान में कुछ मिनट अधिक गिने जाते थे, लगभग ११ मिनट १० सेकिण्ड । सन १५८२ ईसवी (संवत १६३९ विकम) में पोप ग्रेगरी ने इस भल्ठ का संशोधन भी किया और वर्ष का मान ३६५ दिन ५ घण्टा ४९ मिनट १२ सेकिण्ड निरुचय करके उस वर्ष की गणना में ११ दिन कम कर दिये, १२ सितम्बर के स्थान में ११ सितम्बर के पश्चात् एकदम २३ सितम्बर गिना गया। इस सुधरे हुए मान के संवत् को ईसवी सन् माना गया और इसी के आधार पर गणना करके ईसाई धर्म की पिछली घटनाओं का कम स्थापित किया गया एवं ईसाई संवत का आरम्भकाल निरुचय किया गया। इस प्रकार जो ईसाई संवत का आरम्भकाल निश्चित किया गया था वह एक प्रकार से महात्मा ईमा का जन्मकाल भी था, किन्तू यह निश्चय किया हुआ जन्मकाल वास्तविक जन्मकाल से ४ वर्ष पीछे हैं । अस्तू । इस ईमाई संवत् को पोप ग्रेगरी ने संवत् १६३९ में गणना करके पीछे की डेढ़ सहस्र वर्ष की घटनाओं का निर्धारण भी इसीके आधार पर किया था और इस तरह पाठकों की दुष्टि में यह बात बैठती है कि ग्रेगरी के संबत् का आरम्भ ईसवी सन के आरम्भ से होता है, अतः ग्रेगरी का समय या जन्मकाल भी ईसा की प्रथम शती में ही होना चाहिए । किन्तू यह बात वास्तविकता से दूर है, तोभी यह ऐतिहासिक सत्य है कि उसने लगभग डेढ़ सहस्र मे भी अधिक वर्ष पीछे अपने संवत की स्थापना करके (जिसे संवत की स्थापना न कहकर पञ्चांग का संशोधन कहना ही अधिक उचित है) पिछली घटनावळी को भी उमी के आधार पर गिना और उसका समय निर्धारण किया। फर्ग्सन और फ्लीट आदि गोरोपियन विद्वान येगरी के पञ्चांगसंशोधन की समानता को ध्यान में रखकर उसी मानदण्ड से विकम-संवत् के विषय में भी यह नक लगाते हैं कि ५०० या ७०० वर्ष पीछे इस संवत् की स्थापना करके इसीके आधार पर पिछली। घटनावली को अंकित किया गया होगा एवं इस संवत् को भी, इसी कारण से कि ५७ ई० पू० तक की घटनाएँ इसके आधार पर गणित की गई थीं, तभी से आरम्भ हुआ स्वीकार कर लिया गया होगा।

किन्तू वस्तूनः यह तर्क नितान्त निराधार और हेत्वाभास मात्र है। प्रथम तो ग्रेगरी और जुलियस सीजर के सम्मुख एक संवत् पहले से वर्तमान था जिसका उक्त दोनों सुधारकों ने संशोधन मात्र किया था; फिर उनका संशोधन भी केवल पुञ्चांग का संशोधन था, संवत के वास्तव आरम्भकाल के विषय में उन्होंने कुछ भी निर्णय नहीं किया था। यहाँ विकम-संवत के सम्वत्थ में यह कहना नितान्त असत्य है कि इस के पञ्च्चांग का संयोधन किसी चन्द्रगुप्त आदि गुप्त नरेश या हर्ष यशोधर्मन आदि सम्प्राट ने किया था। पब्चांगसंशोधन की बतलानेवाली कोई भी अनुश्रति इस संवत्त के गाथ उक्त सम्प्राटों के सम्बन्ध में भारतीय इतिहास को ज्ञात नहीं है, वह बिलकुल अश्रुतपूर्व है। यदि पञ्चांगसंधीधन किया गया हो तो उसके विषय में दो कल्पनाओं में से कोई एक स्वीकार करनी होगी, अर्थात् (१) विकम-संवत् किमी अद्युद्ध पञ्च्यांग के साथ पहले से प्रचलित था जिसमें अशुद्धि इतनी अधिक वढ गई थी कि रोमन पञ्चांग की भाँति पर्वों और उत्सवों का ऋतु-विपर्यय भी होने लगा था, उसीको दूर करने के लिए यह प्रयास किया गया था। इस तर्क में हम वित्रम-संवत और उसके अशद्ध पञ्चांग की सत्ता पहले से ही स्वीकार कर लेते हैं, किन्तू इस संवत के अशद्ध पञ्चांग का तो कोई भी इतिहास उपलब्ध नहीं होता, अतः यह कल्पना विद्वत्समाज में स्वीकार कदापि नहीं की जा सकती (२) दुसरी कल्पना यह हो सकती है कि संवत की स्थापना-मात्र उनका कार्य था, और उसी समय जब (चन्द्रगुप्त आदि जिस किसी के द्वारा भी यह स्थापित किया गया था) इसके संस्थापक ने इसे आरम्भ किया था वर्तमान प्रचलित पञ्चांग के साथ इसे प्रारम्भ किया था। किन्तू इसमें प्रश्न यह उठता है कि प्रारम्भ करनेवाले इन सम्प्राटों को इसकी क्या आवश्यकता पड़ी थी कि वे इस संवत को चळाकर भी इसका क्षेय किसी कल्पित व्यक्ति को देने के लिए व्यग्र थे ? उन्होंने किस आधार पर, किसके अनकरण - पर बाकारि विकमादित्य का नाम इसके साथ जोड़ा ? मालवा, मालव-गण आदि से इसका सम्वन्ध क्यों मिलाया ? इसी प्रकार के और भी अनेक तर्क इस विषय में उपस्थित होंगे । वस्तुतः जब डॉक्टर व्युहलर और डॉक्टर कीलहार्न ने यह सिद्ध कर दिया है, एवं ऐसे शिलालेख आदि प्राचीन लिखित प्रमाण भी उपलब्ध हो चुके हैं, जिनका उल्लेख इस निबन्ध के आरम्भ में ही किया गया है, कि यह संवत् ५४४ ईसवी से बहुत पहिले से व्यवहार में आ रहा था, तो इस तर्क का मल्य कछ भो नहीं **रह जा**ता।

ं स संवत् का उल्लेख भारतवर्ष के राष्ट्रीय साहित्य में, चाहे वह जैन हो या अजैन, वौढ़ हो या अबौढ़, वैदिक हो <mark>या</mark> अवैदिक, सर्वरूपेण राष्ट्रीय ढंग से किया गया है । इसे राष्ट्र को अत्याचारपूर्ण विदेशी शासन से स्वतंत्रना प्राप्त होने की



#### विकम संवत् और उसके संस्थापक

तिथि माना जाता रहा है। यह किसी भारतीय नरेश के साम्प्रदायिक उत्पीड़न का इतिहास नहीं है, किन्तु उस स्वतंत्रता के युद्ध का इतिहास इसमें अनुप्राणित है जिसके लिए संसारभर के सभ्य राष्ट्र सदैव व्याकुल रहते हैं, जिसका समादर हमारी संस्कृति में सर्वोपरि है, एवं जिसे स्मरण करके हम आज भी स्वतंत्रता प्राप्त करने की आशा करते हुए जीवित-हैं। भारतवासी इस स्वतंत्रता प्राप्त करने की प्राचीन तिथि को किसी प्रकार भी भुला नहीं सकते। उस तिथि को, जिसके संस्थापक ने अपना सर्वस्व, अपना अस्तित्व, अपना व्यक्तित्व, अपना निजी नाम और मोत्र उसके ऊपर गिछावर कर दिया, किसी प्रकार भी नहीं भुलाया जा सकता, भले ही ये पाश्चात्य विद्वान् कितने ही तर्काभास इसके विरुद्ध उपस्थित करें।

एक बात और; कुछ विद्वान् नहपान (नरवाहन) को इस संवत् का प्रवर्तक मानते हैं। ऐसे विद्वानों में श्री राखालदास बनर्जी मुख्य हैं। डॉक्टर पलीट महोदय की सम्मति में कनिष्क ने इराका आरम्भ किया था और सर जान मार्शल तथा रैप्सन के मत में अजेस या अय नामक सम्प्राट् ने इसे चलाया था। इन सबके उत्तर में हमें एक ही बात कहनी है और वह वह कि ये सब सम्प्राट् शक अर्थान् विदेशी थे। यदि इन्होंने कोई संवत् भारतवर्ष में चलाया होगा (या चलाया होता) तो वह भारतवर्ष की गुलामी के आरम्भ का संवत् हो सकता था। कीन बुद्धिमान् ऐसा है जो यह स्वीकार करेगा कि बौद्धिक और आस्मिक ज्ञान में भारतवर्ष जैसा समृद्ध देश अपनी गुलामी की तिथि को, सार्वजनिक रूप से, सदा के लिए, स्वीकार कर सका होगा। फिर इन सभी विद्वानों के मत सर्वसम्मत या निभ्रान्त भी नहीं हैं और गणना से बे यक्ताब्द के अधिक निकट आते हैं, किन्तु सकाव्य के निर्णय का प्रस्न यहां नहीं उठाया जा सकता। यह स्वीकार किया जा सकता है, (और ऐसा उचित भी है) कि इन सम्प्राटों ने अपने स्वतंत्र संवत् का अस्तित्व तो उन्हों के बंदा की सत्ता के साथ-साथ समाप्त हो जाना स्वाभाविक और अनिवार्यु था। राष्ट्र उनके संवती को अपनी संस्कृति में किसी प्रकार भी स्यान नहीं दे सकता था। प्राच्यविद्यामहार्णव स्वर्गीय श्री काशीप्रसादजी जायसवाल ने विक्रमादित्य का व्यक्तित्व गौतमी-पुत्र सातर्कीण में स्वीकार किया है और उनका मत्त श्री हरितक्रष्णदेव को भी मान्य है। किन्तु इस आंध-सम्राट की पति स्वर्गा है किन्तु इ और उनका मत्त श्री हरितक्रष्णदेव को भी मान्य है। किन्तु इस आंध-सम्राट की शात्त में स्वरिता है और उनका मत्त श्री हरितक्रष्णदेव को भी मान्य है। किन्तु इस आंध-सम्राट् की आत में है शि क्त है। उनका एसा परिणाम किसी ऐतिहासिक गणना की भूल के आधार पर भी हो सकता है। कुछ भी हो, इस प्रस्त का निर्णय विक्रमादित्य के व्यक्ति के साथ ही किया जा सकता है।

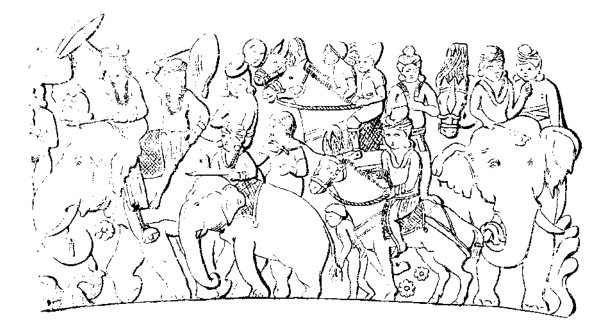
योरोपियने विद्वानों में डॉक्टर स्टेन कोनो के विचार सबसे अधिक स्पष्ट और पुष्ट हैं जिन्होंने इस संवत् का प्रवर्तक उज्जयिनी के महाराज सम्प्राट् विकमादित्य को स्वीकार और सिद्ध किया है। यही बात निम्नलिखित प्राचीन जैन गाया में भी कही गई है---

> कालान्तरेण केणाइ उप्पादिट्ठा सगाण तंबंसम् । जावो मालवराया पामेण विक्कमाइच्चो ॥६५॥ तथा

नियचो संवच्छरो जेण ॥६८॥ (कालकाचार्यकथानक)

गुजैर-देश-भूपावली में भी इस सम्राट् के सम्बन्ध में कुछ श्लोक दिये हैं जिन्हें यहाँ उद्धृत करना आवश्यक है :---

वीरमोक्षाच्च सत्पृन्यायुते वर्षचतुःशते । व्यतीते विक्रमादित्यः उज्जयिन्यामभूदितः ॥१२॥ सत्वसिद्धाग्निवेताल-प्रमुखानेकदंवतः । विद्यासिद्धो मंत्रसिद्धः सिद्धसौवर्णपूरुषः ॥१३॥ धर्यादिगुणविख्यातः स्थाने स्थाने नरापरैः । परीक्षाकषपाषाण-निघृष्टः सत्त्वकञ्चनः ॥१४॥ स -सम्मानैः श्रियां दानैः नराणामखिलामिलाम् । इत्वासंवत्सराणां स आसीत् कर्ता महीतले ॥१५॥ षडशीतिमितं राज्यं वर्षाणांतस्य भूपतेः । विकमादित्यपुत्रस्य ततो राज्यं प्रवत्तितम् ॥१६॥ पञ्चीत्रशद्युते भूपवत्सराणां इते ग्रते । शालिवाहन भूपोऽभद्वत्सरे शक्कारकः ॥१९॥



# विक्रमकालीन कला

### श्री डॉ॰ मोतीचन्द्र पम्. ए., पो-एच. डो.

भारतीय इतिहास के दो चार अत्यन्त विवादग्रस्त प्रश्नों में एक प्रश्न विकम-संवत् की ई० प० पहली शताब्दी में स्थापना भी हैं। एक पक्ष प्रथम शताब्दी ई० पू० में विकम के ऐतिहासिक अस्तित्व को स्वीकार करता है तो दूसरा पक्ष चन्द्रग्प्त द्वितीय को ही भारतीय इतिहास तथा अनुशुति का विकम मानता है। विकम-संवत् पहले मालवा तथा उसके आसपास के देशों में मालव तथा कृत-संवत् के नाम से ख्यात था, इस प्रश्न को लेकर भी ऐतिहासिकों में काफी चर्चा रही है। विक्रम-संवत् का जटिल प्रश्न तव तक उनकी चर्चा की एक विद्येप सामग्री रहेगा जब तक कोई ऐसा ऐतिहासिक प्रमाण उपलब्ध नहीं होता जिससे निःसन्दिग्ध भाव से एक शकोच्छेदक विकम की ऐतिहासिक स्थापना प्रथम शताब्दी ई० पू० में हो सके। विकम-संवत् का प्रश्न कितना भी जटिल क्यों न हो, एक वात तो जैन अनुश्रुतियों के आधार पर कही ही जा सकती है कि विकम की प्रथम शताब्दी ई०पू० में ऐतिहासिक स्थिति वास्तविक है। ये विकम कौन थे इस विवादग्रस्त प्रस्न पर इस छोटेसे लेख में विचार करना सम्भव नहीं। हमें तो इस लेख में केवल यही दिखलाना है कि विक्रमकाल में भारतीय कला की कितनी उन्नति हई।

विकम के ऐतिहासिक रूप को अगर हम थोड़ी देर के लिए अलग रखकर केवल विकम के बाब्दिक अर्थ पर विचार करें तो पता चलता है कि वैदिककाल में विकम शब्द का प्रयोग आगे बढ़ने के अर्थ में हुआ है तथा बाद में यही दौर्य तथा बल का द्योतक हो जाता है। विकम के इन साब्दिक अर्थों से यही बोध होता है कि विकम-युग भारतीय इतिहाम में उस युग को कहते थे जिसमें सभ्यता के बीमे पड़ते हुए स्रोत में एक ऐसी बाढ़ आवे जिससे युग-पुगान्तर से जमी हुई कीच-काई बहकर आप्टायित भूमि पर नई मिट्टी की एक ऐसी तह जम जावे जिसमें पैदा हुई अपार आत्मिक अन्नराशि मानव वर्ग का मानसिक पोषण कर सके तथा जिसमें उत्पन्न हुए रंग-विरंगे सुगन्धित सांस्कृतिक पुष्प अपनी सुरभि से दिशाओं को भर दें। विकम-युग में एक ऐसे पुरुषश्रेष्ठ राजा का जन्म होता है जो अपनी भुजाओं के बल से विदेशी सत्तां को उसाड़ एउंकता है नथा उस सार्वभौम राज्य की स्थापना करता है, जिसका उद्देश्य प्रजापालन, व्यापारवृद्धि, कला की उन्नति इत्यादि होता है। वैदिक नथा पौराणिक युग में जिन उद्देश्यों को लेकर चकवर्ती सम्राटों की कल्पना की गई है विकम-युग भी करीव-करा



#### विक्रमकालीन कला

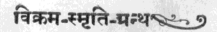
उन्हीं भावनाओं का प्रतीक हैं। जिस प्रकार चकर्वातयों के रथों के अप्रतिहत पहिये देश के एक कोने से दूसरे कोने तक घूम सकते थे उसी प्रकार विकम-युग के राजाओं के रथोंके पहिये भी। पर विकम-युग की एक और विशेषता थी। सांस्कृतिक उत्तेजना से लोकाराधन तथा लोककल्याण की भावनाओं को इस युग में इतना अधिक प्रात्साहन मिलता है जिससे मनुष्य की अन्तर्-चेतनाओं के तार समस्वर होकर वजने लगते हैं, जिससे भावनाओं के सागर में प्रबल तरंगें उठने लगती है जिनमें डूवकर कला और साहित्य एक नए रंग में रॅंगकर एक नई अनुभूति से आलोड़ित होकर हमारे सामने आते हैं। इस दृष्टिकोण से विकम-युग केवल राजनीतिक उथल-पुथल से स्वराज्य की पुष्यमयी भावना को ही हमारे सामने जती हैं। इस दृष्टिकोण से विकम-युग केवल राजनीतिक उथल-पुथल से स्वराज्य की पुष्यमयी भावना को ही हमारे सामने नहीं रखता, उसका उद्देश्य तो हम सबमें उस मानसिक स्फूति का प्रजनन है जो सब साहित्य और कलाओं की जननी है। प्रथम शताब्दी ई० पू० में साहित्य-क्षेत्र की विशेष उथल-पुथल का तो हमें ज्ञान नहीं हैं पर कला के क्षेत्र में तो एक नवीन धारा वही जिसके प्रतीक स्वरूप आज भी साँची के तोरण तथा नासिक और कारले की बौद्ध लेखें खड़ी हैं। चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के युग ने कवि सम्प्राट् कालिवारा को हमारे सामने रवखा तथा कला में उस रस की धारा वहाई जिससे गुप्त कला अगर हो गई। यह इसी युग की प्रेरणात्मक शक्ति का फल है जिसरो अनुप्राणित होकर भारतीय कला तथा साहित्य के अमर सिद्धान्त देश की चहार दिवारी लाँघते हुए अफगानिस्तान, गध्य-एशिया, चीन, जापान, कोरिया, वरमा, लंका, मलया इत्यादि में जा पहुँचे।

विकम-युग में एक ओर तो राजनीतिक प्रगति हो रही थी। शकों को हराकर विकमादित्य देश को एकता के सूत्र में बाँधने का प्रयत्न कर रहे थे दूसरी ओर कला के क्षेत्र में भी एक कान्तिकारी परिवर्तन हो रहा था। पिछले मौर्यकाल तथा शुंगकाल की कला सादृश्यवाद के सिद्धान्त से अनुप्राणित थी। इस कला का सम्बन्ध न तो रसशास्त्र से था न आध्यात्मिकता इसे छू गई थी। इस कला का उद्देश्य जीवन की वास्तविकताओं का, आमोद-प्रमोद का सीधा-सादा अलंकरण था। जिस तरह जातक की प्राचीन कथाएँ जीवन के साधारण से साधारण पहलू को हमारे सामने बिना किसी बनावट के या शृंगरार के रख देती हैं, उसी प्रकार भरहुत के अर्धचित्र (relief) हमें भारत के तात्कालिक जीवन के अनेक पहलुओं को किसी आदर्श से रँगे विना हमारे सामने रख देते हैं। नाच-रंग, खेल-कूद, आपानक, वस्त्र, आभूषण तथा भारतीय जीवन के और बहुत से पहलुओं का चित्रण इस कला का विशेष उद्देश्य है। शुंगकालीन कला जीवन के कितने निकट थी इसका पता हमें शुंगकाल की मूर्तियों से मिलता है। बसाढ़, भीटा, कौशाम्बी इत्यादि जगहों से मिली हुई मर्ट्टा के अर्धचित्रों की यह एक खास विशेषता है कि उनमें देवी-देवताओं को छोड़कर शुंगकालीन स्त्री-पुग्री के चित्र अंकित है, जिनसे हम तत्कालीन जीवन की बहुतसी वाते जान सकते हैं। भरहुत की कला में अलंकारों के वारे में जो लिखा है बह आज भी सत्य है:—

"Some animals such as elephants, deer and monkeys are better represented than any sculpture known in any part of the world; so too are some trees and the architectural details are cut with an elegance and precision that are very admirable. The human figures too, though very different from our standard of beauty and grace, are truthful to nature, and where grouped together combine to express the action intended with singular felicity."

(फरगुसन, हिस्ट्री ऑफ इण्डियन एण्ड ईस्टर्न आर्किटेक्चर, पु० ३६)

"कुछ पशु जैसे हाथी, हिरन तथा बन्दरों का चित्रण ऐसा हुआ है जैसा संसार की और किसी मूर्तिकला में नहीं हो पाया है। कुछ पेड़ों तथा वस्तु की सूक्ष्मताओं का चित्रण ऐसी सुन्दरता तथा खूबी के साथ हुआ है जिससे हमारा चित्त उनकी ओर खिंचता है। मनुष्य-पूर्ति की बनावट भी, गोकि उनकी बनावट हमारी सुन्दरता के मापदण्ड से भिन्न है, सादृश्यता लिए हुए है। तथा जहाँ उनकी कल्पना समूह में होती है वहाँ वह बड़ी खूबसूरती तथा सरलता से अपनी योजना के उद्देश्यों को भली भाँति प्रकट कर देती है।"





साँची---दूर से दृश्य।

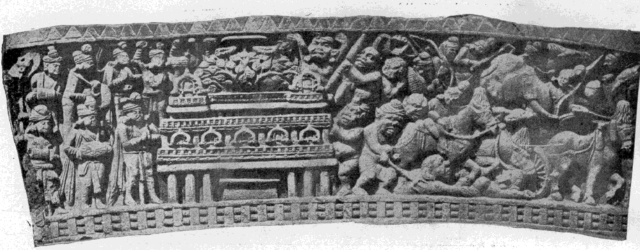


वमनाला में प्राप्त समुद्रगुप्त की मुद्रा, पृष्ठ ४७।

'बुद्धचिहन के लिए लड़ाई', पृष्ठ ८४।



'मार-विजय', पृष्ठ ८४ ।



विक्रम-स्मृति-मन्थ 200



#### श्री डॉ॰ मोतीचन्द्र

भरहुत की इस कला का प्रसार एक स्थानिक न होकर भारतवर्ष में बहुत दूर तक फैला हुआ था। पूना के **शास** भाजालेण के अर्घचित्र इसी युग के कुछ विकसित अवस्था के चित्र हैं। बेदसा, कोन्दाने, पीतलखोरा तथा अजण्टा की दम नम्बर की गुफाएँ भी इसी समय वनीं। साँची के १ तथा २ नम्बर के स्तूप भी इसी युग में बने। उड़ीसा में उदयगिरि तथ। खंडगिरि की गुफाएँ भी इसी युग की देन हैं।

लगभग ७० ई० पू० में शुंग-राज्य का अन्त हुआ तथा काण्व या सातवाहनों ने विजित राज्य पर अपना अधिकार जमाया । सातवाहन इसके बहुत पहले से ही पश्चिम तथा दक्खिन में अपना राज्य जमाए हुए थे ! ईसवी सदी के लगभग पत्रास वर्ष पहले उन्होंने पूर्वी मालवा (आकर) पर अपना अधिकार जमाया । शातर्काण राजाओं की छत्रछाया में भरहुत की अर्ध-विकसित कला उस पूर्णता को प्राप्त हुई जिसको लेकर हम आज दिन भी साँची की कला पर गौरव करते हैं । साँची के बड़े स्तूप के चारों तोरण तथा स्तूप नम्बर ३ का तोरण करीब ५० वर्षों के अन्तर में बने। इस वात का ठीक-ठीक पता नहीं चळता कि ये तोरण किस सातवाहन राजा के समय में बने। साँची के बड़े स्तूप के दक्खिनी तोरण पर एक छेख है जिसमें श्री शातकॉण का उल्लेख है, पर शातकॉण नाम के आन्ध्रवंश में बहुतसे राजे हो गए हैं इसलिए साँची-स्तूपवाले सातर्कीण की पहचान ठीक-ठीक नहीं हो सकती । बूलर इत्यादि विद्वानों का मत था कि वे ई० पू० दूसरी अताब्दी के श्री यातकणि ही है जिनका उल्लेख नानाघाट तथा हाथीगुफा के अभिलेखों में आया है (मार्शल, दी मॉनुमेण्टस् ऑफ साँची, जिल्द १, पृष्ठ ५) । पर मार्शल का मत है कि साँची की उन्नत कला को देखते हुए यह बात अमान्य है । साँची के श्री शातकणि पौराणिक अनुश्रुति के अनुसार या तो श्री शातर्काण द्वितीय थे जिन्होंने ५६ साल राज्य किया और जिनका समय ई० पू**०** प्रथम शताब्दी में था अथवा महेन्द्र शातकणि तृतीय अथवा कुन्तल शातकणि थे। अभाग्यवश मालवा के सातवाहन-युग का आरम्भिक इतिहास अभी अन्ध्रकारमय है। दूसरी शताब्दी ई० में जब इस अन्धकार में कुछ प्रकाश की आभा मिलती है तव हम गौतमीपुत्र शातर्काण को आकर-अवन्ति का राजा पाते हैं। जैन अनुश्रुतियों के अनुसार, जिनमें कालकाचार्य की कथा प्रसिद्ध है, ६१-५७ ई० पू० में उज्जयिनी पर शकों का अधिकार था। यह भी पता चलता है कि प्रथम शताब्दी ई० के अन्त में आकर-अवन्ति पर क्षहरातों का कुछ दशकों तक अधिकार था। इस अधिकार का अन्त १२५ ई० में श्रीगौतमीपुत्र शातर्काण ते आकर-अवन्ति को जीतकर किया। छेकिन मालवा बहुत दिनों तक आन्ध्रों के हाथ में न टिक सका, लगभग १५० ई० के महाक्षत्रप रुद्रदामा ने विजित देशों को पुनः अपने अधिकार में कर लिया।

उपरोक्त विवरण से साँची के बड़े स्तूप के तोरणों के समय के बारे में दो बातें प्रकट होती हैं। एक तो यह कि ये तोरण ई० पू० प्रथम शताब्दी में बने, और दूसरे यह कि आकर उस समय आंधवंश के शातर्कीण नाम के किसी राजा के अधिकार में था। जैन तथा ब्राह्मण अनुशुतियों के अनुसार इसी काल में उज्जयिनी के विक्रमादित्य की स्थापना होती है । अब प्रश्न यह उठता है कि ये विक्रमादित्य कौन थे और उनका प्रतिष्ठान के शातकणि राजाओं से क्या सम्बन्ध था ? इस लेख का विषय विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता प्रमाणित करना नहीं है। पर जहाँ तक कला का सम्बन्ध है यह निविवाद है कि इसी युग में भारतीय कला में एक ऐसी नुतनता और ओज का समावेश हुआ जैसा पहले कभी नहीं हुआ था। यह तो ठीक-ठीक नहीं कहा जा सकता कि किन-किन कारणों से प्रेरित होकर कला अपने पुराने तथा जीर्ण आवरण को छोड़कर नवीनता की ओर झुकने लगती है, पर इतिहास इस बात का साक्षी है कि किसी महान राजनीतिक उथल-पूथल के साथ ही साथ कलाकारों के दृष्टिकोण में भी अन्तर आने लगता हैं। उनके हृदय के कोनों में छिपे हुए अर्णिशीर्ण कला के सिद्धान्त नई स्फूर्ति से उत्प्रेरित होकर युग की कला को एक नए साँचे में ढालते हैं। राजा तथा प्रजा की रक्त-प्रणालियों में बहते हए सांस्कृतिक ओज को ये कलाकार मुर्त रूप देते हैं। उदाहरणार्थं गुप्त-युग को लीजिए। कुषाण-साम्राज्य के अन्तिम दिनों की ओजहीन कला उस टिमटिमाते हुए दीपक के समान है जिसका तेल जल चुका है फिर भी उसकी बत्ती उकसाई आती है जिससे उस दीप का प्रकाश चाहे वह कितना ही घीमा क्यों न हो थोड़ी देर तक ढहते हुए महल में उजाला रख सके । लेकिन गुप्तयुग की कला को लीजिए तो मालूम पड़ता है कि दीपक तो वही पुराना है लेकिन नवीन तेल बत्ती से सुशोभित होकर अपने जाज्वल्यमान स्निग्ध प्रकाश से वह दिशाओं को आपूरित करने लगता है। गुप्तों की साम्राज्य स्थापना भारतीय इतिहास की एक महान घटना है। उस साम्राज्य का उद्देश्य भारतीय संस्कृति तथा ब्राह्मण-धर्म को पुनरुज्जीवन

#### विक्रमकालीन कला

देना था। विदेशियों के संसर्ग से दूषित कला, धर्म तथा संस्कृति को पुनः उसके प्राचीन पथ पर आसीन करना ही गुप्त-युग की विशेषता हैं। अब हम देख सकते हैं कि एक महान् राजनीतिक घटना का कला की उन्नति से क्या सम्बन्ध है। आगे चलकर हम देखेंगे कि विकम-काल की कला भी गुप्तकालीन कला के समान पथकृत् थी और अगर हम विकम की ऐतिहासिक सत्ता स्वीकार करते हैं तो साँची इस बात की साक्षी है कि विक्रम-युग जिसकी कथा हम आज दिन भी शहरों में, देहातों में अपने बड़े बूढ़ों से सुनते हैं केवल राजा की न्याय-परायणता तथा कवियों के ममादर के लिए ही विख्यात नहीं था, उस काल में कलाकारों को भी वहीं आदर मिला जिसके फलस्वरूप उन्होंने भारतीय कला को एक नए रास्ते पर चलाया।

साँची की पहाड़ी, जिस पर स्तूप बने हुए हैं, भोपाल रियासत में जी० आई० पी० रेलवे के साँची स्टेशन के बहुत पास स्थित है। पहाड़ी ३०० फुट से भी कम ऊँची है तथा उसके ढालों पर झाड़-झंखाड़ों से काफी हरियाली रहती है। खिरनी के हजारों पेड़ अपनी सधन छाया से पथिकों और चरवाहों को आराम पहुँचाते रहते हैं। वसन्त में ढाक के फूल पहाड़ी पर आगसी लगा देते हैं। प्रकृति देवी के इस सुन्दर उद्यान में आत्मचिन्तनरत बौढों ने साँची के स्तूपों की कल्पना की। प्राचीन लेखों में साँची का नाम काकणाव या काकणाय आता है लेकिन चन्द्रगुप्त द्वितीय के समय में इसका नाम काकनाद बोढ पड़ा। सातवीं शताब्दी में इसका नाम बदलकर बोटश्री पर्वत हो गया (माँनुमेण्टस् ऑफ साँची, जि० १, पु० १२)।

इस वात का ठीक-ठीक पता नहीं चलता कि बौद्ध साँची में अशोक के समय में आए या उसके पहले। महावंश में लिखा है कि अशोक की रानी देवी अपने पुत्र महेन्द्र को विदिशा के पास चेतियगिरि के विहार में महेन्द्र की लंका यात्रा के पहले ले गईं। कुछ विद्वान् चेतियगिरि को ही साँची का पुरावा नाम भानते हैं, पर इस वात की सत्यता की परख अभी तक नहीं हो पाई है।

सौची का बड़ा स्तूप अण्डाकार है जिसका सिरा कटा हुआ है। यह अण्ड चारों ओर एक मेधि से घिरा हुआ है जिसका मुतक्का प्राचीनकाल में प्रदक्षिणा पय का काम देता था। इसपर चढ़ने के लिए दक्षिण की तरफ दोहरी सीढ़ियौ वनी हुई हैं। जमीन की सतह पर इस स्तूप को घेरे हुए एक दूसरा प्रदक्षिणा पथ है जो वेदिका से घिरा हुआ है। वेदिका की वनावट बिलकुल सादी है लेकिन उसके चारों ओर चारों दिशाओं को लक्ष्य करते हुए चार तोरण हैं। पहले विद्वानों की घारणा थी कि इस स्तूप का आकार अशोक के समय से ज्यों का त्यों बना हुआ है तथा तोरण द्वितीय शताब्दी ई० पू० में बनाए गए। बाद की खोज से ये धारणाएँ स्नमात्मक साबित हुई हैं। असल में बात यह है कि अशोक के समय में स्तूप सादे इटों का था, बाद में उसमें भव्यता लाने के लिए भक्तों ने इसे आवरणों से ढँक दिया। सर जॉन मार्शल के कयनानृक्षार स्तूप पर आवरण चढ़ने के पहले किसीने उसे तोड़-फोड़ दिया था और शायद यह काम पुष्यमित्र शुंग की आज्ञा से किया गया। स्तूप इस बुरी तरह से तौड़ा गया है कि यह कहना मुश्किल है कि अशोक के समय में इसका क्या खेतरा था। और सिरे पर छत्रावलियों से युक्त वेदिका से घिरी हुई एक हर्मिका थी। इसके दोनों प्रदक्षिणा पथों की वेदिकाएँ झायद लकड़ी की बनी हुई होंगी और स्तूपों की तरह बुढ़ का कोई अस्थिचिह्न इस स्तूप में भी गाड़ा गया होगा जो स्तूप के तोड़े जाने पर गायब हो गया (वही, पु० २४-२५)।

अशोक के बाद जब हम इस स्तूप के इतिहास पर ध्यान देते हैं तो पता चलता है कि दूसरी शताब्दी ई० ९० में किसी शुंग राजा के राज्यकाल में ही इसकी इतनी अच्छी तरह से मरम्मत हुई जिससे वह विलकुल नयासा हो गया। पत्थर के आवरण से पूरा स्तूप, प्रदक्षिणा-पथ, वेदिका इत्यादि ढक दिए गए और उनपर बढ़िया चूने का पलस्तर कर दिया गया। स्तूप तैयार हो जाने पर उसके सिरे पर वेदिका सहित छत्र चढ़ाया गया। बाद में स्तूप को घेरे हुए पत्थर की वृहदाकार वेदिका बनीं जिनपर दाताओं के नाम खुदे हुए हैं। संक्षेप में शुंगकाल में साँची के वड़े स्तूप की यही अवस्था रही होगी।

सातवाहन-युग में स्तूप के चारों ओर चार तोरण बनाए गए जो अपनी विशालता तथा सुन्दर गढ़न के लिए भारतीय कला में अद्वितीय हैं। सबसे पहले दक्षिण का तोरण बना और इसके बाद कमनाः उत्तरी, पूर्वी और पश्चिमी तारण बने। इन तोरणों की कला की ऋमिक उन्नति से ऐसा पता लगता है कि ये सब तोरण २० या ३० वर्षों के अन्नर में चने



#### श्री डॉ॰ मोतीचन्द्र

होंगे। इन चारों तोरणों की बनावट एकसी है। हर एक तोरण में दो स्तम्भ हैं जिनकी खुंभिओं (Capital) पर तीन-तीन सूचियाँ अवलम्बित हैं। खुंभिओं पर सटे पेट वाली सिंह मूर्तियाँ या बौनों की मूर्तियाँ, और उन्हीं ख़ुंभियों में निकलती हुई यक्षिणियों, बुक्षिकाओं और शाल-मंत्रिकायों की मूर्तियाँ या बौनों की मूर्तियाँ, और उन्हीं ख़ुंभियों में निकलती हुई यक्षिणियों, बुक्षिकाओं और शाल-मंत्रिकायों की मूर्तियाँ सबसे निचली सूची के बाहर निकले हुए कोनों को मँभाले हुए थीं। सूचियों के अन्तरालों में भी यक्षिणियों इत्यादि की मूर्तियाँ थीं और सूचियों के बुमटेदार अंगों पर हाथी या सिंह की मूर्तियाँ थीं। बाकी बचे हुए अन्तर स्थान में हाथीसवार और घुडसवारोंकी मूर्तियाँ थीं। इन सबारों की बनावट में एक विशेषता यह थी कि ये दो मुंहवाले थे। दक्षिणी तोरण की सूचियों के अन्त से निकलती हुई मंधर्व मूर्तियाँ हैं। उत्तरी तोरण में ऐसी ही गंधर्व मूर्तियाँ सबसे निचले सूची के छोरों से निकलती दिखलाई गई हैं। क्ष दोनों तारणों में वे मूर्तियाँ नहीं पाई जातीं। तोरणों के सिरे पर हाथी या सिंह पर चढ़े हुए धर्मचक्र की आक्वति तथा उसके बगल में विरत्न अंक्ति थे। स्तम्भ इत्यादि जातक कथाओं तथा नाच-रंग, आपानक इत्यादि के दूक्यों से भरे हैं। इनमें चैत्र-वृक्षों तथा स्तूपों के, जो गौतम बुद्ध तथा और मानुषी बुद्धों के चिहनस्वरूप थे, काल्पनिक पशु-पक्षियों और गंधर्वी के दक्षा और भी बहुनसे चित्र-विचित्र अलंकरणों से अंकित हैं।

गाँची के स्तूप नम्वर दो पर बने हुए अर्वचित्रों की जाँच-पड़ताल से हमें इस बात का पता चलता है कि अधिकतर चित्र भरहत को पुरानी परिपाटी के अनुसार बने थे, लेकिन उनमें कुछ ऐसे भी चित्र हैं जिनसे कला के विकसित सिद्धान्तों का अभास मिलता है । कारीगरी की यह असमानता भरहुत की कला में भी पाई जाती है । इस अनैक्यता का कारण भरहत की कला का प्राचीन दासकला के बन्धनों से निकलकर प्रस्तर को अपना आलम्बन बनाना भी हो सकता है। 'नवीन आलम्बन के लिए शिल्पियों का धीरे-धीरे तैयार होना स्वाभाविक था । इस तैयारी के युग में कुछ शिल्पी अधिक ग्रहण-शील रहे होंगे और कुछ कम । इसीलिए कुछ चित्र अच्छे बन पड़े हैं और कुछ बुरे । भरहत के करीब १०० वर्ष बाद जब साँची के तोरण बने तब कला कहीं अधिक उन्नतशील हो चुकी थी लेकिन फिर भी इसमें पुरानी कला के रूढ़िगत सिद्धान्त अपना सिर बीच-बीच में ऊपर उठाते देख पड़ते हैं। प्राचीनता की इस झलक को कलाकारों की धार्मिक कट्टरता लहीं कडा जा संकता । असल में बात यह है कि भारतीय कला सदा से प्राचीन आचार्यों द्वारा प्रतिपादित रूढिगत सिद्धान्तों के पक्ष में रही है । लेकिन प्रगतिशीलता की भी उसमें कमी नहीं थी। जब-जब ऐसे अवसर आए जिनमें कला को एक नया रास्ता ग्रहण करना पड़ा तव-तव भारतीय कलाकारों ने सहर्ष नई कला का स्वागत किया। लेकिन वापदादों के समय से चली आई हुई कला को एकदम से भूल जाना असम्भव था और इसीलिए हम सातवाहन-युग को विकसित कला में भी कभी-कभी पुरानेपन की झलक पा जाते हैं। कारीगरी की असमानता का एक दूसरा कारण हो सकता है कि सब कारीगर विञेषकर मुनिकार अथवा चित्रकार एक ही। साँचे में ढले। हुए नहीं होते । इनमें कुछ अच्छे होते हैं, कुछ मध्यम और कुछ कामचलाऊ । एक ऐसे बड़े काम में जहाँ ऐसे सैकड़ों कारीगर लगे हों यह अवश्यम्भावी है कि थोड़ेसे मामूली कारीगर भी काम में लग गए हों जिनके घटिया। काम से पूरे अलंकार में कहीं-कहीं विषमता आ गई हो । उदाहरणार्थ, भरहत के अजात-क्षत्रवाले स्तंभ (कनिषम, स्तूप ऑफ भरहुत, प्ले० १७) की तुलना साँची के उसी प्रकार के दुख्य से कीजिए (मार्शल, वही जिर्इ ३, एठेब ३४ सीव और ३५ ए) तो पता चलता है कि इस फलक में भरहुत-युग से गढ़न अच्छी है, रेखाएँ भी सुस्पष्ट है फिर भी कलाकार कुछ प्राचीन रूढ़ियों के छोड़ने में असमर्थसा देख पड़ता है । मनुष्य एक दूसरे से सटे हुए एक के ऊप**र** द्रसरी कतार में प्राचीन परिपाटी के अनुसार खड़े किए गए हैं । लेकिन साथ ही साथ प्राचीन मुद्राओं के प्रदर्शन का यत्न यहाँ नहीं देख पड़ता । शुंग-काल में सम्मुख चेहरा, उलटा चेहरा, तथा एक-चश्मी शबीह का अधिक प्रयोग होता था, तीन-चौथाई चेहरा तो कभी-कभी ही दिखलाया जाता था। पर साँची के प्राचीन रूढ़िंगत अर्धचित्रों में चेहरे अधिकतर तीत चौथाई अंग में दिखलाए गए हैं। भरहुत के चित्रों में दूरी दिखलाने के लिए मूर्तियाँ एक दूसरे के ऊपर कतारों में सजा दी गई है लेकिन उनकी नाप ज्यों की त्यों रक्खी गई है, दूर होने से उनमें छुटाई-बड़ाई नहीं आने पाई है। साँची के पूराने अर्धचित्रों में मुर्तियाँ एक ही सतह पर रक्खी गई हैं, लेकिन दूरी दिखलाने के लिए पिछली कतारों में मुर्तियाँ *क*द में कछ छोटी दिखला दी गई हैं। साँची के अर्धचित्रों में एक बात मान ली गईसी देख पड़ती है कि सबसे निचली पंक्ति दर्शक से सबसे पासवाली है और सिरे की पंक्ति सबसे दूर।

### विक्रमकालीन कला

सौंची के रूढ़िंगत चित्रों का विवरण समाप्त करने के पहले हम उनकी बारीकियों का संक्षेप नीचे दे देते हैं। सबसे पहले इन अर्धचित्रों में हम प्राचीन प्रथा के अनुसार मूर्तियों की समानान्तर पंक्ति-बद्धता देखते हैं। इनमें दूरी दिखाने की प्रथा नहींसी है। भरहुत की तरह चित्र कठपुतलियों की तरह न होकर उनमें भाव की योजना है, जिससे उनमें एक स्फूर्ति सथा जीवन का उद्भास होता है। लेकिन एक बात मार्के की है कि इन चित्रों में व्यक्तिगत सादश्यता की कमी है।

साँभी के वाकी अर्धचित्र जिनकी संख्या ९० प्रति शत से कम नहीं है रूढ़िवाद से प्रायः परे हैं। कहीं-कहीं प्राचीन रूढ़ियों कलाकार के मार्ग में रोड़े अटकाने का प्रयत्न करती हैं पर उनसे इन चित्रों का कुछ बनता-बिगड़ता नहीं। जैसा पहले कहा जा चुका है इन तोरणों के बनाने में बहुत से कारीगर लगे होंगे, इनमें कुछ अच्छे होंगे और कुछ बरे। इस बात 🟶ा पता साँची के अच्छे-बुरे चित्रों से मिलता है । 'बुद्ध चिह्न के लिए लड़ाई' (मार्शल, वही, जि० १, ५० ११२) वाले अर्ध-चित्र में साँची की कला उच्चतम शिखर पर पहुँच गई हैं । इसमें बाएँ तरफ एक नगर है जिसके फाटक की ओर नागरिक सिपाही, राजे-महाराजे, कुछ हाथी तथा धुड़सवार, कुछ रथी, घंटा, शंख तथा बंशी के तूमुल निनाद से आपूरिन भीड़नाड़ के साथ आगे बढ़ रहे हैं । संसार में शायद कोई भी ऐसा अर्थचित्र नहीं जहाँ भीड़माड़ का जिसमें राजे-भहाराजे गरीवों से कन्धा सटाकर चल रहे हों, जिसमें प्राचीन सभ्यता के बाह्य आवरणरूप, शान-शौकत तया आगे बढ़ते हुए जनसमूह की गति का इतना सुन्दर चित्रण हो । 'मार-विजय' (वही० ५० ११४) भी साँची की कला के उत्कृष्ट उदाहरणा में है । मध्य में बुढ़ का सिंहासन पीपल के नीचे लगा हुआ है । दाहिनी ओर मार की पराजित सेना अस्तव्यस्त होकर भाग रही है तथा बाई और देवगण बाजे बजाते हुए तथा झंडे हिलाते हुए सिंहासन की बन्दना करते हुए आगे बढ़ रहे हैं। प्राचीन अनुशृतियों <mark>के आधार पर देव-म</mark>ूर्तियों का अंकन एकसा हुआ है, लेकिन मार-सेना का अंकन बहुत ही ओजपूर्ण है । भागती हुई सेना **में** जिसमें पशु, दानव इत्यादि हैं एक गति रुक्षित होती है । इसमें शान्त तथा रौद्र का अपूर्व सामञ्जस्य होते हुए भी थोडाता हास्य का पुट हैं। भागता हुआ एक दानव अपने गिरे हुए साथी को त्रिशल से गोदकर उठा रहा है। मालम पडता है हड़बड़ाहट में वह अपना-पराया भूल गया है, अथवा इस गड़बड़ी में अलक्षित भाव से शायद वह अपनी पुरानी राष्ट्रता का बदला निकाल रहा है। जो कुछ भी हो, इस अंकन में दानवता के प्रति एक व्यंग है।

साँची के अर्धवित्रों में कला की दृष्टि से सुन्दर चित्र इतने अधिक है कि उनका वर्णन इस छोटेसे लेख में नहीं हो सकता। केवल इन चित्रों के विषयमाय का उल्लेख हो सकता है। (१) इन चित्रों में युद्ध-जीवन से सम्यन्ध रखनेवाले यथा जन्म, महाभिनिष्कमण, सम्बोधि, धर्मचक-प्रवर्तन तथा महापरिनिर्वाण के बहुत से चित्र हैं, जो दुहराए भी गए हैं। जातकों से सम्बन्धित भी बहुतसे चित्र हैं। (२) दूसरी श्रेणी में यक्ष और यक्षिणियों की मूर्तियाँ आती हैं। साँची के चारों तोरणों के निचले भाग में उभारदार यक्ष मूर्तियाँ खुदी हुई हैं। शायद ये लोकपाल हों। (३) तीसरी श्रेणी में पद्म-पक्षियों की मूर्तियाँ आती हैं। चित्रों में इनका अंकन प्रायः जोड़ों में है। पशुओं की योजना अधिकतर "नकली खुभियों" पर की गई हैं। पशुओं में कुछ तो वास्तविक हैं और कुछ काल्पनिक। कभी-कभी पशु सजे हुए और वाहकयुक्त है, और कभी सादे। पशुओं में बकरे, घोड़े, बैल, भैंसें, हिरन, ऊँट, हाथी, सिंह तथा सिंह-शार्दूलों की अधिकता है। सिंह-शार्दूल तथा पक्ष-युक्त सिंह भारतीय कला में पश्चिम एशिया की कला से आए। मयूर का उपयोग कभी-कभी सूचियों के अन्ने बड़े हुए अंश को सजाने के लिए हुआ है।

साँची के तोरण अपने भिन्न-भिन्न प्रकार के पुष्प-अलंकरणों के लिए प्रसिद्ध हैं। साँची में अंकित अलंकारिक पुष्प और पौधे सादृक्यता लिए हुए तो हैं ही पर साथ ही साथ भारतीय कलाकारों ने अपनी अलंकारिक प्रवृत्ति से उनके अंकन में एक नया चमत्कार पैदा कर दिया है। अधिकतर पुष्प-अलंकरण भारतीय हैं तथा उनके नक्षे भारतीय कलाकारों के सूक्ष्म प्रकृति-निरीक्षण के द्योतक हैं। पुष्पों में सबसे अधिक उपयोग कमल का हुआ है। कमल भारतीय सभ्यता में अष्टनिधियों में एक माना गया है तथा सब वरों के दायक तथा कल्पद्रुम और कल्पलता से इसका सम्बन्ध है। निधि का द्योतक और बरदायक होने से ही सम्भवतः यह बौद्धर्घ और संघ में बुद्ध का प्रतीक स्वरूप हो गया। साँची में कहीं-कहीं इसका अंकन सीधा और ज्यामितिक है, और कहीं-कहीं इसकी योजना गोमूत्रिकाओं में हुई है। कमल के लचीले बल खाते हुए डंठल अलंकार में एक अपूर्व माधुरी का समावेदा करते हैं। साँची में ऐसी गोमूत्रिकाएँ सीधेसादे गढ़े हुए पत्थर के रूखेपन को



#### श्री डॉ॰ मोतीचन्द्र

बहुत अंश तक हटाने में समर्थ होती हैं । साँची में एक जगह अंगूर की लता का भी अलंकारिक प्रयोग है । यह अलंकार बाहर से लिया गया मालूम पड़ता है । लेकिन इस अलंकरण के अन्तरालों में अंकित खिले हुए कमल तथा पशुद्वयों की मूर्तियाँ इस अलंकार को शुद्ध भारतीय रूप देने में समर्थ होती हैं ।

साँची में जिस कला का परिवर्ढन और संस्कार हुआ उस कला का प्रसार सारनाय तक हुआ। सारनाय में माँची काल के बारह उत्कीर्ण स्तंभ पाए जाते हूँ। भीटा से एक मिट्टी की वनी हुई एक गोल तख्ती मिली है जिस पर की कारीगरी साँची के अर्घचित्रों से बहुत मिलती है। ऐसा लगता है, मानो किसी हाथी-दाँत के बने छापे से यह नक्या छाप दिया गया हो।

दक्षिण में इस काल की कला का सबसे उत्कृष्ट उदाहरण गुडिमल्लं का शिवलिंग है। परसुरामेरवर नाम से उत्तरी आरकट जिले में रेणुगुंट के पास गुडिमल्लं में आज दिन भी शिव की इस भव्य मूर्ति की पूजा होती है। लिंग पाँच फुट ऊँचा है और उसके निचले भाग में दो भुजाओंवाले शिव की मूर्ति अंक्ति है। मूर्ति के हाथों में अंकस्वरूप मेढ़ा, परसु तथा पूर्ण घट हैं। मूर्ति एक जमीन पर पड़े हुए यक्ष पर स्थित है। पत्थर पर बड़ी अच्छी पालिश है तथा मूर्ति भरहुत और साँची की यक्ष-मूर्तियों से बहुत कुछ मिलती है, लेकिन कारीगरी और सच्ची अभिव्यक्ति की दृष्टि से साँची और भरहुत के अर्घाचत्रों से कहीं बढ़कर है।

महाराष्ट्र में विक्रम-युग में या इससे थोड़ा हटवढ़कर लेणों की वनावट में तथा सजावट में उन्नति हुई। नासिक के पाण्डुलेण में चैत्य-गृह तथा नहपान-विहार इसी युग की देन है । चैत्य-गृह का बाहरी रुख दो-खण्डों में विभाजित-है । निचले हिस्से में एक महरावदार दरवाजा है तथा दूसरे खण्ड में एक बड़ा 'गवाक्ष' (चन्द्रशाला वातायन) है। द्वार पर यक्ष-मूर्ति की योजना है । नहपान-विहार में खम्भों के पाए घटाकार हैं तथा खुम्भिएँ घंटाकार । यह अलंकार कार्ले के चैत्य-गृह में अधिक विकसित अवस्था में पाया जाता है। कार्छे की लेण भारतीय वस्तुकला के उत्कृष्टतम उदाहरणों में एक है और शायद इसका समय विकम के समय में हो या कुछ हटकर । इस लेग की नाप १२४४४५ फुट हैं । स्तूप दो वेदिकाओं से परिवेष्टित है तथा ऊपर का लकड़ी का पुराना छत्र अब भी सुरक्षित है । नासिक की तरह चैत्य-गृह का मुखड़ा दो खण्डों में विभाजित है। निचले खण्ड में तीन ढार हैं तथा ऊपरी सहन में एक बड़ा चन्द्रशाला वातायन है। चैत्य-गुह के दोनों ओर गलियारे छोड़ते हुए स्तम्भों की पंक्तियाँ हैं। इनके सिरे से उठती हुई काठ की तिल्लियाँ अण्डाकार छत को छाती थीं। नीचे के खण्ड में द्वारों के अन्तरालों में मुर्तियाँ अंकित हैं। दाताओं की अपनी धर्मपत्नियों के साथ वृहदाकार मुर्तियौ तो प्रथम शताब्दी ई० पू० की हैं, लेकिन बुद्ध की उत्कीर्ण मूर्तियाँ गुप्तकाल की बनी मालूम पड़ती हैं। निचले दरवाजों के आगे निकलता हुआ एक दूसरा द्वार है जिसके बगल में कई खण्ड तक वास्तू-अलंकरण (इमारती लिखावट) अंकित हैं। इनमें सबसे निचली इमारती लिखावट को हाथियों की मूर्तियाँ अपनी पीठों पर सँभाले हुए हैं। पत्थर में बहुत से गडढे इस बात के साक्षी हैं कि सिंहद्वार के पहले कोई लकड़ी का दरवाजा या पोल रही होगी। चैत्य के बाहर एक घर्मचक्र से मंडित ध्वज-स्तम्भ है। इस काल की और भी बहुतसी छोटी-मोटी गुफाएँ हैं जिनका विस्तार-भय से यहाँ वर्णन नहीं किया जा सकता। उनकी कला के क्षेत्र में विशेष महत्ता भी नहीं है।

अजण्टा की नौवीं और दसवीं गुफाओं से इस बात का पता चलता है कि विकम-युग में चित्रकला कितनी उन्नत अवस्था को पहुँच चुकी थी। इन गुफाओं के चित्रों में साँची की तरह साफे बाँधे हुए आदमी तथा लम्बे तथा बहुँगीवाले चोगे पहने हुए शिकारी तथा सिपाही दिखलाए गए हैं। इस काल की चित्रकला में वह तरलता तथा भावयोजना जिनसे गुप्तकाल में अजण्टा के चित्रों को अमरत्व मिला, नहीं है, फिर भी उनमें एक ओज और गुस्ता है। रंगों के सवाल-जवाब से इस काल के चित्रकार अवगत थे, तथा रंगों के भारी और हलकेपन से पोल (modelling) दिखलाने में भी बे समर्य थे। साँची में, जैसा कहा जा चुका है, मानव-आक्रुति के अंकन में सादृश्यता की कमी है लेकिन अजण्टा के चित्रों की आक्रुतियों में अपनाधन हूँ।

विकम-काल की कला के उपरोक्त विवरण से यह पता चल गया होगा कि देश की राजनीतिक प्रगति से हाथ से हाथ मिलाकर कला किस तरह आगे बढ़ रही थी । भारतीय दृष्टिकोण से तो कला की यह उन्नति विकम-युग के सर्वांगोण सांस्कृतिक अभ्युत्यान की एक अंग-मात्र थी । लेकिन कुछ विदेशी विद्वानों के मतानुसार इस उन्नति का कारण भारतीय

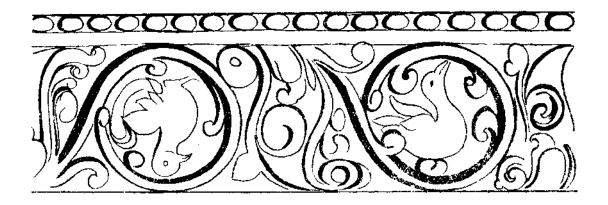
ረሳ



#### विक्रमकालीन कला

कला पर पंजाब तथा वाह्लीक की ग्रीक कला का प्रभाव है। यह एक अजीबसी बात है। अनेक युगों में जव-जव भारतीय संस्कृति अथवा कला ने आगे कदम उठाया है तब-तब युरोपीय विद्वानों ने यह दिखलाने की भरपुर चेष्टा की है कि यह उन्नति विदेशी छाप को लेकर हई, मानों भारतीयों में स्वतः उन्नत होने की शक्ति का विकास ही नहीं हुआ था। इस सम्बन्ध में एक ध्यान देनें योग्य बात है । संसार में कला की उन्नति तथा अवनति का इतिहास देखने से हमें उस नैसर्गिक नियम का पता चलता है जिसके अप्रतिहत चक्र की अनगामिनी होकर कला एक समय आगे बढती हुई उच्चतम आदशों तक पहुँच जाती है और फिर उसी कला के रूढ़िंगत सिद्धान्त धीरे-धीरे स्वतंत्र अभिव्यक्ति का गला घोंटकर उसे गहरे खडड में गिरा देते हैं । यह नियम संसार की सब कलाओं के लिए लागू रहा है और भारतीय कला भी इस नियम का अपवाद नहीं है । इसलिए यह कहना कि समय-समय से विदेशी सिद्धान्त ही गिरती हई भारतीय कला को स्फूर्ति प्रदान करते रहे हैं गलत होगा। इस बात को मानने में किसी को कोई आपत्ति नहीं हो सकती कि भारतीय कला ने समय-समय पर बहुत से अलंकार बिदेओ कलाओं से लिए हैं तथा उनको ठेठ भारतीय साँचे में ढालकर इतना अपना लिया है कि उनकी जड़ का पता लगना तक मुश्किल हो जाता है । लेकिन इससे यह तो नहीं कहा जा सकता कि भारतीय कला की सर्वांगीण उन्नति उन थोड़ेसे बिदेशी अलंकारों पर ही अवलंबित है। उस उन्नति की जड की खोज में हमें उस काल विशेष की राजनीतिक, सामाजिक तथा सांस्कृतिक क्षेत्रों की जाँच-पडताल करनी होगी जिनका अवलम्बन लेकर कला आगे बढती है। साँची की कला के बारे में सर जॉन मार्शल का यह कहना कि साँची के अर्थचित्रों में सादश्ययका अंकन है, केवल दिमागी उपज ही नहीं, कुछ ठीक नहीं मालम पडता। नमने को सामने विठलाकर या प्रकृति की शोभा निरीक्षण करते हुए चित्र बनाने की प्रथा भारतीय पडति के विपरोत है। चिन्तन से ही आकृति को मूर्त रूप देना भारतीय कला की एक विशेषता रही है। इसका प्रमाण भरहत में तथा साँची में अर्थचित्रों से मिलता है तथा गुप्तकाल की चिन्तनशील कला से। मार्शल जब सादुश्यता की ओर इशारा करते हैं तो उनका सम्भवतः तात्पर्य यह है कि इस युग में भारतीय कला में सादुश्यता विदेशी कला की देन है। लेकिन जव हम साँची की कला में सादक्यता की ओर झकाव देखते हैं तो हमें यह न समझ लेना चाहिए कि मानसिक चिन्तन से रूप-भेद की कल्पना जो प्राचीन भारतीय। कला का आदर्श था इस युग में कोरे साद्व्यवाद में परिणत हो गया। इसका तो केवल यही उत्तर है कि इस काल में मानसिक शक्तियों में दुढ़ीकरण से रूपभेद की कल्पना को एक सहारा मिला और यही कारण है कि तत्कालीन मुतियों में बाह्यांकों का भरहत की मुतियों के बनिस्बत अधिक सुस्पष्टभाव से अंकन हुआ है।

सांची के अर्धचित्रों का विधान ऐसे सुचारु रूप से हुआ है कि प्रस्तर में अंकित कथाएँ अपने आप बोलती सी देख पडती हैं। उस समय की संस्कृति में इतिहास के लिए ये चित्र 'रतनभाण्डागार की तरह हैं। साँची की कला का विषय बौद्ध धर्म है। अर्धचित्रों में अंकित जातक-कथाएँ दर्शक के हृदय को बौद्धधर्म की ओर आर्काषत करती हैं। लेकिन विचार करके देखा जाय तो पता लगता है कि जिस जीवन का चित्रण साँची के अर्धचित्रों में दिया गया है उनका धर्म के गूढ़ तत्त्वों से बहत कम सम्बन्ध है। गप्तकाल की बौद्ध या बैंब या बैष्णव मर्तियों में आत्मचिन्तन के गुढ़ तत्त्वों का सन्निवेश है। भरहत तथा साँची की कला में यह वात नहीं पाई जाती, इसका उद्देश्य आत्मचिन्तन तथा साधना को असाधारण जनता के सामने रखना नहीं है, इराका उद्देश्य तो जनसमूह के उस जीवन को रखना है जो बिना किसी वनाव-चुनाव के उत्तका अपना है । स्वलितवस्त्रा-यौवनोन्मत्ता यक्षिणियों की मुतियों की कल्पना के उदागम स्थान को ढूंढ़ने के लिए हमें बौद्ध **या** क्राह्मण धर्म की खोज नहीं करनी चाहिए । इस कला का उद्गम तो उस हँसतें-खेलते समाज से हुआ जिसके जीवन में काम और अर्थ की वही महिमा थी जो धर्म और मोक्ष की। अगर हम थोड़ी देर के लिए यह भी मानलें कि जिस लोक-धर्म की व्याख्या साँची के अर्धचित्रों द्वारा की गई है उसका उद्देश्य कामोत्तेजकता की आड़ में धर्मवृद्धि था तो यह कहना पड़ेगा कि वह लोक-धर्म बौद्धों या उपनिषदों की शिक्षा के सर्वदा विपरीत था। इस लोक-धर्म की जड तो मातृपुजा की उस प्राचीन परिपाटी में मिलेगी जो संसार के कोने-कोने में फैली हई थी। यही कारण है कि बौद्ध और ब्राह्मण दार्शनिकों ने अपनी नित्य-साधना में कला को विशेष महत्त्व नहीं दिया। क्योंकि ई० प० प्रथम शताब्दी तक कला रसास्वादन या ब्रह्मास्वादन का सोपान नहीं हो गई थी। बौद्ध धर्म ने तो कला का माध्यम केवल इसलिए स्वीकार किया कि उसके द्वारा साधारण वर्ग का मन धर्म की ओर आकृष्ट हो सके। यह तभी सम्भव था जब साधारण जनता को मनचीती वस्तु मिले, जो उसकी बुद्धि को कसरत न कराकर ठीक ऐसे अलंकार, आकृतियाँ तथा दुश्य उनके सामने रक्खे जिनमें वह अपना प्रतिविम्ब देख सकें।



# विकमादित्य सम्बन्धी ऐतिहासिक उल्लेख

#### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

हमारे परम सौभाग्य से वीर विकमादित्य का लीलाक्षेत्र अवन्ति-मालवा-प्रदेश और उनकी राजधानी उज्जैन, राष्ट्र-संस्कृति के महान् रक्षक एवम् प्रचारक पुनीत शिन्दे राजवंश के अधीन होने के कारण हमको भारतीय सभ्यता के उस सर्वोत्कृष्ट पुरुष श्रीविकमादित्य के अवतारकृत्य की द्वितीय सहस्राब्दी समाप्त होने के उपलक्ष में, उत्सव सम्पन्न करने का जो विशिष्ट अवसर प्राप्त हुआ है, उसके विषय में केवल इतना ही कथन अलम् होगा कि इस मुयोग के कारण उन के विषय में हमारे देश के कोने-कोने में जो विविध उत्सव, सहस्रों सभाएँ, विभिन्न चर्चा और तत्कालीन भारतीय संस्कृति के विवेचन सम्बन्धी विद्वानों में विचार विनिमय हुआ, यदि वह ग्रन्थ-रूप में प्रकाशित किया जाय तो उसके अनेक सहस्र पृष्ठ सहज ही में हो सकेंगे । भारतीय संस्कृति सम्बन्धी ऐसी विवेचनात्मक और परम रमणीय तथ्यबोधोत्पादक चर्चा, कम से कम विगत वर्षों में नहीं हई।

वास्तव में श्री सावरकरजी के शब्दों में 'विक्रम' अब कोई व्यक्ति विशेष नहीं, वरन् वह भारतीय संस्कृति का प्रतीक वन गया है। खाल्डियन, सुमेरियन, ईजिप्शियन आदि सभ्यताएँ नष्ट-भ्रष्ट हो गई। आज उनका नामलेवा तक नहीं रहा; किन्तु हम उसी पूज्य पुरुष के वंशज और उत्तराधिकारी दी हजार वर्षों के असंख्य दिवस गिनगिन कर उनके द्वारा प्रवर्तित संवस्सर की द्वि-सहस्राब्दी-समाप्ति-उत्सव सम्पन्न करने को जीवित हैं; क्या यह हमारे लिए कम अभिमान और स्फूर्ति का विषय है? विक्रम नामक एक ही व्यक्ति हुआ या अनेक, यह विवाद भी इस बात का परिचायक है कि भारतीय संस्कृति ही एक से अधिक पराक्रमी पुरुषों की परम्परा निर्माण कर सकती है। आज इस देश में शकारि विक्रम का नाम अमर है; क्योंकि उन्हींके प्रबल प्रताप और पुरुषार्थ के कारण शकों का नामोनिशान तक यहाँ नहीं रहा। ऐसी दशा में क्या विक्रम का नाम कभी 'यावत् चन्द्र दिवाकरौ' इस धरातल में विस्पत हो सकता है ?

विकम नामधारी सम्प्राट् ईसा से पूर्व हुए या अनन्तर ? उस नाम का कोई पुरुष हुआ भी या यह केवल उपाधि है, आदि प्रश्नों के विषय में कई मत हैं। एक पक्ष प्रबल युक्तियों ढारा बर्तमान विकम-संवत्-प्रवर्तक उस महान् व्यक्ति



## विकमादित्य सम्बन्धो ऐतिहासिक उल्लेख

वित्रमादित्य का ईसा पूर्व ५७ वर्ष में होना घोषित करता है तो दूसरा पक्ष गुप्तवंशीय सम्प्राट् द्वितीय चन्द्रगुप्त को ही वास्तविक विकमादित्य उपाधिधारी बताता है । कुछ विद्वान् आंध्रभृत्य शातर्काण, पुष्यमित्र, एजेस, कनिष्क, दशपुर के राजा यशोधर्मदेव आदि विभिन्न शासकों को ही विक्रमादित्य घोषित करते हैं । विकम शब्द के साथ ही शकारि, कालिदास, नवरत्न, विकम-संवत्-गणना की प्रथा आदि विषयों के संयुक्त कर देने से विकमादित्य का यथार्थ इतिहास अत्यन्त किल्ड एवम् दृरूह बन गया है । ऐतिहासिक दन्तकथाओं में कुछ विक्वति या तोड़मरोड़ भले ही हो जाए, किन्तु उनका आधार कुछ ऐतिहासिक तथ्य अवश्य ही होता है ; अतएव दो हजार वर्षों जैसे लम्बे समय तक जो बात इस देश में प्रचलित रही हो, वह सहमा निर्मूल होगी, यह बात मानने को कोई भी तैयार नहीं होगा । अहमदावाद के प्रसिद्ध इतिहासकार श्री शाह अपने ''प्राचीन भारतवर्थ'' में विकम की उपाधि धारण करनेवाले १५ व्यक्ति वताते हैं ; अतएव जिस व्यक्ति का अनुकरण इतने अक्षिक रूप में पाया जावे, क्या उसके अस्तित्व के विषय में ही शंका प्रदर्शित करना योग्य कहा जा सकता है ? यकारि विक्रमादित्य ईसा पूर्व ५७ वें वर्ष में अवस्य हुए; इसमें कोई सन्देह नहीं। भारतीय परम्परा के अनुसार जहाँ एक ही वंश में पूर्वजों के नाम दुहराने की प्रथा अस्तित्व में है, वहाँ एक से अधिक विकम नामधारी व्यक्तियों का प्रमाण मिल जाय तो तत्सम्वन्धों शंका होना भो स्वाभाविक ही है । २५ वर्ष पूर्व किसको ज्ञात था कि हमारे देश में पाँच हजार वर्ष पूर्व के 'मोहन जो दझे' और 'हड़प्पा' जैसे लुप्त नगर प्रकट होंगे । इसी प्रकार कौन कह सकता है कि यदि सौभाग्य से उज्जेन या माल्या के प्राचीन स्थानों के अवश्येषों का उत्सन्त किया जावे तो विकम सम्बन्धी और भी प्रामाणिक और महत्वपूर्ण साधन उपलब्ध नहीं होंगे ; अतएव हम् इस लेख के द्वारा यही देखना है कि विकम सम्वन्धी वास्तविक कथ क्या क्या ह ?

विकम सम्बन्धी ख्यातों का सारांश तो यही है कि विकम उज्जयिनी (अवन्तिका) के राजा गन्धर्वसेन के पुत्र थे। अपने बड़े भाई शंख को मारकर वे गद्दी पर बंठे। अनन्तर अपना राज्य छोटे भाई भर्नृहरि को देकर वे तप करने बन को चल्ले गये; किन्तु भर्तृहरि के राज्य से उदासीन हो जाने के कारण फिर से उन्होंने राजपाट सँभाला। उनकी भगिनी का नाम मैनावति था तथा गौड़ देशाधिपति गोपीचन्द उनके भागिनेय थे। विकम ने बड़ा यश कमाया और विदेशी आक्रामक शकों का पराभव करके अपने नाम का विक्रम-संवत् प्रचलित किया। वे विद्या और कलाओं के उपासक तथा कालिदासादि नवरत्न पंडितों के आश्रयदाता थे; आदि।

विकम सम्बन्धी पैशाची, प्राकृत, अर्धमागधी, संस्कृत तथा हिन्दी, मराठी, बंगाली, गुजराती आदि भाषाओं में विपुल साहित्य है, और उनके सम्बन्धी असंख्य कहानियाँ यत्रतत्र विखरी पड़ी हैं। उनका तुलनात्मक अध्ययन और विवेचन सहजसाध्य बात नहीं है। उनके आवार पर ऐसे विलक्षण प्रश्न उद्भूत होते हैं कि उनके उत्तर भी सन्तोषजनक रूप से नहीं दियें जा सकते।

विकम के कुटुम्बी—–पिता, माता, भाई, बहिन, भानजा, संवत्-प्रचलन का यथार्थ समय, कालिदासादि नवरत्न, उनकी सभा के पंडित, नाथपंथ आदि प्रश्न भी उनके चरित्र के साथ जोड़ दिये जावें तो वह 'भानुमती के पिटारे' से कम मनोरंजक और दुर्गेम्य नहीं होगा । तत्सम्बन्धी काफी चर्चा हो चुकी है और वर्तमान परिस्थिति में उसके विवेचन का अन्त होना भी असम्भव है, जब तक कि एकाएक पृथ्वी के गर्भ से अन्य दवी-छिपी सामग्री प्रकाश में न आ जाय। अत्तएव यहाँ पर इस लेख के द्वारा हम उस महापुरुष सम्बन्धी अब तक के उपलब्ध ऐतिहासिक उल्लेखों का ही विवेचन करेंगे।

ऐतिहासिक प्रमाणों के आधार पर यह तो सभी कोई स्वीकार करते हैं कि ईसा पूर्व चतुर्थ शताब्दी में पंजाव में मालव नामक एक वीर जाति बसती थी और उनका एक स्वतंत्र गण-राज्य था। लखनऊ पुरातत्त्व म्यूजि्यम के अध्यक्ष श्री वासुदेवशरणजी ने खोज की हैं कि पाणिनि के खंडकादिभ्यश्य सूत्र के गणपाठ में "क्षुद्रकमालवत्सेना संज्ञायाम्" जैसा उल्लेख पाया जाता है, जिससे क्षुद्रक-मालव इन उभय जाति की सेना होना सिद्ध है। सिकन्दरकालीन सभी यूनानी इतिहास-कारों ने मालवों के युद्ध का वर्णन किया है। मालवों ने ग्रीकों के साथ वड़ी बीरता से घोर युद्ध किया था। जयपुर-राज्य के करकोट नगर में दूसरी शताब्दी ईसा के पूर्व के मालव जाति के अनेक सिक्के प्राप्त हुए हैं, जिन पर "मालवानांजयः"



#### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

ऐसा उल्लेख पाया जाता है। इससे ज्ञात होता है कि मालव जाति ने कारणवश या अपने कार्यक्षेत्र को विस्तृत करने के उद्देश्य से पंजाब का परित्याग कर राजपूताने की ओर प्रस्थान किया था।

उस समय राजपूताने में भी मालवों के अतिरिक्त उत्तम भद्रों का गणराज्य था; अतएव उन दोनों जातियों में संघर्ष हुआ। शकस्थान के शकों की क्षहरात नामक शाखा ने सौराष्ट्र पर अपना अधिकार स्थापित कर लिया था तथा अहरातों का तक्षशिला और मथुरा पर भी अधिकार था। सौराष्ट्र के दितीय शक राजा नहपान के जामातृ उषवदात ने मालवों के विरुद्ध उत्तम भद्रों को सहायता दी थी, जिसका उल्लेख नाशिक गुफा के शिलालेख में पाया जाता है (इं० एं० ८।७८)। अनन्तर मालव राजपूताने से प्रस्थान कर वर्त्तमान मालवा में आ बसे, जिससे यह प्रान्त उन्हीं के नाम से प्रसिद्ध हुआ। ज्ञात होता है कि मालवों का सौराष्ट्र के क्षहरातों से पुनश्च संघर्ष हुआ; अतएव भालवगणों के नेता ने सैनिक संगठन करके तत्कालीन हिन्दू सम्प्राट् दक्षिणापथेश्वर सातवाहन राजराज गौतमीपुत्र श्री शातकर्षण की सहायता से शकों का विनाश करके उन्हें मालवा से खदेड़ दिया; जिसका उल्लेख नाशिक प्रशस्ति में पाया जाता है, गथा "आकरावति राजस, सक यवन-पहरूव नियुदनस वरवारण विकम चारु विक्कास्य" तथा "खखरात वंस निरवसेस करस" इन लेखों में क्षहरात वंश का नि:पात करने का स्पष्ट उल्लेख है। अनन्तर मालवों ने दक्षिणापथेश्वर से सन्धि की एवम् विदेशियों के पराजय तथा स्वराज्य की स्थापना के फल-स्वरूप मालवों का संगठन तथा उनके गण की प्रतिष्ठा हुई। वही घटना "मालवगण स्थिति" को बतलाती है और वही नूतन संवत्-स्थापना का कारण हुई। मालवगणों का अधिपति विकमादित्य ही था। हमारे पुराणों में कई राजवंशों का उल्लेख पाया जाता है और सौभाग्य से उनमें भी यह घटना अंकित है। भविष्य पुराण में लिखा ही कि:---

> "शकानां च विनाशार्थमार्थधर्मविवृद्धये । जातः शिवाझया सोऽपि कैलासातु मुह्च कालयात्" विकम्पादित्यनामानं पिता इत्वामुमोहह ॥ × × × × × × × × गंधर्वसेनक्च नृषो देवदूतात्मजो बल्टिः शिवाझया च नृ्पतिविकमस्तनय स्ततः । शतवर्षं इतं राज्यं देवभक्तस्ततोऽभवत् ।"

यदि भविष्य पुराण की रचना आधुनिक भी मान ली जाय तो भी, नायु, मत्स्य, विष्णु आदि पुराणों में गर्दभिल्ल राज के साथ विक्रमादित्य का वर्णन भी पाया जाता है। उक्त पुराण चतुर्थ शताब्दी से प्राचीन होना **सभी** को स्वीकार है।

ईसा की प्रथम शताब्दी में सातवाहन राजा हाल ने गाथासप्तशती नामक प्राकृत ग्रंथ की रचना की, जिसमें विकमादित्य नरेश का स्पष्ट उल्लेख है। यथा "संवाहण सुहरस तो सिएण देन्तेण तुह करे लक्खम्। चलणेन धिकमाइत्त चरिअं अणु सिक्खिअं तिस्सा" इसका अर्थ है "संवाहण (पगचम्पी) से प्रसन्न होकर नायिका के चरण ने तुम्हारे हाथ में लाक्षा (महावर) का रंग संकांत करते हुवे विकम नरेन्द्र के चरित्र को सीखा है (खंडिता नायिका); क्योंकि विकम ने भी सम्बाधन (शत्रु की सेना को बन्धन करने) से सन्तुष्ट होकर अपने भृत्य के हाथ में लक्ष (लाख रुपये) दिये थे" अब तक कोई विद्वान् उक्त प्रमाण का खण्डन नहीं कर सका हूँ और उससे निर्विवाद सिद्ध है कि ईसा पूर्व प्रथम शताब्दी में विकम-संवत् स्थापक विकम नरेन्द्र अवश्य हुए हैं।

महाकवि गुणाढच ने पैशाची भाषा में बृहत्कथा नामक ग्रंथ की रचना की, जिसका समय ईसा की द्वितीय शताब्दी निश्चित है । अनन्तर उसी के आधार पर कवि क्षेमेन्द्र ने बृहत्कथामंजरी नामक ग्रंथ की रचना की । इन दोनों ग्रंथों के आधार पर ही कवि सोमदेव ने कथासरित्सागर लिखा । उसमें महेन्द्रादित्य तथा सौम्यदर्शना के तप से प्रसन्न होकर शिवगण

. 69



### विकमादित्य सम्बन्धी ऐतिहासिक उल्लेख

माल्यवान् के विक्रम का अवतार लेकर पृथ्वी को म्लेच्छों से छुड़ाने की कथा अंकित की है। इसमें उल्लिखित संकेत 'गण', 'माल्यवान्', 'म्लेच्छ (शक)' आदि विचारणीय हैं जो स्पष्टतया विक्रमादित्य को ही इंगित करते हैं। सोमदेव ने पाटलिपुत्र के एक और विक्रम का उल्लेख किया है; अतएव उक्त उल्लिखित विक्रम मालवाधिप शकारि ही थे।

जैन ग्रंयों में भी विकमादित्य सम्बन्धी उल्लेख पाये जाते हैं और यद्यपि उनका रचनाकाल अनन्तर का है, फिर भी हमें सहसा उनमें वर्णित जनश्रुतियों पर विश्वास करना ही पड़ता है। धनेश्वर सूरि विरचित झत्रुंजयमाहात्म्य (रचना काल विकम-संवत् ४७७), मेश्तुंगाचार्य रचित पट्टावलि, प्रबन्धकोष तथा तेरहवीं शताव्दी में लिखित प्रभावक चरित्र के कालकाचार्य-कथानक से शकारि विकम सम्बन्धी बहुत कुछ बातें शात होती हैं। जैन साधु कालकाचार्य की भगिनी सरस्वती ने भी उस धर्म की दीक्षा ली थी। वह परम सुन्दरी थी। अवन्ति के गर्दभिल्ल राजा ने बलात् उसका अपहरण किया, जिससे कालकाचार्य कृपित होकर शकों को मालवे पर चढ़ाई करने के लिये लिवा लाया और यहाँ पर उन का राज्य स्थापित हुआ। अनन्तर विकमादित्थ (गर्दभिल्ल-सुत) ने शकों को पराजित करके पुनश्च अपना राज्य स्थापित किया और नया संवत् चलाया। उक्त घटना कालकाचार्य-कथानक में निम्न रूप में अंकित की है:---

> "शकानां देशमुच्छेद्य कालेन कियतापि हि । राजा श्रीविक्रमादित्यः सार्वभौमोऽपमोभवत् ।। सच्चोन्नत महासिद्धिः सौवर्णयुरुषोदयात् । मेदनीमनृणां कृत्वा व्यरचद्वत्सरं निङाम् ॥"

अर्थात् विकमादित्य ने शकों को नष्ट करके अपना राज्य फिर से सम्पादन किया और उस विजय के उपलक्ष में नया सैंवत् चलाया। प्रभावक चरित्र के मूल प्राक्तुत चरित्र में भी उक्त बलोक विद्यमान हैं और प्रसिद्ध पश्चिमीय पंडित डॉ॰ स्तीन कोनों तथा केसरी के सम्पादक श्री करन्दीकरजी उसको प्रामाणिक मानते हैं।

काशी विश्व विद्यालय के डॉ॰ अलतेकर उसे प्रक्षिप्त बताते हैं; किन्तु प्रमाणों से सिद्ध है कि शुंग वंश के अनन्तर मालवा पर परमार राजा का आधिपत्य हुआ। राजा देवदूत परमार का पुत्र गर्दभिल्ल उर्फ गन्धर्वसेन था। उसीका पुत्र विक्रमादित्य था, जो सम्भवतः परधर्मीय जैन सरस्वती की कोख से उत्पन्न होने के कारण विषमशील भी कहलाता था। गन्धर्वसेन के पहले के बार और उनत तीन कुल सात राजाओं ने ७२ वर्ष तक मालवे में राज्य किया। मेस्तुंगाचार्य रचित पट्टावलि में उल्लेख है कि नभोवाहन के पश्चात् गर्दभिल्ल ने उज्जैन में १३ वर्ष तक राज्य किया। मेस्तुंगाचार्य रचित पट्टावलि में उल्लेख है कि नभोवाहन के पश्चात् गर्दभिल्ल ने उज्जैन में १३ वर्ष तक राज्य किया; किन्तु उसके उक्त कथित अत्याचार के कारण कालकाचार्य ने शकों से उसका पराभव कराया। शकों का यहां पर १४ वर्ष तक आधिपत्य रहा; किन्तु गर्दभिल्ल के पुत्र विक्रमादित्य ने शकों से अपना राज्य छुड़ा लिया। विकन ने साठ वर्ष तक राज्य किया, उसके पुत्र विक्रमचरित्र उर्फ धर्मादित्य ने ४० वर्ष तक राज्य किया, आदि। धनेश्वर सूरि विरचित शात्रंजयमाहात्म्य में भी विकम का उल्लेख है। उसका रचनाकाल विकम-संवत् ४७७ बताया जाता है; किन्तु डॉक्टर अल्तेकरजी ने यह सिद्ध किया है कि उसमें उल्लिखित शिलादित्य नामक राजा का अस्तित्व ही नहीं था। इस प्रकार अनेक ग्रंथों में उल्लिखित जनश्रुतियों को अविश्वसनीय वयोंकर माना जाय, जबकि अन्य ऐतिहासिक प्रमाणों से ईसा पूर्व संवत् ६० में शकों का राज्य उज्जैन तक फैला हुआ था और अनन्तर वह नष्ट भी हुआ, तो क्या वह घटना अपने आप घटित हो गई? अस्तू।

यद्यपि ईसा पूर्व मालवा प्रान्त पर मौर्य सम्राट् अशोक तथा अनन्तर कण्ववंशीय पुष्यमित्र के अधिकार होने के स्पष्ट प्रमाण उपलब्ध हैं, किन्तु ऐतिहासिक आधार पर यह ति:सन्देह कहा जा सकता है कि अवन्ति देश में स्थान स्यान पर गणराज्यों का आधिपत्य था, जिनके पचासों प्रकार के कार्षापण अर्थात् पंचमार्क सिक्के हमको उपलब्ध हुए हैं; अतएव सम्भव है कि चकर्वातित्त्व या सम्राट् के नाते वे गण-राज्य भी देशकाल की परिस्थिति के अनुसार उनके करद राज्य हो गये हों। विकमादित्य का वंश उन्हीं गण-राज्यों में से एक था। मालवा के घोषमति (मौजा धसोई परगना सुवासरा), उज्जैन, महेश्वर आदि प्राचीन स्थानों पर गन्धर्वसेन सम्बन्धी कई प्रकार की कहानियाँ प्रचलित हैं।



#### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

गौराणिक आख्यानों तथा नाथपंथ सम्बन्धी ग्रंथों में भी इस सम्बन्धी उल्लेख पाये जाते हैं। सुलोचन गन्धर्व के शापित होकर एक कुम्हार (कमठ-कुल्लाल) के यहाँ खर होने तथा राजकन्या सत्यवती से उनका परिणय आदि बातें नवनाथ भक्तिगार जैसे मध्यकाळीन मराठी ग्रंथों में पाई जाती हैं।

विकमादित्य ने ही महाराजा शातर्काण की सहायता से शकों का पराभव किया; अतएव उनका शकारि कहलाना सर्वथा स्वाभाविक हैं। वही विचारणीय घटना नूतन विकम-संवत् स्थापित करने का कारण हुई। उक्त घटना की ऐतिहासिकता के विषय में मतभेद नहीं है, किन्तु मालवा में उपलब्ध प्राचीन शिलालेखों के आधार पर डॉक्टर अल्तेकरजी का कहना है कि उनमें केवल "क्वत" नामक संवत् का उल्लेख है; मालव तथा विक्रम शब्द उसके साथ बाद को जोड़े गये हैं; अतएव कृत नामक किसी वीर ने ही उसको प्रचलित किया है।

ईसा पूर्व ५७ वें वर्ष नूतन संवत् प्रचलित होने, बकों का मालवा में पराजय आदि ऐतिहासिक घटनाओं के विषय में तो उक्त डॉक्टर महोदय को कोई आक्षेप नहीं हैं। केवल संवत्-प्रतिष्ठाता के नाम का ही प्रश्न मुलझाने को रह जाता हैं। हाल के विवाद में ही अल्तेकरजी ने उक्त प्रश्न उपस्थित किया है। उसके उत्तर में कोई कहता है कि क्रुत्तिका-नक्षत्र और कार्तिक से विकम-संवत् आरम्भ होने के कारण ही वह आरम्भ में 'क्रुत' कहलाया तो कोई साठ संवत्सरों की कल्पना के साथ ही आविर्भूत नूतन संवत्-प्रचलन के कारण नूतन-क्रुत ज्योतिष सिद्धान्त ही उक्त नामकरण का कारणीभूत होना बताते हैं। मलेच्छों के पराभव के कारण कृत अर्थात् सतयुग प्रचलित होने की बात भी कही जाती है। किन्तु पौर्वात्य और पाश्चात्य पंडित यह तो एक स्वर से स्वीकार करते हैं कि ईसा पूर्व ५७ वें वर्ष नूतन संवत् अवश्य ही प्रचलित हुआ, अलबत्ता उसके प्रतिष्ठापक के विषय में मतभेद है।

सबसे पहले प्रसिद्ध पश्चिमीय पंडित फर्ग्युंसन ने यह प्रतिपादित किया कि संबत् ५४४ में कोरूर स्थान पर शकों का पराभव हुआ था। अतएव उसके उपलक्ष में उक्त संवत् उज्जैन के राजा हर्ष (मन्दसौर के राजा यशोधर्मदेव) ने प्रचलित किया; किन्तु इसके पूर्व के संवत् ४९३ तथा ५२९ के शिलालेख मन्दसौर में प्राप्त हो चुके हैं; अतएव फर्ग्युंसन की बात अपने आप ही खण्डित हो जाती है। डॉ० फ्लीट ने कनिष्क के राज्यारोहण से उसका सम्बन्ध स्थापित किया; किन्तु उसका समय अनन्तर का है और नूतन खोज से वही शक-संवत् का प्रचलित करनेवाला सिद्ध हो चुका है।

डॉक्टर विसेण्ट स्मिथ ने गुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त विकमादित्य द्वितीय को उसका प्रतिष्ठापक माना है; किन्तु गुप्तों का अपना निजी स्वतंत्र संवत् था। साथ ही उसका समकालीन आज तक कोई ऐसा शिलालेख नहीं मिला, जिसमें किसी संवत् के साथ विकम का नाम जुड़ा हुआ हो।

डॉक्टर कीलहानें ने कांत्तिक मास में युद्ध के लिये प्रस्थान करने की ऋतु होने से विकम-संवत् की उत्पत्ति वताई हैं, तो डॉक्टर मार्शल ने पाथियन राजा 'एजेस' ढ़ारा उसका प्रचलित करना बताया है; किन्तु उसका समय तथा मालवा से सम्वन्ध होने का कोई प्रमाण नहीं मिलता। भारतीय पंडितों में से डॉक्टर भाण्डारकर ने पुष्यमित्र के शकों के पराजित करके ब्राह्मण धर्म की प्रतिष्ठा करने के उपलक्ष में 'कृत' संवत् की प्रतिष्ठा होना बताया है; किन्तु शुंग नरेश का शासनकाल १८० ईसा पूर्व था। श्री गोपाल अय्यर ने Chronology of Ancient India में गिरनार लेख के आधार पर रुद्रदामन् को विकम-संवत् का प्रतिष्ठापक बतलाया है। किन्तु वह भी ठीक नहीं जेंचता। स्वर्गीय डॉक्टर काशीप्रसादजी जायसवालजी ने गौतमीपुत्र शातर्कीण को ही नासिक युफा-लेख के विकम शब्द के आधार पर तथा मालवगणों की महायता से शकों का संहार करने के उपलक्ष में उक्त विषद धारण करने तथा नूतन संवत् प्रचलित करने की बात कही है; किन्तु दक्षिणापथ के राजा का मालवा में संवत् प्रचलित करना असम्भव मालूम पड़ता है। साथ ही शिलालेखों में विकम शब्द केवल पराकम के लिए उपयुक्त हुआ है, क्योंकि शातर्काण के अन्य लेखों या सिक्कों पर उक्त विरूद पाया नहीं जाता।



## विकमादित्य सम्बन्धो पेतिहासिक उल्लेख

समुंद्रगुप्त महान् पराकमी सम्राट् था। उसकी हाल ही में कुछ स्वर्ण-मुद्राएँ होलकर-राज्य के भीकन गाँव के निकट उपलब्ध हुई हैं। उनमें से एक मुद्रा पर 'श्री विकमः' जैसा स्पष्ट उल्लेख पाया जाता है। उससे कम से कम स्मिथ का यह कथन तो असत्य साबित हो चुका है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय ने ही सबसे पहले विकमादित्य विरुद धारण किया था। समुद्रगुप्त महान् पराकमी सम्राट् थे; इसीसे कुछ विद्वानों का यह भी मत है कि वेही विकमादित्य हो; किन्तु वह वात भी जेंचती नहीं; क्योंकि समुद्रगुप्त रचित श्रीकृष्ण-चरित्र-प्रंथ उपलब्ध हो चुका है, जिसमें राजा शूद्रक के विकमादित्य होने की बात लिखी है; किन्तु शूद्रक सम्बन्धी अभी तक कोई प्रामाणिक ऐतिहासिक साधन उपलब्ध नहीं हुए; इसीसे कुछ विद्वान् पुष्यमित्र को ही स्टूडक होने की कल्पना करते हैं। पुष्यमित्र कदापि संवत् प्रवंतक नहीं हो सकता, इसका विवेचन हम ऊपर कर आये है।

उक्त विभिन्न विचार-प्रणाली के आधार पर गह तो निःसंकोच कहा जा सकता है कि अभी तक बहुमत विक्रमादित्य सम्बन्धी मत स्थिर नहीं कर सका है ।

अब हम विक्रम-संवत् सम्बन्धी विभिन्न मतों का अवलोकन करेंगे । अब तक मालवा या अन्यत्र जितने भी शिला-लेख उपलब्ध हो चुके हैं, उनमें सबसे प्राचीन लेख जयपुर राज्यान्तर्गत वरनाला ग्राम में प्राप्त संवत् २८४ के यूप लेख पर 'कृतेहि' (==कृत) नामक एक संवत् का उल्लेख पाया जाता है। कोटा-राज्य के बड़वा के संवत् २९५ तथा उदयपुर राज्य के नानका ग्राम के संवत् २८२ में भी उसी कृत संवत् का उल्लेख है। इसी कृत संज्ञा का यथार्थ अर्थ मालवा प्रान्त के मन्दसौर में प्राप्त संवत् ४६१ ''श्रीमालव गणाम्नाते प्रजस्ते कृत संज्ञिते। एकखण्ट्यधिके प्राप्ते, समाज्ञत चतुरटये।'' के लेख में पाया जाता है।

अर्थात् मालवगण ढ़ारा स्थापित कृत-संवत् का उसमें स्पष्ट उल्लेख है। संवत् ४९३ तथा ५८९ के मन्दसौर के लेखों तथा नगरी के संवत् ४८१ के लेख में "मालवगणस्थितिवशात्कालज्ञानाय विहितेषु", "मालव पूर्वयाम्" जैसे उल्लेखों से उसका परिमाण ठीक विकम-संवत् से मिलता-जुलता है। ग्यारसपुर (भेलसा) के 'वत् ९३६ वाले लेख में उसे मालव देश का संवत् बताया है। इससे यह सिद्ध है कि विक्रम-संवत् मालवा के मालवगण ढ़ारा ही प्रचलित हुआ था। जब बहुत काल बीत जाने पर सर्व साधारण जनता को मालव-गणाधिपति विकमप्रदित्य की विस्मृति होने लगी, तब मालव-संवत् वाद में विकम-संवत् में परिणत किया गया, जो उस महापुरुष की स्मृति अमर रखने के सर्वथा योग्य था। विकम-संवत् का सबसे पहला उल्लेख धौलपुर में प्राप्त चण्डमहासेत के संवत् ८९८ के शिलालेख में पाया जाता है। अनन्तर विजापुर के राष्ट्रकूट विदग्धराज के संवत् ९७३ वाले लेख में 'विक्रमगतकाल' तथा नवसारी में प्राप्त चालुक्य कर्कराज के संवत् ११३१ के ताम्प्रपट में भी 'विक्रमादित्य हो गया, उसी प्रकार मालव-संवत् का भी विक्रम-संवत् में सिद्ध है कि जिस प्रकार गुप्त-संवत् के नाल्ल्स्गो में परिर्वतित हो गया, उसी प्रकार मालव-संवत् का भी विक्रम-संवत् में

इस प्रकार हम महान् सम्राट् विक्रमादित्य, तथा विक्रम-संवत् सम्बन्धी विभिन्न इतिहासज्ञों के दृष्टिकोणों का विहंगावलोकन कर चुके। अभी स्पष्ट प्रमाणाभाव के कारण तत्सम्बन्धी एक मत नहीं हो सका है। अतएव हमें भावी अन्वेषण की बाट देखना ही उचित मालूम देता है। जनश्रुतियाँ तथा प्राप्त साधनों के आधार पर तो यही कहना अलम् होगा कि '---

#### यत्कृतम् यन्न केनापि, यद्वत्तं यन्न केनचित् । यत्साधितमसाध्यं च विक्रमार्केण भूभुजा ॥

अर्थात् विक्रमादित्य ने वह किया जो आज तक किसी ने नहीं किथा, वह दान दिया जो आज तक किसी ने नहीं दिया तथा वह असाध्य साधना की जो आज तक किसी ने नहीं की; अतएब उनका नाम अमर रहेगा।



विक्रम का न्याय मेजर सरदार श्री ह० दौ॰ महाडिक

जिस प्रकार आज कोई भारतवासी यह जानने का प्रयत्न नहीं करता कि राम और कृष्ण भारतीय इतिहास के किस काल में हुए थे और वे ऐतिहासिक व्यक्ति हैं भी या नहीं, परन्तु उनको अपने जीवन का आदर्श तथा उद्धारक मानत है; ठीक उसी प्रकार भारतवर्ष की जनता में विकमादित्य भी ऐतिहासिक राजा न होकर भारतवर्ष के आदर्श नरेश की भावना-मात्र रह गया है। त्रिकमादित्य का नाम लेते ही हमारे हुदय-पटल पर एक आदर्श नृपति की तसवीर खिंच जाती है। विकमादित्य के विषय में प्रचलित दन्तकयाओं में ऐतिहासिक सत्य कितना है यह विवाद की बात है, परन्तु जनमें भारतीय जनता की विकम-भावना का पूर्ण समावेश है, इसमें सन्देह नहीं।

भारतीय न्याय का सच्चा आदर्श क्या है इसे पूरी तरह जानने के लिए हमें प्राचीन स्मृतियों के साथ इन विक्रम-विषयक दन्तकथाओं से भी सहायता मिल सकती हैं। विक्रमादित्य के न्याय के विषय में एक कथा नीचे लिखे प्रकार से जनता में प्रचलित हैं। महाराज विक्रमादित्य रात्रि में अपनी राजधानी में गश्त लगाया करते थे। एक दिन जब वे वेश बदले हुए धूम रहे थे तो उन्होंने देखा कि कुछ चोर चोरी की तैयारी में हैं। राजा ने सोचा कि इन्हें दण्ड देने की अपेशा इनका सदा के लिए सुधार कर देना अधिक उचित होगा। इस विचार से राजा उनसे मिले और अपने आपको उनका सहधर्मी बतलाकर उनके साथ हो लिए। वे लोग एक धनवान व्यक्ति के यहाँ चोरी करने गए और बहुतसी सम्पत्ति ले आए। जब उस सम्पत्ति का बटवारा हो रहा था उस समय महाराज वहाँ से चल दिए और नगर-रक्षकों द्वारा उन चोरों को पकड़वाकर सबरे दे दरबार में उपस्थित करने को कहा। दूसरे दिन दरबार में चोरों ने देखा कि रात का उनका साथी स्वयं सिंहासन पर बैठा है। उन्होंने कहा ''राजा ! जिस कार्य में आप स्वयं हमारे साथ थे, उसमें हमें दण्ड कैसा''? राजा ने उनसे कहा कि तुम्हारे बचने का एक ही मार्ग है। यदि नुम कभी चोरी न करने का प्रण करो और आगे परिश्रम करके अपनी जीविका उत्पन्न करने का बचन दो तो नुम्हें मुक्ति मिल सकती है। उनके बचन देने पर राजा ने उन्हें मुक्त कर दिया, उनके रोजगार का उचित प्रबन्ध कर दिया और घनवान व्यक्ति का सब धन उसे वापस लौटा दिया।



#### विकम का न्याय

यह केवल किंवदन्ती हैं। इसे इतिहास-सिद्ध बात माना जाय यह मेरा आग्रह नहीं है। मैं तो केवल इतना कहना चाहता हूँ कि इस छोटीसी कहानी में न्याय के सम्बन्ध में वह भावना छिपी हुई है जिसे भारतवर्ष ने सदा से आदर्श मान 'रखा है। यही कारण है कि यह लोककथा भारतीय नरेश के आदर्श---विक्रम---के साथ जोड़ दी गई है। इसलिए विक्रम की न्याय-भावना, अर्थात् भारतीय न्याय-भावना का आदर्श जानने के लिए इस कथा में छिपे तत्त्वों का विश्लेषण करना उचित होगा। यह तत्त्व निम्नलिखित हैं:---

- (१) अपराधी की ओर से तटस्थ रहने से समाज का कल्याण नहीं होता। हमारा प्रथान उद्देश्य अपराधी का सुधार होना चाहिए। इस प्रकार एक अपराधी सुधरकर अच्छा नागरिक तो बन ही जायगा, साथ ही अपराध बन्द होकर प्रजा को सुख>शान्ति मिलेगी।
- (२) अपराधी को दण्ड देने का विचार प्रधान न होना चाहिए। प्रधान वात तो यह हो कि ऐसे साधन काम में लाए जायँ-कानून ऐसे बनाए जाँय, जिसरो अपराधों की रोक हो।
- (३) प्रजा में सुख-बान्ति रहे, उसके धन-जन की हानि स हो यह देखने का कर्त्तव्य शासन (गवर्नमेण्ट) का हैं। यदि किसी की चोरी हो जाय तो या तो चोरों का पता लगाकर उनसे वह धन असल घनी को दिलाया जाय या उनसे दिलाया जाय जिनके जिम्मे सुरक्षा का काम हो।

अब आगे हम यह देखने का प्रयास करेंगे कि ये भावनाएँ जो विकम सम्बन्धी एक लोककथा में गुथी हुई हैं, वास्तव में भारतीय न्याय की मूल भावनाएँ हैं।

अपराधों की रोक की ओर हमारे शास्त्रकार विशेष ध्यान देते रहे हैं। वे दण्ड का उद्देश्य यही मानते थे। मनुस्मृति में लिखा है कि दण्ड समस्त प्रजा का शासन करता है, दण्ड ही सव लोगों की रक्षा करता है (दण्ड: शास्ति प्रजा: सर्वा: दण्ड एवाभिरक्षति। मनुस्मृति, अध्याय ७, क्ष्लोक १८)। इस प्रकार प्राचीन काल में दण्डों के प्रकार ऐसे रखे गए थे जिससे अपराध करने की प्रवृत्ति रुके। प्रारम्भ में अपराधी को केवल 'धिग्दण्ड' देना ही काफी समझा जाता था। उससे यह आशा की जाती थी कि केवल डाट-फटकार करने एवं समझा देने से ही वह अपराध करने से रुक जायगा, और भला नागरिक वरेगा। इतने पर भी यदि वह न सुधरे और घोरतर अपराध करे तब समाज को उससे सजग रखने के लिए उसके शरीर गर कोई इस प्रकार का चिहन बना देते थे जिससे स्पष्ट प्रकट हो कि उसे अपराध करने की आदत है। साथ ही जसना अंगभंग करके उसे अपराध करने से असमर्थ कर दिया जाता था। उदाहरण के लिए जब कोई व्यक्ति वार-वार जेव काटने का अगराध करता पाया जाता था तो उसका हाथ काट डालते थे। इस प्रकार वह उस दुष्ट कर्म के करने से असमर्थ हो जाता था। यह स्मरण रहे कि ऐसे भेयंकर दण्ड असाध्य अपराधियों को ही दिए जाते थे।

इसके अतिरिक्त नागरिकों का यह कत्तेंव्य रखा गया था कि वे अपराध होने की रोक करें। यदि किसी के सामनें कोई अपराध हो रहा हो और वह उसे रोके नहीं तो उसे भी दण्ड दिया जाता था।यदि कोई व्यक्ति किसी को चोट पहुँचा रहा हो और कोई अन्य व्यक्ति वहाँ खड़ा हो तो उसका कर्त्तव्य है कि वह निर्बल की रक्षा करें। ऐसा न करने पर उसे दण्ड मिलता था।

चोरी आदि से जिसकी हानि होती थी उसकी पूर्ति भी कराई जाती थी। यदि चोर अथवा डाकू पकड़ा न जा सक तब हानि को पूरा कराने के विषय में झास्त्रकारों ने जो नियम बनाए हैं वे जानने थोग्य हैं। नारद-स्मृति में लिखा है कि यदि गोचर भूमि के भीतर डकैती हुई हो तो उस भूमि के स्वामी का कर्त्तव्य है कि वह अपनी पूर्ण शकित लगाकर डाकू को पकड़े, और यदि डाकुओं के खोज उस भूमि के बाहर जाते न मिलें तो उससे, डाके में गया धन दिलाया जायगा। यदि डाकुओं के खोज उस भूमि के वाहर चले गए हों तो वह धन पड़ोसी मार्गपाल (Watchman) तथा दिक्पाल (Governor) को देना होगा।



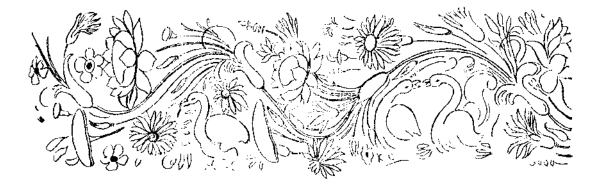
## मेजर सरदार श्री छ० दौ० महाडिक

याज़वल्क्य ने इस विषय पर लिखा है कि जिस ग्राम की सीमा में डकैती हो उसको या जिस ग्राम तक डाकुओं के खोज मिलें उस ग्राम को डाके का धन देना चाहिए, और जब डकती एक कोस से दूर हुई हो तो आसपास के पाँच ग्रामों से धन दिलाया जाय (याज़वल्क्यस्मृति, अध्याय २, इलोक २७२)।

मनुस्मृति में लिखा है कि जब किसी अपराधी को राजा द्वारा दण्ड प्राप्त हो जाता है तब वह अपने पाप से पूर्णत: मुक्त हो जाता है (मनुस्मृति, अघ्याय ८, श्लोक ३१८)। इससे स्पष्ट है कि दण्ड प्राप्त कर लेने के पश्चात् अपराधी पूर्ण नागरिक अधिकार प्राप्त कर लेता था। वह फिर इस बात के लिए स्वतन्त्र था कि समाज में भला जीवन ब्यतीत करे।

इस प्रकार हम देखते हैं कि विकम के न्याय से सम्बन्धित ऊपर लिखी हुई लोककथा में भारतवर्ष के न्याय-सम्बन्धी आदर्श की भावना पूर्णतः निहित हैं। इसके विपरीत यदि हम आज के कानूनों को इन सिद्धान्तों की कसौटी पर कसें तो यह उतने खरे नहीं उतरते। आज का कानून अन्धे के हाथ की लकड़ी अधिक है। वह अपराधी को ताड़ना करना ही जानता है। योरुप में न्याय की मूर्ति अन्धी बनाई जाती हैं। उसे केवल दण्ड देने से मतलब है। उसका प्रभाव क्या होगा, अपराधी सुभरेगा या नहीं, यह उसे दिख ही नहीं सकता। परन्तु हमारे शास्त्रों में न्याय की कल्पना अन्धे के रूप में नहीं की गई है। यह अपराध रोकना और अपराधी का सुधार करना अपना प्रधान कर्त्तव्य मानता है। अतः आवश्यकता इस बात की है कि आपे हमारे कानून विकम के न्याय की भावना से युक्त बनाए जाँय और उनके निर्माण के समय भारतीय सिद्धान्तों पर भी पूर्ण विचार कर लिया जाय।





\* विक्रमोद्बोधन \*

श्री हरिरुष्ण प्रेमी

वत्स,

मेरी जीवन-वहारि के फूल, मेरी चरम साधनाओं के फल, मेरी कठिन तपस्याओं के चरदान मधुर, तुम पर केन्द्रित भारत की आशापँ, अमिलायायँ । मैंने तुमको दूध पिलाया, गोद खिलाया, आँखों की पुतली सा तुमको उर की ममता की पलकों के भीतर रक्खा सदा सुरक्षित, पुष्ट किया तन को— सहाद्रि पर्वतों की चट्टानों सा। और हृदय को जोश दिया है नर्मदा, ताप्ती, गोदावरी नदी की प्रबल धार सा, चली जा रही चीर

कठिन अन्तर जो गिरिमालाओं का। तुम इस महाराष्ट्र के वासी जिसके पर्वत नहीं पिघलते । जो रण में जाकर रिपु के शस्त्रों से भीत न होते । मैंने तुम्हें सिखाया— मस्तक को पर्वत सा सदा उठाप रहना, मैंने तुम्हें सिखाया--सरिता की धारा सा जीवन सदा बहाते रहना । तुमको मैंने दिया जगत् को, जैसे दिया अमर कंटक ने दान नर्मदा के यौवन का । तुम मेरी आँखों के प्रकाश हो । आज तुम्हें मैं भेज रही हूँ भारत की आशा को ज्योतित करने ।



#### **चिक्रमोद्**बोधन

जाओ. जाओ वत्स, सातकर्णि, गौतमीपुत्र, द्रत महामृत्य से खेल खेलने, रिषु के प्रबल सैन्य से लोहा लेने, और देश का मान बढ़ाने, भारत को स्वाधीन बनाने, जाओ । जाओ क्षिप्रा के तट पर. जहाँ विदेशी शक शूरों से लड़ते हुए, हुए स्वर्ग के अतिथि तुम्हारे पिता, गर्व जिन पर करते थे सभी सातवाहन, जो भारत को पदमर्दित होते नहीं देख सकते थे, इसीलिये जो स्वतंत्रता के महायज्ञ की आहुति बनकर अमर हो गए । मैं जीवित रह गई. सती न हुई, नारि-धर्म की मर्यादा को भूली, क्योंकि धर्म से देश बडा है । स्वर्ग-सिद्धि से, जग के हित में सहते रहना क्लेश, बड़ा है । दुखी देश के दुख में लेने भाग, मुक्ति को भी ठुकराया । यह वैधब्य शीश पर लादा केवल इस आशा से— यह मेरा नन्हा सा बालक होगा बड़ा, और हाथों में छेगा यह तलवार तीक्ष्णतम, स्नान कराएगा यह उसको तप्त-रक्त से उनके,

जिनने भारत की इस स्वर्ण-भूमि को है किया पददछित, रखा निरापद नहीं किसी का जीवन, जो भारत के वैभव से हो आकर्षित आ गए ऌटने-खाने । X Х х यह भारत जिसके बल-विक्रम का जयनाद् हुआ भूमंडल के प्रत्येक देश में, जिसका ज्ञान और विज्ञान मार्ग दिखाता मानवता को; जिसकी संस्कृति के चरणों पर फूल चढ़ाते रोम और यूनान देश थे, जिसके पोत अखिल विश्व के महासिंधुओं की छाती को चीरा करते; जिसके व्यवसायों पर वसुधा का जीवन है निर्भर, कला और साहित्य जहाँ के हैं आदित्य समान प्रकाशित, जिसने दुनियाँ को दिया दान समता का, मानवता का, जिसने निर्माण किए साम्राज्य नहीं. प्रभुता के बन्धन से बाँधा संसार नहीं; जिसने पाकर शक्ति और वैभव किया न पीडि़त जग का जीवन; जिसने अखिल विश्व की मानवता को एक ऊदंब समान बनाया। आज वही भारत, हो रहा त्रस्त ।

× × ×

9.0



ये बर्बर शक ऌट रहे भारत का वैभव. जो धन-द्रव्य, परिश्रम कर, करते हैं अर्जित भारतवासी, उसे लट कर ले जाते हैं. शकस्तान के प्रासादों का श्रृंगार सजाने, भारत के लोगों को जो **ले जाते बरबस दास बनाकर**; रखते हैं जिनको पद्यओं से भी वुरी तरह, जो भारत के नर-नारी के स्वाभिमान का मूल्य समझते नहीं जरा भी। बौद्ध और जैनों को फुसला खडा किया है वैष्णव और शैव लोगों के सम्मुख । वत्स, स्वार्थ से अन्धे होकर काट रहे ये अपनी ही माता के अवयव । × х X घत्स, समय आया है जब तुम शौर्य दिखाओ. भारत के कोने-कोने में शब्द गौतमी के पहुँचाओ, बौद्ध-जैन-वैष्णव— शैव-द्वविड-आर्य----सब पुत्र एक जननी के, पकत्रित हो दूर करो अपने कन्धों से

### श्री इरिकृष्ण प्रेमी

जुआ दासता का दुखदाई । बढते चले आ रहे हैं दलते हुए देश का जीवन, बादल∙दल से, ये बर्बर शक । वत्स, इन्हें दिखलाओ भारत की तल्वार वही जो चन्द्रगुप्त ने दिखलाई थी सेल्यूकस को । याद रखो तुम राजनीति वह बता गया कौटिल्य हमें जो । दया, अहिंसा, प्रेम कर न सकेंगे काम बर्बर जन्म लोगों के आगे । गीता का सन्देश कर्म करने का मत भूऌो । पौरुष दिखलाओ, आत्मा अमर, न उसको कोई मार सकेगा । सातकर्णि, तुम जाओ और नया युग लाओ । भारत के विक्रम का, जय का नव संवत्सर तुम करो प्रवर्तित । मुझको है विश्वास शत्र के रक्त से अभिषेक करूँगी शीघ्र तुम्हारा । उज्जयिनी के महाकाळ के मन्दिर में फिर से हो घंटे की ध्वनि बन्द पड़ी है जो वर्षों से । महाकाल बनकर तुम जाओ, जाओ ।\*

\*कविवर 'प्रेमी' ने श्री जायसवाल के आधार पर गौतमीपुत्र सातर्कीण को मूल विश्वमादित्य मानकर यह सुन्दर कविता लिखी है। सं०ः



# विकमकालीन न्यायालय

# श्री गोविन्दराव कृष्णराव शिन्दे, बार-एट-लॉ श्री हरिहरनिवास दिवेदी

भारतीय संस्कृति का विकास---प्राचीन भारतीय संस्कृति की यह एक विशेषता रही है कि देश में अनेक राजनीतिक हलचलों के होते हुए भी उसके विकास में कोई बाधा नहीं आई है। जो नवीन परिस्थिति उत्पन्न होती थी उसका समन्वय करके और उसे अपने आपमें धुला-मिलाकर वह आगे बढ़ने लगती थी। इसका प्रधान कारण तो यह था कि जय नगरों और राज्यों में राजवंश वदलते थे उस समय भारत की ग्राम-संस्था तथा यहाँ के ऋषि मुनियों के आश्रम सुरक्षित ही रहते थे। समाज का नियंत्रण करनेवाले शास्त्रों की रचना होती थी इन आश्रमों में, और उनका पालन होता था ग्रामों में। भारतीय संस्कृति के ये दो मूलाधार जब तक अविचल रहे तब तक भारतीय संस्कृति नियमित तथा दृढ़ रूप से प्रगति करती रही। प्राचीन भारत के न्यायालयों तथा उनके द्वारा प्रयुक्त नियमों आदि पर विचार करते समय भी इस तथ्य पर भ्यान रखना आवश्यक है। बहुत समय तक अविच्छिन्न रहनेवाले प्रवाह द्वारा निर्मित होने के कारण न्यायालय एवं न्याय की भावना प्राचीन भारत में प्रायः एकसी रही। बाह्य परिस्थितियों के कारण कुछ विस्तार की बातों में भले ही अन्तर आ जाय, परन्तु मूल सिद्धान्त वेही रहे हैं।

विक्रमकालीन न्यायालय से तात्पर्य-इस बात का निर्णय तो इतिहास के विद्वान् करेंगे कि विक्रमादित्य कौन थे, बह केवल एक विरुद है अथवा नाम, वे चक्रवर्ती चन्द्रगुप्त थे अथवा मालवगण के नेता ? हमारे निबन्ध के आशय के लिए तो यह मानना ही बहुत है कि विक्रमीय संवत्सर दो सहस्र वर्ष पुराना है, भले ही उसके नाम बदलते रहे हों। और हम जब विक्रमकालीन न्यायालयों पर विचार करना चाहते हैं तो हमारा काम केवल इतने से चल जाता है कि हम ईसवी पूर्व प्रथम शती के आसपास के भारतीय न्यायालयों की खोजबीन करें।

उस समय के न्यायालयों से सम्बन्धित शास्त्रों की जब हम खोज करने निकलते हैं तो हमारी दृष्टि मनुस्मृति एवं याज्ञवल्क्य स्मृति पर पड़ती है। भारतीय इतिहास के पंडित मनुस्मृति का रचनाकाल ईसा से १७० वर्ष पूर्व के लगभग



#### विक्रमकालीन न्यायालय

मानते हैं और याज्ञवल्क्य का समय ईसा की दूसरी शताब्दी बतलाया जाता है। इस बीच में इन्हीं दोनों स्मृतियों के सिद्धान्त माने जाते थे। अतएव यदि अपने विषय का प्रतिपादन हम इन दोनों स्मृतियों को प्रधान आधार बनाकर करें तो हम लगभग यह कह सकते हैं कि हमने विकमकालीन न्यायालय का विवेचन किया है। इन दोनों स्मृतियों के अतिरिक्त यदि अन्य ग्रन्थों का सहारा लिया जाय तव इन न्यायालयों का चित्र और भी स्पष्ट हो जाता है। अतः इन दोनों स्मृतियों को मूलाधार बनाकर साथ-साथ तढिषयक अन्य ग्रन्थों का उपयोग भी इस लेख में किया गया है।

मामलों के पद—आज जिस प्रकार न्यायालय अपराध अथवा सम्पत्ति सम्बन्धी दो विभागों में वटे हुए हैं उस प्रकार प्राचीनकाल में नहीं थे। एक ही न्यायालय दोनों प्रकार के मामलों में निर्णय दे देता था। मनु ने सम्पूर्ण मामलों को अठारह भागों में बाँट दिया है:---(१) ऋण (२) धरोहर (३) बिना स्वामित्व के कोई माल बेच देना (४) साझेदारी (५) दी हुई वस्तु वापिस ले लेना (६) वेतन न देना (७) ठहरावों का पालन न करना (८) कय-विकय में बदल जाना (९) पशुओं के स्वामी तथा पालकों के बीच विवाद (१०) सीमा-विवाद (११) मारपीट (१२) गाली (१३)चोरी (१४) साहस (१५) व्यभिचार (१६) पति-पत्नी के कर्त्तव्य (१७) बटवारा और (१८) जुआ।\*

नारद ने इनको एकसौ तीस प्रकारों में विभाजित कर दिया है। इस प्रकार प्राय: सभी साम्पत्तिक एवं अपराध सम्बन्धी झगड़े इन 'पदों' पर चल सकते थे।

राजा का कर्त्तव्य — न्यायदान करना राजा का प्रधान कर्त्तव्य था। राज्य में जो पाप अथवा अनाचार किये जाते थे उनका उत्तरदायित्व राजा पर होता था। यदि राजा द्वारा किसी निरपराध को दण्ड मिल जाय अथवा अपराधी को दण्ड न मिले तो उसे अपयश के अतिरिक्त नरकवास का भय था। † राजा से तात्पर्य उस व्यक्ति से है जिसको प्रजा के शासन का अधिकार हो, यह आवश्यक नहीं कि वह क्षत्रिय ही हो। इसके अतिरिक्त इससे यह ज्ञात होता है कि स्मृतिकार की दृष्टि में केवल राजतंत्र ही नहीं थे, गणतंत्र भी थे। न्याय करते समय नृप को कोध और लोभ से रहित होना चाहिए। न्यायदान में व्यक्तिगत देष अथवा अन्य कारणों से उत्पन्न हुए कोध को भी स्थान नहीं था और न आर्थिक लाभ को स्थान था। ‡

| *   | तेषामाद्यमृणादानं निक्षेपोऽस्वामिधिकयः ।                                                                                                                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | सम्भूय च समुत्थानं दत्तस्यानपकर्मं च ।।                                                                                                                                             |
|     | वेतनस्यैव चादानं संविदृश्च व्यतिक्रमः ।                                                                                                                                             |
|     | ऋयविऋयानुइायो विवादः स्वामिपालयोः ॥                                                                                                                                                 |
|     | सीमाविवादधर्मञ्च पारुष्ये ढण्डवाचिके ।                                                                                                                                              |
|     | स्तेयं च साहसं चैव स्त्रीसंग्रहणमेव च ॥                                                                                                                                             |
|     | स्त्रीपुंधर्मो विभागश्च छूतामाह्वय एव च ।                                                                                                                                           |
|     | पदान्यष्टादशैतानि व्यवहारस्थिताविह ॥ मनु० अ०८ इलो०४-७॥                                                                                                                              |
| †   | अदण्डघास्दण्डयन्राजा दण्डचांइचैवाप्यदण्डयन् ।                                                                                                                                       |
|     | अयशो महदाप्नोति नरकं चैव गच्छति ॥ मनु० अ० ८ इलो० १२९ ॥                                                                                                                              |
| ‡ • | गह व्यवस्था भारत के न्याय की ईसवी सन् के बहुत पूर्व की है। इसके विपरीत इसकी उस समय के बहुत                                                                                          |
|     | बाद की योरोप में प्रचलित न्याय-प्रणाली से तुलमा करना उपयोगी होगा। नॉरमन काल की न्याय<br>पद्धति पर लिखते हुए कैम्ब्रिज विश्व-विद्यालय के राजनियम के अध्यापक श्री जैक्सन लिखते हैं ≔- |
|     | WThe helding of Courts and the lot of the second                                                                                                                                    |

"The holding of Courts was not thought of as being a public service. The right to hold a Court and take the profit to



#### श्री गोविन्दराव कृष्णराव शिन्दे

न्यायालय के सवस्य---इतने प्रतिवन्धों के साथ भी राजा अकेला न्यायदान करने के लिए नहीं बैठता था। याज्ञवल्क्य ने लिखा है कि न्याय करते समय राजा के पास सम्मति देनेवाले ब्राह्मण भी होने चाहिए और उसे ऐसे सभासद भी (जिनकी संख्या सात, पाँच या तीन होना चाहिए) अपने साथ के लिए चुन लेने चाहिए जिनमें नीचे लिखे गुण हों \*:---

- (१) जो मीमांसा, व्याकरण आदि जानते हों,
- (२) जिन्होंने वेदादि का अध्ययन किया हो,
- (३) जो धर्मशास्त्र जानते हों,
- (४) जो सत्यवक्ता हों और
- (५) जो रात्र तथा मित्र को समान समझते हों।

इनके अतिरिक्त कात्यायन ने यह भी लिखा है कि सभा में ऐसे वैक्ष्यों को भी बैठाया जाय जो धर्मशास्त्र के नियम समझते हों।

अन्य अधिकारी---राजा को चाहिए कि ऐसे दो व्यक्तियों को क्रमशः गणक † (Accountant) तथा लेखक (Scribe) नियुक्त करे ‡ जिनमें नीचे लिखे गुण हों:---

- (१) जो व्याकरण जानते हों,
- (२) जो अभिधान (कोष) के जानकार हों,
- (३) जो पवित्र हों, और
- (४) जो विभिन्न लिपियों के ज्ञाता हों।

इनके अतिरिक्त एक सत्यनिष्ठ, विश्वसनीय एवं बलिष्ठ शूद्र साघ्यपाल के रूप में नियुक्त किया जाता था, जो साक्षियों और वादी-प्रतिवादियों को लाता था तथा उनकी रक्षा करता था एवं मामलों के अन्य साधन उपलब्ध करता था।

भरड्विवाक--इस अधिकारी की स्थिति राजा की उपस्थिति में कुछ स्मृतियों में अनिध्चितसी है। याज्ञवल्क्य स्मृति में ऊपर उल्लिखित अधिकारियों के अतिरिक्त, राजा के उपस्थित रहते और किसी अधिकारी की आवश्यकता नहीं बतलाई है। परन्तु नारद ‡ और व्यास की यह सम्मति ज्ञात होती है कि राजा की मौजूदगी में भी प्राड्विवाक (मुख्य न्यायाधीश) होना चाहिए। इनके मतानुसार इसका कार्य राजा की उपस्थिति में अर्थी और प्रत्यर्थी से प्रज्ञ करना और उसके कथनों की आँच करना है।

> be made, was more in the nature of private property. It was on the same footing as the right to run a ferry and exclude anyone else from running a ferry in competition." "The Machinery of Justice in England" p. 2.

- \* श्रुताष्ययनसम्पन्ना धर्मज्ञाः सत्यवादिनः । राज्ञा सभासदः कार्या रिपौ मित्रे च ये समाः ॥ याज्ञवल्क्य ॥
- † इाब्दाभिधानतत्वज्ञो गणना कुइालौ शुची। नानालिपिज्ञौ कर्तव्यौ राजा गणकलेखकौ ॥
- ‡ इन गणन और लेखन को मुच्छकटिक में कमझः 'श्रेष्ठि' और 'कायस्थ' कहा है।
- 🛊 धर्मशास्त्रं पुरस्कृत्य प्राइ्थिबाकमते स्थितः।
- समाहितमतिः पश्येद्य्यवहाराननुक्रमादिति ॥



#### विक्रमकास्रीन न्यायालय

सभा-मण्डप—राजा, ब्राह्मण और सभासद आदि की यह सभा न्यायदान करती थी। जिस भवन में यह सभा बैठती थी वह "ब्यवहार-मण्डप" या "अधिकरण-मण्डप" कहलाता था।\* कात्यायन उसे 'धर्माधिकरण' नाम देते हैं और लिखते हैं कि 'धर्माधिकरण' वह स्थान है जहाँ धर्मशास्त्र के अनुसार सत्य और असत्य में भेद किया जाता है और जो वास्तव में न्याय का स्थान है ।† इसके निर्माण के विषय में बृहस्पति लिखते हैं कि राजा को गढ़ के भीतर एक ऐसा भवन बनवाना चाहिए जिसके चारों ओर जल एवं बृक्ष हों और उसमें पूर्व की ओर उचित रूप से निर्मित पूर्वाभिमुख 'धर्माधिकरण' होना चाहिए।‡

समय और छुट्टियाँ--कात्यायन और बृहस्पति यह निश्चय करते हैं कि मामलों को दोपहर के पूर्व सुनना चाहिए । सूर्योदय के परुचान डेढ़े घण्टे से लेकर दोपहर तक न्यायसभा का कार्य चलता था ।

संवर्त के अनुसार प्रत्येक पक्ष की अष्टमी, त्रयोदशी, चतुर्दशी और अमावस्या तथा पूर्णिमा को न्यायालय का कार्य नहीं करना चाहिए ।≵

निर्णय—ऊपर लिखे विवेचन से यह तो स्पष्ट ही है कि राजा का न्यायदान म सबसे प्रधान स्थान था। परन्तु वह निरंकुश नहीं था। राजा का कर्त्तव्य था कि धर्मशास्त्र के नियमों का पालन करते हुए और प्राड्विवाक की सम्मति पर स्थिर रहते हुए एकचित्त होकर क्रमानुसार मामलों का निपटारा करे। क्रैं राजा को स्वर्ग तभी प्राप्त हो सकेगा जब वह प्राड्विवाक, अमात्य, ब्राह्मण, पुरोहित और सभ्यों की सहायता से धर्मशास्त्र के अनुसार मामलों पर विचार करे।

राजा अपने अधिकार का दुरुपयोग नहीं करे इसके लिए ऊपर लिखे स्वर्ग और नरक के प्रलोभन तथा भय तो थे ही साथ ही राजा को अभिषेक के समय प्रतिज्ञा भी लेनी होती थी। मनु ने राजा के लिए दण्ड की भी व्यवस्था की है।∳ और कौटिल्य ने राजा को यह चेतावनी दी है कि स्वेच्छाचारी राजा का नाश हो जाता है।∳ इस प्रकार प्राचीन भारत में इस बात के पर्याप्त बन्धन थे जिनके कारण राजा अन्याय नहीं कर सकते थे।

राजा के पश्चात् न्याय में प्रधान हाथ प्राड्विवाक का था। राजा की उपस्थिति में वह राजा को न्याय करने में सम्मति देता था और राजा की अनुपस्थिति में वह प्रधान न्यायाधीश्व होता था। परन्तु उस दशा में भी संभवतः प्राड्विवाक

| * | अरेशोधनक ! व्यवहारमंडपं गत्वासनानि सज्जो कुर्विति                                    |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------|
|   | विविक्तः कारितो मयाधिकरण मंडपः ॥ मृच्छकटिकम नवम् अंक।                                |
| t | घर्मशास्त्रविचारेण सारासार विवेचनम् ।                                                |
|   | यत्राधिक्रियते स्थाने धर्माधिकरणं हि तत् ॥                                           |
| ‡ | दुर्गमध्ये गृहं कुर्याज्जलवृक्षाश्रितं पृथक ।                                        |
|   | प्राग्दिशि प्राडमुसीं तस्य लक्षण्यां कल्पयेत्तभाम् ॥                                 |
| ŧ | चतुर्दशी ह्यमावास्या पौर्णमासी तथाऽष्टमी।                                            |
|   | तिथिष्वासु न पञ्च्येत व्यवहाराग्विचक्षणः ॥                                           |
| ş | धर्मंबास्त्रं पुरस्कृत्य प्राड्विवाक मते स्थितः।                                     |
|   | समाहितमतिः पश्येद्व्य्यवहाराननुऋमादिति ।। नारद १, ३५ ।                               |
| ¥ | कार्षापणं भवेद्दण्ड्यो यत्रान्यः प्राकृतो जनः।                                       |
|   | तत्र राजा भवेद्दण्डघः सहस्रमिति धारणा ॥ अ० ८, इलो० ३३६॥                              |
| 1 | इसके विपरीत केम्बिसेस के समय में फारस के न्यायाधीशों द्वारा बनाया गया वह विधान देखना |
|   | उपयोगी होगा जिसके अनुसार "राजा या बादशाह जो कुछ चाहता था कर सकता या"-जायसवाल         |
|   | द्वारा उल्लिखित रालिसन क्रुत हिरोडोटस।                                               |



#### श्री गोविन्दराव कृष्णराव शिन्दे

का निर्णय राजा के पास अन्तिम स्वीकृति को जाता था और उस निर्णय पर दण्ड की व्यवस्था स्वयं राजा करता था।\* यह उसी प्रकार की व्यवस्था थी जैसे कि आज प्रिवी कौन्सिल अपने निर्णय सम्प्राट् की ओर से लिखती है।

अपर लिखा आ चुका है कि राजा के साथ कुछ ब्राह्मण भी आवश्यक रूप से बैठते थे। उनका कर्त्तव्य था कि यदि धर्मशास्त्र के सिद्धान्तों के विरुद्ध कोई बात हो रही हो अथवा अन्याय हो रहा हो तो वे चुप न रहें। इसके लिए मनु ने कहा है कि या तो न्यायसभा में जाए ही नहीं, यदि जाए तो सत्थ अवस्य कहदे। ऐसा व्यक्ति यदि चुप रहता है या असत्य बोलता है तो पाप का भागी होता है। † परन्तु इन ब्राह्मणों का कर्त्तव्य यहीं समाप्त हो जाता है। यदि राजा फिर भी दुराग्रह करे तो उसके निवारण करने का कर्त्तव्य इनका नहीं है। ‡

परन्तु, इसके विपरोत नियुक्त किये हुए सभ्यों का यह भी कर्त्तव्य है कि वे मामले पर अपनी सम्मति देने के अतिरिक्त, यदि राजा अन्यायपूर्ण आचरण करे तो उसका निवारण करें।¥ूँ राजा के अन्याय करने पर जो उसका समर्थन करते हैं वे राजा के साथ ही उस पाप के भागी होते हैं, अतः उन्हें राजा को समझाना चाहिए ।≵

इतना ही नहीं, यदि ये सभ्य राग लोभ अथवा भय के कारण धर्मशास्त्र के प्रतिकूल कार्य करें तो उन्हें विवाद के धन से दूना अर्थ-दण्ड दिया जाना चाहिए। 🚡 यह दण्ड प्रत्येक सभ्य से अलग-अलग इसी परिमाण से वसूल किया जाता था।

अन्य वैश्य शुद्र आदि जो सभ्य उपस्थित होते थे उनका कार्यं विशेष मामलों में रूढ़ियों और श्रेणीगत रीति-नीति का परिचय देना था।¥

अन्य म्यायालय और अपील----ऊपर वर्णन किया हुआ न्यायालय राज्य का सर्वोच्च न्यायालय होता था। यद्यपि इस न्यायालय में भी मौलिक मामले (Original Cases) प्रस्तुत हो सकते थे, परन्तु वह वास्तव में अपील का न्यायालय था। इसके अतिरिक्त कुल, श्रेणी, पूग या गण और व्यक्तियों को भी राजा द्वारा न्याय करने के अधिकार

- \* अधिकराणिक-आर्यचारुदत्त ! निर्णय वयं प्रमाणम, शेष तुराजा। मृच्छकटिकम्, व्यवहार नामक नवम् अंकं ।
- † सभा व। न प्रवेष्टव्या दक्तव्यं वा समञ्जसम्। अब्रुवन्विब्रुवन्वाऽपि नरो भवति किल्बिषीति ॥ मन् अ० ७, इलो० १३ ॥
- ‡ अनियुक्तानां पुनरन्यथामिघानेऽ नमिघाने वा दोषो, न तु राज्ञो ऽनिवारणे ॥ मिताक्षरा।
- निषुक्तानां यथावस्थितार्थकथनेऽपि यदि राजाऽन्यथा करोति। तदाऽसौ निवारणीयोऽन्यथाऽदोषः ॥
- अन्यायेनापि तं यान्तं येऽनुयान्ति सभासवः । तेऽपि तद्भागिनस्तस्माद्वोधनीयः सत्तैन्प ।। कात्यायन ।
- प्रांगाल्लोभाद्भयाद्वापि स्मृत्ययेतादिकारिणः । सभ्याः पृथक पृथग्दण्ड्या विवादाद्दिवगुणं दमम् ।। याज्ञवल्क्य ४॥
- इस प्रसंग में न्याय-सभा में बैठनेवाले घर्मशास्त्रज्ञ बाह्यणों तथा सभ्यों के साथ वर्तमान जूरियों तथा असेसरों की तुलना करना उपयोगी होगा। असेसर केवल सम्मति दे सकते हैं, उसे मानना या न मानना न्यायाधीश के मन की बात है। यही दशा सम्मति देनेवाले बाह्यणों की थी। भेद यह है कि आज असेसर कोई बिना पढ़ा लिखा व्यक्ति भी हो सकता है, पहले केवल घर्मशास्त्र-ज्ञाता ही हो सकते थे। आज जूरी का प्रायः वही कर्त्तव्य है जो पहिले 'सभ्यों' का था। यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि आजकल तो असेसर और जूरी केवल कुछ मामलों में ही नियुक्त होते हैं परन्तु प्राचीन काल में प्रत्येक मामले में उनका रहना निश्चित था।



#### विक्रमकालीन न्यायालय

दिये जाते थे।\* इन न्यायालयों को विशेष प्रकार के मामले सुनने का अधिकार था, क्योंकि प्राचीन त्याय-पद्धति का यह मान्य सिद्धान्त था कि जिस प्रकार का मामला हो उसे सुनने के लिए उसी प्रकार की न्याय-सभा होना चाहिए ।

कुल ढ़ारा किये हुए निर्णय पर श्रेणी, और श्रेणी के निर्णय पर पूग, एवं पूग पर राजा ढ़ारा अधिकृत पदाधिकारी विचार कर सकते थे । इस नृप ढारा अधिकृत व्यक्ति के निर्णय के विरुद्ध राजा स्वयं अपील सुनता था ।

वास्तव में प्राचीन भारत की यह विशेषता थी कि राजा तक बहुत कम मामले जाते थे। कुल, श्रेणी एवं गणों की न्याय सभाएँ ही उन्हें निपटा देती थीं। कुछ प्रकरण ऐसे अवश्य थे जिन्हें केवल उच्च न्यायालय ही सुन सकते थे। उदाहरणार्थे 'साहस' (गम्भीर अपराध) पूग या गण के न्यायालय नहीं सुन सकते थे।

वकील----यहाँ इस वात पर भी विचार प्रकट कर देना समीचीन होगा कि प्राचीन राज-सभाओं में वकीलों ढ़ारा पैरवी होती थी अथवा नहीं। यह तो निश्चित है कि जिस रूप में आज वकील कार्य करते हैं उस रूप में न तो प्राचीन भारत में कोई वर्ग था और न योरप में ही। आज वकीलों के प्रधानतः दो कार्य हैं। एक तो वे मामले को राजनियम के अनुसार अग्रसर करने में न्यायालय के सहायक होते हैं और दूसरे वे अर्थी अथवा प्रत्यर्थी के स्थान पर उगस्थित होते हैं। प्राचीन भारत में न्यायसभा की जो बनावट थी उसके कारण पहले कार्य के लिए किसी माध्यम की आवश्यकता न हो सकती थी। न्यायसभा में उपस्थित ब्राह्मणों एवं नियुक्त सभ्यों का यही कार्य था। वे धर्मशास्त्र के नियमों में पारंगत होते थे। उनकी उपस्थिति में प्राइविवाक या राजा राजनियम सम्बन्धी भूल न कर सकता था।

दूसरे कार्य के लिए, अर्थात् स्वयं उपस्थित न होकर दूसरे को नियुक्त करने का आदेश स्मृतियों में है। अप्रगल्भ, जड़, वृद्ध, स्त्री, बालक और रोगियों को यह अधिकार था कि दे अपनी ओर से कथन करने के लिए या उत्तर देने के लिए उचित रूप से नियुक्त व्यक्ति भेजें।ई इनके कथनों पर जय या पराजय अवलम्बित होती थी। ई ऐसे व्यक्तियों को,

| *      | नृपेणाधिकृताः पूगाः श्रेणयोऽथ कुलानि च।                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
|        | पूर्वं पूर्वं गु ज्ञेयं व्यवहारविधौ मृणाम् ॥ याज्ञवल्क्य । |
| t      | प्रत्यार्थिनोऽग्रतो लेख्यं यथावेदितमर्थिना।                |
|        | समामासतदर्धाहर्नामजात्यादिचिह्नितम् ॥ याज्ञवल्क्य ।        |
| +<br>+ | मुच्छ्कदिक, नवम् अंक ।                                     |
| #      | अंत्रगल्भजड़ोन्मत्तवृद्धस्त्रीबालरोगिणाम् ॥                |
|        | पूर्वोत्तरं वदेद्वंधूनियोक्तोऽन्योऽथवा नरः ॥ बृहस्पति ।    |
| ŵ      | आथिना संनियुक्तो वा प्रत्याथप्रेरितोऽपि वा।                |
| -      | यो यस्यार्थे विवस्ते तयोजंयपराजयौ ॥ नारद ।                 |



#### श्री गोविन्दराव कृष्णराव शिन्दे

जो पक्षकारों के न तो निकट सम्बन्धी होते थे और न विधिवत् नियुक्त होते थे, यदि वे किसी पक्षकार की ओर से बोलते थे, दण्ड मिलता था ।‡

जिस प्रकार आज कुछ गम्भीर अपराधों की दशा में न्यायालय में व्यक्तिगत उपस्थिति अनिवार्य होती है या अनिवार्य की जा सकती है, उसी प्रकार प्राचीन भारत में भी नियम था। कुछ अपराध ऐसे थे जिनके विचार में स्वयं उपस्थित होना पड़ता था।‡

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि यद्यपि वकीलों का वर्ग वर्तमान रूप में प्राचीन भारत में नहीं था, फिर भी उनके कारण जो भी सुविधा आजकल मिलती है, वह प्राचीनकाल में भी प्राप्त थी।

यहाँ एक बात विशेष घ्यान देने योग्य है। मुच्छकटिक में अभियुक्त को उस समय तक निदांप समझकर उसका पूर्ण सम्मान किया गया है जब तक कि उसपर अभियोग सिद्ध नहीं हो गया। कथन छेने को प्रणाली भी आजकल के त्यायालयों के समान ही बतलाई गई है। त्यायाधीश, श्रेष्ठि एवं कायस्थ अभियुक्त से प्रश्न करते हैं। अभियोग के प्रमाणित होते ही अभियुक्त को आसन पर से उठाकर भूमि पर बैठा दिया जाता है। त्यायाधीश (अधिकरणिक) केवल निर्णय देता है, दण्ड का विधान राजा के हाथ में ही है। राजा के पास निर्णय जुरन्त ही भेज दिया जाता है और वह दण्ड की व्यवस्था भी उसी समय कर देता है। बध-दण्ड की व्यवस्था होने के कारण अपराधी 'चाण्डाल' को सौंग दिया जाता है।

इस दृश्य में दो तीन बातें बहुत मार्क की हैं। अभियोगी राजा का साला है, परन्तु फिर भी अभियुक्त को प्रारम्भ में निरपराध समझकर ही आदर मिलता है। दूसरी बात यह है कि यद्यपि न्यायाधीश चारुवत को निरपराध समझता है, परन्तु फिर भी प्रत्यक्ष प्रमाण के सामने उसे झुकना पड़ता है; भले ही उसकी सहानुभूति अन्त तक चारुवत्त के साथ रहती है। तीसरी बात न्याय की शीधाता है।

> में यो न भाता न च पिता न पुत्रो न नियोगकुत्। परार्थवादी दंडघ, स्याद्यवहारेषु विद्रुवत ॥ कात्यायन ॥ क्रह्महत्यासुरापाने स्तेयेषु गुर्वंगनागमे । मनुष्यमारणे स्तेये परदाराभिमर्शने ॥ अभक्ष्यभक्षणे चैव कन्याहरणदूषणे । वारुष्ये कूटकरणे नृपद्वोहे तथैव च ॥ कात्यायन ।



#### विक्रमकालीन न्यायालय

यद्यपि नाटकीय वातावरण लाने के लिए नाटककार को थोड़ीसी स्वतन्त्रता ग्रहण करनी पड़ी होगी, फिर भी यह दृश्य तत्कालीन न्याय का वास्तविक उदाहरण माना जा सकता है।

इस अंक में प्राचीन काल की न्यायालय सम्बन्धी शब्दावली भी निहित है।

न्याय के अन्य उदाहरण—-भारतवर्ष के प्राचीन साहित्य में न्याय के उदाहरणों की कमी नहीं है। उनसे हमारी प्राचीन न्याय-प्रणाली पर बहुत प्रकाश पड़ता है। विकमीय प्रथम शताब्दी के बहुत पूर्व लिखे गए जातकों में जेतवन सम्बन्धी विवाद बहुत प्रसिद्ध है। इसमें एक पक्षकार राजकुमार था दूसरा साधारण श्रेष्ठि। परन्तु विजय श्रेष्ठि की हुई और इससे न्यायाधीश की निष्पक्षता स्पष्टतः प्रमाणित होती है। विकमीय संवत् के पश्चात् भी संस्कृत ग्रन्थों में अनेक न्यायों के उदाहरण प्राप्त होते हैं। राजतरंगिणी में तो एक स्थल पर एक गरीब के स्वत्व के सामने स्वयं राजा को झुकते बताया गया है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि आज से प्रायः दो सहस्र वर्ष पूर्व न्यायालय एवं न्यायदान की जो परम्परा चल रही थी वह बहुत व्यवस्थित तो थी ही, साथ ही अनेक अंशों में वह आज की व्यवस्था से श्रेष्ठतर भी थी । अन्त में हम अपना यह लेख शूद्रक द्वारा बतलाए हुए न्यायाधीश के लक्षण को दुहराते हुए समाप्त करते हैं :---

> शास्त्रज्ञः कपटानुसारकुशलो वक्ता न च कोघन-स्तुल्यो मित्रपरस्वकेषु चरितं दृष्ट्वैय दत्तोत्तरः॥ क्लीबान् पालयिता शठान् व्यथयिता धर्म्यो न लोभान्वितो द्वाभवि परतत्त्वबद्धहुदयो राज्ञश्च कोपापहः॥





# विकम का सिंहासन

# कर्नेल राजराजेन्द्र श्री मालोजोराव नृसिंहराव शितोले

विकमादित्य के नाम के साथ जनश्रुति ने दो वस्तुओं को अमिट रूप से सम्बद्ध कर दिया है, एक तो बत्तीस वाचाल पुतलियों से युवत उनका सिंहासन और दूसरा उनका सतत साथ देनेवाला वेताल ।

इस लेख में हम विक्रमादित्य के सिंहासन का वर्णन जनश्रुति एवं अनुश्रुति के अनुसार करेंगे । सिंहासन वसीसी की कथा है कि एक बार इन्द्रलोक में इस बात की होड़ लगी कि रम्भा और उर्वशी में अधिक कलापूर्ण नृत्य किसका है । इसका निर्णय करने के लिए प्रसिद्ध कला पारखी वीर विक्रमादित्य स्वर्ग में बुलाए गए और उन्होंने अपनी कला-मर्मज्ञता से इन्द्र-सभा को प्रसन्न कर दिया। इन्द्र ने उन्हें एक अत्यन्त दिव्य सिंहासन उपहार में दिया। यह सिंहासन बहुत ही अप्राप्य एवं बहुमूल्य रत्नों से खवित था।

उस सिंहासन में बत्तीस पुतलियां बती हुई थीं और उनके सिर पर चरण रखकर इस सिंहासन पर आसीन होते थे, ऐसा सिंहासन बत्तीसी के एक पाठ में लिखा है। इससे यह ज्ञात होता है कि सिंहासन के ऊपर चढ़ने की जो सीड़ियां थीं उनपर बत्तीस पुतलियां बनी हुई थीं। परन्तु इसीका दूसरा पाठ मिलता है जिससे यह ज्ञात होता है कि उस सिंहासन में बत्तीस उपसिंहासन थे और उनमें यह बत्तीस पुतलियां लगी हुई थीं। उपसिंहासन का अर्थ पाये हो सकता है अथवा,सिंहासन की सीढ़ियां। एक तीसरे पाठ में केवल यह लिखा है कि उस सिंहासन में बैदीप्यमान तेजःपुंज बत्तीस पुतलियां थीं। इसीसे



#### विकम का सिंहासन

मिळता-जुलता जैनों में प्रचलित पाठ है, जिसमें लिखा है कि वह सिंहासन बत्तीस पुतलियों से सुशोभित था। इस प्रकार हम देखते हैं कि सिंहासन बत्तीसी के विभिन्न पाठकारों ने इन पुतलियों का स्थान अलग-अलग कल्पित किया है।\*

इन पुतलियों के विषय में भी एक कथा प्रचलित है। यह बत्तीस पुतलियाँ पूर्व में पार्वती की सखियाँ वत्तीस सुरांगनाएँ थीं। एक बार वे एक सुन्दर आसन पर बैठी हुई थीं कि उन्हें भगवान शंकर ने विलासपूर्ण दृष्टि से देखा। भगवती गौरी ने इसे देख लिया और कुद्ध हो शाप दिया ''निर्जीव पुत्तलिकाएँ होकर इन्द्र के सिंहासन से लग जाओ''। इस कथा से इस सिंहासन की कल्पना और भी स्पष्ट हो जाती है। यह सिंहासन इन पुतलियों के उससे लगने के पूर्व ही पूर्ण था। यह तो भीछे से आकर लग गई थीं।

इन्द्र प्रदत्त विक्रम के इस सिंहासन का मूलरूप कल्पित करने के लिए भारत के प्राचीन शिल्पशास्त्र में वर्णित सिंहासन के आकार-प्रकार पर दृष्टि डालना उचित होगा।

सिंहासन से तात्पर्य है सिंह-मुद्रित मनोहर आसन (मानसार, अध्याय ४५ इलोक २०४)। यह सिंहासन राजाओं के लिए होता था। राजाओं के राज्याभिषेक के लिए सिंहासन का होना आवश्यक समझा गया है। प्राचीन भारत में ही क्या, संसार के समस्त प्राचीन तथा अर्वाचीन देशों में राज्याभिषेक के समय विशिष्ट एवं बहुमूल्य आसनों का उपयोग होता रहा है। प्राचीन भारत में अभिषेक की चार स्थितियाँ मानी गई हैं और उनके अनुसार चार प्रकार के सिंहासनों का वर्णन है (१) प्रथमासन (२) मंगलासन (३) वीरासन और (४) विजयासन।

इन आसनों के भी दस प्रकार बतलाए गए हैं (१) पद्मासन (२) पद्मकेसर (३) पद्मभद्र (४) श्रीभद्र (५) श्रीविशाल (६) श्रीबन्ध (७) श्रीमुख (८) भद्रासन (९) पद्मबन्ध और (१०) पादवन्ध। बैठनेवाले नरेन्द्र की स्थिति के अनुसार ये आसन बनवाये जाते थे। पद्मासन नामक सिंहासन श्विव अथवा विष्णु के लिए होता था। पद्मभद्र चक्रवर्ती नरेश प्रयोग करते थे, श्रीमुख मंडलेशों के काम में आता था, और पादबन्ध 'अष्टगृह' राजाओं के उपयोग की बस्तु थी।

सिंहासन के पाए सिंह की आक्रति के होते थे, परन्तु पादबन्ध आसनों में तथा वैश्य तथा शूद्र जाति के छोटे राजाओं के आसनों में सिंह की आक्रति नहीं बनाई जाती थी और उनके केवल चार पाए होते थे। अन्य सिंहासनों के छह पाए हुआ करते थे।

- \* सिंहासन बत्तीसी के चार पाठ मिले हैं। इनमें सिंहासन के विषय में नीचे लिखे पाठ मिलते हैं :---
  - (१) महार्धवररत्नखचितम् सिंहासनम्.....तर्दिसहासने खचिता ढात्रिकात् पुत्तलिकाः सन्ति। तासाम् ज्ञिरसि पदम् निधाय तर्तिसहासनं अध्यासितभ्याम्। (दक्षिण पाठ)

  - (३) दिव्यरत्नखचितम् चन्द्रकान्तमणिमयं सिंहासनम् च दत्तम्। तस्मिन् सिंहासने दैदीप्यमानास् तेजः पुञ्ज इव ढात्रिंधत् पुत्तलिकाः सन्ति। (संक्षिप्त पाठ)
  - (४) द्वाप्रिंशच्चालिभंजिका चालितम् कान्तचन्द्रकान्तमणिमयम्...... । (जैन पाठ)



### श्री मालोजोराव नृ० शितोले

हिन्दू धर्मेशास्त्र के सिद्धान्त के अनुसार राजा की अथवा राजसंस्था की उत्पत्ति दैवी बतलाई गई है। इस संसार में अराजकता के कारण जो कष्ट फैले हुए थे उन्हें मिटाने के लिए तथा जगत् के रक्षार्थ ईश्वर ने राजा को बनाया और इन्द्र, वायु, यम, सूर्य, अग्नि, वरुण, चन्द्र तथा कुबेर के अंश से उसका निर्माण किया \*।

यदि राजा से तात्पर्य केवल एकतंत्री राजा से न मानकर शासन करनेवाली संस्था के प्रतिनिधि से लिया जाय तो ये लक्षण किसी भी शासन-प्रणाली से लागू हो सकते हैं।

इस राजा के अधिकार का मूल धर्मशास्त्र के अनुसार राज्याभिषेक संस्कार है। प्राचीन ग्रन्थों में अभिषेक की जो रीति वर्णित है उसमें सिंहासन का प्रधान स्थान हैं। राज्याभिषेक का सिंहासन † प्रारम्भ में खदिर की लकड़ी का बना होता था और उस पर सिंह की ;चर्म विछी रहती थी। वह अत्यन्त विशाल होता था। अभिषेक के अतिरिक्त राज-सभा, न्यायसभा, एवं यज्ञों में भी राजा सुन्दर सिंहासनों पर आरूढ़ होता था।

राजा अथवा राज-संस्था की उत्पत्ति जव दैवी हैं, तो यह आवश्यक है कि सिंहासन की कल्पना के साथ-साथ दैवी भावना सम्बद्ध कर दी जाय। विक्रम के सिंहासन को भी इन्द्र द्वारा प्रदत्त कल्पित किया गया है। उसमें जो सौन्दर्य वर्धन के लिए बत्तीस पुत्तलिकाएँ लगी हैं, वे देवांगनाएँ हैं, और वे इतनी सुन्दर हैं कि जिन्हें देखकर कामारि शंकर के मन में भी क्षोभ हुआ। अतः हम यह देखते हैं कि इस सिंहासन में जिन-जिन बातों की कल्पना की गई है वे सार्थक तथा सहेतुक हैं।

इस सिंहासन की एक अन्य विशेषता है, उस पर बैठने का प्रभाव। इस सिंहासन को देते समय इन्द्र ने विक्रमादित्य से कहा था ''इस सिंहासन पर बैठना और संसार की रक्षा करना''। इस पर बैठने का प्रभाव भी अद्भुत था। महादरिद्रमन ब्राह्मण भी जव उस टीले पर चढ़ता था, जिसके नीचे यह सिंहासन दवा हुआ था, तो उसका हृदय अत्यन्त उदात्त एवं उदार विचारों से भर जाता था। राजा भोज ने भी इसकी परीक्षा की थी। वह स्वयं उस टीले पर चढ़ा और उसके हृदय में राजोचित पूत विचारों का उदय इस प्रकार हुआ ''में संसार की रक्षा करूँगा, सब के दुःखों और क्लेशों का हरण करूँगा, समस्त संसार के कल्याण का प्रयत्न करूँगा, दैन्य का नाश करूँगा, पाप का उन्मूलन कर दूंगा, साधुओं का परित्राण और दुप्टों का विनाश करूँगा''। सिंहासन पर बैठने का प्रभाव ही इस प्रकार का हो कि राजा में उपयुक्त गुणों का अपनेआप रफुरण हो और जिस राजा में ये गुण न हों और प्रयत्न करने पर उत्पन्न भी न हो सकते हों उसे राजसिंहासन पर आसीन होने का अधिकार नहीं है, इस सिद्धान्त के प्रतिपादन के लिए ही मानों सिंहासनबत्तीसी लिखी गई है। विक्रमादित्य के परलोक यमन के पश्चात् जव मंत्रियों ने देखा कि ऐसा गुणवान राजकुमार उसके वंश में नहीं है तो उसे अपवित्र और लाव्हिज कराने के बजाय भूमि में गाड़ देना उचित समझा और जब एक सहस्र वर्ष उपरान्त राजा भोज ने उसपर आरोहण का प्रयत्न किया तो एक-एक पुतली ने विक्रम के एक-एक गुण का वर्णन किया और वहुत चुभता हुआ एवं सीधा प्रव्रन किया ''राजा भोज ! यदि तुझमें ये गुण हों तभी तू इस सिंहासन पर चढ़''।

> अराजकेहि लोकेऽस्मिन्सर्वतोविद्वते भयात् । रक्षार्थमस्य सर्वस्य राजानमस्जत्प्रभुः ॥ इन्द्रानिलयमार्काणामग्नेश्च वद्दणस्य च। चन्द्रवित्तेशयोश्चैव मात्रानिर्स्हृत्य शाश्वतीः ॥ मनुस्मृतिः अ० ७, इस्रो० ३ तथा ४॥

र्ने इस विषय में स्वर्गीय विद्वान् डॉक्टर काशीप्रसाद जायसवाल ने लिखा है—आविद् या घोषणा के उपरान्त राजा काठ के सिहासन (आसन्दी) पर आरूढ़ होता है, जिस पर साधारणतः शेर की खाल बिछी रहती है। इस अवसर के लिए चार मंत्र हैं। आगे चलकर जब हाथीदांत और सोने के सिहासन बनने लगे, तब भी काठ के सिहासड का व्यवहार किया जाता था।.....यत्नों में भरतों के सिहासन की बनावट या तर्ज प्रसिद्ध है। (देखिए हिन्दू राज्य-तंत्र, दूसरा खण्ड, पृष्ठ ४८)।



#### विक्रम का सिंहासन

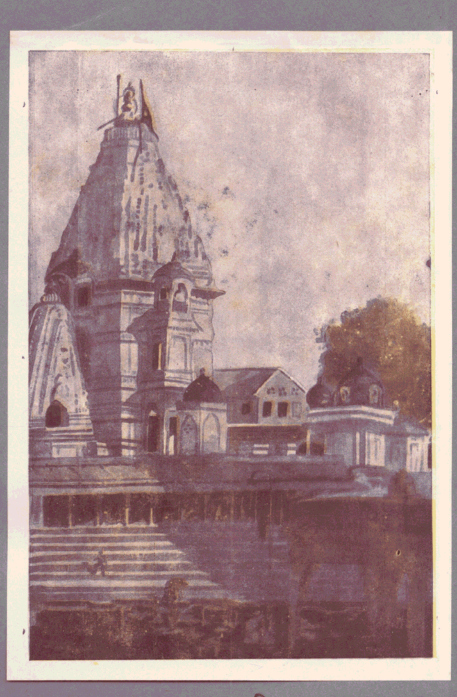
राजा के लिए बहुमूल्य सिंहासन का निर्माण संसार के प्रायः सभी देशों में होता था। राज्याभिषेक के उपरान्त भी उनका उपयोग होता था। योष्प में पहले यह मंच के ऊपर होता था जिसमें सीढ़ियाँ लगी होती थीं। इस पर आसीन होना वहाँ के राज्यारोहण-समारोह का एक विशेष अंग था। सुलेमान के तस्त के विषय में कल्पना है कि वह हाथी दाँत का बना हुआ था और उस पर स्वर्णस्तर चढ़े हुए थे, उसके बाजुओं में दो सिंहों की मूर्तियाँ थीं और उसकी छै सीढ़ियों पर भी सिंह के जोड़े बने हुए थे। फारस के अब्बास नामक सम्प्राट् का सिंहासन सफेद स्फटिक का बना हुआ था। रूस के पीटर महान के प्रपिता जार माइकेल फियोडोरोविच के स्वर्ण सिंहासन में आठ सहस्र नीलमणि, पन्द्रह सौ माणिक्य और दो विशाल पुखराज जड़े हुए थे। भारत के मुगल सम्प्राट् शाहजहाँ का मयूर-सिंहासन अत्यन्त प्रसिद्ध है। उसमें चाँदी की सीड़ियाँ थीं। उसके पाए सोने के थे, उसमें रत्न जड़े हुए थे और उसमें मयूर के पंसों की रत्नजटित आकृति बनी हुई थी। उसकी लागत बारह करोड़ स्वर्ण-मुद्रा बतलाई जाती है।

सम्राट् और राजा ही नहीं, साधु-सन्त भी अपने विशिष्ट सिंहासनों पर बैठते हैं । योरूप के पोप का अत्यन्त सुन्दर एवं बहुमूल्य आसन है । भारत के आचार्यों के गद्दीघारी भी विशिष्ट आसनों का प्रयोग करते हैं । भारत में बुद्ध भगवान् की कुछ मूर्तियाँ एवं चित्रों में उन्हें सिंहों से अंकित आसनों पर आसीन चित्रित किया है ।

यह सब वर्णन प्रसंगवश किया गया है। इस लेख का उद्देश्य अनुश्रुति और जनश्रुति में कल्पित विक्रम के सिंहासन का रूप निरूपण करना ही है। प्रेंसह रूप हमें सिंहासन बत्तीसी के विविध पाठों के अध्ययन से तथा उसके साथ सिंहासन की शास्त्रीय कल्पना से स्पष्ट हो जाता है। सिंहासन वत्तीसी के रचयिता (तथा प्रतिलिपिकारों) का अन्य उद्देश्य \* चाहे जो रहा हो परन्तु उसमें राज्य-सिंहासन का अत्यन्त मनोहर वर्णन और राज-धर्म की विस्तृत, हूदयग्राही एवं स्पष्ट व्याख्या मिलती है और उनका सम्बन्ध भारत के शौर्य, औदार्य एवं विक्रम के प्रतीक विक्रमादित्य से कर दिया गया है।

\* निश्चय ही यह उद्देश्य धीमंतों के अनुरूप कालयापन एवं सकल-लोक-चित्त-चमत्कृत करना ही है।





# महाकाल-मान्द्र

(चित्रकार---श्री पी॰ भागंत, मबुरा)



# लोककथा में विक्रमादित्य

# श्री शान्तिचन्द्र द्विवेदी

मनुष्य-जगत् के सवाक् होने के कुछ ही काल बाद से लोककथा का प्रादुर्भाव समझना चाहिए। उसके बीज और विकास के साधन तो मनुष्य परिवार के साथ के ही मानना पड़ेंगे। साधारण भाषा में उसे हम आदिकाल से चली आती मानेंगे। इस मान्यता से मनुष्य के मानसिक विकासकालीन बारीक इतिहास को छोड़कर अन्य शास्त्रीय व्यतिरेक भी नहीं होगा और हमको कहानी के प्रचलन के प्रारम्भ के समय की कुछ कल्पना भी हो सकेगी।

पूर्व की अनुश्नुति अनादि है। प्रत्यक्ष घटनाएँ भी मनुष्य आदिकाल से अनवरत देख रहा <sub>।</sub>है। मानस जगत् के उसके भाव अनन्त हैं और उसकी कल्पनाओं का विशाल आकाश भी अपरिमेय है। इन सबमें उसकी दिलचस्पी भी घनी है। यही सब लोककथा के मूलतत्त्व हैं। कथाकार अपनी इच्छानुसार इनसे कहानी का शरीर गढ़कर अपनी वाणी से उसे अनुप्राणित कर देता है। कथा-प्रवक्ता की इच्छा ही उसके रूप की सर्वोपरि सृष्टा है।

आदिकाल से लोककथाएँ कही और सुनी जाती रही हैं। इस अखण्ड परम्परा के कारण उनमें अनुपम सौन्दर्य आ गया है। किन्तु इस कथन का यह तात्पर्य नहीं है कि जो लोककथाएँ आदिकाल में प्रचलित थीं, वही आज भी हैं। लोककथाओं की रचना और विकास तथा उनके संस्करण का ज्ञान प्राप्त करने के लिए हमें थोड़े निकट से उनका अध्ययन करना होगा।

प्रत्येक कथा की रचना छोटे-छोटे कथानकों से होती है। उदाहरणतः विक्रमादित्य और राजा कर्ण की कथा का पूर्वार्ध (१) अकाल पड़ना (२) राजहंस के एक जोड़े का भोजन की टोह में निकलना (३) विक्रम द्वारा उनका सत्कार (४) खजाने के मोती समाप्त होना (५) विक्रम का दूसरे के दुःख के लिए व्यथित होना (६) राजपाट छोड़कर पत्नी सहित मुफलिसी के जीवन के लिए निकलना (७) राजा का लुहार के यहाँ नौकरी करना (८) भगवान् के दर्शन (९) राजा द्वारा केवल उन दो पक्षियों के भोजन के लिए याचना (१०) राजा के बगीचे में मोतियों के झाड़ इत्थादि इन छोटे-छोटे कथानकों से बना है। इन छोटे कथानकों के और भी छोटे हिस्से होना सम्भव हैं। कथा के इन



# लोककथा में विकमादित्य

छोटे-छोटे पुर्जों को हम मूल कथानक अथवा मूल कल्पना कहेंगे। इन मूल कथानकों अथवा मूल कल्पनाओं के मिश्रण तथा परिवर्तित और व्यामिश्व रूपों से सारा लोक-साहित्य निर्मित हुआ है। निर्मित कथानक असंख्य हैं और फिर कल्पना भी अनन्त हैं। अतः इन मूल कथानकों अथवा कल्पनाओं की संख्या भी सीमाहीन है। किन्तु कथाओं में इनका मिश्रित और परिवर्तित रूप खूब ही पाया जाता है। वह सर्वथा स्वाभाविक भी है। एक ही कथानक अथवा कल्पना बिलकुल उसी रूप में अथवा थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ अनेक कथाओं में पायी जाती है। केवल विकमादित्य की कहानियों में ही विकम स्वयं भी पद्मिनी से विवाह करते हैं, तोते के शरीर में उनके आश्रयदाता राजा को भी वे पद्मिनी प्राप्त कराते हैं और उनका पुत्र भी पद्मिनी से विवाह करता है। इन घटनाओं को सम्बद्ध बनाने के लिए यह कल्पना की जा सकती है कि सिंहलद्वीप में अनेक पद्मिनी पैदा होती हैं। किन्तु यह कल्पना कथाकार की भावना के विरुद्ध है। वह तो संसार में पद्मिनी केवल एक मानता है और उसको उसका नायक प्राप्त करता है। इस प्रकार नायक पद्मिनी से विवाह करता है—यह लोककयाओं में एक ब्यापक कल्पना हुई। इसी प्रकार की व्यापक कल्पनाओं को हम व्यापक मूल कथानक अथवा व्यापक मूल कल्पना कहेंगे।

आदिकाल से ये मूल कथानक प्रचलित हैं; ये अखण्ड परम्परा से कहे सुने गये हैं; अतः इनमें नर्मदा के कंकड़ों सरीखा शिवत्व आया है । प्रश्न उठता है कि क्या सारे मूल कथानक आदिकाल में ही कथाओं में जोड़ दिये गये और वेही आजतक चले आ रहे हैं ? तर्क और वास्तविकता—ये दोनों ही इस प्रश्न का नकारात्मक उत्तर देते हैं। ऊपर ही देख चुके हैं कि मूल कथानकों की संख्या का अन्त नहीं है । मनुष्य की परम्परा आगे बढ़ रही है—उसकी कल्पनाओं का मार्ग प्रशस्त है और पार्थिव घटनाएँ भी वह नित्य नवीन देख रहा है । अतः अनगिनती संख्या में नई मूल कल्पनाओं का निर्माण अवश्यम्भावी है । और वैसा होता भी है । बोर बिकरमाजीत और राजा भोज इत्यादि विशिष्ट नामों की कहानियाँ उनके प्रादुर्भाव के पहले कैसे बन सकती थीं । इसके साथ ही पुरानी वात भूलने की आदत भी मनुष्य में है । अतः पुरानी मूल कल्पनाओं का लोककथाओं में से लोप होना और नवीन मूल कल्पनाओं का उनमें स्थान पाना, यह स्वाभाविक कम है— यद्यपि इस नियम का आभास वास्तविकता को बहुत ही अधिक शक्तिशाली अण्वीक्षण यंत्र द्वारा देखने पर ही हो सकता है ।

वास्तविक तथ्यों का अध्ययन करने पर हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि लोककथाओं में परिवर्त्तन अत्यन्त घीमी गति से होते हैं। अतः अभित काल पूर्व की कल्पनाएँ हम उनमें सुरक्षित पा सकते हैं। "दस चार चौदह विद्या के निधान" इस प्रयोग में हम विकमकालीन परिपणन की परिपाटी आज भी लोककथा-प्रवक्ता के मुंह से सुन सकते हैं। लोककथा साहित्य में कान्ति के अवसर व्यवहारतः न के बराबर आते हैं। अच्छे से अच्छे और बुरे से बुरे युग के संस्मरण भी इस महासागर में इस पार से उस पार तक एक पूरी हिलोर नहीं उठा पाते हैं – तरंग का अनुभव भले ही किया जा सके। लोककथाओं में विस्मरण और संवर्धन की प्रक्रियाओं के संस्करण भी बड़े धीमे होते हैं। विना आधार के नवीन रचना तो अपवाद ही हो सकती है। और इस कारण इन कथाओं का सौन्दर्य सदा सतेज रहता है। लोककथा का संस्कारकर्त्ता एक चिर सुन्दर वस्तु में अपना सुन्दर दान जोड़ देता है और उसपर भी उसका प्रकाशन का अधिकार सुरक्षित नहीं होता। उससे आगे की परम्परा उसका पूरी तरह परखकर उस का पूरा उपयोग करती है। लोककथा कोरे कागद पर काली स्याही बनकर नहीं रहती। उसका अधिष्ठान तो लोकमानस है। परीक्षण स्थल में ही सतत निवास के कारण लोकनथाओं का ऐसा मसंस्थर्श कि पर है।

बुन्देलखण्ड में दिनभर के कामों से निपटकर रात्रि को भोजन आदि से निवृत्त होकर निश्चिन्तता से बैठने के लिए लोग जुड़ते हैं। यहीं लोककथा का अनुष्ठान होता है। कथा प्रवक्ता अपनी कहानी कहता है, एक व्यक्ति उस समाज में से 'हूँका' देता है और बाकी सब व्यक्ति मौन रहकर सुनते हैं। इस अनुष्ठान में हूँका एक अपरिहार्य साधन है। 'हूँका' देने का ढोंग बड़ा आकर्षक होता है। प्रवक्ता के विराम स्थलों पर (जो वाक्य पूरा होने तक अनेक बार आते हैं) ''हूँ!'' 'हाँ साब!'' ''और का !'' ''ऐसैई है!'' इत्यादि उत्तर देना तो साधारण है। किन्तु प्रवक्ता का ''सहो भरने'' के लिए ''चल दए हैं!'' ''पोहोंच गए हैं!'' ''धन्न है!'' ''पटक दए हैं!'' सदुश उत्तर घटना-वर्णन के अनुसार चतुर ''हूँका'' देनेवाला देता है।



## भी शान्तिचन्द्र द्विवेदी

लोककथा के इस ठाठ के लिए स्थान अथवा ऋतु का बन्धन नहीं है। खेत, खलिहान, अथाई अथवा कोंड़े (अग्निकुण्ड) पर जहाँ कहीं भी समय काटने की अथवा मनोरंजन की आवश्यकता होती है—यह कहानियाँ कही सुनी जाती देखी जा सकती हैं। घर में बच्चों को सोने के लिए छोटी छोटी कहानियाँ कहकर बहलाया जाता है।

श्रव्य साहित्य होना लोककथा की एक महत्त्वपूर्ण विशेषता है। पुस्तकों के पत्रों में बन्द न होकर उन्मुक्त भागीरथी की भाँति उसकी युग युग की यात्रा ने कहानी कहने की एक स्वतंत्र कला को विकसित किया है। कुझल प्रवक्ता अपने श्रोताओं को कहानी के प्रत्यक्ष दर्शन करा देने में समर्थ होता है। प्रवक्ता के हावभाव और वाक्य-विन्यास श्रोता को दर्शक बना देते हैं। बीच बीच में दोहा चौबोला अथवा गीत भी आते जाते हैं। लिपिबढ की जाने पर भी इन कथाओं का सौन्दर्य अक्षुण्ण रहता है, किन्तु कहने की कला तो इनमें चमत्कार ला देती है। जिस प्रकार कहानी कही जाती है उस प्रकार लिखी जाना सम्भव नहीं है।

"बातसी न झूठी, बतासा सी न मीठी, घड़ी घड़ी का बिसराम——आने सीताराम। सक्कर को घोड़ा सकलपारे की लगाम, छोड़ दो दरियाव में चला जाय छमाछम छमाछम। हाथभर के मियाँसाब, सवा हाथ की डाढ़ी, हलुवा के दरिया में बहे चले जाते हैं—–चार कौर इधर मारते हैं, चार कौर उधर मारते हैं। इस पार घोड़ा, उस पार घास—–न घास घोड़े को खाय न घोड़ा घास को खाय। इतने के बीच में दो लगाई घींच में, तऊ न आये रीत में, तब घर कढ़ोरे कीच में, झट आगए बस रीत में। हँसिया सी सूधी, तकुआ सी टेढ़ी, पहला सौ करें।\*, पथरा सौ कींरौ†, हातभर ककरी नौ हास बीजा— होय होय, खेरे गुन होय‡। बतासा कौ नगाड़ौ, पोनी कौ डंका—–किड़ीधूम किड़ीधूम। जरिया‡ कौ काँटौ अठारा हाथ लंबौ-—भीत फोर भैंस के लागो। कहानियाँ की बहन महानियाँ। ताने बसाए तीन गाँव—एक अंजर, एक बंजर, एक में माँसई नइयाँ। जामें नइयाँ माँस∯, बामें वसें तीन कुम्हार—एक लंगड़ा, एक लूला, एक के हातई नइयाँ। जाकें नइयाँ हात, ताने बनाई तीन हेंडियाँ—एक ओंगू, एक बोंगू, एक के औठई नइयाँ। जाके नइयाँ ओठ, ताय बिसाएँ≱ तीन जनी / एक औरू, एक बौरू ¥ एक के मौहई € नइयाँ। जाके नइयाँ मोंह, वानें चुरए क्षे पेटई नइयाँ.......। जो इन बातन कौ झूठी समझे तो राज को डण्ड और जात को रोटी। कहता तो कहता पर सुनता सावधान जइए। न कहनवारे को दोस,

\* रुई से भी कठोर; † पत्थर से भी कोमल; ‡ खेरे (गांव—चैतन्यारोपित) के गुण से होता हं; क्रे झरबेरी; ∯ आदमी। क्रं मोल लेती हैं; ♦ स्त्रियाँ; ¥ मूक; € मुंह ही; ॷ पकाये; क्रे पेट भरा हुआ, तुप्त।



## लोककथा में विक्रमादित्य

न सुनतवारे कों दोस, दोत वाकों जाने बात बनाकें ठाड़ी करी । और दोस बउकों नइयाँ, काएके बानें तो रैन काटवे कों वात बनाई—–दोस बाकों जो दोस लगावे । और वात सच्चियइ हुईए काएके तबईँ तौ कही गई ।''—इस प्रकार की भूमिका के साथ बुन्देलखण्डी कथा-प्रवक्ता अपनी कहानी का प्रारम्भ करता है ।

ऊपर की भूमिका से उसकी कथा का पुरा परिचय मिल जाता है। इसी प्रकार की अलंकारिक भाषा में उसकी कहानी होती है। वह चेतावनी दे देता है कि कल्पना की उडानें असम्भव की सीमा तक ली जावेंगी। और यह सभी बन्देलखण्डी ऌोककथाओं में हैं । किसी भी प्रकार की कल्पना करने में कथाकार को थोडी भी हिचक नहीं है । पश, पक्षी, पर्वत, वृक्ष--सबको वह अपनी कथा में मनुष्य की वाणी प्रदान कर सकता है । जड़ प्रकृति भी आपस में वार्तालाप कर सकती है । अलौकिक और असम्भव चमत्कारों का वर्षन उसके लिए सहज है-⊷जैसा भुमिका की घटनाओं में किया गया है । मरे आदमी जिन्दा हो जाते हैं, इच्छा करते हो सोने के सतखण्डे महल खड़े हो जाते हैं और चटकी बजाते ही काठ का घोड़ा हवा में उड़ने लगता है। किन्तू "जो इन बातन को झुठी समझे तौ राजकों डण्ड और जात कों रोटी.......सच्चियइ हइए काएके तबई तो कही गई'' भूमिका का यह अंश भी ध्यान देने योग्य है। घटनाएँ अत्यन्त कल्पित और असम्भव होते हुए भी उनमें एक केन्द्रीय सत्य होता है, जिसके लिए वह सारी कथा कही गई होती हैं । लोककथा "घड़ी घड़ी का विसराम" और ''रैन काटने के लिए'' होते हुए भी उसका उपयोग धर्म और नीति का व्यापक, सीधा और प्रभावशाली प्रचार करने के लिए किया गया है। तत्त्व में प्रवेश लोककथाकार सरल कर देता है। मनुष्य जगत के युगयुग के अनुभव भी इन लोककथाओं में संकलित हैं। इन कथाओं की वय बहुत अधिक होनें से उसी अनुपात से इनमें ग्रथित ये अनुभव भी परिपक्व होते हैं। प्राचीन लिपिवढ धार्मिक और नैतिक कथासाहित्य को लोककथा का भौरवयक्त पद प्राप्त हुआ है । और हमारे मतानसार तो ये कथाएँ मलतः लोककथाएँ ही हैं-चाद में उनका संकलन, सम्पादन और उपयोग तथा प्रक्षेप किया गया है। धर्मप्राण भारत में धर्म और नीति का लोककथा साहित्य पर बहुत अधिक प्रभाव होते हुए भी मानस जगत् के अन्य भावों की भी अभिव्यक्ति इनमें थोड़ी भी नहीं पिछड़ी हैं। सभी भावों का इस महोदधि में पुरा उत्कर्ष देखा जा सकता है। इसी कारण प्रवक्ता अपनी भूमिका में कहता है कि ''कहता तो कहता पर सुनता सावधान चइए।''

इतिहास का प्रभाव लोककथाओं पर बहुत थोड़ा दिखता है । यदि ऐतिहासिक वृत्त इनमें मिलें तो कथाकार को कोई उजर नहीं है । किन्तु यदि वह अष्ट रूप में हों तो कोई आक्चर्य नहीं है । क्योंकि प्रवक्ता को तो अपने केन्द्रीय सत्य के प्रतिपादन और मनोरंजन से अधिक वास्ता है ----इतिहास के प्रति शायद वह बिलकुल उदासीन है ।

"राजा-रानी और राजकुमार-राजकुमारी"—इनके चित्रणों की ही भरमार लोककथाओं में होती है, यह भ्रामक कल्पना एकदम निर्मूल है। चिमऊं चोर, कलिया भंगिन, गइरिया, घोबी, पूतबिलासी नाई, संतला जोगी, सिपाही, गवा, घोड़ा, कुत्ता, बैल, ऊँट, हाथी, बन्दर, स्यार, लड़ैया, लुसैया, शेर, चीता, सेठ-साहूकार, महते, कोतवाल, सरदार, राजा-रानी, राजकुमार-राजकुमारी—सबका महत्त्व लोककथाओं में एकसा है। इन कथाओं में गड़रिया भी सेठ की लड़की पर अनुरक्त हो सकता है और वह भी उसके पास जा सकती है। 'वादसाह अखब्बरा' गड़रिया को अपना मित्र बनाता है और विनकम अपनी प्राणरक्षा के लिए कलिया भंगिन के पास जाते हैं। अतीत में सामाजिक और आर्थिक वैषम्य का अस्तित्व होते हुए भी लोकमानस उसके कारण कभी व्ययित नहीं हुआ और न उसे ईर्थ्या ही हुई, व्योंकि साधनों की सुलमता और जीवन की सरलता उसे यथेष्ट मस्त बनाए थी। इसी कारण यह साम्ययोग इन कथाओं में है।

इन बुन्देरुखण्डी लोकक्थाओं में राजा बीर विकरमाजीत की कहानियों को सम्मानपूर्ण पद प्राप्त है। ये गम्भीर और क्षुभ समझी जाती हैं। पूछे जाने पर प्रवक्ता कहते हैं कि "राजा वीर विकरमाजीत, पर दुख के काटनहार हते, चौदा विद्या के निधान हते। उन सरीखौ राजा तौ पृथवी पै होबौ मुसकिल हैं। सेर और वकरियां उनके राज में एक घाट पै पानी पियत हते।" विकम की कथाएँ प्रवक्ता बड़ें आदर से सुनाते हैं। यह पवित्र और शुभकर मानी जाती हैं। राजाओं के व्यक्तिगत नामों से जितनी कथाएँ प्रचलित हैं उन सबमें इन कहानियों की संख्या अब तक हमें सबसे अधिक मिली है। राम और कन्हैया की तरह बिकरमा नाम भी बुन्देलखण्ड में खूब मिलेगा।



### श्री शान्तिचन्द्र द्विवेदी

व्यक्तित्व---यह पहले ही देखा जा चुका है कि लोककथाओं में ऐतिहासिक वृत्तों की विशेष चिन्ता नहीं की जाती है। अतः इनमें वर्णित राजा वीर बिकरमाजीत कौनसा है इसका निर्णय शास्त्रीय नहीं हो सकता। किन्तु जितना भी कुछ मसाला अटकल के लिए उपलब्ध है, उसके अनुसार यह राजा बीर बिकरमाजीत उज्जैन नगरी का स्वामी और विकम-संवत् का प्रवर्त्तक ही सिद्ध होता है।

"चौदा विद्या के निधान, परदुख के काटनहार राजा बीर विकरमाजीत" यह प्रशस्ति बुन्देलखण्डी लोककयाओं में विक्रम का नाम आने पर सदा उपयोग में लाई जाती है। हमारा यह आग्रह नहीं (न हमारा यह क्षेत्र ही है) कि गौतमी-पुत्र शातर्काण को शकारि विकम माना जाय, परन्तू उसकी नासिक-प्रशस्ति लोककथा के हमारे विकमादित्य के वर्णन से बहुत मिलती जुलती है। माता गौतमी बालश्री उस लेख में अपने पूत्र सातर्कीण के लिए लिखती हैं—''राजाओं के राजा, गौतमी के पूत्र, हिमालय-मेरु-मन्दार पर्वतों के समान सारवाले, असिक असक मुळक सूरठ कुकुर अपरान्त अनुप विदर्भ आकर (और) अवन्ति के राजा, विऋ छवन पारिजात सह्य कण्हगिरि मच सिरिटन मलय महिद सेटगिरि चकोर पर्वतों के पति, सब राजा लोगों का मण्डल जिसके शासन को मानता था ऐसे, दिनकर की किरणों से विबोधित विमल कमल के संदुश मुखवाले, तीन समुद्रों का पानी जिसके वाहनों ने पिया था ऐसे, प्रतिपूर्ण चन्द्रमण्डल की श्री से युक्त प्रियदर्शन, अभिजात हाथी के विकम के समान, नागराज के फण ऐसी मोटी मजबूत विपूल दीर्घ सुद्ध मुजाओंवाले, अभयोदक देते देते (सदा) गीलें रहतेवाले निर्भय हाथोंवाले, अविपन्न माता की सूश्रुषा करनेवाले, त्रिवर्ग और देशकाल को भली प्रकार बाँटनेवाले, पौरजनों के साथ निविशेष सम सुख-दु:खवाले, क्षत्रियों के दर्प और मान का मर्दन करनेवाले, शक यवन पहलवों के निषुदक, धर्म से उपाजित करों का विनियोग करनेवाले, कृतापराध बत्रुओं की भी अप्राणहिंसा-रुचिवाले, द्विजों और अवरों के कुटुम्बों को बढ़ानेवाले, सखरातवंश को निरवशेप करनेवाले, सातवाहन कुल के यश के प्रतिष्ठापक, सब मण्डलों से अभिवादित चरण, चातूर्वर्ण्य का संकर रोक देनेवाले, अनेक समरों में शत्र-संघों को जीतनेवाले, अपराजित विजयपताका युक्त और शत्रु जनों के लिए दुर्धर्ष सुन्दर पुर के स्वामी, कुलपुरुष परम्परा से आये विपूल राजशब्द वाले, आगमों के निलय, सत्पुरुषों के आश्रय, श्री के अधिष्ठान, सद्गुणों के स्रोत, एक-धनुर्धर, एक-शूर, एक-ब्राह्मण, राम केशव अर्जुन भीमसेन के तुल्य पराक्रमवाले, नाभाग नहुष जनमेजय......श्रीसातर्गति राम अम्बरीष के समान तेजवाले......श्रीसातर्काण है कि माता गौतमी बालश्री ने अपने लेख में उसीका संक्षेप लिखा है जो जन-जन के हृदय पर अंकित था और जिसकी स्मृति आज भी जनता के हृदय में सुरक्षित है। 'गौतमीपुत्र' 'विकमादित्य' भल्ले ही न हो पर विकम विषयक लोककथाकार और गासिक-अभिलेख के लेखक की शैली में कोई अन्तर नहीं है।

प्रजापालक और परदुख के काटनहार—-बुन्देलखण्डी लोककथाओं में विक्रमादित्य का सबसे बड़ा भुण उनकी प्रजापालकता और परदु:ख निवारण बताया है। उसका चित्रण भी सबसे अधिक किया गया है। "अभयोदक देते देते (सदा) गीले रहनेवाले निर्भय हाथोंवाले......विवर्ग और देशकाल को भली प्रकार बाँटनेवाले, पौरजनों के साथ निविशेष सम मुख-दु:खवाले, धर्म से उपाजित करों का विनियोग करनेवाले, छतापराध शत्रुओं की भी अप्राणहिंसा रुचि-वाले, द्विजों और अवरों के कुटुम्बों को वढ़ानेवाले" माता गौतमी बालश्री द्वारा वर्णित श्री शातकॉण के इन गुणों का आरोप लोककथाओं के विक्रमादित्व में भी बड़ी सुन्दरता से किया गया है।

राजा बीर विकरमाजीत अपनी प्रजा का मुख-दु:ख जानने के लिए रात को बहुधा उज्जैन नगरी में देश बदलकर घूमते दिखाई देंगे। किसी का दु:ख मालूम हुआ कि उसको मिटाने के लिए उनकी आत्मा अत्यन्त विकल हो जाती है। उसका दु:ख मिटाने के लिए बड़ा से बड़ा खतरा भी वे मोल ले लेते हैं। वन में आग लगती है। एक साँप विह्वल होकर शीतल होने के लिए राजा से अपने को मुख में रख लेने की प्रार्थना करता है। विक्रम रख लेते हैं —यद्यपि पीछे से साँप उनके पेट में घुसकर उनको जलंधर रोग से पीड़ित कर देता है। चोर उनके महल में चोरी करते हैं तो वे स्वयं उसकी शोध करते हैं और चोरों को दण्ड आजीविका के रूप में मिलता है। कोई दो औरतों की कथा सुनकर विक्रम वहीं दौड़े जाते हैं

શ્ક



## लोककथा में विक्रमादित्य

और अपनी संगीत निपुणता के कारण उनके राजा को इन्द्रसभा से छे आते हैं। कोई नवयुवक परदेस गया। बहुत दिनों से उसके न लौटने के कारण उसके कुटुम्बी व्याकुल हैं तो राजा बीर विकरमाजीत उसे ढूंढ़ने जाते हैं। और क्योंकि उसे राजा की नौकरी से छुट्टी नहीं मिलती है अत: वे स्वयं उसकी जगह नौकरी करते हैं और उसे घर भेजते हैं।

दुष्काल से पीड़ित राजहंसों का एक जोड़ा विकम के पास आता है। खजाने के मोती उनके सत्कार में समाप्त होने को आते हैं। राजा को शंका होती है कि वे राजहंस के जोड़े को मोती न चुगा सकेंगे और इस प्रकार उनको कष्ट होगा। "जब मैं नकुछ पक्षियों के एक जोड़े का भी पोषण नहीं कर सकता तब ऐसे राजपाट का क्या अर्थ?" ऐसा चिन्तन करते हुए विकम रानी सहित आत्मग्लानि से राजपाट छोड़कर मुफलिसी के जीवन के लिए निकल जाते हैं और एक लुहार के यहाँ मजदूरी पर रहते हैं। भयंकर आत्मग्लानि और पक्षियों के उस जोड़े की चिन्ता तीव्रता की इस मात्रा तक पहुँचते हैं कि भगवान् उनको दर्शन देते हैं और वरदान माँगने को कहते हैं। राजा बीर विकरमाजीत को न तो इस समय वैभव की लालसा ही जाग्रत होती है और न मुक्ति की भावना ही। वे तो उन पक्षियों के लिए भोजन ही माँगते हैं—जो उनको उनके बगीचे में सदा-वहार सदा फलेफूले मोतियों के वृक्षों के रूप में मिलता है।

उज्जैन नगरी में दो दिन पहले ही विवाह होकर आई एक स्त्री का पति मर जाता है। विकम वहाँ पहुँचते हैं। वह कहती है ''राजा बीर बिकरमाजीत, तेरे राज में मैं विश्ववा भई। तें तो पराए दुख को काटनहार है, मेरी दुख न हर सकहै ?'' विकम लाश को न जलाने की हिदायत देकर रवाना होते हैं। अपनी जान पर खेलकर अमृतपैती (वह अँगूठी जिससे अमृत टफ्कता है) देवी से वरदान में लाते हैं। उससे उस नययुवक को जिन्दा करते हैं। सन्तला जोगी एक सेठ की बहू को ले भागता है। वह बड़ा मारी जादूगर है। उससे उस नययुवक को जिन्दा करते हैं। सन्तला जोगी एक सेठ की बहू को ले भागता है। वह बड़ा मारी जादूगर है। अतः उस सेठ के सातों पुत्रों को घोड़ों सहित उसने पत्थर के बना दिये, जो उस बहू को लेने गये थे। सेठ-सेठानी और उनकी छहों पुत्रवधुओं का परिवार इधर अत्यन्त विकल हो गया था। विकम को रात्रि के गश्त में इसका समाचार मिला। उस बहू और सेठ के उन पुत्रों की मुक्ति के लिए राजा चल पड़े। मार्ग में शिवजी भी उनको सन्तला जोगी के जादू का भय बताते हैं। किन्तु विकम को अपने प्राणों का मोह नहीं है। वह दुनियाँभर के खतरे उठाकर उनका उद्धार करते हैं।

देसाटन के सिलसिले में एक नगर में विक्रम पहुँचते हैं जहाँ एक वुड़िया रो रही है। आज रात को राजकुमारी के पहरे पर उसके एकलौते पुत्र की वारी हैं, जहाँ का पहरेदार प्रति दिन मवेरे मरा हुआ मिलता हैं। विक्रम द्रवित होकर बुड़िया को साल्वना देते हैं और स्वयं उस लड़के की जगह पहरे पर जाते हैं; जहाँ रात्रि में पहरेदारों की मृत्यु का कारण— राजकुमारी के मुख में से निकली हुई नागित को मारते हैं और इस प्रकार उस कुमारी और आधे राज्य के अविकारी होते हैं।

आपत्ति के मारे विकम एक बार राजा भोज की नौकरी में जाते हैं। वहाँ उन्हें स्यारनी की बोली ढ़ारा ज्ञात होता है कि आज राजा भोज की मृत्यु हैं। विकम स्यारनी के पीछे दौड़ते हैं। स्यारनी देवी के मन्दिर में घुसती है और वहाँ विकम को स्यारनी के वजाय प्रत्यक्ष देवी के दर्शन होते हैं। राजा भोज की मृत्यु टलने का उपाय विकम ढ़ारा पूछे जाने पर देवी बतलाती है कि किसी अन्य व्यक्ति ढ़ारा शीशदान दिये जाने पर भोज की मृत्यु टल सकती है। विकम उसी क्षण अपना सिर काटकर देवी के चरणों पर चढ़ा देते हैं। पीछे भोज के आग्रह के कारण देवी उनको जीवित करती है।

जादू के चक्कर में पड़कर राजा विकम तोते के शरीर में रहकर जीवनयापन कर रहे थे। उनका प्रतिढन्ढी उनके शरीर में रहकर सारे तोते मरवा रहा था। विकम एक पेड़ के पास से निकले जिसपर निन्यानवे तोते बहेलिया के जाल में फैंसे हुए थे। उनके दु:ख को देखकर विकम कातर हो गये और स्वयं भी उन तोतों के साथ उस जाल में जा फैंसे। यद्यपि वे युक्ति से सबको छुटाने के लिए फँसे थे किन्तु दैवयोग से उनकी युक्ति से और सब तोते तो उड़ गये—वे स्वयं बहेलिया के हाथ पकड़े गये और मौत के खतरे का सामना करना पड़ा।

विकम की परदुःख कातरता का चरम उत्कर्ष तो राजा करन और विकम की कथा के उस प्रवचन में हुआ है जिसमें राजा करन ने राजहंस के जोड़े को बन्दी बनाकर केवल इसलिए दुःख दिया कि दुष्काल में दिकम के यहाँ उनको पूरा आराम



### थी शान्तिचन्द्र द्विवेदी

मिला था अत: वे "चौदा विद्या के निथान, परदुःख के काटनहार राजा बीर विकरमाजीत की जय" का घोष करते हुए उसके महल के ऊपर से निकले थे। राजा करन जो रोज सब रे सवा मन कंचन का दान करता था, यह सहन न कर सका कि उसका यशोगान तो कहीं न सुना गया और विकम कोई ऐसा राजा है, जिसकी जय पक्षी भी बोलते हें। एक रमते जोगी द्वारा विकम को राजहंसों की जोड़ी के कष्ट का समाचार मिला। उन राजहंसों का कष्ट मिटाने के लिए वह राजा करन के पास दौड़े आये। यहाँ उनको एक दूसरे दृश्य ने और भी व्यथित कर दिया। अपना शरीर कढ़ाव में पकाकर ऋषियों को खिलाने के बदले में राजा करन को सवा मन कंचन प्राप्त होता था। राजहंस की जोड़ी को कष्ट वेकर राजा करन ने विकम को कुढ़ करने के लिए काकी मसाला इकट्ठा कर दिया था। राजहंस की जोड़ी को कष्ट देकर राजा करन ने विकम को कुढ़ करने के लिए काकी मसाला इकट्ठा कर दिया था। राजहंस की जोड़ी को कष्ट देकर राजा करन ने विकम को कुढ़ करने के लिए काकी मसाला इकट्ठा कर दिया था। राजहंस की जोड़ी को कष्ट देकर राजा करन ने विकम को कुढ़ करने के लिए काकी मसाला इकट्ठा कर दिया था। किन्तु विकम करन के इस दिन-प्रति-दिन के कष्ट को देखकर व्यथित हो जाते हैं। वे अपने शरीर को चीर चीरकर उसमें तीव्र मसाले भरते हैं और उस कड़ाव में मेवा के साथ पकते हैं। "थन्न रे राजा बीर विकरमाजीत, परदुख के काटनहार!"----कहानी के प्रवाह के इस स्थल पर प्रवक्ता और श्रोता सभी के मुंह से सहसा ये उद्गार निकल पड़ते हैं! वह ऋषि-मण्डल इस माँस को खाकर राजा करन जो माँगेगा सो पावेगा। जीवित होने पर विकरमाजीत का था, और मन में संकल्प करता है कि आज राजा करन जो माँगेगा सो पावेगा। जीवित होने पर विकम माँगते हैं "आजते राजा करन कढ़ाओ उटन न आवें और सवा मन संचन रोज पठका तरें पावें।" राजा करन को ऐसे कष्ट से मुक्ति दिलाकर और राजहंस मुक्त करवाकर विकम वापस उज्जैन लोटते हैं।

चीन देश की राजकुमारी जिस व्यक्ति से विवाह करने को लालायित थी उसका यश विछाल ही होगा। ऐरावत हाथी और क्यामकर्ण घोड़े के पास जय विक्रम अनायास पहुँचते हैं तो वे ''धन्न भाग, जो आज चौदा बिद्या के निधान, परदु:ख के काटनहार, राजा वीर विकरमाजीत के दरसन पाये ! '' कहकर क्रतार्थ होते हैं । सन्तला जोगी से सेठ के पुत्रों और वह का उद्धार करने जव विकमादित्य जाते हैं तो उन्हें सन्तला जोगी की जान लेने जाना पड़ता है । यह जान 'सात समुन्दर आड़े और सात समुन्दर ठाड़े' पार एक टापू पर एक बड़ के पेड़ पर पिंजड़े में टेंगी हुई बगुली में थी । उस बड़ के वृक्ष के पत्ते पत्ते पर सौंप और विच्छू थे । विकम समुद्र किनारे पहुँचते हैं । समुद्र के सारे जीवजन्तु विकम के दर्शन पाकर धन्य धन्य ध्वनि करते हैं और विकम के दर्शन पाकर अगना जन्म सफल मानते हैं । अपनी पीठों का पुल बनाकर विकम को उसके ऊपर से विकालकर वे उनको इच्छित टापू पर पहुँचाते हैं । बड़ के ऊपर के साँप विच्छू भी समुद्री जीवों की तरह विक्रम के दर्शन में दर्शनों से अपने को धन्य मानते हैं और विक्रम पिजड़ा लेकर वापस लौटते हैं । इस्माल जोगी के जादू से अपनी रक्षा करने के लिए पद्यिनी से विवाह करने को विक्रम की सिंहलद्वीप की यात्रा में राघव मच्छ का बेटा सी विकम के दर्शन से उसी प्रकार अपने को कुतार्थ मानता है और इस ओर से विक्रम को स्वयं अपनी पीठ पर तथा वापस लौटते समय जबकि उनके साथ सात रानियाँ और अगणित फौज थी, 'झाझर-पातर' पर रखकर उन सबको समुद्र पार कराता है ।

अत्यन्त जमस्कारपूर्ण घटना तो वह है कि जब चिमऊं, राजाज्ञा से, ऐसी चीज जो न देखी गई हो और न सुनी गई हो, ढूंढ़ता ढूंढ़ता चीन देश की राजकुमारी के उस वगीचे में पहुँचता है जहाँ अपने आप बिना मनुष्य के रहँट चल रहा था, विना मनुष्य के ही वयारियों में पानी लग रहा था और फूल चुनने और मालाएँ बनने का काम भी अपने आप विना आदमी के हो रहा था। चिमऊँ ने सोचा कि सचमुत्र ऐसा काम विकम ने न देखा और न सुना होगा। फिर भी परीक्षण के लिए उसने



#### लोककथा में विक्रमादित्य

विकमादित्य की आन दी कि ''चौदा बिद्या को निधान, परदुःख कौ काटनहार, राजा बीर विकरमाजीत जो सत्तको साँचौ होय तौ जे सब काम बन्द हो जाँय''। वे सब काम उसो क्षण बन्द हो गये। सुदूर चीन में लेकिकथा के विकमादित्य की आन ने काम किया।

चौदा कि लिधान और जादू—विकम पशु-पक्षियों की बोली पहचानते थे यह तो इन लोककथाओं में एक व्यापक मूल कल्पना है। तोते के वेश में विकम अपने आश्रयदाता राजा को एक गर्भवती घोड़ी की खरीद करवाते हैं जिसका पेट चीरने पर उसमें से श्यामकर्ण अथवा उड़ना घोड़ा निकलता है। अश्व-विद्या की आत्यन्तिक निपुणता का यह परिचायक है। वेश बदले जब विकम पश्चिनी लेकर लौटते हैं, तब मार्ग में सिहलद्वीप के किसी अन्य राज्य के नगर में वे खर्च चलाने के लिए एक लाल बेचने को जाते हैं। राजा का जौहरी उनके लाल में कुछ खोट बताता है। विकम औहरी से अपना अच्छा से अच्छा लाल बताने को कहते हैं। जौहरी के उस सर्वोत्तम लाल को विकम अत्यन्त निकुष्ट श्रेणी का बताते हैं। राजा के आगे शर्त लगाकर दोनों लालों की परीक्षा होती हैं। चोट पड़ने पर जौहरी का लाल चार टुकड़े हो जाता है और विकम का लाल घन तथा निहाई में गड्ढे कर देता है। जौहरी अपना सर्वस्व विकम को देकर हाथ पाँवों से निकल जाता है और राजा वेश बदले हुए विकम को अपना सवाई जौहरी नियुक्त करता है। यह कथा विकम के पुत्र के सम्बन्ध में भी प्रचलित है। जिन कथाओं पर जादू का असर नहीं पड़ा है उनमें विकम का यह गुण बताया गया है कि अपना शरीर छोड़कर दूसरे मृत शरीर में प्रवेश कर सकते थे। विकम की संगीतकला में आत्यन्तिक निपुणता के बर्णन भी अवेक जगह आते हैं। एक वार विकम छत्ती से साह सकते थे। विकम की संगीतकला में आत्यन्तिक निपुणता के बर्णन भी अनेक जगह आते हैं। एक वार विकम छत्तारों दाद्यों का सक को संगीतकला में आत्यन्तिक निपुणता के बर्णन भी अनेक जगह आते हैं। एक वार विकम छत्ती सो दाद्यों का का के का के हरा सात है तो हैं।

किन्तु जहाँ कथाओं पर जादू का असर पड़ा है वहाँ तो ये चौदह विद्याएँ जादू की हो गयी हैं। विक्रमादित्य केवल चौदह विद्याएँ जानते हैं जबकि इन कथाओं में विद्याओं की संख्या इक्कीस तक शिनाई गई हैं। जादू की कथाओं में अधिकांश कम ऐसा है कि चौदह विद्याएँ विकम जानते हैं, पद्रह उनका प्रतिद्वन्द्वी जानता है और इक्कीस तक की संख्या में विद्याएँ वें कल्याएँ जागती हैं जिनके साथ विकम को प्रतिद्वन्द्वी से बचने के लिए विवाह करना पडता है। पन्द्रहवीं विद्या अनेक जगह इन जादू की कथाओं में वह बताई गई है जिससे अपना जीव दूसरे मुत शरीर में इच्छानुसार पहुँचाया जा सकता है । विक्रम इस विद्या को सीखने गये----ऐसी अनेक कथाएँ हैं । प्रवचन भेदानुसार देवी अथवा कलिया भंगिन के पास विकम यह विद्या सीखने जाते हैं और किसी कथा में नाई और किसी में धोबी उनके साथ लगकर छुपकर यह विद्या सीखता है। कथानक एक ही है कि लौटने में विकम से उक्त विद्या का प्रदर्शन करने को वह कहता है और विकम के अन्य शरीर में घुसते ही वह स्वयं विकम के शरीर में धुसकर अपने शरीर की दाहकिया कर देता है। विकम के शरीर में आकर वह विकम के जीव को नष्ट करने का उपाय करता है—-यद्यपि धीछे प्रयत्न करने पर वित्रम अपने शरीर में आ जाते हैं और उस प्रतिद्वन्दी को दण्ड देते हैं। इन जादू की कथाओं में सदा लड़ाइयाँ आती हैं। लडाइयों के लिए ही जादू है---ऐसा मालूम होता है। जादू की लड़ाई में चमत्कार भी खुब होता है । कभी चील बनकर लड़ाई होती है, कभी चिड़िया पर बाज झपटता है । सन्तला जोगी मुर्गा बनकर उस मोती को चुगने के लिए झपटता है जिसमें विक्रम की नवविवाहिता पत्नी ने उनके प्राण छुपा दिये थे, तो वह राजकुमारी बिल्ली बनकर उस मर्गे पर टुटती है और उसे मार डालती है। इस्माल जोगी पन्द्रह विद्याएँ जानता था, उससे विजय पाने के लिए विकम ने सिंहलद्वीप की सात कन्याओं से विवाह किया। उनमें पद्मिनी इक्कीस विद्याएँ जानती थी। वापस आंकर विकम ने जब इस्माल जोगी से युद्ध किया तो विकम की हार हुई। पद्मिनी ने इस्माल से कल आने को कहा। दूसरे दिन एक गर्भ को आदमियों से मरवा कर रख लिया। इस्माल जोगी के आने पर उसरो अपनी विद्या बताकर गथे को जीवित करने को कहा । इस्माल ने जैसे ही अपने प्राणों का प्रवेश गधे में किया—-पद्मिनी ने उसका शरीर जलवा दिया। इस्माल गधा ही बना रह गया। सब आगे को चल दिये और गधा साथ ले लिया गया। ऐसी चमत्कारपर्ण धटनाएँ इस जादू में सहज हैं। चौदह विद्याओं को जादू का रूप दे देने से निश्चित रूप से उनका असली प्रतिभावान रूप नध्य हो जाता है और इसीलिए जादू की कथाओं में ८-९ से २१ तक की पिनती विद्याओं के लिए गिनाई गई है।



### श्री शान्तिचन्द्र द्विवेदी

विक्रम-संवत्—विक्रम-संवत् के प्रचलन के सम्बन्ध में वड़ी अद्भुत कल्पना एक कथा में है। अमावस्या के दिन राजसभा में विक्रम द्वारा तिथि पूछी जाने पर अमरसिंह ने पूर्णमासी वतलायी। सभा में सन्नाटा छा गया। सवने पूछा, "तो आज पूर्णचन्द्र उगेगा?" अमरसिंह के मुख से निकल तो चुका ही था। बोले, "हाँ, उगेगा।" पिता की चिन्ता दूर करने के लिए उनकी पुत्री चन्द्रमा के आराधन के लिए गयी और उस रात्रि को पूर्णचन्द्र उगा। तभी से विक्रम-संवत् का प्रचलन हुआ और मासारंभ पूर्णिमा के वजाय अमावस्या के बाद से होने लगा। "सन्न राजा बीर विकरमाजीत कौ और सक राजा सारवाहन कौ।"—प्रसिद्ध कथाप्रवक्ता सूरी महते ने इस कथा के अन्त में एक 'जनवा' की मुस्कराहट के साथ यह कहा था। इस कथा का अधिक स्पष्ट प्रवचन कदाचित् मिले।

<mark>सारवाहन</mark>—सारवाहन शालिवाहन का ही रूपान्तर समझना चाहिए । हमारी कथाओं में सारवाहन को विकम का औरस पूत्र वताया गया है। विकम की कथाओं में एक व्यापक मूल कल्पना है कि राजा किसी कुमारी से विवाह करता हैं अथवा उसे अधब्याही करके छोड़ आता है । यह विवाहिता छल से राजा से पुत्र उत्पन्न करती है । यह पूत्र जाकर राजा को छल-वल से नीचा दिखाता है । बाद को परिचय होता है और राजा अपनी पत्नी को बुला लेता है और यह लड़का राज-कमार होता है । किन्तु सारवाहन की कथा में रानी के नवविवाहित होने का कोई उल्लेख नहीं है । रानी गर्भवती महल में ही होती है। रानी के गर्भ के सम्बन्ध में ज्योतिषी विक्रम को बताते हैं कि इस रानी के गर्भ से ऐसा पूत्र होगा जो बल, बुद्धि, विक्रम और यश में उनको परास्त करेगा। विक्रम उस रानी को मरवाने की आज्ञा देते हैं। रानी किसी प्रकार अपनी प्राणरक्षा करती है। एक कुम्हार उसे अपनी धर्म की पुत्री बनाकर रखता है। रानी के गर्भ से सारवाहन पैदा होता है। वह बड़ा होता है । कुम्हार उसे खेलने के लिए मिट्टी के घोड़े और सिपाही बना बनाकर देता है जिन्हें वह घर की छत्त पर रखता जाता है। छत्त इस फौज से भर जाती है। एक दिन चार भाइयों का एक ऐसा प्रकरण, जिसका न्याय स्वयं विक्रम नहीं कर सके थे, सारवाहन निपटाता है। विकम को इसका समाचार मिलता है। वह सारवाहन को बुलाना भेजते हैं जिसकी वह अवज्ञा करता है। विकम एक बड़ी फौज लेकर उस पर चढ़ाई करते हैं। उसकी माता अपनी छिंगुरी का रक्त छिड़ककर अथवा प्रवचन भेदानुसार देवी अमृत से उसकी मिट्टी की फौज में जीवन डाल देती हैं। युद्ध में सारवाहन विजयी होता है। वादको विक्रम को यह ज्ञात होने पर कि सारवाहन उनका ही पुत्र है, वे प्रसन्न होकर उसे साथ लिवा ले जाते हैं । इस कथा में राजा के अन्य पुत्रों की तरह सारवाहन ने छठ-यल नहीं किया हैं --प्रत्यक्ष युद्ध ही किया है । लेकिन सिंहासन वत्तीसी अथवा विकम-चरित्र में वर्णित झालिवाहन की तरह इतमें सारवाहन को विकम का संहारक नहीं बताया गया है।

सारवाहन का चित्रण बड़ा जगमगाता हुआ किया गया है। विपत्ति के कारण सारवाहन के साथ की बरात और धनवान्य सब विवाह को जाते हुए मार्ग में नदी में डूब जाते हैं। उस नगर में पहुँचने पर उसके भी हाथ पाँव कट जाते हैं। किन्तु स्वयंवर में राजकुमारी सारवाहन के गले में ही माला डालने की प्रार्थना हाथी से करती है। हाथी उस ठूंठ के गले में माला डालता है। इसके बाद देवताओं द्वारा सारवाहन का मान होता है। उनकी कंचन की काया होती है और "करम, धरम, लच्छमी और सत्त" के जिस प्रकरण को बैलोक्य में कोई भी नहीं निपटा सका था, उसको निपटाकर सारवाहन वापस लौटते हैं।



# लोककथा में विक्रमादित्य

विक्रमादित्य और स्त्री समाज---लोककथाओं में त्रिया-चरित्र राजा वीर यिकरमाजीत के चरित्र से बड़ा वताया गया है। परीक्षण के बाद स्वयं विक्रम इस बात को स्वीकार करते हुए बताये गए हैं। अनेक स्थलों पर विक्रम स्त्रियों से लज्जित होते वताये गये हैं। स्त्रियों के आगे राजा की प्रतिभा कम होना----यह एक व्यापक मूल कल्पना दिखायी देती है। जादूगर प्रतिद्वन्द्वी से वचने के लिए तो उनको हमेशा अधिक विद्या जानतेवाली कुमारी ढूंढ़ना पड़ती है जिससे विवाह करके हो वे अपनी रक्षा कर पाते हैं। यह नवविवाहिता ही जादूगर शत्रु को हराकर उनकी रक्षा करने में समर्थ होती है। जादू की कथाओं पर यदि ध्यान न भी दिया जाय, तब भी उपरोक्त मूल कल्पना बहुत अधिक व्यापक हूँ। जलन्धर के रोगी विक्रम भी अपनी नवविवाहिता पत्नी के प्रयास से ही अच्छे होते हैं।

**हुर्बल विकम**—-ग्वालिन अथवा वेस्या को महल में बुलाया जाना—-यह एक मूल कल्पना है जिससे लोककथाओं के विकम की चारित्रिक दुर्बलता का भ्रम हो सकता है। किन्तु यह ध्यान देने योग्य तथ्य है कि लोक-मानस में यह कल्पना एक राजा को दूषित नहीं करती है ।

लोककथाओं में विक्रम दयनीय होते हुए भी यत्र तत्र खूब देखे जा सकते हैं। यह व्यापक मूल कल्पना लोकमानस के सांसारिक अनुभवों के परिपाक की परिचायक है। जलन्धर के रोगी विक्रम कुए पर अथवा भड़भूंजे के यहाँ नौकरी करते देखे जा सकते हैं। जादू की कथाओं में तो उनका हाल वहुत ही बुरा हो जाता है। क्योंकि वे केवल चौदह विद्याएँ जानते हैं जबकि अन्य व्यक्ति पन्द्रह से इक्कीस विद्याएँ तक जानते हैं। इन कथाओं में विक्रम को कभी अन्य योनियों में भटकना पड़ता है, कभी अधिक विद्या जाननेवाली कुमारियों से विवाह करने के लिए अथक प्रयास करना पड़ते हैं। और विवाह के वाद भी यदि किसी से युद्ध होता है तो विक्रम तो हतप्रभ ही रहते हैं---उनकी नयविद्याहिता परिनयाँ ही उनके प्रतिइन्द्वी को हराती हैं।

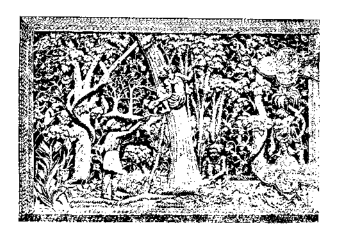
वह दूश्य भी वड़ा दयनीय है जब विक्रम उज्जैन नगरी के बाहर जिस गये पर वैठकर एड़ लगाते हैं, वही उनको लेकर गिर पड़ता है। और वहीं कुए पर पानी भरती हुई ब्राह्मण की बेटी कहती है, "राजा काए कों जे गधा मारें डारत हो; बौ बौई हतौ, जे जेई है।" अपने पुत्र के छल के कारण गक्त के सिलसिले में रात्रि में औरत का बेश किये अथवा कोदे पीसते हुए विक्रम दिखना–यह एक व्यापक मूल कल्पना है। किन्तु यह ""पुत्रादिच्छेत्पराजयम्" के अनुसार ही है। क्योंकि अनेक जगह विक्रम स्वयं "जब तेरो जाऔ छल है मोय, तबई लुआउन आहौं तोय"---यह अपनी नवविवाहिता के अंचल पर लिखकर आते हैं।

उपसंहार--इन लोककथाओं में विकम के चित्रण को देखकर उनके सम्वन्ध में लोककल्पना का आभास होता है। विकम की परदु:ख़कातरता, प्रजापालकता, उदारता, वैभव, यश, पराक्रम और प्रभाव का चित्रण करते हुए लोककथाकार अधाता नहीं है। कथाओं में विकम अनन्य लोकप्रिय दिखते हैं। नये श्रोता को जादू सम्वन्धी कहानियाँ सुनकर यह शंका हो सकती हैं कि विकम पराजित अथवा कम प्रभावशाली क्यों? किन्तु थोड़े बारीक अध्ययन के बाद मालूम हो जाता है कि लोककथा में जहाँ जादू शुरू हुआ कि फिर तो स्वयं कथा-प्रवक्ता पर जादू का भूत सवार हो जाता है। इस प्रकार जादू की तो लोककथा में एक स्वतंत्र शाखा है जिसमें बुद्धि का वन्धन प्रवक्ता और श्रोता दोनों छोड़ देते हैं। पुत्र से पराजित होने और स्त्रियों के आगे विकम को दीन बताने की मूल कल्पनाओं का आधार तो लोक जीवन का कल्पना-माथुर्य और अनुभव-परिएक ही है ।

लोकजीवन के इस अन्धकारमय युग में भी विक्रमादित्य का यसःशरीर ''होरी कैसी झाँक, दिवारी कैसौ दिया'' जैसा बुन्देलखण्डी लोककथाओं में प्रदीष्तिमान है।\*

\* हमने लेखक से 'विकम-स्मृति-ग्रंथ' के लिए बुन्देलखण्ड में प्रचलित विकम-सम्बन्धी लोक ध्याओं का अध्ययन करने का अनुरोध किया था, उसके परिणाम-स्वरूप लेखक ने यह विद्वत्तापूर्ण लेख जिखा हूँ। सं०।

**ક**ર૦



# आयुर्वेद का विक्रम-काल

## आयुर्वेदाचार्य श्री डॉ० भास्कर गोविन्द घाणेकर बी. एससी; एम. बी; बी. एस.

पिछली कुछ शताब्दियों से आयुर्वेद की ऐसी निक्रुष्ट दशा हो गई है कि आयुर्वेद प्रेमी भी स्वयं उसकी बहुत तरफदारी नहीं कर सकते। पाश्चात्य लोग जो अपनी चिकित्सा-प्रणाली का उत्कर्ष चाहते हैं, आयुर्वेद को बदनाम करने के लिए उसको अवैज्ञानिक कहकर घृणा की दृष्टि से देखते हैं; और हमारे भारतीय भी उनकी देखादेखी बिना सोचे-समझे और पड़े-गुने एक पग आगे बढ़कर आयुर्वेद का उपहास किया करते हैं। परन्तु एक काल ऐसा था जब ज्ञात जगत् आयुर्वेद की ओर श्रद्धा और आदर की दृष्टि से देखते हैं; और हमारे भारतीय भी उनकी देखादेखी बिना सोचे-समझे और पड़े-गुने एक पग आगे बढ़कर आयुर्वेद का उपहास किया करते हैं। परन्तु एक काल ऐसा था जब ज्ञात जगत् आयुर्वेद की ओर श्रद्धा और आदर की दृष्टि से देखा करता था। उसका कारण यह था कि उस कालखण्ड में भारतवर्ष में आयुर्वेद के एक से एक बढ़कर, धुरंधर विद्वान् उपस्थित थे जिनके अथक परिश्रम और तत्वान्वेषण से आयुर्वेद अन्य देशों की चिकित्सा प्रणाली की तुल्ना में परम उन्नत और गुरूस्थान पर हो गया था, जिनके चिकित्सा चमत्कारों को देखकर और सुनकर अन्य देशों के लोग दाँतोंतले अँगुली दबाते ये और जिनके पास आयुर्वेद का अध्ययन करने के लिए भारतवर्ष की यात्रा करके वैद्यक ज्ञान प्राप्त कर उसका उपयोग अपने वैद्यक में किया करते थे।

कालकमणिका की दृष्टि से भारतीय अन्य शास्त्रों के समान आयुर्वेद का इतिहास बहुत ही अपूर्ण और अनिश्चित स्वरूप का है। एक भी ऐसा ग्रन्थ नहीं हैं जिसका निर्माणकाल ठीक मालूम हुआ है, न एक भी ऐसा प्राचीन ग्रन्थकार है जिसकी जीवनी से हम भली माँति परिचित हो गये हैं। ऐसी अवस्था में आयुर्वेद के उज्ज्वल काल की ठीक मर्यादा बताना बहुत कठिन हैं। इस कठिनाई को दूर करके उस काल की स्थूल कल्पना वाचकों के सामने रखने के लिए मैंने चार काल-खण्ड बनाये हैं जिनमें आयुर्वेद का इतिहास संक्षेप में देने की कोशिश की गई है।

(१) **वेदपूर्वकाल**—–आयुर्वेद संसार का एक अत्यन्त प्राचीन वैद्यक शास्त्र है इस विषय में सब सहमत हैं, परन्तु उसकी प्राचीनता कहाँ तक पहुँचती हैं इस विषय में मतभिन्नता हैं । सुश्रुत और काश्यप संहिताकारों के अनुसार पृथ्वीतल



# आयुर्वेद का विकम-काल

पर मनुष्यों की उत्पत्ति होने के पहले आयुर्वेद का अवतार\* हुआ है। बहुत लोग इस उक्ति को एक पौराणिक कल्पना समझेंगे। परन्तु यह कोरी कल्पना नहीं है, इसके पीछे बड़ा भारी तत्त्व छिपा हुआ है जो संहिताकारों को विधाल बुद्धि और सूक्ष्म निरीक्षण शक्ति का साक्ष्य देता है। यदि पशु-पक्षियों की ओर देखा जाय तो उनमें भी अपनी प्रजा की रक्षा का प्रबन्ध करने की स्वाभाविक प्रवृत्ति दिखाई देती है। मनुष्यों का तो कहना ही क्या है ? जनको न केवल वर्तमान प्रजा की किन्तु भावी प्रजा की तथा न केवल स्वास्थ्यरक्षा की किन्तु आर्थिक और सांस्कृतिक रक्षा की अत्यर्थिक चिन्ता लगी रहती है जिसके परिणामस्वरूप हमेशा लड़ाई झगड़े हुआ करते हैं। यहाँ पर केवल स्वास्थ्यरक्षा का ही विचार अभिप्रेत है। इसलिए उस दृष्टि से यदि मनुष्यों की ओर देखा जाय तोभी सब लोग इस विषय में प्रयत्नशील दिखाई देते हैं कि अपनी भावी प्रजा सुदुढ़ और स्वस्थ उत्पन्न हो जाय। आजकल इस प्रयत्न में सहायता करने के लिए प्रत्येक उन्नतिशील देखा में स्वास्थ्य विभाग की ओर से या शासकों की ओर से 'एण्टीनेटल क्लीनिक' नाम की सार्वजनिक संस्थाएँ खोली गई हैं। प्रजा उत्पन्न होने से पूर्व उसके परिपालन का कितना महत्त्व होता है इसका परिचय इन आधुनिक पास्वात्य 'प्रिनेटेल क्लीनिक' (Prenatal clinic) संस्थाओं के द्वारा स्पष्ट जाहिर होता है। इस महत्त्व को सामने रखकर काश्यप-संहिताकार कौमारभृत्य को ¦ आयुर्वेद के अष्टांगों में अधिक महत्व का वताते हैं। जब साधारण मनुष्य अपनी भावी प्रजा के परिपालन में इतने प्रयत्नशील रहते हैं तब यदि सृष्टि का उत्पादक प्रजापति अपनी लाड़ली और सर्वश्रेष्ठ प्रजा मनुष्यजाति‡ के परिपालन का प्रबन्ध करे या उस पर इस प्रकार का प्रबन्ध करने का आरोप किया जाय तो उसमें आश्वर्य करने का कोई कारण नहीं दिखाई देता।

अब प्रजा उत्पन्न होने से पूर्व प्रजापति ने जो आयुर्वेद उत्पन्न किया उसका स्वरूप किस प्रकार का हो सकता है इस विषय का विचार किया जायगा। सभी लोग जानते हैं कि गुणविकासवाद के अनुसार मानवजाति उत्पन्न होने से पहले चन्द्र, सूर्य तथा तज्जनित दिनरात्र पट्कृतु इत्यादि कालविभाग, जल, वायु, खनिज द्रव्य, विविध वनस्पति और प्राणी उत्पन्न हो हूं जाते हैं। इन सब वस्तुओं का मनुष्यों का स्वास्थ्य बनाये रखने के लिए तथा गिरे हुए स्वास्थ्य को पुनर्स्थापित करने के लिये उपयोग करने का शास्त्र ही आयुर्वेद है। आयुर्वेद के अनुसार कोई द्रव्य अनौषधि¢ नहीं है, केवल युक्ति की आवश्यकता है। सुश्रुत संहिता के प्रथम अध्याय में इस प्रकार दूं आयुर्वेद की संक्षिप्त व्यास्था दी गई है और यह भी स्पष्ट किया है कि आगे की सम्पूर्ण संहिता में केवल इसी का ही विस्तार होगा।

उपर्युक्त विवरण से यह स्पष्ट होगा कि वेद पूर्वकाल में मनुष्य प्रजापति-निर्मित उपर्युक्त द्रव्यों का उपयोग अपने स्वास्थ्य को बनायें रखने के लिए तथा बिगड़े हुए स्वास्थ्य को पुनर्स्थापित करने के लिए करते रहे और इस प्रकार से स्वास्थ्यरक्षा और व्याधिपरिमोक्ष के सम्बन्ध में अनुभव प्राप्त करते गये । परन्तु ये सब अनुभव लोगों के मन में रहे और

\*इह खल्वायुर्वेदं नाम यदुपांगमथर्ववेदस्थानु त्पाद्यैव प्रजाः कृतवान् स्वयम्भूः॥ सुश्रुत॥

- अथवंवेदोपनिषत्सु प्रागुत्पन्नः स्वयम्भूर्ब्रम्हा प्रजाः सिसृक्षुः प्रजानां परिपालनार्थमायुर्वेदमेवाग्रेऽसृजत् सर्ववित् ॥ काञ्यपसंहिता ॥
- 🕆 कौमार भृत्यमष्टानां तन्त्राणामाद्यं मुच्यते । आयुर्वेदस्यमहतो देवानामिव हव्यपः ॥ काक्ष्यपसंहिता ॥
- ‡ भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः प्राणिनां बुद्धिजीविनः। बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठाः॥ मनुस्मृति॥
- 🗼 आत्मनः आकाक्षः संभूतः । आकाक्षाद्वायुः । वायोरग्निः । अग्नेरापः । अब्भयः पृथियो । पृथिव्या औव-धयः । औषधिभ्योऽन्नम् । अन्नात्पुरुषः । अन्नात् प्रजााः प्रजायन्ते । तैत्तिरीयोपनिषत् ॥
- 🌶 अनेन निदर्शनेन नानौषधिभूतं जगति किंचिद्रव्यमस्ति ॥ सुश्रुत ॥
- 🛉 इारोराणां विकाराणामेयवर्गेक्चतुर्विधः। प्रकोपे प्रज्ञामेचैव हेतुरुक्त इिचकित्सकैः।
  - बीजं चिकिस्सितस्यैतत्समासेन प्रकीर्तितम्। सविशमध्यायशतमस्य व्याख्या भविष्यति ॥ सुश्रुत ॥



## आयुर्वेदाचार्य श्री डॉ० भास्कर गोविन्द घाणेकर

अक्षर-सम्बद्ध नहीं हुएं। संक्षेप में वेद पूर्वकाल का आयुर्वेद अलिखित और प्रयोगात्मक थां। इसको आयुर्वेद की शैंशवावस्था कह सकते हैं।

(३) विक्रम काल—इस कालखण्ड में भारतवर्ष में आयुर्वेद के एक से एक बढ़कर धुरंधर विद्वान् उत्पन्न हुए, जिन्होंने अविश्रान्त परिश्रम और तत्त्वान्वेषण से वेदांग आयुर्वेद में उसे स्वतंत्र शास्त्र बनाने के लिए अत्यन्त आवश्यक और महत्त्व के अनेक परिवर्तन किए। इनके कुछ उदाहरण दिग्दर्शन के लिए यहाँ पर दिये जाते हैं।

- \* तत्रभिषजा चतुर्गामृक्सामयजुर्वेदायर्वेदानामात्मनोऽथर्ववेदे भक्तिरादेव्या ॥ चरक ॥ आयुर्वेदः कथंचोत्पन्न इति । आह, अथर्ववेदोपनिषत्सु प्रागुत्पन्नः ॥ काव्यपर्सहिता ॥
- 🕇 युवंच्यवानमध्विना जरन्तं युनर्यूद्यानं चक्रतुः झचीभिः ॥ ऋग्वेद ॥
- 🖞 सद्योजडधामायसौ विश्वलायं धनेहिते सर्तवे प्रायधत्तम् ॥ ऋग्वेव ॥
- ‡ हिरण्यहस्तमक्ष्विना रराणा पुत्रं नरावध्विमत्या अदत्तं। त्रिधाहृक्यावमक्षित्रना विकस्तमुज्जीवस ऐरधतं सुदान् ।। ऋग्वेद ॥
- 🕇 आयर्वाणायाश्विना दधीचेऽउवं झिरः प्रत्यैरयतं॥ ऋग्वेद ॥
- र्श्व आक्षी ऋजाझ्वे अक्षिवनावधत्तं ज्योतिरंषाय चक्षघुविचक्षे। झतं मेघान्वृक्ये चक्षदानभृजाइवं ते पिताधं चकार । तस्मादक्षिनासत्या विचक्ष आदत्तं दस्राभिषजावनर्वन् ॥ ऋग्वेद ॥
- विवे हचाथर्वणो दानस्वस्त्ययन अलिमंगल होमनियम प्रायश्चित्त्योपवास मन्त्रादि परिग्रहाच्चिकिःसां प्राह ॥ चरक ॥
- तत्र (अथवंवेवे) हि रक्षाबलि होम झान्ति.....प्रतिकर्म विधानमुद्दिष्टं विशेषण ॥ (काक्ष्यपसंहिता)

आयुर्वेद ने मंत्रतंत्रादिका पूर्णतया त्याग नहीं किया,कहीं कहीं उसका प्रयोग किया है। परन्तु चिकित्सा की दृध्टि से इसका स्थान अत्यन्त गौण है। आयुर्वेद ने चिकित्सा का मुख्य आधार आहार विहारादि पथ्य और उसके पश्चात् औषधि को माना है। सदा पथ्यं प्रयोक्तव्यं नापथ्येन स सिद्धति। औषधेन बिना पथ्यैः सिद्धयते भिषगुत्तमैः। विना पथ्यं न साध्यं स्यादौषधानां इतिरपि ।। हारीतसंहिता।।



# आयुर्वेद का विक्रम-काल

वेदों में शारीर का कुछ ज्ञान मिल जाता है, परन्तु वह अत्यन्त अपूर्ण और पक्षुओं के शरीर का है। आयुर्वेद मनुष्यों का वैद्यक\* होने के कारण मनुष्य शरीर का ज्ञान वैद्यों के लिए आवश्यक होता है। महर्षियों ने इसलिए मृत मनुष्य-बारीर का परीक्षण करने का 🕇 उपक्रम किया; तथा बारीर के विविध अंगों पर चोट लगने के परिणामों को देखकर उन अंगों के कार्यों को ‡ मालूम करने का प्रयत्न किया। वेदों में सहस्रावधि वनस्पतियों के उल्लेख 🖇 मिलते हैं, परन्तू स्वरूप, गुण धर्म इत्यादि का विवरण नहीं मिलता । इन्होंने उनकी पहचान वनचारियों से 🛓 प्राप्त की, गुण धर्मों के अनुसार उनके गुण बनाये 🍂 और गुण धर्मों की उपपत्ति रस वीर्थ विपाक के अनुसार निध्चित की । वेदों में अनेक झस्त्र-कर्म मिलते हैं, परन्तु उनकी पद्धति का वर्णन नहीं दिखाई देता। इन्होंने सादे से सादे अस्त्रकर्म से लेकर नासासंधान (Rhinoplasty) जैसे अनौखे शस्त्रकर्म तक 🗲 सब शस्त्रकर्मों की पद्धति वर्णन की, शस्त्र कर्मों के लिए आवश्यक अनेक उपयोगी यंत्रशस्त्र निर्माण किए; शस्त्र कर्म के समय संज्ञाहरण के लिए क्लोरोफार्म के समान मद्य का उपयोग शुरू किया, सस्त्र कमं के पश्चात् उत्पन्न होनेवाले दोष (Sepsis) का निराकरण करने के लिए व्रणवन्धन की वस्तुओं को सूर्य की किरणों से, निंब बचादि जीवाणुनाशक वनस्पतियों के धुपन से, अग्नि से या उवल ते पानी से विशोधित करके**र्व** काम में लाने की प्रथा शुरू की, जिसे आधुनिक जीवाणनाशक व्रण-चिकित्सा-पढति की जननी समझ सकते हैं । वेदों में त्रिदोषों का केवल उल्लेख 🕇 मिलता है, परन्तु उनके स्वरूपादि का विवरण नहीं दिखाई देता । इन्होंने उनके ऊपर गम्भीर विचार करके उनके प्राकृत तथा विक्रुत कार्य निश्चित किये, उनके आधार पर सम्पूर्ण औषधि द्रव्यों के गुण धर्म निध्चित किये, विविध रोगों की सम्प्राप्ति ठीक की, उनका वर्गीकरण किया और उनके लिए बहुत सुन्दर और सरल चिकित्सा प्रणाली स्थापित की । वेदों में ज्वर, यक्ष्मा, कुछ इत्यादि संकामक रोगों के उल्लेख बहुत मिलते हैं । इन्होंने इन रोगों के प्रसार के साधन मालूम करके 🖏 स्थान परित्याग, सम्बन्धविच्छेद, रसायन प्रयोग इत्यादि मार्गों द्वारा इनकी रोक थाम

- \* तस्यायुषः पुण्यतमो वेदो वेदविदां मतः। वक्ष्यते यन्मनुष्याणां लोकयोरुभयोहितः ॥ चरक ॥
- † तस्मान्निः संशयं ज्ञानं हर्त्राञल्यस्य वाञ्छता। शोधयित्वा मृतं सम्यग्द्रष्टव्योऽगं विनिक्चयः॥ सुश्रुत॥
- ‡ क्लैब्यं। वदन्ति शौफसइछेदाद् वृषणोत्पाटनेनच ।। चरक ।।
- $\S$  झतं ते राजन् भिषजः सहस्रमुर्वीगभीरा सुमतिष्टे अस्तु ॥ ऋग्वेद ॥
- 🗼 गोपालास्तापसा व्याधा ये चान्ये वनचारिणः। मूलाहाराज्ञ ये तेभ्यो भेषजव्यक्तिरिष्यते ॥ मुश्रत ॥
- 🦸 चरक, सूत्र स्थान, अघ्याय ४ और सुभूत, सूत्र स्थान, अध्याय ३८ और ४०।
- They have already borrowed from them (Hindus) the operation of Rhino plasty—Weber's History of Medicine—इस पद्धति को आज भी पाछचात्य शस्त्र विज्ञान में भारतीय पद्धति कहते हैं।
- 🛊 मद्यपं पाययेन्मद्यं तीक्ष्णं यो बेदनासहः ॥ सुश्रुत ॥
- म केवलं व्रणं धूपयेत्, शयताद्यपित्रणदौर्गंध्यापगमार्थं नीलमक्षिकादि परिहारार्थंच ॥ डल्हण ॥ धूमो प्रहशयतासनवस्त्रा दिषुदास्यते विषनुत् ॥ चरक ॥ उदरान्मेदस्ते वर्तिनिगता यस्य देहिनः । अग्नितप्तेन शस्त्रेण छिन्द्यात् ॥ सुभुत ॥ अन्यथा अतप्तशस्त्रच्छेदेन पाकभयंस्यात् ॥ डल्हण ॥
- ¥ त्रिनों अश्विना दिव्यानि भेषजा त्रिः पाथिवानि त्रिरूदत्त महढ्भयः । ओमानं इां यो ममकायसूनवे त्रिधातु क्षमं वहतं कुभस्पति । ऋग्वेद ॥ त्रिधातु वात पित्त इलेष्म धातुत्रय झमन विषयं सुखं वहतम् ॥ सायनभाष्य ॥
- प्रसंगाग्दात्रसंस्पर्धान्निःव्वासात् सहभोजनात् । सहशय्यासनाः चापिवस्त्रमाल्यानुलेपनात् । कुष्ठं ज्वरदेच शोषद्य नेत्राभिष्यन्द एवच । औपसगिकः रोगांदेच संक्रामन्ति नरान्नरम् ॥ सुश्रुत ॥



# आयुर्वेदाचार्य श्री डॉ० भास्कर गोविन्द घाणेकर

करने में काफी सफलता प्राप्त की। वेदों में प्रसवकाल की अवधि दस महीने की\* बताई गई है। इस अवधि में कई बार फर्क दिखाई देता है। इन्होंने इस विषय की जाँच करके इस अवधि की अवैकारिक अधिक से अधिक और कम से कम मर्यादा† बताई जो आधुतिक जाँच के साथ ठीक ठीक मिलती है। इनके अतिरिक्त और भी अनेक पहलुओं से वेदांग वैद्यक में इस काल में परिवर्तन और सुधार होने के कारण आयुर्वेद एक सुसंघटित, सर्वांगसुन्दर और स्वतंत्र शास्त्र बन गया तथा उसकी योग्यता वेदों के बराबर और उपयोगिता‡ वेदों से भी अधिक हो गई।

इस काल में आयुर्वेद इतना बढ़ गया था कि एक व्यक्ति के लिए सम्पूर्ण आयुर्वेद का आकलन करके उसके सब अंगों का व्यवसाय करना असम्भवसा हो गया था। इसलिए आयुर्वेद झल्यशालाक्यादि आठ अंगों में विभक्त किया गया था, इन अंगों के ग्रन्थ भी स्वतंत्र बनाए गए थे और आधुनिक काल के समान उन अंगों के विशेषज्ञ (Specialists) अपना अपना व्यवसाय। राज दरवार तथा अन्य स्थातों में कार्यक्षमता के साथ तथा लोगों के विशेषज्ञ (Specialists) अपना अपना व्यवसाय। राज दरवार तथा अन्य स्थातों में कार्यक्षमता के साथ तथा लोगों के विश्वेषज्ञ (Specialists) अपना अपना व्यवसाय। राज दरवार तथा अन्य स्थातों में कार्यक्षमता के साथ तथा लोगों के विश्वस के साथ किया करते थे। इस काल में आयुर्वेद की कीति इतनी बढ़ गई थी कि भारत के बाहरी देशों में भी वह पहुँच गई थी जिसके परिणामस्वरूप बाहर के लोग वैद्यकीय ज्ञाव प्राप्त करने के लिए भारतवर्ष गें आया करते, थे और यहाँ से वापिस जाने पर भारतीय ज्ञान का उपयोग अपने शास्त्र को समृद्ध करने में किया करते थे। इसका स्पष्ट प्रमाण यह है कि आज भी कई भारतीय प्राचीन वैद्यकीय शब्द विलायती वैद्यक में दिखाई देते हैं। सिकन्दर जव भारत में आया तब वह अपने सैनिकों के साथ सैनिक वैद्यों को भी ले आया था। परन्तु भारत के सर्पदंश की चिकित्सा में उनको सफलता न मिल सकी। इसलिए उसने यहाँ के कुछ विषवेद्य अपनी छात्रती में रक्से और वापिस जाते समय वह कुछ वैद्यों को साथ लेकर चला गया।

यह काल आयुर्वेद की दृष्टि से उज्ज्वल, दिग्विजयी और साझ्वत कीर्ति देनेवाला रहा। इस काल की प्राचीन मर्पादा ठीक ठीक बताना बहुत कठिन हैं। परन्तु यह निश्चिति से कहा जा सकता है कि संवत्कार विक्रमादित्य के पहले कुछ शताब्दियों से उसके पश्चात् कुछ शताब्दियों तक आयुर्वेद की यह उज्ज्वल दशा रही। चूंकि यह काल विक्रमादित्य के काल के समान आयुर्वेद के लिए उज्ज्वल, दिग्विजयी और शाश्वत कीर्ति प्रदान करनेवाला रहा तथा चूंकि इसका मध्य बिन्दु स्वयं विक्रम रहा इसलिए मैंने आयुर्वेद के इस काल को विक्रम का नाम दिया है। इस काल को आयुर्वेद की मौवनावस्था कह सकते हैं।

- \* धाता श्रेष्ठेन रूपेणास्वानार्या गविन्योः । पुमांसं पुत्रमाधे हि दशममासि सूतवे ॥ यथावातो यथा मनोयथा पतन्ति पक्षिणः । रावा त्वं दशमास्यसाकं जरायुणापताव जरायु पद्यताम् ॥ अथर्ववेदश
- † नवमदशमैक/दशद्वादशालामन्यतमस्मिन् जायते । अतोऽन्यथाविकारी भवति ॥ सुश्रुत ॥
- ‡ आयुर्वेद मेवाश्वयन्ते बेदाः। एयमेवायमृग्वेद यजुर्वेद सामवेदाश्ववंदेभ्यः पञ्चमो भवत्यायुर्वेदः। काक्ष्यपसंहिता ॥ टिप्पणी नं. १४ भी देखियेगा॥
- ♦ कुमारभृत्याकुद्दलैरनुष्ठिते भिषभिराप्तैरथ गर्भमर्मणि ॥ रघुवंद्दा ॥ उपातिष्ठन्नयो वैद्याः शल्योद्धरणकोविदाः । सर्वोपकरणैर्युक्ता कुशलैंः साघुशिक्षिताः ॥ कोद्दां यन्त्रायुधंचैव येच वैद्याध्विकित्सकाः । तत्संगृह्य्ययप्रौराज्ञां ये चापि परिचारकाः । जिबिराणिमहार्हाणि राज्ञां तत्र पृथक् पृथक् । तत्रासन् शिल्पिनः प्राज्ञाः शतशो दत्तवेतनाः । सर्वोपस्करणैर्युक्ता वैद्याः दास्त्रविद्यारदाः ॥ महाभारत ॥ चिकित्सकाः शस्त्रयन्त्रागदस्नेहवस्त्र हस्ताः स्त्रियद्यान्नपानरक्षिण्यः उद्धर्षणीयाः पृष्ठतोऽनुगच्छेयुः ॥ आपन्न सत्वायां कौमारभृत्यो गर्भमर्मणि प्रजने च बियतेत । तस्मादस्य जांगलीविदो (विषवैद्य) भिषजरचासन्नाः स्युः ॥ कौटिलीय अर्यज्ञास्त्र ॥
- इंग्रांगवेर--Zingiber, कोष्ठ-Costus, पिप्पली Piper, ज्ञर्करा Sakkaron हृद--Heart, विष--Virus, अस्थ-- os, osteoro, पित्त-Pituata, ज्ञिरोबम्ह--Cerebrum

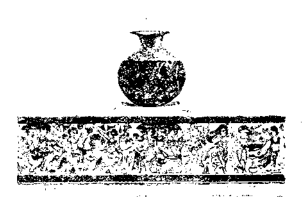


# मायुर्वेद का विक्रम-काल

(४) वाग्भट काल---भारतवर्ष अत्यन्त प्राचीन काल से सुवर्णभूमि के रूप में संसार में प्रसिद्ध रहा। इसलिए उसको लूटने की इच्छा भी अत्यन्त प्राचीन काल से भारतेतर देशों के लोगों में रही। इसका परिणाम यह होता रहा कि भारत पर प्राचीन काल से विदेशियों के आक्रमण होते रहे। जब तक भारतीयों में क्षात्रतेज चमकता रहा तथा भारत में विक्रमादित्य के समान परात्रमी और विद्वानों का आदर करनेवाले शासक रहे तब तक इन आक्रमणकारियों की एक भी न चली। परन्तु इनका अभाव होने पर इन्होंने भारत में उत्पात मचाया। इसका परिणाम यह होने लगा कि देश में अशान्ति फैलने लगी, दारिद्रच बढ़ने लगा और विद्वा-कला का लोप होने लगा। अर्थात् इस काल में आयुर्वेद की भी बहुत हानि हुई। इससे बचने के लिए नाग्भट ने अपने समय में जो आयुर्वेद का अंश बचा हुआ था उसका संग्रह उसके विविध अंगों के अनुसार जरा विस्तार से अष्टांग संग्रह में और संक्षप से अष्टांग हृदय में किया। इस काल को संग्रह काल भी कह सकते हैं। इस काल में आयुर्वेद की उन्नति नहीं हुई, अवनति ही होती रही। इसकी आयुर्वेद की वृद्धावस्था कह सकते हैं।

(५) भविष्यकाल—वृद्धावस्था के परचात् सृष्टि नियम के अनुसार मृत्यु ही एकमात्र घटना वाकी रहती है। यह नियम सृष्ट पदार्थों के लिए मले ही लागू हो, वेदों और शास्त्रों के लिए नहीं लागू होता। आयुर्वेद वेद भी है और शास्त्र भी\*। इसलिए उसके लिए यह नियम कदापि भी लागू नहीं हो सकता। अब सवाल यह उठता है कि 'क्या आयुर्वेद इस जराजीर्ण दशा में भविष्य में रहेगा ?'। इसका उत्तर है 'कदापि नहीं'। इसका कारण यह है कि आयुर्वेद के पास जराजीर्ण शरीर को नवयौवन† प्रदान करने की शक्ति है। अतः मुझे विश्वास है कि भविष्य में आयुर्वेद फिर से नवयौवन प्राप्त करके चिकित्सा जगत् में सम्मान का स्थान प्राप्त करेगा।

- \* अस्मिन्शास्त्रे पंचमहाभूतेशरीरिसमवायः पुरुष इत्युच्यते ॥ सुश्रुत ॥ रोगान् झास्ति इति झास्त्रम् ॥ आयुरारोग्य दानेन घर्मार्थं कामादीनां झासनाद्वा झास्त्रम् । मरणा त्रायते इति वा शास्त्रम् ॥
- † रसायनस्यास्य नरः प्रयोगाल्लभेत जीर्णोऽपि कुटिप्रवेशाल् । जराकृतं रूपमपास्य सर्वं विभति रूपं नवयौवनस्य ॥ चरक ॥



શરદ



# श्री रामनिवास शर्मा

भारतवर्ष में एक समय था जव उज्जयिनी में आजसे दो सहस्र वर्ष पहले परम भट्टारक महाराज विक्रमादित्य शासन कर रहे थे। भारतवर्ष के सांस्कृतिक विकास, शौर्य और वैभव के वे प्रतीक थे। वे अपने औदार्य, विद्वत्ता, साहित्य-सेवा, अल्जैकिक प्रतिभा एवं दिग्विजय के कारण सर्वश्रुत थे। वे प्रत्येक बात में इतने अद्वितीय थे कि उनकी उपमा संभवता किसी से भी नहीं दी जा सकती। उनकी शालीनता, मनुष्यता, वाग्मिता, बुद्धिमत्ता विविध और विभिन्न अनन्त विचित्रताओं के गीत आज भी घर-घर सुनने को मिलते हैं। सारांश यह है कि वे माधुर्य और ऐश्वर्य दोनों ही प्रकार की गुण-राशि के अप्रतिम उदाहरण थे।

उनके यहाँ लोक-विश्रुत बृहस्पति के समान सहस्रों विद्वान् थे। पत्तासों एकाधिक विषयों के आचार्य थे। अनेक आचार्य-प्रवर थे। ऐसे भी महामहिम उद्भट विद्वान् थे जोकि सरस्वती के वरदपुत्र और कण्ठाभरण कहे जाते थे। इनमें भी उनके अन्यतम विशेषज्ञ पण्डित, कलाकार और राज्य-व्यवस्थापक तो उस समय के सूर्य-चन्द्र ही थे। साथ ही व्यष्टि और समष्टि-वादी शास्त्रियों की संख्या भी कम नहीं थी। किन्तु इन सबमें उनके नवरत्न तो भूतल के अजर-अमर रत्न थे। उनमें भी महाकवि कालिदास तो सर्वोत्कृष्ट महापुरुष थे। संसार के विद्वानों का कथन है कि कालिदास सरस्वती के हृदय की वस्तु थे, साहित्यश्री के शृंगार थे, कला-नैपुण्य के आचार्य थे, मानवीयता के प्राण थे, सार्वजनीन और सार्व-भौम आदर्श तत्त्वों के पुजारी और चित्रकार थे। सर्वाधिक वे सौन्दर्य के कवि थे। उनका व्यक्तित्व भौतिक, दैविक और आत्मिक विकासोन्मुख तत्त्व-वस्तु का समन्वय-सामंजस्य-पूर्ण विकास था। ऐसी दशा में वे एक आदर्श थे। प्रत्येक देश और मानव-समाज की वस्तु थे।

उनका अभिज्ञान शाकुन्तल संसार की सवोंत्तम पुस्तक है । उसमें विदव-प्रकृति, मानव-प्रकृति और भारत की आत्मा पूर्णतः व्यक्त हुई है । उसकी प्रशंसा करना वस्तुतः भगवती वीणा-पाणि का ही कार्य है ।

उस समय की सम्पूर्ण आधिभौतिक, आधिदैविक और आध्यात्मिक समृद्धि उन्हींके चरणों के प्रश्नय से अनुप्राणित और समुन्नत थीं। रमा, उमा, और गिरा उनकी वज्ञवर्त्तिनी-सी बनी हुई थीं। इन्हीं विक्रमादित्य के विषय में **एक** 



# विक्रमकालीन उन्नति

इतिहासकार इस प्रकार लिखते हैं कि उज्जयिनी-पति विकमादित्य गन्धवंसेन के पुत्र थे। इनका पहला नाम विकमसेन था। इन्होंके समय में अवन्तिका को उज्जयिनी नाम मिला। ये चालीस वर्ष की अवस्था में सिंहासन पर बैठे थे। ये बड़े गुणी, न्यायी और वीर थे। इनकी त्याय-प्रियता तथा दानशीलता की आज तक ऐसी प्रशंसा है कि इनकी गणना वलि और हरिश्चन्द्र जैसे दानियों के साथ की जाती है। अन्य राजाओं की प्रशंसा करने में भी लोग बलि, विक्रम, राम, युधिष्ठिर आदि से वर्ण्य नरेश की उपमा देते हैं। भारतीय विचारानुसार इनमें राजोचित सभी गुणों का संग्रह था।

इन्हींके लोकोत्तर व्यक्तित्व के विषय में कालिंदास अपने ज्योतिर्विदाभरण में लिखते हैं कि वे इन्द्र तुल्य अखण्ड प्रतापी थे, समुद्र की तरह गम्भीर थे, कल्प-तरु के समान दाता थे, रूप में कामदेव-से थे, शिष्ट और शान्त थे, दुष्ट-दमन में अद्भुत थे, शत्रुओं पर विजय प्राप्त करने में अद्वितीय थे।

कविकुल-चूड़ामणि कालिदास के ग्रन्थों से यह भी व्यंजित होता है कि उनके समय का समाज पूर्ण सम्पन्न था, गुस्कुल-प्रणाली का प्रचार था, ललित कलाओं का समधिक समादर था, शिक्षित स्त्री-पुरुष संस्कृत बोलते थे और शिष्टाचार का मूल्य था, देश घन-धान्य-सम्पन्न था, व्यापार उन्नति पर था, यन्त्र-विद्या की अच्छी दशा थी, खनिज पदार्थो की अभिवृद्धि का ख्याल था और गृहोपयोगी शिल्प का मान था, गण-तन्त्रों का अस्तित्व था, साम्राज्य-सावना बलवती थी, शासन-सत्ता नियन्त्रित थी, राजा का योग्य होना अनिवार्य था और शासन में बाह्यणों का पर्याप्त हाथ था।

इतिहास-मर्मज्ञ स्वर्गीय श्री० रमेशचन्द्रदत्त इन्हीं विकमादित्य के विषय में अपने 'सभ्यता का इतिहास' में इस तरह लिखते हैं कि वह अमर यशस्वी था, हिन्दू-हृदय और हिन्दू-धी-शक्ति का विकासक था और हिन्दूत्व और हिन्दू-धर्म को पुनरुज्जीवित करने वाला था, उसका व्यक्तित्व जाति का पथ-प्रदर्शक था, वह हिन्दू-हित और हिन्दू-साहित्य का उद्धारक था और भारतीय आवश्यकताओं का महान् पुरक था।

यह भी कहा जाता है कि उस समय का भारत प्रत्येक दृष्टि से समुन्नत था। देवता भी इसके गुण-गान करते थे। अन्याच्य देशों और द्वीप-द्वीपान्तरों में इसके नाम की धूम थी। संसार के लोग विकम के व्यक्तिरव, नवरत्न और भारतीय समुत्कर्ष के प्रभावों से प्रभावित प्रायः भारत-दर्शनार्थ आया करते थे। ऐतिह्व से तो यह भी प्रमाणित होता है कि ऐसे यात्रियों का ताँता-सा बँधा रहता था।

किन्तु कुछ विक्षानों की सम्मति में विकम-काल और विशेषतः विकमादित्य की एक सर्वोत्तम, सर्व-प्रमुख और अन्यतम विशेषता यह भी थी कि वह अपने उत्तरकाल, उत्तरकालीन व्यक्तियों और भारतीय समाज पर अपना प्रभाव पर्याप्त मात्रा में छोड़ गए।

किसी ने सत्य ही कहा है कि विभूतियाँ अपने जीवनकाल में जो कुछ मानव-समाज को देती हैं, उससे अधिक वे देश और काल की दे जाती हैं। उनकी यही देन समय पाकर पूर्णतः देश-काल की वस्तु बनकर अनन्त समय तक मानव-समाज को लाभ पहुँचाती रहती है। इसी दृष्टिकोण से विचार करने पर मालूम होता है कि विक्रम-काल और विक्रम-व्यक्तित्व की छाप आज भी भारतीय हृदयों पर स्पष्ट दिखाई देती है। आज भी उससे भारतीय हृदयों को प्रेरणा मिलती है, उत्साह मिलता है। साथ ही एक ऐसी परमोपयोगी और उत्पादक बात भी मिलती है जो इतनी मात्रा में किसी दूसरे व्यक्तित्व और काल से नहीं मिल रही है।

तत्कालीन भारतीय राज-समाज विकम-प्रभाव से प्रभावित था। वह प्रभाव इतना हुआ कि अनेक नृपति-पुंगवों ने विकम के अनुकरणीय गुण, कर्म, स्वभाव और कियाकलापों को शोभा, आवश्यकता, अनुकरण-प्रियता अथवा महत्त्वाकांक्षावश अपनाना शुरू किया। यही नहीं, अपितु अनेकों ने अपने नाम के साथ पदवी की भाँति विकम शब्द को भी लगाना प्रारम्भ किया। इसी का यह सुफल या कुफल है कि आज भारतीय इतिहास और जनश्वतियों में हमें विकम-पदवी-धारी राजा और सम्प्राट् पर्याप्त संख्या में मिलते हैं। परन्तु उनमें मुख्य श्वावस्ती का विकमादित्य, काश्मीर का विकमादित्य, मेवाड़ का विकमादित्य और बंगाल का विकमादित्य है। [योष पुरुष हो कि भाव प्रावस्ती का विकमादित्य का कि प्राय देखिए]



हमारा विक्रमादित्य

श्री गोपीकृष्ण विजयवर्गीय

विकमादित्य इतना महान् था कि उसका यह नाम बाद के राजाओं और सम्राटों के लिए एक पदवी ही बन गया। बहुत से लेखक विकमादित्य के नाम के पहले सम्राट् शब्द लगा कर उसके समय की राज्य-व्यवस्था का अपमान करते हैं। मुझे तो सम्राट् की अपेक्षा गणाध्यक्ष विकमादित्य अधिक प्रिय लगता है; क्योंकि वह व्यवस्था हमारी आकांक्षित लोकतंत्री व्यवस्था के अधिक निकट जँचती हूँ। इतने प्रसिद्ध गणाध्यक्ष की ऐतिहासिकता के विषय में ही अभी वादविवाद चल रहा है, यह हम भारतीयों के लिए बड़े खेद की बात हैं। किन्तु अब तो प्रायः अधिकांश विद्वानों ने विकमादित्य की ऐतिहासिकता को स्वीकार कर लिया है। सन् ५८-५७ ईसवी पूर्व में विक्रमादित्य ने विदेशी शकों को हराकर स्वतंत्रता का झण्डा ऊँचा किया था, तथा अपना संवत् प्रारम्भ किया था। भारतवर्ष के लिए यह अत्यन्त गौरव की बात है। प्रत्येक व्यक्ति को अपनी प्राचीनता, उच्च संस्कृति और महान् कार्यों का अभिमान होना चाहिए और इस दृष्टि से विक्रमादित्य हमारे लिए अत्यन्त गौरव और अभिमान की विभूति है।

गणाभ्यक्ष विकमादित्य सम्बन्धी ऐतिहासिक खोजों के निरूपण में मैं पड़ना नहीं चाहता, मैं तो केवल यह बताना चाहता हूँ कि विकमादित्य के प्रति हमारा दृष्टिकोण क्या होना चाहिए।

हमें विकमादित्य के महत्त्व को संकुचित नहीं बना डालना चाहिए । विक्रमादित्य किसी सम्प्रदाय का विरोधी महों था। राष्ट्रीय एकता का प्रतीक विकमादित्य मालवगण का महान् योद्धा नायक था। उसी रूप में हमें उसका आदर करना चाहिए। आज के संकुचित साम्प्रदायिक विद्वेध के लिए हमें विकमादित्य का उपयोग नहीं करना चाहिए, किन्तु गणतंत्रवादी और जनतंत्रवादी योद्धा नेता के रूप में हमें उसका स्मरण करना चाहिए। वह साम्प्राज्यवादी सम्प्राट् भी नहीं था। वह तो गणतंत्रवादी समाज का अगुआ था। अब तो जमाना बहुत बदल गया है। आज तो हमें हिन्दू-समाज की जाति-प्रथा तथा छूतछात आदि कृरीतियों से घोर संघर्ष करना है। आज हम उस पुरानी हिन्दू-समाज-व्यवस्था को पुनः स्थापित नहीं कर सकते जो दो हुजार वर्ष पूर्व प्रचलित थी। हर समाज और देश विकासोन्मुख है। हमें पुराने



### हमारा विक्रमादित्य

इतिहास और पुरानी संस्कृति का आदर करना चाहिए, तत्कालीन परिस्थिति में सब से आगे बढ़े हुए होने का अभिमान भरना चाहिए, किन्तु अब हिन्दू-संगठन के बजाय सच्चे हिन्दुस्तानी-संगठन का आदर्श रखना चाहिए। विक्रमादित्य का सम्मान हमें प्रत्येक हिन्दू के हृ्दय में ही नहीं, प्रत्येक मुसलमान, ईसाई, आदि के हृदय में भी, उत्पन्न करना चाहिए। इतनी शताब्दियों तक भारत में रह लेने के बाद हम एक दूसरे को अपरिचित या विदेशी नहीं कह सकते। एक ही आर्य खून के हिन्दू और मुसलमान केवल धर्मभेद के कारण भिन्न भिन्न या परदेशी नहीं माने जा सकते। जातीय श्रेष्ठता के सिद्धान्त ने संसार में कितनी खूनखराबी मचाई है यह हम आज प्रत्यक्ष देख सकते हैं। गणाष्यक्ष विक्रमादित्य का सम्मान और गौरव हमें आधुनिक युग के आदर्शों से मेल खानेवाले रूप में मनाना चाहिए।

विकमादित्य न केवल योढा था, प्रत्युत अच्छा और न्यायपूर्ण शासन-व्यवस्थापक भी था। आज हमें जन-दु:स-भंजक, लोकहितैषी, न्याय-प्रेमी विकमादित्य से बहुत कुछ सीखना होगा। जनता की कष्ट-कथाओं की जाँच करने के लिए वह छद्यवेध में जनता में फिरता था, यह भी एक जनश्रुति है। विकमादित्य विद्या और संस्कृति का उन्नायक भी था। विकमादित्य के नवरत्नों की कथा प्रसिद्ध ही है। नवोंरत्न उसके साथ थे या नहीं इसमें ऐतिहासिक दृष्टि से भल्ने ही सन्देह हो, परन्तु इसमें सन्देह नहीं रहा है कि उसने विद्या और संस्कृति को अवश्य प्रोत्साहन दिया था। अनेक विद्वान् उसके काल में थे, और नाटककार कालिदास भी उसके समय में विद्यमान था।

भारतवर्ष का अतीत काल जैसा महान् और उज्ज्वल था, वैसाही भविष्य भी महान् और उज्ज्वल होनेवाला है । भिन्न भिन्न सांस्कृतिक प्रदेशों के अखिल भारतीय संघ के रूप में, भिन्न भिन्न सुन्दर क्यारियों के उद्यान की भांति, हमारा यह देश—यही विकमार्दित्य और विकमादित्यों का देश—–फिर उच्च और गौरवशाली होनेवाला है । हमारे पूर्वजों की कीर्ति जो आज हमारे अज्ञान के कूड़े-करकट में दबी पड़ी है, सच्चे तेज और चमक के साथ चमकेगी, और भारतीय सभ्यता का सच्चा उत्थान होगा।

#### [पृष्ठ १२८ का शेष अंश]

इनके सिवा प्रतीच्य और प्राच्य चालुक्य-वंशों में भी पाँच विकम उपाधिघारी राजा हुए हैं। साथ ही दक्षिणापथ के गुत्तल-नामी सामन्त-राज्य में भी विकम पदवीघारी तीन राजा हुए हैं। दाक्षिणात्य वाण-राजवंदा में भी प्रभुमेरुदेव-पुत्र विजयबाहु एक विकम पदवीधारी राजा हुआ हैं। इसी तरह कहा जाता है उज्जयिनी के भी असली विकमादित्य के सिवा, विकम पदवीधारी दो एक राजा हुए हैं। इनमें एक हर्ष विकमादित्य नामक राजा भी है।

किन्तु विकमादित्य-पदवी धारण करनेवाले और तदनुकूल थोड़ा-बहुत आचरण करनेवालों में श्रेष्ठतम वास्तदिक नराधिप तो प्रथम चन्द्रगुप्त विकमादित्य, समुद्रगुप्त-विकमादित्य और द्वितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ही हैं।

यदि हमारी शास्त्रीय जनश्वतियाँ सत्य हैं तो अनेक विद्वानों के शब्दों में यह मानना पड़ेगा कि उक्त तीनों सम्राटों के समय उज्जयिनी सम्राट् परम भट्टारक महाराज के विकम-काल का भव्य प्रभाव गुप्तकाल में भी नामशेष नहीं हुआ था, अपितु दिनानुदिन वढ़ ही रहा था। विशेषतः द्वितीय चन्द्रगुप्त के समय तो इतना बढ़ा कि ज्ञात इतिहास में भारत पहली बार पूर्णोन्नत कहलाने योग्य समझा जाने लगा। विधि-क्रम की दृष्टि से चीनी, ईरानी और रोमन साम्राज्यों में भारत ही अपेक्षाइन्त विस्तृत और उन्नत माना जाने लगा। और शासन-सौन्दर्य, ज्ञान-विज्ञान, सुखशान्ति और ऋदि-सिद्धि आदि सभी बातों में अद्वितीय भी प्रमाणित हुआ। ऐतिहासिक लोगों की दृष्टि में यह वह समय था जब संसार का दिग्दिगन्त इसी के ज्ञानालोक से आलोकित था। इसी से चीन, जापान और योद्य ने भी प्रत्यक्ष-परोक्ष रूप में जागूति और सभ्यता का पाठ पढ़ा था।



# जनता का विक्रमादित्य भारत के अतीत गौरव का प्रतीक

# श्री सम्पूर्णानन्द् एम० एल० ए०

विक्रमादित्य कौन थे, उनके राज्य का विस्तार कितना था, उनके जीवन में कौनसी मुख्य मुख्य घटनाएँ हुई, उन्होंने कभी अश्वमेध किया या नहीं, उनका वासनकाल किस वर्ष से किस वर्ष तक था, उनकी परिषद् कौन कौनसे विद्वान सुशोभित करते थे---ये सब प्रश्न महत्त्वपूर्ण हैं; परन्तु इनका महत्त्व विद्वानों के लिए है। साधारण भारतीय, वह भारतीय जिसका सामूहिक नाम 'जनता' है, इन वातों को नहीं जानता। उसने इन प्रश्नों को अब तक नहीं सुना है, सुनकर उसे ड्रूनमें कुछ विशेष रस भी नहीं आ सकता। वह जिस विक्रमादित्य, जिस राजा 'विकरमाजीत' से परिचित है उनका व्यक्तित्व ऐतिहासिक विक्रमादित्य से बहुत बड़ा है। जनश्रुति और सिहासन-बत्तीसी के विक्रमादित्य ऐतिहासिक खोज की अपेक्षा नहीं हुआ तब भी यदि देश विदेश के विद्वान् मिलकर यह व्यवस्था देदें कि इस नाम या उपाधि का कोई भी नरेश नहीं हुआ तब भी लोकसूत्रात्मा जिस विक्रमादित्य को जानती-मानती है उनकी स्मृति सुरक्षित रहेगी। इसका कारण स्पष्ट है। जनता के विक्रमादित्य व्यक्ति नहीं हैं, वे कई विचारों, कई आदर्शों के प्रतीक हैं।

जनता के विकमादित्य आदर्श भारतीय नरेश थे। आदर्श नरेश में प्रायः वे सब गुण होते हैं जो हीगेल के मत के अनुसार राजसत्ता में पाये जाते हैं, या यों कहिए कि आदर्श राजसत्ता में पाये जाने चाहिए। वह जनता के उत्तम 'स्व' का प्रतीक होता हैं। मनुष्य से भूल होती ही हैं, उसका राग द्वेष, उसका अधम 'स्व' उसको नीचे खींचता है, इसलिए उसे दण्डित होना पड़ता हैं, परन्तु यदि राज की ओर से समुचित, निष्पक्ष, व्यक्तिगत प्रतिहिंसा आदि भावों से अरब्जित न्याय होता है तो अपराधी का उत्तम 'स्व' दण्ड की न्याय्यता को स्वीकार करता है। दण्ड पानर, कष्ट भोगना, किसी को अच्छा नहीं लगता, परन्तु वास्तविक न्याय करनेवाले के प्रति द्वेष नहीं होता। एक अव्यक्त भावना रहती है कि यह दण्ड भी मेरे भले के लिए दिया जा रहा है। न्यायमूर्ति राजा भी माँ बाप की भाँति गुरुजनों में गिना जाता है। हीगेल के सिद्धान्त के अनुसार राज-सत्ता के साथ तादात्म्य स्थापित होने से व्यक्ति के 'स्व' की पूर्णता और पूर्णाभिव्यक्ति होती है। में इस राज का अवयब हूँ,



### जनता का विक्रमादित्य

इसका हूँ, यह मेरा है, ऐसी अनुभूति से अपने में एक विशेष प्रकार की वृद्धिसी प्रतीत होती है। राज के सुख-दुःख वैभव में अपना सब कुछ खोकर मानव परिवर्द्धित हो जाता है, राज की महत्ता अपने में आरोपित हो जाती है। राज की आज्ञा भार की जगह कर्त्तव्य हो जाती है और उसके लिए जो कुछ त्याग करना पड़ता है वह मुखद बन जाता है। भारतीय जनता राम, कुष्ण, अर्जुन, युधिष्ठिर, भोज और विक्रम के प्रति ऐसा ही भाव आज भी रखती है। उसके लिए विकमादित्य एक राजा मात्र न थे। वे उसके अपने राजा थे; वह आज भी उनके सुख की कथा सुनकर सुखी, उनके दुःख से दुःखी होती है; उनके बल, विक्रम, वैभव, बुद्धि पर गर्व करती है। तोप, वायुयान, टैंक और महापोत के स्वामी किसी सम्प्राट् या अधिनायक को उनके बराबर मानने को तैयार नहीं है। और लोग बलवान् होंगे, शासन करते होंगे, अपनी आज्ञाओं को मनवा लेने की सामर्थ्य रखते होंगे, परन्तू विक्रमादित्य में जो अपनापन जान पड़ता है वह अन्यत्र नहीं मिलता।

आदर्श भारतीय राजा आदर्श हीगेलीय राज से कुछ बातों में अधिक ऊँचे स्तर पर होता है। एक तो राजा चेतन होता है, राज जड़ होता है। जड़ सत्ता के प्रति वैसा आदर, वैसा स्नेह नहीं हो सकता जैसा व्यक्ति के प्रति होता है। व्यक्ति के साथ जैसा आदान प्रदान, जैसा विचार विनिमय हो सकता है वैसा जड़ संस्था के साथ नहीं हो सकता। लोकतंत्रात्मक शासन और समाचारपत्रों के अभाव में इस प्रकार के सम्बन्ध की आवश्यकता बहुत बढ़ जाती है। यदि प्रजाजन की पहुँच राजा तक न हो, यदि वह उससे खुलकर बात न कर सके, यदि वह स्वयं उनके सुख-दु:ख की सकिय खोज न करता रहे और उनके विचारों को जानने के लिये समुचित प्रवन्ध न करता रहे तो शासन शिथिल पड़ जायगा। विक्रम उन नरेशों में थे जिनके शरीर में भारतीय जनता अपने इस आवर्श को मूर्त मानती है। ऐसा विश्वास है कि विकम और उनकी प्रजा में पूरा स्नेह था, प्रजा को उनसे अपने मन की बात कहने का पूरा अधिकार था, वे जन-मत जानने के लिए इच्छुक रहते थे और उसके अनुसार ही आचरण करते थे। भारतीय नरेश में दूसरी बात यह होती थी कि वह धर्म का रक्षक होता था। ऐसा माना जाता है कि आदर्श नरेशों के मस्तक पर देवगण का वरद हाथ रहता था और सिद्ध, योगी, विद्याधर, वेताल, मेरव, तथा विनायक हर काम में उनकी सहायता किया करते थे। ऐसे नरेशों के साथ सहयोग करने से ऐहिक के साथ साम आत्रिक लाभ भी था, विक्रम सम्बन्धी कहानियों से इस विश्वास की पर्याप्त पुष्टि होती है।

विक्रम की गाथा की रचना का श्रेय कवियों को कम, जनता को अधिक है। विक्रमादित्य उपाधिघारी कोई ऐतिहासिक राजा रहा होगा, परन्तु यदि कोई ऐसा व्यक्ति न होता तो जनता किसी कल्पित राजा की सृष्टि करके उसको अपने आदर और स्नेह की माला पहिना देती। उसकी आत्मा तृषित थी और है; किसी ऐसे व्यक्ति को पाये या बनाये बिना उसको चैन नहीं मिल सकता था।

भारतीय, मुख्यतः हिन्दू-आत्मा की अतृष्ति का कारण सांस्कृतिक और राजनीतिक है। भारत आज सैकड़ों वर्षों से परतंत्र है। पठान और मुगलकाल समस्त देश की दृष्टि से पराधीनता का युग भले ही न रहा हो परन्तु यह मानना ही होगा कि हिन्दू दबा हुआ था। राजा मुसलमान था, शासन का सूत्र जिन लोगों के हाथ में था वे केवल इस्लाम धर्म के अनुयायी ही न थे वरन् या तो विदेशी थे या उनके कुछ ही पीढ़ियों पहले के पूर्वज विदेश से आये थे। हिन्दू मन्दिर ध्वस्त किये जाते थे, जो बच रहे थे वे शासकों की घृणा-मिश्रित दया या उपेक्षा-दृष्टि के सहारे खड़े थे। राजभाषा विदेशी थी; पण्डितों की जगह उलमा का समादर था; बातचीत, वेषभूषा, शील, आचार, सब पर विदेशी छाप पड़ती जाती थी। हिन्दू को आत्मा वस्त, दलित, संकुचित हो रही थी। आज भी वही दशा है, अन्तर केवल इतना है कि जो अवस्था पहले केवल हिन्दुओं की थी, वह आज सारे समाज की है। इस मानस अवस्था को यदि कोई एक शब्द व्यक्त कर सकता है तो वह इच्छाभिघात है। भारतीय फैल नहीं सकता, जिघर बढ़ना चाहता है उघर ही उसकी इच्छा अभेद्य दीवार से टकराकर चूर्ण हो जाती है।

ऐसी दशा में आपन्न जाति या तो मर जाती है या फिर अपने अतीत के सहारे जीती है । भारत के भाग्य अच्छे हैं, उसे जीना है, इसलिए उसके अतीत ने उसे सँभाल लिया । राष्ट्रीय आत्मा की परख अचूक होती है; वह अतीत में से उन्हीं तत्त्वों को पकड़ती है जो बल देनेवाले, उभारनेवाले होते हैं । महाभारत के नायक चिरस्मरणीय व्यक्ति थे, महाभारत

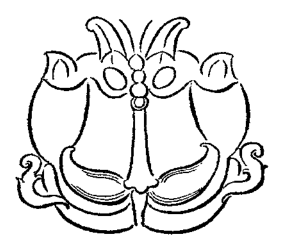
Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



# श्री सम्पूर्णानन्द

लिकटतर भी है, परन्तु महाभारत गृहकलह और अपने हाथों अपना सर्वनाक्ष ही तो सिखलाता है। वह लोकप्रिय न हुआ। जनता ने रामायण को अपनाया। उसमें अपने विजय, साम्राज्य-स्थापन, उत्कर्ष की कथा है। हम आज पतित हैं, परन्तु सदा ऐसे न थे; कभी हम भी बड़े थे, पृथ्वी पर सम्मान के पात्र थे; रामायण के द्वारा यह भावना हृदयों में अवतरित होती है और उनको ज्ञान्ति देती है।

यही चीज विकम की गाथा में हैं। राम मनुष्य थे परन्तु विष्णु के अवतार भी थे। उनका देवत्व भुलाया नहीं जा सकता। विकम सर्वतः मनुष्य थे। उनका जीवन मनुष्य का जीवन था, उनका चरित्र मनुष्य का चरित्र था, उनका सुख-दुःख मनुष्य का सुख-दुःख था। उनके शरीर में भारत का साधारण मनुष्य अपने को देखता है, परन्तु अपने को आज के रूप में नहीं, प्रत्युत उस रूप में जिसमें वह होना चाहता है। विकम भारत के गौरव, उत्कर्ष, धर्म, त्याग, वैभव, और ज्ञान के प्रतीक हैं। उनकी चर्चा करते समय जनता को अपने अतीत की एक झलक देख पड़ जाती है और अनागत की आसाएँ फिर हरी हो उठती हैं। न यह झलक व्यक्त होती हैं, न यह आशाएँ। यदि ये व्यक्त होतीं, यदि इनको स्पष्ट शब्दों में वताया जा सकता तो फिर यह राजनीति के थोड़ेसे विद्वानों की विचार-सामग्री होकर रह आतीं। अव्यक्त होने के कारण ही इनका स्थान जनता के दिलों में हैं। जब तक भारतीय संस्कृति फिर अपना सिर नहीं उठा लेती तब तक जनता के विकम का स्थान कोटि कोटि भारतीयों के हृदयों में सुरक्षित है। इसके बाद इतिहास-वेत्ताओं को अधिकार है, विकम की सत्ता को रक्खें या मिटाएँ।



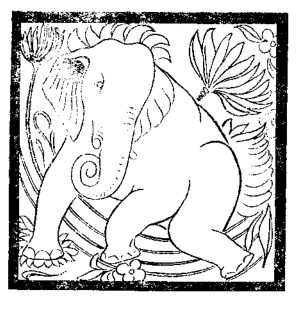


🟶 मालवाना जयः 🏶

श्री महेन्द्र

वर्प बीते दो हजार ! बढ़ रहे थे देश में कूर अत्याचार जब हूणों-शकों के, और जनता खो रही थी आत्म-गौरव, इक्ति अपनी, सभ्यता, सम्मान अपना। धर्म, संस्कृति का पतन था हो रहा जब तीवगति से; छा रहे थे जब निराशा-मेघ आ-आ। संगठित भी थी नहीं जब वीर मालव-जाति सारी; राष्ट्र को जब छोड़कर, संकीर्ण बनते जा रहे थे, मालवों के हृदय दुर्बल। नष्ट होता जा रहा था वह पुरातन, पूर्ण वैभव, छा रहा था विश्व में भीषण निविइन्तम भी भयंकर,

रात दुख की बढ़ रही थी नाश के साधन अमित एकत्र कर ! ठीक ऐसे ही समय ज्योति देखी विश्व ने, नव-जागरण के स्वर सुने; एक युग के विशंखल, बिगड़े हुए, उजडे़ हुए, मिटते हुए, सोते हुए, इस देश के जन-प्राण को वीर विक्रम ने जगाया ! संगठन कर पूर्ण विखरी शक्ति का. विश्व को अनुभव करायाः---मिट नहीं सकते कभी हम. त्याग हम में है अपरिमित, है सुजाओं में पराकम, हम विजय के योग्य हैं. कह सकेंगे, कह चुके हैं।---मालवानां जयः !!



# गुजराती साहित्य में विकमादित्य

दीवान बहादुर श्री ऋष्णलाल मोहनलाल झवेरी, एम० ए०, एलएल० बो०, जे० पी०

विक्रम-संवत् की द्वि-सहस्राब्दी पर उत्सव के आयोजन के विचार की उत्पत्ति के साथ ही यह प्रश्न सम्पूण देश के विवेचन का विषय बन गया है कि क्या इस संवत् के प्रवर्तक का अस्तित्व वास्तव में कभी रहा है, और यदि रहा है तो इस नाम का कोई एक सम्राट् हुआ है अथवा एक से अधिक, और वह कोई काल्पनिक व्यक्ति था अथवा वास्तविक, और यह प्राकृतिक है कि गुजराती लेखक भी इस पर विचार करने में संलग्न हों। शास्त्री रेवाशंकर मेघजी पुरोहित नामक संस्कृत के विद्वान् पण्डित उनमें से एक हैं और उन्होंने ऐतिहासिक तथा पौराणिक उदाहरण उद्धृत करते हुए यह तथ्य स्थापित किए हैं---(१) विकमादित्य का अस्तित्व सम्प्राट् के रूप में रहा है, (२) जसकी राजधानी मालवान्तगंत उज्जयिनी थी, (३) जसने ईसवी पूर्व ५७ से पहले विक्रम संवत् का प्रवर्तन किया, तथा (४) यह संवत् युधिष्ठिर द्वारा प्रवर्तित संवत् के समाप्त होने पर प्रचलित किया गया। इसके अतिरिक्त उन्होंने यह भी सिद्ध किया है कि यह संवत् मालव<sup>क</sup> संवत् के नाम से भी प्रसिद्ध था।

प्राचीन गुजराती साहित्य में शासक के रूप में विक्रम की अनेक विशेषताओं में हारून-उल-रशीद की भाँति उसके साहसपूर्ण कार्यों का वर्णन भी मौलिक रूप में नहीं वरन् संस्कृत से अनूदित रूप में किया गया है। जहाँ तक मराठी साहित्य का सम्बन्ध है वैताल पच्चीसी के पाठ का आधार मूल संस्कृत का हिन्दी अनुवाद था; † तथापि कवि सामल (विकम संवत् १७७४-१८२१) द्वारा गुजराती में लिखित वैताल पच्चीसी अधिक प्राचीन थी। इसके छन्दों की रचना सन् १७१९ तथा

- \* 'ज्ञक-प्रवर्तक पर-दुख-भंजन महाराज विकमादित्य' पृष्ठ ६ से ९ तक 'गुजराती' का दिवाली-अंक (२४ अक्टूबर १९४३ आषाढ़ वदी राम-एकादकी, संयत् १९९९)।
- † किंडगी टेल्स ऑफ विक्रम (१९२७), भूमिका।

શ્રપ



# गुजराती साहित्य में विकमादित्य

१७२९ के बीच में हुई । इस ग्रन्थ की रचना करने में कवि को दस वर्ष लगे । इसका मराठी रूपान्तर सन् १८३० में किया गंगा । इस प्रकार गुजराती रूपान्तर लगभग एक शताब्दी अधिक प्राचीन था ।

इसका रचयिता और इसका नाम 'सिंहासन बत्तीसी' अथवा सिंहासन की बत्तीस कहानियां रखनेवाला कवि सामल अठारहवीं बताब्दी में प्राचीन गुजराती साहित्य के तीन ज्योतिर्मय स्तम्भों में से एक था और आख्यानकारों का शिरोमणि माना जाता था। वह संस्कृत से पौराणिक उपाख्यानों का अनुवाद करके उनको गाकर सुनाता था। उस काल में असंस्कृतज्ञ श्रोताओं के बीच संस्कृत ब्लोकों के स्थान पर देशभाषा में आख्यान गाकर सुनाने की यह प्रणाली गुजरात में बहुत लोकप्रिय सिद्ध हुई थी।

सामल क्रजभाषा जानते थे, फिर भी उन्होंने संस्कृत पाठ\* को ही अपना आधार बनाया और उन्होंने जहाँ चाहा परिवर्तन भी कर दिए।

सामल के रचनाकाल में कविताओं के कथानकों का आधार शास्त्रों से ग्रहण करने की कवियों में प्रथा थो। कल्पना-प्रसूत रचताएँ निषिद्ध मानी जाती थीं। इस कारण सामल को अपनी रचना में बार्मिकता का पुट देना पड़ा।

सामल की कहानियों ने देश के भीतरी भाग में भी प्रवेश प्राप्त किया था। उसकी कहानियों ने केरा जिले में राखीदास नामक एक धनी जमींदार का ध्यान आकर्षित किया। वह विद्या का संरक्षक था। उसने सामल को बुलवाया, अपने साथ रहने को उसे आमंत्रित किया तथा उसके भरण-पोषण के निमित्त कुछ भूमि भी प्रदान की। इस उपहार के बक्ले सामल ने राखीदास का नाम अमर कर दिया और उसे भोज के समकक्ष बना दिया। सामल की प्रत्येक रचना में उसकी अत्यधिक प्रशंसा है।

सामल के जीवन का उद्देश्य उपदेशात्मक था। लोकप्रिय भाषा में लिखित तथा पठित कहानियों तथा उपाख्यानों ढ़ारा वह जनसाधारण को अनियमित, अनैतिक तथा निरानन्द जीवन से दूर ले जाकर सदाचार के मार्ग पर ले जाना चाहता था, इसके लिए उसने प्रत्येक सहायक साधन को ग्रहण किया। सम्प्राट् विक्रमादित्य को वह सदैव 'पर-दुख-भंजन' के नाम से पुकारना है और उसके साहसपूर्ण कार्यों का वर्षन करनेवाली आख्यायिकाएँ उसके उपर्युक्त उद्देश्य की सिद्धि के लिए उपयुक्त ज्ञान हुई, अतः उसने दस वर्ष पर्यन्त उन्हें उचित तथा लोकप्रिय रूप में प्रस्तूत करने का प्रयत्न किया।

वह विकम का जन्म तथा उसके साहसपूर्ण कार्यों का उल्लेख संक्षेप अथवा विस्तार रूपसे विभिन्न स्थानों पर करता है जिनमें से कुछ इस प्रकार हैं:---

वह विकम का वंश-कम गन्धर्वसेन से बतलाता है जिसने त्रम्बकसेन की लड़की से विवाह किया। गन्धर्वसेन रात्रि को देवता का रूप तथा दिन में गर्भ का रूप धारण कर लेता था। एक दिन गंधे का चर्म उसकी सास द्वारा जला दिया गया, और परिणामस्वरूप नगर के विनाश के रूप में आपत्ति आई। रानी, जो उस समय गर्भवती थी, भागी और उसने एक ऋषि के आश्रम में आश्रय लिया जहाँ उसने एक पुत्र को जन्म दिया। उसका नाम विको रखा गया। उसने उज्जैन में वैताल पर विजय प्राप्त की और उस स्थान का राजा हो गया तथा अन्ततः उसने भरतखण्ड पर एक-छत्र सम्राट् के रूप में

- \* 'सिंहासन बत्रीसी'--- ले० अम्बालाल बी० जन, बी० ए०, प्रथम भाग १९२६, पृष्ठ ३ जहां कवि कहता है कि उसने अपने प्राकृत में रचे प्रन्थ के लिए संस्कृत को आधार बनाया है।
- † Mile-stones in Gujrati Literature---ले॰ छ॰ मो॰ झबेरो, पृष्ठ ९७ प्रथम संस्करण १९१४।



#### दीवान बहादुर श्री कृष्णलाल मोहनलाल झवेरी

शासन किया। ‡ आगे नन्दा नाम की पुलली के मुख से कहलवाया गया है——"सुनो, राजा भोज! यह उस राजा विक्रमादित्य का सिंहासन हैं जिसका नाम 'पर-दुख-भंजन' हैं। वह इन्द्र के पास से आया है, वह शूरवीर है तथा धैयंवान् भी है। उसने चकवर्ती के रूप में शासन किया तथा एक संवत् प्रचलित किया, वह सभी स्त्रियों के लिए (अपनी स्त्री के अतिरिक्त) भाई के समान था और वह नारायण का भक्त था। उसने संसारभर को मुक्त कर दिया और उसके राज्य में अर्हानश आनन्द ही आनन्द छाया रहता था।"†

उसकी उदारता का वर्णन करने के लिए 'अहरनी अवनीकारी' शब्द प्रयुक्त हुए हैं। 'अहरनी' शब्द वास्तव में अऋणी है। यह आख्यायिका प्रचलित है कि आरिवन मास के अन्तिम दिन वह अपनी समस्त प्रजा को एक साथ बुलाता था और अनुसन्धान के परंचात् ऋणी होनेवाले प्रत्येक व्यक्ति को ऋणमुक्त कर देता था जिससे प्रत्येक मनुष्य नव वर्ष के दिन कार्तिक शुक्ला प्रतिपदा से अपनी अपनी आय-व्यय पुस्तक को, जहाँ तक आरम्भ का सम्वन्ध है बिना लिखे पृष्ठ से प्रारम्भ कर सके। यही कारण है कि बिकम-संवत् का नया वर्ष कार्तिक शुक्ला प्रतिपदा से प्रारम्भ होता है।

पीछे भी एक आख्यायिका है में उसने विकम की उत्पत्ति तथा उसके राज्य के वर्णन के विकास एवं विस्तार के लिए तीन पृष्ठ लिखे हैं । यहाँ उसने विकम के भाई भर्तुहरि का उल्लेख भी किया है, जो अन्ततः सन्यासी हो गया था ।

विमला नाम की पुतली ढ़ारा कही गई दशम आख्यायिका, जो गन्धर्वसेन की आख्यायिका कही जाती है इस कहानी से भिन्न हैं। उसमें विक्रम के जन्म तथा राज्य का सविस्तर वर्णन है। इसमें प्रभव को, जो पीछे से विक्रम का सचिव हुआ, उसका भाई बना दिया है। उनकी माता त्रम्वक घाडचा त्रम्वकतती में रहती थी जो मूकम्प ढ़ारा विनष्ट हो जाने के परचात् पुर्नार्नीमत होने पर केम्बे (सम्भायत) के नाम से प्रसिद्ध हुई। प्रत्येक संवत् का वर्ष-चक्र प्रभव के नाम से प्रारम्भ होता है। अपने वशीक्रत वैताल से उसने यह जान लिया था कि वह १३५ वर्ष परचात्) के संवत् के प्रारम्भ के समकालीन रहेगा। सम्भवतः यह समय पैठण के शालिवाहन (विक्रम संवत् के १३५ वर्ष परचात्) के संवत् के प्रारम्भ के समकालीन होने से विक्रम का जीवन इतना रखा गया है।

विकम के जीवन तथा राज्य का और भी भिन्न रूप सामल की वैताल प<del>ब्</del>चीसी नामक रचना में प्राप्त होता है, जो बत्तोस कहानियों की अपेक्षा अधिक विस्तृत रचना में सम्मिलित हैं। कहानी के भूमिका भाग में वह राजा भोज के शासन का यक्षोगान करता है और कुछ आगे चलकर पञ्चदण्ड के छत्र का वर्णन करता है तथा यह बतलाता है कि विकम ने कैसे और किन परिस्थितियों में जन्म लेकर राज्य किया।}

राजा विकम के शौर्य, औदार्य तथा अन्य सद्गुणों के साथ उसकी राजधानी का वर्णन एक अन्य स्थान पर भी प्राप्त होता है।

- ‡ सिंहासन बत्रीसी, भाग १, ले० अम्बालाल बी० जैन, बी० ए० (१९२६) पृष्ठ ५, प्रथम आख्यायिका।
- † वही, पृष्ठ २५-२६।
- 🍰 वही, पृष्ठ १६०-१६३, चतुर्थ कथा ।
- 🛢 वही, भाग २, पृष्ठ ५०१-५४०।
- 🕴 (१) कालिडास का ज्योतिर्विदाभरण (२) 'गुजराती' प्रेस बम्बई द्वारा प्रकाशित पंचांग।
- 🖡 बृहत् काव्यदोहन, भाग ६, पृष्ठ ४९१-४९२, गुजराती प्रेस बम्बई द्वारा प्रकाशित।
- 🗼 कवि दलपतराय कृत काव्यदोहन द्वितीय माला (१८०५)।

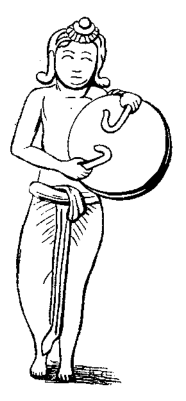


# गुजराती साहित्य में विकमादित्य

जहाँ तक र्घामिक गुणों का सम्बन्ध है, सामल श्रीमद्भागवत, रामायण तथा विकम-चरित्र को समान मानता है । वह विकम-चरित को भी परमार्थ और पुण्य से ओतप्रोत पाता है ।†

इस प्रकार विकम ने प्राचीन गुजरात के अत्यन्त विश्रुत कवियों में से एक की ळेखनी ढ़ारा प्रत्येक गुजरात निवासी के हृदय में अमिट स्थान प्राप्त कर लिया है और उसके हृदय में विकम-प्रवर्तित संवत् की पुण्यस्मृति उस समय सजीव हो जाती है जब वह अपने दैनिक जीवन एवं कार्यों को सब कालों के सर्वश्रेष्ठ-गुण-सम्पन्न एवं एक-शूर सम्राट् ढ़ारा प्रवर्तित संवत् के दर्षों ढारा नियंत्रित करता है।

🕇 भगवानलाल बी० जैनी कृत सिंहासन बत्तीसी का भाग २, पथ्ठ ५७०।





# चीनी-साहित्य में विक्रमादित्य

श्री विश्व-पा (फा चॅउ)

प्राचीन भारत के सर्वश्रेष्ठ शक्तिशाली और महान् शासकों में, जिल्होंने अपने आदर्श एवं शौर्यपूर्ण कार्यों से आर्य संस्कृति और सभ्यता को गौरव प्रदान किया तथा देशवासियों का ध्वंस करनेवाले विदेशी आक्रमणकारियों को खदेड़ दिया, हमारे मत से विक्रमादित्य सबसे अधिक स्तुति एवं प्रशंसा के पात्र हैं। ये महान् शासक राष्ट्र-प्रेम तथा देश-प्रेम से ओतप्रोत थे। उन्होंने अपने अद्वितीय रान्य-सामर्थ्य से केवल सीथियनों को ही बाहर नहीं निकाल दिया था और न केवल सम्पूर्ण भारतवर्ष को ही एक सूत्र में बाँध दिया था, वरन् अपने तीन्न उत्साह और गुण-म्राहकता द्वारा वे धर्म, कला तथा साहित्य के संरक्षक एवं आश्रयदाता भी बने थे। इन महान् सम्प्राट् के सुशासन एवं सर्वोच्च नेतृत्व में देशवासियों ने धर्म-राज्य के शान्तितायक वैभव तथा सौख्य का पूर्ण उपभोग किया था। यही कारण है कि जब चीनी यात्री शुआन्-चुआँड् ६३० ईसवी में बुद्ध-धर्म की उच्च शिक्षा प्राप्त करने के उद्देश्य से भारत में आया, तब उसने इनकी उदार कृतियों के सम्बन्ध में बहुत कुछ सुना और उसे अपने सुप्रसिद्ध प्रंथ 'सी-यू-की' अथवा 'पश्चिमी साम्प्राज्यों के बुद्ध-धर्म सम्बन्ध में बहुत कुछ सुना और उसे अपने सुप्रसिद्ध प्रंथ 'सी-यू-की' अथवा 'पश्चिमी साम्राज्यों के बुद्ध-धर्म सम्बन्ध में लहत कुछ सुना और उसे अपने सुप्रसिद्ध प्रंथ 'सी-यू-की' अथवा 'पश्चिमी साम्राज्यों के बुद्ध-धर्म सम्बन्ध में लहत कुछ सुना और उसे अपने सुप्रसिद्ध प्रंथ 'सी-यू-की' अथवा 'पश्चिमी साम्राज्यों के बुद्ध-धर्म सम्बन्ध में वहुत कुछ सुना और उसे अपने सुप्रसिद्ध प्रंथ 'सी-यू-की' अथवा 'पश्चिमी साम्राज्यों के बुद्ध-धर्म सम्बन्ध में वहत कुछ सुना और उसे अपने सुत्रसिद्ध होकर वितरित किया करते थे। अपने सुख अथवा भोग-विलास के लिए एक पैसा भी बचा रखने की चिन्ता वे नहीं करते थे। जिम्म्य व्वित अवतरण से हमें उनके सम्बन्ध में स्पन्ट विवरण प्राप्त होता है:---

> "उस समय श्रावस्ती के महाराज विकमादित्य का यश दूर-दूर तक फैला हुआ था। उन्होंने अपने अमात्यों को सम्पूर्ण भारतवर्ष में पाँच लक्ष स्वर्ण-मुद्रार्एँ प्रतिदिन वितरित करने की आज्ञा दी थी और वे प्रचुर रूप से (सर्वत्र) निर्धन, अनाथ तथा पीडि्तों की आवश्यकताएँ पूरी करते थे। साम्राज्य के साधन क्षीण होने के भय से महाराज के कोषाध्यक्ष ने स्थिति उनके समभ उपस्थित की और कहा, "महाराज ! आपका यश आपकी निम्नतम प्रजा तक पहुँच गया है और उसका विस्तार पशु-शृष्टि तक हुआ है। आप निखिल-संसार के निर्धनों की सहायता के अर्थ (अपने व्यय में) पाँच लक्ष स्वर्ण मुद्राओं की वृद्धि करने की आज्ञा

> > શ્રર્ .



# चीनी-साहित्य में विक्रमादित्य

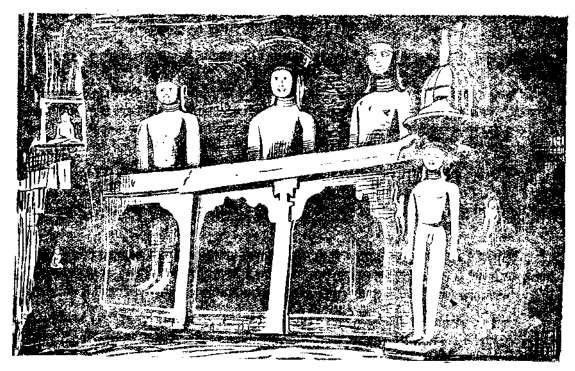
देते हैं। इस प्रकार आपका कोष रिक्त हो जायगा, तब इष्ठकों पर नवीन कर लगाने पड़ेंगे, अन्ततः जिनका परिणाम भूमि का चरम शोषण होगा और फिर असन्तोष का घोष सुनाई देगा तथा शत्रुओं को उत्तेजना मिलेगी। यह सत्य है कि सम्राट् दानशीलता का यश अर्जित करेंगे; परन्तु आपके अमात्य सबकी दृष्टि में सम्मान खो देंगे।'' महाराज ने उत्तर दिया "किन्तु में अपनी निज की बचत में से निर्धतों को सहायता को इच्छा करता हूँ। में किसी कारण से भी अपने निजी लाभ के लिए बिना विचारे देश पर भार नहीं डालुंगा"। तदनुसार उन्होंने निर्धनों के लाभ के लिए पाँच लक्ष की बुद्धि की\*।"

किन्तु उनके शासनकाल में एक दु:खद घटना घट गई। प्रसिद्ध बौद्ध दार्शनिक वसुबन्धु के आचार्य महातपस्वी मानोहित का देहावसान उस समय हो गया, और यह समझा जाता है कि इस तपस्वी की मृत्यु में विक्रमादित्य कारणभूत थे। विक्रमादित्य के प्रशंसकों और जीवनी लेखकों के लिए निम्न घटनाएँ कछ आकर्षक होंगी:---

इसके 🕇 कुछ समय पत्रचात ये महाराज वाराह की मगया में व्यस्त हुए। मार्ग भटक जाने पर उन्होंने एक व्यक्ति को मार्ग-निर्देश करने पर एक लक्ष मुद्राएँ प्रदान कीं। इघर शास्त्रों के आचार्य मार्नाहित ने एक व्यक्ति से क्षौर कराया और उसे इस कार्य के लिए तत्काल एक लक्ष स्वर्णमुद्राएँ देदीं। इस उदार कार्य का उल्लेख प्रधान इतिहासकार द्वारा इतिवृत्त में किया गया। महाराज इसे पढकर लज्जित हुए, उनका अभिमानी हृदय इससे निरन्तर व्यथित होने लगा और इसोलिए उन्होंने मानोहित पर दोषारोपण कर दण्डित करने की इच्छा की। इस उद्देश्य से उन्होंने विद्वत्ता की श्रोष्ठ कीर्तिवाले सौ विभिन्न धार्मिक व्यक्तियों की एक परिषद की घोषणा की और यह आदेश दिया कि "मैं विभिन्न (भ्रान्त) मतों को नियंत्रित और (शास्त्रार्थ की) वास्तविक सीमाओं का निर्धारण करना चाहता हुँ। विविध धार्मिक सम्प्रदायों के मत इतने विभिन्न हैं कि किस पर विश्वास किया जाय----मस्तिष्क यह नहीं जान पाता। अत्तः आज अपनी अधिकतम योग्यता मेरे आदेशों के पालन में लगा दीजिए।" शास्त्रार्थ के लिए मिलने पर उन्होंने दूसरा आदेश दिया कि "नास्तिक मत के आचार्य अपनी योग्यता के लिए विश्वत हैं। श्रमण तथा बौद्ध मतावलम्बियों को उचित है कि वे अपने सम्प्रदाय के सिद्धान्तों को भल्ले प्रकार से देख लें। वे विजयी होकर वौद्धमत को समादर प्राप्त कराएँगे, किन्तू पराजित होने की दशा में उनका उन्मुलन कर दिया जायगा।" इस पर मानोहित ने नास्तिकों से शास्त्रार्थ किया और उनमें से ९९ को निरुत्तर कर दिया। अब एक नितान्त अयोग्य व्यक्ति उनके लिए शास्त्रार्थ को विठाया गया तथा महत्त्वहीन वादविवाद के लिए (मानोहित ने) अग्नि तथा धुम का विषय प्रस्तुत किया। इस पर महाराज तथा नास्तिकों ने यह कहकर कोलाहल किया कि "शास्त्रों का आचार्य मानोहित वाग्व्यवहार में भ्रान्त हो गया है। उसे पहले धुम जया पीछे अग्नि कहना चाहिए था। वस्तुओं का यह स्थिर त्रम है।" कठिनाई का स्पष्टीकरण करने के इच्छुक मानोर्हित को एक शब्द भी सुनाने का अवसर नहीं दिया गया। इस पर लोगों के अपने साथ किए गए ऐसे व्यवहार से लज्जित होकर उन्होंने अपनी जिह्वा दाँतों से काट डाली और अपने शिष्य वसुबन्धु को इस प्रकार उपदेश लिखा, "दूराग्रही व्यक्तियों के समूह में न्याय नहीं होता; मूढ़ व्यक्तियों में विवेक नहीं होता।'' इस प्रकार लिखने के पश्चात उनकी मत्यु हो गई।'। यह घटना वास्तव में शोचनीय है, परन्तु हम यह समझ सकते हैं कि संभवत: महाराज विकमादित्य का यह अभिप्राय नहीं था½।

यहाँ यह कहना असम्बद्ध न होगा कि चीनी भाषा में विकमादित्य का नाम 'छाँब् जिर्' है, जिसका अर्थ है विकम (विकमण करना, ऊपर निकालना) <del>|</del>- आदित्य ।

- \* 'बुद्धिस्ट रिकॉर्ड ऑव् दी वेस्टर्न वर्ल्ड' भाग १, पृष्ठ १०७, १०८, एस० बीलकृत अंग्रेजी अनुवाद।
- † ऊपर अवतरित घटनाओं के पक्ष्वात्।
- ‡ यह अधिक संभव है कि यह दन्तकथा शुआन्-चुआँडः के समय में साम्प्रदायिक कारणों से प्रचलित की गई हो और यह निइचय ही संवत्-प्रवर्तक उज्जविनी-नाथ विक्रमादित्य से सम्बन्धित नहीं है, यह तो अप्रवस्ती के महाराज की कथा है । सं०।



# विक्रमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य

### श्री अगरचन्द नाहटा

भारतवर्ष के इतिहास में महान् प्रतापी अक्षुण्ण कीर्तिशाली सम्राट् विकमादित्य का स्थान बेजोड़ है। उनके ढारा प्रवर्तित विकम नामक संवत्सर शताब्दियों से सर्वाधिक प्रसिद्धि प्राप्त है। विकमादित्य की कथाएँ भारत के कोने कोने में प्रसिद्ध हैं, पर खेद है कि विकमादित्य की कथाओं और संवत्सर की जितनी अधिक प्रसिद्धि है, उनके विशुद्ध इतिहास की जानकारी उतनी ही अंधकारमय है। कुछ समय पूर्व तो ऐतिहासिक विद्वानों को यहाँ तक सन्देह हो गया था और कई अंशों में अब तक भी है, कि विकम-संवत्सर का प्रवर्त्तक शकारि विकमादित्य नाम का राजा सन् ५७ ई० पूर्व हुआ भी था या नहीं \*। पर हर्ष की वात है कि अब यह मत अनेक नवीन अनुसन्धानों ढारा शिथिल हो गया है। इतने पर भी समस्या भलीभाँति सुलझ नहीं पाई है, और अब भी यह प्रश्न विवादास्पद रूप में उपस्थित है।

स्वर्गीय पुरातत्त्वविद् श्री काशीप्रसाद जायसवाल के मतानुसार ई० पू० ५७ में क्षकारि गौतमीपुत्र सातकॉण ने नहपाण आदि क्षक राजाओं का उन्मूलन कर विक्रमादित्य के पद से प्रसिद्धि प्राप्त की †। और इसका समर्थन श्रीयुत जयचन्द्र विद्यालंकार आदि विद्वानों ने भी किया है ‡। जैन परम्परा के अनुसार इस समय वलमित्र नामक राजा ने झकों को हटाकर उज्जयिनी पर अधिकार किया था। इसके पूर्व इतिहास—--शकों के आगमन, गईभिल्ल के उच्छेदन का विधाद बर्णन कालकाचार्य सम्बन्धी उल्लेखों एवं कथाओं में पाया जाता है। जैन पुरातत्त्वविद् मुनि कल्याणविजयजी ने अपने

- \* भारतीय इतिहास की रूपरेखा, पृष्ठ ७८५ और "चन्द्रगुप्त विकमादित्य", पृष्ठ ३९।
- † सत् १९१४ में पटना के अंग्रेजी दैनिक एक्सप्रेस में प्रकाशित "ब्राह्यिन एम्पायर" शीर्षक लेख और चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की प्रस्तावना।
- ‡ भारतीय इतिहास को रूपरेखा, पृष्ठ ७३३ से ७८८।



# विकमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य

''बीर-निर्वाण-संवत् और जैन-कालगणना'' \* नामक निबन्ध में इस घटना का संक्षिप्त विवरण † इस प्रकार दिया है:---

"बलमित्र भानुमित्र के अमल के ४७वें वर्ष के आसपास उज्जयिनी में एक अनिष्ट घटना हो गई। वहाँ के गर्दभिल्ल बंशीय राजा दर्पण ने कालकसूरि नाम के जैन आचार्य की बहिन सरस्वती साध्वी को जबरन पर्दे में डाल दिया। आर्य कालक ने गईभिल्ल को बहुत समझाया, उज्जयिनी के जैन-संध ने भी साध्वी को छोड़ देने के लिए विविध प्रार्थनाएँ कीं, पर राजा ने एक भी न सुनी।

''कालकसूरि ने निरूपाय हो राजसत्ता की मदद लेना चाही, पर उज्जयिनी के गर्दभिल्ल दर्पण से लोहा लेनेवाला कोई भी राज्य उस समय नहीं था। भरोच के बलमित्र भानुमित्र कालक और सरस्वती के भानजे थे, पर वे भी दर्पण के सामने अँगुली ऊँची करने का साहस नहीं कर सके। अन्त में कालक ने परदेश जाकर किसी राजसत्ता की सहायता लेने की ठानी और वे पारिसकुल जा पहुँचे।

''पारिसकुल में जाकर कालक ने एक झकवंशी शाह (मांडलिक राजा) के दरबार में जाना शुरू किया। निमित्त-ज्ञान के वल से थोड़े ही दिनों में कालक ने शाह के मन को अपने वश में किया और मौका पाकर वह उसे और दूसरे अनेकों शाहों को समुद्रमार्ग से हिन्दुस्तान में ले आया। रास्ते में लाटदेश के राजा बलमित्र भानुमित्र आदि मी शाहों के साथ हो गए।

''कोई ९६ शक मांडलिक और लाट के राजा बलमित्र की संयुक्त सेना ने उज्जयिनी को जा घेरा । घमासान लड़ाई के बाद शक झाहों ने उज्जयिनी पर अधिकार कर लिया और गर्दभिल्ल को कैंद करके सरस्वती साध्वी को छुड़ाया । कालकगूरि की सलाह के अनुसार गर्दभिल्ल को पदच्युत करके जीवित छोड़ दिया गया और उज्जयिनी के राज्यासन पर उस शाह को बिठलाया जिसके यहाँ कालक ठहरे थे।

"उक्त घटना बलमित्र के ४८वें वर्ष के अन्त में घटी। यह समय वीर-निर्वाण का ४५३वाँ वर्ष था।

''४ वर्ष तक शकों का अधिकार रहने के वाद बलमित्र भानुमित्र ने उज्जयिनी पर अधिकार कर लिया और ८ वर्ष तक वहाँ राज्य किया; भरौंच में ५२ वर्ष और उज्जैन में ८ वर्ष, सब मिलकर ६० वर्ष तक बलमित्र भानुमित्र ने राज्य किया। यही जैनों का बलमित्र पिछले समय में 'विक्रमादित्य' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। इसकी सत्ता के ६० वर्षों से ५ वाँ आँकडा परा हुआ।

"बलमित्र भानुमित्र के बाद उज्जयिनी के राजसिंहासन पर नभःसेन बैठा।

''नभःसेन के पाँचवें वर्ष में शक लोगों ने फिर मालवा पर हमला किया, जिसका मालव प्रजा ने बहादुरी के साथ सामना किया और बिजय पाई । इस शानदार जीत की यादगार में मालव प्रजा ने ''मालव-संवत्'' नामक एक संवत्सर भी चलाया, जो पीछे से ''विकम-संवत्'' के नाम से प्रसिद्ध हुआ । ‡''

- \* प्र० नागरी प्रचारिणी पत्रिका, भाग १०, अंक ४। † इस घटना का कुछ विस्तार से वर्णन कल्पाणविजयजी ने अपने "आर्य कालक" लेख में किया है, जो द्विवेदी अभिनन्बन ग्रन्थ के पृष्ठ ९४-११९ में छपा है।
- 🚦 जैन परम्परा की कालकाचार्य-कथा की ऐतिहासिकता को सभी विद्वानों ने स्वीकार किया है।
  - (१) चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ग्रन्थ के पृष्ठ ३९ में श्रीयुत् गंगाप्रसाद मेहता, एम० ए०, लिखते हें----"कालकाचार्य-कथा नामक-जैन ग्रन्थ से पता चलता है कि मध्य-भारत में शकों ने विक्रमाब्द के पहले अपना राज्य स्थापित किया था, जिन्हें विक्रमादित्य उपाधिवाले एक हिन्दू राजा ने परास्त किया। जिन शकों का विक्रमादित्य से मालवा में युद्ध हुआ था, उनके राजाओं ने शाही और शाहानुशाही अर्थात् राजाधिराज का विरुद धारण कर रखा था, इस बात का भी उस कथा में उल्लेख है, जिसका समर्थन शक राजाओं के सिक्कों पर उत्कीणं उपाधियों से पुरी तरह होता है। इसमें कुछ भी सन्देह नहीं कि उक्त कथानक का आधार ऐतिहासिक है।"
  - (२) पुरातत्त्ववेसा स्टेन कोनो का कथन है कि इस जैन-कथा पर अविश्वास करने का लेगभर भी कारण मुझे प्रतीत नहीं होता (खरोष्ठी शिलालेख कॉपर्स ई. इंडिकेंरम् जिल्द, २, भा० १, पू० २५-२७)।

શ્કર



श्रो अगरचन्द नाहटा

# विक्रमादित्य की कथाओं का विशाल साहित्य

विक्रम की लोकप्रियता का ज्वलन्त उदाहरण उनके सम्बन्धी कथाओं का विशाल साहित्य है। यह साहित्य इतना विशाल है कि किसी के राज्य की कथाएँ इतने विपुल परिमाण में नहीं पाई जातीं। वेताल-पच्चीसी, सिंहासन-बतीसी आदि कथाओं के ग्रन्थ प्राय: प्रमुख सभी भारतीय भाषाओं में पाये जाते हैं। इन कथानकों में से कई कथाओं का आधार बहुत प्राचीन साहित्य है; उदाहरणार्थ वेताल-पच्चीसी की कथाएँ ११वीं शताब्दी के प्रसिद्ध कथा-संग्रह (१) बुध-स्वामी-विरचित बृहत्कथा-क्लोक-संग्रह, (२) क्षेमेन्द्र-रचित वृहत्कथामंजरी (ई. १०५०), (३) सोमदेव-रचित कथासरित्सागर (ई० स० १०७०) में पाई जाती हैं। इन तीनों का आधार गुणाढ्य-रचित बृहत्कथा ग्रन्थ है, जो पैशाची भाषा में था, पर अभी लुप्त है। इसका समय ई० ५वीं शताब्दी के पूर्व का ही अनुमान किया जाता है। इसी प्रकार पंचदण्ड की कथाओं का जैन-पंचदण्ड-चरित्र सं० १२९० का रचित है। क्षेमंकर ने सिंहासनवत्तीसी को महाराष्ट्री भाषा में रचित उक्त कथा को देखकर अपना ग्रन्थ बनाने का उल्लेख किया है। खेद है कि वह महाराष्ट्री कथा भी अब उपलब्ध नहीं है एवं उसका समय अज्ञात है। जैनकवि राजवल्लभ ने सिद्धसेन-रचित सिंहासनदात्रिंशिका का उल्लेख किया है, पर वह भी अब प्राप्त नहीं है । विक्रम सम्बन्धी कथाओं एवं साहित्य की प्रचुरता होने पर भी खेद है कि मारतीय विद्वानों ने उनकी खोज, तुलनात्मक अध्ययन, आलोचना एवं प्रकाशन की ओर उदासीनता दिखाई है। परन्तु पाश्चात्य विद्वानों ने इसकी अच्छी कदर की है। उन्होंने कई कथाओं को बढ़े सुन्दर ढंग से सम्पादित करके प्रकाशित किया है। \* उनके अनुवाद अंग्रेजी, फेंच, जर्मन, स्वीडिश आदि भाषाओं में आल्जेचना के साथ प्रकाशित किय हैं।

# विकम सम्बन्धी समग्र साहित्य और उसमें जैन साहित्य का स्थान

जैसाकि ऊपर लिखा जा चुका है, विकम सम्बन्धी साहित्य बहुत ही विशाल है। संस्कृत में उपयुंक्त तीन कथा ग्रन्थों के अतिरिक्त शिवदासकृत वेतालपंचविंशति (प्रति:---स्टेट लाइब्रेरी वीकानेर) एवं यही कथा जंभलदत्त-रचित (बंगीय विद्वान् जीवानंद ढारा) कलकत्ते से प्रकाशित है। केटलोगस् केटलोग्राम में वल्लभ-रचित उक्त नाम के ग्रन्थ का एवं सिंहासनढात्रिशिका का वररुचि, कालिदास, रामचन्द्र (संभवत: रामचन्द्र सूरि ही हैं) और शिव के रचित होने का उल्लेख है। जैन ग्रन्थावली में विद्यापतिभट्ट-रचित विकम-चरित्र का उल्लेख पाया जाता है। बीकानेर स्टेट की अनूप संस्कृत लाइब्रेरी में मलेखेडर भट्ट रचित विकमार्क-चरित्र की प्रति है जिसमें सिंहासन-बत्तीसी की कथाएँ हैं। संस्कृत-साहित्य के इतिहास के पुष्ठ ३१७ में मद्रास से प्रकाशित "विकमार्क-चरित्र का उल्लेख किया है, संभवतः वह यही होगा। पेंजर के संपादित कथासरित्सागर के अंग्रेजी अनुवाद के परिशिष्ट में एतद्विषयक प्रकाशित साहित्य की सूची दी है, उसके अनुसार तामिल एवं महाराष्ट्री भाषाओं में भी विक्रम-साहित्य है, जिसका अनुवाद केनकेड और वेलिंग्टन ने किया है। गुजराती भाषा में नरपति-रचित पंचदण्डवार्ता (तं० १५६०) एवं मधुसूदन व्यास कृत हंसावती-चरित्र (तं० १६५४) फार्बस् सभा से प्रकाशित **है। गुजंर के** प्रसिद्ध कवि सामलभट्ट (सं० १७७९-८०) ने विकम की पंचरण्ड एवं सिंहासनबत्तीसी की कथाओं को लेकर बहुत सरस साहित्य का निर्माण किया। पर इस भाषा में अधिकतर साहित्य जैनों का ही है, जिसका परिचय इस लेख में कराया गया है। हिन्दी भाषा में वेतालपच्चीसी एवं सिंहासनबत्तीसी की कथाओं पर कई कवियों के ग्रन्थों का पता चला है, यथा:---

भगतदास (अनूप संस्कृत लायब्रेरी), अपूर्णः-हमारे संग्रह में।

हार्वर्ड ओरियन्टल सीरीज से "सिंहासनद्वात्रिंशिका" के ४ रूपान्तर बड़े उत्तम ढंग से (सानुवाद) प्रकाशित हुए हैं, एवं "पंचदण्ड-छत्र-प्रबन्ध" भी जर्मनी से प्रकाशित हो चुका है।

શ્કર



# विकमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य

- ३—-सिंहासन-वत्तीसीः---१.गंगाराम, २.परमसुख, ३.कृष्णदास, ४.मेघराज प्रधान, ५.काजिमअली (सं० १८०१), ६.लल्लूलाल, ७.सेनापति चतुर्वेदी (सं० १९२८ पू.), ८.सोमनाथ (सं० १८०७)। इनके अतिरिक्त मुझे देवीदास-कृत सिंहासनवत्तीसी नामक ग्रन्थ का और पता चला है जो सं. १६३३ फा. सु. ८ को देवास में रचा गया है।
- ४-—शनिकथाः——१. गणपति (सं. १८२६ वागौर) २. जोरावरमल (१८२५ नागपुर) ३. रामानन्द ४. कुपाराम (सं. १८८०). ५ अज्ञात कतृक ।

राजस्थानी भाषा में पद्यमय कविहालू-रचित वेतालपच्चीसी (पद्य ७७३, पत्र १४ से १६, कईमान भंडार), विकम-परकायाप्रवेश-कथा विप्र वस्ता रचित (पद्य ३२१, पत्र ७, गोविन्द पुस्तकालय) एवं गद्य राजस्थानी में बीकानेर नरेश अनूपसिंहजी के लिए रचित वेतालपच्चीसी, सिंहासनवत्तीसी के अतिरिक्त उक्त नामवाले अन्य गद्य अनुवाद एवं पंचदण्ड, चौबोली (प्र. स. सा. मंडल, दिल्ली) और शनिकथा आदि साहित्य उपलब्ध है।

यद्यपि दिकम सम्बन्धी जैनेतर-साहित्य की कमी नहीं है, फिर भी प्राचीनता एवं विपुलता में विकम सम्बन्धी जैन साहित्य भारतीय समग्न साहित्य से वाजी मार लेता है। जबकि भारतीय विविध भाषाओं के एतद् सम्बन्धी प्राचीन ग्रन्थ सब मिलाकर ५० से कम होंगे, अकेले जैन विद्वानों ने ५५ ग्रन्थ रचकर जो गौरव प्राप्त किया है, वह अत्यन्त श्लाघनीय एवं उल्लेखनीय महान् प्रयत्न है।

तेरहवीं कताब्दी के पश्चात् विक्रम सम्बन्धी जैन-साहित्य का निर्माण प्रारंभ होता है। उन सब में विक्रमादित्य के साथ 'सिद्धसेन दिवाकर' नामक जैन विद्वान् के सम्बन्ध का उल्लेख पाया जाता है। सिद्धसेन दिवाकर का समय ५वीं शताब्दी है†; अतः वे उल्लेख द्वितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य सम्बन्धी प्रतीत होते हैं। इसी प्रकार अन्य कई उल्लेखों में भी विक्रमादिय नामसाम्यवाले २-३ विक्रमादित्यों के सम्मिश्रण हो गये मालूम होते हैं। खेद है, हमारे विद्वानों ने विक्रमादित्य की कथा रूप विशाल कथा-साहित्य पर अभी तक गंभीर आलोचनात्मक दृष्टि नहीं डाली, अन्यथा कई नवीन तथ्य प्रकाझ में आने की संभावना थी। मेरे नम्प्र मतानुसार पिछली अनेक कथाओं में भी थोड़ा बहुत ऐतिहासिक तथ्य अवश्य है।

# विक्रमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य की सूची १. संस्कृत (मौळिक ग्रन्थ)

| रचनाकाल                | ग्रन्थ का नाम           | रचयिता   |     | प्राप्ति एयं प्रकाशन-स्थान                                   |
|------------------------|-------------------------|----------|-----|--------------------------------------------------------------|
| (१) सं. १२९०-९४        | पंचदण्डात्मक विकमचरित्र | अज्ञात   | ••• | प्र. हीरालाल हंसराज<br>जामनगर।<br>उ. जैन साहित्यनो संक्षिप्त |
| (२) १३वीं या १५वीं शती | सिंहासन द्वात्रिंशिका ‡ | क्षेमंकर | ••• | इतिहास ।<br>प्र.उ. लाहौर के सूचीपत्र में ।                   |

- र्‡ कई बिद्वान् इसे १३वीं इती की बतलाते हैं, पर षट्पुरूषचरित्र के कर्त्ता क्षेमंकर १५वीं इाती में हुए हैं। इस सिंहासन-द्वात्रिझिका में इसका आधार महाराष्ट्रीय भाषा का उक्त कथानक बतलाया है, पर वह अभी अझात है। श्रीविक्रमादित्यनरेझ्वरस्य चरित्रमेतत् कविभिनिबद्धैः। क्षेमंकरेण मुनिना वरगद्यपद्यबन्धेन युक्तिक्रतसंस्क्रतबन्धुरेण।)
  - विक्वोपकारविलसद्गुणकोर्तनाय चक्रें चिरामर पण्डितहर्षहेतुः ॥१॥

इसकी बीकानेर स्टेट लायब्रेरी में २, बृहद् ज्ञान भंडार में २, एवं हमारे संग्रह में भी अपूर्ण प्रति उपलब्ध है।



#### श्री अगरचन्द् नाहटा

| रचनाकाल                        | ग्रन्थ का नाम                  | रचयिता                                      | प्राप्ति एवं प्रकादान-स्थान                         |
|--------------------------------|--------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| (३) सं. १४७१ लगभग              | विक्रमचरित्र*                  | उ. देवमूर्त्ति (कासहृद्ग <del>च्</del> छीय) | सं० १४९६ लि. प्रति<br>लींबडी भंडार।                 |
| (४) सं. १४९० मा. सु.<br>१४ रवि | विकम (पंचदण्ड) चरित्र<br>खंभात | साघुर्पूा्णमा गच्छीय<br>रामचंद्रसूरि        | दानसागर† भंडार, बीकानेर।                            |
| (५) सं. १४९०, दर्भिका<br>ग्राम |                                | साधुपूर्णिमा रामचन्द्रसूरि                  | उ. जै. सा. सं. इतिहास।                              |
| (६) सं. १४९९                   | विकमचरित्र ४ ग्रं. ६७१२        | तपागच्छीय शुभशील 🕠                          | प्र. हेमचन्द्रसूरि ग्रंथमाला<br>अहमदाबाद ।          |
| (७) सं. १५२४ लगभग              | सिंहासनद्वात्रिशिका ५          | धर्मधोष गच्छीय राजवल्लभ                     | सं. १६१२ लि. प्रति गोविन्द-<br>पुस्तकालय, बीकानेर । |
|                                | विकमचरित्र पत्र ३६             | राजमेरु                                     | जीरा (पंजाब) भंडार ।                                |
| (९) अज्ञात                     |                                | इन्द्रसूरि                                  | उ. जैन ग्रंथावली पू. २५९ ।                          |
| (१०) अज्ञात                    | विक्रमपंचदण्डप्रबन्ध‡          | पूर्णचन्द्रमूरि ‡                           | उ. जैन ग्रंथावली पूँ. २६०।                          |

(३) इसका गुजराती अनुवाद (स्व. मणिलल नभुभाई झत) बड़ौदा के केलवणी खाता से सं० १९५१ में प्रकाशित है।. (४) इसको प्रति यहाँ के उपाध्याय जयचन्द्रजी यति के ज्ञानभंडार में भी है। इसके १२ सर्ग ये हैं---राज्य-प्राप्ति, अग्ति-वैतालोत्पत्ति, सुकोमलापाणिग्रहण, खपर-चौरोत्पत्ति-निग्रह, विक्रमचरित्र-जन्म, अवदातकरण, पितृमिलन, शुभमति-रूपमतो-पाणिग्रहण, विक्रमचरित्रकनकश्रीनाम, सिद्धसेन-प्रवोध, वसुधाअनृणीकरण, कीर्तिस्तंभविरचन, शत्रुञ्जयोद्धार, पंचदण्डवर्णन, कालिदासोत्पत्ति, सौभाग्यसुंदरी-परिणयन, तत्परीक्षाकरणाद्यघटकुमारमिलन, विक्रमादित्य-स्वर्ग-गमन, चतुःचामरहारिणीवर्णन, विक्रमचरित्र-राज्योपवेशनयात्राकरण, स्वर्ग-गमन।

(५) इसकी यह एक ही प्रति, पत्र ४८ की यहाँ के श्रीगोविन्द-पुस्तकालय में मिली है, इसमें इससे पूर्व रचित सिद्धसेनकृत उक्त कथा का उल्लेख है :---

पूर्वश्रीसिद्धसेनेन विकमादित्यकीर्तनम् । क्रुतं सिंहासनाख्यानं जगज्जनमनोहरम् ॥२॥

- अन्त में ग्रंथकार ने अपना परिचय एवं गद्य बंध से उक्त पद्य बंध कथा रचने का निर्वेश इस प्रकार किया है :----गच्छश्रीधर्मधोषस्तदनु सुविहितक्विकवूडामजित्वं, वादीन्द्रो धर्मध्नरि: नृपवरतिलको बोधको वीसलस्य । जित्वा वादान्यनेकविविधगुणगुणा झासनेध्वोर्झात यः यस्यश्रीमूलपट्टे त्रिजगजयकरो श्रीयद्योभद्रसूरिः ॥७२॥ श्रीविक्रमार्कगुणवर्णनगराबंधात् पद्ये क्रुता सुगमता जनकौतुकाय । सूरेन्द्रशिष्यमहिचन्द्रगुणाधिकेन श्रीराजवल्लभक्तता वरपाठकेन ॥७३॥
- इसके १४ सगों के नाम इस प्रकार हैं—विक्रमोत्पत्ति, राज्यप्राण्ति, स्वर्ण-पुरुष-लाभ, पंचदण्डछत्र-प्राण्ति, ढादशा-वर्त्त-वन्दनक-फल-सूचक-कौतुक-नयवीक्षि, देवपूजाफलसूची, राज्यागमन, विक्रम-प्रतिबोध, जिनधर्मप्रभावसूचक-हंसावली-विवाह, विनयप्रभाव, नमस्कारप्रभाव, सत्त्वाधिककथाकोष, दानधर्मप्रभाव, स्वर्गारोहण, सिंहासन-ढात्त्रिशिका । (जैन साहित्यनो संक्षिप्त इतिहास, पृष्ठ ४६८) ।
  - इस ग्रंथ को एक और प्रति संवत् १४८२ लिखित बम्बई की रॉयल एशियाटिक सोसायटी के नं. १७७३ में विद्यमान है।
- र्न इस लेख में उल्लिखित दानसागर भंडार, अभवसिंह भंडार, महिमा-भक्तिभंडार, वर्द्धमान भंडार, श्रीपूज्यजीभंडार, जयचन्द्रजी का भंडार, क्वपाचन्द्रसूरि-ज़ानभंडार, सेठिपा-लायब्रेरी, गोविन्द पुस्तकालय, बीकानेर स्टेट-लायब्रेरी और हमारा संग्रह ये सभी बीकानेर में ही अवस्थित हैं। बीकानेर के जैन ज्ञान-भंडारों में लगभग ५०००० हस्त-लिखित प्रतियां हैं। इन ज्ञानभंडारों का परिचय मैंने अपने स्वतन्त्र लेख में दिया है, जो जीधही प्रकाशित होया।
- ‡ इस प्रन्थ का अग्तिम पत्र यहाँ के कोचरों के उपाश्रय के त्रुटित ग्रन्थों में है जो १५वीं इाताब्दी लिखित हैं, असः पूर्गव/प्रद्रुटि का सग्य इससे पूर्व का ही निश्चित है।



# विकमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य

| २. प्रबन्ध-संग्रहों वे | ं अन्तर्गत | विक्रमादित्य | सम्बन्धी | सामग्री 🖁 | \$ |
|------------------------|------------|--------------|----------|-----------|----|
|------------------------|------------|--------------|----------|-----------|----|

| रचना काल                                                                           | ग्रन्थ का नाम                                                         | रचयिता                   | प्राप्ति एवं प्रकाशन-स्थान               |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------|--|--|--|--|
| (११) सं. १३३४चै.शु.७शु.                                                            | प्रभावक-चरित्र                                                        | प्रभाचन्द्र सूरि         | वृद्धवादि-प्रबन्ध में ।                  |  |  |  |  |
| (१२) सं. १३६१वै.सु.१५ँ<br>वर्द्धमानपुर                                             | प्रबन्ध-चिन्तामणि                                                     | मेस्तुंगसूरि             | विक्रमार्क प्रबन्ध में ।                 |  |  |  |  |
| (१३) सं. १४०५, दिल्ली                                                              | प्रबन्ध-कोष (चतुर्विशति<br>प्रबन्ध).                                  |                          | विकमादित्य-प्रबन्ध,<br>सिद्धसेन-प्रबन्ध. |  |  |  |  |
| (१४) १३वीं से १५वीं शती                                                            | पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह                                                 | अज्ञात                   | विविध विक्रमा Sर्क प्रबन्धों में।        |  |  |  |  |
| (१५) अज्ञात कर्तृक कई प्रव                                                         | (१५) अज्ञात कर्तृक कई प्रवन्ध एवं चरित्र जैन भेडारों में प्राप्त हैं। |                          |                                          |  |  |  |  |
| (नं. ११ से १४ के ग्रंथ सिंघी-जैन-ग्रंथमाला से प्रकाझित हैं।)                       |                                                                       |                          |                                          |  |  |  |  |
| ३. लोकमापा*. में विक्रम सम्बन्धी जैन साहित्य                                       |                                                                       |                          |                                          |  |  |  |  |
| (१) सं. १४९९                                                                       |                                                                       | बड्तपा गच्छीय साधुकीति   | उ. जै. गु. <b>क. भा. १, पृ. ३५</b> ॥     |  |  |  |  |
| (२) सं. १५६५ ज्ये. सु.                                                             |                                                                       | पूर्णिमा गच्छीय उदयभानु  | उ. जै. गु. क. भा. १ पृ. ११३ ।            |  |  |  |  |
| (३) सं. १५९६ के लगभग                                                               | विकमरास                                                               | तेपा गच्छीय धर्मसिंह     | उ. ज. गुँ. क. भा. १ पूँ. १६५।            |  |  |  |  |
| (४) सं. १६३८ मा.                                                                   | त्रिक्रमरास †                                                         | आगम बिडालंब गच्छीय मंगल- | उ.जै.गु.क.भा. १ पू. २४७                  |  |  |  |  |
| सु. ७ ‡ रवि. उज्जयिनी                                                              |                                                                       | माणिक्य.                 |                                          |  |  |  |  |
| (५) सं. १७२२ पो. सु. ८<br>वु. खेमतानगर                                             | विक्रमादित्यचरित्र                                                    | तपा गच्छीय मानविजय       | अभयसिंह भंडार ।                          |  |  |  |  |
| (६) से. १७२४ काती कूड<br>नगर                                                       | विकमसेन § चौपई                                                        | तपा गच्छीय मानसागर       | वद्वंमान भंडार ।                         |  |  |  |  |
| (७) सं. १७२४ पो. व.                                                                | विकमादित्यरास                                                         | तपा गच्छीय परमसागर       |                                          |  |  |  |  |
| १० गढवाडा<br>(८) सं. १७३७ लगभग                                                     | विकमादित्यरास                                                         | खरतर दयातिलक             | १२२८ ‡।<br>अपर्णबीकालेर।                 |  |  |  |  |
| ४. विभिन्न कथाओं को लेकर रचित स्वतन्त्र लोकभाषा कृतियाँ                            |                                                                       |                          |                                          |  |  |  |  |
| प्रापाणण कथाजा का उक्तर राचत स्वतन्त्र ठाकमावा क्राताया<br>(क) बैताल पच्चोसी चौपई. |                                                                       |                          |                                          |  |  |  |  |
| (९) सं. १५९३ श्रा. व. ९                                                            |                                                                       | सोरठ गच्छीय ज्ञानचंद्र ह | उ. जैन ग. क. भा, ३,                      |  |  |  |  |
| गु. रत्नाकरपूरे                                                                    |                                                                       |                          | વ. ષ૪૫                                   |  |  |  |  |
| (१०) सं. १६१९ हिं. आ.                                                              |                                                                       | तपा गच्छीय देवशील 💷 🦻    | ।<br>ति—वर्डमान भंडार, गोविन्द           |  |  |  |  |
| व. ९, वडवाग्रामे                                                                   |                                                                       |                          | पुस्तकालय, स्टेट लायबेरी ।               |  |  |  |  |

🖞 विशेष जानने के लिए जैन सत्यप्रकाश के विक्रम-विशेषांक में प्रकाशित प्रो० हीरालाल कापड़िया व मुनि न्यायविजयजी आदि के लेख।

- \* जैन मुनियों का चातुर्मास के अतिरिक्त एक स्थान पर १ मास से अधिक नहीं रहने का विधान होने से वे हरदम भूमणझोल रहते हैं, इससे उनकी भाषा में कई अन्य भाषाओं का सम्मिश्रण रहता है, ताकि हरेक प्रान्तवाले सुगमता से उपयोग कर सकें। हमने उक्त तालिका के ग्रंथों को गुजराती, हिन्दी, राजस्थानी भाषा के भागों में विभक्त न कर केवल लोकभाषा के शीर्यक में लिख दिये हैं। फिर भी इनमें सबसे अधिक गुजराती, फिर राजस्थानी और कुछ ग्रंथों में हिन्दी का सम्मिश्रण है।
- † इसमें सिंहासनबत्तीसी, वंतालपच्चीसी, पंचदण्डछत्र, लीलावती, परकायाप्रवेश, जीलमती, खापराचोर आदि विकम सम्बन्धी कथाओं का उल्लेख है।
- ु इस नाम को इनसे भिन्न अन्य एक जैन चौपई ग्रन्थ का आदि पत्र हमारे संग्रह में है।
- र्म जैन क्वेताम्बर कॉन्फरेन्स, बम्बई से इसके २ भाग प्रकाशित हुए हैं। तीसरा भाम छन रहा है। ये तीनों भाग जैन भाषा-साहित्य की जानकारी के लिए, एवं संस्कृत, प्राकृत क्वेताम्बर जैन प्रन्यों की जानकारी के लिए यहीं से प्रकाशित "जैन साहित्यनो इतिहास" ग्रंथ अपूर्व है। इन चारों के सम्पादक, संग्राहक श्री मोहनलाल दलीचन्द देसाई बी. ए., एल.एल. बी., एडवोकेट महोदय हैं।



# श्रो अगरचन्द नाहटा

| रचनाकाल                                   | ग्रन्थ का नाम | रचयिता                    | प्राप्ति एवं प्रकाशन <del>-र</del> था <del>न</del>                |  |
|-------------------------------------------|---------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------|--|
| (११) सं. १६४६ इन्द्रोत्सव-<br>दिने        | ••            | खरतर हेमाणंद              | , प्रति——बीकानेर स्टेट लायब्रेरी ।                                |  |
| (१२) सं. १६५० ल भग                        |               | वड गच्छीय मुनिमाल         |                                                                   |  |
| (१३) सं. १६७२ पौ० मु. २                   | • •           | तपा गच्छीय सिंहप्रमोद     | . प्रत <del>ि</del> भाण्डारकर इन्स्टीट <b>घूट</b><br>पुना ।       |  |
| (१४)                                      |               | अज्ञात                    |                                                                   |  |
|                                           | (ख)           | पंचदण्ड चौपई              | · ·                                                               |  |
| (१५) सं. १५५६ वै. सु. २                   | ••            | अज्ञात *                  | उ. जैन गु.क.भा.१।<br>पृ. ९९ प्र. बुद्धिप्रकाश<br>वर्षे ७९ अं. २३। |  |
| (१६) सं. १५६०                             | ••            | सिंहनुशल                  | 1 2 5 6.                                                          |  |
| (१७) मं. १५८३                             | ••            | विनय समुद्र               | प्रति—-पनाचंदजी सिधी<br>सुजानगढ़ पत्र २१ ।                        |  |
| (१८) सं. १६५० के लगभग                     |               | वड गच्छीय मुनि मालदेव     | प्रतिजयचन्दजी का भंडार।                                           |  |
| (१९) सं. १७२८ फा.सु. ५<br>गारबदेसर        | ••            | खरतर ग. लक्ष्मीवल्लभ      | प्रतिहमारे संग्रह में ।                                           |  |
| (२०) सं. १७३३ फाल्गुन                     | ••            |                           | प्रति—सेठिया लायब्रेरी ।                                          |  |
| (२१) सं. १८३० ज्ये. सु.<br>१० र. औरंगाबाद | ••            | বিদা-ম্যাগৰিজয            | प्रति—अभयसिंह् भंडार ।<br>।                                       |  |
|                                           | (ग) सिंह      | ासनबत्तीसी चौपई           |                                                                   |  |
| (२२) सं. १५१९                             | ••            | पूर्णिमा गच्छीय मलयचन्द्र | प्रतिसेन्ट्रल लायब्रेरी, बड़ौदा<br>लीबडी भंडार ।                  |  |
| (२३) सं. १५९८ मि.सु.<br>१० गुरुवार        | • •           | ज्ञानचन्द्र               | प्रति––अभयसिंह भंडार ।                                            |  |
| (२४) सं. १६११                             | • •           |                           | प्रति—्वीकानेर स्टेट लायबेरी ।                                    |  |
| (२५) सं. १६१६ वै. व. ३<br>र. वारेज        | ••            | विवंदणीक ग. सिद्धसूरि     | 5 2                                                               |  |
| (२६) सं. १६३६ आसोज<br>वदी २ मेडता         | • •           | खरतर हीरकल्श              | भंडार, गोविन्द पुस्तकालय ।                                        |  |
| (२७) सं. १६७८                             | •••           | तपा संघविजय               | प्र० "साहित्य" सं. १९३३<br>अप्रैल से दिसम्बर के अंकों में।        |  |
| (२८) सं. १७४८ था. व.<br>७, फलौधी          | ••            | खरतर विनयलाभ              | प्रति—हमारे संग्रह एवं<br>श्रीपूज्यजी भं० में ।                   |  |
| (२९) सं. १६७१(ग्रं. २८००<br>गा. २४७८)     | ••            | अज्ञात                    | प्रति—महिमाभक्ति बं. नं.<br>३६।                                   |  |
|                                           | (घ) विक्रम-   | वापरा-चोर चौपई            |                                                                   |  |
| (३०) सं. १५६३ ज्ये.सु. ७<br>चित्तौड़      | ••            | खरतर ग. राजशील            | प्रति <del></del> जयचन्द्रजी भंडा <b>र।</b>                       |  |
| (३१) सं. १७२३ ज्येष्ठ<br>सीरोही           | •••           | खरतर ग. अभयसोम            | प्रति—हमारे संग्रह में ।                                          |  |

\* हिन्धी-विद्यापीठ, उदयपुर से प्रकाशित रा. हि. हस्त. ग्रंथों की खोज भाग १ में कर्त्ता का नाम सिद्धसेन लिखा है; पर उसका आधार अज्ञात है।

विकमादित्य सम्बन्धी जैन साहित्य



#### रचनाकाल रचयिता प्राप्ति एवं प्रकाशन-स्थान ग्रन्थ का नाम (३२) सं. १७२७ नभ. सू. प्रति---हमारे संग्रह में। खरतर ग. लाभवर्द्धन १३ जयतारण (ङ) विक्रम-चौबोली चौपई (३३) सं. १७२४ आषाढ खरतर ग. अभयसोम प्रति--श्रीपुज्यजी भंडार । बदी १० (३४) सं. १७६२ खरतर ग. कीर्तिसुंदर प्रति---श्रीपुज्यजी भंडार । (३५) सं. १७७० से पूर्व पल्लीबाल ग. हीराणंद प्रति---कृपाचन्द्रसूरि ज्ञान-. . भंडार। (च) विकम-लोलावसी चौपई (३६) सं. १५९६ वै.स्. १४ कक्कसूरि शिष्य उ. जैन. गु. क. भा. ३, . . वधवार ष. ६२३ । (३७) सं. १७२८ सोजत खरतर कुशलधीर .. | जै. गु. क. भा. २, पु. २६०। (छ) विकम-कनकावती चौपई. (३८) सं. १७६७ मि. सु.( तपा कान्तिविमल ं उ. जे. गुक. भा. २, १०, राधनपुर प. ४६९ । (ज) विकम-शनीश्चर रास (३९) सं. १६८८ (१) तपा-संघविजय उ. जैन गु. क. भा. ३, का.व.७,गुरुवार ષ, ૧૫૨ | (४०) सं. १७३६ लगभग खरतर-धर्मसिंह उ. जैन. गु. क. भा. २, . . राधनपुर प. ३४१ । (४१) १९ कीं **ललितसाग**र भीमसी माणक के प्रकाशन ।

उपर्युक्त सभी रचनाएँ पद्य में हैं। गद्य में भी एतद्विषयक कई ग्रंथ जैन ज्ञानभण्डारों में पाये जाते हैं, पर उनके रचयिताओं के जैन होने के सम्बन्ध में निश्चित नहीं कहा जा सकता\*।

इस प्रकार यथाज्ञात विकमादित्य सम्बन्धी इवेताम्बर जैन साहित्य के ५५ ग्रंथों की सूत्री यहाँ प्रकाशित की जा रही है। विरोप खोज करने पर और भी अनेक ग्रंथों के मिछने की संभावना है। इनमें से कई ग्रंथों की अनेक प्रतियौ बीकानरे के अनेक संग्रहालयों में हैं, यहाँ स्थानाभाव से केवल एक दो स्थानों का ही निर्देश किया गया है।

आस्चर्य की बात है कि ब्वेताम्बर जैनों ने जब विक्रमादित्य के सम्वन्ध में ५५ ग्रंथ वनाये हैं, दिगम्बर समाज के केवल एक ही विकम-चरित्र (श्रुतसागर रचित, १६वीं बती) का उल्लेख आरा के जैन मिद्धान्त भवन से प्रकाशित प्रशस्ति संग्रह में पाया जाता है। खेताम्बर जैनों के इतने विशाल साहित्य निर्माण के दो प्रधान कारण हैं---१.ं उन्होंने लोक-साहित्य के सर्जन एवं संरक्षण में सदा से बड़ी दिलचस्पी रखी है, इसके प्रमाणस्वरूप विकम-कथाओं के अतिरिक्त अन्य अनेक लोककथाओं पर रचित अनेक ग्रंथ उपलब्ध हैं (देखें--जैन साहित्यनो इतिहास पृ. ६०८, ६६६, ६७९)। २. आचार्य सिद्धसेन दिवाकर नामक स्वेताम्वर जैन विद्वान् का विक्रमादित्य से घनिष्ट सम्वन्ध-यहाँ तक कि उनके उपदेश से विक्रमादित्य के जैनी होने तक का कहा गया है और उराने शत्रुंजय तीर्थ की यात्रा भी की थी।

<sup>\*</sup> इनके अतिरिक्त जैन कवि कुशललाभ विरचित माधवानल कामकंदला चौपई (सं. १६१६ फा. सु. १३, जंसलमेर) में भी विक्रमादित्य के परदुखभंजन को कथा आती है। राजस्थानी में कवि गणपति (सं. १५८४ धा. सु. ७, आमुदरि) एवं गुजराती में दामोवर रचित (सं. १७३७ पूर्व) यही ग्रन्थ इसी नामवाली उपर्युक्त रचना के साथ बड़ौदा ओरियण्टल सीरीज से प्रकाशित है। इसी प्रकार रूपमुनि रचित अंबड चौपई (सं. १८८० ज्ये. सु. १०, बुधवार अजीमगंज में रचित) आदि में भी विक्रम के पञ्चदण्ड आदि के कथानक पाये जाते हैं।



महाराज विक्रमादित्य का नाम भारतवर्ष में जितना ही अधिक प्रसिद्ध है, पाश्चात्य विद्वानों ने उतना ही अधिक उनके अस्तित्व में सन्देह प्रकट किया है। इसका कारण यह है कि न तो विक्रमादित्य के समय का बना हुआ कोई ऐसा ग्रन्थ विद्यमान है जिसमें उनका स्पष्ट उल्लेख हो, और न कोई ऐसे प्राचीन शिलालेख या मुद्रा प्राप्त हुए हैं जिनमें उनका नाम या वृत्तान्त अंकित हो। ऐसी दशा में पाश्चात्य विद्वानों के लिए विक्रमादित्य की ऐतिहासिकता में सन्देह करना स्वाभाविक बात थी। यद्यपि कथासरित्सागर (लम्बक १८) तथा उसके पश्चात्कालीन ग्रन्थों में विक्रमादित्य सम्बन्धी बहुत से उल्लेख और कथाएँ पाई जाती हैं, परन्तु वे अर्वाचीन तथा परस्पर विरोधी होने से विश्वसनीय नहीं समझी जातीं। इस प्रकार की अधिकतर सामग्री जैन साहित्य में मिलती है। लेकिन जैन साहित्य अति विशाल है। इसका बहुत बडा़ भाग अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ, और जो प्रकाशित हो चुका है वह भी सारे का सारा किसी एक पुस्तकालय में प्राप्य नहीं है। अतः विक्रम सम्बन्धी जो बुत्तान्त यहाँ लिखा जाता है वह सम्पूर्ण नहीं कहा जा सकता।

पहले उन ग्रन्थों की सूची दी जाती है जिनमें विकमादित्य का चरित्र अथवा उल्लेख मिलते हैं। ये ग्रन्थ प्रायः सबके सव स्वेताम्बर सम्प्रदाय के हैं। दिगम्बर ग्रन्थों का इस लेख में समावेश नहीं किया जा सका। इनके अतिरिक्त और भी बहुत से उल्लेख होंगे। इन उल्लेखों में जो परस्पर भेद दिखाई देता है, उसका कारण यह है कि विकमादित्य किसी व्यक्ति विशेष का नाम नहीं था। यह तो एक विरुद है, जिसे कई राजाओं ने धारण किया। पीछे होनेवाले लेखकों ने एक विकमा-दित्य का वृत्तान्त दूसरे के साथ मिला दिया। चूंकि उज्जयिनोपति महाराज विकमादित्य अधिक प्रसिद्ध थे, इसलिए सब धटनाएँ उन्हीं के जीवन से सम्बद्ध हो गईं।

#### स ।हित्य-सूची----

- वीरनिर्वाण और विक्रम-संवत् का अन्तर बतानेवाली प्राचीन गाथाएँ जो बहुत से ग्रन्थों में उद्धुत मिलती हैं।
- २. सं० १२९० अथवा १२९४ में एक जैनाचार्य द्वारा रचित पञ्चदण्डात्मक धिकमचरित्र (प्रकाशक --हीरालाल हंसराज, जामनगर; ओरियण्टल इन्स्टीटचूट, बड़ौदा)।

श्री डॉ० बनारसीदास जैन, एम० ए०, पी-एच० डी०



# जैन साहित्य में विक्रमादित्य

- सं० १३३४ में प्रभाचन्द्र ढारा रचित प्रभावक-चरित (सिंधी जैन ग्रन्थमाला)। विक्षेषकर कालकाचार्य, जीवसूरि और वृढवादिसूरि-चरित।
- ४. सं० १३६१ में मेरुतुंग द्वारा रचित प्रबन्धचिन्तामणि (सिंधी जैन ग्रंथमाला) । विशेषकर विक्रमार्क-प्रबन्ध और सातवाहन-प्रबन्ध ।
- ५. सं० १३६४ से १३८९ में जिनप्रभसूरि द्वारा रचित विविधतीर्थंकल्प (सिंधी जैन ग्रन्थमाला)। विशेषकर अपापा-बृहल्कल्प, प्रतिष्ठानपुरकल्प, कुडुंगेश्वरकल्प।
- ६. सं० १४०५ में राजशेखर द्वारा रचित प्रबन्धकोश(सिंघी जैन ग्रन्थमाला)। विशेषकर जीवदेवसूरि-प्रबन्ध, बृद्धवादि-सिद्धसेन-प्रबन्ध, सातवाहन-प्रबन्ध, विक्रमादित्य प्रबन्ध।
- ७. सं० १४५० से पूर्व किसी आचार्य ने महाराष्ट्री प्राकृत में सिंहासनदात्रिशिका \* रची।
- ८. सं० १४५० के आसपास तपागच्छीय देवसुन्दरसूरि के शिष्य क्षेमंकरसूरि ने नं० ७ के आघार पर संस्कृत गद्यपद्यमयी सिंहासनद्वात्रिशिका रची।
- ९. रां० १४७१ के लगभग कासद्रहगच्छ के देवचन्द्र सूरि के शिष्य उपाध्याय देवर्म्ति ने विक्रमचरित नाम का ग्रन्थ रचा। इसमें १४ सर्ग हैं। उनके नाम—विक्रमादित्य की उत्पत्ति, राज्यप्राप्ति, स्वर्णपुरुष-लाभ, पञ्चदण्ड-छत्र-प्राप्ति, द्वादशावर्त्तवन्दनक-फलयूचक-कौतुक-नयवीक्षि, देवपूजाफलसूचकस्त्रीराज्यगमन, विक्रमप्रतिबोध, जिन-धर्म-प्रभावसूचक-हंसावली-विवाह, विनयप्रभाव, नमस्कारप्रभाव, सत्त्वाधिक-कथा-कोश, दानधर्मप्रभाव, स्वर्गारोहण, और अन्तिम सर्ग सिंहासन-द्वात्रिलत्था। †
- १०. सं० १४९० में पूर्णिमागच्छीय अभयचन्द्रसूरि के शिष्य रामचन्द्रसूरि ने दर्भिका ग्राम (डभोई) में उपर्युक्त ग्रन्थ नं० ९ के आधार पर संस्कृत पद्यवन्ध ३२ कथा रूप विक्रमचरित्र रचा। इसकी इलोक-संख्या ६०२० है।
- ११. सं० १४९० में उक्त रामचन्द्रसूरि ने संस्कृत गद्य-पद्य में २२५० श्लोक प्रमाण खम्भात में पञ्चदण्डातपत्र-छत्र-प्रबन्ध की रचना की। प्रकाशक-हीरालाल हंसराज, जामनगर, सन् १९१२; प्रोफेसर वेबर, सन् १८७७।
- १२. सं० १४९४ में तपागच्छीय मृति सुन्दरसूरि शिष्य शुभक्षीलगणि ने भी एक वित्रमचरित्र बनाया (हेमचन्द्र ग्रन्थमाला, अहमदाबाद) ।
- १३. सं० १६१६ में सिद्धिसूरि ने संस्कृत पर से सिंहासनवधीशी (गुजराती में ) बनाई।
- १४. सं० १६३६ में हीरकलश ने विस्तार करके सिंहासनबत्रीशी (गुजराती में) बनाई।
- १५. सं० १६३८ में मंगल्लमाणिवय ने विक्रम राजा और खापरा चोर का रास (गुजराती में) बनाया।
- १६. सं० १६३८ में मल्लदेव ने विक्रम-चरित्र पञ्चदण्ड कथा की रचना की।
- महाराष्ट्री की सिंहासन-ढॉत्रिक्षिका के होने में इजर्टन महोदय ने क्षंका प्रकट की है। देखिये विक्रमचरित, हार्वर्ड ओरियण्टल सीरीज, पुस्तक २६, प्रस्तावना ५० ५५।
- 🕈 मोहनलाल दलीचन्द देसाई कृत "जैन साहित्य नो संक्षिप्त इतिहास", § ६८२।
  - इस ग्रन्थ की दो प्रतियाँ ऐसी मिलती हैं जो कर्त्ता के समय के आसपास लिखी गईं। एक तो सं० १४८२ में मेदपाट (मेवाड़) में राजा कुम्भकर्ण के राज्य में वेसग्राम में कासद्रहगच्छ के देवचन्द्रसूरि (कर्ता के गुरु) के शिष्य उद्योतन सूरि के पट्टधर शिष्य सिंहसूरि ने अपने लिए वाचनार्थ जीलमुम्दर से लिखवाई (वेबर नं. १७७३) । दूसरी उसी सिंहसूरि ने सं० १४९५ में महीतिलक से लिखवाई (लींवड़ी भंडार) । इसको झ्लोक संख्या ५३०० है।



#### श्री डॉ० बनारसीदास जैन

- १७. सं० १६७८ में संघ (सिंह) विजय ने भी विस्तृत सिंहासनबत्रीशी की रचना की।
- १८. विक्रम की सत्रहवीं शताब्दी में समयसुन्दर ने संस्कृत गद्य में सिंहासनढात्रिशिका रची। (पंजाब जैन भंडार सूची; नं० २९३७)।
- १९. सं० १७७७ से १७८५ में सामलभट्ट ने अपनी सिंहासनबत्रीशी की रचना की। इसमें पञ्चदण्ड की कथा उपर्युक्त ग्रन्थ नं० २ से ली गई है।
- २०. राजमेर कृत विकमचरित्र। लगभग २००० क्लोक प्रमाण। संस्कृत पद्य। (पंजाब जैन भंडार सूची; नं० २३२७)।
- २१. छाभवर्द्धन क्वत विक्रमादित्य चौपई । छगभग १००० इलोक प्रमाण । गुजराती (पंजाब जैन भंडार सूवी नं० २३३०) ।
- २२. पूर्णचन्द्र कृत विकमपञ्चदण्ड-प्रवन्ध। श्लोक प्रमाण ४०० (जैन ग्रन्थावली पृ. २६०)।
- २३-२४. जैन ग्रन्थावली पृ. २६० पर दो विकमनूप-कथाओं का उल्लेख है। एक का श्लोक प्रमाण २३४, दूसरी पद्यबद्ध का २२५ है।
- २५-२६. जैन अन्थावली पृ. २१८ पर एक विक्रम-प्रवन्ध तथा दूसरे विद्यापति भट्ट क्रुत विक्रमादित्य-प्रबन्ध का उल्लेख है ।
- २७. जैन ग्रन्थावली पृ. २५९ पर इन्द्रसूरि इत वित्रमचरित्र का उल्लेख है (पीटर्सन, ग्रिपोर्ट ५)।
- २८. कालकाचार्य-कथानक जिसमें बतलाया है, कि किस प्रकार कालकाचार्य ने अपनी भगिनी सरस्वती के अपहारक गर्दभिल्ल को शकों ढ़ारा राज्य-च्युत किया और फिर कुछ काल पीछे विक्रमादित्य ने शकों को परास्त करके उज्जयिनी क़ा राज्य पुनः प्राप्त किया। इस कथानक की अनेक रच्चनाएँ मिलती हैं, जिनमें से कुछ को प्रो० नार्भन ब्राउन ने "स्टोरी ऑफ कालक" नामक अपने ग्रन्थ में संपादित किया है।
- २९. स्थविरावली, पट्टावली, गुर्वावली संज्ञक कृतियों में थोड़ा बहुत विकमादित्य सम्बन्धी विषय मिलता है । इनमें से हिमवत् स्थविरावली अति महत्त्वशाली है । इसका गुजराती अनुवाद हीरालाल हंसराज ने प्रकाशित किया है ।

जैन साहित्य में विक्रम सम्बन्धी सामग्री की सूची देने के बाद इस सामग्री का जो अंश मुझे प्राप्त हो सका और उसमें से जो वृत्तान्त में संकलित कर सका हूँ उसका सार नीचे दिया जाता है‡:---

विक्रमाबित्य का मौर्यवंझी होना—अशोक ने अपने पुत्र कुणाल को युवराज पदवी देकर उसे उज्जयिनी का शासक बना दिया। वहाँ रहते हुए कुणाल अन्धा हो गया। उसके एक पुत्र उत्पन्न हुआ जिसका नाम था संप्रति ! अशोक की मृत्यु के पश्चात् पाटलिपुत्र के सिंहासन पर संप्रति बैठा, लेकिन अशोक के दूसरे पुत्रों ने संप्रति का विरोध किया। इसलिए दो बरस पीछे संप्रति पाटलिपुत्र को छोड़कर अपने पिता की जागीर उज्जयिनी में आ गया। यहाँ उसने शेष आयु शान्ति-पूर्वक व्यतीत की। अब पाटलिपुत्र का राज्य पुष्परथ (या दशरथ) ने सँभाल लिया। इस प्रकार मौर्य राज्य के दो हिस्से हो गये। संप्रति के कोई पुत्र नहीं था। उसके मरने पर उज्जयिनी का राज्य अशोक के पौत्रों, तिष्यगुप्त के पुत्रों बलमित्र और भानुभिन्न नामक राजकुमारों ने हस्तगत कर लिया। ये दोनों भाई जैन धर्म के उपासक थे। ये वीर-निर्वाण से २९४ वर्ष बाद उज्जयिनी के सिंहासन पर बैठे और ६० वर्ष तक राज्य करते रहे।

‡ अहमदाबाद से "जैन-सत्य-प्रकाश" का विकल-विशेषांक निकला है। उसके विविध लेखों में विक्रम सम्बन्धी जैन-साहित्य और परम्परा का विस्तृत विवेचन किया गया है।



# जैन साहित्य में विकमादित्य

इनके पश्चात् बलमित्र का पुत्र नभोवाहन उज्जधिनी का राजा बना। यह भी जैनधर्मी था। इसकी मृत्यु बीर-निर्वाण से ३९४ बरस बाद हुई।

नभोवाहन के पश्चात् उसका पुत्र गर्दभिल्ल उज्जयिनी के राज्य सिंहासन पर बैठा । विकमादित्य इसी गर्दभिल्ल का पुत्र था ।

मौर्य-राज्य का दो शाखाओं में विभक्त हो जाना तो कई विद्वानों ने माना है, परन्तु गर्दभिल्ल का मौर्यान्वयी होना केवल हिमवत् स्थविरावली में मिलता है, जिसका उल्लेख मुनि कल्याण विजय ने ''वीर-निर्दाण-संवत् और जैन काल-गणना'' नामक अपने निबन्ध में किया है।

**विक्रमादित्य को राज्य-प्राण्ति**⊸-विक्रमादित्य को उज्जयिनी का राज्य बपौती रूप से घर बैठे बिठाये नहीं मिला। उसन यह राज्य प्रवल शत्रुओं को जीतकर प्राप्त किया; क्योंकि गर्दभिल्ल ने एक ऐसी दुष्ट चेष्टा की थी जिसके कारण उज्जयिनी का राज्य उसके हाथों से निकल कर शकों के हाथ में चला गया था। यह घटना इस प्रकार हुई:---

"कालकाचार्य नामी एक बड़े प्रभावशाली जैन साथु थे। उनकी बहिन सरस्वती भी साध्वी बन गई थी। वह बहुत रूपवती थी। एक बार गर्दभिल्ल ने उसे देखा और वह उस पर आसक्त हो गया। उसे उठाकर उसने बलात्कार अपने अन्तःपुर में डाल लिया। इस पर कालकाचार्य ने गर्दभिल्ल को बहुत समझाया कि आप इसे छोड़ देवें, इसका सतीत्व नष्ट न करें, आप सरीखे न्यायी राजा को ऐसा करना उचित नहीं, राजा तो प्रजा का रक्षक होता है, न कि भक्षक। गर्दभिल्ल ने कालकाचार्य की बात नहीं मानी। फिर उसके मंत्रियों ने प्रार्थना की कि आप साधु साध्वी का शाप न लेवें, लेकिन राजा ने उनकी प्रार्थना भी नहीं सुनी।

तब कालकाचार्य उज्जयिनी में उन्मत्त पुरुष की भाँति फिरने लगे। अन्त में वे सुराष्ट्र (सोरठ) देश को चले गये और वहाँ के शासक शक सामन्तों को, जो "शाहि" कहलाने थे, अपने बुद्धिवल से प्रसन्न किया। एक बार अवसर पाकर उन सबको इकट्ठा होकर उज्जयिनी पर धावा करने की सलाह दी। उन्होंने मिलकर गर्दभिल्ल से उज्जयिनी का राज्य छीन लिया। स्वाभाविक बात है कि विदेशी शासकों के हाथ से उज्जयिनी की प्रजा तंग आगई होगी। उसकी दीन दशा देखकर विकमादित्य से न रहा गया। उसने अपने बुद्धिबल और पराक्रम से शकों को परास्त किया और वह स्वयं उज्जयिनी के राजसिंहासन पर बैठ गया। "\*

\*विक्रमादित्य की राज्यप्राप्ति के सम्बन्ध में कई और कथायें भी हैं। जैसे---

- (१) विकमादित्य भर्तृहरि का भाई था और उसके पद्म्चात् उज्जयिनी के सिंहासन पर बैठा। (इजर्टन, उक्त पुरतक, पृ. २४७)।
- (२) विक्रम नामक एक राजपूत था जो जन्म से दरिद्र, पर बुद्धिमान् था। एक बार घूमता-फिरता वह अवन्ती नगरी के पास आया। वहाँ का राजा मर चुका था। जो नया राजा बनता, उसे पहली ही रात अग्नि-वेताल राक्षस मार डालता। अब मंत्री लोग विवश थे। ज्योंही विक्रम ने नगर में प्रवेश किया, लोगों ने उसे राजा बना लिया। जब विक्रम को राक्षस का हाल मालूम हुआ तो उसने पलंग के समीप मिठाई का ढेर लगवा दिया। अब यथापूर्व राक्षस आया और विक्रम को खाने लगा। विक्रम ने कहा----"पहले आप मिठाई खा लीजिए"। मिठाई खाकर राक्षस प्रसन्न हो गया, और विक्रम को जीवित छोड़ दिया। विक्रम प्रतिदिन मिठाई का ढेर लगवा रखता। एक रात विक्रम ने राक्षस से पूछा कि मेरो कुल आयु कितनी होगी। उसने उत्तर दिया, "पूरे एकसौ बरस, न एक दिन कम और न एक दिन अधिक।" अब अगले दिन विक्रम ने मिठाई का ढेर नहीं लगवाया। यह देख राक्षस बहुत कुद्ध हुआ, और विक्रम के साथ युद्ध करने लगा। विक्रम ऐसी झूरता से लड़ा कि राक्षस प्रसन्न हो गया। अब उसने उज्जयिनी में आना छोड़ दिया और वहां विक्रम आनन्दपूर्वक राज करने लगा। (देखिए प्रबम्ध-चिन्तामणि, विक्रमार्क-प्रबन्ध र्ठु १, २; इजर्टन, उक्त पुस्तक, प. २५०-२५१)।



#### श्री डॉ० बनारसीदास जैन

विकमादिव्य का जैन धर्म को अंगोकार करना--जैन न्याय को कमवद्ध करके इसे शास्त्र का रूप देनेवाले, संस्कृत के अद्वितीय पण्डित, श्री सिद्धसेन दिवाकर विकमादित्य के समकालीन माने जाते हैं। इन्हीं सिद्धसेन के उपदेश से प्रभावित होकर विकमादित्य ने जैनधर्म को अंगीकार किया\*। यह प्रसंग ऐसे बना।

जैनों के आगम ग्रन्थ अर्धमागधी प्राहत में रचे हुए हैं। पण्डित मण्डली में इस भाषा का संस्कृत जैसा आदर नहीं या। सिद्धसेन ने सोचा कि यदि जैन आगमों का संस्कृत में अनुवाद हो जाय, तो जिनवाणी की बड़ी प्रभावना होगी। यह सोचकर सिद्धसेन ने आगमों का संस्कृत में अनुवाद करने की अपने गुरु से आज्ञा माँगी। गुरु ने कहा कि तेरे इस संकल्पमात्र से जिनवाणी की आधातना (निरादर) हुई है। अनुवाद कर लेने पर तो महापाप लगेगा। इस खोटे संकल्प के लिए तुझे पाराञ्चित प्रायस्चित्त करना चाहिए, जिसके अनुसार वारह वरस तक अवधूत वेष में रहकर तुझे जैन धर्म का पालन करना होगा। इस अवस्था में सिद्धसेन एक बार उज्जयिनी में आये। वहाँ महाकाल के मन्दिर में जाकर भी उन्होंने शिवलिंग को प्रणाम नहीं किया। लोगों ने इस वात की सूचना राजा विकमादित्य को दी। राजा ने सिद्धसेन को बुलाकर पूछा कि आपने शिवलिंग को प्रणाम क्यों नहीं किया? सिद्धसेन ने उत्तर दिया कि यदि में शिवलिंग को प्रणाम करूँगा तो वह फट जावेगा और आप अप्रसन्न हो जायेंगे। यह सुनकर राजा को बड़ा आइचर्य हुआ। उसने सिद्धसेन के वचन की परीक्षा करने के उद्देश्य से उनसे कहा कि मेरे सागने शिवलिंग को प्रणाम कीजिए। इस पर सिद्धसेन ने पार्थनायाय भगवान की स्तुति प्रारम्भ कर दी। पहला ही क्लो पढ़ा था कि शिवलिंग से धूम की रेखा निकलने लगी। लोग समझे कि अब शंकर महादेव के नेव से आग निकलेगी और इस भिक्षु को भस्म कर देगी। लेकिन थोड़ी ही देर में शिवलिंग फट गया और उसमें से पार्थनाय की दिव्य मूर्ति निकल पड़ी। इस कौतुक को देखकर विकमादित्य को जैन धर्म में दूढ़ श्रद्धा हो गई और उसने शावक के बारह व्रत धारण किये। ई

विक्रमादित्य और कालिवास—विक्रमादित्य विद्या का प्रेमी था और विद्वानों का बड़ा आदर सम्मान करता था। ज्योतिर्विदाभरण में लिखा है कि उसकी सभा में नौ पण्डितरत्न थे जिनके माम ये हैं—१. धन्वन्तरि, २. क्षपणक, ३. अमरसिंह, ४. शंकु, ५. वेतालभट्ट, ६. घटखपंर, ७. कालिदास, ८. वराहमिहिर और ९. वररुचि। इनमें से क्षपणक से तात्पर्य सिद्धसेन दिवाकर का है। कालिदास विक्रमादित्य का जामाता था, क्योंकि उसका विवाह विक्रमादित्य की पुत्री प्रियंगुमञ्जरी से हुआ था। कालिदास एक पशुपालक का पुत्र था और कुछ पढ़ा लिखा न था। प्रियंगुमञ्जरी की अवज्ञा से उसने काली की उपासना की और उससे आशुकवित्व का वर प्राप्त किया। तब उसने कुमारसंभव आदि तीन महाकाव्य और छै प्रबन्ध बनाये।<sup>1</sup>

विकम का बल पराक्रम—जैसाकि विकमादित्य के नाम से प्रकट है, वह विकम और साहस का पुतला था। निर्बलों की रक्षा और दीन-अनायों के दुख दूर करना उसके जीवन का मुख्य ध्येय था। कैसा ही साहस का काम क्यों न हो, वह उसे करने से नहीं घबराता था। उसकी झूरवीरता की अनेक कथाएँ, विशेषकर सिंहासनद्वात्रिशिका में मिलती हैं। इनका निर्देश यहाँ नहीं किया जा सकता। ऐसा करने से लेख का कलेवर बहुत बढ़ जायगा।

विक्रम की बान्झीलता—विकमादित्य इतना दानझील था कि उसने समस्त पृथ्वी को ऋणमुक्त कर दिया था। यह बात आजतक प्रसिद्ध है।

- \* प्रभावकचरित (विजयसिंहसूरिचरित) इलोक ७७, (वृद्धवादिवरित) इलोक ६१ै-६५। प्रबन्ध-चिन्तामणि (विक्रमार्क-प्रबन्ध) §§७-८।
- † प्रभावकचरित (वृद्धवादिसूरिचरित) क्लोक १२१-५०३ इजर्टन, हार्वर्ड ओरियन्टल सीरीज, पुस्तक २६, पृष्ठ २५१।
- 🚦 प्रबन्धचिन्तामणि (विक्रमार्क-प्रबन्ध) §२।



# जैन साहित्य में विक्रमादित्य

विक्रम का नया संवत् चलाना—विकमादित्य के नया संवत् चलाने के कई उल्लेख मिलते हैं। प्रवन्ध चिन्तामणि में विकमार्क-प्रबन्ध के अन्त में लिखा है, "अन्त समय में नवनिधियों ने विक्रमादित्य को दर्शन देकर कहा कि कलियुग में तो आपही एकमात्र उदार हैं। और वह परलोक को प्राप्त हुआ। उसी दिन से विक्रमादित्य का संवत्सर प्रवृत्त हुआ, जो आज भी जगत् में वर्तमान है।"

विकम और सातवाहन---एक बार विकम की सभा में किसी नैमित्तिक ने कहा कि प्रतिष्ठानपुर में सातवाहन राजा बनेगा।

सातवाहन की उत्पत्ति—-महाराष्ट्र देश में प्रतिष्ठानपत्तन बड़ा प्रसिद्ध नगर था। एकदा उसमें अपनी विधवा भगिनी समेत दो पथिक आकर एक कुम्हार के घर ठहरे। दैवयोग से उनकी बहिन को गर्भ हो गया। इसपर वे उसे अकेला छोड़कर वहाँ से चल दिये। दिन पूरे हो जाने पर उसके बालक उत्पन्न हुआ, जो बड़ा होकर कुम्हार के लड़कों से खेला करता था। उनसे उसने मिट्टी के हाथी, घोड़े, रथ आदि वाहन बनाना सीख लिये। इसीसे उसका नाम सातवाहन पड़ गया।

उधर उज्जयिनी में एक बूढ़ा आदमी मरा। मरते समय उसने अपने चारों पुत्रों से कहा कि मेरी चारपाई के पायों के नीवे चार घड़े दबे हैं। तुम उनको निकालकर एक-एक बाँट लेना। जब धरती खोदी गई तो एक घड़े में सोना, दूसरे में काली मिट्टी, तीसरे में भूसा और चौथे में हडि्डयाँ मिलीं। इस पर चारों में झगड़ा हुआ कि कौन किस घड़े को लेवे। वे झगड़ते हुए न्याय कराने के लिए विकमादित्य के पास आये। वह इनका न्याय न कर सका। फिर वे प्रतिष्ठान-पुर पहुँचे। वहां इनको उदास देखकर सातवाहन ने पूछा कि क्या बात है? उदासी का क्या कारण है? झगड़ा बतलाये जाने पर उसने कहा कि जो सोनेवाला घड़ा लेवे उसको और कुछ न मिले। जो मिट्टीवाला घड़ा लेवे, वह सब भूमि, खेत-क्यारियाँ आदि का स्वामी समझा जावे। भूसेवाले को खत्ते कोठों में भरा अनाज मिल जावे। हडि्डयोंवाला गौ, भेंस आदि भगुओं को ले लेवे। ऐसा करके हिसाब लगाने पर सबके हिस्से में वराबर-बराबर सम्पत्ति आई और वे सब प्रसन्न हो गये।

जब वे उज्जयिनी में आये और विक्रम को सूचना मिली कि उनका न्याय हो गया, तो उसने उन्हें बुलाकर पूछा "तुम्हारा न्याय किसने किया ?" उन्होंने उत्तर दिया कि सातवाहन ने। अब विक्रमादित्य को नैमित्तिक के वचन याद आये कि प्रतिष्ठानपुर में सातवाहन राजा होगा। यह सोचकर कि राजा बनकर सातवाहन मेरा विरोध करेगा, विक्रम ने प्रतिष्ठानपुर को घेरा डालकर दूत द्वारा उसे कहला मेजा कि मैं कल तुम्हें मार डालूंगा। यह सुन सातवाहन लड़ाई के लिये तैयार हो गया। उसने रातोंरात मिट्टी की बहुतसी सेना बना डाली। फिर एक देवता की उपासना करके उसमें प्राणों का संचार करा दिया। इस सेना द्वारा सातवाहन ने विक्रम को भगा दिया। नै

विकम के पुत्र—-विकमादित्य के पुत्र विकमसेन को पुरोहित ने आशीर्वाद दिया कि आप अपने पिता विकमादित्य से भी अधिक प्रतापी होवें। इसपर सिंहासन की पुतलियों ने हेंसकर कहा कि विकमसेन की विकमादित्य से समता भी नहीं हो सकती, अधिकता तो दूर रही। कारण पूछने पर पुतलियों ने विकमादित्य के पराक्रम आदि लोकोत्तर गुणों का बखान किया और पूछा कि क्या विकमसेन ऐसा कर सकता है? इस प्रकार पुतलियों ने विकमसेन के गर्व का निराकरण किया। ‡

उपर्युक्त वृत्तान्त जैन साहित्य में पाये जाने वाले विक्रम सम्बन्धी उल्लेखों का एक नमूना है। खोज करने से यह काफी तिस्तृत हो सकता है। इसका ऐतिहासिक महत्त्व कुछ हो या न हो पर यह कया-साहित्य की दूष्टि से बड़ा सरस और उपयोगी है।

🖞 प्रबन्धकोष (विक्रम-प्रबन्ध) §९८ 👔

<sup>†</sup> विविध-तीर्थकरूप (प्रतिष्ठानपुरकल्प) पृ० ५९-६०। प्रबन्धकोष (सातवाहन-प्रबन्ध) §§८२-८६।



अरबी-फारसी में विक्रमादित्य

श्री महेश प्रसाद, मौलवी आलिम फाजिल

भारतीय इतिहास में अपने गुणों तथा कार्यों के कारण महाराज विकमादित्य ने जो अक्षय कीर्ति प्राप्त की है उससे अनेक भाषाओं में उनका नाम किसी न किसी रूप में अवस्य पाया जाता है। अरबी में 'किताबुलहिन्द' नाम का एक महान् प्रन्थ है। उसकी रचना सन् १०३० ई० अथवा इस सन् के कुछ ही काल बाद हुई हैं। लेखक एक मुसलमान है जो प्रायः अठवेरूनो के नाम से विख्यान है। इस जगत्-विख्यात लेखक के उक्त ग्रन्थ में सब से पहले महाराज विकमादित्यजी का नाम उनके काल के एक रसायनिक (वैज्ञानिक) के सम्बन्ध में इस प्रकार पाया जाता है:---

"राजा विकमादित्य, जिसके संवत् के विषय में हम आगे उल्लेख करेंगे, के समय में उज्जैन नगर में व्याडि नामक एक व्यक्ति था जिसने अपना सम्पूर्ण ध्यान इस (रसायन) विज्ञान की ओर दिया था और अपना जीवन व धन दोनों को इसके निमित्त नब्ट कर दिया, किन्तु उसके उत्साह के कारण उसको इतना भी लाभ न हुआ था कि साधारण स्थितियों में भी उसे सुगमता के साथ सहायता होती। वह बहुत दुखी हो गया था इस कारण उसे अपने उस उद्यम से बहुत घृणा हो गई जिसके निमित्त उसने कठिन परिश्रम किया था। निदान शोकातुर व निराझ होकर वह एक नदी के तट पर बैठ गया। अपने हाथ में अपने उस रसायन-ग्रन्थ को लिया जिसमें से वह औषधियों के लिये योग तैयार किया करता था और उस ग्रन्थ में से एक-एक पन्ने को निकाल जल में प्रवाह करना आरम्भ किया। दैवयोग से उसी नदी के तट पर वहाव को ओर कुछ दूरी पर एक वेश्या बैठी थी। उसने बहते हुये पन्नों को एकत्र किया और रसायन-विषयक कुछ पन्नों को एक साथ कर दिया।

व्याडि जब समस्त पुस्तक को फेंक चुका, उसके पश्चात् व्याडि की दृष्टि उस वेश्या पर पड़ी। इसके पश्चात् वह वेश्या व्याडि के समीप आई और पूछा कि आपने अपनी पुस्तक के साथ क्यों ऐसा व्यवहार किया ? व्याडि ने उत्तर दिया कि पुस्तक से कुछ लाभ नहीं हुआ, इस कारण मैंने ऐसा किया। मुझे जो कुछ लाभ इससे होना चाहिए वह नहीं हुआ और इसी के निमित्त मैं धनहीन हो गया। मेरे पास बहुत सम्पत्ति थी किन्तु अब मैं बहुत दुखी अवस्था में हूँ और मैं बहुत काल तक आशा लगाये हुए था कि इसके कारण मैं मुखी हुँगा। वेश्या बोली---"जिस कार्य के निमित्त आपने अपना जीवन



#### अरबी-फारसी में विकमादित्य

लगया है, जिस बात को ऋषियों ने सच्चा करके दिखलाया है उसके होने की सम्भावना से निराश न बनें। आपकी इष्टसिद्धि में जो स्कावट है वह सम्भवतः केवल किसी प्राक्वतिक घटना के कारण है, वह सम्भवतः किसी घटना से दूर हो जायगी। मेरे पास बहुतसा ठोस घन है। वह सब घन आपका है। सम्भवतः उस घन से आप अपने मनोरथ की सिद्धि में सफलीभूत होंगे।" ऐसा होने पर व्याडि ने अपना कार्य फिर आरम्भ किया।

रसायन-विषयक ग्रन्थ पहेलियों के ढंग पर रचे गये हैं। इस कारण व्याडि को एक शब्द के समझने में धोखा हुआ था। औषधि के योग में जो शब्द था उसका अर्थ है 'तेल' और 'मनुष्य का रक्त' और दोनों की आवश्यकता औषधि में थी। वास्तव में 'रक्तामल' लिखा हुआ था और उसका अर्थ लाल आपलक लिया गया था। जब वह औषधि को प्रयोग में लाता था तो किसी दशा में भी उससे लाभ न होता था। एक वार उसने विविध औषधियों को आग पर ठीक करना आरम्भ किया और आग की लपट उसके सिर को छू गई। उसका भेजा सूख गया। उसने सर पर बहुतसा तेल लगाया व डाला। यह भट्टी पर से कहीं जाने के लिए उठा। जहाँ भट्टी थी उसकी छत में लोहे का एक कीला निकला हुआ था। वह उसके सिर में लगा और रक्त बहने लगा। उसको दर्द हुआ तो वह नीचे की ओर देखने लगा। ऐसी दशा में उसकी खोपड़ी के ऊपर से तेल मिले हुए रक्त की कुछ बूंदें औषधि में पड़ गई और उसको कुछ पता न लगा। तत्पश्चात् जब औषधि की तैयारी का कार्य समाप्त हो गया, तो उसने और उसकी स्त्री ने औषधि को परखने के लिए अपने शरीर पर मला तो दोनों हवा में उड़े।

इस बात को जानकर विक्रमादित्य अपने राज-भवन से निकले और उनको अपनी आँखों से देखने के निमित्त बाहर आये । इसपर उस पुरुष ने चिल्लाकर कहा—-'अपना मुंह मेरे थूक के लिये खोलिए' । किन्तु एक घृणित वात होने के कारण राजा ने ऐसा नहीं किया और थूक कपाट के पास गिरा, डेवढ़ी तुरन्त सोने की हो -गई ।

व्याडि और उसकी स्वी जहाँ चाहते थे उड़कर चले जाते थे। उसने इस विज्ञान के विषय में सुप्रसिद्ध पुस्तकें लिखी हैं। जनता का ख्याल है कि स्वी-पुरुष दोनों जीवित हैं।''

महाराज विकमादित्य से सम्बन्ध रखनेवाली यह वात कहीं और अंकित है या नहीं—-मैं इस विषय में कुछ नहीं कह सकता । हाँ, अव यह अवस्य कह देना चाहता हूँ कि उक्त बात के सिचा अलबेरूनी ने अपने अमूल्य ग्रन्थ में विकमीय संवत् पर भी आगे चलकर प्रकाश डाला है जैसाकि पिछली पंक्तियों में उल्लेख हो चुका है ।

फारसी के तो अनेक ग्रन्थों में महाराज विक्रमादित्य की चर्चा है। अकबरी हाल विषयक ग्रन्थों–– 'आईन अकबरी' व 'मुन्तखबुत्तवारीख' में विशेषकर विक्रमीय संयत् सम्बन्धी वातें हैं, किन्तु अकबरी-काल के थोड़े ही काल बाद सन् १६०६ या १६०७ ई० की रचना 'तारीख फरिश्तः' नामी ग्रन्थ है उसमें जो कुछ मिलता है उसका सार आगे दिया जा रहा है।

"विकमाजीत जाति का पवार था, उसका स्वभाव बहुत अच्छा था। इसके विषय में जो कहानियाँ हिन्दुओं में प्रचलित हैं उनसे स्पष्ट होता है कि उसका बास्तविक स्वरूप क्या था। युवा अवस्था में यह राजा बहुत समय तक साधुओं के भेष में घूमता रहा और उसने बड़ा तपस्वी जीवन व्यतीत किया। पवास वर्षों की वय हुई तो ईश्वरीय महिमा से उसने सैनिक-जीवन की ओर ध्यान दिया। ईश्वर की ओर से यह बात निश्चित थी कि यह साधु एक महा प्रतापी राजा हो और मनुष्यों को अत्याचारियों के पंजे से छुड़ाये, इस कारण दिन प्रति दिन उसके कार्य में उन्नति ही होती गई। थोड़े ही काल में नहरवाला और मालवा दोनों देश उसके अधिकार में आग्ये। राज-कार्य की हाथ में ठेते ही उसने न्याय को संसार में ऐसा फैलाया कि अन्याय का चिह्न बाकी न रहा और साथ ही साथ उदारता भी अनेक कार्यों में दिखलाई।"

हिन्दुओं का विश्वास है कि उस राजा का पद साधारण सांसारिक मनुष्यों से कहीं उच्च था। जो बात उसके हृदय में उत्पन्न होती थी वह साफ साफ प्रगट हो जाती थी। रात्रि में जो घटनाएँ उसके राज्य में होती थीं वह प्रात:काल उसको म्पष्ट रूप से ज्ञात हो जाती थीं।



#### श्रो महेशप्रसाद, मौठवी आलिम फाजिल

यद्यपि वह राजा था तथापि समस्त मनुष्यों के साथ बहुत प्रेम का व्यवहार करता था। उसके नियास-स्थान में मिट्टी के एक प्याले और बोरिये (चटाई) के सिवा और कुछ न था। उसने अपने काल में उज्जैन बसाया और घार में दुर्ग बनाकर उसको अपना निवास-स्थान बनाया। उज्जैन में महाकाल नामक देवाल्य उसी ने वनवाया और ब्राह्मणों व साधुओं के निमित्त वृत्तियाँ नियुक्त कीं ताकि वह लोग वहाँ पूजा-पाठ करते रहें।

वह अपने समय का अधिक भाग लोगों का हाल जानने और ईश्वर की उपासना में व्यतीत करता था। इसके निमित्त भारतवासियों के हृदयों में बड़ा स्थान है और इसके सम्बन्ध में नाना प्रकार की कथाएँ वतलाते हैं। वर्ष और महीनों की तारीख का श्रीगणेश इसी राजा के मृत्यु-दिन और महीने से होता है और इस पुस्तक के रचनाकाल तक हिजरी सन् का एक हजार पन्द्रहवाँ वर्ष है, विक्रमीय संवत् के आरम्भ को एक हजार छ:सौ त्रेसट वर्ष बीत चुके हैं।

ईरान का राजा उर्दशीर इसका समकालीन था। कुछ लोगों का मत है कि इसका और ईरान के राजा शापूर का काल एक ही था। इस राजा के अन्तिम दिनों में शालिवाहन नाम के एक जमींदार ने इस पर आक्रमण किया। नर्मदा के तट पर दोनों ओर की सेनाओं का घोर युद्ध हुआ। अन्त में शालिवाहन विजयी हुआ और विक्रमादित्य मारा गया। इस राजा (विक्रमादित्य) के समय से सम्बन्ध रखनेवाली बहुतसी दन्त-कथाएँ ऐसी हैं जो मानने योग्य नहीं। इस कारण उनको नहीं लिखा जा रहा है।

विक्रमादित्य के पश्चात् बहुत समय तक मालवा की दशा अति शोचनीय रही । कोई उदार और न्यायी राजा न ट्रुआ । किन्तु जत्र राजा भोज के हाथ में यहाँ का राज्य आया तो यहाँ की दशा सूथरी ।''

अन्त में मैं यह लिख देना चाहता हूँ कि मैंने जो कुछ लिखा है केवल विषय की सूचनामात्र है। मेरा विश्वास है कि यदि विशेष उद्योग किया जाय तो इस प्रतापी राजा के विषय में कुछ अन्य ग्रन्थों में भी कुछ और बातें अवस्य मिलेंगी।

# सन् १७४२ ई॰ का काव्य-संग्रह

इस्तम्बोल के प्रसिद्ध राजकीय-पुस्तकालय 'मकतब-ए-सुलतानिया' जिसे वर्तमान में 'मकतव-ए-जमहूरिया' कहते हैं, वह तुर्की ही नहीं, पूर्वीय-समस्त देशों में सबमे बड़ा और विशाल है। पुस्तकालय के अरबी विभाग में १७४२ ई० का लिखा हुआ काव्यसंग्रह देखने को मिला, जो तुर्की के प्रसिद्ध राजा मुलतान सलीम ने अत्यन्त यत्नपूर्वक किसी प्राचीन प्रसि के आधार पर लिखवाया था। यह हरीर (एक प्रकार का रेशमी कपड़ा जो ऐसे कामों के लिये ही बनाया जाता था) पर लिखा है, और अत्यन्त सुन्दर सुनहरे बेल-बूटेदार काम से सजा हुआ है। यह संग्रह तीन भागों में है। प्रथम भाग में अरब के आदि कवियों का—-अर्थात इस्लाम से पहिले के कवियों का जीवन, और उनके काव्यों का संक्षिप्त परिचय दिया गया है। दूसरे भाग में मुहम्मद साहब के प्रारम्भिक-काल से लेकर बनी-उम्पय्या-कुल के अन्त तक के कवियों का वर्णन है। और तीसरे भाग में बनी अब्बास कुल के आरम्भ से प्रसिद्ध राजा खलीफा हारूं-रशीद के दरबारी कवियों का वर्णन है। और तीसरे भाग में बनी अब्बास कुल के आरम्भ से प्रसिद्ध राजा खलीफा हारूं-रशीद के दरबारी कवियों कर्यात्त लेखक ने अपने समय तक के कवियों का वर्णन कर दिया है। पुस्तक का नाम 'सेअरुल ओकूल' है। इसका संग्रहकर्ता अरबी-काव्य का कालिदास अबू-आसिर अब्दुल-अक्षमई है, जो इस्लाम के प्रसिद्ध राजा खलीफा हारूंग्शीद का दरबारी कवियों का दबारी कवि था। इस संग्रह-पुस्तक का प्रथम संस्करण सन् १८६४ ई० में बलिन से प्रकाशित हुआ था, और दूसरा सन् १९३२ ई० में बेस्त (फिलिस्तीन) से प्रकाशित हुआ है। इसे अरबी काव्य का बहुत प्रामाणिक और पुरातन संग्रह माना जाता है।

इस पुस्तक की भूमिका में प्राचीन-अरब की सामाजिक अवस्था, मेल-जोल, खेल-तमाशों के सम्बन्ध में भी काफी प्रकाश डाला गया है। इसके अतिरिक्त मुख्य रूप से प्राचीन-कालीन अरबों के प्रधान तीर्थ मक्का का भी बहुत सुन्दर वर्णन किया गया है। यहाँ लगनेवाले वार्षिक मेले-जिसको 'ओकाज' कहा जाता था, जिसमें कि अरबों के धार्मिक, राजनीतिक,

\* देखिए 'विक्रम' के 'दीपोत्सवी अंक' संवत् २००१ में श्री ईशदत्त झास्त्री का छेख । सं० ।



### अरबी-फारसी में विकमादित्य

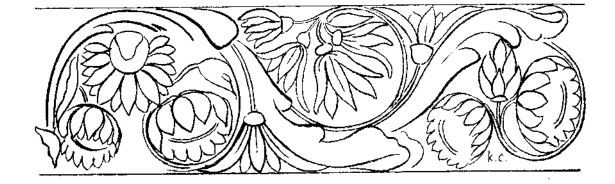
साहित्यिक, सामाजिक आदि हर विषयों पर विवाद किया जाता था और उसके प्रदत्त निर्णय को समस्त अरब शिरसा-धन्य मानते थे, उसका वर्णन भी विस्तृतरूपेण किया गया है। इस मेले में विशाल कवि-सम्मेलन हुआ करता था,जिसमें अरब के प्रमुख सभी कवि भाग लेते थे। ये कविताएँ पुरस्कृत होती थीं। सर्व-प्रथम कवि की कविता को सोने के पतरे पर अंकित कर मक्का के प्रसिद्ध मंदिर के अन्दर लटकवा दिया जाता था। और अन्य श्रेणी की कविताएँ ऊँट की झिल्ली, या भेड़े-वकरी के चमड़े पर लिखकर मंदिर के बाह्य-भाग में टँगवा दी जाती थीं। इस प्रकार अरबी-साहित्य का अमूल्य साहित्य-धन हजारों वर्षों से मंदिर में एकत्रित होता चला आता था। पता नहीं यह प्रथा कब से प्रारम्भ हुई थी, परन्तु हजरत मुहम्मद साहब के जन्म से २३-२४ सौ वर्ष पुरानी कविताएँ उक्त मंदिर में प्रस्तुत थीं। किन्तु मक्का पर इस्लामी सेना के अधिकारावसर पर ये सब नष्ट-भ्रष्ट कर दी गई थीं। परन्तु जिस समय यह सैन्य मक्का पर आक्रमण कर रही थी-उसके साथ हजरत मुहम्मद के दरबार का कवि-हस्सान बिनसाविक भी था। जिसने कुछ रचनाएँ अपने पास उस समय मुरक्षित करली थीं। इसकी तीसरी पीढ़ी के समय हारूँरशीद जैसे साहित्यिक खलीफा का काल था। लाभ की आशा से यह पतरे लेकर वह कवि-वंग्नज मदीने से बगदाद जाकर लेखक--अबू-आमिर अब्दुल्ल असमई से मिला। उसे प्रित्न स्वर्ष हजारों पाउष्ड इसका पारितोषिक दिया गया। इनमें पाँच सोने के पत्र थे, और १६ चमड़े के। इन पाँच पत्रों पर दो अरब के आदि कवि लवी वने, और अखतब-बिनतुर्फ़ के काव्य अंकित थे।

इन पत्रों से प्रेरित होकर खलीफा ने लेखक अबू-आमिर को एक ऐसा ग्रंथ लिखने की आज्ञा दी जिसमें अरब के समाम कवियों के जीवन, और काव्य-कला का वर्णन हो । इस प्रकार जो संग्रह प्रस्तुत किया गया था, उससे एक कविता पाठकों की जानकारी के लिये यहाँ हम उद्धुत करते हैं ।

हजरत मुहम्मद से एक सौ पैंसठ वर्ष पूर्व जईंम बिनतोई नामक एक कवि हो गया है। जो निरन्तर 'ओकाज' के कवि सम्मेलन में तीन वर्ष तक सर्व प्रथम आता रहा है। इसकी तीनों उक्त कविताएँ सोने के पत्रों पर अंकित होकर मंदिर में लटकाई गई थीं। इससे यह स्पष्ट है कि वह वहुत प्रतिभा-सम्पन्न था। उसकी कविता का उदाहरण यह है :---

इत्रद्रशफाई सनतुल बिकरमतुन, फ्हलमिन करीमुन यतंफीहा वयोवस्सरू। बिहिल्लाहायसमीमिन एला मोतकब्बेनरन, विहिल्लाहा यूही कैद मिन होवा यफ्ख़रू। फ़ब्ज़ल-आसारि नहनो ओसारिम बेजेहलीन, पुरीदुन बिआबिन कज़नबिनयख़तरु। यह सबदुन्या कनातेफ़ नातेफी बिजेहलीन, अतदरी बिलला मसीरतुन फ्केफ़ तसबहू। कऊन्नी एजा माज़करलहदा वलहदा, अशमीमान, बुरुकन कृद् तोलुहो वतस्तरू। बिहिल्लाहा यक्जी बैनना बले कुल्ले अमरेना, फ़ेहेया जाऊना बिल अमरे बिकरमतुन ॥ (सेअरुल-ओकूल पृष्ठ ३१५)

अर्थात् ---- वे लोग धन्य हैं जो राजा विकम के राज्य काल में उत्पन्न हुए, जो बड़ा दानी, धर्मात्मा, और प्रजा पालक था। परन्तु ऐसे समय हमारा अरव ईश्वर को भूल कर भोग-विलास में लिप्त था। छल-कपट को ही लोगों ने सब से बड़ा गुण मान रखा था। हमारे तमाम देश (अरब) में अविद्या ने अन्धकार फैला रखा था। जैसे बकरी का बच्चा भेड़िये के पंजे में फँसकर छट-पटाता है, छूट नहीं सकता, ऐसे ही हमारी जाति मूर्खता के पंजे में फँसी हुई थी। संसार के व्यवहार को अविद्या के कारण हम भूल चुके थे, सारे देश में अमावस्था की रात्रि की तरह अन्धकार फैला हुआ था, परन्तु अब जो विद्या का प्रातःकालीन सुखदाई प्रकाश दिखाई देता है, वह कैसे हुआ यह उसी धर्मात्मा-राजा विकम की कृपा है। जिसने हम विदेशियों को भी अपनी दयादृष्टि से वंचित नहीं किया, और पत्रित्र धर्म का सन्देश देकर अपनी जाति के विद्वाने को यहाँ भेजा, जो हमारे देश में सूर्य की तरह चमकते थे। जिन महापुरुषों की छुपा से हमने भुलाए हुए ईश्वर और उसके पवित्र झान को जाना, और सत्पथ-गामी हुए, वे लोग राजा-विक्रम की आज्ञा से हमारे देश में विद्या और धर्म के प्रचार के लिए आए थे।



# इतिहास एवं अनुश्वति में विकमादित्य

श्री डॉ० दिनेशचन्द्र सरकार एम्० ए०, पी-एच० डी०

शिलालेख एवं मुद्रा सम्बन्धी साक्ष्य से ईसा की चतुर्थं शताब्दी से पूर्वं विक्रमादित्य नाम के किसी भारतीय सम्प्राट् का अस्तित्व प्रमाणित नहीं होता। वास्तव में उस शताब्दी से पूर्व 'आदित्य' शब्दान्त उपाधियों के प्रचलित होने का कोई प्रमाण प्राप्त नहीं है। पुराणों के भविष्यानुकीर्त्तन खण्ड ऐतिहासिक वर्णन को चतूर्थ शताब्दी के प्रारम्भ तक ले आते हैं ; उनमें विकमादित्य का उल्लेख प्राप्त न होना इस सम्बन्ध में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है । यदि वह महान सम्राट् वास्तव में उनके समय से पूर्व हुआ होता तो अपेक्षाकृत अपरकालीन पुराणकर्ता विकमादित्य जैसे दैवीप्यमान व्यक्तित्व की अवगणना सरलता से न कर सकते। जो हो, ५८ ई०पू० से प्रारम्भ होने वाला एक संवत् अवश्य है, जो विक्रम-संवत कहलाता है और गोछे की अनुश्रुति उसे उज्जयिनी सम्राट् विकमादित्य द्वारा प्रवर्तित मानती है। परन्तु ईसवी संवत की प्रारंभिक शताब्दियों में विकम-संवत् के वर्ष 'क्वत' कहलाते थे और कुछ काल पश्चात् मालवगणतन्त्र से उनका निकट सम्बन्ध होने का उल्लेख है। आठवीं तथा नवीं शताब्दियों में ही इस संवत् का सम्बन्ध विकमादित्य के नाम के साथ स्थापित किया गया। एक सम्भावना यह भी है कि यह संवत् प्राचीन सिथोपार्थियन काल-गणना हो, जिसे राजपताना और मालवा में मालव जाति अपने जन्म-स्थान पंजाब के झंग जिले के आसपास से ले गई हो । विकम-संवत् के प्रवर्त्तक विकमादित्य नामक सम्राट तथा सातवाहन वंश के गौतमीपुत शातकींग को एक मानने का सिद्धान्त हास्यास्पद हैं; क्योंकि यह गौतमीपुत्र ईसवी दूसरी शताब्दी के पूर्वार्ध में राज्य करता था और किसी भी साधन से उसे ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी में नहीं रखा जा सकता । अनुश्रुति से यह संकेत मिलता है कि गोदावरी-तट पर स्थित प्रतिष्ठान इस राजा की राजघानी थी, जिसके सम्बन्ध में यह वात ध्यान देने योग्य है कि इस के राजा विकमादित्य की स्वीकृत राजधानी उज्जयिनी तथा पाटलिपूत्र से सम्बद्ध होने की सूचना कहीं प्राप्त नहीं होती। गौतमीपुत्र ने कभी किसी संवत् का प्रवर्त्तन नहीं किया ; अर्थात् उसके उत्तराधिकारियों द्वारा उसके राज्य-वर्षों की परम्परा का विस्तार नहीं किया गया। इसके अतिरिक्त कहीं भी उसे विकमादित्य अभिहित नहीं किया गया और उसका विशेषण 'वरवारण-विक्रम-चारु-विक्रम' उपर्युक्त उपाधि से नितान्त असम्बद्ध है। 'हाल'



# इतिहास पर्व अनुश्रुति में विकमादित्य

की सत्तसई में हुए विक्रमादित्य के उल्लेख से कुछ भी सिद्ध नहीं होता, कारण कि इसकी सम्पूर्ण गाथाओं का रचनाकाल ईसवी सन की पाँचवीं शताब्दी से पूर्व स्वीकार नहीं किया जा सकता।

प्राचीनतम ऐतिहासिक दिकमादित्य, मगध का चक्रवर्ती, गुप्त राजवंश में उत्पन्न, चन्द्रगुप्त द्वितीम (३७६-४१४ ई०) था। उनके पिता दिग्विजयी सम्राट् समुद्रगुप्त भी पराकमांक और 'श्री विकम' विरुद से विश्वुत थे। पूर्व में बंगाल से पश्चिम में काठियात्राड़ तक विस्तृत उत्तरी भारत की समस्त भूमि पर चन्द्रगुप्त द्वितीय शासन करता था। इसी ने पश्चिमी भारत के शक राजाओं का उन्मूलन किया और इसी सम्राट् का उल्लेख उज्जयिनी पुरवराधीक्ष्वर तथा पाटलिपुरवराधीक्ष्वर इन दोनों रूपों में धारवाड़ जिले में गुत्तल के गुत्तओं (गुप्तों) के शिलालेखों पर अंक्ति अनुश्रुतियों में है। मालवा, काठियात्राड़ तथा राजपूताना से शकों का उच्छेदन हो चुकने पर उज्जयिनी प्रत्यक्षतः गुप्तवंश के सम्प्राटों की अप्रधान राजधानी सी हो गई। चन्द्रगुप्त द्वितीय विदेशियों का मूलोच्छेदक एवं आर्यावर्त के विस्तीर्ण साम्प्राज्य का शासक ही नहीं था, वरन् उसके सम्बन्ध में यह भी विश्वुत है कि उसने नागों के शक्तिशाली राजवंश के साथ तथा बरार के बाकाटकों के साथ और संभवतः कन्नड़ के कदम्बों के साथ विवाह-सम्बन्ध स्थापित करके दक्षिण के पर्याप्त भाग पर अपने राजनैतिक प्रभाव का विस्तार किया था। वैष्णव धर्म के भागवतस्वरूप की एवं परमभागवत उपाधि की, जिसका प्रयुक्त होना ईसवी पाँचवीं शताब्दी से प्रारम्भ हुआ, लोकप्रियता का मूल निरसन्देह वही था। वह विद्या का महान् संरक्षक भी था। यह प्रसिद्ध है कि पाटलिपुत्र के शाबवीरसेन जैसे प्रतिभा-सम्पन्न कवि पश्चिम भारत की विजय-यात्राओं में उसके साथ गये थे।

भारतवर्ष के अत्यन्त विस्तीर्ण भभाग पर आधिपत्य, विदेशियों का उन्मुलन, साहित्य का संरक्षण तथा चन्द्रगुप्त द्वितीय के अन्य अनेक सम्भाव्य उत्कृष्ट गुणों ने लोक की कल्पना पर अधिकार किया और उसके नाम को इस छोर से उस छोर तक सम्पर्ण भारतवर्ष में लोकप्रिय बना दिया। उसके नाम तथा कार्यों को केन्द्र बनाकर प्रत्यक्षत: उसके जीवनकाल में ही आख्यायिकाओं का प्रादर्भीव होने लगा एवं उसकी मृत्यु के पश्चात् भी अधिक काल तक उनमें असंदिग्ध रूप से वृद्धि ही होती रही ! इस प्रकार सम्भव तथा असम्भव कथाएँ प्रचुर संख्या में उसके जीवन से सम्बद्ध करदी गईँ । संसार के सभी भागों में बहुधा ऐतिहासिक व्यक्तियों के प्रिय नामों से सम्बद्ध आख्यायिकाओं का प्रादुर्भाव हुआ है और भारतवर्ष का सम्प्राट विकमादित्य भी भारतवासियों द्वारा प्रधानतः उसकी प्रिय स्मृति के प्रति सदैव अनुभव किए गए हार्दिक सम्मान से उत्पन्न विस्तृत आख्यायिकाओं के प्रभा-मंडल से आलोकित है । साधारण लोकमत प्राचीन काल के सम्प्राट् विकमादित्य को सभी शासकोचित गणों से यक्त मानता है और उसके चरित्र में वह किसी भी सुन्दर, महान् एवं उदार तत्त्व की स्थिति को स्वीकृत करता है। एक लोकप्रिय कपोलकल्पना द्वारा उसका नाम कृत अथवा मालवगण-संवत् नाम से विश्रुत प्राचीन सियोपाथियन गणना के साथ सम्बद्ध कर दिया जाने के परिणामस्वरूप उसकी स्थिति ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी में कही जाती है। वह समस्त भारतवर्ष पर शासन करनेवाले सम्राट के रूप में माना गया है। कहा जाता है कि नवरत्न अथवा तत्कालीन भारतीय कला, साहित्य एवं विज्ञान के प्रतिनिधि नौ महान् साहित्यिक व्यक्तियों को सम्राट् विक्रमादित्य का संरक्षण प्राप्त था। यह भी विश्वास किया जाता है कि महाराज विक्रमादित्य दुष्टों को दण्ड देने तथा गुणीजनों को पुरस्कृत करने में कभी न चकते थे। असंदिग्ध रूप से कछ आख्यायिकाओं का आधार, भले ही वह आंशिक हो, ऐतिहासिक तथ्यों पर है, किन्तू यह भी निश्चित है कि उनमें से अनेक काल्पनिक तथा अनैतिहासिक हैं। अशोकावदान में लिपिबढ़ प्रचलित अनुश्रुतियाँ मौर्यवंशी अशोक के जीवन के सम्बन्ध में सदा प्रामाणिक नहीं मानी जातीं। गाहडुवाल जयचन्द्र तथा चन्देल परमादिदेव के साथ देहली, अजमेर तथा साँभर के राजा पृथ्वीराज ततीय के सम्बन्धों के विषय में पृथ्वीराज राइसा तथा आल्हखण्ड में उपन्यस्त प्रचलित अनुश्रुतियों में अधिकांश चौहान, गाहड़वाल तथा चन्देल राजवंशों के समकालीन अधिक विश्वस्त लेखों के प्रमाणों से असमर्थित होने के साथ-साथ निश्चित रूप से उनके प्रतिकुल भी हैं। अतः भारतीय आख्यायिकाओं के विक्रमादित्य से सम्बद्ध सभी अनुश्रुतियों पर, विशेषतः यह देखते हुए कि उनमें से कुछ की पूष्टि विश्वसनीय प्रमाणों से नहीं होती तथा औष सर्वविदित ऐतिहासिक सत्त्यों के स्पष्टतः विरुद्ध हैं, असंदिग्ध रूप से विश्वास करना अनुचित है । उदाहरणार्थ, वराहमिहिर विक्रमादित्य की राजसभा के नवरत्नों में से एक उज्ज्वल रत्न था; ज्योतिर्विदाभरण की यह



#### श्री डॉ॰ दिनेशचन्द्र सरकार

अनुश्रुति निस्सन्देह अवास्तविक हैं, क्योंकि इसी सुविश्रुत ज्योतिर्विद् के स्वयं के लेखों और उसकी टीका से इसकी मृत्यु ५८७ ई० में होता, ४७६ ई० में जन्म और आर्यभट्ट का इसका पूर्ववर्ती होना असंदिग्ध रूप से प्रमाणित है। अतः न तो वह विकमादित्य के अनुश्रुति-सिद्ध काल ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी में हुआ और न प्रथम ऐतिहासिक विकमादित्य चन्द्रगुप्त द्वितीय के काल ईसवी चतूर्थ-पंचम शताब्दी में हआ।

इतिहास का निर्णय कुछ भी क्यों न हो, अनुश्रुति के विक्रमादित्य--जिसकी स्मृति में हम आज उत्सव मना रहे हैं--किसी प्रकार भी अस्तित्वहीन व्यक्ति-विषयक निरर्थक कल्पना नहीं हो सकती । वह भारतीय राजत्व का आदर्श <mark>ह</mark>ै तथा हिन्दू-इतिहास के स्वर्ण-युग का महान् प्रतिनिधि हैं। वह भारतीय देशभक्तों के कल्पना-जगतु में आज भी यशःशरीर से सर्वोपरि वर्तमान है । उसकी उपाधि अथवा भूमिका ग्रहण करनेवाले उसके पश्चातुवर्ती राजाओं तथा साम्राज्य-संस्थापकों द्वारा एवं विभिन्न युगों में उसका उल्लेख करनेवाले अनेक लेखकों द्वारा भी उसकी स्मृति को अमरत्व प्रदान कर दिया गया है। चन्द्रगुप्त द्वितीय के उत्तराधिकारी गुप्त विक्रमादित्यों, बादामी और कल्याणी के चालुक्यवंशी विक्रमादित्यों, वाण राज-परिवार के विकमादित्यों, कलचुरि-वंश का गांगेयदेव विकमादित्य तथा गृहिलोत विकमाजीत (विकमादित्य) इस यशःशालिनी उपाधि को धारण करनेवाले भारतीय राजाओं में से कुछ हैं। राष्ट्रकूट गोविन्द चतुर्थ आदि कुछ मध्यकालीन राजा शौर्य अथवा अन्य राजोचित गुणों में विकम से उच्चतर होने की घोषणा करते थे, तथा परमार सिन्धुराज प्रभृति अन्य राजा स्वयं को नवसाहसांक (नवीन-विकमादित्य) कहते थे। सिन्धुराज के पुत्र, सरस्वती के आलम्ब भोज और विकमादित्य को एक माननेवाली अनुश्रुति भी निरर्थक नहीं है। मध्यकाल के पिछले भाग में दिल्ली के र।जसिंहासन पर आधिपत्य जमाने वाले हेम् जैसे व्यक्ति द्वारा एवं बंगाल के अन्तर्गत जैसोर के प्रतापादित्य के पिता द्वारा विक्रमादित्य उपाधि धारण किया जाना सुविश्रुत है। मुगल सम्राट् अकवर का नौरतनों (नवरत्नों) को संरक्षण देकर प्राचीन भारत के सम्राट विकमादित्य से प्रतिस्पर्धा करना भी प्रसिद्ध है । विकमादित्य का उल्लेख करनेवाले बहसंख्यक लेखकों में से परमार्थ, सूबन्ध, हवेनत्संग, कथासरित्सागर तथा द्वात्रिंशत पूत्तलिका के रचयिता, अलबिरूनी, वामन एवं राजशेखर आदि अलंकार-शास्त्र के आचार्य तथा काव्यशास्त्रकार, मेरतुंग आदि अनेक जैन ग्रंथकार, अमोघवर्ष के संजनदान पत्र तथा गोविन्द चतुर्थ के कैम्बे एवं सांगलीदान पत्र सद्श लेखों के लेखकों आदि के नामों का हम उल्लेख कर सकते हैं। इस प्रकार इस महान् सम्प्राट् की स्मृति कमानुगत उत्तरकालों में भारत के समस्त सत्पुत्रों के कृतज्ञतापूर्ण अनुस्मरण से संबर्धित होती रही।

विकमादित्य के प्रति प्रेम और आदर उन संयोजक तत्त्वों में से हैं जो सामाजिक, धार्मिक तथा सांस्कृतिक विभिन्नताओं के कारण दुर्भाग्यवज्ञ विभाजित हुए भारतवर्ष के विभिन्न भाषाभाषी दलों को एक सूत्र में आवद्ध करेंगे । अब विज्ञेषतः वर्तमान लौह-युग के असंख्य उत्पीड़नों से उत्पन्न हमारी वेदना में अपने पुष्य नाम द्वारा शान्ति प्रदान करने-वाले महान् विक्रम की स्वर्ण-पताका के नीचे पारस्परिक सहयोग की भाषना के साथ हमें आ जाना चाहिये ।

अन्त में हम हृदय से वासवदत्ता के रचयिता सुबन्धु की कोकवाणी को अनुनादित करते हैं :---

सा रसवत्ता विहता नवका विलसंति चरति नो कंकः । सरसीव कोतिशेषं गतवति भूवि विकमादित्ये ॥

दीन दुखियों के सुहुद्, भारतीय संस्कृति एवं धर्म के संरक्षक, विद्या के अवलम्ब, विदेशियों के जन्मूलक, महान् विक्रमादित्य के लिए आज पुनः हमारा सामूहिक कन्दन स्फुटित होता है :---

"विकम ! भारत तेरे विना दैन्य का अनुभव करता है, कहीं तू आज हमारे बोच होता ! "

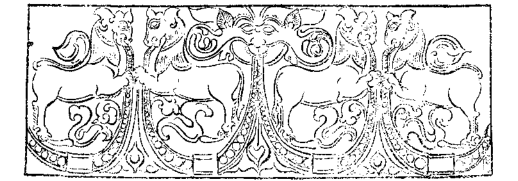


\* गीत \*

श्री गोपालशरणसिंह

दो सहस्र चर्षों का जीवन ! विक्रम के विक्रम की स्मृतियाँ। देख चुका अतुलित समृदियाँ। कालिदास की अनूपम कृतियाँ। स्वर्ण-रजत से ज्योतित निधियाँ। भारत की अगणित संस्कृतियाँ। बिछी भूमि में रत्नावछियाँ। इन सबका निज हृदय-पटल पर अपने सवल बाहुदण्डों से है कर चुका यथाविधि अंकन तोड़ चुका कितने ही बन्धन दो सहस्र वर्षों का जीवन ! दो सहस्र वर्षों का जीवन ! कितने हो सुख-दुख को बातें। कितने ही संकट भी आये। रहे घोर घन नभ में छाये। मधु के दिवस शिशिर की रातें। प्रमुदित शरद व्यथित बरसातें। किन्तु काल-गति रोक न पाये। निज स्मृतियों के मज्जु-हार में है कर चुका न जाने कितनी गूँथ चुका है प्रेम-निकेतन विपदाओं का मान-विमर्दन दो सहस्र वर्षों का जीवन ! दो सहस्र वर्षों का जीवन ! अद्भुत नियति-नटी का नर्तन। आर्य-सभ्यता का हेमाचल। अविरत ज्ञान-जलघि का मन्धन 🕴 बहु आदर्शों का कीड्रास्थल। विविध मतों का सदन समुज्ज्वल। जग के कितने ही आन्दोलन। देख चुका है निज नयनों से अगणित नर-नारी का सम्वल अगणित उथल-पुथल परिवर्तन है असंख्य हृदयों का स्पन्दन दो सहस्र वर्गों का जीवन ! दो सहस्र वर्षों का जीवन ! दुँढ रही हैं तरुण पीढ़ियाँ। आत्मोन्नति की नई सीदियाँ। ट्टर रही हैं शिथिल रुदियाँ। करता है स्वागत नवयुग का नई भावना का अभिनन्दन दो सहस्र वर्षों का जीवन !

->\*>@+\*\*



वेकम-अनुश्रुति श्री हरिहरनिवास हिवेदी

भारतीय कल्पना को अत्यधिक स्पर्श करने का सौभाग्य जितना विक्रमादित्य को प्राप्त है उतना केवल कतिपय महापुरुषों को ही प्राप्त हो सका है। सुभाषितों में, धार्मिक ग्रन्थों में, कथा-साहित्य में एवं लोक-कथाओं में विकम-चरित्र ओतप्रोत है। भावुक एवं वीरपूजक भारतीय हृदयों में शकों के अत्याचार एवं अनाचार से त्राण दिलानेवाले इस महान् वीर की मूर्ति सदा के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण रूप से स्थापित हो गई। यही कारण है कि विक्रमीय प्रथम शती से लेकर आज तक विक्रमादित्य विषयक साहित्य की वृद्धि ही होती गई है। संस्कृत से लेकर प्राकृत, अपभ्र श और वर्तमान प्रान्तीय भाषाओं में विक्रम चरित्र सम्बन्धी सैंकड़ों ही ग्रन्थ भरे पड़े हैं।

इस लेख में हम अत्यन्त संक्षेप में विकमीय साहित्य की विशाल राशि में से केवल कुछ कोई ही प्रस्तुत करना चाहते हैं। इनके देखने से यह तो ज्ञात होगा ही कि बहुत प्राचीन समय से ही लोक-मस्तिष्क में विकमादित्य की क्या भावना रही है, ऐतिहासिक दृष्टि से भी इस साहित्य का मूल्य बहुत अधिक है। इनका प्रत्येक विवरण भले ही इतिहास की कसौटी पर खरा न उतरे परन्तु इनका समन्वित रूप, साहित्य की विशिष्ट वर्णन शैली को हटाकर ऐतिहासिक अन्वेषक के लिए भी महत्त्व-पूर्ण है। उसके ढ़ारा ज्ञात ऐतिहासिक सामग्री के ढाँचे में रूप-रंग भरा जा सकता है। अतः आगे कमशः एक एक विक्रम विषयक प्रन्थ का ऐतिहासिक मूल्यांकन कर उसमें निहित विक्रम विषयक उल्लेख देने का प्रयत्न करेंगे। इस प्रकार तुल्ता एवं परख से विक्रमादित्य की अनुश्चति-सम्मत मूर्ति की घुंधली रूप-रेखा प्रस्तुत हो सकेगी। इस आशय के लिए यहाँ केवल गाथासप्तशती, कालकाचार्य-कथा, कथासरित्सागर, वेतालपच्चीसी, सिंहासन-बत्तोसी, राजतरांगिणी, प्रबन्ध चिन्तामणि ज्योतिर्विवाभरण तथा भविष्य-पुराण को ही लिया गया है; क्योंकि विक्रम-विषयक सम्पूर्ण साहित्य का इस प्रकार विवेचन करना तो एक महान् गत्थ का विषय है तथा बहुत ही कष्ट-साध्य कार्य है–-यद्याध वह किए जाने योग्य अवश्य है। बैसे तो इन ग्रन्थों के विषय में कालकम के अनुसार लिखना उचित होगा परन्तु उससे हमारे कथा-प्रवाह में भंग होगा। उत्त आगे हम उनको उसी कम से लेंगे जिससे कथा-प्रवाह बना रहे।

कालकाचार्य-कथा—–कालकाचार्य नामक चार जैनाचार्य हो गए हैं। पहले श्यामार्य नाम कालकाचार्य, जिनका समय वीर-निर्वाण-संवत् ३३५ के लगभग है, दूसरे गर्दभिल्ल राजा से साध्वी सरस्वती को छडानेवाले, जिनका अस्तित्व-



# वैक्रम-अनुश्रुति

काल वीर-निर्वाण-संवत् ४५३ के आसपास है तथा चौथे कालक का समय वीर-संवत् ९९३ है ।\* इनमें से दूसरे आचार्य कालक का-सम्बन्ध-विकमी-घटना से-है ।

कालकाचार्य-कथा जो आज प्राप्त होती है उसमें इन चारों की कथाएँ सम्मिलित कर दी गई हैं, इनमें से हमारे लिए तो गर्दभिल्ल के राज्य का उन्मूलन करनेवाले कालकाचार्य की कथा ही उपयोगी है। इस कथा में गर्दभिल्ल की शकों द्वारा पराजय एवं गर्दभिल्ल के पुत्र विकमादित्य ढारा शकों की पराजय का उल्लेख है। मेस्तुंगाचार्य रचित पट्टावली में पिछली घटना का समय वीर-निर्वाण-संवत् ४७० (अर्थात् ५० ई० पू० अर्थात् विकम-संवत् की प्रारम्भ तिथि के ७ वर्ष पूर्व) वतलाया है। प्रवन्ध-कोष में भी संवत् प्रवर्त्तन की यही तिथि वतलाई है। धनेस्वर सूरि रचित श्वयुंजय महात्म्य में विक्रमादित्य के प्रादुर्भाव का समय वीर-संवत् ४६६ वतलाया है। इस प्रकार सम्पूर्ण जैन अनुश्रुति इस तिथि तथा घटना का समर्थन करती है। इधर पुराणों में भी गर्दभिन् वंदा का राज्य-काल यही ईसवी पूर्व-प्रथम शताब्दी बतलाया गया है।

# सप्तगर्दभिला भूयो मोक्ष्यन्तीमां वसुन्धराम् ।† क्षतानि त्रीण अज्ञीतिञ्च झका ह्यष्टा दर्शव तु ॥––गत्स्यपुराण

इस कथा में प्रधान घटना अकों के मालव आकमण की है। प्रश्न यह है कि क्या कोई शक-आकमण प्रथम शती ईसवी में मालव पर हुआ था? इसका उत्तर 'खरोष्ट्री इन्सकिप्शन्स' की भूमिका में स्तीन कोनो ने दिया है। इसमें इस विद्वान ने भारतवर्ष के बाहर तथा भारत में प्राप्त सामग्री के आधार पर शकों का इतिहास प्रस्तुत किया है। वह लिखता है, 'भारतवर्ष के प्रथम शक-साम्प्राज्य के इतिहास का पुनर्निर्माण इस प्रकार किया जा सकता है: ई० पू० ८८ में मिथ्राडेटस द्वितीय की मृत्यु के थोड़े समय पश्चात् ही शीस्तान के शकों ने अपने आपको पश्चिया से स्वतन्त्र कर लिया और उस विजय-यात्रा का प्रारम्भ कर दिया जिसने उन्हें सिन्यु-नद के देश तक पहुँचा दिया। ......बाद को ई० पू० ८८ में मिथ्राडेटस (सिन्यु-नद का निचला प्रदेश) और उसके पश्चात् ते काठिया था जिसे कालकाचार्य-कथानक में हिन्दुक देश कहा गया है (सिन्यु-नद का निचला प्रदेश) और उसके पश्चात् वे काठियावाड़ और मालवे की ओर बढ़े, जहाँ उन्होंने सम्भवतः अपना राष्ट्रीय संवत्सर चलाया। यहाँ सन् ५७-५६ ई० पू० में विक्रमादित्य ने उनका उन्मूलन किया और अपनी इस विजय के उपलक्ष में अपने संवत्सर का प्रवर्त्त किया, जो हमें उसके प्रायः ७० वर्ष पश्चत्त मथुरा में प्रयुक्त मिलता है।‡

कालकाचार्य-कथा की ऐतिहासिकता का यह विद्वान् वड़े उत्साह एवं दृढ़ता के साथ समर्थन करता है। वह लिखता है—''मुझे नो इसका थोड़ासा भी कारण नहीं दिखता कि अन्थ लोगों के समान में इस कथा को असत्य मान लूं।ड्रूं.' स्तीन कोनो ही नहीं रॅप्सन ने कैम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया भाग १ पृष्ठ ५३२ पर इस कथा की घटनाओं के विश्वसनीय होने के विषय में लिखा है। श्री नारसन ब्राउन भी अपने कालकाचार्य-कथानक की भूमिका में इसकी घटनाओं की ऐतिहासिकता को स्वीकार करते हैं।

कालकाचायं-कथा के वर्तमान पाठों के विषय में श्री नारमन ब्राउन ने लिखा है कि सभी ज्ञात पाठों को एक हो मूल खोन से प्रवाहित मान लेना असम्भव हैं। यह खोत न तो इन पाठों में से कोई एक है और न कोई अप्राप्त पाठ। सम्भव है कि कालक नाम के साथ बहुत समय तक बहुतसी जनश्रुतियाँ सम्बद्ध रही हों जो श्वेताम्बर सम्प्रदाय में प्रचलित थीं। सह जब मौखिक रूप में थीं तब जैन साथ इसे विस्तृत अथवा संक्षिप्त रूप में अपने शब्दों में सुनाते रहे। और जब यह कथा लिपिबढ़ की गई तो वह इसी मौखिक खोन से लिखी गई। ∤ आगे इस कालक-कथा के केवल सम्बद्ध भाग का संक्षिप्त रूप दिया जाता है।

\* दिवेदी अभिनन्दन-ग्रंथ, पृष्ठ ९५-९६।

† Pagiter, The Purana Text of the Dynasties of the Kali Age, pp. 45, 46, 72,

‡ पृष्ठ ३६।

पृष्ठ २७१

The Story of Kalaka; Norman Brown; page 3.



# श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

इस संसार के जम्बू ढ़ीप के भारत देश में धारावास नामक एक नगर था। उसमें वर्जासंह नामक प्रतापी राजा रंहता था। सुरसुन्दरी नामक उसकी रानी थी। इस रानी से कालक नामक उसके एक पुत्र हुआ। इस कालक की एक बार गुणाकर नामक (जैन) आचार्य से भेंट हुई। उनके उपदेश से यह बहुत अधिक प्रभावित हुआ और उनका शिष्य हो गया। कालक को विद्वान एवं साधना में सम्पन्न देख गृणाकर ने उसे सूरि पद दिया।

कालकाचार्य अपने शिष्यों सहित उज्जयिनी नगरी में आए और वहाँ रहने लगे। उज्जयिनी नगरी में गर्दभिल्ल नामक राजा राज्य करता था। उसने एक दिन अत्यन्त रूपवती कालक की छोटी बहिन साध्वी सरस्वती को देखा और उसके रूप पर मुग्ध होकर उसे अवरुद्ध करके अपने अन्तःपुर में डाल दिया। कालक सूरि ने राजा को बहुत समझाया परन्तु कामान्य राजा ने एक न मानी। सूरि ने जैन-संघ द्वारा भी राजा को समझवाया परन्तु राजा ने जैन संघ की वात भी न मानी। कुद्ध होकर कालक ने प्रतिज्ञा की कि यदि गर्दभिल्ल का उन्मूलन न करूँ तो प्रवंचक, संयमोपघातक और उनके उपेक्षकों की गति को प्राप्त होऊँ।

सूरि ने विचार किया कि गर्दभिल्ल का बल उसकी 'गर्दभी' विद्या है। अतः उसका उन्मूलन युक्ति से ही करना होगा। उन्होंने उन्मत्त का वेष वना लिया। वे प्रलाप करने लगे ''यदि गर्दभिल्ल राजा है तो क्या ? यह अन्तःपुर रम्य है तो क्या ? यदि देश मनोहर है तो क्या ? यदि लोग अच्छे बस्त्र पहिने हैं तो क्या ? यदि मैं भिक्षा माँगता हूँ तो क्या ? यदि मैं शून्य देवल में सोता हूँ तो क्या ?'' इम प्रकार इनका हाल देखकर पुर के लोग कहने लगे 'हाय, राजा ने अच्छा नहीं किया।' राजा की यह निन्दा युनकर मंत्रियों ने भी उसे साध्वी को छोड़ देने की सलाह दी, परन्तु राजा ने एक न मानी।

सूरि ने वह नगर छोड़ दिया और वह चलते-चलते शककुल नामक (सिन्धुनद के) कूल पर पहुँचे। वहाँ के सामन्त साहि कहलाते थे और उनका नरेन्द्र 'साहानुसाहि' कहलाता था। वहाँ एक 'साहि' के समीप सुरि रहने लगे, जिसे उन्होंने अपने मंत्र-तंत्र से प्रसन्न कर लिया था।

जब सूरि साहि के साथ आनन्द से रह रहे थे उसी समय एक दूत आया जिसने साहि को साहानुसाहि की भेजी हुई एक कटारी दी और उसको यह सन्देश दिया कि उससे साहि अपना गला काटले। साहि को भयभीत देखकर कालक ने पूछा कि साहानुसाहि केवल उसी से अप्रसन्न हैं अथवा और किसी से भी। ज्ञात यह हुआ कि इसी प्रकार ९५ अन्य साहियों को आदेश दिया गया है। कालक की सलाह से यह ९६ साहि इकट्ठे हुए और उन्होंने 'हिन्दुक देश' को प्रयाण किया।

े वे समुद्र मार्ग से सुराष्ट्र (सूरत या सौराष्ट्र) आए । उस देश को ९६ भागों में बाँटकर वे सब वहाँ राज्य करने लगे <mark>।</mark>

वर्षाऋतु बीलने पर कालकसूरि ने गर्दभिल्ल से बदला लेने के विश्वार से साहियों को उत्तेजित किया और कहा कि इस प्रकार निरुद्यम क्यों बैठे हो, उज्जयिनी नगरी को हस्तगत करो क्योंकि वह 'वैभवज्ञालिनी मालव भूमि की कुञ्जी है ।"

उन्होंने कहा कि हम ऐसा करने को तैयार है परन्तु हमारे पास धन नहीं है। कालक सूरि ने ईंटों के एक भट्टे को सोने का बना दिया। उसे लेकर साहियों ने उज्जयिनी पर आक्रमण किया। लाट देश के राजा ने भी उपका साथ दिया। दोनों ओर की सेनाओं में भयंकर युद्ध हुआ। गर्दभिल्ल की सेना के पैर उखड़ गए। गर्दभिल्ल ने नगर के भीतर शरण ली। नगर घेर लिया गया।।

गर्दभिल्ल ने गर्दभी विद्या सिंह की। गर्दभिल्ल उसे प्रत्यक्ष करने लगा। प्रत्यक्ष हॉले गर यह बड़ा भयंकर शब्द करती जिसे सुनकर शशु-सेना का कोई भी मनुष्य अथवा पशु भय-विह्वल होकर स्विर वमन करता हुआ अचेत पृथ्वी पर गिर गइता। कालक सूरि यह रहस्य जानते थे। उन्होंने सब सेना को पीछे हटा दिया और अपने साथ केवल १०८ तीरन्दाज रख लिए। उन्हें सूरि ने समझा दिया कि जैसे ही गर्दभी सब्द करने को मुहँ खोले वे तीर चलाकर उसका मुहँ भरदें। इस प्रकार गर्दभी विद्या निष्कल हुई, गुर्दभिल्ल\* हारकर प्रकड़ा गया और यूरि के यागने लाया गया। अपमानित गर्दभिल्ल निर्वासित कर दिया गया।

\* अभी अनेक विद्वानों ने एक नवीन चर्चा प्रारम्भ की है। मालवे में सोनकछ के पास गन्धावल नामक स्थान है। वहाँ एक सन्धर्वसेन का मन्दिर खोज निकाला गया है। सन्धावल के विषय में यह भी लिखा है कि



# **वैक्रम**-अनुशुति

जिस साहि के साथ कालक सूरि रहे थे वह सब साहियों का मुखिया बना और वे उज्जयिनी में रहने लगे। वे शक-कुल से आए थे, अत: शक कहलाते थे और इस प्रकार 'शक-वंश' चला।

कुछ समय बाद विकमादित्य हुआ जिसने शक-वंश का नाश किया और माठवे का राजा बना। वह पृथ्वी पर एक ही वीर था, जिसने अपने विकम से अनेक नरेन्द्रों को दवाया और अपने कार्यों से सुन्दर कीर्ति का संचय किया, जिसने अपने साहस से कुवेर की आराधना की और उनसे वरदान प्राप्त कर शत्रु तथा मित्र सभी को अगणित दान दिए, जिसने अपनर धनराशि देकर सत्रको ऋण-मुक्त करके अपने संवत्सर का प्रवर्त्तन किया।\*

कुछ समय पश्चात् एक शक राजा हुआ, जिसने विक्रमादित्य के वंशजों का भी उन्मूलन किया और विक्रम-संवत् के १३५ वर्ष पश्चात् उसने अपना शक-संवत् चलाया।

इस कथा के पढ़ने पर तथा झात ऐतिहासिक तथ्यों से इसे मिळाने पर यह स्पष्ट होता है कि इसमें बहुत कुछ उस समय का इतिहास सच्चे रूप में ही सन्निहित है । यह जैन सम्प्रदाय की धार्मिक कथा है, अतः कालकाचार्य के व्यक्तित्व में अलौकिकता का जुड़ जाना तो सम्भव है परन्तु उसमें इतिहास की घटनाओं को विगाड़कर लिखने की प्रवृत्ति नहीं हो सकती । दूसरे, जैन सम्प्रदाय में धार्मिक साहित्य को अपरिवर्तित रूप में सुरक्षित रखने की प्रवृत्ति वहुत अधिक है । अतः भले ही यह कथा प्रारम्भ में मौखिक रूप में प्रचलित थी, फिर भी उसमें अधिक परिवर्तन की प्रवृत्ति न रही होगी । यद्यपि स्मृति-दोष तथा संक्षेप एवं विस्तार की इच्छा ने अच्छा प्रभाव नहीं डाला होगा ।

कथासरित्सागर---सोमदेवभट्ट-कृत कथासरित्सागर यद्यपि विकमी वारहवीं सताब्दी के प्रारम्भिक भाग में लिखी गई है, परन्तु अनेक कारणों से उसका ऐतिहासिक महत्व बहुत अधिक है। यह कथा गुणाढघ-रचित पैशाची प्राकृत में लिखी गई बुहत्कथा को आधार मानकर रची गई है। स्वयं सोमदेव ने लिखा है 'बुहत्कथायाः सारस्य संग्रह रचयाम्यहम्।'

बृहकत्था का लेलक गुणाढच सातवाहन हाल का समकालीन था। अतः कथासरित्सागर विक्रमादित्य के प्रायः एक शताब्दी पश्चात् ही लिखे गए ग्रन्थ के आधार पर होने के कारण उसका विक्रमादित्य का उल्लेख महत्त्वपूर्ण है।

कथासरित्सागर में विकमादित्य का नाम चार स्थान पर आया है।

पहले तो छठे लम्बक की प्रथम तरंग में उज्जैन के राजा विकमसिंह का उल्लेख है। इसमें केवल विकमसिंह की बुद्धि एवं उदारता सम्बन्धी कथा है। राजा शिकार खेलने निकलता है उसने मार्ग के एक मन्दिर में दो आदमियों को वात करते पाया। लौटने पर फिर वे वहीं मिले। उसे सन्देह हुआ। बुलाकर उसने उनका हाल पूछा। उनके सत्य कहने पर उसने उन्हें आश्रय दिया।

वहाँ जैनमतावर्ञाम्बयों का प्रमुख है। ऐसे स्थान पर जैन-धर्म विरोधी गर्वभिल्ल का मन्दिर क्योंकर हो सकता है, यह सोचने की बात है। इसके विषय में एक विद्वान् ने यह अनुमान किया है कि गर्दभिल्ल का अपमान करने के लिए ही उसकी यह गर्दभमुखी प्रतिमा बनाई गई है। परन्तु अपमान करने के लिए मन्दिर बनाने की अभिनव कल्पना से हम सहमत नहीं हो सकते। फिर यह प्रतिमा अत्यन्त अर्वाचीन भी है। इसके लिए उक्त विद्वान् (श्री० कवचाले) ने यह लिखा है कि यह किसी प्राचीन प्रतिमा की प्रतिकृति है। बात यह जात होती है कि यह वराह-प्रतिमा है। मध्यकाल की वराहावतार की मृतियाँ अनेक ग्रामों में पाई जाती हैं। वराह-पूजन की प्रथा कम होने पर वराह मूर्तियों के नाम भी विभिन्न हो गए। एक प्राम में हमने लोगों को उसे दाने की मूर्ति भी कहते सुना। जात यह होता है कि गद्दावत्र को जैनी उस वैष्णव सम्प्रदाय के मन्दिर को गन्धर्वसेन का मन्दिर कह उठे और वराह के मुख को गर्दभ के मुख की कल्पना कर उठे। यह भी कोई आइचर्य नहीं कि यह फूहड़ रीति से गढ़ी हुई मूर्ति वराह की झास्त्रोक्त मूर्तियों से भिन्न हो। \* अभी डॉ० अनन्त सदाशिव अल्तेकर ने काल्क-कथा के विक्रमादित्य सम्बन्धी इलोनों को प्रक्षिप्त अनुमानित किया है। परन्तु इस अनुश्रुति का प्रतिपादन अग्य सभी जैन प्रत्यों द्वारा होता है अतः उसे अकारण ही प्रक्षिप्त मानना उचित नहीं है।



### श्रो हरिहरनिवास द्विवेदी

उसके पश्चात् लम्बक ७ की तरंग ४ में पाटलिपुत्र के विक्रमादित्य का उल्लेख है। ''विक्रमादित्य इत्यासीद्राजा पाटलिपुत्रके।'' यह कथा भी उज्जयिनीपति विक्रमादित्य से सम्बन्धित न होकर पाटलिपुत्र-पुरवराधीश से सम्बन्धित है। यह विशेष रूप से महत्त्वपूर्ण हैं; क्योंकि इससे झात होता है कि सोमदेव के सामने उज्जयिनीनाथ विक्रमादित्य के अतिरिक्त भी एक विक्रमादित्य थे। यह पाटलिपुत्र के राजा विक्रमादित्य निश्चय ही ५७ ई० पू० के संवत्-प्रवर्त्तक विक्रमादित्य से भिन्न थे।

आगे वारहवें लम्बक में उज्जैन के विकम केशरी का उल्लेख हैं। उसमें प्रतिष्ठान देश के राजा विकमसेन के पुत्र त्रिविकम के साथ विकम कथा में प्रसिद्ध वाचाल वेताल तथा उनके 'अपराजिता' नामक खड्ग को सम्बद्ध कर दिया है। इस बारहवें लम्बक में प्रख्यात 'वेताल पंचविंशतिका' सम्मिलित है। यह स्वतंत्र ग्रन्थ के रूप में एवं विभिन्न पाठों में मिली है। उसका वर्णन आगे किया गया है।

वास्तव में जिसे विकमादित्य का विस्तृत उल्लेख कहा जा सकता है वह तो अठारहवें लम्बक में है । (यही कथा क्षेमेन्द्रकृत बृहकत्था-मंजरी के दसवें लम्वक में है ) इस लम्बक में पाँच तरंग हैं । इनमें प्रधान पहली तरंग है, जिसमें विकमादित्य का जन्म, गुण शील आदि का वर्णन किया गया है । उसका संक्षिप्त रूप नीचे दिया जाता है :---

अवस्ति देश में विश्वकर्मा द्वारा बनाई हुई अत्यन्त प्राचीन नगरी उज्जयिनी है,जो पुरारि शंकर का निवास-स्थान है ।

वहाँ पर महेन्द्रादित्य\* नामक राजा राज्य करता था जो अत्यन्त बली, शूर तथा सुन्दर था। उसकी सौम्यदर्शना नामक अत्यन्त रूपवती रानी थी और सुमति नामक मंत्री था। उसके प्रतीहार का नाम वज्प्रायुध था। परन्तु उसके कोई सन्तान नहीं थी। पुत्र-प्राप्ति के लिए राजा अनेक व्रत, तप आदि कर रहा था।

उसी समय एक दिन जब शिवजो कैलाशपर्वत पर पार्वती सहित विश्राम कर रहे थे, उनके पास इन्द्र पहुँचे और निवेदन किया कि महीतल पर असुर म्लेच्छों के रूप में अवतरित हो गए हैं। वे यज्ञादि कियाओं में विध्न डाल रहे हैं, मुनि कन्याओं का अपहरण कर लेते हैं और अन्य अनेक पापाचार करते हैं। षट्वकार आदि किया न होने से देवों को हवि प्राप्त नहीं होता। इनके नाश का कोई उपाय वतलाइए। मिगवान् शंकर ने कहा कि आप अपने स्थान को जायँ, मैं इसका उपाय कर दूंगा। उनके चले जाने पर भगवान् शंकर ने माल्यवान् गण को बुलाकर कहा कि उज्जयिनी महानगरी के राजा महेन्द्रादित्य के घर में तुम जन्म लो और देवताओं का कार्य करो। वहाँ यक्ष-राक्षस वेताल को अपने वश में करके म्लेच्छों का उन्मूलन करो और मानवों के भोग भोगकर पुनः लौट आओ। माल्यवान् ‡ ने उज्जयिनी में महेन्द्रादित्य की रानी के गर्भ में प्रवेश किया।

भगवान् संकर ने महेन्द्रादित्य को स्वप्न में दर्शन देकर कहा कि 'में तुम पर प्रसन्न हूँ, सुम्हारे ऐसा पुत्र होगा जो द्वीपों सहित इस पृथ्वी पर विक्रमण करेगा, यक्ष-राक्षस-पिशाचादि को वश में करेगा और म्लेच्छ संघ को विनष्ट करेगा। इस कारण उसका नाम 'विक्रमादित्य' होगा और रिपुओं से वैर रखने के कारण वह 'विषमशील' भी कहलायगा। प्रातःकाल जब राजा मंत्रियों को यह स्वप्न सुना रहे थे उसी समय अन्तःपुर की एक चेटी ने एक फल लाकर दिया और कहा कि रानी को स्वप्न में यह फल मिला हूँ। राजा को विक्षास हुआ कि उसे पुत्र प्राप्त होगा।

- \* यदि यह 'महेन्द्रादित्य' गुप्तवंशीय कुमारगुप्त को माने तो यह कथा 'स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य' से सम्बन्धित मानी जायगी। कुमारगुप्त के सिक्कों पर ''परम भागवत महाराजाधिराज श्री कुमारगुप्त महेन्द्रादित्यः" लिखा मिलता है। अतः स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य के पिता का विरुद ''महेन्द्रादित्य'' था यह माना जा सकता है। परन्तु इस कथा का विक्रमादित्य पाटलिपुरवराधीश से भिन्न है, अतः यह नाम-साम्य केवल आकस्मिक ज्ञात होता है।
- † म्लेच्छों के इस अत्याचार के वर्णन की तुलना शकों के उस अत्याचार के वर्णन से की जा सकती है जो गर्ग-संहिता के एक अध्याय 'युग-पुराण' में दिया गया है।
- ‡ यहाँ व्यञ्जना से मालवजाति और गणतन्त्र का अर्थ लिया जा सकता है।



# वैकम-अनुश्रुति

रानी का गर्भ अत्यन्त तेत्रस्वी था और समय पाकर महेन्द्रादित्य के वालार्क के समान पुत्र उत्पन्न हुआ और उसका नाम विकमादित्य तथा विषमशील रखा गया। इसके साथ ही मंत्री सुमति और वज्रायुध के घर पुत्र उत्पन्न हुए और उनके नाम कमन्नः महामति तथा भद्रायुघ रखे गए। बाल विकमादित्य इनके साथ कीड़ा करने लगे और उनका तेज, वल और वीर्य दिन प्रति दिन वढ़ने लगा। समय पर उनका यज्ञोपवीत एवं विवाह हुआ। अपने पुत्र को युवा एवं प्राज्य-विकम जानकर राजा से उसका विधिवत् अभिषेक किया और स्वयं काशी में रहकर शिव की आराधना करने चला गया।

फिर अत्यन्त प्रभावशाली सब्दों में सोमदेव ने विकमादित्य के शौर्य, पराकम एवं प्रजापरायणता का वर्णन किया है 🛩

सोऽपि तद्विक्रमादित्यो राज्यमासाद्य पैतृकम् । नभो भास्वानिवारेभे राजा प्रतपितुं क्रमात् ॥६१॥ दृष्ट्वैव तेन कोदण्डे नमत्यारोपितं गुणम् । तच्छिक्षयेवोच्छिरसोऽप्यानमत् सर्वतो नृपाः ॥६२॥ दिव्यानुभावो वेतालराक्षसप्रभृतीनपि । साधयित्वानुशास्ति स्म सम्यगुन्मार्गवर्तिनः ॥६३॥ प्रसाधयन्त्यः ककुभः सेनास्तस्य महीतले । विद्वेसर्विक्रमादित्यस्यादित्यस्येव रद्ष्मयः ॥६४॥ महावीरोप्यऽभूद्राजा स भीरुः परलोकतः । शूरोऽपि चाचण्डकरः कुभर्ताप्यंगनाप्रियः ॥६५॥ स पिता पितृहीनानामबन्धूनां स बान्धवः । अनाथानां च नाथः सःप्रजानां कःस नाभवत् ॥६६॥

(वह विकमादित्य भी पैतृक राज्य को पाकेर पृथ्वी पर अपने प्रताप को इस प्रकार फैलाने लगा जैसे आकाश में सूर्य अपने प्रताप को फैलाता है। धनुष पर प्रत्यंचा चढ़ाते हुए उस राजा को देखकर बड़े बड़े अभिमानी राजा नतमस्तक हो जाते थे। दिव्यानुभाववाला वह राजा उन्मार्गवर्ती वेताल राक्षस आदि की साधना करके उन पर शासन करता था। पृथ्वी पर विक्रमादित्य की सेना सम्पूर्ण दिशाओं में इस प्रकार व्याप्त हो गई थी जैसे सूर्य की किरणें। अत्यन्त वीर्यवान् होते हुए भी वह राजा परलोक से डरनेवाला था–शूरवीर होते हुए भी वह अचण्डकर था और कुभर्ता (पृथ्वीपति) होते हुए भी स्वी-प्रिय था। वह पितृहीनों का पिता था, वन्धुक्षीनों का बन्धु था, अनाथों का नाथ था एवं प्रजाजनों का सर्वस्व था।)

एक बार जब विकमादित्य अपनी सभा में बैठे थे तो दिग्विजय को निकले हुए उनके सेनापति 'विकमशक्ति' का इत उन्हें मिला। उसने कहा:--

> "सापरान्तरुच देवेन निजितो दक्षिणापथः। मध्यदेशः ससौराष्ट्रः सवंगांगा च पूर्वदिक् ॥७६॥ सकश्मीरा च कोबेरी काष्ठा च करदीकृता। तानि तान्यपि दुर्गाणि द्वीपानि विजितानि च ॥७७॥ म्लेच्छसंघाश्च निहताः शेषाश्च स्थापिता वशे। ते ते विक्रमशक्तेश्च प्रचिष्टाः कटके नृपाः ॥७८॥ सच विक्रमशक्तिस्तै राजभिः सममागतः। इतः प्रयाणकेष्ठवास्ते द्वित्रेष्वेच खलु प्रभो ॥७९॥

(आपके ढ़ारा अन्य देशों सहित दक्षिणापथ, सौराष्ट्र सहित मध्यदेश और बंग एवं अंग सहित पूर्व दिशा जीत ली गई हैं। कश्मीर सहित कौबेरी काष्ठा को करद बना लिया गया है, अन्य दुर्ग और ढीप भी जीत लिए गए हैं। म्लेच्छ संघों को नष्ट कर दिया गया है, और शेष को वशवर्ती कर लिया है और वे सत्र राजा विक्रमशक्ति की सेना में भरती हो गए हैं। यह विक्रम शक्ति उन राजाओं के साथ आ रहे हैं।)

इस प्रकार सोमदेव ने विकमादित्य के राज्य विस्तार का भी वर्णन कर दिया है । इस समाचार को सुन विकमा-दित्य बहुत प्रसन्न हुआ और उसने कहा कि यात्रा में जो जो घटनाएँ हुई हों वह सुनाओ ।

इस प्रकार विकमादित्य सम्बन्धी अनेक कथाएँ दी गई हैं। उनका ऐतिहासिक महत्त्व अधिक नहीं है। जनश्रुति में प्रसिद्ध अग्निदेताल इनमें भी आया है। समुद्रपार मलयद्वीप की राजकुमारी से विवाह का उल्लेख बृहत्तर भारत का चिह्न है। लोक-कथाओं के राजा सिंहल की पश्चिनियों से सदा विवाह करते रहे हैं। अन्य स्त्रियों के अतिरिक्त सिंहल की राजकुमारी मदनलेखा से भी विकम का विवाह होना लिखा है। परन्तु क्या वर्तमान सीखोन यह सिंहल हो सकता है? बहाँ की वर्त्तमान ''पद्मिनियों''(!) को देखते हुए तो इसमें सन्देह है।



### श्री हरिहरनिवास दिवेदी

अन्त में सोमदेव ने लिखा है कि इस प्रकार आश्चयों को सुनता हुआ, देखता हुआ और करता हुआ वह भूपति विकमादित्य द्वीपों सहित पृथ्वी को जीतकर राज्य करने लगा।

> इत्याञ्चार्याणि श्रुण्वन्सः पञ्चयन्तुर्वेत्रच भूपतिः। विजित्य विक्रमादित्यः सद्वीपां बुभुजे महीम्।।

जैन अनुश्रुति का गर्दभिल्ल इस कथा में नहीं हैं। उसके स्थान पर विकम के माता पिता भाई बन्धु आदि के नाम भी विभिन्न हैं। परन्तु भविष्यपुराण, वेतालपंचविंशतिका एवं कथासरित्सागर के नाम प्रायः मिलते हैं। इसमें तत्कालीन राजनीतिक परिस्थितियों की ओर भी संकेत है। मालवगण, शकों का अत्याचार आदि के संकेत बिखरे हुए मिलते हैं, भले ही शिवजी के गण माल्यवान को मालवगण मानने में एवं म्लेच्छों को 'शक' मानने में अनुसान एवं कल्पना का सहारा अधिक लेना पड़े।

वेतालपंचींवज्ञतिका—पीछे कथासरित्सागर के प्रसंग में लिखा है कि ृ'वेतालपंचींवज्ञतिका' मूल में क्षेमेन्द्र की 'बृहत्कथामञ्जरी' तथा सोमदेव के 'कथासरित्सागर' का अंश हैं। यह अपनी मूल पुस्तक से पृथक् होकर कब, कैंसे और किसके ढारा स्वतंत्र कथा के रूप में जनमनरंजन करने लगी है, यह ज्ञात नहीं है। परन्तु इस मनोरंखक ग्रन्थ के विविध पिठों की तुल्ला करने से एक बात अवश्य ज्ञात होती है कि क्रमशः लोककल्पना ने इसके त्रिविकम राजा को विकमादित्य में परिवर्त्तित कर दिया और विकम-परिवार का विवरण भी कथा में जोड़ दिया। इस ग्रन्थ के अनेक पाठों में कथासरित्सागर और सिंहासनद्विधिका की कथाएँ मिश्रित याई जाती हैं।

जम्भलटत्त विरचित बेतालपंचर्विशतिका का प्रारम्भ 'विकम केशरी' नाम से किया गया है :---

"इह हि महिमण्डले तरपतितिलको नाम विविधमणिकुण्डलमण्डितगण्डस्थलो नानालंकारविभूषितसर्व झरीरो...... .......पुरन्दर इव सर्वांगसुन्दरो राजचकवर्त्ती श्रीमान् विकमकेझरी बभूव ॥"\*

परन्तु आगे जम्भलदत्त ने 'विकमादित्य' संज्ञा का उल्लेख किया है :---

"विक्रमादित्योऽपि भ्रमति एक ज्ञाखायाम् धृतवान्।"

"त्वम् इतो महासत्त्वमहाराजश्रीविकमादित्यस्य राजधानीम् गत्वा॥"†

परन्तु सूरतकवि ने जयपुराधीश सवाई महाराज जयसिंह के आदेश पर जिस संस्कृत पाठ का हिन्दी भाषान्तर किया है उसमें तो पुराण, सिंहासनद्वित्रिशिका तथा अन्य प्रचलित कथाओं का सम्मिश्रण है। उसके प्रारम्भिक भाग में विकमादित्य के माता, पिता, परिवार आदि का विस्तृत उल्लेख है।

उसके अनुसार गन्धर्वसेन धारा<sup>‡</sup> नगर का राजा था। उसके चार रानियाँ थीं। उनसे छह बेटे थे। गन्धर्वसेन की मृत्यु के परुचात् बड़ा राजकुमार 'शंख' गद्दी पर बैठा। शंख को मार कर उसका छोटा भाई विक्रम गद्दी पर बैठा। विकम बहुत प्रतापी था। वह धीरे धीरे सम्पूर्ण जम्बू द्वीप का राजा बन गया और उसने अपना संवत् चलाया। देशाटन के लिए उत्सुक होने के कारण उसने अपना राजपाट अपने छोटे भाई भर्तृहरि को सौंप दिया और स्वयं यात्रा को चला गया।

इसके परचात् भर्तृहरि और उसकी रानी की प्रसिद्ध अमूत-फल की कथा दी हुई है। (यह कथा सिंहासन द्वा-त्रिशिका में भी है और आगे उक्त प्रकरण में दी गई है।) भर्तृहरि के वैराग्य के कारण सिंहासन रिक्त हो गया। यह सुन विकम अपने देश को लौटा और यहाँ उसकी उस योगी से भेंट हुई जिसने उसे वेताल के पास भेजा। इस प्रारम्भिक कथा के परचात् वेताल की कहानियाँ प्रारम्भ होती हैं।

जम्भलदत्त की वेतालपंचविंशतिका की मूलकथा यह है कि विक्रमादित्य के पास एक योगी आया और उसने राजा को प्रसन्न कर उससे यह याचना की कि वह उसे एक अनुष्ठान में सहायता करे । वास्तव में यह योगी राजा विकम से द्वेष

<sup>\*</sup> बेताल पंचविंशति--- M. B. Cineneau हारा सम्पादित पृष्ठ, १२।

<sup>†</sup> वही—-पृष्ठ १५०।



# वैकम-अनुथुनि

रखता था तथा उसकी बलि देना चाहता था। उदारता एवं सरस्रतावश राजा ने यह स्वीकार कर लिया। योगी ने रात को राजा को इमराान में बुलाया और दूर वृक्ष के नीचे लटकते हुए एक शव को लाने को कहा। अत्यन्त भयंकर वातावरण में लटकते हुए सब को राजा उठाने लगा तो वह राव उचककर उस वृक्ष की ऊपर की डाल से लटक गया। राजा ने बड़ी कठिनाई से उसे पकड़ लिया और उसे लाद ले चला। उस शव में एक वेताल घुस गया था। वह राजा के साहस से प्रसन्न था। उसने एक एक कर राजा को पच्चीस कथाएँ मुनाई। अन्त में इस वेताल की सहायता से राजा ने उस योगी को ही मार डाला।

यह कथा सिंहासनद्वात्रिशिका में भी है । इस प्रकार हम देखते हैं कि कथासरित्सागर के विक्रम केशरी और वेताल की कथा कमशः विक्रमोन्मुखी होती गई । और इससे यह भी जात होता है कि विक्रम-कथा ने लोक-मस्तिष्क पर तथा कथा-साहित्य पर अपना प्रभाव पूर्णतः स्थापित कर लिया था।

विकम और वेताल की जोड़ी लोक कथा एवं अनुश्रुति में दृढ़ करने में वेतालपंचविंशतिका ने अधिक सहायता की है। विकम के नवरत्तों के वेतालभट्ट और अनेक कथाओं के अग्निवेताल तथा इस वाचाल वेताल में क्या सम्बन्ध है? इस प्रदन का समाधान कर सकना हमारे लिए सम्भव नहीं है।

सिंहासन-द्वात्रिक्रिका—विकम-साहित्य में विकम-चरित् या सिंहासन-द्वात्रिक्रिका का स्थान बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह सम्पूर्ण भारतवर्ष में प्रचलित रही है। इसकी कथाएँ भारत के सभी प्रान्तों में एवं सभी भाषाओं में प्रचलित हैं। यह ग्रन्थ वास्तव में विकमादित्य के प्रायः एक सहस्र वर्ष पश्चात् राजा भोज के विकमत्व का प्रतिपादन करने के लिए लिखा गया है और उससे यह प्रकट होता है कि विकमादित्य के आविर्भाव के लगभग एक सहस्र वर्ष बाद जनता के विकमादित्य का क्या रूप था।

कथा-साहित्य जहाँ जनमत का अत्यन्त सुन्दर दर्पण है वहाँ इतिहास के लिए उसका उपयोग अत्यन्त सावधानी से करने की आवश्यकता हैं। जो बात अनेक मुखों से कही जाय अथवा अनेक लेखनियों से लिखी जाय और सिंहासन-द्वात्रिंशिका के ही एक पाठ के अनुसार जिसका उद्देश्य 'सकळलोकचित्तचमत्कारिणीकथा' कहना मात्र हो तब उसमें कल्पना-प्रसूत तथ्यों के सम्मिश्रण की बहुत संभावना हैं। इस ग्रन्थ के संस्कृत भाषा में ही (इजर्टनः विकमचरित की भूमिका पृष्ठ २९) पाँच विभिन्न पाठ मिले हैं। इन पाँचों में पर्याप्त अन्तर हैं। इनके अतिरिक्त फिर मराठी, गुजराती आदि प्रान्तीय भाषाओं में अनेक लेसकों ने इसे अपनी रचनाओं का आधार बनाया है। इस कथा के साथ एक बात और विशेष हुई। इसे जैन साधुओं ने पूर्ण रूप से अपनी रचनाओं का आधार बनाया है। इस कथा के साथ एक बात और विशेष हुई। इसे जैन साधुओं ने पूर्ण रूप से अपनी रचनाओं का आधार बनाया है। इस कथा के साथ एक बात और विशेष हुई। इसे जैन साधुओं ने पूर्ण रूप से अपनी लिया और विक्रमादित्य की मूर्ति जैन सम्प्रदाय के साँचे में ढालने का प्रयत्न किया। मिहासन-द्वात्रिंशिका के जैन पाठ में बहुतसी ऐसी कथाएँ भी जुड़ी हुई हैं जो जैन सम्प्रदाय की अन्य पुस्तकों में पाई जाती हैं। चौदहवीं शताब्वी में विरचित मेस्तुंगाचार्य के प्रबन्धचिन्तामणि की अनेक कथाएँ इस ग्रन्थ से मिलती जुलती हैं। मेस्तुंगाचार्य ने इस चिन्तामणि में जैन सम्प्रदाय में प्रचलित निवन्धों का संग्रह मात्र किया है। अत्तः प्रबन्ध चिन्तामणि एवं सिंहासन-द्वार्विश्विका की कथाओं में समानता एक ही मूल लोत–जैन अनुश्रुति को आधार बनाने के कारण ज्ञात होता है।

यह ग्रन्थ अनेक नामों से प्रचलित है। विभिन्न पाठों में इसके यह नाम प्राप्त हुए हैं—विकम-चरित्र, विकमार्क-चरित्र, विकमादित्यचरित्र, सिंहासनद्वात्रिशिका, सिंहासनद्वात्रिंशत्कथा तथा सिंहासनकथा। यह छह नाम तो ऊपर उल्ठेख किए गए संस्कृत के पाँच पाठों की विभिन्न प्रतियों में ही मिलते हैं। वर्तमान प्रान्तीय भाषाओं में प्रयोग किए गए नाम इनसे पृथक् हैं।

सबसे कठिन वात इस पुस्तक के लेखक के नाम का पता लगाना तथा इसके रचनाकाल का निर्णय करना है।

कुछ विद्वान् यह मानते हैं कि यह कथा धारा नरेश परमार भोजदेव के समय में लिखी गई, और इसका कारण यह बतलाते हैं कि इसमें भोज के महत्त्व स्थापन को लक्ष्य बनाया गया है। परन्तु इसके अतिरिक्त अन्य अटकल भी लगाए गए हैं। इस पुस्तक के कुछ पाठों में हेमाद्रि विरचित चतुर्गवर्गचिन्तामणि के दानखण्ड का उल्लेख है जिससे यह अनुमान किया गया कि यह हेमेन्द्र के समय (१३वीं शताब्दी ई०) के पश्चातु लिखी गई। एक पाठ में तो हेमाद्रि को उसका रचयिता भी



#### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

वतलाया है। ऐसी दशा में यह काल उक्त पाठों का ही भाना जा सकता है, न कि मूल पुस्तक का। इसके रचना-काल के विषय में किसी निष्कर्ष पर पहुँच सकना यद्यपि सम्भव नहीं परन्तु इतना तो कहा ही जा सकता है कि यह तेरहवीं शताब्दी (ईसवी) के पूर्व की रचना है और भोज देव के समय में या उनके पश्चात् लिखी गई है।

इस कथा के रचयिता की खोज भी हमें किसी निश्चित परिणाम पर नहीं पहुँचाती । विभिन्न पाठों में रचयिताओं के नाम नन्दीश्वर, कालिदास, वररुचि, सिद्धसेन दिवाकर एवं रामचन्द्र लिखे हैं ।

इनमें से कालिदास, वररुचि एवं सिद्धसेन दिवाकर इनके रचयिता नहीं हो सकते । किसी ने स्वयं लिखकर यह बड़े बड़े नाम जोड़ दिये हैं । इन पाठों में जैन-पाठ के रचयिता का नाम कुछ निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है । जैनपाठों की अनेक प्रतियों में यह ज्ञात होता है कि मूल महाराष्ट्र से इसे क्षेमंकर मुनि ने संस्कृत में लिखा है :---

> श्रीविक्रमादित्यनरेक्वरस्य चरित्रमेतत् कविभिर्निबरुम् । पुरामहाराष्ट्रवंरिष्टभाषाम्**य महाक्वर्यकरं नराणाम् ॥** क्षेमंकरेण मुनिना वरगद्यपद्यबम्धेन युक्तिकृतसंस्कृतबन्धुरेण । विश्वोपकारविल्लसद्गुणकीतनाय चन्नेऽचिरादमरपण्डितहर्षहेतुः ॥

परन्तु मूल विकमार्क चरित का रचयिता कौन था यह ज्ञात नहीं है । संस्कृत-साहित्य के निर्माता व्यक्तिगत यश तथा कीर्ति से अपने आपको दूर ही रखते रहे । ग्रन्थ की रचना कर वे उसमें अपने अस्तित्य को निमज्जित कर देते थे ।

अब आगे यह देखना है कि इस विकम-चरित्र में विकमादित्य के चरित्र को कैसे और किस रूप में चित्रित किया है ।

उज्जैन नगर के राजा भर्तृहरि थे। अनंगसेना नाम की उनकी अत्यन्त सुन्दरी पत्नी थी तथा उनके भाई का नाम था विक्रमादित्य। एक निर्धन ब्राह्मण ने तपस्या करके पार्वतोर्जी को प्रसन्न कर लिया और उनसे अमरता का वरदान माँगा। पार्वतीजी ने उसे एक फल दिया, जिसके खाने से वह अजर-अमर हो सके। उसे खाने के पूर्व उसने विचार किया कि यदि वह उस फल को खा लेगा तो निर्धनता के कारण दुखी ही रहेगा। अतः उसने वह फल राजा भर्तृहरि को दिया। राजा अनंगसेना को अत्यधिक प्रेम करता था। उसने उसके सौन्दर्य को स्थिर एवं अमर करने के विचार से वह फल अनंग-सेना को दे दिया। अनंगसेना ने वह फल अपने प्रेमी सारथी को दिया। सारथी ने उसे अपनी प्रेमिका एक दासी को दिया, दासी ने एक ग्वाले को और ग्वाले ने अपनी प्रेमिका एक गोवर उठानेवाली लड़की को दे दिया। वह लड़की उस फल को अपनी गोवर की डलिया के ऊपर रखकर लेजा रही थी कि राजा की दृष्टि उस पर पड़ी। राजा उस फल को पहचान गया। निश्चय करने के लिए उसने उस निर्धन ब्राह्मण को बुलाया। ब्राह्मण ने वह फल पहचान लिया। राजा ने जव रानी से पूछताल की तो उसे सारा रहस्य ज्ञात हुआ। उसे अत्यधिक ग्लानि हुई। उसने वह फल स्वयं खा लिया और राजपाट अपने भाई विकमादित्य को देकर वेरागी हो गया।

विक्रमादित्य ने प्रजा का रंजन करते हुए नीतिपूर्वक राज्य करना प्रारम्भ किया। एक बार एक कपटी साधु राजा के पास आया और एक अनुष्ठान में सहायता देने की याचना की। राजा ने उसे स्वीकार किया। अनुष्ठान में उस साधु ने राजा की बलि देना चाही, परन्तु राजा ने उसकी ही बलि देवी। इसी प्रसंग में एक वेताल राजा पर प्रसन्न हो गया। उसने वचन दिया कि जब जब राजा उसे बुलाएगा वह उपस्थित होगा। उसने राजा को अष्टसिद्धि प्रदान कीं। (यह कथा वेताल-पच्चीसी के प्रसंग में विस्तार से दी गई है।)

इसी समय विश्वामित्र की तपस्या से इन्द्र को बहुत भय हुआ। उसने निश्चय किया कि रंभा या उर्वशी में से एक अप्सरा को विश्वामित्र की तपस्या भंग करने के लिए भेजा जाय ! उसने देव सभा में उनके नृत्यकौशल का प्रदर्शन कराया और दोनों में जिसका प्रदर्शन अधिक उत्तम हो उसको ही विश्वामित्र के पास भेजने का विचार किया। परन्तु देवसभा यह निर्णय ही न कर सकी कि किसका नृत्य अधिक अेध्ठ हैं। नारदजी की सलाह से इन्द्र ने अपने सारक्षि मातलि को भेजकर विकगादित्य को बुलाया। विकमादित्य ने नृत्य को देखकर उर्वशी को दोनों में श्रेष्ठ ठहराया। कारण पूछने पर उसने नृत्य



# वैकम-अनुश्रुति

की अत्यन्त सुन्दर शास्त्रीय व्याख्या की और अपने निर्णय के औचित्य को सिद्ध कर दिया। प्रसन्न होकर देवराज ने उसे अपना सिंहासन भेंट में दिया। इस सिंहासन को राजा अपनी राजधानी में ले आए और उपयुक्त समय में उसपर आरूढ़ हुए।

कुछ समय पश्चात् प्रतिष्ठान नगर में एक छोटी सी लड़की के शेष नाग द्वारा शालिवाहन नामक एक पुत्र उत्पन्न हुआ। उस समय उज्जैन में अशुभ चिन्ह दिखाई देने लगे। ज्योतिषियों ने राजा के विनाश की भविष्यवाणी की। राजा को शंकर द्वारा यह वरदान प्राप्त हो चुका था कि उसे केवल वहीं व्यक्ति मार सकेगा जो ढाई वर्ष की लड़की से उत्पन्न हुआ हो। राजा ने अपने मित्र वेताल को वाहर भेजा कि वह इस बात की खोज करे कि कहीं ऐसा वालक उत्पन्न तो नहीं हो गया है। प्राजा ने अपने मित्र वेताल को वाहर भेजा कि वह इस बात की खोज करे कि कहीं ऐसा वालक उत्पन्न तो नहीं हो गया है। प्रतिष्ठान में वेताल ने शालिवाहन को देखा और उसके जन्म का हाल जाना। उसने राजा को वह हाल सुना दिया। राजा ने प्रतिष्ठान पर आक्रमण कर दिया, परन्तु शालिवाहन ने उसे आहत कर दिया। उस घाव से राजा उज्जैन आकर मर गया।

राजा के मरने पर उसकी रानी ने अपने सात मास के गर्भ से राजकुमार को निकाला । मंत्रियों की देखरेख में राज्य चलने लगा । परन्तु इन्द्र के सिंहासन पर बैठने योग्य कोई व्यक्ति शेष नहीं था, अतः उसको एक पवित्र खेत में गाड दिया गया ।

बहुत समय परुचात् यह सिंहासन धार के राजा भोज को प्राप्त हुआ। जब वह इस पर बैठने की तैयारी करने लगा तो इसमें लगी हुई बत्तीस पुतलियों में से एक मानवी भाषा में बोल उठी 'हे राजन् ! यदि तुझ में विक्रमादित्य जैसा शौर्य, औदार्य, साहस तथा सत्यवादिता हो तभी तू इस सिंहासन पर बैठने का प्रयत्न करना ! ' राजा भोज ने उस पुत्तलिका से विक्रमादित्य की उदारतादि का वर्णन करने को कहा।

इस प्रकार उस सिंहासन की बत्तीसों पुतलियों द्वारा एक एक करके विक्रम के गुणों का अतिरंजित वर्णन कराया गया है।

पहली पुतली ने विक्रम के दान का वर्णन इस प्रकार किया है—

"निरोक्षिते सहस्रंतु नियुतं तु प्रजल्पिते। हसने लक्षमाप्नोति संतुष्टः कारिबो नृपः ॥"

दूसरी पुतली ने विकमादित्य की परोपकारिता की कहानी कही है। राजा एक ब्राह्मण के ऊपर देवी को प्रसन्न करने के लिए अपने सिर को बलि देने को तैयार हो गया। राजा की उदारता की नीचे लिखे शब्दों में प्रशंसा करते हुए देवी ने ब्राह्मण का अभीष्ट सिद्ध किया :---

"छायांम् मन्यस्य कुर्बन्ति स्वयं तिष्ठंति चाऽतपे। फलन्ति परार्थेषु नाऽत्महेतुर्महादुमाः॥

परोपकाराय वहन्ति निम्नगाः। परोपकाराय दुर्हन्ति धेनवः।।

परोपकाराय फलन्ति बृक्षाः। परोपकाराय सतां विभूतयः॥

तीसरी पुत्तलिका ने विकमादित्य की उदारता की कहानी कही है। किस प्रकार विकम ने समुद्र द्वारा प्रदत्त चारों रत्न ब्राह्मण को उदारतापूर्वक दे दिये थे इसका वर्णन इसमें है। अन्त में इस पुत्तलिका ने कहा है----''ओ राजन् ! औदाय तो सहज उत्पन्न गुण होता है वह औपाधिक नहीं है; क्योंकि---

चम्पकेषु यथा गन्धः कान्तिर्मुक्ताफलजु च। यथेऽक्षुदण्डे माधुर्यम् औदार्यं सहजं तथा ।।

यदि तुममें ऐसा औदार्य हो, तो इस सिंहासन पर आरूढ़ हो।"

चतुर्थं पुत्तलिका द्वारा राजा के उपकार मानने के स्वभाव का वर्णन कराया गया है । देवदत्त नामक ब्राह्मण ने राजा का उपकार किया । उसके बदले में राजा ने उसे अपने पुत्र का हत्यारा समझकर भी उस एक उपकार के बदले में क्षमा कर दिया, क्योंकि वह समझता था 'यः कृतमुउपकारं विस्मरति स पुरषाधम इव ।'

पाँचवों पुत्तलिका ने विकमादित्य की उदारता की कहानी कही है, जिसमें राजा द्वारा अमूल्य रत्नों को दान में देना बतलाया है ।



# श्री हरिहरनिवास दिवेरी

छठी पुतली ने भी विक्रम के औदार्य का ही वर्णन किया है, जिसमें विक्रम ने असत्यवादी किन्तु आर्त ब्राह्मण की मनोवाञ्छा पूरी की है क्योंकि—

> "बत्त्वाऽर्तस्य नृपो दानं झून्यलिंगं प्रपूज्य च। परिपाल्याऽश्रिताझित्यम् अञ्चमेधफलं लभेत् ॥"

सातवीं पुत्तलिका राजा के पराकम की गाथा कहती है। इस कथा में विकमादित्य के उस पराक्रम का वर्षन है जिसके कारण वह छिन्न मस्तक स्त्री-पुरुषों के युग्म को जीवित करने के लिए स्वयं अपने मस्तक की बलि देने को तत्पर हो गया था। जत्र भुवनेश्वरी उसपर प्रेसन्न हुई तब राजा ने उस युग्म के लिए ही राज्य की याचना की, अपने लिए कुछ न माँगा। इस कथा में प्रसंगवद्य राजा विकमादित्य के राज्य की दशा का भी वर्णन आ गया है। "विकमादित्य के राज्य में सवं जन मुखी थे, लोक में दुर्जनरूपी कण्टक नहीं थे। सर्व जन सदाचारी थे। बाह्यण वेद शास्त्र के अभ्यास में लग्न तथा स्वधर्मं चर्या-पर एवं धट्कर्म में निरत थे। सब वर्ण के लोगों में पाप का भय था, यश की इच्छा थी, परोपकार की वासना थी, सत्य से प्रेम था, लोभ से ढेष था, परोपकार का आदर था, जीवदया का आग्रह था, परमेश्वर में भवित थी, शरीर की स्वच्छता थी, नित्यानित्य वस्तु का विचार था, वाणी में सत्य था, बात के पालन में दृढ़ता थी और हृदय में औदार्य गुण था। इस प्रकार सब लोग सद्वासनायुक्त पवित्र अन्तःकरण होकर राजा के प्रसाद से मुखी रहते थे।"

आठवीं पुत्तलिका की कथा के अनुसार राजा विकमादित्य ने प्राणों की वाजी लगाकर एक जलहीन तालाव को पानी से भर दिया। उस तालाव में पानी नहीं ठहरता था। आकाशवाणी ढारा यह ज्ञात हुआ कि जब तक बत्तीस ऌक्षणों से युक्त पूरुष अपने रक्त को अपित नहीं करेगा, उस तालाब में पानी नहीं ठहरेगा। राजा इसके लिए तैयार हो गया।

नवमी पुत्तलिका की कथा इस दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है कि इसमें विकसादित्य से सम्बन्धित अन्य नाम आए हैं। यह भी राजा के औदार्थ और धैर्य की कहानी है। विकमादित्य का महि नाम का मंत्री था, गोविन्द नामक उपमंत्री था, चन्द्र नामक सेनापति था तथा विविकम नामक पुरोहित था। इस विविकम के कमलाकर नामक पुत्र था। इसी कमलाकर के लिए राजा ने कांची नगर की एक वेक्या नरमोहिनी को राक्षस के पाक्ष से मुक्त किया था।

दसवीं पुतली ने राजा विक्रम की उस उदारता का वर्णन किया जिसके ढारा उसने कठोर तपस्या ढारा प्राप्त किया हुआ अजर अमरता प्रदान करनेवाला फल भी एक रुग्ण ब्राह्मण को दान कर दिया था।

ग्यारहवीं पुसलिका द्वारा वर्णित कहानी में एक विशेषता है। वह महाभारत की एक कथा से विलुकुल मिलती-जुलती हैं। महाभारत में एक कथा है कि वनवास के समय कुन्ती सहित प्राण्डव एक ऐसे नगर में पहुँचे जहाँ प्रत्येक परिवार में से कमशः एक व्यक्ति एक राक्षस को खाने के लिए भेट किया जाता था। पाण्डवों को आश्रय देनेवाले ब्राह्मण के घर यह कम आने पर उसके बदले भीम गए और उन्होंने उस राक्षस को ही मार डाला। सिंहासनबत्तीसी की कथा में राजा विकम इस प्रकार के नगर का हाल पक्षियों से सुनते हैं और उनके ढारा अपने आपको राक्षस को अपित करने पर वह उनकी उदारता पर मुग्ध होकर उन्हें नहीं खाता है।

बारहवीं पुत्तलिका की कथा में विक्रमादित्य द्वारा एक राक्षस को मार कर एक आपग्रस्त ब्राह्मण-पत्नी का उद्वार करना तथा एक ब्राह्मण-पुत्र को घन दान देने की कथा है।

तेरहवीं पुतली विकमादित्य द्वारा डूबते हुए क्राह्मण युग्म को बचाकर वरदान पाने की कथा कहती है। इस बरदान के फल को भी राजा ने एक ब्रह्म-राक्षस को दान कर उसे स्वर्ग दिलाया।

चौदहवीं कथा में राजधर्म की व्याख्या है और विकम द्वारा प्राप्त चिन्तामणि के समान मनवांछित फल देनेवाले 'काश्मीरलिंग' के दान का उल्लेख है ।

पन्द्रहवीं कथा में राजा विकमादित्य के पुरोहित का नाम वसुमित्र बतलाया गया है । यह भी राजा के परोषकार की कथा है ।

सोलहवीं पुतली द्वारा कही गई कथा में विकमादित्य के दिग्विजय का उल्लेख हैं । उसने उत्तर, दक्षिण, पूर्व और पश्चिम में परिभ्रमण करके वहाँ के नृपतियों को अपने वहा में किया और उनके द्वारा अपित किये हुए हाथी, घोड़े तथा धन



#### वैकम-अनुश्चति

आदि लेकर उन्हें उनके राज्यों में पुनः प्रतिष्ठित कर वापस लौटा । यहाँ आकर उसने एक ब्राह्मण को कन्यादान के लिए बहुतसा स्वर्ण दिया ।

सत्रहवीं पुत्तलिका ने राजा के त्याग और उदारता की कथा कही है । राजा ने अपने प्रतियोगी को कष्ट से बचाने के लिए अपने वारीर का ही दान देना स्वीकार किया ।

अठारहवीं कथा राजा के अपूर्व दान की कहानी है । राजा ने सूर्य द्वारा प्राप्त प्रति दिन स्वर्णभार देनेवाली अँगूठियों को एक निर्धन ब्राह्मण को दान में दे ड़ाला ।

उन्नीसवीं पुत्तलिका द्वारा कहलाई गई कथा में पुनः विकम के राज्य का वर्णन है। जब विकम पृथ्वी पर झासन कर रहा था सर्व लोक आनन्द-परिपूर्ण-हृदय थे, ब्राह्मण श्रोतकर्म में निरत थे, स्त्रियाँ पतिव्रता थीं, पुरुष शतायु थे, वृक्ष फल-युक्त थे, इच्छानुसार जल की वर्षा होती थी, मही सदा सम्पूर्ण शस्यमती थी, लोक में पाप का भय था, अतिथि की पूजा होती थी, जीवों पर क्रपा होती थी, गुरुजनों की सेवा होती थी और सत्पात्र को दान मिलता था, ऐसी प्रजा की प्रवृत्ति थी। आगे इस कथा में विकम द्वारा उस रस और रसायन के दान का वर्णन है जो उसे बलि से प्राप्त हुए थे। इसी प्रकार के दाल का वर्णन बीसवीं कहानी में है।

इक्कीसबीं पुत्तलिका की कथा में विकमादित्य के एक और मंत्री का नाम आया है। उसका नाम बुद्धिसिन्धु था। इसके पुत्र अनगैल के वतलाने पर राजा को अष्टसिद्धियों से जो वरदान प्राप्त हुए उनके दान का वर्णन है। वाईसवीं कथा भी विकम ढ़ारा एक ब्राह्मण के हेतु जीवन-दान देने के लिए तत्पर होने की है। तेईसवीं कथा में दुःस्वल के फल निवारणार्थ विकम ढ़ारा किये गए दान की कथा है।

चौयीसवीं पुतलो ढ़ारा बतलाई गई कहानो महत्त्वपूर्ण हैं। इसमें विकम को मारनेवाले शालिवाहन एवं उसके नगर प्रतिष्ठान का उल्लेख है। एक सेठ ने मरते समय अपने धन का बटवारा अपने चारों बेटों के बीच करने के लिए चार घड़े रख दिए। उसके मरने पर उनमें कमशः मिट्टी, घास, कोयला तथा हड्डियाँ भरी हुई थीं। इसका अर्थ न समझ कर बे विकम के पास गए। परन्तु वहाँ भी कोई इस बात का अर्थ न बतला सका। जब वे प्रतिष्ठानपुर निवासी शालिवाहन के पास गए तो उसने बतलाया कि मिट्टी, घास, कोयला एवं हड्डियों का अर्थ कमशः भूमि, अन्न, स्वर्ण तथा पशुधन है। यह समाचार सुन विकम ने शालिवाहन को बुलाया। परन्तु शालिवाहन ने आने से गना कर दिया और बड़ा अपमानजनक उत्तर दिया। राजा विकम ने शलिवाहन को बुलाया। परन्तु शालिवाहन ने आने से गना कर दिया और बड़ा अपमानजनक उत्तर दिया। राजा विकम ने प्रलिप्ठान पर चड़ाई कर दी। शालियाहन कुम्हार के यहाँ रहता था। उसने मिट्टी की सेना वनाई। उसके पिता सेप ने उस सेना को जीवित कर दिया। परन्तु विकम की फौज को यह सेना हरा न सकी। तब बोप ने सर्पों को भेजा। विकम ने वासुकी को प्रसन्न कर अमृत-घट प्राप्त कर लिया। शालिवाहन ढ्रारा भेजे गए ब्राह्मणों ने जब राजा को वचनबढ़ करके वह अमृत-घट माँगा तो केवल अपने बचन-पालन के लिए विकमादित्य ने वह अमृत-घट जान बक्तकर शालिवाहन के आदमियों को दास दे दिया।

पच्चीसवीं कहानी में देश का अन्नदुभिक्ष सिटाने के लिए विकम द्वारा आत्मवलि देने का निरचय करने की कथा है। छब्बीसवीं कथा रघुवंश में वर्णित नन्दिनी और दिलीप की कथा का स्मरण दिलाती है। गाय की रक्षा के लिए राजा सारी रात वृष्टि में सिहों के मुकाबिले में खड़ा रहा। सत्ताईसवीं कथा में वर्णन है कि राजा विकम ने अष्टभैरवों को अपने रक्त की बलि देकर सिद्धि प्राप्त कर उसे एक जुआरो को इसलिए दे दी कि वह उससे धन प्राप्त करे और जुआ खेलना छोड़ दे। अट्ठाईसवीं कहानी में राजा एक देवी से इस बात का वरदान माँगता है कि वह मानव-बलि लेना बन्द करदे। उन्तीसवीं कथा में विकम द्वारा ५० करोड़ दान देने का उल्लेख है। तीसवीं कहानी विशेष रूप से इरालिए महत्त्वपूर्ण है कि इसमें राजा विकम द्वारा पांडच देश के राजा द्वारा मेजे हुए कर के धन को एक इन्द्रजालिक को देदिया। अतः पांडच देश के राजा का विकम का करद होना प्रकट होता है।

इकतीसवीं पुत्तलिका द्वारा वेतालपंचविंदातिका की कथा कहलाई गई है। राजा से एक योगी अनुष्ठान में सहायता करने का बनन लेता है। उसे इमजान से अब लाते की कहता है। वहाँ उसे शव पर याताल वेताल मिलता है। परन्तुं उस यन्थ में पच्चीस कथाएँ नहीं दी गई है, केवल एक दी गई है।

<u> </u>য়েন্থ



# थो हरिहरनिवास दिवेदी

वत्तीसवीं अल्तिम पुतली राजा विकम का यशोगान करती है। वह कहती है कि विकम जैसा राजा भूमण्डल पर नहीं है। उसने काष्ठमय खड्ग में सारे संसार को जीत लिया था और पृथ्वी पर एकछव राज्य स्थापित किया था। उसने शकों को पराभूत कर अपना संवत् चलाया। उसने दुष्टों का नाश किया, निर्धनों की निर्धनता मिटा दी। दुभिक्ष मिटा दिए।

बत्तीसों पुत्तलिकाएँ इस प्रकार कथा सुन कर फिर यह कहनी हैं कि वे वापग्रस्त देवांगनाएँ वीं जो पार्वती के झाप से पुत्तलिकाएँ बनकर इस सिंहासन से लग गई थीं। भोजराज को यह विक्रम की कथा सुनाने से वह झाप मुक्त हुई हैं।

विकम-चरित्र की इस कथा के जैन पाठ में अन्य पाठों से बहुत भेद है। इसमें प्रायः छह कथाएँ नई जोड़ी गई हैं। पहली कथा अग्निवेताल और विकम की है। अग्विवेताल का स्थान अभी भी उज्जैन में है। इससे यह कथा विशेष महत्वपूर्ण है। एक कथा में सिद्धसेन दिवाकर का विकम का गुरू होना वतलाया है। यह कथाएँ प्रवन्ध-चिन्तामणि में भी हैं। अतः उसी प्रसंग में इन पर प्रकाश डालेंगे।

जैन पाठकारों ने विकमादित्य के जन्म की एक कहानी भी जोड़ दी है। इसके अनुसार विकम की उत्पत्ति देवी एवं अलौकिक वतलाई है। प्रेमसेन राजा के मदनरेखा नामक अत्यन्त रूपवती कन्या थी। इस राजा के नगर में गन्धवंसेन नामक एक झापग्रस्त यक्ष गर्दभ के रूप में रहता था। उसने राजा मे कहा कि यदि वह कन्या मदनरेखा का विवाह उसके साथ न करेगा तो उसके नगर का क्षेम नहीं है। यक्ष की अलौकिक बक्ति का परिचय पाकर राजा ने अपनी कन्या का विवाह उसके साथ कर दिया। नगर की रक्षा का विचार कर तथा विधि के विधान को समझकर कन्या ने उस गर्वभ से विवाह कर लिया। यक्ष सुन्दर रूप धारण कर रात्रि के समय राजकन्या के साथ विहार करता था। एक दिन मदन-रेखा की माना उससे सिलने आई। उसने देखा कि गन्धवंसेन ने गर्दभ की खाल एक ओर फेंक दी है और अत्यन्त सुन्दर रूप धारण किए बैठा है। माता ने गर्दभ की खाल को जला दिया। गन्धवंसेन ने कहा कि अब वह शाप मुक्त हो गया है और स्वर्ग जायमा। उसने कहा कि जो बालक तुम्हारे हो उसका नाम विकमादित्य रखना। तुम्हारी दासी के जो गर्भ है उसका नाम भर्तुहरि रखना। समय पाकर दोनों पुत्र उत्यन्न हुए।

यह गन्धर्वसेन गर्दभिल्ल से प्राय: मिलता जुलता है।

प्रबन्ध चिन्तामणि—– मेरुतुंगाचार्य-कृत प्रबन्ध-चिन्तामणि जैन ऐतिहासिक प्रन्थों में प्रधान है। इसकी रचना संबत् १३६१ वि० में की गई थी। इस प्रन्थ को लिखने में मेरुतुंग का उद्देश्य विशुद्ध ऐतिहासिक था। उन्होंने स्वयं इस प्रन्थ ने प्रारम्भ में लिखा है—– "यद्यपि विद्वानों द्वारा वुद्धि (संकलन) से कहे गए प्रवन्ध (कुछ-कुछ) भिन्न भिन्न भावोंवाले अवश्य होते हैं; तथापि इस प्रन्थ की रचना सुसम्प्रदाय (योग्य परम्परा) के आधार पर की गई है इसलिए (इसके विषय में) चतुरजनों को वैसी चर्चा न करनी चाहिए।" इसपर टिप्पणी करते हुए प्रसिद्ध विद्वान् श्री जिनविजयजी लिखते हैं– "मेरुतुंगसूरि ने इस ग्रन्थ को संकलन करने में कुछ तो पुराने प्रबन्ध ग्रन्थों की सहायता ली और कुछ परम्परा से चली आती हुई मौखिक बातों का आधार लिया।.....प्रवन्ध-चिन्तामणि की कुछ बातें ऐतिहासिक दृष्टि से सर्वथा भ्रान्त भी मालूम होती हैं लेकिन मेरुतुंगाचार्य उनके लिए निष्पक्ष और निराग्रह हैं—--यह बात इस स्लोक के गत कथन से सुचित होती है।" तात्पर्य यह कि प्रवन्ध-चिन्तामणि में उस समय प्रचलित अनुश्रुतियों को थिना किसी फेरबदल के लिपिबद्ध किया गया है।

इस ग्रन्थ का प्रथम प्रवन्ध ही विकमार्क (विक्रमादित्य) के विषय में है । मेरतुंग की ऐतिहासिक प्रणाली से इतना तो निश्चित है कि उन्होंने अपनी ओर से कुछ मिलाया न होगा, अतः प्रवन्ध-चिन्तार्माण का विकमार्क-चरित्र विकमीय चौदहवीं शताब्दी में जैन सम्प्रदाय में प्रचलित रूप माना जा सकता है ।

विकमादित्य के राजा होने के पूर्व के जीवन के विषय में इस ग्रन्थ के दो स्थलों पर उल्लेख है। प्रकीर्णक प्रवन्ध में भर्तुहरि की उत्पत्ति की कथा में लिखा है कि अवन्तिपुरी में एक व्याकरण का विद्वान् पण्डित रहता था। उसके नार वर्षों की चार स्वियाँ थीं। क्षत्री स्त्री से विक्रमादित्य उत्पन्न हुए और शूद्रा से भर्तृहरि का जन्म हुआ। यह भर्तृहरि वैराग्ध-शतक आदि के कर्त्ता थे।



# वैक्रम-अनुथुति

विक्रमार्क राजा के प्रवन्ध में लिखा है ----''अवस्ति देश के सुप्रतिष्ठान\* नामक नगर में असम साहस का एकमात्र तिथि, दिव्य लक्षणों से लक्षित, सत्कर्म, पराकम इत्यादि गुणों से भरपूर राजपुत्र था।'' यह राजपुत्र बहुत निर्धन था। धन पाने के हेतु वह अपने मित्र भट्टमात्र के साथ रोहण पर्वत को गया। रोहण पर्वत की यह विशेषता थी कि ललाट को हथेली से 'हा दैव !' कहकर चोट मारने से, अभाग्यवान् मनुष्य को भी रत्न मिलते थे। परन्तु विक्रम यह करने को तैयार न धा। भट्टमात्र विकम को लेकर उस पहाड़ के पास पहुँचा और जव विक्रम कुदाल से उस पर्वत में प्रहार कर रहा था, तो उसे अपनी माता की मृत्यु का दुखद समाचार मिला। विक्रम ने कुदाल फ्रेंक दिया और 'हा दैव' कहकर माँथा ठोका। तुरन्त ही एक सवा लाख का हीरा निकल आया। जब विक्रम को यह ज्ञात हुआ तो उसने यह रत्न उस पर्वत पर यह कहकर फेंक दिया कि इस रोहणगिरि को धिक्कार है जो 'हा दैव' ही कहलाकर दरिदों का निर्धनतारूपी घाव भरता है।

इसके पश्चात् विक्रमादित्य के राज्य-प्राप्ति की कथा है। इसी प्रकार की कथा सिंहासन-बत्तीसी के जैनपाठ में भी मिलती है। उसने अवन्ति देश में एक राक्षस को सन्तुष्ट किया। वह उसी प्रकार प्रतिदिन भक्ष्य-भोज्य पाकर सन्तुष्ट रहने लगा। एक दिन विकम राजा ने उससे अपनी आयु पूछी। अग्निवेताल ने कहा कि विकम की आयु १०० वर्ष है और किसी भी प्रकार कम या अधिक नहीं हो सकती। अगले दिन राजा ने उसे कुछ खाने को न दिया और लड़ने को तैयार हो गया। युद्ध में जब राक्षस हार गया तो वह बोला "मैं तुम्हारे अद्भुत साहस से प्रसन्न हूँ। तुम जो कहो उस आदेश का पालन करनेवाला मैं अग्निवेताल तुम्हें सिद्ध हुआ।"

इसके पश्चात् मेरुतुंग ने लिखा है ''इस प्रकार अपने पराक्रम से दिग्मण्डल को आकान्त करनेवाले उस राजा ने छियानवे प्रतिद्वन्द्वी राजाओं के राज्य को अपने अधिकार में किया" और "कालिदासादि महाकवियों द्वारा की हुई स्तुति से अलंकृत होकर उसने चिरकाल तक विशाल साम्राज्य का उपभोग किया।''

इसके पश्चात् विक्रमादित्य विषयक ११ कथाएँ और दी गई हैं। एक कथा में विक्रमादित्य की लड़की का नाम प्रियंगुमञ्जरी वतलाया है। वररूचि उसका उपाध्याय है। प्रियंगुमञ्जरी की अशिष्टता से अप्रसन्न होकर वररुचि ने उसे शाप दिया कि उसका पति 'पशुपाल' होगा। कन्या ने प्रण किया कि वह ऐसे व्यक्ति से विवाह करेगी जो वररुचि का गुरू हो। जब वररुचि इस कन्या के लिए वर खोज रहे थे तो जंगल में भेंसे चराते हुए कालिदास मिले। उन्होंने उन्हें 'करचण्डी' शब्द का अर्थ वतलाया अतः गुरू बने। कालिदास का विवाह प्रयंगुमञ्जरी के साथ हुआ। जब इनकी मूर्खता प्रकट हुई तो प्रियंगुमञ्जरी ने उनका अपमान किया। दुखी होकर विद्वत्ता प्राप्त करने के लिए कालिदास ने काली की आराधना की। देवी प्रसन्न हुई और कालिदास ने कुमारसम्भव प्रभृति तीन काव्य तथा छह प्रबन्ध बनाए।

अगली कथा 'सुवर्ण पुरुष की सिद्धि' के प्रबन्ध में विकम की उदारता और धैर्य का वर्णन है। यह कथा सिंहासन-बत्तीसी के जैनपाठ में इकत्तीसवीं पुत्तलिका द्वारा कहलाई गई है। इसमें दौता नामक सेठ के धवलग्रह (महल) की कया है। सेठ ने जो नवीन धवलग्रह बनवाया था उसमें उसे 'गिरता हूँ' शब्द सुनाई दिया और 'मत गिरो' यह कहकर वह भाग-कर राजा के पास आया। राजा ने वह धवलग्रह (महल) स्वयं खरीद लिया। रात को जब वही 'गिरता हूँ' शब्द हुआ तो राजा ने कहा 'शीध गिरो'। उसके ऐसा कहते ही सुवर्ण-पुरुष वहाँ गिरा और राजा को उसकी प्राप्ति हुई।

अगला विकमादित्य के सत्य का प्रबन्ध हैं। यह कथा भी सिंहासन बत्तीसी के जैनपाठ में सम्मिलित है और बत्तीसवीं पुतली द्वारा कहलाई गई हैं। इसमें राजा के सत्त्व (साहस) के प्रेम का संकेत है। अवन्तिकापुरी में बिकने आई हुई कोई वस्तु बिना बिके नहीं लौटती थी। एक व्यक्ति 'दारिद्रच' की मूर्ति बनाकर लाया। किसी के न खरीदने पर स्वयं राजा ने उसे कय कर लिया। दारिद्रच के आने पर लक्ष्मी आदि राजा को छोड़ गई। परन्तु जब सत्त्व (साहस) छोड़कर जाने लगा तो राजा आत्महत्या को तैयार हो गया। सत्त्व प्रसन्न हुआ और रह गया। परिणाम यह हुआ कि लक्ष्मी आदि फिर लौट आए।

\* अवस्ति देश में सुप्रतिष्ठान नामक नगर का कहीं उल्लेख नहीं मिलता । सम्भवतः यह उज्जयिनी के लि**ए ही** लिखा गया है ।



# विकमादित्य की विजययात्रा

(चित्रकार----श्री उपेन्द्र महारथी, पटना)

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



#### श्री इरिहरनिवास दिवेदी

अगला 'सत्त्व परीक्षा' नामक निबन्ध भी इसी प्रकार राजा के साहस का वर्णन करता है। इसमें विक्रम के साहस को देखकर उसके पास आए हुए ज्योतिषी ने कहा हैं "तुम्हारा यह सत्व (साहस) रूपी लक्षण बत्तीस लक्षणों से भी बढ़कर हैं।'' यह कथा सिंहासन बत्तीसी के जैन पाठ में उन्तीसवीं पुतली द्वारा कहलाई गई है।

विद्यासिद्धि के प्रयन्ध में विक्रमादित्य की उदारता का वर्णन है । जत्र वह 'परकाया प्रवेश' की विद्या सीखने श्रीपर्वंत पर भैरवानन्द योगी के पास जाने लगा तो एक ब्राह्मण उसके साथ हो लिया और उसने विक्रम से यह वचन ले लिया कि पहले यह विद्या मुझे सिखाना फिर तुम सीखना । राजा ने दूख उठाकर भी यह वचन पाला ।

अगले प्रवन्ध में विकमादित्य के जैन साधु सिद्धसेन दिवाकर से प्रभावित होने की कथा है। यह कथा सिंहासन बत्तीसी के जैनपाठ में विस्तार से मिलती है।

विकमादित्य सिद्धसेन दिवाकर के 'सर्वज्ञ पुत्र' विरुद को सुनकर उनकी परीक्षा लेते हैं । वे मन ही मन उन्हें प्रणाम केरते हैं । अपने श्रुतज्ञान से राजा का मनोगत भाव जान सिद्धसेन ने उन्हें दाहिना हाथ उठाकर धर्म लाभ का आशीर्वाद दिया । यह देखकर राजा बहुत चमत्कृत हुआ । इस प्रबन्ध में राजा द्वारा पृथ्वी को अनृण करने का भी उल्लेख है ।

अगले प्रवन्ध में विकमादित्य की मृत्यु से विकम संवत् प्रवर्त्तन होता कहा गया है। आगे प्रकीर्णक प्रबन्ध में 'विकमादित्य की पात्र परीक्षा' नामक कथा और है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि प्रबन्ध चिन्तामणि तथा सिंहासन बत्तीसी के जैन पाठ में जैन सम्प्रदाय में प्रचलित विक्रमादित्य की कथाओं का संग्रह किया गया है। हम इस प्रकरण का अन्त मेरुतुंग ढ़ारा की गई विक्रमादित्य की प्रशंसा से करेंगे।

#### अन्त्योऽप्याद्यः समजनि गुणैरेक एवावनीझः । शौर्योदार्यप्रभृतिभ्भारंतोर्वीतले विक्रमार्कः ॥ श्रोतुः श्रोतामृतसमनवत्तस्य राज्ञः प्रबन्धं । संक्षिप्योच्चैविपुलमपितं वच्मि किञ्चित्तदादौ ॥

**पुराण**----अर्थशास्त्रकार ने इतिहास की परिभाषा में छह बातें सम्मिलित बतलाई हैं। १. पुराण, २. इतिवृत्त, ३. आख्यायिका, ४. उदाहरण, ५. धर्मशास्त्र और ६. अर्थशास्त्र । अतएव पुराण भी इतिहास के एक अंग माने गए हैं। यद्यपि पाश्चात्य विद्वानों ने पुराणों के प्रति बहुत अश्रद्धा प्रकट की है, यहाँ तक कि किसी समय बिल्सन आदि योरोपियन विद्वान् इनका रचनाकाल ईसवी ग्यारहवीं शताब्दी के पश्चात् तक वतलाते थे। परन्तु अब पुराणों का ऐतिहासिक मूल्य विद्वान् इनका रचनाकाल ईसवी ग्यारहवीं शताब्दी के पश्चात् तक वतलाते थे। परन्तु अब पुराणों का ऐतिहासिक मूल्य विद्वानों ढारा माना जा चुका है। उनके आधार पर प्राचीन भारतीय इतिहास का पुर्नानर्माण किया गया है। अतः यह देखना उचित होगा कि विक्रमादित्य का वर्णन पुराणों में क्या दिया हुआ है।

कालकाचार्य कथानक में गर्दभिल्ल से मिलते हुए एक गर्दभिन् वंश का उल्लेख है जिसने ७२ वर्ष राज्य किया (पार्जीटर, पुराण-पाठ, पृष्ठ ४५-४६)। इसके अतिरिक्त पुराणों में विक्रमादित्य का उल्लेख कम ही मिलता है। केवल भविष्य पुराण के प्रतिसगं पर्व में विक्रमादित्य का विशद वर्णन दिया है। भविष्य पुराण को पार्जीटर आंध्र राजा यज्ञश्री के समय में ईसवी दूसरी शताब्दी के अन्त में लिखा हुआ बतलाते हैं। अतः वह बहुत बहुमूल्य उल्लेख है। परन्तु स्मिथ का मत है कि भविष्य पुराण का वर्त्तमान रूप बहुत कुछ प्रक्षिप्त एवं घटा-बढ़ा है, अतः इतिहास की दृष्टि से बेकार है। जो हो, विक्रमादित्य का पुराण-र्वाणत रूप यहाँ दिया जाता है।

भविष्य पुराण में विकमादित्य का उल्लेख दो स्थल पर आया है। द्वितीय खण्ड के अध्याय २३ में लिखा है ---

तस्मिन्काले द्विजः कृष्टिचज्जयंतो नाम विश्रुतः ॥ तत्फलं तपसा प्राप्तः शक्तः स्वगृहं ययौ । जयतो भर्तृहरुये लक्षस्वर्णेन वर्णयन् ॥ भुक्श्या भर्तृहरिस्तत्र योगारूढ़ो वनं गतः । विक्रमादित्य एवास्य भुक्त्वा राज्यमकंटकम् ॥



### चैकम-अनुश्वति

ंस्समें जयन्त नामक ब्राह्मण के तपोबल से इन्द्र से अमृत फल लाने का उल्लेख है। इस ब्राह्मण ने इसे भर्तुहरि को बेच दिया। भर्तुहरि योगारूढ़ होकर वन को चले गए तब विक्रमादित्य उनके स्थान पर राजा हुआ। यही कहानी सिंहासन वत्तीसी आदि अन्य पुस्तकों में जिस रूप में प्राप्त है अन्यत्र दिया गया है।

भविष्य पुराण के अनुसार कलियुग के ३७१० वर्ष परचात् (सप्ततिशशते वर्षे दशाब्दे चाधिके कलौ) अवस्ति में प्रमर नामक राजा हुआ। उसके परचात् उसके बंश में परचात् क्रमशः महामद, देवापि, देवदूत और गन्धवंसेन हुए। गन्धवंसेन अपना राज्य अपने पुत्र शंख को देकर वन को चले गए। वहाँ वन में इन्द्र द्वारा भेजी हुई वीरमती नामक देवांगना से गन्धवंसेन के विक्रमादित्य उत्पन्न हुए। विक्रमादित्य का जन्म शकों का विनाश करने के लिए, आर्यधर्म की स्थापना करने के लिए हुआ था। स्वयं संकर का गण 'शिव दृष्टि' विक्रम रूप में अवतरित हुआ था। इस विक्रमादित्य को शिवजी ने बत्तीस पुतलियों युक्त सिंहासन भी दिया। माता पार्वती ने सिंहासन के साथ वैताल नामक गण भी विक्रमादित्य की रक्षा के लिए मेजा। विक्रमादित्य ने वहत समय तक राज्य किया। उसने दिग्विजय तथा अश्वमेध यज्ञ किए।

इस पर भविष्य पुराण का यह अंश विकम सम्बन्धी सभी कथाओं को एक नवीन रूप में प्रस्तुत करता है । यह कथा मूल भविष्य पुराण में होगी यह शंकास्पद है ; क्योंकि यह तो प्रमर, चाहमान आदि राजपुत्रों की दैवी उत्पत्ति बतलाने के लिए गढ़ी गई ज्ञात होती है ।

स्कन्द पुराण में भी विकमादित्य का उल्लेख है। कुमारिका खण्ड में लिखा है कि कलियुग के ३००० वर्ष बीत जाने पर अर्थात् लगभग १०० ई० पु० विकमादित्य का जन्म हुआ था।

अन्य स्कुट ग्रन्थ---इस प्रसंग में हम गाथासप्तशती, ज्योतिर्विदाभरण तथा राजतरंगिणी का उल्लेख करेंगे । इन पुस्तकों में विक्रमादित्य का उल्लेख आया है ।

इन तीनों में गाथासप्तशती बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह कुल्तल देश के राजा, प्रतिष्ठान (पैठण) नगर के अधीश, शतकर्ण (शातर्काण) उपनामवाले द्वीपिकर्ण के पुत्र, मलयवती के पति और हालादि उपनामवाले आंध्रभृत्य सातवाहन के लिए अथवा उसके द्वारा लिखी गई है। इस सातवाहन वंश का ईसवी सन् २२५ के आसपास अन्त हो गया था।\* ऐसी दशा में यह ग्रन्थ उक्त समय के पूर्व ही लिखा माना जायगा। इसके रचनाकाल के विषय में बहुत विवाद चलाया गया है। डॉ॰ देवदत्त भाण्डारकर इसका रचनाकाल ईसा की छठवीं शताब्दी बतलाते हैं।† यह सब खींचतान इस कारण से की गई थी कि डॉ॰ रामकुष्ण भाण्डारकर का यह मत पुष्टि पा सके कि गुप्तवंशीय चन्द्रगुप्त द्वितीय ही प्रथम एवं शकारि संवत प्रवर्त्त विक्रमादित्य था। यदि गाथासप्तशती का रचनाकाल दूसरी शताब्दी विक्रमी मान लिया जाय तो सर भाण्डारकर की यह कल्पना असत्य सिद्ध होती है। परन्तु अव तो इस कल्पना को असत्य सिद्ध करने के एकाधिक आधार जात हो गए हैं।

डॉ० देवदत्त भाण्डारकर के मत के खण्डन में महामहोपाध्याय रायत्रहादुर गौरीशंकर हीराचन्द ओझाजी द्वारा दिए गए तर्क हम यहाँ उद्धत करते हैं :---

''देवदत्त रामकृष्ण भाण्डारकर ने विकम-संवत् सम्बन्धी अपने लेख में 'गाथासप्तशती' के राजा विकम के विषय में लिखते हुए उक्त पुस्तक के रचनाकाल के सम्बन्ध में लिखा है कि 'क्या गाथासप्तशती वास्तव में उतना पुराना ग्रंथ है जितना कि माना जाता है ? बाण के हर्ष चरित के प्रारम्भ के १३वें स्लोक में सातवाहन के द्वारा गीतों के 'कोश' के वनाए जाने का उल्लेख अवस्य है परन्तु इस 'कोश' को हाल की सप्तशती मानने के लिए कोई कारण नहीं है जैसाकि प्रॉ. बेबर ने अच्छी तरह बतलाया है । उसी पुस्तक में मिलनेवाले प्रमाण उसकी रचना का समय बहुत पीछे का होना बतलाते हैं । यहाँ पर केवल दो बातों का विचार किया जाता है । एक तो उस (पुस्तक) में कुष्ण और राधिका का (१।८९) और दूसरा मंगलवार (३।६१) का उल्लेख है । राधिका का सबसे पुराना उल्लेख जो मुझे मिल सका वह पंचतंत्र में है जो ई० स० की पाँचवी शताब्दी का बना हुआ है । ऐसे ही तिथियों के साथ या सामान्य व्यवहार में बार लिखने की रीति ९वीं शताब्दी

- \* स्मिथ—अली हिस्टी ऑफ इण्डिया, पष्ठ २३२।
- † भण्डारकर स्मृति-ग्रन्थ, पूछ १८८-१८९।



# श्री हरिहरनिवास दिवेदी

से प्रचलित हुई, यद्यपि उसका सबसे पुराना उदाहरण बुधगुप्त के ई० स० ४८४ के एरण के लेख में मिलता है । यदि हम गाथा सप्तशती के हाल का समय छटी शताब्दी का प्रारम्भ मानें तो अधिक अनुचित न होगां'' (आर० जी० मंडारकर कोम्भेमॉरेशन वॉल्युम ए० १८८-८९)। हम उक्त विद्वान के इस कथन से सर्वथा सहमत नहीं हो सकते क्योंकि बाणभट्ट सातवाहन के जिस सुभाषित रूपी उज्ज्वल रत्नों के कोश (संग्रह, खजाने) की प्रशंसा करता है (अविनाशिनमग्राम्यमकरो-त्सातवाहनः । विशुद्धजातिभिः कोशं रत्नैरिव सुभाषितैं: ॥१३) वह 'गाथासप्तशती' ही है, जिसमें सुभाषित रूपी रत्नों का ही संग्रह है । यह कोई प्रमाण नहीं कि प्रॉ० बेवर ने उसे गाथासप्तशती नहीं माना इसलिए वह उससे भिन्न पुस्तक होना चाहिए । वेबर ने ऐसी ऐसी कई प्रमाणशून्य कल्पनाएँ की हैं जो अब मानीं नहीं जातीं । प्रसिद्ध विद्वान् डॉ. सर रामकृष्ण गोपाल भंडारकर ने भी बेवर के उक्त कथन के विरुद्ध बाणभट्ट के उपर्युक्त इलोक का सम्बन्ध हाल की सप्तराती से होना माना हेँ (बम्बई, ग्रं; जि० १, भा० २, पु० १७१तै, ऐसा ही डावटर पलीट ने (ज० रॉ० ए० सो०; ई० स० १९१६, पू० ८२०) और 'प्रबन्ध-चिन्तामणि' के कर्त्ता मेरुतुंग ने माना है (प्रबन्ध-चिन्तामणि, पृ. २६)। पाँचवीं शताब्दी के बने हुए पंचतंत्र में कृष्ण और राधिका का उल्लेख होना तो उलटा यह सिद्ध करता है कि उस समय कृष्ण और राधिका की कथा लोगों में भलीभाँति प्रसिद्ध थी, अर्थात् उक्त समय के पहले से चली आती थी। यदि ऐसा न होता तो 'पंचतंत्र' का कर्ता उसका उल्लेख ही कैसे करता ? ऐसे ही तिथियों के साथ या सामान्य व्यवहार में वार लिखने की रीति का ९वीं शताब्दी में प्रचलित होना वतलाना भी ठीक नहीं हो सकता, क्योंकि कच्छ राज्य के अंधे गाँव से मिले हुए क्षत्रप रुद्रदामन् के समय के (शक) संवत् ५२ (ई० स० १३०) के ४ लेखों में से एक लेख में 'गुरुवार' लिखा है। (वर्षे द्विपंचारो ५२-२ फाल्गुण बहुलस द्वितीया ची २ गुरुवास (रे) सिंहलपूत्रस ओपशतस गोत्रस० स्वर्गीय आचार्य वल्लभजी हरिदत्त की तय्यार की हुई उक्त लेख की छाप से) जिससे सिद्ध है कि ई० स० की दूसरी शताब्दी में वार लिखने की रीति परम्परागत प्रचलित थी। राधिका और बुधवार के उल्लेख से ही 'गाथासप्तचती' का छटी चलबदी में बनना किसी प्रकार सिद्ध नहीं हो सकता है। डॉ० रामऋष्ण गोपाल भांडारकर ने भी गाथासप्तशती के कर्ता हाल को आंध्रभुत्य वंश के राजाओं में से एक माना है (बम्बई थ्रें; जिल्द १, भाग २, पृ. १७१) जिससे भी उसका आंध्रभृत्य (सातवाहन) वंशियों के राजत्वकाल में अर्थात् ई० स**०** की पहिली या दूसरी शताब्दी में बनना मानना पड़ता है।\*"

'गाथासप्तशती' में विकमादित्य के उल्लेख से जहाँ उसकी ऐतिहासिकता पर प्रभाव पड़ता है, वहाँ उसके गुणों पर भी प्रकाश पड़ता है। विकमादित्य अपार दानी था, यह लोक कल्पना पिछले विकमादित्य विरुदधारियों के कारण ही अस्तित्व में नहीं आई है, वह मूल विकमादित्य के विषय में भी थी, यह वात सप्तशती की विकम विषयक गाथा से स्पष्टतया प्रकट होती है। वह गाथा इस प्रकार है :--

> "संवाहण सुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खं। चलणेण विक्कमाइच्च चरिअमणुसिक्खअंतिस्सा ॥४६४॥

इस गाया में चरणों के संवाहन के सुखरस से तुष्ट हुई नाधिका द्वारा विक्रमादित्य के चरित्र का अनुकरण करके "उक्खं" (लाल रंग की लाख या लक्ष मुद्रा) नायक के कर में दिए जाने का भाव प्रकट किया गया है। इसके कृंगार पर के भाव के अनूठेपन से हमें कोई सम्बन्ध नहीं है, न हमें कवि के उपमेय से सम्बन्ध है, हम तो इस गाथा के उपमान 'विक्रमा-दित्य' पर ही थिचार करेंगे। वह विक्रमादित्य ऐसा था जो केवल चरण-स्पर्श से प्रसन्न होकर लाखों मुद्राएँ वान दे देता था।

इस गाथा से विकमादित्य के दान का पता तो चलता ही हैं, परन्तु आज के वातावरण में-जबकि विकमादित्य के अस्तित्व पर ही शंका की जा रही हैं अधिक महत्य की सूचना तो यह है कि विकमीय द्वितीय शताब्दी के पूर्व एक विकमादित्य था। इस प्रकार विकमीय संवत्सर के प्रवर्त्तन का सेहरा चन्द्रगुप्त द्वितीय तथा अन्य तथाकथित संवत् प्रवर्त्तकों के सिर नहीं बाँधा जा सकता।

विकमीय संवत् की तेरहवीं शताब्दी के प्रारम्भ में (संवत् १२०५ वि० के लगभग) लिखी गई कल्हण की प्रख्यात राजतरंगिणी में भी शकारि विकमादित्य का उल्लेख मिलता है। परन्तु इसके द्वारा विकम-समस्या में गड़बड़ी ही फैली है।

\* प्राचीन लिपिमाला, पृष्ठ १६८-१६९।



## वैक्रम∗अनुश्रुति

सबसे पहले विक्रमादित्य का उल्लेख करहण ने राजतर्रगिणी की दूसरी तरंग के पाँचवें तथा छठवें इलोक में किया है----

> "अथ प्रतापादित्याख्यास्तैरानीय दिगन्तरात् । ंविक्रमादित्य भूभर्तुर्ज्ञातित्राभिषिच्यत ॥५॥ शकारि विक्रमादित्य इति संभ्रममाश्रितैः । अन्यैरत्रान्यथालेखि विसंवादिकदथितम् ॥६॥

प्रतापादित्य विकमादित्य का रिश्तेदार था, यह लिखकर कल्हण ने यह टिप्पणी की है कि यह वह विकमादित्य नहीं जो शकारि था, जैसाकि कुछ लोग भ्रमवश मानते हैं। इससे यह स्पष्ट है कि राजतर्रागणीकार के समय में यह विवाद या कि प्रतापादित्य का बान्धव विक्रमादित्य शकारि था या नहीं। कल्हण ने अपना यह मत स्थिर किया है कि इस प्रतापादित्य का बान्धव विक्रमादित्य शकारि नहीं था। कल्हण के मस्तिष्क में केवल एक ही 'शकारि' की भावना थी।

इस प्रतापादित्य का समय राजतरंगिणी की गणना से लगभग १६९ ई० पू० होता है । अतः यह उल्लेे<mark>स मूल</mark> विकमादित्य का ही हो सकता है और एक सौ वारह वर्ष का अन्तर कालगणना की भूल के कारण हो सकता है । इस काल की कल्हण की गणना ठीक मानी भी नहीं जा सकती ।

कल्हण ने जिस विकमादित्य को शकारि माना है वह मातृगुप्त का आश्रयदाता विकमादित्य है । वह लिखता है—

तत्रानेहस्युज्जयिन्यां श्रीमान् हर्षापराभिधः। एकच्छत्रश्वकवर्ती विक्रमादित्य इत्यभूत ॥१२५॥

काश्मीर में मातृगुप्त के राज्य के समय में उज्जयिनी में किसी हर्ष विकमादित्य का राज्य नहीं था। दसवीं शताब्दी में मालवे में एक हर्षदेव परमार अवश्य हुए हैं। फिर यह कल्हण के 'शकारि' हर्ष विकमादित्य कौन हो सकते हैं। मातृगुप्त के समय में मालवे पर स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य का शासन था। अत: अनुमान यह किया जाता है कि उक्त श्लोक का मूल पाठ 'श्रीमान् हर्ष पराभिधः' के स्थान पर 'श्री स्कन्द पराभिधः' होगा। और स्कन्दगुप्त के लिए ही कल्हण ने अग्गे लिखा है–––

> म्लेच्छोच्छेदाय वसुधां हरेझ्वतरिष्यतः। शकान्विनाझ्य येनादौ कार्यभारो लघूकृतः॥

परन्तु चूंकि कल्हण इस एक विकम विरुदधारी को छकारि समझता था इसलिए उसने प्रतापादित्य के समकालीन विकमादित्य के शकारित्व पर अविश्वास किया। काश्मीर के इतिहास को केन्द्रविन्दु बनानेवाले इतिहासकार कल्हण ने ५७ ई० पू० के मालव विकमादित्य के अस्तित्व पर यदि नहीं, तो कम से कम उनके शकारित्व पर शंका का सूत्रपात किया था। परन्तु हमें तो उनसे केवल एक बात लेनी हैं; वह यह कि ई० पू० में एक विकमादित्य था। उस समय उज्जैन से उसने शकों को खदेड़ भगाया था यह बात हम दूसरी अनुश्रुतियों से पूर्णतः पुष्ट कर सके हैं।

ज्योतिर्विदाभरण कालिदास नामक ज्योतिषी ने लिखा है। यह कालिदास अपने आपको विकमकालीन महा-कवि कालिदास मनवाने पर तुला हुआ है। वह अपने आपको उज्जयिनी पति विकम का भित्र बतलाता है, रघुवंश आदि तीनों काव्यों का कर्त्ता कहता है। वह पुस्तक का रचनाकाल भी संवत् २४ वि० लिखता है। परन्तु इस पुस्तक की घटिया रचनाशैली कहती है कि यह प्रन्थ रघुवंस के रचयिता का नहीं हो सकता। दूसरे संवत् २४ विकमीय में की गई इस रचना में वि० सं० १३५ में आरम्भ होनेवाले शक-संवत् का भी उल्लेख है, जिससे उक्त प्रन्थ की भ्रामक तिथि भी प्रकट होती है। परन्तु इस प्रन्थ को अप्रामाणिक मानते में हमारे अनेक मित्रों का जी दुखता है। इस विवाद में पड़ना यहां अभीष्ट भी नहीं है, अतः हम यहाँ तो केवल इतना ही कह देना चाहते हैं कि ''भारतीय ज्योतिः शास्त्र'' में श्री० शंकर बालकृष्ण दीक्षित इस प्रन्थ का रचनाकाल विक्रमीय तेरहवीं शताब्दी के अन्त में मानते हैं।

इस ग्रन्थ में विकम की सभा के जो नवरत्न गिनाए गए हैं उनका उल्लेख हो चुका है । उनके अतिरिक्त मणि, अंशु, गिष्णु, त्रिलोचन, हरि कवि तथा सत्य, श्रुतसेन, बादरायण, मणित्थ और कुमारसिंह ज्योतिषी और गिनाए हैं । उसकी



## श्री इरिहरनिवास द्विवेदी

सेना भी बहुत विशाल बताई हैं। तीन करोड़ पैदल सिपाही, दस करोड़ अश्वारोही, चौबीस हजार हाथी के अतिरिक्त उसके पास चार लाख नावें भी वतलाई हैं। उसने ९५ शक राजाओं को हराकर अपना संवत् चलाया। (कालकाचार्य कथानक के ९६ 'साहियों' से यह संख्या मिलती हैं) इस ग्रन्थ में यह भी लिखा है कि विकमादित्य रूम देश के 'शक' राजा को जीतकर उज्जैन लाया, परन्तु फिर उसे छोड़ दिया। (रोम सम्राट् को विकमादित्य हराकर उज्जैन लाए या नहीं, इस विषय में तो हम मौन रहना ही श्रेयस्कर समझते हैं, यहां हम केवल इतना लिखना उचित समझते हैं कि उस समय, अर्थात् ५७ ई० पू० के आसपास, रोम में परम प्रतापी जूलियस सीजर प्रभावशील था और ४५ ई० पूर्व में रोम की सीनेट ने उसे आजीवन डिक्टेटर बना दिया था।)

**समन्वय**—विकमादित्य सम्बन्धी अनुश्रुतियों का दिग्दर्शन हम कर चुके हैं । अब इन सब विभिन्न कथाओं का समन्वय कर हम विकमादित्य का अनुश्रुति-सम्मत रूप प्रस्तुत करने का प्रयास करेंगे ।

|                                        |     | कालक-कथा  | कथासरित्सागर                               | बेतालपच्चीसी        | भविष्य पुराण          | सिंहासनवत्तीसी                                 | प्रवन्ध<br>चिन्तामणि |
|----------------------------------------|-----|-----------|--------------------------------------------|---------------------|-----------------------|------------------------------------------------|----------------------|
| ······································ |     | <u></u>   |                                            | ₹                   | ×                     |                                                | Ę                    |
| पिता                                   | • - | गर्दभिल्ल | महेन्द्रादित्य                             | गन्धर्वसेन          | गन्धर्वसेन            | गर्दभ वेशधारी<br>गंधर्व, (केवल जैन<br>पाठ में) | <br>  ••             |
| माता                                   | • • | • •       | सौम्यदर्शना .                              |                     | वीरमती                | भदनरेखा (केवल<br>जैन पाठ में)                  |                      |
| भाई                                    | ••  | •••       | •••                                        | १ शंख<br>२ भर्तृहरि | १. शंख<br>२. भर्तृहरि | भर्तृहरि (जैन<br>पाठ)                          | भर्तृहरि             |
| पुत्री                                 | ••  | • • •     |                                            |                     |                       |                                                | प्रियंगुमंजरी        |
| विवाह                                  |     | · · ·     | सात पत्नियाँ<br>मलयावती, मदन-<br>लेखा, आदि |                     |                       | ••                                             |                      |
| पुरोहित                                |     | · •       | • • •                                      | • •                 | ••                    | १. त्रिविकम<br>- —-ि—                          | • •                  |
| मंत्री<br>सेनापति                      | ••• |           | विकमशक्त                                   | •••                 |                       | २, वसुमित्र<br>भट्टि, वहिसिन्धु<br>चन्द्र      | ••                   |

सबसे प्रथम तो बिकमादित्य के माता-पिता, भाई, बान्धव मंत्री आदि के नामों को ही लेते हैं। यह सब एक स्थल पर नीचे की सरिणी से एक दृष्टि में ज्ञात होंगे:—

साथ ही इन सब कथाओं को एक में मिलाकर जो विक्रम चरित्र बनता है उसे अत्यन्त संक्षेप में नीचे दिया जाता है :-- **१. जग्म, माता-पिता और भाई---**विक्रमादित्य के जन्म के सम्बन्ध में अनेक असाधारण एवं अलौकिक बातें सम्मिलित हो गई हैं। विक्रमादित्य भारतीय अनुश्रुति में अत्यन्त महान् व्यक्ति माने गए हैं। ऐसे व्यक्ति का जन्म किसी विशेष उद्देश्य से होता है। राम और कृष्ण के जन्म का हेतु धर्म की स्थापना, दुष्टों का दलन एवं सन्तों की रक्षा था। उसी प्रकार विक्रम का जन्म भी भविष्य पुराण के अनुसार 'शकानांश्च विनाशार्थ' एवं 'आर्यधर्म विवृद्धये' हुआ था। कथा-सरित्सागर के अनुसार भी उसका अवतरण म्लेच्छों से आकान्त पृथ्वी के उद्धार के लिए हुआ था। इन दोनों कथाओं में श्विजी के गण 'माल्यवान्' ने विक्रमादित्य के रूप में अवतार लिया था।

प्रवन्ध चिलामणि में विकम के पिता का नाम नहीं दिया और न उनके जन्म में कोई अलौकिकता बतलाई गई है। सिंहासनबत्तीसी के जैन पाठ में गईभरूपधारी गन्धर्व है, कालकाचार्य कथा में गईभिल्ल तथा वेतालपच्चीसी और भविष्यपुराण में गन्धर्वसेन है। इन सब नामों में बहुत अधिक ध्वनिसाम्य है। कथासरित्सागर का 'महेन्द्रादित्य' नाम अधर्थ भिन्न है। माता के नाम में तो साम्य बिलकुल नहीं है।



## वैक्रम-अनुश्रुति

२. राज्यव्रापित—प्रबन्ध चिन्तामणि ने विकम को भरीब तथापि स्वाभिमानी राजपुत्र वतलाया है। उसने अग्निवेताल से लड़कर अवन्ति का राज्य प्राप्त किया। कथासरित्सागर, भविष्यपुराण, कालककथा, सिहासनबत्तीसी एवं वेलालपच्चीसी सभी उसे राजा का बेटा बतलाते हैं, इनमें से कुछ में वह भाई शंख से राज्य लेता है, कुछ में भर्तृहरि से तथा कुछ में सीधा अपने पिता से।

३. राज्य-विस्तार—-विकमादित्य का राज्य विस्तार भी अत्यधिक बतलाया गया है। कथासरित्सागर में उन देशों की गणना कराई गई है (पीछे देखिए)। कथासरित्सागर का विकमादित्य सिंहल, मलयदीप आदि के राजाओं का मित्र था। सिंहासन बतीसी के अनुसार पाण्ड्चदेश से इसे कर मिलता था। वास्तव में अनुश्रुति का वित्रम समस्त संसार का एकछत्र सार्वभौम सम्प्राट् था, रूम और चीन तक तो वह विजय करने जाया करता था और फारस के राजा को उसका सेनापति ही बांध लाता था।

४. शौर्य, दान एवं परोपकार ---- राजा विक्रमादित्य की युद्ध-बीरता की कथा वर्णन करने में अनुश्रुति ने अधिक समय नहीं लगाया। परन्तु दूसरे की थोड़ीसी भलाई के लिए वह अपने प्राण देने को भी नहीं चूकता था। करोड़ों की संख्या में वह दान देता था। संसार को ऋण-प्रस्त देख वह सबको ऋणहीन करने पर कटिवद्ध हो जाता था। अपने प्राणों की वाजी लगाकर प्राप्त हुई सिद्धियों को वह बिना सोचे समझे दे डालता था। यहाँ तक कि अपने विरुद्ध युद्ध करते हुए शालिवाहन के आदमी को वह अमृत दे देता है।

५. विकम-राज.—-तुलसीदास ने रामराज्य में सभी सुखों की कल्पना की है। हमें भी सिंहासनवत्तीसी में विकम-राज की बड़ी विश्वद एवं सुन्दर कल्पना मिली है। उन उद्धरणों को पूरा पूरा हम पीछे दे चुके हैं। दिन रात प्रजा पालन में तत्पर, परदुखपरायण विकम की प्रजा सुखी हो यह स्वाभाविक ही है।

६. संद्रत-प्रवर्त्तन---विकमादित्य ने संवत्-प्रवर्त्तन कब और कैसे किया इसके विषय में अनुश्रुति में बहुत स्पष्ट उल्लेख नहीं है। प्रवन्ध-चिन्तामणि में विकम की मृत्यु से संवत् का प्रारम्भ माना है। सिंहासन वत्तीसी में पृथ्वी को ऋण-हीन करके संवत् प्रवर्त्तन किया हैं। कालक-कथा के अनसार शकों को हराकर विकम ने संवत् प्रवर्त्तन किया।

७. शालिवाहन और विकम की मृत्यु---जन्म के समान ही विकमार्क का अवसान भी लोककथा अत्यन्त रहस्य-पूर्ण वतलाती है। विकम का प्रतिष्ठान के शालिवाहन से बैर भी लोक-प्रसिद्ध हो गया है। कुछ ग्रन्थों में शालिवाहन प्रतिष्ठान का राजा है, कुछ में ढाई वर्ष की बालिका से उत्पन्न शेषनाग का पुत्र। परम पराक्रमी विकम को मारनेवाला शालिवाहन भी अलौकिक बन गया।

८. सिंहासन आदि—विकम का सिंहासन और उनके मित्र वैताल के साथ साथ वररुचि, कालिदास आदि भी इन कथाओं में कहीं कहीं दिखाई देते हैं। विकम का सिंहासन तो भारतीय कथा साहित्य की अत्यन्त आकर्षक वस्तु वन गई है। विकम के अतिरिक्त उसपर कोई दूसरा बैठ ही नहीं सकता। उसपर बैठ कर न्याय बुद्धि एवं झासन-क्षमता, उदारता आदि का अपने आप उदय होता है।

उपसंहार --- वैकम-अनुश्चुति के महासागर में से यह कुछ रत्न परखकर उनकी लोकरंजनकारी बुति का विवेचन यहाँ किया है। विशुद्ध ऐतिहासिक सामग्री यदि अस्थियों का पंजर है तो लोककथा उसके ऊपर चढ़ा हुआ माँस एवं चर्म है। यह एक दूसरे के पूरक हैं। इससे यह स्पष्ट है कि लोक मस्तिष्क में इतना गहरा प्रविष्ट होनेवाला परदुखभंजन, जन-मन-रंजन, दानी, संवत्-प्रवर्त्तक वीर विकमादित्य केवल कल्पना मात्र नहीं हो सकता। इतना अवश्य है कि पिछले विक्रमादित्य उपाधिधारी सम्राटों की छाया ने मालवगण-नायक मूल विक्रम की तसवीर को लोक-मस्तिष्क रूपी पट पर अत्यन्त गहरे रंगों से रंग दिया है। गुप्तवंशीय सम्राटों के विक्रमादित्य विरुद के कारण यह गण-नायक सम्राट् बना, उनकी दिग्बिजयों को देखकर उस स्वातन्त्र्य प्रेमी जाति के नेता को रोम, फारस, मल्य, लंका आदि का विजेता बनना पड़ा। यह सब कुछ होते हुए भी लोक कल्पना का विक्रमादित्य अपने आप में पूर्ण है, इसे इतिहासज्ञों के निर्णय की चिन्ता नहीं, उसकी मूर्ति भारतीय संस्कृति की प्रतीक बन गई है, उसका संवत् भारत का राष्ट्रीय एवं वर्शिक संवत्तर हो गया है। भारतीय संस्कृति की अजस धारा के साथ एवं विक्रम-संवत् की अनन्त यात्रा के साथ बीर विक्रमादित्य का नाम भी अमर रहेगा।



#### धी डॉo रमाशंकर त्रिपाठी, एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰ (लण्डन),

प्राचीन भारतवर्ष के इतिहास में समुद्रगुप्त एक शक्तिशाली सम्प्राट् एवं विजेता हुआ है। वह अपनी तीब्र रणप्रवृत्ति के कारण अशोक के ठीक प्रतिकूल कहा जा सकता है। अशोक के हृदय पर तो एक ही युद्ध की भयंकरता ने भारी आघात पहुँचाया था। कलिंग के सहस्त्रों वीरों को हताहत देखकर और उनके वन्धुजनों के रोमांचकारी रुदन को सुनकर उसे घोर आत्मग्लानि हुई, और तदुपरान्त वह दयाप्रधान बौद्धधर्म की शरण में गया। तबसे उसने "धर्म्मविजय" की पताका फहराई, और शान्ति तथा अहिंसा का प्रसार किया। किया। कियरी विपरीत समुद्रगुप्त ने अपने सामने सास्त द्वारा दिग्विजय का लक्ष्य रक्ता। वैष्णव होते हुए भी वह क्षात्र-धर्म का पूर्ण परिपालन करनेवाला था। उसने भरसक यह प्रयत्न किया कि खड़ग के वल से अन्य राज्यों का उन्मुलन कर भारत में अपनी सत्ता स्थापित करे और वह उसका एकछत्र सम्प्राट् माना जाय।

समुद्रगुप्त के गुणों तथा सफल उद्योगों का वृत्तान्त विशेषकर इलाहाबाद के स्तम्भ-लेख से उपलब्ध हुआ है।\* इस पाषाण-स्तम्भ पर, जो अब गंगा और यमुना के संगमवाले किले के भीतर है † एक ओर सन्धिविग्रहिक कुमारामात्य

- \* खेद है इस लेख में कोई तिथि नहीं दी हुई है। डा० फ्लीट (Dr. Fleet) के मत से यह समुद्रगुप्त के मरने के परचात् उत्कीर्ण किया गया था, किन्तु यह उनका भ्रम था। जिस वाक्य के आधार पर उन्होंने यह निरुचय किया था कि समुद्रगुप्त की मृत्यु की ओर संकेत है, उसका ठीक अर्थ यह है कि सम्प्राट् के विजयवधित-यज्ञ के फैलाब के लिए भूमण्डल पर्याप्त न था, अतएव वह स्वर्ग में भी जाकर व्याप्त हुआ। दूसरे, इस रतम्भ पर समुद्रगुप्त के अश्वमेध यज्ञ का कोई उल्लेख न होना भी यही सिद्ध करता है कि यह लेख उसके जीवन में ही उस्कीर्ण हुआ था।
- † ऐसा अनुमान किया जाता है कि शायद अशोक ने पहले इस स्तम्भ को कौशाम्बी मे, जहाँ के महामात्रों को वह अपने लेख में सम्बोधित करता है, खड़ा करवाया था, और बाद को अकबर ने वहाँ से उखड़वाकर प्रयाग भेज दिया था। व्हानच्वांग (Yuan Chwang) जब अपनी भारत यात्रा के समय (६२९-४५ ई०) धुमता हआ प्रयाग पहुँचा, तब उसने इस स्तम्भ को यहाँ नहीं देखा था।

(૮૨



महादण्डनायक हरिषेणविरचित समुद्रगुप्त की अनेक समर सम्बन्धो भीषणकथा उत्कीर्ण हैं और दूसरी ओर अशोक के दया एवं अहिंसा से भरे अमृतरूपी सदुपदेश । इसके अतिरिक्त समुद्रगुप्त का एक लेख मध्यप्रान्त के सागर जिला में एरन (प्राचीन ऐरिकिन) नामक ग्राम में मिला हैं, और दो ताम्रपत्र भी–पहला नालन्दा (बिहार प्रान्त) में और दूसरा अयोध्या में । ये दोनों ताम्रपत्र उसके कमशः पाँचवें तथा नवें वर्ष में उत्कीर्ण किये गये थे, किन्तु उनके भिश्रित अक्षरों तथा अशुद्ध भाषा को देखकर विद्वान् लोग यह समझते हैं कि शायद ये दोनों लेख पीछे के एवं जाली हैं।

समुद्रगुप्त ने अपने शौर्य एवं प्रताप की सूचक कई उपाधियाँ धारण कीं, जैसे सर्वराजोच्छेता\*, पराक्रमांक, व्याघ्र-पराकम, अश्वमेधपराकम, महाराजाधिराजश्री इत्यादि। उसके हाथ में गरुड्ध्वज लिए राजम्तिवाले (Standard type) सोने के सिक्कों पर एक ओर "समरजतवित्तविजयो जितारिपूरजितो दिवं जयति" खुदा है, और बहुधा दूसरी ओर "पराक्रमः"। किन्तु १९४० ई० में इन्दौर राज्य के निमार (Nimar) जिला के भीखनगाँव (Bhikangaon) परगना के अन्तर्गत बमनाला  $({
m Banmata})$  ग्राम में समद्रगुप्त, चन्द्रगुप्त द्वितीय तथा कमारगुप्त प्रथम के काल के इक्कीस सोने के सिक्के प्राप्त हुए थे † 1 इनमें से समुद्रगुप्त के समय के आठ सिक्के थे-सातध्वजवाले सिक्के और एक हाथ में वीणा लिए राजमुर्तिवाला सिक्का (Lyrist type) । प्रथम प्रकार के सिक्कों में से एक ऐसा है जिसके एक ओर "पराकमः" जो उन पर अक्सर लिखा मिलता है उसके स्थान पर "श्रीविकमः" अंकित है। इसलिए इस सिक्के की प्राप्ति विशेष ध्यान देने योग्य है। अब स्वभावतः यह प्रश्न उठता है कि क्या चन्द्रगुप्त द्वितीय की भाँति समुद्रगुप्त भी "श्रीविकम" विरुदघारी था ? इस नये सिक्के की दूसरी तरफ (reverse) को यदि हम चन्द्रगुप्त द्वितीय के धनुषवाले (Archer type) सिक्कों की दूसरी तरफ से मिलावें तो उनमें विचित्र समता दीख पडती है। इस प्रकार के सिक्कों को चन्द्रगुप्त द्वितीय ने कायद अपने राजत्वकाल के प्रारम्भ में चालू किया था। इसलिए यह सम्भव है कि बमनालावाला समुद्रगुप्त का वह सिक्का जिस पर दूसरी ओर (reverse) "श्रीविकमः" लिखा है चन्द्रगुप्त द्वितीय के समय में ही जारी किया गया हो, और भूल से उसके पहली तरफ (obverse) चन्द्रगुप्त के धनुषवाले (Archer type) सिक्कों के ठप्पा को न लगाकर उसी साँचे का इस्तेमाल किया हो जो समुद्रगुप्त के राज्यकाल में प्रचलित था। कुछ सिक्कों पर लगने के बाद जब यह गलती मालूम की गई तो वह ठप्पा लगाना एकदम बन्द कर दिया गया। यदि इस तर्क में कुछ तत्त्व है तो इस सिक्के का ऐतिहासिक खोज की दुष्टि से कछ भी महत्त्व न होगा। तब यही मानना पड़ेगा कि यह वस्तुतः चन्द्रगुप्त द्वितीय का सिक्का है, केवल उसपर लापरवाही से समुद्रगुप्त का ठप्पा लगा दिया गथा है। परन्तु बिना किसी अन्य प्रमाण के ऐसा मत निर्धारित करना बिलकुल उपयक्त नहीं प्रतीत होता है। क्या यह नहीं हो सकता है कि अपनी शक्ति तथा यश को चलूदिक फैलाकर समद्रगप्त ने स्वयं ''पराकम'' उपाथि से ''श्रीविकम'' को अधिक पसन्द किया हो ? इसके विरुद्ध यह बात अवश्य कही जा सकती है कि ध्वजवाले सिक्के (Standard type) समद्रगप्त के राजत्वकाल के प्रारम्भ में चलाये गये थे, और यदि उसने तब यह तया विरुद धारण किया था तो क्या कारण है कि वह केवल एक सिक्के को छोड़कर किसी दूसरे प्रकार के सिक्के पर नहीं मिलता है । परन्तु यह दलील निर्णयात्मक नहीं हो सकती है, क्योंकि, जैसा श्रीदिस्कलकरजी लिखते हैं, क्या यह मुमकित नहीं है कि समुद्रगुप्त के शासन के अन्त में भी ध्वजवाले सिक्के (Standard type) जारी किये गये हों। सम्भवतः बमनालावाला वह सिक्का जिस पर "श्रीविकम" उत्कीर्ण है उन्हीं में से एक है । अतएव यह मागने में विशेष आगत्ति नहीं दीखती कि गुप्तवंश में समुद्रगप्त ही पहला सम्प्राट था जिसने "श्रीविकम" की प्रसिद्ध उपाधि घारण की थी।

- \* प्रवरसेन हितीय के समय के प्रभावती गुप्ता के रिथपुर (Rithpur) ताम्रपत्र लेख (देखिये D. C. Sircar, Select Inscriptions, Vol. I, p. 416) से स्पष्ट है कि यह उपाधि चन्छगुप्त हितीय ने भी धारण की थी।
- † देखिए D. B. Diskalkar, Journal of the Numismatic Society of India, Vol. V, pt. II, pp 1, f.

શ્ટક



#### श्री डॉ० रमाशंकर त्रिपाठी

सोने के कुछ ऐसे सिक्के मिले हैं जिनपर "कच" अथवा "काच" नाम अंकित है। वह कौन था, इस पर विद्वानों में बड़ा मतभेद है। डॉ॰ विसेण्ट स्मिथ के मतानुसार वह समुद्रगप्त का कोई विरोधी भाई था\*। यह ठीक है कि भविष्योत्तर पुराण के कलियुग राजवत्तान्त‡ में समद्रगप्त के "कच" नाम के एक सौतेले भाई का उल्लेख है ‡ । किन्तु उक्त पुस्तक प्रामाणिक नहीं मानी जा सकती । उसमें ऐतिहासिक घटनाओं का वर्णन थोड़ा है, और अधिकतर किंवदन्तियों का संग्रह है । फिर उसमें बाद को काफी अंश मिला भी दिये गये हैं। डॉ० डी० आर० भाण्डारकर∦ के विचार में "काच" वाले सिक्के राम-<u>युप्त नामक राजा के हैं। इसकी ऐतिहासिकता 'देवीचन्द्रगप्त' नाम के नाटक पर निर्भर है। यह नाटक तो अब उपलब्ध</u> नहीं है, किन्तु इसके कछ उद्धरण रामचन्द्र तथा गणचन्द्र रचित 'नाटघदर्पण' ग्रन्थ में मिलते हें । डॉ० भाण्डारकर का विश्वास हैं कि ''काच'' तो गलती से इन सिक्कों पर खुद गया है; वास्तव में होना चाहिए ''राम'', क्योंकि गुप्तकाल के अक्षरों में थोड़ेही फेरफार से 'र' का 'क' और 'च' का 'म' पढ़ा जा सकता है। इन सिक्कों के दूसरी ओर (reverse) राजमूर्ति के बाएँ हाथ के नीचे 'काच' और चारों तरफ उपगोति छन्द में ''काचोगामवजित्य दिवं कर्मभिष्त्तमैर्जयति'', और फल लिए खड़ी हुई लक्ष्मीदेवी की दाहिनी तरफ ''सर्वराजोच्छेता'' लिखा है। इन सिक्कों के ''दिवं कर्मभिरुत्तमैर्जयति'' की समुद्रगुप्त के धनुषवाले (Archer type) सिक्कों के ''सूचरितैदिवं जयति'' लेख से बिलकुल समानता है। इसलिए इन ''काच'' वाले सिक्कों को शायद समुद्रगुप्त ने चलाया हो । पर ऐसा मान लेने के पहले यह जान लेना चाहिए कि इन सिक्कों का लेख चन्द्रगुप्त द्वितीय के 'छत्र' वाले सिक्कों के लेख से भी बहत मिलता है, जैसा ''क्षितिमवजित्य सुचरितै-र्दिवम् जयति विकमादित्यः" से स्पष्ट है। फिर प्रवरसेन द्वितीय के काल के प्रभावती गुप्ता के रिथपुर (Rithpur) ताम्रपत्र लेख से यह ज्ञात है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय की भी एक उपाधि "सबँराजोच्छेता" थी। तब क्या "काच" वाले सिक्के चन्द्रगुप्त द्वितीय के नहीं हो सकते हैं ? परन्तु इसको मानने में अड़चन यह है कि ये सिक्के बैली (style), बनावट (execution) तथा तोल (weight) में समुद्रगुप्त के अन्य सिक्कों के ही समान हैं। दूसरे "सर्वराजोच्छेत्ता" सम्द्रगुप्त के लिए अधिक उचित उपाधि प्रतीत होती है, क्योंकि उसने अनेक समकालीन राजाओं को युद्ध में हराया था। तीसरे "कर्मभिरुत्तमैं:" से उसके अश्वमेधयज्ञादि का, जिसमें उसने बाह्यणों को प्रचर दान दिया था, संकेत मालम पहुता है । अतएव ''काच'' शायद समद्रगप्त का नाम था. और वह सिक्के उसी के चलाये हुए थे। किसी नरेश का यह नाम होना असम्भव नहीं। गुप्तकाल के कुछ बाद की अजन्ता की एक गुफा के लेख में दो नृपों का नाम 'काच' लिखा हुआ है 🕌 । इसी प्रकार चन्द्रगुप्त द्वितीय के मन्त्री वीरसेन का नाम 'साब' था ¥ । ऐसा माऌम पड़ता है कि समुद्रग्प्त का पहले का नाम "काच" था, और अपनी विजयों के परचात् जब वह आसमुद्रक्षितीश हो गया और उसका यश चारों समुद्र पर्यन्त फैल गया (चलुरुदधिसलिलास्वादितयशः), तब उसने अपना नाम समद्रगुप्त रख लिया। प्राचीनकाल में राजाओं के अक्सर एक से अधिक नाम होते थे। यथा, चन्द्रगुप्त द्वितीय को देवगुप्त अथवा देवराज भी कहते थे। ऐसे ही शायद समुद्रगुप्त का नाम "काच" था।

समुद्रगुष्त अपने पिता चन्द्रगुप्त प्रथम के परुचात् सिंहासनारूढ़ हुआ। उसकी माता का नाम कुमारदेवी था। बह लिच्छवि वंश की थी, यह सिक्कों और उत्कीर्ण लेखों से स्पष्ट है। जॉन ऐलन (John Allan) महोदय ¥ के मतानुसार समुद्रगुप्त ने अपने माता पिता की स्मृति में कुछ सिक्के चलाये थे, जिन्हें विद्वान् लोग चन्द्रगुप्त प्रथम प्रकार

- \* Early History of India, 4th ed., p. 297, N. 1.
- <sup>†</sup> M. Krishnamachariar, *History of Classical Sanskrit Literature*, Introduction, pp. CII-III.
- ‡ Journal of the Numismatic Society of India, Vol. V, pt. II.
- ♦ Malaviyaji Commemoration Volume, 1932, pp. 204-06.
- & Arch. Surv. West Ind., Vol. IV, p. 129, 11, 4, 6.
- # Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. HI, No. 6 p. 34.
- ¥ Catalogue of Coins of the Gupta Dynasties, Introd., p. XVIII.



(Chandragupta I type) के सिक्ने कहते हैं। इनके पहली ओर (obverse) बाईं तरफ खड़ा हुआ चन्द्रगुप्त प्रथम कुछ वस्तु (अँगूठी या कड़ा ?) कुमारदेवी को दे रहा है, जो उसके दाहिनी तरफ बाँएँ मुंह किये खड़ी है। चन्द्रगुप्त प्रथम अपने बाएँ हाथ में अर्धचन्द्राकार ध्वजा लिए हुए है। उसके दोनों तरफ "चन्द्रगुप्त" लिखां हुआ है। चन्द्रगुप्त प्रथम अपने बाएँ हाथ में अर्धचन्द्राकार ध्वजा लिए हुए है। उसके दोनों तरफ "चन्द्रगुप्त" लिखां हुआ है। चन्द्रगुप्त प्रथम अपने बाएँ हाथ में अर्धचन्द्राकार ध्वजा लिए हुए है। उसके दोनों तरफ "चन्द्रगुप्त" लिखां हुआ है। चन्द्रगुप्त प्रथम अपने बाएँ हाथ में अर्धचन्द्राकार ध्वजा लिए हुए है। उसके दोनों तरफ "चन्द्रगुप्त" लिखां हुआ है, और बाएँ तरफ "कुमारदेवी"। इन सिक्कों के दूसरी ओर (reverse) दाहिनी तरफ मुंह किये हुए सिंह पर रूक्मी-देवी बैठी हैं। उसके बाँईं तरफ एक चिन्ह (symbol) बना है, और दाहिनी तरफ "लिच्छवयः" लिखा है। परन्तु कुछ विद्रान् इन सिक्कों को स्मृति तमगे नहीं मानते। वे इनको चन्द्रगुप्त प्रथम के ही सिक्के कहते हें \*। यह हो सकता है कि उसने लिच्छविकुमारी "श्रीकुमारदेवी" के साथ अपना विवाह होने के उपलक्ष में इन सिक्कों को चलाया हो। यह सम्बन्ध चन्द्रगुप्त प्रथम के उत्थान का कारण हुआ, और शायद इसीलिए लेखों में समुद्रगुप्त गर्वपूर्वक "लिच्छविदौहित्रः" कहा गया है।

इसका ठीक पता नहीं है कि समुद्रगुप्त अपने पिता का ज्येष्ठ पुत्र था अथवा नहीं। किन्तु इलाहावाद के स्तम्भ पर यह अवस्य लिखा है कि उसको चस्द्रगुप्त प्रथम ने स्वयं अपना उत्तराधिकारी चुना था। इससे अन्य कुमार बहुत उदासीन हुए (तुल्यकुलजम्लानाननोद्धीक्षितः), और सभासद लोग प्रफुल्लित (सभ्येषूच्छ्वसितेषु) भावों के उद्वेग से चन्द्रगुप्त प्रथम का शरीर रोमाञ्चित हुआ, और अपने पुत्र को सर्वथा योग्य बताते हुए उसने उसका आलिंगन किया (आर्थोहीत्युपगुह्च भावपिशुनैरुत्कणितै रोमभिः)। फिर उसको स्नेहाश्रुभरे नेत्रों से देखकर कहा कि इस पृथ्वी की रक्षा करो़-~

## स्नेहव्याकुल्तिन बाष्पगुरुणा तत्त्वेक्षिणा चक्षुषा। यः पित्राभिहितो निरीक्ष्य निखिलां पाह्घेवमूर्वीमिति॥

चन्द्रगुप्त प्रथम ने समुद्रगुप्त को अपना उत्तराधिकारी उसकी झूरता व बुद्धिमत्ता के कारण तो चुना ही था, परन्तु उसमें श्रीकुमारदेवी का भी हाथ कुछ अवस्य रहा होगा।

डॉ॰ जायसवालजी के मतानुसार† जब चन्द्रगुप्त प्रथम ने समुद्रगुप्त को पृथ्वी के पालन करने का निर्देश दिया था, उस समय वह मगध की गद्दी से च्युत था। उस प्रसिद्ध विद्वान् के मत में गुप्त लोग कारस्कर जाट थे, और कौमुदीमहोत्सव नामक पुस्तक का चण्डसेन और चन्द्रगुप्त प्रथम एक ही व्यक्ति थे‡। चण्डसेन को मगध के राजा, सुन्दरवर्मन् ने, जिसकी राजधानी पाठलिपुत्र थी, गोद लिया था। किन्तु इसके पश्चात् उसके एक पुत्र हुआ, जिसका नाम कल्याणवर्मन् रखा गया। चण्डसेन बड़ा होने के कारण अपने को उत्तराधिकारी समझता था। कौमुदीमहोत्सव में लिखा है कि उसने मगध-राज के शत्रु लिच्छवियों से विवाह सम्बन्ध स्थापित किया। उन लोगों ने मगध पर चढ़ाई कर दी। बुढ़ा सुन्दरवर्मन् लड़ाई में मारा गया। भयग्रस्त मन्त्री कुमार कल्याणवर्मन् के प्राण बचाने के लिए उसको छेकर किष्किन्धापर्वत की और चले गए थ्रुं। अब चण्डसेन अथवा चन्द्रगुप्त ने लिच्छवियों की सहायता से मगध में निरंकुश शासन किया। लोग उसके अत्याखार से वसित हुए। उन्होंने इस आतताथी पिताद्रोही कारस्कर दत्तक के प्रति विद्रोह का झण्डा उठाया। पम्पासर से जनता ने कल्याणवर्मन् को सिर बुलाया, और सुग।ंग नामक राजमहल में समारोह के साथ उसका अभिषेक किया। चण्डसेन को हार माननी पड़ी, और मगध छोड़कर भागना पड़ा। डॉ॰ जायसवाल के मत में यह घटना लगभ ३४० ई० के हुई यी, जव चन्द्रगुप्त रोहतास और अमरकप्टक के बीच शवरों से युद्ध कर रहा थाई। इस विष्ठत्र के धाद अथवा यीन में चन्द्रगुप्त की मृत्यु हो गई, और उसके पुत्र समुद्रगुप्त को मगध की राजलक्ष्मी छीनने के लिए फिर उद्योग करता पड़ा।

- † J. B. O. R. S., Vol. XIX, pts. I, II, pp. 117-19.
- ‡ Ibid., p. 113
- 🎄 Ibid., p. 114
- 🛊 Ibid., p. 118

J. A. S. B., Numismatic Supplement, No. XLVII, Vol. III (1937), p. 105-11.



## श्री डॉ॰ रमाईांकर त्रिपाठी

तीन वार वर्ष अततार वह सफळीभूत हुआ\* । डॉ० जायसवाल के मत में कौमुदीमहोत्सव का 'मगधवंश' और इलाहाबाद के स्तम्भलेखवाला 'कोटकुल' एक हैं, और इसी 'कोटकुलज' से† जिसकी पराजय का उल्लेख उसमें हैं, समुद्रगुप्त ने मगध की राजवानी पाटलिपुत्र फिर से छीनी था।

यद्यपि डॉ॰ जायसवाल का उपरोक्त मत बहुत से बिढ़ानों को मान्य नहीं है, और यह ठीक है कि वह चण्डसेन और चन्द्रगुप्त प्रथम की अभिन्नता की कमजोर भित्ति पर निर्भर है, तथापि इसमें सन्देह नहीं कि जब समुद्रगुप्त गद्दी पर बैठा उस समय गुप्तराज न तो सुबिस्तृत हुआ था, न अधिक शक्तिशाली। ऐसा प्रतीत होता है कि चन्द्रगुप्त प्रथम मगध, प्रयाग, साकेत तथा अन्य समीपवर्ती प्रदेशों का ही राजा था। पुराणों में निम्न लिखित ब्लोक मिलता है ––

> अनुगंगं प्रयागं च साकेतं मगधांस्तथा। एतान् जनपदान् सर्वान् भोक्ष्यन्ते गुप्तवंशजाः।।

और इससे शायद हमको चन्द्रगुप्त प्रथम के काल की गुप्त राज्य की सीमा मालूम होती हैं।

जब सम्द्रगुप्त राजा हुआ तो उसने अपने बंध का प्रताप चतुर्दिक् फैलाने का निरुचय किया। उसने इस साम्प्राज्य-लिप्सा को छुगाण के बल से पूर्ण किया। उसका संघर्ष किन किन राजाओं से हुआ इसका ब्यौरा इलाहाबाद के स्तम्भ-लेख से जाना जाता है। यद्यपि उसमें दक्षिणापथ के राजाओं का उल्लेख पहले हैं, परन्तु यह युद्धकला के कुछ विपरीत मालूम पड़ता है कि बह अपने निकटवर्ती आर्यावर्त के राजाओं से लोहा नृ लेकर पहले दक्षिण की ओर जाय‡। इसलिए यही मानना उचित है कि समुद्रगुप्त ने पहले आर्यावर्त के राजाओं को पराजित किया। उनके नाम ये हैं:—

- (क) रुद्रदेव । श्रीयुत दीक्षित तथा डॉ॰ जायसवाल के मत में एद्रदेव और रुद्रसेन प्रथम वाकाटक एक ही हैं। किन्तु यह ठीक नहीं मालूम होता, क्योंकि वाकाटक लोग आर्यावर्त में नहीं राज्य करते थे, और समुद्रगुप्त के समय में उनका व्हास भी नहीं हुआ।
- (ग) नागरत्त→-सम्भवतः यह नागवंदा का एक राजा था। उस समय नागों का बड़ा बोलबाला था, और उनकी शक्ति के चार बड़े केन्द्र थे, मथुरा, विदिशा, पद्मावती और कान्तिपुरी।
- (घ) चन्द्रवर्मन्----यह ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता है कि वह कहाँ का राजा था। कुछ विद्वानों के मत में वह और मेहरौली-छोहस्तम्भलेख का चन्द्र¥ तथा सुसूनिया-शिलालेख का पुष्करकाधिपति चन्द्रवर्मन्≢ अभिन्न थे। पर इन सबका एक होना बहुत सन्देहात्मक है। मेहरौली लोहस्तम्भ लेख का चन्द्र तो कोई बड़ा रणदक्ष एवं प्रतिभा-सम्पन्न "एकाधिराज" था, और सुसूनिया-क्षिलालेखवाला चन्द्रवर्मन् बंगदेश का कोई स्थानीय शासक था।

- † इस सम्बन्ध में रैप्सन महोदय ने उन सिक्कों की ओर घ्यान दिलाया है जिनपर "कोट" लिखा है (JRAS, 1889, p. 449 f.)
- ‡ श्रीयुत Jouveau Dubreuil के मतानुसार समुद्रगुप्त पहिले दक्षिण की ओर ही गया था (History of the Dekkan, p. 9)
- \* Fleet, Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. III, No. 32, pp. 140f.
- ∉ Ep. Ind., XII, p. 318; Boc, A. S. B., 1895, pp. 177 f.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 113.



- (च) नागसेन—यह भी नागवंशीय था। रैप्सन† ने इसको और हर्षचरित के नागसेन को अभिन्न बतलाया है। बाण ने लिखा है कि पद्मावती का राजा नागसेन इसलिए मध्ट हुआ था कि उसकी गुप्तमन्त्रणा एक सारिका पक्षी ने व्यक्त कर दी (नागकुलजन्मन: सारिकाश्चावितमन्त्रस्य आसीद् नाशो नाग-सेनस्य पद्मावत्याम्)‡। पद्मावती का आधुनिक रूप पदमपवाया है जो ग्वालियर राज्य में नरवर से प्राय: २५ मील दूर है।
- (छ) नन्दिन्----यह भी शायद नागवंश का ही था। पुराणों में नागकुछोत्पन्न शिशुनन्दि तथा नन्दियशस् का वर्णन है। शिवनन्दि नाम का भी एक नाग राजा हुआ है €। नन्दिन् की अभिन्नता क्या इन्हीं में से किसी से थी?
- (ज) अच्युत-यह वही राजा है जिसके ताँबे के सिक्के धरेली जिला के रामनगर (प्राचीन अहिच्छत्र) नामक स्थान में मिले हैं। इन सिक्कों पर ''अच्यु'' लिखा है। बनावट, शैली इत्यादि में ये पद्मावती के नाग राजाओं के सिक्कों के सदृश हैं, इसलिए यह सम्भव हो सकता है कि अच्युत भी नागवंश का हो। क्या उसका सम्बन्ध मथुरा के नागवंश से था?
- (झ) बलवर्मन्—यह नहीं मालूम कि वह कौन था। डॉ० जायसवाल के मतानुसार कौमुदी-महोत्सववाले कल्याणवर्मन् का अभिषेक जब पाटलिपुत्र में हुआ तव उसने बलवर्मन् नाम धारण किया है। किन्तु श्री० के० एन० दीक्षित बलवर्मन् को आसाम के राजा भास्करवर्मन् का पूर्वज मानते हैं, जिसका उल्लेख निधनपुर-तास्नपत्र में हैं थें। इन मतों की पुष्टि किसी अन्य प्रमाण द्वारा नहीं हुई है।

आर्योवर्त्तं के उपरोक्त राजाओं को पराजित कर समुद्रगुप्त ने उनके राज्यों को अपने राज्य में मिला लिया¥ूँ। इस प्रकार राजाओं के अस्तित्व मिटाने को कौटिल्य ने अर्थशास्त्र में ''असूरविजय'' कहा है।

फिर समुद्रगुप्त ने ''अटवीं'' देश के राजाओं को नष्ट कर उनको जबरदस्ती अपना सेवक बना लिया (परिचारकी-इतसर्वीटविकराजस्य) । कहा जाता है कि अटवी देश में लगभग १८ राज्य थे, और वह वघेलखण्ड से लेकर उड़ीसा के सागरतट तक फैला हुआ था∤ ।

- \* Indian Historical Quarterly, Vol. I., p. 255.
- † J. R. A. S., 1898, p. 449. डॉ॰ जायसवाल ने नागसेन और कल्याणवर्मन् के क्वमुर मथुराधीश कीतिसेन को एक ही बताया है। (J. B. O. R. S., Vol. XIX, pts., I, II, p. 133.
- ‡ See also Harshacharitra, Translation by Cowell and Thomas p. 192.
- Dubreuil, Ancient H. story of the Dekkan, p. 31.
- # J. B. O. R. S., Vol. XIX (1933), p. 142.
- § Ep. Ind., XII, pp. 73, 76.
- / Indian Historical Quarterly, Vol. I, p. 256.



## श्री डॉ॰ रमार्शकर त्रिपाठी

तत्पञ्चात् समुद्रगुप्त दक्षिणापथ की ओर गया, और वहाँ के राजाओं को हराकर अपना प्रभुत्व स्थापित किया । इलाहाबाद के स्तम्भ पर उनका इस प्रकार उल्लेख है\*:---

- (क) कोसलदेश का महेन्द्र—यह कोसल महाकोसल अथवा दक्षिणकोसल था। इसके अन्तर्गत आधुनिक मध्यप्रान्त के विलासपुर, रायपुर तथा सम्भलपुर जिले हैं। इसकी एक राजधानी श्रीपुर (आधुनिक सीरपुर) थी।
- (ख) महाकान्तार का व्याधराज—सम्भवतः यह वही है जिसका नाम उच्छकल्प महाराज के लेखों में केवल व्याध्य हैं। वह जयनाथ का पिता था, और उसके राज्य में बुन्देलखण्ड की आधुनिक जसो (Jaso) तथा अजयगढ़ रियासतों के कुछ भाग शामिल थे†। किन्तु श्री जी॰ रामदास के मतानुसार महाकान्तार और गंजाम तथा विजगापट्टम जिला का "झाड़खण्ड" प्रदेश एक ही है ‡।
- (ग) कुराल अथवा केरल का मध्टराज—कीलहार्न (Kielhorn) महोदय ¥ के विचार से यह वही है जिसका नाम ऐहोल (Aihole) लेख में कुनाल है, और जिसको पुलकेशि द्वितीय ने जीता था। यह वहीं कोलेरू झीलवाला प्रदेश है जो गोदावरी एवं कृष्णा नदी के बीच में है। यह झील तो इलाहाबाद लेखवाले वेंगीराज्य में ही शामिल थी। इसलिए कुराल शायद वह था जिसको आजकल कुराड अथवा सोनपुर प्रदेश कहते हैं। इसकी प्राचीन राजधानी गोदावरी पर यथातिनगरी थी **है।** परन्तु पलीट (Fleet) ने कुराल या केरल को मलाबार प्रदेश से अभिन्न बताया है ई।
- (घ) पिष्टपुर का महेन्द्र--यह स्थान गोदावरी जिले में है, और आजकल पिठापुरं कहलाता है। प्रलीट (Fleet) के मतानुसार कलिंग की यह प्राचीन राजधानी थी ∦।
- (ङ) पहाड़ी कोट्टूर का स्वामिदत्त-~पलीट ने इस स्थान को कोयम्बटूर के कोट्ट्र अथवा पोलाची (Pollaci) से अभिन्न माना है 1 किन्तु डिबरुई (Dubreuil) महोदय इसको और आधुनिक गंजाम जिले के कोठूर (Kothoor) को एक ही मानते हैं। डाँ० भाण्डीरकर पूर्ण पद "पैष्टपुरक-महेन्द्रगिरि-कौट्टूरक-स्वामिदत्त" को इस प्रकार अलग करते हैं कि उसका मतलब निकले "पिष्टपुर का महेन्द्रगिरि और कौट्टर का स्वामिदत्त"। किन्तु महेन्द्रगिरि ऐराा नाम साधुओं का तो अवस्य होता है, राजाओं का नहीं। कुछ विद्वानों के मतानुसार उपरोक्त पद के दूसरे ही अर्थ हैं, अर्थात् "पिष्टपुर तथा महेन्द्रगिरि के समीप का स्वामिदत्त"। किन्तु यह ठीक नहीं प्रतीत होता है। व्योंकि प्रत्येक राजा का एक ही गढ़ उल्लिखित है, और यह समझ में नहीं आता कि स्वामिदत्त के सम्बन्ध में दो स्थानों का नाम देने की क्या आवस्यकता थी।
- † J. H. Q., Vol. I (1925), p. 251.
- ‡ Ibid, p. 684.
- ¥ Ep. Ind., VI. p. 3 Note.
- E Bulletin of the School of Oriental Studies, II, III, p. 569.
- § C. II. III, p. 13. किन्तु देखिये G. Ram Das I. H. Q., I, p. 685; Dubreuil, A H. D., p. 59.
- ¥ Ind. Ant. XXX (1901), p. 26.
- ‡ J. R. A. S., 1897, p. 29.



- (च) एरण्डपल्ल का दमन--इस स्थान की समता फ्लीट (Fleet) ने खानदेश के एरण्डोल (Erandol) से की है। किन्तु जीउ रामदास ने इसकी अभिन्नता विजगापट्टम जिला के गोलकुण्डा तालुका के एण्डिपल्लि (Yendipalli) अथवा क्रुष्णा जिला के इलौर तालुका के एण्डपिल्लि (Endapilli) से मानी है\*। डिबर्थ्ड (Dubreuil) के मतानुसार यह गंजाम जिला के चिकाकोल समीपस्थ एरण्डपल्लि (Erandapalli) से अभिन्न है, जिसका उल्लेख देवेन्द्रवर्मन् के सिद्धान्तम् ताम्यपत्र में है†।
- (छ) काञ्ची का विष्णुगोप---काञ्ची वही है जो आजकल मदरास के चिंगलीपुत (Chingleput) जिला में काञ्जीवरम् नाम से प्रसिद्ध है। यह प्राचीन समय में विद्या का केन्द्र तथा पल्लवों की राजधानी थी।
- (ज) अवमुक्त का नीलराज-----यह स्थान कहाँ है, इसका ठीक पता नहीं। हाथीगुम्फा लेख के अनुसार "आव" देश अथवा "आव" लोगों की राजधानी गोदावरी के निकट पिथूंड (Pithunda) थी।
- (झ) वेंगी का हस्तिवर्मन्---यह स्थान गोदावरी जिला के इलीर तालुका के पेड्ड-वेगि (Pedda-Vegi) से अभिन्न है। हुल्स (Hultzsch) के मतानुसार हस्तिवर्मन् और अत्तिवर्मन् गल्लव एक ही व्यक्ति थे ‡।
- (ञ) पालक्क का उग्रसेन---पलीट (Fleet) तथा स्मिथ (Smith) के मतानुसार यह स्थान वही है जो मलाबार जिले में पालघाट अथवा पालक्काडु प्रदेश कहलाता है।डॉ० रायचौधरी इसको और पलक्कद (Palakkada) को, जो पल्लवों के एक प्रान्त की राजधानी थी, एक ही मानते हैं **डै।** श्री जी० रामदास इसकी अभिन्नता निलौर जिला के पक्कई (Pakkai) नामक स्थान से स्वीकार करते हैं ¥। किन्तु डिबर्ड्स (Dubreuil) पालक्क को उसी नाम की राजधानी से एक बताते हैं, जो कृष्णा जिले में है और जिसका उल्लेख पल्लवों के बहुत से ताम्प्रपत्रों में है ±।
- (ट) देवराष्ट्र का कुबेर----पलीट तथा सिमथ देवराष्ट्र को महाराष्ट्र से अभिन्न मानते हैं। थी का॰ ना॰ दीक्षित कहते हैं कि यह स्थान शायद वही हो जो आजकल सतारा जिला में देवराष्ट्र नाम से प्रसिद्ध है, और जहाँ एक मन्दिर है जिसको समुद्रेश्वर कहते हैं। श्री जी॰ रामदास देवराष्ट्र और धारवाड़ जिले के देवगिरि को एक ही समझते हैं § । किन्तु श्री डिबर्श्व (Dubreuil) के मतानुसार वह विजगापटम् जिला के एल्लमञ्चिली (Yellamanchili) प्रदेश से अभिन्न है है। इसका उल्लेख विजगापटम् जिला में पाये गये बहुत से ताम्रपत्रों में है।
- \* I. II. Q., Vol. I, pt. IV. p. 683.
- † Ep. Ind. XII p. 212.
- ‡ J. H. Q., I, pt. II, p. 253.
- Se Political History of India, 3rd ed. pp. 368.
- <sup>\*</sup> I. H. Q., I, pt., IV, p. 686; Ep. Ind. VIII, p. 161.
- \$\$ Aff. D. p. 58; Z. R. A. S., 1905, p. 29; Venkayya's Annual Report, 1904-05, p. 47.
- # I. H. Q., I pt. IV., p. 587.
- 🛓 A. H. D., p. 60; A. S. R., 1908-09, p. 123.



## भी डॉ॰ रमाशंकर त्रिपाठी

(ठ) कुस्थलपुर का धनञ्जय--स्मिथ (Smith) के मतानुसार कुशस्थलपुर भूल से कुस्थलपुर लिखा गया है, और यह आनर्त की राजधानी ढारकापुरी का नाम था। श्री जो॰ रामदास भी स्मिथ से सहमत हैं। किन्तु डा॰ बार्नेट कुस्थलपुर को उत्तरी आर्कट (North Arcot) जिला के पोलूर (Polur) समीपस्थ कुट्टलूर (Kuttalur) नाम के स्थान से अभिन्न वताते हैं\*।

यदि हम उपरोक्त पलीट (l'leet) तथा स्मिथ (Smith) की बताई हुई अभिन्नताओं को स्वीकार करें तो स्पष्ट है कि समुद्रगुप्त विजय करता हुआ मुदूर पालघाट अथवा मलाबारतट तक पहुँचा, और फिर महाराष्ट्र, गुजरात, खानदेश होता हुआ मगध लौटा। किन्तु यदि हम श्री डिबर्ष्ड (Dubreuil) तथा अन्य विदानों के मत को मानें तो समुद्रगुप्त की विजयवैजयन्ती दक्षिण के पूर्वीतट उड़ीसा में ही उड़ी थी। श्री॰ डिबर्ष्ड (Dubreuil) तो यहाँ तक कहते हैं कि दक्षिण के उपरोक्त राजाओं ने समुद्रगुप्त के विरोध में काञ्ची के विष्णुगोप की अधिनायकता में एक गुट बनाया, और इस धोर संघर्ष में गुप्त सम्राट् को हार मानकर शीध्यातिशीघ्य मगध की ओर लौटना पड़ा 1 किन्तु इस मत में कुछ भी सार नहीं है। इस गुट (Confederacy) का कहीं लेशमात्र भी प्रमाण नहीं है। यह उक्त विदान के ही मस्तिष्क की उपज है। समुद्रगुप्त ने अपने प्रतिद्वत्वियों को पराजित कर कैद किया, और फिर उनको दया दिखाकर राज्य लौटा दिया। वह केवल उनकी अधीनता खीकार करने से सन्तुष्ट हो गया। और ऐसा करने से बह उन नरेशों की भक्ति मोल ले रहा था। कौटिल्य और मनु ने भी यही बताया है कि विजेता को बहुधा राज्य न छीनना चाहिए, किन्तु पराजित राजा को अथवा उसके किसी बंशज को गद्दी दे देना चाहिए। यथा---

> सर्वेषां तु विजित्वैषां समासेनचिकीषितम्। स्थापयेत्तत्र तद्वक्ष्यं कुर्याच्च समयक्रियाम् ॥ (VII २०२).

इस प्रकार रामुद्रगुप्त ने दक्षिण में धर्मविजय की, और इस सम्बन्ध में कालिदासकृत रघुवंश से एक स्लोक उद्धुत करना अनुपयुवत न होगा :---

> गृहीतप्रतिमुक्तस्य स धर्मविजयीनृषः। श्रियम् महेन्द्रनाथस्य जहार न तु मेदनीम्॥

समुद्रगुप्त के सैन्यवल तथा सफल उद्योगों ने उसके समकालीन राजाओं को बहुत प्रभावान्वित किया। इसलिए इलाहावाद के स्तम्भ लेखानुसार प्रत्यन्त-नृपतियों और गणराज्यों ने उसकी प्रचण्ड आज्ञा को शिरोधार्य करके 'कर' दिया और आकर प्रणाम किया ("सर्वकरदानाज्ञाकरणप्रणामागमनपरितोषितप्रचण्डज्ञासमस्य") । प्रत्यन्त-नृपति निम्न लिखित देशों के थे :---

- (क) समतट—वराहमिहिर के अनुसार समतट भारत के पूर्वीयभाग में था। व्हान च्वांग् (Yuan Chwang) लिखता है कि यह देश ताम्प्रलिप्ति के पूर्व और समुद्र के समीप था। यह शायद गंगा और ब्रह्मपुत्र नदी के मुहाने का प्रदेश था, जिसका मध्यभाग आजकल का असोर (Jessore) जिला है। उसकी राजधानी कर्मान्त थी, जो कोमिल्ला (Comilla) जिला के काम्ता अथवा बड़काम्ता नगर से अभिन्न हैं 1
- (ख) दवाक--पलीट (Fleet) के मतानुसार दवाक आधुनिक ढाका है। रिमय (Smith) इसके अन्तर्गत आजकल के बोगरा (Bogra), दिनाजपुर (Dinajpur) तथा राजशाही (Rajshahi)

‡ J. A. S. B., 1914, p. 85, J. H. Q., I, p. 256.

<sup>\*</sup> Calcutta Review, 1924, p. 253 note.

<sup>†</sup> A. H. D. p. 61.



जिले को समझते हैं। किन्तु डाँ॰ भाण्डारकर के भतानुसार टिपरा (Tippera) तथा चटगाँव (Chittagong) के पर्वतीय प्रदेशों का प्राचीन नाम दवाक था\*।

- (ग) कामरूप—–आसाम। इसका मध्यभाग अब भी कामरूप कहलाता है।
- (घ) नेपाल--आधुनिक नेपाल, जिसकी राजधानी काठमाँडू है।
- (ङ) कतृपुर--ओल्डम (Oldham) महोदय के मतानुसार इसको आजकल का कमाऊँ, गढ़वाल, तथा इहेलखण्ड कह सकते हैं†। वहाँ अब भी कतुरियाराज नाम मिलता है। किन्तु फ्लीट तथा ऐलन (Allan) कर्तृपुर को जालन्धर जिला के करतारपुर से अभिन्न मानते हैं।
- गणराज्यों में मुख्य नाम ये थे:---
  - (क) मालव—-मालव लोग वही हैं जिनको ग्रीक लेखकों में "मल्लोई" (Malloi) नाम दिया है। वे अलिक्जेंडर (Alexander) के आक्रमण के समय पञ्जाब में बसते थे। ईसा की पहिली शताब्दी तक वे राजपूताना भी पहुँच गये थे। जयपुर राज्य के दागरछाल प्रदेश में उनके बहुत से सिक्के मिले हैं, जो ईसा के पूर्व १५० से सन् २५० ईसवी तक के हैं। गुप्तों के समय तक मालव लोग और भी दक्षिण की ओर गये, और लेखों से मालूम होता है कि तब वे मेवाड़ व कोटा आदि स्थानों में थे। अन्त में वे लोग मध्यभारत में जाकर बसे, और उनसे उस देश का नाम मालव पड़ा।
  - (स) आर्जुनायन—-ये लोग मालवों और यौधेय लोगों के बीच अलवर तथा जयपुर राज्य के पूर्वीभाग में बसे थे। क्या इनके नाम से यह कहा जा सकता है कि पाण्डव योढा अर्जुन से इनका कुछ सम्बन्ध था ?
  - (ग) यौधेय—बृहत्संहिता में आर्जुनायन और यौधेय भारत के उत्तरी भाग के वासी माने गये हैं। जिन स्थानों से उनके सिक्के तथा लेख मिले हैं उनसे मालूम होता है कि यौधेय लोग सतलज तथा यमुना के बीचवाले प्रदेश में रहते थे। विजयगढ़-लेख‡ से स्पष्ट है कि उनका फैलाव भरतपुर राज्य तक था। अब भी उनके नाम की निशानी 'जोहियावार' (Johiyawar) प्रदेश में, जो वहावलपुर राज्य के निकट है, मिलता है।
  - (घ) भद्रक--ये लोग यौधेयों के उत्तर रावी और चिनाव के बीच में रहते थे। ये पहिले भद्र कहे जाते थे। इनकी राजधानी साकल (सियालकोट) थी ग्रुँ।
  - (ङ) आभीर—-स्मिथ (Smith) के मतानुसार ये लोग अहिरवाड के रहनेवाले थे, जो पार्वती और वेत्रवती (वेतवा) नदियों के बीच मध्य भारत (Central India) में था। किन्तु शायद दे विनशन के समीप पश्चिमी राजपूताना के वासी थे। इसी प्रदेश को "पेरीप्लस" (Periplus) में 'अभीरिया' (Abiria) कहा है। क्षत्रप लेखों के अनुसार आभीर लोग सौराष्ट्र और गुजरात में भी थे।
  - (च) प्रार्जुन--स्मिथ (Smith) के विचार में वे मध्य प्रान्त (C. P.) के नरसिंहपुर जिले में थे। किन्तु डा० भाण्डारकर उनका सम्बन्ध नरसिंहगढ़ से जोड़ते हैं।
  - \* I. H. Q., I, p. 257; fring dieu R.D. Banerji, Age of the Imperial Guptas, p. 20.
  - † J. R. A. S. 1898, pp. 198-99.
  - <sup>‡</sup> CH., HI, No. 58, pp. 251-52.
  - 🛓 J. A. S. B., 1922, p. 257f.



#### श्री डॉ० रमाशंकर त्रिपाठी

- (छ) सनकानीक----ये लोग शायद भेलसा (Bhilsa, Gwalior State) प्रदेश में शासन करते थे। उदयगिरि के एक लेख में सनकानीक महाराज छगलग के पौत्र तथा महाराज विष्णुदास के पुत्र का नाम मिलता है, जो चन्द्रगप्त द्वितीय का सामन्त था\*।
- (ज) काक—ये रानकानिकों के पड़ौसी थे। डाँ॰ जायसवाल के मत में इनकी राजधानी काकपुर थी, जो भेलसा (Bhilsa) से लगभग २० मील दूर हैं†। क्या इनका सम्बन्ध काकनाद नाम से भी हैं ? यह साञ्ची (Sanchi) का दूसरा नाम था।
- (झ) सरपारिक—ये लोग मध्यप्रान्त (C. P.) के दमोह (Damoh) जिला के रहनेवाले थे। शायद ये और वतिहागढ़ (Batihagarh) लेख ‡ के सर्पर लोग एक ही थे 🔏।

अतः ऊपर लिखे विवरण से मालूम होगा कि समुद्रगुप्त ने अपने समकालीन राजाओं से भिन्न भिन्न प्रकार से व्यवहार किया था। कुछ नरेशों को उसने समूल नध्ट किया और बलपूर्वक उनके राज्यों को छीन लिया। दूसरों को उसने पराजित करके पकड़ लिया, और फिर उनको छोड़कर उनकी गट्टी दे दी। तीसरे वे थे जिन्होंने स्वयं समुद्रगुप्त की बढ़ती हुई शक्ति से भयभीत होकर उसका आधिपत्य स्वीकार कर लिया।

इस प्रकार अपनी बिजयों से समुद्रगुप्त ने अपने को एक बिस्तृत साम्प्राज्य का स्वामी बना लिया। किन्तु साम्प्राज्य के बाहर भी ऐसे परराष्ट्र थे जो उससे मैत्रीभाव रखने के लिए लालायित थे। चीनी प्रन्थों से पता चलता है कि उसके सिहलद्वीपी समकालीन राजा मेघवन्न अथवा मेघवर्ण (३५२-७९ ई०) ने बोधगया में कुछ धार्मिक कृत्यों के लिए दो भिक्षु भेजे थे। किन्तु उनका वहाँ कुछ भी आदर सत्कार न हुआ। यहाँ तक कि उनको ठीक ठहरने का भी स्थान न मिला। स्वदेश लौटने पर उन्होंने अपने राजा से सब दुखड़ा कहा। तब मेघवर्ण ने अच्छी भेंटों के साथ समुद्रगुप्त के पास अपने दूत भेजे, और यह प्रार्थना की कि सिहाली बोढों के ठहरने के लिए उसको बोधगया में एक बिहार बनाने की आज्ञा मिले। समुद्रगुप्त ने उसकी प्रार्थना को स्वीकार किया, और शीध्र ही वहाँ पर एक बहुत सुन्दर बिहार बनाने की आज्ञा मिले। समुद्रगुप्त ने उसकी प्रार्थना को स्वीकार किया, और शीध्र ही वहाँ पर एक बहुत सुन्दर बिहार बनकर खड़ा हो गया जो व्हानच्याँग (Yuan Chwang) के यात्रा समय 'महाबोधि संधाराम' के नाम से प्रसिद्ध था। इलाहाबाद स्तम्भ-लेख से भी हमको यह विदित होता है कि सिहल द्वीप तथा अन्य द्वीपों के वासी में और दैवपुत्रशाहि शाहानुशाहि शक तथा मुरुण्डों ने भी समुद्रगुप्त से 'आत्मनिवेदन करके, कन्याओं को उपहार स्वरूप देकर, और अपने अपने प्रदेशों में राज्य करने के लिए गढढ़ मुहर से लगी हुई आज्ञा पा करके'' मित्रता मोल ली। यथा,

यद्यपि इसमें कुछ अतिशयोक्ति सम्भव है, तथापि इस बात में कोई सन्देह नहीं मासूम होता कि समुद्रगुप्त के प्रखर प्रतापरूपी सूर्य की प्रचण्ड रश्मियों से आतप्त होकर इन परराष्ट्रों ने उसकी क्रुपा व मित्रता की छाया की शरण ली । ये दैवपूत्रशाहिशाहानुशाहिशकमुरुण्ड कौन थे, यह ठीक कहा नहीं जा सकता । ऐसा प्रतीत होता है कि प्रथम तीन उपाधियाँ

- 🗼 J. H. Q., I (1925), pp. 258.
- Sylvain Levi, Journal Asiatique, 1900 pp. 406, 411; V. A. Smith, Ind. Ant., 1902, pp. 192-97,
- 🐇 क्या इनसे मतलब मलयहीपवालियों से तो न था?

<sup>\*</sup> C. I. I., III, No. 3, p 25.

<sup>†</sup> J. B. O. R. S., XIX (1933), p. 148.

t Ep. Ind., XII pp. 46, 47, V. 5.



थी, और अन्त के दो शब्द जातिसूचक हैं। दैवपुत्रशाहिशाहानुशाहि पहले महान् कुशान सम्प्राट्, कनिष्क, ह्युविष्क, बासुदेव आदि, की उपाधि थी। किन्तु जब कुशान साम्प्राज्य का विनाश हुआ तो छोटे छोटे कई राज्य स्थापित हो गए और उनके शासकों ने इन उपाधियों को अलग अलग धारण किया। इनका प्रयोग उसी प्रकार होता था जैसे आजकल आह और सुलतान का \* । शाहि उपाधि "किदार कुशान" जाति के राजा ने धारण की थी । इसका राज्य गन्वार में था । किन्तु जैनग्रन्थ कालकाचार्यं कथानक के अनुसार शक राजा अपने को शाहि कहते थे † । एक लेख में यह उपाधि कनिष्क के लिए दी गई है ‡। शाहानुशाहि एक ईरानी उपाधि थी, जिसको कुशान सम्प्राटों ने बैक्ट्रिया (Bactria) तथा भारत के शक नृथों से लिया था&। यह भारतीय महाराजाधिराज अथवा राजाधिराज के समान थी। वासूदेव कुझान के सिक्कों पर अक्सर (Shao nano Shao Bazodeo Koshano) लिखा मिलता है/! स्मिथ के मतानुसार शाहानुशाहि भारत से बाहर किसी राजा की उपाधि थी। उसको वह संसानियन (Sassanian) सम्राट् सपोर द्वितीय (Sapor II) से अभिन्न मानते हैं, क्योंकि इसने उस उपाधि को धारण किया था। इसके विपरीत ऐलन (Allan) का मत है कि यह उपाधिधारी वह कुंशान राजा था जिसका राज्य भारत की सीमा से वक्षुनदी (Oxus) तक फैला था। अयोंकि इसका कोई प्रमाण नहीं है कि इस समय गुप्त और संसानियन साम्प्राज्यों में किसी प्रकार का सम्बन्ध था, और यह भी निश्चित है कि उनके बीच में एक शक्तिशाली कुशान राज्य था 🖗 दैवपुत्र चीनी उपाधि 'शीन-ज्सु' (Tien-tzu) के तुल्य है, और इसको कुशानों ने शायद चीनियों से लिया था। चीनी लेखक अक्सर भारत के देवपुत्र (Ti-pouo-fo-tan-lo) का उल्लेख करते हैं, और सम्भवतः उनका मतलव उस राजा से है जो पञ्जाब के किसी भाग में शासन करता था 🖡 ।

यहाँ यह भी लिखना उचित होगा कि डॉ० भाण्डारकर के मतानुसार ''दैवपुत्रशाहिशाहानुशाहि'' एक ही पद है और इसको तीन उपाधियों में तोड़ना ठीक नहीं। इससे बाद के किसी महान् कुशान सम्प्राट् से बोध होना चाहिए। इसकी समता ''देवपुत्र महाराज राजातिराज'' उपाधि से की जा सकती है, जिसको महान् कुशान सम्प्राटों ने अथवा बाद के ''कुशान पुत्रों'' ने धारण किया था ‡।

अब रही शक और मुरुण्डों की बात। यह दोनों शब्द निस्सन्देह जातिसूचक हैं। यह हो सकता है कि ये 'शब्द' वही थे जो "पश्चिमीक्षत्रप" कहलाते हैं और जिनका राज्य सौराष्ट्र (काठियावाड़) तथा मालवा में था। समुद्रगुप्त के समय में इन्होंने नम्प्रता धारण की, किन्तु चन्द्रगुप्त द्वितीय ने इनकी शक्ति को बिलकुल छिन्न-भिन्न कर दिया। किन्तु ऐलन (Allan) के मतानुसार ये उत्तर-पश्चिम के शक थे जिन्होंने एक ओर Ardoxpo वाले कुशानसिक्कों की तरह अपने सिक्के चलाये थे। आरम्भ में समुद्रगुप्त ने शायद इन्हीं सिक्कों के आधार पर अपने सिक्के जारी किये थे। मुरुण्डलोग सम्भवत: शक अथवा कुशान जाति के थे। पुराणों में उनका उल्लेख शक, यवन, तुखार आदि विदेशी जातियों के साथ है। लासेन (Lassen) के मतानुसार वे लम्पाक (Lampaka) देश के थे, जो अलियल (Aliyal)

- \* Allan, C. C. G. D., Introd., pp. XXVII.
- † Z. D. M. G., 1880, p. 254.
- ‡ Ep. Ind., I, No. 19, p. 3191.
- & Allan, C. C. G. D., Introd., p. XXVI.
- Smith, Catalogue of Coins, p. 91.
- F Allan, C. C. G. D., Introd., p. XXVIII.
- ¥ Ibid., p. XXVII.
- ≵ I. H. Q., I, p. 259.



### श्री डॉ० रमाशंकर त्रिपाठी

तथा कुनार (Kunora) नदियों के बीच में है। किन्तु सिलवाँलेवि (Sylvain Levi) महोदय के विचार में वे टालेमी (Ptolemy) के मुरुण्डेइ (Murunclae) से अभिन्न हैं। ये गंगा के बाएँ तट पर बसे थे। चीनी वृत्तान्तों में लिखा है कि 'बु' (Wu) वंश के समय (२२२-८० ई०), फानचन (Fan-chan) ने, जो फुनान (Fu-nan) का राजा था, मियान-लून (Meon-Loun) नामक भारत के एक नरेश के पास दूत भेजा। इस Meon-Loun नाम में विद्वान् लोग मुरुण्डों का संकेत पाते हैं। उपरोक्त ग्रीक तथा चीनी प्रमाणों की पुष्टि कुछ जैन ग्रन्थों से भी होती है, क्योंकि सिंहासनडात्रिशिका में मुरुण्डराज कान्यकुब्जाधिपति कहा गया है, और प्रबन्ध चिन्तामणि में उसका निवासस्थान पाटलिपुत्र लिखा है। इसलिए सम्भव है कि मुरुण्ड लोग पहिले गंगा की घाटी में अर्थात् मध्यप्रदेश में रहते थे, और गुप्तों का उत्कर्ष उनके हास के बाद हुआ हो। किन्तु इलाहाबाद के स्तम्भ-लेख में मुरुण्ड लोगों का वर्णन उत्तर-पश्चिमी राज्यों के साथ किया गया है, इसलिए समुद्रगुप्त के समय में उनकी शक्ति का केन्द्र इसी दिशा में रहा होगा।

अपनी विजयपताका दूर देशों में फैलाकर समुद्रगुप्त ने अश्वमेध यज्ञ किया, जो बहुत काल से उत्सन्न हो रहा था ('चिरोत्सन्नाश्वमेधाहर्तु:......')। पता नहीं कि यह यज्ञ "चिरोत्सन्न" क्यों कहा गया है, क्योंकि समुद्रगुप्त के थोड़े ही पहिले प्रवरसेन प्रथम वाकाटक तथा भारशिव राजाओं ने अश्वमेध यज्ञ किया था। भारशिवों के बारे में तो यहाँ तक कहा गया है कि उन नरेशों ने दश अश्वमेध यज्ञ किये थे (भगीरध्यमलजलमूर्डाभिषिक्ताना दशाश्वमेधावभूथस्तानानाँ भार-शिवानाम्)। सम्भव है लेख रचयिताओं ने इन सब यज्ञों के सम्बन्ध में कुछ भी न सुना हो, इसलिए समुद्रगुप्त को "चिरोत्स-शाश्वमेधाहर्ता" कहा है, अथवा उसने पूर्ववत् सब प्रकार के कुत्यों के साथ वह यज्ञ किया हो। इसकी उसने अपनी दिग्विजय के बाद परन्तु इलाहावाद स्तम्भ पर लेख उत्कीर्ण होने के पहिले किया होगा, क्योंकि उसमें अश्वमेध की ओर तनिक भी मंकेत नहीं है। इस यज्ञ में समुद्रगुप्त ने ब्राह्मणों को बहुतसा सुवर्ण गौओं के साथ दान में दिया। इसके करने के समय उसने कुछ सोने के सिक्के भी प्रचलित किये। इन सिक्कों पर एक ओर (obverse) पताकायुक्त यज्ञस्तूप में बैधे हु ए यज्ञीय घोड़े की मूर्ति और दूसरी ओर (reverse) हाथ में चैंबर लिए प्रधान महिषी की मूर्ति और "अश्वमेधपराक्रमः" लेख है। इन सिक्कों पर घोड़े की मूर्ति के चारों तरफ उपगीति छन्द में---

> "राजाधिराज पृथियीमवित्वा, बिवं जयत्यप्रतिषार्यवीर्यः"

अथवा किसी किसी में---

"राजाधिराज पृथिवीं विजित्य, दिवं जयत्याहृतवाजिमेघः"\*।

**छि**खा मिलता है।

लखनऊ अजायवघर में एक पत्थर की घोड़े की मूर्ति है जिसपर बहुत घुंघले अक्षरों में "द्रगुत्तस्स देयधम्म" खुदा है । ऐसा प्रतीत होता है कि यह मूर्ति उसी यज्ञ के समय बनाई गई थी । किन्तु लेख संस्कृत में न होने से कुछ सन्देह अवश्य उत्पन्न होता है कि सम्भवतः वह गुप्तों के समय का नहीं है ।

समुद्रगुप्त केवल अनुपम योद्धा ही न था, किन्तु वह शास्त्रों में भी बड़ा प्रवीण था† । स्वयं तो प्रकाण्ड पण्डित था ही, और वह विद्वानों का संसर्ग भी बहुत गसन्द करता था ‡ । उसमें कवित्व शक्ति भी अच्छी थी। इलाहाबाद स्तम्भ-लेख

\* J. Boc. A. S. B., New Series, Vol. X, p. 256.

† "शास्त्रतत्वार्थभर्तुः"

🖞 "प्रज्ञानुषंगोचितसुखमनसः"



में उसको "कविराज" की पदवी दी गई है, और यह भी लिखा है कि उसकी कृतियाँ दूसरे विद्वानों की जीविका का सहारा हो सकती थीं। ("विद्वज्जनोपजीव्यानेककाव्यक्रियाभिः प्रतिष्ठितकविराजझब्दस्य......")। खेद है उसकी कोई रचना अभी तक उपलब्ध नहीं हुई, अन्यथा उसकी कवित्व शक्ति का कुछ परिचय हमको मिलता। कुछ दिन हुए मेरे शिष्य श्री एन० पी० जोशी ने मुझे स्थानीय सरस्वतीभवन से "कृष्णचरितम्" नाम की एक पुस्तक दिखाई थी। उसके रचयिता "विकमांक महाराजाधिराज परम भागवत श्री समुद्रगुप्त" कहे गये हैं। किन्तु मुझे तो यह पुस्तक बहुत बाद की और प्रमाणरहित मालूम पड़ती है।

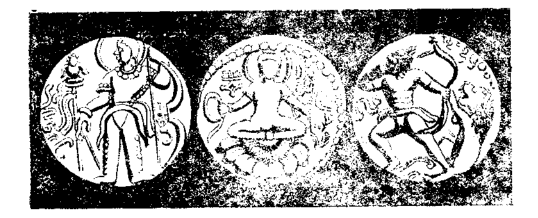
कवि होने के अतिरिक्त समुद्रगुप्त संगीत प्रेमी भी था। उसके कुछ ऐसे सिक्के मिले हैं जिनके एक ओर खाट पर बैठे हुए और हाथ में वीणा लिए हुए राजा की मूर्ति हैं और दूसरी ओर बेंत के बने हुए आसन पर बैठी हुई लक्ष्मीदेवी की मूर्ति है । इलाहाबाद स्तम्भ-लेख में भी लिखा है कि समुद्रगुप्त ने अपनी प्रखर बुद्धि से देवताओं के गुरु बृहस्पति को शर्मिन्दा किया, और तुम्बुरु और नारद को अपने संगीत कोशल से ("निशितविदम्धमतिगान्धर्वलल्लितैर्झीडितत्रिद्दशपतिगुस्तुम्बरु तारदादेः") । समुद्रगुप्त स्वयं कितना पुरुषार्थी व पराक्रमी था, यह उसके उन सिक्कों से पता चलता है जिनपर एक ओर दाहिने हाथ में बाण और वाएँ हाथ में धनुष लेकर खड़े हुए राजा की मूर्ति है। कुछ ऐसे भी सिक्के मिले हैं जिनपर "व्याह्यपराक्रम" लिखा है । इनमें समुद्रगुप्त व्याह्य का शिकार करते हुए दिखाया गया है। उसकी मूर्ति क्या ही बल और तेजयुक्त मालूम पड़ती है।

इलाहाबाद के स्तम्भ-लेख में "गरूत्मदंक" का उल्लेख है। इसलिए उसके मुहर के गरुढ़ अंक से स्पष्ट है कि वह विष्णु का उपासक था। नालन्दा में मिले हुए ताम्रपत्र लेख में तो वह चन्द्रगुप्त ढितीय की तरह "परम भागवत" भी कहा गया है।

समुद्रगुप्त ने बहुत वर्षों तक राज्य किया, और फिर उसकी मृत्यु ३८० ई० के पूर्व हो गई, क्योंकि मथुरा के एक लेख के अनुसार चन्द्रगुप्त द्वितीय उस वर्ष राज्य कर रहा था।

समुद्रगुप्त भारत के इनेगिने महान् सम्प्राटों में था। इलाहाबाद स्तम्भ-लेख में वह धनद, वरुण, इन्द्र तथा अन्तक आदि के समान बताया गया है, और वह शूरवीर होते हुए दया की सजीव मूर्ति था। वह सचमुच दीनों का रक्षक था, और दरिद्र और दुखियों की सेवा में ही सतत् उद्यत रहता था ("क्रुपणदीनानाथातुरजनोद्धरणमन्त्रदीक्षाद्युपगतमनसः") ।





# चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य

## श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी एम्॰ ए॰, मी-एष्०, झी॰

राजस्व के इतिहास में चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य अद्वितीय व्यक्तित्व हैं। विक्रम-शब्द-समन्वित विरुद धारण करने की उनकी अभिरुचि परम्परागत महाराज विक्रमादित्य से उनकी अभिन्नता स्थापित करने के लिए दृढ़ आधार प्रस्तुत करती हैं। जैसा आगे ज्ञात होगा, उनकी छत्राकृति मुद्राओं पर अंकित लेख में यह कहा गया है कि ''महाराजाधिराज श्री चन्द्रगुप्त पृथ्वी को जीतने के पश्चात् अपने सत्कृत्यों द्वारा स्वर्ग को जीतते हैं और विक्रमादित्य विरुद धारण करते हैं।'' उनकी सिंहमारक आकृति की मुद्राओं पर वे 'सिंहविक्रम' विरुद धारण करते हैं और अश्वारोही आक्रति की मुद्राओं के दूसरे पार्थ्व पर 'अजित-विक्रमः' लेख अंकित है। पश्चिम भारत के क्षत्रप शासकों की नवविजित भूमि में प्रचलित रौप्य मुद्राओं पर विजेता के रूप में अपने विक्रम की ओर संकेत करने के लिए वे अभिप्रायपूर्ण 'विक्रमादित्य' विरुद धारण करते हैं और इन मुद्राओं के एक दूसरे प्रकार पर भी 'विक्रमादित्य' विरुद प्राप्त होता है।

परम्परा के महाराज विक्रमादित्य को नवरत्नों अथवा नौ प्रख्यात साहित्यिकों से, जो उनकी राजसभा को आलोकित करते हैं, सम्बद्ध किया गया है । ये नवरत्न ज्योतिर्विदाभरण नामक ग्रन्य में इस प्रकार गिनाए गये हैं :—

## घन्वंतरिक्षपणकोऽमरसिंहशंकुबेतालभट्टघटखर्परकालिदासाः । ख्यातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वैवरदचिर्नवविकमस्य ॥

इन रत्नों में से केवल कवि कालिदास का कुछ पिछले साहित्यिक मूल ग्रन्थों में चन्द्रगुप्त द्वितीय से सम्बन्ध स्थापित किया गया है। किन्तु यह बात निर्णीत नहीं है कि यह कालिदास वही प्रसिद्ध कवि थे। इस निबन्ध द्वारा गुप्त इतिहास के महाराज चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य की परम्परा के महाराज विक्रमादित्य से अभिन्नता का विवेचन करना अभीष्ट नहीं है, इसके द्वारा उनके शासन सम्बन्धी अभिलेख एवं मुद्राओं के दृढ़, निश्चित एवं तिथियुक्त स्रोतों से ज्ञेय सभी तथ्यों का वास्तविक विवेचन उपस्थित करना मात्र इष्ट है। उनके इतिहास का लेखन उनके शासन सम्बन्धी विभिन्न स्रोतों से



## चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य

प्राप्य प्रमाणों तक सीमित एवं उनपर आधारित हैं। विक्रम-माला का अत्यन्त प्रभापूर्ण मणि होने के कारण यह उचित ही है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य के झासन का वर्णन भी विक्रम-स्मृति-ग्रन्थ में सम्मिलित किया जाय।

काल---उनके शासन के समय के प्राप्त हुए बहु-संस्यक तिथियुक्त अभिलेखों से इनके काल का अनुमान किया जा सकता है। इनमें से प्रथम गुप्त-संवत् ६१ = ३८० ईसवी का मथुरा-स्तम्भ का अभिलेख है। (इपिग्राफिया इण्डिका XXI I)। इस अभिलेख में डॉ॰ डी॰ सी॰ सरकार द्वारा पढ़े गए (Select Inscriptions I. 270) कुछ महत्त्वपूर्ण शब्द (जिनसे यह प्रकट होता है कि गुप्त-संवत् ६१ { संवत्सरे एकषष्ठे ] का यह अभिलेख चन्द्रगुप्त डितीय के शासन के पाँचवें वर्ष में अंकित किया गया था) इस प्रकार हैं-- 'महाराज-राजाधिराज श्री-चन्द्रगुप्तस्य-विजय-राज्य--संवत्सरे-पंचमे, अतः उनका राज्यकाल गुप्त-संवत् ६१-५ = गुप्त-संवत् ५६ = ईसवी ३७६ में प्रारम्भ हुआ था। यह कहा जा सकता है कि इसकी परिभाषा अलबेरूनी ने अपने इस कथन में की है--- 'गुप्तों का संवत् शक काल से २४१ वर्ष परुवात् पड़ता है, अर्थात् ईसवी ७८ + २४१ = ३१९ में (Sachau, Alberumi's India, II. 7), उस गुप्त-संवत् की इस अभिलेख में प्राचीनतम तिथि का उल्लेख होने के कारण यह महत्त्वपूर्ण है।

उनके राज्यकाल का दूसरा तिथियुक्त अभिलेख गुप्त संवत् ८२ ≕४०१ ईसवी का उदयगिरि गुफा का अभिलेख है जो उसके सनकानिक वंशीय मांडलिक ने अंकित कराया था।

तीसरा गुप्त-संवत् ८२ = ४०१ ईसवी का साँची का प्रस्तर अभिलेख है जिसे आम्प्रकार्दव ने अंकित कराया था जो चन्द्रगुप्त द्वितीय का मंत्री था ''जिनके प्रसाद का वह अपने जीवन के लक्ष्य की पूर्ति के हेतु ऋणी था (आप्यायित-जीवित-साधनः) और जो अनेक रणक्षेत्रों में विजयी हुआ था (फ्लीट, संख्या ६)।

चौथा अभिलेख गुष्त-संबद् ८८<del>००</del>४०७ ई० का गढ़वा सिलालेख है। इस अभिलेख का चन्द्रगुप्त के नाम वाला भाग नष्ट हो गया है किन्तु अब भी सुरक्षित इसकी तिथि और उनके परम भागवत एवं महाराजाधिराज विरुद इन दोनों से यह बात निश्चित् रूप में मानी जा सकती है कि यह उनके ही राज्यकाल का है।

चन्द्रगुप्त द्वितीय की तिथि का अनुमान उनके द्वारा सुराष्ट्र-विजय के पश्चात् अपने पूर्ववर्ती क्षत्रप शासकों की मुद्राओं के आदर्श पर प्रचलित की गयी रौष्य मुद्राओं पर से भी किया जा सकता है। यह विदित होगा कि पश्चिमी क्षत्रपों की सबसे पीछे की मुद्राएँ ३१० अथवा ३१ X संवत् = ३८८ अथवा ३८८---७७ ईसदी की है। चन्द्रगुप्त द्वितीय द्वारा पुनर्मुद्रित मुद्राओं की सबसे पूर्व की तिथि ९० अथवा ९० X संवत् = ४०९ अथवा ४०९-१३ ई० है।

नाम--ऐसा प्रतीत होता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के अनेक नाम थे। साँची अभिलेख में (पलीट, संख्या ५) उसे देवराज नाम दिया गया है। वाकाटकों के एक अभिलेख में प्रभावतीगुप्ता का देवगुप्त एवं कुबेरतागा की पुत्री के रूप में उल्लेख है। उसमें देवगुप्त का महाराजाधिराज के रूप में वर्णन है जबकि रानी प्रभावतीगुप्ता के रिढपुर के दावलेख में उसके पिता का नाम चन्द्रद्रगुप्त द्वितीय उल्लिखित है। इससे देवगुप्त चन्द्रगुप्त का दूसरा नाम प्रतीत होता है। यह भी ज्ञात होता है कि चन्द्रगुप्त का तीसरा नाम देवश्री था, जैसा उनकी धनर्धर एवं मञ्च की आकृतिवाली मुद्राओं पर अंकित है।

नियोजन—समुद्रगुप्त के एरण के प्रस्तर-अभिलेख में (फ्लीट, संख्या ४) यह कहा गया है कि समुद्रगुप्त ने अपने सब पुत्रों में से उन्हें परिगृहीत किया था (तत्परिगृहीतेन)। इसी सत्य की पुनरुक्ति स्कन्दगुप्त के बिहार एव भितरी के प्रस्तर-स्तम्भ-अभिलेखों में (फ्लीट संख्या १२-१३) की गयी है जिनमें चन्द्रगुप्त द्वितीय के लिए 'तत्परिगृहीत' पद प्रयुक्त किया गया है। समुद्रगुप्त ढारा अपने सब पुत्रों में से चन्द्रगुप्त द्वितीय का अभिप्रायपूर्वक परिगृहीत करने के सत्य की पुनरुक्ति यह प्रदर्शित करती है कि गुप्तवंश के इतिहास में यह एक प्रमाणित घटना है और इसलिए कुछ पीछे के लेखों एवं परम्परा के आधारवाली यह स्थापना त्यागने योग्य है कि समुद्रगुप्त का आसन्न उत्तराधिकारी उसका रामगुप्त नाम से ज्ञात एक अन्य पुत्र था। समुद्रगुप्त एवं चन्द्रगुप्त द्वितीय के बीच में कोई अन्य गुप्त शासक हुआ, इस कल्पना का



#### श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

द्वार अभिलेख बन्द कर देते हैं । वास्तव में समुद्रगुप्त अपने पुत्र के प्रति वे ही स्तुति-वचन कहता है जो उसके प्रति उसके उस पिता ने कहे थे जिसने उसे अपने राजसिंहासन का उत्तराधिकारी होने के लिए उसके बान्धववर्ग (तुल्यकुलज) में उसे योग्यतम उद्घोषित किया था । इन उल्लेखों से अपने पूर्ववर्ती द्वारा अनियोजित किसी शासक को स्थान शेष नहीं रहता ।

कुल्ल—समुद्रगुप्त को राजमहिषी, चन्द्रगुप्त की माता एरण के अभिलेख में दत्ता तथा मथुरा के प्रस्तर-अभिलेख में दत्तादेवी और स्कन्दगुप्त के बिहार एवं भितरी के प्रस्तर-स्तम्भ-अभिलेखों में महादेवी विष्द के साथ कही. गयी है ।

चम्द्रगुप्त के कम से कम धुवदेवी एवं कुबेरनागा नाम की दो रानियाँ थीं। ध्रुवदेवी का उल्लेख तीन गुप्त-अभिलेखों में (फ्लीट, संख्या १०, १२ और १३) है जिनमें उसका महादेवी और राजकुमार कुमारगुप्त प्रथम की माता के रूप में वर्णन है। वैद्याली में प्राप्त हुई मुद्रा पर उसके महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त द्वितीय की महिषी एवं महाराज गोविन्दगुप्त की माता महादेवी ध्रुवस्वामिनी की होने का वर्णन अंकित है। इस मुद्रा की ध्रुवस्वामिनी अन्य अभिलेखों की ध्रुवदेवी से भिन्न नहीं है। महारानी कुंदेरनागा चन्द्रगुप्त की पुत्री प्रभावतीगुप्ता की माता के रूप में तथा नागवंश में उत्पन्न हुई (नागकुलोत्पन्नाः देखिए J. R. A. S. B. १९२४, पुष्ठ ५८) विश्रुत है।

वाकाटकों से इस वैवाहिक संधि के फलस्वरूप गुप्तवंश को अनेक सन्तानें प्राप्त हुईं और राजनीतिक प्रभाव में विस्तार प्राप्त हुआ।

जैसा कहा जा चुका है समुद्रगुप्त ने वाकाटक महाराज रुद्रदेव अर्थात रुद्रसेन प्रथम को (३४४-४८ ई०) पराजित किया था जिसे अपने प्रदेश का, उसके विस्तार के लिए पश्चिम की ओर स्थान छोड़ते हुए, पूर्वीभाग (बुन्देलखण्ड) उसे सौंप देना पड़ा था। उसके परचात के महाराज पृथिवीषेण प्रथम ने मध्यभारत तथा कुन्तल सहित दक्षिण की अपनी विजयों द्वारा वाकाटक शक्ति का अत्यधिक विस्तार किया। वाकाटक शक्ति के इस अभ्युदय के फलस्वरूप चन्द्रगुप्त को अपनी पुत्री का पृथिवीषेण प्रथम के पुत्र रुद्रसेन द्वितीय के साथ विवाह करके संधि का प्रयत्न करना पड़ा । इसका परिणाम यह हुआ कि वाकाटकों की राजनीति गुप्त-साम्प्राज्य से प्रभावित हो गई। इस परिवर्तन का संकेत कतिपय साहित्यिक लेखों एवं अभिलेखों से प्राप्त होता है। पृथिवीशेण प्रथम ने दीर्घकाल तक (३७५ ई० तक) बासन किया, किन्तु उसके पूत्र एवं चन्द्रगुप्त के जामाता रुद्रसेन द्वितीय का राज्यकाल थोड़ा रहा जिसके पश्चात् उसकी पुत्री का राज-प्रतिनिधि के रूप में शासन तथा पिता (चन्द्रगुप्त) का नियंत्रण रहा । प्राकृत काव्य सेतूबन्ध के टीकाकार के कथनानुसार चन्द्रगप्त का दौहित्र प्रवरसेन द्वितीय उसकी राज-सभा में था और उसने इस कव्य की रचना की थी, जिसका संशोधन कालिदास ने विक्रमादित्य के आदेशानुसार किया था। यह परम्परा चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य, कालिदास तथा प्रवरसेन द्वितीय वाकाटक को समकालीन कहती है। पूनः भोज ने अपने शुंगार-प्रकाश में एक स्लोक दिया है जिसे कालिदास का कहा है और जिसने, कहा गया है कि, गुप्त सम्राट को कन्तल के स्वामी की राजसभा के विलासपूर्ण जीवन की सूचना दी थी। यह कन्तल का स्वामी उसका दौहित्र प्रवरसेन द्वितीय ही होगा । क्षेमेन्द्र के औचित्यविहार में भी कृत्तल की राजसभा में कालिदास के **दौत्य का उल्लेख कुन्तलेख्वर दौत्य के रूप में है । प्रवरसेन दितीय के पत्तन के ताम्रपत्रों में भी उनके लेख के कर्त्ता के रूप** में कालिदास का उल्लेख है। इन उल्लेखों से यह निर्णय नहीं होता कि उनमें उल्लिखित कालिदास सुविश्वत महान कवि कालिदास ही है, किन्तू वे अपने पिता के हस्तक्षेप को, जो उसके विलासी एवं काव्य-मग्न पूत्र के कुशासन में और भी बढ गया था, निमंत्रण देनेवाली महारानी प्रभाकरगुप्ता के राज-प्रतिनिधि-झासन के फलस्वरूप उत्पन्न हुए गप्त सम्प्राटों के कुन्तल के साथ सम्पर्क की स्थापना करते हैं।

कुन्नल के साथ गुप्त सम्प्राटों के सम्पर्क का साक्ष्य तालगुन्द के स्तम्भ-अभिलेख से भी आप्त होता है जिसमें कहा गया है कि कुत्तल (कनारी प्रदेश) में वैजयन्ती के एक कादम्ब राजा ने अपनी पुत्रियाँ गुप्त एवं अन्य राजाओं को विवाह में दीं। ऐसा प्रतीत होता है कि कादम्ब महाराज काकुस्थवर्मन् ने अपनी पुत्री का विवाह कुमारगुप्त (अथवा उसके पुत्र) के साथ किया। कुन्तल के कुछ मध्यकालीन शासक अपनी परम्परा चन्द्रगुप्त से जोड़ते हैं। पश्चिमी गंगा के अनेक दान-

#### **શ્**લ્લ



## चन्द्रगुप्त द्वितोय विक्रमादित्य

लेख यह सूचना करते हैं कि काकुस्थवर्मन् का काल ४३५-४७५ ईसवी हैं (दाँडेकर, History of the Guptas, पृष्ठ ८७-९१; रायचौधुरी, Political History, पृष्ठ ३४२ नोट्स्)।

घटनाएँ---चन्द्रगुप्त के शासन की सबसे महत्त्वपुर्ण घटना उनकी पश्चिमी मालवा और सूराष्ट्र (काठियावाड़) की विजय है जो शकक्षत्रपों के शासनान्तर्गत थे। समुद्रगुप्त के एरण के प्रस्तर-अभिलेख से यह प्रकट है कि पूर्वी मालवा गुप्तों के अधिकार में पहले ही। आचुका था। ऐरिकिण (एरण) नगर वर्तमान मध्य-प्रदेश के सागर जिले के एक उपविभाग में स्थित था और अभिलेख में उसका समुद्रगुप्त के स्वकीय उपभोग के नगर (स्वभोग नगर) के रूप में वर्णन है। पश्चिमभारत में जन प्रदेश पर चन्द्रगुष्त के अभियानों की आधारभूमि पूर्वी मालवा रहा होगा। चन्द्रगुष्त द्वितीय के उदयगिरि की गुफा के अभिलेख में जो उसी गुफा के उसके दूसरे अभिलेख के समान तिथियक्त नहीं है, बताया गया है कि अपनी सम्पूर्ण-पुथिवी-विजय की योजना को सफल बनाने के प्रयत्न में (क़ुत्सनपृथ्वीजयार्थेन) पूर्वी मालवा के उस स्थान पर महाराज स्वयं और उनके साथ पाटलिपुत्र नगर से अभिवन्दना करता हुआ बीरसेन शाब नामका उनका सचिव, किस प्रकार आये। यह भी कहा गया है कि 'राजणि' के रूप में दणित चन्द्रगप्त द्वितीय ने वीरसेना की नियुक्ति अपने सन्धि-विग्रहिक-सचिव के रूप में की । उदयगिरि के गुप्त-संवत् ८२ ≕ ४०१ ईसवी के गुफा-अभिलेख से यह झात होता है कि सनकानिक जाति का (भेलसा के पास का) शासक चन्द्रगुप्त द्वितीय को अपना महाराजाधिराज स्वीकार करता था। साँची का गुप्त-संदत् ९३ = ४१२ ईसवी का अभिलेख भी वतलाता है कि उनके आम्रकार्दव नामक अनेक संयामों के विख्यात विजयी अधिकारी द्वारा शासित उस प्रदेश में चन्द्रगुप्त का प्रभुत्व किंतना दृढ़ स्थापित था। ये अभिलेख पश्चिम की ओर गृष्तों की शाक्ति के विस्तारकम को प्रदर्शित करते हैं। इस उन्नति को वास्तविक सहायता जन्द्रगुप्त की वाकाटक राजा के साथ हुई संधि से प्राप्त हुई थी जिसकी भौगोलिक स्थिति इस राज्य के उत्तर की ओर गुजरात एवं सूराष्ट्र के शक क्षत्रपों के विरुद्ध किए जानेवाले अभियानों पर प्रभाव डाल सकती थी।

इन शक प्रदेशों की वास्तविक विजय केवल मुद्राओं से प्रमाणित होती है। जैसा पहले कहा जा चुका है पश्चिमी क्षत्रपों की सबसे पीछे की मुद्राएँ ३८८ ईसवी के पश्चात् की प्राप्त नहीं होतीं तथा इस क्षेत्र में मिलनेवाली चन्द्रगुप्त द्वितीय को सबसे पूर्व की मुद्राएँ ४०९ ईसवी से पहले की प्राप्त नहीं होतीं। इस प्रकार लगभग बीस वर्ष लम्बे युद्ध के पश्चात् गुप्त दाक्ति का विस्तार पश्चिमी समुद्र तक हो सका था। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने अपनी रजत-मुद्राएँ यद्यपि क्षत्रपों के आदर्श पर प्राक्ति को थीं, तथापि अपने विजय-चिह्नों को उनपर वे सतर्कता से अंकित कराते थे। मुद्राओं के पृष्ठ-भाग पर कोई परिवर्तन सूचित नहीं होता। पूर्व की भाँति आज भी दिखनेवाला ग्रीक अभिलेख के चिह्नों के साथ राजा का सिर और उसमें पीछे तिथि अब भी विद्यमान हैं। किन्तु दूसरे पार्श्व पर चैत्य के स्थान पर गुप्तों का राजचिहन गरुड़ और उनका मुद्रालेख 'परमभागवत' मुद्रित हो गए हैं।

बाण के हर्षचरित्र में शक शासक पर चन्द्रगुप्त की विजय का संकेत करते हुए साहित्यिक साक्ष्य भी वहाँ प्राप्त होता है जहाँ यह कहा गया है कि कामी शक शासक की अभिरुषित स्त्री के छद्यवेश में चन्द्रगुप्त ने उसे उसी की राजघानी में ही मार डाला।

सचिव--चन्द्रगुप्त के अनेक योग्य सचिव थे जिनका अभिलेखों में इस प्रकार उल्लेख है :---

१. उदयगिरि की वैष्णव गुफा के गुप्त-संवत् ८२ के अभिलेख के अनुसार सनकानिक कुल का एक शासक (महाराज) चन्द्रगुप्त को अपना महाराजाधिराज मानकर उनकी सेवा में (पादानुध्यात) था। वह समुद्रगुप्त द्वारा जीते हुए एवं चन्द्रगुप्त द्वारा अपने पश्चिम के अभियान की तैयारियों के स्थान के रूप में निरीक्षित पूर्वी मालवा के प्रदेशों के भोगपति अधिकारियों में से रहा होगा।

२. साँची के गुप्त-संवत् ९३ के प्रस्तर-अभिलेख के अनुसार सुकुलिदेझ से अभिवन्दना करता हुआ एवं उस सम्राट के संरक्षण (प्रसाद) के फलस्वरूप जिसकी उसने अनेक संग्रामों में युद्ध करके एवं विजय प्राप्त करके राजभक्तिपूर्वक



## थी डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

सेवा की थी, प्राप्त हुई अपनी प्रचुरता में से जिसे वृत्तिदान किया था काकनादबोट (साँची का प्राचीन नाम) के उस महाबिहार से सम्बद्ध 'आम्राकार्दव'।

३. उदयगिर की शैय गुफा के अभिलेख के अनुसार पाटलिपुत्र से अभिवन्दना करता हुआ 'शाबवीरसेन' जो वंशपरम्परागत अधिकार से (अन्वयप्राप्तसाचिव्यो) चन्द्रगुप्त का 'सांधिविग्रह' सचिव था तथा इस प्रकार दूर-दूर तक के अभियानों में महाराजाधिराज के साथ रहा था।

४. 'शिखरस्वामी' जिनका फैजाबाद जिले में प्राप्त हुए एक प्रस्तरलिंग पर लिखित गुप्त-संवत् ११७=४३६ ईसवी के कुमारगुप्त प्रथम के शासनकाल के अभिलेख में 'कुमारामात्य' पद के साथ महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त द्वितीय के मंत्री के रूप में वर्णन है (एपिग्राफिया इण्डिका, X ७१-७२) ।

५. महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त द्वितीय के पुत्र महाराज श्री गोविन्दगुप्त जो उनके द्वारा प्रचलित की गयी एवं बसाढ में श्री ब्लॉन को प्राप्त हुई मुद्रा से (ASR, १९०३-४, पृ० १०१-२०) ऐसा ज्ञात होता है कि तीरभुक्ति नाम के प्रान्त के, जिसका प्रधान कार्यालय वैशाली में था, भोजपति थे। यह प्रतीत होता है कि हाल ही में प्राप्त हुए मालव-विक्रम-संवत् ५२४ के मन्दसौर के अभिलेख में भी गोविन्दगुप्त का डल्लेख है (ASI, Annual Report, 1922-23, p. 187; एपियाफिया इण्डिका, App No.7)।

**शासन-अयवस्था सम्बन्धो अधिकारी—बसाढ (प्राचीन वैशाली) में श्री ब्लॉच ढारा किए गये उत्खनन के** फलस्वरूप राजकुमार गोविन्दगुप्त, उनकी शासन व्यवस्था के अनेक अधिकारियों तथा उनके प्रान्त के प्रमुख नागरिकों एवं समाजों ढारा प्रचलित की गयीं मिट्टी की बहुसंख्यक मुद्राएँ प्रकाश में आयी हैं। उनमें इन अधिकारियों का उल्लेख है :—

> १. 'कुमारामात्याधिकरण' राजकुमार के अमात्यों में मुख्य। उसे 'युवराज' की विचित्र उपाधि दी गयी है जिसे एक अन्य मुद्रा में एक और महत्त्वपूर्ण उपाधि 'भट्टारक' के साथ राजकुमार के मुख्य अमास्य के रूप में दुहराया गया है। २. सेना का अधिनायक 'वलाधिकरण' जिसे 'युवराज' एवं 'भट्टारक' उपाधि भी प्राप्त है। ३. सेना के कोष का अध्यक्ष 'रणभाण्डाधिकरण'। ४. नगर-रक्षक-दल का अध्यक्ष 'दण्डपाशाधिकरण'। ५. प्रधान दोष-प्रकाशक 'विनयशूर'। ६. प्रधान कंचुकी 'महाप्रतिहार'। ७. तलवर (अनिश्वित)। ८. प्रधान त्यायाधीश 'महादण्डनायक'। ९. राजनियम एवं व्यवस्था का सचिव 'विनय-स्थिति-स्थापक'। १०. पदाति एवं अख्वारोही सेना का अध्यक्ष 'भटाद्रवपति'। ११. प्रान्त का शासक 'उपरिक' जैसे 'तीरभुक्ति-उपरिक-अधिकरण' में। यह बात घ्यान देने योग्य है कि इन मुद्राओं में 'कुमारामात्थाधिकरण' नामक अधिकारी के लिए प्रयुक्त हुए 'श्रीपरम-भट्टारक-पादीय' एवं 'युवराज-पादीय' पद कमशः सम्राट् एवं युवराज के साथ रहनेवाले महामात्र के लिये प्रयुक्त हुए हैं।

वैशाली की नगर-सभा के कार्यालय का प्रधान विधायक अधिकारी 'वैशाली-अधिष्ठान-अधिकरण' कहलाता था। उदानकूप नगर का शासन 'परिषद्' नामक नगर-सभा द्वारा होता था। काकनादबोट के बिहार का प्रवन्ध 'आर्थ-संघ' एवं पाँच व्यक्तियों की 'पंचमंडली' नाम की समिति द्वारा होता था' (फ्लीट, संख्या ५)।

निगम अथवा आर्थिक संध--विभिन्न आर्थिक हितोंवाली श्रेणियों के 'निगमों' द्वारा इनमें से बहुसंख्यक मुद्राएँ प्रचलित की गयी हैं। ये निगम साहकारों (श्रेष्ठी, वर्तमान सेठ), यातायात के व्यवसायियों (सार्थवाह) एवं व्यापारियों (कुलिक) के थे। ये निगम आज के व्यापारी-संघों (चॅम्बर ऑफ कॉमर्स) के समान काम करते थे। अनेक मुद्राएँ इन तीनों निगमों द्वारा सम्मिलित रूप से प्रचलित की गयी थीं जैसा इस मुद्रालेख से प्रकट है 'श्रेष्ठी-कुलिक-निगम'। 'कुलिकनिगम का चिट्टन उचित रूप से मुद्रा-मंजूषा था। (देखिए मेरी Local Government In Ancient India [Oxford] पृष्ठ, १११-११३)।



## चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य

इनमें से कुछ निगम उस काल के बैंक का कार्य करते थे। काकनादबोट के 'श्री महाविहार' के प्रबन्ध के अधिकारी आर्य संघ' को २५ दीनारों का दान मुद्रा रूप में इस ठहराव के साथ कि धन संघ द्वारा ग्यासनिधि के रूप में रखा जायगा और उसके ब्याज में से पाँच भिक्षुओं को प्रति दिन भोजन कराने का तथा महाविहार के रत्नग्रह (संभवतः बुढ, धर्म एवं संघ इन तीन रत्नों के निवास-पृह के रूप में स्तूप) में 'यावत्-चन्द्र-दिवाकरो' दीपक जलाने का प्रबन्ध किया जायगा संघ के पास स्थायी निक्षेप रखे जाने के लिए प्राप्त हुआ (फ्लीट, संख्या ५)। इस प्रकार संघ यहाँ निक्षेप रखनेवाले बैंक का तथा दान की निधि को अक्षुण्ण रखते हुए दाता द्वारा नियत उसके लाभ के अधिकारियों की सहायता के अर्थ एक निधि को सतत सुरक्षा में रखनेवाले न्यास-धारक का भी कार्य करता है। गढवा के गुप्त-संवत् ८८ के प्रस्तर अभिलेख में भी इसी प्रकार के एक व्यवहार का संकेत है। (फ्लीट, संख्या ७)।

प्रान्त-विभाग—–साम्प्राज्य सुविधाजनक शासनव्यवस्था सम्वन्धी प्रान्तों में विभाजित था। सबसे बड़ा विभाग देश कहलाता था, उदाहरणार्थं 'शुकुलिदेश' (फ्लीट, संख्या ५)। प्रान्त भुवित भी कहलाता था, उदाहरणार्थं वासढ कें मुद्रा-अभिलेख में 'तीर-भुक्ति'। प्रान्त के 'प्रदेश' अथवा 'विषथ' नाम के उप-विभाग थे, यथा 'ऐरिकिण-प्रदेश' (पलीट, संख्या २)।

धर्म---गुप्त साम्राज्य में सब धर्मों के साथ समान व्यवहार होता था। उस काल के प्रधान धर्म वैष्णव, शैव एवं बौद्ध धर्म थे। इनमें से प्रत्येक धर्म की सहायता के लिए किये गये धर्म-दायों को साम्प्राज्य से प्रोत्साहन प्राप्त होता था। गुप्त सम्राट् स्वयं कट्टर हिन्दू थे । चन्द्रगुप्त द्वितीय ने 'परमभागवत' उपाधि धारण की थी जो वैष्णव उपाधि है (फ्लीट, संख्या ४) । फ्लीट का संख्या ४ का अभिलेख चन्द्रगुप्त द्वितीय के एक प्रमुख सचिव द्वारा ईश्वरवासक नामक एक गाँव अथवा भूभाग दान विये जाने का तथा काकनादबोट (साँची) के महाविहार के 'आर्यसंघ' कहे जानेवाले बौद्ध भिक्षुओं के समुदाय को द्रव्य दिये जाने का उल्लेख करता है। दानकर्ता बौद्ध होने के कारण वह चन्द्रगुप्त के नाम के साथ उनका साधारण विशेषण 'परमभागवत' अर्थात् 'विष्णु का परम भक्त' नहीं लगाता। उदयगिरि की एक गुफा में चन्द्रगुप्त द्वितीय के एक र्शैव सचिव का अभिलेख हैं। वह गुफा शम्भु अथवा शिव के मन्दिर के रूप में खोदी गयी थी, उसमें (पलीट, संख्या ६) भी स्वभावतः असम्बद्ध मानकर सम्प्राट की 'परमभागवत' उपाधि को छोड़ दिया गया है। उदयगिरि की दुसरी गुफा, जिसमें गुप्त-संवत् ८२ का तिथियक्त अभिलेख है उसके (१) दो पत्नियों के साथ चतुर्भुज विष्णु की तथा (२) बारह भुजाओंवाली देवी की (जो समभवतः लक्ष्मी हो सकती है) आकृतियोंवाले मूर्ति-निर्माण के कारण वैष्णव-गुफा प्रतीत होती है (पलीट, पृष्ठ २३) । गुप्त-संवत् ८८ का गढ़वा का प्रस्तर-अभिलेख वैष्णव अभिलेख होने के कारण उसमें चन्द्रगुप्त द्वितीय के लिए 'परमभागवत' उपाधि का उल्लेख है। यह अभिलेख बहुत कुछ नष्ट हो गया है किल्तु अवशिष्ट खण्डों में एक वैष्णव संस्था को उसके अधिवासी ब्राह्मणों के लिए 'सदा-सत्र' की सहायतार्थ दस-दस 'दीनार' के दान का लेख है। इस दान से यह ज्ञात होता है कि जनता की धार्मिक वृत्ति मानव की सेवा द्वारा परमात्मा की उपासना के रूप में समाज सेवा के दानों को प्रोत्साहन देती थी।

मथुरा का ३८० ई० का स्तम्भ-अभिलेख शैव धर्म से उत्पन्न उदिताचार्य के अधीन मथुरा में स्थापित माहेरवर सम्प्रदाय का साक्ष्य देता है। अभिलेख में वह अपने उपमित, कपिल तथा पाराशर नाम के 'भागवत' पूर्वाचार्यों का उल्लेख करता है जिनकी परम्परा में वह स्वयं चौथा है (भगवत्पाराशराच्चतुर्थेन)। वह परम्परा में स्वयं के भागवतर्कुशिक से दशम होने का भी वर्णन करता है जो इस प्रकार शैवमत के इस विशिष्ट माहेस्वर सम्प्रदाय का प्रवर्त्तक था। इन कुशिक का वायु एवं लिंग पुराण में शिवमहेस्वर के अन्तिम अवतार के रूप में कहे गये महान लकुली के प्रथम शिष्य कुशिक के रूप में उल्लेख है। लकुली के चार शिष्य थे, जिनमें से प्रत्येक एक-एक पासुपत मत का प्रवर्त्तक था।

इससे आगे इस अभिलेख में कहा गया है कि अपने पुण्य में अभिवृद्धि करने के निमित्त से (स्व-गुण्य-आप्यायननिमि-सम्) तथा अपने 'गुरुओं' की 'कीर्ति' के हेतु से भी आचार्य उदित ने गुरुओं के पुण्यस्थल में (गुरु-आयतने) 'उपमितेश्वर एवं 'कपिलेस्वर' की प्रतिष्ठा की । जिस प्रकार से 'ईश्वर' शब्द यहाँ प्रयुक्त हुआ है, यह माना गया है कि उससे सूचित होता



## श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

हैं कि गुरुओं की आक्वतियों अथवा मूर्तियों के साथ 'शिव-लिंग' 'प्रतिष्ठापित' किये गये थे। प्रत्येक आचार्य के नाम पर एक लिंग प्रतिष्ठित किया गया था तथा यह तथ्य कि वह 'गुरु-आयतनें स्थापित किया गया था यह प्रवर्शित करता है कि शिव-लिंगों के साथ मूर्तियां भी थीं। भास के 'प्रतिमा-नाटक' में 'देव-कुल' कहे गये प्रतिमूर्तियों के राजकीय ऑलंद का उल्लेख है और इस 'गुरु-आयतनें' की भी सम्भवतः आचार्यों के 'प्रतिमा-गृह' के रूप में योजना की गयी थी। अभिलेख का पाठ इस प्रकार है----'उपमितेश्वर--कपिलेश्वरौ--गुर्ज्वायतने---गुरू...........'। डॉ॰ डी॰ आर॰ भाण्डारकर की सूचना के अनुसार (एपिग्राफिया इण्डिका, XXI, पृ॰ ५) गुरु के पश्चात्त खण्डित शब्द, जिनके लिए कम से कम पाँच अक्षरों का स्थान दिखता है, 'गुरु-प्रतिमा-युतौ' थे, यह माना जा सकता है। आचार्य उदित कहते हैं कि यह स्मारक उनकी स्वयं की ख्पाति के अर्थ नहीं हैं (नैतल्क्यात्यर्थम) किन्तु माहेश्वरों के मनोयोग के लिए (बिज्ञप्ति:) एवं 'आचार्यों' के उद्बोधन के लिए कि वे इसे अपनी निज की सम्पत्ति (आचार्याना परिग्रहम्) मानें और शंकाहीन होकर (विशंकम्) उपायनों से इसे पूजित करें (पूजा-गुरस्कारम्) तथा दान लेकर इसे परिपालित करें (परिग्रह-पारिपाल्यम्)। यह भी ध्यान देने योग्य है कि कुमारगुप्त एवं बंधुवर्मन् के मन्दसौर के प्रस्तर-अभिलेख में 'देवकुल-सभा-विहार' शब्द आये हैं (फ्लीट, संख्या १८)।

अभिलेखों के अतिरिक्त चन्द्रगुप्त द्वितीय की मुद्राएँ उनके वैष्णव होने की सूचना देती हैं। उनकी अश्वारोही आकृति की स्वर्ण मुद्राओं के 'परमभागवत' मुद्रा-लेख से यह ज्ञात होता है। अपने उस नव विजित प्रदेश में जो पहले पश्चिमी क्षत्रपों के अधीन था प्रचलित करने के उद्देश्य से क्षत्रय मुद्राओं के आधार पर मुद्रित की गयी उनकी मुद्राओं पर भी यह मुद्रालेख दृष्टिगत होता है। विजेता के रूप में उन्हें विजित प्रदेश की परिपाटी एवं व्यवहारों का और विशेषतः उनकी अभ्यस्त मुद्राके स्वरूप का यथासम्भव अधिक से अधिक पालन करना पड़ा था। इस प्रकार अपनी नवमुद्रित मुद्राओं के मुख भाग पर उस काल के क्षत्रय झासकों की प्रतिआक्वति के रूप में वत्तब्वियों से व्यवहूत होते चले आ रहे परम्परागत राजा के सिर को उन्होंने बनाए रखा, किन्तु उनके पृष्ठ भाग का उपयोग अपनी विजय एवं झासकपरिवर्तन को सूचित करने के लिए किया। मुख भाग पर भी क्षत्रप-संवत् के स्थान पर गुप्त-संवत् के मुद्रण द्वारा गुप्त-विजय सूचित की गयी है, तथापि पृष्ठ भाग में गुप्त-मुद्राओं की विशेषता समाविष्ट हुई है। उसमें क्षत्रपों के चैत्थ का स्थान चन्द्रगप्त द्वितीय का देवता विष्णु का बाहन गरुड़ ले लता है।

चन्द्रगुप्त द्वितीय की ताम्प्र-मुद्राएँ, उनके पृष्ठ भाग पर गरुड़ होने के कारण उनका धर्म वैष्णव घोषित करती हैं।

केन्द्र--साम्राज्य की राजधानी प्रयाग के स्तम्भ-अभिलेख में पुष्प कहा गया पाटलिपुत्र नगर था। चन्द्रगुप्त द्वितीय के अभियानों एवं विजयों से यह प्रकट होता है कि पूर्वी मालवा के विदिशा नगर से भी उनका सम्बन्ध था जबकि, जैसा हम पहले देख चुके हैं, उनके साथ अपना सम्बन्ध प्रदर्शित करने वाले कनारी प्रदेशों के कुछ शासकों ने उनका वर्णन पाटलिपुत्र के अधीश्वर के साथ साथ 'उज्जयिनीपुरवराधीश्वर' के रूप में किया है। उनका उज्जयिनी के साथ सम्बन्ध परम्परागत शकारि विकमादित्य से उनकी अभिन्नता का भी अनुमोदन करता है। वसुवन्धु के चरित्र-लेखक परमार्थ ने एक विकमादित्य की राजधानी अयोध्या होने का वर्णन किया है, यह वात भी ध्यान देने योग्य है। वसुबन्धु (५००-५६९ ई०) उज्जयिनी निवासी ब्राह्मण था जो कुछ काल तक मयध में रहा तथा ५४६-६९ ई० के मध्य चोन में रहा। वह लिखता है कि विकमादित्य के पुत्र वालादित्य के निमंत्रण पर पुरुषपुष्ठ (पेशावर) का अधिवासी वमुबन्धु अयोध्या आया; जिन्होंने बौद्ध धर्म के संरक्षक के रूप में पहले उसे बालादित्य का अध्यापक बनाया। यदि इन विकमादित्य को चन्द्रगुप्त दितीय माना जाय तो अयोध्या को उनके साम्प्राज्य के प्रधान नगरों में से माना जायगा। यह अभिन्नता वमुबन्धु की तिथि पर निर्भर है। यह हुम देख ही चुके हैं कि नैशाली किस प्रकार साम्राज्य का एक महत्त्वपूर्ण नगर था।

मुदार्यें--अपने विस्तृत साम्प्राज्य की आवश्यकताओं के अनुकूल अपने पिता की भांति चन्द्रगुप्त ढितीय ने अनेक प्रकार की मुद्राएँ प्रचलित की थीं। वे(१) घनुर्धर, (२) मंच, (३) छत्र, (४) सिंहमारक, तथा (५) अच्वारोही की आक्वतियों से युक्त थीं। इन प्रकारों के भी अपनी विशेषताओं से युक्त अनेक उप-प्रकार हैं।



## चन्द्रगुप्त द्वितोय विकमादित्य

धनुर्धर-आकृति-युक्त—उनकी इस आकृति की मुद्राएँ सबसे अधिक प्राप्त हैं और ये अनेक प्रकार की हैं। पहली प्रकार वह है जिसके पृष्ठ-भाग पर देवी के आसन के रूप में सिंहासन अयवा कमल है और इनमें से प्रत्येक प्रकार में मुख-भाग पर धनुष की तथा चन्द्र नाम की स्थिति के अनुसार अप्रधान श्रेणियाँ हैं।

**पृष्ठ-भाग पर कमलयुक्त----इस** प्रकार की मुद्रा के मुख भाग के वाम पार्श्व पर पैरों के पास खड़े तूणीर में से बाण खींचता हुआ राजा तथा पृष्ठ भाग पर प्रभामंडलयुक्त सामने को मुख किये कमल पर आसीन दक्षिण एवं वाम करों में कमशः पट्ट तथा कमल धारण किये देवी प्रदर्शित हैं।

इस श्रेणी के अन्य प्रकारों में (१) दक्षिण कर में बाण लिए हुए वाम पार्श्व पर राजा पृष्ठ भाग पर सिंहासनयुक्त भूदाओं के समान, (२) मुख भाग पर ध्वज से ऊपर अर्धचन्द्र, (३) मुख-भाग पर ध्वज से ऊपर (विष्णु का) चक्र, (४) दक्षिण पार्श्व में केवल कटिवस्त्र एवं आभूषण धारण किये हुए, वाम कर में घनुष तथा दक्षिण में बाण लिए खड़ा हुआ राजा, (५) एक अत्यन्त दुष्प्राप्य प्रकार में बाई हाथ को दक्षिण कर में घनुष लिए हुए किन्तु बाणरहित वाम कर को कटि प्रदेश पर आश्रय दिये हुए खड़ा राजा, दृष्टिगत होते हैं।

यह ध्यान देने योग्य है कि उपर्युक्त (२) तथा (३) प्रकार की मुद्राओं की विशेषता उनका अधिक भार तथा अशुद्ध धानु है और (४) प्रकार में भारतीय कदिक्करत्र एवं कटिसूत्र को कुषाण वेशविन्यास का त्याग करके स्थान दिया गया है ।

अधिक सम्भव यह है कि अपनी अक्तृतियों के कारण मुद्राओं की सिंहासन-युक्त श्रेणी उत्तर के प्रान्तों में और कमलयुक्त श्रेणी पूर्व तथा मध्य के प्रान्तों में, जहाँ विदेशी आकृतियाँ उपयुक्त नहीं थीं, प्रचलित थीं ।

मैंच-आक्ठति-युक्त----मुखभाग पर कटिवस्त्र एवं रत्न धारण किये बाईं ओर को सिर किये, ऊँचे पृष्ठाधार-युक्त मंच पर उसके किनारे पर वाम कर को आश्रय दिये, ऊपर उठे हुए दक्षिण कर में पुष्प लिये बैठा हुआ राजा; मुद्रालेख 'देवश्रीमहाराजाधिराजस्यश्रीचग्द्रगुप्तस्य' दुष्टिगत है। पृष्ठभाग पर धनुर्धर की आकृतियुक्त भुद्राओं के कुछ नमूनों के समान पृष्ठाधारहीन सिंहासन पर आसीन सामने को मुख किये ऊपर उठे वाम कर में कमल लिए, चरणों को कमल पर आश्रय दिये देवी (लक्ष्मी), दाई ओर 'श्रीविकमः' मुद्रालेख प्रदर्शित है। इण्डियन म्यूजियम के नमूने में मुखभाग पर 'विक्रमादित्यस्य' शब्द और है तथा संच के नीचे 'हपाकृती' लेख है। यह शब्द स्पष्ट रूप से अनेक शारीरिक तथा सांस्कृतिक गूणों का निर्देश करता है। मुद्रा का यह प्रकार बहुत कम मिला है और जैसा उसके पृष्ठभाग पर सिंहासन की आकृति होने से संकेत मिलता है, वह सम्प्राट् के शासनकाल के प्रारम्भ में प्रचलित किया गया था।

छत्र-आक्रुति-युक्त— मुखभाग पर अंकित मुद्रालेख में विभिन्नता होने के कारण इस आक्रुति की मुद्राओं के दो मुख्य प्रकार हैं। प्रथम प्रकार के मुखभाग पर बाईँ ओर दक्षिण कर से वाईँ ओर बनी वेदिका पर आहुति अपित करता हुआ तथा वाम कर को तलवार की मूठ पर रखे हुए प्रभामण्डलयुक्त राजा खड़ा है; उसके पीछे बौना अनुचर



#### श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

उसके ऊपर छत्र की छाया किये हैं तथा अन्य प्रकारों के मुद्रालेख 'क्षितिप्रवजित्यसुचरितैर्दिवंजयतिविकमादित्यः' से भिन्न 'महाराजाबिराजःश्रीचन्द्रगुप्तः' मुद्रालेख प्रदर्शित है। पृष्ठभाग पर बाईं ओर को कमल पर खड़ी हुई दक्षिण कर में पट्ट तथा वाम कर में कमल धारण किये हुए प्रभामण्डलयुक्त देवी (लक्ष्मी) तथा मुद्रालेख 'बिकमादित्यः' है। दूसरे प्रकार में (पद्यसम्भवा के अनुसार) देवी कमल में से उदित होती हुई दिखती है। इस आक्रुति में देवी की विभिन्न स्थिति तथा अंगविन्यासोंवाले नमूने भी प्राप्त होते हैं।

मुख भाग के मुद्रालेख का अर्थ है। "विकमादित्य पृथ्वी विजय करके अपने सत्कृत्यों ढारा स्वर्ग विजय करते हैं "

सिंह-मारक-आकृति-युक्त—इस आक्वति की मुद्राओं का प्रदर्शन मुख-भाग पर विभिन्न स्थितियों में सिंह की मृगया करते हुए राजा को दिग्दर्शित करनेवाले तथा पृष्ठभाग पर विभिन्न स्थितियों में उपयुक्त देवी दुर्गीसिंहवाहिनी युक्त बहुसंख्यक विभेदोंवाले नमूनों में हुआ हैं।

प्रथम श्रेणी के मुख-भाग पर बाईँ अथवा दाईँ ओर पीछे उड़ते हुए कटिसूत्र सहित अधोवस्त्र, उष्णीष अथवा सुसज्जित शिरोवस्त्र तथा रत्न धारण किये धनुष से सिंह पर, जो पीछे गिर पड़ता है, प्रहार करते हुए तथा पैर से उसे कुचलते हुए खड़ा राजा प्रदर्शित है।

पृष्ठभाग पर प्रभामण्डलपूर्ण दाएँ अथवा बाएँ को मुख किए हुए सिंह पर आसीन फैले हुए दक्षिण कर में पट्ट एवं कुछ प्रकारों में वामकर में समृद्धि-श्रृंग तथा अन्य में कमल धारण किए हुए देवी (लक्ष्मी-अम्बिका), विन्दुओं की सीमा-रेखा, बाई ओर को चिहन अंकित हैं।

मृगया का दृश्य मुद्राओं पर निम्नांकित विभिन्न रूपों से अंकित हुआ है :---

- १. ऊपर वर्णन किए गए प्रकार से सिंह पर बाण प्रहार करते हुए किन्तु उसे पैर से न कुंचलते हुए बाई ओर को राजा।
- २. राजा सिंह पर वाण-प्रहार करते हुए, जो अपनी उछाल से पीछे गिर पड़ता है।
- ३. राजा अपना वाम चरण सिंह की पीठ पर रखते हुए तथा बाएँ हाथ में घारण किए धनुष से उसपर प्रहार करते हुए जो अपना सिर पीछे को मोड़ता हुआ पीछे को हटता है।
- ४. पीछे को हटता हुआ सिंह वाई ओर।

पृष्ठ-भाग की देवी भी आक्रति की मुद्राओं में ये थोड़े से भेद प्रदर्शित करती है । (१) सामने को मुख किये दाईं ओर को जानेवाले सिंह पर आसीन देवी (२) अपना वाम कर सिंह के कटि प्रदेश पर रखे सिंह की विपरीत दिशा को बैठी हुई देवी (३) पीछे को सिर मोड़े बाई और पड़े हुए सिंह पर सामने को मुख किए आसीन देवी ।

अव जहाँ तक मुद्रा लेख का सम्बन्ध है प्रथम श्रेणी के मुखभाग पर पूरा पाठ इस प्रकार है :---

## नरेग्द्रचन्द्रः प्रथितश्विया दिवम् । जयत्यजेयो भुवि सिंहविकमः ॥

"नरेन्द्रों में चन्द्रमा, दूर-दूर तक फैली कीर्ति से, पृथ्वी पर अजेय सिंह के पराकम से स्वर्ग को जीतता है।"

द्वितीय श्रेणी पर अन्य मुद्रा लेख है जिसे इस प्रकार व्यवस्थित किया जा सकता है :----''नरेन्द्रसिंहचन्द्रगुप्त: पृथिवीं जित्वा दिवं जयति''----''नरेन्द्रों में सिंह चन्द्रगुप्त पृथ्वी विजय करके स्वर्ग को जीतता है ।''



## चन्द्रगुप्त द्वितोय विक्रमादित्य

पृष्ठभाग पर बहुधा 'श्रीसिंहविक्रमः' मुद्रालेख है। एक प्रकार पर यह 'सिंहचन्द्रः' है।

हम इस प्रकार यह देखते हैं कि सिंह की मृगया ने सम्प्राट् की कल्पना पर अधिकार कर लिया था जिसके ढ़ारा मृगया के विभिन्न अवसरों पर राज-आखेटक तथा उनके विद्याल मृगया-जन्तु ने अपनेआप को जिन स्थितियों में देखा था उन सब सम्भव स्थितियों को पुनः अंकित करने में नियुक्त शिल्पियों ढ़ारा प्रस्तुत की गयी अनेक रचनाओं का संकेत प्राप्त हुआ। यह बात ध्यान देने योग्य है कि समुद्रगुप्त व्याघ्र की मृगया करने का इच्छ्कुक था, किन्तु उसका पुत्र सिंह से अधिक प्रभावित हुआ था। पिता और पुत्र दोनों में महान ् मृगया-जन्तु की कल्पमा के सम्बन्ध में अन्तर होने का कारण महत्त्वपूर्ण प्रतीत होता है। यह पहले ही कहा जा चुका है कि समुद्रगुप्त की व्याघ्र की कल्पमा के सम्बन्ध में अन्तर होने का कारण महत्त्वपूर्ण प्रतीत होता है। यह पहले ही कहा जा चुका है कि समुद्रगुप्त की व्याघ्र की आकृतिवाली मुद्राएँ गंगा की तराई की विजय के उपलक्ष में चलाई गई थीं जिसके जंगलों में आज भी बंगाली व्याघों की प्रचुरता है। चन्द्रगुप्त द्वितीय की सिंह की आकृति युक्त मुद्राओं का भी ऐसा ही प्रावेशिक महत्त्व है और वे उनकी सिंहों के अधिवास युक्त प्रदेश की विजय के उपलक्ष में प्रचलित की गयी थीं। वे उनकी पश्चिमी मालवा तथा सुराष्ट्र अथवा वर्तमान काठियावाड़ की, जो भारतवर्ष में आज भी सिंहों के निवास स्थल हैं, बिजय की स्मृति में चलायी गयी थीं। आगे एक दूसरे से सम्बद्ध किये गये व्याघ्र और देवी गंगा के समान, मुख भाग के सिंह से पृष्ठ भाग पर की देवी दुर्गा की प्रकृत कल्पना प्राप्त हुई है, जिसका उनके साथ उनके पवित्र आसन एवं वाहन के रूप में सम्बन्ध है। सुराष्ट्र के क्षत्रप शासकों को बिजय करने के पराक्रमपूर्ण दुष्कर कार्य में चन्द्रगुप्त द्विती में उसे आकृति प्रदान करनेवाला तथा अधिक ऐतिहासिक महत्त्व प्राप्त करानेवाला अभिग्रय एवं उद्देश्य कलिनत है।

अ**स्वारोही-आक्वति-युक्त**—इस आक्वतिवाली मुद्राएँ चन्द्रगुप्त द्विंतीय की महत्त्वपूर्ण नवीन योजना का स्वरूप हैं और उनके उत्तराधिकारी कुमारगुप्त प्रथम ने उन्हें विस्तृत रूप में प्रवर्तित रखा।

इनके मुख-भोग पर दाईं अथवा बाईं ओर को पूर्ण रूप से सज़्जित अश्व पर आरूढ़ राजा है, जिसके वेशविन्यास में कटिसूत्र सहित पीछे को उड़ता हुआ कटिवस्त्र तथा (कुण्डल, केयूर, हार आदि) रत्नाभरण हैं। कुछ नमनों पर उसके वाम कर में धनुध है तथा अन्य पर उसके वाम पार्श्व में खड्ग है।

इनके पृष्ठभाग पर दाईं ओर को वेत्रपीठ पर आसीन, फैले हुए दक्षिण कर में पट्ट तथा वाम कर में उनके पीछे पत्र एवं मूलवाले कमल को घारण किये देवी, और बिन्दुओं की सीमा रेखा चित्रित है। यह आकृति इन मुद्राओं की 'आडोक्सो' मुद्राप्रणाली से स्पष्ट भिन्नता को तथा पूर्ण मारतीय स्वरूप को लक्षित करती है।

मुखभाग का ्मुद्रालेख 'परमभागवतमहाराजाधिराजश्रीचन्द्रगुप्त:' अथवा 'भागवतो' और पृष्ठभाग का 'अजित-विक्रमः' है ।

'भागवत' की नयी उपाधि का प्रयोग यह सूचित करता है कि अपना विजय का कार्यक्रम पूर्ण कर चुकने के कारण सम्प्राट् अब 'शक्ति' के उपासक नहीं रहे। वे अब शान्ति की चर्चा में संलग्न हो सकते हैं और अपने आपको भागवत के रूप में अहिंसा धर्म को अपित करते हुए विष्णु तथा शान्ति एवं समृद्धि की देवी उनकी सहचारिणी लक्ष्मी के उपासक के अनुरूप वेणु ग्रहण करने के लिए खड्ग का परित्यांग कर सकते हैं।

रजत-मुद्रा-ऊपर निर्दिष्ट मुद्राएँ यद्यपि स्वर्ण की थी, पश्चिम के क्षत्रपों के राज्य को हस्सगत करने के पश्चात् चन्द्रगुप्त द्वितीय को, उस प्रदेश को रजतमुद्राप्रणाली को उसपर कुछ गुप्त साम्राज्य की विश्तेषताएँ मुद्रित कराके बनाए रखना पड़ा था। इन पुनः मुद्रित रजत-मुद्राओं के मुखभाग पर दाईँ ओर को क्षत्रप-मुद्राओं के समान ग्रीक अक्षरों के चिह्नों सहित राजा का ऊर्घ्व शरीर तथा बाईँ ओर को 'व (षें)' शब्द तथा शक-संवत् के स्थान पर गुप्त-संवत् की ब्राम्ही अंकों में तिथि प्रदर्शित है। पृष्ठभाग की बनावट पूर्णरूप से गुप्त-सम्राटों की निज की है। उसमें सामने को मुख किए पंख फैलाए खड़े हुए विष्णु के बाहन गरुड़ की आकृति एवं सम्राट् को वैष्णव बतानेवाला तदनुरूप 'परम-भागवत-महाराजाघिराज-श्री-चन्द्रगुप्त-विक्रमांकस्य' मुद्रालेख अंकित है।



#### श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

ताम्ग्रमुद्रा--चन्द्रगुप्त द्वितीय ताम्ग्रमुदा प्रचलित करानेवालों में भी सर्वप्रथम थे। इन मुद्राओं की, साधारण आकृति है, मुखभाग पर राजा एवं पृष्ठभाग पर गरुड़ और इन दोनों की बनावट में विभिन्नता। उनमें दक्षिण कर में पुष्प ग्रहण किए हुए राजा का ऊर्ध्व शरीर, शरीर का तीन चौथाई भाग अथवा आधा भाग मुद्रित है और प्रभामण्डलयुक्त गरुड़ पंख फैलाए हुए सामने को मुख किए खड़ा हुआ, अथवा यज्ञ-वेदिका पर खड़ा हुआ, अथवा मुख में सर्प पकड़े हुए, अथवा उसे केवल पंजों से पकड़े हुए अंकित हैं। इन ताम्ग्र मुँद्राओं में छत्र की आकृतिवालो भी एक प्रकार है जिसमें बीने अनुचर सहित जो उस पर छव की छाया किए है, वेदिका पर राजा प्रदर्शित है। ऐसी आकृति की मुदाएँ भी हैं जिनपर राजा की आकृति नहीं है किन्तु मुखभाग के मुदालेख 'श्रीचन्द्र' के साथ, जो पृष्ठभाग के मुद्रालेख 'गुप्तः' से पूर्ण होता है अथवा कुछ उदाहरणों पर बिना 'गुप्त' प्रत्यय के केवल 'चन्द्र' नाम के साथ गडड़ अंकित है। कुछ नमूनों में एक और प्रकार प्राप्त होता है जिसमें नार्फ कड़ के स्थान पर भीचे तक लटकते पुष्पों सहित पृष्पाचार अंकित हैं।

इस प्रकार चन्द्रगुप्त की मुद्रा सम्बन्धी नवीनताएँ मंच, छत्र, सिंह, अश्व, गरुड़ तथा सिंहासनासीन देवी, आर्डोक्सो के स्थान पर कमलासनस्थ लक्ष्मी की आक्वतियाँ और रजत एवं ताम्र मुद्राएँ हैं।

उपाधियां--चन्द्रगुप्त द्वितीय की मुद्राओं से उनकी ये उपाधियां प्राप्त होती हैं :---

रूपाक्वति, विकमादित्य, विकमांक, सिंहविकम, नरेन्द्रचन्द्र तथा परमभागवत (जिसका उल्लेख उनके अभिलेखों में भी है)।

फा-हिएन् की देखी हुई उस काल में देश की अवस्था—-चन्द्रगुप्त उस विस्तृत साम्राज्य का शासन करते थे जिसका आयतन पश्चिम के काठियावाड़ प्रायद्वीप से पूर्व में बंगाल तक तथा उत्तर में हिमालय से नर्मदा तक था। चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासनकाल के अन्तर्गत ईसवी सन् ३९९-४१४ के बीच भारतवर्ष की यात्रा करनेवाले चीनी यात्री फा-हिएन् के यात्रा-वर्णन से प्राप्त साम्राज्यवासी जनता के भौतिक एवं नैतिक उत्कर्ष की छाया से गुप्त-शासन की उत्तम व्यवस्था प्रतिबिम्बित होती है, यद्यपि उसने अपने वर्णन में चन्द्रगुप्त का नामोल्लेख नहीं किया है।

भारतवर्ष एवं चीन के बीच सांस्कृतिक आदान-प्रदान का फा-हिएन ही एकमात्र प्रधान उदाहरण नहीं था। चीन दीर्घ काल से भारतवर्ष को उस ज्ञान एवं उच्चतम प्रज्ञा की रक्षा के स्थान के रूप में मानता रहा है जिसकी उसके सर्वश्रेष्ठ मस्तिष्कों को उत्कंठा एवं भक्तिपूर्ण जिज्ञासा रही है। इनकी प्राप्ति उन्हें बुद्धधर्म में हुई और उसके उद्भव एवं विकास का स्थल था भारतवर्ष। चीन को बुद्धधर्म का ज्ञान तीसरी शताब्दी ईसवी पूर्व के सुप्राचीन काल में हो गया था। तब से इसने चीन के धार्मिक क्षेत्रों की प्रगनि तथा ज्ञान को उसके मूल स्रोत से ही पान करने की इच्छामूलक भारतवर्ष की यात्रा करने की प्रवृत्ति उत्पन्न करदी।

चीन में बौद्ध घर्म के शास्त्रों का ज्ञान अत्यन्त अपूर्ण था, यह फा-हिएन् ने अत्यन्त टुःख के साथ अनुभव किया। उस काल में भारतवर्ष को की जानेवाली इस प्रकार की स्थल-यात्राओं में आनेवाली विपत्तियों की उपस्थिति में इन 'शास्त्रों' की प्राप्ति के हेतु से हुइ-चिंग्, ताओ-चेंग्, हुइ-यिग्, हुई-वे तथा अन्य अनेक चीनी यिद्वानों के साथ भारत की यात्रा करने के लिए संयुक्त मण्डली का उसने संगठन किया। यात्रा में इस धर्म-मण्डली को इसी उद्देश्य से इनसे पूर्व प्रस्थान करनेवाले अन्य लोग मिले। वे चिह-येन्, हुइचिएन्, सेंग्-शाओ, पाओ-सुन्, सेंग-चिंग् आदि थे।

वुद्धधर्म का अनुयायी जो पहला देश उन्होंने देखा वह 'शान्-शान्' था। यहाँ 'लगभग ४००० से अधिक सभी होनयान मतावरूम्बी भिक्षु थे।'' फा-हिएन् कहता है कि ''शमनों के साथ-साथ इन देशों की साधारण जनता भी भारतवर्ष के धर्म का आचरण करती है।''

इसके परचात् वह मण्डल अनेक 'तारतार' देशों में होकर गया और वहाँ भी उन्होंने देखा कि ''वे सब जिन्होंने गृह का त्याग कर दिया है (आवार्य तथा नवच्छात्र), भारतवर्ष के ग्रन्थों का और भारतवर्ष में बोली जानेवाली भाषा का अध्ययन करते हैं।''



## चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य

'कर-शहर' देश में हीनयान बौद्ध भिक्षुओं की संख्या ''४००० से अधिक'' थी।

निर्जन प्रदेशों में होकर दुस्तर नदियों के पार अपनी यात्रा में "अनुपम कष्टों की सहन करता हुआ वह मण्डल अतिथियों को सुखप्रद 'खोतन्' देश में आया जहाँ भिक्षुओं की संख्या "अनेक दशसहस्र थी और जो बहुधा महायान थे। वे भारतीय नाम से विश्रुत 'गोमती' विहार में निवास करते थे जहाँ "घण्टानाद के साथ ही भोजनार्थ ३००० भिक्षु एकत्र हो जाते थे।" 'खोतन्' में ऐसे १४ विशाल विहार थे।

पास ही एक और २५० फीट ऊँंचा "स्वर्ण एवं रजत से आच्छादित" विहार था, जिसके निर्माण में ८० वर्ष और दीन राजाओं का सासन-काल लगा था।

इससे आगे बौद्धभर्म का स्थान काशगर था । वहाँ इन यात्रियों ने ''शमनों की आवश्यकताओं के अनुसार सव प्रकार के रत्नों से युक्त'' दान करने के लिए राजा को 'पंच परिषद्' करते देखा । वहाँ १००० हीनयान भिक्षु तथा बुद्धके ष्ठीवन पात्र एवं दाँत के रूप में कुछ पवित्र अवशेष थे ।

काशगर से हिमाच्छादित प्रदेशों को पार करके ये यात्री उत्तरी भारत तथा दारेल नाम के स्थान पर आये जहाँ अनेक हीनयान भिक्षु थे।

इसके पश्चात् उन्हें गम्भीरतम कठिन मार्ग से बहते हुए सिन्धु नद सहित एक "दुर्गम, अत्यन्त ढाळू एवं संकटपूर्ण पथ का" सामना करना पड़ा । जिनमें पैर नहीं जमते थे ऐसे ७०० डग नीचे उतरकर वे "रस्तियों के लटकते हुए पुल" द्वारा सिन्धु नद के पार हुए और भिक्षुओं से मिले, जिन्होंने उत्सुकतापूर्वक फा-हिएन् से पूछा "क्या आप जानते हैं कि बुद्धधर्म पूर्व की ओर प्रथम कव गया ?" इसके उत्तर में फा-हिएन् ने कहा "निर्वाण के २०० वर्ष पश्चात् मैत्रेय बोधिसत्त्व की मूर्ति स्थापित करने की तिथि से भारतवर्ष के क्षमन सूत्रों और शास्त्रों को नदी से पार लाने लगे थे ।"

सिन्धु को पार करके ये यात्री 'उद्यान' नाम के प्रदेश में आये जहां बुद्ध धर्म 'अत्यन्त उन्नत दशा में' या तथा 'मध्य भारत अथवा मध्यराज्य' की भाषा व्यवहृत होती थी।

इस के पञ्चात् वे 'गांधार' और फिर 'तक्षशिला' तथा पेशावर आये जहाँ महाराज कनिष्क ने ''४०० फीट से अधिक ऊँचा पगोडा बनवाया था जो गौरव और झोभा में अद्वितीय था।''

भगवान् बुद्ध के अवशेषों की अथवा उनके पदचिह्त, जिसपर उन्होंने अपने वस्त्र सुखाए थे वह शिला, उनका भिक्षा-पात्र तथा जहाँ एक कपोत को मुक्त कराने के लिए उन्होंने अपना माँस काटकर दिया था, अथवा समवेदना के कारण किसी जीव के लिए अपनी आँखें अथवा अपना सिर काट दिया था, अथवा क्षुधित च्याघ की तृष्ति के लिए अपना क्षरीर दे दिया था वे स्थल आदि उनके जीवन की घटनाओं की स्मृति-रक्षा तथा पूजा करने के लिए इस महत्त्वपूर्ण क्षेत्र में स्थान-स्थान पर स्तूप वने हुए थे।

यहाँ से फा-हिएन् एकाकी रह गया । उसके साथी हुइ-चिंग्, हुइ-ता, ताओ-चेंग्, हुइ-यिंग्, पायो-युन्, तथा सेंग्-चिंग् सब चीन को ठौट गये ।

फा-हिएन् इसके पश्चात् बुढ़ की कंपाल की अस्थियुक्त एक स्तूपवाले नगरहार प्रदेश में पहुँचा जहाँ आसपास के देशों के शासक ''अर्चन करने के लिए अपने राजदूत नियमित रूप से भेजते हैं।'' नगरहार की राजधानी में एक स्तूप था जिसमें बुढ़ के दाँत स्थापित थे। ऐसा ही एक स्तूप और भी था जिसमें बुढ़ का काँसे की मूठ का दण्ड स्थापित था, एक और स्तूप में उनके दस्त्र स्थापित थे, बुढ़ की छाया की गुफा थी तथा एक अन्य ८० फीट ऊँचा स्तूप उस स्थान पर बना हुआ था जहाँ बुढ़ ने क्षीर कराया था तथा नख कटवाए थे।

फा-हिएन् तथा उसके अन्य दो साथियों ने अब छोटे हिमाच्छादित पर्वंत (सफेद कोह) पार किये जहाँ फाहिएन् से यह कहते हुए "में बच नहीं सकता; शुभ इसी में है कि जब तक तुम चल सको चलते जाओ; ऐसा न करो कि हम सब



#### श्रो डॉ० राधाकुमुद मुकर्जी

यहीं समाप्त हो जाँय'' उसका साथी चलबसा । शव को मृदुता से थपथपाता हुआ फाहिएन शोक में चिल्ला उठा ''यह नियति है; इसमें क्या किया जा सकता है ।''

इस प्रदेश को पार करके ये यात्री अफगानिस्तान देश में आये और बहां उन्होंने हीनयान तथा महायान दोनों सम्प्रदायों के लगभग ३००० भिक्षु देखे।

फलन अथवा बसू में भी उन्होंने उतने ही भिक्षु देखे जहाँ से पूर्व को यात्रा करते हुए वे पुनः सिन्<mark>षु नद पार हुए और</mark> पंजाब के भिद नामक प्रदेश में आये जहाँ बुद्धधर्म बहुत उन्नत अवस्था में था।

''जिन सबमें लगभग १०००० भिक्षु निवास करते थे ऐसे बहु-संख्यक विहारों'' वाले पंजाब को पार करते हुए ये यात्री मन्दोर अथवा मथुरा में आये और वहाँ लगभग ३००० भिक्षुओं से युक्त २० विहार यमुना के तट पर देखे ।

• मथुरा के दक्षिण में "(ब्राह्मणों का) मध्यप्रदेश कहलानेवाला देश है जहाँ लोग समृद्ध एवं सुखी हैं और उनपर गणनापत्र में लिखित होने का अथवा अन्य राज्याधिकारिक बन्धन नहीं है। जो राजा की भूभि जोतते हैं केवल उन्हें अपने लाभ में से कुछ देना पड़ता है। जो जाना चाहें वे जा सकते हैं तथा जो रुकना चाहें वे रुक सकते हैं। राजा अपने शासन प्रबन्ध में शारीरिक दण्डों का उपयोग नहीं करता, अपराधियों को उनके अपराध की गुरुता के अनुसार केवल अर्थ-दण्ड मिथन में शारीरिक दण्डों का उपयोग नहीं करता, अपराधियों को उनके अपराध की गुरुता के अनुसार केवल अर्थ-दण्ड दिया जाता है। राजाद्वे के दुवारा प्रवत्न का दण्ड भी केवल दायाँ हाथ काट देना है। राजा के सभी अंग-रक्षकों को निश्चित वेतन मिलता है। सारे देश में कोई भी जीवित प्राणी का हनन नहीं करता, न मद्य पीता है, न प्याज या लहत्तन खाता है; किन्तु चण्डाल कहते हैं।"

''इस देश में लोग सुअर अथवा बाज नहीं पालते, पशुओं का व्यापार नहीं करते और ऋय-विक्रय के स्थानों पर मौस बेचनेवालों की दूकानें अथवा कलारियाँ नहीं हैं। विनिमय के माध्यम के रूप में वे कौड़ियों <mark>का उपयोग करते हैं। केवल</mark> चण्डाल ही मुगया एवं मछलियों का व्यापार करते हैं।"

''राजा, नगर-पिता तथा कुलीन लोग विहार एवं स्तूप निर्मित कराते थे तथा भूमि, गृह एवं उद्यान खेती के लिए मनुष्य और बैलों सहित देते थे। नियामक अधिकारपत्र लिख दिये जाते थे जिनकी अवमानता करने का साहस पश्चाद्वर्ती राजा नहीं करते थे।''

''शय्या, तूळिका, भोजन तथा वस्त्रों सहित गृह अत्रुट रूप से निवास एवं यात्रा करनेवाले भिक्षुओं को दिये जाते हैं; और यह सभी स्थानों पर इसी रूप में होता है।''

"सारिपुत्र, मुगलन तथा आनन्द की आराधना में और अभिधर्म, विनय एवं सूत्रों के लिए भी स्तूप बनाए जाते हैं।"

"धार्मिक कुटुम्ब वार्षिक निवृत्ति के पश्चात् भिक्षुओं को वस्त्र तथा उनकी अन्य आवश्यक अनेक वस्तुएँ अपित करने के लिए दान करते हैं।"

यह बात ध्यान देने योग्य है कि मध्य देश वैदिक धर्म का दुर्ग एवं गुप्त साम्प्राज्य का हुदय था जहाँ भारत की संस्कृति सर्वोत्कृष्ट रूप में विद्यमान थी। फा-हिएन् के वर्णन से यह ज्ञात होता है कि जनता को राज्य की ओर से पर्याप्त व्यक्तिगत स्वतंत्रता थी जिसमें राज्य के अधिकारियों द्वारा गणनासूची में नाम लिखाना अथवा अन्य प्रतिबन्धों के रूप में कोई कष्ट-प्रद हस्तक्षेप नहीं किया जाता था। आधिक स्वतंत्रता थी जिसमें श्रमिकों के आवागमन पर नियंत्रण नहीं था जिसके फल-स्वरूप कृषक अपने खेतों से दासों की भाँति बैंधे नहीं थे; तथा दयापूर्ण अपराध सम्बन्धी विधान था। लोगों की नैतिक उन्नति तथा सामाजिक भावना उनके धर्म एवं शिक्षण संस्थाओं के लिए अपित किये जानेवाले उदार दानों से प्रदर्शित हैं। रिइन दानों ने कृषि के लिए आवश्यक साधन मनुष्य तथा पशुओं सहित भूमि के स्थायी समर्पण का रूप ले लिया था। इससे



## चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य

4ह ज्ञात होता है कि इन सांस्कृतिक संस्थाओं को खेती की भूमि तथा फल एवं फूलों के उद्यान आदि अपनी भूसम्पत्ति से अपना व्यय चलाने के अर्थ पर्याप्त आय प्राप्त करने के लिए कृषि-विभाग व्यवस्थित करने पड़ते थे। उन दिनों विद्यालयों एवं महाविद्यालयों की सहायता के लिए मुद्रा के रूप में दान करना प्रचलित नहीं था। जीवनयापन की पढ़ति का आधार अहिंसा थी जिसके अन्तर्गत प्याज तथा लहसुन प्रभृति उत्तेजक मसाले रहित निरामिष शाकाहार का विधान या और कलारी, सुअरपालना एवं माँस बेचना भी वर्जित थे।

अब फा-हिएन् ने बुद्ध धर्म के तीर्थ-स्थल 'संकिस' (कपिथ) की यात्रा की जहाँ अशोक ने एक स्तूप तथा सिंह की मूर्ति के शिखरवाला ६० फीट ऊँचा स्तम्भ निर्मित करवाया था और जहाँ १००० भिक्षु रहते थे और पास के ही एक और विहार में छह-सात सौ भिक्षु रहते थे तथा वह बौद्ध-धर्म के अनेक स्मारकोंवाली 'श्रावस्ती' नामक तीर्थस्थली को गया।

यहाँ फा-हिएन् अपने एकमात्र साथी ताओ-चेंग् के साथ आया। भिक्षुओं ने फा-हिएन् से पूछा ''आप किस देश से आये हैं।'' और जब उसने उत्तर दिया ''चीन से'' तो भिक्षुओं ने दीर्घ निःश्वास छोड़ा और कहा ''बहुत अच्छा, क्या यह भी सम्भव है कि धर्म की खोज में विदेशी इतनी दूर यहाँ तक आ सकते हैं? जब से हम भिक्षुओं द्वारा धर्म एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी को दिया जाना प्रारम्म हुआ है, हमारे धर्म का कोई चीनी अनुयायी यहाँ आया, यह ज्ञात नहीं है।''

श्रावस्ती में फा-हिएन् ने प्रसिद्ध जेतवन विहार देखा जिसे वह "जिसने भूमि को ले लेने के लिए स्वर्ण मुद्राएँ बिखेर दी थीं उस सुदत्त" ढ़ारा निर्मित स्वर्ण उपवनवाला विहार कहता है ।

उसने ''वे सब स्थल जहाँ प्राचीन काल के मानवों ने स्मृति के चिहन स्थापित किये थे,'' देखे।

"इस देश में विर्धामयों (अबौढ़ों) के ९६ सम्प्रदाय हैं, जिनमें प्रत्येक के अपने शिष्य हैं जो अपना भोजन भी भिक्षा से प्राप्त करते हैं परन्तु भिक्षापात्र नहीं रखते।"

"इसके अतिरिक्त विजन प्रदेश की सड़कों के किनारे धर्मशालाएँ बनवाकर जिनमें इघर उघर से आते-जाते हुए परिव्राजक भिक्षुओं तथा यात्रियों को बिस्तर, मोजन एवं जल सहित आश्रय प्राप्त होता है वे मुक्ति प्राप्त करने का प्रयत्न कारते हैं। किन्तु ठहरने देने की अवधि प्रत्येक (धर्मशाला) की अलग-अलग है।"

मानव में अभिव्यक्त परमात्मा के नरनारायण रूप की उपासना जिस धर्म का अंग है, तथा जनता की अधिकांश संख्या वैदिक धर्मों का पालन करनेवाली होते हुए भी ऐसी धर्मवालाओं की, जिनमें बिना जाति अथवा धर्म के भेदभाव के हिन्दू-धर्म के सभी सम्प्रदायों तथा बौद्धों को भी प्रवेश प्राप्त था, स्थापना द्वारा जो उणासना प्रकट हुई थी वह समाज-संग्रह की भावना से प्रेरित सार्वजनिक औदार्य का महत्त्वपूर्ण प्रमाण है। यह जानकारी भी आकर्षक है कि इन प्राचीन काल की धर्मशालाओं में उनकी स्थानापन्न वर्तमानकालीन धर्मशालाओं के अल्पकाल तक ठहरने देने के नियम की पूर्व-कल्पना विद्यमान थी।

फा-हिएन् ने देवदत्त से तथा कश्यप, क्रकुच्छद अथवा कनकमुनि सदृश पूर्व बुढों से सम्बद्ध स्थान उस काल में भी देखे।

उसने कपिलवस्तु को ऊजड़ पाया और उसमें अनेक बौद्ध स्मारक "अब तक ृविद्यमान" देखे । "राजपथों पर बन्य हाथियों एवं सिहों का भय रहता है ।" वह लुम्बिनी, रामग्राम तथा वैश्वाली को भी गया और गंगापार करके मगघ में पाटलिपुत्र में आया ।

"पूर्व काल में सम्प्राट् अशोक द्वारा झासित" पाटलिपुत्र में "सम्प्राट् का प्रासाद अपने विविध कक्षों सहित, जिन सभी का निर्माण दिव्य आत्माओं ने किया था, जिन्होंने शिलाओं को चिना, भीतें और द्वार बनाए, आक्वतियाँ खोदीं तथा मानवेतर अलौकिक खुदाई तथा पच्चीकारी का कार्य किया, आज भी विद्यमान है।"



#### श्री डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी

इस वर्णन से यह सूचना प्राप्त होती है कि पाटलिपुत्र की गुप्त-साम्प्राज्य में वह महत्त्वपूर्ण स्थिति नहीं रही थी जो मौर्यसाम्प्राज्य के अन्तर्गत थी।

पाटलिपुत्र तक फा-हिएन् के साथ उसका साथी ताओ-चेंग् गया, किन्तु यहाँ से वह भी छूटना था। मध्य भारत के समणों की आध्यात्मिकता से वह इतना प्रभावित हुआ कि उसने यह प्रार्थना की "अब से जब तक बुद्ध न हो जाऊँ, मैं किसी बाह्य भूमि में न रहूँ।" "अतः वह रह गया और लौटकर न गया, किन्तु फा-हिएन् का उद्देश्य सम्पूर्ण चीन की भूमि में शास्त्रों के ज्ञान का प्रसार करना होने के कारण वह अन्त में अकेला ही लौट गया।"

पाटलिपुत्र में फा-हिएन ने एक हीनयान का तथा दूसरा महायान का विहार देखा। पहले विहार में था रैक्त नाम का एक बाह्यण वौद्ध आचार्य "विशाल-वुद्धि-वैभवयुक्त, असाधारण विद्वत्ता से पूर्ण, निःशेष ज्ञान का आकर मानव।" सम्पूर्ण देश बौद्ध धर्म के विस्तृत प्रसार के अर्थ इस एक पुरुष का आदर करता था, उसे प्रमाण ज्ञानता था। इसी विहार में एक और प्रसिद्ध बाह्यण आचार्य मंजुश्री था जो 'सम्पूर्ण देश में अग्रणी धार्मिक भिक्षुओं द्वारा समादृत था।'

मगध-देश एवं उसकी संस्कृति पर फा-हिएन् की आलोचना मनोरंजक है। "मध्य-भारत के सब प्रदेशों की अपेक्षा इसमें सबसे वड़े नगर हैं। इसके अधिवासी धनिक एवं उन्नतशील हैं तथा अपने पड़ौसी के प्रति हार्दिक तथा कियात्मक दानशीलता के आचरण में एक दूसरे से स्पर्धा करते हैं।"

"चार चकोंवाले पाँच खण्ड के रयों में" मूर्तियों की यात्रा सदृश अपने उत्सवों में "ब्राह्मण बुद्धों को निमंत्रित करने आते हैं" और इस प्रकार उनका घामिक दुष्टिकोण पूर्ण उदार था।

जहाँ तक समाज-सेवा-युक्त लोकसंग्रह का प्रश्न है, फा-हिएन कहता है कि ''इस देश के प्रतिष्ठित निवासियों ने अपने प्रधान नगरों में दातव्य औषघालय स्थापित किये हैं और इनमें सब निर्धन अथवा नि:सहाय रोगी, अनाय, विधवाएँ तथा विकलांग आते हैं। उनकी उत्तम परिचर्या होती है, एक चिकित्सक उनका उपचार करता है और उनको आवश्यकतानुसार भोजन एवं औषधियाँ दी जाती हैं। उनकी पूर्ण सुखसाधन दिये जाते हैं और जब वे स्वस्थ हो जाते हैं, चले जाते हैं।''

फा-हिएन् ने पाटलिपुत्र में अशोक का अभिलेखयुक्त एक स्तम्भ उसके स्तूप के पास और इसी के समीप सिंह की प्रतिमा के शिखरवाला अभिलेखयुक्त एक दूसरा स्तम्भ देखा।

इसके पश्चात् वह नालन्दा में होकर ''जहाँ सारिपुत्र ने जन्म लिया था'' तथा जहाँ प्राचीन काल का एक स्तूप उस समय भी विद्यमान था तथा राजगृह में होकर गया जहाँ उसने बुद्ध धर्म के अनेक पुण्य-स्थल एवं गृध्रशैल की यात्रा की जहाँ ''वह अपनी भावनाओं से गद्गद् हो गया।'' किन्तु उसने अपने आँसू रोके और कहा ''पूर्वकाल में बुद्ध ने यहाँ निवास किया और सुरांगम सूत्र, १, का प्रवचन किया, बुद्ध का साक्षात्कार कराने के लिए आवश्यक समय से अत्यन्त पीछे उत्पन्न हुआ फा-हिएन उनके चिहनों और निवास-स्थलों को केवल निश्चल नेत्रों से देख ही सकता है।''

इसके परुचात् बौद्ध पुण्य-स्थलों और स्मारकों को देखते हुए उसने गया एवं बोधगया की यात्रा की और फिर पाटलियुत्र को पीछे लौटकर बनारस तथा उसके मृग-वन में पहुँँचा जहाँ उसने अधिवासी भिक्षुओं सहित दो विहार देखे।

यहाँ से उसने अपने घर छौटने की यात्रा आरम्भ की। पाटलिपुत्र को छौटकर और ''गंगा के प्रवाह का नीचे को अनुसरण करता हुआ'' वह चम्पा में आया, जहाँ से आगे बढ़ते हुए तामलुक प्रदेश में, ''जहाँ समुद्र का एक बन्दर है'' पहुँचा। यहाँ उसने २४ विहार देखे ''सूत्रों की प्रतिलिपि एवं मूर्तियों का प्रतिचित्रण करता हुआ वह यहाँ दो वर्ष रहा और फिर ''एक विशाल वाणिज्य-पोत पर समुद्रयात्रा पर चलकर'' १४ दिन में लंका में पहुँचा। लंका में वह दो वर्ष तक रहा और उसने

રશ્શ



## चन्दगुप्त द्वितीय विकमादित्य

संस्कृत के कुछ पवित्र ग्रन्थों की, विनय की, आगमों की तथा शास्त्रों के उद्धरणों की प्रतिलिपि प्राप्त की। फिर वह एक "विशाल वाणिज्य-पोत पर यात्रा में प्रवृत्त हुआ जिस पर २०० से अधिक प्राणी थे, और जिसके पृष्ठ भाग से उससे छोटा एक पोत समुद्र में दुर्घटना होने तथा बड़े पोत के नष्ट हो जाने के समय के लिए बैंधा था।" ऐसी दुर्घटना हो ही गयी। दो दिन बाद उन्हें एक भारी झंझावात का सामना करना पड़ा जो १३ दिन और रात चलता रहा और पोत में एक छेद से जल प्रविष्ट होने लगा जो उनके एक द्वीप के किनारे पहुँचने पर बन्द कर दिया गया था। यात्रियों को अपना भारी सामान समुद्र में फेक देना पड़ा था और फा-हिएन् ने डरकर प्रार्थना की थी कि उसकी पुस्तकें और मूर्तियाँ जिन्हें वह चीन ले जा रहा था बचाली जौय तथा उसके जीवन का परिश्रम नष्ट न किया जाय।

वे ''९० दिन से अधिक जव नाम के एक देश में पहुँचने तक यात्रा करते गये जहाँ नास्तिकता तथा वैदिक धर्म उन्नत थे, किन्तु बुद्ध का धर्म अत्यन्त असन्तोषप्रद अवस्था में था।"

जावा में फा-हिएन् ''लगभग ५ मास तक रहा और पुनः एक बड़े वाणिज्य पोत पर सवार हुआ जिसके ऊपर भी २०० से अधिक व्यक्ति थे । उन्होंने अपने साथ ५० दिन का भोजन का सामान लिया ।''

उन्हें फिर एक भारी झंझावात का सामना करना पड़ा। बाह्मण यात्रियों ने असन्तोष प्रकट किया कि "हमारी आपत्ति का कारण एक श्रमण को पोत पर चढ़ाना हुआ है। हमें उचित है कि उसे किसी डीप पर छोड़ दें। एक मनुष्य के लिए अपना सबका जीवन संकट में डालना उचित नहीं है।" फा-हिएन् के पक्ष का एक दूसरे यात्री ने साहसपूर्ण समर्थन किया तथा उन्हें मौन कर दिया। उसी समय पोत के प्रधान अधिकारी की यात्रा योजना में अव्यवस्था हो गयी। ''इस प्रकार वे ७० दिन तक, जब तक उनका भोजन का सामान तथा जल लगभग समाप्त हो गया चलते गये और उन्हें पेय जल आपस में बाँटकर जो प्रत्येक व्यक्ति को लगभग दो पिण्ट मिला समुद्र के जल से भोजन बनाना पड़ा। फिर दिशा बदलकर १२ दिन समुद्र में चलने के पश्चात् भूमि पर पहुँचे। उस स्थान का प्रधान अधिकारी बौद्ध था। उसने यह सुनकर कि एक श्रमण आया है जो अपने साथ जहाज में धर्म पुस्तकें तथा मूर्तियां लाया है अपने अनुचरों के साथ उसका स्नागत करने के लिए समुद्र तट को तत्काल प्रस्थान कर दिया।"

इस प्रकार का-हिएन् की वह यात्रा समाप्त हुई जिस पर उसने यह टीका लिखी है ''जिन परिस्थितियों को मुझे भुगतना पड़ा था जनका सिंहावलोकन करते हुए मेरा हृदय अपनेआप घड़कने लगता है और पसीना बहने लगता है। जिन संकटों का मुझे सामना करना पड़ा, उनसे मैंने तन नहीं चुराया। इसका कारण यही था कि मैंने अपने ध्येय को दृढ़तापूर्वक दृष्टि में रखा।"

यह स्मरण रखना चाहिए कि फा-हिएन् ने मध्य-चीन से गोबी के मध्य-प्रदेश में होकर, हिन्दूकुश के पार और सम्पूर्ण भारतवर्ष को पार करते हुए ठेठ हुगली के समुद्र-सम्मेलन तक सारे मार्ग पर पैदल ही यात्रा की थी जहाँ से वह दुर्घटनाओं से बाल-बाल बचने के परचात् ३० विभिन्न देशों में यात्रा करके ६ वर्ष अथवा इससे अधिक केवल यात्रा ही यात्रा करके तथा दूसरे ६ वर्ष भारतवर्ष में ठहरने में तथा अध्ययन में व्यतीत करने के परचात् जहाज पर चढ़कर समुद्र मार्ग से चीन लौटा था।

धर्म-पुस्तकों की तथा मूर्तियों की प्रतिलिपि एवं प्रतिचित्रण उसकी यात्रा का मुख्य उद्देश्य था और भारतवर्ष की शिक्षण-पद्धति की उपस्थिति में जहाँ अध्ययन एवं अध्यापन लिखित साहित्य के आधार पर न होकर, जिसकी प्रतिलिपि की जा सकती और पाण्डुलिपियों के रूप में जिसे ले जाना सम्भव होता, मौखिक पद्धति से होता था, उस उद्देश्य का पूर्ण होना कठिन था। अध्ययन के विषय लिखित रूप में नहीं थे और शिक्षा सीधे आचार्य के मुख से विनिःस्तृत अब्दों द्वारा ग्रहण करनी पड़ती थी जिनका श्रुति के रूप में "श्रवण, ध्यान एवं चिन्तन" करना पड़ता था। इस प्रकार फा-हिएन् लिखता तै कि "उत्तर-मारत के विभिन्न प्रदेशों में धर्म-ग्रन्थ एक कुलपति के पश्चान् भावी कुलपति को मौखिक रूप में दिये जाते थे

રશ્ર



## श्री डॉ० राधाकुमुद मुकर्जी

और उसे प्रतिलिपि करने के लिए कोई लिखित ग्रन्थ प्राप्त नहीं थे। पाटलिपुत्र का केवल एक महायान विहार ऐसा स्थान था जिसे उसने इसका अपवाद पाया और जहाँ उसे शास्त्रों की एक प्रति "सर्वास्तिवाद सम्प्रदाय के अनुसार ७००० श्लोकों को, उसी की विस्तृत अपर पाण्डुलिपि जिसकी परम्परा भी एक कुलपति से दूसरे कुलपति को मौखिक अध्यापन द्वारा ही विना लिपिवद्ध किये चली आती थी, लगभग ६००० श्लोकों में अभिधर्म से लिए गये उद्धरण, एक सूत्र की २५०० श्लोकों की सम्पूर्ण प्रति तथा २००० श्लोकों में वैपुल्यपरिनिर्वाण सूत्र की परिवेष्टित पाण्डुलिपि भी प्राप्त हुई। अतः फा-हिएन् रांस्क्रुत (एवं पालि ?) का लेखन एवं भाषण सीखते हुए तथा शास्त्रों की प्रतिलिपि करते हुए तीन वर्ष तक यहाँ इका।"

उत्तर-भारत की चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के काल की जो उस समय वहाँ का सर्वोच्च सम्प्राट् था, संस्कृति के फा-हिएन् द्वारा लिखे गये वर्णन से यह स्पष्ट है कि उस काल में देश द्वारा अजित नैतिक उच्चता एवं भौतिक समृद्धि का सम्पूर्ण श्वेय-गुप्त वासन की कुशल व्यवस्था को प्राप्त है। विसेण्ट ए० स्मिथ की इस सम्मति का कि "चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासन की अपेक्षा भारतवर्ष किसी समय भी प्राच्य पद्धति के अनुसार सुचास्तर शासन व्यवस्था के अन्तर्गत नहीं रहा" तथ्य इससे प्रकट होता है। जैसा हम देख ही चुके हैं फा-हिएन् का सम्बन्ध बौद्धमतावलम्बी भारत और उसके ज्ञान एवं धर्म के केन्द्रों से था जो उस काल में भी भारतवर्ष की सीमा को पार कर गये थे और भारतीय दर्शन की सर्वोच्चता की बन्दना करते हुए एवं उसकी संस्कृति का कियात्मक रूप से अनुसरण करते हुए बृहत्तर भारत के निर्माण में सहायक हो रहे थे। उद्यान (वर्तमान स्वात) के सीमान्त प्रदेश में ही बुद्ध-भिक्षुओं से युक्त विहारों की संख्या ५०० थी। पंजाब भी बौद्ध विहारों से परिपूर्ण था जिनमें निवास करनेवाले बौद्ध विद्यार्थियों की संख्या १०००० थी। अकेली मथुरा नगरी में ही जो वैदिक धर्म का केन्द्र थी २० बिहार थे और उनमें ३००० भिक्षु निवास करते थे। जिस प्रदेश में बर्तमान संयुक्त-प्रान्त स्थित है उस काल में वहाँ की बैदिक धर्म की आवित्तमत्ता का परिचय वहाँ इस धर्म के विभिन्न ९६ सम्प्रदाय तथा मत होने से प्राप्त हो सकता है।

इस सम्पूर्णं विद्वत्ता का प्रतिनिधित्व एवं संरक्षण इसके कुछ महान्तम आचार्यों ढारा होता था। इनमें कुछ का जैसा हम देख चुके हैं फा-हिएन् ने नाम से उल्लेख किया है। इस प्रकार पाटलिपुत्र अपने ''सम्पूर्णं देश द्वारा समादृत एवं सम्राट् ढारा भी सेवित'' महायान के धुरन्धर ब्राह्मण आचार्य राधासामी के लिए विश्रुत था। दूसरा महान् आचार्य मुंजश्री नाम का ब्राह्मण बौद्ध आचार्य था जिसका देश के परम धार्मिक श्रमण तथा महायान भिक्षु आदर एवं प्रतिष्ठा करते थे।

यह भी हम देख चुके हैं कि उस काल में शिक्षण-संस्थाओं का व्यय व्यक्तिगत दानशीलता एवं शासन की उदारता से चलता था। ये दान मुद्रा के रूप में न होकर इन विहारों को कृषिक्षेत्र, फलफूलों के उद्यान या गृहदान करने के रूप में होते थे। भूमि के दान के साथ आवश्यक श्रमिक एवं बैल आदि भी दिये जाते थे। नागरिकों के व्यक्तिगत दान का जहाँ तक सम्बन्ध है यह लिखा गया है कि समीप निवास करनेवाले कुटुम्ब "इन भिक्षुओं के संघों के आवश्यक पदार्थों की पूर्ति प्राचर्य के साथ करते हैं जिससे वहाँ इनकी कमी नहीं रहती।" यह भी वर्णन किया गया है कि उचित ऋतु पर ये कुटुम्ब "तरल भोजन जो साधारण समय के अतिरिक्त ग्रहण किया जासके भिक्षुओं में वितरित कराने" में एक दूसरे की प्रतिस्पर्धी करते थे। फा-हिएन् "भिक्षुओं को दिये जानेवाले (शाखा में से) वार्षिक उपहार, वस्त्रों के तथा ऐसे अन्ध पदार्थों के जिनकी भिक्षुओं को आवश्यकता होती, दान" का उल्लेख करता है।

जैसा ऊपर संकेत किया जा चुका है यह भी विशेष ध्यान देने योग्य तथ्य है कि उच्च शिक्षा का माध्यम संस्कृत भाषा थी अतः उसे तीन वर्ष तक पाटलिपुत्र में रहकर फा-हिएन को सीखना पड़ी थी। यह भी मनोरंजक ज्ञातव्य है कि उस काल में आवार्यों के साथ-साथ घर्म-ग्रन्थों के सम्मान में भी स्तूप भिर्मित होते थे। इस प्रकार सारिपुत्र, महामौद्गल्यायन तथा आनन्द की स्मृति में स्तूपों का निर्माण हुआ था, जब कि इसी प्रकार के स्मारक अभि-धर्म, विनय तथा सूत्र प्रभृति उत्कृष्ट धर्म-ग्रन्थों को स्थापित करने के लिए भी निर्मित हुए थे। प्रत्येक हीनयान अथवा महायान विहार में गर्भ-गृह नामक एक स्थान होता था जहाँ उसके निवासी पूजन करते थे।

રશ્ર



## चन्द्रगुप्त दितीय विक्रमादित्य

अन्त में, हम यह भी देख चुके हैं कि गुप्तकालीन भारत में सार्वजनिक दानशीलता के फलस्वरूप जनता के श्रेय की उन्नति के अर्थ विपुल प्रकार की बहुसंख्यक संस्थाएँ वर्तमान थीं। इनमें से दातव्य औषधालय तथा यात्रियों को निवास, रायतीय, भोजन एवं जल प्रदान करनेवाली धर्म शालाओं का जिनमें जाति अथवा धर्म के भेदभाव के बिना सब को प्रवेश प्राप्त था प्रत्यक्ष दर्शी की भाँति फा-हिएन् ने उल्लेख किया है। इसके साथ-साथ सुअर पालना, मुर्गी आदि पालना, मांस के विकय-स्थल तथा मद्यशाला आदि आचार एवं नीति की विरोधी संस्थाओं को शासन की ओर से प्रोत्साहन प्राप्त नहीं होता था। प्याज एवं लहसुन सदृश उत्तेजक मसालों को भी राष्ट्र के भोज्य पदार्थों में से बहिष्कृत कर दिया गया था। अन्ततः हम कह सकते हैं कि गुप्त-साम्प्राज्य पश्चिम तथा पूर्व दोनों के साथ पोत-विद्या द्वारा संसर्ग स्थापित होने के मार्ग खोज रहा था। फा-हिएन् के वर्णन से प्रकट होता है कि ताम्प्रलिप्ति के समुद्री वन्दरगाह से लंका, जावा, सिआम तथा चीन सदृश देशों के साथ व्यापार में कितनी प्रगति थी तथा पश्चिम में भारत के समुद्र मार्ग द्वारा चलनेवाले व्यापार के फलस्वरूप रोम की मुद्दाएँ प्रचुर परिमाण में इस देश में और विशेषतः दक्षिण में आती थीं जिससे मुद्रा के लिए रोमन भाषा का शब्द दिनॅरिअस (denarius) गुप्त-साम्प्राज्य की मुद्राप्रण्डले का शब्द बन गया।



#### રશ્ક

For Private and Personal Use Only



त्रिविक्रम श्री इष्णाचार्य एष० ए०

विकमादित्य उपाधि या नाम से अनेक सम्प्राट् भारत में हो गए हैं। जनसाधारण की घारणा है कि इस नाम का परम पराकमी सम्प्राट् उज्जैन में हो गया है। प्राचीन इतिहास से अभी तक यह निक्चय नहीं हो पाया है कि उज्जयिनी में कोई विकमादित्य हुआ। एक इतिहासकार किसी को संवत्-प्रवर्त्तक विकमादित्य वतलाता है तो दूसरा उसके विरुद्ध प्रमाण देता है। जनश्रुति यह है कि विकम इसी नगरी का राजा था; उसी ने नवीन संवत् चलाया (ठीक दो हजार वर्ष पहले), शकों को हराया, प्रजा में धान्ति स्थापित की। उसकी बुढि, न्याय और दान की अनेक कहानियाँ प्रचलित है।

आज हम पाटलिपुत्र, कल्याण और तंजौर (तंजुबुर) के विक्रमादित्यों की चर्चा करेंगे। प्राचीन भारत के साहित्य के गम्भीर अनुशीलन से पचीसों विक्रमादित्यों को प्रकाश में लाया जा सकता है। विक्रमदेव\*, विक्रमसेन†, विक्रमराज‡ और विक्रमार्क§ जैसे कुछ अल्प नामान्तरों पर ध्यान न दिया जाय तो ज्ञात होगा कि भारत-भूमि ने अनेक यशस्वी राजाओं को जन्म दिया। दक्षिणापथ के दो शासकों ने भी अपने नाम को विक्रम चोल और विक्रम पांडघ जैसे विरुदों से घन्य किया।

चालुक्य बंश के छह सम्प्राटों ने इस उपाधि को धारण किया। किन्तु सर्वप्रथम गुप्त सम्प्राटों ने ही विकम शब्द का मान किया, भारत के अन्य सम्प्राट् इसको गुप्तों जैसी प्रतिष्ठा न दे सके। राजपूत काल में गांगेयदेव भी कलचुरिवंश का ख्यातिलब्ब शासक हो गया है, इसके दानपत्रों में भी 'विकमादित्य' उपाधि का उल्लेख पाया आता है।ॐ अपने स्वामी को लगभग बीस युद्धों में शत्रु को हराने का यश दिलानेवाले हेमू ∤ ने भी 'विकम' विरुद को अपनाया।

## स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य

स्कन्दगुप्त ढितीय चन्द्रगुप्त विकमादित्य के पौत्र थे। अपने राज्यकाल के प्रारम्भ में स्कन्द ने प्रजा को आन्तरिक षड्यंत्रों तथा बाह्य आक्रमणों से त्रस्त पाया। कुछ विद्वानों का अनुमान है कि स्कन्दगुप्त अर्पने सौतेले भाई पुरगुप्त से सिंहासन के लिए लड़े, किन्तु इस घटना का कोई प्रमाण नहीं।

- \* डाइनेस्टिक हिस्ट्री ऑफ नार्बर्न इण्डिया, पु० १०४१ । † नेपाल वंशावली । ‡ वही § चापवंशीय राजा ।
- 🛓 खैरह और जबलपुर के दानपत्र।
- 🥐 मुसलमान इतिहासकारों ने इसे विक्रमादित्य लिखा है। उनके मत से वह हिन्दू राज्य स्थापित करना चाहता था ।

રશ્વ



# त्रिविक्रम

जिस समय स्कन्दगुप्त के पिता महाराजाधिराज कुमारगुप्त राज्य करते थे उसी समय विदेशी बबंर हूणों ने सीमा-प्रान्त पीड़ित कर रखा था। अपनी विलासी प्रवृत्ति के कारण कुमारगुप्त ने इन हलचलों की ओर उचित ध्यान न दिया। वह चाहते तो हूणों पर विजय प्राप्त कर प्रजा को अभय दान देते। हूणों ने गांधार, उद्यान और उरश में अपना आतंक फैला रखा था। भारत के उत्तरी द्वार की अवहेलना का परिणाम यह हुआ कि "पाँचवीं शताब्दी के अन्त में कपिशा, गांधार और तपारहार के समृद्ध नगर (गुप्त साम्प्राज्य के प्रान्त) भारत के मानचित्र से सदैव के लिए मिट गए। इस आक्रमण ने उत्तरी भारत में अन्तिम यूनानियों के बचे-खुचे संस्मरण खो दिए। हूणों के आने के बाद भारत से उस सभ्यता का लोप हो गया जिसने शक, कुषाण तथा अन्य जातियों को पचा लिया था। उनके पादाकान्त ने महान् कुषाण सम्प्राटों द्वारा निर्मित मन्दिर, विहार तथा अन्य बेभव-प्रतीक धूलधूसरित कर दिए। उसी समय तक्षशिला का विद्तव-विद्यालय भूगर्भ में विलीन कर दिया गया।"\* इन हूणों से स्कन्दगुप्त अपने पिता के राज्यकाल में ही लड़ने चला। भीतरी के स्तम्भ-लेख से प्रमाणित है कि उसने हूणों की बढ़ती बाढ़ को एक बार फिर रोका:--- 'हूर्णयंस्य समगत्तस्य समरे दोभ्यांधरा कंपिता।'

किन्तु अपने वीर पुत्र की इस महान् विजय का जयनाद महाराजाधिराज कुमारगुप्त न सुन सके। 'पिता की मृत्यु के उपरान्त बिप्छुत होती हुई वंशलक्ष्मी को (स्कन्दगुप्त ने) अपने भुजबल से अरि को जीतकर भूमि पर पुनः स्थापित किया; और जलभरे नेत्रोंवाली अपनी माँ से मिलकर उसे परितोष दिया-ठीक उसी प्रकार जिस तरह कृष्ण ने अपने रिपु (कंस) को मारकर देवकी को छुड़ाकर दिया था।" ने इन काव्यात्मक ऐतिहासिक उद्गारों ने स्कन्द के शौर्य को अमर कर दिया है। माँ के नेत्रों में वैधव्य और विजयोल्लास एक साथ व्यक्त हो रहे हैं। देवकी और कृष्ण की उपमा से उस संकटावस्था का स्पष्ट आभास मिलता है, 'विचलित कुल-लक्ष्मी को फिर से अचल करने के लिए त्रियाम क्षितितल पर ही (स्कन्दयुप्त ने) शयन किया।' ‡ समरभूमि में कहाँ थे पर्यंक तथा अन्य विलास-बैभव ! शत्रु से घोर संग्राम करने के बाद प्रजावत्सल सम्प्राट् को अवस्य ही उस माता की गोद में मीटी निद्रा आई होगी जिसने उस सम्प्राट् को जन्म दिया और जो मृत्यु के उपरान्त भी अपने अंक में 'लक्ष्मी द्वारा वरण किए हुए'§ सम्प्राट् को समेट लेगी।

सुदर्शन झील जिल्ला पूर्व पूर्व से पश्चिम तक फैले हुए प्रदेशों की स्वयं कैसे देखभाल कर सकता था। अतः दूरस्थ प्रान्तों में योग्य प्रतिनिधि नियुक्त किए। गिरनार स्थान से प्राप्त शिलालेख में एक ऐसे ही योग्य, पर्णंदत्त नाम के प्रान्तपाल का उल्लेख हुआ हूँ। यह लेख अत्यन्त पुराना हूँ। सैंकड़ों वर्ष के अन्तर से उत्पन्न होनेवाले कई सम्प्राटों के शिलिपयों की लेखती का सौभाग्य प्राप्त करने के कारण महत्त्वपूर्ण माना जाता है। महाराज अशोक के पिता चन्द्रगुप्त मौर्य के मंत्री पुष्यगुप्त ने सौराष्ट्र में प्रजा के हित के लिए एक झील का निर्माण कराया था। अशोक के समय सौराष्ट्र मंडलाधीश यवन तुपास्फ था। तुषास्फ ने भी जनता-जनादन की सेवा के लिए उस जलाशय में से नहरें निकलवाई थीं। विकम-संवत् २०७ में सुराष्ट्र और मालवा का राजा खदामन था। इस शक सम्प्राट् ने भी उसी शिला पर अपनी यशोगाथा खुदवाई। रुद्रदामन् की इस प्रशस्ति से ज्ञात होता है कि उसने अपनी निजी सम्पत्ति द्वारा इस कासार का जीर्णोद्वार कराया। उसने इस झील का बिस्तार तिगुना कराकर 'सर्व तटो' पर सेतु (बाँध) निर्मित कराए। कृ

स्कन्दगुप्त के समय यह प्रसिद्ध ऐतिहासिक झील फिर जीर्ण हो गई थी; जल सूख} गया। वास्तव में सुदर्शन के स्थान पर वह अब दुर्दर्शन नाम सार्थक कर रही थी। । प्रजा को विशेषकर गर्मी के दिनों में कष्ट होने लगा, अत: प्रभुत धन-

- \* पितरिदिवमुपेते विष्लुतां वंशलक्ष्मीं भुजबलविजितारियंः प्रतिष्ठाप्य भूयः। जितमिव परितोषान् मातरं सासुनेत्रां हतरिपुरिव कृष्णो देवकीमभ्युपेतः॥
- † इम्पीरियल गुप्ताज, आर० डी० बनर्जी ।
- ‡ विचलितकुललक्ष्मीस्तम्भनायोद्यतेन क्षितितल्शयनीये येन नीता त्रियामा।
  - समुदितबलकोशान् पुष्यमित्रांश्च जित्वा क्षितिपचरणपीठे स्थापितो वामपादः॥ (भीतरी से)
- ई स्वमात् कोझात् महता धनौधेनातिमहता च कालेन त्रिगुणवृढ़तरविस्तारायामं सेतुं विधाय सर्वतटे। महाक्षत्रप रुढ़दामन् की गिरनार प्रशस्ति।
- 🛉 जयोहलोके सकलं सुदर्शनं पुत्रान् हि दुर्दर्शनतां गतं क्षणात् । स्कन्दगुप्त का लेख ।
- 🌶 व्यपेत्य सर्वान्मनुजेन्द्रपुत्रान् लक्ष्मीः स्वयं यं वरयाञ्चकार ॥

રર્ષક



### श्री कृष्णाचार्य

राशि लगाकर उसके उद्धार में फिर हाथ लगाया गया। सुदर्शन-उद्धार के साथ साथ वहाँ के स्थानीय शासक चक्रपालित ने विष्णु मन्दिर की स्थापना भी कराई।

इसी प्रकार न जाने कितने लोक-संग्रहात्मक कार्यों में परमभागवत स्कन्दगुप्त ने हाथ लगाया होगा ! कहा जाता है कि हूणों से तृतीय बार युद्ध करते-करते इस विक्रमादित्य ने प्राणों की आहुति दी । गुप्तवंद्य में स्कन्द अन्तिम प्रतिभासंपन्न और प्रभावशाली नृप हुआ । इस सम्प्राट् के उपरान्त गुप्तों का सूर्य सदैव के लिए गुप्त हो गया ।

# विकमादित्य षष्टः कल्याण चाऌ्र य

चालुक्य वंस में छह विकमादित्य हो गए हैं, किन्तु इनमें सर्वश्रेष्ठ सम्प्राट् षष्ट विकमादित्य हुए । इनके पिता सोमेश्वर के तीन पुत्र थे––मोमेश्वर ढितीय, विकमादित्य और जयसिंह ।

मझले भाई विकमादित्य ने युवराजकाल में ही आसपास के शक्तिशाली शासकों से लोहा लिया। सर्व प्रथम केरल के सम्राट् को ननमस्तक किया। विकमादित्य को अपनी ओर प्रयाण करते सुनकर सिंहल के राजा ने पराजय स्वीकार करली। अब पल्लयों को परास्त करने का संकल्प किया। पल्लय-वंश के राजाओं से विकमादित्य के पूर्वज लड़ चुके थे और पल्लवों का दमन भी किया जा चुका था। पल्लवों की शक्ति क्षीण नहीं हो पाती थी, कुछ ही समय में युद्ध के लिए फिर प्रस्तुत हो जाते थे। विकमादित्य\* के राजकवि बिल्हण ने अपनी प्रसिद्ध ऐतिहासिक पुस्तक 'विकमांकदेवचरित' में लिखा है कि चोलपति 'भागकर कन्दराओं में छिप गए।' विकम ने कांची में प्रवेश कर अपार धन प्राप्त किया। इसी प्रकार वेंगी और चक्रकोट में अपनी साख स्थापित की।

विकमादित्य पष्ट अनेक देशों को जीतने में लगे ही हुए थे कि अचानक ही पिता के तुंगभद्रा में प्रवेश कर शरीर छोड़ने का समावार मिला। विकम कल्याण में लौट आए और नवीन सम्प्राट् (अपने ज्येष्ठ भाई सोमेश्वर द्वितीय) को युद्ध रो प्राप्त समस्त धन भेंट किया। 'विकमांकदेवचरित' पढ़ने से विदित होता है कि सोमेश्वर का व्यवहार विकमादित्य के प्रति प्रशंसनीय रहा, किन्तु वह प्रेम स्थाई न रह सका। कल्हण के शब्दों में वह 'प्रजाउत्पीड़क' शासक था। दिन पर दिन स्थिति वदलती गई। अन्त में विकमादित्य ने अपने छोटे भाई जयसिंह को साथ लेकर राजनगरी त्याग दी। सम्प्राट् सोमेश्वर ने (सम्भवतः) विकमादित्य के पराक्रम से भयभीत होकर पीछे से सेना भेजी, किन्तु उस सेना को अनुभवी विकमादित्य से परास्त होकर दुर्दशाग्रस्त अवस्था में लौटना पड़ा।

विकमादित्य ने युवराजकाल में जीते हुए प्रदेशों में सेना लेकर आपत्तिकाल में काम आनेवाले भिन्नों की परीक्षा करने की इच्छा की । तुंगभद्रा नदी के तट पर सेना का संगठन किया गया। बनवासी के राजा ने विकमादित्य के साथ सहानुभूति का व्यवहार किया और यहाँ कुछ दिन तक उसे ठहरना पड़ा। आगे बढ़ने पर विकम का सत्कार मलय, कोंकण और अलूप के शासकों ने भी किया। केरल सम्प्राट् (मलाबार) ने युद्ध करना ही निश्चित किया; किन्तु विकमादित्य को कुछ भी कठिनाई न हई, उसके विकम ने शीघ ही उसे झुका दिया। अब कांची में द्रविड़ों से मुठभेड़ होने की प्रारम्भिक अवस्था में ही कॉचिराज झुक गए, यहाँ तक कि अपनी कन्या देकर विकम को अपना जामात्र बनाया। विकमादित्य तुंगभद्रा लौट आए। किन्तु उसी समय वैंगी के राजा ने कांची को हस्तगत कर लिया। चालुक्यों के आकमणों से कांची के पल्लव शासक निर्बल हो गए थे, जो चाहता वही घुस पड़ता। दूसरे कांची के सम्प्राट् वृद्ध थे। इस सफलता से उत्साहित हो वैगीपति ने विकमादित्य के भाई सम्प्राट् सोमेश्वर को भी भड़काया। वैंगी और चालुक्य सम्प्राटों ने एक साथ तुंगभद्रा पर आक्रमण करके विकम की शर्कि को नष्ट करना चाहा। विक्रमादित्य विचलित नहीं हुए। अपने शौर्य और बुद्धि-वैभव से आगे और पीछे दोनों

\* विकसादित्य के पिता सोमेक्वर प्रथम भी ख्यातिलब्ध झासक थे; इन्होंने भी चोल 'राजाधिराज' को हराया। वे कृष्णा नदी के किनारे युद्ध में वीरगति को प्राप्त हुए। इसी प्रकार मालवा और कांची तक अपना प्रभुत्व फैलाया। उत्तर में (बुन्देलखण्ड) कर्ण को हराया। सोमेक्वर क्षैव थे; भयानक ज्वर और क्षरीर से ख़टकारा पाने के लिए उन्होंने तुंगभद्रा नदी में प्रवेझ कर प्राण विर्साजत किए।



# त्रिविक्रम

सेनाओं को एक साथ हराया। सर्व प्रथम श्वसुर का उद्धार किया, उसके उपरान्त कल्याण में प्रवेश किया। कुछ 'संकोच के साथ' भाई को सिंहासनच्युत कर बन्दी बनाया।

विक्रम-संवत् १०७५ में विक्रमादित्य का अभिषेक हुआ । विक्रमादित्य ने पचास वर्ष तक राज्य कर प्रजा में शान्ति स्थापित की । सम्राट् होने के उपरान्त भी यत्रतत्र युद्ध चलते रहे, किन्तु कुलपरम्परा के अनुसार अव युद्धों का भार उसके ज्येष्ठ पुत्र 'राजाधिराज' पर आ गया ।

विकमादित्य ने अभिषेक के दिन से नवीन संवत् भी प्रचलित किया, किन्तु वह शीघ्र लुप्त हो गया। विकमादित्य के जीवन का अधिकांश भाग युद्ध में व्यतीत हुआ । अपने भाई को सिंहारान-च्युत करनेवाली घटना सिद्ध करती है कि राजदण्ड शक्तिशाली हाथों में ही रह सकता है।

अन्य विकमादित्यों की भाँति चालुक्य-वंश का यह सम्राट् भी विद्याप्रेमी था। याज्ञवल्वयस्मृति पर टीका करनेवाले दो प्रसिद्ध विद्वान् हुए। प्रथम बंगाल के जीमूतवाहन और द्वितीय विज्ञानेस्वर ) विज्ञानेस्वर की टीका मिसाक्षरा जीमूतवाहन से भी अधिक प्रामाणिक समझी जाती है क्योंकि सारे भारत में, वंगदेश को छोड़कर, विज्ञानेस्वर का मत प्रचलित है। यह विज्ञानेस्वर, मिताक्षरा के लेखक, विकमादित्य की सभा के ही रत्न थे। दूसरे प्रसिद्ध विद्वान् काश्मीरी पंडित बिल्हण थे। ऊपर बतलाया जा चुका है कि आपने 'विक्रमांकदेवचरित' नामक प्रसिद्ध ऐतिहासिक पुस्तक की रचना की है। संस्कृत-साहित्य में बाण के 'हर्षचरित' के अतिरिक्त दूसरा ऐतिहासिक ग्रन्थ यही है।

विकमादित्य त्रिभुवनमल्ल, कलिविकम और परमाडिराय नामों से भी प्रसिद्ध थे। वास्तविक नाम इन्हीं में से कोई रहा होगा; किन्तु रणक्षेत्रों में अनेक विजयों को अर्जित करने के कारण विकमादित्य नाम से प्रसिद्ध हो गए। विल्हण लिखता है कि विकमादित्य की रानी (महिषी महादेवी) चन्द्रलेखा अनुपम सुन्दरी थी। विकम को उसने एक स्वयंवर में वरण किया। महाशय मांडारकर स्वयंवरवाली घटना पर सन्देह करते हैं, किन्तु जब तक इसके विपक्ष में कोई प्रमाण नहीं मिलता तब तक इस घटना को सत्य ही मानना उचित है। विकमादित्य ने विष्णु के एक मन्दिर की स्थापना कराई और उस मन्दिर के सम्मुख सुन्दर तड़ाग निर्मित हुआ। उसने विकमपुर नगर भी वसाया। विल्हण लिखता है कि पुरवासी उसके शासनकाल में "रात में भी ताले नहीं लगाते थे; चोरों के स्थान पर सूर्य रक्ष्मियाँ ही दूसरों के घरों में चुपके से प्रवेश करती थीं।"

# विकम चोल

नवीं शताब्दी में तंजौर को केन्द्र मानकर चोल राज्य साम्राज्य के रूप में विकसित हुआ। इस राजवंश में प्रथम प्रतापी राजा राजराज चोल हुए। अपने २८ वर्ष के शासनकाल में, (विकम-संवत् १०४२ से १०६९ तक) आसपास के सम्प्राटों, जैसे चेर, वेंगी के चालुक्य, मलाबार तट पर कोल्लम, कलिंग के उत्तरी खण्ड, कुर्ग और पांडधों को हराया और इनमें से अधिकांश को अपनी छत्रछाया में कर लिया। किस्तु राजराजदेव के अद्भुत पराक्रम का आभास तब हुआ जबकि उसने भारत के बाहर भी अपनी छत्रछाया में कर लिया। किस्तु राजराजदेव के अद्भुत पराक्रम का आभास तब हुआ जबकि उसने भारत के बाहर भी अपना समुद्री बेड़ा दृढ़ करके लंका पर आक्रमण किया। अपने राज्यकाल के बीसवें वर्ष में लंका को भी साम्राज्य में सम्मिलित कर लिया; समुद्री सेना के बल पर अन्य कई द्वीपों से भी धन एकत्रित किया [लकदीव (?) और माल्टीव (?)] अस समय ब्रह्मा तक चोल राज्य के नाविक आया जाया करते थे।

राजराज से भी अधिक ऐश्वर्यवान् सम्राट् राजेन्द्र चोल, जिसको विकम चोल भी कहा गया है, हुआ । लंका-विजय के उपरान्त राजराज ने स्वयं युद्धों में भाग लेना कम कर दिया और विकम चोल को अपने वंश-परम्परा के अनुसार युद्ध कार्यकम का भार विक्रम-संवत् १०६८ में दे दिया।

राजेन्द्र या विक्रम चोल आज इस संसार में नहीं है किन्तु वह अपने पीछे सैकड़ों लेख साक्षी स्वरूप छोड़ गया है । इन लेखों में उसकी वीरता के मनोरंजक वर्णन आज भी एक हजार वर्ष पहले के इतिहास की कहानी कहने को प्रस्तुत हैं ।

तिरु मन्नि वळर लेख से ज्ञात हुआ है कि अपने राज्यकाल के तीसरे वर्ष (राज्यकाल विक्रम-संवत् १०६९) में वीर राजेन्द्र ने इडुतुरईनाडू, बनवासी, कोल्लीप्पाक्कई और मण्डैक कडम्कम् को जीत लिया ।



#### श्री कृष्णाचार्य

दूसरा पग चालुक्यों के विरुद्ध उठाया गया।<sup>♥</sup> सत्याश्रय उस समय चालुक्यों के सम्प्राट् थे। विकम ने श्रुतिमान नक्कन चन्द्रन को शत्रु के हाथी पर आकमण करने की आज्ञा दी। चन्द्रन युद्ध में वीरगति को प्राप्त हुए। यह युद्ध अन्त में स्वयं विक्रम को लड़ना पड़ा। तुंगभद्रा पार जा शत्रु के हृदयदेश में युद्ध करके राजधानी तक अपने रथों के चकीं को प्रवर्तित किया। इस प्रकार पल्लवों के स्थान पर चोलों से चालुक्यों का शत्रुभाव का विनिमय हुआ। सारे दक्षिण में पल्लवों के उपरान्त अब चोल सर्वोपरि शासक हो गए। युद्ध का अन्त चार वर्षों में हुआ।

रूंका-विजय—सिंहासनस्थ होने के पाँचवें वर्ष घुर दक्षिण की ओर विजयवाहिनी चली। लंका में उस समय महिन्द पंचम राज्य करते थे। † राजेन्द्र के पास समुद्री युद्ध में कुशल योद्धाओं और पोतों का अभाव न था। पिता द्वारा आयोजित की हुई सेना को और अच्छी तरह से दृढ़ करके विकम चोल ने भी लंका पर द्वितीय चोल-आक्रमण किया। राजधानी में प्रवेश करके बहुमूल्य राजमुकुट हरण किया। इन्द्र के मुकुट और हार भी, जो पूर्व समय में पाडचों के पास थे, हस्तगत किए। लंका चोल साम्प्राज्य के अन्तर्गत सिला लिया गया।

**केरलों से युद्ध—**केरल विजय का ठीक-ठीक स्वरूप वतलाना कठिन है। इतना निश्चित है कि केरल और पांडच को जीतकर राजेन्द्र ने अपने साम्प्राज्य में सम्मिलित कर लिया। इन भागों पर अपने पुत्र 'जयवर्मन् सुन्दर चोलपांडच' को शासक नियुक्त कर दिया। तुंगभद्रा से लेकर लंका तक के प्रदेशों पर चोल राज्य की ध्वजा फहराने लगी।

विकम-संवत् १०७८ में पश्चिमी चालुक्यों से फिर युद्ध हुआ। 'तामिल-प्रयस्ति' के अनुसार ''साड़े सात लाख दृढ़ स्वभाववाले रहपाड़ि (निवासी), विपुल धनराशि तथा जयसिंह की ख्याति को हर लिया। मुरांगी के रणक्षेत्र से पलायन कर चालुक्यों का राजा कहीं जा छिपा।'' श्री नीलकण्ठ शास्त्री के मत से बिकम को धन तो मिला किन्तु जनपद सम्बन्धी लाभ नहीं हुआ; उनकी धारणा है कि तामिल प्रशस्ति की साढ़े सात लाख रहपाड़ियों के आत्मसमर्पण की बात अत्युत्तिपूर्ण है।

समुद्र-पार----विकम चोल की विजय-चमू को इतने से ही सन्तोष नहीं हुआ । सम्प्राट् राजराज की जलसेना का भी पूरा-पूरा उपयोग करने की योजना बनी । अपने राज्यकाल के चौदहवें वर्ष में बंगाल सागर को पार कर राजेन्द्र की सेना 'कडारम्' पहुँची ! अभी तक कडारम् शब्द से वड़ी उलझन पड़ी हुई थी, किन्तु विकम-संवत् १९७५ में महाशय कोएड्स

<sup>\*</sup> होहूर लेख। † महावंदा। ‡ इसी लेख में 'विक्रम चोल' उपाधि का प्रयोग हुआ है। § हिस्ट्री ऑफ फाइन आर्ट्स् इन इण्डिया एण्ड सीलोन।



## त्रिविकम

(Coedes) को वर्मा में (पेगू) सिकता-प्रस्तर के बने हुए दो अष्टकोणीय विजयस्तम्भ मिले। उस ऐतिहासिक खोज ने सिद्ध कर दिया है कि विकम चोल यहाँ तक आया। तामिल प्रशस्ति इस युद्ध का वर्णन इन शब्दों में करती है :---

(उसने) ''उत्ताल तरंगायमान समुद्र में कई जलयानों को भेजकर कडारम् के राजा संग्राम विजयोतुंग वर्मन् को वन्दी बना लिया, उसके महान् हाथियों को घेरा, राजा के धर्मपूर्वक एकत्रित राजकोष को हस्तगत किया। देश का युद्धढार 'विद्या-धर तोरण' चोल सेना ने ग्रस लिया।'' विक्रम-संवत् १०८२ से १०८४ में पेगू को जीतने के उपरान्त नीकोबार (नक्कवारम्) और अण्डमन द्वीपों पर भी विजयपताका फहराई गई।

चीन से लेकर पूर्वीय द्वीपों में व्यापारिक मुविधा प्राप्त करने के लिए ही इन-युढ़ों की आवश्यकता हुई । विकम-संवत् ११४५ के सुमात्रा में प्राप्त तामिल लेखों से तामिल सौदागरों का होना उक्त उद्देश्य की पुष्टि के लिए यथेष्ट है।

चोलवंश में विकम चोल (वीर राजेन्द्र) से महान् दूसरा सम्राट् न हुआ। उसकी इन विजयों के अतिरिक्त विभिन्न लेखों में प्रयुक्त उपाधियों से भी उसकी महानता का अनुमान किया जा सकता है :--१. मुडिगोण्ड चोल; २. पण्टिल चोल; ३. वीर राजेन्द्र; ४. गंगैकोण्डचोल, ५. राजकेशरीवर्मन् वीर राजेन्द्र देव; ६. विक्रम चोल।

उपसंहार --- इन उपाधियों से स्पष्ट है कि विकम चोल वीर, पण्डित तथा धार्मिक सम्राट् था। इन तीनों गुणों के अभाव में 'विकमत्व' की स्थापना नहीं हो सकती। चोलवंशीय इतिहास के पृष्ठों को उलटकर देखने से ज्ञात हो जाता है कि प्रशस्तिकारों ने साम्राज्यवादी नीति के फलस्वरूप तुए राज्यों को चोल साम्राज्य में मिलाए जाने पर उत्साह प्रदर्शित न कर संगा के जल को प्राप्त करने में ही उत्साह दिखलाया है। गंगा का जल धार्मिक भावना को तो जाग्रत करता ही है साथ में दिग्विजय का उच्च आदर्श भी उपस्थित हो जाता है। अपने विकम से अन्यान्य देशों में युद्ध-रथ के चक का सफलतापूर्वक प्रवर्तन करना तथा उन सम्राटों को अभय का वचन देना ही वास्तविक दिग्विजय है। मनु (भारत का प्रथम समाज तथा राजनीतिशास्त्री) और कौटल्य ने भी राजा के कर्त्तव्यों में यह बतलाया है कि अन्य राज्यों को जीनकर वहीं के राजा को पुन: उस क्षेत्र का अधिकारी बना देना चाहिए। कारण यह है कि स्थानीय शासक ही अपनी प्रजा के वर्म तथा परम्परागत कार्य पद्धति से परिचित रहता है अतः वही अपनी प्रजा की समुचित सेवा कर सकता है। पोष्ठ-प्रदर्शन का नाम ही दिग्विजय है; संकुचित भावनावश साम्राज्यबुद्धि को उसमें गन्ध भी नहीं।

संक्षेप में 'विकम' शब्द की महिमा पर वाक्य लिख लेखनी को विराम दिया जायगा।

विकम शब्द का इतिहास भी कम मनोरंजक नहीं हैं। आयों के प्राचीन एवं प्रियतम वर्म और गाथा ग्रम्थ ऋभ्वेद में इस सब्द को सर्वप्रथम प्रतिष्ठा मिली। उस समय विष्णु सूर्य का पर्याय था। विष्णु की प्रशंसा में ऋषियों ने अनेक मंत्रों की सृष्टि की है। अधिक प्रसिद्ध मंत्र यह हैं :---'इदं विष्णुयिचक्रमे त्रेघा विदने पदम्।'

थिष्णु का ऐश्वर्य समस्त विश्व में रम गया क्योंकि उसका विकम (वल) इतना पुष्ट था कि तीन पगों में ही सब कुछ नाप डाला। भारत में युगयुगान्तरों के राजा दिग्विजयों द्वारा उसी विकम की स्थापना करते आए हैं। युद्धरथ के चक-प्रवर्तन द्वारा वह मानों अपना थिकम नापना चाहते हैं। सूर्य-रश्मियाँ कहाँ नहीं जातीं ? इसी प्रकार वह सोचते हैं कि उनका रथचक (पहिया) कहाँ नहीं जा सकता ?

विकम शब्द में सभी प्रकार की शक्तियों का समावेश हो गया है, उसकी आत्मा में भारतीय आयों ने युग-युग की साधना के फलस्वरूप लोक-संग्रहात्मक समस्त उपकरणों की भावना उँड़ेल दी है ! पालवंशीय सम्प्राट् धर्मपाल ने त्रिहार प्रान्त में एक विश्व-विद्यालय की स्थापना कराई, उसका नाम था 'विकम-शिला' । चालुक्यवंशीय धण्टम् विकमादित्य ने जिस नई नगरी का निर्माण कराया उसका नाम भी 'विकमपुर' हुआ । राजाओं के अतिरिक्त मंत्रियों के नाम भी 'विकम' हुआ करते थे ।\* न जाने कितने रूपों में विद्या-प्रकाशन, बुद्धि-प्रदर्शन, धन-प्रभुत्व तथा ऐश्वर्य-प्रान्ति आदि अनेक सांस्कृतिक चेतनाओं को व्यक्त करने के लिए इस शब्द की उपासना की गई है ।

\* डाइनेस्टिक हिस्ट्री ऑफ नॉर्टनं इण्डिया, पृ० १०४१।



# यौधेयगण और विक्रम श्री राहुल सांकृत्यायन त्रिपटकाचार्य

श्रीगन्त मगध के कोई साधारण से सामन्त थे जो ३२० ई० से पहले मौजूद ये। यह एक साधारणसा सामन्तवंश गप्तों जैसे एक असाधारण राजवंश को जन्म देगा उस समय इसकी कौन कल्पना कर सकता था ? लेकिन उनके पुत्र चन्द्रगप्त प्रथम को लिच्छिवि कन्या कमारदेवी से ब्याह करने का मौका मिला और इस वंश का भाग्य पलट गया । लिच्छिवि ब द्वकाळ में एक प्रबल प्रजातंत्री (गणतंत्री) जाति थी। उसके सामने मगध और कोशल के प्रतापी राजा भी नहीं ठहर सकते थे, उनकी स्वतंत्रप्रियता इतिहास-प्रसिद्ध है। कौन जानता था कि ऐसे स्वतंत्रताप्रिय क्षेष्ठ कुल में गणतंत्र व्यवस्था का विनाशक जन्म लेगा । कंगारदेवी ने दिग्विजयी सम्राट्, समुद्रगुप्त (३३५-३८०) को पैदा किया । उस समय पूर्वी भारत में गण समाप्त हो चके थे, लेकिन पश्चिमी भारत—विशेषतः सतलज और यमना तथा हिमालय और आधनिक ग्वालियर के बीच में वडे सुक्तिशाली गणों का शासन था। ऐतिहासिकों में किसी ने पद्मावती (पवायाँ, ग्वालियर-राज्य) के भारशिवों को पाँच शताब्दियों से चले आने यवन और बक राजाओं का उच्छेत्ता कहा, किसी ने गप्तवंश को इसका सारा श्रेय दिया, लेकिन डॉ॰ अल्तेकर का नया अनसन्धान इस विषय में सबसे अधिक प्रामाणिक हैं । और दरअसल विदेशी शासन का उच्छेद उत्तरी भारत के किसी प्रतापी राजा ने नहीं किया, उच्छेद किया भरतपुर से उत्तर यमना सतलज और हिमालय के बीच के प्रतापी यौधेयगण ने। यौधेयगण ने यह सिद्ध करके दिखला दिया कि गणशक्ति—जनशक्ति रांजरांकित से कहीं अधिक प्रभताशाली होती है। उस समय कम से कम आसपास के प्रदेशों में इस प्रतापीगण की कीर्ति खब फैली होगी। लेकिन समय आया कि उस विजयिती जाति का नाम भी रोष नहीं रह गया और उनके अस्तित्व के बारे में ? यदि उनके सिक्के जहाँ-तहाँ बिखरे न मिले होते तो शायद इलाहावादवाले अशोकस्तम्भ पर उत्कीर्ण समुद्रगुप्त के शिलालेख से भी उनका ज्यादा पता न लगता । यौधेयों के वीर सेनापति भी रहे होंगे, उनकी गणसंस्था के सभापति भी रहे होंगे, मगर उन्होंने अपने सिक्कों पर लिखा---''यौधेयगणस्य जयः'' (यौधेयगण की जय)। पीछे का इतिहास भी बतलाता है कि विदेशियों को भारत पर प्रभुता। प्राप्त करने के लिए यमना और सतलज के बीच ही के किसी स्थान पर अपनी अन्तिम निर्णायक लड़ाई लड़नी। पड़ी होगी। और यह प्रदेश था यौधेयों के हाथ में । यहीं अपनी भूमि पर किसी जगह यौधेयवीरों ने ईसा की तीसरी सदी में शक-शासन का सर्वनाश किया और फिर डॉ० अल्तेकर के अनुसार ''यौधेयाना



## यौधेयगण और विक्रम

जयमंत्रधारिणाम्'' जयमंत्र जाननेवाले यौधेयों पर गुजरात के प्रतापी शक-शासक रुद्रवामा ने १४५ ई० में प्रहार किया था। सम्भव है उस समय उनकी कुछ क्षति हुई हो, रुद्रदामा के लेख से ऐसा ही पता लगता है-ल्लेकिन वे नष्ट नहीं हो पाए। चौथी शताब्दी के मध्य में विजयी समुद्रगुप्त भी यौधेयों का उच्छेद नहीं कर पाया। हाँ, उसने यौधेयों और उनके दक्षिणी पड़ौसी आर्जुनायनों को करदान के लिए विवश अवश्य किया। अभी भी गुप्तवंश के सर्वश्रेष्ठ वीर में यह सामर्थ्य नहीं थी कि वह यौधेयों को नामशेष करता।

समुद्रगुप्त को चन्द्रगुप्त द्वितीय (विक्रमादित्य ३८०-४१३) जैसा यशस्वी पुत्र प्राप्त हुआ। इसमें शक नहीं डसके शासनकाल में भारतीय काव्य-सरस्वती ने कालिदाल जैसा अमर कलाकार प्राप्त किया। मूर्तिकला एवं चित्रकला भी उन्नति के उच्च शिखर तक पहुँची, लेकिन जब हम स्वतंत्रता प्रेमी यौथेयों के अस्तित्व के वारे में अधिक पूछताल करते हैं तो वहाँ हमें चन्द्रगुप्त का ही रक्तरॉजित हाथ दिखलाई पड़ता है। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की कृतियों को यौथेयों की तरह भूलाया नहीं जा सका, इससे यही पता लगता है कि शायद उसका प्रयत्न अधिक सामयिक था। मगर यौधेयों के साथ भारतीय जनता के मस्तिष्क से इस विक्रमादित्य ने यह ख्याल भी हटा दिया कि राजा या सामन्त के बिना ही जनता स्वयं अपना शासन आन्ति और युद्ध हर समय में अच्छी तरह कर सकती है।

यौधेयों का इतिहास भारतीय इतिहास का कम गौरवपूर्ण अध्याय नहीं है, वल्कि आज की जन-जागृति के समय के लिए तो वह और भी अभिमान और पथ-प्रदर्शन की वस्तु है। लेकिन यौधेयों के गौरव गणतन्त्र के नाम तक को मिटा डालने की, जान पड़ता है हर पीढ़ी के सामन्तों और उनके पुरोहितों ने अपथ ले ली थी। कातिल ने बहुत सावधानी से अपने काम को किया था, लेकिन खून सर पर चढ़कर बोलने के लिए तय्यार हो रहा है। तभी तो यह विस्मृत वीर जाति अपने विखरे हए सिक्कों और अपने विरोधियों के शब्द-संकेतों से पूनः सजीव हो हमारे सामने आ उपस्थित हो रही है।

उसके इतिहास को पुराणों में स्थान नहीं मिला, उसकी कीर्तिगाथा को बन्दीजनों ने नहीं गाया, मगर उसके सिकके एवं "यौधेयाना जयमंत्रधारिणाम्" जैसे छोटे छोटे वाक्यों से उसकी विधाल वीरता की यसोदुन्दुभी फिर एक बार भारत में बज कर ही रही। जिस तरह हमारे पुराने कथाकारों ने यौधेयों, उनके अन्तर्वर्ती आग्नेयों के साथ उपेक्षा का बत्तीव किया, आजकल राष्ट्रीयता के नाम पर लिखे जानेवाले इतिहासों में भी उनके साथ देहतर वर्त्ताव की उम्मेद नहीं की जा सकती। मगर समय पलट चुका है। बुद्ध के समकालीन लिच्छिवियों, सिकन्दर के समकालीन क्षुद्रक, मालव आदि गणतंत्रों और सदा के लिए बुझने से पहले यौधेयों ने पराकम दिखलाकर जिस तरह जनशक्ति को जयमाला पहनाई उसे अब भुलाया नहीं जा सकता।

यौधेयों के बारे में प्राप्त सिक्के, अभिलेख तथा उनकी विखरी हुई सन्तानों की दन्तकथाओं और वंशपरम्पराओं के ढाँवे पर ऐतिहासिक कल्पना के सहारे एक साकार समाज, साकार मूर्ति का चित्रण किया जा सकता है, मगर वह तो किसी आगे के लेखक का काम है । हाँ यह सवाल हो सकता है कि यौधेयों के खून का अपराध चन्द्रगुप्त विकमादित्य के सिर क्यों मड़ा जाय ? इसीलिए कि विकमादित्य के पिता ने यौधेयों के उच्छेद की नहीं, केवल कर लेने भर की बात कही और चन्द्रगुप्त के बाद यौधेयगण का कहीं नामोनिशान नहीं मिलता । आखिर उस उच्छेद को आत्महत्या के मत्थे नहीं मढ़ा जा सकता, जो एक सामन्तशाही शासक राजा के लिए सम्भव होते हुए भी सारे गण (जन) के लिए सम्भव नहीं । यौधेयों का उच्छेत्ता इतिहास में चन्द्रगुप्त विकमादित्य से अलग कोई नहीं प्राप्त होता । इस विकमादित्य को शकारि की उपाधि से बढ़कर गणारि की उपाधि दी जा सकती है । आज विक्रम \* का जयस्तम्भ स्थापित करते समय सिक्के के इस दूसरे पहलू को भी ध्यान में रखना होगा । आखिर आजके प्रभुताशाली वर्ग भविष्य के स्वामी नहीं हूँ । जो भविष्य के कर्णधार होंगे उनकी श्रद्धा और सम्मान का भाजन विक्रम से अधिक यौधेयगण होगा । एवमस्तु, हम भी पुराने सिक्तों के अक्षरों को सजीव करते हुए वोलें, ''यौधेयगणस्थ जयः''।

\* स्पष्टतः यह विक्रमादित्य ई० पू० ५७ सन् के संवत्-प्रवर्सक विकमादित्य नहीं हैं, वे तो 'गणारि' न होकर "गणाध्यक्ष" ही हो सकते हैं। विद्वान लेखक ने सिक्के के इस पहलू पर विचार नहीं किया। सं० ।

રરર



# श्री डॉ॰ राजाराम नारायण सालेतूर, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰, डो॰ लिट्॰

यशस्वी गुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के राज्य-काल में व्याप्त सामाजिक जीवन की कतिपय वातों की कुछ विशद रीति से खोज करना ही प्रस्तुत लेख का उद्देश्य है। अब तक प्राप्त उसका पूर्वतम अभिलेख मयुरा का शिलालेख है जिसपर गुप्त-संवत् ६१ \*, पड़ा हुआ है। यह कल्पना करना भी युक्तिसंगत माना जा सकता है कि सम्भवत: उसने ३८० ई० से राज्य-करना प्रारम्भ किया, और उसका राज्यकाल अधिक से अधिक सन् ४१२-४१३ ई०† तक चला। ऐसा उसके साँची के शिलालेख से भी जात होता है जिसपर उक्त तिथि पड़ी हुई है। उक्त वातों से यह परिणाम निकाला जा सकता है कि सम्भवत: उसने सन् ३८० ई० से ४१२-१३ ई० तक राज्य किया। जब हम यह मानकर चलते हें तो इस बात की कल्पना पूर्व में ही कर लेनी पड़ती है कि उसके बड़े भाई रामगुप्त ने उसके पूर्व कम से कम कुछ वर्षों तक राज्य किया, यद्यपि उसके राज्य के अस्तित्व‡ को कुछ लोग अब तक स्वीकार नहीं करते। इस लेख में

- \* ई० आई० २१, संख्या १, पृष्ठ ८।
- † फ्लीट, सी॰ आई॰ आई॰, III, (५), पृष्ठ ३३।
- ‡ इस विषय पर मेरी पुस्तक, 'लाइफ इन गुप्त एज', पृष्ठ १४-२३ देखिए। महामहोपाघ्याय वी० वी० मोराझी रामगुप्त के राज्य काल को स्वीकार करते हैं (देखिये आई० एच० क्वा० १०, १९३४, का पृष्ठ ५१।) जबकि डॉ० बी० सी० सेन उसके अस्तित्व को नहीं मानते (सम हिस्टॉरिकल प्रास्पेक्ट्स ऑफ दी इन्स्किप्झान्स ऑफ बंगाल, देखिए पृष्ठ २२४--२२५ (१९४२)।



# चन्द्रगुप्त द्वितीय चिक्रमादित्य के राज्य-काल का सामाजिक जोवन

हम जन्द्रगुप्त के राज्य-काल के सामाजिक जीवन की तीन वातों का ही विवेचन करेंगे, अर्थात् शासन-प्रवन्ध, गाईस्थ्य-जीवन और धार्मिक स्थिति।

### शासन-प्रबन्ध

राज्य के सम्पूर्ण मामलों में राजा का प्रमुख स्थान था और मंत्रीगण उसके कार्य में सहायता करते थे। यह बात बहुत ही मनोरंजक है कि चीनी यात्री फाह्छान जिसने चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के राज्य-काल में भारतवर्ष की यात्रा की थी और जिसने कभी भी उसके नाम का उल्लेख नहीं किया उसके शासन-प्रबन्ध का किस प्रकार वर्णन करता है। बह लिखता है, "राजा के मंत्री और वे व्यक्ति, जो उसकी अन्य सब कार्यों में सहायता करते थे, वेतन और पेंशन प्राप्त करते थे।"\* इस उल्लेख से इस बात का पता चल सकता है कि प्रथमतः—राज्य का सर्वोच्च अधिकारी राजा था; द्वितीयतः, जो व्यक्ति शासन-प्रबन्ध में उसकी प्रत्यक्षरूपेण सहायता करते थे उसके मंत्री थे, तृतीयतः ऐसे अन्य पदाधिकारी भी होते थे जो इन मंत्रियों के अधीनस्थ रहते थे एवं शासन के इन सम्पूर्ण सेवकों को वेतन और पेंशनें मिलती थीं। ऐसा प्रतीत होता है कि स्मृतियों के आदेशों के अनुसार राजा का स्थान इतना ऊँच होता गया कि शनैः शनैः वह देवता-स्वरूप माना जाने लगा। यह बात स्मरण रखने योग्य है कि नारव ने यह नियम बना दिया कि "जो कुछ राजा करता है 'याय-संगत है। यह नियम पूर्व निर्धारित है; क्योंकि संसार की रक्षा का भार राजा को सौंपा गया है। अतः कोर वा ह रासक, भले ही बह अयोग्य हो, प्रजा द्वारा सदैव पूजनीय है।"† ऐसी दशा में यह समझना आइचर्यजनक न होगा कि इस काल के अभिलेखों में हम राजा को अचिन्त्य पुरुष, लोक-धाम देत पर ने यह नियक्त आदि नामकरणों से विभूषित पाने है और उसको कुबेर, वरुण, इन्द और यम आदि देवताओं की उपमा दी गई है।‡

राजा को अनेक भव्य उपाधियों से सम्मानित किया जाता था। इस सम्बन्ध में यह उल्लेख किया गया है कि ''चौथी शताब्दी के पूर्व में राजा की उपाधि केवल महाराज थी।§ यह व्यापक नियम के रूप में निधौरित नहीं किया जा सकता क्योंकि यह बात सर्वविदित है कि चन्द्रगुप्त प्रथम, जिसका होना इसी काल में कहा जा सकता है, जैसाकि चन्द्रगुप्त द्वितीय के मथुरा के शिलालेख से सूचित होता है, महाराजाधिराज की उपाधि से विभूषित था। अ इसके अतिरिक्त जैसाकि उदयगिरि गुफा के शिलालेख से प्रकट होता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय सदृश राजा की परम भट्टारक जैसी अन्य उपाधियाँ भी होती थीं। ¥

राजा न केवल ऐसी ही दिव्य उपाधियों से विभूषित होता था परन्तु उस समय के शासक राज्य-सत्ता के कुछ विश्वेष आदर्श भी रखते थे। चन्द्रगुप्त द्वितीय के मथुरा के शिलालेख से हमें यह ज्ञात होता है कि वह "सर्वराजोच्छेत्ता, (सम्पूर्ण राजाओं का उच्छेदक), पृथिव्यां अप्रतिरथ (पृथ्वी पर जिसका (समान शक्ति का) कोई विरोधी न था) और चतुरुदधिसलिलास्वादित यशसो (जिसके यश का आस्वादन चारों समुद्रों के सलिल ने किया था) था"∯ इन वातों से यह लक्षित होता है कि शासक से यह आशा की जाती थी कि वह विजेता एवं अप्रतिरथ हो और उसकी यशःस्थाति सम्पूर्ण पृथ्वी पर व्याप्त हो। सर्वथा ही ये राजा के विशेष गुण समझे जाते थे। समुद्रगुप्त के एरण शिलालेख में बर्णित राजा के विशेष गुणों से इनकी तुलना अत्यन्त मनोरंजक है जिसमें उसको "भक्ति, नीति, शौर्य, पुरुषार्थ, पराक्रम आदि गुणों से

```
    दी पिल्प्रिमेज ऑफ फाह्चान, पृष्ठ ९९ (जे० डब्ल्यू० लैडले, कलकत्ता १८४८)।
    नारद, १८, २०२३ पृष्ठ २१७।
    देखिए फ्लीट, सी० आई० आई० पृष्ठ १४, १६, २९०।
    सेन, वही पृष्ठ ४८९।
    फ्लीट, बही (४) पृष्ठ २८।
    बही (३) पृष्ठ २५।
    बही (३) पृष्ठ २५।
    बही (४) पृष्ठ २५।
```

રરષ્ઠ



### श्री डॉ॰ रा॰ ना॰ सालेतूर

थुक्त एवं असंख्य हाथो, घोड़ों और अनुल अन्नराशि का अधिपति बतलाया गया है।\* जव वयस्क होकर सिंहासनारूढ़ होता था तो यथार्थ में राज्य-भार सँमालने के पूर्व उसको अभिषिक्त किया जाना आवश्यक था। एरण शिला लेख में राज्याभिषेक समारोह का उल्लेख किया गया है जिसमें यह वर्णन किया गया है कि समुद्रगुप्त अनेक वैभव सम्पन्न था जिनमें से एक राज्याभिषेक संस्कार किया जाना भी था। ये बातें राजा की उपाधि से सम्बद्ध थीं (राजशब्द-विभवैरभिषेचनाद्यैः)।† इस प्रसंग से यह प्रकट है कि समुद्रगुप्त का राज्याभिषेक अवश्य ही उस रीति से हुआ होगा जिसका उल्लेख एरण शिलालेख में प्राप्त है। इस विषय में भी संदेह नहीं किया जा सकता कि चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य का राज्याभिषेक भी इसी भाँति हुआ होगा। इस स्थान पर 'मुजमलुत्तवारीख' के अनुसार यह स्मरण रखना भी उचित होगा कि चन्द्रगुप्त द्वितीय अपने भाई रामगुप्त को मारकर, उसके उत्तराधिकारी के रूप में किस प्रकार सिंहासनारूढ़ हुआ। "तदनन्तर उसने, प्रजा के जयघोध के मध्य वजीर और प्रजा को सिंहासन के निकट बुलाया।"‡ यह प्रसंग स्पष्टतया उसके राज्याभिषेक से सम्बन्ध रखता है जिसका पूर्ण विवरण बृहत्संहिता में दिया गया है। *द*ी वराह-मिहिर को चन्द्रगुप्त दितीय का समकालीन मान लिया जाय, हो तो यह बहुत सम्भव है कि राज्याभिषेक समारोह का जैसा विश्व चित्रण वराहमिहिर द्वारा किया गया है, वह उसका एक विशिष्ट चित्रण समझा जा सकता हि जो सम्भवत: उसकी कल्पना से अथवा ऐसी अन्य वातों से अलंक्षत हो जिन तक अभी हमारी पहुँच नहीं हो सकी है। यह बात उस समय स्पष्ट हो जाती है जब हम अभिषेक समारोह के इस चित्रण की तुलना उसी समारोह के उस के चित्रण से करते हैं कादम्बरी में बाणभट्ट ने किया है।

गुप्त-काल में रार्जीसंहासन के उत्तराधिकार की समस्या भी एक अत्यन्त जटिल विषय वनी हुई थी। निस्सन्देह राज्य का उत्तराधिकारी प्रायः ज्येष्ठ पुत्र ही हुआ करता था, परन्तु कभी-कभी यह आवश्यक नहीं हौता था कि सिंहासनारूढ़ होने के लिए ज्येष्ठ पुन्न को ही चुना जाय जैसाकि हम चन्द्रगुप्त द्वितीय के सम्बन्ध में पाते हैं। चन्द्रगुप्त द्वितीय के 9्त्रों के विषय में तो यह घटना सर्वथा ही प्रकट है कि उनमें आपस में संघर्ष हुआ और अन्त में सबसे सक्तिसाली ही सफल हुआ। स्कन्दगुप्त के भीतरी शिलालेख से हमें यह झात होता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय को किस प्रकार उसके पिता समुद्रगुप्त ने अपने दोनों पुत्र राम और चन्द्र में से सिहासनारूढ़ होने के लिए, पुत्रस्तस्परिग्रहीतो' क्रु वाक्य का अनुगमन करते हुए स्वीकार किया, जिसका आशय उसके चुने जाने से है। किन्तु जैसाकि बाद के अन्य प्रमाणों से प्रकट होता है कि रामगुप्त सिहासनारूढ़ हुआ, क्योंकि प्रत्यक्षतः वह अपने भाई चन्द्रगुप्त से बड़ा था यद्यपि रामगुप्त की अपेक्षा चन्द्रगुप्त 'सत्पुत्र'र्ड समझा जाता था और निश्चय ही उसके अल्पकालीन शासन के पश्चात् उसका योग्य भाई चन्द्रगुप्त ही उसका उत्तराधिकारी हुआ। निश्चय ही चन्द्रगुप्त ने अपने भाई राम की हत्या की होगी और इस प्रकार राज्यारोहण के अपने मार्ग को प्रशत्त किया होगा, यह बात केवल बाण द्वारा हर्षचरित में किये गए वर्णन से ही प्रकट नहीं होती परन्तु अन्य साधनों से भी जात होती है जिनका प्रति पूर्व में संकेत किया गया है और इसका वर्णन बाद की जनश्रुतियों में भी प्राप्त होता है। वैतालपच्चीसी के हिन्दी संस्करण में हमों यह कथा इस प्रकार पिलती हैं:----''धारा नामक एक नगर था, वहाँ गर्भवर्तन राजा राज्य

- ‡ इलियट एण्ड डाउसन, हिस्ट्री ऑफ इण्डिया एज टोल्ड बाइ इट्स ओन हिस्टोरियंस, I, पू० ११२।
- / वराहमिहिर, बृहत्संहिता, अध्याय ४८, पृष्ठ ७१-८० (कर्न)।

🛊 देखिए पंचसिद्धान्तिक, अध्याय I, पृष्ठ ३०।

- 🖡 बाण, कावम्बरी, पृष्ठ ८४-८६।
- 🖞 फ्लीट वही (१७) पुष्ठ ५१।
- र्दे ई. आइ. २१, संख्या I, पृष्ठ ८।

રરપ

<sup>\*</sup> वही (२) पू॰ २०।

<sup>†</sup> बही, (२) पृष्ठ २०।



## चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के राज्य-काल का सामःजिक जीवन

करता था। उसके चार रानियाँ और उनसे छह पुत्र थे। इन पुत्रों में प्रत्येक एक दूसरे से अधिक विद्वान् और शक्तिकाली था। कुछ समय पश्चात् इस राजा की मृत्यु हो गई और उसका ज्येष्ठ पुत्र शंख राजा बना। तदनन्तर कुछ रामय के बाद उसका छोटा भाई विकम अपने बड़े भाई (शंख) को मारकर राजा हुआ और शासन करने लगा। दिन प्रतिदिन उसका साम्राज्य यहाँ तक बढ़ता गया कि वह समस्त भारतवर्ष का सम्प्राट् हो गया; तथा अपने शासन को सुदृढ़ रूप से स्थापित करने के पश्चात् उसने नवीन संवरसर का प्रवर्त्तन किया।\* इस कथा से यह प्रकट है कि विकम (विकमादित्य अर्थात् चन्द्रगुप्त द्वितीय) ने अपने बड़े माई की हत्या को थी जिसका नाम शंख के रूप में गढ़ लिया गया है। इस स्थान पर † अन्य बातों का विवेचन नहीं करना है परन्तु इस बात में कोई सन्देह नहीं कि चन्द्रगुप्त द्वारा राम की हत्या की कथा ने शनैः शनैः शर्न कथासरित्सागर की अनुश्रुतियों में अपना स्थान प्राप्त कर लिया।

यह प्रतीत होता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय की मृत्यु के पश्चात् इतिहास ने दुर्भाग्यवश फिर अपने आपको दुहराया। मैं यह संकेत कर चुका हूँ कि सम्भवतः चन्द्रगुप्त द्वितीय का उत्तराधिकारी थोड़े समय के लिए उसका पुत्र गोविन्द गुप्त बालादित्य प्रथम‡ हुआ। यह जानना भी मनोरंजक है कि डॉ० विनयचन्द्रसेन भी इसी निष्कर्ष पर पहुँचते हैं जबकि बह लिखते हैं कि "यह असम्भव नहीं है कि सम्प्राट् कुमारगुप्त का राज्यारोहण अपने भाई गोविन्दगुप्त के बिरुद्ध पड्यंत्र का ही परिणाम हो, जिसका उल्लेख बसाढ मुद्रा ! में किया गया है परन्तु किसी भी अन्य साधन से उसके विषय में पता नहीं चलता।" के इस वर्णन का उत्तरांश, मेरे मत में स्वीकार-योग्य नहीं है, क्योंकि चन्द्रगुप्त द्वितीय यित्रमादित्य के पुत्रों के बीच गृह-युद्ध के प्रसंग का उल्लेख परमार्थ कृत वसुबन्धु के जीवन-चरित्र हैं और वामनकृत काव्यालंकार सूत्रवृत्ति में पाया जाता है । काव्यालंकार-सूत्रवृत्ति में एक श्लोक निम्न प्रकार है :---

### "सोऽयं सम्प्रति चन्द्रगुप्ततनयञ्चन्द्रप्रकाशो युव जातो भूतिप्रतिराश्रयः कृतधियां दिष्टधा कृतार्थश्रमः । आश्रयःकृतधियामित्यस्य वसुबन्धुसाचिव्योपक्षेपपरत्वात्साभिप्रायत्वम् ॥"

इस पद का अर्थ यह है कि चन्द्रगुप्त का यह युवा पुत्र, जिसका प्रकाश चन्द्रमा के तुल्य है और जो घीमन्तों का आश्रय-स्थान है अब राजा हुआ है और अपने प्रयत्नों के सफल होने पर साधुवादों का पात्र है।"ஃ

इस प्रसंग से यह प्रकट है कि सम्प्राट् चन्द्रगुप्त का चन्द्रप्रकाश नामक पुत्र, अपने "प्रयत्नों" के कारण सिंहासनारूक होने पर साधुवादों का पात्र है। इस पद की टीका करते हुए हरप्रसाद शास्त्री ने लिखा है कि चन्द्रगुप्त ढितीय विकमादित्य के दो पुत्र थे——चन्द्रप्रकाश और बाळादित्य; इनमें से बाळादित्य बौढों का पक्षपाती था और वही सिंहासनारुढ़ हुआ और चन्प्रद्रकाश गृह-युद्ध में पराजित हुआ। उसके मंत्री सुबन्धु ने यह आक्षेप किया है कि नये-गये व्यक्ति अधिकार में आ कविता के प्रति पूर्व प्रेम न रहा और प्रत्येक व्यक्ति अपने प्रतिवासी के घात को उद्यत हो गया। है होनेले ने यह सुझाब प्रस्तुत किया है कि कुमारगुप्त का सम्भवतः पूर्व नाम चन्द्रप्रकाश था। डे

| <br>* सोमदेव, कथासरित्सागर, अध्याय ६, पृष्ठ २३२ (सी. एच. टाउनीकृत अनुवाद, सं. १९३६) वंतालपच्चीसी, |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| हर्टफोर्ड इत्त, सं० १८५५ भी देखिये।                                                               |
| 🛉 में इस विषय पर पूथक् विवेचन करना चाहता हूँ।                                                     |
| ू<br>दे बेखिए सालेतोर, लाइफ इन दी गुप्त एज, पृष्ठ २७-३०।                                          |
| 🕴 सेन, सम हिस्टोरिकल आस्पेक्ट्स ऑफ दी इंसक्रिप्झंस ऑफ बंगाल, पृष्ठ २२५ (१९४२)।                    |
| 🛊 ब्लोच, ए० एस० आई० आर० १९०३-४, पृष्ठ १०२-१०७।                                                    |
| 💃 देखिए जे० आर० ए० एस० १९०५, पृष्ठ ४४; आइ० ए० ४१ का पृष्ठ २ भी देखिए।                             |
| 🛔 देखिए अध्याय ३, संकट २, पृष्ठ ८६ (वाणिविलास प्रेस संस्करण); के० बी० पाठक, आइ० ए० ४० पृष्ठ १७०।  |
| 🗼 सुबन्धू, वासवरत्ता, पृष्ठ ७।                                                                    |
| होनंले, आई० ए० ४०, पृष्ठ २६४।                                                                     |
| 226                                                                                               |

રરદ્



#### श्री डॉ॰ रा॰ ना॰ सालेतूर

यह तो हमें झात नहीं हैं कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के कितने पुत्र थे परन्तु यह हम जानते हैं कि उसके ध्रुवस्वामिनी और कुवेरनाग नाम की दो पत्नी थीं।\* हमको यह भी ज्ञात नहीं है कि कुमारगुप्त का पूर्व नाम चन्द्रप्रकाश था जिसको उसने आगे चलकर महेन्द्रादित्य नामक गौरवयुक्त उपाधि में परिवर्तित कर लिया। और हम यह भी नहीं कह सकते कि सिंहासन के लिए प्रतिस्पर्धी तीन व्यक्ति थे-गोविन्द गुप्त, बालादित्य प्रथम और कुमारगुप्त प्रथम; परन्तु जिस बात का इस स्थल पर हमसे सम्बन्ध है वह यह है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के पुत्रों में से सर्व प्रथम बालादित्य (गोविन्दगुप्त प्रथम) सिंहासनारूढ़ हुआ। उसने थोड़े समय तक शासन किया और इसी काल के मध्य में उसके और उसके भाइयों के बीच गृह-युद्ध छिड़ गया जिसमें चन्द्रप्रकाश विजयी हुआ। किन्तु, यह वात हमें दास्तव में ज्ञात है कि कुमारगुप्त प्रथम निष्ठचय ही एक समृद्धशाली साम्प्राज्य का उत्तराधिकारी हुआ होगा क्योंकि उसके सन् ४१५-१५ ई० के विलसद के शिलास्तम्भ-लेख में उसके विजयपूर्ण ज्ञासन का उल्लेख है।†

अब हमें चन्द्रगुप्त द्वितीय के इस राज्य-काल में सम्प्राट् के कुछ मंत्रियों की ओर अपना ध्यान आकृष्ट करना चाहिए । समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति से हमें यह विदित होता है कि राजा के यहाँ हरिषेण और घुवभूति जैसे अधिकारी थे। हरियेण महादण्डनायक घ्रुवभूति का पुत्र लिखा गया है और उसके विषय में यह वर्णन किया गया है कि वह सान्धिविग्रहिक, कुमारामात्य, और महादण्डनायक के तीन संयुक्त पदों पर आरूढ़ था।‡ चन्द्रयुप्त द्वितीय के राज्य-काल में इन अधिकारियों के अस्तित्व के विषय में सन्देह नहीं किया जा सकता। उसके उदयगिरि गुफा के अभिलेखों से यह प्रकट होता है कि उसका निपुण मंत्री साबवीर सान्विविग्रहिक के पद पर आरूढ़ था जोकि ''बंशानुगतकम में प्राप्त हुआ था'' और उसी गद पर उसे नियुक्त किया गया था।∳ इस वर्षन से इस बात का अनुमान भलीभाँति किया जा सकता है कि साधिविग्नहिक आदि जैसे उच्च पदों पर भी नियुक्तियाँ साधारणतः वंशानुगजकम में हुआ करती थीं परन्तु इन पदों पर स्वयं राजा द्वारा ही नियुक्तियाँ की जाती थीं। कम से कम जहाँ तक स्वयं साब के व्यक्तित्व से सम्बन्ध है ऐसा पदाधिकारी कार्य-सम्पन्न व्यक्ति प्रतीत होता है। उसके सम्बन्ध में यह लिखा है कि वह "भाषा, न्याय एवं मनुष्य जाति के गूढ़ तत्त्वों" को भलीभाँति जानता था और इसके अतिरिक्त कवि भी था। 🖞 अतएव यह समझना आक्ष्चर्यजनक न होगा कि ऐसा निपुण मंत्री अपने स्वामी के साथ उस समय रहता था जव वह "सम्पूर्ण पृथ्वी की विजय की जिज्ञासा में" भ्रमण किया करता था। / यहाँ पर यह कहना भी उचित होगा कि सान्धिविग्रहिक के इस पद से केवल यह ध्वनित होता है कि वह महासान्धिविग्रहिक के पद से निम्न-स्थिति का था जिसका उल्लेख सन् ४८२-८३ ई० के महाराज हस्तिन् के ताम्प्रदान-पत्र में पाया जाता है।≬ **युवरा**ज और बड़े-बड़े अधीनस्थ राजाओं को महाराज की उपाधि दी जाती होगी। चन्द्रगुप्त द्वितीय का पुत्र गोविन्द गुप्त बसाढ मुद्राओं में से एक में श्रीमहाराज≴ की उपाधि से विभूषित पाया जाता है जबकि चन्द्रगुप्त द्वितीय के उदयगिरि गुफा के शिलालेखों में महाराज विष्णुदास और छंगलग का उल्लेख है जो। परमभट्टारक, महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त द्वितीय के चरणों की वन्दना किया करते थे🛉 ।

```
* ई० आइ० १५, संख्या ४ पृष्ठ ४२-४४।
† फ्लीट वही (१०) पृष्ठ ४४।
‡ फ्लीट वही (१) पृष्ठ १६।
☆ फ्लीट वही पृष्ठ ३६।
✓ फ्लीट वही पृष्ठ ३६।
﴿ फ्लीट वही पृष्ठ ३६।
ई फ्लीट वही (२२) पृष्ठ १०५।
‡ ए० एस० आई० आर, १९०३-४, पृष्ठ १०७।
¥ फ्लीट वही, (३) पृष्ठ २५।
```



# चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य के राज्य-काल का सामाजिक जीवन

ऐसे उच्च पदाधिकारियों का ज्ञान वराहमिहिर को भी रहा होगा, यह उस समय स्पष्ट हो जाता है जव हमको बृहत्संहिता से यह पता चलता है कि राजा के अतिरिक्त उसके मंत्री, प्रधान सेनापति, युवराज, निरीक्षक और अन्य कर्मचारी गण, राजज्योतिषी, राजपुरोहित, प्रादेशिक शासक, अन्तःपुर के संरक्षक, अपादक केन्द्रों के पर्यवेक्षक और राजदूत भी होते थे।\* प्रादेशिक शासक अपने प्रदेश का शासन प्रबन्ध करते थे और स्थानीय पदाधिकारी ग्राम्य परिषदों में अपने काम का प्रबन्ध करते थे, बसाढ की मुद्राओं में से एक में उदनकूपे परिषद् का उल्लेख है, † जिससे यह प्रकट होता है कि ऐसी संस्था ग्राम्य मामलों के संचालन के लिए केवल एक स्थानीय सभा थी।

इस स्थल पर यह कहना असंगत न होगा कि बसाढ मुद्राओं से, जो प्रकटतः चन्द्रगुप्त द्वितीय के पुत्र गोबिन्दगुप्त के उस काल की हैं जब वह उत्तर बिहार में स्थित तीरभुक्ति (तिरहुत) का प्रादेशिक झासक (महाराज) था। कई पदाधिकारियों के ऐसे नामप्रकट होते हैं जो उसके समय व्यवहार में आते होंगे। ‡हमें ऐसे पदाधिकारियों की मुद्राएँ प्राप्त हुई हैं जिनका श्रेणीकरण सुविधा की दृष्टि से केन्द्रीय और प्रान्तीय पदाधिकारियों के रूप में किया जा सकता है। केन्द्रीय पदाधिकारियों से अभिप्राय उन बड़े अधिकारियों से है जो राजा के सम्पर्क में रहते थे। ऐसे अधिकारी महाप्रतिहार (प्रधान द्वारपाल) और महादण्डनायक (प्रधान सेनापति, जो नागरिक एवं सैनिक दोनों प्रकार के कार्यों का सम्पादन करता था) होंगे। प्रादेशिक झासक के सन्निकट के अन्य पदाधिकारी भी होते थे। ये, उपरिक (बह उच्च पदाधिकारी जिसे उपरि कर बसूली का कार्य सौंपा जाता था), कुमारामात्य (युवराज का परामर्शदाता), तलवर (पुलिस पदाधिकारी) और विनयस्थितिस्थापक (प्रजा की नैतिक स्थिति की देखभाल करनेवाला पदाधिकारी) और भटाश्वपति (पदाति एवं अश्वारोही सेना के सेनापति) थे।

जैसाकि उपरोक्त कथन से ज्ञात होता है इन विभिन्न विभागों के पदाधिकारियों के अधीन अपने-अपने पृथक् कार्यालय होते थे जिन्हें अधिकरण कहा जाता था। युवराज के अधिकार में दो अधिकरण थे: (१) युवराज पादीय-कुमारामात्या-धिकरण (युवराज के मंत्री अथवा परामर्श्वदाता का कार्यालय) एवं (२) श्रीपरम भट्टारकपादीय-कुमारामात्याधिकरण (युवराज के उस परामर्शदाता का कार्यालय जो सम्प्राट् के प्रति उत्तरदायी होता था)। इन दोनों पदाधिकारियों का अन्तर ध्यान देने योग्य है, विशेषतया युवराज का कार्य स्पष्टतः केवल मात्र अपना शासन-प्रबन्ध चलाना ही नहीं था परन्तु वह सम्प्राट् के प्रति उत्तरदायी भी था। अन्य पदाधिकारियों के भी अपने-अपने अधिकरण होते थे। दण्डपाशिक, जो अन्ततोगत्वा अवश्य ही महादण्डनायक के प्रति उत्तरदायी होता था, दण्डपाशाधिकरण नामक अपने कार्यालय का अधिकारी होगा। उपरिक्त का कार्यालय उपरिकाधिकरण कहा जाता था और विनयस्थितिस्थापक का कार्यालय तिरभुक्त-विनय-स्थिति-स्थापक अधिकरण कहल्तता था। सैनिक विभाग के दो कार्यालय होते थे, रणभाण्डागार-अधिकरण (युढकोष का कार्याश्रक्त का शर्वालया पदाधिकारी का कार्यालय) और विनयस्थितिस्थापक का कार्यालय (युढकोष का कार्याश्रक्त शासक गोविन्दगुप्त की राजधानी का कार्यालय वैशाली नामक स्थान पर था जो वैशाल्याधिष्ठरण (युढकोष का कार्याश्रक शासक गोविन्दगुप्त की राजधानी का कार्यालय वैशाली नामक स्थान पर था जो वैशाल्याधिष्ठान-अधिकरण कहलाता था।

स्थानीय परिषदों का निर्माण अवश्य ही इस प्रकार का होगा जिनमें श्रेष्ठी, सार्थवाह और कुलिक-निगम उनके अंग होते होंगे। इस काल के पश्चात् के शिलालेखों से स्थानीय शासन-प्रणाली के संचालन पर अत्यधिक प्रकाश पड़ता है।

ये पदाधिकारी शासन-प्रवन्ध की अपनी-अपनी इकाइयों का प्रबन्ध करते थे । चन्द्रगुप्त द्वितीय के उदयगिरि गुफा के शिला-लेखों से हमें यह ज्ञात होता है कि आम्प्रकार्दव सुकुलिदेश में नास्ति (पुर ? ) नगर का निवासी था और उसने ईश्वर-

\* वराहमिहिर बृहत्-संहिता, अध्याय ५३। † ए० एस० आई० आर० १९०३-४ पृष्ठ १०९। ‡ ए० एस० आई० आर० १९०३-४ पृष्ठ १०९। ‡ देखिये वही (२३) पृष्ठ १०९।

રર૮



### श्री डॉ॰ रा॰ ना॰ सालेतूर

वासक ग्राम किसी है को दान कर दिया था। जैसाकि इस दान-पत्र के विवरणों से यह भलीभाँति प्रकट होता है कि इस काल में ग्राम शासन-प्रबन्ध की सबसे छोटी इकाई थी। इसके ऊपर पुर और पुर के ऊपर देश होता था। परन्तु समुद्रगुप्त के एरण के अभिलेखों से हमें यह पता चलता है कि देश और पुर के मध्य में प्रदेश (जिला)\* होता था जिसको विषय भी कहते थे।

जिस कुशलता के साथ चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासन-प्रबन्ध का संचालन होता था उसका वर्णन समकालीन यात्री फाह्यान ने नीचे लिखे शब्दों में किया है :— "प्रजा सुख एवं समृद्धि से परिपूर्ण थी। न तो उन्हें जनगणना की पुस्तकें ही झात थीं और न न्यायाधिकारी एवं राजनियम। जो राजा की मूषि जोतते थे वही उपज प्राप्त करते थे। जब कोई जाना चाहता तो चला जाता था और जब रहना चाहता था रह जाता था। उन पर शासन करने के लिए राजा को (पीड़ा देनेवाले) दण्डों के साधनों की आवश्यकता नहीं होती थी। यदि कोई अपराध का दोषी होता था तो केवल उसे अर्थ-दण्ड दिया जाता था और ऐसा करते समय वे उसके अपराध की लघुता एवं नुरुता पर ध्यान रखते थे। जब कोई दुराचारी दुवारा अपराध करता था तो उसका सीधा हाथ काट लिया जाता था।" दि स उल्लेख से यह अनुमान किया जा सकता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के राज्य-काल में प्रजा सुखी और सन्तुष्ट थी और बाधक प्रतिबन्धों से अत्यल्प कध्ट पाती थी। परन्तु फाह्यान का यह कहना कि उस राज्य-काल में न्यायाधिकारी और राज-नियमों का अनस्तित्व या, केवल इस बात का द्योतक है कि या तो फाह्यान को फान्द सूचना मिली या उसने यथार्थ बातों के जानने का स्वयं प्रयास नहीं किया; क्योंकि वह बौद्ध-साहित्य के अध्ययन में संलग्न रहता था। उसके ही विरोधी वर्णनों से यह प्रकट होता है कि वह कितना असावधान निरीक्षक हो सकता है; क्योंकि एक स्थान पर वह लिखता है कि राजाओं को अपनी प्रजा पर शासन करने के लिए पीड़ाजनक दण्डों की आवश्यकता नहीं होती थी और उसी स्थान पर बह आगे चल्कर यह लिखता है कि दुवारा अपराध करने पर सीधा हाथ काट लिया जाता था मानों इससे अधिक पीड़ाजनक दण्ड कोई और भी हो सकता है।

# गाईस्थ्य जीवन

अब हम इस राज्य-काल में व्याप्त गाईस्थ्य जीवन की कुछ बातों पर विचार करेंगे। चीनी यात्री फाह्यान ने लिखा है कि "उस देश के निवासी किसी जीवित प्राणी को नहीं मारते, न वे मदिरा-पान करते हैं और न लहसुन और प्याज खाते हैं। हमें चेन छ लों (चाण्डालों) को इसका प्रतिवाद समझना चाहिये। चेन छ लो शब्द में घुणा का भाव है। इन लोगों के गृह अन्य लोगों से पृथक होते थे। जब वे किसी नगर या बाजार में प्रवेश करते थे तो वे अपनी उपस्थिति प्रकट करने के लिए एक लकड़ी का टुकड़ा पीटते थे। इस इंगित से अन्य लोग उनसे बच जाते थे और उनके संसर्ग से अपने को सुरक्षित कर लेते थे। केवल चेन छ लो ही आखेट की खोज में जाते थे और माँस बेचते थे।‡ कालिदास से जो साक्ष्य प्राप्त होता है उसके अनुसार फाह्यान का यह कहना ठीक नहीं है कि उस समय माँस नहीं बेचा जाता था एवं मदिरा पान नहीं किया जाता था। अस्पृक्ष्यों की यह दुरावस्था सातवीं सताब्दी के पूर्वार्ड में ह्यूनसाँग के समय तक प्रचलित रही। ह चलकर फाह्यान ने फिर यह लिखा है कि "वे जीवित पशु नहीं बेचते थे, बाजार में न तो पशु-बध-गृह थे और न मदिराल्य थे। मुद्रा के रूप में वे कौड़ियों का प्रयोग करते थे"। ईस ये वर्णन कालिदास के वर्णनों और इस काल की प्रसिद्ध मुद्राओ के

ॐ बेखिये फ्लीट, वही (८) पृष्ठ ३५। \* बेखिये फ्लीट वही (२) पृष्ठ २०। † दी पिल्प्रिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ ९९। ‡ दी पिल्प्रिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ ९९-१००। ★ ह्यूनसांग, रेकर्डस, I, पृष्ठ ७४। ★ दी पिल्प्रिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ १००। ♦ देखिये शाकुन्तल, अंक २, पृष्ठ १९।



# चन्द्रगुप्त दितीय विक्रमादित्य के राज्य-काल का सामाजिक जीवन

विपरीत हैं। हम यह भलीभाँति जानते हैं कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के राज्य-काल में केवल सोने के सिक्कों का ही प्रचलन न था परन्तु जनता चाँदी और ताँबे के सिक्कों\* से भी अच्छी प्रकार परिचित थी। यह बात अवक्ष्य सम्भव है कि कौड़ियौं अत्यन्त छोटे आदान-प्रदान† में काम में आती हों। इस राज्यकाल की अन्य महत्त्वपूर्ण बात विवाह-संस्कार था। इस विषय में राजा ने स्वयं अपने बड़े भाई की पत्नी से विवाह करके, एक ऐसी सामाजिक उत्तेजना का प्रसार किया था कि यह कहानी भावी सन्ततियों तक अयश गाथा के रूप में चलती रही। राष्ट्रकूट राजा गोविन्द चतुर्थ के साँगली और खम्बात के ताम्प्रपत्रों से हमें नीचे लिखा वर्णन मिलता हैं :--- "अपने बड़ें भाई के प्रति उसके द्वारा निर्दयतापूर्ण व्यवहार नहीं किया गया था यद्यपि उसमें शक्ति थी; उसने अपनी बन्धु-स्त्री‡ के साथ संभोग जैसे कुक्रुत्य को करके अयश लाभ नहीं किया; उसने भय के कारण पवित्र और अपवित्र के विचार से शून्य अशोभन आचरण का सहारा नहीं लिया; और वह अपने औदार्थ्य और असामान्य पराकम द्वारा इस संसार में साहसांक बना।" 🛉 इस प्रसंग का संकेत स्पष्ट रूप से चन्द्रगुप्त द्वितीय के चरित्र के प्रति है। प्रथम पंक्ति चन्द्रगुप्त द्वितीय द्वारा अपने भाई रामगुप्त के बध की ओर, दूसरी पंक्ति रामगुप्त की स्त्री घ्रुवस्वामिनी के साथ उसके विवाह की ओर, एवं तीसरी पंक्ति चन्द्रगुप्त द्वितीय के उस अभिप्राय की ओर संकेत करती है जब वह अपने अन्य प्रयत्नों के असफल होने पर बेताल की सहायता का आश्रय लेता था जैसाकि देवीचन्द्र गुप्त के अवश्विष्टांशों से प्रकट होता हैं । उक्त प्रसंगों की ओर महामहोपाध्याय मीराशी द्वारा स्पष्टतया संकेत किया गया है ∉, और अन्तिम पंक्ति के प्रसंग को भी स्पष्ट करने का प्रयत्न किया जा सकता है। चन्द्रगुप्त द्वितीय के औदार्य की ओर प्रभावती गुप्ता के पूना और रिधपुर के ताम्प्र-दान-पत्रों; के इस याक्य द्वारा संकेत किया गया है कि "वह असंख्य पशु और सुवर्ण का दान करता था।'' ऐसे उदारतापूर्ण दान दितीय चन्द्रगुप्त द्वारा किए गए अझ्वमेध के समय किये हों अथवा नहीं, 🖡 प्रमाणाभाव के कारण यह निश्चित नहीं कहा जा सकता परन्तु यह सत्य कि वह ऐसे दान करता अवश्य था। चन्द्रगुप्त द्वितीय के "असामान्य पराक्रम" का उल्लेख प्रकटत: उसके द्वारा सौराष्ट्र के शकों के पराभव और मालवों पर प्राप्त विजय से हैं नकि ध्रुवस्वामिनी से विवाह करने की इच्छा करनेवाले शक का बीरता के साथ विध्वंस करने से।

उस काल के निवासियों की समयगणना की प्रणाली अत्यन्त मनोरंजक थी। दिन और रात्रि आठ प्रहरों में विभाजित किये गये थे। वराहमिहिर ने ॄलिखा है कि रात्रि के अन्तिम प्रहर (३ से ६ बजे) में झंझावात का आना न्यायाधीशों राजाओं, धनिकों, सैनिकों, चोरों, पल्नियों, व्यवसाइयों और राजमंत्रियों की हानि को सूचित करता है। सूर्योदय के समय ६ से ९ बजे तक इसका आना बकरों, भेड़ों और नागरिकों के लिए हानिप्रद है और ९ से १२ बजे तक आने से इसका प्रभाव राजकीय परिचारकों और बाह्यणों पर पड़ता है। मध्याह्न के १२ बजे से ३ तक आने से यह वैस्यों एवं वर्षा के लिए अनिष्टकर है और चौथे प्रहर में चोरों पर प्रभाव ड़ालता है। रात्रि के प्रथम प्रहर (६ से ९ तक) में इससे अन्न नष्ट होता है; दूसरे प्रहर में भूतों को कष्टकारक होता है; रात्रि के तीसरे प्रहर में (१२ से ३ तक) यह घोड़ों एवं हाथियों के लिए अनिष्टकर होता है और चौथे प्रहर में (तीन से ६ तक) यह युद्धार्थ प्रयाण करनेवाले राजाओं को कष्ट देता है । क्वे

- \* देक्षियें स्मिथ, जे० आर० ए० एस० १८९३ पृष्ठ १३३-१३७ वही १८८९ पृष्ठ १०।
- † राय चौधरी पो० हिस्ट्री ऑफ एंशेंट इण्डिया पृष्ठ ४७०।
- ‡ श्री मिराशी ने यह सुझाव किया है कि उक्त परिस्थितियों में इस शब्द का अनुवाद 'भाई की स्त्री' होना चाहिये, पृष्ठ ४८।
- 🛊 डी० आर० भांडारकर ई० आइ० ७, पृष्ठ ४४।
- 🍦 डी० आर० भांडारकर न्यू लाइट ऑन दी अर्ली गुप्त हिस्ट्री, मालबीय कॉमेमोरेशन व्होत्यूम, पृष्ठ २०७।
- 🛔 मिराज्ञी, आइ० एच० क्यू० १०, पृष्ठ ४८-५१।
- 🥇 देखिये आइ० एच० क्यू० ३, पृष्ठ ७२५।
- 🍰 वराहमिहिर बृहत्संहिता, अघ्याय ३९, पृष्ठ ३८।



### श्री डॉ॰ रा॰ ना॰ सालेतूर

जल-घड़ियों (नाडिकों) द्वारा किस प्रकार की जाती थी इसका पूर्णरूपेण विवरण अन्यत्र दिया गया है।\* यह बात घ्यान देने योग्य है कि रात्रि और दिन के इस विभाजन (अर्थात् प्रात:काल छै बजे से संघ्या के छै बजे तक तीन-तीन घण्टों के चार प्रहरों में और संघ्या के छै बजे से प्रात:काल के छै बजे तक तीन-तीन घण्टों के चार प्रहरों में) की प्रथा गुप्त-काल के अन्त तक चलती रही।

दिन के समय में इस काठ के लोग अनेक प्रकार की कीड़ाएँ किया करते थे जिनमें से एक मुर्गाओं का लड़ाना भी था। हमने प्रारम्भ में ही इस ओर संकेत किया है कि फाह्यान के कथनानुसार न तो इस काल के मनुष्य सुअर पालते थे और न मुर्गे। इसमें मुर्गों सम्बन्ध कथन सत्य नहीं है, इसकी पुष्टि बृहत्संहिता के उद्धरणों से की जा सकती है। वास्तव में जो विवरण मुर्गों के पालन के सम्बन्ध में वराहमिहिर से प्राप्त होते हैं उनरो यह प्रकट होता है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय वित्रमादित्य के राज्य-काल में मुर्गा-पालन उच्चतम स्थिति पर पहुँन चुका था। उसके वर्णन के अनुसार "यव (जौ) धान्य के समान गर्दनवाला या उन्नाबी रंग का या बड़े सिर का अथवा अनेक रंगों से चमकता हुआ मुर्गा लड़ाई के लिए अत्यधिक मूल्यवान होता है और शहद या शहद की मक्सी के समान रंगवाले मुर्गे से विजय निश्चित होती है। वर्णित प्रकार से भिन्न प्रकार का मुर्ग्ध जिसका शब्द सीण या छोटा या रकता हुआ हो, अच्छा नहीं समझा जाता। सफेद और सीधे पंसों का मुर्गा जिसका मुंह, नख और चोटी लाल हो एवं जो रात्रि के अन्त में मधुर-मधुर शब्द करता हो, राजा, उसकी प्रजा और धोड़ों के लिए दु:खदायक होता है। है दन विवरणों से प्रकट होता है कि वराहमिहिर के समय तक पक्षी-पालन का भी विशेष स्थान हो गया होगा तथा मुर्गो की लड़ाई उन दिनों के खेलों में एक सर्वप्रिय खेल रहा होगा।

# धार्मिक स्थिति

इस राज्य-काल में जीवन की एक विशेष बात धार्मिक प्रगति थी । परन्तु हमको यहाँ केवल वौद्धों तक ही सीमित रहना है । वराहनिहिर के अनुसार इस राज्य-काल में बौद्ध, शैव और जैन तीन प्रकार के धर्मावलम्बी थे ।‡ इस काल के अभिलेखों से हमें यह ज्ञात होता है कि उस समय वैष्णव तो थे ही परन्तु सूर्योपासक भी रहे होंगे ।

बौढों के विषय में पूर्ण विवरण हमें फास्चान के लेखों से प्राप्त होता है। उसने लिखा है कि बौढ लोग जनता की उदारता के कारण अपने संघारामों को स्थित रखते थे। "रिपुओं के 'पन निहु वान' (परि निर्वाण) ¥ पश्चात् राजा, बड़े-बड़े अधिकारी एवं गृहस्वामी धर्म-गुरुओं के लिए मठ निर्माण कराते थे, इसके अतिरिक्त वे उनके लिए अन्य उपयोगी सामग्री की पूर्ति करते थे और उनको भूमि, गृहों, उद्यानों का दान भी देते थे जिनमें खेती करने के लिए मजदूर और पशु भी होते थे। इन दानों के दान-पत्र लौह-पत्रों पर अंकित किये जाते थे और आगामी राजाओं को उनमें हस्तक्षेप करने की अल्पमात्र भी स्वतंत्रता नहीं रहती थी। यह प्रथा निरन्तर आज तक चली आ रही है। ग्रामों में रहने वाले धर्म-गुरूओं के पास रहने के लिए मकान होते थे और शयन करने लिए विस्तर। इसके साथ-साथ खाने पीने की सामग्री, कपड़ें और संक्षेप में कहा जाय तो प्रत्येक वस्तु उनको प्राप्त थी, अतः उनको किसी वस्तु की कभी नहीं थीं और ऐसी व्यवस्था प्रत्येक स्थान पर थी" ‡ ताम्प्र दान-पत्रों और उनमें लिखे शापों के उल्लेख का अभिप्राय स्पष्ट है।

- \* सालेटोर, लाइफ इन दी गुप्त एज, पृष्ठ १०६-१०९।
- † वराहमिहिर, वही, अध्याय ६३, पृष्ठ ३३८।
- ‡ बराहमिहिर, वही, अध्याय ४३, पृष्ठ ८७।
- 🛊 दी पिल्पिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ ७८ (मि० लैडले के नोट)।
- 🗄 दी पिल्प्रिमेज ऑफ फाइपान, पुष्ठ १००।



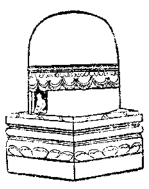
# क्र स्टर्स्टिक के प्रति कि तोव विश्वमादित्य के राज्य-काल का सामाजिक जीवन

परन्तु ये दान जनता ढारा वास्तव में किस प्रकार किये जाते थे इसका वर्णन उस समय के शिलालेखों में मिलता है। चन्द्रगुप्त द्वितीय के साँची शिलालेख (सन् ४१२-४१३) में यह वर्णन है कि आम्प्रकार्दव नामक व्यक्ति ने किस प्रकार और क्यों सदा-सत्र खोलने के लिए दान किया। वह चन्द्रगुप्त द्वितीय का सेवक था। सम्प्राट् की उसपर असीम कृपा थी; वह ऐसा व्यक्ति था ''जिसके जीवन-निर्वाह के साधन उसके पराक्रम के कारण सरल एवं सुखकर हो गए थे।'' उसने दान-सम्पत्ति (मूल्य या अक्षयनीवी) को मज और शरभंग नामक दो व्यक्तियों से और राजकुल के आमृरात से खरीदा था। इस सम्पत्ति के अतिरिक्त उसने २५ दीनार भी दिए थे जिनके व्याज से, जब तक कि सूर्य-चन्द्र का अस्तित्व रहे, पाँच भिक्षुओं को भोजन दिया जाय और रत्नगृह (स्वयं मठ में) में एक दीपक रखा जाय। इस दान का उद्देश्य चन्द्रगुप्त ढितीय के ''सम्पूर्ण गुणों की पूर्णता'' का प्रचार करना था। इस उद्देश से उसने काकनादवोट के बिहार के महान् एवं पवित्र मठ के श्रदालु व्यक्तियों के समाज में स्थान प्राप्त कर लिया और पंच मण्डली के समक्ष साष्टांग प्रणाम करके, मज और शरभंग से खरीदे हए ईश्वरवासक ग्राम का दान कर दिया।''\*

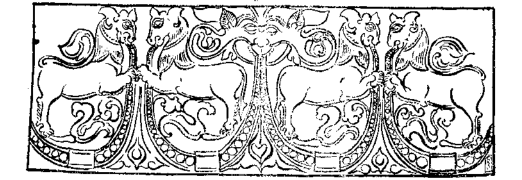
इन मठों में वे क्या करते थे इसका वर्णन भी फाह्यान ने किया है। वह लिखता है कि "धर्मगुरू निरन्तर सत्कार्यों में संलग्न रहते हैं, वे स्वाध्याय और ईक्ष्वर चिन्तन भी करते हैं। जब विदेशी धर्माचार्य आते हैं तो गुरुजन उनका अभिवादन करते हैं और वारीबारी से उनके वस्त्र एवं पात्रों को वहन करते हुए उन्हें भीतर ले जाते हैं। वे उनको पाद-प्राक्षालन के लिए पानी, लगाने के लिए तैल और मधुपर्क लाते हैं। जब वे कुछ समय तक विश्वाम कर लेते हैं, उनसे यह प्रश्न किया जाता है कि उन्हें कितने यज्ञ किस कम में करने हैं ? निवास पर पहुँचकर जब नियमानुसार प्रत्येक आवश्यक वस्तु उनको प्रस्तुत करदी जाती है तब उन्हें विश्वाम करने दिया जाता है।" ‡ ये कार्य नियमगूर्वक बड़े-बड़े मठों में ही किये जाते होंगे नकि साधारण सदा-सत्रों में।

इन मठों के विद्वान् भिक्षुओं का राजाओं द्वारा अत्यधिक सम्मान किया जाता था, जैसाकि कम से कम फाह्यान के लेखों से प्रकट है। जब कभी राजा लोग इन भिक्षुओं के पास जाते थे तो सबसे पहले वे अपने मुकुट उतार लेते थे और तब वे, उनके राजकुंमार और अधिकारीगण उनको स्वयं बनाये हुए भोज्य पदार्थों की भेंट करते थे। ऐसा करने के उपरान्त वे भूमि पर एक फर्श बिछा देते थे और उनके सम्मुख तिपाई पर बैठ जाते थे क्योंकि धर्मगुरुओं की उपस्थिति में ''वे श्रेष्ठ आसन पर बैठने का साहस नहीं कर सकते थे।''‡ ऐसी प्रयाएँ ह्यानच्वांग और इत्सिंग के समय तक प्रचलित रही होंगी।

- \* दी पिल्ग्रिमेज ऑफ फाह्चान, पृष्ठ १००।
- † दी पिल्ग्रिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ १००।
- 🛨 दी पिल्ग्रिमेज ऑफ फाह्यान, पृष्ठ ९९।



રર્ર



# हेमचन्द्र विकमादित्य

## श्री चन्द्रवली पांडे एम्० ए०

हेमचन्द्र विकमादित्य को हम नहीं जानते और नहीं जानते हम हेमू बनिया को। हम जानते हैं बस उसी हैमू बक्काल को जो सन् १५५६ ई० में पानीपत के मैदान में जा जमा था और जीतने ही को था कि कहींसे आँख में ऐसा तीर लगा कि बस वहीं हौदे में ढेर हो रहा। उस समय कोई उसका साथी न हुआ। महावत भी मारा गया। भक्त हाथी उसे लेकर जंगल की ओर भागा तो सही पर बीच ही में वह भी पकड़ा गया। हेमू की आँख खुली तो वह बैरी के हाथ में बन्दी था। उसकी प्रभुता स्वप्न थी। फिर क्या था, बैरी की वन आई और वात की बात में सर कहीं और घड़ कहीं हो गया। सर सरकार की हुगा से काबुल पहुँचा तो धड़ दिल्ली के द्वार पर लटका दिया गया। और इतने से सन्तोष न हुआ तो वृद्ध पिता का भी वध किया गया और देश में मुगली छा गई। चारों ओर अकवर का आतंक दौड़ गया और पलभर में विकमादित्य का सूरज डूव गया। किसी ने हेमू का साथ न दिया। जिस देश ने 'कहाँ राजा भोज कहाँ गंगा तेली' के गपोड़े में 'गंगा तेली' को घर-घर फैला दिया उससे इस 'हेम' के लिये इतना भी न बना कि कहीं उसका नाम भी तो चलता। यदि इसके बैरी इतिहासकार इसके विषय में इतना भी न लिखते और इस हेमचन्द्र विकमादित्य का हेमू बक्काल के रूप में परिहास भी न करते तो हम आज किस हेमू का नाम लेते और किस हेमचन्द्र विकमादित्य की वर्षी मनते ? अरे, जिसे अपनी मुधि नहीं, उसकी सुधि भला कोई पराया क्यों ले और कयों उसके पुराण को इतिहास का रूप दे? फिर भी हमारे देश के शम्मुल-उल्गा मौलाना मुहम्मदहुसैन 'आजाद' कि आजादी से लिख जाते हैं :---

"चगताई मोर्वारेख बनिये की जात को गरीब समझकर जो चाहें सो कहें मगर इसके कवाअद बन्दोबस्त दुख्स्त और अहकाम ऐसे चुस्त हो गए थे कि पतली दाल ने गोश्त को दबा लिया। अफगानों में जो बाहम कशाकशी और बेइन्तजामी रही उसमें वह एक जंगी और बाइकबाल राजा बन गया। अदली की तरफ से लश्कर जर्रार लिये फिरता था, कहीं वावा मारता था, कहीं मुहासिरा करता था, और किला बन्द करके वहीं डेरे डाल देता था। अलबत्ता यह कबाहत जरूर हुई कि बिगड़े दिल अफगान उसके अहकाम से तंग आकर न फक्त उससे बल्कि अदली से भी बेजार हो गये।" (बरबार अकबरी, पृष्ठ ८४३।)

परन्तु अदली (सन् १५५४ से १५५६ ई० तक) भी भलीभाँति जानता या कि हेमू के अतिरिक्त उसका कहीं कोई सहारा नहीं। उसने एक दिन में उसे अपना सब कुछ नहीं बना दिया। उसके हाथ में शासन-सूत्र आने के पहले ही गली-गली में तून की फेरी करनेवाला बनिया सरकार में बहुत कुछ बन चुका था। वह सरकारी मोदी था, बाजार का चौघरी था,

રરર



### हेमचन्द्र विक्रमादित्य

'उर्दू' का कोतवाल था। जहाँ था, सफलता उसके साथ थी। और जब अदली का कोई कर्णधार न रहा तब वही वनिया आगे वढ़ा और उसके अनुमोदन से वह मैदान मारा कि अफगान देखते ही रह गये। एक दो नहीं कुल २२ मैदान मार चुका था और कहीं किसीसे कभी पीछे नहीं हटा था। अफगान पहले तो उसे बक्काल कहकर तुच्छ समझते थे पर रणभूमि में जब सामने आते थे तब आटा-दाल का भाव मालूम होता था और प्रत्यक्ष देख लेते थे कि जीत इस बनिये के साथ चलती है। ताजखां कर्रानी से जब अदली का सामना हुआ और दोनों गंगा के तट पर जाकर एक दूसरे का मुंह देखने रुगे तब साहसी हेमू ने ही गंगा पार कर करीनी को खदेड़ा और उधर से पलटा तो इब्राहीम सूर के पैर भी कालपी में उखड़ गये और अन्त में बयाना के किले में उसे घिरना ही पड़ा। हेमू उसको निर्मूल कर आगरा-दिल्ली को लेना ही चाहता था कि चुनार से अदली का फरमान पहुँचा। हेमू पूरब की ओर झपटा तो अदली भी भागता हुआ कालपी के पास उससे आ मिला। फिर तो हेमू ने मुहम्मदखां की सेना पर चरकता पर यमुना पार कर अचानक ऐसा धावा बोल दिया कि जो लहाँ था तहौं ही रह गया और विजयश्री हेमू के हाथ लगी। सब कुछ हुआ पर जब वह आगरा और दिल्ली को अधीन करता हुआ पानीपत के मैदान में पहुँचा तब विक्रमादित्य बन चुका था। यहीं उसके पराक्रम का अन्त हुआ। यहीं उसके विक्रम का आदित्य अस्त हुआ। और ऐसा अस्त हुआ कि फिर कहीं कहने को भी न उगा । निइचय ही हेमू ही हमारा अन्तिम बिक्रमादित्य है और अवश्य ही हिन्दू के हाथ से ही अकबर को मुगल सामाअय मिला, कुछ पठानों के हाथ से कदापि नहीं।

हाँ, भारत के इतिहास में हेमू का व्यक्तित्व सबसे निराला है। महाराज पृथ्वीराज के हाथ से दिल्ली जो गई तो फिर कुभी किसी हिन्दू की न हुई, किसी हिन्दू के हाथ नहीं आई। चार दिन के लिये हिन्दू से बने सुसलमान मियाँ खुसरो भी नासिरुद्दीन के नाम से दिल्ली के सुलतान (सन् १३२० ई०) रहे पर अन्त में तुगलक की तलवार से वह भी दूर हुए और दिल्ली बाहरी मुसलमानों की हो रही। पठान शेरखां सचेत हुआ तो उसने मुगलों से अफगानी राज्य छीन लिया और बहुत कुछ हिन्दी राज्य करने लगा। उसके कुल की डूवती नैया का डाँडा डाँडी छोड़कर संभाला हेमू बक्काल ने और सोचा कि पठान उसके हो रहे। वह इन्हीं अफगानों के सहारे जीतने चला विदेशी मुगलों को। वह जीत भी गया। परन्तु उसने भूल यह की कि इन अफगानों के मजहब को नहीं समझा और इन्हींके बल पर बना चाहा 'शकारि' विकमादित्य। जो चाहा सो हो गया पर जो चाहता था सो न हो सका। कारण उसी 'आजाद' के मुंह से सुनिए---

''इसे समझना चाहिये था कि मैं किस लश्कर और किन लश्करियों से काम ले रहा हूँ। यह न मेरे हमकौम हैं, न मेरे हमवतन हैं, न हम मजहव हैं। जो कुछ करते हैं या करेंगे पेट की मजबूरी, या उम्मेद या इनआम या जान के आराम के लिये करते हैं। और मेरी मीठी जवान, खुशखूई, दर्दख्वाही और मोहब्वतनुमाई इसका जुज आजम था— फिर भी यह सारी बातें आरजी हैं। यह कोई नहीं समझता कि इसकी फतह हमारी फतह है। और हम मर भी जायेंगे तो हमारी औलाद इस कामयाबी की कमाई खायेगी।" (वहीं पृष्ठ ८४८।)

परिणाम जो होना था वही हुआ। अफगानी तोपलाना पहले ही मुगलों का हो गया। और जब जीतते-जीतते हेमू घायल हो आँख की पीड़ा से अचेत हो गया तब उस नमकहलाल हाथी के सिवा उसका कोई अपना न रह गया जो उसकी सुधि लेता अथवा उसके काम को पूरा करता। यदि वह राजपूत होता तो कुछ राजपूत तो उसके साथ मर मिटते ? पर नहीं, जिसने इतने राजपूतों का मान-मदन कर बनिया होते हुए अपने को विकमादित्य धोषित कर दिया उसका साथ कौन देता ! अस्तु, उसका अन्त हुआ और साथ ही उस विरुद का भी जो 'शकारि' का द्योतक और 'सामा' का परिचायक है। हमारे लिये यह कोई आश्चर्य की बात नहीं कि हम आज न तो अपने प्रथम विकमादित्य को जानते हैं और न अन्तिम दिता ! अस्तु, उसका अन्त हुआ और साथ ही उस विरुद का भी जो 'शकारि' का द्योतक और 'सामा' का परिचायक है। हमारे लिये यह कोई आश्चर्य की बात नहीं कि हम आज न तो अपने प्रथम विकमादित्य को जानते हैं और न अन्तिम विकमादित्य को ही। परन्तु हमारे इस अन्तिम विकमादित्य को हमारा अकबर खूब जानता था और इसीसे तो उसकी हत्या पर उसके अंगआं को चित्र में अलग-अलग बना दिखाकर कहता था कि इस घमंडी का लाम तो पहले ही तमाम हो चुका था। मैंने इसे क्या मारा। सच है, अकबर ने हेमू को नहीं मारा; उसे तो देश के दुर्भाग्य अथवा देव ने मारा। अहमद यादगार का कहना कितना सच है कि अकबर के भाग्य का उदय था कि मृत्यु का तीर हेमू के भाल में जा लगा--''चूं सिताराय दौलत अकबरशाही रूथे दर तरकी दावत नागाह तीर कजा वरेशातीये हेमू लर्ट।'' (तारोख-ए-काही,

बण्टिस्ट मिशन प्रेस, रो० ए० सु० ऑफ बंगाल १९३९ ई०, पृष्ठ ३६२।)

किन्तु भाग्य का प्रताप अथवा मुसलमानों का न्याय तो देखिए कि उनसे इतना भी न देखा गया और लोक में यह प्रवाद (तारीख-ए-शाही, पृष्ठ ३५७) फैला दिया गया कि हेमू ने तो मुगलों को जीतने के लिये हजरत कुतुबल हक के मजार 'रर जाकर मिन्नज मान किंवा बत ठान लिया था कि जीत के बाद भुसलमान हो जाऊँगा और इसलाम का प्रचार करूँगा। पर बिजयी होने पर उसने किया एक भी नहीं। फलत: उसे इसका फल भोगना और तलबार के घाट जतरना पड़ा। तथा जूब ? देखिए हगारे इस विकमादित्य की हमारी औखों के सामने कैसी गति होती है ?

રરક



# युग सहस्र संवत्सर विक्रम

श्री० डॉ॰ रासकुमार वर्मा एम्. ए., पी. एच्. डी.

इस अनंत पथ पर-जिस पर ये धूल कणों से रवि-शशि संभ्रम---उठते-गिरते हैं जैसे गति का समीर होगा न कभी कम।

निर्मम निर्मय ?

किसी तारिका को कोई भी, तारा छू न सका इस क्षण तक कमी न विचलित होगा जैसे, नभ की गति का अनुशासित कम।

णेसे महा प्रभंजन का है कौन महा संचालक अनुपम ? ध्वनित हो उठी जैसे गति ही---युग सहस्र संवत्सर विक्रम।

युग सहस्र संवत्सर ! तुम में---शक-ढूणों के पदाघात से− कुद हुए तक्षक से उन्नत क्या युगत्व है ? क्या सुख-दुख मय-~ गजनीति के चकों के तुम संचालक हो ? प्राण-वायु कर पान, उठे हो हे युग-फण ! हे युग-जिङ्वामय ?

> युग सहस्र फन फैलाकर तुम, पान करो अविरल प्रकाशमय। शेप बनो तुम-बनो शेषशायी से दीन-होन के आश्रय।

> > રર્સ્



थी डॉ॰ रामकुमार वर्मा

संवत्सर ! यह है प्रशस्ति की रेखा— मेरी प्रिय ध्वनि नव नव स्वर्गेगा के ज्योति कर्णो से ज्योतित अपने मणि से अवयव---

में लेकर भू-खण्ड उसे तुम दो चिरजीवन का आश्वासन मरु में चू जावे शीतल कण तरु में जाग्रत हों नव पहुव।

कूर धृणा में दया---दया में प्रेम---प्रेम में जीवन उद्भव । तेजोमय रवि-सा नर करदो नारी चन्द्रकला-सी अभिनव।





# करालं महाकाल कालं कृपालुं

चित्रकार—श्री निकोलस डी० रोरिक ('कल्याण' सम्पादक श्री महावीरप्रसादजी पोद्दार के सौजन्य से प्राप्त)

# श्री डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशी, एम्॰ ए॰, पी-एच्॰ डी॰ आरम्भ

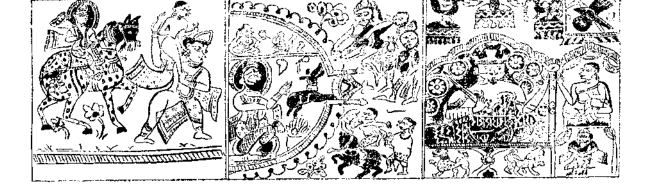
आचार्य कालक

---एक कहानी\* --

वार निर्वाण के ४०० वर्ष के बाद भारत अन्धकारयुग की झंझा में विड़ोलित था। सामाजिक, धार्मिक और राजनीतिक संगठन, साम्प्रदायिक प्रवृत्तियों के घात-प्रतिघात से विशृंखल हो चुका था। पूर्व ऋषियों ने समाज को जिस वर्ण-सूत्र में विभाजन कर सशक्त किया था, वह सूत्र टूट चुका था; देश के प्रांगण में दो विभूतियों ने मानव जाति को धर्म के सत् रूप का जो अमर सन्देश दिया था, वह सन्देश भी काल की गति से विरूप हो चला था। प्रजा अनेक म्रान्तियों में पड़कर त्रस्त जीवनयापन कर रही थी और प्रजापति अपनी महत्वाकांक्षाओं की नीच वृत्ति में निरंकुश बन गए थे। युग के अन्धकार में पूर्व-गौरव मूक था।

उज्जयिनी ने 'नाम' पा लिया था, पर 'काम' का वह स्वर्णमय स्वप्न भर देख रही थी। उसके पटल पर उस अन्धकाराच्छन्न आकाश में झिलमिलाती तारावली अपनी कोमल रश्मियों से एक स्वप्निल संसार का चित्र अंकित कर रही थी। नगर के तट पर क्षिप्रा अपनी लोल लहरियों में प्रवाहित होकर अमराइयों के पात-पात में, फूल-फूल में जीवन भर जाती थी, पर उसका संगीत अभी स्वर ही भरने लगा था।

कौन नहीं जानता कि रावण 'राम-राज्य' की कल्पना और सृष्टि का आधार नहीं था, कौन नहीं जानता कि दुर्योधन गीता के अमर सन्देश का हेतु नहीं था ? प्रकाश और अन्धकार का ऐसा ही अन्योन्याश्रित सम्बन्ध है। उज्जयिनी का शासक, इस समय गर्दभिल्ल दप्पण था, जिसका बल हिंसक-दानव-सा था, जिसका न्याय व्याघ्र-सा था और जिसका शासन



<sup>\*</sup> विद्वान् लेखक ने 'कालकाचार्य कथानक' को आख्यायिका के रूप में प्रस्तुत किया है, यद्यपि कल्पना का मिश्रण कर उसे मूल से भिन्न रूप दे दिया है। सं०ा



### आचाये कालक

निरंकुश मरा-सा था। उसने चिरपरिचित गणतंत्र प्रथा का मूलोच्छेद कर दिया था और शासन का समस्त भार अपने और अपने मनोनुकूल 'तीर्थों' के हायों में ले लिया था। यह नवीन तंत्र केवल उसकी महत्वाकांक्षा और विलासप्रियता की पूर्ति के लिये रचा गया था। और उसकी सफलता में किसी ओर से भी किसी प्रकार का विरोध होता था, उसका वह सारी शक्ति और सारी धूर्तता से सामना करता और उसके अंकुर को पल्लवित भी नहीं होने देता था। प्रजा अपने पूर्व सुख और ऐस्वर्य के बचे भाग का उपभोग करती हुई उस उत्पीड़न को सह रही थी। उसका शासन इस प्रकार एकतंत्री-एकरंगी हो गया था।

वह किसी मधुर-स्मृति के आकर्षण में इतना आत्मविस्मृत हो जाता था कि कभी कभी वस्तु-ज्ञान से विहीन हो जाने से उसके मुख से अनायास ही निकल पड़ता था—-''तुम अनुपम हो, सुन्दरी !'' पर ज्योंही वह सजग हो उठता, वह योंही सारथी को सम्बोधित कर कह देता था—''शीघ्रता कर, सूत !'' और सूत ''जो आज्ञा'' कहकर अपनी बाग को पुनः सम्हाल लेता। वह अपने कार्य में दक्ष था और अपने अदव-गण की शक्ति और ज्ञान पर पूर्ण विश्वास रखता था। रथ पवन-पथगामी हो रहा था।

इसी रथ के पीछे एक दूसरा रथ चला आ रहा था जिसमें दो सभ्य विराजमान थे। संघ और उसके सरस्वती-महोत्सव के सम्बन्ध में कुछ विनोदप्रिय संभाषण कर रहे थे। शायद, उस उत्सव से ही वे सब लौटे जा रहे थे।

"योगीश्वर तक मेरे आने की सूचना दे आओ। जाओ, शीघता करो !"

"जो आज्ञा, स्वामिन् !"

कुछ काल उपरान्त, वही व्यक्ति और आश्रम का एक ब्रह्मचारी हाथ में दण्ड-दीपिका लिए वहां आ उपस्थित हुए। ब्रह्मचारी ने महाराज को अभिवादन किया और विनयपूर्वक बोला—"भगवन् आपकी राह देख रहे हैं।"

महाराज, उन सभ्यों की सहायता से, रथ में से उतरे और दण्ड-दीपिका के प्रकाश में वे उस आश्रम की और चल पड़े।

योगीश्वर पर्णकुटी के बाहर चत्वाल पर रक्सी एक पीठिका पर विराजमान थे। रात्रि के प्रथम प्रहर के शान्त और निष्क्रिय वातावरण में भी उनकी आकृति गम्भीर और उग्र थी। जटाजूट उनके विभूति-मंडित भाल पर वेष्टित था। विशाल नेत्र जैसे अपने ही अग्निताप से उभरी पलकों में समा नहीं रहे थे। श्मश्रु का दर्ण कृष्ण था और वह हृद्भाग को पूर्ण आच्छादित किये हुए थी। वे कोपीन धारण किए हुए थे। इस गम्भीर रूप में भी उनके मुख पर तपोतेज प्रदीप्त था, जो प्रत्येक आगन्तुक की श्रद्धा को अवश्य जगा जाता था।

उनके सम्मुख आते ही, महाराज ने अभ्यर्थना कर उनके चरणों की रज सिर पर घारण की । योगीइवर ने कहा-"तेरी मनोकामना पूर्ण हो, भक्त ! इस समय कैंसे आना हुआ ?" और उन्होंने महाराज को बैठने के लिए अपने सम्मुख स्थित अन्य पीठिका की ओर इंगित किया । वे फिर बोले--- ''तुम इतने आतुर क्यों हो ?''

રર્ડ

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



# श्री डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशी

महाराज पोठिका पर विराज गये, वितय से उन्होंने जवाब दिया——''आप सर्वज्ञाता हैं, भगवन् ! मैं आपके आशीर्वाद के लिए आतुर था, अब निश्चिन्त हूँ।''

मुनीश्वर की गम्भीर मुद्रा पर मुस्कान-रेखा खिच गई। वे क्षोले--- "भक्त, जानता है तू निमित्त-ज्ञानी कालक का द्वेषी बनने जा रहा है ?"

"यह मैं जानता हूँ, भगवन् ! पर आपकी शक्ति के प्रति अटल भक्ति और विश्वास में यह ज्ञान मेरी लगन की कैसे विचलित कर सकता है ! आपकी शक्ति के आशिक प्रसाद से मैं गर्दभिल्ल हो गया हूँ, भगवन्, उस कालक के कोप की आप बात कह रहे हैं । उस कोपाग्नि में, मुझे विश्वास है, वह स्वयं ही भस्मीभूत हो जायगा ।"

महाराज क्षणिक रुके, अपने उद्वेलित भाव-तरंग का उन्होंने शमन किया और फिर मौन मुनीझ्वर की ओर दृष्टियात कर वे सत्रीड़ा नत-मस्तक होकर बोले :---

इस अतिकथन से महाराज की वाणी वाधित हुई और दे रुक गये । मुनीश्वर, उसी गम्भीर मुद्रा में, महाराज से बोले----"भक्त, पानक चाहिये ।" और महाराज की स्वीकारोक्ति के पूर्व ही वे ऊँची ध्वनि में एक शिष्य का नाम उल्लेख कर कहने लगे----"भक्त के लिए पानक लाओ तो ।"

"जो आज्ञा ! "

इस प्रत्युत्तर के कुछ देर बाद ही हिमानन्द शिष्य हाय में एक काष्ठ-पात्र लेकर उपस्थित हुआ और उसे महाराज को सविनय भेंट कर रिक्त पात्र को लेने वह एक ओर खड़ा रहा । महाराज के पान कर चुकने पर वह उसे लेकर उसी ओ**र** चला गया जिधर से वह आया था।

"कैसा अमृत-सा जीवन प्रदान करनेवाला पानक हैं!"

योगोइवर ने तब कहा——"तू कह रहा था कि वह सुन्दरी महाकाल के मन्दिर की पण्या अनकर क्यों न अपने जीवन को साथंक कर सकती है——पर क्या इतनी ही तेरी कामना है, भक्त ?"

''आपके समक्ष गुप्त कुछ नहीं है, भन्ते ! ''

मुनीइवर की आकृति अधिक गम्भीर और विचारमय हो गई। उनके नेत्रों की कान्ति अधिक प्रदीप्त हो गई। वे सर्वदेख्या की भाँति कहने लगे–-"अउँरात्रिके समय उज्ज्वल चाँदनी की कीतल छाया में उपाथय के बाहर किसी की



## आचार्य कालक

प्रतीक्षा में एकाकी मौन खड़ा वह कौन है ? एक कोमल मन्द स्वर-लहरी के सुनते ही एकाएक आक्रुष्ट होनेवाला वह कौन हैं ? उपाश्रय के आर्लिदवाले उपवन के मध्य चत्वाल पर अपनी ही नग्नरूपराशि की माया में मग्न नारी के चक्षु-संस्पर्श से अभिभूत वह कौन है ?"

"भगवन्, मुझे क्षमा करें ! "

मुनीब्बर अट्टहास कर उठे।

महाराज अपने दोनों कर जोड़े अवाक् बैठे थे।

मुनीक्वर अपने अट्टहास की ध्वनि के अवसान में ही बोले---''और अभी-अभी मनाये जानेवाले उत्सव की बात, भक्त ! "

"वहीं से आ रहा हूँ। उस सरस्वती-पूजन के महोत्सव में सम्मिलित होने का अभिप्राय आपसे छिपा नहीं है भगवन् ! कालक भगिनी सरस्वती का वह निर्मल क्वेत परिधान से वेष्टित वेश अनुपम था। उसके कलकंठ से उठी हुई वह देवि-स्तुति 'ॐ न्हीं नमो भगवति......' एक गन्धवं बाला की अश्रुत वाणी-सी सबको अभिभूत कर गई और उस संगीत का अन्त 'केवलि पन्नतं धम्म सरणं पवज्जामि !' में सबकी संज्ञा-सबकी सत्ता साध्वी सरस्वती के नत मुद्रा की भौति उस देवी-प्रतिमा के चरणों में विर्साजत हो गई। कैसा उसका विकास है, कैसा उसका स्वर है और कैसा उसका आकर्षण है, भगवन् ! सच, वह जनपदकल्याणी है ! आपकी स्वीकृति चाहता हूँ।"

''भक्त, मंखलिपुत्र ने कहा है कि जीवों को जो सुख-दुःख होता है, वह स्वयंक्रत नहीं और [अन्यक्रुत भी नहीं है। किन्तु यह सब सिद्ध ही है, स्वाभाविक ही है। कालक वचीपरम है, और वह निमित्तज्ञानी कहकर बंचना करता है। आखिर जो जूठन उसे प्राप्त हुई है वह आजीवक-साधु की ही तो देन हैं। भक्त, मेरे सम्मुख उसकी सिद्धि अकारथ होगी, तू निश्चिन्त होकर कार्य-सिद्धि कर ! ''

```
"धन्य भगवन !"
```

"रात्रि अधिक बीत चुकी है, भक्त !"

महाराज उठे और नत होकर मुनीश्वर के चरण स्पर्श किये और कहा---''जाता हूँ, भगवन् ! ''

''जा, पर यह याद रखना कि इस काल के बाद न तू कालक के सम्मुख आना और न सरस्वती को आने देना। मेरे परोक्ष में वह अपने ज्ञान का प्रयोग कर सकता है । समझ गया न, भक्त ! ''

"हाँ, भगवन् ! "

"तेरी मनोकामनापूर्ण होगी ! "

× × × × × × × × × चाँदनी अब भी छिटक रही थी। उपाश्रय की गन्धकुटी के ढार पर क्षमाश्रमण आचार्य कालक गम्भीर मुद्रा में खड़े थे। वढ़ेंमान वृक्ष की सघन कबरी छाया के उसपार दूर उनकी समस्त शक्तियाँ केन्द्रित थीं और जब अविरल उत्पात ध्वनि विशेष उग्रता से सुप्त वातावरण को प्रतिध्वनित कर जाती, तो जिज्ञासा की प्रबल आतुरता उनके मुख की गम्भीरता के स्तर के भीतर स्पष्ट झलक पड़ती थी। आखिर, दूर एक मूर्ति को तीव्रगति से भगते इवर आते हुए उन्होंने देखा, वे पहिचान कर ही पुकार उठे----"सागर!"

```
"हाँ क्षमण। साध्वी स....."
"तथा?"
"भयंकर बात है, भन्ते!"
```



# श्री डॉ॰ विष्णु अम्वालाल जोशी

और क्षित्र स्वास लेता हुआ वह आचार्य के सम्मुख आकर निराश मूर्तिसा खड़ा हो गया। उसके वस्त्र अस्तव्यस्त ये। मालूम होता था कि अवस्य किसी एकागारिकों से भिड़न्त हो गई है। आगन्तुक इतना भयभीत और व्यथित था कि बहुत देर तेक वह मूक ही खड़ा रहा। और आचार्य भी दुर्घटना की आर्झका से स्तब्ध होकर उसके कथन की प्रतीक्षा में चुप रहे।

ें वह कोलाहल अब भी चारों दिशाओं में व्याप्त हो रहा था। आखिर उस कटुशास्ति का भार असह्य हो गया और आचार्य दुढ़ता से बोले—"क्या कह रहे थे, सागर !"

आत्रार्य कालक की गम्भीर मुद्रा में अनेक वक्र रेखाएँ खिंच गईँ । उनके नेत्र मानसिक द्वन्द्व की अग्नि में प्रज्ज्वलित हो उटे । फिर भी वे मूक रहे ।

सागर भिञ्चु, उत्तेजिन, कभी उस दिशा की ओर जिथर से बह आया था, और कभी आचार्य की मौन मुद्रा की ओर देखना हुआ कह-कह उठना था––

"अनर्थ हुआ है, आचार्य !ेवे गर्दभिल्छ के अनुचर थे......मैंने परीक्षा की है, प्रभु !े सन्देह की वात नहीं है...... रथ राजा के थे......और देवी का आर्तनाद......भगवन्, दस्यु तत्पर थे......जीवन देकर भी बचा सकता तो पर....." ।

दूर का वह कोलाहल शान्त हो गया था। केवल मन्द से मन्दतर होते हुए अश्वों की टापें अब भी सुनाई दे जाती थीं। और अन्य आश्रमवासी भी दीर्घश्वास लेते घवराते हुए वहाँ आकर चुपचाप खड़े हो गये। किसी ने कुछ भी कहने का साहस नहीं किया। वे सब पृथ्वी की ओर देख रहे थे। तब आचार्य कालक का गम्भीर नाद सूनाई दिया---

''तुम सब चिकित्सक विमलसूरि के पास जाओ । किसोके विकोय गम्भीर आघात तो नहीं लगा है, प्रबुद्ध !...... और त्रिमलसूरि हैं कहाँ ? अपनी कुटि में......और सागर, तुम से कुछ मंत्रणा करनी है । आओ ।''

कहकर वे अपनी गन्धकुटी के भीतर प्रवेश कर गये। सागर भी उनके पीछे-पीछे चळा गया और द्वार पर जाकर खड़ा ही गया। स्वभावानुसार क्षमाश्रमण अपनी पीठिका पर नहीं वैठे थे, वरन् ये गन्धकुटी के आँगन पर इधर से उधर और उधर से इधर घूम रहे थे। सागर इस किया को चुपवाप देख रहा था।

क्षमाक्षमण के सम्मुख जैसे गहान्धकार था और उसमें एक प्रचण्ड संझावात जैसे वह रहा था। अपने जीवन के निश्चित स्वप्न आज प्रभा के समान चमककर विलीन होते हुए उन्हें प्रतीत हो रहे थे। इस निग्नंन्थ जीवन की अनासक्त प्रवृत्ति में भी साध्वी सरस्वती ने अपनी सरलता, व्रतपरायणका, और अनुकरणीय त्याग के द्वारा आचाये के हृदगत भगिनी-प्रेम को एक अपूर्व सात्विक अपनत्व में परिवर्गित कर दिया था। पर आज जब वह एक मुन्दर युवती की भांति अन्यान्यों के द्वारा हरण करली गई थी, उनकी अन्तःसंज्ञा में दवी भ्रातू-भावना उद्वेलित हो-होकर उन्हें अपने जीवन की बीती घटनाएँ याद दिल्य जाने लगी—–मगध देशांतर्गंत धारावास नगर के राजभवन; माता मुरसुन्दरी और पिता वयरसिंह का प्रेमभाव; बहिन सरस्वती के साथ राजभवन के साथी, प्रांगण, अलिन्द, प्रासाद, उपवन-सब स्थानों में वालकीड़ा; अश्वारूढ़ होकर वनविहार; वन की श्रकृति सुषमा में एकाग्र जैनाचार्य 'गुणाकर' से मेंट; उनके धर्मापदेश मे प्रभावित होकर मृहत्याग और फिर बहिन सरस्वती की भी जैन-साध्वियों के पास दीक्षा आदि एक-एक कर कई घटनाएँ स्मृति-पटल पर चित्रवत्त उत्तरने लगीं। मृहत्याग के पद्यात्त अपने अविरल अध्ययन, अपने अखण्डित इन्द्रिय-निग्रह, अपने पूढ़ मनन और एकाग्र तत् से जो भी दै हिक सम्पत्ति का त्यागन और जोभी आत्मिक तत्व का उपार्जन उन्होंने किया था, उसके अन्तर्गत एक ही महती आकांक्षा थी और वह थी मत् धर्म का प्रचार ! इसी हेतु उन्होंने धर्मदोही आजीवक आचार्य का शिष्यत्व भी स्वीकार किया था और ज्योनिष-निमित्त-सास्व का अध्वयत किया था, इस श्रियत्व पर कि विद्या-प्राप्ति के निमित्त साधु को पतित साथु अथवा गृहस्थ की भी सेवा करनी चाहिये। पर ये प्रयत्न और प्रतन का मूल आग्रह—सव उन्हें साध्वी सरस्वती के साय हो **हरण** 

રકર્



### आचार्य काल्क

होते हुए दिखलाई दिये। साध्वी सरस्वती का हरण न केवल उज्जयिनी के श्रावक-संघ की अक्षमता और अशक्ति की ओर ही संकेत कर जाता था, बरन् साथ ही आचार्य कालक की प्रतिभा पर भी कुठाराधात था। और वे अपने ही सम्मुख ये ही नहीं देख सकते थे। वे गिरने के बजाय उठना चाहते थे।...और आज का काण्ड भविष्य में ट्रोनेवाली किसी विशेष कान्ति का सूत्रपात है, उनका मनःपर्याय-ज्ञान यही सूचना दे रहा था; क्योंकि इस घटना का सूत्र केवल उज्जयिनी-पति गर्दभिल्ल के हाथ में नहीं है पर उसका मुख्य पर अलक्ष सूत्रधार आजीवकों का प्रघान दहन है, यह वे जान गये थे।

योगी दहन के प्रति प्रतिस्पर्ढी-भावना आचार्य कालक के हृदय को कोघाग्नि से हिला-हिला गई, जला-जला गई। उनकी गौर मुखाक्रति रक्त-संचार के आधिक्य से कृष्णवर्ण हो गई, और घूमते-घूमते उनके हाथ की मुट्ठियाँ बँध गई। वे एकाएक रुके और किकर्त्तव्यविमुद्र से खड़े सागर से बोले---

"तूने कहा था कि इस हरण में राज का हाथ है---क्यों न सागर ?"

"हाँ श्रमण !"

''तु नहीं जानता कि घटना किसी अन्य ही सूत्रधार से संचालित है। राजा दप्पण 'गर्दभी-प्रदात्ता' के विना एक पग भी आगे नहीं बढ़ सकता, सागर! हमें अधिक सतर्क होकर काम करना होगा, नहीं तो उज्जयिनी में सत्धर्म के प्रचार और रक्षा से हमें विमुख होना पड़ेगा। उस आजीवक की शक्ति कम नहीं है।

कहकर वे फिर विचारमग्न इधर-उघर तीव्र गति से घूमने लगे । और वे फिर स्वतः भाषण-सा करने लगे––

"ज्ञातृपुत्र का बचन है कि बहुत से पाखण्डी गुरुओं की सेवा किया करते हैं—-हे गौतम, क्षणमात्र भी प्रमाद न कर। और दप्पण अपनी महत्वाकांक्षा की, अपनी भोगलिप्ता की पूर्ति के लिये ऐसे ही गुरू का आश्रय ग्रहण कर चुका है। उज्जयिनी का भाग्य आज इन आसुरी प्रवृत्तियों के प्रहार से खण्ड-खण्ड हो रहा है। वह राजा है और इस रूप में उसके विचार का, उसके कार्यों का एक विशेष महत्त्व है; क्योंकि उनका प्रभाव परोक्ष तथा अपरोक्ष ढंग से प्रजा पर पड़ता है। आयुष्मान सागर, न केवल उज्जयिनी-संघ के लिए, सत्धर्म के लिए वरन् मालव के लिए भी हमें सचेत होना होगा। नहीं तो साध्वी सरस्वती की आह सबका सर्वनाश कर देगी।"

आचार्य कालक की विस्फारित स्थिर आँखें मूक खड़े सागर पर पड़ीं, वह उनकी ओर देखकर केवल इतना ही। बोला---''हाँ, अमण ! ''

''यह राच हैं, सागर, कि कर्म अपने कर्ता के ही पीछे लगते हैं, अन्य किसी के नहीं। पर राजा के कर्म तो प्रजा को, देश को एक गति देनेवाले होते हैं। वही अपने कर्मों का भोक्ता नहीं होता, वरन् जाति, समाज और देश भी उसके फल के सुख-दु:ख को समान अनुभव करते हैं। झातृपुत्र ने कहा है कि जो मनुष्य काम भोगों में आसक्त होते हैं वे बुरे से वुरे पापकर्म कर डालते हैं, अन्त में महान् क्लेश पाते हैं। इसीलिये सोचता हूँ, सागर, कि उस पाप-कक्ष के विस्तार के पूर्व ही हमें सतर्क हो जाना होगा।"

और यह कहकर अब वे अपनी पीठिका पर जा बैठे और सागर को हस्त-इंगित से पास में बैठने का आदेश दिया। आचार्य कालक इस बीच शान्त हो गये थे और उनकी स्वाभाविक गम्भीरता पुनः लौट आई थी। स्थिरता आ गई थी। वे भविष्य के कार्यक्रम पर विचार कर रहे थे। आखिर वे फिर बोले—–

"सागर, में प्रातःकाल राजभवन की ओर जाऊँगा और परिस्थिति के अनुसार कार्य करूँगा। इसके पूर्वकथित उत्क्षेपणीय-भिक्षुकों को यह आदेश मिल जाना चाहिये कि वे उस समय वहीं किसी न किसी भाँति उपस्थित रहें और समय देखकर कटु झब्दों से मेरा विरोध करें और राज-कर्मचारियों की दृष्टि में उनके बनने का प्रदर्शन करें। भिक्षुकियों को भी सूचित कर देना चाहिये कि वे साध्वी सरस्वती की गतिविधि का सूक्ष्म निरीक्षण करती रहें। बुद्धियत को जाकर समझा दो, वह सुचारुरूप से सब कुछ कर लेगा। जाओ सागर !"

×

''जो आज्ञा ! ''

×

×

રષ્વર



## थी डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशो

दिन चढ़ गया था। सागर अपनी आम्प्रकुटी के भीतर टहलता हुआ आचार्य की प्रतीक्षा में आतुर था और कभी-कभी वह ढ़ार पर आकर मार्ग की ओर एक दृष्टि ढाल भी जाता था। एक बार, इसी प्रकार जब वह ढ़ार पर आया, तो उसने आचार्य की कुटी के ढ़ार को खुले देखा। वह तुरन्त उस ओर तीत्रगति से चल पड़ा। उत्तरासंग का एक छोर पृथ्वी पर लटक रहा था, पर उसका ध्यान उधर था ही नहीं। चला-चला गन्धकुटी के ढ़ार पर आकर वह खड़ा हो गया। आचार्य, जुछ घड़ी पूर्व के समान ही, कुटी के आँगन पर घूम रहे थे। आहट पाकर उन्होंने ढार की ओर देखा और सागर को अभिवादम करते देखकर आचार्य ने कहा~--

''वर्मवृद्धि, सागर ! '' ''भन्ते ! '' ''भीतर आओ, सागर !द्वार बन्द कर देना ।'' सागर द्वार बन्द करके गुरू की पीठिका के निकट आकर बैठ गया ।

"जिज्ञासु हो, सागर ! पर परिस्थिति अनुकूल नहीं है, पहिले से अधिक विषम हो गई है। इसपर भी जो कुछ वहाँ घटा है, हमारे घ्येयपूर्ति के लिये साघक हो सकती है। इससे अधिक की आशा भी नहीं की जा सकती थी। उत्झेपणों का प्रदर्शन सफल रहा। कठोर आक्षंप करते हुए आकोश से उन्होंने मुझे सम्बोधित किया, कहा----'यह मायावी है, मापश्रुत का अनुशीलन कर संघ की मर्यादा और पवित्रता को भंग कर रहा है। वह अपनी व्यक्तिगत स्पर्धा के कारण समस्त सत्-धर्म को राजशक्ति के विरुद्ध कर रहा है। वह मोमुह है, वह रभस है, वह उपनाही है।' और जब राजाज्ञा के अनुसार मेरे लिये प्रवाजन की घोषणा की गई, तो वे सब हर्ष से चिल्ला उठे: 'उचित है, उचित है ! वह इसी के योग्य है !!' राजकर्म-चारियों पर उनके इस प्रदर्शन का प्रभाव में बड़ी सूक्ष्मता से देख रहा था। और केवल यही सफलता भविष्य की चिर सफलता वन जावे, तो कोई आश्चर्य नहीं। फिर भी, और सब बातें विचारणीय है। मुझे उज्जयिनी की भूमि त्यागन का आदेश मिला है। हमें अपने कांटों को फूल बनाना है, मुझे ऐसा लगता है कि यह भी, बाह्यरूप से अनर्थसूचक होता हुआ भी शुभ है। मुझे अवश्य ऐसा करना पड़ता, पर राजाज्ञा का आधार पाने से अब नगरी की सीमा को त्यागना विपक्षियों के सन्देह का कारण नहीं बन सकता। क्यों न ?''

"उचित है, भन्ते !"

''मुझे तुरन्त इस स्थान को त्यागना होगा। इसीलिये सागर, यहाँ का भार तुम्हारे ऊपर है। मेरी अनुपस्थिति में तुम्हारे सम्मुख कुछ कर्त्तव्य है। प्रकटरूप से तुम्हें मेरे कार्यों के विरुद्ध घोषणा करनी होगी; और ऐसे कार्य करते रहना होगा जिससे राज का क्रुपाभाजन बनने में सहायता मिलती रहे। और साथ ही गुप्त रीति से सरस्वती की रक्षा और सत्-वर्म की अनुयायी प्रजा का संगठन करते रहना होगा। बड़ी गम्भीर बात है, सागर, परन्तु तुम्हारी शक्ति और बुद्धि पर मुझे विश्वास है।''

"आपकी आज्ञा मेरे जीवन का वृत्त बने, भन्ते!"

"ज्ञातृपुत्र तेरी रक्षा करेगा।" क्षमाश्रमण आचार्य कालक ने कहा, "एक बात और। वह आजीवक बड़ा चतुर है। आज भी, जैसाकि चाहता था, स्वयं राजा दप्पण मेरे सम्मुख नहीं आया। मैंने कई युक्तियों से उससे साक्षात्कार करना चाहा। मेरा अभिप्राय था कि आवर्तनीमाया से उसको विभ्रम करदूं, पर में इस प्रयोजन में सफल न हो सका। ये सूक्ष्म-कियायें आजीवक की बुद्धि वैभव के उदाहरण हैं। तुम उसकी गतिविधि से पूर्ण परिचित रहने का प्रयत्न करना। सागर, धर्म की रक्षा के लिये इस प्रकार कटिबद्ध होना हमारा कर्त्तव्य है।"

सागर ने नतमस्तक होकर मौन स्वीक्रृति प्रदान की । इस विषादमय काल में भी आचार्य के मुख पर एक आनन्द की रेखा खिच गई । वे भावमग्न बोले---

''मेरा मन हलका हुआ है, सागर ! और तुम देखोगे कि तुम्हारे निमित्त-ज्ञानी दिशा-प्रमुख आचार्य का आज से मतिभ्रम, विक्षिप्त, पागल के नाम से उल्लेख किया जायगा और इस बात को तुम्हें अपने मुंह से जनजन के कानों तक

રષ્ઠર



 $\times$ 

 $\times$ 

### आचार्य कालक

पहुँचाना होगा जिससे सब जान जाँय कि सरस्वती के हरण, निर्वासन की क्षप्ति ने उन्हें वैसा बना दिया है । वे कहीं चरे गये हैं–मर गये हैं ! चौंक पड़े, अन्तेवासी !''

"यह कैसे होगा, भन्ते !" "सरधमं के लिये सब करना होगा !" × × × × राजनगरी में उस दिन जिह्वा-जिह्वा पर बात रही ।

साध्वी सरस्वती की चर्चा चलती, तो कहा जाता—-रात्रि को स्वयं सरस्वती ने योगीश्वर के आश्रम में आकर उनके चरण पकड़ लिये, कहा, 'मुझे शरण दो । मेरे वन्धु का शासन असह्य है।' योगीश्वर ने बड़ी उदारता से उसको अभयदान दिया । और वह जब महाकाल के मन्दिर में 'पण्या' वनने को आतुर है ।

महाराज गर्दभिल्ल दप्पण की चर्चा चलती, तो बड़े गोपनीय ढंग से कहा जाता—महाराज को जब इस घटना की खबर लगी, तो वे तुरन्त योगीश्वर की सेवा में उपस्थित हुए और उन्होंने साध्वी सरस्वती की रक्षा का सम्पूर्ण भार अपने कन्धों पर ले लिया। इस संकट समय तक साध्वी राजमहलों में ले जाई गई है।

आचार्य कालक की चर्चा चलती तो कटाक्ष से कहा जाता—बड़ा निमित्तवेत्ता बना था, जिसके अहम् में साध्वी सरस्वती पीड़ित और व्यथित होकर मुक्ति की राह देखने लगी थी। उसकी क्रूरता क्या बखानी जा सकती है ? राजाज्ञा से वह निर्वासित हुआ है, यह उचित ही है, उचित ही है !

 $\times$ 

Х

X

 $\times$ 

 $\times$ 

х

कुल काल उपरान्त, एक दिन उज्बदिनी के उपाश्रय में मुख्य पीठिका पर विराजमान श्रमण सागर ने उपस्थानसाला में उपस्थित चारों परिषद्→(भिक्ष, भिक्षुणी, उपासक, उपासिका) के सम्मुख यह घोषित किया कि आचार्य कालक त्रिक, चतुष्क, चत्वर, महाजन आदि स्थानों में इस प्रकार उन्मत्त की तरह प्रलाप करते फिरते हुए देखे गये—'यदि गर्दभिल्ल राजा है तो इससे क्या ? यदि वह रम्य अन्तःपुर है तो इससे क्या ? यदि देश मनोहर है तो इससे क्या ? यदि नगरी अच्छी बसी है तो इससे क्या ? यदि वह रम्य अन्तःपुर है तो इससे क्या ? यदि देश मनोहर है तो इससे क्या ? यदि नगरी अच्छी बसी है तो इससे क्या ? में भिक्षा माँगता फिरता हूँ तो इससे क्या ? अगर शून्य देवल में वसता हूँ तो इससे क्या ?'—इस प्रकार बकते हुए उन्होंने उज्वयिनी का त्याग किया। संघ इस पलायन से अनभिज्ञ है। और यह भी सुना गया है कि उन्होंने राज-द्वार पर एक भोषण प्रतिज्ञा की थी कि यदि गर्दभिल्ल का राज्योन्मूलन न करूँ तो प्रवचन-संयमोपघातक और उनके उपेक्षकों की गति को प्राप्त होऊँ। इन सव सूचनाओं से विदित होता है कि आचार्य कालक पापश्रुत विद्याओं के जटिल चक्र में पड़कर सत्थर्म से च्युत हो गये हैं। उनके कार्य जातृपुत्र की वाणी के तिरुद्ध हैं। इसील्यि, जब तक आचार्य कालक अपने आसब निरोध गामिनी प्रतिपद् का त्यागकर पुनः केवली-प्ररूपित धर्म की शरण स्वीकार नहीं कर लेंगे, तब तक [वे उत्क्षेपण भिक्षु की तरह समझे जावेंगे।

कुछ कोल उपरान्त, आजीवकाश्रम में एक रात्रि स्वयं उज्जयिनी महाराज दप्पण योगीक्वर के साथ मंत्रणा कर रहे थे। कुटी का द्वार वन्द था और एक रजतमंडित दीप-पात्र की वर्त्ति उज्ज्वल ज्योति से जगमगा रही थी। योगीक्वर एक सुसज्जित पर्यंक पर और उनके सम्मुख एक भव्य उच्च पीठिका पर महाराज विराजमान थे। कुटी के समस्त अर्छकार चित्ताकर्षक थे और इसी कारण भ्रम होता था कि यह एक योगी का शयनागार हैं! महाराज के हाथ में एक स्वर्णपात्र था, वे पान कर रहे थे; इसी भाँति योगीक्वर के हाथ में भी वैसा ही स्वर्णपात्र था, वे भी पान कर रहे थे। उनका वदन अपनी विभूति लिए हुए प्रसन्न था।

''दुर्भाषी कालक उज्जयिनी के लिए ही नहीं, मगध के लिए ही नहीं बरन् संघ के लिए भी यों मर जायगा, ऐसी मैंने नहीं सोची थी, भगवन् ! ''

રક્ષક



### ধা ভাঁ০ বিষ্ণু গম্বালান্ত জাঁগী

यांगीदयर, सुनकर, अट्टहास करते हुए ही बोले--"भक्त, तू वात्ती को उड़ाना चाहता हैं !" "नहीं, भगवन् ! " मानों मंहाराज के हृदय पर आघात लगा हो, वे चौंक पडे थे। "साध्वी सरस्वती की बात कह रहा था न?" "हाँ, भगवन ! " "बह जनपद्मकल्याणी 🗟 ?" "हाँ, भगवन !"

"तो गुरु भेंट कव होगी, भवत ! ऐसी कभी भूल तो नहीं हुई।"

मद में तैरती हुई अपनी बड़ी बड़ी आँखें महाराज के नतवदन पर स्थिर करते हुए योगीश्वर ने कहा।

"पर वह अभी मार्ग पर.....।"

"नहीं आई, क्यों न ?—–उसका उपाय में बनाऊँगा, भक्त ! पर तू क्या कहने आया था ?"

"यही कि वह समझाने-बुझाने पर महाकाल के मन्दिर में नुत्याभिनय करने को तत्पर हो गई है। आपको में निमंत्रण देने आया था।"

योगीरवर पुनः अट्टहास कर उठेन--''भक्त, नारी की माया में आ रहे हो । वह तुझे भुरुख़्वा दे रही है ।''

महाराज विचार में पड़ गये । अपने स्वर्णपात्र से बची घूंट पीकर वे बोले—-''आप नारी-चरित्र के ज्ञाता हैं, भगवन ! मुझे प्रजा प्रदान कीजिये।'

योगीस्वर ने अरवा की ओर संकेत किया, उसमें एक रजनपात्र रखा हुआ था, उन्होंने कहा----

"यह संधान किया हुआ पानक हैं । उसे पिलाना और फिर गुरू के समीप.....याद रहेगा न, भवत ! में इस प्रदर्शन में उपस्थित नहीं हो सकुंगा।"

"भगवन् की रोबा में शोध्र ही में उपस्थित होऊँगा ! " कहकर वे उठ खड़े हुए।

 $\geq$ 

× कुछ घड़ी उपरान्त, उसी राति के अन्तिम प्रहर में सौम्याभिक्षुकी−(विश्वस्त होने के कारण महाराज की ओर से जिस पर साध्वी सरस्वती के ऊपर औख रखने का और समझा बुझाकर सरल मार्ग पर लाने का कार्य सौंपाः गया था । )–

गुप्त गृह के द्वार पर आकर खड़ी हुई और रक्षणियों से हँसती हुई बोली--"साध्वी की वासना जगी या नहीं।"

आदर से खड़ी होकर वे सब भी हॅस पड़ीं। और भीतर जाती सौम्या कहती गई---

"तूम भी क्या साध्वी बनी रहोगी दुष्टाओं--जाओ, मिल आओ अपनों से। तब तक मैं हूँ यहाँ ! "

रक्षणियों के मन की भावना को यों केन्द्रित करके वह भवन के भीतर एक स्वेन वस्त्रधारी अचलमूर्ति के सम्मुख आ खड़ी हुई। उसे यों चेतनाहीन देखकर वह बोली--"साध्वी ! "

उसका म्लान मुख ऊपर उठा और सौम्या भिक्षुकी को देखकर उसका दवा हुआ श्वास धीरे-धीरे बाहर निकला। "साध्वी कितनी बार कहूँ कि शीलविपन्न के सम्मुख ऐसा आचरण प्रयोजनीय नहीं है । और सच कहूँ, सूम, इस

प्रकार तो और अधिक भली लगती हो।'' कहकर वह हँस पड़ी, और फिर बोली, ''तैयार हो न ! ''

"किसके लिये, सौम्या ! "

"मरने को ! " इस खीज में भी आखिर सौम्या की हुँसी उमड़ पड़ी ।

#### **२**8%



### आचार्य कालक

"हाँ, में लैयार हूँ ।'' उस व्यथिता के मुख पर भी जीवन-रेखा झलक पड़ी ।

''तो भूळो मत, मेरी साध्वी कि आज तुम्हें महाकाल के मन्दिर में नृत्य करना है ।''

''मुझे याद है ।"

''एक बात और याद रखोगी।'' कहकर सौम्या ने उसके कन्घे पर हाथ रक्खा, और कहा, ''इधर आओ ! ''

और वह उस भवन के अन्तरकक्ष की ओर बढ़ी, सरस्वती भी उसके पीछे होली । एक सुरक्षित स्थान पर खड़ी होकर सौम्या ने उसे अपने निकट खींच लिया, कहा—-''मरना चाहती हो तो एक सुअवसर मिल रहा है ।''

''क्या ?''

"योगीश्वर न तुम्हारे पान के लिये संधान की हुई सुरा भेजी है—-बोली पिओगी।"

"पी ऌंगी, सौम्या ! "

सरस्वती की इस सरलता पर भिक्षुकी हँस पड़ी और आँचल से उसकी तीव्रता को रोकने लगी। फिर स्थिर होकर बोली---'उसका भार भी, भाग्यवक्ष, मुझे मिला हैं; पर महाराज उस समय वहीं वर्तमान रहेंगे क्योंकि उस पान के बाद जिस प्राणी का दर्शन तुम करोगी, उसके प्रति तुम्हारे मन में विकार उत्पन्न होगा। पीओगी न, और वह भाग्यवाली कौन होगा, जरा वतलाओ तो!"

''दुष्टा ! '' ''कह जो रही थी—-पीॐगी और मैं तो मरूँगी आखिर—–पर किस पर यही तो पूछ रही हूँ ।'' ''चुप न रहोगी ?''

मौम्या, आखिर, फिर गम्भीर हुई और बोली---

''यह भी याद रखना। उस समय वाटिका में अन्य कोई भी नहीं होगा। तुम चत्वाल पर बैठी रहोगी। कुछ काल बाद में आऊँगी और तुम्हें वह मधु-पात्र देने का प्रयत्न करूँगी। मेरी स्थिति ऐसी होगी कि दूर पर सम्मुख खडे महाराज कुछ भी न देख सकें। तुम आनाकानी की कियायें प्रदर्शित करना, और इसी बीच में तुम्हारे अन्तरीय की नीवी से जकड़े एक अन्य पात्र में पानक डाल दूंगी, फिर तुम शीध लंबिदुकूल से अपने अग्र भाग को ढककर उस मधु पात्र को अपने हाथ में ले लेना। मैं उसी समय चली जाऊँगी। तुम पीने का हीला करना और सम्मुख खड़े महाराज की ओर देख चकित हरिणी-सी यह कहते वहाँ से भगना, 'योगीश्वर दहरू !' तुम भोली हो न, इस अन्तिम बात को नहीं समझ पाई होगी।''

तव, उसने मूक खड़ी सरस्वती के कान में धीरे से यह कहा—"शिष्य गुरू के बीच ईर्षा का प्रथम अंकुर यों वोया जायगा, साध्वी ! ″

× × × × × × × × × × × 4 निकलकर मध्य में कुछ काल उपरान्त, एक दिन सायंकाल के समय महाराज गर्दभिल्ल एक पुष्पित लताकुञ्ज से निकलकर मध्य में छोटे-स सरोवर की स्फटिक-शिला से निर्मित सोपान पर आ खड़े हुए। सरोवर की सांध्य शोभा अपूर्व थी। अस्ताचलगामी सूर्य की अनुरंजित रक्षियाँ खिले कमलों का स्पर्श कर रही थीं और जल-पक्षियों की केलि से उत्पन्न लोख लहरें अचिन्त्य

आनन्द में मग्न हर्रेस रही थीं । शीतल सुगंधित पवन बह रहा था और विविध पक्षियों का कलरव हरित पात-पात पर घ्वनित हो रहा था । उसी समय, सौम्या के साथ साध्वी सरस्वती वहाँ आई और सरोवर के दूसरे किनारे पर वे खड़ी हो गईं । महाराज

जेता तमय, ताम्या के साथ साथ्या सरस्वता वहां आई आर सरावर के दूसराकनार पर व खड़ा हा गई । महाराज की दृष्टि उधर जाते ही, सौम्या मुस्कराकर चुपचाप वहाँ से अदृश्य हो गई।

महाराज दप्पण का हृदय स्पन्दित हो उठा । प्रकृति की इस सुषमा में खड़ी उस क्वेतावरणवेष्टित नारी का सौन्दर्य कितना अपूर्व या ! वे खिंचे हुए उसके पीछे आ खड़े हुए और मुदुता से बोले――''देवी ! ''

રક્ષદ્



## श्री डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशो

चौंककर, साध्वी सरस्वती सलज्ज घूम दो चरण पीछे खड़ी हो गई। उसके मुख पर अनुरंजित किरणें पड़ रही थीं। वह मन्द-मन्द बोली----''राजन् ! ''

''देवी, महाकाली के उत्सव पर तुमने जो अनुपम कला का प्रदर्शन किया था, उसके लिये मैं वधाई देता हूँ । सन कहता हूँ देवी, मैं देखकर आत्मविभोर हो गया ।''

"आप उदार हैं, राजन्!"

साम्वी का प्रथम बार, ऐसा मुक्त आचरण महाराज गर्दभिल्ल की विलास-भावना को उद्दीप्त कर गया। वे मदमस्त होकर वोले----''तुम्हें पुष्प अधिक प्रिय थे न, देवी ! ''

"st ! "

"उस कुञ्ज की ओर देखो, कितनी लताएँ प्रगाढ़ालिंगन में बढ़ होकर पुष्पों का उपहार दे रही हैं । यें सब हिल-मिलकर अपने मन की प्रतिस्पर्ढ़ा प्रकट कर रही हैं, देवी !"

"क्यों ?"

''क्यों ! '' महाराज पुलकित हो उठे, उसकी सरलता पर वे हँसते हुए बोले, ''इसलिये कि उनमें प्रत्येक की इच्छा तुम्हारे अंग का श्रृंगार बनने की है ।''

साध्वी सरस्वती सिर नीचा किये मौन रही।

"किस पुष्प को वह सौभाग्य प्रदान करोगी, सुन्दरी ! "

"नहीं, नहीं। उनकी ऐसी भावना कब हुई हैं।"

"तुम किसकी भावना जान सकी हो !"

एकाएक उस सरोवर में हलचल हुई, एक पालतू कलहंस का जोड़ा रतिकेलि कर रहा था । महाराज गर्वभिल्ल जानते थे, पर अनजान बनकर उन्होंने उघर देखा और तब सरस्वती ने भी ।

महाराज ने उन्मत्त होकर कहा––''देखती हो देवी ! ''

"हाँ ।"

"क्या यह जीवन नहीं है?"

"यह सब मैं नहीं जानती, राजन् !"

"देखकर भी क्या नहीं जान सकोगी ? मेरे निकट आओ, देवी !"

एकाएक जैसे बाण खाकर कोई व्यथित हो उठता है, वैसेही साध्वी सरस्वती आर्तनाद कर उठी----'योगीव्यर दहल !' ''क्या हुआ, देवी ! ''

''वह, वह—--उस पान के बाद-आपके और मेरे बीच खड़ा होता हुआ दिखाई दे जाता है और फिर उसके अदृश्य पद-ध्वनि के पीछे-पीछे मेरे हृदय की गति बरवस खिच जाती है । आपके प्रति एक कटु विरक्ति की भावना भर..... देखो, मैं खिची जा रही हूँ ।''

ओर अनमनी विवश अवला-सी साध्वी सरस्वती जैसे किसी दुर्दमनीय-गवित से आकर्षित हुई दूर-दूर चली जा रही थी। उसकी व्यथा से महाराज गर्दभिल्ल का कठोर मन भी, स्वार्थास्वार्थ के मिश्रण भाव से, द्रवीभूत हो उठा और साथ ही योगीश्वर की छलना मूर्तिमान होकर उसके नेत्रों में व्याप्त हो गई। वे कोधान्ध होकर चिल्ला उठे---

''साध्वी, उस योगीश्वर के पाखण्ड का खण्डन कर्लँगा। उसने मुझे थोका दिया है, वह वंचक है। बदला छेने के बाद, देवि, मैं तुम्हारे सम्मुख आऊँगा। देखता हूँ, वह मेरे मार्ग में कैंसे आता है ! ''

× × × × ×



## आचार्य कालक

बहुत काल उपरान्त, क्रष्णपक्ष की अँधियारी रात्रि की मध्य घड़ी आम्रकुटी के ढार की कुण्डी के घात से ामन्द-मन्द ध्वनित हो उठी । ढार खुल पड़ा और श्रमण सागर एक अपरिचिन आगन्तुक को सामने खड़ा देख विस्मित हुए ।

कुटी में जलते हुए दीप की हलकी ज्योति में वह आगन्तुक वेग्नविन्यास से बैष्णव प्रतीत होता था । इसके पहिले कि श्रमण कुछ कहें, उसने ही हाथ से कुटी में चलने का संकेत किया । और वे दोनों चुपचाप कुटी में प्रविष्ट हुए, आगन्तुक ढार बन्द करना नहीं भूला ।

श्रमण सागर ने, पीठिका पर बैठकर, वड़े विनीत भाव से अतिथि को बैठने की प्रार्थना की और फिर वे प्रबस्त जिज्ञासा से उसकी ओर देखने लगे।

"नहीं पहिचाना, श्रमण ! '' यह कहकर वह आगन्तुक हुँरा पड़ा, ''मैं अपनी कला में सफल हुआ तब न ?''

''अरे, प्रबुद्ध तीक्ष्ण !''

"हाँ, श्रमण ! " और अब प्रवुढ़ तीक्ष्ण ने श्रमण को अभिवादन किया।

"कोई नवीन समावार ! "

"अवस्य, इसीलिये, अर्द्ध रात्रि के सभय श्रमण को जगाने का साहस कर सका हूँ।"

"कहो ! "

"आचार्य क्षमाश्रमण मातृभूमि का परित्याग कर पारसकुल के लिए रवाना हो गए हैं ।"

"पारसकुल के लिए ! "

''हाँ, श्रमण ! और आदेश दे गये हैं कि उज्जयिनी में यह प्रचार किया जाना चाहिये कि आचार्य का देहावसान हो गया है, केवल साध्वी के सम्मुख इस सूचना की असत्यता प्रकट कर दी जाय, और गुप्त रीति से, संघ का पूर्ण संगठन, राज के प्रति विरोधी भावना का उद्दीपन और घन का संग्रह––इस ओर उन मन से दत्तचित्त हो जाना चाहिये।

```
"ठीक हूँ। और कुछ, तीक्ष्य ! "
"श्रमण की इत्या, मंगळ कामना ! "
"ज्ञातृपुत्र सबका सहायक हूँ ! "
ेर्ड ४ ४ ४ ४
```

कैंगे आइचर्य की बात है कि पारसकूल के निकटवर्ती अष्ठीला पर निर्मित एक मुनिवास का शिखर पवन के स्पर्श से लहराती सत-धर्म पताका से शोभित था !

वह कौन महा प्रतिभाक्षाली व्यक्ति है कि जिसके चरणों पर अनायों की हिंसकवृत्ति अद्धा-भक्ति में परिवर्तित होकर विखर पड़ी है ?

क्या वहीं तो उस मुनिवास के ढार पर तेजोमय शान्त मुद्रा में खड़ा हुआ नहीं है ? और वे तो मालव-भूमि से निर्वासित उज्जयिनी के क्षमाथमण निमित्त वेत्ता आचार्य कालक हैं। वे न विक्षिप्त प्रतील होते हैं और न मृतक ही—– उनकी रात्ता बैसा ही व्यक्तित्व, बैसा ही संभीयें, बैसा ही तेज लिये हुए हैं जैसाकि उज्जयिनी के जपाक्षय की सन्धकुटी के द्वार पर खड़े हुए क्षमाधमण में देखा जाता था।

आचार्य कालक मौत कुटी-डार पर खड़े सम्मुख फैली हरित राशि के परे अनन्तसमुद्र की उत्ताल तरंगों के प्रवाह को देख रहे थे । एक के बाद दूसरा विचार उठ उठ जाता था । उज्जयिनी का उपाक्षय; खारवेलवंगज, शुंग-विजयी दप्पण की क्षब्ध नगरी, भगिनी साध्वी सरस्वती की सरल पावन मूर्ति और उनरो सम्बन्धित अनेक दुःख-सुख घटनाएँ



### श्री डॉ॰ विष्णु अम्वालाल जोशो

एक-एक लहर-सी आ आकर विलीन होती जा रही थी। वे अब उन्हें स्वप्नवत् प्रतीत होती थीं, जैसे जिस लोक की वे बातें थीं वह तो सागर के छोर के समान ही अनन्त और अवृक्ष हो ! कभी उनका ध्यान संघ्याकाल के अस्त होते हुए सूर्य की ओर आकृष्ट होता, वह कैसा अस्ताचल पर खड़ा अपनी आदि-दिसा की ओर कोमलासक्ति से देख रहा है, और फिर भी धीरे-धीरे किसी अपरिचित देश की ओर विवश डूबा चला जा रहा है ! आचार्य की एकटक पलकों में भी वैसी ही आसक्ति झलक पड़ती थी, सोचकर कि क्या उनका यह चरण भी सूर्य की भाँति परिधि का अतिक्रमण कर गया है ? कभी उनके सम्मुख यह प्रश्न उठता कि उस अपार जलराशि का जो प्रवाह एक समय उन्हें अपनी मातृभूमि की ओर बहा ले जाने के लिए व्यप्र था, वही क्या अब विराटरूप धारण कर अजेय बाधक-सा सम्मुख खड़ा है और विदेशीय भूमि के कूल पर ही वहा देने के लिए व्यप्र है ? कभी उनका ध्यान आकाश-मण्डल में नाना भाँति के पक्षी हठात् हर लेने, वे कलरव करने हुए रत्नाकर की ओर से भी उड़-उड़कर आते दिखाई दे रहे हैं, पर उस समय कोई भी उम ओर जाता हुआ बृष्टिगोचर नहीं हो रहा है । इस विस्तृत प्रकृति-रूप-राशि में और पशुपक्षियों के कलरव में उन्हें अपनी ही स्थिति एकाकी प्रतीत होती । इस भूमि के पेड़-पौधे, फल-फूल, पशु-पक्षी—सव चराचर में से कोई एक भी उनका न हो सकता था और न वे—अकेले ही उन सबके हो सके थे । ऐसी भावना उठते ही उनका हृदय व्यथा से कृष्ठित हो जाता था कि फिर जिम दस्यु टिड्डी-दल को बे अपनी मातृभूमि की ओर ले जाने का आयोजन कर रहे हैं, उन सबको वहाँ के पेड़-पौधे, फल-फूल, पशु-पक्षी—सव चराचर अपना भी सकेंगे ! ......

उनकी आत्म-चेतना यही कह जाती कि जो कुछ हो रहा है वह अच्छा नहीं हो रहा है ! अप्रमादसूत्रवाली महावीर की वह वाणी, जो गौतम के प्रति कही गई थी, उन्हें याद आ जाती- "धर्में पर श्रद्धा लाकर भी शरीर से धर्म का आचरण करना वड़ा कठिन हैं। संसार में बहुत से धर्मश्रद्धालु मनुष्य भी कामभोगों में मूछित रहते हैं। हे गौतम ! क्षणमात्र भी प्रमाद न कर ! " और जब दे अपनी स्थिति पर विचारते तो गर्दभिल्ल-सरस्वती काण्ड के विरुद्ध जो पग उठाया गया था, उसके अन्तर्गत एक अचिन्त्य प्रमाद-प्रेरणा ही थी, उसकी अवहेलना कर, टालकर वे आज अपने को घोका नहीं दे सकते थे। फिर भी, अब उनके सामने और कोई मार्ग नहीं था। जो धर बनाया जा चुका है, वह मिट्टी का घरौंदा नहीं था कि तैर से रौंद देते......और जब ऐसा करना असम्भवसा प्रतीत होता था, तो उनका उद्योग दो आधार लेकर सन्नुष्ट हो जाता था। एक था, शक-साहों का सत्धर्म के प्रति प्रवृत्त होना, और दूसरा था, अत्याचारी गर्दभिल्ल का मूल्रोच्छेदन कर सरस्वती के साथ-साथ माल्य को मुक्त करना। एकाकीपन का चिन्तन ही, इस प्रकार आवार्य कालक के सम्मुख 'भाव' और 'कर्म' की इस विरूपता को विखेर देता था। पर जब वे कियाशील होकर अपने ध्वेय के लिये कदम उठाते, यह भावुकता युग-विचार-धारा में दव जाती जिसका प्रभाव आचार्य कालक पर भी था ही। उस समय यह कहा जाने लगा था कि सत्-धर्म के प्रचार की सफलना में निध साधन को स्वीकार करना अनुचित नहीं हैं; क्योंकि आखिर साध्य का मूल्यांकन साधन के मले बुरे पर नहीं लगया जा सकता। उनका भी विचार ऐसा ही था। और जव यह प्रवन सामने अता, उनके मस्तिष्ठ की तर्कबुद्धि प्रदीप्त हो जाती थी। आसिर वे निमित्तज्ञानी थे, जैन संघ के आचार्य थे !.....

गर इस समय वे अवश्य भावतरंग में ही वह रहे थे कि उस सांध्य कलरव को भंग करती हुई भानु-भिक्षु की ध्वनि सुनाई दी, "आचार्य, स्वयं साहि पधार रहे हैं!"

भ्यान भंग होते ही आचार्य कालक ने स्वस्थता प्राप्त की, वे निश्चिम्त से बोले---"भीतर दीपक जला दो, और तब उन्हें लिवा लाओ, भानु ! मैं भीतर ही मिलूंगा।"

"जो आज्ञा श्रमण !"

उस कुटिया के सम्मुख फैंठे मैदान में एक दीर्घकाय वीर पुरुष, जो सिर पर रत्नों से जड़ित तिग्रखौदा और शरीर पर बहुमूल्य वस्त्राभूषण धारण किये था, उपस्थित हुआ । उसके मुख पर स्पष्ट चिन्ता की रेखा खिची हुई थी, और व्यय-सा यह चारों ओर देख रहा था । और शायद किसीको वहाँ न देखकर ही पीछे आते हुए भिक्ष की ओर धुमकर वह बोळा—

"आचारज ! "



### आचार्थ कालक

वह भिक्षु एकाएक साहि की उपस्थिति और उनकी उग्रता देखकर आझ्चर्यान्वित था और इसी कारण इस प्रझ्त का उत्तर वह हाथ के संकेत से ही दे सका। संकेतानुसार, साहि कुटि के भीतर प्रविष्ट हो गया।

एक पीठिका पर आचार्य कालक बैठे हुए थे, साहि ने उन्हें देखते ही झुककर अभिवादन किया। आचार्य कालक ने कहा----''धर्मवृद्धि, साहि ! ''

और कुछ विचार कर फिर बोले—-''आपके आगमन की घड़ी के अनुसार मुझे कुछ घोर चिन्ता का आभास मिल रहा है। पर वही मंगल का हेतु होगा......पहिले वहाँ स्थान ग्रहण कीजिये, साहि!''

बैठने के उपरान्त साहि ने कहा—"बड़ी खराब बात है, आचारज, साहानुसाहि मिश्रदात के दूत इारा एक कटारी और कागज मिला है, लिखा है कि यदि अपने कुनबे को वचाना चाहते हो तो अपना सिर इस कटारी से काट लो क्योंकि तुमने अव्याजान अर्त्तवान को मारने में हिस्सा लिया था और सुना है अब तुमने एक हिन्दुक जादूगर का मजहब मान लिया है। कैसी खोटी बात है! और आपने क्या-क्या कहा था, आचारज?"

इस सूचना ने आचार्य कालक की भावभंगी में विशेष प्रभाव नहीं डाला। हाँ, वे अधिक गम्भीर अवस्थ दिखलाई दिये। उनके मस्तिष्क में अनेक विचार आ-आकर स्थिर होने लगे थे। और मुख पर झलकती हुई परिवर्तन की रेखा स्पष्ट प्रकट कर जाती थी कि वे शीघ ही किसी निश्चय पर पहुँचते जा रहे हैं। अन्त में, वे दृढ़ता से बोले:---"साहि, हमने क्या कहा था ? यही कि आपका भविष्य उज्ज्वल हैं। अगर सत्धर्म में ऐसी ही प्रवृत्ति रही, तो अवश्य एक न एक दिन आपके यशोगान दिग्दिगन्तर में गूंजेंगे। क्या विश्वास नहीं होता ?"

"नहीं आचारज, पर साहानुसाहि की ताकत का मुकाबला......."।

'क्या साहानुसाहि का दूत आपके पास ही आया है ?"

"मेरे भेदिये ने खबर दी हैं कि सीस्तान के सब साहियों के पास ऐसा ही फरमान गया है।"

'सब साहियों के पास !"

```
"हाँ, आचारज !"
```

"उन साहियों के पास भी जिन्होंने अब तक सत्धर्म को स्वीकार नहीं किया है ?"

"हाँ, उनके पास भी !"

'बहुत ठीक है। मैं साहानुसाहि से संघर्ष की बात नहीं कहता, साहि!"

"तो....."

आचार्य कालक ने उस विदेशी साहि के जिज्ञासाभरे चहरे पर अपनी दृष्टि जमा दी, वे फिर मुख उन्नत कर वोले---"मैं भारत की ओर से निमंत्रण देता हुँ ! "

"क्या हिन्दूकदेस से ?"

"हाँ, आज का दिन खुशो का दिन है, साहि ! " उनका मुख कहते कहते आरक्त हो गया, "गणना के अनुसार यह दिन आना ही था और इसी दिन की आशा मुझे मातृभूमि को त्यागने पर बाधित बन गई थी। इस अवसर से आपको लाभ उठाना होगा, साहि ! "

"लाभ, लाभ कैसा ! "

"आपसे स्पष्ट बातें कह दूं साहि ! मेरे पारसकूल आने का एक ध्येय था। उज्जयिनी का गर्दभिल्ल नामक एक राजा है, उसने मेरी बहिन साध्वी सरस्वती को हर लिया है। वह अत्याचारी है और विलासप्रिय। साहि, राजा के लिए ये दोनों अवगुण घातक होते हैं, इसलिये उसका पराभव निश्चित है। गर्दभिल्ल सत्धर्म के प्रबल विद्रोही एक आजीवक



थी डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशी

के आदेशानुसार जेन संघ का गांच करना चाहता है। और साध्वी का हरण उसके संकल्प का पहिछा उद्यांग है। साहि, आप बीर हैं। जीवन आपके लिए संग्राम है केवछ। अपनी समस्त दाक्तियों के उत्सर्ग करने के बाद प्राप्त विजय-पराजय का मूल्य आप जानते हैं। और आपके सब उद्योग विजयश्री से सुशोभित होंगे—-ऐसे ही उत्कृष्ट ग्रह आपके नाम पर पड़े हैं, साहि ! घर में ही रहने से आपकी शक्ति केवछ साधारण कलह में क्षय होती रहेगी और मैं आपको उस प्रश्नस्त क्षेत्र की ओर आह्वान कर रहा हूँ जहाँ आप अपनी शारिति कावछ साधारण कलह में क्षय होती रहेगी और मैं आपको उस प्रशस्त क्षेत्र की ओर आह्वान कर रहा हूँ जहाँ आप अपनी शारीरिक दाक्ति का, अपनी रण-कुशलता का, अपनी धर्मपरायणता का मंगलमय परिचय दे सकते हैं। उज्जयिनी की जैन प्रजा, राजगृह में बन्दिनी सरस्वती और आपके अतिथि आचार्य कालक की आशा इस महायान पर आश्रित है। इसका अर्थ है हिन्दुकदेश के महान भाग का महाराजाधिराज होना ! साहि, क्या कर सकेंगे ? या इसी छोटे देश की सीमा में पड़े रहकर साहानुसाहि की भेजी हुई कटारी से......साहि, कुछ थेष्ठ काम करना होगा। क्या कहते हो ?"

''आचारज, आप ज्ञानी हैं। मैं खुश हूँ कि मेरे सामने एक खुला मैदान है, जहाँ बहादुर जी सकता है !पर फिर भी दूसरे साहियों की राय लेनी जरूरी है।''

आचार्य कालक मे दृढ़ता से कहा----''अवस्य, यह आवस्यक हैं ।'' साहि में उठकर अभिवादन किया----''मेरा दिल हलका है, आचारज ! '' आचार्य में कहा----''आपके सूभ की कामना करता हूँ, साहि ! तुम्हारी धर्म में बृद्धि हो ! '' × × × × उज्जयिनी के उपाश्रय में---सागर----''सौराष्ट्र गणतंत्र इतमें अशक्त थे, भानु !''

भानु---''संगठित होकर वे अगर सकवाहिनी का सामना करते, श्रमण, तो निश्चय था कि विजय इतनी शीध नहीं प्राप्त होती। अधिकांश गणतंत्र सत्-धर्मानुयायी थे। उन्होंने आचार्य कालक के साथ आनेवाले विदेशियों का भी समान स्वागत किया। वहाँ के श्रमण-संघ बहुत काल से इसी हेतु प्रयत्नशील थे। क्षमा करें, श्रमण, उज्जयिनी की स्थिति कैसी ह<sup>ै</sup>!''

सागर---"मुझे सन्तोष है ।"

भानु—-''वर्षा ऋतु वावक अवश्य है, पर आचार्य कालक की नीति अद्भुत है, श्रमण ! उनका कथन है कि प्रभु महावीर की ओर से यह मंगल-मूल अवधि मिली हैं—एक ओर यातायात के बन्द होने से उज्जयिनी के मंत्री-मण्डल को हमारे आगमन का तनिक भी रहस्य प्रकट नहीं होगा और दूसरी ओर इस बीच हम सैन्य तथा धन का संग्रह और भारतीय अन्य राजाओं की सहायता प्राप्त कर सकेंगे। श्रमण, आचार्य कालक का विचार है कि शकराज नरपान के पास धन का अभाव है और वह लोभी भी है, इसीलिये ख्रूट-सा प्रतीत हो रहा है। सैनिक भी हतोस्साह हैं।"

सागर--''धन का प्रबन्ध है, भानु । और मेरा विश्वास है कि जैसी आवश्यकता होगी और अधिक संग्रह किया जा सकता है । उज्जयिनी के उपासक श्रेष्ठी कर्त्तव्यच्यत नहीं होंगे ।''

४ ४ ४ ४ ४ उज्जयिनी के राज-उपवन में---

एक कुञ्ज से निकल भिक्षुणी ने चुपचाप आकर भाव-सिन्धु में डूबी सरस्वती के कन्धे पर अपना हाथ रखा, वह चौंक पड़ी और घूमकर बोली----"कौन ?"

"मैं हूँ! महाराज से क्या वातें हुईं, साध्वी ? तुम अब प्रणयक्षेत्र में प्रवीण हो। चल्ली हो !"

રષશ



#### आचार्य कालक

"यह सब तुम्हारी शिक्षा है, दुष्टा !"

भिक्षणी हुँस पड़ी, और बोली---- "उसका जुभ फल शीघ मिलेगा, साधिका ! "

"मैं कुछ नहीं चाहती, दुष्टा ! इन सब प्रपंचों से मैं व्यथित हो गई हूँ । मैं इस बन्धन से मुक्ति चाहती हूँ ।"

"सुनती हूँ, अब तूम शीघ्र राज.......।"

इस अर्ढ उच्चरित शब्द के संकेत से स्वच्छ श्वेत वस्त्रों से ढका साध्वी सरस्वती का कृश शरीर कम्पन कर उठा, वह संदिग्ध दुष्टि से भिक्षुणी की ओर देखने लगी।

भिक्षणी इस भाव से परिचित थी, वह मुस्कराकर बोली.---"फिर वही सन्देह ! "

''जीवन ऐसी विवशता भी लिये हुए होता हैं, इसका अनुभव मेरा नया है, भिक्षुणी ! तुम ऐसी ऐसी बातें कहकर ही मेरे हृदय को यों सन्देह से भर देती हो । जब विचार उठता है कि राज की ओर से तो तुम यह सब प्रपंच कर रही हो, तो मेरा अंग-प्रत्यंग सिहर उठता है !''

"और जो महाराज से वार्त्ता हुई थी----उसका स्पन्दन कैसा था, साध्वी !"

"ये भेदभरी बातें ! भिक्षुणी, मेरा उपहास कर रही हो ।"

और पवन के एक झंझा से बुझे दीपपात्र-सा प्रभाहीन होकर उसका मुख नत हो गया।

भिक्षुणी, देखकर, करुणाईं कह उठी— ''साध्वी, जीवन के इस कटु पक्ष में तुम्हारा उपहास करना ही मेरा अभिप्राय होता तो तुम्हारे पवित्र चरणों की रज लेकर में संघ को छोड़कर कहीं अन्यत्र चली जाती। जानती हूँ कि तुम्हारी केवली-प्ररूपित धर्म की श्रद्धा कितनी अगाध है, फिर भी में यह भी जानती हूँ कि तुम आखिर नारी हो। इसीलिये, इन कटु घड़ियों की व्यथा को दूर करने के प्रयास में में तुम्हारे इस पक्ष से खिलवाड़ करती हूँ। तुम अप्रसन्न होती हो, साध्वी ! ''

सरस्वती की सरल रृष्टि को अपनी ओर पड़ी देखकर भिक्षुणी मुस्कराकर बोली----"महाराज ने क्या.........."।

"उन्हें आज एक सूचना देनो थी जैसे उसको सुनने के लिए ही मैं आनुर होऊँ। कहा, 'आये हुए एक शिष्प के ढारा मैंने उस अप्राधु को कहला भेजा है कि उज्जयिनी का अधिाति में हूँ ! और इसके उपरान्त राजचर के ढारा मैंने उसके लिये निर्वाधन-पत्र भेज दिया है।' भिक्षुगी, इस अज्ञानी महाराज पर मुझे हँसी आ गई और शायद वह समझा होगा कि मैं मुज़ानुभूति कर रही हूँ। और मेरी समझ में यही नहीं आता कि क्यों मेरे लिये इतना संघर्ष का सूत्रपात हो रहा है ?"

```
''और सुनोगी, साध्वी ! ''
```

"क्या ?"

"क्षमाश्रमण सौराष्ट्र आ चुके हैं। उनके साथ जैन-धर्मावलम्बी शकराज भी हैं। वे शीघ्र तुम्हारी मुक्ति करेंगे।"

"शकराज---जैन धर्मावलम्बी-कालक-और मेरी मुक्ति ! ये सब कैसी बातें हैं, भिक्षुणी !"

"धीरे बोल्रो, सार्ध्वा ! इनका रहस्य स्वयं आचार्य आकर तुम्हें सुनायेंगे—-पर मुझे इतनी ही सूचना मिली है ।"

X X X X

રપર



#### থী ভাঁ০ বিষ্ণু अम्बालाल जोशी

सौराष्ट्र के महा-अमण-संघ में—केवल शकराज नरपान आचार्य कालक के सम्मुख विराजमान है । दोनों मौन हैं, और विचारमग्न हैं।

कुछ देर वाद ही, शकराज ने अपना सिर ऊपर उठाया और कहा––''आचारज, वरखा के खतम होते ही हमला कैसे हो। सकता। है ?''

"मैं गणना कर चुका हूँ। इस समय जब सुविधा मिले उज्जयिनी की ओर हमारी सैना प्रस्थान कर दे।"

"यह सब माकूल है, पर......"।

"पर क्या ?"

"आचारज, मुआफ करें, पर.....यही कि दौलत की तंगी.......।"

"उसका प्रबन्ध हो चुका है।"

''क्या हो चुका है ? ठीक हुआ, बहुत ठीक हुआ, आचारज ! ये सब दौलत की तंगी महसूस कर रहे थे और नाराज थे, और लश्कर भी इनाम चाहता था। इन सब की खुशी में हमारी जीत है ।''

"मुझे यह राव माळूम है, शकराज ! "

"मैं क्या ऐलान कर दूं तब ?"

"यही कि कल मनचाहा इनाम राज की ओर से सबको मिलेगा, क्यों न शकराज ! "

शकराज का मुख खिल उठा, उन्होंने सन्तुष्टि-सूचक सिर हिला दिया।

उसी समय बाहर से एक साधू की आवाज आई--"क्षमाश्रमण, एक 'विधर्मी' आपसे मिलना चाहता है ! "

क्षमाश्रमण प्रसन्न हुए, वे बोले—''यहीं भेज दो, भिक्षु !''

"जो आज्ञा, भगवन् !"

वह 'विधर्मी' भीतर आया और पहले किसी अन्य व्यक्ति की उपस्थिति का भारा पाते ही वह चौंक पड़ा, पर दूसरे ही क्षण शकराज को पहिचान कर उसनं पहले आचार्य के मुस्कराते हुए चरण छुए और फिर शकराज को अभिवादन किया। आचार्य कालक बोले—–''धर्मवृद्धि, उदार ! स्पष्ट कहो।''

"सूचना मिली है कि योगीस्वर ने राजाज्ञा के अनुसार उज्जयिनी त्याग दी है ।"

आचार्य कालक के मुख पर फिर प्रसन्नता की रेखा दौड़ गई, वे शकराज से बोले—-''मंगलमय समाचार है, शकराज ! तुम उस महात्मा की शक्ति नहीं जानते । फिर भी उसका वहाँ से जाना, समझो आधा युद्ध हमने जीत लिया है । भ्रमणशील तुम विश्वाम करो । तुम्हें यथोचित पुरस्कार मिलेगा ।''

उसके जाने पर, आचार्य कालक फिर कहने लगे—-''उद्योगी पुरुष को सब कुछ मिल जाता है, झकराज ! मेरी वाणी असत् नहीं है ।''

"मैं आपके हुक्म का ताबेदार हूँ।"

''मेरे ध्यान का केन्द्र साध्वी सरस्वती है, शकराज ! उसका उद्धार जब होगा, तब मेरी आत्मा को शान्ति मिलेगी । वह दुष्ट दप्पण पशु है, बिलासी है और......।''

"और सुना है, आचारज, सरस्वती खूबसूरत है, जवान है।"

वकित आचार्य कालक ने सुक्ष्म दृष्टि से शकराज की भावभरी आँखों की ओर देखा। वे मन्द-मन्द बोले—"वह साध्वी हैं ! ''

х

 $\times$ 

×

×



#### গান্বাথ কালক

जिस नरमेथ-यज्ञ की आशंका-मात्र से ही साध्वी सरस्वती का हृदय काँप उठा था, उसमें प्रथम आहूति पड़ते ही अग्नि प्रञ्ज्वलित हो उठी। प्रान्त प्रान्त के श्रमण संघों ने, सकौशल, यथायोग्य सहायता प्रधान कर आचार्य कालक के समस्त अभिप्रेन उपकरणों की र्क्ति की। लाट और पाञ्च्चाल के राजाओं ने भी मित्र-नीति अंगीकार करके गुप्तरीति से शकराज का साहचर्य्य स्वीकार किया। आचार्य कालक को सन्तोष हुआ---सन्तोष हुआ कि उनकी कार्य-पद्धति से किसी का विरोध नहीं है। पर फिर भी, मातृभूमि के सुगम्य तथा झान्त प्रकृति-क्षेत्र में अपने एक-एक चरण की प्रतिक्रिया वे देखते, तो उनका हृदय व्यथा से क्षुट्ध हो जाता। जब वे विदेशीय भूमि पर थे, वहाँ की प्रकृति और उसके नाना रूपों की अन्यता और तटस्थता ऐसी ही भावना की ओर निर्देश कर जाती थी। पेड़-पौधे काँपते हुए, पशु-पक्षी त्रस्त होते हुए कहीं दूर भग जाना चाहते, विरव से कहते कि "हमारे घरों को उजाड़नेवाला एक दल बादल चला आ रहा है ! "

और जिस दल बादल को उड़ाकर आचार्य इधर लाये थे, उसकी मनोबृत्ति पर भी उन्हें सन्देह हो चला था। धीरे-घीरे, इस अभियान के संसर्ग में उन्हें अपना सद्उपदेश असफल होता जान पड़ा। वे जान गये कि शकराज और अन्य साहि 'धर्म' और 'अर्थ' में से किसको विशेष महत्त्व देते हैं ! शकराज जो वर्षा-ऋतु के अन्तिम दिनों में भी युद्ध के लिये उज्जयिनी की ओर अभियान करने में हिचक रहा था, प्रचुर धन पाकर कुल्ल और उलुम्प की सहायता से वर्षा के समाप्त होते न होते जबत्ति की सीमा में पहुँच गया। उस विदेशी धल का आग्रह लक्ष्मी पर ही आश्रित था, आचार्य कालक की आँखें खुल गई। वे विलित ये। फिर भी, सरस्वती का उढ़ार और अपनी प्रतिज्ञा-पूर्ति के लिये जो मार्ग वे अपना चुके थे उसमे विमुख होना अब कठिन ही नहीं, असम्भव था।

और उज्जयिनीपति महाराज गर्दभिल्ल ! वे स्वप्त में भी ख्याल नहीं कर सकते थे कि 'मृतक' कालक का प्रण ऐसा बिराट तथा उग्र रूप धारण कर आ उपस्थित होगा । और जब वह साकार रूप से उज्जयिनी के महान दुर्ग को घेर कर छा गया, तो उज्जयिनी पति अवाक् रह गये।

महाराज दप्पण ने जब विदर्भ राष्ट्र की सीमा के विस्तार हेतु, चौदह वर्ष पूर्व, उज्जयिनी पर आक्रमण किया था, उस सगय उनकी शक्ति अपार थी और साथ ही, योगीस्वर की अनुकम्पा उनकी प्रत्येक महत्याकांक्षा की सफलता रूप थी। महाराज का विश्यास था कि उनका वृद्धि-बैभव, उनकी राजनीति-पटुता, उनकी दूरदर्शिता और उनकी सोग-सिद्धियों के उपभोग का अवसर मिला है, वह प्रभुदत्त है। और इसी विश्वास पर वे सत् और असत् सब कुछ करते रहे। पर, माया की आसंदित, धीरे-धीरे, उनकी एक ओर, शक्ति का हरास करती गई और दूसरी ओर, योगीश्वर के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा को मन्द करती गई। और अन्त में, एक ही आसंदित-केन्द्र की स्पर्धा में (जोकि गुप्त सत्र, पाय, योगीश्वर के प्रति प्रगाढ़ श्रद्धा को मन्द करती गई। और अन्त में, एक ही आसंदित-केन्द्र की स्पर्धा में (जोकि गुप्त सत्र, प्रात्त आधार पर ही कठोराघात कर बैठा। इन्द्रिय-छोलुप राजा ने योगीश्वर के उज्जयिनी त्याग की सफलता के ईश्वर-प्रदक्त आधार पर ही कठोराघात कर बैठा। इन्द्रिय-छोलुप राजा ने योगीश्वर के उज्जयिनी त्याग की सूचना में अपनी राजाज्ञा-पालन की अखण्डता अनुभव की, तो हर्ष मनाया था। पर उस दिन उज्जयिनी के दुर्ग के बाहर जब उन्होंने असंख्य कण्ठों से निकली हुई गगनवेधी उल्लासमय ध्वनि मुनी थी, उनके मानस-नेत्रों के सम्मुख योगीश्वर की बह गम्भीर पूर्ति क्षागर के लिए उतर गई थी, और उनके हदय में एक अभिलाषा उठी थी: 'वे होते तो........' यही उनके जीवन की पहिली निराज्ञा थी।

और एक विद्रोही-रात्रि की घोर निस्तब्धता में राजा दप्पण ने सुना कि नगर प्राचीर के पक्षिचमवर्ती तोरण-द्वार की रक्षणी-सेना ने कात्र के लिए कपाट खोल दिए हैं, और शत्रु के स्वागतार्थ उपस्थित नागरिकों की बीर-जय-जयकार ने दिग्दिगन्त को प्रतिध्वनित कर दिया है। राजा को याद था कि उनके प्रथम स्वागत के लिए भी तो उन्हीं बीर-योद्धाओं की तलवारों हर्ष और उमंग से चमक उठी थीं, और नगर का राजपध उन्हीं नागरिकों से और मुशोभित अट्टा लिकाएँ नारियों मे उटी पड़ीं थीं। और आज.....आज वही सौभाग्य किसी और को मिल रहा है ! यही उनकी दूसरी निराद्या थी।

इस प्रकार निराशा पर निराशा के बादल घिरते गये, तो उज्जयिनीपति गर्दभिल्ल दप्पण कोध से अधिक उग्न, अधिक दुढ़ और अधिक हिंसक हो उठे !

રપષ્ઠ



#### श्री डॉ॰ विष्णु अम्बालाल जोशी

वे परिणाम को जानते थे, इसी कारण बीर की भाँति जीकर मर जाना ही अब उनकी चाहना थी। राजभवन का दुर्गम दुर्ग अभी तक अखण्ड था।

युद्ध की ऐसी ही विकट परिस्थितिवाले एक दिन, उज्जयिनी के उपाक्षय में आचार्य कालक, शकराज, लाटपति, पांचालपति दुर्ग को खण्डित करने के विषय पर मंत्रणा कर रहे थे ।

शकराज हतोत्साह कह चुके थे——''वह गजब ढाह रही है, आचारज !हमारे छड़ाका तिनके की तरह मर रहे हैं।'' और छाट-पांचाळपति ने उसका समर्थन किया था।

आचार्य कालक विचारमग्न थे । आखिर, उस स्थान की व्याप्त शान्ति की उत्सुकता को समाधान करते हुए वे बोले—''में'जानता हूँ कि वह गर्दभी-विद्या का झाता है और अष्टम् भक्तोपवासी होकर उसको प्रत्यक्ष कर रहा है । उसका परिणाम, अवस्य ही, भयंकर होता है ।''

ठाट-स्वामी बरुमित्र ने कहा—''हाँ, क्षमाश्रमण, उसका प्रभाव सैनिकों पर विनाशक हो रहा है, वे भय-विह्वल होकर रुधिर यमन करते हुए अचेत हो पृथ्वी पर गिर पड़ते हैं।''

"एक कदम बढाना मुझ्किल हो रहा है।"

''शकराज, इसका प्रतिकार एक ही युक्ति है। हमें एकसी आठ शब्दवेधी यौद्धाओं को एक विशेष शिक्षा देनी होगी। वह गर्दभी-रूप-धारिणी कहाँ रक्खी गई है, लाटराजन् !''

"अङ्टालक में।"

''वैसेही ऊँचे स्थल पर गर्दभी-सी आकृतिवाली वस्तु को रख कर उसमें दूर से एक साथ वाण चलाने की शिक्षा प्रदान की जाय उन यौढाओं को, और......और यह काम लाटराजन् तुम्हारे ऊपर छोड़ता हूँ। और जव राजा दप्पण योग विद्या से गर्दभी को प्रत्यक्ष करने लगे कि उसी समय वे शिक्षित योढा उसका मुख वाणों से भर दें। इसी रीति की सफलता में गर्दभिल्ल का नाश है, शकराज! कर सकोगे लाटराजन् ?''

"वैसा ही होगा आचार्य ! " लाट-राज ने प्रसन्नता और दृढ़ता से कहा ।

× ×

विजयोत्सव पर उज्जयिनी यंत्रल हो रही थी। घर-घर पर पुष्प मालाएँ, प्ताकाएँ फहरा रही थीं; स्थान-स्थान पर मधुर यान हो रहा था। राजसभा में नगर के सब प्रतिष्ठित व्यक्ति उपस्थित थे और यथायोग्य आसनासीन थे। सब साहि भी अपनी वेशभूषा पहिन वहाँ उपस्थित थे। सिन्ध, सौराष्ट्र, लाट आदि प्रदेशों के राजा, मण्डलाधीक्ष, श्रमण आदि शकराज के प्रथम सिंहासनारुढ़ दिवस पर भेंट देने और सम्मान प्रदर्शन करने के लिये आये हुए थे। राजसभा की शोभा अपूर्व थी। उसके मध्य में एक उच्च मंच था जिसमें मणि-मण्डित अयूर-सिंहासन पर साहानुसाहि शकराज नरपान विराजमान थे।

राजतिलक की समस्त विधिविधान के पश्चात् आचार्य कालक अपने आसन से उठे। और अकराज के निकट खड़े होकर उन्होंने उनके मस्तक पर तिलक किया। साहानुसाहि नरपान ने अभिवादन किया, और आचार्य ने कहा-~ ''धर्मवृद्धि, शक सम्राट् ! ''

आनार्य कालक की गम्भीर वाणी ने सवकी संज्ञा को यक सम्प्राट् के मुखपर ठा केस्ट्रित किया । सब आतुर होकर प्रश्नोत्तर की प्रतीक्षा करने लगे ।

રષ્ષ



#### आचार्य कालक

यक सम्प्राट् स्तम्भित अवस्थ हुए, उनका मुख आरक्त हो गया था, फिर भी स्वस्थता प्राप्त कर वे दृढ़ता से. बोले— ''आचारज सुना ईं, वह खूत्रसूरत ईं—–अगर मलका बने तो क्या हर्ज है ?''

उसके कथन में जाति-निर्भयता लक्षित थी, और अब नई विजय ने नई शक्ति ने उसको उभार दिया था जैसे।

आचार्य कालक के मुख की लालिमा गाढ़ हो चली, वे बोले---''शकराज, यही सुनना होगा, इसे मैं जानता था। पर तुम अपनी परीक्षा में असफल रहे हो।''

इसके पश्चात्, ऊँची आवाज में वे किसी को पुकार उठे--"सौम्या भिक्षुणी ! "

अन्तरिक्ष के किसी अज्ञात कोने से एक कोमल आवाज आई---''जो आज्ञा, क्षमाश्रमण ! ''

सभा-मण्डप स्तब्ध था । महाशान्ति छाई हुई थी, क्योंकि ऐसा भी कुछ होगा, इसकी किसीको सम्भावना न थी । सबकी जिज्ञासा जग उठी थी, और उनके नेत्र उस घ्वनि के केन्द्र-बिन्दु की ओर एकाग्र थे । शक सम्राट् के आक्चर्यान्वित नेत्र उसी ओर रुगे थे ।

और सबने देखा । शक सम्राट् ने भी देखा कि श्वेत वस्त्र से वेष्टित एक मूर्ति धीरे-धीरे गुप्त-मार्ग की ओर से चली आरही है और आकर आचार्य कालक के सम्मुख पुण्डरीक मुख को नत किये खड़ी हो गई है । उसके उत्तरासंग की अत्यन्त क्षीणता में उसका अस्थिपिंजर दृष्टिगोचर हो रहा था । मूर्ति खड़ी थी, मानों अचेतन हो, भावविहीन हो ।

आचार्य कालक ने भी उस मूर्ति की ओर एक बार देखा, और फिर शक-सम्राट् को लक्ष्य कर वे बोले—"मेरे प्रति जो तुम्हारी श्रद्धा थी उसे तुमने इस कंकाल पर खो दो है, शकराज !देखो, यह मेरी बहिन सरस्वती है। इसका रूप देखा तुमने ?इसकी मुक्ति के लिये जो हिंसा की गई थी, उसके प्रावश्चित्त का यह रूप हैं। तुम अपनी पाप-वासना की पूर्ति के लिए और अधिक क्या करना चाहते हो ?"

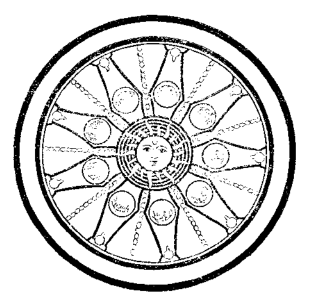
शक-सम्प्राट् के नेत्र नत थे। जिह्वा चुप थी।

आचार्य फिर बोले—"इस सुखद अवसर पर मैं कुछ नहीं कहना चाहता, पर भविष्य मुझे असंदिग्ध प्रतीत होता है, शकराज ! तुम्हारा पराभव निश्चित है ।" कहकर आचार्य कालक ने अपनी भगिनी की ओर देखा, और कहा— "साध्वी बोलोगी—

> अरिहंते सरणं पवज्जामि । सिद्धे सरणं पवज्जामि । साहू सरणं पवज्जामि । केवलिपन्नतं धम्मं सरणं पवज्जामि ॥"

आचार्य कालक के गम्भीर नाद में एक क्षीण कष्ठ भी ध्वनित हो उठा था और उसके अवसान में वह भी खुप्त हो गया था। इसके पश्चात् आचार्य कालक वहाँ से चल पड़े। उनके पीछे-पीछे वही अस्थिपिजर मूर्ति चली जा रही थी। सभा-मण्डप मौनमुग्ध था।





श्री विकम के नवरत्न

महाराज विकमादित्य के नवरत्नों की कथा बहुत प्राचीन है । परन्तु इसका प्रमाण केवल 'ज्योतिर्विटाभरण' ग्रंथ के निम्नलिखित ब्लोक में ही पाया जाता है :---

> ''धम्बन्तरिक्षपणकाऽमरसिंहशंकु वेतालभट्टघटखर्परकालिदासाः । स्पातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां, रत्नानि वै वररुचिर्नवविक्रमस्य ॥''

इस ब्लोक के आधार पर ही थिकम के नवरत्व (१) अल्वलारि (२) क्षपणक (३) अमरसिंह (४) संकु (५) वेतालभट्ट (६) घटखर्भर (७) कालिदास (८) वराहमिहिर और (९) वररुचि वताए जाने हैं। प्रोफेसर कर्न के साथ साथ कई प्रसिद्ध इतिहासकार एवं पुरातत्त्व वेताओं ने इस ब्लोक के साथ साथ 'ज्योतिर्विदाभरण' ग्रन्थ को भी जाली बतलाने का प्रयत्न किया है। दूसरी और महामहोपाध्याय पं० सुधाकर द्विवेदी ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया था कि 'ज्योतिर्विदाभरण'' ग्रन्थ प्रसिद्ध कवि कालिदास का बनाया हुआ नहीं है परन्तु किसी अन्य गणक कालिक्स निया था कि 'ज्योतिर्विदाभरण'' ग्रन्थ प्रसिद्ध कवि कालिदास का बनाया हुआ नहीं है परन्तु किसी अन्य गणक कालिक्स के शिर्थ अके में इसकी रचना की थी। इसलिए इसका प्रमाण कहाँ तक मान्य हो सकता है इस विषय में बहुत वादयिवाद चल रहा है। विद्वानों का यह भी मत है कि ईसा के ५७ वर्ष पूर्व कोई विक्रम नाम का राजा हुआ ही नहीं और इसलिए विक्रम-संवत् को चलानेवाले नए नए नाम खोजने का प्रयत्न अव जारी हुआ। यशोधर्मन, हर्षवर्धन, चन्द्रगुप्त दितीय, अग्तिसिंव, और गौतमीपुत्र शातर्काण इत्यादि को नाना प्रकार के प्रमाणों के आधार पर विक्रमादित्य वताने का प्रयत्न किया गया है। और पाश्चात्य एवं पूर्वीय विद्वानों का अधिक मत चन्द्रगुप्त द्वितिय के पक्ष में ही है। परन्तु यह कहना कठिन है कि जो प्रमाण इस मत के पक्ष में बताए जाते हैं वही अकाट्य और अत्तिम हैं।

हमारी राय में भारत के प्राचीन इतिहास की सामग्री अब भी भूमि के नीचे दबी हुई पड़ी है और जब तक सिलसिलेवार प्रान्त-प्रान्त में, उत्खनन नहीं होता तब तक प्राचीन इतिहास के विषय में एक मत निश्चित कर लेना अत्यन्त कठिन है । मोहन-जो-दारो और हड़प्पा के उत्खनन के अनन्तर प्राचीन भारत के इतिहास के सम्बन्ध में जिस कीघता से दृष्टि-

श्री चुज़किशोर चतुर्वेदी, बार-एट्-लॉ



#### श्री विक्रम के नवरत्न

कोण बदला है वह किसी से छिपा नहीं है। संभव है उज्जयिनी में उत्खनन होने के अनन्तर हमें वह सामग्री उपलब्ध हो सके जिससे विकमादित्य-काल के विषय में वह सारे मत बदलने पड़ें जो आज प्रचलित किए जा रहे हैं। यह कहना कठिन है कि जितनी मुद्रा, और जितने सिक्के उपलब्ध हो सकते थे वे सब उपलब्ध हो चुके। यह कहना और भी कठिन है कि सारे ऐतिहासिक ताम्रपत्र, शिलालेख और हस्त-लिखित पुस्तकें जो आवश्यक हैं इतिहासकारों के सम्मुख आ चुके हैं।

इन परिस्थितिओं में विक्रमादित्य और विक्रम सम्बन्धी काल के विषय में पुरानी जनश्रुतियों को बिलकुल मिथ्या बतलाना समीचीन प्रतीत नहीं होता। इतिहासकार भले ही कहते रहें कि 'ज्योतिर्विदाभरण' में वतलाए हुए नौ विद्वानों का एक काल में होना इतिहास से सिद्ध नहीं होता; परन्तु जब तक प्राचीन इतिहास की सारी सामग्री को ऊपर लाने का प्रयत्न नहीं होगा तब तक अपर्याप्त सामग्री के आधार पर इतिहासकारों के कथन से लोकमत सन्तुष्ट नहीं हो सकता।

'ज्योतिर्विदाभरण' पर भी कहीं कहीं भ्रान्तिपूर्ण आलोचनाएँ हुई हैं परन्तु उसपर एक स्वतंत्र लेख लिखना ही उपयुक्त होगा। यहाँ इतना लिखना पर्याप्त है कि 'ज्योतिर्विदाभरण' कभी भी लिखा गया हो उसके ग्रन्थकार को मिथ्या लिखने की आवश्यकता नहीं थी। कम से कम, इतना मानना उपयुक्त होगा कि जैसी जनश्रुति ग्रंथकार के काल में थी वैसी ही उसने लिख दी।

वराहमिहिर की बृहत्-संहिता के अंग्रेजी अनुवाद की भूमिका में स्वयं प्रोफेसर कर्न महोदय ने ही संवत् १०१५ (९४८ ई०) के बुद्धगया में प्राप्त उस शिलालेख का उल्लेख किया है जिसमें विकमादित्य के ''नवरत्तानि'' में से प्रसिद्ध पंडित अमरदेव की प्रशंसा की गई है। यह अमरदेव कोषकार अमरसिंह ही हैं ऐसा विद्वानों का मत है। कम से कम इतना सत्य है कि आज से एक हजार वर्ष 1्वं विकम के नवरत्नों का अस्तित्व माना जाता था।

(१) कालिदास—–नवरत्नों में कालिदास की प्रसिद्धि बहुत हो चुकी है। उनके विषय में कई पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी हैं। इस ग्रंथ में भी विद्वत्तापूर्ण कई स्वतंत्र लेख छप रहे हैं। इसलिए उनके विषय में यहाँ कुछ लिखना अनावश्यक है। अन्य आठ रत्नों के विषय में जो सामग्री मिली हैं उसके संकलन का प्रयत्न आगे किया गया है। पाश्चात्य और पूर्वीय विद्वानों के विचार भी यथातथा बतलाए गए हैं।

(२) क्षपणक ---- 'क्षपणक' प्राचीन काल में जैन साधु को कहते थे। मुद्राराक्षस में 'क्षपणक' के भेध में जासूस का रहना बताया गया है। शंकर दिग्विजय में उज्जयिनी में शंकर का शास्त्रार्थ किसी क्षपणक से होना लिखा है।

विकमादित्य के काल में जैन पंडितों में केवल श्रीसिद्धसेन दिवाकर का अस्तित्व माना जाता है । जैन ग्रंथों में विकम के ऊपर उनका अत्यधिक प्रभाव भी वताया गया है । जैन आगम ग्रंथों का संस्कृत भाषा में लिखने का प्रयत्न भी सिद्धसेन दिवाकर ने किया था ऐसा भी प्रसिद्ध है । इन कारणों से श्रीसिद्धसेन दिवाकर को ही क्षपणक बताया जाता है ।

'ज्योतिर्विदाभरण' के एक दूसरे श्लोक में विक्रमकालीन वैज्ञानिकों के नाम लिखे हैं जिनमें वराहमिहिर, सत्यश्रुतसेन, बादरायण, मणित्थ और कुमारसिंह के नाम आते हैं । टीकाकारों ने सिद्धसेन दिवाकर का दूसरा नाम श्रुतसेन बतलाया है ।

सिद्धसेन ज्योतिष में और तंत्र में भी पारंगत थे और सम्भव है वे विक्रम के नवरत्नों में रहे हों। परन्तु जो प्रमाण लिखे गए हैं वे अकाट्य नहीं हैं। जैन साधु का एक ही स्थान पर रहना अधिक उपयुक्त नहीं जेंचता। सम्भव है क्षपणक कोई अन्य नैय्यायिक हो।

(३-४) **शंकु और वेतालभट** - वास्तव में क्षपणक, शंकु और वेतालभट्ट के जीवन के सम्बन्ध में अभी तक कोई प्रकाश नहीं पड़ा है। शंकु का नाम 'ज्योतिर्विदाभरण' के ८ वें क्लोक में भी पाया जाता है यथा ----

#### "शंकुः सुवाग्वरुषचिर्मणिरंगुदत्तो, जिष्णु स्त्रिलोचनहरीघटकर्पराख्यः। अन्येऽपि सन्ति कवयोऽमरसिंहपूर्वा यस्पैव विकमनुपस्य सभासदोऽमी॥"

(अर्थात् विकम की सभा में ९ सभासद थे:---(१) शंकु (२) वररुचि (३) मणि (४) अंगुदत्त (५) जिष्णु (६) त्रिलोचन (७) हरि (८) घटखर्पर और (९) अमरसिंह।)



श्रो वूजकिशोर चतुर्वेदी

इससे शंकु का एक प्रसिद्ध विद्वान तो होना सिद्ध होता है।

एक प्राचीन क्लोक ऐसा भी बताया जाता है जिसमें लिखा है कि शवर स्वामी ने ४ वर्णों की स्त्रियों से विवाह किया था । ब्राह्मण स्त्री से वराहमिहिर ने जन्म लिया । क्षत्रिय स्त्री से भर्तृहरि और विक्रमादित्य ने जन्म लिया । वैदय स्त्री से हरिश्वन्द्र और शंकु ने जन्म लिया और शुद्र स्त्री से अमरसिंह ने जन्म लिया ।

इस श्लोक का यह भी तात्पर्य हो सकता है कि 'साबर भाष्य' के कर्ता श्री शवर स्वामी ने चार वर्णों के शिष्यों को विद्या प्रदान की थी। और शंकु एक वैश्य थे और विकम के गुरुभाई रहे होंगे। कोई कोई इनको मन्त्रवादिन् और कोई कोई इनको प्रसिद्ध रसाचार्य शंकु बतलाने का प्रयत्न कर रहे हैं। कई किंवदन्तियों में इनको स्वी भी बतलाया है। कोई इनको ज्योतिषी भी बतलाते हैं।

शंकु से भी कम परिचय बेतालभट्ट का मिलता है। प्राचीनकाल में 'भट्ट' या 'भट्टारक' पंडितों की भी एक वड़ी उपग्रधि हुआ करती थी। सम्भव है यह भी एक बड़े पंडित हों। और यह भी सम्भव है कि ''वेताल पंचविंशतिका'' सरीखे कथाओं के यह ही ग्रंथकर्त्ता रहे हों। उज्जयिनी के महाकाल-स्मशान से इनका सम्वन्ध वताया जाता है। कथा यह है कि रोहणगिरि मे विकम अग्निवेताल को जीतकर लाए थे और अग्निवेताल से उनको अद्भुत एवं अदृश्य सहायता मिलती रही। सम्भव है माहित्यिक होते हुए भी भूत, प्रेत, पिशाच साधना में यह पारंगत रहे हों। यह भी सम्भव है कि आग्नेय अस्त्र एवं विद्युत् शक्ति में यह पारंगत हों और विक्रमादित्य के राज्य में कापालिक या तांत्रिकों के प्रतिनिधि रहे हों और इनकी साधना-शक्ति से राज्य को लाभ होता रहा हो।

(५) अमरसिंह—-राजझेखर की काव्यमीमांसा के अनुसार अमर ने उज्जयिनी (विशाला) में शिक्षा प्राप्त करके काव्यकार की परीक्षा उत्तीर्ण की थी। सबसे पहिला संस्कृत कोष जो प्राप्त है अमरसिंह का "नामलिंगानुशासन" है जो अव अमरकोष के नाम से प्रसिद्ध है। अमरकोष में कालिदास का नाम आता है। मंगलाचरण में बुद्धदेव की प्रार्थना है और कोष में बौद्ध शब्द और विशेषकर महायान सम्प्रदाय के शब्द भी बहुत पाए जाते हैं, जिनसे बौद्धकाल और कालिदास के बाद में अमरकोष का लिखा जाना प्रतीत होता है।

जिनेन्द्र बुद्धि ने सन् ७०० ई० में 'त्यास' लिखा है। अमरकोष उसके बहुत पहिले का होगा। क्योंकि उसमें अमर का नाम श्रद्धा से लिया गया है। अमरकोष पर बहुत से आचार्यों ने टीका लिखी है। ग्यारहवीं सदी में क्षीरस्वामी की टीका बहुत ही प्रसिद्ध है। वद्यघाटीय सर्वानन्द ने ११५९ में और रायमुकुट ने १४३१ ई० में अमरकोष पर टीका लिखी है जिनसे पता चलता है कि सन्त मेधावी १६ आचार्य इनके पहिले टीका लिख चुके थे। संस्कृत कोष-ग्रंथों में इतनी टीकाएँ किसी पर भी नहीं लिखी गई है।

सम्भव है इन्होंने बहुत से ग्रंथ लिखे हों परन्तु इस समय इनके नाम का एक ही काव्य बताया जाता है जो २२ इलोकों में हैं। कालिदास के मेघदूत की तरह इसमें एक विरहिणी नवयुवती अपने परदेशस्य पति को भेधों द्वारा सम्वाद भेजती हैं। इस काव्य में यमकालंकार की भरमार हैं। कवि ने यहाँ तक कहा है कि अनुप्रास, यमक और शाब्दिक चमत्कार की प्रतियोगिता में दूसरा कवि उसके बराबर नहीं हो सकता। अगर कोई हो तो टूटे घड़े में पानी उसके यहाँ पहुँचाने को तैयार हैं। "तस्मै बहेयमुदकं घट-कर्परेण"। काव्य साधारण श्रेणी का ही है परन्तु प्रतिभा अवश्य है।

वड़े बड़े दिग्गज विद्वानों ने इसपर टीकाएँ लिखी हैं जिनमें अभिनवगुप्त, शान्तिसूरि, भरतमल्लिका, क्षंकर, रामपति-मिश्र, गोविन्द, कुशलकवि, कमलाकर, ताराचन्द, और वैद्यनाथदेव की टीकाएँ प्रसिद्ध हैं। कई विद्वानों का मत है कि यह काव्य कालिदास का ही लिखा हुआ है और यह उनके प्रारंभिक काल की रचना हैं। मेघों द्वारा प्रेमिका ने दूरस्थ पति को सन्देश भेजने का २२ श्लोकों का यह दूत-काव्य उस महाकाव्य का प्रवर्तक है जो परिपक्वावस्था में कालिदास ने



#### श्री विकम के नवरत्न

सन्दाकोन्ता छन्द और अत्यन्त कोमलकान्तपदावलि में 'मेघदूत' के नाम से लिखा था। अभिनवगुप्त ने टीका में लिखा है ''अत्र कत्ती महाकविः काल्दिास इत्यनु श्रुतमस्माभिः''। कमलाकर और ताराचन्द्र और अन्य टीकाकारों ने भी इसी बात को सही माना है। परन्तु गोविन्द एवं बैद्यनाथ देव घटखर्पर कवि को स्वतंत्र मानते हैं।

दूसरा मत यही है कि 'घटखर्पर' काव्य से ही 'कालिंदास' के 'मेघदूत' काव्य को प्रोत्साहन मिला है और 'घटखर्पर' स्वतंत्र कवि था। रधुवंश, कुमारसम्भव, मेघदूत और ऋतुसंहार के इलोकों में घटखर्पर के विचार साम्य दृष्टिगोचर होते हैं। 'घटखर्पर' का एक दूसरा छोटा काव्य 'नीतिसार' भी वताया जाता है।

'घटकर्गर' या 'घटखर्पर' नाम अवस्य ही विचित्र प्रतीत होता है। घटकपंर काव्य का अस्तिम श्लोक है :---

#### "भावानुरक्तवनितासुरतैः अपेयमालभ्य चाम्बु तृषितः करकोअपेयम् । जीवेय येन कविना यमकैः परेण, तस्मै बहेयमुदकं घटकपेरेण॥"

काव्य के अन्तिम सब्द ''घटकर्परेण'' से ही। काव्य का नामकरण 'घटकर्षर' हुआ। और। फिर कवि। का नाम भी 'घटकर्पर' होकर बह त्रिकम के नव-रत्नों में बताया गया, ऐसा कई विद्वानों का मतहै । यह मत सही मान छेना। उचित न होगा । यह सम्भव है कि इसी बहाने कत्रि ते। अपना नाम काव्य के अन्त में रखा हो ।

जो कुछ भी हो 'बटखर्पर' नाम अत्यन्त विलक्षण है । सम्भव है कि इनका नाम कुछ और हो, परन्तु इसी नाम से प्रसिद्धि पाई हो । सम्भव है यह नामकरण भी कुछ विशेष कारणवंश किया गया हो ।

बिक्रम के इतने भारी साम्प्राज्य का शासन यह नौ कोरे पंडित और कवि ही किया करते थे ऐसा सही नहीं हो सकता । वास्तव में नवग्रहों के आधार पर ही नवरत्नों की सृष्टि की गई होगी। विक्रम-आदित्य के साथ (नवग्रह की भाँति) नव-रत्न होना समीचीन हैं। एक एक रत्न के पास एक एक शासन विभाग होने की कल्पना अनुचित न होगी।

धन्वस्तरि के पास स्वास्थ्य विभाग, वररुचि के पास शिक्षा विभाग, कालिदास के पास संगीत, काव्य और कला विभाग, क्षपणक के पास न्याय, अग्निवेताल के पास सेना व तांत्रिक कापालिक और विद्युत् शक्ति विभाग होने की कल्पना की जा सकती हैं।

हमारा प्राचीन आदर्श महान् था। एक विषय में पारंगत होते हुए भी मन, वाणी और शरीर की शुद्धता के लिए अन्य विषयों पर भी वही विशेषज्ञ ग्रन्थ लिखा करते थे। जो महर्षि पतञ्जलि को महाभाष्यकार ही समझते हैं वह भूल करते हैं। उन्होंने व्याकरण, योग और वैद्यक तीनों पर अलग अलग प्रसिद्ध ग्रन्थ लिखे थे। राजा भोज की 'न्यायवार्त्तिका' में पतञ्जलि के प्रति श्रद्धाञ्जलि का निम्न लिखित श्लोक हमारे प्राचीन भारत के आदर्शों का मूचक हैं :---

(मुनियों में श्रेष्ठ उन पतञ्जलि को वन्दना करता हूँ जिन्होंने (१) महाभाष्य के ढ़ारा वाणी की अशुद्धता मिटाई, (२) योगसूत्र लिखकर जित्त की अशुद्धता मिटाई, और (३) वैद्यक ग्रन्थ लिखकर शरीर का मैल हटाया।)

सम्भव है शंकु और घटर्ख्पर भी विद्वान और कवि होते हुए भी किसी विषय में विशेषज्ञ होंगे और शासन का कोई विभाग इनके पास रहा होगा। विकमादित्य का काल महायान तंत्र का काल था जिसने व्याडि और नागार्जुन सरीखे प्रसिद्ध वैज्ञानिकों को जन्म दिया था। मध्यभारत और उज्जयिनी में महायान तंत्र का बहुत प्रचार रहा था ऐसा कुब्जिका तंत्र में पाया जाता है। दरवार पुस्तकालय नेपाल में जो पुस्तक सुरक्षित है वह प्रति छठवीं शताब्दी की है उसमें यह श्लोक मिलता है:---

"ढक्षिणे देवयानौ तु पितृयानस्तथोत्तरे। मध्यमे तु महायानं शिवसंज्ञा प्रजीयते॥"



#### श्री चुजकिशोर चतुर्वेदी

इस काल में शैव और बौद्ध तंत्रों का सम्मिलन हो रहा था और देश के लिए नवीन आविष्कार किए जा रहे थे। शिव को "पारद'' (पास-Mercury) का जन्मदाता बताकर "पडगुण बल जारित'' पारद से तास्र का मुवर्ण बनाए' जाने की रीति निकाली गई थी। योगीश्वर शिव के नाम पर देश की आर्थिक अवस्था में मुधार किया जा रहा था। 'पारद के आधार पर बायुयान बायु में उड़ने लगे थे, तास्र का सोना बनने लगा था और भारत की साम्पत्तिक अवस्था नवीन आबिष्कारों के सहारे दिन गर दिन उन्नति करने लगी थी। और पारद एवं जसद (zinc) का उन दिनों बोलबाला था महाकालतंत्र, कुब्जिकातंत्र, कदयामलतंत्र व अन्य तांत्रिक ग्रन्थों में इन्हीं दोनों की महिमा पाई जाती थी।

गदयामल तंत्र में धातूमञ्जरी में जसद के पर्ध्वायवाची सब्द निम्न लिखित बताए गए हैं ---

#### जासत्वं च जरातीतं राजतं यशदायकम् । रुप्यभ्राता, वरीयश्च, त्रोटकं, कोमलं लघुम् ॥ चर्मकं, खर्परं, चैव, रसकं, रसवर्द्धकम् । सदापथ्यं, बलोपेतं, पीतरागं सुभस्मकम् ॥

(यानी जस्ता के पर्यायवाची खब्द जामत्व, यशद, यरुदायक, रुप्यभ्राता, चर्मक, खर्पर, और रसक थे।)

'जसद' यशदायक का अपभ्रोश है और 'यशदायक' (जसद) शब्द में ही जसद की प्रशंसा निहित है। उन दिनों यह नवीन आदिष्कार देश की अमुल्य सम्पत्ति हो रहा था। इसी का पर्यायवाची शब्द 'खरपर' भी था।

उस समय के वैज्ञानिक आविष्कारों को देखकर, स्वतंत्र साम्प्राज्य स्थापित करनेवाले सम्प्राट् विक्रमादित्य **ने** आविष्कारों का विभाग अलग स्थापित करके एक विशेषज्ञ को सौंग दिया हो तो आञ्चर्य की बात तो नहीं हो सकती। अरेर किसी कारणवश उस विशेषज्ञ का नाम ही 'घटखर्पर' पड़ गया हो तो भी आश्चर्य नहीं। घड़े में जसद रखनेवाले को 'घटखरपर' कहने होंगे, ऐसा हमारा मत हैं। इस विषय में प्रमाण का अवश्य अभाव है।

वास्तव में विकमकालीन भारतीय अवस्था का अधिक हाल तांत्रिक प्रन्थों में मिल सकता है । उज्जयिनी और महाकाल का अधिक सम्वन्ध तांत्रिकों और कापालिकों और तंत्र-ग्रन्थों से रहा है और इसीलिए जब तक तंत्र-ग्रन्थों के आधार पर अनुसन्धान न हों तव तक घटखर्पर, इंकु और वेतालभट्ट सम्बन्धी पहेलियाँ आसानी से सुलझ नहीं सकतीं ।

(७) वरर्शच----राजशखर ने लिखा है कि वररुचि शास्त्रकार की परीक्षा में पाटलिपुत्र में उत्तीणें हुए थे। कथासरित्सागर के अनुसार वररुचि का दूसरा नाम कात्यायन था। वह शिवजी के पुष्पदन्त नामक गण के अवतार थे। शिवजी के साप से कौशाम्बी में एक ब्राह्मण कुल में जन्म लिया और पाँच वर्ष की अवस्था में ही पितृहीन हो गए थे। प्रारंभ से ही अतघर थे। एक बार अकस्मात् व्याडि और इन्द्रदत्त दो विद्वान इनके घर आए और कौतुकवशात् व्याडि ने प्रातिसाखा का पाठ किया जिसको चररुचि ने वैसे-का-वैसा ही दुहरा दिया। इरापर व्याडि और इन्द्रदत्त इनको पाटलिपुत्र ले गए। वहाँ वर्ष और उपवर्ध शिक्षा प्राप्त की। वहीं पाणिनि पढ़ रहे थे जिनको पहिले शास्त्रायं में परास्त किया। तदनन्तर स्वयं परास्त हुए। उपकोशा से व्याह होने पर महाराजा नन्द के मंत्री हुए। महाराज नन्द की मृत्यु के अनन्तर वन में चले गए और काणभूति को कथा सुनाकर शाप से मुक्ति पाई। कुमारलाट के 'सूत्रालंकार' से इनम से कई बातों का समर्थन होता है।

जिनप्रभन्नरि-विरचित 'विविधतीर्थकल्प' में लिखा है कि सिद्धसेन दिवाकर की सम्मति से महाराज विकमादित्य को शासन-पट्टिका लिखी गई थी जिसको उज्जयिनी नगरी में संवत् १, चैत्र मुदी २, गुरुवार को ''भाटदेशीय महाक्षपटलिक परमाहत-श्वेतांत्ररोपासक-ब्राह्मण गौतमसुत कात्यायन ने लिखा था।'' जिनप्रभसूरि का सुल्तान मुहम्मद तुगलक के राज्य में बड़ा मान था और कहा जाता है यह शासन-पट्टिका उन्होंने स्वयं देखी थी। यदि यही कात्यायन वररुचि भी कहलाते थे तो ज्योतित्विदाभरण के इस लेख की पुष्टि होती है कि महाराज विक्रम के नवरत्नों में वररुचि भी थे।

कात्यायन के कोषग्रन्थों में 'नाममाला' का नाम लिया जाता है। पाणिनि के व्याकरण पर कात्यायन की वास्तिकाएँ अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। पातञ्जलि के महाभाष्य में कात्यायन की दात्तिका के १२४५ सूत्र सुरक्षित हैं और बहुतसी कारिकाएँ भी मिलती हूं। पातञ्जलि नं 'बररुवि काव्य' का भी अस्तित्व बतलाया है। कातंत्र व्याकरण का चतुर्थ भाग, प्राक्रुत-

રદર



#### श्री विक्रम के नवरत्न

प्रकाश, लिंगानुशासन, पुष्पसूत्र और वररुचि संग्रह भी कात्यायन के बताए जाते हैं। धर्मशास्त्र, श्रौतसूत्र, और यजुर्वेद प्रतिशाक्ष्य भी कात्यायन के बताए जाते हूं। वेवर के अनुसार कात्यायन का अभय २५ वर्ष ईसा के पूर्व हैं। गोल्डस्टकर का द्वितीय शताब्दी के प्रथम भाग में, और मैक्समूलर का चतुर्थ शताब्दी के द्वितीय भाग में अनुमान है।

धोमेरुनुंगाचार्य क्वत 'प्रबन्ध-चिन्तामणि' में लिखा हैं कि वररुचि उज्जैन के राजा विक्रमादित्य की लड़की 'प्रियंगुमञ्जरी' को पढ़ाते थे । एक वार कन्या ने गुरू के साथ हास्य किया । कोघ में आकर वररुचि ने ज्ञाप दिया कि "तू गुरू का उपहास कर रही है तुझे प्रजुपाल पति मिले"। कन्या ने कहा कि जो आदमी आपका गुरू होगा उसीसे व्याह करूँगी।

एक दिन वररुचि जंगल में घूमते-घूमते थक गए थे। पानी नहीं मिला। एक पक्षुपाक्ष से पानी माँगा। पानी नहीं था। उसने कहा भेंस का दूध पीलो और भैंस के नीचे बैठकर 'करचण्डी'' करने को कहा। वररुचि ने किसी भी कोष में 'करचण्डी' शब्द नहीं पढ़ा था। पूछने पर पक्षुपाल ने दोनों हथेलियों को जौड़कर 'करचण्डी' नामक मुद्रा बताकर भैंस का दूध पिलाय।। एक विशेष शब्द बताने के कारण वररुचि ने इस पशुपाल को अपना गुरू माना। राज-प्रासाद में फिर ले आकर राजकन्या का पाणिग्रहण कराया। वह पशुपाल कालिका जी की आराधना करने लगा और कालिका के प्रत्यक्ष दर्शन होने पर उसे विद्या प्राप्ति हुई और उसका नाम कालिदास हुआ। उसने कुमारसंभव प्रभृति प्रत्थ लिखे । जक्त जैन ग्रन्थ के अनुसार विकम, वरुरुचि और कालिदास समकालीन थे।

पं० भगवद्त्तजी ने अपने 'भारत के इतिहास' में आचार्य वररुचि को विक्रमादित्य का समकालीन होना सिद्ध किया है । उन्हों ने प्रमाण भी दिए हैं जिनमें मे कुछ यहाँ उद्धृत किए जाते हैं :---

(१) वररुचि ने अपने आर्याछन्दोवद्ध एक ग्रन्थ के अन्त में लिखा है:---

''इतिश्रीमदस्थिलवाग्विलासमण्डितसरस्वती-कण्ठाभरण-अनेक विदारण श्रीनरपतिसेवितविक्रमादित्यकिरीटकोटि निघृष-चरणारविन्द आचार्य-वररुचि-विरचितो लिंग विशेष विधिः समाप्तः॥"

अर्थात् आचार्यं वररुचि महाप्रतापी विक्रम का पुरोहित था।

(२) आचार्य यररुचि अमरसिंह के पूर्वज अथवा समकालीन थे। अमर लिखता  $\vec{e}$  :---

"समाहृत्यान्य तन्त्राणि, संक्षिप्रैः प्रति संस्कृतैः॥"

इसपर टीकासर्वस्वकार छिखता है :---व्याडि-वररुचि-प्रभुतीमा तन्त्राणि समाहदय ॥

- (३) वररुचि के अनेक ग्रन्थ अब भी मिछते हैं। 'वाररुचनिरुक्त समुच्चय' ग्रन्थ स्कन्दस्वामी (सन् ६३०) से बहुत पहिले का है।
- (४) धोयी अपरनाम श्रुतिधर जो राजा लक्ष्मणसेन का सभा पण्डित (बि. सं. ११७३) था लिखता है :---ख्याती यश्च श्रुतिधरतया विकमादित्य गोष्ठी---

विद्याभर्त्तुः खलु वररुचेराससाद प्रतिष्ठाम् ॥ (सदुक्तिकर्णामृत, पृष्ठ २९७)

(श्रुतिधर ने ऌक्ष्मणसेन की सभा में वही प्रतिष्ठा प्राप्त की, जोकि विक्रमादित्य की सभा में वररुचि ने की थी।)

इन प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि महाप्रतापी विकमादित्य का वररुचि से अवस्य सम्बन्ध था।

(८) धन्वन्तरि--धन्वन्तरि काशी के राजा दिवोदास बताए जाते हैं। सम्भव है जब महाराजों पर विजय पाकर विकमादित्य सम्प्राट् हुए हों तब काशीराज उनकी राजधानी उज्जैन में बुलाए जाकर सम्प्राट् की अन्तरंग सभा के सदस्य हुए हों। यह भी सम्भव है कि आयुर्वेंद के प्रचार करने के हेतु, राजपाट अपने पुत्र को देकर काशीराज दिवोदास बुढाबस्था में केवल बैचक शिक्षा प्रसार हेतु उज्जयिनी में बस गए हों।

ર૬૨



# श्री वृजकिशोर चतुर्वेदी

ज्योतिर्विदाभरण में बताए गए नवरत्नों की कथा कपोल-कल्पना मात्र है, यह मान लेना ठीक नहीं है। यदि प्रसिद्ध विद्वानों के नामों को एकत्र करके नौ विद्वानों की सभा की कल्पना ही समीचीन थी तो ज्योतिर्विदाभरण का रचनाकार अन्य विद्वान्---पाणिनि, पतञ्जलि, भास और अश्वघोष का भी नाम ले सकते थे। परन्तु वे नाम न लेकर साधारण व्यक्ति घटखपैर, शंकु, क्षपणक, वेतालभट्ट के नाम नवरत्नों में गिनाए गए हैं, जो अगर कल्पना ही है, तो अवश्य एक निम्न कल्पना का परिचय दिया है। वास्तव में, प्रतीत यह होता है कि ग्रन्थकार ने कल्पना को काम में न लेकर वस्तुस्थिति का सही वर्णन किया है।

सुश्रुत संहिता में धन्वन्तरि, दिवोदास और काशीराज एक ही व्यक्ति के नाम हैं। परन्तु विष्णुपुराण के अनुसार पुरूरवा के वंश में काशीराज के पोते धन्वन्तरि थे और धन्वन्तरि के पोते दिवोदास हुए थे। हरिवंश पुराण में लिखा है कि 'काश्य' के पड़पोते धन्वन्तरि और धन्वन्तरि के पड़पोते दिवोदास थे। सम्भव है यह तीनों ही बड़े भारी बंद हुए हों और एक कोई विकमादित्य के समकालीन और बचरत्न रहे हों। स्कन्द, गरुड़ और मार्कण्डेय पुराणों में धन्वन्तरि को त्रेतायुग में होना बताया है। अन्वन्तरि की माता का नाम वीरभद्रा था और वह जाति की वैश्व थी। गालव मुनि के प्रभाव से ऋषियों ने कुशों की एक मूर्ति बनाई और वीरभद्रा की गोदी में फेंकदी और वैदिक मंत्रों के वल से उस भूति में जीवन-सञ्चार किया गया। इसलिए वह वैद्य कहलाए। विष्णुपुराण में समुद्रमन्थन की कथा में समुद्र से निकले रत्नों में धन्वन्तरि का आना बताया गया है। इस तरह एक ही पुराण में धन्वन्तरि के विषय में यो कथाएँ हैं।

धन्वन्तरि ने अश्विनीकुमार को तील कन्याएँ (१) सिद्ध विद्या (२) साध्य विद्या (३) और कप्टसाध्य विद्या इनको ब्याह लिया। और उनके सेन, दास, गुप्त, दत्त इत्यादि १४ पुत्र हुए। सम्भव है यह कथा केवल विद्या प्राप्ति की कथा ही हो। सुश्रुत के अतिरिक्त उनके १०० शिष्य प्रसिद्ध हैं। 'भारतीय औषधि के इतिहास' में डाक्टर गिरीन्द्रनाथ मुकर्जी ने धन्वन्तरि प्रणीत दस ग्रन्थ बताए हैं।

ब्रह्मवैवर्त पुराण के अनुसार बम्बन्तरि ने चिकित्सा-तत्व-विज्ञान, दिवोदास ने चिकित्सादर्शन, और काशीराज ने चिकित्सा कौमुदी निर्मित कीं। इसके अनन्तर धन्वन्तरि ने (१) अजीर्णामृतमञ्जरी (२) रोग निदान (३) वैद्य-चिन्तामणि (४) विद्याप्रकाश चिकित्सा (५) धन्वन्तरि निघंटु (६) वैद्यक भास्करोदय (७) चिकित्सा सारसंग्रह और निर्मित किए। भारतीय आयुर्वेद पद्धति में धन्वन्तरि आदि गुरु हैं।

(९) आचार्य वराहमिहिर--वराहमिहिर का काल ५५० ई० वताया जाता है। उनकी मृत्यु ईसवी सन् ५८७ ई० में बताई जाती है। वास्तव में वराहमिहिर के बृहत् संहिता में दिए गए सकाब्द के हिसाव से विद्वानों ने यह सिद्ध किया है कि कालिदास और वराहमिहिर साथ साथ नहीं हो सकते थे।

वराहमिहिर ने अपना जन्म-संबत् कहीं नहीं लिखा। अपना जन्म-स्थान और वंश्र-परिचय अवश्य दिया है। बृहज्जातक के उपसंहार में उन्होंने लिखा है कि अवन्ती के पास कपिस्थ नामके ग्राम में आदित्यदास के घर में उन्होंने जन्म लिया। कपित्त्थ (वर्तमान कायथा) उज्जैन से ११-१२ मील पर उज्जैन-मक्सी-रोड-पर है और रियासत इन्दौर के अन्तर्गत है। इलोक यह है :---

# आदित्यदास तनयस्तवाप्त बोधः कापिस्थके सवितृल्ब्धवरप्रसादः। आवन्तिको मुनिमतान्यवलोक्य सम्यग् होरां दराहमिहिरो रुचिरां चकार ॥

शंकर बालकृष्ण दीक्षित के "भारतीय ज्योतिष शास्त्राचा इतिहास" के अनुसार वराहमिहिर ने बृहतू-संहिता अक सं॰ ४२७ में लिखी है। श्री॰ एस॰ नारायण एय्यंगर ने स्वर्गीय प्रोफेसर सूर्यनारायण राव के मत का खण्डन करते हुए लिखा था कि ४२७ शालिवाहन शक न होकर विक्रम संवत् है। एक के मत के अनुसार वराहमिहिर विक्रम संवत् ४२७ में व दूसरे के मत के अनुसार विक्रम संवत् ५६२ में हुए थे। हमारी राय में यह भी सम्भव है कि जा वर्ष वराहमिहिर ने

રદરૂ



#### श्री विक्रम के नवरत्न

लिखे हैं वह विकम या शालिवाहन के न होकर कोई दूसरे ही संवत् के हों । इसलिए जबतक बृहत्-संहिता के रचनाकाल के विषय में दूसरा प्रमाण न मिले, तव तक, कोई निध्चित सम्मति प्रकट करना उचित नहीं होगा । यवनराज स्कुजिध्वज ने एक पुरातन शकाब्द का उल्लेख किया था ।

ंज्योतिर्विदाभरण' को श्रीयुत् दीक्षितजी ने इसलिए जाली वताया है कि उसमें अयनाव निकालने की विधि दी गई है और वह भी वराहमिहिर के अनुसार । परन्तु क्या यह सम्भव नहीं है कि ग्रन्थ कालिदास ने ही लिखा हो परन्तु ग्रन्थ के आदि, मध्य, और अला में समय समय पर क्षेपक बढ़ते चले गए हों। जब तक 'ज्योतिर्विदाभरण' की मूल प्रति न मिले तब तक ग्रन्थ के विषय में और उसके अनुसार 'विक्रम के नवरत्नों' के विषय में यह कहना कठिन है कि यह कपोल कल्पना है।

वैज्ञानिकों में वराहमिहिर और आर्यभट्ट सरीखे प्रखर थिदानों ने प्राचीन काल में भारत के नाम को उज्ज्वल किया है। वराहमिहिर के पिता आदित्यदास भी बहुत बड़े गणितज्ञ और ज्योतिषी थे और बराहमिहिर के पुत्र पृथुयज्ञस भी विद्वान हुए हैं। पृथुयज्ञस की 'धट्पञ्चाभिका' की टीका भी वराहमिहिर के टीकाकार महोत्पल ही मे की है। वराहमिहिर की बृहत्-संहिता, समास-संहिता, बृहज्जातक, लघुजातक, पंचसिद्धान्तिका, विवाहपटल, योगयात्रा, बृहत्यात्रा और लघुयात्रा प्रसिद्ध हैं।

पंचसिद्धान्तिका के अतिरिक्त शोप प्रन्थों की टीका दिग्गज विद्वान भट्टोत्गळ ने की है। पंचमिद्धान्तिका में वराहमिहिर ने लाटाचार्य, सिंहाचार्य, आर्यभट्ट, प्रद्युम्न और विजयनन्दी के मतों को उद्धृत किया है जो उनके पूर्ववर्ती विद्वान ये और जिनके नाम आज वराह के कारण ही सुरक्षित हैं। पंतामह, गार्ग, ब्रह्म, सूर्य, और पौलिश सिद्धान्तों को भी वराहमिहिर ने ही सुरक्षित रखा है। वराहमिहिर की विद्या और उनका अगाध ज्ञान देखकर यह विचार होता है कि अवश्य ही उन्होंने देश-पर्यटन के साथ विदेशगमन भी किया था। यूनानी ज्योतिषियों के प्रति वराहमिहिर के बड़े सम्मान और आदर के भाव हैं ऐसा बृहत् संहिता में इस श्लोक को वराहमिहिर के उद्धृत करने से पता चलता है:---

# म्लेच्छाहि यवनास्तेषु सम्यक् शास्त्रमिदं स्थितम् । ऋषिवत्तेऽपि पूज्यन्ते कि पुनर्देवविद्दिजः ॥

यवन (Ionians or Greeks) बास्तव में म्लेच्छ हैं परन्तु धास्त्र में पारंगत होते से वे ऋषियों के समान प्जित है फिर शास्त्र पारंगत ढिंज तो देवता मरीखा पूजा का पात्र है।

डाक्टर ए० बैरीडेल कीथ ने लिखा है कि वराहमिहिर कोरे गणितज्ञ, ज्योतिषी या वैज्ञानिक ही हों यह वात नहीं है; उनकी भाषा इतनी प्राञ्चल और कविता इतनी रसिकता और माधुर्य लिए हुए है कि वड़े वड़े कवियों की उपस्थिति में उनका स्थान बहुत ऊँचा रहेगा। पाठकों के मनोरच्चनवार्थ सप्तपियों की स्थिति पर वराहमिहिर की बृहत्-संहिता का निम्नांश हम यहाँ उद्धृत करते हैं जिससे पता चलेगा कि साहित्य और विज्ञान का कितना सुन्दर सम्मिश्रण किया गया है। बृहत-संहिता में लिखा है:---

"जिस प्रकार रूपवती रमणी गूंथे हुए मोतियों की माला और सुन्दर रीति से पिरोए हुए स्वेत कमलों के हार से अलंकुत होती है उसी प्रकार उत्तर प्रदेश इन तारकों से अलंकुत है। इस प्रकार अलंकुत, वे कुमारियों के सदृश हैं जो धु के पास उसी प्रकार नाचती और घूमती हैं जिस प्रकार ध्युव उनको आज्ञा देता है। मैं प्राचीन और सनातन गर्ग के प्रमाण से कहता हूँ कि जब पृथ्वी पर युधिष्ठर का राज्य था तो सप्तर्षि दसवें नक्षत्र मधा में थे और शककाल इसके २५२६ वर्ष उपरान्त है। सप्तर्षि प्रत्येक नक्षत्र में ६०० वर्ष रहते हैं और उत्तर पूर्व में उदय होते हैं। सात ऋषियों में से जो उस समय पूर्व का शासन करता है वह मरीचि है। उसके पश्चिम में वशिष्ठ है। फिर अंगिरस, अत्रि, पुलस्त, पुलह, ऋतु और बशिष्ट के समीप सती अरुप्रती है।"



### श्री वुजकिशोर चतुर्वेदी

यह दिखलाने के लिए कि आर्य ज्योतिषी बहुत पहले से पृथ्वी की आकर्षण शक्ति (Law of Gravitation) मानते थे, अलबेरूनी ने 'बृहत्-संहिता' को उद्धुत किया है।

वराहमिहिर का भूगोल, खगोल, इन्द्रायुध, भूकम्प, उल्कापात, वायुधारण, दिग्दाह प्रवर्षण, रोहिणी योग, ऋतु-परिवर्तन, वर्ष में धान्य और धान्य के मूल्य में घटाबढ़ी का ज्ञान अत्यन्त अगाध तो था ही और ज्योतिष गणित और फल्ति के वे पूर्ण पंडित भी थे। परन्तु अन्य विषयों का ज्ञान भी उनको बहुत था।

हीरा, पद्मराग, मोती और मरकत का बड़ा विशद वर्षन उन्होंने अपने रत्न-परीक्षा नामक अध्याय में दिया है। हीरा के ऋय विकय के नियम आजकल (Indian or Tavermies Rule or Rule of Square) के नाम से प्रसिद्ध है। शुक्र नीति में बहुत पहिले लिखा गया था कि :--- "यथा गुरुतर वज्र तन्मूल्य रत्तिवर्गतः"। अर्थात् अगर एक वज्र (हीरा) वजन में १ रत्ती है और उसका मुल्य 'क' है तो ४ रत्तीवाले हीरा का मुल्य '२ क' होगा।

गणितज्ञ होने के कारण वराहमिहिर ने इसे बहुत अच्छी तरह समझाया है। उनके समय में ८ सफेद तिल का १ तन्दुल और ४ तन्दुल का १ गुंजा माना जाता था। वे कहते हैं कि "अगर २० तन्दुल भारी हीरा का मूल्य २ लाख रुपया होता है तो ५ तन्दुल वजनी हीरा ५०,००० रुपये का नहीं हो सकता, क्योंकि यहाँ वर्ग-नियम लागू होगा और ५ तन्दुलवाले हीरा का मूल्य २ लाख का (२५×४) या १००वाँ हिस्साव्य २००० रुपया ही होगा।"

इसी प्रकार मरकत, मोती और पदाराग के मूल्य निर्धारित करने के नियम एवं उनके अच्छे चिह्न पहचानने के नियम दिए गए हैं। आजकल पीले हीरे भारत में नहीं होते और दक्षिणी अफीका से ही आते हैं; परन्तु वराहमिहिर के समय में पीत हीरे भी यहीं पाए जाते थे। लाल, पीले, क्वेत और रंगहीन हीरों का वर्णन किया गया हैं :----"रक्तं, पीलं, सितं, शैरीखं"। इसके अनन्तर वृक्षायुर्वेद में वृक्षों के रोगों और औषधियों का वर्णन है। पशुओं में गौ, अस्व, हायी, कुक्कुट, कूर्म, छाग इत्यादि के लक्षण वताए हैं। कामसूत्र का भी सूक्ष्म विवरण है। वास्तुविधा, प्रासाद-लक्षण, प्रतिमा-लक्षण और प्रतिमा-प्रतिष्ठापन पर अलग कियाल्पक परिच्छेद हैं।

कई दवाइयाँ बज्रलेप के लिए बताई हैं जिसके लगाने से एक पत्थर दूसरे पत्थर से सहस्त्रों वर्षों को चिपक सकता है । इन लेपों का बौद्धकालीन मन्दिर और चैत्यों में पर्याप्त उपयोग किया जाता था और इसीलिए वे मन्दिर मलीमौति सुरक्षित हैं ।

एक अध्याय शस्त्रपान पर है जिसमें यह बताया है कि हथियारों की धार पर शान किस तरह रखनी चाहिए जिससे थोड़े प्रयत्न से धार अत्यन्त तेज हो सके। एक अन्य अध्याय 'शिलादारण' पर है। चट्टानों को तोड़ने के लिए आजकल बारूद की आवश्यकता होती है परन्तु उस काल में कई औषधियों का क्वाय बनाया जाता था जो कई चूणों के साथ चट्टानों पर छिड़का जाता था जिसके कारण चट्टान इतना गलने लगता है कि वह काटे-जाने योग्य हो जाता है। बृहत्-संहिता का ७६वां अध्याय गंधी और अत्तारों के कार्य से सम्बन्धित है। बकुल, उत्पल, चम्पक, प्रतिमुक्तक के गन्ध किस प्रकार बनाने चाहिए और किस अनुपात से क्या क्या वस्तु डालनी चाहिए इसका विशद विवेचन है। लोष्ठक प्रस्तार (Mathematical calculus) से सहस्त्रों प्रकार की सुपान्धियाँ बनाने की पूरी विधि लिखी गई है। यही कारण है कि उज्जयिनी की वनी सुगंधित वस्तुएँ, गन्ध, धूप एवं अनुलेपन की सामप्रियौ बरोच होकर अलैकजेडिया होती हुई उन दिनों ग्रीस और यूरोप पहुँचकर अत्यन्त प्रसिद्धि पा रही थीं। कियात्मक रसायन (Applied chemistry) और देश की व्यापारिक अवस्था को सुधारने की इच्छा से लिखे हुए इस अध्याय का प्राचीन भारत के इतिहास में कम महत्व नहीं है।

प्रकाश के मूर्च्छन एवं किरणविषट्टन (Reflection of light) का भी अच्छा विवरण बृह्त्-संहिता में मिलता है : आजकल 'एटम' (atom) और एलक्ट्रन (electron) परमाणु देखने में सबसे छोटी वस्तु (the



## श्री विक्रम के नवरत्न

minimum visible) मानी जाती है। वराहमिहिर के शिल्पशास्त्र में परमाणु तिरछी सूर्यकिरण की मोटाई को बताया गया है। परमाणु का हिसाव वराहमिहिर ने इस प्रकार वत्तरुाया है :---

८ परमाणु = १ रजस। ८ रजस = १ बालाग्न (बाल) ८ बालाग्न = १ लिक्ष। ८ लिक्ष = १ यूक। ८ यूक = १ यव। ८ यव = १ अंगुली। २४ अंगुली = १ हस्त।

आचार्य सर ब्रजेम्द्रनाथ सील ने लिखा है कि इस तरह पाँचवीं शताब्दी में ही-जब ग्रीक गणित और विज्ञान अति साघारण या--एक हिन्दू वराहमिहिर ने एक तिरछी पतली सूर्यकिरण की मोटाई की कल्पना कर लीथी। वराहमिहिर का उन दिनों का एक परमाणु वर्तमान इंच का ३॥ लाखवाँ हिस्सा है। पाक्ष्वात्य विज्ञान अभी तक इससे बहुत आगे नहीं जा सका ।

वास्तव में आचार्य वराहमिहिर विद्वान, साहित्यिक कवि, वैज्ञानिक, ज्योतिषी एवं व्यापारिक रसायनज्ञ हो नहीं थे, वे उन महापुरुषों में थे जिनका नाम प्राचीन-भारत के निर्माताओं में सदा ही प्रमुख बना रहेगा। कोई भी सप्प्राट् उनको अपने नवरत्नों में स्थान देकर साम्प्राज्य को गौरवान्वित करने का प्रयत्न करता।



રદદ્



# \* कालिदास \*

श्री गोपाल शरणसिंह

जहाँ हैं वाल्मीक कविश्रेष्ठ जहाँ हैं मुनिवर वेदव्यास, वहीं ऊँचा कर के निज जीश खड़े हो तुम भी उनके पास;

सदा जो रहता है उत्फुछ काव्य-सर के हो तुम जलजात, विश्व की प्रतिभा के उत्कर्ष हुए तुम कालिदास विख्यात !

तुम्हारे ग्रन्थों से सम्पन्न हुआ हैं भारत का साहित्य, दिया तुम ने जग को आलोक, देश-नभ के बन कर आदित्य;

कहा था तुम ने ''है हिमवान मही का मानदण्ड अवदात", किन्तु भारत-गौरच के आप बन गये मानदण्ड तुम ख्यात ! खिली जो कलीं प्रेम-जल-सिक्त कुसुम-कलिका-सी मृदु कमनीय, छिन्न कोमल लतिका-सी आज हुई वह शकुन्तला दयनीय;

खींच कर तुमने उसका चित्र दिखाया अद्भुत योग-वियोग, एक क्षण में अपार सुख-भोग एक क्षण में अपार दुख-भोग !

किया सुरपति से पाकर दण्ड यक्ष ने राम-शैल में वास, नियति ने दया-भाव से खींच तुम्हें पहुँचाया उस के पास;

विरहिणी पत्नी की कर याद हो गया जब वह विकल विरोष, बना कर वारिधरों को दूत , तुम्हीं ने भिजवाया सन्देश!

২ছ৩



# छुड़ाने को शंकर का ध्यान चलाया स्मर ने उन पर वाण, हुआ तब हर को रोष महान् बचा सुर सके न उसके प्राण ! द्रवित होकर तुमने कविवर्य !

कराया रति से करुण विलाप, कराया रति से करुण विलाप, मिला फिर उसको यह वरदान मिटेगा तेरा यह सन्ताप!

किया तुमने रचकर 'रघुवंश' प्रवर्धित रघु-कुल का सम्मान, न भूला उसको निज कर्तव्य आपदा भी जब पड़ी मद्दानु;

प्राण संकट में थे अत्यन्त हुए पर विचलित नहीं दलीप, दिखा कर साहस-शौर्य विचित्र बन गये नरपति-वंश-प्रदीप !

मिला जो जग में तुम को स्थान देश को है उसका अभिमान, तुम्हारी रचना का सम्मान हमारे लिप हुआ वरदान<del>,</del>

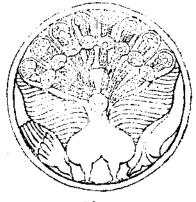
हुए कितने ही कवि उत्पन्न गये हैं चीत हजारों वर्ष, किन्तु किञ्चित भी हुआ न क्षीण तुम्हारी कविता का उत्कर्ष!

#### कालिदास

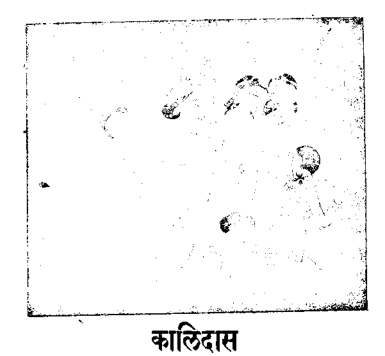
काब्य का जो प्रासादिक रूप दिखाया तुम ने मनोभिराम, कहाँ से लाकर भरी अनूप छटा उस में स्वर्गीय ललाम ? हदय में करते शोघ्र प्रवेश तुम्हारे उर के मृदु उद्गार, बह रही है जग में सर्वत्र तुम्हारी काव्य-सुधा की धार ! दिया तुमने पवित्र श्रंगार में स्वे भोव-गोन

- प्रेम से करके ओत-प्रोत, हो गई आर्द्र भरत की भूमि वहाया तुमने करुणा-स्रोत;
- दिखाया तुम ने हमें घिचित्र प्राकृतिक सुषमा का संसार, जगा कर मन में भाव नवीन किया तुम ने रस का सज्ज्वार !
- कहाँ से पाकर अद्धुत शक्ति काव्य की तुमने की थी सृष्टि ? विश्व को तुम ने दी थी दिव्य कहाँ से ठाकर अन्तईष्टि ?

छोड़ कर अनुपम कीर्ति-विभूति किया तुम ने जग से प्रस्थान, किन्तु निज इतियों को अमरत्व, यहाँ भी तुम कर गये प्रदान !



રઘટ



#### महामहोपाध्याय श्री विश्वेश्वरनाथ रेउ

कविकुल--गुरु कालिदास के बनाये कहे जानेवाले 'ज्योतिर्विदाभरण' में उज्जयिनी के राजा विक्रमादित्य कौ सभा में नौ प्रसिद्ध विद्वानों का होना लिखा है, जो उसकी सभा के 'नवरत्न' कहलाते थे :---

#### धन्वन्तरिक्षप्रणकामरसिंहशंकुवेतालभट्टघटखर्परकालिवासाः । ख्यातो वराहमिहिरो नृपतेस्सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नव विक्रमस्य ॥

अर्थात्, राजा विकमादित्य की सभा में (१) धन्वन्तरि \* (२) क्षपणक † (३) अमरसिंह ‡ (४) इांकु ‡ (५) बेतालभट्र ‡ (६) घटखर्पर ¥ (७) कालिदास, (८) वराहमिहिर्द्ध और (९) वररुचि 4 ये नौ विद्वदुरत्न रहते थे ।

परन्तु इतिहास से पता चलता है कि ये सब विद्वान् समकालिक न थे। उदाहरणार्थं वराहमिहिर को ही लीजिए। इसने अपनी 'पञ्चसिद्धान्तिका' नामक पुस्तक में स्पष्ट लिखा है कि ''यह पुस्तक मैंने शक संवत् ४२७ में समाप्त की।'' इससे इसका विक्रम संवत् ५६२ (ई० स० ५०५) में होना सिद्ध होता है। अस्तु आगे हम कालिदास के विषय में विद्वानों की सम्मतियाँ उद्धुत करते हैं।

- \* इस विद्वान् का विशेष हाल नहीं मिलता है।
- † इसने अनेकार्थध्वनिमञ्ज्जरी और उणादिसूत्र की क्षपणकवृत्ति लिखी थी।
- 🚦 यह अमरकोष का कर्ता अमरसिंह विक्रम की पाँचवीं शताब्दी में हुआ था।
- 🛨 इस विद्वान् का भी विशेष विवरण नहीं मिलता।
- 🖇 इसने नीतिप्रदीप की रचना की थी।
- 🛊 इसने नीतिसार और रामकृष्ण विलोमकाव्य नामक पुस्तकें लिखी थीं।
- 🌡 इसने शक संवत् ४२७ (ई. स. ५०५ = वि. सं. ५६२) में पञ्चसिद्धान्तिका बनाई थी।
- इसका अस्तित्व ईसवी सन् पूर्व की चौथी शताब्दी में अनुमान किया जाता है। इसे कात्यायन भी कहते थे। इसने अध्दाध्यायीवृत्ति, व्याकरण की कारिका, प्राकृत प्रकाश, पुष्पसूत्र, लिंगवृत्ति, आदि अनेक ग्रन्थ लिखे थे।

રદ્દ



#### कालिदास

जैन बिद्वान् पण्डिताचार्यं योगिराट् ने अपनी बनाई हुई 'पार्श्वाभ्युदय' की टीका के अन्त में लिखा है कि कालिदास नामक एक कवि ने 'मेधदूत' नामक काव्य बनाया और दूसरे कवियों का अपमान करने के लिए उसे दक्षिण के राष्ट्रकूट राजा अमोधवर्ष\* (प्रथम) की सभा में लाकर सुनाया। यह बात विनयसेन को अच्छी न लगी। अतः उसकी प्रेरणा से जिनसेनाचार्य ने कालिदास का परिहास करते हुए कहा कि ''आपके काव्य में प्राचीन काव्य की चोरी करने से सुन्दरता आगई है।'' इसपर कालिदास ने उक्त काव्य देखने की इच्छा प्रगट की। परन्तु जिनसेन ने उत्तर दिया कि वह काव्य एक दूसरे नगर में है। अतः उसके आने में ८ दिन लगेंगे। इन्हीं ८ दिनों के अवकाश में जिनसेन ने 'मेघदूत' के स्लोकों के एक एक दो दो पदों को लेकर उक्त 'पार्श्वाभ्यूदय‡' नामक काव्य बना डाला और समय पर सभा में ला सुनाया।

इससे सिद्ध होता है कि कालिदास वि० सं० ८७२ से ९३४ (ई० स० ८१५ से ८७७) के मध्य विद्यमान था। परन्तु यह बात ठीक प्रतीत नहीं होती; क्योंकि एक तो 'पार्श्वाभ्युदय' का उक्त टीकाकार‡ योगिराट् विजयनगर-नरेश हरिहर\$ का समकालीन अर्थात् जिनसेन से करीब ५०० वर्ष बाद हुआ था। अतः उसका लेख प्रामाणिक नहीं माना जा सकता। दूसरा सातवीं शताब्दी के बाणभट्ट रचित हर्षचरित में निम्न लिखित स्लोक मिल्ला है :---

> निर्गतामु न वा कस्य कालिदासस्य सूक्तिषु। प्रीतिर्मधुरसान्द्रासु मञ्ज्ररीष्ट्रिव जायते ? ॥१७॥

इससे सिद्ध होता है कि कालिदास अवश्य ही बाणभट्ट से पहले हो चुका था, ऐसी हालत में उसका अमोषवर्ष (प्रथम) के समय होना असम्भव ही है।

सर दिलियम जोस और डाक्टर पीटरसन इसको ईसवी सन् से ५७ वर्ष पूर्व के विक्रम संवत् के प्रवर्तक और उज्जयिनी के राजा विक्रमादित्य का समकालीन अनुमान करते हैं। तथा पण्डित नन्दर्गाकर ने अश्वघोष≱ रचित 'बुद्ध-चरित' नामक काव्य में कालियास रचित काव्यों के कितने ही श्लोकपाद ज्यों के त्यों दिखलाकर उक्त पारचात्य विद्वानों के मत की पुष्टि की है। आजकल के बहुत से विद्वान् कालियास का गुप्त नरेशों के समय होना सिद्ध करते हैं। उनके कथनों का सारांश आगे दिया जाता है।

रघुवंश में निम्न लिखित ब्लोक-पाद हैं :----

'तस्मं सभ्याः सभार्थ्याय गोप्त्रे गुप्ततमेन्द्रियाः'। १।५५ 'अन्वास्य गोप्ता गृहिणीसहायः' । २।२४ 'इक्षुच्छायानिषादिन्यस्तस्य गोप्तुर्गुणोदयम् । आकुमारकथोद्घातं शालिगोप्यो जगुर्यंशः । ४।२०। 'सगुप्तमूलप्रत्यन्तः शुद्धपार्थिणरयान्वितः । षड्विधंबलमादाय प्रतस्थे दिग्जिगीषया ।४।२६'। 'ब्राह्मे मुहर्ते किल तस्य देवी, कुमारकल्पं सुषुवे कुमारम् ।५।३६। 'मयूरपृष्ठाश्रयिणा गुहेन ।६।४।'

\* झिलालेखों के आघार पर इस अमोधवर्ष का समय ई. स. ८१५ से ८७७ (वि० सं० ८७२ से ९३४) त माना गया है और 'प्रश्नोत्तर रत्नमाला' इसी को बनाई मानी जाती है।

- † बिनयसेन और जिनसेन दोनों ही वीरसेन के शिष्य थे। इनमें से जिनसेन अमोधवर्ष (प्रथम) का गुरू था।
- ‡ श्रीमन्मूर्त्या मरकतमयस्तम्भलक्ष्मी बहन्त्या, योगैकाप्रचस्तिमिततरचा तस्थिवांसं निदध्यौ। पाइवैं दैत्यो नभसि विहरन् बद्धवैरेण दग्धः, कश्चित् कान्ता विरहगुरुणा स्वाधिकारप्रमत्तः॥

🗼 इसमें इरूदण्डनाथरचित रत्नमाला का उल्लेख भी आया है।

🗱 इसका समय ईसवी सन् १३९९ (वि० सं० १४५६) के करीब था।

🛊 अड्यघोष ईसवी सन् की पहली शताब्दी में हुआ था।



#### महामहोपाध्याय श्री विश्वेश्वरनाथ रेउ

अतः जिस प्रकार मुद्राराक्षसनामक नाटक के— 'कूरग्रहः सकेतुश्चग्द्रमसम्पूर्णमण्डलमिदानीम् । अभिभवितुमिच्छति बलाद्रक्षत्येमं तु बुधयोगः ।'

इस रलोक में व्यञ्जनावृत्ति से चन्द्रगुप्त का उल्लेख किया गया है, उसी प्रकार रघुवंश के उपयुंक्त रलोकों में 'गुप्त' और 'कुमार' शब्दों के आने से प्रकट होता है कि काल्टिवास गुप्तों का समकालीन था, और उसने अपने काव्य में व्यञ्जनावृत्ति से ही उनका उल्लेख किया है ।

इसी आघार पर कुछ विद्वान् इसे चन्द्रगुप्त द्वितीय (विकमादित्य) का और कुमारगुप्त का तथा कुछ इसे स्कन्दगुप्त का समकालीन मानते हैं। आगे इसी विषय की और भी कुछ उक्तियाँ उद्धत की जाती हैं:---

कालिदासरचित 'मालविकाग्निमित्र' नामक नाटक में शुंगवंशी अग्निमित्र का वर्णन है। यह (अग्निमित्र) इस (शुंग) वंश के संस्थापक पुष्यमित्र का पुत्र था, जिसने कि ईसवी सन् से १७९ (वि० सं० से १२२) वर्ष पूर्व के करीब शुंगवंश की स्थापना की थी। अतः कालिदास अवश्य ही इसके बाद हुआ होगा। चालुक्यवंशी राजा पुलकेशी दूसरे के समय के ई० स० ६३४ (वि० सं० ६९१) के एक शिलालेख में कालिदास का नाम आधा है। अतः यह कवि उक्त समय से पहले ही हुआ होगा।

कालिदास ने इन्दुमती के स्वयंवर में सबसे पहले मगध नरेश का वर्णन किया है। उसमें उसे 'भारतवक्रवर्ती'† लिखा है। सातवीं शताब्दी के पहले मगध में दो ही प्रतापी राजा हुए थे। एक पुष्यमित्र और दूसरा चन्द्रगुप्त (द्वितीय)। परन्तु रघुवंश के चौथे सर्ग में दिग्विजय के वर्णन में सिन्धुनदी के तट पर रघु द्वारा हूण लोगों का हराया जाना लिखा है। ये लोग पहले पहल गुप्तों के समय ही आये थे।

कालिदास ने उज्जयिनी का जैसा वर्णन किया है वैसा बिना उक्त स्थान को देखे कोई नहीं कर सकता। उदयगिरि के लेख से चन्द्रगुप्त (द्वितीय) का वहाँ (उज्जैन) जाना सिद्ध होता है। अतः सम्भवतः उसीके साथ कालिदास भी वहाँ पर गया होगा।

मेघदूत में दिऊनाग‡ नामक बौद्ध नैयायिक का उल्लेख है। हुएन्सांग आदि के भ्रमण-वृत्तान्तों से पता चलता है कि मनोरथ का शिष्य वसुवन्धु था और उस (वसुवन्धु) का शिष्य दिङनाग था। इसने पुष्पपुर में शिष्यत्व ब्रहण किया था। मनोरथ कुमारगुप्त के समय था, तथा वसुबन्धु और दिइनाथ स्कन्दगुप्त के समय विद्यमान थे।

हुएन्स्सांग ने लिखा है कि मगध के राजा कुमारगुप्त की सभा में अन्यायपूर्वक परास्त किये जाने के कारण मनोरथ ने आत्महत्या कर ली थी। इस पराजय में कालिदास भी शरीक था। इसीसे अपने दादागुरू का बदला लेने को दिझनाग ने कालिदास के काव्यों की कड़ी समालोचना की थी, और इसीसे कुढ़ होकर कालिदास ने भी उस (दिछनाग) का मेघदूत में इस प्रकार व्यंग से उल्लेख किया है।

कालिदास ने अपने काव्यों में 'राशिचक' का उल्लेख किया है, तथा 'जामित्र' और 'होरा' आदि कुछ ज्योतिष के पारिभाषिक शब्दों का भी प्रयोग किया है। इससे भी कालिदास का गुप्तों के समय होना सिद्ध होता है, क्योंकि ईसवी सन् ३०० के करीव बने हुए 'सूर्यसिद्धान्त' में 'राशिचक' का उल्लेख नहीं है, परन्तु आर्यभट्ट के ग्रन्थ में है। यह आर्यभट्ट ई० स० ४७८ (दि० सं० ५३५) में पाटलिपुत्र में हुआ था।

राशिचक के विभागों का यथा 'होरा' 'द्रेक्कोण' (द्रेष्काण) आदि का उल्लेख पहले पहल ग्रीक ज्योतिषी 'फर्मीकस मीटरनस' (Fermicus Meternus) के ग्रन्थ में मिलता है। इसका समय ई० स० ३३६ से ३५४ (वि० सं० ३९३ से ४११ तक) था। इन बातों पर विचार करने से कालिदास का ई० स० ३३६ (वि० सं० ३९३) के बाद होना ही सिद्ध होता है।

\* मनोरंजन घोष के आधार पर। † रघुवंज में ऐसा कोई पद नहीं मिलता है।

📫 दिब्रनागाना पथि, परिहरन्स्थूलहस्तावलेपान् ।१४ ।



#### कालिदास

अब आगे उन विद्वानों की उक्तियाँ दी जाती हैं, जो कालिदास को विकम संवत् के प्रवर्त्तक विकमादित्य का समकालीन मानते हैं।

श्रीयुत चिं० वि० वैद्य का कथन है कि रघुवंश में इन्दुमती के स्वयंवर† में एकत्रित हुए राजाओं में दक्षिण के शासक पाण्ड्यों का और उनकी राजधानी उरगपुर (उराइयूर-कावेरी के तट‡ पर) का वर्णन है, तथा रघु की दिग्विजय के वर्णन में चोलों और पल्लवों का उल्लेख नहीं है।

परन्तु इतिहास से सिद्ध है कि चोल-नरेश करिकाल ने ईसवी सन् की पहली शताब्दी में पाण्डचों को परास्त कर दिया था, और इसके बाद तीसरी शताब्दी में एक बार फिर पाण्डचों ने प्रबलता प्राप्त कर अपनी राजधानी मदुरा (मडधूरा) में स्थापित की थी। इसके बाद ईसवी सन् की पाँचवीं या छठी शताब्दी में पल्लव-नरेशों द्वारा पाण्ड्चों का फिर पतन हुआ। अत: कालिदास का ईसवी सन् की पहली शताब्दी के पूर्व होना ही सिद्ध होता है; क्योंकि एक तो ई० स० की पहली शताब्दी में पठन होने के बाद दुवारा जिस समय पाण्ड्घों ने अपना प्रभुत्व कायम किया था उस समय उनकी राजधानी उरगपुर न होकर मदुरा थी। परन्तु कालिदास ने अपने रचुवंश में उनकी पहली राजधानी (उरगपुर) का ही उल्लेख किया है। यदि कालिदास गुप्तों के समकालीन होता तो अपने काव्यों में (उनकी राजधानी) मदुरा का उल्लेख करता। दूसरा रघू के दिग्विजय में चोलों और पल्लवों का उल्लेख न करने से भी इसी बात की पुष्टि होती है कि वह ईसा की पहली शताब्दी के पूर्व ही हुआ था; क्योंकि यदि वह गुप्तों का समकालीन होता तो इनका उल्लेख भी अवश्य ही करता। तीसरे कालिदास के काव्यों और नाटकों में 'यवनी' शब्द का प्रयोग अनेक स्थलों पर आया है। परन्तु इतिहास बतलाता है कि यद्यपि अशोक के समय से ही भारत से यवन लोगों का खासा सम्बन्ध हो गया था, तथापि ईसा की पाँचवीं शताब्दी में वह टूट गया था।

एक शंका यह भी होती हैं कि यदि कालिदास अपने समकालीन प्रतापी गुप्त राजाओं का उल्लेख अपने काव्यों में करना ही चाहता था तो उसे रोकनेवाला कौन था ? फिर इस प्रकार घुमा फिराकर उनका उल्लेख करने की उसे क्या आवश्यकता आ पड़ी।

इन बातों से सिद्ध होता है कि कालियास ईसवी सन् से ५७ वर्ष पूर्व के प्रसिद्ध राजा विक्रमादित्य का समकालीन था। परन्तु अभी इस विषय में निक्चयपूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता।

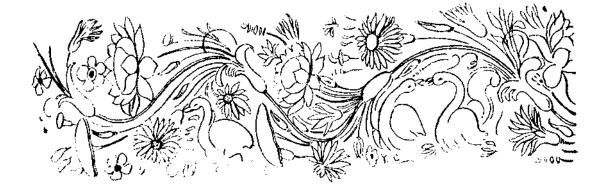
कालिदास के जन्मस्थान के विषय में भी बड़ा मतभेद है। कुछ विद्वान् उसे काश्मीर का, कुछ मालवे का औ**र** कुछ नवद्वीप का रहनेवाला सिद्ध करते हैं।

इसके श्रव्यकाव्यों में रघुवंश, कुमारसम्भव, मेघदूत, ऋतुसंहार और दृश्य काव्यों में शकुन्तला, विक्रमोर्वशी तथा मालविकाग्नि मित्र प्रसिद्ध हैं । नलोदय, द्वात्रिंशत्पुत्तलिका पुष्पवाणविलास‡, श्रृंगारतिलक, ज्योतिर्विदाभरण आदि भी इसके रचे कहे जाते हैं ।

सीलोन की कथाओं में प्रसिद्ध है कि वहाँ के प्रसिद्ध राजा कुमारदास (कुमार घातुसेन) ने कालिदास को अपने यहाँ बुलवाया था और वहाँ जाने पर कालिदास और कुमारदास की आपस में घनिष्ट मैत्री हो गई थी। कुछ समय बाद वहीं पर क⊮लिदास की मृत्यु हुई। स्तेह की अधिकता के कारण उक्त राजा (कुमारदास) ने भी अपने आपको इस कवि (कालिदास) की चिता में डाल दिया। 'पराकमबाहुचरित'ं से इस बात की पुष्टि होती है। 'महावंश' के अनुसार कुमारदास की मृत्यु ई० स० ५२४ (वि० सं० ५८१) में हुई थी। अतः नहीं कह सकते कि वह कौनसा कालिदास था।

- \* जर्नल, भाण्डारकर ओरियण्टल रिसर्च इन्स्टीटघूट, पूना, जिल्द २, भाग १।
- † रघुवंश, सर्ग ६, इलोक ५९-६०।
- र्म गववल में मिले चालुक्य राजा विकमादित्य के ताम्रपत्रों से उरगपुर का कावेरी के तट पर होना सिद्ध होता है। मल्लिनाय ने भ्रम से उरगपुर को नागपुर लिख दिया है। 🕴 रघुवंश, सर्ग ४।
- 🗼 ज्योतिर्विदाभरण में शक संवत् का उल्लेख है। अतः यह विकमकालीन कालिदास का बनाया नहीं हो सकता। इसी प्रकार द्वात्रिवात्पुत्तलिका आदि के विषय में भी सन्देह होता है।
- 🕆 यह ग्रन्थ ५०० वर्ष का पुराना है।

# રહર



# कालिदास की जन्म-भूमि

श्री वागीश्वर विद्यालंकार, साहित्याचार्य

एक जगह उपनिषद् में लिखा है कि 'तत्सृष्ट्वा तदनुप्राविशत'—अर्थात् वह उसे बनाकर उसी में समा गया। यह उक्ति इस महान् कलाकार के विषय में भी खूब ही सत्य सिद्ध हुई है। किस माता पिता से, कब और कहाँ इस कवि का जन्म हुआ, वह किस राजा के आश्रय में और कहाँ-कहाँ रहा, ये प्रश्न आज भी जिज्ञासुओं के लिए पहेली बने हुए हैं। जिस प्रकार घोर निर्जन में उच्चारण किया हुआ शब्द उच्चारण करनेवाले के कानों में लौट आता है, ठीक यही दशा इस प्रश्न की भी है। जिस प्रकार ब्रह्म ने अपनी आत्मा से इस अव्यक्त प्रकृति में समाकर इसे रूप और नाम दे दिए--इसे व्यक्त कर दिया, और फिर वह स्वयं उससे पृथक् नहीं रहा, इसके कण-कण में व्याप्त हो गया, वैसे ही कवि भी अपनी कृति में कुछ ऐसा समा गया है कि उससे बाहर उसका पता ही नहीं लगता। परीक्षणनलिकाओं, तेजाओं, पुरानी हडि्डयों, स्तरों, शिलालेखों तथा सिक्कों द्वारा अन्तिम सत्ता तक—सत्य तक पहुँचने का दम भरनेवाला नया युग अधीर हो उठा है। मय है कि वह मनचाही सामग्री न मिलने पर यही फैसला न दे बैठे कि कालिदास नाम का कोई कवि हुआ ही नहीं। सम्प्राद विकमादित्य के सम्बन्ध में ऐसे ही निर्णय की स्याही तो अभी सूखी भी नहीं। इसलिए संस्कृत साहित्य के स्वाध्यायशील प्रेमियों का प्रथम कर्तव्य है कि वे कीद्य ही अपने कवि को इनके हाथों होनेवाली अकाल मृत्यु से बचा लें।

हम प्रारम्भ में ही यह स्वीकार कर लेना चाहते हैं कि कालिवास के जीवन के सम्बन्ध में हमारे पास भी अभी तक कोई बहिरंग साक्ष्य अथवा ऐसा प्रमाण नहीं है, जिसे हम पाठकों के समक्ष बलपूर्वक रख सकें। यद्यपि हमें यह आशा अवश्य है कि हम निकट भविष्य में ही ऐसा कर सकेंगे। जब तक वह नहीं होता तब तक के लिए हम अपने अभी तक के अनुशीलन के कुछ परिणामों को प्रकाशित कर रहे हैं ताकि उन पर अन्य विद्वान भी अपने विचार प्रकट कर सकें। भनुकूल सम्मतियों से हमें अपने विचार के पक्ष में बल प्राप्त होगा, जब दूसरी और प्रतिकूल सम्मतियों से हमें दूसरे पक्षो को और अधिक समझने और उनपर विचार करने का अवसर मिलेगा। जिस पक्ष को हम यहाँ अपना कहकर प्रकट करने लगे हैं, उसके लिए हमें कुछ भी आग्रह नहीं है। विचार विमर्श से जो भी परिणाम निकल आवे हम उसे तुरन्त स्वीकार कर छने को उद्यत हैं। सत्य तो यह है कि आज से बाईस वर्ष पूर्व हमने स्वर्गीय महावीरप्रसादजी द्वारा लिखित 'कालिदास'



# कालिदास को जन्म-भूमि

नामक निवन्ध-संग्रह को पढ़ा था और उससे प्रभावित होकर हमारा अुकाव भी इसी ओर हो गया था कि कालिदास की जन्मभूमि काश्मीर ही है, किन्सु इस पक्ष को अधिक पुष्ट करने के विचार से हम ज्यों ज्यों अध्ययन करने लगे, हमारी यह सम्मति शिथिल होती गयी और अन्त में बिलकुल बदल ही गई। ऐसा क्यों हुआ यह हम यथास्थान प्रकट करेंगे।

महाकवि कालिदास के जो ग्रन्थ पठन-पाठन में सर्वत्र प्रचलित हैं, उनमें उन्होंने अपने माता-पिता, कुल, निवास-स्थान द काल आदि के विषय में सर्वथा मौनावलम्बन कर पाठकों के साथ मानों चिर-भविष्य के लिए आंखमिचौनी खेलने की सोची। ऐसे मनोविनोद उन्हें अवश्य ही बहुत प्रिय लगते होंगे। तभी तो अलका के वर्णन में उन्होंने मेध से कहा था कि 'बहाँ मन्दाकिनी के जलविन्दुओं से शीतल मन्द पवन का आनन्द लेती हुई देवांगनाएँ तटवर्ती मन्दार द्रुमों की छाया में अपने प्रेमियों के साथ बैठकर स्वर्णचूर्ण की ढेरी में छिपाई मणियों को ढूंढ़ने का खेल खेला करती हैं।' \* वे छिप गये हैं, हम दूंढ़ रहे हैं, देखें परिणाम क्या होता है।

कालिदास कव हुए, किस राजा के आश्रय में रहे—-इस समय इस वादविवाद में न पड़ते हुए यहाँ हम केवल इतना ही कहकर आगे चल देना चाहते हैं कि उन्हें तीन स्थानों—मगध, उज्जयिनी, और गंगायुक्त हिमालय से विशेष अनुराग है और इसका कुछ कारण अवस्य होना चाहिए। यदि हम उस कारण का पता लगा सकें तो हमारा कार्य स्वयं सिद्ध हो जावेगा। अब हम इन तीनों प्रदेशों के विषय में अलग अलग विचार करते हैं।

मगध----रघुवंश के प्रारम्भ में ही हमें कबि के मगधप्रेम का परिचय मिलने लगता है। दिलीप की रानी सुदक्षिणा का परिचय देते हुए कवि ने लिखा है कि वह मगधवंश ( की थी। आगे भी जगह जगह उसे ''मागधी'' अर्थात् मगध के राजवंश की कन्या कहकर स्मरण किया है। पुनः रघुवंश के नवें सर्ग में दशरथ की रानियों की ओर निर्देश करते हुए कवि ने फिर लिखा है कि राजा ने मगध, कौशल और केकय की राजकन्याओं का पाणिग्रहण किया। यहाँ यह बात विचारणीय है कि कौशल्या तथा केकयी के तो नाम ही उनके वंश का परिचय स्वयं दे रहे हैं, परन्तु ''सुमित्रा'' किस राजवंश की श्री, यह उसके नाम से ही नहीं पक्षा चलता। स्वयं वाल्मीकि-रामायण भी इस प्रश्न पर मूक है। वस कवि को अपनी कल्पना से काम लेने का अवसर मिल गया, और उसने सुमित्रा को मगध की राजकूमारी बना दिया।

इसी प्रसंग में अब हम दूसरे दृश्य को छेते हैं। विदर्भ की राज-कन्या अनिन्द्यमुन्दरी इन्दुमती की स्वयम्बर-सभा जमी हुई है। "राजवंश विधारद वन्दीजन सूर्य तथा चन्द्रवंश के प्रसिद्ध नरेशों की प्रशस्तियाँ गा रहे हैं। मण्डप में जलती हुई अगर-बत्तियों की धूम लेखाएँ उठ उठकर ऊपर लगी पताकाएँ चूमती हुई वातावरण को सुरभित कर रही हैं। शंखनाद के साथ मिला हुआ मंगल-वाद्यों का प्रचण्ड घोष दिगन्तों तक व्याप्त हो रहा है, जिसे सुनकर नगरोद्यातों के मयूर मोदमग्न हो नाच रहे हैं। इसी समय वधू-वेष से सुशोभित कुमारी इन्दुमती बड़ी सज-धज के साथ वहाँ प्रकट होती है। कन्या के रूप में, विधाता की रचना के उस अद्भुत चमत्कार को देखकर, राजगण अपने आपको भूल जाते हैं।"‡

मन्दाकिन्याः सलिल शिशिरैः सेव्यमाना मरुद्भिः। मन्दाराणामनुतटसहां छायया वारितोष्णाः॥ अन्वेष्टव्यैः कनक सिकता मुष्टि निक्षेपगुढैः। संक्रीडन्ते मणिभिरमर प्राधिता यत्र कन्याः॥

उत्तरमेध, क्लोक ४॥

- 🕇 तस्य दाक्षिण्यरूढ़ेन नाम्ना मगध-वंशजा, पत्नी सुदक्षिणेत्यासीत् अध्वरस्येवदक्षिणा ॥ रघु० सर्ग १---३१
- 🗜 तयोः जगृहतुः पादान् राजा राज्ञी च मागधी ॥ रघू० १ सर्ग। इलोक ५७।
- ‡ अय स्तुते वन्दिभिरम्वयर्ज्ञः सोमार्कवंश्ये नरदेव लोके । संचारिते चागुरुसारयोनौ घूमे समुत्सर्पति वैजयन्तीः ।। रधु्० सर्ग ६—८ ।।

पुरोपकण्ठो पवन श्रयाणां, कलापिनामुद्धतनृत्यहेतौ, प्रघ्मात शंखे परितो दिगन्तां स्तूर्यस्वने मूच्छति मंगलार्थे ॥ ९ ॥ मनुष्यवाह्य चतुरस्रयानमध्यास्य कन्या परिवार शोभि, विवेश संचान्तर राजमार्गं पतिवरा क्लृप्त विवाहवेशा ॥ १० ॥ तस्मिन् विधातातिशये विधातुः कन्यामये नेव शर्तकलक्ष्ये, निपेतुरन्तः करणर्नरेन्द्रा देहैः स्थिताः केवल मासनेषु ॥ ११ ॥

રહઝ



#### श्री वागोश्वर विद्यालंकार, साहित्याचार्य

तभी मुनन्दा नामवाली प्रतिहार-पालिका जो सब राजाओं और उनके वंश के इतिहास से सुपरिचित थी और पुरुषों के बीच में घबराती नहीं थी, इन्दुमती को सबसे प्रथम मगधेस्वर के समक्ष ले जाकर इस प्रकार कहने लगी----'थे अरणार्थियों को शरण देवेवाले महाप्रतापी मगधराज है, प्रजानुरव्जन के कारण ये सर्वत्र प्रसिद्ध हैं, इनका नाम है परंतप और ये बस्तुतः हैं भी अत्रुओं को तपाने वाले। भले ही सहस्त्रों राजाधिराज हों किन्तु पृथ्वी राजन्वती तो इन्हींसे कहलाती है। नक्षत्र तथा तारावली व्याप्त भी रात्रि ज्योतिष्मती तो चन्द्रमा से ही समझी जाती है। यदि तुम्हारा हृदय इनसे पाणिग्रहण का अभिलाधी हुआ हो तो समझो कि अपने महलों के झरोखों में बैठकर तुम्हें देखती हुई पुष्पपुर की नारियों के ने व क्रतार्थ हो जावेंगे।'' सुनन्दा के किये परिचय को सुनकर तथा मगधेस्वर को ओर देख और अपने मस्तक को थोड़ासा सुका प्रणाम करती हई वह चुरचाप आगे बढ़ गई\*।

यहाँ कवि ने मगर्थरेवर को सबसे प्रथम स्थान देकर ही सम्मानित नहीं किया किन्तु उसे इन्दुमती से प्रणाम भी करवा दिया है। साथ ही उसे शरण्धवियों को आश्रय देनेदाला वतलाकर सम्भवतः यह भी व्यंजना से कह दिया है कि यह उसका आश्रयदाता भी है।

अब कहा यह जा सकता है कि किसी न किसी राजा को तो प्रथम स्थान मिलता ही है। इतने मात्र से कोई परिणाम नहीं निकाला जा सकता। इसपर हमारा उत्तर यह है कि जिस मगधराज को स्वयंवर-सभा में प्रथम स्थान देकर पूजित किया गया है, उसेही रघुवंश के चतुर्थ सर्ग में दिग्विजय के प्रसंग में कवि ने पराजित होने से बचा लिया है। रघु अपनी चतुरंगिणी सेना लेकर पहले पहल पूर्व की ओर ही बढ़ा। "वड़ी भारी सेना के अग्रभाग में चलता हुआ वह ऐसा प्रतीत होता चतुरंगिणी सेना लेकर पहले पहल पूर्व की ओर ही बढ़ा। "वड़ी भारी सेना के अग्रभाग में चलता हुआ वह ऐसा प्रतीत होता चतुरंगिणी सेना लेकर पहले पहल पूर्व की ओर ही बढ़ा। "वड़ी भारी सेना के अग्रभाग में चलता हुआ वह ऐसा प्रतीत होता चतुरंगिणी सेना लेकर पहले पहल पूर्व की ओर ही बढ़ा। "वड़ी भारी सेना के अग्रभाग में चलता हुआ वह ऐसा प्रतीत होता चतु विजयी तालवनों की ओर बढ़ती हुई गंगा के आगे आगे भगीरथ हो"†। "पूर्व के उन उन देशों को पराजित करता हुआ वह विजयी तालवनों की थेणी से स्याम पूर्व समुद्र तट तक जा पहुँचा" ‡। अयोध्या से पूर्व की ओर बढ़ने पर रघु का संघर्ष सर्वप्रथम मगधेश्वर के साथ ही होना चाहिए था, किन्तु कवि ने इस विषय में कुछ न कहकर ही सब कुछ कह दिया कि उसका चया अभिप्राय है।

अव प्रश्न यह रह जाता है कि कवि का मगध के प्रति ऐसा पक्षपात क्यों है ? उत्तर स्पष्ट है कि वह शरणार्श्वियों का आश्रयदाता है। कवि ने जब मगधेश्वर के गुणों का वर्णन करना चाहा तो उसकी दृष्टि सबसे पहिले इसी पर पड़ी। प्रतीत होता है कि कवि ने रघुवंश और मेघदूत अपने मगध निवास के समय में ही लिखे। मगध के प्रति कवि के हृदय में सम्मान है, क्रतज्ञता है किन्तु वह औत्सुक्यपूर्ण उष्ण अनुराग नहीं जो उज्जयिनी के प्रति है।

उडनयिनी—-ऊपर कहा जा चुका है कि कवि मगध में रहता अवश्य है किन्तु केवल शरीर से "निपेतुरन्तःकरणैर्नरेन्द्रा देहै: स्थिता केवलमासने पु" (रघुवंश ६।११) । उसे वहाँ परिस्थितिवश रहना पड़ता है किन्तु उस रहने को वह शाप रूसमझता है । उसका ह्रूदय कभी तो देवदाख्द्रमों के नवकिसलयों को विदलित करके उनके रस से सुरभित हुए हिमालय से उन समीरों को आलिंगन करने के लिए उत्सुक हो जाता है, जिन्हें वह समझता है कि वे सम्भवतः उसकी गुणवती प्रेयसी के शरीर को छूकर आ रहे हें है । और कभी वह मार्ग की वक्रता ह की भी परवाह न करके उज्जयिनी के प्रासादों के वातायनों में बैठी हुई नगर-

- ‡ पौरस्त्यानेवमाऋामं स्तांस्ताञ्जन पदाञ्जयी । अय तालीवनझ्याममुपकण्ठं महोदथेः ॥ रघु०, सर्ग ४--३४ ॥
- 🗼 शापेनास्तंगमित महिमा वर्ष भोग्येण भर्तुः । मेघदूत, पूर्वमेघ, इलोक १॥
- मित्त्वा सद्यः किसलयपुटान् देवदारुद्रुमाणाम्, ये तत् क्षीरस्तुति सुरभयो दक्षिणेन प्रवृत्ताः । आलिंग्यन्ते गुणवति मथा ते तुषाराद्रिवाताः, पूर्वं स्पृष्टं यदि किल भवेदंगमेभिस्तवेति ॥ उत्तरमेघ, ब्लोक ४४ ॥
- 🛊 वक्षः पन्था यवपि भवतः प्रस्थितस्योत्तराज्ञाम्, सौधोत्सःंग प्रणयविमुखो मा स्म भूब्ब्जधिन्याः । विद्युद्दामस्फुरित चकितैस्तत्र पौराँगनाम्, लोलापांगैर्यदि न रमसे लोचनैर्वञ्चितोऽसि ॥ पूर्वमेधः झ्लोक २७॥

<sup>\*</sup> रघुवंश सर्ग ६ इलोक २०-२५.

<sup>†</sup> स सेनाँ महतीं कर्षन् पूर्वसागर गामिनीम् । बभौ हरजराभ्रष्टां गंगामिव भगीरयः ॥ रघु०, सर्ग ४--३२ ॥



# कालिदास की जन्म-भूमि

नीरियों के चंपलो से चञ्चल लोचनों की कटाक्षच्छटा का आनन्द लाभ करने को लालायित हो उठता है। कवि ने अपने दूत मेघ को मगध नहीं भेजा, इससे अनुमान होता है कि वह उन दिनों मगध में ही रहता है, अथवा किसी राजकार्यवस मगध से भी कुछ और नीचे उसे जाना पड़ा है और वहाँ अपनी इच्छा के विरुद्ध भी स्कना पड़ा है। अपनी विवशता को कवि ने मेघदूत के प्रथम पद्य में "भर्त्रु: शापेन" कहकर प्रकट किया है। फिर तीसरे पद्य में अपने स्वामी को उसने "राजराज" अर्थात् सम्राट् कहा है। सातवें में "धनपति" † कहा है, जिसका आशय शायद यही है कि वह कवि को धन देता है, जिसके कारण कवि अपने आपको आठवें स्लोक में "पराधीनवृत्ति"‡ कह रहा है। उज्जयिनी के सम्बन्ध में कवि ने जो उद्गार प्रकट किये हें, उनमें उत्कण्ठा है। कवि की आत्मा वहाँ उड़कर पहुँच जाना चाहती है। उसे वहाँ के ग्रामवृढों के मुख से सुनी हुई उदयन की प्रेम व वीरतापूर्ण गाथाएँ याद आती हैं और याद आती हैं अपने प्रथम यौवनावतार के दिनों की मधु-भय घड़ियाँ। वह प्रणय-याचना में चतुर प्रियतम की तरह, कामिनियों की अंगग्लानि को दूर करनेवाले, क्षिप्रा के विकसित कमलों की गन्ध से मधुर, प्राभातिक समीरणों को नहीं भूल सका है। लित ललनाओं के चरणरागांकित महलों में धूप-धूम से अपने केशपाश को सुरभित करती हुई मालव-ललनाओं की सुखद-स्मृति उसे सता रही है। रात्रि के घोर अन्धकार में अपने केशपाश को सुरभित करती हुई मालव-ललनाओं की आसा हे। उसे सता रही है। तभी तो वह मेघ से कहता है कि कसौटी पर खिची सुवर्ण रेखा की तरह सुन्दर, अपनी विद्युल्ठेखा की आभा से, उन्हें रास्ता भर दिखा देना, पानी बरसाकर उन्हें व्याकुल न करना ¦। कवि उज्जयिनी को मूलोक में अवतीर्ण स्वर्ग समझता है‡ जिससे कि वह स्वयं निर्वासित हो चुका है।

उज्जयिनी के कीड़ा काननों, क्षिप्रातटों, गृहमन्दिरों, प्रेमी-प्रेमिकाओं, उत्सव आमोदों के प्रति कवि के हृदय में एक असाधारण आकर्षण हैं। उनसे वंचित हो जाने की कसक है; उनमें पुनः पहुँचने की लालसा है। इसका कुछ न कुछ विशेष कारण अवस्य होना चाहिए। किसी किसी का मत है कि सम्भवतः उज्जयिनी ही कवि की जन्मभूमि हो, क्योंकि उसी के प्रति इतनी गहरी भावना हो सकती हैं। जन्मभूमि के प्रति अपने हृदय की कृतज्ञता, भक्ति व भावना को कवि ने प्रति इतनी गहरी भावना हो सकती हैं। जन्मभूमि के प्रति अपने हृदय की कृतज्ञता, भक्ति व भावना को कवि ने चिरप्रवास से लौटे श्रीराम के उद्गारों में प्रगट किया हैं है। इस पर हमारा वक्तव्य इतना ही है कि हम इस मत को स्वीकार कर लेते यदि कवि का इससे भी अधिक अनुराग हम एक अन्ध प्रदेश के प्रति न देखते। इसमें सन्देह का अवसर ही नहीं कि कवि उज्जयिनी में रहा अवस्य है और वह भी अपने जीवन के स्वर्गीय-प्रभात में। ऋतुसंहार कवि की प्रथम रचना है। उसमें विन्ध्य और उज्जयिनी के ही दृश्यों और ऋतुशोभाओं तथा दैनिकचर्याओं का प्रधानतया वर्णन है। उसकी इस कल्पना में विन्ध्य समाया हुआ है। कवि की दूसरी रचना 'म लविकाग्तिमित्र' नाटक प्रतीत होती है। इसकी कथा उज्जयिनी के क्षेत्र में ही आबद्ध है। इसमें कालिदास ने अपना परिचय कुछ संकोच और कुछ आत्मविश्वास के साथ 'अभिनवकवि' कु क्षेत्र में ही आबद्ध है।

श्रुति परम्परा भी प्रसिद्ध है कि कालिदास उज्जयिनी सम्राट् विकमादित्य की राजसभा के मुख्यतम रत्न थे, किन्तु इन सब बातों से भी यह निविवाद सिद्ध नहीं हो जाता कि कवि की जन्मभूमि भी यही थी। हमारी सम्मति में कवि के उज्जयिनी प्रेम का कारण वहाँ उसका चिर-निवास ही है। इससे अधिक कुछ नहीं।

- \* अन्तर्वाष्पश्चिरमनुचरो राजराजस्य दध्यौ ॥ पूर्वमेघ, इलोक ३ ॥
- † संदेशं में हरधनपति कोधविश्लेधितस्य। पूर्वमेध, इलोक ७॥
- 🚦 न स्यादन्योऽप्यहमिव जनो यः पराधीन दुत्तिः। पूर्वमेघ, इलोक ८॥
- 🛔 गण्छन्तीनां रमणवर्सात योषितां तत्र नक्तं, रुद्धालोके नरपतिपथे सूचिभेदर्घस्तमोभिः।

सौदामिन्या कनकनिकषस्निग्धया दर्शयोर्वीम् । तोयोत्सर्गस्तनितमुखरो मास्मभूविक्लवास्ताः ॥ पूर्वमेध, इलोक ३७ ॥

- 🕇 शेषैः पुण्यैर्बुतमिव दिवः कान्तिमत् खण्डयेकम् ॥ पूर्वमेध, श्लोक ३० ॥
- 🗼 रघुवंश, सर्ग १३, इलोक ६२ ॥
- 🎍 मालविकाणिमित्र ।

২৩হ



#### श्री वागीश्वर विद्यालंकार, साहित्याचाय

इसी स्थान पर प्रसंग से हम एक अन्य विषय पर भी कुछ विचार कर लें तो शायद अनुचित न होगा। कालिंदास विकमादित्य को जानते हैं, यह तो उनके 'विकमोर्वशीय' नाटक के नाम से ही प्रकट है। इस नाटक की नायिका उपंशी है, किन्तु नायक पुरुरवा है नकि विकमा कोई पण्डित कह सकते हैं कि विकम अर्थात् पराकम ढारा उर्वशी के प्राप्त करने की कथा होने के कारण इसका नाम 'विकमोर्वशीय' है। किन्तु यह समाधान भी पर्याप्त नहीं है। अवक्य ही कवि ने विकमादित्य की किसी विजय के अवसर पर खेलने के लिए इसकी रचना की है। यह विकम गुप्तवंश का प्रतापी सम्राट् बद्धतीय अथवा स्कन्दगुप्त नहीं हो सकता। यदि इनमें से कोई होता तो कवि मेधदूत में उज्जयिनी के प्रसंग में उदयन<sup>®</sup> को स्मरण न कराता, अथवा उमके साथ ही विकमादित्य की गाधाओं के सुनाने का भी उल्लेख करता। कवि ने ऐसा नहीं किया। इससे प्रतीत होता है कि वह उज्जयिनी के विकम का समसामयिक है। और इसीलिए उसने जानबूझकर उसका नाम नहीं लिया। क्योंकि कवि व्यंजना को अभिधा की अपेक्षा अधिक पसन्द करते हैं। 'विकमोर्वशीय' में भी 'विकम' का बाच्यार्थ पराक्रम सही, किन्तु व्यंग्यार्थ 'विकमादित्य' ही है। 'विकमोर्वशीय' के देखने से ही ज्ञात होता है कि यह विजय कोई प्रारम्भिक ही है अन्तिन नहीं ने। मालूम होता है कि इस समय तक विकम वैसा स्थातिलाभ न कर चुके थे जैसाकि रघुवंश के रघु, जिनकी यशोगायाओं को गन्ने की छाया में बैठी खेत की रक्षिकाएँ भी गाया करती थीं‡। र**घुवंश} को** पढ़ने से पदा चलता है कि उसके रचनाकाल तक कवि का उज्जयिनी स्नेह काफी शिथिल हो चुका था। यदि वह उनकी जन्मभूमि होती तो यह सम्भव न था।

गंगा तथा हिमालय का प्रदेश--- महाकवि कालिदास के ग्रन्थों को पढ़ने से यदि किसी स्थान के प्रति उनका सबंतोऽधिक प्रेम प्रकट होता है तो वह है गंगायुक्त हिमालय का प्रदेश । इस प्रदेश के प्रति कवि के हृदय में आदर है, भवित है, प्रेम है, वहाँ निवास के दिनों का उल्लास तथा वहाँ से प्रवास के समय की उत्कण्ठा है । विरहावस्था में, आषाढ़ के प्रथम दिन क्वे पूर्व की ओर से उठकर, गिरिशिखरों पर वप्रकीड़ा करते गज के समान सुन्दर मेघ को देखकर कण्ठाक्ष्लिष्ठ-प्रणयिजन की स्मृति से कवि व्याकुल हो जाता है । उसके नेत्रों में आँसू छलछला आते हें है, हृदय हाथ से निकल जाता है, विवेक जाता रहता है, वह चेतनाचेतन& का मी विचार न करता हुआ, उसे ही अपना सन्देशहर वना लेता है। वह उसे मार्ग में आग्रकूट, दशार्ण की राजधानी विदिशा, उज्जयिनी, देवगिरि, दशपुर, ब्रह्मावर्त्त और कुरुक्षेत्र की सैर कराता हुआ कत्रखल पहुँचा देता है। कनखल वह स्थान है जहाँ पर्वतो से

\* प्राप्यावन्तीनुदयन कथा कोविद ग्राम बृद्धान् ॥ पूर्वमेघ, इलो० ३०॥

- 🛉 नारद---राजन् श्रूयताम् महेन्द्रसन्देशः।
  - राजा--अवहितोऽस्मि ।
  - नारद---प्रभावदर्शी मधवा बनगमनाय कृतबुद्धि भवन्तं अनुशास्ति।
  - राजा--किमाज्ञापयति ।

🚦 इक्षुच्छायनिषीदन्यस्तस्य गोप्तुर्गुणोदयम् । आकुमारकथोद्घातं ज्ञालिगोप्यो जगुर्यज्ञः ।। रघु० ४ । २०।।

🧚 रघुवंझ सर्ग ६ इलोक ३१-३६॥

🖕 आवाढ्स्य प्रथम दिवसे मेघमाझ्लिष्ट सानुम्, वप्रकीड़ापरिणत गज प्रेक्षणीयं ददर्श ॥ पूर्वमेघ, इलोक २ ॥

🗍 मेघालोके भवति सुखिनोऽप्यन्यथा वृत्ति चेतः कण्ठाइलेष प्रणयिनि जने किं पुनः दूरसंस्थे ॥ पूर्वमेघ, इलोक ३ ॥

🛓 कामार्ता हि प्रकृति क्रुपणाश्चेतना चेतनेषु, पूर्वमेघ। ३स्लोक ५॥



# कालिदास को जन्म-भूमि

निकलकर गंगा सर्वप्रथम समभूतल पर प्रवाहित होती है। कनखल\* से आगे वह अपने दूत को गंगोत्तरी और हंसद्वार से गुजरकर कैलाश जाने के लिए कहता है, जिसके अंक में प्रणयी के बाहुपाश में आबद्ध कामिनी की तरह अलकापुरी† सुशोभित है। इस अलका का वर्णन करते समय कवि के हृदय की समस्त भावना उसकी लेखनी के अग्रभाग पर केन्द्रित होगई प्रतीत होती है। मेथ को देखकर उसकी सौदामिनीसी कामिनियों, उसके इन्द्रधनुप से चित्रपटों, उसके गम्भीर घोषसी ध्वनिवाले मृदंगों से युक्त अलका के मणिजटित प्रासाद उसकी आँखों के आगे नाचने लगते हैं‡। उपवन कुसुमों के आभूषणों से अलंकृत ललनाओं की नर्म-कीडाएँ, उसे विह्वल कर डालती हैं। मधुर कर्ण्ट,से कुबेर का गुणगान करते हुए किन्नरों से युक्त वैभ्राजनामक वाह्योद्यान में वार्तालाप करते हुवे यगलप्रेमियों को देख वह मन मारकर रह जाता है हो ।

वहाँ उसका अपना घर, उसके आगे मन्दारतरुङ्गे, स्वर्ण कमलों से अलंकृत वापिका¥, कीड़ाझैल, बकुल तथा अशोक-वृक्षईू और इन सबके बीच में कलामात्र शेष हिमांशु लेखासी उसकी विरहक्षामा‰ु पत्नी इन सबको स्मरण कर उसके नेत्रों से अश्रुधारा बहने लगती है।

किन्तु यहीं पर हम एक अत्यावश्यक बात कह देना चाहते हैं। वह यह कि पुराणों में वींणत इस अलका से कवि का कोई सम्वन्ध नहीं है; जिस प्रकार मेधटूत के प्रारम्भ में कवि ने रामणिरि पर्वत पर यक्ष को खड़ा करके अपने प्रवस स्थान की केवल दिशा ही दिखाई है, वास्तविक स्थान नहीं । क्योंकि हम अन्यत्र कह आए हैं कि वास्तविक नाम लेने से काव्य का सौन्दर्य मन्द पड़ जाता है, व्यंजना नहीं रहती। इसी प्रकार यहाँ भी कवि ने अपने अभिजन की दिशा ही बतलाई है, उसका निकटतम निर्देश ही किया है। कवि का यह आशय सर्वथा नहीं कि वह अलका का ही निवासी है। अलका की अपेक्षा भी कुछ अधिक वह उसके पास के किसी अन्य स्थान को मानता है, यह कुमारसम्भव के चतुर्थ सर्प से स्पष्ट हो जाता है। वहाँ लिखा है कि वे सप्तर्धि-गण कैलाशवासी शिव के स्थान से चलकर, अर्थात् कुछ उधर से कुछ पश्चिम दक्षिण की ओर, हिमालय के नगर ''औषधिप्रस्थ'' में पहुँचे। यह नगर सब सम्पत्तियों के आगार अलका से भी बढ़कर था। मालूम होता था कि स्वर्ग की उत्कृष्टतम विभूतियों को लाकर उनसे इसकी रचना की गई थी १। पाठक इन शब्दों को घ्यान से पढ़कर इससे कवि के उज्जयिनी वर्णन को मिलावें तो स्पष्ट विदित हो जावेगा कि उसका अनुराग इस स्थान के प्रति कहीं अधिक है। उज्जयिनी स्वर्ग के समान या उससे कुछ कम ही थी जबकि यह नगर उससे कहीं बढ़कर है।

इस नगर के चारों ओर खाई थी, जिसमें गंगा की धारा प्रवाहित हो रही थी। इसके साल अर्थात् चारों ओर की दीवारें मणिमाणिक्यों से अलंकृत तथा इसके वप्र अर्थात् दीवारों के स्थूल आधार नाना प्रकार की औषधियों की आभा से

- \* तस्माद्गच्छेदन् कनखलं शैलराजावतीर्णाम्, जहनोः कन्यां सगरतनया वर्गं सोपान पंक्तिम् ॥ पूर्वमेघ, झ्लोक ५० ॥
- † तस्योत्संगे प्रणयिन इव स्प्रस्तगंगाडुकुलां-न त्वं दृष्ट्या न पुनरलकां ज्ञास्यसे कामचारिन् ॥ पूर्वमेघ, इलोक ६३॥
- 🚦 विद्युत्वन्तं ललितवनिताः सेग्द्रचापंसचित्राः, संगीताय प्रहतमुरजाः स्निग्धगंभीर घोषम् ॥
- अन्तः स्तोयं मणिमय भुवस्तुंगमभ्र'लिहाग्राः प्रासादास्त्वां तुलयितुमलं यत्र तैस्मैविशेषैः॥ उत्तरमेघ, क्लोक १॥ ‡ अक्षय्यान्तर्भवन निधयः प्रत्यहं रक्तकण्ठैः। उदगायदभिर्थनपति यशः किंघरैः यप्र सार्थम्॥
- बैन्द्राजाख्यां विबुधवनिता बारमुख्यासहाया, बद्धालापा बहिरुपवनं कामिनो निर्विशन्ति ॥ उत्तरमेघ, झ्लोक ८॥
- 🗱 यस्योपान्ते क्रुतक तनयः कान्तया वधितो मे । हस्तप्राप्यस्तवकनमितो बालमग्दार वृक्षः ॥ उत्तरमेघ, इलोक १२ ॥
- 🛊 वापीचामिरन् मरकत शिला बढसोपान मार्गा। हैमैशिछन्ना विकच कमलैः स्निम्ध बैदूर्यं नालैः ॥ उत्तरमेघ, क्लोक १३ ॥
- 🎄 रक्ताझोक३चल किसलयः केलरइचात्र कान्तः । प्रत्यासन्नौ कुरबकवृत्ते माधवी मण्डपस्य ॥ उत्तरमेघ, इलोक १५ ॥
- 🦸 अधिक्षायां विरहजयने संनिषण्णैकयार्व्वाम् । प्राचीमुले तनुमिवकलामात्र रोषां हिमांझोः । उत्तरमेघ, क्लोक २६ ॥
- ते चाकाझमसिक्ष्यामामुत्यत्य परमर्षमः । आसेटुरोषवीप्रस्थं मनसा समरंहसः ॥ कुमार, सर्गे ६---३७ ॥ अल्लामति बाह्य्यैव यसति वसु संपदां । स्वर्गाभिष्यन्द वमने कृत्वेवोपनिवेझितम् ॥ कुमार०, सर्गे ६---३७ ॥



# श्री वागोश्वर विद्यालंकार, साहित्याचार्य

जगमगा रहे थे\* । इसके आगे कवि ने प्रायः उन्हीं शब्दों तथा उन्हीं भावों में इसका वर्णन किया है जिनमें उसने मेघदूत की अलकापुरी का किया था । दोनों वर्णन तुलना के योग्य हैं । नीचे हम पाठकों के मनोरंजनार्थ दोनों को उद्धृत किए देते हैं† । सबसे अन्त में कवि कहता है कि "हिमालय के उस कमनीय नगर को देखकर वे दिव्य मुनि भी चकित हो गए कि जिन पुण्यों से हम केवल स्वर्ग ही प्राप्त कर सके वे तो केवल वञ्चना मात्र ही रहे‡ ।" यह है कवि के भावावेश की पराकाष्ठा । इसेही किसी ने दूसरे शब्दों में कहा है—"जननी जन्मभूमिश्च स्वर्गादपि गरीयसी ।" ध्यान रहे कि हिमालय का यह नगर देव-लोक में नहीं, इसी भूमि पर है । हिमालय कहता है—"हे मुनिगण ! आपने मेरे गृह में पधारकर मेरा गौरव बढ़ाया है, जिसके कारण में अपने आपको मूर्ख होते हुए भी बुद्धिमान्सा, लोहमय होता हुवा भी हिरण्यमयसा और भूमिस्थ होता हुवा भी स्वर्गार्छद्रसा समझने लगा हूँ ।" ‡ हे मुनियों ! अपने शिर पर धारण किये हुए गंगा के जलप्रपात तथा आपके चरणोदक से मैं पवित्र हुआ । अवसे सब प्राणी आत्मकुद्धि के लिए मेरा आश्वय लिया करेंगे क्योंकि जिस स्थान को आप जैसे सज्जन अपनी पदघूलि से पवित्र कर देते हें वही तीर्थ हो जाता है । आपके चरणस्पर्श से मेरा यह स्थावररूप तथा आपके आज्ञानु-प्रह से मेरा यह चेतनरूप-दोनों ही आज इतकृत्य हुए ‡ । मुझसे आपकी क्या सेवा वन सकती है ?में आपके लिए क्या नहीं कर सकता ? मालूम होता है कि मुझे केवल कृतार्थ करने के लिए ही आपने यहाँ पवारने का कष्ट किया ह है भि हो पर कर से गे से संजन

\* गंगा स्त्रोतः परिक्षिप्तं वप्रान्तज्वलितौषधि । बृहन्मणिझिलासालं गुप्ता वपि मनोहरम् ।। कुमार०, सर्ग ६---३८॥

- † (।) (क) यत्र कल्पहुमैरेव विलोलविटपाँक्षुकैः। गृह यंत्रपताकाश्रीरपौरादर निर्मिताः ॥ कुमार०, सर्ग ६---४१॥ (ख) लाक्षारागं ्चरणकमलन्यासयोग्यं च यस्याम्। एकः सूते सकलमबलामण्डनं कल्पवृक्षः ॥ उत्तरमेघ। इलोक ११॥
  - (॥) (क) शिखरासक्तमेघानां व्यज्यन्ते यत्र वेक्मनाम् । अनुगजितसंदिग्धाः करणैर्मुरजस्वनाः॥ कुमार०, सर्ग ६---४०।
    - (ख) विद्युत्वन्तं ललितवनिताः सेन्द्रचापं सचित्राः, संगीताय प्रहतमुरजाः स्निग्धगम्भीरघोषम्। अन्तस्तोयं मणिमयभुवस्तुंगमभ्रं लिहाग्राः, प्रासादास्त्वां तुलयितुमलं यत्र तैस्तैर्विश्वेषैः।।उत्तर मेघ।

इलोक १॥

(III) (क) भूमेदिभिः सकम्योष्ठैर्ललितांगुलितर्जनैः। यत्र कोपै कृताः स्त्रीणामाप्रसादयिनः प्रियाः॥

कुमार, सर्ग ६––४५ ॥

(ल) सभू भंगप्रहितनयनैः कामिलक्ष्येष्वमोर्घः । तस्यारंभञ्चतुरवनिताविभर्मरेव सिद्धः ॥ उत्तरमेघ ।

श्लोक १० ॥

🚦 अथ ते मुनयो दिव्याः प्रेक्ष्य हेभवतं पुरम्। स्वर्गाभिसंधि सुक्रतं वञ्चनामिव मेनिरे ॥ कुमार सर्ग ६--४७॥

म्रे मूढं बुद्धमिवात्मानं हैमीभूतमिवायसम् । भूमेदिवमारूढं मन्ये अवदनुग्रहात्। अद्य प्रभृति भूतानामधिगम्योऽस्मि ज्ञुद्धये। यदध्यासितमर्हदीस्तद्धितीर्थं प्रचक्षते ॥ कुमार०, सर्ग ६—

- ≭ अद्य प्रभृति भूतानामधिगम्योऽस्मि शुद्धये । यदध्यासितमर्हद्भिस्तद्धि तीर्थं प्रचक्षते ।। कुमार०, सर्ग ६----५६ ॥ अवैमि पूतमात्मानं द्वयेनैव द्विजोत्तमाः । मूर्ध्नि गंगाप्रपातेन धौत पादाम्भसाच वः ॥" कुमार०, सर्ग ६----५७ ॥ जंगमं प्रैष्यभावे वः स्थावरं चरणांकितम् । विभक्तानुग्रहं मन्ये द्विरूपमयि मे बपुः ॥ कुमार०, सर्ग ६----५८ ॥
- 🛊 कर्तव्यं वोन पक्ष्यामि स्याच्चेत् कि नोपपद्धते । मन्ये मत्पावनामैव) प्रस्थानं) भवताभिह् । कुमार०, सर्ग ६---६१॥



# कालिदास की जन्म-भूमि

- मणम्यज्ञितिकण्ठाय विद्यास्तदनन्तरम् । चरणौरज्जयन्त्वस्याञ्चूडामणि मरीचिभिः ।। कुमार०, सर्ग ६----८१ ।।
- 🛓 अस्तोतुःस्तूयमानस्य बन्द्यस्यानन्यवन्दिनः । सुतासम्बन्ध विधिना भव विश्वगुरोर्गुरुः ।। कुमार०, सर्ग ६---८३॥



#### श्री वागीश्वर विद्यालंकार, साहित्याचार्य

इस प्रकार हमने देख लिया कि कवि के लिए हिमालय केवल मिट्टी और पत्थरों का ढेर ही नहीं, वह देवतास्मा भी है-देवता रूप हैं\*। वह उसकी आराध्या देवी भगवती पार्वती का ही गुरू अर्थात् पिता नहीं किन्तु विश्वभर के गुरू स्वयं शिव का भी गुरू है। त्रैलोक्य नमस्कृत महादेव उसे सिर झुकाकर प्रणाम करते हैं। वे उसे अपना श्वसुर बनाकर अपने आपको कृतार्थ मानते हूं†।

गंगायुक्त हिमालय के इस थोड़े से प्रदेश के प्रति कवि का पक्षपात रघुवंश में भी प्रकट हुए बिना नहीं रह सका। रघु की विजयवाहिनी सब देशों को पादाकान्त करती हुई फारस, हूण देश और कम्बोज होती हुई, पंजाब को पारकर अन्त में कवि के इसी गौरी-गुरु हिमालय के चरणों में आ पहुँची ¦ । कवि का स्वदेशानुराग डसे मगध की तरह बिना निर्देश किये ही आगे बढ़ने नहीं देता। वह इसकी पराजय भी नहीं दिखलाता। अतः कवि लिखता है :--"रघु की घुड़सवार सेना हिमालय पर चढ़ने लगी। घोड़ों के सुमों के आघात से उठी रेणु से मानों वह उसके शिखरों का अभिवर्धन-अभिनन्दन कर रही थी। वहाँ कन्दराओं में सोये हुए सिंहों ने, सैन्यघोष से निद्रा भंग होने पर एकवार गर्दन फेरकर निर्भयता से उस और देखा और फिर लेट गए ॑। मानों उन्होंने यह कहा कि हम भी तुम्हारी तरह ही बीर हैं, तुम्हारी कुछ परवाह नहीं करते। तुम हमें न छेड़ो, हम तुम्हें कुछ न कहेंगे। यहाँ कवि ने जिस कौशल से अपने प्रदेश के पुरुष-सिंहों की आनवान का वर्णन कर दिया है वह केवल सहृदय ही समझ सकते हॉ । यह हिमालय का कौनसा प्रदेश है–यह सन्देह किसीको न रह जाए इसलिए कवि कहता है कि "भूर्जपत्रों में मर्भरित तथा वेणुओं से वंशी ध्वनि करनेवाले तथा गंगा के जलकणों से सुशीतल मास्त उसकी सेवा कर रहे थें? । यहाँ से कुछ आगे बढ़ते ही रघु का संघर्ष पर्वतीय गण राज्यों से हुआ हे ।

राजा दिलीप बंशिष्ठ ऋषि की धेनु नन्दिनी को चराने के लिए प्रतिदिन वन में जाया करते थे। एक दिन राजा की परीक्षा करने के लिए वह गौरीगुरू हिमालयर्द्ध की उस घाटी में जा पहुँची, जहाँ गंगा के प्रपात के निकट हरी हरी धास लहलहा रही थी। कहाँ हिमालय और गंगा, एवं कहाँ अयोध्या तथा उसके निकट ही वशिष्ठ का आश्रम ? कुछ समझ में नहीं आता कि मामला क्या है। गंगा और हिमालय ने कवि की कल्पना पर कुछ ऐसा प्रभाव कर रक्खा है कि उसे सर्वत्र वे ही दीखते हैं। कवि विशाखदत्त ने राजा नन्द की ऐसी ही प्रेमदशा का वर्णन राक्षस के इस उद्गर में किया है—

#### "अज्ञासीः प्रीति योगात् स्थितमिव नगरे राक्षसानां सहस्रम्"

अभिज्ञान शाकुन्तल के छठे अंक में मछुए ढ़ारा अँगूठी मिल चुकने के पक्ष्यात् राजा को सब पुरानी वातें एक एक कर याद आ रही हैं। ''किस प्रकार मैंने शकुन्तला का तिरस्कार किया, किस प्रकार वह बेचारी अपने साथियों की ओर वढ़ी ही थी कि उसी समय कण्व के शिष्य शारंगरव ने उसे निष्ठुरता से डाँट दिया और तब किस प्रकार अश्रुपूर्ण कातर-नेत्रों से वह मेरी ओर ताकती रह गई, इसकी कटुस्मृति मेरे हृदय को विष-दग्ध शर की तरह छेद रही हैं येूं।'' इसी समय

- \* अस्पुत्तरस्याँ दिशि देवतात्मा, हिमालयो नाम नगाधिराजः॥ कुमार०, सर्य १, इलोक १॥ † हरीर्मानभूद्भूमिधरो हरेण, त्रैलोक्य बन्द्येन कृत प्रणामः॥ कुमार०, सर्ग ७, इलोक ५४॥ ‡ ततो गौरी गुरुं दौलं मारुरोहाझ्वसाधनः। वर्धयन्निव तत् कूटानुद्धूतैर्धातु रेणुभिः॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७१॥ ‡ शशंस तुल्य सत्त्वानां सैन्यघोषेऽप्यसंभ्रमम्। गुहाझयानां सिंहानां परिवृत्यावलोकितम् ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७१ ॥ ‡ शर्जेषु मर्मरीभूताः कीचक ध्वनि हेतवः, गंगाज्ञीकरिणो मार्गे मरुतस्तं सिषेविरे ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७२ ॥ ¥ सूर्जेषु मर्मरीभूताः कीचक ध्वनि हेतवः, गंगाज्ञीकरिणो मार्गे मरुतस्तं सिषेविरे ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७३ ॥ ¥ तत्र जन्यं रघोर्घोरं पर्वतीयर्गणैरमूत् ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७७ ॥ ¥ तत्र जन्यं रघोर्घोरं पर्वतीयर्गणैरमूत् ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७७ ॥ ¥ तत्र जन्यं रघोर्घोरं पर्वतीयर्गणैरमूत् ॥ रघु०, सर्ग ४, इलोक ७७ ॥ द्ध अन्येघुरात्मानुचरस्य भावं जिज्ञासमाना मुनिहोमधेनुः। गंगाप्रपातान्तविरूढ़शज्यं गौरीगुरो गह्यरमाविवेश ॥ रघु०। सर्ग २-२६॥
- ई इतः प्रत्यादेशात्स्वजनमनुगन्तुं व्यवसिता मुदुस्तिष्ठेत्युच्चैर्वदति गुरुशिष्ये गुरूसमे । पुनरदूष्टि वाष्पप्रसर कलुषामपितबती मयिकूरे यत्तत्सविषमिव शल्यं दहति माम् ॥ शाकु० ६ ॥ ९॥

ર૮१



#### कालिदास की जन्म-भूमि

उसके बनाये शकुन्तला के चित्र को लेकर परिचारिका चतुरिका वहाँ आ जाती है। राजा देखकर कहता है कि यह तो अभी अधूरा ही है। वह तूलिका मँगवाता है। अपने मित्र माधव्य के यह पूछने पर कि इसमें अब और क्या बनाना शेष है ? राजा उत्तर देता है कि सुनो---'पहले तो इसमें मालिनी नदी वनानी है, जिसके पुलिन में हंस-युगल केलि कर रहे हैं। उसके दोनों प्रान्तों में गौरीगुरु हिमालय के पावन टीले अंकित करने हैं। और फिर जिसकी शाखाओं में मुनियों के वल्कल वस्त्र लटक रहे हैं ऐसे तपोवन तरु के नीचे इब्लामृग के सींग से अपने वामनेत्र को खुजाती हुई एक हरिणी का भी चित्र बनाना चाहता हूँ \*। कवि चाहता तो चित्र को पहले ही पूर्ण बनवा सकता था, ऐसा न करके उसने पीछे से गिनाई इन वस्तुओं पर विश्वेष बल ही दिया है। नहीं तो गौरी-गुरु के प्रति कवि का असाधारण अनुराग पाठकों के ध्यान में कैंसे आता ?

कुमार-सम्भव, शाकुन्तल और मेघदूत की तरह विक्रमोर्वेशीय नाटक की घटना का मुख्य स्थान भी हिमाल्य ही है। उर्वशी आदि अप्सराएँ कुबेर के यहाँ से लौट रही थीं कि मार्ग में उनपर हिरण्यपुरवासो केशी दानव ने आकमण कर दिया। उसने उर्वशी तथा चित्रलेखा को बन्दी बना लिया। शेष अप्सराओं के क्रन्दन कोलाहल को सुनकर सूर्य की पूजा कर देया। उसने उर्वशी तथा चित्रलेखा को बन्दी बना लिया। शेष अप्सराओं के क्रन्दन कोलाहल को सुनकर सूर्य की पूजा कर ते लौटता हुआ राजा पुरुरवा अचानक वहाँ आ निकला। उसने युद्ध करके असुर के हाथ से उर्वशी का उद्धार किया। राजा की वीरता पर वह मुग्ध होकर उसके प्रिय पाश में वद्ध हो गई। अनेक विघ्नों के बाद तृतीय अंक में दोनों प्रेमी एक दूसरे को पा सकने में सफल हुए। चतुर्थांक में राजा पुरुरवा उर्वशी को साथ लेकर हिमाल्य में गन्धमादन पर्वत पर पहुँचता है। वह गंगा के तट पर खेलती हुई किसी विद्याघर कुमारी को देखने लगता है इससे ख्र्ट होकर उर्वशी कार्तिकेय के तपोवन में जा निकलती है, वहाँ जाते ही वह लता वन जाती है। राजा उसे सर्वत्र ढूंढ़ता फिरता है, अन्त में संगमनीय मणि के प्रभाव से वह पून: अपनी प्रियतमा को प्राप्त कर लेता है। इत्यादि।

कुमार-सम्भव के आधार पर पहले भी बहुत कुछ लिखा जा चुका है। अब दो पद्य और देकर इस प्रसंग को समाप्त करते हैं। कुमार सम्भव के प्रथम सर्ग का प्रारम्भ ही हिमालय की महिमा के गान से होता है। कुछ दूर चलकर कवि लिखता है कि ''भागीरथी के झरने के जलकणों को बहन करनेवाले, देवदार के वनों को पुनः पुनः आन्दोलित करते हुए, मयूरों को प्रचकित करनेवाले जिसके पवन को शिकार के पीछे भागते हुए किरातगण सेवन किया करते हैं। इसी प्रथम सर्ग के अन्त में कवि पुनः लिखता है—''वे गजचमंधारी, संयतेन्द्रिय, अपने गंगा-प्रवाह से देवदार वन को आप्लावित करनेवाले महादेवजी कस्तूरीमृंग की मुरभि से सुवासित, किन्नरगणों की मन्द संगीत ध्वति से मुखरित, हिमगिरि के उस प्रदेश में, समाधिस्थ होग ये।'' (कुमार १-५३)।

ऋतुदृश्यादि——इस प्रकार हमने देख लिया कि केवल मालविकाग्निभित्र नाटक तथा ऋतुसंहार काव्य को छोड़कर इस कवि की कोई भी रचना ऐसी नहीं जिसमें गंगायुक्त हिमालय के वर्णन को महरव न मिला हो | अब हम कवि के ग्रन्थों पर संक्षेप में इस दृष्टि से विचार करते हैं कि उनमें किस प्रदेश के ऋतु दृश्यादि का वर्णन प्रायः मिलता है ।

ऋतुसंहार—पहले भी कहा गया है कि ऋतुसंहार की रचना कवि ने सम्भवतः उज्जयिनी में रहकर की है। वह उसकी प्रारम्भिक कृति है। हमारा अनुमान है कि कवि लगभग १८-२० वर्ष की आयु में स्वदेश छोड़कर मध्य भारत पहुँचा है, और उन्हीं दिनों कविता के मार्ग में अनभ्यस्तपदन्यासा, अव्यक्तवर्ण रमणीयवचः प्रवृत्ति उसकी शिशुप्रतिभा इसमें रुड़खड़ाती तथा तुतलाती दृष्टिगोचर होती है। ऋतुसंहार में एक दो स्थान पर बिन्ध्य र्म का नाम लेकर वर्णन किया

‡ जलभरविनतानामाश्रयोऽस्माक मुच्चै रयमिति बलसेकैस्तोयदास्तोयनभ्राः। अतिग्रयपरूषाभिग्रीष्मवहनेः ज्ञिलाभिः समुपजनिततापं ह्लादयन्तीव विन्ष्यम्।। ऋतुसं० २।२७॥

कार्यासंकत लोन हंसमिथुना स्त्रोतोवहा मालिनी। पादास्तामभितोनिषण्ण हरिणा गौरीगुरोः पावनाः ॥ शाखालम्बितवल्कलस्य च तरो निर्मातुमिच्छाम्यधः । शृंगे कृष्णमृगस्य वामनयनं कण्डूपमानां मृगीम् ११ शाकु० ६।१७ ॥

<sup>†</sup> भागीरथी निर्झरसीकराणां वोढा मुहुः कम्पित देवदारुः । यद्वायुरन्विष्ट मृगैः किरातैरासेव्यते भिन्न झिखण्डि बर्हः ॥ कुमार० सर्ग १ पद्य १५ ॥



## श्री वागोश्वर विद्यालंकार, साहित्याचार्थ

गया है । ऋतुवर्णन भी ऐसा है जो प्रायः उत्तर भारत में नहीं हो सकता। कवि ने लिखा है—"कि शरद् ऋतु में नारिया प्रहुष्ट होकर अपने स्तनमण्डलों को चन्दनलेप तथा मुक्ताहारों से एवं श्रेणीतट को रज्ञनाकलापों से अलकृत कर रही हैं।\* **ग**हाँ तक कि क्षेत्रों में सस्य के नवप्रवालोद्गम से रमणीय, पके हुए घान के खेतों से मुशोभित, कमलों को जला देनेवाले औ**र तु**षारवर्ती हेमन्त के आ जाने पर भी कुछ मनचली स्तनवालिनी विलासिनियाँ अपने वक्षःस्थल को चन्दनराग और तुषार, कुन्द तथा चन्द्र के समान सुन्दर मुक्ताहारों से सजाती ही चली जाती हैं [यद्यपि बहुतसी दूसरी प्रमदाओं ने बाहुओं में **से** अनन्त, कमर में से काञ्चीकलाप और पैरों में से नूपुरों को उतार दिया है† । इस हेमन्त में भी प्रफूल्ल नीलोत्पलों से अलंकृत, मदमत्त राजहंसों से सुशोभित, निर्मल एवं शीतल जलवाले सरोवर लोगों के हृदयों को हरते रहते हैं‡। हिमालय तथा गंगा के निकटवर्ती उत्तर भारत में न तो यत्रतत्र वड़े बड़े सरोवर ही देखने में आते हैं और न हेमन्त में लोग उनका आनन्द-लभ कर सकते हैं। ऋतुसंहार में हेमन्त तथा शिशिर में भी शीतल ओस के ही टपकने तक का वर्णन है। हिमों के जमने तथा घने कुहरों से गगनमण्डल के घटाटोप हो जाने का नहीं । किन्तु प्रक्रति का यह रूप हमें कवि के केवल एक ही ग्रन्थ ऋतु-संहार में उपलब्ध होता है अन्यत्र नहीं। और इसका कारण भी हमने स्पष्ट कर ही दिया है कि इसमें कवि ने विशेषतया उसी प्रदेश की ऋतुओं का वर्णन किया है ≀ कुमार-सम्भव, मेघदूत और कहीं कहीं रघुवंश में भी ऋतुओं का जो रूप हमारे सामने आता है और जोकि कवि के नेत्रों में, हृदय में, कल्पना में बसा हुआ है वह दूसरा ही है। वह तो वही है जो गंगायुक्त हिमालय के प्रदेशों में झलकता हैं। मेघदूत के उत्तरभाग का छठा पद्य देखिये⊸–"जिस नगरी के गगनचुम्बी महलों की अपर की बैठक में पतन के साथ चुपचाप प्रवेशकर और वहाँ के सुन्दर पदार्थों–चित्रादिकों को अपने जलकणों से विकृत करके मानों शंकाकुल हुए तुम जैसे मेघ, धूमराशि का देष धारण कर, जालमार्गों द्वारा सफाई से खिसक जाते हैं है । मकानों के अन्दर मेघों के इस प्रकार घुस आने और निकल जाने का वर्णन हिमालयवासी कवि ही कर सकता है, अन्य नहीं।

रघुवंश के चौदहवें सर्ग के ३७वें पद्य में कवि श्रीराम के मुख से पुनः कहलवाता है----''देखो तो ! भगवान् सूर्य से उत्पन्न, सदाचार से उज्ज्वल, राजर्षिवंश मेरे व्यवहार के कारण इस प्रकार कलंकित होने को है, जैसे मेघवात के संस्पर्श से दर्पण<sup>4</sup> ! " स्वयंवर-सभा में परास्त हुए कुछ जी-जले राजाओं ने राह में असहाय समझकर अज को घेर लिया। घोर **पुद्ध प्रारम्भ हुआ ''**शत्रुओं के चलाए हुए अस्त्र-जाल से उसका रथ आच्छन्न हो गया। उसकी केवल ऊँची ध्वजा ही दूर से दीख रही थी, मानों कुहरे से ढके हुए दिन के पूर्वभाग में ऊपर से थोड़ासा सूर्य चमक रहा हो**क्रे।'' शत्रुओं** को परास्त करके

- \* हारैः सचन्दनरसैः स्तनमण्डलानि, श्रोणीतटं सुविपुलं रसनाकलापैः । पादाम्बुजानिकलनूपुरक्षेखरैक्च नार्यः प्रहुष्ट-मनसोऽद्यविभूषयन्ति ।। ऋतुसं० ।। ३।२० ।।
- † मनोहरैक्वन्दनरागगौरेस्तुषार कुन्देन्दुनिर्मक्च हारैः। विलासिनीनां स्तमशालिनीनामलं क्रियन्ते स्तनमण्डलानि ॥ ऋतुर्स० ४।२ ॥
  - न बाहुयुग्मेषु विलासिनीनां प्रयान्ति संगं चलयांगदानि । नितम्बविम्बेषु नवं दुकूलं तत्वंशुर्कं पीनपयोधरेषु ॥ ४।३ ॥ कांचीगुणैः कांचनरत्नचित्रैनों भूषयन्ति प्रमदा नितम्बम् । न नपुर्रहेंसरुतं भजव्भिः पादाम्बुजान्यम्बुजकान्तिभोजि ।४।४।
- ‡ प्रफुल्ल नीलोत्पल कोभितानि सोन्मादकादम्ब विभूषितानि, प्रसन्नतोयानि सुक्रीतलानि सरांसि चेतांसि हरन्ति पुंसाम् ॥ ऋतु० सर्ग ४ पद्य ९ ॥
- ‡ नेत्रा नीताः सततगतिना यद्विमानाग्रभूमीरालेख्यानां सलिलकणिकादोषमुत्पाद्य सद्यः।। झंकास्यृष्टाइव जलमुवस्त्वादृशा जालमागेँ धूमीद्गारानुक्रति निपुणा जर्जरा निष्पतन्ति ।। मेघ० उत्तर । पद्य ६ ।।
- ार्जीववंशस्य रवि प्रसूते रूपस्थितः पञ्यत कीदृशीध्यम् । मत्तः सदाचारशुचेः कलंकः पयोदवातादिव दर्पणस्य ॥ रघु० सर्ग १४ पद्य ३७॥
- ¥ सोऽस्त्रवर्जंइछन्नरथः परेषांध्वजाग्रमात्रेणबभूवलक्ष्यः। नीहारमग्नोः दिनपूर्वभागः किंचित्प्रकाक्षेन विवस्वतेव ॥ रघु० सर्गे ७ पद्य ६०॥



#### कालिदास की जन्म-भूमि

सकुशल लौटे हुए अज को देखते ही इन्दुमती का विषादविमुक्त-मुखारविन्द ऐसा शोभित हुआ जैसाकि निःस्वास पवन के स्पर्श से मलिन दर्पण पुनः निर्मल हो जाता है\*।" लक्ष्मण द्वारा लाए गए निर्वासिता सीता के सन्देश को सुनते ही श्रीराम का साश्रु-मुखमण्डल पौष के तुषारावर्षी चन्द्रमा की तरह मलिन हो गया†। इत्यादि अनेकों ही स्थलों पर कवि ने उपमा, उत्प्रेक्षा आदि द्वारा हमें ऐसे निर्देश दे दिये हैं जिनसे हमारी यह धारणा दृढ़ होती चली जाती है कि वह अवश्य ही गंगायुक्त हिमालय के प्रदेश का निवासी था, जहाँ के दुश्यों ने उसके हृदय को सर्वाधिक प्रभावित किया था।

कुमार-सम्भव में तो है ही हिमालय का वर्णन । अतः उसे भी हम ऋतु-संहार की तरह ही किसी स्थापना के पक्ष-विपक्ष में प्रमाण के रूप में उपस्थित नहीं करते तो भी इतना अवश्य कह देना चाहते हैं कि वैसा वर्णन भी कोई ऐसा व्यकि नहीं कर सकता जिसके जीवन का बहुत बड़ा भाग हिमालय में न व्यतीत हुआ हो ।

यहाँ पर हम अत्यन्त संक्षेप से यह भी कह देना आवश्यक समझते हैं कि यह कवि वंग-वासी नहीं था। नहीं तो वह इतनी तटस्थता अथवा निष्ठुरता से वंग के पराजय की घोषणा न करता। यह भी निर्विवाद है कि कवि का काश्मीर से भी कोई सम्वन्ध नहीं। उसकी अलका में वकुल, रक्ताशोक मयूर आदि जिन पदार्थों का वर्णन किया गया है वे काश्मीर की विशेषता नहीं। कवि मे शरद् की चाँदनी रातों का आनन्द‡ लेने को अभिलाषा प्रगट की है, जो काश्मीर में सुखद नहीं हो सकती।

हमने अपने विचारों को संक्षेप में पाठकों के विचारार्थ उपस्थित कर दिया है । हम अपने प्रयत्न में कहाँ तक सफल हुए हैं, यह निर्णय करना हमारा कार्य नहीं । हम सो इतना ही जानते हैं कि—

तं सन्तः ओतुमर्हन्ति सदसद्व्यक्तिहेतवः। हेग्नः संलक्ष्यतेह्यग्नौ विज्ञुहिः इयामिकापि वा॥ रघु०।१। १०॥

- \* तस्या प्रतिद्वन्द्विभवात् विषादात् सद्योविमुक्तं मुखमाबभासे । निःश्वास वाष्यापगमात् प्रपन्नः प्रसादमात्मीयमियात्मदर्शः ॥ रघु० सर्गं ७ पद्य ६८॥
- † बभूव रामः सहसा सवाष्पस्तुषारवर्षीव सहस्यचन्द्रः। कौलीन भीतेन गृहान्निरस्ता न तेन बैदेह सुता मनस्तः॥ रघु० सर्ग १४, पद्य ८४॥

靠 पक्ष्वादार्वां विरहगुणितं तं तमात्माभिलाषं, निर्वेक्ष्यावः परिणत क्रत्वदिकासु क्षपासु ॥ उत्तरमेष । इलोक ५३ ॥





कवि कालिदास

श्री सोहनलाल दिवेदी

कवि कालिदास ! फैसा था कनक-अतीत ? मालव की सुंदरियों के मुखरित थे मधुर गीत ! कैसी थी वसुंधरा, पुष्पभरा ? क्षिप्रा की लहरों में कैसी आनंद-लहर ? कैसे थे वे पुण्य प्रहर ? कल्पना तुम्हारी जगी, विधुर यक्ष कान्ता के स्नेह-पगी ! 'कश्चित कान्ता विरह गुरुणा'—की प्रथम पंक्ति इंकृत हुई थी जिस दिन तुम्हारे मन में, मथम प्रथम प्रतिभा, उसी दिन, करके सोलह श्रँगार, नवरस नव अलंकार. उपमा छे निरुपमा. स्वर्ग से उतर आई करने घरा में विद्यार ! मेधदूत-कवि ! क्या यह सव तुम्हारी कथा ? यह सब तुम्हारी ही बिरहुव्यथा ? यक्ष का पक्ष केवल कला का है अवगुंडन ? मानवीय संवेदन, विरह-मिलन ! कहता है शब्द-शब्द छंद-छंद !

रघुवंश का भी महा प्रवंध ! 'मेंघदूत' विरह-उद्धवास है, कहती है अनुभूति— प्रच्छन्न ही सही, यह तुम्हारा इतिहास है ! कवि ! कहो कौन मालव सुंदरी हास-भरी, लास-भरी, विविध विलास भरी, जिसके अयोग से हुए तुम मर्माहत ! अर्धमृत 🎚 भेजा था मेधदूत उसे हो मनाने को अलका भी तुम्हारी वहीं कहीं होगी निकट ही ! हिमगिरि और रामगिरि का रूपक सजाया क्यों **?** सोचा होगा मर्म हम तुम्हारा जान पायेंगे न यों !! कहती है विकल व्यथा, कवि वह तुम्हारी कथा !! महाकवि ! तुमने लिखे अमर काव्य दृश्य, श्राव्य !



#### कवि कालिदास

महाकाल कालेभ्वर की ऐतिहासिक आरती. कैसे थी संवारती बीणा पाणि। भारती ӏ ग्राम·वृद्ध करते उदयन की चर्चा, किन्तु, कवि ! तुमने कहीं न की क्यों उस मानव की अर्चा जिसका नामधेय पूछोगे हमसे तुम ? जो था भारत के भाल पर सौभाग्य कुंकुंम ! प्रबल प्रताप, जिसके हुंकार से अरि उठते थे काँप ! यह भी बताना होगा क्या ? दुर्मद दुरंत यवनों का आक्रमण त्रस्त व्यस्त धनगण !! छाया था तिमिर सधन, उठी घोर प्रलय घटा, कंडगत प्राण, द्वार पर था खड़ा मरण !!! एक पदाघात से, वज्र झंझावात से. किसने विकीर्ण किये यवनों के कालधन ? जाके टकराये वे हिमगिरि के श्रृंग से ! चूर्ण-चूर्ण होके विखरा उनका इप्त अभिमान ! गाने लगे पुलकित दिगंत-परम पराकम विक्रमादित्य का विजय गान ! यज्ञो-गान !! विक्रम दिवस स्मारक यह विक्रम का संवरसर ! उस दिन से ही पुरःसर ! उज्जयिनी अवन्तिका, संस्कृति का पलना. कलना जहाँ होती थी नक्षत्रों की दिन-रात ! भूल गए सभी बात ? अमरासिंह, घटखर्पर वररुचि चराहमिहिर, धन्वन्तरि

क्षपणक आदि नवरत्नों की नव्यसभा विगलित करती थी देवों की दिव्य प्रभा ? उसकी भी न दे पाये तुम एक विभा ? होता जहाँ रहता था दिन दिन हर्षोत्सव, निशि-निशि दीपोत्सव ! वैभव विभूतियाँ करती थीं रंगरेलियाँ ! अठखेलियाँ !! इन्द्रधनु वन जातीं दिग्वधुएँ रत्नों के रंग से कौतुक प्रसंग से वैभव तरंग से ! आज हो रहा है उस मानव का कीर्तिगान जिसने भुज विकम से दिया था हमें अभयदान, प्राण-दान ! महात्राण ! अंबर में गँध दिये थे यहीं सुख-शांति के सुखद वितान ! गरिमार्य महिमाएँ लेती थी मदिर तान ! जहाँ आज भासमान काल फण पर मणि समान अमर तुम्हारे गान !! कवि-कुल-गुरु कालिदास ! आज यदि होते यहाँ, हर्ष-भार ढोते यहाँ, महाप्राण ! लिखते अवश्य तुम कोई मधुर महागान, जिसका होता गीत-भार— 'मारतीय संस्कृति के अभ्युत्धान ! विक्रम महान् !' आज जहाँ तक भी तुम्हारे, कवि कालिदास⊸ काव्य को सुरभि प्रसार वहाँ तक— चकवर्त्ति सम्राट्ट ! अमिट है तुम्हारे विजयकेत का विस्तार !!!



मेघद्रत-कामरूप पुरुष श्री डॉ॰ वासुदेवशरण अव्रवाल एम॰ ए॰, पी॰-एच्॰ डी॰ १

मेघ अनेक कौतुकों के आधान का हेतु\* है। उसके आने से प्रकृति में न जाने कितनी नवीन अभिलाषाओं का उद्भय होता है, कितनी तीव विश्वतोमुखी चेतना सब जगह फूट पड़ती है। सबही मेघ के साथ अपना सम्बन्ध स्थापित करते हैं। किन्तु सामान्यतया मेघ को जड़ समझा जाता है। उसके स्वरूप में ऐसी कौनसी बात है जो चेतन-अचेतन सभी प्राणी मेघ का स्वागत करने पर उतारू हो जाते हैं? वर्षाऋतु के नए खिलते हुए सौन्दर्य को जिसने एकवार भी देखा है और मननपूर्वक देखकर उस आनन्द की बहिया में अपने आपको वह जाने दिया है, वह अनुभव के साथ कह सकता है कि सावन-भादों का उमड़ा हुआ जीवन कवि की कोरी कल्पना नहीं है, बल्कि जामुनों के रस-निर्भर होने, बलाकाओं के काले-काले बादलों में ऊँची उड़ान भरने और गम्भीरा के इतराने में एक विश्वव्यापी परिवर्तन और सच्चाई है, जो प्रकृति के साथ साथ मनुष्य के मन को भी मस्त कर देती है। इनके स्रोत का खोजी प्रत्येक सहृदय है, वह प्रकृति की पाठ्य पुस्तक में से ही मेघ के नाना-स्वरूपों का अध्ययन कर लेता है। उसके लिए मेघदूत का सारा वर्णन एक खण्ड-काव्य में कैसे समा सकता है? मेघ-काव्य की व्याक्थाएँ अनन्तकाल तक होती रहेंगी। प्रकृति स्वयं ही हर वर्ष मेघदूत पर महाभाष्यों की रचना करती है।

मेघ के वर्ण कितने प्रकार के हो सकते हैं, इसे कोई कवि कहाँ तक लिखकर बताएगा। कज्जल के पहाड़ और चिकने घुटे अंजन (१।५९) की आभारूप जो उपमान हैं, वे मेघ की सार्वभौम वर्षाकालीन श्री‡ के वर्णन के लिए प्रतीक मात्र हैं। पर्वतों में, घाटियों में, वनों में, गाँवों में, आठ पहर के भीतर सदा बदलनेवाली कान्ति का अध्ययन तो प्रकृति का निरीक्षक सहृृदय पाठक ही कर सकता है। इसी प्रकार बिजली के चमकने और बादल के गरजने को भी जहाँ तक कहते बना कवि ने कहा है। नदी तीरों के उपान्त भाग में जो सुभग स्तनित होता है है, पर्वत-कन्दराओं में आमन्द्र प्रतिघ्वनि के कारण

- \* तस्य स्थित्वा कथमपिपुरा कौतुकाधानहेतोः। मेघ० १।३।
- † स्निग्धभिन्नाञ्जनाभे--मेघदूत ।
- ‡ इष्टान् वेशाञ्जलदविचर प्रावृषा सम्भृतश्रीः---मेघ० २।५२।
- 🗼 तीरोपान्तस्तनित सुभगं--मे० १।२४।



#### मेधद्त--कामरूप पुरुष

जो मुरज ध्वनि होती है\*, तथा जो अवण परुष† और स्निग्ध गम्भीर घोष‡ हैं, उनका वर्णन करके भी कालिदास ने मेघ के स्तनयित्नुरूप के सामने विराम-चिहन नहीं लगा दिया है। जब तक प्रकृति में मेघ गरजेंगे तभी तक कविकृत वर्णनों की नई नई व्याख्याएँ होती रहेंगी। मेघदूत के सम्पूर्ण रहस्य को व्याख्याओं द्वारा प्रकाशित कर देना दक्षिणावर्तनाय, अरुणगिरिनाथ और मल्लिनाथों के बस की बात नहीं है।

यह तो मेथ के स्थूल रूप की बात हुई; उसका अभिलाषाओं के नये नये बीज बोनेवाला स्वरूप तो और भी गम्भीर और अजेय है। यथार्थ में कवि को मेघ के कौतुकाधान रूप से ही विशेष प्रयोजन है। उसीके सहारे वह चेतनाचेतन के भेद को भूलाकर प्रकृति-व्यापी एकता का दिग्दर्शन कराना चाहता है। हमारे यक्ष ने पहले आँख उठाकर मेघ को वप्रक्रीड़ा में लगे हुए हाथी के समान ही देखा। इस दर्शन में भनोभाबों का बिलकुल सहयोग न था, वह केवल इन्द्रिय-जन्य-प्रत्यक्ष ज्ञात था। लेकिन मेघ मनोभावों पर ही प्रभाव डालनेवाला है। उसके कौतुकाधान हेतु रूप के सामने कुछ देर खड़े रहने पर यक्ष की जागरूकता बढ़ी। पहले केवल इन्द्रियाँ काम करती थीं, अब मन में उथल-पुथल हुई। यक्ष की उन्हीं आँखों में आँसू भर आए—अन्तर्वाष्यकिचरमनुचरो राजराजस्य दध्यौ।

रामगिरि के आश्रम में बैठे बैठे उसके मन ने अलका की दौड़ लगाई । दूरंगम और वेगशाली मन के लिए समय की अपेक्षा नहीं है। दारीर स्थूल है, वहीं भर्ता के शाप से बँध सकता है, मन तो शाप की दशा में भी स्वतन्त्र है। फिर वह मन आठ महीनों की साधना में तप चुका है, उसकी अनुभव-योग्यता और स्फुरण-प्रतिभा बहुत उत्कृष्ट हो गई हैं। उसने पहले इस शाश्वत नियम का आविष्कार किया----मेघालोके भवति सुखिनोऽप्यन्यावृत्ति चेत:

अर्थात्, मेघ के देखने पर संयोगीजनों का चित्त भी दूसरी तरह का हो जाता है, फिर उनका तो कहना ही क्या जो वियोगी हैं---कण्ठाइलेषप्रणथिनि जने कि पुर्नदूरसंस्थे।

अर्थाल्, जिन्होंने अपने सहचर मीत से दूर वसेरा लिया है उनके लिए तो वर्षाकाल अति दूभर है। यक्ष को जैसे ही कण्ठीलिंगन प्रणयवती भार्या का स्मरण हुआ, उसकी विह्वलता बढ़ी और देश का व्यवधान उसके लिए असहय हो उठा। हा, कौनसा ऐसा अपराध है जिसके कारण उसे निम्न लिखित दण्ड मिलेन्न्सोऽतिकान्तः श्रवण विषयं लोचनाभ्यासदृष्टः देश की बाधा पर विजय पाने का एक मार्ग तो यह था—

## "यो वृन्दा नित्वरयति पथि श्राम्यतां प्रोषितानाम् । मन्द्रस्निग्धैर्ष्वनिभिरबलावेणिमोक्षोत्सुकानि । मेघ० २।३६ ।

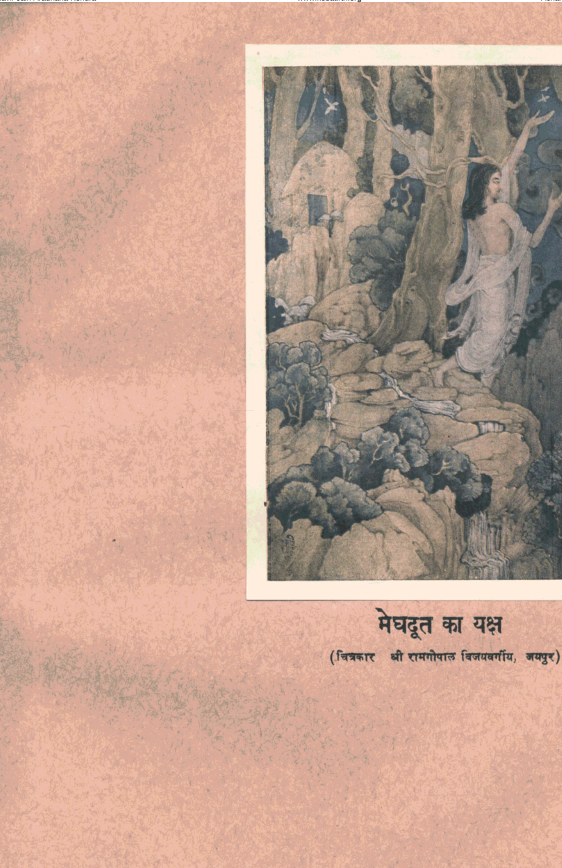
अर्थात्, मेघ का शब्द सुनकर जैसे त्रिप्रोषित पथिकों के समूह अपनी पतिव्रता भार्याओं की कर्कश-रुक्ष-वेणी-मोझ करने की इच्छा से घरों को लौट पड़ते हैं, वैसेही यक्ष भी अलका को वापिस चला जाता। परन्तु यह महीना सावत का था। यक्ष का शापान्त होने में चार मास की देरी थी। यक्ष की मुक्ति तो तब होगी जब शारंगपाणि विष्णु शेष की शय्या से उठेंगे (शापान्तोमे भुजगशयनाटु स्थिते शार्गपाणाँ)। इसलिए उसके सामने एक ही उपाय रह गया। उसके ढारा यद्यपि प्रत्यक्ष सम्मिलन तो नहीं हो सकता था, किन्तु कुछ कुछ वैसे ही आनन्द की अनुभूति सम्भव थी----

कान्तोवन्तः सुहुदुपनतः संगर्मात्किचिदूनः

\* निहरावस्ते मुरज इव चेत् कंदरेषु ध्वनिः स्यात्। संगीतार्थो ननु पशुपतेस्तत्र भावी समग्रः। मेघ० १।५६। इस इलोक में तथा कुर्वन्संघ्या-बलि-पटहतां शूलिनः इलाघनीयाम्। माभद्राणां फलमविकलं लप्स्यते गजितानाम्। (मे० १।३४) इलोक में मेघ को उपदेश हैं कि वह अपने स्वर और शब्द को शिवार्यण करके सफल करे। अब्रिग्रहण गुर्राभर्याजतैः---मे० १।४४।

† ध्यवणपरुषैः गजितैः---मे० १।६१।

1 स्निग्धगम्भीरघोषम्---मे० २।१।





#### श्रो डॉ॰ वासुदेवरारण अन्नवाल

अर्थात्, उसके जी में यह आया कि दयिता के प्राणों की रक्षा के लिए अपने किसी मित्र के द्वारा सन्देध-वार्डा मुदूर अलका में भेजे । इसी प्रवृत्तिहारक की हैसियत से मेघ के जिस स्वरूप का ज्ञान कवि ने हमें कराया है वह बहुत ही उच्च, साभिप्राय और सच्चा है !

हमने वैज्ञानिक की मेध-विषयक नीरस कल्पना के दर्शन किये। धूमज्योति:सल्लिम्परतां सन्निपतः---अर्थात्, मेघ में है ही क्या ? धुएँ ने सलिल का वस्त्र पहिन लिया\* है जिसके साथ ज्योति और वायु भी आन मिली है। जिसे हम मेघ-मेघ पुकारते हैं उसमें आत्मा तो है ही नहीं। क्षिति-जल-पावक-गगन-समीरा की भाँति कुछ तत्त्वों के एक जगह मिल जाने से मेघ रांजक विल्धाण पदार्थ उत्पन्न हो जाता है। उसमें कैसे मनोभाव और कहाँ की आत्मा ? शरीर को ही आत्मा मानने-वाले जड़वादियों की युक्तियों का उपसंहार ही वैज्ञानिक का मेघ है। पृथ्वी, जल, तेज, वायु नामक चार तत्वों से ही जिनके यहाँ शरीर और आत्मा सब कुछ वन जाती हैं, उनके लिए अमरपन की कल्पना वच्च उपहास के अतिरिक्त और क्या है ? आधुनिक विज्ञानान्वेयी शरीर-शास्त्री भी इस देह में भौतिक और रासायनिक (Physical और Chemical) दिवित्र कार्यों के अतिरिक्त किसी चैतन्य कार्य को (vital process) मानते हुए वड़े हिचकिचाते हैं, यद्यपि केवल भौतिकी और रसायन के वल पर शरीर के समस्त चैतन्य कार्यों की व्याख्या उनके निकट भी बिलकुल असम्भव है। इस प्रकार के जड़वादी सदा से रहे हैं, यद्यपि कवि की उस शताबदी में उनको बहुत वल प्राप्त हो गया था। उनकी बड़ी खरी आलोचना कवि ने की और उनके 'सन्निपात' को विलक्तुल ही निकम्मा और बेसूझ कहकर उसे तिरस्कृत कर दिया। कवि को जड़ भूतों की आवश्यकता नहीं, वह तो सन्देश पहुँचाना चाहता है जिसके लिए चतुर प्राणियों की अपेक्षा होती है---

## धूमज्योत्तिःसलिलमरुतां सन्निपातः क्व मेघः । सन्देशार्थाः क्व पट्करणैः प्राणिभिः प्रापणीयाः ॥ मेघ १।५ ।

अर्थात्, कहाँ धुएँ, आग, पानी, और हवा का जमघट और कहाँ विचक्षण इन्द्रियोंवाले प्राणियों से ले जाने योग्य सन्देश-वार्ताएँ ! † जड़ देह को ही आत्मा कहनेवाले के प्रत्युत्तर में कवि दो बातें रखता है-एक तो जड़ में प्राण संयुत-प्राणी कैसे हो सकता है और दूसरे ज्ञान-विज्ञान में समर्थ अन्तःकरण की उत्पत्ति जड़-सन्निपात में कहाँ से आई ? इस विवाद का अन्तिम निर्णय केवल अनुभव की शरण में जाने से हो सकता है। अनुभव उन लोगों का परका है जो सर्वत्र चैतन्य के ही दर्शन करते हैं, जिनको अपने चारों ओर आनन्द का महाम्बुधि भरा हुआ जान पड़ता है। ऐसे लोग प्रत्यक्ष अनुभव से कहते हैं कि जिसे तुम जड़ समझते हो वह वास्तव में प्रकृति का ज्ञान-रूप पुरुष है‡। ऐसे विशुद्ध अनुभव के आगे प्रत्यक्षानुमानादि प्रमाण सव निम्नकोटि के है। इस प्रकार देहात्मवाद और चैतन्यात्मवादरूप विवाद का यहाँ अन्त करके प्रकृत प्रसंग से सम्बन्ध रखनेवाले मेघ के कामरूप स्वरूप की चर्चा आगे की जायगी।

योगियों के ज्ञान और कामियों के सन्देश को ग्रहण करनेवालों के गुणों में बड़ी समता पाई जाती है। ज्ञान किसी को घोलकर नहीं पिलाया जा सकता। गुरु शिष्य को चिनगारी मात्र दे देता है, उसे जो सुलगा लेता है वही सच्चा चेला है। शिष्य में जब तक तीव्र बैराग्य न होगा अथवा अपने भीतर की आग न होगी, तव तक उसके हृदय में ज्ञान की अग्नि प्रज्वलित न होगी। इसी प्रकार कामीजन भी सन्देश ले जानेवाले को संकेतमात्र दे देते हैं। उदन्त-वाहक जितना चतुर होगा

- \* मेघे शकस्तस्य धूमः सलिलं वास एव वा। बृहद्देवता ४।४१।
- ै धूमज्योति:सलिलमरुतां सन्निपातः पूर्व पक्ष है। सन्देशार्थाः क्व पटुकरणैः प्राणिभिः प्रापणीयाः पहली बात का प्रत्युत्तर (antithesis) है। जानामि त्वां प्रकृतिपुरुषं कामरूपं मधोनः में सिद्धान्तपक्ष मिलता है।
- कालिदास के समय में दार्शनिक संसार में उपरोक्त दो दलों का बड़ा संघर्ष था। कवि ने अप्रत्यक्ष रूप में अपनी सम्मति का उपन्यास किया है। 'कामार्ता हि प्रकृतिकृपणाऽचेतनाचेतनेषु' और 'जानामि त्वां प्रकृतिपुरुषं कामरूपं मधोनः' के कामार्ताः और कामरूपं को ज्ञानार्ताः और ज्ञानरूपं पढ़ने से मानो इस विवाद का निर्णायक उत्तर हमें कालिदास के ही शब्दों में मिल जाता है।'



#### मेघदृत---का कर्ष पुरुष

उसकी सन्देश-व्यञ्जना भी वैसीही उत्कट होगी। सन्देश का सारा पोया कोई किसी को कण्ठ नहीं करा सकता। यदि कोई कामी इसीपर निर्भर रहे कि जो कुछ उसके मन में है उस सभी की उद्धरणी वह सन्देश ले जानेवाले के सामने कर देगा तो यह उसकी भूल है। कामी का हृदय अनन्त हो जाता है। उसमें सारा विश्व समा सकता है। एक ही वियोगी के आँसू सब संसार को प्रलय-सागर में मग्न कर सकते हैं-कवियों का यह कहना अतिशयोक्ति भले ही मालूम हो पर है यह सत्य। एक ज्ञानी का ज्ञान सारे जगत् का उद्धार कर सकता है। आत्मा को जान लेने के वाद ज्ञानी को ऐसा प्रतीत होता है कि अव विश्वभर के वन्धन इससे छूट जायेंगे। उसका मार्ग इतना सरल होता है कि उसकी समझ में सब ही उसपर चलकर सुख-दुःख से पार हो सकते हैं। एक आत्मानुभवी के आनन्द से यदि समस्त विश्व की तपन बुझ सकती है तो एक कामी या वियोगी के आँसुओं से सब पिघल भी सकते हैं, एक सन्तप्त की आह से सब झुलस भी सकते हैं। कारण यह है कि मनोभावों की कुछ थाह नहीं है। ज्ञान या प्रेम की अनुभूति में शरीर का भान तो बिलकुल छूट जाता है। क्षुत्पिपासा, शीतोष्ण, आदि द्वन्दों की सहन-सामर्थ्य दोनों में एकसी हो जाती है। दोनों रात-रातमर जाग सकते हैं, दोनों के ही आँसुओं का प्रवाह संततवाही हो जाता है। इस प्रकार वियोगी के हृदय की कुछ थाह नहीं है।

इतने चेतन-सम्पन्न मन के सारे सन्देश को न कोई विप्रयुक्त जन कहकर पार पा सकता है और न दूसरा याद ही रख सकता है। यदि सन्देशवाहक ज्यों का त्यों ही सन्देश को पहुँचाने पर कमर कसले तो वह सन्देश जड़ीभूत होगा, सन्देश-वाहक केवल पत्र-वाहक बन जायगा। फिर उस सन्देश को सिवाय प्रेमी के और सब न तो सुन ही सकेंगे और न समझ ही सकेंगे। यक्ष का सन्देश-वाहक तो आकाश-मार्ग से जाता है। वह स्वयं सन्देश रूप हो गया है। सर्वदा और सर्वत्र सभी प्राणी उस सन्देशरूप मेघ की व्याख्या अपने अपने लिए करेंगे। एक अलका की यक्षिणी ही क्या, इसी प्रेम-पंथ में न जाने किंतनी और विरहणी खो गई हैं। आकाश-मार्ग से जाते बाला मेघ तो सबके लिए अनन्त सन्देश सुनाता चलता है—

त्वामार्ड्यं पवनपदवीमुदुगुहीतालकान्ताः । प्रेक्षिष्यन्ते पश्चिकवन्तिताः प्रत्ययादाध्वसन्त्यः ।। मे० १।८ ।

अर्थात्, हे मेघ जव तुम आकाश में विचरोगे, तब अनेक पथिकों की वनिताएँ विक्वासभरे हृदय से तुम्हें देखेंगी। उसके इस प्रकार सोत्सुक दर्शन का रहस्य उद्गृहीतालकान्ता: पद में है। वे प्रवास में पतिव्रता रही हैं। इसलिए केश संस्कारों को विलकुल भूल गई होंगी। छूटे हुए केश ही नेत्रों पर पिरकर दृष्टि का मार्ग रोकना चाहते हैं, उन्हें एक हाथ से ऊपर उठाकर वे मलिनवसना प्रियाएँ मेघ को उत्कण्ठापूर्वक देखेंगी। उद्गृहीतालकान्ता: में जो पातिव्रत की घ्वनि है उसी की सविशेष व्याख्या कवि ने उत्तरमेघ में यक्षिणी के वर्णन में की है।

ऐसे सन्देशार्थों पर जब कवि का ध्यान गया तो उसने उनको अनन्त गम्भीरता दिखाने के लिए उनके आगे क्व पद रख दिया, जिस प्रकार जड़ मेघ का तिकम्मापन दिखाने के लिए सन्निपातः क्व कहा था।

जड़-सन्निपात-मेघ और अपने सन्देशार्थों में उसे महदन्तराल या बड़ा असामञ्जस्य देख पड़ा। उन सन्देशार्थों की प्रवृति भेजने के लिए उसे निम्न लिखित सामग्री की आवश्यकता हुई----पटुकरणैः प्राणिभिः प्रापणीयाः।

समर्थ इन्द्रियोंवाला चेतन प्राणी ही प्रेम सन्देश ले जाने के योग्य है। उसकी इन्द्रियों में वह इन्द्र शक्ति होनी चाहिए जिसके कारण इन्द्रियाँ इन्द्रियाँ कहलाती है\*। इन्द्र शक्ति ही इन्द्रियों को वल देती है†---

#### दधातु इन्द्र इन्द्रियम्---ताँडचमहा बा० १।३।५।

इन्द्र से शून्य व्यक्ति से कुछ काम सिद्ध नहीं होता। विशेषतः प्रेम-वार्ता के लिए तो वृष-सम्पन्न‡ पुरुष ही होना चाहिए। इस प्रकार कवि को दो गुणों की चाह हुई, एक तो चेतन प्राणी की और दूसरे इन्द्रिय सामर्थ्य से युक्त प्राणी की। ये दोनों गुण जिसमें हों बही अलका तक दूत बनकर जा सकेगा।

† इन्द्रो में बले श्वितः——तैत्तिरीय बा० ३।१०।८।८। इन्द्रियम् वैवीर्यं मिन्द्रः——श० ३।९।१।१५। अर्थात् इन्द्रियों के वीर्य का नाम इन्द्र है।

🖞 बुषा वा इन्द्र:----कौषीतकी २०।३।



#### श्रो डॉ॰ वासुदेवधारण अग्रवाल

उपरोक्त दो क्व के द्रन्द्र में यक्ष का अनुभव तीव हुआ। उस औत्सुक्य की दशा में उसका जडांध बिलंकुल निर्गलित हो गया, आत्मेतर पदार्थों की प्रीति जाती रही, बहिर्मुखी प्रवृत्ति के लिए बाह्य जगत् में कोई स्थान न रहा, और हुआ क्या 'वाढी उत्कण्ठा जक्ष बुद्धि विसरानी सब........' यक्ष 'अपरिगणयन्' दशा में जाकर संसारगत परिगणनाओं को भूल गया। उसका दृष्टि-बिन्दु ही और का और हो गया। उसके इस परिवर्तन में किस नियम ने काम किया ? अर्थात उसको अन्तिम अनुभव की कोटि तक पहुँचाने के लिए किस प्रकार मन-बुद्धि आदि अन्तःकरणों को नया जन्म लेना पड़ा ? इसकी व्याख्या यह है —कामार्ता हि प्रकृति कृपणाइचेतनाचेतनेषु ---अर्थात् काम से आर्तजन चेतन और अचेतन के भेद को बिलंकुल भूल जाते हैं। यही बात यक्ष के साथ हुई, अर्थात्, वह उन विषयों में बेसुध हो गया जिनमें संसारीजन जागते हैं। मानों नये जगत् के अनुभव लेने के लिए उसने प्रकृति कृपणाइचेतनाचेतनेषु ---अर्थात् काम से आर्तजन चेतन और अचेतन के भेद को बिलंकुल भूल जाते हैं। यही बात यक्ष के साथ हुई, अर्थात्, वह उन विषयों में बेसुध हो गया जिनमें संसारीजन जागते हैं। मानों नये जगत् के अनुभव लेने के लिए उसने प्रकृति कृपणाइचेतनाचेतनेषु के मंत्र द्वारा अपना नया कल्प कर लिया। वह स्थूल अन्नात्मक देह की सत्ता को भूलकर मनोमय सामाज्य का अधिवासी वन गया। ऐसी दशा में रहनेवाले वियोगी था अन्य अनुभवियों को भी अरति या विषय-द्वेष नामकी अवस्था प्राप्त हो जाती है जिसका वर्णन उत्तरमेघ (२।२७) में है। इसमें इन्द्रियाँ अपने विषयों से वितिवृत्त हो जाती हैं। उनके अनुभवों के बहिः केन्द्र रस-शून्य होते हैं, और मन के चित्त्य विषय में ही समस्त रस संघित हो जाता है। इस निर्मलस्थिति को प्राप्त हुआ मनुष्य स्थूल-भोगों का भूखा नहीं रहता, वह उनसे निलप्त हो जाता है और केवल भाव की भूख से मस्त रहता है। इस भोगपराडमुख वृत्ति का वर्णन नियं इलोक में है —

स्नेहानाहुः किमपि विरहे ध्वंसिनस्ते त्वभोगा दिष्टे वस्तृन्युपचितरसाः प्रेमराशीभवन्ति ॥

यहाँ यह स्मरण रखना चाहिए कि चेतन और अचेतन के विवेक को भूलने के लिए जिस साधना और चित्त-शुद्धि की आवश्यकता है यक्ष उस सम्पत्ति से युक्त है । कविवर नान्हालाल का वचन है कि 'माँस के भूखे राक्षस होते हैं और भाव के भूखे देव\*।' भोग की तृष्णा राक्षसी है और स्त्री के प्रेमभाव की पिपासा दैवी। यक्ष प्रेम की परिभाषा के इस अर्थ में देवी है, आसूरी नहीं।

एक अर्थ में हम सभी लोग चेतन और अचेतन के भेद को भूले हुए हैं। शंकराचार्य के शब्दों में हम सब लोग पशुओं के समान आत्मानात्म-विवेक से शूच्य हैं, और इसी विवेकहीन दशा में आत्मा के दैवी स्वरूप को भुलाकर उससे अद और जड़ देह के समान काम ले रहे हैं; इस कारण हमारे कर्म सुख-दुख में सने हैं, उनमें आनन्द नहीं। हमारी इन्द्रियौं भोगोन्मुखी हैं, वे अन्तरात्मा को नहीं देखतीं। इस प्रकार का जड़-चेतन का अविवेक सामान्यतः पाया जाता है। वह बन्धन का हेतु हैं, उससे श्रंथ की आग्ना नहीं। चेतनाचेतन की कृपणता दो तरह की होती हैं — एक तो अचेतन को चेतन समझना और दूसरे चेतन को भी अचेतन मानने लगना। एक ऊर्व्वमुखी और सात्विकी है और दूसरी अधोमुखी और तामसी। यदि यक्ष जिसे अब तक चेतन समझ रहा है उसे भी जड़वत् देखने लगे, तो वह स्वयं भी विलकुल जड़ हो जायगा। उस अन्तःसंज्ञाशून्य मूच्छित अवस्था में पड़े हुए यक्ष की करुण कथा और अनुभवों को कौन सहृदय सुनना चाहेगा; वे अनुभव संसार के लिए किसी भी तरह नये न होंगे, उनसे किसी की ज्ञान-वृद्धि और कल्याण की आशा न होगी।

कवि चैतन्य के विस्तार को किसी भी अवस्था में संकुचित करना न चाहेगा। चित्त का सीमाबद्ध होना ही दुःख है, चित्त का असीमित विस्तार ही परम आनन्द है। ज्यों ज्यों शरीरस्थ चित्त का विकास-क्षेत्र बढ़ता है, हमारे आनन्द की मात्रा में वृद्धि होती जाती है। क्या संसार और क्या आत्मानुभव, दोनों दशाओं में यह नियम सत्य है। हाँ, आत्मानुभव की अवस्था में चिति का विकास निःसीम या अनन्त हो जाता है। उस आगन्द को तुल्जा में संसारगत चितिविस्तार के सब सुख नीचे ठहरते हैं।

यक्ष ने चेतनाचेतन के भेद को भुलाने में इसी उत्तरायण मार्ग का अवलम्बन लिया । वह सब जगत् को परम चैतन्यमय देखने लगा । उसके सामने से मानो पर्दा उठ गया । उस आनन्द-सागर में मग्न हुए विना कौन उसका रस विकाल में भी जान सकता है ? यक्ष ने इस आवरण के दूर करने में दम्भ नहीं किया, उसका चैतन्य-ज्ञान क्षणिक या

\* ऊषा-हिन्बी अनुवाद ।



#### मेघदूत--कामरूप पुरुष

बनावटी नहीं था। सचाई इस अनुभव की पहली कसौटी है। इसीलिए कवि ने लिखा है---प्रक्रुति-क्रुपण:---अर्थात् मन, कर्म, वचन तीनों ही बिलकुल बदल जाते हैं। भीतर वाहर सर्वत्र ही अमृत आनम्द की सम्प्राप्ति होती है। इस अनुभव की प्राप्ति के लिए प्रत्येक नचिकेता को यम के द्वार पर जाकर अपना चोला बदल डालना पड़ता है। इस मार्ग में बुद्धि एक होती है, बढुत शाखाओंवाली और अनन्त नहीं "। फलतः यक्ष की वुद्धि में निरुचय होगया कि अनुभवों की इयत्ता केवल भौतिक जगत तक ही परिमित नहीं है, उनका सच्चा स्वरूप वह है जिसमें मर्यत्र चैतन्य की सम्प्राप्ति होती है। ऐसे यक्ष ने मेघ को एक वार फिर देखा; अब धूम-ज्योति-सलिल-मरुतां के सन्निपात मेघ में उसे जिस विलक्षण पुरुष के दर्शन हुए, वह विरव के मेघ-विषयक ज्ञान में अभूतपूर्व है। बैभानिक की पर्जन्य-विषयक मति की अवहेलना करते हुए हमारे मन में जो कविक्रुत मेघ-ज्ञान जानने का औत्सुक्य उत्पन्न हुआ था, उसकी तृत्ति अब आकर होती है। हम मन ही मन कह रहे थे---'हे महापुरुप, तुम भी तो कुछ कहो कि हम मेघ को कैंसे जानें।' अव उसी रहस्य को कवि ने हमारे लिए खोल दिया है---

#### जानामि त्वां प्रकृतिपुरुषं कामरूपं मधोनः । मेघ० १।६ ।

में तुम्हें जानता हूँ कि तुम प्रकृति के कामरूप पुरुष हो। इसी ज्ञान को बताने के लिए मेघदूत काव्य का उपकेम किया गया है। ऐसे कामरूप पुरुष को कवि अलका के उस लोक में ले जाना चाहता है (गन्तव्या ते बसतिरलका नाम यक्षेश्वराणाम्), जहाँ काम को भस्मावक्षेष करनेवाले शिव का साक्षात् निवास जानकर कामदेव अपना चाप चढ़ाने से डरता है---

मत्वा देवं धनपतिसखं यत्र साक्षाद्वसन्तम्। प्रायदचापं न व हति भयान्मनमथः षट्पदज्यम्। मे० २।१०१

इसी ज्ञान में मेघदूत के अध्यात्मशास्त्र का सार है। हमें **'जानामि त्वां प्रकृति पुरुषं कामरूपं मधोनः' पर** विशेष ध्यान देना है।

इस पंक्ति का सामान्य अर्थं टीकाकारों ने स्थूल और भौतिक ही किया है । यथा—कामरूपमिच्छाधीनविग्रहम् । दुर्गादिसंचारक्षममित्यर्थः । मघोनः इन्द्रस्य प्रकृतिपुरुषं प्रधानपुरुषं जानामि । मल्लिनाथ ।

अर्थात्, अपनी इच्छा के अनुसार रूप बदलनेवाले तुम इन्द्र के प्रधान पुरुष हो। परन्तु इस भौतिक लक्षण से कहीं आगे इस क्लोक के अन्तस्तल में जो गम्भीर अर्थ भरा है उसके आलोक से सारा ग्रन्थ ही एक बार जगमगा उठता है। हम ऊपर कह चुके हैं कि यक्ष को चतुर इन्द्रियों वाले दूत की आवश्यकता थी। यहाँ यक्ष ने स्वयं इन्द्र के ही कामरूप पुरुष को अपने दूतकर्म के लिए चुन लिया है। इन्द्र के पुरुष से बढ़कर इन्द्र शक्ति और कहाँ सम्भव है? हमारी दूसरी आवश्यकता थी चेतना सम्पन्न प्राणी। यहाँ मेघ ही समस्त चर और अचर प्रकृति का पुरुप है। स्वयं विकासोन्मुखी प्रकृति उसे चाहती है, दूर से ही मेघ का शब्द सुनकर उसे रोमांच हो आता है (मे० १।११) वह उसके बंध्यात्व दोष को मिटाकर उसमें प्रजापति के कम की वृद्धि करता है। यह कम निम्न लिखित है—

पर्जन्य से वृष्टि, वृष्टि से औषधि–अन्न, अन्न से रस, रस से वीर्य, और वीर्य से प्रजोत्पत्ति। कैसा निरापद मार्ग बना हुआ है।

कामरूप मेघ ही ऐसा सामर्थ्यवान् पुरुष है। इस मेघ का सम्बन्ध इन्द्र से हैं! वह इन्द्र का प्रधान-पुरुष क्या, स्वयं इन्द्र का रूप ही है। इन्द्र और मेघ का सम्बन्ध सनातन है। वेदों में भी इन्द्र के वर्षण-कार्य की विस्तृत मीमांसा है। वृष शब्द और इन्द्र का घनिष्ट सम्वन्ध है। वृष और वृषभ शब्द प्रायः छह सौ बार ऋग्वेद में आये हैं। उसमें से आधी बार वे इन्द्र के विरोषण हैं। सोम के लिए किये गए सौ प्रयोगों में भी इन्द्र का साहचर्य है। जो पुरुषों में वृष है, वही स्वियों में सोम है। रोष प्रयोगों का अर्थ प्रायः रेतसिञ्चन और पुरुष के प्रजननात्मक कार्य का निर्देश करता है। अतपथ, तांडच और कौषीतकी बाह्मणों में इन्द्र को साक्षात् वृष कहा है। वृष नाम वर्षण-सामर्थ्य का है। यह शक्ति जिसमें हो वही वृषा है।

\* व्यवसायात्मिका बुद्धिरेकेह कुश्तन्दन । बहुझाखा ह्यनन्ताञ्च बुद्धयोऽव्यवसाधिनाम् । —-गीता । खाते पीते सोते सदा यक्ष को यक्षिणी का ही स्मरण रहता था।

ર९२



#### श्री डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल

अंग्रेजी में वृषण का अर्थ Sprinkling या fertilisation है। पुरुष और योपित् के वर्षण और मेघ और पृथ्वी के वर्षण में कुछ अन्तर नहीं है। विराट् प्रकृति में जैसे मेघ नी मास तक तपकर ब्रह्मचर्य धारण करता है, और उसके बाद फिर ऋतुकाल में रसनिषिञ्चन, जिस प्रकार गर्जनरूप शब्द के कारण पृथ्वी का शिलीन्धरूप रोमांच, धरित्री के सोम अर्थात् प्रसवाई गुण की अभिव्यक्ति, और तब वास्तविक वर्षण है, वैसेही सारा ऋभ पुरुष-योषित् में भी है। प्रजा-संवर्धन की दृष्टि से मेघ के वर्षण और पुरुष के वर्षण में न केवल भेद का अभाव है, बल्कि गहरी समानता और व्यापक सम्बन्ध है। गर्भाधान के समय पुरुष कहता है 'वृष ने हमारे अन्दर जिन समर्थ अमोधवीयों को उत्पन्न किया है, उनसे तू गर्भ धारण कर'; \* तथा 'प्रजापति नाम वृषभ की सहायता से में स्कन्दित होता हूँ, तू वीरपुत्र को धारण कर।' वस्तुतः पुरुष को बौ और पृथ्वी के विराट् याजापत्य कर्म का भी भर्म उस समय स्मरण करना होता है, और वह कहता हैं---

असौ अहमस्मिसा त्वं; द्यौरहं पृथिवी त्वं; रेतोऽहं रेतोभृत्त्वं; मनौअहमस्मि वाक्त्वं; सामाहमस्मि ऋक्त्वम् बौ० मृ० सू० १।७।४१।

पुरुष-स्त्री का यह मनोरस सम्बन्ध हमारे साहित्य में नाना उपमानों से कहा गया है। पुरुष उत्तरारणि और स्त्री अधरारणि है, उनके मन्थन से प्रजागिन प्रज्वलित होती हैं। स्त्री क्षमी और पुरुष अश्वत्थ है; उनका प्राजापत्य कर्म ही शमी गर्भ अश्वत्य का रूप हैं। यज्ञ के शब्दों में स्त्री वेदि हैं जिसमें बूपरूप अग्नि का आधान होता है---

योषा बै चेदिर्वृधाऽग्निः--- ३१० १।२।५।१५।

यह युषाग्नि वीर्यं की ही संज्ञा है---वीर्यं वा अग्निः---तैक्तिरीय बा० १।७।२।२।

मेघ की वृषाग्नि के लिए सारी पृथ्वी ही वेदि स्वरूप है‡। पुरुष की इन्द्र-शक्ति के निर्माता वृषण-कोध हैं÷। आयुर्वेद के वर्णित वाजीकरणतंत्र में रिक्त पुरुष को वृष सम्पन्न करने के लिए प्रयोगों की संज्ञा वृष्य है। इस प्रकार यह निश्चित है कि पुरुष में प्रजोत्पत्तिरूप वर्षण करने की जो सामर्थ्य है वही उसकी इन्द्रियों का ओज है, जिसके स्कन्दित होने से उसके तेज की हानि होती है।

विराट् प्रकृति में जो आप् हैं मनुष्य देह में वेही रेतरूप हैं। मनुष्य शरीर को देवताओं की सभा कहा गया हैं<sub>थे</sub>। जिसमें सब देवताओं ने प्रवेश किया है। जलों के लिए कहा है—आपो में रेतसि श्रिताः तै० बा० ३।१०।८।६। इन्हीं जलों के वर्षणात्मक रूप की संज्ञा इन्द्र है। इन्द्र शब्द के और भी अनेक अर्थ हैं यथा आत्मा, प्राण, मन, सूर्य, अग्नि क्षात्र-तेज आदि, परन्तु हमारा प्रयोजन यहाँ वृपात्मक इन्द्र से ही है। इन्द्र की विद्यमानता से खुलोक गर्भ धारण करता है (खौरिन्द्रेण गर्भिणी') के यह इन्द्र ही बुलोक को वर्षण शक्ति से युक्त करनेवाला है—

वृ<mark>षा</mark>सि दिवो वृषभः पृथिव्या वृषा सिन्धूनां वृषभः स्तियानां।

वृषेण त इन्दुर्वृषभ पीपाय स्वादुरसी मधुपेयो वराय॥ ऋ० ६।४४।२१।

अर्थात्, हे इन्द्र तुम चुलोक, पृथ्वी, स्पन्दनशील नदियों और वनस्पतियों के वर्षक (Sprinkler) हो। हे वृषभ, श्रेष्ठ वृषसक्ति से सम्पन्न तुम्हारे लिए स्वादिष्ट मधुश्चुत सोम की वृद्धि हो। उस वर्षक की प्रेरणा से यह प्रकृति वृषस्यन्ती होती है।

\* यानि प्रभूणि बीर्याणि ऋषभा जनयन्तुनः। तैस्त्वं गभिर्णी भव स जायताम् वीरतमः स्वानाम् । हिरण्यकेशि गृह्यसूत्र १।२५।१।

- † भूः प्रजापतिनात्यृषभेण स्कन्दयामि वीरं धत्स्वासौ। –हिरण्यकेशि गृहचसूत्र।
- 📫 पावती वै वेदिस्तावतीयं पृथिवी—जैमिनीय उपनिषद् बा० १।५।५।
- 🛃 आण्डाभ्यां हि वृषा =पिन्वते--- २० १४।३।१।२२।
- لَّا एषा वं दैवी परिषद् दैवी सभा, दैवी संसत्--जैमिनीय उ० वा० २।११।१३। इस सभा के देवता और प्रति निधियों (represrentatives) का तथा उनके आयतनों (Constituencies) का विस्तृत वर्णत ऐतरेय उपनिषद् (२।४) में है।
- 🛊 यथाग्नि गर्भा पृथिवी द्यौर्यथेन्द्रेण गर्भिणी। वायुर्यथा दिशां गर्भ एवं गर्भ दधातु ते॥



## मेघदृत--कामरूप पुरुष

वृष और इन्द्र के तादात्म्य ज्ञान के साथ ही वृष और काम की घनिष्टता भी जाननी आवश्यक है। काम का अधिष्ठान स्वाधिष्ठान चक्र में है, जहाँ जल तत्त्व मुख्य है। जल का ही विपरिणमित रूप रेत है जो काम का रूप है। जल की संज्ञा इरा कही जा चुकी है। इसीके कारण काम को संस्कृत भाषा में इराजः और यूनानी भाषा में इरोस (Eros) कहा गया है। संस्कृत कोषों में वृष का एक अर्थ काम है। शिव ने काम को भस्म कर दिया था, तभी से उनके नाम वृषाञ्चन, वृषभध्वज और वृषकेतु आदि हैं। शिव की सबसे वड़ी विजय वृष को अपने वश में करके उसपर सवारी करना है। प्रायः जगत् के सब पुरुषों पर वृष सवारी करता है अर्थात् सब काम के अधीन हैं, कोई कोई महाभाग पुण्य तपस्वी ही अपने ज्ञान-चक्षु से काम को वश में करके वृष को वाहन बना लेते हैं।

इन्द्र का वृथ और काम के साथ जो घनिष्ट सम्बन्ध वैदिक समय में ही निर्णीत हो गया था, उसके कारण एक ओर तो पुराणों में इन्द्र को विलासी, कामी और पराये की साधना-तपस्या से ढ़ेष करनेवाला वर्णित किया गया है, तथा दूसरी ओर पश्चिमी विद्वानों के हाथ में पड़कर इन्द्र रँभानेवाला बैल बन गया है। पुराणों का इन्द्र-चरित्र तो थोड़ेसे ही विचार से समझ में आ सकता है। भारतीय अध्यात्म का यह सर्वमान्य सिद्धान्त है कि आत्म-दर्शन की सिद्धि तक पहुँचने के लिए पहले काम-वासना-तृष्णा-विषय या भोग-लिप्सा का सर्वांश में दमन करना अनिवार्य है। विना काम को 'जीते आगे बढ़ने वाले साधक शरभ मृगों के समान कामरूपी इन्द्र के वद्य की मार से खण्ड-खण्ड हो जाते हैं। अध्यात्म-पथ के तपस्वी पश्चिक को धेर्यपूर्वक इरस झान-विज्ञान का नाश कर देनेवाले दुरासद पाप्मा शत्रु को वश में कर लेता चाहिए। यह कार्य कठिन अयवा असम्भव भले ही प्रतीत हो, परन्तु है नितान्त आवश्यक, और बिना इस मार्ग पर चले दूसरी गति ही नहीं है। अखण्ड समाधि लाभ करने के लिए शिव को इन्द्र के भेजे हुए काम को पहले भस्म करना पड़ा। भदन के निग्रह से ही शिव अस्पहार्य हो सके-अरूपहार्य मिदनस्य निग्रहार्य पिताकपार्ण--कुमारसम्भव ५।५३।

इसी प्रताप से शिवजी वृषारूढ़ हो गए। वृष पर सवारी करनेवाले शिव के चरणों में वृष शक्ति के प्रमुख इन्द्र ने ऐरावत के साथ मस्तक नवाया। वृष वाहन शिव और वृषा इन्द्र का सम्बन्ध कालिदास ने इस ब्लोक में कितनी स्पष्टता से बताया है---

## असंपदस्तस्य दृष्टेण गच्छतः प्रभिन्नदिग्वारणवाहनो वृषा। करोति पादावुपगम्य मौलिना, विनिद्रमन्वार-रजोरुणांगुली॥ कुमारसम्भव ५।८०।

अर्थात्, मदस्रावी ऐरावत नाम दिग्गज है वाहन जिसका, ऐसा वृषा देवेन्द्र सब सम्पदाओं से विहीन किन्तु वृष को वाहन कर लेनेवाले देवराज शंकर के चरणों में प्रणाम करता है। इसी वृष पर बोधि ज्ञान पाने से पहले भगवान् बुद्ध को भी चढ़ना पड़ा था। शिव की काम-विजय और बुद्ध की मार-विजय\* म कोई अन्तर नहीं है। व्र्यम्बक ने अपने तृतीय नेत्र के वीक्षण से वर्जपाणि को जड़ीभूत कर दिया था, वही वज्रपाणि इन्द्र बुद्ध का अनुचर बनकर उनके चरणों की सेवा करता है। बुद्ध-गया के पास की इन्द्रशैल गुहा में जब भगवान् बुद्ध तपस्या कर रहे थे तब पंचशिस गन्धर्व के साथ इन्द्र ने उनके दर्शन किए थे।

जब भी कोई तपस्वी सिद्धि प्राप्त करना चाहता है, काम उसके मार्ग में बाघा डालता है। कितने ही तो उसके प्रलोभनों में फंसकर विश्वामित्र के समान स्खलित हो जाते हैं, और कितने ही शुक के समान उन उपद्रवों की ओर आँख उठाकर भी नहीं देखते। इन्द्र शतऋतु है। ऋतु का अर्थ शक्ति या वीर्य है†। शत के अर्थ अनगिनत संख्या के हैं। इन्द्र

\* अजन्ता की २६वीं युफा में बुद्ध की मार-विजय को अद्भुत चित्रों द्वारा दर्शाया गया है। इन्द्र ऐरावतारूढ़ होकर हाथ में वद्य लिये हैं, और बुद्ध के झान्त ज्योतिष्मान् मुख को देखकर अपनी पराजय से खिन्नसा वेख पड़ता है।

† कतुः == वीर्य (ऐतरेय बा० १।१३)। Kratos == Strength। कतु के अर्थ यज्ञ भी हैं।

इन्द्र झतऋतु है क्योंकि उसने सौ यज्ञों के तेज को आत्मसंयुक्त किया है। वैदिक साहित्य के अनुसार शरीर एक यज्ञ है, जिसमें सिर उखा है जो मनन झक्ति का पचन करती है। सब संकल्पों का उद्गम मस्तिष्क में ही होता है। इन्द्रियों को संयमाग्नि में हुत करने से तत्सम्बन्धी देवता को अमृतभाग प्राप्त होता है। इन्द्रियों का विधयासक्त होना आसुरी कार्य,

ર૧ઇ



#### श्री डॉ॰ वासुदेवशरण अन्नवाल

या काम की शक्ति शरीर में सबसे प्रबल हैं। वह इन्द्र सदा यह चाहता है कि और जितने पुण्य या यझीयभाव हैं उनकी सामर्थ्य उसके वीर्य से कम रहे। वह स्वयं झतवीर्य है, और किसी भाव को निन्यानवे से अधिक नहीं होने देता। जिसके शरीर में और कोई पुण्य वत शतवीर्य या शतऋतु हो सकेगा, उससे इन्द्र को अपना आसन छोड़ देना पड़ेगा और वह व्यत ही सर्वाभिभावी राजन्य या इन्द्र हो जायगा। इसीलिए कहा गया है कि इन्द्र किसी का सौवाँ यज्ञ पूरा नहीं होने देता। तपस्वियों के तप को वह सदा खण्डित करने के उद्योग में रहता है। यही इन्द्र का काम-संस्पृष्ट रूप पुराणों में रोचक विस्तार के साथ कहा गया है। तपस्या की एकनिष्ठता और साधनैकाव्रता निवाहने का उपदेश देने के लिए वे सव कथाएँ स्तुतिपरक अर्थवाद हे \*।

पौराणिक इन्द्र की कथाओं में इस प्रकार के विमर्श से संगति और ब्युतात्ति ठग सकती है। इन्द्र और वृष के आधिभौतिक और आध्यात्मिक सम्बन्धों को जिनका कुछ दिग्दर्शन हमने ऊपर किया है न समझने के कारण ही पश्चिमी विद्वान् इन्द्र को रम्भानेवाला बैल मान लेते हैं। वैदिक समय में शब्दों की यौगिकवृत्ति अतिशय तरल दशा में थी। बृषधातु से निष्पन्न सब खब्दों में वर्षणात्मक अर्थ की ओर ही प्रधान संकेत था। वृषभ शब्द मेघ, पुरुष, बैल सब में समान अधिकार से घटित होता था। सब ही में उत्कटवृष शक्ति का गुण मौजूद है। वैदिक आर्य वृषभ शब्द से बैल मा समझते थे ौ, परन्तु वह ही अकेला उस शब्द का अर्थ न था दे । बैल और मेघ के सादृश्य को उन्होंने बहुत दूर तक प्रतिपादित किया और 'भृशंरोरवीति' की प्रत्यक्ष समानता का उन्होंने मेघ के लिए कई बार वर्णन किया है। घोर गर्जन करनेवाले काले वादलों में और मस्त होकर रँभानेवाले उद्दाम वृषभ में ब्यापक दृष्टि रखनेवालों को एक ही तत्त्व दुष्टिगोचर होता है, जिसकी संज्ञा वय है और जो पृथ्वी और स्त्री संसार में प्रजापति के कम का एकमात्र संवर्द्धन करनेवाला है।

शिव के साथ जो वृष का सम्बन्ध था उसमें वृष का अर्थ वही है जिसका उल्लेख हम ऊपर कर चुके हैं। आध्यात्मिक भावों को कलात्मक रूप देने की प्रवृत्ति इस देश में सदा से प्रवल रही है। प्रायः अचिन्त्य अनिवंचनीय भावों को भी मूर्त रूप में समझाने की चेष्टा की गई है। सहस्वशीर्षा पुरुष और धोषशायी विष्णु की कया इसका एक उदाहरण है, सूर्य के सात अश्वों की कल्पना दूसरा है। इसी भाव से प्रेरित होकर कलाविद् पुराण निर्भाताओं ने, जो प्रायः वैदिक अर्थों का ही लोककल्याण के लिए उपबृंहण करते थे, शिव का वाहन श्वेत रंग का वृषभ रक्खा। कालिदास वृष शब्द का वर्षणात्मक अर्थ जानते थे जिसका उन्होंने कई जगह प्रयोग भी किया है। शिव के स्वरूप में उन्हें 'कैलास गौरं वृषमारुरुक्षु' की पदवी दी गई है। मेघदूत में कहा है कि मेघ मानसरोवर के सलिल का पान करता है, वहीं इन्द्र का वाहन ऐरावत हाथी विचरता है और सन्निकट कैलास पर ही शिव का नन्दी भी विद्यमान है। वस्तुतः मेघ, इन्द्र, ऐरावत, वृषम सब में मृत्यु और विषयान है। प्राण ही सप्त समिधाएँ सप्त होता या सप्ताहुति है (मु० उ० २।१।८) जिनके समिद्ध होने से मनुष्य दीर्घायु और आरोग्यरूप अमृतत्व को पाता है। एतद्वै मनुष्यामृतत्वं यत्सर्वमायुरेति—का ९।५।१११० अहर्निन्ना प्रवृत्त इस यन में सैकड़ों ही अयसर पूर्णता या घ्वंस के आते हैं। देवतास्वरूप इन्द्रियों के जिनके कारण यह शरीर दैवी परिषद् कहलाता है, अधिपति मन का जतकतु या जत यज्ञ के वीर्य से सम्पन्न होना ही श्रेयस्कर है।

इन्द्र के स्वरूप का अशेष वर्णन किसी स्वतन्त्र ग्रन्थ में समा सकता है। इन्द्र और अहिल्या की कथा में इन्द्र सूर्य है जैसा कि कुमारिलभट्ट ने समझाया है। एवं समस्त तेजाः परमैश्वर्ध निमित्तेन्द्रिय शब्द वाच्यः सबि-तैव अहनि लीयमानतया रात्रे रहल्या शब्दवाच्यायाः क्षयात्मक जरया हेत्रुत्वाज्जीर्यति अस्मादनेन एव उदितेन इति आवित्य एव अहल्याजार इत्युच्यते। न तु परस्त्रीव्यभिचारात्।

ऋग्वेद के इन्द्र मरुत्संवाद में इन्द्र आत्मा और सप्त मरुत सात प्राण हैं (ऋग्वेद १।१६५)

- (इन्द्र के विशेष वर्णन के लिये देखिए कुमारी अनन्त- लक्ष्मों का लेख---Indra, the Rigvedic Atman; Journal of Oriental Research, Madras Jan 1927.
- † एतद्वा इन्द्रस्य रूपं यदृषभः-- १० २।५।३।१८।
- 🚦 बुषा वा इन्द्रः---कौषीतकी बा० २०।३।



#### मेघट्रत-कामरूप पुरुष

ही एक विराट् अन्तः सम्बन्ध हैं जिसका कुछ ज्ञान उपरिस्थित विवेचन से हो सकता है । यौगिक वृष शब्द कालान्तर में वृषभ के लिए ही रूढ़सा हो गया, यद्यपि आयुर्वेद के 'वृष्य' शब्द तथा 'वृष्टि' आदि में अभी तक उसके पुराने अर्थों का संकेत पाया जाता है ।

इस प्रकार यक्ष ने प्रकृति के कामरूप पुरुष का ज्ञान प्राप्त कर लिया। यह स्वयं कामी\* था। पुरुष-स्त्रीरूप जो द्वन्द्व प्रकृति में सर्वत्र दृष्टिगोचर होता है उस योजना में वह अपनी कान्ता से वियुक्त भी था। उस स्वाल्मांश से सम्पर्क में आने के लिए उसकी जो आकुलता थी, उसके कारण अन्त:-दृष्टि सम्पन्न होकर उसने सव चराचर को ही द्वन्द्वरूप में देखा। विराट प्रकृति के लिए तो पुरुष रूप में स्वयं मेघ ही उसे दिखाई पड़ा। उस मेघरूपी वृहच्छेप ब्रह्मचारी ने अपने अभिकन्दन से समस्त सृष्टि में हलचल मचा दी। सब पर ही उसका प्रभाव पड़ा। इसी विश्वव्यापी चेतना को मेघदूत के कर्ता ने अपने कवित्वगुण से हम सब लोगों के लिए अमर बनाकर रख दिया है।

२

कालिदास से इस विश्व के चेतन और अचेतन दो भाग किए हैं। उन्हींका दूसरा रूप प्रकृति-पुरुष है। वस्तुतः प्रकृति पुरुष की ही शक्ति है और अचेतन चेतन का ही प्रतिबिभ्व या अधिष्ठान है। चेतन और अचेतन के भेद को मिटाकर अस्तर्दृष्टि के दारा देखने पर अस्तर्जगत् और बहिजंगत् के सामञ्जस्य का जैसा अनुपम दृश्य हो जाता है. उसीको मेधदूत में हम गग पग पर देयने हैं। अस्तर्जगत् अध्यात्म के अनन्त सौन्ध्यें से आलोकित है। हम बहुधा बाहरी प्रकृति के सौन्दर्य को अन्तर के सौन्दर्य में विच्छिन्न हुआ समझते हैं। विता आत्नर्थ का जैसा अनुपम दृश्य हो जाता है. उसीको मेधदूत में हम गग पग पर देयने हैं। अस्तर्जगत् अध्यात्म के अनन्त सौन्ध्यें से आलोकित है। हम बहुधा बाहरी प्रकृति के सौन्दर्य को अन्तर के सौन्दर्य में विच्छिन्न हुआ समझते हैं। विता आत्नरिक अनुभउ के बाह्य सौन्दर्य केवल भटकानेवाला है। कभी किसी चिड़िया या कभी किसी पुष्प को देखकर हम उल्लासित हो उठते हैं, कभी नारी के सौन्दर्य से हम मुग्ध हो जाते हैं। हमारा सौन्दर्य केन्द्र बाहर रहता है, और आत्मा के साथ उसका सम्बन्ध न होने के कारण हमारी अपनी महिमा बहिःसौन्दर्य की उपासना में अस्तर्गमित हो जाती है। पहले चेतन का अनुभव करके उसीका प्रतिबिम्ब जो बाह्य जगत् में देखते हैं उन्हें सौन्दर्य का जैसा बिलक्षण और अनन्त आनन्द प्राप्त होता है, वही विरही यक्ष को हुआ है। उसकी दृष्टि बड़ी पैनी हो गई है। मेघ का ज्ञान हो जाने से प्राकृत जगत् के सौन्दर्य का अपार सागर उसके हाथ आ गया है। सर्वत्र उसे मेघ की विभूति के दर्शन होते हैं। इसी सागर के सुन्दर सत्नों का व्यतिकर मेघदूत का प्रकृति-वर्णन है।

बाह्य जगत् के पृथ्वी और पर्वत, नदी और स्रोत, वन और उद्यान, नगर और जनपद, पुष्प और फल, वृक्ष और लता, पशु और पक्षी, स्त्री और पुरुष, देवयोनियाँ और देवता इन सब का सौन्दर्य मेघ के साथ मिलकर सहस्त्र रूपों में यक्ष के सामने आता है। मेघ सत्रको मिलानेवाला मूत्र-तन्तु है, वह अपने वर्ण से सबको रंजित करता है तथा प्रत्येक के सौन्दर्य से स्वयं भी कान्तिमान् होना है। प्रकृति में ऐसा कोई प्रकाश नहीं जिसमें मेघ की सौन्दर्य-ज्योति न मिली हो। कहीं वह दूसरों को छवि का वितरण करती है और कहीं शिव के स्थानादि में वह स्वयं प्रभानुल्पित होती है।

यही हाल चैतन्य का है। मेघ के सम्पर्क से प्रकृति में चर-अचर सभी प्राण की बहिया में उतराने लगे हैं। सौन्दर्य और चैतन्य को एक साथ ही मिलाकर यथा स्थान कवि ने वड़े कौशल से सन्निविष्ट किया है। इस सम्मिश्रण से विलक्षण आनन्द की उत्पत्ति हुई है। मेघदूत के प्रकृति-वर्णन में वास्घरूपों की सूचीसी नहीं जान पड़ती। उसमें पद पद पर चैतन्य शिवात्मक ज्योति का दर्शन और स्मरण होता है। नदी बहती है, जामुने फलती हैं, यह सत्स्वरूप है। इस सत्न के कार्यो में चैतन्य अन्तर्ग्तिहित है। नदी क्यों अगाध जल से पूर्ण हो गई, आग्र-कानन और यूथिका वन क्यों सौरम का विस्तार कर रहे हैं---इन प्रक्तों का उत्तर देना ही मेघदूत की मनोहर विशेषता है। कवि कहता है कि चैतन्य मेघ के दर्शन से प्रकृति का चैतन्य आ उमड़ पड़ा है। सबमें प्राण डालनेवाला मेघ ही है। चेतन मेघ ने काम पुरुष बनकर प्रकृति के जिन जिन पदायौं सत्वों को छू दिया है, वे सब ही सुन्दर और दर्शनीय वन गए हैं। चुलोक और पृथ्वी के बीच ऐसा कौन है जिसका मेघ से सम्बन्ध न हो; इसलिए सर्वत्र ही सत् परार्थों में श्री या सौन्दर्य का आगास मिल रहा है। ऐसे ही सत्य और चित् का मेछ मेघदूत काव्य में मिलता है, इस कारण उसमें अनन्त सनातन आनन्द प्रदान करने की क्षमता है।

\* अबला विप्रयुक्तः स कामी---मे० १।२

ર९૬



#### र्धा डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल

अब मेघ के आने से प्रकृति में जो परिवर्तन होते हैं उनका कुछ वर्णन यहाँ किया जाता है । मेघ पृथ्वी को गर्भाधान कराता है । पृथ्वी उसकी दुहिता है । अथर्व देद के प्राणसुक्त में मेघ को पृथ्वी का ब्रह्मचारी कहा है––

अभिकन्दन् स्तनयन्नरुणः शितिगो बृहच्छेयोऽनु भूमौ जभार । ब्रह्मचारी सिंचति सानौ रेतः पृथिव्यां तेन जीवन्ति प्रदिशञ्चतस्रः ॥ अथर्व० ११।५।१२ ।

अर्थात्, घोर गर्जन और अभिकन्दन करनेवाला, भूरा और काले रंग से युक्त, बृहत् जननवाला\*, ब्रह्मचारी (ब्रह्म या उदक का वहन करनेवाला) मेघ भूमि का भरण करता है। वह पर्वत और पृथ्वी पर रेत का सिंचन करता है जिससे समस्त दिशाएँ जीवन धारण करती हैं। इस मंत्र में केश बढ़ाए हुए इन्द्रियवान् ब्रह्मचारी और मेघ की तुलना की गई है। दोनों पहले स्वयं तपकर आत्मर्गभित होते हैं, उसके पश्चात् ही दूसरों को गर्भित करते हैं।

मेघ आकाश में आकर जब गरजते हैं तब पृथ्वी को रोमांच हो आता है। इस सात्विक भाव के जदय से ही सब लोगों का कल्याण होता है। पृथ्वी में से शिलीश्च निकलकर इस बात की पुष्टि करते हैं कि इस वर्ष खूब वृष्टि होगी, पृथ्वी गर्भ धारण करेगी और उससे रसवती औषधियों का जन्म होगा। मेघ के गर्जित का वर्णन करनेवाला निम्न श्लोक संस्कृत साहित्य के उन विचेय श्लोकों में है जिनमें सरस्वती अपने अंश-रूप में नहीं बल्कि कृत्स्नशः व्यक्त हो जाती है––

## कर्त्तुं यच्च प्रभवति महीमुच्छिलीन्धामवस्थां, तच्छ्रुत्वा ते श्ववणसुभगं गर्जितं मानसोत्काः। आकैलासाद्विसकिसलयच्छेदपाथेयवन्तः, संपत्स्पन्ते नभसि भवतो राजहंसाः सहायाः ॥१।११॥

इसमें पृथ्वी और आकाश दोनों लोकों का सम्मिलन हैं। मेघ का गर्जन भूमि तक आता है, उससे पृथ्वी में कन्दली फूटती हैं। पृथ्वी अपने यहाँ से हंस भेजती है जो मेघों को आकाश मार्ग से अलका का मार्ग दिखाएँगे। विस-किसलय का शंबल कल्पित करके आकाश में उड़ते हुए राजहंस कैलाश तक मेघ को पहुँचाने जाते हैं। राजहंस अलका के अमर-लोक की यात्रा प्रति वर्ष करते हैं; उसी अलका के समीपस्थ यद्यपि मानसरोवर है पर अलका की वापी में निवास करने से हंस मानस को भी भूल जाते हैं; उसी अलका के समीपस्थ यद्यपि मानसरोवर है पर अलका की वापी में निवास करने से हंस मानस को भी भूल जाते हैं। राज-योग साधनेवाले हंस भी हर संवरसर में अपने चकों‡ का वेघ करके शिवलोक की यात्रा कर आते हैं। जो स्वयं पंथ को देख आया है वही दूसरों को वहाँ ले जा सकता है। अतएव नभ में राजहंस कैलाश तक मेघ के साथ जाते हैं।

वृष-पुरुष के सम्पर्क से योषित् सुरभित परिमल का उद्गिरण करती हैं। उसी प्रकार पृथ्वी भी मेध के निष्यन्द से उच्छ्वसित गन्धवाली हो जाती हैं...। पर्वंत भूमि के धारण करनेवाले भूषर हैं। वे मेघ के साथ आत्मीय का व्यवहार करते हैं। रामगिरि तो मेघ को सुहत् के तुल्य प्राणों से भी अधिक प्रिय मानता है। दोनों का सम्मिलन चिर विरह का पर्यंबतान सूचित करता है, इसलिए रामगिरि के नयनों से ऊष्णवाष्प धारा निकलने लगती है---

काले काले भवति भवतो यस्य संयोगमेत्य, स्नेहव्यक्तिक्चिर विरहजं मुंचतो बाष्यमुष्णम् ॥ मै० १।१२।

राममिरि जड़ शिलाओं का संघात नहीं है, उसमें सौहार्द भाव से भरा हुआ मित्र का हृदय छिपा हुआ है। एक बार दयिता का प्रेम भले ही शिथिल पड़ जाय, परन्तु मित्र का प्रेम त्रिकाल में भी स्खलित नहीं होता—

दयितास्वनवस्थितं नुणां न खलु प्रेम चलं सुहृज्जने ॥

इस रामगिरि की आत्मा की महिमा का रहस्य इस अध्यात्म-स्वरूप में है---बन्द्यैः पुंसां रघुपतिपदैरंकितं मेखलासु ॥१।१२॥

\* इन्द्र को एक संज्ञा बृहद्रेणु है । 'बृहद्रेणु इन्द्रच्यवन बनकर मानुषी कृष्टियों का सहायक हुआ' ऋ० ६।१८।२।

† यस्यास्तोये कृतवसतयो मानसं सन्निकृष्टं, नाध्यासन्ति व्यपगतशुचस्त्वामपि प्रेक्ष्य हंसाः ॥ मे० २।१६ ॥

राजहांस या परमहंस योगी बिसकिसलय अर्थात् पद्मों का आधार करते हुए ब्रह्माण्डस्थित झिव के दर्शन प्रति-वर्ष करते हैं। एक संवत्सर साधना का एक कल्प है।

🖕 त्वन्निष्यन्दोच्छ्वसितवसुधा गन्ध.....मे० १।४२।



#### मेधदूत--कामरूप पुरुष

अर्थात् रामगिरि की आत्मा रघुपति के पदों से अंकित होकर महनीय बनी है । इसी कारण वह वस्तुतः तुंग है (तुंगमालिख्य बैल १।१२)

माल क्षेत्र तो मेघ के अभिवर्षण की बाट जोह रहा है। आम्रकूट की शोभा मेघ के सम्पर्क से 'अमर मिथुन प्रेक्षणोय' हो गई है। आम्र काननों के पाण्डु-विस्तार को भूमि की स्तनच्छवि प्राप्त कराने में मेघ ही कारण है। मानों आम्रकूट के जड़ शरीर में मेघ ने चैतन्य का प्रवेश करा दिया जिससे देवनाओं की लालसा भी उस और प्रवृत्त हुई\*। जिस भूमि को तुम्हारे गर्जन ने रोमांचित कर दिया था उसके ही स्तन पर आरूढ़ होकर तुम विश्वाम करोगे। अमर-मिथुन तुम्हारे इसी कामरूप को देखकर प्रसन्न होंगे। नीचैं: नामक पर्वत मेघ के सम्पर्क से पुलकित हो गया है। उसकी प्रत्येक शिला से उत्कट वृष-शक्ति की सुगन्ध निकल रही है। हे मेघ, तुम्हारे वहाँ विश्वाम का हेनु यही है कि तुम पुरुष-स्त्री में व्याप्त उद्दाम यौबन का परिचय पाकर अपना आसमन सफल समझो। इन पर्वतों ने आगे बढ़ने पर देवगिरि, हिमालय और कैलास के साथ तुम्हारा आध्यात्मिक सम्बन्ध होगा। देवगिरि स्कन्द की वसति है, वहाँ पुष्पार्पण से उनकी पूजा करना। जिस मधवा के तुम प्रधान पुरुष हो उसी की सेनाओं की रक्षा करनेवाले सनानी स्कन्द है—

तत्र स्कन्दं नियतवर्सात पुष्यमेधीकृतात्मा, धारासारैः स्नपयतु भवान् व्योमगंगाजलाईः। रक्षाहेतोनेवर्श्वाभृता वासवीनां चमूनामत्यादित्यं हृतवहमुखे सम्भृतं तद्धि तेजः॥ मे० १।४३॥

अर्थान्, हे मेघ, देवगिरि में नियति रूप से बसनेवाले सेनानी स्कन्द को तुम पृष्पदर्षक बनकर आकाश गंगा के जल ो भीगे हुए फूलों की मूसलाधार बुष्टि से स्नान कराना। देव सेना की रक्षा के लिए शिवजी ने अग्नि के मुख में सूर्थ से भी अधिक प्रकाशमान् जिस तेज का संभरण किया है, वही स्कन्द है। उनकी पजा में आत्म-समर्पण करना तुम्हारे लिए उभय-लोक में परमोच्च सौभाग्य है। आगे चलकर कैलाश के अतिथि होना। यह कैलाश उन्हीं शंकर का राशीभूत अट्टहास है (राशीभूतः प्रतिदिनमिव त्र्यम्बकस्याट्टहासः-१।५८) जिन्होंने कभी तुम्हारे कामरूप को भस्म कर दिया था और अब फिर दूसरी बार जिनके लोक को जाने का सुमने उपक्रम किया है । पर यह यावा अभिमानी जुझाऊ योढा की नहीं है, अब की वार तो एक श्रद्धालु भक्त अपने आराध्य देव को भक्तिन्नम्न होकर स्थिर पद की प्राप्ति के लिए प्रणाम करने चला है (मे० १।५५) चैतन्य के अन्तर्मुख और बहिर्मुख या अध्यात्म और अधिदैव स्वरूपों का साथ ही साथ कितना सुन्दर मेल कराया गया है। जड़ दृष्टि के लिए सब पर्वत ही हैं, परन्तु चैतन्य के लिए आम्प्रकूट और देवगिरि-कैलाझ में आकाश पाताल का अन्तर है। मेघ का सम्बन्ध दोनों से हैं, पर एक जगह भोग है, दूसरी जगह संयम; एक मर्त्य है दूसरा स्वर्ग्य, एक उज्जयिनी है दूसरी अलका । दोनों मर्ग्यों का समन्वय ही उत्तम पथ है । यही 'प्रयाणानुरूप' मार्ग है, क्योंकि यदि गानुप-देह पंच विषयों से एकान्त असंस्पृष्ट रह सकती तो विधाता ही इन्द्रियों को बहिर्मुसी क्यों बनाता। (कठ उ० ४११) पराञ्चिखानि व्यतुणत् स्वयम्भूः । मेघ को वेद में सिन्धुओं का बुधभ कहा गया है । यक्ष ने मार्ग का कथन करते हुए कितने ही स्रोतों का वर्णन किया है जिनका जल पानकर मेघ अपनी क्षीणता को दूर करेगा (क्षीण: क्षीण: परिलघ् पयः स्त्रोतसां चोपभुज्य) प्रवल उद्वेग से बहती हुई नदियाँ सूचित करती हैं कि वे अपने सुभग पुरुष के साथ रसाम्यन्तर होने जा रही हैं। वर्षा के सलिल को अपने गर्भ में धारण करनेवाली नदियाँ ही हूँ। उनके भरकर चलने के दृश्य को और कम्पायमान होकर बरसने-बाले‡ मेघ को एक साथ देखता हुआ यक्ष सोचता है कि इन नाधिकाओं को अवस्य मेघ के दर्शन-स्पर्शन से ही इतने भाग लगे हैं। जो नदियाँ ग्रीष्म के प्रचण्ड ताप से या थों कहें कि मेघ के बिरह में वेणी के समान पतली धारवाली हो गई थीं (वेणी भूत प्रतनु सलिला) वे ही अब मेघालोक से अन्यथा वृत्ति हो रही हैं। चंचल उमियोंवाली वेत्रवतो के इतराने का ठीक ही महीं है। जब सब के मान घट गए हैं, वह तब भी सभूभंग भुझ से अपने कनिक्रदत् पति का आहवान कर रही है––

तोरोपान्तस्तनितसुभगं पास्यति स्वादु यत्मात्सभ्र भंगं मुखमित्र यथे क्षेत्रवत्याक्ष्चलोमि ॥

- \* छन्नोपान्तः परिणतफलद्योतिभिः काननाम्ग्रं स्, त्वय्यारूटे झिल्ररमचलः स्निग्धवेणीसवर्षे । नूनं यास्यस्यमरमिथुनप्रेक्षणीयामवस्थां, मध्ये इयामः स्तन इव भुवः रोषविस्तारपाण्डुः ॥ मे० १।१८ । † तद्यत्कम्पय मानो रेतो वर्षति तस्याद्वूषाकपिः, तद्वूषाकपेः वृषाकपित्वम्——गोषथ क्रा० उत्तर भाग ६।१२ ।
  - द९८



#### श्री डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल

यारि धाराएँ अर्हनिंध जिसके प्रताग से बहती हैं, वह रस का पोषक भेघ ही है। जब तक रस निर्भर पयोद की श्री अर्थुण्ण है, तब तक निविध्या को जपने सौभाग्य पर अभिमान करने से कौन रोक सकता है ? वह उत्भादिनी बनकर कहीं आवर्तरूप नाभि को दिखाकर जठनी है, कभी विहग-पंकित्हप कॉचीदाम को झंकारती हुई भागती है। यह सब इतराना उसी कामरूप पुरुष के ऊपर निर्भर है जिसने अवेतन में भी चितन का मंत्र फूंक दिया है। ये बर्फन केवल प्राक्वतिक ही नहीं हैं, इनमें प्रकृति चेतन मनोभावों से संकमित होकर चेतन की तरह ही सारे व्यवहार करने लगी है। इन व्यवहारों का साक्षी, भोक्ता और नियन्ता पुरुष मेघ के रूप में सदा सर्वत्र प्रस्तुत होकर साथ साथ चलता है। इसके कारण कालिदास के प्रकृति-चैंतन्य में इननी अधिक मजीवता आ गई है कि उसकी उपमा प्रकृति के ही उपासक विश्व के अन्य कवियों में कहीं नहीं मिलती। कवि का मेघ चैतन्ययुक्त है, अतएव उसमें मन-बुद्धि भी है, जिनके द्वारा वह अमर-कण्टक और कैलाश के भेद को जानकर अपने अध्यात्म की सिद्धि भी कर लेता है। यह सिर्वि घ साथ तो विलास करता है, परन्तु सरस्वती के लल का पान करके अन्त करण को शुद्ध करता है\*। चेतन प्राणी ही इस प्रकार के विवेक को रखते हुए स्वर्ग और संमार दोनों सिद्ध कर सकते हैं। कवि को पाठकों की धार्मिक मनोबूसि पर प्रभाव डालने के लिए अन्य प्रकृति-कवियों की भांति कुछ धर्म-नीति नहीं कहनी पड़ती, वह मेघछन अपवहारों से ही सत्र कुछ सिद्ध करा लेता है। मेघ सकिय बनकर ब्युत्स व्यवहार करता है, बह निष्क्रिय और निरपेक्ष (passive) नहीं है। प्रकृति पर प्रभाव डालने के लिए अन्य प्रकृतिकवियों की आति कुछ धर्म-नीति नहीं कहनी पड़ती, वह मेघछन अवहारों से ही सत्र कुछ सिद्ध करा लेता है। मेघ सकिय बनकर ब्युत्सत्र व्यवहार करता है, बह निष्क्रिय और निरपेक्ष (passive) नहीं है। प्रकृति पर प्रभाव प्र प्रि पर पुरुष के वश में और उसकी लीला से अवधूत माठूम होती है। इसी बात मे मेघदून का प्राकृतिक जगत अल्यन्त हुदयहारी हो गया है।

वियोगिनी सिन्धु विरह में पाण्डुवर्ष होकर प्रिय समागम की उत्कण्ठा में किसी प्रकार शरीर धारण कर रही थी। उसमें श्रृंगार के विश्वम नहीं हैं, तपस्या ही उसका पातिव्रतोखित गुण हैं। मेघ को चाहिए कि उसकी क्रुशता को दूर करे। उसकी तनुना में मेघ के सौभाग्य की व्यञ्जना है। यदि मेघ उन अर्थ पर घ्यान नहीं देता, तो सिन्धु नदी तो एक दिन नि:शेष हो ही जायगी पर मेघ का सौभाग्य सिन्धु भी सूख आयगा––

#### सौभाग्यं ते सुभगविरहावस्थया व्यञ्जयन्ती, काइयं येन त्यजति विधिना स त्वयंवोपपाद्यः। मेघ ११२९।

और वह गम्भीरा जिसका नितम्ब इस समय विवस्त्र हो गया है किसी समय इतनी विषयों से पराडमुखी थी कि उसे पुरुष दर्शन की चाह न थी। पर सदा एकसी अवस्थाः नहीं रहती । गम्भीर्यगुण† के हरसित होने पर गम्भीरा के सैन

\* कृत्वा तासामभिगममपां सौम्यसारस्वतीनामन्तः झुद्धः त्वमपि भविता वर्णमात्रेण कृष्णः ॥ मे० १।४९ ।

- सरस्वती देवनवी है। स्वयं ब्रह्माजी ने उसके किनारे तपस्या करके श्रुतियों का प्रकाश किया। सब ऋषियों के तपोवन सरस्वती के ही किनारे थे। सरस्वती के ही क्षेत्र में देवर्सिनत ब्रह्मावर्त है। सारे राष्ट्र ने जिस सरस्वती की इतनी महिमा मानी हो, मेध भी उसे पूज्येतर भाव से नहीं देख सकता। कवि ने मेध के शरीर और आत्मा को यहां स्पथ्दता से पृथक् 9ुथक् देखा है। पुरुष का बाह्य वर्ण भले ही काला हो, वह नडवर अरौर आत्मा को यहां स्पथ्दता से पृथक् 9ुथक् देखा है। पुरुष का बाह्य वर्ण भले ही काला हो, वह नडवर अरौर आत्मा को यहां स्पथ्दता से पृथक् 9ुथक् देखा है। पुरुष का बाह्य वर्ण भले ही काला हो, वह नडवर अरौर की उपाधि हैं। चेतन का सर्वस्व तो अन्तःकरण है, वह विशुद्ध चाहिए। अब तक मेध ने जितने काम-विलास किये हैं, सरस्वती तीर्थ के जल्लपान से सबकी शुद्धि होती है। अब तपोभूमि देवतात्मा हिमालय का आरम्भ है। पितुः प्रदेशास्तवदेव भूमयः अर्थात् गौरीगुरु अद्रिराज देवभूमि है, वहां गंगा, हरदार, हरचरण न्यास, मुक्त श्विवेणी, कैलास और मानसरोवर हैं। कैलास तो खंब्रह्म में वितान की तरह तना हुआ है। यहाँ तप के स्थान हैं; भोग तो सरस्वती से पहिले ही निवृत्त हो चुका है। कथि ने सरस्वती से आगे मेघ के विलास का वर्णन नहीं किया।
- † अन्तर्जातस्य क्षोभस्य बहिर्लक्षणा भावो गाम्भीर्यम् अर्थात् अन्तर में उपजे हुए क्षोभ को बाहर प्रकट न होने देना गाम्भीर्य गुण है (रूपगोस्वामी कृतउज्ज्वल नीलमणि टीका जीवगोस्वामी) यह गुण जिसमें हो वही गम्भीरा नायिका है। कुछ दिन तक तो गम्भीरा अपने गुण को रख सकी पर अन्त में उसके भी नेक कटाक्षपूर्ण हो गए। अर्थात् उसके इंगिताकार अविदित न रह सके।



#### मेघदूत--कामरूप पुरुष

चलने लगे\*। वह प्रसन्न चित्त हुई। उसका अगाध जल प्रसन्न अर्थात् प्रतिबिम्ब ग्रहण करने के योग्य हो गया। उसके जल में झफरी फरफराने लगी। उत्कण्ठा से परवश हुई भम्भोरा ने मेघ के प्रकृति मुन्दर विम्ब को अपने में ग्रहण किया। उत्कण्ठिता के हुदय में जब नायक की छाया प्रवेश पा ले तब नायक को उसके अनुराग का निरचय हो जाना चाहिए। ऐसे समय मेघ को उपदेश है कि वह अपने घैर्य को पकड़कर न बैठा रहे----अपनी संयमकृत जड़ता से गम्भीरा के कटाक्षों को व्यर्थ न करे----

गम्भीरायाः पयसि सरितइचेतसीव प्रसन्ने, छायात्मापि प्रकृतिसुभगो लम्स्यते ते प्रवेशम् ।

तस्मादस्याः कुमुदविश्वदान्यर्हसि त्वं न धैर्याग्मोघीकर्तुं चटुलशफरोद्वर्तनप्रेक्षितानि ॥ १।४०॥ बह घैर्यं क्या है इसे कवि ने ही अन्यत्र बताया है----

विकारहेतौ सति विक्रियन्ते येषां न चेतांसि त एव धीराः∺---कुमार सम्भव १।५९।

अर्थात्, बिकार-हेतु उपस्थित होते हुए भी जिनके चित्त विकृत न होवें वे ही धीर हैं। उन्हींका भाव धैर्य गुण हैं। हे मेघ, जब गम्भीरा का गाम्भीर्य जाता रहे, तब उसके पुरुष तुमको थैर्य धारण करके संयम का अभ्यास करना उचित नहीं है। पत्नी की काम विह्वलता विकृति है। विकृति से मिलने के लिए मेघ को भी विकृति में जाना पड़ेगा। प्रकृतिस्य रहने से प्रेम-प्रनिथ नहीं लग सकती। दिना प्रेम-गाँठ लगे प्रकृति-पुरुष मेघ विकार को प्राप्त गम्भीरा का उद्धार नहीं कर सकता।

वस्तुतः वात इतनी ही है कि जब तुम वरसोगे तो गम्भीरा का उथला नीर गम्भीर हो जायगा। परन्तु विश्व में काम-संकल्प के जगानेवाले चेत्रन पुरुष के जीवन-बरित्र में इतने से क्या काम चलता ? उम विराट् ग्रन्थ में प्रतनु नदी बीचियों को भ्रूविलास और सहरियों के फरफराने को कटाक्ष कहकर पढ़ाया जाता है। और यह भी सत्य है कि कालिदास के समान उसका गम्भीर किन्तु प्रमोद्धपूर्ण पारायण आज तक कोई नहीं कर सका।

पृथ्वी, नदी, पर्वतों से एक कोटि ऊंपर जब हम वनस्पति जगत् की ओर दृष्टिपात करते हैं तो ऐसा ज्ञात होता है कि मेघ के आने से समस्त पुष्प, फल, औषधि, तरुलता आदि स्फूर्ति और चेतना से उच्छ्वसित हो रहे हैं। कारण यह है कि वनस्पतियों का पोषक आहार या पुष्प देवता पय अर्थात् जल हैं (स वनस्पतिः उ वै पयो भोजनः) उस पय के वर्षक मेघ हैं। मेघ प्राणरूप से सबको जीवन देते हैं। इसी महान् प्राण-भष्डार को पाकर प्रजाएँ आनन्द रूप होती हैं कि अब अन्न की उत्पति होगी यथा---

यदा त्वमभिवर्षयस्थेमाः प्राण ते प्रजाः। आनन्दरूपास्तिष्ठन्ति कामायान्नं भविष्यतीति॥ प्रदन उ० २११०।

- \* अनुभाव जो नायिकाओं में पाये जाते हैं दो प्रकार के होते हैं— चित्तज अर्थात् अन्तःकरण सम्बर्ग्ध और गोत्रज अर्थात् बाहच या देह सम्बन्धी । गम्भीरा नायिका का गाम्मीर्यं गुण उसका खित्तज अनुभाव है । भूभंग-कटाक्ष-आनन विकारादि गात्रज हैं ।
- † विकार हेतु रहते भी विकार का अभाव धैर्य है। विकार हो जाने पर उसको प्रगट न होने देना गाम्भीर्य है। धैर्य में मनोभावों की समता का नाश नहीं होता; गाम्भीर्य की आवश्यकता क्षुब्ध मनोभावों को छिपाने के लिए होती है। कालिदास के अनुसार यही धैर्य और गाम्भीर्य के लक्षण हैं। रसार्णव सुधाकर के कर्ता श्रीशिंग भुपाल इन लक्षणों से तो सहमत हैं परन्तु नामों में कुछ भेद है—

सर्वावस्थासमत्वाविदितेंगिताकारत्वयोर्लक्षणयोः चित्तर्धयं एवान्तर्भूतत्वाद् भोजराजलक्षितौ स्थैयंगाम्भीयंख्पावन्यौ द्वौ चित्तारम्भौ चास्मदुक्ते घैर्य एवान्तर्भावाद् दर्शव चित्तारम्भाः (पू० ५२)—-अर्थात् धैर्य के दो भेद हैं----स्थैर्य और गाम्भीर्य। स्थैर्य कहते हैं सर्वविस्था समत्व अर्थात् सब अवस्थाओं में सम रहने को (विकार हेतौ अविकारः); गाम्भीर्य के अर्थ हैं अविदितेंगिताकारत्व अर्थात् विकार हो जाने पर उसे प्रगट न होने देना। इस तरह कालिदास के धैर्य को इन्होंने स्थैयंनाम दिया है और स्थैयं गाम्भीर्य दोनों को क्षैर्य के ही अन्तगंत मान लिया है। आलंकारिकों ने मनोभावों के यथार्थ वर्गीकरण की ओर कितना सूक्ष्म घ्यान दिया है, यह देखने योग्य है।



#### श्री डॉ० वासुदेवशरण अग्रवाल

अन्न के अधीन प्राण हैं। दोनों में स्थूल सूक्ष्म का ही भेद हैं। इसलिए प्राण के सम्मुख ऊर्जवाली औषधियाँ नाना भाँति से अपनी प्रसन्नता प्रकट करती हैं। अधर्ववेद में लिखा है \* कि 'जब स्तनयित्नु गर्जनजील प्राण मेध के रूप में औषधियों के समक्ष खब्दायमान होता है, अब औषधियाँ नवीन वर्चस के साथ गर्भ धारण करके नाना रूपों में उत्पन्न होती हैं। जब ऋतुकाल में औषधियों के आगे प्राण गरजता है, तब जो कुछ भी इस पृथ्वी पर है सब ही विशेष आनन्दित होता है। सींची हुई औषधियाँ प्राण से बोलों—"हे सोम], तूने हमारी आयु को बढ़ाया है, तूने हमें गन्धयुक्त किया है।"

सापन आया नहीं कि कुरैया के नए कुसुम निकल आए। उन्हें यक्ष ने प्रसादरूप से मेघ के ही अर्ध्यदान में चढ़ा दिया है। कहीं स्थल कदम्ब के मुकुलों की केसर कुछ कुछ खुलने लगी हैं। उनके हरे-पीले और कुछ क्याम रंग के अध-खिले फूल मानों मेघ का मार्ग सूचित करने के लिए ही जंगलों में झूम रहे हैं। जलाशयों के निकट भूमि कदलियों में भी मुकुल निकल आए हैं। कहीं कदम्ब प्रौढ़-पुष्प हो जाते हैं, कहीं आम पककर धीले और रसीले होकर टपकते हैं। इन आम्प्र काननों ने आम्र कंटक को श्रृंगार से सज्जित किया है। काली और फूली जामुनें जम्बू-कुञ्जों से नदियों में टपकती हैं। अन्तरिक्ष में मेघ को तृष्त करनेवाली शीत वायु पृथ्वी पर उदुम्बर काननों को पकाती है। यूथिकाओं के समूह के समूह सौरम का विस्तर करने लगते हूं। निचुल या बेतस के लिए तो वर्षा अमृतकाल ही है।

वानीर को अभ्र पुष्प अर्थात् वरसात में पुष्प धारण करनेवाला कहते हैं। सूचिभिन्न केतको के कुसुमों से उपवनों की बाड़ें हरी हरी लगने लगती हैं। विदिशा से अवन्ती तक असंख्य उद्यान और उपवन हैं। उनमें पुष्प चयन करनेवाली किशोरियों के मुख का परिचय मेघ प्राप्त करता है। जलद काल में अरविन्द कहाँ, परन्तु पुष्पलावियों के मुखारविन्द वर्षा के मैले जल में भी खिले रहते हैं। मेघ-काल में न हंस होते हैं, न अरविन्द। कल्मध कलुधित ऋतु में राजहंस और पद्म दोनों ही मान सरोवर को चले जाते हैं। हंसों को कवि ने 'विसकिसलयच्छेद पाथेयवन्तः' कहकर सूचित किया है कि हंसों का जीवनाधार पद्म है। जिस वृष्टि से हंसों की हानि होती है, उसमें पद्मों को पहले संकृचित होना पड़ता है। पद्मों के विकास के लिए उपयुक्त तो निरभ आकाशवालो शरद्-ऋतु ही हैं।‡ वर्षा में कमल रहें भले ही, पर उन्हें अर्जुन के तीरों के समान कर्कश वृष्टि और वूंदों की मार सहनी पड़ती हैं—

#### राजन्यानां सितशरशतैर्यत्र गाण्डीवधन्वा, धारापातैस्त्वमिव कमलान्यभ्यवर्षन्भुखानि ॥ मे० १-४८।

मेघ की प्रेरणा जैसे वायु के अधीन है, वैसेही वायु भी मेघ के अनुशासन में चलती है। कैलाश पर पहुँचकर मेघ को वायु की इच्छानुसार कल्पदुम के नए किसलयों को धुनकर उसके आनन्द की वृद्धि करनी होती है। (घुन्वन्कल्पदुम किसलयान्यंशुकानीव वातैः १।६२)। कैलाश पर मानस, कल्पदुम, मन्दार, मन्दाकिनी, एक से एक दिव्य वस्तु है। खंब्रह्माण्ड को तानकर खड़े हुए कैलाश के अतिथि के लिए संसार के किस पदार्थ की अभिलाषा शेष रहेगी जिसकी पूर्ति कल्पदुम से हो सकेगी। अष्टसिद्धि और नवनिधियों का भूतिमान रूप कल्पदुम है। शिवलोक में पहुँचकर वृष को दस देवतरु के साथ आनन्द सम्मिलन के सिवाय और किसी वस्तु की चाह नहीं रहती।

\* यत्प्राण स्तनयित्मुनाऽभिक्रन्दत्योषधीः । प्रवीयन्ते गर्भान् दधतोऽयो बह्र्बाविजायन्ते ।। यत् प्राण ऋतावागतेऽभि क्रन्दत्योषधीः । सर्वं तदा प्रमोदते यत् किं च भूम्यामधि ॥ अभिवृष्टा ओषधयः प्राणेन् समवादिरन् । आयुर्वे नः प्रातीतरः सर्वा नः सुरभीरकः ॥ अधर्व ११।४।३,४,६।

- ‡ मानुषो देह में जब वर्षा ऋतु आती है तब उसके चक्र (पद्म या कमल) भी श्रीहत हो जाते हैं। झरीरस्थ वृषझक्ति जब उत्तरायण मार्ग की ओर आती है तभी वे कमल खिलते हैं।
- 🕇 कैलासस्य त्रिदशवनितादर्पणस्यतिथिः स्याः, शृंगोच्छ्रायैः कुमुदविशदैयौं वितत्यस्थितः र्ख--मेघ ११५८।



मेधदृत--कामरूप पुरुष

वृक्ष और वनस्पतियों से अधिक व्युत्पन्न श्रेणी पशु-पक्षियों की हैं। मेघ-काल में उनके आनन्दातिरेक की सीमा नहीं रहती। "जब प्राण मेघ के रूप में मही पर बरसता है तब पशु प्रमुदित होते हैं कि अब हमारी बढ़ती होगी\*, इसी संबर्द्धन के भाव से प्रेरित होकर दशार्ण देश के कौवे और गृहवलि के खानेवाले अन्य पक्षी गलियों के पेड़ों पर घोंसले रखने लगते हैं---नीडारम्भैः गृहबलिभुजामाकुलग्रामचैत्याः।

इतने छोटे से प्राणियों में भी गृह-संवेशन और गृहस्थ बनने के भाव को उपजानेवाला मेध ही हैं। इस प्रकार जो सर्वत्र द्वैत के बीज बोता है, उसकी व्यञ्जना को समझकर यक्ष का विह्वल हो जाना कौनसी बात है ?सगर्व पातक का मन्द•मन्द नाद वर्षाकालीन सेघों को ही सम्बोधन करके प्रवृत्त होता है (वामश्चायं नदति मधुरं चातकस्ते- सगन्धः १।९)। चातक, औरों से तो क्या, मेघ भी यदि ऋतु विताकर आवें तो उनसे जल नहीं माँगता—

स्वस्त्यस्तु ते निर्गलिताम्बु गर्भं शरद्धनं नार्धसि चातकोऽपि । रघु० ५।७।

यही चातक की अहम्मन्यता है। और जिस भावनाप्लावित हृदय से विसकण्ठवाली बक-बालाएँ मेध के समीप आती हैं, उसकी चेतना का आभास भी क्या हमें कभी प्राप्त हो सकेगा ?ं पंक्ति वाँध बाँधकर मेध से ही गर्भाघान का इत्सव मनाने के लिए† बलाकाएँ काले बादलों में उड़कर जाने का प्रयास करती हैं----

गर्भाधानक्षणपरिचयान्नूनमाबद्धमालाः, सेविष्यन्ते नयनसुभगं खे भवन्तं बलाकाः---मे० १।९।

मेघों को देखकर सारस किलकारी मारने और मोर आनन्द से नाचने लगते हैं। जलद के लिए मयूर से अधिक प्रिय सुहुद और नहीं है‡। नीलकंठ शिखी और यक्ष में भी एक समानता है। यक्ष मेघ को देखकर आँखों में आँसू भर लाया (अन्तर्बाष्पः १।३) तो मोर के सिवाय और किसी प्राणी ने भी सजलनयन होकर मेघ की स्वागत किया नहीं की----शुक्ला पांगैः सजल नयनैः स्वागतीकृत्य केकाः १।२२।

अध्यातम पक्ष में जब वृषरूप मेघ शिव के लोक को चला है, तव कुमार के वाहन मयूर का आनन्द नृत्य करना स्वाभाविक ही है। भवानी-पुत्र स्कन्द पावक के भी पुत्र हैं। उनकी एक संज्ञा पावकि है (मे० १।४४) इनका जन्म वासवी सेनाओं की रक्षा के लिए हुतवह के मुख में सम्भृत होते हुए शिव के तेज से आज्ञाचक के बाद सहस्रार पद्म या शरों के वन में हुआ है।

## रक्षाहेतोर्नवज्ञज्ञिभृता वासवीनां चमूनामत्यादित्यं हुत्तवहमुखे सम्भूतं तद्धि तेजः।

उनके जन्म से पूर्व शिव के परिवार में सपों की प्रबलता थी। स्कन्द के जन्म से सर्प और मयूर विगत-बैर होकर बसते हैं। कौन वे कुमार और कौन उनका वाहन हैं, कौन सर्प हैं और अग्नि कौन है-यह विमर्श इस लेख का विषय नहीं है।

विश्व-सौन्दर्य के अन्तर्जगत् और बाह्य-जगत् नामक दो भेद करके वाह्य-जगत् में जड़ और चेतन साम के दो उपभेद हमने किये थे। वस्तुतः अन्तर्जगत् से प्राणित होकर देखने से सब में ही चेतना का साम्प्राज्य दीखता है। परन्तु चेतन जगत् में भी स्त्री-सौन्दर्य चेतना का अत्यन्त उत्कृष्ट झक्ति-केन्द्र है। वनिताओं के मन में मेघ को देखकर जिस काम-जरूौघ का पूर उमड़ता है, उसकी व्याख्या विस्तार से मेधदूत में की गई है। नायिकाएँ क्या हैं----चे काम की अभिव्यक्ति के विशेष रूप हैं। काम या वृष सार्वभोम है, परन्तु उसका प्रकाश भिन्न-भिन्न संस्कृतियों में अपनी अपनी रीति से होता है। काम यदि आत्मा की तरह विश्वव्यापी माना जाय, तो नायिकाएँ शरीर की भाँति पृयक् पृथक् हें। यह अंश परिवर्तनशील है। उपासना का अपर भाग तो प्रेम है। प्रेम और काम सर्वत्र ुऔर सदा एक ही रहते हें। बस्तुतः मेघ

- \* यदा प्राणो अभ्यवर्षीद्वषेण पृथिवी महीम्। पञवः तत्प्रमोदन्ते मही वै नो भविष्यति---अथर्व ११।४।५।
- † झंकराचार्य ने झारीरक भाष्य में इसकी ओर संकेत किया है---वलाका चाग्तरेणैव झुत्र गर्भधत्ते...... बलाका चास्तनयित्नृ रचश्रवणाद्गर्भं धत्ते---२।१।२५। बलाकाएँ बिना झुक्र के, केवल मेध के गर्जन को सुनकर ही गर्भ धारण करती हैं।
- 🖞 नीलकंठः सुहुद्रः, मे० २।१७ बन्धुप्रीत्याभवनजिखिभिर्दत्तनृत्योपहारः। मे० १।३२।

ર૦૬



#### श्रो डॉ॰ वासुदेवशरण अप्रवाल

का कामरूप ही सर्वग्राह्य है। प्रिय गमन के प्रत्यय से जीती हुई पथिक-वनिताएँ, भ्रू विलासानभिज्ञ जनपद वधुएँ, रतिपरिमलोद्गारि पण्यस्त्रियाँ, चंचल कटाक्षवती पौरांगनाएँ, महाकालेदवर की लौलावयूत नर्तकियाँ तथा खण्डिता और अभिसारिकादि नायिकाएँ-इन सबके मानस में काम-सरोवर लवालव भरा है। ये स्त्री-जगत् की प्रतिनिधि हैं और अपने अधिकृत क्षेत्र के अनुसार मेघ से सम्बन्ध स्थापित करती हैं। हमारे अपने ही शरीर में काम की अनेक वृत्तियाँ इन स्त्रियों के रूप में वसी हुई हैं जिनका नायक मेघ या वृषा काम है। इन सब के काम की पोट को बाँधकर मेघ शिव के लोक में पहुँचा दे यही उस दूत की अलका यात्रा है। जहाँ जहाँ रस है मेघ उसकी पुष्टि करता है। पृथ्वी, नदी, औषधि, स्त्री-सब मेघ-सम्पर्क से रसाप्लुत हुई हैं। मनुष्य का अर्धभाग योषित है। इसलिए स्त्री ही उसके लिए विश्व में सबसे अधिक आकर्षण की वस्तु है। काम के सर्वतोमुख अनुभव का साधन पुरुष के लिए स्त्री ही उसके लिए विश्व में सबसे अधिक आकर्षण की वस्तु है। काम के सर्वतोमुख अनुभव का साधन पुरुष के लिए स्त्री के सिवाय और प्रकृति ने रचा ही नहीं। हम लोग पुरुष की स्थिति में जगत् को देखते हैं, इसी कारण स्त्री के विप्रयोग का अन्त करने के लिए ही हमारा मेघदूत प्रवृत्त होता है। विज्ञान के अनुमार पुरुष के शरीर में प्राण और रयि (masculine and feminine) दोनों को बसते हैं। इसी प्रकार स्त्री के शरीर में भी दोनों कोष पाए जाते हैं। परन्तु पुरुष के अंग में प्राणत्मककोपों या अग्नि (Energetic active life cell) की प्रधानता है और स्नी में रियत्व या सोम की प्रचता ही श्रिय्ति न दि स वसे रमणीय कार्य है। इसीलिए पुरुष स्त्री की और स्त्री पुरुष की ओर आक्रप्ट होती हैं। इनकी पूर्णता में प्रकृति की इष्ट-पूर्ति निहित है। 'प्रजां प्रजनचावहै' के मार्ग से अधात्म की ओर बढ़ना ही अल्का के इस ओर वसनेवालों की विश्वेषता है ।

काम के लिए शिव-लोक का उत्तरायण मार्ग वतानेवाला महाकवि जानता है कि इस यात्रा की सफलता के लिए यह आवश्यक है कि मार्ग-स्थित जितने काम-शक्ति के केन्द्र हैं वे सब विलास करके श्रान्त हो जॉय, और भेघ सब पर धिजय पाता हुआ 'हरशिरश्चिग्द्रिका द्यौतहम्यी' अलका के प्रासादों में शान्ति से प्रवेश करें। अलका में साक्षात् शिव का निवास है, परन्तु अलका के इस ओर भी अध्यात्म-पधिक को सहायता देनेवाले महाकाल शिव, नियत-वसति स्कन्द और हरचरण स्थारा आदि दिव्य साधन हैं।

मेघ को आदेश है कि अलका के इस ओर के काम-हुदों को जितना क्षुब्ध कर सके करे । प्रियतम के मन्दिर को गुष्प अँधेरी में जाती हुई घनघोर रव-त्रस्त अभिसारिकाओं को रमण वसति तक पहुँचग्वेवाला काम ही है—

रजनीतिमिरावगुंठिते पुरमागेँ घनदाब्दविवलवाः । वसतिं प्रियकाभिनां प्रियास्त्ववृते प्रापयितुं क ईदवरः ॥ कमारसम्भव ४।११ ।

कुमारसम्भव में घन शब्द विक्लवकारी है, परन्तु मेघदूत में दृष संज्ञक मेघ और दृषपति काम के स्वरूप की एकता की गई है । वह मेघ अपने चेष्टाओं से अभिसारिकाओं को विकल करने के स्थान में उनके प्रापण में सहायक होता है<del>~~</del>

गचछन्तीनां रमणवसति योषितां तत्र नक्तं, रुद्धा लोके नरपतिपये सूचिभेद्यस्तमोभिः।

सौदामिन्या कनकनिकधस्निग्धया दर्शयोवीं, तोयोत्सर्गस्तनितमुखरो मा स्म भूविक्लवास्ताः ॥ १।३७॥ रात के समय जब सूनिभेद्य अंथकार से राजमार्ग पर कुछ सूझ न पड़ता हो, जो अभिसारिकाएँ प्रिय वसति तक जाती हों, उनके मार्ग को कसौटी पर स्वर्ण-खचित रेता के समान चमकीली बिजली से आलोकित कर देना, गरज-वरस कर उनको डराना मत ? इसी प्रकार प्रातःकालीन रागात्मक भानु जब खंडिता-नलिनी के आँसू पोछने को अपने

हाथ बढ़ावे, तब हे मेघ, तुम्हारे बीच में पड़ने से वृथा असूया बढ़ेगी इसलिए मार्ग से हट जाना। (मे० १।२९)

गाढोत्कण्ठावाली विप्रयुक्ताओं के लिए मेघ को जो करना चाहिए उसका वर्णन सारे उत्तर मेघ में है।

देवयोनियों में भी मेघ कौतुकों का अवतार कराता है। मुग्ध सिढांगना, अमरों के मिथुन, शिव के गण, सिढां के इन्द्र, किन्नरी और व्योमगति गंधर्वादि गभी मेध की स्कूति से उत्तेजित होते हैं। उनको भी इस उत्तरपथ के यात्री की

\* वेद में इसी भाव को यों कहा है---रेतोऽहं, रेतोभृत् त्वम्-अर्थात्, पुरुष रेत (active regenerative) और स्त्री रेतोभृत् (Building or generative force) है।



मेधदृत-कामरूप पुरुष

यात्रा में विशेष कृतूहल है। अप्सराएँ तो जलात्मक वृष की ही चेष्टाओं के नाना रूप हैं। उनका जन्म जल-तत्व से हैं---अद्भ्यः सरन्तीति अप्सरसः। वृष और सोम के अनना विलास ही अप्सरा रूप हैं। इन्हीं के प्रलोभनों द्वारा इन्द्र तपस्या में विघ्न डालते हैं। इन अप्सराओं के तेज को शुष्क करनेवाले सुर्य हैं जिनके पाद-मूल का उपस्थान वारी-वारी से सब करती हैं।\* पिंगला की ही संज्ञा सूर्य है जो अप्सराओं के तेज को अग्निमय करके सुरक्षित करती है।

कवि ने प्रतिज्ञा की थी ---जानामिस्वां अक्रति पुरुषं कानरूपं मधोनः । उसी काम रूप के दर्शन हमने प्रकृति में सर्वत्र घूमकर किए। अचेतन-चेतन में कहीं भेद नहीं मिला। जड़ रामगिरि के चिर विरहोत्पन्न उष्ण आँसू और यक्षिणी के वर्षभोग्यविरहोत्पन्न गरम निःश्वास एक ही नियस का संकेत करते हैं । प्रकृति की विराट एकता ने चराचर को एक सूत्र में बाँध रक्खा है। हमारे तमिस्त्रान्ध चक्षओं को प्रायः अपनी महिमा के आगे कुछ सूझ नहीं पड़ता। पर कवि की सहस्राक्ष दृष्टि में सब रहस्यों का प्रतिविम्ब पड़ता है । इसलिए उसका मेघदूत सार्वभौम है । वह शुद्ध साहस से वेश्याओं के नखपदों को मेघ से मिलनेवाले सुख का भी वर्णन करता है, थोथी विरक्ति से नाक भीं नहीं सिकोड़ता । यदि वार-विलासिनी उसके वर्णन की पात्र न समझी जाँय, तो उसका सार्वभौम चित्र अधुरा रहे। ऐसा तभी होगा, जब कवि प्रकृति की सचाई से अपने अहंकार को बढ़ जाने देगा । यदि मेघ के आने से पतिवता यक्षिणी का हृदय उग्मथित हो जाता है, ती वेक्या नर्तंकियों का रमणी-हृदय किस संयम में वँधा रहेगा ? उस उदाम सरोवर में सबसे पहुले बाढ़ आवेगी । जब प्रकृति की वास्तविकता ऐसी है, तो कवि को क्या अधिकार है कि वह वेश्या-हृदय को पतित जानकर ठुकरा दे । स्थूल दुष्टि रखकर संसार का वर्णन करनेवालों के लिए वेश्या, पतिवता और अभिसारिका में भेद हो सकता है और कदाचित् होना भी चाहिए । परन्तू अन्तःदुष्टि से प्रेरित होकर जो मेघ का कार्य देखता है उसकी दुष्टि में संसार के सभी दुश्य अपना प्रतिविम्ब डालते हैं, उसका अनुभव अखण्ड या समग्र होता है, एक देशीय या विभक्त नहीं । समग्र का ज्ञान करनेवाला यदि अध्यात्म का उपदेश देता है तो उसके ढार पतित, वेश्या और पापी सबके लिए खुले रहते हैं। सांसारिक जीव अपने नीतिधर्म के उपदेश में किसी को बहिष्कृत भस्रे ही समझें, पर बढ़ के लिए अम्बापाली का निमंत्रण भी कम मुल्यवान् नहीं है । लिच्छवि-राजकमारों के घरों में यदि बद्ध के चरणों की आवश्यकता है, तो इसी कारण से अम्वापाली का द्वार उनको और भी अधिक चाहता है। यह दृष्टि ज्ञान सम्पन्न बुद्ध की है। उनके हृदय में प्राणिमात्र का मूल्य है और कोई जीव इतना नहीं गिरा है कि वह उठ न सके।

कति की भी ज्ञान-सम्पन्न अन्तर्दृष्टि यही रहती है। पर उसका मार्ग काव्य के द्वारा चैतन्य के आनन्द की प्राप्ति है। काव्य में कान्ता संभिन्न उपदेश दिया जाता है। इसीलिए भेघदूत के अध्यात्म-ज्ञान का ऊपर से कुछ पता नहीं चलता। पण्यस्त्रियों के विलास के मूल में कवि क्या वर्ण्न कर रहा है और उसकी निर्मित मुण्टि में उनका क्या स्थान है, इसे हम बहुधा नहीं देख पाते। मेघ के साथ सवका सम्वन्ध जोड़कर सब अच्छे बुरे भावों को उत्तराभिमुख करने में उसका जो चरम लक्ष्य है, उसकी प्रतीति ऊपर से नहीं होती, क्योंकि मेघदूत काव्य है, धर्मशास्य नहीं। फिर यह भी वात ध्यान में रखनी चाहिए कि सब प्राणियों को अपने स्थान में रहकर ही आत्मा का उद्वार करता है। हम अपने मनोभावों को उच्च वनाकर सदा आगे बढ़ते रहें, पर एक स्थान से दूसरे स्थान में अपनी लोक-स्थिति बदलते रहने से हमारे हाथ कुछ नहीं लगेगा। मुख्य परिवर्तन मन का है। वह मन विराट पुरुष को समर्पित रहे तो शरीर अपने आप सुधर जाता है। मेघदूल को समस्त प्रकृति अपने स्थान पर स्थित रहती है। केवल उसके भाव मेघ के साथ जाते है। स्वयं यक्ष भी अवधि से पहले रामगिरि को नहीं छोड़ सकता। हाँ अपने संकर्पो और विगणनाओं को वह मेघ के द्वारा अलका के लोक में भेज सकता है।

\* अप्सरो वारपर्यायेणेह भगवत: सूर्यस्य पादमूलोपस्थाने वर्तमाना बलवत्खलु उर्वदया उत्कण्ठितास्मि— विकमोर्वक्षीये चतुर्थांके ।

† हम सबको देशकाल के पाशों में सीमित करनेवाली माया (finitising principle) है जिसने हमें अनग्त से सान्त बना दिया है प्रत्येक व्यक्ति देश-काल के जिस विन्दु (intersection point) पर खड़ा है वहां से बह भागकर नहीं जा सकता। उसका वह व्यक्तित्व ही उस बिन्दु पर खड़े होकर देखना है।



## श्रो डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल

पशु पक्षी मनुष्य देवयोनि सब पाश से बँधे हुए अपने स्थान में कर्म कर रहे हैं, समय से पहले भौतिक पाशों का अन्त नहीं हो सकता, अपने मन को हम आज ही प्रकृति-पुरुष के साथ मिला सकते हैं। यही परिवर्तन सब कुछ है। मेघ को काम-रूप पुरुष कहकर उसका काम-सम्बन्ध प्रकृति में जहाँ कहीं है उन सबका ही वर्णन कवि ने एकसी स्पष्टता और निर्भीकता के साथ किया है। इन सबके समवाय को वह पुरुष अलका में ले जा रहा है। वह सर्वव्यापी बनकर सबका उढार करने में यत्नशील है। विष्णु-मेघ के लिए सब कुछ अपने तेजांश से सम्भव प्रतीत होता है। उसके निकट त्याज्य और हेय कोई भी पदार्थं नहीं है । इस कारण चेतन और अचेतन, गणिका और पतित्रता, उज्जयिनी के वासी और अलका के प्राणी, सब एक-साथ उस मेघ सन्देश को सुनते हैं जिसे यक्ष ने सुना है। अपने संस्कारों के अनुरूप ही उस सन्देश से सबको स्फूर्ति प्राप्त होती हैं । भोगियों में भोग का भाव और प्रवल हो जाता है । इसी के वर्णन के कारण मेघदूत भोग-प्रधान काव्य प्रतीत होता है। परन्तु उसमें संयम और वैराग्य का जो छिपा हुआ तार है उसकी ओर लोगों का ध्यान नहीं जाता । संसार में सबसे महनीय वस्तु 'स्वाधिकार' है। आत्म-नियोग या आत्मानुभूति ही परमश्चेय है। उसमें यक्ष ने जो असावधानता की उसका कारण भी उसका विषय-लिप्त हो जाना है। इस प्रमादजनित दण्ड की निराकृति के लिए शाप के वश होकर वह तपस्या कर रहा है। इस अनुभव की अवस्था में सबसे महत्त्व की बात जो उसने सीखी वह यह है कि काम का सुष्टि में क्या स्थान हैं । कहाँ तक यह आत्मकल्याण का साधन है, और किस सीमा से आगे बढ़ जाने पर यह मनुष्य को नीचे गिरा देता है । वह नेत्र खोलकर देखता है कि प्रकृति इन्द्रमयी है। उन दो भागों में परस्पर आकर्षण सम्बन्ध का हेतु काम है। परन्तु वह काम सदा शिव के साझिध्य में रहना चाहिए। शिव से भस्म होकर ही उसे नवीन जीवन प्राप्त हुआ था। मेघदूत में सैकड़ों तरह से कवि ने इस तस्व की बात का वर्णन किया है। स्कन्द को पुष्पमेघी कृतात्मा होकर स्नान कराना, या भवानी को अपनी भक्ति से प्रसन्न करना, या हरचरण-न्यास की भक्ति-नम्न होकर परिक्रमा करना, या कैलाश के अतिथि होना-इन सब बातों में एक ही अध्यात्म-भाव दृष्टिगोचर होता है, जिसके द्वारा काम अन्ततः अध्यात्म-सम्पत्ति में विपरिणमित (spiritualised) हो जायगा।

क्षुद्र पक्षी से छेकर देवयोनियों तक का मेघ के साथ सम्बन्ध सब अपर या निम्नकोटि का है। इन सब से परे त्रिभुवन-गुरु चण्डीश्वर तथा उनके परिवार के साथ मेघ का सम्बन्ध अक्षर कोटि का है। ऊँचे से ऊँचे देव तक त्रिगुणात्मक या सीन गुणों के अधीन हैं। ये तीन गुणही तीन पुर हैं जो सोने चाँदी और छोहे के बने हुए कहे गए हैं (ऐतरेय ब्राह्मण १।२३) त्रिपुर के विजेता शंकर हैं---

#### संसस्क्ताभिस्त्रिपुरविजयो गीयते किन्नरीभिः ॥ मेघ १।५६।

किसरियाँ त्रिपुरायुर के विजेता, तीनों भुवनों के अधीश्वर शंकर की तिजय के गीत गाती हैं। <mark>यह त्रिगुणमयी</mark> माया वड़ी दुरत्यय अर्थात् चण्डी है। त्रिपुर या त्रिभुवन के गुरु शिव ही चण्डीश्वर है (मेघ १।३३) उनका जो पवित्र धाम है वहाँ मेघ को अवश्य जाना चाहिए---पूर्ण्य यास्पस्त्रिभुवनगुरो धांम चण्डीश्वरस्य।

चण्डीमाया जिनके वश में है उनकी शरण में जब संसार का कामरूप पुरुष पहुँचता है तो उसका भोग भी स्वर्गीय बन जाता है। ऐसा पुरुष अपनी भक्ति से भवानी को प्रसन्न करता है। उसकी दृष्टि में स्वी सौन्दर्य परम सुन्दर का अति रमणीय प्रतीक मात्र है। जनुभव के अनन्तर उस रूप के दर्शन से आध्यात्मिक आनन्द और कला का विकास होता है, उसमें लालमा नहीं रहती। प्रकृति के सब पदार्थों का परिचय मनुष्य अपनी इन्द्रियों द्वारा दो हैं। तरह प्राप्त कर सकता है--जानी अथवा अज्ञानी वनकर। जानी की अवस्था में वह पदार्थ के वाह्य नाम रूप से मोहित न होकर उसकी असलियत जानने का प्रयत्न करता है। उसका भोग मुक्ति की भावना से भावित रहता है। मूर्ख या विषय कामी वह है जो पंच विषयों या भूतों की सत्ता को ही सच्ची समझकर उनमें अपनी लालसा तृप्त करने के लिए आत्मा को खो देता है। यक्ष किसी समय इसी मूढ़ दशा में विषयों में आसक्त था। अब वह काम के वाह्य भोग में लिप्त न होकर मानसिक क्षेत्र में उसके वास्तविक स्वरूप का अनुभव कर रहा है। काम पुरुष के साथ उसका अभिनव सम्बन्ध संयम, भक्ति और वैराग्य से नियंत्रित है। इसी कारण वह प्रत्येक क्षण देवाधिदेव शंकर को प्रसन्न करना चाहता है। पार्वती के साथ विवाह करने से पूर्व शंकर को



## मेधदूत-कामरूप पुरुष

भी अपना काम विषयक भाव बदलना पड़ा था। इसी आन्तरिक परिवर्तन से प्रेरित होकर यक्ष मेघ को महाकाल के मन्दिर में ठहरने का उपदेश देता है। और सब जगह तो उसने अपने दूत से जल्दी जाने को कहा है (आज्ञु गन्तुंव्यवस्थेत)----

#### मन्दायन्ते न खलु सुहृदामभ्युपेतार्थकृत्याः ।

परग्तु महाकाल के मन्दिर में मेघ यदि समय से पहले पहुँच जाय तो उसे वहाँ सूर्यास्त तक ठहर जाना चाहिए। दिन का शेष भाग सिवाय शिव की सांध्य पूजा में क़तार्थ करने के और कहाँ बिताया जाय−≁

अप्यन्यस्मिन् जलधर महाकालमासाद्य काले, स्थातव्यं ते नयन विषयं यावदत्येति भानुः।

कुर्वन्संध्याबलिपटहतां जूलिनः इलाधनीया मामन्द्राणां फलमविकलं लप्स्यसे गर्जितानाम् ॥ मेघ० १।३४ ।

इस प्रकार भगवत सर्मापत जो काम या वृष शक्ति है उसी के स्वाभाविक अर्थात् सुष्टि के लिए अत्यन्त आवश्यक रूप को हिन्दू शास्त्रों ने भगवान् का ही स्वरूप बताया है----प्रजनश्चापि कंदर्पः---गीता १।२८।

काम की ऐसी आध्यात्मिक कल्पना वस्तुतः बहुत उच्च और कल्याण करने वाली है । उसको पाकर मनुष्य स्वी को भगवान् की विभूति समझता है, अपनी अभिलाषाओं की दरिद्र भिखारिणी नहीं । वह उसकी आत्मा से मिल जाता है जोकि अनन्त सम्मिलन है । धरीर की एकता तो विच्छिन्न और नश्वर है ।

ऊपर हमने यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि मेघदूत में जो काम की प्रबल धारा बही है और जिसके प्रभाव से चैतनाचेतन जगत् में कोई भी अछूता नहीं बचा है, वह स्थूल भोग को पुष्ट करने के लिए नहीं है; प्रत्युत उसके द्वारा कवि ने यह दिखाया है कि काम का आश्चय लेकर भी किस प्रकार विराट् प्रकृति का ज्ञान प्राप्त करके अन्त में परम शिवात्मक ज्योति के दर्शन सम्भव हैं। जो मेध निर्विच्यादि नायिकाओं के साथ अनेक विलास करता है वही अन्त में मणि-तट पर शिव और पार्वसी के आरोहण में सहायक होता है। योगियों के मण्तिट, बुद्धों के मणिपदा और ज्ञान की पुरी काशी की मणिकांणका में कोई भेद नहीं है, वहाँ पहुँचकर आनन्द ही आनन्द है।





## श्री चन्द्रवली पांडे, एम्० ए०

राजकवि कालिदास के विलास की तो बात ही और है पर उनका 'दौत्य' भी किसी से कम नहीं है । देखिए भोजराज कहते हैं :—

> "तत्र पदान्यथाकरणं द्विधा प्रकृतितो विभक्तितःच । तत्र प्रकृतितो यथा— असकलहसितत्वात् क्षालितानीव कान्त्या, मुकुलितनयनत्वाद् व्यक्तकर्णोत्पलानि । पिबतु मधुसुगन्धीन्याननानि प्रियाणां, त्वथि विनिहितभारः कुन्तलानामधीर्धः ॥ अत्र त्वयीत्यस्य स्थाने यदा मयीति पठचते तदैतत्प्रार्थनावाक्यमपि अनुमतिवाक्यं भवति"।

> > (सरस्वतीकंठाभरण, द्वितीय परिच्छेद)।

राजा भोज के इस प्रस्तुत अवतरण से प्रसंग का कुछ भी पता नहीं चलता पर इतना व्यक्त हो जाता है कि इसकी 'प्रार्थना' पाठभेद के कारण 'अनुमति' बन गई है। अच्छा, तो यह प्रार्थना थी किसकी ? वही राजा भोज फिर कहते हैं----

"नैयाधिकी यथा—--कालिदासः किं कुन्तलेक्वरः करोतीति विक्रमादित्येन पृष्ट उक्तवान असकलहसितत्वात्...... इदमेवोहयित्वा विक्रमादित्यः प्रत्युवाच—-

पिबति मधुसुगन्धोन्याननानि प्रियाणां, मयि विनिहितभारः कुन्तलानामधीकः ॥ इति ॥"

(ग्रंगारप्रकाश, अष्टम प्रकाश)

भोजराज के जहाँ इस अवतरण से यह अवगत हुआ कि 'कालिंदास' की उक्त 'प्रार्थना' पाठभेद के कारण 'विक्रमादित्य' की 'अनुमति' हो गई वहीं यह अड़चन भी सामने आगई कि वास्तव में मूरु पाठ है क्या ? एक ओर तो भोज 'पिबतू' को ठीक मानते हैं और दूसरी ओर 'पिबति' को। किर बस्तूस्थिति का ठीक पता कैसे हो ?



भाग्यवश यही पद्य राजशेखर के काव्यमीमांसा एवं मंखुक के साहित्यमीमांसा नामक ग्रंथ में भी आया है। राजशेखर 'हरण' पर विचार करते हुए लिखते हैं :----

"पादैकदेशग्रहणमपि पादैकदेशोपलक्षणपरम् । यथा—

असकलहसितत्वात्.....

यथा चोत्तरार्द्<del>ञे---</del>

पिबतु...... (काव्यमीमांसा, एकादशोऽध्यायः)

एवं मंखुक 'नैयायिकी' के सम्बन्ध में कहते हैं :---

"ऊहविपर्ययविपरिणामाध्याहारवाक्यक्षेषय्यवहितकल्पनाविभिरूपकल्पामाना नैयायिकी यथा<del>- का</del>लिदासः किं कुन्तलेक्वरः करोतीति विक्रमादित्येन पृष्ट उक्तवान्----

असकलह सितत्वात्.....

इति । विक्रमादित्यः 'पिबतु मयौत्यूहयित्वा इदमेव पद्यमुत्तरं पपाठ । इयमूहतो नैयायिकी ।'' (साहित्यमीमाँसा, द्वितौम प्रकरण) ।

निदान हम देखते हैं कि राजशेखर तथा मंखुक दोनों ही आचार्य इस बात में एक मत हैं कि वास्तव में कालिदास ने 'पिबति' और 'स्वयि' का प्रयोग किया था किन्तु विकमादिस्य ने उन्हें 'पिवतु' और 'मयि' के रूप में कर लिया। 'त्वयि' और 'मयि' के विषय में तो कोई दिवाद है नहीं। सभी यहाँ एकमत हैं। हाँ, 'पिबति और 'पिबतु' में द्वन्द्व अवस्य है। सो बहुमत तो यही है कि कालिदास ने 'पिबति' कहा और विकमादित्य ने 'पिबतु' के रूप में ग्रहथ किया। होना भी यही था।

'पिबति' और 'पिबतु' पर विचार बाल की खाल निकालने के लिए नहीं प्रत्युत यह दिखाने के हेतु किया जा रहा है कि वस्तुत: कालिंदास का दौत्य कैसा था। कालिंदास किस काम से भेजे गए थे, इसका पता नहीं, पर इतना तो निर्विवाद है कि उनके वापस लौट आने पर उनसे प्रश्न किया जाता है कि कुत्तलेश्वर क्या करते हैं? अब यदि इसका उत्तर यह दिया जा रहा है कि अधरामृत पान करते हैं तो टीक। कारण कि इससे उनके 'वर्त्तमान' का बोध होता है। और यदि 'पिवतु' का प्रयोग करते हैं तो इसका अर्थ यह होता है कि कालिंदास कि सुत्त-स्थिति को स्पष्ट न कर विक्रमादित्य से 'प्रार्थना' करते हैं कि उसे वैसा करने की 'अनुमति' मिले। किन्तु वात ऐसी है नहीं। कालिंदास तो कुन्तलेश्वर के बर्त्तमान को बताते हैं और विक्रमादित्य चट ताड़ लेते हैं कि अब उससे कोई भय नहीं। वह भले ही अथरामृत का पान करता रहे, हम तो उससे कीई बिरोध नहीं रखते। चल्लो, अव तो उसकी चिन्ता दूर हुई, बस उसका विलास अब उसे और आगे वढने न देगा।

परन्तु यह कुन्सलेश्वर है कौन जो विक्रमादित्य को इतना व्यथित कर देता है कि उसकी गति-विधि का पता लगाने के लिए कवि कालिवास को दूत वनकर जाना पड़ता है ? साहित्य अभी इसके सम्बन्ध में मौन है । हाँ, उपलब्ध सामग्री से इतना पता चलता है कि कालिदास ने कुन्सलेश्वर के यहाँ भी कुछ कर दिखाया था । क्षेमेन्द्र कहते हें—-

"अधिकरणौचित्यं यथा कुन्तलेक्वरदौत्ये कालिदासस्य—

इह निवसति मेरुः शेखरः क्ष्माथराणा, इह विनिहितभाराः सागराः सप्तचान्ये । इदमहिपतिभोगस्तम्भविभ्राजमानं, घरणितलमिहैव स्थानमस्मद्विधानाम् ।।

अत्र महाराजदूतोऽपि सामन्तास्थाने स्वप्रभुसमुचितगौरवपूजार्हमासनमनासाद्य कार्यवर्शन भूमावेवोपविष्टः प्रागल्भ्यगाम्भीयेंणैवं बूते, यथास्मद्विधानां वसुधातल एव भुजगपतिभोगस्तम्भः प्राग्भारनिष्कम्ये धरासने स्थानं युक्तं, यस्मादिहैव मेरुरचलचकवर्ती समुपविष्टः, सप्तमहाब्धयक्ष्च, तत्तुल्यतैवास्माकमौचित्यमधिकरणपदसंबद्धमेव ॥"\*

(ओचित्यविचारचर्चा)

\* ध्यान देने की बात है कि यही प्रसंग श्रीबल्लाल कघि के यहां कुछ और ही रूप धारण कर लेता है जिससे किसी को इसकी साधुता में सन्देह हो सकता है। पर वस्तुतः बात ऐसी है नहीं। बल्लाल कवि का घ्यान इतिहास



## श्री चन्द्रवली पांडे

'पूजाईंमासनमनासाद्य' के साथ ही साथ 'पूजाईंमासनमापाद्य' पाठ भी देखने में आया है जिससे कालिदास के साथ कुन्तछेश्वर के व्यवहार में बड़ा अन्तर आ जाता है किन्तु प्रकरण पर विचार करने से प्रथम पाठ ही अधिक संगत सिद्ध हुआ है और विद्वानों ने प्राय: माना भी उसी को साधु है। फलतः मानना पड़ता है कि कुन्तलेश्वर का व्यवहार कालिदास के प्रति शिष्ट न रहा किन्तु कालिदास ने अपनी प्रतिभा के सहारे उससे वह काम लिया कि कुन्तलेश्वर की आंख खुल गई और उन्होंने प्रत्यक्ष देख लिया कि चक्रवर्ती के लक्षण क्या हैं। सारांश यह कि अपनी निपुणता से कालिदास ने उन्हें परास्त कर ऐसा मोह लिया कि फिर कभी उनको उपद्रव की न सूझी और विक्रमादित्य के प्रतिकूल न हुए।

कालिदास के 'कुल्तलेक्वरदौत्यम्' काव्य का पता नहीं, परन्तु उसके दो उपलब्ध पद्यों के आधार पर पुराविदों ने मनमाना प्रासाद खड़ा कर लिया है और इतिहास की कतिपथ गुत्थियों को मुलझाने का पूरा पूरा श्रम भी कर लिया है। प्राय: सभी विद्वानों को इस दौत्य का मधुर फल प्रणय ही दिखाई दिया है और फलतः इसी प्रणय की पूर्ति में मनमाने वर भी ढूंढ़े गए हैं। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य तो हैं ही उनके पुत्र\* कुमारगुप्त तथा पौत्र स्कन्दगुप्त† भी इसी काम में लाए गए हैं

> पर था ही नहीं; उन्हें तो किसी प्रकार कवि, काव्य एवं मर्मज्ञ रसिक का रूप दिखाना था। कहते हैं---"ततः प्रविशति द्वारपालः---"देव! कोऽपि कौपोनावशेषो विद्वान् द्वारि तिष्ठति" इति। राजा----इत्यवोचत्। ततः प्रवेशितः कविरागस्य "स्वस्ति" इत्युक्त्वानुक्त एवोपविष्टः प्राह---इह निवसति मेरुः शेखरो भूधराणाम्। इह हि निहितभाराः सागराः सप्तचैव ॥ इदम् अतूलं अनन्तं भूतलंभूरिभूतः। अभवद्धरणसमर्थं स्थानम् अस्मद्विधानाम् ॥५९॥

> राजा प्राह—"महाकवे ! किं ते नाम ? अभिधत्स्व ।" कविः प्राह—"नामग्रहणं नोचिलं पण्डितानाम् । तणापि वदामो यदि जानासि ।"

> कवि संकेत में अपना परिचय देता है "स च कीड़ाचन्द्रो वशनकिरणाप्रिततनुः" तो कालिदास कहते हैं :--"सखे क्रीड़ाचन्द्र! चिरात् दृष्टोसि। अथ कथम् इँदृशी ते दशा मण्डले मण्डले विराजत्यपि राजनि बहुधनवति" ? (भोजप्रबन्ध, दशम प्रवन्ध)

> उत्तर पर विचार करने की आवश्यकता नहीं। प्रस्तुत प्रकरण से प्रत्यक्ष है कि यहाँ इस पद्य को और ही रूप मिल गया है और इससे काम भी कुछ और ही लिया गया है। कालिदास के 'सखा' 'कीड़ाचन्द्र' का रहस्य क्या है, इसे कौन बताए ? पर इतना तो व्यक्त ही है कि बल्लाल की दृष्टि में इस पद्य का सम्बन्ध कीड़ाचन्द्र ही से है। तो भी यह कहा नहीं जा सकता कि वास्तव में बल्लाल का पक्ष ही ठीक है, क्षेमेन्द्र का नहीं। वस्तु-स्थिति तो यह प्रतीत होती है कि कालिदास के प्रकृत पद्य में ही टीक है, क्षेमेन्द्र पाठ बना लिया गया है और क्रीड़ाचन्द्र को कालिदास का सखा बना दिया गया है। यदि यह ठीक है तो इतिहास के क्षेत्र में इसका कुछ महत्त्व नहीं; यह तो केवल कथि-सभा के योग्य है। और यदि 'क्रीड़ाचन्द्र' में 'चन्द्र' की 'कीड़ा' का संकेत हो तो बात और है।

\* कमारगुप्त के पक्ष में बहमत दिखाई देता है। श्रीबल्लाल कवि का एक पद्य है—

"अष्टौ हाटककोटयस्त्रिनवतिर्मुक्ताफलानां तुलाः । पञ्चाशन्मधुगन्धमत्तमधुपाः क्रोधोद्धताः सिन्धुराः ॥ अक्ष्यानाम् अयुतं प्रपञ्चचतुरं दिव्यांगनानां झतं । दत्तं पाण्डचनृपेण यौतकमिदं वैतालिकायार्घ्यताम् ॥१७०॥" (भोजप्रवन्ध, अष्टात्रिशत्तम प्रबन्ध)

बल्लाल कदि का यह कथन बड़े काम का होता यदि उन्हें इतिहास से कुछ रुचि होती। तो भी सहसा यह कहा नहीं जा सकता कि इसमें इतिहास की गन्ध भी नहीं है। सम्भव है गुप्तकुल की कोई वधू 'पाण्डप्प-नृप' की कन्या रही हो। 'पाण्डचनृप' और 'कुन्तलेश्वर' का विचार होना चाहिए। हमारी समझ में काकुत्स्थ-कन्या से कुमारगुप्त का विवाह मानना भूल है। कुमारगुप्त की वो देवियों का प्रमाण भिलता है। इनमें से 'अनुन्तदेवी' का नाम तो 'भीतरी' की राज-मुद्रा पर अंकित है और 'देवकी' का नाम



और वाकाटक रुद्रसेन भी इससे दूर नहीं रहे हैं। किन्तु सच पूछिये तो इन पद्यों में प्रणय का नाम तक नहीं है, इनमें तो शुद्ध और खरी राजनीति ही बोल रही है। तनिक प्रक्ष और उत्तर-करोति और पिवति-पर ध्यान दीजिए तो पता चले कि 'पिबतु' पर ही इसकी समाप्ति हो जाती है; इसके उपरान्त विक्रमादित्य को किसी विवाह की चिन्ता नहीं रह जाती। यदि कोई विवाह हो जाता है तो बात ही और है। उसका इस दौत्य से सम्बन्ध क्यों जोड़ा जाय ?

हौं, तो 'कुन्तलेश' की चिन्ता में संस्कृत-साहित्य को मथा गया तो उसमें से कृष्ण कवि का यह पद्य निकल आया---

"जलाक्षयस्यान्तरगाढमार्गमलब्धबन्धं गिरि चौर्यवृत्त्या।

लोकेष्वलं कान्तमपूर्वसेतुं, बयन्ध कीत्त्यां सह कुन्तलेशः ॥४॥" (भरतचरित, प्रथम सर्ग)

उधर वाण कवि ने पहले से ही कह रखा था--

"कीर्त्तिः प्रवरसेनस्य प्रयाता कुमुदोञ्ज्वला। सागरस्य परं पारं कपिसेनेव सेतुना ॥१५॥" (हर्षचरित,)

फिर 'सेतुवन्धम्' के रचयिता प्रवरसेन को 'कुन्तलेश' मान लेने में अड़चन क्या थी ? सो भी तब जब उसके टीकाकार महाराज भूपति ूरामदास ने स्पष्ट कर दिया था--

"इह तावन्महाराजप्रवरसेननिमित्तं महाराजाधिराजविकमादित्येनाज्ञप्तो निखिलकविचकचूडामणिः कालिदास-महाज्ञायः सेतुबन्धप्रबन्धनं चिकीर्षुः॥" (रामसेतुप्रदीप, आरम्भ)

अथवा—

"धीराणां काव्यचर्चाचतुरिमविधये विक्रमादित्यवाचा, यं चक्रे कालिवासः कविकुभुदविधुः सेतुनामप्रबन्धम् । तद्व्याख्या सौष्ठवार्थं परिषदि कुरुते रामदासः स एव, प्रथं जल्लालदीन्द्रक्षितिपतिवचसा रामसेतुप्रदीपम् ॥" (वही)

रामदास का प्रस्तुत कथन पुराविदों के बड़े काम का सिद्ध हुआ और उनको 'कुन्तलेश' की खोई हुई कड़ी मिल गई। 'कुन्तलेक्वरदौत्यम्' के 'कुन्तलेश' का पता कृष्णकवि से मिला तो 'सेतुवन्धम्' के रचयिता प्रवरसेन एवं कालिदास तथा विकमादित्य का नाता महाराज रामदास भूपति की कृपा से जुट गया, परन्तु रामदास भूपति के] प्रकृत कथन पर विचार करते समय भूलना न होगा कि उनके सामने सम्प्राट् अकबर विराजमान हैं जिन्हें वे महाराजाधिराज विकमादित्य के रूप

> स्कन्दगुप्त के उसी भीतरी के 'स्तम्भलेख' से अनुमानतः निकाला गया है। जिसका आधार है— 'हत-रिपुरिव कृष्णो देवकीमभ्युपेतः' ॥६॥ इनमें से कौन किसे काकुत्स्थ-कन्या मानता है इसके विवेचन की आवश्यकता नहीं। संक्षेप में स्मरण रखने की बात यह है कि कुमारगुप्त छा वस्वामिनी के पुत्र थे जो रामगुप्त के निधन के उपरान्त चन्द्रगुप्त की 'पत्नी' बनी थी। अस्तु, कुमारगुप्त का जन्म सन् ३८० ई० के पूर्व मानना किसी प्रकार भी संगत नहीं दिखाई देता। यदि यह ठीक है तो सन् ३९० या ३९२ के लगभग उनका यिवाह मानना कुछ ठीक नहीं जेवता। उनके अनुज गो बिन्दगुप्त के विषय में भी यही कहा जा सकता है। (प्रकृत मत के लिए देखिए 'दी मौखरीज, ई० ए० पाइरेस (Pires) मद्रास, १९३४ ई०, बी. जी. पाल को० पृष्ठ ३२-३४)

# समय की गड़बड़ी से ऊखकर 'कदम्बकुल' के यशस्वी लेखक ने 'स्कन्दगुप्त' को ही इस प्रणय के योग्य ठहराया है, किन्तु अनुमान के अतिरिक्त किसी अन्य प्रमाण से काम नहीं लिया है। उन्होंने वाकाटक-बघू अजिक्रता भट्टारिका को भी काकुत्स्य-कन्या मान लिया है जिसके कारण काकुत्स्य का समय बहुत इधर खींच लिया है। उनके तर्क से कुमारगुप्त का जन्म लगभग ३७० ई० के सिंढ होता है, जो किसी प्रकार भी साथु नहीं कहा जा सकता। निदान यह मत तो सर्वथा निर्मूल है। प्रसंगवंश हम यहां इतना और स्पष्ट कह देते हैं कि उनकी कल्पना बहुत कुछ इसी आघार के कारण गिर गई है और फलत: कदम्बकुल का काल बहुत बाद में बैठाया गया है। (देखिए 'दी कदम्बकुल' ज्यार्ज एम० मोरेस (Moraes) बम्बई, पृष्ठ २७)।



## श्री चन्द्रवली पांडे

में पा रहे हैं और अपने आप को निश्चय ही महाकवि कालिदास के रूप में। अतः उनके इस कथन का सहसा यह तिष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता कि प्रवरसेन का तो 'सेतुवन्धम्' से केवल ऊपरी सम्बन्ध है। कारण कि स्वयं रामदास ही फिर कहते हैं---

"अभिनवेन राज्ञा प्रवरसेनेनारब्धा । कालिदासद्वारा तस्यैय कृतिरियमित्याझयः । प्रवरसेनो भोजदेव इति केस्तिन् ।" (प्रथम आझ्वास, ८९ की टीका)

किन्तु ध्यान से देखा जाय तो महाराज रामदास की दृष्टि में प्रवरसेन भोजदेव तो माने जा सकते हैं, परन्तु 'कुन्तलेश' कदापि नहीं। और 'कुन्तलेश' का जो नाता 'कुन्तलेश्वरदौत्यम्' में महाकवि कालिदास अथवा महाराजाधिराज विक्रमादित्य से जुटा है वह सर्वथा उससे भिन्न है जो 'सेतुबन्धम्' में उनमें जुट रहा है। 'सेतुबन्धम्' में तो प्रवरसेन 'अभिनवराजा' के रूप में सामने आते हैं और टीकाकार रामदास की दृष्टि में महाकयि कालिदास के प्रसाद से कवि बन जाते हैं। फिर भला यहाँ कुन्तलेश्वरदीत्यम् का विकट रूप कहाँ है? यहाँ तो सभी पात्रों में स्नेह और सद्भाव हैं; संका और सन्देह नहीं।

'कुत्तलेस्वरदौत्यम्' के 'कुत्तलेस', 'सेतुबन्धम्' के 'कुत्तलेस' (?) हो नहीं सकते। माना कि इष्णकवि ने अपने काव्य में 'सेनुवन्धम्' के रचयिता को 'कुत्तलेस' लिख दिया, पर इसमे यह सिद्ध कैसे हो गया कि उनका यह कथन ही यथा थै हैं। सिनुवन्धम्' के टीकाकार महाराज रामदास ने 'सेनुबन्धम्' के रचयिता 'अभिनव राजा' प्रवरसेन, महाराजाविराज विकमादित्य एवं कालिदास में जो सद्भाव तथा सद्व्यवहार दिखाया है क्या वही सद्भाव और वही सद्व्यवहार किसी को 'कुत्तलेस्वरदौत्यम्' में भी दिखाई देता है? भला 'सेनुबन्धम्' के प्रवरसेन कालिदास की अवहेलना कर सकते हैं और 'सेनुबन्धम्' के 'विकमादित्य' अपने दोहित्र प्रवरसेन के लिए यह कामना कर सकते हैं कि यह सदा विलास में मग्न रहे? 'सेतुबन्धम्' के 'विकमादित्य' अपने दोहित्र प्रवरसेन के लिए यह कामना कर सकते हैं कि यह सदा विलास में मग्न रहे? 'सेतुबन्धम्' के 'विकमादित्य' अपने दोहित्र प्रवरसेन के लिए यह कामना कर सकते हैं कि यह सदा विलास में मग्न रहे? 'सेतुबन्धम्' के 'विकमादित्य' अपने दोहित्र प्रवरसेन के लिए यह कामना कर सकते हैं जि यह सदा विलास में मग्न रहे? 'सेतुबन्धम्' के 'विकमादित्य' अपने दोहित्र प्रवरसेन के लिए यह कामना कर सकते हैं और सोध की उमंग में ऐसी भोली स्थापना कर जाते हैं जो वस्तु-स्थिति अथवा घटनाचक से सदा अनभिज रहती है। उचित तो यह था कि इष्ठण कवि की भूल का पता लगाया जाता और रामदास के भोजदेव पर भी कुछ विचार कर ही 'कुत्तलेश' की खोज की जाती पर प्राय: हुआ यही है कि इष्ठणकवि के सहारे ही प्रवरसेन को कुत्तलेश मान लिया गया है और 'कुत्तलेश्वरदौत्यम्' का सम्बन्ध भी उसी प्रवरसेन से जोड़ दिया गया है। परन्तु यह एक अति प्रसिद्ध और इतिहास-सिद्ध बात है कि सेतुबन्धम् का प्रवरसेन विकमादित्य का इपापात्र क्या सचमुच उनका दौहित्र वाकाटक प्रवरसेन ही है। यह तो खुली बात है कि वाकाटक भोजों पर राज्य करते थे और कुछ अजव नहीं कि इसी कारण प्रवरसेन भी भोजदेव बन गए हो और जनश्रुति के कारण रामदास को लिखना पड़ा हो कि 'प्रवरसेनो भोजदेव इति केचित्।'

प्रवररोन को कुन्तलेश मानने का कोई ठोस आधार नहीं। उपलब्ध सामग्री के आधार पर कौन कह सकता है कि प्रवरसेन का शासन वहाँ या भी ? सच है, 'अजन्ता' के लेख से यह सिद्ध होता है कि प्रवरसेन के पितामह पृथिवीषेण ने कुत्तल को जीत लिया था पर उससे यह सिद्ध कैसे हो जाता कि उसके पौत्र प्रवरसेन का शासन भी कुन्तल पर रहा अथवा 'कुन्तले को जीत लिया था पर उससे यह सिद्ध कैसे हो जाता कि उसके पौत्र प्रवरसेन का शासन भी कुन्तल पर रहा अथवा 'कुन्तले को जीत लिया था पर उससे यह सिद्ध कैसे हो जाता कि उसके पौत्र प्रवरसेन का शासन भी कुन्तल पर रहा अथवा 'कुन्तलेख' बाकाटकों की उपाधि हो हो गई। सच तो यह है कि कुन्तल की कौन कहे और भी अनेक प्रान्त बाकाटक साम्राज्य से निकल गए थे और प्रवरसेन एक सामान्य महाराज के रूप में ही रह गया था। वाकाटक वंश का उदय फिर कहीं हरिषेण के समय में हुआ जिसने फिर कुन्तल को जीत लिया। वाकाटक इतिहास में दो समय ऐसे आते हैं जब कुन्तल उनके राज्य में दिखाई देता है जिनमें से एक तो महाराज प्रवरसेन के पितामह पृथिवीषेण का समय है और दूसरा उन्हींके प्रपौत्र हरिषेण का रागय। हाँ, इसी बीच में एक बात और हो जाती है। वह यह कि प्रवरसेन का पुत्र नरेन्द्रसेन कुन्तल की राजकुमारी अजिझताभट्टारिका से ब्याहा जाता है। सो भी ध्यान रहे कि वह ८ वर्ष की अवस्था में ही सिहासन पर जा विराजा था। निदान प्रवरसेन को कुन्तलेश मानने का कोई आधार कि नहीं। कुन्तलेश का रहस्य आगे आता है और बह तो आपही खुल जायगा।

डाक्टर दिवेशचन्द्र सरकार ने अपनी पुस्तक 'दी सक्सेंसर्स ऑफ सातवाहनाज' में इसे भलीभाँति दिखा दिया है कि किसी बाकाटक ज्ञासक को कभी 'कुत्तलेश' नहीं कहा गया है । उनका यह भी कहना है कि इस प्रकार का



हाँ, तो वाकाटकवंश के साथ ही साथ कुन्तलदेश पर जिस वंश का राज्य चल रहा था वह इतिहास में कदम्बकुल के नाम से स्थात है । इसी वंश के एक शासक के सम्बन्ध में उसके पुत्र का लेख हैं----

"कदम्वानां धर्म्ममहाराजस्य अक्ष्वमेधयाजिनः समराजितविपुर्लैक्ष्वर्यस्य सामन्तराजविक्षेषरत्नस्य नागजानाकम्य-दायानुभूतस्य क्षरदमऌनभस्योदितक्षक्षिसदृज्ञैकातपत्रस्य धर्ममहाराजस्य श्रीकृष्णवर्म्मणः प्रियतनयो देववर्म्मयुवराजः"। (इंडियन एंटीववेरी, भाग ७, पृ० ३३-४)

लेख में श्रीकृष्णवर्म्मा को जो विशेषण दिये गएं हैं उनमें से एक अभी तक अस्पष्ट हैं। पुराबिदों में 'नागजानाकम्य-दायानुभूत' की चर्चा प्रायः होती रहती है और इसका अर्थ भी कुछ न कुछ अपने अनुकूल निकाल लिया जाता है। इसके सम्पादक फ्लीट महोदय को भी यह पाठ साधु तो नहीं जैंचा है फिर भी उन्होंने किसी प्रकार इसका कुछ अर्थ निकाल ही लिया है। उनकी दृष्टि में इसका अर्थ है कि उसने वह 'दाय' भोगा जो नागवंश में किसी को प्राप्त न हुआ। पर इस नागवंश का संकेत क्या ? इसी प्रकार एक दूसरा अर्थ यह निकाला गया है कि उसने नागों को जीतकर\* अपना 'दाय' भोगा। पर सच पूछिए तो उक्त किसी भी दशा में इसका अर्थ नहीं खुलता। कारण कि प्रत्यक्ष ही वही लेख उसे कदम्बकुल का बताता है और अन्यत्र भी कहीं वह नागवंश का नहीं माना गया है। नागवंश कहीं सम्प्राट्-सत्ता का प्रतीक माना गया हो ऐसा भी प्रतीत नहीं होता। हाँ, नागवंश को जीतने का जो अर्थ निकाला जाता है अवक्श्य ही वह कुछ सीधा है, पर उसमें भी, दोष यह आ जाता है कि 'दाय' से उसकी संगत्ति नहीं बैठती। इतिहास में उस समय कोई ऐसा प्रवल नागवंश नहीं दिखाई देता जिसके पराजय का उल्लेख किसी अश्व ही विजय के प्रसंग में किया जाय। निदान मानना पड़ता है कि इस 'नागजाना-क्रम्य' का रहस्य कुछ और ही है।

'नागजानाकम्य' के सम्वन्ध में हमारी धारणा तो यह है। कि वास्तव में इसका शुद्ध पाठ है 'नागजामाकम्य' । अर्थात् हमारी दृष्टि में मूल शब्द 'नागज' नहीं प्रत्युत नागजा है और 'नागजाम्' रूप है, इसका एक वचन द्वितीया का, जिसका अर्थ होगा 'नागजा' को ।

अच्छा, तो यह 'नागजा' है कौन ? निवेदन है उसी महाराज पृथिवीषेण की पुत्रवधू जिसके सम्बन्ध में लिखा गया है-''.....पास्थिवेन्द्रस्य प्रश(शा) स धम्मेंण मेदिनी (म्)। कुन्तलेन्द्र (म्) वि (जित्य) (पृ) थिवी (षेण).....।।८॥'' (अजन्ता का लेख; आ० स० बे० इं० भाग ४, पृष्ठ १२५)

शिथिल प्रयोग चालुक्यों के लिए ही पाया जाता है। इस दृष्टि से विचार करने पर कृष्णकवि की स्थिति स्पष्ट हो जाती है। कृष्णकवि के समय के सम्बन्ध में इतना तो निर्विवाद कहा ज। सकता है कि वे सुबन्धु और बाण के उपरान्त ही हुए। कारण कि उनका स्वयं कहना है—

- "बृहत्कथाकारसुबन्छुवाणाः केषामिवाक्वर्यपदं न ते स्युः । यतः प्रसिद्धैरपि गद्यबन्धैः इल्लोकाननेकान् भुवनेवितेनुः ॥६॥" (भरत चरित, प्रथम सर्ग) ।
- इसके अतिरिक्त स्वयं 'भरतचरित' में ऐसी सामग्री उपलब्ध है जिसके प्रमाण पर उन्हें पाण्डघाधिपति राजसिंह (७४०-६५ ई०) का राजकवि बताया जा। सकता है। इससे भी यही भान होता है कि उनके भ्रम का कारण चालुक्यों का 'कुन्तलेश' होता ही है। डाक्टर सरकार के मत के लिए देखिए उक्त पुस्तक के पृष्ठ २१५-१६ एवं पृष्ठ २५३-४ की पाद टिप्पणियाँ। पुस्तक कलकत्ता विञ्व-विद्यालय से सन् १९३९ ई० में प्रकाधित हुई है।
- \* देखिए 'इंडियन हिस्ट्री कांग्रेस इलाहाबाद' सन् १९३८ ई० की 'प्रोसीडिंग्ज', पृष्ठ ४६। डाक्टर हेमचन्द्र राय-चौधरी ने इस विषय पर अच्छा विचार किया है; परन्तु 'नागजान्' को स्पष्ट नहीं किया है। 'उभय-कुलालंकारभूता' से प्रभावती गुप्ता का तात्पर्य 'वाकाटक' और 'गुप्त' कुल से दिखाई देता है, 'नाग' और 'गुप्त' कुल से नहीं। हमारी समझ में इसका शुद्ध पाठ है 'नागजाम्' जिसका अर्थ है 'प्रभावतीमुप्ताम्'। शेष में हम उक्त विद्वान् से सहमत हैं।



#### श्री चन्द्रवली पांडे

धाकाटक पृथिवीषेण के कुन्तलेन्द्र को जीत लेने का प्रमाण आपके सामने है । अव 'नग़्गजा' की साखी <mark>लीजिए ।</mark> पृथिवीषेण की पुत्रवधू श्रीप्रभावती गुप्ता के दानपत्र में जो उसीके शासन में निकला है, स्पष्ट कहा गया है कि वह नागकुल की कन्या महादेवी कुवेरनागा की सन्तान है—

"वाकाटकललामस्य (क्र)मप्राप्तनृपश्रियः जनन्या युवराजस्य शासनं रिपु शास(न)म्॥" से स्पष्ट है कि उसका युवराज की ओर से 'शासन' भी चलता था। अर्थात् वह स्वयं युवराज के बाल्यकाल में शासन भी करती थी। अब रही उसके 'नागजा' होने की बात। सो उसी 'शासन' से यह भी सिद्ध है कि वह नागजा भी थी। लीजिए उसका कहना है----

"परमभागवतो महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तस्य दुहिता धारणसगोत्रा नागकुलसम्भूतायां श्रीमहादेव्यां कुबेर-नागायामुत्पन्नोभयकुलालंकारभूतात्यन्तभगवद्भक्ता वाकाटकानाँ महाराज श्रीख्द्रसेनस्याग्रमहिषी युवराज श्रीदिवाकर-सेनजननी श्रीप्रभावतीगुप्ता ।" (ए०, इं० भाग १५, पृष्ठ ४१)

श्री प्रभावती गुप्ता के 'नागजा' \* होने में न तो कोई सन्देह ही रहा और न उसके 'कुन्तलेन्द्र' पर अधिकार की कोई शंका ही। उधर श्रीक्रब्णवर्मा भी 'नागजा' को परास्त कर अपना दाय प्राप्त करते हैं। और यदि अब कहना चाहें तो यहाँ तक कह सकते हैं कि वस्तुतः इसी पुत्री-पराभव और श्रीक्रब्णवर्मा के पराक्रम से व्यथित होकर महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त विकमादित्य ने अपने राजदूत कवि कालिदास से पूछा था 'कि कुंतलेस्वरः करोति'; और उधर से अनुकूल उत्तर पाकर कहा था—'पिवतु।'

कहने को कह तो दिया पर विश्वास नहीं होता कि प्रचलित इतिहास के आवार पर यह विचार साधु भी समझा जा सकता है। उधर न जाने कितने इतिहास-प्रेमी एक स्वर से बोल रहे हैं कि 'यह तो इतिहास नहीं, कोरी उड़ान है। भला कभी कृष्णवर्मा प्रभावतीगुप्ता वा चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का समकालीन हो सकता है?' निवेदन है, रंचक धीर धरें और देखें कि उभयकुल का इतिहास क्या बोलता है। कदम्बकुल का अभिमान है---

> "गुप्तादिर्पाथिवकुलाम्बुरुहस्थलानि, स्नेहादरप्रणयसम्भवकेसराणि । श्रीमन्त्यनेकनृपषट्पदसेवतानि योऽवोध्यद्दुहितृदीधिक्षिभिः नृपार्कः ॥"

(तालगुन्द का लेख, ए०) कर्नाटिका भाग ७, शिकारपुर १७६)

पुराविदों को 'छोटे मुंह' की 'बड़ी बात' खली तो अवश्य है पर उन्होंने किसी प्रकार इसका समाधान कर ही लिया है और काकुत्स्थवर्मा की पुत्री के गुप्तपति को मनमाना नाम दिया है । परन्तु इसके लिए भी कहीं अधिक भटकने की आवश्यकता नहीं है । 'व्याघपराकम' समुद्रगुप्त के विवाह की बात प्रकट नहीं पर इतना तो विदित ही है कि—

"(—) स्य पौरुषपराकमदत्तशुल्का, हस्त्यझ्वरत्नधनधान्यसमृद्धियुक्ता।

(---) गृहेषु मुदिताबहुपुत्रपौत्र-संकामणी कुलवधूः व्रसिनी निविष्टा ॥५॥"(का० इ० इ० भाग ३, नं० २) एरण के शिलालेख में जो 'पौरुषपराक्रमदत्तशुल्का' एवं 'हस्त्यश्वरत्नधनधान्यसमृद्धियुक्ता' का उल्लेख है उस पर विवेक की आँख डालें तो पता चले कि इसका भी कुछ रहस्य है। यह एरण का शिलालेख आज भी साखी भर रहा है कि

રશ્ર

<sup>\*</sup> इस प्रकार के मातृकुल के व्यवहार के लिए देखिए डाक्टर सरकार की उक्त पुस्तक की पृष्ठ २२७ की पाद-टिप्पणी। डाक्टर सरकार ने जो प्रमाण जुटाए हैं उनसे यह तो प्रकट हो जाता है कि मातृकुल के नाम से भी सन्तान का उल्लेख हो जाता है, पर उससे यह निष्कर्थ नहीं निकाला जा सकता कि चोलदेश पर कदम्ब-शासन था ही नहीं। हमारी धारणा तो यह है कि जो शान्तिवर्मा को 'तालगुन्द' के लेख में 'पट्टत्रयार्पण विराजितचारुमूर्त्ति' कहा गया है उसका संकेत है कि पाण्डध, चोल और केरल का शासन उसे मिला था। पुराणों में इनका उल्लेख 'त्रैराज्य' के रूप में प्रायः पाया जाता है। देखिए डाक्टर जायसवाल की 'हिस्ट्री ऑफ इंडिया' का पृष्ठ १२९: प्रकाशक मोतीलाल बनारसीवास, ज़नू १९३२ ई०।



तालगुन्द का लेख सच बोल रहा है । समुद्रगुप्त ने प्रणय में सचमुच अपनी धर्मपत्नी को 'पौरुष' और 'पराकम' के अतिरिक्त और कुछ नहीं दिया और उधर से जो कुछ मिला वह उसके गौरव और आनन्द का कारण बना । तो क्या यह प्रणय एरण् के संग्राम का परिणाम था ।

समुद्रगुप्त के सम्वन्ध में जो यह कहा जाता है कि उसको उसके पिता ने युवराज बना दिया था, सो वह भी कुछ ठोस नहीं जैंचता। हरिषेण ने उसके विषय में जो कुछ लिखा है उससे तो यह सिद्ध नहीं होता। नहीं, हमारा कहना तो यहाँ तक है कि वह इस प्रचलित धारणा के प्रतिकूल भी है। लीजिए वह प्रमाण है---

> "आर्यो हीत्युपगुह्च भावपिशुनैहरूणितं रोमभिः, सभ्येषूच्छ्वसितेषु तुत्यकुल्जम्लानाननोद्वीक्षितः । स्नेहव्यालुलितेन बाष्यपुरुणा तत्वेक्षिणा चक्षुषा, यः पित्राभिहितो निरीक्ष्यनिष्ठिलां पाह्घेवमुर्वीमिति ॥४॥"

## (समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति)

"तुल्यकुलज" का अर्थ 'सहोदर' करना कहाँ तक ठीक है और 'पाह्येवमुर्वीमिति' में 'एवं' का संकेत क्या है आदि बातों पर पूरा विचार होना चाहिए । 'आयों हि' भी कुछ कम महत्त्व का पद नहीं है । उधर 'कौमुदीमहोत्सव' † नाटक पुकार कर कह रहा है और कह रहा है सम्भवतः समुद्रगुप्त के पिता चन्द्रगुप्त के विषय में ही––

#### "प्रकटितवर्णाश्रमपथमुन्मू लितचण्डसेनराजकुलम्" ॥१॥ पंचम अंक ॥

अतएव हमारा कहना है कि समुद्रगुप्त को राज्य भी 'पौष्ष' और 'पराक्रम' के बल से मिला था और बाला भी । 'एरण' के शिलालेख में जो 'पौष्षपराक्रमदत्तज्ञुल्का' कहा गया है उसका भेद भी यही है ।

अच्छा, तो एक बार फिर प्रयाग-प्रशस्ति को लीजिए और देखिए तो सही कि वहाँ भी इस प्रणय का कोई सूत्र मिलता है वा नहीं। हरिषेण कहते हैं—

"कौसलकमहेन्द्र माहाकान्तारकव्याघराज कौरालकमण्टराज पैष्टपुरकमहेन्द्र गिरि कौट्टूरकस्वामिदत्तेरण्डपल्लकदमन काञ्चेयक विष्णुगोपावमुक्तकनीलराज वैभेयकहस्तिवर्म्मपालक्षकोग्रसेन दैवराष्ट्रककुबेरकौस्थलपुरकधनञ्जयप्रभृति सर्व-दक्षिणापथराजग्रहणमोक्षानुग्रहजनितप्रतापोन्मिश्रमहाभागस्य ।"

हरिपेण के 'सर्वदक्षिणापथराजग्रहणमोक्षानुग्रह्' का अर्थ चाहे जो लगाया जाय पर इतना तो स्पष्ट ही है कि उग्होंने 'सर्वदक्षिणापथ' का उल्लेख किया है और साथ ही 'ग्रहण', 'गोक्ष' एवं 'अनुग्रह' का नाम भी लिया है। फिर समझ में नहीं आता कि वयों हमारे इतिहासप्रेमी पंडित इस 'सर्व' की उपेक्षा कर 'दक्षिणापथ' के एक विशिष्ट खण्ड (पक्ष्चिमी धाट) को

- \* एरण का लेख है तो अधूरा पर जो कुछ बचा है वह समुद्रगुप्त के जीवन का द्वार हैं। उसे स्वयं समुद्रगुप्त का लेख मानना मूल है। उसमें 'बभूव', 'अभूत्' आदि क्रियाओं का प्रयोग कुछ योंही नहीं कर दिया गया है। उनका निर्देश है कि समुद्रगुप्त दिवंगत हो गए हैं। स्थिति तो यह है परन्तु झत्रु आज भी 'स्वप्नान्तरेष्वपि विचिन्त्य परित्रसन्ति ॥६॥' यही नहीं मग्दिर पर जो 'झ्मझान दृश्य' अंकित है वह भी इसी तथ्य का द्योतक है। कहाँ तक कहें, हमें तो इस लेख में समुद्रगुप्त का पूरा जीवन दिखाई देता है और हम इसे उसके जीवन का सूत्रधार समझते हैं। हमारी समझ में यह उसके उपरत हो जाने पर ही लिखा गया, उसके जीवन में कदापि नहीं।
- † 'कौमुदीमहोत्सव' नाटक का प्रकाशन 'ज॰ ऑ॰ हि॰ रि॰ सो॰' भाग २ और ३ में हुआ है। 'नाटक' में कुछ ऐसी बातें हैं जिनसे कालिदास का पूरा साम्य दिखाई देता है। उसका रचनाकाल अभी तक सन्यिग्ध ही है पर उसकी 'वस्तु' को प्रमाण माना जाता है। उसके प्रमाण से यही सिद्ध होता है कि महाराज चन्द्रगुप्त का राज्य नष्ट हो चुका था और उन्हें अपने पराक्षम से ही फिर उसे प्राप्त करना पड़ा था। इसके विषय में देखिए डॉ॰ जायसवालजी के उक्त इतिहास का पृष्ठ ८० विशेषतः।

રર્શ્વ



#### श्री चन्द्रबली पांडे

छोड़ जाते हैं और 'ग्रहण' एवं 'मोक्ष' की भाँति ही 'अनुग्रह' को भी स्वतंत्र रूप में क्यों नहीं लेते। क्या ऐसा करने से प्रशस्ति की पॉक्तियाँ आपही बोल नहीं उठतीं ?

पुराविदों ने प्रायः मानसा लिया है कि 'रघुवंश' में रघु का जो दिग्विजय है वह वास्तव में समुद्रगुप्त की दिग्विजय पर ही आश्रित है । अतः कुछ इस पर भी विचार होना चाहिए । कालिदास कहते हैं----

> "गृहीतप्रतिमुक्तस्य सघर्मविजयी नृषः। श्रियं महेन्द्रनाथस्य जहार न तु मेदिनीम् ॥४३॥ ततो वेलातटेनैव फलवत्पूगमालिना । अगस्त्याचरितामाक्तामनाक्तास्य जयो ययौ ॥४४॥ स संन्यपरिभोग्रेण गजदानसुगन्धिना । कावेरीं सरितां पत्युः इंकनीयाभिवाकरोत् ॥४५॥ बलैरध्य वितास्तस्य विजिगीषोर्गताध्वनः । भारीचोव्भ्रान्तहारीता मलयाद्रेरपत्यकाः ॥४६॥ ससञ्जूरझ्वक्षुण्णानामेलानामुत्पतिष्णवः । तुल्यगन्धिषु मत्तेभकटेषु फलरेणवः ॥४७॥ भोगिवेष्टनमार्गेधु चन्दनानां समर्पितम् । नालसत्करिणां प्रैवं त्रिपदीछेदिनामपि ॥४८॥ दिशि मन्दायते तेजो दक्षिणस्यां रवेरपि । तस्यामेव रघोः पाण्डघाः प्रतापं न विषेहिरे ॥४९॥ ताम्रयर्णीसमेतस्य मुक्तासारं महोदघेः । ते निपत्य ददुस्तस्मै यशः स्वमिव संचितम् ॥५०॥ स निर्वित्रय यथाकामं तटेष्वालीनचन्दनौ । स्तनाविव दिशस्तस्याः शैलौ मलयदर्दुरौ ॥५१॥ असहचविक्रमः सह्यं दूरात्मुक्तमुदन्यता । नितम्बमिव मेदिन्याः स्ररतांकुकमलंघयत् ॥५२॥ तस्यानीकैविसर्पद्भिरपरान्तजयोद्यतैः । रामास्त्रोत्सारितोऽप्यासीत्सट्घरूग्न इवार्णयः ॥५३॥ भयोत्सुब्टविभुषाणां तेन केरलयोषिताम् । अलकेषु चमूरेणुञ्चूर्णप्रतिनिधीकृतः ॥५४॥ मुरलामास्तोद्धूतमगमत्कैतकं रजः । तद्योधवारबाणानामयत्नपटवासताम् ॥५५॥ अभ्यभूयत वाहानां चरतां गात्रसिञ्जितैः । वर्मभिः पवनोद्धूतराजतालीवनध्वनिः ॥५६॥ खर्जूरीस्कन्धनद्वानां मदोद्गारसुगन्धिषु । कटेषु करिणां पेतुः पुन्नागेभ्यः झिलीमुखाः ॥५७॥ अवकाशं किलोदन्वरान्रामायाभ्यभितोददौ । अपराग्तमहीपालव्याजेनरधये करम् ॥५८॥ मत्तेभरदनोत्कीर्णव्यक्तविक्रमलक्षणम् । त्रिकूटमेव तत्रोच्चैर्जयस्तम्भं चकार सः ॥५९॥ पारसीकांस्ततो जेतुं प्रतस्थे स्थलवर्त्मना । इन्द्रियाख्यानिव रिपुंस्तत्त्वज्ञानेन संयमी ॥६०॥" (बतुर्थ सर्ग)

कालिदास के 'संयमी' रघु के इस विलास को सामने रखते हुए हरिषेण की रचना (प्रयाग-प्रशस्ति) पर ध्यान दें और कृपया मूल न जाएँ कि कालिदास दक्षिणापथ के उसी खण्ड का वर्णन कर रहे हैं जिसे प्रयाग-प्रशस्ति में छोड़ दिया गया है अथवा जिसका संकेत 'प्रभूति' और 'अनुग्रह' के द्वारा कर दिया गया है। सच है, हमें तो सावन के अन्धे की माँति कालिदास में इतिहास ही दिखाई दे रहा है; पर आप तो सच कहें कि आपको कालिदास की इस रसिकता में क्या दिखाई दे रहा है ? क्या आप इतिहास का सहारा लेकर इससे दूर भाग सकते हैं ? हम तो नहीं समझते कि क्यों नहीं इसमें भी समुद्रगुप्त का इतिहास देखा जाय और उनकी धर्मपत्नी दत्तदेवी को काकुत्स्थ-कन्या समझ लिया जाय ? कालिदास और हरिषेण की साखी है तो इसी पक्ष में, वैसे पुराविदों की शोध जाने। तनिक 'मल्यदर्दुरौ', 'सह्च' आदि से पूछ देखिए तो पता चले कि कालिदास ने उनसे कौनसा काम लिया है और वस्तुतः उन्हें किस भोग्या का अंग बनाया है। कालिदास की उक्त बिहार-भूमि के शासक के बारे में उसी के औरस तनय का लेख है—

> "ज्यायोभिस्सह विग्नहोथिषु दया सम्यक् प्रजापालनम् । बीनाभ्युद्धरणं प्रधान वसुभिः मुख्यद्विजाभ्यर्हणम् । यस्थैतत्कुलभूषणस्य नृपतेः प्रज्ञोत्तरं भूषणम् । भूषालः खन्नु मेनिरे सुरसुखं काकुस्थमत्राग्रतम् ॥ धर्माकान्ता इव मृगगणा वृक्षराजं प्रवित्वय, छायासेवामुदितमनसो निवृत्तं प्राप्नुवन्ति । तद्वज्ज्याये विहतगतयो बान्धवास्सानुबन्धाः, प्रापुर्व्वार्माव्यथितमनसो यस्यभूमि प्रविद्य ॥ नानाविधद्रविणसारसमुच्चयेषु, मत्तद्वियेन्द्रमदवासितगोपुरेषु । संगीतवल्गुनिनदेषु गृहेषु यस्य, लक्ष्म्यंगना दृतमती सुचिर्त्वरेमे ॥" (तालगुन्द का लेख)

> > રૂશ્પ



तो क्या यह इसी लक्ष्मी का प्रसाद था कि 'महादेवी दत्तदेवी' 'हस्त्यश्वरत्नधनधान्यसमृद्धियुक्ता' थीं ! अच्छा म सही । पर इस शासक से तो समुद्रगुप्त का घोर संघर्ष हो नहीं सकता । क्योंकि इसका शील है ----

"यन्दैवसंपन्नमदीनचेष्टं शक्तित्रयोपेतमथासनस्थं, शेर्षर्गुणैः पंचभिरप्यसाध्यास्सामंतचुडामणयः प्रणेमुहः ॥" (वही)

सारांश यह कि सभी प्रकार से हमें यही साधु दिखाई देता है कि काकुत्स्थवर्मा की दुहिता दत्तदेवी थी जिसका विवाह समुद्रगुप्त से हुआ था और जिसने हरिषेण के शब्दों में कदम्बकुल पर 'अनुग्रह' किया था। यह इसी 'दान' और इसी 'अनुग्रह' का परिणाम था कि 'सर्वदक्षिणापथ' की विजय में उक्त राज्य तथा शासक का उल्लेख नहीं हुआ और कालिदास ने भी उसकी भूमि को रघु की विहार-भूमि के रूप में देखा।

काकुत्स्थवर्मा का समृद्ध शासन कितनी भूमि पर फैला था इसका यथातथ्य बोध होने का कोई साधन उपलब्ध नहीं है फिर भी अटकल से इतना तो कहा ही जा सकता है कि वह उतना तो अवश्य ही था जितना कि बंध-परम्परा अथवा उत्तरा-धिकार में मिला था। इसमें तो सन्देह नहीं कि अग्नज रघुवर्मा के शासन में युवराज कागुत्स्थवर्मा को भी स्वराज्य-रक्षा के हेतु घोर संग्राम करना पड़ा था और यह इसी संग्राम का परिणाम था कि कदम्बकुल का शासन वना रहा। रघु के तुमुल संघर्षों का उल्लेख प्रायः किया गया है और फलतः यहाँ तक कहा गया है कि—–

"रघुपाथिवः पृथुश्री पृथुरिव पृथ्वीं प्रसह्ययोऽरीनकृत पराक्रमतः स्ववंशभोज्याम् ।" (तालगुन्द का लेख)

कह तो नहीं सकते, पर अनुमान यही कहता है कि यह संघर्ष वाकाटक प्रवीर सम्राट् प्रवरसेन के पराक्रम का प्रतिफल था। मयूरशर्मा के एक लेख के आधार पर कदम्ब-राज्य 'पारियात्रिक' से 'पुणाट' तक माना जा सकता है—

"कदंबाणं मयूरशम्मणा विणिम्मि अं। तटाकं दूभ त्रेकूट आभीर पल्लव पारियात्रिक सकस्याण सधिन्दक पुणाट मोकरिणा।" (चन्द्रबल्ली का लेख, मै० आ० रि० १९३०)

इनमें से 'त्रिकूट' का वर्णन तो कालिदास के 'रघुवंश' में है और रघु ने वहाँ 'जयस्तम्भ' भी गाड़ दिया है और यदि 9ुराणों का 'कनक' कदम्वकुल का कंगवर्मा है तो इस राज्य का विस्तार है—

"स्त्रीराज्यत्रैराज्यसूषिकजनपदान् कनकाह्वयः भोक्ष्यति ।" (विष्णुपुराण)

अब यदि स्व॰ डॉक्टर जायसवाल का यह मत साधु है कि इसमें स्त्रीराज्य तो कुन्तल का वाचक है और प्रैराज्य– 'चोलपांडचकेरलधरणीधरत्रय' का तो कालिवास का उक्त विहार-वर्णन और भी सटीक उतरता है और यह सर्वथा सिद्ध कर देता है कि हो न हो यही समुद्रगुप्त का 'श्वसुरपुरनिवास' है। तो क्या शान्तिवर्मा के ''पट्टत्रयार्गणविराजितचारुमूत्तें:'' के 'पट्टत्रय' का भी यही 'त्रैराज्य' अर्थ है ? यदि यह ठीक हुआ तो कालिवास का उक्त विहार-वर्णन तो और भी खरा उत्तरा। परन्तु इसकी सम्भावना लोगों को कुछ कम दिखाई देती है। श्रीशान्तिवर्मा 'पल्लवेन्द्र' का कुछ विशेष ध्यान रखते हैं। इसका भी तो कुछ कारण<sub>क्र</sub> होना चाहिए।

\* काकुत्स्थवर्मा के उपरान्त उनके बंश में जो द्वन्द्व चला उसका थोड़ा-बहुत पता इतिहास से चल चुका है। विवाद अब इस बात का है कि वास्तव में यह विच्छेद हुआ कब। अब तक प्रायः यही मान्य रहा है कि झान्तिवर्मा के निधन पर ही यह घटना घटी। यहाँ तक कि 'कदम्बकुल' में भी यही धारणा पुष्ट हुई। परन्तु इधर डॉ० सरकार ने इसे असाधु ठहरा दिया है। उनके मत में काकुत्स्थवर्मा के अनन्तर ही यह द्वन्द्व छिड़ा। इसमें तो सन्देह नहीं कि इस द्वन्द्व में अनुज श्रीकृष्णवर्मा ही विजयी रहे। पर साथ ही यह द्वन्द्व छिड़ा। इसमें तो सन्देह नहीं कि इस द्वन्द्व में अनुज श्रीकृष्णवर्मा ही विजयी रहे। पर साथ ही यह प्रास्क बन रहे। 'तालगुन्द' के लेख में जो शिथिलता दिखाई देती है उसका कारण भी यही है। श्री० हेरस महोदय ने अपने एक लेख में इस त्रुटि पर विचार किया है जो विशेषरूप से विचारणीय है। देखिए 'ऑल इंडिया ओ० कां०, सन् १९३३ पृष्ठ ५३९।

**ર્**ર્રેદ્



### श्री चन्द्रबली पांडे

श्री सान्तियर्मा श्रीकाकृत्स्थ के ज्येष्ठ पुत्र थे और इसीसे इतिहास में उनके उत्तराधिकारी भी प्रसिद्ध हो गए। किन्तु सूक्ष्म दृष्टि से देखा जाय तो प्रमाण इसके प्रतिकूल प्राप्त होते हैं, उनके तनय श्रीमृगेशवर्मा का लेख है---

"श्रीज्ञान्तिवरवर्म्मति राजा राजीवलोचनः । खलेव वनिताकृष्टा येन लक्ष्मीड्विषद्गुहात् ॥"

(इंडियन ऍटी०, भाग ६, १७४ २४)

'द्विपद्गृहात्' का प्रयोग विशेष रूप से विचारणीय है। इसका सीधा संकेत है द्वेषी कृष्णवर्मा के घर से। वात यह है कि काकुत्स्थवर्मा के आँख मूंदते ही उनके शासन पर पराकमी कृष्णवर्मा की दृष्टि पड़ी और उसने उनके राज्य को अपने बड़े भाई से छीन लिया। कृष्णवर्मा वड़ा प्रतापी शासक निकला और अख्यमेधयाजी तक हो गया। उसका अन्त किस प्रकार हुआ इसका कहीं कोई उल्लेख नहीं, हाँ, शिवनंदिवर्मा के एक लेख से इतना अवश्य पाया जाता है कि किसी संग्राम में उसकी हार (मृत्यु?) हुई।

शिवनंदिवर्मा "स्वदेशस्यक्षये नणक्कासपल्लवराजकृष्णवर्मराजयोः समरे तुमुलिने प्रवृत्ते कृष्यमंराजसैन्धक्षाने प्रशमितहृदयः संकलित संकल्पः कृतदर्भ शयनः.....इन्द्रलोकमुख्मकामयत ।" (एपि० कर्नाटिका भाग ११, पृ० १६)

'कुष्णवर्भराजसैन्यभग्ने' की व्याप्ति कहाँ तक जा सकती है इसका निर्णय तो होने से रहा पर पूरे प्रसंग पर ध्यान देने और शिवतंदिवर्मा के प्राणतिसर्जन पर विचार करने से व्यक्त तो यही होता है कि वस्तुतः कृष्णवर्मा भी इसी तुमुल-समर में वीरगति को प्राप्त हो गए। तो क्या यह विक्रमादित्य के 'पिवतु' का दुःखद दुष्परिणाम और सान्तिवर्मा के किसी काण्ड का कुफल था ? अथवा कुछ और ? जो हो, इतना तो प्रत्यक्ष है कि कुष्णवर्मा का ज्येष्ठतनय श्रीविष्णुवर्मा श्रीकान्तिवर्मा के अघीन है । देखिए—

अस्तु, उपित तो यही प्रतीत होता है कि शान्तिवर्मा ने कृष्णवर्मा के उपरान्त ही शासन-सूत्र हाथ में ठिया और इसी कारण मृग्रेशवर्मा ने भी 'द्विषद्गृहात्' का प्रयोग किया। 'अनुझाप्य' विशेष विचारणीय है।

अश्यमेधी कृष्णवर्मा का जो वृत्त हाथ लगा है उसके आधार पर किसी को यह मानने में कोई थड़चन नहीं हो सकती कि वास्तव में वही कालिदास का 'कुत्तलेश्वर' है। 'कुन्तलेश्वरदौत्यम्' का जो अंश अभी तक प्रकास में आया है वह किसी विवाह का द्योतक तो है नहीं, फिर उसका नाता किसी प्रणय से क्यों जोड़ा जाय ? उसमें से तो खरी राजनीति झाँक रही है।

समुद्रगुप्त के स्वर्गस्य होते ही गुप्त-साम्प्राज्य पर जो विपदा पड़ी उसकी झलक (विसाखदत्त के 'देवीचन्द्रगुप्तम्'\* में) आज भी विद्वानों को व्यथित कर देती हैं। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने किस परिस्थिति में किस ढब से उसे संभाठा तथा उसे और भी उजागर कर दिया है, यह तो विषय के बाहर की बात है। परन्तु साहित्य इस बात का साक्षी है कि उसमें कालिदास का योग भी कुछ कम नहीं है। कुस्तलेक्वर में दर्प की कमी न थी। प्रभुता भी पैर तोड़कर वहीं बैठी थी। ऐसी स्थिति में यदि कालिदास अपनी सजग सूझ से काम न लेते और कुन्तलेक्वर की अवहेलना से उवल पड़ते तो चन्द्रगुप्त को रणभूमि में उतरना अनिवार्य हो जाता, किन्तु कान्तदर्शी कवि कालिदास ने वातों में कुन्तलेक्वर को वह झाड़ बताई कि उनकी आँख खुल गई और वे चंद्र विक्रमादित्य के मित्र बन गए। विक्रमादित्य ने भी उन्हें छेड़ना ठीक न समझा।

\* साहित्य-शास्त्र के विवेचन में यत्र-तत्र इसके अवतरण दिखाई देते हैं। पूरा ग्रंथ अभी तक देखने में नहीं आया। इसके विषय में हमने अन्यत्र विचार किया है जो अलग प्रकाशित होगा।

ર્શ્છ



काकुरस्थवर्मा को समुद्रगुप्त एवं क्रष्णवर्मी को चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का समकालीन मानना मनमाना नहीं प्रत्युत प्रमाण पर अवलम्बित है । काकुत्स्थवर्मा के एक 'संवत्' पर बड़ा विवाद है । कहते हैं---

"कदम्बानाम् युवराजः श्रीकाकुस्थवर्म्मा स्ववैजयिके अधीतितमे संयत्सरे भगवतामर्हताम्......खेटग्रामे वदोवरक्षेत्र (म्)......दत्तवा (न्) ।" (हल्सी का दानपत्र इं० ऍटि०, भाग ६, पृष्ठ २३)

'स्ववैजयिके' पद का प्रयोग मृगेशवर्मा\* ने भी किया है । किन्तु वहाँ उसका अर्थ निक्च्य ही 'स्वराज्ये' है । परन्तु यहाँ 'स्ववैजयिके' का अर्थ 'स्वराज्ये' हो नहीं सकता क्योंकि अभी तो काकुत्स्थवर्मा युवराजमात्र हैं । और सो भी प्रश्न है ८० वर्ष का । निदान मानना पड़ता है कि इसका संकेत कुछ और ही है ।

'स्ववैजयिके' का अर्थ उक्षणाव्यापार से लिया जा सकता है कदम्बकुल के बैजयिके। परन्तु यहाँ बाधा यह उपस्थित हो जाती है कि कदम्बकुल का अपना कोई संवत् नहीं दिखाई देता। फलतः कुछ विद्वानों ने अपने विचारों में संगति बैठाने के निमित्त इसका संकेत मान लिया है गुप्त संवत् । जहाँ उन्होंने गुप्त संवत् (३२० ई०) में ८० जोड़ा कि उन्हे ४०० ई० का अभीष्ट गुप्तकाल मिल गया और काकुत्स्थवर्मा चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का समकालीन हो गया। कहना न होगा कि इस इष्टसिद्धि के लोभ के अतिरिक्त इस स्थापना में और कोई सार नहीं है। काकुत्स्थवर्मा के अतिरिक्त और किसने इस बंध में गुप्त-संवत् का प्रयोग किया है ? और युवराज काकुत्स्थ भी उसका प्रयोग क्यों करने लगा ? नहीं, ऐसा हो नहीं सकता। पक्की बात तो यही है कि वस्तुतः यह कदम्बकुल को स्थापना का संवत् है। मयूरशम्भी से इसका वही लगाव है जो गुप्त संवत् का चन्द्रगुप्त से है।

अच्छा, तो इस 'स्ववैजयिके अशीतितमे संवत्सरे' का संकेत हुआ कदम्बकुल के ८०वें वर्ष में। पर कदम्बकुल की स्थापना† का समय है क्या ? आइए, इसकी भी थोड़ी छानबीन कर ली जाय।

- \* देखिए ''श्रीविजयपलाशिकायाम् यापनि (नी) यनिर्ग्रन्थकूर्च्चकानाम् स्ववैजयिके अख्मे वैद्याखे संवत्सरे कार्त्तिकपौर्ण्णमास्याम्" (इं० ऍ० भाग ७ पृष्ठ २४) यहौं 'स्ववैजयिके' का अर्थ है अपने राज्य में, क्योंकि 'आत्मनः राज्यस्य तृतीयेवर्षे पौषे संवत्सरे कार्त्तिकमासबहुल्पक्षे दक्षम्याम् तिथौ उत्तराभाद्रपवे नक्षत्रे' का प्रयोग उन्होंने अन्यत्र भी किया है।
- एक बात और। इसी तिथि के आधार पर यह निष्कर्ष निकाला गया है कि या तो मृगेशवर्मा ४३४-५ ई० में राजा हुआ या ४६९-७० में। कहने की बात नहीं कि प्रचलित धारणा के दबाव के कारण उक्त डा० सरकार ने भी दूसरी तिथि को ही ठीक माना है; परन्तु हमारी दृष्टि में इसकी पहली तिथि ही ठीक ठहरती है। हम पहले दिखा चुके हैं कि वास्तव में कृष्णवर्मा चन्द्रगुप्त का साथी था और सम्भवतः मरा भी उसके सामने ही था। उसके उपरान्त एक ओर तो शान्तिवर्मा का सिक्षा जमा और दूसरी ओर उन्होंकी अधीनता में उसका आत्मज बैठा। शान्तिवर्मा के निधन पर फिर संग्राम छिड़ा पर मृगेश विजयी रहा। इस प्रकार ४३४-५ का राजगद्दी का समय ठीक बठा।
- † श्रीमयूरधर्मा की तिथि के विषय में बड़ा मतभेद है । 'मलवल्ली' के एक लेख के बारे में विद्वानों में बड़ा विवाद है । लेख की भाषा भी विलक्षण है---
- इस लेख में दी गई तिथि को एक महानुभाव ने बुधवार, २० सितम्बर सन् २४३ ई० सिद्ध किया है और दाता को शिवस्कन्दवर्मी माना है । पर कुछ लोगों की घारणा है कि यह मयूरदार्मा का ही लेख है । कदंबाणं राजा



#### श्री चन्द्रबली पांडे

कहा गया है कि कदम्बकुल के एक सज्जन मयूरदाम्मी अपने गुरु वीरशम्मी के साथ पल्लवेन्द्रपुरी की घटिका में प्रयचन में पारंगत होने के विचार से गए। दंवयोग से एक 'अरवसंस्थ' में ऐसा कलह उत्पन्न हो गया कि उनका ब्रह्म बल परास्त हो गया और क्षात्रधर्म की जीत हुई। फिर क्या था, उन्हें भी शास्त्र छोड़कर शस्त्र की सूझी और इसके फलस्वरूप धीरे धीरे एक राज्य की स्थापना भी हो गई। अब अधिकांश विद्वान् \* इस पक्ष के हो चले हैं कि 'तत्र पल्लवाश्वसंस्थेन कलहेत' का अर्थ यह है कि यह कलह 'अरवसंस्थ' अर्थात् 'अरवमेध' में उत्पन्न हुआ था। जो यह ठीक है, और इसके ठीक होने में तनिक सन्देह भी नहीं है, तो इसका आशय स्पष्ट है कि यह घटना किसी पल्लवाश्वसेध में घटी। सौभाग्य से हमारे हाथ में एक ऐसा लेख है जो सारी स्थिति को स्वतः स्पष्ट कर देता है और किसी विवाद के लिए कोई विशेष स्थान भी नहीं छोड़ता। ध्यान से देखिए तो सही—

> "अञोकबर्म्मादिष् देवभूयं गते (षु दंश्ये) ब्वथ पार्थियवेषु। वंशस्य चूडामणिराविरासीद्भत्तें स्विराया इव कालभत्तां ॥५॥ तत्सुतादजनि चूतपल्लवाद्वीरकूच्चं इति विश्रुताह्वयः। यः फणोन्द्रमुतया सहाग्रहीद्राजचिन्हमखिलं यशोधनः॥६॥ अन्ववायनभञ्चन्द्र [:] स्कन्दशिष्यस्ततोभवत्वि—-(द्वि) जानां घटिकां राझस्सत्यसेनात्जहार यः ॥७॥ गृहीतकाञ्चीनगरस्ततोभूत्कुमारविष्णुस्समरेषु जि [ष्णुः]। मर्त्ता भुचोभूदय बुद्धवम्मा [म्र्मा] यञ्चोलसैन्यार्ण्णवचाडवागिनः ॥८॥ सविष्णुगोपे च नरेन्द्रवृन्दे गते ततोजायत नन्दिषम्मां। अनुग्रहाद्येन पिनाकपाणेः प्रनर्तितो दृष्टिविषः फणीन्द्र ॥८९॥" (सा०इं०, इं. भाग २ खंड ५, पृ. ५०८)

'वेलूसलैयम्' के इस लेख से इतना तो प्रकट ही हैं कि मयूरशर्मा जिस 'धटिका' में प्रवचन-पटु बनने गए थे वह स्कन्दशिष्य के समय में पल्लवकुल के हाथ लगी और उसकी सारी काञ्चीपुरी तो कुमारविष्णु के शासन में पल्लव-नगरी बनी। 'गृहीतकाञ्चीनगरः' से ध्वनित तो यह होता हैं कि काञ्ची को ही कुमारविष्णु ने अपनी राजधानी बनाली। जो हो, इस लेख की गवाही पर इतना तो मानना ही होगा कि कुमारविष्णु के पहले काञ्ची में किसी 'पल्लवाइवसंस्थ' की

> और शिव.....म्मण की विभक्तियाँ भिन्न भिन्न हैं। प्रथमा को तृतीया का विशेषण कैसे बनाया जा सकता है। पाठमेद का प्रश्न अलग है। निदान अभी इतना ही कहा जा सकता है कि यदि यह मयूर शर्मा का लेख है तो इससे उनके 'पहुबन्ध' अथवा महाराज होने का समय निकाला जा सकता है जो २४० के लगभग आता है। और यदि उक्त सज्जन (बी० वी० इष्णराय) के विचारानुसार इसे धर्ममहाराजाधि-राज शिवस्कन्दवर्मा का समय मानें और उसे पत्लव वीर कूर्च्च का प्रसिद्धन्द्वी समझें तो इतना और स्फुट हो गया कि यही कदम्ब-पत्लव-कलह पत्लवेन्द्र के 'अध्वसंस्थ' में भी फूट पड़ा था। यही नहीं इससे हतना और भी प्रकट हो गया कि नागकन्या के साथ बीर कूर्च्च को जो राज्य मिला था वह अधिक दिन तक पत्लव-कुल में नहीं रहा। फिर कदम्ब कुल के मयूरशर्मा ने उसे बहुत कुछ वापस ले लिया। वीर कूर्च्च के बाद स्कन्वशिष्य और फिर कुमार विष्णु हुए हैं। तो इस दृष्टि से मयूरशर्मा का समय सन् २६० के आसपास माना जा सकता है जो सभी प्रकार से ठीक बैठता है। परन्तु न जाने किस दृष्टि से श्री कृष्ठणरावजी ने मयूर झर्म का समय ३१०-४० ई० तक माना है। प्रतीत होता है प्रचलित मत से प्रभाधित हो गए हैं। देखिए---प्रोसीडिंग्ज, इं० हि० कांग्रेस, इलाहाबाद १९३८ ई०, पृष्ठ ८०। स्वरण रहे मयूरशर्मा का यह समय कतित्य अन्य विद्वानों को भो मान्य है। देखिए---मै० ऑ० स० ए० रि० १९२९ पृष्ठ ५६)।

\* औ श्वीकंठशास्त्रीः---'सोर्सेज ऑफ कर्नाटक हिस्ट्री, भाग १, मैसूर यूनीवर्सिटी, सन् १९४० ई० पृष्ठ १८। एवं डाक्टर सरकार----सक्सेसर्स ऑफ सातवाहनाज् (वही) पृष्ठ १८४ तथा २३८ की पादटिप्पणियाँ।

ર્શ્વ,



योजना नहीं हो सकती थी। पल्लववंश के शासनों से विदित्त ही है कि कुमारविष्णु 'अश्वमेधयाजी' था। निदान सिद्ध हुआ कि इसी पल्लवेन्द्र के 'अश्वसंस्थ' में कुछ ऐसा कलह उत्पन्न हो गया कि ब्राह्मण मयूरशम्मी 'वर्मा' बनने के लिए लालायित हो उठा।

मयूरशर्मों की भौति ही कुमारविष्णु का समय भी अभी तक खटाई में पड़ा है। जिसे जो भाता है वही उसका भी समय ही जाता है। उक्त लेख के 'सत्यसेन' से भी कोई सहायता नहीं मिलती। किन्तु इम घोर निराज्ञा में भी आज्ञा की एक किरण भूटती दिखाई देती है जो हमारे बड़े काम की है। सौभाग्य से मयूरज़र्मा और कुमारविष्णु दोनों ही महानुभावों की परम्परा प्रस्तुत है। इन परम्पराओं पर दृष्टि पड़ी नहीं कि आपका प्रयोजन सिद्ध हो गया। अच्छा तो मयूरज़र्मा की परम्परा प्रस्तुत है। इन परम्पराओं पर दृष्टि पड़ी नहीं कि आपका प्रयोजन सिद्ध हो गया। अच्छा तो मयूरज़र्मा की परम्परा है---१. मयूरजर्मा, २. कंगवर्मा, ३. भगीरथ, ४. रघु, और ५. काकुत्स्थवर्मा। उधर कुमारविष्णु की परम्परा है---१. कुमारविष्णु, २. स्कन्दवर्मा, ३. वीरवर्मा, ४. श्रीविजयस्कन्दवर्मा और ५. विष्णुगोपवर्मा। इस दृष्टि से कदम्ब काकुत्स्थवर्मा का वही समय आता है जो पल्लब विष्णुगोपवर्मा का। अर्थात् काकुत्स्थ और विष्णुगोप को समकालीन स्वीकार करने में कोई आपत्ति नहीं। स्मरण रहे, उक्त दोनों परम्पराएँ, उक्त वंशों के निजी से लेखों से ली गई हैं और सर्वथा प्रमाण के योग्य हैं।

अव विष्णुगोपवर्मा के सूत्र को पकड़कर आगे वढ़िए और देखिए कि हरिषेण ने समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति में किस सचाई से क्या लिख दिया है । कहते हैं 'काञ्च्चेयकविष्णुगोप' । पुराविदों में यह भलीभाँति प्रतिष्ठित हो चुका है कि यह काञ्च्चेयक विष्णुगोप पल्लव ही है । तो भला अब किसी मनीषी को यह मानने में कितनी देर लग सकती है कि वास्तव में काकुत्स्थवर्मा भी समद्रगुप्त के समकालीन हैं ?

अभी अभी हम जिस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं वह कितना उदार, व्यापक और सारपूर्ण है और किस प्रकार उसके सहारे उस समय का सारा इतिहास सुळझाया जा सकता है इसका विवेचन हम फिर करेंगे। यहाँ तो हसें केवल इतना ही दिखाकर सन्तोप कर लेना है कि वास्तव में काकुत्स्थ-कन्या का विवाह समुद्रगुप्त से हुआ था और कालिदास के दौत्य से उसका कोई सम्बन्ध नहीं। जो लौग इतने पर भी यह प्रतिजा उपस्थित करना चाहें कि समुद्रगुप्त के समय में ही समुद्र का तहीं; हाँ, विवाह उस कन्या का हुआ था चन्द्रगुपा विकमादित्य से ही-क्योंकि चन्द्रगुप्त के समय तक भी तो काकुत्स्थ रह मरते हैं ? तो निवेका है, नहीं ! इस तर्क का कोई आधार नहीं। चन्द्रगुप्त की प्रथम पत्नी कुबेरनागा तो निश्चय ही नागकुल की है। इसमें तो किसी को सन्देह नहीं। अव रही महादेवी छू वस्वामिनी की बात । सो विधाखदत्त के देवी चन्द्रगुप्तम् एवं अन्य प्रभाणों में पृष्ट हो चुका है कि वह पहले चन्द्रगुप्त की आतृजाया थी और फिर चन्द्रगुप्त ते (साहयांक' की जाया बनी। और तो और, स्वयं वन्द्रगुप्त का 'रूपक्रती' सिक्का इसका दृढ़ और स्वच्छ प्रमाण है। एक बात और । छू वस्वामिनी का विवाह रामगुप्त से चाहे जब हुआ हो पर चन्द्रगुप्त से तो वह समुद्रगुप्त के उठ जाने पर ही हुआ। फिर कालिदास का दौत्य इसमें क्या काम दे सकता है ? लोगों की धारणा तो यह है कि चन्द्रगुप्त के उठ जाने पर ही हुआ। फिर कालिदास का दौत्य इसमें क्या काम दे सकता है ? लोगों की धारणा तो यह है कि चन्द्रगुप्त के उठ जाने पर ही हुआ। फिर कालिदास का दौत्य इसमें क्या काम दे सकता है ? लोगों की धारणा तो यह है कि चन्द्रगुप्त के उठ जाने पर ही हुआ। फिर कालिदास का दौत्य इसमें क्या काम दे सकता है ? लोगों की धारणा तो यह है कि चन्द्रगुप्त के उठ जाने पर ही हुआ । फिर कालिदास का दौत्य इसमों क्या काम दे सकता है ग लोग अथवा स्वयं समुद्रगुप्त ने कर दिया । हाँ, छू बस्वामिनी को तो कुछ दू कन्या ही समझते हैं और शकाधिपति की माँग को भी इसी का फल समझते हैं। जब स्वयं छू बदेवी की यह स्थिति है तब उसके युत्रों---कुमारगुप्त, गोबिन्दगुप्त आदि की तो सिथति ही निराली है । मला उक्त काकुत्स्थ-कन्या से उनका विवाह कब हो सकता था ? निवान, यह सम्बन्ध रामुद्रगुप्त ही का साधू ठहरता है ।

हाँ, तो कालिदास के दौत्य का किसी पाणि-ग्रहण से कोई सम्वन्ध न था। वह तो शुद्ध राजनीति की दृष्टि से भेजे गए थे। प्रभावतीगृला को परास्त कर कुन्तलेस 'दक्षिणापथाधिपति' वन बैठा था और अपने पराक्रम का सूचक अस्वमेध

- \* कदम्बकुल की तो सबमान्य है ही पल्लवकुल की भी 'ओम्गोड तं० १' (ए० इं० भाग १५, पृष्ठ २४६) तथा 'उख्युपल्ली (इं० ऐं० भाग ५, पृष्ठ ५०) पर आश्रित है।
- † देखिए 'गुप्तसाम्राज्य का इतिहास, प्रथम भाग, इंडियन प्रेस, इलाहाबाद, सन् १९३९ ई० रामगुप्त का प्रसंग।
- 🕴 हिल्वी के प्रसिद्ध नाटककार श्री जयशंकरप्रसाद ने इसी भावना से प्रेरित होकर 'छुवस्वामिनी' को रचना की।



#### श्री चन्द्रबली पांडे

तक कर डाला था। उसके और अधिक आगे बढ़ने की जो सम्भावना थी वह और अधिक टाली नहीं जा सकती थी। चन्द्रगुप्त स्वयं संकटों से घिरा था। निदान उसे कालिदास से कुक्षल व्यक्ति को दूत बनाकर भेजना पड़ा। कालिदास ने भूमि पर आसन जमाते ही वह वाग्विलास दिखाया और ऐसा गहरा बाण मारा कि कुन्तलेय्वर कटकर रह गए और विकमादित्य का लोहा मान लिया।

कालियास के 'दौत्य' की चर्चा समाप्त हुई पर उनके दूतकर्म की अभी इति नहीं हुई । 'कुत्तलेश' के प्रसंग में वाकाटक प्रवरसेन का उल्लेख हुआ था और उनकी एक रचना भी सामने आई थी । अब यहाँ उसको भी समझ लेना चाहिए ।

यह तो एक अति प्रसिद्ध बात है कि कालिदास ने 'मेघदूत' में कुछ आपबीती भी सुनाई है । पर उस आपबीती का रहस्य क्या है इसे इतिहास के मुंह से सुनिए । 'रामगिरि' में पड़ी पड़ी प्रभावतीगुप्ता दान किया करती है । उसका एक दान-पत्र है––

"जित (तं) भगवता।। रामगिरिस्वाभिन--पादमूलाद्गुप्तान (ना) माविराजो महाराज श्रीघटोत्कचस्तस्य..... महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तस्य दुहिता.....वाकाटकाना (नां) महाराज श्रीरुद्रसेनस्याग्रमहिषी वाकाटकानांम्महाराज श्रीदामोदरसेन प्रवरसेनजननो भगवत्पादानुध्याता साग्रवर्षशतदिषपुत्रपो (पौ) त्रा श्र (श्री) महादेवी प्रभ(भा) वति गुप्ता.....वाकाटकानां (नां) महाराज श्रीप्रवरसेनस्य राज्यप्रशासत (सं) वत्सरे एकोनविशंतितमे कात्तिकमासशुक्ल-पक्ष द्वादश्या (क्ष्यां) (।) दूतक (न्ये) वेवन्दस्वामी (।) लिखितं।" (ज०, ए०, सु०, धंगाल, भाग २०, पू० ६०)

श्री प्रवरसेन अब 'अभिनवराजा' नहीं रहे । राज्य करते हुए उनके १९ वर्ष बीत गए । प्रभावती गुप्ता भी १०० वर्ष की बुढ़िया हो चली पर रामगिरि वही रहा । कालिदास कहते हैं---

"कश्चित् कान्ताविरहगुरुणा स्वाधिकारात्प्रमत्तः, शापेनास्तंगमितमहिमा वर्षभोग्येन भर्त्तुः। यक्षइचके जनकततयास्तातपुण्योदकेषु, स्निग्धच्छायातरुषु वर्सति रामगिर्य्याश्रमेषु ॥१॥" (मेघदूत)

कहते हैं किसी वैयाकरण ने किसी हूदयालु को टोका था कि 'कश्चित् कान्ता' कहाँ की संस्कृत है। समाधान में उपहास भले ही हो पर हृदय नहीं। कालिदास की आँखों में था तो कान्ता का विरह किन्तु उन्हें लिखना पड़ा 'कान्त' (यक्ष) का विरह। विरहिणी कान्ता को रस भी तो इसी में मिल सकता था ? अपना दु:ख तो अपने आगे था ही, जब अपने कान्त का दु:ख भी सामने आ गया तो वह सुख प्राप्त हुआ जो दु:ख को आनन्द बना देता है। जनकतनया की जन्मभूमि पर भी घ्यान दें और कृपया भूल न जायें कि प्रभावती गुप्ता से भी कालिदास का कुछ लगाव है। कालिदास भी रामगिरि में जा विराज हैं।

प्रभावती गुप्ता ने 'रामगिरि' के पुण्य 'आश्रम' को कब अपना स्थान बनाया इसका यथार्थ उत्तर तो सहसा नहीं दिया जा सकता, पर अनुमान यही कहता है कि विधवा होने तथा पराजय पाने के पश्चात्। 'कुन्तलेश्वर' के प्रसंग में बताया जा चुका है कि प्रभावती गुप्ता के श्वसुर पृथिवीषेण ने 'कुन्तलेन्द्र' को जोत लिया था और फिर किसी 'कुन्तलेश' ने समय पाकर 'नागजा' पर चढ़ाई की और उसे परास्त कर अपना 'दाय' प्राप्त कर लिया। अजन्ता के लेख में पृथिवीषेण की वड़ी प्रशंसा की गई है। उन्हें 'धर्मविजयी' कहा गया है। जिसका अर्थ यह हुआ कि उन्होंने 'कुन्तलेन्द्र' की 'श्री' को हर लिया 'मेदिनी' को नहीं। किन्तु 'कुन्तलेश्वर' को जब 'अश्वमेध' की सूझी तब उन्होंने केवल वाकाटक-श्री को ही नहीं हरा अपितु उसकी कुछ 'मेदिनी' भी छीन ली। अब प्रभावती गुप्ता को उनसे कुछ दूर रहने की आवश्यकता पड़ी और कुछ सुख-शान्ति की भी। फलतः वह रामगिरि में जा बसी, और उसकी सान्त्वना तथा देखभाल के लिये कवि कालिदास को भी वहीं भेजा गया। प्रभावती गुप्ता का उपलब्ध सर्वप्रथम शासन इसीके निकट के नान्दिवर्धनग्राम का है जिसका वर्ष १३ दिया गया है। अजन्ता के लेख में यह भी कहा गया है कि पृथिवीषेण 'वर्षशतमभिवर्द्धमानकोशदंडसाधनसन्तानपुत्रपौत्रिन्' थे। इधर प्रभावती गुप्ता का 'अयमहिषी' है और उसका पुत्र थुवराज दिवाकरसेन ही प्रथम पुत्र है।

युवराज दिवाकरसेन का अन्त कब हुआ, इसे कौन कहे ? पर इतना तो कोई भी कह सकता है कि वह राज्याभिषेक के पहले ही चल बसा था, और राजमाता प्रभावतीगुप्ता को उसके अनुज प्रवरसेन की ओर से भी कुछ काल तक शासन करन।



पड़ा था। यदि इस काल की अवधि का पता निकल आता तो बड़े काम का सिद्ध होता। तो भी उसके अभाव में इतना तो बड़ी सरलता से कहा जा सकता है कि पिता के निधन के समय दिवाकरसेन की अवस्था (२५-१३) १२ वर्ष से अधिक न थी; कारण कि राज्याभिषेक की योग्यता की मर्यादा यही (२५ वर्ष ही) है। उधर पितामह पृथिवीषेण भी पौथिन होकर मरे थे। तात्पर्य यह कि प्रभावतीगुप्ता के पति छद्रसेन अधिक दिन तक राजा नहीं रहे। उनका झासन कितना क्षणिक था, इसका अनुमान इसीसे लगाया जा सकता है कि जजन्ता के एक लेख (आ० स० वे० इं० भाग ४ पू० १२५) में तो उन्हें भगवतश्च प्रभागे: प्रभादोपार्ज्जित श्रीसमुदायः' कहा गया है पर दूसरे (वही, पू० १२६) में उनका नाम तक नहीं आया ह। कारण यही प्रतीत होता है कि उनका शासन-काल अत्यन्त अल्प था। दिवाकरसेन के विषय में पहले कहा जा चुका है कि पिता के निधन के समय किसी दशा में भी उसकी अवस्था १२ वर्ष से अधिक\* नहीं हो सकती। अब इतना और जोड़ लें कि पितामह पृथिवीषेण के सामने ही वह उत्पन्न हो गया था। कारण कि प्रभावतीगुप्ता ही छदरेन की 'अग्रमहिषी थी और पृथिवीषेण थे 'सन्तानपुत्रपौत्रिन्'। निदान, यही कहना पड़ता है कि कम से कम दिवाकरसेन तो उनके सामने उत्पन्न हो चुका था। सारांश यह कि छद्रसेन का शासन कुछ ही दिनों का था। उनका अन्त किस प्रकार हुआ, इसका कहीं कोई उल्लेख नहीं। सम्भव है किसी संयाम में ही बीरगति को प्राप्त हुए हों।

अस्तु, अब बिना किसी संकोच के सरलता से कहा जा सकता है कि प्रभावती गुप्ता पर सहसा जो वज्रपात हआ था वह बड़ा ही भयाबह और दु:खप्रद था। कृष्णवर्मा के आक्रमण ने उसे और भी जर्जर कर दिया। ऐसी विपदा के समय उदार पिता चन्द्रगुप्त के अतिरिक्त उसका सहायक कौन हो सकता था? पर स्वयं चन्द्रगुप्त को भी तो सभी संकटों का सामना करना था? जिस विपदा से मुक्ति पाने के लिए उन्होंने प्रभावती गुप्ता का बाकाटक-कूल में विवाह किया था वह

| * कालिवास का प्रभावती गुप्ता एवं प्रवरसेन से जो सम्बन्ध रहा है उसको देखते हुए यही मानन को जी चाहता |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| है कि हो न हो रघुवंश में इस वंश की भी कुछ छाप है। कहते हैं⊸–                                       |
| "मणौ महानील इति प्रभावात्, अल्पप्रमाणोऽपि यथा न मिथ्या।                                            |
| शब्दो महाराज इति प्रतीतः, तथैव तस्मिन् युयुजेऽर्भकेपि ।।४२॥                                        |
| पर्यंन्तसञ्चारितचामरस्य, कपोललोलोभयकाकपक्षात् ।                                                    |
| तस्याननादुच्चरितोविवादः, चस्खाल वेलास्वपि नार्णवानाम् ॥४३॥'' एवं                                   |
| "न्यस्ताक्षरायक्षरभूमिकायां, कार्त्स्न्येन गृहणाति लिपि न यावत् ।                                  |
| सर्व्वाणि तावत् श्रुतवृद्धयोगात्. फलान्यपायुङक्त स दण्डनीतेः ॥४६॥''                                |

तो फिर यह मान लेने में क्या आपत्ति है कि सचमुच दिवाकरसेन भी ६ वर्ष की अवस्था में ही 'महाराज' हुआ । कारण कि इधर भी----

"तं राजवीथ्यामधिहस्तियान्तम्, आधोरणालम्बितमग्रचवेझम् । षड्वर्षदेशीयमपि प्रभुत्वात्, प्रैक्षन्त पौराः पितृगौरवेण ॥३९॥" (रघुवंश १८ सर्ग)

आप चाहें तो इसे न भी मानें, पर कृपया भूल न जाए कि इसकी संगति बैठती सटीक है। दिवाकरसेन के १३ वर्ष के युवराजपन का उल्लेख हो चुका है। अब इसमें ६ वर्ष और जोड़ दीजिए। इस प्रकार न्यूनातिन्यून उसके २० वर्ष के जीवन का पता चलता है जो सर्वथा साधु ठहरता है। स्मरण रहे प्रभावती गुप्ता ने 'अनुज' प्रवरसेन की ओर से भी शासन किया है। तो अब इस ६ वर्ष को मान ही लीजिए तो ठोक हो। साथ ही राजी प्रभावती गुप्ता की स्थिति को भी आँक लें---

"तं भावार्थं प्रसवसमयाकांक्षिणीनां प्रजानाम् । अन्तर्गूढ़ं क्षितिरिव नभोवीजमुष्टि दथाना । मौलैः साद्धं स्थविरसचिवैः हेर्मासहासनस्था, राज्ञी राज्यं विधिवदशिषद्भर्त्तुरव्याहताज्ञा ॥५७॥" (रघु१९ सर्ग) तो क्या सचमुच दियाकरसेन प्रवरसेन से ६ ही वर्ष बड़े थे ?इतिहास के अभाव में 'काव्य' से तो यही सुर निकल्जा है ।

રરર



#### श्रो चन्द्रवली पहि

तो थी ही, इधर एक दूसरी विपत्ति भी फट पड़ी। विकमादित्य का आदित्य कुछ मेघाछन्न हो चला था कि सहसा काल्तिवास की प्रतिभा सामने आई और उसने अपनी आभा से उसको और भी अनुपम उगा दिया। ऐसे संकट के समय कवि काल्तिवास ने जो 'दौत्य' किया उसकी चर्चा हो चुर्का है। उससे 'विकमादित्य' की चिन्ता सो दूर रही, पर अभी उनकी तनया प्रभावती गुप्ता का सन्ताप बना रहा। कहना न होगा कि उसी सन्ताप को दूर करने के निमित्त काल्तिवास भी उसकी सेवा में जा विराजे। दिवाकरसेन तो शीघ ही चल बसा पर दामोदर प्रवरसेन उनका प्रसाद पाने के लिए जीता रहा। 'सेतुवन्वम्' के रचयिता प्रवरसेन को कौन नहीं जानता ? उसका राज्य चला गया पर उसकी कृति आज भी उसका नाम उजागर कर रही है। और 'दामोदर ?' वह तो और कुछ नहीं, बस इस भागवत जोड़ी का प्रसाद है। 'चकपाणि' की भक्ति इसी 'वामोदर' में भरी है, अन्यथा 'वाकाटक' थे तो शैव। दामोदर प्रवरसेन भी तो आगे चलकर शैव हो गया। तो क्या यह भी कालिवास का प्रभाव था ?

कालिदास और प्रवरसेन सा सम्बन्ध पिता-पुत्र का नहीं तो परस्पर गुरु-शिष्य का अवस्य था। अतः कालिदास के इस कमें को दूतकमें के मीतर कैसे गिना जाय ? कोई बात नहीं, परन्तु विषय को समाप्त करते करते एक दूसरा प्रसंग भी सामने आगया। कहते हैं कि कामरूप के कलितों को पंडित बनाने का श्रेय भी कवि कालिदास को ही प्राप्त है । प्रवाद है कि कालिदास पहले महामूर्ख थे। किसी बात पर खीझकर उनकी पत्नी ने उन्हें खूब पीटा। फिर करें क्या, हार मानकर वन में तप करने चले गए और वहाँ जाकर ऐसा घोर तप किया कि उनकी आराधना से सरस्वती खिल उठी। प्रसन्न हो उन्हें ऐसा जल-पात्र दिया कि उसके रंचक जलपान से जपाट की भी बुद्धि खुल जाय और सहज] में ही विद्या का प्रकाश हो जाय। फिर क्या था, एक दिन कालिदास को कामाख्या-दर्शन की सूझी। मार्गभर विष का घड़ा कहकर उसकी रक्षा की। दैवयोग से एक बरुआ जीवन से ऊवकर अपना अन्त करना चाहता था। फिर क्या था, विष के षड़े से थोड़ा विध-पान कर लिया। परिणाम प्रत्यक्ष है। तभी से उसके कुल में बिद्या चली आती है। कामरूप में बरुआ वा कलित ही प्रधान है। आ

यह तो हुई कपोल की कथा। अब कालिदास की भी मुनिए। रघु चारों ओर से विजयी होकर कामरूप में पहुँचते हैं तो----

"तमीक्षः कानरूपाणामत्याखण्डलविक्रमम् । भेजे भिन्नकटैर्नागैरन्यानुपरुरोध यैः ॥८३॥

कामरूपेक्वरस्तस्य हेमपीठाधिदैवताम् । रत्नपुरूपोपहारेणच्छायामानर्च पादयोः ॥८४॥'' (रघुवंक्ष, चतुर्थ सर्ग) कामरूपेक्वर ने रघु की कुछ ऐसी पूजा को कि फिर उन्हें किसी और को जीतना न पड़ा । संग्राम की तो यह दक्षा है कि कामरूपेक्वर को यह महत्त्व दिया जा रहा है । उधर पुत्र अज का विवाह हुआ तो वहाँ भी ––

"ततोऽवतीर्याञु करेणुकायाः स कामरूपेक्वरदत्तहस्तः।

वैदर्भतिदिष्टमयो विवेश नारीमनांसीव चतुष्कमन्तः ॥१७॥" (वही, सप्तम सर्ग)

अन्त में 'कामरूपेश्वर' का ही समादर हुआ। क्यों?

कामरूप का जो वृत्त प्राप्त है उसमें एक विलक्षण वात यह गोचर होती है कि भगदत्त के ३००० वर्ष के अनन्तर जो शासक उत्पन्न होता है उसका नाम पुष्यवर्मा और उसके उपरान्त जो पुरुष सामने आता है उसका नाम समुद्रवर्मा होता है और उसकी स्त्री भी दत्तदेवी के नाम से ही प्रसिद्ध होती है। दत्तदेवी महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त की माता है तो समुद्र-गुप्त उनके पिता और पुष्यमित्र नाम है उस ब्राह्मण सेनापति का जिसने मौर्यवंश से राज्य छोनकर किया था अश्वमेधयज्ञ। सारांश यह कि कामरूप के राजवंश में जो यह सम्प्राट् समता लक्षित हो रही है, इसका कुछ रहस्य है। साथ ही इतना और भी स्मरण रहे कि जिस विदर्भ में अज का विवाह हो रहा है उसी विदर्भ में आगे चलकर 'नरक' का भी हुआ है। यही क्यों,

રરર

<sup>\*</sup> पूरे प्रसंग के लिए देखिए 'ईस्टर्न इंडिया' भाग ३, मांट्गोमेरी मार्टीन रचित और लीडनहाल स्ट्रीट लंडन से प्रकाशित, सन् १८३८ ई०, पृष्ठ ५४३।



पुराण-मत तो यहाँ तक हमारे पक्ष में है कि 'नरक' को प्राज्योतिष का राज्य भी 'मगध' वा विदेह की सहायता से मिला था। तो क्या कालिदास का रघुवंश पुराण का ही अनुकरण कर रहा है ? नहीं, इसका प्रयोजन कुछ और भी है। पहले ही कहा जा चुका है कि प्रवाद है कि कालिदास के प्रसाद से ही बख्आ विढान वने। सो वच्छा है भी ई बह्याचारी का वाचक। अस्तु इस प्रवाद में यदि कुछ भी सार है तो इसका निष्कर्ष यही निकलता है कि किसी समय कालिदास ने कामरूप के प्रधान पुरुष को सन्मार्ग दिखाकर मृत्यु से बचा लिया था। अच्छा होगा, स्थिति को स्पष्ट करने के हेतु एक दूसरे प्रवाद पर भी विचार करलें। कहा जाता है कि कामरूप का सुबाहु राजा बड़ा प्रतापी था। उसने अभिमान में आकर विज्रमादित्य के 'अश्व' को रोक लिया किन्तु संप्राम में हार कर भाग गया।

'विक्रमादित्य' और कालिदास का जो सम्बन्ध है वह किसी से छिपा नहीं है । पर यह 'सुवाहु' है कौन ? भास्कर-वर्मा के ताम्प्रपत्र से प्रकट हैं---

## "वंशेषु तस्य नृपतिषु वर्षसहस्त्रत्रयं पदमवाप्य । यातेषु देवभूयं क्षितीव्वरः पुष्यवर्षाभूत ॥७॥ मात्स्यःन्यायविरहितः प्रकाशरत्नःसुतो द्वरथऌघुः पंचम इव हि समुद्रः समुद्रवर्माभवत्तस्य ॥८॥" (ए० इं० भाग १२, पृष्ठ ७३)

'निधनपुर' के इस ताम्प्रपत्र से व्यक्त ही है कि समुद्रवर्मा ही सचमुच वह व्यक्ति है जो किसी वित्रमादित्य से लोहा ले सकता है, और सन्देह नहीं कि 'सुवाहु' ने ही दर्प में आकर समुद्रगुप्त का नाम अपना लिया हो और अपने आपको समुद्र-गुप्त का अयतार ही कहने लगा हो । उसकी महिषी का नाम भी तो 'दत्तदेवी' ही हैं। प्रतीत होता है कि समुद्रगुप्त के समय में जो प्रत्यन्त-सन्धि थी वह चन्द्रगुप्त के शासन में कभी टूट गई थी और फिर 'अप्रतिरथ' पराक्रमी होने पर ही जुटी थी। कालिदास के ढारा 'कलितों' में जिस ज्ञान का प्रसार हुआ उसका सम्बन्ध इसी विग्रह से तो नहीं है ? एक बात और । काशी-नगरारी-प्रचारिणी-सभा के भारत-कला-भवन में एक अश्व खड़ा है जो पास की नगवा भूमि से वहाँ लाया गया है। उसपर 'चित्रगु' लिखा हुआ पढ़ा गया है। इससे सिद्ध हो जाता है कि वास्तव में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने भी अश्वमेध-यज्ञ किया था। अस्तु, अब यह मान लेने में कोई प्रवल बाधा नहीं रह जाती कि इसी विक्रमादित्य से सुवाहु अथवा समुद्रवर्मा का युद्ध हुआ था, कुछ किसी और से नहीं।\*

विकमादित्य के 'अञ्चमेध' की जो इतनी कम चर्चा हुई है उसका मुख्य कारण सम्भवतः उनकी नीति ही है। कालिदास कहते हैं---

# "पराभिसन्धानपरं यद्यप्यस्य विचेष्टितम्। जिगीषोरक्ष्वमेधाय धर्म्यमेव बभूव तत् ॥७६॥" (रघुवंझ, सप्तदझ सर्ग)

अब चाहे इस 'पराभिसन्धान' का परिणाम हो चाहे कुछ और, पर इतना तो प्रकट ही है कि चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य को भी शत्रुओं से लोहा लेना पड़ा था। उसके लौहस्तम्भ से व्यक्त होता है कि उसे भी संग्राम करना पड़ा था। **परन्तु** पुराविदों में ऐसे पंडित भी हैं जो उक्त लौहस्तम्भ का सम्बन्ध किसी और ही 'चन्द्र' से जोड़ते हैं, 1 अतः थोड़ा इसपर भी विवार हो जाना चाहिए । अच्छा, तो वह लेख हैं----

"यस्योद्दर्तयतः प्रतीपमुरसा क्षत्रून् समेत्यागतान् । वंगेष्वाहवर्वत्तिनोभिलिखिता खड्गेन कीर्तिर्भुजे ॥ तीर्त्वा सप्तमुखानि येन समरे सिन्धोज्जिता वाहिलकाः। यस्याद्याप्यधिवास्य ते जलनिधिः वीर्यानिलैर्दक्षिणः ॥१॥

\* श्री बख्आ महोदय ने प्रकृत प्रवाद का सम्बन्ध अक्ष्वमेधयाजी समुद्रगुप्त से ओड़ा है। पर वह ठीक नहीं बैठता। परम्परा विकमादित्य के पक्ष में ही है और वह भी अक्ष्वमेधयाजी सिद्ध हो रहा है। सुबाहु का समुद्रवर्मा नाम भी तभी सार्थक सिद्ध होगा जब उसके पहले समुद्रगुप्त का आतंक फैल चुका हो। इस अनुकरण में स्पर्द्ध की झलक है। निदान, परम्परा को ही प्रमाण ठहराना चाहिए। देखिए, 'अर्ली हिस्ट्री ऑफ कामरूप, शिल्लांग, १९३३ ई०, प० ४३।

રરક



### श्री चन्द्रबली पांडे

खिन्नस्येव विसृज्य गां नरपतेर्गामाश्रितस्येतरां, मूर्स्या कम्मं जितावनी गतवतः कीर्त्त्या स्थितस्य क्षितौ । झान्तस्येव महावने हुतभुजो यस्य प्रतापो महाझाद्याप्युत्सृजति प्रणाशितरिपोः यत्नस्य झेषः क्षितिम् ॥२॥ प्राप्तेन स्वभुजाजितं च सुचिरं चैकाधिराज्यं क्षितौ । चन्द्राह्वेन समग्रचन्द्रसदृशीं वक्तृश्रियं विभाता । तेनायं प्रणिधाय भूमिगतिना धावेन विष्णो(णौ)मंतिम् । प्रांशुर्विष्णुपदे गिरौ भगवतो विष्णोर्ध्वजः स्थापितः ॥३॥"

(मेहरौली का लौहस्तम्भ)

'चन्द्राह्व' से इतना तो स्पष्ट है कि यह किसी 'चन्द्र' की ही गाथा है, पर वह चन्द्र है कौन ? इसी पर विचार है। माना कि बंगाल के 'सुमुनिया' पहाड़ पर 'पुष्करणाधिपति' की कोई 'कृति'\* निकल आई पर उससे यह कैसे सिद्ध हो गया कि वस्तुत: उक्त 'महाराज' में ''एकाथिराज्य'' की क्षमता थी। सच तो यह है कि इस 'कृति' का जो उक्त वंग-विजय से कोई सीधा सम्बन्ध होता तो इसका उल्लेख भी यहाँ अवश्य होता। हमारी समझ में तो इस अति संक्षिप्त लेख से यही ध्वनित होता है कि वास्तव में महाराज श्रीचन्द्रवर्मा अपनी पुरानी मर्यादा भी खो बैठे थे और अब 'पुष्करणाधिपति' महाराज म रहकर केवल 'महाराज' ही रह गए थे। देखिए, उक्त लेख है—

> "पुष्करणाधिपुरोर्म्महार" (ा) जश्रीसिंहवर्म्मणः पुत्रस्य महाराजश्रीचन्द्रवर्म्मणः क्वतिः

चक्रस्वामिनः दास (I) ग्र (ग्रे) ण (I) तिसुष्टः" (ए० इं०, भाग १३, पृष्ठ १३३)

और महाराज चन्द्रवर्मा के इस व्हास का कारण है महाराजाधिराज अश्वमेधयाजी, सर्वराजोच्छेता श्री समुद्र-गुप्त का 'अनेक आर्यावर्तराजप्रसभोद्धरणोद्वृत्त' जिसमें 'चन्द्रवर्मगणपतिनागनागसेमअच्युतनन्दिवलवर्मा' आदि भी हैं। तो इसका अर्थ यह हुआ कि कभी महाराज श्री चन्द्रवर्मा किसी समय गुप्त-सामन्त के रूप में 'सुसुनिया' पहुँच गए और वहाँ एक अपना वैष्णव स्मारक खड़ा कर दिया। 'चक्रस्वामिनः दासाग्न' भी सारगभित पद हैं। ध्यान रहे इसी बंग का बन्धु-वर्मी निश्चय ही कुमारगुप्त का सामन्त था। अस्तु, कोई आश्चर्य नहीं कि किसी बंग-संग्राम में ही महाराज चन्द्रवर्मी बंग आए हों और लगे हाथों यह स्मारक भी छोड़ गए हों। जो हो, प्रस्तुत सामग्री के आधार पर कभी भी यह सिद्ध नहीं होता कि वास्तव में 'मुसुनिया' के उक्त चन्द्रवर्मा में 'मेहरौली' का एकाधिराज' होने की क्षमता थी। हाँ, उन विद्वानों के विचारों में कुछ सार अवश्य है जो महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त † को ही उक्त 'चन्द्र' मानते हैं। कारण कि 'स्वभुजाजित' की संगति जैसी सटीक सहसा उनके साथ बैठती है वैसी किसी अन्य के साथ नहीं। साथ ही 'प्रयाग-प्रदास्ति' में जो 'निखिला पाहचेव-मुर्वीमिति' कहा गया है वह भी उनके इसी बैभव का दोतक है। और उसमें चन्द्रगुप्त कहे भी गए है निश्चय ही 'महाराजा-धिराज'। किर उन्हों को उक्त लौहत्तम्भ का अधिनायक वा नेता मान लेने में आगत्त क्या ? निवेदन है, तनिक ध्यान से मुनु े

माना कि 'प्रयाग-प्रशस्ति' में 'महाराजाधिराज' चन्द्रगुप्त ने अपने 'आर्य' पुत्र से 'निखिलां' मही के पालन को कहा, पर इससे यह सिद्ध कहाँ हुआ कि उनका आधिपत्य एक राज्य था। उसी प्रशस्ति में खोलकर कह दिया गया हूँ---

> "उद्वेलोदितबाहुवीर्यरभ्सादेकेन येन क्षणादुन्मूल्याच्युतनागसेन..... दण्डग्राहयतैव कोटकुलजं पुष्थाहवये कीडिता ।"

† इस मत के प्रबल समर्यक आज भी पाए जाते हैं। इसके लिए देखिए दीवान बहादुर डा० एस० कृष्णास्यामी ऐंगरकृत 'ऐंश्यंट इंडिया एण्ड साउथ इंडियन हिंस्ट्री एण्ड कल्चर' प्रथम भाग, ओ० बु० एबेंसी, पूना; सन् १९४१ ई०, पृष्ठ १९२-२१०।

રૂર્ષ

<sup>\*</sup> महामहोपाध्याय श्री हरप्रसाद झास्त्री क। यह मत अब प्रायः प्राणहीन हो चुका है। कहने की आवश्यकता नहीं कि आपने ही इस लेख का सुचारु रूप से सम्पादन किया और उसके विषय में अपना उक्त मत प्रकट किया। विवाद उठने पर उनके शिष्य श्री राखालदास बनर्जी ने उसका पक्ष लिया पर वह प्रति दिन गिरता ही गया। इस पक्ष के लिए देखिए 'ए० इं० भाग १२, पृष्ठ ३१५; १३, पृ० १३३; १४, पू० ३६८-७१।'



जिससे स्पष्ट है कि उक्त सीमा का संकेत क्या था जिसका उल्लंघन नागसेन आदि ने किया। महाराज श्रीघटोत्कच के पुत्र महाराज श्रीचन्द्रगुप्त ने कुछ ऐसा परात्रम किया कि उसके फलस्वरूप शीध 'महाराजाधिराज' हो गए पर फिर कभी उससे आये न वढ़े। और यदि 'कौमुदीमहोत्सव' को प्रमाण माना जाय तो कहना ही पड़ेगा कि अन्त में बह 'राजा' तक नहीं रह गए थे। फिर उनके निधन पर यह बात कैसे कही जा सकती है कि बुझ जाने पर भी आग का तेज बना ही है। अच्छा न सही, इसे न मानिए, पर तोभी इतना तो आपको भी मानना ही पड़ेगा कि प्रयाग-प्रशस्ति अथवा अन्यत्र कहीं भी महाराज चन्द्रगुप्त 'एकाधिराज' नहीं कहे गए हैं। हाँ, अधिक से अधिक 'महाराजाधिराज' तक ही रह गए हैं, सो भी सर्वत्र नहीं।

'एकाधिराज' बिरुद बड़े महत्त्व का है। इसकी समता 'महाराजाधिराज' से हो नहीं सकती। यह तो 'सम्राट्' का समकक्ष है। भला वाकाटक सम्राट् प्रवरसेन के सामने महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त को 'एकाधिराज' की पदवी कौन दे सकता है? नहीं यह सौभाग्य तो उसके 'आर्य' पुत्र समुद्रगुप्त को ही प्राप्त हुआ है। उसके पूर्व गुप्तों में किसी को 'एकाधिराज' का पद नहीं मिला था। निदान मानना पड़ता है कि मेहरौली के लौहस्तम्भ से महाराज श्रीघटोत्कच-सुत महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्त का कोई लगाव नहीं।

हाँ, निश्चय ही मेहरौली का लौहस्तम्भ स्मारक है सम्राट् चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य का और सुधि दिलाता है निपुण कवि कालिदास की मर्मभरी लेखनी और दूतकर्म का। सो कैसे, तनिक इसे भी शोध लें।

कहने की बात नहीं कि प्रकृत लौहस्तम्भ के लेख में केवल 'वंग', 'वाह्लिक' और 'दक्षिण' का उल्लेख किया गया है, कुछ कहीं 'आर्यावर्त' का नहीं। कारण प्रच्छन्न नहीं कि कल्पना को कष्ट दिया जाय। प्रयाग-प्रशस्ति से अति प्रकट है कि 'आर्यावर्त्तराजप्रसभोद्धरणोद्वृत्तप्रभावमहतंः' किस तथ्य का द्योतक है। जो पूछा जाय कि फिर 'स्वभुजार्जितं च सुचिरं चैकाधिराज्यं' का संकेत क्या है तो तुरन्त कहना पड़ेगा कि बड़े काम का। रामगुप्त एवं घ्रुवस्वामिनी का प्रसंग\* अब सामने आ चुका है और 'शकाधिपति' की चर्चा भी खूब हो चुकी है। फलतः संक्षेप में कहना पड़ता है कि दाय-दृष्टि † से

- \* स्वर्गीय राखालवास बनर्जी ने इस तथ्य का भेद बताया और उनके सहाध्यापक डा० आल्टेकर ने उसको अनेक प्रमाणों द्वारा पुष्ट किया। फिर तो अनेक पुराविदों ने उसे साधु माना और उसके सम्बन्ध में अपना अपना अभिमत दिया। सारांश के लिए देखिए श्री वासुदेव उपाध्याय एम० ए० इत गुप्त साम्राज्य का इतिहास, प्रथम भाग, इंडियन प्रेस, प्रयाग; रामगुप्त का प्रकरण।
- † चन्द्रगुप्त विकमादित्य को समुद्रगुप्त ने अपना अधिकारी बनाया था किन्तु कुछ कारण ऐसा आ पड़ा कि उसको पहले उससे दूर ही रहना पड़ा। जब राज्य का लोभी रामगुप्त 'क्लीव' बन गया और हान्नु को स्त्री देने पर उद्यत हो गया तब चन्द्रगुप्त को साम्नाज्य की चिन्ता हुई। उसने कपट-खेष में हान्नु का वभ किया और फिर भाई से ऊबकर किसी प्रकार उसका भी अन्त कर दिया। इसी को लक्ष्य कर उसकी कीर्ति पर पानी फेरते हए अमोघवर्ष के चारण ने कहा है----

"हत्वा भ्रातरमेव राज्यमहरद् देवीं च दीनस्ततो, लक्षं कोटिमलेखयन् किल कलौ दाता स गुप्तान्वयः ॥"

(ए० इं०, भाग १८, पृष्ठ २४८)

कैसे भी हो, यह तो मानना ही पड़ेगा कि 'तत्परिगृहीत' होने पर भी साम्राज्य के निमिस चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य को घर तथा बाहर, चारों ओर से लोहा लेना पड़ा। फिर वह 'एकाधिराज्य' अर्जित नहीं तो और क्या था? निक्ष्चय ही वह चन्द्रगुप्त के साहस और पुरुषार्थ का प्रसाद था। यदि उसकी 'भुजा' में बल न होता तो उसका राज्य तो और ही के हाथ लग चुका था और जो उसका रक्षक होता यही तो उसका भक्षक बन बैठा था? फिर 'स्वभुजाजित' में सन्वेह क्यों?

રરદ



#### श्री चन्द्रबली पांडे

भी उक्त साम्राज्य 'स्वभुजाजित' ही था और साथ ही यह भी घ्यान रहे कि प्रसंग 'एकाधिराज्य' का है कुछ आर्यावर्त\* का नहीं। सो वंग के विषय में तो व्यक्त ही है कि शत्रु संघटित रूप में डटे थे। रही 'वाह्लिक' की बात। सो अभी यही नहीं खुला कि वस्तुतः यह वाह्लिक था कहाँ। 'सिन्धोः सप्तमुखानि' भी तो अभी तक झगड़े का घर बना हुआ है? फिर इसके बारे में बताया क्या जाय? जो कुछ हो, पर इतना तो निविवाद ही है कि उक्त दोनों देश गुप्त-साम्राज्य के छोर पर ही थे और किसी संकट के समय ही उभर आए थे।

'वाह्म्लिक' से कालिदास का कोई सीधा सम्बन्ध नहीं दिखाई देता अतएव विचार के हेतु पहले हम केवल 'बंग' और 'दक्षिण' को उठाते हैं। मुबाहु की विक्रमादित्य से जो मुठभेड़ हुई थी वह बंग से मिली-जुली थी या नहीं, इसका तिम्न क्ति उत्तर तो अभी दिया नहीं जा सकता, पर अनुमान से इतना बताया अवश्य जा सकता है कि इस सन्धि में कवि कालिदास का भी हाथ था। पता नहीं समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति में 'वंग' का नाम क्यों नहीं आया। 'समतटडवाककामरूपनेपाल-कत्तूपुरादिप्रत्यन्तनूपति' में 'समतट' और 'डवाक' की सीमा क्या है यह कैसे स्पष्ट हो। तो भी यह तो निश्चित ही है कि इनका सम्बन्ध 'वंग' वा बंगाल से ही है। 'समतट' में तो कोई मतभेद नहीं पर 'डवाक‡ के बारे में कुछ धाँधलीसी है। टाँकने की बात है कि कवि कालिदास रघु-दिग्विजय में 'वंगानुत्खाय' का स्पष्ट उल्लेख करते हैं पर कवि हरिषेण 'प्रशस्ति' में कहीं उसका नाम तक नहीं लेते। तो क्या इससे यह निष्कर्ष नहीं निकलता कि समुद्रगुप्त के उठते ही 'वंग' एक स्वतन्त्र राष्ट्र बन गया था जिससे सम्प्राट् चन्द्रगुप्त को स्वयं लोहा लेना पड़ा ? सम्भावना तो यह है कि समुद्रवर्मा भी कुछ इसी ताक में लगा था, किन्तु जब उसने देख लिया कि बस्तुत: विक्रमादित्य के सामने उसका पराक्रम ओछा है तब उनका साथी हो रहा और कालिदास का प्रिय पात्र बना। उसकी दुर्बुद्धि दूर हुई।

\* 'वंग', 'वाह्लिक' एवं 'दक्षिण' का तो स्पष्ट उल्लेख है किन्तु 'आर्यावर्त' का नहीं है। परन्तु ध्यान से देखिए तो पता चले कि इस लेख में चन्द्रगुप्त का सारा जीवन समेट कर रख दिया गया है। मध्यदेश में किसी में इतनी शक्ति नहीं थी कि उसका विरोध करता। समुद्रगुप्त ने सबको उखाड़ फेंका था। क्लीव रामगुप्त कायर था। उससे लोहा लेने की बात ही नहीं थी। यह तो घर के कांटे को दूर करना था। सो तनिक साहस करने से हो गया। किन्तु चारों ओर की स्थिति एकसी नहीं थी। समुद्रगुप्त ने जिन्हें राज्य करने को छोड़ दिया था उनका मन स्थिति को देखकर बढ़ा। दंग ने संघटित होकर इन्द्र मचाया तो महाराज को स्वयं रणक्षेत्र में कूदना पड़ा। कुछ चोट भी खानी पड़ी। दक्षिण बात-चीत से शान्त रहा। उत्तर और पश्चिम का अभी निर्णय नहीं। 'वाह्लिक' का अर्थ भी खुले तो पता चले। पर इतना तो निश्चित ही है कि 'प्रतीची' और 'उदीची' दोनों ही में परदेशी राज्य था। प्रयाग प्रशस्ति में जो 'शकमुरुंड' और 'दैवपुत्रशाहिशाहानुशाहि' आए हैं उनका निर्देश क्या हरी क्या हम उन्हें 'बाह्लकाः' के भीतर ले सकते हैं। क्या बाह्लिकों के चढ़ दौड़ने का अच्छा अवसर यही न था? स्वयं चन्द्रगुप्त को 'सिन्धु के सात मुखों को पार' कर उनपर चढ़ाई करने की क्या पड़ी थी? यदि हार जाता तो ? स्मरण रहे, कालिदा स कहते हैं---

"कालय्यं केवला नीतिः शौर्य्यं श्वापदचेष्टितम् । अतः सिद्धि समेताभ्याम् उभाभ्यामन्दियेष सः ॥४७॥

(रधुवंश, सप्तदश सर्ग)

- † देखिए श्री प्रमोदीलाल पाल एम० ए०, इन 'दी अर्ली हिस्ट्री ऑफ बंगाल', दी इंडियन रिसर्च इन्स्टीटघूट, कलककत्ता; १९३९ ई०, भूमिका पृष्ठ ४-५।
- देखिए श्रो बरुआ कृत 'अर्ली हिस्ट्री ऑफ कामरूप' (वही) पृष्ठ ४२। कालिदास ने दिग्विजय में इसका अथवा 'समतट' का उल्लेख नहीं किया। इघर कुमारगुप्त के शासन में 'पुंड्रवर्द्धन' भुक्ति के रूप में दिखाई वेता है। समुद्रगुप्त को भी किसी 'भस्ममास्थ' से युद्ध करना पड़ा था जो उसका अनुज और सम्भवत: गौड का शासक था। तात्पर्य यह कि इधर विशेष ध्यान देने की आवश्यकता है।

ঽ२७



'वंग' से कहीं अधिक वोल्ता प्रसंग है 'दक्षिण' का। कामरूप से कालिदास का जो सम्पर्क बताया गया है वह अनुमान और प्रवाद पर ही अवलम्बित है; परन्तु दक्षिण का दौत्य तो पुराविदों में घर कर चुका है। निदान उस पर कुछ खुलकर विचार होना चाहिए। मेहरौली के लेख से प्रकट है कि 'चन्द्र' की दक्षिणापथ से कोई लड़ाई नहीं हुई पर उसकी भाक वहाँ बनी रही। सो 'कौन्तलेश्वरदौत्यम्' के प्रकरण में बताया जा चुका है कि यथार्थतः इसका कारण क्या है। अतः यहाँ उसकी चर्चा व्यर्थ होगी। विचारणीय तो यह है कि कालिदास की सहज उपमा कौनसा तथ्य दिखाती है। लीजिए, कालिदास का मत है—

"शक्येष्वेवाभवद् यात्रा तस्य शक्तिमतः सतः । समीरणसहायोऽपि नाम्भःप्रार्थी दद्यानलः ॥५६॥" (रघ्वंश ७ सर्ग)

कहना न होगा कि 'दवानल' विकमादित्य ने 'समीरण' कालिवास से जो काम लिया उसी का यह जुभ परिणाम था कि----"यस्थाद्याप्यधिवास्यते जलनिधिः वीर्यानिलैदंक्षिणः "

ठीक हैं, जब 'दवानल' के 'समीरण' ने 'जलविधि' को भी सुवासित कर दिया तब वह किसी 'अम्म' की याचना क्या करे ? किन्तु काल की क्रुपा से यह 'दवानल' भी तो बुझ ही गया ? तो क्या, तेज तो उसका अब भी अपनी 'मधुर' आँच दिखाता ही रहा । देखिए—

"झान्तस्येव महावने हुतभुजो यस्य प्रतापो महान्ना, द्याप्युत्सृर्जात प्रणान्नितरिपोः यत्नस्य झेष क्षितिम् ॥" (मेहरौली का लौहस्तम्भ)

महाकवि कालिदास की 'उपमा' के पारखी चट थोल उठेंगे कि यह तो कालिदास की 'उपमा' है। सच है, कालिदास की सटीक उपमा किसे नहीं मोहती ? कौन जाने, सचमुच यह रचना कालिदास की ही हो। कारण---

"सच्छित्रम्रूः क्षतजेनरेणुः तस्योपरिष्टात् पवनावधूतः । अंगारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितीधूमदवाबभासे ॥४३। (रध्यंश सप्तम सर्य)

अथवा

### "तेन भूमिनिहितैककोटि तत् कार्म्युकञ्च बलिनाधिरोषितम् ।

## निष्प्रभवच रिपुरास भूभृतां धूमशेष इव धूमकेतनः ॥८१॥" (रधुवंदा, एकाददा सर्ग)

में तो वहीं भावना वूगफिर कर नया नया रूप धारण कर रही है और कभी 'हुतभुज' वा 'हुताशन' के प्रिय रूप में प्रकट हो रही है तो कभी 'धूमकेतन' के अप्रिय रूप में; पर है वास्तव में सदा वहीं। फलतः स्वीकार करना होगा कि वस्तुतः इस लौहस्तम्भ के लेख का कालिदास से घना सम्बन्ध है और कालिदास ने भी तो इसके 'खिन्नस्य' में इसके सारे शील को भर दिया है। विक्रमादित्य की 'खिन्नता' फिर भारत से कब दूर हुई?

'चन्द्र' के इस लौहस्तम्भ के सम्बन्ध में हिन्दी के महाकवि 'चन्द्र' ने जो कुछ लिखा है उसमें से कुछ इतिहास भी झाँक रहा है । वह कहता है----

"तब अनगानी पुत्ति, कहैं सुनि पुत्त सुबत्तह । पुख्व कथा ज्यौँ भई, सुनौ त्यौं कहूँ अपुब्बह ॥ हम पिनु पुरिषा पुब्ब, नृपति कल्हन वन कीलत । सुसा छंडि ता पुट्ठ, स्वान संचरिय सचीलत ॥ सिसु संमुष हुइ बैठी सु तहाँ, अग्गिस्वान भैभीत हुअ । सब सथ्थ तथ्थ आचिज्ज भय, करि पारस ठट्ठे सुभय ॥१५॥ व्यास ज्योति जग जोति तहँ, सिद्ध महूरत ताव । दैव जोग सेसह सिरह, किल किल्लित सु ग्राव ॥१६॥ कल्हनपुर कल्हन नृपति, बासी नृप निज साज । कितक पाट अंतर नृपति, अनंगपाल भय राज ॥१७॥ (पृथ्वीराज रासो, तृतीय समय, ना० प्र० सभा काझी)

इस 'कल्हन नृपति' के विषय में सम्पादकों का निष्कर्ष है—

''दिल्ली में कुतुबमीनार के पास जो एक लोहे की बड़ी कीली अब तक विद्यमान है उसके विषय में पुरातस्ववेत्ता बिद्वानों में मतभेद है । तबरों की ख्यातिओं में कलहन, कलिहन, कल्हन और किल्हन का चन्द्र भी नामान्तर मिलता है ।



#### श्री चन्द्रवली पांडे

तथा कलहनादि नामान्तरों की चन्द्रवाचक व्युत्पत्ति हो सकती है । अतएव अनुमान होता है कि कीली पर जो नीचे लिखे (उक्त) कलेक खुदे हुए हैं और उनमें जिस राजा चन्द्र का नाम है वह यही राजा कलहन उपनाम बन्द होगा।"

(उपसंहारणी टिप्पणी, वही ५० २७३)

'कल्तून' की इस व्याख्या के साथ ही 'व्यास' की इस व्याख्या पर भी ध्यान दें----

''व्याम राजगुरु का वाचक हूँ । तँवर राजपूतों के पांडववंशीय गिने जाने से उनके राजगुरु व्यास कहाते थे। यह वह व्यास था जो कल्हन राजा के समय में राजगुरु था।'' (पृथ्वीराजरासो, वही, पृ० २५८, पा. रि.)

इसी प्रकार 'सुसा-स्वान'–संवर्ष के विषय में कहा जा सकता है कि वास्तव में यह वह वीरभूमि हैं जहाँ 'स्वान' 'सुसा' से भयभीत होकर भाग गया और नृपति कल्हन ने पुरोहित वा राजगुरु व्यास के कहने पर उसे अपना स्थान बनाया । किन्तु वह स्थान था कहाँ ? मेहरौली या कहीं अन्यत्र । चन्द कहला है––

"सुनी बात इह तस प्रमानं, व्यास करी किल्ली पुर थानं। साठि सु अंगुल लोहय किल्ली, सुकर सेस नागन सिर मिल्लिय ॥२२॥ मुंध लोइ आचिज्ज सु मान्यौ, भावी गति सो व्यास न जान्यौ। बरजे सह परिगह परिमानं, उष्षारी किल्ली भू थानं ॥२३॥"

जिय कूर जिज्ञासा के कारण 'किल्ली' को उखड़वाया गया उसका परिणाम सुखद कव हो सकता था ? अत: 'व्यास' को विवय हो कहना पड़ा---

"अनंगपाल चक्कवै, बुद्धि जो इसी उक्तिलिय । भयौ तुओंर मतिहीन, करी किल्ली तें ढिल्लिय ॥ कहैं व्यास जग जोति, अगम आगम हों जानों। तुओंर तें चट्टुआन, अंत व्है है तुरकानों ॥

तुऔर मु अवहि भंडव घरह, इक्क राय बलि विक्कबै। नव सत्त अंत मेवातपति, इक्क छत्त महि चक्कबै ॥२६॥"

एवँ--- "हूँ गडि्ड गया किल्ली सजीव, हल्लाय करी ढिल्ली सईव। तूअँर अवहि मंडव सुथान, भोगवँ भूमि सुरतान पान ॥३०॥"

अस्तु, इससे तो यही सिद्ध होता है कि अनंगपाल ने उसे कहीं इधर से उधर नहीं किया; अपितु उसी स्थान पर ठीक पहले की तरह ही उसे गाड़ना चाहा। परन्तु 'पाषाण' के उखाड़ लेने से वह 'ढिल्ली' हो गई और तभी से 'दिल्ली' नाम निकल आया।

किन्नु, उधर 'ओआ' जी का मत है--- 'यह प्रसिद्धि चली आती है कि तँबर अनंगपाल ने दिल्ली को बसाया। उसीने वहाँ की विष्णुपद नाम की पहाड़ी पर से प्रसिद्ध लोहे की लाट को, जिसको 'कीली' भी कहते हैं और जो वर्त्तमान दिल्ली से ९ मील दूर मिहरीली गाँव के पास क्तुबमीनार के निकट खड़ी हैं, उठाकर यहाँ खड़ी करवाई थी। उक्त लाट पर का प्रसिद्ध लेख राजा चन्द्र (चन्द्रगुप्त दूसरे) का है जिसने वह लाट उक्त पहाड़ी पर विष्णु के ध्वजरूप से स्थापित की थी। उसपर छोटे छोटे और भी पिछले लेख खुदे हैं जिनमें से एक 'संवत् दिल्ली ११०९ अनंगपाल वहीं' हैं। उससे पाया जाता है कि उक्त लेख के खुदवाए जाने के समय अनंगपाल का उक्त संवत् में दिल्ली का बसाना माना जाता था। कुतुबुद्दीन ऐबक की मसजिद के पास एक तालाब की पाल पर अनंगपाल के बनाए हुए एक मन्दिर के स्तम्भ अब तक खड़े हैं जिनमें से एक पर अनंगपाल का नाम भी खुदा हुआ है। पृथ्वीराज रासो के कत्ती ने अनंगपाल की पुत्री कमला का विवाह अजमेर के चौहान राजा सोमेक्वर के साथ होना, उसी से पृथ्वीराज का जन्म होना तथा उसका अपने नाना अनंगपाल का राज्य पाना आदि जो लिखा हैं वह सारी कथा कल्तित है। पृथ्वीराज की माता दिल्ली के अनंगपाल की पुत्री कमला नहीं किन्तु चेदि देश के राजा की पुत्री कर्पुरदेवी थी।''

(राजपूताने का इतिहास, प्रथम भाग, सं० १९८३, पृ० २३४-२३५)

पृथ्वीराज रासो क्षेपकों से इतना भर गया है कि उसके मूल का पता लगाना अत्यन्त कठिन हो गया है। फिर भी इस 'किल्ली-कथा' के सम्वन्थ में इतना तुरन्त कहा जा सकता है कि इसकी पहली कथा दूसरी से सर्वथा भिन्न है। पहली



में इतिहास बोल रहा है तो दूसरी में चमत्कार अपना जौहर दिखा रहा है। किन्तु उसमें भी कुछ सार है। उसमें 'पाषाण का प्रसंग कुछ दिखाने के लिये धुसेड़ दिया गया है। वास्तव में वह उक्त मन्दिर के शिला-न्यास का द्योतक है। दूसरी कथा का संकेत यह है कि 'पाषाण' छोड़ने के उपरान्त किल्ली गाड़ी गई। सब कुछ ठीक हो जाने पर अनंगपाल को व्यास-बचन में सन्देह हुआ और फलत: 'पाषाष' उखाड़ लिया गया। जत्र बात सच निकली तब किल्ली फिर से गाड़ी गई पर वह दैववश ढीली ही रह गई। इस प्रकार 'किल्ली' के 'ढिल्ली' हो जाने के कारण उस पुर का नाम ही ढिल्ली हो गया। अस्तु, इस कथा का मुख्य लक्ष्य इतिहास नहीं प्रत्युत 'दिल्ली' को व्याख्या और 'तेंवर' का पतन दिखाना है।

पहली कथा का 'कल्हनपुर' कहाँ है ? 'दिल्ली' को तो मान नहीं सकते। कारण कि उसे तो अनेक पीढ़ी के उप-रान्त अनंगपाल ने बसाया था। अच्छा, तो वह विष्णुपद पहाड़ी कहाँ है जहाँ पर उक्त स्तम्भ स्थापित हुआ था! श्री ओझाजी ने 'प्रसिद्धि' का उल्लेख तो कर दिया है पर यह दिखाने की चिन्ता नहीं की है कि वास्तव में वह पहाड़ी है कहाँ ? 'वहाँ की विष्णुपद नाम की पहाड़ी' से व्यक्त ही है कि उनकी दृष्टि में वह पहाड़ी वहीं कहीं दिल्ली के पास ही है। कुछ दूसरे लोग भी यही साधु समझते हैं पर उनमें से कुछ कभी कभी यह भी कह जातें हैं कि वस्तुतः वह 'किल्ली' पहले\* से ही वहीं गड़ी है । परन्तु अभी तक यह प्रकट नहीं हुआ कि उक्त स्थान के विष्णुपद होने का प्रमाण क्या है और क्यों अनंगपाल के साथ उसका ऐसा सारगभित सम्बन्ध जुट गया है।

इतिहास के पन्नों से पता चलता है कि 'तँबर' पालों का मुख्य स्थान लाहौर रहा है। गजनवियों से पराजित होने के कारण ही अनंगपाल को दिल्ली बसानी पड़ी। उपर कहा गया है कि अनंगपाल के दिल्ली बसाने का समय संवर् ११०९ अर्थात् ई० सन १०५२ है। अब गजनवियों के इतिहास पर विचार करें तो अवगत हो कि यह अभी उनका संकट-काल † है। महमूद गजनवी ने पाल-बंश को परितः परास्त कर दिया था। जयपाल, अनंगपाल (अनन्दपाल) और जयपाल के अनन्तर द्वितीय अनंगपाल ने भी उसका सामना किया किन्तु अन्त में उसे लाहौर छोड़कर अजमेर भागना पड़ा और लाहौर महमूद के प्रिय 'माशूक' सेनानी 'अयाज' का अड्डा बना। अनंगपाल का दैव फिरा तो 'गजनी' में फूट हुई और सेलजूक बंश का उदय (१०३७ ई०) हुआ। फिर क्या था, राजपूतों का भी सितारा चमका और सन् १०५३ ई० में हौसी, यानेश्वर आदि तो फिर हाथ लगे ही, नगरकोट में फिर एक मन्दिर भी बन गया। किन्तु सन १०५३ ई० में सुल्तान अब्दुलरशीद ने उसे छीन ‡ लिया। तात्पर्य यह कि इसी १० वर्ष के उदय में अनंगपाल ने दिल्ली में अपना शासन दृढ़ किया और दिल्ली नगर बसाया।

अनंगपाल का मन्दिर बन गया तो उसे उस लाट की सूझी जो 'कल्हनपुर' में न जाने कब से गड़ी पड़ी थी और कालचक के प्रभाव से अब तुरुकों के राज्य में आ गई थी। अनंगपाल ने अवसर देखा तो तुरन्त उसे अपना लिया और अपने मन्दिर की शोभा का स्तम्भ बनाया।

- \* श्री वीयान बहाबुर डा० एस० कृष्णस्वामी ऐंगर ने इस पर विझेष घ्यान दिया है। इसके लिये देखिए 'ऍ्र्झ्यंट इंडिया एण्ड साउथ इंडियन हिस्ट्री एण्ड कल्चर' प्रथम भाग का उक्त प्रकरण।
- ै देखिए—'हिस्ट्री ऑफ अफगानिस्तान' सर पर्सी साइकेस (Percy Sykes) प्रथम भाग, मै० एण्ड को लण्डन १९४० ई०, पृष्ट २०७। यहाँ १०४९ से १०५२ तक प्रायः वही स्थिति रही जो बहादुरशाह के बाद मुगलवंश की।
- ‡ देखिए—'हिस्ट्री ऑफ दी पंजाब' सैयद मुहम्मद लतीफ, कलकत्ता सेन्द्रल प्रेस कम्पनी, १८९१ ई०, पृष्ठ ८९–९०१
- डाँ० धीरेन्द्रचन्द्र गंगोली ने जो यह कह दिया है कि परमार भोज और कलचुरि कर्ण के जीतेजी मुसलमानों ने फिर आक्रमण नहीं किया ठीक नहीं। अनंगपाल को फिर कष्ट भोगना पड़ा और १०५२ में आक्रमण हुआ और सफल रहा। श्री गंगोली के मत के लिए देखिए प्रो० आल इंडिया ओ० कान्फरेन्स, १९३३ ई०, पुष्ठ ५३७।



#### श्री चन्द्रवली पांडे

विष्णुपद की जो शोध हुई है उसमें सबसे अधिक सफल दिखाई देती है मुदामापर्वत \* के विष्णुपद की शोध । महाराज दशरथ के निधन पर जो चर 'भरत को बुलाने के हेतु केकय भेजे गए हैं मार्ग में देखते हैं कि—

> "अवेक्याञ्जलिपानांश्च ब्राह्मणान्वेदपारगान्, ययुर्भध्येन बाह्लीकान्सुदामानं च पर्वतम् ॥१८॥ बिष्णोः पदं प्रेक्षमाणा विपार्शां चापि शाल्मलीम्, नदीर्घापीस्तटाकानि पल्वलानि सरांसिच ॥१९॥ पश्यन्तो विविधांश्चापि सिंहव्याद्यमृगद्विपान्, ययुः पथाऽतिमहता शासनं भर्तुरीप्लवः ॥२०॥ (वा० रा०, अ० कांड, अख्यष्टितमसर्ग)

'बाहलीक' और 'विष्णुपद' पर दृष्टि पड़ते ही प्रकुल्ल हो जी चाहता है कि बस इसी को 'चन्द्र' का विष्णुपद मान लो। परन्तु उधर से कतिपय† विद्वानों की हुंकार सुनाई पड़ती है, 'नहीं' कदापि नहीं; इस झाहलीक के कारण तो कभी भी नहीं। कारण, इसका शद्ध पाठ है 'वाहीक'। बाहलीक तो कभी पंचनद में था ही नहीं। क्योंकि----

''पुराने ग्रन्थों में बाह्लीक और बाहीक नामों में बहुत गड़बड़ हुई है । वाहीक पंजाब या पंचनद का भाग था और बाह्लीक भारत की उत्तर-पश्चिम सीमा का धेरा था । यह कम्बोज और लम्पाक आदि के पास ही था । बाह्लीक देश के

हींग और कुंकुम बहुत प्रसिद्ध हैं। अतएव बाह्लीक पंजाव में हो ही नहीं सकता। पंजावान्तर्गत तो वाहीक ही है।" (श्री भगवदत्त रचित भारतवर्ष का इतिहास, सन १९४०, लाहौर, पृ० १५७)

वाहीक और बाह्लीक की उलझन कुछ ऐसी वहीं कि बातों में सुलझाई जा सके। अनेक स्थलों पर जो वाह्लीक का प्रयोग 'वाहीक' के लिए पाया जाता है तो इसका भी कुछ हेतु होना चाहिए। डॉक्टर‡ सरकार ने तो डॉक्टर भंडारकर के मत के खंडन में बड़ी तत्परता दिखाई है और 'वाहीक' की निरुक्ति भी ढ़ंढ निकाली है---

"बहिश्च नाम हीकश्च विपासायां पिशाचकौ । तयोरपत्यं वाहीका नैषा सृष्टिः प्रजापतेः ॥" (महाभारत, कर्णपर्व, अ० ४४, प० १०)

किन्तु इस बात की चिन्ता तक नहीं की है कि इस 'पिशाच' का रहस्य क्या है ? क्या बास्लीकों के प्रभुत्व से इसका तनिक भी सम्बन्ध नहीं है ? करें क्या, आज भी तो देशों के कुछ प्रयोग ऐसे प्राप्त हो जाते हैं जो चक्कर में डाल देते हैं। पंजाब का 'गुजरात' क्या इस 'बास्लीक' से कम बिलक्षण है ? यही दशा तो 'मालव' की भी रही है। हमें तो संक्षेप में यही भाता है कि इस बास्लीक (वाहीक) को उस बास्लीक का उपनिवेश भर समझें जो भारत की उत्तर-पश्चिम सीमा का देश था।

'बाह्लीक' की व्याख्या के पहले कुछ 'विष्णुपद' की भी टीका हो ले। अब तो यह बताने की बात नहीं रही कि वास्तव में यही वह विष्णुपद है जो पहले अनंगपाल के राज्य में था और फिर गजनवियों के हाथ में चला गया था। अवसर

- \* डॉ॰ भंडारकर की प्रेरणा से श्री चिन्तहरण चक्रवर्ती ने इस पर ध्यान दिया पर सफल न रहे। उनके अनन्तर उन्होंके एक दूसरे शिष्य श्री योगेन्द्र घोष ने इस पर विचार किया और 'विष्णुपद गिरि' शीर्षक लेख में (इंडियन कल्चर, प्रथम भाग, पृष्ठ ४१५......) इसका पूरा पता दिया। इघर श्री जयचन्द्र विद्यालंकार ने उसमें इतना और योग दिया कि इसका सम्बन्ध उक्त 'वाहिलक विजय' से ही है। उनके मस के लिए देखिए 'ज॰ बि॰ ओ॰ रि॰ सू॰' भाग २०, पृष्ठ ९७।
- † डॉ॰ दिनेशचन्द्र सरकार ने डाक्टर भंडारकर के मत का खंडन किया है और उन्होंने उक्त स्तम्भ में दिग्विजय का दर्शन किया है। उनकी दृष्टि में उसका संकेत है बंग, वाहिलक, सिन्धोः सप्तमुखानि और दक्षिण। इसमें सन्देह नहीं कि इससे चारों दिशाओं का निर्देश हो जाता है पर इसका प्रमाण क्या है? उनके मत के लिए देखिए 'ए वाल्यूम ऑफ स्टडोज इन इंडोलॉजी, ओरियण्टल बुक एजेन्सी, पूना २, १९४१ ई॰, पुष्ठ ४६९।

‡ वही।

રરશ



पाकर राजपूतों ने फिर इसे कैसे छीन लिया इसका भी संकेत मिल चुका है। अब यहाँ केवल इतना भर कह देना है कि अनंगपाल ने जब यह देखा कि तुस्कों को निकाल वाहर करना कठिन है तब अपने आपही वहाँ से निकलकर दिल्ली में आ बसा अथवा वहाँ फिर से नगर बसाया। इस लौहुस्तम्भ से उसे इतना मोह था कि इसे भी समय पाकर उलाड़ लाया और अपने मन्दिर में गड़वा दिया। उसका राज्य तो गया गजनी की शक्ति और सबल नीति से, पर उसका सम्वन्ध जोड़ा गया 'ढिल्ली किल्ली कथा' से। यह सिद्ध ही है कि सं० ११०९ में दिल्ली बसाई गई और यह भी निश्चित है कि उसी सन् १०५२ ई० में अब्दुलरशीद फिर 'नगरकोट' का स्वामी हो गया। निदान जनता की यह कहने का अवसर मिल गया कि इस तुष्क्क जय का कारण है अनंगपाल का यह अगराघ। होना था सो हो गया। अब ऊहा के अतिरिक्त और क्या है ?

भावुक भक्तों को यह कहने में कितनी देर लग सकती है कि यह तो भक्त \* मुदामा का प्रभाव था जो उनके नाम के पर्वत और सो भी विष्णुपद पर यह स्तम्भ खड़ा किया गया। अवश्य ही वैष्णव-दृष्टि से यह एक पक्की बात है। पर भूखे पुराविदों का पेट इतने से ही तो भरने से रहा। भला भ्रष्ट वाहीकों में उसे स्थापित करने की क्या आवश्यकता थी ? बहाँ तो दर्शन † भी कठिन था। नहीं, इसका भी कुछ कारण है + क्या आप भूल गए कि चन्द ने 'पहली किल्ली कथा' में क्या कहा था ? यही न कि यह भूमि का प्रताप था कि 'गुया' ने 'स्वान' को भगा दिया और उसे देखकर 'कल्हन' ने उसे अपना स्थान वनाया ? तो फिर आप इसे इतिहास में क्यों नहीं ढूंढ़ते ? क्या बाण ने स्पष्ट नहीं कहा कि--

"अरिपुरे च परकलत्रकामुकं कामिनीवेषगुप्तद्यचन्द्रगुप्तः शकपतिमशातयत्।" (हर्षचरितः षष्ठ उच्छवास) एवं शंकरार्यं ने नहीं लिखा है कि---

## "शकानामाचार्यः शकाधिपतिः चन्द्रगुप्तभातृजायां ध्रुवदेवीं प्रार्थयमानः चन्द्रगुप्तेन ध्रुवदेवीवेषधारिणा स्त्रीवेषजनपरिवृत्तेन व्यापादितः।" (उसी की टीका)

तो क्या छ, बदेवी वेषधारी चन्द्रगुप्त 'सुसा' एवं 'शकानामाचार्यः शकाधिपतिः' उक्त 'स्वान' नहीं है ? नहीं कहने को किसीमें साहस नहीं, पर इतने से ही इतिहास की गुत्थी कहाँ सुछझी ? इससे न तो 'अरिपुर' का भेद मिला और न शकाधिपति का ही पता चला। पुराविदों ने खीज भी की तो उलझन बढ़ती ही गई। किसी ने 'शृंगारप्रकाश' के 'अलिपुर ‡ को ठीक माना तो किसी ने रे काठियावाड़ के शकों को 'शकाधिपति' ठहराया परन्तु किसी का अनुमान अभी तक प्रमाण न हुआ। परिस्थिति तो विकट है, पर जिजासा भी पंगु नहीं कि पैर तोड़कर बैठ रहे। निदान हमारा कहना है कि बास्तव में यह 'शकानामाचार्यः शकाधिपतिः' और कोई नहीं, बही लौहस्तम्भ का 'बाहलीक' है जो समुद्रगुप्त के उपरत हो जाने पर गुप्तों पर चढ़ दौड़ा था और जिसका विनाश चन्द्रगुप्त ने वड़ी चातुरी से कर दिया। प्रतीव होता है कि समुद्रगुप्त के यश को लुटना चाहा।

हाँ, तो उदयगिरि-गुहा के लेख को ध्यान से पढ़ा जाय तो प्रत्यक्ष हो जाय कि इस घटना का काठियावाड़ अथवा शकक्षत्रप-विजय से कोई सम्बन्ध नहीं। कारण कि उसका स्पष्ट कथन है---

"तस्य राजाधिराजर्षेरचिन्त्यो (--- ---) मंनः। अन्वयप्राप्तसाचिम्यो व्यापृत सम्धि विग्रहः॥३॥

- \* कल्हण ने 'राजतरंगिणी' (तृतीय तरंग) में विक्रमादित्य और मातृगुफ्त के परस्पर व्यवहार विशेषतः मातु-गुफ्त के कश्मीर-गमन का जो चित्र खींचा है वह किसी सुदामा से कम नहीं है । इस पर्वत का यह नाम भो विचारणीय है ।
- † महाभारत कर्णपर्व, विशेषतः शल्य की भर्त्सना।
- ‡ डाक्टर भंडारकर और डाक्टर जायसवाल इसीको साथु समझते हैं। देखिए 'सालबीय कम्मेमोरंगन वात्यूम, हिन्दू० यू० बनारस, सन् १९३२ ई०, पृष्ठ १९४....; एवं ज० बि० औ० रि० मु० भाग १८ पृष्ठ २९।
- 🛊 देखिए ज० बि० ओ० रि० सु० भाग १४ तथा १५ में डाक्टर अल्टेकर का लेख।

**રરર** '



#### श्री चन्द्रबली पांडे

कौत्सञ्शाव इति ख्यातो बीरसेनः कुलाख्यया। शब्दार्थन्यायलोकजः कविः पाटलिपुत्रकः ॥४॥ कृत्स्नपृथ्वीजयार्थेन राज्ञेवेह सहागतः। भक्त्या भगवतः शम्भोर्गुहामेतामकारयत ॥५॥''

'कुत्स्नपृथ्वीजयार्थेन' से आप ही प्रकट हो जाता हूँ कि इस यात्रा का यथार्थ रूक्ष्य क्या है। उधर 'राजाधिराजर्षि' पद भी उसकी प्रतिष्ठा को व्यक्त कर रहा है। यही नहीं, यहाँ यह भी स्पष्ट रहे कि उगत छेल में 'विक्रमावक्रय क्रीतादास्य-स्यम्भूत पार्थिवा' भी कहा गया है जिसका तात्सर्य है कि अन्य सभी शासकों के अधीन कर ही यह 'क्रत्स्नपृथ्वीजय' की याता हुई है। कहते हैं \* कि सौराष्ट्र-विजय का कार्य युवराज कुमारगुप्त ने किया था, स्वयं महाराज चन्द्रगुप्त ने नहीं। यदि यह ठीक है तो इस शक-विजय का सम्बन्ध उक्त 'शकाधिपति' से किसी प्रकार जुट ही नहीं सकता। निःसन्देह यह महाराज के अश्वमेध की यात्रा है। हाँ, यह 'रार्जीष' चन्द्रगुप्त का प्रस्थान है, स्त्रीवेषधारी कूमार चन्द्रगुप्त का नहीं।

तो 'शकानामाचार्यः' की लीला समाप्त कहाँ हुई ? कोई कवि कहता है---

"दरवा रुद्धगतिः खसाधिपतये देवीं छ<sub>ा</sub>वस्वामिनीम्, यस्मात्खण्डितसाहसो निववृते श्रीक्षर्मगुप्तो नृपः। तस्मिन्नेव हिमालये गुरुगुहाकोणक्वणत्किन्नरे, गीयन्ते तव कात्तिकेयनगरस्त्रीणां गणैः कीर्त्तयः ॥" (काव्य मीमाँसा)

'खसाधिपति' को 'शकाधिपति' एवं 'श्रीशर्मगुप्त' को 'श्रीराम गुप्त' मान लेने में कोई अड़चन नहीं । प्रायः विद्वानों ने किया ऐसा ही है । अस्तु, इस दिशा में इतना और संकेत मिला कि उक्त घटना किसी 'कात्तिकेयनगर' में घटी थी जो हिमालय पर था ।

डाक्टर भंडारकर ने इस 'कार्तिकेयनगर' का जो पता दिया है वह नाम की दूष्टि से बड़े महत्त्व का है और एक 'बिष्णुपद' के पड़ौस में भी है। पर अब † उनके विचार में उक्त विष्णुपद 'सुदामा' पर्वत पर है जो कहीं विपासा के पास कश्मीर ‡ के निकट है। अतः अब यह नहीं कहा जा सकता कि इस 'कार्तिकेयनगर' के सम्बन्ध में वस्तुतः उनकी धारणा क्या है। फलतः इसकी यहाँ कुछ स्वतंत्र चर्चा की जाती हैं। हमारी समझ में वास्तव में आज का 'नगरकोट' ही कभी 'कार्तिकेयनगर' के नाम से प्रसिद्ध था जो मुखसुख अथवा किसी कारणविशेषवध 'नगरकोट' में परिणत हो गया। जब आस-पास के लोग आज भी 'अहमद नगर' वा 'विजया नगर' को सुविधा के लिये 'नगर' ही कहते हैं तब कभी 'कार्त्तिकेय-नगर' के लिये भी केवल 'नगर' का ही प्रयोग होता रहा हो और काल पाकर रुड़िबद्ध हो गया हो तो इसमें आश्चर्य क्या ? बचत की यह प्रवृत्ति तो घर घर गोचर होती है। निदान मानने को मन चाहता है कि वस्तुतः उक्त नगरकोट ही बह पुण्य पराक्रम-स्थान है जहां पर रामगुका किया श्रीधर्मगृक्त घिर गये थे। देखिए श्रीअबुल्हसन अली (१०२६ ई०) की साखी भी कुछ यही है। कहते हें---

''रासल कफन्द का पौत्र और अयन्द का पुत्र था। रब्वाल के सिंहासन पर बैठने के पहले वह खदेड़ दिया गया था। उसके पूत्र ने रब्वाल पर चढ़ाई की। रब्वाल ने भागकर अपने भाई तथा सामन्सों के साथ एक ऊँची पहाड़ी पर शरण ली जहाँ

- \* इस प्रवाद के लिए देखिए 'हिस्ट्री ऑफ गुजरात'।
- † डाक्टर अंडारकर ने 'विष्णुपद' को पहले (मालवीय कम्मेमोरेशन वाल्यूस सन् १९३२ में) हरिद्वार के पास मान। था और वहीं कात्तिकेयपुर का भी पता बताया था किन्तु आगे चलकर (सन् १९३७ ई० में) उन्होंने सुदामार्गिरि के 'विष्णुपद' को साधु ठहराया। देखिए ज० आ० हि० रि० सु० भाग १० पृष्ठ ८६......।
- 🚦 महाभारत में कहा गया है----

"एतद्विष्णुपदं नाम दृश्यते तीर्थमुत्तमम् । एषा रम्या विपाझा च नदी परमपावनी ॥८॥ अत्र वै पुत्रझोकेन वसिष्ठो भगवान् ऋषिः । बन्धात्मानं निपतितो विपाझः पुनरुस्थितः ॥९॥ कइमीरमंडल्ड्चैतत् सर्वपुण्यमरिन्दम । महर्षिभिक्त्वाध्युषितं पश्येदं भ्रातृभिः सह ॥१०॥" (बनपर्य अ० १३०) 'कइमीरमंडल्' और 'विष्णुपद' के इस लगाव पर 'मात्गुप्त' के प्रसंग में अधिक विचार होगा ।

રરર



पहले से ही एक दृढ़ दुर्ग बना था। वहाँ उन लोगों ने अपने आपको सुरक्षित समझ लिया था, पर किसी प्रकार शत्रु वहां भी पहुँच गया और अधिकार जमाना ही चाहता था कि रब्वाल की ओर से सन्धि का प्रस्ताव हुआ। उत्तर में कहा गया कि उक्त कन्या के साथ अन्य सामन्त पुत्रियों को भी मेज दें तो मैं उन्हें अपने सामन्तों को दे दूं और यहाँ से टल जाऊँ। रब्वाल ने व्यथित होकर अपने अन्ये मन्त्री 'सफर' से मन्त्रणा की जिसने समझाबुझाकर यह परामर्श दिया कि ऐसा कर लेना ही ठीक हैं। वे ततार हो ही रहे थे कि उनका भाई 'बरकामरिस' आ पहुँचा और प्रणाम कर प्रार्थना की कि एक ही पिता के पुत्र होने के नगते यदि उसकी भी कुछ सुनी जाय तो ठीक है। युवा समझकर उसकी उपेक्षा न की जाय। जब बात सामने बाई तब प्रस्ताव किया कि उसे स्वीवेष में अन्य सामन्त-कुमारों के साथ शत्रु-स्कन्धावार में जाने दिया जाय। जब बात सामने बाई तब प्रस्ताव किया कि उसे स्वीवेष में अन्य सामन्त-कुमारों के साथ शत्रु-स्कन्धावार में जाने दिया जाय। उसने यह भी कहा कि उन स्वी-वेषधारी कुमारों को एक एक छुरा और उसे एक ढोल दे दी जाय। जब सभी कुमार सामन्तों के पास पहुँच जायँगे और वह उक्त अधिपति का काम तमाम कर लेगा तब दुन्दुभी बजा देगा और फिर क्षणभर में सारा उपद्रव शान्त हो जायगा। इघर से चट आकमण होगा और शत्रु मारे जायँगे। रब्वाल गया और उस पहाड़ से नीचे फेंक दिया परिणाम यह हुआ कि शत्रु का एक भी सवार जीता न बचा। वह वहीं मार डाला गया और उस पहाड़ से नीचे फेंक दिया गया। सभी नष्ट हो गए और फलत: रब्वाल की शक्ति बढ़ गई।" (दी हिस्ट्री ऑफ इंडिया, सर एच० एम० एलियट, प्रथम भाग, पृष्ठ ११) ।

अबुल्हसन अली ने इस वृत्त को एक अरबी ग्रंथ से लिया है जो स्वयं किसी हिन्दू ग्रंथ पर आश्रित था। अरबी-लिपि-दोष के कारण नामों में परिवर्तन हो गया है तो भी 'रव्वाल' को 'रामपाल' और 'बरकामरिस' को 'विक्रमादित्य' मानने में कोई दोष नहीं। अस्तु, इस घटना से भी यही सिद्ध होता है कि स्त्री-वेषधारी चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने किसी 'रासल' की सन्तान का वध किया और गुप्त-साम्प्राज्य का विस्तार किया।

अच्छा तो इस 'शकाधिपति' की सोज में कहीं दूर भटकने की आवश्यकता नहीं। सौभाग्य से स्व० डाक्टर जायसवाल ने इसे भी ढूंढ़ \* निकाला है। उनका कहना है कि 'खुर' (नमक की पहाड़ी, पंजाव) से जो 'राजा (ति) राजमहाराज तोरमाण शाहि जौ........' का लेख मिला है वह वास्तव में इसी 'शकाधिपति' का लेख है। उनका यह भी कहना है कि अल्बेरूनी का 'लग तोरमान' भी यही है। सचमुच डाक्टर जायसवाल का यह मत सर्वथा असाधु नहीं है। कारण कि उसमें इसके विषय में जो कुछ लिखा है वह उक्त शकाधिपति में पूरा पूरा घट जाता है। और यदि कुछ अन्तर दिखाई देता है तो उसका प्रधान कारण है अल्बेरूनी का लिखित सामग्री के अभाव में प्रवाद पर † विश्वास करना। अल्वेरूनी को इस बात का पता था कि 'नगरकोट' में उनत सामग्री सुरक्षित है पर दुर्देववश वह उसे देख न सका। न सही, पर इतना तो निर्विवाद है कि उसके समय में वहाँ 'पालों' का राज्य था। तो क्या यह सम्भव नहीं कि रब्वाल अथवा 'रामपाल' का 'पाल' भी इसी 'पाल' प्रभुता का प्रसाद है ? पाल की इस पकड़ के सहारे मेहरौली के लौहस्तम्भ का कुछ पता लगाया जा सकता है और यह भी बताया जा सकता है कि क्यों अनंगपाल को उससे इतनी ममता थी।

'रासों' की पहली 'किल्ली कथा' में वताया गया है कि पहले वह उसी वीरभूमि में गाड़ी गई थी जहाँ 'सुसा' ने 'स्वान' को खदेड़ दिया था। अब यहाँ यह दिखाया जा रहा है कि वास्तव में वह स्थान है नगरकोट के उत्तर 'जगतसुख' में । 'जगतसुख' के विषय में भूलना न होगा कि उसका प्राचीन नाम है 'नष्ट'‡। प्रतीत होता है कि इसी पुण्य-घटना के उप-रान्त उसका नाम 'नष्ट' से 'जगतसुख' हो गया। यहाँ विशेष रूप से विचार करने की बात यह भी है कि वह भी 'नगरकोट' की भाँति ही महत्त्व का स्थान है। अनुमान से सिद्ध यह होता है कि समुद्रगुप्त के निधन पर जो वाहलीक दौड़ आए थे उनका स्कन्थावार था यही जगतसुख और इसी जगतमुख में वाह्लीक हुए विजित और यहीं बधे गए 'शकाधिपति' और फिर यहीं

- \* देखिए ज० वि० ओ० रि० सु० भाग १८ पृष्ठ २०१।
- † वेखिए अल्बेरुनीज इंडिया, द्वितीय भाग, ई० सी सचाऊ (Sachau) सन् १९१० ई०, पृष्ठ १०-११।
- ‡ देखिए कॉंगडा डिस्ट्रिक्ट गजेटियर, १९१७ पृष्ठ २१; पंजाब डिस्ट्रिक्ट गजेटियसं भाग ३० ए।

રેરેઇ



#### श्री चन्द्रबली पांडे

गाड़ा गया चन्द्रगुप्त का उक्त स्मारक लौहस्तम्भ जो हार जाने के कारण उखाड़कर फिर गाड़ा गया मेहरौली (मिहिर-कुल) के पास; जहाँ राजधानी बनी पालवंश की दिल्ली।

हाँ, तो अल्बेरूनी सुनीसुनाई बात के आधार पर कहता है कि 'लगतोरमान' का 'मंत्री' 'कल्ल' \* पहले तो गड़ा द्रव्य पाने के कारण बड़ा प्रभावशाली हो गया, फिर सुधार के विचार से विषयी राजा तोरमान को बन्दी बना लिया किन्नु राज-सुख के प्रलोभन में पड़कर फिर स्वतन्त्र शासक हो गया। अल्बेरूनी उक्त पाल वंश को इसी ब्राह्मण-बंश की परम्परा बताता है। पर इतिहास है कुछ और ही। पाल माने गए हैं क्षत्रिय। तो इसका भी कुछ कारण होना चाहिए। आखिर उसे ऐसा भ्रम क्यों हुआ ?

यहाँ, हमारी समझ में कल्हण की साखी बड़े काम की सिद्ध होती हैं। कहते हैं----

"हिरण्यतोरमाणाख्यौ व्यधत्तामथ तत्सुतौ। साम्राज्ययुवराजत्वभाजने रञ्जनं क्षितैः ॥१०२॥ भ्रात्राहतानां प्राचुर्यं विनिवार्यासमञ्जसम् । तोरमाणेन दीन्नाराः स्वाहताः संप्रवर्तिताः ॥१०३॥ मामवज्ञाय राज्ञेव कस्मादेतेन वल्गितम् । इति तं पूर्वजो राजा कोधनो बन्धने व्यधात् ॥१०४॥" (राजतरंगिणी, तृतीय तरंग)

तोरमाण के 'बन्धन' का कारण सामने है, पर अभी ब्राह्मण की स्थिति स्पष्ट नहीं हुई। सो विदित ही है कि---

"पितुर्बन्धेन सकोधं तं कालापेक्षयाक्षमम् । शिक्षयित्वा जयेन्द्रोथ कार्यशेषाय निर्ययौ ॥१२१॥ उत्पिज्जोत्पादनात् सज्जे तस्मिन्भ्रात्रा यदुच्छ्या । बन्धात्त्यकतो नृतरणिस्तोरमाणोस्तमाययौ ॥१२२॥ निष्वार्पं मरणोद्योगं मार्तुनिर्वेदखेदितः । ययौ प्रवरसेनोथ तीर्थोत्सुक्याद्दिगन्तरम् ॥१२३॥ रक्षित्वा दशमासीनाः क्ष्मामेकत्रिंशति समाः । तस्मिन्क्षणे हिरण्योपि शान्ति निःसंततिर्ययौ ॥१२४॥" (वही)

परिणाम यह हुआ कि----

"अथवास्यैव सूक्तेन स्मारितोस्म्यधुना यथा। वर्तते राजरहितं काम्यं कश्मीरमण्डलम् ॥१८६॥ पात्रायास्मं महीपालान्महतोप्यर्थनापरान् । अवधीर्यं मही तस्मात्सा मया प्रतिपाद्यते । ॥१८७॥ इति निश्चित्य चतुरं क्षपायामेव पाथिवः । 'गूढं व्यसर्जयदूतान्काश्मीरीः प्रकृतीः प्रति ॥१८८॥ आदिदेश च तान्यो वो दर्शयेच्छासनं मम । मातृगुप्ताभिघो राज्ये निःशंकं सोभिषिच्यताम् ॥१८९॥'' (वही)

मातृगुप्त के ब्राह्मण होने का प्रमाण है---

"पुण्यां जाराणसीं गत्वा तस्माञ्छमसुखोन्मुखः। इच्छामि सर्वसंत्यासं कर्तुं द्विजजनोचितम् ॥२९७॥" (वही)

सारांश यह कि कल्हण के कथनानुसार 'हि्रप्थ' और 'तोरमाण' में परस्पर ठन गई तो 'पूर्वज' हिरण्य ने अनुज तोरमाण को बन्दी बना लिया। जब वर्षों के वाद उसे छोड़ा भी तब वह उससे पहले ही चल बसा। हिरण्य भी निःसन्तान मरा। इस प्रकार कश्मीर का सिंहासन सूना हो गया तो शकारि विक्रमादित्य ने कवि मातॄगुप्त को वहाँ का शासक बनाया जो अन्त में विरक्त हो गया और वाराणसी की ओर चला गया।

मातृगुप्त और विक्रमादित्य के सम्बन्ध पर विचार करने के प्रथम ही 'तोरमाण' का स्पष्टीकरण हो जाय तो ठीक । कल्हण के कथन से व्यक्त होता है कि वस्तुतः कश्मीर विक्रमादित्य के अधीन था और इसीलिये उन्हें उसके प्रबन्ध की चिन्ता करनी पड़ी । यदि यह ठीक है तो इसीके आधार पर इतना और भी कहा जा सकता है कि यह वास्तव में सम्प्राट् विक्रमा-वित्य की नीति का प्रसाद था कि एक ही राज्य के दो राजा वना दिए गए थे जो परस्पर भिड़ गए थे । विक्रमादित्य की इस

રૂર'ક

<sup>\*</sup> इसे 'कल्लर' भी कहा गया है। अरबी-लिपि में नामों का ठीक ठीक लिखा जाना असम्भव है। रासो के 'कल्हन' से तो इसका कोई सम्बन्ध नहीं है?



तोड़-नीति का कारण था उक्त राज्य का शक-संग्राम में योग देना। अल्वेश्र्मी नें जो 'लग तोरमान' लिखा है वस्तुत: वह है लघु तोरमाण'। इस 'लघु' \* का 'लग' रूप आज भी देखने में आता है। 'हिरण्य' के अनुज का यह नाम कैरे पड़ा यह कैसे कहा जा सकता है पर इतना तो भासता ही है कि राजातिराज तोरमाण से इसका कुछ सम्बन्ध अवश्य था। प्रतीत होता है कि उक्त शकाधिपति के वध के उपरान्त हो कुशल चन्द्रगुप्त ने उक्त देश को दिराज† में विभक्त कर दिया और जब उसका कोई अधिकारी नहीं रह गया तब ब्राह्मण मातूगुप्त को उसका राज्य मिला।

मातृगुप्त के शासन का सीघ्य ही अन्त हो गया । यात यह है कि तोरमाण की पत्नी इक्ष्वाकु ‡ कुल की कन्या थी । संघर्ष के समय एक कुलाल के घर में शरण ली और वहीं प्रवरसेन को जन्म दिया । प्रवरसेन तीर्थयात्रा में था । जब उसे कश्मीर का समाचार मिला तव उसे फिर राज्य की चिन्ता हुई और

"त्रिगर्तानाँ भुवं जित्वा स व्रजन्नथ भूपतिः । विक्रघादित्यमश्रृणोत्कालधर्ममुपागतम् ॥२८४॥ तस्मिन्नहति भूभर्त्रा कोकान्निःक्वसतानित्रम् । नास्माधि नाशि नास्वापि स्थितेनावनताननम् ॥२८६॥ अन्येद्युर्भुवमुत्सृत्र्य कश्मीरेभ्यो विनिर्गतम् । झुश्राव मातृगुप्तं स नातिदूरे क्रुतस्थितिम् ॥२८७॥ (वही)

'त्रिगर्तं' की राजधानी 'नगरकोट' (?) में प्रवरसेन को समाचार मिला कि मातृगुप्त 'जगतसुख' 🗼 (?) मैं पड़ाब डाले हैं । किर तो दोनों नरपुंगवों में जो बातचीत हुई सो हुई ही । परिणाम उसका यह रहा कि—

"अय वाराणसीं गत्वा कृतकाषायसंग्रहः। सर्वं संन्यस्य सुकृती मातृगुप्तोभवद्यतिः ॥३२०॥ राजा प्रवरसेनोधि कक्ष्मीरोत्पत्तिमञ्जसा। निखिलां मातृगुप्ताय प्राहिणोदृढनिद्खयः ॥३२१॥ स हठापतितां लक्ष्मीं भिक्षाभुक्प्रतिपादयन् । सर्वोथिभ्यः कृती वर्षान्दन्न प्राणानधारयत् ॥३२२॥" (बही)

कल्हण इस त्रयी के उपसंहार में किस उल्लास से कहते हैं---

"अन्योन्यं साभिमानानामन्योन्यौचित्यक्षालिनाम् । त्रयाणामपि वृत्तान्त एष त्रिपथगापयः ॥३२३॥" (बही)

\* ध्यान देने की बात है कि 'लग' का प्रयोग आज भी उक्त प्रदेश के लिए पाया जाता है। देखिए उक्त काँगडा गजेटियर का चित्र नं० १। 'नगर' और 'जगतसुख' इसी प्रदेश में हैं।

† इस नीति के लिए देखिए कालिंदासकृत 'मालविकाग्निमित्र' में राजा का कथन--

"मौद्गल्य ! तत्रभवतोभ्र त्रिार्यज्ञसेनमाधवसेनयोईराज्यमवस्थापयितुकामोऽस्मि" (अं० ५, प० २३ के पूर्व)

- ‡ इसके लिए देखिए वाल्मीकी रामायण का 'पितृपैतामहीं पुण्यां तेरुरिक्षुमर्क्षां नदोम् ।'' स्मरण रहे, यह सुवामा पर्वत के पहले का प्रदेश है । फलतः यहीं से त्रिगर्त पर प्रवरसेन का आक्रमण हुआ होगा । राजतरंगिणी में उसके मामा का उल्लेख है ही ।
- ‡ मातृगुप्त ने विक्रमादित्य के निधन का समाचार सुना तो काशीवास के लिए चरू पड़ा। विदित्त होता है कि इसी यात्रा में यह लौह लेख लिखा गया जो आज मेहरौली में विराजमान है। मातृगुप्त की इस समय जो स्थिति थी और जिस परिस्थिति में विक्रमादित्य का अन्त हुआ था उसको सामने रखकर उक्त लेख का अध्ययन करें तो सारा रहस्य आप ही खुल जाय। मातृगुप्त कहते भी हैं---

'यन्ममोपकृतं तेन तद्विना प्रत्युपक्रियाम् । जीर्णमेवाधुनांगेषु प्रभवत्वेष निष्ठचयः ॥३१६॥ या गतिर्मूभूजोमुष्य मया तामनुगच्छता । पात्रापात्रविवेक्तृत्वख्यातिर्नेया प्रकाशताम् ॥३१७॥ एतावत्येव कर्तव्ये यातेस्मिन्कीतिरोषताम् । भोगमात्रपरित्यागाद्विदघ्यां सत्यसंघताम् ॥३१८॥''

(राजतरंगिणी, तुतीय तरंग)

सब की तो नहीं पर अपनी जानते हैं कि मेहरौली का लौह स्तम्भ इसी मुख से बोल रहा है। तनिक 'स्याति' और 'कीर्ति' पर ध्यान तो दें फिर कहें कि आपका पक्ष वास्तव में क्या है ?

રરદ્



#### थी चन्द्रवली पांडे

अस्तु, अत्र इम मातुगुप्त की भी योड़ी चिन्ता होनी चाहिए क्योंकि यह कहता है--

"मातृगुप्तस्ततोवादीत्कोपस्मितसिताधरः । अस्मानुत्सहते कविचन्नापकर्त्तु बलाधिकः॥२९ ३॥ नयता गण्यतामस्मानन्तरज्ञेन तेन हि । न भस्मानि हुतं सर्पिनोंप्तं वा सस्यमूषरे ॥२९४॥" (वही)

इस मधुर फटकार का प्रवरसेन पर प्रभाव यह पड़ा कि वह गुप्त-वंश का आजीवन सित्र बन गया और----

"वैरिनिर्वासितं पित्रे विक्रमादित्यजं न्यघात् । राज्ये प्रतापक्षीलंस कीलादित्यापराभिधम् ॥३३०॥ सिंहासनं स्ववंत्र्यानां तेनाहितहृतं ततः । विक्रमादित्यवसतेरानीतं स्वपुरं पुनः ॥३३१॥ (बही)

मातृगुप्त, प्रवरसेन और विक्रमादित्य के इस इतिहास पर पुराविदों ने विचार तो किया पर वह सर्वथा साघु न ठहरा। डाक्टर भाऊदाजी ने 'मातृगुप्त' को जो कालिदास सिद्ध किया था उसका \* खंडन तो हो गया पर उससे यह सिद्ध कैसे हो गया कि वस्तुतः 'मातृगुप्त' 'कालिदास' से सर्वथा भिन्न थे। नहीं, यह हो नहीं सकता। मातृगुप्त निश्चय ही कालिदास हैं। मेहरौली के लौह स्तम्भ पर जो 'खिन्नस्य' का व्यवहार हुआ है यथार्थतः वह इसी खिन्नता का बोतक है और इसी पड़ाव में लिखा भी गया है।

मेहरौली के लौहस्तम्भ के लेख को विश्वेष महत्त्व देने का कारण अब प्रकट होता है और अब टूटता है उसका २५ वह पिनाक जो इतने दिनों से विद्वानों को भरमा रहा है। कहते हैं 'तीर्त्वा सप्तमुखानि येन समरे सिन्धोर्ज्जिता वाह्लिका:' का अर्थ हैं---''येन सिन्धो: सप्तमुखानि तीर्त्वा समरे वाह्लिका: जिता:''। निवेदन है, नहीं। इसका सीधा अन्वय हैं---'येन सप्तमुखानि तीर्त्वा समरे सिन्धो: बाह्लिका जिता: ' आप कहेंगे-अर्थ ? सो उसे भी देख लीजिए।

कहना न होगा कि आज तक विद्वानों ने जो 'सिन्धो: सप्तमुखानि' को साधु मानकर अर्थ किया है वह 'सिन्धु' के निकलने से 'गिरने' तक दौड़ता रहा है। नदी अपने 'नायक' समुद्र से मिलने जाती है। अतः जहाँ समुद्र से मिलती है वही जसका मुख कहा जाता है। किन्तु यहाँ इस 'मुख' से काम नहीं चलता। सिन्धु के इस 'सप्तमुख' में 'वाहलीक' कव रहे ? 'शक सत्रप' को भी तो लोग ठीक नहीं मानते ? नहीं, 'सप्तमुखानि' का अर्थ 'गिराव' नहीं 'निकास' है। यहाँ 'मुख' का वही अर्थ है जो 'पंचमुख' या 'निश्वामुख' में 'मुख' का। किन्तु नदी के अर्थ में यह प्रचलित तो नहीं है ? निष्कर्ष यह कि 'सप्त-मुखानि' को पकड़ो तो 'वाहिलकाः' दूर भाग जाता है और 'वाहिलकाः' को घेरो तो 'सप्तमुखानि' अलग छूट जाता है। दोनों

\* वस्तुतः उक्त डाक्टर महोवय के तर्क का ही खंडन किया गया है उनकी स्थापना का नहीं। हम स्वयं उक्त तकों से सहमत नहीं हैं और इस प्रवरसेन को 'सेतुबन्ध' के रचयिता प्रवरसेन से सर्वया भिन्न मानते हैं। याकाटक प्रवरसेन और दूत कालियास का विचार हो चुका है। अब 'गोनन्द' प्रवरसेन एवं 'महाराज' कुमारगुप्त पर विचार करना है। सो इसके सम्बन्ध में सोधीसी बात यह है कि 'मातृगुप्त' ने कभी अपने आपको कश्मीर का शासक नहीं समझा। उन्होंने वहाँ जो कुछ किया सम्राट् विक्रमादित्य की ओर से ही किया और तभी तक राज्य किया जब तक वे जीवित रहे। तत्पर्य यह कि उन्होंने जो कुछ किया सम्राट् विक्रमादित्य के अनुरूप किया। यही कारण है कि उन्होंने 'मधुसूदन' का मन्दिर बनवाया झिच का नहीं। कहा जा सकता है कि फिर उसका नाम 'मातृगुप्त' क्यों रखा। निवेदन है, यह नाम भी तो उसी बंश का है। इसे भी आप उसी रूप में ग्रहण क्यों नहीं करते? यह भी तो सम्राट् का ही अंश है? एक बात क्षैर 'प्रबन्ध चिन्तामणि' से विदित होता है कि कालियास वस्तुत: 'वशुपाल' थे। 'वररुचि' की धूर्तता से उनका विवाह विक्रमादित्य को 'मुताप्रियंगुमंजरी' से हो गया। फिर किस प्रकार कालिका की उपासना से वे कथि बने, इससे यहां प्रयोजन नहीं। यहाँ तो बस इतना भर निवेदन करना है कि उन्हों घानिख्ता यहां तक फैल जुकी है। निवान यह मानने में कोई भी आपत्ति नहीं कि अवझ्य ही मातृगुप्त कालिवास हां। इस प्रसंग के लिए देखिए 'प्रबन्ध चिन्तामणि' सिंघी जैन ग्रन्थमाला, शान्ति-निकेतन बंगाल, सन् १९३३ ई० पुछ ३-५।



की संगति बैंठती नहीं । इसमें तो सन्देह नहीं कि 'येन वाह्लिकाः जिताः' ही इसमें मुख्य वाक्य है और यही मुख्य कर्म भी । सो 'वाह्लिकाः' पर ही विद्वानों को विशेष विचार करना था और यह भी तुरन्त देख लेना था कि उसका सिन्धु से क्या सम्बन्ध है । किन्तु उन्होंने ऐसा कुछ किया नहीं और 'सिन्घोः सप्तमुखानि' के चक्कर में जाने कहाँ भटकते रहे ।

बाह्लिका के विषय में यह पहले भी कहा जा चुका है कि 'बलख' तो उसका मूल है किन्तु 'वाहीक' उसका उपनिवेश बन गया है। वाहुलीक, बाल्हीक, वाल्हिक आदि शब्दों के प्रयोग पर कुमारी \* पद्मा मिश्रा ने जो छानदीन की है छससे प्रकट है कि आगे चल तीनों पर्याय हो गए हैं और वाह्लीक में ही बाह्लीक भी आ गए हैं। यहाँ दिखाया यह जात है कि इसी उपनिवेश का संकेत भरतमुनि के नाटचशास्त्र में इस प्रकार आया है----

"हिंमवत्सिन्घुसौबीरान्ये जनाः समुपाश्रिताः। उकारबहुलां तज्ज्ञस्तेषु भाषां प्रयोजयेत् ।।" (नाट्यशास्त्र, १७-३२ गा० ओ० सी०)

अयवा----"वाहलीकभाषोर्व.च्यानां खसानां च स्वदेशजा।" (नाटचशास्त्र, १७-५३ गा० ओ० सी०)

कहने का तात्पर्य यह कि उक्त लौह-स्तम्भ का 'वाह्लिकाः' और कुछ नहीं यही वाह्लिका है। अब आपके मामने दो वाह्लीक हैं जिनमें से एक तो 'वलख' और दूसरा पंचनद अथवा 'वाहीक' में है। इन दोनों में भेद उत्पन्न करने का भला इससे सुगम मार्ग और क्या होगा कि इसे 'सिन्धोः' से बाँध दिया जाय जिससे किसीको तनिक भो भ्रम न हो कि कहाँ के 'वाह्लीक' ? अवक्य ही कवि को यही 'सिन्धोः वाह्लिकाः' इष्ट है।

'सिन्धोः' का खुला अर्थ है सिन्धु प्रदेश का। उसी सिन्धु प्रदेश का जिससे 'हिन्दु' बना है और बना है जिससे 'मैन्धव' जिसका अर्थ होता है 'लवण' और 'अश्व'। अर्थात् इस 'सिन्धोः' से यह भी प्रकट हो गया कि कहाँ का कौन जीता गया। खुर ('नमक की पहाड़ी') से जो 'राजा (ति) राज महाराज सोरमाण शाहि' का लेख मिला है वस्तुतः वही 'सिन्धोः बाह्लिकाः' का प्रतीक है। इस 'सिन्धू' को 'सिन्ध' समझना भारी भूल है।

अच्छा, तो 'सप्तमुखानि' का गुर भी जान लीजिए । 'समर' के प्रसंग में 'सप्तमुखानि' का अर्थ होगा----

"स्वाम्यमात्यौ पुरं राष्ट्रं को झरण्डौ मुहूत्तथा। सप्तप्रकृतयोह्चेताः सप्तांगराज्यमुच्यते॥" (मनुस्मृति ९-२९४) और 'सप्तमुखानि तीर्त्वा' का संकेत होगा बिना 'राजा, मंत्री, पुर, राष्ट्र, को झ, दंड और मित्र' के। यही क्यों ? इनको भी तो उसे पार करना पड़ा ? कितनी विलक्षण बात है। कोई बीर 'समर' में जाने को उछत है। राज्य का 'सप्तमुख' उसके प्रतिकूल है। प्रेम का पारावार सामने उमड़ रहा है। किन्तु वाह रे वोर; तुमने सब की अनमुनी कर 'साहस' और 'सूझ' से ऐसा काम लिया कि 'स्मर' को 'समर' वना दिया और विवेक का ऐसा हाथ मारा कि वैरी का शिर कहीं और घड़ कहीं, और तभी तो तेरा राजकवि भी बोल उठा 'तीर्त्वा सप्तमुखानि'। किन्तु क्या तेरा बैरी कोई एक ही था कि इत कर मैदान मार लेता ? नहीं। उसके तो सप्तांग थे। निदान 'समरे जिताः वाह्लिकाः'। सो कहाँ के वाह्लीक ? बस, इसी सिन्धु के। अतः 'सिन्धोज्जिता वाह्लिकाः'। निदान कवि ने उल्लास में आकर 'प्रगटत दुरत' लिख ही तो दिया, 'तीर्त्वा सप्तमुखानि येन समरे सिन्धोज्जिता वाह्लिका।'

तो क्या फिर भी जानना चाहते हैं कि वह अनुपम साहसी वीर है कौन ? मेहरोली का लौह-स्तम्भ आज भी उसे 'चन्द्र' ही बता रहा है। कारण अब वह 'गुप्त' नहीं, रक्षक नहीं, भस्म होकर नामशेष रह गया है और उसका राज-कवि भी विरक्त होकर 'काशीवास' को चल पड़ा है। वह इस वीर के विषय में अधिक नहीं लिख सकता। वह 'विवरण' का भक्त नहीं व्यंजना का विधाता है। उस वीर के विषय में कुछ और जानने के लिए उसके साथी विशाखदत्त से पूछ देखो। बह कभी का 'देवीचन्द्रगुप्तम्' में सारा चिट्ठा खोल चुका है। फिर कालिदाम उसी का पचड़ा क्यों गाएँ और क्यों न बूंद में समुद्र को भरदें ?

રૂર૮

<sup>\*</sup> इंडियन कल्चर, भाग ८, अंक १, पृष्ठ ८५-८९ । पर्याप्त प्रमाणों से 'बाहर्ल.क' में 'बाहर्ल.क' सिद्ध किया गया है और दोनों को महाभारत में पर्यायत्ता बताया गया है । स्वयं पंजाब में दो बाहलीक देश दिखाए गए हैं ।



श्री चन्द्रवली पांडे

अच्छा तो उस वीर की प्रतिज्ञा है---

"सद्वंभान्यृथुवंदाविकमबलान्दृष्ट्वाद्भुतान्दन्तिनः । हासस्पेव गुहामुखादभिमुखं निष्कामतः पर्वतात् ॥ एकस्पापि विधूतकेसरजटाभारस्य भीताः मृगाः । गंधादेव हरेद्रंवन्ति वहवो वीरस्य कि संख्यया ॥"

फलतः 'सप्तमुखानि तीर्त्वा' उसने 'सिन्धु के वाह्लीकों को जीत लिया' और विश्व में 'सग्रहसांक' और 'सिंहचन्द्र' आदि अनेक बीर विरुदों से विख्यात हुआ । मेहरौली का लौहस्तम्भ और कुछ नहीं, उसीकी कर्मलीला को समेटकर आज भी इस दिव्य भूमि में किसी से कुछ कहने को खड़ा है । पर उसकी सुनने के कान कहाँ ?

"तीर्खी सप्तमयानि येन समरे" का अर्थ "येन समरे सप्तमुखानि तीर्खी" करके भी लगाया जा सकता है परन्तू 'देवीचन्द्रफ़्तम' से लेकर आज तक जो सामग्री इस विषय की उपलब्ध हुई है उसके आधार पर उक्त अर्थ ही साध तथा समीचीन समझा गया है और इससे यह भी ध्वनित हो जाता है कि क्यों कालिदास को ही शकारि विक्रमादित्य ने कक्मीर का शासक बनाया और क्यों कालिदास ने वहाँ 'मानुगुप्त' के नाम से शासन किया । कल्हण ने राजतरंगिणी में इसके वारे में जो कुछ लिखा है वह इतना स्पष्ट है कि बरबस कालिदाम को ही 'मातृगुप्त' मानने को जी चाहता है। मातृगुप्त पर विकमादित्य के वियोग का कितना गहरा प्रभाव पड़ा वह इसी से चट जान लिया जाता है कि उनके निधन की सूचना मिली नहीं कि मातगुष्त ने गुप्तता का बाना उतार दिया और तूरन्त धारण कर लिया संन्यासी का देश । तपस्वी प्रवरसेन समझाता ही रह गया पर मातृगुप्त के भरे कानों ने उसकी एक न सुनी और वह मार्ग दिखाया जिससे उसकी आँख खुल गई और वह गुप्त-वंश के बैरी से पक्का मित्र बन गया और संकट के समय उसका साथ भी भरपूर दिया। मातृगुप्त का यह उपकार उसीकी समझ में घर कर सकता है जिसने कालिदास को अति निकट से देग्या तथा उनके दूतकर्म को दूर से पहचान लिया है। समझ में नहीं आता कि लोग फिर भी कालिदास को मातुगुप्त क्यों नहीं मानते और न जाने किस इतिहास की इहाई दे उन्हें डधर से उधर फेंक देते हैं। अरे कश्मीर का शासन उसी को तो सौंपा जायगा जो हाथ चलाने की अपेक्षा बढि चलाना अधिक जानना हो और अपनी वाणी में वह विलास भी रखता हो जो आग को पानी बना दे। कहना न होमा कि उस समय यह क्षमता उसी और केवल उसीमें थी जिसने दक्षिणापथ को चन्द्रगप्त के आतंक से लहरा दिया था और रक्त की बंद नाम को भी न गिरी थी। हाँ, कश्मीर के शासन में भी उसने यही किया और उसे छोडते छोडते अपनी बात तथा अपने व्यवहार से उस वीर को गुप्तवंश का परम मित्र बना लिया जो वस्तुतः वा जन्मतः उसका परम शत्रु था और बड़े देग से उसकी सीमा में आ घुमा था। बस यही कालिदास के दूलकर्म की अस्तिम झलक है। उनके दस वर्ष के शेख जीवन से यहाँ कोई प्रयोजन नहीं और प्रयोजन नहीं उस वेश्या-विरुास \* से जिसके कारण उनका विनाश बताया जाता है । नहीं वह कोई और ही कालिदास होगा, किसी विकमादित्य का दूत कालिदास नहीं । इस कालिदास का रूप तो यह है-

"गुणो च दृष्टकष्ट्रदच वदाग्यद्रच स पाथिवः । विकमादित्यतोप्यासीदभिगम्यः शुभार्थिनाम् ॥२५८॥ विवेचकतया तस्य इलाघ्या सुरभीकृताः । लक्ष्मीविलासाः क्ष्माभर्तुरक्षोभन्त मनीषिष् ॥२५९॥

(राजतरंगिणी, तुतीय तरंग)

'भोजप्रजन्ध' की तो बात ही छोड़िए 'पुरातन प्रबन्ध संग्रह' में भी कहा गया है---''अथ कुमारसम्भव महाकाव्ये नवभिः सग्गैः शृंगारसुरतवर्णनकुषितयोमया काल्टिवः स्ववेः झापो दत्तः। यत्-त्वं स्त्रीव्यसनेन मरिष्यसि । तेन वेक्याव्यसनी बभूव। राज्ञा श्रीधिश्रमेण व्यसनिनं मत्या तिरस्कृतः।''

(सिंघी जैन ग्रन्थमाला, सन् १९३६, ई०, पृष्ठ १००)

कालिदास की मृत्यु का सम्बन्ध जिस 'समस्या' पूर्ति से माना जाता है वह भिग्न भिन्न वसाई गई है। एक कथा में तो उसका सम्बन्ध सिंहल के कुमारवास से भी जोड़ा गया है। कल्हण के विरक्त 'यती भातृगुप्त' का अन्स कैसे हुआ, इसे हमने नहीं देखा, पर जिस वेक्या-व्यसन के कारण कालिदास की हत्या हुई वह 'क्षाप' का परिणाम था लिप्सा का प्रतिफल नहीं। कालिदास ने यहां भी अपना करतब ही दिखाया था पर कठचन ने कठ्वनी को जीत लिया। तो क्या यह सच है ?

રૂર્ઙ



विवादी बोल उठेगा 'मातृगुप्त' 'कालिदास' क्यों ? उत्तर होगा—-कल्हण की परम्परा ही कुछ ऐसी है। देखिए न वहाँ विक्रमादित्य का नाम क्या है। कहते हें---

"तत्रानेहस्युज्जयिन्यां श्रीमान्हर्षापराभिधः। एकच्छत्रक्वक्रवर्ती विक्रमादित्य इत्यभूत् ॥१२५॥ (राजतरंगिणी, तृतीय तरंग)

तथा उनके आत्मज हैं---"राज्ये प्रतापशीलं स शीलादित्यापराभिधम्।"

अस्तु, हमारा कहना है कि यदि 'विक्रमादित्य' का माम कल्हण के यहाँ 'हर्ष' एवं उनके आत्मज 'कुमार गुप्त' का 'प्रतापशील' वा 'शीलादित्य' है तो उसी न्याय और उसी संग से कालिदास का नाम भी 'मातृगुप्त' है। हमको तो **इस** मान्यता में कोई छिद्र नहीं दिखाई देता, औरों की राम जाने।

देखिए तो सही विधि की विडंबना अथवा दैव का दुर्बिपाक कि जिस कालिदास ने अपनी वचन-चातुरी, वाग्पटुता और दूरदर्शिता से अपनी प्रतिभा के बल पर इतना कुछ किया और जीवनभर विक्रमादित्य के पुरुषार्थ का सारथी रहा वही आज पंडितों की मंडली में विलासी ही नहीं घोर लम्पट बना और जाने क्या क्या भड़ौआ करता रहा। कुशल यही रही कि इतने पर भी उसकी निपुणता मारी नहीं गई और राजा भोज की भरी सभा में भी विवश हो कवि 'बाण' को कहना ही पड़ा—

"समे भवंतः सर्व एव कवयः विषमे स्थाने तु स एक एव कविः ।" 🦳 (भोजप्रबन्ध, द्वादश प्रबन्ध)

कान्तदर्शी कवि कालिदास ! तू धन्य है कि विरोधी भी तेरा लोहा मान रहे हैं और विपक्षी भी तेरा गुग गा रहे हैं। किन्तु, भारत वसुन्धरे ! तुझे अपने इस अनुपम रत्न की भी कुछ सुधि है ? यदि होती तो तेरी यह दशा ही क्यों होती !





# कालिदास का काव्य-वैभव

श्रो सेठ कन्हैयालाल पोद्दार

कालिदास अनुपम प्रतिभाशाली महाकवि थे। काव्य-रचना के लिए कवि में शक्ति (प्रतिभा), निपुणता और अभ्यास का होना परमावश्यक है। कालिदास में ये तीनों ही वातें पूर्ण रूप में विद्यमान थीं। काव्य-शक्ति उनमें यहाँ तक थी कि रचना के समय उनको सुमधुर भाव-व्यञ्जक शब्दों को स्मरण करने की आवश्यकता न रहती थी---तापृश शब्द-समूह प्रयोग के लिए उनके सम्मुख स्वयं उपस्थित रहते थे। निपुणता और अभ्यास का साक्ष्य तो कालिदास के ग्रन्थ ही प्रत्यक्ष दे रहे हैं। उनका सभी शास्त्रीय विषयों में असाधारण अधिकार था। उनके ग्रन्थों में वेदवेदान्त<sup>क</sup>, न्यायमीमांसा†, सांख्य‡, योग के लिए उनके सम्मुख न्वयं उपस्थित रहते थे। निपुणता और अभ्यास का साक्ष्य तो कालिदास के ग्रन्थ ही प्रत्यक्ष दे रहे हैं। उनका सभी शास्त्रीय विषयों में असाधारण अधिकार था। उनके ग्रन्थों में वेदवेदान्त<sup>क</sup>, न्यायमीमांसा†, सांख्य‡, योग के लिए तक सभी शास्त्रीय विषयों में असाधारण अधिकार था। उनके ग्रन्थों में वेदवेदान्त<sup>क</sup>, न्यायमीमांसा†, सांख्य‡, योग के वर्णन निलते हैं। लठितकला और लोक-व्यवहार का वर्णन तो प्रायः अनेक स्थलों में कालिदास ने बहुत ही सुन्दर किया है। प्रकृति के सम्पूर्ण चित्ताकर्णक दृश्य उनको अपनी प्रतिभा के दर्पण में प्रतिविम्वित होकर प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होते थे। कालिदास के काव्य के महत्त्व-सूचक आनन्दोद्गार अनेक काव्य-मर्मज्ञ रसानुभवी विद्वानों और महा-कवियों ने निकाले हैं। प्रकृति-वैचित्र्य के वर्णन में अग्रगव्य कादम्बरी प्रणेता श्रीवाणभट्ट ने कहा है---

"निर्गतासु न वा कस्य कालिदासस्य सुक्तिष्, प्रीतिर्मधुरद्राक्षासु मञ्जरीष्विव जायते ।‡" हर्षचरित

- \* कुमारसंभव २।१२, २।१४, ३।१५, रघुवंश १५।७६। † रघुवंश १३।१। ‡ कुमार संभव २।१३। ‡ रघुवंश १३।५२, कुमार संभव ३।५८। ३ मेघदूत पूर्वमेंघ १३। कुमार संभव २।४८, मालविका-मिनमित्र ४।४। ≹ रघुवंश १।१८, कुमार संभव ७।८४, झाकुन्तल ६।७। ॐ कुमार संभव २।३२, ३।४३, ७।६, ७।१, रघुवंश ३।१३।। ∯ देखो कामसूत्र कन्या संप्रयुक्त २०३।५ और २३६, २३७, शाकुन्तल कण्वाश्रम में दुष्यन्त का शकुन्तला के साथ व्यवहार तथा ४।१७। ₱ भरत नाटघशास्त्र में नृत्याभिनय और मालविकागिनमित्र में। ● पञ्चागाभिनय ३।६। ई कुमार ३।६७, ४।४४।
- इसका भावार्थ यह है----आग्रमञ्जरी के सदृश मधुर एवं सरस कालिदास की सुक्तियों के रसास्वादन से किसके हृदय में आजन्दानुभव नहीं होता है।



कालिदास का काव्य-वैभव

महान् साहित्याचार्यं श्रीमदानन्दवर्धनाचार्यं ने कहा है---

"अस्मिन्नतिविचित्र कविपरम्परावाहिनि संसारे काल्डिासप्रभृतयो द्वित्राः पञ्च्यावा महाकवलयइति ।"--ध्वन्यास्रोक

अर्थात् काव्य-संसार के गणमान्य दो चार महाकवियों में सर्व प्रथम कालिदास का ही नामोल्लेख किया है। केवल पूर्वकालीन ही नहीं, आधुनिक भी सुप्रसिद्ध साहित्यानुभवी कविवर रवीन्द्रनाथ ठाकुर, श्री अरविन्द घोप और श्री राजेन्द्र-लाल राय जैसे महान् आलोचक अनेक विद्वानों ने अपने ग्रन्थों और निवन्धों में कालिदास के काव्यों की विस्तृत आलोचनाओं में सर्वोच्च विचार प्रकट किये हैं। कालिदास की धीयूष-प्रवाहिनी सरस्वती ने अपने रसास्वादन से यूरोपीय सुप्रसिद्ध विद्वानों को भी वियुग्ध कर दिया है। जर्मनीय कविक्षेत्रर गेटी (Goethe) सुप्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता हंबोल्ड (Alexunder Vor Humboldt) एवं श्लेजल आदि समालोचकों ने कालिदास को काव्य का केवल अनुवाद रूप में आस्वादन करके आनन्दोद्देक से शिर:कम्पन किया है। इसीसे कालिदास का सार्वभौम कविराज होना सिद्ध है। केवल मेघदूत के विषय में पाक्चात्य विद्वानों ने अपने यूरोपीय साहित्य के किसी काव्य को उसकी तुलना के योग्य नहीं माना है।

और भी अनेक पाश्चात्य उच्च श्रेणी के विद्वानों ने मुक्त कण्ठ से अपने अपने आनन्दोद्गार निकाले हैं, जिनके द्वारा द्वादश शताब्दी के कत्रिवर सोडरुल की यह उक्ति कि 'कालिदास की काव्यसुधामयी कीर्ति समुद्र के परले पार तक पहुँच गई है' सत्य चरितार्थ हो रही है।

## "ख्यातः कृती सोऽपि च कालिवासः कुद्धा सुघा स्वादुमती च यस्य । वाणीमिषाच्चण्डमरीचिगोत्रसिन्घोः परं पारमवाप कीर्तिः ॥"

कालिंदास क्यों आसम्द्रान्त सर्वश्रेध्ठ कवि माने जाते हैं ? उनमें ऐसे क्या अलौकिक गुण थे ? उनकी उपमादि अलंकारों की कल्पनाओं में क्या अनुपम चमत्कार है ? उनके द्वारा प्रयुक्त शब्दावली कैसी श्रवण-सुखद और प्रसाद-गुणालंकृत है ? उक्ति में क्या अर्थ-गौरव और गाम्भीर्य है ? सुष्टि-वर्णन में कैसी सूक्ष्मदर्शिता है ? उनके काव्य-गह्वर के अन्तर्गत कैसे सदुपदेशात्मक रत्न छिपे हुए हैं ? इनपर प्रकाश डालने के लिए कालिदास के ग्रन्थों के अवतरणों के लिए स्थान-संकोच के कारण यहाँ केवल मेघदूत के कुछ अवतरण दिये जायँगे। इसके प्रथम मेघदूत का संक्षिप्त रूप में कुछ परिचय कराया जाना हम उपयुक्त समझते हैं।

कालिदास का मेघवूत—संस्कृत साहित्य में मेघवूत आवाल-वृद्ध प्रसिद्ध है। मेघवूत दो भागों में विभक्त है, पूर्वमेघ और उत्तरमंघ। पूर्वमेघ में अलकाधीश कुबेर ने अपने एक यक्ष द्वारा कुछ अपराध किये जाने पर उसे एक वर्ष तक के लिए अलका से निर्वासित कर दिया, तब वह यक्ष रामगिरि नामक पर्वंत पर जाकर रहने लगा। कुछ समय बाद वर्षाकाल के प्रारम्भ में उसने वर्षांकालीन मेघनण्डल का कामोद्दीपक दूश्य देखा तो वह अपनी प्रियत्तमा के वियोग में और भी अत्यन्त विकल हो गया और उसने अपनी विरहिणी प्रिया के समीप सन्देश मेजना चाहा, किन्तु रामगिरि से हिमालयान्तर्गत अलका तक सन्देश भेजने का और कोई साधन न देखकर विरह-विधुर यक्ष विचार-शून्य होकर आकाशस्थित अचेतनमेघ द्वारा ही सन्देश भेजने को उद्यत हो गया, और उससे इस कार्य के लिए प्रार्थना करने लगा। महाकवि कालिदास ने इस प्रकार मेघवूत का प्रारम्भ करके यक्ष द्वारा पूर्व मेघ की समाप्ति तक रामगिरि से अलका तक के वर्षाकालिक मार्ग का वर्णन कराने के पक्षतात् नगाधिराज हिमालय के हिमवेष्टित गगनचुम्बी उत्तुंग शिखरस्य अलका के मनोहारी दृश्य का वर्णन कराने के पक्षतात् नगाधिराज हिमालय के हिमवेष्टित गगनचुम्बी उत्तुंग शिखरस्य अलका के मनोहारी दृश्य का वर्णन कराने के पक्षतात् नगाधिराज हिमालय को लिप्दा का वर्णन कराने के वाद अन्त में यक्ष हारा उसकी प्राणप्रिया को कहने के लिए सन्देश कहलया है। तब द्वित्र विय ही कि अन्तर्गत कालिदास ने प्रावट् कालीन करानो है। तदनन्तर उत्तर मेघ में कवि ने यक्ष द्वारा अलकागुरी के वल अन्त में यक्ष हारा उसकी प्राणप्रिया का कान्तने के लिए सन्देश कहलया है। बस इसी के अन्तर्गत कालिदास ने प्रावट् कालीन मेघमण्डल से प्रभावित होनेवाले प्राक्तीक दृश्यों के नयनाभिराम विचित्र चित्र द्वित्त द्वी की सम्वन्ध से अध्यापि त्रावट् कालीन सेघमण्डल हिमालय प्रान्त के जो विचित्र दृश्य है जयताभिराम विचित्र वात्र दृष्टिपथ कराये हैं, और पुराणतिहासों में पर्वत, नदी और पवित्र स्थान जो भगवान् श्रीरामचन्द्र, सीक्षा देवाधिदेव शंकर और कार्तिकेय आदि के सम्वन्ध से अद्यापित उज्जयिनी और

રકર



#### श्री कन्हैयालाल पोद्दार

अ ठका के मतोहर प्रगंत द्वारा इस छोटे से खण्ड-काव्य की सुधमा में निरूपम अभिवृद्धि हो गई है। यक्ष पत्नी की विरहावस्था तथा यक्ष के सन्देश का विप्रलम्भ शृंगारात्मक कारुणिक वर्णन सहुदयों के चित्त को एक बार ही द्रवित कर देता है। सत्य तो यह है कि इस प्रकार कल्पना की आनन्दमयी सुष्टि में ययेष्ट विहार करने का अधिकार भेधदूत के जैसे कवि का ही हो सकता है।

कवीन्द्र कालिदास ने यौवन के उद्यान में कीडासक्त यक्षदम्पती को नायक और नायिका कल्पना करके प्रधानतया उनके विप्रलम्भ शृंगार का वर्णन किया है। विप्रलम्भ शृंगार के पाँच भेद हैं—अभिलाषा-हेतुक, ईर्ष्याहेतुक, विरह-हेतुक, प्रवास-हेतुक और शाप-हेतुक। मेघदूत में शाप प्रवास-हेतुक विप्रलम्भ का वर्णन है। कविकुलगुरु कालिदास की अभिरुचि शाप-प्रवास-हेतुक विप्रलम्भ के वर्णन में अधिक देखी जाती है। शाकुन्तल और विक्रमोर्वशीय में भी उन्होंने विशेषतया इसी का वर्णन किया है। दाम्पत्य स्नेह के उन्नत भाव-गर्भित विप्रलम्भ झूंगार के वर्णन में संस्कृत साहित्य के सिद्ध-हस्त दो ही कवि सर्वोच्च है, एक कालिदास और दूसरे भवभूति। भवभूति ने भी उत्तररामचरित में विप्रलम्भ का चित्ताकर्षंक सजीव चित्र उपस्थित कर दिया है।

मेघदूत और वाल्मीकीय रामायण---साहित्यमर्भज्ञ विद्वानों से यह अविदित नहीं है कि महर्षि वाल्मीकि के सूक्ति सुधारस का निरन्तर अत्स्वादन करनेवाले कालिदास ने प्रायः अपने सभी काव्य और नाटकों में न्यूनाधिक रूप में औरामायण का प्रतिविम्व ग्रहण किया है। विरोदतया मेघदूत का ध्यानपूर्वक अध्ययन करने पर तो यंह प्रत्यक्ष हो जाता है कि महर्षि वाल्मीकि ढारा वर्णित भगवती जनकनन्दिनी की विरहवेदना से आकुलित भगवान श्रीरामचन्द्र का सन्देश लेकर दक्षिणोदधि को उल्लंधन करने के लिए गगन-मण्डल में सौदामिनी विलसित मेघ के समान गमन करते हुए पवनसुत हनुमानजी के प्रसंग के काव्यामृत से आक्राष्ट जित्त होकर ही कालिदास ने रूपान्तर से मेघदूत में वियोगी यक्ष की मानसीवृत्ति का वर्णन किया है। मेघदूत में प्रयुक्त--- जनकतनयास्नानपुण्योदकेषु।' 'रामगिर्याश्रमेषु ।' और 'रघुपति-पदैरंकितम् ।' इत्यादि वाक्य-खण्डों के ढारा वाल्मीकीय रामायणोक्त कथा के साथ मेघदूत का सम्वन्ध प्रतीत होता हो, सो नहीं, किन्तु रामायणोक्त इस प्रसंग के अनेक वर्णनों का सादृक्य मेघदूत में प्रत्यक्ष दृष्टिगत हो रहा है। कवि सार्वभौम महर्षि वाल्मीकि ते---

"अयं स कालः सम्प्राप्तः समयोद्य जलागमः, सं पश्यत्वं नभो मेघैः संवृतं गिरिसंनिभैः ।"---४।२८।२।

इत्यादि पद्यों से मेघाच्छन्न गिरिशिखर के वर्षाकालीन ५३्य से परिवर्द्धित श्रीरघुनाथजी की विरहावस्था के वर्णना का आरम्भ किया है। मेघदूत में भी---'आपाढस्य प्रशमदिवसे\* मेघ मास्लिख्यानु।' (पूर्व मेघ २) इत्यादि पद्यों द्वार तादृश वर्षाकालीन दृश्योत्पन्न यक्ष की वियोगावस्था का वर्णन आरम्भ किया गया है। रामायण में वानराधिपति सुग्रीव द्वारा वानरों के प्रति गन्ताव्य मार्ग में आनेवाले स्थामों का वर्णन है, तदनुसार मेघदूत में यक्ष द्वारा मेघ के प्रति गन्तव्य मार्ग में आनेवाले स्थानों का वर्णन किया गया है। रामायण में आनेवाले स्थामों का वर्णन है, तदनुसार मेघदूत में यक्ष द्वारा मेघ के प्रति गन्तव्य मार्ग सिद्धों द्वारा सपक्ष पर्वत की उपमा दी गई है---

"शुशुभे स महातेजा महाकायो महाकपिः, बायुमागॅ निरालम्बे पक्षवानिव पर्वतः ।" ५।१।७६।

मेघदूत में भी सिंढांगनाओं द्वारा मेघ को पर्वत की उपमादी गई है---

"अब्रेः शृंगं हरति पवनः किस्विदित्युन्मुखीभिः, दृष्टोत्साहइचकितचकितं मुग्धसिद्धांगनाभिः ।" पूर्वमेध १४। रामायण में हनुमानजी की पुञ्छ को इन्द्र-धनुष की उपमा दी गई है। 'अम्वरे वायुपुत्रस्य शत्रध्वज इवोच्छितम् ।' (५।१।५९) मेघदूत में—-'रत्नच्छायाव्यतिकर इव......।' (पू. मे. १५) इत्यादि पद्य में इन्द्र-धनुष के सम्पर्क से मेघ का मुशोभित होता कहा गया है। रामायण में आतिथ्य के लिए समुद्र ढारा भेजे हुए मैनाक ने हनुमानजी से कहा है—

રુશર

मेघदूत के टीकाकार मल्लिनाथ से प्राचीन वल्लभदेव ने 'प्रशमदिवसे' ही पाठ माना है। इसी पाठ से उत्तरमेघ के ४९वें पद्य के-'शेषाग्मासान्गमय चतुरो।' इस कथन का चान्द्रमास की गणना से समन्वय हो सकता है।



कालिदास का काव्य-वैभव

अतिथिः किल पूजार्हः प्राकृतोऽपि विजानता, धर्म जिज्ञासमानेन कि पुनर्यादृशो भवाम् ॥ वाल्मी० ५।१।११२। इसी भाव को कालिदास ने सर्वांच में मेघदूत के निम्न लिखित पद्य में रख दिया है----

'न क्षुद्रोऽपि प्रथमसुक्रतापेक्षया संअयाय, प्राप्ते मित्रे भवति विमुखो कि पुनर्यस्तथोच्चैः।'' पू० मे० १७। रामायण में जलभार वहन करनेवाले मेघ का पर्वत-शृंगों पर विश्राम ले लेकर जाना कहा है। मेघदूत में यह भाव नीचे के पद्य में इस प्रकार लिया गया है---

"उत्पद्यामि द्रुतमपि सखे मस्त्रियार्थं यियासोः, कालक्षेपं ककुभसुरभौ पर्वते पर्वते ते ।" पू० मे० २३ ।

रामायण में लंका को पृथ्वी पर गिरा हुआ स्वर्ग कहा गया है। 'महीतले स्वर्गमिवप्रकीर्णम्।' (५।७।६)। मेघदूत में उज्जयिनी को स्वर्ग का एक खण्ड कहा गया है—'शेषै: पुण्येह्र तमिवदिवः कान्तिमत्खण्डमेकम्।' (पू० मे० ३१) इनके अतिरिक्त रामायण में वर्णित श्रीजनकनन्दिनी की विरहावस्था का तो काल्तिमत्खण्डमेकम्।' (पू० मे० ३१) इनके अतिरिक्त रामायण में वर्णित श्रीजनकनन्दिनी की विरहावस्था का तो काल्तिमत्खण्डमेकम्।' (पू० मे० ३१) इनके अतिरिक्त रामायण में वर्णित श्रीजनकनन्दिनी की विरहावस्था का तो काल्तिमत्खण्डमेकम्।' (पू० मे० ३१) इनके अतिरिक्त रामायण में वर्णित श्रीजनकनन्दिनी की विरहावस्था का तो काल्तिमत्खण्डमेकम्।' (पू० मे० ३१) इनके अतिरिक्त रामायण में वर्णित श्रीजनकनन्दिनी की विरहावस्था का तो काल्तिदास ने यक्षपत्नी की वियोगावस्था के वर्णन में अधिकांश अनुकरण किया है। रामायण में जानकीजी को शुक्लपक्ष की प्रतिपदा के चन्द्रमा की एक कला की उपमा दी गई है—''ददर्श शुक्लपक्षादौ चन्द्ररेखामिवामलाम्।'' (५।१५।१९) मेघदूत में भी यक्षपत्नी को यही उपमा दी गई है—''प्राचीमूले तनुमिव कलामात्रशेषां हिमांशोः।'' (उ० मे० २८)। रामायण में सीताजी को शीतकालीन छोभा-बिहीन कमलिनी की उपमा दी गई है, मेघदूत में भी यक्षपत्नी को यही उपमा दी गई है—''जातां मन्ये शिशिरमथितां पदिनी-वान्यरूपाम्।'' (उ२ मे० २२)। रामायण में झुम शकुनसूचक सीताजी के वामनेत्र के स्फुरण को मीन द्वारा सञ्चालित कमलपत्र की उपमा दी गई है---

"प्रास्पन्बतैकं नयनं सुकेक्या मीनाहतं पद्यमिवभिताम्यम्।" (५।२९१२) मेघदूत में इसके शब्द और अर्थ दोनों का अनुसरण है---

"त्वय्यासन्ने नयनमुपरिस्पन्दि झंके मृगाक्ष्या, मीनक्षोभाच्चलकुवलयश्रीतुलामेष्यतीति ।" उ० मे० ३४।

इसी प्रकार ऊष्टस्फुरण का भी रामायण के वर्णन का मेघदूत में अनुसरण है। यह तो दिग्दर्शनमात्र है। कालिदास ने मेघदूत के "इत्याख्याते पवनतनयं मैथिलीवोन्मुखी सा।" (उ० मे० २९) इस वाक्य में तो श्रीजनकनन्दिनी का स्पष्ट नामोल्लेख करके निर्व्याज रूप में स्पष्ट सूचित कर दिया है कि मेघदूत की रचना का आधार वाल्मीकीय रामायण ही है। किन्तु इसके द्रारा यह समझना कि रामायण के वर्णनों का मेघदूत में अपहरण किया गया है, कविकुलदिवाकर कालिदास के साथ घोर अन्याय है। क्योंकि प्रथम तो मेघदूत की कल्पना ही रामायणान्तर्गत इस प्रसंग के चित्ताकर्षक वर्णनों पर निर्भर है, तो उसका अनुकरण ही क्यों यत्रतश्र शब्द-साम्य भी होना स्वाभाविक ही है। फिर यह भी ध्यान देने योग्य है कि वाल्मीकीय रामायण और महाभारत ऐसे महत्त्वपूर्ण आर्थ महाकाव्य हैं कि इनका अस्तित्व यदि न होता तो किसी भी काध्य या नाटक का भी अस्तित्व दृष्टिगोचर न होता। यही दोनों ग्रंथ निविवाद रूप में संस्कृत साहित्य के पथ-प्रदर्शक हैं। साहित्य-पथ-प्रदर्शकों में अग्रगण्य श्रीमदानन्दवर्धनाचार्य के---

"वाल्मीकिव्यतिरिक्तस्य यद्येकस्यापि कस्यचित्, इष्यते प्रतिभानन्त्य तत्तदानन्त्यमक्षतम् ।" ध्वन्यालोक ४।७ की वृत्ति ।

इस वाक्य से स्पष्ट है कि आदिकवि महर्षि वाल्मीकि का आदिकाव्य-रामायण ही ऐसा ग्रन्थ है, जिसमें किसी का अनुसरण नहीं किया गया है । अर्थात् तदितर कवियों के काव्यों में वाल्मीकीय का अनुसरण किये जाने पर भी वह अपहरण-क्षेष नहीं कहा जा सकता, प्रत्युत कवि-प्रतिभा-जन्य काव्य-वैचित्र्य का आनन्त्य है । अतएव केवल कालिदास ही क्यों उनके पूर्ववर्ती महामहिम पाणिनि और महाकवि भास आदि एवं परवर्ती भारवि, माध और भवभूति आदि अनेक महा-कवियों ने इन्हीं ग्रन्थों के आधार पर अपने काव्य-नाटकों की रचना की है । किन्तु इस कार्य में सफलीभूत कविराट् कालिदास ही हो सके हैं । यहाँ तक कि वाल्मीकीय में वींण्त पदार्थरत्नों को उन्होंने अपने प्रतिभा-कौराल से प्रसंगोचित स्थलों पर सुप्तज्जित करके और भी अधिक चमत्क्रत कर दिया है ।



## श्री कन्हैयालाल पोदार

कालियास और अन्यान्य महाकवि—कालियास की मनोरम अलंकार-गर्भित सूक्तियों पर मोहित होकर उनके परवर्ती प्रायः बहुत से महाकवियों ने उनके वर्णनों का अनुसरण करने के छोभ को संवरण नहीं करके अपनी रचना का गौरव बढ़ाने की यथेष्ट चेष्टा की है। उदाहरण रूप में यहां केवल मेघदूत की सुक्तियों का अन्य कवियों द्वारा किये गये अनुकरण का दिग्दर्शन कराया जाता है। देखिये, मेघदूत के—

"गन्तव्या ते वसतिरलका नाम यक्षेप्रवराणाम्, बाह्घोधानस्थितहरदिारध्वन्द्रिकाधौतहर्म्या ।" पू० मेध ७।" इस पद्याद में और----

"यत्रोग्मत्तरभमरमुखराः पादपा नित्यपुष्पाः, हंसश्रेणीरचितरक्षमा नित्यण्या नलिन्यः।

केकोत्कण्ठा भजनशिखिनो नित्यभास्वत्कलापा, नित्यज्योत्स्नाः प्रतिहततमोवुत्तिरम्याः प्रदोषाः ।" उ० मे० ३ ।\*

इस पद्य में अलका के बाह्योद्यान में निवास करनेवाले भगवान् चन्द्रशेखर के ललाट पर स्थित चन्द्रमा की कान्ति से अलका के महलों का सर्वदा (कृष्णपक्ष की रात्रियों में भी) क्षेतप्रभायुक्त रहना और वहाँ सर्वदा चाँदनी रात्रि का होना कहा गया है। इसी के अनुकरण पर महाकवि भारवि ने⊸--

"स्तपितनवलतास्तश्रम्यालैरमृतलवस्रुतिद्यालिभिर्मयुर्खः ।

सततमसितयामिनीषु शम्भोरमलयतीह बनान्तमिन्दुलेखा।" किरातार्जुनीय ५।४४।

इम पद्य में कहा हैं---चन्द्रमा की किरणों से--ऐमी किरणों से जिनसे अमृत के बिन्दु झरते रहते हैं, सिचित रहनेवाळे ऌता और वृक्षों के पल्लवों के कारण हिमालय की वनभूमि सर्वदा (कृष्णपक्ष की अँघेरी रात्रियों में भी) शुभ्रकान्तिमयी रहती है। और इसी के अनुकरण पर दार्श्वनिक महाकवि श्रीहर्ष ने भी---

"सितदोप्रमणिप्रकल्पिते यवगारे हसदंकरोदसि। निखिलान्निशि पूणिमातिथीनुपतस्थेऽतिथिरेकिकाऽतिथीः।" ---नैषधीय चरित २।७६।

इस पद्य में कुण्डिनपुर के क्वेतमणि-निर्मित भवनों के प्रकाश द्वारा वहाँ प्रतिपदा आदि सारी तिथियों की अतिथि रूप होकर सर्वदा एक पूर्णिमा तिथि की स्थिति रहना कहा है। किन्तु कालिदास ने पद्य के चतुर्थ पाद में जो भाव बड़ी खूवी के साथ रख दिया है, तादृश रोचकता भारवि के पूरे पद्य में भी नहीं आ पाई है। श्रीहर्ष की कल्पना तो केवल अत्युक्ति मात्र है----सहुदयाहलादक नहीं। मेघदूत के---

"रत्नच्छायाव्यतिकर इव प्रेक्ष्यमेतत्पुरस्तात, द्वल्मीकाप्रात्प्रभवति धनुःखण्डमाखण्डलस्य।

येंग इशामं वपुरतितरां कान्तिमायत्स्यते ते, वहेंणेव स्फुरितरुचिना गोपवेषस्य विष्णोः ॥" पू० मे० १५। इस वर्णन पर गीतगोविन्द के प्रणेता भक्तवर श्रीजयदेवजी ने----

"चन्द्रकचार्डमयूरक्षिखण्डकमण्डलवलयितकेझम्, प्रचुरपुरन्दरधनुरनुरव्जिजतमेदुरमुदितसुवेषम् ॥" — गीतगोविन्द ।

इस प्रकार रचना की है। इसमें और मेघदूत के वर्णन में भेद केवल यही है कि भेघदूत में मयूर पिच्छ का मुकुट धारण किए हुए भगवान् गोपालक्रष्ण की उपमा इन्द्र-धनुष से सुशोभित मेघ को दी गई है, और गीतगोविन्द में सादृश मेघ की उपमा तादृश भगवान् गोपालक्रष्ण को दी गई है। मेघदूत के इस वर्णन का अनुकरण महाकवि माघ ने---

"अनुययो विविधोपलकुण्डलद्युतिवितानकसंवल्तितांशुकम्, धृतधनुर्वलयस्य पयोमुचः शवलिमा बलिमानमुषोवपुः —शिशुपाल वध ६।२७

इस प्रकार किया है। इसमें इन्द्र-धनुष से सुझोभित मेघ को भगवान विष्णु के झ्यामवर्ण की कान्ति की उपमा दी गई है---

\* भुंगाली से मुखरित जहां बुक्ष हैं नित्यपुष्पा, हंसश्रेणी-लसित-रसना-पधिनी नित्य पद्मा। पिच्छाभा से युत गृहशिखी नित्य उत्कण्ठ-घोषा, हैं ज्योत्स्ना से विगत तम की नित्य रम्या प्रदोषा। ---लेखक के हिन्दी मेघदूत-धिमर्भ का समश्लोकी अनुवाव।

ર૪૬



#### कालिदास का काव्य-वैभव

ऐसी कान्ति की जो अनेक रंगों की मणियों के कुण्डल की प्रभाराशि से चमत्कृत हो रही थी। माघ का यह वर्णन भी बड़ा मनोहारी है। मेघदूत में उज्जयिनी के बाजार के—

हारांस्तारांस्तरलगुटिकान्कोटिशः शंखशुक्तीः, शष्पक्यामान्मरकतमणीनुन्मयूखप्रहोरान् ।
 दृष्टवाः यस्यां विषणिरचितान्विद्रमाणां च भंगान्संलक्ष्यन्ते सलिलनिधयस्तोयमात्रायकोषाः ।" — पूर्व मेघ ३३।

इस वर्णन में कहा गया है—-उज्जयिनी के बाजारों में रक्खे हुए असंख्य मुक्ताहार, करोडों शंख-सीपियाँ, पन्नों की मणियाँ और प्रवालों के ढेर देखकर अनुमान होता है, कि अब समुद्र में केवल पानी मात्र ही क्षेष रह गया होगा, जबकि समुद्र में से इतनी रत्न राशि वहाँ आ गई हैं। इस वर्णन का अनुकरण उज्जयिनी के वर्णन में ही महाकवि बाणभट्ट ने इस प्रकार किया है---

"प्रकटन्नांखगुक्ति मुक्ता प्रयाल मरकत मणिराशिभित्त्वामीकरचूर्णसिकता निकररचितैरायामभिरगस्त्र्यपरिर्प.स-सलिलैः सागरैरिव महाविषण्यिर्थरुपशोभिता ।" — कावम्बरी ।

इसका भावार्थ यह है कि संख, सीपी और मोती आदि के ढेरों से एवं विखरे हुए सुवर्ण के चूरे से उञ्जयिनी के विस्तृत बाजारों की शोभा ऐसी दृष्टिगत होती है, मानों महामुनि अगस्त्यजी द्वारा सारा पानी पिया जानेपर समुद्र में शेष रह गये शंख, शीपी और रत्न ही दिखलाई पड़ते हों। मेघदूत के इसी वर्णन का अनुकरण महाकवि माघ ने इस प्रकार किया है—-

"वणिक्पथे पूगकृतानि यत्र भ्रमागतैरम्बुभिरम्बुराधिः, लोर्लरलोलद्युतिभाञ्चित मुष्णन् रत्नानि रत्नाकरतामवाय ।" --- बिाञुपालवध ३।३८ ।

अर्थात् द्वारिका के बाजारों में रक्खे गये रत्नों के ढेर के ढेर जलमार्ग द्वारा बहकर समुद्र के तट पर आ जाने से द्वारिका के समुद्र का ही रत्नाकर (रत्नों का भण्डार) नाम प्रत्यक्ष चरितार्थ होता है--अन्यत्र तो समुद्र में जल ही जल देखा जाता है, कहने मात्र को ही रत्नाकर है। महाकवि श्रीहर्ष की भी कल्पना देखिये---

"बहु कम्बुमणिर्बराटिकागणनाटत्करकर्कटोरकरः। हिमवाऌकयाच्छवाऌकः पटु दध्वान यदार्पणार्णवः।" — नैषधीयचरित २।८८।

इसमें कुण्डिनपुर के बाजार को समुद्ररूप वर्णन किया गया है। समुद्र में शंख और मोती आदि रत्न होते हैं। कुण्डिनपुर के बाजार में भी शंख आदि के ढेर लगे हुए हैं। समुद्र में कुलीर नाम के जलजन्तु फिरते रहते हैं, उसमें भी कौडियों को गिनने के लिये चलायमान हाथ ही कुलीर रूप हैं। समुद्र में बालू रेती होती है, उसमें भी अत्याधिक कर्पूर का चूर्ण बिखरा रहता है।

सत्य तो यह है कि सारे रत्नसमूह उज्जयिनी के बाजारों में आ जाने के कारण समुद्र में पानीमात्र शेष रह जाने के वर्णन में जो कालिदास की उपयुक्त कल्पना है वैसी उज्जयिनी के बाजारों में बाणभट्ट ढारा की गई जल-रहित समुद्र की उत्प्रेक्षा में नहीं। और थीहर्ष की कल्पना तो केवल अत्युक्ति मात्र है। माघ की कल्पना अवस्य अधिकांश में कालिदास के वर्णन के समकक्ष प्रतीत होती है। और देखिये---

"तस्यादातुं सुरगज इव व्योग्नि पक्त्वार्द्धलम्बी, त्वं चेदच्छस्फटिक विधादं तर्कयेस्तियंगम्भः।

सं सर्पन्त्या सपदि भवतः स्रोतसिच्छाययाऽसौ, स्यादस्थानोपगतयमुनासंगमे वाभिरामा ।" - पूर्वमेघ ५४।

मेघदूत के इस पद्य में श्री गंगा का जल लेने के लिए आकाश पर से नीचे को झुके हुए व्यामवर्ण के मेघ के दृश्य का बड़ा ही चित्ताकर्षक वर्णन है—--यक्ष कहता है, हे मेघ, श्रीगंगा के स्फटिक के समान शुभ्र और स्वच्छ जल पीने को जब तू

\* मुक्तामाला अगणित बहाँ हैं पडी शंख शोपी, दूर्वा जैसी विलस्तिमणी क्याम-वैदुर्य की भी। मूंगों के हैं कन घन लगे, देख बाजार-शोभा, जी में आता अब उदाघ में वारि ही शेष होगा। हिन्दी मेघदूत-विमर्श।

રુષ્ઠદ



### श्रो कन्हेयालाल पोद्दार

इन्द्र के ऐरावत हस्ती के सदृश महत्काय स्यामवर्णवाला— आकाश में पिछले आघे भाग को ऊँचा किए और आगे के आघे भाग से तिरछा होकर नीचा झुकेगा, तब प्रवाह में गिरी हुई तेरी छाया से भगवती गंगा ऐसी सुकोभित होंगी मानो प्रयाग से अन्यत्र ही यमुना का नयनाभिराम संगम हो गया हो। कालिदास की श्रीगंगा-यमुना के संगम के दृश्य की इस कल्पना ने महाकवियों के चित्त को बहुत आकर्षित किया है, माघ ने इस सूक्ति पर मुग्ध होकर रैवतक गिरि की तलहटी में बहनेवाली एक नदी का----

## "एकत्रस्फटिकतटांशुभिन्नतीरा नोलाइमधुतिभिदुराम्भसोऽपरत्र । कालिन्दीजलजनितश्वियः श्रयन्ते वैदग्धीमिह सरितः सुरापगायाः।"—–शिशृपास्त्रद्ध ४।२६ ।

इस प्रकार वर्णन किया है कि एक ओर स्फटिक मणि के तट की श्वेत कान्ति के प्रतिविम्ब से शुभ्र और दूसरी ओर नीले पाषाणों के तट की छाया से नील प्रतीत होनेवाले प्रवाहवाली यह नदी, कलिन्दनन्दिनी यमुना की बोभा से मिली हुई भगवती गंगा की छवि घारण कर रही है। इस दृश्य का महाकवि मंखूक ने भी अनुकरण किया है—

## "गस्या सकृत्प्रणमतो धृतमन्तुतन्तुर्नग्रानना गिरिसुताश्रुभिरञ्जनांकः। मौलौ नत्रं लिखति क्षीतरुचेः कलंकम्, पुष्णात्यकाण्डयमुनाप्रणयां च गंगाम् ॥⊷न्धी.कष्ठ घरित ५।३९ ।

अर्थात् मानवती श्रीपार्वतीजी को वारम्बार प्रणाम करते हुए श्रीशंकर के ललाटस्थित चन्द्रमा के ऊपर, नम्रमुखी श्रीगिरिजा के अञ्जनमिश्रित अश्रु गिरते हैं, वे मानो चन्द्रमा के एक नवीन कलंक का उल्लेख कर रहे हैं और प्रयाग से अन्यत्र ही गंगा से यमुना का संगम करा रहे हैं। इस वर्णन में उत्प्रेक्षा की कल्पना विचित्र अवश्य है किन्तु साथ ही उपमेय-उपमान का परिमाण काव्यमर्मज्ञों की दृष्टि में कुछ खटकता भी है।

यह केवल मेबदूत की सुक्तियों के अनुकरण का दिग्दर्शन मात्र है। इनके अतिरिक्त कालिदास के और भी अनेक वर्णनों का अश्वघोष\*, दण्डी†, भवभूति‡, शूद्रक∱ और अमरुक‡ आदि अनेक बड़े बड़े महाकवियों ने अनुकरण किया है।

कालिवास के कायों की विशेषता---कालिदास के सभी काव्य और माटक संस्कृत के साहित्य में विश्वतोन्मुखी प्रतिमा और सर्वोत्कृष्ट रचना के उदाहरण हैं। और अलौकिक कल्पनाओं की उद्यान वाटिका के कल्पतरु-प्रसून पुष्प-स्नावक हैं। इनपर प्रकाश डालने के लिए कालिदास के काव्य-नाटकों के पर्याप्त अवतरणों पर अधिकाधिक विवेचन की आवश्यकता है। मेघदूत जैसे छोटेसे खण्डकाव्य के कुछ अवतरण ऊपर दिये गये हैं, इनपर भी तुलनात्मक दृष्टि से ध्यान देने पर स्पष्ट विदित हो सकता है कि कालिदास अपने रचनाकौशल से जो भाव थोड़ेसे सरल और सरस शब्दों में गुम्फित करने एवं उपमा और उत्प्रेक्षादि अलंकारों की कल्पनाओं द्वारा वर्णनीय विषय का हृदयस्पर्शी यथार्थ चित्र पाठकों के सम्मुख उपस्थित करने में सफलीभूत हुए हैं, तादृश सफलता विस्तृत शब्दावली में भी अन्य सुप्रसिद्ध बड़े बड़े महाकवि भी प्राप्त नहीं कर सके हैं। मेघदूत के दिखाए गए ऊपर के वर्णनों के अतिरिक्त भी विष्ध्याटवी के अन्तर्गत आम्प्रकूट, नर्मदा, चर्मण्वती एवं हिमालय प्रदेश के विचित्र दृश्यों पर और उज्जयिनी एवं कैलाशस्थिन अलका के अप्रतिम दृश्यों के जो शब्दचित्र अंकित किये गये हैं, वे एक से एक बढ़कर आकर्षक हैं। केवल मेघदूत ही नहीं, कालिदास ने अपने सभी काव्य और नाटकों की रचमा में पराकाष्ठा करदी है। उनके काव्यों में सुष्टि-सौन्दर्य किसी विशेष विषय-कामिनी के रूप लावण्य या किसी अवस्था विशेष के वर्णन में ही मर्यादित नहीं, किन्तु उनमें देश, काल, पात्र, गुण और कार्य की समष्टि आदि का भी परमोत्क्रघ्र वर्णन कि वर्णन में

- † पूर्वमेघ ६१ और दशकुमार चरित—शरदिन्दुकुन्द धनसार......।
- 🚦 उत्तरमेघ १८ और उत्तररामचरित ३।१८ एवं कुमारसंभव ४।२६ उत्तर रामचरित ४।८।
- 🗼 पूर्वमेघ ४१ और मुच्छकटिक ५।२।
- 🖞 उत्तरमेघ ४९ और अमध्धतक २५।

<sup>\*</sup> उत्तर मेघ ४८ और बुद्धचरित 'अतोऽपि नैकान्तमुखोऽस्ति कक्ष्चिक्रैकान्त बुःखः पुरुषः पृथिःयाम्, रघुवंश २।३० सौदरानन्द 'ततोविवक्तञ्च........' कुमारसंभय ५।८५, सौदरानन्द 'तंगौरव' बुद्धगतं........'।



## कालिदास का काव्य-वैभव

गया है, और वे लोकशिक्षा एवं समाजोपयोगी विषयों से भी परिपूर्ण हैं। उदाहरण रूप में रघुवंश में देव, ब्राह्मणों में भक्ति, गुरुवाक्य में दृढ श्रद्धा, गो-सेवा, अतिथि की अभिलाषा की पूर्ति और लोकरञ्जन के लिए भगवान् रामचन्द्र द्वारा भगवती सीता जैसी प्राणप्रियतमा के त्याग का उच्चादर्श इत्यादि के मर्मस्पर्शी वर्णनों से कान्ता-सम्मित सब्दों ढारा महत्त्वपूर्ण उपदेश दिये गये हैं। शाकुन्तल में भी यह शिक्षा गर्भित की गई है कि दाम्पत्य प्रेम जब तक स्त्री-पुरुष तक ही परस्पर मर्यादित रहकर उसका प्रभाव समाज, पुत्र और कन्या आदि पर नहीं हो पाता तब तक वह क्षणभंगुर ही है। और तो और मेधदूत जैसे केवल शूंगाररस पूर्णकाव्य में भी शिक्षा गर्भित कर देना यह विचित्रता कालिदास को ही दृष्टिगत होती है श्री गोबर्धनाचार्य ने बहुत ही यथार्थ कहा है---

"साकूतमधुर कोमलविलासिनोकण्ठकूजितप्राये, क्षिक्षासमयेऽपि मुदे रतिलीलाकालिवासोक्ती।"\*

#### ---आर्यासप्तञती ३५।

मेघबूत के अनुकरण पर अग्य बूत काव्य और टीकाएँ---मेघदूत के अनुकरण पर बहुत से दूतकाव्यों की रचना भी संस्कृत साहित्य में अनेक प्रसिद्ध विद्वानों द्वारा की गई है। उपलब्ध दूतकाव्यों में सबसे प्रथम जिनसेनाचार्य ने (शक ७०४) पार्ध्वाम्युदय लिखा है, तदनन्तर भोजराज ने चकोरदूत, विकमकवि ने चेमिदूत, वेदान्तदेशिक वेंकटाचार्य ने हंस-सम्देश, उदण्डशास्त्री ने कोकिल सन्देश, लक्ष्मीदास ने शुक-सन्देश, धोइक ने पवनदूत, वादिचन्द्र ने पवनदूत, विनयविजयगुणी ने इन्दुदूत, तैलंग बजनाथ ने मनोदूत, कुष्णसार्वभौम ने पदांगदूत, माधवकवीन्द्र ने उद्धवदूत, श्री रूपगोस्वामी ने हंसदूत, भगवद्दत्त ने मनोदूत और लक्ष्मीनारायण ने रथांगदूत इत्यादि लिखे हैं 1 मेघदूत पर अनेक विद्वानों ने असंख्य टीकाएँ भी लिखी हैं। निष्कर्ष यह है कि उत्तर में पंजाब से लेकर दक्षिण में मद्रास तक और पश्चिम में महाराष्ट्र से बंगाल तक सभी प्रान्तों के सुप्रसिद्ध विद्वानों मे कालितास और उनके काव्यों पर बहुत कुछ लिखा है। केवल एतहेशीय ही नहीं, द्वीपान्तरीय विद्वानों द्वारा पार्श्वास्त्र मिं औग्रेजो में अनुवाद और व्याख्या लिखी हैं, गिल्डमीस्टर ने सन १८१७ में बोन में लैटिन भाषा के कोश के साथ एक आवृत्ति निकाली थी। प्रोफेसर मोक्षमूलर ने भी ई० स० १८४७ में एक आवृत्ति निकाली थी। अन्य पारचात्यों ने भी कई आवृत्ति निकाली हैं। हमारी हिन्दी भाषा में भी मेघदूत के अर्व अन्दता में भी सर्व प्रथ म है। इन पंक्तियों ने भी कई आवृत्तियाँ निकाली हैं। हमारी हिन्दी भाषा में भी मेघदूत के अन्व अनेक अनुवाद हो चुके हैं। जिनमें स्वर्गीय राजा लक्ष्मणसिंह का बजभाषानुवाद कालक्रम से ही नहीं, काव्यमाधुरी की सरसता में भी सर्व प्रथम है। इन पंक्तियों के लेखक ने भी मेघदूत का समस्लोकी अनुवाद, हिन्दी मेघदूत विमर्श लिखने का दुःस्साहस किया है। बस उपसंहार म कालितास के काव्यमर्गंज्ञ माध्यकार श्री मल्लिनाथ का निम्न लिखित पद्य लिखने सह दल्ता के साद्य किया होना है---

"कालिवासगिरां सारः कालिवासःसरस्वती, चतुर्मुखोऽयवा साक्षाध्रिदुर्नान्ये तु मादृशाः ॥"

- \* मेघदूत के पद्यों में क्या शिक्षा गर्भित है, उसका दिग्दर्शन लेखक ने अपने हिन्दी मेघदूत दिमर्श में कराया है।
- ‡ इनमें से ३५ टीकाओं के नाम और पतों का विवरण लेखक के हिन्दी मेघदूतविमर्श में दिये गये हैं।



રેક્ષડ



# मेघदूत में रामगिरि

## महामहोपाध्याय श्री कासुदेव विष्णु मिराशो, एम्० ए०

कवि-कुल-गुरु कालिवास ने अपने मेघदूत नामक सुप्रसिद्ध खण्डकाव्य में यह वर्णन किया है कि शापित यक्ष ने अलका से निर्वासित होने के परचात् रामगिरि के आश्रम में आकर वास किया। मेघदूत के कुछ प्रारंभिक इलोकों में तथा अलका को जाने के मार्ग के वर्णन में जो कुछ थोड़ी बहुत जानकारी मिलती है उसपर से इस रामगिरि का स्थान निहिचत करना सम्भव है। फिर भी इस सम्बन्ध में किसी विद्वान् द्वारा व्यवस्थित प्रयत्त नहीं किया गया है। विक्रम संवत् के दो सहस वर्ष पूर्ण होने से भारतवर्ष में स्थान स्थान पर विक्रम द्विसहस्राब्दी के उत्सव मनाए गए हैं। कालिदास का नाम विक्रमादित्य के साथ जुड़ा होने से इस अवसर पर उस कविश्रेष्ठ के ग्रन्थों का पुनर्मुद्रण तथा उनके सम्बन्ध में चर्चा इत्यादि हो रही है। अतः रामगिरि के स्थल निर्णय की चर्चा करने की प्रस्तुत लेख में योजना की गयी है।

शानुन्तल, विकमोर्वशीय, रघुवंश इत्यादि अपने अन्य प्रन्यों के कथानक कालिदास ते प्राचीन वाळपय से लिए हैं। अतः उनमें उल्लिखित स्थलों का निश्चय करने में उन संस्कृत प्रन्थों से सहायता प्राप्त होती हैं। परन्तु मेघदूत का कथानक ठहरा केवल काल्पनिक ! अतः वहाँ हमें प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों से सहायता मिलना सम्भव नहीं है। रायगिरि के स्थान का निर्णय करने में मुख्यतः मेघदूत में आए हुए वर्णन पर ही हमको अवलम्बित रहना पड़ेगा। अतः मेघदूत काव्य से हमको रायगिरि विषयक क्या सूचना प्राप्त होती है यह देखना है।

यह रामगिरि पर्वंत अत्यन्त पवित्र माना जाता था। वनवास-काल में वहाँ के जलाचय में सीतादेवी के स्नान करने के कारण उसका जल पावन हुआ था (श्लोक १)। उस पर्वत के मेखला भाग के कुछ स्थानों पर सर्व-जन-वन्दनीय श्रीरामचन्द्रजी के पादचिहन अंकित हुए थे (श्लोक १२)। ऐसे पुण्पक्षेत्र पर ऋषियों के अनेक आश्रम थे। रामगिरि पर्वत के अति उत्तुंग होने के कारण, वर्षाश्रातु में उसपर क्षानेवाले मेघ वप्रकीड़ा करने के अर्थ झुके हुए दिग्गजों के तुल्य प्रतीत होते थे (श्लोक २)। उस पर पनी छायावाले अनेक वृक्ष थे। वहाँ निचुल नाम के सुन्दर स्थलवेतस वृक्ष थे (श्लोक १४)।

#### રૂષ્ઠ ૬



# मेधदूत में रामगिरि

ऐसे रामगिरि पर अपने शाप के दिन व्यतीत करते हुए यक्ष को आषाढ़ मास के प्रथम दिन एक मेघ दिखाई दिया। उस समय उसे अपनी प्रिया का विरह दूसह हो गया। उसकी प्रिया की भी वही अवस्था हुई होगी, यह कल्पना करके, उसके मन को धैर्य देने के उद्देश्य से, उसने मेघ को ही अपना दूत बनाकर उसे अलका नगरी में अपनी प्रिया के पास भेजने का निश्चय किया। उसने मेघ को नवीन कुटज पूष्प अर्पित किये (श्लोक ४) तथा उसकी प्रशंसा करते हुए अलका नगरी के मार्ग का वर्णन करना प्रारम्भ किया। यक्ष ने कहा, 'हे मेघ, इस स्थान से उत्तर को जाते हुए पहले तुम्हें, जहाँ की भनि तत्काल जोती हुई होने के कारण सुगन्धित होगी, वह माल नामक पठार दिखाई देगा। उसको पार करके तुम किञ्चित् पश्चिम की ओर मुड़कर पुन: उत्तर के पथ पर चलना (श्लोक १६)। तदुपरान्त प्रवास से खिन्न हुए सुम्हें आम्प्रकूट नामक सानुमान पर्वत अपने शिखर पर धारण करेगा (क्लोक १७)। उस पर्वत पर पक्व फलों से सुशोभित वन्य आम्प्रवृक्ष होने से वहाँ पहुँचने पर कृष्णवर्णयुक्त तुम्हारा रूप भूमि के स्तन जैसा प्रतीत होगा। उस स्यान पर जलवृष्टि करने के पश्चात तुम अपने मार्ग पर द्रुतगति से चल सकोगे। आगे चलकर विन्ध्य पर्वत के नीचे पथरीले प्रदेश में होकर प्रवाहित होनेवाली नर्मदा, हाथी के शरीर पर चित्रित वल्लरी के समान दुष्टिगोचर होगी (श्लोक १९)। इसके पश्चात् तुम्हें दशार्ण देश गड़ेगा। उस देश की सर्वत्र प्रसिद्ध राजधानी विदिशा है। वहाँ पहुँचने पर तुम्हें उस स्थल की बेत्रवती सरिता का मधर जल पान करने को मिलेगा (इलोक २४)। उस स्थान पर स्थित नीचैंगिरि नामक पहाड़ी पर तूम बिश्राम के लिए रुक जाना। वहाँ की कन्दराओं में वेश्याओं के उपयोग में आए हुए सुगन्ध द्रव्यों के सौरभ से वहाँ के नागर लोक-समाज का उद्याम यौवन उत्कृष्टता के साथ व्यक्त होता है (क्लोक २५)। इसके आगे जिस मार्ग का वर्णन है वह प्रस्तुत विवेचन में उपयोगी नहीं है, अतः उसे देना आवश्यक नहीं है।

रामगिरि से विदिशा नगरी तक के मेघ मार्ग का ऊपर वर्णन किया गया है। उसके उत्तर बिन्दु विदिशा नगरी के स्थान निश्चित हैं। ग्वालियर-राज्य में भेलसा नामक नगर के निकट स्थित बेसनगर नाम का एक छोटा-सा थ्राम ही यह प्राचीन विदिशा नगरी हैं। उसी के समीप वेत्रवती अथवा बेतवा नदी बहुती है। उत्तर की ओर लगभग दो मील पर स्थित उदयगिरि नामक एक छोटी-सी पहाड़ी है। वह प्राचीन नीचैंगिरि है। इस पहाड़ी पर प्राचीन गुफाएँ हैं जिनमें गुप्तकालीन शिल्प तथा शिलालेख आज भी विद्यमान हैं। वह प्राचीन नीचैंगिरि है। इस पहाड़ी पर प्राचीन गुफाएँ हैं जिनमें गुप्तकालीन शिल्प तथा शिलालेख आज भी विद्यमान हैं। वह प्राचीन नीचैंगिरि है। इस पहाड़ी पर प्राचीन गुफाएँ हैं। इसके दक्षिण की ओर ही कहीं रामगिरि की स्थिति होना चाहिए। रामगिरि से विदिशा नगरी के मार्ग में प्रथम भाल नामक पठार तथा पीछे आम्प्रकूट पर्वत एवं नर्मदा नदी स्थित है, यह मेघदूत के वर्णन से स्पष्ट प्रतिस होता है। इस भौगोलिक उल्लेख से रामगिरि के स्थान का निर्णय किया जाना है। फिर यह भी देखना है कि मेघदूत के वर्णन से इसकी कितनी संगति बैठती है।

पहले यह देखें कि इस सम्वन्ध में हमारे टीकाकारों का क्या कथन है। मेयदूत का सबसे प्राचीन टीकाकार वल्लभ-देव दशम शताब्दी के प्रारम्भ में हो गया है। उसने मेघदूत के पहले श्लोक की अपनी टीका में कहा है कि "रामगिरिस्त्र चित्रकटः। न तु ऋष्यमूकः। तत्त सीताया वासाभावात्।" अर्थात् रामगिरि यहां चित्रकट है। उसका ऋष्यमूक होना सम्भव नहीं है, कारण कि उस स्थान पर सीतादेवी का वास नहीं हुआ था। वल्लभदेव के निकट समकालीन स्थिरदेव नाम के टीकाकार ने कहा है—'रामगिरिदेण्डकान्तः प्रसिद्धः।' (रामगिरि यह दण्डकारण्य में स्थित प्रसिद्ध पर्वत है) इनके पश्चात् के टीकाकार दक्षिणावर्तनाथ ने यद्यपि निचुल तथा दिइनाग के सम्बन्ध में दस्तकथाएँ विस्तृत रूप से दी हैं, तथापि रामगिरि के स्थान के सम्बन्ध में उसने मौन धारण किया है। दक्षिणावर्त नाथ के पश्चात्कालीन सुप्रसिद्ध टीकाकार मल्लिनाथ ने वल्लभदास के इस मत की ही पुष्टि की है कि रामगिरि और चित्रकट एक ही हैं। इनके पश्चात् के विश्वल्लतादि टीकाकारों ने प्रायः मल्लिनाथ के निर्णय का ही अनुवाद किया है। इन टीकाकारों में विवेक-युद्धि के अभाव के कारण अथवा उनको इस विषय का महत्त्व प्रतीत न होने के कारण उन्होंने इस प्रश्न पर गम्भीर विचार नहीं किया होगा। रामगिरि चित्रकूट होगा ऐसा उनका भाव होना भी स्वाभाविक है, कारण कि सम्पूर्ण रामायण में रामगिरि का कहीं भी उल्लेख नहीं आया है। मेघदूत के वर्णन से ऐसा स्पष्ट दिखता है कि इस गिरि पर श्रीरामचन्द्रजी ने सीतादेवी के साथ कुछ काल तक वास किया था, ऐसी कालिदास के काल में परम्परागत मान्यता थी। मुख्यतः दो ही पर्वतों पर श्रीरामचन्द्रजी का



## महामहोपाध्याय श्री वासुदेव विष्णु मिराशो

कुछ काल तक वास रहा था, रामायण में ऐसा वर्णन है। भारद्वाज आश्रम से प्रस्थान करने के पश्चात श्रीरामचन्द्रजी न सीतादेवी तथा लक्ष्मणजी के साथ चित्रकूट पर्वत पर कुछ काल तक वास किया, ऐसा आरण्यकाण्ड सर्ग ५६ में कहा गया है। उसके उपरान्त रावण द्वारा दण्डकारण्य में सीतादेवी के अपहरण किये जाने के पश्चात् उनका अनुसन्धान करते हुए श्रीरामचन्द्रजी ऋष्यमुक पर्वंत पर पहुँचे। वहाँ हनुमान एवं सुग्रीय से उनकी मित्रता होने के पश्चात् उस स्थान पर उन्होंने कुछ काल तक वास किया, ऐसा किष्किन्धाकाण्ड में वास्मीकि ने वर्णन किया है। इस समय सीतादेवी साथ न होने से 'जनकतनयास्नानपृण्योदकेष्' इत्यादि मेधदूत में दिए हुए वर्णन की संगति ऋष्यमूक पर्वत के साथ स्पष्ट रूप से नहीं होती। अतः टीकाकारों का यह भाव होना कि चित्रकूट ही रामगिरि है, आश्चर्यजनक नहीं है। फिर भी भोड़ेसे विचार करने पर ही यह स्पष्ट हो जायगा कि इस मत का सत्य होना सम्भव नहीं है। भारद्वाज-आश्रम प्रयाग में था। वहाँ पहुँचने पर श्रीरामचन्द्रजो ने भारद्वाज ऋषि से प्रार्थना की ''भगवन् !हमसे मिलने की इच्छा रखनेवाले लोग यहाँ आने लगेंगे, ब्रत: इस आश्रम में निवास करना मुझे प्रशस्त प्रतीत नहीं होता। अतः कोई एकान्त आश्रम-स्थान हमें बतलाइए।" इसके उत्तर में भारद्वाज मुनि ने कहा, ''राम, यहाँ से दस कोस के अन्तर पर ऋषियों से सेवित चित्रकूट नाम का पर्वत है, वह एकान्त स्थान है, अतः वहाँ अपना वनवासकाळ व्यतीत करो।'' इसके पश्चात् उस संगम से निकलकर यमुना तट के किनारे किनारे श्रीरामचन्द्र, सीतादेवी एवं लक्ष्मण सहित कुछ दूर तक गये और फिर उस नदी को पार**करके आगे चित्रकूट प**र्वत पर पहेंंने, ऐसा रामायण में वर्णन है। चित्रकुट यमुना नदी से अधिक अन्तर पर न होगा यह इस वर्णन से स्पष्ट प्रतीत होता है। इस चित्रकूट से ताल्पर्य कामता के निकट के चित्रकूट से हैं,\* ऐसा अब विद्वानों ने निर्णय किया है। चित्रकूट एवं कालंजर प्राचीन काल में दूर्मेंद्य दूर्ग समझे जाते थे और उन्हें अपने अधिकार में रखने के लिए शक्तिशाली - राजाओं में स्पर्द्धा लगी रहती थी। शिलालेखों से यह भी ज्ञात होता है कि उत्तर-भारत में अपना वर्चस्व स्थिर करने के लिए दक्षिण के राष्ट्रकूट राजाओं ने भी इन दुर्गों को अपने अधिकार में रखा था। के कालंजर बाँदा जिले में स्थित सुप्रसिद्ध दुर्ग है। चित्रकुट उसके उत्तर की ओर कुछ ही दूरी पर है। आज भी यह पवित्र स्थान के रूप में विख्यात है। यहाँ श्रीरामचन्द्र, सीतादेवी तथा लक्ष्मण की पादुकाएँ हैं। यह स्थान प्राचीनकाल से प्रसिद्ध है, इसमें सन्देह नहीं है। फिर भी यही चित्रकुट रामगिरि था यह सम्भव नहीं है, कारण कि रामगिरि से उत्तर की ओर जाते हुए मार्ग में पड़नेवाली नर्मदा, विदिशा, उज्जपिनी इत्यादि नदियाँ तथा नगर चित्रकूट के दक्षिण की ओर स्थित हैं, उत्तर की ओर कहीं । अत: चित्रकूट ही रामगिरि है यह मत ठीक नहीं है।

इसके परवात् अब हम आधुनिक विद्वानों के मतों का परिशीलन करें। ठीक १३० वर्ष पूर्व सन १८१३ में होरेस हेमन विल्सन नामक सुप्रसिद्ध आंग्ल विद्वान् ने मेघदूत की अंग्रेजी भाषान्तर सहित प्रथम आवृत्ति प्रकाशित की। उसमें दी हुई टिप्पणी में उन्होंने प्रतिपादित किया है कि "रामगिरि से तात्पर्य नागपुर के उत्तर की ओर कुछ अन्तर पर स्थित रामटेक से ही होगा कारण कि वहाँ रामचन्द्र के अनेक देवालय हैं तथा यात्रा के लिए दूर दूर से लोग आते ही रहते हैं।" यही मन आगे मेघदूत के अनेक टीकाकारों ने स्वीकार किया था, इनमें सुप्रसिद्ध पुरातस्वज्ञ स्वर्गीय प्रो० काशीनाथ बापूजी पाठक भी ये। उन्होंने मेघदूत की अपनी प्रथमावृत्ति (सन् १८९४) में इसी मत की पुनरावृत्ति की है। परन्तु उसके बाद

\* यह चित्रकूट पर्वत प्रयाग से लगभग ६५ मील पर है। इससे यह शंका उप स्थित होती है कि रामायण में जिसका वर्णन है, वह क्या यही पर्वत है ? इसका निराकरण दो प्रकार से हो सकता है। या तो रामायण में अन्तर अटकल से दिया हो अथवा जैसाकि पार्जीटर महोदय प्रतिपादन करते हैं, यह कोई विशिष्ट पहाड़ी न होकर केन नदी से प्रयाग की पश्चिम सीमा की ओर लगभग २० मील तक फैली हुई पर्वतमाला होगी। इसमें से प्रथम निराकरण अधिक संभवनीय प्रतीत होता है।

#### † राष्ट्र कूट सम्प्राट् तृतीय कृष्ण के सम्बन्ध में देवली के ताम्रपत्र का निम्न इलोक----

રપશ



## मेधदृत में रामगिरि

विदानों का व्यान रामगढ़ पहाड़ी पर स्थित सीताबेंगा तथा जोगीमारा गुफाओं के प्राचीन लेखों की ओर आकर्षित हुआ। ये लेख ईसा के पूर्व दूसरी अथवा तीसरी शताब्दी के हैं। उनपर से यह असन्दिग्ध रूप से झात होता है कि सरगुजा जागीर का रामगढ़ स्थान प्राचीन काल में प्रसिद्ध था। यहाँ रामचन्द्र, सीतादेवी एवं लक्ष्मण के नाम की गुफाएँ हैं। उनमें भग्नावस्था में कुछ मूर्तियां भी स्थित हैं। परन्तु वे बहुत प्राचीन न होंगी, ऐसा अनुमान है। एक स्थान पर भित्ति पर दो पाद-चिह्नों की आकृतियाँ दिखाई देती हैं। ये रामचन्द्रजी के पादचिह्न हैं, ऐसी वहाँ के लोगों की धारणा है। मॉडर्न रिब्यू (सन् १९१५ पृष्ठ ३७९-३८७) मासिक में प्रकाशित हुआ इस स्थान का वर्णन पढ़कर रामगढ़ ही रामगिरि होगा, यह मत प्रो॰ पाठक ने स्थिर किया था, जिसको उन्होंने भेषदूत की अपनी द्वितीयावृत्ति (सन् १९१६) में स्थान दिया है। इस मत का उल्लेख उसके पीछे प्रकाशित हुई मेषदूत की कुछ आवृत्तियों में मिलता है। अतः हम उसका परीक्षण करेंगे।

सरगुजा जागीर में स्थित रामगढ़ ही रामगिरि है, इस भत के सम्वन्ध में मुल्य आपत्ति यह है कि यह स्थान, मेधदूत में किये हुवे वर्णन के अनुसार आम्रकूट (अमरकण्टक) एवं नर्मदा नदी की दक्षिण दिशा में न होकर ईशान्य की ओर है। यहाँ से अलका को जाते हुए आम्रकूट, नर्मदा, विदिशा इत्यादि स्थान मार्ग में नहीं आएँगे। उस स्थान पर यदि मेध को ठे जाना हो तो "किचित्पश्चाद्याज लघुगतिर्भूय एवोत्तरेण" (क्लोक १६) ऐसा न कहते हुए 'तुम प्रथम उत्तर की ओर न जाते हुए नैकटत्य की ओर जाना" ऐसा यक्ष को मेघ से कहना पड़ता। इसके अतिरिक्त यह स्थल अत्यन्त विकट एवं निर्जन प्रदेश में स्थित है। वहाँ हाथी पर आरूढ़ होकर जाने में कितने श्रम उठाने पड़े, इसका वर्णन प्रसिद्ध यंगाली चित्रकार श्री असित हल्दार ने मॉडर्न रिव्यू के उपर्युक्त अंक में किया है। ऐसे स्थान पर यक्ष के निवास की योजना करने में कालिदास का क्या हेतु था, यह भी ध्यान में नहीं आता। अतः रामगढ़ का रामगिरि होना सम्भव नहीं है।

अब रहा तीसरा मत अर्थात् नागपूर के उत्तर की ओर २८ मील पर स्थित प्रसिद्ध क्षेत्र रामटेक रामगिरि है। इस पर विचार किया जाग। यह मत सबसे युक्तियुक्त प्रतीत होता है। रामटेक से अलकामगरी जाने का मार्ग यदि कोई वर्णन करने लगे, तो उसे मेघदूत में किए गए वर्णन के अनुसार ही वर्णन करना पड़ेगा। यहाँ से उत्तर की ओर जाते हुए प्रथम माल नामक पठार पड़ता है, ऐसा मेघदूत में कहा गया है। रामटेक के समीप से ही संतपुड़ा का पठार प्रारम्भ होता है। यही पठार पूर्व काल में मालदेश कहलाता होगा। किंबहुना, इस सम्बन्ध में अनुमान करने की आवश्यकता नहीं है, कारण कि एक शिलालेख में ऐसा उल्लेख हैं\* कि उत्तर चालुक्यों के द्वितीय आचुगी नाम के मांडलिक ने मालदेश को अधिकृत करके डाहलाधिपति का अर्थात् जवलपूर के समीपवर्ती पुरी के हुँहयों का पराभव किया। इस पठार का नाम माल था यह इससे स्पष्ट है। इसके पश्चात मेघदूत में आम्रकूट का वर्णन आया है। यह आम्रकूट अमरकण्टक है, ऐसा कुछ लोग समझते हैं। यह यथार्थ नहीं प्रतीत होता, कारण कि अमरकण्टक पर्वत ईशान्य की ओर रह जाता है। इसके अतिरिक्त अमरकण्टक का प्राचीन नाम आम्रकूट न होकर 'मेकल' था। नर्भदा नदी का उद्गम अमरकण्टक से होता है, और उसे मेकलमुता कहते हैं, यह प्रसिद्ध ही हैं। इससे अमरकण्टक प्राचीन आग्नवूट होना सम्भव नहीं हैं। हुमारे एक मित्र डॉ० कठाले यह संकेत करते हें कि आम्रेक्ट छिंदवाड़ा जिले में स्थित अमरवाडा नामक ग्राम होगा। यह अमरवाड़ा उसी नाम की तहसील का प्रधान स्थान हे और रामटेक से उत्तर की ओर नागपुर एवं नरसिंगपुर को जोड़नेवाले मुख्य मार्ग पर स्थित है। आम्र का अपश्च श अमर हो जाना भी सम्भव हैं। फिर भी अमरवाड़ा एक ग्राम हैं, पर्वत नहीं। प्राचीन आम्रवाटक का वह भ्रष्ट रूप होगा। इसके उत्तर की ओर सात आठ मील के अन्तर पर सातपुड़ा की पर्वतमाला प्रारम्भ होती 💈 । उसका नाम प्राचीन काल में आग्नकुट रहा होगा, यह अनुमान करने में भूल होने की अधिक सम्भावना नहीं है। स्वर्गीय डॉ० हीरालाल ने अपने एक लेख में यह प्रतिपादित किया है कि प्राचीनकाल में सतपुड़ा के शिखरों के नाम 'नूट' शक्दान्त रहते थे । उदाहरणार्थ सालकूट

\* देखिए एपिग्राफिया इण्डिका पु० १९ पृष्ठ २२७-विस्सन महोदय के मतानुसार आग्रकूट अमरकप्टक प्रवंत होने से उन्होंने यह लिखा प्रतीत होता है कि माल छत्तीसगढ़ में रतनपुर के उत्तर को स्थित मालडा होगा। परन्तु यह यथार्थ महीं है।

રૂપર



#### महामहोपाध्याय श्री वासुदेव विष्णु मिराशी

अर्थात् वालाघाट जिले की साल पहाड़ी एवं मधुकूट अर्थात् छिन्डवाड़ा का मोहतूरे। इससे आम्प्रकूट भी अमरवाड़ा के समीपवर्ती संतपुड़ा का उस समय प्रसिद्ध शिखर होगा, यह अनुमान करने में कोई हानि नहीं है।\*

इसके उपरान्त भिलनेवाली नर्मदा नदी का वर्णन ठीक कैसा ही है जैसा जवलपुर से हौशंगाबाद तक के प्रदेश में वर्धाकाल के आरम्भ में उस नदी का दृश्य होता है। ग्रीष्म ऋतु में जल सूखने पर नर्मदा नदी का प्रवाह संकुचित होकर पथरीले प्रदेश में से बहता है। उसे देखकर कालिदास जैसे प्रतिभासम्पन्न कवि को "हाथी के शरीर पर जित्रित चित्र-विचित्र बेलों की उपमा का भास हुआ इसमें आक्चर्य नहीं है। नर्मदा नदी का ऐसा दृश्य अमरकण्टक के समीप कहीं नहीं दिखाई देता। इसके अतिरिक्त 'आम्प्रकूट पर्वत पार करके द्रुततर गति से कुछ दूर चलने पर विन्थ्य पर्वत के नीचे के प्रदेश में मेष को नर्मदा नदी पड़ेगी' मेघदूत के इस वर्णन का नर्मदा नदी के उद्गम स्थान अमरकण्टक से संगति नहीं बैठती, यह स्पष्ट है।

पुण्यक्षेत्र को दृष्टि से रामटेक की प्रसिद्धि आज डेढ़ हजार वर्ष पश्चात् भी अव्याहत है। सुप्रसिद्ध गुप्त सम्प्राट् द्वितीय चन्द्रगुप्त (विक्रमादित्य) ईसा की चौथी शताब्दी के अन्त में विद्यमान था। उसकी पुत्री प्रमावती गुप्ता विदर्भ के राजा रुद्रसेन द्वितीय को दी गई थी। वन्हाड में उमरावती के समीप ऋद्धपुर स्थान पर प्रभावती गुप्ता का एक ताम्प्रपत्र प्राप्त हुआ है। उसमें यह लिखा है कि वह उसने काईत्तक शुक्ल ट्वादशी के दिन रामगिरि स्वामी के पादुकाओं के समीप से (रामगिरिस्वामिन: पादमूलात्) † दिया। वाकाटकों का राज्य दिदर्भ में था। प्राचीन विदर्भ में वर्त्तमान का वन्हाट एवं मध्यप्रान्त के मराठी जिलों का समावेश होता था। वाकाटकों के कुछ ताम्रपत्र रामटेक से भी पूर्व को वालाघाट एवं भंडारा जिले की पूर्व सीमा पर्यन्त उपलब्ध हुए हैं। इस प्रान्त में रामगिरि नाम का दूसरा कोई भी स्थान नहीं है। इससे वाकाटकों के काल में यह पहाड़ी रामगिरि नाम से प्रसिद्ध थी, एवं वहाँ श्रीरामचन्द्रजी की पादुकार रूप से पूज होती थी, यह स्पष्ट प्रतीत होता है। कालान्तर में वहाँ श्रीरामचन्द्र एवं सीतादेवी की मूर्तियाँ स्थापित की गई एवं लक्ष्मण का भी स्वतंत्र मन्दिर बन गया। किर भी श्रीरामचन्द्र के मन्दिर में इनको मूर्ति के सम्मुख आज भी पादुकाएँ रखी हुई हें और उनकी पूजा होती है।

वाकाटकों के काल के पूर्व से ही रामटेक प्रसिद्ध होगा, कारण कि यहाँ से पास ही मनसर स्थान पर एक विशाल स्तूप का अवशेष आज भी उत्खनन की वाट देखता हुआ विद्यमान है। कभी किसी काल में इसका उत्खनन होने पर इस स्थल का प्रसिद्धिकाल इससे भी पूर्व का प्राप्त होगा, इस सम्बन्ध में संशय नहीं है। इसके पश्चात् यादवों के काल में भी रामटेक की पुण्यक्षेत्र के रूप में प्रसिद्धि थी। रामटेक पर स्थित लक्ष्मणजी के मन्दिर में रामदेवराव यादव के काल का एक भग्न शिलालेख आज भी विद्यमान है। उसे हमने अन्यत्र प्रकाशित किया है। दे उस पर से तेरहवीं क्षताब्दी में रामटेक पर एवं उसके चारों और वर्तमानकाल के समान ही अनेक तीर्थ स्थित थे, ऐसा स्पष्ट प्रतीत होता है।

मेघदूत में उल्लिखित रामगिरि के सम्पूर्ण वर्णन से रामटेक की संगति बैठती है। वहाँ अब भी 'सीताजी का स्नाना-गार' नाम से एक कुण्ड सम्बोधित किया जाता है। प्राचीन काल में वहाँ श्रीरामचन्द्र के पाद-चिह्न स्थापित किए गए थे यह पहले दिखाया ही गया है। वर्षाऋतु में मेघ उसके शिखर पर आज पर किसी कल्पनापटु कवि को वह वप्रकीड़ापरिणत गज के समान प्रतीत हुआ तो आश्चर्य नहीं है। इस पर्वत पर आज भी बनी छायावाले वृक्ष हैं एवं वर्षाऋतु के प्रारम्भ में यहाँ कुटज-कुयुम जभुरता से प्राप्त होते हैं। इस पर्वत पर सर्वत्र किचित् रक्तवर्ण के पत्थर फैले होने से, यक्ष को शिला पर अपनी प्रिया का चित्र अंकित करने के लिए धातुराय प्राप्त करने में कुछ भी श्रम नहीं उठाना पड़ा होगा।

- \* रामटेक नागपुर-जबलपुर मार्ग पर स्थित है। अमरवाड़ा रामटेक के ठीक उत्तर को न होकर किचित् पश्चिम की ओर नागपुर-नरसिगपुर मार्ग पर स्थित है। इसी कारण मालदेश पार करने के पश्चात् 'किचित् पश्चाद्रभज रुघुगतिर्भुय एवोसरेग' ऐसा यक्ष ने मेध से कहा होगा।
- † देखिए, भारत इतिहास संशोधन मण्डल का त्रैमासिक पु० ३ पृष्ठ ९३।
- 井 सरदेसाई-स्मारक ग्रंथ, पृष्ठ ११५-१३४।



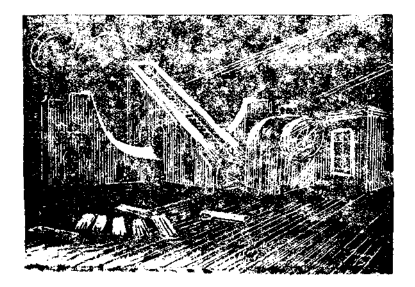
# मेधदूत में रामगिरि

रामटेक ही रामगिरि है, यह मान छेने पर यह शंका उत्पन्न होती है कि रामायण में उसका उल्लेख क्यों नहीं आया। परन्तु इसका समाघान करना कठिन नहीं हैं। रामायण के आरण्यकाण्ड में (सर्ग ११ श्लोक २४-२७) वर्णन है कि दण्ड-कारण्य में निवास करने के काल में भिन्न भर्शियों के आध्यमों में कहीं तीन मास, कहीं चार मास, कहीं दस मास और कहीं एक वर्ष, इस प्रकार वास करके श्रीरामचन्द्र ने दस वर्ष व्यतीत किए। इन आश्रमों का सविस्तर वर्णन रामायण में न होने के कारण इस काल में उन्होंने रामगिरि के आश्रम में आकर वास नहीं ही किया होगा ऐसा प्रतिपादित नहीं किया जा सकता। रामगिरि के नाम का निर्देश रामायण में नहीं है, यह सत्य है। परन्तु वैसा निर्देश होना सम्भव भी नहीं था यह संहज ब्यान में आ जाएगा, कारण कि यह नाम श्रीरामचन्द्र के वास करने से उस स्थान को कुछ कालात्वर में प्राप्त हुआ होगा। इस पहाड़ी का प्राचीन नाम शैवलगिरि था ऐसा रामटेक-माहात्म्य से जात होता है। यह शैवल गिरि घाम्बूक की तपश्चर्या का स्थान था ऐसा रामायण के उत्तरकाण्ड (सर्ग ७५) में उल्लेख है। रामटेक पर शम्बूक ने तपश्चर्या की, ऐसी आख्यायिका है। जिस स्थान पर उसका शिरच्छेद हुआ था वहां शिवलिंग स्थापित किया गया और वह आज भी घूम्र श्वर नाम से रामटेक पर प्रसिद्ध है। उस प्रांग पर शम्बूक द्वारा की गयी प्रार्थना के फलस्वरूप श्रीरामचन्द्र ने उस गिरि पर बास किया और उस समय से उस पहाड़ी को रामटेक से संगति ठीक बैठती है। अतः राम वनवास के वर्णन में 'रामगिरि' का उल्लेख नहीं है, इस आपत्ति में कुछ तथ्य नहीं रह जाता।

उपर्युक्त विवेचन से पाठकों को यह विक्वास हो जायगा कि कालिदास ने अपने मेघदूत काव्य में जिस रामगिरि का वर्णन किया है वह नागपुर के समीप का रामटेक ही है। रामगिरि एवं उसके चारों ओर के प्रदेश के कालिदास द्वारा किए गए सूक्ष्म वर्णन को ध्यान में रखते हुए यह अनुमान करने में भी कोई बाधा नहीं है कि कालिदास ने इस पर्वत पर कुछ काल तक वास किया होगा एवं वहीं उसने 'मेघदूत' काव्य की रचना की होगी। ऐसे स्थान पर कवि-कुल-गुरु कालिदास का विरकालीन स्मारक स्थापित हो, अत: विक्रम द्विमहलाब्दी महोत्सव के अवसर पर नागपुर विक्वविद्यालय के उपकुल-गुरु डॉ॰ तु॰ ज॰ केदार ने पिछली कार्तिक शुक्ल प्रतिपदा को रामटेक पर कालिदास स्मारक स्तम्भ का शिलात्यास किया। कालिदास अखिल भारतवर्ष का मान्य कवि होने से इस स्मारक को सफल करने में सम्पूर्ण भारतवर्ष को सहायता। प्रदान करनी चाहिए। यह महायता सभी की ओर से प्राप्त हो, इस इच्छा के साथ यह लेख समाप्त करता हूँ।

\* ऊपर कहे गए रामदेवराय के काल के झिलालेलों में भी इसका उल्लेख धूम्प्राक्ष नाम से आया है। देखिए सर देसाई स्मारक ग्रन्थ पृष्ठ १२६। शम्बूक की तपटचर्या का स्थान पंचवटी के समीप था, भवभूति ने अपने उत्तररामचरित में ऐसा प्रकट किया है। उसने जिस प्रकार अन्य स्थलों पर रामायण की मूल कथा में परिवर्तन किए हैं बही यहां भी किया होगा।





# वराहमिहिर

## श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य

ज्योतिर्विज्ञान के पूर्ववतीं आचार्यों में वराहमिहिर का स्थान असाधारण-महत्व रखता है । यह महा-पुरुष मालव-महि मण्डल में उत्पन्न होकर केवल ज्योतिर्विदों के समाज में ही नहीं, विषव के इतिहास, और संस्कृति के समाराधकों में भी अपनी ग्रंथ-सम्पत्ति के द्वारा पंचभौतिक शरीर के शत-सहस्राब्दियों के पूर्व त्याग देने के पश्चात् भी यशकारीर को जिरजीवी बनाए हुए है, और अनन्तकाल पर्यन्त बनाए रहेगा।

संस्कृत-साहित्य के पश्चिम-देशीय विद्वान्-विवेचक मेकडॉनल्ड ने वराहमिहिर के विषय में यह प्रतिपादन किय है कि वे उज्जैन में उत्पन्न हुए थे, और उन्होंने अपने गणित-धास्त्रीय लेखन का कार्य लगभग ५०५ ई० सन में आरम्भ किया था, और वराहमिहिर की विशाल एवं अमर छति-'बृहत्संहिता' ग्रंथ के एक टीकाकार का यह कथन है कि आचार्य का निर्वाण ५८७ ई० सन् में हुआ था। वराहमिहिर ने अपने पूर्वत्रतीं जिन आचार्यों का उल्लेख किया है उनमें--''मय-यवन-मणित्थ रात्य पूर्वेदिवस करादिषु बासराः प्रदिष्ठाः'' मयाचार्य के नाम और यवनाचार्य के उल्लेख से स्पष्ट ज्ञात होता है कि ये दोनों ही वैदेशिक थे। स्त्रभावतः प्रदिष्ठाः'' मयाचार्य के नाम और यवनाचार्य के उल्लेख से स्पष्ट ज्ञात होता है कि ये दोनों ही वैदेशिक थे। स्त्रभावतः 'प्रविन्धादार्य' के ज्योतिविज्ञान का वराहमिहिर पर बहुत कुछ प्रभाव पड़ा है, उन्होंने अपने 'होरा-शास्त्र' को सर्वथा ग्रीक के निकट सम्पर्क से अपना लिया था, और ग्रंथ में उसकी संगति लगाते हुए 'होरेत्यहोरात्र विकल्ग मेंके' कहकर अपने राब्द-त्र्युत्पत्ति शास्त्र की विशेषज्ञता का भी प्रमाण उपस्थित कर दिया है। अर्थात्-''कोई होरा इस शब्द को-'अहोरात्र' का बैकलिपक (अपभ्रांश) रूप भी कहते हैं।'' यही क्यों उन्होंने 'बृहज्जातक' और अन्य पुस्तकों में भी यवनों के प्रेरित-शब्दों को उदारनापूर्वक अपनाया है। उन्होंने अनेक राशिनामों को उसी रूप में वर्णित कर ग्रंथ में उन्हें संस्कृत में गूथकर अपना लिया है। ग्रीक ग्रह-नामों में यथा अंरिस के पर्याय में आर (मंगल का नाम), हिलिऑस के बदले हेलि (सूर्य), 'केन्ट्रोन' के स्थान पर 'केन्द्र', और डायोमेट्रोन के स्थान पर 'जामित्र' आदि। भारतीयों ने सर्वता अगनी सहानुभूतिक भावना के वशीभूत हो, जाति-देश-धर्म सम्प्रदाय की संकुचित भायना से उत्पर र दहकर,---'गुणा: पूजा स्थानं गुणिष्हु नच लिंगं नच वयः' गुण-ज्राहकता का, सहृदयता का परिचय, सद्भावना पूर्वक

રૂષય

## वराहमिहिर

उनके उल्लेख-सहित किया है। इससे ज्यादा और क्या प्रमाण हो सकता है, जब स्वयं वराहमिहिर यह स्वीकार करते हैं कि---

#### "म्लेचछाहि यवनास्तेषु सम्यक् शास्त्र मिदं स्थितम् । ऋषिवसेऽपि प्यन्ते, कि पुनर्देव विद्विजः ॥"

'सूर्य-सिद्धान्त'-कर्ता-मयाचार्य भी वराहमिहिर के प्रथम हुए और वे भी बाहरी माने जाते हैं। स्वयं उन्हीं के शक्यों में उन्होंने बतलाया है कि—--'अल्पावशिष्टेतु कृते मय नामा महासुरः।' इससे ज्ञात होता है कि वे 'असुर'-संज्ञा से ज्ञापित थे\*। इसी प्रकार रोमक-सिद्धान्त आदि भी, अ-भारतीय विद्वानों के निर्मित ग्रंथ हैं। † वराहमिहिर ने 'सत्याचार्य' को अपने से विज्ञेथ प्रामाणिक बतलाते हुए----'सत्यांतु सत्योदितम्', अथवा 'सत्योक्तेग्रह मित्य' आदि सम्मानपूर्वक सत्यवादी सत्याचार्य कहा है। सत्याचार्य की कोई रचना वैसे संस्कृत में प्रकट रूप से कहीं उपलब्ध नहीं है। केवल एक मदासी श्रीनिवास अय्यर नामक पंडित के पास 'सत्य-संहिता' ग्रंथ की तामिल लिपि की ताड़-पत्र पर लिखी हुई प्रति है, उसमें अध्यायों के अन्त में यही लिखा है कि सत्याचार्य की रचित यह संहिता, विक्रमादित्य के समय उज्जैन में निर्मित हुई है। बराहमिहिर ५०५ ई० सन् के स्वीकार किये जाते हैं तो अवस्य ही जात होता है कि रात्याचार्य उन्से अथम पर्याप्त प्रस्थाति रखते थे, और उनकी रचनाओं की सत्यता का वराहमिहिर पर पूरा प्रभाव था। सम्भव है वे प्रथम शताब्दी में होंगे। इतना तो स्पष्ट है कि वे पाँचवीं या छठी शताब्दी से प्रथम थे, और वह प्रथम विक्रम-कालोन थे।

वराहमिहिर के प्रस्थात प्रंथों में 'पंचसिद्धान्तिका' गणित का संग्रह गौरव-ग्रंथ हैं । इसर्का प्रसिद्धि का श्रेय, डां० श्रीबो और म० म० सुधाकरजी द्विवेदी को हैं । परन्तु आचार्य के बृहत्संहिता और बृहज्जातक ग्रंथ की लोकप्रियता सर्वाधिक है । बृहत्संहिता ज्योतिष के संहिता विभाग की महत्वपूर्ण कृति है । इसको प्रमाण स्वरूप इतिहासझ भी सादर उल्लेख करते हैं । लगभग सन् १८६४ वर्ष पूर्व 'कॅर्न' ने इसको प्रकाश में रखने का प्रयत्न किया और एशियाटिक-सोसायटी के 'जर्नल' में इसका सम्पूर्ण अनुवाद किया गया । वराहमिहिर के और भी कई ग्रंथ थे, परस्तु वे अप्राप्य हैं । तथापि संहिता ग्रंथ ने उनकी महत्ता को सर्वोपरि स्थान प्रदान कर दिया है । सहस्राधिक आर्याप्रणीत यह संहिता ग्रन्थ वास्तव में अपूर्व एवं नामानुरूप बृहत् ही है । इस ग्रन्थ के एक टीकाकार भट्टीत्पल हो गए हैं, जिन्हें प्रकाश में लाने का श्रेय म० म० स्व० सुधाकरजी द्विवेदी को है । इस ग्रन्थ के एक टीकाकार भट्टीत्पल हो गए हैं, जिन्हें प्रकाश में लाने का श्रेय म० म० स्व सुधाकरजी द्विवेदी को है । इस ग्रन्थ के एक टीकाकार भट्टीत्पल हो गए हैं, जिन्हें प्रकाश में लाने का श्रेय म० म० स्व सुधाकरजी द्विवेदी को है । इस ग्रन्थ के एक टीकाकार भट्टीत्पल हो गए हैं, जिन्हें प्रकाश में लान्धित्त काम्पिल्य-नगरी थासी होना बतलाया है, परन्तु यह सर्वथा भ्रमपूर्ण है । क्योंकि इनके सम्बन्ध में स्पष्ट प्रमाणित है कि ये 'आदित्यदास के पुत्र थे, और 'कापित्यक' नामक अवन्तीदेशीय एक लघु-ग्राम के अधिवासी थे । आदित्यदास (अपने पिता) से ही इन्होंने पांडित्य प्राप्त किया था, (आदित्यदास तनय स्तदवाप्त बोध:कापित्यकः) इसका प्रमाण 'घट पं चाशिका' के निर्माता 'पूथुयरास' ने स्वयं दिया है, जो आचार्य वराहमिहिर के पुत्र ही थे । भट्टोत्पल ने जिसे 'काम्पिस्थ' समझकर वर्तमान काल्पी आदि की क्लिष्ट कत्पना कर डालो है, वह वास्तव में 'कापित्यक' शब्द है, और यह 'कापित्यक' वर्तमान कायथा के रूप में उज्जैन के निकट ही मालवे का एक ग्राम है, जो आज भी अस्तित्व रखता है । वराहमिहिर के विषय में इन प्रमाणों के अतिरिक्त कुछ

- 'मय' के विषय में अन्य कुछ विद्वानों का मत है कि वे बाहरी थे, किन्तु उनका शासन उज्जैन पर भी था। मय नाम का एक राजा था जो उज्जैन में राज्य करता था। इसकी संगति इससे यों रुग जाती है कि जिस 'मय' नामा 'महासुर' ने 'सूर्यसिद्धान्त' का निर्माण किया था, वह 'विकम' कालीन है। उज्जैन की खुदाई में एक मुत्तिका की मुद्दा मिल्ठी थी, जिस पर मय-या-मही-राजा-या-रावण ऐसा ही कुछ अंकित है। सम्भव है यह 'मय-राज' ही हो, जो बराहमिहिर के पूर्ववर्ती होने के कारण तथा ज्योतिर्विज्ञान के आचार्य होने के कारण बराहमिहिर द्वारा स्मरण किया गया हो। –-छेखक
- रोमक सिखान्त के विषय में कई विद्वानों की मान्यता है कि वह 'ग्रीक' है। पोलिश और रोमक ये नाम भी इसी के सूचक हैं। माल्म होता है कि विक्रमकाल में उज्जैन का रोम से क्यापारिक सम्बन्ध था, उसी के फलस्वरूप यह साहित्यिक आदान प्रदान हुआ होगा. और उज्जैन से होने के कारण ही बराहमिहिर द्वारा बे प्रचारित हुए होंगे। ---लेलक

ર્પદ



## श्री सूर्यनारायण ब्यास, ज्योतिषाचार्यं

किम्बदन्तियाँ भी विचित्र प्रचलित रही हैं। १४वीं शताब्दी में मेश्रतुंग सूरि ने, जो प्रबन्ध चिन्तामणि ग्रन्थ जैसे जनश्रुतियों के सफल संग्रह कर्त्ता रहे हैं, वराहमिहिर के विषय में यह कथा संग्रहीत की है---

पाटलीपुत्र नगर में वराह नामक एक बाह्यण का लड़का था, जो जन्म से शकुन झान में स-श्रद्ध था। यह एक रोज किसी वन में चला गया। वहाँ सहज ही एक पत्थर पर बैठे-बैठे उसने एक लग्न बुण्डली बनादी, और उसे मिटाना भूलकर वह वापिस घर चला आया। रात को उसे भोजनावसर पर यह स्मरण हुआ कि उस पत्थर पर लग्न वैसे ही बना हुआ रह गया है, तुरन्त निर्भीकता के साथ उस एकान्त जंगल में वह चला गया, जिस पत्थर पर लग्न बनाया था, क्या देखता है कि उसपर एक सिंह बैठा हुआ है। वह उरा नहीं, पास जाकर सिंह के नीचे से हाथ डालकर पत्थर पर बनाया हुआ वह लग्न मिटा दिया। सहसा सिंह अलोप हो गया, और उस स्थान पर सूर्य उपस्थित हो गए। वराह की निर्भीकता, और ज्योतिष के प्रति दृढ़ आस्था देखकर उन्होंने प्रसन्नतापूर्वक वर माँगने को कहा। वराह ने प्रार्थना की कि मुझे समस्त ग्रहनक्षत्र-मण्डल प्रत्यक्ष दिखला दीजिए, सूर्य अपने साथ ही वराह को आकाश-लोक में लिया गए, समस्त ज्ञान देकर साल भर के बाद, वराह को पुन: स्थान पर लाकर छोड़ दिया। मिहिर (सूर्य) की क्रुपा से ज्ञान लाभ हो जाने के कारण वराह के नाम के साथ मिहिर भी जुड़ गया, और श्रीनन्द नामक नुपति के आश्रय में वराह मिहिर ने 'वाराही संहिता' का निर्माण किया \* ।

एक समय की बात है कि वराह मिहिर के घर पुत्रोत्पन्न हुआ था, इसलिए घटिका आदि रखकर उसने पत्रिका द्वारा यह निक्ष्य किया कि यह बालक पूर्ण शतायु है। उसके आनन्दोत्सव में जनता से लेकर श्वेष्ठ वर्ग-तक के लोग तो सभी आए, परन्तु वराहमिहिर का छोटा भाई जैनाचार्य भद्रबाहु नहीं गया। यह चर्चा जिन-भक्त शकटाल-नामक मंत्री के आगे उलहने के रूप में कही गई। तव भद्रबाहु से इस बात का यह मर्म ज्ञात हुआ कि बालक की आज से २०वें दिन मृत्यु है, यह जानकर भद्रबाहु नहीं गए, यह बात वराहमिहिर को भी ज्ञात हो गई। वह सतर्क रहा। परन्तु २०वें दिन रात में सोते हुए बालक पर दरवाजे की अगैला (रोकने की 'आगल' लकड़ी) गिर जाने से उसकी मृत्यु हो गयी। वराहमिहिर टु:खित हो समस्त शास्त्र को अग्निसात् करने को समुद्यत हो रहे थे कि भद्रबाहु सांत्वना के लिए जा पहुँचे। अनेक तकों से समझाकर उन्हें समाधान दिया। भावी अपरिवर्तनशीलता का विश्वास कर, उसकी प्रतिक्रिया-स्वरूप अभिचार कियायों का उपासक बन गया। फिर एक स्तोत्र द्वारा विघ्न शमन किया गया।

यह दन्तकथा उन आचार्य वराहमिहिर के विषय में है, जो अपनी विशिष्ट रचनाओं को समक्ष रखकर प्रत्यक्ष ऐतिहासिक अस्तित्व को प्रकाश की तरह प्रकट कर रहे हैं। इस दन्तकथा का महत्व, जैन-जनश्वति परम्परा तक ही सीमित है। इस प्रकार की कथा वराह-मिहिर के विषय में 'ऋषि-मंडळ प्रकरणवृत्ति' में भी दी हुई है। मेस्तुंग सूरि ने तो वराह-मिहिर के भाई को ही जैनाचार्य प्रकट किया है। परन्तु उक्त प्रन्थ में तो वराह-मिहिर को भी जैन धर्म-दीक्षित बतलाया है, और अपने बन्धु भद्रबाहु से 'सूरि' पद व मिलने के कारण वह ब्राह्मण-धर्मी हो गए, अन्त में वराह-मिहिर को भागवती दीक्षा दिलाई गई है। जब वराह-मिहिर का मरण हो गया, वह जैन-ढेस्टा बन कर राक्षस रूप में शावकों को सताने लगे, इसपर भद्रबाहु ने 'उपसर्ग हर-स्तोत्र' की रचना की। इस कथा में जैन-धर्म की महत्ता की दुष्टि से ब्राह्मणत्व की अवमानना प्रकट हुई है। इस बात की उपेक्षा की जाय, तो भी यह विचारणीय है कि भद्रबाहु और वराह-मिहिर का काल साम्य भी सम्भव है या नहीं? फिर ही वराह-मिहिर के बन्धुरव का प्रक्त उपस्थित हो सकता है। अपर्युक्त कथा संग्रहों में वराह-मिहिर को पार्टाछ-पुत्र का अधिवासी प्रकट किया है। प्रथमतः यही भ्यामक बात है। आज तो सन्देह के लिए भी अवसर नहीं है कि वराह-मिहिर कापित्थक (कायथा) ग्रामवासी और उज्जैन मण्डलान्तर्गत ही थे। प्रमाण के लिए उनके पुत्र प्रथुयक्ष स्वयं है। स्वयं जैन समय गणना के अनुसार आवश्यक-सूत्र, कर्य-सूत्र, दशवैकालिक, एवं उपसर्ग-हरस्तोघ का प्रणेता, निर्युक्तियों का विर्माता भद्रबाहु, वीर निर्वाण काल के १७० वर्ष पश्चनत् लगभग ७६ वर्ष की वय में दिवंगत हुए थे, अर्थात् वित्रम-संवत् ३०० वर्ष पूर्व ही, जब कि वराह-मिहिर '६०' वि० संवत् के प्रमाणित हैं, फिर मेस्तुंग की कथा में जिस नन्द राजा के आश्रय

\* किन्तु कुछ लोगों का मत है कि वराह नामक पंडित का मिहिर पुत्र था, जिसकी विश्रम राजसभा की परम प्रतिभाशालिनी 'खना' नामक विदुषी ज्योतिर्विज्ञान-बिदा से मैत्री थी, किन्तु वराह को यह सह्य नहीं था, सो 'खना' ने अपनी जिल्ला कादकर सभा का त्याग कर दिया था।



# वराइमिहिर

में बराह-मिहिर को प्रस्थापित किया गया है, वह कैसे संगत हो सकता है ? जो वराह-मिहिर आदित्यदास तनय होकर उन्होंसे जान प्राप्त कर सूर्य से वर प्राप्त करता है, और ज्योतिष के ग्रंथों में शिव-विष्णु-सूर्य आदि की स्तुति करता *है*, उसे जैन धर्म-दीक्षित बतलाया जाना, और असुर भूत-प्रेत योनि तक में प्रकल्पित करना, सत्य पर आवरण डालकर अनर्यंल प्रचार के अतिरिक्त और क्या हो सकता है ?

परस्तु कहा जा सकता है कि भद्रवाहु भी एक नहीं दो थे, प्रथम भद्रवाहु यशोभद्र-सूरि के छात्र, एवं चन्द्रगुप्त-मौर्य कालीन थे,\* इससे स्पष्ट हैं कि प्रथम भद्रवाहु का छठी शताब्दी के वराह-मिहिर से कोई सम्बन्ध नहीं। जिन निर्युक्ति आदि के निर्माता भद्रवाहु हैं, वे यदि प्रथम भद्रवाहु होते तो कहीं वराहमिहिरादिक का, या हेमचन्द्र के ग्रंथों में उक्त भद्रवाहु का अवश्य उल्लेख करते। जिन लोगों की दृष्टि में द्वितीय भद्रवाहु का छठी शताब्दी में अस्तित्व है, वे भद्रवाहु को ब्राह्म कुलोत्पन्न ही स्वीकार करते हैं, सम्भव है, यह वराह-मिहिर के स्नाता हों? बाद को जैन रचनाओं में जो स्वेताम्बरीय हैं, उनमें तथा उपर्युक्त ग्रंथों के अतिरिक्त संघतिलक सूरि कृत—'सम्यकत्व सप्ततिका' आदि में जिन भद्रवाहु का उल्लेख है बह यही द्वितीय हो सकते हैं। संघतिलक सूरि की यह गाधा प्रकट है----

'तत्थय चउदस विज्जाठाण पारगो छक्कम्म सम्मविऊ पयईए भइओ भद्दबाहु नाम माहणो हुत्था। तस्सय परभ पिम्म सयसीरुह भिहरो वराह मिहरो नाम सहोयरो' परन्तु भद्रबाहु ने स्वयं अपने किसी भी ग्रंथ आदि में अपना समयादि कहीं अंकित नहीं किया है।

इसपर भी यदि कालक-कथा, एवं कल्पसूत (१४८ सूत्र) आदि की विक्रम कालारम्भ की कल्पना से गणना करके भद्रबाहु के समय पर विचार किया जाये तो अनेक भ्रामक बातें उपस्थित हो जाती हैं। सूत्र की कल्पना से भद्रबाहु १२५ यर्थ से ऊपर की वय के ठहरते हैं, और वराहमिहिर भी १०० से कम नहीं। यदि भद्रबाहु ३० वर्ष के लगभग वराह-मिहिर से बड़े बना दिए जाएँ तो जैन परम्पराएँ उनके साथ मु-संगत हो जाती हैं। किन्तु मेरुतुंग, या अन्य ग्रंथकर्ता स्वयं वराहमिहिर को लघु-बन्धु कहकर ही स्वीकार करते हैं। इस प्रकार जैन ग्रंथों की विभिन्न चचीएँ स्वयं ही अपनी ग्रस्थापित कल्पना को प्रमाणित करने में असमर्थ हो जाती हैं। तब वराह सिहिर के जैन होने, या भद्रबाहु के बन्धुत्व की दन्तकथाएँ सर्वथा निरर्थक और तथ्यहीन हो जाती हैं। और यह निविवाद है कि वराह मिहिर छठी शती में अपनी असीमित एवं चमत्कृतिकर प्रतिभा के प्रकाश से भू-मण्डल को ज्योतिर्मय बनाए हुए थे। अवस्थ ही 'कालिदास-त्रयी' की तरह वराह मिहिर ढैत हो तो यह वात भिन्न है। प्रथम वराह मिहिर विक्रमकालीन हो सकेंगे। पंचसिदान्तिका में वर्णित चर्चा से इस आशंका के लिए अवसर है कि एक वराह मिहिर बृहर्त्सहिताकार से पूर्ववर्ती भी हो सकते हैं। यद्यपि वे चाहे किमी विक्रम राभा की नवरत्न मालिका में परिपणित किए जाते हों या न हों, परन्तु स्वतः वे एक महान् रत्न थे, जिनमें अलौकिक आलोक पंजीभूत हो गया था। ज्योतिविदाभरण के प्रणेता ने वराह मिहिर को वित्रम की नवरत्न-मालिका में पिरो दिया हं। स्वतः वराह मिहिर ने कहीं भी उल्लेख नहीं किया है, और दितीय चन्द्रपुर्त की भि कहीं चर्चा नहीं होने देते हैं। पराभ्रित प्रकाश की अपेक्षा वे स्वतंत्र प्रतिभा-कै रही ही ज्योतिप-जग पर सहस्त्र-रश्मियों की दैदीप्यमान आभा प्रसारित कर रहे हैं।

वराह मिहिर के ज्योतिर्विज्ञान पर, अतएव इस देश पर, अनन्त उपकार हैं । इस उपकार भार से हम समस्त भारतियों का गर्वोन्नत मस्तक भी उनके समक्ष सादर विनयावनत बना हुआ है ।

\* वीर मोक्षाव वर्ष शते, सप्तत्यग्रे गते सति । भद्रबाहु रपि स्वामी ययौ स्वर्गं समाधिना ।। परि० सं० ९ इलोक ११२।



રેલ્ટ



# महाक्षपणक और क्षपणक

श्री परशुराम ऋष्ण गोडे, एन्० ए०

आख्यायिका के अनुसार विक्रमादित्य की राजसभा को नवरत्नों ने अथवा साहित्यिक उच्चता प्रग्त सुविश्रुत व्यक्तियों ने सुशोभित किया था। उन रत्नों में हमें धन्वन्तरि, क्षपणक तथा अमरसिंह प्रभृति के नाम प्राप्त होते हैं। सम्भवतः विभिन्न कालवर्ती विभिन्न ग्रंथकर्ताओं के सम्मिश्रण से तथा उन सभी को विक्रमादित्य की राजमभा में समकालीन वताने से उत्पन्न होने वाले काल व्यक्तिकम के कारण कुछ उच्च विद्वान इस आख्यायिका को निरर्थक मानते हैं। परन्सु इस आस्या-यिका को निरर्थक मानकर त्यागने से पूर्व यह आवश्यक है कि हम आख्यायिका में कथित विभिन्न रत्नों के चतुर्दिक् शताब्दियों से एकत्र हुए धूमिल मंडल को बेधने का वास्तविक प्रयत्न करें और इसके लिए यह अपरिहार्य है कि हम अत्यन्त प्राचीन अथवा अपेक्षाकृत कम प्राचीन ग्रन्थों में प्राप्त इन रत्नों अथवा सुयिश्रुत व्यक्तियों के समनामकों के उल्लेखों का परीक्षण करें।

आख्यायिका में क्षपणक नवरत्नों में से एक हैं । इस सुविश्रुत व्यक्ति के समनाम व्यक्तियों की खोज में मुझे एक महाक्षपणक, प्राचीन पाण्डुलिपियों के युस्तकालयों में अनेक भाण्डुलिपियों के रूप में उपस्थित 'अनेकार्थध्वर्रानमंजरी' नाम के प्राचीन कोष के सुविख्यात रचयिता के रूप में प्राप्त हुआ है ।

'गणरत्नमहोदधि' के निम्न अवतरण में वर्धमान ने एक क्षपणक का उल्लेख किया है :---

(इलोक २६१)--"तालो धनुषि पीयूक्षा"; टीका "पीलुवाची" "पीयूक्षझिति क्षपणकः"।

वर्षमान ने अपने ग्रंथ की रचना ११४० ईसवी में कीं, अतः वर्षमान द्वारा उल्लिखित क्षपणक निश्चित रूप से ११४० ईसवी के पूर्व का है।

डों॰ म्रकेरी के विचार से क्षपणक तथा महाक्षपणक एक ही ग्रंथकर्ता के नाम हो सकते हैं। यद्यपि वे महाक्षपणक के काल का निर्णय नहीं कर सके, उनका कथन है कि 'उणादिसूत्र' के टीकाकार क्षपणक तथा महाक्षपणक के एक ही व्यक्ति होने की सम्भावना है।



#### महाक्षपणक और क्षपणक

क्षपणक तथा महाक्षषणक की अभिन्नता प्रामाणिक होने की दशा में 'अनेकार्थध्वनिमंजरी' एवं 'एकक्षिरीकोेश' नाम के सब्द कोशों के रचियता महाक्षपणक का समय 'गणरत्नमहोदधि' के काल से----११४० ईसवी से---पूर्व का है।

अव मैं इसके अतिरिक्त अन्य स्वीकृत तत्त्वों का उल्लेख करूँगा जिससे महाक्षपणक तथा क्षपणक का काल और भी २०० वर्ष या इससे अधिक पूर्व पहुँच जाता है।

महाकाव्यों का टीकाकार वल्लभदेव अपनी व्याख्या की पुष्टि के लिए प्रमाणों का बहुत कम आश्रय लेता है। तथापि उसको रघुवंश पर रचित टीका की पाण्डुलिपि\* के ६८वें पृष्ठ पर मुझे महाक्षपणक रचित अनेकार्यध्वतिमंजरी' का निम्न उद्धरण प्राप्त हुआ है—

"तरपतिञ्चकमे मृगयारति समधुमन्मधुमन्मथसंक्षिभः"।

यह मुल के ५९वें स्लोक की दूसरी पंक्ति है। इस पंक्ति की टीका वल्लभ ने इस प्रकार की है ---

"मन्भथ कामः तत्समानमधू माद्यं भधूक्षौद्र मधुपुष्परसस्तथा। मधुर्वत्यो मधुक्चैत्रो मधुकोपि मधुर्मृटुः अनेकार्थं ध्वनिमंजरी"।

अनेकार्यमंजरी कोष, जिसे ऊपर के अवतरण में बल्लभ उद्धृत करता है, काश्मीरनिवासी महाक्षपणक का प्रतीत होता है। यह अत्यन्त स्वाभाविक है कि वल्लभ जो स्वयं काश्मीर निवासी था, एक अन्य काश्मीर निवासी महा-क्षपणक द्वारा रचित अपने से प्राचीन कोष से उद्धरण **छे**।

उपर्युक्त अद्धरण पाठ की प्रामाणिकता के सम्वन्ध में मेरा कथन यह है कि यह अनेकार्थध्वतिमंजरी की मुझे प्राप्त हुई पाण्डुलिपि‡ में भी मिला है। इसपर संवत् १५६८ अर्थात् १५१२ ईसवी तिथि का उल्लेख होने से यह पाण्डुलिपि स्वयं ही ४३१ वर्ष प्राचीन है। इस पाण्डुलिपि के पृष्ठ १ पर उपर्युक्त उद्धरण इस प्रकार है ----

#### "मधुर्देत्वो मधुर्द्वत्रो मधुकोपिमधुर्मतः" ।

उद्धृत कोष दो नामों से प्रसिद्ध है। राजेन्द्रलाल मित्र द्वारा वर्णित इस ग्रंथ की दो पाण्डुलिपियों में तथा डॉ० एग्लिंग् द्वारा वर्णित एक तीसरी प्रति में इस ग्रंथ का नाम उपर्युक्त वल्लभ के उद्धरण में कहे हुए नाम के समान ही 'अनेकार्यमंजरी' है। इस ग्रंथ का नाम 'अनेकार्यध्वनिमंजरी' भी है। आफ्रेक्ट ने अपने विशाल कॅटेलॉगस कॅटेलोगोरम में अनेक पाण्डुलिपियों का इस नाम के अन्तर्गत उल्लेख किया है। डॉ० एग्लिंग् ने भी इस नाम की एक पाण्डुलिपि का उल्लेख इण्डिया ऑफिस के पुस्तकालय के अपने कॅटेलॉंग ऑन् संस्कृत मॅनुस्क्रिस्ट्र्स में किया है।

रघुवंश पर लिखी अपनी टीका में वल्लभदेव द्वारा उद्धृत अनेकार्थध्वनिमंजरी के प्राप्त हुए इलोक को दृष्टि में रखते हुए हम यह निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि अनेकार्थध्वनिमंजरी का रचयिता महाक्षपणक अथवा क्षपणक काश्मीर के वल्लभदेव से पूर्ववर्ती है।

वल्लभदेव के काल के सम्बन्ध में अब मुझे यह कहना है कि उसके पौत्र एवं चन्द्रादित्य के पुत्र (९७७-८२ ईसवी) कय्यट द्वारा काश्मीर के राजा भीमगुप्त (९७७-८२ ई०) के शासनकाल में आनन्दवर्धन के देवीशतक पर ९७७-७८ ईसवी में टीका लिखे जाने के कारण विद्वानों ने उसे दशम शताब्दी के पूर्वार्ध में रखा है। वल्लभदेव की तिथि के सम्बन्ध में विद्वानों की अधिक स्पष्ट सूचना यह है कि वह ई० ९२५ के लगभग विद्यमान था।

- \* भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टीट्यूट, पूना में स्थित गवर्नमेण्ट मॅमुस्क्रिप्ट लायबेरी की १८८७-९१ की पाण्डुलिपि, संख्या ४४९।
- † उक्त इन्स्टीट्यूट तथा लायबेरी की १८८०-८१ की पाण्डुलिपि, संस्था २७०।



#### श्री परशुराम कृष्ण गोडे

इस प्रकार उल्लिखित कोश का लेखक महाक्षपणक अथवा क्षपणक ८०० ईसवी या ऐसी ही किसी तिथि से पूर्व-कालीन नहीं तो ९०० ईसवी से पूर्व का अवश्य हो सकता है। महाक्षपणक की तिथि के सम्बन्ध में यह सीमा, अमरकोश के विख्यात् रचियता अमरसिंह से, जो नवरत्नों की आख्यायिका के अनुसार अन्य सुविश्र्त व्यक्तियों के साथ विकमादित्य की राजसभा को अलंकृत करता था, उसके समकालीव होने की सम्भावना उत्पन्न करती है।

चन्द्रगुप्त द्वितीय (अथवा विक्रमादित्य, ४०१ ई०) कवियों को आश्रय देतः था। डॉ० ए० बी० कीथ के विचार में नवरत्नों की आख्यायिका विक्रमादित्य के इस यश की साक्षीभूत है। महाक्षपणक क्षथवा क्षपणक का काल मैंने पहले ही ८०० ईसवी अथवा ऐसी ही किसी तिथि से पूर्व का सिद्ध कर दिया है और यदि यह क्षपणक तथा आख्यायिका के क्षपणक एक ही हैं, तो यह तर्क करना सम्भव है कि वह चन्द्रगुप्त द्वितीय की राजसभा में––जिसने विक्रमादित्य की उपाधि धारण की थी----रहा हो। कुछ विद्वानों ने प्रचलित इस मत से कि कालिदास गुप्तकाल के कवियों में से था, इस दृष्टिकोण का सामंजस्य है।\*

सभी आख्यायिकाएँ प्रचलित कल्पनाओं से उत्पन्न होती हैं और फलतः वे सम्पूर्ण विस्तार में ऐतिहासिक सत्य नहीं होतीं। फिर भी इन अ.ख्यायिकाओं की उत्पत्ति एवं शताब्दियों से हुए उनके आनुकभिक विकाश के झान को सम्भव बनाने के लिए हमें उनकी प्राचीनता की परीक्षा करना उपयुक्त है। भविष्य के विद्वानों को वे परीक्षण के लिए तत्काल प्राप्त हो जावें, इस उद्देश्य से भी इन सब आख्यायिकाओं को एकत्र संग्रहीत करना उपादेय है। प्रस्तुत निवन्ध में मैंने केवल आख्यायिका के क्षपणक की उसके समनामक अनेकार्थध्वनिमंजरी के रचयिता से, जिसकी स्थिति (८०० ई०) से पूर्व के काल की सिद्ध की जा चुकी है, अभिन्नता का परीक्षण किया है। इस समस्या में रस लेनेवाले विद्वानों का मैं कृतज्ञ होऊँगा यदि वे क्षपणक के समनामकों के सम्बन्ध में ८०० ईसवी से पूर्व के सूत्रों से उपादेय उल्लेखों का निर्देश करेंगे।

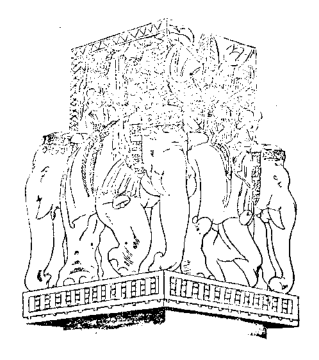
नवरत्नों की आख्यायिका के सभी सुविश्रुत व्यक्तियों के काल का जब हम निश्चित रूप से निर्णय कर लेंगे, तभी हम इस आख्यायिका को मिथ्या कहकर छोड़ सकेंगे।

प्रस्तुत निवन्ध के आधारभूत प्रमाण के लिए में पाठकों का ध्यान अपने लिखे डॉ० एम्० विण्टरनिट्ज (Dr. M. Winternitz) के फेस्ट्निकफ्ट (Frestschrift) (लेपजिंग १९३३) में प्रकाशित (पृष्ठ ८९-९१) 'अनेकार्थध्वनि-मंजरी का काल' नामक निवन्ध की ओर आकर्षित करता हूँ। यह प्रमाण विक्रम-स्मृति-ग्रंथ के पाठकों को रुचिकर होना सम्भव है तथा फेस्टस्किफ्ट (जर्मन भाषा में) इस देश के सभी विद्वानों को सरलता से प्राप्य नहीं है, इस कारण मैंने प्रस्तुत निवन्ध में अनेकार्थध्वनिमंजरी के रचयिता क्षपणक के काल के सम्बन्ध में अपने तर्कों के तथा उसके विक्रमादित्य के नवरत्नों की आख्यायिका के क्षपणक से अभिन्न होने की सम्भावना के सम्बन्ध में संक्षिप्त निर्देश किया है।

\* प्रो० भगवत्त्रा ण उपाध्याय का 'कालिदास का काल' (Date of Kalidas) नामक निबन्ध (जर्नल आँव दी यु० पी० हिस्टोरिकल सोसाइटी, खण्ड १४, भाग २, पृष्ठ ३५),।



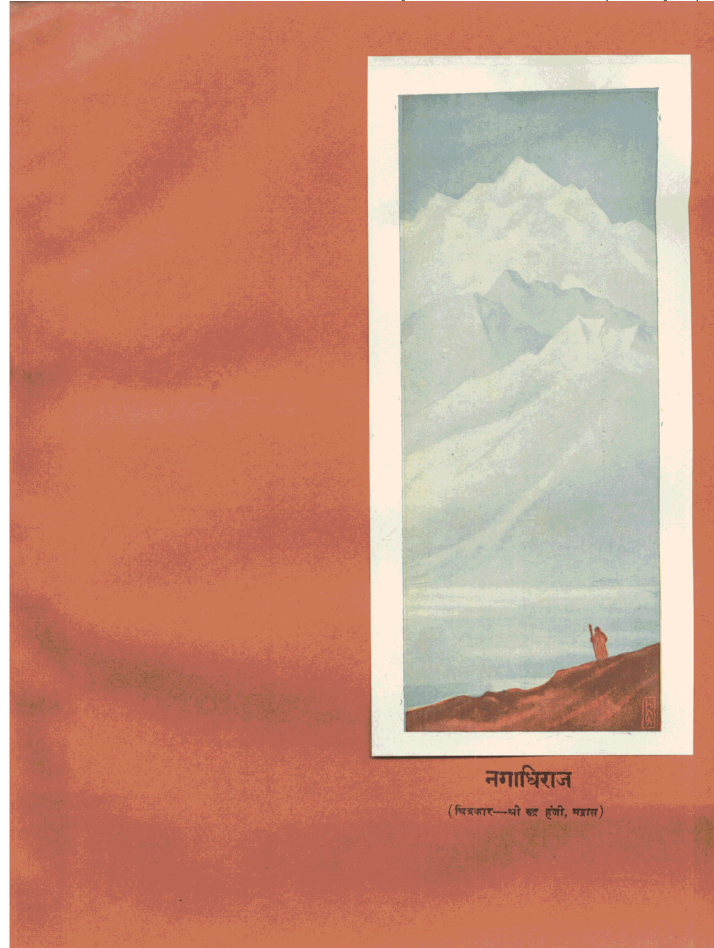




🏶 कालिदास \$₿

भी उदयशंकर भट्ट

विश्व-भारती कल्प-लता के अमर सुमन-मकरंद अमंद, युग-युगान्त का तिमिर चोर कर हुए प्रकाशित जिनके छंद, नग-अधिराज शिखर गौरव से जिनके गाते गीत ललाम, कवि-कुल-गुरु उन वश्यवाक् श्रीकालिदास को सतत् प्रणाम। हिमगिरि-शिखर-समाधि-स्थित स्मर-विजयी शंकर मुग्ध हुए, जिनके वीणा-पाणि-स्तव से प्रलयंकर उद्बुद्ध गण-गण गुंजित तांडच-मंडित विश्व-ध्वनि साकार ुहुई, क्षण-क्षण अणु परिमाणु हिल उठे गति में अयति पुकार हुई । × रस-हिलोर से सप्त-सिन्धु भर, नाच उठे भूधर सारे, नंदित स्तव से, भव-वैभव से आप्लुत हुए स्कंद न्यारे, तारक-दल खिल झिलमिल-झिलमिल जिनसे निज वैभव पाते, रबि, शशि, उषा, मेघमालाएँ नितप्रति दूत बने आते। х नव-नव चेतन लिप समीरण पहुँचाता संदेश जहाँ, यक्ष-प्रिया को घूम-घूम कर ठहर-ठहर निःशेष जहाँ. अमर भारती धीणानोदिनि, जिनको पा कृतकृत्य हुई, कालत्रय की प्रकृति भाव ले शब्द शब्द की मृत्य हुई। X  $\times$ अति तेजस्वी, अमर यशस्वी, अपर विधाता अति अभिराम, उस प्रकाश को, उस विकास को, कालिदास को सतत् प्रणाम 🏌





# भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

# श्री चिजयगोविन्द द्विवेदी, बी० ए०, आयुर्वेदरल

भारतवर्ष की राजनीति, संस्कृति, साहित्य, विज्ञान तथा कला के इतिहास में विक्रमादित्य का नाम अपनी अनपायिनी प्रभा के साथ गौरव एवं प्रश्नंसा से विभूषित है और इसके साथ ही अमर है इनके यशःशरीर की रचना के अनेक बीजों में से एक इनकी राजसभा के रत्नों की नाममाला। विक्रमादित्य के सम्बन्ध में प्रचलित विचारों और जन-श्रुतियों का आधार प्रधानतः गुणाढ्य की पैशाची में रचित बृहत्कथा है। बृहत्कथा अब अप्राप्य है। उसका सोमदेवकृत संस्कृत संस्करण कथासरित्सागर प्राप्त होता है। इसके पश्चात् 'पट्टावली' भी विक्रमादित्य के सम्बन्ध में प्रचलित अनु-श्रुतियों का प्रश्नय है और 'ज्योतिर्विदाभरण' में विक्रम के नवरत्नों के सम्बन्ध में इस प्रकार उल्लेख है:---

> धन्वत्तरिः क्षपणकोऽमरसिंहर्शकुवेतालभट्टघटकर्परकालिवासाः। स्यातो वराहमिहिरो नुपतेः सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नव विक्रमस्य ॥

नेपाल-राजगुद श्री हेमराज झर्मा तथा वी० एस० आपटे के मत---नेपाल-राजगुरु श्री हेमराज शर्मा ने काश्यप-संहिता के विस्तृत उपोद्धात में विक्रमादित्य की नवरत्नमाला के धन्वन्तरि के सम्वन्ध में इस प्रकार कहा है :----

'नवरत्नों में गिना गया धन्वन्तरि कवि हैं, इसका वैद्याचार्य होना कहीं से भी प्राप्त नहीं होता।'\*

श्री० वी० एस् आपटे महोदय ने भी नौ महर्घ रत्नों के नाम गिनाने के बाद 'नवरत्न' शब्द का अर्थ उक्त श्लोक उद्धृत करते हुए 'विकमादित्य की राजसभा के नौ रत्न अथवा कवि'† किया है।

- \* 'नवररनेषु गणितो धन्वन्तरि: कविः, नास्य वैद्याचार्यत्वं कुतोप्यायाति''—-श्रीयादवजी त्रिविष्ठमजी आचार्य द्वारा संपाधित 'काक्यपसंहिता वृद्धजीवकीयतंत्रं वा' का उक्त पंडितजीकृत उपोद्धात, पृष्ठ ६२।
- t '--- the nine gems or poets at the court of King Vikramaditya'-----V. S. Apte's Practical Sanskrit English Dictionary.

ર્ફર્



# भारतीय इतिहास में धम्बन्तरि

निबन्ध का क्षेत्र--दो दो विद्वानों ढ़ारा नवरत्नों की आख्यायिका के धन्वन्तरि को 'कवि' कहा जाने के पश्चास् उसे कवि के अतिरिक्त कुछ कहना साधारणतः दुःसाहस हो सकता है। परन्तु उन्हीं के स्वर में अपना स्वरैवय करने से पूर्व यह आवश्यक है कि भारतीय इतिहास में प्रचलित अनेक धन्वन्तरि नामों की ऐतिहासिकता का यहाँ परीक्षण कर लिया जाय और कम से कम इस सम्भावना पर विचार कर लिया जाय कि विक्रमादित्य से सम्बद्ध धन्वन्तरि दो विद्वानों ढ़ारा कवि कहा जाने के पश्चात् भी कवि के अतिरिक्त कुछ और हो सकता है अथवा नहीं।

ऋग्वेद में धन्वस्तरि—इस परीक्षण को वेदों से प्रारंभ करके हम देखते हैं कि वहाँ यद्यपि 'धन्वन्तरि' नाम का उल्लेख नहीं हैं तथापि सुश्रुतसंहिता में\* उल्लिखित 'काशिराज दिवोदास धन्वन्तरि', जिनके नाम के 'काशिराज' तथा 'धन्वन्तरि' भाग उपाधिजन्य तथा आनुवंशिक प्रतीत होते हैं, और शेष दिवोदास बचता है, उनका आयुर्वेद के अन्य आचार्य भारद्वाज तथा अश्विनीकुमारों के साथ ऋग्वेद में इस प्रकार स्पष्ट उल्लेख हैं :---

ं 'यदयातं दिवोदासाय वर्ति भारद्वाजायाझ्विनाहयन्ता'†

हरिषंश तथा विष्णुपुराण के वंशानुकम—इस धन्वन्तरि के व्यक्तित्व के सम्बन्ध में उत्पन्न सन्देह के निराकरण के लिए अन्य स्थलों पर हुए इनके नामोल्लेखों की गवेषणा में विष्णुपुराण तथा हरिदंश में आये इनके निम्नलिस्ति वंशानुकम उल्लेखनीय हैं :----

विष्णुपुराण (४-८) ‡―–पुरुरवा―–आयु-–क्षत्रवृद्ध-–काश⊸–काशिराज––दीर्घतपा–--धन्वन्तरि---केतुमान्---दिवोदास—प्रतर्दन ।

उपर्युक्त वंशानुक्रम की पीढ़ियों के कम में यद्यपि अन्तर है, तथापि इस बात में दोनों का मतैक्य है कि धन्वन्तरि दिवोदास के पूर्वज थे। इससे यह अनुमान करना अनुचित नहीं है कि दिवोदास ने, जो स्वयं आयुर्वेद का आचार्य था, अपने पूर्वपुरुष धन्यन्तरि के सर्वसम्मानित आचार्य होने से अपने नाम से पूर्व धन्वन्तरि नाम जोड़ा हो। इस तथ्य की पुष्टि घरकसंहिता के इन उद्धरणों से भी होती है जिनसे शल्यचिकित्सकों का भिन्न सम्प्रदाय होना और उसका नाम भी धान्वन्तरि पड़ना प्राप्त होता है :---

'तत्र धान्वंतरीयाणामधिकारः क्रियाविधौ ।' 'दाहे झाम्वंतरीयाणामपि भिषजां मतम् ॥'

धन्वन्तरि के अन्य उल्लेख—ऋग्वेद के पश्चात् कौषीतकिब्राह्मण में हमें आयुर्वेद के आचार्य धन्वन्तरि के वंशज 'दैवोदासिः प्रतर्दनः' का उल्लेख इस प्रकार प्राप्त होता है :--

'अथ ह स्माह दैवोदासिः प्रतर्दनो नैमिषीयाणां सत्रमुपगम्योपास्य......विचिकिःसिः एऽ९छ'।

कौषीतक्यूपनिषत् में भी दिवोदास के पुत्र प्रतर्दन का उल्लेख' प्रतर्दनो ह वै दैवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगाम ।'भै इस प्रकार मिलता है । काठकसंहिता में हरिवंश के भीमरथ को भीमसेन कहा है और वहाँ भीमसेन के पुत्र दिवोदास का उल्लेख इस प्रकार है :---

'दिवोदासो भैमसेनिरारुणिमूबाच' 🛊

| <ul> <li>* "आश्रमस्यं काशिराजं दिवोदासं धन्यन्तरि</li></ul>    |         |
|----------------------------------------------------------------|---------|
|                                                                |         |
|                                                                |         |
| P. 310-11.                                                     | 'ol. II |
| 🛔 कौषीत कित्राहाण २६-५। 🖇 कौषीतक्युप निषत् ३-१। 🧍 काठकसंहिता ७ | ३-१-८ । |

રૂદ્ધ



### श्री विजयगोविन्द द्विवेदी

भन्वन्तरि तथा दिवोदास नामों का उल्लेख महाभारत के उद्योग\* तथा अनुवासन† पर्वों में प्राप्त होता है ।

भगवान् बुद्ध के चिकित्सक जीवक द्वारा संग्रहीत काक्ष्यपसंहिता में भी घन्वन्तरि‡ नाम का उल्लेख है, तथा ऋक्सवीनुकमणी में दिवोदास के पुत्र प्रतर्दन का उल्लेख इस प्रकार प्राप्त होता है :—

प्रसेनानीश्चतुर्विशतिर्देवोदासिः प्रतर्दनः ॥ (कात्यायनी ऋक्सर्वानुक्रमणी सू० ५२)।

पालि के मिलिन्दपञ्हो नामक ग्रंथ में भी पूर्वाचार्यों में धन्वन्तरि को गिनाते हुए मिलिन्द (मीनाण्डर) ने नागसेन से इस प्रकार कहा है :---

"भन्ते नागसेन ! वैद्यक शास्त्र के जो पुराने आचार्य हो गए हैं—नारद, घन्वन्तरि, अंगिरस्..... ......सभी ने अपने स्वयं अनुभव कर करके अपने शास्त्रों को लिखा था, क्योंकि वे सर्वज्ञ नहीं थे ।"<del>}</del>

जातक ग्रंथों में भी आयुर्वेद के आचार्य घन्वन्तरि का उल्लेख है । अयोघर नाम के जातकः में वैतरणि तथा भोज नाम के आयुर्वेद के आचार्यों के साथ घन्वन्तरि का नाम आया है । आर्यसूरीय जातक है में केवल घन्वन्तरि का नाम प्रहीत हुआ है ।

धन्वलरि के नाम का उल्लेख गण्ड, स्कन्द, तथा मार्कण्डेय पुराणों में भी प्राप्त होता है।

वाराणसी अथवा काझी के स्वामी धन्वन्तरि दिवोदास—इन धन्वन्तरि के पौत्र दिवोदास ने इन्द्र के आदेशानुसार 'वाराणसी' बसाई ऐसा महाभारत के इस कथन से ज्ञात होता *है*ं----

सौ देवस्त्वथ काझीको दिवोदासोऽभ्य विच्यत । दिवोदासस्तु विज्ञाय वीर्थं तेषां यतात्मनाम् । माराणसीं महातेजा निर्ममे अक्शासनात् ॥

दिवोदास ने ऊजड़ वाराणसी को बसाया, हरिवंश में ऐसा उल्लेख भी मिलता है । महाभारत के उद्योग पर्व में इनके काशीश होने का उल्लेख इस प्रकार प्राप्त होता है :---

महाबलो महावीर्यः काझीनामीक्ष्वरः प्रभुः। दिघोदास इति ख्यातो भैमसेनिनंराधिपः॥

भावप्रकाश में भी इनके काशी के स्वामी होने का उल्लेख प्राप्त होता है 🖓 इस काशी तथा वाराणसी का उल्लेख महायग्य में प्राप्त होता है तथा बुद्ध ने धर्मचक्र का प्रवर्तन वाराणसी नामक प्रदेश के ऋषिपत्तन मृगदाय में किया यह सूचना भी वहीं प्राप्त होती है । है जातक प्रंथों में तो वाराणसी का उल्लेख अनेक स्थानों पर मिला है और भिलिन्द-

```
† अध्याय २९ तथा ९६।
```

‡ निर्णय सागर प्रेस का संस्करण, पृष्ठ ३९।

🗼 भदन्त आनन्द कौसल्यायन छत हिन्दी अनुवाद, पृष्ठ ३३४।

🗚 "धम्मंतरि वैतरणि च भोजो विसानि हत्वा च भुजंगमानम्" ध

- म् "हत्वा विषाणि च तपोबलसिद्धमंत्राः व्याधीभ्रृणामुपमधय्य च वैद्यवर्याः। धन्वन्तरिप्रभूतयोऽपि यता विनाशं धर्माय मे नमति तेन मतिर्वनान्ते॥"
- لاً नाम्ना तु सोऽभवत् ख्यातो वियोदास इति क्षितौ...... यत्तेन महता ब्रह्मा तं काक्ष्यामकरोन्नृपम् ततो धन्यतरिर्लोकैः काक्षीराजोऽभिधीयते ॥ भा० प्र० १।७३-७४ ।

🛉 महावग्ग १, १।

રૂક્ષ

<sup>\*</sup> अध्वाय ११७।



# भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

पॐहो नामक ग्रंथ में भी वाराणसी\* का निर्देश प्राप्त होता है। इसके अतिरिक्त पाणिनि ने अपने सूत्रों में काशी का∦ तथा नद्यादिगण में नगरवाचक वाराणसी† शब्द का उल्लेख किया है।

धन्वन्तरि का प्रादुर्भाव—इन धन्वन्तरि के जन्म के विषय में, अन्य विभूतियों के प्रादुर्भाव के सम्बन्ध में उपस्थित अस्पष्टता के अविपरीत ही पुराणों तथा महाभारत ने विभिन्न मतों का अवलम्बन किया है । इनके सम्बन्ध में अम्बष्ठाचार-चन्द्रिका में उद्धृत पुराण के वचनों के अनुसार‡ एक मनोरंजक कथा इस प्रकार है :---

"एक बार महर्षि गालव कुश आदि की खोज में वन में अत्यन्त परिश्रान्त हो गए। वे अत्यन्त तृपार्त थे, किन्तु जल न मिलने से बन से बाहर निकले। उन्हें कटिप्रदेश पर जलकल्स रखे एक युवती कन्या मिली। उसे देखकर प्रसन्न होकर मुनि पुंगव ने कहा 'हे कन्ये रवं जलं देहि प्राणरक्षां कुरूष्व मे।' उसने वह जल-कल्स ऋषि को दे दिया। ऋषि ने उसमें से आधे से स्नान तथा आतृप्ति पान किया तथा कहा, 'हे कन्ये ! तु पुत्रवती हो।' कन्या ने कहा, 'मेरा पाणि-ग्रहण नहीं हुआ है।' मुनिवर ने कहा 'तु कौन है और तेरा क्या नाम है?' उसने कहा, 'में बैश्य की कन्या हूँ और मुनिपुंगव ! मेरा नाम वीरभद्रा है।' तब ऋषि ने विचार किया और उसे साथ लेकर ऋषियों के पास जाकर सारा वृत्तान्त कहा। ऋषियों मे प्रसन्न होकर कहा, 'तथास्तु। इस वैश्य कन्या वीरभद्रा से धन्वन्तरि उत्पन्न होगा।' ऐसा कहकर उन ऋषियों ने कुश की एक पुतली बनाकर कन्या नी गोद में रख दी और वेदमंत्रों द्वारा उसमें प्राण-प्रतिष्ठा की। उसी समय उस (कन्या) की गोद में स्वर्ण-राशि के समान गीर सौम्य आकृति का बालक देखकर श्रेष्ठ मुनियों को अत्यन्त हर्थ हुआ वह वेद मंत्रों से उत्तन्न हुआ अतः वैद्य और माता के कुल में स्थित था अतः अंबष्ठ नाम से विख्यात हुआ।''

स्कन्दपुराण में भी ऐसा ही एक उपाख्यान कहा गया है । वहां वीरभद्रा के पिता ने मालव ऋषि को वह कन्या प्रदान की है । परस्तु गालव ऋषि ने पाणिग्रहण स्वीकार न करके उस कन्या से धन्वन्तरि पुत्र होने का वर दिया है । है

अक्जदेव धन्वन्तरि—इससे भिन्न समुद्र-मंथन के फलस्वरूप चतुर्दश रत्नों के साथ जल से धन्वन्तरि के उत्पन्न होने की कथा भी प्राप्त होती है। भगवान् धन्वन्तरि की इस उत्पत्ति का उल्लेख महाभारत<sup>क्</sup>र, विष्ण्पुराण, ब्रह्मवैवर्तपुराण‡, अग्निपुराण हे तथा हरिवंश आदि में प्राप्त होता है। परन्तु सम्भवत: यह उल्लेख दिवोदास अथवा उनके पितामह या प्रपितामह का न होकर आयुर्वेद के अधिष्ठाता अब्जदेव का है। इनका सम्बन्ध इन्हींके अवतार के गए मानव-शरीर-धारी धन्वन्तरि से अथवा उनके पौत्र या प्रपौत्र धन्वन्तरि दिवोदास से स्थापित नहीं किया जा सकता। यह सम्भावना हो सकती है कि लोकोत्तर प्रतिभासम्पन्न आयुर्वेद के उद्धारक आचार्य धन्वन्तरि के सम्बन्ध में ही इस अलौकिक जन्म की तथा देवत्व की कल्पना कर ली गई हो।

**गुरुपरम्परा---**इन धन्वन्तरि ने दक्ष प्रजापति के शिष्य अश्विनीकुमारों के अन्तेवासी देवराज इन्द्र से---जिनके आदि आचार्य ब्रह्मा थे---परम्परागत आयुर्वेद का ज्ञान प्राप्त किया । सुश्रुतसंहिता में यह इस प्रकार प्राप्त होता है **सद्मा प्रोवाच ततः प्रजापतिरधिजगे, तस्माद**श्विनावश्विनाभ्यामिन्द्र इन्द्रादहं मथा स्विह प्रदेयमधिभ्यः प्रजाहित हेतोः ।⊉

- 🕴 काश्याबिभ्यष्ठाञ्जितौ ४।२।११६।
- † नखाबिभ्यो ढक् ४।२।९७ वाराणसेवः।
- # G. N. Mukhopadhyaya-History of Indian Medicines Vol. II P. 313.

‡ G. N. Mukhopadhyaya-History of Indian Medicines Vol. II P. 314.

🏌 धन्वन्तरिस्ततो देवो वपुष्मानुवतिष्ठत । श्वेतं कमण्डलुं विश्वदमृतं यत्र तिष्ठति ।। महाभारत आदिपर्व २० १६ ।

🛊 नारायणांशे अगवान् स्वयं धन्यन्तरिर्महान् । पुरा समुद्रमथने समुत्तस्यों महोवधेः ॥ ब्रह्मवैवर्तपुराण ३-५१ ।

& ततो धन्यन्तरिर्विष्णुरायुर्वेवप्रदर्शकः। विभ्रत्कमण्डलुं पूर्णममृतेन समुत्थितः॥ अग्निपुराण अ० ३।

ई तस्य गेहे समुत्पन्नो देवो धन्वन्तरिस्तवा। काशिराजो महाराजा सर्वरोगप्रणाझनः॥ हरिवंझ अ० २९।

🛢 सुश्रुतसंहिता सूत्रस्थान १।१६।

રૂદ્ધદ્

<sup>\*</sup> भवन्त आनंब कौसल्यायन क्रुत हिन्दी अनुबाव पूछ २, २४, २२६, ४०२, ४०३, ४०७, ४२९।



#### श्री विजयगोबिन्द द्विवेदी

इसके अतिरिक्त इन्द्र के शिष्य भरद्वाज से इनके आयुर्वेद अध्ययन करने का हरिवंश में इस प्रकार वर्णन है :----काशिराजो महाराजः सर्वरोग प्रणाझनः। आयुर्वेदं भरद्वाजात् प्राप्येदं भिषजोक्षियाम् । तमष्टद्या पुनर्ब्यस्य झिष्येभ्यः प्रत्यपाक्ष्यत् ॥\*

अपने संतीर्थ से झान प्राप्त करने के उल्लेख का आधार यही हो सकता है कि अंग विशेष में वैशिष्ट्य प्राप्त करने के हेरा से दिवोदास धन्वन्तरि ने भरदाज से शिक्षा प्राप्त की हो।

इस विवेचन के पदचात् यह निष्कर्ष निकलता है कि आयुर्वेद के अधिष्ठाता अब्जदेव धन्वन्तरि से भिन्न काशी के स्वामी एक धन्वन्तरि हुए तथा उनके पौत्र अथवा प्रपौत्र धन्वन्तरि दिवोदास दूसरे धन्वन्तरि हुए। उपर्युक्त उल्लेखों को दृष्टि में रखते हुए श्री जी० एन्० मुखोपाध्याय ढारा उत्पादित इस शंका को कोई स्थान नहीं रह जाता कि 'काशिराज का अर्थ काशी का राजा है अथवा किसी राजा का नाम है, यह कहना कठिन है।'† यह भी किचित् दृढ़ता के साथ स्वीकार किया जा सकता है कि महाभारत तथा पुराणों में उन्हीं दिचोदास के उपाख्यान तथा वंशानुकम का विस्तार किया गया है जिनका उल्लेख बीजरूप से ऋग्वेद के उद्वृत मंत्र में मिलता है। ज्वत मंत्र में दिवोदास का उल्लेख आयुर्वेद के अन्य आचार्य भारदाज तथा अधिवनीक्मारों के साथ होने से इस तथ्य की पूछिर होती है।

# वैदिक धन्वन्तरि के कार्य

शिष्य-परम्परा—भगयान् धन्वन्तरि के आज भी प्राप्त होने वाले कार्यों में अपनी शिष्य-परम्परा के विस्तार द्वारा रुजाकुल संसार को रोग-मुक्ति का वरदान मुख्य कहा जा सकता है। सुश्रुत-संहिता में उनके शिष्यों में औषधेनव, भौरभ, वैतरण, पौष्कलावत, करवीर्य, गोपुररक्षित तथा सुश्रुत प्रभृति के नाम इस प्रकार गिनाए हैं :---

'अथ खलुभगवतं......भन्वंतरिमौपघेनव वैतरणौरभ्रपौष्कलावतकरवीर्य-गोपुररक्षित-सुधूत-प्रभृतय ऊच्:।'‡

इसकी व्याख्या करते हुए डल्लणाचार्य ने प्रभृति शब्द से अभिप्राय निमि, कांकायन, गार्ग्य तथा गालव का बतलाया है । उनका कथन है कि कुछ टीकाकारों के अनुसार गोपुर तथा रक्षित ऐसे दो शिष्य हैं।∔ूँ

बॉवर पाण्डुलिपियोंंंं? में काशिराज का शिष्य सुश्रुत बतलाया है और वहीं केशव को इन्हीं काशिराज से शिक्षा प्राप्त होने का उल्लेख है। इनके सौ शिष्य कहे जाते हैं।

शल्यतंत्र का उपदेश--इनके ढारा 'राबतंत्रों में सामान्य' तथा 'आशुक्रियाकारी' होने से 'अधिक अभिमत' शल्य-तंत्र का उक्त शिष्यों को दिया गया उपदेश आज सुश्रुत संहिता के रूप में प्राप्य है। पृथ्वी पर शल्य-तंत्र का उपदेश करने के लिए इनका अवतार हुआ। इनकी यह धोषणा इस प्रकार है:---

> अहं हि धन्वंतरिरांविदेवो जरारुजामृत्युहरोऽमराणम् । शल्यांगमंगैरपरैरुपेतं प्राप्तोऽस्मि गां भूय इहोषदेष्टुम् ॥ ¥

- \* हरिवंश अध्याय २९।
- <sup>†</sup> It is difficult to say whether Kashiraja means King of Kashi or is the name of a King-History of Indian Medicine Vol. II P. 312.
- ‡ सुभुतसंहिता, सूत्रस्थान, अध्याय १।
- ों औपघेनवादयः सुश्रुतान्ताः सप्त शिष्या ऊचुः। 'प्रभृति' शब्देन भोजादयः। अन्ये तु 'गोषूररक्षितौ' इति नाम-द्वयं मन्यन्ते। इत्यौपधेनवादयोऽष्टी। प्रभृतिग्रहणात् निमिकांकायनगार्ग्यगालवा इति। एवमेते द्वादश शिष्याः प्राहुः स्म।' सुभ्रुतसंहिता पर डल्लणाचार्यं की टोका। (सूत्रस्थान अ०१)।
- 3 Bower Mss. Ch. XIII P. 169.
- 🛊 मुञ्जुतसंहिता, सूत्रस्थान १-१७।



# भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

**धन्यन्तरि कृत ग्रंथ---इनके र**चे ग्रंथों के सम्बन्ध में हमारा ज्ञान ब्रह्मबैवर्त पुराष, तक सीमित है । वहाँ इस क<mark>यन</mark> के अनुसार---

चिकित्सातत्त्वविज्ञानं नाम तंत्रं मनोहरम् । धन्वंतरिरच भगवान् चकार प्रथमे सति ॥

चिकित्सादर्शनं नाम दिवोदासञ्चकार सः। चिकित्साकौम्दौं दिव्यां काशिराज्यचकार च ॥\*

काशिराज धन्यन्तरि का अथवा दिवोदास के पितामह द्वारा रचित 'चिकित्सा कौमुदी' नाम का ग्रंथ हैं ; 'चिकित्सा-तत्त्वविज्ञान' भी इन्हीं अन्यन्तरि की रचना है तथा धन्यन्तरि दिवोदास ने 'चिकित्सा दर्शन' की रचना की है। धन्यन्तरि तथा काशिराज के नाम से कुछ अन्य ग्रंथ भी कहे जाते हैं। किन्तु वे इन वेदकालीन धन्यन्तरि के नहीं हो सकते। इस सम्बन्ध में समुचित विवेचन चैंकम धन्यन्तरि के सम्बन्ध में विचार करने हुए अधिक उपयुक्त होगा।

आयुर्वेद का अध्ययन करते हुए यह झात होता है कि योगों के नाम बहुधा उनके आविष्कारकों के नाम के ऊपर ही रखे गये हैं। धन्वन्तरि के नाम से भी एकाध योग है। कुछ योगों के धन्वन्तरिकृत होने का यत्र-सत्र उल्लेख है। परन्तु उन्हें इन अन्वन्तरि के नाम के साथ नहीं जोड़ा जा सकता। इन योगों पर यथास्थान विचार किया जा सकेगा।

# वैदिक धन्वन्तरि का काल-निर्णय

कालगिणंग की गोलना—इनके काल का निर्णय करने के लिए यह आवश्यक है कि उन ग्रंथों के काल के सम्बन्ध में गवेषणा कर ली जाय जिनमें इनका उल्लेख प्राप्त होता है। हम इस अनुशीलन में अपेक्षाइत अर्वाचीन सूत्रों से प्रारंभ कर प्राचीनतर सामग्री का उपयोग करेंगे। यहाँ यह कहना अप्रासंगिक नहीं है कि वैक्रम धन्वन्तरि से अब्जदेव चन्वन्तरि, धन्वन्तरि तथा धन्वन्तरि दिवोदास सर्वथा भिन्न हैं। दिक्रम के धन्वन्तरि को वित्रमी संवत् से पूर्व के काल में ले जाना सम्भव तथा सगीचीन नहीं है।

३०० से ६०० ईसबी से पूर्व---वैदिक धन्वन्तरि के सबसे पीछे के महत्त्वपूर्ण उल्लेख पुराणों में प्राप्त धन्वन्तरि के उपाख्यान तथा वंशानुक्रम हैं। इन पुराणों के निर्माण का काल श्री पाण्डुरंग वामन काने के अनुसार ३०० से ६०० ईसबी † तक है, जिससे प्रस्तुत धन्वन्तरि का काल इससे पूर्व का होना प्राप्त होता है ।

२०० ई० यू० से पहले—-इससे पूर्व का प्राप्त होने वाला उल्लेख 'मिलिन्दपञ्हो' का है। वहाँ धन्वन्तरि को पूर्वाचार्यों में ग्रहण किया है। इस ग्रंथ का सम्बन्ध बॅक्ट्रिया के शासक मीनेन्द्र से होने के कारण वह इनको २०० ईसवी पूर्व से प्राचीनतर समय में ले जाता है।

४०० ई० पू० से पहले—-धरवन्तरि के ढ़ारा बसायी काझी या वाराणगी में भगवान् बुढ़ ढ़ारा धर्मचऋप्रवर्तन के उल्लेख से तथा पालि जातकों में इनका स्वयं का नामोल्लेख होने से इनका काल इससे प्राचीनतर प्राप्त होता है। ईसकी पूर्व दूसरी शताब्दी में निर्मित भरोंच और साँची के स्तूपों में इन जातकों की कथाओं के प्रस्तर चित्र हैं और भरौंच के स्तूप में तो जातकों के नाम का भी उल्लेख है। जिस समय यह उल्लेख तथा चित्रण हुआ उस समय जातक समुचित ख्याति पा चुके होंगे। अतः इस सूत्र से धन्वन्तरि का काल लगभग ४०० ई० पू० से प्राचीनतर प्राप्त होता है।

पाणिनि के काल ९०० ई० पू० से पहले—इससे पूर्व का कांशी तथा वाराणसी का उल्लेख पाणिनि के सूत्रों में है । पाणिनि का काल श्रीविजयकाली भट्टाचार्य के मतानुसार ५०० से ३०० ई० पू०‡ तथा श्री काणे के अनुसार ६०० से ३०० ई० पू० का है। ‡ किन्तु पाणिनि के सूत्रों में अन्य अनेक उल्लेख मिलने पर भी महावीर तथा भगवान् बुद्ध सम्बन्धी कोई निर्देश न होने से श्री गोल्डस्टूकर के मतानुसार पाणिनि का काल इन दोनों से पूर्व—८०० से ७०० ई० पू० ¥

‡ वनौषधि-विज्ञान की भूमिका, पृष्ठ १२।

- History of Dharmshastra, Vol. II Part I.
- \* Panini—His place in Sanskrit Literature, by Goldstucker.

રઘટ

<sup>\*</sup> ब्रह्म कैवर्तपुराण --- ब्रह्म खंड अ० १६।

<sup>†</sup> History of Dharmashastra, Vol. II Part I.



## श्री विजयगोबिन्द द्विवेदी

प्राप्त होता है तथा श्री चिन्तामणि विनायक वैद्य के अनुसार ९०० ई० पू०\* का है। अत: घन्वन्तरि का काल इससे पूर्व होना अयौक्तिक नहीं है।

१५०० से १२०० ई० पू० से पहले— इसी काल के लगभग हुए उल्लेख अग्निवेश (चरक) संहिता तथा सुश्रुत-संहिता के हैं। अग्निवेश संहिता को बर्नमान रूप चरक तथा दृढ़बल इन दो आचार्यों द्वारा प्रतिसंस्कृत होकर प्राप्त हुआ है। इन प्रतिसंस्कारों का काल श्री विजयकाली मट्टाचार्य के अनुसार कमशाः १२०० ई० पू० तथा २०० से १०० ई० पू० है। सुश्रुतसंहिता का प्रसिद्ध रासायनिक नागार्जुन द्वारा प्रतिसंस्कार होना सुविश्रुत है। यहां यह कह देना अप्रासंगिक नहीं है कि 'नागार्जुन सदृश रसतंत्राचार्य ने सुश्रुतसंहिता का प्रतिसंस्कार करके उसमें सर्वरोगनाशक पारद के आभ्यंतर प्रयोग का निर्देश कहीं भी नहीं किया, अतः सुश्रुत का प्रतिसंस्कार करनेवाला नागार्जुन कोई दूसरा ही होना' विद्वद्वर्थ म० म० थी गणनाथसेन सरस्वती की यह स्थापना अस्थानिक है। प्रतिसंस्कार करनेवाले का यह कर्त्तव्य नहीं है कि वह मूल में अपनी ओर से ग्रन्थवस्तु से अधिक जोड़ दे। इन नागार्जुन का काल श्री भट्टाचार्य के अनुसार लगभग ५०० ई० पू० तथा मूल संहिता का काल १५०० ई० पू० है। ×

२९०० से १८५० ई० पू० से पहले—-इससे पूर्व के उल्लेख कौषीतक्युपनिषत् तथा कौषीतकिवाह्यण के हैं। एतरेयबाह्यण में कौपीतकिबाह्यण के वाक्यों के का तथा निरुक्ता में कौषीतकिबाह्यण का अवतरण एवं उल्लेख है। यास्क के निरुक्त का काल श्री काने के मतानुसार ८०० से ५०० ई० पू० का है। ऐतरेय बाह्यण से पूर्वकालीन होने के कारण श्री वैद्य के अनुसार कौषीतकिबाह्यण का काल २५०० ई० पू० है तथा ज्यौतिष गणना के आधार पर श्री दीक्षित महोदय इसके काल का निर्णय २९०० से १८५० ई० पू० निश्चित करते हैं। इस सूत्र से धन्वन्तरि का का काल कम से कम १८५० ई० पू० से पहले का प्राप्त होता है।

५००० ई० पू० तथा १८५० ई० पू० के बीच—इससे पहले का उल्लेख ऋग्वेद का है । ऋग्वेद का काल श्री काने महोदय के अनुसार ४००० से १००० ई० पू० दथा थी भट्टाचार्य के अनुसार ५००० ई० पू० प्राप्त होता है । अब निर्णेय वस्तु ५००० ई० पू० १८५० ई० पू० के काल के अन्द्रगैंत धन्वन्तरि एवं धन्वन्तरि दिवोदास का समय है ।

श्री जयचंद्र विद्यालंकार के अनुसार धन्वंतरि की पीढ़ीगणना एवं उनकी कालसीमा--- 'भारतीय इतिहास की, रूपरेखा' में पार्जीटर की प्राचीन युगों की वंशतालिका का अनुसरण करते हुए श्री जयचंद्र विद्यालंकार ने क्षत्रवृद्ध को छठी, काश को १२वीं तथा दिवोदास (१) को २५वीं पीढ़ी में निर्दिष्ट किया है। वहीं दिवोदास (२) को ४०वीं, प्रतर्दन को ४१वों, वत्स को ४२वीं तथा अलर्क को ४३वीं पीढ़ी में गिना है। क्रुं उनका कथन है कि "अनुश्रुति के हिसाब से राजा सगर इत्युग की समाप्ति और त्रेता के आरम्भ में हुआ, रामचन्द्र त्रेता के अन्त में और भारत युद्ध के बाद छब्ज का देहान्त द्वापर की समाप्ति का सूचक था। इस प्रकार १ से ४० पीढ़ी तक छतयुग था, ४१ से ६५ तक त्रेता, ६६ से ९५ तक द्वापर । यदि १६ बरस प्रति पीढ़ी गिनें तो इत्युग अन्दाजन साढ़े छैं: सौ वर्ष का, त्रेता ४०० का तथा द्वापर पौने पांचसी बरस का था। मोटे अन्दाज से २९५० से २३०० ई० पू० तक कृतयुग, २३०० से १९०० तक त्रेता और १९०० से १४२५ तक द्वापर रहा। हूँ"

श्री विद्यालंकार के मतानुसार धन्यन्तरि तथा धन्यन्तरि धिवोदास के काल की अनुमानित गणना--इसके अनुसार अनुमानतः दिवोदास (१) के २५वीं पीढ़ीमें होने से इनका काल २५५० ई० पू० तथा दियोदास (२) के ४०वीं पीढ़ी

<sup>\*</sup> History of Sanskrit Literature, Vedic Period P. 129.

<sup>†</sup> वही। ‡ म० म० थी. गणनाथसेन सरस्वतीकृत 'प्रत्यक्ष झारीर' का संस्कृत उपोद्धात पृष्ठ, ११। × वही।

<sup>🚦</sup> ऐतरेयब्राह्मण (७-११)। 🐇 यास्कनिष्क्त (१-९)।

<sup>🌋</sup> श्री जयचंद्र विद्यालंकार कृत भारतीय इतिहास की रूपरेखा, द्वितीय संस्करण जिल्द १, पृष्ठ २६१-६२।

<sup>🛉</sup> वही, पृष्ठ १७--१८



# भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

में होने से इनका काल २३१० ई० पू० के लगभग प्राप्त होता है। पूर्व निर्दिष्ट विष्णुपुराण तथा हरिवंश के बंशानुकम के अनुसार दिवोदास धन्वन्तरि की तीसरी अथवा चौथी पीढ़ी में हुए। अतः विष्णुपुराण के वंशानुकम के अनुसार धन्वन्तरि का काल २५८८ अथवा २३५८ ई० पू० के लगभग प्राप्त होता है तथा हरिवंश के अनुसार २६०४ अथवा २३७४ ई० पू० के समीप।

# वैकम धन्वन्तरि

वैकम धन्वन्तरि के सम्बन्ध में विचार करते हुए हमें उनका सबसे प्रथम तथा स्पष्ट उल्लेख ज्योतिर्विदाभरण में प्राप्त होता है। कुछ समय पूर्व तक विकमादित्य तथा उनके नवरत्नों की आख्यायिका एक कल्पनामात्र थी। विद्वानों ने अब उन कल्पना-शरीरों को विस्मृति के कुहासे में से प्रत्यक्ष करने का स्तुत्य प्रयास प्रारंभ किया है। उनके काल के सम्बन्ध में यद्यपि अभी अन्तिम निर्णायक वाक्ष्य नहीं कहे गए हैं, परन्तु इनमें से बहुतों का अस्तित्व अब सिद्ध हो चुका है।

नवरत्नों का अस्तित्व----'अनेकार्थ-ध्वनि-मंजरी' कोष के रचयिता महाक्षपणक की वैक्रम क्षपणक से सम्भावनीय अभिन्नता के सम्वन्ध में श्री प० कृ० गोडे का प्रयत्त\* स्मरणीय है। अमरकोष द्वारा अमरसिंह का व्यक्तित्व भी असंदिग्ध है। इनका काल श्री विद्यालंकार के अनुसार पहली ज्ञताब्दी ई० पू० है और इस प्रकार ये विक्रम तथा विक्रमी संवत् के प्रारंभ के समकालीन प्राप्त होते हैं †। वराहमिहिर अपने प्रसिद्ध ज्योतिष ग्रंथ बृहत्सहिता के कारण कल्पित व्यक्ति नहीं कहे जा सकते और वररुचि वैयाकरण के रूप में जाने जाते हैं।

भी हेमराज शर्मा तथा श्री आपट के आक्षेपों का निराकरण---यहाँ हमें पहले प्रारंभ में कहे नेपाल-राजगृष श्री हेमराज शर्मा के तथा श्री वी० एस० आपटे के वैक्रम धन्वन्तरि के केवल कवि होने के आक्षेप पर विचार करना है। यह ज्ञात नहीं होता कि नेपाल-राजगुष श्री हेमराज महोदय को 'धन्वन्तरि' के केवल कवि होने की कल्पना का आभास कैंसे हुआ और कैंसे विद्वद्वयं श्री अग्पटे महोदय को विक्रम के सभी रत्नों के कवि होने का ज्ञान हुआ। कोषकार, वैयाकरण तथा ज्योतिर्विद कवि नहीं होते। अमरकोष, अनेकार्य-ध्वनि-मंजरी तथा वृहत्संहिता पद्यवद्ध अवक्ष्य हैं, किन्तु उनमें 'वाक्य रसात्मक' न होते हुए भी वे 'काव्य' नहीं हो सकते। प्राप्य प्राचीन वैज्ञानिक साहित्य अधिकांश पद्यवद्ध है। उक्त दोनों विद्वानों के अनुसार उस साहित्य के अधिकांश कर्ता कवि हो जाने चाहिए थे। परन्तु वास्तविकता इससे भिन्न प्रतीत होती हैं। नवरत्नों में केवल कवियों का समावेश न होना तथा कुछ 'रत्नो' का कवि के अतिरिक्त कुछ और प्राप्त होना इस सम्भावना को जन्म देता है कि धन्वन्तरि आयुर्वेदज्ञ चिकित्सक हो सकते हैं।

धन्यन्तरि उपाधि होने की सम्भावना—-वेदकालीन धन्वन्तरि के सम्बन्ध में विचार करते हुए यह ज्ञात हो चुका है कि शल्यतंत्र के प्रवर्तक घन्वन्तरि होने से शल्यचिकित्सकों का सम्प्रदाय 'धान्वन्तरि' कहलाता था। धन्वन्तरि के अत्यन्त मान्य आचार्य होने के कारण उनके पीछे के आचार्य दिवोदास ने 'धन्वन्तरि' नाम धारण किया था। हमें यह भी प्रत्यक्ष हैं कि आज भी आयुर्वेद के मान्य आचार्यों को घन्वन्तरि तथा धन्वन्तरिकल्प ‡ कहा जाता है तथा कुछ विद्वान् धन्वन्तरि उपाधि भी धारण करते हैं। ई बैकम धन्वन्तरि के चिकित्सक तथा सम्भवतः छल्यचिकित्सक होने की दशा में वे अवस्थ ही विकमादित्य के राजवैद्य थे। स्वभावतः विक्रमादित्य ने अपने समय के सर्वश्रेष्ठ आयुर्वेदज्ञ का संग्रह किया होगा। अतः इस राजवैद्य के 'धन्वन्तरि' उपाधि धारण करने का अनुमान किया जा सकता है।

**धन्वन्तरि के राजवैद्य होने की सम्भावना--**इस सम्बन्ध में सब से महत्त्वपूर्ण तर्क यह है कि विकमादित्य का स्मरण आदर्श शासक के रूप में किया जाता है । इतिहास में शासकों की, राज्य के अन्य उपकरणों के साथ साथ चिकित्सक रखने

- † भारतीय इतिहास की रूपरेखा, जिल्द २, पृष्ठ १००२।
- र्म आयुर्वेदाचार्य श्री बदरीदत्त झा संग्रहील 'अनुभूत योगशतक' पृष्ठ ८ के सामने तथा आयुर्वेद महासम्मेलन पत्रिका, दिसम्बर १९४३ पृष्ठ ४३८ के सामने।
- 🛓 आयुर्वेद महासम्मेलन पत्रिका, अक्तूबर १९४२ में संलग्न 'मतदाता सदस्यों की सूची' पृष्ट २०-२१ व

ইণ্ড০

<sup>\*</sup> Festschrift (जर्मन भाषा में) Dr. Winternitz (Leipzig 1933) पृष्ठ, ८९-९१।



#### श्री विजयगोविन्द द्विषेदी

को परम्परा अविच्छिन्नसी प्रतीत होती है। हम इन्द्र के साथ अध्वितीकुमार तथा रावण के साथ सुपेण चिकित्सक होने से अननभिज्ञ हैं। 'शतंते राजन् भिषजः सहस्रम् \*' ऋग्वेद के इस मंत्र से सुदूरवेदकाल में राजा तथा भिषक् के सम्बन्ध की जानकारी प्राप्त होती है। महाभारतकाल में भी चिकित्सक राजसभा का एक आवश्यक उपकरण था। सभापर्व के पांचवें अध्याय में राजा को सचित्र, सेनाध्यक्ष, पुरोहित, ज्योतिषी तथा चिकित्सक अनिवार्य अतलाए गए हैं। इसी स्थान पर सात प्रकृतियों की व्यास्था करते हुए टीकाकार ने छठी प्रकृति चिकित्सक बतलाया है। महार्काव विशाखदत्त का 'मुद्राराक्षसम्' नामक ऐतिहासिक नाटक उस काल की राजनीति का कुशल चित्रण कहा जा सकता है। वहाँ भी हम चन्द्रगुप्त मौर्य से सम्बद्ध अभयदत्त में नामक चिकित्सक का उल्लेख पाते हैं। यहाँ आग्रह 'अभयदत्त' नाम का नहीं अपितु राजसभा अथवा प्राप्ताद से सम्बद्ध चिकित्सक का है। इस प्रकार की परम्परा विक्रम के अत्यन्त पूर्व काल से प्रचल्ति थी। पीछे भी विशाखदत्त के ईसा की छटी शताब्दी के काल तक उसका पता लगाया जा चुका है। अतः विक्रमादित्य की राजसभा में भी धन्वन्तरि चिकित्सक का होना सम्भावना से परे नहीं है।

धन्वन्तरिकुत कहे जानेवाले ग्रन्थों से व्यक्तित्व का समर्थन---इस सम्भावना के समर्थन में धन्वन्तरि नाम के व्यक्ति द्वारा लिखित ग्रंथों के प्राप्त नामों तथा पांडुलिपियों का उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण है। रोग-निदान, वैद्यचिन्तामणि, विद्या-प्रकाश-चिकित्सा, धन्वन्तरि-निघंटु, वैद्यक-भास्करोदय, तथा चिकित्सा-सार-संग्रह के नाम इस सम्वन्ध में लिए जा सकते हैं। यह असंदिग्ध रूप से कहा जा सकता है कि ये ग्रन्थ वेदकालीन धन्वन्तरि अथवा दिवोदास के साथ नहीं पूंथे जा सकते हैं। इनमें प्रतिपादित विषय तथा इनकी शैली उस काल से अथवा उसके पीछे के संहिता-काल से सामञ्जस्यपूर्ण नहीं है। इन ग्रंथों का धन्वन्तरि अथवा दिवोदास की अपेक्षाकृत अर्वाचीन चरक, मुश्रुत, काश्यप अथवा वाग्भट्ट संहिताओं में भी कोई उल्लेख प्राप्त नहीं होता। अत: ये अवश्य किन्हीं पीछे के धन्वन्तरियों की कृतियाँ हो सकती हैं। इनमें से कुछ के लेखक वित्रमादित्य के धन्वन्तरि भी हो सकते हैं। कृति प्राप्त होने के कारण उसका कर्त्ता होने की सम्भावना व्यर्थ नहीं कही जा सकती और इतने आपर्वेद ग्रंथों की रचना का श्रेय वैद्येतर व्यक्ति को भी नहीं दिया जा सकता।

धन्यन्तरिकृत योगों से उनके व्यक्तित्व को पुष्टि—-अन्य ग्रंथों में प्राप्त होनेवाले धन्वन्तरिकृत योग भी इनकी सत्ता की सूचना देते हैं। रसरत्न समुच्च्य में संकलित पाशुपतरस, मृत्युंजयलौह, वारिकोधणरस एवं रसराजेन्द्र, आयुर्वेद-रत्नाकर का रसाभ्रगुग्गुल तथा गदनिग्रह के अध्वगंधादातैल, सप्तविंशति एवं द्वात्रिंशक गुग्गुल के आविष्कारक धम्बन्तरि कहे गए हैं। ये योग किसी रसकालीन धन्वन्तरिकृत हैं यह वात तिःसन्देह है। यह काल नागार्जुन से पीछे का है। नवरत्नों की आस्यायिका में हमें बैक्रम धन्वन्तरि प्राप्त होते हैं। अतः यह सम्भव है कि इन योगों के कर्त्ता वैक्रम धन्वन्तरि हों।

वैक्रम धन्वन्तरि के सम्भावनीय कार्य---इनके सम्भावनीय कार्यों के सम्बन्ध में व्यक्तित्व का निर्णय करते हुए दृष्टि डाली जा चुकी है किन्तु वहाँ धन्वन्तरि नाम से प्रचलित तथा श्रुत सभी ग्रंथों एवं योगों का निर्देश हो गया है। हमें यहाँ उनपर पृथक् पृथक् इस दृष्टि से विचार करना है कि उनमें से कौन कौन अधिक दृढ़ता के साथ वैक्रम धन्यन्तरि कृत होना सम्भव बतलाए जा सकते हें।

रोग-निदान तथा वैद्य-चिन्तामणि---इस तारतम्य के प्रथम दो ग्रंथ रोग-निदान तथा वैद्य-चिन्तामणि की प्रतियाँ अथवा तत्सम्बन्धी सूचना प्राप्त नहीं हो सकी। अत: उनके सम्बन्ध में विशेष अनुमान तथा विवेचन सम्भव नहीं है।

\* ऋग्वेद' १-२४-९। † श्री सी० बीग बैग्र क्रुत Epic India पृष्ठ २०२-३। ‡ विशासवसकृत मुद्राराक्षस, प्रोफेसर के० एस० छ**ुव द्वारा सम्पावित, पृष्ठ २८।** ई बही, भूमिका, पृष्ठ १०



#### भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

**विदा-प्रकाश-चिकित्सा---**इसके पश्चात धग्वन्तरिकृत विद्या-प्रकाश-चिकित्सा ग्रंथ आता है। इसकी सुचना डॉ॰ आर॰ एल॰ मित्र कृत Notices of Sanskrit Mss in the Asiatic Society of Bengal 1880 सं० १४४६ में इस प्रकार प्राप्त हुई है :---

आदि---यस्योदयास्तसमये पुरमुकुटनिष्ठचरणकमलोऽपि । कुरुतेऽञ्जलि त्रिनेत्रः स जयत् धाम्नां निधिः सूर्यः॥ \* अन्त– अमृतं त्रिफलाक्वाथः पिष्पलीचुर्णसंयुतः । सौभ्रज्ञीतलो नित्यं सद्यो नेत्रव्यथां जयेत् ॥ इति नेत्ररोगः ॥

ग्रन्थ-समाप्ति-लेख–

इति श्रीधन्वन्तरिविरचिता विद्याप्रकाशचिकित्सा समाप्ता।

यह ग्रंथ पूर्व श्रुति के अनुसार तथा निर्दिष्ट क्लोकों की शैली के कारण वेदकालीन धन्वन्तरि के साथ बोडा नहीं जा सकता और प्रारम्भिक मंगलाचरण से सूर्योपासक धन्वन्तरिकृत प्रतीत होता है। सूर्य की वन्दना यह सम्भावना उत्पन्न करती है कि विक्रम के अथवा विकमादित्य के आश्वित वैद्य ने सुयें के बहाने से अपने संरक्षक विक्रमादित्य का स्मरण किया हो । प्राप्त मालव मुद्राओं के एक पार्श्व पर बोधिसत्त्व का तथा दूसरे पर सूर्य का चिहन होना भी इस अनुमान की पुष्टि करता है ।

धन्वन्तरि-निधण्टु अथवा ब्रव्यावलि---इसके पश्चात् आनन्दाश्रम-संस्कृत-सौरीज, पूना से प्रकाशित 'धन्वन्तरि-निघंटु' आता है । इसकी अनेक पाण्डुलिपियाँ प्राप्त हुई हैं जिनका निर्देश डॉ० आर० एल० मित्रकृत A catalogue of Sanskrit Mss. in the Library of H. H. the Maharaja of Bikaner 1880 में संख्या १३९२ पर, इन्डिया ऑफिस की पाण्डुलिपि सूची में सं. २७३६ तथा २७३७ पर, ऑक्सफोर्ड की १८६९ की आफेस्ट(Aufrecht) कत Catalogi cidicum maniscriptorium bibliothecoe Bodliance codices Sanscricos में सं॰ ४५१ पर तथा Catalogue of Government Oriental Mss. Library, Madras XXIII Medicine में सं० १३२८३-१३२९४ पर प्राप्त होता है।

आदि—-

अनेकदेशांतरभाषितेषु सर्वेष्वपि प्राकृतसंस्कृतेषु। गूढेवगूढेवू च नास्ति संख्या इव्याभिधानेषु तवौषधीनाम् ॥ इत्येवामतं क्रमशो नव वर्गाः प्रकीर्तिताः ॥

ग्रन्थ-समाप्ति-लेख–

इति धन्वन्तरि-निघंटु-रसधीर्यसहितः समाप्तः ॥

इस प्रति से सूचनाएँ प्राप्त होती है कि यह मूलतः धन्वन्तरि कृत है। उनके शिध्य ने इसे उनसे सुनकर लिखा है। प्रारम्भ में धन्वन्तरि की वन्दना की गई हैं। इसके निर्माण के समय में अनेक निघण्टु ग्रंथ वर्तमान थे। इस समय प्राकृत भाषा का प्रचलन था। इस ग्रंथ में औषधियों को नौ वर्गों में विभाजित किया गया है। यह ग्रंथ संहिताओं की परिपाटी से भिन्न तथा पीछे के काल की संग्रहभैली का है। इसकी वर्ग-कल्पना चरक तथा सुश्रुत की वर्ग तथा गण-कल्पना से सर्वथा भिन्न है। इस ग्रंथ की भाषा संहिताओं की भाषा से अधिक प्रांजल है। इसमें लौकिक छंदों का प्रयोग है।

\* यह इलोक विद्याप्रकाश चिकित्सा में कैसे अपना लिया गया पता नहीं। यह वराहमिहिर के ग्रंथ बृहष्जातंक का आरंभिक इलोक है।---सम्पादक।

† "त्रव्यायलिः समादिष्टा धन्वन्तरिमुखोव्गता" ।



#### श्री विजयगोविन्द् द्विवेदी

उपर्युक्त सूचनाएँ इस अनुमान को जन्म देती हैं कि यह ग्रंथ किसी धन्वन्तरि नाम के वैद्य की रचना है जिसने अपनी रचना को उसका महत्त्व बढ़ाने के अभिप्राय से धन्वन्तरि से सुनकर सुश्रुत द्वारा सुश्रुतसंहिता की रचना की परम्परा का आश्रय लेकर अपने शिष्य द्वारा संग्रहीत कराया। विश्रमादित्य के काल में प्राकृत भाषा का प्रचलन था तथा उसे राजाश्रय भी प्राप्त था। उदाहरण के लिए गुणाढच की 'बढ्होकहा' तथा हाल सातवाहन की 'गायासप्तव्राती' के नाम ले सकते हैं। अतः वह विश्रमादित्यकालीन हो सकता है। अपने समनाम अब्जदेव धन्वन्तरि का उसने मंगलाचरण में स्मरण किया हो यह सम्भव है। प्रचलित निघण्टुओं का इस ग्रंथ में नामोल्लेख नहीं है अतः यह इन सबसे पूर्व का होगा। यहाँ यह कह देना अप्रसंगिक नहीं है कि इस ग्रंथ के प्रकाशक का यह अनुमान कि यह ग्रंथ सुश्रुतक्रत हो सकता है बस्तुस्थिति के विपरीत है। सुश्रुत-संहिता के द्रव्यगुण सम्बन्धी भाग से इसका कोई साम्य नहीं है। अतः यह उनुमान किचित् दृढ़ता के साथ किया जा सकता है कि यह ग्रंथ नवरत्नों में परिगणित वैकम धन्वन्तरि कृत हो सकता है।

वैद्यक-भास्करोदय—इसके पश्चात् श्री भाण्डारकर की राजपूताने की पाण्डूलिपियों की रिपोर्ट में निर्दिष्ट धन्वन्तरिकृत 'वैद्यक-भास्करोदय' ग्रंथ विचारणीय हैं। निर्देश के अतिरिक्त इस ग्रंथ के सम्बन्ध में अधिक नहीं ज्ञात हो सका हैं। विकमादित्य इस नाम में, मालव मुद्राओं पर अंकित सूर्य में तथा इस ग्रंथ के नाम के 'भास्करोदय' भाग में साम्य होने से यह अनूमान हो सकता है कि यह ग्रंथ कदाचित् वैकम धन्वन्तरि कृत हो।

चिकित्सा-सार-संग्रह—अब विचार योग्य ग्रंथों में जिनको धन्वन्तरि कृत कहा गया है 'चिकित्सा-सार-संग्रह' आता है। Catalogue of Government Oriental Mss. Library, Madras XXIII--Medicine में सं० १३१३७-१३१४५ पर इसका निर्देश इस प्रकार प्राप्त होता है:---आदि---

यस्य द्विरदयक्त्राद्याः,,.....वाध्वः, तसाश्चये ।

आदौ समस्तरोगेषु अष्टस्थानं परीक्षयेत् । भाडी मूत्रमलं जिहवा झव्दस्पर्श (च) रूपवृक् ॥ ग्रंथ-समाप्ति-लेख---

#### इतिश्री चिकित्सासारसंग्रहे धन्वन्तरिकृतौ सर्वरोगनिदानं नाम प्रथम विलासः।

इस प्रंथ में ऊपर निर्दिष्ट 'विद्याप्रकाशचिकित्सा' तथा 'द्रव्यावलि' के विरुद्ध मंगलाचरण में सूर्य अथवा धन्वन्तरि के स्थान पर विष्वक्सेन का स्मरण किया गया हैं । इसमें नाड़ी-परीक्षा का समावेश है । पाण्डुलिपि संस्या १३१४५ में रसार्णव, बाहट, पारिजात, कौमुदी, नागार्जुन, कापाल, दामोदर, रसप्रसिद्धसार, पिल्लट, कल्याणभेषज, समग्रह, कापाल-मिन्द्रनाथ,गुणचिन्तामणि, बीरभद्रीय, वेददीपक, सोमनाथ, नन्दनाथ, चिकित्सितम्, वैद्यमुक्तावली, केस्टचकवर्ती, सोमराजीय, चंद्रज्ञान, चरक तथा निधण्टु का पूर्वाचार्यों को प्रमाण रूप में उद्धुत करते हुए उल्लेख है ।

इस ग्रंथ में उल्लिखित भैरवानन्द योगीकृत 'रसार्णव' ईसा की १२वीं शताब्दी का ग्रंथ हैं।\* कापाल (कपाल पाद) चौरासी सिद्धों में से एक हैं और इनका समय ईसा की ११वीं शताब्दी हैं।† अतः यह ग्रंथ ईसा की १२वीं शताब्दी से अर्वाचीन होने के कारण वेदकालीन अथवा वैंकम घन्वन्तरि का नहीं हो सकता।

इसके अतिरिक्त 'विश्वकोष' में धन्वन्तरि रचित 'धन्वतरिपंचकम्' का उल्लेख हैं। परन्तु उक्त ग्रंथ के सम्बन्ध में अन्यत्र कोई ज्ञातव्य प्राप्त नहीं है तथा उसकी कोई प्रति भी प्राप्त नहीं हुई। इसके अतिरिक्त वम्वई से प्रकाशित 'धन्वन्तरि' नामक ग्रंथ भी प्राप्त होता हूँ। परन्तु वह तो लाला शालग्राम कृत आधुनिक संग्रह मात्र है।

धन्वन्तरि के अन्य स्मृतिकोषों में महत्त्वपूर्ण उनके आविष्कृत पूर्वोक्त तैल, रस, लौह तथा गुग्गुल हैं। इन रस आदि का सम्बन्ध वेदकालीन धन्वन्तरि से इनके रसतंत्रांतर्गत होने से तथा रसतंत्र का इतिहास अपेक्षाकृत अर्वाचीन होने से

- \* स्वामी हरिशरणानन्द क्रुत 'कूपीपक्व रस निर्माण विज्ञान' का उपोद्धात् पृष्ठ ४२।
- ां श्री राहुल सांकृत्यायन कृत पुरातत्त्वनिबंधावली, पृष्ठ १५०।

રુજર



#### भारतीय इतिहास में धन्वन्तरि

महीं जोड़ा जा सकता। इस प्रकार के योग वैदिक अन्वन्तरि के काल के पश्चात् रचित संहिताओं के भी अननुकूल हैं। उस काल में योग आविष्कर्ता के नाम पर होने की अपेक्षा उससे लाभ उठानेवाले रोगियों के नाम पर---यथा च्यवनप्राक्ष---अथवा उन योगों में ब्यवह्रुत औषधियों के नाम पर---यथा धात्र्यरिष्ट एवं दक्षमूलादिघृत---वहुधा प्रसिद्ध होते थे। धन्वन्तरि नाम से प्रचलित रसयोग रसतंत्र के अत्यन्त विकसित काल के नहीं हैं। अतः यह सम्भव है कि इन योगों के कर्ता वैक्रम धन्वन्तरि रहे हों।

बैंकम अन्वन्तरि का काल निर्णय---इनके काल के सम्बन्ध में वेदकालीन धन्वन्तरि से इनके अर्वाचीन होने के कारण अपेक्षित अधिक स्पष्टता के विपरीत अधिक अस्पष्टता है। तथापि प्राप्त उल्लेखों तथा सम्बद्ध निर्देशों के आधार पर मत प्रकट करना अविधेय नहीं है।

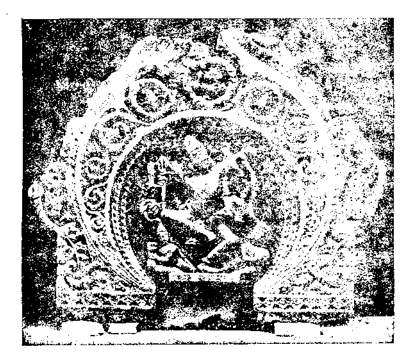
ईसवी १७वीं से १३वीं शताब्दी पूर्व---सबसे पीछे का इनका उल्लेख ईसा की १७वीं शताब्दी में\* रचित वैद्यवर श्री चूडामणि विरचित रसकामधेनु ग्रंथ में प्राप्त होता है। उरामें इनके 'पाशुपतरस' तथा 'वारिशोषणरस' संग्रहीत हैं। इससे पूर्व ईसवी १४वीं शताब्दी† में रची गई टुंटुनाथ की 'रसेंद्रचिंतामणि' में इनका 'मृत्युंजयलौह' तथा 'वारिशोषणरस' संग्रहीत हैं। इसी काल की रचना‡ अनन्तदेवकृत 'रस-चिन्तामणि' में इनके वारिशोषण रस का समावेश है। इससे पूर्व का इनका उल्लेख बाग्मटकृत 'रसरत्नसमुच्चय' में मिलता है। यह ग्रंथ ईसा की १३वीं शताब्दी 'र्रं में लिखा गया था। इसमें उनके पाशुपतरस, मृत्युंजयलौह, वारिशोषण रस तथा रसराजेन्द्र संकल्ति हैं।

विक्रमादित्य का समकालीन होने को सम्भावना--इसके पश्चात् लगभग एक सहस्राब्दी के निबिड तमसाछन्न काल में वैक्रम धन्वन्तरि के सम्बन्ध में कोई सूचना-किरण प्राप्त नहीं हो सकी अथवा नियोजित प्रयत्न उस शोध में पर्याप्त नहीं हुआ। इस व्यवधान को संश्लिष्ट कर सकने की सम्भावना होने पर हम उस काल के समीप पहुँचते हैं जब विकमादित्य ने शकों का भारतवर्ष से उच्छेदन किया, मालवगणों की विजय की स्थापना की तथा मालव अथवा विकम संवत् का प्रवर्तन≱ किया। इसी काल में प्रसिद्ध भारतीय रासायनिक नागार्जुन (सम्भवत: द्वितीय) तथा घातु तत्त्वज्ञ एवं लोहशास्त्रकार पातंजलि का आविर्भाव हुआ असेर वहीं हमें अमरकोषकार अमरसिंह के प्राप्त होते हैं।

यहां एक बार यह पुनरुक्ति करना अनुचित न होगा कि मालव मुद्राओं पर सूर्य की छाप है, विकमादित्य के नाम में सूर्य का समावेश है, 'विद्याप्रकाश चिकित्सा' नामक ग्रंथ में धन्वन्तरि ने सूर्य की वन्दना की है, 'वैद्य भास्कर' ग्रंथ यदि धन्वन्तरिकृत हो तो उसने—- 'भास्करोदय' शब्द विकमादित्य के रूगभग समानार्थी होने से—- विकमादित्य के नाम पर एक आयुर्बेद-ग्रंथ की रचना की तथा ज्योतिर्विदाभरण के रचयिता ने धन्वन्तरि को विकमादित्य के नवरत्तों में सबसे पहले गिना है। अतः हम इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि विकमादित्य के नवरत्नों में परिगणित धन्वन्तरि का विकमादित्य की राजसभा में ७५-८३ ईसवी में रहना सम्भव है।

अन्त में यह कहा जा सकता है कि अधिक स्पष्टता के लिए वैक्रम धन्वन्तरि तथा उनके कर्वाचित् समसामयिक अन्य आठ रत्न अतीत की विस्मृत शताब्दियों के तमसाच्छन्न प्रदेश में कालातित्रम से उत्पन्न मू-स्तरों के नीचे समानघर्मा किन्तु अधिक अध्यवसायी एवं विद्वान् व्यक्तियों के अविश्रांत प्रयत्न की प्रतीक्षा आशापूर्ण नेत्रों मे कर रहे हैं।

```
* स्वामी हरिशरणानन्दकृत कूपीपक्व रस निर्माण विज्ञान का उपोद्धात् पृष्ठ ४२।
† वही, पृष्ठ ४२।
‡ वही। १ घही।
ई वही पृष्ठ १०१२-१३।
ई बही पृष्ठ १००९।
```



# विकमादित्य के धर्माध्यक्ष

श्रो सदाशिव उक्ष्मोधर कात्रे, एम् ए.

संवत्-प्रवर्तक सम्प्राट् विकर्मादित्य वस्तुतः कौन व्यक्ति था, तथा किस समय विद्यमान था, इत्यादि समस्याओं पर आधुनिक विद्वान् संशोधक समय समय पर अनेक मत प्रकट कर चुके हैं। ये सब मत अन्ततः परस्पर-भिन्न परिणामों पर पहुँचते हुए भी कुछ स्वल्प बातें मूलतः मान्य कर लेने में एकता रखते हैं, जैसे 'विक्रमादित्य' नाम वा विरुद धारण करने-बाला एक प्राचीन भारतीय सम्प्राट् अत्यन्त प्रभावशाली था, उसका साम्प्राज्य अत्यन्त विस्तीर्ण था, उसकी (मुख्य, सामयिक या प्रादेशिक) राजधानी उज्जयिनी थी तथा उसकी ओर से कविओं एवं अन्य विद्वानों को अतिसमृद्ध आश्रय एवं पुरस्कार प्राप्त होता था, इत्यादि। विक्रमादित्य के शौर्य, पराक्रम, औदार्य, रसिकत्व, आदि गुणों की असामान्यता का परिचय करानेवाले अनेक उज्ज्वल मुभाषित प्राचीन साहित्य में मिलते हैं, उदाहरणार्थ---

बाणपूर्वकालिक हालसंगृहीत गायासप्तशती, ५-६४—

संवाहणमुहरसतोसिएण देन्तेण तुह करे लक्खम् । चलणेण धिक्कमाइत्तचरिअं अणुसिक्लिअं तिस्सा ॥

बाणपूर्वकालिक सुबन्धुविरचित वासवदत्ता, प्रास्ताविक पद्य १०----

सा रसवत्ता विहता नवका विलसन्ति चरति नो कंकः। सरसीव कीर्तिशेषं गतवति भुवि विकमाक्षिये ॥

ई० स० १०५० से पूर्व विरचित सोढलकी उदयसुन्दरीकथा, प्रास्ताविक पद्य १०--

भोविकमो नृपतिरत्र पतिः सभानामासीत्स कोऽप्यसबृक्षः कविमित्रनामा ।

यो वार्थमात्रमुदितः कृतिनां गृहेषु दत्वा चकार करटीग्दुघटान्धकारम् ॥

ई॰ स॰ १३६३ में संगृहीत शार्झुंधरपद्धति, पद्य १२४९---

तत्कृतं यन्न केनापि तद्दत्तं यन्न केनचित्। तत्साधितमसाध्यं यद्विक्रमार्केण भूभूजा ।।



# विक्रमादित्य के धर्माध्यक्ष

स्वामाविक ही उसके आश्रित विद्वानों का समूह अति विशाल था। भिन्न भिन्न आख्याओं तथा क्विवदन्तियों के वर्णनानुसार उम समुदाय में समाविष्ट होनेवाले अनेक व्यक्तियों के नाम, जिनमें कालिदास, धन्वन्तरि, क्षपणक, अमरसिंह, शंकु, वेतालभट्ट, घटकर्पर, वराहमिहिर और वररुचि तथा-कथित भवरत्न तथा मुबन्धु, मातृगुप्त, सिद्धसेन-दिवाकर, इत्यादि सम्मिलित हैं, आज भी सुप्रसिद्ध हैं। आधुनिक इतिहासज्ञों के कथनानुसार इनमें से कुछ ही व्यक्ति संवत्-प्रवर्तक विकमादित्य के समकालीन होंगे, कुछ नाम मध्यकालिक लोगों के मनगढ़न्त हैं, तथा कई व्यक्ति स्वयं ऐतिहासिक होते हुए भी विश्वसनीय प्रमाणानुसार विकमकालीन नहीं हैं।

इस लेख का उद्देश्य एक ऐसे प्राचीन ग्रन्थकार का परिचय कराना है जो स्वयं सम्राट् विक्रमादित्य से अपना घनिष्ठ सम्बन्ध बताता है किन्तु जिसके विषय में आख्याएँ एवं इतिहास प्रायः मौन हैं।

शुक्लय जुर्वेन्दान्तर्गत माध्यंदिन शाखा के सुदीर्घ 'शतपथ' ब्राह्मण पर 'श्रुत्यर्थविवृति'\* नामक एक विस्तृत भाष्य है। यह भाष्य अत्यन्त गम्भीर, विद्वत्तापूर्ण एवं प्राचीन होते हुए भी केवल स्वल्प अंश में ही, और वह भी अत्यन्त अशुद्ध लिखी पोथियों के द्वारा, अब तक उपलब्ध हो सका है। इसके जो अंश† अब तक प्राप्त हुए हैं वे दो-तीन बार इसी ब्राह्मण के अन्य भाष्यों के साथ ही भारत तथा जर्मनी में मुद्रित हो चुके हैं। कल्याण-बम्बई के लक्ष्मीवैकटेक्वर मुद्रणालय ने ई० स० १९४० में प्रकाशित किया हुआ संस्करण सबसे नया तथा चालू है और इसीका उपयोग इस लेख में किया गया है। इस भाष्य का सायणाचार्य (इ० स० १३५३-१३७९) से प्राचीनतर होना प्रायः निश्चित है। किन्तु महान आश्चर्य इस बात का है कि शतपथबाह्मण के जिन अंशों पर यह भाष्य प्राप्त हुआ है ठीक उन्ही अंशों का सायणाचार्य आज उपलब्ध नहीं है! सम्भव है कि 'श्रुत्यर्थविवृति' जिन अंशों पर उपलब्ध ही उनपर अपना नया भाष्य लिखना सायणाचार्य ने अनावश्यक समझकर छोड दिया हो।

'श्रुत्यर्थविवृति' भाष्य के रचयिता कोई हरिस्वामी नामक आचार्य हैं जैसाकि उपलब्ध अंश के प्रत्येक काण्ड, अध्याय और ब्राह्मण के अन्त में दी हई निम्नलिखित प्रशस्ति से स्पष्ट है—

ये हरिस्वामी कई अध्यायों तथा कुछ ब्राह्मणों के अन्त में प्रशस्ति के पूर्व कुछ उल्लोकों के द्वारा अपना अधिक परिच<mark>य</mark> देते हैं । इन उल्लोकों की संख्या प्रायः तीन हैं तथा उनका पाठ साधारणत: इस प्रकार है :--

नागस्वामिसुतोऽवन्त्यां पाराक्षयों वसन् हरिः। श्रुत्यर्थं दर्शयामास शक्तितः पौष्करीयकः ॥ १ ॥ श्रीमतोऽवन्तिनाथस्य विक्रमार्कस्य भूपतेः। धर्माघ्यक्षो हरिस्यामी व्याख्यच्छातपर्धो श्रुतिम् ॥ २ ॥ भूभर्त्रा विक्रमार्केण क्लूप्तां कनकवेदिकाम् । दानायाघ्यास्य क्वतवान् श्रुत्यर्थविवृत्ति हरिः ॥ ३ ॥

कुछ स्थानों पर द्वितीय ब्लोक के द्वितीय चरण का पाठ ठीक उसी अर्थ का 'विक्रमार्कक्षितीशितुः' 'विक्रमार्कस्य शासितुः' अथवा 'विक्रमादित्यभूपतेः' ऐसा भी पाया जाता है । भाष्य के चतुर्थ काण्ड के अन्तिम छठवें अध्याय के, ढादश काण्ड के नवों तथा त्रयोदश काण्ड के आठों अध्यायों में से प्रत्येक के अवसान में ये तीनों ब्लोक विद्यमान हैं । प्रथम काण्ड के

- \* अन्यत्र उद्धृत किये हुए इल्लेक ३ के अन्तिम चरण में भाष्यकार ने इस समस्त पद का प्रयोग किया है जिसका सीधा अर्थ है 'वेद के अर्थ का विवरण'। यह विक्षेष-नाम होना भाष्यकार ने ध्वनित नहीं किया है किस्तु भाष्य के संस्कर्ताओं ने मान लिया है।
- प्रथम काण्ड के सप्तम अध्याय के चतुर्य ब्राह्मण से काण्ड-समाप्ति तक, चतुर्थ काण्ड के अस्तिम तीन अध्याय (४, ४, ६), अष्टम काण्ड के चतुर्थ अध्याय के चतुर्थ ब्राह्मण से काण्ड-समाप्ति तक, द्वादश तथा त्रयोदझ काण्ड के सब अध्याय।

ই ত হ



# श्री सदाशिव लक्ष्मोधर कात्रे

सातवें, आठवें तथा नवम अध्याय के अवसान में केवल पहिले दो ब्लोक ही दिखते हैं। तथा प्रथम काण्ड के आठवें अध्याय के पहिले तथा दूसरे ब्राह्मण के एवं इसी काण्ड के नवम अध्याय के भी पहिले तथा दूसरे ब्राह्मण के अवसान में केवल द्वितीय ब्लोक ही दिखता है। अन्य उपलब्ध अंशों के अवसान में केवल ऊपर उद्धृत की हुई प्रशस्ति ही पाई जाती है।

इन तीन क्लोकों के अर्थ का समन्वित विचार करने पर नीचे लिखे महत्त्वपूर्ण इतिहास की जानकारी हमें प्राप्त होती है। भाष्यकार आचार्य हरिस्वामी, जो पराशरगोत्री एवं नागस्वामी के पुत्र थे, मूलतः पुष्कर कें निवासी थे किल्तु भाष्यरचना के समय उज्जयिनी में आ वसे थे। वे उज्जयिनी के भूपति (==सम्प्राट्?) विकमादित्य के धर्माध्यक्ष थे। विक्रमादित्य राजा ने अपने दानव्यवसाय के लिए एक सुवर्णमय वेदिका (==उच्चासन) का निर्माण किया था जिसके अधिष्ठाता भी ये हरिस्वामी ही थे। अर्थात् वे विकमादित्य के दानाध्यक्ष भी थे। विक्रमादित्य को राजसभा में इन दो महत्त्वपूर्ण पदों को सुशोभित करने के समय ही हरिस्वामी ने अपनी प्रतिभा से, अथवा अपने सामर्थ्यानुसार, शतपथज्जाह्मण-रूपी वेद के अर्थ का विवरण किया अर्थात् प्रस्तुत भाष्य रचा।

इन तीन क्लोकों का वर्णन यदि वास्तविक हो तो हमें इस प्रकार विकमादित्य की परमवैभवयुक्त क्षासनघटना में धर्माध्यक्ष तथा दानाध्यक्ष इन गौरवपूर्ण पदों का भार ग्रहण करनेवाले व्यक्ति का अवक्ष्य ही पता लग जाता है। यद्यपि 'विकमादित्य' उपपद धारण करनेवाले राजाओं की अनेकता अब सिद्ध हो चुकी है तो भी हरिस्वामी का रुख मुख्य अर्थात् संवत्-प्रवर्तक माने जानेवाले सम्प्राट् विकमादित्य की ओर होने की सम्भावना क्लोकान्तर्गत अन्य सन्दर्भों से सबसे अधिक हैं। अत्यन्त खेद का विषय है कि भाष्य के प्रारम्भिक तथा अन्तिम अंश अब तक साधारणता से उपलब्ध नहीं हो सके हैं। जब वे अंश असंदिग्ध पाठों द्वारा प्राप्त हों तव सम्भवतः उनके अन्तर्गत उपोद्धात तथा उपसंहार के द्वारा भाष्यकार तथा उनके आश्रयदाता दोनों के सम्बन्ध में कुछ अधिक बातें भी जात हो सकें। यदि भारतवर्ष में स्थान स्थान पर खोज की जाय तो हरिस्वामी का शतपथभाष्य सम्पूर्ण हस्तगत होने की सम्भावना आज भी पूर्ण है, क्योंकि अन्वेषकों के प्रयत्नों से प्राचीन साहित्य के अस्तंगत तारकों को पुनः प्रकाश प्राप्त होने के कई उदाहरण नित्य दृग्गोचर हो रहे हैं।

ज्योतिर्विदाभरणकार भी अपना नाम 'कालिदास' देकर एवं रघुवंश इत्यादि काव्यों के रचयिता से अपना एक-व्यक्तित्व बतलाकर ठीक इसी प्रकार वित्रमादित्य की राजसभा में अन्य कई व्यक्तिओं के सहित अपना महत्त्वपूर्ण स्थान होने का विस्तृत निर्देश करता है, तथा अपना समय भी इस प्रकार लिखता है जो संवत्-प्रवर्तक सम्प्राट् के परम्परागत समय से पूर्णतया मिल जाता है। किन्तु उसके कथन में अज्ञान वा अनवधानता के कारण कई प्रकार की विसंगति, इत्विमता तथा अयथार्थता आ गयी है\* जिससे प्रायः वर्तमान इतिहासज्ञ उक्त कथन को लोगों की दृष्टि में घूलिप्रक्षेप करने के हेतु से किए

\* उदाहरणार्थं वराहमिहिर को जिसका समय स्वयं उसीके ग्रन्थों में मिलनेवाले तथा अन्य प्रमाणों से भी ईं० स० ५०५ के आसपास है एवं ईं० स० के चतुर्थ शताब्दी से पूर्व ही सुविख्यांत दिखनेवाले कविकुल्युक कालिदास से निश्चित ही अनन्तर का है, अपना समकालिक बताना; एक ज्योतिष घटना का, जो सुकुझल गणितत्तों की गणनानुसार ईं० स० १२४२ के आसपास होनी चाहिए, उल्लेख अपने ग्रन्थ में करना; मोजराजा (इ० स० १०५० के आसपास) की धारानगरी का निर्देश अपनी रचना (अघ्याय २२ इलोक १४) में करना, इत्यादि। देखिये-शंकर बालकृष्ण दीक्षितः-भारतीयच्योतिषधास्त्राचा इतिहास (पूमा १९३१), पृष्ठ २१२, ४७६; ए. बी. कीथ: A History of Sanskrit Literature (आक्सफर्ड, १९२८) पृष्ठ ५३४ (जहां इस ग्रन्थ को ई० स० के० घोडश शताब्दी में सप्रमाण रखा गया है), इत्यादि। धार के कं० काशीनाथ कृष्ण लेले और कं० शिवराम काशीनाथ ओक दोनों ने मिलकर बम्बई के भूरपूर्य मराठी मासिक 'विधिधज्ञानविस्तार' के इ० स० १९२२ के मार्च, अप्रेल सथा मई के तीन अंकों में "कालिवास व विक्रमादित्य यांच्या कालनिर्णयाची एक दिशा" शीर्षक विस्तृत लेख प्रकाशित कर ज्योतिर्विदाभरण के उक्त स्वलों की सप्रमाणता सिद्ध करने का प्रयत्म किया था, किन्तु उनके विवेचन को प्रायः तज्ज संकोधको

হওও



# विक्रमादित्य के धर्माध्यक्ष

हुए असत्य तथा असम्बद्ध प्रलागों से अधिक महत्त्व आज नहीं देते। हरिस्वामी के उपर्युक्त कथन के वास्तविक होने वा न होने का निर्णय करने का कोई स्वतन्त्र अन्य साघन आज हमारे पास नहीं है। ऐसे साधन के अभाव में केवल विवेचक दृष्टि से ही देखा जाय तो हरिस्वामी ने ऐसी कोई बात इन तीन क्लोकों में नहीं कही है जिसके ऐतिहासिक होने में सन्देह किया जाय ! अजमेरनिकटवर्ती 9ुष्करक्षेत्र में मूलतः रहनेवाले तथा शतपथबाहाण जैसे गहन श्रुतिभागपर अत्यन्त गम्भीर भाष्य रचने की प्रतिभा रखनेवाले एक परम विद्वान् विप्र के उज्जयिनी में आकर सम्प्राट वित्रमादित्य की शासनघटना में धर्माध्यक्ष तथा दानाध्यक्ष पदों पर स्थापित होने में अवास्तविकता कुछ भी प्रतीत नहीं होती। दानाध्यक्ष के बैठने के लिए सुवर्णमय वेदिका का निर्माण किये जाने की बात भी सम्प्राट विक्रमादित्य के परम्परागत परमोच्च नैभव के वर्णन से पूर्णतया मिलती जुलती है। इन तीन क्लोकों में हरिस्वामी ने न तो अपना समय निर्दिष्ट करने की ही चेष्टा की है न अपने पिता और आश्रयदाता के अतिरिक्त किसी अन्य समकालिक का उल्लेख ही किया है। भाष्य में उन्होंने यत्र तत्र वैदिक संहिताएँ तथा बाहाण, निरुक्त, अध्तरिक्त किसी अन्य समकालिक का उल्लेख ही किया है। भाष्य में उन्होंने यत्र तत्र वैदिक संहिताएँ तथा बाहाण, निरुक्त अतिरिक्त किसी अन्य समकालिक का उल्लेख ही किया है। भाष्य में उन्होंने यत्र तत्र वैदिक संहिताएँ तथा बाहाण, निरुक्त, अष्टाध्यायी, कात्यायनश्रौतसूत्र, अनेक स्मृतिग्रन्थ, इत्यादि से उद्धरण दिये हैं। किन्तु प्रस्तुत लेखक को उनमें ऐसा एक भी स्थल अब तक नहीं मिला है जिसका मूल किसी अन्य ग्रन्थ में होने के कारण हरिस्वामी के कयन का खण्डन किमा जा सके।

कुछ मुद्रित संस्करणों में इस भाष्य के कतिपय अध्यायों के अन्तिम प्रशस्ति का पाठ निम्नलिखित दिया गया है---

"इति श्रीसर्वविद्यानिघानकवीन्द्राचार्यसरस्वतीनां श्रीहरिस्वामिन। कृतौ मार्ध्यदिनीयक्षतपथत्राह्यणभाष्ये....... काण्डे.....अध्यायः समाप्तः ॥"

और इस पाठ पर से नये संस्करण के संशोधकमहोदय की \* ऐसी घारणा हुई दिखती है कि 'सर्वविद्यानिधान-कवीन्द्राचार्यसरस्वती' यह हरिस्वामी की ही उपाधि है। जिन प्राचीन हस्तलिक्षित पोथियों के आधार पर प्रशस्ति का यह पाठ प्रथमतः छपा था वे आज हमारे सामने नहीं हैं। तो भी सम्भवतः इस सम्बन्ध में मूल तथा नये संशोधकों का गहरा भ्रम हो जाने की कल्पना की जा सकती है। वस्तुतः † कवीन्द्राचार्यसरस्वती नामक एक असामान्य प्रभावशाली विद्वान् संन्यासी मुगल सम्राट् शाहजहां (ई० स० १६५० के आसपास) के समकालिक थे। वे मूलतः गोदातीरनिवासी महाराष्ट्रीय ब्राह्मण थे किन्तु अनन्तर स्थयं काशी में आकर वहां के पण्डित-समाज के नेता बन गये थे। युवराज दारा शिकोह में संस्कृतविषयक अनुराग इन्हींने उत्पन्न किया था। शहाजहान की राजसभा में इनका असामान्य सम्मान

> ने प्राह्य नहीं माना। इधर ई० स० १९४० में भी श्रीयुत सदानन्द काझीनाथ दीक्षित ने कलकत्ते के Indian Culture त्रैमासिक के छठवे वर्ष के वो अंकों में Chandragupta II, Sahasanka alias Vikramaditya झीर्षक विस्तृत निबन्ध लिखकर वराहमिहिर के सम्बन्ध में मिलनेवाले तथा ज्योतिविदाभरण में विये हुए समयनिर्देशों का समन्वय करने की एक नई युक्ति सुझाई थी जिससे दोनों के समय ई० स० ४०५ से ४२९ तक आ जाने की एवं ज्योतिविदाभरणकार के कथन की वास्तविकता सिद्ध होने की अपेक्षा वे करते थे। किन्तु उनकी नई युक्ति की और उसपर आधारित विदेचन की निर्मूलता, असफलता तथा अप्राह्यता श्रीयुत के० माधव कुल्ण झार्म ने पूना के Poona Orientalist त्रैमासिक के पांचवें वर्ष के चौथे अंक में प्रकाझित "The Jyotirvidabharana and Nine ]ewels' झीर्षक अपने लेख में अनेक प्रमार्णों से सिद्ध की है।

- \* श्रीयुत श्रीघर अण्णाशास्त्री बारे का लक्ष्मीवॅंकटेश्वर मुद्रणालय के संस्करण में जुडा हुआ संस्कृत उपोद्धात, पुष्ठ २७।
- † 'कवीन्द्राचार्यसूचीपत्र' के साथ प्रकाशित कै० महामहोपाध्याय डॉ० सर गंगानाथ झा का प्राक्कथन तथा श्री० आर० अनन्त कृष्ण शास्त्री का उपोद्घात, 'कवीन्द्रचन्द्रोदय' के संस्कर्ता कै० डॉ० हरदत्त शर्मा और श्री एम० एम० पाटकर इनका उपोद्घात, तथा अन्य विद्वानों के लेख देखिए।



### श्री र्रेंसदाशिव लक्ष्मीधर कात्रे

था तथा उसी सम्राट् ने इनकी अप्रतिम विद्वत्ता से मुग्ध होकर इन्हें '<mark>सर्व</mark>विद्यानिधान' उपाधि से गौरवित किया था। इन्ही<del>के</del> प्रभावपूर्ण वक्तव्य के कारण शहाजहान ने काशी तथा अन्य तीर्थों की जनता को करभार से मुक्त कर दिया था। इस संस्मरणीय विक्रम के उपलक्ष्य में काशी के तत्कालिक सब प्रमुख पण्डितों ने मिलकर इनके गौरवपर छोटी-बडी कई प्रशस्तियाँ रचकर इन्हें समर्पण की थीं जिनका संग्रह 'कवीन्द्रचन्द्रोदय' नाम से विख्यात है तथा ई० स० १९३९ में पूना से प्रकाशित भी हो गया है\*। इसी अवसर के स्मारकरूप हिन्दी पद्यमय प्रशस्तियों का भी 'कवीन्द्रचन्द्रिका' नामक ग्रन्थ बनकर काशी के तत्कालिक हिन्दी कवियों द्वारा इन्हें सर्मापत हुआ था जिसकी <u>ए</u>क प्रति बीकानेर की अनूप-संस्कृत-लाइब्नेरी में वर्तमान हैं । कवीन्द्राचार्यने कई संस्कृत तथा हिन्दी ग्रन्थों की रचनाभी की थी। किन्तु विचाराधीन प्रश्न की दृष्टि से सबसे अधिक महत्त्व का विषय है उनका प्राचीन ग्रन्थों का विशाल संग्रह। उक्त संग्रह में विविध विषयों के सहस्रों प्राचीन ग्रन्थ विद्यमान थे जिनके मुखपृष्ठ पर एक विशिष्ट हस्ताक्षर से लिखा हुआ—"श्रीसर्वविद्यानिधानकवीन्द्राचार्यसरस्वतीमां..... (=प्रन्थ का नाम)।" यह वाक्य मिलता है। यह वाक्य उन पोथियों पर कवीन्द्राचार्य का मूल स्वामित्व सूचित करता है, नकि उनके अन्तर्गत ग्रन्थों का कर्तृत्व जिसके सम्बन्ध में प्रत्येक पोथी के अन्त में भिन्न प्रशस्ति रहती ही है। कवीन्द्राचार्यं के प्रन्यसंग्रह की एक प्राचीन सूची बडौदा से कुछ वर्षं पूर्वं प्रकाशित भी हुई है‡। उस संग्रह के उपर्युक्त-वाक्यांकित कई ग्रन्थ अब गवर्तमेष्ट संस्कृत लाइब्रेरी (सरस्वतीभवन) बनारस, अनूप-संस्कृत-लाइब्रेरी बीकानेर, गायकवाड ओरिएफ्टल इन्स्टीटचूट बडौदा, इत्यादि संस्थाओं में प्रविष्ट हो गये हैं तथा कुछ अब भी विभिन्न नगरों के प्राचीन विद्वत्कुलों के संग्रहों में दृग्गोचर होते हैं 🖕 । हो सकता है कि उसी संग्रह की हरिस्वामी के शतपथभाष्य के किसी अंश की एक पोथी उसके मूल मुद्रण के समय अथवा किसी प्रतिलिपि के बनने के समय काम में लाई गई हो तथा सम्बन्धित संशोधकों ने अथवा प्रतिलिपिकर्ता ने ऊपर दिये हुए कवीन्द्राचार्य के इतिहास से अनभिज्ञ होने के कारण पोथी के मुखपृष्ठ पर दिखनेवाले "श्रीसर्वविद्यानिघानकवीन्द्राचार्यसरस्वतीनां शतपथभाष्यम् ॥" इस वाक्य का अन्त में दिखनेवाली "इति श्रीमदाचार्य-हरिस्वामिनः कृतौ माध्यंदिनीयशतपथबाह्यणभाष्ये.....काण्डे.....अध्यायः समाप्तः ॥" इस प्रशस्ति से समन्वय "इति श्रीसर्वविद्यानिधानकवोन्द्राचार्यसरस्वतीनां श्रीहरिस्वाभिनां कृतौ माध्यंदिनीयशतपथत्राह्मणभाष्ये...... काण्डे.....अथ्यायः समाप्तः ॥'' ऐसी नयी मिश्रित प्रशस्ति बनाकर कर डाला हो ! 'सर्वविद्यानिधान' अपाधि से विभूषित किसी अन्य कवीन्द्राचार्य का अस्तित्व इतिहास को अथवा प्राचीन परम्परा को अब तक ज्ञात नहीं है। अतः मुद्रित संस्करणों में स्वल्प स्थानों पर ही दिखनेवाली इस प्रशस्ति की उपपत्ति इस प्रकार लगाना प्रायः अनुचित न होगा।

- † प्रो० ददारथ दार्मा-दाहजहाँकालीन कुछ काशीस्थ हिंदी कवि (नागरीप्रचारिणी पत्रिका, वर्ष ४७ अंक ३-४)।
- ‡ गायकवाड ओरिएण्टल सीरीज नं. १७। किन्तु इसमें ई० स० १६५० के अनन्तर के कुछ ग्रन्थकारों की रचनाएँ भी प्रविध्ट हुई दिखती हैं। अतः इस सूचीपत्र का कवीन्द्राचार्य के पश्चात् कई वर्ष अनन्तर बना हुआ मानना ही उचित होगा।
- उसलुत लेखक को ई० स० १९४१ में सागर (मघ्यप्रान्त के) एक पण्डितकुल के संग्रह से ई० स० १५५७ में हरिवास के बनाए हुए 'प्रस्तावरत्नाकर' ग्रन्थ की मूलतः कवीन्द्राचार्य के स्वामित्व की एक पोथी प्राप्त हुई यो जो अब सिन्धिया ओरिएण्टल इन्स्टीटयूट, उज्जयिनी, के हस्तलिखितसंग्रह में समाविष्ट कर ली गई है। इस पोथी के मुखपुष्ठ पर उसी परिचित हस्ताक्षर से लिखा हुआ "॥श्रीसर्वविद्यानिधानकवीन्द्राचार्य-सरस्वतीनां प्रस्तावरत्नाकरः ॥" यह वाक्य है तथा अन्त में ग्रन्थकार की अन्तिम प्रक्षस्ति "इति श्रीकरण-कुलालंकारपुरुषोत्तमसूनुहरिदासविरचिते प्रस्तावरत्नाकरे ज्योतिःझास्त्रं समाप्तं ॥" एवं पोथी के लेखक की प्रशस्ति "॥शुभमस्तु ॥ श्रीरस्तु ॥ संवत् १७१३ (=ई० १६५६) समये व्यवणजुक्लपंचम्यां लि० नन्दनसिक्षेण बल्लभकुखेदुभूतेन ।" है।

<u> ২</u>৩ৎ

<sup>\*</sup> पूना ओरिएण्टल सीरीज, नं. ६०।



## विक्रमादित्य के धर्माध्यक्ष

कथासरित्सागर के विषमशीललम्बक नामक अन्तिम भाग के पाँच तरंगों में आई हुई विक्रमादित्यकथा में उस सम्राट् से सम्बन्धित 'चन्द्रस्वामी', 'यज्ञस्वामी', 'देवस्वामी', इत्यादि व्यक्तियों के नाम आये हैं किन्तु 'हरिस्वामी' यह नाम धूग्गोचर नहीं होता। उस ग्रन्थ के अन्य भागों में आई हुई कथाओं में 'हरिस्वामी' नाम का एक व्यक्ति मिलता है किन्तु उसका विक्रमादित्य से कोई सम्बन्ध नहीं है तथा उसका विद्वान् ग्रन्थकार होना भी सूचित नहीं किया गया है। अतः उसका अपने हरिस्वामी से कुछ सम्बन्ध नहीं दिखता।

ज्योतिर्विदाभरण में विक्रमादित्य के तथाकथित समकालिकों के निर्देश अध्याय २२ के निम्नोद्धृत तीन श्लोकों में किए हुए हैं :---

भंकुः सुवाग्वररुचिर्मणिरंगुवत्तो जिष्णुस्त्रिलोचनहरी घटकपंरास्यः। अन्येऽपि सन्ति कवयोऽमर्रासहपूर्वा यस्यैव विक्रमनृपस्य सभासद्दोऽमी ॥ ८ ॥ सत्यो वराहमिहिरः श्रुतसेननामा श्रीबादरायणमणित्थकुमारसिंहाः। श्रीविक्रमार्कनुपसंसवि सन्ति चेते श्रोकालतन्त्रकवयस्त्वपरे मवाद्याः ॥ ९ ॥ धन्वन्तरिः क्षपणकामरसिंहज्ञंकुवेतालभट्टघटखपंरकालिदासाः। क्र्यातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वररुचिर्नव विक्रमस्य ॥१०॥

श्लोक ८ के द्वितीय चरण में 'त्रिलोचनहरी' यह पद द्विवचनास्त होने से उसमें त्रिलोचन तथा हरि नाम के दो व्यक्तियों का निर्देश दिखता है। यदि ज्योतिर्विदाभरण प्राचीन कालिदास के ही कर्तृत्व का होता अथवा उसके ऐतिहासिक उल्लेख विविध विश्वसनीय प्रमाणों से बाधित न हुए होते, तो इस निर्देश के हरि से अपने हरिस्वामी का एकव्यक्तित्व मान लेने में कोई हानि नहीं थी। किन्तु, जैसा ऊपर संक्षेप में निर्दिष्ट किया गया है, इस ग्रन्थ की अर्वाचीनता तथा उसके ऐतिहासिक अंशों की अविश्वसनीयता अब कई विद्वानों ने सिद्ध कर दी है। अतः उसके उपर्युक्त निर्देश का क्षपने विवेचन में कोई सिशेष उपयोग नहीं है।

अन्य विश्वसनीय साधनों से शतपथभाष्यकार हरिस्वामी के विषय में अधिक जानकारी प्राप्त करना एवं उनके विकमादित्य के धर्माध्यक्ष होने के कथन की सत्यासत्यता का निर्णय करना अत्यन्त आवश्यक है। आशा है कि विद्वान् संशोधक इस काम में सक्षम होंगे। यदि उक्त कथन की सत्यता निश्चित हुई तो अवश्य ही हरिस्वामी का विक्रमादित्य के धर्माध्यक्ष होना सिद्ध होगा। किन्तु आधुनिक इतिहासत्रों की दृष्टि से संवरसंबन्धित विक्रमादित्य का विशिष्टव्यक्तित्व तथा ई० स० पूर्व ५८-५७ के आसपास होना अभी सिद्ध नहीं हुआ है एवं हरिस्वामी ने भी अपना विशिष्ट समय इन तीन एलोकों में किसी गणना से निर्दिष्ट नहीं किया है। ऐसी अवस्था में, किसी वैभवशाली सम्प्राट् विक्रमादित्य का अस्तित्व एतिहासिक प्रमाणों से ई० स० पूर्व ५८-५७ के आसपास हीना कभी सिद्ध नहीं तक, हरिस्वामी ने भी अपना विशिष्ट समय इन तीन क्लोकों में किसी गणना से निर्दिष्ट नहीं किया है। ऐसी अवस्था में, किसी वैभवशाली सम्प्राट् विक्रमादित्य का अस्तित्व एतिहासिक प्रमाणों से ई० स० पूर्व ५८-५७ के आसपास निश्चित होने तक, हरिस्वामी को, यदि उनका कथन सत्य हो तो, द्वितीय चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य (ई० स० ४१३ के पूर्व) के अथवा स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य (ई० स० ४५५-४८०) के धर्माध्यक्ष मान छेने में भी कोई हानि नहीं होगी। पराशर-गोत्री, मूलत: पुष्कर के रहनेवाले तथा इस समय 'पुष्करना (पोखरना) परासरी' नाम से परिचित ब्राह्यणों के कुछ प्राचीन कुल आज भी उज्जयिनी में विद्यमान है। बहुत सम्भव है कि अपने हरिस्वामी इन्हींके पूर्वजों में से हों। अतः इन कुलों के वर्तमान पुरुषों को चाहिए कि अपने घरों के प्राचीन विविध साहित्य को प्रकाश में लाकर उसके द्वारा हरिस्वामी के कथन की सत्यता यशासम्भव सिद्ध करने में तथा उनके आश्रयतता विक्रमादित्य का विशिष्टव्यक्तित्व, समय, इत्यादि समस्याओं को मुलझाने में पूर्ण सहयोग दें।

अन्त में इस विषय पर अन्य संशोधकों के किए हुए अन्वेषणों तथा उन पर से प्राप्त निष्कर्षों की स्वल्प समीक्षा करना उचित होगा।

औफ़ेन्तने शतपथभाष्यकार हरिस्वामी तथा कात्यायनकृत श्राद्धसूत्र और स्नानविधिसूत्र के भाष्यकार हरिहर इन दोनों का एकव्यक्तित्व मान लिया है।\* किन्तु यह उनका भ्रम है। जैसाकि महामहोपाध्याय प्रो० पाँडुरंग वामन

\* Catalogus Catalogorum भाग १, (लैप्जिंग, १८९१), पृष्ठ ७६२, ७६३।



## श्री सदाशिव लक्ष्मीधर कात्रे

काणे ने सप्रमाण दिखलाया है\*, पारस्कर के गृह्यसूत्र पर भाष्य लिखनेवाले हरिहर ने ही काल्पायन के स्तानविधिसूत्र पर भाष्य लिखा है तथा दोनों भाष्यों के अन्तर्गत तथा अन्य प्रमाणों से भी उसका समय ई० स० के ११५० से १२५० तक होना चाहिये। इस हरिहर का अपने हरिस्वामी से एकव्यक्तित्व दिखानेवाला कोई भी प्रमाण प्राप्त नहीं हुआ है।

पंजाब युनिव्हींसटी के प्राच्यविभाग के प्राध्यापक डॉ० लक्ष्मणसरूप ने प्रथम १९२९ में निरुक्त के अपने संस्करण के 'सूची और परिक्रिष्ट'' वाले भाग के उपोद्धात के एक अंश में तथा अन्यत्र १९३७ में 'झा-स्मारक ग्रन्थ' में प्रकाशित 'स्कन्दस्वामी का समय' शीर्षक‡ अपने लेख में इन हरिस्वामी के समय की चर्चा की है। उससे ज्ञात होता है कि बनारस की गवनंमेण्ट संस्कृत लाइन्नेरी में हरिस्वामी के शतपथभाष्य की संवत् १८४९ में लिखी (अर्थात् १५२ वर्ष पुरानी) एक प्रति विद्यमान है जिसमें भाष्यकार का समय एवं उनके धितामह तथा गुरु के नामों का निर्देश करनेवाले, किन्तु मुद्रित संस्करणों एवं उनके आधारभूत हस्तलिखित पोधियों में दृग्गोचर न होनेवाले, कुछ अतिरिक्त श्लोक जित हैं। उक्त प्रति डॉ॰ लक्ष्मणसरूप ने स्वयं नहीं देखी है किन्तु उन्हें उसके प्रे निम्नलिखित पांच महत्त्वपूर्ण श्लोक उक्त पुस्तकालय के अध्यक्ष की ओर से प्राप्त हुए हैं :---

नागस्वामी तत्र......शीगुहस्वामिमन्दनः । तत्र याजी प्रमाणज्ञ आढघो रूक्ष्म्या समेधितः ॥ ५ ॥ तन्नन्दनो हरिस्वामी प्रस्फुरह्रेदवेदिमान् । त्रयोव्यास्यानधौरेयोऽर्ध.तत्तन्त्रो गुरोर्मुखात् ॥ ६ ॥ यः सम्राट् कृतवान्सप्तसोमसंस्यास्तयर्कूश्वृतिम् । व्याख्यां कृत्वाध्यापयन्मां अस्किन्दस्याग्यरित मे गुरुः ॥ ७ ॥ श्रीमतोऽवन्तिनाथस्य वित्रमस्य क्षितीशितुः । धर्माध्यक्षो हरिस्वामी व्यास्यां कुर्वे यथामति ॥ ९ ॥ यवादीनां ( = यदाध्दानां) कलेर्जन्मुः सप्तत्रिधच्छतानि वै । चत्वारिंशत्समाइचान्यास्तदा भाष्यमिदं कृतम् ॥

इन श्लोकों के अनुसार हरिस्वामी के पितामह का (अर्थात् नागस्वामी के पिता का) नाम गुहस्वामी था तथा गुरु का नाम स्कन्दस्वामी था। स्कन्दस्वामी वेदों के प्रकाण्ड विद्वान् तथा वैदिक यज्ञकाण्ड के सभी विभागों में अनुभव से निष्णात थे तथा उन्होंने ऋक्संहिता की व्याख्या भी रची थीं है। पूर्वोक्त तीन श्लोकों की तरह ये श्लोक भी हरिस्वामी के इस विशेष को विशिष्ट रूप से प्रस्तुत करते हैं कि सर्वत्र दिखनेवाला लक्ष्मी और सरस्वती का सहज वैरभाव उनके उदाहरण में अस्तित्व नहीं रखता था। धुरन्धर विद्वान् होते हुए वे समृद्ध सम्पत्तिंशाली भी थे। अन्तिम श्लोक के सरस् अर्थ के अनुसार हरिस्वामी ने शतपथभाष्य की रचना कलियुग के ३७४० वर्ष समाप्त होने पर की।

यदि इन पाँच श्लोकों में विश्वसनीयता हो तो अवश्य ही हरिस्वामी के समय का निर्णय हो जाता है तथा अन्तिम श्लोक के सीधे अर्थ के अनुसार इस्वी सन के ६३८वें वर्ष में उनके शतपथभाष्य का रचा जाना मान लेना पड़ता है क्योंकि कलिका प्रारम्भ खिस्तपूर्व ३१०२ के फरवरी के दिनांक १८ से माना जाता है। यह समय विकम-संवत् के प्रारम्भ से प्रायः ६९५ वर्ष अनन्तर का है तथा 'विकमादित्य' उपपदधारी गुप्तवंशीय विख्यात सम्राटों से भी अनन्तर का है। अत-

- \* History of Dharmasastra भाग १, (पूना १९३०), पृष्ठ ३४१-३४३।
- † Indices and Appendices to the Nirukta (लाहौर, १९२९), पृष्ठ २९-३०।
- ‡ Date of Skandasvamin—Jha Commemoration Volume (पूना, १९३७), पुच्छ ३९९-४१०।
- ‡ उक्त पोयी का विस्तार कितने पत्रों का है, उसमें समग्र शतपथबाह्यण का अथवा उसके कुछ अंशों का ही भाष्य है, उद्धृत पाँच इलोक पोथी के किन पत्रों पर हैं, इत्यादि महस्व की बातों का स्पष्टीकरण नहीं किया गया है लेखनकाल संवत् १८४९ देनेवाली पोथीलेखक की प्रशस्ति भी मुल शब्दों में उद्धत नहीं की गई है !
- में ऋक्संहिता के प्रारम्भ के तीन अष्टकों का स्कन्दस्वामीकृत भाष्य त्रिवेन्द्रम् से कुछ वर्ष पूर्व उपलब्ध होकर अब मुद्रित भी हो गया है। सम्भवतः इसी भाष्य के रचयिता स्कन्दस्वामी हरिस्वामी के गुरु थे।



# विक्रमाद्त्य के धर्माध्यक्ष

समयनिर्देशक श्लोक के सीधे अर्थ के आधार पर हरिस्वामी का आश्रयदाता किसी और विक्रमादित्य को ही मानना पड़ेगा । किन्तु इस समयनिर्देशक श्लोक के सरऌार्थ की विश्वसनीयता तथा उसपर से डॉ० लक्ष्मणसरूप ने निकाले हुए निष्कर्ष सब ऐतिहासिक प्रमाणों के विरुद्ध हैं जैसाकि नीचे दिखाया जायगा ।

प्रथम लेख लिखने के समय तो डॉ० लक्ष्मणसरूप इस भ्रम में थे कि कलियुग का प्रारम्भ ई० स० पूर्व ३२०२ से होता है! इस भ्रान्त कल्पना के आधार से गणित करने पर उक्त इलोक में दिया हुआ समय ई० स० का ५३८ वां वर्ष निकला और डॉक्टर महोदय ने ई० स० ५२८ के आसपास हणाधिपति मिहिरकुल को गहरा पराजय देनेवाले मालवे के एक प्रबल राजा यशोधर्मन् से हरिस्वामी के विक्रमादित्य का एकव्यक्तित्व मान लिया! किन्तु वुछ समय के पश्चात् अन्य संशोधकों के लिखने पर उन्हें सुझ आई कि यथार्थ में कलि का प्रारम्भ ई० स० पूर्व ३२०२ से नहीं किन्तु ३१०२ से होता है तथा इस हिसाब से उक्त क्लोक में निर्दिष्ट समय ई० स० के ६३८वें वर्ष से ऐक्य पाता है। इतिहास के अनुसार इस समय के आसपास उज्जयिनी में किसी विक्रमादित्य का होना पूर्णतया असम्भव है क्योंकि कन्नौज का हर्षवर्धन ई० स० ६०६ से ६४८ तक निर्विवाद रूप से समय उत्तरीय भारत का सम्राट् था एवं सब ऐतिहासिक प्रमाण इस पक्ष में हैं कि प्रभाकरवर्धन, राज्यवर्धन तथा हर्षवर्धन इन तीनों की विजयपरम्परा से मालवे का स्वतंत्र अस्तित्त्व ही इस समय तक पूर्णतया नष्ट हो चुका था और पूर्व तथा पश्चिम मालव दोनों कन्नौज-साम्प्राज्य के घटक प्रान्त बन गये थे। ऐसी अवस्था में समय-निर्देशक क्लोक उसके सीधे अर्थ के अनुसार एक निर्राल प्रलाप हे कि हरिस्वामी को यशोघर्यन् न ही राजसभा में बैठाने का बीड़ा डॉ० लक्ष्मणसरूप उठा चुके थे! अतः उन्होंने उनके उपरानिर्दिष्ट दूसरे लेख में ही राजसभा में बैठाने का बीड़ा डॉ० लक्ष्मणसरूप उठा चुके थे! अतः उन्होंने उनके उपरिनिर्दिष्ट दूसरे लेख में इन कठिनाइयों का सामना इस क्लोक के विद्यमान पाठ को अशुद्ध बताकर उसके लिए केवल अपनी कल्पना से निम्नलिखित नवीन पाठ सुझाते हुए किया :—

#### यदाब्वानां कलेर्जन्मुः षर्ट्त्रिशच्छतकानि वै। चत्वारिशत्समाश्चान्यास्तदा भाष्यमिदं कृतम्॥

जिससे भाष्यरचना का समय ठीक सौ वर्ष पीछे ई० स० ५३८ में अर्थात् यशोधर्मन् के शासनकाल में आ जाय ! उन्होंने इस सम्बन्ध में यसोधर्मन् का पक्षपात यह कहकर भी किया है कि हरिस्वामी के विक्रमादित्य का 'अवन्तिनाथ' यह विशेषण केवल मालवे वा मध्यभारत का आधिपत्य करनेवाले यशोधर्मन् को ही लागू पडता है नकि द्वितीय चन्द्रगुप्त को जो समग्र उत्तरीय भारत का सम्राट् था।

वस्तुतः अपने मत की मुलभता के लिए किसी प्राचीन ग्रन्थ में दिखनेवाले पाठ को केवल कल्पना के आधार पर बदलना शास्त्रीय संशोधन से सम्मत नहीं हैं। अच्छा होता कि डॉक्टर महोदय समयनिर्देशक इलोक को असमर्थित एवं अविंश्वसनीय कहकर छोड़ देते। उनका यह कथन भी कि 'अवन्तिनाथ' यह विशेषण यशोधर्मन् के अतिरिक्त अन्य किसी विक्रमादित्य को लगगू नहीं होता कुछ महत्त्व नहीं रखता। 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति' यह सबैमान्य सिद्धान्त है। संवत्-प्रवर्तंक समझे जानेवाले मूल विक्रमादित्य का वर्णन सब प्राचीन कयाएँ, इस बात को पूर्णतया ध्यान में रखते हुए कि वह समग्र भारत का सम्प्राट् था, 'अवन्तिनाथ' वा तत्सदृश विशेषणों से ही मुख्यतया करती हैं क्योंकि उनके अनुसार उसकी राजधानी उज्जयिनी थी। भोज को भी सर्वंत्र 'धाराधीश' इसी रीति के अनुसार कहा जाता हैं। वैसेही देखा जाय तो 'अवन्तिनाथ' विशेषण यशोधर्मन् के वर्णन में भी अव्याप्ति-दोष से युक्त है क्योंकि दशपुर (मन्दसौर) इत्यादि अनेक स्थान जोकि उज्जयिनी थी। भोज को भी सर्वंत्र 'धाराधीश' इसी रीति के अनुसार कहा जाता हैं। वैसेही देखा जाय तो 'अवन्तिनाथ' विशेषण यशोधर्मन् के वर्णन में भी अव्याप्ति-दोष से युक्त है क्योंकि दशपुर (मन्दसौर) इत्यादि अनेक स्थान जोकि उज्जयिनी से सौ मील से भी अधिक दूरी पर हैं उसके आधिपत्य में थे। अथच, हरिस्वामी अपने आश्रव-दाता का निर्देश केवल 'विक्रमादित्य' नाम से करते हैं, वे उसका कोई दूसरा नाम होना ध्वनित्त भी नहीं करते। यशोधर्मन् का इस, अथवा अन्य भी किसी, विक्रमादित्य से एकव्यक्तित्व मान लेने में औरभी कई गम्भीर व ाधाएं उपस्थित होती हैं। उसने उसके अब तक उपलब्ध हुए तीन शिलालेखों में, जिनमें मन्दसौर का स्तम्भगत ई० ५० ५३२ का लेख अत्यन्त विल्यात है, अपना, अपने पराकम का तया अपने साम्राज्य-विस्तार का वर्णन बड़े बड़े आत्मक्लाधात्मक विशेषणों से किया है, किन्तु उसने अपने को 'विक्रमादित्य' उपपदधारी कहीं ध्वनित भी नहीं किया है। यदि वह वस्तुतः 'विक्रमादित्य' उपपदधारी

ર૮ર

#### श्री सदाशिव लक्ष्मीधर कात्रे



होता तो उसने जिस प्रकार अपने नाम के साथ 'राजाधिराज', 'परमेश्वर' इत्यादि विख्दों का ७पयोग किया है, उसी प्रकार 'विकमादित्य' उपपद का भी स्पष्ट रीति से किया होता। एवं यशोधर्मन् का हरिस्वामी के, अथवा अन्य भी किसी, विकमादित्य से विद्यमान अवस्था में ऐक्य सिद्ध नहीं हो सकता। डॉ० लक्ष्मणसरूप से पूर्व भी कुछ भारतीय तथा पाश्चात्य विद्वानों ने अनेक प्रचलित आख्यायिकाओं के अनुसार कालिदास, मातृगुप्त, प्रवरसेन, इत्यादि व्यक्तिओं से सम्बन्धित विकमादित्य का ऐक्य यशोधर्मन् से संस्थापित करने का प्रयत्न किया था। किन्तु यशोधर्मन् के 'विकमादित्य' उपपदधारी होने के प्रमाण के अमाब में उनके यत्न में भी असफलता रही।

डॉ० लक्ष्मणसरूप द्वारा प्रस्तुत किये हुए पाँच श्लोकों की, विशेषत: समयनिर्देशक अस्तिम श्लोक की, विश्वसनीयता अथवा अविश्वसनीयता का निर्णय करानेवाला कोई स्वतन्त्र साधन इस लेखक के पास आज नहीं है। किन्तु जो विवरण प्राप्त हुआ है उससे इनकी विश्वसनीयता संदिग्घ अवश्य हो जाती है। श्री० सत्यव्रत सामश्रमी ने कलकत्ते से 'विब्लिओथिका इण्डिका' ग्रन्थमाला द्वारा तथा अन्य संशोधकों ने अन्य स्थानों से शतपथभाष्य के जो संस्करण निकाले हैं, उनमें केवल पूर्वोक्त तीन क्लोक ही मिलते हैं, इन पाँच क्लोकों का पता नहीं है। उन संस्करणों के आचारभूत हस्तलिखित पोधियों में कवीन्द्राचार्य के संग्रह की भी एक पोथी होना प्रतीत होता है जो कम से कम तीनसों वर्ष पुरानी होनी चाहिए तथा जिसकी विश्वसनीयता इरा एकसौबावन वर्ष पुरानी पोथी से अधिक होनी चाहिए। अर्थात् इन क्लोकों को प्रस्तुत अवस्था में असमर्थित ही मानना पड़ता है।

वस्तुस्थिति जो कुछ भी हो, हरिस्वामी का रुख, जैसाकि ऊपर निर्दिष्ट किया जा चुका है, मुख्य अर्थात् संवत्-प्रवर्तक माने जानेवाले 'विकमादित्य' की ओर ही होना प्रतीत होता है। और इस दृष्टि से विचार किया जाय तो उक्त समयनिर्देशक रूलोक का अर्थ, उपस्थित पाठ को लेशमात्र भी परिवर्तित न करते हुए किन्तु केवल पदच्छेद और अन्वय निम्नलिखित रीति से करते हुए, अधिक समीचीन किया जा सकता है :---

यवाबीनां (--यवाब्वानां) कलेर्जन्मुः सप्त त्रिराज्छतानि वे। चत्वारिकासमाध्रचाःयारहवा भाष्यस्दि इतम् ॥ (अन्वयः----यवाकलेः अब्वानां त्रिधम्छतानि, सप्त, अन्याः श्वस्वरिंशत् समाः च जग्मुः वै तवा इवं भाष्यं कृतम्॥)

'सप्त' और 'त्रिंशच्छतानि' इन पदों को पृथक् मानने पर समग्र वर्षसंख्या कलि के प्रारम्भ से ३०४७ होती हैं, ३७४० नहीं। यह लेख लिखने के समय कलिवर्ष ५०४६ तथा विक्रमसंबत् का वर्ष २००१ चालू है। अर्थात् कलिवर्ष ३०४५ में विक्रमसंवत् का प्रादुर्भाव हुआ था। इस अर्थ के अनुसार हरिस्वामी अपने शतपथभाष्य की रचना विक्रमसंवत् के तीसरे वर्ष के आसपास, अर्थात् संवत्-प्रवर्तक मूल विक्रमादित्य के ही शासनकाल में पूर्ण होना सूचित करते हैं।

विचाराधीन बलोक का भिन्न अर्थ करने की जो नवीन युक्ति ऊपर सुझाई गई है उसमें न तो किसी विद्यमान पाठ का ही गला घोंटा गया है न संस्कृत व्याकरण के किसी नियम का ही भंग किया गया है। बलोक के रचयिता का भी अभिप्रेत अर्थ यही प्रतीत होता है। तो भी वर्तमान अवस्था में यह कहना असम्भव है कि ब्लोक में इस अर्थ के अनुसार किया हुआ विधान वस्तुस्थिति पर आधारित है अथवा ज्योतिर्विदाभरण के संमयनिर्देश के सदृश केवल कल्पना से गणित की सहायता से किया गया है। यद्यपि मुझे इस विधान को निरस्त करनेवाला कोई अन्तर्गत प्रमाण हरिस्वामी के भाष्य में अभी तक नहीं मिला है तो भी इस बात का बिस्मरण नहीं किया जा सकता कि समयनिर्देशक तथा अन्य चार ब्लोक अब तक केवल एक ही पोथी में उपस्थित हैं। यदि कालान्तर से भाष्य की अन्य प्राचीन प्रतियां प्रकाश में आर्य तथा यह समयनिर्देशक बलोक अन्य प्रमाणों से अप्रामाणिक सिद्ध न होकर उनके द्वारा समर्थित हो तो संवत्-प्रवर्तक मुख्य विक्रमादित्य का अस्तित्व आज से दो सहस्र वर्ष पूर्व होना सिद्ध करने में वह सबसे बलवान् समकालिक प्रमाण हो बैठेगा।

इस विषय की विद्वानों द्वारा अधिक गवेषणा की आवश्यकता है, उसके पश्चात् ही किसी निश्चित तथा अंतिम निर्णय पर पहुँचा जा सकता है।

ર૮ર



\* विकम \*

श्री सियारामशरण गुप्त

युग सद्दस्न वर्षांन्त-प्रसारित काल-स्रोत के इस तट पर विजयी विक्तम की गाथा में ध्वनित आज कवि का जो स्वर---,

> मानस-क्षिप्रा की ऌहरों में उमँग उठा वह उल्लासी, उस सुदूर में महाकाल के पदस्पर्श का अभिलाषी, नूतन साके के प्रभात में फहरा जो जयकेतु वहाँ, बरसी जिस पर अरुष-कल्झ की अभिषेकोदक-घारा-सी,

किस अनन्त में है वह, उसकी आती यह फहराइट भर, युग सहस्र वर्षान्त-प्रसारित काल-स्रोत के इस तट पर!



श्री सियारामशरण गुप्त

जिस विकान्त बलो विकम के सभय कण्ठ का विजयोच्चार अब्द अब्द के नित-नव रथ में

कर आया इतना पथ पार,

यहाँ आज के उत्सच में वह धम न सकेगा एक निमेष, शतियों के मुख से हैं उसको आगे का आह्वान अशेष । विकट पराभव की तमसा में जहाँ निराशा की वर्षा उसे वहाँ देते जाना है पूर्व पराकम का सन्देश ।

हुआ हमारा ही अपना यह

निखिल राष्ट्र-मय जयजयकार, उस विकान्त वली विकम के





हुआ अधोन्मूलन, ध्वनि गूँजी— 'भय क्या है, किसका क्या भय ?' जब वह दुराक्रमक दुःशासक कठिन दस्युदल था दुर्जय ।

> देखा जब भी इमने तय से बह वैताल 'पुनस्तत्रैव'. उद्यत रहा हमारा विकम नव वेशों में सतत तथैव । वार, मास, वत्सर-वत्सर की प्रांतर्तिाथ के मस्तक पर नित्य अविच्छिन्न अंकित रफ्खा है उस विक्रम का स्मरण सदेव।

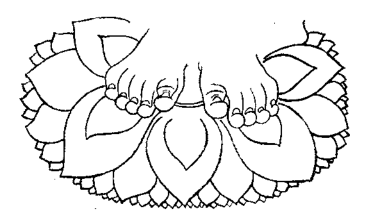
त्रिसहस्राब्द-द्वार पर फिर से उठें वद्दी स्वर निःसंशय, अहरद्द जाव्रत है वर-विकम, भय क्या है, किसका क्या भय ?



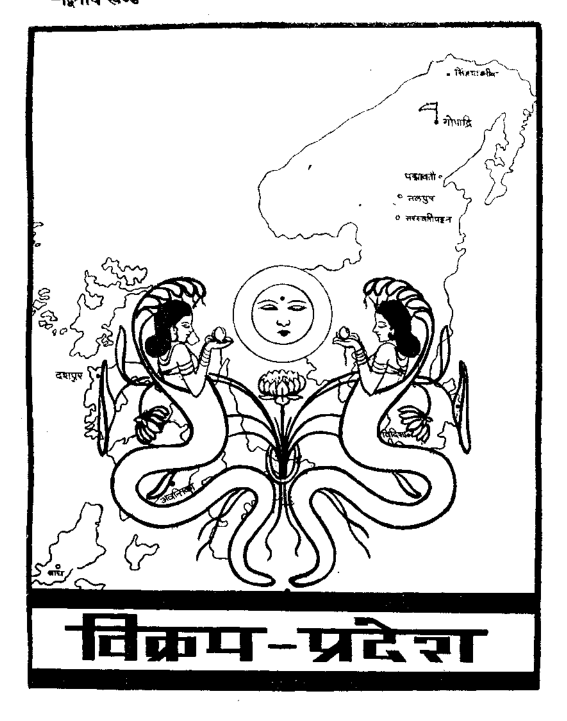
विक्रम

वह विकम, जो उठा गगन में धारण किये समय प्रकाश। नयादित्य-सा तिमिर-सेज पर पूरा कर निज निभृत-निवास। न हो भले, मिट्टी-पत्थर पर उसके पद-चिद्दनों की रेख, हदय-हाय के ऊर्ध्व लोक में अक्षय है उसका अभिलेख। प्रति रजनी में राजमुकुट तज, जन-मन की उज्जयिनो में, मधुर स्वप्न वन बिच्चर रहा है वह भय-भंजन-कारी एक ! समाश्यस्त है कुटी-कुटी का,

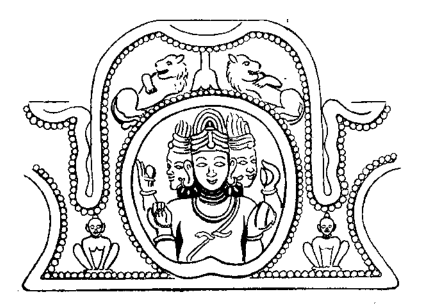
भवन-भवन का, पवनाकाश, वद्य आदित्य उदित फिर होगा प्रकटित करके पूर्व-प्रकाश ।



# विकम-स्मृति-मन्थ -द्विर्गाय खण्ड--



For Private and Personal Use Only



# गालवपुर की राज्य-परिधि !

स्व० श्री रमारांकर शुक्ल, हृदय

#### (१)

भो गोपादि ! सम्हाले तूने कितने चरण-चिद्दन कुछ तो कह ? कितने धन्य हुए हैं आकर तेरे अंचल में कुछ तो कह ? मूक न बन, तू बोल और इस क्षण अपना आशीप जगादे, यह प्रभात तेरे मस्तक पर तरुणाई का मुकुट सजादे ! तपःपूत तेरा अणु-कण है—यह भगवे झंडे की साखी, क्यों न करेगा आज तेजमय तू जीवन-प्रभात की झाँकी ?

> उन्नत मस्तक रहा सदा ही उसी निरालेपन से तू रह, ओ गोपाद्रि ! सम्हाले तूने कितने चरण-चिहन कुछ तो कह !

> > (२)

तू विशाल है, तेरी सीमा आर्य-देश का रही पुण्य-पथ, रेवा चरण चूमती, यमुना सदा हेरती है तेरे हग ! तू सुवर्ण हो गया छिपाये इस सुवर्ण-रेखा की छाया, महाकाल ने भी विराम तेरी शिप्रा के तट पर पाया ! पारचती भी आई हुई तुझ पर वात्सल्य-सनेह ढारती, विकल तरंगों में चम्यल की तेरी ही करुणा पुकारती !

> विविध प्रधावित ये सरिताएँ गाती हैं तेरी गौरव-गथ, तू विशाल है, तेरी सीमा आर्य-देश का रही पुण्य-पथ !

> > **સ્ટ**લ્



#### गाल्रमपुर की राज्य-परिधि

#### (३)

गालवपुर की राज्य-परिधि ! तू इतिहासों की लिप घरोहर, वझपुर, विदिशा और अवन्ती की कहानियाँ क्यों न याद कर ! सूर्यसेन, सारंग, करण से नृपवर मानसिंह से मानी, छोड़ गये हैं तेरी गोदी में वैभव की अमिट निशानी ! कुलपति गुरु प्रभु यदुपति के वे सांदीपन विद्याभिमान से, आर्यभट्ट वाराहमिहिर तुझ से पूजित हो विद्यमान थे !

बौद्ध महाकात्यायन जैसे विश्व-शाम्ति-सन्देश वहन कर, गालवपुर की राज्य-परिधि, तू इतिहासों की लिप धरोहर !

#### (8)

खिंची मध्यरेखा भू-मंडल की मंगल-ग्रह दिखा यहीं पर, यजुर्वेद का भाष्य प्रथम झानी उब्बट ने किया यहीं पर ! प्राक्कत-आवन्तिकी वाणियों में साहित्य-विधान हुआ था, यहीं राग मालव में पहले मुग्धाओं का गान हुआ था ! कालिदास से कवि-कुल-गौरव मालव के महमान हुए थे, यहीं परीक्षा देकर कितने जन विश्वत विद्वान हुए थे !

> संस्कृति का प्रवाह दिशि-विदिशाओं से आकर मिला यहीं पर, खिंची मध्य-रेखा भू-मंडल की मंगल-ग्रह दिखा यहीं पर !

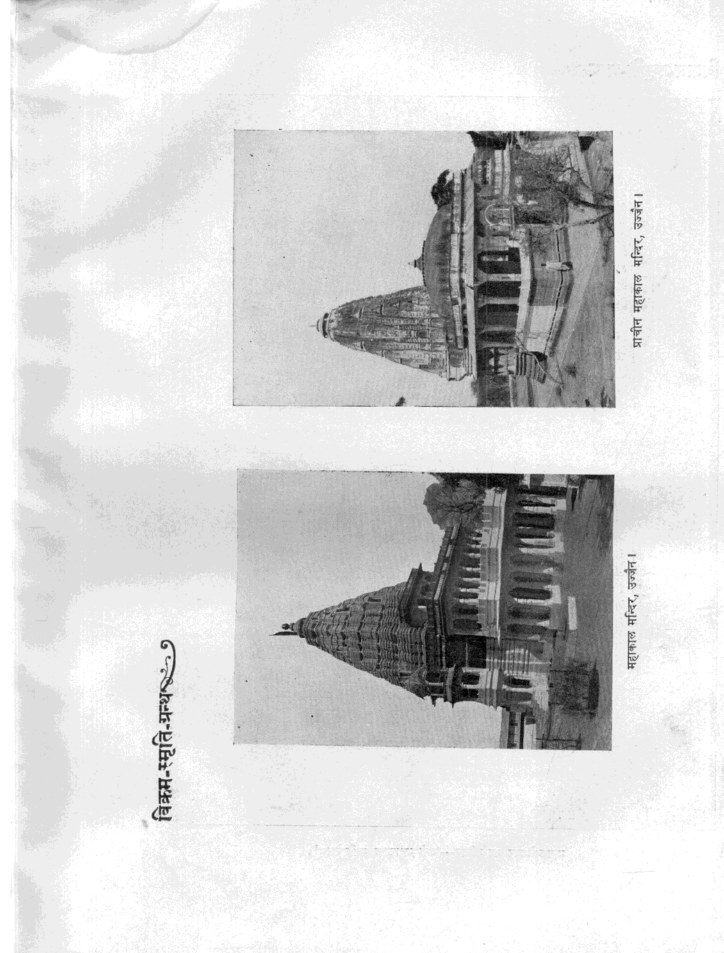
नृपति-मुकुट प्रधोत बौद्ध सम्राद अशोक महान भिक्षु बन, करते थे तेरे आँगन में--तेरे रंग-स्थल में कीड़न ! वे विकम, नृप-विकम, जिनका है विशाल भारत में साका, किसी समय फहराते थे तेरी सीमा में कीर्ति-पताका ! भूप यशोधर्मन तेरी इस पुण्य-भूमि में पूत हुप थे, इसी अवम्ती यशवन्ती में मुंज मान-सम्भूत हुप थे ! कौन समर्थ करेगा इनकी पुण्य कथाओं का अनुकीर्तन ?

नृपति-मुकुट प्रचोत बौद्ध सम्राद् अशोक महान् मिश्च बन !

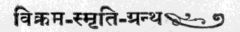
#### (६)

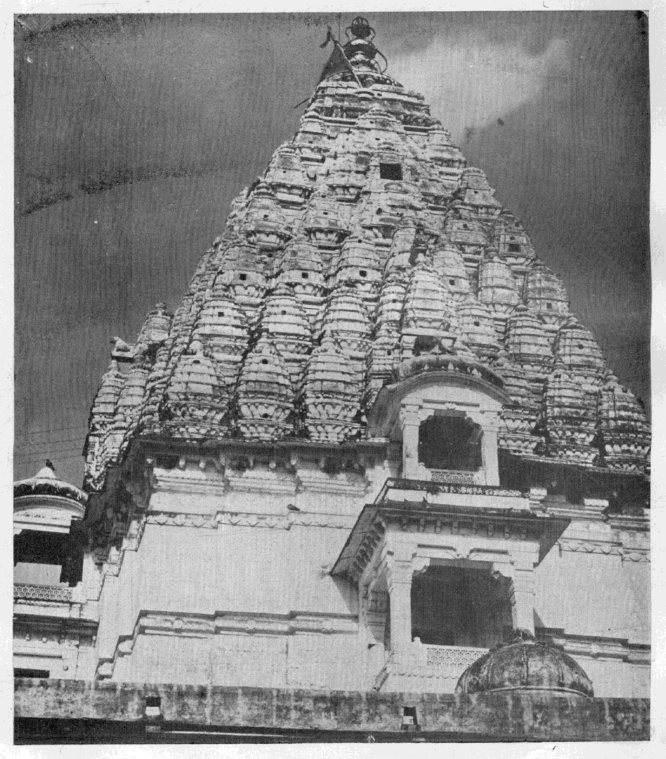
तानसेन सोया है तुझ में प्राणों का मधु-गीत सुना कर, धन्य हुए कवि बुन्द प्रकृति से यहाँ भाव-संबेदन, पाकर। गोपाचल, इतने गौरच में भी तूने अभिमान न माना, रखा अमोरी में भी तूने अपना मस्त फकीरी बाना। सप्तपुरी की पुण्य-ज्योति तेरे जीवन में ऐसी जागी, राजमुकुटवाले भी आकर बने भर्तृहरि-से वैरागी। नश्वरता मिट गई यहाँ पर तुझे अमर-संगीत सुना कर, तानसेन सोया है तुझ में प्राणों का मधु-गीत सुना कर।

<sup>(4)</sup> 

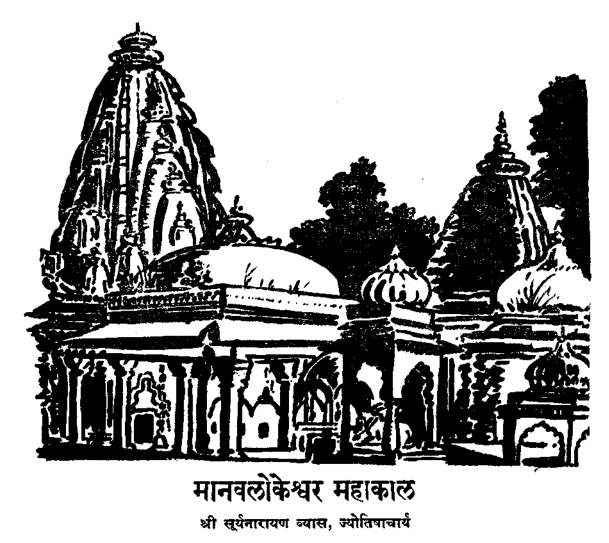


For Private and Personal Use Only





महाकालेश्वर का मन्दिर-- 'वन्दे महाकाल महं सुरेशम्'।



'मृत्युलोके महाकालम' इस पुराणोक्ति की पृष्ठभूमि में अवश्य ही ऐतिहासिक तथ्य-परम्परा विद्यमान है। समस्त मानवलोक की स्वामिता का अधिकार महाकालेश्वर को केवल धार्मिक भावना से ही प्राप्त नहीं है, किन्तु महाकालेश्वर की इस विशिष्टता के लिए हमें मालव-भूमि की प्राग्-ऐतिहासिक युग से भी पूर्व की स्थिति पर दृष्टिपात करना होगा। प्रलयकालीन भारत की हमारे समक्ष एक धुंअलीसी कल्पना-रेखा है। उसके पश्चात् यदि कहीं मानव-सृष्टि के आरम्भिक विस्तार का कारण-स्थल ज्ञात होता है तो वह मालव-प्रदेश ही है और इसी कारण अवन्ती-देश की पौराणिक विभिन्न नामावलियां रहस्य से परिपूर्ण हैं। उसमें भी प्रतिकल्पा शब्द ऐसा है जो विभिन्न युगों (कल्पों) में इस प्रदेश के अस्तित्व की सूचना देता है। ये नाम और पौराणिक राजवंशों के वे नाम जो सुमेर, एवं इजिष्शियन संस्कृति से नाम-साम्य ही नहीं, अधिकार-क्षेत्र के व्यापक स्वरूप की भी संगति जुड़ाने में पर्याप्त सहायक होते हैं, मालव की अति पुरातन महत्ता स्थिर करने में सहायक बनते हैं। और यही कारण है कि पुराणों के 'प्रल्यो न बाधते तत्र महाकाल पुरी' इस पर्वाश में तत्कालीन ऐतिह्य भावना का ही प्रतिशिम्ब हूँ। नमंदा उपत्यका की सभ्यता के अनुसन्धान ने भी इन्हीं विचारों को पुष्टि दी है। फलतः महाकालेख्वर की यह पावन पुरी मानव-जननी के रूप में ही प्रकट होती है। तक्षशिला के धर्मराजिका मठ की मही से जिस पुरातनतम मानव के कंकाल ने प्रकट होकर भारत की किसी विशिष्ट सभ्यता का प्रदर्शन किया था, उससे

**ર**९₹



#### मानवलोकेश्वर महाकाल

भी शताब्दियों पूर्व की सभ्यता के समर्थन करने के लिए एक दूसरे महा-मानव के मूल-पुरुष के ककाल ने प्रत्यक्ष प्रगट होकर उज्जैन में मानव-सृष्टि की प्रथमोत्पन्नता का प्रत्यक्ष प्रमाण उपस्थित कर दिया। वाल्मीकि मर्हाष प्रणीत रामायण की पुरातनता इतिहास में निःसंदिग्ध है। तत्कालीन विन्ध्याद्रि की परमोन्नतता----'अपद्यदावणों विन्ध्यमाविशन्तमिवाम्बरम' इतनी प्रख्यात है कि स्वयं रावण को भी विन्ध्य-सौध-शृंग नील नभोमंडल को छूता हुआ दिखाई पड़ा था। वह इस विन्ध्यादवी की उष्णता से भयभीत हो सीताहरण के समय सीधा रास्ता काटकर ही चला गया था। 'विन्ध्य' की उस गगनोन्नत अवस्था का जिस सहस्राब्दी को भास हो सकता है उसी युग की अवन्ति का मानवावास भी समर्थित है। स्वयं किष्किन्धाकाण्ड इसका प्रमाण है। वैदिक-रामायण्युगीन अवन्ती की आर्य-संस्कृति की रक्षा, विस्तार और व्यापकता एक नहीं अनेक प्रमाणों से सिद्ध है। प्रलयावृत पृथ्वीतट पर भारत-हृदयासीन मध्य भारत ही मानव सुजन में सन्नद्ध थार यही कारण है कि मानवलोकेश महाकाल इस सृष्टि-समारंभ-साधिका पुरी के पुराण प्रथित्त प्रभु हैं। उपनिषद् और आरण्यक ग्रंथों ने वाराह पुराण की उस पद्य-संगति को सबल बनाया है जो इस भारत-भूमि के नाभिदेशावस्था में धरीर-क्षेत्र के मानव मानचित्र पर अवन्ती रूप में प्रस्तुत है। [नाभिदेशे महाकालस्तक्षाम्ना तत्र व हर:.....इस्पेदा तैत्तिरी श्रुति:] और जिसको उपनिषदों में से अनेकों ने प्रमाणित भी किया है। महाकालेस्वर इसी कारण ज्योतिलिंगों की द्वादशसंस्थक सत्ता से उठाकर मृत्युलोकेश की सार्वभौम सत्ता के सर्वाविकारी रूप में स्वक्रित हो गये हैं।

यह उस आध्यात्मिक युग की स्थिति है जिस युग की महत्ता ने समस्त जग को हमारे महादेश को सर्वतोपरि सुसंस्कृत स्वीकृत करने को विवश कर दिया है ।

महाकालेक्ष्वर की मूर्ति और मन्दिर के विषय में पुरातनों और आधुनिकों के संघर्षों में इतिहास को बीच में रखकर हमें उलझने की आवक्यकता नहीं। शिल्पकला प्रवीणों के प्रासाद-निर्माण साहित्य की कुछ निक्ष्तित अवस्थाएँ हैं। उनकी 'युगों' की योजना में वह आयुर्निर्णयाधिकार प्राप्त करे, परन्तु महाकालेक्ष्वर के आवन्तिक अस्तित्व और उनकी प्राचीनता के प्रमाणों की खोज करना सूर्य के महाप्रकाश में दीप का प्रकाश करना है। प्रलयान्तर सुष्टि-सर्मापका नगरी के प्रत्येक युगीन निर्माण 'प्रतिकल्पा' के नाम से न्याय-संगत ही हैं और अपना औचित्य भी रखते हैं। इस वैदिक प्रदेश की महत्ता और महाकालेक्ष्वर की महिमा सुष्ट्यारंभ की है। यही कारण है कि इस प्रदेश को बेदों से लेकर समस्त पुराणों ने अपनी प्रशंसा पुष्पांजलि ही समर्पित नहीं की है इसको समस्त तीर्थों से 'तिलाधिक्य' प्रतिष्ठा का पद भी सादर सर्मापत किया है। यदि इन समस्त महतियों के मूल को देखा जाए तो मानवलोकेश महाकालेक्ष्वर ही इसके प्रमुख कारण हैं।

आज से दो हजार वर्ष पूर्व सम्राट् विक्रमादित्य के अभिन्न सखा विश्वाराध्य कवि कालिवास तभी अपनी प्रतिभा की पद्य पुष्पांजलि महाकालेश्वर के श्रीचरणों में सादर समर्पित कर देते हैं। काव्य-माधुरी की अजस मधु-धारा प्रवाहित करते समय वह (रध्वंश के वर्णनावसर में) महाकालेश्वर की अर्चना का पुण्यार्जन किए बिना आगे नहीं बढ़ते। विरह-विश्वरावस्थ यक्ष के दौत्य के लिए मेघ को द्रुत गति देते हुए भी वह अपनी परमधिय नगरी अवन्ती में प्रेषित कर महाकालेश्वर के पूजन के लिए प्रेरित किए विना नहीं रहते। सायं सुषमा के समय सोधोत्संग प्रणय-विमुख न बनाते हुए भी वह मेघ को मानवेश्वर महाकाल के सुन्दर मन्दिर के समागम का सन्देशा देते हैं, और सान्ध्य (पूजन) साधना के समय घन-गर्जन द्वारा नक्कारखाने की भावना पोषित कर तथा त्रिशूली शंकर की आईनागाजिनेच्छा पूर्ण कर (गीले गज-चर्मावृत शिव की ताण्डवनतैन-कामना की पूर्ति कर\*) वह मेघ के ढ़ारा भी अपने आराध्य के प्रति अर्घ्य अर्थित करवाने का मोह संवरण नहीं कर सकते, इसका कारण महाकालेश्वर की महती महिना ही है।

अप्यन्यस्मिञ्जलधर महाकालमासाद्य काले, स्थातव्यं ते नयनसुभगं यावदत्येति भानुः। कुर्वन्सन्थ्याबलिपटहतां इाूलिनः इलाघनीयां, भामन्द्राणां फलमविकलं लप्स्यसे गजितानाम् ॥ (मेघ०)

\* 'नृत्वारमें हर पशुपतेराईनागाजिनेच्छां'---मेथ० ॥



## श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिपाचार्य

कालिदास की कीर्ति-कौमुदी के अमल-धवल-प्रकाश-विकास के अन्तर में भूतभावन भगवान की यही भावनामयी शुचि भक्ति है। कालिदास, भास, भवभूति और वाण ने महाकालेश्वर को काव्यकुसुमों का कमनीय किंजल्क अपित किया है। बाण की शिप्रा-सोभा, और महाकाल महिमा मोहित करनेवाली है। मुंज के मानित कवि पद्मगुप्त ने सिन्धृराज की विवाह यात्रा से (नागलोक से) लौटते समय राजदम्पति के द्वारा इन्हीं महाकालेश्वर की पावन पूजा के प्रसंगवश जैसी पद्य-प्रतिभा प्रकट की है वह काव्य रसिकों के मन-मधुपों को मुग्ध कर छोड़ती है। संस्कृत साहित्य में अभिनव कालिदास (परिमल उर्फ पद्मगुप्त) की यह काव्य-कला-कृति आनन्दविभोर कर देनेवाली है। दसवीं शताब्दी में भी महाकालेश्वर ने इस कवि को आर्कीवत किया है।

कथासरित्सागर (ग्यारहवीं शताब्दी) के कवि को भी अनेक पृष्ठों के शतशः श्लोक उज्जैन और महाकालेश्वर की पूजा के लिए प्रस्तुत करने पड़े हैं। फिर अन्य ग्रंथों-पुराणों का तो कहना ही क्या है। महाभारत जैसे पंचम वेद ग्रंथ तथा भारतीय संस्कृति के श्वेश्ठ निदर्शक महाग्रंथ के अनेक पर्वों का, तथा व्यास वाक्यों का विश्वद विवेचन करना यहाँ तो अप्रस्तुत ही होगा, परन्तु वनपर्व की वह घटना जिसमें महाकालेश्वर के सम्मुखस्थ कोटितीर्थ के स्पर्शमात्र से अश्वमेध के पुण्प प्राप्त करा देने की कथा वर्णित है, तथा सभापर्व की विन्दानुविन्द की सहदेव संघर्ष कथा, उद्योग-द्रोणपर्व द्वारा भी समर्थित हुई है, जिसका सीधा सम्बन्ध इन्हीं महाकालेश्वर से है।

पौराणिक इन्द्रधुम्न राजा की राजधानी अवन्ती, और उसके परमाराध्य प्रभु महाकाल की गौरवगाया ब्रह्माण्ड-पुराण (४२वाँ अध्याय) में भी ग्रथित हुई हैं। प्राचीन अग्निपुराण की अवन्ती महिमा (१०८ अध्याय) गरुड़पुराण के प्रेतकल्पोक्त (२७वाँ अध्याय) वर्णन, शिवपुराण (ज्ञानसंहिता ३८ तथा ४६वाँ अध्याय) लिंगपुराण में तो महाकालेश्वरपुरी को सृष्टि-समारंभ की स्थली ही कहा है। ८३वें अध्याय में वामनपुराण में प्रहलाद को शिप्रास्तान कर महाकालेश्वरपुरी को सृष्टि-समारंभ की स्थली ही कहा है। ८३वें अध्याय में वामनपुराण में प्रहलाद को शिप्रास्तान कर महाकालेश्वर के दर्शनार्थ पहुँचाने की चर्चा, विस्तारपूर्वक उल्लिखित की है। स्कन्दपुराण का एक विभाग ही ऐसा है, जिसमें लगभग २०० पृष्ठ से ऊपर उज्जैन और महाकालेश्वर का वर्णन बहुत विशवरूप से किया गया है। ब्रह्मोत्तरखंड के पंचमाध्याय में यहाँ के राजा चण्डसेन की महत्त्वपूर्ण कथा, और महाकालेश्वर की पूजा का वर्णन है। मत्स्यपुराण (१७८वाँ अध्याय), भविष्यपुराण पूरा प्रतिसर्गपर्व, तथा सौरपुराण (६७ अध्याय) यह पुराण-प्रियों के लिए उज्जैन की महत्ता का मनोहर इतिहास प्रदान करते हैं।

भागवत की इस महती कथा से सम्भवतः समस्त धर्म-भावना प्रधान, एवं शिक्षित समुदाय पूर्ण परिचित है कि गीताधर्म के सृध्टा भगवान श्रीकृष्ण, अपने अयज बलराम, एवं मित्र सुदामा के सहित उज्जैन में पढ़ने को आए थे, और महर्षिप्रवर सान्दीपनी व्यास के चरणों में बैठकर इसी अवन्ती में उन्होंने चौदह विद्या एवं चौंसठ कलाओं में प्रावीण्य प्राप्त किया था और जिस समय ज्ञान-लाभ लेकर वे स्वगृह जाने को उद्यत हुए हैं तब गुरुवर के साथ जाकर भगवान महाकाल की उन्होंने भक्ति-भावना-समवेत पूजा की है और एक सहस्र कमल शिवजी के सहस्रनाम के साथ समपित किए हैं। विष्णु-पुराण के २१वें अध्याय, ब्रह्माण्डपुराण के ८६वें अध्याय तथा ब्रह्मवैवर्त्त के ५४वें अध्याय ने भी भागवत के दशमस्कन्धोक्त इस घटना का एकस्वर से समर्थन किया है श भवभूति, पेरिप्लस और टॉल्मी ने भी महाकालेश्वर को ही 'कालप्रियनाथ' नाम से सम्बोधित किया है।

\*नोट :----इस घटना के ऐतिहासिक प्रत्यक्ष प्रमाण स्वरूप निरन्तर पाँच हजार वर्ष से महर्षि सान्दीपनो ध्यास के वंशज इसी महाकालेक्ष्वर मन्दिर के निकट आज भी विद्यमान हैं, और इस मन्दिर से सम्बन्धित बने हुए हैं। यह वास्तव में विस्मय की बात है कि अनेक उत्यान-पतन के पक्ष्वात् भी यह वंश अपना अचल अस्तित्व रख रहा है। लेखक को उसी वंश में उत्पन्न होने का गौरव प्राप्त है। इस वंश का पूरा वंश-वृक्ष महात्मा सान्दीपनी से अब तक विद्यमान है। ----लेखक।

ર૧ર



#### मानवलोकेश्वर महाकाल

परभ पुरातन वुद्ध-समसामयिक प्रद्योत के समय महाकालेश्वर का स्थान परमोत्कर्षमय था, उसके सुवर्ण तालदुमवन की शोभा का तो उज्जैन के इतिहास में तथा प्रद्योतकाल में एक विशिष्ट स्थान है। आज भी उस वन की रमणीयता का स्मरण कर मन्दमलय मोहमयी वासवदत्ता की वीणा विनंदित स्वर-लहरी को वहन कर विस्तारित करने के लिए आगुल हो इतस्तत: चक्कर लगातां रहता है।

सम्राट् विक्रमादित्य की यह कथा प्रसिद्ध है कि वह महाकाल की आराधना में सदोसत रहता था, अवन्तीनाथ <mark>का प</mark>द किसी व्यक्ति को नहीं महाकालेक्यर के लिए ही स्वतंत्र था। हरसिद्धि देवी के चरणों में तो उसने, कहा जाता है, अपने मस्तक की बलि देकर १३४ बार कमल-पूजा ही की है । १३५वीं वार जब मस्तक चढ़ा देने पर उसका मस्तक कबन्ध पर वापिस नहीं आया, तभी उसके शासन की इति हो गई, और शालिवाहन का शकारंभ हुआ। जो कुछ भी हो, धर्म, अध्यात्म, पुराण, और तांत्रिक ग्रंथों में भी महाकाल की महत्ता का असाधारण वर्णन हुआ है। भारतवर्ष में नाट्चकला के अभ्युदय के साथ सब प्रथम जिस अभिनय की कल्पना का उल्लेख विदित्त होता है वह इन्द्रघ्वज महोत्सव के प्रसंग पर महाकालेश्वर के प्रांग्रण में ही सर्व प्रथम अभिनीत हुआ था। इस प्रकार साहित्य और ललितकला में भी महाकालेश्वर की महत्ता स्वीक्व हुई हैं । महाकालेश्वर मन्दिर की सुन्दरता और विशालता का वर्णन साहित्य एवं धर्मग्रंथों में है । वाण एवं कालिदास ने इस स्थल की अभिरामता का जैसा मनहर चित्र खींचा है वह तो मनोमुग्धकारी ही है। यह भाग्यता महाकालेश्वर के विषय में समस्त मालव में स्वीकृत है कि उज्जयिनी के इस महामन्दिर के प्रांगण के विशालकाय किन्तु कलांकित स्तंभों की संस्था १२१ थी और मन्दिर भी १२१ गज ऊंचा था ऐसी जनश्रति शताब्दियों से प्रचलित है । परन्तु इस जनश्रुति का आधार सत्य पर समाश्रित ही है, केवल कथानक तक ही सीमित महीं। आज भी महाकाल मन्दिर के निकटवर्सी भूस्तरों में **वै**से ही वास्तुशिल्प से उत्कीणित अनेक स्तम्भ सहज ही रजकण सम्पूटों को उठाते ही प्राप्त हो जाते हैं, जैसे वर्त्तमान मन्दिर में लगे हुए हैं। तब इस कथन में भी सन्देह को स्थान नहीं रहता कि मन्दिर गगनोन्नतं था। इसी प्रकार यह भी असम्भव शात नहीं होता कि महाकालेक्वर का मन्दिर अनेक रत्नालंकरणों से जटित था, उसके स्फटिकप्रभ धवल प्रांगण में मणि-मौक्तिकों के झूमर-तोरण झूला करते थे, जिनकी आभा से वह स्फटिक झिलाएँ विविध वर्णों की द्युति धारण कर अनेक चित्रों की झाँकी बना दिया करती थी, प्रवेशद्वार पर लटकली हई घंटिकाएँ, सवर्ण-रजत-राशि से निर्मित रहती थीं, और उनके चारों ओर भी मोतियों की झालरें लटकती रहती थीं, फिर भगवान क्षिवजी के पुजार्चन वैभव का तो कहना ही व्यर्थ है। इस काव्य-कथित सौन्दर्यं रचना की सचाई में इस कारण भी सन्देह नहीं होता कि महाकवि कालिदास स्वयं स्वीकार करते हैं कि वैभवशालिनी अवन्ती के बाजारों में धान्य राशियों की तरह समस्त रत्नों की ढेरियाँ यत्रतत्र विस्तृत रहती थीं, जिसके कारण कवि को यह कहना पड़ा है कि रत्नाकर सागर शायद इसीलिए केवल जलमानावशेष रह गये है क्योंकि समस्त रत्नराशि तो इस नगरी के बाजार में चकाचौंध लगाए हुए हैं---

## 'दृष्ट्वा विप्रान्विपणिरचितान्विद्रुभाणां च भँगान् । संलक्ष्यन्ते सलिलनिषयस्तोयमात्रावद्योषाः ॥'---मेघ० ॥

परन्तु इस वैभव का स्मृतिशेषमात्र यह मन्दिर वर्तमान युग के समक्ष अपने भव्य अतीत का प्रतीक बनकर शून्य भावना से उपस्थित है, मानों वह निर्छिप्त है । अतीत के 'सत्य' को वर्त्तमान के 'सन्देह' से चाहे स्रम का विषय क्यों न बना लिया जा सके, किन्तु उसकी विशालता और साहित्यिक अस्तित्व, चिरकाल पर्यन्त महनीय-भावना को सजग बनाए रखेगा ।

वर्तमान मन्दिर न तो १२१ गज की ऊंचाई रखता है, न वह रजतचन्द्रिका-धोत-धवल हो। वैभव तो इस युग का प्रतिनिधित्त्व नहीं कर रहा है, तब मन्दिर पर उसकी मुद्रा कैसे मिले ? इस पर भी आज के मन्दिर पर अनेक संस्कार छत-विक्षत हुए हैं। सम्राट् प्रद्योत के पश्चात् के इतिहास ने मन्दिर की महिमा विकम-कालिदास से ही प्राप्त की हैं। और पुनः कई शताब्दियों के नन्तर सिंधुराज एवं मुंज ने इसे सादर स्मरण किया है। भोज के आत्मज उदयादित्य ने तो मन्दिर का युनवर्रि जीर्णोद्धार करवाया है, जिसके प्रमाणस्वरूप अनेक शिलाखण्ड यथासमय महाकाल के पार्श्ववर्ती भू-भाग से उपलब्ध

ર૧૪



## श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य

होते ही रहते हैं (एक शिलाखण्ड मन्दिर के ऊपर लगा है। दूसरा मन्दिर के पश्चिमी भाग की एक मन्दिरी में रखा है। तथा ३-४ खण्ड भारती-भवन उज्जैन में सुरक्षित हैं। एक दो खण्ड पुरातच्त्व विभाग को भी दिये गये हैं।) और विश्वद अन्वेषण-संशोधन के लिए निमंत्रण देते हैं। उदयादित्य के पश्चात् पेशवों के प्रिय, तथा राणोजी सिन्धिया के कार्यकर्ता रामचन्द्रराव शेणवाई (ई० स० १७३४) ने मन्दिर-सुधार में सहयोग किया है। कहा जाता है कि गजनी के महमूद की आकमणकारी दूषित मनोवृत्ति का प्रभाव, भारतवर्ष पर उसके पश्चात् भी, बहुत काल तक बना रहा है। मनहर मालव-भूमि कैसे अछूनी रहनी, अनेक आक्रमणों से वह उध्वस्त छिन्न-विळिन्न हुई है। गुलामवंशीय अल्तमश ने जिस समय मालव की सौभाग्यश्री का अंचल उतारा है उस समय जड़ एवं चेतनों के धर्म और धन को भी पनाह पा लेनी पड़ी थी। यद्यपि सिन्ध के अमीर अल्तमश के श्वशुर ने भी अपनी यह साध पूरी की थी, परन्तु अल्तमश की तरह तमसावृत्त नहीं बनाई थी। उसने उर्ज्जैन के सौभाग्य-शृंगार का अपहरण कर उसे भिक्षुणी बना डाला था। परन्तु यह अल्तमश और अन्य मुलतान तथा सम्प्राटों के द्वारा उज्जैन के वैभवापहरण की कथा वहुत कुछ यूरोपीय इतिहासकारों की सूचित की हुई है। इस में सत्य का कितना अंश है कहना कठिन है, उनके इन आक्रमणों के प्रमाणों की परम्परा भी संशोधन की क्सौटी पर कसकर परखने की वस्तु है। इसके विपरीत आज उज्जैन में अनेक मुस्लिम सम्राटों की सात्विक-भावना प्रदर्शक प्रमाण प्रत्यक्ष उपस्थित हैं। जिन सम्प्राटों को दुष्ट और आक्रमणकारी समझा गया है स्वयं उन्हीं सम्प्राटों में से कई 'उग्रों' ने इस मालव-भूमि की मृदु-मन्द-समीरण में अपनी प्वा-प्र्यांजलि समर्पित कर श्रद्धा एवं सदुभावना भी व्यक्त की है।

औरंगजेब आदि १०-१२ मुस्लिम सत्ताधारियों ने उज्जैन के कई मन्दिरों को पूजा, नैवेद्य व्यवस्था के लिए अपनी सनदें सादर समर्पित की हैं । (उज्जैन के अंकपात-स्थित जनार्दन-मन्दिर के लिए) अनेक बादशाहों की ऐसी ही सनदें आज यहाँ विद्यमान हैं ) उदाहरणार्थ यहाँ ऐसी एक-दो महत्वपूर्ण सनदों का विवरण प्रस्तुत करना अप्रासंगिक न होगा ।

सम्राट् अकबर और जहाँगीर की उदारता तो उनकी महत्ता की साक्षी बन इतिहास में उन्हें अमर बनाए हुए है। सम्राट् अकबर, और उनके पुत्र सम्राट् जहाँगीर प्रायः मालवदेश को बहुत पसन्द करते रहे हैं, अनेक बार अपने राजत्त्वकाल में उज्जैन में आकर उन्होंने कई मास तक आवास किया है। मंडप-दुर्ग (मांडव) के मुल्तनों द्वारा मूर्य मन्दिर ध्वस्त कर निर्मित कालियादेह महल प्रासाद में जहाँगीर तो अनेकों बार कई मास पर्यन्त रहे हैं और यहां के योगी जदरूप स्वामी की सेवा में निरन्तर भक्ति रखकर पहुँचते भी रहे हैं। जदरूप स्वामी ने जहाँगीर वादशाह पर अपना प्रचुर प्रभाव डाल रखा था (तुजुक जहाँगोरी देखिए) और इस आकर्षण के वशीभूत हो वह बारबार अपनी साम्राज्यघानी छोड़कर उज्जैन आकर रह जाते थे और घार्मिक भावना प्रदर्शित करते रहते थे।

इसी प्रकार याहजहाँ, आलमगीर औरंगजेब आदि शाहों ने भी उज्जैन में अपने राजत्त्वकाल में धार्मिक मन्दिरों के विषय में सद्भावना-स्वरूप सनदें तक दी हैं। भारत में कहीं भी धमुख शिव-मन्दिर हो वहाँ नन्दादीप (निरन्तर प्रवीप्त रहनेवाला दीपक) लगाने की शास्त्रीय प्रथा है। साहजिक है कि महाकालेश्वर के इस पुरातन मन्दिर में भी यह पद्धति अज्ञातकाल से प्रचलित रहती चली आई है। जो जो शासन इस महा-महिम नगरी पर होते रहे, उन्होंने भी इस नन्दादीप और महाकालेश्वर मन्दिर के पूलाचेन कार्य में अपनी शासकीय सहायता श्रद्धापूर्वक मेंट की, फिर हिन्दू-राजतंत्रों में तो इस पढ़ति का निरन्तर पोषित होते रहना साहजिक ही था, प्रायः प्रत्येक शासकों ने पूर्व-प्रया-पोषक प्रवृत्ति के अनुरूप यह अपना कर्त्तब्य समझा है कि अपने शासनकाल में भी पूर्वाज्ञा का समर्थन करे। परन्तु आश्चर्य और प्रसंसा की बात तो यह है कि हिन्दू शासकों की तरह ही मुस्लिम शासन-काल में भी कई उग्र और उदार शासकों, सम्प्राटों और उनके स्थानीय प्रतिनिधिस्वरूप अधिकारियों ने उज्जैन के धार्मिक मन्दिर, मठों, पूज्य स्थानों की अधिकार परम्परा को ठीक हिन्दुओं की तरह ही, और कहीं जहीं उससे अधिक भी पोषित करने की विशेषाज्ञाएँ प्रदान की हैं।

हिंजरी सन् १०६१ की एक घटना है। महाकालेक्वर के तत्कालीन पुजारी ब्राह्मण ने अनेक शासकों की सनदों-प्रमाण-पत्रों के साथ तत्कालीन सम्राट् आलमगीर के निकट निवेदन किया कि महाकालेक्वर मन्दिर में नन्दादीपक जलाने

ર્શ્વ



#### मानवलोकेश्वर महाकाल

के लिए पिछले शासकों की आज्ञानुसार व्यय प्राप्त होता रहा है। इसलिए उन सम्प्राटों के आज्ञापत्रों के अनुसार ही आपके शासन से भी उस परम्परा का पोषण-समर्थन किया जाना चाहिए। इस निवेदन पर सम्प्राट के 'वाक्या नवीस' हकीम मुहुम्मद मेंहदी ने ब्राह्मणों के निकट की सनदों की जाँच-पडताल की और सही पाकर उस समय की तस्दोक करदी। सम्प्राट् आलमगीर ने अपने अधिकारी के समर्थन पर ४ सेर घी रोजाना नन्दादीपक (महाकालेक्वर में) जलाने के लिए स्वीकृत किया। यह सनद मुस्लिम सम्प्राट् की परधर्म-सहिष्णुता का एक आदर्श उदाहरण है। इस सनद का मूल पाठ (और चित्र भी अन्यत्र दिया गया है) इस प्रकार है:---

#### नकल

#### सुलतान मुहम्मद मुरादबख्श।

शराबखते सदारत वय अलीपनाह फजीलत व हिकमत दस्तगाह आँके दाखिले वाके आनुमायन्द

चार आसार वजने अकबरी योमिया

तहरीर फी तारीख सदरुजिक मुताबिक वाक्रया अस्त

बञर्ज मुकर्रेर सानव

बतारीख हफतुम शहरे शब्वाल सन २५ जुलूस मुबारक बअर्जे आली रसीद याददाइत बमोहरे खुबं आंके बतारीख योमुछ अर्बाबीस्त्री पंजुम, झेहर शब्वाल सन् २५ जलूसे मुवारिक मुआफिक सन् १०६१ हिजरी व मा आसी पनाह फजिलत व हिकमत दस्तगाह हकीम मोहम्मद मेंहदी बनोंबतें वाकया नवीसी कमतरीन बन्दाह देवनारायन वा अर्जे आली मुतआली रशीद के दर किले उज्जैन अज़ क़दीमुल अय्याम देवाला महाकाल वाक्ने अस्त क़दरे रोगने ज़र्द ब बजने अकबरी व जेहत चिराग योमिया मरहमत शवद दरईं, बाब हचें हुक्म शबद अमरे वाला क़दर मम्बे उश्शान शरफे निफ़ाज़ व इर्ज ईराद यापत के मिक्रदार चाहार आसार रोगने ज़र्व बजहन चिराग आँजा, अर्जे तहवील तेहबील्दार चबूतरे कोतवाली मुलदे उज्जैन रोज़ बरोज़ मरेहमत फर्मुबेंम कि हमेशा दरईंज़ा रोशनाई मोनमूदा बाशन्द बमूजीबे दीगर याददाश्त कलमे क्षुद बतरीक इक्षिदाये मरहमत जुद ।

|      | खादिमे कारा काजी           |
|------|----------------------------|
| मुहर | मोहम्मदसहुल्ला<br>सन् ११५३ |

इस सनद का सारांश यह है कि आर्थी देवनारायण ने (जिनके वंशज डाँ० लक्ष्मीनारायणजी पुजारी महाकालेक्वर इस समय विद्यमान हैं और जिनके पास ऐसी अनेक सनदें हैं) शहनशाह आलमगीर को प्रार्थना को कि अनादि काल से महाकालेक्वर के मन्दिर पर जो दीपक (नन्दादीप) जला करता है और जिसके व्यय की व्यवस्था पूर्ववर्ती विभिन्न शासकों ढारा की जाती रही है उसके व्यय के लिए निवेदन किया, तब उनके वाक्यानवीस (रिपोर्टर) हकीम मुहम्मद मेंहदी ने इस बात की तस्दीक की कि वस्तुत: इसके पूर्व के भी अनेक प्रमाण लिखित रूप में प्राप्त हैं जिसके अनुसार इस मन्दिर के लिए दीपक का व्यय दिया जाना उचित हैं। इसपर से शहनशाह आलमगीर की आज्ञानुसार महाकालेक्वर के मन्दिर के लिए वार सेर घी रोजाना बिना किसी आपत्ति के हमेशा दिये जाने की आज्ञा जारी की गई और तहवीलदार चबूतरे तहवील उज्जेन को ताकीद दी गई।

सुलतान मुरादवस्श ने जो शाहजहाँ बादशाह का ऌड़का और औरंगजेब का माई था, यह सनद हिजरी सन् १०६१ तथा ईसवी सन् १६५२ में देवनारायण ब्राह्मण को दी हैं।

इसी प्रकार मालवे के तत्कालीन सूबे मुजिबुल्लाखां को आज्ञा प्रदान करने के स्वरूप में एक और सनद बादशाह **शाहजहां की इस आशय की है** कि महाकालेक्वर के मन्दिर की पूजा करनेवाले पुजारी के पोषण के लि**ए** जो जमीन जमा से

ર્વદ્

For Private and Personal Use Only



सनद सुल्तान मुहम्मद मुरादवल्श, (पुष्ट ३९६)

in white IT is ching MILLAN WAS ON THE TANK OU GUN HUILOUR HEJEVY man and antiger and the क्रम्स् भुट भूका क्रम्स ALA CALATA A DELAS manununun - Catholog L'annand Barton Man and the main and the stand

सनद महाराज महादजी शिन्दे, (पृष्ट ३९६)

सनद मुजीबुल्ला मुरशिदे शाहजहाँ, (पृष्ठ ३९७)



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

من المعلمة

محاف بتعارد او باور المصارية مع المنظر

ردور ما الم

حود بان الربي المربع الدور عبر الربا المس لام حود بان لون ن بر مسلم و عبر المربع الم

ولفحص

באברונבאני

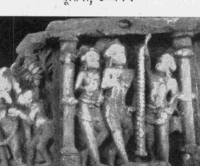
مقربودتون سي طوط

العرف فعدار يحد الوه وروار وعاف

جن في والما في في الفي لي المعر الم





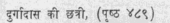


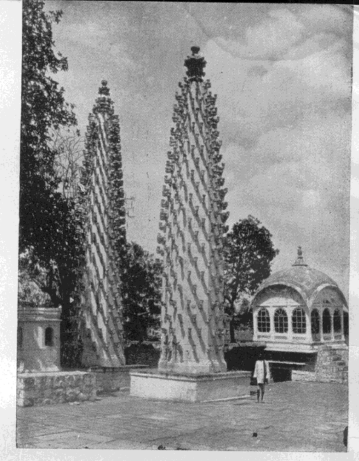
मूर्तियां, उज्जैन ।

चतुर्भुख विष्णु, उज्जैन ।

महाकाल मन्दिर में प्राप्त विष्णु-मूर्ति।







हरसिद्धीदेवी के मन्दिर के दीप-स्तंभ, (पृष्ठ ४८१)

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



## श्रो सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्थ

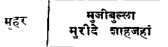
खारिज हो गई थी और जिसे खालसा सरकार ने पीताम्बर आदि पुजारी को प्रदान किया था उसके पुनः वागुजाइत कर देने के लिए नवाब मुमालिक मदार गेंदू इब्लिदार ने हुजूर आली बादशाह को गुजारिश भेजी कि "मौजे खजूरिया रेहवारी द मौजे सेमलिया नसर व मौजे टंकारिया काजी व मौजे नाईखेडी व मौजे करछली तकसीम से अलहदा करके अब्बल सन् ६ से इनको दे दी जावे, इसलिए मैं बडे स्तबेवाले बादशाह के हुकम से मालवे का सूबा होकर आया और ये लोग मेरे रूबरू हाजिर आये। अपने हक हुकूक हयात की तस्दीक की जिसको मैंने सही पाया इसलिए साबिक दस्तूर के मुताबिक उस आराजी के बदले में मौजे नाईखेडी में कुल जमीन देने की जिसको मैंने सही पाया इसलिए साबिक दस्तूर के मुताबिक उस तमाम इखराजात व दीगर तमाम वातें जप्ती साल दरसाल वगैरा इन चक की तशखीस के बाद इस मन्दिर के किसी भी मामले में स्कावट न डालें, इस मामले को बहुत सख्त ताकीद जानें। यह तेहरीर तारीख १७ महना फर्वरी इलाही सन् ७ मुताबिक चार शब्याल १०२३ में लिखी गई है।

नीचे मोहर है जिस पर लिखा है कि 'मूजिवुल्लाखाँ मुरीदे शाहजहाँ'। ऊपर जिस ताकीद का सारांश दिया है उसका मूल (और चित्र अन्यत्र दिया गया है) इस प्रकार है :---

हजरत जन्नत मकानी----

#### अल्लाहो अकबर

बतारीख १७ माह फरवरीदी इलाही सन् ६ मुवाफिक १२ माह बाव्याल सन् १०२३ हिजरी (वस्तखत)



हजरत साहिब किरासानी गुमाइतए जागीरदारान व करोरियान् मुतसद्दियान् मुहिम्मात व मुरतापिलान मामलात चौधरियान व कानूनगोयान परगने हवेली उज्जैन सूबा मालवारा एलम् आंकेचुंब तसीह मुद्रूर साबिक मवाजियक सव बीधा जमीन उफतादा बंजर खारिज जमा अज मौजे नाईखेडी, हस्ब एमाल परगने हवेली मजकूर दर वजह मददे म आध पीताम्बर वगैरा जुन्नारवारान के खिदमत देवालय महाकाल मिकुनन्द मुकर्रर बुद चूं जमीने मखलूता व खालसा बूदन व बमुमालिक मदार गई इक्तिदार बअजें अफदसे आला रसानीद मौजे खजूरिया व मौजे नाईखेडी व मौजे कर्छली अज तकसीम बर आउर्दान्नुद अज इब्तिदार बअजें अफदसे आला रसानीद मौजे खजूरिया व मौजे नाईखेडी व मौजे कर्छली अज तकसीम बर आउर्दान्नुद अज इब्तिदाये फसले तखाकू इलाही सन् ६ बाये उजाम तजवीज नमूदन्द दरई बिला के बन्दरा दरगाह हस्युल हुक्म जहौं मुस्तीता साहिबे झुआ गई इतिका बसवारते सूबेमालवा सरफराज शुदा हाजिर आमदंद इस्तेहकाफ बीगाहाफी बवजूहे पेवस्त चूं हई व कायम अंद बदस्तूरे साबिक हस्बुल जमीन तसदीह याफ्त बर्शत कब्ज तसर्रफ मुकर्ररदावता बतरीके तदाखुल एवजे आराजी मजकूर रादर मौजे नाईखेडी पेमुदा व चक बस्ता बीदेहंद मावाजीयकसद बौघा जमीन उफतादा खारिज जमां बद्दम्मे मशारूनइलेह मुकरंर वार्रद के हांसिलाते आंरा साल बसाल सर्फे मायोह ताजखुद नमूदा दरदुआगोई दवाम दौलत बन्दगान इझ्तमाल बान्नात्व बहस्बुल मस्तूर अलेहिम-बईलत बिलवजूहात बा अखराज हरसाला बादछ तशखीस चीकुल तकालिफ देवाला मजाहमत नरसायंनद दरई बाब ताकीद कदगन लाजिम दारंद।

तेहरीर १७ माह फर्वरो इलाही सन् ७ मुआफिक सारीख ४ झव्वाल।

उक्त सनदों के अनुसार ही एक और सनद बादशाह गौरीशाह की है। यह पुजारी श्रीगौडजूने वसंतलाल ब्रह्मशुक्ल उपाध्या कोटितीर्थ पर रहनेवाले को, महाकालेक्वर के दर्शन कराने (!) पर पुक्त दर पुक्त के अनुसार महाकालेक्वर की भेंट लेने, और हर घर से एक रुपया लेते रहने के लिए दी गई है। यह सनद भी उज्जन में लिखी गई है, और इसके लेखक बजीर अलीमुहम्मद हैं, और मुंशी अभीरखां फागुन वद्य १४ संवन् १४६५ है, जिसके नीचे हिन्दी में वजीर

39.0



## मानवलोकेश्वर महाकाल

रामचरण के भी हस्ताक्षर हैं। (यह सनद वसन्तलाल ब्राह्मण के वंशज श्री लक्ष्मीनारायणजी पुजारी शनीमहाराज मन्दिरवालों के पास मौजूद है)।

इस तरह महाकालेक्वर के मन्दिर के सम्बन्ध में और भी अनेक सम्राटों तथा राजाओं की सनदें विद्यमान हैं जिन्होंने परधर्मी होते हुए भी मन्दिर के पुजन के लिए अथवा पूजारी के पोषण के लिए सनदें दी हैं। शहर में से अनेक प्रकार के टैक्स लगाकर उनको वसूल करने का भी अधिकार दिया है ताकि अपने पूजन कार्य में बाधा न हो । दूसरे इसी नगर के मन्दिरों के अर्चनादि के लिए ४०-५० सनदें खास तौर पर (श्री लक्ष्मीनारायणजी पूजारी जागीरदार राममन्दिर सराफा के निकट) इस प्रकार की है कि जिनमें आलमगीर, शाहजहाँ, जहाँगीर, अकबर आदि मोगल बादशाह और मालवे के सुलतानों सूबों आदि ने धार्मिक कार्य में सहयोग देने के लिए सहृदयतापूर्वक सहायता की है। इसलिए उक्त सम्राटों की सद्भावना को स्वीकार करना पडेगा। अवश्य ही अल्तमश ने यदि अंग्रेज इतिहासकारों के कथनानुरूप उज्जैन के मन्दिरों के अंगभंग का प्रयत्न किया होता तो उसके पूर्ववर्ती और पश्चातुवर्ती उसी धर्म के सम्प्राटों ने इन मन्दिरों की इतनी अधिक महत्ता शायद ही स्वीकृत की होती और पश्चात्वर्ती परधर्म सम्प्राट ने तभी महाकाल की मान्यता भी स्वीकृत की है जब उनके पूर्वकालीन शासकों ने मन्दिर के प्रति समादर (सनदों में) व्यक्त किया है। यथाऋम उसी प्रकार उज्जैन पर शासक होकर आनेवालों ने चाहे महाकालेश्वर न सही और मन्दिरों के प्रति ऌगातार अनुराग व्यक्त किया है । यह लगभग सीस चालीस अन्य धर्मावलम्बियों की सनदों से प्रमाणित होता है। ऐसी अवस्था में उज्जैन को साम्प्रदायिक धर्मांग्ध आक्रमण के शिकार होने में भी सन्देह होने लगता है। अवकि मिस्टर स्मिथ आदि का यह मन्तव्य कि महाकाल मन्दिर का ध्वस कर वहाँ से सम्राट् विक्रम की सुवर्ण प्रतिमा को उठा लिया जाना प्रकाशित होता है, परन्तु उसके आधार के विषय में अन्धकार ही रहने के कारण विश्वास का विषय नहीं बल्कि संदिग्ध बन जाता है। या तो अल्तमश के आक्रमणकारी रूप में उज्जैन का सर्वस्वापहरण हो या फिर स्मिथ आदि का इतिहास लेखन किसी विशेष हेतू की पूर्ति के लिए भामक हो । मुसलिम सम्प्राटों के विभिन्नकालीन लेखों से तो स्मिथ के कथन की संगति संदिग्ध होने लगती है।

उज्जैन पर जिस समय से शिन्दे-वंश का अधिकार हुआ है, तब से महाकालेस्वर मन्दिर की प्रतिष्ठा और आदर भावना में बृद्धि ही हुई है। यह तो हम प्रथम ही वतला चुके है कि रामचन्द्रराव शेणवी ने कै० राणोजी के काल में महाकालेस्वर मन्दिर का जीणोंद्धार किया है। वर्तमान राज्य के संस्थापक महाराजा महादजी ने तो उक्त मन्दिर, और अनेक पुजारी बर्ग को परम आस्था से ही पोषित किया है। साथ की प्रकाशित सनद में (फोटो अन्यत्र देखिए) महादजी महाराज की यह भावना बहुत स्पष्ट है। उन्होंने महाकालेस्वर के पुरातनकाल से पूजा करनेवाले बाह्यणों की रामपुरेवाले कुछ लोग बाधा देते थे इसलिए महादजी महाराज ने 'राजेश्री ओंकारमल चौधरी को पत्र लिखकर आग्रहपूर्वक सूचना दी है कि इन्हें सताने से रोका जावे, जो परम्परा से इनके व्यवहार चले आये हैं उन्हें अक्षुण्ण रखे आवें। इतना ही नहीं महाराजा ने दयावश पुजारियों के ऊपर जो कर्ज हो गया था, उसका भी वाजवी रूप से निकाल करवा देने के लिए सूचना दी।

ग्वालियर राज्य, होलकर राज्य और भारतीभूषण-भोज के राजवंशियों की ओर से महाकालेक्वर की पूजनादि के लिए सहायता प्राप्त होती रहती है।

इस व्यय की व्यवस्था आज भी ग्वालियर संस्थान के अन्तर्गत होती जा रही है। महाकालेक्वर के इस महान् स्थान की दिन में त्रिकाल पूजा होती है। प्रातःकाल सूर्योदय के प्रथम एक पूजन होता है जिसमें भूतभावन भगवान् शिवजी पर चिताभस्म का लेपन किया जाता है, जिसकी अनादिकाल से किसी विशिष्ट चिताभस्म की निरन्तर प्रज्वलित रहनेवाली बहिन से योजना की जाती है। इस पूजन का अधिकार स्थानीय महन्त को है, जिनकी परम्परा महिम्न-स्तोत्र के 'चिता भस्मा लेपः' इलोक की सार्थकता करती आई है। आज भी महन्तों की गुरु-परम्परा की समाधियाँ इसी मन्दिर के निकट महन्तों के पुरातन अस्तित्व और मन्दिर से सम्बन्ध को सूचित करती है। वर्तमान महन्त भैरवपुरीजी इसी परम्परा के प्रतीक होते हए 'तेहिनो दिवसागताः' के स्मारक हैं।



# थ्रो सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य

महाकालेश्वर की सरकारी प्रथम पूजा प्रातः ८ बजे, द्वितीय मध्याह्न में और तृतीय सायंकाल के समय होती है । इन पूजनों का नैवेद्य स्थानीय महत्त के अधिकार की वस्तु है ।

महाकालेक्ष्वर के मन्दिर में श्रावण मास में प्रतिदिन सैकडों हजारों यात्रियों का प्रातः से साय पर्यन्त तौता लगा रहता है। श्रावण (अमान्त) मास के चारों सोमवारों के रोज नगर में महाकालेक्ष्वरजी की एक रजत भव्य प्रतिमा की बहुत शानदार सवारी तिकल्ती है। इन सवारियों के देखने के लिए नगर के ही नहीं वाहर से भी हजारों यात्री एकतिन होते हैं और भनित-भावनाञ्जलि अपित करते हैं। इन सवारियों में नगर के समस्त राज्याधिकारी वर्ग पैदल सम्मान के किए साथ में चलते है। इसके अतिरिक्त हरिहर-मिलंगप दशहरे के पूजन का दृश्य भी आकर्षक रहता है। शिवरात्रि के समय नवरात्रि को उत्सव होता है। प्रतिदिन महाकालेक्वरजी के विविध शृंगार किये जाते हैं। हरिकीर्तन भी विशाल प्रांगण में किया जाता है। धार्मिक नर-नारियों की यात्रा लगे रहती है और शिवरात्रि को जो पूजा होती हैं वह तो बहुत ही भव्य कैत्राग्न का पवित्र वातावरण उपस्थित कर देती है। जन-नियंत्रण कठिन हो जाता है। मन्दिर का पृल्ठ-भाग भी बहुत विशाल है। सहस्रों व्यक्तियों का सहज समावेश हो जाता है। इसी प्रकार मन्दिर के प्रवेश द्वार के प्रांगण में कोटितीर्थ का विशाल माग चारों दिशाओं से युक्त और विस्तृत है। शतरात्रण कठिन हो जाता है। मन्दिर का पृल्ठ-भाग भी बहुत विशाल है। सहस्रों व्यक्तियों का सहज समावेश हो जाता है। इसी प्रकार मन्दिर के प्रवेश द्वार के प्रांगण में कोटितीर्थ का विशाल भाग चारों दिशाओं से युक्त और विस्तृत है। शतरा:जन इसमें स्नान कर शिवजी को जल अर्पण करते है। इसी प्रकार कार्त्तिक मास और वैशाल में भी हजारों भावुकों की भीड़ दर्शनार्थ आती है। उज्जैन के प्रमुख स्थान होने के कारण धार्मिकों का आवाग्रमन तथा सप्तपुरियों में से श्रेष्ठ नगरी और भारत-यात्रा की आदिम आरंभिक नगरी का सौभाग्य प्राप्त होने के कारण ही प्रतिदिन भारत भर के विभिन्न प्रदेशों से दर्शक-समूह का समारोह यहा जुड़ा करता है। धर्म-इतिहास, विक्रम और विश्वकवि कालियास की आश्रयदात्री नगरी होने के कारण परिचम प्रदेश के प्रवासियों का तथा देश के विद्वान विवेवकों का दल भी अपनी श्रद्धांललि लिए निरन्तर आया करता है।

क्षारह वर्षों में जिस समय सिंह राशि पर बृहस्पति आते हैं तब उज्जैन में सिंहस्थ (कुंभ की तरह) की महायात्रा होती है। इसमें कई लाख मानवों का समूह उज्जैन का यात्री बन एक मास निवास करता है। इजारों साधु-सन्त-साधकों का समाज भी सम्मिलित होता है। ग्वालियर राज्य की ओर से जनकी व्यवस्था और जैसा आतिथ्य किया जाता है बह महाप्रसंग अपूर्व अप्रतिम ही होता है। इस महासमुद्र समारंभ का वर्णन करना असम्भव है। यह तो प्रत्यक्ष करने का ही विषय है।

महाकालेश्वरजी की मूर्ति स्वयंभू और विशाल है। गुहा-गृह-ढार से मन्दिर के अन्दर प्रवेश किया जाता है। मूर्ति की विस्तीर्ण जलाधारी रजत की सुन्दर कलामयनागवेष्टित निमित हुई है। मन्दिर में शिवजी के सम्मुख विशाल नन्दिकेश्वर की पापाण-प्रतिमा धातुपत्र वेष्टित है। भगवान् शिव दक्षिण-पूर्ति हैं। तात्रिकों ने जिस शिव की दक्षिण-पूर्ति की आराधना का महत्त्व प्रतिपादित किया है, ढादश ज्योतिलिंगों में यह महत्त्व केवल यहीं प्राप्त हो सकता है। पश्चिम की ओर गणेशजी, उत्तर की ओर भगवती पार्वती और पूर्व में कार्तिकेय की प्रतिमा प्रस्थापित है। निरन्तर मन्दिर में दो नन्दादीप (तेल और घृत के) प्रज्वलित रहते हैं। मन्दिर में धवल पाषाण जड़ा हुआ है। आरम्भ में प्रवेश का एक ही ढार था और अब ढितीय ढार भी कुछ समय पूर्थ बन गया है। मन्दिर की भव्यता दर्शनीय है। आत्पन्भ में प्रवेश का एक ही ढार था और अब ढितीय ढार भी कुछ समय पूर्थ बन गया है। मन्दिर को अपनी धवल ज्योत्स्ना के आवरण से ढककर एक मुखमा फैला देता है। मन्दिर के प्रांगण प्रवेश ढार पर नक्कारखाना है जहाँ दिन रात में चौधडिये की ध्वनि विस्तीर्ण होती रहती है।

महाकालेश्वरजी के ठीक ऊपरी भाग पर ओंकारेश्वर शिवजी की प्रतिमा स्थापित है जैसाकि ओंकारेश्वर के नमंदा-स्थित मन्दिर के ऊपर महाकाल मूर्ति स्थापित है । कुण्ड के तटवर्ती गर्भागार में बाह्यणों की बैठक है जहाँ निरन्तर कुछ ब्राह्यण पूजार्चन-व्यवस्था के लिए बैठे रहते हैं । महाकालेश्वरजी की पूजन व्यवस्था और दक्षिणा सोलह पुजारियों के अधिकार की वस्तु है । मन्दिर के दक्षिण विभाग में अपर वृढ-कालेश्वर, अनादिकालेश्वर और सिव-मन्दिर हैं । पूर्व की कुछकों में पूरातस्व विभाग का छोटासा म्यूझियम भी है ।

રૂઙ્ઙ્



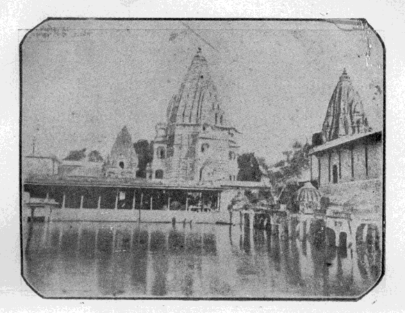
#### मानवलोकेश्वर महाकाल

महाकालेश्वर के निकटवर्ती भू-भाग को महाकाल-वत कहने की पौराणिक ख्याति है, और चतुर्दिक परकोटा बने रहने के कारण इस विभाग को कोट-मुहल्ला भी कहा जाता है। आज वह परकोटा (सीमा दर्शक कोट) नहीं है पर कोट को ख्याति यथावत है। मध्य युग में इस विभाग में राजप्रासाद भव्यभवन उपवन आदि रहे हैं। भूगर्भ में से अनेक ध्वंसावशेष झाँककर अपनी पूर्वसत्ता का स्मरण करा देते हैं। सिक्के और शिलाखण्डों, मन्दिरावलेषों की झाँकी भी प्रायः इस ओर थोड़े से खुद जाने पर ही हो जाती है। दीर्धकाल से ब्राह्मणों के संकल्पों में "महाकालवने हरसिद्धि पीठे बौद्धावतारे" की उक्ति में अवश्य ही रहस्य निहित है। महाकालेश्वर का महा-मन्दिर, कुण्ड और उसके चारों ओर की शिव-मन्दिरियाँ शुक्ल-पक्ष की रजत रजनी में इतने मुन्दर-आकर्षक वन जाते हैं कि कालियास के काव्य-वैभव की सहसा स्मृति सजग बन जाती है। महाकालेश्वर के सभा-मंडप ही में एक ओर राम-मन्दिर के पृष्ट भाग में अवन्तिका देवी की मूर्ति है जो इस पुरातन भव्य नगरी की अधिष्ठात्री है। काव्य-पुराण-साहित्य की अवन्तिका नगरी का बैभव चाहे चर्मचक्षओं की सीमा से परे का विषय हो पर हृदयहारी वर्णनों की परम्परा एक वार अतीत की महत्ता के रम्प चित्र को अन्तर पर अंकित किए बिना नहीं छोड़ती। यश:पुंज महाराज मुंज के मानित कवि परमल (पद्मपुप्त) ने तभी कहा है कि पृथ्वी पर इन्द्र को अमरावती को छोड़कर उज्जैन ही ऐसी नगरी है जहाँ द्वितीय इन्द्रोपम महत्तावाला विक्रमादित्य शासक है :---

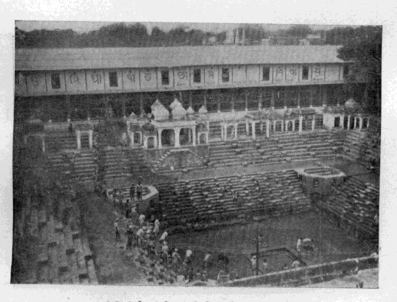
> "अस्ति क्षितायुज्जयिनीति नाम्ना, पुरी विहायस्थमरावती च । ददर्शं मस्यां पदमिन्द्रकल्पः श्रीविक्रमादित्य इति क्षितीशः ॥"



विकम-स्मृति-प्रन्थ 20



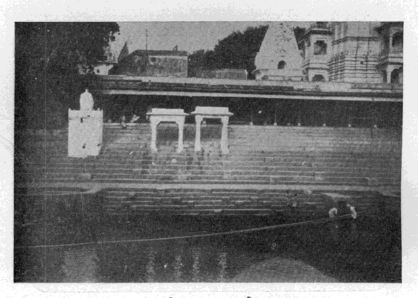
महाकाल मन्दिर का एक दृश्यु।



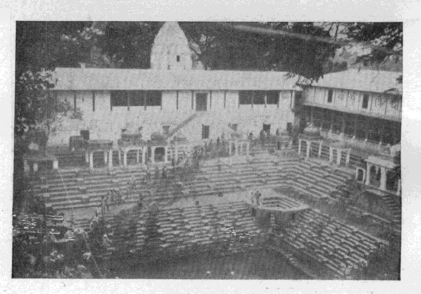
महाकाल का कोटितीथें, पीछे हरसिद्धि मन्दिर की बुंधली झाँकी।

422 36

# विकम-स्मृति-यन्थ



महाकाल मन्दिर के सभा-मण्डप से कुण्ड का दृश्य।



कोटितीर्थं का अन्तर्भाग ।



# डॉ॰ कुमारी शालोंटे काउझे थी-एच्॰ डो०

जैन साहित्य के विशाल मन्दिर में जिन विभूतियों की पुनीत स्मृति पर शताब्दियों से भक्ति की पुष्पाञ्जलि चढ़ाई जा रही है उनमें संवत्सर-प्रवर्तक श्रीविकमादित्य और उनके माने हुए धर्मगुरू, प्रौड़ विद्वान, महाकवि श्रीसिद्धसेन दिवाकर, इन दो अमर व्यक्तियों की बेजोड़ जोड़ी हैं। दोनों के मिलाप कव-कव एवं कैसे-कैसे हुए, इस विषय की बहुतसी किवदन्तियां जैन साहित्य में पाई जाती हैं। इनमें उज्जैन के महाकाल-वन के महादेव के दरबार में दोनों के उपस्थित होने का वह महत्त्वयुक्त वृत्तान्त हैं जिसके साथ श्रीमहाकालेश्वर मन्दिर की एक जैन मन्दिर से मानी हुई उत्पत्ति का अनोखा इतिवृत्त जोड़ा हआ है।

उक्त इतिवृत्त की ऐ तिहासिक प्रामाणिकता का अन्वेषण करने के मूलोद्देश से इस कहानी पर कुछ दृष्टिपात करने की आवश्यकता है । इसका सारांश (आगे उल्लिखित ग्रम्थों के आधार पर) निम्नलिखित है :––

[१] महाकालयत में विकमादित्य और सिद्धसेन---सिद्धसेन दिवाकर एक उच्च बाह्यणकुल में उत्पन्न और ब्राह्यण-यिचा के पक्के पण्डित होकर जैन मुनि बन गए ये। अपने संस्कृत-ज्ञान के अभिमान में जैन-शास्त्र की प्यारी प्राक्कृत भाषा को गौरवहीन और अयोग्य बताने का साहस करते हुए उन्होंने जैन आगम को संस्कृत में अनुवादित करने का बोड़ा उठाया था। आगम-प्ररूपक महामुनियों के प्रति ऐसा अपमानसूचक विचार प्रकट करने के दण्ड में सिद्धसेन को जैन मुनिवैश डिपाकर वारह वर्ष पर्यन्त अज्ञात रूप में विचरते रहने का कटोर प्रायदिचत्त लेना पड़ा। विचरते विचरते वे हरसिंगार के फूलों से रंगित भिक्षुक-वेष धारण करके महाकालवन के शिव-मन्दिर में आए थे। श्री राजशेखर सूरि कृत 'प्रबन्वकोश'\* (ई॰ सन् १३५१), श्रीतपाचार्यक्रत 'कल्याण-मन्दिर-स्तोत्र टीका'† (रचनाकाल अज्ञात), श्री संघतिलक

<sup>\*</sup> संपादक--जिनविजय, सिंधी जैन ग्रंथमाला नं० ६, झान्तिनिकेतन, १९३५।

<sup>†</sup> देखिए :---रायबहादुर हीरालाल, कॅटॅलॉग ऑफ संस्कृत एण्ड प्राकृत मेन्युस्किप्ट्स्, नागपुर, १९२६, प्रस्तावमा पू० १२ आदि ।



सूरि इत 'सम्यक्त्वसप्ततिका टीका'\* (ई० सन् १३६६), श्री शुभशील गणि इत 'विकमचरित्र'† (ई० सन् १४४३ या १४३४?) और श्री विजयलक्ष्मी सूरि इत 'उपदेशप्रासाद'‡ (ई० सन् १७८७) के अनुसार वह "महाकाल" या "महंकाल" का मन्दिर था। 'पुरातन प्रबन्ध संग्रह'‡ (रचनाकाल अज्ञात) और श्री मेरुतुंग सूरि इत 'प्रबन्ध चिन्तामणि' आदर्श "डी" ‡ (ई० सन् १३०५) के अनुसार वह "गूढमहाकालप्रासाद" और श्री भद्रेश्वर सूरिकृत 'कथावलि' (ई० सन् १२३५ के पूर्व), श्री प्रभाचन्द्र सूरि इत 'प्रभावकचरित' ¥, (ई० सन् १२७८) तथा श्री जिनप्रभ सूरि इत 'विविधतीर्थकल्प' अथवा 'कल्पप्रदीप' ⅔ (ई. सन् १३३३) के अनुसार ''कुडंगेसर'', 'कुडंगेश्वर'', किंवा कुडुंगेश्वर महादेव का मन्दिर था। इन नामों की चर्चा आगे की जायगी। यहाँ इतना समझ लेना पर्याप्त होगा कि वह मन्दिर महादेव ही का था।

मन्दिर में भिक्षुक ने शिव-विग्रह को नमन नहीं किया। रुष्ट होकर श्रीवित्रभादित्य ने इसका कारण पूछा। उत्तर देते हुए श्रीसिद्धसेन दिवाकर ने 'लिगभेद' और उसके परिणामस्वरूप अप्रीति होने का भय बताया। ऐसी अनहोनी बात सुनकर साहसांक नरेश ने अधीर होकर आज्ञा दी कि "तुरत ही नमस्कार करो। इसका परिणाम मेरे सिर पर हो।" तब श्री सिद्धसेन दिवाकर ने (जिनका अपरनाम कुमुदचन्द्र भी बताया जाता है) 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र टीका' के अनुसार अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग अपने सुप्रसिद्ध संस्कृत 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ढारा तईसबें तीर्थंकर श्री पार्श्वनाय के नाम से सच्चिदानन्दरूप वीतराग जगदीक्ष की स्तुति सुनाते हुए आदरभाव से देवता को नमन किया। उक्त स्तोत्र अभी भी जैनियों में (चाहे वे दिगम्बर हों या श्वेताम्बर) विशेष पवित्र माना जाकर नित्यपाठ के रूप में बोला जाता है। 'विविधतीर्थकलप', 'कथावली', 'प्रवन्ध चिन्तामणि' (आदर्श डी), 'पुरातन प्रबन्धसंग्रह' और 'सम्यक्त्सप्ततिका टीका' के अनुसार सिद्धसेन ने उस अवसर पर अपनी विख्यात 'ढात्रिशिकाओं' का पाठ किया, जिनमें (एक को छोड़कर) तत्त्वज्ञान और न्यायशास्त्र के अनेक प्रश्नों की चर्चा-गर्भित, अन्तिम तीर्थंकर श्रीमहावीर की स्तुति होती है, और जिनके गाम्भीय के प्रति बहुत शताब्दियों के पहचात् महाकवि श्री हेमचन्द्र सूरि ने भी अपनी 'अयोगव्यवच्छेदिका' के निम्व लिखित रमणीय पद्य द्वारा अपनी छघुसा प्रदर्शित की है:---

#### क्व सिद्धसेनस्तुतयो महार्था अशिक्षितारूपकता क्व चैषा।

तथाऽपि यूथाविपतेः पथल्पः स्खलव्गतिस्तस्य शिशुनं शोच्यः ॥३॥ ('सन्मसितर्क', भूमिका पृ० ९१ से उद्धृत) अर्थात् "कहाँ तो सिद्धसेन की महान् अर्थयुक्त स्तुतियाँ और कहाँ यह मेरा अशिक्षित आलाप। फिर भी यदि यूथपति (नेता) के मार्ग पर चलनेवाला बच्चा ठोकर खाता हुआ दिखता है तो वह शोचनीय नहीं है ॥३॥"

'प्रभावकचरित,' 'प्रबन्धकोश', 'विकमचरित्र' और 'उपदेशप्रासाद' के अनुसार सिद्धसेन ने 'कल्याणमस्दिरस्तोत्र' और 'ढात्रिशिकाएँ' दोनों को सुनाया। इस भिन्नता की चर्चा आगे की आयगी।

जगदीश की स्तुति के चमत्कारिक प्रभाव से लिंग में से एक तीर्थंकरपूर्ति निकलती हुई दृश्यमान हुई । उपर्युक्त सभी ग्रन्थों के अनुसार वह पार्श्वनाथ की मूर्त्ति थी । मात्र 'विविधतीर्थंकल्प' में 'नाभिसूनु', 'नाभेय' इत्यादि प्रथम तीर्थंकर श्रीऋषभदेव के नामान्तर पाए जाते हैं । इस भिन्नता का कारण यह हो सकता है कि मूलकहानी में श्रीपार्श्वनाथ ही की

- \* श्रीसम्यक्त्वसप्तति, संशोधक मुनि श्रीवल्लभविजय, श्रेष्ठी देवचन्द्र लालभाई जॅन पुस्तकोद्धारे ग्रंथांक ३५, ई० सन् १९१६।
- † संशोधक और प्रकाशक पं० भगवानदास, वि० सं० १९९६।
- 🚦 राजनगर, ई० सन् १९३८।
- 🥇 संपादक जिनविजयमुनि, सिधी जैन ग्रंथमाला नं० २, शान्तिनिकेसन, ई० सन् १९३६।
- 🛓 वही, नं० १, ई० सन् १९३३।
- 🛊 संपादक जिनविजयमुनि, सिंघी जैन ग्रंथमाला मं० १३, अहमदाबाद----कलकत्ता, ई० सन् १९४०।
- 🌡 वही, नं० १०, धान्तिनिकेतन, ई० सन् १९३४।



## डॉ॰ शार्लीटे काउझे

मूर्ति का प्रादुर्माव कथित हुआ होगा जिनके नामान्तर 'वामासूनु', 'वामेय' इत्यादि श्रीजिनप्रभ सूरि के आधारभूस मूरू-ग्रन्थ की आदर्शप्रति में लेखक की भूल से 'नाभिसूनु', 'नाभेय' आदि में परिवर्त्तित किए गए, और इस भूल के परिणामस्यरूप शेष परिवर्तन पिछली प्रतियों में क्रमशः आ पड़े होंगे । ऐसा अनुमान करने में कुछ आपत्ति दिखाई नहीं देती ।

इसके विपरीत यह अनुमान इस विचार से विशेष न्याययुक्त जान पड़ता है कि 'विविघतीर्थंकल्प' की 'अ' संज्ञक आदर्शंप्रति में दी हुई तीर्थंकल्पों की अनुऋमणिका में (जिनविजयजी पृ० १११) प्रस्तुत तीर्थंकल्प (नं० ४७) का नाम 'कुडुंगेश्वरनाभेयदेवकल्प' के स्थान पर साफ साफ 'श्रीक्डुंगेश्वरपाइवें०' ही उपलब्ध है ।

इसके अतिरिक्त 'विविधतीर्थकस्प' में चौरासी जैन महातीयों के नामों की एक सूची चौबीस तीर्थंकरों के कालकम से दी गई है (जिनविजयजी पू० ८५)। इस नामसंग्रह में प्रथम तीर्थंकर के तीर्थस्थानों की नामावली में न तो कुडुंगेश्वर बौर न उज्जैन ही का उल्लेख है। किन्तु तेईसवें तीर्थंकर श्रीपार्श्वनाथ की तीर्थंसूची में 'महाकालान्तरपातालचकवर्ती' (जिनविजयजी के मूल का पाठ 'महाकालान्तरा०') ऐसा नाम पाया जाता है। इससे भी उपर्युक्त अनुमान का कुछ समर्थंन होता है कि प्रस्तुत बिम्ब, जोकि बाद में एक प्रसिद्ध तीर्थंस्थान का केन्द्र बना, श्री आदिनाथ का नहीं, किन्तु वास्तव में श्रीपार्श्वनाथ का ही था (आगे देखिए)।

प्रस्तुत अनुमान के साथ यह बात भी भली भाँति मेल खाती हैं कि महादेव का आभूषणरूप माना हुआ सपैं पार्श्वनाथ का भी 'लाञ्छन' अर्थात् चिहनविशेष हैं, और पार्श्वनाथ का शासनदेवता-युगल धरणेन्द्र पद्मावती नागदेवताओं का रूप धारण करते हुए कल्पित होते हैं। तदनुकूल प्रस्तुत प्रसंग में भी एक सर्पचिहन का उल्लेख 'प्रभावकचरित' में (पृ० ६० पद्म १५२) दिया गया है। यथा:---

शिवलिंगादुदैच्चात्र कियत्कालं फणावलिः।

अर्थात्----''वहाँ शिवलिंग में से थोड़े समय में सर्पफणों की श्रेणी निकली। पश्चात् लोगों ने मिथ्यात्त्व की दृढ़ भावना से जल-सिंचन कर उसकी पूजा की ॥१५२॥''

आज भी एक रत्नचक्षुमय सर्प महाकाल लिंग के चतुर्दिक् चाँदी के पत्रों से ढँकी हुई जलाघारी में देखा जा सकता है।

दिगम्बर साहित्य में भी 'श्रीकल्याणमन्दिरस्तोत्र' का पाठ होने से श्रीपार्व्वनाय ही के बिम्ब का प्रगट होना कथित है। ऐसा उल्लेख श्रीअचलर्कीत्तिकृत 'विषापहारस्तोत्र भाषा' में (जहाँ श्री विकम राजा का भी नाम इस सम्बन्ध में दिया गया है), 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र भाषा' में और वृन्दावन कवि क्रुत 'मंगलाष्टक' आदि में मिलता है।

यदि उपर्युक्त कुछ ग्रंथों में इस पार्श्वनाथ प्रतिमा के प्रादुर्भूत होने में पार्श्वनाथ-स्तुति-रूप कल्याणमन्दिरस्तोत्र के अतिरिक्त महावीर-स्तुति-रूप 'द्वात्रिंशिकाओं' का पाठ भी निमित्तभूत कथित है, तो वह इस कारण से अवाधित है कि जैन रीति के अनुसार किसी भी एक तीर्थंकर की स्तुति, पूजा आदि में बहुधा शेष तीर्थंकरों की आराधना भी अन्तर्भूत समझी जाती है। उक्त कविताएँ, विशेषतः प्रस्तुत प्रसंग पर उचित ही ज्ञात होती हैं, क्योंकि इनमें कथित तीर्थंकर-स्तुति एक साथ परमात्मा रूपी महादेव के प्रति भी मानी जा सकती है; जैसा कि पहिली द्वात्रिंसका के पहिले पद्य के निम्नलिखित धब्दों से विदित हैं:---

#### स्वयंभुवं भूतसहस्रनेत्रमनेकभेकाक्षरभावलिंगम् ।

आज भी "स्वयंभु" बन्द विशेषतः महाकालेदवर-लिंग का एक प्रचलित विशेषण हैं।

इस स्तोत्रपाठ के चमत्कारिक प्रमाव से आश्चर्यान्वित विकमादित्य को अब सिद्धसेन प्रतिवीघ देने और उस प्रार्टुर्भूत हुए जिन-बिम्ब का पूर्व-इतिहास सुनाने लगे, जोकि अवन्तिसुकुमाल मुनि के बृत्तान्त के साथ ग्रथित है। वह एक

Roś



विस्तृत अन्तर्कथा के रूप में 'प्रबन्धकोश', शुभशीलकृत 'विक्रमचरित्र', और 'उपदेशप्रासाद' में, तथा अति संक्षिप्त रूप में 'पुरातन प्रबन्धसंग्रह' और 'प्रबन्धचिन्तामणि' (आदर्श डी) में दिया हुआ हैं। शेष ग्रन्थों में वह नहीं पाया जाता है। परन्तु उनसे अधिक प्राचीन प्रन्थों में इसका इतिवृत्त स्वतन्त्र रूप में उपलब्ध है। उस इतिवृत्त पर अब दृष्टि डालना बादरयक है।

[२] इवेताम्बर साहित्य में अवन्तिसुकुमाल-स्मारक---अवन्तिसुकुमाल का वृत्तान्स अति प्राचीन है। वह दिगम्बर तथा श्वेताम्बर दोनों सम्प्रदायों में प्रसिद्ध है। इसका आधार जैन-इतिहास की कोई सत्य घटना होगी, ऐसा मानने में तनिक भी संकोच की आवश्यकता नहीं हैं। प्राचीन अवन्ति नगरी में एक श्रीमन्त-पुत्र को किसी जैन मुनि का व्याख्यान सुनने से प्रबल बैराग्य का उत्पन्न होना, मुनिवेश ग्रहण करके दीक्षित होना, महाकालवन की श्मशान-भूमि की एकान्तता में वाहार-निद्रा आदि का त्याग करके कुछ दिन तक अचल धर्मध्यान में मग्न रहना और इसी अवस्था में एक बुभुक्षित स्यारनी और उसके सन्तान से भक्षित होना, ऐसी घटना-शृंखला को असम्भव कौन कह सकता है ? जो दृढ़ श्रद्धा और वचल वैराग्य अवन्तिसुकुमाल को अपने घर की अगणित लक्ष्मी और स्वर्गंसदृश सुख छोड़कर अपने जीवन का उत्तमार्थ समाधिनरण ही में पाने को प्रेरित करता है वह अपूर्व नहीं है। राजाओं ने भी अपने सिंहासन छोड़कर सल्लेखना मृत्यु ही में अपना कल्याण माना, ऐसे दृष्टान्त श्री एस्० आर्० शर्मा इत ''जैनिज्म् एण्ड कर्णाटक कल्वर'' और श्री बी० ए० सालेतोर इत ''मेडिईवल् जैनिज्म्'' नामक सुप्रसिद्ध ग्रंथों ने पाए जाते हैं। भूतकाल तो द्रूर रहा, आज भी ऐसी ही श्रदा करती हुई प्रत्यक्ष देखी जाती हैं।

अवन्तियुकुमाल के सबसे पुराने उल्लेख श्वेताम्बर आगम के अन्तर्गत 'भत्तपरिण्णा', 'संधारयपइण्ण' और 'मरण-समाहि' नामक तीन 'पइण्णों' (अर्थात् 'प्रकीर्णक' नामक ग्रंथ-विशेष) में, समाधिमरण के एक विशेष भेद के दृष्टान्त-स्वरूप मिलते हैं। श्वेताम्बर आगम की अन्तिम आकृति श्री देवद्धि गणि झमाश्रमण ने वलभी नगर में वीरनिर्वाण से ९८० वर्ष के पश्चात् (या एक दूसरे मत के अनुसार ९९३ वर्ष के पश्चात्), अर्थात् ईसवी सन् ४५० के आसपास अत्यन्त प्राचीन मूलग्रन्थों के आधार पर सम्पादित की, ऐसा माना जाता है।

'भत्तपरिण्णा पइण्ण'\* का उल्लेख निम्नलिखित है :---

भालुंकीए कर्षण खज्जंतो घोरविअणत्तोवि। आराहणं पयन्नो झाणेण अर्वतिसुकुमालो ॥१६०॥

अर्थात्— "स्यारनी द्वारा कषणाजनक रीति से भक्षित होते हुए और घोर वेदना से पीड़ित होते हुए भी अवन्ति-सुकुमाल ने ध्यानस्य अवस्था में आराषना की ॥१६०॥″

यही पद्य तनिक पाठान्तर सहित दिगम्बरीय 'भगवती आराधना' और 'कण्णड वड्डाराधना' में भी उपलब्ध है, जैसाकि श्री ए० एन्० उपाध्ये महाशय ने हरिषेण कृत 'वृहत्कथा-कोश' की प्रस्तावना में (पृ० ७८) बताया है। इससे प्रस्तुत वृत्तान्त की प्राचीनता भली भाँति ज्ञात होती है।

'संथारय पइण्ण' में उज्जैन के श्मशान का उल्लेख इस सम्बन्ध में दिया गया है। महात्मा का नाम "अवन्ति" मात्र है। यथा :—∱

चतुः शरणादिमरणसमाध्यन्तं प्रकीर्णकदशकं, श्री आगमोदयसमितिग्रन्थोद्धारे नं. ४६, सन् १९२७, पू० ३०। ौ वही, पू० ५७।



#### डॉ॰ शार्लोंटे काउझे

र्षथ्ट स्थारनी ने उनको तीन रात तक विदीर्ण कर खाया। इस रीति से भक्षित होते हुए भी उन्होंने उत्तमार्थ प्राप्त किया ॥६६॥"

मुकुमाल को देवलोक का (जाति) स्मरण हुआ ॥४३५॥

अपने समस्त दिव्य भोगों को छोड़ते हुए उन्होंने जैन-साधु-दीक्षा ग्रहण की और वाहर "वंस कुडंग" में "पायवगमण" (नामक समाधिमरण) को अंगीकार किया ॥४३६॥

अपना निःसह (अर्थात् कोमल) शरीर वहाँ छोड़कर वे शृगाली से भक्षित हुए। मन्दर पर्वत जैसे निष्कंप इस महारमा को, जिन्होंने (ऐसा) दुष्कर काम किया, मेरी बन्दना हो ॥४३७॥

उनके मरण (के समय) पर देवताओं ने उत्तम फूल और सुगन्धित जल वरसाया। आज भी वह गन्धवती (नदी) और वह कुडंगीसर का स्थान (वहाँ विद्यमान) हैं ॥४३८॥"

उपर्युक्त गन्धवती और इस नाम का घाट आज भी क्षिप्रा रपट की पूर्व दिशा में श्री अवन्तिपार्श्वनाथ के जैन मन्दिर के पास उज्जैन में विद्यमान है। वह स्थान प्राचीन काल में जंगल और क्षत्रान था, यह हर किसी को ज्ञात है। वहा क्षिप्रा में मिलनेवाला आधुनिक संकुलित नगर का मैला पानी ले जानेवाला 'गन्धवती नाला' अथवा 'गन्दा नाला' एक समय स्वच्छ जल की एक छोटी नदी था। इस नदी का 'गन्दे' पानी से सम्बन्ध रखने की कल्पना तो दूर रही। उसी को 'स्कन्द-पुराण' के 'अवन्तिखण्ड' में (१६ ४) 'पुण्या' और 'त्रैलोक्यविश्रुता' जैसे विशेषण दिए गए हैं, और कालिदास ने उसके कमल-पराग से सुगन्धित पवन और उसमें जलकीड़ा करनेवाली युवतियों का रमणीय उल्लेख किया है (मेषदूत पद्य ३५)।

'वंसकुडेंग' और 'कुडेंगीसर' के सम्बन्ध में आगे विचार किया जावेगा।

मूल आगम के परचात् प्रस्तुत वृत्तान्त का सबसे प्राचीन उल्लेख श्री जिनवास गणि महत्तर कृत 'आवश्यक चूणि' में प्राकृत गद्य में उपलब्ध हैं (देखिए 'श्रीमदावश्यकसूत्र', रतलाम ई० सन् १९३९, उत्तरभाग पृ० १५७)। इस ग्रन्थ के रचनाकाल की कल्पना इस बात से की जा सकती है कि इसी जिनदासगणि कृत निशीथ चूणि' शक ५९८ अर्थात् ई० सन् ६७६ में रचित है (देखिए श्री० पं० सुखलाल और वेचरदास की भूमिका, सन्मतितर्क पृ० ३)। प्रस्तुत 'आवश्यक चूणि' में अवन्ति-मुकुमाल की माता 'भट्टा सेट्रिअज्जा', अर्थात् 'मद्रा श्रेष्ठिभायी', उनकी बत्तीस सुयौवना पल्लियाँ, उनके धर्मगुर "सुहत्थि", अर्थात् आर्य सुहत्ती आचार्य (अशोकपौत्र जैन सम्प्राट् सम्प्रति के प्रतिवोधक, (देखिए मृति कल्याणविजय, 'वीरनिर्वाण और जैनकालगणना', नागरी प्रचारिणी पत्रिका १० और ११ से उद्धृत, जालोर, सं० १९८७ पृ० ७७), और पुत्र, इतने पात्र अधिक पाए जाते हैं। अवन्तिमुकुमाल के मृत्यु का स्थान "मसाणे कंथारकुडंग" अर्थात् 'स्म्यान में कंथारकुडंग' इन शब्दों में वर्णित है, जिनकी चर्चा आगे की जायगी। महात्मा के मरण के परचात् गन्धोदक बरसने का प्रसंग भी उल्लिखित है, यद्यपि गन्धवती नाम नहीं दिया गया है। उनकी माता और बत्तीस पल्तियों में इकतीस साध्वीन्दीक्षा प्रहण करती हैं। बत्तीसवीं गर्भवती है।

\* वही, पू० १२६।



तींसे पुत्तो तत्य वेयकुलं करोति। तं इयाणि महाकालं जातं। लोकेणं परिग्गहितं।

अर्थात्—–"उनके पुत्र ने वहाँ एक देवमन्दिर बनाया। वह <mark>अब महा</mark>काल बन गया। (अन्यधर्मी) लोगों ने उसको ग्रहण कर लिया।"

श्री हरिभद्र सूरि की 'आवश्यकथृति' में भी प्रस्तुत वृत्तान्त प्रायः अक्षरशः पाया जाता है। इस वृत्ति का रचना-काल भी ई० सन् ६५०-७०० के आसपास समझा जा सकता है, अर्थात्, श्री जिनदासगणि और श्री हरिभद्रसूरि दोनों ने एक ही प्राचीन आदर्श ग्रंथ का उपयोग किया होगा, ऐसा प्रतीत होता है। प्रमुख भिन्नता यह है कि यहाँ महात्मा की माता का नाम 'भद्दा' के स्थान पर 'सुभद्दा' (सुभद्रा) दिया गया है (देखिए 'श्रीमदावश्यकसूत्रोत्तरार्ध पूर्वभाग', आगमोदय-समिति ई० सन् १९१७ पू० ६७०)।

इसके पश्चात् अवन्तिसुकुमाल का वृत्तान्त सुप्रसिद्ध 'आवश्यक कथाओं' में उपलब्ध है। वहाँ की कहानी, जोकि मुझे मात्र अभिधानराजेन्द्रकोश में ('अणिस्सिओवहाण' शब्द के नीचे) मिली, संस्कृत पद्य में है, और उसका दिवरण पूर्वोक्त कहानी के साथ ठीक ठीक मिलता है। मृत्युस्थान 'कन्यारिकावन' और माता का नाम 'सुभद्रा' है। अस्तिम पद्य नीचे के अनुसार है :---

..... स्थितैका तु गुविणी तत्सुतो ततः ॥३२॥

अचीकरद्देवकुलं व्यवानेऽद्भुतमुच्छितम् । तदिवानीं महाकालं जातं लोकपरिग्रहात् ॥३३॥

अर्थात्—"परन्तु एक (पत्नी जोकि) गर्भवती थी (गृहस्थावस्था में) रही ॥३२॥

उनके पुत्र ने इमशान में एक अद्भुत उच्च देवमन्दिर बनाया। वह अब (अन्यधर्मी) लोगों से ग्रहण किया जाकर महाकाल (मन्दिर) बन गया है ॥३३॥"

तदनन्तर अवन्तिसुकुमाल का इतिहास 'दर्शनशुद्धि'\* नामक ग्रंथ में प्राक्त गद्य में और पूर्वोक्त कथा के अनुरूप स्त्री चन्द्रप्रभसूरि द्वारा (ई० सन् १०९३ में) वर्णित हैं । यहौं मृत्युस्थान को 'कंथारिकुडंगिसमीवे', अर्थात् 'कंथारिकुडंग के पास', और मृत शरीर को 'कुडंगाओ नेरइयदिसाए आसयदि्ठ्यं' अर्थात् 'कुडंग से नैऋत्य दिशा के निकटवर्ती' बताया जाता है, जिन शब्दों का स्पष्टीकरण आगे किया जायगा। माता का नाम 'भद्दा' (भद्रा) है। अपनी पुत्रवधुओं के साथ उनके क्षिप्रा नदी के किनारे पर विलाप करने का वर्णन दिया गया है। अन्त में देवताक्षों ने गन्धोदक बरसाने के साथ

"अहो महाकालो" अथात् "वाह महान् मृत्यु" ऐसी आकाशवाणी सुनाई और बत्तीसवीं वधू के पुत्र ने—

षिउमरणठाणे काराविया पिउपडिमा। समुग्धोसियं महाकालोति नामेण आययणं। तं च

संग्यं लोइएहि परिगाहियं महाकालोत्ति विक्खायं । (अभिधानराजेन्द्रकोश, "अवन्तिसुकुमार" शब्द के नीचे) ।

अर्थात्—-"पिता के मृत्युस्थान पर पिता की प्रतिमा बनवाई। स्मारक मन्दिर का नाम 'महाकाल' उद्घोषित किया। वह लौकिकों (अन्यर्धामओं) से म्रहण किया जाकर अभी भी 'महाकाल' नाम से विख्यात है।"

उसके पीछे श्री हेमवन्द्राचार्य क्रुत 'परिशिष्टपर्वन्'† रचित है (ई० सन् ११६०-७२), जिसके ग्यारहवें सर्ग के अम्त में संस्कृत पद्य में अवन्तिसुकुमाल की मृत्यु का वर्णन आर्य सुहस्ती सूरि के जीवनवृत्तान्त के अन्तर्गत पाया जाता है।

- \* अभिधानराजेन्द्र-कोश की अवतरणिका 'अवन्तिसुकुमाल' शब्द के नीचे।
- † परिशिष्टपर्व, श्रीजैनधर्मप्रसारक सभा, भावनगर, वि० सं० १९६८, पू० ९६-९८।



#### ভাঁ০ হাার্জীট ক্লান্তরী

इसका समस्त विवरण 'दर्शणशुद्धि' से मिलता-जुलता है । केवल देवताओं का "अहो महाकालो" पुकारना नहीं कहा गया है । अन्त में निम्नलिखित श्लोक है :---

गुर्ब्या जातेन पुत्रेन चक्रे देवकुरूं महत् । अवन्तिसुकुमारूस्य मरणस्यानभूलले ॥१७६॥ तह्वेवकुलमद्यापि विद्यतेऽवन्तिभूषणम् । महाकालाभिधानेन लोके प्रथितमुच्चकैः ॥१७७॥

अर्थात्—"गर्भवती से उत्पन्न हुए पुत्र ने अवन्तिसुकुमाल के मरणस्थान पर एक बड़ा देवमन्दिर बनाया ॥१७६॥ वह देवमन्दिर आज भी अवन्ति का भूषणरूप विद्यमान है और उसकी प्रशंसा महाकाल के नाम से आज भी जगत् में ऊँचे स्वर से होती रहती है ॥१७७॥"

श्री हेमबन्द्रसूरि के समकालीन श्री सोमप्रभसूरि विरचित 'कुमारपालप्रतिबोध' (ई० सन् ११८५) में भी अवन्तिसुकुमाल की कथा संस्कृत पद्य में और 'परिशिष्टपर्वन्' के अनुरूप पाई जाती है। उसके अनुसार\* अवन्ति-सुकुमाल की बत्तीसवीं पत्नी के पुत्र द्वारा बनाए हुए मन्दिर में महात्मा की प्रतिमा स्थापित हुई। उस मन्दिर को 'अवन्ति का अलंकार' कहा जाता है, जोकि "अपने शिखर के अग्रभाग द्वारा सूर्यं के रथ के घोड़ों का मार्ग रोकता हुआ आज भी 'महाकाल' नाम से प्रसिद्ध है।"

इन उल्लेखों से झात होता है कि ईसा की बारहवीं शताब्दी के अन्त पर्यन्त 'महाकाल्ल-मस्दिर'-विद्यमान था। इतना ही नहीं, उसकी महिमा काल्टिवास के समय से इतनी शताब्दियों तक अक्षुष्ण रही थी और काल्टिवास के समय से तब तक महाकालेक्वर की आरती का गर्जनासदृश दुंदुभिनाद आकाश को प्रतिध्वनित करता रहा था।

परन्तु यह महिमा आगे नहीं रही, ऐसा श्री हेमचन्द्रसूरि और श्री सोमप्रभसूरि के पश्चात् के साहित्य से ज्ञात होता है। इस साहित्य का सिंहावलोकन करने पर पहिली दृष्टि संस्कृत गद्यबद्ध 'पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह' तथा 'प्रबन्ध-चिन्तामणि' नाम के ग्रन्थों पर पड़ती है। इनमें श्री अवन्तिसुकुमाल के सम्बन्ध में इतना ही उल्लेख है कि जिस मन्दिर में श्री सिद्धसेन के स्तोत्रपाठ से श्री पार्श्वनाथ की प्रतिमा प्रकट हुई, वह अवन्तिसुकुमाल का उनकी बत्तीस पत्नियों द्वारा बनवाया हुआ स्मृति-मन्दिर था, और उक्त चमत्कार होने के पश्चात् "तदा प्रभृति गूढमहाकालोऽजनि।" अर्थात् "उस समय से गूढमहाकाल हुआ।"

'प्रबन्ध चिन्तामणि' ई० सन् १३०५ में और 'पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह' भी लगभग उसी समय में रचित है। अर्थात् उपर्युक्त वाक्य ऐसे समय में लिखा गया है जबकि श्री हेमचन्द्रसूरि और श्री सोमप्रभयूरि के महत्त्वपूर्ण वर्णन के रचनाकाल से लगभग सवा शताब्दी वीत गई थी। इतने समय में 'अवन्तिभूषणरूप' गगनचुम्वी महाकाल-मन्दिर मिट गया और 'गूढ महाकाल' ने उसका स्थान ले लिया था, जिसकी पूजा-आरती आदि भूमि-गृह ही में होती रही। इसका कारण अति स्पष्ट है। इस सवा शताब्दी ही के अन्दर अल्तमश का कालरात्रि-सदृश समय मालव-भूमि पर छा गया था और इसी कालरात्रि में ही ई० सन् १२३५ में महाकाल का विख्यात मन्दिर भूमिसात् हुआ था। वह इतिहास-प्रसिद्ध है। अतः विस्तार बनावश्यक है।

लगभग उसी समय के महाकालवन में एक जिनालय भी विद्यमान था जोकि---- "महाकालान्तर-पातालचकवर्ती" इस नाम से श्री जिनप्रभ सूरि के ई० सन् १३३३ में रचे हुए 'विविधतीर्थंकल्प' में उल्लिखित है, जैसा कि ऊपर बताया जा चुका है। कदाचित् वह 'पातालचकवर्त्ती' श्री अवन्तिसुकुमाल के मन्दिर की मूलनायक-प्रतिमा ही थी, क्योंकि दोनों प्रतिमाएँ श्री पार्श्वनाथ ही की थीं। जब अवन्तिसुकुमाल का मन्दिर (आगे आनेवाले विवरण के अनुसार) दूसरी बार अत्य धर्मियों से ग्रहण किया गया था, उस समय वहाँ की उस मूलनायक-प्रतिमा को एक भिन्न जिनलय में स्थापित किया गया होगा। वह मन्दिर भी पूर्वोक्त अर्मागलिक प्रसंग पर नष्ट हो गया होगा, जिससे कि उसके मूलनायक को भी (महाकाल के सदूश) भूमिगृहरूपी "पाताल" ही में शरण छेनी पड़ी होगी।

\* गुजराती अनुवाद, श्रीजैन आत्मानन्द सभा, भावनगर, वि० सं० १९८३।



इतने त्रिवेचन के अनन्तर अब श्री अवन्तिसुकुमाल के बृत्तान्त के झेप साहित्य का अयलोकन करना रहा है। उसमें पहिले 'प्रबन्ध-कोश' (ई० सन् १३५१) का कम आता है। इसमें उक्त वृत्तान्त संस्कृत गद्य में ऐसे रूप में कथित है जोकि श्री ट्रेमचन्द्र युरि की कहानी से मिलता है। अन्त में अवन्तिसुकुमाल के पुत्र ने :---

प्रासादः कारितः । मम पितुर्महाकालोऽत्राभूदिति महाकालनाम दत्तम् । श्रोपार्व्वनार्थांबबं मध्ये स्थापितम् । कत्यायहानि लोकेन पूजितम् । अवसरे द्विजैस्तदन्तरितं कृत्वा मुडलिंगमिदं स्थापितम् ।

अर्थात्---''एक मन्दिर बनवाया। मेरे पिता का 'महान् काल' (अर्थात् महान् मृत्यु) यहाँ हुआ। इस कारण मे 'महाकाल' नाम दिया। बीच में श्री पार्श्वनाथ की प्रतिमा स्थापित की। उसकी पूजा लोगों ने कुछ दिन तक की। अवसर पाकर बाह्यणों ने उसे छिपा दिया और यह शिव-लिंग स्थापित किया।"

थी सुभसीलगणि कृत 'विकमचरित्र' (ई० सन् १४४३ या १४३४) में अवस्तिसुकुमाल की अन्तर्कथा संस्कृत पद्य में और उसी कवि-रचित 'श्री भरतेक्ष्वर-बाहुबलि-वृत्ति' (ई० सन् १४५३) में उसकी स्वतन्त्र कहानी संस्कृत गद्य में दी गई है। यहाँ की और पूर्वोक्त कहानी में इतनी ही भिन्नता है कि अवस्तिसुकुमाल की माता 'भद्रा' के अतिरिक्त उनके पिता 'भद्र श्रेष्ठी' मी उल्लिखित हैं। 'विकमचरित्र' के अनुसार :---

तस्मिन् स्थाने महज्ज्जैत्यं पार्क्वनाथजिनेशितुः । मनोज्ञं कारयामास भद्रश्रेष्ठी धनव्ययात् ॥३९॥ तस्याऽजनि महंकालनामेति विश्वुतं भुवि । कालत्रमाद् द्विजलिंगं स्यापितं पार्वतीपतेः ॥४०॥

अर्थात्----''उस स्थान पर भद्र सेठ ने, बहुत धन खर्च करके, श्री पार्खनाथ जिनेश्वर का एक विशाल मनोहर मन्दिर अनवाया ॥३०॥

उसका जगदधिस्थात नाम महंकाल हो गया। कालकन से वहाँ ब्राह्मणों ने पार्वतीपति का लिंग स्थापित किया ॥४०॥"

श्री विजयलक्ष्मी सूरि कृत 'उपदेशप्रासाद' (ई० सन् १७८७) में आई हुई अवन्तिसुकुमाल कथा संस्कृत पद्य में और 'प्रवन्ध-कोश' के अनुसार है।

इनके अतिरिक्त श्री धर्मसमुद्र वाचक \* (ई० सन् १५२० के आसपास) और प्रसिद्ध गुर्जर जैन कवि श्री जिनहर्ष सुरि तथा श्री जानविमल सूरि† (ई० सन् १७७० के आसपास) क्वत गुजराती 'सज्झायो' (अर्थात् धर्मभावना-पोषक, 'स्वाध्याय' के योग्य छोटे गेय काव्य) आदि कृतियों में प्राचीन मूलग्रंथों के आधार पर अवन्तिसुकुमाल और बहुधा उनके समाधि-मन्दिर का भी वृत्तान्त वर्णित है। आधुनिक जैन भक्त-कवि मुनि श्री चौथमलजी महाराज ने भी एक 'अवन्ति-सुकुमाल-सज्झाय' हिन्दी में रची है, जो मुनियों से गाई हुई सुनी जा सकती है।

[३] दिगम्बर साहित्य में अवन्तिसुकुमाल--दिगम्वर साहित्य में अवन्तिसुकुमाल के वृत्तान्त का सबसे प्राचीन उल्लेख श्री शिवार्य कुत 'भगवती आराधना' में उपलब्ध हैं, जोकि श्री ए० एन्० उपाध्ये महाशय के मतानुसार (हरिपेण, 'बृहत्कथाकोंश'] भूमिका पृ० ५४) जिनसेन के 'आदिपुराण' से अधिक प्राचीन है, अर्थात् ईसवी की नवमी शताब्दी के पूर्व में रचित है। वहाँ उक्त उल्लेख उस प्राकृत गाथा में विद्यमान है, जो ऊपर क्वेताम्बरीय (भत्तपरिण्णा पइण्ण' में से कुछ पाठान्तर के साथ उद्धृत की जा चुकी है। 'भगवती आराधना' में धह निम्नलिखित रूप में है (गाथा नं० १५३९ पूर्वोयत भूमिका पृष्ठ ७८ के अनुसार):---

भल्लुंकीए तिरत्तं खज्जंती घोरवेदणट्टी वि। आराधणं पवण्णो झाणेणावंतिसुकुमालो ॥

अर्थात्—–"तीक रात पर्यन्त स्यारनी से भक्षित और घोर वेदना से पीड़ित होते हुए भी। अवन्तिमुकुमाछ ने ध्यान में मग्न रहकर आराधना की ॥"

- \* जैन-गुर्जर कविओ, संग्राहक सोहनलाल दलीचंद देशाई, मुम्बई, ई० सन् १९२५ भाग १ पृ० ११८।
- † श्री जैन सज्झाय संग्रह, संपादक साराभाई मणिलाल नवाब, श्री जैन प्राचीन साहित्योद्धार ग्रंथावली नं० ९,
  - ई० स० १९४०, पृ० ४०-५५ और ५५-५९।
- 🖞 सिंधी जैनग्रंथमाला, बम्बई १९४३।



## डॉ॰ शार्लोंटे काउझे

वास्तव में ऐसी गाथाएँ थी। उपाध्ये के कथनानुसार (उक्त भूमिका पू० ५४) उस अति प्राचीन समय के साहित्य के अवशेष हैं जब जैन समुदाय और जैन साहित्य दिगम्बर और क्वेताम्बर शाखाओं में विभक्त नहीं हुआ था, अर्थात् उनको न तो क्वेताम्बरीय और न दिगम्बरीय ही, किन्तु सामान्य आदि-जैन-साहित्य गिनना समीचीन है। पूर्वोक्त भूमिका से विदित है कि यद्यपि इस गाथा के अतिरिक्त न तो श्री शिवार्य के मूलप्रंथ में और न उसकी किसी भी उपलब्ध टीका में अवन्तिसुकुमाल की कहानी का कुछ विवरण दिया गया है, तथापि उसकी एक लुप्त प्राकृत टीका में ऐसी कहानियों का संग्रह अवक्य विद्यमान था जो पञ्चात् के दिगम्बरीय कथा-साहित्य का मुख्य आधार बन गया है (पू० ५८)।

इस कथा साहित्य का एक प्रसिद्ध प्रंथ श्री हरिषेण कृत 'वृहत्कथा-कोश' \* है, जिसका रचनाकाल कवि ने स्वयं ई॰ सन् ९३२ दिया है। यह ग्रंथ संस्कृत पद्य में रचित है। उसमें एक 'श्री अवन्तिसुकुमाल-मुनि-कथानक' (कथानक नं॰ १२६, पृ॰ २९७ आदि) है, जिसमें प्रस्तुत वृत्तान्त अति विस्तारपूर्वक २६० पद्यों में कथित है। इस कथानक के अनुसार महात्मा की माता यशोभद्रा, उनका धर्मगुरु जिनसेन, और उज्जैन के तत्कालीन राजा-रानी प्रद्योत और ज्योतिर्माला है। अवन्तिसुकुमाल के घर की लक्ष्मी एवं अपूर्व वैभव का अति विस्तारपूर्वक दिया गया है। इसके अतिरिक्त, सब पात्रों के (स्यारनी और उसके बच्चों तक को न छोड़कर) पूर्व जन्मों की शृंखला भी वर्णित है। अन्त में अवन्तिसुकुमाल के मृत्यू-स्थान के सम्बन्ध में निम्नलिखित पद्य हैं:---

श्रीमद्रुज्जयिनीतोऽयं दक्षिणद्वारगोचरः। स्तोकमार्गमतित्रम्य स प्रदेशो विराजते ॥२५६॥ अवंतीसुकुमालोऽयं यत्र कालगतो मुनिः। कापालिकैः प्रदेशोऽसौ रक्ष्यतेऽद्यापि पुण्यभाक् ॥२५७॥ तत्र कापालिकानां च दत्त्वा मूल्यं बहु स्फुटम्। पुण्यबुद्धघा दहन्त्येते मृतकानि महाजनाः ॥२५८॥ देवैर्गन्धोदके मुक्ते तस्मिन् काले गते मुनौ। सुगन्धीभूतसर्वाझा जाता गन्धवती नदी ॥२५९॥ तद्भार्याभिस्तरां तत्र कृते कलकले सति। बभूव लोकविख्यातो देवः कलकलेड्यदः ॥२६०॥

अर्थात्---"यह प्रदेश उज्जैन से (आनेवाले) मार्ग का थोड़ासा उल्लंघन करने पर दक्षिण दरवाजे के पास पा**या** जाता है ॥२५६॥

जहाँ मुनि अवस्तिसुकुमाल की मृत्युं हुई थी। इस पुष्पयाली प्रदेश की रक्षा आज तक कापालिकों से की जाती है ॥२५७॥

स्फुट रीति से कापालिकों को बहुत द्रव्य देकर महाजन लोग वहाँ पुण्य-बुढि से अपने शवों का दाह-संस्कार करते हैं ॥२५८॥

जब इस मुनि की मृत्यु हुई तव देवताओं ने सुगंधित जल बरसाया । इससे सब दिशाओं को सुगंधित करती हुई गंधवती नदी उत्पन्न हुई ॥२५९॥

उनकी पत्नियों ने वहाँ 'कलकल', अर्थात् कोलाहल किया । इससे लोक-विख्यात कलकलेश्वर की उत्पत्ति हुई ॥२६०॥"

प्राचीन उज्बयिनी आधुनिक उज्जैन से कुछ दूर उत्तर की ओर लगभग उस स्थान पर विद्यमान थी जहाँ आजकल भैरदगढ़ और कालभैरव मन्दिर तथा आसपास के प्राचीन प्राकार के भग्नावशेष दिखते हैं। आधुनिक 'चौबीस खंभों' का प्रसिद्ध दरवाजा पुराने नगर का दक्षिण दरवाजा था, और वहाँ से ही वह मार्ग जाता होगा जिसका ''थोड़ासा उल्लंघन करने पर'' अवन्तिसुकुमाल का मृत्युस्थान पाया जाता था।

उस स्थान पर, 'चौबीस खंभों' के पास के 'कोटमुहल्ले' में ('गन्दे नाले' और महाकाल के बीच में), आज भी कापालिक साधुओं के 'जंगम' एवं 'चाकूकतिया' नाम से प्रसिद्ध गृहस्थ-लिंगी शिष्य-सन्तति की बस्ती है। वहाँ नया नगर बसाया जाने से विख्यात गंगागिर कापालिक (''औघड़'') जोकि मृत-कलेवर-भक्षक स्थानीय कापालिक साधु-परम्परा के एक असली प्रतिनिधि थे, क्षिप्रा नदी के सामने के किनारे पर रहने लगे थे, जहाँ कि उनका देहान्त कुछ वर्षों के पहिले हुआ

\* सिंधी जैनग्रंथमाला, बम्बई १९४३।



है, ऐसा अनेक उज्जैन-निवासियों को स्मरण है । इन बातों पर से श्री हरिषेण के उस कयन की सत्यता का अनुमान किया जा सकता है कि उक्त स्थान पर कापालिकों का विशेष अधिकार था ।

श्री हरिषेण द्वारा उल्लिखिन कलकलेक्वर का मन्दिर भी उपर्युन्त स्थान के पास श्री के॰ बी॰ डोंगरे कृत 'श्री क्षेत्र अवस्तिका, नामक ग्रंथ (ए॰ डी॰ प्रेस, ग्वालियर, प्रथम आवृत्ति, पृ॰ ५५) की सहायता से पटनी वाजार से मुड़नेवाली एक सकरी गली में आए हुए 'मोदीजी के कुए' की उत्तर दिशा में एक झोंपड़ियों से घिरे हुए बाड़े में छिपा हुआ पाया जाता है। वह छोटा ही है, परन्तु उसके दरवाजे के परिकर के शिलापट्टों पर उत्कीर्ण दम्पत्ती-मूर्त्तियाँ दर्शनीय हैं। वे अति प्राचीन कारीगरी के अवशेष और पुरातत्त्ववेत्ताओं के लक्ष्य योग्य ज्ञात होते हें। इस मन्दिर का विवरण हिन्दू धर्म के दुष्टिकोण से 'स्कन्दपुराण' के अवन्ति-खण्ड (अध्याय १८) में कथित है।

श्री अवन्तिसुकुमाल के स्मारक मन्दिर का कोई भी उल्लेख श्री हरिषेण के प्रस्तुत ग्रंथ में नहीं पाया जाता है ।

इस ग्रंथ के साथ निकट सम्बन्ध रखनेवाले कतिपय अन्य दिगम्बरीय कथासंग्रह-ग्रंथों में भी श्री अवन्तिसुकुमाल का कथानक मिलता है, ऐसा श्री उपाध्ये को उपर्युक्त भूमिका (पृ० ७८ और ६३ आदि) में दिए हुए साधनों से झात होता है । उनमें निम्नलिखित ग्रंथ हैं :----

(१) श्री श्रीचन्द्र कृत अपभ्रंश पद्य-बद्ध 'कथाकोश' (रचनाकाल लगभग ईसवी की ग्यारहवीं शताब्दी), कथा १४५।

(२) श्री प्रभावन्द्र कृत संस्कृत गद्य-बद्ध 'कथाकोश' (वही रचनाकाल), कथानक ६३।

(३) प्राचीन कण्णडा गद्य-बद्ध 'बड्डाराधने' (ई० सन् ८९८ और १४०३ के बीच में रचित), कथानक १, जिसमें 'भत्तपरिण्णा-पइण्अ' और 'भगवती आराधना' की पूर्वोल्लिखित प्राकृत गाथा भी पाई जाती है।

(४) श्री नेमिदत्त-ब्रह्मचारी कृत 'आराधना-कथाकोश' (रचनाकाल ईसा की सोलहवीं शताब्दी का आरंभ)।

श्री नेमिदत्त की कृति को छोड़कर उक्त साहित्य अनुपलब्ध है।

श्री नेमिदत्त के ग्रंथ (जैनमित्र कार्यालय, बम्बई, वीर सं० २४४०।४२, पू० २५६-२६९) के श्री सुकुमालमुने-राख्यानं' नामक ५७ वे कथानक में प्रस्तुत वृत्तान्त १४२ संस्कृत पद्यों में कथित है। उसके अनुसार मुनि का नाम सुकुमाल उनकी माता का यशोभद्रा और गुरू का गणघराचार्य है। शेष बहुवा श्री हरिषेण के विवेचन के साथ मिलता है। मृत्यु स्थान के सम्बन्ध में निम्नलिखित विवरण हैं :---

उज्जयिन्यां तदा देवैभँहाकोलाहलः कृतः । महाकालः कृतीर्थोऽभूज्जन्तूमां तत्र नाशकृत् ॥१४०॥ गन्धतोयलसद्वृष्टिः इता देवैः सुभक्तितः । तत्र गन्धवती नाम्नी नदी जातेति भूतले ॥१४१॥

अर्थात्—"उस समय देवों ने उज्जैन में महा-कोलाहल किया। उस स्थान पर 'महाकाल' (नामक) जीवहिंसा का निभित्तभूत कुतीर्थ उत्पन्न हुआ॥१४०॥

भक्तिभाव से देवों ने सुगन्वित जल से सुन्दर वृष्टि कराई। वहाँ गन्धवती नामक नदी पृथिवी पर हुई ॥१४१॥"

दुःख की बात है कि प्रस्तुत वृत्तान्त का न सो दिगम्बरीय और न श्वेताम्बरीय साहित्य ही अभी तक सम्पूर्णंतया इस्तगत हो पाया है। इसमें कुछ महत्त्व के प्राचीन साघन जान पड़ते हैं, जैसेकि :----

(१) भद्रेश्वर कृत 'कथावली', जो बारहवीं शताब्दी में या उससे पहिले रची हुई है, और जिसका उपयोग मात्र कुछ अवतरणिकाओं पर से किया जा सका (देखिए 'अपभ्र'श काव्यत्रयी', गायकवाड़ ओरियेण्टल सीरीज नं. ५७, श्रीयुत पंडित एल्० बीठ गांघी की भूमिका पू० ७४, नोट १; और 'सन्मतितर्क', पंडित श्री सुखलालजी संघवी और वेचरदासजी की भूमिका पू० १८-१९)।

 (२) 'मुकुमाल-चरित्र' (देखिए श्रीयुत् बनारसीदास जैन, पंजाब जैन-भंडारों के हस्तलिखित ग्रंथों की सूची, छाहौर, १९३९, पृ० १२२, नं० ३००५)।



#### डॉ॰ शालेंटि काउड़े

(३) 'सिद्धसेन-कथा' (देखिए पाटण के जैन-भंडारों के सूचीपत्र, भाग १, गायकवाड़ ओरिएफ्टल सीरीज नं० ७६ पु० २८)।

(४) प्राकृत-बद्ध 'सिद्धसेन-चरित' (वहाँ ही ए० १९४)।

उन सब ग्रंथों की पूरी साक्षी नहीं दी जा सकी।

उपलब्ध साधनों के आधार पर कहा जा सकता है कि श्री अवन्तिसुकुमाल के एक स्मारक-मन्दिर के बिद्यमान होने और उसमें से महाकार्ल मन्दिर के उत्पन्न होने के सम्बन्ध में जो कुछ उल्लेख मिलते हैं, वे कतिपय स्वेताम्बर ग्रंथों सक ही परिमित ज्ञात होते हैं। इसका कारण एक तो यह हो सकता है कि जिन ग्रंथों के आधार पर प्रस्तुत दिगम्बर ग्रंथों सक हुए हैं, वे (असा कि ऊपर कहा जा चुका है) आराधना-साहित्य की कृतियाँ थीं, जिनका उद्देश पूर्वोक्त स्वेताम्बर ग्रंथों की भौति औपदेशिक या व्याख्याकारक नहीं, किन्तु साधुमरण आदि से सम्बन्ध रखनेवारे त्रियाज्ञाण्ड के विषय में दृष्टान्त-सहित सूचनाएँ ही देने का था। एक समाधिमरण विशेष के ऐसे एक दृष्टान्त ही के रूप में वहाँ (पद्दण्णों में जैसे) अवन्ति-सुकुमाल की मृत्यु मात्र के संक्षिप्त उल्लेख को स्थान दिया जा सका, नकि उसके पूरे विवरण को। इस कारण से श्री हरिषेण आदि दिगम्बर ग्रंथकारों को प्रस्तुत महात्मा के समाधि-मन्दिर के सम्बन्ध का कोई उल्लेख मुलग्रंथों में नहीं मिला होगा।

इसके अतिरिक्स उपर्युक्त ग्रंथकारों ने कदाचित् इस कारण से भी उसकी उपेक्षा की होगी कि सिद्धसेन **दिवाकर** (देखिए सन्मति-तर्क भूमिका पृ० १५९) एक श्वेताम्बराचार्य थे, और उक्त स्मारक मन्दिर की जो पार्झ्वनाय-प्रतिमा उनके प्रभाव से प्रादुर्भूत और पुन: प्रतिष्ठित हुई, वह एक महान् श्वेताम्बर तीर्थ का केन्द्र स्थान वन गई थी, जैसाकि आगे बताया जावेगा।

ऐसा भी हो सकता है कि उक्त मन्दिर कविकल्पनाशक्ति या लोकमनोगति की एक हर्ति थी, जिसको केवल स्वेताम्बर बृद्धपरम्परा में ही स्थान भिल गया। अवन्तिसुकुमाल की कहानी के भिन्न भिन्न रूपों में अनेक भिन्नताएँ इसी मनोगति के परिणामरूप विदित होती हैं। महामुनि की माता का नाम भदा, सुभद्रा और यशोभद्रा, उनके गुरू का नाम आर्य सुहस्ती गणधराचार्य और जिनसेन, उनके मन्दिर की बनानेवाली उनकी माता, उनका पिता और उनका पुत्र कथित हैं, इत्यादि उसके उदाहरण प्रत्यक्ष विद्यमान हैं। अतः उपर्युक्त शंका को भी यहां स्थान देना उचित है, परन्तु इसका निर्णय अब आगे अवन्तिसुकुमाल का वृत्तान्त सुननेवाले विक्रमादित्य की ओर तथा मूर्त्ति के प्रादुर्भाव के परिणाम की ओर कुछ घ्यान देने के पश्चात् किया जा सकेगा।

[४] महाकास्त्रवन में कुडंगेक्वर जैन-तीर्थ----जिस मूर्ति और उसके मन्दिर के इतिहास में पूर्वोक्त प्रकरणों में उतरना पड़ा, उसके प्रादुर्भाव के सम्वन्ध में पूर्वोल्लिखित दिगम्बरीय स्तोत्रों, ब्वेताम्बरीय सज्झायों और 'पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह' में संक्षिप्त उल्लेख मात्र हैं।

शेष ग्रंथों में विवरण के साथ उस चमत्कार के दो परिणाम कथित हैं। पहिला परिणाम यह है कि राजा विकमादित्य जैनधर्मान्रक्त अथवा जैन ही बन गए।

'प्रभावक-चरित' और 'सम्यक्त्व-सप्ततिका टीका' के अनुसार वे जैनधर्म में प्रतिबोध पाकर जैनधर्मानुरक्त हुए। 'प्रबन्ध-चिन्तामणि', 'प्रबन्ध-कोश', शुभक्षीलकृत 'विकम-चरित्र', तपाचार्य-क्रृत 'कल्याणमन्दिरस्तोव–टीका' और 'विविध-तीर्थ-कल्प' में स्पष्ट कहा गया है कि श्रीविकमादित्य उस अवसर पर श्रावकों के वारह बत अंगीकार कर जैन बन गए।

संवत्सर प्रवर्तक विकमादित्य के श्रीसिद्धसेन दिवाकर के उपदेश से जैन बनने के सम्बन्ध में श्वेताम्बरीय 'गुरु-पट्टावलियों' आदि सदृश ग्रंथों में भी स्पष्ट उल्लेख पाए जाते हैं। इतना ही नहीं, सुतरौं श्रीविकमादित्य द्वारा श्री सिद्धसेन दिवाकर के उपदेश से कराए गए जैन तीथों के जीर्णोद्धार, यात्रा, मन्दिर एवं मूर्त्ति-प्रतिष्ठा आदि धार्मिक कार्यों के विस्तुत वर्णन श्री रत्नशेखर सुरि कृत विधिकौमुदी\* (ई० सन् १४५०), और उसके पश्चात् 'अष्टाह्निका-व्याख्यान'†

🕈 श्रीआत्मानन्व ग्रंथ रत्नमाला, पृ. ७।

<sup>\*</sup> आद्धविधि (की इस नाम की टोका), श्रीजैन आत्मानंद प्रंथरत्नमाला नं + ४८, वि० सं० १९७४, पु० १६५।



(ई० सन् १८१४) आदि ग्रंथों में भी मिलते हैं, जिनमें श्री विक्रमादित्य एक आदर्श जैन राजा के उदाहरण-रूप वर्णित हैं। श्री धर्मघोषसूरिकृत 'दात्रुञ्जय-लघु-कल्प'\* (ईसा की तेरहवीं शताब्दी) में विकम का नाम झत्रुञ्जय तीर्थ का जीर्णोद्धार करानेवाले महाविभूतियों की नामावली के अन्तर्गत है। यथा :---

संपद-विषकम-बाहड-हाल-पलित्त-आम-दत्तरायाइ। जं उद्धरिहंति तयं सिरि सत्त्रंजय-महातित्यं ॥२९॥

अर्थात्—-''वह महातीर्थं शत्रुञ्जय (जयवन्त हो) जिसका जीर्णोद्धार करनेवाले सम्प्रति, विक्रम, बाहड़, हाल, पादलिप्त, आम, दत्तराजा (आदि हुए हैं और) होंगे ॥२९॥''

बहुशंकित 'ज्योतिर्विदाभरण' (२२-९) † में भी संवत्सर-प्रवर्त्तक विकमादित्य का सम्वन्ध थी सिद्धसेन दिवाकर के साथ उल्लिखित है, यदि मूल ग्रंथ का 'श्रुतसेन' (टीकाकार श्री भावरत्न के मतानुसार) सचमुच सिद्धसेन का जामान्तर है।

प्रस्तुत अवसर पर इस जैनहितैषी या तो जैन ही बने हुए विक्रमादित्य ने शिवल्पिंग से प्रादुर्भूत हुई प्रतिमा की पुन: प्रतिष्ठा कराई और इस मूर्त्ति की सेवा-पूजादि के लिए उदारतापूर्वक प्रवन्ध किया, वह पूर्वोक्त चमत्कार के दूसरे परिणाम-स्वरूप कथित हैं। यथा :---

(१) श्रीशुभशील-कृत 'विकमादित्यचरित्र' (७; ५५-५६) के अनुसार :---

महंकालाभिषे चैत्ये विव पार्व्वजिनेक्षितुः । भूपतिः स्थापयामास पूजायामास चादरात् ।। देवपूजाकृते प्रामसहस्रं नुपसिर्ददौ ।

अर्थात्----''महंकाल नाम के मन्दिर में राजा ने पार्श्वनाथ तीर्थंकर का विम्ब स्थापित किया और आदर से उसकी पूजा की । देवपूजा के लिए नृपति ने हजार ग्राम दिए।''

(२) 'प्रवन्ध-कोश' (पृ० १९) के अनुसार :---तच्छुवणासूपः शासने प्रामशतान्यदत्त देषाय ।

अर्थात्--- "यह सुनकर राजा ने शासन ढारा देव को सैकड़ों ग्राम दिए।"

(३) 'उपदेश-प्रासाद' (१० ६१) के अनुसार :---

एवं निशम्य तत्पूजार्थं ग्रामशतान्यदत्त विक्रमार्कः ।

अर्थात्---"ऐसा सुनकर विक्रमार्कं ने उसकी पूजा के लिए सैकड़ों ग्राम दिए।"

(४) विशेष महत्त्वपूर्ण श्री जिनप्रभ सूरि कृत 'विविध-तीर्थ-कस्प' (पृ० ८९) का निम्नलिखित उल्लेख जान पड़ता है :---

ततभ्च गोन्हदमण्डले च सांबद्राप्रभृतिग्रमाणामेकनवति, चित्रकूटमण्डले वसाउप्रभृतिग्रामाणां चतुरशीति, तथा घुंटारसीप्रभृतिग्रामाणां चतुर्विर्शति, मोहडवासकमण्डले ईसरोडाप्रभृतिग्रामाणां घट्पञ्चाशतं श्रीकुडुंगेश्वर-ऋषभदेवाय शासनेन स्वनिःश्रेयसार्थमदात् । ततः शासनपट्टिकां श्रीमदुज्जयिग्यां, संवत् १, चैत्र सुदी १, गुरी, भाटदेशीयमहाक्षपटलिक-परमार्हतश्वेताम्बरोपासकबाह्यणगीतमसुतकाल्यायनेन राजाऽलेख्यत् ।

अर्थात्---"तत्पद्वचात् (राजा ने) अपने आत्म-कल्याण के लिए कुडुंगेक्ष्वर ऋषभदेव को शासन द्वारा गोहृद-मंडल में सांबदा आदि ९१ ग्राम, चित्रकूट-मंडल में बसाड आदि ८४ ग्राम तथा घुंटारसी आदि २४ ग्राम और मोहडवासक मंडल में ईसरोडा आदि ५६ ग्राम प्रदान किए।

पश्चात् राजा ने शासनपट्टिका (शाल्ट) उज्जैन में चैन्न शुक्ल प्रतिपदा संवत् १ गुरुवार को भाट देश निवासी महाक्षपटलिक (रेकोर्ड के अध्यक्ष) परम-श्रावक, स्वेताम्बर-मत के अनुयायी बाह्यण गौतम-पूत्र कात्यायन द्वारा लिखवाई ।"

- \* श्री शत्रुंजयादि महातीर्थादि यात्रा विचार, भावनगर, वि० सं० १९८५, पृ० १९३-२०८।
- † महाकवि कालिदास विरचितं ज्योतिर्विवाभरणम् भावरत्नविरचित सुख्रवोधिकासमेतम्, पं० नारायणकर्मणाः प्रकाशितं, मुंबई, ई० सन् १९०८।

કશ્સ



#### डॉ॰ शालैंटे काउच्चे

उपर्युक्त स्थानों तथा प्रदेशों के नामों में से चित्रकूट, वसाड और घुंटारसी की कुछ चर्चा आगे की जायगी। गोन्हव कदाचित् गोधा और भाट देश जैसलमेर के आसपास का प्रदेश होगा (देखिए 'पृथ्वीचन्द्र चरित्र', गायकवाड़ ओरिएश्टल सीरीज १३, पृ० ९४ तथा टॉड, 'राजस्थान' १, पृ० अ२ और ९५), इतना ही अनुमान किया जा सकता है। तथापि इन और सेष नामों के सम्बन्ध में खोज की आवश्यकता है।

ा शासनपट्टिका लिखानेवाले राजा को "श्री विक्रमादित्यदेवः" कहा जाता है और उनका निम्नलिखित विशेषण दिया जाता है :---

#### सर्वत्रानूणीकुतविश्वं विश्वम्भरां कितनिजैकवत्सरः ।

अर्थात्---"जिसका एक ही निजी संवत्सर (चालू है जो) समस्त पृथ्वी को सर्वत्र ऋणरहित करने के कार्य से अंकित है।"

इसका तात्पर्य यही हो सकता है कि श्री जिनप्रभ सूरि के मतानुसार 'संवत्सर प्रवर्तक' विक्रमादित्य ने, श्री सिद्धसेन दिवाकर द्वारा प्रतिबोधित होकर अपने निजी संवत् १ की चैत्र शुक्ल प्रतिपदा के दिन जैनधर्म अंगीकार किया और 'कुडुंगेश्वर अदृषभदेव' को उक्त ग्राम अपित किए ।

यह उल्लेख स्पष्ट और विस्तृत हैं । इसलिए पूर्वोक्त तीन उल्लेखों को और उनकी विशेषताओं को कुछ देर के लिए छोड़कर सर्व प्रथम इसी चौथे उल्लेख पर ध्यान देना उचित है ।

पहिले उसमें दिए हुए समयनिर्देश का निरीक्षण करने पर ज्ञात होता है कि विकम संवत् १ की चैत्र शुक्ल प्रतिपदा का दिन गुरुवार कथित है। मेरी प्रेरणा से श्री आर० वी० वैद्य० एम्० ए०, बी० टी०, ज्योतिर्विद्यारत्न, सुपरिण्टेण्डेण्ट, श्री जीवाजी ऑब्जवेंटग्ने, उज्जैन ने ज्योतिषशास्त्रानुसार गणित करने का कष्ट उठाकर इस बात का पता लगाया है कि विकम संवत् १ (अर्थात् ई० सन् ५६ बी० सी०) की चैत्र शुक्ल प्रतिपदा गुरुवार (अथवा शुक्रवार) हो सकती है, यदि संवत् का आरंभ कार्तिक से माना जाय। इस रीति से विकम संवत् का प्रारंभ कार्तिक शुक्ल प्रतिपदा से गिनना प्राचीन जैनप्रणाली के अनुकूल है। इसका प्रमाण 'तित्थोगालीय-पइण्णय' में पाया जाता है (देखिए 'पट्टावली-समुच्चय', मुनि दर्शनविजय-संपादिस, वीरमगाम, ई० सन् १९३३, १, परिशिष्ट ३, पू० १९७), जिसके अनुसार वीर-निर्वाण-संवत्, जोकि कार्तिक शुक्ल प्रतिपदा ही से प्रारम्भ होता है, और विकम-संवत् के बीच का अन्तर ठीक ४७० वर्ष है। आगे वीर-निर्वाण-संवत् और शालिवाहन-संवत् के बीच का अन्तर ६०५ वर्ष और ५ महीनों का कथित है। इसका तात्यर्थ यह है कि 'तित्थोगालीय-पइण्णय' के संपादनकाल में अर्थात् ई० सन् की पाँचवीं शताब्दी के पहिले, जैनकालगणना के अनुसार विकम-संवत् कार्तिक शुक्ल प्रतिपदा ही से और शालिवाहन-संवत् आज की भाँति चैत्र शुक्ल प्रतिपदा ही से प्रारम्भ हुआ करता था। इस रीति से अपर्युक्त समयनिदेंश अबाधित है।

तथापि कुछ अन्य बातों से प्रस्तुत विवेचन की प्रामाणिकता में संका उत्पन्न होती है। उनमें 'चित्रकूटमंडल' का उल्लेख हैं। चित्रकूटमंडल में बसाड और घुंटारसी गाँव कथित हैं। दोनों गाँव आज भी प्रतापगढ़ के पास विद्यमान होने से क्वात होता है कि प्रस्तुत चित्रकूट आज का चित्तौड़ ही हो सकता है। यह चित्तौड़ विन्नम संवत् ६०९ में बसाया गया और बसानेवाले चित्रांगद सोरिया से उसका नाम पड़ा (देखिए उपर्युल्लिखित 'पट्टावली-समुच्चय' १, पू० २०२)। इससे उक्त चित्रकूटमंडल का विन्नम-संवत् १ में विद्यमान होना अशक्य है।

सन्देह का एक दूसरा कारण 'स्वेताम्बर' शब्द हैं, जोकि प्रस्तुत तीर्थकल्प में तीन बार, और विशेषत: उपर्युक्त शासनपट्टिका के लिखने को नियोजित अधिकारी के लिए प्रयुक्त है। वास्तव में 'स्वेताम्बर' शब्द का प्रयोग साहित्य में उस समय से हो सकता है जबकि जैन शासन दिगम्बर और स्वेताम्बर इन दो सम्प्रदायों में विभक्त हो चुका था, अर्थात् बीर-निर्वाण-मंवत् ६०९ अथवा विक्रम-संवत् १३९ के पत्त्वात्। उससे विक्रम-संवत् १ में स्वेताम्बरोपासकों की विद्यमानता नहीं मानी जा सकती।



शंका का एक तीसरा स्थान 'श्री कुडुंगेश्वर-ऋषभदेव' शब्द है, जिसका शासनपट्टिका में भी प्रयुक्त होना कथित हैं। ऊपर इस बात का निर्णय किया जा चुका है कि जो जिनबिम्ब अवन्तिसुकुमाल के स्मारक मन्दिर में स्थापित या वह, 'विविध-तीर्थ-कल्प' को छोड़कर सभी अन्य ग्रंथों के एकमुखी साध्य के अनुसार, श्री पार्श्वनाथ ही का था, और किसी लेखक के भ्रम से 'वामेय' का 'नाभेय' बना, जिस भ्रम के परिणामस्वरूप उक्त ग्रंथ में पार्श्वनाथ-बिम्ब का स्थान ऋषभदेव के विम्ब ने लिया था। यदि प्रस्तुत वर्णन प्रामाणिक होता तो उसमें 'कुडुंगेश्वर ऋषभदेव' के स्थान पर 'कुडुंगेश्वर पार्श्व-नाथ' ही का उल्लेख होना चाहिए था, यह निविवाद है।

शासनपट्टिका को छोड़कर भी प्रस्तूत तीर्थंकल्प के अन्य स्थानों पर शंका के कारणों का अभाव नहीं है।

उनमें से एक यह है कि उसके एक पद्य में प्रस्तुत प्रतिमा को चारणमुनि श्री वद्यसेन के हाथ से प्रतिष्ठित बताया जाता है। यथा :---

इवेताम्बरेण चारणमुनिनाचार्येण वज्रसेनेन । शकावतारतीर्थे श्रीनाभेयः प्रतिष्ठितो खीयात् ॥१॥

अर्थात्---"शकावतार तीर्थं पर क्षेताम्बर चारणमुनि आचार्य वज्रसेन द्वारा प्रतिष्ठित श्री ऋषभदेव जयवन्त हों।"

श्री वज्रसेन सूरि एक प्रसिद्ध ब्वेताम्बर आचार्य थे जिनका देहान्त यीर-निर्वाण-संवत् ६२०, अथवा विकम-संवत् १५० में माना जाता है। \* अर्थात् यदि प्रस्तुत पद्य यहां अपने मूरुस्थान पर समझा जाय तो वह उपर्युक्त शासनपट्टिका के समयनिर्देश से बाधित है।

परन्तु इसी वृत्तान्त के सम्बन्ध के एक अन्य पद्य में मूत्ति की प्रतिष्ठाश्री सिद्धसेन दिवाकर ही का कार्य बताया जाता है। यथा:---

उद्व्यूढपाराञ्चितसिद्धसेन दिवाकराचार्यकृतप्रतिष्ठः । श्रीमान् कृड्येक्ष्वरनाभिसूनुर्देवः किवायारत् जिनेध्यरो वः ॥१॥

अर्थात्—"श्रीमान् कुडुंगेश्वर ऋषभदेव जिनेश्वर जिनकी प्रतिष्ठा पाराञ्चित (नामक प्रायश्चित्त विशेष) उद्वाहन करनेवाले आचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने की, नुम्हारा कल्याण करें ॥१॥"

इन दो उल्लेखों में यह अन्तर भी है कि दूसरे पद्य में दिया हुआ 'कुडुंगेश्वर' नाम दूसरे में नहीं पाया जाता है। इसलिए ऐसा माना जा सकता है कि पहिला पद्य अन्य सम्वन्ध का होकर किसी लिखनेवाले की भूल से किसी अन्य ग्रंथ में से उद्दत किया गया होगा। कदाचित् उस पद्य में उल्लिखित 'शकावतारतीर्थ' और उज्जैन से विशेष सम्बन्ध रखनेवाला 'चक्र्तीर्थ' इन नामों के सादृश्य के आभास से ऐसा हो पाया होगा। ऐसी दशा में सिद्धसेन दिवाकर को ही उक्त मूर्ति के प्रतिष्ठारा मानने में कुछ आपत्ति नहीं हैं। इससे उप्युंक्त संशय का भी निराकरण होता है।

अधिक चिन्तनीय है आचार्य भी सिद्धसेन दिवाकर और 'संवत्सर प्रवर्तक विकमादित्य' का समकालीन होना, जोकि पं॰ सुखलालजी और बेचरदासजी ने 'सन्मतितर्क' की भूमिका में संदिग्ध ही नहीं, असंभव बताया है (देसिए उसका अंग्रेजी अनुवाद, श्री जैन श्वेताम्बर एज्युकेशन बोर्ड, ई॰ सन् १९३३)। उक्त विद्वानों ने सिद्धसेन आचार्य का गुप्त-काल में होना अनुमान किया है। यद्यपि दोनों की समकालीनता का समर्यन उपर्युल्लिखित और अन्य प्राचीन जैन ग्रंथों ढारा निश्चित रीति से किया जाता है, जिनमें विशेषत: गुरुपट्टावलियां भी है, – – सथापि उक्त पण्डितों के प्रमाण महत्त्वपूर्ण और उनका कयन यथार्थ जात होता है। अर्थात् यदि श्री सिद्धसेन दिवाकर ने वास्तव में किसी एक विक्रमादित्य राजा को घर्मोपदेश दिया है तो वह केवल विक्रमादित्य पदवी से विभूषित कोई गुप्तवंशीय राजा या सम्राट् ही हो सकता है।

ऐसी वस्तुस्थिति में यह प्रश्न उठना है कि यदि इस रोति से श्री सिद्धसेन दिवाकर और संवत्सरप्रवर्तक विक्रमादित्य समकालीन ही नहीं थे, तो प्रस्तुत तीर्थकल्प के इतनी शंकाओं से बाधित विवरणों में कितना ऐतिहासिक तत्त्व माना जा सकता है ?

\* देखिए खरतर-गच्छ-पट्टावली-संग्रह, संग्राहक श्रीजिनविजयजी, कलकत्ता, सं० १९८८, पृ० १८; तथा धर्म-सागर-गणि-विरचित श्री प्रपागच्छपट्टावस्ती, पट्टावलीसमुच्चय, संपावक मुनि श्रीदर्शनविजय, वीरंगाम, वि० सं० १९८९, पू० ४८।



#### **ৰ্যা০** মাৰ্ত্তীই কা**ৰ**ন্ধ

फिर भी उक्त कल्प के कर्ता निम्नलिखित बब्दों में पाठकों से विश्वास की माँग करते हैं कि :----कडुंगेक्वरनाभेयदेवस्यानल्पतेलसः । कल्पं जल्पामि लेक्षेन दृष्ट्वा शासनपट्टिकाम् ॥२॥

अर्थात्— "शासनपट्टिका को देखकर में महान् तेजस्वी कुडुंगेश्वर नाभेयदेव के कल्प को संक्षेप में कहूंगा ।।" प्रस्तुत शब्द उस महान् जैनाचार्य श्री जिनप्रभ सूरि के हैं जिन्होंने दिल्लीश्वर सुलतान सुहम्मद सुगलक को प्रतिबोध देकर जैनधर्म-हितैषी बनाया और उस बादशाह के हाथ से अहिसाधर्म के अनेक कार्य कराए (देखिए पं० श्री लालचन्द्र गांधी, 'श्री जिनप्रभ सूरि अने सुलतान महम्मद', श्री सुखसागर-ज्ञानबिन्दु नं० ३५, लोहावट, ई० सन् १९३९) । ऐसे महापुरुष के वचन की प्रामाणिकता में सन्देह करना उचित कैसे समझा जा सकता है ? अत: यह बात अवस्य सत्य माननी पड़ेगी कि श्री जिनप्रभ सूरिजी ने उपर्युल्लिखित आशय की एक शासनपट्टिका (चाहे वह शिलालेख हो या ताम्प्रपत्र) देखी थी। परन्तु उन्होंने उसके सम्बन्ध के शब्दों को स्मृति से लिखा और वृद्ध-परम्परा के मौखिक संस्मरणों के आधार पर बढ़ाया भी होगा। ऐसा मानने में इस कारण से कुछ आपत्ति नहीं है कि प्रस्तुत कल्प के अन्तिम पद्य में स्पष्टता से कहा गया है कि :---

कुडुंगेझ्वरदेवस्य कल्पमेतं यथाश्रुतम्। रुचिरं रचयां चक्रुः श्रीजिनप्रभसूरयः ॥१॥

अर्थात्—"कुडुंगेश्वर देव का यह सुन्दर कल्प श्री जिनप्रभ सूरि ने जैसा सुना वैसा रचा ॥१॥″

इससे विदित है कि श्री जिनप्रभ सूरि ने प्रस्तुत तीर्थ को अति प्राचीन इतिहास की एक आदरणीय यस्तु समझकर और उसकी तत्कालीन विद्यमानता का प्रश्न छोड़कर उसके सम्बन्ध में प्रचलित किवदन्तियों के संग्रह-रूप में अपना कत्प रचा हैं। यह इससे भी स्पष्ट है कि उस समय में विद्यमान जैनतीर्थ स्थानों की सूची में (जैसाकि पहिले बताया जा चुका है) कुडुंगेश्वर तीर्थ का नाम नहीं है। ऐसी स्थिति में यह समझा जा सकता है कि उपर्युक्त समयनिर्देश इत्यादि बाधित बातें ऐसी किंददन्तियों के आधार पर प्रस्तुत 'तीर्थकल्प' में प्रविष्ट हो पाई होंगी।

अथवा यह भी अश्वक्य नहीं है कि जो शासनपट्टिका श्री जिनप्रभ सूरि ने देखी वह धिक्रम संवत् के उल्लेखों से अंकित पीछे के समय में लिखे हुए नकली शिलालेख, ताम्प्रपत्र आदि में से एक थी जो कमी कभी हस्तगत होते हैं।

फिर भी यह निर्विवाद है कि जिस कुडुंगेश्वर देव का अवरुम्बन कर ऐसे आक्षय की एक जाली शासमपट्टिका बनाई जा सकी और जिसके सम्बन्ध में वृद्ध-परम्परा के ऐसे संस्मरण प्रचलित हो सके उस कुडुंगेश्वर देव का नाम किसी समय में एक प्रसिद्ध वस्तु और उसका मन्दिर एक महिमा-संयुक्त जैन तीर्थस्थान अवश्य था।

इस बात का समर्थन 'प्रबन्धचिन्तामणि' के अन्तर्गत 'कुमारपाल-प्रबन्ध' (५० ७८) के एक वृत्तान्त से भी होता है। उसके अनुसार गुजरात के भावी राजा कुमारपाल वर्तमान राजा सिद्धराज के भय से भागते फिरते हुए मालव देश में 'कुडंगेश्वर' के मन्दिर में आते हैं। उस कुडंगेश्वर के मन्दिर में वे वहाँ की 'प्रशस्तिपट्टिका' में इस आशय का एक पद्य पढ़ते हैं कि विक्रम से ११९९ वर्ष पश्चात् स्वयं कुमारपाल ही विक्रम के सदस एक राजा होंगे।

उक्त पद्य अन्य अनेक ग्रंथों से भी ज्ञात है। मूल से उसमें श्री सिद्धसेन दिवाकर श्री विक्रमादित्य का सम्बोधन करते हुए कल्पित हैं।

'पुरातन-प्रबन्ध-संग्रह' में (पू० ३८ तथा १२३) भी कुमारपाल का यह वृत्तान्त कथित है। परन्तु वहां कुढंगेश्वर के स्थान पर 'कुण्डिगेश्वर' और 'कुण्डगेश्वर' ये ही विकृत रूप पाए जाते हैं और उपर्युक्त पद्य सिद्धसेन-कथित ही बताया जाता है।

ेकुडंगेश्वर नाम के ये उल्लेख भी (उनके ऐतिहासिक मूल्य का प्रश्न छोड़कर) कुडंगेश्वर जैन तीर्थ की दिद्यमागता की एक अस्पष्ट प्रतिष्ठ्वनि समझे जा सकते हैं।

[५] कुडंगेरवर महादेव— उपर्युक्त प्रमाणों के अनुसार जिस कुडंगेरवर महादेव के मन्दिर में से यह कुडंगेरवर जैनतीर्थ उत्पन्न हुआ, और जिस कुडंगेरवर महादेव के नाम से 'कुडंगेरवर ऋषभदेव' या हमारी कस्पना के अनुसार 'कुडंगेरवर पार्श्वनाथ' का नाम पड़ा, वह देव कौन था, यह ज्ञात हो जाने पर प्रस्तुत विषय पर कदाचित् प्रकाश पड़ेगा। ऐसी आशा से अब इस नाम का कुछ निरीक्षण करना उचित होगा।



'कुडंगेस्वर' या 'कुडुंगेस्वर' एक संस्कृत समास है, जिसका पूर्व माग ('कुडंग' या 'कुडुंग') 'अमरकोश' और अन्य संस्कृत कोशों में 'कुडंग' रूप में पाया जाता है। अर्थात् वही रूप (न कि कुडुंग) समीचीन है। 'कुडंग' वास्तव में एक प्राकृत शब्द है जिसको श्री हेमचन्द्राचार्य ने अपनी 'देशीनाममाला' में (२, ३७: एम्० बेनरजी द्वारा सम्पादित, कलकत्ता ई॰ सन् १९३१, भाग १, पू० ७०) देशी शब्दों में गिना और उसका अर्थ 'लतागृह' बताया है। पाइयसट्महण्णवो-कोश के अनुसार 'कुडंग' के विविध अर्थान्तरों का समावेश 'लता आदि से ढेंका हुआ स्थान', 'जंगल', 'कुझ्ज' आदि में होता है। इसके अतिरिक्त प्राकृत में 'कुडंगा' और 'कुडंगा' भी विद्यमान हैं, जिनमें से 'कुडंगा' का अर्थ 'लताविशेष' और 'कुडंगो' का अर्थ 'बॉस की जाली' उक्त कोश में बताया जाता है। इन तीन शब्दों में से 'कुडंग' शब्द ही का उपयोग उपर्युक्त समास में, और उसके अतिरिक्त, स्वतन्त्र रूप में भी श्री अवन्तिसुकुमाल के मरण-स्थान के वर्णन में किया गया है। यधा :--

(१) 'बाहि वंसकुडंगे', अर्थात् 'बाहर बाँस के जंगल में' ('मरणसमाहि-पदण्ण')।

(२) 'मसाणे कंथारकुडंगं', अर्थास् 'स्मशान में कंथारों (एक थोहर विशेष जिसको गुजराती में अभी भी 'कंथारी' कहा जाता है) का जंगल' ('आवश्यकचूणि' और 'वृत्ति')।

(३) 'क'यारिकुडंगसमीवे', अर्थात् 'कंथारों के जंगल के पास' ('दर्शनशुद्धि')।

(४) 'कंथारकुडंगारूयं श्मशानमेत्य', अर्थात् 'कंथारकुडंग नाम के श्मशान में जाकर' ('प्रवन्ध-कोक्ष')।

इस चौथे उल्लेख से ऐसा प्रतीत होता है कि 'कंथारकुडंग' उज्जैन के इस इमशान का एक विशेष नाम था। वह स्थान प्राचीन काल में 'कंथारों' से ढँका हुआ था, जिस पर से यह नाम पड़ने का अवसर प्राप्त हो सका था। ऐसे आशय के अन्य उल्लेख भी उपलब्ध हैं जैसेकि 'आवश्यक-कथाओं' का 'कंधारिवन' और 'कुमारपालप्रतिबोध' का (अनुवादित) 'कंधारीवन की बंसजाली'।

यह बात इससे भी सत्य प्रतीत होती है कि ऐसे 'कंयार' नामक योहर के गहरे जंगल कुछ वर्ष पहिले भी उज्जैन के आसपास फैले हुए थे, ऐसा उज्जैन निवासियों को स्मरण है। सम्भव है कि उक्त 'कंथारवन' या 'कंथारकुडंग' एक समय श्री अवन्तिमुकुमाल के समाधिस्थान, अर्थात् गंधवती घाट के आसपास के प्रदेश से उत्तर में 'सती दरवाजे' तक या उससे और भी दूर तक एकसा फैला हुआ था, और कदाचित् आधुनिक 'कंठाल मुहुल्ले' का नाम उसकी स्मृति का एक अवशेष हो।

इसी विशाल 'कंथारवन' अथवा 'कंथारकुडंग' में श्री अवन्तिमुकुमाल के समाधिस्यान पर इस महात्मा का स्मारक-मन्दिर बनाया गया था, ऐसा उपर्युल्लिखित साहित्य से विदित है।

उसी साहित्य से यह भी विदित है कि जिस समय श्री विक्रमादित्य और सिखसेन दिवाकर महाकालवन में आए, उस समय यह स्मारक-मन्दिर हिन्दुओं के अधिकार में आकर एक हिन्दू मन्दिर वन गया था, जिसमें 'कुडंगेश्वर महादेव' का लिग स्थापित किया गया था।

इस 'कुडंगेश्वर' का सबसे प्राचीन उल्लेख 'मरणसमाहि-पइण्ण' में उपलब्ध है, जहां श्री अवन्तिसुकुमाल का मृत्युस्थान 'क्डंगीसरट्ठाणं' प्राक्वत शब्द से वर्णित है (देखिए पूर्वोक्त अवतरणिका)।

ूँ इसके पश्चात् उक्त नाम 'कथावली' में पाया जाता है। जहाँकि प्राक्तत 'कुडंगेसर' साफ साफ उस हिन्दू मन्दिर के लिए प्रयुक्त है जहाँ श्री विकमादित्य और सिद्धसेन का मिलाप हुआ।

उसी मन्दिर के नामस्वरूप संस्कृत 'कुडंगेश्वर' उपर्युक्त 'विविध-तीर्थ-कल्प' की कुछ प्रतियों में, 'प्रभावक-चरित्' में, और 'प्रबन्ध-चिन्तामणि' में, तथा 'कुडुंगेश्वर' 'विविध-तीर्थ-कल्प' की अन्य प्रतियों में उपलब्ध है।

इन ग्रंथों के अनुसार इसी कुडंगेश्वर महादेव के मन्दिर में अवन्तिसुकुमाल के समय की तीर्थंकर-प्रतिमा निकली और 'कुडंगेश्वर नाभेय', या हमारी कल्पना के अनुसार 'वामेय', आदि नामों से फिर जैनियों से पूजित हुई, जैसाकि पहिले क्यौरेवार बताया जा चुका है । अस्तु ।

उपर्युक्त कुल बातें जैनग्रंथों ही के आधार पर कथित हैं । यदि उनके लिए अन्य साहित्य के भी कुछ प्रमाण दिये जा सकेंगे तो उनकी प्रामाणिकता अधिक मान्य समझी जा सकेगी । यह विशेषतः कुडंगेश्वर महादेव के अस्तित्व के विषय में उचित है, जो एक राज-पूजित हिन्दू-देवता बताया जाता है । इसका पता हिन्दू साहित्य से लगाने का प्रयत्न अब किया जायगा ।



ভাঁ০ হাান্টটি কাত্তই

[६] कुटुम्बेझ्बर महादेव— 'विविध-तीर्थ-कल्प'-अन्तर्गत और पहिले बारंबार उल्लिखित 'कुडुंगेश्वर-कल्प' मैं 'कुडुंगेश्वर' शब्द छह बार आया है। मुनि श्री जिनविजयजी ने इस शब्द के केवल 'कुडुंगेश्वर' और 'कुडंगेश्वर' ये ही दो पाठान्तर दिए हैं। परन्तु 'अभिधानराजेन्द्र-कोश' में ('कुडुंबेसर' शब्द के नीचे) उक्त कल्प का जो रूप पाया जाता है उसमें उनके स्थान पर छह ही बार 'कुटुंबेश्वर' यह पाठान्तर है। यधपि उक्त कोश के सम्पादक महाशय ने इस बात का स्पष्टीकरण नहीं किया है कि यह तीर्थकल्प कौनसी प्रति से उद्धृत किया गया है, तथापि अनुमान किया जा सकता है कि उनको ऐसी कोई प्रति हस्तगत हुई होगी जिसका उपयोग मुनिश्री अपने सम्पादनकार्य में न कर पाए होंगे।

उक्त तीन रूपों में से 'कुडुंगेश्वर' और 'कुडंगेश्वर' हिन्दू साहित्य में अब तक सर्वथा अप्रसिद्ध हैं, जबकि 'कुटुंबेश्वर' शब्द 'स्कन्दपुराण' के 'अवस्तिखण्ड' में तीन भिन्न भिन्न स्थानों पर नीचे के अनुसार उल्लिखित हैं :---

(१) १.१०, पद्य १-१० (वेंकटेश्वर प्रेस एडिशन पु० १४ ब) :—वहाँ कुटुम्बेश्वर महादेव के दर्शन का फल बताया जाता है।

(२) १.६७, पद्य १-२५ (पृ० ७२ ब) :---वहाँ भक्तों के 'कुटुंबी', अर्थात् बड़े-परिवार-पुक्त हो जाने से 'कुटुंबेश्वर' शब्द का व्युत्पत्त्यर्थ (यौगिक अर्थ) बताया और कुटुंबेश्वर महादेव के मन्दिर का वर्णन किया जाता है। इसके अनुसार वहाँ एक चतुर्मुख लिंग, 'भद्रपीठधरा देवी भद्रकाली' अर्थात् 'सिंहासन पर बिराजमान भद्रकाली देवी', तथा एक पाँव से लैंगड़े भैरव क्षेत्रपाल विद्यमान थे।

(३) २.१५, पद्य १-४१ (पृ० ९१ अ) :---वहाँ समुद्रमन्थन से लेकर उक्त लिंग का कल्पित इतिहास दिया जाकर ऐसी घटना का विस्तृत वर्णन है कि कामेश्वर लिंग से उत्पन्न हुआ कुटुंबेश्वर लिंग, आरंभ से एक विषलिंग और मृत्युदायक होकर महादेव के वरदान से और लकुलीश के उसमें अवतार लेने से वृद्धिकारक वन गया है।

कुटुंबेश्वर महादेव का मन्दिर आज भी गन्धवती घाट के पास उज्जैन के उस भाग में विद्यमान है, जो सिंहपुरी नाम से प्रसिद्ध हैं। वह शिखर-युक्त, परन्तु छोटा है, और उसका एक कमरा मात्र हैं। उसमें दरवाजे से लेकर सामने की दीवार तक एक पंक्ति में तीन लिंग स्थापित हैं, जिनमें से बीच का लिंग पुराण के वर्णन के अनुसार सचमुच चतुर्मुख है, अर्थात् उसे ही 'कुटुंबेश्वर` समझना चाहिए। परन्तु पुराणोक्त. 'मैरव क्षेत्रपाल' और 'भद्रपीठघरा भद्रकाली देवी' के नाम निशान तक नहीं दिखते हैं। दरवाजे के सामने की दीवार के पास गणपति के एक उभरे हुए चित्र से शोभित एक नीचा खंभा और ऊपर झरोके में चार हाथवाली खड़ी हुई पार्वती का एक उभार-चित्र है, जो केवल थोड़े वर्ष पहिले बनाया हुआ दिखता है। देवी के आगे के दोनों हाथों में लिंग-योनि, पीछे के दाहिने हाथ में एक सुराही और पीछे के बाएँ हाथ में एक बिल्व-पत्र है। बाई दीवार के ऊपर के कोने में एक साढ़े पाँच फुट ऊँचा और डेढ़ फुट चौड़ा शिलापट्ट जड़ा हुआ है, जिस पर उत्कीर्ण छोटी मूर्तियाँ 'चौरासी महादेव' के नाम से पूजी जाती हैं।

पुराण-सम्पादनकाल से कुटुंबेश्वर महादेव के परिवार में इतना परिवर्तन दृष्टिगोचर होते हुए भी उक्त महादेव का मृत्यृ के साथ सम्बन्ध रखना अभी भी यहाँ तक माना जाता है कि किसी हिन्दू कुटुंब में कोई अवसान होने के पश्चात् मृत के कुटुंबजन शुद्धिकरण के लिए उनका दर्शन करने को आते हैं, ऐसा उज्जैन के सुप्रसिद्ध ज्योतिषी और पुरातस्ववेत्ता श्री सूर्यनारायणजी व्यास महाशय से ज्ञात हुआ है।

इस 'कुटुंबेश्वर महादेव' और जैनप्रंथों के 'कुडुंगेश्वर महादेव' का सम्बन्ध निकालने का अधिकार केवल स्थान के साम्य और नामों के सादृश्य (विशेषतः प्राकृत में 'कुडुंगेसर'-'कुडुंबेसर'), या उक्त प्रति के अनुसार नामाभेद ही पर निर्भर नहीं है। किन्तु दोनों का कुछ ऐतिहासिक सम्बन्ध होना ही चाहिए, इस अनुमान को उपर्युक्त 'चौरासी महादेव' के शिला-पट्ट से भी पुष्टि प्राप्त होती है। उस शिलापट्ट पर उत्कीर्ण भूत्तियों का निरीक्षण करने पर ज्ञात होता है कि वे न तो चौरासी हैं और न महादेव ही की मूत्तियाँ हैं। उस शिलापट्ट पर उत्कीर्ण भूत्तियों का निरीक्षण करने पर ज्ञात होता है कि वे न तो चौरासी हैं और न महादेव ही की मूत्तियाँ हैं। उपर से नीचे तक गिनकर मूत्तियों की २० अथवा २१ पंक्तियाँ हैं। शिलापट्ट का नीचे का किनारा इतना जीर्ण हो गया है कि सब से नीचे की पंक्ति के स्थान पर सचमुच मूत्तियों की एक पंक्ति अथवा कोई शिलालेख आदि विद्यमान था, इस बात का निर्णय नहीं किया जा सकता है। ऊपर की ९ तथा नीचे की ९ पंक्तियों में (सबसे नीचे की संदिग्ध पंक्ति को छोड़कर) ९-९ छोटी मूर्त्तियाँ विराजमान हैं। मध्यभाग की दो पंक्तियों में मात्र ३-३ भर्त्तियाँ

ક્ષ્ટ્રહ



हैं, जिनसे घेरी हुई एक बड़ी मूर्ति शिलापट्ट के केन्द्रस्थान पर विराजमान है। इस मूर्त्ति के सिर पर एक ५ या ७ फणवाले सर्प का आकार अस्पष्ट रीति से दिखता है। इस रीति से मूर्त्तियों की कुल संख्या १७५, अथवा यदि २१ पंक्तियाँ समझी जौंय तो १८४ है। सब पद्मासनासीन और शिल्पशास्त्र के नियमानुसार सिद्ध या तीर्थंकरों की मूर्त्तियाँ हैं। केन्द्रस्थ बड़ी मूर्त्ति सातवें तीर्थंकर श्री सुपार्थ्व अथवा तेईसवें श्री पार्श्वनाथ की हो सकती है।

इसी आकार के और ऐसी ही उत्कीर्ण मूत्तियों से सजाए हुए शिलापट्ट आज भी जैन शिल्पकला की उस निर्मिति में देखे जा सकते हैं, जिसका एक उदाहरण 'सहस्रकूट' नाम से प्रसिद्ध है। वह 'सहस्रकूट' शत्रुंजय जैन तीर्थ में 'पाँच पौडवों की देरी' के पिछवाड़े के एक छोटे मन्दिर में विद्यमान है (देखिए एम्०एम्० नवाब, 'भारत नां जैन तीर्थों', अमदावाद, ई० सन् १९४२, पृ० ३३, चित्र नं० ७० और नोट)। वह क्वेत संगमरमर की, वैसेही चार शिलापट्टों की एक निर्मिति हैं, जिसका नोकदार शिखर इसी शैली के छोटे शिलापट्टों से बनाया हुआ है। उक्त सहस्रकूट पर उत्कीर्ण मूत्तियों की कुल संख्या (शिखर की मूर्त्तियों सहित) १०२८ है। सम्भव है कि कुटुंबेक्वर महादेव के मन्दिर का शिलापट्ट वैसे ही एक 'सहस्रकूट' के नीचे के भाग की चारों दीवारों में से एक हैं। उसकी बाह्य आक्टति से यही अनुमान ठीक जेंचता है।

फिर ऐसी निर्मिति का वहाँ क्या मूल प्रयोजन था और उसका आगमन श्री कुटुंबेस्वर महादेव के मस्दिर में कहाँ से और कैसे हुआ, ये प्रश्न उठते हैं।

मूलतः ऐसी शिल्प-कृतियाँ किस उद्देश्य से बनाई जाती थीं, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता । इतना ही स्पष्ट हैं कि उनका आकार अवश्य तक्षशिला आदि के छोटे बौद्ध-स्तूपों का स्मरण कराता है । इसलिए वे भी कदाचित् आरम्भ में मुनि-महात्माओं के स्तूप, अर्थात् स्मारक-विशेष थे, ऐसा अनुमान किया जा सकता है ।

यदि यह कल्पना मान्य हो और कुढगेरवर महादेव का सम्बन्ध कुटुंबेस्वर महादेव के साथ ओड़ा जाना उचित समझा जाय तो प्रस्तुत शिलापट्ट को श्री अवस्तिसुकुमाल मुनि के समाधिस्तूप का अवशेष मानने में क्या आपत्ति है, इस अनुमान का कुछ समर्थन शिलापट्ट की केन्द्रस्थ, फणयुक्त मूर्ति से होता है, यदि उसे श्री पार्श्वनाथ ही की समझी जाय, जिसका सम्बन्ध उक्त स्मार्क के साथ अनेक प्रथों में कथित है (देखिए ऊपर की अवतर्राणकाएँ)। तथापि उसके अतिरिक्त एक स्वतन्त्र पार्श्वनाथ प्रतिमा भी उक्त स्मारक-स्तूप के पास स्थापित थी और स्तूप तथा प्रतिमा दोनों एक भव्य मन्दिर में स्थित थे, ऐसा भी उक्त साहित्य से समझा जा सकता है।

यह स्मारक मन्दिर श्री अवन्तिसुकुमाल की माता भद्रा या मुभद्रा, अथवा उस भद्रा या मुभद्रा के पौत्र के हाथ का (कहीं मुनि के पिता या पत्नियों के हाथ का भी) वनाया हुआ कथित है जिनकी समृद्धि अधार थी। कदाचित् इन बनानेवालों ने प्राचीन जैन स्थापत्य की प्रणाली और मथुरा के जैन पुरातत्त्व के प्राचीन अवशेषों के उदाहरणों के अनुरूप अपना (या अवन्तिसुकुमाल के पुत्र ने अपनी पितामही का इत्यादि) कोई स्मारक-चिहन प्रस्तुत मन्दिर में बनवाया हो। फिर ऐसा क्यों नहीं माना जाय कि 'स्कन्दपुराण' के 'अवन्तिखण्ड' में उल्लिखित और एक समय में कुटुबेश्वर के मन्दिर में विद्यमान 'भद्रपीठवरा भद्रकाली देवी' का चित्र मूलत: उक्त 'भद्रा' ही का स्मारक-चिहन था? यह कल्पना इस कारण से कुछ सुमंगत है कि हिन्दुओं की 'भद्रकाली देवी' का रूप शिल्पशास्त्र के नियमानुसार विकराल ही है, और उनके लिए 'भद्र-पीठघरा' के विशेषण का प्रयोग देखने से आरचर्य उत्पन्न होता है (देखिए हिन्दूशिल्पशास्त्र के सम्बन्ध में श्री एस्० श्रीकठ शास्त्री का निवन्ध क्वार्टली ऑफ दी मिथिक सोसायटी ३४, २-३ में, पु० १८३ आदि)। इसके अतिरिक्त, जिस स्थान पर १७५ (या १८४) तीर्थंकर प्रतिमाओं के '८४ महादेव' बन सके, उसी स्थान पर यह परिवर्तन भी संभाव्य समझा जा सकता है।

[७] मुनि-स्मारक-मन्दिर के इतिहास का सारांझ---

पूर्वोक्त विवेचन से निम्नलिखित घटना-शृंखला का अनुमान किया जा सकता है :—

ईसा के पूर्व किसी समय में गन्धवती के पास वर्तमान सिंहपुरी के अन्दर, श्री अवन्तिसुकुमाल मुनि का स्मारक-मन्दिर विद्यमान था, जिसमें मुनि का स्तूप और श्री पार्श्वनाय की एक प्रतिमा स्थापित थी। आसपास क्ष्मशानभूमि और निर्जन जंगल होने के कारण जैनियों ने मूर्त्ति की पूजा-सेवा की उपेक्षा की। स्तूप खंडित और मन्दिर उजाड़ पड़ा रहा।



#### डॉ॰ शार्लेटे काउझे

उसमें (कदाचित् कुछ जीर्णोद्धार या अन्य परिवर्तन करते हुए) हिन्दुओं ने इमझानों के अधिष्ठाता के उपलक्ष्य में एक लिंग स्थापित किया। तीर्थंकर-प्रतिमा लुप्त हो गई। मन्दिर हिन्दू-मन्दिर बना। स्थान के आधार पर उसको 'कुडंगीसर' या 'कुडंगेश्वर', अर्थात् 'गहरे जंगल का ईश्वर' यह नाम चल पड़ा। इस कुडंगेश्वर महादेव के मन्दिर में किसी एक उदार विचारवाले, 'विक्रमादित्य' की उपाधि धारण करनेवाले गुप्त सम्प्राट् के समय और उपस्थिति में श्री सिद्धसेन दिवाकर का आगमन और प्राचीन पार्श्वनाथ-प्रतिमा का प्रादुर्भाव—चाहे चयत्कारिक या प्राकृतिक रीति से—न्हुआ। उक्त प्रतिमा 'कुडंगेश्वर-पार्श्वनाथ' के नाम से पुनः प्रतिष्ठित होकर एक जैनतीर्थ का केन्द्र बनी, जिसकी उपासना के लिए राज्य की ओर से कुछ गाँव प्रदान किए गए।

परचात् उक्त मन्दिर फिर हिन्दुओं के हाथ में आया। कुडंगेरवर नाम उसके साथ जुड़ा हुआ तो था परन्तु उस नाम को व्युत्पत्त्यर्थ की दृष्टि से कल्पनाशक्ति के अधिक अनुकूल बनाने के उद्देश्य से, जिस न्याय से 'करण' का 'कर्ण', 'सिप्रि' की 'शिवपुरी', 'नाचिकेतस्' का 'नासकेत', 'तैलंग' का 'त्यक्तलंक' इत्यादि क्वत्रिम रूपान्तर गढ़े गए, उसी न्याय के अनुसार बह रूप मिटाया जाकर 'कुटुम्बेश्वर' शब्द बनाया गया, जो पुराण में (जैसा ऊपर बताया जा चुका है) प्रयुक्त होकर आज तक प्रचलित है ।

इस मन्दिर की उत्पत्ति और प्रारम्भिक इतिहास का वृत्तान्त जैन साहित्य में और मघ्यकालीन स्थिति का वर्णन पुराण में उपलब्ब रहा। फिर भी इतनी शताब्दियों के कम में उसका नाश, जीर्णोद्धार, धर्म-परिवर्तन, और कदाचित् स्थानान्तर भी कितने बार और कब-कव हुए, इन रहस्यों की रक्षिका सिंहपुरी, गन्धवती घाट और महाकालेश्वर मन्दिर की सीमा के अन्तर्गत भूमि ही है, जहाँ कभी खोदने पर कदाचित् किसी दिन उस पर प्रकाश पड़ेगा।

मन्दिर का आधुनिक आकार पेशवा या सिंधिया काल से अधिक प्राचीन नहीं हो सकता। वह उसके छज्जे में जड़ हुए एक शिलालेख से देखा जा सकता है, जो एक टूटी हुई इमारत का एक भग्नावशेष जान पड़ता है। इस शिलालेख के अनुसार वह इमारत संवत् १७८२ में बनाई गई या उसका जीर्णोद्धार कराया गया था। इस इमारत के खंडित होने के पश्चात् कुटुंबेश्वर मन्दिर के अन्तिम जीर्णोद्धार के प्रसंग पर वह शिलालेख '८४ महादेव' के पूर्वोक्त शिलापट्ट के साथ खंडहरों में से निकाला जाकर दोनों वस्तुओं को अपने-अपने आधुनिक स्थान में जड़ाया गया होगा। उसी समय से उक्त शिलापट्ट उसी मन्दिर में आतिथ्य भोगने लगा होगा, जिसके मूल-मन्दिर के केन्द्रस्थान में वह एक बार महात्मा के स्तूप की एक दीवार था। कदाचित् स्तूप के शेष भाग और भद्रकाली या भद्रा आविका का चित्र भी किसी दिन इसी भौति प्रादुर्भूत होकर दर्शन देंगे।

[८] मुनि-स्मारक और महाकाल---मुनि-स्मारक-मन्दिर और उसमें से उत्पन्न हुए मन्दिरों के इतिहास की उपर्युक्त रूपरेखा के आधार मुख्य करके 'मरणसमाहि-पइण्ण', भद्रेश्वर-क्वत 'कथावली' (परंतु वह केवल कुछ अंश से), प्रभाचन्द्र-क्वत 'प्रभावक-चरित', और जिनप्रभ-सूरि-क्वत 'विविध-तीर्थ-कल्प', इतने ही ग्रंथ हैं, जिनमें 'कुइंगेश्वर' नाम विविध रूप धारण करता हुआ, प्रस्तुत सम्बन्ध में प्रयुक्त हैं।

वह नाम श्री हरिषेण-कृत 'बृहत्कथा-कोश' आदि दिगम्बर-ग्रंथों में नहीं पाया जाता है। हरिषेण के एक पद्य (२४२) के अनुसार मुनि का समाधिस्थान 'महाकालवन' में और एक दूसरे पद्य (२६०) के अनुसार उसी महाकालवन में आई हुई 'गन्धवती नदी' और 'कलकलेक्वर मन्दिर' के पास, और श्रीनेमिदत्त के अनुसार 'गन्धवती' नदी और 'महाकाल' के पास था (देखिए ऊपर की अवतरणिकाएँ)। परन्तु वे सब स्थान 'कंथारिकावन' में विद्यमान होने से उपर्युक्त इतिहास इन उल्लेखों से बाधित नहीं होता है।

बाधा तो कुछ स्वेताम्बर ग्रंथकारों के इस आशय के कथन में विदित होती है कि श्री अवन्तिसुकुमाल का स्मारक-मन्दिर हिन्दुओं से ग्रहण किए जाने के पश्चात् महाकाल ही का मन्दिर बना । ऐसे उल्लेख श्री जिनदास गणि महत्तर, श्री हरिभद्र सूरि, 'आवश्यक कथाओं' और 'दर्शन शुद्धि' के कर्ता, श्री हेमचन्द्राचार्य, श्री सोमप्राचार्य, श्री राजशेखर सूरि, श्री मेख्तुंगाचार्य, श्री तपाचार्य, '9ुरातन-प्रबन्ध-संग्रह' के कर्ता, श्री शुभशील गणि, श्री विजयलक्ष्मी सूरि, और श्री संघतिलक सूरि की क्वतियों में से उद्धत किए जा चुके हैं (ऊपर देखिए)।



इसके अतिरिक्त, 'आवश्यक-कथाओं', 'दर्शन शुद्धि', श्री हेमचन्द्राचार्यकृत 'परिशिष्टपर्वन्', श्री मोमप्रभसूरि कृत 'कुमारपाल-प्रतिबोध', श्री मेरूतुंगसूरि-कृत 'प्रबन्ध-चिन्तामणि', श्री राजशेखर सूरि कृत 'प्रबन्धकोश', और झी शुभशील गणि कृत 'विकमचरित्र' तथा 'भरतेश्वर-बाहुबलि-वृत्ति' में यह और भी कथित है कि 'महाकाल' शब्द स्वयं ही श्री अवन्तिसुकुमाल के 'महान् काल', अर्थात् 'महान् मृत्यु' पर मे बन गया है (देखिए ऊपर दी हुई अवतरणिकाएँ)।

प्रथमतः इन दो बातों में से इस शब्दव्युत्पत्ति का निराकरण करना अधिक सरल है, क्योंकि वह इस कारण से देखते ही असंभाव्य ज्ञात होती है कि एक तो 'महाकाल' शब्द महादेव के एक नामान्तर के रूप में जैनागम में भी प्रयुक्त है वह महाकाल श्मशान-भूमि का अधिष्ठाता होने से इसी के नाम से महाकालवन का नाम उत्पन्न होना स्वाभाविक है !

इसके अतिरिक्त 'महाकालवन' शब्द स्वयं भी जैनागम के अन्तर्गत 'अन्तगदसाओ' नामक ग्रंथ में (३.८) विद्यमान है, कहाँ श्रीकृष्ण के समकालीन बाईसवें तीर्थंकर श्री नेमिनाथ के समय की ढारका नगरी का श्मशान इस नाम से वण्ति है । यदि श्रीकृष्ण और श्री नेमिनाथ के अति प्राचीन समय की ढारका नगरी के पास 'महाकालवन' नामक एक श्मशान का विद्यमान होना कथित है, तो उज्जैन के 'महाकालवन' के नाम की व्युत्पत्ति वीर-निर्वाण के पश्चात् हुए अवन्तिमुकुमाल की मृत्यु के प्रसंग पर से होना असंगत ज्ञात होती है । इससे प्रस्तुत शब्दव्युत्पत्ति वीर-निर्वाण के पश्चात् हुए अवन्तिमुकुमाल की मृत्यु के प्रसंग पर से होना असंगत ज्ञात होती है । इससे प्रस्तुत शब्दव्युत्पत्ति को कविकल्पना शक्ति के उसी कीड़ा विशेष में गिनना अनुचित नहीं होगा, जिसके अनुसार संस्कृत 'ब्राह्मण' शब्द के प्राकृत रूपान्तर 'माहण' की व्युत्पत्ति 'मा हणमु (अर्थात् 'मत मारो') इस वाक्य से बताई गई (पउमचरिय ४.८४)\* और अन्य अनेक भाषाशास्त्र-विरुद्ध शब्दव्युत्पत्तियौं भी प्राचीन प्रंथों में कही गई हो !

अय रहा महाकालेश्वर मन्दिर ही की जैन-मुनि-स्मारक-मन्दिर से कथित उत्पत्ति का प्रश्न । वह इस कारण से कुछ विकट झात होता है कि अभी उक्त मुनि-स्मारक-मन्दिर में से कुडुंगेश्वर-कुटुंबेश्वर महादेव ही के मन्दिरों का कमशः उत्पन्न होना सिद्ध किया जा चुका है । यदि महाकालेश्वर महादेव का मन्दिर भी उसमें से उत्पन्न हुआ, तो न्याययुक्त यह अनुमान है कि प्रस्तुत समय में कुडुंगेश्वर-कुटुंबेश्वर महादेव और महाकालेश्वर भाषादेव एक थे। अपनी सन्मति-तर्क-भूमिका में (पृ७ ४५) पण्डित श्री सुसलालजी और श्री बेचरदासजी ने भी 'कुडंगेश्वर' और 'महाकाल' के अभेद का अनुमान प्रगट किया, परन्तु उसका समर्थन करने को वे उद्यत नहीं हुए। कहाँ तो कुडंगेश्वर-कुटुंबेश्वर जैसे साधारण श्रेणी के नाम, और कहाँ जगत्प्रसिद्ध महाकालेश्वर, जो भारतवर्ष के बारह ज्योतिर्लिंगों में एक हैं और जिनका नाम तक अत्यन्त आदरणीय माना जाता है !

फिर भी इस ज्योतिर्लिंगरूपी महाकाल के अतिरिक्त, महाकाल नामक एक अज्ञात अरण्य-देव भी विद्यमान है, जैसाकि श्री शरत्चन्द्र मित्र महाशय ने अपने एक निबन्ध में (इण्डियन कल्चर अंक ४, पू० ४२७ आदि) बताया है। यह महाकाल पूर्व और पश्चिम भारत की कुछ जंगली जातियों से पूजित है। उनके नाम से खाये हुए मौगंद के भंग का परिणाम भयंकर मृत्यु, और उनकी उपासना का फल कुटुंब आदि परिवार की वृद्धि माना जाता है। गहरे जंगलों में उनकी पूजा-सेवा होती है। अरप्य के इस अज्ञात महाकाल और अवन्ति के जगत्प्रसिद्ध महाकाल, दोनों के सामान्य मूलभूत किसी एक आदि-महाकाल की कल्पना अवश्य की जा सकती है, जो द्वारका और उज्जैन के आसपास के जंगलों में पुजित होकर, वहाँ के 'महाकालवन' के नामोत्पादक हुए। इस महाकाल और पुराण में उल्लिखित कुटुंबेश्वर के गुणों में और आराधनाफल में इतना साबृश्य है कि कुडंगेश्वर-कुटुंबेश्वर को महाकालेश्वर के नाभान्तर माना जा सकता है, और महाकालवन के जिस मन्दिर में श्री बिकमादित्य और सिद्धसेन का आगमन हुआ उसको, उर्ग्युक्त पंडितों के मतानुसार, प्रस्तुत कुइंग्रेश्वर-कुटुंबेश्वर-महाकाल का मन्दिर समझा जा सकता है।

फिर भी ऐसा समझने पर यह आपत्ति पाई जाती है कि एक तो साहित्य में ऐसा कोई भी उल्लेख नहीं पाया जाता है जिससे दोनों को गुप्त-काल में अभिन्न मानने का अधिकार प्राप्त होता हो। इसके विपरीत, जहाँ देखा जाय वहौं कुडंगेश्वर-कुटुंबेश्वर एक भिन्न वस्तु, और महाकाल एक भिन्न वस्तु का रूप धारण करते हैं। यदि दुराग्रह से उनका पारस्परिक अभेद मान भी लिया गया तो कुछ समय पश्चात् दो भिन्न स्थानों पर भिन्न नामों से अंकित उनके दो देवालय क्यों और कैसे बनाए गए, इसका कोई सन्तोषकारक समाधान नहीं किया जा सकता है।

\* अीविमलसूरि-विरचितं पउमचरियम्, श्रीजनधर्मं प्रसारक सभा, भावनगर, १९१४, पू० १८।



#### डॉ॰ शार्लोंटे काउझे

यह भी घ्यान में रखना चाहिए कि सिद्धसेन दिवाकर (उपर्युक्त विवेचन के अनुसार) गुप्तकालीन थे, और यदि उनका अस्तित्व (पूर्वोल्लिखित साहित्य के अनुसार) एक 'विकमादित्य' की पदवी धारण करनेवाले नरेश हो के समय में माना जाय, तो महाकवि कालिदास\* उनके समकालीन अथवा लगभग समकालीन ठहरेंगे। तब महाकाल-मन्दिर सम्बन्धी दोनों प्रसिद्ध पद्म जो उस कवि के 'मेघदूत' (३५ आदि) और 'रधुवंश' (६.३४) में आए हैं, श्री कुडंगेश्वर जैनतीर्थ के स्थापनाकाल के आसपास में रचित होने चाहिए। अर्थात् ने या तो उस समय से कुछ पहिले रचित हो सकते हैं, जबकि प्रस्तुत मन्दिर हिन्दू मन्दिर मिटकर जैन मन्दिर बन गया था, अथवा उस समय के कुछ पहले रचित हो सकते हैं, जबकि प्रस्तुत मन्दिर हिन्दू मन्दिर मिटकर जैन मन्दिर बन गया था, अथवा उस समय के कुछ पहले रचित हो सकते हैं, जबकि प्रस्तुत मन्दिर हिन्दू मन्दिर बना। यदि यह कुडंगेश्वर मन्दिर और कालिदास-स्तुन मन्दिर अभिन्न थे, तो दूसरे विकल्प के अनुसार ऐसा मानना पड़ेगा कि वह प्रौड़ 'त्रिभुवनगुरोर्धाम चण्डीश्वरस्य' (मेघदूत ३५), अर्थात् 'तीन भुवन के अधिपति चण्डी-पति का निवास-स्थान' उक्त पद्यों की रचना से थोड़े समय पहिले जैनियों से चुराया हुआ एक जिनालय था, जो कि एक अत्यन्त असंभाव्य और अनुचित कल्पना है।

यदि पहिला विकल्प मान्य है कि कुडंगेश्वर जैन तीर्थं कालिदास के उक्त पक्षों के रचनाकाल के पक्ष्वात् प्रतिष्ठित हुआ, तो इसका तात्पर्य यह है कि महान् हिन्दू देवता महाकाल के जिस मन्दिर को राजकवि ने अभी अवन्ति देश के मुख्य कौतुक का स्थान दिया था और अत्यन्त वेगपूर्वक प्रयाण करनेवाले प्रवासी के लिए भी→-यदि उसको सीधा मार्ग छोड़ना पड़े किर भी दर्शन करने के योग्य बताया था, वही जगद्विख्यात्, वैभवशाली और विश्वपूज्य हिन्दू मन्दिर पश्चात् अवन्ति नरेश की आजा से एक जैन मन्दिर में परिवर्तित किया गया। इतना ही नहीं किन्तु वे तरेश गुप्तवंशीय थे, और जिस महा-देवता का उत्थापन उन्होंने कराया, वह बहुत कर गुप्तवंश का कुलदेव था (देखिए श्री एम० के० दीक्षित महाशय के निबन्ध का फुटनोट नं० ७५, इण्डियन कल्चर ग्रंथ ६, ई० सन् १९३९ पृ० ३८५) । इसके अतिरिक्त, उक्त नरेश कोई साधारण गुप्तराजा ही नहीं थे, किन्तु वे 'विकमादित्य' का उपनाम धारण करनेताले, अर्थात् महाप्रतापी 'परमभागवत' गुप्त सम्राटो में से एक थे। ऐसे एक महान् गुप्त सम्राट् के हाथ से इस प्रकार के एक असाधारण कार्य का किया जाना ऐसी अनोली घटना है कि जिसके साक्षीभूत-(अथवा इसी सम्प्राट् के हाथ से कर बुद्ध सिक्त अल्य जैनवर्म-प्रभावना-रूपी कार्य के साक्षीभूत) प्रमाणों का सर्वथा अभाव होते हुए उसको ऐतिहासिक सत्य मानने को कोई इतिहासज्ञ तैयार नहीं हो सकता है।

यदि कालिदास का अस्तित्व शुंग-काल में मान लिया जाय और उनके तथा सिद्धसेन के बीच में कुछ शताब्दियाँ बीत भी गई हों तब यह युक्ति ग्राह्च ठहरती है।

उपर्युक्त आपत्ति महाकालेक्वर और कुडंगेक्वर को अभिन्न मानने का फल हैं । यदि दोनों को भिन्न समझा जाय तो उसका यह अर्थ होता है कि सिद्धसेन दिवाकर और कालिदास के समय में महाकालवन में एक तो कालिदास द्वारा प्रशंसित, वैभवशाली, राज-पूजित महाकालेक्वर महादेव का मन्दिर, और दूसरा, 'पइण्ण' में उल्लिखित, अवन्तिसुकुमाल के स्मारक-मन्दिर में से उत्पन्न हुआ, साधारण श्रेणी का कुडंगेक्वर महादेव का मन्दिर, ऐसे महादेव के दो भिन्न देवालय विद्यमान थे।

यदि श्री सिद्धसेन दिवाकर के प्रभाव से जैन-हितैषी बने हुए गुप्त नरेश ने (कदाचित् द्वितीय चन्द्रगुप्त ही ने), उस कुडंगेश्वर मन्दिर का इतिहास जानकर और उसमें उपर्युक्त प्राचीन तीर्थंकर-प्रतिमा प्रकट हुई देखकर, गुप्तवंशीय सम्प्राटों की इतिहास-प्रसिद्ध उदारता और न्यायप्रियता के अनुसार, जैनियों को उक्त मन्दिर वापिस दिया हो तो यह कुछ आझ्चर्य-कारक घटना नहीं थी। फिर भी जैनियों को अपना यह महा-पवित्र और पूज्य स्थान पुनः प्राप्त होने से अत्यन्त सन्तोध हुआ होगा, और प्रस्यात 'महाकालवन' में आए हुए इस जैन मन्दिर की भलीभांति प्रसिद्धि हुई होगी।

इस कल्पना के स्वीकृत होनें से कुडंगेश्वर और महाकालेश्वर की अभिन्नता का निराकरण हो जाता है। इतना ही नहीं, किन्तु उपर्युक्त महान प्रंथकारों का इस आशय का कथन कि महाकाल-मन्दिर अवन्तिसुकुमल के स्मारक-मन्दिर से उत्पन्न हुआ, वह भी साथ ही साथ अयथार्थ सिद्ध हो जाता है। यद्यपि इतनें महापुरुषों का एकमुखी साक्ष्य इस रीति से अयथार्थ ठहर जाना अवस्य चिन्तनीय है, तथापि एक तो दिगम्बर-परम्परा भी उनके उस कथन से विरुद्ध है, क्योंकि (ऊपर दी हुई अवतरणिका के अनुसार) थी नेमिदत्त साफ साफ महाकाल-तीर्थ का एक 'कुतीर्थ', अर्थात् अन्य-धर्मियों के तीर्थ के रूप में उत्पन्न होना बताने हैं (जीवहिंस से हिन्दू-मन्दिर ही का अनुमान होता है)।

\* 'कालिदास', लेखक बा० वि० मिराशी, लाहौर, सन् १९३८।



इसके अतिरिक्त, यह भी विदित है कि उक्त ग्रंथकारों को एक ही समान वृद्ध-परम्परा मान्य थी, जिसका प्रारंभ प्रस्तुत विषय की दृष्टि से श्री जिनदास गणि और श्री हरिभद्र सूरि का सामान्य शाघार था।

दूसरी ओर, प्रस्तुत विषय उन प्रथकारों की दृष्टि से गौण और प्रसंगोपान ही या, जिससे उन्होंने श्री जिनप्रभ सूरि की भाँति, विशेष अन्वेषण करना आवश्यक ही नहीं समझा होगा।

यदि अति प्राचीन समय में-अर्थाद्भ श्री जिनदास गणि और श्री हरिभद्र सूरि के पहिले--- स्वेताम्बर-परम्परा के किसी लेखक या उपदेशक की भूल से 'महाकालवन का जैन-मन्दिर' 'महाकाल जैन-मन्दिर' में परिवर्तित हुआ, और इस आग्त निर्वेश से महाकाल मन्दिर के जैन मन्दिर से उत्पन्न होने की और भी भ्रान्त कल्पना उपस्थित हुई, जो परम्परागत इतने ग्रंथों में कमशः प्रविष्ट होती गई, तो यह बात आश्चर्यकारक नहीं है। वह इस कारण से स्वाभाविक ही समझी जा सकती है कि स्वधर्मपरायण प्राचीन स्वेताम्बर-वृद्ध-परम्परा ने, सूक्ष्म ऐतिहासिक खोज को अपना कत्तेंव्य नहीं समझकर, ऐसी भ्रान्तियों को शुद्ध करने की तरफ उदासीनता रखी है। इसके अतिरिक्त, खोज के साधनों के अभाव से भी व्यक्तिगत ग्रंथकारों को अपने अपने मूलग्रंथों पर बहुधा अन्धविद्यास रखना ही पड़ता था। इसके परिणाम-स्वरूप गुप्तकालीन सिद्धसेन दिवाकर ढारा संवत्सर प्रवर्तक विक्रभादित्य का प्रतिबोधित होना आदि विचित्र भ्रान्तियाँ भी अज्ञोधित रहकर शताब्दियों के क्रम से जैन साहित्य के सर्वमान्य सिद्धान्त बन सकीं। ऐसी एक भ्रान्ति-स्वरूप श्री अबत्तिसुकुमाल के स्मारक-मन्दिर में से महाकालेक्वर-मन्दिर का उत्पन्न होना भी समझा जा सकता है।

साथ ही साथ यह भी ध्यान में रखने योग्य है कि प्रस्तुत घटनाओं की रंगभूमि, प्राचीन उज्जयिनी, जैन धर्म का एक महिमायुक्त केन्द्रस्थान था। इतिहास-प्रसिद्ध जैन राजा सम्प्रति, जिनकी आज्ञा से कराई हुई जिन-प्रतिमाओं और जैन मन्दिरों की संख्या से आक्ष्वर्य होता है, और कालकाचार्य द्वारा प्रतिबोधित जिनभक्त सक-राजा-मंडल (जो परचात् मंवत्सर प्रवर्तक विक्रमादित्य से पराजित बताये गये हैं) उज्जैन ही में अपनी राजधानी रखते हुए राज्य करते थे। वहाँ ही 'आवश्यक चूर्णि' के अनुसार, उक्त अशोक-पौत्र सम्प्रति के समय में 'जीवित स्वामी' (अर्थात् किसी एक तीर्थंकर के समय में बनाई हुई उनकी एक प्रतिमा) का एक प्रसिद्ध मन्दिर विद्यमान था, जहाँ दर्शन करने को राजगुरू आर्य सुहस्ती आचार्म 'विहार कर' आए।

इस बात के पुरातत्त्व सम्बन्धी प्रमाण भी विद्यमान हैं। श्री पार्श्वनाथ की शासनदेवी पद्मावती की एक बड़ी, अति-प्राचीन कारीगरी की सुन्दर मूर्ति गढ़ की कालिका देवी के मन्दिर में अभी भी विराजमान हैं। इस मूर्ति के आकार से अनुमान किया जा सकता है कि वह एक समय एक भव्य पार्श्वनाथ-प्रतिमा के पास एक विशाल जिनालय में स्थापित हुई होगी, जिसकी पूजा-सेवा प्रतिदिन सैकड़ों श्रावक-श्राविकाएँ करती होंगी। प्राचीन जैन प्रभाव की एक अन्य निशानी वह भव्य, इयाम पाषाणमय पार्श्व-प्रतिमा है जो कुछ समय के पहिले महाकालवन की भूमि में से निकली हुई, आज गन्धवती घाट के पास आए हुए स्वेताम्बर मन्दिर में 'अवन्ति पार्श्वनाथ' के नाम से पूजित है।

इन उदाहरणों से विदित है कि प्राचीन उज्जयिनी में जैनधर्म का स्थान इतना ऊँचा था कि उससे भी महाकालेक्वर मन्दिर की उत्पत्ति की उपयुंक्त कल्पना को उत्तेजन और इतनी शताब्दियों पर्यन्त प्रचलित रहने की शक्ति प्राप्त हो सकी।

प्रस्तुत निबन्ध पुण्कल अन्वेषण और मनन का फल है। उसमें पाठकों को जो कुछ नई बानें ज्ञात हों, वे आधार-रहित नहीं हैं। तथापि कतिपय बानें अभी तक प्रत्यक्ष प्रमाणों से सिद्ध नहीं हुई हैं। यदि किसी दिन सिंहपुरी की भूमि में से कुइंगेश्वर जैन तीर्थ की श्री सिद्धसेन दिवाकर क्रुत प्रतिष्ठा का शिलालेख या श्री जिनप्रभ सूरि उल्लिखित शासन-पट्टिका, अथवा श्री आदि महाकालेश्वर के स्थान पर उसके प्रारंभिक इतिहास का कोई शिलालेख आदि निकले, तो उपर्युक्त विवेचन की यथार्थता की कसौटी अभ्य हो सकेगी। ऐसा अवसर शीघ्र उपलब्ध हो, यह इस रमणीय विषय के अन्वेषण में रस लेनेवाले प्रत्येक इतिहासज एवं पुरातत्त्ववेत्ता की अन्तःकरण से कामना होगी, इसमें तनिक भी मन्देह नहीं है।\*

भारतीय संस्कृति के गाढ़ प्रेम से प्रेरित होकर मैंने विदेशी होते हुए भी यह निबन्ध हिन्दी ही में लिखा, अतः यदि इसमें कुछ त्रुटियाँ रह गई हों तो पाठक क्षमा करें, ऐसी प्रार्थना है। ---लेखिका।

કરર



## उज्जयिनी

#### श्री डॉ॰ हेमचन्द्र रायचौधुरो, एम्० ए०, पी-एच० डी०

जयनगरी\* उज्जयिनी भारतीय इतिहास को गौरवमय बनानेवाले प्रभावशाली राजनीतिक एवं सांस्कृतिक केन्द्रों में से है। बनारस तथा मथुरा के समान शाश्वत नगरी होने का सम्मान इसे प्राप्त है और टाइवर नदी के तट पर स्थित प्रसिद्ध सप्त गिरोन्द्रों के नगर रोम से तथा सारोन की खाड़ी के समीपस्थ नोल-लोहित-पुष्प-किरोट-शोभित नगर (City of the violet crown *i. e.*, Athens) से उसकी तुलना की जा सकती है। प्रधोत एवं वासवदत्ता, अशोक तथा मुंज, नवसाहसांक और भोज, सवाई जयसिंह तथा महादजी शिन्दे की स्मृतियों के प्रभा-मण्डल से उज्जयिनी दीप्तिमती है। सर्वाधिक यह उस विक्रमादित्य की राजधानी थी जिसे परम्परा उस संवत् से सम्बद्ध करती है जिसकी द्विसहस्नाब्दी हम आज मना रहे हैं। इसी में उन सभाओं का आयोजन हुआ था जिनमें कालिदास और अमर, भारवि एवं पद्मगुप्त ने कीर्ति प्राप्त की थी। भारतीयज्ञ योतिर्यिचों की प्रथम मध्याह्न रेखा (meridian) का यह स्थान थी। उज्जयिनी की अनेक प्रकारोंवाली संश्लमकारी नामावली इस प्रकार है---अवन्तिका, पद्मावती, भोगवती, हिरण्यवती, कनकशुंग, कुशस्थली, कुमुद्वती, तथा प्रतिकल्पा । इस सूची में ल्यूअर्ड (Luard) डारा उल्लिखत नवतेरीनगर तथा

 \* उज्जितो दानवो यस्मात् त्रैलोक्ये स्थापितं यक्षः । तस्मात् सर्वेः सुरथेष्ठ्र्व्य्धिभिस्सनकादिमिः ।। कृतं नाम ह्यवन्त्या वा उज्जयिनी पापनाक्षिनी । अवन्ती च पुरा प्रोक्ता सर्वकामघरप्रदा ।। स्कन्द, आवन्त्य, ४३।५३-५४ तथा मिलाइए Badauni (Low) Vol. 11, P. 43n.
 † मेघदूत, १।३१; कथासरित्सागर, २ पु० २७५ (Tawney का अनुवाब), स्कन्दपुराण, आवन्त्यखण्ड, प्रथम भाग, अध्याय ४०-४८, P. H. A.I, चौथा संस्करण, पृष्ठ ४६८।

કરર



#### उज्जयिनी

शिवपुरी नाम और जुड़ जाते हैं। उज्जयिनी के ९ कोस चौड़ाई तथा १३ कोस लम्बाई के विस्तार से नवतेरीनगर नाम की उत्पत्ति मानी गई हैं\*।

विकमादित्य की यह राजधानी सदा से भारत की सात पवित्र नगरियों में गिनी जाती है†---अयोध्या मथुरा माया काशी काञ्ची अवन्तिका। पुरी ढारावती चैव सप्तैप्ता मोक्षदादिकाः ॥ इसकी पावनता को स्कन्दपुराण के आवन्त्यखण्ड में इस प्रकार स्वीकृत किया गया है‡:---तस्माढितकरं क्षेत्रं कुरूणां वै सुरोत्तमाः । सस्माढ्यग्यं मन्ये प्रयागंतीर्थमत्तमम ॥

तस्मा।इतकर कत्र कुर्ल्णा व सुरात्तमाः । तस्माद्द्रागुण मन्य प्रयागतायमुत्तमम् ॥

तस्माद्दशगुणा काकी काक्या दशगुणा गया। ततो दक्षगुणा प्रोक्ता कुंक्षस्थली च पुण्यदा ()

नगर के बाह्य प्रदेश में यहाँ मह्युकाल (शिव) और उनकी चिरसंगिनी मंगलचण्डी (डुर्गा का रूपविशेष) का प्रसिद्ध मन्दिर वर्तमान था। ये मंगलचण्डी शाक्तसंगमतंत्र में इस प्रकार उल्लिखित अवन्तिदेश की कालिका ही होंगी:---

> उज्जयिन्यां कुर्परञ्च मांगल्यः कपिलांदरः। भैरवः सिद्धिदः साक्षाद्देवी मंगलचंडिका॥

अवन्तीसंज्ञको देशः कालिका तत्र तिष्ठति ॥ घषितसंगमतंत्र ॥६॥

उज्जयिनी चम्बल की सहायक नदी शिप्रा के पूर्वी तट पर (अक्षांश २३.११ अंश उत्तर, देशांतर ७५.५० अंश पूर्व) समुद्रतल से १६९८ फुट की ऊँचाई पर स्थित हैं। पुरातन नगरी वर्त्तमान उज्जैन से दो मील उत्तर की ओर थी। इसके सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि इसे ''भूकम्प अथवा शिप्रा की असाधारण बाढ़ ने नष्ट कर दिया था। प्राचीन नगरी की भूमि पर प्राचीन नीवें आज भी दिखाई देती हैं और यहाँ ''पुरातत्त्व की अमंख्य वस्तुएँ, रत्न, अक्ष, मुद्रा, आभूषण तथा सितके'' प्राप्त हुए हैं। वर्तमान नगर आयताकार है और कभी गोल शिखरोंवाले प्रस्तर प्राकार से परिवेष्टित था; जिसका मालवा के सुल्तानों के द्वारा ईसवी १५वीं शताब्दी में निमित होना बताया जाता है। किन्तु मालकम के समय में ही इस प्राचीर के अनेक भाग ध्वस्त हो रहे थे। १८१० ई० में राजधानी का स्थान-परिवर्तन ग्वालियर के समीप लक्कर को हो जाने के साथ ही प्रसिद्ध शिन्दे राजवंश की राजधानी होने का इसका महत्त्व समाप्त हो गया। यह नगर अनेक विभागों में विभक्त है और ऐसे प्रत्येक विभाग का नाम उसके संस्थापक के अथवा उसमें निवास करनेवाले नागरिकों की श्रेणी के नाम पर हैं। सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण भाग है जयसिंहपुरा-जयपुर के महाराज सवाई जयसिंह द्वारा संस्थापित-जो १७३३-१७४३ तक मालवा सूवा के शासक थे; शिया मुसलमानों के एक विभाग बोहराओं के नाम पर वोहराबाखल तथा कोट या किला जो सम्भवतः संस्कृत साहित्य में प्रसिद्ध महाकालवन के स्थल का संकेत करता है। जयसिंहपुरा में वैज्ञातिक अध्ययन में तीव्र रुचिवाले जयपुर के सवाई महाराज द्वारा निर्मित सुविश्रत वेधशाला है

जैसा पहले लिखा जा चुका है, उज्जयिनी भारतवर्ष के प्राचीनतम नगरों में से है। यद्यपि यह कहना कठिन है कि मंत्रदृष्टा ऋषियों के काल में इसके प्राकार तथा कंगूरे वर्तमान थे, तथापि यह असंदिग्ध सत्य है कि महाभारतकार महाकाल के प्रांगण से तथा कोटितीर्थ (निश्चित रूप से उज्जयिनी का≱) से, जिसका उल्लेख वे नमंदा, दक्षिणसिन्धु, चर्मण्वती तथा पश्चिमी भारत के अन्य तीर्थस्थलों के सम्बन्ध में करते हैं, परिचित थे।

महाकालं ततो गच्छेत् नियतो नियताशनः । कोटितीर्थमुपस्पृत्थ्य हयमेधफलं लभेत् ॥ 🍰

- \* Luard, Gwalior State Gazetteer, I., 905 2991
- † C. H. I., quos 438 Ecoquit; Memoirs of Jahangir (Rogers) I., quos 3481
- ‡ प्रथम भाष, Chap. XLII, २३-२४।
- ‡ तुलना कीजिए शम्द-कल्पहुम (पीठ के अन्तर्गत), भारतचंद्र, अन्नदामंगल (ग्रंथावली), पृष्ठ ९२; Ind. Culture Vol. VIII, p. 39.
- \* Luard, Gwalior State Gazetteer. Vol. I, page 299f.
- 🛊 स्कन्दपुराण, आवंत्य खण्ड, प्रथम भाग, अध्याय ७१, ९।
- 🌡 महाभारत ३, ८२, ४९।



### श्रो हेमचन्द्र रायचौधुरो

इसी तारतम्य में यह भी कहा जा सकता है कि कालिदास, बाण, अलबेरूनी तथा सोमदेव के ग्रंथों में उज्जयिनी के महाकाल के महत्त्वपूर्ण उल्लेख प्राप्त होते हें।

रामाथण अवन्ति से परिचित है, जो उज्जयिनी के समीप के प्रदेश का नाम ही नहीं है, वरन् स्वयं नगरी के नाम के रूप में उल्लिखित है।‡

उज्जयिनी (प्राकृत--उज्जेनी) नाम के अन्य प्राचीन उल्लेखों के लिए पुरातन पालि सूत्रों की क्षेर अग्रसर होना होगा, जिनमें उज्जयिनी के महाकच्चान के जन्मस्थान के रूप में तथा बुद्ध एवं महावीर के समकालीन चण्डपज्जोत (चण्डप्रचोत) की राजधानी के रूप में उल्लेख है। गोदावरी के तट से गंगा की घाटी को जानेवाले मार्ग पर यह प्रधान स्थल था। ‡ प्रयोत, उसकी सुता वासवदत्ता तथा वासवदत्ता के पति वत्सराज उदयन से सम्बन्धित कथाएँ मास, कालिवास, श्रीहर्ष एवं सोमदेव के पीछे के काल में भी सुविस्तुत प्रदेश में लोकप्रिय थीं। भारतीय कविकुलगुरू ने उज्जयिनी के समीपवर्सी ग्रामों के वृद्ध जनों का 'उदयन कथा में सुप्रवीण' के रूप में विशेष रूप से उल्लेख किया है। प्रद्योत के पुत्र पालक का मुच्छकटिक एवं जैन अनुश्रुति में वर्णन प्राप्त होता है। ईसवी पूर्वं चतुर्थं तथा तृतीय शताब्दी में अवन्ति के स्वतंत्र राज्य का अस्तित्व समाप्त हो गया था। अशोक के शासन लेख में मौय सम्राट के प्रतिनिधि-राजकुमार के स्वान **के रूप में उज्जयिनी का उल्लेख प्राप्त होता है और इस तथ्य का साक्ष्य बौद्ध साहित्य में भी प्राप्त होता है। जैन प्रन्यकर्ता** अशोक पौत्र सम्प्रति की राजधानी के रूप में इस नगर का नाम छेते हैं। 🛛 यह नाम पीछे से उजेनिहार प्रदेश को प्राप्त हुआ 🖡 ईसवी सन् की प्रारम्भिक बताब्दियों में उज्जयिनी पश्चिमी भारत के बाक बासकों तथा दक्षिण के सातवाहन सम्प्राटों के **वी**च युद्ध का कारण प्रतीत होती हैं । कुछ विद्वान शकनिषदन एवं वर वारनविकम चारुविकम उपाधिधारी एक सातवाहन विजेता को ईसवी पूर्व ५८-५७ में संवत् प्रवर्तन करनेवाले शकारि विकमादित्य से अभिन्न मानने की सीमा तक चले **जाते हैं।** किन्तु अनुभूति के अनुसार उज्जैन के महानु विकम से सातवाहन अथवा शालिवाहन, जिसकी राजधानी प्रतिष्ठान थी, स्पष्ट रूप से मिन्न था। पेरिप्लस ऑफ दि एरीध्रियन सी (Periplus of the Erythrean Sea) का अज्ञात-नाम लेखक जो ईसवी प्रयम बताब्दी का एक युनानी नायिक था, उज्जयिनी का उल्लेख 'ओजेनी' (Ozene) के रूप में करता है और उसे भूतपूर्व राजधानी कहता है। इसी स्यान से देश की समृद्धि के लिए आवश्यक तथा व्यापार की वस्तुएँ जैसे संगेशाह एवं संगसुलेमानी, भारतीय मलमल आदि वस्त्र, प्रचुर मात्रा में साधारण वस्त्र बरिगज (Barygaza भूगुकच्छ, भरोच) को आता है। इसी क्षेत्र तथा उत्तर प्रदेश में होकर पोक्लेस (Poclais, वर्तमान पश्चिमोत्तर सीमाधान्त का चरसद्द) में होकर आनेवाली जटामांसी प्राप्त होती है।

टालेमी (Ptolemy) के काल में (ईसवी दूसरी शताब्दी) प्रसिद्ध रुद्रदामन के पितामह चष्टन के अधीन, जिसे उसने टियस्टनीज लिखा है, 'ओजेनी' ने राजधानीख़ का महत्त्व पुन: प्राप्त किया। इन शासकों से अपनी वंशानुकम माननेवाले राजाओं की परम्परा को गुप्तवंश के सुविश्रुत चन्द्रगुप्त विकमादित्य ने (जिसे क्रुतज्ञ सन्तति ने शक-नृपति-निषूदन एवं उज्जयिनीपुरवराधीक्ष्वर के रूप में उद्घोषित किया) अन्तिम रूप से समाप्त कर दिया था।

वह महान् कवि, जिसे परम्परा विकम के सूर्य विकमादित्य के चतुर्दिक स्थित दीप्यमान नक्षत्रमाला में सर्वाधिक जाज्वल्यमान नक्षत्र के रूप में स्मरण करती है, अपने अमर मेघदूत-काव्य में मेघदूत से उसकी प्रिय नगरी (उज्जयिनी) का दर्शन करने के लिए अपने मार्ग से किचित् मुड़ने की प्रार्थना करता है।

- † मेधवूत, १।३४-३७; रधुवंझ, ६।३४; कादम्बरी (Ridding) पूछ २१०, Alberuni's India (Sachau), I, 202. कथासरित्सागर, पेञ्जर का संस्करण, भाग १०, पूछ २१८।
- ‡ किण्किधाकाण्ड, ४२, १४; स्कान्दपुराण, आवन्त्यखण्ड ४३।५४।
- C. H. I. 1'531 n (अवन्तिका) आवन्तक रूप के लिए बृहत्संहिता १४।१२।
- \* Malalsekera, Dictionary of Pali Proper Names, Vol. I, 344.
- \* Luder's List, No. 268.



#### उज्जयिनी

महाराज हर्ष की राजसभा को सुशोभित करनेवाला एक अन्य महान् कवि 'कादम्बरी' में उज्जयिनी के सम्बन्ध में कहता है— "त्रिमुवन का उज्ज्वलतम रत्न, सत्युग की जन्मभू मि, महाकाल द्वारा सृजित, गम्भीर परिखा से आवेष्टित, रक्षा-प्राकार से घिरी हुई दीर्घ पण्यवीथियों से सुशोभित एवं शिप्रा सरिता से परिवेष्टित" चित्रित प्रकोष्ठ, उज्ज्वल मन्दिर, श्रमरावलि से ध्यामवर्ण हुई कुंजें तथा गजदन्त के अट्ट "मालव-ललनाओं के यौवन-माधुर्य-मत्त मुखमण्डलों" के समान ही नगर को सुशोभित करते थे। एक समकालीन चीनी यात्री ने नगर को वु-शे न्येन-ना लिखा है और उसकी परिधि ३० ली (५ मील) बतलाई है। "उसके निवासी समृद्ध एवं सम्पन्न थे। उसमें कुछ दशक बौद्धमठ थे और उतनी ही संख्या देव-मन्दिरों की थी।" लगभग चार शताब्दी पश्चात् 'नवसाहसांकचरित' का लेखक इस नगर की तुलना देवताओं की राजधानी अगरावती से करता है और इसका सम्बन्ध श्रीविक्रमादित्य से बतलाता है।

> अस्ति क्षितावुज्जयिनीति नाम्नां। पुरी विहायस्यमरावतीव । बवंध यस्यां पदमिन्द्रकल्पः । श्रीविश्रमावित्य इति क्षितीशः ॥

चन्द्रगुप्त विकमादित्य के पश्चात् इस नगर को जो राजमीतिक परिवर्त्तन देखना पड़े, उनका वर्णन यहाँ केवल संक्षिप्त रूप में ही हो सकता है। पंचम शताब्दी ने चन्द्रगुप्त के पौत्र एवं महेन्द्रादित्य के पुत्र स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य तथा म्लेच्छों⊸–संभवतः हणों—में चलनेवाला युद्ध देखा, जिसका उल्लेख जूनागढ़ के अभिलेख तथा कथासरित्सागर में है। इसके पश्चात् हमें मन्दसौर के यशोधर्मन की तथा सम्राट्-प्रतिनिधि नैगम वंश की विजयों की सूचना प्राप्त होती है। ईसवी छठी शताब्दी के अस्तिम भाग में उज्जयिनी, आभोणा एवं सरसवणी के ताम्प्रपत्र-अभिलेखों के कटच्चुरियों के शासन में चली गई, जिनका उन्मूलन मैत्रक राजा खरग्रह प्रथम ने किया था । \* हुएनुस्संग के काल में बु-झे-येन-ना में एक ब्राह्मणवंश राज्य करता था। इसके पश्चात् 'त्वष्टुट' वंश के शासक हुए। । उनका अन्त सम्भवतः सिन्ध के शासक जनैद (Junaid) के नेतूरन में आक्रमण करनेवाली एक अरब सेना ने किया था, जिसने ईसवी आठवीं शताब्दी के प्रयम तथा द्वितीय दशकों में उजेन (Uzain) तथा पश्चिमी भारत के अन्य नगरों पर आक्रमण किये थे। तदनन्तर विक्रमादित्य की यह राजधानी 'मानकीर' (Mankir) के राष्ट्रकूट 'वल्हराओं' (Balharas) एवं जुर्ज (Zurz, गुजरात तथा कन्नौज) के प्रतिहार राजाओं के महासम्मर्द का विषय बन गई। अनुश्रुति के अनुसार राष्ट्रकूट राजवंश के संस्थापक दन्तिदुर्गं ने उज्जयिनी में हिरण्यमर्भं उत्सव किया, जिसमें गुर्जर आदि नरेशों को द्वारपाल बनाया था। ईसवी सन् ७८३-८४ में अवन्ति के सिंहासन पर प्रतिहार सम्राट् वत्सराज ने अथवा उनके समकालीन किसी अन्य वत्सराज ने, जो दस्तिदुर्ग के चचेरे भाई छ**्व का प्रतिस्पर्धी था, अधिकार कर लिया।** वत्सराज के साम्राज्य-स्वप्न राष्ट्रकूट शासक ने ध्वस्त कर दिए । किन्तु उसका प्रत्र नागभट द्वितीय मालव पर, जिसके पश्चिमी भाग में उज्जयिनी सम्मिलित थी, आधिपत्य स्थापित करने में सफल हुआ । दक्षिण से शीघ ही उस पर एक नवीन आक्रमण हुआ और उसके नवनिर्मित साम्राज्य पर इससे तीव आधात पहुँचा। नागभट के पौत्र मोज आदिवराह पर सौभाग्य-लक्ष्मी अनुरक्त हुई और उसने प्रतिहार साम्राज्य की सीमा गिरनार पर्वतमाला तक पहुँचा दी। ऐसा प्रतीत होता है कि उज्जयिनी उसके उत्तराधिकारियों के आधिपत्य में ९४६ ईसवी तंक रही जब उस प्रसिद्ध नगर में भोज के प्रपौत्र महेन्द्रपाल द्वितीय के 'तंत्रपाल महासामन्त महादण्डनायक' माधव के नियुक्त रहने की सूचना प्राप्त होती है।

प्रतिहारों का स्थान शीध्र ही परमारों ने ले लिया जो अकालवर्ष को, जिसे क्रष्ण तृतीय मानने का लोभ उत्पन्न होता है, अपना पूर्व पुरुष मानते थे। इस सम्बन्ध में हर्ष सीयक के हरसौलवाले ताम्प्रपत्र का उल्लेख किया जा सकता है, जिसमें एक क्रष्णराज को परमारों का पूर्व पुरुष कहा गया है। इस वंश के प्रारंभिक शासक वाक्पति प्रथम का वर्णन "मालव-बालाओं के नयन सरोजों के लिए सूर्य" के रूप में किया गया है। वाक्पति द्वितीय ने, जो मुंज नाम से अधिक विख्यात है और जिसने सरस्वती को संरक्षण देने में विक्रमादित्य के अनुकरण का प्रयत्त किया, ऐसा प्रतीत होता है कि उज्जयिनी को राजधानीत्व का गौरव प्रान्त कराया। उसके भाई सिन्धुराज का विरुद 'नवसाहसांक', जिसका अर्थ नवीन विक्रमादित्य है,

<sup>\*</sup> P.H.A.I., चतुर्थ संस्करण, पूछ ५३५। † Tod. Rajasthan, I, 618-19 (Calcutta Edition), Bhandarkar's List of Inscriptions No. 16



#### श्री हेमचन्द्र रायचौधुरी

यह सूचित करता है कि उसने भी विकम की प्रोज्वल परम्परा को पुनरुज्जीदित करने का प्रयत्न किया था। पद्मगुप्त तथा उदयपुर प्रशस्ति, गुप्तवंश के स्कन्द उनको विक्रमादित्य के समान उसे हूणों पर विजय प्राप्त करने का यश प्रदान करने हैं। सोढ्ढल विक्रमादित्य के पश्चात् विद्या के अत्यन्त मुक्तहस्त संरक्षक भोजदेव के साथ विक्रमादित्य, श्री हर्ष (कन्नौज का हर्ष शीलादित्य अथवा परमार सीयक) तथा मुंज के नाम जोड़ता है।\*

बारहवीं शताब्दी में परमारों को उत्तर तथा पश्चिम के अपने समीपवर्ती शासकों से कठिन संग्राम रूड़ने पड़े थे। अजमेर का चाहमान शासक अजयराज उज्जैन तक देश जीत लेने का दावा करता है। अनहिलवार के प्रसिद्ध राजा जयसिंह सिद्धराज ने नगर पर विजय प्राप्त करके 'अवन्तिनाथ' उपाधि धारण की। इसके पश्चात् बल्लाल नामक राजा हुआ जिसने अवन्ति, मालव एवं धार पर आधिपत्य स्थापित किया। उसका जयसिंह सिद्धराज के उत्तराधिकारी कुमारपाल के एक माण्डलिक ने वध कर दिया। इस पर शिन्ना के तटों पर चालुक्य शासन की पुनः स्थापना हुई। "महाकाल की नगरी" के परमारों के एक दानपत्र से ऐसा प्रतीत होता है कि भाग्यचन्न में पुनः एक परिवर्तन हुआ और मोज के वंशजों ने एक बार फिर उज्जयिनी को प्राप्त किया। यह घटना ईसवी सन् १२१३ से पूर्व कभी हुई होगी।

उज्जैन में परमारों के शासन पर दिल्ली के सुस्तानों ने अन्तक आघात किया था। कुतबुद्दीन ऐवक, जब वह इतिहास प्रसिद्ध मुहम्मद गौरी का प्रतिनिधि ही था, उज्जैन के सीमान्त प्रदेशों तक विनाश करता चला गया था। † चालीस वर्ष पश्चात् कुतबुद्दीन के जैंबाई और इलबरी शासकों में सबसे बड़े सुल्तान इल्तुतमिश (१२११-१२३६ ईसवी) का उज्जैन नगरी पर निदंय आक्रमण हुआ। नगर नष्ट-भ्रष्ट कर दिया गया और महाकाल का मन्दिर पूर्ण रूप से घ्वस्त किया गया था। सुलतान अपने साथ महाकाल की तथा पीतल की ढली हुई विकमादित्य आदि की मूत्तियाँ दिल्ली ले गया और उसने उन्हें जामा मसजिद के ढार पर रखवा दिया। अलाउद्दीन खिलजी (१२९६-१३१६) के अधिकारी मलिक ऐन-उल-मुल्क ने उज्जैन तथा मालवा के अन्य प्रसिद्ध दुर्गों को बरवाद कर दिया।‡ ऐसा प्रतीत होता है कि इसके थोड़े समय परचात् ही विक्रमादित्य एवं नवसाहसांक की राजधानी दिल्ली के सुल्तानों के अधिकार में अन्तिम रूप से चली गई।

पन्द्रहवीं शताब्दी में मालवा के मुसलमान प्राग्तपति दिलावरखा गोरी ने अपने आपको स्वतंत्र घोषित कर दिया। सुलतानों ने महमूद खिलजी प्रयम के अधीन सर्वाधिक क्षक्ति प्राप्त की और उसने गौरी शासकों का उन्मुलन कर दिया। उज्जयिनी का, जिसकी प्रतिस्पर्धा घारा से थी ही, इस समय तक महत्त्व समाप्त हो चुका था। मालवा में मुशलमान शासक का केन्द्र माण्डू–शादियाबाद में था लेकिन पुरानी राजधानी उज्जैन को, जिले का प्रधान कार्यालय होने से थोड़ी बहुत प्रतिष्ठा रह गई थी। उज्जैन के समीप कालियादेह पर सुल्तान नसीरुदीन खिलजी (१५००-१५१० ई०) ने बाग भीरोज में एक प्रासाद निर्मित कराया जिसकी जहाँगीर ने भी प्रश्नंसा की है।¥ अन्तिम खिलजी सुलतान के शासनकाल में उज्जैन पर राजपूत अधिकारी सिलाहदी पूरवीय ने, जिसने दरवार में महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त कर लिया था, अधिकार कर लिया। गुजरात के सुलतान बहादुर ने जिसने १५३१ ई० में मालवा हस्तगत कर लिया था, इस राजपूत अधिकारो का उज्जैन पर स्वत्व स्वीक्वित किया। इसने अपने आपको विपरीत सिद्ध किया और उज्जैन का अधिकार दर्याखां मन्दोवाली को प्राप्त हुआ।

मुगल सम्राटों के अभ्युदय की कहानी में उज्जयिनी का प्रमुख स्थान है। सुलतान बहादुर के विरुद्ध हुमायूं ने अभियान किया और ऐसा प्रतीत होता है कि उसने अपना केन्द्रीय कार्यालय इसी प्रसिद्ध नगर में स्थापित किया था ¥़्री उसने उस गुजरात के शासक को परास्त किया था और उसके पश्चात् उत्पन्न होनेवाली अव्यवस्था में मालवा के खिलजी सुल्तान के अधिकारी मल्लूर्खों ने उज्जैन नगर को घेर लिया तथा उसमें आश्रय लेनेवाले मुगलों के अधिकारियों को आत्म-समर्पण के लिए बाध्य किया। य्रु वह किसी प्रकार सामाज्य-समर्थकों द्वारा भगा दिया गया। हुमायूं के आगरा लौट

<sup>\*</sup> प्रियद्शिकः (नरीमॅन आदि द्वारा अनूदित) पृष्ठ XXXVII † तबकात-इ-नासिरी (Raverty) लण्ड १, पृष्ठ ५१७। ‡ Briggs, 1, 361. ¥ तबकात-इ-अकवरी (दे) लण्ड ३, पृष्ठ ५६९; Memoirs of Jahangir (Rogers), लण्ड १, पृष्ठ ३५४। ‡ तबकात-ए-अकवरी (दे), लण्ड ३, पृष्ठ ३५६ सथा ६१५-१६। ¥ अकवरनामा (Beveridge), लण्ड १, पृष्ठ ३०१। ½ वही, पृष्ठ ३१८।



#### उज्जयिनी

जाने पर मल्लूखों ने कादिरशाह उपाधि धारण करके अपने आपको सुल्तान घोषित कर दिया। ऐसा प्रतीत होता है कि उज्जैन को उसने अपनी राजधानी बनाया। मालवा-विजय के समय शेरशाह ने अपनी उपस्थिति से इस नगर को मुझोभित किया और इसे शुजाअतखों को प्रदान किया किन्तु इस्लामशाह ने उसका स्थान कुछ समय के लिए ईसाखां सूर को दिया। रंजुजाअतखों ने सासनाधिकार पुनः प्राप्त होने पर नगर की शासन व्यवस्था के लिए अपने दत्तक पुत्र दौलतखां बजियाला को नियुक्त किया। शुजाअतखों के दूसरे पुत्र मियां वायाजीद ने, जो बाजबहादुर उपाधि के साथ सिंहासन पर बैठा था और अपने समय के उच्चकोटि के गायक के रूप में तथा सुन्दरी रूपमती का प्रेमी होने के लिए प्रसिद्ध था, दौलतखां का वध करके नगर पर अधिकार किया।\* जब अकबर के अधिकारियों ने पुनः मालवा पर विजय प्राप्त की, उज्जैन पीरमुहम्मद को प्रदान की गई। मालवा के सूबे में इसी नाम की सरकार का यह केन्द्रीय नगर बना दिया गया। हॉकिन्स (Hawkins) (१६०८-१३ ई०) लिखता है—"उजम" (Ugam) मालवा का प्रधान नगर था और सर टॉमस रो (Thomas Roe) इस मत का समर्थन करता है। डीलेट (Delact, १६३१ ई०) तथा मंडेल्स्लो (Mandelslo, १६३८ ईसवी) मालवा की राजधानी का नाम रक्तिपुर लिखते हैं। एक प्राचीन मानते हैं।

सत्रहवीं शताब्दी के योरोपीय यात्रियों के वर्णन सूचित करते हैं कि उस काल में भी दक्षिण से गंगा के दोआब को जाने वाले मार्ग पर एक महत्त्वपूर्ण केन्द्र के रूप में उज्जैन की स्थिति अक्षुण्ण यी। राल्फ फिट्श (Ralf Fitch) लिखता है कि नगर में कपास, सूती वस्य का व्यापार समृद्ध था और वहाँ औषधियों का प्रचुर संग्रह था। के आइन-ए-अकबरी के अनुसार उज्जैन की सरकार की राजस्व की आय ४३,८२७,९६० दाम थी। मनुक्सी, जिसने राजकीय कागद-पत्र देखे थे, लिखता है कि 'उजेन' (Ugen) का प्रदेश केन्द्रीय राजकोष को दो कॅरोल (Carols) देता था। #

उज्जैन के समीप ही घरमत है जो उस माटक के प्रथम दृश्य का प्रेक्षक या जिसका अन्त बालमगीर (१६५८-१७०७ ई०) द्वारा सिंहासन प्राप्त कर लेने पर हुआ था।

मालवा के मुगल प्रान्तपतियों में प्रसिद्ध राजपूत राजा सवाई जयसिंह था, जिसका संस्कृति के केन्द्र के रूप में उज्जैन की कीर्ति के प्रति किया गया सत्प्रयास निरूपण की अपेक्षा नहीं करता।

अठारहवीं शताब्दी के लगभग मध्य में एक नवीन दूश्य का प्रादुर्भाव हुआ। पेशवा बाजीराव प्रथम (१७२०-१७४० ई०) की सेनाएँ मालवा में पहुँची। सन् १७२६ ई० में उन्होंने अपने प्रतिनिधि रानोजी शिन्दे तथा मल्हारराव होल्कर को उस प्रान्त की चौथ तथा सरदेशमुखी ग्रहण करने का अधिकार दिया। आलीजाह शिन्दे राजवंश के संस्थापक रानोजी (१७२६-४५ ई०) ने महाकाल तथा विकम की प्राचीन नगरी में अपना केन्द्रीय कार्यालय स्थापित किया। उसके वंश के राजा अहमदशाह अब्दाली से भारतवर्ष की रक्षा करने के लिए वीरता से लड़े। इस राजवंश के संस्थापक महादजी शिन्दे (१७६१-९४ ई०) उच्च श्रेणी के राजनीतिक वैचक्षण्य-युक्त एवं श्रेष्ठ सामरिक प्रतिभा से सम्पन्न व्यक्ति ये। उनके अधीन अन्तिम बार उज्जैन एक विस्तृत राज्य की राजधानी बनी। महादजी के उत्तराधिकारी दौलतराव द्वारा राजधानी का स्थानान्तर लश्कर को होने के साथ ही "राजाओं की राज्यपीठ" की पदावनति प्रान्तीय नगर के रूप में हो गई। किन्तु यह आवश्यक नहीं है कि हम सुबन्धु के "सा रसवत्ता विहता" क्रन्दन की पुनरावृत्ति करें। उज्जयिनी के गर्म में आज मी एक महान् भविष्य प्रसवोन्मुख है।

\* मल्लूखो, शुजाअतर्खां तथा बाजबहाबुर के लिए देखिए तबकात-इ-अकबरी (दे) खण्ड २, पृष्ठ ६१७-६२९। † अकबरनामा (Beveridge), खण्ड २, पृष्ठ २१४।

t Early Travels in India (Foster), पूछ १००; De Lact, Empire of the Great Mogols (Hoyland and Banerjee) पूछ ९; Luard, Gwalior Gaz. पूछ ३०५१

‡ Foster, Early Travels, पूछ १७, Luard, Gwalior Gaz. खण्ड १, पूछ ३०४।

\* आइन-इ अकबरी लण्ड २, पृष्ठ १९८, Catrou's edition of Manucci (बंगवासी), पृष्ठ ३५८।

કરટ



# प्राचीन भारत में उज्जैन का स्थान

श्री बैजनाथ पुरी, एम॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰

सम्प्राद् विकमादित्य की द्विसहसाब्दिक जयन्ती मनाते समय, उनकी राजधानी उज्जैन पर साहित्यिक तथा ऐतिहासिक दृष्टिकोण से प्रकाश डालना अति उपयुक्त होगा। क्षिप्रा नदी के दाहिने किनारे पर बसा हुआ उज्जैन आज भी अपनी प्राचीन संस्कृति और सभ्यता के लिए प्रसिद्ध है। इस प्राचीन नगर ने भारतीय इतिहास के लगभग २५०० वर्षों का उपल-पुथल अपने नेत्रों से देखा। कौशल-सम्प्राट् उदयन की सुन्दरी रानी वासवदत्ता ने यहीं अपने बाल्यकाल के स्वर्ण दिवस व्यतीत किये थे, अशोक ने अपने पिता बिन्दुसार की मृत्यु के पश्चात् यहीं से अपने को सम्प्राट् घोषित किया था, सम्प्राट् चष्टन की राजधानी के नाते व्यापार का यह प्रसिद्ध केन्द्र था और यहीं से होकर सार्थवाह भड़ोंच और सोपारा के बन्दरगाह को जाते थे। यह वही स्थान है जहाँ सम्प्राट् चन्द्रगुप्त विकमादित्य धन्वन्तरि, क्षपणक, अमरसिंह, शंक, वेतालभट्ट, घटकर्पर, कालिदास, वराहमिहिर और वररुचि नामक नवरत्नों के साथ अपना दरबार करते थे। इस प्राचीन नगर का इतिहास पूर्ण रूप से सुरक्षित है और यहाँ यह कहना अपयुक्त न होगा कि यद्यपि प्राचीन काल के अन्य स्थान जैसे कौशल, तोशाली, सुवर्णगिरि उत्थान के पश्चात् (यत की ओर अग्रसर हुए, उज्जैन अब भी उसी नाम से भारत में प्रसिद्ध है।

उज्जैन विशाला, पद्मावती, भोगवती तथा हिरण्यवती नामों से प्राचीन भारत में प्रसिद्ध था। हिन्दुओं के सात विशाल तीर्थों में यह एक तीर्थ था। धार्मिक मतानुसार यह नगर प्राचीन काल से विख्यात था। यहीं पर शिवजी की प्रथम पत्नी सती को कुहुनी कटकर गिरी थी। इसी से इसका नाम पीकस्थान पड़ा। इस नगर की ऐतिहासिक महत्ता ईसबी पूर्व छठी शताब्दी से आरम्भ होती है। उस समय प्राचीन भारत में सोलह जनपद अथवा राष्ट्र थे। इनमें से एक अवन्ति भी था जिसकी सीमा वर्त्तमान मालवा, निमाड तथा मध्य-प्रदेश में स्थित कुछ स्थानों तक सीमित थी। डाक्टर भांडारकर के मतानुसार यह जनपद दो भागों में विभाजित था-उत्तरी भाग की राजधानी उज्जैन थी; और दक्षिण भाग जिसे अवन्ति-की था जिसकी सीमा वर्त्तमान मालवा, निमाड तथा मध्य-प्रदेश में स्थित कुछ स्थानों तक सीमित थी। डाक्टर भांडारकर के मतानुसार यह जनपद दो भागों में विभाजित था-उत्तरी भाग की राजधानी उज्जैन थी; और दक्षिण भाग जिसे अवन्ति-दक्षिणापथ कहते थे, उसकी राजधानी माहिस्सती अथवा माहिष्मती थी, जिसकी समानता नर्मदा पर स्थित वर्त्तमान मानधात से की जाती है। उस समय अवन्ति के सिहासन पर प्रदोत नामक राजा राज्य करता था। उसके तीन पुत्र थे, जिनके नाम गोपालक, पालक और कुमारसेन थे। इसके अतिरिक्त उसके वासवदत्ता नामक एक कन्या भी थी जो बाद में कौशल-सम्प्राट उदयन की प्रधान रानी हुई। प्रद्योत के चरित्र के विषय में महाभाग\* में लिखा है कि वह कूर था किन्सु सच यह है कि उसने पास के राजाओं को अपने आधिपत्य में कर लिया था। उसकी बढ़ती हुई शक्ति के डर से मगध सम्राट् बिम्बसार के पुत्र अजातशत्र ने अपनी राजधानी राजगृह को सुरक्षित कर लिया था। इस बात का पता मक्षिस निकाय से चलता है। घम्मपद की टीका में प्रद्योत की पुत्री वासवत्ता और उदयन के विवाह का उल्लेख है और इसी आधार पर

\* सैकरेड बुक्स ऑफ बी ईस्ट, जिल्द १७, पुष्ठ १८७।

કર૧



#### प्राचीन भारत में उज्जैन का स्थान

दण्डिन् ने भी अपनी वासवदत्ता लिखी। उज्जैन इसी अवन्ति-सम्राट् प्रद्योत की राजधानी थी। ईसा से चौथी शताब्दी पूर्व यह मगध साम्राज्य में चली गई और तभी से मौर्य्य सम्राट् की ओर से यहाँ एक राज्य-प्रतिनिधि रहने लगा। उज्जैन में एक प्रसिद्ध विहार था और वौद्धकाल में श्रावस्ती से पैठन जाते समय उज्जैन विश्राम का स्थान था।\*

ईसा से चौथी शताब्दी पूर्व उज्जैन मौर्य्य साम्प्राज्य में चला गया। महाबोधिवंश (पृष्ठ ९८) में लिखा है कि मौर्य्य सामाज्य में उज्जैन अवन्ति-प्रान्त की राजधानी थी और अशोक को उसके पिता बिन्दुसार ने यहाँ राज्य-प्रतिनिधि बनाकर भेजा था। उज्जैन एक प्रसिद्ध लगर ही नहीं, किन्तु मौर्य्य साम्राज्य में महत्त्वपूर्ण स्थान रखता था, अशोक के कलिंग के लेख से यह पूर्णतया विदित है। धर्म प्रचार के लिए वहाँ से महामात्र भेजे जाते थे। महाबोधिवंश (पृष्ठ ११६) के अनुसार सम्राट् अशोक अपने पिता के समय में उज्जैन में राज्य-प्रतिनिधि था। यहीं उसने वेदिसा महादेवी से विवाह किया था। बिन्दुसार की मृत्यु के पश्चात् यहीं से अशोक ने अपने सिंहासनारूढ़ होने की धोषण्या की थी।

मौथ्यं सारगज्य के अन्त के साथ ही साथ उज्जैन की प्रभुता भी घट गई, किन्तु क्षत्रप राजाओं के समय में चघ्टन की यह राजधानी हो गई। टालेमी के कथनानुसार ओजीन अथवा उज्जैन चघ्टन की राजधानी थी। यह अभी प्राचीन प्रभुता थोड़ें ही दिन तक रख सका था कि गौतमीपुत्र शातर्कीण ने चघ्टन को हराकर इसपर अधिकार कर लिया। इस बात का पता गौतमी के नासिक के लेख दे से लगता है। इसमें गौतमीपुत्र की राज्यसीमा में अवन्ति का भी उल्लेख है। सातवाहनों का अधिकार अविक समय तक उज्जैन पर न रह सका। शीघ ही घड़दामन ने अवन्ति तथा अन्य प्रदेशों को फिर से अपने अधिकार में कर लिया जैसाकि आन्ध्र के राज्यतेन पर न रह सका। शीघ ही घड़दामन ने अवन्ति तथा अन्य प्रदेशों को फिर से अपने अधिकार में कर लिया जैसाकि आन्ध्र और गिरनार के लेखों से विदित है। यह लेख कमशः शक संवत् ५२ और ७८ के घड़दामन के समय के हैं। उज्जैन फिर क्षत्रपों की राजधानी हो गई। इस समय में इसने बड़ी उन्नति की। पेरीप्लस में लिखा है कि यह एक बड़ा व्यापारिक केन्द्र था। सोपारा और भड़ींच नामक बन्दरगाहों को यहीं से माल जाता था। यहाँ से मुख्यतया सुलेमानी पत्थर, मलमल तथा भाँति माँति की माण और रेशमी वस्त्र बाहर भेजे जाते थे। क्षत्रप राजाओं का अन्त चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने किया और उस समय से यह गुप्त साम्याज्य में सम्मिलित हो गया।

परम्परागत कथा प्रसिद्ध है कि यहीं विक्रमादित्य अपने नवरत्नों के साथ राज्यसभा करता था। इन नवरत्नों में कालिदास का स्थान संस्कृत साहित्य में सबसे श्रेष्ठ और उच्च है। कालिदास के मेघदूत में जिस नगरी का मार्ग, कवि ने यक्ष द्वारा बतलाया है, उससे यह प्रतीत होता है कि उसका तात्पर्य उज्जयिनी से ही रहा होगा। कालिदास ने स्लोकों में उज्जयिनी का वर्णन किया है। इन ब्लोकों में वहाँ की अपार सम्पत्ति, क्षिप्रा नदी सम्बन्धित कथाएँ, प्रसिद्ध महादेव का मन्दिर, सन्ध्याकाल की आरती तथा नृत्य और रात्रि में अभिसारिकाओं का प्रेम-भिलन बड़े सुन्दर रूप से वर्णित है। इससे कालिदास का उज्जैन अथवा उज्जयिनी से सम्बन्ध प्रतीत होता है।

गुप्त सम्राटों के पश्चात् महाराज हर्ष के समय में भी यह एक प्रसिद्ध नगर रहा। उसका उल्लेख हुएनच्चांग≱ ने किया है। उसका कहना है कि यहाँ के लोगों की चाल-ढाल सुराष्ट्र के लोगों की जैसी थी। यहाँ के लोग धनी थे। यहाँ कोई ३०० बौद्ध पुरोहित थे जो हीनयान तथा महायान मतों के अनुयायी थे। यहाँ पर बहुत से मन्दिर भी थे जो भिन्न भिन्न मतों के थे।

उज्जैन भारत के बाहर भी प्रसिद्ध था, इसका पता एक चीनी पुस्तक से लगता हैं∦ू। इसमें लिखा है कि.५४८ ई० में परमति नामक एक उज्जैन निवासी को लायनवंश के सम्राट् यू ने बुलाया था और वह चीन के दक्षिणी भाग में उतरा ।

सम्प्राट् हर्ष की मृत्यु के परचात् उत्तरी भारत में राज्य-विष्छव हुआ। उज्जैन इस ठोकर को न सह सका। इसका परिणाम यह हुआ कि यह अपनी उन्नति के शिखर से गिर गया। यहाँ पहिले परमार राजाओं का आधिपत्य रहा किन्तु निकटवर्ती गुजरात के चालुक्य, चेदी के कलचुरी, बुन्देलखंड के चन्देल, और मान्पखेट के राष्ट्रकूट राजाओं की सदैव इस पर नियत रही। परमारों के पश्चात् यहाँ तोमर राजपूतों का राज्य रहा, किन्तु इनके पश्चात् से उज्जैन का अध:पतन आरम्भ हुआ और यह देहली के मुसलमान बादशाहों के हाथ में चला गया।

इस प्रकार प्राचीन भारत में उज्जैन का उच्च स्थान रहा। ईसवी पूर्व छठी शताब्दी में प्रद्योत के समय से तोमर राजपूत राजाओं के समय तक यह उन्नति के शिखर पर रहा। कभी कभी यह विप्लवों की ठोकरों को न सह सका जिससे यह यतन की ओर अग्रसर हुआ; किन्तु समस्त हिन्दू राजाओं ने इसे अपनाया। आज भी शिन्दे राजवंश के छत्र के नीचे यह एक प्रफुल्लित और फलता-फूलता नगर है। सम्राट् विक्रमादित्य की याद के लिए अब भी यही नगर बाकी है।

\* रायस डेविडस्---बौद्ध भारत, पृष्ठ १०३। † प्राचीन भारत, पृष्ठ १४६। ‡ एपिग्राफिया इण्डिका, जिल्द ८, पृष्ठ ६०। 🔆 वही, जिल्द १६, पृष्ठ १९। १ यही, जिल्द ८, पृष्ठ ३६। ई बील, जिल्द २, पृष्ठ २१०। 🍰 राधाकुमुदः इण्डियनशिषिग, पृष्ठ १६७।



# संस्कृत साहित्य में उज्जयिनी

### श्री गोपोकृष्ण द्विवेदी शास्त्री व्याकरणावार्य

इस विशाल भारतवर्ष के इतिहास में अवन्तीदेश अथवा मालव देश का स्थान भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इस देश की प्रधानतम एवं प्राचीनतम नगरी उज्जयिनी को अतीतकाल में कई शताब्दियों तक राजधानी होने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है। इसका वर्णन ऋग्वेद तथा महाभारत एवं पुराण और कालिदास आदि महाकवियों की रचनाओं में उपलब्ध होता है। इसी पुनीत पुरी में भूतभावन भगवानु भवानीपति महाकालेश्वर विराजमान हैं।

गीता के उपदेश द्वारा संसारसागर में जन्म-मरण के आवतों में फँसकर नाना प्रकार के क्लेशों से भीड़ित होनेवाले प्राणियों को चिरशान्ति प्रदान करनेवाले भगवान् श्रीकृष्ण भी अपने ज्येष्ठबन्धु बलराम के साथ विद्योपार्जन के लिए इसी उज्जयिनी में पूज्य गुरुवर सान्दोपनि महर्षि के पास उपस्थित हुए थे। यह वृत्तान्त श्रीमद्भागवत के निम्नलिखित पद्य से सुस्पष्टतया प्रतीत होता है :—

"अथो गुरुकुले वासमिच्छन्तावुपजग्मतुः । काइयं सान्दीर्पनि नाम ष्ट्यवन्तीपुरवासिमम् ।।"

महाभारत के युद्ध में उज्जैन के राजा विन्द और अनुविन्द दुर्योधन की सहायता करने के लिए सम्पूर्ण सेना समेत उपस्थित हुए थे। इस विषय में महाभारतकार लिखते हैं :---

"आवन्त्यौ च महीपाली सर्वसंन्यसमन्वितौ। बिन्बानुबिन्बी" इत्यादि। ----महाभारत, उद्योगपर्व।

કરર



## संस्कृत साहित्य में उज्जयिनी

इसी प्रकार कविकुलगुरु कालिदास की अमुतमयी वाणी ने उज्जयिनी के गुणगान में अपना अपूर्व कौशल प्रदर्शित किया है । देखिये रघुवंश महाकाव्य के छठे सर्ग में स्वयंवर के अवसर पर इन्दुमती के सम्मुख आगन्तुक राजाओं का परिचय देती हुई सुचतुरा सुनन्दा उज्जयिनी-नाथ के साथ विवाह करने के लिये उससे आग्रह करती *है---*-

"अवन्तिनाथोऽयमुदग्रबाहुविशाल्वकास्तनुबृत्तमध्यः । आरोष्य चक्रभ्रममुष्णतेजास्त्वष्ट्रेव गत्नोहिलखितो विभाति ॥३२॥ अस्य प्रयाणेषु समग्रशक्तेरैग्रेसरैवजिभिरुत्थितानि । कुर्वन्ति सामन्तशिखामणीनाम्प्रभाप्ररोहारतमयं रजांसि ॥३३॥ असौ महाकालनिकेतनस्य बससदूरे किल चन्द्रमौलेः । तमित्वपकेऽपि सह प्रियाभिज्योतिमावतो निविशति प्रदोवान् ॥३४॥ अमेन यूना सह पाथिवेन रम्भोरु ! कच्चिन्मनसो रुचिस्ते । शिप्रातरंगानिल्कम्पितामु बिहर्तुमुद्यानवरम्परासु ॥३५॥" ---(रघ्यंश, वष्ठ सर्ग)

कालिदास के सुललित काव्य मेघदूत का नायक विरही यक्ष मेघ को उज्जयिनी मार्ग से जाने के लिये आग्रह करता है—

"वकः पग्या यदपि भवतः प्रस्थितस्योत्तराज्ञा। सौथोत्संगप्रणयविमुखो मास्म भूरुज्जविग्याः ॥ विद्युद्दामस्फुरितचकित्तैस्तत्र पौरांगनानां। लोलापांगैर्यदि न रमसे लौचनैर्वदिचतोऽसि ॥२७॥" (पूर्वमेघ) आकर्षण उत्पन्न करने के लिये उज्जयिनी के वैभव का सुविस्तृत रूप से वर्णन करता है— "प्राप्यावन्तीनुदयनकथाको विवयामवृद्धान् । पूर्वो दि्ग्टामनुसर पुरीं श्रीविद्यास्ता विधालाम् ॥ स्वस्पीभूते सुचरितफले स्वर्गिणां गां गतानां । होषेः पुर्ण्यतेर्हृसिव दिवः कान्तिमत् खण्डमेकम् ॥३०॥ दीर्घीकुर्वन् पटु मवकलं कू जितं सारसानां । प्रत्यूषेषु स्फुटितकमलामोवमैत्रीकषायः ॥ यत्र स्त्रीणां हरति सुरतग्लानिर्मगानुकूलः । सिप्रावातः प्रियतम इव प्रार्थनाचादद्वकारः ॥३२॥ हारांस्तारांस्तरलगुटिकान्कोटिशः झंखक्षुक्तीः । झल्प्रयामान्मरकतमणीनुन्स्यूखप्ररोहान् ॥ दृष्ट्वा यस्यां विपणिरचितान्विद्रुमाणां च भंगान् । संलक्ष्यन्ते सलिलनिष्यस्तोपमात्रावद्योषाः ॥ प्रद्योतस्य प्रियदुहितरं वत्सराजोऽत्र जन्हे । हैमं तालद्रुमवनमभूदत्र तस्यैव राज्ञः ॥ अत्रोद्भ्यान्तः किल नलगिरिः स्तम्भमृत्याटघ दर्पा । दित्यागन्तून्रमयति जनो यत्र झम्यूनभिज्ञः ॥ पत्रद्यामा विनकरहयर्स्थिनो यत्र वाहाः । इरित्यास्त्वमिव करिणो वृध्व्यित्तः प्रभेदात् ॥ योघोषप्रण्यः प्रतिदशमुर्खं संयुगे तस्थिवसाः । प्रत्यादिष्टाभरणरूचयद्व्वन्द्रास्त्रधान्तैः ॥

नागरिकों की विलासिता एवं ललनाओं की शृंगारप्रियता का सुन्दर चित्र अंकित करते हुए कविकुलगुरु ने कैसा उत्तम वर्णन किया है—

"जालोदगीर्णेरुपचितवपुः केशसंस्कारधूपै । बंग्धुप्रीत्या भवनदिाखिभिदंत्तनृत्योधहारः ॥ हम्येंब्वस्याः कुसुमसुरभिष्यघ्यखेदं नयेथाः । रुक्ष्मीं पद्यन् रुल्तििवनिप्तापादरार्गाकितेषु ॥ (पूर्वमेघ)

इसी प्रकार उज्जयिनी नगरी के अधिष्ठातृ देवता तथा **"आकारो तारक लिंग पाताले हाटकेक्षरम् । मृत्युलोके** महाकालं दृष्ट्वा मोक्षमवाप्नुयात् ॥" इत्यादि धार्मिक वचनानुसार परमदर्शनीय भगवान् महाकालेक्ष्वर के दर्शन के लिए मेघ से अनुरोध करते हुए काव्यनायक यक्ष ने कहा है—

"भर्तुः कण्ठच्छविरिति गणैः सादरं वीक्ष्यमाणः । पुण्यं यायास्त्रिभुवनगुरोर्धाम चण्डीत्त्वरस्य ॥ धूतोद्यानं कृषलयरजोगन्धिभिर्गन्धवत्याः । तोयऋीडानिरतयुवतिस्नानतिवत्तमं कव् भिः ॥ अप्यन्यस्मिञ्जलघर महाकालमासाद्य काले । स्थातव्यं ते नयनविषयं यावदत्यति भानुः ॥ कूर्वन् सन्ध्यावलिपटहतां कूलिनः इलाघनीया । मामन्द्राणां फलमविकलं रूप्ससे गर्जितानाम् ॥ पादन्यासैः क्वणितरधनास्तत्र लीलावधूतैः । रत्नच्छायाखधितवल्लिभिदचामरैः क्लान्तहस्ताः ॥ वेद्यास्त्वत्तो नखपदसुखान् प्राप्य वर्षांग्रविन्द्र । नामोक्ष्यन्ते स्वयि मधुकरश्रेणिदीर्घान् कटाक्षान् ॥



#### श्री गोपीकृष्ण शास्त्री व्याकरणाचाये

पइचादुर्ख्यंर्भुजतरुवनं मण्डलेनाभिलीनः । सांघ्यं तेजः प्रतिनवजपापुष्परक्तं दघानः ॥ नृत्यारम्भे हर पशुपतेराद्रंनागाजिनेच्छां । ज्ञान्तोद्वेगरितम्तिनयनं दृष्टभदितर्भवाग्या ॥ (पूर्वभेघ)

इस प्रकार कवि श्रीमहाकालेब्वर की सेवा का उपदेश देकर अन्धकारमय रात्रि में अपने प्रियतम के निकट जाती हुई अभिसारिकाओं को सहायता करने का परामर्श देता है---

गच्छन्तीनां रमणवसति यो.थितां तत्र नक्तं। रुढालोके नरपतिपर्थे सूचिभेद्यैरतमोभिः॥ सौदामिन्या कनकनिकषस्निग्धया दर्शयोदीं। तोयोत्सर्गस्तनितमुखरो मा स्म भूधिकलवास्ताः ॥ (पूर्वमेध)

महाकवि भास-जो कालिदास के पूर्ववर्ती गिने जाते हैं-ने अपने सुप्रसिद्ध एवं लोकप्रिय वासवदत्ता एवं उदयन के अद्भुत चरित्र से भूषित स्वप्नवासवदत्त नामक नाटक में कई स्थानों पर उज्जयिनी का उल्लेख किया है :---

(१) पद्मावती—अत्यि उज्जद्वणीओ राआ पज्जोदोणाम। तस्स बलपरिमाणणिय्वुत्तं णामधेअं महासेणोत्ति। (अस्ति उज्जयिनीयो राजा प्रद्योतो नाम। तस्य बलपरिषामनिर्वृत्तं नामधेयं महासेन इति)

(२) हलाएवं उज्जइणीओ जणो मन्तेदि (हला एवं उज्जयिनीयो अनो मन्त्रयते।)-स्वप्नवासवदत्त, द्वितीयांकः।

इसी प्रकार राजा उदयन उसी नाटक चतुर्थांक में विदूषक से कहता है :----

कामेनोज्जविनीं गते मयि तदा कामप्यवस्थां गते । दृष्ट्वा स्वैरमवन्तिराजतनयां पञ्चेषवः पातिताः ।। तैरद्यापि सज्ञल्यमेव हृदयं भूयरुच विद्वा थयं । पञ्चेषुर्मदनो यदा कथमयं षष्ठः इारः पातितः ।।

---स्वग्नवासवदत्त, चतुर्थांक।

पञ्चमांक में भी कहानी सुनाते हुए विदूषक ने राजा से कहा है :---

अस्यि णअरी उज्जइणी णाम । तंहि अहिअरमणीआणि उदआण्हाणाणि यत्तन्ति किल (अस्ति नगरी घज्जमिनी नाम । तत्र अधिकरमणीयान्युबकस्तानामि वर्तन्ते किल)

उपर्युक्त स्थानों पर महाकवि भास ने उज्जयिनी का उल्लेख किया है।

इसी प्रकार महाकवि गुणाढघरचित वृहत्कथा के अनुवादरूप कथासरित्सागर के कथानकों में भी इस पुण्यपुरी उज्जयिनी का उल्लेख कई जगह उपलब्ध होता है :----

(१) सोऽपि चण्डमहासेन उज्जधिन्यामचिन्तयत् ।। ---कथासरित्सागर-कथामुखलम्बक, द्वितीय तरंग।

(२) उज्जयिन्यां स्मधाने यत् श्रृणु तत्कथयामि ते ---- कथासरित्सागर कथापीठलम्बक, द्वितीय सरंग।

(३) अत्स्त्यवन्तीषु विस्याता युगादौ विद्धकर्मणाः ) निर्मितोज्जयिनी नाम पुरारिवसतिः पुरा ॥ —कथासरित्सागर विषमशीललंबक, द्वितीय तरंगः।

महाकवि शूद्रक के सुललित मृच्छकटिक नामक प्रकरण का नायक चारुदत्त तथा उसकी प्रियतमा वसन्तसेना इसी उज्जयिनी की शोभा को वृद्धिगत करते थें :---

अवन्तिपुर्यौ द्विजसार्यवाहो युवा दरिद्रः किल चारुदत्तः । गुणानुरक्ता गणिका च तस्य वसन्तशोभेव वसन्तसेना ।। ---मुच्छ्कटिक प्रस्तावना ।

दशकुमारचरित के नायक राजहंस का प्रतिपक्षी अर्थात् कथा का प्रतिनायक मानसार उज्जयिनी का शासक था 🛩

(१) मानी मानसारो मालवाधीक्ष्वरो वार्धकस्य प्रबल्तया निजनन्दनं दर्पसारमुज्जयिन्यामभ्यविष्ठचत् ॥ ----दक्षकुमारचरित पूर्वपीठिका, चतुर्थीच्छ्यासः

કરર



संस्कृत साहित्य में उज्जयिनो

(२) प्राप्य चोज्जयिनी तदैव सहायभूतैस्तैः कुमारैः परिवृत्तेन राजवाहनेनातिबलवानपि मालदेशो मानसारः क्षणेन पराजिग्ये हतश्च ।

काश्मीर-शासकों के परम प्रामाणिक इतिहासग्रन्थ महाकवि कल्हणनिर्मित राजतरांगणी में भी उज्जयिनी का उल्लेख उपलब्ध होता हैं :—

तत्रानेहत्युज्जयित्यां श्रीमान् हर्षापराभिधः। एकच्छत्रध्वक्रवर्ती विकमादित्य इत्यभूत् ॥

---राजतरंगिणी, तृतीय सरंग ।

महाकवि परिमल ते भी स्वरचित नवसाहसांकचरित नामक काव्य के प्रारम्भ में---

अस्ति क्षितायुज्जयिनीतिनामापुरी विहायस्यमरावतीव । बढन्ध यस्यां पदमिन्द्रकल्पः श्री विक्रमादित्य इति क्षितीशः॥ इस पद्य से लेकर—

कृतावधानातिज्ञयेन मन्ये या वेधसा मध्यमलोकरत्नम् । स्वशिल्पविभानपरप्रकर्षप्रकाशनग्र्यात्र विनिमित्तेन ॥

इस पद्य तक ४० क्लोकों के द्वारा उज्जयिनी का वर्णन किया है । इसी प्रकार महाकवि श्रीहर्ष ने अपने सुप्रसिद्ध महाकाव्य नैवधीयचरित में दमयन्ती के साथ परिणयन की आशा से स्वयंवर मण्डप में अपने अपने मंचों पर विराजमान हुए राजाओं का परिचय कराती हुई सरस्वती के द्वारा उज्जयिनी का वर्णन करवाया है ----

प्रत्यथियौवतथर्तसतमालमालोन्मीलत्तमःप्रकरतस्करशौर्यसूर्ये । अस्मिकवन्तिनृपतौ गुणसन्ततीनः विश्राग्तिधामनि मनो दमयन्ति किं ते ३८८८॥

तत्रानुतीरवनवासिसपस्विविधा शिप्रा तवोर्मिभुजया जलकैलिकाले । आलिंगनानि ददतीः भविताः वयस्या हास्या-नुबन्धिरमणीयसरोष्हास्या ॥८९॥

अस्य।धिक्षय्य पुरमुज्जयिनीं भवानी जागति या सुभगयौक्तमौरूिमाला। पत्यार्धकायघटनाय मृगाक्षि तस्याः शिष्या भविष्यसि चिरं वरिवस्ययापि ॥९०॥

निदर्शकमंकुरिततां रतिवल्लभस्य देषः स्वचन्द्रकिश्णामृतसेचनेन । तत्रावलोक्य सुदृशां हृदयेषु रुद्रस्तद्देहदाहफस्र-माह स कि न विद्मः ॥९१॥

आगरकातं विदधतोऽपि समिद्धकामा नाधीयते परुषमक्षरमस्य यामाः । चान्द्री न तत्र हरमौल्किषयालुरेकानध्यायहेतु-तिथिकेतुरपैति लेखा ॥९२॥

महाकवि कृष्णानन्दकृत सहृ्दयानन्द महाकाव्य में दमयन्ती को मार्गं प्रदर्शन कराते हुए नल ने उसे उज्जयिनी का परिचय कराया हैं---

पुरइचकोराक्षि विलोकय त्वं य एव दीर्घः सरलइच पन्धाः । शिप्रातरंगैः परिरभ्यमाणां पुण्यामबन्तीमयमभ्यूपैति ॥ तस्यां महाकालकृतास्पदस्य देहार्धतां भूलभृतः प्रपन्नाम् । आराध्य गौरीं छज दक्षिणाशां दिवृक्षसे चेव् गिरिमृक्षवन्तम् ॥

वाराहपुराण में अवन्तिका (उज्जयिनी) को मणिपूरचक (शरीर का नाभिदेश) कहा गया है। और उस प्रदेश के अधिष्ठातुदेवता श्रीमहाकाळेश्वर माने गये हैं---

> आज्ञाचकं स्मृता काशी या बाला श्रुतिमूर्धनि । स्वाधिष्ठानं स्मृता काञ्ची मणिपूरमवन्तिका ॥ नाभिदेशे महाकाल्स्तन्नाम्ना तत्र वै हरः ।



#### श्री गोपीकृष्ण शास्त्रो व्याकरणाचार्य

माधवकृत शंकरदिग्विजय के पन्द्रहवें सर्ग में श्रीशंकराचार्य के द्वारा सैव, वैष्णव, साक्त, सौर आदि सम्प्रदाय-वादियों को अद्वैत-सिद्धान्त के अनुयायी बनाने के पश्चात् आचार्यप्रवर की उज्जयिनी-यात्र। का वर्णन किया गया है :---

> इति वेष्णवर्शवशाक्तसौरप्रमुखानात्मवश्चवदान् विधाय । अतिवेलवचोझरीनिरक्तप्रतिवाद्युज्जयिनीं पुरोमयासीत् ।। मकरघ्वजविद्विष्ठाप्तिविद्वान् श्रमहृत्पुष्यसुगन्धवन्मरुद्भिः ।

कादम्बरी एवं हर्षचरित के रचयिता महाकवि बाण ने कादम्बरी के पूर्वार्ध में कथानायक चन्द्रापीड़ की जन्मभूमि उज्जयिनी का अत्यन्त रुचिर एवं विशद वर्णन किया हैं :—

गणितज्योतिष के उद्भट विद्वान् भास्कराचार्य ने भी निम्नलिखित पद्यों द्वारा उज्जयिनी का ज्योतिष सम्बन्धी महत्त्व प्रदर्शित किया है :—

यथोज्जयिन्याः कुचतुर्थभागे, प्राच्यां दिशि स्याद्यमकोटिरेव।

ततरच परचान्न भवेदवन्ती, लंकैव तस्याः ककुभि प्रतीच्याम्।।

यल्लंकोज्जयिनीपुरोपरि कुरुक्षेत्रादिदेशान् स्पृशत् । सूत्रं मेस्गतं बुर्धनिगदिता सा मध्यरेखा भुधः ॥

आवौ प्रागुवयोऽपरत्र विषये पश्चाद्धि रेखोदयात् । स्यात्तस्मात् त्रियते तदन्तरभवं खेटेध्वृणं स्वं फल्लम् ॥

तथाहि :-- इह कालिदासमेण्ठावत्रामररूपसुरभारवयः । हरिचंद्रधन्द्रगुप्तौ परीक्षिताधिह विकासाधाम् ॥

उन्हीं महाकवि ने उज्जयिनीनायक साहसांक (विक्रमादित्य) नरेश ने अपने अन्तःपुर में जो भाषानियमन किया था, उसके विषय में भी कहा है :--

श्रूयते चोज्जयिन्यां साहसांको नाम राजा, तेन च संस्कृतभाषात्मकमन्तःपुर एवेति समानं पूर्वेण ।

----काय्यमीमांसा ।

ज्योतिर्विदाभरणकर्ता कालिदास (?) ने भी विक्रमादित्य की राजधानी उज्जयिनी का उल्लेख किया है:----पद्राजधान्युज्जयिनी महापुरी सदा महाकालरमेक्षयोगिनी ॥''

इसी प्रकार ज्ञिवमहापुराण में भी उज्जयिनी का कई स्थलों में उल्लेख किया गया है :---



## संस्कृत साहित्य में उज्जयिनी

इसी प्रकार कई जगह उज्जयिनी का उल्लेख किया गया है। स्कन्दपुराण में तो इस उज्जयिनी नगरी का अत्यन्त गौरवपूर्ण वर्णन किया है। इसका एक स्वतन्त्र 'अवन्तीखण्ड' ही है, जिसके 'लिंगमहात्म्य' एवं 'क्षेत्रमहात्म्य' नामक दो खण्ड हैं—

> अवन्तिकायां विहितावतारं एवं— अवन्ती पुण्यनगरी प्रतिकल्पोव्भया शुभा । अस्ति चोज्जयिनी नाम पुरी पुण्यफलप्रदा, यत्र देवो महाकालः सर्वदेवगणैस्तुतः ।। इत्यादि ।

इसी तरह काशीखण्ड के सातवें अध्याय में शिववर्मा के आख्यान में कहा गया है कि उज्जयिनी आज तक भी कल्पियुग के प्रभाव से रहित हैं।

'लिंगपुराण' में उज्जयिनी के प्रसिद्ध ज्योतिर्लिंग महाकालेश्वर की महिमा का सुविस्तृत वर्णन किया है। वामन-पुराण के ८३वें अध्याय में परमभक्त प्रह्लाद का उज्जयिनी में आगमन तथा शिप्रा स्नान तथा महाकालेक्वर दर्शन उल्लिखित है।

विष्णुपुराण के इक्कीसवें अध्याय में भगवान् श्रीकृष्ण तथा उनके ज्येष्ठ बन्धु बलराम का मर्हाध सान्दीपनी के पास विद्याध्ययन के लिए आगमन सुविस्तुत रूप से उल्लिखित है। गरुड्पुराण में भी:—

''अयोच्या मथुरा माया काशी काञ्ची अवन्तिका। पुरी द्वारावती चैव सप्तैता मोक्षदायिकाः ॥''

उक्त कथन के द्वारा उज्जयिनी को मोक्षपुरी माना गया है।

भविष्यपुराण के १४१वें अध्याय में उज्जयिनी का वर्णन है। इस प्रकार प्रायः समस्त संस्कृत वाडमय में इस प्राचीन गौरवमयी मालवल्लामभूता उज्जयिनी का वर्णन उपलब्ध होता है। प्रायः सभी महाकवियों ने इस पुनीत नगरी का गुणगान कर अपनी लेखनी को कृतार्थ माना है।





## उज्जैन की पौराणिकता

श्री नारायणराव केहाव सोरटी, एम्० ए०

'अवस्तिका', 'उज्जयिनी' और 'अवस्ती' देश की प्राचीनता के विषय में आज के इतिहासानुषीलन युग में अधिक बतलाने की आवश्यकता नहीं रहती । संस्कृत साहित्य और इतिहासप्रिय व्यक्तियों से यह छिपा नहीं है कि उक्त स्थान की महती प्रतिष्ठा, विद्वानों की, ग्रन्थ-प्रणेताओं की दृष्टि में सर्वदा रही है, काव्य-नाटककारों ने भी किसी न किसी प्रकार इस अवन्ती देश, एवं उज्जयिनी की गौरव-चर्चा करके अपने को सफल माना है। महाकवि कालिदास, भवभूति, दण्डी, शूद्रक, आदि प्रमुख कवि-कोविदों के नाम आज कौन नहीं जानता ? इनके ग्रन्थों को जिन्होंने किसी भी भाषा में पढ़ा है, वे उज्जयिनी की चर्ची से विविधरूपेण अवस्य परिचित होंगे ।

वैदिक काल की रूपक-चर्चा के अनन्तर, आरण्यक, और उपनिषंद्काल में उज्जयिनी की महत्ता से आचार्यगण खूब परिचित थे, अनेक उपनिषदों में उज्जयिनी की महत्ता यथावसर प्रतिपादित की हुई है।

आज बीसवीं सदी में पुराणों को भी जिन लोगों ने इतिहास की कसौटी पर कसा है, वे पौराणिक कथानकों में ऐतिहासिक सत्य के स्पष्ट दर्शन करने लगे हैं। मोहंजोदारो की खुदाई, और इजिप्लाियन, एव सुमेर-संस्कृति के अवशोशों में पुराण-कथित नामाधलियों की संगति ययावत् बैठने लगी हैं। पुराण केवल ठंडे पहर के गपोड़े, अथवा अलिफलैला के किस्से नहीं हैं, उनमें आलंकारिक रूप से जिन कथाओं का वर्णन किया गया है, उनके पात्र अवश्य ही भारत के गौरवास्पद व्यक्ति रहे हैं। नर्मदावेली-रिसर्च-बोर्ड ने तो प्रलय-पूर्व, एवं प्रलयानंतर सृष्टि का विवरण प्रकट करते हुए जिस ऐतिहासिक विवेचन को पौराणिक संशोधन के द्वारा उपस्थित किया



## उज्जैन की पौराणिकता

है, उसने वड़े बड़े विचारक विद्वानों, एवं पुरातस्वविदों का ध्यान सहसा आकर्षित कर लिया हैं । इधर अमृतवसन्त जैसे अध्ययनशील व्यक्ति ने, तथा अन्य विद्वानों ने पुराणों, और प्रागैतिहासिक संस्कृति का सुन्दर सामंजस्य स्थापित कर दिया है।

अवन्तिका प्राचीन काल से ही कथा-साहित्य की घटक भूमि रही हैं। प्रायः सभी पुराणों में, इस पावन भूमि का वर्षन अनेक रूप में पृष्ठों के पृष्ठों में भरा हुआ हैं। उज्जैन के अनेक स्थलों का जिनके इतिहास के विषय में इतिहास भी मौन है, वर्णन इन पुराणों में प्राप्त होता है, और आज भी सहस्रों वर्षों से इस भूमि पर पौराणिक संगति को सिढ करने के लिए वे स्थान यहाँ पर अपना अस्तित्व रखकर गौरव बढ़ा रहे हैं। इतिहास-निर्माण में, प्रायः युढ, सत्ता, शासक, आदि विशिष्ट घटना मात्र का वर्णन प्रायः रहता है, पुराणों के निर्माण का हेतु ही इतिहासावशिष्ट धार्मिक अंग की पूर्ति करना है, और इस रूप में, धार्मिक एवं आध्यात्मिक भावनाएँ जायत करने रहने के लिए उन देश, नगर और उनके महत्त्वपूर्ण स्थानों का प्रेरक वर्णन करना है। वे एक प्रकार से 'गाइड्' हैं, और उनका रूपकालंकररपूर्ण वर्णन पूर्व-गौरव का स्मारक है। काशोखंड या अवन्तीखण्ड में काशी अथवा अवन्ती का स्तुतिपरक वर्णन करता तो स्वाभाविक है, परन्तु किसी भी देश-विशेष, या नगर-विशेष का वर्णन अने क पुराण या ग्रन्थों में आदरपूर्वक ग्रथित प्राप्त हो तो उसकी विशेषता सर्वमान्य होती है। अवन्तिका (उज्जयिनी) के विषय में यही वात है। इस स्थल का वर्णन जैसाकि हम पहले कह चुके है सभी पुराणों में बहुत विशेषताओं के साथ किया गया है।

वाल्मीकीय रामायण पुराण ग्रंथों से विञ्चेष प्राचीन ग्रंथ हैं । उसमें जिस समय सुग्रीव ने सीताजी के अनुसन्धानार्थं अपने दूतों को देश देशान्तरों में भिजवाया था, उसमें अवन्ती का भी नामोल्लेख हुआ है, किर्ष्किधाकांड में लिखा हैं— 'आश्रवन्तीमवन्तींस्च सर्वमेयानुपत्र्यत' इसी प्रकार 'ब्रह्मनालान् विदेहांत्त्व मालयान् काझि-कौझलान्' का उल्लेख भी है ।

रामायण की तरह 'महाभारत' को लीजिए। उस समय भी यहाँ प्रसिद्ध राज्य माना जाता था। उस जमाने में एक साथ दो राजाओं के होने का वर्णन है। विन्द और अनुविन्द का प्रभावशाली राज्य यहाँ मौजूद था, इनका भयानक युद्ध सहदेव के साथ हुआ है। इनकी सैनिक शक्ति बड़ी प्रवल थी, महाभारत के सभापर्व (अध्याय ३१) में इनका वर्णन आया है। ''विन्दानविन्दावावन्त्यौ, सैन्येनमहताsवृतौ। जिगाय समरेवीरावाश्वनेयः प्रतापधान्–ततो रत्नान्युपादाय'' इत्यादि। इसी प्रकार एक समय उक्त पर्व के ३२ वें अध्याय में मालव के पश्चिम दिग्भाग में नकुल के साथ भी गालवों ने युद्ध किया था–

तान् दर्शाणान् सजित्वाच प्रतस्थे पाण्डुनन्दनः । .....याण्डान्यायाण्डान् माल्यान् पंचकर्मणास् ॥"

गर्म-संहिता भी बहुत प्राचीन ग्रंथ माना जाता है । डॉ॰ जायसवालजी के मतानुसार इसमें इतिहास का बहुत तथ्य है । उसमें भी विन्दानुविन्द के उज्जैन में शासक होने का वर्णन आया है । और भी कई स्थलों पर उज्जैन की महत्ता वतलाते हए महाभारत में विभिन्न अवसरों पर चर्चा आई है ।

वनपर्व के ८२वें अध्याय में महाकालेस्वर की विशेषता वर्णित की गई है। महाकाल के निकट जिस 'कोटितीथें' को हम आज अव्यवस्थित और क्षारोदक के रूप में देखते हैं, इस कोटितीथें के बारे में इसी जगह लिखा है कि इस तीर्थ का स्पर्श होते ही 'अस्वमेध' यज्ञ का फल प्राप्त होता है। यह तीर्थ तथा शिप्रा नदी महाभारत, भागवत तथा अन्य पुराणों में, शत प्रकार से वॉण्त है, और जिसका वर्णन महाकवि कालिदास ने "क्षिप्रावातः प्रियतम इव प्रार्थना चाटुकारः" कहकर दो हजार वर्ष पूर्व किया है, चाहे वह 'काव्य' के अन्तर्गत ही क्यों न हो, और यजुर्वेद संहिता में 'किप्रे-अबेः पयः' आदि मंत्र में ५-६ सहस्र वर्ष पूर्व वर्णन किया है। ये तीर्थ और नदी अवन्ती के मध्य-भाग में अपना गौरव-पूर्ण अस्तित्व वनाये हुए पूर्वस्मृति को सादर जाग्रत कर देते हैं।

उद्योगपर्व के १९ वें अध्याय में लिखा है कि अवन्ती के नरेश विस्द-अनुविन्द दो अक्षौहिणी सेना तथा अनेक दक्षिण दिशा के राजाओं के साथ कुरुक्षेत्र के महासमर में दुर्योधन के पक्ष में लड़ने को आये थे। इसी प्रकार द्रोणपर्व के ९७ वें अध्याय में कहा है कि अर्जुन ने इन राजाओं का वध कर डाला था।

ષ્ઠર૮



#### श्री नारायणराव केशव सोरटो

आदि ब्रह्मपुराण के ४२ वें अध्याय में उज्जयिनी की गौरव-गाथा है । कहा है कि पृथ्वी की समस्त नगरियों में श्रेष्ठ अवस्ती नगरी है, महाकालेक्वर का प्रसिद्ध शिवस्थान है, और यहाँ शिप्रा नामक पावन सलिला नदी प्रवाहित होती है । इस नगरी में इन्द्रद्युम्न नामक राजा भी था । अनेक विष्णु, देवी आदि का सविस्तर विवरण दिया हुआ है ।

इसी प्रकार अग्निपुराण के १०८ वें अध्याय में अवन्ती को पापनाशिका और महान् पवित्र नगरी बतलाया है ।

गरुड़पुराण के पूर्वाई के ६६वें अध्याय, तथा प्रेतकल्प के २७वें अध्याय में महाकालपुरी को मोक्षप्रदा तथा पावनी नगरी प्रकट किया है, सप्तपूरियों में तिलाधिक्य वर्णन बतलाया है।

शिवपुराण में अनेक स्थलों पर उज्जैन, महाकालेक्वर, तथा अन्य प्रमुख शिव-स्यानों का बहुत बड़ा वर्णन आया है । ज्ञानसंहिता के ३८वें अध्याय में ज्योतिलिंगों के प्रसंग में महाकालेक्वर की बहुत स्तुति की गई है । पुनः ४६ वें अध्याय में शिप्रा नदी तट पर एक ब्राह्मण वेदविज्ञ की चर्चा आई है । उस समय रत्नमाल पर्वत पर रहनेवाले एक दुष्ट का आतंक था, उसने अवन्तिका में भी आकमण किया और इस तपःशील ब्राह्मण को सताया, तब शिवोत्पत्ति हुई, और उसका बध किया, आगे वे ही महाकालेक्वर हुए हैं, जिनके दर्शन से स्वप्न में भी कष्ट नहीं होने की कहा है ।

लिंगपुराण में शिवलिंग की उत्पत्ति के विषय में उज्जैन में महाकाल की महान् स्तुति की है। समस्त मृत्युलोक का स्वामी महाकाल को माना है, और सृष्टि का आरंभस्थल भी उज्जैन को कहा है। अपने ८३ वें अध्याय में वामनपूराण में लिखा है कि प्रहलाद ने शिप्रा के पवित्र जल में स्तानकर विष्णु तथा महाकाल के दर्शन किए हैं।

स्कन्दपुराण में तो अनेक अवसरों पर, तथा विभिन्न तीर्थों के वर्णनों पर इस अवन्तिका नगरी का अत्यन्त महत्व-पूर्ण वर्णन किया है। इसका एक स्वतंत्र 'अवन्तीखण्ड' ही है, जिसके दो विभाग है, तीर्थ और क्षेत्र माहात्म्य वर्णन, इनमें लगभग दो-तीन सौ पृष्ठों में अवन्तिका के सहस्रावधि स्थानों का बहुत रोचक वर्णन दिया हुआ है। इनको ठीक उज्जैन की 'गाइड' ही कहना चाहिए। सैकडों वर्षों के बाद भी सैंकड़ों स्थल इस ग्रंथ की वर्णित जगह उसी रूप में यहाँ मौजूद हैं, और अनेकों नष्ट-भ्रष्ट हो गए हैं, और धीरे धीरे होती जा रहे हैं। पुराणों के इन वर्णनों का वस्तुस्थिति से मिलान किया जाय तो कौन कहेगा कि ये निरेगपोड़े हैं! इनमें के अन्य आलंकारिक वर्णनों को छोड़कर वे स्थल स्वयं यहाँ संगति को प्रत्यक्ष प्रमाणित कर देते हैं। जिन सप्त सागरों का महत्त्वपूर्ण वर्णन इन पुराणों ने विश्वदरूप में किया है, अनेक सदियोंपूर्व के ग्रंथ जिनका अस्तित्व प्रमाणित करते हैं, उनका अव बीसवीं सदी में ही लोप होता जा रहा है। इन संस्कृतियों के नाश के बाद पुराणों को गपोड़े कहने का क्यों न कोई साहस करेगा ? और क्या पता है कि इनके संशोधन का कठिन कार्य आगे कभी कोई करेगा भी या नहीं ?

स्कन्दपुराण के 'ब्रह्मोत्तरखंड' के ५ वें अध्याय में उज्जैन के परम धार्मिक भक्त चन्द्रसेन राजा का वर्णन आया है, यह महाकालेश्वर का वहत अद्धा से पूजन किया करता था।

काशीखंड के ७ वें अध्याय में शिववर्मा की कथा प्रसिद्ध हैं; उसमें कहा है कि अभी तक उज्जैन में कलियुग की महिमा नहीं फैल पाई थी।

मल्स्यपुराण के १७८ वें अध्याय में शिव तथा अधक का विराट् युद्ध महाकाल वन में हुआ था, यह कथा है।

विष्णुपुराण की इस कया से भारतवर्ष के घार्मिक, या इतिहास-प्रेमी सभी परिचित है कि भगवान श्रीकृष्ण अपने मित्र सुदामा तथा बन्धु बलराम के साथ उज्जैन में मुनिवर सान्दीपनी के चरणों में विद्याध्ययन करने आये थे, (२१वौ अध्याय)। चौदह विद्याएँ और चौंसठ कलाएँ उन्होंने गुरु-चरणों में बैठकर सीखीं, और अन्त में गुरु-दक्षिणा के लिए सान्दीपनी महर्षि से प्रार्थना की, तब मर्हांष ने सब बातें जानने के कारण यही चाह की कि जब में इच्छा करूँ तब तब आपके दर्शन कर सकूं, यही माँग लिया। किन्तु गुरुपत्नि को श्रीकृष्ण के ईश्वरत्त्व पर स्त्री-सुलभ स्वभाव से सन्देह था। उनके निकट जब भगवान् गए और प्रार्थना की, तो उन्होंने कहा कि मेरा एक लडका शिप्रा में डूब गया है, वह मुझे वापिस ला दो तो यह वंश चलता रहे। भगवान् तथा अग्रज बलराम शिप्रा पर गये, और पता चला कि वरुण के निकट वह बालक पहुँच चुका है । तब वे वरुण के पास

**ક**ર્જ



## उज्जैन को पौराणिकता

गये, वहाँ से उस बालक को प्राप्त कर लाये और गुरुपत्नि को अपित किया, तब से सान्दीपनी आचार्य का वंश आज पाँच हजार वर्ष के नन्तर भी उज्जैन में विद्यमान हैं। अनेक उत्यान-पतनों के निरन्तर आने पर भी यह वंश अपना ऐतिहासिक अस्तित्त्व रखता हैं। यह महदारवर्य का विषय ही हैं। भगवान् श्रीक्टष्ण ने स्वयं गुरुवर्य के साथ जाकर भूतभावन भगवान् महाकाल का पूजन किया हैं, और सहस्र कमल अपित किए हैं। वह गुरु-वर्णित स्तुति-सहस्र-नाम आज भी आचार्य प्रविराये प्रवर सान्दीपनी के वंशज्य (श्री सूर्यनारायण व्यास, ज्योतिषाचार्य) के पास है, यह पौराणिक संगति का उज्ज्वल प्रत्यक्ष प्रमाण है।

यही कथा भागवत के दशम स्कन्ध (४५ वें अध्याय) में भी है और इसका वहाँ सविस्तर वर्णन है। आदि ब्रह्मपुराण के ८६ वें अध्याय में, ब्रह्मवैवर्त पुराण के ऋष्णजन्मखण्ड के ५४ वें अध्याय में भी यह गौरवगाथा है।

भविष्यपुराण के १४१ वें अध्याय में उज्जैन के इतिहास के विषय में बहुतसी चर्चा है। विक्रम के राजा होने का वर्णन करते हुए बतलाया है कि यह करोडों म्लेच्छों का बध कर १३५ वर्ष राज्य कर शक-प्रवर्तक होगा। इस कथा पर भी कुछ आक्षेप किये जाते हैं, परन्तु इतिहास से संगति लगाते हुए अनेक विद्वानों ने इस कथन की तष्यता सिद्ध की है। सौरपुराण के ६७ वें अध्याय में उज्जैन में महाकालेश्वर के दर्शन, तथा यात्रा से परम मोक्ष की प्राप्ति का होना वणित है। इक्ति-मेद-तीर्थ और भद्रवट (सिद्धवट) के दर्शन से पापमुक्ति होने का उल्लेख है।

इस प्रकार प्रायः समस्त पुराणों में अवन्तिका नगरी का गौरव माना है। एकबार पुराण-वर्णित स्थलों की, और उनकी अवस्था-स्थिति आदि की सूची बनाकर उज्जैन के उन उन स्थलों का पता लगाना आवश्यक है। अनेक स्थल जो काल-कवलित हो गए हैं, उनका संशोधन, तथा जो अस्तित्व-मात्र अवशेष के रूप में विद्यमान हैं, उनकी रक्षा की योजना की जाना प्रत्येक इतिहास, एवं धर्माभिमानी व्यक्ति के लिए आवश्यक है। उज्जैन की धार्मिक, ऐतिहासिक, आध्यात्मिक और राजकीय महत्ताएँ अत्यन्त आदरणीय गौरव-स्थान रखती हैं। इस नगरी का अतीत महान् रहा है, और परमात्मा करे भविष्य भी भव्य हो।





## पाली वाङ्मय में उज्जैन

## श्रो भदन्त आनन्द- कौसल्यायन

प्राचीन ग्रंथों में स्थान-विशेष के जो उल्लेख मिलते हैं उनके बारे में एक बात सदैव ध्यान में रखने की है और क्ह यह कि अनेक ग्रंथों का समय अनिध्वित है और जिनका समय कुछ निश्चित है उनमें बणित बातों की परम्परा अपेक्षाकृत बहुत प्राचीन है। प्रन्थ का सम्पादन और उसमें बणित घटनाओं का समय सदैव एक ही नहीं है, प्रायः भिन्न ही है।

पाली ग्रंथों में उज्जैन नाम अनेक स्थलों पर आया है । विषयपिटक के महावग्ग में एक कथा है जिससे सिद्ध होता है कि भगवान् बुद्ध के समय उज्जैन अवन्ती की राजधानी थी। उज्जैन में राजा प्रदोत शासन करते थे क्षीर मगध-नरेश बिम्बसार से उनकी मैत्री का सम्बन्ध था। कथा इस प्रकार है :---

''उस समय राजा प्रद्योत को पांडु-रोग की बीमारी थी। बहुत से बड़े बड़े दिगन्त-विरूपात वैद्य आकर निरोग न कर सके; बहुतसा हिरण्य (अशर्फी) लेकर चले गये। तब राजा प्रद्योत ने राजा मगघ श्रेणिक बिम्बसार के पास दूत भेजा---

"मुझे देव ! ऐसा रोग है, अच्छा हो यदि देव जीवक-वैद्य\* को आज्ञा दें कि वह मेरी चिकित्सा करे।"

तब राजा बिम्बिसार ने जीवक को आज्ञा दी--- "जाओ भणे जीवक ! उज्जैन (उज्जैनी) जाकर, राजा प्रद्योत की चिकित्सा करो।"

"अच्छा देव।".....कह.....जीवक.....उज्जैन जाकर, जहाँ राजा प्रद्योत (पज्जोत) था, वहाँ गया। जाकर राजा प्रद्योत के विकार को पहचानकर बोला---"देव ! घी पकाता हूँ, उसे देव पिएँ।"

"भणे जीवक ! बस, घी के बिना (और) जिससे तुम निरोग कर सको, उसे करो । घी से मुझे घृणा है।"

#### \* भगवान् बुद्ध के समय के लब्ध-प्रतिष्ठ वैद्यराज।



#### पाली चाङ्मय में उज्जैन

तब जीवक को यह हुआ—'इस राजा का रोग ऐसा है, कि घी के बिना आराम नहीं किया जा सकता; क्यों म मैं घी को कषाय-वर्ण, कषाय-गंध, कषाय-रस पकाऊें।' तब जीवक ने नाना औषधों से कषाय-वर्ण, कषाय-गंध, कषाय-रस घी पकाया। तब जीवक को यह हुआ—-'राजा को घी पीकर पचते वक्त उबांत होता जान पड़ेगा। यह राजा कोधी है, मुझे मरवा न डाले। क्यों न मैं पहिले ही ठीक कर रक्खूं। तब जीवक जाकर राजा प्रद्योत से बोला---

'दिव !हम लोग वैद्य हैं; वैसे वैसे (विशेष) मुहूर्त में मूल उखाड़ते हैं, औषध संग्रह करते हैं। अच्छा हो, यदि देव वाहन-शालाओं और नगर-द्वारों पर आज्ञा देदें कि जीवक जिस वाहन से चाहे उस बाहन से जावे, जिस द्वार से चाहे उस द्वार से जावे, जिस समय चाहे उस समय जावे, जिस समय चाहे उस समय (नगर के) भीतर आवे।"

तब राजा प्रद्योत ने वाहनागारों और द्वारों पर आज्ञा दे दी---- "जिस वाहन से०"।

उस समय राजा प्रद्योत की भद्रवति नामक हथिनी (दिन में) पचास योजन (चलनेवाली) थी। तब जीवक कौमारभुत्य राजा के पास घी ले गया और बोला---''देव ! कषाय पिएँ।''

तब जीवक राजा को घी पिलाकर हथिसार में जा भद्रवति हथिनी पर (सवार हो) नगर से निकल पड़ा। राजा प्रद्योत को उस पिए घी से उवांत हो गया। तब राजा प्रद्योत ने मनुष्यों से कहा—-

"भणे ! दुष्ट जीवक ने मुझे घी पिलाया है, जीवक वैद्य को ढुंढो।"

"देव ! भद्रवतिका हथिनी पर नगर से बाहर गया है।"

उस समय अमनुष्य से उत्पन्न काक नामक राजा प्रद्योत का दास (दिन में) साठ योजन चलनेवाला था। राजा प्रद्योत ने काक दास को आज्ञा दी----

''भणे काक ! जा, जीवक वैद्य को लौटा ला—'आचार्य ! राजा तुम्हें लौटाना चाहते हैं।' भणे काक <mark>! यह वैद्य</mark> लोग बड़े मायावी होते हैं, उस(के हाथ) का कुछ मत लेना।''

तब काक ने जीवक कौमारभृत्य को मार्ग में कौशाम्बी में कलेवा करते देखा। दास काक ने जीवक......से कहा–– ''आचार्थ ! राजा तुम्हें लौटवाते हैं।''

"ठहरो भणे काक! जब तक खा ऌं! हन्त! भणे काक! तुम भी खाओ।"

''बरा आचार्य ! राजा ने आज्ञा दी हैं—'यह वैंच लोग मायावी होते हैं, उस (के हाथ) का कुछ मत लेना।'' उस समय जीवक कौमारभृत्य नख से दवा लगा आँवला खाकर, पानी पीता था। तब जीवक ने काक से कहा— ''तो भणे काक ! आँवला खाओ और पानी पीओ।''

तत्र काक दास ने (सोचा) 'यह वैद्य आँवला खा रहा है, पानी पी रहा है, (इसमें) कुछ भी अनिष्ट नहीं हो सकता'⊶ (और) आधा आँवला खाया तथा पानी पिया। उसका खाया वह आधा आँवला वहीं (वमन से) निकल गया। तब काक (दास) जीवक कौमारभूत्य से बोला—

"आचार्य! क्या मुझे जीना है?"

"भणे काक ! डर मत, तू भी विरोग होगा, राजा भी । वह राजा चंड है, मुझे मरवा न डाले, इसलिये मैं नहीं छौटूंगा ।" (कह) भद्रवति हथिनी काक को दे जहाँ राजगृह था, बहाँ को चला । क्रमशः जहाँ राजगृह था, जहाँ राजा बिम्बसार था वहाँ पढुँचा । पहुँचकर राजा विम्बसार से सब बात कह डाली ।

"भणे जीवक ! अच्छा किया, जो नहीं लौटा। वह राजा चंड है, तुझे मरवा भी डालता।"

"तव राजा प्रद्योत ने निरोग हो, जीवक कौमारभृत्य के पास दूत भेजा—'जीवक आवें, वर (=इनाम) दूंगा।"



#### श्रो भदन्त आनन्द कौसल्यायन

"बस आर्य ! देव मेरा उपकार याद रखें।"

उस समय राजा प्रद्योत को बहुत सौ हजार दुशाले के जोड़ों में श्रेष्ठ शिवि (देश) के दुशालों का एक जोड़ा प्राप्त हुआ था। राजा प्रद्योत ने उस शिवि के दूशाले को, जीवक के लिए भेजा।

तंत्र जीवक कौमारभृत्य को यह हुआ— "राजा प्रद्योत ने मुझे यह झिवि का दुशाला जोड़ा भेजा है। उन भगवान् अर्हत् सम्यक् संबद्ध के बिना या राजा मागध श्रेणिक बिम्बसार के बिना, दूसरा कोई इसके योग्य नहीं।''

× × × × × × × × बिम्बसार के साथ प्रद्योत की जो मैंत्री थी, वह बिम्बसार के पुत्र अजातशत्रु के साथ न रह सकी । आगे चलकर राजा प्रद्योत ने राजगृह पर चढ़ाई करना भी उचित समझा था। मज्झिम निकाय के गोपक भोग्गलाभ सुत्तस्त (३-१-८) में यह पंक्तियाँ हैं:---

"उस समय मगधराज अजातशत्र वैदेहि पुत्र, राजा प्रद्योत के भय से नगर को सुरक्षित कर रहा था ।

"उसी समय मगध महामात्य बस्सकार ( ≕वर्षकार ) ब्राहाण राजगृह में होते (सैनिक तैयारी के) कामों की देख भाल करता ' ' ' गया ।''

× × × × × × × जातक (कथाओं) में तो प्राय: उज्जैन ही अवन्ती (देश) की राजवानी है; किस्तु महागोविन्दसुत्त में (दीर्घनिकाय २।६) माहिष्मती (महिस्मति) को अवन्ती की राजधानी कहा गया है। भारत के प्राचीन सात-खण्डों और उनकी राजधानियों का वर्णन वहाँ इस प्रकार हैं:---

कलिंग में दन्तपुर, अब्बक (देश) में पोतन, अवन्ती (देश) में माहिष्मती, सौबीर (देश) में रोरुक, विदेह (देश) में मिथिला, अंग में चम्पा, और काशी (देश) में वाराणसी—इन्हें महागोविन्द ने बनाया।

हो सकता है कि प्राचीन काल में माहिष्मती (वर्तमान इन्दौर) ही अवन्ती की राजधानी रही हो । पीछे उज्जैन का महत्व बढ़ गया हो । संयुक्तनिकाय में बाबरी के शिष्यों का श्रावस्ती जाने का जो उल्लेख है उसमें माहिष्मती का नाम उज्जैन के ठीक पहले हैं । (संयुत्तनिकाय) ।

× × × × × × × × × × × × × × xाचीनकाल में उज्जैन और काशी में व्यापार सम्बन्ध तो खूब था ही, उसके साथ प्रतीत होता है कि अनेक कलाओं में भी दोनों प्रधान नगरी की परस्पर प्रतिस्पर्धा थी। गुत्तिल जातक इस प्रतिस्पर्धा को---प्रमाण ही नहीं स्वयं बड़ी भुम्दर कथा है, वह इस प्रकार है :---

'पूर्व समय में वाराणसी में ब्रह्मदत्त के राज्य करने के समय बोधिसत्व गन्धर्व कुल में पैदा हुआ। उसका नाम हुआ गुत्तिल कुमार। वह बड़े होने पर गन्धर्व-विद्या में पारंगत हुआ कि सारे जम्बूद्वीप में गुत्तिल गन्धर्व ही सब गन्धर्वों से बढ़ गया। वह स्त्री का पालन न कर अपने अन्धे माता पिता का पालन करता था। उस समय वाराणसी-निवासी बनियों ने व्यापार के लिए उज्जयिनी जाकर उत्सव घोषित होने पर चन्दा करके बहुतसा माला-गन्ध-विलेपन आदि तथा खाद्य भोज्य ले कीड़ा-स्थान पर इकट्टे हो कहा कि---वेतन देकर एक गन्धर्व को लाओ। उस समय मूसिल नामक ज्येष्ठ गन्धर्व था। उन्होंने उसे बुलवाकर अपना गन्धर्व बनाया।

मूसिल बीणा भी बजाता था, उसने वीणा को स्वर चढ़ाकर बजाया। गुत्तिल गन्धर्व के गन्धर्व से परिचित उन लोगों को मूसिल का बजाना चटाई खुजलाने जैसा प्रतीत हुआ। कोई भी कुछ न बोला। उन्होंने अपनी प्रसन्नता प्रकट न की। मूसिल ने उनकी प्रसन्नता न देखी तो सोचा मालूम होता है में वहुत तीखा बजाता हूँ। उसने मध्यम स्वर चढ़ाकर मध्यम स्वर से बजाया। वे तब भी उपेक्षावान ही रहे। उसने सोचा~मालूम होता है ये कुछ नहीं जानते। स्वयं भी कुछ न जाननेवाला बन उसने वीणा के तारों को ढीलाकर बजाया। उन्होंने तब भी कुछ न कहा।

ષ્ઠકર



## पाली वाङ्मय में उज्जैन

मूसिल बोला---"ओ व्यापारियो ! क्या आप लोग मेरे बीणा-वादन से प्रसन्न नहीं होते ?"

"तूवीणा बजाताथा? हम तो समझते रहे किं तूवीणाको कस रहा है।"

"क्या तुम मुझसे बढ़कर आचार्य को जानते हो ? अथवा अपने अज्ञान के कारण प्रसन्न नहीं होते हो ?"

''वाराणसी में जिन्होंने गुत्तिल गन्धर्व का वीणा-वादन सुना है उन्हें तुम्हारा वीणा-वादन ऐसा ही लगता है जैसा स्त्री बच्चों को सन्तुष्ट कर रही हो।''

''अच्छा तो आपने जो सर्चा दिया है उसे वापिस लेलें । मुझे यह नहीं चाहिए । लेकिन हाँ, वाराणसी जाते समय मुझे साथ लेकर जाएँ।''

उन्हों ने 'अच्छा' कह स्वीकार किया। जाते समय उसे साथ वाराणसी ले गए। वहाँ "यह गुत्तिल का निवास स्थान हैं" बताकर अपने-अपने घर चले गए।

मूसिल ने बोधिसरव के घर में प्रवेश कर वहौँ टेंगी हुई बोधिसरव की बहुत ही अच्छी वीणा देख, उतारकर बजाई। बोधिसत्य के माता पिता अन्धे होने के कारण उसे न देख सके ! वे समझे चूहे वीणा खा रहे हैं। इसलिए, उन्होंने कहा—– "सू सू चूहे बीणा खा रहे हैं।"

उस समय मूसिल ने वीणा रखकर बोधिसत्व के माता-पिता को प्रणाम किया। उन्होंने पूछा--- ''कहाँ से आया ?''

"उज्जयिनी से आचार्य के पास विद्या सीखने आया हूँ।"

"अच्छा।" "आचार्य कहाँ हैं ?"

"तात ! बाहर गया है। आज आ जायगा।"

यह सुन मूसिल वहीं बैठ गया । बोधिसत्व के आने पर, उसके द्वारा कुझल समाचार पूछे जा चुकने पर, उसने अपने आने का कारण कहा । बोधिसत्व अंग-विद्या के जानकार थे । वे जान गये कि यह सत्पुष्ष नहीं हैं । उन्होंने अस्वीकार किया ''तात ! जा तेरे लिए विद्या नहीं है ।''

मूसिल ने बोधिसत्व के माता-पिता के चरण पकड़े । उन्हें अपनी सेवा से सन्तुष्ट कर उसने उनसे याचना की कि मुझे विद्या सिखलवा दें । बोधिसत्व ने माता पिता के बारबार कहने पर उनकी आज्ञा का उल्लंघन न कर सकने के कारण उसे विद्या सिखा दी ।

वह बोधिसत्व के साथ राज-दरबार जाता। राजा ने उसे देखकर पूछा "आचार्य ! यह कौन है ?" "महाराज ! मेरा शिष्य हैं।"

वह शनैः शनैः राजा का विश्वासी हो गया। बोधिसत्व ने बिना कुछ छिपाए अपनी सारी जानी विद्या सिखाकर कहा–-"तात ! विद्या समाप्त हो गई।"

उसने सोचा मैंने विद्या सीख ली । यह वाराणसी देश सारे जम्बूढीप में श्रेष्ठ नगर है। और आचार्य भी बहुत बूढ़े हो गये हैं मुझे यहीं रहना चाहिये।"

उसने आचार्य से कहा—"आचार्य में राजा की सेवा करूँगा।"

आचार्य बोला---''अच्छा तात ! मैं राजा से कहूँगा।'' उसने राजा से जाकर कहा---''महाराज हमारा शिष्य देव की सेवा में रहना चाहता है। उसको जो आज्ञा देना हो, जानें।''

राजा बोला——"आपको जितना मिलता है, आपके शिष्य को उससे आधा मिलेगा।" उसने मूसिल को यह बात कही। मूसिल बोला—"मुझे आपके बराबर ही मिलेगा तो सेवा कहूँगा, नहीं मिलेगा तो सेवा नहीं कहूँगा।"

"क्यों !" "क्या आप जितनी विद्या जानते हैं वह सब में नहीं जानता ?"



#### श्री भदन्त आनन्द कौसल्यायन

"हौं जानते हो।"

"यदि ऐसा है तो मुझे आधा क्यों देता है?"

बोधिसत्व ने राजा से कहा। राजा बोला---''यदि आपके समान विद्या दिखा देगा तो बराबर मिलेगा।''

बोधिसत्व ने राजा की बात उसे सुनाई। वह बोला—"अच्छा, दिखाऊँगा।"

राजा को कहा गया। उसने कहा—"दिखाए।" यह पूछने पर कि "किस दिन मुकाबला होगा?" उसने उत्तर दिथा—"महाराज! आज से सातवों दिन।"

राजा ने मूसिल को बुलवाकर पूछा— "क्या तू सचमुच आचार्य के साथ मुकावला करेगा ?"

"देव ! सचमुच।"

"आचार्यं के साथ मुकाबला करना उचित नहीं। मत कर।"

''महाराज ! आज से सातवें दिन मेरा और आचार्य का मुकाबला होने ही दें। एक दूसरे के झान को जानेंगे।'' राजा ने 'अच्छा' कह स्वीकार कर मुनादी करा दी----''आज से सातवें दिन आचार्य गुत्तिल तथा उनका शिष्य मूसिल राज दरबार में एक दूसरे के मुकाबले में अपनी अपनी कला दिखाएँगे, नगर निवासी इकट्ठे होकर देखें।''

बोधिसत्व सोचने लगे—यह मूसिल आयु में कम है, जवान है। मैं वूढा हो गया हूँ, राक्ति घट गई है। बूढ़े आदमी से काम नहीं हो सकता। शिष्य हार गया तो इसमें मेरी कोई विशेषता नहीं, लेकिन शिष्य जीत गया तो उस लज्जा से तो अच्छा हैं जंगल में जाकर मर जाना। वह जंगल में जाता, लेकिन मृत्यु भय से लौट आता। फिर लज्जा का मारा (जंगल में) जाता।

इस प्रकार उसे आना जाना करते ही छह दिन बीत गए । रास्ता चलने का निशान बन गया । उस समय शक का आसन गरम हुआ । शक ने ध्यान लगाकर देखा तो उसे मालूम हुआ कि गुत्तिल गन्धर्व शिष्य के भय से जंगल में महान् दुःख भोग रहा हैं ''मुझे इसका सहायक होना चाहिए ।''

ऐसा सोच शक ने जल्दी से आकर बोधिसत्व के सामने खड़े हो पूछा----"आचार्य जंगल में क्यों दाखिल हुए हो ?" "तू कौन है ?"

"मैं शक है।"

बोधिसत्व ने "देवराज ! मैं शिष्य के भय से जंगल में दाखिल हुआ हूँ।" पहली गाथा कही---

सत्त तन्तिं सुमधुरं रामणेय्यं अवाचयिं, सो मं रंगसि अर्थ्हति सरणम्मे होहि कोसिय ॥

अर्थ--हे देवराज मैंने मूसिल नाम के शिष्य को सात तारोंवाली सुमघुर, रमणीक वीणा जितनी मैं जानता था उतनी सिखाई। अब वह मुझे रंगमंच पर ललकारता हैं। हे कोसिय-गोत्र (इन्द्र) ! तू मुझे शरण में ले।

राक उसकी बात सुन बोला—"डरे मत । में तुम्हारा त्राण करूँगा । में तुम्हें झरण दूंगा । यह कह उसने दूसरी गाथा कही—

अहँ तं सरणं सम्भ अहमाचरियपूजको, न तं जपिस्सति सिस्सो सिस्समाघरियजेस्सति ॥

ं (सौम्य ! में तेरा शरणदाता हूँ। में आचार्य की पूजा करनेवाला हूँ। शिष्य तुझे नहीं जीतेगा। आचार्य्य ही शिष्य को जीतेगा।)

शक ने और भी कहा—"तुम वीणा बजाते हुए एक तार तोड़कर छह बजाना। वीणा से स्वाभाविक शब्द निकलेगा मूसिल भी तार तोड़ देगा उसकी वीणा से स्वर न निकलेगा। उसी क्षण पराजित हो जाएगा। उसका भराजित होना जान दूसरी, तीसरी, चौथी, पाँचवी, छटी और सातवीं तार भी तोड़कर केवल बीणा- दण्ड ही ढजाना। तार रहित खूंटियों से स्वर निकलकर सारी बारह-योजन की वाराणसी नगरी को ढक लेगा। इतना कहकर शक्र ने बोधिसत्व को तीन गोटियाँ दी और कहा—- "सारे नगर पर वीणा शब्द के छा जाने पर इसमें से एक गोटी आकाश पर फेंकना, तुम्हारे सामने तीनसौ



## पाली वाइस्मय में उज्जैन

अप्सराएँ उतरकर नाचने लगेंगो । उनके नाचने के समय दूसरी फेंकना । दूसरी तीनसौ उतरकर वीणा के सिरे पर नाचने लगेंगी, तब तीसरी फेंकना और तीनसौ उतरकर रंग-मंडप में नाचेंगी । मैं भी तुम्हारे पास आऊँगा । जाएँ । डरें मत ।"

बोधिसत्व पूर्वाहन समय पर घर आ गए। राज-दरबार में भी मण्डप बनाकर राजासन तैयार कर दिया। राजा प्राप्ताद से उतार कर मण्डप में आसन के बीच में बैठा। दस हजार अलंकुन स्वियों तथा आमात्य, ब्राह्मण,राष्ट्रीय आदि ने राजा को घेर लिया। सभी नगरवासी इकट्ठे हो गए। राजांगण में चक्कों के साथ चक्के तथा मंचों के साथ मंच बैंध गए। बोधिसत्व भी स्नान करके, लेप कर नाना प्रकार के छेष्ठ भोजन कर वीणा ले, अपने लिए बिछे आसन पर बैठे। शक गुप्तरूप से आकाश में आकर ठहरा। केवल बोधिसत्व ही उसे देख सकते थे। मूसिल आकर अपने आसन पर बैठा, जनत वेर कर खड़ी हुई। आरंभ में दोनों ने बराबर बराबर बजाया। जनता में दोनों के बजाने से सन्तुष्ट हो हजारों हर्षनाद किए।

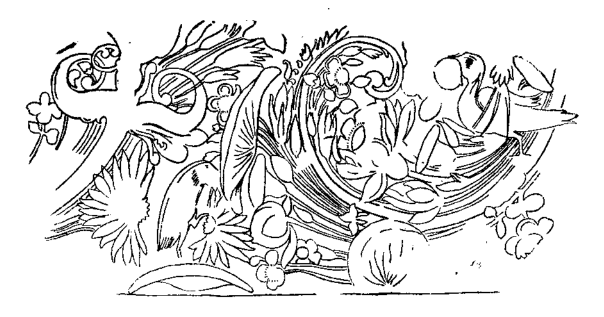
शक ने आकाश में ठहरकर बोधिसत्व को ही सुनाते हुए कहा "एक तार तोड़ दे ?" बोधिसत्व ने भ्रमर तार तोड़ दी । वहट्टने पर भी टूटे हुए सिरे से स्वर देती थी । देव गन्धर्व का स्वर निकलता था । मूसिल ने भी तार तोड़ दी उसमें से स्वर न निकला । आचार्य ने दूसरी तीसरी करके सातों तार तोड़ दी उसमें से स्वर न निकला । आचार्य ने दूसरी तीसरी करके सातों तार तोड़ दी नेधल दण्डे को बजाने से जो स्वर निकला उसने सारे नगर को छा लिया । हजारों बस्व फेंके गए । हर्षनाद हुए । बोधिसत्व ने एक गोटी आकाश में फेंकी । तीनसी अप्सराएँ उतरकर नाचने लगीं । इस प्रकार दूसरी और तीसरी गोटी के फेंकने पर जैसा कहा गया उसी तरह नौसौ अप्सराएँ, उतर कर नाचने लगीं। उस समय राजा ने जनता को इशारा किया । जनता ने उत्तर कर "तू आचार्य से विरोध कर उनकी वराबरी का प्रयत्न करता है अपनी सामर्थ्य नहीं देखता" कहते हुए मूसिल को डरा, जो जो हाथ मे आया पत्थर, डण्डे आदि मे चूर चूर कर, जान से मार, पैरों से पकड़ कूड़े के ढेर पर फेंक दिया । राजा ने सन्तुष्ट हो घनी वर्षा बरसाते हुए कई तरह से बोधिसत्व को बहुत धन दिया, नगरवासियों न भी वैसे ही किया ।

भगवान बुद्ध के दो सौ वर्ष बाद अशोक हुए। उनका हाल या तो हमें उनके शिला-लेखों से ज्ञात होता है या फिर महावंश आदि पाली ग्रंथों से। महावंश में भी उज्जयिनी का नाम आता है:----

"पिता के दियें हुए अवन्ती राज्य का शासन करने के लिए उज्जयिनी पहुँचने से पूर्व अशोक कुमार (मार्ग में) विदिशा नगर में ठहरे थे। वहाँ एक सेठ की 'देवी' नाम की पुत्री से उनकी भेंट हुई। कुमार के सहवास से उसे गर्भ हो गया; और उज्जयिनी में उससे शुभ महेन्द्रकुमार का जन्म हुआ। उसके दी वर्ष बाद उस देवी से संघमित्रा पैदा हुई। इस समय वह विदिशा नगरी में रहनी थी।"



अशोक पुत्र महेन्द्र और अशोक पुत्री संघमित्रा ने ही सिंहल में बौद्धधर्म का प्रचार किया। संधमित्रा वोधिवृक्ष की जिस शाखा को सिंहल ले गई थी, वह शाखा संसार के प्राचीनतम ऐतिहासिक वृक्ष के रूप में आज भी सिंहल के अनुराधपुर नगर में लहलहा रही है।



## जैन साहित्य में उज्जयिनी

#### श्री कामताप्रसाद जैन

'एत्थाथ अवंती णाम देसु, णं तुट्टिवि पडियउ सग्गलेसु। तहि जयजपियारी णयरि अस्थि, उज्जेणि णाउ गयरविगभस्थि॥' —-म्(न कण्यामर।

प्राचीन अवन्ती अथवा मालव देश की राजधानी उज्जयिनी थी। वह क्षिप्रा नदी के तट पर अवस्थित थी। एक समय अपने अपूर्व वैभव के कारण वह अमरावती के नाम से प्रसिद्ध रही; किन्तु आज उज्जयिनी का वह पूर्व-वैभव नहीं रहा है। आज भी ग्वालियर राज्य में उज्जैन एक अग्रणी नगर है और उसके पड़ौस में ही प्राचीन उज्जयिनी के ध्वसावशेष विद्यमान है। प्रस्तुत लेख में जैन साहित्य के अन्तर्गत उज्जयिनी के दर्शन करना अभीष्ट है।

इन्द्र द्वारा स्थापित---जैनियों की मान्यता है कि इस कल्पकाल में सभ्य और कर्मय जीवन बिताने की शिक्षा अस्तिम मनु नाभिरायजी के पुत्र श्री ऋषभदेवजी ने दी थी।\* उन्हीं की व्यवस्था से इस आर्यदेश में देश और नगरादि की स्थापना हुई थी। उनके पुत्र भरत के नाम से यह देश भारतवर्ष कहलाया था†। जैन महापुराण में लिखा है कि श्री ऋषभदेवजी की आज्ञानुसार इन्द्र ने भारतवर्ष में बादन देशों की रचना की थी और उनमें अवन्ती देश सुकौशल देश के बाद गिनाया है‡। इस देश की राजधानी अवन्तिका थी, जो उपरान्त उज्जयिनी नाम से प्रसिद्ध हुई। अवन्तिका का बैभव इन्द्र की राजधानी अमरावती की तुलना करता था, इसलिए वह अमरावती भी कहलाई थी। उसकी रचना की भी सो इन्द्र ने थी!

```
    * संक्षिप्त जैन इतिहास (सूरत), प्रथम भाग।
    † 'तन्नाम्ना भारतं वर्ष मिति हासीज्जनास्पदं।
    हिमाद्रेरासमुद्राच्च क्षेत्रं चक्रभृतामिदं।।१५९।।१५३।'---इति महापुराण।
    ‡ महापुराण, श्री जिनसेनाचार्यकृत (इन्दौर संस्करण) पृष्ठ ५६८।
```



## जैन साहित्य में उज्जयिनी

प्रयम सम्प्राट् भरत—-श्वी ऋषभदेवजी ने विभिन्न देशों के शासक अनेक क्षत्रियपुत्र नियुक्त किये ये। उनमें अवन्ती नरेश भी थे; परन्तु उनका नाम अज्ञात है। जब भरत ने अखिल-भारतीय साम्प्राज्य की स्थापना की और छह खण्ड पृथ्वी को जीता, तब अवन्ती भी उनके शासन के अधीन हुई थी\*। इसलिए उज्जयिनी-अवन्ती के प्रयम सम्प्राट् चक्रवर्सी भरत ही प्रगट होते हैं।

रक्षाबन्धन-स्यौहार को कारणभूमि—-जैन मान्यतानुसार जिन बलि आदि राजमंत्रियों के साम्प्रदायिक विद्वेष के कारण रक्षाबन्धन त्यौहार का जग्म हुआ, वे राजमंत्री उज्जयिनी में रहते थे। उस समय उज्जयिनी में श्रीधर्म नाम का न्यायशील राजा राज्य करता या। एक समय दिगम्बर जैनाचार्य श्री अकम्पनस्वामी संघ सहित उज्जयिनी काये। राजा मंत्रियों सहित बन्दना के लिए गया। बलि आदि मंत्रियों ने श्रुतकीर्ति मुनि से बाद में निग्रह स्थान को पाया। वे खिसियाकर मुनि-हत्या पर उतारू हुए। इस कारण राजा ने उनको देश से निर्वासित कर दिया। उन्हीं के कारण उपरान्त हस्तिनापुर में विष्णुकुमार मुनि द्वारा संघ की रक्षा होने के उपलक्ष में रक्षाबन्धन-पर्व चला था। उज्जयिनी ही उस पर्व की कारण-भूमि है।]

अहिंसा वर्म की प्रचारभूमि—--उज्जयिनी के राजा यशोई जब अन्तिम जीवन में मुनि हो गये, तब उनके पुत्र यशोधर राजा हुए। उनके समय में रक्तरंजित पशु-बल्टिदान का अधिक प्रचार था। पशु ही नहीं, मनुष्य भी यज्ञ में होम दिये जाते थे। किन्तु जैन मुनियों की अहिंसाधर्म युक्त शिक्षा से राजा और प्रजा ने पशु-बल्टिदान को सर्वया छोड़ दिया था। जनता जान गई थी कि दया ही धर्म हैं! 1

धीर अर्जुन को पूर्व-जन्म-भूमि—-पूर्व समय में उज्जयिनी की एक राजकुमारी का नाम सुमित्रा था। वह धर्ममीर युवती थी। उसने एक मुनिदेव से धर्मोंपदेश सुना और उनसे एक व्रत ग्रहण किया। उस वत को भावसहित उसने एक दिन ही पाल पाया कि उसकी मृत्यु हो गई। वह समभावों से मरी और उज्जयिनी में ही एक ब्राह्मण के धर वह पुत्र हुई। वह ब्राह्मण-पुत्र अपने कौशल से राजमंत्री हो गया। प्रजा उसके शासन में प्रसन्न थी। वृद्धावस्था में उसने तप किया और वह स्वर्ग में देवला हुआ। वहाँ की आयु पूर्ण होने पर वही पांडवों में वीर अर्जुन हुआ। उज्जैन की राजकुमारी को यह गौरव प्राप्त हुआ।

धर्मवीर और रणवीरों को पवित्रभूमि— जैन शास्त्रों के उल्लेखों से स्पष्ट है कि उज्जयिनी घर्मवीर जैन मुनियों का केन्द्र प्राचीन काल से रहा है। अकम्पनाचार्य के समान वहां अनेक मुनिराज हमेशा आते रहे और होते आये हैं। अरिष्टनेमि के तीर्थ में हुए मगधराज-युत्र नागकुमार महाभाग थे। उनके समय में भी उज्जयिनी में घर्मवीर मुनिराजों का बाहुल्य था। वहाँ उस समय पाँचसौ प्रसिद्ध योद्धा थे। जव उन्होंने विशेष झानी मुनिराज से यह जाना कि नागकुमार महाप्रतापी राजपूत्र हूँ, तो वे सुभट उनके साथ हो लिए और उन्होंने अपनी अलौकिक वीरता का परिचय स्थान स्थान पर दिया। मैं उस समय उज्जयिनी के राजा जयसेन की राजकुमारी मेनकी किसी के साथ विवाह करने के लिए तैयार नहीं होती थी, परन्तु नागकुमार से उसने विवाह किया था। **क्रं** 

| * महापुराण, पृष्ठ १०७९।      | 🕇 हरिवंशपुराण २०।१-६    | ६; हरिषेण कथाकोष, कथा नं० ११।        |
|------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|
| ‡ यशोधरचरित्र १।२२।          |                         |                                      |
| 🗼 करकंडचरिउ (कारंजा) १०।१८-च | १२, पृष्ट १०१-१०३, ('उण | पण्णउ अज्जूणु होवि सोइ। फलु एहउ पुसि |
| विहाणे होइ।')                | -                       |                                      |
|                              |                         |                                      |

- 🗱 गायकुमारचरिउ (कारंजा) ७।३, पृष्ट ७२।७३। ('उज्जेणिहि मुणिणाहें सिट्ठउ।')
- ∯ "उज्जोणिहि सिरिजयसेणु राउ, सुहवइआलोयणजणियराउ। मेनकी सुय जद्द वि अणंगसरिसु, ण समिष्छद्द इंदसमाणु पुरिसु।।' 'उज्जोणि पत्तु पहु णेह घुलिउ, अद्ववहे गंपि जयसेणु मिलिउ। पद्द सारिउ पुरे जयलज्छिणाहु, लहुदिण्ण काण विरद्दउ विवाह ॥'' ----णायकुमारचरिउ, ८।५-७।



## श्री कामताप्रसाद जैन

उज्जाविनी के धर्मात्मा और साहसी नरेका---उज्जयिनी को अपने शासकों पर सदा गर्व रहा है। हेईसर्षे सीथँकर पार्श्वनाथ के तीर्थ में हुए चम्पा नरेश करकंडु के चरित्र में एक प्रकरण आता है, जिससे स्पष्ट है कि उस समय भी उज्जयिनी-नरेश अपनी धर्मनिष्ठा और वीरता के लिए प्रसिद्ध थे। करकंडु के विषय में पूछे जाने पर एक मुनिराज उज्जयिनी के राजा अरिदमन का चरित्र वर्णन करते हैं, जो अनेक कठिनाइयों को सहन करके भी अपनी रानी से सकुशल आ मिले थे। यह उनके पुण्य और साहस का ही फल था।\*

तीथंकर महाबीर थढंमान की उपसगं जयी सपोभूमि अस्तिम तीथंकर महाबीर वर्डमान अपने साधनामय जीवन में एकान्त स्थानों में विचरण करते और ध्यान करते थे। उन्होंने बारह वर्ष साधनामय जीवन में व्यतीत किये थे। इस समय में वह उज्जयिनी के निकट अतिमुक्तक नामक स्मशानभूमि में आकर ध्यानमग्न हुए थे। उस समय छद नामक व्यक्ति ने उन पर घोर आक्रमण किया था। परस्तु वह अपने ध्यान में दृढ़ और निक्चल रहे थे। रुद्र की रौद्रता उनको तपस्या से चलित न कर सकी † पशुबल आत्मबल के समक्ष नतमस्तक हुआ। रुद्र इन्द्रियजयी महावीर के चरणों में गिरा और उनका 'अतिवीर' नाम रक्खा। उज्जयिनी आत्मबल की महत्ता को अपने अञ्चल में छुपाए हुए है। आत्मबीर ही उमे देखते और गौरवान्वित होते हैं। उज्जयिनी के चण्टप्रद्योत राजा जिनेन्द्र महावीर के अनन्य भक्त थे। उनके पश्चात् महावीर के निर्वाण दिवस को पालक नामक राजा सिंहासनारूढ़ हुए थे। ‡

मौर्य प्रार्शीय राजधानी और तत्कालीन जैन संघ का केन्द्र---मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त की मुख्य राजधानी यद्यपि पाटलिपुत्र (पटना) थी, परन्तु उनकी अन्य प्रान्तीय राजधानियों में एक उज्जयिनी भी थी। उनके समय में वहाँ का निर्ग्रन्थजैनसंघ श्रुतकेवली भद्रवाहु की अध्यक्षता में लोक-प्रसिद्ध था। जैन ग्रंथों और शिलालेखों से स्पष्ट है कि सम्प्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य श्रुतकेवली भद्रवाहु की अध्यक्षता में लोक-प्रसिद्ध था। जैन ग्रंथों और शिलालेखों से स्पष्ट है कि सम्प्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य श्रुतकेवली भद्रवाहुजी से धर्मापदेश सुनते थे और उनके मुख से उत्तर भारत में द्वादशवर्षीय अकाल पड़ने की बात जानकर वह उनके निकट दिगम्बर मुनि हो गये थे एवं जब निर्ग्रन्थसंघ दक्षिण भारत की ओर गया तो वह भी उसके साथ चले यये हे। इघर उज्जयिनी में जो निर्ग्रन्थ श्रमण रह गये, वे अकाल की कठिनाइयों में पड़कर चरित्रश्रख्ट हो गये और अपने दिगम्बर भेष को छिपाने के लिए एक खंडवस्त्र रखने लगे, जिसके कारण वे 'अर्द्धफालक' नाम से प्रसिद्ध हुए री। इस प्रकार उज्जयिनी ही वह स्थान है, जहाँ निर्ग्रन्थसंघ में भेद उत्पन्न हुआ था। निस्सन्देह उज्जयिनी प्राचीनकाल से निर्ग्रन्थसंघ का केन्द्र रहा है और मौर्यकालीन भेदजनक घटना के उपरान्त भी उसका महत्त्व कम नहीं हुआ। कलिंग-सम्प्राट् खारवेल ने जब जैन श्रुतोद्धार के लिए निर्ग्रन्थ श्रमणों का सम्मेलन बुलाया, तो उसमें मथुरा, उज्जयिनी और गिरिनगर के भी निर्ग्रन्थ-श्रमण सम्मिलित हुए थे।¥

- \* करकंडचरिउ, (कारंजा) ८।१-१५, पृष्ठ ७१-७८।
- † 'उज्ज्रधिन्यामथान्येद्युस्तच्छ्मञानेऽतिमुक्तके । वर्द्धमानं महासस्यं प्रतिमायोगघारिणम्' ॥३३१॥७४॥ इत्यादि —-- उत्तरपुराग ।
- 🚦 हरिवंशपुराण पर्व ६०, इलोक ४८८।
- हू संक्षिप्त जैन इतिहास (सूरत) भाग २, खंड १, पृध्ठ २१८-२४४ और जैन झिलालेख-संग्रह (मा० ग्रं०) की भूमिका देखो।
- 🖇 काणे कोमेमोरेशन वॉल्युम (पूना) पृष्ठ २२८-२३७।
- 🛊 जनंल ऑव दी बिहार एण्ड ओईसा रिसर्च सोसाइटी, भाग १३, पृष्ठ २३६।



### जैन साहित्य में उज्जयिनी

सफल हुए और उनका अधिकार उज्जयिनी पर हो गया था। आर्थिका सरस्वती का भी उढार हुआ––वह प्रायक्ष्वित्त लेकर पुन: साध्वी हो गई।\*

वीर विकमादित्य---उज्जयिनी के गर्दभिल्ल राजाओं के सम्बन्धी पैठन के आन्ध्रवंशी राजा थे। उनको गर्दभिल्ल का पतन असम्घ होना स्वाभाविक था। तत्कालीन आन्ध्रभूत्य गौतमीपुत्र शातकर्णी शकों से इसका बदला चुकाने के लिए उनसे जूझ पड़े। उस समय शकों की राजधानी भूगुकच्छ (भड़ौच) थी। नरवाहण या नहवाण (नहपान) वहां का राजा था। उसका राज्य उज्जयिनी तक विस्तृत था। उसकी शक्ति को आन्ध्रनृप भण्ट म कर सके। आखिर कूटनीति का उन्होंने सहारा लिया। नहपान का कोष धर्म कार्यों में खर्च कराकर खाली कर दिया और तब उस पर आत्रमण किया। इस बार नहपान गौतमीपुत्र शातर्काण के समक्ष न टिक सका। शक राजा परास्त हो गया, उज्जयिनी एक बार फिर स्वाधीन हो गई। म्वर्गीय काशीप्रसाद जायसवाल के मतानुसार यह गौतमीपुत्र शातकर्णी ही उज्जयिनी आकर वहाँ के राजसिंहासन पर बैठे थे और वीर विक्रमादित्य के नाम से प्रसिद्ध हुए रे। जैनशास्त्रों में विक्रम राजा की बहुतसी कथाएँ मिलती हैं और पट्टावलियों से यह भी प्रगट है कि वह जैनघर्म के प्रति भी सक्षय हुए थे। जैनियों ने उनकी शकविजय के उपलक्ष में चालू हुए संवत को विशेष रूप से अपनाया है रे। कथाओं में विक्रम राजा के मुख से जैन धर्म का उपलेश मी विलाया है। में सारांशत: उज्जयिनी के इस जगप्रसिद्ध सम्राट् का सम्बन्ध जैन धर्म से किसी न किसी रूप मे होना स्पष्ट है।

चन्द्रगुप्त द्वितीय विकमादित्य और जैनाचार्य—गुप्त राजकुल में चन्द्रगुप्त द्वितीय प्रतापी राजा हुआ था। उसने मालवा को जीतकर उज्जयिनी पर अधिकार पाया था। उसकी राजसभा के नवरत्नों में क्षपणक दिगम्बर जैनाचार्य थे, जिन्होंने उनसे सम्मान पाया था। ≰ जैन शास्त्रानुसार वह सिद्धसेन नामक आचार्य थे। उन्होंने महाकाली के मन्दिर में चमत्कार दिखाकर चन्द्रगुप्त को जैन धर्म में दीक्षित किया था। औ इसी समय के लगभग दिगम्बर जैन मुनि संघ का केन्द्र भहलपुर (वीसनगर) से हटकर उज्जैन में हुआ था।

दिगम्बर जैन भट्टारकों का **पट्ट-स्थान**—गुप्त राज्यकाल से उज्जयिनी दिगम्बर जैन भट्टारकों का केन्द्र नियत हुआ या और वहाँ पर निम्नलिखित दिगम्बराचार्य प्रसिद्ध हुए थे :—

- १ महाकीर्ति (सन् ६२९); २ विष्णुनन्दि (६४७); ३ श्रीभूषण (६६९); ४ श्रीचन्द्र (६७८); ५ श्रीनन्दि (६९२); ६ देशभूषण (१०८); ७ अनन्तकीर्ति (७०८); ८ धर्मनन्दि (७२८); विद्यानन्दि (७५१); १० रामचन्द्र (७८३); ११ रामकीर्ति (७९०); १२ अभयचन्द्र (८२१); १३ नरचन्द्र (८४०); १४ नागचन्द्र (८५९); १५ हरिनन्दि (८८२); १६ हरिचन्द्र (८९१); १७ महीवन्द्र (९२७); १८ माघचन्द्र (९३३); १९ लक्ष्मीचन्द्र (९६६); २० गुणकीर्ति (९७०); २१ गुणचन्द्र (९९१); २२ लोकचन्द्र (१००९); २३ श्रुतकीर्ति (१०२२); २४ भावचन्द्र (२०३७); २५ महीचन्द्र (१०५८); उपरान्त दिगम्बर जैन संघ का केन्द्र प्रेल्सा आदि स्थानों में होता रहा था।§
- \* कालकाचार्य कथानक-'प्रभावक चरित्र' (बम्बई) पृष्ठ ३६-४६।
- 🕈 आवश्यकसूत्रभाष्य—-अर्नल ऑव दी बिहार एख्ड ओड़ीसा रिसर्च सोसाइटी-भाग १६, पृष्ठ २५१।
- 🚦 जर्नल ऑव दी बिहार एण्ड ओड़ीसा रिसर्च सोसाइटी, भाग १६, पूष्ठ २५२-२७८।
- 🗼 संक्षिप्त जैन इतिहास, (सुरत) भाग २ खंड २, पृष्ठ ६६।
- पार्श्वनाथचरित्र (भवदेवसूरि कृत) सर्ग ३— जैन सेवियर पार्श्वनाथ (बाल्टीमोर, यू० एस० ए०) पृष्ठ ७४-८३ ।
- 🛊 संक्षिप्त जैन इतिहास (सूरत) भाग २, खंड २, पृष्ठ ९२-९३।
- 🕹 रत्नकरण्डक श्रावकाचार–भूमिका--जीवनचरित्र (मा० ग्रं०)–--पृष्ठ १३३-१४१।
- 👌 जैनहितैयो, भाग ६ अंक ७-८, पुष्ठ २८-३१।



## श्री कामताप्रसाद जैन

परमार बंग के राजा और जैनधर्म----वैसे तो परमार वंश के राजाओं की राजधानी धारा नगरी थी, परन्तु राजा मोज ने उज्जयिनी में अपनी राजधानी स्थापित की थी। इन राजाओं में कई एक अपनी विद्या-रसिकता के लिए प्रसिद्ध थे। राजा मुऊज के दरबार में धनपाल, पद्यपुन्त, धनञ्जय आदि अनेक विद्वान् थे। जैनाचार्य महासेन ने उनसे विशेष सम्मान पाया था। धनपाल और उनके भाई शोभन भी जैनधर्म में दीक्षित हुए थे। उज्जयिनी में जैनधर्म का अधिक प्राबल्य देख कर धनपाल धारा चले गए थे; पर अपने भाई के सम्पर्क से वह जैनधर्म के महत्त्व से प्रभावित हुए थे। आचार्य अमितगति भी इस समय के जैन यतियों में प्रमुख थे\*। मुञ्ज के समान ही राजा भोज के दरबार में भी जैनों को विशेष सम्मान प्राप्त भी इस समय के जैन यतियों में प्रमुख थे\*। मुञ्ज के समान ही राजा भोज के दरबार में भी जैनों को विशेष सम्मान प्राप्त भी इस समय के जैन यतियों में प्रमुख थे\*। मुञ्ज के समान ही राजा भोज के दरबार में भी जैनों को विशेष सम्मान प्राप्त भी इस समय के जैन यतियों का उन्हों ने बड़ा आंदर किया था। दिगम्बर जैनाचार्थ श्री शान्तिसेन ने भोज की सभा में सैकड़ों विद्वानों से वाद-विवाद करके उन्हें परास्त किया था। † "चतुर्विशति प्रबन्ध" से प्रगट है कि उज्जयिनी में विशालकीर्ति नामक दिगम्बराचार्य के शिष्य मदनकीर्ति ने परयादियों पर विजय पाकर "महाप्रामाणिक" पदवी प्राप्त की थी‡। इस प्रकार मध्यकाल तक दिगम्बरजैनधर्म का प्राबल्य उज्जयिनी में रहा था।

बैभव-वर्णन और विद्या-केन्द्र —महाकवि हरिषेण ने 'कथाकोष' में लिखा है कि 'उज्जयिनी नगरी रम्य, सुन्दर और दीर्घ जिन-मन्दिरों, विशाल राजमागों एवं उत्तंग प्रासादों से पूर्ण थी। वहाँ के बाग-बगीचे मनमोहक थे। व्यापारिक पेठ (बाजार) होने के कारण दूरदूर के व्यापारी वहाँ आते थे। नगरी जहाँ एक ओर धन-बैभव में इटला रही थी, वहीं दूसरी ओर उसके एक माग में दीन-दरिद्री और अन्धे लोग अपने दिन काटते मिलते थे। दे वह उज्जयिनी मानों संसार का ही चित्रण कर रही थी। महाकवि पुष्पदन्त ने 'यशोधर चरित्र' में लिखा है कि 'अवन्ती देश में स्वर्गपुरी के समान उज्जयिनी नगरी है। उस नगर में मरकतमणियों की किरणों से व्याप्त हरित पृथ्वीतल में मुद्र बुद्धि हावी घास और मधुरस की आशा-इच्छा को लेकर महाबत के हाँकते हुए मन्दगति से गमन करते हैं। अर्थात्, इस नगरी के राजमार्ग में मरकतमणियां जड़ी हुई थीं, जिनकी आभा से हाथियों को घास की आशंका होती गई। वहाँ के घरों में चन्द्रकान्त आदि मणियों की प्रभा वमचमाती थी। यहां की महिलाएँ सुशील पतिभक्ता थीं। बड़े बड़े घरों में रत्लजड़ित क्यारियों में पके हुए सुगंधित फूछ अपना सौरभ फैला रहे थे। वहाँ के नगर-निवासी दूसरों को सुखी करते हुए, स्वयं जन्नत हो रहे थे। वहाँ कोई उपद्रव नहीं था। मैं मुनि कनकामर ने 'करकंडुचरित्र' में उज्जयिनी के वैभव को दिखाने के लिए लिखा है कि 'वह नयनप्यारी है और सूर्थरश्मियों को भी लज्जित करती है। के वेश को दिखाने के लिए लिखा है कि 'वह नयनप्यारी है और सूर्थरश्मियों को भी लज्जित करती है।

उज्जयिनी प्राचोन काल से विद्या का केन्द्र रहा है। वहाँ के राजा विद्या-रसिक और कला चतुर हुए हैं। उज्जयिनी के राजकुमार चन्द्रप्रभ सत्रह भाषाओं के झाता थे। उनके गुरू कालसंदीव १८ भाषाएँ जानते थे और घर्नुविद्या में निष्णात थे। महावीर के निकट वह अैनमुनि हो गये थे।ॐ श्रेष्ठिपुत्र नागदत्त उज्जयिनी में एक अच्छा कवि था।ॐ राजपुत्र पागदत्त सर्प-विद्या में निपुण था। / मूलदेव नामक राजा अशेष कलाकुशल, अनेक विज्ञाननिपुण, उदारचित्त और प्रतिपन्न पूर था। मूलदेव ने पाटल्पिपुत्र की गंधर्व-विद्या में निपुण देवदत्ता नामक गणिका को कीणावादन में परास्त किया था।

| * भारत के प्राचीन राजवंश, भाग १ पृष्ठ १०३-१०४, मध्य प्रान्तीय जैनस्मारक, भूमिका, पृष्ठ २०; हिन्दी |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विक्वकोष, भाग २, पृष्ठ ६४ एवं विद्वद्रत्लमाला, पृष्ठ ११५।                                         |
| † भारत के प्राचीन राजवंश, भाग १ पृष्ठ ११८-१२१। 📫 📫 जैनहितैषी, भाग ११ पृष्ठ ४८५।                   |
| 🗼 हरिषेण-कथाकोष, कथा नं० ३ (मराठी) पृष्ठ ६।                                                       |
| 🛱 'उज्जेणि णाम तहि णयरि अत्थि, जहि पाणि पसारइ मत्त हत्थि।                                         |
| घत्ता−∽मरगयकरकऌियहि महियलि घुलियहि फुरियहि हरिर्याह मूढमइ ॥                                       |
| विणडिउ वासद्वं रसविष्णासद्वं णीणिउ मिट्ठि मंदगइ ॥२१॥ इत्यादि।'जसहरचरिउ १।२१-२२।                   |
| 🛊 करकंडुचरिज (कारंजा) पुष्ठ ७१। 🖞 हरिषेण-कथाकोष, (कथा भद्रबाहु की)।                               |
| 🛉 उत्तरपुराण (इन्दौर) पर्व ७५, इलोक ९५-१०५।                                                       |
| / आर'ावनाकथाकोष (बम्बई) भाग १, पुष्ठ १४९।                                                         |
|                                                                                                   |



#### जैन साहित्य में उज्जयिनी

वह बोले कि उज्जयिनी के लोग अति निपुण हैं---वह सुन्दरासुन्दर की विशेषता को जानते हैं। \* बनारस के राजा अन्द्रसेखर को जब एक निमित्त ज्ञानी की आवस्थकता हुईं, तो उनके मंत्री ने बताया कि उज्जयिनी का एक प्रसिद्ध निमित्त ज्ञानी ज्योतिषी आया हुआ है†! निस्सन्देह उज्जयिनी अपनी ज्योतिषविद्या के लिए हमेशा प्रसिद्ध रही है।

कनड़ी जैन साहित्य में---दक्षिण भारत के साहित्यिक भी उज्जयिनी की महत्ता से अनभिज्ञ न थे, यह बात वहौं के कनड़ी और तामिल भाषाओं के ग्रंथों से स्पष्ट है। महाकवि जन्न ने अपने 'यक्षोघरचरित्र' (सन् १२०९) में उज्जयिनी का उल्लेख किया है। 'बेताल-पंचत्रिंशति-कथे' में उज्जयिनी के राजा वित्रमादित्य की कथाएँ लिखी गई हैं और 'वत्तीस-पुत्तलिंकथे' में वित्रमादित्य के अतिरिक्त राजा भोज का भी उल्लेख हैं।‡

तामिल जैन साहित्य में उच्जायनी—तामिल भाषा के साहित्य में 'आदि संगमकाल' की रचनाएँ प्राचीन हैं। तामिल साहित्य के दो महाकाव्य 'मणिमेखलें' और 'शीलप्पदिकारम्' इसी काल की रचनाएँ हैं। 'शीलप्पदिकारम्' को एक जैन धर्मानुयायी राजकुमार ने रचा था। इस महाकाव्य के छठे परिच्छेद में उज्जयिनी का उल्लेख है। एक कैलाश-वासी विद्याधर दक्षिणभारत का मार्ग बताते हुए कहता है कि हिमालय के बाद गंगा नदी पार करेंगे, जिसके उपरान्त उज्जयिनी नगर आयेगा। दू इसका अर्थ यह हुआ कि ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों में उज्जयिनी उत्तर भारत का प्रमुख नगर था। इसी प्रकरण में अमरावती के पाँच जगप्रसिद्ध महामण्डपों का भी उल्लेख है जो अद्वितीय शिल्पकला के नमूने थे। अवन्ती नरेश ने चोलराज का स्वागत मणिमुक्ताखचित स्वर्णमय तोरण द्वार बनवाकर किया था. जिसका शिल्प-चातुर्य देखने की चीज थी ! भ

जैन शिखालेखों में उल्लेख—मैसूर राज्य में श्रवणबेल्गोल एक प्रसिद्ध जैनतीर्थ है। वहाँ चन्द्रगिरि नामक पर्वत पर शक संवत् ५२२ के लगभग का एक शिलालेख है। उसमें आचार्य भद्रवाह को उज्जयिनी में अवस्थित बताया है। वह अष्टांग महानिमित्त के ज्ञाता त्रिकालदर्शी कहे गये हैं। उन्होंने वहाँ बारह वर्ष का दुष्काल पड़ने की घोषणा की थी। कल्लुरगुड्ड (शिमोगा होल्ली) नामक स्थान के सिद्धेश्वर मन्दिर में एक शिलालेख सन् ११२२ का है, जिसमें श्री सिंहनन्दि आचार्य का वर्णन है। इसमें लिखा है कि उल्लौन के राजा महीपाल ने इक्ष्वाकु नरेश पद्मनाभ को पराजित किया था, जिसके कारण उनके पुत्र दडिग और माधव दक्षिण भारत को चले गये थे। वहाँ सिंहनन्दि आचार्य की सहायता से वह 'गंगराज्य' स्थापिन करने में सफल हुए थे। क्रै

इस प्रकार जैन साहित्य में उज्जयिनी का महत्त्वपूर्ण वर्णन है। आ ग्र भी उज्जैन में जैनों का प्रमुख स्थान है और वहाँ जैनियों के एक से अधिक मन्दिर भी हैं।

'मूलदेवेण भणियं 'अहो ! अइनिउणो उज्जेणी-जणो, जाणइ सुन्दरासुन्दर-विसेसं।'

† The Life and Stories of the Jain Savior Parsvanatha, (Baltimore), pp. 97-98.

‡ Rice, Kanarese Literature (Calcutta), pp. 43 and 97

- \* The Silappadikaram (Oxford University Press), pp. 122-123
- **‡** Ibid, pp. 114 and 320
- ¥ जैनशिलालेखसंग्रह (मा० ग्रं०) पृष्ठ २। "भद्रबाहु-स्वामिना उज्जयन्यामष्टाँग-महानिमित्त-तत्त्वक्तेन त्रैकास्यवींशना निमित्तेन द्वादश-संबसर कालः वैषम्यमुपलभ्य---इत्यादि।"
- 🛓 Saletore, Mediaeval Jainism p. 11

#### કપર



# भास कृत नाटकों में उज्जयिनी

श्री सरदार माधवराव विनायकराव किबे, एम० ए०

कविकुलगुरु कालिदास ने भास नामक नाटककार की अभिवन्दना की है, उसपर से उनसे वह प्राचीन था यह निश्चित हो जाता है। अन्यत्र प्रस्तुत लेखक ने भास के नाटकों का और उसका समय ४००० वर्षों के पूर्व का सिद्ध किया है। वह उस समय पैदा हुआ जान पड़ता है जब संस्कृत बोलचाल की भाषा होने से उसमें नाटक खेले जाते थे। वह शेक्सपीयर के समान अनेक लोकप्रिय नाटकों का रचयिता ज्ञात होता है। उसके अनेक नाटकों में से अब तक तेरह या चौदह नाटक पूर्ण या खण्डित मिले हैं। उसके और नाटक मिलना भी असम्भव नहीं है। अभी जो नाटक मिले हैं उनमें से (१) अविमारक (बहुधा), (२) प्रतिज्ञायोगंघरायण, (३) स्वप्नवासवदत्ता, और (४) चारुदत्त उज्जयिनी से सम्बन्धित हैं। यह कवि इसी देश या नगरी का ही निवासी प्रतीत होता है, क्योंकि इसके नाटकों में उज्जयिनी का विशद वर्णन मिलता है और वह कालिदासोक्त संक्षिप्त वर्णन से मिलता है।

महाकवि कालिदास ने अपने रघुवंश एवं मेघदूत में उज्जयिनी के सम्बन्ध में जो उल्लेख किये हैं उनमें महाकाल, उद्यान-परम्परा, ऊँचे ऊँचे मकान, वेस्याएँ, नागरिक आदि के वर्णनों का प्रमुख स्थान हैं। भास के उपरोक्त चारो नाटकों में इनके वर्णन आये हैं। महाभारत काल से, अर्थात् आज से ५००० वर्षों से भी अधिक पूर्व, उज्जयिनी विद्यापीठ था। श्रीकृष्ण ने मथुरा सरीखे दूर के प्रदेश से आकर यहां विद्याध्ययन किया था। अतएव उसके करीब १००० वर्षों के बाद यहां भास की योग्यता का लोकप्रिय नाटककार उत्पन्न होना आइचर्य की बात नहीं है। और जब प्रद्योतवंश का उत्कर्ष हुआ तब बह एक प्रमुख भारतीय राजधानी बन गई थी।

भास के उपरोक्त नाटकों में से अविमारक में दी हुई कथा उसके समय के पूर्व की ज्ञात होती है। उसमें अद्भुतता एवं गन्धर्व-मनुष्य सम्बन्ध की प्रमुखता है तथा यह प्रकट होता है कि भारतवर्ष में एकछत्र साम्प्राज्य की प्रमुखता नहीं थी और छोटे छोटे अनेक राज्यों का, कुंतिभोज, काशी, सौवीर का अस्तित्व था। इन बातों पर से यह अनुमान करना ठीक होगा कि बह काल ब्रहद्वथों का समय होगा अर्थात् महाभारत युद्ध के १००० वर्ष बाद का काल था। इस नाटक में वर्णित कुंतिभोज देश या राज्य चम्बल नदी के यमुना नदी में गिरने के स्थान के दक्षिण की ओर का प्रदेश था। काशीराज्य वाराणसी क्षेत्र माना जा सकता है, परन्तु यह प्रयाग के आये भी बढकर कुंतिभोज राज्य से मिला हुआ था और भास के नाटकों के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि वह तीनों में प्रबल था। अभी तक कौशाम्बी में चन्द्रवंशीय पाण्डवों का राज्य स्थापित नहीं हुआ था।

ક્ષર

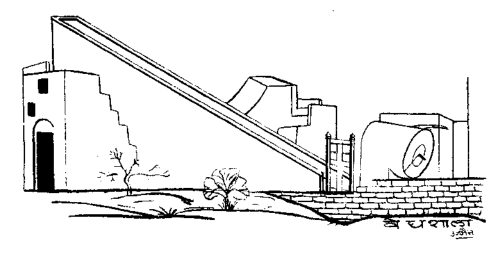


#### भास कृत नाटकों में उजायिनी

सौवीर राज्य का उल्लेख अन्यत्र "सिन्धु-सौवीर" संयुक्त नाम से आता है। यह भी कुंतिभोज से मिला हुआ था। इसमें निर्दाशत "सिन्धु" मालवे की क्षिप्रा के साथ साथ बहनेवाली कालीसिन्ध ही प्रतीत होती है। अतएव बह देश इन दोनों नदियों के बीच का दोआब समझना चाहिए। इसकी राजधानी आगे सुप्रसिद्ध हुई उज्जयिनी ही समझना उपयुक्त होगा। जव इसका नायक अविमारक जो सौवीर का वैरत्य-युवराज था, कुंतिभोज के राज्य की राजधानी में राजा के प्रासाद में प्रवेश करता है, तब वह महाकाल की बन्दना करता है (तृतीय अंक)। उसमें जो कुंतिभोज की राजधानी में राजा के प्रासाद में वैसा कोई बड़ा नगर इस देश में होना नहीं पाया जाता। इसपर से यह अनुमान होता है कि इसमें जो वैरत्य नगरी का वर्णन आया है, वह उज्जयिनी का वर्णन हो सकता है क्योंकि यह बात नैर्सागक है कि जब कवि किसी अप्रत्यक्ष एवं अज्ञात स्थल का वर्णन करता है, तब वह प्रत्यक्ष एवं ज्ञात स्थल का ही वर्णन करता है। जिस समय यह नाटक भास ने लिखा उस समय प्रद्योत चण्डमहासेन के प्रभाव से उज्जयिनी की बहुत कुछ अभिवृद्धि हुई थी, ऐसा शेष तीनों नाटकों पर से स्पष्ट होता है।

अविमारक के प्रथमांक में ही राजप्रासाद के सभागृह का निर्देश आया है। वैसे ही एक उद्यान, जिसमें राजघराने की स्त्रियां कीड़ार्थ जाती थीं और जो सार्वजनिक स्वरूप का भी था उसके चारों ओर कोई तट न होने से उसमें हाथी ध्स आने का वर्णन हैं। आगे चलकर द्वितीय अंक में राजप्रासाद का ऐसा वर्णन है कि सुर्य अस्त होते समय उसके किरणों का जो वर्ण रक्त होता है वह राजप्रासाद के उच्च शभ्र शिखरों पर पडने से एक विचित्र शोभा दिखने लगी । इसी पर से उज्जयिनी का सार्वजनिक उद्यान, जिसका उल्लेख चारुदल में आया है, और राज-प्रासाद, जिसका उल्लेख रघुवंश में अवस्ति राजा के वर्णन में है, उज्जयिनी में उद्यान-परम्परा होने का प्रमाण मिलता है। तुतीय अंक में यहाँ के विशाल मकान, उनके चन्द्र जैसा प्रकाश देनेवाले दीपक, जिनकी ओर संकेत रघ्वंश में किया गया है---अवन्तिनाथ, महाकाल के निकट रहने के कारण "असी महाकाल निकेतनस्य" है, राज में सदैव चन्द्र प्रकाश का आनन्द लेता है। वैसेही यहाँ के लोगों के सरस जीवन का वर्णन तुतीय अंक, इलोक ५-६ में, और अविमारक के स्वगत भाषण में किया है । राजप्रासाद का भव्यदृष्य, थहां की भित्तियों पर चित्रों की रचना, एवं उसके आसपास के उद्यान का वर्णन, जैसे चास्दत्त में उसके घर के सामने के वीवाल से सटे हुए उधान का उल्लेख तृतीय अंक में सज्जलक के भाषण में आया है। इसी हालत में राजकन्या का स्वेच्छाचार. नैंतिक अधःपतन एवं राज्य का विनाश बतलाता है। परन्तु इसी वर्णन से उज्जयिनी के वैभव का पता लगता है। इसके बाद प्रदोत राज्य में, वह अधिक बढा, परन्तू चारुदत्त के समय से उसमें कुछ शिथिलता आई थी, ऐसा शकार के अत्याचारों से प्रतीत होता है । चाहदत्त के प्रासाद की भव्यता उस नाम के नाटक के प्रथमांक से ही दीखने लगती है । जैसे आजकल के दिल्ली, कलकत्ता आदि नगरों में मालिश करनेवाले लोग होते हैं वैसाही मच्छकटिक में संवाहक पात्र है । वह मगध देश की राजधानी से यहाँ आया था। इससे अनुमान किया जा सकता है कि मगध साम्राज्य उस समय प्रमुख नहीं था। चारुदत्त के चतुर्थ अंक का सज्जलक ही मुच्छकटिक में शाविलक, और फिर सेनाधिपति हुआ।

प्रतिज्ञा यौगंधरायण के ढितीय अंक पर से यह ज्ञात होता है कि राजप्रासाद में अनेक भवन कैसे थे और उसमें जो मणिभूमि थी वह बहुत रुचि से सजाई थी। चतुर्थ अंक में जलकीडा-स्थल का वर्णन है। अविमारक का उसका उल्लेख ध्यान में रखने योग्य है। शायद यह क्षिप्रा पर ही होगा। क्योंकि वहाँ जाने के वास्ते हथिनी बुलाई गई। अविमारक में हाथी के मस्त होने का वर्णन है। यह उद्यान भी क्षिप्रा किनारे होगा। प्रतिज्ञा यौगंघरायण के चतुर्थ अंक पर से कन्याभवन, या प्रासाद अविमारक के समान ही अलग था, ऐसा दीखता है। इन सब वर्णनों से राजप्रासाद की विद्यालता प्रतीत होती है। स्वप्नवासवदत्ता की नायिका मगध-राजकुमारी थी। चारुदत्त के संवाहक के समान ही ब्रह्मचारी भी मगध देश में के राज-गृह से आया था। वह वत्स देश के लावाणक गाँव में विद्याभ्यासार्थ रहता था। वही वत्स देश आगे उदयन के हाथों से छीन लिया गया था और मगधराजकुमारी से विवाह होने पर वापस मिला था। इस समय चण्डमहासेन की राजधानी का नाम अवन्ति था, और वासवदत्ता ने अपना नाम आवन्तिका रखा था, ऐसा चतुर्थ अंक में है। उसपर से अनुमान किया जा सकता है कि उदयन वत्सराज होने के बाद भी महासेन का श्रेष्ठतव मानता था (स्वप्नवासवदत्ता, अंक ६)। इसपर से उज्जयिनी की भासकालीन प्रतिष्ठा भी स्वष्ट होती है।



उज्जैन की वेधशाला

श्री रामचन्द्र विनायक वैद्य एम० ए०, बी० टो०

#### अप्रत्यक्षाणि झास्त्राणि विवादस्तेषु केवलं। प्रत्यक्षं ज्योसिषं शास्त्रं चन्द्राका यत्र साक्षिणौ ॥

आकाशस्थ ज्योतियों का निरीक्षण करके उनके गतिस्थिति का प्रत्यक्ष ज्ञान कर लेना और वर्तमान ग्रहगणित के नियमों में इस स्थिति के योग्य परिवर्तन कराने में सहायता पहुँचाना, यही संसार की प्रत्येक वेषशाला स्थापन किये जाने का प्रधान हेतु रहा है।

उज्जैन का ज्योतिष विषयक महत्त्व---उज्जैन नगरी का ज्योतिष विषयक महत्त्व भारतियों को कितने प्राचीन समय से हैं यह प्रथमत: बतलाना आवश्यक हैं। अति प्राचीन काल से कालज्ञान करा लेने का एक अद्वितीय स्थान रहने का सौभाग्य हमारी अवन्ती नगरी को प्राप्त हुआ है। इसीलिए श्रीमहाकालेश्वरजी का महत्त्व ज्योतिषियों के लिए बहुत हैं। इसके अतिरिवत, जिस प्रकार वर्तमान समय में ग्रीनिच में से जानेवाली भ्योत्तर रेखा (meridian) संसारभर के लिये शून्यरेखा मानी जाती है, उसी प्रकार कई शताब्दियों से हमारे भारतियों ने उज्जयिनी को "शून्यरेखा स्थित" माना है। सूर्यसिद्धान्त (मध्यमा० ६२) में लिखा है---

राक्षसाल्यदेवीकः जलयोर्मध्यसुत्रगाः। रोहीतकमवन्तीं च यथा सन्निहितं सरः॥

हमारे सिद्धान्त प्रथों में उज्जयिनी सापेक्ष ही ज्योतिर्गणित्त के उदाहरण दिये हुए हैं । सुप्रसिद्ध ज्योतिषी भारकरा-चार्यजी पृथ्वी की मध्यरेखा का वर्णन इस प्रकार करते हैं :---

## यल्लंकोज्जयिनीपुरोपरि कुरुक्षेत्रादिदेशान् स्पृशन् । सूत्रं मेरुगतं बुधैनिगदिता सा मध्यरेखा भुषः ॥

सुप्रसिद्ध ज्योतिक्षचार्य वराहमिहिर अवन्ती नगरी में ही रहकर अपना ज्योतिष विषयक प्रचण्ड कार्य कर सके । उन्होंने भी उज्जैन को ही ज्ञन्य रेखा पर मानकर अपने गणित किये हैं।

भारतियों की बीर्घकालीन वेघ-परम्परा—कुछ लोगों का कहना है कि वर्तमानकालीन घातुयंत्र निर्मित वेधशालाओं में जिस प्रकार नियमितरूप से वेधकार्य चलता है वैसा कार्य भारतवर्ष में ही क्या, संसारभर के किसी भी देश में प्राचीनकाल में नहीं होता था। भारतीय ज्योतिषियों को वेधज्ञान नहीं था और इस देश में वेधपरंपरा नहीं थी ऐसा आक्षेप यदि कोई करे, तो मेरी समझ से ऐसा कहना उनकी घृष्टता होगी।



#### उज्जैन की बेधशाला

(१) बेदकाल में वेधों के प्रमाण--ऋग्वेदकाल से भारतियों को २७ नक्षत्रों का और उनमें से ध्रमण करनेवाले चन्द्रमा की गति का अच्छे प्रकार से ज्ञान था, यह बात निम्नलिखित वेदग्रंथों के प्रमाणों से स्पष्ट होगी :---

- (१) यथाग्निः पृथिव्यां......यथा सूर्यो विषा चंद्रमसे समनमन्नक्षत्रेभ्यः समनमद् यथा चंद्रमा नक्षत्रं वरुणाय समनमत् ११ ·······(तैत्तिरीय० ७-५-२३)।
- (२) संवत्सरस्य यत्फल्गुनी पूर्णमासो मुखत एव संवत्सरमारभ्य दीक्षंते......स्वित्रापूर्णमासे दीक्षेरन् ॥ (तै० सं० ७-४-८)
- (३) कृत्तिकाः प्रयमं ॥ विद्याखे उत्तमं ॥ तानि देवनक्षत्राणि ॥ अनुराधाः प्रयमं ॥ अपभरणीरुत्तमं ॥ तानि यमनक्षत्राणि ॥ (तै० बा० १-५-२)
- (४) तस्मात्कुत्तिकास्वादधीत ॥ एता ह वै प्राच्यै दिशो न च्यवंते सर्वाणि ह वा अन्यानि नक्षत्राणि प्राच्यै दिशरच्यवंते ................(शतपथ का० २-१-२)
- (५) बुहस्पतिः प्रथमं जायमानः तिष्यं नक्षत्रं अभिसंबभूव.....। तै० जा० ३-१-१।

ते पीडयन् भीमसेनं कुद्धाः सप्त महारथाः । प्रजासंहरणे राजन् सोमं सप्तप्रहा इव ॥ भीष्म० झ० १३० यदासूर्यदव चन्द्रश्व तथा तिष्यबृहस्पतिः । एकराशौ समेष्यंति प्रवत्त्यंति तवा कृतम् ॥ वन० अ० १८८ । यथा हिमयतः पार्श्व पुष्ठं चन्द्रमसो यथा । न दृष्टपूर्व मनुर्जनं चं तन्नास्ति तावता ॥ झान्ति० अ० १८८ । यथा हिमयतः पार्श्व पुष्ठं चन्द्रमसो यथा । न दृष्टपूर्व मनुर्जनं चं तन्नास्ति तावता ॥ झान्ति० अ० २०३ । "चन्द्रमा की दूसरी बाजू अभी तक किसी भी मानव ने नहीं देखी है", यह वर्तमान समय का विश्वमान्य सिद्धान्त महाभारतकाल में हमारे लोगों को मालूम था । इसी प्रकार कृतपुग का आरम्भ व प्रहस्थिति इनका सम्बन्ध स्थापन करने योग्य ज्ञान महाभारतकालीन ज्योतिषियों ने प्राप्त कर लिया था, यह बात उपर्युंवत श्लोकों से स्पष्ट होती है । गर्गसंहिता नामक ग्रंथ से मालूम होता है कि जिस प्रकार नित्य व्यवहार में दिन के लिए तारीख का उगयोग करते हैं, उसी प्रकार महाभारतकाल में चन्द्रमा-स्थित नक्षत्र से दिन का निर्देश किया जाता था। उस समय में नक्षत्रों को तीन प्रकार के विषय-विभाग (प्रत्यक्ष नक्षत्र स्थिति देखते हुए) माने जाते थे । ६ नक्षत्र अर्घभोग, ६ नक्षत्र अध्यर्ध-भोग व शेष १५ नक्षत्र समभोग मानते थे । इस प्रकार महाभारतकाल में भारतवर्ष में विध लिये जाते के अनेक प्रमाण मिलते हैं ।

(३) संहिता ग्रंथों के वेधों के प्रमाण---हमारे संहिताग्रंथों में शनि-मंगल डारा रोहिणीशकटभेद के अनिष्ट फल का वर्णन दिया हुआ है---

रोहिणीशकटमर्कनन्वनो यदि भिनत्ति रुधिरोध्य वा शशी ॥ कि वदामि यदि नष्टसागरे जगद्शेषमुपयाति संक्षयं ।

बहर्त्सहिता ३४।

## भौमार्ग्योः शकटभिवा युगांतरे स्यात्-प्र० ला० ११-१२।

शनी का स्पष्ट परमशर २°-४५' और भौम का २°-५३' होता है। यह स्थिति रोहिणीशकटभेद करने योग्य होती है। गणित से मालूम होता है कि शकपूर्व ५००० वर्ष शनी का स्पष्टशर २°-३४' था। उस समय और उसके पूर्वकाल में झनी मौम ढारा रोहिणीशकटमेद अवश्य हुए होंगे व देखे गये होंगे। गुरु का स्पष्टपरमशर २°-३५' कभी नहीं हो सकता और इसीलिये संहिता ग्रंथों में गुरुकृत रोहिणीशकटमेद के फलों का कोई वर्णन नहीं है। शकारंभ के पश्चात् अभी तक शनी-भौम ढारा रोहिणीशकटमेद कभी नहीं हुआ। इन्हीं संहिता ग्रंथों में कौनसा धूमकेतु कितने वर्ष बाद आता है इसका



### श्री रामचन्द्र विनायक वैद्य

वर्णन है।\* वर्तमान समय में जिस प्रकार एनकी, हॅले इत्यादि यूरोपीय ज्योतिषसंशोधकों के नाम उन्हों के ढारो संशीधित किये हुए धूमकेतुओं को दिये गये हैं, उसी प्रकार ११० वर्ष का प्रवास करनेवाले धूमकेतु का नाम उदालक, ५०० वर्षवाले का पैतामह, १५०० वर्षवाले का काश्यप इत्यादि नाम रखे गये होंगे, ऐसा विद्वानों का मत है। इन प्रमाणों से यह स्पष्ट होता है कि आकाश का निरीक्षण व स्वस्थ ज्योतियों का चमत्कार दर्शन ७००० वर्ष पूर्व से ही हमारे पूर्वजों ने किया हुआ है।

(४) सिद्धान्तकाल के वेधों के प्रमाण -- हमारे भारतवर्ष में प्रत्यक्ष आकाश का अवलोकन व तद्वारा ज्ञानप्राप्ति कर लेने का कार्य वर्षानुवर्ष सतत चला करता था इसमें सन्देह नहीं। हमारे सूर्यसिद्धान्त ग्रंथ में ग्रहों के भगण दिये हुए हैं, जिन्हें देखकर अन्तः करण आश्चर्य व आदर से भर जाता है। इसमें एक महायुग में (४३,२०००० वर्षों में) चन्द्रमा के भगण (फेरे, revolutions) ५७७५३३६ बताये हुए हैं---यह संख्या round figure नहीं है यह ध्यान में रखने योग्य वात है---इससे गणित करने पर ज्ञात होगा कि चन्द्रमा की प्रति दिन की गति १३.१७६ अंश होती है। आज के विश्वमान्य नॉटिकल आल्मॅनॅक में चन्द्रमा की दैनिक गति १३.१७६४ दी हुई रहती है। सिद्धान्तकाल में ही इतना सूक्ष्म प्रहगतिमान हमारे ज्योतिषियों ने निकाल रखा था, यह हमारे लिये बड़े गौरव को बात है।

(५) विक्रम द्विसहस्त्राब्दो-काल के देधों, के प्रमाण--प्राचीनकाल की बात छोड़ दी जाय, तब भी गत २००० वर्षों में वेधकार्यंकुझल अनेक धुरंधर विद्वान् ज्योतिषी हमारे भारतवर्ष में हो गये हैं। उनमें से कुछ ज्योतिषियों के निम्न-लिखित बचन, वेधपरंपरा दिखाने के लिये धर्याप्त होंगे :---

(१) आइलेषार्धादासीत् यदा निद्धृत्तिः किलोष्णकिरणस्य । युगतमयनं तदासीत् सांप्रतमयनं पुनर्वसुतः ॥ ---वराहमिहिराचार्य ।

- (२) स्वयमेव नाम यत्कृतमार्यभटेन स्फुट स्वगणितस्य। सिद्धं तदस्फुटस्वं ग्रहणादीनां विसंवदति॥-ब्रह्मगुप्त।
- (३) शृंगोन्नतौ ग्रहयुती ग्रहणे तयास्ते। छायानिरीक्षणविधौ उदयेऽत्र देयम् ॥ ---लल्लाचार्य।
- (४) यस्मिन्दिने सम्पक् प्रार्थ्या रविरुदितो दृष्टः तद्विषुवद्दिनं । तस्मिन्दिने गणितैन स्पुटो रविःकार्यः..... ॥ —-भास्कराचार्ये ।
- (५) बाह्यार्यभटसौराद्येष्टापि ग्रहकरणेषु बुधशुक्र्योर्महदंतरं दृब्यते । मंदे आकाशे नक्षत्रग्रहयोगे उदयेस्ते च पंचभागादिकाः प्रत्यक्षं अंतरं दृब्यते । एवं.....वर्तमानघटनाम् आलोक्य.....ग्रहगणिसानि कार्याणि ।। ––केशवदैवज्ञ ।
- (६) पूर्वोक्ता भृगुचन्द्रमोः क्षणलवाः स्पष्टा भृगोश्चोनिता। द्वाभ्यां तैष्दयास्तदृध्टिसमता स्थाल्लक्षितैषा मया॥ ---गणेशवैवन्न ।

इन सब बातों से यह बात बिलकुल स्पष्ट है कि हमारे देश में अति प्राचीनकाल से वेध लेने के कार्य अवस्य होते थे। यदि शोक की वात कोई हो, तो केवल यही हो सकती है कि इस कार्य का परम्परागत लिखा हुआ इतिहास हमें उपलब्ध नहीं हुआ है। व्यक्तिशः वेधनियमक प्रयत्न हमारे देश में अनेक हुए हैं। किन्तु स्थाई वेधशाला बैंधवाकर, उसमें वेध लेकर, करणग्रंथ बनाने का सफल उदोग राजा सवाई जयसिंहजी ने ही किया, यह इतिहास से मालूम होता है।

जयपुर के राजा सवाई जयसिंहजो—–राजा जयसिंहजी वि० संवत् १७५० (शके १६१५, ई० स० १६९३) में अम्बर में सिंहासनारूढ़ हुए। वे स्वयं ज्योतिर्गणितज्ञ व वेधकार्यक्शल थे। उन्होंने "सिद्धान्त-सम्राट्" नामक ग्रंथ



#### उज्जैन को वैधशाला

संस्कृत में व "झिज्महंमद" अरबी भाषा में बनवाया। "झिज्महंमद" ग्रंथ की प्रस्तावना में जयसिंहजी ने लिखा है कि— "वर्तमान समय का भारतीय ज्योतिर्गणित दृक्तुल्य नहीं होता है। इसलिए बादशाह महंमदशाह की आज्ञा से चूना, पत्यर, ईंटों के स्थायी बड़े-बड़े यंत्र जयपुर, दिल्ली, उज्जैन, बनारस व मथुरा में बनवाये। ऐसे यंत्र बनवाने का मुख्य कारण यह है कि इनमें जिस प्रकार अंशों के कलात्मक सूक्ष्म विभाग बनाये जा सकते हैं, वैसे छोटे छोटे पीतल के यंत्रों में नहीं वनाये जा सकते । इसके अतिरिक्त उन यंत्रों के कलात्मक सूक्ष्म विभाग बनाये जा सकते हैं, वैसे छोटे छोटे पीतल के यंत्रों में नहीं वनाये जा सकते । इसके अतिरिक्त उन यंत्रों के अक्ष, वर्तुल-मध्य, धरातल, इत्यादि वक्र व चलित हो सकते हैं और हवा, पानी, धूप व काल इनका अनिष्ट परिणाम अधिक हो सकता है। इसलिए प्रस्तरमय विशाल यंत्र उपर्युक्त पाँच स्थानों पर उन्होंने वनवाये।" राजा जयसिंहजी ने उत्तम वेधकुशल ज्योतिथियों को नियुक्त करके ७ वर्ष पर्यन्त इन वेधशालाओं में वेध लिये। इन वेधों का वर्णन 'सिद्धान्तसम्प्राट' ग्रंथ में मिलता है। इन वेधों पर से उन्होंने ग्रहगत्यादिक मान निकाले, और उनके ग्रंथ से किया हुआ गणित दुक्उरत्ययी है ऐसा अनुभव होने लगा। इनके पूर्वकाल में इमारे ज्योतिथियों ने कई उपयुक्त धानुमय वेध-यंत्र तिर्माण किये थे, जिनका वर्णन ज्योतिषशास्त्र के इतिहास में हमें पढ़ने के लिये मिलता है। उदाहरणार्थ भास्कराचार्यजी के यंत्रों से यक्त वेधशालाए पैं निर्माण कराइ, यह उनके कल्पनाचातूर्य का ही पलत है ।

#### यंत्रों का वर्णन──

(१) सम्प्राट्यंत्र—-इस वेधशाला में प्राचीन मुख्य यंत्र चार है, जिनमें सबसे बड़ा व अधिक महत्त्व का यंत्रराज "सम्प्राट्यंत्र" है। इसके मध्य में लगभग ४८ फीट लम्बी व २२ फुट ऊँची त्रिकोणाकार दीवाल है। यह दक्षिण से उत्तर की तरफ तिरछी (धरातल से अक्षांश तुल्य २३°-१०' का कोण बनाती हुई) वांधी गई है। ऐसी स्थिति में इसके ऊगर की तरफ तिरछी (धरातल से अक्षांश तुल्य २३°-१०' का कोण बनाती हुई) वांधी गई है। ऐसी स्थिति में इसके ऊगर की तिरछी बाजू पृथ्वी के अक्ष के समानान्तर होती है, जिसमें यहों की कान्ति के वेध लेने के लिये जाने के वास्ते एक जीना बनाया है। इस जीने की दोनों वाजुओं पर ०' से ६०' तक दक्षिण व उत्तर की तरफ कांतियों की रेखाएँ खुदी हुई हैं। इस दीवाल के दोनों तरफ----पूर्व की ओर एक व पश्चिम की तरफ दूसरी----दो वृत्तचतुर्थांश (Quadrants)विषुववृत्त के धरातल में बांधे हुए हैं जिनपर घंटे, १५ मिनिट, ५ मिनिट, व २० सेकन्ड की लकीरें खुदी हुई हैं। इन वृत्तों के जिस रेखा के साथ दीवाल की छाया मिलती हुई दिखती है, उससे घंटा-मिनिटात्मक काल का जान होता है। यह काल स्थानीय स्पच्टकाल (Local apparent time) होता है। इसमें प्रति दिन कुछ विवक्षित मिनिट संख्या जोड़ने से स्टेन्ड टे दाइम आता है। किसी भी वर्ष के प्रत्येक तारीख के लिये आवश्यक लगनेवाले मिनिट संख्या निड़ते को घटक, इस यंत्र के दोनों वाजुओं के दीवालों में, पस्थर पर खुदवाकर लगाया गया है। सम्प्राट्यंत्र से खासकर रवि-चन्द्रादि ग्रहों के नरकाल व क्रांति का इग्रन, तथा छाया द्वारा समय का ज्ञान होता है।

(२), नाइंग्वलययंत्र—-सम्प्राट्यंत्र के पास ही दक्षिण में एक छोटे से ओटले पर तकिये के आकार का एक यंत्र है जिसका नाम "दक्षिणगोल-उत्तरगोल व नाड़ीवलययंत्र" है। किसी भी क्रांति निकालने के पहिले वेधज्ञ यह निश्चित कर लेता है कि वेध्य ब्रह दक्षिणगोलार्ध में है या उत्तर में। जब ब्रह की क्रान्ति १ अंश के पास आती है तब केवल दृष्टि से ब्रह की गोलार्द्र स्थिति निश्चित रूप से नहीं मालूम होती है। इसका निश्चय नाड़ीवलययंत्र से किया जाता है। इसके दक्षिण व उत्तर भाग (Faces) विषुववृत्त के धरातल में होने से, जिस तरफ देखने से इष्ट ब्रह दृष्टिगोचर होगा, उसी तरफवाले गोलार्ध में वह ब्रह है ऐसा निश्चय होता है। इस दक्षिण व उत्तर के सिरों के मध्य में पृथ्वी के अक्ष के समानस्तर दिशा में एक एक कील लगी है, जिसकी छाया उन सिरों पर पड़ती है। इन सिरों पर एक एक नाड़ीवल्य (Ghati



### श्री रामचन्द्र विनायक वैद्य

circle) पूर्व काल में खुदा हुआ था। अब बजाय घटिओं के घण्टे मिनिट की रेखाएँ खुदी हुई ह, जिनसे छायार्क द्वारा स्यूल स्पष्टकाल मालूम होता हैं।

(२) विगंशयंत्र—नाड़ीवलय यंत्र के पास पूर्व की तरफ समकेन्द्रचकाकार (concentric) ८ फूट ऊँचाई की दीवालें हैं जिनके व्यासार्ध १० फुट व १६ फुट हैं। इस यंत्र के मध्य में ४ फुट ऊँचा व ४ फुट व्यास का चबूतरा है व इसके बीच में ४ फुट ऊँचाई का सलिया है। भीतर की दीवाल के कोरपर दिग्विन्दु योग्य स्थानों पर लिखे हुए हैं और भारतीय ज्योतिष-परम्परा के अनुसार पूर्व से दक्षिण ०' से ९०'; दक्षिण से पश्चिम की तरफ ०' से ९०'; इस प्रकार अंश खुदे हैं। इस यंत्र से केवल दिगंश का ही ज्ञान होता था। परन्तु स्व० रावसाहब पं० गो० स० आपटे साहय ने दिगंशयंत्र के मध्यस्थित सलिया पर एक तुरोय यंत्र लगाया है, जिससे किसी भी ग्रह या तारका के दिगंश तथा उन्नतांश एक समयावच्छेद में ज्ञात होते हैं। इस यंत्र का उपयोग खासकर तिथि के वेध लेने में होता है।

(४) भित्तियंत्र--दिगंशयंत्र के नैऋत्य में २२ फीट लम्बी व २२ फीट ऊँची दक्षिणोत्तर दीवाल बँबी हुई है। उसे भित्तियंत्र कहते हैं। इस दीवाल के पूर्व भाग में २० फीट के त्रिज्यावाले दो वर्तुलपाद (Quadrantal arcs) खुदै हुए हैं। इनमें ०' से ९०' तक अंश व कलाओं की रेखाएँ खुदी हुई हैं व इनके केन्द्र में दो खूटियाँ हैं जिनका परस्पर अत्तर २० फीट का है। माध्याहन के समय इन खूँटियों में बँधी हुई डोर उन खूँटियों की लम्बी छाया के गर्भ में से इस तरह खींची जाती है कि वह डोर वर्तुलपाद को किसी एक रेखा में काटे। इससे माध्याहनकालीन रवि के नतांश मालूम होते हैं। अन्य प्रहों के स्थोत्तरकालीन नतांश भी इसी तरह ज्ञात होते हैं। वेधगत नतांशों से (अक्षांश का धनर्ण संस्कार देकर) प्रहों की कान्ति मालूम होती है। जिस दिन व जिस समय रवि की क्रान्ति शून्य होती है वह समय विषुयायन (equinox) का दोतक होता है। भित्तियंव से प्रहों की वर्कीमार्गी गति का भी झान प्राप्त होता है।

(५) शंह्यंत्र---- अके १८५९ में सम्राट्यंत्र के उत्तर के तरफ नये यंत्र की स्थापना की गई है, जिसे शंकुयंत्र कहते हैं। हमारे वेध-प्रक्रिया में शंकु का व तद्वारा प्राप्त छापार्क-वेध का बहुत महत्त्व है। यह यंत्र ११ फुट त्रिज्यामित चक्राकार ओटले के रूप में है। इसके केन्द्र में ४ फुट ऊँचा शंकु लगाया है और ओटले के किनारे पर शुद्ध दिक्साधन करके दिगंश के अंक खुदवाये हैं। रवि-चन्द्र के सूक्ष्म दिगंश व उन्नतांश का ज्ञान इस यंत्र से अच्छी प्रकार से होता है। इस यंत्र के ओटले पर, शंकु छाया का प्रत्यक्ष वेध लेकर, सायनराशिसंक्रमणकालदर्शक रेखाएँ निकली हुई हैं, जिनसे किसी भी दिन छाया की स्थिति देखकर ही, रवि किस राशि में है यह स्पष्टतया मालूम होता है। इभी यंत्र से रवि का सूक्ष्म माध्याह्न काल व तत्कालीन कान्ति मालूम होती है।

वेधशाला का कार्य---राजा सवाई जयसिंहजी ने पंचांगों के जाँच करने के हेतु से ही अन्य वेधशालाओं के साथ यह वेधशाला बनवाई। हमारे धर्म के लिए शुद्ध कालज्ञान की आवश्यकता है। कालज्ञान के लिए तिथ्यादि अंगों से युक्त पंचांग होता है, और पंचांगों का गणित प्रत्यक्ष ग्रहस्थिति से मिलता है या नहीं, इसकी जाँच करने के लिए वेधशाला की आवश्यकता होती है। हमारे शिक्षाविभाग ने वेधशाला के लिए जो उद्देश रखे हैं उनमें से, पंचांग की जाँच, जनता में ज्योतिष ज्ञान का प्रचार, व सुक्ष्मगणितयुक्त ग्रंथों का प्रकाशन, ये तीन महत्त्व के उद्देश्य हैं। इन्हींको सामने रखकर इस वेधशाला का कार्य चल रहा है।

इस वेधशाला का अध्यक्षत्व स्वर्गीय रा० सा० गोविंद सदाशिव आपटे साहब, एम० ए०, बी० एस-सी०, गणकचूड़ामणि, की तरफ ई० सन १९३६ के अन्त तक रहा। इस अवसर में आपने अत्यन्त वृद्धावस्था व क्षीणावस्था होते हुए भी, नियत-कालिकों में लेख लिखकर व व्याख्यानादिक देकर जनता में ज्योतिष-ज्ञान का प्रचार किया। इससे भी अत्यन्त महत्त्व का कार्य किया है और वह है ज्योतिष ग्रंथों का प्रकाशन। आपके सर्वानन्दकरण नामक ग्रंथ को काशी विद्यापीठ ने आचार्य परीक्षा के कोर्स में स्थान दिया है। सर्वानन्दलाधव, पंचांगचिन्तामणि, ग्रह-चिन्तामणि (अप्रकाशित), ये ग्रंथ भारतवर्षीय ज्योतिषियों के लिये अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हुए हैं। आपने चित्रा, मघा, पुष्य आदि कान्तिवृत्रस्य तारकाओं के याभ्योत्तरलंघनकाल के वेध लेकर वर्षमान निकालने का अच्छा प्रयत्न किया है। उज्जैन के लिए रवि की उदयास्तसारिणी आपने वनाई है, जो आज भी हमारे लिए मार्गदर्शक हो गही है।

(१) प्रत्यक्ष वेधकार्य⊶–ई० स० १९३९ से यहाँ पर दैनिक वेघ लेने का कार्य सुचारुरूप से चल रहा है। प्रतिदिन प्रातः अरुणोदयपूर्व काल से, सायंकाल में ग्रह-नक्षत्रादिकों के दर्शन होने तक सव प्रहों के व मुख्य मुख्य मक्षत्रों के वेघ लिए जाते हैं। इस कार्य के लिए वेधकार्यकुंशल तीन सज्जन नियुक्त हैं, जो अपने अपने समय पर सर्व प्रकार का वेधकार्य करते रहते हैं, और लिये हुए वेध––(यानी वेघ का समय, यंत्र का नाम, द विद्व ज्योतिओं के वेघ विषयक अंक)—–वेषपत्र में

8પુર,



## उज्जैन की वेधशाला

लिखते हैं। इन वेथों में मुख्यतः ग्रहों के विषुवांश व कास्ति, उन्नतांश व दिगंश, छाया की लम्बाई, ग्रहादिकों के नित्योदयास्त, ग्रहों के लोपदर्शन, चन्द्रोदयकाल, ग्रहों की युतियाँ, तथा वक्रीमार्गत्व, ग्रहणों में स्पर्शमोक्षादि काल, इत्यादि बातों का समावेश होता है। ये वेधपत्र, वेधशाला के कार्यालय में लाये जाते हैं, जिनपर से वेधों के रजिस्टर में वेध दर्ज किये जाते हैं। इन वेधागत अंकों पर से तिथ्यंत काल, ग्रहों के विषुवांशभोग, युतिकाल, इत्यादि वातों का गणित किया जाता है, व प्रतिवर्ष के प्रचलित पंचांगों के अंक तुलना के लिये इनके साथ लिखें जाते हैं। इस प्रकार प्रति वर्ष औसत ५००० वेध लिये जाते हैं।

(२) ज्योतिषसेवा व प्रचार-कार्य-भारतीय प्राचीन ज्योतिष तथा अर्वाचीन पाश्चिमात्य ज्योतिष का तुलना-त्मक ज्ञान विद्यार्थियों को देता व जनता के ज्योतिष विषयक प्रश्नों का व शंकाओं का समाधान करना, यह इस विधशाला का दूसरा महत्त्वपूर्ण कार्य है। भारतवर्ष के सुप्रसिद्ध पंचांगकर्ती विधशाला के साथ पत्रव्यवहार करते हैं, अपने अपने पंचांग दूक्प्रत्यय की जाँच के लिए भेजते हैं। उनके पंचांग का जितना गणित विधों से मिलता है उतने ही के विषय में सन्तोषप्रद अभिप्राय दिया जाता है व अश्दि (जो कुछ हो) उनकी नजर में लाई जाती है।

प्रतियर्ष हजारों दर्शक वेधशाला देखने आते हैं उनमें भारतीय व यूरोपीय विद्वान, अत्यन्त हीन अवस्थाओं से लेकर, राजाओं तक के सर्व श्रेणी के स्त्री-पुरुष होते हैं, और दर्शकों की यह संख्या प्रति वर्ष औसत ४००० से कम नहीं होती है। इन दर्शकोत्सुक जनता में ज्योतिष विषयक रुचि उत्पन्न कराने के हेतु गत ४ वर्षों में कुछ चित्र (charts) तैयार करके रखे हैं, जिनमें तिथि-नक्षत्र-दर्शकयंत्र, वकी-मार्गी प्रहों का चित्र, ग्रहणों का चित्र ये विशेष मनोरंजक मालूम होने हैं। इनके अतिरिक्त, "नक्षत्र द्वारा समयदर्शक यंत्र" अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हो रहा है, जिसकी मदद से किसी भी रात्रि को किसी भी प्रसिद्ध नक्षत्र का वेध लेकर घड़ी का सूक्ष्म टाइम निकाला जाता है।

(४) अन्य आवश्यक कार्य----ऊपर वर्णन किये हुए कार्यों के अतिरिक्त और भी ऐसे कार्य करने योग्य हैं जिनकी वेधशाला के अधिकारियों को कल्पना है, उदाहरणार्थ, सर्वप्रहों की कलात्मक केन्द्रों की मन्द फल की सारणियाँ, कर्तव्य-ज्योतिष का ग्रंथ (Practical Astronomy); नॉटिकल आल्मॅनॅकतुत्य भारतीय आल्मॅनॅक प्रसिद्ध करना, ज्योतिषपत्र का प्रकाशन, पौर्वात्य तथा पाश्चिमात्य ज्योतिष के तुलनात्मक शिक्षा के लिए ज्योतिषशाला की स्थापना, इत्यादि इत्यादि ! आशा है कि निकट भविष्यकाल में इनकी मूर्तरवरूप दिया जा सकेगा ।

भविष्य का सुलस्वप्त—संसार की वर्तमान यांत्रिक वेवशालाओं की पंक्ति में इस वेधशाला को स्थान प्राप्त नहीं हुआ है, यह खेद की बात है। भारतवर्ष में हैंदराबाद राज्य की एकमेव यांत्रिक वेत्रशाला है जोकि अन्तर्राष्ट्रीय ज्योतिधसेवा में हाथ बँटा रही है। उसके वेधों को संसार में सत्य समझकर भाग्यता दी जाती है। इस कार्य पर राज्य का व्यय प्रतिवर्ष कई हजार रुपयों का होता है। आशा है कि भविष्य में इस वेधशाला को भी अर्वाचीन यंत्रों में अद्यावत सुसज्जित किया जाए, व उज्जैन की यह वेधशाला भारतवर्ष की मुख्य वेधशाला हो, ऐसी श्रीमहाकालेक्ष्वरजी के चरणों में मेरी प्रार्थना है।



# पौराणिक अवन्तिका और उसका माहात्म्य

रामप्रताप त्रिपाठी शास्त्री, काव्यतीर्थ, साहित्यरत्न

प्रायः सभी पुराणों में तीथों की परिगणना तथा तीर्थयात्रा के प्रसंग में महाकालवन, क्षिप्रा तथा अवन्ती का वर्णन आया है तथा उनके भिन्न-भिन्न माहात्म्य वताये गये हैं। पर स्कन्दपुराण में अवन्ती नामक एक खण्ड है, जिसमें कुल मिलाकर तिरासी अध्यायों में उपर्युक्त तीनों विषयों पर विविध माहात्म्यमुलक कथाएँ कहीं गई हैं।

तीर्थों के पौराणिक माहात्म्यों को सुननेवाले श्रद्धालु भक्तजनों की संख्या अब उत्तरोत्तर क्षीण होती जा रही है और उन में वॉणत वातों पर विश्वास करनेवालों की भी कमी हो रही है। आज की श्रीसवीं शती के व्यस्त मानवकल की उदासीन या शुष्क भावभूमि में व्यासों तथा सूतों के वे वाक्य श्रद्धा का उद्भव करने में असमर्थ से जान पड़ते हैं। पर इससे यह नहीं समझ लेना चाहिये कि तीथों के वे माहात्म्य आधारहीन स्थिति में हैं । प्राचीनकाल में जव हमारी धार्मिक भावनाएँ परम कोमल तथा व्यस्तता की आधनिक सामग्रियों का नितान्त अभादमा था तब इन माहात्म्यों की चर्चाएँ कानों में प्रविष्ट होकर तीर्थयात्रा की प्रवृत्ति उत्पन्न करती थीं । किसी बस्तू या विषय में प्रवृत्ति का कारण उसके गणो का अवण है, उसे बढ़ाचढ़ाकर कहने की कला में आज का मुग भी पीछे नहीं है । काश्मीर की सुषमा एवं कैलास की निराली। छटा को सुनकर सुदूर प्रान्तों के लोग दर्शनार्थ आते हैं। प्राचीनकाल में उन तीथों में ऋषिगण अहनिशि तपस्या और साधना में निरत रहते थे, प्रातःसायं अग्निहोत्र से समस्त वातावरण दोष रहित होकर सुगन्धित होता था, कुलपति अपने विद्यापीठ की शिष्य-मण्डली को साथ ले उनको वेद ध्वनि से गुंजरित करता था। सुन्दर शान्त वनप्रान्त रहता था, दो परस्पर विरुद्ध स्वभाव के भी जीवगण एक साथ विचरण करते थे, वृक्षों पर मयूर, चानक पिक आदि पक्षी अपनी सुरीली आवाजों से आगतों का स्वागन करते थे, फली हई अनेक प्रकार की लताएँ हरे भरे फुले फले वुक्षों पर तत्तत् ऋतुओं में अपनी सम्पत्तियों का प्रदर्शन करती हई इस वनश्री में चार चाँद लगा देती थीं, नदियों तथा सरोवरों में वित्रिध जलजन्तु, तथा। पक्षी विहार करते थे—–ऐसे परम रमणीय शान्त वातावरण में पहुँचकर गहस्थी के कार्य से उढ़िग्नचित्त प्राणी का मन आत्म विस्मति कर जाता है, छल-छिद्रादि से बहत दर हो जाता है । तीर्थों की यात्रा में वस्तूनः यही प्रखोभन थे, आज की तरह वहाँ शहर नहीं बसे थे और न दुकानें ही सजाई जाती थीं । वहाँ जाने पर धर्मोपदेश मिलता था । शंकाएँ समाहित होती थीं, जीवन की कितनी जटिल समस्याओं का हल सुलझाया जाता था । तीथों के इस वैज्ञानिक आकर्षण एवं यगरण की चर्चा एक स्थल पर इस प्रकार की गई है---

### प्रभावादद्भूदाद् भूमेः सलिलस्थ च तेजसः, परिप्रहाम्मुनीनाञ्च तीर्थानां पुष्पता स्मृता।

अर्थात् तीर्थ भूमि, वहाँ के सुन्दर स्वास्थ्यवर्ढक जल तथा वातावरण के आश्चर्यकारी तेज के अद्भुत अभाव के कारण तथा वेदशास्त्र के तत्त्वों के जाननेवाले तपोनिष्ठ मुनियों के निवास एवं साहचर्य के कारण ही जीथों की पूण्यता कही गई है।



### पौराणिक अवन्तिका और उसका माहात्म्य

वातें वही हैं । ऐसे परम पावन, मनोमोहक, स्वास्थ्यवर्द्धक तथा पारलौकिक निःश्रेयस में प्रवृत्ति करानेवाले तीर्थों के अद्भुत माहात्म्यों के आकर्षणपूर्ण वर्णनों में मूलतः व्यासों तथा सूतों का यही ताल्पर्य निहित था । पीछे चलकर उसीमें पिण्डदानादि विविध कर्मकाण्डीय विधानों का भी संयोग सन्निविष्ट कर दिया गया ।

अवन्ती के माहात्म्य का वर्णन करते हुए महाकालवन की प्रशंसा में जहाँ यह कहा गया है कि उस परम पुनीत महाकालवन में ऋषिगण, देवगण, यक्ष, किन्नर गन्धर्वादि देवयोनि विशेष, व्रह्मा, विष्णु, इन्द्रादि प्रमुख देव महाकाल की आराधना में निरत थे, वहीं यह भी कहा गया है कि वहाँ की पुण्यनगरी अवन्ती अति समृद्ध थी, सुवर्ण के गगनचुम्बी प्रासाद तथा भवन विविध मणि-मण्डित सोपानों तथा भित्तियों से चकाचौंध होते रहते थे। वरामदों तथा अट्टालिकाओं पर स्वर्ग सुन्दरी रमणियाँ विहार करती थीं। वहाँ के देवनुल्य निवासी स्वर्ग के समान सुख का अनुभव करते हुए कालयापन करते थे, उन्हें किसी प्रकार की न तो चिन्ता थी न दुःख था। पाठकों के मनोरंजनार्थ हम एक उद्धरण प्रस्तुत कर रहे हैं।

''पृष्पों से लदे हुए शाल और अर्जुन के बुक्ष उस वन प्रान्त में इस प्रकार खड़े ये मानों धोये हुए रेशमी वस्त्रों को ओढ़े हुए पुरुष खड़े हों। फूली हुई लनाओं से आच्छादिन दुशों के समूह, ललनाओं से आलिंगित प्रियजनों की भाँति शोभित हो रहे थे। पवन द्वारा हिलती हुई मंजरियों से सुशोभित आम और तिलक के वृक्ष आपस में हाथ हिलाते हुए सज्जनों की भाँति बातें सी करते थे । तिलक और अशोक के वृक्ष दो अभिन्न मुहुदों के करस्पर्श की भाँति आपस में एक दूसरे के पल्लवों का स्पर्श कर रहे थे । फुलों और फलों की समुद्धि से झुके हुए दक्षों के समुह सज्जनों की भाँति परस्पर एक दूसरे को ऑफ़्त से कर रहे थे। वायु के झोकों से लाये गये अंडे जलकणों से युक्त वृक्षों के वे समुह सर्वदा सत्पुरुषों के स्वागतार्थ खड़े से जान पड़ते थे । प्रचुर परिमाण में पूष्पों की समुद्धि को धारण किये हुए वे मानों समान प्रभाववालों की स्पर्द्धा में खडे होकर एक दूसरे को प्रदर्शित से कर रहे थे । सुन्दर मस्तक वाले पक्षी उन सुशोभित वक्षों के पृष्पादि की शोभा से संवलित शिखरों पर उन्मत होकर नाच रहे थे । अमृतवल्ली के पुष्पों पर बैठे हुए भ्रमरों के समूह पवन द्वारा प्रेरित होकर लता के साथ ही इस प्रकार नाच रहे थे मानों अपनी प्रियतमा के समेत कोई प्रेमी हो । कहीं पर परिपुष्ट कुन्द की लताओं से आवेष्टित वृक्षों के समह इस प्रकार गोभा पा रहे थे मानों शरत्कालीन आकाश, मण्डल, में, अविरल तारागण उदित हुए हों । फुली हुई माधवीलता वृक्षों के अग्रभाग पर इस प्रकार शोभा पा रही थी मानों वहाँ पर वह बड़ी निष्णता से बिछाई गई हो । हरेभरे सुवर्ण की भाँति कोभित फलों तथा पूर्ष्पों से मुक्रोभित वृक्षों के समृह सत्पुरुषों के समायम के अवसर पर सद-गहस्थ की भाँति अपनी सारी समृद्धि लिए हुए खड़े थे 🖓 इसी प्रकार अनेक अध्यायों में अति सुग्दर काव्यात्मक ढंग पर महाकाल वन का भनोमोहक रेखाचित्र उपस्थित किया गया है । वन्य पशुओं तथा पक्षियों के विहार तथा सुरम्य कलरव का भी अतीब भनोग्राही वर्णन है। अवन्ती के राजप्रासादों की चर्चा भी तनिक सुनिये :---''वह पथित्र अवन्तिकापुरी अनंक योजनों में विस्तृत थी। उसमें अनेक लम्बे वाजार तथा हाट थे, जिनमें संसार के कोने-कोने की वस्तुएँ कय-विकय के लिए आती थीं। विकाल चौराहे बने हुए थे । सुन्दर महलों एवं प्रासादों से सङ्कों की शोभा अति वद्धि पर थी । वे प्रासाद स्फटिक की दीवालों से बने हुए थे । उनमें बैंदूर्यमणि की फर्श बनी हुई थीं, प्रवाल के विशाल स्तम्भों पर उनका निर्माण हुआ था, यत्रतत्र सुवर्ण के विविध अलंकार जड़े हुए थे। कुछ लाल रंग लिए। हुए मणियों की उनकी देहलियाँ बनी थीं, दरवाजों के। वाज मरकत प्रभुति मणियों से जटित थे, किवाड़े सुवर्ण के थे। उनमें वज्र के व्यौड़े लगे हुए थे। विविध प्रकार के मणियों से औगन तथा ढ़ार की भूमि जड़ी हुई थी, वहाँ पर मोतियों की झालरें टॅंगी थीं । प्रत्येक भवन में सुवर्ण की ऊँची ध्वजाओं पर पताकाएँ कहरा रही थीं । मणि जटित मुवर्ण के कळश उन भवनों के शिखरों की शोभा वुद्धि के कारण वने हुए थे । प्रत्येक बाजारों में विविध प्रकार की बावलियाँ, कूप, जलाशय तथा मनोहारि निर्मल जल से सुराभित सरोवर थे, जिनमें विदिध जलजन्तु तथा छाल, नीले, श्वेन कमल खिले हुए मन को मोहिन करते थे । विविध प्रकार के हुंस कलरव करते थे । गुहों की बावलियों से आकर उद्यानों में फब्बारे लगे हुए थे। कहीं मयूर नाच रहे थे तो कहीं अपने सुरीले राग से कोकिला कुंह-कुंह कर रही थी । गृहोद्यानों के पुष्पस्तवकों पर भगरगण मस्त होकर गुंजार कर रहे थे । वर्णाश्रम-धर्म-परायण नर नारीयण ऐसी स्वर्गीय शोभा को कहीं नीचे से, कहीं किनारे बैठकर तथा कहीं सन्निकटवर्ती अपने महलों के छज्जों पर से

#### ક્રદ્ર



## श्रो रामप्रताप त्रिपाठी, शास्त्रो

वैठे हुए अवस्रोकन कर सुख का अनुभव करते थे।'' इस वर्णन से आप कालिदास की अवस्ती में कोई अन्तर नहीं पा सकते और वह सचमुच उस समय भूखण्ड पर अवस्थित पुण्यशाली जनों के लिए स्वर्ग की एक छोटी टुकड़ी थी।

इसी अवन्तीपुरी में शिवजी को ब्रह्मा का शिर काट लेने पर प्रायश्चित्त भोगना पड़ा था। और यहीं कुशस्थली में उनके हाथों से कपाल का मोचन भी हुआ था। समस्त संसार में अति उत्तम पुण्यतम क्षेत्र जानकर शिवजी इसे कभी नहीं छोड़ते, ऐसी कथाएँ भी अवन्ती के विषय में वर्णित हैं। तीर्थों का सन्तुल्नात्मक परिचय देते हुए सनत्कुमार कहते हैं---"संसार में गंगा सभी तीर्थों से युन्त है; विष्णु भगवान सर्वदेवमय हैं, वेद सर्वयज्ञमय है, और दया सभी धर्मों से युक्त है। पृथ्वी में नर्मदा सभी नदियों में सर्वश्रेष्ठ तथा पुण्यमयी है, उससे बढ़कर पुण्यशाली कुरक्षेत्र है, उससे भी दस गुणा अधिक माहात्म्य प्रयाग का है, उस प्रयाग से दस गुणा अधिक पुण्यदायिनी काशी नगरी है, काशी से भी दस गुणी गया है, उस गया से भी दसगुणित अधिक पुण्यप्रदायिनी यह कुशस्थली है।'' जो हो इस संख्यापरक मानदण्ड का मूल्य इतना तो अवच्य है कि अवन्ती का माहात्म्य प्राचीनकाल में कितना था। किन्तु इन सब बातों के होते हुए भी भविष्य पुराण को छोड़कर अन्य पुराणों में अवन्ती के प्रसंग पर विक्रमादित्य की कोई चर्चा नहीं आती। इसका कारण जो भी हो, पर इससे यह निश्चित होता है कि बहुत दिनों तक इस नगरी ने स्वर्णिम दिन देखे हैं।

पुराणों में इसके कनकश्रृंगा, कुंशस्थली, उज्जयिनी, अवन्ती, पद्मावती, कुमुद्रती, अमरावती, विश्वाला तथा प्रतिकल्पा⊶न्दन नौ नामों की चर्चा की गई है, और उन सवों के पड़ने का कारण भी बताया गया है; पर वे कारण ऐतिहासिक दुष्टि से कोई विशेष महत्त्व नहीं रखते । पाठकों के मनोरंजनार्थ संक्षेप में हम उसकी चर्चा कर रहे हैं ।

अवन्ती नाम पड़ने का कारण वताते हुए सनत्कुमार लिखते हैं--- "प्राचीन ईशान नामक कल्प में जब देवगण दानवों से पराजित एवं भयभीत हो सुमेरु के शिवर पर एकत्र हुए और सम्मति की कि ऐसे संकटमय अवसर पर हमें भगवान की सहायता की आवश्यकता है, अतः उनकी आराधना करनी चाहिए तो इसी अवसर पर उन्हें आकाशवाणी सुनाई पड़ी कि आप लोग कुशस्थलों को जाइए, वहाँ आदिदेव महाकाल का निवास है, निश्चय ही वहाँ जाने से आप लोग पुनः संकटों पर विजय प्राप्त करेंगे। देववाणी सुन देवगण उस कुशस्थली को प्राप्त हुए जहाँ चारों वर्णों के लोग अपने अपने आधमों में सुखपूर्वक निवास करते थे, जहाँ ऋषि तथा गन्धर्व आदि तपस्या में लीन रहते थे, सिद्ध तथा चारण बड़ी संख्या में विद्यमान थे, दरिद्र, अन्ध, मूर्ख, जड़, रोगी, अभिमानी, एवं आधिव्याधि युक्त कोई नहीं था, न तो कोई किसी का अपकार करता था न भूलकर भी मिथ्या व्यवहार करता था। सभी लोग शान्त, क्षमाधील, दानी, परोपकारी, वृढावस्था तथा मृत्यु से विहीन थे, तथा सदाचार और अतिथि सेवा में सर्वदा लीन थे। ऐसी पवित्र पुरी को देख देवता अति प्रसन्न तथा विस्मित हुए। और वहाँ पहुँचकर अनेक तीर्थों में स्नान कर विगत कल्पष हुए तथा पुनः स्वर्ग को प्राप्त तभी से अवन्ती करत्यों में यह कुशस्थली देवना, तीर्थ, औषधि, बीज, एवं प्राणियों का अवन (रक्षण) करती है अतः तभी से अवन्ती नाम से इसकी प्रसिद्धि हुई।''

उज्जयिनी नाम का कारण भी इसी प्रकार का है ! प्राचीनकाल में त्रिपुर नामक एक दानव ब्रह्मा से वरदान प्राप्त करने के लिए घोर तपस्या में निरत था । उसकी उग्न तपस्या से सन्तुष्ट हो ब्रह्माजी ने उसे अभिमत वरदान दिया जिसके

કરર



## पौराणिक अवन्तिका और उसका माहात्म्य

माहात्म्य से वह प्रचण्ड कर्म करने लगा। यज्ञ दानादि की मर्यादा नण्ट करदी, देवताओं को स्वाधिकार से वंचित कर विया, जिससे अति दुःखी हो देवगण प्रजापति (ब्रह्मा) की शरण में गये, उनकी आर्ति सुन ब्रह्माजी अति दुःखी हुए और अपने को सहायता करने में असमर्थ जान देवताओं को साथ ले महाकालवन की ओर प्रस्थित हुए। वहाँ पहुँवकर शिवजी के उपदेश से सभी लोगों ने हवन दानादि किये, स्वयं शिवजी ने रक्तदन्तिका चण्डिकादेवी की आराधना की और देवताओं के उपदेश से सभी लोगों ने हवन दानादि किये, स्वयं शिवजी ने रक्तदन्तिका चण्डिकादेवी की आराधना की और देवताओं के इस महत्कार्य में सहायता की प्रार्थना की। देवी ने प्रसन्न होकर शंकर को महापाशुपत नामक अस्व दिया, जिसके द्वारा उन्होंने उस मायावी त्रिपुरासुर को तीन खण्डों में कर दिया। चूंकि इसी पुरी के माहात्म्य से देवताओं ने अपने पूर्वपदों की प्राप्ति की और प्रबल सत्रु विथुर को उज्जित (बुरी तरह से गराजित) किया अतः तभी से इसका नाम उज्जयिनी पड़ा।

पद्मावती नामकरण का कारण वताते हुए कहते हैं कि एक बार दुरात्मा दैस्यों के कारण देवताओं को रत्नों की कभी पड़ गई थी तब उन्होंने दानवों तथा दैस्यों से कूटसन्धि कर पुराण-प्रसिद्ध समुद्र-मंथन की योजना बनाई, जिसमें चौदह अमूल्य रत्न निकले जिनमें से अच्छी वस्तुएँ देवताओं के ही हाथों लगी। और उनकी यह मंत्रणा तथा कार्यनिष्पत्ति उज्जयिनी पुरी में ही हुई। इस कारण उन्होंने विचारा कि सचमुच इस पुण्यपुरी में पद्मा (लक्ष्मी) निक्चल रूप से निवास करती हैं अतः इसका पद्मावती नाम अति समीचीन है।

इस अतिमनोहारिणी पद्मावती नगरी के सरोवरों, गृहवार्षियों तथा अन्य जलाशयों में कुमुदिनी तथा कुमुद अति परिमाण में पुल्पित रहते हैं, तथा यहाँ के सुनिर्मल प्रान्तों, प्रासादों तथा राजपथों पर चाँदनी की चकाचौंध सर्वदा लगी रहती है अतः इसका नाम कुमुद्वती अति उत्तम प्रतीत हो रहा है, ऐसा निश्चय हुआ था।

अमरावती नाम पड़ने का कारण बताते हुए सनत्कुमार कहते हैं कि एक बार प्रजा की कामना से महर्षि कस्यप ने श्रह्माजो के आदेश से इसी महाकालवन में परम तप किया। इसी अवसर पर आकाशवाणी द्वारा उन्हें यह सूचना मिली कि 'उनकी मन:कामना सिद्ध हो जायगी और उनकी सन्तति कभी इस भूतल से बिनष्ट नहीं होगी, अदिति छाया की भाँति उनकी सेवा में तत्पर रहेंगी।' आकाशवाणी सुन महर्षि कक्ष्यप अति प्रसन्न हुए और सृष्टि रचना में दत्तचित्त हुए। परिणामत: उनके ढारा अमुत्तगायी देवताओं की वृद्धि हुई। उन्हें नन्दनवन, मनोरथदात्री कामघेनु, पारिजात वृक्ष, अम्लानपंकजा माला, बिन्दु सरोवर आदि स्वर्गीय विभूतियाँ उसी महाकालवन में ही प्राप्त हुई। और सभी को देवत्व की भी प्राप्ति हुई। अतः तभी से उन अमरों की निवासस्थली होने के कारण इसे अमरावती कहते हैं।

उस अमरावती नगरी में विशाल राजप्रासाद तथा भवनों के होने के कारण उसका नाम विशाला पड़ा। तथा प्रत्येक कल्पों में जबकि संसार की अन्य वस्तुएँ नष्ट हो जाती हैं और युगादि में पुनः उत्पन्न होती हैं; परन्तु इसका विनाश कभी नहीं होता अतः प्रतिकल्पा भी इसका नाम रखा गया। इस प्रकार दिव्य भाहात्म्यों तथा कथाओं की अवन्तीखण्ड में भरमार है।

इस अवन्ती गुरी में प्रमुख अट्टाईस तीर्थ हैं, तीर्थयात्री प्रयत्तमना हो कार्तिक, माघ, आषाढ़ एतं विशेषतया वैशाख में इनकी यात्रा करे, यों तो जब कभी भी जाकर वह दर्शन कर अक्षय पुण्य प्राप्त कर सकता है। सर्व प्रथम रुद्रसर नामक तीर्थ में नित्य स्नान करे तथा मुवर्ण निर्मित गौ का दान करे, फिर कर्कराज नामक सरोवर को जाए और वहां घृतपूर्ण पात्र का बान दे, फिर नृसिंह नामक तीर्थ में स्नान कर काला मृगचर्म दान करे, फिर नीलगंगा और क्षिप्रा के पवित्र संगम स्थल पर स्नान कर संगमेश्वर का दर्शन करे और वाहनादि का दान करे, फिर मेलगंगा और क्षिप्रा के पवित्र संगम स्थल पर स्नान कर संगमेश्वर का दर्शन करे और वाहनादि का दान करे, फिर पैशाच्यमोचन नामक तीर्थ को जाए और वहां दैनिक कार्य सम्पन्न कर निर्धन परिवारवाले ब्राह्मण को, जो वेदों का जाननेवाला हो, गौ दान करे। फिर पिशाचेश का दर्शन कर गन्धर्व तीर्थ को जाए और वहां पश्चित्र देव की विधिवत् पूजा करे। फिर केदारतीर्थ में कम्बल दान करे, सदनत्तर अभशः चकतीर्थ, सोमतीर्थ, देवप्रयाग, वेणीतीर्थ, योगतीर्थ, कपिलाश्वम, धृतकुल्या, ऊषर, आदित्येश्वर, कालभैरद, ढादशार्क, एकानंशा, अंगारकतीर्थ, गंगेश्वरतीर्थ, शतिस्तभेद, प्रेतशिला, पैतामहतीर्थ, मन्दाकिनी तीर्थ, यात्रेश्वर महादेव की यात्रा कर फिर अन्य देवताओं का दर्शन करे। ये उपर्युक्त पौराणिक अवन्ती के तीर्थ स्थान है। उन उन तीर्थों में स्नान कर तत्रत्य देवताओं की विधिवत् पूजा करने का विधान है। तथा विद्यार्थी शिव की, धनार्थी कुबेर की, सुतार्थी इन्द्र की, बुद्धि का इच्छुक गणेश को, प्रियार्थी क्षेष नाग की पूजा कर उज्जयिनी में अपने मनोरथ को प्राप्त करता है, यह यहां का विश्वेष माहात्म्य है।

बाह्मपुराण में अवन्ती के जो वर्णन हैं, वे प्रायः इसीसे मिलते जुलते हैं , उनके पृथक् उल्लेख की कोई आवश्यकता नहीं प्रतीत होती।



# क्षिप्राघाट (चित्रकार---बी पी॰ भार्गव, मयुरा)

For Private and Personal Use Only



# क्षिप्रा की महिमा श्री पंडित दयारंकर दुबे एम॰ ए०, एल-एल० बी० और साहित्यरल पंडित रामप्रताप त्रिपाठो, व्याकरणशास्त्री

क्षिप्रा मालव देश की सुप्रसिद्ध और पवित्र नदी है। यह इन्दौर के पास बिन्ध्याचल पर्वत से निकलकर चम्बल नदी में मिल जाती है। इसकी लम्बाई करीब १५० मील हैं और तेज बहनेवाली नदी होने के कारण इसका नाम क्षिप्रा पड़ा है। भारत का प्राचीन उज्जैन नगर इसी नदी के तट पर बसा हुआ है। दो हजार वर्ष पूर्व भारत सम्प्राट् महाराजा विक्रम की यह राजधानी थी। आजकल भी यह खालियर राज्य का एक सुप्रसिद्ध नगर और तीर्थ स्थान है। हिन्युओं के सात पवित्र नगरों में इसकी गणना है। इस नगर में क्षिप्रा के अनेक सुन्दर और रमणीक पबके घाट है, जिनमें से रामघाट मुख्य है। महाकालेक्वर ज्योतिलिंग का मन्दिर क्षिप्रा के तट पर ही है। इसके कारण इस नदी की पवित्रता और भी बढ़ गई है। उज्जैन से करीब तीन मील दूर सिद्ध वट इसी नदी के किनारे पर है। प्राचीन कालियादह महल भी क्षिप्रा के तट पर ही है। इस महल में सूर्य भगवान् के प्राचीन मन्दिर होने का प्रमाण मिलता है। इस महल को मांडव के सुल्तान नसीस्ट्रीन खिल्जी ने बनवाया था। सम्प्राट् अकबर और जहाँगीर इस महल में आकर महीनों रहते थे। महाराजा विचित्रकला सम्पन्न बावन कुण्ड, यहाँ के रंग-बिरंगे सुन्दर बृक्ष, और क्षिप्रा का पवित्र किनारा दर्शकगणों के मन को विचित्रकला सम्पन्न बावन कुण्ड, यहाँ के रंग-बिरंगे सुन्दर बृक्ष, और क्षिप्रा का पवित्र किनारा दर्शकगणों के मन को आकर्षित कर लेता है।

भगवान् कृष्ण ने अपने गुरू महाँप सान्दीपन से इसी नदी के किनारे शिक्षा प्राप्त की थी। गुरू मत्स्थेन्द्रनाथ अपने शिष्य भर्तृंहरि के साथ इसी नदी के समीप निवास करते थे। भर्तृहरि के शतकत्रय की रचना भी यहीं पर हुई थी। भारत-सम्राट् विकम के समय में महाकवि कालिदास की अपूर्व प्रतिभा का विकास इसी नदी के तट पर हुआ और सकुन्तला, रघुवंश और मेघदूत की सुन्दर रचनाएँ यहीं पर हुईं। वाण की कादम्बरी, चाहदत्त का मृच्छकटिक, कल्हण की राजतरॉभिणी इत्थादि ग्रंथरत्नों की सुष्टि इसी नदी के तट पर हुई। क्षिप्रा ने हिन्दुओं के प्राचीन वैभव को देखा है और उसके अध-पतन की



## क्षिप्रा को महिमा

भी वह साक्षी है । मुसलमानों के शासनकाल का समय बिताकर अब वह महाराजा ग्वालियर के सुशासन का आनन्द ले रही है ।

पुराणों में इस नदी के चार नाम पाये जाते हैं---क्षिप्रा, ज्वरघ्नी, पापघ्नी और अमृतसंभवा । इन चारों नामों के सम्बन्ध में स्कन्दपुराण के अवन्तीखण्ड के ६९वें अध्याय तथा अन्य तीन अघ्यायों में जो कथा दी हुई है उसका वर्णन संक्षेप में नीचे किया जाता है ।

व्यासजी सनत्कुमार से अवन्ती माहात्म्य को सुन लेने के बाद पूछते हैं :--- "बेदज्ञानियों में श्रेष्ठ ! मैं परम पवित्र कल्मषनाक्षिनी क्षिप्रा का माहात्म्य तुमसे फिर सुनना चाहता हूँ।" सनत्कुमार ने कहा "भाग्यशाली व्यासजी ! जिस प्रकार परमपावन महाकालवन में क्षिप्रा की उत्पत्ति हुई उसे मैं तुमसे बतला रहा हूँ। सुनो वत्स! इस समस्त पृथ्वीतल में क्षिप्रा के समान पुण्यदायिनी कोई अन्य नदी नहीं है, जिसके किनारे क्षणभर में मुक्ति प्राप्त होती है, अधिक दिनों तक के सेवन के लिए तो कहने की बात ही क्या है । यह पवित्र नदी बैंकुण्ठ में क्षिप्रा, स्वर्ग में ज्वरघ्नी, यमद्वार में पापघ्नी तथा पाताल में अमृतसम्भवा नाम से विख्यात है।"

व्यास ने पूछा----"महाराज ! आपने तो बड़ी विचित्र बातें क्षिप्रा के विषय में बतलाई, क्रपया संक्षेप में मुझे उसकी इस पापनाशिनी कथा को सुनाइये।"

सनत्कुमार ने कहा—"व्यासजी ! जब शिवजी ब्रह्मा के कपाल\* को लेकर भिक्षार्थ सभी लोकों और सारी विशाओं का भ्रमण कर चुके और उन्हें कहीं भी भिक्षा नहीं मिली, तब अतिकुद्ध तथा क्षुधित होकर मन में लोकों की निन्दा करते हुए वे सायंकाल के समय तै कुण्ठ-लोक में पहुँचे और वहाँ जाकर आवाज दी कि "भगवन् ! मैं सभी लोकों से चक्कर लगाता हुआ यहाँ आ रहा हूँ और अति क्षुधित हूँ, मुझे भिक्षा दीजिए" । कुद्ध होने के कारण हाथ में कपाल को दिखाते हुए शिवजी ने बारम्बार जब यही रट लगानी शुरू की तब भगवान् विष्णु ने अपने हाथ को ऊपर उठाकर तर्जनी अंगुली दिखलाते हुए कहा— 'शिव ! मैं भिक्षा तो तुम्हारी दे रहा हूँ, ग्रहण करो ।' भगवान् की अंगुली दिखलाने को शिवजी सहन नहीं कर सके और तुरंत अपने त्रिशूल से उन्होंने उसमें आघात कर दिया, जिससे रक्त की धारा बह निकली और उनके हाथ में रखा सारा कपाल शोध्य ही भर गया और उसके चारों और रक्त की धारा बह निकली । बही धारा क्षिन्न, नदी के रूप में परिणित हुई । इस प्रकार त्रिलोक को पवित्र करनेवाली नदी शोध्यता से बैकुण्ठ से प्रादुर्भू त हुई और तीनों लोकों में उसकी प्रसिद्धी हुई ।"

\* यह कथा पुराणों में कई स्थलों पर आ चुकी है कि शिवजी ने कहा। का शिर आवेश में आकर काट लिपा था, जिससे उन्हें कपाल लेकर सारे भूमण्डल पर घूमना पड़ा था, प्रस्तुत कथा वहीं से प्रारम्भ होती है।

† आयुर्बेट ज्वरोत्पत्ति के प्रकरण में यही कथा आती है।



# श्री दयाशंकर दुवे

भी निकल पड़े। तीन नेत्र, तीन मस्तक, अल्पकाय, तीन चरण आदि अति भयानक आकृतिवाले उक्त ज्वर ने भगवान् कृष्ण की सारी सेना को व्याकुल कर विनष्ट कर दिया। बची हुई सेना कृष्ण के सामने ही भागने लगी। तब भगवान् ने वैष्णव ज्वर को उत्पन्न किया और तब उन दोनों ज्वरों में भयानक युद्ध छिड़ गया। थोड़ी देर बाद वैष्णव ज्वर से व्याकुलित माहेस्वर ज्वर ने शरणार्थ तीनों लोकों में भागते हुए चक्कर लगाना शुरू किया, किन्तु कहीं भी उसे शान्ति नहीं मिली, तब महाकालवन में आया और क्षिप्रा की धारा में मग्न हो गया। इस प्रकार उस भीषण माहेस्वर ज्वर को क्षिप्रा में शान्त होते देख वैष्णव ज्वर ने भी उसमें प्रवेश कर अवगाहन किया। थोड़ी ही देर में क्षिप्रा के अद्भुत प्रभाव से वे दोनों ही शान्त होकर विनष्ट हो गये। यही कारण है कि क्षिप्रा को ज्वरघ्नी कहते हैं। जो प्राणी भोषण ज्वर से पीड़ित होकर सावधान चिन से क्षिप्रा में स्नान करते हैं तथा उसके पवित्र तट पर निवास करते हैं, उन्हें कभी ज्वर की बाधा नहीं होती।"

सनस्कुमार ने कहा---''परम तपस्विन्! अब मैं क्षिप्रा के पापघ्नी (पापनाशिनी) नाम पड़ने का कारण संक्षेप में तुम्हें बतला रहा हैं । प्राचीनकाल में कीहट देश में एक दमनक नामक राजा या, जो घोर धर्मों का विनासक, गौ तथा ब्राह्मणों की शन्दा एवं अपकार करनेवाला, मद्यप, सूवर्ण की चोरी करने वाला, गुरू की शय्या पर बैठनेवाला, और दूसरे के मांगलिक कार्यों में बाधा उपस्थित करनेवाला था। वह सर्वदा प्रजावर्ग का सर्वस्व अपहरण करने की ताक में लगा रहता था, दुसरे की बह-बेटी पर उसकी बूरी दृष्टि थी, पक्का धुर्त कपटी, कुसंगी चुंगूल व चोरों का समर्थक था। गौशाला और नगरों को तुड़वा देता था, किसी के घर को उजड़वा देना उसके बाएँ हाथ का खेल था । दूसरों की निन्दा करनेवालों का सम्मान करता था, संक्षेप में यह कि उसके समान पापाचारी तथा नीच राजा न तोप्थ्वी पर कभी हुआ और न होगा । एक दार शिकारियों को साथ ले वह महाकालवन के समीप शिकार खेलने गया और संयोग से सभी लोगों का साथ छूट गया, रात में भुख प्यास से व्याकुल होकर उस भयानक वन में ए<mark>क वृक्ष के नी</mark>चे घोड़े को बॉधकर वह बैठ गया, इतने ही में वृक्ष पर से एक सर्प उसके शिर पर गिरा। जबू तक उसने हाथ से उठा कर उसे फेंकना चाहा तब तक उस विकराल सर्प ने उसके अंगूठे में काट खाया। परिणामतः उस निर्जन वन में वह थोड़ी ही देर के बाद चल बसा। पश्चात् यमराज के दूतों ने उसे पूर्व जन्म के कुकमों के अनुरूप कठोर दण्ड देना शुरू किया । व्यासजी ! इतने ही समय में वन के पशुओं ने राजा के शरीर से माँसपिण्डों को नोच-मोचकर समाप्त कर दिया, कुछ अवशेष अंश को एक कौवे ने देखा और उसे उठाकर वह आकाश से उडता हआ क्षिप्रा के ऊपर पहुँचा तब तक अन्य कौवे भी वहाँ पहुँच गये, और आपस में छीना झपटी होने लगी । संयोग से वह माँस पिण्ड घारा में गिर पड़ा । भगवान के अंगुठे से निकलने के कारण पापनाशिनो क्षिप्रा के अनुपस प्रभाव से राजा तूरत ही शिवरूप में परिणिक हो गया । त्रिलोचन, व्याघाचर्मधारी, नग्द्रभाल शिव रूप में राजा को देख और तुरंत ही शिवदूतों से ताड़ित हो यमदूतों ने वहाँ से भगकर यमराज की शरण ली, और निवेदन किया कि महाराज ! परम पतित, गौ-द्राह्मण की हत्या करनेवाला. कपटी, परम नीच, उस राजा दमनक को शिवरूप की प्राप्ति क्योंकर हो गई ? बहुत दिनों के बाद हम लोगों को **क्र/त एक** अपराधी मनमानी दण्ड देने के लिए मिला था, सो उसकी यह गति हो गई अब हम लोग क्या करें ? बेकार तो बैठे भी महीं रहा जाता। धर्मराज ने ध्यान लगाया तो उन्हें सारी बातें स्पष्ट हुईं, धीरज बँधाते हुए उन्होंने कहा---अनुचरगण ! साव-धान होकर सून लो, महाकालवन में पतित पावनी क्षिप्रा नदी बहती है, जो प्राणी उसके जल का स्पर्श करता है उसे पाप का स्पर्श नहीं होता। क्षिप्रा के सेवन से मन, शरीर और वचन से किये गये पापपुञ्ज तत्क्षण नष्ट हो जाते हैं। यही नहीं जो प्राणी केवल 'क्षिप्रा, क्षिप्रा' नामोच्चारण ही करता है, वह भी शिवत्व की प्राप्ति करता है । वैशाख के महीने में जो प्राणी इस क्षिप्रा में स्नान करते हैं वे सिव रूप धारण कर अनन्तकाल तक विहार करते हैं, उन्हें किसी जरक का दर्शन तक नहीं होता । बावली, कूप एवं सरोवर आदि के जल से नदी का जल दस गुणित पुण्यदायी होता है, सभी सामान्य नदियों से दस∙ गुणित अधिक तापी नदी का माहात्म्य है, उससे दस गुनी अधिक गोदावरी तथा गोदावरी से दस गुनी अधिक पुण्यदायिनी नर्मदा है। उस नर्मदा से भी दस गुनी अधिक पुण्यदायिनी गंगा कही जाती है, किन्तु यह क्षिप्रा तो उससे भी दस गुनी अधिक **पुण्यशालिनी है । यह परमपावनी नदी अवस्तिका पुरी में है । अधिक क्या वर्णन करें, देवता तक उस पूण्यसलिला के दर्शन** की अभिलाषा में रहते हैं।" धर्मराज की ऐसी बातें सुन उनके अनुचरगण परम विस्मित हुए।



# क्षिप्रा की महिमा

सनत्कुमार ने कहा~--"व्यासजी ! अब मैं क्षिप्रा के नागलोक में अमुतोद्भवा नाम पड़ने का कारण तथा उसका-माहात्म्य बतला रहा हूँ, सुनिये । उसी प्रसंग में एक बार अति क्षधित शिवजी भिक्षार्थं नागलीक में घूमते घूमते भोगवती पूरी में पहुँचे और घर घर भिक्षा की रह लगाई; किन्तू किसी ने उन्हें भिक्षा नहीं दी, तब अति कुद्ध हो लाल नेत्र त्रिशूलघारी शिवजी भोगवती से बाहर निकले, जहाँ पर नागलोक की रक्षा के लिए अमृप्त के इक्कीस कुण्ड भरे हुए थे। वहाँ अमृत को रखा देख सर्वव्यापी कल्पाणकारक शिवजी ने अपने तीसरे नेत्र से उन अमृत के कुण्डों से अमृतरस का पान कर लिया, परिणामतः सभी कुण्ड रिक्त हो गये, और सारा नागलोक यर्राने लगा। सभी वासूकि आदि नागराज यह कहकर शोर मचाने लगे कि अरे किसने ऐसा दुष्कर कार्य किया, यह सारा का सारा अमृत कहाँ चला गया, किसने उसे पी लिया, अब हम लोग कैसे जीवित रह सकेंगे । थोड़ी देर परचात्ताप करने के बाद स्त्री-बालक वृढ़ सभी नागगण शंकित चित्त हो मन में भगवान् विष्णु का ध्यान करने लगे । भगवान के अनुग्रह से आकाशवाणी हुई कि नागो ! तुम लोगों ने देवताओं का अपमान किया था, हाथ में कपाल लिए अति क्षुधित शिवजी भिक्षार्थं अतिथि वेला में तुम लोगों की नगरी में घूमते रहे किन्तु किसीने उन्हें भिक्षा नहीं दी, और वे निराश होकर वाहर चले आये । उसी कारण से तुम लोगों के कुण्डों से सारा अमृत गायब हो गया, अब तूम लोग पाताल से मर्त्य लोक के महाकालवन को जाओ, वहाँ क्षिप्रानामक एक पुष्यप्रदा नदी है, जो तीनों लोकों को पवित्र करनेवाली है, तथा सभी मनोरथों को पूर्ण करनेवाली है, उसके दर्शनमात्र से सभी पापों का विनाश होता है, वहाँ जाकर तुम लोग विधिपूर्वक स्नान करो और देवाधिदेव शिवजी की आराधना करो, तब पवित्र होओगे और तब शिवजी को कृपा से और क्षिप्रा के माहात्म्य से तुम लोगों के लोक में अमृत पुनः प्राप्त होगा ।'' इस प्रकार की आकाशवाणी सुनकर सब नागों ने वास्तविक स्थिति समझी और बाल-वृद्ध-स्त्री समेत महाकालवन को प्रस्थित हुए । वहाँ पहुँचकर उन्होंने त्रैलोक्यवन्दिता क्षिप्रा का दर्शन किया। उस क्षिप्रा नदी का मनोहर तट कुश और घासों से सब कहीं आकीर्ण था, वृक्षों की शीतल और सुखद छाया परिश्वम को नष्ट करनेवाली थी, कारण्डव पक्षी हिलोरें ले रहे थे, मणिमुक्ता और मूँगों से जटित सीढ़ियाँ बनी हुई थीं, चारों ओर उसमें पद्मराग की चमक हो रही थी। सायंकाल और प्रातःकाल बाह्यणों के झुण्ड के झुण्ड उसमें सन्ध्या वन्दनादि करते रहते थे । परम ऐश्वर्यवान मर्हाष भुगु और आंगिरस उसके तट पर समाधि में लीन थे, गन्धवौ समेत नारदादि देवींध आनन्दविभोर हो रहे थे। वसुगण आदित्यगण, अध्विनीकुमार, पवन, रुद्र, देवगण, निर्मल चित्त पितरगण सावधान चित्त हो संस्थ्या समय क्षिप्रा के सेवनार्थ आते ये । ऋषियों की पत्नियाँ, देव कन्याएँ, अप्सराओं के समूह, परम एं स्वर्यशालिनी पतिव्रता ग्रहस्थों की स्त्रियाँ, अपने पतियों समेत यहाँ उपासना में तल्लीन थीं। बड़े बड़े राजर्षि गण दान कर रहे थे । सिद्ध योगीश्वर गण बान्त चित्त हो घ्यान लगा रहे थे । सभी प्रकार के सौन्दर्य से युक्त क्षिप्रा को देखकर नागगण अति प्रसन्न हुए। और स्नानदानादि से निवृत्त हो महादेव की आराधना की, और वेदोक्तविधि से पुजा कर स्तुति की । नागों की स्तुति से आश्तोष भगवान अति सन्तुष्ट हुए और बोले कि 'नागगण ! में एक बार भिक्षार्थ तुम लोगों के लोक में कपाल धारण किए घर घर घमता रहा किन्तु किसी ने मझे भिक्षा नहीं दी । तुम लोगों के इसी पाप से सब अमुत नष्ट हो गया, किन्तु कुछ पुण्य शेष था जिसके प्रभाव से ऐसे परम पूनीत स्थान में तुम लोग आ गये और सभी लोगों ने पतितपावनी क्षिप्रा का अमोघ दर्शन प्राप्त किया । नागगण ! इस पुण्यसलिला के दर्शन करनेवाले मेरे पद को प्राप्त करते हैं।' शिवजी की बातें सून उन लोगों ने स्त्री बच्चों समेत क्षिप्रा में स्नान किया और उन्हीं के आदेश से उसके जल को ले जाकर अमृत के उन रिक्त कुण्डों में छिड़का जिससे वे पूर्ववत पूर्ण हो गये । व्यासजी ! तभी से इस क्षिप्रा का नाम अमुसोद-भवा कहा जाता है, और सभी लोकों में इसकी यह प्रसिद्धि है। पृथ्वी तल में जो लोग इसमें स्नान करते हैं, उनके सभी रोग दोषादि नष्ट हो जाते हैं, सारी विपत्तियाँ अपने आप दूर हट जाती हैं । पुत्र, स्त्री, मित्रादि से कभी वियोग अथवा कष्ट नहीं होता। यह क्षिप्रा यों लो सर्वत्र कल्मषनाशिनी है, किन्तु अवन्तिका में इसका विशेष माहात्म्य है।

उपर्युक्त कथाओं में एक बात विशेष ध्यान देने योग्य है। क्षिप्रा के जल में अमृत के गुण बतलाए गए हैं और यह कहा गया है कि जो प्राणी भीषण ज्वर से पीड़ित होकर क्षिप्रा में स्नान करते हैं वे ज्वर से मुक्त हो जाते हैं और जो क्षिप्रा का सेवन करते हैं उनको ज्वर की बाधा नहीं होती। क्षिप्रा के जल की जाँच वैज्ञानिक ढंग से की जानी चाहिये और ज्वर के रोगियों में भी क्षिप्रा के जल के प्रयोग करने की आवश्यकता है।



# महादजी शिन्दे के शासन में उज्जैन

डॉ० सर यदुनाथ सरकार एम्० ए०, डी० लिट्०, सी० आई० ई०

[महाराज महादजी झिन्दे राजपूताना के झगड़ों से निवृत्त होकर पूना जाते और वहां के मन्त्रिमण्डल से स्वयं वाद-विवाद करके कतिपय विवादास्पद बातों को तय करने—विशेष रूप से झिन्दे द्वारा उत्तर-भारत में एकत्रित किये गये कर और चौथ के सम्बन्ध में उनका और पेशवा सरकार का लेना देना था, उसका हिसाब करने, और फिर मालवे तया उत्तर भारत में आकर अपने राज्य की व्यवस्था करने की इच्छा से वे २१ जनवरी १७९२ की उज्जैन पहुँचे। हमें झात है कि उनकी इन आक्षाओं की पूर्ति होने का नियति का विधान नहीं था—कारण कि उक्त सब प्रइन जैसे के तैसे अनिर्णीत ही छोड़कर वे १२ फरवरी १७९४ को पूना में स्वर्गवासी हुए। महादजी के साथ ब्रिटिश रेजीडेण्ट, मेजर विलियम पासर ये, जो १७९१ के राजपूताना के अभियान में उनके साथ नहीं गए थे, कारण कि महादजी उस देश में प्रयाण करने की कटिनाइयों का सामना उन्हें नहीं कराना चाहते थे। अतः महादजी के कहने पर पामर ने आगरे से उज्जैन को प्रस्थान किया, जहाँ वे १५ अप्रैल १७९२ से १४ मार्च १७९३ तक ग्यारह मास पर्यन्त रहे। रेजीडेन्सी के चिकित्सक-अधिकारी डॉक्टर विलियम हण्टर ने अपनी २३ फरवरी १७९२ से आगरा से प्रस्थान करने और २१ अप्रैल १७९३ को फिर उसी नगर में लोटकाइ आने की यात्रा-संधियों का तथा अपने देखे हुए प्रदेश का विस्तृत एवं सूक्ष्म वर्णन का लेखा छोड़ा है, उसमें से प्राचीन उज्जैन की एक झलक नीचे उद्धृत की गई है। वर्तमान शासन में उस नगर की सड़कों, भवनों, स्वास्थ्य-संरक्षण तथा कलाकौ का में जो परिवर्तन किए गए हैं, वे आगे वर्णन की गई नगर की रचना के साथ साथ देखे जाने पर आइचर्यजनक प्रतीत होंगे।]

आजकल जो नगर उज्जैन अथवा अवन्ती कहलाता है, वह उस प्राचीन नगर से एक मील दक्षिण में बसा हुआ है, जो सुविश्रुत महाराज वित्रमादित्य के काल के लगभग प्रकृति के प्रचण्ड प्रहार से विनष्ट हो गया था ।.....यह कहा जाता है कि आकाश से हुई धूलवृष्टि ने नगर एवं नगर-निवासियों को भूगर्भ में सुला दिया था ।......



# महादजी शिन्दे के शासन में उज्जैन

जहाँ प्राचीन नगरी खड़ी थी, यह कहा जाता है कि वहाँ अब भी १५ फीट से १८ फीट तक गहरा खोदा जाने पर ईटों की पूरी भूरी भीतें, पत्थर के स्तम्भ तथा लकड़ी केट कड़े असाधारण दृढ़ पए जाते हैं। उन्हीं स्थानों को खोदने से कभी कभी विभिन्न भांति के बर्तन और प्राचीन सिकके मिले हैं। हमारे उज्जैन के निवासकाल में एक व्यक्ति को ईंटों के लिए मिट्टी खोदते में बहुतसा गेहूँ प्राप्त हुआ था। यह इस स्थिति में था कि देखने में कोयले से मिलता जुलता था। इस टीले की मिट्टी नरम होने से वर्षा से उसमें अनेक कटाव हो गए हैं और इनमें से एक कटाव में, जिसमें से अनेक पत्थर के स्तम्भ खोदकर निकाल लिए गए थे, मैंने १२ फीट से १५ फीट तक लम्बा और ७ या ८ फीट ऊँचाटूटे और आपस में सटे हुए मिट्टी के वर्तनों से बना एक स्थान देखा। इस स्थल और नवीन नगर के बीच में एक बड़ा भारी विवर स्थित है, जिसमें होकर–ऐसा अनुश्रुति कहती है ---प्राचीनकाल में क्षिप्रा नदी बहती थी; यह अब पश्चिम दिशा की ओर बहती है।

शिप्रा के वर्तमान तट पर, इन अन्तभाँ में भग्नावशेषों से मिली राजा भर्तृहरि की गुफा स्थित है। प्रांगण के प्रवेश-ढार के आगे पत्थर के स्तम्भों की दो श्रेणियाँ हैं, एक पूर्व से पश्चिम की ओर चली गयी है और दूसरी उत्तर से दक्षिण की ओर। प्रांगण में आप दक्षिण से प्रवेश करेंगे, और इसी में दो गुफाओं के अथवा राजप्रासाद के विभागों के प्रवेश-ढार हैं। सबसे बाहर का ढार दक्षिण के प्रवेश ढार से हैं, और वह पृथ्वी के भीतर तीन फीट गहरा है। यह मार्ग (जो एक पार्श्व से है) इस प्रवेश द्वार से ठीक पूर्व की ओर एक लम्बे अलिन्द के रूप में चला गया है, और विशाल प्रस्तर स्तम्भों पर आश्चित है, जिनपर मानव आकृतियाँ अत्यन्त निपुण्ला से खोदी गयी हैं, अब चित्र बहुत कुछ मिट भी गए हैं।

अन्तःपुर का प्रवेश ढार भी दक्षिण की ओर से हैं। यह पर्याप्त विस्तृत कक्ष है और प्रायः भूमि के समतल हैं। इसकी छत प्रस्तर-स्तम्भों पर आश्वित हैं, जिनपर लम्बे पत्थर आड़े तीर की भाँति पड़े हुए हैं। उत्तर दिशा में, ढार के सामने एक छोटीसी खिड़की है, जिसमें से उस कक्ष में क्षीण प्रकाश पहुँचता है। बाईँ ओर अथवा कक्ष के पश्चिम में पस्थर के फर्श में एक तिकोना छिद्र है, इस छिद्र में से आप मनुष्य की ऊँचाई के वरावर नीचे उतरने पर वास्तव में भूगर्भस्थ एवं पूर्णत: अन्धकारयुक्त कक्ष में पहुँच जाएँगे। यह भी प्रस्तर स्तम्भों पर आश्वित है.......यह पहले पूर्व की ओर चला गया है और फिर दक्षिण को मुड़ जाता है। बाईं ओर दो कक्ष लगभग ७-७ फीट लम्ब और ८-८ फीट चौड़े हैं। दक्षिण छोर पर एक ढार स्थित है......जो मट्टी और कूड़ा करकट से बन्द है। यहाँ रहनेवाले फकीर हमसे कहने हैं कि इसे गवनंमेण्ट ने १२ या १४ वर्ष पूर्व वन्द करा दिया था।

जहाँ तक मैंने निरीक्षण किया है, मुझे उन भग्नावशेषों में अ्वालामुखी द्वारा उगले हुए पदार्थों के कोई चिहन नहीं मिले और न वहाँ आसपास कहीं शंकु के आकार की ये पहाड़ियाँ हैं, जिनसे हम यह मान सकें कि पूर्वकाल में इतनी विशाल अग्नि निकलती हो, जिसका परिणाम उपर्युक्त दुर्घटना सम्भव हुई हो (अर्थात् प्राचीन नगर का भूगर्भ में दव जाना)...... भूकम्प का आना इसका अत्यन्त सम्भव कारण प्रवीत होता ई, जिसके विरुद्ध प्राप्त होने वाली भीतों की अभग अवस्था हो एकमात्र आपत्ति है। प्रत्रण्ड आँधी द्वारा उड़ायी गई बिखरी रेत तथा धूल ही एकमात्र ऐसा अवशिष्ट कारण है जिसकी मैं कल्पना कर सकता हूँ।

वर्तमान उज्जैन नगर आयताकार वसा हुआ हैं। इसकी परिधि छह मील के लगभग है। इसके चारों और पत्थर का परकोठा खिचा हुआ है, जिसमें गोल मीनारें हैं। इसके भीतर की कुछ भूमि ऊजड़ भी है, परन्तु भूमि के अधिक भाग में वस्ती ही है। इसमें अत्यन्त घनी इभारतें हैं और इसकी जनसंख्या बहुत अधिक है। यहाँ घर कुछ ईटों और बुछ लकड़ी के बने हैं। परन्तु इँटों के घरों का ढाँचा भी पहले लकड़ी का तैयार किया जाता है और फिर बीच के स्थान में ईटें चुन दी जाती हैं। दे या तो चूने के छत्तों से या खपरैल मे छाये जाते हैं। मुख्य त्राजार एक सीधा असंकीर्ण पत्थर के फर्शवाला राज-मार्ग हैं। दोनों ओर के घर दो खण्ड के हैं। नीचे के खण्ड जिनपर आप सड़क से पाँचन्छै: पत्थर की सीढ़ियाँ चढ़कर पहुँचने हैं, अधिकाँश पत्थर के बने हुए हैं और उनमें दूकानें हैं। ऊपर के इँट या लकड़ी के बने हुए खण्ड गृह-स्वामियों के उपयोग में आने हैं।

यहाँ की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण इमारतों में लोगों की व्यक्तिगत रूप से बनवाई मस्जिवें हैं और बहुसंख्यक हिन्दू मन्दिर हैं। इनमें से सबसे अधिक गौरवशाली मन्दिर नगर से वाहर थोड़ी दूर स्थित है।...यहाँ एक प्रस्तरनिर्मित सरोवर है, जिसमें पत्थर



#### सर यदुनाथ सरकार

की सीड़ियाँ नीचे पानी के किनारे तक चली गयी हैं, और इसे अहुत प्राचीन कहा जाता है । परन्तु इसे पत्थर की एक भीत से घेर दिया गया है और इस घेरे में दो मन्दिर बनाये गए हैं, जिनका पदार बंश के रंग-राव अप्पा ने २५ वर्ष पूर्व निर्माण कराया था.............

नगर में शिन्दे का राजप्रासाद जो अभी पूर्ण तैयार नहीं हुआ है, विशाल एवं पर्याप्त अवकाशपूर्ण किन्तु सौन्दर्यविहीन भवन हैं । यह अन्य मकानों से इतना अधिक घिरा हुआ है कि बाहर से वह दुष्टिगोचर नहीं होता । इसके समीप एक ढार बना हुआ है जो उस गढ़ का एकमात्र अवशेष है, जिसे कहा जाता है कि बिक्रमादित्य के काल के थोड़े पीछे ही बनवाया गया था ।

नगर के भीतर तथा पूर्व की दीवार के पास एक बड़ी ऊँची पहाड़िया है, जिसके शिखर पर महादेवजी का एक हिन्दू मन्दिर स्थित है और उसीसे लगी हुई गोगा शहीद नामक एक मुसलमान सन्त की समाधि है । यह पहाड़ियाँ दूर से ही दिखाई देती है और इसके शिखर पर देखनेवाले को प्रत्येक दिशा में विस्तृत दुग्गत होता है ।......

परिचम की ओर मुझने पर उसकी दृष्टि, परस्पर मिलकर दृश्य में अनेकविधता उत्पन्न करनेवाले झास्य-क्षेत्रों एवं फल वृक्षों के वृन्दों से सुशोभित उर्वरा घाटी में होकर कल्लोल करती क्षिप्रा के कुटिल प्रवाह का अनुसरण दूसरे तट पर स्थित मैरींगढ़ दुर्ग द्वारा उसका ध्यान आकृष्ट होने तक करती हैं। प्रवाह से ऊपर और अधिक आगे तथा नगर के मध्य भाग के लगभग सामने आवा चिटनवीस तथा रानार्खों के सुन्दर उद्यान हैं। रानार्खों के उद्यान को सीन्दर्य प्रदान करने में कला का कोई अलंकरण अछूता नहीं रखा गया है, और चिटनवीस के उद्यान में प्रकृति की समृद्ध सुषमा उद्दाम लीला करती है। इनसे ठीक ऊपर को नदी से लगभग आघे मील की दूरी पर एक टीले पर वृक्षों का कुञ्ज है। इसमें शाह दवाल नामक एक दूसरे सन्त की समाधि है। परन्तु यह स्थान ३० वर्ष पूर्व सिन्धिया और उसके एक सरदार रघुपागिया के बीच रक्तपातपूर्ण भयंकर पुढ का स्थल होने के कारण अधिक महत्त्वपूर्ण है। वह सिन्धिया द्वारा उदयपुर में कर लगाने के लिए भेजा गया था और उसने रुपया वसूल करके उसका हिसाब देने से मना कर दिया। इसपर उसके स्वामी शिग्दे ने उसके परिवार को-जो उज्जैन में रह गया था-कैद कर लिया। जिसके परिणामस्वरूप रघु ने ३०,००० सेना लेकर शिन्दे पर, जो उस समय केवल ५ या ६ हजार सेना के साथ उज्जैन में था, आक्षमण कर दिया। इन असमान साधनों के साथ दोतों में शाह-दवाल नी समाधि के पास के मैदान में युद्ध हुआ; किन्तु शिन्दे की सहायता के लिए ६ हजार गोसाई और आ मिले, और लड़ाई में अकस्मात् एक गोली लग जाने से रघु के मारे जाने पर, उसके साथियों में भगवड़ मच गयी, और वे परास्त हुए।

दक्षिण-पश्चिम में दो मील लम्बा किनारों पर वृक्ष श्रेणियों युक्त चौड़ा मार्ग है, जो चिन्तामणि नाम के गणेश के मन्दिर पर समाप्त होता है। नगर की दक्षिण प्राचीर को छूती हुई क्षिप्रा प्रवाहित होती है, जो इस स्थान पर आकर सहसा घूम जाती है। नगर के एक छोर पर, जो जयसिंहपुरा कहलाता है, अम्बर के राजा जयसिंह की बनवाई एक वेधशाला स्थित है।

पूर्व की ओर मुड़नेपर.....जहाँ तक नेत्र देख सकते हैं एकसा मैदान है, जिसका अपवाद तीन मील की दूरी पर स्थित केवल एक शंक्वाकार पहाड़ी है जिसके पीछे एक विस्तृत झील है, जो भोपाल को जानेवाले मार्ग के किनारे बाईं ओर है। उसी स्थान पर उस मार्ग के दाईं ओर शिन्दे का रमना है जिसमें हिरण प्रचुर संख्या में हैं। उस नगर के आश्रित उस जिले में लगभग १७५ ग्राम और हैं, उसकी वार्षिक आय पाँच लाख रुपया है।

उज्जैन में बोहरा परिवारों की संख्या १५०० हैं । परन्तु उस जाति का केन्द्र स्थान बुरहानपुर है, जहाँ उनके मुल्ला अथवा सर्वश्रेष्ठ गुरू निवास करते हैं । मुल्ला का लघुभ्राता उज्जैन में निवास करता है और उसी पद से वहाँ के निवासी बोहरों पर उस पद से सम्बद्ध लौकिक एवं पारलौकिक प्रभुत्व का प्रयोग करता है । नगर में बोहरों के पाँच मोहल्ले हैं और बे उसके अधिकार क्षेत्र में हैं।

उज्जैन में जो अंगूर पैदा होते हैं वे बुरहानपुर के अंगूरों से छोटे और स्वाद में कुछ फीके होते हैं । परन्तु यहाँ की जलवायु का यह एक विशेष गुण है कि दर्षाऋतु में यहाँ अंगूरों की दूसरी फसल आ जाती है, परन्तु वे खट्टे होते हैं और



### महादजी शिन्दे के शासन में उज्जैन

पहिली फसल के अंगूरों से निकृष्ट होते हैं । आम, अमरूद, केले, खरबूज, तरबूज, शरीफे, आटाह और अनेक प्रकार के नीबू, नारंगी तथा फालसे, जिनसे यहाँ के निवासी अत्यन्त आनन्ददायक कुछ खट्टा शर्बत तैयार करते हैं, यहाँ उत्पन्न होनेवाले अन्य फल हैं । किसी किसी उद्यान में कहीं कहीं दुर्लंभ फल के रूप में पपीता भी है ।

आयात—–बारीक ब्वेत वस चंदेरी और सीहौर से आते हैं, बुरहानपुर से पगड़ी, साफे, साड़ियाँ और अन्य छींट के वस्त्र आते हैं। सूरत से यूरोप और चीन के माल का आयात होता है। मोती भी यहाँ आयात होता है। सिन्ध से हींग बाती है और बुन्देलखण्ड से हीरे यहाँ होकर सूरत को जाने हैं।

परन्तु इस देश के पश्चिमी तथा पूर्वी प्रान्तों में परस्पर अधिकतर व्यापार होता है, और उससे इन्दोर राज्य को अधिक लाभ होता है। कारण कि वहाँ आयात तथा निर्यात कर कम लगता है। उस स्थान (अर्थात इन्दोर) में एक बैल की लाद पर, जिसमें तीन अथवा चारसों रुपये का माल होता है, केवल चार या पाँच आना कर लिया जाता है, जबकि उज्जैन में वह आयात तथा निर्यात हुए माल के मूल्य का दस प्रति शत होता है, और इस प्रकार वहाँ होकर जानेवाले माल पर का बोस प्रति शत लाभ चुंगी आदि करों में ही चला जाता है। अहिल्यावाई के बुद्धिमत्ता एवं शान्तिपूर्ण, शासन-प्रबन्ध के अन्तर्गत होने का सौभाग्य इन्दौर को प्राप्त था।

हमारे आने से पूर्व तीन वर्ष तक (अर्थात् सन १७८९-१७९० और १७९१ में) यहां पर सूखा पड़ रहा था, जिसके परिणामस्वरूप गेहूँ का आटा एक रुपये का दस सेर बिकता था। वहां के सैकड़ों निर्धन निवासियों को अपने लिए अधपेट भोजन प्राप्त करने के लिए अपने वालवच्चों को बेचने की दैन्यपूर्ण स्थिति पर पहुँचना पड़ा था। काबुलीमरू को शिन्दे ने उस जिले का भूमि कर वसूल करने का काम सौंपा था, उसकी अत्यन्त लोभपूर्ण वृत्ति ने इस अन्न के अभाव को कृत्रिम रूप से बढ़ा दिया था। अपनी धनाढच और प्रभावशालीनता के कारण वह अन्न के गोदाम के गोदाम रोक रखने में...... और फलतः उसके मूल्य को प्राकृत मान से अत्यन्त ऊँचा रखने में सफल हुआ था। सदाशिव नाइक नाम का एक प्रतिष्ठित साहूकार अपने घर दरिदों को भोजन देता था और इस प्रकार सहस्रों व्यक्ति अपनी जीवन-रक्षा के लिए उसकी उदारता के ऋणी थे। नगर निवासियों का रोष अधिक समय तक छिपा न रह सका।.... उन्होंने मृतक संस्कार का प्रदर्शन किया और यह घोषित कर दिया कि हाकिम (अर्थात् नगर का शासक काबुलीमल) मर गया है, और उसके स्थान पर सदाशिव नाइक की नियुक्ति की गई है। इम वर्ष\* में प्रचुर जलवृष्टि हुई। हमारे प्रस्थान से पूर्व (अर्थात् मार्च १९७३ में) गेहूँ के आट का भाव गिरकर एक रुपये का २० सेर हो गया था।

वर्षाऋतु के अन्त में नगर में पारी का ज्वर अधिकता से फैलता था और जवम्बर के मध्य तक यह और भी अधिकता से बढता जाता था। स्थिर जल गड्ढों में एकत्र हो जाता था, जिनमें से कुछ गड्ढे जगर के कोट के पास ही स्थित थे, और सूखते दुए वह दुर्गंन्धयुक्त भाप छोड़ जाता था।

षाह दवाल के छोटे से कुञ्ज के पास हो कर बहने वाला जीरानाला वर्षाऋतु में बड़ी ऊँचाई तक वढ़ आया था और अब सूख रहा था......नेहरुआ केवल यहाँ का स्थानीय विकार था। इसके किनारों पर पड़े सड़नेवाले वनस्पति अंशों को रोगों का उद्गम-स्थल समझना स्वाभाविक है.......'यहाँ का एक मात्र स्थानीय रोग स्नायुक (नहरुआ) है ।

\* जुलाई १७९२, १२ इंच, अगस्त २१ इंच, सितम्बर साढ़े पांच इंच।



उज्जैन में उत्खनन

श्री गंगाधर मंगेश नाडकर्णी, बी० ए०, एल-एल० बी०

ग्वालियर-राज्य की सीमाओं में ए से अनेक प्राचीन स्थल हैं, जहाँ पर यदि उत्खनन किया जाय तो प्राचीन भारतीय इतिहास के वर्त्तमान ज्ञान में अत्यधिक अभिवृद्धि हो सकती है। बेसनगर, पवाया, मन्दसौर आदि स्थलों पर प्राप्त की गई सामग्री ने हमारे प्राचीन सांस्कृतिक, राजनीतिक एवं सामाजिक इतिहास पर जो प्रकाश डाला है, वह अभूतपूर्व हैं। परन्तु इन सब स्थलों में प्राचीन उज्जयिनी का स्थान अत्यधिक महत्त्वपूर्ण है, इसमें दो मत नहीं हो सकते। यही कारण है कि ग्वालियर-राज्य के पुरातत्त्व-विभाग ने यहाँ बड़े परिमाण में उत्खनन कार्य किया।

संवत् १९९५ वि० में यह कार्य प्रारम्भ किया गया था और १९९७ तक चलाया गया। यद्यपि अभी यह नहीं कहा जा सकता कि पर्याप्त कार्य हो सका है, परन्तु वहाँ पर जो कुछ भी सामग्री प्राप्त हो सकी है, वह इतनी बहुमूल्य है कि उसका वर्णन विद्वानों के सामने प्रस्तुत करना उचित होगा। इसका कुछ उल्लेख ग्वालियर-पुरातत्त्व-विभाग की बार्षिक रिपोर्टों में किया गया है, वही यहाँ प्रस्तुत किया जाता है।

उज्जयिनी अत्यन्त प्राचीनकाल से राजनीतिक, व्यवसायिक, धार्मिक तथा आध्यात्मिक केन्द्र रहा हैं। प्राचीन नगरों में, पश्चिमी भारत में इसकी महता की समानता कर सकनेवाला कोई दूसरा नगर नहीं था। इसके नाम के साथ उदयन और वासवदत्ता, विकमादित्य एवं कालिदास आदि की कथाएँ गुम्फित हैं। यह मौर्य तथा गुप्त सम्प्राटों की पश्चिमी राजधानी रही है। इसी को पश्चिमी क्षत्रपों ने अपना केन्द्र बनाया। द्वादश ज्योतिलिंगों में परिगणित महाकाल की नगरी होने से इसे अपूर्व धार्मिक महत्ता प्राप्त हुई है। काशी के पश्चात् उत्तरी भारत का यही प्रधान शिव-पीठ है। प्राचीन भारतीय ज्योतिष का भी यही प्रधान केन्द्र है और यहीं से भारतीय भूमध्य रेखा का प्रारम्भ माना जाता है। उज्जयिनी का उल्लेख हिन्द्र, जन एवं बौद्ध साहित्य में तथा संस्कृत काव्यों में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण रूप से किया गया है।

आज का उज्जैन नगर प्राचीन उज्जैनी के स्थल से हटकर बसा है। समय की यह अपार लीला है कि जहाँ प्राचीनकाल में महाकाल-वन स्थित था वहाँ आज जनावासपूरित उज्जैन नगर बसा हुआ है और प्राचीन उज्जयिनी आज ऊजड़ पड़ी है। उसे लोग गढ़ कहते हैं। यह स्थान वर्तमान नगर के उत्तर में शिप्रा नदी के दाहिने किनारे पर स्थित है। यह स्थान आस-पास की भूमि से ३० या ४० फीट ऊँचा है। सम्भवतः इसके चारों ओर प्राकार या परकोटा भी था। देखने से ज्ञात होता



### उज्जैन में उत्खनन

है कि इस नगर का विस्तार उत्तर से दक्षिण की ओर लगभग एक मील था और पूर्व-पश्चिम में पौन मील के आसपास था; परन्तु इसके उपनगर दूर दूर तक फैले हुए थे ।

उत्खनन के लिए स्थानों का चुनाव ग्वालियर पुरातत्त्व-विभाग के अवकाश प्राप्त डायरेक्टर, श्री मा० ब० गर्दे ने श्री का० ना० दीक्षित, अवकाश प्राप्त डायरेक्टर जनरल भारतीय-पुरातत्त्व-विभाग के परामर्श से किया था । यह उत्खनन (१) वैक्याटेकरी, (२) कुम्हारटेकरी तथा (३) गढ़ नामक तीन स्थानों पर किया गया था ।

१ वैक्याटेकरी—वैक्याटेकरी वर्तमान उज्जैन के उत्तर-पूर्व में प्रायःतीन मील से कुछ अधिक पर स्थित है। लगभग ५०० फीट के व्यास का यह प्रायः १०० फीट ऊँचा वृत्ताकार टीला है। इसके चारों ओर एक चतुर्भुज आकार की खाई सी दिखाई देती है। इस वैक्याटेकरी नामक टीले से लगभग ३०० फीट दूर दो छोटे छोटे टीले और हैं, इनमें से पश्चिम की ओर का टीला तुलावती की टेकरी तथा दक्षिण-पश्चिम की ओर का टीला कंकर-टेकरी कहलाता है।

जनश्रुति यह है कि वैश्याटेकरी का यह नाम सम्प्राट् अशोक की वैश्य-पुत्री-महारानी के महल का स्थान होने के कारण पड़ा है। दूसरा प्रवाद यह भी है कि उज्जैन की एक वेश्या ने नगर की ऋय-शक्ति की ख्याति को हानि पहुँचाने से रोकने के लिए एक कुम्हार के बहुत से गओं पर लदी मिट्टी कय करके यहाँ टीला लगवा दिया । परन्तु उत्खनन से प्राप्त परिणाम इन जनश्रुतियों की पुष्टि नहीं करते और अशोक की वैश्य-महारानी तथा उज्जयिनी की मानिनी देश्या दोनों का इससे सम्बन्ध स्थापित न होते हुए इसका सम्बन्ध काषायधारी बौद्ध भिक्षुओं से लगता है । इन तीनों टीलों के खोदने पर ज्ञात हुआ कि ये स्तूपों के भग्नावशेष हैं; परन्तु इस प्रकार की बनाजट के स्तूप अन्यत्र कहीं प्राप्त नहीं \_हुए हैं | वैश्याटेकरी अब तक प्राप्त स्तूपों में सम्भवतः सबसे बड़े स्तूप का भग्नावशेष हैं, जो ३५० फीट व्यास का १०० फीट ऊँचा है। स्तूप के भीतरी भाग में कूट कूट कर ठोस की हुई मुरम भरी हुई है, और वाहर गारे मे ईंटों की जुड़ाई की हुई है। ईंटों का आकार बहुत बड़ा है । इनमें सबसे बड़ी २२<del>३</del>ू<sup>''</sup> X १८३ू<sup>''</sup> X ३३ू<sup>''</sup> आकार की है । सबसे छोटी एक ईंट का आकार २२<del>३</del>ु<sup>''</sup> X १५३ु'' 🗙 ३३४४ है । इन ईंटों के आकार से यह अनुमान होता है कि यह स्तूप ईसा से ३०० वर्ष पूर्व मौर्यकालीन है । इस अनुमान की पुष्टि उन **चिह्नांकित** तथा अवन्ति के चिह्न युक्त मुद्राओं से होती है जो वहाँ प्राप्त हुई हैं। ज्ञात यह होता है कि स्तूप के भीतरी भाग में भरी हुई मुरम उसके चारों ओर वृत्ताकार वनी हुई खाई में से ली गई थी। इस खाई की पहिचगी भुजा में एक मार्ग भी छूटा हुआ था, जिसपर होकर पुजा करनेवाले भक्तगण स्तूप के पास पहुँचते होंगे । ऊपर के अवशेषों से यह अनुमान लगाया जा सकता है कि बौद्ध सम्प्राट्ने इस स्तूप को बनवाया होगा। सम्भव है अनुश्रुति ने जिस अशोक की वैश्य-रानी का महल स्परण रख़ा हो वह उस वैश्य-रानी की बौद्ध धर्म में श्रद्धा एवं भक्ति के प्रतीक का स्वरूप स्तूप ही रहा हो ।

प्राचीन मालवा में इंटें पकाई नहीं जाती थीं, यही कारण है कि इस स्तूप का अधिक रूप परिवर्त्तन हो गया है और इस कारण उसका मूल रूप क्या होगा, यह पूरी तरह कहा नहीं जासकता। सम्भवतः इस स्तूप का ऊर्ध्व भाग अर्ध-गोलाकार था जो एक आधार के ऊपर बना हुआ था। यह आधार गोलाकार था। इसके निर्माण में विचित्र निर्माणकला का परिचय दिया गया है, क्योंकि यह कटोरे के समान बनावट का है।

अन्य दो स्तूपों मर्देक्षिण-पश्चिम के स्तूप के भीतरी भाग में उसके आसपास पाई जानेवाली काली मिट्टी भरी गई है । पश्चिम स्तूप, ज्ञात होता है, पूरा नहीं बनाया गया था ।

इन स्तूपों में खाइयाँ खोदकर उत्खनन किया गया था। परन्तु इस स्थल की खुदाई में छोटी-छोटी प्राचीन वस्तुएँ बहुत कम मिलीं और जो मिलीं वे एक रंगीन चीनी-वर्त्तन तथा हरे रॅंगे हुए शंख के टुकड़े को छोड़कर अधिक महत्त्व की नहीं हैं।

२ कुम्हारटेकरी⊸–उत्खनन के लिए चुना गया दुसरा स्थल कुम्हारटेकरी नामक टीला था। यह टीला वैश्या-टेकरी से लगभग एक मील पर है और उण्डासा तालाब के पास ही हैं। यह तालाव सम्भवतः मालवे के सुलतानों के समय में बनवाया गया था और इससे आज भी सिंचाई होती हैं। यह टीला प्रायः २२० फीट लम्बा, इससे प्रायः आधा



### थो गंगाधर मंगेश नाडकर्णी

चौड़ा, और पन्द्रह फीट ऊँचा है । इस पर पाए गए कुम्हारों के बने हुए मिट्टी के बर्तनों के टुकड़ों के कारण |ही यह सम्भवत: कुम्हारटीला कहलाता है ।

इस टीले के बीच में चौड़ाई में खाई खोदने का काम प्रारम्भ करने के कुछ घंटों के पश्चात् ही मानव-अस्थियों और पिजरों के दर्शन होना प्रारम्भ हो गए। इस खाई को और चौड़ी की गई तथा एक खाई लम्बाई में भी खोदी गई। झात यह हुआ कि यह टीला श्मशान-भूमि था और यहाँ शव गाढ़े तथा जलाए बाते थे। ऊपर के भूमि-स्तर में, जो प्रायः २ या ३ फीट गहरा है, बियालीस मानव अस्थि-पिजर प्राप्त हुए, जिसमें से कुछ तो लगभग पूर्ण थे। इनकी स्थिति भी भिन्न-भिन्न थीं। अधिकतर अस्थि-पिजर उत्तर-दक्षिण की दिशा में थे और उनके पैर दक्षिण की ओर थे, यद्यपि एक के पैर उत्तर की ओर थे और दो के उत्तर-दक्षिण की दिशा में थे और उनके पैर दक्षिण की ओर थे, यद्यपि एक के पैर उत्तर की ओर थे और दो के उत्तर-पश्चिम के कोने की ओर थे। टीले के उत्तरी-भाग में पाए गए पिंजर पेट के बल लिटाए हुए थे, तथा दक्षिण की ओर पाए गए सीधे लिटाए हुए थे। अधिकतर पिंजरों के मुख पश्चिम की ओर को थे, कुछ के पूर्व की ओर शेष के ऊपर आकाश की ओर। कुछ तो असाधारण स्थिति में रखे पाए गए। दो की टौगें मुड़ी हुई थीं और घुटने ऊपर को उठा दिए गए थे। एक बैठा हुआ था और धड़ झुका हुआ तथा सिर आगे की ओर झुका हुआ था। एक का धड़ दाईं ओर को झुका हुआथा, घुटने मुड़े हुए थे और पैर बाईं ओर को मड़े हुए थे। एक जैन या बौढ़ साध्यु की तरह ध्यानावस्थित मुद्रा में बैठा हुआ मिला है। कुछ अस्थि-पिंजर उनकी आइरति, विकास तथा आकार से स्वियों तथा बच्चों के ज्ञात होते हों।

कुछ अस्थि-पिंजरों के सिर के पास सीप की बनी हुई बालियाँ भी प्राप्त हुईं। एक पिंजर के पास सीप के गुरिये मिले थे और वे संख्या में इतने अधिक थे कि उनसे एक माला सहज ही बनाई जा सकी। एक स्वी के पिंजर के दौत लाल रंग से रेंगे हुए थे। अस्थि-पिंजरों के बीच में बहुत से मिट्टी के पात्र मिले। एक बड़े पात्र में कुछ हडि्डयाँ, राख और छोटे-छोटे मिट्टी के पात्र रखे हुए थे। छोटे पात्रों में भी राख और हडि्डयाँ थीं। कुछ अस्थि-पिंजरों के चारों ओर मिट्टी के प्याले और तश्तरियाँ सिलसिले से रखी हुई पाई गई। इस टीले पर असंख्य मिट्टी के बत्त्तंनों के टुकड़े पाए जाने का प्रधान कारण यह है कि किसी समय मृतक शरीरों के साथ यहाँ मिट्टी के बत्त्तंन और प्याले भी बहुत अधिक संख्या में रखे जाने की प्रथा थी।

टीले के ऊपरी स्तर से चार पाँच फीट नीचे चिताओं के चिंहन भी पाए गए । इससे यह प्रकट होता है कि जब यह भूमि-खण्ड स्मशान के रूप में प्रयोग किया जाता था उस समय शव को गाड़ने की, जलाने की, अथवा जलाकर अवशेषों को गाड़ देने की प्रयाएँ साथ साथ प्रचलित थीं।

ये अस्थि-पिंजर किस युग के हैं, इस प्रश्न का उत्तर देना सरल नहीं है। कुछ लोगों का तो यह मत भी रहा है कि ये प्रायः आधुनिककालीन शव हैं परन्तु यह धारण नितान्त असत्य है। इनके तिथि-निर्णय में पहिली सहायता तो वहाँ प्राप्त हुई मुद्राओं से मिलती हैं। टीले के अपरी स्तर पर ही जो मुद्राएँ प्राप्त हुई हैं, वे ढलवाँ मुद्राएँ हैं और उनके एक ओर हाथी या जंगले से घिरा हुआ पेड़ है और दूसरी ओर चैंत्य या पर्वत का चिह्न है। ये मुद्राएँ ई० पू० दूसरी या तीसरी बाताब्दी की मानी गई हैं। निश्चितरूपेण ये शव इस काल से पुराने हैं। परन्तु कितने प्राचीन हैं इसके विषय में निश्चित इन से नहीं कहा जा सकता। अनुमान यह है कि ये अस्थि-पिंजर प्राग्-ऐतिहासिक काल के मानवों के हैं।

शवों के लिटाए जाने के विभिन्न प्रकारों को देखते हुए एक अनुमान यह भी किया गया या कि यहां किसी व्यक्ति-समूह पर अचानक कोई प्राकृतिक विपत्ति आ पड़ी थी और वे सब दबकर मर गए थे, और उनके शव विभिन्न अवस्थाओं में सिकुड़ गए थे। परन्तु यह अनुमान भी सत्य नहीं है। मृत-व्यक्तियों के साथ रखे हुए पात्रों और पात्रों में भरी हुई अस्थियों और भस्म से यह स्पष्ट प्रमाणित है कि यह स्थल स्मशान-भूमि के रूप में ही काम में लाया जाता था। साथ ही ऐसी प्रधाओं का भी पता चला है जिनके अनुसार मृत व्यक्तियों के शव को भाँति-भाँति की अवस्थाओं में लिटाकर गड़ा जाता था।

जिन व्यक्तियों की यह स्मशान भूमि हैं वे किस जाति और धर्म के थे, यह भी आज निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता । इसके लिए अन्वेषण जारी हैं । इतना अवश्य कहा जा सकता है कि यह उज्जयिनी नगर की किसी जाति-विश्वेष का स्मशान था और वह जाति नगर के बाहर एक ही स्थान पर अपने मुतकों की अन्त्येष्ठि किया करती थी ।

३ गढ़---ऊपर लिखा जा चुका है कि वर्तमान उर्ज्जैन के उत्तर में प्राचीन उज्जयिनी स्थित थी और वह स्थल आज गढ़ के नाम से प्रसिद्ध हैं । इस प्राचीन नगर की सीमाएँ आज भी स्पष्ट रूप से दिखाई देती हैं । अन्य प्राचीन नगरियों



## उज्जैन में उत्खनन

के समान यह नगरी भी प्राकार से घिरी हुई थी। इसके पूर्व , उत्तर और दक्षिण में कच्ची इंटों की बनी हुई दीवार थी। ज्ञात यह होता है कि प्राचीन उज्जयिनी में भवन निर्माण के लिए कच्ची इंटों का बहुत अधिक प्रयोग किया जाता था। यही कारण है कि यहाँ की खुदाई में पक्की चुनाई प्राप्त नहीं हो सकी और चारों ओर धूल का बाहुल्य है। नगर की परिचमी सीमा पर शिप्रा नदी थी और इस और लकड़ी के लट्ठों की दीवारसी बना दी गई थी, जिसके अवशेष आज भी खुदाई में प्राप्त हुए हैं। इस प्रकार के लकड़ी के प्राकार मौर्यों को राजधानी पाटलिपुत्र में भी गंगा के किमारे स्थित थे, इसका प्रमाण मेगस्यनीज के बर्णनों से भी प्राप्त होता है। इस लकड़ी के प्राकार के पास कुछ पत्थर के गुरिये प्राप्त हुए हैं जिनपर मौर्यों के काल की प्रसिद्ध ओप दिखाई देती है। इससे यह अनुमान होता है कि यह प्राकार कम से कम मौर्यकालीन अवस्थ है।

प्राचीन नगर का विस्तार वहुत अधिक है और वहाँ पर आजकल खेती भी होती है इस कारण केवल प्रयोग के रूप में कुछ स्थलों पर खुदाई की गई। इस खुदाई में भी अत्यन्त बहुमूल्य वस्तुएँ प्राप्त हुई। काल्का-मन्दिर से दक्षिण-पश्चिम की ओर एक फलाँग की दूरी पर जो खाई खोदी गई थी वहाँ विशेष रूप से उपयोगी वस्तुएँ प्राप्त हुई। वहाँ प्राप्त हुई पंच-मार्क्ड तथा कॉस्ट कॉइनस् से तथा मौर्यकालीन ओपयुक्त पत्थर के टुकड़ों से यह अनुमान किया जाता है कि मौर्यकालीन भूमिस्तर तक पहुँचने के लिए वर्तमान खेतों के नीचे २५-३० फीट गहरा खोदना होगा। इसके ८-१० फीट ऊपर शुंगकालीन स्तर प्राप्त होगा। नदी के द्वारा भूमि को अस्तव्यस्त कर देन के कारण क्षत्रप और गुप्तकालीन स्तरों का अनुमान नहीं किया जा सका। अभी तक घरों, सड़कों तथा गलियों का भी कोई अवशेष नहीं मिला है।

यहाँ पर प्राप्त हुई वस्तुओं में सबसे मनोरंजक गोलाकार कूप हैं। इतकी वनावट भी बहुत विचित्र है। मिट्टी के लगभग दो फीट वृत्त के सात से आठ इँच ऊँचे गोल नल एक दूसरे के ऊपर फँसा दिए गए हैं। इस प्रकार के २० से २५ तक नल एक दूसरे में फँसे पाए गए और वे १२ से १४ फीट ऊँचे तक मिले हैं। इनके भीतर पाई गई वस्तुएँ भी अनेक प्रकार की हैं, जैसे मिट्टी की मुद्राएँ, मिट्टी के वर्त्तन और घोड़ें या (जैसा एक स्थल पर पाया गया है) गधे की हडि्डयाँ आदि। अनुमान यह किया जाता है कि ये गोल पात्र अनाज या अन्य आवश्यक सामान रखने के काम में लाए, जाते थे। बड़े बड़े मिट्टी के बर्त्तन भी यहाँ पर मिले हैं। इनमें से एक में मनुष्य की हडि्डयाँ रखी हैं। इस मुद्रा के दूसरो और नन्दी का मिली हैं, जिसपर सम्भवतः उस व्यक्ति का नाम अंकित है, जिसकी ये अस्थियाँ हैं। इस मुद्रा के दूसरी ओर नन्दी का आकार बना हुआ है। इसी पात्र में एक दूसरी मिट्टी की मुद्रा भी मिली है, जिसके ऊपर एक ओर मनुष्य का सिर हैं और दूसरी ओर कमल का फूल बना हुआ है।

यहाँ को दो खाइयों में बरसाती पानी ले आनेवाली नालियों के अवशेष भी मिले हैं, जो पकी हुई ईंटों के बने हुए हैं। अन्य छोटी सामग्रियों में निम्नलिखित प्रधान हैं:---

भिट्टी के वर्त्तन, सुराहियाँ, ढक्कन, प्याले, तश्तरियाँ, दीपक, बाँट, खिलौनों की गाड़ियों के पहिए, ईंटें, भिट्टी के खिलौने, भिट्टी, सीप, काँच आदि के गुरिये, मिट्टी और सीप के सादा और कढ़े हुए कड़े, हाथीदाँत के सामान, मिट्टी की मुद्राएँ आदि।

यहाँ पर चिहनांकित तथा ताँबे की ढलवाँ मुद्राएँ भी प्राप्त हुई हैं । ऊपर के स्तर पर महाराज दौळतराव शिन्दे की भी दो मुद्राएँ प्राप्त हुई हैं ।

इस स्थल की ऊँची भूमि पर भी खुदाई की गई और कुपानिवास राममन्दिर के सामने तथा एक ओर खेत में खाइयाँ खोदीं गईँ। इन खाइयों को कहीं कहीं चालीस फीट गहरा तक ले जाया गया। लगभग २२ भीट नीचे एक ईंटों की दीवार दिखाई दी, जो वहाँ प्राप्त हुए मिट्टी के खिलौनों को देखते हुए गुप्तकाल की कही जा सकती है।

यद्यपि उज्जैन के इस उत्खनन में कुछ अत्यन्त वहुमूक्ष जानकारी प्राप्त हुई है; परन्तु.यह तो निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि न तो अभी पर्याप्त परिमाण और मात्रा में भारत के इस प्राचीनतम स्थल की खुर्याई हुई है, और न अभी तक प्राचीन उज्जयिनी का पता ही लगाया जा सका है।

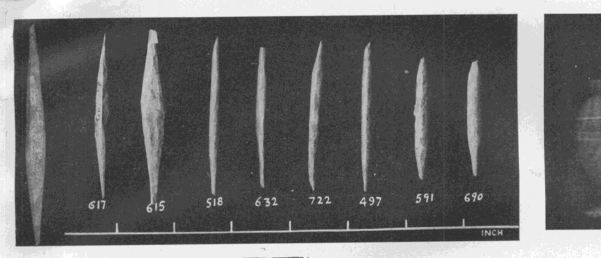
अपनी इस प्राचीनतम नगरी में प्राप्त हुए अवशेषों का यह संक्षिप्त वर्णन प्रस्तुत करते हुए हम यह आशा करते हैं कि किसी दिन हमारा पुरातस्व विभाग, अवन्ति के खण्डहरों में छुपे हुए हमारी प्राचीन संस्कृति के अवयोषों को प्रकाश में लाकर साहित्य और जनश्रुति में प्रसिद्ध उज्जयिनी, तथा उसके साथ ही हमारे राज्य और भारतदेव की महानता, सम्पूर्ण संसार के सम्मख अकाटच प्रमाणों के रूप में प्रकट करेगा।

ୱଡବ୍

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

দার।



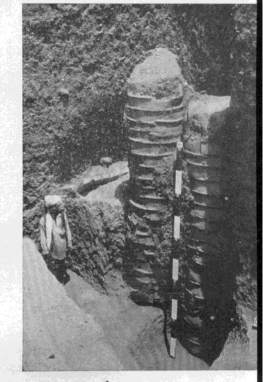
अजन शलाका।



मृद्भांड।

वेश्या टेकरी ।





गोलाकार कूप ।

उज्जैन में उत्खनन, ( पृष्ठ ४७३)

MERUNANIAN BRIDEFILM CHILLEN COLLEGE TO BE STORE Shundanin all , FET IL FOR THE and selender to C. Ornial O -Automo Falli and such a character a such a su a Sun Charter EUDI-Aut-AUPILLE MAS 1. GPK 1Callshi and Blue united statistic fields 

हाल ही में प्राप्त उदयपुर प्रशस्ति के अन्तिम भाग के छापे का चित्र ।



# उज्जैन के दर्शनीय स्थान

श्री टाकुर उत्तमसिंह बी० ए० (ऑनसं), एल-एल० बी०, बी० कॉम

उज्जैन नगर २३ ११' उत्तर-अक्षांश, और ७५ ५२' पूर्व-रेखांश पर स्थित हैं। सागर की सतह से इसकी ऊँबाई १६७९ फीट है, तथा यह बिन्ध्याचल पर्वत के उत्तरीय ढाल पर बसा हुआ है। स्कन्दपुराण में उज्जैन का विस्तार एक योजन, यानी चार कोस का वतलाया है। यह नगर भारतवर्ष के मध्य में स्थित होने से भारतीय ज्योतिषी उसके रेखांश को शून्य कल्पित करके वहाँ से अन्य रेखांश का गणित किया करते थे, व अब भी यहाँ एक वेधशाला है। इसके आसपास का भाग एक विस्तीर्ण पठारसा है, और यह प्रदेश समर्शतोष्ण व बहुत उपजाऊ है। इस नगर को प्राचीनकाल में 'अवन्ती' कहते थे। इसी कारण इस प्रदेश को भी 'अवन्ती-देश' कहा करते हैं। परन्तु परचात् उसपर पंजाबनिवासी मालवों का अधिकार हो जाने से यह 'भालव''देश कहलाने लगा, और उसका अपभग्नंश होकर इस प्रदेश को अब 'भालवा'' कहते हैं। यहाँ की रात्रि शीतल व आह्लादकारी प्रसिद्ध है। यह नगर पुण्य-सलिला क्षिप्रा नदी के पूर्वीय तट पर बसा हुआ है, और इसको प्रधान तीर्थस्थान का पावित्र्य प्राप्त है।

अवस्तिका नगरी किसते व किस समय बसाई इसका कोई निश्चित प्रमाण नहीं मिलता। स्कन्दपुराण में उसको "प्रतिकल्पा" के नाम से भी सम्बोधित किया है, जो सुष्टि के आरम्भ में उसकी उत्पत्ति का सूचक है। वेदों से लेकर ब्राह्मण ग्रंथों, व उपनिषदों में भी उज्जयिनी का महत्त्व प्रतिपादित है। अठारह पुराणों में भी उज्जयिनी का धार्मिक दृष्टि से सब जगह वर्णन किया गया है। महाभारतकाल में भारतवर्ष जब सीख्य व उत्कर्ष के शिखर पर पहुँच चुका था, उस समय भी उज्जैन का महत्त्व बहुत बढ़ा हुआ था, और उज्जैन में एक प्रसिद्ध विद्यापीठ भी विद्यमान था। हिन्दूधर्म में तीर्थयात्रा के लिए चार प्रमुख धाम चार दिशाओं में स्थित होना वर्णित है। उत्तर में बद्रीनाथ, पूर्व में जगन्नाथपुरी, दक्षिण में रामेश्वर व पश्चिम में द्वारकापुरी है, किन्तु इन सब तोर्थों में उज्जैन प्रमुख माना गया है, और इसी कारण यह महातीर्थ कहलाता है। कारण यह भरतवर्ष के मध्य में अर्थात् नाभिस्थान पर स्थित है। भारतवर्ष में तीर्थयात्रा का प्रारम्भ तथा समाप्ति उज्जैन के महातीर्थ से ही होती है।



# उज्जैन के दर्शनीय स्थान

एक कल्प में ४ अरब ३० करोड़ २० लाख वर्ष होते हैं, और प्रत्येक कल्प के अन्त में प्रलय होता है. ऐसा कहा जाता हैं। ऐसे प्रत्येक कल्प में उज्जयिती के नाम बदलकर रखे गये थे जो नीचे लिखे हैं—-१ कनकश्रंगा,२ कुशस्थली, ३ अवस्तिका, ४ चुड़ामणि, ५ अमरावती, ६ पद्मावती, ७ कुमुद्वती, तथा ८ विशाला और श्री क्वेतवाराह कल्प जो चल रहा है इसमें इसका नाम "उज्जयिनी" है, इससे इसके प्राचीनता का अनुमान लग सकता है । सूत्र ग्रंथों में और पुराणों में उज्जैन के जो वर्णन हैं उससे ज्ञात होता है कि यह नगर पाँच हजार वर्ष से पूर्व से विद्यमान है। भागवत (स्कन्द १० पूर्वार्ध, अध्याय ४५) में श्रीकृष्ण और बलदेव दोनों भ्राताओं का विधार्जन के हेत्र अवन्तिका में गुरूदेव सांदीपन ऋषि के आश्रम में आने की कथा कही गई हैं। महाभारत के सभापर्व (अध्याय ३१) में राजसूय यज्ञ के प्रसंग पर करभार प्राप्त करने के लिए सहदेव के अवन्तिका देश में आने का उल्लेख हैं, तथा उद्योगपर्व अध्याय १८ में अवन्ती देश के राजा विन्द एवं अनुविन्द दोनों भाताओं का कौरवों की तरफ से युद्ध में भाग लेने के लिए उपस्थित होने का वत्तान्त है। अर्थात यह तीनों वृत्तान्त भारतीय महायुद्ध के पूर्व के हैं । भारतीय युद्ध ''कलिकाल'' के प्रारम्भ में हुआ है यह कई प्रमाणों से सिद्ध हो चुका है। कलिकाल का प्रारम्भ खिस्ताब्द के ३१०१ वर्ष पूर्व होना भी प्रायः समस्त आर्य ज्योतिर्विदों को स्वीकृत है, उसमें स्थिस्ताब्द पश्चात के १९४३ वर्ष मिलाने पर संख्या ५०४४ आती है। इसपर से अवन्ति नगर का अस्तित्व ५००० वर्षं पूर्व होना तो सिद्ध होता ही है और उस समय भी यह नगर भारतीय नरेन्द्रों की वैभवशाली राजधानी तथा सुव्रसिद्ध विद्यापीठ था यह भी प्रमाणित होता है। रामचरित्र सर्वत्र श्रीकृष्ण चरित्र से पर्वका माना जाता है और श्रीरामायण के किष्किन्धाकाण्ड (स०४१,४२) में भी श्री सीतादेवी के अन्वेषणार्थ वानर-दल को रवाना करते समय सुग्रीय ने अवन्ति देश का उल्लेख किया है । इसपर से भी यही सिद्धान्त निकलता है कि अवन्ति देश भारत-काल से पुर्व रामायण-काल में भी प्रसिद्ध था। अतः इसका अस्तित्व ५००० वर्ष पूर्व तो अवश्य ही होना स्वीकृत किया जा सकता है । उज्जयिनी का वर्णन प्राचीन वाडमय के कवि और लेखकों की रचनाओं में भी पाया जाता है जैसे कालिदास, बाण, व्यास, शूद्रक, भवभूति विल्हण, कल्हण, अमरसिंह, पद्मभुष्त आदि। इन वर्णनों से पाया जाता है कि प्राचीन उज्जथिनी क्षिप्रा नदी के दोनों तट पर बसी थी। वह भूमि अब वर्तमान उज्जयिनी के उत्तर में 'गढ़' के नाम से प्रसिद्ध हैं। इस स्थान पर खोदने से प्राचीन सिक्के, धातुओं के पत्र आदि पुरातन बस्ती के कुछ चिहुन अब भी मिलते हैं । इन चिहनों से प्रतीत होता है कि पुर्वकाल में किसी समय प्राचीन अवन्तिका या तो क्षिप्रा नदी के बाढ़ में डूब जाने से नष्ट हो गई होगी, अथवा धरणीकम्प से विचलित होकर भुगर्भ में समाई होगी और इसके पश्चात उसके दक्षिण में वर्तमान अवग्तिका की बस्ती बसी । यदि ऐसा न होता तो कोई कारण नहीं कि इस स्थान को गहरे खोदने पर ही प्रासादों के अवशेष व अन्य संसारोपयोगी वस्तू भुगर्भ में से हस्तगत न होते । ग्वालियर राज्य के पूरातत्त्व-विभाग की ओर से इस दिशा में खोज एवं उत्खनन अब भी चाल है और ऐसी आशा है कि सुव्यवस्थित प्रयत्न करने पर अनेक प्राचीन वस्तूएँ उपलब्ध होंगी और उनके द्वारा इस नगरी के अज्ञात इतिहास पर बहुत कुछ प्रकाश पड़ सकेगा।

तत्परचात् विदेश से आये हुए यात्री हुएनत्संग, टॉलेमी, पेरिप्लस, बॉनियर आदि ने अपनी आँखों देखा हुआ अवन्तिका के अनुपम बैभव का अत्यन्त सुन्दर वर्णन किया है। बौद्ध ग्रंथों में भी उज्जैन का विस्तार-सहित वर्णन मिलता है। उस समय उज्जैन एक महाराष्ट्र था और पाली भाषा की उत्पत्ति यहीं से हुई है। प्रद्योत और उदयन के पक्ष्वात् ३०० वर्ष का इतिहास कुछ विशृंखलितसा है। इसके बाद उज्जैन जब मौर्य साम्प्राज्य में आई। बिन्दुसार के पुत्र सम्प्राट् अशोक के बाद यानी ई० पूर्व २७३ वर्ष से उज्जैन का इतिहास प्रायः उपलब्ध है। तत्परचात् इस नगरी पर गन्धर्वसेन, भतृंहरि, विकमादित्य जैसे महान् पराक्रमी विद्वान् व उदार राजाओं ने राज्य किया। विकमादित्य का नाम संवत्-प्रवर्तक के नाते, गुणग्राही व कलाप्रेमी महापुरुष के नाते सदा अमर रहेगा। ईसवी सन् के ५७ वर्ष पूर्व प्रथम शताब्दी में विक्रमादित्य का शासन यहाँ प्रारम्भ हुआ। इसके बाद शक्वंशीय शासक व तदनन्तर गुप्तवंशीय शासक रहे। तत्पश्चात् पर माल्वे पर आक्रमण किया। बाद में खिल्जी व तुगलकों ने आक्षमण किया व मुगलों का शासन रहा। जब मराठों के हमले इस मालव देश पर शुरू हुए तब इनके भीषण आक्रमणों से तंग आकर मालवा पेलवी के आधीन कर दिया गया और पेशवों ने

8.95



### श्री ठाकुर उत्तमसिंह

सन् १७३२ में उज्जैन सहित ६४॥ लाख का इलाका राणोजी शिन्दे को दे दिया। तव से शिन्दे नरेश का शासन **इस** प्राचीन नगरी पर अव्याहत वर्तमान काल तक चला आ रहा है। कोई इतिहासकार शिन्देवंश का स्वामित्व उज्जैन पर तारीख ३१-१०-१७३१ ई० से होना मानते हैं।

उज्जैन को धार्मिक पाविश्य व महत्त्व प्राप्त होने के विशेष कारण निम्नलिखित हैं :---

#### आकावों ताडकां लिंगं पाताले हाटकेव्यरम् । मृत्युलोके महाकालं लिंगत्रयं नमाग्यहम् ॥

अर्थात् आकाश में ताडकेश्वर, पाताल में हाटकेश्वर और मृत्युलोक के ज्योतिर्लिंग श्रीमहाकालेश्वर है, जो उज्जैन में विराजमान हैं। महाकालेश्वर प्रसिद्ध द्वादश ज्ये दिर्लिंगों में से एक हैं। इसी तरह मोक्ष देनेवाली सप्तपुरियों में से उज्जैन प्रमुख है। इसके बारे में लिखा है :---

#### अयोध्या मथुरा माया काशी कांची अवंटिका। पुरीद्वाराधती चैव सप्तैता मोक्षदायकाः॥

अन्य तीथों की अपेक्षा उज्जैन में विशेषता यह है कि निम्न टिखित श्ले के वर्णित पाँच बातों का यहाँ योग है :---

#### स्मशानमुर्धरं क्षेत्रं पीठं तु वनमेव च। पंचैकत्र न लभ्यंते महाकालवनावृते॥

अर्थात् उज्जैन में (१) स्मशानं, यानी भगवान के रमण करने की जगह (२) उरवरं, यानी जहाँ मृत्यु होने पर मोक्ष मिलता है (३) क्षेत्रं, अर्थात् जहाँ सब पापों का विनाश होता है (४) जहाँ 'पीठ' है मतलब हरसिद्धिजी व अन्य मातृकाओं का स्थान है और (५) जहाँ महाकाल का निवास स्थान है; ऐसी पाँच महान् बातों का योग पृथ्वी के पृष्ठ पर सिवाय उज्जैन के और कहीं नहीं है । अतएव पुष्करराज आदि जितने तीर्थ इस पृथ्वी पर हैं वे सब तीर्थ महाकालवन अर्थात् अवस्तिकापुरी में विद्यमान हैं। इसी तरह कई लाख वर्ष काशीवास करने से जो फल मिलता है। वह फल वैशाख मास में केवल पाँच दिन अवन्तिका में वास करने से मिलता है । विश्व षतः पुष्यतीया क्षिप्रा नदी के तट पर यह नगर बसा होने से विशेष पवित्र माना जाता है । क्षिप्रा का ऐसा महात्म्य है कि इसके समान पावन करनेवाली कोई नदी नहीं और प्रेतों का उद्धार करने वाला दूसरा स्थान नहीं। सिंह के गुरु और मेष के सूर्य होने पर बड़ा पर्वकाल होता है और उस समय उज्जैन में १२ वर्ष में एक बार सिंहस्थ का बड़ा मेला क्षिप्रा के तट पर लगता है, उस समय क्षिप्रा स्नानों का विशेष महात्म्य वर्णित है। इसके बारे में एक ऐसी कथा है कि ब्रह्माजी के पुत्र सनस्कुमार व्यासजी से कहते हैं कि हे परंतप ! सत्ययुंग में विहार देश में दमन नाम का एक वड़ा पापी राजा था । एक दिन शिकार खेलते में थक गया और रात्रि का समय होने से वह घोड़ा बाँधकर एक वृक्ष के नीचे विश्राम करने लगा । उस समय सर्पदंश से वह मर ग<mark>या । तब यमरा</mark>ज के दूत उस पापी को फाँसे से बाँधकर यमराज के पास ले गये और उसके प्रेत को रातभर जंगली जानवरों ने खाया । प्रातःकाल में यह घटना हुई कि एक कौए की चोंच से उसके माँस का टुकड़ा क्षिप्रा नदी में गिर पड़ा । उस पवित्र जल का स्पर्श होने मात्र से इस पापी राजा की मुक्ति हो गई और वह साक्षात् शंकररूप हो गया । किन्तु, यहाँ तक इसका महारम्य है कि 'क्षिप्रा' यह केवल नाम उच्चारने से मुक्ति प्राप्त होती है, तो न जाने क्षिप्रा में स्नान करने का कैसा भारी फल होगा। इसी पवित्र क्षिप्रा नदी के तट पर उज्जैन बसा होने से उसे विशेष महात्म्य प्राप्त हुआ है । आगे इस नगर में जो अन्य दर्शनीय स्थान हैं उनका वर्णन किया गया है।

महाकालेक्ष्वर----उज्जैनी के दर्शनीय स्थानों में महाकालेक्ष्वर का स्थान सर्व प्रमुख है। भारतवर्ष में शिवजी के बारह लिंग हैं जो ज्योतिलिंग के नाम से प्रसिद्ध हैं। उन सबमें प्रधान स्थान महाकालेक्ष्वर का है, क्योंकि ऊपर लिख अनुसार आकाश पाताल व मृत्युलोक ऐसे तीनों लोकों में जो तीन मुख्य लिंग (अर्थात् तारकम्, हाटकेक्ष्यरम् व महाकाल) हैं उनमें सर्वप्रमुख है। इस मन्दिर का वर्णन महाभारत, स्कन्दपुराण, वराहपुराण, नृसिंहपुराण, शिवपुराण, भागवत्, शिवलीलामृत आदि ग्रंथों में तथा कथासरित्सागर, राजतरंगिणी, कादंबरी, मेघदूत, रघुवंश आदि काव्यों में अत्यन्त सुन्दर दिया हुआ है। अलबेक्ली व फरिश्ता नाम के इतिहासकारों ने भी इस देवालय का वर्णन किया है।



## उज्जैन के दर्शनीय स्थान

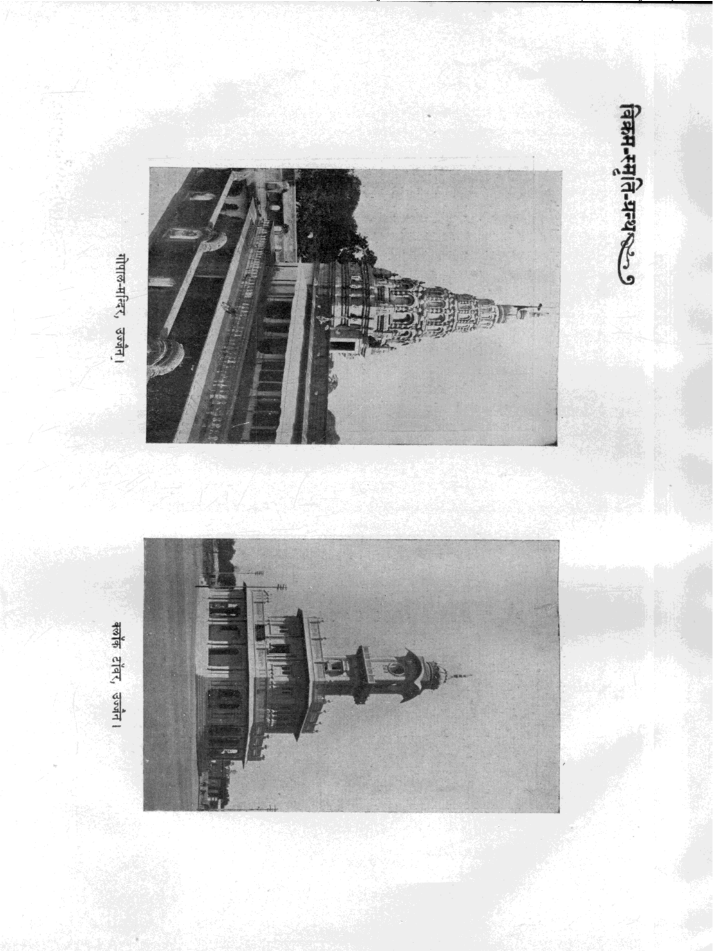
पुराणकारों के कथनानुसार प्राचीनकाल में महाकालवन में जव देव तथा ऋषि मुनियों ने तपस्या के लिए आकर यहाँ वास किया, तब से इस महाकाल वन को विशाल नगरी का रूप प्राप्त हुआ। उसी समय विश्वकर्मा ने श्रीमहाकालेश्वर के निवासार्थ एक भव्य मन्दिर निर्माण किया, चारों और एक परकोटा खिनवाया। उस समय मन्दिर के महाद्वार पर एक बड़ा भारी घंटा स्वर्णेशुंखला से लटकता था, और मन्दिर में सर्वत्र रत्नखचित दीपस्तंभ थे जिनपर रत्नजड़ित दीप प्रकाशित होते थे। मालववंशीय विक्रमादित्य के विषय में जो आख्यायिका है उससे प्रतीत होता है कि इस राजा ने महाकालेश्वर का स्वर्णशुंखला से लटकता था, और मन्दिर में सर्वत्र रत्नखचित दीपस्तंभ थे जिनपर रत्नजड़ित दीप प्रकाशित होते थे। मालववंशीय विक्रमादित्य के विषय में जो आख्यायिका है उससे प्रतीत होता है कि इस राजा ने महाकालेश्वर का स्वर्णशिखर-सुशोभित वड़ा मन्दिर वनवाया और उसके लिए अनेक अलकार तथा चामर, वितानादि कितने ही राजचिहन रामपित किए। इस भक्ति व सेवा के गौरवार्थ विक्रमादित्य की एक स्वर्ण-प्रतिमा इस मन्दिर के सभामण्डप में रखी गई थी। इसके बाद ई० स० की ग्यारहवीं शताब्दी में इस मन्दिर का जीर्णोद्धार परमारवंश के भोज-राजा ने करवाया था। ई० स० १२६५ में दिल्ली के सुलतान शमसुद्दीन अल्तमश ने इस मन्दिर को तुडवा डाला। महाकाल का लिंग कोटितीर्थ में फिकवा दिया और इसकी जगह मसजिद वनवा दी, किन्तु वह थोड़े समय वाद ही नघ्ट हो गई। अल्तमश विक्रमादित्य की स्वर्णभूति और मन्दिर की राव सम्पत्ति लूटकर ले गया।

इस घटना के पाँचसौ वर्ष जब पश्चात् उज्जैन पर कै० राणोजीराव शिन्दे का अधिकार हुआ उस समय उनके दीवान रामचन्द्रवाबा ने उसी स्थान पर महाकालेश्वर का मन्दिर फिर बनवाया जो आज भी स्थित है। मन्दिर के अन्दर श्री महाकालेश्वर के पश्चिम उत्तर और पूर्व की ओर कमशः गणेश, गिरिजा और षडानन की मूर्तियाँ स्थापित हैं। दक्षिण की ओर गर्भगृह के बाहर नन्दिकेश्वर विराजमान है। लिंग विशाल है और सुन्दर नागवेष्टित जलाधारी में विराजमान है। महाकाल के सम्मुख एक घृत का और दूसरा तेल का अखण्ड नन्दादीप जलता रहता है, और दिन में तीन बार पूजन होता है। महाकाल के सम्मुख एक घृत का और दूसरा तेल का अखण्ड नन्दादीप जलता रहता है, और दिन में तीन बार पूजन होता है। प्रात:काल में भस्मपूजा, मध्याहन में महापूजा और प्रदोषकाल की प्रदोष पूजा कहते हैं। महाकालेश्वर के खिंग के ऊपर के मंजिल पर ओंकारेश्वर विराजमान हैं। उनके प्रवेश द्वार के नीचे एक छोटा झरोका है, जहाँ से ऊपर से ही यात्रियों को श्रीमहाकालेश्वर के दर्शन हो जाते हैं। जो स्त्रियाँ, वालकादि भीड़ के कारण अन्तर भाग में प्रवेश करने से असमर्थ होते हैं वे यहाँ से भी दर्शन कर सकते हैं। ओंकारेश्वर के भी ऊपर की मंजिल पर नागचन्द्रिश्वर का मन्दिर है, और इसके ऊपर शिखर में जाने के लिए जीना है। महाकालेश्वर के मन्दिर के दक्षिण दिशा में वृद्धकालेश्वर और सप्तऋषि के मन्दिर हैं। महाकालेश्वर के ऊपर जो ओंकारेश्वरजी का मन्दिर है उसके पटांगण भें स्वप्नेश्वर, बदरीनारायणजी, नृसिंहजी, साक्षी गोपाल तथा अनादिकालेश्वर आदि के भी मन्दिर है।

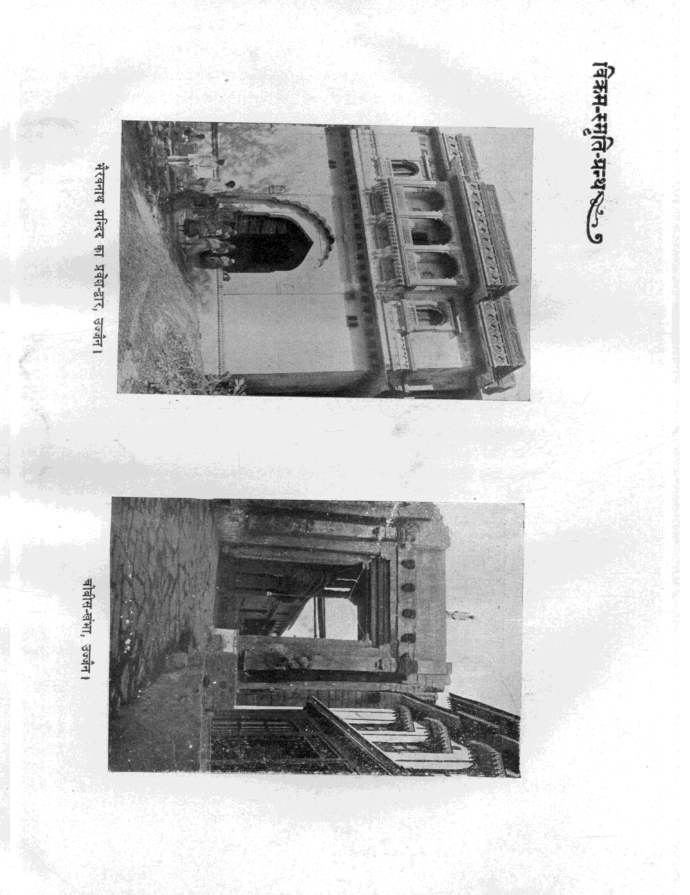
उज्जैन के राजा महाकाल माने जाते हैं इसलिए विजयादशमी के दिन सायंकाल को सोमोल्लंघन व शमीपूजन के प्रसंग पर जो सवारी निकलती है उसके अग्रभाग में श्रीमहाकालेश्वर की पालकी रहती है। वैकुण्ठ चतुर्दशी के दिन भी यहाँ एक मनोरंजक व अपूर्व समारंभ होता है। यह दिन हरि और हर की भेंट का है। श्रीमहाकालेश्वर की सवारी तुल्सी-पत्र अर्पण करने श्रीगोपालकृष्ण के मन्दिर में जाती है, तथा श्रीगोपालकृष्ण बिल्द-५त्र अर्पण करने श्रीमहाकाल के मन्दिर में पधारते हैं। महाशिवरात्रि के रोज यहाँ वड़ा मेला भरता है। इस दिन यहाँ रात्रि को एक विशेष महापूजा होती है उसका प्रारंभ रात्रि के पूर्वार्ध से होकर दूसरे दिन के सूर्योदय तक चलती है। इसमें पंचामृत पूजा, धान्यपूजा और पुष्पपूजा बहुत प्रेक्षणोय होती है। शिन्दे, होलकर व पयार इन तीनों राजाओं की तरफ से मिलाकर करीब ४,०००) रु० की रकम वार्षिक व्यय के लिए मिलती है जिससे पूजन अर्चन तथा अन्य व्यय का प्रबन्ध राज्य के निरीक्षण में होता है। श्रावण मास के चार सोमवारों पर महाकालेश्वर की सवारी वड़े सजधज व धूमधाम से निकलती है।

मन्दिर के नीचे सभामण्डप से लगा हुआ एक कुण्ड हैं जो ''कोटितीर्थ'' के नाम से प्रसिद्ध हैं, और यह पक्का बैंधा हुआ है । इससे इस रम्य स्थल की शोभा और वढ़ गई हैं । महाकालेश्वर के सभा मण्डप में ही एक राम मन्दिर हैं । इन रामजी के पोछे अवन्तिकादेवी की प्रतिमा है जो इस अवन्तिका की अधिष्ठात्री देवी है ।

श्री चौबीसलंबी देवी--महाकालेश्वर से उज्जैन की ओर जाने के रास्ते पर एक विशाल ढार का अवशेष दुष्टि-गोवर होता है इसे चौबीसलंबी दरवाजा कहते हैं। इसे विकमादित्य के प्रासाद का ढार भी कहते हैं, किन्तु ऐसा प्रतीत



For Private and Personal Use Only



For Private and Personal Use Only



## थो ठाकुर उत्तमसिंह

होता है कि यह महाकालवन में प्रवेश करने का ढ़ार होगा। इसे भोज के प्रासाद का अवशेष होना भी मानते हैं। प्राचीनकाल में महाकालवन एक बड़े कोट से थिरा हुआ था। इस कोट के भग्नावशेष अभी भी कहीं कहीं कायम हैं। इस ढार से लगा हुआ कोट का हिस्सा अब गिर चुका है, और अब केवल यह ढ़ार का अवशेष बाकी रह गया है। ऐसा अनुमान होता है कि इस ढार के दोनों पार्श्वभागों में चौबीस खंबे लगे हैं और इसीलिए इसे चौबीस खंबी दरवाजा कहते हैं। भावुकजन इस दरवाजे की महामाया देवी मानते हैं, और नवरात्रि के अष्टमी को पूर्व परम्परानुसार प्राचीन जागीरदार, इस्तमुरार-दार व उज्जैन के जमींदार होने के नाते, लेखक को ओर से पूजन आदि का प्रबन्ध किया जाता है। ऐसी आख्यायिका भी है कि प्राचीनकाल में प्रतिवर्ष यहाँ कुमारीकन्या का बलिदान हुआ करता था, और यह परम्परा नाथसम्प्रदाय में चली आती है । वर्तमान समय भी अष्टमी के पूजन के अवसर पर नाथसम्प्रदाय की कुमारी कन्या की करांगुली में सुई से किचित् छिद्र करके, रक्त के बिन्दु का देवी पर सिंचन किया जाता है, जो एक प्राचीनकाल में होनेवाले मनुष्य बलिदान का प्रतिक है । अष्टमी के नगर पूजन का प्रारंभ इसी चौबीसखंबा देवी के स्थान से होकर, कमशः कालियादेह दरवाजा, चौंसठयोगिनी, फूलबाई, अंकपात, नगरकोट को रानी, ताजपूर दरवाजा, निजातपुरा, छत्रीपुरा दरवाजा, अहीरपुरा लालबाई दरवाजा, भूखीमाता, गनगौर दरवाजा, आगयावेताल से गढ़ की कालिका पर जाकर समाप्त होता है। इस प्रसंग पर विशेष बात यह होती है कि इस पूरी नगर पूजा के पत्रिक्तमण में चौबीसखंबो से ले लालर, गढ़ की कालिका तक एक घट में छिंद करके, उस घट में मदिरा भरकर मदिरा की अखण्ड धारा वहाई जाती है।

इस सम्बन्ध में एक ऐसी कथा है कि उज्जैन के राजसिंहासन पर विक्रमादित्य के सिवाय दूसरा राजा नहीं बैठ सकता था। एक समय जब राजा विक्रमादित्य पर्यटन को गये और सिंहासन रिक्त न रहे इस हेतु अन्य राजा को सिंहासन पर विठाया, तब उसे देवी ने अपना भक्ष्य बना लिया। इसी प्रकार प्रतिदिन नया राजा सिंहासन पर बैठाया जाता था और देवी रोज उसका भक्षण कर लेती थी। जब यह वृत्तान्त राजा विक्रमादित्य को ज्ञात हुआ तब वह रूप परिवर्तन करके वहाँ आये और रोज की माँति सर्व सम्मति से राजसिंहासन पर विराजमान हुए। उसी दिन राजप्रासाद से लगाकर कालिकादेवी के स्थान तक, हार, फूल, इत्र, गुलाब आदि सुवासिक द्रव्यों से सुसज्जित व सुशोभित करके उज्जयिनी को अमरावती तुस्य सजा दी। हर स्थान पर महिष व मंदिरा आदि का प्रबन्ध देवी को प्रसन्न करने के लिए किया, और सन्ध्या समय विक्रमादित्य ने अपनी मोम की प्रतिमा बनाकर उसे वस्त्र आभूषणादि से अलंकृत करके, अपने मंच पर बैठा दी और स्वयं मंच के नीचे छिपे रहे। प्रबन्ध से प्रसन्न होकर जब देवी आई तो सिंहासन पर राजा की मोहक मूर्ति देखकर मोहित होकर वर माँगने के लिए आदेश दिया। राजा विक्रमादित्य तुरन्त ही प्रकट होकर देवी के चरणों में गिर पड़े, और राजाओं का भक्षण बन्द करने का वर माँगा और व देवी को हर अष्टमी को पूजन तथा बल्दिन चढ़ाने की प्रतिज्ञा की। देवी ने प्रसन्न होकर यह वरदान दिया। तब से ही प्रतिवर्ष नवरात्रि के अष्टमी के दिन यहाँ पूजन चढ़ता है।

हरसिद्धि देवी---- ऐसी आख्यायिका है कि इस उज्जयिनी नगर के संरक्षण के लिए चौंसठ देवियों का अखण्ड पहरा रहता है, जिनको चौंसठ योगिनी कहते हैं। उनमें एक हरसिद्धि देवी हैं। यहाँ के अति प्राचीन स्थान में श्रीहरसिद्धि देवी का स्थान विशेषतापूर्ण है। अवन्तिका के प्रसिद्ध सप्तसागर रुद्रसागर के पश्चिम तट पर रेलवे स्टेशन से लगभग एक मील के अन्तर पर महाकालवन में स्थित यह मन्दिर हैं। यह मन्दिर चारों ओर से ऊँची व मजबूत दीवारों से घिरा हुआ है, और चारों दिशाओं में अन्दर आने को चार दरवाजे हैं। शिवपुराण के अनुसार इस मन्दिर में हरसिद्धि देवी की प्रतिमा नहीं है। मन्दिर के गर्भ-गृह में सिंहासन पर एक शिलोत्कीर्ण श्रीयंत्र प्रस्थापित है। वही हरसिद्धि देवी कहलाती है। यहौं पर जो मुखवटा बना है वह बाद में बनाया गया है, ऐसा कहते हैं। उसके पीछे जो मूर्ति खड़ी है वह अन्नपूर्णा की है। अन्नपूर्णा के आसन के नीचे सात मूर्तियाँ दिखाई देती हैं, इसमें मध्य में स्थित मूर्ति कालिका की, और दोनों ओर की दो मूर्तियाँ महालक्ष्मी और महासरस्वती की व अखीर में दोनों तरफ की एक एक मूर्ति गणपति की होना कहा जाता है। **यस्मात्** स्थानम् हि मातृणां पीठं, तेनैव कथ्थते। अब भी संकल्प में "महाकाल वने हरसिद्धि पीठे" ऐसा उच्चारण करते हैं।



उज्जैन के दर्शनीय स्थान

इसका महात्म्य-वर्णन निम्नलिखित प्रकार से किया जाता है :---

हरसिद्धि महादेवीं नित्यं ग्योमस्वरूपिणीम् । हरसिद्धि प्रपद्येद्यः सोऽभीष्टं लभते फलम् ॥

अर्थात् जगन्माता ब्रह्मांडरूपिणी श्रीहरसिद्धिजी के जो दर्शन करता है, उसकी मनोकामना पूरी होती है।

मन्दिर के पूर्व की ओर के दरवाजे पर एक सुन्दर काँच का बंगला है व उसके निकट एक बड़ा वट वृक्ष व एकगुफा है। दक्षिण की तरफ महाकालेश्वर की तरफ जाने का रास्ता है। पश्चिम की तरफ अगस्तेश्वर व क्षिप्रा को ओर जाने का मार्ग है। उत्तर की ओर का द्वार इसका मुख्य द्वार है। मन्दिर के आवार में एक हनुमानजी का और एक तरफ करकटेश्वर का भी मन्दिर है, और एक धर्मशाला भी है। उज्जयिनी के महात्म्य में इस स्थान का परिचय निम्न प्रकार से दिया है।

प्राचीनकाल में चण्ड एवं प्रचण्ड नामक दो राक्षस थे। उन्होंने मदोन्मत्त हो देव-स्त्रियों का हरण किया और समस्त संसार को त्रस्त कर दिया। एक बार जब यह दोनों कैलाश पर गए तब शिव व पार्वती द्यूतकीड़ा में निमग्न थे। द्रार पर ही उन्हें नन्दीगणों ने अन्दर जाने से रोका, इस कारण नन्दीगण को उन्होंने शस्त्रास्त्रों से धायल कर दिया। शिवजी ने जब यह घटना देखी तब चण्डी का स्मरण किया और उसे राक्षसों के वध की आज्ञा दी। आज्ञानुसार देवी ने राक्षसों का वध कर दिया तब शंकरजी ने प्रसन्नता से कहा---

हे चण्डी तुमने इन दुष्टों का वध किया अतः तुम अब लोक में हरसिद्धि नाम से प्रसिद्ध रहोगी । तभी से इस महाकालवन में हरसिद्धि विराजमान हैं।

एसा भी कहा जाता है कि राक्षस जब कैलाश के अन्दर शिवजी के पास गये तब उन्होंने गणों को यह आज्ञा दी थी कि वे बाहर ही ठहरें, किन्तु उन्होंने नन्दी को भाले से घायल कर उसे रक्ताच्छादित कर दिया। यह वृत्तान्त पावंती को मालुम होते ही उन्होंने राक्षसों के पारिपत्य की सूचना दी। इससे राक्षस ने कोघायमान हो पावंती को उठा लिया और गणों को संकेत करके अन्दर बुला लिया। इस कारण शंकर को उस समय पावंती की (यानी सिद्धि की) प्राप्ति न हो सकी। अतएव उस समय शंकर को वैकुण्ठ जाना पड़ा, और वहाँ पहुँचने पर सब वृत्तान्त विष्णु को सुनाने पर, उन्होंने देवी का रूप धारण करके राक्षसों को मारकर, पावंती को मुक्त करके पुनः शंकर के आधीन की। इस प्रकार से हर को सिद्धि (यानी पावंती) प्राप्त होने से इस देवी का नाम हरसिद्धि पड़ा। राक्षसों से भयभीत हुई पावंती अभी भी पीछे छिपी हुई हैं। यही भाव इस हरसिद्धि देवी मन्दिर से दक्षित होता है, क्योंकि इसमें हरसिद्धि देवी की मूर्ति दृष्टिगोचर नहीं है। इस मन्दिर के पूर्व दिशा के द्वार पर जो सुन्दर बंगला है उसके निकट दक्षिण पूर्व के कोण में एक बावड़ी बनी हुई है जिसके अन्दर एक स्तंभ है, उसपर संवत १४४७ माघ बदी १ खुदा हुआ है। जैसा ऊपर लिखा है मन्दिर के अन्दर देवीजी की मूर्ति नहीं है केवल श्रीयंत्र बना हुआ स्थान है। और इसी स्थान के पीछे भगवती अन्नपूर्णा की सुन्दर प्रतिमा विराजमान है।

कहा जाता है कि देवीजी सम्प्राट विकमादित्य की आराध्य रही हैं। और इसी स्थान पर विकमादित्य ने अनेक वर्ष पर्यन्त तप किया है। मन्दिर के पीछे एक कोने में कुछ सिर सिन्दूर चढ़े हुए रखे हैं। ये विकमादित्य के सिर है, ऐसी दन्तकथा प्रचलित हैं। कहा जाता है कि देवी को प्रसन्न करने के हेतु विकमादित्य ने अनेक वर्षों तक घोर तपश्चर्या की और ग्यारह बार अपने हाथों से काटकर अपने मस्तक को देवी के चरणों में अर्पण करके आरम बलिदान किया था। किन्तु वार बार फिर देवी नया मस्तक निर्माण कर देती थी। किन्तु बारहवीं बार जब मस्तक अर्पण किया इसके परचात् फिर मस्तक निर्माण नहीं हुआ, और यहीं विकमादित्य का शासनकाल सम्पूर्ण हुआ। इस विधि से मस्तक अर्पण करके सम्प्राट् विकमादित्य बारह वर्ष में एक बार पूजा करते थे। इस प्रकार हिसाब लगाने से विक्रमादित्य का शासनकाल १४४ वर्ष का होना माना जा सकता है।

किन्तु वैसे भी विकमादित्य का शासनकाल १३५ वर्ष का माना जाता है । सम्राट् विकमादित्य की यह आत्म-बलिदान की रोमांचकारी कथा सुनकर एक विद्यार्थी के अन्त करण पर ऐसा प्रभाव पड़ा कि उसने भी अपना शीश अपने



## श्री'ठाक्कर उत्तमसिंह

हाथों से काटकर देवीजी को चढ़ाया, और इस तरह आत्मबलिदान किया । यह देवी वैष्णवी है, अतएव पूजा में अब बलिदा<del>न</del> नहीं किया जाता है । यहाँ का पुजारी गुसाँई हैं । ओरछा स्टेट के गॅझेटियर (पत्रांक ८२–८३) में लिखा है:---

"यशवन्तराव होलकर ने सत्रहवीं शताब्दी में ओरछा राज्य पर हमला कर उसे जीतना चाहा। वहाँ के लोक देवी (हरसिद्धी) के मन्दिर में अरिष्ट निवारणार्थ प्रार्थना कर रहे थे। औचित वीरसिंह और उसका लड़का हरदौल, सवारों की एक टुकड़ी लेकर वहाँ पहुँचा। मराठों की सेना पर चढ़ाई कर दी। मराठे वहाँ से भागे। उन्होंने यह समझा कि इनके विजय का कारण यह देवी ही है। तो फिर वापिस लौटकर वहाँ से उस मूर्ति को उठा लाये। वही मूर्ति उज्जैन के क्षिप्रा तट पर हरसिद्धीजी हैं।'' किन्तु जब पुराणों में भी हरसिद्धी का वर्णन उपलब्ध है तो इस अठाहरवीं शताब्दी की इस घटना से इस मन्दिर का सम्बन्ध होना प्रतीत नहीं होता।

मन्दिर के सामने खड़े हुए दो भव्य दीपस्तम्भ हैं। प्रतिवर्ष नवरात्रि के दिनों में उनपर पाँच दिन तक दीपमालिकाएँ लगाई जाती हैं। इन स्तंभों पर लगभग ७२६ दीप लगते हैं। उस समय यहाँ सरकारी बैण्ड व नक्कारखाने का प्रबन्ध रहता है। सहस्रावधि यात्रियों का समुदाय एकत्रित होता है। जब निकटवर्ती रुद्रसागर के विस्तीर्ण जलपृष्ठ पर कमल-पुष्प खिले होते हैं उस समय का दृष्य बड़ा ही मनोहारी होता है। इसी तरह रात्रि के समय जब दीपस्तम्भ जगमगाने लगते हैं और उनका प्रतिबिम्ब दूर दूर तक प्रशान्त जलपृष्ठ पर अंकित होता है, उस समय की इस पवित्र स्थल की शोभा अवर्णनीय होती हैं। वर्तमान समय में इस रुद्रसागर का जल निकाल देने के कारण यह नैसर्गिक शोभा नष्ट हो गई है।

रुद्रसागर का मध्यवर्ती टापू ----हरसिद्धि देवी के मन्दिर के व महाकालेश्वर के मन्दिर के बीच में, रुद्रसागर के मध्य में एक टापू के स्वरूप में एक छोटा टीला हैं। इसपर विकमादित्य का सिंहासन था, ऐसी दन्तकथा है। कुछ मास पूर्व इसका उत्खनन किया जाने पर, इस टीले के शिखर पर एक मुगल पढति का बना हुआ कारंजा (पानी का फव्वारा) निकला है। इसके तले में पानी आने का जो छिद्र है, उसकी ऊँचाई रुद्रसागर के जलपृष्ठ के सतह से ज्यादा होने से यह अनुमान द्वीता है कि इसके फव्वारे के लिए जल रुद्रसागर के बाहर किसी उच्च स्थान से लाने का प्रबन्ध होगा। पानी निकालने के हेतु मृत्तिका के वने हुए नलों के अवद्येष कहीं कहीं आज भी दृष्टिगोचर होते हैं। पुरातत्त्य-विभाग के दृष्टिकोण से इस स्थान का विशेष महत्त्व है।

गोपाल-मन्दिर—यह मन्दिर उज्जयिनी नगर के बीच बाजार के बड़े चौक के सामने है और इसको महाराजा दौलतराव शिन्दे की महारानी बायजाबाई शिन्दे ने बनवाकर उसमें श्रीगोपालकृष्ण की मूर्ति स्थापित की थी। मन्दिर का गर्भगृह और उसपर का शिखर संगमरमर का है। उसका ढार तथा उसके अन्दर के ढार चाँदी के पत्रों से मढ़े हुए हैं। बाहर के किवाड़ चाँदी के चौखट में जड़े हुए हैं। मन्दिर में रत्नजड़ित एक ढार है। इसके सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि ये किवाड़ गजनी की लूट में शिन्दे सरकार लाए थे।

सिहासन पर श्रीगोपालकृष्ण की क्यामवर्ण मूर्ति और उनके बाहिनी तथा बाई ओर कमशः शंकर और राधिकाजी को गीरवर्ण मूर्तियाँ हैं। राधिकाजी के पास गरुड़जी की मूर्ति और शिवजी के पास बायजाबाई साहिबा की प्रतिमा स्थित है। यहाँ की ब्यवस्था के लिए ग्वालियर राज्य की ओर से ४,०००) रु० की वार्षिक नेमणूक मिलती है। श्रीगोपालकृष्ण को चिबुक में हीरा जमाने की जगह रखी है। यहाँ पर्व उत्सवादि प्रसंग पर एक दैदीप्यमान हीरा जमा दिया जाता है। मूर्ति यहाँ की ऐसी ऊँचाई पर विराजमान है कि चौक से आनेवाले पथिकों को श्रीगोपालकृष्ण के दर्शन सड़क पर से ही हो जाते हैं।

अंकथात––पह वह पुण्य स्थान है जहाँ सांदीपनी ऋषी का आश्रम था, जिसमें श्रीकृष्ण भगवान उनके बन्जु बलराम और सुदामाजी ने विद्योपार्जन कर चौदह विद्याओं, तथा चौंसठ कलाओं का ज्ञान सम्पादन किया था। यहीं भगवान श्रीकृष्ण छात्रावस्था में गुरुगृह की पाकशाला के लिए लकड़ी सिर पर रखकर ूंलाते थे, और इस तरह



## उज्जैन के दर्शनीय स्थान

गुरुभक्ति व सेवा का अत्यन्त उच्च आदर्श संसार के सन्मुख उपस्थित किया था। भागवत् में इसके सम्बन्ध में लिखा है :---

#### काश्यं सांदीपनि नामाध्यवंतीपुरवासिनम्

यहाँ एक पत्थर पर १०० तक अंक खुदे हुए हैं जो साँदीपनी ऋषी ने अपने हाथ से लिखे थे ऐसा कहा जाता है। इसी कारण इस स्थान का नाम अंकपात रखा गया होगा ऐसा प्रतीत होता है। अर्थात् जहाँ अंकपात यानी अंक का प्रारम्भ प्रारम्भ हुआ था। यह भो कहा जाता है कि जहाँ अभ्यास करने के परचात् पट्टियाँ धोई जाती थीं उस स्थान को भी अंकपात (यानी अंकों का पतन) नाम से सम्बोधन किया जाने लगा, किन्तु इन कारणों में से विशिष्ट किस कारणवश इस स्थान का नाम अंकपात पड़ा यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता है।

का लियादेह महल — यह महल उज्जैन के रेलवे स्टेशन से लगभग छह मील के अन्तर पर उत्तर दिशा में स्थित है। क्षिप्रा नदी व उसकी एक शाखा (जो आगे थोड़े अन्तर पर फिर क्षिप्रा नदी में मिल गई है) के बीच में एक द्वीप जैसी जगह पर यह महल बना हुआ है। अवन्ती-महात्म्य के अनुसार यहाँ ब्रह्मकुण्ड, सूर्यकुण्ड और सूर्यनारायण का मन्दिर था। पूर्व में यहाँ जो सूर्यनारायण का मन्दिर था उसको तुड़वाकर ई० स० की सोलहवीं शताब्दी में भालवे के सुलतान नासिरुद्दीन खिलजी ने उसके स्थान पर पठानी ढंग का यह विलास-मन्दिर बनवाया था। इसीको आज 'कालियादेह' नाम से सब जानते हैं। इस महल के दक्षिण दिशा में क्षिप्रा नदी की गहराई अथाह होने से इस स्थान को कालियाढोह (जिसका अपभ्ग श कालियादेह) नाम पड़ना जान पड़ता है। 'कालियादेह' नाम का एक ग्राम भी निकटवर्ती क्षिप्रा तट पर बसा हुआ है।

एक ऐसी भी दन्तकथा है कि नासिंस्ह्रीन ने पारे का भक्षण किया था और अधिक शारीरिक उष्णता के कारण वह जलविहार करना पसन्द करता था और इसी उद्देश्य से उसने यहाँ कई कुण्ड और जलक्रीड़ा के स्थान निर्माण किये। नदी का पानी इस महल के सामने से अनेक सुन्दर व चमत्कृतिपूर्ण आकृतियों में कुण्डों में से घुमाकर फिर क्षिप्रा की धार में मिला दिया है, जिससे इस स्थान की शोभा अवर्णनीय हो गई है। कहा जाता है कि नासिरुद्दीन का देहावसान भी इन्हीं कुण्डों में बेहोश पड़े रहने की अवस्था में डूबकर हो गया था। कुण्ड एवं महल के अतिरिक्त नासिरुद्दीन ने यहाँ एक कृत्रिम जलप्रपात निर्माण किया है और इसके उत्तर तथा दक्षिण दिशा में दो पुल भी बँधवा दिये थे। इस प्रवाह के पश्चिम तट पर एक आधा या पौन मील लम्बा चौड़ा विस्तीर्ण घेरा था, जिसमें हिरन खुले रखे जाते थे तथा जो 'आहूखाना' कहलाता था। कुण्डों के पश्चिम दिशा में मुगल शैली का बना हुआ लम्बा दालान है। उसके एक खम्बे पर फारसी भाषा में दो लेख खुदे हुए हैं उससे जात होता है कि हिजरी सन् १००८ में व १००९ में अकबर बादशाह यहाँ आया था य उसकी आज्ञा से यह दालान बनवाया गया था। इसी तरह के दूसरे फारसी भाषा के लेख में लिखा है कि ''ये दो विलास-मन्दिर बादशाह जहाँगीर की आज्ञा से तैयार हुए हैं'' जहाँगीर बादशाह के स्वलिखित ''तुजुक जहाँगीरी'' नामक ग्रंथ में लिखा है कि बह (माध सुदी १५, १२७३ को) नाव में बैठकर कालियादेह से जदरूप नामक विद्वान तपस्वी सन्यासी से मिलने उज्जैन की ओर गया था। इसके पश्चता ् दो-ढाईसी वर्ष तक्ष यह महल ब संभाल के पड़ा रहन से इसकी अवस्था छिन्न-विछिन्न व जीर्ण हो गई। यहाँ तक कि पिण्डारों के जोरशोर के काल में यहाँ पिण्डारों का अड्डा कायम हो गया था, व मध्यवर्ती सभागृह पाकशाला के उपयोग में लाया जाता था।

इसके वाद कै॰ माधवराव महाराज ने राज्यसूत्र हाथ में लेते ही इस महल की ओर ध्यान दिया तव उन्होंने इस महल का पूर्ण रूप से सर्वांगीण जीर्णोद्धार करवाकर इसको आधुनिक सजावट की सामग्री से सुसज्जित किया व विद्युद्दीप, ध्वनिवाहक तार आदि यंत्र लगवाये। महल के चारों तरफ सुन्दर पुष्प-बाटिका लगवाकर इस स्थान को प्रेक्षणीय बनवाया। सुविधा की दृष्टि से कई नए भवन, रनवास, तलघर में अंग्रेजी पद्धति की पाकज्ञाला, जनवास आदि निर्माण कराए। आगर सड़क पर से एक पक्की सड़क भी इस महल तक बनवाकर उस पर पुरु बँधवा दिया।



#### .श्री ठाकुर उत्तमसिंह

भर्तुंहरि की गुफा---यह गुफा उज्जैन के उत्तर में क्षिप्रा के किनारे पर लगभग एक मील पर है। यह स्थान बड़ा शान्त और रम्य है। भर्तुहरि सम्प्राट विकम के ज्येष्ठ भ्याता थे। इनके नामाभिधान के सम्बन्ध में कथा है कि एक मुनि गंधर्व कन्या पर आसक्त हुए और एक मटके में (भर्तरा में) रेतस्खलन के कारण इनका जन्म हुआ। राजा को यह बालक मिलने पर उन्होंने इनका लालन-पालन किया । सारांश एक 'भर्तरा' में इनका जन्म होने से इनका नाम भर्तृहरि रखा गया। यह संस्कृत साहित्य के महान् पंडित थे। इनके लिखे हुए तीन ग्रंथ 'श्रंगार-शतक', 'नीति-शतक', और 'वैराग्यशतक' सर्वश्रुत व सर्वमान्य हैं । यह व्याकरण शास्त्र जैसे क्लिष्ट विषय में पूर्ण पारंगत थे । लक्ष्मी और सरस्वती का एक स्थान पर निवास होना यद्यपि सम्भव नहीं है, किन्तु भर्तुहरि एक अपवाद थे और इनके जीवन में लक्ष्मी और सरस्वती दोनों का ही सुन्दर समागम हुआ था । गुरू गोरखनाथ के उपदेश से विरक्त होकर**ंभर्तहरि इसी गुफा** के स्थान पर तपश्चर्या करने के लिए बैठ गए और यही उनका समाधि स्थान है। भर्तुहरि के जीवन में वैराग्य उत्पन्न होने के विषय में बड़ी ही रोचक व बोधप्रद कथाएँ प्रचलितहैं । यह कहा जाता है कि उनकी रानियों में पिंगला नामक रानी से उनका विशेष अनुराग था । एक प्रसंग पर पिंगला के अनुराग तथा सतीत्व की परीक्षा करने के हेतू, भर्तुहरि ने मुगया के कारण वन में जाने पर, वहाँ से व्याघ्र के रक्त में कपड़े भिगाकर, परिचारकों द्वारा रानी के पास भिजवाकर कहलवाया कि मृगया में राजा भर्तृहरि का देहावसान हो गया । यह दू:खप्रद समाचार प्राप्त होते ही रानी पिंगला उन उक्तसिंचित वस्त्रों सहित सती हो गई । यह दुर्घटना जब भर्तृहरि को ज्ञात हुई तब पिंगला के वियोग से भर्तृहरि अति दुःख-विह्वल हुए। उस समय उनको उपदेश देने के हेतु मत्स्येन्द्रनाथ के शिष्य गोरक्षनाथ एक मृत्तिका का घट लेकर उपस्थित हुए, और उन्होंने घट भूमि पर गिराकर फोड़ डाला और रोने लगे। भर्तृहरि ने हँसकर उनसे कहा कि ''अरेमुर्ख तू मुत्तिका के यःकश्चित् घट के लिए क्यों रो रहा है । इसके सदृश तो सहस्त्रों घट में ला दूंगा, किन्तु मेरी पिंगला के समान स्त्री मिलना असम्भव है ।'' इस पर गोरखनाथजी बोले ''तेरी पिंगला के समान सहस्त्रों पिंगला लाकर खड़ी कर देता हूँ । तू मेरा घट ला दे तब जानृ ! '' यह कहकर वास्तव में उन्होंने सहस्रावधी पिंगला की प्रतिमा भर्तुहरि के सम्मूख उपस्थित कर दीं। यह देखकर एक प्रतिमा को अवास्तव महत्त्व देकर उसके लिए शोक करना व्यथं है, यह यथार्थ तत्त्वबोध प्राप्तकर भर्तुहरि को उपरति हई, व बैराग्य उत्पन्न हुआ, और उन्होंने नाथ-सम्प्रदाय स्वीकार कर वैराग्य की दीक्षा ली । वैराग्य के सम्बन्ध में जो एक दूसरी कया प्रचलित है, वह इससे कुछ विपरीत है । यह कहा जाता है कि एक समय एक तपस्वी ने घोर तपक्ष्वर्या कर के एक अमुतफल प्राप्त किया और वह उसने भक्ति से राजा को अर्पण किया। राजा ने प्रेम के कारण वह अपनी रानी को दिया। रानी ने बह फल मंत्री को दे दिया। मंत्री ने अपनी प्रिय एक अन्य स्त्री को वह फल अर्पण किया, किन्दु इस स्त्री का प्रेम मंत्री पर न होकर राजा भर्तहरि पर था। उसने फिर वही फल राजा को समर्पण किया। उस फल को वापिस पाकर राजा भर्तृहरि को अत्यन्त विषाद व खेद हुआ, व उनके हृदय में वैराग्य की भावना उत्पन्न हुई । भर्त्हरि ने अपने मन का क्षोभ निम्नलिखित इलोक में व्यक्त किया है :----

# यां चितयामि सततं मयि सा विरक्ता। साप्यन्यमिच्छति जनं स जनोऽन्यसक्तः। अस्मत्कृते च परितुष्यति काचिदन्या। धिक्तां च तं च मदर्गं च इमां च मां च॥

यह गुफा सं० १९८५ में बनवाई गई होगी ऐसा अनुमान है। यहाँ जो शिल्पकला के नमूने हस्तगत हुए हैं उनके देखने से यह भी अनुमान होता है कि मूल में यह जैनों का विहार अथवा दक्षिण देश के बौब सम्प्रदाईयों का शिवालय होगा। और बाद में उसपर नाथ-सम्प्रदाईयों ने अधिकार जमा लिया और उसे "भर्तुहरि की गुफा" के नाम से प्रसिद्ध कर दिया। इस गुफा में जाने का दरवाजा दक्षिण में है। इस दरवाजे से प्रवेश करने पर पहिले वाएँ हाथ को गोरखनाथजी की समाधि आती है। वहाँ से भी अन्दर जाने पर छोटे छोटे दक्षिणाभिमुख दो दरवाजे हैं उसमें से पहिला पातालेश्वर को जाता है जोकि गुफा के समान एक बड़ी खोह जैसा है। इसके पश्चिम में एक दरवाजा है और यहीं से गुफा का रास्ता है। यहाँ सीढ़ियाँ उत्तरने पर बड़ा चौक मिलता है जिसके पूर्व में भर्तुहरि की समाधि है। इस जगह एक पत्थर का दूटा हुआ पाट लटका हुआ है, इसके सम्बन्ध में यह आख्यायिका है कि इसको भर्तुहरि ने अपने हाथ से टेका दे रखा है। दक्षिण को गोगीवन्द की मूर्ति



# उज्जैन के दर्शनोय स्थान

है, पश्चिम की तरफ एक बन्द रास्ता है इसके सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि यह काशी जाने का रास्ता है । इसी तरह काशी के निकट चुनारगढ़ नामक पहाड़ी स्थान में टीले पर भी एक गुफा है । यह भी भर्तुहरि का स्थान बतलाया जाता है, और इस गुफा के अन्दर एक मार्ग है जो उज्जैन आने के लिए है ऐसा कहा जाता है ।

सिद्धवट---भैरवगढ़ के पूर्व में क्षिप्रा के मनोहर तट पर सिद्धवट का स्थान है। जिस प्रकार प्रयाग में अक्षय वट, नाशिक में पंचधट, वृन्दावन में वंशीवट तथा गया में गयावट है उसी प्रकार उज्जैन में यह पवित्र सिद्धवट है। वर्तमान वट १००, या १२५ वर्ष से अधिक का प्रतीत नहीं होता। यह कर्मकाण्ड के छिए प्रमुख स्थान माना जाता है। कहा जाता है कि इस वट वृक्ष पर भी मुगल बादशाहों ने इसके क्षामिक महत्त्व के कारण कुठार चलाया था, और इस वृक्ष को नष्ट कर उसपर लोहे के बहुत मोटे पत्रे (तवे) जड़वा दिए थे, किन्तु, उसपर भी अंकुर फूट निकले और आज भी यह वृक्ष हराभरा है। इस वट के नीचे महादेव का लिंग व गणपति की मूर्ति हैं और फर्श पर सफेद व काले पत्थर लगे हुए हैं। इसके निकट जो क्षिप्रा की धारा है वह ''पापमोचन तीर्थ'' कहलाती है। नाग-नारायण-बलि इसी तीर्थ पर हुआ करती है। श्रद्धालुओं का यह भी विश्वास है कि इस तीर्थ पर स्तान करने से भूतबाधा नहीं होती। यहाँ वैशाख शुकल चतुर्दशी तथा बैकुण्ठ चतुर्दशी को मेला भी लगता है। इस पापमोचन तीर्थ के सम्बन्ध में ऐसी भी क्षथा कही जाती है कि सिद्धवट के स्थान से कार्तिक स्वामी ने ताड़कासुर पर शक्तिवाण चलाया था, जो क्षिप्राजी के प्रवाह में लय हो गया। इस वाण के आधात से यहाँ के प्रवाह की गहराई अथाह हो गई।

श्री महाकाली — यह श्री महाकाली का मन्दिर उज्जैन शहर के बाहर एक मील की दूरी पर 'गढ़' पर बना हुआ है। इस मन्दिर को किसने व कब बनवाया था इसका निर्णय अब तक ठीक तरह नहीं लग पाया है। तथापि इस मन्दिर के कुछ अंश का जीणोंढार ई० स० ६०६ व ६४८ के बीच में सम्राट् श्री हर्ष ने करवाया था। लिंगपुराण में इसकी उत्पत्ति के विषय में लिखा है कि रावण के बध के परचात् जब श्री रामचन्द्रजी अयोध्या पधार रहे थे, तब किंचित् विश्रांति के लिए श्रीरामचन्द्रजी ने अवन्तिका में निवास किया था तथा हरसिद्धि देवी के पश्चिम में घद्रसागर के तट पर उन्होंने मुकाम किया। इस रात्रि को भगवती कालिका भक्ष्य के शोध में समण करती हुई इस स्थान पर आ पहुँची, और उसने हनुमान को पकड़ने की चेष्टा की। परन्तु हनुमानजी के अत्यंत भोषण रूप धारण करने से, देवी भयभीत होकर जब भागी तब उनके काया का एक अंश गलित होकर गिर गया और वह जिस स्थान पर गिरा वही स्थान कालिका के नाम से विख्यात है। शवित-संगम-तंत्र में निम्नलिखित उल्लेख मिलता है:---

## अवंती संज्ञके देश कालिका तत्र तिष्ठति।।

कहा जाता है कि महाकवि कालिवास की यह आराध्य देवी थी, और उनके उग्र तप से देवी ने प्रसन्न होकर उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन दिया, और देवी के प्रसाद से ही कालिदास को विद्वत्ता एवं कवित्व की प्रतिभा प्राप्त हुई ।

इस समय मन्दिर में देवी की उग्र व भव्य मूर्ति विद्यमान है। किन्तु वयोवृद्ध जनों का कहना है कि वास्तव में मूर्ति की स्थापना बाद में हुई है। केवल यह स्थल ही माननीय व पूजनीय है। मन्दिर के अन्दर जाने पर छह हाथ चौड़े व पैंतीस हाथ लम्बे दो दालान दोनों तरफ आते हैं। प्रवेशद्वार के आगे ही पांच हाथ की दूरी पर एक देवी के वाहन सिंह की प्रतिमा बनी हुई है। मन्दिर के सामने एक विशाल गहरी बावडी बनी हुई है, और समीप ही बलिदान का स्थान बना हुआ है। देवी की मूर्ति के समीप ही चामुण्डा देवी की मूर्ति और ग्यारह रुद्र में के नवें गिरीश की मूर्ति विराजमान है। इस मन्दिर के पीछे ''स्थिर विनायका'' का मन्दिर है जिसे श्रीमान् सरदार किबे (इन्दौर निवासी) ने बनवाया है। यहाँ चौरासी लिंग में के पचपनवे ''सिहेश्वर महादेव'' हैं। इस स्थान पर इमली के वृक्षों का एक घना वन होने से यह स्थान बड़ा रमणीय मालूम होता है। शारदीय नवरात्रि में नौ दिनसक यहाँ महोत्सव होता है, और अष्टमी के दिन हवन और बलिदान किया जाता है। ऐसी किंवदन्ती है कि किसी पुरातन काल में यहाँ कुमारियों का बलिदान होता था।



## श्री ठाकुर उत्तमसिंह

कालभैरव ---पुराणों के अध्दभैरवों में यह कालभैरव प्रमुख हैं। यहाँ पूजन की सरकार की तरफ से व्यवस्था है। यह मन्दिर मैरवगढ़ नाम से प्रसिद्ध पुरातन उज्जयिनी में स्थित है। यह भैरवगढ़ नामक उपनगर वर्तमाम उज्जयिनी से तीन मील के अन्तर पर क्षिप्रा नदी के तट पर बसा हुआ है। यहाँ अधिकतर छीपे लोग रहते हैं। इस स्थान के प्रमुख देव 'मैरव' हैं। पश्चिमोत्तर दिशा की ओर अधिकांश भाग नगर के कोट से घिरा हुआ है। क्षिप्रा के उत्तर तट पर कालभैरव का विशाल मन्दिर बना हुआ है। भव्य व ऊँचे प्रवेशद्वार पर सरकारी नक्कारखाना बजता है। द्वार से अन्दर प्रवेश करने पर दीपस्तंभ खड़ा हुआ दिखाई देता है। कालभैरव को मूर्ति अत्यत भव्य तथा प्रभावजाली है। मूर्ति के मुख में कोई छिद्र नहीं है फिर भी मूर्ति को मद्यपान कराते समय जव मद्यगत्र मूर्ति के मुख से लगाया जाता है तब पात्र आपही आप खाली हो जाता है, ऐसा कहा जाता है। यह मन्दिर राजा भद्रसेन का बनाया हुआ है, ऐसा कहते द्वें। यहाँ भैरवअष्टमी को यात्रा लगती है और मैरवजी की सवारी निकलती है। मन्दिर की बाई ओर से बाहर निकल्ने पर किले की ओर जाने का मार्ग है। यह किला लगभग ३०० हाथ लम्बा और ३० हाथ ऊँचा है। इसी जगह सम्राट् अशोक ने उज्जौन का कारागृह बनवाया था। वर्तमान समय में भी ग्वालियर राज्य के मालवा प्रान्त का कारागृह (जेलखाना) यहीं बना हुआ है, जिसमें कैदियों के हाथ से कती बुनी दरी व अन्य वस्त्रादि बनवाये जाकर उनकी बिकी की जाती है। इस किले के समीप से दो मार्ग जाते है, एक कालियादेह महल को व दूसरा सिद्धवट की ओर ।

मंगलनाथ---अंकपात के निकट क्षिप्रा-तट के एक टीले पर मंगलनाथ का मन्दिर है। यह महादेव नवग्रह में के हैं, और चौरासी महादेव में तेतालीसवें महादेव हैं। जो लोग पंचकोशी को जाते हैं वे अष्टतीर्थ की यात्रा करके यहीं आते हैं, और फिर उनके कुटुम्ब के लोग यहाँ उनसे मिलकर अपने घर ले जाते हैं। मत्स्यपुराण में लिखा है कि---

#### अवंत्यां च कुजो जातो मगधे च हि माशुनः

तथा संकल्प में भी---

#### अवंतीवेशीव्भव भो भोम्

इत्यादि अनेक प्रमाणों से मंगल की जन्मभूमि उज्जैन मानी जाती हैं । यहाँ मंगल की उत्पत्ति हुई है । अतः सर्वदा मंगल ही होता रहता है । हर मंगलवार को दिनभर पूजन होता रहता है और यात्रा भी होती है । इसके निकट इन्दौर निवासी श्रीमान् सरदार किबे साहब का बनाया हुआ सुन्दर गंगाधाट भी है ।

वेधझाला—यह वैधशाला उज्जैन के दक्षिण में क्षिप्रा नदी के दक्षिण तट के उन्नस भूभाग पर स्थित है। इसे अधिकांश लोग 'यंत्र महल' के नाम से जानते हैं। पुरातन काल में उज्जैन ज्योतिषविद्या का प्रमुख केन्द्र था और यहीं से विद्युववृत्त रेखा का आरम्भ माना गया था। जयपुर के राजा सवाई जयसिंह ने, जब वे उज्जैन के बादशाह शाहजहाँ की बोर से सूबा थें, तब ई० सन् १७३० में यह वेधशाला बनवाई थी। ये राजा स्वयं ज्योतिष विद्या के विद्वान् तथा उसके बड़ें प्रेमी थे। उनकी इच्छा थी कि भारतीय ज्योतिष में प्रहों का गणित यथार्थ हुआ करे, इसी हेनु उन्होंने भिन्न स्थानों से



# उज्जैन के दर्शनीय स्थान

ग्रहों के वेध लेने के लिए जयपुर, काशी, दिल्ली तथा मथुरा में वेधशालाएँ बनवाईं। उज्जैन भारतीय ज्योतिष का केन्द्र तथा उसका मुख्य विद्यापीठ था जैसा कि वर्तमान समय में 'ग्रीनविच' को मानते हैं, और इसी कारण यहां भी जयसिंह ने वेधशाला स्थापित की थी। इस वेधशाला से उन्होंने सात आठ वर्ष तक ग्रहों और ताराओं के वेध लिए और उनके अनुसार एक ग्रंथ भी तैयार करवाया था। इसके परचात् लगभग २०० वर्ष तक इस वेधशाला की ओर ध्यान नहीं दिया गया, और परिणामस्वरूप यह वेधशाला जीर्ण हो गई थी। इस परिस्थिति की ओर शास्त्र व कला प्रेमी ग्वालियर नरेश कै ० माधव महाराज का चित्त उज्जयिनी की पंडिताश्रम सभा की ओर से आकर्षित कराया जाने पर, उन्होंने जयपुर के वेधशाला के प्रसिद्ध ज्योतिथी गोकुलचन्द भावन को बुलवाकर उनके निरीक्षण में इस वेधशाला का जीर्णोद्धार करवाया, और इस समय यह वेधशाला सुव्यवस्थित अवस्था में है। यहाँ एक सुपरिण्टेण्डेण्ड और निरीक्षक रहते हैं। दर्शकों को यंत्रों का परिचय कराने का यहाँ पूरा प्रबन्ध है। इस वेधशाला में चार यंत्र हैं। (१) सम्प्राट् यंत्र—इससे सूर्योदय से सूर्यास्त तक घंटे, मिनिट और २० सेकण्ड तक का काल सालूम होता है। (१) दिगंश यंत्र—इससे ग्रह नक्षत्रादिकों के दिगंश मालूम होते हैं। इसके मालूम होने से उनके स्थान का पता चल जाता है। (३) नाडीवल्य यंत्र—इस से ग्रह नक्षत्रादिकों के दक्षिणोत्तर गमन का ठीक समय जाना जाता है। (४) दक्षिणोत्तर—भित्ती⊶यंत्र —इस यंत्र द्वारा ग्रह नक्षत्रादिकों के मध्याहन वृत्त पर आने के समय उनके नतांश व उन्नतांश आदि का बोध होता है। (५) पलभा यंत्र—इस रात्र द्वारा सूर्य की छाया से दिन में ठीक समय जाना जाता है।

अगस्तेदवर—अगस्तेदवर का मन्दिर हरसिद्धि के पीछे ही है । यह मन्दिर इतना प्राचीन है कि इसके निर्माण के सम्बन्ध में कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है । अनुमान यह है कि यह मन्दिर जुने महाकाल के मन्दिर इतना प्राचीन तो अवक्य ही होगा ।

चितामणि गणपति—--यह मन्दिर क्षिप्रा नदी के पार करीब तीन मील के अन्तर पर फतेहाबाद जानेवाली रेलवे लाइन पर है। यह मन्दिर गत काल में होलकर शाही के अधीन था, किन्तु अब रियासत ग्वालियर के अन्तर्गत है। इस मन्दिर को पूजनीया रानी अहिल्याबाई होलकर ने वनवाया था। गणपति की प्रतिमा को स्वयम्भू बतलाते हैं। यह मूर्ति बहुत सुन्दर है और इसके पास ही ऋढि-सिढि हैं परन्तु वह सिन्दूर से ढक जाने से दो खड़े हुए स्तम्भों के समान दिखती है। मन्दिर के सम्मुख एक बावड़ी पक्के पत्थर की बंनी हुई है जिसे बाणगंगा कहते हैं। इसके बारे में ऐसी कथा कहते हैं कि रावणवध के बाद श्रीरामचन्द्रजी जब अयोध्या लौट रहे थे, तब उन्होंने यहाँ विश्वाम किया था। प्यास लगने पर उन्होंने लक्ष्मणजी को जल लाने की कहा, किन्तु समीप में जल न मिलने के कारण भूमि पर तीर मारा जिसके लगते ही वहाँ जल निकल आया। इसी कारण इसका नाम "बाणगंगा" है। फाल्गुन मास में अन्त के दोनों बुधवार को, और चैत्र शुक्ल के दोनों बुधवार को यहाँ मेला भरता है।

पबिन्न क्षिप्रा नदी—-यह नदी महू छावनी से ११ मील पर से उद्गम पाकर महतपुर से आगे चलकर चर्मण्वती में मिली है । इसकी लम्बाई लगभग १२० मील बतलाई जाती है । अवन्ती-महात्म्य में पुण्य-सलिला भगवती क्षिप्रा का वर्णन निम्नप्रकार से दिया है :---

कालिकापुराण में इसकी उत्पत्ति की कथा दी है जिससे उसका नाम क्षिप्रा प्रतीत होता है। रघुवंश की प्राचीन हस्तलिखित पोथी में 'शिप्रा' शब्द का प्रयोग किया है। मेघदूत के इलोक ३१ में भी उसका 'सिप्रा' नाम से उल्लेख है परन्तु उसके टीकाकार ने ''क्षिप्रायहण शैत्यद्योतनार्थ'' इस प्रकार शिप्रा शब्द का प्रयोग किया है अतएव मूल नाम 'सिप्रा' होकर वह 'शिप्रा' हो गया और उसका अपभ्र श 'क्षिप्रा' भी किया जाता है। इसके सम्बन्ध में ऐसी कथा है कि महाकालेश्वर एक समय क्षुधातुर होकर विष्णु के पास भिक्षा याचना करने को गये, तो उन्होंने तर्जनी अंगुली दिखला दी। शिव ने क्रुढ



#### श्रो ठाकुर उत्तमसिंह

हो इर अंगुली को छिन्न कर दिया और जो रक्त प्रवाह शुरू हुआ उसके नीचे शिव ने अपना कपाल कर दिया । जब वह रक्त नीचे प्रवाहित हुआ तब से यह क्षिप्रा कहलाई हैं । यहाँ सकल्प में भी यही कहा जाता है कि <mark>विष्णु देहातसमुत्यसे क्षिप्रे</mark> तथा क्रिप्राकस्मात— क्रिदपतित रक्ताति ति भवति क्रप्रा 'क्रवेन पतितं यत रक्तम तत प्रभवति तस्मात् ।

दूसरी कथा कालि अपुराण के अनुसार यह है कि मेधातिथि ऋषि ने अपनी कन्या अरुंघती दान में जिस समय दी उस संकल्प का जल हिमालय से शिप्रा (सरका) था, उसके नीचे पड़ जाने से यह नदी उत्पन्न हुई।

क्षिप्रा तट पर सर्वत्र विशाल घाट बँघे हुए हैं। आस पास सर्वत्र मन्दिर, छत्री आदि बनी हुई हैं। नर्रासह घाट, रामघाट, पिशाचमोचन तीर्थ, छत्रीघाट, गन्धर्वती तीर्थ, गंगाघाट आदि विशेष महत्त्व के घाट हैं। गंगा दशहरे का उत्सव नौ दिन तक नदी तट पर ज्ये घ्ठ शुक्लपक्ष में प्रति वर्ष होता है। सहस्रावधि स्नी-पुरुष एकत्रित होते हैं और यत्रतत्र कथा पुराण प्रवचनादि होते रहते हैं, जो दृष्य बड़ा ही भक्तिभाव उत्पादक रहता है। कार्तिकी पौर्णिमा व वैशाखी पौर्णिमा को यहाँ घाट पर वड़ा मेला लगता है। सिंहस्थ के पर्व पर घाट पर लाखों यात्री स्नान करते हैं।

श्री बड़े गणेशजी — महाकालेश्वर के निकट एक अत्यन्त सुन्दर, और भव्य गणेशजी की विशाल मूर्ति है। समस्त भारतवर्ष में इतनी बड़ी व मनोहर मूर्ति अन्यत्र नहीं है, ऐसा कहा जाता है। इस मूर्ति को भारतविख्यात पैडित नारायणजी व्यास ने निर्माण किया है। गणेशजी से लगा हुआ पंचमुखी हनुमानजी का मन्दिर है। यह भी मूर्ति सप्त-धातुमयी है और संगमरमरी कच्छप-शेष और कमलपुष्प के सुन्दर पीठ पर विराजमान है। यहाँ ज्योतिष की पाठशाला भी है। यह मन्दिर भारत के सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ रा० व० चिन्तामणिराव विनायक वैद्य की सहायता से बना हुआ है। यहाँ आकाश के कक्षाक्रम से नवग्रह स्थापित हैं।

वीर दुर्गादास की छत्री—क्षिप्रा नदी के तीर पर स्मज्ञान के निकट एक टीले पर एक सुन्दर छत्री बनी हुई हैं जो वर्तमान समय वीरान सी पड़ी हुई है। यह छत्री राठौर वंशीय वीर दुर्गादास की होने बाबत प्रमाण उपलब्ध हो चुके हैं। दुर्गादास का देहान्त यहीं हुआ था। इसी कारण प्रत्येक राजपूत वीर के लिए यह स्थान अत्यन्त पवित्र क्षेत्र के समान दर्शनीय माना जा सकता है।

बायजाबाई साहबा का बनवाया हुवा ढारकाधीश का मन्दिर—कै० दौलतराव महाराज की महाराणी बायजावाई साहबा ने कुछ काल उज्जैन में निवास किया था। उन्होंने उज्जैन में एक ढारकाधीश का मन्दिर बनवाया था जो क्षिप्रा-तट पर है।

श्री जोजा महाराज को धर्मज्ञाला—कै० माधवराव महाराज जिन्दे अपनी मात्तोश्री को "जीजा महाराज" के नाम से सम्बोधन किया करते थे। उन्होंने यह विज्ञाल व सुन्दर धर्म जाला निज के धन से ई० सन् १९१६ में बनवाई थी। यह स्थान उज्जैन रेलवे स्टेशन के निकट दो मंजिला है। गरीब यात्री तथा साघुसन्तों के लिए यहाँ सदावर्त मिलता है, जिससे १०० व्यक्ति तक को भोजन सामग्री प्रति दिन धर्मार्थ दान की जाती है।

दत्त का अखाड़ा—सिंहस्य के प्रसंग पर गुसाइयों की व बैरागियों की बड़ी बड़ी जमातें क्षिप्रा स्नान के लिए घाट पर एकतित होती हैं। इन पंथों के अनुयायियों के लिए बड़ी बड़ी माफी व वर्षांसन का प्रबन्ध होता है, और कुछ जमातों के पास हाथी, घोड़े, डंका, निशानादि राजचिहन व राजऐश्वर्य की सामग्रियाँ उपस्थित होती हैं। सिंहस्थ के प्रसंग पर, इन सब सम्प्रदायों व पंथों के मिलाकर लगभग चालीस पचास हजार साधुसन्त एकत्रित होते हैं। वैशाखी पीणिमा के दिन उनके निशानों के, तथा उनके स्नान के लिए समय व स्थान सरकार द्वारा निश्चित होते हैं। गुसाइयों की जमातें जिनको 'अखाड़े' कहते हैं, क्षिप्रा नदी के पार तीर पर रेती में ठहरते हैं। वहाँ जो इनका स्थान है उसी का नाम ''दत्त का अखाड़ा'' है। यह चारों ओर ऊँचे कोट से घिरी हुई, क्षिप्रा के पश्चिम तट पर एक छोटी 'गढ़ी' के समान सुन्दर इमारत है। इस अखाड़े की निकटवर्ती भूमि पर कृषि होती है और फल-बाग भी है। यहाँ प्रति दिन ३००-४०० अतिथि व साधु-सन्तों के मोजन का प्रबन्ध होता है। निकट में एक बड़ी गौशाला भी है, जिसमें लगभग ४०० पक्षु रखे जाते हैं। एक मुक्दर छोटे मन्दिर मे



# उज्जैन के दर्शनीय स्थान

दत्तजी के चरण---चिहन खुदे हुए हैं। यहाँ के वर्तमान मुख्य मठाधीश सन्ध्यापुरीजी हैं, और इनके निरीक्षण में यहाँ का प्रबन्ध बड़े सुचारु रूप से चल रहा है। यहाँ से क्षिप्रा के अर्घ धनुष्याकार पूर्वीय किनारे के घाट, मन्दिर व मठ तथा उनके जलपृष्ठ पर पड़े हुए प्रतिबिम्ब का बड़ा ही मनोहर दृष्य दिखाई पड़ता है। यह वही ऐतिहासिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण स्थान हैं जहाँ ई० सन् १७६७ में दत्त के अखाड़े का युद्ध हुआ था, जिसमें लेखक के पूवज ठाकुर पर्चासिह को रणांगण में अपने पराकम का परिचय देने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था। इनका उल्लेख माल्कम साहब ने ''मेमाइर्स ऑफ सेण्ट्रल इण्डिया'' नामक अपने ग्रंथ में भी किया है।

बिना नींव को मसजिद—-अनन्तपेठ में होकर उसके दरवाजे पर जड़े हुए शिलालेख से ज्ञात होता है कि यह मसजिद हिजरी सन् ८०६ ई० सन् १३९७ में मालवे के सूबेदार दिलावरखान गोरी ने बनवाई थी। यह एक जैन मन्दिर को सुड़वाकर उसकी सामग्री से बनवाई जाने से, इसके लिए नींव खोदने की आवश्यकता नहीं पड़ी थी, इसी कारण यह बिना नींव की मसजिद के नाम से प्रसिद्ध है।

स्थवाजा शकेब की मसजिद—–यह सखीपुरे में रंगबावडी (पुष्कर सागर) के समीप है। कहा जाता है कि मुगल बादशाहों के सूबदेारों में से स्वाजा शकेब नाम का एक सूबेदार यहाँ था, उसने इसे वनवाया था। यहाँ की मुसलमानी इमारतों में यह एक प्रसिद्ध इमारत है।

बोहरों का मकबरा—–उज्जैन में बोहरों की बस्ती बहुत है। इसलिए यहाँ उनके धर्माध्यक्ष के प्रतिनिधि रहते हैं जो प्राय: उनके व शज होते हैं। यह मकबरा उनके विश्वेष अधिकारी पुरुषों की कबरों पर बना हुआ है। यह इमारत भी प्रेक्षणीय है।

कोठी व अन्य प्रेक्षणीय इमारतें — उज्जैन के आग्नेय कोने में शहर से लगभग ढाई मील के अन्तर पर ई० सन् १८९५ में कैं० माघवराव साहब शिन्दे नरेश ने अपने रहने के लिए यह महल बनवाया था। किन्तु अब यह इमारत सरकारी कार्यालयों को उपयोग के लिए दे दी है। रेलवे स्टेशन के निकट देवास दरवाजे के पास माघव कॉलेज की इमारत भी लगभग इसी समय बनवाई गई थी, और यह दोनों इमारतें देखने योग्य हैं। ग्रॅंण्ड होटल की व 'हग्णालय' की इमारतें भी भव्य व प्रेक्षणीय हैं। इसके अतिरिक्त नए बसाए गए 'माधवनगर' नामक उपनगर में,कई सुन्दर इमारतें बन गई हैं, और कई औद्योगिक कारखानों व मिलों की भव्य इमारतें उज्जैन में अब निर्माण हो चुकी हैं, और प्रति दिन इस नगर का विस्तार बढ़ता ही चला जा रहा हैं।

बेश्या टेकड़ी-----मकोड़िया--आम सिन्धिया स्टेट रेलवे का एक छोटा स्टेशन आगर रोड पर उज्जैन से २-३ मील पर है। वहाँ से उण्डासा तालाव पर जाने के लिए पूर्व दिशा में एक रास्ता जाता है। इस रास्ते पर एक टेकड़ी (टीला) है, जिसके ऊपर एक वृक्ष है। इस टेकड़ी की ऊँचाई लगभग ६० फीट है। इसके सम्बन्ध में यह आख्यायिका है कि प्राचीन-काल में जब उर्ज्जैन ऐश्वर्य के शिखर पर पहुँचा हुआ था, उस समय उर्ज्जैन के नागरिक इतने धनिक व रसिक थे कि यहाँ की यह ख्याति हो गई थी कि यहाँ कोई भी वस्तु बिकी के लिए लाने पर व्यापारी को बिकी न होने से निराझ होकर बापिस लौटने का प्रसंग नहीं आता था, क्षर्थात् प्रत्येक वस्तु के ग्राहक मिल जाने से व्यापारियों की हर प्रकार की वस्तु बिककर व्यापारी अच्छा मुनाफा कमा कर ले जाते थे। एक समय यह प्रख्याति सुनकर एक बड़ा कुम्हार बाहर देश से सैकड़ों गधों पर मिट्टी लववाकर बेचने के हेतु, आया और उज्जैन के सब रास्तों पर घूमकर, ग्राहक न मिलने से, निराझ होकर नगरवासियों की भर्त्सना करता हुआ गधे लेकर वापिस लौट रहा था। यह एक धनिक वेश्या ने सुना। तब यह उज्जयिनी की अपकीति सुनकर उसे भारी विषाद हुआ और इस प्राचीन नगरी की कीति कायम रखने के हेतु जितनी मिट्टी थी, नगर के बाहर एक स्थान पर डालने का उस वेश्या ने आदेश दिया, तथा हर गधे के पीछे एक एक सुवर्ण मुद्रा का मोल उस कुम्हार को देने की आज्ञा दी। जस प्रसंग पर जो मिट्टी का ढेर ल्या था वही आज वेश्या टेकडी के नाम से प्रसिद्ध है। बह भारतवर्ष का उन्नत काल्य था जब कि एक वैश्या जैसी पतिता स्त्री को भी अपने नगर के कीर्ति ढा ए्सा अभिगन



#### श्री ठाकुर उत्तमसिंह

था कि उसे कायम रखने के हेतु उसने सुवर्ण मुद्राओं को मिट्टी तुल्य समझकर उसका मुक्स हस्त से व्यय करके अपने नगर की कीर्ति व यश अजरामर रखने की चेष्टा की। घन्य है वह नगर जो ऐसे नागरिकों का तिवासस्थान रहा है। और जहाँ ऐसे स्वदेशाभिमानी जन हों, उस नगर की कीर्ति यदि विक्ष्व में अजरामर हो तो उसमें आक्ष्य ही क्या है?

कुछ समय पूर्व पुरातत्त्व-विभाग की ओर से इस टेकड़ी का उत्खनन किया जाने पर जो चिह्न दृष्टिगोचर हुए उनसे यह प्रतीत होता है कि यह किसी समय बौद्ध स्तूप था। इसके ऊपर के मिट्टी का स्तर खोदने पर अन्दर का हिस्सा प्राचीन प्रकार की ईंटों से मढ़ा हुआ पाया गया है। इसके ऊपर जो मिट्टी का स्तर है वह निकटवर्ती भूमि की मिट्टी से भिन्न प्रकार का, कुछ भगवा रंग लिए हुए है।

अगिया बेताल का मन्दिर—इस मन्दिर के निकट एक छोटासा तालाब है, जिसको आग्यातलाई के नाम से सम्बोधन करते हैं। इस मन्दिर को 'अगिया वेताल' 'वीर वेताल' या 'पीर वेताल' का मन्दिर भी कहते हैं जो वास्तव में 'अग्निवेताल' नाम का अपभ्र श होना प्रतीत होता है। नवरात्रि की अष्टमी के दिन, नगर पूजन के अवसर पर लेखक की ओर से जो पूजन का प्रबन्ध होता है, उस प्रसंग पर यहाँ कुक्कुट (मुर्गे) का बलिदान होता है। ''वेताल पंचविंशति'' ग्रंथ में विक्रमादित्य के राज्यारोहण के सम्बन्ध में एक रोचक कथा वर्णित है, उससे इस मन्दिर का सम्बन्ध होना प्रतीत होता है । उस कथा का संक्षेप में आशय यह है कि एक समय ऐसा था कि जब उज्जैन के सिंहासन पर एक दिन से ज्यादा समय तक कोई राजा बैठ नहीं सकता था । इसका कारण यह था कि प्रति दिन जनता में से एक राजा चुनकर सिंहासन पर बैठाला जाता था और रात्रि में एक वेताल, धूम्रपटल व अग्नि के लपटों सहित विकराल रूप धारण कर राजप्रासाद में प्रवेश करके राजा को प्रति दिन अपना भक्ष बना लेता था । एक दिन 'विक्रम' नामक एक निर्धन राजपूत की बारी राजसिंहासन पर बैठने की आई । तब उसने इस अग्निवेताल को अन्य उपायों से सन्तुष्ट करने के हेतु नाना प्रकार के मिष्टान्न तैयार रखे । अग्निवेताल ने इन पदार्थों से अपनी क्षुधा तृप्त की और सन्तुष्ट हुआ तथा इस चतुर संयोजक को अभय दान देकर सम्मुख प्रकट होने की आज्ञा दी । तब विक्रमादित्य प्रकट हुए, और राजा का भक्षण प्रतिदिन न करने का बर माँग लिया, जिसे अग्निवेताल ने इस क्षतें के साथ स्वीकार किया कि उसके भक्षण का प्रबन्ध अन्य प्रकार से किया जाता रहेगा। इस प्रकार अग्निवेताल विकमादित्य का सहायक बन गया । इसी अग्निवेताल के नाम से यह मन्दिर बनवाया गया । यह कथा, चौबीसखम्बा देवी की कथा से कुछ मिलती जुलती है, किन्तु, विकमादित्य के नाम से सम्बन्धित इतनी कथाएँ प्रचलित हैं कि वास्तव में उनमें की कौनसी यथार्थ हैं, यह निर्णय करना कठिन है।

#### उज्जैन के अन्य दर्धनीय स्थान

१. नगरकोट को रानी, २. अनन्तनारायण का मन्दिर, ३. महाराजबाड़ा, ४. त्रिवेणी संगम, ५. रणजीत, ६. नगनाथ, ७. सत्यनारायण का मन्दिर, ८. अध्टेवाले का मन्दिर, ९. खातियों का जगदीश मन्दिर, १०. श्रीनाथजी ढाबा, ११. जैन मन्दिर (दिगम्बर ढाबा), १२. अवन्तीपार्श्वनाथ, १३. राममन्दिर-सराफा, १४. रूमी का मकबरा, १५. वीर मछन्दर, १६. सतीघाट, १७. वाटर चक्संं।

पं**वकोशो यात्रा मॅ आनेवाले देव-**-१. पिंगलेश्वर, २. कायावरोहणेश्वर, ३. बिल्वेश्वर, ४. दूर्घरेश्वर, ५ १९. नीलकंठेश्वर।

महाकाल यात्रा--१.कोटेश्वर, २. महाकाल, ३. कपालमोचन तीर्थ, ४. कपिलेश्वर, ५. हनुमतेश्वर, ६. पैंपलादा, ७. स्वप्तेश्वर, ८. विश्वतोमुख, ९. सोमेश्वर, १०. वैश्वानरेश्वर, ११. लकुलीश, १२. गद्यानश्वर, १३. विध्ननायक, १४. वृद्धकालेश्वर, १५. विध्ननाशक, १६. प्राणीशवल, १७. तनयेश्वर, १८. दण्डपाणि, गृहेश्वर, २०. महाकाल, २१. दुर्वासेश्वर, २२. कालेश्वर, २३. वाघिरेश्वर, २४. यात्रेश्वर ।

#### કરર



# उज्जैन के दर्शनीय स्थान

नगर प्रदक्षिणा के मुख्य देव--१. पद्मावति, २. स्वर्णशृंगा, ३. अवन्तिका, ४. अमरावती, ५. उज्जयिनी।

सप्तसागर यात्रा---१ रुद्रसागर, हरसिद्धी के पास, २ पुष्करसागर, नलिया बाखल में, ३ क्षीरसागर, डावरी में ४ गोदर्वनसागर, बुववारिये में, ५ रत्नाकरसागर, भोपाल लाइन में उंडासे गांव में, ६ विष्णुसागर, अंकपात में तथा ७ पुरुषोत्तमसागर, अंकपात दरवाजे में।

देवो के स्थान---१ एकानंशा, सिंगपुरी में, २ भद्रकाठी, चौबीसखंबे पर तथा ३ अवस्तिका, महाकालेक्वर में। नवदुर्गा अब्दालपुरा में, चतुप्रध्योगिती नयापुरा में, विन्ध्यवासिनी गढ पर खेत में अथवा सिंगपुनी में कालिका के नाम से प्रसिद्ध है। वैष्णवी सिंगपुनो में पं० कालूराभजी त्रिवेदी के मकान में, कपाली जोगीपुरा में, छिन्न-मस्तका अब्दाल पुरा में, वाराही कार्तिक चौक में, वाराही माता की गली में, महाकाली, महालक्ष्मी, महासरस्वती कार्तिक चौक में एक ही मन्दिर में।





श्री वृजकिशोर चतुर्वेदो बार-एट-लॉ

[उज्जयिनी विद्या का केन्द्र होने पर भी विशेषकर धर्म का केन्द्र बनी रही है। प्रतिभावाली कवि और सुलेखकों के साथ ही तोत्रिक, कावालिक, अथता ज्ञान्ति-प्रिय तत्वज्ञानी तथा योगियों की यहाँ कमी नहीं रही। परन्तु इनमें से किसी किसी ने ही लोकतमाज में प्रसिद्धि प्राप्त की । अधिकांश महात्मा तो चुपचाप आध्या रिमक-जीवन बिताकर चलते बने। ऋषिप्रोक्त धर्मका समस्त अनुब्ठान योग पर प्रतिष्ठित है। योगाभ्यास और लोक-प्रसिद्धि दो विरोधी बातें हैं। इसीलिए जिन महापुरुषों ने उज्जयिनी में रहकर यहाँ आध्यात्मिक जीवन और योगाभ्यास वर्षों किया और जो भारतवर्ष के रत्न रहे होंगे उनके जोवनचरित्र से तो क्या, उनके नाम से भी हम परिचित नहीं हो पाए। इसके अतिरिक्त, बहुत से काव्यकारों और शास्त्रकारों ने अपने जन्मस्थान और अपने समय का संकेत तक नहीं किया। सम्भव है उस समय के भारतवर्ष में ऐसी परिपाटी ही प्रचलित हो । सम्भव है समुचे भारतवर्ष को ही जन्म स्थान मानने का राष्ट्रीय रुक्ष्य सम्मुख रहा हो। सम्भव हं जम्मस्थान से प्रान्तीयता और स्थानीय भावना बढ़ जाने के कारण उनको त्याज्य समझा गया हो। उत्तर में कैलाश, दक्षिण में सेतूबन्ध और मध्य में उज्जयिनी में महाशिव का स्थान बताने का एकमात्र उद्देश्य सारे भारत को एक हैं। सूत्र में ग्रथित करने का होगा। आदिगुरु झंकर के स्थान स्थान पर मठ स्थापित करने का हेतु सिवाय इसके और क्या हो सकता था? अगर यह लक्ष्य नहीं था तो दूसरा कोई कारण ज्ञात नहीं होता कि वाल्मीकि, व्यास, भास, क/लिदास, गुणाढ्च, वररुचि, पाणिनि, पतञ्जलि इत्यादि विद्वान् अपना जन्मस्थान और समय का संकेत तक क्यों नहीं करते 🥼 जो कुछ भी हो, इन कारणों से यह कहना कठिन हो जाता है कि भारतवर्ष के प्रमुख प्राचीन रत्नों में कितने बास्तव में उज्जैन के थे । ऐसी अवस्था में अधिकतर किंवदन्तियों और प्राचीन कथाओं का आधार ही लेना पड़ता है । इस आधार पर विक्रम के नवरत्नों के अतिरिक्त कुछ महापुरुषों के नाम उज्जैन से सम्बन्धित मिल पाए हैं। उनका संक्षिप्त जीवन-चरित्र हूनने यहाँ संकलित करने का प्रयास किया है। फिर भी बहुत से नाम रह गए हैं, यह भी हमें ज्ञात है। पुस्तकों के अभाव में और अधिक समय न मिलने के कारण अधिक महापुरुषों के जीवन-चरित्र एवं उनके रचनात्मक कार्य की सूची हन



यहाँ संकलित नहीं कर पाए, इसका अवश्य खेद है। जो प्रमाण हमने कहीं कहीं उद्धृत किए हैं उनका ऐ तिहासिक मूध्य कितना है, यह पाठक स्वयं विचार कर सकते हैं।---लेखक।]

## (१) श्री सान्दीपन मुनि

सान्दीपन मुनि भगवान् कृष्ण और बलराम के गुरु माने जाते हैं। 'सन्दीपन' के पुत्र सान्दीपन थे। जो उज्वल करता है वह 'सन्दीपन' कहाता है (संदीपयति सः सन्दीपनः)। पुराणों में श्रीकृष्ण भगवान् की शिक्षा अवन्तीपुर (उज्जैन) में सान्दीपन मुनि के द्वारा बताई गई है। परन्तु शिक्षा के विषय और वर्णन में कहीं कहीं भेद है।

श्रीमद्भागवत में लिखा है कि वसुदेवजो ने अपने पुरोहित गर्गाचार्य तथा अन्य ब्राह्मणों से दोनों पुत्रीं का विधिपूर्वक दिजाति-समुचित यज्ञोपवीत संस्कार करवाया। इसके बाद गुरुकुल में निवास करने की इच्छा से दोनों भाई अवन्ती (उज्जैन) में रहनेवाले कर्थपगोत्री या काशी से आए हुए (काश्यं) सान्दीपन नामक आचार्य के पास गए। वे विधिपूर्वक गुरूजी के पास रहने लगे। उस समय वे बड़े ही सुसंयत और अपनी चेष्टाओं को सर्त्रथा नियमित रखे हुए थे। गुरु सेवा का उच्च आवर्श लोगों के सामने रखते हुए बड़ी भक्ति से उन्होंने इष्टदेव के समान गुरुजी की सेथा की। गुरुवर सान्दीपनंजी उनकी शुद्ध भावयुक्त सेवा से बहुत प्रसन्न हुए। उन्होंने दोनों भाइयों को छहों अंग और उपनिषदों के सहित सम्पूर्ण वेदों की शिक्षा दी। इसके सिवा मंत्र और देवताओं के ज्ञान के साथ धनुर्वेद, धर्मशास्त्र, मीमांसा और न्याय-शास्त्र की भी शिक्षा दी। साथ ही सन्धि, विग्रह, यान, आसन, द्वैध और आश्रय इन छह भेदों से युक्त राजनीति का भी अध्ययन कराया। भगवान् श्रीकृष्ण और बलराम सारी विद्याओं के प्रवर्तक हैं। परन्तु मनुष्य का व्यवहार करते हुए वे अध्ययन कर रहे थे। केवल चौंसठ दिन रात में ही संयमी-शिरोमणि दोनों भाइयों ने चौंसठों कलाओं का ज्ञान प्राप्त कर लिया। इस प्रकार अध्ययन समाप्त होने पर उन्होंने सान्दीपन मुनि से प्रार्थना की कि ''आपकी जो इच्छा हो, गुरु-दक्षिणा माँग लें।''

सान्दीपन मुनि ने उनकी अद्भुत महिमा और अल्शैकिक बुद्धि का अनुभव कर लिया था। इसलिए उन्होंने अपनी पत्नी से सलाह करके यह गुरु-दक्षिणा माँगी कि 'प्रभास क्षेत्र में हमारा वालक समुद्र में डूबकर मर गया था, उसे तुम लोग ला दो'। बलरामजी और श्रीकृष्ण का परात्रम अनन्त था। दोनों ही महारथी थे। उन्होंने ''बहुत अच्छा'' कहकर गुरुजी को आज्ञा स्वीकार की और रथ पर सवार होकर प्रभासक्षेत्र में गए। समुद्र के अन्दर जाकर संखासुर (पाञ्चजन्य) नामी असुर को मारा और पाञ्चजन्य शंख को लेकर यमराज के यहाँ जाकर गुरुपुत्र लाकर सान्दीपनजी को गुरु-दक्षिणा में दिया। तदनन्तर गुरुजी से आज्ञा और आशीर्वाद लेकर वायु के समान वेग और मेध के समान रथ पर सवार होकर दोनों भाई मथुरा लौट आए।

उज्जैन में इस शिक्षा का स्मारक सान्दीपन-आश्रम किसी न किसी रूप में अभी तक मौजूद है; और भगवान् कृष्ण की यह शिक्षास्थली क्षिप्रा नदी के किनारे ''अंकपात'' के नाम से प्रसिद्ध है।

ब्रह्मपुराण के १९४वें अध्याय में श्रीभागवत का ही अनुकरण करके कथा में लिखा गया है कि :--

विदिताखिलविज्ञानौ सर्वज्ञानमयावपि। शिष्याचार्यकमं वीरौ क्ष्यापयन्तौ यदूत्तमौ ॥१८॥ ततः सान्दोर्पनि काक्ष्यमवन्तिपुरवासिनम्। अस्त्रार्थं जग्मतुर्वीरौ बलदेवजनादंनौ ॥१९॥ तस्य शिष्यत्वसभ्येत्य गुरुवृत्तिपरौ हितौ। दर्श्वयाञ्चकतुर्वीरावाचारमखिले जने ॥२०॥ सरहस्यं धनुर्वेदं ससंग्रहमधीयताम्। अहोरात्रैय्चतुःषष्ट्या तद्दभुतमभूद् द्विजाः ॥२१॥

यहाँ 'काश्यप' न लिखा जाकर 'काइयं' लिखा गया है । सम्भव है सान्दीपनजी 'काशी' से उठकर अवन्ती में बस गए हों । किसी किसी प्रति में 'शिक्षार्थ', किसी किसी में ''शस्त्रार्थं'' भी मिलता है परन्तु अधिकतर प्रतियों में ''अस्त्रार्थ'' बताया जाता है । इसीलिए 'आनन्दाश्रम एडीशन' १८९५ में 'अस्त्रार्थ' ही लिखा है ।



## श्रो वृजकिशोर चतुर्वेदो

अग्निपुराण में एक सूक्ष्म संकेत मिलता है और वहाँ उज्जयिनी में क्षिक्षा प्रहण करने का उल्लेख नहीं है । बस, इतना ही लिखा है कि :---

#### सान्दीयनेश्च झस्त्रास्त्रं ज्ञात्वा तर्बालकं ददौ ॥ (अध्याय १३)

ब्रह्मवैवर्तपुराण में सान्दीपनजी को ''ब्रह्मांशो योगिनां ज्ञानिनां गुरु:'' लिखा है। यज्ञोपवीत कुलपुरोहित गर्गजी ने कराया था परन्तु इस पुराण में लिखा है कि बहुत से देवता और झाह्मण उपस्थित थे और सान्दीपनजी भी वहीं थे। बाद में कृष्ण भगवान् उज्जैन गए और चारों वेदों को एक मास में ही पढ़ लिया। गुरु-दक्षिणा में गुरुपुत्र को देने के अनन्तर भगवान् कृष्ण ने अपने गुरु और गुरुपत्नी को कई लाख रत्न, मणि, हीरा, मुक्ता, माणिक्य दिए और दस्त्र, हार, अँगूठी और सुवर्ण से उनका घर भर दिया। थोड़े काल के अनन्तर, सारी सम्पत्ति अपने पुत्र को देकर सान्दीपनजी और उनकी पत्नी ने गोलोक को प्रयाण किया।

अवन्ती को 'सान्दीपन के आश्रम' ने एक ऐसा ऊँचा स्थान प्रदान किया है कि जो शिक्षा और साहित्य के इतिहास में चिरस्मरणीय रहेगा।

## (२) गुणाद्य

किंवदन्ती है कि गुणाढच उज्जैन के राजा थे । परन्तु किसी प्रकाशित ग्रंथ में इसके समर्थन में प्रमाण नहीं मिले । 'रामायण' और 'महाभारत' के बाद, भारतीय साहित्यिक कला का अखण्ड भंडार गुणाढ्च की 'बृहत्कथा' में पाया जाता है ।

क्षोमेन्द्र की 'बृहत्कथामंजरी' सोमदेव का 'कथासरित्सागर', और जयरथ के 'हरचरितचिन्तामणि' गुणाढ्भ की 'बृहत्कथा' के ही दूसरे रूप हैं । गुणाढ्य की 'बृहत्कथा' पैशाची भाषा में लिखी गई बताई जाती है <sub>,</sub>और आजकल अप्राप्य है ।

सुबन्धु, बाणभट्ट और दण्डी ने, सातवीं शताब्दी में, 'बृहत्कथा' के महत्त्व को स्वीक्वत किया है । धनञ्जय के 'दशरूप', त्रिविकम के 'चम्पू', सोमदेव सूरी के 'यशस्तिलकं' और गोवर्धन के 'सप्तशती' में भी 'बृहत्कथा' की प्रशंसा की गई है । कम्बोडिया के एक शिलालेख में गुणाढ्य और प्राक्वत भाषा के प्रति उनकी घृणा का उल्लेख किया गया है ।

'कथासरित्सागर' के अनुसार जब महादेवजी ने अपने गण पुष्पदन्त को शाप दिया तो दूसरा गण माल्यवन्त इस आप का विरोध करने लगा। महादेवजी ने माल्यवन्त को भी यह शाप दिया कि वह भी मृत्युलोक में जन्म ले और यक्ष काणभूति से कथा सुन लेने पर शाप से मुक्त होने का अधिकारी हो सकेगा। गण पुष्पदन्त ने वररुचि होकर कौशाम्बी में जन्म लिया और बाद में महाराज नन्द का मंत्री होकर वैराग्य लिया और विद्याधरों के सात राजाओं की कथा काणभूति को सुनाकर मोक्ष प्राप्त की।

गण माल्यवन्त ने गोदावरी के किनारे प्रतिष्ठान नगर में 'गुणाढ्च' नाम से जन्म लिया और फिर सातवाहन राजा के यहाँ ऊँचा पद प्राप्त किया। राजा की पटरानी ने एक बार जलकीड़ा के समय कहा कि ''जल से अब ताड़न मत करो'' (मा उदकै: परिताड़य)। राजा संस्कृत कम पढ़े थे समझे कि पटरानी ''मोदक'' (लड्डू) मँगा रही है। उसी क्षण बहुत से मोदक मँगवा लिए जिसपर रानियाँ हँसने लगी। राजा अत्यन्त लज्जित हुए और संस्कृत पढ़ने का प्रयत्न करने लगे। गुणाढ्थ से पूछने पर गुणाढ्य ने पूरे छह साल में व्याकरण शास्त्र पढ़ाने को कहा। शर्ववर्म्मा ने कहा कि ''में छह मास में ही पढ़ा दूंगा। गुणाढ्य ने राजा से कहा कि ''यह असम्भव बात है। अगर छह मास में व्याकरण शास्त्र सोख गए तो में संस्कृत, प्राकृत और देशभाषा तीनों का परित्याग कर दुँगा।''

श्रीकार्तिकेय की तपस्या करके शर्ववर्मा ने पूरा व्याकरण शास्त्र केवल छह महीनों में ही राजा सातवाहन को सिखा दिया । सातवाहन ने प्रसन्न होकर शर्ववर्मा को भृगुकच्छ का स्वामी बना दिया । यह व्याकरण कातंत्र नाम से प्रसिद्ध है ।

गुणाइंच को यह सब बुरा लगा और उसने वहाँ रहकर अपमानित न होना चाहा। वह विध्यवासिनी देवी के दर्शन को चल पड़ा और वहाँ पैकाची भाषा सीखकर भौनव्रत तोडा।

#### કરવ



फिर उज्जयिनी से वापिस आने पर यक्ष काणभूति ने गुणाढ्य को सात कथावाली वह दिव्य महाकथा सुनाई। गुणाढ्य ने भी सात वर्ष में उसी पैशाची भाषा में उस कथा को सात लाख श्लोकों में बनाकर प्रस्तुत किया और स्याही न मिलने पर अपने रुधिर से ही लिख डाला। उस कथा के सुनने के लिए सिद्ध और विद्याधर आने लगे और भीड़ इतनी एकत्रित होती थी कि आकाश धिर जाता था। अपने शिष्य गुणदेव और नन्दिदेव के कहने पर यह कथा गुणाढ्य ने सातवाहन राजा को भिजवाई परन्तु उसने नीरस पैशाची भाषा एवं रक्त में होने से वापिस करदी।

तब निराश होकर एक पर्वत की शिखा पर बैठकर एक अग्निकुण्ड बनवाया और वहाँ बैठकर लाखों पशु-पक्षीगण को सुना सुनाकर एक एक एक पत्र आग में डालने लगे । हजारों लाखों हरिण बराह और महिष एकत्र हो, मण्डल बाँध, उस दिव्य महाकथा को सुना करते थे । राजा सातवाहन को यह सब पता लगने पर वह आए और दिव्य कथा माँगने लगे । परन्तु छह लाख श्लोक जल चुके थे ; बाकी एक लाख श्लोक राजा को देकर गुणाढ्य शाप से मुक्त हो दिव्यगति को प्राप्त हुए ।

'नैपालमाहात्म्य' में शिव-पार्वती के शाप से 'भूंगिन' का मृत्युलोक में आकर 'गुणाढ्ध' के नाम से जन्म लेना और उज्जेन के राजा मदन के यहाँ पंडित बनकर शर्ववर्मन से परास्त होकर, ऋषि पुलस्त्य के आदेशानुसार पैशाची भाषा में कथा लिखना वतलाया गया है ।

'बृहत्कथा' और इसके आधार पर बने अन्य कथा-संग्रह में महाराज चण्डप्रद्योत, उनकी कन्या वासवदत्ता और वरसराज उदयन और उदयन के पुत्र नरवाहनदत्त की कथाएँ ही हैं और इन कथाओं का सम्बन्ध उज्जैन से ही है। भास की स्वन्नवासवदत्ता, हर्ष की रत्नावली आदि का आधार 'बृहत्कथा' में वर्णित उज्जैन में बीते हुए प्रेम-परिणय की कथाओं से ही है।

इससे सिद्ध है कि गुणाढ्य बहुत वर्षों तक उज्जयिनी नगरी में रहे थे।

राजकोखर ने काव्यमीमांसा में लिखा है कि देश के विभिन्न भागों में विभिन्न भाषाओं का अधिपत्य था, यथा गौड़ देश में संस्कृत बोली जाती थी; लाट देश में प्राकृत का प्रोम था; मारवाड़, टक्क देश और भादानक अपभ्र श बोल्ते थे । अवन्ती, परियात्रा और दशपुर में भूतभाषा प्रयुक्त होती थी और मध्यदेश वाले सब भाषाओं को जानते थे । यथा----

#### आवन्त्याः पारियात्राः सह दशपुरजैर्भूतभाषां भजन्ते । यो मध्ये मध्यदेशं निवसति स कविः सर्वभाषानिषण्णः॥

अवन्ती के पंडित होने के कारण गुणाढ्य का भूतभाषा में 'बृहत्कथा' लिखना अधिक समीचीन प्रतीत होता है । भूतभाषा क्लिष्ट होती हो, यह बात नहीं है । 'बालरामायण' में राजशेखर ने लिखा है कि प्राकृत भाषा प्रकृत्या मधुर है: अपभ्र श भव्य भाषा है; और भूतभाषा सरस वचनों से भरी है :--

# गिरः श्रथ्या दिव्याः प्रकृतिमधुराः प्राकृतधुरः सुभव्योऽपभ्रंशः सरसवचनं भूतवचनम् ॥

अवन्ती की सरस भूतभाषा में पंडित गुणाढ्य ने बृहत्कथा अवन्ती में ही लिखी थी, ऐसा ही सत्य प्रतीत होता है ।

## (३) भर्तृहरि

उज्जैन में भर्तृहरि की गुफा एक प्रसिद्ध स्थान है। किवदन्ती है और 'प्रबन्धचिन्तामणि' में भी लिखा है कि भर्तृहरि विकमादित्य के भाई थे। यह भी कहा जाता है कि गन्धर्वसेन ने ईसवी सन् पूर्व ७२ में मालवान का लोकसत्तात्मक राज्य उज्जैन में स्थापित करके भर्तृहरि को गणाधिपति बना दिया था और १२ साल राज्यशासन करके अपने छोटे भाई विकमादित्य को राज्य देकर भर्तृहरि ने वैराग्य धारण कर लिया था। गन्धर्वसेन के दो स्त्री बताई जाती हैं। धीमति से भर्तृहरि और श्रीमति से यिकम उत्पन्न हुए। भर्त्तुहरि के शृंगारशतक, वैराग्यशतक और नीतिशतक प्रसिद्ध हैं। संस्कृत छन्दों में ऐसी मधुर रचना अन्यत्र कम पाई जाती हैं। इन शतकों में कुछ छन्द तंत्राख्यायिका शकुन्तला, और मुद्रा

#### **ક**રદ્



## श्री वृजकिशोर चतुर्वेदी

राक्षस इत्यादि के भी हैं परन्तु इन तीन शतकों का संकलन एक समय में ही हुआ है, इसमें सन्देह नहीं है । एक एक इलोक में श्रृंगार, नीति अथवा वैराग्य की अनमोल वातों का सुन्दर रूप में समावेश है ।

भर्तुंहरि का शार्दूल विकीडित छन्द प्रसिद्ध है। बुलहेन (Bohlen) के संग्रह में १०१ पद्य शार्दूल विकीडित छन्दों में हैं। उसके अनन्तर शिखरिणी की संख्या ४८, श्लोक ३७, वसन्ततिलका ३५, संग्धरा और आर्या प्रत्येक १८ और गीति आर्या का २ बार प्रयोग किया गया है। कहीं इन्द्रवज्या, मालिनी, हरिणी, मन्दाकान्ता, पृथ्वी, द्रुतविलम्बित वंशस्थ, शालिनी, रथोद्धता, वैतालीय, दोधक, पुष्पिताग्रा और मात्रसमक छन्दों का भी प्रयोग है।

इनसे प्रतीत होता है कि भर्तुंहरि एक बहुत भारी कवि और अनुभवी विद्वान् थे। विद्वानों का मत है कि इनकी रचना का काल प्रथम शताब्दी या इसके पूर्व होना चाहिए।

चीनो यात्री ईस्लिंग ने अपनी भारत यात्रा में 'भर्तुहरिशास्त्र' का वर्णन करते हुए लिखा है कि यह शास्त्र महाभाष्य की टीका है। इसमें २५००० श्लोक हैं और मानव जीवन तथा व्याकरण शास्त्र के नियमों का पूर्ण रूप से वर्णन है। इस ग्रन्थ का वास्तविक नाम 'त्रिपदी' है। इसमें पतञ्जलि के 'महाभाष्य' के प्रथम तीन पादों की ही विस्तृत व्याख्या है। इसके कुछ भाग का एक पुराना लिखित ग्रंथ बलिन के पुस्तकालय में सुरक्षित है।

ईरिंसग ने भर्तृहरि के विषय में लिखा है कि यह बिद्वान भारत के पाँचों खंडों में सर्वत्र बहुत प्रसिद्ध था और उसकी विशिष्टताओं को लोग आठों दिशाओं में जानते थे। उसका रत्नत्रय में अगाध विश्वास था और वह 'दुहरे शून्य' का बड़ी धुन से ध्यान करता था। सर्वोत्क्रिंट धर्म के आलिंगन की इच्छा से वह परिद्याजक हो गया; परन्तु सांसारिक वासनाओं के वशीभूत होकर वह फिर गृहस्थी में लौट गया। इसी रीति से वह सात बार परिव्राजक बना और सात ही बार फिर गृहस्थी में लौट गया। वह धर्मपाल का समकालीन था। एक बार जब वह मठ में परिव्राजक था, सांसारिक कामनाओं से तंग आकर उसकी दृष्टि गृहस्थी में लौट जाने की हुई। परन्तु वह दृढ़ रहा और उसने एक विद्यार्थी को मठ के बाहर एक रथ लाने को कहा। कारण पूछने पर बताया कि ''मनोराग प्रबल हो चुका है और मैं सर्वोत्तम धर्म पर चलने में असमर्थ हूँ। मेरे जैसे मनुष्य को परिव्राजकों की सभा में घुसना नहीं चाहिए।'' इसके बाद वह उपासक की अवस्था में वापस चला गया और मठ में रहते हुए, एक श्वेत वस्त्र पहिनकर सच्चे धर्म की उन्नति और वृद्धि करता रहा।

ईस्मिंग ने लिखा है कि उसकी मृत्यु हुए चालीस वर्ष हुए हैं। इस हिसाब से भर्तृहरि की मृत्यु सन् ६५१-६५२ ई० में हुई थी।

प्रश्न यह होता है कि कवि भर्तृहरि और वैयाकरण भर्तृहरि एक ही थे या अलग अलग ? बंगाल रॉयल एशियाटिक सोसायटी जरनल की अठारहवीं जिल्द में श्रीयुत पाठक ने और अक्टूबर १९३६ के अन्नमलाई विश्वविद्यालय के जरनल में श्रीयुत रामस्वामी शास्त्री ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि 'त्रिपदी' का लेखक भर्तृहरि बौद्ध था।

इसके विरुद्ध, शतकों के अध्ययन से भर्तृहरि कवि, वेदान्ती शैव प्रतीत होते हैं। यह भी ज्ञात होता है कि भर्तृहरि को राजदरबार का अच्छा अनुभव था। या तो वे स्वयं राजा रह चुके थे अथवा वे राजमंत्री थे। 'वैराग्यशतक' के समय वे सन्यास ले चुके थे। 'संस्कृत साहित्य के इतिहास' में डाक्टर कीथ ने यह भी शंका की है कि भर्तृहरि बौद्ध हो गए हों और बाद में फिर शैव धर्म में आगए हों। परन्तु यह समझ में नहीं आता कि भर्तृहरि के शतक इतने प्रसिद्ध होते हुए भी ईत्सिंग ने उनका जिकर क्यों नहीं किया ? डाक्टर कीथ का उत्तर यह है कि या तो ईत्सिंग को शतकों का पता ही नहीं चला या बौद धर्म की वस्तु न होने के कारण उसन इस का जिकर करना ही व्यर्थ समझा।

ईस्मिंग ने भतृहरि की दूसरी रचना 'वाक्य-पदीय' का जिकर करते लिखा है। कि इसमें ७०० श्लोक है और इसका टीकाभाग ७००० श्लोकों का है । यह पवित्र शिक्षा के प्रमाण द्वारा समर्थित अनुमान और व्याप्ति । तिश्चय की युक्तियों पर एक प्रबन्ध है । डाक्टर कीथ ने ''वाक्य-पदीय'' को भारतीया व्याकरणशास्त्र का अन्तिम स्वतंत्र ग्रंथ बतलाया है ।



भर्तुंहरि की तीसरी रचना ईस्सिंग ने 'पेइ-न' बतलाई है। इसमें तीन हजार क्लोक हैं और १४,००० क्लोकों में टीकाभाग है। क्लोकभाग भर्तुहरि की रचना है और टीकाभाग धर्मपाल का बताया है। ईस्सिंग ने लिखा है कि यह पुस्तक आकाश और पृथ्वी के गंभीर रहस्यों की थाह लेती है और इसमें मानवी नियमों के तात्विक सौम्दर्य का वर्णन है। जो मनुष्य यह पढ़ लेता है उसे व्याकरणशास्त्र का पूर्ण पंडित कहा जाता है।

श्रीयुत पं० भगवदत्तजी ने 'पे-इन' को 'बेड़ा-वृत्ति' वतलाया है और सरस्वती सीरीज में छपी ''ईस्सिंग की भारत-यात्रा'' में लिखा है कि इसपर काश्मीरी पंडित हेलाराज की बहुत् टीका है मगर धर्मपाल की टीका अभी तक नहीं मिली।

ईस्मिंग ने अन्तिम समय के वौद्ध धर्म के पंडितों में धर्मपाल, धर्मकीत्ति, शीलभद्र, सिंहचन्द्र, स्थिरमति, गुणमति, प्रज्ञागुप्त, गुणप्रभ और जिनप्रभ का नाम आदर और श्रद्धा के साथ लिया है।

युइनचांग की भारतयात्रा में नालन्द विश्वविद्यालय के प्रमुख अध्यापकों में धर्मपाल, चन्द्रपाल, गुणमति, स्थिरमति, प्रभामित्र, जिनमित्र, ज्ञानचन्द्र और शीलभद्र के नाम आते हैं। युइनचांग के समय में शीलभद्र जीवित थे। यह धर्मपाल के शिष्य थे। कहा जाता है कि धर्मपाल का ६०० ई० के पूर्व देहान्त हो चुका था। युइन चांग के वर्णन से पता चलता है कि धर्मपाल का परिपक्व वृद्धावस्था में शरीरान्त हुआ था।

ईर्रिसग के अनुसार, भर्तृहरि के 'पे-इन' के श्लोकों की टीका धर्मपाल ने की थी। इससे भर्तृहरि का धर्मपाल के बहुत पूबवर्ती होना सिद्ध होता है। यदि धर्मपाल भर्तृहरि के समकालीन होते तो यह सम्भव न था कि युइनचांग जिकर न करता। कुछ जैन ग्रंथों में भर्तृहरि को दिगम्बरों के प्रसिद्ध आचार्य शुभचन्द्र का भ्राता बताया है और शुभचन्द्र को भी विक्रम का सम्बन्धी बताया है।

# (3) महारास।यनिक व्याडि

'कथासरित्सांगर' के अनुसार महाराज विकमादित्य के समय में एक बड़ा रसायनशास्त्रज्ञ व्याडि, उर्ज्जन नगर में रहता था। अलबेरूनी ने अपनी प्रसिद्ध यात्रा में इस व्याडि रासायनज्ञ की जीवनी की चर्चा की है। व्याडि ने 'भेषज-संस्कार' ग्रंथ लिखा था परन्तु आर्थिक अवस्था के कारण उसे निराशा हुई और नदी में फेंक दिया। वहाँ से एक वैश्या ने उठा लिया और व्याडि की कल्पनासिद्धि के लिए उसे बहुतसा रुपया दिया जिसके द्वारा बहुतसी औषधियाँ तैयार हो पाईं। अलबेरूनी ने लिखा है कि एक क्वाथ ऐसा तैयार किया गया था कि शरीर पर मल लेने पर व्याडि और उसकी स्त्री दोनों वायु में उड़ने लगते थे। यह हाल विकमादित्य ने स्वयं अपनी आँखों से देखा था। अलबेरूनी के समय यह विश्वास किया जाता था कि व्याडि और उसकी स्त्री दोनों जीवित्त हैं।

राजशेखर ने 'काव्यमीमांसा' में लिखा है कि शास्त्रकारों की परीक्षा पाटलिपुत्र में होती थी और पाणिनी, पिंगल, व्याडि, वररुचि और पतञ्जलि ने पाटलिपुत्र में ही परीक्षा दी थी। व्याडि का 'संग्रह' प्रसिद्ध है और महर्षि पतञ्जलि और भईंहरि ने इस संग्रह से कई उद्धरण दिए हैं। नागेश ने 'उद्योत' में ('महाभाष्य' पर 'कैंग्रट' की समालोचना पर अपनी आलोचना में) व्याडि के विषय में लिखा है कि व्याडि के 'संग्रह' के एक लाख ब्लोक प्रसिद्ध हैं। सम्भव है कि साहित्यिक व्याडि और वैज्ञानिक व्याडि एक ही हों। व्याडि के 'उत्पलिनी' नामक कोषग्रंथ से भी उद्धरण कहीं कहीं मिलते हैं।

'शब्दकल्पद्रुम' में व्याडि को कोषकार बताया गया है। 'रसरत्नसमुच्चय' में व्याडि को रसविद्या का आचार्य बताया गया है। हेमचन्द्र ने व्याडि को विन्ध्यवासी और नन्दिनीतनय बताया है। दक्ष की सबसे बड़ी कन्या दाक्षी के पुत्र पाणिनि बताए जाते हैं और दक्ष के सब से छोटे पुत्र के प्रपोत्र व्याडि बताए जाते हैं। पतञ्जलि ने लिखा है––

#### अपिशल-पाणिनीय-व्याङ्गीय-गोतमीयाः।

डाक्टर गिरौन्द्रनाथ मुकर्जी भिषगाचार्य ने 'भारतीय औषधि के इतिहास' में 'व्याडि' को (chemistry of gems) रत्नों के रसायनशास्त्र पर प्रामाणिक माना है, और लिखा है कि रामराजा के 'रसरत्नप्रदीप' में व्याडि



## श्री सृजकिशोर चतुर्वेदी

के कई उद्धरण मिलते हैं । आचार्य सर प्रकुल्लचन्द्र राय ने अपने 'हिन्दू कैमिस्ट्री के इतिहास' में 'रसराजलक्ष्मी' में व्या**डि** की प्रशंसा बताई है और 'व्याडि' के विषय में गुरुड़पुराण का यह रलोक प्रसिद्ध बतलाया है :---

व्याडिर्जगाद जगतां हि महाप्रभावः सिद्धो बिदग्धहिततत्परया दयालुः॥

(५) भर्तृमेण्ठ

राजशेखर ने 'काव्यमीमांसा' में लिखा है कि मेण्ठ ने काव्यकार की परीक्षा उज्जयिनी में उत्तीर्ण की <mark>यी।</mark> राजशेखर ने अपने आपको भर्तुंमेण्ठ का ही अवतार माना है। अपने 'बालरामायण' में लिखा है :----

बभूव वल्मीकभवः पुरा कविस्ततः प्रपेदे भुवि भर्तुमेण्ठताम् ।

स्थितः पुनर्यो भवभूतिरेखया स वत्तंते सम्प्रति राजशेखरः॥

'सुक्तिमुक्तावली' में लिखा हैं :—

वकोक्त्या मेण्ठराजस्य वहत्त्या सुणिरूपताम् । आविद्धा इव धुन्वन्ति मूर्धानं कविकुञ्जराः ॥

'उदयसुन्दरीकथा' में बताया है—

स कडिचदालेख्यकरः कवित्वे प्रसिद्धनामा भुवि भर्तृमेण्ठः।

रसण्लवेऽपि स्फुरति प्रकामं वर्णेषु यस्पोज्ज्वलता तथैव ।।

मेण्ठ को हस्तिपक भी कहते हैं। कल्हण ने 'राजतर्रागणी' में लिखा है कि राजा मातृगुप्त ने मेण्ठ के 'हयग्रीववध' को बहुत ही सुन्दर काव्य बतलाया और जब पुस्तक की जिल्द बँध रही थी। तब यह विचार कर कि कहीं इसका ''रस'' चला न जाय, पूस्तक के नीचे रखने को एक सूवर्ण की थाली दी। थी।

राजशेखर के अनुसार बाल्मीकि ही ने मेण्ठ होकर जन्म लिया था। फिर मेण्ठ भवभूति हुए और भवभूति ही राजशेखर हुए।

मंख कवि ने मेण्ठ को सूबन्ध, बाण, और भारवि की श्रेणी में रखा है।

डाक्टर ए० बैरीडेल कीथ की राय में ईसा की छठी शताब्दी के उत्तरार्ध में मेण्ठ का होना। सही प्रतीत होता है ।

'शारंगधरपद्धति' में विकम और भर्तृमेण्ठ की सम्मिलित सुक्तियाँ उद्धृत की हुई मिलती हैं। 'राजतरंगिणी' में विकम, भतृंमेण्ठ और मातृगुप्त (कालिदास) को मित्र बताया है।

#### (६) मत्स्येन्द्रनाथ

उज्जैन में क्षिशा के किनारे भर्तृहरि गुफा के पास और महाकाली (गढ़ कालिका) के मन्दिर से थोड़ी दूर पौर मछन्दरनाथ का बड़ा रमणीक स्थान हैं ।

यह 'नाथ' सम्प्रदाय के प्रवर्तक हैं । 'स्कन्दपुराण' नागरखण्ड, 'नारदपुराण' उत्तरभाग, 'झंकरदिग्विजय,' 'झानेश्वर चरित्र', 'नायळीलामृत', 'भक्तिदिजय' और कल्याण के 'संत-अंक' में मत्स्येन्द्रनाथ की कथाएँ दी गई हैं ।

कहा जाता है कि एक मछली के पेट से इनका जन्म हुआ था। पूर्व-पुण्य के कारण इन्हें शीध ही सिद्धि प्राप्त हो गई थी। इनको मस्स्यनाथ, मोननाथ, सिद्धिनाथ आदि भी कहते हैं। आपकी उत्कृष्ट योग रचना 'मत्स्येन्द्रसंहिता' के नाम से प्रसिद्ध है।

वे आदिनाथ शंकर के शिष्य तया गोरखनाथ के गुरू थे। प्रसिद्ध है कि---

आदिनाथो गुरुर्यस्य गोरक्षस्य च यो गुरुः। मत्स्येन्द्रं तमहं बन्दे महासिद्धं जगद्गुरुम् ॥

कहा जाता है कि एक बार अपना शरीर छोड़ सिंहल द्वीप के राजा कें शरीर में प्रवेश किया। शरीर की रक्षा का भार गोरखनाथ के ऊपर था। खोज करते करते गोरखनाथ सिंहल द्वीप में गए और गुरु के हृदय में स्मृति जगाने के निमित्त



तेवळा बजाते थे जिसमें से ''जाग मछन्दर गोरख आया'' की स्पष्ट ध्वनि निकलती थी । होश आने पर वे पूर्व शरीर में लौट आए ।

ये 'काव्य-व्यूह' की रचना करते हुए एक काया से लीला दिखाते थे और दूसरे में 'भँवरगुफा' में बैठकर निर्विकल्प समाधि में लीन होते थे । समस्त उत्तर-भारत में और महाराष्ट्र में इनके नाम से सम्बद्ध स्थान पाए जाते हैं ।

## (७) राजा साहसांक

राजशेखर ने अपनी 'काव्य-मीमांसा' में साहसांक नाम के आदर्श साहित्यप्रेमी उज्जन के राजा का उल्लेख किया है। राजा साहसांक ने अपने अन्तःपुर और राज-प्रासाद में संस्कृत भाषा के सिवाय दूसरी भाषा बोलने का निषेध कर दिया था और 'ट, ठ, ड, ढ' और 'ष' का प्रयोग भी रोक दिया था। उनके राज्यकाल में उज्जयिनी में कोमलकान्त पदावली और संस्कृत भाषा कितनी फली-फूलो होगी, इसकी कल्पना नहीं की जा सकती। जहाँ राजा के चौबदार और द्वारपाल भी संस्कृत के प्रकाण्ड पंडित थे वहाँ अवश्य ही साहित्य भी बहुत ही ऊँची श्रेणी का रहा होगा।

वासुदेव, शुद्रक, सातवाहन और साहसांक इन चार राजाओं के राज्यकाल में कवियों का बड़ा सम्मान रहा था ।

राजशेखर के अनुसार यह राजा लोग ब्रह्मसभा (कवि दरबार) में सभापति रहते थे और कवियों को दान देकर मान बढ़ाते थे। राजशेखर ने लिखा है कि ब्रह्म सभाओं में काव्य परीक्षा होनी चाहिए और परीक्षोत्तीर्ण का रथ में बैठा-कर जलूस निकाला जाए और पट्टबन्ध होना चाहिए। साहसांक के काल में, एवं उज्जयिनी में प्राचीन काल में सदा ऐसी ही काव्यकार की परीक्षा होती आई है यह 'काव्य मीमांसा' से विदित्त होता है।

सुक्तिमुक्तावली में राजा साहसांक के विषय में लिखा है :---

**शूरः शास्त्रविधेर्ज्ञाता साह**सांकः स भूपतिः । सेव्यं सकललोकस्य विदये गन्धमादनः ।।

'सरस्वतीकंठाभरण' में लिखा है---

केऽभूवन्नाढचराजस्य राज्ये प्राकृतभ।विणः । काले श्रीसाहसांकस्य के न संस्कृतवादिनः ॥

'इण्डियन कल्वर' के आक्टोबर १९३९ में श्री० एस० के० दीक्षित महोदय<sup>ं</sup> ने साहसांक सम्बन्धी लेख में दो शिलालेखों का पता दिया है :---

(१) महोबादुर्ग का शिलालेख जिसमें लिखा है--

व्योमार्कार्णवसद्धस्याते साहसांकस्य वत्सरे ।

(२) रोहतासगढ़-शैल का लेख जिसमें लिखा है---

नवभिरथ मुनोग्द्रैवसिराणामवीझः परिकल्यति सङ्ख्यां वत्सरे साहसांके॥

'प्रबन्धचिन्तामणि' के प्रथम प्रबन्ध के प्रारम्भ में ''दिकमार्कः'' की प्रशंसाह ै। अन्त में 'साहसांक' की प्रशंसा इन शब्दों में है :---

वन्यो हस्ती स्फटिकबटिते भित्तिभागे स्वविम्बं दृष्ट्वा दूरात्प्रतिगज इति त्वद्द्विषां मन्दिरेषु ।

हत्वा कोवाद् गलितरदनस्तं पुनर्वीक्ष्यमाणो मन्दं मन्दं स्पृज्ञति करिणीज्ञंकथा साहसांकः ॥

जैन ग्रंथों में विक्रमार्क और साहमांक इस प्रकार एक ही माने गए हैं।

'अनर होब' की टीका में क्षीरस्वामी ने साहसांक को विक्रमादित्य चन्द्रगुष्त का पर्यायवाची सब्द बतलाया है यथा-

विकनादित्यः साहसांकः शकान्तकः। शुद्रकरत्वग्निभिन्नो वा हालः स्यात्सातवाहनः।

चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ही 'साहसांक' थें, ऐसा मत विद्वानों का है । प्रमाण में वे 'देवीचन्द्रगुप्त नाटक', अबुस हमनअली का 'मजमल-उल-तवारीख' (१०२६ ईसवी);सज्जन ताम्प्रपत्र; और गोविंद चतुर्थ राष्ट्रकूट की प्रशंसा **में** सांगली और कैम्बे में निकले कुछ शिलालेख बतलाते हैं।



## थी चुजकिशोर चतुर्वेदी

ये प्रमाण बहुत अंशों में कल्पना को सही बतलाते हैं परन्तु यह नहीं है कि ये प्रमाण निर्विवाद ही हों। सम्भव है कि साहसांक कोई दूसरे विक्रमादित्य हो।

# (८) मयूरकवि

मयूर का अवन्ती में शंकर से शास्त्रार्थ में परास्त होना 'शंकरदिग्विजय' में लिखा हुआ है। यह बाणभट्ट के इवशुर व उनके व मातंग दिवाकर के समकालीन बताए जाते हैं। इन्होंने अपनी लड़की या बहिन के ऊपर कुछ कदिता बनाई यी जिससे कुढ होकर उसने इनको शाप दिया कि तुम कोढ़ी हो जाओ। कुष्ठ होने पर इन्होंने सूर्याध्टक बनाकर सूर्य की प्रार्थना करके शाप से मुक्ति पाई। पद्मगुप्त के 'नवसाहसांकचरित' में वाण और मयूर की प्रतिद्वन्द्विता का वर्णन किया है।

'प्रबन्धचिन्तामणि' व अन्य ग्रंथों में लिखा है कि मयूर की बहिन बाणभट्ट को ब्याही थी जिसने मयूर को झाप दिया था। मेरुतुंगाचार्य के कथनानुसार राजा भोज की राजसभा में बाण और मयूर रहे थे। दूसरे ग्रंथ इनको राजा हर्षवर्धन की राजसभा में होना मानते हैं।

इनका 'मयूराष्टक' प्रसिद्ध है । इनके काव्य की भाषा दुरूह व जटिल है, परन्तु इनमें प्रतिभा पर्याप्त मात्रा में पाई जाती है ।

#### (°) ৰাগ্যমন্থ

श्री माधवाचार्यं के 'शंकरदिग्विजय' में लिखा है कि अवस्ति-देश के प्रसिद्ध विद्वान् आण, मयूर और दण्डी को भी शंकराचार्य ने, भट्ट भास्कर के अनन्तर, शास्त्रार्थ में परास्त किया और अपने भाष्य के सुनने के लिए उत्सुक बना दिया।

दाक्षिणास्य विद्वानों में संकराचार्य के अनन्तर तत्सदृश माधवाचार्य ही माने जाते हैं। यह सायण के भाई थे। दोनों भाई विजयनगर के बुक्क और हरिहरराय के सभा पण्डित और मंत्री थे। विजयनगर की पुस्तकालय उन दिनों बहुत प्रसिद्ध था। 'संकरदिग्विजय' प्राचीन पुस्तकों के आधार पर ही लिखी गई होगी और जिना प्रमाण के बाण, मयूर, दण्डी का अवन्ती में होना नहीं लिखा गया होगा ऐसा हमारा विचार है।

## स कथाभिरवन्तिषु प्रसिद्धान् विद्युधान् बाण-मयूर-दण्डिमुख्यान् । झिथिलीकृतदुर्मताभिमानान्निजभाष्यश्रवणोत्सुकांश्चकार ॥

'हर्षचरित' के अनुसार बाणभट्ट वात्सायन वंश में जन्मे थे। उनके पूर्वज सोन नदी के किनारे प्रीतिकूट ग्राम में रहते थे। उनके पिता चित्रभानु थे, माता का नाम राज्यदेवी था। माता का बचपन में ही देहान्त हो गया था। पिता भी १४ वर्ष की अवस्था में चल बसे थे। इसलिए लालन पालन भली प्रकार नहीं हुआ था। बचपन में ही देशाटन को चल पड़े थे और नामा प्रकार के अनुभव प्राप्त किए थे जिससे बुद्धिविकास और सांसारिक अनुभव हुआ। इसके अनन्तर महाराज हर्षवर्धन ने उनको बुलाया। पहले तो उनका विशेष सत्कार नहीं हुआ पर बाद में उनको अपने आश्रय में रख लिया।

'हर्षचरित', 'कादम्बरी', 'चंडिकाशतक', 'पार्वतीपरिणय', 'मुकुटताडित नाटक' ये ग्रंथ बाण के बताए जाते हैं 'हर्षचरित' और 'कादम्बरी' दोनों अपूर्ण हैं। 'कादम्बरी' को बाणभट्ट के पुत्र भूषणभट्ट या पुलिनभट्ट ने पूर्ण किया था ऐसा प्रतीत होता है कि साहित्य को त्यागकर, वृद्धावस्था में, बाण की रुचि योग या वैराग्य की तरफ हुई होगी और वे अवन्ती में चले आए होंगे।

'कादम्बरी' गद्यकाव्य का उत्क्वच्ट उदाहरण है। लम्बे लम्बे समास, कठिन कठिन वाक्य, विशेषणों और अलंकारों की भरमार से कहीं कहीं जटिलता बढ़ गई है। लालित्य और सरसता होते हुए भी, कथानक बड़ा जटिल है। वैबर ने लिखा है कि पृष्ठ-पर-पृष्ठ पढ़ने पर भी एक ही किया मिलती है परन्तु हर पृष्ठ पर अलंकारिक भाषा, दुरूह समास और विशेषणों की इतनी भरमार है कि यह प्रतीत होता है कि एक ऐसेंघने जंगल में चल रहे हैं जहाँ जिना अपने हाथ से



जंगल काटे आगे बढ़ना असंभव है और भिर भी इस बात का भय बना रहता है कि आगे कोई अज्ञात भयानक शब्द सहसा न आ जाय।

डाक्टर कीथ और काले ने इस आलोचना को सही बतलाया है।

बाणभट्ट को उज्जयिनी से बड़ा प्रेम प्रतीत होता है। कादम्बरी में पृष्ठ-के-पृष्ठ उज्जयिनी की प्रशंसा में लिखे गए हैं जिससे ज्ञात होता है कि इस नगरी में उनका निवास बहुत वर्षों तक रहा था।

'कादम्बरी' में आया उज्जयिनी नगरी का वर्णन बाण के उज्जयिनी-प्रेम के अतिरिक्त उस समय में उज्जयिनी नगरी की वास्तविक अवस्था का भी परिचायक है ।

#### (१०) भट्ट मास्कर

आदि गुरू शंकराचार्य के समकालीन उज्जयिनी में भट्ट भास्कर थे जिनके लिए 'शंकरदिग्विजय' में लिखा है कि वे ब्रह्मणवंश के अवतंश थे और उन्होंने सब वेद-मंत्रों की व्यास्या लिखी हैं । माधवाचार्य ने लिखा है कि—–

#### अभिरूपकुलावतंसभूतं बहुवा व्याकृतसर्ववेदराशिम् ॥

भट्ट भास्कर को भी अपनी विद्या पर अभिमान था और शास्त्रार्थ के पूर्व, 'शंकरदिग्विजय' में लिखा है कि उन्होंने स्वयं अपने लिए यह कहा कि ''सूक्तियाँ जब मेरे मुंह से निकलती हैं तब कणाद की कल्पना क्षुद्र मालूम होती हैं और कपिल का प्रलाप भाग खड़ा होता है । जब प्राचीन आचार्यों की यह दशा है तब आजकल के विद्वानों की गणना ही क्या हैं ?''

इस कथन में सत्य का बहुत अंश था, इसका पता शंकर और भट्ट भास्कर के उज्जयिनी में किए हुए शास्त्रार्थ और युक्तियों का पठन करने से भलीभाँति चलता है ।

अन्त में शंकराचार्य की विजय हुई परन्तु इस विजय के समय भी, 'शंकरदिग्विजय' में, भट्ट भास्कर की विद्वत्ता को स्वीक्रत किया गया । अन्तिम इलोक है––

#### इति युक्तिशतैरमर्त्यकीत्तिः सुमतीन्द्रं तमतन्द्रितं स जित्वा।

#### श्रुतिभावविरोधिभावभाजं विमतग्रंथममन्थरं ममन्थ ॥

(इस प्रकार अनेक सुक्तियों से अमरकीर्ति शंकर ने उस उद्योगशील पंडितश्रेष्ठ भट्ट भास्कर को जीतकर श्रुतिभाव के विरुद्ध अभिप्राय को प्रकट करनेवाले उनके ग्रंथ का शीघा खण्डन किया।)

यह ग्रंथ भेदाभेद मत का प्रतिपादक था।

## (११) हरिचन्द्र भट्टारक

राजशेखर ने लिखा है कि उज्जयिनी में काव्यकार-परीक्षा में हरिश्चन्द्र और चन्द्रगुप्त भी परीक्षित हुए थे। विद्वानों को कल्पना है कि हरिचन्द्र तो भट्टारक हरिचन्द्र हैं और चन्द्रगुप्त साहसांक विक्रमादित्य हैं। गुप्त शिलालेखों में भट्टारक पद का बहुत प्रयोग हुआ है। और 'विश्वप्रकाशकोश' में लिखा है कि भट्टारक पद राजा के लिए भी प्रयुक्त होता है। इसलिए स्रीयुत भगवद्दत्तजों ने अपने 'भारतवर्ष के इतिहास' में लिखा है कि भट्टारक हरिश्चन्द्र, चन्द्रगुप्त बिक्रमादित्य का भाई या निकटतम सम्बन्धी रहा होगा।

बाणभट्ट ने इन्हीं हरिचन्द्र भट्टारक के एक गद्य-प्रंथ का स्मरण करते हुए लिखा है---

#### भट्टारहरिचन्द्रस्य गद्यबन्धो नृपायते।

भट्टारक हरिचन्द्र की 'चरकटीका' का कुछ भाग अब भी प्राप्त है और आयुर्वेद ग्रंथों में हरिचन्द्र की 'चरकव्याख्या' के उद्धरण बहुत मिलते हैं । 'अष्टांगसंग्रह' की व्याख्या में इन्दु ने भट्टारक हरिचन्द्र को एक 'खरणाद संहिता' का कक्तों **भी** बतलाया है ।



## श्री षुजकिशोर चतुर्वेदी

महेश्वर ने शक १०३३ में अपते 'विश्वप्रकाशकोश' की भूमिका में कन्नौज के राजा के वैद्य श्रीकृष्ण को हरिचन्द्र के कुल में पैदा हुआ वतलाया है । और इस कुल को अदेक राजाओं से वन्दनीय कुल (''आसीदसीम-वसुघाधिप-वन्दनीये'') बतलाया है । यह भी लिखा है कि चरक व्याख्याकार हरिचन्द्र श्रीसाहसांक राजा का ही वैद्य था।

#### श्रीसाहतांकनृपतेरनवद्यवैद्यविद्यातरंगसुपदद्वथमेव अिभ्रत् ।

#### यश्वश्ववारुवरितो हरिचन्द्रनामा स्वव्याख्यया चरकतन्त्रमलञ्चकार ॥

इस प्रकार वैद्यवर हरिचन्द्र भट्टारक का परीक्षा स्थान ही नहीं, बहुत काल तक निवास स्थान भी राजा साहसांक की उज्जयिनी रहा हूँ। विल्सन का यह लिखना सही नहीं हैं कि साहसांक ११११ ई० में गाजीपुर में राजा था जिसके यहाँ महेश्वर वैद्य था। वास्तव में उपर्युक्त श्लोक में हरिचन्द्र भट्टारक की ही प्रशंसा है कि वह सम्प्राट् साहसांक के यहाँ बैद्य था और श्रीकृष्ण और महेश्वर उसी के बड़े कुल में जन्मे थे।

कहा जाता है कि बिना हरिचन्द्र की व्याख्या के चरकसंहिता का समझना अत्यन्त कठिन है । ३लोक प्रसिद्ध है—

#### हरिक्चम्द्रकृतां व्याख्यां विना चरकसंगतम् । यस्तुणोत्यकृतप्रज्ञः पातुमोहति सोऽम्बुधिम् ॥

#### (१२) आर्यसूर

राजशेखर ने सुर का नाम उन आठ महाव्यक्तियों में लिखा है कि जिन्होंने उज्जयिनी में शिक्षा प्राप्त करके काव्यकार को परीक्षा उत्तोर्ण की थी। विद्वानों का मत है कि यह सूर बौद्ध कवि आर्यसूर है। आर्यसूर की 'जातकमाला' प्रसिद्ध है और चीनी यात्री ईत्सिंग ने लिखा है कि मठों में और चैत्यों में विद्यार्थीगण और भिक्षु लोग 'जातकमाला' का बड़ी श्रद्धा के साथ अध्ययन करते थे।

ईसिंग के अनुसार 'जातक' का अर्थ है 'पूर्व जन्म' और 'माला' हार को कहते हैं। जातकमाला में बोधिसत्वों के पूर्वजन्मों में किए कठिन कार्यों की कथाएँ एक सूत्र में पिरोई गई हैं। 'जातकमाला' बड़े मधुर संस्कृत काव्य में है जिससे पता चलता है कि अश्वयोष की तरह आर्यसूर भी पाली छोड़कर संस्कृत काव्यधारा के प्रेमी थे। इससे यह भी पता चलता है कि प्रसिद्ध विद्वान लोग उस समय पाली का सहारा छोड़कर राज्यदरबार व साहित्यिकों की रुचि देखकर संस्कृत को ही अपना रहे थे। 'जातकमाला' के कई श्लोकों को लेकर अजन्ता की गुफा में कई चित्र भी बनाए गए है जिससे ज्ञात होता है कि 'अजन्ता' गुफा को चित्रकला के पूर्व आर्यसूर की 'जातकमाला' अत्यन्त प्रसिद्धि पा चुकी थी। आर्यसूर का एक अन्य ग्रंथ ईसवी सन् ४३४ में चीनी भाषा में अनुवादित हुआ था। इसलिए इस समय से बहुत पहिले आर्यसूर का प्राद्रभाव हआ होगा।

आर्थसूर के गद्य और पद्य दोनों प्राञ्जल और मधुर हैं। उनका काव्य सुन्दर कला का एक उत्कृष्ट उदाहरण है। उनका छन्द ज्ञान बहुत ऊँचा और भाषा दूषण रहित है। बड़े बड़े समास, विशोष करके गद्य में, जातकमाला में अवश्य आते हैं परन्तु वे कृत्रिम न होकर स्वतः आते चले जाते हैं और उनसे भाषा की सरसता और सुन्दर प्रवाह में बाधा नहीं पड़ती। संस्कृत साहित्य के इतिहास में 'जातकमाला' का एक अद्वितीय स्थान है।

#### (र३) महाकवि धनपाल

श्री मेरुतुंगाचार्य के 'प्रबन्धचिन्तामणि' में महाकवि धनपाल का जीवन-चरित दिया हुआ है। लिखा है कि सं काश्य गोत्रीय मर्वदेव नामक ब्राह्मण उज्जयिनी में रहा करता था। उसके दो पुत्र थे, धनपाल और शोभन। सर्वदेव की आस्था जैनधर्म पर थी और श्रीवर्धमान सूरि के कहने के अनुसार शोभन ने जैनधर्म में दीक्षा ले ली। धनपाल जैनियों का विरोधी रहा। उज्जयिनी में समस्त विद्याध्ययन करने के अनन्तर वह भोज की पंडित मंडली में सुप्रतिष्ठित हुआ और उसने बारह वर्ष उस देश में जैन दार्शनिकों के आगमन को निषिद्ध कराया। बाद में शोभन के संसर्ग से धनपाल भी जैनधर्म में सत्य देव ने लगा। बुद्धिमान तो था ही, अतएव कर्मप्रकृति प्रभृति जैन विचार-ग्रंथों में भी वह बड़ा प्रवीण हुआ।

धनगाठ के कई वाक्य-चातुरी और काव्य-चातुरी के उदाहरण 'प्रबन्धचिन्तामणि' में मिलते हैं । धनपाल की प्रेरणा से राजा ने मुगया (शिकार) और जीवों की हत्या का त्याग किया । एक दिन यज्ञ-मण्डप में यज्ञ-स्तंभ से बँघे हुए बकरे की



आवाज सुनकर उसकी तरफ देखकर राजा भोज ने पूछा कि यह बकरा क्या कह रहा *है ?* धनपाल ने उत्तर दिया कि <mark>यह</mark> बकरा कह रहा ह<del>ै –</del>

नाहं स्वर्गकङोगभोगतृषितो नाभ्यथितस्त्वं मया सन्तुष्टस्तृणभक्षणेन सततं साधो न युषतं तव। स्वर्गयान्ति यदि त्वया विनिहिता यज्ञं छुवं प्राणिनो यज्ञं किं न करोषि मातृपितृभिः पुत्रैस्तथा बांधवैः ॥

(में स्वर्गफल भोगने का अभिलाधी नहीं हूँ; मैंने इसके लिए तुमसे याचना भी नहीं की । मैं तो केवल तृण खाकर ही सन्दुक्ट हूँ। तुम्हारा यह कार्य उचित नहीं है। यदि निक्ष्चय ही यज्ञ में मारे जानेवाले प्राणी स्वर्ग में जाते हैं; तो हे साधो, अपने माता पिता, बांधव और पुत्रों का यज्ञ में बलिवान क्यों नहीं करते ?)

इस उत्तर को मुनकर राजा को अहिंसा पर श्रद्धा उत्पन्न हुई।

एक दिन राजा कोध में धनपाल के साथ आ रहा था । एक बालिका के साथ एक वृद्धा रास्ते में आती दिखाई दी । बृद्धा का सिर बुढ़ापे के मारे हिल रहा था । राजा ने पूछा इस बुद्धा का सिर क्यों हिल रहा है । धनपाल ने उत्तर में ब्लोक पढ़ा—-

> किं नंदी किं मुरारिः किमु रतिरमणः किं विधुः किं विधाता किं वा विद्याधरोऽसौ किमुत सुरपतिः किं नलः किं कुबेरः। नायं, नायं, न चायं, न खलु नहि न वा नापि नासौ न चासौ कीडां कर्तुं प्रवृत्तः स्वयमपि च हले भूपतिर्भोजदेवः॥

(यह वृद्धा सोचती है कि यह जो सामने चला आ रहा है वह नम्बी है या मुरारि ? कामदेव है या चन्द्रमा ? विद्याधर है या विश्वाता ? इन्द्र है या नल है या कुबेर ? फिर देखकर उत्तर देती है, "ना ना यह वह नहीं है, यह भी नहीं है, किलकुल यह नहीं है, वह भी नहीं है, और वह भी नहीं है। यह तो कीड़ा करने में प्रवृत्त स्वयं राजा भोज है"। इसीलिए वृद्धा का सिर बारबार हिल रहा है।)

यह सुनकर राजा का कोध जाता रहा।

धनपाल ने 'तिलकमंजरी' नामक सुन्दर काव्य-प्रंथ लिखा था। राजा ने पढ़कर यह इच्छा की--''इस ग्रंथ का नायक मुझे बनाओ, विनीता के स्थान में अवन्ती का नाम रखो, क्षकावसार तीर्थ की जगह महाकाल करो, फिर जो माँगोरों में तुमको दूंगा।'' स्वतंत्र-प्रकृति कवि ने इसकी अस्वीकार किया और यह और कह दिया कि ''जिस प्रकार खद्योत और सूर्य में, सरसों और सुमेरु में, काँच और काव्चन में, तथा धतूरे और कल्पवृक्ष में महान् अन्तर है उसी तरह तुममें और उनमें है।'' जब इस प्रकार कवि अनर्गल बक रहा था राजा ने कोध में आकर मूल प्रति को जलती आग में फेंक दिया।

उदास होकर पंडित अपने घर में आकर मञ्च पर सो गया। उसकी विद्वान् कन्या बालपंडिता ने पंडित को उठाया और 'तिलकमञ्जरी' की प्रथम प्रति के लेखन का स्मरण कर आधा ग्रंथ लिखा दिया। फिर पंडित ने उत्तरार्ध नया लिखकर ग्रंथ सम्पूर्ण किया। ग्रंथ समाप्त होने पर रुष्ट होकर नाणागाँव में चला गया। परन्तु भोज ने फिर बुलवा लिया। और अन्त तक राजा भोज के साथ बना रहा।

रियासत धार के इतिहास में घनपाल और शोभन राजा मुंज के दरबार में बताए गए हैं, राजा भोज के नहीं । धनपाल के लिए कहा गया है कि ''धनपाल का सरस वचन और मलयागिरि का सरस चन्दन ह्र्दय में लगाकर कौन शान्त नहीं होता ?''

वचनं धनपालस्य चंदनं मलयस्य च। सरसं हुदि विग्यस्य कोऽभून्नाम न निर्वृतिः ॥

## (१४) गुणज्ञमां

गुणशर्मा एक वेद-विद्या-विशारद, संगीत, नाट्धकला में दक्ष, राजनीति में चतुर बाह्मण थे जो राजा महासेन के मंत्री हुए और उसके अनन्तर उज्जयिनी के राजा हुए ।



# श्री षृजकिशोर चतुर्वेदी

'कयासरित्सागर' में इनके पिता का नाम आदित्यसेन वतलाया है। पाँचवीं वर्ष में आदित्यसेन के पिता का स्वर्ग-वास हुआ और उनकी माता सती हुई। आदित्यसेन उज्जैन में अपने मामा के घर पाले गए। विद्याध्ययन के अनन्तर एक परिवार के साथ यक्षिणी सिद्ध की और बाद में वेना नदी के तीर पर दक्षिण में तुम्बवन नामी स्थान पर बौद्ध सन्यासियों में श्रोष्ठ विष्णुगुप्त से दीक्षा लेकर सुलोचना यक्षिणी की सिद्धि की। सुलोचना के गर्भ से, या प्रसाद से, गुणशर्मा नामक पुत्र उत्क्ल हुआ जी आदित्यसेन के मामा के घर उज्जैन में ही पाला गया। विद्याध्ययन के अनन्तर गुणशर्मा नामक के दरबार में पहुँचे और फिर उनकी अंतरंग सभा के सदस्य बने।

गुणशर्मा नृत्यकला में इतने दक्ष थे कि उनकी कला हावभाव कटाक्ष की उत्तमता देखकर देखनेवाले आनन्द से विभोर हो जाते थे। जब वीणा बजाते तो उनकी संगीत की लहरी ऐसी मनोहर लगती थी मानों तीनों लोकों को पावन करनेवाली गंगा की धारा हो। उनका गाना सुनकर मनुष्य चित्र के समान देखते रह जाते थे। शस्त्र और अस्त्र दिद्या में उनके समान गुणी दूसरा न था। बन्धकरण मंत्र में ऐसे दक्ष थे कि अस्त्रशस्त्र से सुसज्जित शत्रु को भी बाँध सकते थे। एक बार सोमक राजा पर जब महासेन ने चढ़ाई की तब महासेन को गौडेश्वर राजा विक्रमशक्ति ने बीच में ही घेर लिया था तब बड़े साहस के साथ, रात्रि के समय, गुणशर्मा ने राजा विक्रमशक्ति के शिविर में पहुँचकर विष्णु भगवान् के दूत बनकर, उनकी सेना को वापिस जाने पर मत्रबूर किया था। तदनन्तर महासेन ने सोमक राजा पर वित्रय पाई थी।

एक बार नदी में कूदकर महासेन राजा को घड़ियाल से बचाया और दूसरी बार जब महासेन को सर्प ने उस लिया या तो सर्प-विष से राजा की रक्षा की ।

शस्त्र चलाने में ऐसे निपुण ये कि विकमशक्ति से जब बाद में यद्ध हुआ तो शनैः शनैः सेना थकने लगी थी। दोनों राजा विरथ होकर पैदल लड़ने लगे थे। महासेन पृथ्वी पर फिसल पड़े उसी समय विकमशक्ति ने खड्ग का प्रहार किया। गुणशर्मा ने तुरन्त ही एक चक्र से उसको काट दिया और राजा विक्रमशक्ति को तलवार की धार से स्वर्ग पहुँचाया।

इतने राजभक्त मंत्री को भी राजा महासेन ने रानी अशोकवती के मिथ्या दोषारोपण के कारण अपमानित करके देश से निकलवा दिया। गुणशर्मा ने तदनन्तर निराश होकर अवन्तिका के समीपस्थ एक ग्राम में अग्निदत्त के गृह में अत्यन्त गुप्त पातालवसति नामक भूगृह में रहते हुए तपस्या करके स्वामिकार्तिक को प्रसन्न किया और फिर धीरे धीरे एक बड़ी सेना को एकत्रित करके उज्जयिनी पर धाबा बोला और राजा महासेन पर विजय पाकर उज्जयिनी का राज अपने हाथ में लिया। अग्निदत्त की कन्या सुन्दरी से ब्याह करके अभीष्ट भोगों को भोगते हुए बहुत दिन तक सुखपूर्वक उन्होंने उज्जयिनी पर राज्य किया।

# (१५) महाकवि भारवि

राजकोखर ने लिखा है कि भारवि उज्जैन में शिक्षा प्राप्त करके काव्यकार परीक्षा में उत्तीर्ण हुए थे।

एहोललेख में भारवि कालिदास के समकालीन बनाए हैं । दोनों का नाम साथ साथ है । काशिका वृत्ति में भी उनके उदाहरण हैं । कालिदास का प्रभाव उनके काव्य में प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होता है और माघ के काव्य में भारवि का प्रभाव दुष्टिगोचर होता है । विद्वानों का मत है कि वे ५०० ई० और ५५० ई० के मध्य में रहे होंगे ।

उनका 'किरातार्जुनीय' महाकाव्य है। यह अधिकतर महाभारत की एक अन्य कथा के रूप में है। पांडवों ने १२ वर्ष के वनवास में किस तरह निर्वाह किया और अर्जुन को वेदव्यास ने किस तरह हिमालय पर्वत पर इन्द्र की आराधना करने को भेजा और अर्जुन ने इन्द्र को प्रसन्न करके शिवजी को युद्धकला दिखाकर किस तरह से अमूल्य शस्त्र लिए, इसकी विस्तृत कथा किरातार्जुनीय में कही गई है। अलंकार और विविध छन्दों से किरातार्जुनीय भरा पड़ा है। भारवि इतने प्रसिद्ध है कि इनके काव्य के विषय में अधिक लिखना व्यर्थ है।



## (१६) आचार्य दण्डो

जिस प्रकार कालिदास की 'उपमा' प्रसिद्ध है उसी प्रकार दण्डी का 'पद-लालित्य' भी प्रसिद्ध है। श्री माधवाचार्य के 'शंकरदिग्विजय' में लिखा है कि शंकर ने अवन्तिका में दण्डी को भी शास्त्रार्थ में परास्त किया था। दण्डी के समय का पता नहीं चलता परन्तु इनको भामह (७०० ई०) का पूर्ववर्ती सिद्ध किया जाता है। दण्डी ने अपने तीन ग्रंथ बताए हैं जिनमें से दो ही प्रसिद्ध हैं। प्रथम 'दशकुमारचरित' और द्वितीय है 'काव्यादर्श'। तीसरे ग्रंथ का पूर्ण पता नहीं चलता।

'दशकुमारचरित' में दस राजकुमारों के प्रेम-परिणय का वर्णन है । गुणाढ्ध की 'बृहत्कथा' की तरह ही एक कथा में दूसरी कथा की गुत्थी उलझी हुई प्रतीत होती है । 'दशकुमारचरित' में वींणत देशों के नाम व भूगोल से यह पता चलता है कि वे नाम हर्षवर्धन के साम्प्राज्य के पहिले के हैं। भाषा को सादगी के कारण 'दशकुमारचरित' बाणभट्ट और सुबन्धु के पूर्व लिखित बताया जाता है।

'दशकुमारवरित' में किसी शैली की व्यवस्था नहीं है परन्तु जहाँ कहीं किसी का वर्णन किया गया है वह अद्वितीय है। साहसी कार्य और निम्नकोटि के जीवन का दिग्दर्शन उत्तम रीति से कराया गया है। जादूगर और पाखंडी, चोरशास्त्र के विशेषज्ञ, प्रेमी और प्रेमिकाओं का वर्णन यत्र-तत्र किया गया है। अपहारवर्मन चोरों का राजा है। कर्णीसुत चोरशास्त्र का आचार्य और प्रेयकार है। कर्णीसुत के शास्त्र के अनसार एक नगर की लूटने के लिए अपहारवर्मन प्रबन्ध करता है। कारण केवल मात्र यह है कि एक वेश्या से एक अभागा पुरुष लूट लिया गया था और नगर में बहुत से कंजूस बसते थे। धर्म के सिद्धान्त जो कुछ बताए गए हैं वे निम्नप्रकार के हैं। धार्मिक ब्राह्मणों पर व्यंग की बौछारें हैं, एक दिगम्बर जैन साधु का उपहास किया गया है और एक बौद्ध मिक्षुणी कुट्टिनी के कार्य में दक्ष बताई गई है।

ऐसा प्रतीत होता है कि धार्मिक संघों में दण्डी के समय में अधर्म बढ़ चुका था और प्रंथकार ने जो कुछ देखा उसको किसी न किसी बहाने इस ग्रंथ में वर्णन कर दिया । यह नीतिसार का ग्रंथ बताया जाता है परन्तु कथा ऊँची नहीं है और न उनसे किसी ऊँचे सिद्धान्तों का प्रतिपादन होता है ।

'काव्यादर्श' एक बहुत ऊँचा ग्रंथ है और इसीलिए समालोचकों ने यह शंका प्रकट की है कि 'काय्यादर्श' के ऊँचे ग्रंथ का रचयिता 'दशकुमारचरित' सरीखा साधारण ग्रंथ शायद न लिखोगा। शंका का समाधान यह बताया जाता है कि 'दशकुमारचरित' अल्प अवस्था में लिखा गया और काव्यादर्श शायद परिपक्षवावस्था में रचा गया था। वास्तव में 'काव्यादर्श' से ही दण्डी को साहित्य में बहुत ऊँचा स्थान मिला है।

श्रो कन्हैयालालजी पोद्दार ने लिखा है कि दण्डी का समय सम्भवतः ईसा की सप्तम शताब्दी का अन्तिमचरण है। 'अवन्तिसुन्दरीकथा' अभी मद्रास से मुद्रित हुई है जिसके आधार पर लिखा है कि आचार्य दण्डी सुप्रसिद्ध 'किराता-जुंनीय' महाकाव्य के प्रणेता कवि भारवि के प्रपौत्र थे। 'इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टलीं' की तीसरी जिल्द में श्रीयुत् हरिहर शास्त्री ने इस मुद्रित पुस्तिका को अशुद्ध बतलाया है और इसलिए इसके आधार पर कोई निश्चित बात नहीं कही जा सकती। एक प्राचीन क्लोक में लिखा है---

जाते जगति वाल्मीकौ कविरित्यभिधाऽभवत् । कवी इति ततो व्यासे कवयस्त्वयि दण्डिनि ।। जगत में पहिला कवि वाल्मीकि हुआ, दूसरा व्यास, और तीसरा दण्डी ।

#### (१७) सुबन्धु

सुबन्धु महाराज विकमादित्य के समकालीन और वरुघचि के भानजे (भागिनेय) थे। मुबन्धु ने 'वासवदत्ता' नाम की कथा गद्यकाव्य में लिखी हैं। वाणभट्ट ने इस 'वासवदत्ता' की 'हर्षचरित' में प्रशंसा की है। यह 'वासवदत्ता' चण्डप्रद्योत की कन्या नहीं हैं; परन्तु एक दूसरे राजा शृंगारशेखर की कन्या है। राजा चिन्तामणि के पुत्र कन्दर्पकेतु उसके सोन्दर्य की प्रशंसा सुनकर प्रेम में पड़ जाते हैं और घूमते घूमते वासवदत्ता को खोज लेते हैं और तदनन्तर ब्याह हो जाता है। कथा कोई वडी नहीं हैं; कथानक भी साधारण है। परन्तु काव्य में प्रतिभा अवश्य है। वाक्पति राज के 'गौडावह' में सुबन्धु को भास, कालिदास और हरिचन्द्र की श्रेणी में बताया है। मंख के 'श्रीकण्ठचरित' में सुबन्धु को भर्तृमेण्ठ, भारवि



#### श्रो वृज्ञकिशोर चतुर्वेदी

और बाणभट्ट की श्रोणी में बताया है । 'राघवपांडवीय' में कविराज, बाणभट्ट और सुबन्धु को श्लेष कविता का आचार्य बताया है । बाणभट्ट ने यहाँ तक लिखा है कि 'वासवदत्ता' से कवियों का दर्प जाता रहा----

कवीनामगलद्दर्थो नूनं वासवदत्तया।

'वासवदत्ता' से ज्ञात होता है कि उस समय बौद्ध और ब्राह्मण विद्वानों के परस्पर दार्शनिक वादविवाद होते थे। सुबग्धू ने लिखा है कि––

केचिज्जैमिनिमतानुसारिणि इव तथागत-मत-ध्वंसिनः।

(तथागत वा बुद्ध के सिद्धान्त का विध्वंस जैमिनि के मतानुयायी करते हैं।)

सुबन्धु ने एक स्त्री की प्रशंसा में लिखा है---

#### म्यायस्थितिम् इव उद्योतकरस्वरूपाम्, बौद्धसंगतिम् इव अलंकारभूषिताम्।।

यहाँ पर न्यायवार्तिक के ग्रंथकार उद्योतकर का नाम स्पष्टतः लिया गया है । इससे पता चलता है कि सुबन्धु उद्योतकर के पश्चात् हुए हैं । श्रीयुत् गंगाप्रसादजी मेहता ने सुबन्धु का काल छठवीं शती माना है । डाक्टर कीथ के अनुसार वह बाणभट्ट के समकालीन थे ।

महाराज विकमादित्य के अनन्तर साहित्य की अवनति को लक्ष्य करते हुए सुबन्धु ने 'वासवदत्ता' में लिखा है कि-

सा रसवत्ता विहता नवका विलसम्ति चरति नो कंकः । सरसीव कीर्तिशेषं गतवति भुवि विक्रमादित्ये ।

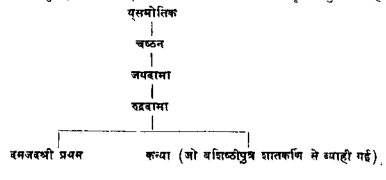
(रसवत्ता नब्ट हो चुकी हैं । नए लोग विलासो हैं । सरोवर की भौति पृथ्वी पर विक्रमादित्य की कीर्तिझेव रह गई है ।)

#### (१८) महाक्षत्रप रुद्रदामा

यूनानी भूगोलज्ञ क्लौडियस टालेमी (Klaudius Ptolemy) ने अपने इतिहास में उज्जैन के टियस्टनस (Tiastenes of OZENE) का उल्लेख किया है। वास्तव में यह क्षत्रप चष्टन था। रुद्रदामा इसी चष्टन का पौत्र था।

शक लोगों के कई दल भारतवर्ष में पहली शताब्दी में आ चुके थे। इनके सूबेदार अपने को क्षत्रप कहते थे। पुराने ईरानी 'क्षथूपावन'' का शुद्ध संस्कृत रूप छत्रप (पृथ्वी का रक्षक) है। उत्तरी 'क्षत्रप' पार्थियन राजाओं को अपना बादशाह मानते थे। पश्चिमी क्षत्रप ईसवी प्रथम शताब्दी के उत्तरार्ध में सिन्ध और गुजरात से होते हुए पश्चिमी भारत में आए थे। ये लोग प्रारंभ में उत्तरी-पश्चिमी भारत के कुणाप राजाओं के सूबेदार मालुम होते हैं। परन्तु अन्त में इनका प्रभाव बहुत बढ़ा और मालवा, गुजरात, काठियावाड़, कच्छ, सिन्ध, उत्तरी कोंकण और राजपूताना तक इनका अधिकार हो गया था। ये स्वतंत्र होकर 'महाक्षत्रप' कहलाने लगे। इसके पहले ही ये पौराणिक धर्म मानने लगे थे और ब्राह्मण-धर्म और संस्कृत भाषा के उद्धार में इन लोगों का प्रमुख हाथ रहा है।

मत्स्य, वायु और ब्रह्माण्ड में १८ शक राज लिखे हैं । विष्णु और भागवत में संख्या १६ बताई है । मञ्जुश्री-मूल-कल्प में भी १८ ही बताई है । इस तरह १८ शक भूपति तो अनुमानित किए ही जाते हैं । उज्जयिनी के शकों के अनेक सिक्के व शिलालेख अभी तक मिल चुके हैं । पंच भगवद्दत्तजी ने उनका निम्नलिखित वंश-वक्ष प्रस्तुत किया है :---





पं० जनार्दनभट्ट ने भूमक और नहवान को भी चष्टन का पूर्वज माना है । परन्तु 'त्रैलोक्यप्रज्ञप्ति' की गाया में लिखा है कि नहपान ने उज्जैन में ४० वर्ष राज्य किया । तत्पक्ष्चात् चष्टन हुआ । चष्टनों का राज्य २४२ वर्ष रहा । इनके परचात् गुप्त हुए । इसलिए सम्भव है नहपान का चष्टन वंश से कोई सम्बन्ध नहीं रहा हो ।

चष्टन का पौत्र रुद्रदामा महाप्रतापी हुआ है। उसने महाक्षत्रप की उपाधि धारण कर आकर (पूर्वी मालवा) अवन्तिदेश, अनूप, आनर्त (उत्तरी काठियावाड़), सुराष्ट्र (दक्षिणी काठियावाड़), स्वभ्र (उत्तरी गुजरात), मरु (मारवाड़), कच्छ, सिन्ध, सौबीर (मुल्तान), कुकुर(पूर्वी राजपूताना), अपराक्त (उत्तरी कोंकण)और निषाद (भीलों के देश) पर अधिकार कर लिया था। इसने एक बार यौधेय लोगों को और दो बार आंन्ध्र राजा पुलमायि द्वितीय को हराया था। किर अपनी कन्या का व्याह इसी राजा से कर दिया था। अपने राज्य के भिन्न भिन्न प्रान्तों में इसने अपने सूबेदार नियुक्त कर रखे थे।

एक सुइर्शन झील जूनागढ़ के गिरिनार पर्वत के निकट थी। इसको सर्व प्रथम चन्द्रगुप्त मौर्य के सूबेदार वैश्य पुष्य-गुप्त ने बनवाया था। सम्राट् अशोक के ईरानी सूबेदार तुषास्फ ने इसमें नहरें निकलवाई थीं। तूफान और अतिवृष्टि के कारण घद्रदामा के राज्यकाल में सुदर्शन झील का बाँध टूट गया। तब घद्रदामा के सूबेदार पहलववंशी सुविशाख में इसका जीर्णोद्धार कराया। इसी घटना के स्मारक रूप में गिरिनार पर्वत की चट्टान के पीछे एक प्रशस्ति खुदी हुई है। एक तरफ अशोक का लेख है दूसरी तरफ घड़दामा का। इस शिलालेख से ही घड़दामन के इतिहास का असली पता चला है। इसके पहले के शिलालेख सब प्राकृत या प्राकृत-मिश्रित संस्कृत में हैं। परन्तु यह प्रशस्ति शुद्ध संस्कृत में है।

शक संवत् ७२ (ई० स० १५०) का गिरनार का यह संस्कृत शिलालेख उत्कृष्ट रचना का उदाहरण है । इसमें लिखा है कि घद्रदामा व्याकरण, संगीत, तर्क आदि शास्त्रों का प्रसिद्ध ज्ञाता था, धर्म पर उसका बड़ा अनुराग था:----

## अजितोजितवर्षानुरागेण इष्टार्थयान्धर्वन्यायाद्यानां विद्यानां महतीनां पारणधारणविज्ञानप्रयोग।वास्तदिपृरुः-कीर्तिता स्ठूटलयुगधुरचित्रकान्तज्ञब्दसमयोदारालंकृतगद्यपद्य (काव्यविधानप्रवीणेन)

उज्जयिनी की प्रसिद्ध विद्यापीठ में रहकर महाक्षत्रप रुद्रदामा ने संस्कृत काव्यकला में कीशल प्राप्त किया था।

आलंकारिक गद्य और पद्य की रचना में वह बड़ा कुशल था। कवि-समयोचित उदारता और अलंकार के साथ साथ स्फूट, लघु, मधुर, विचित्र और सुन्दर शब्दों का वह अच्छा प्रयोग करता था।

भरत के नाट्धशास्त्र में कथित काव्य के गुणों का उल्लेख इस प्रशस्ति में स्पष्ट रूप से किया गया है। प्रकट है कि इंद्रदामा 'वैदर्भी रीति' की काव्यशैली से पूर्ण परिचित था।

डॉक्टर कीथ ने लिखा है कि:---

An inscription at Girnar is written in prose (गव नाव्यम्) and shows in a most interesting manner the development from the simple epic style to that of the Kavya.

## (१९) आचार्य भद्रबाहु

जैन साहित्य में हेमचन्द्र के 'परिशिष्टपर्व' का प्रथम स्थान है । दूसरा महत्त्वपूर्ण ग्रंथ 'भद्रबाहुचरित्र' है । इसमें उज्जैन के महाराज चन्द्रगुप्त के गुरू श्रुतकेवलि आचार्य भद्रबाहु का जीवन-चरित्र लिखा है । आचार्य भद्रबाहु जैनाचार्यों में प्रमुख हैं ।

भद्रबाहु चरित्र में लिखा है कि अवस्ती देश में 'चन्द्रगुप्ति' नाम का राजा राज्य करता था । उसकी राजधानी उज्जैन थो । एक बार राजा चन्द्रगुप्ति ने रात को सोते हुए भावी अनिष्ट फल के सूचक सोलह स्वप्न देखे । प्रातःकाल होते



## श्रो वृजकिशोर चतुर्वेदी

ही उसको भद्रबाहु स्वामी के आगमन का समाचार मिला। यह स्वामी उज्जैन नगरी के बाहर एक सुन्दर बाग में ठहरा हुआ था। वनपाल ने जाकर राजा को सूचना दी कि गण के अग्रणी आचार्य भद्रवाहु अपने 'मुनिसन्दोह' के साथ पभारे हुए हैं। यह मुनकर राजा बहुत प्रसन्न हुआ। उसने उसी समय भद्रवाहु को बुला भेजा और अपने स्वप्नों का फल पूछा । स्वप्नों का फल ज्ञात होने पर राजा ने जैन-वर्म की दीक्षा ली और अपने गुरू की सेवा में दत्तचित्त हो गया। कुछ समय बाद आचार्य भद्रवाहु सेठ जिनदास के घर आये। इस घर में एक अकेला बालक पालने पर झूल रहा था। यद्यपि इसकी बय दो मास ही की थी तथापि भद्रवाहु को देखकर ''जाओ जाओ'' ऐसा बोलना शुरू किया। भद्रवाहु समझ गए कि घोर दुर्भिक्ष पड़नेवाला है। अतएव उन्होंने ५०० मुनियों को लेकर दक्षिण देश में जाने का निरुचय किया। एकान्त में रहते हुए गिरिगुहा में भद्रवाहु ने अपने प्राण क्या कर दिए। यद्यपि भद्रवाहु ने चन्द्रगुन्त को अपने पास रहने से बहुत मना किया, परन्तु उसने एक न मानी। इसी गिरिगुहा में वह निवाम करने लगे और यहीं प्राण त्याग किया, यह स्थान श्रवण बेलगोला (में सूर) क्षतलाया जाता है।

'आराधनाकयकोष' एवं 'पुष्याश्चवकथाकोष' में भी यही कथा पाई जाती है। श्रवण-बेलगोला की स्थानीय अनुभूति भी यही बात बतलाती है ।

एक पर्वत पर भद्रबाहु स्वामी की गुफा है और पास ही एक मठ 'चन्द्रगुप्तवस्ति' है । यहाँ पर कई शिलालेख मिले हैं जो राइस के 'मैसूर एण्ड कुर्ग फ्रोम इन्साक्रिप्शन' में छापे गए हैं । श्रीयुत सत्यकेतु विद्यालंकारजी ने अपने 'मौर्य साम्प्राज्य के इतिहास' में इनको उद्धृत किया है । इन शिलालेखों से भी इस कथा की पुष्टि होती है ।

प्रश्न यह है कि यह चन्द्रगुप्त कौन थे ? विद्वानों ने (मुख्यकर डॉक्टर राधाकुमुद मुकर्जी और विन्सेण्ट स्मिथ ने ) यह सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य माने हैं। श्रीयुत सत्यकेतुजी ने अन्य विद्वानों के साथ यह चन्द्रगुप्त--सम्राट् अशोक के प्रपौत्र और उतराधिकारी सम्प्राट् सम्प्रति चन्द्रगुप्त द्वितीय माने हैं।

जैनग्रंथ 'राजावलिकया' में इन चन्द्रगुप्त के पुत्र सिंहसेन बताए हैं जिनको राजगद्दी देकर चन्द्रगुप्त भद्रबाहु के साथ दक्षिण गए । चन्द्रगुप्त मौर्य के पुत्र बिन्दुसार थे, सिंहसेन जहीं । इसलिए श्री सत्यकेतुजी चन्द्रगुप्त को चन्द्रगुप्त मौर्य नहीं मानते ।

परन्तु सम्प्रति (जिनको श्री चन्द्रशेखर शास्त्री और सत्यकेतुजी चन्द्रगुप्त द्वितीय मानते हैं) के कोई पुत्र सिंहसेन नाम का नहीं था। सम्प्रति अवश्य जैन था और सम्प्राट् सम्प्रति की राजधानी भी उज्जैन थी परन्तु उनके बाद साम्प्राज्य का उतराधिकारी शालिशुक हुआ था। शालिशुक ने अपने बड़े भाई का घात कर स्वयं राज्य पर अधिकार जमा लिया था। शालिशुक के भाई का नाम भी सिंहसेन नहीं था। अतएव भद्रबाहु किस संवत् में कौन से चन्द्रगुप्त के साथ मैसूर गए थे यह निदिचत करना बहुत कठिन हो गया है।

श्री मेइतुंगाचार्य ने 'प्रबन्धचिन्तामणि' में आचार्य भद्रबाहु को आचार्य वराहमिहिर का सगा भाई बतलाया है। वहाँ बह वराहमिहिर को पार्टलिपुत्र का रहनेवाला बतलाते हूँ। सम्भव हैं वराहमिहिर पार्टलिपुत्र रहने लग गए हों। वराहमिहिर ज्योतिषाचार्य थे परन्तु भद्रबाहु उनसे भी बड़े ज्योतिषी थे। जब वराहमिहिर के पुत्र उत्पन्न हुआ तो उनके धर भेंट देने राजा से लेकर रंक तक सब कोई गया परन्तु भद्रबाहु नहीं गए। पूंछने पर बतलाया कि थोड़े दिनों बाद बच्चे का देहान्त हो जायगा और ऐसा ही हुआ, तब से वराहमिहिर भी अपने भाई को बहुत बड़ा ज्योतिषी मानने लगे और जैनधर्म पर श्रद्धा करने लगे थे।

आचार्य वराहमिहिर कपित्य (वर्तमान कायथा) के रहनेवाले थे (जो उज्जैन से १९ मील पर है) ऐसा उन्होंने 'बृहज्जातक' में स्वयं लिखा है। भद्रबाहु भी उज्जैन में बहुत रहे थे। सम्भव है दोनों भाई ही हों और दोनों समकालीन रहे हों। 'बृहत्गार्ग्यसंहिता' में वालिशुक की कई कवाएँ दी गई हैं। भद्रबाहु, वराहमिहिर और चन्द्रगृप्त यदि एक ही काल में थे तो वराहमिहिर का शक ४२० शालिवाहन शक न होकर अवश्य ही कोई दूसरा शक संवत् है। इसीलिए भारतीय तिथि-



क्रम या कालगणना में श्री० नारायण शास्त्री की कालगणना अधिक उपयुक्त प्रतीत होती हैं जिसके अनुसार वराहमिहिर का काल १२३ ई० पू० से ४३ ई० पू० निश्चित किया गया है । और इसी के आसपास भद्रबाहु का समय होना चाहिए ।

इस तरह भद्रवाहु के काल के विषय में विद्वानों के कई मत हैं। दिगम्बर सम्प्रदाय का कथन है कि भद्रवाहु नाम के दो अःचार्य थे (१) प्रथम चन्द्रगुप्त मौर्य के समकालीन थे जिनका देहान्त महावीर भगवान् के निर्वाण के १६२ साल बाद हुआ (३६५ ईसा के पूर्व) और दूसरे आचार्य का देहान्त उक्त निर्वाण के ५१५ वर्ष बाद (ईसवी सन् के १२ वर्ष पूर्व) हुआ। जंकोबी ने 'भद्रकल्पसूत्र' की भूमिका में और श्री शतीशचन्द्र विद्याभूषण ने 'हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लॉजिक' में इस मत की पुष्टि की है।

परन्तु इन दोनों आचार्यों से वह भद्रबाहु पृथक् थे जिन्होंने उत्तराधिकार के विषय में धर्मशास्त्र (कानून) का ग्रंथ 'भद्रबाहुसंहिता' स्टिखा है ।

आचार्य भद्रबाहु भगवान् महावीर के बाद छठवें थेर माने जाते हैं । 'दसाउ' और 'दसमिज्जुति' के अतिरिक्त उनके 'कल्पसूत्र' का महत्त्व जैन धार्मिक साहित्य में बहुत है ।

डाक्टर विंतरनीत्ज को राय में 'कल्पसूत्र' के तीनों भाग पृथक् पृथक् लिखे गए हैं। प्रथम भाग 'जिन-चरित्र हैं' जिसमें बड़े विस्तार के साथ भगवान् महावीर का जीवन-चरित्र वर्गणत है। यह 'ललितविस्तर' के ढंग का ही है। 'आचारंग मुत्त' के अनुसार महावीर का ब्राह्मणी के गर्भ में आने के बाद क्षत्राणी के गर्भ में चला जाना बताया गया है। जिसे विद्वान् लोग कृष्ण की परिपाटी बत्तलाते हैं। इसके बाद महावीर के पूर्व तीर्थंकरों की जीवनलीला भी बतलाई है।

'कल्पसूत्र' के द्वितीय भाग में थेरावली, गण, शाखा और गणधरों का वर्णन है । इस भाग का ऐतिहासिक महत्त्व स्वीकार किया जा चुका है । भद्रवाहु के बहुत समय के अनन्तर जो गणधर हुए हैं उनका भी इसमें वर्णन है इसलिए इस भाग को भद्रवाह का लिखा जाना नहीं माना जा सकता ।

कल्पसूत्र के तृतीय भाग में 'सामाचारी' की रीति बताई है । जैन साधुओं को किस प्रकार रहना चाहिए ऐंसे नियम बताए गए हैं । इसमें 'पज्जोसन' के नियम भी हैं । कल्पसूत्र का नाम भी 'पज्जोसवनकथा'' (पर्यूषणकल्प) था इसलिए यह भाग बहुत प्राचीन माना जाता है ।

भद्रबाहु के चले जाने के अनन्तर ही श्वेताम्बर और दिगम्बर सम्प्रदाय अलग अलग हुए हैं । इसलिए जैन इतिहास में भद्रबाहु और उज्जैन का स्थान बहुत ऊँचा है ।

#### (२०) परमार्थ

बौद्धधर्म का चीनदेश में प्रचार करने का श्रेय जिन मध्यभारतीयों को दिया जाता है उनमें परमार्थ का नाम अग्रगण्य है। परमार्थ ने उज्जैन में एक ब्राह्मण कुल में जन्म लिया था। इनका जन्मकाल ४९९ ईसवी में निश्चित किया गया है।

लियांग वंश के सम्राट् बु-टी (Wu-ti) ने परमार्थ की विद्वत्ता और बौद्ध धर्मज्ञान की प्रशंसा सुनकर चीन में उनको निमंत्रित किया था। आज से १४०० वर्ष पूर्व, धार्मिक भावना से प्रेरित होकर सन् ५४६ ईसवी में ४७ वर्ष की अवस्था में परमार्थ सुदूर चीन देश गए और ७१वीं वर्ष में कैण्टन नगर में सन् ५६९ ईसवी में उनका देहान्त हुआ। उनके जीदनकाल के बहुमूल्य २४ वर्ष संस्कृत ग्रंथों का चीनी भाषा में अनुवाद करने में व्यतीत हुआ। उनके कुल बनूदित ग्रंथों की संख्या ५०५ हैं।

अनुवाद के अतिरिक्त उन्होंने प्रसिद्ध वौद्ध दार्शनिक वसुबन्धु का जीवनचरित्र भी चीनी भाषा में लिखा था। और यह ग्रंथ वसुबन्धु के सम्बन्ध में सबसे प्रथम ग्रंथ है जिसकी प्रामाणिकता के सम्बन्ध में किसी को सन्देह नहीं है। इस



## श्री वृजकिशोर चतुर्वेदी

ग्रंथ से पता चलता है कि वसुबन्धु के गुरु बुद्धमित्र थे । प्रसिद्ध सांख्य दार्शनिक विध्यवास ने बुद्धमित्र को शारत्रार्थ में परारत कर दिया था । वसुबन्धु की प्रसिद्धि के पुर्व ही बुद्धमित्र का देहान्त हो चुका था ।

परमार्थ ने एक सांख्य कारिका वृत्ति का भी चीनी भाषा में अनुवाद किया था जिसे विद्वानों ने गौडपाद का भाष्य स्वीकृत किया है। गौडपाद शंकराचार्य के परम गुरु थे।

परमार्थ के चीनी अनुवाद के ही आधार पर श्रीयुत् बेलवलकर महोदय ने माठराचार्य के 'माठरवृत्ति' पर एक विद्वत्ता-पूर्ण लेख श्री भाण्डारकर-अभिनन्दन-ग्रंथ में लिखा था जिसमें ईश्वरकृष्ण की 'सांख्यकारिका' का काल निश्चित किया गया है और यह वतलाने का प्रयत्न किया गया है कि बौद्ध दार्शनिक भी कपिल के सांख्य को अधिक ामहत्त्व देते थे ।

बहुत से विद्वानों के काल निर्णय करने में परमार्थ के चीनी अनुवाद अत्यधिक सहाय्य प्रदान कर रहे हैं।

## (२) व (२२) कुमार महेन्द्र और कुमारी संघमित्रा

यह सम्प्राट् अशोक के पुत्र व कन्या थे। सम्प्राट् अशोक अपने पिता सम्प्राट् बिन्दुसार के काल में पहले तक्षशिला और फिर उज्जैन के शासक नियुक्त किए गए थे। कुमार महेन्द्र का जन्म उज्जैन में ही हुआ था।

मौर्य साम्राज्य बहुत विस्तृत था। साम्राज्य को अनेक प्रान्तों में विभक्त किया गया था। प्रान्त दो प्रकार के थे। एक साधारण, दूसरे जिन प्रान्तों का राजनीतिक दृष्टि से अधिक महत्त्व था। इन दूसरे प्रान्तों पर शासन करने के लिए कुमारों को ही नियुक्त किया जाता था। ऐसे प्रान्त तीन थे––

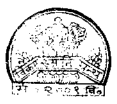
- (१) उत्तर में तक्षशिला।
- (२) दक्षिण में सुवर्णगिरि।
- (३) पश्चिमी प्रदेशों का मुख्य नगर उज्जयिनी।

इ नके अतिरिक्त कलिंग विजय के अनन्तर तुषाली प्रान्त भी इस श्रेणी में कर दिया गया था।

'महावंश' और 'दीपवंश' के अनुसार जब अशोक अवन्ती के 'कुमार' थे तब उनका सम्बन्ध 'वेदिसरिरि' (भिष्टसा का बेसनगर) की एक सेट्ठी जाति की कन्या से हो गया था। राजकुमार के साथ फिर इस कन्या का विवाह हो गया। बुद्ध की मृत्यु के २४० वर्ष बाद इस कन्या से एक पुत्र हुआ जिसका नाम महेन्द्र रखा गया। महेन्द्र के जन्म के दो वर्ष बाद एक कन्याः उत्पन्न हुई जिसका नाम संघमित्रा रखा गया।

सम्राट् बिन्दुसार की अन्तिम अवस्था का समाचार मिलते ही अशोक उज्जयिनी से पाटलिपुत्र चले. गए और पुत्र और कन्या को भी लेते गए। उनकी रानी बोसिनगर में ही रह गई थी। बाद में संघमित्रा का ब्याह एक ब्राह्मण 'अग्नि-ब्रह्मा' से किया जिससे सुमन पुत्र हुआ।

अक्षोक के राज्यारोहण के चार वर्ष बाद अशोक के भाई तिथ्य और अग्निब्रह्मा ने बौद्धघर्म में दीक्षा ठे ठी थी। तब तक तिष्य युवराज कहलाते थे। बौद्ध घर्म में दीक्षित होने के अनन्तर तिथ्य का स्थाम महेन्द्र को दिया जाने वाला था। परन्तु महेन्द्र के धर्मगुरू ''मोद्गलिपुत्त तिष्य'' इससे सहमत नहीं हुए। उन्होंने महेन्द्र और संघमित्रा दोनों को भिक्षुवत देना निरुचय कर लिया था। सम्प्राट् इसके लिए सहमत हो गए। दोनों को दीक्षा दे दी गई। सम्प्राट् के राज्याभिषेक की नौवीं वर्ष में देव देवान्तरों में बौद्ध धर्म प्रचार के लिए सहमत हो गए। दोनों को दीक्षा दे दी गई। सम्प्राट् के राज्याभिषेक की नौवीं वर्ष में देव देवान्तरों में बौद्ध धर्म प्रचार के लिए सभा हुई, और कई प्रचारक मण्डल नियुवत किए गए। लंका (ताम्पपर्णी) में जो प्रचारक मंडल भेजा गया था उसके प्रधान कुमार महेन्द्र थे। कुमार महेन्द्र लंका यात्रा के पूर्व अपनी माता से मिलन बे सिनगर गए, वहाँ उनको एक भव्य विहार में ठहराया गया। वहाँ माता के भतीजे के पुत्र भन्दु को बौद्ध धर्म में दीक्षित करके महेन्द्र लंका ले गए।



तास्प्रपर्णी के राजा ''देवानां प्रिय तिष्य'' पहले ही स्वागत के लिए तैयार थे। राजा के साथ ४०,००० मनुष्यों ने बौद्ध धर्म को स्वोक्कल किया। राजकुमारी अनुला ने भी ५०० अनुयायी स्त्रियों के साथ बौद्ध धर्म में दीक्षा लेने की इच्छा प्रकट की। महेन्द्र ने कहा कि स्त्रियाँ ही स्त्रियों को दीक्षा दे सकती हैं, पुरुष नहीं। राजा तिष्य ने तब 'महाअरिट्ठ' के नेतृत्व में एक प्रतिनिधि-मण्डल सम्राट् अशोक की सेवा में भेजा। सम्राट् ने अपनी पुत्री संघमित्रा को जाने की अनुमति दी। उसके साथ बड़े समारंभ के साथ बोधिवृक्ष की द्याला भेजी गई, और बड़े आदर के साथ शाखा का लंका में आरोपण किया गया। संघमित्रा के पहुँचने पर अनुला ने ५०० स्त्रियों के साथ बौद्ध धर्म में दीक्षा ले ली। राजा तिष्य ने महेन्द्र के लिए 'महाविहार' निर्माण कराया और संघमित्रा के लिए एक स्त्री विहार बनवाया। संघमित्रा की मृत्यू ७९ यर्ष की आयु में बहीं हुई। महेन्द्र की मृत्युभी ९० वर्ष की आयु में राजा 'उत्तिय' के राज्यकाल में लंका में ही हुई।

महावंश और दीपवंश के अनुसार, उज्जयिनी में जन्मे और पाले गए महेन्द्र और संधमित्रा के प्रचारकार्य से धीरे धीरे सारा ताम्प्रपर्णी द्वीप बौद्ध धर्म की शरण में पहुँच गया।

# (२३) श्री सिद्धसेन दिवाकर

जैन ग्रंथों में सिद्धसेन दिवाकर को साहित्यिक एवं काव्यकार के अतिरिक्त नैयायिक और तर्कशास्त्रज्ञों में प्रमुख माना है। यह सम्प्राट् विक्रमादित्य के गुरू और समकालीन माने गए हैं। क्ष्वेताम्बर सम्प्रदाय नैय्याधिक के अनुसार महावीर भगवान् के निर्वाण के ४७० वर्ष व्यतीत होने पर सम्प्राट् त्रिक्रमादित्य को जैनधर्म की दीक्षा दी गई थी जिसके अनुसार विक्रम संवत् १ होता है। पं० ईश्वरचन्द्रजी विद्यासागर ने सिद्धसेन दिवाकर को ही दिक्रम न्वरानों में से 'क्षपणक' होना सिद्ध किया है।

दिगम्बर सम्प्रदाय के अनुसार सिद्धसेन दिवाकर का प्राटुर्भाव और उनका काल महावीर भगवान् के निर्वाण के अनन्तर ७१४ से ७९८ वर्ष तक रहा है । इस हिसाब से उनका काल ईसवी सन् १८७ से २७१ तक रहा है । श्री सिद्धसेन के गुरु का नाम वृद्धवादि सूरि बताया जाता है जो सिंहगिरि और पालित्त के समकालीन थे ।

वैवेर ने अपने 'इंडिश स्टूडीन' में विकमादित्य और सिद्धसेन दिवाकर के कई कथाओं और किंवदग्तियों का हाल बतलाया है। कहा जाता है कि जैनधर्म की दीक्षा लेने पर विकमादित्य का नाम ''कुमृदचन्द्र'' हो गया था। जैकर्बा का विचार है कि ''कल्याणमन्दिरस्तोत्र'' के काव्यकार ने ''कुमुदचन्द्र'' का नाम दिए जाने की कथा दिना प्रमाण के लिख दी है। जैकोबी के अनुसार सिद्धसेन दिवाकर का काल ६७० ईसवी के लगभग है। श्री शतीवचन्द्र विद्याभूषण ने सिद्धसेन दिवाकर का काल सन् ४८० से ५५० ईसवी तक माना है।

'वरहत्ति' को जीवनी के सम्बन्ध में हमने पहिले लिखा है कि सिद्धसेन दिवाकर के आदेशानुसार सम्राट् विक्रमादित्य ने एक शासनपट्टिका तैयार कराई थी जिसको कात्यायन ने लिखा था। संवत् १ चैत्र सुदी १ गुरुवार को लिखी गई इस पट्टिका को जिनप्रभंसूरि ने स्वयं देखा था। इस हिसाब से सिद्धसेन दिवाकर के विषय में श्वेताम्बर कालगणना अधिक उपयुक्त प्रतीत होती है।

श्री सिद्धसेन दिवाकर का स्थान जैन इतिहास में बहुत ऊँचा हैं। इवेताम्बर और दिगम्बर दोनों सम्प्रदाय उनके प्रति एक ही भाव से श्रद्धा रखते हैं। उनके दो स्तोत्र अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' ४४ इलोकों में हैं। यह पाद्यंनाथ भगवान् का स्तोत्र हैं। इसकी कविता में प्रासाद गुण कम है और कृत्विमता एवं इलेष की अधिक भरमार है परन्तु प्रतिभा की कमी नहीं है। किवदस्ती यह है कि 'कल्याणमन्दिरस्तोत्र' का पाठ समाप्त होते ही उज्जयिनी के महाकाल मन्दिर में शिर्वालंग फट गया और उसके मध्य में पाद्यंनाथ की मृति निकल आई।

दूसरा 'वर्धमान-ढ़ाविशिका' स्तोत्र है । यह ३२ ब्लोकों में भगवान् वर्धमान महावीर को स्तुति है । इसमें क्वत्रिमता एवं ब्लेष नहीं है । प्रासाद गुण अधिक है । भगवान् महावीर को शिव, बुढ, हूखीकेश, विष्णु, जगन्नाथ एवं जिष्णु मानकर प्रार्थमा की गई है । इन दोनों स्तोत्रों में सिढसेन की काव्यकला एक ऊँची श्रेणी की पाई जाती है ।



# श्री चुजकिशोर चतुर्वेदो

'तत्वार्थाधिगममूत्र' की टीका बड़े बड़े जैनाचार्यों ने की है । इसके ग्रन्थकार को दिगम्बर सम्प्रदाय 'उमास्वामिन्' और स्वेताम्बर सम्प्रदाय 'उमास्वाति' बतलाते हैं । उमास्वाती के इस ग्रंथ की टीका श्री सिद्धसेन दिवाकर ने बड़ी विद्वता के साथ लिखी है ।

सम्प्राट् विकमादित्य और सिद्धसेन दिवाकर के सम्बन्ध अत्यन्त घनिष्ट थे इसमें सन्देह नहीं है। एक का ऐतिहासिक काल दूसरे के ऐतिहासिक काल को अवश्य ही निश्चित कर सकेगा।

## (२४) याक्पतिराज मुज्ज

नवीं शताब्दी में मालवा पर परमारवंशीय राजाओं का अधिकार हुआ । यह अग्निवंशीय कहलाते हैं । इनकी राजधानी उज्जयिनी ही थी । परन्तु धार को भी उच्च स्थान भिलता रहा और नवें राजा भोजदेव के समय में परमार राजाओं की राजधानी उज्जेन से धार चली गई । परमार राजाओं का वंशवृक्ष इस प्रकार बताया जाता है :—

- (१) उपेन्द्रराज अथवा कृष्णराज।
- (२) वैरिसिंह प्रथम।
- (३) सीयक प्रथम।
- (४) वाक्पतिराज प्रथम (८५७-९१४ ईसवी)
- (५) वैरिसिंह द्वितीय (९१४-९४१ ई०)
- (६) सीयक द्वितीय (९१४-९७३ ई०)
- (७) वाक्पतिराज मुझ्ज (९७३-९९७ ई०)
- (८) सिन्धुराज (सिंधुल) (९८७-१०१० ई०)
- (९) राजा भोजदेव (१०१५-१०५५ ई०)

सातवें, आठवें व नवें राजा अत्यन्त प्रसिद्ध साहित्यप्रेमी हुए हैं और उन्होंने नामी विद्वानों, पंडितों एवं कवियों को आश्रय दिया था।

उद्देपुर प्रशस्ति में परिमारवंशीय राजाओं का वर्णन मिलता है। सातवें राजा वाक्पतिराज मुझ्ज का वर्णन करते हुए लिखा है कि १६ बार इन्होंने चालुक्यवंशीय राजा तैलपदेव पर आक्रमण किया था। १६वीं बार युद्ध वर्धा नदी पर हुआ। राजा वाक्यतिराज मुझ्ज ते इस युद्ध में तैलपदेव को पकड़ लिया और कैद करके उज्जयिनी ले आए। उदारता में आकर उज्जयिनी में उसको मुक्त कर दिया। तैलवदेव अपमान को नहीं भूला। मुक्त होने के कुछ दिन बाद उसने फिर युद्ध प्रारम्भ किया। राजा वाक्यतिराज ने अपने मंत्री छद्रादित्य की राय न मानते हुए अपनी सेना को गोदावरी पार उतार दिया। युद्ध में राजा मुझ्ज का पराभव हुआ। तैलपदेव इनको पकड़कर अपनी राजधानी ले आया और वहाँ प्रथम तो अपनी वहिन मृणालवती का शिक्षक बनाया परन्तु बाद में यह पता चलने पर कि मंत्री छद्रादित्य राजा मुझ्ज को कैद से भगाने के प्रयत्न कर रहा है मुझ्जदेव का सिर कटवा दिया गया।

मुञ्जराज जिस प्रकार के झूर व युद्धकला में निपुण थे उसी प्रकार संस्कृत के पंडित, कवि तथा ग्रंथकार थे । उनके यहाँ बहुत से संस्कृत कवि व पंडित आश्रय पाते थे इस कारण से विद्वज्जन उन्हें कवि-मित्र और कवि-बांधव कहते थे ।

धारा नगरी में नैसगिक सौन्दर्य होने से वहाँ भी वे महल बनवाकर रहने लगे थे । कई स्थानों में मुञ्जराज ने घाट, ताल, मन्दिर और धर्मशाला बनवाए थे । उज्जयिनी में पिशाचमोचन घाट उन्हीं का बनाया हुआ है । नर्मदा के किनारे औकारेश्वर एवं महेश्वर में भी उनके मन्दिर, ताल इत्यादि वर्तमान हैं ।

उज्जयिनी के महत्त्व की कमी शनैः शनैः राजा मुञ्ज के काल से ही प्रारंभ होने लग गई थी और राजा मुञ्ज के ही समय से अनादि काल से चला आया उज्जयिनी का साहित्यिक स्थान घारा नगरी को जाने लगा था । राजा मुञ्ज के



कवि पद्मगुप्त ने राजा मुझ्ज के भाई सिंधुराज की प्रशंसा में नवसाहसांक चरित्र लिखा है और उसमें धारानगरी की जो प्रशंसा लिखी है उससे पता चलता है कि धारानगरी उन दिनों कितनी प्रसिद्धि पा चुकी थी। परिमल ने लिखा है—

> विजित्य लंकामपि वर्तते या यस्याइच नायात्यलकाऽपि साम्यम् । जेतुः पुरी साप्यपरास्ति यस्या धारेति नाम्ना कुऌराजधानी ।।

इसी ग्रंथ में राजा मुझ्ज की भी प्रशंसा पाई जाती है। विद्वन्प्रिय एवं सरस्वतीभक्त राजा को वास्तव में उस समय सरस्वती कल्परुता का कंठ कहा जाता था और इनकी मृत्यु पर कहा गया था कि :---

#### गते मुझ्जे यशःपुञ्जे निरालम्बा सरस्वती॥

इनके समय में प्रसिद्ध कवि एवं शास्त्रकार निम्नलिखित थे ऐसा धार रियासत के इतिहास में लिखा है :---

- (१) धनपाल इनका जीवन-चरित मेरुतुंगाचार्य ने भी दिया है हैं। जैन ग्रंथों में इनको राजा भोज के समय में माना है। परन्तु धार के इतिहास में इनको राजा मुञ्ज के समय में बताया गया है और इनको मुञ्जराज का कुल पुरोहित बतलाया है। इनकी कन्या इला और बहिन अवन्तिसुन्दरी दोनों ही विदुषी थीं। अवन्तिसुन्दरी के अलंकारशास्त्र एवं कोष के प्रमाण उद्धृत किए जाते हैं। धनपाल के रचित 'ऋषभपंचाशिका' और 'तिलकमंजरो' के अतिरिक्त पालीभाषा का कोष ''पाइयलच्छि' अथवा ''देशी-नाममाला'' प्रसिद्ध है। इनका छोटा भाई शोभन मुनि भी विद्वान् था और राजदरबार में प्रतिष्ठित हुआ था।
- (२) धनञ्जय—का 'दशरूप' नाम का नाटचशास्त्र ग्रंथ सर्वमान्य है। इसकी टीका 'दशरूपावलोक' नाम से धनञ्जय के छोटे भाई धनिक ने की है। धनिक ने एक दूसरा ग्रंथ 'काव्यनिर्णय' भी लिखा है। धनिक का पुत्र वसन्ताचार्य भी विद्वान् था। राजा मुञ्ज ने वि० सं० १०३१ में इसको एक ग्राम दिया था ऐसा एक ताम्रपत्र से सिद्ध होता है।
- (३) अमितगति---का ''सुभाषितरत्नसन्दोह'' नामक ग्रंथ प्रसिद्ध हैं। यह एक जैनमुनि थे।
- (४) भट्ट हलायुध---यह राजा मुङ्ज के राज्य के न्यायाधीश के पद पर नियुक्त थे। भट्ट हलायुध की "राजव्यवहारतत्त्व" नाम की पुस्तक प्रसिद्ध है जिसमें दीवानी, फौजदारी कार्यप्रणाली पर प्रकाश डाला है । इनकी पिंगल छन्द सूत्रों पर टीका "हलायुध वत्ति" के नाम से भी प्रसिद्ध है।

न जानें कितने पंडित, विद्वान् और कवि राजा मुञ्ज के आश्रित रहे थे परन्तु बहुतों की कृतियों का तो आज तक पता ही नहीं चला।

#### (२५) राजा भोजदेव

राजा मुच्ज के छोटे भाई सिन्धुराज की प्रशंसा में 'नवसाहसांकचरित' परिमल कवि ने लिखा था। 'नवसाहसांक' के पुत्र राजा मोज का संस्कृत साहित्य में बहुत ऊँचा स्थान है। सम्राट् विकमादित्य के अनन्तर भरतखण्ड में यदि उतना कोई कीर्तिशाली और सर्वविश्रुत राजा हुआ है तो वह राजा भोज है। इनके समय में संस्कृत साहित्य का गौरव धारा नगरी को प्राप्त हुआ और जहाँ तक उज्जयिनी का सम्बन्ध है प्राचीन साहित्यिक राजाओं में यह अन्तिम राजा हैं। धारा के अनन्तर मालवा की राजधानी मांडू हुई और उज्जयिनी की साहित्यिक कीर्ति राजा मों यह अन्तिम राजा हैं। धारा के अनन्तर मालवा की राजधानी मांडू हुई और उज्जयिनी की साहित्यिक कीर्ति राजा मों यह अन्तिम राजा हैं। धारा के अनन्तर मालवा की राजधानी मांडू हुई और उज्जयिनी की साहित्यिक कीर्ति राजा मों अह अन्तिम राजा हैं। धारा के अनन्तर मालवा की राजधानी मांडू हुई और उज्जयिनी की साहित्यिक कीर्ति राजा मों अत्र अन्ते जेवन की छोटी छोटी बातें यहाँ लिखना उचित प्रतीत नहीं होता। चालुक्यवंशी राजाओं से उनके कई युद्ध हुए। गांगेयदेव से भी गुद्ध हुआ, इसके विजय के स्मारक में एक कौहस्तम्भ खड़ा किया था। अन्तिम युद्ध में कल्चुर के भीमदेव, चेविराज कर्णदेव एव कर्नाटक देश के राजा ने सम्मिलिन शक्ति से भोजदेव के राज्य पर हमला किया जिसमें भोजदेव का पराभब हुआ और उनकी मृत्यु भी हुई।

ં પશ્ક



# श्री वृज्रकिशोर चतुर्वेदी

इस पराभव से उनकी राज्य की सीमा की अधिक हानि नहीं हुई थी। धार रियासत के इतिहास में लिखा है कि बुन्देलखंड व बघेलखंड को छोड़कर नर्मदा के उत्तर का सारा भारत और दक्षिण में गोदावरी तक सारा देश<sub>.</sub> भोजदेव के अधीन रहा।

प्राचीन संस्कृत ग्रंथों में भोजदेव को ''त्रिविध-बीर-चूड़ामणि'' की उपाधि से विभक्ति किया गया है । वे रणवीर, विद्यावीर और दानवीरों के शिरोमणि थे । उनके आश्रित १४०० पंडित थे । मम्मट में अपने 'काव्यप्रकाश' में लिखा है—

#### यद्विद्वब्भवनेषु भोजनुपतेस्तत्त्यागचीलायितम्।।

भोजदेव के आश्रित विद्वानों का जो ऐश्वर्य दिखाई देता है वह सब भोजराज की दानलीला है।

अलबेरूनी ने भी भोजराज की अत्यधिक प्रशंसा की है । भोजराज के समय में ही महमूद गजनवी के भारत<mark>वर्ष पर</mark> धावे प्रारंभ हो चुके थे और महमूद के साथ अरबी भाषा का विद्वान अलबेरूनी भी भारत आया था । एक विदेशी क्षत्रु **के** पंडित की प्रशंसा वास्तव में भोजदेव की अतुल कीर्ति की सूचक है ।

वाइसय का कोई विभाग ऐसा नहीं जिस पर उनकी ग्रंथरचना न हो। काव्य को छोड़कर अनेक शास्त्रों पर राजा भोज के लिखित ग्रंथ आज भी विद्यमान हैं। धार के इतिहास में ठिखा है कि जर्मन पंडित आऊफ्लेक्ट अपनी ग्रंथ-सूची में २३ ग्रंथ राजा भोज के मानना है। विषयसूची के अनुसार उनके ग्रंथ 'धार रियासत के इतिहास' में इस प्रकार दिए गए हैं:---

| (१) काञ्च्य        | •••     | ••• | • • | चंपूरामायण कांड ५, महाकाली-विजय, विद्याविनोद, शृंगारमञ्जरी,<br>कई प्राकृत के स्तोत्र ।               |
|--------------------|---------|-----|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (२) अलंकार, कोष,   | व्याकरण | ••  |     | सरस्वती-कंठाभरण, नाममाला, शब्दानुशासन, सुभाषितप्रबन्ध,<br>सिद्धान्त-संग्रह ।                         |
| (३) धर्मशास्त्र    |         | • • |     | पूर्तमार्तण्ड, दण्डनीति, व्यवहार-समुच्चय एवं चारुचर्या।                                              |
| (४) योगशास्त्र     | • •     | · • | • • | राजमार्तण्ड (यह पातञ्जलियोगसूत्र पर टीका है)।                                                        |
| (५) शिल्पशास्त्र   | ••      | · • |     | युक्तिकल्पतघ और समरांगण सूत्रधार।                                                                    |
| (६) ज्योतिषशास्त्र | ••      | ••  | ••• | १. राजमृगांककरण, २. राजमार्तंण्ड, ३. विद्वज्जन-वल्लभ, ४.<br>प्रश्नज्ञान, ५. आदित्यप्रताप सिद्धान्त । |
| (७) वैद्यशास्त्र   | ••      |     | • • | १. विश्रान्त-विद्या-विनोद, २. आयुर्वेद-सर्वस्व ।                                                     |
| (८) पशुचिकित्सा    | ••      | ••  | • • | शालिहोत्र ।                                                                                          |

संस्कृत-साहित्य में भोजदेव का स्थान बहुत ही ऊँवा था। परस्तु शिल्पशास्त्र में भी उनकी विद्या कम नहीं थी। 'युक्ति कल्पतरु' में शिल्प विद्या के अतिरिक्त जहाज बनाने की किया पर भी अच्छा प्रकाश डाला है और डाक्टर राधाकुमुद मुकर्जी ने अपनी पुस्तक 'इण्डियन शिप बिस्डिंग' में 'युक्तकल्पतरु' के श्लोकों को आदर के साथ उद्धृत किया है। श्री राजेन्द्रलाल मित्र ने लिखा है कि यह ग्रंथ भोजदेव का ही विरचित है।

राजा भोज पर कई ग्रंथ लिखे जा चुके हैं। इन ग्रंथों में हिन्दी में श्रीयुत विश्वेश्वरनाथ रेउ का 'राजा भोज' और अंग्रेजी में श्रीयुत अध्यापक श्रीनिवास अभ्यंकर एम. ए., (अन्नमलाई विश्वविद्यालय से प्रकाशित) का 'भोज राजा' प्रमुख है। परन्तु भोज के काव्य की आलोचना का इन दोनों में से किसी में जिकर नहीं हैं।

राजा मोज के बनाए १०४ मन्दिर बताए जाते हैं जिनमें केदारेश्वर, रामेश्वर, सोमनाथ, सुण्डीर, काल, अनल और इंद्र के मन्दिर प्रसिद्ध थे। धार में सरस्वती का मन्दिर जिसमें प्रसिद्ध विश्वविद्यालय वर्षों तक रहा, राजा भोज का ही बनाया हुआ था। कातंत्र व्याकरण के दो अहिफन इस विद्यालय में पत्थरों पर लगे हुए मिले हैं। उज्जयिनी में महाकाल के मन्दिर में भी एक ऐसा अहिफन खुदा हुआ हैं।

#### લ્ટ્યુ



राजा भोज का सबसे प्रसिद्ध कार्य भोजपुर झील का निर्माण करना था। भोज के समय के बड़े दक्ष इञ्जीनियरों ने बेतवा नदी की घाटियों में २५० वर्गमील के क्षेत्रफल में यह झील बनाई थी। यह झील वर्तमान भोपाल से २० मील की दूरी पर पहाड़ों के बीच में थी। भोपाल-'भोज-पाल' का अपभ्र श ही है। भोपाल से कालियाखेड़ी सड़क इसी झील के अवशिष्ट खंडहरों में से जाती है। राजा भोज नाव में बैठकर इस झील में प्रात: हवाखोरी को जाया करते थे। इस झील के कारण बेतवा में कभी बाढ़ नहीं आती थी।

राजा भोज के ४०० वर्ष बाद मांडू के सुलतान हुसेनशाह ने इस झील के बांधों को तुड़वाया और असंख्य मजदूरों को लगाकर तीन साल में इस झील का पानी निकलवा दिया। वर्षों पानी रहने के कारण यहां की आबहवा में गर्मी नहीं रही और जहाँ पहिले झोल थी वहाँ गेहूँ की खेती अच्छी होने के कारण कई अच्छे अच्छे ग्राम और नगर बस गए हैं। कर्नल किनकेड को इस झील के वास्तविक स्थिति के पता लगाने में कई धर्ष लगे थे।

राजा भोज के रचित काव्य ग्रंथों और उनके काव्यज्ञान का परिचय कराना व्यर्थ है क्योंकि इस विषय में कई ग्रंथ छन चुके हैं। यहाँ हम केवल उनके शिल्पज्ञान के विषय में ही कुछ उल्लेख करना अधिक समीचीन समझते हैं।

शिल्पज्ञान विषयक राजा भोज का रचा हुआ प्रसिद्ध ग्रंथ 'समरांगण सूत्रधार' गायकवाड़ ओरियण्टल सीरीज, बड़ौदा से दो भागों में प्रकाशित किया गया है। इसमें ८३ अध्याय हैं। प्रारंभ में शिवजी की इस प्रकार प्रार्थना है—

देवः स पातु भुवनत्रवसूत्रधारस्त्वां वालचन्द्रकलिकांकितजूटकोटिः। एतःसनग्रतपि कारणनन्तरेण कारस्न्यांदिसूत्रितमसूत्र्यस येन विदवम्।।

् (तोनों लोगों को बनानेवाला वह कारोगर जिसकी जटा चन्द्रमा की कला से झोभित है और जिसने यह सारा जगत बिता कारग और बिता नक्को के ही पूरी तौर से बना डाला—तुम्हारी रक्षा करे।)

एक अध्याय में भूमि की परीक्षा के तरीके बतलाकर फिर नगर, प्रासाद, आदि के निर्माण की विधियौ बताई हैं ।

इकतीसवाँ अध्याय महत्त्वपूर्ण है । यह ''यंत्रविधानाध्याय'' है । अनेक यंत्रबनाने के सिद्धान्त बताए गए हैं । यंत्र की परिभाषा यह है :---

यदुच्छाया वृत्तानि भूतानि स्वेन प्रवत्मंना। नियम्यास्मिन् नयति यत् तद् यन्त्रमिति कोत्तितम् ॥

(अपती इच्छा से अपने रास्ते पर चलते हुए भूतों [पृथ्वी, जल आदि तत्वों] को जिसके द्वारा नियम में बौधकर अपनी इच्छानुसार चलाया जाय उसे यन्त्र कहते हैं।)

आगें बताया है कि यंत्र में जल, अग्नि, पृथ्वी और वायु इन चारों का ठीक तौर से, यथास्थान रखना ही उसके चार तरी के हैं। इन चारों तत्त्वों का आश्रय होने से ही आकाश की भी उसमें आवयकता होती है। जिन लोगों ने पारे को इन तत्त्वों से भिन्न बताया है वे ठीक तौर से नहीं समझे हैं। वास्तव में पारा पृथ्वी का ही भाग है और जल, वायु और तेज के कारण ही उसमें शक्ति उत्पन्न होती है।

यंत्रों के चार प्रकार के भेद बताए हैं। (१) अपने आप चलनेवाला, (२) एक बार चलाने से फिर अपने आप चलनेवाला, (३) दूर से गुप्त शक्ति द्वारा चलाया जानेवाला और (४) पास खड़े होकर चलाया जानेवाला। इनमें अपने आप चलनेवाला यंत्र अन्य तीन यंत्रों से श्रेष्ठ है।

यंत्रों के द्वारा बनी हुई वस्तुओं का उल्लेख करते हुए लिखा है कि यंत्र लगा हुआ हाथी चिंधाड़ता हुआ और चलता हुआ प्रतीत होता है। इसी प्रकार तोते आदि पक्षी भी ताल पर नाच और बोलकर देखनेवालों को आश्चर्य में डालते हैं; तथा पुतली, हाथी, घोड़ा, अथवा बन्दर अपने अंगों का संचालन कर लोगों को प्रसन्न कर देते हैं।

इन यंत्रों के ढ़ारा भूचरों का आकाश में सञ्चार और आकाश संचारियों का भूसंचार, जल में अग्निदर्शन, अग्नि में जलदर्शन, नीचे से पांचवीं मंजिल (तल) तक शय्या का चला जाना (lift), लकड़ी की पुतली का दीपकों के पास



## श्री वृजकिशोर चतुर्वेदी

जाकर दीपकों में यथाविधि तेल डालकर लौट आना, यंत्र-निर्मित हाथी के द्वारा विपुल जलपान, यंत्र (pump) द्वारा बावड़ी कुओं में से जल निकालकर खेतों में जल देने की पूरी पूरी विधियों का वर्णन किया है।

आकाशचारी विमानों के निर्मित करने की विधि बतलाई गई है। विमान-निर्माण में रसराज पारद (पारा) का भवान उस्योग बताया है। पारद में विलक्षण उड़ने को एक विशिष्ट शक्ति पाई जाती है। पारे को एक हलके काष्ठ-निर्मित पक्षी के ढाँचे में कुंभ में बन्द करके तप्त किया जाय तो उसके शक्ति से विमान आकाश सञ्चारी हुआ करता है ऐसा लिखा हुआ है। दुष्ट गज को भय बतलाने के लिए भी रसयंत्र के द्वारा सिंहनाद कराए जाने की विधि बतलाई है।

पुस्तक के हिन्दी अनुवाद की अत्यन्त आवश्यकता है। पुस्तक पढ़ने से प्रतीत होता है कि यंत्र चलाने में जो स्थान आज स्टीम (Steam) और पैट्रोल का है वही स्थान प्राचीन भारत में पारद (Mercury) का था। जो यंत्र आज उपस्थित हैं उनसे भी अधिक विलक्षण यंत्र प्राचीन भारत की शोभा बढ़ाते थे, ऐसा 'अंशुबोधिनी शास्त्र' और 'अगस्त्यसंहिता' के अनन्तर राजा भोज के 'समरांगण सूत्रधार' पढ़ने से प्रतीत होता है। राजा भोज ने युक्ति कल्पतरु और 'समरांगण सूत्रधार' की रचना से प्राचीन भारत की वास्तु और शिल्प विद्या को अजर और अमर बना दिया है।

#### (२६) महाकात्यायन

'अंगुत्तर निकाय' में भगवान् बुद्ध ने कहा था कि ''संक्षिप्त प्रदेश का विस्तारपूर्षक अर्थ करनेवाले मेरे जितने भिक्षु श्वावक हैं उनमें महाकात्यायन श्रोष्ठ हैं।''

उज्जयिनी के महाराज चंडप्रद्योत के पुरोहित के लड़के का नाम महाकात्यायन (या महाकाञ्चन) था। श्री धर्मानन्द कौशंबी ने मालवमयूर के चैत्र १९८२ के अंक में महाकात्यायन की जीवनी लिखी है।

कांचन अपने गोवनाम 'कात्यायन' से प्रसिद्ध हुए हैं। कहते हैं कि उनके शरीर की कान्ति सोने की होने के कारण उनका नाम 'कांचन' पड़ा था। महाराज चण्डप्रद्योत बुद्ध-दर्शन के लिए अतीव उत्सुक थे क्योंकि उन दिनों सर्वत्र बुद्ध भगवान् की कीर्ति फैल रही थी।

उन्होंने बुद्ध भगवान् को बुलाने के लिए महाकात्यायन को प्रव्रज्या सन्यास लेने के लिए अनुमति दी । चुने हुए सात मनुष्यों को लेकर महाकात्यायन बुद्ध के पास आया और धर्मोपदेक्ष श्रवण करके अपने सात साथियों के साथ अर्हतपद को प्राप्त हुआ ।

भगवान् बुद्ध के प्रसिद्ध शिष्यों में महाकात्यायन की गणना है । परन्तु किसी कारणवञ्च भगवान् बुद्ध उज्जयिनी नहीं आ सके । महाकात्यायन को उज्जयिनी वापिस आने की आज्ञा मिलने पर वह उज्जयिनी चले आए । महाराज चण्ड प्रद्योत ने उनका बड़ा आदर सत्कार किया ।

रास्ते में 'तेल एनालि' नामक शहर में इन लोगों को कोई भिक्षा नहीं मिली थी। यह सुनकर एक व्यापारी की दरिद्र कन्या को बड़ा दुःख हुआ। उसके सौन्दर्य की और लम्बे केशों की शहर में बड़ी ख्याति थी। एक धनिक की कन्या अल्पकेशा थी। वह दरिद्र कन्या के केशों को एक सहस्र कार्षापण में लेना चाहती थी। परन्तु स्वाभाविक सौन्दर्य की वस्तु होवे.के कारण उसने केश नहीं बेचे।

जब महाकात्यायन के सदृश भिक्षु को शहर में भिक्षा न मिलने की बात सुनी तो उस दरिद्र कन्या ने अपने केश काटकर दासी को बेचने को दे दिए । दासी जब धनिक कन्या के पास लाई तो उसने केवल आठ कार्षापण ही दिए । इन आठ कार्षापण को लेकर शहर के नाम बचाने के लिए उस दरिद्र कन्या ने महाकात्यायनादि को भिक्षा का प्रबन्ध किया था ।

जब महाराज चण्डप्रद्योत ने यह कथा सुनी तो मंत्री को भेजकर उस दरिद्र कन्या को बुलाया और अपनी पटरानी बनाया। इस रानी से चण्डप्रद्योत को पुत्र हुआ। इस कन्या के पिता का नाम 'गोपालक' था। महाराज चण्ड प्रद्योत ने अपने पुत्र का नाम भी गोपालक रखा। इस तरह महाकात्यायन के प्रभाव से एक दरिद्र कन्या उज्जैन की पटरानी हुई थी।



इस रानी का नाम ही 'गोपाल माता देवी' पड़ गया था । इसने फिर 'कांचन-वनोद्यान' में महाकात्यायन के लिए एक विहार बनवाया । परन्तु बुद्ध-दर्शन मुलभ होने के कारण कात्यायन अधिकतर गंगा-यमुना प्रदेश में चल्ले जाते थे ।

'महिझमनिकाय' के 'मधुपिंडक', 'महाकज्जान' 'भद्देकरन्त' और 'उद्वेस विभंग' इन सुत्तों में महाकात्यायन ने भगवान् बुद्ध के संक्षिप्त उपदेश का अर्थ विस्तारपूर्वक लिखा है । 'मधुरिय सुत्त' में मथुरा के राजा अवन्तिनाथ को कात्यायन बुद्ध भगवान की शरण में किस प्रकार ले आए इसका वर्णन है ।

डाक्टर विंतरनीत्ज के मत से 'नेत्तिपकरण' और 'पेटकोपदेश' भी महाकात्यायन के बनाए हुए बताए जाते हैं । 'पेटकोपदेश' में 'पिटकों' के विद्यार्थियों को आदेश दिए गए हैं ।

#### (२७) इसिदासी

"परमत्थदीपनी" में लिखा है कि उज्जेन के उत्तम कुल के पवित्र विभवसम्पन्न नाम के सेठ के घर में इसिदासी ने जन्म लिया था। उसने इसिदासी का ब्याह एक बड़ें अच्छे कुल के सेठ के लड़के से किया। इसिदासी अत्यन्स पतिव्रता रही परन्तु पति ने घृणा करके उसका त्याग किया। सास और श्वसुर के अनुरोध से इसिदासी फिर उज्जेन पिता के पास रहने लगी। पिता ने उसका ब्याह फिर किसी अन्य पुरुष के साथ कर दिया परन्तु दासीभाव से रहते हुए भी इसिदासी वहां से भी निकाली गई। तीसरी शादी के अनन्तर भी वही हाल हुआ। उसके अनन्तर संसार त्याग और प्रवाजिका की ओर इसिदासी की प्रवृत्ति हुई। बहुश्रुत शील सम्पन्न थेरी जिनदत्ता के आगमन पर इसिदासी ने बौद्ध धर्म में प्रविष्ट होने की इच्छा प्रकट की। पिता ने स्नेहवश पहले तो रोकने का प्रयत्न किया परन्तु दृढ़ संकल्प देखकर उसे निर्वाण प्राप्त करनेका आदेश दिया। सन्यासिनी (थेरी) होकर सारी विद्याओं में पारंगत होकर उस काल की प्रमुख बौद्ध घेरियों में इसिदासी ने गणना हुई। 'धेरीगाथा' में इसिदासी की सुन्दर पाली कविता (रचना) दी हुई है। उस कविता में इसिदासी ने अपने पूर्वजन्मों का विस्तृत हाल दिया है, जिसके कारण इस जन्म में उसको सच्चरित्र होने पर भी अनेक यातनाएँ भोगनी पड़ी थीं।

#### (२८) अभय, (२९) अभयमाता और (३०) अभयत्थेरी

## श्री वात्सायन ने अपने कामसूत्र में लिखा है कि उज्जयिनी की वेष्याएँ भी आर्यप्राय और पवित्र थीं। आर्यप्रायाः झुचयः आवस्तिक्यः।

चाइदत्त नाटक में पवित्र वेश्याओं में अग्रिणी 'वसन्तसेना' का नाम आज सर्वत्र प्रसिद्ध हो चुका हूँ। बौद्धकाल में एेसी ही वेश्या पद्मावती के नाम से उज्जैन में रहती थी। वम्मदास ने 'परमत्थदीपनी' में इसको 'नगरग्रोभनी' लिखा है। राजा बिम्बिसार ने उसके रूप, गुण और सम्पत्ति के विषय में बहुत सुना था। उस पर मोहित होकर राजा ने पुरोहित से उज्जैन यात्रा के प्रबन्ध करने के लिए कहा। पुरोहित ने कुम्भीर नाम के यक्ष को बुलाया और कुम्भीर राजा को उज्जैन ले अाया। राजा ने पद्मावती के साथ संभोग किया और उसके कुक्ष में गर्भ देखकर उसको यह कहते हुए अपनी मुद्रिका दी कि अगर तेरे पुत्र उत्पन्न हो तो मेरे पास ले आना। पुत्र होने पर पद्मावती ने उसका नाम अभय रखा। और सात वर्ष की अवस्था होने पर राजा के पास ले गई। राजा अभय को देखकर पुत्र प्रेम से विह्वल हो गया और राजगृह में बड़े मान सत्कार से पालन-पोषण किया। अभय बड़ा होने पर बौद्ध भिक्ष हुआ। उसकी माता ने भी पुत्र के मुख से बौद्धधर्म सुनकर सन्यास प्रहण किया, और अभयमाता के नाम से प्रसिद्धि पाई। आत्मदृष्टि लाभ करके अरहत का परमपद प्राप्त किया।

अभयमाता के साथ ही उनकी सखी अभयत्थोरि ने भी सन्यास ग्रहण किया । अभयत्थोरि ने उर्ज्जन के उत्तम कुल में जन्म ग्रहण किया था । और अभयमाता के साथ अन्तिम दिवस राजगृह में बिताए । दोनों की रचनाएँ घेरीगाथा में दी हुई हैं । अभयत्योरि ने बुद्ध के दर्शन प्राप्त करके अरहत पद प्राप्त किया ।

#### (३१) उबट

उबट ने शौनक के ऋक्**प्रतिशास्थ पर भाष्य लिखा था और अवन्तिका (उ**ज्जैनी) में शुक्ल यजुर्वेद पर मंत्रभाष्य लिखा था। यह मंत्रभाष्य राजा भोज के समय में लिखा गया था, और इसमें अपूर्व विद्वत्ता प्रदर्शित की गई **है** 

#### લશ્ટ



## श्रो चुजकिशोर चतुर्वेदी

संवत् १७७९ (सन् १७२३ ई०) में श्री भीमसेन दीक्षित ने मम्मट के 'काव्यप्रकाश' पर सुघोदघि या सुघासागर नाम की टिप्पणी में यह लिखा था कि मम्मट के हो भाई कैंयट और उबट (औवट) थे। मम्मट ने ही अपने भाइयों को शिक्षा दी थी जिनमें से कैंयट ने पतञ्जलि के महाभाष्य पर ''प्रदीप'' नाम की व्याख्या लिखकर प्रसिद्धि पाई और उबट ने वेद पर मंत्रभाष्य लिखकर प्रसिद्धि पाई थी।

श्रीमान् कैयट औवटो ह्यवरजो यच्छात्रतामागतो भाष्याब्धि निगमं यथाकममनुष्याख्याय सिद्धि गतः ॥ वियोडोर औफ्रेक्ट ने 'कैटेलोगस कैटेलोगोरम्' के प्रथम भाग पृष्ठ ४३२ पर पं० भीमसेन के इस कथन को मिथ्या बतलाया था। औफ्रेक्ट का समर्थन करते हुए श्रीयृत प्रोफेसर काणे और डॉक्टर डे का भी यही मत है। 'साहित्यदर्पण' की अंग्रेजी भूमिका में प्रोफेसर काणे ने तो यह भी लिखा है कि मम्मट, कैयट, उबट के नामों के नादसाम्य के ही कारण तीनों के भाई होने की कथा चल निकली थी। चास्तव में यह कथा सही नहीं है।

प्रोफेसर गर्जेन्द्रगड़कर ने 'काव्यप्रकाश' की अंग्रेजी भूमिका में इन मतों का खण्डन करते हुए पं० भीमसेन के मत का समर्थन किया है । उनका तर्क यह है कि तीनों नाम विशेषतः काश्मीरी हैं । अल्लट, अद्भट, उवट, औवट, कैयट, जैयट, भल्लट, रुद्रट, लोल्लट—सभी काश्मीरी नामकरण सूचित करते हैं ।

कैंयट ने अपने पिता का नाम जैयट लिखा है यथा---

महाभाष्यार्णवावारपारिणि विवृतिप्लवम् । यथागमं विधास्येऽहं कैयटो जैयटात्मजः ॥

उबट ने अपने मंत्रभाष्य में लिखा है----

ऋष्पार्वीवेच पुरस्कृत्य अवन्त्यामुवटो वसन्। मंत्रभाष्यमिवं चक्रे भोजे राज्यं प्रज्ञासति।। आनन्दपुरवास्तव्यवजुटाख्यस्य सुनुना। मंत्रभाष्यमिवं क्लृप्तं भोजे पृथ्वीं प्रज्ञासति।।

यहाँ पर स्पष्टतः उवट ने अपने पिता का नाम वजूट लिखा है । प्रश्न यह है कि क्या वजूट और जैयट एक ही थे ?

लन्दन में इण्डिया आफिस के पुस्तकालय में संस्कृत हस्तलिखित पुस्तकों की सूची जूलियस ऐगेलिंग ने तैयार की थी। भाग १ पृष्ठ २९ पर वाजसनेयी-संहिता पर उबट के मंत्रभाष्य की दो प्रतिलिपि बताई गई है (नं० १८६ व १८७)। इन पर जो क्लोक लिखे पाए गए हैं उनमें एक पर भाष्यकार के पिता का नाम वजूट और दूसरे पर जैयट लिखा है। क्लोक ये हैं:—

(१) आनन्दपुरवास्तथ्यजय्यटाख्यस्य सूनुना । उवटेन कृतं भाष्यं पदवाक्यैः सुनिध्चितैः ॥

(२) आनन्दपुरवास्तव्यवग्रटाख्यस्य सूनुना । मंत्रभाष्यमिदं स्लृतं पदवास्यैः सुतिध्चितैः ॥

सम्भव है जैयट और वजूट एक ही हों । और सम्मट, कैयट, उबट भाई ही हों । सम्मट ने काव्यप्रकाश में उदात्त अलंकार के उदाहरण में राजा भोज के दान की भी अत्यधिक प्रश्नंसा की है । इससे भी पं० भीमसेन दीक्षित का मत सही प्रतीत होता है । क्योंकि यह प्रश्नंसा मम्मट ने अपने भाई उबट से सुनी होगी जो राजा भोज के आश्रय में रहते थे ।

सारांश यह कि तीनों भाई काश्मीर के आनन्दपुर ग्राम के रहनेवाले थे। काशी में विद्याध्ययन करने के अनन्तर उबट ने उज्जैन में निवास किया और यहीं मंत्रभाष्य लिखकर प्रसिद्धि प्राप्त की थी। साहित्याचार्य पं० विश्वेश्वरनाथ रेउ का यह मत कि उबट गुजरात में आनन्दपुर के रहनेवाले थे और वहाँ से उज्जैन चले आए थे, सही नहीं है। आनन्दपुर काश्मीर के अन्तर्गत था, और उबट काश्मीर से ही आए थे।

#### (३२) महाराज चण्डप्रधोत

उज्जयिनी के पूर्व कालीन इतिहास में महाराज चण्डप्रद्योत का काल कई दृष्टियों से अत्यग्त महत्त्वपर्ण हैं । कवि कालिदास ने भी इस काल का स्मरण करके 'मेघदूत' में लिखा था :----

प्रद्योतस्य प्रियदुहितरं वत्सराजोऽत्र जन्हे हैमं तालद्रुमवनमभूदत्र तस्यैव राज्ञः।

अत्रोद्भ्रान्तः किल नलगिरिः स्तंभमुत्पाटच दर्पादित्यागन्तून् रमयति जनो यत्र धन्धनभिज्ञः ॥

હશ્વર



(प्रद्योत की कन्या-वासवदत्ता को वत्सराज उदयन ने हरण किया था। उसी प्रद्योत के यहाँ सुनहरी (या सोने के ? ) तालवृक्षों का वन भी था। यहीं नलगिरि हाथी ने स्तंभ को उखाड़कर भ्रमण किया था। यह कथा सुना-सुनाकर वहाँ के वृद्ध इतिहासज्ञ बन्धुजनों को प्रसन्न किया करते हैं।)

'कथासरित्सागर' में यह हाल बड़े मनोहर रूप से वर्णन किया गया है। राजा महेन्द्रवर्मा उज्जैन के राजा थे। उनके पुत्र जयसेन और इन्हों जयसेन के पुत्र महासेन वताए गए हैं। महासेन का दूसरा नाम प्रद्योत था। महासेन ने बड़ी भारी तपस्या की और देवी भगवती के ऊपर अपना मांस काट काटकर हवन किया जिससे प्रसन्न होकर देवी ने इन्द्र के वज्र के समान अपना एक खड्ग और ऐरावत के समान एक बड़ा नलगिरि नाम हाथी दिया और कहा कि तून वड़ा चण्डकर्म किया है, इसलिए तेरा नाम चण्डमहासेन होगा। देवी यह कहकर अन्तर्धान हो गई कि अंगारक-दैत्य की पुत्री अंगारवती अति सुन्दरी कन्या महासेन को मिलेगी।

कालान्तर में चण्डमहासेन ने अंगारक को मारकर अंगारवती से अपना ब्याह किया । जिससे उनके गोपालक और पालक दो पुत्र और एक चन्द्ररेखा के समान अत्यन्त रूपवती कन्या वासवदत्ता उत्त्पन्न हुई ।

महासेन उसका विवाह वत्सराज उदयन से करना चाहते थेंव्योंकि वे पांडववंश में जन्मे थे। पुराणों की राज-बंशावलियों के अनुसार उदयन के पिता का नाम शतानीक था। उदयन-पिता शतानीक, महाभारत के पश्चात्, पौरवकुल के शतानींक द्वितीय थे। ऐसे वंश को छोड़कर अपनी प्यारी कन्या चण्डमहासेन और किसीको देने को तैयार न थे। आर्य राजाओं में उस समय पांडव-वंश ही सर्वश्रेष्ठ समझा जाता था।

राजा उदयन युवक थें। अतानीक की मृत्यु होते ही पाञ्चाल राजा आरुणि ने उदयन पर आक्रमण कर दिया और वत्सदेश का कुछ भाग हस्तगत कर लिया था। गद्दी पर बैठेते ही वत्सदेश इस प्रकार छोटा रह जाने से उदयन को निराशा हुई और मंत्रियों पर राज छोड़कर स्वयं हाथी पकड़ने के व्यसन में लिप्त हो गए। उदयन अपनी घोषवती वीणा बजाकर हाथियों की उद्दण्डता दूर कर उन्हें आसानी से पकड़ लेते थे।

राज्याभिषेक के अनन्तर उदयम एक वार विन्ध्याचल के वन में गए। चण्डमहासेन का उस समय महामंत्री भरत-रोहक था। उसने उदयन को पास में आया जानकर, चण्डमहासेन की आज्ञा लेकर, उदयन को कैंद करने के लिए वड़ा भारी षडयंत्र रचा। एक यंत्र का हाथी बनवाकर उसके भीतर बड़े बड़े वीरों को भरकर विन्ध्याचल के वन में छोड़ दिया। राजा उदयन के शिकारियों ने उस हाथी की बड़ी प्रशंसा की। दूसरे दिन कुछ गुप्तचरों को लेकर उदयन-सेना को छौड़कर हाथी पकड़ने चल दिए। सन्ध्या हो चुकी थी, उदयन वीणा में तल्लीन हो गए थे। क्रत्रिम और वास्तविक गज में उनको भेद नहीं दिखाई दिया। अकेले उदयन को पाकर शस्त्रधारी से निक कृत्रिम हाथी से निकल पड़े और उदयन को कैंद करके उज्जयिनी ले आए। चण्डमहासेन ने उदयन का बड़ा सम्मान किया। वीणा सिखाने के लिए उदयन को वासवदत्ता का शिक्षक नियुक्त किया। दोनों का प्रेम-परिणय हो गया। तब तक उदयन के महामंत्री यौगन्धरायण और पुरोहित बसन्तक भेष वदलकर उज्जयिनी आगए और छल से उदयन और वासवदत्ता दोनों को वत्सदेश ले गए। वहाँ गद्दी पर बैठकर, वासवदत्ता को उदयन ने अपनी रानी बनाया और चण्डमहासेन ने भी प्रसन्न होकर अपने लड़के गोपालक को भेजकर दोनों का विधिवत विवाह करा दिया। इस विवाह के कुछ काल अनन्तर यौगन्धरायण ने वासवदत्ता की सहायता से पान्चचाल कुमारी पद्मावती से भी उदयन का ब्याह करा दिया; और चण्डमहासेन और मगघ की सेनाओं की सहायता से पाञ्चाल देश जीतकर वत्यराज में मिला लिया।

'कथासरित्सागर' में उदयन और वासवदत्ता के पुत्र नरवाहनदत्त की और भी अधिक कीर्त्ति वर्णित की गई है । बताया यह जाता है कि सोमदेव ने 'कथासरित्सागर' उज्जैन में ही लिखी थी । अन्य ग्रंथकार उदयन के पुत्र का नाम बहीनर बताते हैं । 'मत्स्यपुराण' ने लिखा है कि उदयन और उसके प्रतापी पुत्र भरतवंश के अन्त में होंगे ।

जो कुछ भी हो, उदयन वासवदत्ता की प्रणय-कथा ने संस्कृत साहित्य को एक जीवन प्रदान कर उज्जयिनी और उसके नरपति चण्डप्रद्योत की कीर्ति को ही अमर बना दिया है। संस्कृत साहित्य के प्राचीनतम नाटककार कविंकुलग्रु



# श्री बुजकिशोर चतुर्वेदी

कालिदास के अनुसार भास, सौमिल्ल और कविपुत्र आदि हैं । वास्तव में कालिदास के समय में भास का यश अच्छी तरह फौला हुआ था । राजशेखर ने लिखा है कि भास का नाटक-संग्रह था और स्वप्तवासवदत्ता सबसे श्रेष्ठ नाटक था :---भासनाटकचक्रेऽपि चछेर्क: क्षिप्ते परीक्षितुम् । स्वप्नवासवदत्तस्य दाहकोऽभून्न पावकः ॥ (सुक्तिसुक्तावक्षी)

भास के 'प्रतिज्ञा यौगन्धरायण' नाटक में उदयन और वासवदत्ता के ऊपर लिखित प्रेम-परिणय कथा का वर्णन है । भास का दूसरा छह अंकों का 'स्वप्नवासवदत्ता' नामका नाटक है जिसमें वत्सराज उदयन की सार्वभौमत्व प्राप्ति के लिए मगधराज कन्या पद्मावती से विवाह की पूरी कथा दी गई है । भास का 'चारुदत्त' नाटक भी चण्डप्रद्योत के पुत्र पालक राजा की उज्जयिनी से सम्बन्धित है और शूद्रक का 'मृच्छकटिक' इसी 'चारुदत्त' का ही दूसरा परिर्वाद्धत संस्करण समझा जाता है । वाण के 'हर्षचरित' में भी यह कथा मिलती है । और कई पाली ग्रंथों में भी यह कथा उद्धृत की गई है । 'बृहत्कथाश्लोकसंग्रह' और 'विष्णु गुप्त' मे भी यह प्रणयकथा किसी न किसी संक्रिप्त रूप में दिखाई है । ऐसा भी बतापा जाता है कि भास ही संस्कृत भाषा में प्रथम नाटककार थे और संस्कृत नाटकों का सूत्रपात चण्डप्रद्योत को उज्जयिनी से ही हुआ है । बाद के नाटक भी इसीलिए उज्जयिनी से सम्बन्धित हैं । संस्कृत साहित्थ और संस्कृत नाटक के इतिहास में महाराज चण्डप्रद्योत का महत्त्व इसीलिए अत्यन्त अधिक माना जाता है । हर्ष की 'रत्नाबली' और 'जियर्दाक्ता' और कालिदास के 'विक्रमोर्वशीय' 'मालविकाग्निमित्र' और 'शकुन्तला' में कई स्थल पर 'स्वप्नवासवदत्ता' और 'चारुदत्त' की छाया प्रत्यक्ष दिखाई पड़ती है ।

'मृच्छकटिक' और 'चारुदत्त' नाटकों में महासेन के पुत्र पालक को दुराचार, कुनृप और बलमन्त्रिहीन लिखा है । पालक के पीछे अवन्ति का राज्य विजयाकुल में चला गया, ऐसा 'त्रैलोक्य-प्रज्ञप्ति' में लिखा है ।

ऐतिहासिक दृष्टि—गौतम बुद्ध के काल में भारतवर्ष में चार महाराज ही श्रेष्ठ बताए जाते हैं । (१) उज्जयिनी के चण्डप्रद्योत महासेन, (२) मगध के श्रेणिक बिम्बसार, (३) कौशल के प्रसेनजित और (४) वत्स के उदयन।

'बीणावासवदत्ता' में निम्नलिखित राजाओं के नाम और भी बतलाए गए हैं परन्तु यह अधिक बलशाली प्रतीत नहीं होते :---

(१) अश्मकराज संजय, (२) माधुरराज जयवर्मा, (३) काशीपति विष्णुसेन, (४) अंगेश्वर जयरथ, (५) मत्स्पराज शतमन्यू, (६) सिंधुनरेश सुबाहु, (७) पांचालराज आरुणि।

पाली ग्रंथों में चण्डप्रद्योत को 'चण्डपज्जोति' लिखा गया है और वे गौतमबुद्ध के समवयस्क ही बताए गए हैं। पालो ग्रंथों में चण्डप्रद्योत के पिता का नाम पुलिक या अनन्तने मि बताया गया है। 'समन्त पासादिका' में बुद्धघोष ने प्रद्योत का जन्म कुछ और भी रहस्यमय बताया है परन्तु वह सही प्रतीत नहीं होता। पुराणों में चण्डप्रद्योत का शासन-काल २३ वर्ष ही बताया है परन्तु पाली ग्रंथों में ५२ वर्ष वताया गया है। श्रीयुत डाक्टर विमलाचरण लॉ एम० ए०, बी० एल०, पी•एच्० ठी० ने हाल में ही 'पुरातन भारत में अवन्ती' एक छोटी पुस्तिका अंग्रेजी में लिखी है जो ग्वालियर राज्य के पुरातत्त्व विभाग से प्रकाशित को गई है। पाली ग्रंथों के आधार पर श्रीयुत् लॉ महोदय इस निष्कर्ष पर पहुँचे हें कि सूरसेन के राजा का नाम 'अवन्तिपुत्त' होने से उज्जयिनी और मबुरा राजकुलों में विवाह सम्बन्ध अवस्य मानना पड़ेगा। उत्तर पूर्व में अवन्ती राज्य वत्सराज की सीमा से भी मिलता हुआ था। उनके अनुसार राजा बिम्बसार अवन्ती नरेश प्रद्वोत के भिन्न थे। गौतम बुद्ध से उमर में वे ५ बर्ष छोटे थे और ५२ वर्ष राज करके बुद्ध निर्वाण के ८ वर्ष पूर्व उनके पुत्र अजातशत्र ने बिम्बसार की हत्या करके राज हस्तगत कर लिया। जब इस हत्या का समाचार चण्डप्रद्योत ने सुना तो उन्होंने अजातशत्र नु पर धावा करने की तैयारी प्रारंभ कर दी। चण्डप्रद्योत के धावे से भयभीत होकर अजातशत्र ने राजगृह की रक्षा के लिए सारे प्रबन्ध किए परन्तु फिर चण्डप्रद्योत ने किसी कारण से अपना विचार छोड़ दिया।

पाली ग्रंथों में चण्डप्रद्योत को उग्रकर्मा, नयवर्जित, सिद्धान्त-रहित और नास्तिक बताया गया है।



चण्डप्रद्योत ने गौतम बुद्ध को उज्जैनी निमंत्रित करने के लिए अपने राजगुरु के पुत्र कात्यायन को भेजा था। परन्तु बोधिसत्व उज्जैन न पधार सके। महाकात्यायन बुद्धदेव के प्रमुख शिष्यों में अत्यन्त प्रसिद्ध हुए हैं। उनके कारण चण्डप्रद्योत का नाम आदर से लिया जाता था। अवस्ती एवं सूरसेन देश में बौद्ध धर्म की फैलाने में उनका ही श्रेय था। गौतम बुद्ध के अनन्तर बोधिसत्त्व की भाँति ही महाकात्यायन का सम्मान होता रहा। मथुरा नरेश को जो कात्यायन ने वर्ण-व्यवस्था के विरोध में उपदेश दिया था वह 'मधुरा-सुत्त' के नाम से अत्यन्त प्रसिद्ध हुआ और आज भी बौद्धधर्म विद्वत्ता के एक उत्कृष्ट उदाहरण की भाँति उद्धृत किया जाता है। महाकात्यायन के उपदेशों के आधार पर अत्यन्तग्रसिद्ध 'महानिद्देश' की रचना की गई थी। कात्यायन को 'कांचन' या 'कञ्चन' भी लिखा है। इनके जीवन चरित सम्बन्धी बातें हमने अन्यत्र लिखी हैं।

पाली ग्रंथों में महाप्रसिद्ध वैद्य जीवक के उज्जैन आकर महाराज चण्डप्रद्योत की बीमारी हटाकर उनको स्वस्थ करने का दर्णन बड़ी बड़ी कथाओं के रूप में दिया गया है। कलकत्ता विश्वविद्यालय से प्रकाशित डॉ० गिरीन्द्रनाथ मुखोपाध्याय के अंग्रेजी ग्रंथ 'हिस्ट्री ऑफ दी इण्डियन मैडीसिन' के तृतीय भाग में इनमें से कुछ वर्णन का अनुवाद पाली ग्रंथों से किया गया है। अन्य ग्रंथों में भी यही वर्णन मिलते हैं।

इन ग्रंथों के अाधार पर बताया गया है कि श्रेणीय बिम्बसार के कुमार अभय के एक वेश्या से उत्पन्न पुत्र 'जीवक' को महाराज बिम्बिसार ने पुत्रवत् मानकर पाला था। बड़ें होने पर जीवक अपनी इच्छानुसार तक्षशिला विश्वविद्यालय में पढ़ने गए थे और वहाँ भारत के सिरमौर अध्यापक आत्रेय ने उनको सात साल आयुर्वेद पढ़ाकर दक्ष कर दिया था। अत्यन्त प्रतिभावान होने के कारण उनको शीघ्र ही यक्षश्री प्राप्त हो गई। भारतवर्ष में जहाँ अन्य वैद्य निराश हो जाते वहीं जीवक बुलाए जाते थे। फैलते फैलते उनकी कीर्ति दिगन्त में व्याप्त हो गई।

एक बार उज्जयिनी के महाराज चण्डप्रद्योत पाण्डुरोग से बीमार पड़ें। संसार-प्रसिद्ध वैद्य बुलाए गए परम्तु उनके रोग को दूर नहीं कर सके। तब उन्होंने श्रेणीय बिम्बिसार को जीवक को भेजने की प्रार्थना की। आज्ञा मिलते ही जीवक उज्जैन आए। यहाँ आने पर उनको पता चला कि चण्डप्रद्योत का कूर स्वभाव हैं और वह ऐसे रस से घृणा करते हैं जिसमें घी या तेल की चिकनाहट हो। परन्तु ऐसा रस लिए बिना रोग दूर नहीं हो सकता। ऐसा रस लेते ही इनको वमन होगी। और स्वभाव से ही कोधित होने पर वमन होते ही, पता नहीं क्या कूर अाज्ञा दे डालेंगे। कोध इतना है कि मृत्यु-दण्ड की आज्ञा भी असम्भव नहीं है।

ऐसा सोचते सोचते भारतीय बैंचों के उज्जवल रत्न जीवक, महाराज चण्डप्रचोत के यहाँ पहुँचकर कहने लगे कि ''हे महाराज ! हम बैद्ध लोगों को जंगल में दूर दूर जाकर नाना प्रकार की जड़ी बूटी एकत्रित करनी पड़ती हैं । कोई जड़ी प्रातःकाल, कोई सायकाल, कोई किसी समय, कोई किसी समय, लानी पड़ती है । इसलिए प्रथम तो कोई बहुत तेज वाहन का प्रबन्ध होना चाहिए और द्वितीय यह भी आज्ञा होनी चाहिए कि उज्जयिनी के किसी भी द्वार से किसी भी समय अन्दर आते या बाहर जाते हुए हमको कोई द्वारपाल, सैंनिक या कर्मचारी रोकने न पाए''।

महाराज ने वैसीही आज्ञा कर्मचारियों को दे दी। और सारे वाहन भी उनको दिखलाने का आदेश दिया। उस समय दुतगतिवाले वाहनों में चार या पाँच वाहन उज्जयिनी में अत्यन्त प्रसिद्ध थे—-

- (१) उद्यनिका रथ—जिसको एक दास उधनिका ले जाता था। यह एक दिन में ६० योजन जाकर लौट आता था।
- (२) नालागिरि-हाथी जो एक दिन में १०० योजन जाता और उतनी ही दूरी से वापिस भी आ जाता था।
- (३) मूंडकेकी (मंजुकेशी) -- घोड़ी जो १२० योजन जाकर वापिस आ सकती थी; और
- (४) तेलकण्पिका--- घोड़ा जिसकी तेजी भी इतनी ही थी। (कहीं कहीं इसको शेजकंठी घोड़ी लिखा है)

'उदेनवत्तु' में पाँच वाहन लिखे हैं, रथ का नाम 'कक्का' और भदावती हथिनी भी लिखी है ।



# श्री वृजकिशोर चतुर्वेदी

जीवक कभी किसी वाहन पर, कभी किसी वाहन पर, कभी किसी वाहन पर, कभी किसी समय, कभी किसी समय, आते जाते बने रहे। कई दिवस व्यतीत होने पर रस तैयार करके राजमहल में ले गए और महाराज को नाक बन्द करने को कहा। नाक बन्द करके रस पी लेने पर, जीवक शीधता से चले गए और भदावती हथिनी लेकर कौशांबी भाग आए। महाराज चण्डप्रखोत का जी मिचलाता रहा और थोड़ी देर के अनन्तर उन्होंने वमन करना प्रारंभ किया। तब उन्हें पता चला कि उनके आदेश के प्रतिकूल उनको किसी प्रकार के तेल में मिलाकर औषधि देदी गई है, उसी समय जीवक को बुलाया गया परन्तु जीवक का पता कैसे लग सकता था? वह तो कौशांबी पहुँच चुके थे।

महाराज ने रथ लेकर उचनिका दास को तुरन्त ही रवाना कर दिया। कौशांबी में जीवक को उस दास ने आ घेरा। जीवक उस समय भोजन कर रहे थे। उस दास को भी खाने को कहा परन्तु उसने स्वीकार नहीं किया। परन्तु उसकी इच्छा के विरुद्ध एक फल का थोड़ासा टुकड़ा उसको खिला ही दिया। फल खाते ही उस दास का सिर चक्कर खाने लगा। जब जीवक भोजन समाप्त करके राजगृह चलने को उद्यत हुए तब उस दास को वही फल और खिला दिया। जिससे बह तुरन्त ही अच्छा हो गया। हथिनी उसको वार्षिस देते हुए जीवक ने यह कहा कि औषधि जो महाराज चण्डप्रद्योत को दी थी वह अचूक थी। वमन होने के अनन्तर इतना समय हो चुका है कि उसने अपना प्रभाव दिखाया होगा और वह बिलकुल अच्छे हो गए होंगे और उनका कोध भी जाता रहा होगा। अब तुम उज्जयिनी लौट जाओ। निदान दास ने उज्ज न लौटकर सारी कथा जब महाराज को सुनाई तो वे बहुत प्रसन्न हुए और बहुमूल्य वस्त्र जीवक को भेंट में भेजे।

इस समय, अकस्मात् गौतम बुद्ध बहुत बीमार पड़ गए और सारे भारतवर्ष में खलवली मच गई। आनन्द ने जीवक से कहा कि संसार के महापुरुष का उपचार असाधारण रीति से होना चाहिए क्योंकि सारे संसार की दृष्टि आज इस ओर हैं। जीवक ने सोचा कि जुलाब दिए बिना बोधिसत्व अच्छे नहीं हो सकते परन्तु इनका शरीर इतना शक्तिशाली नहीं रहा है कि साधारण जुलाब दिया जा सके, इसलिए तीन कमल के फूल मंगाए गए और उन कमल पुष्पों में सुगंधित औषधियाँ बड़े यत्न से बन्द करके एक एक फूल बुद्ध भगवान् को सूंघने को दिया गया। एक फूल सूंघने पर दस बार उदर स्वच्छ करने को जाना पड़ता था। परन्तु उससे किंचित् भी कष्ट या दुर्बलता प्रतीत नहीं होती थी। तीस बार मल्झुद्धि के अनन्तर भगवान् बुद्ध बिलक्ल स्वस्थ हो गए और सारे संसार में जीवक की कीर्ति और भी उज्जवल हो गई।

भगवान् ने प्रसन्न होकर जीवक को आशीष दी। तब साहस करके जीवक ने भगवान् से एक वरदान मांगा। भगवान् ने कहा जो तू कहेगा बैंसी ही आज्ञा दूंगा। तब जीवक ने कहा कि ''भगवान् को एवं भिक्षु स्प्राताओं को,रद्दी चिथड़ों के कपड़े जोड़ जाड़कर पहनते देखदेख मेरा चित्त थक गया है। इसलिए उज्जयिनी के महाराज चण्डप्रद्योत के भेजे हुए बहुम्ल्य 'शिवेटधक' वस्त्र अब धारण करने की आज्ञा प्रदान की जावे और स्वयं भी भगवान् यह वस्त्र धारण करने की इरुपा करें। जीवक की बात मानते हुए उस दिन भगवान् ने यह आज्ञा प्रदान की कि जो भिक्षु चाहे वह प्रसन्नता से अच्छे वस्त्र पहिन सकता है। वस्त्रों के विषय में जो कड़ी आज्ञा प्रारंभ में दी गयी थी, जीवक की प्रार्थना के अनुसार अब वह शिथिल की जाती है।

स्वयं बुद्ध भगवान् ने भी जीवक का आभार मानकर दूसरे वस्त्र धारण किए और इस प्रकार महाराज चण्डप्रद्योत की उज्जयिनी के बने हुए सुन्दर वस्त्रों ने संसार में उज्जयिनी की कीर्त्ति-पताका फहराकर बौद्ध भिक्षुओं के सामाजिक इतिहास में महान् परिवर्तन कराया।

काव्य, साहित्य, नाटक, प्र`म-परिणय, प्रणयकथा, राजनीति, हस्तिशिक्षा, युद्ध-शिक्षा, सोने के ताल-बन, नाना प्रकार के वाहन, यंत्र-शिक्षा, नीलागिरि हाथी, बौद्धधर्म, धर्म-प्रचार, कांचन की भूमि, बहुमूल्य नाना प्रकार के बने वस्त्रों और सुन्दर वस्त्र-कला के लिए महाराज चण्डप्रद्योत और उज्जयिनी की कीर्ति सदा अजर और अमर बनी रहेगी ।

#### (३३) स्वामी जदरूप

मुगल काल में प्राचीन उज्जयिनी के गौरव का स्मरण दिलानेवाले स्वामी जदरूप का नाम मुगल बादशाहों के इतिहास में कई बार आया है।



जहांगीर ने अपने "तुजु क जहांगीरी" में लिखा है कि उज्जैन के तपस्वी जदरुप का नाम उन्होंने बहुत सुना था। और जदरूप को आगरा वुलान की इच्छा थी; परन्तु मार्ग-कष्ट देखकर उनको नहीं बुलाया गया। मांडू यात्रा के समय जब वह फरवरी १६१७ में कालियादह महल उज्जैन में ठहरे थे तो जदरूप से मिलना उचित समझा गया। बादशाह जहांगीर क्षिप्रा नदी में नाव लेकर गए और नाव छोड़कर लगभग ४५० गज (॥ कोस) क्षिप्रा के तट से उनको पैदल चलना पड़ा। एक पहाड़ी के एक किनारे पर एक गुफा थी जिसमें जदरूप रहते थे। इस गुफा को बादशाह जहांगीर ने एक छोटा छिंद्र लिखा है। गुफा का दरवाजा एक गज ऊँचा और केवल १० गिरह चौड़ा था। इस दरवाज से उस स्थान तक जहां स्वयं बैठते थे २ गज की लम्बाई थी। १ गज ३ गिरह की ऊँचाई थी। स्वामी जदरूप जिस छिंद्र में बैठकर तपस्या किया करते थे वह केवल ५॥ गिरह लम्बा और ३॥ गिरह चौड़ा था। न वहां कोई चटाई थी न कोई आसन। न उनके बदन पर कुछ कपड़ा ही था। एक लंगोटी लगाए बारह मास वह तपस्या में लगे रहते थे। दिन में दो बार स्नान करते थे और उज्जैन नगर में दिन में एक बार भिक्षा लेने जाते थे। वह भी भिक्षा चुने हुए केवल सात बाह्यणों के घर में से किन्हीं तीन घरों से नित्यप्रति किया करते थे। इन सात घरों के बाह्यण धार्मिक, सन्तोषी गृहस्थ थे। परन्तु जिस घर में अशोच या रजस्वला स्त्री होती उसम से भिक्षा नहीं लेते थे। तीनों घरों में के इन्छ भिक्षा मला करा हती शाल पा न असके दर्जन में इसको वह चबाते इसलिए नहीं ये कि उसमें दांत लगकर कहीं अन्न का स्वाद न आ जाय।

बादशाह जहांगीर ने आगे लिखा है कि स्वामी जदरूप मनुष्यों से बहुत कम मिला करते थे और वह स्थान भी ऐसा था कि बहुत दुबले पतले मनुष्य भी बहुत कठिनता से उनके पास पहुँचते होंगे । परन्तु जदरूप वेदान्त में पारंगत थे और उनकी अत्यन्त प्रसिद्धि के कारण बहुत से मनुष्य उनके दर्शन को जाया करते थे।

पहले दिन स्वामी जदरूप से जहांगीर ने लगभग ६ घड़ी (ढाई घण्टे) बात की । उसके बाद बादझाह जहांगीर हाथी पर सवार होकर उज्जैन झहर में से गुजरे और झहर में से गुजरने पर ३,५००) साढे तीन हजार रुपयों की मूठें लुटाई और पौने दो कोस चलकर दाऊदखंड़ा पहुँचे जहाँ बादसाही तम्बू वगैरा पड़े हुए थे। जहांगीर ने लिखा है कि तीसरे दिन किर स्वामी से मिलने की इच्छा होने पर दोपहर को फिर उनके यहां पहुँचे और ६ घड़ी उनके सत्स ग में बिताई और सन्ध्या के समय महल में वापिस आए। इस दिन स्वामी जदरूप ने उनको अच्छा उपदेश दिया।

जहांगीर ने यह भी लिखा है कि असीरगढ़ फतह करने पर शहनशाह अकबर ने भी (१६०१ ई० में) उज्जैन में आकर जदरूप के दर्शन किए थे।

सर टामस रो के कथनानुसार बादशाह जहाँगीर से मुलाकात के समय जदरूप की अवस्था ३०० (तीनसौ) वर्ष की थी। जर्मतयात्री हैनमरिक बौन पोजर ने लिखा है कि स्वामी जदरूप २४ घण्टे में केवल उतना अन्न खाते थे जितना पाँच उंगलियों में आ सकता था। मआसिरुल उमरा और इकबालनामे में इसका नाम अछदूप लिखा है।

कहा जाता है कि बादशाह के हुक्म से स्वामी जदरूप का अजमेर में चित्र बनाया गया था, जिसमें वह टुबले पतले दिखलाए गए हैं। परन्तु तपस्या और योग के कारण उनके चहरे की कान्ति अत्यन्त दमक रही है। डाँ० कुमार स्वामी (J. R. A. S. July, 1919) ने इस चित्र को, मुगलकालीन कला के सर्वोत्कृष्ट उदाहरणों में से बतलाया है।

सर टॉमस रो ने यह भी लिखा है कि बहुत से शासन सम्बन्धी प्रश्नों में भी बादशाह कभी कभी स्वामी जदरूप से सम्मति मांगते थे। प्राचीन उज्जैन का गौरव मुगलकाल में स्वामी जदरूप ने सुरक्षित रक्खा था। परन्तु यह खेद का विषय है कि जिस महात्मा के दर्शन को भारत के मुगल सम्प्राट् अकबर और जहाँगीर आए हों, जिसका वर्षन जर्मन और अंग्रेज यात्रियों ने किया हो और जिसकी गुफा की लम्बाई, चोड़ाई, ऊँचाई तक लिखने में, मुगल सम्प्राट् ने गौरव माना हो उसी महात्मा की गुफा के नामोनिशान का आज कुछ पता नहीं है।



# मालवों का संक्षिप्त परिचय

श्रो कृष्णदेव एम्० ए०

प्राचीन भारत के इतिहास में मालव जाति का बड़ा ही महस्वपूर्ण स्थान है। वैय्याकरण पाणिनि (लगभग ८०० ई॰ पू॰) के युग से लेकर कम से कम गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त (३५०-३८० ई॰) के काल तक अर्थात् एक सहस्राब्दी से भी अधिक इस जाति की महत्ता अक्षुण्ण वनी रही। पंजाब की आदिम निवासी यह जाति, राजपूताना, मध्यभारत, युक्तप्रास्त, लाटदेश तथा मालवा प्रभृति भारत के जिन विभिन्न प्रान्तों में कालान्तर में जा बसी, उन सभी प्रान्तों पर इसकी अमिट छाप पड़ी। मध्यभारत का मालवा प्रभृति भारत के जिन विभिन्न प्रान्तों में कालान्तर में जा बसी, उन सभी प्रान्तों पर इसकी अमिट छाप पड़ी। मध्यभारत का मालवा प्रभृति भारत के जिन विभिन्न प्रान्तों में कालान्तर में जा बसी, उन सभी प्रान्तों पर इसकी अमिट छाप पड़ी। मध्यभारत का मालवा प्रान्त इस जाति के चिरस्थायी प्रभाव का एक ज्वलन्त प्रतीक हैं। युनानी सिकन्दर की विश्व-विख्यात बाहिनी के सामने जहाँ उत्तर-भारत की कितनी ही जातियों ने सिर झुका दिया, वहाँ कतिपय वीर जातियों के साथ इसने उससे अन्त तक लोहा लिया और उसे घायल कर उसके विशेष कोप का भाजन बनी। इस जाति ने देश-देशान्तर की खाक छानी पर अपनी टेक नहीं छोड़ी। भाग्य-चक्र के फेरे खाकर इसने स्थान परित्याग किया पर अपनी स्वतंत्रता तथा स्वाभिमान का परित्याग नहीं किया। एकता और स्वातन्त्र्य-प्रेम का जो आदर्श इस जाति ने उपस्थित किया वह हमारे इतिहास का अत्यन्त गौरवपूर्ण अध्याय है।

मालवों की प्राचीनता के प्रमाण हमारे साहित्य और इतिहास में प्रचुरता से मिलते हैं। प्राचीनकाल में मालवों की चर्चा अधिकतर क्षुद्रकों के साथ हुई देखी जाती हैं। इसका कारण यह था कि ये दोनों ही पंजाब की पड़ोसी वर्क्तियाँ थों और इनके पारस्परिक सम्तन्ध प्रनिष्ट थे। पाणिनि ने स्पष्टत: इनका नाम नहीं लिया, किंग्रु अपने एक सूत्र (५।३।११४) में इनकी ओर इंगित किया है। इस सूत्र में इन्हें 'आयुधजीविसंध' कहा है जिसका तात्पर्य है कि इन संघों की विशेषना क्षतिय वृत्ति थी। काशिका की व्याख्या ने यह स्पष्ट कर दिया ह कि इन संघों में भालत्रों और क्षुद्रकों की गणना प्रमुख थी। सिकन्दर के ऐतिहासिकों ने अपने लेखों में इन दोनों का एक साथ विस्तार में वर्णन किया है। इन्होंने मालवों को मल्लोइ, मल्लि अथवा मल्लइ तथा क्षुद्रकों को औक्सिद्रकइ, सुद्रकि, हाइद्रकइ, अथवा साइद्रकइ नामों से निर्देश कियाह ै। इन्होंने रामक ऐतिहासिक लिखता है कि क्षुद्रकों और मालवों की सम्मिलित सेना में ९०,००० परेल, १०,००० घुडुसवार और ९०० रथ हैं। पाणिनि के एक सूत (४।१।१६८) पर टिप्पणी करते हुए पतञ्जलि न अपने महामाध्य में क्षत्रिय जनपदो



# मालचों का संक्षिप्त परिचय

के उदाहरण में क्षुद्रकों और मालदों की एक साथ चर्चा की हैं। इसी प्रकार व्याकरण के एक और प्राचीन आचार्य आपिशलि ने 'क्षौद्रकमालव' समस्त-पद का विधान किया है। महाभारत (६।५९।१३५) में इन दोनों शवितयों के कौरव-पक्ष की ओर से ऌड़ने का दर्णन आता है।

उपर लिखे प्रमाणों से जहाँ एक ओर मालवों का क्षुद्रकों के साथ घनिष्ट सम्बन्ध ज्ञात होता है वहाँ दूसरी ओर यह भी सिद्ध होता है कि वे पञ्जाब के निवासी थे। इसमें कोई सन्देह नहीं कि इनकी सिकन्दर से मुठभेड़ पञ्जाब में ही हुई। इसके बाद भी पतञ्जलि के समय तक ये अपने आदिम स्थान में ही रहे। महाभारत में एक प्रसंग में इनकी चर्च त्रिंगतों के साथ (द्रोणपर्व, १०।१७) और दूसरे में शिवि तथा अम्बष्ठों के साथ (सभापर्व, ३२।७) हुई है, जो पञ्जाब की जातियाँ थीं। इनसे यह प्रमाणित होता है कि लगभग १५० ई० पू० तक मालव पञ्जाब में ही जमे रहे। अब प्रस्न यह होता है कि वे पञ्जाब के किस हिस्से के निवासी थे? इस विषय में विद्वानों में मतभेद है। मैक्फिण्डल का मत है कि वे लोग चनाब और रावी के दोआब में थे और उनका राज्य सिन्धु और चनाब के संगम (वर्त्तमान मुल्तान और मौण्टगोमरी जिले) तक फैला था। स्मिथ का ख्याल है कि वे झेलम और चनाब के संगम के नीचे के प्रदेश में अर्थात् आधुनिक झंग और मौण्टगोमरी जिलों में बसे थे। रायचौधरी के मतानुसार वे रावी के निचले काठे में नदी के दोनों तटों के निवासी थे!

यूनानी ऐतिहासिकों के लेखों से ज्ञात होता है कि मालव और क्षुद्रक पंजाब प्रदेश के सर्वाधिक शक्तिशाली तथा यद्धप्रिय जनपद थे । जब विजयी सिकन्दर झेलम के रास्ते पंजाब से कुच कर रहा था तो इन दोनों ने उसका संग्राम में स्वागत करने को कमर कस ली और स्त्रियों और बालकों को रक्षा के लिए दूर्यों में भेज दिया। कटियस का कहना है कि इन दोनों जनपदों में पहले बैमनस्य था किन्तु राष्ट्रीय विपत्ति के सम्मुख ये दोनों अपना वैर भुल गए और ९०,००० पैदल, १०,००० घडसवार और ९०० रथ को सेना एकत्र कर गुद्ध के लिए सन्नद्ध हो गए । इनके बल और पराक्रम की इतनी ख्याति थो कि यूनानी सेना इन वीर योढाओं का सामना करने के नाम से ही काँप उठी और बागियों की भाषा में अपने राजा को बुरा-भला कहने लगी। सिकन्दर ने अपनी भय-त्रस्त सेना को समझाया और प्रोत्साहित किया कि ''भारतभूमि से हम वीरोचित सम्मान के साथ कुच करना चाहते हैं, कापूरुषों की भौति प्राण बचाकर भागना नहीं चाहते।" युनानी सिपाही प्रभावित हुए और यद्ध के लिए इतने उन्मत्त हो उठे कि कोई सूचना दिए बिना ही सहसा मालवों पर टुट पड़े जब कि वे नि:शस्त्र अपने खेतों में काम कर रहे थे । मालव वड़ी संख्या म हताहत हुए पर उन्होंने साहस और धेर्य नहीं छोड़ा । शवओं का मकाबला बडी दीरता से किया। उनके कितने ही नगर वीरान हो गए और हजारों की संख्या में वे काम आए। नगर पर नगर उनके हाथ से निकलते गए, उन्हें जंगल और महभूमि की शरण लेनी पड़ी, पर विदेशियों के सामने उन्होंने सिर नहीं झुकाया। जब सिकन्दर ने मालवों की राजधानी पर आक्रमण किया तब संग्राम और भी प्रचण्ड हो उठा जिसमें सिकन्दर बुरी तरह घायल हुआ । यह पहला अवसर था कि भारतभूमि पर सिकन्दर आहत हुआ था । इसकी खबर होते ही सिकन्दर की सेना में तहलका मच गया और प्रतिशोध स्वरूप उसने प्रत्येक मालव का कल्ल करना शुरू किया और बच्चों और स्त्रियों तक को नहीं छोडा। जब मालवों ने देखा कि अब युद्ध करने से कोई लाभ नहीं तब उन्होंने और क्षुद्रकों ने सन्धि करने के उद्देश्य से १०० प्रतिनिधि भेजे । यूनानी ऐतिहासिकों ने लिखा है कि ये राजदूत असाधारण कद के तैजस्वी सूप रुष थे। ये रथों में सवार होकर आए और इनके कपड़े सोने और जवाहरात से जड़े थे। उन्होंने आकर कहा कि ''युग यगान्तर से अक्षण्ण अपनी स्वाधीनता का हमें गर्व हैं। स्वाभिमान और स्वतंत्रता से जितना हमें अनुराग है उतना और किसी को नहीं। हमारी पराजय का कारण दैवी इच्छा है, भय नहीं।'' सिकन्दर ने वीर जनपदों के इन वीर प्रतिनिधियों का राजकीय सम्मान और सत्कार किया। उनका राजसी स्वागत और आवभगत देखकर सिकन्दर के सेनाध्यक्षों को भी ईर्ष्या होने लगी । अस्तू, ऊपर के वत्तान्त से जिसका आधार युनानी ऐतिहासिकों के लेख है यह स्पष्ट ही जाता है कि सिकन्दर ने मालवों के साथ विजयी और विजित का नहीं, प्रत्युत समानता का व्यवहार किया। उनकी वीरता और बाहुबरु का वह आस्वादन कर चुका था और सन्धि के लिए वह स्वतः उत्सुक था। इसलिए सन्धि का प्रस्ताव आते ही उसने स्वीकार किया और निश्चिन्तता का निःश्वास लिया।



#### श्री रुष्णदेव

यूनानी ऐतिहासिकों के विवरण से यह भी पता चलता है कि मालव बड़े ही समृद्ध थे और उनका देश सुविस्तृत एवं धन-धान्ध सम्पन्न था। उनके नगरों तथा उनके प्रतिनिधियों के बहुमूल्य वस्त्रों से मालवों की आर्थिक तथा सामाजिक स्थिति का थोड़ा दिग्दर्शन हो जाता है। मालवसत्ता प्रजात थी जिसमें क्षात्रधर्म को सर्वोच्च स्थान दिया गया था। क्षत्रियत्व उनकी राजनीति की आधारशिला था। उनके नागरिक युद्ध-विद्या में अपना अधिकांश समय देने के लिए नियम-बद्ध थे। इसका समर्थन हमारे वैय्याकरणों के प्रासंगिक निर्देशों से होता है जिनमें मालवों को 'आयुधजीविसंघ' तथा 'क्षत्रिय जनपद' कहा है।

इतिहास बताता है कि १५० ई० पू० के लगभग मालवगण पंजाब छोड़कर पूर्वीय राजपूताना में जा बसे । पैत्रिक भूमि के परित्याग का कारण सम्भवतः वाहर्लांकदेश के युनानियों और कुषाणों का आकमण था । इन स्वतन्त्रता के पुजारियों ने दासत्व की अपेक्षा चिरन्तन प्रवास को कहीं अधिक श्रेय समझा । उनके जीवट का पता इससे चलता है कि अपने नये निवास-स्थान में भी वे उतने ही सुसंगठित और शक्तिशाली रहे जितने पहले थे । कुछ काल के बाद उनकी बढ़ी हुई शक्ति का पश्चिम भारत को शक-सत्ता से संघर्ष होना अनिवार्य हो गया । क्षत्रप नहपान के जामाता शक उधवदात के नासिक लेण में उत्कीर्ण शिलालेख से ज्ञात होता है कि मलय (मालव) राजपूताना की शक्तिशाली जाति थी और उन्होंने शकों और उनके मित्र उत्तममद्रों के छक्के छड़ा रक्ख थे किन्तु अन्त में वे उधवदात के हाथ पराजित हुए । अस्तु, इस पराजय के कारण मालवों के आन्तरिक बल और संगठन का हरास नहीं हुआ और कुछ काल बाद उन्होंने फिर सिर उठाया ।

पूर्वीय राजपूताना में मालवों का सबसे प्रधान केन्द्र 'तगर' था जो जयपुर रियासत के उणियारा ठिकाता में हैं। इन पंक्तियों के लेखक ने इस स्थान को खुदाई करके इतिहास पर जो प्रकाश डाला है उससे पता चलता है कि प्रथमशती ई० पू० के लगभग मालवों ने इसकी स्थापना की और कम से कम दसवीं शती तक यह स्थान 'मालव-नगर' के नाम से विख्यात था। मालवों के सिक्के यहां हजारों की संस्था में पाए गए हैं। बहुत छोटे आकार और हलके वजन के होने के कारण इन सिक्कों की गणना संसार के विलक्षण सिक्कों में की जाती है। लिपि के आधार पर इनका समय ईसा की पहली तीन शतियाँ निर्धारित होता है। ये सिक्के तीन श्रेणियों में विभक्त किये जा सकते हैं। पहली और दूसरी श्रेणी के सिक्कों पर 'मालवाना जय' और 'मालवगणस्य जय' अंकित हैं जिनके अर्थ स्पष्ट हैं। तीसरी श्रेणी के सिक्कों पर भपंथन, मजुप, मपोजय, मपय, मगजश, मगोजय, मपक, पच, गजव, मरज, जमकु आदि लिखे हैं। इन विचित्र लेखों के अभिप्राय के सम्बन्ध में विद्वानों में मतभदे हैं। कुछ विद्वान् इन्हें मालव सरदारों के नाम समझते हैं, और दूसरे इन्हें सांकेतिक लेख समझते हैं। अलन का मत है कि मकार और जकार की प्रधानतों के कारण इन्हें 'मालवानां जय' का संक्षिप्त रूप समझता चाहिए। डॉक्टर देवदत्त रामकृष्ण भाण्डारकर 'मगज' को 'सालवगणस्य जय' का सांकेतिक रूप तथा 'मपथ' को 'मलव' पढ़कर इसे 'मालव' का रूपान्तर मात्र मानते हैं। इसी प्रकार एक और विद्वान् ने 'मगोजय' को 'मालवगणस्य यहः' का संकेत माना है, अत: मकार का मालव नाम से सम्बन्ध होना असम्भव नहीं।

जयपुर रियासत में रेढ़ नामक एक दूसरे स्थान की खुदाई से एक ताम्प्रमुद्रा मिली है जिसपर पहली झती ईमवी की बाह्यो लिपि में 'मालव जनपदस' अंकित हैं। कम से कम गुप्त-सम्प्राट् समुद्रगुप्त के काल (३५०-३८० ई०) तक मालव राजपूताना में ही जमे रहे। समुद्रगुप्त की प्रशस्ति में मालवों का नाम राजपूताना के आर्जुनायन, यौधेय, माद्रक, आभीर प्रभूति जनपदों में प्रमुख आया है। और जनपदों के साथ मालवों ने भी समुद्रगुप्त का तथा बाद में उसके उत्तराधिकारियों का आधिपत्य स्वीकार किया।

समुद्रगुप्त के समय के बाद मालव मध्यभारत की पश्चिमोत्तर सीमा पर दशपुर प्रदेश में जा बसे । इसमें कोई सभ्देह नहीं कि जैनभगवती सूत्र के १६ महाजनपदों में मलय-मालव नाम का जनपद यही था और इसे ही अंगुत्तर निकाय



# मालवों का संक्षिप्त परिचय

में अवन्ती महाजनपद का नाम दिया गया है । विदिशा (वर्त्तमान भेलसा) समेत इस प्रदेश को अभी भी मालवा कहते हैं । पुराणों में भी मालवों को चर्चा सीराष्ट्र ,अवन्ती, आभीर, शूर और अर्बुदों के साथ हुई है और उनका वास-स्थान परियात्र (पारियात्र) पर्वत के निकट कहा है (भागवत पुराण १२।१।३६; विष्णुपुराण २।३; ब्रह्मपुराण १९।१७) ।

दशपुर तथा उसके निकटवर्ती प्रदेश से प्राप्त शिलालेखों से प्रमाणित होता है कि ईसा की ५वीं और ६ठीं शतियों में किंकम संवत् मालवों के नाम से किखात था। 'मालवानां गण-स्थित्या', 'श्रीम्मलिवगणाम्नाते' तथा 'मालवंगणस्थिति-वशात्' पद इन शिलालेखों में संवत्सर-गणना के साथ आते हैं। दक्षिण-पूर्वीय राजपूताना में भी उस काल में किंकम संवत् की स्थाति मालवों के नाम से थी, जैसा कि नगरी, कणस्वा और ग्यारसपुर के शिलालेखों से जात होता है। अटरू दशपुर तथा उसके निकट प्राप्त लेखों से जहाँ एक ओर मालवों की शक्ति और प्रभाव का ज्ञान होता है वहाँ दूसरी ओर यह भी सिद्ध होता है कि मालवसत्ता छठी शताब्दी तक गणतन्त्रात्मक थी।

ईसा को ५वीं और ६ठीं शतियों में गुप्त-साम्राज्य के आधिपत्य में दशपुर में औलिकर नामक एक राजवंश राज्य कर रहा था जिसमें जयवर्मी, सिंहवर्मी, नरवर्मी, विश्ववर्मी और बन्धुवर्मी प्रमृति राजाओं के उत्लेख हैं। इसी वंध में यशोधर्मन-दिष्णुवर्धन नाम का महान् पराकमी राजा हुआ जिसका ५८९ मालव (विक्रम) संवत् का शिलालेख तथा दो स्तम्भ-लेख दशपुर में प्राप्त हुए हैं। इन लेखों से झात होता है कि इस राजा ने ब्रह्मपुत्रा से लेकर पश्चिम समुद्र तथा हिमालम से लेकर विग्ध्य तक दिग्विजय किया था।

> ये भुक्ता गुप्तनार्थेन्नं सकलवसुधाकांतिदृष्टप्रतापैर्न्नाता हूणाधिपानां क्षितिपतिमुकुटाध्यासिनी यान्प्रविष्टा । देशांस्तान्धन्वज्ञैलब्रुमगहनसरिद्वीरबाहूपगूढान्वीर्यावस्कन्नराज्ञः स्वगृहपरिसरावज्ञया यो भुनक्ति ।। आलोहित्योपकण्ठात्तलवनगहनोपत्वकादामहेन्द्रावागंगाव्लिध्टसानोस्टुहिनज्ञिखरिणः पदिचमावापयोभेः ।। सामन्तैर्यस्य बाहुद्रविणहृतमर्वः पादयोरानमद्भिदचुडारत्नांशुराजिध्यतिकरदावला भूमिभागाः कियन्ते ।।

इन प्रशस्तियों में अत्युक्ति अवश्य है पर इनसे विष्णुवर्धन का पराकमी तथा विजयी होना सिद्ध होता है ।

सातबीं शताब्दी से मालव मालवा से पूर्व की ओर फैलते दीखते हैं। वे सम्भवतः भेलसा से प्रयाग के बीच के प्रदेशों में जा बसे थे। बाण के हर्षचरित में राजा महासेनगुप्त के पुत्र कुमारगुप्त और माधवगुप्त को 'मालवराज पुत्र' की संज्ञा दी है। ऐसा प्रज्ञीत होता है कि हर्षचरित में पूर्वमालव अर्थात् विदिशा को ही मालव कहा गया है। इसी काल में प्रसिद्ध चोनी यात्री युआनच्चांग (६२९-६४० ई०) अपनी यात्रा के सिलसिले में मालव आया था और इस प्रदेश का भी वर्णन कर गया है। उसने मालव देश की राजधानी माही नदी के किनारे बलाई है। यह मालव बलभी ताम्रशासनों में उल्लिखित मालवक आहार (वर्त्तमान खेड़ा और अहमदाबाद जिले तथा बड़ीदा का एक हिस्सा) प्रतीत होता है। यह उस काल में बलभी राज्य के अन्तर्गत था। इस देश के विषय में चीनी यात्री लिखता है कि यह अत्यन्त धन-धान्य सम्पन्न है और यहाँ विद्या की बड़ी प्रतिष्ठा होती है।

मध्ययुग के कितने ही शिलालेखों तथा ताग्रशासनों में मालवों का उल्लेख आया है। यद्यपि चौथी शती के बाद मालव स्वतन्त्र सत्ता नहीं रही पर इसका उत्तर-भारत के इतिहास पर गहरा प्रभाव पड़ा और अब तक विद्यमान है। मालवा प्रान्त तथा मालवी या मालवीथ बाह्यण प्राचीन मालवों के अमिट प्रभाव के द्योतक हैं। ये ब्राह्यण मालवा और गुजरात में ही नहीं अपितु वर्त्तमान मध्य प्रान्त तथा युक्तप्रदेश तक फैले हुए हैं। मध्ययुग के एक शिलालेख में सप्तमालव देश का उल्लेख आया है जिससे स्पष्ट है कि भारतीय इतिहास के विभिन्न कालों में पश्चिम में माहीकष्ठ से लेकर पूर्व में गुगातट तक के प्रदेशों की ख्याति मालवों के नाम पर हुई थी।



# संत-नृपति और सत्कवि भर्नृहरि श्री शंकरदेव विद्यालंकार

सन्त-कवि और वृपति भर्तुहरि केवल इतिहास के ही नहीं अपितु संस्कृत-साहित्य और भारतीय-संस्कृति के एक विशिष्ट व्यक्ति हैं। उनकी संस्कृत सूक्तियाँ भारतीय-साहित्य में इतनी अधिक लोकप्रिय और हृदयंगम हो चुकी हैं कि वे रामायण, महाभारत, चाणक्य-नीति और पंचतंत्र के कत्तीओं की श्रेणी में निविवाद खड़े किए जा सकते हैं। जीवन और जगत के विषय में उनकी अनुभूतियाँ इतनी सूक्ष्म, विशद, विपुल और पैनी हैं कि भारतीय जनता ने उनको ऋषि कोटि का मनीषी और कृतिकार मान लिया है। अवश्य ही वे हमारे साहित्य-भाण्डार और संस्कृति-कोष के एक महामूल्य और प्रोज्ज्वल रत्त हैं।

भारतीय-इतिहास में यह अनुश्रुति सर्वत्र ही प्रचलित है कि भर्तृहरि उज्जयिनी के महाराजा विकमादित्य के ज्येष्ठ बन्धु थे। पहले ये राज्य का उपभोग करते रहे और बाद को अपनी पत्नी के चरित्र पर सन्देह हो जाने से इनके मन में वैराग्य का उदय हुआ और ये अपना राजपाट महाराजा विकम को सौंपकर वैरागी हो गए। यह भी प्रसिद्ध है कि आगे जाकर ये नाथ-सम्प्रदाय में सम्मिलित हो गए और हठयोग, रसविद्या और मंत्र-विद्या आदि की सिद्धियाँ प्राप्त करने लगे। इनकी कृतियों में हिमालय और गंगा का संकेत पर्याप्त मात्रा में है, अतः बहुत सम्भव है कि ये गंगातीर पर और हिमालय की घाटियों में साधना करते रहे हों।

इनके वैराग्य के विषय में एक गाथा सर्वत्र सुनी जाती हैं । जब ये राज्य भोग रहे थे तब अपनी रानी पिंगला से अतिशय प्रेम रखते थे । परन्तु रानी का मन राजा पर नहीं था । वह अन्यत्र लोचन लगाए रहती थी । परन्तु उस मनुष्य का मन रानी की ओर नहीं था, अपितु एक दासी की ओर आसक्त था और वह दासी मन से राजा के प्रति आसक्त बनी हुई थी ।

ऐसी स्थिति में एक दिन एक साधु ने राजा को एक अमृत-फल भेंट में दिया । राजा ने वह अमरफल स्वयं नहीं खाया और अपनी प्राणप्यारी रानी पिंगला को दे दिया । रानी ने वह अपने प्रेमी को दे दिया । और उसने उसे अपनी प्रेमिका दासी को दे दिया । अन्त में दासी के द्वारा वह अमरफल पुनः राजा के हाथ में आ पहुँचा । यह सब प्रक्रिया निहार कर



# संत-नृपति और सत्कवि भर्तृहरि

राजा भर्तृहरि को स्त्री-विषयक आसक्ति नष्ट हो गई और वह सन्यासी होकर साधनामय जीवन व्यतीत करने लगा। इस प्रसंग पर भर्तृहरि ने स्वयं एक क्लोक रचा है\*।

चीनी पर्यटक इत्सिंग का कथन है कि उसके भारत में आने से पचास वर्ष पूर्व भर्तृहरि नामक एक विख्यात वैयाकरण मर चुका था। बौद्ध मतानुसार वह सात बार गृहस्थाश्रम और संन्यासाश्रम में चक्कर लगाता रहा। इसके इस प्रकार बारम्बार वैरागी और गृहजीवन के गमनागमन को दृष्टि में रखकर बहुत से विद्वान् यह कहते हो कि वह बौद्धधर्मी था। परन्तु इसमें विशेष सचाई नहीं प्रतीत होती, क्योंकि भर्तृहरि की कृतियों में सर्वत्र ही वेदान्तवाद और शिव की महिमा आती है। अनेक स्थानों पर वह अन्य देवताओं की अपेक्षा शिव को ही अधिक स्मरण करता है। भर्तृहरि कृत तीनों शतकों की पृष्ठभूमिका में भी बाह्मण-धर्म और बाह्मण-संस्कृति ही प्रधान है। ''पूना ओरियेण्टलिस्ट'' त्रैमासिक में भी श्रीयुत माधत्र कुष्ण जर्मा ने अच्छी युक्तियों ढ़ारा यह प्रतिपादित किया है कि भर्तृहरि बौद्धमतावलम्बी नहीं था। यह शिव और विष्णु में अभेद माननेवाला सैव था।

कुछ भी हो इसमें कोई सन्देह नहीं कि इत्सिंग वर्णित भर्तृहरि ही "वाक्यपदीय" का रचयिता है । वाक्यपदीय व्याकरण का एक अनुपम ग्रंथ है । उसके अध्ययन से यह भी पता चलता है कि भर्तृहरि एक निपुण वैयाकरण और दार्शनिक भी था। इरिंसग ने यह भी कहा है कि भर्तृहरि ने महाभाष्य पर भी एक टीका लिखी थी। भर्तृहरि रचित महाभाष्य की टीका के विषय में वर्धमान-कृत (विक्रम संवत् ११९७) "गणरत्नमहोदधि" में भी उल्लेख आता है । दिसंग ने वाक्य-पदीय-कर्त्ता भर्तृहरि का मृत्यु समय ६५१ ईगवी लिखा है । इर्तिसग ने इसके बनाए शतकों के विषय में कोई उल्लेख क्यों नहीं किया यह एक शंका की जाती है । बहुत सम्भव है उसने इन शतकत्रय के विषय में उस समय कुछ न मुना हो या उन शतकों के बाह्यण-संस्कृति परक होने के कारण जानबूझकर उनकी उपेक्षा की हो ।

भर्तुहरि की कविता को पढ़ते हुए ऐसा विचार नहीं आता कि उसे कोई राजा लिख रहा है। यदि राजा लिखे तो बह राजा को भूमिका पर रहकर लिखे या अन्य किसी भूमिका पर रहकर। तो भी उसमें राजत्व की झलक तो आही जाती है। परन्तु यहाँ ऐसा प्रतीत होता है कि राजा के वैभव की ईर्ष्या करनेवाला और वहाँ से खण्डित होने से राजवेभव का तिरस्कार करनेवाला कोई पंडित बोल रहा है। इसकी उपमाएँ, इसके रूपक, इसकी आझाएँ और अभिकांक्षाएँ– सब कुछ सामान्य जनता की कोटि का है।

कुछ विचारकों का मत है कि शतकत्रय के सब श्लोक भर्तुहरि के अथवा किसी एक व्यक्ति के लिखे हुए नहीं हैं। वे कहते हैं कि इनमें से बहुत से सुभाषित संस्कृत-साहित्य में से भर्तुहरि ढारा चुने गए हैं और बाकी का भर्तुहरि ने स्वयं निर्माण किया है। इस कथन में कुछ सत्यांश अवश्य प्रतीत होता है। यह तो सर्वमान्य सी बात है कि नीतिशतक, वैराग्य-शतक और शृंगारशतक की अधिकतम सूक्तियाँ भर्तुहरि निर्मित ही हैं। रचनाशैली, विषय प्रतिपादन और विचारपढति का अनुशीलन करने से हमें सहज ही यह प्रतीति हो जाती है कि वे एक ही क्रुतिकार की क्रतियाँ हैं। और साथ ही यह भी पता लग जाता है कि इन शतकों का प्रखेता जगत् और जीवन के तत्त्वों का मर्मज्ञ है, वह एक सुदक्ष और संस्कार समूद्ध संस्कवि है। उसका अनुभव विशाल है और जीवनदृष्टि विमल है। भर्त्नुहरि के इम शतकों की अनेक सूक्तियाँ परवर्ती ग्रंथों और सूक्ति-सन्दर्भो में छुट से संग्रहीत होकर समादृत हुई हैं।

कविगुरु कालिदास और वैरागी राजा भर्तृहरि में पूर्ववर्ती कौन है यह भी एक विचारणीय विषय है । महाकवि कालिदास की अमरकृति शकुन्तला के दो इलोक (''भवन्ति नम्प्रास्तरवः फलोद्गर्मः''‡ तथा ''अनाम्रातं पुष्पं किसलयमलूनं

- \* यां चिन्तयामि सततं मथि सा विरक्ता, साप्यन्यमिच्छतिजनं सजनोऽन्यसक्तः । अस्मत्कृते च परितुष्यति काचिदन्या, धिक् तां च तं च मदनं च इमां च मां च ॥ ----नीतिशतक इलोक २ ॥
- † भर्तृहरिर्वाक्य-पदीय प्रकीर्णकयोः कर्ता महाभाष्यत्रिपाद्या व्याख्याला च।
- ‡ नीतिशतक, इलोक ७१, निर्णयसागर प्रेंस, संबत १९४७ में मुद्रित।



### श्री शंकरदेव विद्यालंकार

करहहैं:\*) हमें कमशः नीतिशतक और शूंगारशतक में उपलब्ध होते हैं। और कविकुल-कुमुद-कलानिधि कालिदास जैसा आत्मसम्मानशील सत्कवि अन्य कवि की रचना को अपनी विश्रुत छति में उतार ले यह सम्भव नहीं। इसी प्रकार को अन्य बातों को देखकर न्यायमूर्ति काशोनाथ व्यवक तैलंग आदि ऐतिहासिक विद्वान् भर्तुहरि को कालिदास के बाद का मानते हैं। अधिक सम्भव तो यह है कि परवर्ती सहृदय रसिक मनीषियों ढारा इन शतकों में परिवर्धन और प्रक्षेप होता रहा हो। क्योंकि आज हमें तीनों शतक जिस रूप में उपलब्ध होते हैं, उनमें स्लोकों की संख्या सौ से कहीं अधिक है। संवत् १९४७ विक्रमी में, मुम्बई के विख्यात् निर्णयसागर प्रेस से प्रकाशित शतकत्रय में श्लोकों की संख्या इस प्रकार है---

नीतिशतक ११० रलोक, श्रृंगारशतक १०० रलोक, वैराग्यशतक ११६ रलोक।

श्री तैलंग ढ़ारा सम्पादित वैराग्यशतक में श्लोकों की संख्या ११३ है । अतः यह स्पष्ट है कि इन शतकों में बाद को प्रक्षेप होता रहा है । कविवर विशाखदत्त के मुद्राराक्षस नाटक का ''पारभ्यते न खलु विघन भयेन नीचैं:'' श्लोक भो नीति-शतक में संगुहीत है ।

भर्तुहरि के नाम से सम्बद्ध अनेक ग्रंथ हैं परन्तु भर्तुहरि का नाम लेते ही उसके तीनों शतक ही हमारे ध्यान में खड़े हो जाते हैं। इन क्वतियों का परिशीलन करने से यह तो स्पष्ट प्रतीत होता है कि भर्तुहरि का समय कोई महासाम्प्राज्य का समय नहीं है। छोटे छोटे राजा अपने अपने राज्यों की गाड़ी हाँकते होंगे। वे परस्पर में ईर्ष्या भी करते होंगे। सम्प्राट अशोक के शिलालेखों में जिस प्रकार की राज्य-व्यवस्था विदित होती है या कौटिल्य के अर्थशास्त्र में राजत्व का जो आदर्श हमें उपलब्ध होता है, उसकी ध्वनि हमें शतकों में नहीं मिल्ली।

टीकाकार सामान्यतया नीति, सूंगार और वैराग्य-इस कम को भारतीय आर्य-जीवन के आदर्श के साथ समन्वित करो हैं। कुमारावस्था में ब्रग्सवर्यंत्रत का पालन करके विद्याभ्यास करना होता है तथा लोक-जीवन के साथ परिचय प्राप्त करना होता है। यही समय ऐसा होता है, जब नीति की नींव सुदृढ़ बनाई जा सकती है। बाद को यौवन की वासन्ती फुलवारी के खिलने का समय आता है। तरुणाई की इस चार दिन की चन्द्रिका में श्रृंगाररस से उपराम प्राप्त करके भोग मय जोवन को व्यर्थता समझते के लिए वैराग्य-साधना की आवश्यकता होती है। जिससे ''अतुल परिताप'' से बचकर ''अनन्त शमयुख' प्राप्त किया जा सके।]

भर्तूहरि भिक्षा की प्रशंसा करते हैं। वन में रहकर कन्द-मूल के ढारा जीवन जिताने का उपदेश करते हैं। दैव की मीमांसा भी स्थान स्थान पर आपने की है। दात्य जीवन को इन्होंने भावना-प्रधान चित्रित करने के स्थान पर भोग-प्रधान वडाया है। पति-पत्नी को मिलकर कुटुम्ब सेवा तथा समाज-सेवा करते हुए जीवनरस का आस्वादन करना चाहिए, इस प्रकार का आदर्श स्मृतिकारों ने सूचित किया है। भर्त्नुहरि के सूंगार में तो उस आदर्श का उल्लेख भी नहीं हे। इ समस्त विषयों पर हमें पुन: मीमांसा करनी चाहिए।

यह तो सत्य है कि शृंगार-शतक की भोगवृत्ति विलासी होते हुए भी अनार्य नहीं है ! वह यौवनोचित है पर उच्छुंख़ल नहीं। नैतिक आदर्श की अवमानना करके सामाजिक जीवन की भित्ति को तोड़नेवाला उत्पथगामी शृंगार यह नहीं है। हमें यह भूल नहीं जाना चाहिए कि भर्तुहरि ने जिस तीवता से शृंगार का चित्र अंकित किया है, उतनी ही मार्मिक भाषा में भोगमय जीवन की व्यर्थता भी समझाई है।

हिन्दू-धर्म और हिन्दुओं के सामाजिक जीवन के कमविकास का इतिहास, जगत् के इतिहास का एक महत्त्वपूर्ण प्रकरण हैं । जिस समय इस इतिहास का कार्यकारण भाव की दृष्टि से अन्वेषण, संशोधन, संगठन और रहस्योद्धाटन

**લર** ર

<sup>\*</sup> श्रृंगारशतक इलोक १६, निर्णयसागर प्रेस, संबत् १९४७ में मुद्रित।

अवश्यं यातारश्चिरतरमुषित्वापि विषयाः । वियोगे को भेदस्त्यजति न जनो यत् स्वयममून् ॥
 बजग्तः स्वातन्त्र्याबतुरूवरितापाय मनसः । स्वयं त्यक्ता ह्येते शमसुखमनन्तं विदथति ।। वैराग्यशतक श्लोक १६ ॥



# संत-नृपति और सत्कवि भर्नृहरि

होगा, उस दिन भारतीय-इतिहास और आर्य-संस्कृति का हार्द हमारे सामने सूर्यप्रकाश की तरह स्पष्ट हो जायगा। ऋम-विकास के उस इतिहास में भर्तृहरि के शतकों को अवश्य स्थान मिलेगा। क्योंकि इन शतकों का प्रभाव, गीता के प्रभाव जितना ही सार्वभौम है। और यदि चारिव्य संगठन को हम राष्ट्रीय शिक्षा का एक अंग मान लें तो इन शतकों को राष्ट्रीय-शिक्षा के इतिहास में भी मानपूर्ण स्थान अवश्य मिलेगा।

ध्यानपूर्वक देखने से स्पष्ट हो जायगा कि तीनों शतकों को लिखते हुए भर्तृहरि ने एक विशाल, प्रसन्न और स्वस्थ जीवनदृष्टि को अपने सामने रक्ष्ला है । जीवन का आदर्श निश्चित और लोकसुलभ बताना अभीष्ट है । हम जानते हैं कि समाज में नीति के तीन भिन्न भिन्न आदर्श प्रचलित हैं । गृह-जीवन का परित्याग करके विरक्त रहनेवाले सन्त महात्माओं और यतियों का एक वृथक् आदर्श है । उसी प्रकार जगत् में रहकर जगत् की सामान्य सेवा करते हुए दुनियादारी जीवन में सामान्य शील और सदाचार को विकसित करने का एक पृथक् आदर्श है ।

इसके अतिरिंग्त आदर्श का एक तीसरा प्रकार भी है, जिसे वर्णानुसार बदलनेवाला, स्वमान का या सत्य का आदर्श कहा जा सकता है। उसे हम स्वधमं का आदर्श भी कह सकते हैं। ब्राह्मण यदि युद्ध में से भाग जाय तो उसका सत्व नष्ट नहीं होता। हां यदि वह तपीभ्रष्ट हो जाय तो उसका सत्व चला जाता है। क्षत्रिय यदि दिवालिया हो जाय तो यह उसके लिए लज्जास्पद नहीं है, परन्तु वह युद्ध से भागकर नहीं आ सकता। जगत् को ठगने और लूटनेवाले चोरों में भी अन्दर अन्दर ईमानदारी निभाने का एक आदर्श होता है, जिसके विना चोरों का आन्तरिक संगठन सम्भव ही नहीं। विश्व-इतिहास के विश्व लेखक हर्बर्ट ज्यॉर्ज वेल्स ने इस प्रकार के व्यक्तिगत, वर्गगत और वर्णगत आदर्श के लिए PERSONA शब्द प्रयुक्त किया है! यह आदर्श सार्वभान नहीं माना जाता। जाति, स्थान और वर्णगत आदर्श के लिए में प्रि पृथक् पृथक् होने के कारण यह अमुक अंश में एकांगी होता है। परन्तु इसी कारण से इस आदर्श के माननेवाले लोगों में इसके पालन के लिए असाधारण तत्वरता-तन्मयता-होती है। सन्तों और महात्माओं का आदर्श के माननेवाले लोगों में इसके पालन के लिए असाधारण तत्वरता-तन्मयता-होती है। सन्तों और महात्माओं का आदर्श ले को तर होता है। सर्व-स पृथक् पृथक् होने के कारण यह अमुक अंश में एकांगी होता है। परन्तु इसी कारण से इस आदर्श के माननेवाले लोगों में इस सं पृथक् पृथक् होने के लारण यह अमुक अंश में एकांगी होता है। सन्तों और महात्माओं का आदर्श ले कोकोत्तर होता है। सर्व-सामान्य लोक उसे लोकबाह्य कहते हैं। समाज ऐसे आदर्श की पूजा तो अवस्य करता है पर उसे अपनता नहीं। सर्व-सामान्य नीति का आदर्श सर्वत एक समान होता है, और यही आदर्श मानवता के विकास का परिचायक होता है। वर्ण का आदर्श उस उस वर्ग के लिए ही होता है।

भारतीय संस्कृति में ये तीनों आदर्श सुन्दर रीति से विकसित हुए हैं । भारतीय-संस्कृति की यही एक विश्लेषता है । इसी कारण भारतीयनीति परायणता इस देश में सार्वभौम हुई है, और वह इतने युगों तक अखण्ड रूप में चली आई है कि उसे हम सनातन धर्म के नाम से पहचानते हैं ।

भर्तुंहरि का युग धर्मप्रयोग में जया नया था। अतः भिक्षावृत्तिवाले जीवन के दूषण लोगों के घ्यान में नहीं आए थे। आज हम लोग धर्मपरायण लोगों का घरघर भीख माँगकर जीना सर्वया पसन्द नहीं करते। क्योंकि इस प्रकार के जीवन का हमारे समाज में भयानक अतिरेक हो गया है। निवृत्त होकर अमुक परिस्थिति में वनवास सेवन की साधना के रूप में हम भले ही पसन्द करले परन्तु सार्वभौम नीति में अकर्मण्य निवृत्ति को तथा भिक्षात्वर्या को हमने बहिष्कृत ही कर दिया है! दैववाद में से त्याग, निश्चिन्तता और क्षात्रतेज उत्पन्न होने के स्थान पर अकर्मण्यता और जड़ता ही पैदा हुई है। अतः इस दैववाद — भाग्यवाद—को भी तिलंजलि देना ही अभीष्ट है।

भर्तुंहरि की कैली रामायण-महाभारत की कैली जैसी अथवा पुराणकत्तीओं की कैली की तरह सादी और सरल नहीं हैं, नाहीं वह परवर्ती कवियों की कैले की तरह कुत्रिम, जटिल व पर्युषित है । भर्तुंहरि की कैली में प्रसाद है, प्रभा है और व्यापक अर्थ में ओजगुण भी है । कैली की सर्वश्रेष्ठ कसौटी तो उसकी ग्राहिका शक्ति है । यह ग्राहकत्व गुण तो भर्तुंहरि के क्लोकों में प्रभूत मरत्रा में विद्यमान है । जो सब्द या शब्द-समूह एवं वाक्य क्लोक को बाँचते ही मन में बस जाँय अथवा कहावतसे बनकर समाज में सिक्कों की तरह प्रचलित हो जाँय, वे सभी देशों में और प्रत्येक युग में आदर्शकेले के द्योतक होते हैं । भर्तुंहरि की मुक्तक-सूक्तियों में यह गुण शत प्रतिशत पाया जाता है । पंजाब से बंगाल तक और काश्मीर से केरल सक तक सर्वत्र भत्हरि के क्लोक घर-घर कष्ठाग्र किए जाते हैं ।



### श्री शंकरदेव विद्यालंकार

महाराष्ट्र के विरुपात सुकवि मोरोपन्त ने संभाषण के लिए एक सुन्दर आदर्श स्वनिर्मित आर्या में उपनिबद्ध किया है–

बहबर्थ, जनमनोहर, अल्पाक्षर, मधुर सत्य बोलावें । ज्या सद्वाक्य श्रवणें श्रोत्यांचें चित्त शिरहि डोलावें ।।

श्रोता का सिर और हृदय दोनों ही प्रसन्नता से आन्दोलित होने लगें, ऐसी अल्पाक्षर, मधुर और अर्थ गंभीर-कैली की आवश्यकता होने पर संस्कृत काव्य का रसिक भर्तुहरि के समीप दौड़ता हुआ आ पहुँचेगा।

भर्तृंहरि की रचनाओं में दूसरा एक चातुर्य और भी हैं। वह अपने एक ही ब्लोक में एक समग्र कहानी और उसका बोधवचन भर देता है। उसी प्रकार वह एक आदर्श को पूर्णतया एक ही बड़े क्लोक में सविस्तर प्रस्तुत कर देता है। एक श्लोक में एक समग्र चित्र अंकिन हुआ होता हैं। भर्तृंहरि की यह चित्रण शक्ति कालिदास और भवभूति से किसी तरह कम नहीं हैं। आदर्श की भव्यता को प्रतिष्ठित करने के लिए अच्छे अच्छे कवियों को भर्तृंहरि से शिक्षा लेनी चाहिए। समग्र चित्रण के दो एक मुन्दर उदाहरण लीजिए---

भग्नाक्षस्य करण्डपीडिततनोम्र्लानेन्द्रियस्य क्षुधा। क्रत्वाखुविवरं स्वयं निपसितो नक्तं मुखे भोगिनः॥ तृप्तस्तत् पिक्षितेन सत्वरमसौ तेनैव यातः पथा। स्वस्थास्तिष्ठत दैवमेव हि परं वृद्धौ क्षयकारणम् ॥ क्षीरेणात्मगतोदकायः हि गुणा दत्ताः पुरा तेऽखिलाः। क्षीरे त्तापमवेक्ष्य तेन पयसा स्वात्मा क्वज्ञानौ हुतः॥ गन्तुं पावकभुन्मनस्तदवत् दृष्ट्वा तु मित्रापदं। युक्ते तेन जलेन ज्ञाम्यति सतां मैत्री पुनस्त्वीदृज्ञी॥

इस प्रकार की कथाएँ कम से कम शब्दों में मनोहर और सरल रूप में व्यक्त करना भर्तृहरि को बहुत पसन्द है । और इस कला में उसने असामान्य चातुर्य और साफल्य अधिगत किया हुआ है ।

अंग्रेजी काव्य-माहित्य में सॉनेट (Sonnet) नामक छन्द का एक प्रकार है। स्वाभाविकता, सम्पूर्णता, संक्षिप्तता और हृदय-तृष्ति को अक्षुण्ण रखते हुए केवल चौदह पंथितयों में एक विचार को उपनिबद्ध करने में ही सॉनेट का बैशिष्टच समाया हुआ है। कवि के अन्तर में जागी हुई एकाघ प्रतिभापूर्ण कल्पना को चौदह पंक्तियों में ही पूरा करना होता है। इस मर्यादा के कारण कवि को अपनी समस्त शक्ति और चातुरी इसमें प्रयुक्त करनी पड़ती है। यही खूबी हमें भर्जुहरि के शतकों के भारी-भरकम झाईूल-विकीडित, स्नग्धरा, मन्दाकान्ता और झिखरिणी छन्दों में प्राप्त होती है। ये गौरदशाली वृत्त भर्तुहरि के हाथ में आकर ऐसा चमत्कार दिखाते हैं कि एक एक श्लोक सॉनेट का आनन्द देता है।

बहुत से कवि छोटे छोटे वृत्तों को लेकर एक यमक, ांचक या कुलक में एक समग्र भाव या प्रसंग को पूर्ण करते हैं । परन्तु भर्तृहरि को ऐसा नहीं करना पड़ता । उसका साहित्ययोग इतना समर्थ है कि ऊपर कथित एक एक वृत्त उसके हाथ में कुशल किंकर की तरह काम आते हैं ।

आज भारतवर्ष में मत्स्य. कूर्म और बराह-इन तीनों बिष्णु के अवतारों की कहीं पूजा नहीं होती। वामन अवतार कैवल नाम से ही विष्णु के अवतारों में समा गया है। परशुराम एक दो जातियों का कुलदेवता बन बैठा है। नृसिंह का भी यही हुआ है। आज तो अवतारों में केवल राम और कुष्ण ये दो ही प्रधानतया सार्वभौम बन पाए हैं। बुद्ध भगवान् इन दशाबतारों में कब सम्मिलित हुए और पश्चिमी भारत में पंढरपुर में इनका "विठोवा" के रूप में कब रूपान्तर हो गया इसका अवेक्षण अभी तक किसी ने नहीं किया है। सनातनी हिन्दू मानते हैं कि अभी "कल्की" अवतार होने वाला है। हिन्दू-धर्म की पौराणिक घारणाएँ कितनी अराजकतापूर्ण हो गई है, इसका हिन्दुओं को ही अब तक पूरा विचार नहीं है। हिन्दू-संस्कृति और हिन्दू-समाज मरते मरते भी हजारों वर्ष तक टिका रहनेवाला महान् वटवृक्ष है। उसकी शाखा प्रशाखाएँ कितनी हैं, और उसकी छाया में अन्य कितने वृक्ष उये हुए हैं, वे उसे पोषण देते हैं या उसका जीवन-रस चूस लेते हैं–इसका उसे स्वयं पता नहीं है।

शतकत्रयों में अवतारों का उल्लेख कई स्थानों में आता है । परन्तु आइचर्य की बात यह है कि इन अक्तारों में मुख्य माने जानेवाले राम और कृष्ण उसमें नहीं मिलते । भर्तुंहरि के धार्मिक तत्वज्ञान पर बौद्धधर्म का प्रभाव ठीक ठीक



# संत-नूपति और सत्कवि भर्नृहरि

दिखाई देता है तो भी शतकों में बुद्ध का उल्लेख कहीं नहीं मिलता। इसका कारण खोज निकालना चाहिए। भर्तुंहरि सदुश शिवोपासक ने जो समयानुसार आग्रह बताया होता तो गौतम बुद्ध विष्णु के अवतार माने जाने के स्थान पर शिवजी के ही एक अवतार मान लिए जाते। और यह ठीक भी होता। अवैर के प्रचारक बुद्ध को यदि संहारकारी शिव का अवतार मानने में विसदृशता मानी जाय तो ''विनाशाय च दुष्कृताम्'' अवतार लेनेवाले विष्णु का भी वह अवतार नहीं हो सकता। जीवन दृष्टि से विचार करने पर बुद्ध शिव के ही अवसार माने जाने चाहिए। विष्णु का भी वह अवतार नहीं हो सकता। जीवन दृष्टि से विचार करने पर बुद्ध शिव के ही अवसार माने जाने चाहिए। विष्णु नाम से ही यत्र तत्र प्रवेश-कामी हैं। शिव कल्याणकारी है, कल्याणमूर्ति हैं। इस प्रकार यद्यपि भर्तुंहरि विष्णु के अमुक अवतारों के प्रति आदरबुद्धि रखते हैं तथा शिव के उपासक है, तथापि उनके तत्वज्ञान (दार्शनिकता) पर बौद्धधर्म का प्रभाव विद्येष रूप से है। हिन्दू लोग अनेक पंथों को प्रारम्भ करते हैं परन्तु देखते देखते ही उन सब पंथों और विचारमेदों को जीवनवृष्टि से एकता के सूत्र में अनुस्यूत भी कर देते हैं। यह हमारी जाति का यह विशेष स्वभाव है। यह स्वभाव जिस प्रकार भगवद्गीता में वृष्टिगोचर होता है, उसी प्रकार भर्त्वहरि में भी पूर्णतया विकसित हुआ उपलब्ध होता है।

भर्तुंहरि का विशेष आग्रह कर्म के प्रति है । देवों की भक्ति करना अच्छा है परन्तु देवता तो कर्म के आधीन हैं । देवों की अपेक्षा दैव की मात्रा (शक्ति) अधिक मानें तो वह भी कर्म के ही आधीन हैं । इस प्रकार भर्तुंहरि ने कर्म की ही सर्वोपरिता प्रतिपादित की है ।\*

यह कम क्या है ? उपनिषद्कार ऋषियों से पूछना चाहिए। सच पूछा जाय तो यह समस्त विश्व अनादि अनन्त कर्म का ही विस्तार और विलास है। जिनको हम पंचमहाभूत कहते हैं वे जड़ पदार्थ भी कर्म की ही विभूति हैं। और यदि गहराई में जाकर विचार करें तो आत्मा और कर्म के बीच में विशेष भेद नहीं मिलेगा। जो कुछ हलन चलन और स्पन्दन स्वयं हो रहा है या विचारपूर्वक किया जा रहा है, उतना ही कर्म नहीं है। परन्तु इस विश्व में जो प्रेरणा काम कर रही है, ओर जिस प्रेरणा ने ही विश्व का रूभ धारण किया हुआ है, उसे आत्मा भी कहा जा सकता है और कर्म भी कहा जा सकता है। आत्मा कोई स्थावर वस्तु नहीं है और कर्म भी कोई क्षणजीवी परिवर्तन नहीं। दोनों एक ही हैं। यदि हम इतना समझ छे तो कर्म ही साध्य बन जाता है और वही साधन भी हो जाता है। भर्तृहरि को इस कर्म की उपासना ही अभिमत है। इसीलिए वह सर्व दृष्टियों का समन्वय समझ सकता है, और इसीलिए ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र और सूर्य आदि सबको कर्म के सामग्रज्य में व्यवस्थित कर सकता है।

x x x x

भर्तृहरि जीवन-प्रेमी और जीवनदर्शा सत्कवि थे। उनकी दृष्टि विमल थी और साथ पारदर्शी भी थी। जीवन को विविध भूमिकाओं में रहकर उन्होंने एक समग्र जीवनदर्शक का अनुशीलन किया था। इसीलिए उनकी अनुभूतियौ तित्य-तूतन और जोवनानुगामिनी है। उनका रस कभी पुराना-पर्युषित नहीं होता। "देवस्य पश्य काव्य न ममार न जीर्षति"—देवों की कविता कभी मरती नहीं, न वह जीर्ण होती है, भर्तृहरि की कविता भी देवों की कविता की तरह अमर है।

\* नतस्वामो देवान् नतु हतविधे स्तेषि वशगाः। विधिर्वन्द्यः सोऽपि प्रतिनियत कर्मक फलदः ॥ फर्ठ कर्तावत्तं यदि किममरैः कि च विधिना । ननस्तत् कर्मभ्यो विधिरपि न येभ्यः प्रभवति ॥

नीतिशतक, इलोक ॥९१॥

**લર**ષ્ઠ



भगवान् आद्य संकरावार्य का जन्म कब हुआ, यह विचार और विषय विवादास्पद है। दुर्भाग्यवश हमारे देश की अनेक विभूतियों का तथ्यवादी-इतिहासविदों के समक्ष शिलालेख तथा ताम्धशासनों के प्रमाणाभाव में अस्तित्व ही साशंक बना हुआ है। आद्य शंकरावार्य, अध्यात्मप्रधान भारतवर्ष की प्रतिःस्मरणीय-धार्मिक विभूति है। अनेक विद्वानों का मत ह कि वे ईसवी सन् के बहुत प्रथम उत्पन्न हुए हैं, तब कईयों का यह मत भी है कि वे ईसा की पाँचली शताब्दी से लेकर नौवी शताब्दी पर्यन्त के किसी काल में हुए हैं। हिन्दू-विश्व-विद्यालय के संस्कृत-पाली-प्राध्यापक पंच बलदेवप्रसादजी उपाध्याय ने हाल ही में शंकरदिग्विजय जैसे महत्त्वपूर्ण ग्रंथ का हिन्दी रूपान्तर किया है। उन्ते ग्रंथ की भूमिका में उन्होंने आचार्य प्रवन्द के जन्म समय के विषय में अनेक मतों का उल्लेख किया है। उन्होंने बतलाया है कि 'कामकोटि पीठ' के अनुसार आचार्य का जन्म २५९३ कलिवर्ष में हुआ था, और दिरोधान २६२५ में हुआ था। 'शारदा पीठ' के वंशानुकम के अनुसार २६३१ वैशाख शुक्ला पंचमी को। 'केरलोत्पत्ति' के अनुसार विक्रम की पाँचवी शताब्दी और महाराष्ट्र के महानुभाव पंथी 'दर्शन-प्रकार्श के अनुसार ६१० शक में जन्म होता है। इसी प्रकार एक मत यह भी है कि ८४५ विक्रमी में आचार्य का आविर्भाब हुआ है। इस प्रकार अनेक मतों एव पक्षों के कारण इस समय पर्यन्त कोई निइचय नहीं है। स्वयं प्राध्यापक पंच बलदेवप्रसादजी ने भी इस विषय को ऐसे ही छोड़कर अनुवाद-कार्य सम्पन्न कर दिया है। वास्तव में शंकराचार्य का आविर्भाव इंस बिकाल में हुआ है जब भारतवर्ष में बौद्ध-धर्म का पर्याप्त प्रभाव बढ़ा हुआ था और जैन धर्म उसके साथ ही प्रगत्युन्मुल होता जा रहा था।

#### ષર્ષ



# आचार्य शंकर और मालव-महिमा

अवश्य हो 'मौयों से ठेकर 'अशोक' शासनकाल पर्यन्त भारत बुद्ध-धर्माभिभूत हो गया था । यद्यपि अशोक की सर्वधर्म-सहिष्णता ने असे लोकप्रियता और ऐतिहासिक अमरता का श्रेयोभागी बना दिया था, तथापि उसके स्वतः बद्ध धर्मानराग, और अपने प्रिय पत्र महेन्द्र एवं संघमित्रा सुता के धर्मदीक्षित बना उउजैन में लंका तक प्रचारार्य भेजना बौद्धों के प्रोत्साहन के लिए पर्योग्त था, इसलिए इस काल में तो शंकर का आविभाव कहों इतिहास में वैदिक-धर्म संघर्ष के रूप में प्रकट नहीं होता, परन्तु शुंगों के सत्ताधीश्वर पृष्यभित्र का काल अयश्य ही एक ऐसा है, जहाँ मध्य-भारत से लेकर दक्षिण-भारत तक वैदिक धर्म को प्रतिष्ठा प्रका प्रतीत होती हैं । सम्भवतः विकम पूर्व शंकराविर्भाव को माननेवालों के लिए यही काल अनुकुल-सा विदित होता है। यद्यपि शंकर के प्रंथों में कहीं भी किसी के शासनकाल का कोई उल्लेख नहीं मिलता, सिवा इसके कि बौद्ध-जैन धर्म की प्रतिक्रिया-स्वरूप यह वैदिक-धर्म-प्रतिष्ठा आवश्यक हुई। पृष्यमित्र के राजत्वकाल में अशोक की पोषित बुद्ध-निष्ठा विकृत हुई हो, और उसके धर्मान्ध स्वरूप ने ऐसे अवसर उपस्थित किए हो कि उसके विश्द वैदिक धर्म को सबल बन शासन के सहयोग में उत्थान करना पड़ा हो, और सम्भवतः उसी संक्रमणकाल में आचार्य इंकर जैसी विभति ने जन्म लिया हो । यह स्वाभाविक है कि वृद्ध एवं जैन धर्म-पोधक तत्कालीन शासकों का नाम लेना भी 'हस्तिना ताड्च मानोपि नगच्हेज्जैन मंदिरम्' के नियमानुसार उचित नहीं समक्षा हो, और विक्रमादित्य का आविर्भाव न होने के कारण उसका भी कहीं उल्लेख नहीं आ सका हो । इस प्रकार का संधिकाल यही अष्यमिश का समय हो सकता है, अन्यया विक्रम के पश्चात होनेवाले आचार्य द्वारा शकविजय और धर्म प्रतिष्ठा-प्रशस्ति का कहीं भी उल्लेख नहीं पाया जाना यही झापित करता है कि उनका जन्म विकम पुर्व है। यदि मतान्तरानुकुल वे पाँचवी शताब्दी से लेकर नौवीं शताब्दी के मध्य में उत्पन्न होते हैं, तो यह काल जैन या बुद्ध धर्म की इतनी उग्रता का नहीं है, जिसमें ऐसी कट्ता आ गई थी कि पराभव के लिए आचार्य को उप शक्ति-सावना करनी पड़े ! बल्कि यह पाँचवीं सदी से नववीं सबी तक का काल तो प्रायः 'परम भुग्गवत' महाराजाधिराजों के सासन का ही रहा है। यदि इसमें शंकराचार्य का जग्म स्वीकृत किया आए तो भी चौथी सदी से पाँचवीं तक के सम्प्राट् समुद्रगृप्त, और उसके आत्मज 'चन्द्रगुप्त (२)' का शासन भारत का सुवर्णकाल ही था। कहीं न कहीं उस बेभव की देश की समाधान स्थिति का किसी प्रकार उल्लेख होना आवश्यक था। इस समय जिस प्रकार कमश: शक-हणों के प्रभाव विशेष, और आक्रमणों का अवसर उपस्थित था, उतना जैन या बुद्ध का नहीं था, परचक्राक्रमण के कारण धार्मिक आधात होते रहने थे, परन्तु कहीं भी अशोक या कुषाण काल के सिवा बौढ़-जैन प्रभाव का प्रसंग विशेष उपस्थित नहीं हआ था, इस कारण भी यही ज्ञात होता है कि जिन विद्वानों के मतों में शंकर का जन्म ईसवी सन् के पूर्व में है वह अज्ञोक के परुवात एवं विक्रम से प्रथमकाल में जो एक ऐतिहासिक अंधःकार है उसी में सम्भव हो सकता *है* । किसी भी शासक का उल्लेख न होना भी इसी अंध कारावृत भारत-दशा का प्रतीक हो सकता है। यही कारण है कि अशोक काल में बौद्ध धर्म ने जिस प्रकार चीन-जापान-स्याम-तिब्बत आदि में प्रवेश पा लिया था, उनके उत्तरकाल ही में शंकर जैसी शक्ति के प्रकट हो जाने से, बैदिक-वर्म की प्रचण्ड प्रचार-प्रतिष्ठा से पराभूत हो वह बोड-धर्म ययाकम भारत से बाहर ही पोषण प्राप्त करता रहा होगा। कुषाणों के क्षणिक-काल में उसके पूनः प्रचार प्राप्त कर लेने पर भी वैदिक धर्म की जागुति के कारण वह विशेष समय टिका नहीं रह सका होगा। जो भी हो, यह विषय अत्यन्त विचार और विवेचन का आकांक्षी है।

हाँ, जिस समय भगवान् इांकराचार्य की विजय-वैजयन्ती इस अध्यात्म-प्राण भारतवर्ष पर चतुर्दिक फहरा रही थी, उस समय हमारो यह अवन्तीजनपदस्य उज्जैन नपरो भी वैभवपूर्ण बनी हुई थी। मध्यभारत की प्रतिष्ठा उस समय भी अपूर्व रही है, यह स्वयं आचार्य के उल्लेखों से ही जात हो सकता है। जिस समय दक्षिण भारत के प्रवास से चलकर वे ब्रह्मज्ञान-सम्पादनार्थ सद्गुरू के संनिधान प्राप्त करने के लिए उत्तर दिग्भाग में चले, तब नर्मदा तटवर्ती गोविन्दाचार्य की सेवा में आकर प्रस्तुत हुए। उन्हें दौराव में ही अपने झास्त्र-शिक्षक से यह ज्ञात हो गया था कि महाभाष्य प्रणेता पतञ्जलि का वर्तमान अवतार वर्त्तमानकाल में गोविन्दाचार्य ही है। उनकी सेवा में लगभग तीन वर्ष रहकर इसी मध्यभारत-भूमि में आचार्य द्यंकर ने, अपनी वय के अल्पकाल ही में अद्वैत-वेदास्त की सफल साधना की है और उसी समय कई चमत्कुतिकर कार्य किए हैं, जिनसे शंकराचार्य की महत्ता सहज ही प्रकाश में आने लग गई थी।

પરૂદ્



# भी सूर्यनारायण व्यास ज्योतिषाचार्य

आचार्य शंकर के प्रभावकाल ही में मध्यभारत की पश्चिम दिग्भागस्थ हैहयाधिष्ठित राजधानी माहिष्मती अपनी विशिष्टताओं को लेकर स्वतंत्र महत्व रखती थी, ज्ञान-विज्ञान और वैभव का तत्कालीन विशिष्ट केन्द्र बनी हुई थी। उस समय 'दिग्विजय' ग्रंथ में उल्लेख है कि आचार्य शंकर के साथ, माहिष्मती के महापण्डित मण्डनमिश्र का, जो ब्रह्यदेव के अवतार-स्वरूप माने जाते थे, जबरदस्त शास्त्रार्थ हुआ था। मण्डनमिश्र की असाधारण विद्वत्ता की यह ख्याति आजार्य के इस दिग्विजय में वर्णित है। जिस समय आचार्य ने माहिष्मती में (आधुनिक होलकर राज्यान्तर्गत महेश्वर नाम से प्रसिद्ध नगर है) प्रवेश किया, वे मण्डनमिश्र के स्थान से अतभिज्ञ थे। उन्होंने पथ पर जाने वाली पनिहारिनों से पूछा कि मण्डनमिश्र का मकान कहाँ है? इस पर जो उत्तर उन्होंने दिया, वह श्लोक बहुत प्रसिद्ध है; वह यह है----स्वतः प्रमाण परतः प्रमाणं कीरांगना यत्र गिर गिरन्ति।

अर्थान् वेद स्वतः प्रमाण है, या परतः प्रमाण है, जगद् ध्रुव है या अध्रुव, इत्यादि बातों पर जहाँ दरवाजे पर पींजरों में टेंगी हुई मैंना विचार कर रही हो, समझ लेजिए कि वहीं मण्डनमिश्र का मकान है । आचार्य शंकर को केवल इसी चर्चा ने विस्मित कर डाला था, और जब वे शास्त्रार्थ के लिए वहाँ पहुँचे तो दो विवादशील विद्वानों के वेदान्त-विवाद का मध्यस्थता द्वारा निर्णय करने के लिए स्वयं मण्डनमिश्र की सरस्वती-प्रतिभ विदुषी धर्मपत्नी ने कार्य सम्पादित किया था, यह कथा नहीं, आचार्य शंकर की वास्तविक जीवनी का प्रामाणिक विवरण है और मालव की माहिष्मती नगरी का महत्त्व है । जहाँ मण्डनमिश्र जैसे महाविद्वान् रहते हों, उनकी भार्या जैसी महाविदुषी भहिला मण्डलालंक्वता देवी रहती हो, वहाँ की सभ्यता कितनी ऊँची होगी जहाँ ये पंजरबद्ध पक्षि भी वेदान्त विज्ञान विवेचन-क्षमता रखते हों।

इसी प्रकार जब आचार्य प्रवर ने दिग्विजय-प्रात्रा प्रसंग में उज्जयिनी का प्रवास किया, उस समय महाकालेस्वर मन्दिर के दर्शन भी किए हैं, और वहाँ मन्दिर के अगरू-सुरभित वातावरण से परितृप्त हो, दिव्य मणि-मण्डित सभा-मण्डप में विश्वान्ति ग्रहण करने का वर्णन जैसा सुन्दर रसमय किया है, वह उद्धुत करने योग्य हैं :----

- (१) इति वैश्वव-शैव-शाक्त-सौर-प्रमुखानात्मवशं वरान्विधाय,
- अतिवेलवचोझरीनिरस्तप्रतिवाद्युज्जधिनीं पुरीमयासीत् ॥७६॥ (२) सर्थाद प्रतिनादितः पयोवस्वनशंकाकुलगेहकेकिजालैः।
- शशभुग्मु कुटाहेणा मृदंगध्वनिरक्षयत तत्र मूच्छिनाशः ॥ (३) म क्ष २३ र ज विहिडाप्त विहाश्र मह्नुत्युष्पसुगग्धवन्म ध्द्भिः । अगरू द्भवधूयधूपिताशं स महाकाल निवेशनं विवेश ।।
- (४) भगवान भिवन्द्य चन्द्रमौलिं मुनिवृन्दैरभिवन्द्यपादपद्मः ।
- श्वमहारिणि मण्डपे मनोज्ञे सं विज्ञश्राम विषुखर-प्रभावः ॥७९॥ (सर्ग १५)

महाकालेश्वर-मन्दिर में आचार्य ने विश्वान्ति प्रहण करके उज्जैन निवासी तत्कालीन महाविद्वान् वेद-व्याख्याता भट्ट भास्कर को शास्त्रार्थ के लिए आमंत्रित किया था। मालव-प्रदेश की ज्ञानोज्वल प्रतिभा का यह प्रमाण है कि उसके विभिन्न भू-भागों में अनेक शास्त्र प्रवीण पुरुषों का प्रसार हो रहा था। शंकराचार्य-प्रवर के उक्त वृत्त से जहाँ उज्जैन का वैभव और पांडित्य प्रदर्शित होता है. वहाँ 'दिग्विजय' के एक दो पद्यांशों से पुनः एक शंका भी सहज उत्पन्न हो जाती है। उक्त दिग्विजयकार ने १५वें सर्ग के १४१ वें श्लोक में यह भी वतलाया है कि अवन्ती में प्रसिद्ध बाण-मयूर-दण्डि प्रमुख पंडितों को भी वाद में पराभूत कर अपने भाष्य के श्रवण करने के लिए उत्सुक बना दिया था।\* सम्भवतः यह श्लोक क्षेपक हो। किसी आचार्यानुगामी ने दिग्विजय में पीछे से जुड़ा दिया हो, नहीं तो सातवीं शताब्दी में जन्म लेनेवाले कान्यकुकोश्वर श्रीहर्ष की राजसभा के पंडित-बाण और मयूर को आचार्य के समकालीन घोषित कर देने में कैसी संगति जुड़ सकती है 1

- \* त कथाभिरदन्तिषु प्रसिद्धान्विबुधान् बाणमयूर-दण्डिमुख्यान् । तिथिलीकृतदुर्मताभिमानान् निजभाष्यभ्रवणोत्मुकांश्चकार ॥१४१॥
- † 'अहो प्रभावो वाग्देथ्याः यन्मातंगदिवाकरः । श्रीहर्षस्याभवस्सभ्यः समो बाग-मयूरयोः ॥'' -राजशेखर ।

ঀ৾৾ৼৢড়



# आचार्य शंकर और मालव-महिमा

यदि 'दिग्विजय' प्रणेता माथवाचार्य एवं नृसिंह सरस्वती को केवल शंकर का दिग्विजय अभीष्ट था, तो यह असंगत-घटन उनकी ही पुरातनता के प्रतिकूल बन जाती है। मालूम होता है कि जिस समय बाण-मयूरादि की प्रतिभा प्रकाशित हो रही थी उस समय उन्हें भी आचार्य का अनुगामी बना देने में किसीने महरव समझा हो। उक्त श्लोक की असंगति का एक और कारण है। बाण-मयूर मुख्य कवि को परास्त करने की कल्पना भी अटपटी-सी लगती है। 'बाण ' की 'कादंबरी' के पाठक जानते हैं कि स्वयं 'बाण' ने भगवान महाकालेश्वर का कैसा मोहक वर्णन किया है। यदि वह धार्मिक और विशेषतः श्वै न होता तो यह अनुरागमयी वाणी कैसे उसके हार्द से प्रस्फुटित होती ? उस 'बाण' के लिए जिसकी कादंबरी के अनेक पृष्ठों में मबाकाल और महाकालग्रुरी का मनोहारी वर्णन है, उसे दिग्विजयकार ''शिविलीकृत दुर्मताभिमानान्' कैसे कह सकते हे ? भयूर कवि ने भी 'सूर्य-शतक' का निर्माण किया है। उसकी धार्मिक सद्भावना में भी आशंका नहीं उठाई जा सकती। तब दण्डि जैसे कवि पर भी कैसे यह आरोप किया जा सकता है कि ये कवि-वर्ग अर्धार्मिक थे, जिनके दुर्मताभिमान को मर्दन करने के लिए आचार्य को कथ्ट उठाना पड़ा था ! यह सुक्तियां किसोने व्यर्थ ही उक्त ग्रंथ में प्रविष्ट करा दी होंगी यही झात होता है।

दिग्विजयकार ने ऐसी ही एक चर्चा और १५वें सर्ग में की है । शंकराचार्य ने जिन जिन को । परास्त किया है उनका उल्लेख करते समय बतलाया है कि शाक्त-पाशुपत, क्षपणक, कापालिक, बैष्णव आदि भी उनमें शामिल थे ।\*

आचार्य के प्रतिस्पर्धी नाकुलिश-पाशुपताचार्य का उल्लेख तो स्वाभाविक है। वह समसामयिक उज्बैन का महान् दार्शनिक पंडित था जिसने शांकर के विपक्ष में अपना पाशुपत दर्शन निर्माण किया था। परन्तु यह बैज्णव कौनसे थे, जिनको कि आचार्य ने परास्त किया ? क्योंकि शैव-स्पर्धी रामानुओं का तो तब तक आविर्भाव ही नहीं हुआ था, यह तो शैव-मत की उग्रता की प्रतिक्रिया स्वरूप ३०० वर्ष पूर्व ही उत्पन्न हुए थे। इसी प्रकार पद्यांश के 'झ्पणक' से क्या अभिप्रेत है ? पं० बलदेवजी ने क्षपणक को 'जैन' नाम से ज्ञापित किया है। पता नहीं, यह सम्प्रदाय विशिष्ट अभिधा कैसे ज्ञापित हुआ है। सपणक के विषय में यह मान्यता है कि वह बौद्ध भिक्षु था, और यह प्रसिद्ध है कि विक्रमादित्य के नवरत्नों में जिस 'क्षपणक' का नामोल्लेख हुआ है वह बौद्ध धर्मानुयायी था। यदि विक्रम-नवरत्त-सभा का यह भिक्षु क्षपणक माना जाये तो सम्भवतः यह विक्रम पूर्ववर्ती होगा, और आचार्य के (हमारे सूचित) आविर्भाव काल का सदस्य होगा। आगे चलकर यही विक्रम-काल में नवरत्त-सभा में समाविष्ट हुआ हो। परन्तु दिग्विजय-प्रंथ में क्षपणक का उल्लेख-सातवीं शताब्दी के बाण-मयूर के नामोल्लेख को स्वतः असंगत साबित कर देनेवालाह है। और यही कारण है कि 'दिग्विजय' का १५वां सर्ग, अनेक असंगतियों के वर्णन से झेपक-सा प्रतीत होने लगता है। और इन क्षेपकों से आचार्य की पुरातनता (ईसवी सन् पूर्व की) स्वयं व्यथ बन आती है, और वे आधुनिक ७वीं या ८वीं सदी के प्रतीत होने लगते है। परन्तु इससे क्षपणकादि, जैन-बौद्ध प्रभावकाल में उनके आविर्भाव की कोई संगति भी नहीं ठीक लग पाती।

हमारा तो यह अनुमान है कि वे बुद्ध-प्रभावाभिभूत भारत के विकम-पूर्व-पुथ्यभित्रकालीन वैदिक धर्म जागृति के प्रतिनिधि हैं, जबकि हमारे देश को स्वधर्म प्रतिष्ठापना की परमावश्यकता थी, और इसी काल में पुष्यभित्र के पुत्र अग्निमित्र की प्रतिष्ठा बढ़ातेवाले 'मालविकाग्निमित्र' प्रणेता महाकवि कालिदास का भी अस्तित्व बहुत संभव होता है। क्योंकि अश्वचोष जैसे बौद विद्वान् और विद्वनाग जैसों के तिरस्कर्ता कवि के लिए यही उत्ति समय था, तभी वह अपनी ग्रति में एक अप्रसिद्ध अग्निमित्र का तो राजपारिवारिक वर्गन तक माभिक रूप में अंकित करता है, और विक्रम का उल्लेख भी नहीं। संभव है बह वार्यक्य में 'नुप सखा किल कालिदास: क्ष्वकर पह गया हो। हमें तो कविवर के उस उल्लेख से भे यही संगति मिलनी है, जिसमें उसने महाकवि-भास, सौमिल्ल आदि को अपना पूर्ववर्ती मानकर, अपनी नाटच-कृति उपस्थित की है। उससे स्पष्ट है कि भास के नाटकों से प्रभावित हो, उसने यह मथुर रचना तदनन्तर सहज ही अग्निमित्र के नाम पर राजसभा में प्रविष्ट होते ही की होगी, और पूर्वयत्तियों की प्रतिष्ठा का पद प्राप्त कर लिया होगा, इसी कारण अग्निमित्र जैसों का वर्णन हो गया, विक्रम का अज्ञात रहना स्वाभाविक है। और उसी समय मे नवजागृत भारत के धर्मोंपदेष्टा शंकर ने भी प्रभाव प्रस्थापित किया होगा। शंकर की काव्य-प्रतिभा और माक्षर्य, कालिदास की रस-निर्हार से मुन्स्मात अवश्य विदित होता है।

\* झाक्तैः पाझुपतैरपि क्षपणकैः कापालिकवैंध्णवैः ।'' ॥१६४ सर्ग १५ ॥



# मालव-राग

# श्रीमती सौ० विजयालक्ष्मी व्यास

जिस मालव-प्रदेश की साहित्यिक समुश्नति ने उसको विभिन्नकाल में जगत् के समक्ष सांस्कृतिक साम्राज्य के सिंहासन पर आसीन करवाया है उसकी साहित्य-सहयोगिनी संगीत-साधना कितनी समुन्नत और सौधशिखरासीन हुई होगी, कहने की आवश्यकता नहीं । महाक्वेता की वीणा-विनंदित स्वर-लहरी का आकर्षण वाण की कविता-मंजरी को भी सौरभित बनाने में प्रे रक हो गया था, वासवदत्ता की वीणा-पटुता, और नलगिरी जैसे मत्त गजेन्द्र को वशीभूत कर लेने-वाली 'घोषवती' (बीणा) का स्वर-संधान संस्कृत साहित्य रसिकों को सदा विमोहित करता रहेगा। फिर उस वसन्तसेना की संगीत-सावना, एवं मधुर-मदस्यंदिनी स्वर-लहरी को आज चाश्वत्त के चरणों में चढ़ाते हुए कौन नहीं जानता ? सम्राट् समुद्रगुप्त की तो यह प्रसिद्धि ही है कि वह परम रसिकाचार्य था, और स्वर-शास्त्र एवं वेणु-वादिता में उसकी समता करना साहस के लिए भी साहस की बात थी। उसके अश्वमेघ यज्ञों में तथा शुंगवंशीय विदिशाधिराज पुध्य-मित्र के याग प्रसंगों पर वीणा के प्रवोण-वादक चारों द्वार पर अपनी स्वर-लहरी निरन्तर प्रवाहित करते रहते थे। चन्द्रगुप्त दितीय की रसिकसा की कथाए इतनी अधिक हे कि इतिहास के पृष्ठों पर नेत्र के व्यायाम की आवश्यकता रहती है। अशोक के रसविलास का वर्णन उसके चण्डाशोक से महनोय कीर्ति अशोक के बीच के रस-रहस्य में सन्निहित ही । ध्युक्ता सी गाधाओं का साक्षी स्वय इतिहास है। परन्तु विक्रम के दोषक-राग-प्रावण्यि की प्रचुर प्रसिद्धि की गाथा दो हजार साल के बाद भी जन-श्रुतियों में जुड़सी गई है। उसी प्रकार महाकवि कालियास की रसवन्ती ने जिस रस की सृष्टि की है, उसमें महाकालेश्वर के सान्ध्य-पूजन और ताण्डव-नर्तन से लेकर गंधर्व-पक्ष-क्रिसों की रस-निर्झारणी तक का समावेश है। उसके नाटकों में यीतवायों की, गायन-कला-कुशलों की महत्ता और समादर उसके वास्तविक साहित्य-रस की साकार-प्रतिमा के प्रतिभ



#### मालव-राग

प्रकाश में लो देते हैं। और भोज-भर्त्तृहरि के विषय में कहना ही क्या है ? जिन्होंने शृंगार और स्वर-साहित्य पर ग्रंथ सृष्टि का अपनी कला-प्रवणता का ही नहीं, सर्मज्ञता का भी परिचय प्रत्यक्ष प्रमाणित कर दिया है । उसी किसी कलोन्नति के पुरातनतम काल में उस 'मालव-राग' को जन्म दिया है जिसे पवित्र-प्रादेशिक नाम से राग-राष्ट्र में प्रवेशाधिकार मिला है । वह मालव राग अपने प्रदेश की राग-साधना-सिद्धि का चिर प्रतीक बनकर अमर बना हुआ है ।

परन्तु संगीत स्वर-नाद शास्त्र के पुरातन रूप, रस, और भेदों का मर्म, और तद्रूप अस्तित्व आज के युग में कहाँ रह गया हैं। राग-राज्य पर विदेशी विभिन्न संस्कारों के प्रभाव पड़ जाने के कारण हमारे अपने रागों से इतना विराग हो गया है कि पुरातनों के अस्तित्व नामशेष रह गए हैं, और कुछ को तो विस्मृति में विलीन ही हो जाना पड़ा है। उनकी रूपरेषा का भी ज्ञान हमारा दयनीय वन गया है।

आवन्ती, शौरसेनी, मागघी, पैशाची, पाली भाषा में आज कितनों का अस्तित्तव हैं ? आवन्ती तो आज इतिहास स्मरणोय हो ही रहा है । इसी प्रकार नाटकों की रीतियों में से 'आवन्ती' का प्रयोग प्रच्छन्न ही है । तब राग-मालिकाओं के मध्य से यदि 'मालव राग' को भी भुला दिया जाने लगे तो आइचर्य का कारण नहीं । आज के रागानुरागी व्यक्तियों के ज्ञान की निधि तो इतनी अल्प है कि वे उसीपर चाहे अपने बैभव का यबोंन्माद क्यों न सेवित करते हों , परस्तु उनके अन्तर को स्थिति ब्रिटिश साम्प्राज्य के अन्तर्गत रहनेवाले उन पूंजीपतियों की प्रतिष्ठा के अनुरूप है, जिनका कोष दारिद्रय-राशि पर रजत आवरण डालकर व्यर्थ की प्रदर्शिनी लगाये रहता है ।

आज यह बतलाना असम्भव हूँ कि राग-शास्त्र में 'मालव' की महत्ता किस प्रकार हूँ ? उसके विश्लेषण, राग के अन्तगेत विभेदों से हम परिचित नहीं हैं, परन्तु इतना स्पष्ट है कि चाहे संगीत के किसी ग्रंथ में उक्त राग का उल्लेख आया हो या न हो, इस राग का प्रयोग स्वतंत्रतापूर्वक हुआ अवश्य है । कुछ लोग 'मालकस' को ही 'मालव-कौशिक' का अपश्च श या विक्रत-रूप वतलाकर शब्दशास्त्र की शस्त्र-किया द्वारा अपना ज्ञान प्रकट करते हैं, और कुछ लोग 'मालव अपश्च श या विक्रत-रूप वतलाकर शब्दशास्त्र की शस्त्र-किया द्वारा अपना ज्ञान प्रकट करते हैं, और कुछ लोग 'मालव 'रलयो रभेद:' के न्यायातृतार 'मालवा' का रूपान्तर प्रदर्शित करते हैं, परन्तु ये दोनों हो बातें वैयर्थक खींचातानी, और 'रलयो रभेद:' के न्यायातृतार 'मालवा' का रूपान्तर प्रदर्शित करते हैं, परन्तु ये दोनों हो बातें वैयर्थक खींचातानी, और अज्ञान का दयनीय प्रदर्शन ही हैं । इन निरर्थक कल्पनाओं से किसी राग विशेष की अन्य राग पर प्रतिष्ठापना कर देने से उद्देश्य सिद्धि नहीं होती, न उसकी मौलिक भावना, और महत्त्व की स्वतंत्रता का ही भान होता है । मालव या अन्य अनेक राग, स्वर, आदि न जाने किन किन कारणों और न जाने किन समयों में नामशोष भी नहीं रहे है । परन्तु राग शास्त्र के अन्दर उनके समावेश न होने से ही उनके न होने की कल्पना कर लेमा सू-संगत एव तर्क बुद्ध नहीं होगा ।

जो वस्तुएँ किसी कारणवश किसी ग्रंथ-विशेष में प्रवेश पाने से रह गई हो तो वे अस्तित्व नहीं रखती थी, यह तर्क उचित नहीं है । कई बातें अति प्राचीन ग्रंथांतरों ने उल्लेख पाकर जीवित रह गई हैं, और उनका उस विषय के सास्त्र ग्रंथ में पता नहीं ! संगीत या कोई भी विषय इसके अपवाद नहीं रह सकते । मालव-राग का नाम, अति पुरातन प्रख्याति प्राप्त है । अवध्य ही संस्कृत-साहित्य में उसके उदाहरणों का उल्लेख अधिक तो नहीं, किन्तु है अवध्य । रस-राज, शब्द-मुरसरी का एकमात्र भागीरथ मथुर मद स्पंदिनी सुकुमार सुन्दरी कविता का कान्त जयदेव कवि, संस्कृत साहित्य के विलास व भव का रसिक-सम्प्राट् है । उसका काव्य गेय है । और गीतिकाव्य के विभिन्न प्रयोगों को उसने सहज, किन्तु साधिकार प्रयोग किया है । जयदेव की संगीत-प्रवणता पर कोई भी संगीत मर्मंज्ञ अंगुलि-निर्देश करने का सामर्थ्य नहीं रख सकता । वह विभिन्न राग रागिनियों का न केवल जाता ही, अथच उनका सफल प्रयोक्ता भी रहा है । जयदेव की वाणी ने जो अमंद-अधिरल रस-धार प्रवाहित की है, वह विभिन्न राग-रागिनियों में ही स्रवित हुई है । जयदेव नो वाणी ने जो अमंद-अधिरल रस-धार प्रवाहित की है, वह विभिन्न राग-रागिनियों में ही स्रवित हुई है । जयदेव ने अपने गीत-गोविन्द (जिसका नाम ही गीति-प्रावीण्य का प्रमाण है ) नामक गेय-काव्य में प्रथम पद्य ही 'मालव-राग' में ग्रवित कर, काव्य में अग्र-प्रथम-स्थानीय बना दिया है । मालव-राग का यह सम्मान, जयदेव के काल में उस राग की लोकप्रियता और सर्वमान्यता का प्रमाण ही कहा जा सकता है, अन्यया वंग भूभाग का यह रसिक शिरोमणि जयदेव, किसी अपने अन्य प्रिय-राग, या प्रादेशिक संगीत का सहज ही प्रथम प्रयोग कर सकता था । पर उसने सर्व प्रयम 'मालव राग' से गीति-काव्य का आरम्भ कर, अपनी मालव-



### श्रीमती सौ० षिजयालक्ष्मी व्यास

रागानुरागिता और तदीय विशेषता का स्वीकार ही सूचित किया है। गीत-गोविन्द-काव्य का यह प्रथम 'गीत' मालव-राग के उदाहरण स्वरूप यहाँ हम उपस्थित करते हैं, वह इस प्रकार हैं :---

|                                | [मालव-रागे, रूपकताले, अध्टपदी ?]     |                              |
|--------------------------------|--------------------------------------|------------------------------|
|                                | (गीतं)                               |                              |
| प्रलयपयोधिजले भृतवानसि वेदम् ! | क्षितिरतिविपुलतरे तव तिष्ठति पुष्ठे। | वसति दझनझिखरे धरणी तब लग्ना, |
| विहितवहित्र चरित्रमखेदम् !     | धरणीबरणकिणचऋगरिष्ठे ।                | इाज्ञिनि कलंककलेव निमग्ना,   |
| केशव, धृतमीनकारीर,             | केशव धृतकच्छपरूप                     | केशव घृतसूकररूप              |
| जय जगदीश हरे! (छूंब)           | जय जगबीज्ञ हरे ॥२॥                   | जय जगदीश हरे ॥३॥             |

इस प्रकार दक्षावतारों का इस पद्य में ऋषशः वर्णन ११ पदों में मालव-राग में रूपक-साल, और अष्टपदी में किया गया है ।

इसके बाद विभिन्न पाँच रागों में अन्य गीतों के देने के बाद पुनः 'मालव-राग' का दूसरा उदाहरण भी गीत-गोविन्द ही में दिया है । परन्तु इस बार उसके ताल-लयादि में भेद कर दिया गया है, अर्थात् मालव राग को अन्य भेद में प्रस्तुत किया गया है । द्वितीय सर्ग का यह अग्तिम गीत निम्नप्रकार है :---

> [मालवरागे, एकताली-ताले अख्टपदी २] (गीतं) निभूत-निकुंजगृहं गतया, निझि रहसि निलीय वसन्तम् ! चकितविलोकितसकलदिशारतिरभसभरेण हसन्तम् । सखि हे, केशिमथन मुदारम ! रमण मया सह मदन मनोरथ भावि तया सविकारम् ! (ध्रुव) प्रथमसमागमलज्जितया पटुंचाटुंशतैरनुंकूलम् । मृद्रु-मधुरस्मित भाषितया शिथिलोकृतजधनदुकूलम् । सखि हे, केशिमथन मुदारम ! किसलवशयननिवेशितया, चिरमुरसि ममैव शयानम् ! कृतपरिरंभणचुम्बनया परिरभ्य कृताधरपानम् । सखि हे, केशिमथन मुदारम !

कविवर जयदेव ने मालव-राग के उक्त दो मेंदों के अतिरिक्त एक और राग मिश्रित रूप में सम्तम सर्ग के आरभिक गीत में प्रकट किया है । यह गौड़ मालवराग है । गौड़-मल्हार जिस प्रकार रागों में प्रसिद्ध है, उसी प्रकार यह मालव वा 'गौड़-मालव' भेद है इसका उदाहरण भी यह है :---

(गीतं)

[गौड़-मालव रागे प्रतिमंठताले, अध्टपदी]

कथितसमयेऽपि हरिरहह नययौवनम् । मम विफलमेतदनुरूपमपि यौवनम् ।। यामि हे, कमि शरणं, सखीजनवचनयंचिता ।। (ध्रुय०) यदन्गमनाय निशि गहनमपि शीलितम् । तेन मम हृदयमिदमसमशरकीलितम् ।। (यामहे०)

गीत-गोविस्द का प्रणेता कविवर जयदेव बारहवीं शताब्दी में उत्पन्न हुआ था । आज से अनेक शताब्दियों पर 'मालव राग' के विभिन्न भेदों का ही उसे परिचय नहीं था, किन्तु उस समय के लोकप्रिय राग होने के कारण उसने अपने काव्य में भो साल-स्वर के भेदान्तरों से स-सम्मान उक्त राग के प्रति प्रयोगात्मक आसक्ति भी प्रकट करदी है, मध्यकालीन शंकुक, जो



#### मालव-राग

मालव नवरत्तों में सम्मान स्थानसीन बने हुए हैं वे भीं संगीत शास्त्र के श्रेष्टतम पंडितों में मानित थे, चाहे उनके ग्रन्थों का कहीं पता न चलता हो, परन्तु मालव-राग पर उनके अनेक आविष्कारों की किम्बदन्ती प्रस्थात है ।

स्वयं 'संगीत कलाधर' नामक संगीत-शास्त्र के प्रामाणिक और दिशाल ग्रंथ में मालव-राग के विषय में विविध वर्णन प्राप्त होता है। उसके स्वर-मेद वर्णन नामक पंचम-कला विभाग के अन्त में स्पष्ट सूचित किया है कि ''भरत मुनि ने नारद मुनि के सम्मुख मालवा, राग, श्रीराग, और मनोहर का मिश्रण करके जिस राग का गायन किया उसका नाम 'राजहंस' प्रसिद्ध हुआ। अर्थात् मालव राग के विभिन्न मिश्रण का यह स्वरूप था। आज राग-संसार में हनुमन्त-मत का विशेष प्रचार है, और उसके नियमानुसार ६ रागों की प्रमुखता है, उनमें पंचम राग जिसे 'श्रीराग' संज्ञा है।, उसकी जो रागिणियाँ हैं, वे वांच हैं, जिन्हें राग की 'स्त्री' माना गया है, और ८ पुत्र हैं। उक्त श्रीराग के आठ पुत्रों में १ सिन्धु, २ मालव ३ गौड, ४ गुणसागर, ५ कुंभ, ६ गंभीर, ७ शंकर, ८ विहागड़ा की गणना है। हनुमंत-मतानुरूप 'मालवा-राग को श्री-राग का द्वितीय पुत्र प्रथित किया है।

मारवा, और मालकंस को जो लोग, 'रलयो रभेदः' समझकर 'मालवा' बतलाना चाहते हैं, वह तो कदापि उचित नहीं हैं। 'मारवा' सर्वथा भिन्न हैं। वह मारू से 'मारवा' है। और यह 'मालकंस' का पुत्र राग है, जिसका एक भेद 'मेवाडा' भी हैं, जो स्पष्ट ही मरुभूमि, मेवाड़ आदि से अपना प्रादेशिक सम्बन्ध सूचित करता है। जिस मालश्री को 'मालव श्री' के 'अपभ्रंश' रूप में कहा जाता हैं, वह भी 'रागश्री' की 'भार्या-रागिणी' है। उसका स्वतंत्र राग-स्थानं नहीं हैं। ये सभी 'मालकंस' के भेदों में ही मान्य है।

जिस 'श्रीराग' के अख्य पुत्रों में 'मालव राग' की मान्यता है वह 'श्रीराग' भी शुद्ध राग है। उसका निर्माण किसी मिश्रण से नहीं है। महादेव के पश्चिमाभिमुख से उसकी उत्पत्ति मानी गई है। कुछ शोखनागोत्पन्न भी मानते हैं। इसी 'श्रीराग' की पाँच भाषांशों में 'मारवा' का स्थान है, जिसका खरज, शुद्ध, रिखव, कोमल, गंधार, तीव्र, मध्यम तीव्र, धैवत कौमल और निषाद तीव्र इस प्रकार ६ स्वर आते हैं, पंचम इसमें वर्ज्य है। ग्रह-स्वर रिषभ है। मध्यम और घैवत इसमें न्यास है। और वादी-स्वर धैवत है। संवादी मध्यम-तीश्र है, और यह मारवा-रागिणी गौरी-परज एवं सोरठ के सम्मिश्रण से निर्मित है। परन्तु 'श्रीराग' के आठ पुत्रों में जिसे 'मालव' राग माना जाता है वह 'विभास गौरी और परज' से मिश्रित होकर राग-रूप प्राप्त करता है, अतएव जो लोग मारवा को ही मालवा कहते हैं, वे संगीत के भेदों के अज्ञान व गंभीर भूल एवं व्यर्थ दम्भ करते हैं'। संगीत के विविध मतान्तरों के अनुसार भी मालव-राग का प्रचार और अस्तित्व सिद्ध है। यथा शिवमत के अनुरूप 'श्रीराग' का ही एक भेद 'मालव' को माना है। और उनकी यह मान्यता है कि यह राग (मालवा) शाम के समय गाया जाता है।

ठीक 'शिवमत' के अनुसार ही कृष्ण-मत भी, (अथवा कालिनाथ मत) मालव-राग को श्रीराग का ही पारिवारिक स्वीकृत करता है। परन्तु भरत की मान्यता के अनुकूल, मालव-राग 'श्रीराग' के उपरागों में परिगणित न होकर 'हिंडोल' राग (के पुत्र रागरूप) में स्वीकृत किया गया है, इतना अन्तर है। इस सम्बन्ध में 'संगीत कलाघर' नामक संगीत शास्त्र के विशद ग्रंथ में विस्तृत विवरण है। महाकवि जयदेव तथा अन्य संगीत प्रवीणों ने प्रादेशिक नामों से सम्बन्धित विभिन्न रागों का नामोल्लेख किया है, जैसे विराडी, वैराड़ी, देश विराड़ी, कर्नाटकी, माली-गौर, देशक राग, गुर्जरी, जौनपुरी सुलतानी, मुलतानी, आशावरी, ईमन, 'पुरिया, गौड-मल्हार, और मिया मल्हार आदि अनेक नाम ऐसे हैं, जिनका वर्तमान समय में प्रचार नहीं है, तथापि वे अस्तित्व रखते थे। मालव राग के उदाहरणों का अभाव उसके प्रचाराभाव को आभारी है। परन्तु जयदेव के काव्य के संस्कृत उदाहरण से यह प्रतीत होता है कि मालव-देश में जिस काल में संस्कृत का प्रचार वाहुल्य था, उस समय मालव-राग को प्राधान्य रहा होगा। धीरे धीरे प्राकृतादि के प्रवेश से इस राग का प्रचार शिथिल पड़ गया होगा। जिसके फलस्वरूप आजके अनेक संगीत प्रवीणों में मालव-राग विषयक

्ज्ञान का अग्धःकार ही बना हुआ है। रहासहा प्राचीन राग-शास्त्र अपनी विज्ञान विश्वेषता एवं संगीत की सीमा को छोड़ सिनेमा में सिमिटता चला जा रहा **है।** 

#### 48ર



#### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

# १

# प्राचीन काल से मराठों तक

भारतीय इतिहास में मध्यदेशान्तर्गत अवन्ति-मालव प्रान्त तथा उसकी राजधानी उज्जयिनी का सांस्कृतिक एवम् भौतिक कारणों से अपार महत्त्व हैं। उत्तर-दक्षिण और पूर्व पश्चिम दिशा का ऐसा कोई पराक्रमी सम्राट् या राजा नहीं हुआ, जिसने इस प्रदेश पर अपना आधिपत्य स्थापित करने में गौरव न समझा हो। धार्मिक दृष्टि से मोक्षदायिनी सप्तपुरियों में उज्जैन भी गिनी जाती है, यथा--

#### अयोध्या मथुरा माया काशी कांची अवन्तिका। पुरी द्वारावतिङ्चैव सप्तैता मोक्षदायिका।।

'**'मालव धरती गहन गैंभीर। मग मग रोटो पग प**ग नौर।'' इस लोकप्रिय उक्ति के अनुसार इस प्रदेश को सुजला, सुफला कहलाने का सौभाग्य प्राप्त हुआ हैं; अतएव ऐसे प्रदेश की सहायता से बैभव-सम्पन्न बनना किसे नहीं भावेगा? भूगर्भवेत्ता तथा इतिहासकारों का तो यहाँ तक कथन हैं कि कल्पान्त जल-प्रलय के समय भी केवल यही विन्ध्य-कटि प्रदेश, विन्ध्य-मेखला-प्रांत उस घटना से अछूता रहा।

पूर्वकालीन ऐतिहासिक पुराणयुग के मालवा-प्रान्त का इतिहास लोकोत्तर है। इस भूमि को महाराजा मान्धाता, कार्तवीयं-सहन्नार्जुन, राजा रतिदेव आदि जैसे महान् नरपुरुषों ने भूषित किया है, जिनके नाम भारतीय संस्कृति के विशिष्ट अर्थद्योतक प्रतीक बन गए हैं। ऋषिवर्य सांदीपनि, भगवान् कृष्ण, बलराम, सुदामा आदि पुराण-पुरुष तथा गन्धवंसेन, विकमादित्य, भर्तुहरि, मत्स्पेन्द्रनाथ, मैनावतो, गोपोचन्द आदि महापुरुषों से इस प्रान्त का सम्बन्ध रहा है; किन्तु इस लेख की सीमा तो केवल इतिहास-पुग ही है। हमने इन्दौर, उज्जैन, धार आदि स्थानों के सार्वजनिक और कई व्यक्तिगत पुस्तक-संग्रहालय छानकर इस लेख के प्रणयन के लिए एक बृहत् सन्दर्भ-सूची संकलित करने का प्रयत्न किया, जिससे कहा जा

#### લક્ષર



सकता है कि वेद, ब्राह्मण, रामायण, महाभारत के विभिन्न पर्व, विविध पुराण, बौद्धग्रंथ, जैनग्रंथ, कौटिल्य, पाणिनि, भास, राजकवि शुद्रक, गुणाढय, कालिदास, भवभूति, बाण, वात्स्यायन, भास्कराचार्य, 'राजशेखर, जयदेव आदि कवियों के ग्रंथा-न्तर्गत उल्लेख; ग्रीक, चीनी, मुसलमान, अंग्रेज यात्रियों के ब्तान्त आदि साधनों से तत्कालीन प्राचीन इतिहास पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। यथा ऋग्वेद में भोज तथा सतवत वंशों का,ऐतरेय ब्राह्मण में भोज तथा सतवत के समकालीन होने (मत्स्य-वायु), शतपथ ब्राह्मण में भरत द्वारा सतवत को हराने, रामायण के अयोध्या तथा किष्किन्धाकाण्ड में यहाँ के साधुओं का सीताशोध और रावण युद्ध में सम्मिलित होना, महाभारत में मालवाधीक्ष विंद और अनुविंद का युद्ध में भाग लेने (नर्मदा संहिता), सभापर्वं में सहदेव की दिग्विजय, भीष्मपर्व में अवन्तिका का भुगोल, कर्णपर्व में अवन्ति-वर्णन, मत्स्यपुराण में पालित के पुत्र प्रदोत का राज होने, अवन्ति में यदुवंश का राज्य, वायुपुराण में हैंहयवंश कार्तवीर्यार्जुन, लिंगपुराण में कार्तिवीर्यार्जुन से अवन्ति विकय करने, विष्णु, अग्नि और पद्मपुराण में सोलह महाजमपदों में अवन्ति होने, स्कन्दपुराण का अवन्तिखंड, अग्निपुराण में वसुदेव की कन्या का अवन्ति में विवाह, बौधायनसूत्र, श्रीमदुभागवत, हरिवंश आदि के उल्लेख, बौद्धग्रंथास्तर्गत मालवा सम्बन्धी वर्णन (महागोविन्द सुत्त में माहिष्मति के राजा वसूबन्धु,अंगुत्तरनिकाय में अवस्ति-वर्णन, मझ्झिमनिकाय में चण्डप्रद्योत, महावग्ग, महाबोधीवंश, धम्मपद की टीका में वासवदत्ता) पाणिनि की अष्टाध्यायी में अवन्ति, पातञ्जलि के महाभाष्य, कात्यायन के वार्तिक, गर्ग की संहिता उबटाचार्य की टीका, कौटिल्य के अर्थशास्त्र में हैहयवंश द्वारा नागवंश का निपात, बहुतुसहिता में अवन्ति, जैन ग्रंथों में भगवान महावीर का अवन्ति में पर्याय ज्ञान प्राप्त करना, बृहत्कथा, ज्योतिर्विदाभरण, हाल राजा की प्रकृत सप्तशति, वात्स्यायन का मालव स्त्रियों के सौन्दर्य का वर्णन, सुबन्ध को वासवदत्ता, धर्मदास कृत बाण सम्बन्धी विदग्धमुखमण्डन, बाण की कादम्बरी तथा उज्जयिनी के राजपुत्र चन्द्रापीड का वर्णन, बृहत्कथार्णव, पद्मगुप्त, मंडनमिश्र की स्त्री सरस्वती का वाज्पांडित्य, गणितज्ञ भास्कराचार्य की कन्या छोळावती का अवन्ति में श्वसुरालय, आशाधर, भवभूति, सुबन्धु, अभयकुमार, ईशदत्त, धनपाल, कात्यायन आदि महापंडितों का मालवा से सम्बन्ध, जीवक भिष्णाचार्य के द्वारा प्रद्योत की चिकित्सा, बाल-रामायण, रत्नावलि, कथासरित्सागर आदि ग्रन्थों में अवन्तिका का वैभव तथा भास-कालिदास से लगाकर भोज प्रबन्धकार बल्लाल तथा सुदूर दक्षिण के बालाजी पर्वतीय कवि वोंकटब्वरि के विश्वगुणादर्श-चम्पू (१७वीं सदी) में ; ग्रीक, चीनी, यूरोपीय तथा मुसलमान यात्रियों (यथा एरियन, मैं क्रिंग्डल, टालमी, व्हेनसांग, अलबरूनी, ट्रेवेनियर, मेलेट आदि प्रवासियों) और ऐतिहासिक मराठी, फारसी आदि पत्र-व्यवहार में इस प्रान्त का जो वर्णन पाया जाता है, उस बृहत् सामग्री का सम्पादन और समीकरण अत्यन्त परिश्रम, समय तथा द्रव्य-साध्य विषय हैं । इन्दौर के अखिल-भारतीय-साहित्य-सम्मेलन तथा महू के प्रान्तीय-प्रम्मेलन ने प्रान्तीय इतिहास प्रणयन सम्बन्धी हस्व दस्तूर प्रस्ताव भी पास किए, किन्तु मालूम नहीं कि वे कार्य रूप में परिणित कैसे और कब होंगे ?

अब हम सबसे पहिले वर्तमान मध्यभारत में सम्मिलित भालवा-प्रान्त की सीमा को प्राचीन ऐतिहासिक साधनों के आधार पर निर्धारित करके, फिर उसके वास्तविक अर्थ का विचार करते हुए, प्राचीन इतिहास का विहंगावलोकन करेंगे । हमारी दुष्टि से तो—–

#### इत चम्बल\* उत बेतवार मालव सोम सुजान। दक्षिन दिसि है नर्मदा, यह पूरी पहिचान॥

इस समय जिसको हम हमारी दृष्टि से ( आधुनिक अंग्रेजी राजकीय विभाग बुन्देलखण्ड को छोड़कर) मध्य-भारत या मालवा कह सकते हैं, वह प्राचीन पुराण-काल में अवन्ति देश कहलाता था। उस अवन्ति देश के उत्तरीय विभाग को राजधानी उज्जैन थी तो दक्षिणीय विभाग की माहिष्मती। इस समय विभाग को मोटे तौर पर विन्ध्य-मेखला या विन्ध्य-कटिदेश कह सकते हैं। इसी का यथार्थ नाम मालवा है। मालवा के पश्चिम भाग को अवन्ति व पूर्व को दशार्ण भी कहते थे। अवन्तिका की राजधानी उज्जैन थी, जिसके विभिन्न नाम विभिन्न स्थानों पर पाए जाते हैं---यथा कनकशृंगा, अत्रन्ति, अनुप, पद्मावती, अमरावती, उज्जयिती, कुमुदुवती, विशाला, प्रतिकल्पा, शिवपुरी, पुष्पकरडिनी आदि। उज्जयिनी

\* पश्चिम-उत्तर, † पूर्व।



### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

के दक्षिण नर्मदा नदी का टापू-द्वीप मान्धाता है, जहाँ माहिष्मती नगरी थी। कोई उसे महेश्वर बताते हैं। भगवान बौद्ध के समकालीन प्रद्योत महाचण्डसेन के आधीन माहिष्मती भी थी। इसके पूर्व तीसरी शताब्दी तक यह प्रान्त उक्त नाम से ही प्रसिद्ध था। उसके अनन्तर वह विशिष्ट कारणों से मालवा कहलाया। अस्तु अब हम मालवा शब्द की उत्पत्ति और उसके यथार्थ अर्थ पर विचार करें। कुछ विद्वान् इसे मा-|-लव == लक्ष्मी का अंश अथवा विभूति बताते हैं, तो कोई माल-मुफला-उपजाऊ भूमि। एक हिन्दी-भाषी विद्वान् ने तो मल्व शब्द से उसकी उत्पत्ति बताते हैं, तो कोई माल-मुफला-उपजाऊ भूमि। एक हिन्दी-भाषी विद्वान् ने तो मल्व शब्द से उसकी उत्पत्ति बताकर विस्तृत विवेचन किया है। मालवा प्रान्त में अब भी मैदानी और कृषियोग्य जमीन को माल कहते हैं। मालवा प्लेटो अधिक उपजाऊ, समशीतोष्ण, प्रत्येक प्रकार की वनस्पति फल-फूल तथा बान्य के उपार्जन योग्य होने से वह लक्ष्मी की विभूति भी कही जाए तो अतिशयोक्ति नहीं होगी। यह भी कहा जाता है कि पंजाब प्रान्त की मालव नामक जाति स्थानान्तरित होकर वह इस प्रदेश में उपनिवेशित हुई और उसी जाति के कारण यह प्रान्त मालवा कहलाया। आर्य ज्योतिषियों का याम्योत्तरवृत्त (First Meridian) इसी प्रान्त की राजवानी उज्जन से होकर जाता है; अतएव इसे भारत का ग्रीनविच कह सकते हैं।

अब हम इतिहासकाल से आज तक के उन राजवंशों और तदन्तर्गत शासकों का कमानुसार विवेचन करेंगे, जिनुका प्रत्यक्ष और आधिपत्य के नाते इस प्रान्त से सम्बन्ध रहा । मालवे के दो विभाग अवन्ति और दशार्ण में आरम्भ में यादवों का राज्य होने का उल्लेख पाया जाता है। माहिष्मती नगरी यादवों के इक्कीस गणराज्यों या जनों में गिनी जाती थी। अनन्तर कई जन-राज्य संयुक्त रूप से जनपदों में तथा वे कई जनपद मिलकर महाजनपद कहलाये। ईसा पूर्व ८०० से लगाकर ५०० तक भारतवर्ष में १६ महाजनपद अग्रगण्य थे, जिनमें अवन्ति, अश्मक (कर्नाटक का भाग) तथा मूलक (प्रतिष्ठान) आदि प्रमुख थे । विदर्भ, मूलक और अश्मक मिलकर ही महाराष्ट्र कहलाता था । भगवान् बुद्ध के समय वर्त्स देश की राजधानी कौशाम्बी में प्रतापी उदयन राज्य करता था। उसका समकालीन अवन्ति बड़ा राज्य था। राजधानी उज्जैन बड़ी मण्डी और दक्षिण का नाका था। भरुकच्छ आदि पश्चिमीय सागर के बन्दरों और दक्षिण से व्यापार-पथ उज्जैन होकर दिदिशा से कौशाम्बी की और तथा दूसरा मथुरा से कुरु-गांधार को जाता था । अझ्मक की सीमा अवन्ति से मिलती थी और मुलक अश्मक में ही सन्निहित था। अवन्ति के राजा प्रद्योत को चण्ड (डरावना) कहते थे। मथुरा तक उसके राज्य की सीमा थी। वह चक्रवर्ती बनना चाहताथा। उसके राज्य और मगध की सीमा के बीच में वत्सदेश था। वहाँ के राजा उदयन-प्रद्योत सम्बन्धी पूराण तथा नाटक-साहित्यमें बड़ी मनोरंजक कथाएँ अंकित हैं । उसीका आधार अभूतपर्व भारतीय नाटच स्त्रीपात्र वासवदत्ता है । कहा जाता है कि उदयन हस्तिस्कंध वीणा बजाकर हाथी पकड़ता था । उसको चकमा देकर उसका गर्व हरण करने के उद्देश्य से मालवाधीश प्रद्योत ने एक काष्ठ का यांत्रिक विशाल हाथी ( जिसके पेट के भीतर कुछ सैनिक छिपाए गए थे) उदयन के आखेट मार्ग पर, अपनी सीमा में खड़ा कर दिया। उदयन उस हाथी को पकड़ने गया तो हाथी उलटा दौड़ा और अन्त में उसके शरीर के भीतर के सैं निक प्रगट होकर उदयन को कैद करके उज्जैन लिवा लाए । अनन्तर उदयन की संगीत विद्या पर मुग्ध होकर प्रद्योत ने अपनी कन्या वासवदत्ता को वह कला सिखाने पर उसकी नियुक्ति की । निकट सहवास के कारण उन दोनों में प्रेम उत्पन्न हो गया और उदयन वासवदत्ता को अपने देश ले. भागा । उस घटना के कारण मगध के शासक अवन्तिराज से सर्वदा सतर्क रहते थे । यह घटना ईसा पूर्व ५५० की बताई जाती हैं । भास आदि प्रख्यात संस्कृत कवियों ने इस प्रणय-कथा को अपनी अमर लेखनी से अविस्मरणीय कर दिया है । उक्त घटना के ५ वर्ष के अनन्तर ही प्रद्योत की मृत्यु हुई । महाराजा चण्ड की वीरता, स्वाभिमान और यश अमर है । प्रद्योत के बाद भी अवन्तिका ईसा पूर्व ५५० से ३६६ तक कभी मगध साम्प्राज्य के काबू में नहीं आईः; किन्तु बिम्बसार के पुत्र अजातशत्रु के पोते अजउदयी (४८६-४६७ ई० पू०) ने पाटलीपुत्र राजधानी बसाकर मालवा पर चढ़ाई करके उसे जीत लिया। उसका प्रपौत्र महानन्द (४०९-३७४) शिशुनागवंशीय था । उसके दो बेटों का अभिभावक महापद्मनन्द उन्हें मारकर स्वयं गद्दी पर बैठा । नंदवंश ने केवल दो पोढ़ी तक राज्य किया। उसके विरुद 'सर्वक्षत्रांतक' 'उग्रसेन' (भयकर सेनावाला) तथा महापद्म (पद्मों धन-वाला) थे । उसके पुत्र धनचन्द के ही समय यवन-सम्राट् सिकन्दर ने भारत पर चढ़ाई करके कैक्यदेश के राजा पुरु को हराया था। नन्द सम्राट् को मोरिय जनपद के राजा चन्द्रगुप्त ने मारकर मगध पर अपना अधिकार स्थापित कर दिया (३२२ ई० (०) । वन्द्रगुप्त के पुत्र बिन्दुसार ने पश्चिमीय समुद्र तक अपना साम्राज्य फैलाया । उसी समय राजपुत्र अशोक

ૡઙૡ



उज्जैन का सूबेदार बनाया गया था। साम्राज्य के शासन प्रबन्ध की दृष्टि से उस समय पाँच 'मडल चक' बनाए गए थे। 'अपरजनपद' या पश्चिमीय देश में मारवाड़, सिंध, गुजरात, मालवा व कोंकण थे। पश्चिमीय चक्र की राजधानी उज्जैन बनाई गई थी। उज्जैन से ही राजपुत्र महेन्द्र तथा राजकुमारी संधमित्रा राजधर्म-बौदधर्म का प्रचार करने के लिए लंका भेजे गए थे। उज्जैन की एक श्रेष्ठिकन्या से अशोक के विवाहित होने का भी उल्लेख पाया जाता है। अशोकवंशीय कुनाल-दशरथकालीन उज्जैन की एक श्रेष्ठिकन्या से अशोक के विवाहित होने का भी उल्लेख पाया जाता है। अशोकवंशीय कुनाल-दशरथकालीन उज्जैन सम्बन्धी कोई उल्लेख नहीं पाया जाता। सम्प्रति का जैनधर्म स्वीकार करके उज्जैन को राजधानी वनाना कहा जाता है। मौथंवंश के राज्य को उनके सेनापति शुंगवंशीय पुष्यमित्र ने हस्तगत कर लिया और पूर्वीय मालवा की राजधानी विदिशा बनाई (१८४ ई० पू०)। शुंग राजा ई० पू० ७२ में मार डाला गया और उस राज-दश के सेनापति कथ्व उत्तराधिकारी बने। महाकवि कालिदास विदिशा के ही राजकवि थे। उनकी रचना मेधदूत में तो विदिशा राजधानी होने का स्पष्ट उल्लेख है और इसी आधार पर नागपुर-विश्व-विद्यालय के कुलगुरू महाशय केदार ने कालिदास को मागभद्र विदिशा-तरेश का आश्रित होना सिद्ध किया है। बात ठीक भी जैंचती है। बिना विशेष कारण या सम्बन्ध के मालविकागिनिमित्र जैसा अमर नाटक रचकर शुंगवंश की अक्षय कीर्ति महाकवि वयोंकर छोड़ते और वह भी प्रत्यक्ष देखी हुई या सम-सामयिक व्यक्तियों द्वारा वर्णित घटनाओं की नाई ? शुंगवंश का पतन होने के कारण महाकवि का समधर्मा आश्रयदाता निकटवर्ती उज्जैन के अधिपति विक्रमादित्य के यहाँ चला जाना भी सम्भव है।

ईसा पूर्व १५० वर्षों का उज्जैन का इतिहास अवश्य ही एक गुत्थी हैं, और उसपर इतना अधिक वाद-विवाद हो चुका है कि वर्तमान ऐतिहासिक प्रमाणों के देखते उस विवाद का शीछ ही अन्त होना भी असम्भवसा ज्ञात होता है, जब तक कि पृथ्वी के गर्भ से ही कोई नूतन प्रामाणिक सामग्री न निकल पड़े । पाठकों को तत्सम्बन्धी विचार-विनिमय के लिए इसी ग्रंथ में प्रकाशित विक्रम सम्बन्धी विवेचनात्मक विभिन्न लेखों में प्रचुर सामग्री मिलेगी । सबसे पहिला प्रश्न है मालवे का नामकरण तथा पंजाब-स्थित मालव-जाति से उसका सम्बन्ध । हमारे ग्रंथ यद्यपि इसी काल के अनन्तर संग्रहित हुए तथापि महाभारत रामायण के विषय में उक्त कथन लागू नहीं--यद्यपि उसके कुछ प्रक्षिप्त भागों की ओर भी अधिकारी विद्वान् स्पष्ट संकेत करते हैं । महाभारत द्रोणपर्व में मालवा का स्पष्ट उल्लेख है, यथा---

#### पर प्रमथनं घोरं, मारूवस्वेन्द्र वर्मणः । भीमसेनस्तु सबीड, मुपेत्य द्रोणमाहवे ॥

#### (द्रोणपर्व, अध्याय १९० इलोक, १६)

इससे प्रश्न उत्पन्न होता है कि क्या मालव-जाति मूल ही की मालवा निवासी है या पर प्रान्त से आकर यहाँ आबाद हुई ? भारताचार्य बिद्धत्कुलशेखर जिन्तामणि वैद्यजो ने अपने ग्रंथ 'महाभारत उपसंहार' में सबसे पहिले प्रतिपादित किया है कि सिकन्दर के आक्रमण के अनन्तर गंजाब प्रान्त-स्थित मालव-जाति स्थानान्तरित होकर मालवे में आकर बसी, और उन्होंने इस प्रान्त को मालवा घोषित किया। तत्सम्बन्धी इतर साधनों के आधार पर उक्त सिद्धान्त को विद्वज्जनों ने स्वीकृत भी कर लिया है। पंजाब में मालव जाति का अस्तित्व, मालवों का यवन-प्रीकों से संघर्ष, राजपूताना-स्थित कर्कोट नगर (जयपुर) में उनके सिक्के उपलब्ध होना, क्षहरात (नहपान के जामात) उषवदात का उनसे संघर्ष और अनन्तर की घटनाएँ तत्सम्बन्धी सूचक अवश्य हैं, पर वह खोज का स्वतंत्र विषय है।

उक्त विवेचन से यद्यपि वाह्यतः मालव जाति का पंजाब से स्थानान्तरित होकर राजपूताना होते हुए मालवे में बसने का आभास होता है, किन्तु कुछ विद्वान् इस मत से सहमत नहीं। वे तो मालवों को मालवे का ही आदिम निवासी बताते हैं। हां, उनके उपनिवेश राजपूताना, पंजाव आदि प्रान्तों में होना प्रमाणों से सिद्ध है। राजपूताने में जो मालव सिक्के मिले हैं, उनपर अंकित नामों से आरम्भ में कुछ विद्वानों ने उन्हें कुशाण, शक आदि की नाई विदेशीय जाति का ही घोषित किया; किन्तु पुरातत्त्वाचार्य श्री जायसवालजी ने 'मरज', 'जमपय' 'पय' 'मगज' आदि शब्दों के अर्थ निश्चित करने में अपनी विद्वता का मलीभांति कौशल बताया है (देखो-हिन्दू राज्यतंत्र, प्रथम खंड), जिससे वे विदेशीय सिद्ध नहीं होते। नन्दसा के युप लेख में तो मालवेन्द्र को ''इक्ष्वाकू प्रथित रार्जीवंबंशे मालववंशे'' कहा गया है। इससे तो मालवों का

#### <u>૧</u>8૬



### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

भारतीय शुद्ध क्षत्रियवंशीय होना सिद्ध हैं । अथर्बवेद के कुछ मंत्रों के आधार पर तो मल्व और मालव जाति एक ही होने का विवेचन स्व० श्री० जगनलाल गुप्त ने किया है (विक्रम मासिक, अप्रेल--मई ४३) ।

उक्त साधनों के आधार पर अवन्ति देश में अन्य गणराज्यों की नाई मालवों का भी एक गण राज्य होने का प्रमाण तत्कालीन सिनकों से पाया जाता है। मौर्य तथा शंगों का आधिपत्य मालवे पर होना सिद्ध है; किन्तु साम्प्राज्य के अन्तर्गत छोटे छोटे राज्य, गणराज्य आदि सत्ताएँ अस्तित्व में थीं। कभी कभी उन गण राज्यों के व्यक्तिगत आनुवंशिक राज्यों में भी परिवर्तित होने के उदाहरण उपलब्ध हैं। उसी मालवगणतंत्र के नायक गर्दभिल्ल गन्धर्वसेन नामक एक नायक थे। उनके विषय में असंस्य कथाएँ विविध भाषाओं के लिखित तथा मौखिक साहित्य में वर्तमान हैं। एक तरुण सौन्दर्यशीला जैन तपस्विनी पर वे लुब्ध हो गए, और उससे उनको एक वीर पुत्र हुआ, जो आगे चलकर महान् 'वीर विकम' कहलाया। उस सरस्वती का भाई जैन साथ कालकाचार्य, जैनधर्म विरोध का उस शैव राजा को बदला चुकाने, काठियावाड़ के विदेशीय शासक क्षहरात (शक) को मालवे पर चढाई करने लिवा लाया। फलस्वरूप गन्धवंसेन पराभत होगया और उसका राज्य नष्ट हो गया। ऐतिहासिक प्रमाणों से यह सिद्ध है कि मालवा पर ई० पू० १०० तथा ५८ वर्ष के अन्दर विदेशीय शासन स्थापित हो चुका था । कीछ ही गर्दभिल्ल-बंशज वीर विक्रमादित्य ने मालवा तथा आसपास के प्रदेश की प्रजा की सहायता से सैनिक संगठन किया और उसने अपनी सहायता के लिए दक्षिण-धराधीक वीरवर यज्ञश्री क्षातर्काण को सदलबल मालवे में लाकर विदेशियों को पराजित करके अपना गत वैभव पून: हस्तगत कर लिया। नासिक बौद्ध गुफा पर अंकित लेख में यह धटना स्पथ्ट रूप से अंकित है । विकम की वह विजय कृत-पुग की परिचायक थी; अतएव आरम्भिक शिलालेखों के आधार पर विकम का विजय-स्मारकरूपी साका-जो अनन्तर मालव तथा विकम संवत् में परिर्वातत हुआ, नृतन संदत् <mark>में प्रचलित</mark> हुआ। ई० पू० ५७ में दिकमादित्य, उनके भगता भतहरि, भगिनी मैनगवती, भागिनेय गोपीचन्द तथा उनके नाथपंथी गृह (मच्छेन्द्र?), महाकवि कालिदास आदि तवरत्नों का विक्रम दरबार को मंडित करना आदि कई ऐसे विलक्षण प्रश्नों की ग्र्यमगुत्या हो गई है, जिनका सूलझाना सहजसाध्य नहीं; उसके लिए हमें अभी योग्य समय की राह देखनी होगी । अस्तू ।

श्वी जायसवाल ने तो विकमादित्य का स्थान महाराजा सातर्कीण को ही प्रदान कर दिया; किन्तु अभी वह सिद्धान्त सर्वजन सम्मत नहीं हो सका है। महाराजा सातर्कीण पराकमी, हिन्दू संस्कृति के उत्थापक तथा विक्रमशाली अवश्य थे। तत्कालीन भारत में वीरता में उनका सानी कोई नहीं था; किन्तु मालवा प्रान्त से उनका इतना अधिक सम्बन्ध स्थापित नहीं हुआ था, जो उन्हें यहाँ पर अपने प्रान्त दक्षिण से इतनी दूर, अपने नाम का स्वतंत्र संवत् चलाने की आवश्यकता पड़ी या उनके यक्षणान यहाँ गाए जाते ! केवल सामर्थ्य और साधनानुसार मालवाधिप को उनकी सहायता प्रान्त होना या थोड़े समय के लिए मालवराज का उनसे संबन्धित हो जाना बात दूसरी है।

इसी समय एक नई वीर जाति का उदय हुआ, जिसने भारत पर बवण्डरसा आक्रमण करके आरम्भ में तो हमारी संस्कृति को बहुत धक्का पहुँ नाया, किस्तु अनन्तर वह जाति स्वयं ही हिन्दू धर्म और समाज के विशाल उदर में समा गई ! हूण , शक, पार्थिक आदि विदेशीय जातियां भारत जैसी सुजला-सुफला भूमि पर इतनी अधिक लुब्ध हो गई कि उन्होंने इस देश को पितृभूमि बना लिया, जिससे यहां की संस्कृतिं का उनपर भी स्थायी परिणाम होकर उन्होंने हिन्दू धर्म और नामों को अपनाकर अपनी स्वतंत्र जातियां बनालों। हिन्दू समाज ने भी उदारतावश उनको अंगीकार कर लिया। लड़ाका क्षत्रिय जाति की पंच कुलो, अध्यकुली, छतीस और छानवे राजवंश का विकास और इतिहास उन्हों विदेशीय जातियों से समाविष्ट है, इस बात को हमें स्वीकार करना ही होगा। चीन के उत्तर में इर्तिश और अलमूर के बीच हुण रहते थे, हूणों की ही एक टोली तुर्कों के नाम से प्रसिद्धं हुई। मध्य एशिया में शक जाति रहती थी, अर्थात् करनसू से यूनान की सीमा (मध्य एशिया से कास्पियन और काले सागर के उत्तर होते हुए) तक शक-स्थान था। पार्थंवराज मित्रदात द्वितीय ने उन्हें वहाँ से भगा दिया, तब वे सिन्ध पर चढ़ आए (१२०-११५ ई० पू०)। फिर उन्होंने पीछे उल्लेख किए अनुसार उज्जैन पर धावा किया। ईसवी पूर्व १०० से ७८ वर्ध तक उनका आधिपत्थ वहाँ रहा। शक राजा नहपान और उनके जामात उपवदात थे, जिनके नाम नासिक गुफालेख में अंक्रित हैं। उधवदात ने पूष्कर के पास मालवगणों को हराया था। उधवदात ने जैन धर्म



को स्वीकार किया था; किन्तु बौढों और ब्राह्मणों को भी सहायता उसके ढारा मिली थी। गौतमीपुत्र शातर्काण ने मालवगण की सहायता से सकों को हराया था; किन्तु जान पड़ता है कि शक जल्दी ही सँभल गए और उन्होंने झीछ ही मालवे से विक्रमवंश नष्ट कर दिया। ऊपरले हिन्द (सरहिन्द) खोतान में ऋषिक नामक जाति थी, वही कुझाण का वंश था। उसने मथुरा तक अपना राज फैलाकर इस तीर्थ को अपनी राजधानी बनाया। उसका पुत्र विमक और उसका पुत्र कनिष्क था। उसका शक शालिवाहन से विक्रम संवत् १३५ (सन् ७८) मुलतान के पास करोड ग्राम में संघर्ष हुआ, उसी विजय के स्मारक में कनिष्क ने शालिवाहन शक संवत् प्रचलित किया, जो कुछ प्रान्तों में आज भी चालू है। सन् ११९ में नहपान ने आंधों से मालवा छीन लिया किन्तु अनन्तर सन् १२५ में उज्जैन पर कनिष्क का अधिकार हो गया। सं० ११० में चण्डन महाक्षत्रप उज्जैन में था। उसने पोते खदामन ने सं० १५० तक सम्पूर्ण मालवा अपने अधिकार में कर लिया। शुंगों के अनन्तर विदिशा में कुछ दिवस नागों का राज्य था, जिसको नहपान ने जीता था। तीसरी सदी के उत्तरार्ढ में अवन्ति और आकर मालवा बना।

नागों ने कास्तिपुरी (मिर्जापुर के पास) अपनी राजधानी बनाई और भारशिव नाम धारण किया। यद्यपि नाग-वंश की दो शाखाएँ पद्मावति (पवाया) और कुन्तलवती (कीतवाल) में राज्य करती रही। माहिष्मती—–मालवा प्रान्त—– में पुष्यमित्र नामक गणराज भी शामिल था। विन्ध्यशक्ति भारशिवों का सेनापती था, उसका पुत्र प्रवरसेन वाकाटक हुआ (२४४-३४४)। प्रवरसेन सुत गीतमीपुत्र भारशिव भवनाग का जामात था। वही उसका उत्तराधिकारी होने से भारशिव वाकाटक एक हो गए।

इसी समय भारत में एक प्रतापी वंश का उदय हुआ, जिसने भारतीय संस्कृति और ब्राह्मणधर्म का बड़ा संवर्द्धन किया। साकेत, प्रयाग का राजा गुप्त, उसका पुत्र घटोत्कच और उसका पुत्र चन्द्र था, जिसको लिच्छवी राजकस्या ब्याही गई थी। उसीने पाटलिपुत्र राजधानी बनाई। उसके पुत्र समुद्रगुप्त ने बीना नदी के तटस्थ अरिकिण (ऐरण) स्थान पर प्रवरसेन-सुत रुद्रसेन को मारा और उसके पुत्र पृथ्वीसेन (३४८-३७५) को दक्षिण चेदी और महाराष्ट्र प्रान्त देकर कायम रखा तथा सभी सामंतों एवम् मालवा और वहाँ के छोटे छोटे छह गण राज्यों ने गुप्तों का आधिपत्य स्वीकार कर लिया। समुद्रगुप्त महान् पराकमी था, जिसने अश्वमेध यज्ञ भी किया था। समुद्रगुप्त के पुत्र रामगुप्त का नाम इतिहास में कलंकित रूप से विद्यमान है। कुषाणों ने उसके राज पर चढ़ाई की और रामगुप्त को व्यास नदी के तट पर विष्णुपद पहाड़ी गढ़ में घेरकर हराया। तब गुप्त राजा ने अपनी पत्नी ध्रु वस्वामिनी भेट करके सन्धि करली। यह बात रामगुप्त के भाई चन्द्रगुप्त को अपमानजनक मालूम दी। उसने कुशाणों को दे दबोचा और ध्रु वस्वामिनी को छीन लिया, तथा स्वयं राज्य का स्वामी बना। यही घटना उदयगिरि गुफा के वराह रूपी शिल्प-चित्र में अंकित की गई है। वही चन्द्रगुप्त मूल विक्रमादित्य घोषित किया है; किन्तु वह कथन ठीक नहीं है।

पुष्यभित्र गण को समुद्रगुप्त के ढारा पराजित करने का हाल पीछे हम कह चुके हैं। चन्द्रगुप्त की कन्या प्रभावती वाकाटक पृथ्वीसेन के पुत्र इद्रसेन को ब्याही थी। उसीका पुत्र हरिषेण अवन्ति का राजा था। सन् ५००-५१० तक तोरमण-हूण मालवा का शासक हुआ। इसी समय मन्दसौर के राजा यशोधर्मन ने मिहिरकुल हूण को हराकर हूणों का नाम सर्वदा के लिए भारत से मिटा दिया (सन् ५२८)। भानुगुप्त बन्धुवर्मा के पुत्र विश्ववर्मा का यशोधर्म के कुछ वर्ष पूर्व मालवा तथा मन्दसौर पर आधिपत्य था, जिसके समय का एक शिलालेख भी मन्दसौर में उपलब्ध हुआ है। वह राजा कुमारगुप्त द्वितीय का मॉडलिक था (मालव सं० ५२९)। वालादित्य के पुत्र प्रकाशादित्य का छठी शताब्दी के आरम्भ में, जो पिछला युप्तवंश कहलाता है, मगध, बंगाल तथा मालवा पर आधिपत्य था। अनन्तर कुछक्षेत्र के राजा प्रभाकरवर्धन ने मालवे पर अधिकार कर लिया। ''मालव लक्ष्मी लतापरशुः'' जैसा उसका वर्णन कविवर बाणभट्ट ने हर्षचरित में किया है मालवा से उसे विपुल सम्पत्ति मिलना सिद्ध है। गुप्त सम्प्राटों के भालव सूबेदार महासेन गुप्त ने उज्जैन में स्वतंत्र राज्य स्थापित किया था और उसने कुमारगुप्त तथा माधव गुप्त को उसे सौंप दिया। महासेन के बटे देवगुप्त ने कन्नौज पर चढ़ाई की और मौखरी-वंशीय गृहवर्मा की मारकर उसकी स्त्री राज्यश्री को कैंद कर ले आया। बंगाल के राजा शशांक ने भी उसे सहायता की थी।



#### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

राज्यश्री थानेश्वर के राजा हर्ष की भगिनी थी; अतएव बदला लेने के उद्देश्य से थानेश्वर-नरेश राज्यवर्धन से देवगुप्त पर चढ़ाई करके उसे परास्त कर दिया। तब उज्जैन कन्नौज राज्य का सूवा बनाया गया।

राजा हर्ष निपुत्रिक मरा, तब कन्नौज राज्य कमजोर हो गया। माधवगुप्त के पुत्र आदित्यसेन ने सालवा जीत लिया, किस्तु कुछ वर्ष बाद दक्षिण नरेश विकम चालुक्य प्रथम के पुत्र विनयादित्य ने आदित्यसेन-पुत्र देवगुप्त से मालवा छीन लिया । सन् ७५३ में अन्तिम चालुक्य राजा के सामन्त दतिदुर्ग राष्ट्रकूट ने वह राज्य छीन लिया । गुर्जर देश का राजा नागभट्ट प्रतिहार गुर्जर था। उस समय मगध-गौड़ का राजा धर्मपाल (७७०-८०९) था। उसपर नागभट्ट के भाई के पोते वत्सराज प्रतिहार ने चढ़ाई करके उसे हरा दिया; किन्तू उन दोनों पर राष्ट्रकुट क्रूष्ण के प्रत्र श्राव धारावर्ष ने चढाई की (७८३-९३) । इस प्रकार मालवा तथा लाट (गुर्जर) देश के लिए राष्ट्रकूट और प्रतिहारवंश में युद्ध होते रहे । राष्ट्रकुटों ने दोनों को पराभूत किया। अनन्तर ध्रुव के बेटे गोविन्द धारावर्ष ने वत्सराज के पूत्र नागभट्ट द्वितीय (कन्हड्देव) से मालवा छीन लिया (७९४) । इस प्रकार गुप्तों के अनन्तर कई शताब्दियों तक मालवे जैसे सुजला, सुफला प्रदेश पर अधिकार स्थापित करने के लिए कई राजवंशों में परस्पर संघर्ष होते रहे। गुप्तों के समय मालवा प्रान्त की बहुत कुछ उन्नति हुई; किन्तु उस वंश के किसी शासक ने इसी प्रान्त में रहकर शासन नहीं किया, क्योंकि उनकी राजधानी पाटलीपूत्र बहुत दूर थी। सम्प्राज्य के प्रतिनिधि सूबेदार यहाँपर निष्टंत्रण करते रहते थे, जिससे गुप्त साम्प्राज्य के अन्य विभागों की नाई एक प्रान्त मालवा भी एक प्रान्त के रूप में उनके आधीन था । गृप्त सम्प्राटों ने मालवा प्रान्त की विशेष उन्नति के लिये कोई विशेष प्रयत्न किए हों, ऐसा उल्लेख नहीं पाया जाता । शकारि विकमादित्य के अनन्तर मालवे के खास नाम लेवा प्रतापी राजा यशोधर्मनदेव ही हुए, किन्तु उनके पूर्वज या उत्तराधिकारी का कोई पता नहीं चल सका । चष्टनवंशीय जाहिरा विदेशी थे । उनका मालवे पर २००-२५० वर्षों तक आधिपत्य रहा और वे यहाँ की सभ्यता में घुलमिल भी गए; किन्तु फिर भो वे मालवीय नहीं थे। उनके अनन्तर के शासकों का अधिकार भी क्षणिक काल ही रहा।

नवीं शताब्दी के अन्त में फिरसे मालवा का भाग्य जागा और उसको स्वराज्य का लाभ मिला, जो लगभग ३०० वर्षों तक खूब पनपा (८७५-१२१६) । अर्बुद प्रदेश पर परमारों का शासन था। उसी वंश के एक पुरुष सीयक (श्रीहर्ष) ने मालवे से राष्ट्रकूटों को भगाकर अपना राज्य स्थापित कर लिया। मालवे के उसी परमार वंश में कृष्णराज, वैरिसिंह, सीयकदेव आदि कई विख्यात राजा हुए। विद्वान् नरेन्द्र भोजराज और उनके पितृब्य-पृथ्वीवल्लभ मुंजराज के नाम तो विकम की नाई ही अमर हैं। भोजराज (जो भारतीय आगस्टस कहलाए) ने ही उज्जेन के बदले एकास्त-स्थल धारा नगरी राजधानी बनाई। इन चवा भतोजे उभय राजपुरुषों के शासनकाल में विद्या, कला, व्यौपार आदि में मालवा प्रान्त की जो अद्भुत उन्नति हुई, वह वर्णनातीत हैन–

### गते मुंजे यशः पुंजे, निरालम्बा सरस्वती।

अर्थात् मुंजदेव जैसे विद्वानों के गुणग्राहक राजा के उठ जाने के कारण विद्यादेवी सरस्वती निरावलम्ब हो गई। यह फतवा पंडितों ने निकाला, जो यथार्थ हैं ; क्योंकि मुंज-भोज के अनन्तर किसी ने भी भारतीय विद्या तथा कला के उपासकों को इतना आश्रय-प्रश्नय नहीं दिया।

मुंज और भोज के शासनकाल में भी त्रिपुरी-नरेश गांगेयदेव, कलचुरि तथा तैलप की युग्म सेना ने मालवे पर चढ़ाई की थी; किन्तु उस सेना को गहरी शिकस्त मिली; जिसके स्मारकस्वरूप धारा नगरी में एक विजय-स्तंभ खड़ा किया, जो अब भी तेलन की लाट के नाम से प्रसिद्ध है। ''कहाँ राजा भोज कहाँ गांगली तेलिन'' यह प्रसिद्ध हिन्दी कहावत उसी घटना का स्मारक हैं। उस ऐतिहासिक कहावत का केवल गांगेय तैलप के बदले गांगली तेलिन जैसा निरर्थक विक्वत रूप हो गया है। मुंज और भोज के ही समय महमूद गजनवी ने प्रसिद्ध सोमनाथ पर चढ़ाई की थी। और उसका विचार मालवे को भी लूटने का था; किन्तु मुंज और भोज ने सैनिक संगठन करके उसका रास्ता रोक दिया, जिससे वह राजपूताना तथा मालवा का मार्ग छोड़कर कच्छ-सिन्ध होता हुआ वापिस चला गया।

#### લક્ષર



भोजदेव के अनन्तर जयसिंह उदयादित्य (१०५९), लक्ष्मणदेव (१०८६), नरवर्मदेव (११०४), यशोवर्मदेव (११३३), अर्जुनवर्मदेव तथा देवपालदेव (१२१६-१२३५) परमारवंशी राजा हुए।

अजमेर के राजा वीसलदेव चौहान के विन्ध्याचल प्रास्त जीतने की घटना दिल्ली के स्तंभ पर अंकित हैं; किन्तु वास्तव में उसने मालवे का कौनसा विभाग जीता, इसका स्पष्ट पता नहीं चलता ।

परमारों के अनन्तर मालवे पर दुर्भाग्य से विदेशीय यवनों का परचक आया और उसने ५०० वर्षों तक ऐसा आतंक जमाया कि हमारी विधिष्ट मालव संस्कृति का विकास और उन्नति तो दूर रही, यहाँ के प्राचीन चिहन भी नष्टभ्रष्ट और तितर बितर हो गए! यहाँ तक कि हमारे प्रसिद्ध विकमादित्य तथा यशोधर्मदेव जैसे प्रतापी अमर शासकों के यथार्थ दितर बितर हो गए! यहाँ तक कि हमारे प्रसिद्ध विकमादित्य तथा यशोधर्मदेव जैसे प्रतापी अमर शासकों के यथार्थ इतिहास से भी हम वंचित हो गए। दिल्ली के गुलामवंशीय शमशुद्दीन अल्तमश ने मालवे पर चढ़ाई की, और सन् १२३५ में उसने उज्जैन के अनेक मन्दिर और मूर्तियों के साथ ही प्रसिद्ध महाकालेश्वर मन्दिर को भी नष्टभ्रष्ट कर डाला। उसके अनन्तर नसीरुद्दीन ने भी मालवा लूटा। १२९१ में जठालुद्दीन खिलजी ने उज्जैन पर चढ़ाई की, उसके भतीजे और दामाद अलाउद्दीन ने सन् १३१० में मेलसा लूटा, तभी से दिल्ली (यवन-राज्य) का मालवा एक स्वतंत्र सूबा बनाया गया। कुछ वर्षों तक तो मालवा के सूर्वदार की नियुक्ति दिल्ली से ही होती रही, किन्तु फीरोज तुगलक की मृत्यु के अनन्तर मध्यवर्दी सत्ता को निबंल पाकर सन् १४०१ में दिलावरखाँ, जो महुन्मद गौरी का दंशज था, स्वतंत्र बन बैठा और उसने मांडू को अपनी राजधानी बनाकर मालवा मुलतान की स्वतंत्र शाहो निर्माण की। तौमूर के आक्रमण की गड़बड़ी से उसने खूब लाभ उठाया।

दिलावरखों का पुत्र अलफलाँ हुशंगशाह गोरी के नाम से उसका उत्तराधिकारी हुआ। (१४०५-१४३४)। उसने मांडू में कई सुन्दर भवन निर्माण किए। मालवा जैसी सुफला भूमि से लाभ उठाने दिल्ली, जौनपुर और गुजरात के सुलतान सर्वदा चढ़ाइयाँ करते रहे। गुजरात सुलतान ने एक युद्ध में हुशंगशाह को पराभूत कर कैंद कर लिया, किन्तु शीध्र ही वह मुक्त कर दिया गया। उसका पुत्र गजनीलाँ उर्फ मुहम्मद गौरी बिलकुल निर्बुद्धि था। वह उसके मंत्री महमूदलां के द्वारा मार डाला गया। महमूदलां की बहिन ही मुहम्मद गौरी को ब्याही गई थी। मुहम्मद गोरी अत्यन्त व्यभिचारी और शराबी था, जिससे महमूद लिलजी ही सर्वाधिकारो होकर अन्त में स्वयं सुलतान बन बैठा।

महमूदखाँ एक खिलजी तुर्क था (१४३६-६९)। उसके राजकाल में मालवा सुलतानों का बड़ा दबदबा बढ़ा। उसने राजपूताना, गुजरात तथा दक्षिण की बहमनी बादशाहत से भी युद्ध किए। उसका जीवन युद्धों में ही बीता। इतिहासकार फरिश्ता ने उसे बड़ा सच्चा, उदार और न्यायी लिखा है। उसके शासन से हिन्दू-मुसलमान दोनों जातियाँ सुखी और परस्पर सौद्दाई से रहती थीं। सन् १४४० में उसने दिल्ली पर भी चढ़ाई की; किन्तु बहलोल लोदी ने उसे हरा दिया चित्तौड़ के महाराणा कुंभा पर भी उसने चढ़ाई की थी; किन्तु युद्ध का कोई खास निष्कर्ष नहीं निकला। राणाजी ने चित्तौड़ किले पर विजय-स्मारक कीर्ति-स्तंभ निर्माण किया तो खिलजी ने भी सात मंजिला गुम्बज मांदू में बनाया; किन्तु वास्तव में राणाजी ने गुलतान को छह मास तक अपने यहाँ कै द रखकर उसकी क्षमा याचना पर उसे छोड़ दिया था। अबुलफलल ने उसको चरित्रहोन लिखा है। उसके अनन्तर उसका पुत्र गयासुद्दीन तख्त पर बैठा (१४६९); किन्तु उसके पुत्र नसीछद्दीन ने उसको सन् १५०० में जहर देकर मार डाला। नसीछद्दीन अत्यन्त कूर, विधयी और कामांध था। कहा जाता है कि उसकी हरम में कलाकुशल १५,००० स्त्रियाँ थीं। जहाँ कहीं किसी सौन्दर्यशीला स्त्री का उसे पता लगता, उसे वह पकड़वा मँगाता था। उउजैन के कालियादेह महल का निर्माण उसी ने किया था। वहीं वह एक समय शराब के नशे में चूर होकर एक हौज में गिरकर मर गया।

उसके अनन्तर महमूद द्वितीय तख्न पर बैठा (१५१०) । उसने मुसलमान सरदारों का महत्त्व घटाने के लिए मेदिनीराय चन्देरीवाले को अपना मंत्री बनाया, जिससे राजपूतों का प्रभाव बढ़ गया । तब सुलतान ने गुजरात के बादशाह मुजफ्फरशाह से सहायता ली (१५४७), और मेदिनीराय गुजरात भाग गया और फिर राणा सांगा को सहायता के लिए

لإلإه



### श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

लिवा लाया । राणाजी ने चन्देरी, भेलसा और गागरौन जीत लिए, महमूद का राणा संग्राम से गागरौन के युद्ध में मुकाबला हुआ । वह कैंद भी कर लिया गया, किन्तू राणाजी ने उदारता से उसे छोड़ दिया । मूलतान ने राणाजी की उदारता को भूलकर उनके पुत्र पर चढ़ाई करदी ; किन्तू राणाजी के मित्र गुजरात के सुलतान बहादुरशाह ने उसको गहरी शिकस्त देकर और चंपानेर किले में कैंद रखने के उद्देश्य से भेजकर मार्ग में ही उसे मरवा डाला । उसके सभी कुटुम्बी भी मार डाले गए और सन् १५३१ में मालवा गुजरात की वादशाहत में सम्मिलित कर लिया गया । इसी समय गढ़ा के राणा संग्रामशाह ने मालवे का भोपाल जीत लिया । चार वर्षों के अनत्तर हुमायूं ने १५३५ में मालवे पर चढ़ाई की और मन्दसौर के निकट बहादुरशाह को शिकस्त देकर मांडू पर अधिकार कर लिया । हुमायूं सम् १५३५ की फरवरी में उज्जैन भी आया था । हुमायुं के लौटने पर बहादुरशाह ने फिरसे मालवा ले लिया, किन्तु जोधपुर के मालदेव राठौर ने चढ़ाई करके मालवा जीता। दिल्ली का तख्त शोरशाह के अधिकार में होने पर उसने रायसेन का किला जीता और शुजाअतखाँ को मालवे का सूबेदार बनाया। उसी का पूत्र बाजवहादूर था। उसकी निम्न जाति की कबूतरी बेगम सानमती थी। उसी रूपमती की संगीत-प्रियता के कारण उन दोतों के नाम प्रसिद्ध हुए । अकवर ने सन् १५६२ में मालवा जीतकर मुगल साम्प्राज्य का उसे एक सूबा बनाया, जो मराठों का अथिकार स्थापित होने तक दिल्ली के ही आधीन रहा (१७३२) । अकबर और जहाँगीर दोनों समय समय पर मालवा और मांडू आते रहे । अकवर के अग्तिम दिनों में तो जहाँगीर ही मालवा का सूबेदार बनाया गया था । उसने अपने पिता के विरुद्ध विद्रोह करके स्वतंत्र वन बैठने का उज्जैन में ही षड्यंत्र रचा था, जिसकी जाँच के लिए प्रसिद्ध विद्वान अबरु-फजरु को उज्जैन भेजा गया था। वह वापिस दिल्ली पहुँच भी नहीं पाया था कि जहाँगीर की प्रेरणा से स्वतंत्र राज्य-प्राप्ति के लोभ से, वोरसिंहदेव बुन्देला (दतिया-राज्य-स्थापक) ने उसको मार्ग में ही ग्वालियर के निकट आंतरी स्थान पर मार डाला था।

औरंगजेब के राज्यकाल में चम्पतराय बुन्देला ने मालवे पर अधिकार करना चाहा; किन्तु उसको सफलता नहीं मिली (१६६१)। तत्पूर्व औरंगजेब ने अपने पिता शाहजहाँ को कैद करके अपने भाइयों का कौटा अपने मार्ग से हटाकर निष्कंटक राज्य करने के सिलसिले में उसका सबसे पहिले उज्जैन से ही सम्बन्ध आया। फरवरी १६५८ में महाराजा जसवन्तसिंह राठौड़ बादशाह के हुक्म से औरंगजेब के मुकाबले के लिए उज्जैन पहुँचे। मुराद भी गुजरात से ससैन्य औरंगजेब की सहायता के लिए उज्जैन की तरफ आने लगा। तब राठौर सेना ने उसे खाचरोद के निकट जा रोका; किन्तु फिर भी वे दोनों भाई आपस में मिल ही गए। अन्त में उज्जैन के निकट पाँच कोस पर औरंगजेब व शुजा की फौज से राठौड़ का गुढ़ हुआ। ओरंगजेब के केंच और अंग्रेज तोपचियों ने गजब ढा दिया, जिससे राठौड़ वीर जसवन्तसिंह हाड़ा, सुजानसिंह हिटना पड़ा। वह स्थान जहाँ औरंगजेब को सफलता मिली, फतेहावाद कहलाया। उस युद्ध में मुकुन्दसिंह हाड़ा, सुजानसिंह सिसोदिया, रतनसिंह राठौर, अर्जुनसिंह गौड़, दयालदास झाला, मोहनसिंह आदि राजपूत वीर खेत रहे। रतनसिंह की सुन्दर छत्री उनके वंशव रतलाम के राजा ने उस स्थान पर बनाई जो अभी तक वर्तमान है। राठौर कूलभूषण, सीतामऊ के राजकुमार डॉ॰ रबुवोरसिंहजो मालवा में मुगल राज्य गनीमत समझते हैं, जो गलत है।

उक्त घटना के अनस्तर औरंगजेब का मालवे से विशेष सम्पर्क होना नहीं पाया जाता। अलवत्ता उसके राजकाल की एक ऐतिहासिक घटना उल्लेखनीय है। औरंगजेब बड़ा कट्टर मुसलमान था और उसने हिन्दू प्रजा पर अपमानजनक 'जजिया' कर कायम किया था। Anecdotes of Aurangjeb में इतिहासकार सर सरकार ने एक घटना अंकित की है, जिससे सिद्ध है कि उसने एक अपने प्रीतिपात्र सरदार की माता के समाधि-स्थान पर उसकी यात्रा के लिए आनेवाले हिन्दू व्यौपारियों को जजिया से माफी देने को साफ इन्कार कर दिया था; किन्तु महान् आझ्वर्य की बात है कि उसी आलमगीर ने उज्जौन के ब्राह्मणों-पंडों को उसी जजिया कर से मुक्त कर दिया था, जिसका असली पत्र हमको उज्जौन में ही उपलब्ध हुआ है। बल्कि उस हुश्मनामे में साम्प्राज्य और सम्प्राद्द के यशोचिन्तन की भगवान् से प्रार्थना करने की भी इच्छा प्रगट की गई है।



औरंगजेब की मृत्यु के अनन्तर तो उसकी कट्टरता के परिणामस्वरूप शीघ्र ही मुगल साम्राज्य का प्रभाव नष्ट हो गया। औरंगजेब के जीतेजी ही विजयेष्णु मराठे नर्मदा लांघकर धार, मांडू और उज्जेन तक चढ़ाइयाँ करने लगे थे। सन् १६९०-१७०७ के अनन्तर तो मराठों का वहाँ प्रभाव बढ़ने लगा, और १० वर्ष के भीतर ही वे मालवे में अपना राज्य स्थापित करने का भी सुखस्वप्न देखने लगे । १७१८ में मराठा सेनापति उदाजीराव पवार की फौज तो दिनदहाड़े मालवे में घूमने लगी और घासदाना वसूली के साथ ही घीरे घीरे अपने पैर भी उस प्रान्त में जमाने लगी । अन्त में मराठा भगवा झण्डा मालवे के विभिन्न स्थानों पर फड़कने लगा । १७२८ में मालवा के सूबेदार से अमझरा (तिरला) के निकट <mark>युद्ध हुआ ।</mark> सूबेदार मारा गया और मराठों का प्रभाव स्थायीरूप से मालवे पर स्थापित हो गया । १७३२ में मालवा के जीते हए प्रदेश का वीर वाजीराव पेशवा ने बटवारा करके ग्वालियर के शिन्दे, इन्दौर के होलकर, धार तथा देवास छोटी और बड़ी पाँती के पवार सूबेदार (सरंजामी जागीरदार) स्थापित कर दिए । आरम्भ में उन सरदारों को जो प्रान्त दिया गया, वह सरंजाम फौजखर्च के लिए दिया गया, अर्थात् मराठा साम्राज्य की सहायता के लिए नियमित संख्या तक की सेना सर्वदा तैयार रखना तथा उस फौज का खर्चा उसी सरंजामी प्रान्त की आय से चलाना । तदनुसार उन मराठा सरदारों ने अपने साम्राज्य की श्रीवृद्धि के साथ ही उसकी सीमा के बढ़ाने में भी खूब प्रयत्न किया। दिल्ली, पंजाब, राजपूताना, बुन्देलखण्ड, आगरा अवध, बंगाल, कटक-उड़ीसा आदि उत्तर भारतीय प्रान्तों पर मराठों का प्रभुत्व स्थापित होने का स्वतंत्र इतिहास है । सन् १७३२ में मालवा में स्थापिल मराठा सरदार ही अब यहाँ के स्वतंत्र राज्यों के शासक है, उन्हीं की आदर्श्व शासन-प्रणाली के फलस्वरूप अवन्ति का मालव प्रान्त सुख शाग्ति का अनुभव करके निशि-दिन भारतीय संस्कृति की उन्नति करने में कटिबद्ध है । विकम और परमारों के अनन्तर अब ही कहीं मालवे के भाग जागे हैं । भगवान् कर वर्तमान शासकवर्ग की छत्रछाया में मालवा परमोच्च उन्नति प्राप्त करके भारतीय सभ्यता का मुख उज्जवल करे !

#### २

# मराठे तथा मालवा

भारत माता के गले का अनमोल मोती "गोपाचल दुर्ग" तथा ''सप्तैता मोक्षदायिक:'' जैसी पुरी अवन्तिका-उज्जैन का आधिपत्य, पूर्वपुष्य बल से, जिसे बदा था उस शिन्देवंश के सौभाग्य का क्या कहना है ?सात्विक-राजस गुणों का पुड़ज, धार्मिकता और वीरता का आगर जिसे प्राप्त हो जाए, उसका नाम इतिहास में क्यों उर अमर नहीं रहेगा ? पेशवा ने जीते हुए प्रान्त का बटवारा किया, उस समय होलकर ने तो मालवा और नीमाड़ जैसा उर्वर प्रदेश लिया तो राणोजी शिन्दे ने अवन्तिका-विदिशा-दशपूर जैसा पुण्य-प्रदेश लेना पसन्द किया। हमारा संकेत इसी घटना से है।

महाराष्ट्रीय देवगिरि का यादव-राज्य विदेशीय यवनों द्वारा आकान्त होते ही दक्षिण का स्वराज्य नष्ट हो गया। तदुपरान्त विद्यारण्य माधवाचार्य ने विजयनगर-हिन्दू साम्राज्य की पुनः प्रतिष्ठा भी की; किन्तु वह कायम न रह सका। किर 'परित्राणाय साधूनां विनाशायच दुष्कृताम्' इस ध्येय की पूर्ति के लिए गौ-ब्राह्मण प्रतिपालक क्षात्रकुलावतंस छत्रपति शिवाजी महाराज ने महाराष्ट्र स्वराज्य की पुनः संस्थापना की। महाराज के गुरू समर्थ रामदासजी ने भी---

# मराठा तितुका मेळवावा। अवधा कल्लोळ करावा। ये साठों न करितां तकवा। पूर्वज हांसती॥ मराठा साम्राज्य करावे। जिकड़े तिकड़े॥

जैसे उद्बोधन रूप में ध्येय-प्रवणता का उपदेश दिया। वीरवर संभाजी का धार्मिक हौतात्म्य, राजाराम की स्वार्थहीन भरत-सदृश निस्पृहता, शाहू का राजस तेज एवम् उदार आचरण, मंत्री बाजीराव का मुगरु ''वृक्ष की जड़ पर आषात करके शासाएँ और टहनियाँ साध्य करने'' का ध्येय तथा तरुवार बहादुरी एवम् बुद्धि-सामर्थ्य के प्रभाव से दिल्ली-विजय का शिवाजी छत्रपति का उद्देश्य पूर्ण करके आसेतु-हिमालय मराठों का प्रभाव स्थापित करने की पार्टिलबाबा महादजी शिन्दे की कर्मण्यता का स्रोत अवन्तिका और गोपाचल ही तो था, यही हमें बताना है ।



## श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराच

भोगावती-पुरवराधीक्ष्वर प्राचीन कोषकुली के सेंद्रक-क्षिन्देवंशज महाराष्ट्र में यत्रतत्र बिखरे हुए हैं। सितारे के निकटस्थ कन्हेरखेड ग्राम के पटेलों में नेमाजी शिन्दे बड़े वीर हो गए हैं। औरंगजेब मराठों को नष्ट करने सदल-बल दक्षिण में जा अड़ा। तब वीर मराठों ने केवल महाराष्ट्र में ही नहीं वरनु बाहर शत्रु प्रदेश पर भी आक्रमण करने का प्रण किया।

तदनुसार सन् १६९० से महाराष्ट्र सीमा के वाहर विन्ध्य-नर्मदा लॉधकर मराठों ने मध्य-भारत पर आकमण करना आरम्भ किया और 'मुल्कगिरी' का प्रत्यक्ष फल सन् १७२० से उनके हाथ लगा। मराठों के बीर सरदार 'अर्जुन-तुल्य' उदाजीराव पवार को मालवे पर अधिकार स्थापित करने का आदेश दिया गया और सन् १७२४ से मल्हारजी होलकर, राणोजी झिन्दे तथा पिलाजी जाधव उस ध्येय प्राप्ति में आ जुटे। उदाजीराव विश्वासराव वीरकुल परमार वंशज थे और पिलाजीराव प्राचीन जाधव वंश के तत्कालीन प्रतिष्ठित सरदार थे---अलवत्ता शेष दो सरदार होलकर और शिन्दे स्वबाहु-बल पर ही वीरों की श्रेणी में समाविष्ट हुए। होलकर जाति के धनगर-गड़रिये थे। उनके मामा कदम बांडे मराठा सेनापति दाभाड़े के यहाँ वुड़सवारों में थे। भानजे मल्हारजी होलकर मामा की बकरियाँ चराते फिरते। अकस्मात् उनका पूर्वपुण्य उदित हुआ और वे भी घुड़सवारों में भर्ती होकर मराठा राज में ६४ लड़ाइयाँ लड़नेवाले दूसरे 'हमीर' कहलाये ! स्वराज्य में यही तो विद्येषता होती है कि साधारण व्यक्ति को भी भाग्य चमकाने का अवसर प्राप्त हो जाता है।

राणोजी शिन्दे की बात जुदी थी। परिस्थितिवश वे "मेमन के झुण्ड में पालित शेरवच्चे" ही थे। उनके पिता पटेली-खेती करके उदर निर्वाह करते थे। प्राचीन वीर बंशज होने से यद्यपि रस्सी जल चुकी थी, तथापि ऐंठन शेष थी। घुड़सवारी का शौक उन्हें था। किसो अज्ञात युद्ध में स्वामी सेवा प्रोत्थर्थ उन्हें इनाम मोकासा मिलने के असली पत्र पेशवा के दफ्तर से उपलब्ध हो जाने के कारण ग्रेंडफ, मुख्यतः मालकम द्वारा बेपर की उड़ाई हुई राणोजी के उदय सम्बन्धी दन्त-कथा बिल्सन, हुब्टर आदि इतिहासकारों के दाँत गिराने के लिए पर्याप्त है। एक प्राचीन अप्रकाशित साधन के आधार से राणोजी का करोल होना और उनका बाजीराव पेशवा का साथी होना सिद्ध है। उत्तर-भारतीय चढ़ाइयों में राणोजीराव मल्हारजी के साथ भेजे जाने की दन्तकथा में हमारा विश्वास नहीं है। हाँ पिलाजीराव जाधव के साथ उनका जाना ऐतिहासिक साधनों से सिद्ध है। अनन्तर जब पिलाजी की उद्दण्डवृत्ति के कारण पेशवा की उनपर नाराजगी हुई, तब पिलाजी के सिक्के मोरतब राणोजी को ही दिए गए (सन १७३०)। उचर राणोजी की पायगाह और सेना के सैनिक भी मालवा प्रान्त के सौंधवाड़ा-सतमहाल आदि विभिन्न उप-विभागों पर अपना मराठी भगवा झण्डा फहरा रहे थे (१७२४-३०)। इस प्रकार १७२८ के तिरला के युद्ध में मुगल सूबेदार दयावहापुर का हनन होने तथा अमझरा, सारंगपुर, उज्जैन आदि की लड़ाइयों में विजय मिलने से पुष्कल प्रदेश मराठों के हाथ लगा। वैसे तो १७१८ से ही मराठे मालवा को मुगल साम्राज्य से छीनना चाहते थे। विचारों के आदान-प्रदान भी १७४१ तक होते रहे। उधर मराठों की जड़ मालवे में पक्की भी हो गई। तब बलात् मुगल बादशाह को मालवे की सन्द पेशवा बालाजी बाजीराव को दे देनी पड़ी।

मराठों के मालवा पर आक्रमण, वहाँ पर प्रदेश जीतना, मालवा की प्रजा की तत्सम्बन्धी सहायता आदि आरंभिक इतिहास बड़ाही मनोरंजक और बोधप्रद है । औरंगजेब की कट्टरता तथा हिन्दू-विरोधी नीति ने साम्प्राज्य की जड़ खोखली कर दी थी। दरबार में विभिन्न सरदारों के पक्ष स्वार्थ-साधना में जुटकर नित नये बादशाह भी बदलते रहे । आसफजहाँ निजाम का प्रभाव दरबार से घटाने के लिए उसे मालवा से भराठों के आक्रमण की रोक के बहाने मालवा का सूबंदार बनाया गया, किन्तु उसके मन में दक्षिण का स्वतंत्र सूबेदार बन बैठने की आकांक्षा प्रबल बन गई और उसने मराठों को मालवे में, अपनी दक्षिण की सूबेदारी और दिल्ली की बादशाहत के बीच में फच्चर ठोंकने के उद्देश्य से प्रवल होने दिया, जिससे साम्प्राज्य का ध्यान मालवे में ही अटककर दक्षिण में उसके स्वतंत्र वन बैठने में बाधक न हो । अन्ततोगत्वा निजाम मालवे से हटाया गया और मालवे का प्रबन्ध सवाई जयसिंह को सौंगा। सवाईजी जाहिरा तो राज्य और जागीर के लोभवश साम्प्राज्य विरोध नहीं कर सकते थे । हाँ; हिन्दू-हितं धी तथा अन्त:करणपूर्वक मुगल विद्वेधी होने से मराठों से उन्हें सहानुभूति भी थी। साम्प्राज्य सरकार ने भी उनकी भावनाएँ देखकर उन्हें भी हटा दिया और दयाबहादुर नागर मालवे का सूबदार प्रजा को



साम्प्राज्य और स्वहित साधनों के प्रीत्यर्थ चूसना ही पसन्द करते थे। प्रजा ने वाहि वाहि मचाई कि अकाल के कारण भूमि कर वसूल न किया जाय, प्रजा ने दरबार तक यह अनुनय विनय भी की, पर उस अन्धेर खाते में कौन किसको पूंछे? भालवा प्रान्त की नर्मदा-विन्ध्य की सरहद्द की रक्षा मुगल जागीरदार नन्दलाल मण्डलोई २००० धुड़सवारों द्वारा करता था। वह प्रजारंजक और प्रभावशाली था। उसने सवाईजी से उस आपत्ति से रक्षा-प्रीत्यर्थ परामर्श किया। सवाईजी ने विजयेष्णू मराठा सरदार बाजीराव की ओर संकेत किया। उनकी सिफारिश से मालवीय प्रतिनिधि पेशवा से मिले और सहायता स्वरूप सेना देने का विश्वास दिलाया। मुगल सूबदार यह सुन तमक उठा। उसने मराठी सेना के मार्ग नालछा-माण्डू घाटपर सुरंग बिछा दिए। तब रहस्योद्घाटन न होने देने के उद्देश्य से मालवे की सहायक सेना तो उसी रास्ते आई और आत्म समर्पण कर गई; किन्तु मराठी सेना स्वरक्षा के हेतु मार्ग बदलकर टाँडा, बलवारी, भैरोंघाट से तिरला आ धमकी और पनघोर युद्ध में सूब दार को मार डालने में क्वतविद्य होकर (२९ नवम्बर १७२८) मालवा में मराठी झण्डा फहराने में समर्थ हुई! उस प्रान्त के राठौड़, सौधिये, गिरासिए आदि भी दबाए जाकर मुल्क जीता गया। २१ जुलाई सन् १७३२ तक पेशवा मालवा में पर्याप्त विभाग के धनी वन गए थे। पवार, होलकर तथा शिन्दे इन तीन सरदारों ने ही उसा प्रान्त को जीतने में पराक्रम बताया; अतएव उनका सम्मान करके प्रान्त की सुव्यवस्था के उद्देश से पेशवा न जीता हुआ प्रदेश अपने सरदारों में निम्नरूप से विभाजित किया:---

- २२॥ प्रतिशित होलकर।
- २२॥ प्रतिशित शिन्दे।
- २२॥ प्रतिशित पंचार (१७ प्रतिश्वित धार ३ प्रतिशित देवास बडी पाँती तथा २॥ प्रतिशित देवास छोटी पाती)।
- ३२॥ प्रतिशित पेशवा।
- 800

तदनुसार उदाजीराव पंवार ने अपने पूर्वज परमारों की घारा नगरी और मण्डप दुर्ग (माण्डू) के आसपास का प्रदेश, उनके सहायक भैयाबन्द छोटे दो पंवार भाइयों ने देवास बड़ी और छोटी पाती तथा मल्हारजी होलकर ने इन्दौर-महेश्वर तथा नीमाड़ का उर्वरा भाग लेना पसन्द किया। दक्षिण के विजयेष्णु मराठा राजाओं के महलों के मुख्य मुख्य द्वार दिल्ली जीतने के उद्देश्य से उस दिशा में रखने के कारण 'दिल्ली दरवाजे' कहलाए। राणोजी शिन्दे ने दिल्ली विजय की प्रबल भावी घटना को साध्य करने के उद्देश्य से, अन्य सरदारों के मुकाबले में, दिल्ली की ओर का उज्जन-भेल्सा प्रान्त ही लेना स्वीकृत किया। दशपुर (मन्दसौर) भी उन्हें मिला। धार्मिक क्षेत्र एवम् विकमादित्य जैसे पराक्रमी अमर हिन्दू सम्प्राट् की राजवानी तथा शुंग-गुप्तों के वैभवायार विदिशा-दशपुर अपने अधिकार में रखने की लालसा किस ध्येय को दर्शाती है। इन महान् राणोजी के पुत्र महादजी की दिल्ली-विजय की सफलता का आधार वही कर्मण्यता तो थी ही। राणोजी को ६४॥ लख का प्रान्त बटवारे में मिला था।

महान् विकमादित्य के अनन्तर, सच पूंछा जाय तो, आर्य-संस्कृति-रक्षक हिन्दू राज्य की राजधानी बनने का सौभाग्य अवन्तिका को महाराज राणोजीराव शिन्दे सूबेदार ने ही प्रदान किया। नदी का उद्गम छोटा होता है। अनन्तर वह बहते बहते प्रचण्ड रूप धारण करती हैं। पेशवा के सेनापति सूबेदार राणोजी शिन्दे के पुष्य-प्रताप से उनके सत्पुत्र महादजी छत्रपति शिवाजी के उद्देश्य की पूर्ति करने वाले दिल्ली-विजयी महाराजा और एक विशाल समृद्ध राज्य के संस्थापक कहलाए। अवन्तिका को राजधानी बनने का सौभाग्य सन् १७३१ से १८०९ तक ८० वर्षों तक बना रहा। आज भी तत्कालीन सरदार, जागीरदार और दरखदारों के बाड़े, राजमहल (महाराजवाड़ा) आदि उस मूल राजधानी की झोभा बढ़ाकर प्राचीन स्मृति कायम रखे हुए हैं।



## श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

उज्जेन सूबेदार राणोजी शिन्दे के अधिकार में आने के पूर्व उसपर मल्हारजी होलकर तथा राणोजीराव का संयुक्त अधिकार होने का एक असली पत्र हमारे स्वर्गीय मित्र ठाकुर मोतीसिंह कानूगो उज्जैन (सिंहपुरी पेठ) के संग्रह से उपलब्ध हुआ । तारीख २५ अक्टूबर १७३१ को वह पत्र उभय सरदारों के संयुक्त नाम से लिखा गया था. जिसमें पर्ववत मौजेवार दामीभेंट वसूली की स्वीकृति दी गई थी । अनन्तर उज्जैन बटवारे में राणोजी झिन्दे के अधिकार में आ जानेपर, उन्होंने उसे राजधानी बनाकर वहाँपर कुटुम्ब-कबीला, सरकारी कार्य के स्थान आदि प्रस्थापित करके भारतीय नरेश की राजवानी बनने का सौभाग्य प्रदान किया। उसी महानु कार्य के कारण ही उनके दिग्विजयी पूत्रों ने बीरकार्य किये और रागोजी-सुत महादजी ज़िन्दे ने तो दिल्ली पर भी भगवा झण्डा फहराकर मराठों का नाम तत्कालीन इतिहास में अमर बना दिया । महाराजा राणोजी ने उज्जैन का विगत एवम् नष्ट वैभव पून: स्थापित करने में कोई कोर-कसर नहीं रखी । अवन्तिका क्षेत्र होने के कारण वहाँपर धर्म स्थापना, मन्दिर मठों का जीणोंद्धार और पूजा अर्चन तथा घाटों का निर्माण, विद्वान् ब्राह्मण तथा मठों के साथु सन्तों को आश्रय-प्रश्रय, संस्कृत भाषा और ज्योतिष विद्या का पूनहज्जीवन आदि सत्कार्य किये । ''प्रजा से भलाई प्राप्त करके मुगलों के राज्य की अपेक्षा मराठों का शासन अधिक सूखकारक होने की भावना प्रजा में उत्पन्न करने का सहृदयतापूर्वक प्रयत्न किया गया"। मध्यभारत के संस्मरण लेखक सर जॉन मॉलकॅम हे भी लिखा है कि ''मुगलों के दुर्बल और अव्यवस्थित शासन की अपेक्षा मराठों का राज्य प्रजा को मुखप्रद मालूम दिया, जिससे थोड़े ही समय में उनका राज्य स्थायी हो गया''। महाराजा राणोजी के राजकाल में सबसे 'महत्त्व का, चिरस्थाई तथा ''यावच्वन्द्रदिवाकरौं'' यश स्थापित करनेवाला कार्य हुआ हैं उज्जैन के श्रीमहाकालेब्वरजी की पुन: स्थापना और मन्दिर-निर्माण, उनके सहायक एवम् दीवान रामचन्द्र मल्हार उर्फ रामचन्द्र बाबा शेणवी के द्वारा कराना, भारत के द्वादश ज्योतिर्लिंगों में से उज्जैन के महाकालेक्ष्वर की मूर्ति को यवनाधीश अल्तमश ने नगर और मन्दिर विध्वंस के ही साथ उखाड़कर कोटितीर्थ ताल में फ्रेंक दिया था, (सन् १२३५) उनकी प्राणप्रतिष्ठा करना आवश्यक था। तत्सम्बन्धी एक वड़ी मनोरंजक और बोवोत्पादक किम्बदन्ती प्रसिद्ध है । रामचन्द्र बाबा बड़े प्रभावशाली और पेशवा के विश्वासपात्र थे । गुजरात, मालवा, राजपूताना आदि के युद्धों में उन्होंने पुष्कल द्रव्य कमाया था; किन्तु उन्हें कोई पुत्र सन्तान तहीं थी। उनकी पतनी अपने भाई के पुत्र को गोद लेना चाहती थी; किन्तु वे कोंकण-गोवा के किसी भैयाबन्द के पूत्र को गोद लेने की विन्ता में थे । वैसे तो स्वभावतः वे दत्तक प्रया के विरोधी थे । एक दिन उनकी पत्नी ने ''नाम लेवा पानी देवा'' को ढूढ़ने से उदासीन रहने के उपलक्ष में उनका घोर विरोध किया, तब वे नाराज होकर क्षिप्राजी की ओर टहलने चले गए; सहसा उन्हें कलाना सूझी कि दत्तक प्रत्र न मालूम कैसा निकले ? उसकी अपेक्षा तो सम्पत्ति का विनियोग श्रीमहाकालेश्वर मन्दिर निर्माण में ही करना ठीक होगा । तदन्तार उनकी पत्नी भी उनकी उदारातिशयता से सहमत हो गई, जिससे रामचन्द्रवाबा के शुभ हाथों मन्दिर और मूर्ति की पुनः प्रतिष्ठा हुई । उनके उस पुण्यकार्य में सूबेदार रागोजी शिन्दे ने भी<sub>.</sub> हाथ बँटाकर अपनी जागीर आय में से पूजन अर्चनादि का समुचित प्रबन्ध कर दिया, जो आज तक कायम है। उनके उक्त सत्कार्य के कारण महाराजा राणोजीराव तथा उनके दीवान रामचन्द्र बाबा सूख्रैटनकर के नाम अमर हो गए हैं। उसी समय उज्जैन तथा पंचकौशी के अन्तर्गत उच्छिन्न और उध्वस्त देवस्थानों में से १०० से भी अधिक देवताओं की पूनः स्थापना की, और उनके मन्दिरों का जीर्णोद्धार किया। क्षिप्रा नदी के तीर पर रामघाट तथा नरसिंह तीर्थ के भी घाट बनवाए गए।

दूसरा महत्वपूर्ण धार्मिक कार्य महाराज राणोजी शिन्दे के राज्यकाल में हुआ सिंहस्थ मेले की प्रतिष्ठा और राज-कीय व्यवस्था। विद्वान् साध, संग्यासियों द्वारा तत्वज्ञान विषय की चर्चा और विचार विनिमय ब्रह्मसत्र, तथा सरस्वतीसत्र की वैदिक परम्परा को सम्राट् अशोक ने बौद्ध धर्मसभा में परिणत किया और कान्यकुब्जाधिपति हर्षदेव ने उसे पुनः परि-चालित किया। बौद्ध धर्म की वह प्रथा सनातन धर्मियों ने भी अपनाई। गुरू गृह मेषादि १२ राशियों में से प्रत्ये क राशि पर हर बारहवें वर्ष आता है, और बारह माह तक उसी राशि पर रहताह । सिंह राशि पर गुरू होने पर वैशाख शुक्ल १५ को क्षित्रा नदी में स्नान करना पुण्यमय माना जाता है। तदनुसार प्रति बारहवें वर्ष सिंहस्थ के मेले पर बैरागी, गुंसाई, उदासी, नायसम्प्रदायी और अघोरी पथ तथा उन पंथों के अन्तर्गत सभी शाखा उप-शाखाओं के सन्यासियों का समूह उज्जैन में आता है। उनकी जमातें व अखाड़ों का दृष्य देखते ही बनता है। एक प्राचीन प्रमाण से तो बृश्चिक राशि पर गुरू होने पर



उज्जैन में मेला होने का उल्लेख पाया जाता हैं । किन्तु अनन्तर सिंहस्थ गुरू में नाशिकतीर्थ में एकत्रित साधू पड़ौस में ही पवित्र पर्वणी वैशाख शुक्ल १५ को उज्जैन ही आने लगे । उज्जैन में शताब्दियों तक मुसलमान शासकों का आधिपत्य रहा, जिससे उस धार्मिक समारोह में राजकीय सहायता का अभाव रहा । प्रचलित दन्तकथा के अनुसार महाराजा राणोजी के समय से ही राजकीय सहायता से सिंहस्थ समारोहपूर्वक होने लगा; अतएव बहुत सम्भव है कि महाराष्ट्रस्थ नाशिक में एकत्रित साधुओं को उज्जैन के महाराष्ट्रीय शासक के द्वारा खास तौर पर आमंत्रित किया जाकर सिंहस्थ गुरु के योग पर होने की प्रथा प्रचलित की गई हो ।

उज्जैन में स्वराज्य स्थापित होने के सुसम्वाद ज्ञात होने पर ही वहाँ के सिंहस्थ ने विशाल रूप धारण किया । भूतपूर्व महाराजा जयाजीराव, माधव महाराज एवम् वर्तमान महाराज श्री जीवाजीराव महाराज ने तो ४।५ लाख यात्रियों का सुप्रबन्ध करने और साधु सन्तों का प्रवन्व और सम्मान करने की प्रथा में चार चाँद लगा दिये ।

राणोजी महाराज की समय आयु पुद्धकार्य और राजनीति के दाँक्ष्पेंच खोलने में ही बीती; अतएव उन्हें उज्जैन राजधानी में रहने का बहुत कम अवसर मिला, फिर भी उनके चतुर मंत्री रामचन्द्र मल्हार ने उज्जैन तथा आसपास के प्रान्त की ऐसी सुन्धर व्यवस्था की जिससे स्वराज्य एवम् सुराज का उपभोग करनेवाली मालव-प्रजा अहोभाग्य समझने लगी। राणोजी की उज्जैन से की हुई राजनैतिक हलचलों के कई उल्लेख यत्रतत्र तत्कालीन पत्रों में उपलब्ध हैं, किन्तु महाराजा राणोजी के उक्त दो कार्य तो अजर-अमर हैं।

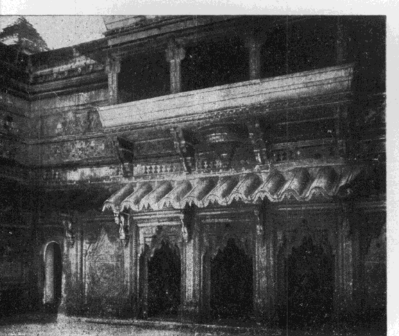
सन् १७४५ में मालवे में ही शुजालपुर के निकट राणोगंज स्थान पर महाराजा राणोजी का देहान्त दुआ । उनके ज्येष्ठ पुत्र जयाप्पा उनके उत्तराधिकारी हुए । बड़ौद (आगर) का गोपालजी का देवालय, सुसनेर का श्रीराम-मन्दिर-धर्म-शाला के शिलालेखों में तथा उज्जैन में प्राप्त कई सनदों में श्रीमन्त जयाप्पा शिन्दे का नामोल्लेख पाया जाता है, जिससे उज्जैन के धार्मिक महत्त्व की रक्षा और मराठों के आदर्श जासन का पूर्ण परिचय मिलता है । उनकी बनाई हुई राणोजीराव की विशाल छत्री उज्जैन में वर्तमान है । तत्कालीन परिस्थिति के अनुसार जयाप्पा को भी मराठा स्वराज्य को साम्राज्य में परिणत करने को प्रयत्नशील होना पड़ा, जिससे उनका समस्त किन्तु अल्पायु जीवन रणांगण पर ही वीता । यदि मारवाड़ के विश्वासघातक राजा विजयसिंह ने नागौर में उन्हें धोखे से न मरवाया होता (१७५४) तो उनके जैसे यशस्वी और प्रतापी शासक द्वारा उनकी उज्जैन राजधानी की बहुत कुछ उन्नति होती, और तत्कालीन स्मारक भी आज गौरव के साथ बताए जाते । उन अर्जुनवत् जयाप्पा के अभिमन्यु की नाईं सत्प्रत्र वीर जनकोजीराव ने भी केवल १७ वर्ष की अवस्था में पानीपत रणक्षेत्र पर सन् १७६१ के मराठा अफगान युद्ध में ऐसी अपूर्व वीरता दिखाकर आत्मत्याग किया कि उसका दूसरा कोई उदाहरण मराठों के ही क्या महाभारत के अतिरिक्त भारतीय इतिहास में भी उपलब्ध नहीं है । पिता की मृत्यु के समय वे अल्पाय थे; अतएव उनकी ओर से काका दत्ताजी राजप्रबन्ध करते थे। वे दत्ताजी भी पानीपत युद्ध के २ वर्ष पूर्व सन् १७५९ के युद्ध में बदायूं के घाट पर ''ब्रुचेंगे तो और भी लड़ेंगे'' कहते हुए खेत रहे। दूसरे काका जोत्याजी उनके पूर्व ही सन् १७४७ में बुन्देलखण्ड में बरुआसागर के युद्ध में मारे गए थे। अकेले जनकोजी भी सन् १७६१ में चल बसे । राणोजी को गांधर्व-प्रया परिणीता राजपुत राभी के दो पुत्रों में से तुकोजी भी पानीपत में ही खेत रहे । तुकोजी के दो पुत्र केदारजी और आनन्दराव दक्षिण में थे । राणोजी के दूसरे पुत्र तुकोजी के भाई वीरवर महादजी पानीपत के रणांगण से वायल होकर भाग निकले, जिन्होंने अनन्तर दिल्ली-रक्षक और विजेता के नाते प्रसिद्धि प्राप्त की । इस प्रकार राणोजी के चार पुत्र और एक नाती ने रणांगण पर आत्मत्याग करके मराठी साम्राज्य सुदृढ़ किया।

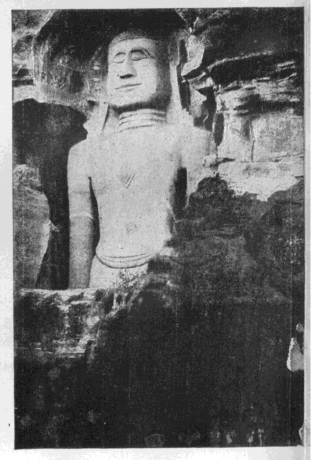
महाराजा राणोजी के एक दूर के भैयावन्द मानाजीराव फाँकड़ें असली शिन्देवंश को नष्ट बताकर राणोजी की जागीर पाने को लालायित हो उठे। आरम्भ में उनको राधोबा पेशवा ने बड़ी रकम नजराना पाने की ओट में सहायता भी की पेशवा सरकार से उस प्रश्न का अन्तिम निर्णय होने तक शिन्दे वंश की जागीर जेर निगरानी भी लाई गई (सन् १७६१-१७६५)। किन्तु वीरवर महादजी का पक्ष सच्चा था; अतएव अन्त में पेशवा ने केदारजी और महादजी के संयुक्त नाम से शिन्देवंश की सरदारी की स्वीक्वति ही। तदनुसार महादजी जागीर का चार्ज लेने उज्जैन पहुँचे, तब शिन्दे

40,8

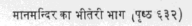


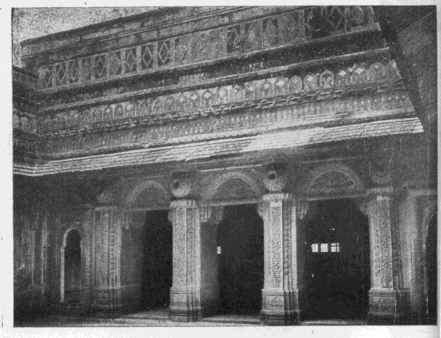
शिन्दे-राजवंश-संस्थापक महाराज माधवराव प्रथम (महादजी शिन्दे) सिंह का आखेट करते हुए एक प्राचीन चित्र (पृष्ठ ५५७)

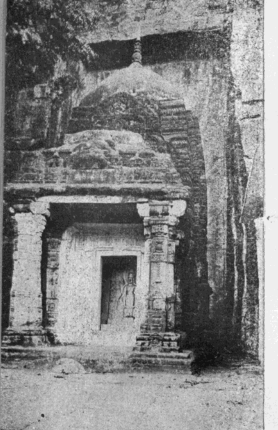




दीर्घाकार जैन मूर्ति (पृष्ठ ६३४)







चतुर्भुंज मन्दिर (पृष्ठ ६३०)

मानमन्दिर का भीतरी भाग (पृष्ठ ६३२)



## श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव

र्वश के मृत पुरुषों की स्त्रियों को भैयावन्दों ने कोड़ा। एक बनावटी जनकोजी शिन्दे खड़ा किया गया और मंत्रियों ने भी महादजी का खुल्लमखुल्ला विरोध करके उन्हें ससैन्य उज्जैन में घुसने से रोक दिया गया। वीरवर महादजी तो अपने प्रबल पुरुषार्थ के भरोसे अपने भाग्य से कुश्तियाँ लड़ना जानते थे। उन्होंने क्षिप्रा के तट पर दत्त के अखाड़े के निकट विरोधी राघो मल्हार मंत्री तथा उनकी सेना से युद्ध किया। राघो मल्हार मारा गया तथा प्रजा की सहानभूति और बलडूते पर महादजी उज्जन के अधिपति घोषित हुए (सन् १७६५ ई०)।

महाराजा महावजी का राज्यकाल १७६५ से १७९४ तक रहा। वे प्रायः उज्जैन में भी रहते थे और उस तीर्थ-स्थान के सान्निध्य से उनकी भक्ति प्रवणता में बहुत कुछ वृद्धि हुई ! उनके समय के महाराष्ट्रीय पद्धति के मन्दिर और बाड़े आज भी उज्जैन में बताए जा सकते हैं । सिंहपुरी के महाराष्ट्रीय साधु दत्तनाथ का मठ, सीहिरोबा नाथ आंबिये का विस्मृत मठ आदि महाराष्ट्रीय साधु-सन्तों के निवास स्थान महाराजा महादजी ने ही बनाये थे । उज्जैन के अंकपात का अन्नक्षेत्र, सदावर्त, काशीजी का महादजी की रानी साहिया गंगाबाई के नाम पर बनाया हुवा गंगाघाट एवम् बालाजी का मन्दिर और ५०० मन ख्यों को प्रतिदिन भोजन देने वाले अन्नक्षेत्र उनके नाम को चिरस्थाई बनाए हुए हैं । उज्जैन के तीर्थ स्थानों का महत्दत्र और भ०० मन ख्यों को प्रतिदिन भोजन देने वाले अन्नक्षेत्र उनके नाम को चिरस्थाई बनाए हुए हैं । उज्जैन के तीर्थ स्थानों का महत्दत्र और मन्दिरों की यथार्थ रक्षा उन्हीं के समय में हुई । उनकी वीरता के लिए उज्जैन कार्यक्षेत्र संकुचित था। जिस दिल्लो विजय का उनका ध्येय था, वहाँ से राजधानी दूर पड़ती थी । वे भक्स अवश्य थे और इसीसे इच्छा और साधन मथुरा-वृन्दावन जैसे स्थान साध्य करके भी उन्होंने उज्जैन को राजधानी पद से बंचित नहीं किया । उनका बाना वीरता का था; अउत्त उन्होंने पे बजा से अनुरोध करके सैनिक सामग्री के योग्य ग्वालियर जैसे प्रचण्ड किले को सरदार विचूरकर से हस्तगत करने में सकलता प्राप्त की (सन् १७७७) । फिर भी उज्जैन दूर देखकर और धार्मिकता में खण्ड न पड़ने देने के उद्देश्य से उन्होंने १७८४ से मथुरा जैसे तीर्थस्थान को ही अपनी सैनिक छावनी और निवास का केन्द्र बनाया, जिससे उज्जैन जैसे प्राचीन तीर्थस्थान राजधानी के सम्मान से बंचित भी नहीं हुआ और धर्मप्रेम का उद्देश्य भी सफल हो गया ।

महाराजा महादजी का जीवन एक सच्चे वीर का जीवन था। राजधानी में बैठकर सुखोपभोग की उन्हें कहाँ फुरसत थी ? कभी इलाहाबाद तो कभी दिल्ली, कभी राजपूताना, तो कभी घहेलखण्ड, कभी दक्षिण तो कभी कर्नाटक आदि प्रान्तों में ही सेना के साथ वे धूमते रहे। अन्तिम १० वर्षों तक वे मथुरा-वृन्दावन रहकर दिल्ली निकट होने से स्वार्थ परमार्थ साधने में प्रयत्नशील रहे। फिर भी अंग्रेजों के प्रथम युद्ध १७८०-८१ में वे उज्जैन ही डटे रहे, और वहीं राजनीतिक मंत्रगाएँ भी उन्होंने कीं, जिसके उल्लेख अंग्रेजी-मराठी पत्रों में पाए जाते हैं। १७८५ में अंग्रेज दूत सर चार्ल्स मेलेट ने उज्जैन का आँखों देखा वर्णन लिखा है, जो महादजीकालीन अवन्ति राजधानी का यथार्थ चित्र बताता है। महाराजा महादजी के स्थायी रूप से उज्जैन राजधानी में न रहने पर भी उसके बैभव, ब्यौपार आदि में कोई कमी नहीं हुई।

उज्जैन में महादजी ने अपने नाम की टकसाल भी १७८१ में स्थापित की जो हाली सिक्का कहलाता था। महाराजा महादजी के अनन्तर उनके भतीजे केदारजी के भाई आनन्दराव के पुत्र महाराजा दौलतराव के नाम से उनके उत्तराधिकारी हुए। उनके समय में भी आरम्भ में उज्जैन को ही राजधानी बने रहने का सौभाग्य प्राप्त रहा। मराठों की राजधानी पूना के राजनीतिक षड्यंत्रों के कारण १७९४ से १८०३ तक यद्यपि महाराजा दौलतराव का पूना में ही सदलवल निवास रहा, तथापि उनकी प्रवण्ड सेना और सरकारी दरखदारों के दक्तरों के कार्य उज्जैन में ही होते रहे। महाराजा दौलतराव ने अपनी माता श्रीमन्त मैं नाबाई साहिबा के निवास के योग्य एक अपूर्व बाड़ा (महल) उज्जैन के बीच वाजार में तिर्माण किया था, जिसकी वास्तुकला मराठों की तत्सम्बन्धी योग्यता की निदर्शक थी। ऐसा सुन्दर भवन इस समय म्वालियर में भी देखने को नहीं मिलता। इन पंक्तियों के लेखक ने उसे कई बार उसी दृष्टि से देखा था। काक्ष, उसका मानचित्र भी रखा जाता। दुर्भाग्य से वह अपूर्व भवन सन् १९२५ में 'अग्नय स्वाहा' हो गया।

महादजी के अनन्तर शिन्देराज को महाराष्ट्र के नादिरशाह सर्जेराव घाटगे रूपी शनिश्चर की साढ़ेसाती लगी, जिससे हमारे राजवंश के वैंभव की जो क्षति हुई, वह अकथनीय हैं । मराठों के प्रबल पराकमी सरदार दो भाई शिन्दे और होलकर के आपसी युद्ध के कारण प्रथमतः शिन्दे की सेना ने होलकर की राजधानी इन्दौर को जलाकर नष्ट किया तो होलकर



ने भी उज्जैन के नागझिरी ग्राम के निकट शिन्दे के सेनापति पागनवीस चिन्तो आत्माराम वाकड़े का वध करके उज्जैन नगरी को भस्मीभूत कर दिया। वह तो मराठों के पतन का समय था। मराठा-पेशवा की केन्द्रीय मुख्य सत्ता अकर्मण्य बन गई थी; अनएव उसीके सहायक शिन्दे-भोंसले आदि सरदार भी उसके अनिष्ट परिणाम से क्योंकर वच सकते थे? शिन्दे-भोंसले की युग्म सेना से भी अंग्रेजों ने युद्ध छेड़ दिया और अन्त में विजय पाई। मराठों के मुख्य फ़ेंच सेनापति पेरन को रिदवत देकर अलीगढ़-आगरा-दिल्ली हस्तगत किए गए और १८०३ के मुर्जी अंजनगाँव की सन्धि के अनुसार चम्बल नदी का तटवर्ती विभाग ही उनके आधीन रह गया।

महाराजा दौलतराव उज्जैन राजधानी में बहुत कम रहे तो भी उनके समय उस नगर का व्यौपार आदि वैभव खब उन्नत रहा। महाराजा दौलतराव को १८०३ की सन्धि और अपने राज्य के विस्तार की कमी बड़ी अखरी; अतएव उसके अनन्तर उन्होंने अपने राज्य के अन्तर्गत राजा-जमीदारों के विद्रोह को दबाकर सुव्यवस्था करने में ध्यान दिया । हौं, योग्य अवसर प्राप्त होने पर वे पुनश्च गत बैभव प्राप्त करने की मंत्रणा में भी लगे रहे। १८०४ से १८१७ तक के उनके यशवन्तराव होलकर, याजीराव पेशवा, रघुजी भोंसले आदि मराठा प्रमुख सरदारों के पत्र-व्यवहार से महाराज की उस ''टीस'' का भलीभौति पता चलता है । सन् १८०७ में उनके सरदार अम्बूजी इंगले ने नरवर गढ़ शिन्देवंश-अंकित कछवाहा राजा से छीन लिया, और उसपर मराठा साम्राज्य वैभव दर्शक मुख्य स्वामी सितारे के छत्रपति, पूना के पेक्षवा तथा किन्दे सरकार के नाम शिलालेख में अंकित किए । महाराजा दौलतराव को उज्जैन राजधानी एकान्त स्थल पर मालूम देती थी । गत त्र भव प्राप्त करने के उहेस्य से विगत प्रदेश के ही निकट सैनिक संचालन के लिए एकाध सुदढ दुर्गस्थान को केन्द्रीय दाक्ति बनाना उन्हें आवश्यक प्रतीत होता था, जो सर्वदा स्वाभाविक ही था। आरम्भ में महाराज ने नरवर गढ़ को ही उज्जैन के बदले अपनी राजधानी बनाना योग्य समझा; किन्तु अनन्तर ग्वालियर दुर्ग की तुलनात्मक दुढ़ता, विशालता एवम् ऐतिहासिक महत्त्व के देखते हुए उसी ग्वालियर के गोपाचल दुर्ग को अपनी राजधानी बनाने का निब्चय किया । तदनुसार शिन्दे सरकार की समग्र सेना ग्वालियर दुर्ग की तलहटी में एकत्रित हुई । निकट में विशाल दुर्ग और उसके आसपास विशाल ''लइकर'' (सैनिक शिबिर) देखकर सैनिकों और उनके स्वामी का मन आनन्द से पूलकायमान हो उठा। राजधानी का निर्णय करने के हेतु सभी सामन्त सैनिकों का दरवार हुआ और महाराज ने अपने आन्तरिक भाव प्रकट किए, तथा दरवारियों से राय पुंछी गई । अन्त में महाराजा दौलतराव ने सन् १८१० में अवन्तिका उज्जैन नगरी को राजधानी के वैभव से वंचित करके उसके बदले ग्वालियर को अपनी राजधानी बनाया। फिर भी महाराज और उनकी महारानी पुण्यशीला श्रीमन्त बायजावाई साहिबा शिन्दे उज्जैन को नहीं भूलीं, और समय समय पर उज्जैन पधारकर धार्मिक कार्य सम्पन्न करती रहीं। महाराजा दौलतराव के राजकाल में भी उनकी उप-माताएँ शिन्दे बाइयों का द्रोह, सर्जेराव का पतन, भोपाल राज को छोन लेना आदि कई ऐतिहासिक घटनाएँ उज्जेन में ही घटीं। महाराजा दौलतराव ने ही महाकाल मन्दिर का सुप्रबन्ध किया ।

महाराजा दौलतराव की मृत्यु के अनन्तर १८२७ से १८४३ तक उनके दत्तक पुत्र महाराजा जनकोजीराव का शासनकाल रहा । ''डूबनेवाले का पैर गहरे पानी में'' की कहाबत के अनुसार आरम्भ में तो ४।५ वर्षों तक श्रीमन्त बायजा-वाई की संरक्षणता में राज-काज-ठीक चला, किन्तु फिर स्वार्थी ठलुओं की बन बैठी । माँ बेटे में मुद्दाम बिगाड़ किया गया ।

महारानी वायजावाई के ग्वालियर राजधानी स्यागने के समय उज्जैन क्षेत्र में रहने की इच्छा प्रदर्शित करना उनके खासगी दीवान बालकृष्ण पंत दादा कुण्टे की डायरी और पत्र-व्यवहार से पाया जाता हैं; किन्तु अपने स्वार्थ पर कुठारा घात करनेवाली बाई को दूरदर्शी लोग राज्य में क्योंकर रहने देने लगे ? बलात् उन्होंने फर्ईखाबाद, प्रयाग, नासिक आदि स्थानों पर वे अज्ञातनास के दिन बिताए।

जनकोजोराव महाराज के राजकाल के आरस्भिक दिनों में उज्जैन में राज्य-संरक्षिका श्रीमन्त बायजाबाई का श्रीशाही रुपया ढलने की टकसाल के अतिरिक्त उज्जैन का तत्कालीन कोई महत्वपूर्ण उल्लेख नहीं पाया जाता।



### श्रो भारकर रामचन्द्र भालेराव

सौभाग्य से महाराजा जयाजीराव के राजत्वकाल में उज्जैन के दिन फिर से पलटे ! महाराजा वायजाबाई साहिबा की छोटी कन्या चिमणाराजा सरदार रामचन्द्रराव अप्पा साहव पाटणकर एवम् बड़ी कन्या तलेगाँव के प्रसिद्ध मराठा सेनापति सरदार यशवन्तराव दाभाडे के पुत्र मन्यावा उर्फ बाबूराव को ब्याही गई थी। जयाराजा दाभाडे की एक कन्या गजराराजा सरदार खानवलकर को परिणीत हुईं। उनकी कन्या श्रीमन्त चिमणाराजे साहिवा (राजराजेन्द्र जीतोले की माता गुणवन्ताराजा वी जननी) का विवाह वायजाबाई साहिवा के प्रयत्न से ही जयाजीराव साहब से ही निश्चित हुआ। सरदार सर माइकेल, मल्हारराव वामन सुभेदार भालेराव उर्फ अप्पा साहिब आदि श्रीमन्त बायजाबाई साहिवा को सादर एवम् सम्मानपूर्वक नासिक से ग्वालियर लिवा लाए और उक्त विवाह माघ जुक्ल ७ सं० १९०४ को सम्पन्न होने पर बायजा-बाई साहिबा को राजकीय नक्द पेखन के बदले उज्जैन परगना खासगी खर्चे में छगा दिया गया, जिससे महाराती बायजावाई साहिबा को राजकीय नक्द पेखन के बदले उज्जैन परगना खासगी खर्चे में छगा दिया गया, जिससे महाराती बायजावाई साहिबा को राजकीय नक्द पेखन के बदले उज्जैन परगना खासगी खर्चे में छगा दिया गया, जिससे महाराती बायजावाई साहिबा को राजकीय नक्द देखन के बदले उज्जैन परगना खासगी खर्चे में छगा दिया गया, जिससे महाराती बायजावाई साहिबा ने उज्जैन निवास करके उसके गत वभव को पुनः चमका दिया। श्रीमन्त मैनाबाई साहिबा के बाड़े में उनका निवासस्थान था। उसके निकट ही श्रीगोपाल मन्दिर (मथुरा के प्रसिद्ध ढारिकाधीश मन्दिर के ढंग का) राजवैभव से विभूषित निर्माण किया गया। श्री मदनमोहन मन्दिर, रामघाट के निकटस्थ वायजाबाई साहिवा की छत्री आदि स्थानों का निर्माण उन्हींने किया। उज्जैन का धार्मिक जीवन और दान-पुष्य ने श्रीमन्त वायजाबाई साहिवा को देवी अहिल्यावाई की अत्युच्च पंक्ति में आसीन करा दिया ! उनको खासगी महल के कमाविसदार (तहसीलदार) सुब्बाराव लक्ष्मण थे ! उनका पत्र-व्यवहार तथा माफी की सनदों से उनका शासन प्रवन्ध भी आदर्श होना सिद्ध है। सन् १९१३ आश्विन तक बाई साहिबा का उज्जन न में ही निवास रहा।

श्रीमन्त जयाजीराव महाराज के राज्यकाल में उज्जैन की कुछ घटनाएँ तो ग्वालियर के इतिहास में अमर हैं। सरसूबा वाबा साहब आपटे के सुशासन से उज्जैन की प्रजा बड़ी पुष्ट और सन्तुष्ट रही। ग्वालियर राज्य के मालवे प्रान्त का वह व्यापारिक केन्द्र तभी से बना और इन्दौर के महाराज तुकोजीराव के लाख प्रयत्न करने पर भी वह इन्दौर के मुकाबले में अपना व्यावसायिक वर्चस्व अक्षूण्ण बनाए रहा।

महाराज जयाजीराव का शिन्देवंश की प्राचीन राजधानी उज्जैन की उन्नति की ओर वरावर ध्यान रहा। पवित्र क्षेत्र के नाते उन्होंने क्षेत्रनाथ श्री महाकालेश्वर मन्दिर की सुव्यवस्था, कार्तिक-माघरनान, शिवरात्रि एवम् श्रावण सोमवार के उत्सव, चिताभस्म पूजा आदि का सुप्रबन्ध किया। श्रीमन्त बायजाबाई साहिबा के ढारा प्रतिष्ठित धार्मिक स्थानों के प्रबन्ध के लिए एक स्वतंत्र कार्यालय निर्मित किया, एवम् कुलदेव गोपालजी के उपासक होते हुए भी शैवपंथ की दीक्षा प्रतिदिन शिवलिंगार्चन (पार्थिव पूजा) का ब्रत लेकर उसे आजन्म निभाया, जो उनके सुपुत्र आदर्श नररत्न माधोमहाराज ने भी विदेश यात्रा तक में अखण्ड चालू रखा। और उसी परम्परा का हमारे वर्तमान अधीश्वर श्रीमन्त जीवाजीराव महाराज भी पोषण कर रहे हैं।

कैलासवासी जयाजीराव महाराज को पुत्ररत्न प्राप्ति की कामना थी; अतएव श्री महाकालेझ्वर दर्शन के अवसर पर ही उन्होंने संकल्प किया था कि उनके मनोरथ पूर्ण होने पर राज्य की तत्कालीन ६९ तहसीलों में नूतन शिव-मन्दिर स्थापित किए जावेंगे। भगवान् आशुतोष श्रीमहाकालेझ्वरजी के छपाकटाक्ष से महाराज को श्री माथव महाराज जैसा अनमोल पुत्ररत्न प्राप्त हुआ, जिसके उपलक्ष में राज्यभर की ६९ तहसीलों में श्रीजयेझ्वर महादेवजी के मन्दिरों की प्रतिष्ठा होकर उनकी सेवा अर्चनार्थ प्रति मन्दिर १०० बीघे जमीन एवम् १००) नक्द उपहार स्वरूप दिए गए। पवित्र-पुरी अवन्तिका के संस्कारों का उक्त कर्मोदय उज्जैन के इतिहास में अमर है।

श्रीमन्त कैलासवासी माधव महाराज (१८८६-१९२५) का उज्जैन सम्बन्धी प्रेम का वर्णन हमारी शक्ति से परे हैं। यदि राजधानी ग्वालियर से भौतिक दृष्टि से उज्जैन अधिक अन्तुर पर न होती तो वही हमारे राज्य की उप-राजधानी और विश्वामस्थान बनती। फिर भी उसी ध्येय प्राप्ति के उद्देश्य से कैलासवासी महाराज ने अपनी गत राजधानी उज्जैन का महत्त्व दृष्टिगत रखकर ''सिप्री'' को शिवपूरी बनाया और श्री माधवेक्वर की स्थापना करके संक्षिप्त उज्जैन



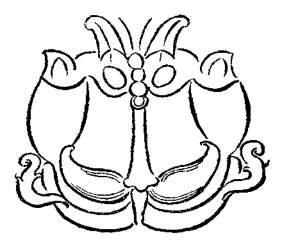
### माळवा के शासक

का आभास उत्पन्न कर दिया ! उज्जैन में भी सरकारी कोठी (महल) बनाई और अनन्तर प्राचीन अपूर्व स्थान कालियादेह महल को आधुनिक सुख सामग्री से सुसज्जित कर सोने में सुसंध कहावत चरितार्थ की। राज्य भर में सबसे पहले उज्जैन में ही जल-कष्ट निवारणार्थ वाटर-वर्क्स खोला गया, और महाराज के ही नाम पर माधव कॉलेज की भी स्थापना हुई। रेलवे, कल-कारखाने, मिलें, व्यापार-व्यवसाय आदि की वृद्धि के कारण उज्जैन स्वालियर राज्य का ''मैंचेस्टर'' कहा जाता है। इस मैंचेस्टर के विधाता हमारे माधव महाराज ही तो हैं। उनके सत्पुत्र हमारे वर्तमान अधीश्वर श्रीमन्त जीवाजीराव महाराज के राजकाल में कैं० बड़े महाराज के व्यवहार पटुत्व के स्मरण-स्वरूप ''माधवनगर'' फ्रीमंज मण्डी बसाकर उज्जैन नगरी से उनका शुभ नाम अमररूप में संलग्न कर दिया है। जन्तर महल ज्योतिष की वेधशाला का जीर्णोद्धार तथा सुव्यवस्था महाराज ने ही की।

कैं० महाराज पक्के भौतिकवादी होते हुए भी धर्म-प्रवणता में भी एक ही थे। उनकी प्रेरणा से उज्जैन की धार्मिक परम्परा की रक्षा और वृद्धि में भी उन्नति हुई। यहाँ पर राजकोष से दान-धर्म, ब्राह्मण-भोजन, पुरइचरण, संकल्प तथा अनुष्ठान सर्वदा चालू ही रहे।

सं० १९६५ और ७६ के सिंहस्थ के मेले का कै० महाराज ने ऐसा सुन्दर प्रबन्ध किया और सहस्रों-लाखों साधु-सन्तों की सेवा सम्मान में इतना अधिक परिश्रम और राजकोष से व्यय किया कि धार्मिक जगत् में माधव महाराज का नाम अमर हो गया। उस पुण्य-बल और साधु-सन्तों के महान् आशीर्वाद ही से तो हम ग्वालियर राज्य-निवासियों के परम सौभाग्य से वर्तमान अधीश्वर श्रीमन्त जीवाजीराव महाराज जैसा प्रजारंजक भूपाल प्राप्त हुआ है।

सप्तपुरी अलंकृता अवस्तिका एवम् उसके अधिपति भगवान् महाकालेक्वर के अक्षय क्रुपा कटाक्ष से यहाँ की धार्मिक परम्परा तो शिन्दे राजवंश की छत्रछाया में अटूट है ही, किन्तु अब तो श्रीमन्त जीवाजीराव महाराज के सुकायें कलापों से उज्जैन रूपी स्वर्ण में सुगन्ध उत्पन्न हो गया है। वर्तमान युग की भौतिक अहमहमिका के कारण कालिदास-कालीन प्राचीन क्युंगारादि सुखोपभोग युक्त हम्यं प्रासादों के स्थान पर अब व्यवसाय-प्रवण मिलॉ की ऊँची चिमनियाँ, व्यापारिक आयात-निर्यात के साधन,रेलवे तथा मोटरें,नगर की सुन्दर रचना निर्माण के साथ ही प्राचीन भारतीय सांस्कृतिक उत्थान की भी तो प्राणप्रतिष्ठा श्रीमन्त महाराज जीवाजीराव के ही ढारा की जा रही है।





प्राचीन काल से हमारे देश के इतिहास में मालवे का बहुत ऊँचा स्थान हैं। हिन्दू-काल में मालवे में कई प्रसिद्ध प्रजा-पालक लोकप्रिय सम्राट् हुए जिन्होंने सारे भारतवर्ष में अपनी शक्ति और प्रभाव का आतंक जमाकर शासन किया तथा सदा के लिए अपनी स्मृति अमर कर गए। प्राचीन तथा मध्यकालीन समय में मालवे की भौगोलिक स्थिति इतनी महत्त्व की थी कि हमारे देश के जितने महत्त्वाकांक्षी सम्राट् तथा सुलतान हुए और जिन्होंने सारे भारतवर्ष पर अपनी विजय-पताका फहराकर शासन-सुख-भोग करने का ध्येथ निश्चित किया उन्होंने इस प्रान्त पर अधिकार करना अनिवार्य समझा। गुजरात, दक्षिण आदि भागों पर अधिकार करने के लिए यह एक सहायक सीढ़ी थी। केन्द्रीय शासन के सूत्र जैसे-जैसे ढीले पड़ते गए, मालवा अपनी स्वतंत्रता ग्रहण करता गया और साथ ही साथ उपर्युक्त अन्य प्रान्त भी केन्द्रीय शासन के अधिकार की बेंड़ियों की तीड़ने लगे।

मध्य-कालीन समय में मालवे पर पहला आक्रमण गुलाम बंश के तीसरे प्रसिद्ध सुलतान इल्तुतमिश की अध्यक्षता में हुआ, इसके बाद सुलतान बलवन ने हिजरी सन् ७१० में मालवे पर विजय प्राप्त की । सुलतान अलाउद्दीन खिलजी ने भी मालव-नरेश मालवदेव को अपने सेनापति आइन-उल्मुस्क-सुलतानी के द्वारा हराकर अधिकार प्राप्त किया और स्थार्या रूप से मुसलमानों का इस प्रान्त पर अधिकार हो गया ।

लगभग दोसौ साल के शासन के पश्चात् सुलतानों का दिल्ली राज्य अवनति की ओर अग्नसर हुआ। जी शंक्ति तथा स्फूर्ति उसके कर्मचारियों में थी वह फीरोज तुगलक के राज्य के अन्तिम काल तक प्रायः नष्ट सी हो गई थी। वे लोग लालची, विलासी तथा आरामतलब हो चुके थे। तैमूर के आक्रमण के पहले ही दिल्ली राज्य बिलकुल शक्ति-हीन हो गया था और सारे देश में अराजकता फैल गयी थी। मुसलिम सत्ता सैनिक शक्ति पर निभैर थी, उस शक्ति का लोप होते ही महत्वाकांक्षियों की बन पड़ी। चारों ओर से विद्रोह के बादल उमड़ आये। राज्य-वैभव के लोभी प्रान्तीय सूबेदारों ने स्वतंत्रता की पताका फहराने का प्रयत्न किया। फीरोज तुगलक की नीति के कारण केन्द्रीय-शासन के सूत्र ढीले पड़ गये थे, अतः प्रान्तीय सूबेदारों को अरगी स्वतंत्रता धोथित करने में बहुत कम कठिनाई अनुभव करना पड़ी, एक के बाद एक प्रान्त स्वतंत्र



# मालवा के सुलतान तथा उनकी मुद्राएँ

होता गया, तुगलक-साम्प्राज्य केवल दिल्ली और उसके निकटवर्ती प्रान्त में ही सीमित रहा । हालत यहाँ तक गिरी कि एक समय देहली-शहर में ही शतरंज के बादशाहों की तरह दो सुलतान साम्प्राज्य-लिप्सा से प्रेरित होकर अपनी कूट-चालों को प्रयोग कर रहे थे ।

ऐसी शोचनीय स्थिति में तैमूर ने हिन्दुस्तान पर आक्रमण किया और महमूद तुगलक द्वितीय को देहली छोड़ने के लिए बाध्य किया। फीरोज तुगलक ने दिलावरखाँ गोरी को मालवा का सूबदार निगुक्त किया था। तैमूर के आक्रमण के समय दिलावरखाँ मालवा में ही था। जब महमूदशाह को गुजरात में शरण नहीं मिली तो दिलावरखाँ ने महमूदशाह का अपनी राजधानी धार में सहर्ष स्वागत किया और तीन साल तक अपने शाही मेहमान की उचित सेवा की। सन १४०१ ई० में महमूदशाह के दिल्ली लौट जाने पर उसने अपनी स्वतंत्रता घोषित की। सर बुल्जे हेग का कथन हँ कि दिलावरखाँ गोरी ने कभी भी अपने आपको स्वतंत्र सुलतान घोषित नहीं किया, यद्यपि वह देहली सुलतान के अधीन होने का कोई दिखावा नहीं करता था के। लेकिन अन्य इतिहासकारों तथा शिलालेखों से इसकी पुष्टि नहीं होती। वे लिखते हैं कि घार से महमूद के जाते ही दिलावरखाँ मालवा का स्वतंत्र सुलतान बन बैठा। उसने अपने नाम का खुतबा पढ़वाया और सिक्का प्रचलित किया। <del>1</del>

दिलावरखाँ गोरी (१४०१-१४०५ ई०)—दिलावरखां की राजधानी घार थी, परन्तु वह मांडू हमेशा जाया करता था और वहां कई महीनों तक मुकाम करता था। उसने ही मांडव को "शादियाबाद" (आनंद नगर) नाम दिया था।‡ सन् १४०५ ई० में दिलावरखाँ की मृत्यु हो गई। लोगों को विश्वास हो गया कि हुशंगशाह ने राज्यलोभ से अपने पिता को जहर दे दिया लेकिन फरिश्ता आदि इतिहासकार इस कथन की सत्यता पर अविश्वास करते हैं।‡

हुशंगञ्चाह गोरो (१४०५-१४३५ ई०) ---सिंहासनारूढ़ होते ही हुझंगञ्चाह ने मौडू को अपनी राजघानी बनाया। गुजरात के सुरुतान मुजफ्फरखाँ ने अपने मित्र दिलावरखाँ की मृत्यु का बदला लेने के लिए मालवा पर आक्रमण किया और धार पहुँचा। हुशंगशाह ने गुजरात के सुलतान का मुकाबला किया लेकिन अपनी कमजोरी देखकर वह मुजफ्फरखाँ की शरण गया। मुजफ्फरखाँ उसे कैंद करके अपनी राजघानी में ले गया। उसका छोटा भाई नसीरखाँ मालवे का प्रबन्ध करने के लिए घार में रहा। लेकिन प्रजा ने उसके बुव्यंवहार से तंग आकर उसे भगा दिया। बाद में हुशंग की प्रार्थना पर गुजरात-सुलतान ने उसे मुक्त कर मालवा की गद्दी पर बैठाया। मांडू को फिर से प्राप्त करने में मलिक मुगीस से सहायता मिलने के कारण हुशंग ने उसकी अपना प्रतिनिधि तथा बजीर नियुक्त किया।

सन् १४१० ई० में गुजरात के सुलतान मुजफ्फरशाह का देहान्त हो गया और अहमदशाह सिंहासनारूढ़ हुआ । सन् १४१०, १४१३ और १४१८ में सुलतान हुशंग ने गुजरात पर तीन असफल आक्रमण किये । सन् १४१९ में अहमदशाह ने हुशंग को परास्त किया और उसे माँडू के किले में शरण लेना पड़ी ।

इसी बीच में सन् १४१७ ई० में उसने मलिक मुगीस के पुत्र महमूद को 'खां' की उपाधि दी और उसे हमेशा अपने साथ रखने लगा।

सन् १४२१ में हुशंग अपने साथ कई रंग के कुछ घोड़ें लेकर सौदागर के वेश में जाजनगर (उड़ीसा) पहुँचा। जब वहां का राय नरसिंह चतुर्थ घोड़े देखन ेआया तो उसने उसे कीद कर लिया। राय ने ७५ हाथी देकर छुटकारा पाया।

- \* केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द ३, पृष्ठ ३४९।
- † (अ) डे----तबकाते अकबरी, जिल्द ३, पृष्ठ ४६८। निजामुद्दीन अहमद के इाब्द ये हैं :---दावे इस्तकलाल करदा बतरीके सलातीन खुतबा-ए-पालवा बनाम खुद करदा चतर व सरा पर्दी सुर्ख साख्त।
  - (ब) बिग्ज---फरिइता जिल्द ४, पुष्ठ १७०, कलकत्ता संस्करण।
- ‡ मॉडव के तारापुर दरवाजे का शिलालेख।
- 🛔 बिग्ज----फरिक्ता, जिल्ब ४, पुष्ठ १७०।

५६२ .



#### श्री गोपालचन्द्र सुगम्धी

लौटने वक्त हुशंग ने खेरला पर अधिकार कर लिया। इसपर अहमदशाह बहमनी से युद्ध छिड़ गया। हुशंग की हार हुई और वह माँडू की ओर रवाना हुआ। उसके हरम की स्त्रियाँ अहमदशाह के हाथ लगीं। अहमदशाह ने उन्हें सम्मानपूर्वक माँडू भेज दिया।

गगरोन और कालपी के किले ले लेने के बाद हुशंगशाह ने नर्मदा नदी के तट पर हुशंगाबाद बसाया । इसके बाद हुशंगशाह के ताज से बदलशाही लाल गिरने की अशुभ घटना हुई और वह ता: ६ जुलाई १४३५ ई० को बहुमूत्र रोग से मर गया ।\* हुशंगशाह साहित्य और कला का बड़ा प्रेमी था । उसने अनेक सुरम्य भवन निर्माण कराये ।

मुहम्मदशाह गीरी---(१४३५-३६) यह पक्का शरावी था। अतः इसने सारा राज्य कार्य अपने ससुर मलिक मुगीस और उसके पुत्र महमूदखाँ के हाथ में छोड़ रखा था। महमूद मालवे का सुलतान बनना चाहता था। अतएव एक दिन उसने सुलतान को जहर देकर मरवा डाला।

महमूद खिलजी प्रथम (१४३६-१४६९) — २९ झब्वाल ८३९ हिजरी (२४ अगस्त १४३६) को ३४ वर्ष की अवस्था में महमूद खिलजी मालवा का सुलतान हुआ। मलिक मुगोस को निजामुलमुल्क की उपाधि दी गई और वह वजीर के पद पर नियुक्त किया गया। इसी समय गुजरात के सुलतान अहमदशाह ने मसूद को मालवा के सिंहासन पर बैठाने के लिए आक्रमण किया, लेकिन असफल रहा। चन्देरी का किला विद्रोही महमूद ने जीत लिया और माँडू लौटकर उसने जामे मसजिद को पूरा किया जिसकी नींव हुइांगाबाह ने डाली थी।

इस समय देहली में सैंगद मुहम्मद राज्य करता था। उसकी कमजोर नीनि से दुःखित होकर कुछ अमीरों ने महमूद खिलजी को दिल्ली के तख्त पर बैठने के लिए आमंत्रित किया। सन् १४४० ई० में महमूद ने दिल्ली की ओर कूचकर तुगलकाबाद में मुकाम किया। दिल्ली और मालवा की सेनाओं में रातभर युद्ध चलता रहा। सुबह मुहम्मदशाह ने सन्धि की प्रार्थना की। महमूद खिलजी को अहमदशाह गुजराती की मालवा पर चढ़ाई करने की खबर मिल चुकी थी। अतः, उसने सन्धि करली। इसी समय उसने नालछा में एक बाग और माँडू में कुछ राज-महल बनवाए और अपने सरदारों को बहुत कुछ इनाम दिया।

कालपी की विजय के बाद महमूद ने चित्तौड़ की ओर प्रस्थान किया। मेवाड़ का राज्य दिल्ली, मालवा और गुजरात में राज्यों से घिरा हुआ था और साम्राज्य बढ़ाने के लिए इन राज्यों में हमेशा झगड़ा हुआ करता था। इस समय यह युद्ध परिणाम-रहित रहा। दोनों दल्लों ने अपने आपको विजयी समझा। राना कुम्भ ने इस विजय के स्मारकस्वरूप एक विजय-स्तंभ बनवाया और महमूद खिलजी ने भी अपनी राजधानी माँडू में विजय-स्तम्भ निर्मित किया।

- \* फरिस्ता और तबकाते अकबरी के अनुसार हुझंगझाह की मृत्युताः ९ दिहिज्जा ८३८ हिजरी है, लेकिन कर्नल बिग्ज (फरिस्ता, जिल्द ४,पृष्ठ १८९) हुझंग की मृत्युताः ९ दिहिज्जा ८३५ हिजरी अर्थात् ७ सितम्बर १४३२ ई० लिखते हैं। मि० यजवानी अपनी पुस्तक---Mandu, The City of Joy में हुझंग की मृत्यु ताः ९ दिहिज्जा ८३५ हिजरी (७ अगस्त १४३२) लिखते हैं। ''आहझाह हुझंग नुमान्द'' से हिजरी सन् ८३८ ई० निकलता है, केम्बिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया जिल्द ३, पृष्ठ ३५२ पर ६ जुलाई १४३५ ई० लिखी है लेकिन सीवेल और बीक्षित के इण्डियन केलेण्डर के अनुसार हुझंग की मृत्यु साः ७ सितम्बर सन् १४३५ ई० है।
- 🕇 लेनपुल —मेडिवल इण्डिया पृष्ठ १७४---
  - (अ) फरगुसन-हिस्ट्री ऑफ इण्डिया आफिटेक्चर, जिल्द २, पृष्ठ ५९।
  - (ब) टाड-एनास्स एण्ड ऍटिक्वेटीज ऑफ राजस्थान, जिल्द १, पृष्ठ ३३४-३५।
  - (स) ओझा-राजपुताने का इतिहास, जिल्ब १, पृष्ठ ५९९।



#### मालवा के सुलतान तथा उनकी मुद्राएँ

इसी समय मग्दसौर के पास महमूद खिळजी के पिता तथा वजीर मलिक मुगीस की मृृग्यु हो गई । इससे महमूद के हृदय पर कड़ी चोट पहेँची । वह खूब फूट-फूट कर रोया, यहाँ तक कि उसने अपन चेहरे को जल्मी कर लिया । मलिक मुगीस की लाश माँडु में दफनायी गई ।

इसी समय जौनपुर के सुलतान महमूद कर्की ने कालपी के सूबेदार नसीरखाँ के विरुद्ध महमूद खिलजी से किकायत की कि नसीरखाँ इस्लाम के विरुद्ध आचरण कर रहा हैं। मालवा सुलतान ने महमूद क्षर्की को उसे सजा देने के लिए अपनी स्वीक्वति दे दी लेकिन बाद में अफसोस प्रकटकर उसे मना किया। जौनपुर-सुलतान ने उत्तर देने में टालमटोल की, अत: वह स्वयं चन्देरी पहुँचा। औनपुर और मालवे की सेनाओं में मुठभेड़ हुई लेकिन युद्ध परिणाम रहित रहा। सम्बि हो जाने पर महमूद माँडू लौट आया।

इसके बाद महमूद ने मेवाड़ पर पाँच बार असफल आकमण किये\*। इसी प्रकार सन् १४५० और १४५१ ई० में गुजरात पर भी इसके आक्रमण असफल रहे । एक बार फिर महमूद खिलजी ने गुजरात के सुलतान कुतुबुद्दीन की सहायता से मेवाड़ पर चढ़ाई की, लेकिन फिर भी नाकामयाब रहा ।

सन् १४६१ ई० में महमूद खिलजी ने अपने एक सम्बन्धी निजामुलमुल्क के खून का बदला लेने के लिए बहमनी राज्य पर आक्रमण किया और बीदर के किले में प्रवेश किया। बरार जीत लिया गया लेकिन बहमनी राज्य के योग्य मंत्री महमूद गाँवा और गुजरात के सुलतान महमूद वीगड़ के आ जाने से महमूद खिलजी पूर्वीय बरार से होकर मेलघाट के रास्ते माँडू लौटा। सन् १४६२ ई० में हार का बदला लेने के लिए महमूद ने ९०,००० सवारों के साथ फिर बहमनी राज्य पर आक्रमण किया लेकिन गुजरात के सुलतान के नन्दुरबार तक आ जाने के कारण उसे लौटना पड़ा।

रास्ते में खलीफाबाद नामक† गाँव में उसने मिश्र के नाम-मात्र के खलीफा यूसुफ बिन अब्बास के दूत शर्फ-उल-मुल्क का स्वागत किया और उसे कई बहुमुल्य वस्तुएँ भेंट कीं। सन् १४६६ ई० में बहमनी और मालवा राज्य में सन्धि हो गई। खेरला का किला मालवा राज्य में रहा।

सन् १४६७ ई० में महमूद ने सैंयद मुहम्मद नूरवरूश के दूत मौलाना इमादुद्दीन का स्वागत किया। मौलाना इमादुद्दीन ने सैंयद की कफनी महमूद को दी। सुलतान ने उसे चूमा और विद्वानों तथा शेखों को खूब रुपया बांटा।

(य) हरविलास झारदा--महाराणा कुम्भ, पृष्ठ ४७।

उपर्युक्त लेखकों का कथन है कि इस युद्ध में महाराणा कुम्भ ने महमूद को हराकर अपने यहाँ छह माह तक कै द रखा था, लेकिन तबकाते अकबरी, फरिश्ता और सर बुल्जेहेग का कथन इन लेखकों के विरुद्ध है। इनके कथनानुसार महमूद ने महाराणा कुम्भ को हराकर चित्तौड़ के किले में घरण लेने के लिए बाध्य किया। बिग्ज----फरिश्ता, जिल्द ४, पृथ्ठ २११। डे--तबकाते अकबरी, जिल्द ३, पृष्ठ ५१३।

केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द ३, पृष्ठ ३५५ । मैं इस घटना पर पर्याप्त रूप से प्रकाश डालना चाहता था लेकिन तारीखें महमूदशाह मंडवी की हस्त लिखित प्रति की मायकोफिल्म्स जो महाराजकुमार डॉ० रधुबीर-सिंहजी के संप्रहालय में हैं , प्रतिलिपि तैयार न होने से निश्चयात्मक रूप से विवेचन नहीं किया जा सका ।

- \* पं० गौरीइांकर ओझा ने झिलालेलों तथा प्रशस्तियों के आधार पर सिद्ध किया है कि मुसलमान इतिहासकारों ने महाराणा कुम्भ पर महमूद की विजय का जो वर्णन किया है वह पक्षपात रहित नहीं है–उदयपुर का इतिहास, जिल्द १ पृष्ठ ६०९-२१। श्री हरविलास झारदा ने भी इन आक्रमणों का असफल होना प्रमाणित किया है—महाराणा कुम्भ पृष्ठ, ५७-५८।
- राजदूत का माँडू में मिलना बतलाते हैं। देखो केम्बिअ हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द ३, पृष्ठ २२९, सर बुल्जे हेग उक्त राजदूत का माँडू में मिलना बतलाते हैं। देखो केम्बिअ हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द ३, पृष्ठ ३६२।



# श्री गोपालचन्द्र सुगन्धी

इसके कुछ समय बाद ही सारंगपुर में महमूद ने तैमूर के वंशज मिर्जा अबुसैयद के राजदूत जमालुद्दीन असतराबांदी का स्वागत किया और उसे बढ़िया चीजें दीं और अपनी तरफ से शोखजादा अलाउद्दीन को राजदूत बनाकर भेजा।

सन् १४६८ ई० में कचवारा के जमींदारों को दबाने के लिए महमूद चन्देरी गया और वहाँ पर दिल्ली के सुलतान बहलोल लोदी के दूत मुहम्मद फरमली और कपूरचन्द उपस्थित हुए तथा मुलतानहुसैन शर्की के विरुद्ध सहायता के लिए प्रार्थना की और बदले में बयाना देने का वादा किया । सुलतान महमूद ने उसकी प्रार्थना स्वीकार की ।

मई २६, १४६९ ई० को ३४ साल के शासन के बाद कचवारा प्रान्त में महमूद का देहान्त हो गया। मालवा सुलतानों में महमूद का सबसे ऊँचा स्थान है । कोई ऐसा वर्ष नहीं गया जिसमें उसने लड़ाई न लड़ी हो । वह बड़ा महत्त्वाकांक्षी था। उसकी इच्छा दिल्ली, गुजरात, चित्तौड़ और दक्षिण जीतने की थी लेकिन वह असफल रहा। उसकी कीर्ति मिश्र, मध्य एशिया आदि सुदूर देशों में फैल चुकी थी। बहलोल लोदी जैसे मुलतान उसकी सहायता के इच्छुक थे। महमूद धर्मांन्ध मुसलमान था। उसने कई मूर्तिथाँ और मन्दिर तोड़े तथा इनके मसाले से मसजिदें बनवाईं। माँडू में उसने अनेक भव्य इमारतें बनवाकर उस नंगर की शोभा बढ़ाई। अपनी राजधानी में उसने पागलों का एक अस्पताल खोला था और मौलाना फजलुल्ला हकीम को मालिक-उल-हुक्मा की उपाधि देकर उसका संचालक नियुक्त किया था। मध्यकालीन युग में इस प्रकार के अस्पताल का यहीं पहले जिक मिलता है।\* सारे राज्यभर में उसने कई बाग-बगीचे लगाये थे। उसे हरी शाक-भाजी खाने का बड़ा शौक था। दक्षिण के आक्रमण के समय जब महमूद के पास हरी शाक-भाजी समाप्त ही गई तो उसे बाजार से सँगवाने के लिए हुक्म देना पड़ा था। मालवा सुलतानों की मुद्राओं का चौकोर रूप इसी के समय से प्रारंभ होता है।

गयासुद्दीन खिलजो (१४६९-१५०० ई०) — महमूद के बाद उसका ज्येष्ठ पुत्र गयासुद्दीन के नाम से सिहासनारूढ़ हुआ। उसने अपने भाइयों को जागीरें दीं और उन्हें सन्तुष्ट रखा। सुलतान के बड़े लड़के अब्दुलकादिर को नासिरशाह की उपाधि दी गई और वह उत्तराधिकारी तथा बजीर घोषित किया गया और सुलतान अपना सारा समय ऐदा आराम में व्यतीत करने लगा। उसने अपने दरबार में कई गवैंये एकत्रित किये और अपना हरम सुन्दर रमणियों तथा कनीजों से भरा एवं प्रत्येक स्त्री की इच्छानुसार उसे नाचना, गाना, बजाना, कविता-पाठ तथा कुक्ती लड़ने की शिक्षा दी गई। उसके महल में अबीसीनिया निवासी ५०० संशस्त्र लड़कियां पुरुषवेश में रहती थीं। यह फौज ''हवीबाश दल'' कहलाती थी। ५०० तुर्की संशस्त्र गुलाम लड़कियों का दूसरा दल ''मुगल दल'' कहलाता था। इसी प्रकार ५०० फड़कियों का एक और दल या जो अपने ज्ञान और बुद्धि के लिए प्रसिद्ध था। इनमें से एक लड़की प्रति दिन सुलतान के साथ भोजन करती थी। हरम में स्त्रियों की संख्या १६.००० थी। प्रत्येक की तनख्वाह अनाज आदि के रूप में निहिचत थी। स्त्रियों से उसे प्रेम था। राज्यभर म सुन्दर स्त्रियां उसके लिए ढूढ़ ढूढकर लाई जाती थीं।

सन् १४८२ में जब बहलोल लोदी ने रणथम्भोर के पास पालनपुर पर चढ़ाई की तो सुलतान को इसकी ख**बर** देने की किसी को हिम्मत न पड़ी। अन्त में हसन नामक एक व्यक्ति ने वजीरों की सलाह से यह खबर सुलतान को दी तो चन्देरी के सूबेदार शेरखाँ को आज्ञा दी गई कि वह सारंगपुर और चन्देरी की सेनाओं की सहायता से बहलोल का मुकाबला करे। बहलोल बयाना छोड़कर देहली की तरफ बढ़ा। शेरखाँ ने उसका पीछा किया और अन्त में बहलोल ने बहुतसा नजराना देकर छुटकारा पाया।

गयासुद्दीन में कट्टर धार्मिकता थी । वह समय पर नमाज पढ़ता था और कनीजों को हिदायत थी कि नमाज का समय होने पर अगर वह गहरी नींद में भी सोया हो तो जगा दिया जाय । वह इस्लाम धर्म से बर्जित किसी भी बस्तु का उपयोग नहीं करता था ।

\* डे---तबकाते अकबरी, जिल्द ३, पृष्ठ ५१९, फुटनोट।

ૡ૬ૡ



### मालवा के सुलतान तथा उनकी मुद्राएँ

धर्मान्धता के कारण वह कई बार बुरी तरह ठगा गया। इसके कई किस्से हैं, स्थानाभाध के कारण यहाँ एक दो किस्से ही दिए जा रहे हैं। एक बार का जिक है कि एक मनुष्य एक गधे का खुर ठेकर सुलतान के सामने उपस्थित हुआ और निवेदन किया कि यह ईसा-मसीह के गधे का खुर हैं। इसपर उसे ५०,००० टंका इनाम दिए गए। तीन मनुष्य आये और उन्होंने ने भी यही बात दोहराई। उन्हें भी इसी तरह का इनाम दिया गया। कुछ दिन बाद पाँचवाँ आदमी एक और खुर लेकर आया और यही बात कही तो सुलतान ने उसे भी ५०,००० टंका देने के लिए कहा। जब दरबारियों ने अर्ज किया कि जहाँपनाह गधे के चार ही पैर होते हैं तब सुलतान ने उत्तर दिया ''कोई मुजायका नहीं, शायद उन चार में से कोई एक झूठा हो और यह सच हो।''\*

गयासुद्दीन नशीली वस्तुओं से परहेज करता था। एक समय करीब एक लाख टंका की लागत से करीब ३०० से अधिक वस्तुओं को मिलाकर 'माआजून' तैयार किया गया। सुलतान के पूछा जाने पर सब वस्तुओं की सूची पढ़कर सुनाई गई। परन्तु यह जानकर कि उसमें करीब एक माशा जायफल भी है उसने सारी माआजूच नाली में फिकवा देने की आज्ञा देदी। दरबारियों में से किसी एक ने अर्ज करने की हिम्मत की कि जहाँपनाह, हममें से किसी एक को यह माआजून देने की इज्जत बस्त्री जावे। तब सुलतान ने फरमाया कि जिस चीज का मैं इस्तैमाल नहीं कर सकता उसे अपनी रिआया को किसी भी हालत में नहीं दे सकता।†

एक समय शेख महमूदनुमान (जोकि गयासुद्दीन की खिदमत में था) का पड़ौसी दिल्ली से अपनी लड़की की शादी के लिए बन प्राप्त करने के लिए माँडू आया। शेख ने उसे काफी रुपया देने का वादा किया लेकिन यात्री ने यह बात स्वीकार नहीं की। उसने शेख से अर्ज की कि अन्य लोगों की तरह मुझे भी सुलतान से कुछ दिलवा दिया जाए ताकि मेरी इज्जत दिल्ली में वढ़ जावे। शेख ने कहा, आपमें किसी तरह की योग्यता नहीं और न आपका नाम ही मशहूर है, मैं किस तरह आपकी इम्दाद कर सकता हूँ। पड़ौसी ने कहा कि मैं तो आपके भरोसे हूँ, जो चाहें करें। वह उसे अपने साथ राजमहलों में ले गया। इस समय भीख बाँटी जा रही थी। शेख ने अपना रूमाल देते हुए कहा कि एक मुट्ठीभर गेहूँ ले लो, वैसाही किया गया। दोनों सुलतान की खिदमत में हाजिर हुए। सुलतान ने पूछा यह कौन है? शेख ने अर्ज की कि यह देहली से आए हैं और इन्हें कुरानशरीफ हिक्ज है। ये अपने साथ जितने गेहूँ के दाने लाए हैं उतनी वार कुरान शरीफ पढ़ा है। इसपर सुलतान ने जवाब दिया कि इन्हें यहाँ क्यों लाए हो मुझे जाना चाहिए। शेख ने अर्ज की कि हुजूर, यह तो ठोफ नहीं। सत्तनत के वजीर तथा उमरा सुलतान का बहौं जाना पसन्द न करेंगे। सुलतान ने कहा इसकी कोई चिन्ता नहीं। आखिर-कार यह तय हुआ कि शुक्तार के दिन मुलतान जामे मसजिद में उक्त गेंहूं के दाने प्राप्त करें। वैसाही किया गया। नमाज खत्म होते ही सुलतान ने वस्त्र फैलाया और शेखजी के पड़ौसी ने गेहूँ के दाने उसमें ढाल दिए और बहुतसा रुपया प्राप्त करके दिल्ली लौट गया।‡

रानी खुरशीद और शुजाअतखाँ तथा नासिरुद्दीन के झगड़ों के कारण सुल्तान गयासुद्दीन के अन्तिम दिन बहुत कटु हो गए थे। नासिरुद्दीन अपने पिता के जीतेजी ही सुल्तान बन बँठा। इसके कुछ समय बाद सन् १५०१ ई० में गयासुद्दीन की मृत्यु पेचिश की वीमारी से हो गई। कुछ इतिहासकारों का मत है कि नासिरुद्दीन ने अपने पिता को जहर देकर मरवा डाला।≵

\* इलियट और डासन, जिल्द ४, वाकिआते मुख्ताकी, पृष्ठ ५५५।

- 📫 बही, पृष्ठ ५५५-५६।
- ± डे–तबकाते अकबरी, जिल्द ३, पृष्ठ ५५३। पिता को जहर देने का नासिरुद्दीन दोषी था इसलिए झेरझाह जब नासिरुद्दीन की कब्र पर पहुँचा तो उसपर डंडे मारने का हुक्म दिया। जहाँगीर तथा उसके कतिपथ नौकरों ने कब्र को कई ठोकरें मारीं और उसकी लाश के अवशेष को नर्मदा में फिकवा दिया।

रोजर्स और बेवरीज—जहांगीरनामा, जिल्द २, पृष्ठ ३६७।

બદ્ધદ્

<sup>†</sup> बही, पृष्ठ ५५५।



## श्री गोपालचन्द्र सुगन्धी

नासिरुद्दीन खिलजी (१५००-१५११)---नासिरुद्दीन के सिंहासन पर बैठते ही चन्देरी के सूवेदार शेरखाँ, एरिच के सूबेदार सिकन्दरखाँ और मन्दसौर के सूबेदार महावतर्खां ने विद्रोह किया । विद्रोही पराजित हुए । सिकन्दर तथा शेरखाँ लड़ाई में काम आए ।

सन् १५०२ में सुलतान ने कचवारा के राजपूतों को दबाया और १५०३ ई० में चित्तौड़ पर आक्रमण किया तथा नजराने का रुपया लेकर वापस लौट गया। इसी समय वह राना रायमल के निकट सम्बन्धी भवानीदास की पुत्री को अपने साथ ले गया था और उसका नाम चित्तौड़ी बेगम रखा।\* इस घटना का जिक्र मेवाड़ के किसी शिलालेख या स्थात में नहीं मिलता।†

इसके बाद नासिरुद्दीन ने खानदेश के सुलतान दाऊदखाँ की सहायता के लिए एक बड़ी सेना भेजी लेकिन मालवी सेना के पहुँचने के पहले ही अहमद निजामशाह अहमदनगर लौट गया और असीरगढ़ तथा 'बुरहानपुर' में' नासिरुद्दीन के नाम का खुतबा पढ़ा गया।

नासिस्द्दीन बड़ें चिड़चिड़े स्वभाव का था। वह खूब शराब पीता था। विजय ने तो उसका दिमाग फेर दिया था उसके अत्याचारों से तंग आकर उसके उत्तराधिकारी शहाबुद्दीन ने विद्रोह किया। सुलतान ने उसे धार में परास्त किया और चन्देरी तक उसका पीछा किया। जब वह माँडू लौट रहा था तब रास्ते में उसकी मृत्यु हो गई।

नासिरुद्दीन को इमारतें विशेषकर हौज आदि बनवाने का बड़ा शौक था । उज्जैन के पास कालियादह महल और मांडव में बाजवहादुर का महल इसी के वनवाये हुए हैं । इमारतों पर इसने पाँच करोड़ रुपया खर्च किया था ।

महमूद खिल्ज्जी द्वितीय (१५११-१५३१ ई०) - महमूद के सिंहासनारूढ़ होने के समय मालवा की परिस्थिति बहुत खराव थी। शहाबुद्दीन मुहम्मद द्वितीय के नाम से राज्याधिकार के लिए प्रयत्न कर रहा था। मुहाफिजखॉ की सहायता से उसने मांडव पर अधिकार कर लिया था। मुसलमान सरदार उसके पिता के अनुभवी मंत्री वसन्तराय का खून कर चुके थे। ऐसे समय में सुलतान ने मेदिनीराय से सहायता मांगी। राजपूतों की सहायता से महमूद फिर मालवा की गद्दी पर बैठा और मुहम्मद द्वितीय खानदेश की और भाग गया।

मेदिनीराय के मंत्री हो जाने से मुसलमान अमीर नाराज हो गए। गुजरात के सुलतान मुजक्फर द्वितीय ने मालवा पर आत्रमण किया। विद्रोह दवा दिया गया और मुजफ्फर गुजरात लौट गया। सिकन्दर लोदी की ओर सेविद्रोहियों की सहायता के लिए भेजी हुई सेना भी सारंगपुर के पास हार गई। विद्रोहियों ने सन्धि कराई और राज्य में झान्ति स्थापित हुई।

मेदिनीराय का प्रभाव दिन प्रति दिन बढ़ते लगा। उसने सारे राज्य का उचित प्रबन्ध किया और कई सुवार किए। फरिश्ता तथा निजामुद्दीन अहमद का कथन है कि मेदिनीराय की सलाह से सुलतान ने कई अमीरों को मरवा डाला। मुसलमान नौकरी से निकाल दिए गए। सुलतान के पास केवल २०० मुसलमान रहे। न कुछ ओहदों पर हिन्दू नियुक्त किए गए। एक दिन सुलतान ने पान भेजकर मेदिनीराय को नौकरी से अलग कर दिया। इसपर ४०,००० राजपूत जिन्होंने सुलतान की सेवा अच्छी तरह की थी बिगड़ गए। मेदिनीराय ने उन्हें शान्त किया और सुलतान की सहायता करने का आदेश दिया। सुलतान ने अपने दूसरे मंत्री सालिवाहन को जहर देकर मरवा डाला। मेदिनीराय की जान लेन में महमूद असमर्थ रहा। मेदिनीराय केवल जस्मी हुआ। मेदिनीराय ने स्वस्थ होने पर सुलतान को लिखा कि में आपका हमेशा हितौषी रहा हूँ इसपर फिर उसकी नियुक्ति पुराने पद पर हो गई।

- \* फरिक्ता में जीवनदास की, जो रायमल का मातहत था, लड़की लेकर जाने का उल्लेख है और उसका नाम रानी जयपुरी बतलाया गया है।
- † ओझा—–उदयपुर का इतिहास, जिल्द १, पुष्ठ ६४२-४३।
- 📫 ब्रिग्ज--फरिश्ता, जिल्द ४, पुष्ठ, २५६, डे--तबकाते अकबरी, जिल्द ३, ५९७।



# मालवा के सुलतान तथा उनको मुद्राएँ

एक दिन मेदिनीराय के बढ़ते हुए प्रभाव से घवराकर सुछतान गुजरात की सीमा तक भाग गया। वहाँ उसका स्वागत हुआ। 'मिराते सिकन्दरी' से पता चलता है कि महमूद के जाने पर भी मेदिनीराय ने सुलतान के हरम का खर्च किसी प्रकार कम नहीं किया था और आम दरबार में कहा था कि सुलतान आकर अन्य किसी मंत्री को नियुक्त करे। मुजफ्फर ने माँडू पर आक्रमण किया। २३ फरवरी सन् १५१८ को होली थी। राजपूत त्यौहार मनाने में लगे थे। गुजराती सेना गुप्त रास्ते से माँडू में घुस आई। कल्ले-आम के बाद राजधानी पर मुजफ्फर का अधिकार हो गया। इस समय १९,००० राजपूत मारे गए। नै

मेदिनीराय की प्रार्थना पर राणा सांगा सारंगपुर तक आया लेकिन माँडू पर गुजरात सुलतान की सहायता से महमूद का अधिकार हो जाने से वापस लौट गया। राणा संगा की ओर से गगरौन और चन्देरी मेदिनीराय के अधिकार में रहे। आसफखाँ गुजराती की सहायता से महमूद ने गगरौन पर चढ़ाई की। महाराणा सांगा चित्तौड़ से आगे बढ़े और महमूद को परास्त किया। महमूद जल्मी हालत में पकड़ा गया और चित्तौड़ में तीन मास तक कैद रहा। अन्त में महाराणा ने इसे मालवा का राज्य देकर बिदा किया। सुलतान ने नजराने के रूप में अपना रत्न-जटित-ताज और कमरपट्टा राणा सांगा को समर्पित किया। मुसलमान इतिहासकारों ने महाराणा के इस कार्य की बड़ी प्रशंसा की है। बाबर की आत्मकथा से पता चलता है कि येही ताज और कमरपट्टा राना रतनसिंह के छोटे भाई राना विक्रमाजीत द्वारा बयाना प्राप्त करने के लिए बाबर को भेंटस्वरूप दिए गए। ‡ (अ)

महमूद के अत्याचारों का हाल सुनकर बहादुरशाह गुजराती ने मालवे पर आक्रमण किया और १७ मार्च सन् १५३१ ई० को इसे जीत लिया∦ और महमूद तथा उसके सात पुत्रों को कैद करके गुजरात ले गया। रास्ते में दोहद के पास रायसिंह ने दो हजार भील और कोलियों की सहायता से गुजरात की सेना पर आक्रमण किया। पहरेदारों ने महमूद को भागने के डर से मार डाला और दूसरे दिन दोहद में दफनाया गया।

मन् १५३४ ई० में हुमायूं ने बहादुरझाह को मन्दसौर के पास हराकर मालवा जीता । बहादुरझाह राजा भोज के प्रसिद्ध विजय-स्तम्भ को मुजरात ले जाना चाहता था । इसी प्रयत्न में इसके तीन टुकड़े हो गए । वहादुरझाह ने गुजरात में भागकर शरण ली ।

सन् १५३६-१५४२ तक मालवा खिलजीवंश के एक सरदार मल्लूखाँ उर्फ कादिरशाह के अधिकार में रहा । इसे शेरशाह ने पराजित कर सन् १५४२ ई० में अपने मित्र तथा रिश्तेदार शुजाअतखाँ को मालवे का सूबेदार नियुक्त किया । सन् १५५४ ई० तक शुजाअतखाँ मालवा का सूबेदार रहा ।

बहादुरझाह (१५५५-१५६४)----शुजाअतखां की मृत्यु के बाद उसका लड़का मलिक बायजीद बाजबहादुर के नाम से मालवे का सुलतान हुआ । इसने एक वर्ष बाद ही गोंडवाना पर चढ़ाई की लेकिन रानी दुर्गावती ने इसे बुरी तरह हराया । इस पराजय से वह बहुत र्शीमन्दा हुआ और भोग-विलास में पड़कर दुःख भूलने का प्रयत्न करने लगा ।

बाज बहादुर के हरम में कई स्त्रियाँ थीं । इनमें रूपमती अति प्रसिद्ध है । यह सारंगपुर की एक ''चतुर, सुघर, सुस्दर, सुजान पातुर'' थी इस सम्बन्ध में इतिहासकारों में मनभेद है । फरिश्ता उसे एक दरवारी महिला कहता है । मासिइल-उमरा और अहमदुल-उमरी के लेखक उसे पातुर कहते हैं । तबकाते अकवरी का लेखक तिजामुद्दीन अहमद

- \* बेले--हिस्ट्री ऑफ गुजरात, पृष्ठ २६२-२६३।
- † डे---तबकाते अकबरी, जिल्द ३, पृष्ठ ६०४।
- ‡ (अ) किंग बाबरनामा जिल्द २, पुष्ठ ३४१, आक्सफोर्ड संस्करण।
- में बहादुर की विजय की ताः ९ झाबान ९३७ हिजरी है। कर्नल क्रिग्ज २० मई १५२६ मानते हैं। ब्लाकमन आइने अकबरी में यही तारीख मानते हैं। केम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, जिल्द ३ में १७ मार्च १५३१ दी है जो ठीक प्रतीत होती है।



## श्री गोपालचन्द्र सुगन्धी

उसे बाजबहादुर की प्रिय पश्नी लिखता है। इस प्रकार इतिहासकारों में मतभेद है, लेकिन उसके गुणों का गान सब एक स्वर से करते हैं। उसका स्वर मधुर था और वह हिन्दी में कविता करती थी। संगीतशास्त्र में वह इतनी प्रवीण थी कि कई तत्कालोन गवैये उसका लोहा मानते थे। बाजबहादुर के साथ उसका प्रेम अद्वितीय था। वह एक सच्ची वीर विदुषी महिला थी। उसका जन्म भल्ले ही किसी भी जाति में हुआ हो, लेकिन यह मानना पड़ेगा कि पतिव्रत-धर्म के लिए उसका बलिदान आदर्श था। वह शिकार करती थी और निशाना लगाने में बिलकुल अचूक थी। घोड़े की सबारी में भी वह अपना सानी नहीं रखता थी।

सन् १५६१ ई० में अकवर के सेनापति आदमखाँ ने बाजबहादुर को सारंगपुर के युद्ध में हराया और मालवे पर कब्जा कर लिया। बाजबहादुर खानदेश की ओर चला गया और राज्य पाने का फिर से प्रयत्न करने लगा। आदमखाँ रूपमती को अपनी पत्नी बनाना चाहता था। अतः रूपमती ने जहर खाकर प्राण दे दिए। सन् १५७० में बाजबहादुर अकबर को शरण चला गया।

उपयुँक्त वर्णन से भलीभांति विदित होता है कि मध्यकालीन युग में मुसलमानी सत्ता सैनिक-शक्ति पर निर्भर थी। सैनिक वर्ग की सहायता पर ही राज्य की उन्नति हो सकती थी। मालवा की भौगोलिक स्थिति के कारण उसे मेवाड़, गुजरात और बहमनी राज्यों से सदैव सचेत रहना पड़ता था। इन बाह्थ आक्रमणों के कारण प्रजा भयभीत रहती थी और रक्षा चाहती थी। मालवा के सुलतान वोर तथा कुझल सेनापति थे। महमूद खिलजो प्रथम तौ प्रत्येक वर्ष अपनी महत्त्वाकांक्षा की पूर्ति के लिए रणक्षेत्र के दर्शन करता था। उसकी वीरता और शक्ति के कारण अनेक राजा उसकी सहायता चाहते थे। गयासुद्दीन जैसे विलासी तथा ऐसो आराम चाहनेवाला वादसाह भी रण-भीरु नहीं था। उसने अपने पिता के राज्यकाल में अनेक लड़ाइयाँ लड़ी थीं। मालवा सुलतानों के शासन पर अन्य प्रान्तों की तरह मुल्ला-मौलवियों का काफी प्रभाव पाया जाता है। राजा के प्रभावशाली होने के समय इनकी दाल नहीं गलती थी, लेकिन कमजोर राजाओं के समय इनकी बन आती थी।

उत्तराधिकार का कोई नियम नहीं था। प्रायः गद्दी के लिए ज्येष्ठ पुत्र का हक समझा जाता था, लेकिन दिल्ली के खिल्लीयों के समय से छोटे भाइयों का भी अधिकार माना जाने लगा था। अतः, राज्य के लिए झगड़े होते थे। राज्य-कार्य में रिश्तेदारी-नातेदारी का कोई स्थान नहीं था। Kingship Knows no Kinship सिद्धान्त के मालवा मुलतानों के पुत्र पक्के अनुयायी थे। राज्य के लिए पुत्र पिता को जहर देने के लिए नहीं हिवकता था। भाई-भाई के प्राण लेता था। जागीर की प्रथा होने से अक्सर विद्रोह हुआ करते थे। अमोरों में पारस्परिक द्वेष रहता था। अतः राज्य में दलवन्दियाँ रहती थों। सारा राज्य कई सूबों में विभाजित था। प्रान्तीय सूबेदार मुलतान के प्रति जवाबदार थे। उन्हें अपने सूबे की रक्षा के लिए सेना रखनी पड़ती थी। मालवा का मध्यकालीन सामाजिक जीवन अन्य प्रान्तों भी तरह था।

आमलौर से मुसलमानों को ऊँचे ओहदे दिए जाते थे। लेकिन योग्य हिन्दू ऊँचे पदों से वंचित नहीं रखे जाते थे। महमूद खिलजो प्रथम का अर्थमंत्री मक्सी के प्रसिद्ध पार्श्वनाथ मन्दिर का निर्माता, संस्कृत का प्रसिद्ध विद्वान संग्रामसिंह सोनो था और इसे नकद-उल-मुल्क की उपाधि थी। गयासुद्दीन के समय सारा राज्यकार्य नासिरुद्दीन देखता था। जीवन तथा मेघराज जिसे फश्च-उल-मुल्क की उपाधि थी, पुंजराज, रणमल्ल, गोपाल और सहसा आदि भी ऊँचे ऊँचे पदों पर नियुक्त थे। नासिरुद्दीन और महमूद के दीवान वसन्तराय तथा मेदिनीराय का वर्णन पहले लिखा जा चुका है।

साहित्य तथा कला---मालवा के सुलतान विद्याप्रेमी तथा विद्वानों के आश्रयदाता थे। उनके दरवार में कई देशी विदेशी कवि और कलाकार मौजूद्र ये। तारीख महमूदशाही मंडवी, तारीखे नासिरशाही और तारीखेमहमूदशाही खुई मंडवी की रचना इसी समय हुई।

<sup>\* &#</sup>x27;बाजबहादुर और रूपमती' के सम्बन्ध में विशेष घिवरण के लिए दिसम्बर १९३९ की 'वीणा' में इसी शोर्षक का मेरा लेख देखिए।



## मालवा के सुलतान तथा उनकी मुद्राएँ

शिक्षा का उचित प्रबन्ध था। हुझंगशाह और महमूद खिलजी प्रथम ने विद्यालय खोले थे। गयासुद्दीन के हरम की व्यवस्था को पढ़कर हम कह सकते हैं कि स्त्री शिक्षा की भी उपेक्षा नहीं की जाती थी।

पन्द्रहवीं शताब्दी के प्रथम अर्द्धभाग में महाकवि मंडन ने मंडपदुर्ग में कई सुन्दर ग्रंथों की रचना की । अभी तक उनमें से निम्नलिखित ग्रंथ उपलब्ध हुए हैं। (१) कादम्बरीदर्पण, (२) चंपूमंडन, (३) चन्द्रविजयप्रबन्ध, (४) अलंकारमंडन, (५) काव्यमंडन, (६) शृंगारमंडन, (७) संगीतमंडन, (८) उपसर्गमंडन, (९) सारस्वतमंडन और (१०) कविकल्पद्रुमस्कन्ध । ये सब ग्रंथ सन् १४४७ तक रचे थे। सन् १४६३ ई० में संग्रामसिंह सोनी ने बुद्धिसागर नामक ग्रंथ की रचना की । इसके बाद पुंजराज ने सारस्वत व्याकरण की पुंजराजी नामक टीका तथा मधुमंजरी नामक ग्रंथों को लिखा । सोमागणी ने महावीरचरित की टीका भी इसी समय की । हिन्दी के प्रसिद्ध विद्वान विष्णुदास, प्रभाचन्द्र, हरिनाथ, रामदास और गोविन्ददास इसी समय हुए । महेश कवि भी इसी समय के संस्कृत के अग्रगण्य विद्वानों में थे ।

साहित्य की तरह ललितकलाओं का भी पूर्ण विकास हुआ । अपने राजत्वकाल में मालवा के सुलतानों ने अपनी राजधानी माँडू को अनेक भव्य इमारतों से सुशोभित किया ।

सुलतानों ने तुगलकों की वास्तु-शैली का अनुकरण किया। स्थानीय कला-सर्मज्ञ काम पर अवश्य लगाए गए जैसाकि इस समय की विशाल इमारतों की सजावट से प्रतीत होता है, लेकिन मोटे रूप में इन इमारतों की शैली उत्तरी भारत की वास्तु शैलीका ही रूप है, जिसमें मध्यएशिया, सिक्ष और भारस की कलाओं का सम्मिश्रण है। घार की लाट मसजिद, मांडव की जामे मसजिद, हुशंगावाद का मकबरा, जहाजमहल, बाजबहादुर का महल (नासिरुद्दीन खिलजी का महल), रूपमती का महल, चिश्तीखां का महल, लाल बंगला, उज्जैन का कालियादह महल आदि में इसी शैली का समावेश है। पन्द्रहवीं शताब्दी में इस कला की बहुत उन्नति हुई और इसका राजपूत वास्तु-कला पर, विशेषकर महराब, गुम्बद, छत्रियाँ और दीवारों की सजावट पर पर्याप्त प्रभाव पड़ा।

मूर्तिकला ने जैसी चाहिए वैसी उन्नति नहीं की । तब भी कुछ धनी-मानी व्यक्तियों के प्रयत्न से कई मूर्तियों का निर्माण हुआ और हिन्दू मूर्ति-कला जीवित रही । इस कला के नमूने आज भी मक्सी, बेरछा, उज्जैन, इन्दौर, धार और मांडव के जैन मन्दिरों में मिलते हैं ।

चित्रकला और संगीत ने भी अन्य कलाओं का साथ दिया । बाजबहादुर और रूपमती के समय संगीतकला का अच्छा विकास हुआ था । बाजबहादुर और रूपमती दोनों कविता करते थे और गाने में भी अवीण थे । आज इन कलाओं के अवशेष ही उपलब्ध हैं ।

मुसलमानों की विजय से भारत की मुद्रा प्रणाली में आमूल परिवर्तन हुआ । मुसलमानों ने कुछ समय तक राजपूत राजाओं की मुद्रा पर अपने नाम नागरी लिपि में अंकित कर जारी रखा । लेकिन मुद्रा का प्रश्न उनके जीवन की अन्य समस्याओं से अलग नहीं था । इस्लाम में मूर्ति चित्रण मना है अतः इनके सिक्कों पर चित्रकारी दिखाई नहीं देती । दोनों तरफ राजा का नाम, उपाधियाँ हिजरी सन् और टकसाल का स्थान दिया जाने लगा । अभी तक सिक्कों पर टकसाल के नाम नहीं दिये जाते थे ।

मालवा के सुलतानों ते भी अनेक प्रकार के सिक्के चलाए । इनमें से कई गोल और चौकोर थे । मुसलमान बादशाहों में चौकोर सिक्का पहिले पहल अलाउद्दीन खिलजी ने चलाया था ।\* कुतुबुद्दीन, मुबारिकशाह तथा काश्मीर के सुलतान सिकन्दरशाह ने भी इसी आकार के सिक्के प्रचलित किए थे ।†

- \* न्यूमिसमेटिक कॉनिकल १९२१, पृष्ठ ३४५।
- † L. W. King, History and Coinage of Malwa, पृष्ठ ६२।



# श्री गोपालचन्द्र सुगन्धो

हुशंगशशाह और मुहम्मदशाह के समय गोल आकार के सिक्के अधिकतर बने । हुशंगशाह का एक तांबे का चौकोर सिक्का हिजरी सन् ८२९ का प्राप्त हुआ है । महमूद खिलजी प्रथम ने सोना, चाँदी तथा ताँबे के गोल तथा चौकोर दोनों तरह के सिक्के काफी तादाद में जारी किए । गयासुद्दीन के समय से चौकोर सिक्कों का प्राधान्य हुआ । हुशंगशाह, मुहम्मदशाह प्रथम और महमूदशाह प्रथम के सोने के सिक्के '९५''से '९०'' और नसीरशाह और महमूद द्वितीय के '८०'' से '७०'' तक के मिले हैं । गयासुद्दीन की सोने की मुद्रा दोनों लम्बाई की पाई जाती है ।

सोने के सिक्के अधिक से अधिक १०० रत्ती या १७५ ग्रेन के पाए जाते हैं। लेकिन ब्रिटिश अजायवघर में गयासुद्दीन का २०७ ग्रेन का एक सिक्का संग्रहित है। चांदी के सिक्के चार प्रकार के हैं। वे अधिक से अधिक १०० रत्ती फिर उससे छोटे ५०, २५ और १२॥ रत्ती तक के हैं। लेकिन महमूद द्वितीय के समय का कोई कोई ऊँची कीमत का सिक्का ६४ रत्ती वजन का भी पाया गया है।

महमूद खिलजी ते चाँदी और ताँबे के मिलावट के सिक्के प्रचलित किए थे और यह प्रणाली उसके उत्तराधिकारियों ने पूर्ण रूप से 'वालू रखी थी । लेकिन इनमें से कुछ में चाँदी की मात्रा अधिक है और कुछ तो बिलकुल ही ताँबे केसे है लेन-देन में 'अवश्य' ही' बाधा' पहुँची होगी ।\*

ताँब के सिक्के अलग अलग तौल के संख्या में पाए जाते हैं । लम्बाई के हिसाब से सिक्के इस प्रकार विभाजित किए जा सकते हैं :---

| लम्बाई    | सोना                 | चाँदी           | ताँबा                  | चाँदी और ताँबा |
|-----------|----------------------|-----------------|------------------------|----------------|
| प्रथम     | · ९५ "A · ९0"        | • १०५ "से • ९५" | •९५ "से •९०"           | ं८५ ''से ं८०'' |
| द्वित्तीय | ·८० "से <b>'</b> ७०" | ·८० "से ·७०"    | '८० ''से <b>'</b> ७०'' | · 90"          |
| तृतीय     |                      | • 44 47         | . ६५ भसे . ६०"         | ∙६५ "से '६०"   |
| चतुर्थ    |                      | . لالم''        | ∙५५ "से '४५"           | ••             |

सिक्कों से केवल मांडव में ही टकसाल का होना पाया जाता है। हुशंगशाह से गयासुद्दीन के सिक्कों पर जरब ''दारुलमुल्क'' शादियाबाद खुदा है। किसी किसी सिक्के पर ''हजरत'' भी लिखा हुआ पाया जाता है। बाद के सुलतानों के सिक्कों पर ''जरब'' नहीं है।

इन सुलतानों की मुद्राओं पर ४२ प्रकार के चिह्न पाये जाते. हैं । इनपर स्वस्तिक तथा अष्टकोण चिह्न देखने से पता चलता है कि संग्रामसिंह सोनी 'नकदुल-मुल्क' जैसे हिन्दू अर्थ मंत्रियों का काफी प्रभाव था।

तारीखें प्राय: सभी प्रकार के सिक्कों पर अंकों में ही अंकित देखी गई हैं। केवल महमूद खिलजी प्रथम के कतिपय सिक्कों पर अरबी के सब्दों में सन् लिखे गए हैं। अधिकतर सन् सिक्के के पिछले हिस्से पर दिए गए हैं, लेकिन नासिरुद्दीन के ताँबे के छोटे सिक्कों पर आगे की ओर है।

महमूद के लड़के गयासुद्दीन के नाम के सिक्के उसके युवराज (वली-अहद) होने के समय में ही जारी किए गए थे।

<sup>\*</sup> इस मिलाबट में परिवर्तन का कारण यह है कि ताँबा और चाँबी कम से २८.११ तथा ७१.८९ के अनुपात ही में मिलने पर अच्छी मिली हुई धातु बनाते हैं और लोग इस समय इस अनुपात को शायव ही जानते हों। I. A. S., N. XXXV P. 22, The Currency of the Palhan Sultans; H. R. Neuill.



# मालवा के सुलतान तथां उनकी मुद्राएँ

उपाधियाँ---प्रभावक्षाली सुलतानों के सिक्कों पर बड़ी बड़ी उपाधियाँ पाई जाती हैं। ताँबे के सिक्कों पर साधारण पदवियों का जित्र है। प्रत्येक सुलतान के एकएक उपाधि प्रदर्शित करनेवाले सिक्कों पर अंकित उपाधियों का नमूना नीचे दिया जाता है :---

```
हुशंगशाह गोरी का चाँदी का गोल सिक्का *:---
    सामने—-अब्-उल-मुजाहिद हुशंगशाह अल्-सुलतान ।
   पीछे—–अल्-सुलतान-उल आजम हिसामु-दुनिया बा-उल्ल्दीन।
 मुहम्मदशाह—–आकार<del>––</del>गोल, धातु-––सोना †।
   सामने----मुहम्मदशाहबिन हुशंगशाह अल्-सूलतान ।
   पीछे∽⊸अल्-मुलतान-उल आजम ताज उल दुनिया बा उलदीन अबू-उल मुजाहिज।
 महमूदशाह खिलजी प्रथम––आकार––गोल, सोना :––
   (अ) ‡ सामने अल-सुलतान उल आजम अलाउलदुनिया बाउलदीन अबू-उल मुजफ्फर महमूदशाह खिलजीं
           खलदुल्ला खिलाकता।
        पीछे---सिकन्दर-उस-सानी या मीन-उल खिलाकता नासिर अभीरुल मोमनीन।
   (व) सोने का सिक्का §---
           सामने⊶-अल-सुल्तान-उल-आजम अबुल मुजफ्फर अला-उल-दूनिया।
           पीछे––वादीन महमूदशाह उल-खिलजी रप्तल्दुल्ला सुलताना ८४९।
गयासुद्दीन—−चाँदी का चौकोर सिक्का∤ू—
   सामने—अल वासिक वाउल मुल्क मंजा अबु फतह गयासशाह।
   पीछे—बिन महमूदशाह अल खिलजी उल सुलतान खलद मलक।
नासिरुद्दीन---चाँदी का चौकोर सिक्का$---
   अलवालिक वा समदे लमयाजअली अबुल मुज़फ्फर नसीरशाह बिन गयासशाह अल खिलजी उल मुलतान
           खलद मलकह ९०६।
महमूद द्वितीय--चाँदी का चौकोर सिक्कां ---
   सामने—अलवासिक वा उल मुल्क अल समद अबुल मुजफ्फर महमुदशाह ।
   थीछे---बिन नासिरशाह अल खिलारी उल सुलतान खलद मल्कहू ९२३।
बाजबहादुर---चाँदी और ताँबे की मिलावट का चौकोर सिक्का 🖧 वजन १०४ ग्रेन---
   सामने--बाजबहादुर अल सुलतान ।
   पीछे----(पड़ा नहीं जाता) ।
* टॉमस---कॉनिकल ऑफ दी पठान किंग्ज ऑफ देहली, नं. ३०५ पृष्ठ ३४७।
† किंग---हिस्ट्री एण्ड कॉयनेज ऑफ मालवा, पृष्ठ ७१।
🕇 वही, पुष्ठ ७२।
§ प्रिंग्स ऑफ वेह्स म्युजियम बम्बई का संग्रहालय—-इसका वर्णन श्री सिंगल ने न्यूमिसमेटिक सोसायटी जनंल
     १९३९ के अंक में पृष्ठ ३८ पर किया है।
🗼 लेखक के पास ।
🗱 लेखक के पास।
🗚 टॉमस——क्रॉनिकल ऑफ दी पठान किंग्ज ऑफ देहली।
≟ किंग---हिस्ट्री एण्ड कॉयनेज ऑफ मालवा, पृष्ठ ९३।
```



श्री अनन्त वामन वाकणकर बो० ए०, बी० टी०

पुराण, आख्यायिका, लोककथा, उत्खनन, आलेख, मूर्ति-मुद्रा, प्राचीन स्थापत्य सम्बन्धी सामग्री एवं इसी प्रकार के अन्य साधनों के आधार पर, अपने व्यक्तिगत दृष्टिकोण तथा राष्ट्रीय भावनाओं के अनुकूल, प्राच्यविद्या-विशारदों द्वारा किए गए अन्वेषण और स्पष्टीकरणों से अनुमोदित ऐसा अत्यन्त पुरातन काल का इतिहास लिखा जा रहा है। उन्होंने जिन युगों का विवेचन किया है वे या तो गौरवपूर्ण हैं अथवा अन्धकारमय; फिर भी उनके ऐतिहासिक अनुकम के कारण एक युग दूसरे का दर्शन कराता है। पूर्व काल के इतिहास में आख्यायिकाओं के सुप्राचीन नायक विक्रमादित्य का स्थान गौरवपूर्ण हैं, यद्यपि प्राचीन काल के ऐतिहासिक साक्ष्यों से उनका व्यक्तित्य विद्वानों द्वारा अभी सिद्ध किया जाने को है। इसी प्रकार मालवा के परमारों का भी अपना पूरा वर्णन योग्य इतिहास हैं। फिर अब तक अनेक प्रकार से अधलिखा इतिहास भी पूर्ति की ओर अग्रसर है। भारतीय\* एवं योरोपीय† सुविश्वत प्राच्यविद्या विशारदों द्वारा समान रूप से प्रकाश में लए गए तथ्यों के आधार पर किया गया इस प्रकार का संक्षित्र पर्यालोचन भावी इतिहास-लेखकों को एवं उनके उन उत्साही पाठकों को, जिन्हें अपने गौरवपूर्ण अतीत के आधार पर नवीन उत्कर्ष सीमा का निर्माण करते हुए अपनी कृतियों द्वारा इतिहास का निर्माण करना है, समान रूप से शिक्षाप्रद तथा उद्बोधक होगा।

मालवा के परमारों का मूल निवास-स्थान निश्चित रूप से सुदूर आरावली पर्वतमाला में अचलगढ़ (वर्तमान सिरोही राज्य के अन्तर्गत) था, जहाँ से वे अग्नि में होकर, जो मानों सुदूर दक्षिण पूर्व को शाद्दल भूमि से आनेवाले कुषाण, शक तथा हूणों के प्रवाह को रोकने के लिए युद्ध में संजग्न मौर्य एवं गुप्त सदृश्व विभिन्न राजवंशों से युक्त समस्त उत्तर-भारत में प्रचण्ड होनकुण्ड हो रही थी, प्रादुर्भूत हुए थे। परमारों का वंशकम विस्तृत एवं कुछ राजाओं के सम्बन्ध में शंकास्पद

- \* सर रामकृष्ण भाण्डारकर और डॉ० भाण्डारकर, राजरत्न का० कृ० लेले, म० म० डॉ० गौरीझंकर ओमा, रा० ब० हीरालाल ओझा, म० म० प्रो० मिराझी, डिस्कलकर, गर्वे, चि० वैद्य, अय्यंगर।
- † बुल्हर, हुल्ट्ज्, स्मिथ, कीलहॉर्न, स्युअर्ड।



## मालव-मणि भोज

होते हुए भी अनिश्चित नहीं है, और सीयक\* के सबसे प्राचीन से लेकर भोपाल† के अनतिप्राचीन तथा जयसिंह‡ तृतीय के विक्रम संवत् १३३१ के दान-ताम्प्र-पत्र तक के विविध लेखों से उसे प्रमाणित किया जा सकता है। वे निश्चित रूप से अग्निकुल के हैं, जिसकी सत्यता घार-राज्य के संग्रहालय के एक अभिलेख ≵ से सिद्ध की जा सकती हैं; फिर भी यह देखना कि वे मान्धाता के ताम्र-पत्र में उल्लिखित धाराधीश से प्रारम्भ करते हैं, मनोरंजक है। अब यह देखना श्रेष रह जाता है कि यह नायक कल्पनाप्रसूत है अथवा मालवा एवं नर्मदा की घाटी के अधीश्वर मान्धाता के रूप में उसका अस्तित्व है। इस प्रकरण को यहीं छोड़ते हुए अब हम यह देखते हैं कि उदयपुर-प्रशस्ति, नागपुर-प्रशस्ति एवं धर्मपुरी के अभिलेख के कथन का समर्थन स्वयं भोजकृत कोदण्डकाव्य ≱ में प्राप्त होता है।

अब यह दृष्टव्य शेष रहता है कि दक्षिण के, मध्यभारत के वैनगंगा के, राजपूताना के तथा अन्य वर्तमान पवार क्या मालवा के ऐतिहासिक परमारों के वंशज हैं ? इस सम्बन्ध में कोई निहिचत बात नहीं कही जा सकती। स्वर्गीय राजरत्न पंडित के॰ के॰ लेले ने उमराओं के वंश से; टेहरी गढ़वाल के राजवंश से; सिन्ध के पवारों से; गुजरात, बिजोलिया, भंडारा गोंदिया, सिवनी एवं वैनगंगा के पवार-वंशों तथा मराठा-पवारों के साथ कुछ पत्र-व्यवहार किया था। परम्परा के संयोजक तत्वों की अत्यधिक अनुपस्थिति में वे किसी प्रमेय को दृढ़ न कर सके। आज हम केवल यही कह सकते हैं कि अचलगढ़ से बागड़ (डोंगरपुर बाँसवाड़ा) होते हुए परमार मालवा, मन्दसौर, उज्जैन तथा धार पहुँचे। पश्चात् राष्ट्रकूटों के अधीन वे दक्षिण की ओर स्थानान्तरित हुए। फिर ऐसा प्रतीत होता है कि मुसलमान मुल्तानों के अत्यधिक दबाव के कारण परमार-राजवंश के मालवा से परास्त होने से कुछ कुटुम्ब गुजरात, वैनगंगार्श्व, मध्य-भारत तथा दक्षिण की ओर पुनः स्थानान्तरित हुए।

भारत का आकर्षण-केन्द्र--मालवा---भारत का गर्भ केन्द्र मालवा प्रत्येक यात्री को अपने ऐतिहासिक गौरव के साथ साथ अपने नैसींगक सौन्दर्य का पान करने का निमंत्रण देते हुए, विजेता एवं चारण दोनों के लिए समान रूप से आकर्षण-केन्द्र रहा है। गत दो सहस्र वर्षों से महान् विकमादित्य तथा उसके प्रिय राजकवि कालिवास ने अगणित परम्पराएँ उत्पन्न की हैं जो किसी भी दृष्टि से कल्पित नहीं हैं, किन्तु दृढ़ सत्य हैं, और जो यहाँ की कला एवं स्थापत्य के द्वारा प्रकट है। अपनी भौगोलिक स्थिति, आकार, खनिज एवं वन-सम्पत्ति के कारण यह स्वयं एक प्राकृतिक क्षेत्र हैं। अतएव अवन्ति, आकर (आगर), विदिशा (भेलसा) प्रभृति अनेक गौण इकाइयाँ, जो मिलकर भारत के अध्ययन योग्य तत्वों के संक्षिप्त संग्रह के रूप में उपस्थित होती हैं, उसमें समाविष्ट होने के कारण यह भौगोलिक इकाई है। विकम के पूर्वकालीन सामाजिक एवं राजनीतिक गौरव को पुनः प्राप्त करते हुए और साथ ही साथ मुज एवं भोज के रूप में अपनी प्रति-पूर्तियों को तथा इसी प्रकार विज्ञान एवं कला क्षेत्र में भी पद्मगुप्त तथा अमितगति आदि अपने कवि एवं विद्वानों को प्रस्तुत करते हुए परमारों ने मालव के समान चित्रफलक पर अपने इतिहास को अंकित किया।

- \* डिस्कलकर-पुरातत्त्व, २, ३, राजपूताने का इतिहास–ओझा; भाग १, पृष्ठ १८३-२१०।
- † हिन्दुस्तान टाइम्स ५-३, १९३८, पृष्ठ ७।
- ‡ चि० सं० १३३१ का दानपत्र⊶चि० व० लेले, ना० प्र० स०।
- # अगगीहोंतो वंसो निपज्जइ,.....भोजछत कोवण्डकाव्य, Parmar Inscriptions पृष्ठ ७४, (बिक्रम-स्मारक-ग्रंथ, धार।)
- \* (विक्रम-स्मारक-ग्रंथ, घार, १९४३) Parmar Inscriptions पृष्ठ ८८।
- 🛊 भोजकृत कोदण्डकाव्य, पृष्ठ ६९।
- گ महाराष्ट्रीय ज्ञानकोष—-डॉ॰ केतकर; सी॰ पी॰ गजेटियर; इतिहास आणि ऐतिहासिक वर्ष३, अंक २६-२७; नवजीवन, अक्षयवट मिश्र।



#### श्री अनन्त वामन वाकणकर

परमारों की बंग-परम्परा—मालवा के परमार विदेशों से भारत में प्रविष्ट होनेवाले किसी वंश\* अखवा जाति में से हैं अथवा उन्होंने स्वयं वंश† का निर्माण किया, इस प्रश्न का अन्तिम निर्णय सम्भव नहीं हैं । उनका मूल निवास-स्थान निश्चित रूप से अचलगढ़ (सिरोही राज्य) था और अग्नि से उत्पत्ति‡ स्वयं भोज के कोदण्डकाव्य में उसका उल्लेख होने के कारण है ही ।

सुदूर पूर्वकाल के वनराज परमार≵ से, जो उज्जैन के सम्राट् विक्रमादित्य की वंश परम्परा में था और जो प्रमार भी कहा जाता है, इनका प्राचीनकालीन सम्बन्ध प्रमाणित नहीं हुआ है। दूसरी ओर विक्रम संवत् १३३१ का मान्धाता का दान-ताग्न-पत्र उनका प्राचीनतम पूर्वज एक धाराधीश के रूप में बतलाता है। धार का जयसिंह तृतीय तथा माण्डू उसकी वंशावलि का वाक्पति मुंज के एवं किंचित् आधिक्य के साथ उदयपुर-प्रशस्ति के कथन के अनुरूप समर्थन करते हैं।

समाजशास्त्र के विद्यार्थियों की अध्ययन-पद्धति के अनुसार उनके शिवपूजक होने के कारण हम उनका उद्गम शक, कुषाण, अथवा गुर्जरों में भी खोज सकते हैं। किन्तु उनके दान-ताम्न-पत्रों के विष्ण्णु की वन्दना से प्रारम्भ होने का, उनके ध्वज पर गरुड़ होने का, तथा उज्जैन के महाकाल की एवं धार की कालिकादेवी की वन्दना का क्या अर्थ होगा ? धार-राज्य के संग्रहालय में अनन्त-तारायण, यक्ष, कुबेर एवं शिव की भी अनेक मूर्तियाँ हैं। इसके अतिरिक्त धर्मपुरी में खुजाबा संगम पर विष्णु, नरसिंह, शिव तथा भीम (?) की विशाल मूर्तियाँ हैं। इनके साथ-साथ उसी स्थल पर माताजी के मन्दिर की भीतों पर डाढ़ीवाले धनुर्धर योद्धाओं की खुदी हुई कुछ आकृतियाँ भी हैं। माण्डू, धार, धर्मपुरी तथा बदनावर में विष्णु, बुढ, पार्श्वनाथ तथा गणेश की मूर्तियाँ अत्यविक हैं। वे परमारों के अधिकृत स्थल के सामाजिक इतिहास का वर्णन करती हैं। धर्मपुरी के प्रस्तरपट्ट थिप एक अभिलेख अंकित है, वह अवश्य शिव की वन्दना से प्रारम्भ होता हैं। इससे हम मरल्ता से यह समझ सकते हैं कि शक एवं हूणों के समान ही उनके पूर्वजों ने सुग्राचीन काल में खें सम्प्रदाय स्वीकार किया होगा।

परमार-विजय की पूष्ठ-भूमि—प्रकृति ने मालवा को भारतवर्ष का केन्द्र होने का सौभाग्य प्रदान किया है। धुरपश्चिम में माही, तथा मध्यम में उत्तर-वाहिनी चंवल, क्षिप्रा, कालीसिन्ध, पड़वाँ; पश्चिम में बेतवा नदियों से गहरे कटे हुए इसके निम्नोन्नत विस्तृत मैदान हैं। मही के अतिरिक्त उनमें से सब पठार के मन्द ढाल के सहारे इस प्रदेश को दशपुर, अवन्ति, आकर (आगर), तथा विदिशा के उप-प्रदेशों में विभाजित करती हुई उत्तर की दिशा को बहती है। धार के अतिरिक्त जिसे सामरिक महत्त्व की सुदूर एवं एकाकी स्थिति की विशेष सुविधा प्राप्त है, इन नदियों ने मालवा के प्रत्यक प्रसिद्ध नगर के लिए नगर-निर्माण योग्य स्थल प्रदान किया है। खनिशास्त के सुन्दर वर्णन के अनुसार मालवा ने समुन्तत इषिक्षेत्र उत्पन्न करने के लिए उर्वरा भूमि को एवँ पश्चिम में गुजरात& से, दक्षिण में दक्षिण भारत से, पूर्व में चेदि देश से और उत्तर तथा उत्तर-पश्चिम से आनेवाले धाटमार्गी पर आधिपत्थ रखने के हेतु दृढ़तायुक्त वनाच्छादित

- \* बॉटसन। I. A. Vol IV।
- 🕇 का० कृ० लेले साहब के नोट्स।
- ‡ कोवण्डकाव्य—(विक्रम-स्मारक-ग्रंथ) Parmar Inscriptions, पृष्ठ ६९।
- 🗼 History of Parmar Dynasty ---गांगुली पृष्ठ ६, नोट।
- ‡सरिदद्रिवनाद्येषु त्रासाधस्यां विशेषतज्जनः। जनापश्रययोग्यत्वाद अपाश्रयवती च सा॥ खनिशास्त्र—–वझे, महाराष्ट्र-साहित्य-पत्रिका, पृष्ठ ८५।
- ¥ पर्वपर्वतोपत्यकापरिसरेषु---पावागड़ से आनेवाला रास्ता-पारिजातमंकरो; (Poımar Inscriptions, पू० ४५३)
- र्श्व चेदिदेश (डाहाल) जिसकी त्रिपुरी (जबलपुर के निकटवर्ती तेबूर) राजधानी यो उस देश का नाम है। यहाँ कलबुरि राजवंश का राज्य था।
- 🛉 बाणभट्टकृत कादंबरी में इसका विस्तृत वर्णन है।



# मालव-मणि भोज

गिरिमालाओं को आश्रय दिया है। विन्ध्याटवी\* की गोद में दार्शनिक एवं निर्वासित दोनों को आश्रय प्राप्त होना सम्भव है। परमारों के आगमन से पूर्व नर्मदा की घाटी की परम्पराएँ ौमान्याता के पुत्र मुचकुन्द द्वारा निर्मित माहिष्मती नगरी से सम्बद्ध थीं। उज्जैन का गौरव विद्या के केन्द्र के रूप में था। अर्जुन कार्तवीर्य के सहस्रबाहु सम्बन्धी पराक्रमों का स्थल माहिष्मती के निकट ही है। अवन्ति के प्राचीन भोजों ने गौतम के बंस पर्यन्त सुदीर्घकाल तक शासन किया। मगध का शासक राजा प्रद्योत उनके पश्चात् हुआ। सम्राट् विक्रमादित्य ने अपना ऐतिहासिक गौरव प्राप्त किया और मेघदूत‡ के द्वारा उस प्रदेश की वही कथा कहने वाला कालिदास उसका राजकवि था। महान् अशोक है द्वारा लाए गए बौद्धकाल की सत्प्रकृतियों के साक्ष्य उस युग के संघारामों एवं साँची के रूप में सुरक्षित थे।

उनके उत्थान के पश्चात् ही आन`वाले शक‡ं और हूणों को पराजित करके अधिक दीष्ति के साथ प्रकाशित होने के लिए गुप्त सम्प्राटों ने तथा यशोधर्मन ने उज्जेन को भारतवर्ष का शुद्ध आकर्षण केन्द्र बना दिया था ।

जव उत्तर में हूण और शक, दक्षिण में राष्ट्रकूट और पूर्व में प्रतिहार एवं सेन उत्कर्ष पर थे तथा इस मालवा के रणक्षेत्र में निर्देयतापूर्वक अग्नि एवं सस्त्रों का प्रयोग कर रहे थे उस समय पूर्व पश्चिम, उत्तर, तथा दक्षिण से उठ रहे युद्ध-षोष में होकर मानों अग्निकुण्ड में से चार योढा उठे, जिनके आधात को केवत्र परमार ही सहन कर सके थे और विजयी होकर इतिहास के महान् विक्रमादित्य के यौरव की पूनरावृत्ति कर सके थे।

कहानी का प्रारम्भ---परमार वास्तव में मालवा के अग्निकुण्ड से उद्भूत हुए थे जिसे ईसा की पाँचवीं शताब्दी से छेकर नवमीं शताब्दी में उनके वीर उपेन्द्रराज परमार के उदय तक अनेक राजवंशों के उत्थान और पतन को देखना पड़ा था । पाँववीं शताब्दी के उत्तर भाग में गुप्त साम्प्राज्य छिन्न-भिन्न हो गया था । लगभग ५३२ ई० में यशीधर्मन का उदय हुआ, जिसको गणना उज्जयिनी के परम्परागत द्वितीय वीर विक्रमादित्य से की जाती है । ५०० ई० से लगाकर ५९० ई० तक एक अप्रसिद्ध गुप्तवंश ने शासन किया । सातवीं शताब्दी के प्रारम्भ में मालवा के पूर्व और उत्तर-पूर्व में प्रभाकरवर्धन, उसके पुत्र हर्ष तथा बंगाल के शशांक के रूप में महान् शासकों का दर्शन किया। छठी शताब्दी के उत्तरभाग में त्रिपुरी के कलचुरियों ने गुप्त राजवंश के अन्तिम शासकों से मालवा छीन ही लिया था । साम्राज्यों की राजधानी कन्नौज को मालवा के प्रतिहारों एवं पालों के हाथों आत्मसमर्पण करना पड़ा था । तब भी नवम् राताब्दी के प्रारंभ, तक मालवा राष्ट्रकूटों के आकमणों से मुक्त नहीं हुआ था। इस प्रकार अनेक राजवंशों के द्रुत अनुक्रम से होनेवाले उत्थान एवं पतन को देखती हुई शताबिरयों की परम्परा व्यतीत हुई। मालवा लड़खड़ाया और महान् विकमादित्य की भूमि का राष्ट्रकूटों द्वारा अपहरण हुआ। इस प्रकार विग्रह-नाटक के अन्तिम दृश्य का सम्पादन हुआ और इस अग्नि से परमार राजवंश के संस्थापक उपेन्द्र परमार का प्रादुर्भाव हुआ। स्वयं भोज द्वारा अपने कोदण्डकाव्य में कथित सुदूर अरावली पर्वतमाला में स्थित अचलगढ़ के अग्निकुण्ड से अपनी वंश परम्परा प्रारम्भ होने के तथ्य का परमारों को अन्त तक अभिमान रहा । इस प्रकार अनेक होनहार राजकुलों को सम्पूर्ण मालवा में स्थापित होने का अवसर देते हुए प्रतिहारों का शुभ निवर्तन हुआ । बुन्देलखण्ड के चन्देल, त्रिपुरी के कलचुरि, अनहिलवाड़ के चौलुक्य, गुजरात में पाटण तथा मारवाड़ के चाहमानों को परमारों ने पहले ही ग्रहण कर लिया था। इस प्रकार भारतवर्ष के और विशेषतः मालवा के इतिहास एक नवीन युग का, ओर साम्राज्य द्यक्ति प्राप्त करने के अर्थ दो बताब्दी भर हुए विग्रह का प्रारम्भ हुआ, जिसमें सुदूर मध्य एक्षिया की आश्रयहीन भूमि के निवासी तुरुष्कों के आघात से वे सब धराशायी हो गए।

\* मान्धाता और सहस्रार्जुन की कथाएँ।

† मेघदूत २४।

🛓 वही ।

\* Annals of Rajasthan--टॉड; जरोवीरोऽग्निकुंडा द्रिपुबलनिधनयञ्चकारक एवं उदयपुरप्रझस्ति।

<sup>‡</sup> अग्रोक–आगटे; माळक्षाच्या इतिहासाचें सिंहावलोकर्व–विविधज्ञान विस्तार— का० क्र० लेले।



#### श्रो अनन्त वामन वाकणकर

प्रारम्भिक परमार भासक--- 'अमोधवर्ष' एवं 'अकालवर्ष' की भाँति उनके द्वारा तत्पश्चात् 'विरुद' उपाधि धारण करने से, अपने राजकीय घ्वज पर गरुड़ का चिह्न ग्रहण करने से तथा महाराष्ट्री प्राकृत को अपनी स्वीकृत भाषा के रूप में ग्रहण करने के अन्तिम किन्तु अत्थन्त महत्त्वपूर्ण तथ्य से राष्ट्रकूटों के साथ मांडलिक के रूप में अथवा कौटुम्बिक सम्बन्ध के रूप में परमारों के प्रारम्भिक सम्पर्क का आज अनुमान मात्र किया जा सकता है । यहाँ तक तो निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि यह वंश अवलगढ़ से बागड़, चित्तौड़, मन्दसौर, उज्जैन, धार, मान्धाता एवं राष्ट्रकूटों के प्रदेश के उत्तरी भाग में कहीं स्थापित होते हुए नर्मदा के दक्षिण को स्थानान्तरित हुआ। नर्मदा की घाटी में मान्धाता, रन्तिदेव तथा सहसार्जुन की परम्परा ने उन्हें अधिक आकृष्ट किया। उनके आरम्भिक नाम उनके स्वतंत्र व्यक्तित्व के सूचक हैं। इर्ष एवं भोज प्रभृति उनके अन्य नाम उनके द्वारा जब ग्रहण किए गए प्रतीत होते हैं, जब उनकी विजयों की परम्परा कन्नौज के श्रीहर्ष अथवा प्रतिहार भोज के समान प्रोज्जवल हो गई थी। 'विक्रमादित्य' उपाधि दक्षिण के राष्ट्रकूटों एवं चालुक्यों द्वारा ग्रहण कर ही लो गई थी। किन्तु यह सब विवेचन की समाजशास्त्रीय पद्धति है।

यह वंश आरम्भकाल में अचलगढ़ से विनिर्गत हुआ । पहले बागड़ को फिर उज्जैन, धार तथा उससे भी आगे दैनगंगा\* के तीरों को गया, पुनः अवस्ति देश के आकर्षण-केन्द्र उज्जैन को जीतन के लिए वापस उज्जैन तथा धार की ओर गया ।

उपेन्द्र, जो क्रुष्णराज† नाम से भी विश्रुत हैं और जिसके पश्चात् वैरिसिंह प्रथम हुआ वास्तव में महान् योद्धा एवं विजेता था। यह ठीक वही समय था जब छोटे छोटे सरदारों ढ़ारा शासित अत्यधिक उपविभागों में मालवा विभाजित हो गया था और जव मालवा के आसपास के क्षेत्र स्पष्ट रूप से स्वतंत्र राज्यों के रूप में बट गए थे जैसाकि चन्दवरदाई ने उचित रूप से ही वर्णन किया है। दशपुर (मन्द+दशपुर, मन्दसौर) में विद्रोहियों को शाग्त करने का श्रेय वाक्पति को प्राप्त हुआ। मालवा पर अपने गौरवंशाली शासन के अन्त में वे कुरुक्षेत्रवास को चले गए।

धार के विजेता के रूप में, इसी प्रकार अपने शस्त्रबल के सहारे सामने आनेवाले सभी का सफाया करता हुआ वजट नाम से विख्यात वैरिसिंह द्वितीय (९१४-९४१ ई०) प्रादुर्भूत हुआ। उसकी गया यात्रा के और गौड़राज को विद्रोही बौद्धों के दमन में दी गई उसकी सहायता के फलस्वरूप राजा की पुत्री ललिता से उसका विवाह हुआ। उसके जीवन की सन्ध्या प्रत्येक दृष्टि से गौरवपूर्ण रही और उज्जैन में ७१ वर्ष की आयु में उसका देहान्त हुआ।

सीयक द्वितीय सिन्धुराज हे तथा हर्ष भी कहलाता था, जिसने ९७२ ई० के लगभग प्रचुर युद्धजित धन एवं लूट ले जाते हुए और भारी युद्धदण्ड लगाते हुए मान्यखेट के राष्ट्रकूट राजा खोट्टिंग को पराजित किया था। इद्वपति के नेतृत्व में हूण बुरी तरह पराजित हुए थे। इस घटना से मालवा के परमारों की विजय-परम्परा का प्रारम्भ होता है। बागड़ (बासवाड़) तथा चन्द्रावती हे (सिरोही राज्य) की इस राजवंश की शाखाएँ अपना प्रभुत्व अपने क्षेत्र में प्रतिपादित करने लगीं। दूसरे शब्दों में, मालवा के पुरावृत्त में तथा कला स्थापत्य एवं विद्या के इतिहास में, जिसके लिए उज्जैन एवं धार को

- \* इतिहास आणि ऐतिहासिक, वर्ष३, अंक२६-३०,पृष्ठ४४ चांदोरकर।
- † मुटल का दानपत्र I. A. Vol. VI, पुष्ठ ४८; Vol. XIV, पुष्ठ १६०३
- 🗼 झत्रोवेर्गेःधारमा सन्निहत्य। श्रीमद्धारा सूचितायेन राज्ञा।। ----उदयपुर प्रज्ञस्ति।
- 🚏 भोजवरितं राजवल्लभक्कत और पाइयलच्छि।
- 🛊 विक्रम-स्मारक-प्रंथ, धार, पृध्ठ ४० पर ''रड हण बाणपटलि'' निर्वेज्ञ है।
- 💑 वाक्पति प्रथम के दो पुत्र थे वैरिसिंह और डॉबरसिंह । डॉबरसिंह की शाखा बागड़ प्राप्त में राज्य करने लगी । ---सरस्वती, अगस्त १९१४, पृष्ठ ४३६-३७ ।

🗳 धन्धुराज ।



## मालव-मणि भोज

ऐतिहासिक महत्त्व प्राप्त होता है, यह घटना परमारों के विजयकाल के आगमन की सूचना देती हैं। इसके असिरिक्त सीयक द्वितीय को एक और विजय का श्रेय प्राप्त हैं जो उसके कलचुरि के युवराज\* प्रथम के उज्जयिनी पर आक्रमण करने पर उसके ऊपर प्राप्त की थी। इस घटना से उज्जैन तथा मालवा पर उनका प्रभुत्व, एवं त्रिपुरी के कलचुरियों के साथ अत्रुतापूर्ण सम्बन्ध† साथ साथ स्थापित हुए।

सीयक द्वितीय के, जो सिंहराज तथा सिंहमट‡ भी कहलाता था, जीवन के प्रारंभिक भाग में पुत्र नहीं था, अतः मुङ्ग धास में एक बालक की प्राप्ति को उसने शुभ शकुन माना और अपनी परम्परा अविच्छिन्न रखने की इच्छा से उसे दत्तक ग्रहण किया। कुछ वर्ष पश्चात् उसके पुत्र उत्पन्न हुआ और अपने नाम से भिन्नता रखने के लिए उसका नाम कुमार सिन्धुल रखा। मुङ्ग तथा सिन्धुल हू दोनों भाइयों में स्वभावतः सम्बन्ध अच्छे नहीं रहे और फलतः सिन्धुल को कुछ वर्ष तक निर्वासित रहना पड़ा। मुङ्ग ने अपने स्वीकृत पिता की आशाओं की पूर्ति की।

संयोजक-तत्व से विहीन विजय-परम्परा विजेता के अस्तित्व को विफल कर देती हूँ। सम्पूर्ण भारतवर्ष में चलने-वाले युद्धों के बीच मुञ्ज अपने साम्राज्य को संगठित करने में सफल हुआ था। उसके काल में मालवा में विभिन्न जनपद-निवासियों का महान् सम्मिश्रण प्रस्तुत था। घाटों के तथा नदी की घाटियों के सभी पथों पर जैन मन्दिर एवं बौद्ध≢ विहार अत्यधिक संख्या में निर्मित थे। मुसलमानों के शासन के अन्तर्गत हुए प्रतिमा-विध्वस सम्बन्धी परिवर्तन भी उन्हें पूर्ण रूप से नष्ट न कर सके। वे आज भी उस काल के सामाजिक इतिवृत्त के विद्यार्थी को प्रचुर सामग्री प्रदान करते हैं।

मुङ्ज का युद्ध विकत---मुङ्ज के युद्ध-विकम एवं सामरिक प्रवृत्तियों की परिगणना उदयपुर-प्रशस्ति& में की गई हैं । कृष्ण दृतीय के पश्चात् राष्ट्रकूटों का पराभव हो गया और तैलप के अधीन वातापी के चौलुक्य उन्हे अभिभूत कर रहे थे । अतः मुङ्ज ने कर्षाटक पर छह बार आक्रमण किया और तैलप को भी बन्दी बना लिया, किन्तु क्षमा प्रदान की ।

\* विद्वशालभंजिका----राजशेखर १-२०।

🚦 प्रबन्ध चिन्तामणि---मेरुतुंग।

🛔 भोजचरित—--राजवल्लभ।

# Dhar State Gazetteer-Luard and Lele, 955 ? ....

- 🛊 बाग, पांडवगुफा, अमझेरा जिला, ग्वालियर-राज्य।
- 🛓 सर्णाटलाटकेरलचोल.....उदैपुर-प्रशस्ति ।

<sup>†</sup> परमासं ऑफ धार एण्ड मालवा—ल्युअर्ड एण्ड लेले, जबलपुर, ज्योति २०--हीरालाल।



#### श्री अनन्त वामन वाकणकर

तैलप के सेनापति बारप्पा को पराजित करके गुजरात में अनहिलवाड़ पर मुञ्जराज ने अपना साम्राज्य स्थापित किया। इसके परिणामस्वरूप सोलंकी और परमारों की वंशगत शत्रुता मुञ्ज के उत्तराधिकारियों के लिए विनाशकारी सिद्ध हुई। इसी समय के समीप मुञ्ज तीर्थयात्रा के लिए 'धर्मारण्य' को गया होगा। जहाँ वर्तमान मुञ्जपुर\* (अब राधनपुर-राज्य के अन्तर्गत) स्थित है तथा उसका यह नाम भी उसी समय पड़ा होगा।

केरलविजय के लिए वह स्वयं नहीं गया था किन्तु केरलराज के विरुद्ध उसने तैलप की सहायता की होगी।

चोलराज राजराज (९८५-१०१८ ईसवी) ने लंका से उत्तरी सरकार तक अपने साम्प्राज्य का विस्तार कर लिया था । चोल सेनापति के नेतृत्व में होनेवाले आक्रमणों में से एक में मुञ्ज ने उसे चक्र कौट्य (मध्य-प्रदेश के बस्तर जिले के अन्तर्गत) पर सम्भवतः पराजित किया था ।

कलज्चुरि युवराजदेव प्रथम ने सीयक के जीवनकाल में एक बार उज्जैन पर आकमण करने का साहस किया था, परन्तु पराभूत हुआ था। त्रिपुरी पर मुञ्जराज का आकमण कलचुरि के इस दुःसाहस के प्रतिशोध के रूप में हुआा था। इस प्रकार युवराज ढितीय पराजित हुआ था।

हूण, जिन्होंने भालवा के पश्चिमी सीमान्त पर अधिकार कर लिया था, मुञ्ज के पिता सीयक द्वारा पहले ही पराजित किये जा चुके थे । इस पराजय से व्यथित होकर हूणों ने कलचुरियों से वैवाहिक सम्बन्ध स्थापित किया । कर्णे (कलचुरि) ने हूण राजकुमारी आवल्लादेवी से विवाह किया । इस मुञ्ज ने उन्हे पुनः दण्डित किया होगा† ।

यह लिखा जा चुका है कि मारवाड़-नरेश चाहमान बलिराज ने मुझ्ल को एक बार पराजय दी थी । अत: मुझ्ल ने स्वयं उस पर आक्रमण करके उसे प**रा**जित किया होगा ।

चित्रकट‡ (चित्तौड़) का प्रसिद्ध दुर्ग बाप्पा के वंशज गुहिलों से मुझ्ज ने जीत लिया था और यह १२वीं शताब्दी के मध्य तक चोलुक्य सिद्धराज जयसिंह द्वारा हस्तगत किए जाने तक परमारों के अधीन रहा।

नागपुर के प्रोफेसर मिराशो का विश्वास है कि मुञ्ज ने अन्य विजयों भी प्राप्त की होंगी उदाहरणार्थ कन्नीज के विजयपाल पर (९९०-९९५ ई०)।

अन्त में सचिवों की मंत्रणा के विरुद्ध दक्षिण के तैलप पर दुर्भाग्यपूर्ण∦ अभियान किया गया । जिसकी समाप्ति मुञ्ज के वन्दीकरण, कारागृहवास, मृणालवति से प्रणय और अन्त में वध के साथ हुई ।

विद्वानों एवं बाह्यणों का संरक्षक मुझ्ल---पुङ्ज के शासन के समृद्धिपूर्ण काल में भारतवर्ष के विभिन्न प्रदेशों से विद्वान एवं ब्राह्यण समान रूप से आहृष्ट होते थे, जिनका विवरण ताम्प्र-दान-पत्रों में है, 'नवसाहसांक चरित्' में तथा आज भी स्थित अन्य सार्वजनिक स्थापत्यों में अंकित है । मुझ्ज के जीवन चरित्र को लिखने का प्रथम प्रयास पद्यगुप्त रचित 'नव-साहसांकचरित्' प्रतोत होता है । पंडित धनपाल दूसरा ग्रंथकार था, जिसने 'पाइयलच्छि' 'देशीनाममाला', 'तिलकमञ्जरी'

- \* राथनपुर और बडोदा-राज्य के सिद्धपुर शहर के आसपास का प्रदेश 'धर्मारण्य' कहलाता था। उसी प्रकार धार-राज्य में नर्मदा तीर पर स्थित धर्मपुरी के आसपास के प्रदेश को भी 'धर्मारण्य' कहते थे।
- † वाक्यति मुञ्जराजा चे दिग्विजय-म० म० प्रो० मिराशी, इन्दौर विशेषांक।
- 1 म० म० डाँ० ओझा-राजपूताने का इतिहास-खण्ड १, पृष्ठ ३४९-६४।
- 🗼 थार स्टेट गजे टियर; वीणा के धारा-अंक में प्रकाशित सूर्यनारायण व्यास का 'मालवपति मुञ्जदेव'।
- <sup>क</sup> पूथ्वीवल्लभ मुञ्ज का प्रथम ताम्रपत्र—रा० ब० का० ना० दीक्षित, घारा अंक, बीणा; धरमपुरी ताम्रपत्र; ताम्रपत्र में उल्लिखित चिखिस्लिका, पिप्परिका, गर्दभपानीय आदि नाम अनुकम से चिखली, पिपरी, गधिनदी आदि विद्यमान हैं नकि 'चिखलदा' इत्यादि, इस प्रकार जॉ० गांगुली अपनी पुस्तक में पृष्ठ ४९ पर प्रदर्शित करते हो।]



## मालव-मणि भोज

तया 'ऋषभन्यंचाशिका' की रचना की। उसके भाई शोभन का भी जैन वाडमय में प्रमुख स्थान है। 'धनंजय' ने दशरूप रचा जिसपर उसके भाई धनिक ने 'दशरूपावलोक' नामक टीका की। उसका काव्य-निर्णय भी सुविश्रुत है। धनिक का पुत्र वसन्ताचार्य भी बड़ा विद्वान था और उसने मुझ्ल से पुरस्कार प्राप्त किया था\*। भट्टहलायुघ ने 'राजव्यवहारकोष' की रचना की तथा 'पिंगलसूत्र' पर हलायुधवृत्ति लिखी। जैन पंडित अभितगति ने अपने सुप्रसिद्धः 'सुभाषितरत्नसन्दोह' की जिसमें मुझ्ल की तिथि एवं कवित्व की समीक्षा है, रचना की।

मुझ्ज के सजीव स्मारक—बहुसंख्यक देवालय, घाट तथा धर्मशालाओं में से अव महेश्वर-मन्दिर एवं घाट; धार-राज्य धरमपुरी पर 'कुब्जासंगम द्राट' (खुजावा), उज्जैन में क्षिप्रा तट पर घाट तथा 'पिशाचमोचनतीथं'; धार राज्योन्तर्गत गंधवानी में 'पिशाचदेव तीर्थ ‡'; धार में 'मुझ्ज सागर' तालाब तथा मुझ्ज द्वारा अपनी पुत्री के लिए निमित आजकल 'चकाबाऊ' नाम से ज्ञात 'चक्रवापी' नामक ऋीडावापी एवं निर्झर अवशिष्ट हैं।

चौथाई शताब्दी के विजयी जीवन के पश्चात् इस वीरश्रेष्ठ का अपने शत्रु चौळुक्य तैरुप एवं उसकी सुन्दर कन्या मॄणालवति ढ़ारा दुःखद अन्त हुआ। उसके जयपूर्ण जीवन एवं साहित्यकारों के संरक्षण की दृष्टि से उसका अन्त अत्यन्त दुःखपूर्ण था, और उसकी कुछ छाया पद्मगुप्त के करुणाऋंदन 'गते मुञ्जे यशःपुंजे निरालंबा सरस्वती।' से प्राप्त होती है। उसके पुत्र दूर राजपूताने में होने के कारण अथवा कुछ के मतानुसार उसके निःसन्तान होने से उसका उत्तराधिकारी उसका अनुज सिंघुल हुआ, जो समीप ही, सम्भवतः धार के पश्चिम में अमझेरा रू में था।

आख्यायिका का नायक सिन्धुल‡ (९९९-२०१०) — किसी परमार नरेश का जीवन सिंधुल के समान सुख-दुख-पूर्ण एवं चित्ताकर्षक नहीं था। उसके अग्रज को उसके पिता सीयक द्वितीय ने दत्तक ग्रहण किया था, वह सिन्धुराज भी कहलाता था। अतः अपने पिता के नाम का छोटा रूप 'सिन्धुल' उसके हिस्से में पड़ा था। उसे अपनी प्राणरक्षा के लिए कारागार में से भाग जाना पड़ा या और वह पुनः नवसाहसांकचरित में अपने जीवनचरित के रचयिता पद्मगुप्त के वर्णन के अनुसार अपने जीवन का कवित्व एवं साहसपूर्ण नृतन अध्याय प्रारम्भ करने के लिए राजधानी को लौटा था। नागपुर के प्रो० मिराशी क्रंने उसके अद्भुत जीवन की सफल व्याख्या की है।

उसके जीवन सम्बन्धी तथ्यों को प्रकाशित करनेवाला नवसाहसांकॅचरित सिन्धुल का एकमात्र जीवन-चरित्र है। उसके नागकन्या शशिप्रभा के प्रति प्रणय को केन्द्र बताकर कवि ने अपने आश्चयदाता की, जिसकी स्वयं की राजधानी उज्जयिनी तथा कुल राजधानी धारा थी, प्रणयप्राय कया गुम्फित की हैं। उसने हूण, कोशल (छत्तीसगढ़, मध्य प्रदेश) के शासक चौलुक्य कुल राजधानी धारा थी, प्रणयप्राय कया गुम्फित की हैं। उसने हूण, कोशल (छत्तीसगढ़, मध्य प्रदेश) के शासक चौलुक्य कुल राजधानी धारा थी, प्रणयप्राय कया गुम्फित की हैं। उसने हूण, कोशल (केरलदेश नाम से भी विख्यात मालाबार) कुल्तलराज, बागड के निवासी, लाट (मध्य एवं दक्षिण गुजरात) तथा मुरल (केरलदेश नाम से भी विख्यात मालाबार) पर भी विजय प्राप्त की। किन्तु इन सफलताओं के पीछे अपनी सत्ता सर्वोच्च स्थापित रखने के लिए वह आजकल 'शक्ति-सन्गुलन' नाम से परिचित राजनीति का अनुसरण करता था। यह वही काल था जब घुरदक्षिण के चोलराज ने अपनी विजय परम्परा का सूत्रभत किया था और सत्याश्रय चौलुक्य की राजधानी के द्वार आ खटखटाए थे। अधिक दबाव पड़ने पर सत्याश्रय ने अपने श्वशुर जककोट्य के नागराज से साहाय्य की याचना की। सिन्धुल ने समयज्ञ के अनुरूप कोकण

- \* गंधवानी ताम्नपत्र वि० सं० १०३१।
- र्धरम रुरो (धार-राज्य) के पश्चिम में खुजावा नामक प्राप्त है। वहाँ खूज नदी का एक घाट प्रपात के समीप विद्यतान है। खूज 'कुब्जा' शब्द का अपभ्रांश है। यहाँ अब तक कई विशाल मूर्तियाँ हैं।
- ‡ धार-राज्य के गन्धवानी गाँव के उत्तर में इस तीर्थ के मन्दिर के अनेक अवशेष आज भी पड़े हैं। समीप ही ताम्रपत्र में निर्दिष्ट चिखल्या एवं पीपरी गाँव स्थित है।
- मुझ्जराज सिन्धुल से मिलने वहाँ गया होगा।
- 🕈 राजवल्लभकृत भोजचरित्र।
- 🛊 सिम्भुराजाच्या चरित्रांतील एक प्रसंग—प्रो० मिराशी भा० इ० सं० मं० भै०, वर्ष १३।



#### श्री अनन्त वामन वाकणकर

के महाराज से मैत्रीपूर्ण सम्घि करके, जिसके बदले में उसने चौलुक्यों की शक्ति के निग्रह का वचन दिया, अपने अपहूत प्रदेश को पुनः प्राप्त कर लिया। इसी समय चोल आक्रमण के उत्तर शाकों के प्रवाह को स्तंभित करने के लिए उसने नाग-राज से वैवाहिक सम्बन्ध स्थापित किया। जिनका सफल प्रतिकार नहीं हो सकता था, ऐसे केवल दो ही शत्रु रहे थे--अनहिलवाड़ के चामुण्डराज तथा पाटण के वल्लभराज। अन्ततोगत्वा वल्लभराज ने धारा पर आक्रमण किया किन्तु स्वर्थ मारा गया। कुछ काल पश्चात्, जैसाकि कहा जाता है, विचारा सिन्धुल\* १०१८ ई० में अथवा इससे कुछ पूर्व चामुण्डराज के विरुद्ध एक युद्ध में मारा गया।

जहाँ तक मालवा की साधारण स्थिति का सम्बन्ध है, उसका अनुरूप वर्णन करते हुए पद्मगुप्त प्रदर्शित करता है कि किस प्रकार उज्जयिनी के प्रासाद अपने युवतिजनों के सुखप्रद आलोक से दीप्तिमान थे तथा कुल-राजधानी ‡ धारा अपनी तडागमेखला के कारण लंका से प्रतिस्पर्धा करती थी ! उसकी महाकाल की भक्ति ‡ तथा हाटकेश्वर की यात्रा भी उतनी ही स्तुत्य है।

सिन्बुल ने अपने पीछे दूसरे विवाह से उत्पन्न एक पुत्र छोड़ा जो उसका उत्तराधिकारी हुआ। शुभचन्द्र लिखता है कि उसकी रानी नागकन्या मृगावती ने युगलों को जन्म दिया जिसके नाम शुभचन्द्र तथा भर्तुहरि रखे गए। ऐसी माता से जन्म लेन के कारण यह स्वाभाविक है, जन्म से ही उनकी योगवृत्ति रही हो। इस परिस्थिति की व्याख्या मानववंश-शुद्धिशास्त्र (Eugenics) एवँ आनुवंशिक नियमों के अनुसार की जा सकती है। भोज तो अपने पिता के पश्चात् महान् झासक के रूप में आलोकित हुआ तथा वे युगल योग एवं मंत्रशास्त्र के क्षेत्र में अतिमानव विकसित हए।

# महान् भो त(१०१०-१०५५) – -पाधितं विदितं दत्तं ज्ञातं तद्यन्न केनचित् । किमन्यत्कविराजस्य श्रीभोजस्य प्रशस्यते ।। ––-- उदयपुर प्रशस्ति ।

उज्जयिनी के महान् विक्रमादित्य के पश्चात् किसी अन्य भारतीय शासक ने विजयश्री के साथ साथ कवि-सम्प्राट् होने की कीर्ति अजित नहीं की। भारतवर्ष के भिन्न भिन्न भागों में के उनकी प्रोज्ज्वल सत्क्रतियों, अलौकिकताओं तथा वास्तविकताओं से ओतप्रोत अनुश्रुति, कया, उपाख्यान तथा लोकोक्तियाँ प्रचलित है। सौभाग्य से अपने ग्रंथों के तथा सत्कृत्यों के फलस्वरूप भोज पर कालात्यय का दुष्प्रभाव नहीं हुआ। इसके अतिरिक्त दूरदूर तक फैले उनके अभिलेख क्युं, भव्य सार्वजनिक भवन तथा नगरों के के नाम उनकी स्मृति के अमर-चिहन हैं।

```
* म० म० डॉ० ओझाजी का लेव, नागरी प्रचारिणी पत्रिका, १९२० श्रावण।
1 उउनविनीवर्णनम्, प्रथम सर्ग १७-५७।
🚦 कुलराजवानीवर्गतम्----धारेतिनाम्नाः कुलराजधानी ॥९०॥
                                                               नवसाहसांकचरित ।
Parmars of Dhar and Malwa--Luard and Lele.
🛊 राजा भोज सम कहाँ गांगू तैली कहिए—–सुन्दरविलास।
  ब्धा राजा भोज ने ब्धा गांगली घाचन (तैलिन)---गुजराती।
  कहाँ राजा भोज ओर कहाँ दूटा तैलो—-बुन्देलखण्ड।
  कहाँ राजा भोज और कहाँ गंगा तैली----कोकण।
  कहाँ राजा भोज कहाँ घांगो तैली----रेवाकाठा, पंचमहलु ।
  कहाँ राजा भोज और कहाँ मोजवा तैली----पुक्तप्रान्त।
  कत राजा भोज कत गड़िया तैलिनी---बंगाल।
🛓 कोदण्ड और लंग काव्य-भोज, Parmar Inscriptions (वि० स्मा० ग्रं०), घार।
🛉 भोपाल (भोजपाल), भोजकटक (हुशंगाबाद), भोपावर (भोजकच्छपुर), अमझेरा जिला, भोजपुर (जी०
     अईि० पी० रेलवे का दीप स्टेशन)।
```

4.8



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### मालव-मणि भोज

उसका नाम भोज अवस्ति के इतिहास-प्रसिद्ध भोज से ग्रहण किया गया प्रतीत होता है। उसके पिता सिन्धुल का जीवन अद्भुत कल्पनापूर्ण था अतः भोज का नामकरण भी कन्नौज के मोज परिहार (८४०-९० ईसवी) के नाम से, जिससे अपने काल में महत्त्वहीन पूर्वकालीन महत्त्वाकांक्षी परमार लोग गौरव का अनुभव करते रहे होंगे, तदनुरूप ही किया गया होगा। स्थिति वैपरीत्य के कारण जब उसका पिता युद्ध में हत हुआ, भोज केवल १४ वर्ष का था। उसे अत्यन्त अल्प आयु में चासतसूत्र का संचालन करना पड़ा, अतः यह स्वाभाविक ही था कि अन्य युवराजों की भौति माग्यलक्ष्मी ने उसका आलियन न किया होगा।

राज्य-सिंहासन ग्रहण करते ही उसे शासन व्यवस्था में व्यस्त होने के स्थान पर मालवा पर, दूसरे शब्दों में सम्पूर्ण भारत पर अपना सर्वोच्च आधिपत्य स्थापित करने में अपनी विधि से सप्रयत्न राजाओं से गृह-कलह के लिए सन्नद्ध होना पड़ा। उसका पिता अनहिलवाड़ के चौलुक्य के साथ युद्ध करते हुए हत हुआ था तथा दक्षिण के तैलप चौलुक्य ने उसके प्रतापी पितृव्य मुझ्ज का निर्दयतापूर्वक शिरच्छेद किया था। इसके अतिरिक्त समीप ही पूर्व में महत्त्वाकांक्षी कलचुरि उसपर सहसा आक्रमण करने को कटिबद्ध थे। इस प्रकार ग्रसित अवस्था में बालक भोज ने अपने शक्तिशाली शत्रुओं को चकित करते हुए अपने प्रोउज्वल चरित का निर्माण किया।

भोज की प्रारम्भिक युवावस्था---भोज का पिता निर्वासित होने के कारण स्वभावतः उसका पालन उसके पितृव्य मुच्ज के राजप्रासाद में हुआ। उसके बाल्यकाल की कथाएँ\* तथा संकटपूर्ण घटनाएँ अनेक हैं किन्तु वररुचि ज्योतिषी की भविष्यवाणी को सुनकर मुच्ज द्वारा दी गई उसके बच की आज्ञा उसके प्रारंभिक जीवन की दुखद घटना थी। किन्तु भोज ने घटना ब्यतिक्रम उपस्थित करनेवाला अपना दार्श्वनिक उत्तर क्रिया प्रिक जीवन की दुखद घटना थी। किन्तु भोज हमें स्परण दिलाती है कि अहंकारी साम्राज्य लोलुपों का भविष्य क्या है। मान्धाता से लेकर युधिष्ठिर तक कोई भी शाश्वत रूप से साम्राज्य शक्ति को धारण करने में सफल नहीं हुआ अतः वर्तमान साम्राज्यिक अधिनायकों को चिन्ता किस अर्थ !

प्रचुर कथा-साहित्य में से शुभचन्द्र की उसके ज्ञानार्णव में देखी गई कथा वास्तव में ऐतिहासिक है और मालवा के प्रसिद्ध पुरुषों की प्रारंभिक जीवनियों पर पर्याप्त प्रकाश डालती है। भोज एवं भर्तृहरि उन नामों में से है जिनकी स्मृति उनके सार्वजनिक स्थापत्यों में, स्थानों के नामों में एवं साहित्यिक रचनाओं में अमर है। जहाँ तक भोज का सम्बन्ध है उसके घार में प्राप्त हुए ताम्प्र1वों एवं प्रशस्तियों के द्वारा उसका ऐतिहासिक आघार अधिक दृढ़ है; किन्तु भतृहरि के व्यक्तित्व की खोज होना अभी खेब है। जुभचन्द्र कहता है कि भोज के पिता सिंधुल का राजकुमारी मृगावती से, विवाह हुआ जिससे क्षुमवन्द्र एवं भर्तृहरि युगल उसन्न हुए। वे दोनों पीछे से महान् योगी हुए। शुभचन्द्र ने जैन दीक्षा ग्रहण की और योगाभ्वास के निमित्त सांसारिक जोवन से निवृत्ति ली तथा भर्तृहरि ने मंत्रशास्त्र एवं धातुवाद में नैपुण्य प्राप्त किया। इस कथा के साथ हमें उज्जैन को वर्तमान भर्तुहरि गुफा का एवं भर्तृहरि की कल्पनात्मक उत्पत्ति का स्मिरण होता है। इन यमल सन्तानों के जन्म के बहुत काल पश्चात्, जब सिन्धुल कारागार में था, भोज का जन्म हुआ। अतः नवसाहसांकचरित की प्रसिद्ध नागकन्या इन यमल पुत्रों की माता रही होगो, न कि भोज की।

भोज की विजय-परम्परा----अब तक भोज की विजयों की परिगणना उदयपुर-प्रशस्ति में हुई थी किन्तु अब उसके निश्चित प्रमाण एवं साक्ष्य उनके कोदण्ड तथा खड्गकाव्य में, जो धार स्टेट हिस्टोरिकल रिकॉर्डस् सीरीज के विकम-स्मारक-

- \* उसके बात्यकाल को कथाएँ बहुविव ग्रंथों में से दिग्दशित की जा सकती हैं; जैसे (१) भोज प्रबन्ध--मुनि सुन्दरसूरि के शिध्य शुभशीलकृत (ना० प्र० पत्रिका, भाग १, अंक २), (२) भोजप्रबन्ध-सुकृतसागर रचियता रत्तमंडनगणि (विद्याधिकारी, बडौदा)। (३) भोजचरित---राजवल्लभ। (४) भोजप्रबन्ध-बल्लाल। (५) सत्यराजगणि (जैसलमीर ग्रंथ-भंडार)। (६) प्रबन्धचिन्तामणि-मेक्तुंग। (७) गुजराष चा इतिहास---लोकहितवादी।



#### श्री अनन्त वामन वाकणकर

प्रंथ (Parmar Inscriptions)में प्रथम बार प्रकाशित होकर प्राप्य हैं। किन्तु अभी घटनाओं के ऐतिहासिक अनुक्रम के सम्बन्ध में कोई निश्चित बात नहीं कही जा सकती।

उज्जयिनी के राजसिंहासन पर भोज के आसीन होने का काल भारतवर्ष के इतिहास में घटना-बहुल था। उसे अपने पिता की मृत्यु का, जिसका वध अनहिलवाड़ के भीम चौलुक्य ने किया था तथा अपने पितूव्य मुञ्ज के निधन का भी जिसका शिरच्छेद तैलप चौलुक्य ने किया था, प्रतिशोध लेना था। पूर्व में कलचुरि राजवंश था, जिसका डाहल (चेदि देश नाम से भी ज्ञात यमुना एवं नर्मदा के बीच का प्रदेश) पर आधिपत्य था। राजा युवराज द्वितीय ने अपनी बहिन का विवाह दक्षिण के चौलुक्य राजा के साथ किया था जिससे मुञ्ज का शत्रु तैलप उत्पन्न हुआ था। उत्तर भारत के शासक साम्राज्य शक्ति की प्राप्ति के लिए वेगवान यत्व कर रहे थे। परमारों ने अपना पहले ही स्वर्णप्रसून एवं ऐतिहासिक विख्यात परम्परायुक्त भूमि के रूप में विश्रुत मालव पर दृढ़ आधिपत्य स्थापित कर लिया था। इसकी मध्यस्थ स्थिति के कारण इसे सब दिशाओं से आजान्ताओं का सामना करना था—पश्चिम से भीम चौलुक्य का, पूर्व से युवराज कलचुरि का, दक्षिण से विक्रम चौलुक्य पंचम का, और अन्त में सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण राजपूतों का पश्चिमोत्तर से एवं मुसलमानों का उत्तर से।

कोंकण का अभियान भोज का प्रथम साहस प्रतीत होता है, जिसमें उसने शिलाहार राजा अरिकेसरी को पराजित किया और उससे जयफल के रूप में गरुडध्वज छीनकर उसे अपना राजध्वज बनाया। यह घटना, जैसा बेटमा\* एवं बासवाड़ी है के ताम्रपत्रों से सिद्ध हो चुका है, १०२० ईसवी से कुछ पूर्व हुईं। इस प्रकार उसकी विजय-परम्परा का प्रारम्भ हुआ।

कर्नाट एवं लाट (दक्षिण गुजरात) के राजा जयसिंह द्वितीय एवं उसका उत्तराधिकारी सोमेश्वर प्रथम (१०१८-४० ईसवी) थे। किन्तु भोज के युद्धों के प्रारंभिक भाग में तैलप की मृत्यु के पश्नात विकमादित्य चौलुक्य (१००९-१८ ईसवी) के साथ उसका वास्तविक युद्ध हुआ। अत: भोज ने मुझ्ज की पुरातन प्रेयसी कुसुमावति‡ की सहायता से जो इस समय जैन साध्वी हो गई थी, विक्रमादित्य को बन्दी बना लिया और उसका वध करा दिया। पीछे से भाग्यचक्र भोज के विपरीत परिचालित हुआ। एक लम्बे विराम के पश्चात ्सोमेश्वर प्रथम के साथ जो आहवमल्ल‡ भी कहलाता था, शत्रुता प्रारंभ हुई। एक युद्ध फें सोमेश्वर बिल्हण के कथन के अनुसार वास्तव में विजयी हुआ।

गुजरात के भीम ने धार पर दुबारा आक्रमण किया था। भोज व्याकुल हो गया था, किन्तु सौभाग्यवश भीम शीघ ही सिन्ध के शासक को दण्ड देने चला गया। उसकी अनुपस्थिति में भोज ने अपने सेनानी कुलचन्द्र को आक्रमण के लिए भेज दिया। वह अनहिलवाड़ को हस्तगत करने में सफल हुआ और विजयी होकर धार लौटा। सिन्ध से लौटने पर भीम अपने शहर पर हुए आक्रमण से तथा भोज के सेनापति से अपमानित होने के कारण अत्यन्त उद्विग्न हुआ। धार को हस्तगत करने के लिए सेनाएँ भेज दी गईं। बिचारा भोज अनवदित अवस्था में था और वन्दी बना लिया गया था, किन्तु पीछे से मुक्त कर दिया गया था। उन्होंने परस्पर सन्धिपत्र पर हस्ताक्षर किए और भीम के राजदूत डामर है (दामोदर) ने भोज को विश्वास-पत्र दिया। उन्होंने परस्पर सन्धिपत्र पर हस्ताक्षर किए और भीम के राजदूत डामर है (दामोदर) ने भोज को विश्वास-पत्र दिया। उन्होंने परस्पर सन्धिपत्र पर हस्ताक्षर किए और भीम के राजदूत रहा करते थे जो अपने स्वामी के शत्रुओं पर साहित्यिक अवहास क़ट एवं उच्छुंखलतापूर्ण कुटिल उक्तियों से प्रहार किया करते थे। भोज विद्वानों के आश्रयदाता के रूप में प्रसिद्ध था ही। ऐसी जनश्रुति है कि भीम एक कार भोज की वैभवधालिनी राजसभा को

- \* इन दोनों दानपत्रों पर श्री डिस्कलकर ने पर्याप्त प्रकाश डाला है।
- ूरी बासवाड़ी प्लेट माघ शुक्ल ७ वि० सं० १०७६ की है। पक्ष्वात् काल गणनानुसार भाद्र शुक्ल १५ वि० सं० १०७६ में कोकण-ग्रहण विजय-पर्वणी के उपलक्ष्य में बेटमा प्लेट का दानपत्र दिया गया।
- ‡ घार स्टेट गजेटियर (
- र्र .....नलस्तस्याप्याहत्रमल्लदेव नृपतेर्बोर्दण्ड.....दुहरः । धर्मपुरो शिलाखंड, विक्रम-स्मारक-प्रंथ धार पुष्ठ, ८८३



# मालव-मणि भोज

देखने के लिए इतना लालायित था कि वह प्रच्छन्न रूप से स्वयं धार पहुँचा और छन्नरूप से उसकी सेवा में रहा। अपने स्वामी की प्रशंसा करते हुए डामर ने अपनी वकोक्ति का भोज को लक्ष्य बनाया। उसी समय पहचाने जाने की आशंका से भीम राज-सभा से खिसक गया। इसके पश्वात् अपने स्वामी को बचाने के लिए भोज का घ्यान दक्षिण की ओर आकृष्ट करते हुए, जहाँ मुञ्ज की मृत्यू का प्रतिशोध लिया जाना शेष था, डामर ने दूसरा व्यंग्योक्ति का प्रहार किया। इस प्रकार चौलुक्य के विरुद्ध आक्रमण हुआ, किन्तु लड़ाई समाप्त हो गई और भीम एवं सोमेश्वर दोनों के साथ सन्धि हुई।

अनहिलवाड़ के भीम चौलुक्य को एवं दक्षिण के सोमेश्वर चौलुक्य को सन्धि द्वारा मौन कर देने के पदचात् युद्ध करने के लिए सबसे बड़ा अवशिष्ट शत्रु कलचुरि गांगेयदेव\* था। कन्नौज गुर्जर प्रतिहार का उन्मूलन करके गांगेयदेव ने अपने राज्य का विस्तार उत्तर में नैपाल एवं तिरहुत तथा दक्षिण में कर्णालिक† पर्यन्त कुन्तल तक कर लिया था । अत: स्वभावतः उत्तर भारत पर एकाधिपत्य स्थापित करने की महत्त्वाकांक्षा से उसने भोज के राज्य पर आक्रमण किया । एक निर्णायक युद्ध छड़ा गया जिसमें गांगेयदेव‡ं पूर्ण रूप से पराजित हुआ । इस प्रकार अपमानित होकर वह प्रयाग-वास करने चला गया और १०४१ ईसवी में मर गया। इस विजय की स्मृति में भोज ने जयस्तंभ निर्मित कराया जिसे आज भी धार में लाट मसजिद पर, जिसका यह नाम ही इस स्तंभ के कारण पड़ा है, देखा जा सकता है। स्थानीय जनता उस स्तंभ की ओर संकेत करते हुए बतलाते हैं कि इस विशाल तोल के स्तंभ को गांगी नाम की एक तेलिन ने स्थापित किया था । वेदिका की जिन दीर्घकाय शिलाओं में वह रोपा गया था, वे उस तेलिन के समान भार के हूँ, ऐसी जनश्रुति है । यह मनोरंजक लोककथा सम्पूर्ण भारत में प्रचलित है। सौभाग्यवश इस जनश्रुति ने तैलंगन के साथ भोज एवं गांगेय दोनों का सम्बन्ध सुरक्षित रखा है। मन्डपदुर्ग के राजपथ पर नालछा के समीप एक पहाड़ी है। यह तेलण टेकड़ी के नाम से प्रसिद्ध है। सम्भवतः उसका यह नाम उस पहाड़ी के समीप युद्ध होने का संकेत करता है। उस काल में नलकच्छपुर (नालछा) की विद्या के केन्द्र के रूप में, जहाँ अमितगति सदृश 🛔 विद्वान् शिष्यों को विद्यादान करते थे, पहले से ही प्रसिद्ध थी। इस स्थान पर विद्वानों द्वारा सुभाषितरत्नसन्दोह, पंचसंग्रह सदृश कतिपय महत्त्वपूर्ण ग्रंथों की रचना हुई थी। इस विजय का एक प्रमाण धार की आर्कोऑलॉजिकल म्यूजियम में सुरक्षित कोदण्डकाव्य नामक अभिलेख∦ में पढ़ा जा सकता है । 'कहाँ राजा भोज और कहाँ गांगली तेलन' इस पंक्ति में गंगा एवं तैलन कमशः कलचुरि गांगेयदेव एवं तेलंगन का संकेत करते हैं । पारिजातमंजरी नामक दो अंक का साटक भी इस ऐतिहासिक घटना का, जो पीछे जनश्रुति में परिवर्तित हो गई, समर्थत करता है । अधिक आश्चर्य की बात तो यह है कि कुछ परिवर्तन के साथ यह लोकोक्ति भारतवर्ष के सभी भागों में प्राप्त होती है 🗱

जहाँ तक भोज द्वारा मुसलमानों के प्रतिरोध एवं उन्हें पराजित किए जाने का प्रश्न हैं, इस सम्बन्ध में किसी निश्चित तिथि एवं स्थान का निर्देश नहीं किया जा सकता। यह सम्भव हैं कि भोज की सेनाओं ने महमूदग्रेगजनवी से सम्मिलित युद्ध करनेवाले अन्य राजाओं की सेनाओं से सहयोग किया हो। यह घटना १००८ ईसवी अथवा १०१९ ईसवी को हो सकती हैं। अथवा उस समय की हो सकती है जब १०४३ ईसवी में हिन्दू राजाओं ने महमूद गजनवी के प्रतिनिधि शासक के विरुद्ध सम्मिलित युद्ध किया था। 'तुरुष्कों' क्रुंपर भोज की विजय का निर्देश, उसका उल्लेख कोदण्डकाव्य में होने के कारण स्थिर करता है।

- \* जबलपुर ज्योति---रा० ब० हीरालाल, रासमाला।
- 🛔 जबलपुर ज्योति। 🊦 वही। 🤺 प्राचीन ग्रंथकार—गोविग्दराम परवार, धार-अंक, वीणा।
- असिकिरणरज्जुबद्धं जेणं जयकुंजरं तुमं धरसि । जयकुंजरस्स थंभोए......कोदण्डकाथ्य (विक्रम-स्मारक-ग्रंथ)
   धार, पृष्ठ ७४।
- 🛊 देखिए टिप्पणी, पुष्ठ ७।
- 🍰 तद्द रक्खिआ तुरुक्का धरणी अज्जं वणॆ सुसत्ते । सिरवेढ़ताण इहं.....कोदंडकाव्य, पृष्ठ ७६, विक्रम-स्मारझ-ग्रंथ, घार ।



भोज के भारती-भवन की सरस्वती-प्रतिमा (पृष्ठ५८५ तथा ५९०)

धार एवं मांडव चित्रावली



माँडव में प्राप्त भाण्ड का रेखाचित्र



लुहाँगोगुहा, माँडव (पृष्ठ ५९९)



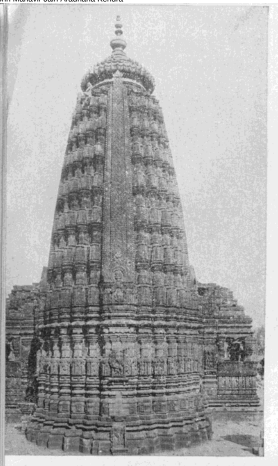
लुहाँगो गुहा, माँडव (पृष्ठ ५९९)

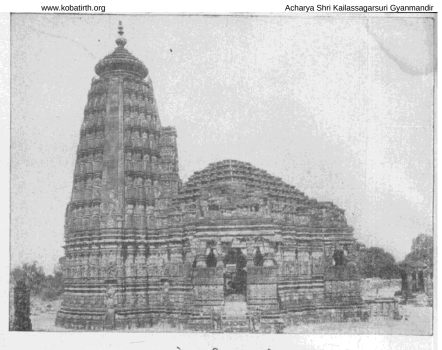


एकपत्थरी-स्तंभ, माँडव (पृष्ठ ६०१)



कुछ प्रस्तर-मूर्तियाँ, धार,





उदयेश्वर-मन्दिर, बगल से।

उदयेश्वर-मन्दिर, पीछे से।

उदय ेश्वर-मंदिर, भीतरी भाग।

# उद्येश्वर-मन्दिर चित्रावली ( पृष्ठ ६११ )









#### श्री अनन्त वामन वाकणकर

इन्द्रस्थ पर उसकी विजय का निश्चित रूप से उल्लेख नहीं किया जा सकता यद्यपि विद्वानों की मनोवृत्ति उसे कलिंग के गंग का सामन्त मानने की है । यह वही राजा हो सकता है जो राजेन्द्रदेव चोल का शत्रु था।\*

लाट-विजय के सम्बन्ध में भोज द्वारा कीर्तिराज को दी गई पराजय का निर्देश किया जा सकता है।

स्वर्गीय के० के० लेले ने तोर्गली को दक्षिण में चीजापुर जिले का वर्तमान 'तोगिल' कहा है जो अब झिन्दे नामक मराठा सरदार के अधीन हैं।

भोज के युद्धों का अनुक्रम बतलाने का डॉ० गांगुली का प्रयत्न वास्तव में मनोरंजक एवं बहुत अंश में प्रत्ययकारक हैं । इस प्रकार उदयपुर-प्रशस्ति‡ में भोज की विजयों का उल्लेख एवं स्वयं भोज द्वारा उनका समर्थन भोज के अनुश्रुति-पूर्ण आवेश्टन से उत्पन्न विवाद को समाप्त कर देता है ।

भोज के सर्वोच्च व्यक्तित्व की तुलना में उसके अन्य समकालीन राजाओं की प्रभा मन्द पड़ जाती हैं। इसमें त्रिपुरी के महान् राजा गांगेयदेव तथा उसी के समान निम्न श्रेणी के तैलंगानाधिपति को अपवाद मानने का प्रश्न ही उत्पन्न नहीं होता। वह अद्वितीय विजेता था और साहित्य के विस्तृत क्षेत्र में एवं अनुपम वदान्धता हू में उसकी वरिष्टता नवीन प्रमाण की अपेक्षा नहीं करती।

साहित्यसेवी भोज→-मुंज को विद्वानों ने 'कविमित्र' नाम दिया था किन्तु भोज को वे 'कविराज' उपाधि से विभूषित करते है। उसकी अगाव सर्वतोमुखी विद्वत्ता उसके निर्मित विविध विषयों के ग्रंथों की परिगणना से ज्ञात होती है और भोज की इनने ग्रंथों के निर्माण की क्षमता के सम्बन्ध में संका नहीं को जा सकती है। उसके काल की विद्वत्ता के मान से परोक्षग करते हुए यह ज्ञात होता है कि शास्त्रों का साधारण ज्ञान प्राप्त करने के लिए अध्यवसायपूर्वक लगभग १२ वर्ष लगते थे। साधारण अंग्रेजी की पढ़ाई में भी १२ वर्ष के अध्ययन के पहचात् विद्यार्थी बी० ए० हो सकता था। किन्तु विशेषज्ञता प्राप्त करने के लिए केवल ब्याकारण के अध्ययन में ही १२ वर्ष और लगते थे–-''द्वादशवर्षों: व्याकरण श्रूयते'—इससे भी संस्कृत साहित्य की विशालता की भी कल्पना होती है। इससे अनुमान किया जा सकता है कि धार के अपने 'भारती-भवन' अथवा 'शारदासदन'‡ को, जिसके अध्यक्ष पद पर लन्दन म्यूजियम में स्थित विक्रम संवत् १०९१ की सरस्वती≢ (देखिए चित्र) की मूर्ति आसीन थी, अलंकृत करना भोज की कितनी महान् सफलता थी।

पूर्व टिप्पणी के अनुसार भोज का साहित्य के विस्तृत क्षेत्र पर अधिकार था और उसकी सर्वोतमुखी विद्वता के सम्वन्व में जो उसकी रचनाओं द्वारा ज्ञात होती है, पूर्ण विवेचन उपयोगी है। स्वर्गीय राज्यरत्न का० क़० लेले ने भोज एव उसकी रचनाओं पर अपना समालोचनात्मक विवेचन& प्रकट किया है। यहाँ उसकी रचनाओं की सूची देना असम्बद्ध न होगा:---

ज्योतिष—–राजमार्तण्ड, राजमृगांककरणं, विद्वज्जनवल्लभप्रइनज्ञान, आदित्यप्रतापसिद्धान्त । अलंकारशास्त्र—–सरस्वतीकंठाभरण ।

| * E      | History of Parmar Dynasty-Ganguli 905 841                                                            |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| te       | द० का <sup>ँ</sup> ० क्रु <sup>°</sup> ० लेखे महोदय के ऑर्कोऑऑऑजिकल नोट्स।                           |
| <br>‡ चे | वीइवरेन्द्ररथतोग्गलभीममुख्यान् कर्णाटलाटपति गुर्जरराट् तुरुष्कान् ।                                  |
| ्रं ग    | ोसहताणं दाणं केणावि कयावि एत्य विहितं, पृष्ठ ७४।                                                     |
| ँ गो     | लिक्लेडाण घूली अत्यक्तंनव।।३१९॥ कोदण्डकाव्य ।                                                        |
| ाँ स्त   | र्णं पूर्णमनोरंथदिचरमभूद्गांगेयभंगोत्सवे ॥३॥—पारिजातमंजरी;                                           |
|          |                                                                                                      |
|          | त मूर्ति के अस्तित्व के सम्बन्ध में रा० ब० का० ना० दीक्षित सेवानिवृत्त डायरेक्टर जनररू ऑर्केऑलॉजी ने |
| •        | सर्व प्रथम सूचना दी। कलकता के "रूपम्" मासिक में तथा अन्यत्र इस ग्रन्थ में इसका फोटो छपा है।          |
| 🎄 भो     | ोजदेव यांची साहित्यसेया—-का० क्र० लेले, मालवसाहित्य, इन्दौर।                                         |



## मालव-मणि भोज

इतर-शालिहोत्र (अश्वशास्त्र पर) इत्यादि।

ऐसा दिग्गज साहित्यकार साथ साथ शासक एवं सम्राट् भी था । विक्रमादित्य महान् के समान ही सुविश्रुत विद्वानों को संरक्षण देने में वह अप्रतिम था । सुभाषितावलि में उनकी गणना इस प्रकार की गई है ---

भोजविचत्तप बिल्हणप्रभूतिभिः कर्णोऽपि विद्यापतिः। स्याति यान्तिनरेक्ष्वरः कविवरेः स्फारनंभेरीरवैः ॥

यहाँ उल्लिखित विल्हण\* 'सरस्वतीस्तोत्र' का रचयिता नहीं हो सकता, कारण कि वह स्वयं महाराज विन्ध्यवर्मन की राजसभा में अपना सांधिविग्रहिक होना स्वीकार करता है ।

उससे संरक्षण प्राप्त अन्य जैन विद्वान्‡ ये---उवट, क्षुभचन्द्र, नेमिचन्द्र चक्रवर्ति, प्रभाचन्द्र एवं निचुल । अपनी राजसभा में नवरत्न रखने के लिए भोज ढारा अपनी तुलना विकम≵ से किए जाने के कारण यह स्वाभाविक है कि उसका अपना कालिदास भी हो । कुछ उपर्युक्त साहित्यकारों में से एक के साथ उसकी अभिन्नता स्थापित करते हैं । प्रोफेसर परांजपे कहते हैं कि कालिदास है तीन होने के प्रमाण हैं । सर रामकुष्ण भंडारकर का मत भी इसी प्रकार का है । भोज का कालिदास उनमें से एक था ।

- \* विरचितमिहविष्णोर्दा मवाक्यप्रसूनैक्वरणसततपूजा वाक्कृता बिल्हणेन---मांडव क्षिलालेख, विक्रम-स्मारक-ग्रंथ, पुष्ठ ४३, थार।
- र्म गुणरत्नमहोदधि, विऋम संवत् ११९७----शालानुरीय१ शकटांगज२ चग्द्रगोमी, दिग्वस्त्र३ भर्तृहरि४ वामन५ भोज६ मुख्याः। मेधाविनः प्रवरदीपक७ कर्तुंयुक्ताः प्राज्ञैनिषेवित पदद्वितयाजयन्ति ॥२॥
- ± पाणिनि, २ झाकटायन, ३ देवनंदी, ४ वाक्यपदीयप्रकीणंकयोःकर्ता महाभाष्यनिपाद्या व्याख्याताच। ५. अविश्रांत विधाधर व्याकरणकर्ता, ६. सरस्वतिकंठाभरणकर्ता, ७. भद्रेश्वर सूरि। श्रृंगारप्रकाझ---के॰ पी॰ जायसवाल, Modern Review June, 1928.
- ी बल्मोकप्रभवेण रामनृपतिर्व्यासेन धर्मात्मजो व्याख्यातः किलकालिदासकविनाश्रीविकमांकोनृपः । भोजस्वित्तप बिल्हणप्रभृतिभिः कर्णोऽपि विद्यापतेः स्वाति यांतिनरेक्ष्वराः कविवरैस्फारैर्नभेरीरवैः ।। सुभाषित रत्न भाण्डागार–निर्णयसागर, प्रॉ० झर्मा की सूची ।
  - 🚽 क्षृंगारप्रकाश–पाण्डेय रामावतार शर्मा, सुधा, श्रावण संवत् १९८५ ।
- (१) एकोऽपिजीयते हन्त कालिंदासी न केनचित्। शूंपारे ललितोद्वारे कालिदासत्रयी कि मु॥
- (२) गोविंबराय पवार, धारा-अंक, वीणा।
- (३) चंदण धवला अज्जं पण्डिअवग्गोभम्बंत ओ.....३८१--- विक्रम-स्मारक-प्रंथ, धार ।



## श्री अनन्त वामन वाकणकर

उसके काल में उज्जैन के अतिरिक्त विद्या के तीन केन्द्र थे उनमें धार का प्रसिद्ध भारतीभवन ृथा ≀ दूसरा मांडू में था और तीसरा नलकच्छपुर (नालळा, धार-राज्य) में था ।

उसके औदार्य एवं विद्या के संरक्षण के सम्बन्ध में कोदण्डकाव्य की निम्नलिखित पंक्तियां आकर्षक हैं :---

गोसहसाणं दाणं केणावि कयावि एत्थ विहिअं। गोल......

उसके विस्तृत एवं गम्भीर पॉडित्थ के कारण और विशेषतः सब धर्मों के प्रति उसके उदार विचारों के कारण विद्वानों की एक परिषत् की अध्यक्षता के लिए भोज को निमंत्रित किया गया था :---

आस्थानाविपतिः तौ बुधादविगुणो श्रीभोजदेवेनुपे ।---प्राचीन लेखमाला, भाग २, पृष्ठ २२३।

भोज के सार्वजनिक निर्माण—–भोज के नाम से सीधे सम्बद्ध एवं दैव के घातक प्रहार के पश्चात् भी उसकी पुष्यस्मृति को पुनरुज्जीवित करने के लिए निम्नलिखित स्यानों के नाम एवं देवालय अवशिष्ट हैं :---

मोजपाल (भोपाल) तथा दीप नामक जी० आई० पी० रेलवे स्टेशन के समीप की विस्तृत झील,\* जो अब लुप्त हो गई है और उसका केवल द्वीप (दीप जो अब रेलवे स्टेशन है) शेष रह गया है तथा थोड़े से सेतु, बेतवा (वेत्रवति) के समीप भोजपुर देवालय, भोजकटक (होशंगाबाद), अमझेरा जिला भोपावर, भोजशाला‡ एवं उसका सरस्वती कूप, राजमार्तंग्ड राजमहल हू तथा अन्तिम अत्यन्त महत्त्वपूर्ण वि० सं० १०९१ की अब लन्दन म्यूजियम में स्थित सरस्वती की मूर्ति (देखिए चित्र)।

उदयपुर प्रशस्ति में उल्लिखित देवालय इस प्रकार हैं :---

केडार रामेश्वर सोमनाय सुंडीर कालानलख्दसत्कैः। सुराश्रयं व्यप्यिचयः समंताल् यथार्थसंज्ञांजगतीं चकार ।

इन अनेक में से केवल दो को निश्चयपूर्वक बताया जा सकता है । एक तो काश्मीर में कपटेश्वर के समीप 'पाप-सूदनतीर्थ' है तथा दूसरा अब भी सुन्दरबन (सुण्डीर) बंगाल में वर्तमान है जिसमें दुरूहता एवं जल की गम्भीरता के कारण यात्रियों को वर्ष में केवल दो बार दर्शन प्राप्त होता है ।

भोज के अन्तिम दिन—अन्य जन्मजात महान् व्यक्तियों के समान ही भोज के अन्तिम दिवस भी सुखप्रद न हो सके। कारण कि ऐसे व्यक्तित्वों के जन्म से ही महान् होने के कारण दैव उनके प्रति प्रतिरोधात्मक रहता है। गुजरात के भोम एवं चेदि के कर्य ने उस काल के उच्चतम व्यक्ति पर आक्रमण करने के लिए परस्पर सन्धि की। उसका युद्ध-परिश्रांत-स्नायु-मण्डल क्षीण हो रहा था। भयभीत सत्रुओं के उक्तोश बीच नियति को इच्छा को उसने सहर्ष स्वीकार किया और अपनी जाति के भावी गौरव के निमित्त देह त्यागी। उसकी मृत्यु लगभग १०५५ ईसवी 1 में हुई।

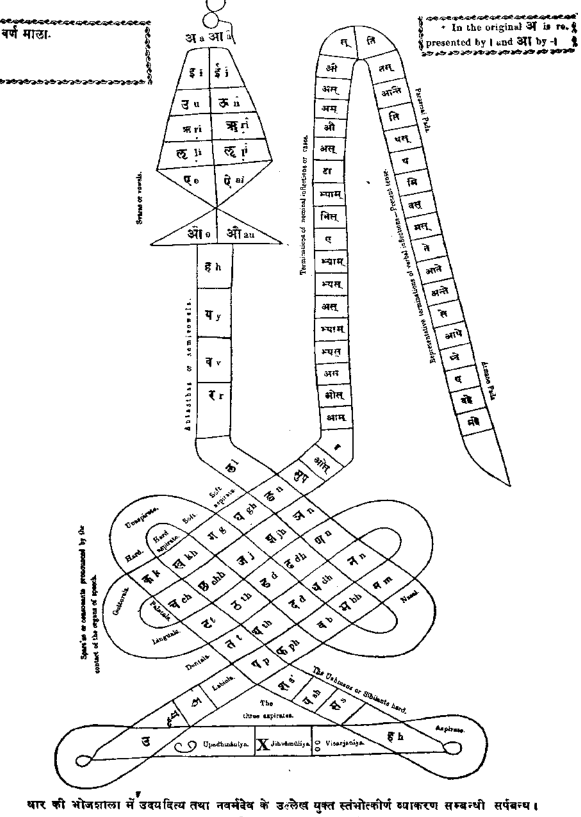
स्वर्गीय पण्डित का० क्रु० लेले को टिप्पणो के अनुसार "सम्प्राट् भोज का अपना विशिष्ट अनुपम महत्त्व है।"

उसका उत्तराधिकारी उदयादित्य हुआ और मालवा के परमारों के गौरव को पुनरुज्जीवित करने के लिए उसने कठिन युद्ध किया । मुविश्रुत उदयपुर-प्रर्शास्त द्वारा वह अपनी कीर्ति को अमर करने में सफल हुआ ।

\* Ind. Ant. XVII 905 386-471

- ‡ वर्तमान कनालमौला मस्जिद जिसमें नागबंध, यारिजातमंजरी, कूर्मशतक एवं भग्नशिलाएँ विद्यमान हैं।
- 🗼 वर्तमान लाट मस्जिद जितमें साक्षीभूत विजयस्तंभ है।

Parmars of Dhar and Malwa-Luard and Lele.



(देखिये पुष्ठ ५१५ तथा ५९३)



# मालवे के परमार—पवार

भी चिंतामण बलवंत लेले बी० ए०

"It is a curious coincidence that the success of the Marathas should, by making Dhar the capital of Anandrao and his descendants, restore the sovereignty of a race who had seven centuries before been expelled from the Government of that city and territory."

--Sir John Malcolm.

सर जॉन मालकम मालव-भूमि में अंग्रेज़ी सत्ता की नींव डालने के लिए प्रमुख सन्धि-विग्रहक के नाते से नियुक्त थे। मराठा-राज्य का नर्मदोत्तर विस्तार होना आकमण कहा जाता है, किन्तु हिन्दू-समाज का वह विकमण, आक्रमण नहीं कहा जा सकता, यह सिद्ध हो चुका है। पेशवा बाजीराव का ध्येय, छत्रपति शिवाजी महाराज के राष्ट्रीय कार्यक्रम का प्रमुख एवं प्रधान भाग था। पवार वंश का धारा नगरी पर आधिपत्य होना, इतिहास में पुनरावर्त्तन के सिद्धान्त को दोहराना मात्र है। लगभग एक हजार वर्ष पूर्व इसी नगरी पर परमार राज्यवंश के पुरुष राज्य करते थे। उपन्द्रराज अथवा कृष्णराज, अचलगढ़ तथा चन्द्रावती नगरी से अपने राज्य का विस्तार करते हुए, मालवदेश में आए और उज्जयिनी एवं धारा नगरी को केन्द्र-स्थान बनाकर उन्होंने चतुर्दिक अपना स्वामित्व प्रस्थापित किया। तवनन्तर धारा का महत्त्व ''धारेति नाम्ना कुल राजधानी''\* के रूप में हुआ। मालवे में परमार-वंश की स्थापना ई० स० ८०० से हुई और चौदहवीं सदी के प्रथमार्द्ध तक, इसी वंश का मालवे पर आधिपत्य रहा। कृष्णराज से लेकर जयसिंह चतुर्थ तक परमारों के चौबीस राजपुरुष हुए। इस वंश के नेतृत्व में राज्य का विस्तार एवं काव्य, शास्त्र, कला, वैभव आदि अनेक अंगों का उत्कर्घ हुआ। परन्तु जिसके लिए भारतीय इतिहास में इनका स्थान गौरवपूर्ण माना जाता है, अनेक देशीय तथा विदेशी पंडित, संशोधक एवं राजवेत्ता आज भी धारा का आदरभाव से स्मरण करते हैं; लन्दन के ब्रिटिश-म्यूजियम-स्थित राजा भोज की अधिष्ठात्री

\* नवसाहसांकच रितम् ।



### मालवे के परमार-पवार

सरस्वतीदेवी\* इसका प्रत्यक्ष प्रमाण है । इस प्रभावशाली एवं भारत-विख्यात वंश का संक्षिप्त रूप से परिचय देना इस लेख का एकमेव उद्देश्य है । यह केवल संक्षिप्त विहंगमावलोकन ही होगा ।

कृष्णराज के पश्चात् वैरसिंह प्रथम और सीयक प्रथम ये दो नरेश अधिष्ठित हुए। इनका वृत्तान्त ताम्रपत्र अथवा शिलालेख द्वारा अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ है। अनन्तर वाक्पतिराज प्रथम, जिनका दूसरा नाम अजयराज भी था, गद्दी पर बैठे (ई० स० ८७५-९१४) । उत्तर में गंगा† तक इन्होंने विजय प्राप्त की । अन्त में इन्होंने अपनी रानी कमला-देवी के साथ वानप्रस्थ में अपना शेष जीवन व्यतीत किया। इसके बाद वैर्रांसह द्वितीय, जिसे वज्रट नाम से भी पुकारा जाता है, स्थानापन्न हुए । मुर्जर, प्रतिहार तथा राष्ट्रकूटों का सामना करके इस परमार-नृप ने धारा नगरी में अपना स्वतंत्र राज्य स्यापित किया। इसके बाद सीयकदेव द्वितीय, जिन्हें हर्षदेव‡ भी कहते हैं, सिहासनारूढ़ हुए। राजकाल के आरम्भ में ही इन्होंने 'महाराजाधिराजपति' 'महामांडलिक-चूडामणि' उपाधियां लीं। मेरुतुंग ने इनको 'सिंहदत्तभट्ट 🖈 कहा है । इन्होंने सौराष्ट्र के चालुक्य, हुण, चन्देल आदि से यशस्वी सामना किया, तथा दक्षिण के मालखेट राजा खोट्टिंग्देवं पर उल्लेखनीय विजय प्राप्त को । अपने जीवनकाल में ही इन्होंने अपने सुपुत्र मुञ्जदेव को राज्य का सम्पूर्ण भार सौंप दिया था। राष्ट्रकूट साम्प्राज्य का विनाश, जिसका आदिश्रेय हर्षदेव को है, परमारों के इतिहास के विकासकाल की एक प्रमुख एवं महत्त्वपूर्ण घटना मानी जाती है । वाक्पतिराज के शासनकाल में परमार-राज्य का क्षेत्र विस्तृत हुआ था । उत्तर में बाँसवाड़ा, दक्षिण में गोदावरी, पूर्व में भेलसा तथा पश्चिम में माही तक परमार राज्य का विस्तार था। इसकी पत्नी का नाम वडाग था। अन्त में यह राजा योगी बन गया। वाक्पतिराज (ई० स० ९७३-९९७ तक) ने कर्नाटक, गुजरात, केरल आदि के विरुद्ध विजय प्राप्त कीं। उत्पलराज, अमोघवर्ष, मुञ्जदेव इन्हीं नामों से वे शासनपत्रों में सम्बोधित हैं। 'श्रीवल्लभ' 'पृथ्वीवल्लभ' ये उनके विरुद हैं'। इन्होंने कल्याणपुर के चालुक्यवंशीय राजा तैलपदेव का अनेक बार पराभव किया । अन्त में ई० स० ९७५ के युद्ध में तैलव पकड़ा गया । तैलव ने बदला लेने का प्रयत्न किया, जिसके परिणामस्वरूप ई० स० ९९५ के लगभग मालवे पर आक्रप्रण हुआ। मंत्री घ्द्रादित्य द्वारा विरोध करने पर भी दाक्वतिराज ने चालुक्य-राज्य में प्रवेश किया। अन्ततोगत्वा इनको मृत्यु बड़ो निर्दयतापूर्वंक हुई। 🛊 इनकी अनेक बिजयों से राज्य की भर्यादा बढ़ गई। कुछ समय तक पूर्व में कल बूरि, पश्चिम में गुजरात और लाट, उत्तर में मेवाड़ तथा दक्षिण में मारवाड़ तक परमार राजाओं का आधिपत्य अबाधित रहा । वाक्पतिराज केवल शूर ही नहीं था, परन्तु विद्यानुरागी एवं पंडित भी था । विद्वद्समाज में इनको 'कविमित्र' अथवा 'कविबांधव' नाम से स्मरण किया जाता था। वाक्पतिराज के समय में (परिमल-कालिदास), धनपाल, शोभन, धनिक, धनंजय, भट्ट हलायुध, अमितगति धनेश्वरादि अनेक पंडितों एवं कवियों को परमार-राज्य द्वारा आश्रय प्राप्त था। 🌡 इनके अतिरिक्त मुञ्जदेव के समय में कलावन्तों को भी आश्रय मिला। धार तथा मांडव का मुञ्जसागर, घरमपुरी, ओंकारेश्वर, उज्जयिनी आदि स्थानों पर अनेक देवालयों तथा घाटों के रूप में इनके स्मारक आज

\* पावपीठ पर निम्नलिखित लेख खुदा हुआ हैं :--- ॐ श्रीमद्भोज नरेन्द्र चन्द्र नगरी विद्याघरी.....मांनधिनमास.....फ् मॉनधिनमास.....फ्स खलुसुखँ (प्राप्यान) याप्सरः वाग्देवीप्रतिमां विषाय जननीम् यस्याजितनां त्रयीं .....फ्रअ(धिकां धारा.....मूर्ति शुभां निर्ममे ॥ इति शुभम् ॥

सूत्रवार साहिरसुत मनथलेन घटिताम् वीटिका शिवदेवेन लिखिताम् ॥ इति संवत् १०९१ ॥

- ो उदयपुर प्रशस्ति→-"सतमखानु इतिस्तुरंगा। गंगासमुद्र सलिलानि पिवन्ति यस्य ॥ धत्रोर्वमं धारया सेनिहित्य । श्रीमद्वारा सूचिना येन राजा ॥
- 1 ई० स० ९४१-९७३।

- 🗼 प्रबन्धचिन्तामणि, पृष्ठ ३०।
- \* यह युद्ध खल्घाट में लगभग ई० स० ९७० में हुआ। 🗍 नवसाहसांकचरितकर्ता।
- 🕹 (अ) पश्च गुप्त----नव साहसांक वरितम् । (आ) धनपाल----तिलक वंजरी, पयवाक्षीनाममाला, ऋषधपंचा शिका ।
- (इ) घनंजय---इग्ररूपम्। (ई) धनिक---दग्ररूपावलोक, काव्यनिर्णय। (ड) हुलापुधभट्ट----मृतसंजीवनी--पिंगलछंदसूत्र पर भाष्य, कविरहस्य राजव्यवहारतत्त्व। (अ) अमितगति----सुभाषितरत्नसन्दोह।



## श्रो चिंतामण बलवंत लेले

भी विद्यमान हैं। राधनपुर रियासत में 'मूंजपुर' नामक एक गाँव हैं। यह नाम निक्चय ही धार के परमार राजा से सम्बन्धित है। वाक्यतिराज के कुछ दान-पत्र 1 भी उपलब्ध हुए हैं। ऐसे विद्यानुरागी परमार राजा का अन्त विद्वानों \* को बड़ा दुखदायी हुआ। इनके उपरान्त इनके भाता सिन्धुराज सिंहासनासीन हुए। इनका राजकाल शान्तिपूर्ण रहा। इनको 'नव-साहसांक' तथा 'कुमार नारायण' उपाधियाँ थीं। इनका चरित्र-लेसक पद्यगृप्त इनका 'अवन्तीक्वर, परमार महीभर्त, मालवराज'' नामों से उल्लेख करता है। यशोभट्ट (=रामांगद) इनका प्रधान मंत्री था। धरमपुरी के एक खंडित शिला-लेख ∤ में नवसाहसांक नाम से इनका उल्लेख आया है। नागराज-कन्या शशिप्रभा से इनका प्रेम-विवाह हुआ था। नव-साहसांकचरित में इसी विवाह सम्बन्ध का एक संक्षिप्त कथानक में वर्णन है। इनका कुञ्ज नाम कुञ्जसागर अभिधान से आज भी अक्षुण्ण है। सिन्धुराज ने हूणों तथा लाट और गुजरात के चालुक्यों से युद्ध किया था।

परमारवंश के मेरुमणि राजा भोजदेव र्रू थे (१०१० से १०५५)। इनकी कीर्ति उज्जयिनी के विक्रमादित्य के समकक्ष हैं। प्रथमत:<sup>‡</sup> मुञ्जराजा के मन में, भोजराजा के प्रति, ईर्ष्यावश द्वेष-बुद्धि का प्रणयन हुआ; परन्तु अन्त में उसकी प्रखर बुद्धि एवं विद्वत्ता≱ आदि से प्रभावित होकर उसका बालशिक्षण, सुचारुरूप से मुञ्जराजा के निरीक्षण में सम्पन्न हुआ। शासनदण्ड अपने हाथ में लेने के पश्चात् इन्होंने धारा नगरी को अपनी राजधानी बनाया और स्वयं 'धारेश्वर' उपाधि से बलंकृत हुए। भोजदेव के काल में मुसलमानों के कई आक्रमण हुए, इस बात का उल्लेख शिलालेखों में मिलता है। के कल्याणपुर के चालुक्य आदि अनेक राजाओं को भोजदेव ने युद्ध में परास्त किया। त्रिपुरी का गांगेयदेव विक्रमादित्य और कल्याणपुर के चालुक्य, इन्होंको भोजदेव ने परास्त किया। इस महान् विजय का उल्लेख शिलालेखों में मिलता है। के साथ मनाया गया। अपने 'राजमार्तंड' नामक प्रासाद के सामने एक वृहत् लौहस्तंभ खड़ा किया गया, जिसका साहित्यिक स्मारक स्वरचित 'कोदंडकाव्य' में स्पष्टतया दिखाई देता है। भोजदेव के अन्तिम दिनों में, अनहिलवाड के भीमदेव, चेदिराज कर्णदेव और कर्नाटक के राजा ने भोजदेव पर आक्रमण किया (१०५५)। इस प्रवल] आक्रमण को निष्कल करने में भोजदेव असमर्थ रहा, नहीं तो उस समय के सभी राजाओं के गर्व था। वह स्वयं विद्वान् था भी भोजदेव का मंत्री जैन कुलचन्द्र था। परमारवंश ह के अग्निकुलोत्पन्न होने का भोजराज को गर्व था। वह स्वयं विद्वान् था और अनेक विद्वानों का आश्रयदाता था। तत्कालीन पंडितों और कवियों के प्रंथों में, भोजदेव के 'तिविध-चीर-जूडामणि, महाराजा-

- \* प्राचीन लेखमाला- History of the Parmar Dynasty, Part II, अप्रकाशित।
- 🛉 लक्ष्मीर्यास्यति गोविंदे वीरश्रीवेक्मनी। गते मुञ्जे यज्ञःपूंजे निरालंबा सरस्वती॥
- अतीते विक्रमादित्ये गस्तेसं सातवाहने । कविमित्रे विद्यश्राय तस्मिन्देवी सरस्वती ॥ पारिजातमंजरी, सर्ग ११-३०।
- 🕴 श्री डिस्कलकर द्वारा प्रकाशित।
- 🗼 यं बाक्षत्यं चवर्षाणि सप्तमासदिनत्र्ययम् । भोजराजेन भोक्तव्यः सगौड़ो दक्षिणापथः ॥
- 🕇 प्रबर्ध्वाचतामणि तथा आइन-ए-अकबरी, भाग २, पृष्ठ २१६।
- मान्धाता स महीपतिः क्वतयुगालंकारभूतोगतः । सेतुर्येन महोदधौ विरचितः क्वासौ व्हास्यांतकः ।। अन्येचापि प्धिष्ठिरप्रभृतयो याता दिवंभूपते । नै केनाऽपि समंगता वसुमति नूनं त्वयायास्यति ।।
- 🍰 रस्खिआ तुरुक्का घरणी अज्ज वणे सुसते।। -----कोदण्डकाव्यम् ।
- ट्रे चेदीश्वरेन्द्रथतोग्गल भोम मुख्यान् । कर्णाट लाटपति गुर्जराट्तुरुष्कान् ।। यद्भृत्यपात्रविजितान्वलोक्य मौला दोट्टणां बलानि.....कवयन्ति न तो........।।

्रप्राचीन लेखमणिमाला, भाग १, पुष्ठ १९९।

🎍 ''अग्गीहोंतो वंसो निपज्जइ''---कोदण्डकाव्यम्; उदयपुर-प्रज्ञस्ति; नागपुर-प्रज्ञस्ति।



#### मालवे के परमार-पवार

धिराज परमेश्वर, पृथ्वीवल्लम, श्रीवल्लभ, विकम'' आदि विरुदों से अलंकृत होने का प्रमाण मिलता हैं। संस्कृत ताम्प्रपत तथा शिलालेख भी इस कथन की साक्षी भरते हैं। सुप्रसिद्ध जर्मन पंडित आडफ्रेक्ट ने भोजदेवकृत, अनेक विषयों पर लिखे हुए, तेईस ग्रंथों की सूची प्रस्तुत की हैं। १ परस्तु इस सूची को हम सम्पूर्ण सूची नहीं कह सकते। पाश्चात्य पंडित भोजदेव को 'भारतीय आगस्टस'' कहकर पुकारते हैं। उदयपुर प्रशस्ति में देस परमार-मुकुट-मणि भोजदेव की बड़ी प्रशंसा की गई है। इनके आश्रय में अनेक पंडितों को पुरस्कार मिलता रहा, जिसमें परिमल, धनजय, भट्टगोविंद भे, विद्यापति भास्कर भट, उवटक्व आदि प्रमुख थे। बल्लालकृत भोजप्रवन्ध तथा राजवल्लभकृत भोजचरित्र में भोजदेव विषयक विपुल सामग्री उपलब्ध है। इस राजा के अनेक शिलालेख तथा शासन-पत्र उपलब्ध हुए हैं। इनके अतिरिक्त स्वरचित कूर्मशतक, कोदण्ड-काब्य, खड्गकाव्य आदि काव्य रचनाएँ भी धार की भोजशाला हूँ में संरक्षित हैं। धार अथवा मालवे के पुरातत्त्व-संशोधन का आदिश्वेय सुविख्यात इतिहासाचार्य स्व० राज्यरत्न काशोनाथ कृष्ण लेले महोदय को प्राप्त है। भोजदेव ने अनेक प्रासा मन्दिर\*, घाट तालाब हे तथा गाँव के बालए। मन्दिरों में शिव के मन्दिर बहुत हैं। भोजदेव की समय में धारा नगरी को ''अद्यधारा सदाधारा सदालम्बा सरस्वती'' के रूप में गौरव प्राप्त था; परन्तु भोजदेव की मृत्य के उपरान्त इस नगरी का महत्त्व 'निराघारा निरालम्बा सरस्वती' के रूप में रह गया।

इसके परचात् जयसिंह सिंहासनारूढ़ हुए। इन्होंने धार में ''कैलाशभवन'' बनवाकर यात्रियों को आश्रय दिया। इनके समय का मान्धाता शासनपत्र उपलब्ध हुआ हैं। इनके बाद उदयादित्य ने राजदण्ड सँभाला, (१०५९-१०८६)। ये बहुत शूर एवं विद्यानुरागी थे।इन्होंने उदयपुर (भेलसा जिला।बसाया; नीलकण्ठेश्वर (उदयेश्वर), उदयसमुद्र वॅधवाए (१०५९)। भोजशाला में इनके समय के दो व्याकरण विषयक नागबन्ध& लेख स्तंभों पर उत्कीर्ण हैं। आज भी इनके

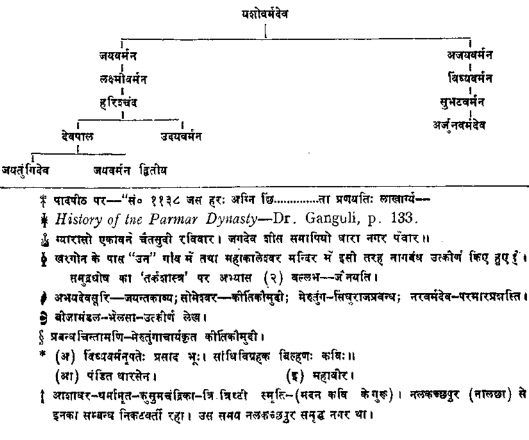
- Catalogus Catalogorum १. राजमात्तंड, २. राजमुगांक, ३. विद्वज्जनवल्लभ (प्रश्नज्ञान), ४. आदित्यप्रतायसिद्धांत, ५. आयुर्वेवसर्वस्वम्, ६. विश्वांतविद्याविनोद, ७. ग्रालीहोत्र, ८. समरांगणसूत्रधार, ९. श्रध्रानुशासनम्, १०. राजमातंड, ११. राजमातंड (भाष्य), १२. तत्वप्रकाश, १३. सिद्धांतसंग्रह, १४. शिवतत्त्वरस्तकारिका, १५. युक्तिकल्पतरु, १६. व्यवहारसमुच्चय, १७. चारुकार्य, १३. सिद्धांतसंग्रह, १४. शिवतत्त्वरस्तकारिका, १५. युक्तिकल्पतरु, १६. व्यवहारसमुच्चय, १७. चारुकार्य, १२. सिद्धांतसंग्रह, १४. शिवतत्त्वरस्तकारिका, १५. युक्तिकल्पतरु, १६. व्यवहारसमुच्चय, १७. चारुकार्य, १२. चाणक्यनीति-पुत्रमातंड, १९. सरस्वतीकंठाभरण, २०. शृंगारप्रकाश, २१. रामायण चंपू, २२. विद्याविनोद काध्यम्, २३. कूर्मशतकम्, २४. महाकालिविजयम्, २५. शृंगारप्रकाश, २६. सुभाषित प्रबंध, २७. कोदण्डकाव्य-खड्गकाव्य, २८. नाममालिका। संगीत पर इनका ग्रंथ होना संभव है। "रुद्रयेमान्यभूपालो भोजभूयल्लभस्तया। परमर्वीच सोमेशो जगदेक महीपतीः॥ शारंगदेवकृत-संगीत-रत्नाकर, अध्याय १। ‡ साधितं विहितं दत्तं ज्ञातं तदन्नकेनाचित। किनन्यत्कविराजस्य श्रीभोजस्य प्रशस्यते॥
- 🛊 मांडव के विद्यालय का मुख्य अध्यापक।
- لَّى (अ) यजुर्वेद पर भाष्य, (आ) मंत्रभाष्य, (इ) वाजसनेयसंहिता पर भाष्य। दञ्जपाल—–तिथोसारणिक; विनयसुंदर---भोजव्याकरण; प्रभाचंद्र---अभयकुमार (अभयदेव)---सीता कवियित्री (प्रबंधचिंतामणि, पृष्ठ ६३)।
- ई इसको 'जारवासदन' व 'भारती-भवन' कहते हैं। इस विक्ष्वविद्यालय की स्थापना ई० स० १०३५ में हुई होगी। इस इमारत के पास ही "ज्ञानवापी" नामक कुआ (अक्कलकुई) विद्यमान है।
- \* राजमातंड (आज की लाटमशीद)।
- 🏌 केरार रामेश्वर सोमनाथ सुंडीर कालानल रुद्रसत्कैः । सुराश्वयं ध्वापच यः समन्तात् यथार्थं संज्ञां जगतीं चकार ।।
- ‡ भोपाल रियासत में-भोजपाल । भोजेक्ष्वर भव्य क्षिवालय । भोजपुर--भोजकट (हुर्झगाबाद) । कार्झ्मोर में "पापसूदन तीर्थ" ।
- र्धु एकेवनुदयादित्वनरवर्ममहीभुजोः । महेशस्त्रामिनोर्ड्वर्ण्णं स्थित्वेसिद्धासिषुत्रिका ॥ उदयादित्यदेवस्य वर्ण्णनागकुपाणिका । कवीनांच नृपाणांच तोषायौकसिरोपितः ॥ (वेषो वक्षसि रोपितः – चित्र का पाठ) (देखिए इसी ग्रंथ के पृष्ठ ५८८ और ५९६)



# श्री चिंतामण बल्बंत लेले

स्मारक में एक पार्वतीदेवी ‡ की मूर्ति उपलब्ध हूँ। इन्हें 'अरिबलमंथन' ≱ भी वहते थे। राजा भोजदेव के अस्तिमकाल में अस्तंगत परमार-त्रैभव तथा दैकम सूर्यं उदयादित्य के शासनकाल में पुनः ज्योतिर्मान हो उठा। इनके तीन पुत्रों—-लक्ष्मणदेव, नरवर्मदेव, जगदेव में, जगदेव परमार चालुक्यवंशीय सिद्धराज जयसिंह के सेनापति रहे। लक्ष्मणदेव ने अंग, चोल, पांड्य, चेदि और कॉल्ज राजाओं पर विजय प्राप्त को। मुसलमानों को भी इन्होंने गुद्ध-क्षेत्र में पराभूत किया था। इनके दपरान्त इनके कनिष्ट भ्राता नरवर्मदेव ने गौड़ और गुजरात पर चढ़ाई की। ये बड़े रसिक और विद्याप्रिय थे। ई स्वरचित नागपुर-प्रशस्ति में परमारवंश का वर्गन उपलब्ध हैं। उज्जयिनी के महाकाल मन्दिर में रत्नसूरिनामक तथा विद्यापिवादी का विद्वतापूर्ण विवाद, इनके समय में ही हुआ था। ये अनेक पंडितों के पुरस्कारदाता थे। इनका दूसरा नाम निर्वाणनारायण था। इनकी रानी चेदिराजकन्या श्रोमोमलदेवी थीं। इनके उपरन्त इनका पुत्र यशोवमंदेव स्थानापन्न हुआ (११३३-४२)। इसने गुकरात पर बड़ा प्रबल आक्रमण किया। अन्त में सिद्धराज जयसिंह ने इनको पराजित करके अनहिलवाड़ के बन्दी-गृह में रखा। इसके परिणामस्वरूग मालवा गुजरात के अधिकार में आ गया। यशोवमंदेव की कैंद से मुक्ति हो गई। जयसिंह न जैन मंत्री जिनचन्द्र को माल्व की सूर्वदारी पर नियुक्त किया।

यशोवमंदेव के पदचात् परमारकुल में आन्तरिक विरोध उत्पन्न हो गया। इसके परिणामस्वरूप मालवे के परमार कुल की दो शाखाएँ हो गईँ। घार के परमार सिंहासन पर इनके बाद जयवर्मदेव, विध्यवमंदेव, सुभटवर्मन और अर्जुनवमंदेव (१२१०-१६) सिंहासनासीन हुए। विन्ध्यवर्मन ने गुजरात पर से अपने अधिकार को त्याग दिया। ये बड़े विद्यानुरागी थे। विल्हण\* इनका प्रधान मंत्री था। आशाधर वामक एक जैन पंडित विध्यवर्मदेव के आश्रित, नलकच्छपुर (नालछा) में रहता था। इनके अनेक विषयों पर रचे हुए प्रथ संस्कृत साहित्य में प्रसिद्ध हैं। सुभटवर्म का राज्यकाल ३० वर्ष तक





#### मालवे के परमार---पवार

रहा। इसने अनहिलवाड़ के भीमदेव का उच्छेद किया। अर्जुनवर्मदेव का राज्याभिषेक ई० स० के १२१० फरवरी महीने में हुआ । भोजदेव के समान ये गुणियों के आश्रयदाता थे । 'त्रिविधचूड़ामणि' इनकी उपाधि थी । नारायण इनका प्रधान मंत्री था । गुजरात के राजा जयसिंह से इनका विकट संग्राम हुआ; जिसका वर्णन अर्जुनवर्मदेव के कुलगुरू मदन ने अपनी 'पारिजात-मंजरी-विजयश्री' नाटिका में विस्तुत रूप से दिया है। इस नाटिका के दो अंक‡ आज भी धार की भोज-शाला (सरस्वतीसदन) में विद्यमान हैं। अन्त में जयसिंह ने इनसे पुनः मैत्री सम्बन्ध स्थापित किया और अपनी कन्या विजयश्री परमारराज को अर्पण की । यह राजा स्वयं कवि तथा अनेक विद्वानों का आश्रयदाता था । इन्होंने अमरुशतक **पर संजीवनीरसिक नामक** सुन्दर भाष्य किया है । इनके सन्तान न होने के कारण महाकुमार हरिक्चन्द्र का पूत्र देवपालदेव परमार गद्दी पर बैठा । इसका फल यह हुआ कि परमारवंश की दोनों शाखाएँ पुनः एक सूत्र में आवद्ध हो गईं । इनका दूसरा नाम साहसमल्ल में भी था । इसी समय मुसलमानों ने मालव देश पर अनेक आक्रमण किए । इस समय परमार साम्राज्य की चतुःसीमा पूर्व में उदयपुर, दक्षिण में हुकांगाबाद तथा नीमाड़, पश्चिम में भडौच परगना तक फैली हुई थी। ई० स० १२३२ में बादशाह शमसुद्दीन अल्तमश ने ग्वालियर पर कब्जा किया और उज्जयिनी के महाकाल मन्दिर को नष्ट करके वहाँ की मूर्तियाँ तथा विकमादित्य की प्रतिमा दिल्ली ले गया । देवपाल द्वारा¥ इन्दौर रियासत का देवपालपुर ग्राम बसाया गया। इनके बाद जयतुंगिदेव (जयसिंह द्वितीय १२४०-५६) जयवर्मदेव द्वितीय (१२५६-६१), जयसिंहदेव तृतीय (१२६१-१२८०), भोजदेव द्वितीय (१२६०-१३१०) और जयसिंहदेव चतुर्थ ऐसे पाँच नरेझ हुए । जयतुंगिदेव का दूसरा नाम बालनारायण था । परमार राज्य पर अनेक राजाओं के आक्रमणों का वेग बढ़ चला । मध्यवर्ती सत्ता क्षीण हो गई । यादव, चाहमान, मुसलमान, बघेल आदि राजझक्तियों से परमारों को सामना करना पड़ा। जयसिंह अपनी राजधानी मंडपदुर्ग ले जान को बाध्य हुआ, और इस प्रकार मंडपदुर्ग को राजधानी बनने का गौरव प्राप्त हुआ। पृथ्वीधर जैन अथवा **पेथड़कुमार उसका प्रधान मंत्री था। पेथड़कुमार न**े अनेक मन्दिर बनवाए । इन्दौर के मानिकचन्दजी यति ने मालवे के जैन ग्रंथों का विपुल संग्रह किया है । इससे विदित होता है कि इस समय मालवे में जैनों की संख्या बढ़ गई थी। तारापुर के पास जो सूर्यकुण्ड विद्यमान है, यह जैन मंत्री द्वारा निर्मित है । भोज द्वितीय के शासनकाल में रणथंभोर के राजा हमीर\* ने मालवे पर आक्रमण किया, और भोजदेव को परास्त किया । इसी भोजदेव के समय दक्षिण से ज्ञानेश्वर, नामदेव आदि सन्त नर्मदोत्तर यात्रा करते हुए उज्जयिनी, धार एवं मांडव पधारे थे। भोजदेव विद्वानों का आश्रयदाता था। जयसिंहदेव चतुर्थ के समय में अलाउद्दीन खिलजी के अधीन एत-उल-मुल्क ने मालवे पर आक्रमण किया। परिणामस्वरूप मालवा-प्रान्त मूसलमानी सत्ता के अन्तर्गत आ गया । पाँचसौ साल तक जिस परमार-वंश ने भारत के विस्तृत भु-भाग पर अपनी महत्त्व पूर्ण सत्ता का जयघोष किया, उसको मुसलमानों के इस आक्रमण के पश्चात् शस्त्र-सन्यास लेना पड़ा !

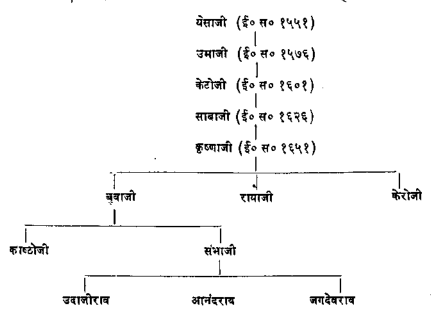
लगभग पच्चीस पीढ़ी तक परमार वंश का मालव-भूमि पर आधिपत्य रहा। ई० स० १३०५ में इस महान् नाटक का प्रथमांक समाप्त हुआ। यह अंक हिन्दू-साम्प्राज्य के उत्थान का अरुणोदय था। इस काल में साहित्य एवं कला का चरम उत्कर्ष हुआ। साहित्य की समानता में शस्त्र-प्रयोग क्षीण होने से साम्प्राज्य के विनाश का समय निकट आ पहुँचा। इसके साथ ही इस महान् नाटक का 'विष्कंभक' शुरू हुआ, जिसमें मालवदेश दिल्ली की बादशाही के अन्तर्गत आ गया। इसके उपरान्त परमारों के वंशजों ने किस दिशा की ओर प्रस्थान किया, इसका ठीक ठीक प्रता,नहीं चल्ता। ऐसा अनुमान

- ‡ रूनकारप्रकांडस्य सोहाकस्यांगजन्मना। प्रशस्तिरियमुल्कीर्णा रामदेवेन शिल्पिना।।
- 🗼 जिनयज्ञकल्प---आज्ञाधन ।
- ∲ दो मूर्तियां−ब्रह्यदेव तथा विष्णु–धार म्यूजियम में संरक्षित हैं। ये मूर्तियां सलकनपुर ग्राम में मिली थीं। अर्जुनवर्मदेव के समय सलखन एक प्रसिद्ध संधिविग्रहक के रूप में विद्यमान था। उसी ने यह गांव स्थापित किया था।
- \* हमीरमहाकाव्यम् ।



#### श्री चिंतामण बलवंत लेले

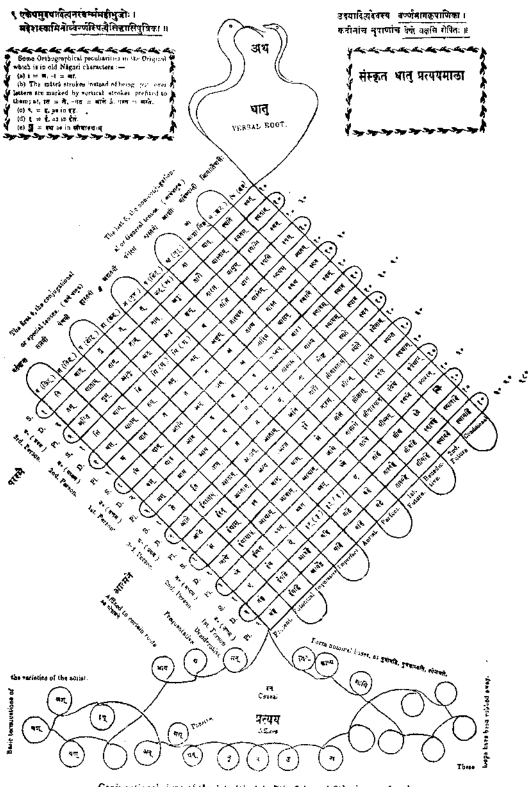
किया जाता है कि ये चित्तौड़ जैसे सुदूर प्रान्त में आश्रय एवं आवास के हेतु घूमते रहे। मालवे में सुलतानों का स्वतंत्र राजशकट निर्मित हुआ, जो मांडव (शादियाबाद) के सुलतान के नाम से विख्यात है। ई० स० १४० ¦ से प्रायः सवासौ साल तक इन्होंने मालवे पर राज्य किया। अन्त में वादशाह हुमायूं ने मालवे को दिल्ली के अन्तर्गत मिला लिया, इसपर सूबात कायम हुई। लगभग साढ़े तीनसौ वर्ष के इस काल में परमार बंश की २०-२५ पीढ़ियाँ बीत गई। फिर भी इस बंश का अन्त नहीं हुआ। अपनी सत्ताहीन स्थिति में ये अपने उज्ज्वल भविष्य की आशा में कालयापन करते रहे। निम्त-लिखित बंशावलो † से परमार-पंवार राजाओं के वर्तमान वंश का पता चलता हैं:—



इसी कारण सर जॉन मालकम महोदय ने पूर्वकथित विधान प्रस्तुत किया है । इस वाक्य से एक बहुत बड़े अर्थ की पुष्टि होती हैं ।

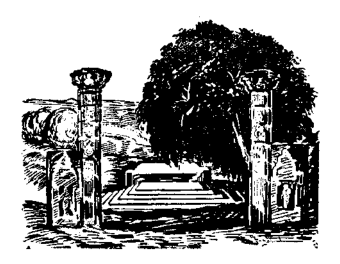
लगभग ३०० साल का उपरोक्त 'विष्कंभक' छोड़ दिया जाए तो यह 'परमार-पवार-विजय' नामक महान् नाटक, भारतीय इतिहास में निस्सन्देह अपना महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त करता है । यही नहीं, वर्तमान तथा भविष्य भारत के उत्थान में यह वंश अपना विशिष्ट स्थान प्राप्त करेगा, क्योंकि इस वंश की राज-प्रणाली लगभग ई० स० ८०० से लेकर आज पर्यन्त अखण्ड रूप से गौरवान्वित है । आज भी धारा नगरी का महत्त्व कम नहीं हुआ है, और जब तक धारा नगरी परमा रों-पवारों की कुल राजधानी के रूप में प्रतिष्ठित रहेगी, तब तक इस नगरी का सम्बन्ध इस प्रतापशाली वंश से सम्बन्धित रहेगा। इस वंश का इतिहास-संशोधन कार्य भारत को गौरव का पद देनेवाला है, यह सत्थ है । वर्त्तमान काल में इतिहास-कचहरी ढारा परमार-पंवार ढारा प्रोरसाहित इतिहास-संशोधन कार्य अखण्ड रूप से चालू है । यह उज्ज्वल भविष्य का प्रतीक है ।

🕇 थार ऐतिहासिक वयतर।



Conjugational signs of the 1st, 4th, 5th, 7th, 8th, and 9th classes of verbs.

# भार की भोजज्ञाला में स्तंभोस्कीर्ण वर्णमाला सम्बन्धी सर्पबन्ध । (वेस्तिए पृष्ठ ५१५ तया ५९३)



# मांडव के प्राचीन अवशोष

श्री विश्वनाथ शर्मा

सम्पूर्ण भारडदर्ष का मध्य-भारत और विशेषतया मालवा हृदयस्थान होने से उसका इतिहास आसपास के प्रदेशों से सम्बन्ध रखता हुआ सारे भारतवर्ध के इतिहास से गुथा हुआ है। उज्जैन के समान धार और मांडव को भी सम्पूर्ण मालवे को सदिओं तक राजधानी रहने का सौभाग्य प्राप्त हुआ था, अतः इन स्थानों पर धरातल के ऊपर और उसके नोचे अनेक अनमोळ सामग्रो का होता आश्चर्य को बात नहीं। यही कारण है कि वर्तमान धार राज्य ऐतिहासिक सामग्रो के डिए एक समृद्ध राज्य माना जाता है। चौरासी प्राचीन ऐतिहासिक इमारतों के रक्षण और जीर्णोद्धार का काम राज्य को ओर से सतत चलता रहता है । इन ८४ इमारतों में से ७८ इमारतें मांडवगढ में हैं जिनके जीणोंद्वार और रक्षण का काम गत ४० वर्ष से नियमित रूप में किया जा रहा है। यंतो मध्य-भारत के किसी भी राज्य का पूरातत्व विभाग अधिक पूराना नहीं है, कारण कि बरसों सूर्याप्त अवस्था में पड़े हुए इस कार्य को अभी अभी बीसवीं सदी के आरम्भ में प्रारम्भ करने की प्रेरणा हुई है किन्तु नियमपूर्वक ठोस काम इस सदी के प्रथम दशक के बाद ही से सर्वत्र होने लगा, और स्वाभाति क कार्यं कमानुसार भूमि के ऊपर जितने अवशेष थे उनके रक्षण तथा आवश्यकीय जीणॉढार की ओर प्रथम लक्ष दिया गया। उदोयमान वर्तमान विद्याप्रेमो धारा नरेश के इतिहास और पुरातत्व सम्बन्धी खोजों के प्रति अनुराग के कारण ऐसे कामों को अधिक प्रोरसाहन हुआ, और भूमि के अन्दर दबे हुए महत्त्वपूर्ण स्थानों की खोज का काम भी मांडव में ई० सन् १९३५-३६ से प्रारम्भ किया गया। गत ७ वर्ष में खोज का जितना काम हुआ वह अवश्य ही मनोरंजक और महत्त्व का हैं । हिन्दू और मुसलमानी काल में सम्पूर्ण मालवे की राजधानी होने का सौभाग्य जिसको प्राप्त हुआ था। उस ४० मील लम्बे परकोटे से बिरे हुए मांडव के एक खाल घरों के तिस्तुत खंडहरों में छिपी हुई ऐतिहासिक सामग्री को खोजने का काम असाध्य नहीं तो कब्टसाध्य तो अवस्य ही है। मांडव का और उसकी आलीशान इमारतों का सविस्तर ऐतिहासिक तथा तक्षणकला सम्बन्धी वर्णन देने का यह स्थान नहीं है, अत: केवल प्रातत्व सम्बन्धी खोज जो अभी तक वहाँ हुई हैं उसीका संक्षेप में यहाँ वर्णन किया गया है।



#### मांडव के प्राचीन अवशेष

मांडव का प्राचीन इतिहास मुसलमानी शासनकाल से ही प्रारम्भ होता है। इस कल्पना को लेकर अनेक विद्वानों ने माँडव का वर्णन चित्रित किया है। पुरातत्व सम्बन्धी खोज के पूर्व जनसाधारण ही नहीं किन्तु कुछ प्राचीन वस्तुज्ञान विशारदों ने भी मांडव की वर्तमान इमारतों में हिन्दू शिल्पकला का जो कहीं कहीं दर्शन होता है उसके लिए लिख दिया है। कि हिन्दू कारीगर इन मुसलमानी इमारतों के निर्माण के काम पर लगाए गए थे, यही कारण है कि हिन्दू शिल्पकला की छाया मसजिद जैसी इमारतों के काम में यत्रतत्र दिखाई देती है। किन्तु वास्तव में यह कथन ठीक नहीं है। मुसलमानों के पूर्व मांडव लगभग सात लाख की जनसंख्या का अनेक सुन्दर और गगनचुम्बी शिखरवाले देवालयों से विभूषित समृद नगर था। आज यद्यपि वहाँ उन अनेकों गगनचुम्बियों में से एक भी देवालय अपना मस्तक भूमि से ऊपर उठाए हुए खड़ा नहीं है, किन्तु उनके वहाँ होन के अनेकों प्रमाण है।

मन्दसौर और उज्जैन पर ईसा की छठी शताब्दी में राज्य करनेवाले सम्राट् यशोधर्मन् (विष्णुवर्धन्) के राज्यकाल में मांडव अत्यत्त समृढ या। अनेक गगनचुम्बी मन्दिर खड़े थे, और बहुत से धनक्वेर यहाँ रहते थे, यह हमको कुक्षी के पास तालनपुर ग्राम के जैनमन्दिर में श्रीआदिनाथ की मूर्ति के शिलालेख से मालूम होता है। लेख संवत ६१२ का है, और यह मूर्ति धनकुबेर शा चन्द्रसिंह ने मांडव में स्थापन की थी।\*

कन्नोज के प्रतिहारवंशी राजा महेन्द्रपाल द्वितीय (ई० स० ९४६) का मांडव पर अधिकार था और दक्षिण के राष्ट्रकूट राजाओं से उपद्रव न हो इसके लिए कन्नोज की ओर से माधव† नामका प्रान्तिक झासक उज्जैन में रहता था और उसका मुख्य सेनापति श्री शर्मन‡ एक बलवान सेना के साथ मांडव (मंडपिका) में रहता था। अर्थात् दसवीं सदी में दक्षिण के राष्ट्रकूट और कन्नौज के प्रतिहारों की सीमा पर मांडव एक महत्त्वपूर्ण सेना की छाधनी थी।

प्रतिहारों के पश्चात् विद्या और कला के परम उपासक परमार राजाओं का मांडव पर जब राज्य हुआ तव मांडव इतना आवाद था कि मालव सम्राट् भोजदेव को वहाँ संस्कृत महाविद्यालय स्थापनं करने की आवश्यकता प्रतीत हुई। जामी मर्साजद के सामने बने हुए अशरफी महल के नीचे के भाग को आज भी मदरसा कहते हैं। वहाँ से एक संस्कृत शिला-लेख का खण्ड मिला, उसपर वाक्देवी की स्तुति का कुछ भाग लिखा हुआ है। जान पड़ता है कि धार के सरस्वती-मन्दिर (भोजशाला) में जिस बकार सरस्वती की प्रतिमा स्थापन की गई थी, उसी प्रकार मांडव के विद्यालय में भी की गई थी, और उसकी स्तुति में वह शिलालेख तथा विद्यालय स्थापन की तथि वगैरा लिखी गई होगो, जिसका विघ्वंस मुसलमानी काल में हुआ। सरस्वती को एक नीले पाषाण की भग्म मूर्ति वीणा-वादन करती हुई भी मिली है। उसका जितना भाग अवशेष है उसपर से अनुमान किया जा सकता है कि वह मूर्ति कितनी सुन्दर होगी। परमार राजा मुंज के नाम से जहाज-महल मांडव के पीछे का तालाव प्रसिद्ध है। तथा भोज-कुंड और सोमवती कुंड नाम के दो प्राचीन जलाशय आज मांडव में विद्यमान हैं। ¥ सोमवती भोज की पुत्री का नाम बताया जाता है। परमार राजा विध्यवर्गदेव का भी एक जिललेख मांडव में मिला है।

रत्नमण्डनगणिङत झाँझगप्रबन्ध (सुक्रत सागर‡) और पृथ्वीधर चरित्र≱ तथा उपदेश तरगिणीॐसे ज्ञात होता है कि परमार राजा जयसिंहदेव तृतीय (ई० स० १२६१-८०) के मंत्रो पेथड़कुमार ने मांडव में ३०० जैन मन्दिरों का

- \* संवत् ६१२ वर्षे शुभवैत्र मासे झुक्लेच पंचम्यां तियौ भौमवासरे श्रीमंडपदुर्गे मध्यभाभे तारापुर स्थित पार्ध्व-नाथ प्रासादे गगनचुम्बी झिखरे श्रीचंद्रप्रभबिम्बस्य प्रतिष्ठा कर्ताच धनकुबेर झा चन्द्रसिंहरय भार्या यमुनः पुत्रश्रेयोर्ऽ्य प्र---जगचंद्र सूरिभिः ॥ तालनपुर (कुक्षी) के आदिनाथ की मुर्ति का झिलालेख ।
- † माघव दामोदर का पुत्र था इसको "तंत्रपाल, महासामंत, महादंडनायक लिखा है।" हिस्दी ऑफ कन्नौज।
- ‡ श्री दार्मन को "बलाधिक्वत" की सैनिक पदवी लिखी है। हिस्ट्री ऑफ कन्नीज।
- इए हैं।
- 🚽 🛊 ये दोनों ग्रंथ पना डेक्कन कॉलेज में हैं। 👘 🌡 रत्तवंडन गणिकृत उपदेशतरंगिणी, पुष्ठ ४९।



#### श्री विश्वनाथ शर्मा

जोर्णोद्धार किया और उनपर सोने के कल्श चढ़वाए थे। इसी प्रकार अठारह लाख घपये की लागत का ''श्वीशत्रुजयावतार'' नाम का विशाल मन्दिर बनवाया था। पेथड़ के पुत्र झाँझण ने मांडव में बहुतसी धर्मशालाएँ, जैनमन्दिर, पाठशालाएँ स्थान स्थान पर बनवाई और एक बहुत विशाल ग्रंथालय स्थापन किया था। ७०० मन्दिरों की संस्था केवल जैन ध्वेता-म्बरियों की थी। चाँदाशा नाम के धनी व्यापारी ने ७२ जिनदेवाल्य और ३६ दीपस्तंभ मांडव नगर में बनवाए थे। धनकुबेर श्री माल भूराल लघुशान्तिचन्द्र जावड़शा ने ऋषभदेव, शान्तिनाथ, नेम्निय, पाद्वनाथ और महावीर के सौध शिखरी पाँच जिनदेवालय बँधवाए और उनमें एक ग्यारह सेर सोने की तथा दूसरो बाईस सेर चाँदी की और शेष पाषाण की जिन प्रतिमाएँ साथुरत्न सूरी की आज्ञा से स्थापन कराई थीं। इस उत्सव में ११ लाख घपए व्यय किए। एक लाख रुपए तो केवल मुनि के मांडव नगर प्रवेश के समय किए थे। इस प्रकार और भी प्रमाण इस वात की पुष्टि करनेवाले मिलते हैं कि ई० स० १३१० यानी मुसलमानों के आने तक परमार राजाओं की राजधानी मांडव एक समूद्ध नगर था, जिसका विध्वंस बाद में मुसलमानी शासनकाल में हुआ और सदियों के बने हुए, देवाल्यों तथा अन्य इमारतों की सामग्री का रूपान्दरित करके यावनी तक्षणकला की तर्ज की मौजूदा आलीशान इमारतें मुसलमानी समय में निर्माण हुई, जिससे हिन्दू-राजत्वकाल की एक भी इमारत जमीन के ऊपर अभन न रही।

निःसन्देह मांडव के सुलतानों को भवन-निर्माण का अत्यधिक शौक था और वद्यपि प्राचीन हिन्दू मन्दिरों और राजप्रासादों की भवन-निर्माण की विपुल सामग्री उनको तैयार मिली तौभी करीव १५० वर्ष के स्वल्प शासनकाल में और सतत नुद्वों में उलझे रहने की दशा में उन्होंने पठानी वास्तुकला के उत्तम नमृतों की इमारतों से मांडव को जिस व्यापक परिसाण में सजाया था उसको अभिनन्दनीय ही कहा जायगा। विशाल जामी मसजिद, अशरफी महल, हप्तमंजिल मीनार, होशंगशाह का मकबरा, नीलकंठ, हिण्डोलामहल, बाजबहादुर का महल, रूपमती, जलमहल, तबीलीमहल, हाथीपागा, दर्वाखोडी कब, जैसी भव्य इमारतें और भूलभुर्लया के समान लम्ब चौडे जनानखाने, परकोटे, कारजे, नहरे, बार्य, वुल और सुन्दर दरवाज इत्यादि को जिस अकथ ओर सतत परिश्रम तथा शौक से बनवाए थे वह देखने योग्य ही है। परन्तु अबाधित गति से चलनेवाला कालचक इन आलीशान इमारतों को भी खण्डित और अनेकों को घराशायी कर ही गया।

मांडत के निम्न लिखित प्राचीन हिन्दू राजत्वकाल के स्थानों की पुरातत्व सम्बन्धी खोज की गई :---

लोहानी गुका---ऊपर वर्णन किया गया है कि भूमि के उपर खड़ी हई महत्त्वपूर्ण शाही इमारतों का रक्षण और आवश्यकीय जीर्णोद्धार का काम ई० स० १९०१ के आसपास से होने लगा और भूमि के भीतर दबी हई अज्ञात की खोज आज से केवल ७-८ वर्ष गूर्व ही आरम्भ की गई। मांडव किले के पश्चिमी परकोटे में लोहानी दरवाजा मुसलमानी काल का बना हुआ है जो होशंगशाह के मकबरे से पश्चिम में करीब दो फर्लांग की दूरी पर है । दरवाजे से नीचे उतरने पर लोहानी नाम का परगना (अव इन्दौर राज्य का) है इसलिए यह दरवाजा लोहानी दरवाजा कहा जाता है और दरवाजे के समीप ये गुफाएँ होने के कारण इनको छोहानी नाम प्राप्त हुआ । दरवाजे को जो पटा हुआ रास्ता जाता है वह मुसलमानी काल में बनाया गया था अोर उसका बहुतसा भाग बारामासी की सघन झाडी में ढ्ँका हुआ था। पटे हुए रास्ते के उत्तरी भाग के नोचे का हिस्सा पानी से धुल जाने के कारण उसमें एक दरी दिखाई दी जिसका मलवा साफ किए जाने पर वहाँ चट्रान में खुदी हुई प्राचीन गुकाएँ निकली जिनमें कमरे और दालान बने हुए हैं । सामने पानी का एक कुण्ड भी निकला । इस कुण्ड में और गुफा के मलवे में प्राचीन हिन्दू मन्दिरों के अनेकों भग्न भाग तथा शेषशायी की एक सुन्दर मूर्ति अन्य दूसरी मुर्तियों के भग्न अवशेषों के साथ मिली। यह शेषशायी की मूर्ति जसो की श्वेषशायी की मूर्ति से बहुत साम्यता रखती है। मालवे में जिस प्रकार खोलबी, राजगाँव, बनीजा, हटेगाँव, धमनार, पोलाडूंगर और बाग में गुफाएँ बनी हैं उसी प्रकार मॉडव की यें गुफाएँ हैं। गुफा के एक कमरे के सामने बनी हुई शंखावटी से ये ब्राह्मण काल के आसपास की कही जा सकती है । बौद्ध प्रस्तर कला का कोई चिह्न या शिलालेख अभी तक मिला नहीं । मालूम होता है कि इन गुफाओं का काम पुरा नहीं हुआ था। इसी कारण बाग की गुफाओं के समान दीवालों पर चित्रलेखन का कोई चिन्ह नहीं मिलता। ई० स० १९३९ में पुनः खोज का काम यहाँ शुरू किया गया । मनोहर मुदा की गरुड़ पर बैठी हुई लक्ष्मीनारायण की सुन्दर मुर्ति तथा सिंहासन



### मांडव के प्राचीन अवरोष

के छन की एक शिठा जिस पर उठावदार बढ़िया खुदाई का काम किया हुआ है मिली। ठीक इसी नमूने की एक शिला शैरशायी की मूर्ति के साथ भी मिली थी। परमार राजाओं के समय की अभी तक जितनी प्रस्तर कला की वस्तुए मॉडव में मिली हैं उनमें अपने तर्ज की यह अनुपम वस्तु हैं। इसके साथ अनेक देवी-देवताओं की खण्डित किन्तु सुन्दर मूर्तियाँ और उनके अंग प्रतिमाशास्त्र के विधानानुसार निर्माण की हुई मिली। शंकर की मूर्ति का टूटा हुआ मस्तक जिसपर जटा-मुकुट, कपालनेत्र, गंगा, बालचन्द्र और भुजंग सुन्दरतापूर्वक संगमर्मर पायाण का बना हुआ है । लक्ष्मीनारायण की अनेक भग्न मूर्तियाँ, सरस्वती की वीणावादन करती हुई ख•िडत और शेषशायी की ट्रटी हुई मूर्ति इस प्रकार रुगभग ८० भिन्न २ मूर्जियों के भग्नावसेष गुफा में और कुण्ड में पाए गए । लक्ष्मीनारायण और सेषसायी की मूर्तियाँ तेरहवीं सदी की हैं, एसा उरके शिलालेखों से ज्ञात होता है । अर्थात् इन मुर्तियों की मन्दिर में स्थापना के कुछ ही वर्ष बाद उनका विध्वंस हुआ था । एक सुन्दर कोरे हुए पत्थर पर ''कोकदेव'' का नाम खुदा हुआ मिला । जान पड़ता है कि यह पत्थर मन्दिर के सिंहासन की छत में लगा हुआ था। इससे सिद्ध होता है कि कोकदेव ने मांडव में और सम्भवत: लोहानी गुफा के समीप ही एक सुन्दर मन्दिर बनवाया था। तारोख अलाइ, फरिस्ता† तजिवतूल आसार‡ और हमीर महाकाव्य 🛓 से हमको ज्ञात होता है कि परमार राजा भोज द्वितीय (ई० स० १२९०-१३१०) मांडव में राज्य करता था और उसका प्रधान कोकदेव था। परमार राजाओं की शक्ति इस समय क्षीण हो गई थी, राज्य में चौहानों का बल और प्रभाव अधिक बढ़ गया था। ऐन-उल-मुल्क मुलतानी के आक्रमण के पूर्व ही परमार राजा और उसके प्रधान में अनबन हो जाने के कारण राज्य के दो हिस्से हो गए थे। उज्जैन से चन्देरी तक प्रदेश बलवान कोकदेव ने अपने अधिकार में कर लिया था। बाद में यही कोकदेव कोकाराजा के नाम से प्रसिद्ध हुआ। कोकाराजा के समय का एक फारसी शिलालेख चन्देरी में मिला है उससे ज्ञात होता है कि हि० स० ७११(ई० स० १३११)में महंमदशाह (अलाउद्दीन खिलजी) के राज्यकाल में और उसके अमीर-उल-उमरा (ऐन-उल-मुल्क) के शासनकाल में तथा कोकाराजा के राज्य में मसजिद का काम पूरा हुआ है। इन सब बातों से यही सिद्ध होता है कि कोकदेव ने लोहानी गुफाओं के समीप ही जब वह मांडव में प्रधान था एक विशाल देवालय 'बनवाया था और वह देवालय ई० स० १४०५ के आसपास तक वहाँ विद्यमान था। कारण कि इस काल के पूर्व मांडव में मुसलमानी इमारत तामीर किए जाने का उल्लेख अभी तक नहीं मिला । गुफाओं के आँगन में और पटे हुए रास्ते के नीचे से मन्दिरों के बहुत से अंडक शिखर, प्रभावलि, दौड़ती हुई हंसों की पंक्तियाँ, शंकर के तांडव नृत्य की मूर्ति, काली तथा यक्षों और दैत्यों की खंडित और उूटी हुई मूर्तियाँ भी पाई गईँ । मन्दिरों की कुर्सियों के पत्थरों से अनुमान किया जा सकता है कि ये किसी विशाल मन्दिर के होना चाहिए, जो लोहानी गुफा के समीप ही बने हुए होंये । कारण कि इतने बड़े पत्थरों को दूर से लाने की अपेक्षा किसी नजदीक के स्थान से ही ढुलकाकर रास्ता बनाने के काम में लिए गए होंगे, यह अधिक सम्भवनीय माऌूम होता है । एक सुन्दर कोरे हुए शिखर के लाल पत्थर पर कोकदेव के नाम की तरह सलखण का भी नाम खुदा हुआ मिला । अब यह सलखण कौन होना चाहिए ? भाग्यवज्ञात् १९३९ में मद्रास के श्री सुब्रह्मण्य कास्त्री ओंकारेक्वर से मांडव आए वे कुछ रोज ओंकारेक्वर ठहरे थे। वहाँ के राजा साहब के पास एक ताम्प्रपत्र उनको देखने को मिला, उसको साफ किया ओर उतकी नकल अपने साथ लेते आए थे । जब उनसे मेरी भेंट हुई उन्होंने उस ताम्रपत्र की अनुलिपि मुझे दिखळाने की क्रुपा को । ताम्रपत्र १′−२।।−−१′−−६′′ आकार का है और वह परमार राजा जयवर्मदेव (ई० स० १२५६-१२६१) के राज्यकाल में वि० सं० १३१० ≕ई० स० १२५३ में मांडव से दिया हुआ था। यह ताम्रपत्र ई० स० १९३९-४० तक अश्रकाशित था। इसमें मांडव और धार पर राज्य करनेवाले परमार राजाओं के इतिहास पर प्रकाश डालनेवाली सामग्री है, परन्तु उसका विस्तारपूर्वक विवेचन इस निवन्ध में नहीं किया जा सकता । इसलिए मांडव की लोहानी गुफाओं

| जसो स्टेट बघेलखण्ड। | † जिग्ज फरिस्ता १ पृष्ठ ३६१। |
|---------------------|------------------------------|
|---------------------|------------------------------|

🕇 अब्दुल्ला बस्साई कृत।

- 🗼 हमीर महाकाव्य सर्ग ९ इलोक १८।
- इंडियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली दिसम्बर १९२५ पृष्ठ ६५३। इससे मालूम होता है कि कोकाराजा अलाउद्दीन का एक करद राजा था।



#### श्रो विश्वनाथ शर्मा

में जो प्राचीन वस्तुएँ प्राप्त हुई हैं उनभर ्स तास्रथत्र से क्या प्रकाश पड़ता है यही देखना है। तास्रपत्र में प्रथम शंकर-स्तवन के बाद परमार राजाओं की नामावली देते हुए धूमराज से जयवर्मदेव तक के राजाओं के नाम और उनके पराक्रम का वर्णन दिया है। बाद में चाहमात (च़ीहान) कुल के पल्हणदेव, सलषणसिंह और अनयसिंह के नाम और उनके पराक्रम तथा परोपकारादि कामों का वर्णन है और अनयसिंह के चार पुत्रों के नाम तथा जिन १५ ब्राह्मण तथा एक क्षत्रिय अनयसिंह को भूमि बान दिया गया उनके नाम दिए है। अनयसिंह के कुछ और पूर्व पुरुषों का वर्णने देस प्रकार दिया है :---

चाहमान कुले राठोराउत्तः ऋमतो भवत् चण्डदोर्दण्डयोर्यस्य जयश्री स्थिरता मगात् ॥५७॥ पल्हणदेव स्तस्माद भवद् भुजदंड मंडली चण्डः यस्मिनिजय श्रीवमात्म नियक्षएव चाधत्त ॥५८॥ सल्क्षणसिव्हस्तस्मा तनयोनय भूरभूतसुभुजः ॥ अर्जुनदेवस्याजिष्ण् यक्षोर्जन सखल् सहकृत्वा ॥५९॥

जित्वा सिंहण देवदुर्धर महासैन्य चमुनायकम् मध्यात्तागयराणकम् स्वयभिहाधः पातार्यःवा हयान् ॥ तस्मात् पट्टमयाति सप्तसमरे पक्ष्वामराण्यग्रहीत । मूर्थानोपश्चिनयन् रसवसासिंहाजनक्षा भुजोः ॥६०॥

तस्माद् नयसिंहो भूत कुलावानिववारिधेः य एकः करुपवृक्ष दिमध्ये गणनथारिदतः ॥६१॥ देदपालपुरे येन प्र सादे कारिते ज्ञिवः आग्तक्ण्डजल व्याजासित्त सिग्धं दधौधुराः ॥६२॥ ज्ञाक पुरडेभ्र लिह ज्ञिखरं सुरसदनंग्दिकाधिगतम् यो चीकर दिवदातुं विश्वान्तिले द्विजस्य सम्भ्रमतः ॥६३॥ ओंकार प्रांसाद समया निर्माय यत्तरांतुंगम् जम्बुकेस्वर भागनः शंग्भोर्थः सदन मनुर्गमति ॥६४॥ यत्कारिते सरसिमंडपदुर्गं मध्ये ग्म्भोद्भव प्रतिनिसंप्रति विद्यमानः जोतिमयोलवण वारिधिवारिपानः दुस्वादमिवभाष्टि विवन्नपोन्तः ॥६५॥ प्राकारेण प्रतोल्या षडधिगदर्शाभर्मन्दिर स्वर्ण कुम्भैक्सगैभूरि कक्षेगुंरू सुरसदने नाम्बुकुण्डेन युक्ताम् यो दुर्गे मंडपाख्ये व्यतर दिहपुरीम् ब्राह्मणेभ्यो नृपाज्ञाम् लब्धामान्धात् दुर्ग्रेप्यन्षम रचना तद्वदेव व्यधत्त ॥६६॥ स एव पूर्वोक्त राजावलि विराजमानेन भक्त्यादिभिः प्रसादितेन श्रीमद्ज्यवर्मणा धाराधिपेन अनुज्ञातः साधनिको अनयसिंह देवो धर्माध्व सम्बद्ध बुद्धिविजयी वर्धनापुर (बदनावर) प्रतिजागणंके कुम्भडाउद प्रामे तथा तत्रैव बालोद (बालोदा) ग्रामे तथा सप्ताशीति प्रतिजागर्णके वघाडी ग्रामे तथा नागदह (नागदा) प्रतिजागर्णके नादिया गामे समस्त राजयुरुषान् ब्राह्मगोत्तरान् प्रति निवासी पट्टकिल जनपदार्दिक्च बोधयत्यस्तुवः सम्विदितम् यथा मंडपदुर्गावस्थितं रस्माभि एक त्रिशदधिक त्रयोदशशत संख्यान्विते (ई० स० १२५३) प्रमाथिनाम्नि संवत्सरे भाद्रपद मासि शुक्लपक्षे सप्तभ्याम् तिथौ शुक्रदिने मंत्रेय नक्षत्रे स्नात्वा भगवन्तम् पार्वतीपतीम् समभ्यर्च्च संसारस्यासारताम् दृष्ट्वा तथा वाताभ्र विभ्रममिदं वसुधाधिपत्यम् (इत्यादि,परमार राजाओं के अन्य दानपत्रों के समान झ्लोक **देकर बाद में** ) स्वपुत्रैः कमलसिंह धारासिंह जयसिंह पर्धांतह इत्यैते सहितो नाना गोत्रेभ्यो-- (इसके आगे १६ बाह्यणों के नाम गोत्र प्रवर झाखा और उनके रहने के मूल स्थानों के नाम दिए हैं। १५ ब्राह्मणों के नाम के पक्ष्वात सोलहर्वे नाम का मजमून इस प्रकार है)––वस्सस गोत्राय भार्गव च्यादनाप्नधानोर्वजायदग्न्येति पंचप्रवराय चाहमान कुले वर्द्धमानाय पल्हणदेव धर्मणः पोत्राय सलगणतिह वर्मणः पुत्राय साधनिक अनयसिंह वर्मणे क्षत्रियाय पदद्वयम् ।

अर्थात् १५ ब्राह्मगों के साथ दो पद्म भूमि सलवण के पुत्र अनयसिंह को भी दी गई थी। ताम्प्रपत्र के अन्त में---

"इति श्रीकंठेन नियुक्तेन सभायाम् जयवर्मणा। चक्रेकुल्क्रमायात्र त्रैथिद्यत्वेन झासनम् ॥ उत्करिणेम् वरूपकार कान्हाकेन ।

तास्पर्यं लोहानी गुफा में मन्दिरों के सिंहासन और शिखरों के तथा अन्य भागों के जो पाषाण सुन्दर खुदाई किए हुए मिले हैं उनमें एक पर जिस सलघण का नाम खुदा हुआ मिला है वह इस ताम्प्रपत्र का सलघण होना चाहिए। जाति का वह चौहान था और राजा अर्जुनवर्मदेव (ई० स० १२१०-१६) के दरबार में था। उसके पिता का नाम पल्हणदेव तथा पुत्र का अनयसिंह और पौत्र कमलसिंह, धारासिंह, जयसिंह और पद्यसिंह थे। लोहानी गुफाओं के समीप ही उसने मन्दिर निर्माण कराया था और वह मन्दिर चौदहवीं शताब्दी के अन्त तक यहाँ विद्यमान था ऐसा ज्ञात होता है।

एकपरथरी स्तंभ---लेहानी युफाओं के दक्षिय टीले के ऊपर पत्यर का १६ फुट ६ इंच ऊंचा बगैर जोड़ का एक हिन्दू स्तंभ खड़ा हुआ है। उसका नीचे का भाग दो फुट हम-चौरस तथा ऊपर अब्ध्यहलू है, उसपर कोई नक्काशी या चित्र वगैरा नहीं है। इस स्तंभ के आसपास करीब एकसी फीट के घेरे में खोज का काम आरम्भ किया गया। स्तंभ से



# मांडच के प्राचीन अवरोष

दक्षिण में एक खाई हैं। यह खाई लोहानी गुफाओं के यहाँ से होशंगशाह का मकवरा, जामी मसजिद, त्रिपोलिया दरवाजा, अशरफी महल, रामपोल दरवाजा के पास तक वने हुए एक परकोटे का खंदक था, (अब इस खंदक का अधिकांश भाग अशरफी महल, रामपोल दरवाजा के पास तक वने हुए एक परकोटे का खंदक था, (अब इस खंदक का अधिकांश भाग अशरफी महल के मलबे से भर दिया गया है)। स्तंभ से दक्षिण-पूर्व करीब १५०' की दूरी पर इसी खंदक में खोज का काम शुरू किया गया। करीब चार फीट गहरा जाने पर चालुक्य तक्षणकला की तर्ज के बने हुए मन्दिरों के अनेक पाषाण मिले। शिखरों के कुछ पत्थरों पर खुदाई का जो काम किया हुआ है वह मालवे के परमार राजा उदयादित्य (ई० स० १०५९-८६) का उदयपुर (ग्वालियर राज्य) में बनवाए हुए मन्दिर से अत्यधिक मिलता है। अभी तक कोई शिललेख यहाँ नहीं मिला। स्तंभ उसके मूल स्थान पर है या योही खड़ा कर दिया गया है इसकी जाँच की गई तो मालूम हुआ कि वह उसकी प्राचीन जगह पर खड़ा है। स्तंभ के समीप दो गोलाकार खुदी हुई पत्थर की कुम्बी मिली। अवक्ष्य ही ये स्तंभ के शिरोभाग में लगी थी जो बाद में शिर गई। कारण कि स्तंभ के शिरोभाग पर और इन दोनों कुम्वियों में पौ जोड़ के सूराख और बूच बने हुए हैं। जान पड़ता है कि यह स्तंभ लोहानी गुफा के ऊपर दक्षिण टीले पर बने हुए लक्ष्मीनारायण या शेषशायी के मन्दिर के सामने खड़ा किया हुआ गडड़घ्वज स्तंभ या दोपस्तंभ था। मन्दिर के पाए तक का निशान नहीं मिलता किन्तु स्तंभ से पश्चिम में कुछ ही फासले पर परकोटे का एक मीनार मुसलमानी काल का बना हुआ हू । टीले के नोचे नाले की खोह में दूर तक सुन्दर खुदाई का काम किए हुए पत्थर पड़े हैं। स्तंभ के आसपास बोद्धकालीन कोई चिहन अभी तक नहीं मिला।

भोज दितीय ? के समय का खंडित शिलालेख — रूपमति सड़क पर २३वां मील जहां खड़ा ह उसके समीप ही एक टीला था उसकी जांच की गई तो शिवलिंग, योनि, तथा अन्य खंडित मूर्तियों के साथ भोजराजा का नाम खुदा हुआ शिला-लेख का एक टुकड़ा मिला जो १॥"×४॥" नाप का है, उस पर सात अधूरी पंक्तियाँ हैं। यह टुकड़ा भी किसी इमारत में लगा हुआ था ऐसा उसके टूटे हुए भाग से मालूम होता है। शिलालेख के अक्षर तेरहवीं शताब्दी से प्राचीन नहीं हैं। इन सात अबूरों पंक्तियों से यही ज्ञात होता है कि भोज के समय (सम्भवतः भोज दूसरा ई० स० १२८०-१३१०) किसी मूर्ति की स्थापना की गई थी। शिलालेख का शेव भाग अभी तक नहीं मिला।

पंचपावली——मांडव में सागर तालाब के उत्तर किनारे सड़क से लगा हुआ यह स्थान खिरनी के बड़े बड़े सायादार पुराने नुशों से थिरा हुआ हैं। नान पर से संशय हुआ कि पंचदेवली का कदाचित पंचपावली समय आते हो गया हो। यहाँ खोज करने पर करीब दो फोट गहराई में एक बड़ी शालुंका (जलाधारी-योनि) दौड़ती, हुई हंसपंक्ति, शिवलिंग और मन्दिर के अतेक चिहन जिनमें छोटे शिखर और स्तंभों के शिखर भी थे, मिले। इस स्थान के अधिकाँश भाग पर अब काश्त होतो है अतः अबिक खोज अभी नहीं को जा सको। पास ही तालात्र में एक छोटा द्वीप है उसमें भी काश्त होती है। खेत में से निकली हुई तीन मुख की खड़ी मूर्ति अभी द्वीप पर ही है।

लालकोट---चंपा बावड़ी और साही महलों के खंडहरों से पश्चिम-उत्तर करीब आध फलींग को दूरी पर लाल-कोट नाम की मुसलमानी समय की इमारत के खंडहर हैं। अब सिवाय एक लम्बे अहाते के वहाँ कुछ न रहा। छत अन्दर गिर जाने से मलवे से इमारत भर गई हैं। नालूम होता है कि सुलतानों के समय हौदे, नालकी, पालकी, अम्बारी, तामझाम इत्यादि वस्तुओं को रखने का यह लम्बा चौड़ा भर्राशखाना था। यहाँ जाँच के लिए तीन जगह खोदा गया, एक स्थान पर देवी की खंडित छह मूर्तियाँ और सिंह का टूटा हुआ एक सिर अभी तक मिला है।

जेठासा के ढार पर गड़ी हुई १४०० जैन मूर्तियाँ --- भोडव पर मुसलमानों के आकस्मिक आकमणों के कारण यहाँ के सैंकड़ों जिन-देवालयों की मूर्तियाँ माँडव से बाहर अन्य सुरक्षित स्थानों को पहुँचा दी गई थीं। मांडव में स्थापन की हुई अनेक मूर्तियाँ आज भी मालवे के तथा मालवे के आसपास के अनेक स्थानों में हैं, यह उनके शिलालेख से ज्ञात होता है। किन्तु अधिकांश मूर्तियों को आक्रमण के समय खंडित हो जाने के भय से मांडव में जमोन के अन्धर रख दिया गया था और तत्सम्बन्धी विवरण-पत्र आसपास के उपाधयों में इस हेतु से रख दिए गए थे कि शान्ति स्थापन होने पर उस आधार के ढारा पुन: जमीन में रखी हुई मूर्तियों को वाहर निकालने में सुगमता हो। इस प्रकार का एक ताम्रपत्र ईडर से मिला है उससे



#### ओ विश्वनाथ शर्मा

ज्ञात होता है कि मणि, धातु और पाषाण की १४०० जैन मूर्तियाँ जेठासा के दरवाजे पर गड़ी हुई हैं।\* मांडव के नामशेष विस्तृत खंडहरों में जेठासा श्रावक का मकान कहाँ था इसका पता अभी तक नहीं लगा । बहुत से चिह्नों के ढारा जैनियों के एक मुहुल्ले का पता लगा है ।

सोनगढ़ की ऊँचो पहाड़ी पर मन्दिर निर्माण—सोनगढ़ मांडव का बाले किला है। इसकी पहाड़ी की ऊँचाई समुद्र सतह से २,२९९ फीट है। इसके शिखर भाग पर मन्दिर निर्माण का काम हिन्दू राजाओं के समय आरम्भ किया गया था। पहाड़ी के ऊपरी भाग का पश्चिम से पूर्व तरफ का बहुतसा भाग काटकर मैदान किया गया और बड़े बड़े पत्थर जिनपर सुन्दर खुदाई का काम किया गया है ऊपर पहुँच चुके थे। अधूरा काम किए हुए पत्थर भी ऊपर जहाँ तहाँ पड़े हुए हैं। कदाचित मुसलमानी आकमण आरम्भ हो जाने से काम पूरा नहीं होने पाया। वर्षाऋतु में बादल उतरने का यहाँ जो दृश्य दिखाई देना है वह दर्शनीय है। मन्दिर का काम यदि पूरा हो जाता तो मांडव ही नहीं सम्पूर्ण मालवे में ऐसे मनोहर दृश्य का यह एक ही स्थान होता।

दिलावरलां की मसजिद ---मांडव की मुसलमानी इमारतों में यह मसजिद सबसे पूरानी है। घार की भोजशाला, लाट मसजिद और माँडव में मलिक मुगीज की मसजिद की तरह प्राचीन हिन्दू मन्दिर में किंचित् कमोबेशी कर यह मसजिद सुलतान होशंगशाह के पिता दिलावरखां गौरी ने ई० स० १४०५ में बनवाई थी, यह इसके पूर्वी दरवाजे के फारसी गिलालेख से मालूम होता है । मसजिद की दक्षिण दीवार गिर जाने के कारण उसको पुनः वनाने के लिए मलबा साफ किया जा रहा था, कि दुर्गा देवियों के चित्र और नाम खुदा हुआ एक काला पाषाण का टुकड़ा मिला । पत्थर की आकृति से मालूम होता है कि वह एक गोलाकार पत्थर का एक भाग है। उसपर अने कदेवियों के नाम, चित्र और वाहन तथा शस्त्र करीब करीब २ इंच लम्बे चौड़ पंक्तिबढ़ खानों में खुदे हुए हैं । चित्रों के भिन्न अंगों के हावभाव सूक्ष्म किन्तू स्पष्ट हैं, जैसे वित्र लेखक ने सफेद रंग की पेन्सिल से पत्थर पर खींच दिए हों । प्रत्येक चित्र के नीचे नाम और उसकी अनुकम संख्या भी दी हैं। चामुण्डादेवी, कुसुमावती देवी, मानसीदेवी इत्यादि नाम पढे जाते हैं। कुछ समय पूर्व इसी चित्रित शिलाखण्ड का एक भाग मांडव में हाथीपोल दरवाजे के पास मिला था । हाथीपोल दरवाजा दिलावरखाँ की मसजिद के पास ही है । अक्षरों से ज्ञात होता है कि ईसा की दशमी सदी के आसपास का यह होना चाहिए । सुक्ष्म अवलोकन से मालूम होता है कि **ये चित्र पत्यर पर कोई पतला लेप लगाकर, उस लेप के कठिन होने के पूर्व चित्रकार ने चित्रलेखन का काम पूरा कर दिया** था। ऌेप की मुटाई एक मालवी कागज की मुटाई से अधिक नहीं है । यदि यह ठीक है जो दक्षमी क्षताव्दी के आसपास मांडव में निरिन्द्रिय रसायन का प्रस्तरा कला में किस सीमा तुक उपयोग करना जानते थे यह भलीभाँति विदित होता है । वास्तुप्राकार और मस्दिरप्राकारादि भारतीय प्राचीन वास्तुकला। विषयक प्रंथों में वज्रलेप नाम के एक लेप का वर्णन और वह किन किन पदार्थों से बनता है उसकी सूची हमको मिलती है। उसके साथ यह स्पष्ट विवरण भी मिलता है कि लेप जब गरम हो उस हालत में पाषाण के ऊपर लया दिया जाय तो सहस्रों वर्ष तक वह कायम रहता है । जान पड़ता है कि इसी वज्गलेप का प्रयोग इन दोनों चित्रित पाषाणों के खण्डों के सहित सम्पूर्ण शिला पर किया गया था। चित्रों के सूक्ष्म से भी सक्षम भाग में करीब एक हजार वर्ष का दीर्घ काल व्यतील होने पर भी किंचितमात्र विक्रुति का चिहन नहीं। दिखाई देता । इन चित्रों के चित्रकार को लेग कठिन होने के पूर्व चित्र लेखन के लिए जो थोड़ा समय मिला था उसमें जिस निपूर्णतापूर्वक उसने इन चित्रों को मुक्त हस्त लेखन कला ढारा अंकित किया है देखने योग्य है। मुसलमानी क्षासनकाल के पूर्व की पुरातत्व सम्बन्धी खोज में अभी तक जितनी वस्तुएँ माँडव में मिली हैं उनमें यह एक महत्त्व की वस्तू है। उक्त मसजिद के आसपास खोजने पर शिव की तांडवन्त्य की मूर्ति और शाक्त मन्दिरों के भी कुछ चिह्नन तथा खंडित मुर्तियाँ मिली हैं। निरीक्षण से यही जान पड़ता है कि जहाँ अब हिण्डोला महल खड़ा है उसकी चारों दिशा में खाजराहो के मन्दिर के प्लान मताविक पंच देवालय, मुसलमानी शासनकाल के पूर्व यहाँ बने हुए थे । हिण्डोल महल के उत्तर में और नहारझरों के चौक में खोज करने पर हिन्दू मन्दिर के पाए के निशान भी मिले हैं। इसी प्रकार खास हिण्डोला महल में जनानी दालान के नीचे की वर्तुलाकार छत और दीवारों के भराव में चुनी हुई सप्तमातृकादि की मूर्तियाँ इत्यादि चिह्न इसी निर्णय पर पहुँचाते हैं कि बुग्देलखण्ड के चन्देल राजाओं के समान ही मालवे के परमार राजा भी मन्दिर निर्माण के अत्यधिक शौकीन थे। भोज राजा ने तो वास्तुप्राकार पर सुन्दर ग्रंथ लिखा है। बुन्देलखण्ड के चन्देल और मालवे के परमार राजा दोनों वंश समकालीन और पड़ौसी रहे हैं। चन्देलों ने जिस प्रकार खजुराहों में सुन्दर स्थापत्य

\* मणीनी धातूनी अने पायाणनी १४०० मतिओं जेठासा श्रावक ने बारवे भांडारे की छे। ईडर का ताग्रपत्र।



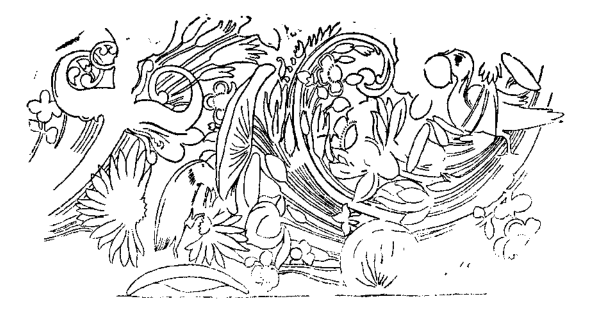
### मांडव के प्राचीन अवरोप

कलापूर्ण शैव मन्दिरों को निर्माण किया उसी प्रकार परमार राजाओं ने बहुत सम्भव मांडव में सुन्दर मन्दिर निर्माण किए थे और हिण्डोला महल के आसपास खाज़राहो जैसे पंच देवालय निर्माण किए हों तो आश्चर्य नहीं ।

सप्तकोठड़ो के पीछे एक प्राचीन मन्दिर की खोज---सप्त कोठड़ी की इमारत दर्याखाँ की कन्न से पश्चिम में रूपमती सड़क से लगी हुई बनी है । मुसलमानी काल में यह एक बड़ी सराय थी जिसका उत्तरी आधा भाग और मुख्य दरवाजा गिर गया है। दरवाजे के दक्षिण भाग की ९ कोठड़ियाँ अभी खड़ी हैं, लोग इसको सात कोठड़ी कहते हैं। इनके पीछे के खेत में एक रोज मित्रों के साथ होला खाने का प्रसंग आया, खेल में दौड़ती हुई हंसपंक्ति का एक पत्थर मिला । यह पत्थर यहाँ कैसा? पहले (अब नहीं) इस प्रकार की हंस पंक्ति गुप्त राजाओं के समय की इमारतों की सजावट का एक चिह्न माना जाता था। मांडव का कुलजी भील कोठड़ियों के पीछे बरसों से खेतो करता है । चने की फअल कटने वाद जहाँ हंस पंक्तिवाला पत्**यर** मिला था खोज का काम शुरू किया गया । करीब चार फीट गहरा जाने के बाद मन्दिर के पत्थर दिखाई दिए और सुन्दर खुदाई का काम किया हुआ एक सिंहासन सहित मन्दिर दिखाई दिया। छत गिरी हुई निकली किन्तु दीवालें और ताक वगेरा अच्छी हालत में मिले । महिषासुरमंदिनी, लक्ष्मीनारायण, शिवलिंग, जलाधार और एक बड़ा नन्दी यथा स्थान टूटा हुआ मिला, छत के गिरे हुए पत्थरों पर बहुत ही सुन्दर कोराई का काम किया हुआ है । पत्थर उड़बा जाति का होते से और बरसों जमीन के अन्दर रहने के कारण सड़ गया, जिससे वारीक नक्काशी और खुदाई का काम प्रायः नष्ट हो गया है । मन्दिर में दो कमरे हैं, एक में सिंहासन तथा दूसरे में शिवलिंग मिला। सामने का सभामण्डप बिलकुल गिरा हुआ निकला। सिंहासन बहुत अच्छी हालत में मिला उस पर उठावदार हाथी और सिंहों की दौड़ती हुई पंक्ति है। इन प्राणियों के चित्र उतने अच्छे नहीं है जितनी सुन्दर सिंहासन के दासे की पट्टी है। मन्दिर के गर्भगृह की वर्तुलाकार छत में गायन, वादन, नृत्यादि कलाओं की मूर्तियाँ लगी थीं। मन्दिर के कमरों का नाप तेरह फुट हमचौरस है। सिहासन के कमरे के सामने शंखावटी अच्छी हालत में मिली । सभा मण्डप में पत्थर पटे हुए थे । एक *दैं*त्य की विशाल मूर्ति सभा मण्डप के पास तिकली । मालूम होता है कि मुसलमानी काल में इस मन्दिर के खंडहर पर एक मामूली मकान बना था उसके ईंटों के टुकडे और कवेळू मलबे में से निकले । कवेल का मकान गिर जाने के वर्षों वाद उस भूमि पर भीलों ने काश्त करना शुरू किया होगा । मन्दिर की तक्षण कला ईसा की बारहवीं शताब्दी के आसपास की जान पड़ेती हैं। अभी तक कोई शिलालेख नहीं मिला।

**दूड़ी मांडव**—-बृढ़ी मांडव का नाम बहुत थोड़े लोग जानते हैं। मांडव किले से पश्चिम-उत्तर करीव तीन मील पर एक प्राचीन किला बना हुआ है । मांडव की वर्तमान शाही इमारतों से प्राचीन हिन्दू मन्दिरों के चिहन वहाँ होने के कारण लोग उसको बूढ़ी (वृद्ध) मांडव कहते हैं। इसके परकोटे की रचना माँडव जैसी ही है। दरवाजे, तालाव, घाट हिन्दू राजाओं के समय के हैं। मांडव की तरह यह किला भी मालवे की समतल पठार से अलग किन्तु एक सकड़े रास्ते से उत्तर में जुड़ा हुआ है, इस रास्ते को नकटवाबारी कहते हैं । क्षेत्रफल में मांडव किले से बहुत छोटा किन्तु दुर्गम है । किले के अन्दर प्राचीन मन्दिरों के छोटे और बड़े नौ खंडहर जिनको ढेर भी कह सकते हैं पड़े हुए हैं। मुसलमानी शासनकाल के पूर्व परमार राजाओं के समय की वास्तुकला के मुन्दर दर्शन बढ़ी मांडव में ही होते हैं । भोज के उत्तराधिकारी उदयादित्य के बनवाए हुए उपुदयर (ग्वालियर राज्य) के सुन्दर देवालय की प्रस्तरकला से बुढ़ी मांडव के मन्दिरों की प्रस्तरकला बहुत मिलती है। मूर्तिभंजकों ने इन्हें भी वराशायी कर दिया किन्तू उनका एक भी पाषाण वहाँ से हटाया नहीं गया। मन्दिर गिरते समय जो पत्थर जहाँ और जिस करवट से पड़ा था बैसाही आज पड़ा हुआ है। इन मन्दिरों की शिलाओं के जोड़ बगैर चून के ऐसी सुन्दरता और सूक्ष्मता से मिलाकर रखे थे कि देखकर आश्चर्य होता है। मन्दिरों के गिरे हुए खंड़हरों में खोज का काम बड़े बड़े पत्थरों के उलटने से ही शुरू होता है। जिस पत्थर को उलटकर देखा उसी पर स्थापत्य कला के मनोहर दर्शन हुए । अने कों मूर्तियाँ निकलो । मन्दिर उड़ेया जोति के पत्थर के बने थे अतः उसपर किया हुआ सूक्ष्म काम अब नष्ट होने लगा है । किले के अन्दर लोगों के मकान बने हुए थे ऐसा चिहनों से ज्ञात होता है किन्तु वे ज्वालाग्राही पदार्थ के थे अत: नष्ट हो गए। जहाँ तहां बड़े आकार की इंटें और उनके खंड मिलते हैं। तालाब में एक भारी दीपस्तंभ था वह गिरा हुआ पड़ा है। मस्दिर बहुत बड़े नहीं है किन्तु जिस मार्कें की जगह वे वने हैं देखने योग्य हैं। यूड़ी मांडव में खोज का काम अधि क नहीं किया गया। किन्तु इन मन्दिरों के खंड़हर खोज के लिए सर्वोत्तम कहे जा सकते हैं।

राजा विक्रम जात बार—-पंधार के धीमंत सेतुरामजी महाराज बाबा साहेब पंचार संस्थान मलठन बड़े इतिहास व्यासंगी रईस थे। अत्यन्त खेद है कि कुछ ही महीनों के पूर्व उनका स्वर्गवास हो गया। आप जब कभो मांडव आते थे कुछ न कुछ ऐतिहासिक चर्चा अवश्य ही करते थे। विक्रम संवत् का आरम्भ कब हुआ, इसपर एक निवन्ध लिखाने के लिए मुझे कहा था और साथ ही कहा था कि ''हमारे पास एक प्राचीन खाँड़ा है उस पर इन्सकिष्शन हैं तुम लिखडा, उसका मजमून इस प्रकार का है :---'सिप्रा नदी उज्जैनी धार, राजा विक्रम जात पर्वार।' विक्रम राजा परमारगंशी थे या सहीं, इसके लिए जो प्रमाण एकत्र किए जा रहे है, उनमें यह किस सीमा तक उपयोगी होगा आज नहीं कहा जा सकडा।



# शिन्दे-राजवंश की हिन्दी-कविता

श्री गोपाल ब्यास, एम्० ए०, साहित्यरत्न,

यद्यपि शिन्दे-राजवंश की मातृभाषा भराठी है तथापि शिन्दे नरेशों ने ग्वालियर की लोक-भाषा हिन्दी की अभिवृद्धि में सर्वदा योग दिया है। जहाँ अन्यान्य शासक अपनी भाषा को शासितों पर लादने का दुराग्रह करते हैं वहाँ उदारमना शिन्दे-नरेशों ने शासितों की भाषा को अपनाकर लोकमत का समादर किया है। उन्होंने केवल राज्य-कार्यो में हो हिन्दी को स्यान नहीं दिया प्रत्युत उसकी काव्य-मन्दाकिनी में अवगाहन कर शब्द-साधना ढारा अपनी भाव-कुसुमांजलि भी समर्पित की है। उन्होंने मनोविनोद मात्र के हेतु हिन्दी कवियों को आश्रय देकर ही अपने हिन्दी-प्रेम का परिचय नहीं दिया स्वयं अपने हृदय का रस उँड़ेलकर बीणा-पाणि की समाराधना भी की है। उन्होंने केवल प्रचुर घत-राशि व्यय कर के हो हिन्दी के प्रचार में योग नहीं दिया अपिलु अपने तन-मन ढारा भी राष्ट्र-वाणी की चतुर्दिक समुन्नति में साहाय्य देकर यशार्जन किया है। प्रस्तुत लेख में शिन्दे-नरेशों की हिन्दी कविता पर ही विचार किया जायगा।

ग्वालियर-राज्य के प्रतिष्ठापक महाराज महादजी शिन्दे लोकोत्तर पुरुष थे। उनके शौर्य, राजनीति-पटुता, दूरदर्शिता आदि गुणों से इतिहास के पृष्ठ भरे पड़े हैं। परन्तु ऐतिहासिकों ने उनकी भावुकता, सहृदयता, भक्ति-विट्वलता एवं कवित्व जैसे उदात्त गुणों को अवहेलना की है। वास्तव में महादजी शिन्दे के व्यक्तित्व मैं वज्रादपि कठोरता एवं कुसुमादपि मृदुता थी, हृदय और मस्तिष्क के गुणों का समन्वय था, अवसरानुकूल शासकोचित कठोरता एवं मानवोचित कोमलता का मणि-कांचन संयोग था। यही कारण है कि वे जहाँ एक ओर सुविस्तृत ग्वालियर-राज्य की सुदृढ़ स्थापना करने में समर्थ हुए वहाँ दूसरी ओर वृन्दावन-विहारी के अलौकिक प्रेम में डूबकर भक्ति-भावित कविता के सृजन में भी सफल हुए। इस सम्बन्ध में स्वर्गीय 'हृदय' जी ने ठीक ही कहा है :---

## तलवारों की धारों पर भी जिसने किया कृष्ण का गायन । वह कवि थे कर्मण्य, वीरता उनपर करती थी आत्मार्षण ।। —--विजय-वैजयम्सी ।

महादजो शिन्दे की कविता पर विवार करने के पूर्व उनके कवित्व को प्रेरित करनेवाली इष्ण्प-भक्ति की चर्चा अनुपयुक्त न होगी। नव-प्रतिष्ठित एवं विशाल राज्य के शासन तथा सुप्रबन्ध की दृष्टि से उन्हें मथुरा में प्रायः रहना



# **शिन्दे-राजवंश को हिन्दी-क**विता

पड़ता था। इस स्थान को उन्होंने कई कारणों से चुना था। एक तो मथुरा तीर्थ-स्थान है, दूसरे दिल्ली आगरे के बीच में हैं। आगरा उस समय उनकी सेना का मुख्य स्थान था और दिल्ली पतनोन्मुख मोगल-साम्राज्य की राजधानी थी। मथुरा से जाटों पर भी नियंत्रण रखा जा सकता था और राजपूतों पर भी दृष्टि रखी जा सकती थी। भगवान् क्रुष्ण की ललित-लीला-भूमि में दीर्घ काल पर्यन्त निवास करने से उनके हृदय में प्रेम-पारावर हिलोरें लेने लगा। उन्होंने वृन्दावन में अनेक मन्दिर वनवाए तथा उनकी सेवा-पूजा के लिए पुष्कल द्रव्य-राशि दान की। भक्तवर किशोरदासजीकृत 'निजमत-सिद्धान्त' एवं सहचरिशरण-विरचित 'ललितप्रकाश' आदि ग्रंथों में महादजी शिन्दे के कृष्ण-प्रेम का उल्लेख सिलता है। 'ललित-प्रकाश' के एक प्रसंग से टट्टी-सम्प्रदाय के महन्त थी ललितमोहिनीदेव (सं० १८२३-१८५८) के प्रति मंहाराज महादजी शिन्दे की उत्कृष्ट श्रद्धा एवं प्रेम की व्यंजना होती है। महादजी महाराज ने एक बार वृन्दावन में रासपंचाध्यायी लीला कराई थी, जैसाकि अधोलिखित दोहे से प्रकट होता है:—

#### नाम महावजी सिधिया वृन्दावन बिच आय।

#### श्रीगुपाल लीला करो परम प्रीति दरसाय ॥ ----ललितप्रकाज्ञ ।

उक्त रास-लोला में बुन्दावन के प्रायः सभी प्रख्यात भक्त समवेत थे। महादजी महाराज स्वयं श्री ललितमोहिनी देवजी को उस अपूर्व आयोजन में लाने के लिए गए थे। जब श्री ललितमोहिनीजी को पालकी में बैठाकर स्वयं उनके भार-वाही बने तव स्वामीजी ने कहा कि "छोड़िके पालकी, पालकी में चढ़ौ, प्रेम की लीक हो नीक आगे बढ़ौ''। स्वामीजी की आज्ञा शिरोधार्य कर आप उनके साथ बैठ गए। रासोत्सव में उक्त स्वामीजी को ही सर्वोच्च आसन पर समासीन किया गया। फिर, रास-लीला हई जिसका वर्णन निम्नांकित पद्य में पठनीय है :---

महान प्रेम सो सुजान कृष्णलोला रुचिर राधिका समेत सब गोपिका बनी ठनी॥ मुदंग ताल बोन लै प्रवीन ते बजावहों रसाल बेनु किन्नरी उपंग तान त्यों तनी॥ सभा प्रभा अन्डेकवा विनोद भाँति-भाँति की सुर्सिधियाहिकी प्रतीति प्रीति रीति हू घनी। कृपानिधान मोहिनी निहारि के प्रसन्न भा गिरा गंभीर उच्चरी खरी मनो सूत्रा सनी॥ ––ललितप्रकाज्ञ।

श्री ललितमोहिनीजो के सत्संग एवं आयह से, कहते हैं, महादजी महाराज कृष्ण-भक्त वैष्णव हो गए एवं अपने हुदय की भावमालिका नन्द-नन्दन के चरणों में अर्पण करने लगे। कभी उनके हुदय का मधुर आवेग अपने आराध्य के लीलास्थल बज की बोली में व्यक्त हुआ और कभी अपनी मातृभाषा मराठो में। यहाँ पर हमारा उद्देश्य उनकी हिन्दी-कविता का परिचय देना ही है।

हिन्दी-साहित्य के इतिहास-प्रंथों में केवल 'मिश्रवन्धु-विनोद' में महादजी शिन्दे के सम्बन्ध में, अति-संक्षिप्त उल्लेख मिलता है (देखिए मिश्रवन्धु दिनोद, पृष्ठ ७५२)। कुछ वर्ष पूर्व 'साहित्य-समालोचक' में भी उनकी कविता प्रकाशित हुई थी। सन् १९२१ में श्री भास्कर रामचन्द्र भालेराव ने महादजी शिन्दे को हिन्दो-मराठी कविताओं को 'माधव-विलास' नामक पुस्तक में प्रकाशित किया। कहने को आवश्यकता नहीं कि माधवराव उनका वास्तविक नाम था और माधव' कविता में प्रयुक्त लघुनाम है, उपनाम नहीं, जैसाकि कुछ लोग अनुमान करते हैं।

'माधव-विलास' में भराठो भाषा में लिखित कविताओं को संख्या हिन्दी-कविताओं को अपेक्षा अधिक है। कदाचित् महाराष्ट्र-देश में उत्तस एवं शिक्षित होने के कारण उन्हें मराठो में अपने भावों को व्यंजित करने में अधिक सुविधा होती होगी। परन्तु 'माधव-विलास' के अन्त में संगृहीत उनकी हिन्दी-कविता पर दृष्टिपात करने से यह विदित नहीं होता कि ब्रजभाषा में उन्हें विशेष प्रयास करना पड़ता होगा। कविताओं को पड़ने से ऐसा प्रतोत नहीं होता कि उनमें किसी अहिन्दीभाषी व्यक्ति के उद्गार हैं। कुछ कविताओं में तो उच्चकोटि का कवित्व निहित है।

महादजी शिन्दे को कविता क्रब्ग-परक हैं परन्तु उसमें रातिकालीन कवियों की भौति वासना की दुर्गन्ध के स्थान पर अलौकिक प्रेम का सौरभ है। उनके वर्ण्य-विषय ये ही हैं जो अन्यान्य तत्कालीन भक्षत-कवियों के हैं; यथा, गुइ-महिमा, क्रुब्ग-जन्म, रूप-माधुरी, मुरलो-माधुरी, होली-कीड़ा, रास-विहार, गोपी-विरह और उद्धव-गोपी संवाद।

દ્વવદ્



#### श्री गोपाल ब्यास

कृष्ण-जन्म सम्बन्धी पदों में, जिनकी संख्या लगभग बीस है, वर्णनात्मकता अधिक है। परन्तु अन्य पदों में, जहाँ वर्णनात्मकता के स्थान पर मंजुल भावों का चित्रण किया गया है, सुन्दर गीति-काव्य के दर्द्रान होते हैं। रूप-माघुरी का एक उदाहरण लोजिए:---

बिनु गथ मोल लईरी इन मोहन मोठों ॥धृ०॥ 🦾 सीस-मृकुट कटि कार्छ आर्छ कुण्डल झलक झई। रूग-ठगोरी डारि साँवरे उल्ल्यी प्रीप्ति नई।

कुटिल अलक नचाय दुगन कौं, लखि माधौ बस भई ॥

लौकिक बाया-बंधनों से मुक्त गोपियों के गम्भीर प्रेम की व्यंजना नीचे लिखे हुए सर्वये में मिलती है :---पाँय परौं मनुहारि करौं सखि साँवरे के घर बास बसँबे । नॅनदी ननदा समुरौ अरु सामु दुरानि जिठानि रिसै तु रिसै दै । ब्रजकी बनिता जु चबाउ करो मुखमौरि कै खीझि सिखेतु सिखेदै। मो मन 'माधव' रंग रच्यौ अब लोग हँसे तो हसे तो हसे दै।।

उपर्य क्त सर्वये में भावोत्कर्ष के साथ ही चलती हुई ब्रजभाषा का सौन्दर्य भी द्रष्टव्य है। प्रयोग-सृंगार के एकाधिक पदों में गोपियों की भाव-प्रेरित वचन-वकता के दर्शन होते हैं। यथा---

लाल में गारी देऊँगी।

निगुनी है तू बहुत दिननि कौ, कुल जाति नहीं, यह प्रकट करौंगी।

धर्म रहित तू अग्य सदाको, कुल-भूषन सब कीरति कहौंगी॥

कहने की आवश्यकता नहीं कि के गवरास की राम बस्द्रिका की 'गारियों' को भाँति ही यह 'गारी' इलेप, व्याज-स्तुति एवं वकोक्ति अलंगरों से सुस्दर तथा मधुर-प्रेम-व्यंजक होने के कारण बड़ी मीठी है ।

गोपी-विरह-वर्णन में तो भक्ति-जिहवल-हृदय का उन्माद ही फूट पड़ा हैं। राखकीड़ा में प्रियतम कृष्ण के अन्तर्यान हो जाने पर गोपियों का हृदय शतधा होकर प्रकृति के कण-कण से बड़े मर्मस्अर्धी एवं कहण-स्वर में कृष्ण के विषय में पूछता है । समस्त एद इतना सुन्दर है कि हम उसके कतिपथ अतिशय सुन्दर चरणों को उद्धृत करने का रूोभ संवरण नहीं कर सकते :----

माथवि मालति मल्लिका कूली तरुनि समेत । कित 'नाथव' बजराज हैं मोहि कहाँ करि हेत ॥ गुल्मलता तरु मूग-कुल कालिन्दी इत देखि। मी प्यारो माधव कहाँ मोहि बताउ बिसेखि॥ ए हो ताल तमाल तरु बकुल कदम्ब रसाल । मोसौं कहिए कृपा करि कित 'माधव' नॅदलाल ॥ चकितं व्यथित हवै देखतो हे हरिनी हरिपंथ । मोहि बताओ कृपा करि श्री 'माधव' ब्रजचन्द ॥

निर्गुण ब्रह्म की अग्राह्यता, दुष्करता एवं नोरसता तथा सगुण ब्रह्म की सुग्राह्यता, सुकरता एवं सरसता प्रति-पादित करने के लिए महात्मा सूरदास से अनुत्रे रित होकर आखुनिक युग के कवियों तक ने भ्रमर-गोत के प्रसंग पर कविताएँ की हैं। महादजी महाराज की कविता में भो एतद्विक्यक कुछ पद हैं जितमें तर्क-पूर्ण वाद-विवाद के स्वान पर गोषियों के व्यंग्य-विनोद की अच्छी छटा है। यथा--

जान्यौ जूजान्यौ भलो उथौ तुन्हरो नाथ। कुबिजा पटरानी करी आपु त्रिभंगी नाथ ॥ मन मोहन मोहे सब गो, गोयो, गोयाल। दासी के रस-बस भए, भले बिकान लाल॥

हाव-चित्रण सम्बन्धी एक पद में महादजी शिन्दे ने काव्य-कौशल का चरमोत्कर्ष प्रदर्शित किया है । वह यह है--चरला कातनवारी री तू। भौंह चढ़ाय नचाय दुगन कौं, चल चटकी चटकीले चितसों।

नासा मोरि, नबाय ग्रीव कौं, तोरति, जोरति गुण अति हित सों।

लाज तजी जन-मन गुरुजन की, मोह बढ़ायौ 'माधव' मित सों।।

सौभाग्य से महाकवि बिहारी--जो हाव-चित्रण की दुष्टि से हिन्दी साहित्य में अप्रतिम हैं--का भी एक दोहा ठीक इसी विषय पर मिलता है जो नीचे उद्धत है--

> ज्यों कर त्यों चुंहटी चलै ज्यों चुंहटी त्यों नारि। छबिसौं गतिसी छै चलति चातुर कातनहारि॥



# शिन्दे-राजवंश को हिन्दी-कविता

बिहारी के दोहे की भाँति ही पद के दो चरणों की भाषा बड़ी सशक्त है। बिहारी द्वारा वर्णित 'कर' 'चुंहटी' और 'नारि' की गतियों के अतिरिक्त महादजी के पद में 'भौंह' के चढ़ाने का, नासा के मोड़ने का तथा 'गुन' के जोड़ने-तोड़ने का चित्रण अधिक हैं। जहाँ तक संगोत-माधुर्य एवं सुरों के आरोहावरोह का सम्बन्ध है महादजी का पद निश्चय ही श्रेष्ठ है। शेष बातों के सम्बन्ध में उत्कर्षांपकर्ष का निर्णय हम सहृदय पाठकों पर ही छोड़ते हैं। उपर्युक्त विवेचन एवं उदाहरणों के बल पर हम कह सकते हैं कि महादजी शिन्दे हिन्दी के अच्छो कवि थे। उन्होंने चलती हुई, प्रसाद-प्रवाहमयी भाषा में गीति-काव्य की रचना की हैं। यत्र-तत्र अलंकारों की भी अच्छी आभा दिखाई पड़ती है। हिन्दी के प्रसिद्ध छन्द दोहा और सबैया के अतिरिक्त उन्होंने मराठी भाषा के प्रख्यात छन्द 'ओवी' का प्रयोग भी हिन्दी में किया है।

महादजी महाराज के उत्तराधिकारी दौलतराव शिन्दे भी बड़े काव्य-रसिक व्यक्ति थे। हिन्दी के प्रसिद्ध कवि पद्माकरभट्ट कुछ दिनों आपके दरबार में रहे थे। महाराज दौलतराव के सम्बन्ध में उनका निम्नलिखित छन्द अत्यन्त प्रसिद्ध है---

मीनागढ़ बम्बई सुमन्द मन्दराज बंग, बन्दर को बन्द करि बदर बसावैगो। कहैं पद्माकर कसकि कासमीर हू को, पिजर सों घेरिकै कल्जिंगर छुड़ावैगो॥ बांका नृप दौलत अलोजा महाराज कबौ, साजि दल पकरि फिरंगिन फिरावैगो। दिल्ली दहपट्टि, पटना हू को झपट्ट करि, कथहूँक लत्ता कलकत्ता को उड़ावैगो॥

पद्माकर की कविता से सन्तुष्ट होकर उन्हें दौळतराव शिन्दे द्वारा एक लक्ष रौष्य-मुद्रा एवं हाथी देकर सम्मानित करने की बात परम्परा से चली आ रही हैं। पद्माकरजी ने 'आलीजाह-प्रकाश' की रचना ग्वालियर दरवार के आश्रित कवि के रूप में ही की थी। खेद है कि उक्त क्रुति अभी तक अप्रकाशित है। पद्माकर के अतिरिक्त 'दौलत वागुविलास' के रचयिता शिव कवि भी उनके दरवार में थे। इस प्रकार एक ओर तो महादजी सिंधिया के कविता-प्रेम एवं दूसरी ओर आश्रित कवियों के सम्पर्क के कारण अवश्य ही उन्होंने पर्याप्त मात्रा में कविता की होगी। परन्तु खेद है कि हमे उनका एक ही पद मिल सका। वह यह हैं---

चरण गहे की लाज दुलारो,

तुम तो बीतानाथ कृपा करि भगत काज उद्धारो।

'दौलत' प्रभु के चरण गहे हो दोनबन्धु प्रभुता विस्तारो ॥ (नागरी प्रवारिणी पत्रिका से उद्धृत) मिश्रवन्यु-विनोद में महाराजा दौलतराव के निम्नांकित दो ग्रंथों का उल्लेख और मिलता है––(१) प्रार्थना-संग्रह, (२) आध्यात्मिक, स्फुट रचना।

सरदार बलवन्तराव भैंया साहब शिन्दे तो उच्चकोटि के हिन्दी-कवि थे । यद्यपि आप राज-परिवार में उत्पन्न हुए थे तथापि आप स्वभाव से ही बड़े त्यागी एवं भाबुक भक्त थे । आपने अपने सम्वन्ध में स्वयं कहा है----

यद्यपि राजवंझ में जायो। रूप सील बल बिपुल सुहायो। बहु विद्या बैभेव गुन राजें। विविध कला कौझल्य विराजें॥ राजकाज कीग्हें बहुतेरे। पद अमात्य लौं काज निबेरे॥ दिन दिन नव वैभव अधिकायो। पै सुख लेझ कहूँ नहि पायो॥ गयो शरण यृषभानु दुलारी। विनय कीन्ह लोचन भरि बारी॥ उपज्यौ जब कछु ज्ञान श्रीस्वामिनी प्रसाद ते। विद्या-वैभव मान अवगुण इव लागन लगे॥ —श्रीमद्भाषाभागवत, पृष्ठ २५६-२५७।

भैया साहब के भक्ति-सौरभ से आज भी ग्वालियर-प्रदेश सुरभित है । ब्रजमण्डल में उनकी यशःपताका आज भी फहुरा रही है । आपकी अपार धनराशि से परिचालित 'राधामाधव भंडार (मथुरा).' में आज भी चारों सम्प्रदायों के १३१ बैष्णयों की नित्य भोजन कराया जाता है एवं अनेक विरक्त साधुओं की द्रव्यादि से सेवा की जाती है । आप प्रेमावतार



### श्री गोपाल व्यास

गौरांग महाप्रभु-प्रवर्तित गौड़ीय व जणव-सम्प्रदाय में दीक्षित थे। 'पदमाला' के एकाधिक पदों में आपने 'निताई गौर' की स्तुति की है। विलास-वैभव के अशेष उपकरणों के होते हुए भी उन्होंने सरल त्यागमय जीवन द्वारा प्रेममूर्ति कृष्ण की भक्ति में आनन्द प्राप्त किया, जैसाकि श्रीमद्भाषाभागवत के उपर्युक्त उद्धरण से स्पष्ट होता है। राज्य-कार्यों को कुशलतापूर्वक करते हुए भी आप नित्य भक्ति भावना में मग्न रहते थे। 'वर्षों तक आप प्रति दिन तीन घण्टे हरिकीर्तन करते थे। चानुर्मास व्रत के लिए आपने प्रतिदिन के भजनों के लिए छह पहरे नियत किए और तब दिन रात अखण्ड श्रीहरिनाम का भजन चलाया।' (देखिए, पदमाला के प्रारंभ में दिया हुआ भैया साहब का जीवन चरित)। कहते हैं कि जीवन के अस्तिम दिनों में तो वे एक लक्ष भगवतामों का जप किया करते थे। इसके अतिरिक्त आप प्रति वर्ष वृन्दावन में कई भास तक रहते थे। सं० १९७१ में ब्रज-मण्डल के भक्तों ने उन्हें 'भक्तनिधि' एवं १९७६ में दिल्ली की 'नवल-प्रेम-सभा' ने.उन्हें 'भक्तराज' की पदवियों से विभूषित किया। निस्सन्देह वे इन उपाधियों के अधिकारी थे। इस प्रकार उनका जीवन ही कृष्ण-मय था। राधा-कृष्ण की मधुर लीलाओं के गान में स्वभावतः उन्हें अपरिभेय आनन्द आता था। यही कारण ही कि उनके उद्गारों में अकृत्रिमता, मर्म स्पशिता एवं सरसता का अनुभव पाठक को होता है। परमाराध्य कृष्ण तथा ब्रज-भूमि से सम्बद्ध होन के कारण उनका भराठी से अधिक ब्रआपा पर अनुराग एवं अधिकार हो गया था। यों तो भैया साहब की कृतियों की संख्या बहुत है पर विशेष प्रसिद्ध एवं महत्त्वपूर्ण ये हैं:---

(१) श्रीकृष्ण लीलामृत (२) श्रीमद्भाषाभागवत और (३) पदमाला।

'श्री इष्ण लीलामृत' में, जैसाकि नाम से ही प्रकट है, श्रीकृष्णजी की विविध प्रेम-लीलाओं का वर्णन है; जैसे, वसन्त-लीला, शरद्लीला, उद्धवागमनलीला, मानलीला और श्रीकृष्णिजी-स्वयंवर आदि। इन्हें हम वर्णनात्मक प्रबन्ध कह सकते हैं। भक्तिकाल एवं रीतिकाल में अने के भक्त-कवियों ने उक्त प्रकार के प्रबन्ध लिखे हैं। इन लीलाओं में षड्ऋतु-सम्वत्थिनी लीलाएँ विशेष ध्यान देने योग्य हैं। प्रायः प्रत्येक लीला की पृष्ठ-भूमि के रूप में उद्दीपन की दृष्टि से 'पद्माकरी शैली' में ऋतु-वर्णन मिलता है। परन्तु इस प्रकार के कवित्तों में भैया साहब की भाषा का अलंकृत, धारावाहिक निखरा हुआ रूप भी पाया जाता है। एक उदाहरण लीजिए :---

बौरन ते झौंरन ते भौंरन की बौरन ते, कोकिल की रौरन ते सुख सरस्यो परें।

'बलखंत' त्रिविध समीर की झकोरन ते, काम की करोरन ते तन हरस्यो परे।।

माधुरी ते मधु ते मयंक की मयूखन ते, मन की तरंग ते उमंग दरस्यो परे ॥

बनते, विहार ते, विनोद ते, विहंगन ते, वसन ते बासर बसंत बरस्यौ परें ॥ ---(वसन्त-ऋतुरूीला, पृष्ठ १) । श्रोमद्भाषाभागवत (दशम स्कंब) ठीक गोस्वामी तुलसीदास की रामचरित मानस-झैली में लिखित अज-भाषा काव्य है । कवि ने स्वयं गोस्वामीजी की प्रेरणा और प्रभाव को माना है । यथा---

गुरु तुलसी पद नावहुँ माथा, जे घटमास रहे मम साथा।।

या तो निरन्तर षण्मास तक उन्होंने 'मानस' आदि ग्रंथों का पारायण किया होगा अथवा स्वप्न में गोस्वामीजी दर्शन देते रहे होंगे । श्रीमन्त वलवन्तराव की इच्छा तो सम्पूर्ण भागवत को 'भाषा-बद्ध' करने की थी परन्तु समयाभाव के कारण वे ऐसा न कर सके । उन्होंने स्वयं लिखा है :---

ग्रंथ समस्त लिखन मन भाई। समयऽ६ शक्ति करी लघुताई।

अमृत उदधि भागवत भारा। तामें कृष्ण चरित इक सारा।

सो समस्त निज मति अनुहारा। ब्रजभाषा किय तजि विस्तारा॥

थीमद्भाषाभागवत को रचना-र्श्वंली में प्रौढ़ता है, प्रयोगात्मकता नहीं । कुछ प्रसंगों में तो कवित्व की अच्छी छटा पाई जाती है । उदाहरणार्थ—–शरदऋतु वर्णन, रासपंचाध्यायी, भ्रमरगीत आदि । यत्र-तत्र नवीन नवीन कल्पनाएँ, अलंकृत सरस वर्णन बड़े चित्ताकर्षक प्रतीत होते हैं । उदाहरण के लिए प्रारंभिक मंगलाचरण ही लीजिए—-

सुमिरत श्री गननाथ, सीस नमायो लेखनी। करत शभ्व, यश गाथ, खींचत रेखा पत्र पर ॥

मूक भई वाचाल, पाई दो रसना सरस । होवत कुपादयाल, माधव परमानन्द घन ॥

लागी करन बखान, दोउ रसना सों एकरस। सुजस पुनीत महान, राधा-माघव को सरस।।



### शिन्दे-राजवंश की हिन्दी-कविता

समस्त रचना इतनी सुन्दर है कि सुन्दर उदाहरण खोजने के लिए पाठक को श्रम न उठाना पड़ेगा । चौपाई छन्द में एक उदाहरण देना पर्याप्त होगा । गोपियाँ कृष्ण के विरह में कहती हैं :----

हे सरोज, कहुँ स्यास निहारे। तुम सम नयन अमल अनियारे॥ कलिके, मौन कवन हित धारोे। कहहुन कवन दिसागत प्यारोे॥ हाहा पवन, पतो कछ दीजैं। गोपिन प्राण दान जस लीजै।। हे बरही, घनक्याम हमारे। बोलत सुने कतहुँ कहुँ प्यारे॥ मधुप चतुर कहोरे भाई। गन्ध जलज तन की कहुँ आई॥

भैया साहब की रचनाओं में कदाचित् लोक-प्रियता की दृष्टि से 'पदमाला' सर्वोपरि है । उसके अनेक संस्करण निकल चुके हैं । उसकी जन-प्रियता का अनुमान इसी से हो सकता है कि ग्वालियर के गाँवों के रसिक भक्तों की जिह्वा पर भी उनके अनेक पद विराजमान हैं ।

'पदमाला' में कवि के विभिन्न समयों पर रचित पदों को प्रथित किया गया है। भक्ति एवं प्रेम के आवेद्य में जो मथुर भाव उनके कंठ से फूट पड़े वे ही उसमें संगृहीत हैं। इसकी रचना गीति-शैली पर हुई हैं। छोटे छोटे पदों में मनोरम भाव-सूर्तियाँ अंकित की गई हैं। श्रीमन्त भैया साहब एक अत्यन्त उच्चकोटि के संगीत-पर्मंझ ही नहीं, संगीतकार भी थे, और यही कारण है कि 'पदमाला' में विभिन्न राग-रागिनियों में सुन्दर गीत मिलते हैं। भावों की दृष्टि से यद्यपि यत्र-तत्र मौलिकता एवं नवीनता के दर्शन होते हैं तथापि गोस्तामीजी की विनय पत्रिका एवं सूरदास का प्रभाव कई पदों पर स्पष्ट लक्षित होता है। कुछ पदों में तो शब्दावली भी प्रायः वही है। 'पदमाला' से एक उदाहरण लीजिए—

झूलें श्यामा झ्याम सरस ऋतु पावस छाई ॥धृ०॥ युष्प-पराग मई भई धूरी, महक विपिन सरसाई। मधुकर गुंजारव वन मानहुँ नारद बीन बजाई। गीत मनोहर गोप-बधुन के कोकिल सुनत लजाई। श्री दंपति झुलन छबि निसिदिन द्ग 'बलवन्त' समाई॥

भारतेन्दु-युग के अन्तिम वर्षों में लावनियों और कजलियों का बड़ा प्रचार था। भैया साहव ने भी कदाचित् इसी कारण अनेक सुन्दर लावनियाँ लिखी हैं जिनमें खड़ी बोली का प्रयोग किया गया है। परन्तु भाषाभिव्यक्ति की शैली में बड़ी मर्मर्स्पशिता है । यथा----

यह एक जिया कहिए बारूँ किस किस पै।

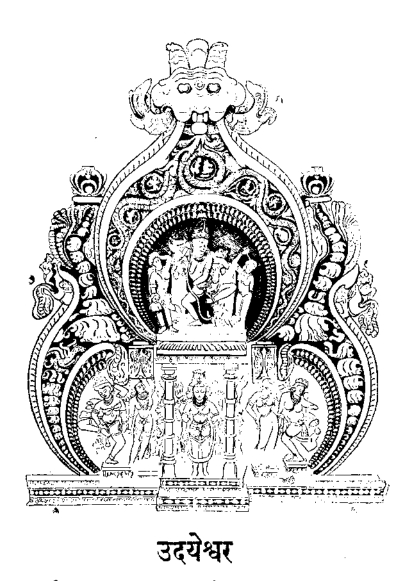
भुकुटी पै, भाल पै, कपोल पै सै तिल पै ॥ इत्यादि।

'पदमाला' में उत्कृष्ट भाव, अलंकृत सरस पदावली, तन्मयकारी संगीत के अतिरिक्त ऐसी मर्मस्पर्शी प्रासादिकता है कि उसके अनेक पद हृदय में घर कर जाते हैं। ′पदमाला' चिर-नवीन एवं चिर-सौन्दर्य-माधुर्य-समन्वित भाव-कुसुमों के कारण सदा प्रेमोन्मत्त भक्तों के कण्ट की शोभा बढ़ाती रहेगी।

संक्षेप में, यही शिन्दे-राजवंश की हिन्दी-कविता को देन हैं । परिमाण एवं गुण दोनों की दृष्टि से उसका अपना महत्त्व है । काव्य-रचना के अतिरिक्त हिन्दी के प्रचार-प्रसार में भी उन्होंने सतत योग दिया है ।

अत्यन्त हर्ष को बात है कि ग्वालियर के वर्तमान शासक श्रीमन्त जीवाजीराव महाराज भी हिन्दी की समुन्नति एव प्रचार में अपने पूर्व-पुरुषों की भौति ही तन-मन-धन से संलग्न हैं। प्रति वर्ष ग्वालियर के साहित्यिकों की कृतियों को पुरस्कृत कर हमारे प्रजा-वत्सल श्रीमन्त महाराज अपने हिन्दी-प्रेम का परिचय दे रहे हैं। साथ ही, श्रीमन्त ने हिन्दी को राज्य-भाषा उद्घोषित कर वह कार्य किया है जो अन्यान्य देशी नरेशों के लिए भी अनुकरणीय है। अरबी-फारसी के भारी-भरकम शब्दों से लदी हुई देव-नागरी लिपि में लिखित उर्दू के स्थान पर ग्वालियर के लक्ष-लक्ष नर-नारियों की हिन्दी को उसका उचित स्थान देकर हमारे श्रीमन्त महाराज ने जो कार्य किया है उसके लिए हिन्दी जगत् उनका चिर-आभारी रहेगा। हिन्दी में कानून वनवान के सत्प्रयत्न का उल्लेख हिन्दी साहित्य के इतिहास में स्वर्णाक्षरों में किया जाना चाहिए। निश्चय ही श्रीमन्त सरकार के इस अनुपम कार्य का महत्त्व वर्तमान की अपेक्षा भविष्य में अधिक औका जायगा। हमें विश्वास है कि विकम-शिन्दे-विश्व विद्यालय को अत्पन्त महत्वपूर्ण योजना शोछ ही कार्य रूप में परिणत होकर वह शिन्दे-बंशावतंस की अक्षय कीर्ति एवं अखण्ड गौरव का कारण बनेगी।

દર્શ૦



श्री कृष्णराव धनश्यामराव वश्ती, बी॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰

ग्वालियर राज्य ने अपनी सीमाओं के भीतर अत्यन्त बहुमूल्य पुरातत्व-सामग्री को एकत्रित कर रखा है, विशेषत: मध्यकालीन स्थापत्यकला के जो बहुमूल्य नमूने यहाँ उपलब्ध होते हैं, उनके द्वारा संसार का कोई भी भूमि-खण्ड गर्व का अनुभव कर सकता है। मध्यकालीन तक्षण-कला के सर्वश्रोष्ठ प्रतिनिधि उदयेश्वर महादेव के मन्दिर का यहाँ संक्षिप्त वर्णन दिया जाता है।

असाधारण स्थापत्यकला का दिग्दर्शन करानेवाले प्राचीन भारतीय निर्माणों में जी० आई० पी० रेलवे के बरेठ स्टेशन से लगभग ४ मील पूर्व स्थित उदयपुर ग्राम का यह उदयेश्वर अथवा नीलकंठेश्वर शिवालय अग्रगण्य है। बरेठ से उदयपुर को पक्की सड़क गई है यद्यपि जिले के केन्द्र भेलसा से उदयपुर जाने के लिए मोटर द्वारा यात्रा करने योग्य कोई मार्ग नहीं है।

पुरातत्त्ववेत्ताओं का ध्यान मध्यकालीन स्थापत्यकला ने पर्याप्त मात्रा में आकृष्ट नहीं किया। उस काल में भारतीय स्थापत्य कला जिस पूर्णता को पहुँची थी, उदयपुर शिवालय उसका एक सुन्दर प्रदर्शन हैं।



#### उदयेश्वर

फरगुसन ने अपने महान् ग्रंथ 'हिस्ट्री ऑव इण्डियन आर्ट एण्ड आर्कीटेक्चर' में इस मन्दिर के सम्बन्ध में कुछ पंक्तियां लिखी हैं।

इस मन्दिर में शिव-लिंग की स्यापना की गई हैं। सन् १७७५ ईसवी में खण्डेराव अप्पाजी ढ़ारा इस लिंग का मानवाकृति का आवरण निर्मित कराया गया था। पुण्यक्लोक स्वर्गीय श्रीमन्त महाराज सर माधवराव सिन्दे ने इस प्राचीन स्मारक की सुरक्षा की दुष्टि से इसका आवश्यक जीर्णोढार कराया था।\*

जनश्रुति के अनुसार इस शिवालय का निर्माण धारा नगरी के महाराज भोज के पुत्र उदयादित्य ने कराया था। इसी मन्दिर के विविध अभिलेखों से यह जनश्रुति प्रामाणिक सिद्ध होती हैं। महाराज भोज परमार वंश के ये और उन्होंने १०१५ से १०५५ ईसवी तक मालवा पर शासन किया। उनके पुत्र उदयादित्य ने एक अभिलेख में अपने पिता का यशो-गान गौरव के साथ किया है और लिखा है कि उसने (उदयादित्य ने) अपने वंश के गौरव एवं समृद्धि में वृद्धि की है एवं अपने पूज्य पिता की स्मृति में उसके पराकम के चिन्ह के रूप में उस मन्दिर का निर्माण कराया है। अभिलेख में आगे लिखा है कि उदयादित्य ने इस मन्दिर के समीप उदयपुर नाम का एक नगर भी बसाया तथा एक जलाशय का निर्माण कराया और उसका नाम उदयसागर रखा। इस अभिलेख में उदमादित्य को उससे महान् निर्माणियों में के कारण 'अपर स्वयंभू' कहा है और लिखा है---

स्वयंभूरपर: श्रीभानुदयादिस्यभूपति: पुरेदवर समुद्रादीनुदयोपपदाच्व्यधात् ॥ किमन्ग्यंबहुभिवेंदैः किमन्ग्यंब्रंहुभिः स्तवं एकच्छत्रादिकंवेदंत्रांस सव्वर्थिसिद्धिदः ॥ उत्कीर्क्णाः इलोकाः सूत्रधार श्री मधुसूदन भ्रात्धोरदेदेन । मंगलम्महाश्रीः ॥

उदयादित्य के निवासस्थान को पीछे से मुसलमान शासकों ने दफ्तर में बदल दिया था। ऐसा कहा जाता है कि उदयादित्य के वंशज आगरा में निवास करते हैं और आज भी नन्दादीप का सम्पूर्ण व्ययभार दे ही वहन करते हैं ।

वि० सं० १५६२ की एक प्रशस्ति | से ज्ञात होता है कि इस मन्दिर के निर्माण का प्रारम्भ महाराज भोज की मृत्यु के ४ वर्ष परुवात् संवत् १११६ वि० में हुआ था । एक दूसरे अभिलेख द्वारा ज्ञात होता है कि संवत् ११३७ में निर्माण कार्य पूरा हुआ था और ध्वज-स्तंभ स्थापित किया गया था । †

\* इसके सम्बन्च में आे० काशीप्रसादजी जायसवाल का कथन भी दृष्टक्य है— "हमारे मध्यकालीन पूर्वजों से उत्तराधिकार में प्राप्त हुए आर्यावर्त के इस सुन्दरतम धार्मिक स्थापत्य की सुरक्षा के लिए सम्पूर्ण देश उस (ग्वालियर) राज्य का कुतज्ञ है। मानव ने अपने इष्टदेव के लिए इससे अधिक सुन्दर निवास स्थान अन्धत्र कहीं निर्मित नहीं किया है। पेशवाओं के अधीन मराठा शासकों ने शतशः भग्न देवमन्दिरों का जीर्णोद्धार कराया एवं उनमें पुनः देवार्चन का प्रबन्ध किया। उनके एक सेनापति ने उदयपुर मन्दिर के शिवलिंग को स्वर्ण आवरण से अलंक्वत किया। इस पुष्य कार्य की तिथि स्वर्ण पत्र पर अभिलिखित है। द्येव स्वर्गीय महाराजा सिंधिया के लिए रहा, जिन्होंने सम्पूर्ण मन्दिर को उसकी विस्तृत प्रस्तर-खचित भूमि सहित जोखित हिन्दू मन्दिर के गौरव से युक्त किया।

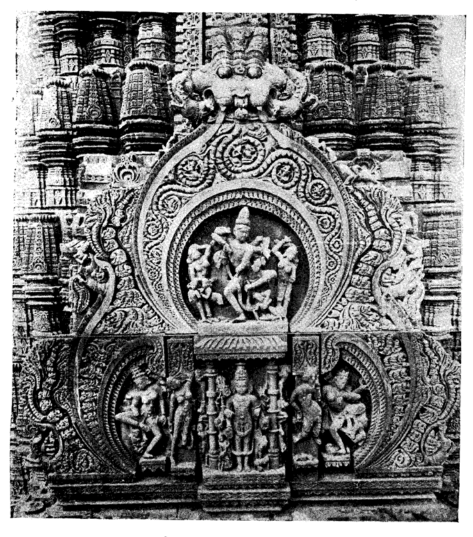
जिस समय उदयेश्वर के मन्दिर द्वारा प्रदान किए गए कलात्मक एवं आध्या त्मिक आहार से मेरे नेत्र तृग्त हो रहे थ, मेरा हृदय ग्वालियर के स्वर्गीय शासक के प्रति कृतज्ञता से भर गया जिन्हें जानने का गौरव मुझे प्राप्त हुआ था तथा जो अनेक सक्षार्य करने के कारण हमारी पीढ़ो के महानतम भारतीय थे, जिनमें से एक हैं महाराज भोज के कार्यों से स्पर्धा करनवाले शिवपुरी में महान सजल भा रतीय जलाज्ञय का निर्माण। (Udayapur Temple of Malwa and its Builder, by K. P. Jayaswal, The Modern Review, June 1932)

- अभिलेख का चित्र साथ में है।
- † एकण्छत्रां करोतुसमामुदायादित्य भूपतिः । इत्याचं सिद्धिदं वेदं शंसामः सम्वंतोनृप ।।

દર્ઽ

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

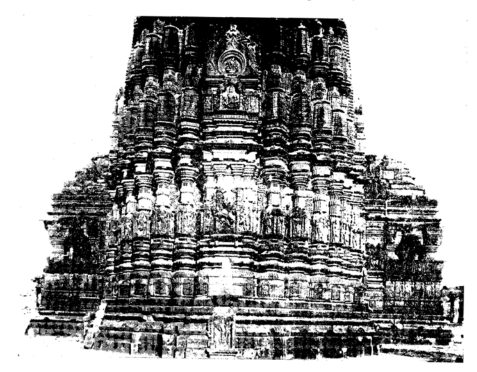




अमवारी में प्राप्त शिवमूर्ति का सिर, (पृष्ठ ६४२)

उदयेश्वर मन्दिर की महामुद्रा, (पृष्ठ ६१३)

उदयेश्वर पर मूर्तियां---विस्तार से, (पृष्ठ ६१२)



महिषमर्दिनी (पृष्ठ ६१३)











बागगुहा-चित्रावली (पृष्ठ ६१८)



#### श्री रूष्णराव धनश्यामराव वक्षी

शिखर के शृंग के समीप एक मानवमूर्ति स्थापित है जिसका निर्माण ध्वजदण्ड ग्रहण करने के लिए हुआ था। यह मूर्ति इस सुन्दर मन्दिर को निर्माण करनेवाले कलाकार की संमझी जाती है। स्वर्गीय श्री जायसवालजी के अनुसार यह आछति स्त्री की है। नीचे से उसे देखने से यद्यपि यह मत निश्चयपूर्वक नहीं दिया जा सकता, उस मूर्ति की बनावट एवं प्रदर्शित अलंकारों से यह सूचित होता है कि वह मूर्ति स्त्री की हो सकती है। प्राचीन शिल्प में विष्णु एवं इन्द्र के ध्वज-दण्ड वहन करनेवाली के रूप में स्त्रियाँ बहुधा प्रदर्शित की गई हो।

यह मन्दिर विस्तृत खुले क्षेत्र में ऊँची कुर्सी देकर लाल पत्थर से निर्मित किया गया है। यह प्रांगण-भित्ति से घिरा हुआ है, जिसका विस्तार २१० × २१०' है और उसका बाह्य पार्श्व कलापूर्ण पत्थर की कटाई से अलंकुत है। इस भीत के भीतरी पार्श्व में इसी के तारतम्य में पृष्ठाधार सहित पत्थर को मंचिकाओं की पंक्ति हैं। इस भीत में प्रत्येक दिशा में ऐसे चार ढार हैं। पूर्व दिशा के ढार के अतिरिक्त श्रेष सब ढार आजकल बन्द कर दिए गए हैं। प्रधान मन्दिर को आठ छोटे देवालय घेरे हुए थे जिनमें से कुछ तो बिलकुल ही मिट गए हैं और श्रेष ध्वस्त अवस्था में हैं। मन्दिर के सामने एक वर्गाकार बाह्य कोष्ट है जो वेदी कहलाती हैं। इसका यज्ञशाला के रूप में अथवा नन्दी के, जो अब वहाँ नहीं है, आश्रय के रूप में कदाचित उपयोग में आता रहा हो। मन्दिर के पीछे भी एक ऐसा बाह्य-कोष्ठ था। किन्तु एक मसजिद बनाने के लिए मुसलमानों ने इसे नष्ट कर दिया।

मुख्य मन्दिर के दो भाग हैं, एक गर्भगृह कहलाता है दूसरा मण्डप । सभामण्डप में तीन ओर तीन प्रवेश-अलिद हैं और प्रधान प्रवेश-अलिद पूर्व दिशा में हैं । ढ़ारों के पार्श्व पर खुदाई का काम अत्यन्त सुन्दर किया गया है । पूर्व की दिशा के मुख्य ढ़ार का निर्माण ऐसा कलापूर्ण हुआ है जिससे उद्योयमान सूर्य की किरणें देव-प्रतिभा को आलोकित कर सकती हैं। सभा-मण्डप की छत हृस्वकाय शैल जैसो दिखती है । मन्दिर का शिखर अपनी विशालता, अनुरूपता, सौन्दर्य एवं सौध्ठव से नेत्रों को तत्काल प्रफुल्लित करता हुआ गगनचुम्बीसा दृष्टिगत होता है । लम्बरूप पार्श्वों में स्थापित सूक्ष्म अभिप्रायों की पुनरावृत्तियों से इसे अलंकृत किया गया है । देव एवं देवियों की मूर्तियाँ महामुदा में जड़ी गई हैं ।

सभा-मण्डप २ फीट ९ इञ्च के वर्गाकार तलवाले चार स्तम्भों पर उत्तभित है। तल से ५॥ फीट की ऊँचाई तक इन स्तंभों की आकृति चतुष्कोण है और उसके पश्चात् ३ फीट ८ इश्च तक वे अब्टकोण हैं। इस अब्टकोण की प्रत्येक भुजा ११ इन्च है। इन स्तंभों का सबसे ऊपर का भाग जो १ फुट ३ इञ्च हैं, गोल है। इस प्रकार स्तम्भों की कुल ऊँचाई १० फीट ५ इञ्च है। ये स्तंभ अप्सराओं की मूर्तियों तथा अन्य शिल्पाकृतियों से आवृत्त हैं, जिनकी शैली मध्यकालीन वास्तु-कला की अनौखी विशेषता है।

मन्दिर का शिखर ३७ फीट ९ इङच व्यास के वृत्ताकार आधार पर १६२ फीट ऊँचा है। शिखर के पूर्व भाग पर महामुदा का शिल्प अत्यन्त सुन्दर है। (देखिए पृष्ठ ६११ का रेखाचित्र)।

मन्दिर की लम्बाई ९९ फीट हैं तथा इसकी चौड़ाई ७२ फीट है। मन्दिर का बाह्य पार्श्व हिन्दूदेवी एवं देवों की शिल्प कृतियों से अलंकृत हैं। इनमें ब्रह्मा, विष्णु, गणेश एवं कार्तिकेय आदि की मूर्तियाँ हैं। दिशाओं के आठ दिग्पाल अपने उचित स्थान पर स्थापित हैं। शिव एवं उनकी सहचरी दुर्गी की आक्वतियाँ अनेक स्थलों पर अभिर्निमित हैं। (इस मन्दिर की मूर्तिकला के लिए इस ग्रन्थ में मुद्रित चित्र देखिए)।

इस निर्माण में प्रयुक्त लाल पत्यर इतना उत्तम है कि यद्यपि लगभग ९०० वर्ष व्यतीत हो गए हैं, मस्दिर आज भी काल एवं प्रकृति के प्रहारों से अप्रभावित, पर्याप्त रूप से अच्छी स्थिति में विद्यमान है। यहाँ दृष्टिगत होनेवाली वास्तु-निपुणता, अलंकरण एवं सौष्ठव से तुलना में श्रेष्ठ सिद्ध होनेवाला कोई मस्दिर उत्तर भारत में नहीं है।

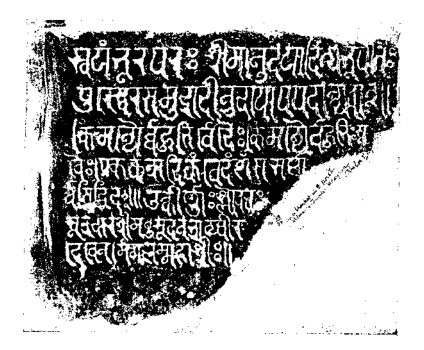


#### डद्येश्वर

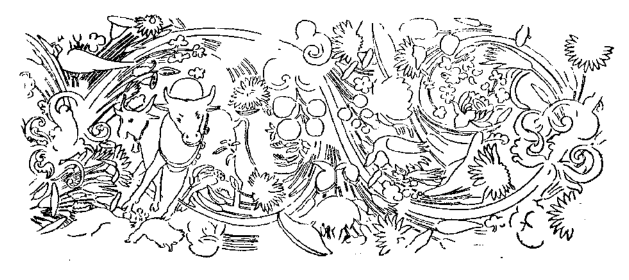
महादेव की परिक्रमा के लिए प्रयुक्त होनेवाले मार्ग के एक छोटे से अलिन्द पर एक अभिलेख में पढ़ा जाता है कि विध्वस्त किए गए देवालयों में से मुहम्मद तुगलक ने मसाला एकत्र किया और एक मसजिद बनवाई (१३३८ से १३३८ ईसवी तक) । उसने मुख्य मन्दिर के आसपास के छोटे देवालय नष्ट किए होंगे।

इस मन्दिर में अब तक लगभग ३८-४० अभिलेख पढ़े गए हैं । इनसे परमारों के वंशवृक्ष का तो प्रामाणिक ज्ञान होता ही है, साथ ही अन के मनोरंजक प्रथाओं पर भी प्रकाश पड़ता है । दानी लोग देवालय को जव जव दान देते थे, मन्दिर के अभिभावक उनको उस दान धर्म को प्रस्तर-पट पर अंकित करते रहे ।

प्रायः एक सहस्राब्दी पूर्व निर्मित यह विशाल मस्दिर हमारे राज्य की अत्यन्त गौरवपूर्ण एवं वहुमूल्य सांस्कृतिक थाती है ।



દરશ



# बाग गुहा-मंडप का चित्र-वैभव

श्री श्यामसुन्दर द्विवेदी, एम्० ए०, एल-एल० बो०, साहित्यरत्न

आदि-काल से मनुष्य का मन भौतिक विश्व से अतुप्त रहकर अपनी सौन्दर्य-पिपासा को तृप्त करने के लिए कल्पित अमृत पीता रहा है । अपनी सौग्दर्य भावना के अनुकूल वह अपने अस्थिर स्वप्नों की सुष्टि करता रहा है । अपनी इस चिर-प्यास को बुझाने के लिए उसने पृथ्वी की गंगा से लेकर स्वर्ग की मन्दाकिनी के अन्तर तक को नाप डाला। किंतने प्राचीन काल से, कितने संकेतों में, कितनी भाषाओं में, कितनी लिपियों में तथा कितनी तुलिकाओं से, कितनी छेनियों से और कितनी लेखनियों से मनुष्य की इस अतुप्ति के चिह्न किन-किन रूपों में अभिव्यक्त हो सके हैं ? मनुष्य ने सोचा, वह अपनी इस अतुष्ति को ऐसा रूप दे जो अक्षय हो, नष्ट न हो, मरे नहीं ; एक काल से कालान्तर तक चित्रित होता हुआ प्रवाहित होकर चलता रहे। अपनी इस सतत प्रवहमान-धारा को अक्षण्ण एवं निर्पंक रखने के मोह से उसने अपनी कला-भावना को संस्कृति एवं धर्म की शाश्वत गति में लय करके उसकी अक्ष्ण्णता को सदैव के लिए सुरक्षित कर लिया । यही कारण है कि भारतीय कला में संस्कृति एवं वर्म का ऐसा दृढ़ ग्रन्थि-बन्धन मिलता है जो जीवन से अधिक मृत्यु में भी दृढ़ हुआ । निर्माण के सभी क्षेत्र काव्य, मुर्ति, चित्र सबमें युगयुगान्तर से ययार्थ-रेखाओं एवं स्थूल रूपों में अध्यात्म एवं सूक्ष्म आदर्शकी प्राण-प्रतिष्ठा होती चली आई हैं। धर्म की इस व्यापक प्रेरणा एवं संस्कृति की दुढ़ पीठिका पर प्रतिष्ठित भारतीय-कला के प्रति मन्ष्य ने अपनो विस्मयपूर्ण श्रद्धा एवं भक्ति को ही प्रगट किया है। उसने कला की उपासना की है। मानव द्वारा रचित सोन्दर्य सुष्टि अपने से महान् सौन्दर्य के प्रति चिरकाल से करबढ़ नत हैं । इसीलिए भारतीय कलाविद् यह नहीं कहता कि में जहाँ विहार एवं आमोद-प्रमोद करता था उस स्थान को देखो अथवा निष्प्राण होकर जहाँ में मिट्टी में अस्तित्व खो चुका हूँ वहाँ मेरी महिमा को देखो। वह अपनो भोग-लीला की विज्ञप्ति नहीं चाहता। आज अशोक का प्रमोद-उद्यान कहाँ है ? उसके राजभवनों के एक भी प्रकोष्ठ का चिह्न आज अवशिष्ट नहीं है । लेकिन जिस पुण्य-भूमि में तथागत बुद्ध ने मानव-कल्याण एवं दु:ख-निवृत्ति का आलोक पाया था, राज-चक्रवर्ती सम्राट् अशोक ने उसी निर्जन में, उसी परम संगल-मय स्मरण-स्थल में कला एवं सौन्दर्य के विस्मय-चिहन अंकित कर दिए । अपने भोग-विलास को इस प्रकार उपासना का अर्घ्य उसने कभी नहीं दिया। तो क्या उसके राज-मन्दिर इस प्रकार सुरुचि-सज्जित नहीं थे ? किन्तू कहाँ हैं वे आज ? हिन्दू राजाओं के विलास-गृह और उनके स्मृति-चिह्न कहाँ गए ? जिनको गौरव-गाथा गाने के लिए ये प्रमोद-उद्यान निर्मित हुए उनके साथ ही वे भी मिट्री में मिल गए। समय ने उन्हें विस्मृति की चादर से ढँक दिया। किन्तु दुर्गम पहाड़ों के गात्र



# बाग गुहा-मंडप का चित्र-वैभव

में, निर्जन समुद्र के किनारों पर अथवा विस्तृत मस्भूमि के रेतीले मैंदान में कितने देवालयों एवं कला-कौशल के विस्मय चिंहनों का अंकन हुआ है, इसकी भी कोई सीमा है ? युग के बाद युग खिसकते गए किन्तु आदि काल से चली आई कला की भूख–पुकार–विस्तृत होती चर्छी गई, यह अन्तश्चेतना उसी प्रेरणा से स्पन्दित होती रही। राजधानी के विशाल एवं सुरम्य नगरों को छोड़कर जंगल एवं दुर्गम पहाड़ों की कन्दराओं में कला एवं सौन्दर्य का यह समारोह क्यों रचा गया, इसका भी इतिहास कितना रोचक हैं ? अशोक जानता था कि उसे यदि 'देवताओं के प्रिय' की बात को युग-युगान्तर की बात बनाना है तो उसे पहाड़ के शरीर में खोद देना चाहिए, इसलिए कि पहाड़ की अनन्त विद्यमानता निश्चित है । वह मरता नहीं, हटता नहीं, अनन्त काल तक, ईमानदारी से, पथ के किनारे अचल रूप से खड़े रहकर नव-नव-युग के पथिकों को वह अपने अंग पर उत्कीणित कथन की आवृत्ति करता रहता है। समय-असमय के प्रभाव से मुक्त पहाड़ ने इस उत्तरदायित्व को जिस खूबी से निभाया वह विस्मयजनक नहीं तो क्या होगा। आज भी अपरिचित एवं विस्मृत अक्षरों में किसी अभिलेख का छोटा-सा ट्कड़ा शत-शत शिलाखंडों केढेरे में अपना मस्तक उन्नत किए स-गौरव उस महावाणी को दूहरा देता है । कितने यूगों के कथाबात सहे इन पत्थरों ने ; किन्तु पथिक आज भी रास्ते के किनारों पर खड़े किसी शिलालेख अथवा स्तम्भ में देवताओं के प्रिय की एकान्त आकांक्षा को देखने के लिए क्षणभर के लिए ठहर जाते हैं । सौन्दर्य-रचना में अपनी भक्ति-शक्ति को भगवान के मंगळमय रूप में तिरोहित कर भारतीय-कला धन्य हुई । और यही कारण है कि हमने अति दुर्गम स्थानों में भी उन पावन स्थलों की रक्षा करने की चेष्टा की, कलात्मक एक पत्थर को भी जष्ट नहीं होने दिया। इसीलिए अजण्टा,ऐलोरा, हायीगंफा और बाग गुफाओं में बिस्तीर्ण-प्रस्तर पर अंकित विशाल कला-साधना विश्व के इतिहास में नितान्त अनुलनीय है !

चलिए, इ.स.भूमिका को यहीं पर छोड़कर अब हम बाग-गुहाओं की ओर मुड़ चलें। किसी सबेरे राजपूताना-मालवा रेलवे पर स्थित महू स्टेशन से मोटर पर सवार होइए और पक्की सड़क पर राजा भोज की पुरातन ऐतिहासिक धारा-नगरी के गत-वैभव के बिखरे रजकण एवं अतीत की अस्पष्ट-स्मृतियों के खंडहरों पर एक दृष्टि दौड़ाते, ड्रार के सुहावने निर्जन-निर्वक्ष-मेंदानों को चीरते हुए नब्बे मील का रास्ता तय कीजिए और बाग नाम के उस पथरीले स्थान में पहुँच जाइए जहाँ से दो-तीन मील की दूरी पर ऊंसर पहाड़ियों में बाग का कला-वैभव छिपा पड़ा है । एकाएक देखने पर आप यह गुमान भी न कर सकेंगे कि यहाँ, इन्हीं ढेरों के अन्धकार में, संसार की अप्रतिम कला-कृतियां छिपी पड़ी हैं। सड़क के किनारे स्थित डाक-बंगले में उतरकर मन को स्वस्थ एवं प्रफुल्लित हो लेने के बाद वहीं के निवासी किसी जंगली भील से तलाश कीजिए कि 'बाग-गुहाएँ' कहाँ हैं, तो एक बारगी वह आश्चर्य में पड़कर आपको बताएगा कि जिन गुहाओं की आकर्षण-डोर से खिंचे-खिंचे आप वहाँ तक पहुँचे हैं वे 'पांडव-गुफा' कहलाती हैं । लेकिन 'पांडव-गुफा' का नाम सुनकर पौराणिक-गाथा की उलझन में पड़ने की आपको किंचित् भी आवश्यकता नहीं हैं । प्राचीन कला-सुष्टि के खंडहरों के रहस्यमय अँधेरे में टटोलते-टटोलते मनुष्य जब कहीं आश्रय खोज पाने में समर्थ नहीं हो पाता तब उस ऐतिहासिक गहन-रहस्यात्मकता में पौराणिक गाथाओं का आरोप कर सहज ही में अपनी जिज्ञासा की तप्ति पा लेता है । इन<u>ग</u>हाओं में अंक्ति-चित्रित बौद्ध-दुष्यों एवं मतियों को पहिचान लेने में जव मानव-दुद्धि को किसी प्रमाण-युक्त अभिलेख का सहारा उपलब्ध न हुआ, तब पांडवों के अज्ञात-वास के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ देना अत्यन्त स्वाभाविक हो गया । इस प्रकार के उदाहरण अन्यत्र भी सुलभ हैं, जिनका भ्रम-निवारण उपयुक्त ऐतिहासिक अन्वेषण के बाद ही सम्भव हो सका। वस्तुतः इन गुहाओं का महा-भारत के पांडवों से कोई सम्बन्ध नहीं हैं । इन गुहाओं में बौद्धों के पवित्र 'विहार' एवं चैत्य हैं जिन्हें धर्म की प्रेरणा एवं कला की दृष्टि से निर्मित कर भारतीय श्रद्धालू कला-विदों ने अपनी अपार श्रद्धा एवं कला-प्रियता का परिचया दिया ।

बाग-गुहाओं क। कलकिन प्रकृति के अनुकूल वातावरण ही में किया गया है। आसपास का पर्वतीय सौन्दर्य भी अत्यन्त सुषमा युक्त है। बाग गुफाओं तक पहुँचने में आपको बाग नाम की ही नदी मार्ग में दो-तीन वार उतरनी पड़ेगी। गर्मी के मौसम में इसके सूख जाने पर मोटर ढारा भी ठेठ गुहा के ढार तक पहुँचा जा सकता है। किन्तु, सर्पाकार घूमावदार रास्ते के सुरम्य दृष्यों का आनन्द लेना हो तो पैदल-यात्रा ही में आनन्द आता है। इन सुहावने दृष्यों को पार कर एक घ्माव के बाद प्राय: डेढ़सी फीट की ऊँवाई पर वर्तुलाकार दीवार-सा कुंछ दरवाजे नुमा चौखटेवाला एक टीला पहाड़

દરઘ



## श्री श्यामसुन्दर दिवेदो

में से आगे की ओर निकला हुआ प्रतीत होगा। नदी के तट पर स्थित व्यक्ति को यह विन्ध्य-श्वेणी किसी गगनचुम्बी विशाल प्रासाद के अवशेष-सी दिखाई देगी। उसकी ऊँचाई को देखकर सम्भव है आप पहिले ही थकान का अनुभव करने लगें, परन्तु सुविधा के लिए बाद में बनी आधुनिक ढंग की सीढ़ियों का सिलसिला एवं अन्त में मिलनेवाली कला-निधि इस चढ़ाई की चिन्ता और श्रम को कम कर देगी।

सोढ़ियों के ठीक सामने एक ढ़ार है जो बाग की नौ गुहाओं में से एक के प्रांगण में छे जाकर आपको खड़ा कर देगा। यों प्रारम्भ ही में बाहर से इस गुफा की विशालता को देखकर, जो साढ़े सात सौ गज की लम्बाई तक विस्तृत है, आप आश्वर्य में पड़ जाएँगे। और उसमें प्रवेश होने के बाद उसके सुदृढ़ एवं कलापूर्ण भव्य-स्तंभों की बारीकियों एवं कला-मूर्तियों के सौष्ठव युक्त अंकन को देखकर तो आप हैरान हो जाएँगे। न जाने कितने मस्त शिल्पियों की सतत एवं निःश्वेयस साथना के फलस्वरूप यह गुहाएँ अपना कलामय वेष, एवं वैभव पा सकी होंगी? और फिर क्या मजाल कि एक ही टीले के गर्भ में प्रतिमाओं, स्तम्भों या छतों की खुदाई करते समय पत्थर का एक भी टुकड़ा कहीं आवश्यकता से अधिक या कम छिल जाए ? सर्वत्र आपको एकसी सुरेखा, निश्चित कौशल एवं सुडौलता मिलेगी जो आपको विस्मय विमुग्ध किये बिना न रहेगी। अवश्य ही समय के विष्वंसकारी प्रभाव के चरणों पर यहाँ का बहुत कुछ कला-वैभव चढ़ गया। किन्तु न खंडहरों के जो ध्वंसावर्श प बच सके हैं वे अपने स्वर्णिम अतीत की गौरव-गाथा सुनाने के लिए अभी पर्याप्त हैं।

कला-निर्माण के अपने स्वप्नों को साकार करने के लिए पूरी सावधानी के बाद भी सम्भवतः इन शिल्पयों को सर्वोत्कृष्ट चट्टान उपलब्य न हो सकी। लेकिन भारतवर्ष के इस भू-भाग में उनकी कला-साधना का कोई अमिट चिह्न न हो, इसे वे कलाना में भो नहीं ला सकते थे। परिस्थितियों में जहाँ भी अनुकूलता सुलभ हुई, उन्होंने हढ़सा से अपनी कला-साधना को साकार किया। गुहाओं के प्रवेश द्वार से घुमावदार चट्टान के किनारे-किनारे जरा पीछे की ओर हटते जाइए और आध पाएँगे एक पूरा खुदा दरवाजा; किन्तु केवल चौखटा, खुदी हुई गुफा नहीं। और पीछे हटिए तो आप दरवाजे की शक्ल का एक प्रयोग और पाएँगे। थोड़ा और पीछे हटकर आप छैनी से दरवाजा खोदने की तैयारी की रेखाएँ देखेंगे। और यदि चट्टान के घुमाव के साथ किंचित् और बढ़ें तो चट्टान पर छैनी से खुदी हुई अस्त-व्यस्त रेखाएँ भी आपको मिलेंगी। रेखाओं से लेकर दरवाज के चौखटे तक कलाकारों के ये वे परीक्षण-कम हैं जिन्हें चट्टान के भुरभुरी होने के कारण उन्हे कड़ी चट्टान की तलाश में एक के बाद एक छोड़ देना पड़ा। जहाँ उन्हें सख्त आधार उपलब्ध हुआ वहीं से नुहा-निर्माण का कार्य प्रारम्भ हो सका।

वाग में कुल नौ गुहाएँ हैं, लेकिन एक का दूसरे से कोई सम्बन्ध नहीं हैं । इन नौ में से छह गुफाओं में अन्दर जाकर देखा जा सफ़ता है, किन्तु सेवतीन में इतनी मिट्टी जमा है कि उसे साफ कराने के वाद भी कोई विशेष वस्तु उपलब्ध नहीं ही सकती, ऐसी मान्य पुरातत्ववेताओं की धारणा है। इन छह गुफाओं में से पहिली 'गृह-गुफा' के नाम से जातीजाती है किन्तु कलात्मक दृष्टि से यह अधिक महस्व की नहीं हैं । सेष पाँच गुहाओं में ही बाग गुहाओं का समूचा कला-बैभव निहित है ।

इसके बाद दूसरी गुफा 'पांडव-गुफा' के नाम से परिचित है। निर्माण-कौशल, अमशोलता एवं भव्यता की दृष्टि से यही गुफा सर्वाधिक सुन्दर एवं सुरक्षित है। लगभग एकसौ पचास फीट के वर्गाकार प्रांगण में अब केवल छह स्तम्भों के अध्य-पहलू स्तम्भ-पाद शेव हैं। धुए और चमगीदड़ों ने इसके चित्रों को पोंछ दिया है। प्रकाश और हवा के लिए तीन दरवाजे और दो खिडकियाँ हैं। खुए और चमगीदड़ों ने इसके चित्रों को पोंछ दिया है। प्रकाश और हवा के लिए तीन दरवाजे और दो खिडकियाँ हैं। खुए और चमगीदड़ों ने इसके चित्रों को पोंछ दिया है। प्रकाश और हवा के लिए तीन दरवाजे और दो खिडकियाँ हैं। खुमों की महीन कारीगरीं इस गुफा की विश्वेषता है। चौकोर स्तम्भों से लेकर चौबीस बाजू के स्तम्भ भिन्न-भिन्न शैलियों में देखकर आदवर्य में डूव जाना पड़ता है। सबके स्तम्भ-पाद, स्तम्भ-दंड और स्तम्भ किरोट भिन्न भिन्न शैलियों में अंकित किए गए हैं। कहीं बुमावदार, कहीं पेंचदार, कहीं झुके, कहीं तिरछे और कहीं मुन्दर नक्काशी से कुरेदे विशालकाय स्तम्भों की पंक्तियाँ आश्चर्य की पुस्तक का एक-एक पृष्ठ आपके सामने खोलती चली जाएँगी। स्तम्भ-किरोटों पर जो भव्य खुदाई है वह रेसी लगती है मानों किसीन अत्यन्त बारीकी से कुरेदी हुई लकड़ियों के बण्डल को नक्काशीदार फीते से बांधकर वहाँ लगा दिया हो। अन्दर के प्रांगण की छत को बीस स्तम्भ उठाये हुए हैं और प्रत्येक पर बेल-बूटे और मुन्दर खुराई का काम अत्यन्त मनोहारी है। कहीं-कहीं चैत्य के ध्वसावशेष से भी मिलते हैं और बुद दो बोधिसत्वों के साथ अंकित किए गए हैं।



# बाग गुद्दा-मंडप का चित्र-वैभव

तीसरी गुहा 'हाथीखाना' कहलाती है, पर वस्तुतः यह हाथीखाना नहीं। कलाकारों की श्रमशीलता आप यहाँ भी पाएँगे ! इस गुहा की सजावट एवं अन्त:कक्षों को देखने से प्रतीत होता है कि भिक्खु-गणों में से विशिष्ट व्यक्तियों के रहने के लिए यह बताई गई थो। यद्यपि अपनी वर्तमान स्थिति में यह गुहा निष्प्रभन्सी लगती है, परन्तु जो कुछ अव-शिष्ट है, उससे सहज ही में इस निष्कर्ष पर पहुँचा जा सकता है कि कला का अत्यन्त सजीव एवं सौध्ठवपूर्ण अंकन इसमें रहा होगा। इसके प्रांगण के गर्भ-मन्दिर में भगवान बुढ की एक रंगीन प्रतिक्रति है और उनके चरणों में श्रदा से नत एक उपासक का भी अत्यन्त लालित्यपूर्ण अंकन उस स्थान के उपासना गृह होने का प्रमाण देता है। ऊपर की ओर शिखर की दो पंक्तियाँ हैं जिनमें से एक में कम से हाथी और घेर तथा दूसरी में सिंह एवं चैत्य का अत्यन्त सुगठित अंकन कम मिलता है। चैत्य में मनुष्य का आधा-चित्र क्रम से भी चित्रित किया गया है। आर्मीनियम चित्रकार श्री कचडोरीन ने इस गुहा के कुछ चित्रों की प्रतिक्रति तयार की है। उनमें दो सियों का एक अंकन अत्यन्त सुन्दर एवं भावपूर्ण है। चामर ग्राहिणी की भावर्मगी एवं उसके शरीर की रूपरेखा अत्यन्त आकर्षक है। (अन्यत्र चित्र देखिए)

बाग-गुहा का वास्तविक वैभव और उसकी अमूल्य कला-निधि चौथी गुहा है जिसे 'रंग-महल' के नाम से पुकारा जाता हैं। अन्य गुहाओं की तरह यहाँ की दीवालों पर भी पद्म-दल पर खड़े तथागत बुद्ध की बही सौम्य मूर्ति और उनके अनुचर पार्षदों के भक्तिपूर्ण की पंक्तियाँ पाएँगे। किन्तु इस गुहा में भी जो बोधिसत्त्वों के रंगीन चित्र श्री कचडोरीन ने नकल किए हैं वे अजण्टा के विख्यात बोधिसत्त्व के चित्रण से इक्कीस ही हैं। इस ग्रंथ में केवल एक रंगा चित्र दिया जा रहा है, उसके मूल रंगीन चित्र की शोभा अवर्णनीय है।

बाग-गुहाओं की जिस श्रेष्ठतम निधि का संकेत हम ऊपर कर आए हैं वह चार और पाँच नम्बर की गुहाओं में निहित हैं। दिवालों के जिस अनघड़ चित्र-फलक पर वहाँ रंगोन चित्रों की पंक्तियाँ हैं वे विश्व की अनुपम-कलानिधियों में सर्वश्रेष्ठ हों। इन चित्रों में कलाकारों ने अनन्त परिश्रम के बाद रेखा-रेखा में अपनी आत्मा को मिलाया है। मानव-हूदय में छिपी हुई मार्मिक भावनाओं की जिस प्रेरणा, एवं संवेदनात्मक अनुभूति के जिस गहरे रंग से इन चित्रों को आकार मिल सका है वे युग-युगान्तर तक विस्मय के चिह्न की तरह ही रहेंगे।

इन गुह़ाओं के सिलसिले में पहिले लगभग दो सौ बीस फीट लम्बा, बीस कलापूर्ण स्तम्भों पर टिका हुआ एक बरामदा था जो अब पत्यरों के ढेर में शेष हैं। परिणाम-स्वरूप चित्रों का अधिकांश-भाग नष्ट हो गया और भाग्य से जो बचा वह प्रकृति के 'भोजन' के लिए खुला हो गया। किन्तु बात यहीं तक रहती तब भी ठीक था। यात्रियों की, चित्रों के नीचे अपने नाम कुरेदकर 'अमर' बन जाने की अत्यन्त घृणित मनोवृत्ति के कारण चित्रों का रहा-सहा सौन्दर्य भी नष्ट होता गया। आज तो तेल की चमक दिए बिना इन चित्रों के सौन्दर्य को मन पर उतारा भी नहीं जा सकता। किसी शृंखला के न जुड़ पाने के कारण उनके पीछे छिपी कथा-प्रेरणा का सूत्र भी इसोलिए उपलब्ध नहीं हो सकता।

उपर्युक्त कथित दो-सौ बीस फीट के बरामदे में से अब केवल पैंतालीस फीट का टुकड़ा बचा है। इन चित्रों में प्रायः नारी-मूर्ति का रूप-विन्यास एवं अलंकारिक रूप-सज्जा जाग्नत रूप में देखने में आती है। यों पुरुषों के भी चित्र हैं, अश्व और गज का भी सु-व्यवस्थित चित्रण उपलब्ध है, किन्तु नारी चित्रों की संख्या अधिक है। प्रथम चित्र ही नारी की कोमल अनुभूति से प्रेरित है — 'सान्त्वना'। एक उन्मुक्त कक्ष में दो सुन्दरियां आसीन हैं। उनमें से एक दुःखातिरेक से अभिभूत हो अपनी सहेली के पास सान्त्वना की भीख माँगने आई है। एक हाथ से मुंह ढ़ाँपकर जिस निस्तब्धता से वह अपनी वेदना को ध्वनित कर रही है वह आपकी भी सम्पूर्ण संवेदनीयता पर अधिकार कर लैंगी। दूसरा हाथ उसने इस निपुणता से फैलाया, मानों उसके जीवन की सम्पूर्ण विराशा मूर्तिमन्त हो उठी हो। इन छोटी-छोटी रेखा-मुद्राओं ने जिस मार्मिकता को व्यक्त किया है वह विस्मयजनक नहीं तो क्या है ? सान्त्वना प्रदान करती हुई रमणी का मुख भी करुणाभि-भूत है । बड़े कोमल दुलार एवं आत्मीय भाव को दरसाते हुए उसने उस विषादभरी देवी का सिर अपने पाणि-पल्लवों पर रख लिया है। नेत्रों से प्रेम एवं सहानृभूति का स्रोत जैसे उमझा चला आ रहा हो। जिन को देखते हो उस अभागी दुःखिनी के विषाद के कारण को जात लेने की सहज जिज्ञासा आपको बेच्रेन कर देगी।

ऐसे और भी कलापूर्ण रंगीन चित्र बाग-गुहाओं में सुरक्षित हैं । 'शोभा-यात्रा' 'नृत्य-दृष्य' चित्रों में तो अभिनय-सी स-स्वरता परिलक्षित होती है । तृत्य-दृष्यों में जो बित्र अंकित है वे माधुर्य मंडित तो है ही, किन्तु निर्दोष भी हैं । उनमें



# श्री श्यामसुन्दर द्विवेदी

वासनाजनित चेष्टा न होकर उच्च-संस्कार जन्य जीवन की शाश्वत लय भी गतिशील है। नारी-रूप-सौन्दय का प्रतिष्ठान हमें जहाँ मिलता है वहाँ वह सौन्दर्थ और शक्ति की सात्विक गरिमा से भूषित होकर ही उपलब्ध होता है। आभूषणों के प्रयोग में भी कलाकार की अभिनव परिकल्पना एवं उन्नत परिमाजित रुचि ने चित्रों की स्वाभाविकता को सुरक्षित रक्खा। चित्रों में केश-कलाप और मुद्राओं का रेखांकण मुग्ध किए बिना नहीं रहता।

'शोभा-यात्रा' वाले चित्र में आप हाथी-घोड़ों का सुडौल एवं सुगठित अंकन पाएँगे । अश्वारोही एवं महावत का चित्रण मनोविज्ञान की अनौखी सूझ लिए हैं । कलाकार ने वेष-भूषा में भी अपूर्व सावधानी का प्रयोग किया है । अश्व की चाञ्चल्यपूर्ण मुद्रा चित्रकार के सूक्ष्म अध्ययन की द्योतक है ।

हाथी भारतीय-शिल्प-कला का एक प्रिय विषय रहा है । बौद्ध-चित्रों में हाथी के प्रयोग का जो बाहुल्या मिलता है वह 'जातक' की भिन्न-भिन्न कथाओं से उद्भूत है । हम यहाँ उन कथाओं के भीतर प्रवेश करना अनावश्यक, समझते हैं । किन्तु हाथी के चित्रण में कलाकार ने इस सम्माननीय पशु के राजसी बैभव की सब जगह रक्षा की है ।

इसी प्रकार दरवाजों के पार्थ्व में, चौखटों पर, सिखरों पर मुंडेरों पर और छत पर कला के उत्क्रब्ट नमूने मिलेंगे। यक्ष-किन्नरों का गाते-बजाते हुए आकाश-मार्ग की यात्रा का भी दृष्य अत्यन्त सुन्दर है। मुंडेरों पर जिस लता-वल्ली का लहराता हुआ बारीक काम आप यहाँ पाएँगे बैसा अन्यत्र मिलना दुर्लभ है। फल-पत्ते, पशु-पक्षी भी सर्वत्र कलाकार की कुशल-तूलिका का मृदु एवं सधा हुआ स्पर्श पाते हैं। बाग गुफाओं में जो डिझाइनें प्राप्त हैं वैसी ही 'साँची' में भी मिलती है।

पाँचवी गुहा का आकर्षण उसके ९४ फीट एक विशाल प्रांगण में हैं जिसमें स्तम्भों की मुग्धकारी रचना मिलेगी । छठी गुहा पाँच-दालान से युक्त हैं जो सम्भवतः रहने के लिए बनाई गई थी । इसमें मंगल-घट की पंक्ति विशेष प्रभावो-त्पादक है । शेष तीन गुफाओं में रोड़ों का ढेर पड़ा है ।

रंगीन चित्रों के निर्माण में तत्कालीन चित्रकारों ने जिस कौशल का परिचय दिया वह आश्चर्यजनक है। चित्र बनाने की अपनी आधार-शिला को चिरस्थायित्व देने के लिए दीवारों को छेनी से खुरदरा बनाया गया। तदनन्तर गारे और चूने का ऐसा महीन पलस्तर चढ़ाया जिसने ऊपर खिची हुई रेखाओं एवं आक्वतियों की झाँकी तद्रूप भीतर भी उतार लो। आज भी जहाँ पलस्तर कुरद गया है, रंगों एवं रेखाओं की ज्यों की त्यों आक्वतियाँ उनके अनुपम कला-कौशल के रहस्य को स्पष्ट कर देती है।

सब गुफाओं का पूर्ण रूप से अवलोकन कर लेने के बाद मानस-पटल पर कला-सम्बन्धी कुछ अमिट स्मृतियाँ अपने आप उतर आती हैं । यहाँ के कलाकारों ने भास्कर और तक्षणकला की जिस अनुपम घरोहर को आनेवाली पीढ़ियों के लिए सुरक्षित रखा, वह निश्चय ही अत्यन्त महिमामयी है। जिस किसो का भी अंकन-चित्रण किया सबमें उपयुक्त सौष्ठव, माईव एव विविध मुद्राओं के आलेखन दर्शनीय ही नहीं स्तुत्य भी हैं। पश-पक्षियों के उत्कीर्ण करने तक में उन्होंने प्रकृति-अध्ययन से काम लिया है। और इन सबसे अधिक वहाँ के चित्रों की अभिनव-अलौकिकता मुख बनाने के लिए पर्याप्त है। भगवान बुद्ध की बोधिसरवों के साथ अंकित मुर्तियाँ भी हस्त-कौशऊ के सुन्दर उदाहरण हैं। बुद्ध जीवन के ऐसे ही चित्र अजण्टा की प्रसिद्ध गुहाओं में भी प्राप्त हैं किन्तु अजण्टा के कलांकन में बुद्ध-जीवन की धार्मिक कथाओं का ही। प्रसंग अधिक-तर मिलता है। बाग-गुफा के कलांकन का प्रेरणा स्रोत इससे भिन्न है। मानवीय यथार्थ जीवन का जो स्पर्श यहाँ सुलभ है वह अजण्टा में भी नहीं। कलाकारों ने अपने दैनिक-जीवन से इन उत्कृष्ट-कलांकनों के लिए प्रेरणा पाई। लेकिन चूंकि वे भारतीय कलाकार थे इसलिए कला के मूल-स्रोत को विस्मृत नहीं कर सकते थे । इसीलिए उनकी यथार्थ रेखाओं में धर्म और आध्यात्म का सूक्ष्म आदर्श अनायास उतरता चला आया। यह सच है कि अजण्टा के कतिपय भव्य चित्रों एवं मूर्तियों की तुलना में बाग की कला समृद्ध नहीं है, फिर भी बाग के चित्रों में अपना निजी व्यक्तित्व है। अजण्टा के चित्रों को अवलोकन कर लेने पर लगता हूँ मानों कलाकारों ने दीर्घ अवकाश के साथ टुकड़ों-टुकड़ों में अपना कार्य समाप्त किया । लेकिन, बाग के शिल्प दृढ़ संकल्प, निइचित प्रेरणा-योजना एक लगन तथा नियत परिश्रम की देन है। वे एक ही समय में प्रेरित और अंकित किए -से प्रतीत होते हूँ। सजावट यदि देखें तो अज्ञउहा बाग से बहुत पीछे रह जाएगी। विशालकाय स्तम्भों की रचना अपने एकाकी गुरुत्व की प्रतोक बतकर विद्यमान है। वेउ-बूटों की दर्शनीयता एवं बारीक तक्षण-कला का जो

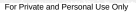


### बाग गुद्दा-मंडप का चित्र-वैभव

उत्कृष्टतम रूप वाग-गुहाओं में सुलम है वह अजण्टा में भी नहीं। यह अवस्य है कि चित्रों के निर्माण करने में यहाँ के कला-कार कुछ असावथानी कर गए। जिन पलस्तरों से प्रस्तर के 'केतवास' को टिकाऊ बनाना था, वे वैसा नहीं कर पाए, इसी-लिए वे अजण्टा से पहिले पुंछ गए। लेकिन फिर भी यदि कला-नैपुण्य की तुलना की जाए तो अजण्टा एवं बाग गुफाओं में तूलिका की एकसी साधना, विषयों की व्यापकता, मुद्राओं का वैविध्य, सौध्ठव, माधुर्य, गति, लय एवं संगीत आपको इस विशाल कला-साधना के प्रति श्रुद्धा से नत कर देगा। भारतीय शिल्प और स्थापत्य की इन लालित्यपूर्ण कृतियों को देखते-देखते आप आत्म-विभोर हो उठेंगे। बीस फोट लम्बा चलने वाला हाथियों का विराद् जुलूस इतना सजीव, सुन्दर एवं भावपूर्ण है कि चित्रकार के प्रति हमारे सन में असीम श्रद्धा उत्पन्न हो जाती है। हाथी को लेकर इस प्रकार की चित्रकारी भारत के अतिरिक्त और कहीं की गई है अथवा इस समय ऐसे चित्रकार मिल सकते हैं, इसमें सन्देह ही है।

इन वारोकियों की गहराई में अधिक न जाते हुए अब हम इसकी ऐ तिहासिकता पर जरा दृष्टि निक्षेप कर लें। भारत का यह दुर्भाग्य रहा हूँ कि अपनी प्राचीन ऐतिहासिक निधियों का पुष्ट प्रमाण उसे कभी सुलभ नहीं हो सका । मन्दिर, मठ, पुस्तकालय आदि या तो लूट लिए गए अथवा जला दिए गए । इसीलिए पग-पग पर खोज के मार्ग में वठी हुई अड़चनों का सामना करना पड़ता है । स्तूपों, शिलालेखों, दानपत्रों एवं सिक्कों से जो कुछ सहायता मिल सकती थी, वह भी नहीं मिल पाई----लोग प्राचीन लिपि को जो विस्मृत कर बैठ । और इस बीच ये प्रमाण के अभिलेख या तो 'देवताओं के अक्षर' या 'गढ़े धन के बीजक' अथवा 'सिद्धि-यायक' यंत्र बन गए । बात यहीं तक रहती तब भी ठीक था । शिलालेखों को खुरदरे समझकर उनपर भंग पीसी गई, तास्प्र-पत्र से बर्तन बन गए । बात यहीं तक रहती तब भी ठीक था । शिलालेखों को खुरदरे समझकर उनपर भंग पीसी गई, तास्प्र-पत्र से बर्तन बन गए और सिक्कों ने आभूषण का रूप पाया । फिर भला विदेशी पुरातत्ववेत्ता क्योंकर भारतीय कला-वस्तुओं को ईसा से पूर्व की मानकर सन्तोष करते ? किन्तु प्रकृति को लीला भी विचित्र है । घ्वंस के विनाशकारी परिणाम के बावजूद भी अपने आँचल में वह सृजन के महान् तन्तु छिपाए रहती है । यदि हाल ही में प्राप्त एक ताम्रपट्टी बाग गुहा से उपलब्ध न होती तो इन गुफाओं के पाँचवी सदी के पूर्व की होने में अनेक सन्देह करते ! इस लाम्प्र-पत्र की लिपि ने गुफा की प्राचीनता को असंदिग्ध कर दिया । माहिष्मती के राजा सुबन्धु ने इन गुफाओं के बौद्ध निवासियों की जीविका एवं पूजा-उपासना के लिप जब कुछ गाँव प्रदान किए तब उसके प्रमाण में यह प्रशस्ति भी प्रदान की थी। इसके अतिरिक्त इन गुफाओं के सम्बन्ध में और कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है । एक चित्र के नीचे अकेला 'क' अक्षर मिलता है जो किसी अभिलेख का अवशिष्ट है ।

ये गुहाएँ कई दिनों तक उपेक्षित एवं अंधकार में पड़ी रहीं। बाग गुहाओं को प्रकाश में लान का श्रेय सबसे प्रथम लेफ्टिनेण्ट डेंगरफील्ड को, दूसरा डाक्टर इम्पी को, तीसरा कर्नल लुआर्ड को है। इनमें भी डाक्टर इम्पी का परिश्रम सर्वाधिक स्तुत्य एवं विशिष्ट है। इसके बाद बाग-गुहाओं की रक्षा और रचना का उत्तरदायित्व ग्वालियर राज्य के 'मोतीवाले महाराज' स्वर्गीय श्रीमन्त माधवराव शिन्दे के कर कमलों में आया। इन गुहाओं के जीर्णोढार में जिस अक्षय अनुराग, तथा अटूट लगन का परिचय एवं अपने राज्य की जिन समुची धन-जन सुविधा को सुलभ किया वह भारतीय अन्वेषण के इतिहास में चिरस्मरणीय रहेगा। श्री यद महोदय के तत्वावधान में ग्वालियर के पुरातत्व विभाग ने जिस तत्परता एवं मनोयोग से अनुसन्धान का कार्य किया वह भी स्तुत्य है। बाग गुफाओं के नष्ट होते चित्रों की प्रतिलिपियाँ तय्प्रार करने में सान्तिनिकेतन के श्री नन्दलाल बोस, लखनऊ कलामन्दिर के श्री असितकुमार हल्दार तथा रियासत ही के प्रतिभावान कलाकार श्री मुकुन्दराव भाँड जैसे कलाविदों का सहयोग आमन्त्रित किया गया, यह पूरातत्व-विभाग की सावधानी का द्योतक हैं। इन चित्रों के नमूने ब्रिटिश म्युजियम तक में प्रदर्शित हुए हैं। रंगीन चित्रों की मुल प्रतियाँ ग्वालियर म्यूजियम में हैं । बाग गुफाओं का पर्याप्त परिचय देने के लिए, स्वर्गीय श्रीमन्त माधव महाराज की ही प्रेरणा से, सर जान मार्शल, वोगेल, हेवेल तथा डाक्टर कजिन्त जैसे मान्य कला-मर्मज्ञों के सहयोग के साथ एक अत्यन्त सुस्दर एवं मूल्यवान पुस्तक का प्रकाशन भी किया गया जिनमें गुफाओं के भीतर-बाहर के दृष्य और रंगीन चित्रों की प्रति-लिपियाँ भी प्रकाशित की गई हैं। खेद हैं कि उक्त प्रकाशन के पूर्व ही श्रीमन्त महाराजा माधवराव शिन्दे का स्वर्गवास हो गया। किन्तु कला-मर्मज्ञता एवं ऐतिहासिक अनुसन्धान के प्रति अतुल अमुराग वे अपने पीछे छोड़ गए। रवालियर के वर्तमान नरेश और उतका उज्ज्वल शासन भी कलानुराग की उस परम्परा का मनोयोग से निर्वाह कर रहा**ट्र** ।









बागगुहा की {भित्तियों पर बुद्ध एवं बोबिसत्त्वों के चित्र (पृठ ६१८)

बागगुहा में प्राप्त सुवन्धु का तम्प्रशासन-पत्र (पृष्ठ ६४९)



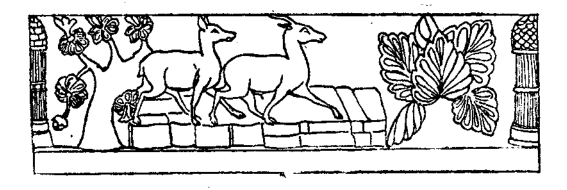
<sup>•</sup>रंगमहल' में अंकित बेलबूटेे ।



बागगुहा का सुन्द**र** ृभित्तिचित्र ।



बागगुहा में अंकित गीत-नृत्य-दृश्य ।



# ग्वालियर का संगीत और तानसेन

# श्री शम्भुनाथ सम्सेना

विश्व के संगीत-इतिहास में भारतीय संगीत की शास्त्रीय परम्परा अतीव प्राचीन एवं मौलिक रही है। संगीत का यहाँ उद्भव वैदिक-युग में माना जाता है। वैदिक-युग में ऋषि-गण संग्ध्या-समय नदी-तीर बैठकर साम-गात किया करते थे, उस गान को ही आगे चलकर सामवेद में लिपिबढ़ किया गया। अतएव भारतीय-संगीत की नींव धार्मिक भाव पर है। अनेक प्रकार का स्वाद होते हुए भी पारलौकिक उन्नति करने की इसमें अद्भुत क्षमता है।

संगीत को मूर्तिमान करने का विचार बिलकुल भारतीय है। भारतीय संगीत की यह एक विशेष देन हैं। इस विषय का सबसे पहला उल्लेख अद्भुतरामायण में मिलता है, जिसमें एक कहानी है कि सृष्टिकर्ता ब्रह्मा के पुत्र नारद, जिन्हें शुद्ध रागों का कुछ भी ज्ञान नहीं था, अपने को अद्वितीय संगीतज्ञ मानते थे। उनके गर्व को चूर करने के हेतु सर्व-ज्ञांनी विष्णु उन्हें देवलोक ले गए, जहाँ एक बंड़े से कमरे में पहुँचने पर नारद ने बहुत से स्त्री-पुरुषों को अपने कटे-छेंटे अंगों पर झौंकते-कलपते देखा। यह देखकर नारद ने भगवान विष्णु से पूंछा--- र्य दु:खित प्राणी कौन हैं ?' जब विष्णु ने उन लोगों से अपने दु:ख का कारण बतलाने को कहा, तो वे बोले कि हम महादेव की उत्पन्न की हुई राग-रागनियाँ हैं; किन्तु नारद नामक एक मुनि ने, जिसे संगीत का बिलकुल ज्ञान नहीं है और जो गाने में एकदम अनाड़ी है, हम लोगों को इस लापरवाही से गाया है कि हम लोगों का बारीर छिन्न-भिन्न हो गया है, और जब तक महादेव या कोई दूसरा प्रवीण संगीतज्ञ हम लोगों को उचित प्रणाली से नहीं गायेगा, तब तक हम लोग ठीक नहीं होंगे। यह सुनकर नारद बहुत लज्जित हुए और उनका षमण्ड दूर हो गया।

जन-श्रुति हैं कि भारत में यह विद्या भरत मुनि से आई। यजुर्वेद काल तक तो कई पेशेवर संगीत पैदा हो गए थे। सिकन्दर जब तक्षशिला में था (३२६ ई० पूर्व), तब पाणिनि वहाँ थे। पालीपिटस (३०० ई० पूर्व) में बुद्ध के दो शिष्य गान समारोह सुनने गए, ऐसा विवरण भी आया है। वैसे भारतवर्ष के प्राचीन संगीत-ग्रंथों में भरत के नाटधशास्त्र का स्थान सबसे प्रमुख है। नाटध-शास्त्र का रचनाकाल तीसरी या चौथी ईसवी शताब्दी समझा जाता है।



# ग्वालियर का संगीत और तानसेन

नाट्चशास्त्र के उपरान्त लगभग एक सहस्र वर्षों का एक ऐसा समय है, जिसे कुछ इतिहासकार हिन्दू-संगीत का स्वर्ण-युग कहते हैं। परन्तु संस्कृत-साहित्य के महान् युग में, जिसमें कि कालिदास और भवभूति ने अपनी उत्क्रुष्ट रचनाएँ की हैं, उस समय संगीत शास्त्र की क्या स्थिति थी, इसका तनिक भी ज्ञान नहीं होता। कारण, इस काल का कोई भी संगीत-ग्रंथ इस समय प्राप्य नहीं है।

लोचन-कवि की 'काव्य-तरगिणी' पहला ग्रंथ है, जो संगीत के इस अन्धकार युग के बाद हमें प्रकाश-पथ पर लाता है। यह कब लिखी गई, इसका अभी ठीक ठीक निश्चथ होना बाकी है। लेखक स्वयं अपना रचनाकाल ११६२ ईसवी सन् देता है। परन्तु १४वीं शताब्दी से विद्यापति के गीत-देशी संगीत के उदाहरण स्वरूप उसकी १०० पृष्ठ की पुस्तक के ६२ पृष्ठ पूरे करते हैं। इसके बाद राजमहेन्द्री के तेलुगु बाह्यण सोमनाथ की लिखी हुई 'राग-विबोध' पहली पुस्तक है, जिसमें भिन्न भिन्न रागों का और ध्यान के लिए उनके चित्रित, स्वरूपों का संस्कृत में वर्णन है। दूसरी पुस्तक है दामोदर मिश्र की राग-दर्पण जो सन् १६२५ में लिखी गई। इसमें रागों के दृष्य स्वरूपों का पूरा उल्लेख है।

मुसलमानों के आने के साथ एक नई संस्कृति का आगमन हुआ, जिसके प्रभाव से भारतीय-संगीत में, विशेष कर उत्तर में, गहरे परिवर्तन हुए । नए वाद्यों, नई बैलियों और नए रागों की सृष्टि हुई । इस समय तक हिन्दी, संस्कृत-भाषा से आगे अपने साहित्य में बढ़ गई थी । यही समय था जब इस विषय की पुस्तकें हिन्दी में भी लिखी गई, जिनमें गंगाघर की 'राग-माला' और पन्नालाल, चुन्नीलाल की 'नाद-विनोद' और 'नाद चिन्तामणि' उल्लेखनीय हैं। इसी काल में अमीर खुसरों ने कब्वाली और सितार का प्रचार किया । जयदेव के प्रबन्धों के स्थान पर छरुपद व्यवहार में आया, जिसे ग्वालियर के राजा मानसिंह तोमर ने प्रौढ़ता प्रदान की ।

सोलहवीं शताब्दी का प्रारम्भ विश्व के इतिहास में विभिन्न कला, उद्योग, विद्या उन्नति के विषय में कांतिकारी युग माना जाता है। संगीत की भी इस शताब्दी में आशातीत उन्नति हुई। केवल भारत में ही नहीं विश्व का संगीत-मंच मधुर लय-तालों से प्रतिध्वनित हो उठा। यदि उस समय भारत में महात्मा हरिदास, तानसेन, बैजूबावरे जीनखाँ आदि का आविर्भाव हुआ, ठीक उसी तरह सोलहवीं शताब्दी का प्रारम्भ और सत्रहवीं शताब्दी का मध्य-काल युरोप के भिन्न भिन्न देश में भी संगीत-कला में उचित विकास का समय हुआ है। इसी समय गियोवेनी पिरल्युगी डी पलेस्ट्रीन इटलो में गोर्ग फ्रेडरील हेण्डेल जर्मनी में जोसेफ हायडीन आस्ट्रिया में, फ़ेड्रिक फ्रेकोइस कॉपन पोलेज्ड में और फ़्रेंच लिज्ञट् हॉगेरी में अमर कलाकार हुए। जिन्होंने पुरातन संगीत की नींव पर आधुनिक इमारत का निर्माण किया।

वास्तव में देखा जाए तो वर्तमान भारतीय-संगीत का इतिवृत्तात्मक इतिहास पन्द्रहवीं एवं सोलहवीं शताब्दी के प्रारम्भ से ही होता है। और इस सोलहवीं शताब्दी से ही ग्वालियर ने संगीत में प्रमुख-स्थान ग्रहण किया। महाराज मानसिंह तोमर, बाबा हरिदास, मोहम्मद गौस और मियाँ तानसेन ग्वालियर से ही सम्बन्धित थे। ग्वालियर का यह प्राचीन संगीत वैभव समस्त भारत के लिए स्पर्धों का आज भी विषध है। यथार्थ में तानसेन के नाम से भारतीय-संगीत अमर है। और जब तक विदव में भारतोय-संगीत का अस्तित्व रहेगा, ग्वालियर अपने केवल इस अतीत गौरव से अपना मस्तिष्क हिमालय के श्वृंगों सा उन्नत किए रहेगा। इन तानसेन के विषय में अनेक किंवदन्तियाँ प्रचलित हैं, जिनमें से यहाँ हम कुछ प्रमाणिक एवं अत्यधिक प्रचलित जनश्वृतियों का विवरण देंगे, जिनसे इस महान् कलाकार के जीवन पर प्रकाश पड़ेगा, एवं ग्वालियर के संगीत के सम्बन्ध में यथेष्ट जानकारी की सामग्री मिलेगी।

पं० गौरीशंकर द्विवेदी ने बुखेलखण्ड वैभव के प्रथम भाग में तानसेन के विषय में लिखा है कि 'तानसेनजी ग्वालियर के निवासी और ब्राह्मण थे। आप स्वामी हरिदासजी के शिष्य थे। आपका असली नाम विलोचन मिश्र था। आपके पितामह ग्वालियर नरेश महाराज रास निरंजनसिंह के दरबार में जाया करते थे, और तानसेनजी को भी अपने साथ ले जाते थे। इन्हीं महाराज राम निरंजनसिंहजी ने आपकी तानसेन की उपाधि दी थी।

દ્વરર



#### श्री शम्भुनाथ सक्सेना

गान-विद्या के गुरू आपके बैजूबावरे और शेख मोहम्भद गौस खालियरवाले माने जाते हैं। शाही घराने की कन्या से विवाह कर लेने के कारण आप मुसलमान हो गए थे। कुछ लोगों का यह कथन है, कि शेख मोहम्मद गौस ने अपनी जिहवा को तानसेन की जिह्वा से लगा दिया था, तब से अच्छे गायक और मुसलमान हो गए थे, किन्तु इस किंवदन्ती के पीछे सार नहीं जान पड़ता।

आपका जन्म प्रायः सं० १६०० वि० के लगभग हुआ था । आपका कविता-काल सं० १६३० वि० के लगभग भाना जाता है । सूरदासजी ने आपके सम्बन्ध में कहा है :---

विधना यह जिय जानके सेसहि दिए न कान । धरा मेरु सब डोलते तानसेन की तान ॥

तानसेनजी ने भी सूरदासजी की प्रशंसा में यह दोहा कहा था:----

किशौं सूर कौ सर लग्यो, किथौं सूर की पीर। किथौं सूर कौ पद लग्यो, तन मन घुनत झरीर ॥

आपन (१) संगीत-सागर, (२) राग-माला और (३) श्री गणेशस्तोत्र नामक ग्रंथ की रचना की है। आपकी रचनाओं में अभी तक अधिक उदाहरण प्राप्त नहीं हो सके हैं।

तानसेन के जीवन, कला-विकास, प्रारम्भिक राजाश्रय और संगीत गुणों के विषय में अनेक जनश्रुतियाँ हैं, जो एक दूसरे से विपरीत हैं। केप्टन औगस्टर ने उस राजा राजा का नाम जिसके आश्रय में तानसेन को कला का प्रारंभिक-विकास हुआ, राजाराम बताया है, जबिक दूसरे रीवाँ नरेश रामचन्द्र वधेल का नाम लेते हैं। इसी प्रकार जहाँ श्री गौरीशंकर द्विवेदी ने तानसेन का बाल्यकाल का नाम त्रिलोचन मिश्र लिखा है, वहाँ अन्य इतिहासकार तन्नू पाँडे बताते हैं। तानसेन की संगीत-कला के सम्बन्ध में सर डब्ल्यूएनसली ने अपनी एक पूस्तक में लिखा है---

'अकबर के वरुत में तानसेन एक जमत्कारी गर्वं या हो गया है । एक दिन उन्होंने ठीक दोपहर में रात का राग गाया, तो उनके गाने की अद्भुत शक्ति से उसी समय रात हो गई, और राजमहल के चारों ओर अन्धकार हो गया ।'

सन् १७९० ई० में डाक्टर हण्डर और १८१० ई० में मिस्टर लिलियड ने स्वयं मियाँ तानसेन रचित रागमाला नामक पुस्तक, जो कदाचित आजकल अप्राप्य है, १९०७ में प्रकाशित हुई थी, के आधार पर लिखा है----

तानसेन अन्त में ग्वालियर में जाकर समाधिस्थ हुए । ग्वालियर में अब तक उनकी कब्र मौजूद है । कब्र पर एक इमली का पेड़ है । उसके लिए यह प्रसिद्ध है कि जो कोई उसकी पत्ती चबाता है, उसका कण्ठ-स्वर अत्यन्त मनोहर हो जाता है ।

इस कथन की पुष्टि में ग्वालियर राज्य के पुरातत्व विभाग के भूतपूर्व अध्यक्ष श्री० मो० ब० गर्दे ने लिखा है.---

Close by is the Tomb of Tansen, one of the nine gems of Akbar's Court and the greatest musician India has ever produced. He was a native of Gwalior and has found his last resting place near the place of his birth. There is a Tamarind-tree near the tomb, the leaves of which are chewed by the singers in the belief that they impart a sweet voice.

(A Hand Book of Gwalior, Page 42)

बम्बई प्रान्त के प्रसिद्ध नाद-विद्या-गुणी पारसी धनजीशाह पटेल राग 'सूह' की उत्पत्ति का विवरण देते समय अपनी 'कलावन्त' पुस्तक में तानसेन के संगीत-वमत्कार के सम्बन्ध में एक अद्भुत बात लिख गए हैं :---

'उस समय तानसेन केवल सम्राट् अकवर की सभा में ही नहीं, बल्कि भारतवर्ष में प्रसिद्ध गर्वया हो रहे थे । ऐसे ही समय में ग्वालियर के प्रवीण संगीत-शास्त्री ब्रजनाथ दिल्ली पहुँचे । ब्रजनाथ ने बादशाह के सामने तानसेन को कई एक

#### દરર



# ग्वालियर का संगीत और तानसेन

राग अतिरिक्त तानों के साथ गाने के लिए कहा । बादघाह ने आज्ञा दी, कि तुम दोनों में जो भी हारेगा, उसे हाथी के पैर के तले दबा दिया जावेगा और जीतनेवाले को मुंह-माँगा इनाम मिलेगा ।

'ब्रजनाथ ने 'लंक-दहन' राग को गाया जिसे सुनकर दरबार स्तब्ध रह गया। तानसेन विस्भय-विमूढ़, हतवाक् हो रहा। 'लंकदहन' राग के अलाप से श्रोताओं के मन में ढेंप की चिनगारियाँ उठने लगीं, और हारे हुए तानसेन को मस्त हाथी के पैरतले दबा देने का हुक्म हुआ। तब एक प्रशस्त प्रांगण में दिल्ली की जनता इकट्ठी हुई। तानसेन को इस जन्म से बिदा देने के लिए स्वयं बादशाह भी उपस्थित हुए थे। जल्लादों ने घेरे के भीतर मस्त हाथी को लाकर खड़ा कर दिया।'

'तानसेन ने गम्भीर मुद्रा से सम्राट् और जनता से अन्तिम विदा ली। फिर हाथी के सामने खड़ा हो गया। लानसेन को ढिठाई के साथ अपने सामने खड़ा होता देखकर हाथी ने उसके चारों ओर घे रा डालना शुरू कर दिया। वह अपनी मरोड़दार सूंड़ को कभी ऊपर, कभी नीचे करता हुआ फुफकारें मारने लगा। और ठीक उसी समय तानसेन ने 'सुहा' राग को छेड़ दिया। उस स्वशास्त्र तथा सुललित संगीत के सामने जनता मूर्ति की भाँति खड़ी रह गई, और मस्त हाथी भी क्रमशः परिवर्तित होने लगा। कभी तो वह आनन्द से हिलता, कभी वह स्थिर हो रहता, कभी वह अपनी सूंड तानसेन के माथे पर प्रेम से फेरता। हठात् उस हाथी ने जोर से चोख मारी और पलभर में तानसेन को सूंड से लपेटकर अन्तरिझ में झुलाने लगा। और इसके बाद थीरे से तानसेन को अपनी पीठ पर बिठाकर नाचने लगा। तत्पश्चात् हाथी ने तानसेन को बादशाह के तख्त के पास सूंड ढारा उतारकर खड़ा कर दिया और शान्त भाव से चला गया। बादशाह ने प्रसन्न होकर तानसेन को पहले से ज्यादा इज्जत दी और पुरस्कार दिया।'

तानसेन के जीवन, उसके कला-विकास तथा संगील चमत्कार के सम्वन्ध में जितनी किंबदन्तियाँ हैं, उनमें जो सबसे अधिक प्रचलित और प्रमाणिक हैं उनके आधार पर यहाँ हम उनका कम-बद्ध संक्षिप्त में जीवन-चरित्र दिया जाता हैं :---

वात सोलहवीं शताब्दी की हैं। एक दिन ग्वालियर से लगभग पच्चीस मील दूर बेहट ग्राम के मकरन्द पाण्डे ग्वालियर के पास के खुले मैदान में टिके हुए हजरत मोहम्मद गौस से 'पुत्र-रत्न' का आशीर्वाद ग्रहण करने के लिए गए। फक्कड़ फर्कार हजरत मोहम्मद गौस के आशीर्वाद से मकरन्द पाण्डे को पुत्र-रत्न प्राप्त हुआ, जिसका कि नाम तन्नू रखा गया। लेकिन दुर्भाग्यवस फकीर के आशीर्वाद से प्राप्त यह लड़का प्रकृति से ही मूक और गूंगा था। कहते हैं जब तन्नू आठ वर्ष का था उस समय वृत्रावन के साबुओं की एक टोली बेहट ग्राम में आकर ठहरी। मकरन्द पाण्डे अपने भविष्य की आशा, स्वप्तिल-कल्प्तरू-तन्नू को लेकर उन महात्माओं की टोलो में गए और तन्नू के लिए वाणीदान माँगा। एक सन्यासी ने इस निस्ताय गिन्नात्सल्य से प्रभावित होकर बतावा कि पिता-पुत्र शिव-पिण्ड पर नित्य दूध चढ़ाया करें। मकरन्द पाण्डे ने उक्त विधि को अपने दैनिक-कम में प्रहण कर लिया।

एक दिन जबकि वर्षा और अत्यड़ के कारण रात्रि अत्यन्त भयानक और पिशाच-छायासी डरावनी प्रतीत होती थी, पिता-पुत्र अत्यन्त संकट से दूध संकल्ति कर अपनी दैनिक आराधना पूर्वि के हेतु चल दिए। और उसी दिन भगवान् शंकर की असीम छुपा से तन्नू को वाणी-दान मिला। तन्नू का स्वर अपनी अवस्था और समय के साथ मँजता गया। एक दिन हजरत मोहम्मद गीस ने मकरन्द पाण्डे के पास आकर अपनी धरोहर माँगी। पिता ने नि:संकोच भाव से तन्नू को हजरत गौस के हाथ में सौंगते हुए कर्नंब्य की वेदी पर वात्सल्य का बलिदान कर दिया। हजरत गौस ने प्रारंभिक संगीत-शिक्षा तन्नू को स्वय दी, बाद को वालक की प्रतिभा से प्रभावित होकर संगीत की शास्त्रीचित शिक्षा प्राप्त करने के हेतु अपने मित्र, मथुरा निवासी संगीत के तात्कालीन श्रेष्ठतम विद्वान् बाबा हरिदास के पास भेज दिया। बाबा हरिदास से विधिवत् संगीत शिक्षा प्राप्त कर तन्नू ने ग्वालियर के तोमर राजा मानसिंह द्वारा स्थापित संगीत-शाला में भी विद्याध्ययन किया। मोहम्मद गौस की संगति में रहने के कारण तन्नू पाण्डे मियाँ तानसेन के रूप में परिवर्तित हो गए। इस प्रकार संगीत की पूर्ण शिक्षा प्राप्त कर तानसेन रीवाँ नरेश रामचन्द्र वधेल के राज्य-दरबार में चले गए। रीवाँ के कलाप्रिय



## श्री शम्भुनाथ सक्सेना

महाराज रामचन्द्र अपने संगीत-प्रेम के लिए प्रसिद्ध थे अतएव मियां तानसेन का वहां पर्व्याप्त आदर हुआ। अपनी कला के चमत्कार और हृदयस्पर्शी मधुर-कण्ठ के कारण वे महाराज रामचन्द्र के अन्तरंग अभिन्न मित्रों में गिने जाने लगे। इब्राहीम सूर ने मियाँ तानसेन की संगीत-कला ख्याति से प्रभावित होकर अपने पास रखने के लिए निमंत्रित किया, लेकिन तानसेन ने सम्मान और प्रतिष्ठा से अधिक मैत्री को ही प्रमुखता दी, वे नहीं गए।

कहा जाता है, जब सम्राट् अकबर ने अपने शत्रुओं का ध्वंस कर साम्राज्य विकासक नवविधान में भारत के श्रेष्ठतम् कलाकारों को दरब: र से सम्बद्ध करने का संकल्प किया, उस समय तक सम्राट् के कला-पिपासु कर्ण मियाँ तानसेन की ल्याति और संगीत-पांडित्म के सम्बन्ध में पर्यान्त सुन चुके थे। दरबार-गायक जीनखाँ का वागेश्वरी-गायन इस सम्बन्ध में उसकी उत्कट इच्छा का विराम चिहन न बन सका। संगीत के अद्वितीय रत्न की अनवरत खोज ने उसे तानसेन को पाने की अभि-लापा को और अधिक तीव्र कर दिया। तभी रीवाँ नरेश को सम्राट् द्वारा सन्देश भेजा गया कि तानसेन, अपनी अनि-लापा को और अधिक तीव्र कर दिया। तभी रीवाँ नरेश को सम्राट् द्वारा सन्देश भेजा गया कि तानसेन, अपनी अनिट सुन्दरी रानी और अमूल्य हीरा अविलम्ब सम्प्राट् की सेवा में उपस्थित करदे। तानसेन ने अपने मित्र राजा रामचन्द्र से केवल स्वयं बिदा लेकर आश्वासन दिया कि वे सम्प्राट् ढारा अन्तिम दो अनुचित माँगों की पुनरावृत्ति नहीं होने देंगे। यथार्थ में हुआ भी इसा ही। कलाप्रिय अकबर ने संगीत-सम्प्राट् को पाकर अपनी दो माँगों के अनौचित्य को स्वीकार कर लिया।

जनश्रुति है कि सम्राट अकबर ने तानसेन के संगीत से विमुग्ध होकर अपनी प्रिय शाहजादी मेहरुलिसा का पाणि-<u>ग्रहण उनसे कर दिया, जिससे चार पूत्र और एक पूत्री प्राप्त हुई । कहते हैं जीवन में आगे चलकर मियाँ तानसेन साम्प्राज्य</u> से प्राप्त ऐश्वर्य में लिप्त होकर अभिमान और दम्भ के शिकार हो गए । उन्होंने राजाज्ञा निकल्ल्वा दी कि आगरा झहर में जो कोई गाता हुआ निकलेगा वह तानसेन का संगीत-कला में प्रतिद्वन्दी समझा जायेगा। उसे या तो तानसेन को संगीत में पराजित करना होगा अथवा वह मृत्यु के घाट उतार दिया जावेगा। इस ऋर राजाज्ञा के शिकार अनेक निरोह मोले प्राणी हए। वे पकड़े गए और निरपराध होते हए भी मियां तानसेन के दम्भ के कारण अक्षम्य समझकर भेड़-बकरियों की तरह तलवार के घाट उतार दिये गये । ऐसे ही अपराधियों में साधुओं की एक टोली, जो भजनानन्द में विभोर आगरा-नगर से निकल रही थो, पकड ली गई। वे सभी प्रतिद्वन्द्विता के लिए तानसेन के सम्प**ख** लाए गए। तानसेन ने टोड़ी रागिनी गाकर वन से मुगों की टोली को आक्रब्ट किया। उनके मक्र्र कण्ठ से निकले हृदय-स्पर्शी स्वर ने विमुग्ध मुगों की टोली को सम्मूख ला खड़ा किया। तानसेन ने आगे बढ़कर अपने गले की रुद्राक्ष की माला एक मृग के गले में डाल दी। और मृग-झुण्ड स्वर-लहरी के यमते ही वन्य-प्रदेश में तिरोहित हो गया। मियाँ तानसेन ने गर्व से दीप्त होकर साधुओं की और देखा और साधुओं को अपने संगीत द्वारा पुनः उस मूग-झुण्ड को बुलाने के लिए ललकारा। लेकिन साथू-वृन्द संगीतज्ञ तो थे नहीं, वे भरसक प्रयास कर सकने पर भी अपनी जीवन-रक्षा करने में सफलीभूत नहीं हुए-वे अपने संगीत द्वारा मुग-झुण्ड को न बुला सके। और तब वे बिना दया के, बिना किसी न्याय के मियाँ तानसेन की महत्त्वाकाँक्षा पर कुर्बान कर दिये गये । जब समस्त साधू कत्ल कर दिए गए, तो एक निर्वोध अल्प-वयस्क बालक के बलिदान की बारी आई, जोकि उसी समुदाय के साथ था। उस बालक को देखकर पत्थर से कटोर तानसेन के हृदय में भी एक शीण ममत्व की भावना जाग्रत हुई। वह बालक अपनी कमसिनी के कारण छोड़ दिया गया।

बालक का हूदय अपने पिता और स्वजनों की हत्या के कारण प्रतिहिंसा से अग्निपुञ्ज बन गया था। लेकिन वह नहीं जानता था, कि किस प्रकार इस जघन्य कार्य का बदला लिया जाये, किस प्रकार इस प्राणी का, जिसकी निरंकुशता और अमानवीय दम्भ ने उसके अपनों के प्राणों का अपहरण कराया है, मान-मर्दन किया जाए। एकाकी वालक आगरा के पार्श्व में स्थित जंगल में निर्वाक्य, बेसुधि-सा बढ चला। यहीं अनायास उसे बाबा हरिदास का स्वर्गसा सुरक्षित प्रश्वय मिला। बालक ने सन्त-संगीतज्ञ को अपनी दारुण पीड़ायुक्त कथा सुनाई, साथ ही तानसेन के दर्प स्खलन करने की प्रतिहिंसा भी छिपा नहीं रखी। बाबा हरिदास ने बालक को संगीत-दान देने का दृढ़ वचन दिया। बाबा हरिदास के सतत परिश्रम और वालक की प्रतिहिंसापूर्ण लगन के मिश्रण ने उसी बालक के रूप में महान् संगीतज्ञ 'बैजू बायरे' को जन्म

#### દરવ



### ग्वालियर का संगीत और तानसेन

दे दिया । बालक अपने जीवन की महत्त्वाकांक्षा का चरम-बिन्दु परिलक्षित कर आगरा पहुँचा । उसका मानस विजय प्राप्ति की उमंगों से उन्मत्त सागर की उद्वेलित लहरोंसा हिलोरें ले रहा था ।

आगरा 'बैंखू वावरे' के संगीत में डूब गया। जिधर से वह अपने मस्त विकम्पित-मृदु-स्वर में गाता निकल जाता, मेघाच्छादित-नभ में विद्युत-रेखा-सी कौंद जाती। तानसेन की आज्ञानुसार नियमोल्लंघन करनेवाले को पकड़ लिया गया। 'बैंजू बावरे' ने आगरा में अपनी संगीत-लहरी छेड़ी थी और वह तानसेन का प्रतिद्वन्दी था। तानसेन ने प्रतिद्वन्दिता में अपने पूर्व नियमानुसार टोड़ी गाई और मृगों का झुण्ड आ उपस्थित हुआ। उसने अपने गले की ख्दाक्ष की माला एक मृग के गले में पहना दी, और मृग-झुण्ड चौकड़ी भर कर गाना बन्द होते ही वन में विलीन हो गए। 'बैंजू' ने अपना सितार सॅभाला, रागिनी उठाई और फिर मध्यम-पंचम और सप्तम में आरोह-अवरोह के साथ स्वर भरा। उसकी स्वर-लहरी समुद्र की शान्त लहरों पर पूर्ण चन्द्र की ज्योत्स्नासी थिरक उठी। मृग-झुण्ड संगीत की ध्वनि में विभोर उसके निकट आ गया। अब बैंजू बावरे की बारी थी। कहते हे उसने संगीत के प्रभाव से पत्थर की शिला को पिघला दिया और उसमें अपने मेंजीरे रख दिए। शिला संगीत के प्रभाव से पिछली थी, संगीत बन्द होते ही पुन: पत्थर के कठोर रूप में परिवर्तित हो गई। तानसेन से कहा गया कि वह अपने संगीत से मैंजीरों को निकाल दे। संगीत-सम्प्राट् तानसेन ने निष्फल प्रयास किया लेकिन सफलता उनसे दूर खड़ी मुस्कराती रही। वे विजित थे और घोर गराजय उनके सामने मुंह फाड़े खड़ी थी। राजाझा दारा वे मृत्यु-दण्ड के भागी थे। लेकिन बैंजू को तो केवल उनके गर्व और थोथे दम्भ का अपहरण कर मानदीय-शिक्षा देनी थी, उसने तानसेन को क्षमा कर दिया।

तानसेन के दीपक-राग के सम्बन्ध में किंवदन्ती है कि सम्राट् अकबर दीपक-राग सुनान के लिए उन्हें एक बार विवश करने लेगे। तानसेन ने पहले तो दीपक-राग से उदित होनेवाली भीषण विभीषिका सम्राट् के सामने वर्णन कर, निवृत्ति चाही। लेकिन उन्हें सम्राट् की हठ के आगे नत हो जाना पड़ा। उनके दीपक-राग गाने के प्रभाव से महल के बुझे दीपक, कन्दील, फानूस जल उठे। लेकिन राग के साथ ही मियाँ तानसेन का सारा शरीर भी एक भीषण तपिश से महल के बुझे दीपक, कन्दील, फानूस जल उठे। लेकिन राग के साथ ही मियाँ तानसेन का सारा शरीर भी एक भीषण तपिश से महल के बुझे दीपक, कन्दील, फानूस जल उठे। लेकिन राग के साथ ही मियाँ तानसेन का सारा शरीर भी एक भीषण तपिश से महल के गया। तानसेन की चिकित्सा के लिए सम्राट् ने कुछ भी उठा न रखा, लेकिन उनकी शारीरिक और मानसिक तपिश कम न हो सकी। अन्त में वे गुजरात चले गए। कहते हैं वहाँ अचानक एक दिन पनघट पर दो स्त्रियों ने मिलकर 'मेघ राग' गाना आरम्भ किया। राग के प्रभाव से आस-पास के आकाश पर सावन की-सी घंनी काली बदरी छागई और वर्षा होने लगी। तानसेन ने इस वर्षा में स्नान किया और उन्हें अपनी असह वेदना और तपिश से मुक्ति मिली। जनश्रति है कि तानसेन ने अपने तरानों में जिन 'तोम-ताना' शब्दों को प्रयोग किया है, वह इन स्त्रियों के नाम के ही पर्यायवाची हैं। तानसेन ने दोनों स्त्रियों को आगरा चलने के लिए आग्रह किया। लेकिन इसके पहले कि वे आगरा आयें, अपने स्वजनों द्वारा मार डाली गई । उनकी स्मृति में 'तोम-ताना' तानसेन की संगीत-पद्धति के साथ मानव जीवन में सुख-दुख की भाँति पुकाकार हो गए ।

संगीतज्ञ के अतिरिक्त तानसेन एक कुंझल कवि भी थे। और अपने समकालीन अष्टछाप के श्रेष्ठ रत्न सूरदास के जबरदस्त प्रश्नंसक थे। कहा जाता हैं चक्षु-विहीन महाकवि सन्त सूरदास और संगीत-सम्प्राट् मियां तानसेन में पारस्परिक मेंट भी हुई थी। तानसेन की मृत्यू के पश्चात् उनके पुत्रों में कोई भी इस योग्य नहीं था जो उनकी कला का प्रतिनिधित्व करता हुआ उत्तराधिकारी होता। ज्येष्ठ-पुत्र विलासखां की मनःप्रवत्ति वैराग्य की और थी और इसी कारण वे गृह-परित्याग कर चले भी गए थे। जब तानसेन की मृत्यु हो गई, तो उनके उत्तराधिकार के लिए काफी संघर्ष और विवाद रहा। कहते हैं उन्हीं दिनों अनायास विलासखां भ्रमण करते हुए आ पहुँचे, और आपने टोड़ी-रागिनी गाकर अपनी श्रेष्ठता और उत्तराधिकार सिद्ध किया। इसी रागिनी को संगीत-शास्त्र में 'बिलासखानी' टोड़ी नाम से सम्बोधित किया गया है।

इस महान् संगीतज्ञ का मकवरा आज भी ग्वालियर में उसके गुरु हजरत मोहम्मद गौस के पास है । प्रत्येक वर्ष भारत के सुदूर प्रान्तों से अनेक प्रसिद्ध संगीतज्ञ तानसेन-उर्स में सम्मिलित होकर श्रद्धा से तानसेन और उनकी अमर

દ્વરદ્



### श्री शम्भुनाथ सक्सेना

कला के प्रति श्रद्धाञ्जलि चढ़ाते हैं। इन तानसेन ने ही भारतीय संगीत में ध्रुपद, जोगिया, दरबारी, कान्हरा तानों को जन्म दिया। तानसेन यद्यपि अपनी गुरु-भक्ति एवं समकालीन यवन-संस्कृति से प्रभावित होकर मुसलमान हो गए थे, छेकिन उनकी जन्मजात मनोवृत्ति वैसीही अक्षुण्ण बनी रही, जिसका उदाहरण उनके रचे पदों से मिलता है—

- (१) तेरे नैन लौने री जिन मोहे क्याम सलौने। अति ही दीर्घ बिसाल विलोकि कारे भारे पियरस रिझए कोने॥ बदन-ज्योति चन्दहुँ ते निर्मल कुच कठोर अति होने-बोने। तानसेन प्रभुसों रति मानी कँचन कसौटी कसाने॥ (शिवर्सिह सरोज से)
- (२) वृन्दावन छाए भाई सरस वसन्त, बासन्ती बसन, भूषन तन वसन्ती खेलत हरस वसन्त। फूल-फूल वसन्ती, पंछी अलि दसंती, रह्चोरी रंग-रंग बरस बसन्त, हरि सहचरि हित कृपा, बुज जीवन पायोरी दरस बसन्त ॥ वृन्दावन छायो ॥२॥
- (३) प्यारी फरेंकत मूठ गुलाल, पिचकारी लिए रह गए तक मुख लाल। बाकी छबि कछु कहत न आवे, पिय दृग भये हैं निहाल ॥ सनये-सनये सरकन लागे, भि जई प्यारी बाल..............। जुगल खेल लखि लखि बूज जीवन, अलि बजवत डफ ताल ॥ (ईश्वरीप्रसादक्रत तानसेन से)

तानसेन ने गीतों के अतिरिक्त संगीत के गुणों का भी काव्य में वर्णन अपनी राग-माला में किया है । उदाहरण के लिए नीचे हम कुछ दोहे दे रहे हैं---

(१) धर्ज प्रथम सुर मेघ पर, आनि होत हैं लोन। तानसेनि संगीत मत, जानि लेहु परवीन॥

(२) मध्यम सुर आसावरी, मिलत आनि बढ़ भाग। तानसेनि संगीत मत, जामे अवरन लाग॥

राग अलाप——कटिता रूपक छप्पना, अन्तर सुर है चारि। आलापन स्थान पै, तानसेनि जिय सारि॥ समक लक्षण— कहो गमक सुर कम्प को, श्रवन चित्त सुख देत। मत संगीत के होत तब, तानसेनि करि लेत॥

सम्भवतः तानसेन की अद्भृत संगीत-कला एवं ललित मधुर कण्ठ होने के कारण ही ग्वालियर-भूमि को संगीत-कला के सम्बन्ध में ख्याति मिली। यह सत्य है, तानसेन से पूर्व राजा मानसिंह का एक नाम ऐसा आता है, जिन्होंने ग्वालियर में ही संगीत की विधिवत् शास्त्रोचित शिक्षा देने का विद्यालय के रूप में प्रबन्ध किया था। लेकिन तानसेन के नाम ने ही ग्वालियर को ख्याति को चरम-बिन्दु बनाया, यही अधिक प्रामाणिक है। तानसेन के पंश्चात् तो ग्वालियर के विधय में सर्व साधारण की एक धारणासी हो गई कि ग्वालियर का बच्चा भी यदि रोता है, तो स्वर में। लोगों की यह भी धारणा है कि ग्वालियर की भूमि में, जहाँ तक संगीत का सम्बन्ध है, अद्भुत आकर्षण एवं लालिय है।

इसी शास्त्रीय-तत्व प्रधान वैज्ञानिक संगीत के कारण ग्वालियर की पावन वन्सुधरा आज भी भारतवर्ष में अपना एक विशेष अस्तित्व रखती हैं । कवि रमाशंकर शुक्ल 'हृदय' ने इसी भावना से प्रेरित होकर ग्वालियर के प्रति अपनी एक कविता में 'लिखा हैं:---

> नक्ष्वरता मिट गई यहां पर, तुझे अमर संगीत सुना कर । सानसेन सोया है तुझ में प्राणों का मधु गीत सुना कर ।।



# \* मालवाभिनंदनम् \*

पं० श्री गिरिधरशर्मा नवरत्न

सान्दोपनिर्यंत्र बभूव विद्वा--नाचार्यधुर्यः धुतैपारदृश्वा यदीयमाप्तः छत्रित्त्वमासाद्य रुष्णोऽपि कीर्तिं शरदिन्दुरम्याम् ॥ १ ॥ श्रीमन्मद्दाकालसुशोभिताकका क्षिप्राप्रवाहेरभिवन्द्यमाना पुरातनापीह नवीता सदा **विराजते** विक्रमराजधानी ॥ २ ॥ श्रीकालिदासेन प्रगीयमाना समुद्दैः विराजमाना सकलैः श्रीविकमार्केण च पाब्यमाना जगतीमवन्ती ॥ ३ ॥ जयत्यबन्ती स्वप्रजादुःखद्वाग्नितप्तः यः सुवर्णकायं कृतवान् स्वकायम् स धरानूपाणां आदर्शरूपः श्रीविकमार्को नहि कस्य मान्यः ॥ ४ ॥ द्वात्रिंशदाः पुत्तलिकाः कलावत् ---कता व्यराजन्त यदीय पीठे श्रीविक्रमादित्यविभुः कछाप्रृत् स विस्मयानामपि विस्मयोऽभूत् ॥५॥ वेतालभट्टः खलु यस्य भट्टो धन्वन्तरिर्यस्य च वैद्यराजः श्रीकालिदासादिवुधाः कवीन्द्राः विक्रमोऽभूखवरत्नद्योभः ॥ ६ ॥

सम्पूर्णकामा सकलार्थदात्री यस्मिन् प्रसन्ना हरसिद्धिरासीत् यस्याः प्रसाद्गत् जनतार्तिहर्ता कर्ता हितानां च स विकमोऽभूत् ॥ ७॥ पद्मावती यत्र विभाति देवी तथैव यत्रास्ति च पार्श्वनाथः श्वेताम्बराणां च दिगम्बराणां - खलु जैनसंघाः **॥ ८**॥ यस्य।मनेके यत्राभवद्र भर्नुहरिर्महात्मा **यत्राभवत्सत्कविकालिदासः** भूषोऽभवद् यत्र च विक्रमार्को साऽवन्तिका विश्वपुरीषु धन्या ॥ ९ ॥ यस्यां बभूबुर्बहवो नृपाला---स्तेजोविशाला धृतकोर्तिमालाः तेषां तु नामान्यपि नामतोऽपि निर्देष्टुमीशा न हि लेखिनी मे ॥१०॥ राज्यं तनोत्यद्य तु भूमिपालः श्रीमाधवात्मा स\* जयाजिरार्यः सद्राष्ट्रनिर्माणमना नयाद्यो विद्यानुरागी प्रकृतिप्रियो यः ॥११॥ जोयाचिचरं विक्रमराजधानी जीयाच्चिरं भूपतिविक्रमार्कः जीवाजिराजो जयतात् सपुत्रो देव्याऽन्वितो† भारतभूपरत्नम् ॥१२॥

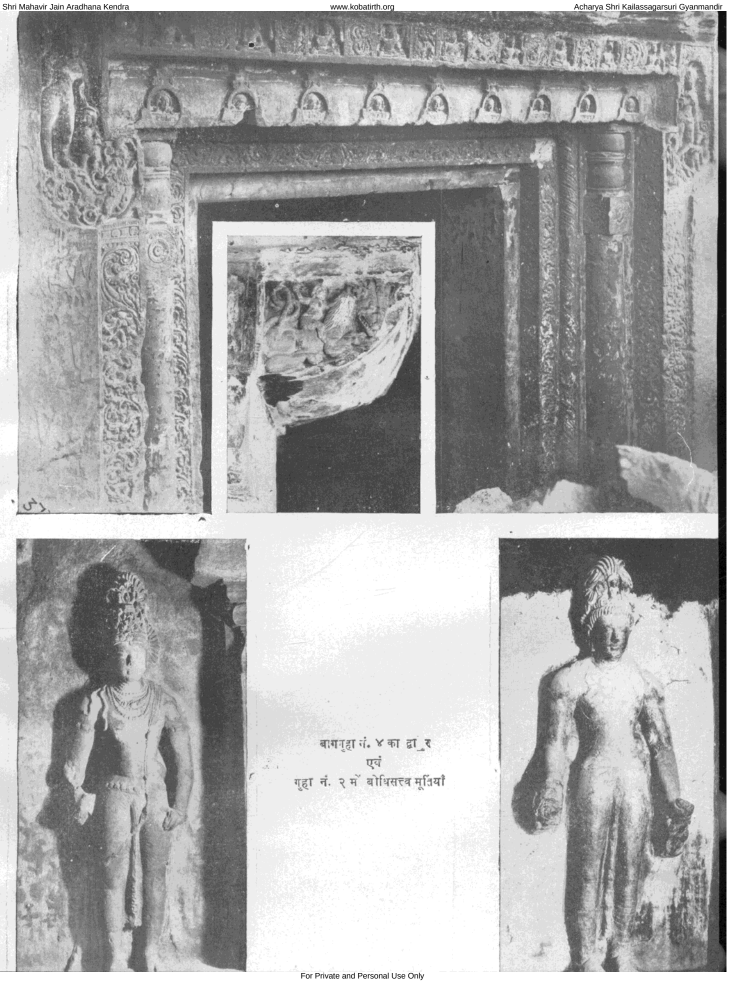
\* सः प्रसिद्धः अनेकगुणसम्पन्नः जीवाजीनामा भूषः ।

† महाराज्ञा विजयया अन्वितः ।

દ્દર૮



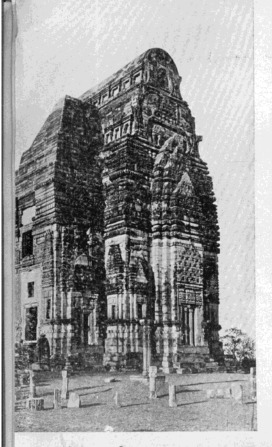
Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



तेली का मन्दिर।

हथिया पौर ।

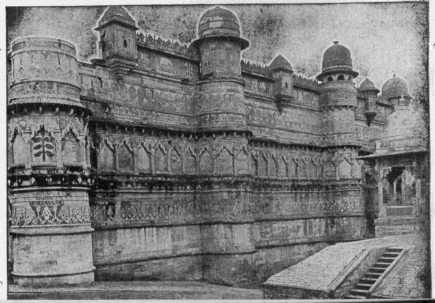


बडे सासबहू के मन्दिर की छत ।

ग्वालिय(गढ-चित्रावरी (पृष्ठ ६२९)



मानमन्दिर ।



For Private and Personal Use Only





### मेजर रईसुद्दौला राजाबद्दादुर श्री पंचमसिंहजो

भूतत्व के पंडितों के मत में पृथ्वी की प्राचीनतम चट्टान पर स्थित आज का 'ग्वालियर का किला', गोपाद्रि, गोपाचल एवं गालवगिरि नामक सन्तों की साधना और गोपों की क्षीड़ा-भूमि से बदलकर भारत के सुद् ढ़तम और अत्यक्त प्रस्यात गढ़ के रूप में कब और कैसे परिवर्तित हो गया, यह प्रश्न इतिहास एवं पुरातत्त्व के लिए तो महत्वपूर्ण है ही, प्रत्येक ग्वालियर प्रेमी के लिए भो अध्ययन के योग्य है । अपने दूढ़ स्कंधों को गर्व से ऊँचा उठाकर शिन्दे सरकार के भगवाँ झण्डे को उच्चतर स्तर पर फहरानेवाले इस प्राचीन हुर्ग के प्रस्तर खंडों के नीचे गुप्त साम्राज्य की गौरव-गाथाएँ, मिहिरकुल हूण और उसके साथियों की निर्दय स्मृतियाँ, बीर राजपूतों द्वारा सर्वाहुति देकर स्वाभिमान रक्षा की तथा राजपूत रमणियों की जौहरवत-उद्यापन की कथाएँ, महाराज मानसिंह और राई को गुजरी—परम सुन्दरी मृगनयना के प्रणय की कहानियाँ तथा अपने सुढ़द् सगों द्वारा ही कैद किए गए तुष्क शहजादों के द्वारा काल कोठरियों में किए गए हृदयदावक चीत्कार छिपे पड़े हैं। भले ही इस किवदन्ती को लोग सत्य न माने कि संजीवनी बूटी लेने के लिए भरत के बाण के वेग के समान चलनेवाले हन्गुमानजो ने भी इस पर्वत पर विश्वाम किया था, अथवा भगवान् राम की भो गालव ऋषि की इस तपस्थली पर अपना पुछक विमान रोकना पड़ा था, परन्तु यह तो इतिहास प्रसिद्ध है कि प्राचीनकाल में दक्षिण भारत की विजयेच्छा रखने-वाला कोई वीर इस गढ़ को हस्तगत किए गए बिना आगे नहीं बढ़ सका था। ग्वालियर के गौरव ऐसे महत्वपूर्ण इस गढ़ का संक्षिप्त वर्णन विकम-प्रदेश के परिचय के कम में दिया जाना उचित ही है ।

यह दुर्ग प्रायः उत्तरी और दक्षिणी भारत की सीमा पर स्थित है । अपनी विशेष स्थिति के कारण इस पर सदैव मानव-संघर्ष का ताण्डव-नृत्य होता रहा । ग्वालियर दुर्ग का निर्माणकाल अतीत के अन्धकार में निहित है । इसका प्रारंभिक इतिहास भी अवगत नहीं । जिस पर्वत श्रृंखला पर यह दुर्ग स्थित है वह हिमालय से भी प्राचीन है । इसीसे अनुमान



## ग्वालियर दुर्ग

लगाया जा सकता है कि हिमालय के अस्तिस्व से से भी पूर्व इन चट्टानों पर मानव संघर्ष प्रारंभ हुआ होगा। दुर्ग के निर्माण के सम्बन्ध में कुछ किवदन्तियाँ भी हैं। कोतवाल (प्राचीन कुन्तलपुर) स्थान ग्वालियर से २० मील दूर उत्तर दिशा में है। एक किवदन्ती यह है कि किसी समय कोतवाल का सूरअसिंह सामन्त आखेट करता हुआ दैवयोग से इस पहाड़ी के शिखर पर पहुँच गया। जल की खोज में सामन्त का गवालय नाम के एक सन्त से साक्षात्कार हुआ। जल मौंगने पर साध ने जलाशय से पानी दिया। जल की खोज में सामन्त का गवालय नाम के एक सन्त से साक्षात्कार हुआ। जल मौंगने पर साध ने जलाशय से पानी दिया। जसके पीने से सामन्त का कृष्ट अच्छा हो गया। सूरजसेन सामन्त साध की दैवी शक्ति से बहुत अधिक प्रभावित हुआ और उसकी आज्ञा से गढ़ का निर्माण किया तथा उक्त जलाशय को बड़ा करके सुन्दर रूप में बनवाया। जलाशय का नाम सूरजकुण्ड रखा, और साध की स्मृति में इस स्थान का नाम गवालियावर रखा। साध ने सामन्त का नाम सूरजपाल रखा और भविष्यवाणी की कि जब तक उसके वंशघरों के नाम के अन्त में पाल शब्द का प्रयोग होता रहेगा तब तक वे इस प्रान्त के शासक रहेंगे। इस वंश के ८३ राजाओं ने इस प्रान्त पर शासन किया। अन्तिम राजा का नाम सेजकरन था जो दूल्हा भी कहलाता था। इस राजा के नाम के अन्त में पाल शब्द का प्रयोग नहीं हुआ था। इसको प्रतिहारों ने ११८६ वि० में पराजित किया। साधु की भविष्यवाणी सत्य हुई। परन्तु यह सब केवल किंवदन्नी है।

ग्वालियर दुर्ग के अस्तित्व का सर्व प्रथम ऐ तिहासिक प्रमाण एक शिलालेख हैं । ग्वालियर की पहाड़ी पर स्थित मात्रिचेता\* द्वारा निर्मित सूर्य-मन्दिर के एक शिलालेख में ग्वालियर दुर्ग का उल्लेख है । यह शिलालेख हूण शासक मिहिर-कुल के राज्यकाल के पन्द्रहवें वर्ष का है । अतएव यह निश्चित है कि विकमी छठवीं शताब्दी में ग्वालियर दुर्ग का अस्तित्य था।

दुर्ग पर स्थित चतुर्भुज मन्दिर के दो शिलालेखों में भी ग्वालियर दुर्ग का उल्लेख है। यह शिलालेख कमश: ९३२ और ९३३ विकमी संवत् के हैं। इन शिलालेखों से यह प्रकट हैं कि इस किले को उत्तरी भारत के प्रतिहार राजा मिहिरभोज ने जीतकर इसे कन्नौज राज्य में मिला लिया। विकमी संवत् की ११वीं शताब्दी के प्रारंभ में कछवाहा (कच्छप-घात) वंश के वज्यदामन नामक एक राजा ने ग्वालियर को कन्नौज के प्रतिहार वंश के राजा से जीत लिया। कछवाहा वंशी राजपूतों का शासन ग्वालियर दुर्ग पर दो शताब्दी तक रहा। कछवाहा राजपूतों के राज्य में कला का विकास हुआ। इस बंश के राजाओं ने कलाकारों को प्रश्रय एव प्रोत्साहन दिया। ग्वालियर दुर्ग पर बहुत से मन्दिरों का निर्माण इन्हों के काल में हुआ।

कछवाहों के पश्चात् ग्वालियर पुनः प्रतिहारों की दूसरी शाखा के अधिकार में चला गया। संवत् १२८९ वि॰ में एक अत्यन्त कश्णाजनक घटना घटित हुई। देहली के राजा अल्तमश के आधीन मुसलमानों ने दुर्ग के चारों ओर घेरा डाल दिया। राजपूतों और मुसलमानों में घोर युद्ध हुआ। मुसलमानों द्वारा दुर्ग का विध्वंस किया गया। राजपूतों की शक्ति क्षीण हो गई। किन्तु राजपूतों के लिए यह स्वतंत्रता, संस्कृति और आत्म-सम्मान की रक्षा का प्रश्न था। राजपूतों की शक्ति क्षीण हो गई। किन्तु राजपूतों के लिए यह स्वतंत्रता, संस्कृति और आत्म-सम्मान की रक्षा का प्रश्न था। राजपूत हथियार डालकर आत्म-समर्पण करने का लज्जाजनक उदाहरण अपनी भावी संतति के सामने नहीं रखना चाहते थे। दासत्व की अपेक्षा मर जाना उन्होंने श्रेष्ठतर समझा। राजप्रासाद की रानियों ने दासियों सहित जौहर व्रत का उद्यापन किया। एक बृहत् चिता बनाई गई, उसमें रानियों सहित सब राजपूत ललनाएँ जलकर भस्म हो गई। राजा तथा उनके बचे हुए अनुचर योद्धा भी केसरिया बाना पहिनकर बाहर निकल पड़े। उनके शौर्य से शत्रु सैनिक विचलित हो उठे। मुट्ठी भर राजपूतों से लड़ने के लिए विपक्षियों डे अगणित सेना झौंक दी। अन्त में राजपूतों के पराभव के साथ साथ ग्वालियर दुर्ग अल्तमश के अधिकार में चला गया और १४५५ वि॰ तक दिल्ली के मुसलमान राजाओं के हाथ में रहा।

संवत् १४५५ वि० में तैमूरलंग ने भारत पर आक्रमण किया। दिल्ली के राजा महमूद ने तैमूर का सामना किया किन्तु हार गया। तीन दिन तक दिल्ली लूटी गई। महमूद के घासन प्रबन्ध में शिथिलता आगई। एक तोमर राजपूत बोरसिंहदेव ने अवसर पाकर ग्वालियर पर अधिकार कर लिया। तोमरों का १६वीं शताब्दी के अन्त तक दुर्ग पर अधिकार रहा। तोमरों के समय में ग्वालियर प्रान्त की उन्नति हुई। प्रजा सुखी और समृद्धिशाली बनी। राजपूतों के शासन में सदैव कला को प्रश्नय मिला है। डोंगरसिंह तोमर ने भी धार्मिक निष्पक्षता के साथ कला को प्रोत्साहन दिया। दुर्ग पर चट्टानों को काटकर विशालकाय जैन मूर्तियों का निर्माण इसी के काल में हुआ। राजा मानसिंह तोमर ने १५४५ वि० से १५९३



### राजा श्री पंचमसिंहजो

वि० तक राज्य किया । मार्नीसह के समय में तोमर राजवंश अत्यन्त शक्तिशाली था । राजा मार्नीसह स्थापत्य, शिल्पकला तथा संगीत अदि ललित कलाओं के प्रेमी थे । इनके समय में दुर्ग की कला का कोष और भी समृद्धिशाली हो गया ।

राजा मानसिंह की मृत्यु के पश्चात् दुर्ग इब्राहीम लोदी के अधिकार में चला गया। इब्राहीम लोदी मुगलों द्वारा पराजित हुआ और दुर्ग पर मुगलों का आधिपत्य हो गया। राजपूत शक्ति के क्षय होने के पश्चात् दुर्ग के कलास्रोत का प्रवाह तो बन्द हो ही गया, युग युग के संचित कलाकोष में से बहुत कुछ लुट भी गया। बाबर वीर होने के साथ साथ प्रतिभा-शाली था। वह अउने स्मृतिलेख लिखने के लिए प्रसिद्ध हैं। यह लिखते हुए दुःख होता है कि धर्मात्यता के कारण बाबर ने कलाकार होकर भी कला का विध्वंस किया। संवत् १५८४ वि० में जब बाबर दुर्ग देखने आया तो उसने अपनी आज्ञा से बहुतसी जैन मूर्तियों के अंग भंग करा दिए। यह मूर्तियाँ प्लास्टर से अब बहुत कुछ ठीक कर दी गई हैं; परन्तु फिर भी उनमें वह सजीवता नहीं आ सकी जो मौलिक रूप में थी।

हुमायूं अधिक काल तक दुर्ग को अपने अधिकार में न रख सका। हुमायूं के बात्रुओं ने जब उसे भारत से विताड़ित कर दिया तो ग्वालियर दुर्ग कोरवाह सूर के अधिकार में चला गया। १६१६ वि० में अकत्रर ने पुनः दुर्ग को जीत लिया। इसके पश्चात् ग्वालियर दुर्ग लगभग २०० वर्ष तक मुगलों का रहा। मुगलों के समय में यह दुर्ग प्राय: राजबन्दियों के रखने के काम में लाया गया। औरंगजेव का भाई मुरादबख्ता इसमें बन्दी रहा।

१८११ वि० में मराठों ने दुर्गं को हस्तगत कर लिया। १८३४ वि० में यह दुर्गं महाराजा महादजी शिन्दे के अधिकार में आया और इसी समय से शिन्दे राजवंश का सम्बन्ध इस दुर्ग से हुआ। भेजर पोफम ने १८३७ वि० में अचानक दुर्ग पर अधिकार कर लिया और १८३८ वि० में गोहद के राजा छत्रपतिसिंह को दे दिया, किन्तु दो वर्ष परचात् ही महादजी शिन्दे के सेनापति खंडेराव हरिने इसको छीन लिया। मराठों के दूसरे युद्ध में १८६१ वि० में जनरल ह्वाइट ने दुर्ग को जीत लिया, किन्तु एक वर्ष पश्चात् सन्धि हो जाने पर पुनः वापिस कर दिया। महाराजपुर की लड़ाई के परचात् दुर्ग पर ब्रिटिश सेना का अधिकार रहा। किन्तु महाराजा जयाजीराव शिन्दे के वयस्क होने पर उन्हें वापिस कर दिया गया।

संवत् १९१४ के वात्याचक का झोंका इस गढ़ को भी लगा और कुछ समय के हस्त परिवर्तन के पश्चात् यह किला शिन्दे राजवंश का हो गया।

स्वर्गीय महाराज़ा माधौराव शिन्दे ने इस किले को विश्वेष गौरव प्रदान किया। उन्होंने इस युद्ध-मन्दिर को सरस्वती-मन्दिर में परिणत कर दिया। सामन्तों की सन्तति की शिक्षा के लिए दुर्ग पर सरदार स्कूल की स्थापना की जिससे सामन्तगण ज्ञान का पवित्र प्रकाश पा सकें और संसार की गति के साथ चलकर अपना विकास भी कर सकें। हमारे वर्तमान प्रजावत्सल श्रीमन्त महाराजा जीवाजीराव शिन्दे के समय में अब यह विद्या-मन्दिर सर्व-साधारण के निमित्त खोल दिया गया है और श्रीमन्त स्वयं इसमें बहुत दिलचस्पी लेते हैं।

इस संक्षिप्त ऐतिहासिक सिंहावलोकन के पश्चात् अब हम इस किले की रूपरेखा का वर्णन करेंगे ।

ग्वालियर दुर्ग प्राय: १०० गज ऊँची पहाड़ी के ऊपर स्थित हैं। उत्तर-दक्षिण इसकी लम्बाई पौने दो मील है और चौड़ाई पूर्व-पश्चिम ६०० फीट से लेकर २८०० फीट तक है। दुर्ग की प्राचीर १० गज ऊँची है जो पहाड़ी के टेढ़ेनेढ़े किनारों पर स्थित हैं। दुर्ग की पहाड़ी के पूर्वी भाग से बहुत काल तक पत्थर निकाला गया है। पत्थर की इन खानों के कारण पूर्वी भाग में बड़ी बड़ी कन्दराएँ बन गई और नीचे से बड़े बड़े शिलाखण्ड लटकते हुए दिखाई देते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि लटकती हुई चट्टानें टूटकर गिरना चाहती हैं। राजा मानसिंह के महल की उत्तुंग मीनारें और गुम्मटें, दुर्ग की महानता की ओर मानव-समाज का ध्यान आकर्षित करती हैं और मध्य में युग-युग की भूरी काई से आच्छादित अनेक बुहत हिन्दू मन्दिर हिन्दू सभ्यता की श्रेष्ठता की घोषणा-सी करते हैं। ग्वालियर दुर्ग के अंचल में उत्तर की ओर प्राचीन ग्वालियर और दक्षिण की ओर लक्ष्कर नगर स्थित हैं।



## ग्वालियर दुर्ग

दुर्ग में जाने के लिए इस समय दो पथ हैं। पूर्व में ग्वालियर द्वार से होकर और पश्चिम में उरवाही द्वार से होकर । दोनों द्वारों के लिए सड़कें गई हैं। पहले तीन और प्रवेश-पथ थे। उनमें से छोटा द्वार और गढ़गज द्वार पश्चिम की ओर थे। तीसरा पथ एक सुरंग में होकर था जो झिलमिल खिड़की में होकर जाता था। अब यह तीनों पथ बन्द कर दिए गए हैं। पूर्व के पथ में ५ द्वार हें—(१) आलमगीरी फाटक जिसे अब लोग 'ग्वालियर दरवाजा' कहते हैं। (२) जादल महल द्वार अथवा हिण्डोला द्वार, (३) गणेश द्वार (४) लक्ष्मण द्वार (५) हथिया पौर। पहले इस पथ पर दो और द्वार थे, एक मैरों द्वार जो दूसरे और तीसरे द्वार के बीच में था और दूसरा हवा पौर अथवा पवन द्वार, यह पाँचवें द्वार के आगे था। दुर्ग पर जाने के लिए पहले सीड़ियाँ थीं। अब ढालू पथ बना दिया गया है किन्तु अत्यधिक ढालू होने के कारण इस ओर से गाड़ी आदि जाने की रोक है।

आलमगीरी फाटक मोतमिदखाँ ने १७१७ वि॰ में औरंगजेब (आलमगीर) के नाम पर बनवाया था। राजा मानसिंह के काका बादल ने एक सुन्दर बादल महल द्वार (हिण्डोला द्वार) बनवाया था। इसका निर्माण हिन्दू शैली के अनुसार हुआ। डोंगरसिंह तोमर ने गणेश द्वार बनवाया। लक्ष्मण द्वार हिन्दू शैली के अनुसार बना है। कदाचित १५वीं शताब्दी के अन्त में इसका निर्माण हुआ, किन्तु टूट जाने के कारण तोमर वंश के राजा लक्ष्मण ने इसे ठीक कराया और इसका नाम लक्ष्मण द्वार रखा। कहा जाता है कि हथिया द्वार के सामने पक्ष्यर का एक बड़ा हाथी था, इसलिए यह द्वार हथि या द्वार कहलाता है। द्वार बड़ा और प्रभावोत्पादक होने के साथ साथ सुन्दर भी हैं। दुर्ग के पश्चिमी पथ पर केवल दो द्वार हैं। पश्चिमी पथ से दुर्ग पर गाडियाँ आ सकती हैं।

दुर्ग पर (१) मानमन्दिर (२) गूजरीमहरू (३) करनमन्दिर (४) विक्रममन्दिर, (५) जहाँगीरी महरु, (६) बाहजहानी महल नामक छह राजप्रासाद हैं। इनमें मानमान्दर आर गूजरीमहरू उल्लेखजीय है।

छह राजप्रासादों में से मानमस्दिर अत्यन्त सुन्दर और भव्य है । फरग्यूसन ने इसके सम्बन्ध में लिखा है — 'मान-मन्दिर भारत के पूर्वकालीन हिन्दू राजप्रासाद का उज्ज्वल और आकर्षक उदाहरण है"। ३०० फीट लम्बे और ८० फीट चौड़े इस राजप्रासाद का पूर्वी अग्रभाग छह आकर्षक गोल गुम्बदों से सुसज्जित है और पश्चिमी भाग पर तीन सुन्दर मीनारें हैं।दीवार पर मनुष्यों, बतखों, हाथियों, शेर, केले के पेड़ आदि से चित्रित नीले, हरे, पीले प्रस्तर खंड लगे हैं जिससे दीवाल के सौन्दय में अतुलनीय आकर्षण और वैभव का समावेश हो गया है । महल के भीतरी भाग में दो खुले आँगन है । मान मन्दिर का मुख्य भाग दुखण्डा है किन्तु पूर्वीय भाग में नीचे दो खण्डा तलघर भी है । यद्यपि दोनों प्रांगण छोटे हैं तथापि बनावट में सुन्दर और कलापूर्ण हैं । रंगीन टाइलों, खुदे हुए जालीदार परदों, सुन्दर टोढ़ियों के प्रयोग तथा हारों पुष्प, पत्तों, पौदों और जानवरों के चित्रों से भीतें और छतें सजी है । महल के कमरों की रंगीन चित्रों से युक्त छतें दर्शनीय हे ।

दूसरा महत्त्वपूर्ण प्रासाद गूजरी महल है, जिसे राजा मानसिंह ने मृगनयना गूजरी के लिए बनवाया था। यह महल दुर्ग के नीचे बना है किन्तु दुर्ग को बाहरी प्राचीर के भीतर है। इसमें जाने के लिए बादल-महल-द्वार से दाहिनी ओर मुड़ना पड़ता है। यह महल दुखण्डा है और पत्थर को काटकर बनाया गया है। प्रांगण बड़ा और खुला हुआ है। इसके चारों ओर भिन्न भिन्न बनावट के खुदे हुए कमरे हैं। मध्य में एक बड़ा तलघर है। आजकल गूजरी महल में पुरातत्व विभाग का संग्रहालय है। इसमें सम्पूर्ण राज्य से एकत्रित किए जाकर प्राचीन वित्र, लेख, मूर्तियाँ, सिक्के तथा अन्य वस्तुएँ सजाई गई हैं।

गूजरी महल से सम्बन्धित एक किंवदन्ती है। राजा मानसिंह आखेट करते हुए राई ग्राम के पास पहुँचे। वहाँ पर उन्होंने गूजर की एक अत्यन्त सुन्दर कन्या को देखा। उसका नाम मृग्नयना था। राजा ने उसके सम्बन्ध में पूछताछ की तो उसे पता चला कि मृगनयना केवल सुन्दरी ही नहीं, उसमें असाधारण बल भी हैं-एक बार इसने अकेले ही जंगली मेंसे को हरा दिया था। राजा ने मृगनयना से पूछा----'तुमने यह असाधारण बल कहाँ से प्राप्त किया।' गूजर की लड़की ने सरल भाव से उत्तर दिया कि 'राई गौव के जल से।' राजा मानसिंह, मृगनयना के रंग-रूप और स्वभाव पर मोहित होगए और उससे विवाह का प्रस्ताव किया। मृगनयना ने पुनः सरल स्वभाव से उत्तर दिया----'यदि महलों में मुझे राई ग्राम का जल

દ્દરર



### राजा श्री पंचमसिंहजो

पीने को मिल सके तो विवाह कर सकती हूँ।' राजा ने वचन दिया और मृगनयता से विवाह कर लिया। उसके रहने को यह गूजरी महल बनवाया। राई ग्राम से गूजरी महल तक पानी का नल बनवाया गया। इस नल ढारा नित्य मृपनयना के लिए राई से जल आता था। अब भी इसके अवशेष चिहन पाए जाते हैं।

टुर्ग पर अनेक धार्मिक स्थान भी हैं, जिनमें उच्चकोटि की स्थापत्य और शिल्पकला का प्रस्फुरण हुआ है। इन धार्मिक स्थानों में ७ प्रमुख हैं। (१) ग्वालिया मन्दिर, (२) चतुर्भुज मन्दिर, (३) बड़ा सास बहू का मन्दिर, (४) छोटा सास- बहू का मन्दिर, (५) मातादेवी का मन्दिर, (६) जैन मन्दिर और (७) तेली का मन्दिर।

मोतमिदखाँ १७२१ वि० में दुर्ग का शासक था। उसने ग्वालिपा ऋषि के स्थान को तुड़वाकर उसके स्थान पर छोटीसी मसजिद बनवा दी। यह स्थान गणेश ढ़ार के पास है। इसी मसजिद के पास, ग्वालिपा ऋषि की स्मृति में, एक छोटासा मन्दिर भी बना दिया गया है। कुछ आगे चलकर चतुर्भुज का मन्दिर है जो चट्टान काटकर बनवाया गया है। इसका निर्माण मध्यकालीन भारतीय आर्यशैली पर हुआ है। कान्यकुब्ज (कन्नौज) के प्रतिहारों के समय में बैल्लभट्ट के पुत्र अल्ल ने ९३२ वि० में इसे बनवाया था।

कलात्मक दृष्टि से सास-बहू के मन्दिरों का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान है। मध्यकालीन भारत में हिन्दुओं की संस्कृति तथा धार्मिक भावना क्या थी ? उनके देवी-देवता कौन थे ? उनकी अभिष्ठचि कैसी थी। ये दोनों मन्दिर इन बातों पर पूर्ण प्रकाश डालते हैं। इसके अतिरिक्त इन मन्दिरों की बनावट से यह भी सिद्ध होता है कि उस समय हिन्दुओं की स्थापत्य-कला और शिल्पकला अत्यन्त उन्नति पर थी। हिन्दुओं के अनेक देवी-देवता थे और वे अपने मन्दिरों को अच्छी तरह सजाते थे।

यदि एक ही स्थान, एक ही प्रकार के दो कुआ, बावड़ी या मन्दिर हों तो उन्हें सास-बहू के नाम से सम्बोधित करने की प्रणाली है। ये दोनों मन्दिर एकसे हैं इसलिए सास-बहू के मन्दिर कहलाते हैं। सास बहू के मन्दिर में संस्कृत में एक लेख खुदा है जिससे पता चलता है कि ११५० वि० में कछवाहे राजभूत राजा महीपाल ने इसको बनवाया। ढार पर ब्रह्मा और शिव के मध्य में विष्णु भगवान् की मूर्ति होने से यह अनुमान किया जाता है कि यह मन्दिर विष्णु का है। मन्दिर १०२ फीट लम्बा और ७४ फीट चौड़ा है। गुम्बद के घेरे से अनुमान किया जाता है कि मन्दिर किसी समय १०० फीट ऊँचा था। मंच के ऊपर की गुम्बद हिन्दू सैली के अनुसार बनी है। मन्दिर के प्रवेश ढार पर शिल्पकारी की प्रचुरता है। ढार के निकले हुए ऊपरी पत्थर पर हिन्दुओं के त्रिदेव ब्रह्मा, विष्णु और महेश की मूर्ति बनी है। मध्य में विष्णु की, दाहिनी और शिव की तथा बाई और ब्रह्मा की। विष्णु के नीचे गरुड़ है। ढार की आलीनों पर नीचे की ओर अनेक देवी-देवता बने हैं। एक में गंगादेवी की प्रधानता है, दूसरी में यमुना की। देहली के दाहिनी ओर गणेश की और बाई और कुबेर की मूर्ति है। स्वर में गंगादेवी की प्रधानता है, दूसरी में यमुना की। देवली के दाहिनी ओर गणेश की और बाई और कुबेर की मूर्ति है। १२वीं शताब्दी में पूर्णरूप से बौद्ध धर्म भारत से बिदा हो चुका था और पौराणिक ब्राह्मण धर्म की स्थापना हो चुकी थी।

मातादेवी मन्दिर का अवशेष सूर्यकुण्ड के पास है। बनावट से प्रतीत होता है कि इसका निर्माण विकम की १२वीं शताब्दी के अन्त में हुआ होगा। जैन मन्दिर भी टूटी फूटी अवस्था में है। इसके ऊपर अब शिखर नहीं है और न इसके अन्दर अब कोई मूर्ति ही है। जैन तीर्थंकरों की कुछ टूटी फूटी मूर्तियाँ मन्दिर के बाहर पड़ो हैं। मन्दिर के प्रत्येक ढार पर तीर्थंकर की एक प्रतिमा है। कटाई की शैली को देखते हुए प्रतीत होता है कि इसका निर्माण १५वीं शताब्दी के अन्त में हुआ।

तेली का मन्दिर गंगोला ताल के पश्चिम में है। दुगें की सब इमारतों से यह ऊँचा है। इसकी ऊँचाई १०० फीट से भी अधिक है। यह ९वीं शताब्दी का विष्णु या शिव मन्दिर है और इसकी बनावट विचित्र है। इसके शिखर की बनावट द्रविड़ शैली के अनुसार हुई है। इस प्रकार के शिखर दक्षिणी भारत में देखने में आते हैं। शिखर के अतिरिक्त मन्दिर की अन्य सजावट की शिल्पकारी भारतीय आर्य शैली के अनुसार है, जैसी उत्तरी भारत में पाई जाती है। इस मन्दिर में सुन्दर रूप में आर्य और द्रविड़ कला का सम्मिश्रण पाया जाता है।

દ્દરર



# ग्वालियर दुर्ग

सूर्यकुण्ड के पश्चिम में शिव और सूर्य के दो आधुनिक मन्दिर हैं । एक शिलालेख से पता चलता है कि सूर. न्दिर के स्थान पर एक पुराना सूर्य मन्दिर था और इसी लिए यह कुण्ड सूर्यकुण्ड कहलाता है ।

दुर्ग पर अने क कुए और तालाब हैं। ऐसा ज्ञात होता है कि पहले इन स्थानों से इमारतों के लिए पत्थर निकाले गए, बाद में इन्हींको तालाब बना दिया गया। दुर्ग के ऊपर इन तालाबों में प्रमुख जौहरताल, मानसरोवर, सूर्यकुण्ड, गंगोला ताल, एक-खम्भा ताल, रानी ताल और चेदी ताल हैं। इनके अतिरिक्त चट्टान में कटे हुए अनार बाउड़ी और शरद् बाउड़ी नाम के दो हौज हैं तया अस्सी खम्भा नाम की एक वापी है। दोनों हौज ढके हुए चट्टान के भीतर बने हैं। इनमें सालभर पानी रहता है। शरद् बाउड़ी में जान को एक छोटासा महराबदार प्रवेश द्वार है किन्तु अन्दर बहुत विस्तार है। इस हौज की प्राकृतिक छत चट्टानों से कटे हुए खम्भों पर आधारित है।

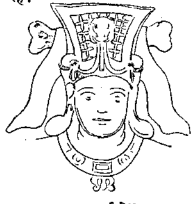
ग्वालियर-दुर्ग पर चट्टानों में कटी हुई अनेक मुर्तियाँ हैं। इतमें कुछ हिन्दू धर्म सम्बन्धी हैं और कुछ जैन धर्म सम्बन्धी ।

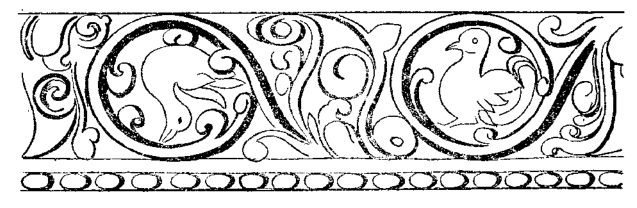
चतुर्भुज मन्दिर और लक्ष्मण द्वार के बीच में चट्टान में कटे हुए एक रिक्त मूर्ति-स्थान के नीचे शिलालेख में गणेश की प्रार्थना लिखी है। ऐसा ज्ञात होता है कि रिक्त स्थान पर चट्टान में कटी हुई गणेश की प्रतिमा थी, किन्तु नष्ट कर दी गई। इसके दोनों ओर, और सड़ क के दूसरी ओर शिव, पार्वती और गणेश की मूर्तियां हैं। लक्ष्मण द्वार से थोड़ा ऊपर चलकर दाहिनी ओर की चट्टान में अनेक मूर्तियां खुदी हैं। इनमें से दो तीन जैन मूर्तियों के अतिरिक्त सभी हिन्दू देवी देवताओं की मूर्तियां हैं। लक्ष्मण द्वार के ठीक सामनवाली बड़ी खंडित मूर्ति को कनिष्ठम तथा अन्य विद्वानों ने भूल से विष्णु भगवान के शूकर अवतार की मर्ति समझा था। वास्तव में मूर्ति में शिवजी को रद्व रूप में हाथी को चर्म, छत्र को भांति ऊपर फैलए हुए बतलाया है। इस समूह में विष्णु, सूर्य और महिषमर्दिनी देवी की मूर्तियां हैं और बहुत से शिवलिंग हैं। ये मूर्तियां के नवीं शताब्दी में मध्य-भारत में बोद्ध धर्म के स्थान पर बाह्यण धर्म की पुनः स्थापना ही चुकी थी।

जैन मूर्तियाँ दुर्ग के चारों ओर पाई जाती हूँ। शिलालेखों में अने क मूर्तियों के निर्माण-काल का भी उल्लेख है, जिससे पता चलता है कि ग्वालियर के तोमरबंशीय राजा डोंगरसिंह और उसके पुत्र कीर्तिसिंह के राजस्वकाल में १४९७ और १५२९ वि० के बीच में इन मूर्तियों का निर्माण हुआ।

इनमें से उरवाही द्वार की मूर्तियाँ विशाल आकार के लिए और दक्षिण-पूर्व की कलात्मक सजावट के लिए प्रसिद्ध हैं। अधिकतर जैनियों के चौबीस तीर्थंकरों की नग्न मूर्तियाँ हैं। इनमें आदिनाथ की सबसे बड़ी मूर्ति उरवाही घाटी में है जो ५७ फीट ऊँचीहैं। उत्तरी भारत में कहीं भी इतनी अधिक संख्या में ऐ सी विशालकाय मूर्तियाँ नहीं पाई जातीं।

प्राचीनकाल में सामरिक दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण यह ग्वालियर का किला हमारे प्राचीन गौरव एवं वैभव की सजीव निशानी है। स्थापत्य एवं मूर्तिकला के अत्यन्त सुन्दर उदाहरणों का आगार है तथा अब प्रधान शिक्षा-नेन्द्र है। भगवान् से प्रार्थना है कि यह सुदृढ़ गढ़ हमारे शिन्दे सरकार के भगवाँ झण्डे को फहराता हुआ सदा उनके गौरव, विक्रम एवं कला-प्रेम की उद्घोषणा करता रहे।





# नरवर और चन्देरी के गढ़

श्रो भानुप्रतापसिंह सेंगर, बो॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰

दुर्ग-मानव समाज की स्वतंत्रता की भावना का प्रतीक हैं। जब आततायी मानवता को पद-दलित करने के लिए अग्नसर हुए, मिट्टी-पत्थर दुर्ग का रूप धारण कर स्वतंत्रता की रक्षा करने के लिए खड़े हो गए,। दुर्गों का इतिहास केवल इसी बात का द्योतक नहीं कि अमुक दुर्ग की रक्षा अथवा विजय में कितना रक्तपात हुआ, उससे टकराकर कब कब कौन कौन पराजित हुआ और कौन कौन कब कब उसे जीतने में समर्थ हुआ ? वास्तव में इन दुर्गों के उत्थान-पतन के साथ साथ भिन्न भिन्न सभयताओं का उत्थान-पतन हुआ। इन दुर्गों में मानव-समाज का रोदन-कन्दन और उल्लास निहित हैं। इनमें मानव-समाज की स्थायत्यकला, मूर्ति-निर्माण-कला तथा चित्रकारी आदि ललित कलाओं का भाष्डार केन्द्रीभूत हैं। किसी दूर्ग का इतिहास उससे सम्बन्धित देशवासियों की संस्कृति का इतिहास है।

जिन पर्वत-शृंखलाओं पर सुदृढ़ दुर्ग स्थित है, उनपर गृह-निर्माण-कला के ज्ञान से पूर्व मानव संघर्ष प्रारंभ हुआ। जब मानव ने झोनड़ी बनाना भी न सीखा था, प्राकृतिक खोहों में और वृक्षों पर रहता था, उस समय से ही मानव-संघर्ष चला आता है। फलों और आखेट के प्रश्न पर जब भिन्न भिन्न चलते-फिरते अनिकेतन मानव-झुण्डों में झगड़ा हुआ तो उन्होंने इन्हीं पर्वत शूंखलाओं और उपत्यकाओं का सहारा लिया; इन्ही में लुक-छिप कर उनके युद्ध होते थे। ये उपत्यकाएँ और शृंखलाएँ प्रायः पथ पर स्थित होती थीं। गृह-निर्माण-कला के ज्ञान के साथ साथ इन स्थानों पर दुर्ग निर्माण का कार्य प्रारंभ हुआ। बनते बिगड़ते इन दुर्गों ने विशालकाय रूप घारण किए।

विकमादित्य और विकमादित्यों की भूमि ग्वालियर सदा से आधिक, राजनीतिक एवं सामरिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण रही हैं। इस कारण से इसमें भारतवर्ष के कुछ अत्यन्त महत्त्वपूर्ण दुर्ग विद्यमान हैं। इन दुर्गों के अधिपति जहाँ अप्रतिम समर-शूर रहे हैं, वहाँ उनके कला प्रेम की कहानी भी आज इन दुर्गों के पत्थर कह रहे हैं। ग्वालियर में तीन दुर्ग प्रधान हैं ग्वालियर, नरवर और चन्देरी। ग्वालियर के विषय में अन्यत्र लिखा जा चुका है। यहाँ हम अत्यन्त संक्षेप में शेष दो दुर्गों का संक्षिप्त विवरण प्रस्तुत करते हैं।

नरवर का दुर्ग—कहा जाता है कि पौराणिक काल के राजा नल इसी दुर्ग में रहते थे। नल-दमयन्ती की कथा प्राय: प्रत्य के शिक्षित हिन्दु जानता है। दूल्हा द्वार के पास दुर्ग के कंगूरों की एक पंक्ति झुकी हुई है। सर्वताधारण का

દ્દર્પ



# नरवर और चन्देरी के गढ़

यह विश्वास है कि जब राजा नल दुर्ग को सदैव के लिए, छोड़ कर जाने लगे तो कंगूरे श्रद्धा के साथ सम्मान प्रदर्शनार्थ झुक गए और तब से उसी दिशा में झुके हुए हैं।

तेजकरन (जिसे दूल्हा भी कहते हैं,) के सम्बन्ध में दो किंवदन्तियां हैं प्रथम यह कि प्रेमाहत दूल्हा उत्तर-परिवमी दरवाजे से भागा था इसीलिए उस दरवाजे का नाम दूल्हा दरवाजा पड़ा। दूसरी किंवदन्ती यह है कि एक बार राजा दूल्हा और उसकी रानी मारू, मकरघ्वज कुण्ड के बीच में चबूतरे पर बैठे थे। आनन्द-विभोर राजा रानी किसी सरह जल में डूब गए। इस घटना के पश्चात् प्रत्येक सावन की पूर्णिमा को चबूतरा पर से] हाथ उठता दिखाई देता था। एक बार एक सैनिक ने हाथ पर बाण चलाया, तब से हाथ दिखाई नहीं देता।

एक और किंवदन्ती है जिसका वर्णन कनिंघम साहब इस प्रकार करते हैं कि कई शताब्दियों पूर्व दुर्ग शत्रुओं ढारा घेर लिया गया। इस दुर्ग के निकट एक दूसरी पहाड़ी थी। इन दोनों पहाड़ों के बीच में एक रस्सी बँधी थी। राजा दुर्ग के सामनेवाली पहाड़ी पर अपने मित्रों के पास एक पत्र भेजना चाहता था। यद्यपि राजा ने इस रस्सी वर्धी थी। राजा दुर्ग के सामनेवाली पहाड़ी पर अपने मित्रों के पास एक पत्र भेजना चाहता था। यद्यपि राजा ने इस रस्सी वर्धी थी। राजा दुर्ग वाले को अपना आधा राज्य देने की घोषणा की किन्तु किसी ने साहस न किया। अन्त में एक नटनी पत्र ले जाने को तैयार हुई और सबके समक्ष राजा को आधा राज्य देने के लिए प्रतिशाबद्ध किया। राजा ने प्रतिज्ञा की और नटनी परिश्रम के साथ रस्सी पर से पत्र ले गई। जब वह पत्र देकर लौट रही थी एक सरदार ने राजा को मंत्रणा दी कि आधा राज्य बवाने का अवसर है। राजा ने रस्सी कटवा दी। नटनी गिरकर मर गई। उस समय से नटों ने नरवर में प्रवेश नहीं किया। वे नरवर का रास्ता छोड़कर दूसरे पथ से निकल जाते हैं।

जहाँ जहाँ पहाड़ियों की दो चोटियाँ इस प्रकार पास पास हैं वहीं इस तरह की किंवदन्तियाँ प्रचलित हैं । इसी कारण इस दुर्ग के सम्बन्ध में इस कहानी का प्रचार हुआ ।

नरवर का इतिहास ग्वालियर दुर्ग से सदैव सम्बन्धित रहा। विकमी दसवीं शताब्दी के अन्त में ये दोनों दुर्ग कछवाहा राजथूतों के अधिकार में चले गए। ११८६ वि० में प्रतिहारों का अधिकार हो गया। एक शताब्दी शासन करने के पश्चात् जब सुलतान अल्तमश ने ग्वालियर को जीत लिया तो प्रतीहारों ने नरवर के दुर्ग में आकर शरण ली। विक्रम की १श्वीं शताब्दी के अन्त में चाहड़देव ने दुर्ग प्रतिहारों से छीन लिया। नरवर और उसके आसपास जो सिक्के और शिलालेख मिले हैं उनसे पता चलता है कि चाहड के वंश में चार राजा हुए। इस वंश का अन्तिम राजा गणपति था जिसे शिलालेख मिले हैं उनसे पता चलता है कि चाहड के वंश में चार राजा हुए। इस वंश का अन्तिम राजा गणपति था जिसे शिलालेख मिले हैं उनसे पता चलता है कि चाहड के वंश में चार राजा हुए। इस वंश का अन्तिम राजा गणपति था जिसे शिलालेख मिले हैं उनसे पता चलता है कि चाहड के वंश में चार राजा हुए। इस वंश का अन्तिम राजा गणपति था जिसे शिलालेख मिले हैं उनसे पता चलता है कि चाहड के वंश में चार राजा हुए। इस वंश का अन्तिम राजा गणपति था जिसे विक्रम की १३वीं शताब्दी के मध्य में अलाउद्दीन खिलजी ने हराकर दुर्ग पर अधिकार कर लिया। तैमूरलंग के हमले के कारण से पठानों के साम्प्राज्य में शिथिलता आ जाने से नरवर का दुर्ग पर अधिकार कर लिया। तैमूरलंग के हमले के कारण से पठानों के साम्प्राज्य में शिथिलता आ जाने से नरवर का दुर्ग वालियर के तोमरवंश के अधीन चला गया। जयतखम्भ नाम के एक पत्थर के खम्भ पर तोमरों की वंशावली खुदी है। यह खम्भ नरवर दुर्ग से एक मील पूर्व की और है जो कदाचित् मांडू के मुलतानों पर विजय प्राप्त करने की स्मृति में खड़ा किया था। एक वर्ष के घोर युद्ध के पश्चात् १५६३ वि० संवत् में सिकन्दर लोदी ने दुर्ग पर विजय प्राप्त की। विजयी सिकन्दर लोदी ने दो वर्ष तक दुर्ग में ठहरकर मन्दिरों को तोड़ा और मसजिदें बनवाईं। सिकन्दर लोदी ने दुर्ग राजसिंह कछवाहा को दे दिया जो प्राचीन स्वत्वाधिकारी ये। अकबर के समय में नरवर में मालवा की सूवात थी।

विक्रम की १६वीं शताब्दी के मध्य में दुर्ग पर जयसिंह का शासन था। दुर्ग पर लोहे की शत्रुसंहार और फतेहजंग नाम की दो तोपों पड़ी हैं, उनपर लेख खुदे हैं जिनमें राजा जयसिंह के नाम का उल्लेख है। लेख में १७५३ वि० संवत् पड़ा है।

૬રૂદ્



### श्री भानुप्रतापसिंह सेंगर

इस वंश के एक प्रसिद्ध राजा दक्षिणी भारत में कुद्ध करते हुए संवत् १७८२ वि० में मारे गए। इससे २५ वर्ष पहले राजा का सुन्दरदास पुरोहित युद्ध में मारा गया था। राजा ने पुरोहित का दुपट्टा नरवर में भेज दिया। इस दुपट्टे के साथ पुरोहित की दो पत्नियाँ लाढमदेवी और स्वरूपदेवी सती हो गईं। पुरोहित के पुत्र ने सती स्तम्भ बचवाया किन्तुटूट जाने के कारण पुरोहित की ५वीं पीढ़ी में यदुनाथ ने १८८० वि० में उस स्थान पर स्मारक बचवा दिया।

कछवाहे वंश के अम्तिम राजा मनोहरसिंह से महाराजा शिन्दे ने विक्रन की १९वीं शताब्दी के मध्य में नरवर को जीत लिया। मनोहरसिंह के पुत्र मधुसिंह ने १९१४ वि० के विद्रोह में विद्रोहियों का साथ दिया और तात्या टोपी को शरण दी, किन्तु फिर तात्या टोपी को अंध्रेजों के सुपुर्द कर दिया। इसके बदले उसे पाड़ीन की जागीर मिली जिसे अब भी उसके बंशज भोग रहे हैं।

महाराजा दौलतराव शिन्दे के समय में अम्वाजी इंगले इस दुर्ग के शासक थे । विक्रमी संवत् १८५७ में उन्होंने इस दुर्ग का पुनरुद्धार किया । एक विशाल भवन अब भी इंगले की हवेली कहलाती है । एक-खम्भा छतरी के स्तम्भ पर खुदे लेख में महाराजा दौलतराव और अम्बाजी इंगले का उल्लेख है ।

दुर्ग की स्थिति—आसपास की भूमि से ४०० फीट ऊँची, विन्थ्याचल की एक ढालू पर्वत श्रेणी पर यह दुर्ग सुशोभित है। यह श्रेणी समुद्रतल से १००० फीट की ऊँचाई पर है। सिन्ध सरिता को मोड़ पर स्थित होने के कारण दुर्ग के पश्चिम और उत्तर की ओर नदी है। दुर्ग का घेरा लगभग ५ मील के है। विस्तार की दृष्टि से ग्वालियर-राज्य में यह सबसे बड़ा दुर्ग है।

दुर्ग की पत्थर की प्राचीर और अन्य दीवालों पर अनेक गढ़गजे हैं। विभाजक दीवालें दुर्ग को चार सुदृढ़ घेरों में विभाजित करती हैं। मध्य के घेरे को 'मझ-लोक' कहते हैं। यह भाग खण्डहर हो चुका है। पहाड़ी के पश्चिम भाग का घेर 'दूल्हा अहाता' कहलाता है इसी भाग में दूल्हा दरवाजा स्थित है जिसमें से अन्तिम कछवाहा राजा निकलकर भागा था। दुर्ग का दक्षिणी अहाता 'मदार' अहाता कहलाता है, क्योंकि इस भाग में मदारशाह की मजार है। दुर्ग का घुर-दक्षिणी भाग 'गूजर' अहाता कहलाता है क्योंकि यहाँ पर गूजर रहते थे।

नगर भी पत्थर की प्राचीर से घिरा हैं । दुर्ग के पश्चिम की और उरवाही घाटी का मुख बन्द करने के लिए दुर्ग के अञ्चल में एक पूरक दीवाल है ।

दुर्ग में जाने के लिए पहले चार पथ थे। इनमें से डॉक दरवाजा और दूल्हा दरवाजा बन्द कर दिए गए हैं। आजकल केवल दो प्रवेश-पथ हैं। पहले दुर्ग का मुख्य द्वार शहर दरवाजा था। यह दरवाजा भी बन्द हैं। पिसनारी दरवाजा, जिसे आलमगीरी दरवाजा भी कहते हैं, सिरे पर बहुत ढालू हैं इसलिए उसमें सीढ़ियाँ लगा दी गई हैं। एक दरवाजा बीरनपौर अथवा सैयदन का दरवाजा कहलाता है क्योंकि इसके पास सैयद की दरगाह है। तीसरा द्वार गणेशपौर कहलाता है। सबसे ऊपर का द्वार हवापौर कहलाता है।

पश्चिमीय पथ भी ४ दरवाजों में होकर जाता है । पहले दरवाजे का कोई नाम नहीं, दूसरा बंस दरवाजा कहलाता है, तीसरा दरवाजा गौमुख दरवाजा कहलाता है क्योंकि पास ही एक झरने का जल गौमुख में होकर गौमुख कुष्ड में गिरता है । चौथा उरवाई दरवाजा है जो सबसे ऊपर है ।

मुख्य-मुख्य भवन—दुर्ग के दो ढ़ार उल्लेखनीय हैं । एक हवापौर और दूसरा दूल्हा दरवाजा । जैसा पहले लिखा जा चुका है हवापौर का पुनरुद्धार अम्बाजी इंगले ने कराया । दूल्हा दरवाजा केवल बड़े बड़े पत्थर के ढोकों का बना है । इसमें चूना का प्रयोग नहीं किया गया । ढार के पत्थरों पर मुन्दर क्षिल्पकारी है ।

मुसलमानों के आक्रमण के पूर्व नरवर का दुर्ग भव्य मन्दिरों के लिए प्रसिद्ध था किन्तु सिकन्दर लोदी ने विक्रम की १५वीं शताब्दी के अन्त में सब हिन्दू और जैन मन्दिरों को तुड़वा दिया । आजकल दुर्ग पर प्राचीन भन्दिरों के कोई भी



नरवर और चन्देरी के गढ़

चिहन नहीं पाए जाते, यत्रतत्र खंडित मूर्तियों के टुकड़े पाये जाते हैं और हवापौर के निकट एक मन्दिर के कुछ अवशय पाए जाते हैं । अन्य तीन मन्दिर बहुत पीछ के बने हैं, सम्भवतः कछवाहा राजपूत राजाओं ने बनवाए हैं ।

दीर्व काल तक दुर्ग मुसलमानों के प्रभाव में रहा इसलिए दुर्ग पर अने क मसजिदें और दरगाहें हैं। सबसे प्राचीन मसजिद सिकन्दर लोदी की बनवाई हुई है जो बड़ी मसजिद कहलाती है। मसजिद का आँगन बड़ा है। पश्चिम को ओर प्रार्थना-भवन है, तीन ओर दालानें हैं। छत पर कोई गुम्बद नहीं और मीनारों की जगह चारों कोनों पर छोटे छोटे खुले बंगले हैं। मसजिद पर दो लेख खुदे हैं, एक अरबी में हैं और दूसरा फारसी में। फारसी में लिखा है कि मसजिद सिकन्दर लोदी ने हिजरी संवत् ९१२ (ई० १५०६) में बनाई। दूसरी मसजिद हवापौर के पास है इसमें भी तीन लेख खुदे हैं। पहाड़ी के पूर्वी किनारे पर प्रसिद्ध मुसलमान फकीर मदारशाह की दरगाह है।

दुर्ग कछवाहे राजाओं के बनवाए हुए महलों के खण्डहरों से भरा पड़ा है। यह महल मझलोक के पूर्वीय भाग में हैं। यहाँ से सिन्ध नदी की घाटी का दृश्य दिखता है। राजा के महल में अनेक आँगत हैं। प्रत्ये क आँगन में एक सभा-भवन सिंहासन-गृह, दालान, स्नानागार, अन्तःपुर, आनन्दबाटिका और झूला है। महल काँच और चूने की सजावट से सजे थे और दीवालों पर सुन्दर चित्रकारी थी। यद्यपि महल दूटी फूटी अवस्था में है तथापि राजप्रासादों के अवशेषों से पता चलता है कि राजपूत राजाओं का जीवन आनन्दमय और वैभवपूर्ण था। इन सब महलों में दड़े महल को महाराजा माधौराव शिन्दे ने ठीक कराया था। यह कचहरी-महल कहलाता है। इसके एक भवन में लकड़ी के मञ्च पर चटाई बिछी रहती थी। लोगों का बिश्वास था कि यह राजा नल की गद्दी है। इस भवन के ताकों और द्वारों पर काँच के दुकड़ों के बेलबूटे हैं। शीशमहल में भी इस प्रकार के बेलबूट है।

ल्दाऊ बंगला के चारों ओर ढलवा छते हैं। इसी के पास एक घर में बैलों से चलनेवाली एक बड़ी चयकी है । लदाऊ बंगला के पास ही द्वीपमहल है, इसमें एक पत्थर के ढोके में कटा हुआ सुन्दर बड़ा नहाने का हौज है । होज की बनावट अण्डाकार पुष्प की भाँति है जिसमें छह कलियाँ हैं।

राज-महलों के अहाते के बाहर, बहुत से मुदृढ़ और कई खण्डोंवाले भवन हैं जिनमें राज्य के पदाधिकारी तथा अन्य आश्रित जन रहते थें ।

दुर्ग में अनेक छोटे बड़े ताल हैं । उनमें प्रमुख मकरध्वजताल, कटोराताल, छत्रवाल, चन्दनताल, सागरताल, गौमुख-कुण्ड और विशन-तलड्याँ हैं ।

मकरध्वज-ताल सबसे बड़ा है। जनश्रुति के अनुसार इसे राजा मकरध्वज ने बनवाया था। यह ३० फीट गहरा है और इसका क्षेत्रफल ३०० वर्गफीट हैं। यह मध्यकालीन हिन्दू शैली के अनुसार बनाया गया है। इसके पश्चिमीय किनारे पर एक भवन है उसमें एक पत्थर लगा है जिसमें एक बहती हुई नदी दिखाई गई है जिसके दोनों और देवी-देवताओं के चित्र हैं। साधारणतः लोग इन्हें पनिहारे कहते हैं। तालाबों के अतिरिक्त दुर्ग पर अनेक कुआ और बावड़ी भी हैं।

दुर्ग के उत्तर में एक रोमन कैथोलिक चर्च और कबरिस्तान है । कब्रों के एक खुदे लेख में सन १७४७ ई० लिखा है । कदाचित् ये ईसाई तोपची थे जो कछवाहा राजाओं के यहाँ नौकर थे ।

चन्देरो का दुर्ग - ग्वालियर राज्य में तीन मुख्य दुर्ग हैं। इन तीन दुर्गों में से एक चन्देरी दुर्ग है। ग्वालियर दुर्ग और नरवर दुर्ग का वर्णन दिया जा चुका है। चन्देरो दुर्ग के निर्माणकाल तथा दुर्ग के सम्बन्ध में अनेक किवदन्तियाँ प्रचलित है। इसमें सन्देह नहीं कि दुर्ग अति प्राचीन है। किवदन्ती के अनुसार द्वापर युग में चन्देरी राजा शिशुपाल की राजधानी थी किन्तु पुराणों या महाभारत में कहीं भी यह उल्लेख नहीं कि चन्देरी राजा शिशुपाल की राजधानी थी। महाभारत में शिशुपाल की राजधानी शुक्तिमती बतलाई गई है।

### દર્સ્ટ



# श्री भानुव्रतापसिंह सेंगर

स्थानीय जनश्रुति यह है कि चन्देरी का पुराना नगर ऐतिहासिक काल के पूर्व राजा मोरदन्त ने बसाया था। इसके परुचात् कमशः उप-चारवसु और चन्द्रवसु राजा हुए। चन्द्रवसु प्रतापी राजा था, इन्द्र से उसकी मित्रता थी। चन्द्रवसु के पुत्र चेत ने नगर का नाम चेतपुरी रखा। शिशुभाल इसीके वंशजों में से था। राजा कूर्मदेव, शिशुभाल के वंशजों में से था, उसे कोढ़ हो गया। आखेट करता हुआ राजा एक बार इस पहाड़ी के पास आया। यहां पर उसने एक निर्झर का जल पिया तो कोढ़ अच्छा हो गया। राजा ने उस स्थान पर एक कूर्मेश्वर ताल बनवा दिया। कटाचित् आधुनिक परमेश्वर ताल ही कर्मेश्वर ताल है। इसी राजा मे नए नगर की नींव डाली।

इतिहास----इस दुर्ग का उल्लेख सबसे पहले अलबरूनी ने किया है। इब्नबतू ता ने भी इस दुर्ग के सम्बन्ध में लिखा है। इन दोनों का काल कमश: १०८७ व १०९३ वि० संवत् है। ग्वालियर आर्केऑलॉजीकल ग्यूजियम में एक शिला-लेख है, जो लगभग १२वीं शताब्दी के अन्त का है। इसमें संस्कृत लिपि में चन्देरी (चन्द्रपुर)के परिहार वंश के १३ राजाओं की वंशावली दी है। इस शिलालेख से पता चलता है कि इस प्रतीहारवंश के सातवें राजा कीर्तिपाल ने अपने नाम पर कीर्ति-दुर्ग, कीर्ति-तारायण और कीर्तिसागर बनवाए। कीर्ति-नारायण मन्दिर अब नहीं है। एक तालाब का नाम इस समय भी कीर्तिसागर है। इसलिए सिद्ध होता है कि कीर्तिपाल का बनवाया हुआ यही दुर्ग है। शहरपनाह के दिल्ली दरवाजे पर फारसी लिपि में लिखा है कि ८१४ हिजरी सन् में चन्देरी दुर्ग को सुदृढ़ किया। इससे पाया जाता है कि कदाचित् पहला दुर्ग सैनिक दृष्टि से कोई महत्त्व नहीं रखता या रखता था इसीलिए मुसलमान आक्रमणकारियों ने इसका उल्लेख नहीं किया।

१३०८ वि० संवत् में इस दुगं पर प्रथम मुसलिम आकमण गयामुद्दीन बलवन ने किया। आकमण असफल रहा और दुगं १३६१ वि० तक हिन्दुओं के आधिपत्य में रहा। जक्त संवत् में अलाउद्दीन खिलजी के सेनापति एन-उल-मुल्क ने दुगं जीत लिया। तै मूर के आक्रमण के समय दिलावरसौ ने दिल्ली के शाहंशाहों से स्वतंत्र होकर गौरीवंश की स्थापना की। किन्तु कुछ समय पख्षात् दूसरे खिलजी बंश ने इस पर अधिकार कर लिया। १५७७ वि० में चित्तौड़ के राणा सौंगा ने यह दुर्ग मालवा के खिलजी सुलतानों से छीनकर मेदनीराय को दे दिया। आठ वर्ष पीछे घोर युद्ध के पश्चात् बाबर ने यह दुर्ग मालवा के खिलजी सुलतानों से छीनकर मेदनीराय को दे दिया। आठ वर्ष पीछे घोर युद्ध के पश्चात् बाबर ने यह दुर्ग मेदनीराय से जीत लिया। बाबर के भारत से प्रवास करने के पश्चात् दुगं झेरशाह सूरी के अधिकार में चला गया। अकबर ने पुनः इसे जीत लिया और चन्देरी में मालवा की सूबात कायम करवी। आईनेअकबरी में उल्लेख हैं कि चन्देरी नगर बहुत बड़ा था। जहाँगीर ने चन्देरी को ओरछा के राजाराम साहु बुन्देला को आगीर में दे दिया। औरंगजेब के काल में जब मुगल शक्ति कीण हुई तो अठारहवीं शताब्दी के मध्य में हुर्ग का बुन्देला शासक स्वतंत्र हो गया। इस वंश ने ६ पीढ़ियों तक चन्देरी पर शासन किया। १ ८७२ वि० में महाराजा शिन्दे ने इसे बुन्देलावंश के अन्तिम राजा मोर प्रहलाद से जीत लिया। कुछ रामय पश्चात् शिन्दे सरकार ने चन्देरी सैनिक ब्यय के लिए अंग्रेजों को देरी। १९१४ वि० के विद्रोह में अवसर पाकर राजा मोर प्रहलाद के पुत्र मदनसिंह ने अंग्रेजों की पराजित करके दुर्ग पर अधिकार कर लिया। कुछ समय पश्चात् अंग्रेजों ने इसे पुनः जीत लिया और १९१७ वि० में कुछ जिलों के बदले महाराजा शिन्दे को दे दिया।

चन्देरी का दुर्ग बेतवा नदी की घाटी के ऊपरवाली पहाड़ी पर है। दुर्ग में जाने को केवल एक पथ है। यह पथ बहुत सकड़ा है। प्राचीन समय में पथ सकड़ा होने के कारण दुर्ग का सैनिक दृष्टि से बड़ा महत्त्व था। दुर्ग के आसपास की भूमि उवंर है और आसपास की पहाड़ियों पर सघन बन है। चन्देरी में मांडू के सुलतानों और बुन्देला राजाओं के भवनों के अनेक खंडहर पाए जाते हैं।

स्थिति—चन्देरी का दुर्ग २०० फोट ऊँची पहाड़ी पर स्थित है। इसके अंचल में चन्देरी नगर है जो प्राचीर से सुरक्षित है। दुर्ग की प्राचीर पहाड़ी के ऊपर है जिसमें अनेक बुर्ज हैं। इनमें से तीन बुर्जों के नाम कमाला-बुर्ज, गदा-बुर्ज और भदभदे का बुर्ज हैं। कमाल बुर्ज उत्तर की ओर, गदा बुर्ज दक्षिण की ओर और भदभदे का बुर्ज पश्चिम की ओर है।

दुर्ग की लम्बाई उत्तर-दक्षिण लगभग ४५०० फीट और चौड़ाई पूर्व पश्चिम लगभग ३२०० फीट है । दुर्ग के लिए केवल एक सड़क गई है । यह सड़क तीन दरवाजों में होकर गुजरती है । नीचे का दरवाजा खूनी-दरवाजा कहलाता है । इसके



### नरवर और चन्देरी के गढ़

सम्बन्ध में दो किंबदन्तियाँ हैं। पहली यह कि प्राचीन समय में अपराधी ऊपरी चट्टान से यहाँ पर पटके जाते थे दूसरी किंबदन्ती यह है कि बाबर के अधीन जब मुसलमानों ने आक्रमण किया तो इस दरवाजे के पास इतने राजपूत कट मरे कि रक्त की सरिता बह निकली। मध्य के दरवाजे का कोई नाम नहीं। ऊपरी दरवाजे को हवापौर कहते हैं। इस पथ के अतिरिक्त दुर्ग पर जाने के लिए दो पगडंडियाँ हैं, एक उत्तर-पूर्व से जगेश्वरी मन्दिर होकर और दूसरा दक्षिण की ओर खण्डर की पहाड़ी पर होकर।

चन्देरी नगर भी १२ से १५ फीट ऊँची पत्थर की प्राचीर से धिरा है। इसमें पाँच ढार और दो खिड़कियाँ हैं। मुख्य ढार देहली दरवाजा कहलाता है जो उत्तर की ओर है।

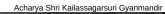
मुख्य-मुख्य भवन—–दुर्ग पर नवखण्डा-महल, हवा महल, मसजिद, दरगाह छतरी और ईसाई समाधियाँ प्राचीन इमारतें हैं।

नवखण्डा-महल वास्तव में चार ही खण्ड का है। नवखण्डा-महल और हवामहल से नीचे नगर दिखता है। यह दोनों कछवाहे राजाओं के बनवाए हुए हैं, अब बिलकुल खण्डहर हो चुके हैं। हवापौर दरवाजा के निकटवाली मसजिद की महराबों के पत्थरों पर सुन्दर नक्काशी है किन्तु यह मसजिद भी खंडहर हो चुकी है। शेख सैयदुल गाजी की दरगाह गिलउआ ताल के किनारे है। छतरी और ईसाई समावियाँ किसकी है कुछ पता नहीं। छतरी में एक झिर्वालंग की स्थापना है।

दुर्ग के उत्तरी किनारे पर कुछ समय पहले एक बड़ा डाक बंगला बनवा दिया गया है और पहाड़ी के पश्चिमीय भाग में एक बारादरी । इन दोनों स्थानों से नगर तथा आसपास की भूमि का सुन्दर दुब्ध दिखाई देता है ।

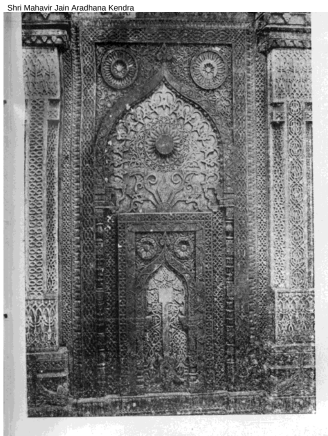
महल के निकट एक छोटासा ताल हैं जो जौहर-ताल कहलाता हैं। इस ताल के निकट एक स्मारक है जिसका निर्माण जौहर की स्मृति में हुआ। जौहर १५८५ वि० में हुआ। जौहर की घटना इस प्रकार है कि बाबर की अपार सेना ने दुर्ग को घेर लिया। राजा मेदनीराय ने दुर्ग को बचाने का बड़ा प्रयत्न किया। राजपूतों और मुसलमानों का घोर युद्ध हुआ थोड़ेसे राजपूत अपार सेना से कहाँ तक लड़ते। अन्त में दुर्ग के बचाने की जब कोई आशा न रही तो राजपूतों ने जौहर करने का निश्चय किया। महल के निकट जौहर-ताल पर एक वृहत् चिता बनाई गई। अपनी मान-मर्यादा की रक्षा के हेतु राजपूत महिलाएँ चिता में जलकर भस्म हो गई और एक-एक राजपूत युद्ध करता हुआ खूनी-दरवाजे के निकट मर गया किन्तु जीतेजी मुसलमानों को दुर्ग में प्रवेश न करने दिया। जौहर के कारण ताल का नाम जौहर-ताल पड़ा और इसी जौहर की स्मृति में यह स्मारक बना। छतरी का निर्माण राजपूत-शैली के अनुसार हुआ है। इसमें चार नक्काशीदार खम्भे हैं और छत्री पर शिखर है।







पवाया में प्राप्त तोरण द्वार, (पृष्ठ ६६४)

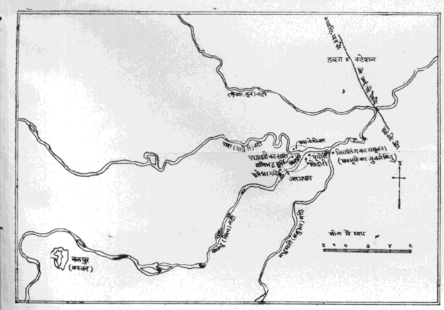


जाली की खुदाई, चन्देरी (पष्ठ ६३५)।

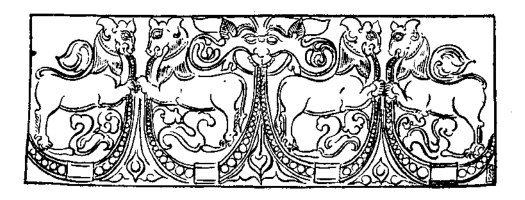
चन्देरी की शिला में उत्कीर्ण जैन-मूर्तियाँ (पृष्ठ ६



पवाया (पद्मावती) की स्थिति (पृष्ठ ६६४)







# इब्नबतूता की अमवारी

श्री चनमाळी द्विवेदी, साहित्यरत्न

जिस समय मुहम्मद तुगलक भारतवर्ष में राज्य करता था (ई० स० १३२५ से १३५१) उस समय संसार-प्रसिद्ध यात्री अबू-अब्दुल्ला-मुहम्मद (इब्तबतूता) भारतवर्ष में आया था। उसने अपना लिखित यात्रा-विवरण प्रस्तुत किया है। यह यात्रा-विवरण अरबी भाषा में लिखा गया है। इसके अनेक अनुवाद अंग्रेजी, उर्दू तथा हिन्दी भाषाओं में हुए हैं। इब्त-बतूता ने अपनी यात्रा में जिन नगरों के नाम दिए हैं, उनमें से कुछ कम प्रसिद्ध स्थलों के विषय में अनुवादकों ते अनेक अनुमान लगाए हैं।

इब्नबतूता की यात्रा का एक बहुत बड़ा भाग ग्वालियर-राज्य की सीमा में पड़ता है। इस सीमा में जिन नगरों के नाम इब्नबतूता ने बतलाए हैं वे (१) मावरी (२) मरह (३) अलापुर (४) ग्वालियर (५) अमवारी (६) चन्देरी और (७) उज्जैन हैं। इनमें से ग्वालियर, चम्देरी और उज्जैन तो अत्यन्त प्रख्यात हैं, किन्तु क्षेप चार के विषय में इस यात्रा-विवरण के अनुवादकों ने बड़े विचित्र अनुमान लगाए हैं।

शेष चार में से मावरी के वर्तमान स्थान के विषय में हम भी कुछ ठीक अनुमान नहीं कर सके हैं। मरह हमारे विचार से वर्तमान नोनेरा है, जो गोहद के पास है। इब्नवतूता ने यहाँ के गेहूँ की बहुत प्रशंसा की है। नोनेरा के गेहूँ भी बहुत प्रसिद्ध हैं, परग्तु फिर वह यह भी लिखता है कि इस नगर में मालव जाति निवास करती है। इस उल्लेख की संगति बैठाने का हमारे पास कोई साधन नहीं है।

इसके परचात् बतूता अलापुर गया। यह तो निरचय ही मुरेना जिले का अलापुर है। इसके परचात् ग्वालियर होकर बतूता बड़ोन गया। इसे लोगों ने नरवर से अभिन्न बतलाया है। यह धारणा ठीक नहीं है। ग्वालियर-राज्य की सीमा के पास दतिया राज्य का एक स्थान बड़ौन है। यह बुन्देला राजपूतों के प्रमुख केन्द्रों में रहा है। बतूता का तात्पर्य इसी बड़ौन से है।

बतूता ने लिखा है ''बरौन नामक नगर से चलकर हम अमवारी होते हुए कचराद पहुँचे । '' इस कचराद का जो वर्णन बतूता ने किया है, उससे यह वर्तमान खजराहा सिद्ध होता है । परन्तु यह अमवारी कौनसा स्थान है, इससे हमारा अभिप्राय है । इसे अब तक पहिचाना नहीं जा सका है ।

जिला शिवपुरी के परगना करेरा में झाँसी-शिवपुरी सड़क पर दिनारा नामक कस्बा है, जहाँ बुन्देला राजा वीरसिंह-देव ने बहुत बड़ा तालाब बनवाया था। इसी स्थान के उत्तर की ओर प्राय: ४ मील दूर पर एक छोटासा ग्राम है, जिसका नाम आज भी अमवारी ही है। ग्रामवासी उसे 'अमुआरी' कहने लगे हैं। इब्नबतूता ने इस ग्राम का नामोल्लेख किया,

૬૪ર

. .



### इञ्नबतूता को अमवारी

इससे ज्ञात होता है कि इसका ईसवी चौदहवीं शताब्दी में कुछ महत्त्व अवश्य रहा होगा। इस विचार से हमने इस स्थल को ध्यान से देखा। हमें इस बात का विश्वास हो गया कि इस स्थल का मध्य काल में अधिक महत्त्व रहा होगा।

इसके आसपास देखने पर यह विदित होता है कि जिस अवस्था में यह वर्तमानकाल में है, प्राचीनकाल में वह इससे बहुत अधिक समृद्ध तथा महत्त्वपूर्ण रहा होगा। दिनारा से एक मील दूर चन्दावरा नामक ग्राम हैं । यहाँ से अमवारी तक लगातार पुराने खंडहर तथा ईंटों के टुकड़े पाए जाते हैं । अमवारी में मुस्लिम राज्य कालीन एक सराय के भी अवशेष हैं ।

चन्दावरे के पास अब लगभग १ वर्गमील क्षेत्र में विचित्र प्रकार की दीवालों के चिहन हैं। बीच में ३-४ फीट स्थल छोड़कर, जो दीवाल की चौड़ाई बतलाते हैं, दीवाल के दोनों किनारों पर बिना छँटे अत्यन्त भद्दे पत्थर लगे हैं जो उनके बहुत सुन्दर निर्मित होने के परिचायक नहीं हैं। यहाँ से अमवारी तक सारे भूभाग में ईंटों के टुकड़े बिछे हुए हैं। बीच में वैष्णव एवं शैव मन्दिरों की मूर्तियों के अवशेष पड़े पाए जाते हैं। ये मूर्तियां मध्यकालीन हैं तथा कुछ मूर्तियां इनमेंअत्यन्त सुन्दर हैं। कुछ मूर्तियां तो खेरट\* (अम्बाह) नामक स्थान में प्राप्त मूर्तियों के इतने अनुरूप हैं मानों एक ही शिल्पी द्वारा दोनों निर्मित हुई हों। इनमें से शिव की प्रतिमा के एक सिरर्ोंका चित्र इस ग्रंथ में है।

इस स्थल की विशालता में यहाँ की कुछ पुरानी परिपार्टियां और अधिक योग देती हैं। उनमें 'लारमलार' की प्राचीन पढति मुख्य हैं। इसमें विवाहोपरान्त गोदान के लिए पत्थर के दो बड़े खंभे द्वार के रूप में गाड़ दिए जाते थे। उनमें पे गायें निकाली जाती थीं तथा बाह्यण उनपर हल्दी छिड़कता था। जितनी गायों पर हल्दी के चिहन होते थे, वे सब दान कर दी जाती थीं। यह प्रथा बुन्देलखण्ड में बिलकुल समीपवर्ती ग्रामों तक में कभी प्रचलित नहीं रही। यह अमवारी तथा चन्दावरा की विशेष प्रथा है। आज भी लार-मलार के चार स्तम्भ, जो दो आयोजनों के सूचक हैं, चन्दावरा में पाए जाते हैं। इस आयोजन में अधिक गायें दान करना पड़ती होंगी, तभी केवल चार स्तम्भ पाए जाते हैं। शिल्पकारी की दृष्टि से ये विशेष सुन्दर नहीं हैं।

पुराने स्थलों में यहाँ अब कोई स्थल अभग्न नहीं है। एक पुरानी बावड़ी उस समय की ज्ञात होती है। उसकी इँटों का आकार ९४१२४३ इंच है।

जहाँ मूर्तियाँ पाई जाती हैं वहाँ अनेक टीले हैं । अनुमान यह है कि उनकी खुदाई करने पर पुरातत्व की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण अनेक वस्तुएँ निकल सकती हैं ।

१४वीं शताब्दी में यह स्थल बहुत महत्त्वपूर्ण रहा होगा। आज के अवश्लेष देखने पर ज्ञात होता है कि यह ४ मील लम्बा तथा २॥ मील चौड़ा नगर रहा होगा। १५वीं शताब्दी तक यह स्थल नष्ट-भ्रष्ट हो गया था। यह बात सुप्रसिद्ध है कि दिनारा के वीरसरोवर के (सं० १६१५ वि०) सबसे विशाल तथा सुन्दर, बाँघ 'सुरइन' का बहुतसा भाग इसी अमवारी के वैष्णव मन्दिर के भग्नावशेष के पत्थरों से बना है। उस बाँध की कुछ वैष्णव मूर्तियाँ भी इसकी परिचायक हैं। ये मूर्तियाँ अमवारी के मन्दिर की ही हैं।

जिस स्थल पर इतने विशाल मन्दिर थे, जिनके अवशेष से इतने विशाल घाट का निर्मोण हो सका, जिसकी इंटें पत्थर इत्यादि आज भी लगभग १०-१२ वर्गमील में फैले हुए हैं तथा जहाँ की टूटी मूर्तियाँ भी उच्च कला की द्योतक हैं, वह अमवारी अवश्य ही वही रही होगी, जिसका इब्नबतूता ने अपनी यात्रा में वर्णन किया है। बड़ौन के आसपास इस नाम का तथा इससे अधिक संस्कृत दूसरा स्थान पाया भी नहीं जाता। यदि पुरातत्व-विभाग ढारा उत्खनन करके खोज की जाए तो निश्चय ही बहुत अधिक ज्ञानवसंघंन की संभावना है।

इसके पश्चात् इब्लबतूता चन्देरी गया था। वहाँ से धार होता हुआ उज्जैन पहुँचा। उज्जैन से दौलताबाद जाते समय यह विश्व-विख्यात यात्री ग्वालियर-राज्य की सीमा के बाहर हुआ।

ग्वालियर-राज्य पुरातत्व-विभाग को रिपोर्ट, संवत् १९८७ वि० ।



# ग्वालियर राज्य की मुद्राएँ

# श्रो सुखरामजी नागर

भारत का प्राक्कालीन इतिहास अर्थात् वेदोत्तर और पौराणिक काल से मुसलमानों के आने तक प्रामाणिक रूप में उपलब्ध नहीं होता। अब कुछ विद्वानों ने इस ओर दृष्टि डाली है। जो कुछ सामग्री इतस्ततः बिखरी हुई मिली है व मिल रही है उसी को कमशः एकत्र कर इस सर्वतीलुप्त इतिहास पर यस्किचित् प्रकाश डालकर जनता के समक्ष उसे उपस्थित करने की यथासाध्य चेध्टा हो रही है। यह सामग्री अन्यान्य रूप में सर्वत्र ही मिलती है, आवश्यकता है उसे बिचारपूर्व क एक सूत्र में आबद्ध करने की।

वेद, पुराण एवं प्राचीन काव्यादि में उस समय की सभ्यता, सामाजिक जीवन, राजाओं के नाम एवं उनके राज्यकाल की मुख्य मुख्य खटनाएँ इत्यादि बातों के विशद वर्णन दिए हुए हैं। किन्तु उस रूप में वह वर्णन इतिहास कहे जाने योग्य नहीं हैं। उसमें काव्य-लेखन-पढ़ति के अनुसार जो अधिकांश अथवा अल्पांश हो उसे और और आर आपारों के आश्रय से न्यूनाधिक कर परिपूर्ण करना हो एक समर्थ इतिहास लेखक का कर्तव्य है। उपर्युक्त प्रंथों के व्यतिरिक्त अनेक शिलालेख ऐसे प्राप्त हुए हैं जिनमें भी बहुत ऐ तिहासिक मसाला भरा पड़ा है। इसी तरह प्राचीन मुद्राओं का भी साथन इतिहास के लिए कम महत्त्व नहीं रखता। मुद्राओं में अंकित अनेक ऐ से राजाओं के नाम अवगत होते हैं जिनका उल्लेख प्रंयों में नहीं मिलता। यही नहीं, कहीं कहीं तो कितने लुप्त राजवंशों के अनेक भूपालों के नाम कमवार मुद्राओं ढारा हमें प्राप्त होते हैं।

मुद्राएँ समय समय पर भूगर्भ से निकलती रहती हैं। इनकी परीक्षा कुछ समय पूर्व तो बहुत कठिन थी परन्तु अब आंग्ल भाषा में कितनी ही पुस्तकें इस विषय पर प्रकाशित हो चुकी हैं व उनके अध्ययन से यह मुद्रा परीक्षा का कार्य कुछ सुकर हो गया हैं। ऐसी नव-प्राप्त मुद्राओं की परीक्षा की जाकर उनका वर्णन पुनः जनता के सामने आना चाहिए। इस कार्य के लिए कुछ व्यक्ति को छोड़कर अभी केवल एक संस्था भारत में है, जिसका नाम न्यूभिस्मेटिक सोसाइटी हैं, जो अपने परिशोध का फल एक 'त्रैमासिक' द्वारा प्रकाशित करती रहती है। बहुधा सब ही मुद्रा-शास्त्र-प्रेमी इस संस्था के सदस्य हैं। तब भी इस क्षेत्र में कार्य करनेवालों की अभी बड़ी अपेक्षा है। देशी भाषाओं में इस मुद्रा-शास्त्र पर एक दो पुस्तकें ही लिखी गई हैं। ये भी शास्त्र के सुविस्तृत विशाल रूप के अनुरूप नहीं कही जा सकतीं। हिन्दी भाषा में मुद्रा-

દ્દશ્વર



## ग्वालियर रोज्य को मुद्राएँ

शास्त्र पर और भी विश्वद ग्रंथ लिखे जाना आवश्यक है , जिससे इतिहासकारों को इतिहास-संशोधन तथा उनके पुनर्निर्माण में विशेष साहाय्य मिले ।

यही बात ग्वालियर राज्य सम्बन्धी इतिहास के लिए लागू होती हैं । इस राज्य का भी प्राचीन इतिहास अन्धकार के गहन गर्त में विलीन हैं । उसका उढ़ार भी प्राचीन लेखों एवं प्राचीन मुद्राओं के सहारे संकलित कर जनता के समक्ष प्रस्तुत करना पुरातत्त्वविशारदों का प्रमुख कर्त्तव्य है ।

प्रस्तुत लेख पाठकों को इसी दिशा में कुंछ स्वल्प माहिती देने के हेतु छिखा गया है अथवा यदि यह लेख पाठकों का ध्यान इस शास्त्र की ओर आर्कीषत कर सका तो लेखक अपना श्रम सफल हुआ समझेगा।

ग्वालियर राज्य में कितनी ही प्राचीन नगरियों के अवशेष मिलते हैं जैसे बेसनगर (प्राचीन विदिशा), उज्जैन (अवन्तिका), कोतवाल (कुन्तलपुर), पवाया(पद्मावती), मन्दसौर (दशपुर) इत्यादि। इन स्थानों पर खुदाई की गई है व अनेक तत्कालीन वस्तुएँ व मुद्राएँ वहाँ से प्राप्त हुई हैं। इन्हीं तथा और और स्थानों पर भूगर्भ से निकली हुई मुद्राओं का अब संक्षेप में वर्णन किया जाता है तथा वर्णित कुछ मुद्राओं के चित्र इस प्रन्थ में प्रकाशित हैं।

कालमानानुकम से ये मुझाएँ प्रधान सात भागों में विभाजित की जाती हैं :---

- (१) अंक चिह्नित (Punch marked) ई० स० पूर्व पाँचवीं शताब्दी से ई० स० पूर्व दूसरी शताब्दी।
- (२) साँचे में ढली हुई (Cast) ई० स० पूर्व दूसरी शताब्दी से ई० स० प्रथम शताब्दी इन्हें प्रादेशिक वा गणीय (tribal) भी कहते हैं।
- (३) कुषाण।
- (४) क्षत्रप।
- (५) नाग।
- (६) गुप्त।
- (७) मध्यकालीन हिन्दू राजा।
- (८) दिल्ली और मालवा के सुलतान और मुगल बादशाह ।
- (९) शिन्दे नरेश।

(१) भारतवर्ष के प्राचीनतम सिक्के अंकचिहिनत ही माने जाते हैं। इनसे पूर्व के और कोई सिक्के अब तक नहीं मिले। इनका काल ई॰ स॰ पूर्व पाँचवीं शताब्दी से द्वितीय शताब्दी का गृहीत हैं। ये चाँदी और ताँबे दो धातुओं के होते हैं। आकार में ये चौखूंट या वर्तुल (गोल) होते हैं। अधिकांश सिक्कों पर एक ओर चिहन होते हैं व दूसरी ओर कोरे अर्थात् उस तरफ कुछ नहीं होता। कुछ सिक्कों पर दोनों ओर चिहन कटे होते हैं। ये विश्वेषतः मनुष्य, पशु, वृक्ष, बृक्ष की शाखा, फल, मूल, स्वस्तिक, शिव, सूर्य, कार्तिकेयादि देवता, नदी, कच्छ, मत्स्य तथा ज्योतिष्क मण्डल के सांकेतिक चिहन होते हैं। उर्ज्यन और बेसनगर के सिक्कों पर एक विशेष चिहन अधिकतया होने से मुद्राशास्त्रवेता द्वारा वह मालव वा अवन्ती चिहन इस नाम से ही अभिहित किया जाता है। एक ही मुद्रा पर एक ओर चार चार पाँच पाँच चिहन तक होते हैं। दूसरी ओर उतने नहीं पाए जाते। अनेकों पर तो केवल एक ही होता है जिसे Caduceus कहते हैं। कई चिहन ऐसे भी है जिनका परिचय नाम द्वारा होना असम्भव है। ये केवल आकार से ही परिज्ञात है।

एँसी चिह्नित मुद्राएँ हमें बेसनगर से अधिक मिली हैं। उज्जैन और पनाया में भी ऐसी मुद्राएँ मिलती रहती हैं। इन मुद्राओं पर कोई लेख वा अक्षर नहीं होते।

(२) साँचे में ढली हुई ये मुद्राएँ बहुधा गोल होती हैं। इन्हें साँचों में ढालकर बनाया जाता था। इनमें अंक चिहिनत मुद्राओं के सदृश दृक्ष, फूल, मनुष्य, पशु, जंगल युश्त दृक्ष, चैत्य और अवन्ती चिह्नादि बने होते हैं। इनमें

દ્દપ્રય



#### श्री सुखरामजी नागर

दोनों तरफ ही चिह्न होते हैं। इन मुद्राओं पर कहों कही कोई नाम या अक्षर लिखे मिलते हूँ जो राजाओं के नाम होने चाहिए। इन मुद्राओं को गणीय (tribal) अथवा प्रादेशिक (local) कहते हैं। ऐसे सिक्के सभी प्राचीन स्थानों पर मिले हैं जैसे कौशाम्बी, ईरन, मथुरा, तक्षशिला, अयोध्या इत्यादि।

ये सिवके भी बेसनगर, उज्जैन और पवाया से प्राप्त हुए हैं। इनका काल अंक चिह्नित के अनन्तर ई० स० पूर्व दूसरी शताब्दी से ई० स० पहली शताब्दी माना गया है।

(३) कुंज्ञान-इन्हे (Indo-Parthian) भी कहते हैं। ये राजा मध्यएशिया से आकर भारतीय यूनानी शासकों को परास्त कर भारत-भूमि पर अधिकार कर बैठे। विशेषकर इनका शासन उत्तरीय भागों में सोमित था। इन्होंने भारतीय यूनानी शासकों की मुद्रा-पद्धति का अनुसरण कर वैसी ही मुद्रा चलाई। ये मुद्राएँ भी अपने राज्य में प्राप्त हुई हैं। इनमें एक ओर राजा की खड़ी मूर्ति होती हैं जिसके एक हाथ में राज-दण्ड और दूसरे में त्रिशूल होता है। दूसरी ओर आसीन वा खड़ी देवी होती हैं। इन मुद्राओं में परिचायक बात यह हैं कि इन मुद्राओं में राजा के पैरों में पावत्राण होते हैं। ये सिक्के सोने चाँदो, ताँबे आदि सभी धातुओं के पाए जाते हैं। इनमें नामोल्लेख दो लिपियों ब्राह्मी और खरोष्ठी में रहता है।

(४) आंध्य-उज्जैन की खुदाई में हमें ये सिक्के मिले हैं। हमारे प्राप्त सिक्कों पर एक ओर हाथी व दूसरी ओर चैंग्य अथवा सुमेरु हैं। ये परिमाण में छोटे होते हैं व इनपर कोई लेख नहीं मिला। और अन्य स्थान पर आंध्रों के बड़े बड़े सिक्के मिले हैं। ये तौबे, सीसे आदि मिश्र धातु के होते हैं। इन सिक्कों पर कुछ लिखा मिलता है जैसे रञ्जो वासिठोपुतस विलिवायुकु रस, रजो मादरिपुतस सिवलकु रस इत्यादि।

(५) क्षत्रप–इनके सिक्के बेसनगर व उज्जैन में मिले हैं। ये भी छोटे और गोल होते हैं। इनमें पूरे नाम का लेख रहता है व विश्वेष करके इनमें वर्ष भी अंकों में दिए होते हैं। इनमें अमुक पुत्र अमुक का, ऐसा लेख गोलाई में किनारे पर रहता है व मध्य में मुखाकृति होती है, दूसरी ओर चैत्य रहता है।

गुप्त—बेसनगर की खुदाई में कुछ गुप्त सिक्के मिले हैं। इनमें कुमारगुप्त के मुख्य हैं। इन राजाओं की मुद्रा कुषाण मुद्रा के आधार पर रचित हुई प्रतीत होती हैं। केवल भेद इतना है कि इन पर लेख गुप्त लिपि व शुद्ध संस्कृत में रहता है। ये कई प्रकार के होते हैं। इनमें राजा की मूर्ति खड़ी धनुष-बाण लिए अथवा सिंह-वध करती हुई रहती है। दूसरी ओर सिंहासनारूढ़ लक्ष्मी रहतो ह। और भी एक दो प्रकार के साधारण भेद होते हैं। ये गुप्त राजाओं की मुद्राएँ सोने, चौदी की पर्याप्त संख्या में और विभिन्न प्रकार की मिलती हैं। हमें मिले हुए सिक्के तो अत्यन्त सामान्य हैं। हमारे सिक्के छोटे हैं व उन पर लेख स्पष्ट पढ़ने में नहीं आते। हमारे मुद्रा-संग्रह में उत्तम मुद्राएँ संगृहीत हैं, परन्तु उनका उल्लेख इस लेख के क्षेत्र में न होने से यहाँ करना युक्तिसंगत नहीं है।

नाग-अन के पुराणों तथा श्रीमद्भागवत में नागवंशीय नौ राजाओं का उल्लेख मिलता है, किन्तु इनके नाम किसी ग्रंथ में उपलब्ध नहीं हुए। इनकी मुद्राओं पर से जो हमें अत्यक्षिक संख्या में कोतवाल और पवाया से मिली हैं, इनके नाम प्रमाणमूत ज्ञात होते हैं, जैसाकि आगे मुद्रापरिचय से आपको प्रतीत होगा। इन मुद्राओं पर नाम के साथ साथ नागस्य अथवा नागस दिया रहता है।

कोतवाल, पवाया व आसपास ये नाग सिक्के बहुतायत से मिले हैं व पवाया में प्रश्ति वर्ष वर्षाकाल के अनन्तर वहाँ के प्राचीन अवशेषों पर अनेक बिना प्रयास ही भूमिस्तर पर पड़े दुध्टिगोचर होते हैं। यही इसका प्रमाय है कि नाग राजाओं का राज्य यहीं पर अवस्थित होगा एवं कोतवाल (कुन्तलपुर) व पवाया (पद्मावती) उस समय उनकी राजघानी होगी। यही आधुनिक इतिहास संकोधकों का कथन है।

कमशः दस पन्द्रह वर्ष से मिले हुए इन सिक्कों को सम्यक् परीक्षा के फल्लस्वरूप आज हमें नौ ही नाग ाराजाओं के नाम अवगत होते हैं जो इस प्रकार हैं:---(१) भव (२) भीम (३) बृहस्पति (४) देव (५) गणपति वा गणेन्द्र (६) स्कर्द.



## ग्वालियर राज्य की मुद्राएँ

(७) वसु (८) विभु और (९) वृष । इनमें अब तक पूर्वापर का निर्धारण नहीं हुआ है जो अधिक अभ्यास-सापेक्ष व श्रमसाध्य है । कारण अन्य सामग्री के एकान्त अभाव में लिपि व लेख के आधार पर ही वह निर्भर है । एक शिलालेख से यह अवश्य ज्ञात होता है कि गणपति इस नागवंश का अन्तिम राजा था जो गुप्त नृपति चन्द्रगुप्त द्वितीय द्वारा परास्त किया गया ।

नाग राजाओं की मुद्राओं का परिचय संक्षेप में इस प्रकार है :---

| •                |              | •              |                                        |
|------------------|--------------|----------------|----------------------------------------|
| नाम              | सीधा         |                | ভল্বা                                  |
| (१)भव            | गतिमान वृष   | ंदक्षिण मुख    | लेख महाराज भवनाग (गोलाई में)           |
|                  |              |                | ৰ त्रिशूल ।                            |
| (२) "            | 17           | 11             | लेख अधिराज श्रीभवनाग, त्रिशूल ।        |
| ( ३ ) "          | **           | वाम मुख        | लेख महाराज भवनाग, त्रिशूल ।            |
| (४) "            | ,)           | **             | लेख अधिराज श्री भवनाग, त्रिशूल ।       |
| ( <u>u</u> )     | সিংযু্ন্ত    | **             | लेख महाराज भवनाग ।                     |
| (钅),,            | ,,           | 11             | लेख अधिराज श्रीभवनाग ।                 |
| ( ७) भीम         | मयूर         | वाम मुख        | लेख महाराज भीमनाग (ऊपर नीचे            |
|                  |              |                | दो सरल रेखाओं में)।                    |
| (८) बृहस्पति     | वृष आसीन     | दक्षिण मुख     | लेख महाराज बृहस्पति नाग ।              |
| **               | 13           | वाम मुख        | 18 83 88                               |
| <b>73</b>        | त्रिसूल परशु |                | 11 II II                               |
|                  | (संयुक्त)    |                |                                        |
| (९)देव           | चक मय आरे    | ,,             | लेख श्रीदेव नागस्य ।                   |
| (१०) गणपति       | गतिमान वृष   | वाम मुख        | लेख महाराज गणपति ।                     |
| गणपति (गणेन्द्र) | **           | "              | लेख ,, श्रीगणपतीन्द्र।                 |
| 13               | <i>n</i> .   | 11             | लेख ,, श्री गणर्थेन्द्र ।              |
| 17               | "            |                | लेख ,, श्रीगणेन्द्र ।                  |
| (११) स्कन्द      | मयूर         | दक्षिण मुख     | लेख <sub>(</sub> , श्रीस्कन्द नागस्य । |
| 11               | **           | वाम मुख        | 27                                     |
| 11               | वृष          | दक्षिण मुख     | 11                                     |
| **               |              | वाम मुख        | <i>n</i>                               |
| (१२) वसु         | मयूर         | दक्षिण मुख     | लेख ,, श्री वसुनागस्य ।                |
| (१३)विमु         | वृष          | वाम मुख        | लेख ,, श्रो विभुनाग व अंकुश ।          |
| (१४) वृष         | 17           | स <b>न्मुख</b> | लेख ,, श्रीवृषना(ग)।                   |

इससे स्पष्ट विदित होगा कि इन राजाओं के नाम के साथ माग शब्द का योग होने से इन उपर्युक्त नवनृषों के नाग-ब शीय होने में तनिक सन्देह के लिए भी स्थान नहीं है ।

इन उक्त नो नागनूपों के सिक्कों के साथ ही तथा तरसदृश ही एक दो और राजाओं के सिक्के मिलते हैं, किन्तु उनके आगे नाग राज्य न होने से उन्हें उस बंश में परिंगणित करना संशयास्पद अवश्य है पर उसका समाधान इस प्रकार किया जा सकता है कि प्रधान नागवंश के अतिरिक्त अथवा इनके पश्चात् कुछ और भी इस वंश के राजा हुए होंगे। यह भी सम्भव है कि इन्होंके वंशज अन्य पार्श्ववर्ती प्रदेशों में शासन करते होंगे जिन्होंने भी अपने नाम से मुद्राओं का प्रचलन किया होगा।



### थो सुखरामजी नागर

ऐसे दो राजाओं के सिक्के हमें मिले हैं जैसे प्रभाकर और वीरसेन।

| नॉम         |     | सीधा   | उल्टा                |
|-------------|-----|--------|----------------------|
| (१) प्रभाकर | सिह | दक्षिण | महाराज श्रीप्रभाकर । |
| **          | 37  | वाम    | **                   |
|             | वृष | दक्षिण | 17                   |
| ,,          |     | व⊺म    | महाराज श्री वीरसेन । |
| (२) वीरसेन, |     | п      | महाराज श्री वीरसेन्। |

यहाँ पर यह कह देना असंगत न होगा कि भारतवर्ष में किसी अन्य स्थान पर नाग राजाओं की मुद्राओं का इतना सम्पूर्ण और सुन्दर संग्रह नहीं है जितना हमारे मुद्राकोष में सुरक्षित हैं। ये मुद्राएँ हमारी एक विशेष वस्तु है जिसके लिए हमारा ग्वालियर गर्व कर सकता है। अन्यत्र सब स्थानों, संस्थाओं तथा प्राचीन वस्तु संग्रहाल्यों में हमारे ुही विभाग से प्रेषित प्रति-मुद्राएँ संरक्षित व सम्प्रदर्शित हैं।

कन्नोज के गुर्जर प्रतिहार राजा मिहिरभोज का आधिपत्य कुछ समय तक ग्वालियर पर रहा। उसके चळाए हुए सिक्के यहाँ बहुत मिलते हैं। इन सिक्कों पर एक ओर वाराह-मुख नराकृति आदिवराह की मूर्ति होती हैं और दूसरी ओर श्रीमदादिवराह यह लेख होता है। ये चाँदी, मिश्र (चाँदी और ताँबे) अथवा केवल ताँबे के होते हैं। अपने यहाँ इन्होंके साथ इसी राजा के एक नवीन प्रकार के सिक्के मिले हैं जो अन्यत्र कहीं नहों मिले। इनगर एक और तो वही नृवराह की मुर्ति है परन्तु दूसरी ओर पूर्व लेख के स्थान में 'श्रीवनविकट बलदेव' लिखा है।

उत्तर पश्चिम और मगध प्रान्तों में पारस्य देश के सैसनीय मुद्राओं के अनुकरण पर कुछ राजाओं ने मुद्राएँ प्रचलित की जिन्हें इण्डोसेसेनिअन वा गर्धथा कहते हैं। इनमें एक ओर राजा की विकृत मुखाकृति व दूसरी ओर अग्नि-वेदी अंकित है। ये सिक्के चाँदी, मिश्र धातु और ताँबे के पाए जाते हैं व आकार में गोल होते हैं। अधिकांश में इन पर लेख नहीं होता। कुछ सिक्कों पर 'श्री' एवं 'वि' अक्षर लिखे होते हैं।

गुजरात और मालवा के प्रधान प्रधान सभी सुलतानों के सिक्के प्रायः अपने राज्य में प्राप्त हुए हैं। सोने की मुद्राएँ उज्जैन में एक प्राचीन खंडहर की खुदाई में मिलीं जो शमधुद्दीन अल्तमक्ष, मौइजुद्दीन बेहरामशाह, अलाउद्दीन मासूदशाह और नसीइद्दीन महमूदशाह के हैं। ये चारों १३वीं सदी में दिल्ली के सुल्तान थे। मुगल बादशाह का राज्य विस्तार विशाल होने से ग्वालियर राज्य के अधिकांश भाग पर उनका शासन लगभग दो शताब्दियों तक अक्षुण्ण रहा। इस्] कारण जैसा उपर कहा जा चुका है, ग्वालियर के सिक्कों पर भी मुगल राजा शाहआलम द्वितीय तथा मोहम्मद अकबर द्वितीय के भ्रष्ट लेख अंकित हैं व इसके अतिरिक्त कुछ विशिष्ट परिचायक चिट्न रहते हैं।

महाराज महादजी वा माधवराव प्रथम एवं दौलतराव की मुद्राओं पर खड़ग होता है । इसी प्रकार बैजाबाई की मुद्राओं पर सर्व प्रथम त्रिशूल के दर्शन हुए । जनकोजीराव ने घनुर्बाण देना आरंभ किया व जयाजीराव प्रथम के पैसों पर सर्प का आगमन हुआ ।

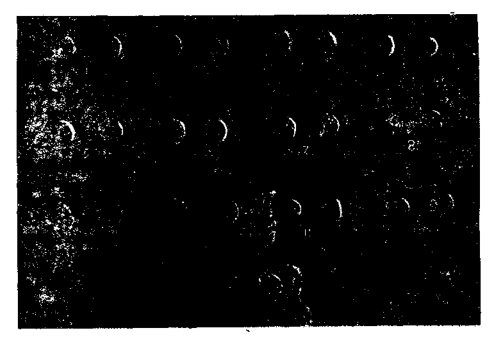
मुगल राजाओं के सिक्के ग्वालियर राज्य में बहुआ बहुतायत से मिलते रहते हैं। अतएव प्रायः बाबर को छोड़कर सभी मुगलों की मुद्राएँ हमें प्राप्त हुई हैं। शाहजहाँ, औरंगजेब, मोहम्मदशाह और शाहआलम द्वितीय की मुद्राएँ सहश्चवधि समय समय पर यत्रतत्र भूगर्भ से निकलती रहती हैं। इन मुद्राओं पर राजा का नाम, राज्य-वर्ष, हिजरी सन, मुद्रणस्थान का नाम एवं बिरुद उल्कीर्ण रहते हं। ये मुद्राएँ सोने चाँदी और ताँबे की होते हुए भी विश्वेषकर चाँदी की अधिक मिलती हैं। मुगल राजाओं की सुवर्ण मुद्राएँ भी कम नहीं मिलतीं।



# ग्वालियर राज्य की मुद्राएँ

कुछ काल अनन्तर ब्रिटिश सत्ता के प्राबल्य होने से ये ग्वालियरी सिक्के भी ब्रिटिश मुद्राओं के अनुरूप ढाले जाने लगे। तथापि राज्य की अपनी विशेषता की छाप तो बराबर बनी ही रहीं; जैसे सं० १९४६ के माधवराव के बाल्यकाल के सिक्कों पर एक ओर किनारे की गोलाई में फूल, बीच में एक वृत्त जिसमें सूर्य का चेहरा और दोनों ओर सर्प बना होता हैं। संवत् १९५४ के मुद्रित सिक्कों पर राजचिहन (सूर्य और सर्प) दृष्टिगोचर होते हैं। संवत् १९५८ के पैसों पर त्रिशूल, भाला और नाग पाए जाते हैं। संवत् १९७० के पैसों में एक ओर महाराज का चेहरा और दूसरी ओर वही राजचिहन सूर्य और सर्प रहते हैं। यह पैसा अभी भी प्रचलित है। वर्तमान सिक्के भी इन्हीं के सदृश हैं। चाँदी के सिक्के रुपये से लेकर इकडी तक प्रचार में थे जिनके नमूने अपने मुद्राकोष में सुरक्षित हैं। इसी प्रकार तौबे के पैसे जितने प्रकार के उपलब्ध हुए हैं सब सुरक्षित है। इन सब शिन्दे राजाओं की मुद्राओं का सविस्तर वर्णन इस संक्षिप्त लेख में सम्भव नहीं है।

पार्श्ववर्ती छोटे बड़े मध्यभारतीय और राजस्थानीय राजघरानों की मुद्राएँ भी हमारे शिन्दे राजाओं के सिक्कों के साथ साथ प्राय: मिलती रहती हैं। परन्तु इनकी मुद्रण प्रणाली में मुगल राजाओं का अनुकरण होते हुए भी उन्हीं के विक्वत रूप को लिए हुए होने से उनका उल्लेख करना निष्ठयोजनीय ज्ञात होता है।



कुछ नाग सिवके





# महाराज सुबन्धु का एक ताम्रपत्र-शासन

श्री मोरेश्वर बलवंत गर्दे, बी० ए०

इस ताम्प्रपत्र की खोज लेखक ने सन् १९२९ की शिशिर-ऋतु में ग्वालियर राज्यान्तर्गत अमझेरा (सांप्रत सरदारपुर) जिले में स्थित बाघ की प्रसिद्ध बौढ गुहाओं के उत्खनन के समय की थी। यह ताम्प्रपत्र दो नम्बर की गुहा के पास ही एक गुहा के खण्डहर में मिला था। पहले यह ध्वस्त गुहा दूसरे नम्बर की गुहा का ही भाग ज्ञात होती थी, परन्तु थोड़े से कूड़े को साफ करने के परचात ज्ञात हुआ कि वह एक स्वतंत्र गुहा है। यह गुहा दूसरे नम्बर की गुहा की कोठरियों की बाई ओर की पंक्ति को छूती हुई है और इनमें आने जाने का भीतरी मार्ग है। अभी यह गुहा गिरकर अपने ही कूड़े से भरी हुई है, केवल ढार की सफाई की गई है। इस गुहा को बाघ में स्थित कुछ अन्य ध्वस्न गुहाओं की गाँति क्रमसंख्या अभी नहीं दी जा सकी है। यह ताम्प्रपत्र जो कूड़े-करकट में दबा हुआ था आजकल ग्वालियर किले के गूजरीमहल संग्रहालय में सुरक्षित है। सर्वप्रथम इसका संक्षिप्त उल्लेख लेखक ढारा राज्य के पुरातत्त्व-विभाग की संवत् १९८५ (सन् १९२८-२९ ई०) की वार्षिक रिपोर्ट के पृष्ठ १५ पर तथा परिक्षिष्ट 'डी' के कमांक १ पर किया गया है।

ताम्नपत्र के एक ओर ही लेख उत्कीर्ण हैं । वह सम्पूर्ण प्राप्त है, परन्तु पहिली चार पंक्तियों के प्रारम्भ के कुछ अक्षर बहुत ही अस्पष्ट हो गए हैं तथा ताम्नपत्र का कोना टूट जाने से अन्तिम चार पंक्तियों के अन्त के कुछ अक्षर सर्वथा नष्ट हो गए हैं । ताम्नपत्र ८ के इच्च लम्बा तथा ४ क्षे इच्च चौड़ा है । इसमें १२ पंक्तियाँ पूरी है । तेरहवीं पंक्ति की लम्बाई अन्य पंक्तियों से केवल चौथाई हैं, वह दाहिनी ओर उत्कीर्ण है, और ताम्मपत्र के टूटे हुए भाग में अंशतः नष्ट हो गई है । बाई ओर के कोरे स्थान (margin) में दाता का नाम खड़ी लकीर में लिखा है । लिपि दक्षिणी गुप्त है और अक्षरों की औसत ऊँचाई चौथाई इच्च से कुछ अधिक है । भाषा शुद्ध संस्कृत है । परन्तु छठी पंक्ति में केवल एक अशुद्धि है, जिसके लिए रचनाकार ही उत्तरदायी होगा । 'बुद्धाय' के स्थान पर 'बुद्धस्थ' होना चाहिए था । अन्यत्र और भी कुछ अशुद्धिियाँ है जो केवल लिपिकार अथवा उत्कीर्णक की भूले हो सकती है । उदाहरणार्थ सातवीं पंक्ति में 'स्फुटित' के स्थान पर 'फ्रुटित', आटवीं पंक्ति में 'शय्या' के स्थान पर 'श्रेग्वा', दसवीं पंक्ति में 'रन्य' के स्थान पर 'रिप्य', ग्यारहवीं पंक्ति में 'प्रीत्या' के स्थान पर 'प्रित्या', तथा बारहवीं पंक्ति में 'आच्छेत्ता' के स्थान पर 'आच्छत्ता', 'नरके' के स्थान पर 'नरक', 'वसेत्' के स्थान पर 'वसत्' लिखा है । सन्धि का नियम कहीं २ नहीं पाला गया है । उदाहरणार्थ चौथीं पंक्ति में ''तिसुष्ट: विदित्वां'' ''व य्थेप', सातवीं पंक्ति में ''पयोज्य: भग्न'', नववीं पंक्ति में '''रिकर: भुमि'', दसवीं पंक्ति में ''तिसुष्ट: विदित्वां'' ''



#### महाराज सुबन्धु का एक ताम्रपत्र शासन

वर्ण-विचार (Orthography) की दृष्टि से यह उल्लेखनीय है कि 'सुवन्धु: कुशली' (पं० १) में विसगं जिह्वामूलीय चिहन से लिखा गया है। और 'र्' के अनुगामी व्यंजन, क्, ग्, ण्, थ्, द्, तथा य् सदैव दुहराए गए हैं; जैसे '°प्यायनस्थं°' (पं० ५), ''क्काण्णवं°' (पं० ६), ''संस्कारणार्त्थमार्ग्यं भिक्षु°' (पं० ७) 'चार्तुद्शा'' (पं० ८) झौर 'स्वर्ग्गे' (पं० १२) ।

यह अभिलेख महाराज सुवन्धु का माहिष्मती नगर से प्रचालित दानपत्र है । इसमें महाराज सुबन्धु ने दत्तटक नामक व्यक्ति के बनवाए हुए कलयन नामक बौढ़ विहार के भगवान् बुढ़ की पूजा-सामग्री के लिए, भग्न स्फुटित के संस्कार के लिए, तथा आगत आर्य भिक्षु संघ के आदर सत्कार के लिए एक ग्राम प्रदान किया है ।

अभिलेख में इसकी तिथि उत्कीर्ण थी। परन्तु जहाँ संवत् उत्कीर्ण था, ताम्यपत्र का वह कोना टूट गया है और टूटे हुए खंड के साथ संवत् तथा दिन के अंक लुप्त हो गए हैं। केवल मास का नाम 'श्रावण' क्षेष रह गया है। सौभाग्य से इन्हीं महाराज मुबन्धु का माहिष्मती नगर से ही प्रवालित दूसरा एक ताम्यपत्रशासन बड़वानी राज्य में मिला है और इन्हीं महाराज मुबन्धु का माहिष्मती नगर से ही प्रवालित दूसरा एक ताम्यपत्रशासन बड़वानी राज्य में मिला है और इन्हीं महाराज मुबन्धु का माहिष्मती नगर से ही प्रवालित दूसरा एक ताम्यपत्रशासन बड़वानी राज्य में मिला है और वह एपिश्राफिया इण्डिका के भाग १९ के पृष्ठ २६२ पर प्रकाशित हुआ है। बड़वानी बाध-गुहाओं से दक्षिण की ओर १५ मील पर स्थित है। बड़वानी शासन में संवत् १६७ दिया हुआ है। अतएव यह कहा जा सकता है कि हमारे बाघ के ताम्यपत्र-शासन की तिथि भी उसी के लगभग होगी। यह ताम्यपत्र-शासन गुप्तकालीन लिपि में लिखा गया है; अतः यह मानना वितर्क न होगा कि इसमें उल्लिखित तिथि गुप्त संवत् की थी, जिसका प्रारंभ ईसवी सन् के ३१९ वर्ष में माना जाता है। महामहोपाच्याय मिराशी\*, महाराज सुबन्धु के ताम्यपत्र शासनों की तिथियां कलच री-चेदि संवत् की होना अधिक संभवनीय समझते हैं। कलचुरी संवत् का प्रथम वर्ष ई० स० का २४९–२५०वा वर्ष था। अतः तिथि का संबंध इन दोनों में से किसीं संवत् से भी लगाया जाय तो ये दोनों ताम्यपत्र ईसा की पाँचवीं शताब्दी के सिद्ध होते हैं।

इन दोनों शासनों में सुबन्धु को केवरु 'महाराज' की एक उपाधि है। इस कारण यह ज्ञात होता है कि वह स्थानीय शासक थे। दोनों शासन माहिष्मती नगर से ही प्रचालित हैं अत: यह अनुमान किया जा सकता है कि माहिष्मती ही उनकी राजधानी होगी।

बाघ-गुहाओं में प्राप्त यही एक अभिलेख है। इससे इन गुहाओं के निर्माणकाल तथा नाम पर कुछ प्रकाश पड़ता है। इस ताम्प्रपत्र के प्राप्त होने के पूर्व वाध-गुहाओं का निर्माणकाल स्थापत्य की शैली के आधार पर ईसवी सन् की सातवीं शताब्दी के लगभग माना गया था। प्रस्तुत अभिलेख से यह स्पष्ट हो जाता है कि यहाँ की कुछ गुहाएँ तो ईसवी सन् की पाँववीं शताब्दी के व/द की नहीं हो सक रो, जैसा कि लेख के पहिले हो अत्यत्र† लिख चुका है।

बाध गुहाओं का प्राचीन नाम अभी तक ज्ञात नहीं हुआ है। इस ताम्प्रपत्रशासन में विद्यार का नाम 'कल्यन' दिया गया है। यह नाम प्रायः उस गुहा (विहार) से ही सम्बन्धित होगा, जिसके खण्डहरों में यह ताम्प्रपत्र उपलब्ध हुआ है। यह नाम पूरे गुहा-समूह का है, ऐसा नहीं कहा जा सकता क्योंकि 'कल्यन' विहार का निर्माण दत्तटक के द्वारा हुआ था और पूरा गुहा-समूह एक ही काल में तथा एक हो व्यक्ति विशेष के द्वारा बनवाया गया था, यह कहना दुःसाहस है।

इस अभिलेख में दो स्थानों के नाम आए हैं—-माहिष्मती और दासिलकपल्ली। माहिष्मती की भौगोलिक स्थिति के विषय में विद्वानों में मतैक्य नहीं हैं। माहिष्मती के महाराज सुबन्धु एक स्थानीय शासक थे, यह ऊपर कहा जा चुका है। इससे यह घारणा की जा सकती है कि उनके राज्य का विस्तार बड़ा न होगा। उनके ताम्नपत्रशासन बड़वानी और वाघ में ही मिले हैं अतः माहिष्मती बड़वानी तथा बाघ से बहुत दूर न होना चाहिए। इस भूभिभाग में दो ही स्थान ऐसे हैं जो प्राचीन नगरों की श्रेणी में आते हैं-ओंकारमान्धाता और महेश्वर। कवि चूड़ामणि कालिदास ने रघुवंश के छठे सर्ग के ४३ वे इस्लोक में रेवा (नर्मवा) नदी का वर्णन करते हुए उसे माहिष्मती नगरी की काञ्ची (girdle) कहा है अर्थात् माहिष्मती

<sup>\*</sup> इंडियन हिस्टॉरिकल क्वार्टलीं भाग २१, पृष्ठ ८४।

<sup>†</sup> ग्वालियर राज्य के पुरातत्त्व-विभाग की वार्षिक रिपोर्ट संवत् १९८५ (सन् १९२८-२९ ई०), परिझिध्ट 'डो', कर्माक १, पृष्ठ २८ ।



### श्री मोरेश्वर बलवंत गर्दे

नगरी नर्मदा से परिवेष्टित थी। यह वर्णन ओंकार मान्धाता को ही, जिसका प्राचीन भाग नर्मदा के एक ढोप पर स्थित है, लागू हो सकता है। अत: यह स्पब्ट है कि कालिदास का माहिष्मती से तात्पर्यं वर्तमान ओंकारमांधाता से है। कालिदास का समय प्राय: ईसवी सन् की पाँचवीं शताब्दी माना जाता है। हमारे अभिलेख का समय भी यही है। इसलिए उक्त अभिलेख में उल्लिखित माहिष्मती को वर्तमान ओंकार मांधाता मानना ही संगत होगा। माहिष्मती अनूप (देश) की राजधानी थी।

अभिलेख में दूसरा नाम दासिलकपल्ली आया है। लेख की पहिली पंक्ति 'दासिलक पल्ली-प' से पूर्ण है। दूसरी पंक्ति के आरंभ के कुछ अक्षर स्पष्ट नहीं हैं। परन्तु महाराज सुबन्धु के बड़वानी द्वैशासन के सादृश्य पर से यह अनुमान किया जा मकता है कि दासिलकपल्ली उस पथक अर्थात् प्रादेशिक विभाग का नाम होगा जिसके अर्न्तगत शासन से प्रदान किया हुआ ग्राम स्थित था। 'पथक' शब्द का आद्याक्षर पहिली पंक्ति में विद्यमान है। बाद के दो अक्षर 'थके' दूसरी पंक्ति के आरंग्भ में लिखे होंगे। और उसके अनन्तर प्रदान किये हुए ग्राम का नाम होगा जो अब अस्पष्ट अत: अपठच हो गया है। दासिलकपल्ली अभी विद्यमान है या नहीं और यदि विद्यमान हो तो उसका आधुनिक नाम क्या है यह जात न हो सका।

इसी प्रकार व्यक्तियों के दो नाम भी इस शासन लेख में आए हैं—सुबन्धु और दत्तटक। महाराज सुबन्धु के दो ताम्रपत्रशासन उपलब्ध हुए हैं, उनसे यह अनुमान होता हैं कि वह एक स्थानीय शासक थे और उनकी राजधानी माहिष्मती नगरी थी। सुबन्धु का उल्लेख उक्त दो ताम्रपत्रों के अतिरिक्त अभी तक अन्यत्र कहों नहीं मिला है। दूसरा व्यक्ति दत्तटक है। जिस स्थान के प्रबन्ध के लिए प्रस्तुत दान-पत्र दिया गया था, वह कल्यन विहार दत्तटक का निर्माण किया हुआ ('कारित') था। दत्तटक के नाम के साथ किसी उपाधि का उल्लेख नहीं है जिससे यह अनुमान लगाया जा सके कि वह कोई राज्याधिकारी, धनिक, अथवा प्रभावशाली बौद्ध भिक्षु थे। इस व्यक्ति का भी उल्लेख कहीं अन्यत्र नहीं मिल सका है।

#### पाउ\*

- (पंक्ति १) ॐ [स्वस्ति] माहिष्मतीनग[रान्म]हा[रा]जसुबन्धः† कुज्ञली दासिलकपल्लीप-
- (पंक्ति २) ...... [न]लकदित्योद्ग्राहकायुक्तकविनियुक्तक-
- (पंक्ति ३) चाटभटका ष्ठिकगमागमकदूतप्रेषणिकादीन्ग्रामप्रतिवा-
- (पंक्ति ४) सिनश्च समाज्ञापयति विदितमस्तु वः(वो) यथैष ग्रामो मया वत्तट-
- (पंक्ति ५) करुगरितकलयन विहारे माता पित्रोरात्मनइच पुण्याप्यायनात्थं माचन्द्रा-
- (पंक्ति ६) वर्कार्गयप्रहनअत्रक्षितिस्थितिसमकालीनः (मो) भगवतो बुद्धाय (बुद्धस्य) गन्धवूप-
- (पंक्ति ७) माल्यबलिसत्रोपयोज्यः (जरो) भग्नष्फु (स्कु) टितसंस्कारणात्यंमार्थ्यंभिक्षुसङ्घस्य
- (पंक्ति ८) चातुर्द्विशाभ्यागतकस्य चीवर पिण्डपातग्लानप्रत्ययज्ञे (ज्ञ) व्यासनभै-
- (पंक्ति ९) षश्यहेतोराग्रहारस्सोद्रडनस्सोपरिकरः(रो) भूमिच्छिद्रन्यायेनाग्रहारो-
- (पंक्ति १०) तिसुध्यः (ध्रो) विदित्वाद्यदिवसादारभ्यास्मदीयैरेष्य (रम्य)विषयपतिभिष्ठच----
- (पंतित ११) प्रि(प्री)त्यास्मत्त्रीत्या च भिक्षवो भुञ्ज्जन्तो न व्यासेट्धव्याः षष्टिवर्ष[सहस्राणि]‡
- لاً बड़वानी शासन में पथक और ग्राम का उल्लेख इस प्रकार है:---'उदुम्बरगत्तपिथकः (के) सोहजना पद्दके' (एपि. इंडिका भाग १९ पृथ्ठ २६२).
- \* मूल ताम्रपत्र से पठित।
- † 'जिहवामूलीय' चिहन से बिसर्ग लिखा गया है।
- यह झब्द ताम्प्रपत्र के टूटे कोने के साथ अंशतः नष्ट हो चुका है, परन्तु यह झ्लोक अन्य झासनों में भी आता है। उसमें यह झब्द पाया जाता है।



### महाराज सुबन्धु का एक ताम्रपत्र-शासन

(पंक्ति १२) स्वग्गॅ मोदति भूमिदः [\*।]आच्छ (चछे) क्ता चानुमन्ताच तान्येव नरक (के) वस(से)त् ।। स्वय[म]....

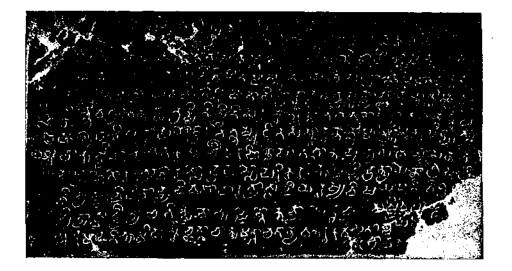
(पंक्ति १३)

ष्मावण∦....

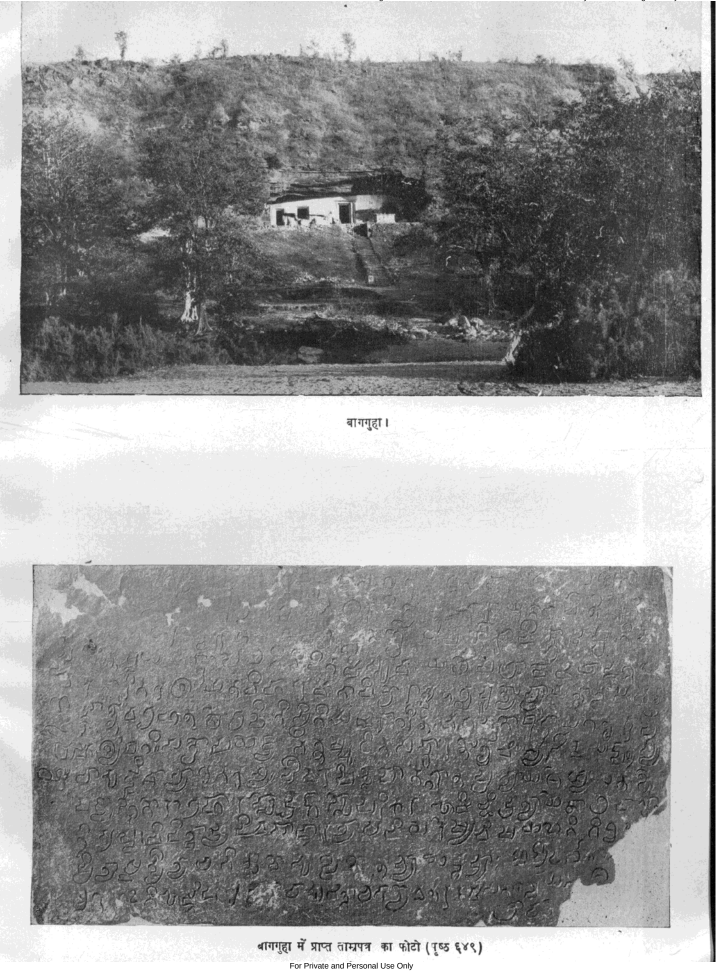
(पंक्ति १४) ¥[म]हाराजसुबन्धोः

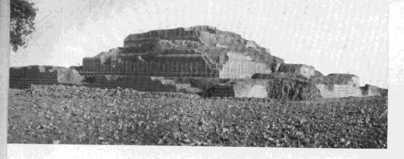
उका ताम्प्रपत्र के छापे का चित्र नीचे दिया जाता है । मूल ताम्प्रपत्र की लम्बाई ऊपर दी गई है और इस चित्र की लम्बाई ५ इंच है, अतएव मूल से इसका अनुपात ८:५ है । ताम्प्रपत्र का चित्र अन्यत्र दिया गया है ।

- से बारवीं पंक्ति के अन्त में संवत् वाचक संज्ञा 'सं' तथा वर्षवाचक संख्यांक लिखा होगा वह पत्र का कोना टूटने से नष्ट हो गया है। पक्षनाम तथा दिनसंख्यांक भी १३वों पंक्ति के अन्त में होगे वह भी नष्ट है। १३वीं पंक्ति के अन्त के समीप लिखा हुआ केवल मास का नाम 'श्रायण' शेष बचा है, अतएव इस ताम्रज्ञासन की तिथि पूर्णतया कात नहीं हो सकती।
- 🛊 यह पंक्ति ताम्य्रयत्र के बर्ध्ड ओर खड़ी उत्कीर्ण है।



Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





गुप्तकालीन मन्दिर के अवशेष, पवाया।



धूमेश्वर मन्दिर, पवांया। मृण्मूतियाँ, पवाया।

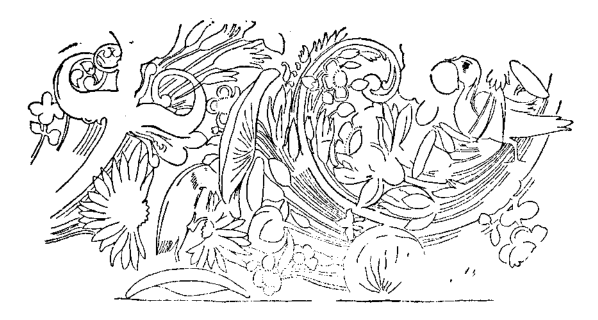




ताडस्तंभ-शीर्ष पवाया।

जैन मूर्तियाँ, चन्देरी।





# गोपाचल के सन्त कवि---ऐन साहब

### स्व० श्री किरणबिहारी दिनेश

मुस्लिम संस्कृति की जो कालिन्दी अरव और फारस से वही वह आकर हिन्दू धर्म की गंगा से टकराई। कुछ समय पृथक अस्तित्व रखते हुए ये दोनों घाराएँ साथ साथ चलीं। कट्टर पंडितों और मौलवियों के रूप में दो किनारे दूर दूर ही रहे, परन्तु जनता का मन अलग न रह सका। जनता की गंगा-यमुना के हिन्दू-मुस्लिम भेदमाव को मिटाने का काम सन्तों ने किया। यदि राजनीतिक कारणों से (धार्मिक कारणों में कदापि नहीं) इन दो घाराओं के बीच कृत्रिम दीवाल खड़ी न को जाती तो इन सन्तों की कृपा से राम और रहीम के ये बन्दे विलकुल घुलमिल गए होते और अब तक भेदभावमूलक सब बातें नष्ट होकर पवित्र भारतीय सांस्कृतिक भागीरथी का रूप-निर्माण हो गया होता।

ग्वालियर ने भी ऐसा एक पुष्य-कर्मा सन्त उत्पन्न कर इस सांस्कृतिक एकता के प्रयास में अपना हाथ बटाया है । आज भी गोपाचल की गोदी में उस सन्त की पावन अस्थियाँ दवी हुई हैं । इस सांस्कृतिक पर्व के आयोजन में हाथ बटानेवाले ग्वालियर गढ़ के सन्त कवि 'ऐन' का संक्षिप्त परिचय यहाँ देना उपयुक्त होगा ।

जब ऐन साहब और उनकी कविता से मेरा प्रथम परिचय हुआ वह बात ढाई युग (लगभग तीस वर्ष) से अधिक को नहीं हैं; फिर भी इस समय तक विज्ञान की तोद्य चमक से संसार की आँखें चौंधिया नहीं गई थों। सात्विक युग में एक भादों सुदी एक।दशी को जल-विहार के एक जुलूस में भगवान कृष्ण की मूर्ति के सामने एक मुस्लिम कलावन्त को गाते सुना, इस भेद को बतलादो श्वी चंद्रावल महाराज'। उस समय एक परिपाटी थी कि गानेवाले एक अस्थायी लेकर बीच



### गोपाचल के सन्त कवि---ऐन साहब

बीच में सन्तों के दोहों का भी गानों में प्रयोग किया करते थे । उसी के अनुसार निम्नांकित दो दोहे भी उपरोक्त अस्थायी के साथ मुझे सुनने को मिल्रे :---

> जो गुजरा सो ख्वाव था, जो गुजरे सो ख्याल, ऐन गनीमत जानिए, जो गुजरा सो हाल॥ नैन नैन कै जात है नैन नैन के हेत। नैन नैन के मिलत ही नैन 'ऐन' कह देत॥

एक मित्र से ज्ञात हुआ कि ये दोनों दोहे साँई 'ऐनानन्द' नामक एक मुस्लिम सन्त के कहे हु ए हैं, जो यथासम्भव अपने उपनाम 'ऐन' का उपयोग सार्थक रूप में किया करते थे।

उस समय इच्छा हुई कि ऐन साहब के कुछ और दोहे सुनने को मिलते तो अच्छा होता; लेकिन किशोरावस्था को कियाओं में यह उत्सुकता अधिक दिन तक न टिक सकी। उसके बाद एक बार विद्यार्थी-जीवन की स्वाभाविक धुमक्कड़ बृत्ति के चक्कर में अपने नगर के पार्श्व में स्थित गोपाचल गढ़ के कटिप्रदेश में परिभ्रमण करते हुए अनायास ही ऐन साहब की समाधि पर पहुँच गया। एक बार दोहेवाली घटना की स्मृति फिर हरी हो गई और उस समय इच्छा हुई कि ऐन साहब को विषय में और बातें भी जानी जाँएँ। परन्तु साधनों के तथा अनुकल साहित्यिक वातावरण के अभाव के कारण कुछ कुण्डलियाँ प्राप्त करने से आगे कुछ काम न हो सका। प्रगतिशील-साहित्य-मण्डल की वसन्त-बैठक के उपलक्ष में एक बार फिर ऐन साहब की समाधि पर जाने का अवसर मिला। उस समय ऐन साहब के विषय में खोज करने की जिज्ञासा उत्पन्न हुई और उसके प्रति किए गए प्रयत्नों के फलस्वरूप यह विवरण प्रस्तुत है।

एने साहब अपने समय के लोकप्रिय सन्त कवियों में से थे। ग्वालियर के सीमित क्षेत्र में उनके जीवन के बाद भी नवीन सभ्यता के आगमन के पहिले तक ऐन साहब की कुण्डलियाँ और दोहों का वही मान था जो तुलसीदास और कबीर दासजी के वचनों का था। एने साहब के विषय में उनके सन्यास ग्रहण करने से पहिले का विवरण मिल सकना आज तक सम्भव न हो सका, केवल यह जात है कि वे ग्वालियर नगर के मोहल्ला नूरगंज के एक पठान थे; किन्तु इसके विधय में भी कोई लिखित प्रमाण नहीं मिलता। जो भी दन्तकथाएँ प्रचलित हैं अथवा जो अन्य व्यक्तियों द्वारा लिखे गए संस्मरणों अथवा स्वयं ऐने साहब द्वारा अने ग्रन्थों में यत्र-तत्र वर्णित जो घटनाउँ हैं वे सब सन्यास-ग्रहण के बाद की हैं। ऐसा जात होता है कि ऐन साहब का परिवार नगर में एक बहुत साधारण स्थिति का था। उस परिवार में कोई विशेषता न होने के कारण जनता उसके परिचय को स्मरण न रख सकी। किन्तु ऐन साहब अपने नवीन स्वरूप में जनता के हृदय में बस गए, और यही कारण है कि उनके सन्यास ग्रहण के बाद का प्रामाणिक परिचय प्राप्त होता है। ऐन साहब क्वरात के जीवन की घटनाएँ तीन साधनों से प्राप्त होती हैं:---(१) अपने ग्रंथों में यत्रतत्र स्वयं ऐन साहब द्वारा वर्णित घटनाएँ, (२) अन्य व्यक्तियों द्वारा ऐन साहब के विषय में लिखित संस्मरण, (३) प्रचलित दन्तकथाएँ।

हमारा विवरण अन्तिम साधन से प्रारंभ होता है क्योंकि ऐन साहब के विषय में केवल एक दन्तकया कुछ हेरफेर के साथ दो स्वरूपों में प्राप्त होता है जिससे ऐन साहब के सन्यास ग्रहण करने के कारण पर प्रकाश पड़ता है। कहा जाता है कि ऐन साहब एक वार ग्वालियर बस्ती के बीच से बहनेवाली स्वर्ण-रेखा नदी के तीर पर स्थित रामसनेही सम्प्रदाय के रामद्वारे के निकट शिकार खेलने गए। रामद्वारे के तत्कालीन महन्त ब्रह्मदास महाराज वहीं पर भगवत्-भजन कर रहे थे। रामद्वारे के वर्तमान अधिपति बाबा कन्हई महाराज से ज्ञात हुआ कि कई बार प्रयत्न करने पर ऐन साहब शिकार में सफल न हुए। इसपर ऐन साहब ने ब्रह्मदास महाराज को एक पहुँचा हुआ योगी समझकर उनके चरण पकड़ लिए। किन्तु ब्रह्मदासजी महाराज मुसलमान को शिब्ध बनाने के लिए तैयार नहीं थे और उन्हींके आदेश से ऐन साहब गुरु ढूंढ़ने निकल पड़े। नगर के वयोवृढों में प्रचलित किंवदन्ती में इतना भेर है कि ऐन साहब शिकार में अक्षफल होने पर विक्षिप्त से हो गए और वे ब्रह्मदासजी महाराज को मारने दौड़े। इसपर ब्रह्मदासजी ने उन्हें एक धक्का दिया और कहा कि इधर कहा

દ્દપષ્ઠ



#### श्री किरणविहारो दिनेश

आता है उघर को चला जा। कहा जाता है कि जिस दिशा की ओर ब्रह्मदासजी ने इंगित किया था वह दिल्ली की दिशा थी, जहाँ तीन वर्ष भटकने के बाद ऐन साहब की अपने सद्गुरू से भेंट हुई। यहाँ पर ऐन साहब के विषय में एकमात्र यही दन्तकथा मिलती है। इस घटना का अभी तक कोई निश्चित आधार प्राप्त नहीं हुआ है। इसके बाद उस एकमात्र लिखित संस्मरण से ऐन साहब की जीवनी का कुछ प्रामाणिक आधार मिलता है जो उनके किसी अज्ञात भक्त द्वारा गीता की भूमिका नामक ग्रंथ के प्रारंभ में लिखी गई है। इस संस्मरण में लिखित घटनाएँ स्वयं ऐन साहब के लिखे हुए 'आत्मचरित्र भिक्षुक-सार' नामक प्रंथ से मेल खाती हैं।

एक विद्वान् ने ऐनानन्दजी की कुछ कुण्डलियों का परिचय देते हुए ऐन साहव का जन्म संवत् १९२० में होना बतलाता है। किन्तु इसका कोई प्रमाण अथवा आधार ढूढ़ने की आवश्यकता नहीं है। मेरे पास ऐन साहब के जो प्रंथों का संग्रह है जसमें उनका पाँचवाँ ग्रंथ ब्रह्मविलास संवत् १८८७ का लिखा हुआ है जव १९२० में उनके जन्म की कल्पना मी हास्यास्पद होगी। ऐन साहब के जीवन का जो प्राप्ताणिक भाग मिलता है वह केवल इतना है कि उनका जन्म ग्वालियर में हुआ था। दे अपने भिक्षुक सार नामक आत्मचरित्र में मंगलाचरण के बाद लिखते हैं :---

> जनम ग्वालियर में हुआ, जन केते बड़ भाग। बीस वरस कुल धरम का किया सरव खट राग॥ किया सरव खट राग खुशी माता की कीनी। ता सेवा परताप प्रीति हरि अपनी दीनी॥ फिर त्यागों सब कुल धरम ऐन लिया वैराग। जनम ग्वालियर में हुआ जन केते बड़ भाग॥

इसी प्रकार ब्रह्मविलास के अन्त में ऐन साहब कहते हैं :---

पड़ें जो पंडित होग, ग्रंथ जाने ये बनाया। तिन गुरू धाम, म्वालियर जनम है पाया॥

इससे सिद्ध होता है कि ऐन साहब को बीस वर्ष की आयु में वैराग्य उत्पन्न हुआ। अपने इस वैराग्य की कथा कहते हुए ऐन साहब कहते है :---

> फिर साईं ये बुद्ध दई गुरू का सरना लेउ। तीन बरस खोजत फिरे तब पाये गुरू देउ।। तब पाये गुरू देव सहर दिल्ली के माहीं। दरसन गुरू के करत चाह जो थी सो पाई।।

उपरोक्त उद्धरणों से सिद्ध होता है कि ऐन साहव अपनी माता के बड़े भारी भक्त थे और उन्होंने उनकी बहुत बड़ी सेवा की थी और इसी मातृ-भक्ति के फलस्वरूप उनके हृदय में ईश्वर-भक्ति जाग्रत हुई जिसको उन्होंने परमात्मा का प्रसाद माना। इन उद्धरणों से उस दन्तकथा के सत्य होने की शंका हो जाती है जो उनके सन्यास लेने के लिए शिकार की घटना में वणित है। यदि यह दन्तकथा सही होती तो ऐन साहब जैसे निःस्पृह और निर्भाक पुरुष को अपने इस आत्मचरित्र में उसके वर्णन करने में संकोच न होता।

उनके गुरू का नाम फिदाहुसैन था, इसका उल्लेख जो ग्रंथ मुझे प्राप्त हुए हैं उनमें केवल एक स्थान पर है । 'ऐन-स्वयं-प्रकाश' ग्रंथ के आरंभ में ऐन साहब इस प्रकार कहते हैं :---

> सतगुरू फिदाहुसैन सो मेरे खावंद करीम । नव कुल का मुख देन तिनका ऐन फकीर में ॥

> > દ્ધપુષ



# गोपाचल के सन्त कवि—ऐन साहब

फिदाहुसैन साहब अपने अंग में भस्म लगाया करते थे और उन्हींने इनको ऐन नाम दिया और भस्म धारण करने का आदेश भी दिया था। इसका उल्लेख 'श्रीनरचरित्र-सुन्दर कया' में इस प्रकार आया है :---

ऐसे गुरू पाये हम साँईं। भस्म अंग प्रभु दिल्ली माही॥ परम हंस बालक सम ताई। ज्ञान वैराग भक्त मुखदाई॥ देखत मोपर भये कृपाला। ऐन संत गुरू दीन दयाला॥ जिन दीना मोहि दीन विचारा। दृढ़ विक्ष्वास भक्ति दई सारा॥ फिर गुरू ऐन नाम मोहि दीना। मूरख से कीना परवीना॥ भस्म भेख फिर दिया गुसाँईं। परकट ऐन किया जग माहीं॥

इसी ग्रंथ में ऐने साहब ने यह स्वोकार किया है कि गुरू की वाणी अरबी और फारसी में हुई, उसमें से ऐन शिष्य ने कुछ को भाषा में वर्णन किया।

संस्मरण लेखक लिखते हैं कि 'दिल्ली'ुमें जब भेष पहरे पीछे गुरू के पास वरस एक रहे फिर गुरू ने आज्ञा दीनी जो तुम अपनी माता को ये भेष का स्वरूप दिखा आवो फिर**ंउनकी आज्ञा लेकर यहाँ आवो जब दिल्ली से** ग्वालियर मांता के दर्शन करके आज्ञा ले बाग में आय रहे।'

एंन साहब ने अपने आत्मचरित्र में यह तो स्वीकार किया है कि वे एक वर्ष तक गुरू के सत्संग में रहे और योग के साधनों को उन्होंने सीखा। किन्तु गुरू ने माता को भेष दिखाने की आज्ञा दी इसका कोई उल्लेख नहीं किया। ऐसा ज्ञात होता है कि इस उल्लेख का जिकर वातों ही बातों में ऐन साहब ने अपनी भक्त मंडली में किया होगा, जिसे संस्मरणकार ने लिखित रूप दे दिया। ऐन साहब के 'बाणी' कहने का कारण बताते हुए संस्मरण में लिखा है 'सो गुरू की आज्ञा वानी कहने की हुई थी सो भेष पहरे पीछे चार महीने वाद बानी कुण्डली कहने लगे थे, किन्तु ऐन साहब स्वयं इस दिशा में मौन हैं। ऐन साहब तो अपना आत्मचरित्र इस प्रकार आगे बढ़ाते हैं---

> एक बरस भटके किया सतगुरू का सतसंग। माफिक यित सेवा करो सीखे साधन ढंग॥ सीखे साधन ढंग फेर गुरू आज्ञा दीनी। गुरू प्रसाद घर सीस वृत्ति अजगर की लीनी॥ ऐन रहे बारह बरस अजगर वृत्त निसंग। एक बरस भरके किया सतगुरू का सतसंग॥

यहाँ ऐन साहब के आत्मचरित्र में उनके जीवन की घटनाओं के वर्णन का लगभग अन्त हो जाता है।

आगे आत्मचरित्र में ऐ ने साहब ने अपनी रहन-सहन तथा सन्तों की वृत्तियों के विषय में अपने विचारों को प्रकट किया है । केवल एक दो कुण्डलियों से ऐने साहव की वेषभूषा के विषय में कुछ प्रकाश पड़ता है :----

> ओमकार का तिलक कर लई भीख की वृत्ति। देखन को नरनार गति घर घर मांगन फिलि॥

इस आत्मचरित्र से ज्ञात होता है कि ऐन साहव केवल सिर ही नहीं मुड़ाते थे, दाढ़ी और मूंछ भी साफ रखते थे । पीताम्बर के साथ साथ अंग में भस्म भी लगाया करते थे, शरीर की शक्ति और वस्तुओं के अनुसार गरम, तथा ठंडे वस्त्रों का ब्यवहार किया करते थे । उनके मस्तक के तिलक पर ओंकार लिखा रहता था । बारह वर्ष की अजगर वृत्ति के समाप्ति

#### ह५६



#### श्री किरणविद्वारी दिनेश

के बाद उन्होंने फिर भ्रमरवृत्ति ग्रहण की थी, जिसके अनुसार वह संग्रह करके कुछ नहीं रखते थे बल्कि जब भूख लगती थी तब भाँति भाँति के फलकूल से पराग एकत्रित करनेवाले भ्रमर की तरह घर घर से टुकड़े माँग लाया करते थे। इसके लिए प्रातः-सायं-समय-असमय देर अवेर का वे विचार नहीं करते थे। जिस समय भूख लगती भिक्षा के लिए निकल पड़ते थे। इसके अतिरिक्त 'आठ पहर हर मजन में ऐन रहे सरसार' कहकर वह अपनी दिनचर्या प्रकट करते हैं।

उन्होंने अपने को अर्किचन और अपदार्थ महामूर्ख भ्रमजाल में पड़ा हुआ बतलाया है, और ज्ञान प्राप्त करने का सारा श्रेय गुरु की क्रया-करामात को दिया है। 'तब प्रभू नाम ऐन मोहि दीना, मूरख से कीना परवीना'। गुरु की महता के विषय में उन्होंने अपने प्रत्येक ग्रंथ में अनेकों बार बहुत कुछ लिखा है जो गुरु के प्रति अनन्य भक्ति को प्रकट करता है। इससे अधिक अपने जीवन की घटनाओं के विषय में कोई प्रकाश नहीं डाला।

संस्मरणकार ने अपने विषय से सम्बन्धित घटनाओं पर कुछ अधिक प्रकाश डाला है। इससे ज्ञात होता है कि एन साहब अपनी तेईस चौबीस वर्ष की आयु में वानी-कुण्डली कहने लगे थे, क्योंकि संस्मरणकार के अनुसार गुरु की आज्ञा बानी कहने की हुई। अतः सन्यासी भेष धारण करने के चार महिने बाद ही उन्होंने अपनी रचनाएँ प्रारंभ करदीं। ग्वालियर आने पर जब यहाँ की हिन्दू-मुस्लिम जनता ने उनकी वाणी मुनी तो दोनों ही बहुत प्रभावित हुए। उन दिनों काशी के राजा चेतसिंहजी ग्वालियर में रहने लगे थे। उनके पुत्र राजा बलचन्द्रसिंह एक जिज्ञामु भक्त थे। सम्भवतः इसलिए वे साधुओं के सत्संग में अधिक रहते थे। ऐन साहब से मिलने पर उन्हें बड़ा सन्तोष हुआ और उनकी ज्ञाकों का समाधान होने से वे ऐन साहब के शिष्य हो गए। संस्मरणकार ने इन काशीवाले राजा साहब को गौड़ ब्राह्रण लिखा है, किन्तु वस्तुतः वे भूमिहार ब्राह्रण थे और उनके वंशज आज भी ग्वालियर में स्थित हैं। इन्हीं राजा साहब ने ऐन साहब को श्रीमद्भागवत का एकादश स्कंद और गीता संस्कृत और उसके अर्थ सहित सुनाई। इस विषय में संस्मरणकार के शब्द अधिक मनोरंजक होंगे:---

''सो वे राजा काशी के पंडित थे। सो उन्होंने एकादश व गीता ऐन साहब रूबरू संस्कृत में अर्थं टीका सहित सुनाया। सो प्रथम तो इस जनम में ऐन साहव को काशी के राजा ने हिन्दवी चर्चा में देद शास्तर भागवत गीता सुनाया। ऐन साहब कोई पूरव जोगी भ्रष्ट थे, सो सुनते ही सब अरथ खुल गया।''

इसके कुछ समय उपरान्त ऐन साहब दतिया गए और वहाँ दतिया के राज-पुरोहित खेतसिंहजी के बाग में ठहरे।

दतिया में ऐन साहब एक वरस तक रहे और वहाँ उन्होंने 'सिदान्तसार नामक' ग्रंथ लिखा। वहाँ से ग्वालियर लौटकर छह महिने के लिए दिल्ली को चले गए, जहाँ उन्होंने गुरू के साथ सत्संग किया। वहाँ से लौटकर ग्वालियर होते हुए दतिया को गए और उपरोक्त पुरोहितजी के बाग में ही ठहरे। पुरोहितजी बड़े भक्त थे। उन्होंने ऐन साहब से कुछ सेवा करने का आदेश माँगा। ऐन साहब ने गोता व एकादश स्कंध सुनने की इच्छा प्रगट की। पुरोहितजी ने अपने गुरु गुसाई किशनवासजी को इस कार्य के लिए नियुक्त किया। गुसाईजी रोजाना एकादश स्कंध और गीता सुनाया करते थे। संस्मरणकार कहते हैं 'सो वे तो सुनाय के अपने डेरे को जाते। सो ऐन साहब दोनों कथा सुनके जो कुछ अनुभव में याद रही, जिनकी भूमिका कुण्डली कही सो किशनदास गुसाई को सुनाई सो वे सुनके बहुत प्रसन्न हुए और उन्होंने वे कुण्डली लिख लीं। ऐसे ही वे रोजीना दोनों कथाएं सुनाए जाते थे, सो वे मुनके उसमें जो कुछ याद रहती थी जिसकी भूमिका को कुण्डली कहते थे । सो गुसाईजी रोजीना लिख लेते थे । सो ऐन साहब दतिया से ग्वालियर को आए सो वे कुण्डली किशन-दास गुसाई ने लिखी थी सो सब लेते आए । पुरजों में सो पुरजे सो यहाँ ग्वालियर को सएस से बहार दही सिद्धान्त सार' ग्रंथ में उपदेश हुलास में उनकी समझ में आई जिस तरह जहाँ तहाँ लिख दिनी । सो उन्होंने लिखी जहाँ तहाँ से उस तरह ही टीका में लिखी है सो गीता की भूमिका की कुण्डलियाँ आगे पीछे जहाँ तहाँ लिखी गई है सो कोई पंडित इसको बाँच के गीता की भूमिका को आगे पीछे की संख्या (शंका) करे जिस वास्ते यह विस्तार करके टीका का कच्चा अहवाल लिख दिया है ।'



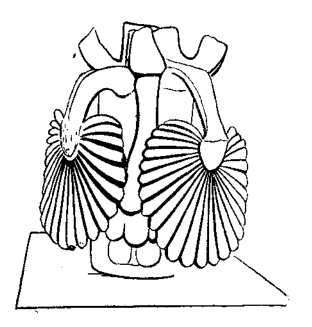
## गोपाचल के सन्त कवि-पेन साहब

अन्त में इस सन्त के 'श्रीनर-चरित्र' नामक ग्रंथ के उपसंहार का उद्धरण देकर इस लेख को समाप्त करते हैं। इससे स्पष्ट प्रकट होगा कि इस ग्रंथ का नाम किस प्रकार रखा गया था तथा राम-रहीम की एकता का प्रतिपादन यह सन्त किस प्रकार करते थे :---

''सो यह हमारी षुशी है के इस पोथी का नाम बामन के मुंध सै होय। तव उनमें से नाना साहव पंडत बामन भक्त प्यानी विवेकी थे सो उनौने कहा के इस प्रिय का नाम ''श्रीनरचरित्र'। तब सबने पसंद किया सो यों इस ग्रिथ का नाम जनम सरद की पूनी के दिन हुआ बामन के मुंध करके। तब इसमें दारे बिसराम किये ग्यारे सै चौपाई दोहा सोरठा करके। सो जो कोई इस प्रिय को पढ़ें विचारे या सुने समझे। साष्यात ब्रह्म भगवान के दरसन होइ नर नारायन गुरू भगवान के बीच में। हाजर नाजर मौजू धुदा को देपें। मुरसद अलाह की सान मै सच करके। सो भाई दोस्त सत संगियी मैने सब तरह तहकीक तसुही करके कुरान से, हदीस सं, कौल से, मुरसद के फरमान सं, अपनी अकल, अनुभव से। वेदसे, गीता-भागवत सं, मान-भाव की बानी से, यह सिद्धान्त सही किया। के यक तौ ब्रह्म जात धुदा उसको कहते हें। सो वे वी मोहमद रसूल पर्गमर हंजरत आदम रामऋष्ण सोवे वी नर की स्यान हैं। तीसरे ब्रह्म जात धुदा औतारों को कहते हें। सो वे वी मोहमद रसूल पर्गमर हंजरत आदम रामऋष्ण सोवे वी नर की स्यान हैं। तीसरे ब्रह्म जात खुदा नर के सरूप आदम को कहते हें। से तिहकीकात सही हि से तहकीक ब्रह्म जात खुदा की नर मैई नारायण सही किया है। सो दौनौ तरह से हिन्दू मुसलमानों की तहकीकात सही है। सहरजात पुदा नर आदम को कहते हैं। मालक सबौं का। सब तरह से सब नर आदम कोई उंडोत सिरदा किया है अरू करते हैं। सो भाई दोस्त सतसंगियों यह नर चरित्र ग्रिथ कैसा हुआ है मानिद सूद सच्चे आईने की तरे से। सो जो को कोई नर इनसान इसको बाच सुन समझे तो उसकों उसीके बीच में अलाह भगवान की झांकी दीदार होवे सच करके। पहचान अपन आपको के हो में कैसा ऐसा हूँ। स्यान खुदा की। अल इनसान सुरते रहमान। सो यह नरचरित्र श्रीभगत ईठलराव\* से दिया बहादर की धातर सबब करक हुआ। मुरसद अलाह की नैक निगाह महरबानी सै।''

\*विट्ठलराव शिन्दे संवत् १८७६ में जागीर के अधिकारी हुए और संवत् १९४४ में स्वर्गवासी हुए (तारीख जागीरात, भाग १, पुष्ठ २४४) ।





विदिशा

#### श्री डॉ॰ देवेन्द्र राजाराम पाटील, एम्॰ ए॰, एल-एल॰ बी॰, पी-एच॰ डी॰

चन्द्रवंश में ययाति एक अत्यन्त प्रसिद्ध राजा हो गए हैं। उनके पाँच पुत्र थे। जब वे सन्यास ग्रहण करके वन में तपस्या करने को जाने लगे तो उन्होंने चर्मज्वति (वर्तमान चम्बल) और शुक्तिमती (वर्तमान केन) के जल से सिंचित प्रदेश को अपने एक पुत्र यदु को दे दिया। यदु के सन्तान भी बढ़ी और परिणामतः उसकी दो शाखाएँ हो गईँ। प्रधान शाखा यादव कहलाई और दूसरी हैहय। यादवों का राज्य यदु के राज्य के उत्तरी भाग पर हुआ और हैहयों का दक्षिण माग पर, जिसे आजकल पूर्वी मालवा कह सकते हैं।\* जात यह होता है कि हैहयों का राज्य अखंड रूप से नहीं रहा क्योंकि-सूर्यवंशी मान्धाता, विशेषतः मुचकुन्द जिसने माहिष्मती नगरी की स्थापना की तथा पुरुकुत्स का भी इस प्रदेश पर राज्य रहा। परन्तु शीग्र ही हैहयों ने अपना राज्य पुनः ले लिया। कार्तवीर्य अर्जुन उनमें अत्यधिक प्रसिद्ध विजेता हुआ, जिसकी विजय-वाहिनी उत्तर में हिमालय तक गई। उसका उत्तराधिकारी उसका दूसरा पुत्र जयधक प्रसिद्ध विजेता हुआ, जिसकी विजय-वाहिनी उत्तर में हिमालय तक गई। उसका उत्तराधिकारी उसका दूसरा पुत्र जयधक प्रसिद्ध विजेता हुआ, जिसकी विजय-वाहिनी उत्तर में हिमालय तक गई। उसका उत्तराधिकारी उसका दूसरा पुत्र जयधक प्रसिद्ध विजेता हु ही के हैहयों की राजधानी के रूप में विदिशा का अस्तित्व था भी या नहीं। कार्तवीर्य अर्जुन की राजधानी सम्भवतः माहिष्मती दे ही रही। विदिशा के उदय के बहुत पूर्व और कुछ समय पश्चात् भी माहिष्मती ही राजधानी रही, फिर विदिशा का उल्लेख मिलना प्रारम्भ होता है।

मार्कण्डेय पुराण में उल्लेख है कि विदिशा में एक स्वयंवर हुआ था जिसके कारण विदिशा के राजा और वैशाली के राजा करन्धम के पुत्र अवीक्षित् के बीच युद्ध हो गया था। विदिशा का राजा हैहयवंशी था। उसने अवीक्षित् को हराकर

```
† वही, पृष्ठ २६२-३।
‡ वही ।
```

```
🗼 वही ।
```

<sup>\*</sup> पार्जीटरः एन्झिएण्ट इण्डियन हिस्टॉरिकल ट्रॅडीझन, पृष्ठ २५९-२६०।



# বিदিহা

बन्दी बना लिया। अवीक्षित् के पिता ने और उसके मित्रों ने हैहैय राज्य के विरुद्ध आक्रमण करके उन्हें हरा दिया और अवीक्षित् को छुड़ा लिया।\* इस अनुश्रुति से ज्ञात होता है कि इस समय विदिशा राजधानी हो गई थी।

कुछ समय पश्चात् राजा सगर ने हैहयों को हरा दिया और विदिशा सगर के आधीन हुई । सगर के पश्चात् इस प्रदेश में फिर यादव आए और अनेक छोटे छोटे राज्य स्थापित किए; जिनमें से एक विदिशा भी था ।†

इसके परचात् का विविशा का इतिहास कुछ उलझा हुआसा है। कहा जाता है कि दाशरथि राम के भाई शत्रुघ्न ने विदिशा के आसपास के प्रदेश के अधिपति सात्वत यादवों पर आक्रमण कर दिया और उन्हें भगाकर अपने एक पुत्र सुबाहु को विदिशा का शासक बना दिया। ‡ कार्तवीर्य अर्जुन के परचात् माहिष्मती का उल्लेख कम मिलता है और उसी प्रदेश की राजधानी के रूप में विदिशा का उल्लेख अधिक मिलता है अतः, यह अनुमान है कि पूर्वीय मालवा की राजधानी के रूप में माहिष्मती के बजाय विदिशा को स्थान प्राप्त हो गया था।। यहाँ यह उल्लेख करना अत्रासंगिक न होगा कि इस समय तक मालवा की राजधानी के रूप में उज्जयिनी का उल्लेख कहीं नहीं मिलता है और उसका वह रूप नहीं दिखाई देता जो बाद में इसे बौद्ध जातकों के समय में प्राप्त हुआ।

आगे के काल में हम विदिशा के विषय में बहुत कम सुनते हैं। महाभारत के युद्ध और उसके पश्चात् आपसी गृहयुद्ध में यादवों का जो संहार हुआ उसमें इस नगरी का महत्त्व भी नष्ट हो गया होगा। जातकों के समय में विदिशा का राजनीतिक महत्त्व उज्जैन को मिल गया, ज्ञात होता हैं। इसके पूर्व उज्जयिनी का कोई उल्लेख नहीं मिलता है। बुद्ध के समय ‡ में अवन्ती सोलह महाजनपदों # में से एक थी और उसकी राजधानी उज्जयिनी बहुत समृद्धशाली थी। इस काल में विदिशा का बहुतसा राजनीतिक महत्त्व कम हो गया था, क्योंकि पश्चिमी मालवे में उज्जयिनी महत्त्वशाली ही। रही थी और वह प्रदेश जिसमें विदिशा स्थित थी दशार्ण (पाली ग्रंथों का 'दसण्ण') † नाम से प्रख्यात हुआ। राजनैतिक महत्त्व में कमी आने पर भी विदिशा स्थित थी दशार्ण (पाली ग्रंथों का 'दसण्ण') † नाम से प्रख्यात हुआ। राजनैतिक महत्त्व में कमी आने पर भी विदिशा का सामरिक अथवा व्यापारिक महत्त्व कम नहीं हुआ था, क्योंकि वह उस समय के प्रधान सामारिक एवं व्यापारिक पथों पर स्थित थी। वह उज्जयिनी, कौशांबी और काशी से होते हुए पश्चिमी समुद्रतट की और जाने वाले और दक्षिण पश्चिम से उत्तर पूर्व को आन्ध राजधानी प्रतिष्ठान से श्रावस्ती तथा कौशल और पांचाल के अल्य नगरों को जाने वाले मार्गों पर स्थित थी। उसकी सीमाएँ पश्चिम में उदयगिरि तक, दूसरी ओर पूर्व में दो नदियों के संगम तक और अधिकाधिक मेलसा तक और उत्तर में ठीक उस स्थान तक फैली हुई थी, जहाँ कर्निषम ने कल्पदुम और मायादेवी की प्रतिमा प्राप्त की थी।

महाबोधिवंश में यह लिखा है कि विदिशा को उन शाक्यों ने वसाया जो "विडूडभ" के संहार से भागकर बच सके l यह कथन सत्य नहीं है, क्योंकि पुराणों एवं महाकाव्यों में यह स्पष्ट उल्लेख मिलता है कि यह नगरी बहुत पूर्व मध्यभारत के राज्यों की राजधानी के रूप में विद्यमान थी। बौद्ध ग्रन्थों में दसण्ण को तीव्र धार की तलवारों के लिए प्रसिद्ध लिखा है। बेसनगर की खुदाई में जो लोहे के टुकड़े मिले हैं उन्हें पुरातत्त्ववेत्ता "स्टील" का प्राचीतम टुकड़ा मानते हैं। (आ० स० इ० बाधिक रिपोर्ट १९१३-१४ पृष्ठ, २०४)

| * | वही,पृष्ठ २६८, मार्कण्डेय पुराण १२१, १३१ भी देखिए।                                           |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | पार्जीटर, ऊपर का उल्लेख, पृष्ठ २७३।                                                          |
| ‡ | वही, पृष्ठ २७९; रघुवंश से भी तुलना कीजिए।                                                    |
| ŧ | यह कहा जाता है कि माहिष्मती के पश्चात् उज्जन को प्रधानत्व मिला (देखिए मलूलझेखर १, पृष्ठ ३४५) |
|   | परन्तु उनके ध्यान में विदिशा का उत्थान न रहा।                                                |
| # | ल्गॅः ज्योग्राफी ऑफ अर्ली बुढिइम, पृष्ठ २२-२३।                                               |
|   | मिलाइए, मजलशेखरः डिक्शनरी ऑफ पाली प्रापर नेम्स, भाग १, पृष्ठ १०६४।                           |
| t | वही, भाग २, पृष्ठ ९२२।                                                                       |
| ŝ | अर० स० इ० वार्षिक रिपोर्ट, १९।                                                               |
|   |                                                                                              |



#### श्री० डॉ० देवेन्द्र राजाराम पार्टील

विदिशा मौयों के राज्यकाल में पुनः सामने आई। जब अशोक चन्द्रगुप्त की ओर से उज्जैन में शासक थे उन्होंने वेस्सानगर अथवा वैशानगर की एक वैश्य कन्या से विवाह किया था, उनसे उनके संघमित्रा नामक एक कन्या हुई। जब अशोक सम्प्राट बने तब भी देवी विदिशा में ही रहीं, जिससे ज्ञात होता है कि सम्प्राट अशोक का विदिशा आगमन होता रहा होगा। मौर्यकाल में विदिशा संमृद्ध स्थिति में थी यह तो उस समय के अवशेषों से ज्ञात होता है। इस काल में ही विदिशा के दन्तकारों ने दक्षिण-द्वार-क्षेरण पर अपने दान का उल्लेख कराया (मार्शलः गाइड टु साँची, ) और भरहुत स्तूप पर विदिशा के फल्गुदेव ने अपने दान का उल्लेख कराया (बहआः भरहुत, पृष्ठ ४१)

विदिशा के राजनीतिक महत्त्व का श्रेष्ठतम काल सो ई० पू० दूसरी शताब्दी में प्रारंभ हुआ हैं, जब प्रवल प्रतापी पुष्यमित्र शुंग ने अत्याचारी एव दुर्बल अन्तिम मौर्य राजा ब्रहद्रथ को मारकर मगध का राज्य अपने अधिकार में कर लिया। शुंगों का निवास स्थान यही दर्शार्ण देश की राजधानी विदिशा थी। यद्यपि पुष्थमित्र ने अपने प्रवल प्रताप से भारत के बहुत बड़े भाग को अपने आधीन कर लिया था परन्तु विदिशा से अपने निकट सम्बन्ध के प्रमाणस्वरूप अपने बेटे अग्निमित्र को अपनी ओर से उसका शासक बनाया।

र्शुंगों के राज्य में वैदिक धर्म का पुनरुत्थान हुआ। पुष्यमित्र ने पुनः प्राचीन यज्ञों का एवं भागवत धर्म का प्रचार किया। विदिशा के पास ही गोनर्द नामक स्थान के निवासी, पाणिनी की अष्टाध्यायी पर महाभाष्य लिखनेवाले पातंजलि भी उसके यज्ञों में पुरोहित बने थे। पुष्यमित्र ने दो बार अश्वमेध और राजसूय यज्ञ किए थे। विदिशा में अनेक विष्णु मन्दिरों का निर्माण हुआ। इन मन्दिरों में शुंगवंशीय राजा भागभद्र ने एक गरुड्ध्वज का निर्माण कराया।

शुंगों का प्रताप उस समय बहुत अधिक था। तक्षशिला के यवन राजा आन्तलिकित (Antialchidas) ने शुंग राजा भागभद्र की राजसभा में हेलियोडोरस नामक अपना राजदूत भेजा था। हेलियोडोरस ने विदिशा के विष्णु मन्दिर में गश्डध्वज का निर्माण कराकर अपनी श्रद्धांजली अपित की थी। इससे वहाँ शुंगों के राजनीतिक प्रभाव का द्योतन होता है और बहाँ उनके द्वारा पुनःस्थापित भागवत धर्म की सार्वभीमता भी प्रगट होती है। वह ग्रीक राजदूत स्वयं भागवत मर्म में दोक्षित हो गया था। दूसरे एक डिभिड़ियस ग्रीक (अन्य देशीय) ने यज्ञ किया था। इतना ही नहीं शुंगों के इस प्रयास का परिणाम यह भी हुआ कि उस काल के परमप्रतापी समाट खारवेल तक ने राजस्ययज्ञ किया और इस सब नवजाग्रति का केन्द्र विदिशा थी।\* वहाँ के उत्खनन से प्राप्त हुए यज्ञकणुडों के अवशेष आज भी उस युग की गाथा कह रहे हैं। ज्ञात यह होता है कि पुष्यमित्र एवं उसके वंशजों ने जो अश्वमेधादि बड़े बड़े वैदिक यज्ञ किए, उनमें से एक दो अवश्य ही विदिशा में भी हुए थे। साधारण यज्ञ तो अवश्य ही अने क हुए।

शुंग वंश के पश्चात् विदिशा पर नागों का प्रभुत्त्व हुआ ।‡ शुंग वंश का जैसा प्रताप और ऐश्वर्य था उससे अधिक इन भारशिव नागों का था । कुषाण एवं अन्य विदेशी शक्तियों के अत्याचारपूर्ण शासन से भारतवर्ष की रक्षा कर इन्होंने

| * | भारतीय | इ तिहास | को | रूपरेखा, | पुष्ठ | ८११। | † वही । |
|---|--------|---------|----|----------|-------|------|---------|
|---|--------|---------|----|----------|-------|------|---------|

‡ पार्जीटरः डायनेस्टीज ऑफ दि कलि एजः पृष्ठ ४८-५०।

नूपान्वैदिशकांश्वःथि भविष्यांस्तु निबोधत। शेषस्य नागराजस्य पुत्रः परपुरंजयः॥ भोगी भविष्यते राजा नृपो नागकुलोद्भवः। सदाचन्द्रस्तु चन्द्रांशो द्वितीयो नखवांस्तथा॥ धनधर्मा ततश्वापि चतुर्थो वङ्गारः स्मृतः। भूतिनन्दस्ततश्वापि वैदिशे तु भविष्यति॥ शुंग(नां तु कुलस्यान्ते शिशुनन्दिर्भविष्यति। तस्य भ्याता यवीयांस्तु नाम्ना नन्दियशाः किल॥ तस्याग्वये भविष्यन्ति राजानस्ते त्रयस्तु वै। दौहित्रः शिशुको नाम पुरिकायां नृपोऽभवत्॥ विन्ध्यशक्ति-सुतश्वापि प्रवीरो नाम वीर्यवान्। भोक्ष्यते समाः षष्टि पुरी काञ्चनकां च वै॥ यक्ष्यते वाजपेयंश्व समान्तवरदक्षिणैः। तस्य पुत्रास्तु चत्वारो भविष्यन्ति नराधिपाः॥ (विदिशा के भावी राजाओं के विषय में सुनो। नागराजा शेष के पश्चात् उसका पुत्र भोगी राजा होगा जो झत्रुओं के नगरों को जीतेगा तथा नागवंश के गौरव को बढ़ा प्रेगा। किर स*धावन्द्र* और चन्द्रांत्र होगा जो द्वतरे



# विदिशा

हिन्दू धर्म की स्थापना की । यह शिव के परम आराधक थे, इसी कारण इनका नाम भारशिव पड़ा । नागों ने गंगा किनारे काशी में दस बार अश्वमेघ यज्ञ किया ।\* जिस घाट पर यह दस अश्वमेघ यज्ञ किए गए वह आज भी दशाश्वमेघ कहलाता है । यह भारशिव नाग मूलतः विदिशा के ही थे । भारतीय इतिहास में इन नागों का प्रभुत्व समुद्रगुप्त के समय तक रहा है ।

झुंग काल में विदिशा भागवत धर्म की प्रधान नगरी रही और भारशिव नागों के समय में वह शैं वमत का केन्द्र बन गई । एक बार पुनः विदिशा को हिन्दू संस्कृति का प्रधान केन्द्र बनने का अवसर प्राप्त हुआ ।

वैदिश नागों के पश्चात् भारतीय इतिहास में विदिशा को राजनीतिक महत्त्व फिर कभी नहीं मिला। गुप्तकाल में समुद्रगुप्त ने विदिशा को अपने साम्राज्य में मिला लिया। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने उज्जैन को अपनी राजधानी बनाया, इससे विदिशा का राजनीतिक महत्त्व कम हो गया। परन्तु चन्द्रगुप्त द्वितीय भी एक बार शैव घर्म के इस केन्द्र पर आया। उस समय उदयागिर के पहाड़ों में, जो विदिशा के ही एक अंग हैं, बहुतसी गुफाएँ बनाई गईँ जिनमें हिन्दुओं की अनेक मूर्तियाँ स्थापित की गईँ थी और जिनमें शेषशायी विष्णु की मूर्ति तथा वह वराह-मूर्ति भी है † जिसकी सानी की वराह-मूर्ति भारतवर्ष में और कहीं नहीं है।

इसके पश्चात् इतिहास में विदिशा का नाम कहीं नहीं मिलता। उसका स्पष्ट उल्लेख फिर महाराज हर्ष के राज-कवि बाणभट्ट ने अपनी कादम्वरी में किया है। परन्तु उसने भूतकालीन क्रिया का उपयोग किया है। अतः उसके समय में प्रायः ईसवी सन ६०० के लगभग विदिशा का अस्तित्व था भी या नहीं, और यदि था तो उसका पूर्व गौरव शेष था या नहीं यह सन्देहपूर्ण बात है।

विदिशा नामक यह महत्त्वपूर्ण नगरी छोटे से बेस नामक ग्राम में कब और कैसे परिवर्तित हो गई इसके विषय में हमें कुछ भी झात नहीं है । ज्ञात यह होता है कि विदेशियों के दर्बरतापूर्ण आक्रमण और प्रकृति के प्रकोप ने इसको ध्वस्त कर दिया ।

> नखवान् जैसा होगा, फिर धनधर्मन् होगा और फिर चौथा वंगर होगा उसके पश्चात् वैदिझ (राजाओं) में भूतिनन्द होगां। जब शुंगों के कुल का अन्त होगा तब झिशुनन्दि होगा, उसके भाई का नाम यज्ञानन्वि होगा। उसके बंझ में तीन राजा होंगे। उसकी लड़की का लड़का शिशुक प्रुरिका में राजा होगा। विन्द्य-ज्ञ कित का प्रवीर नामक वीर्यवान पुत्र काञ्चनका नामक पुरी पर ६० वर्ष तक राज्य करेगा और वाजपेय यज्ञ करेगा, उसके चार बेटे राजा होंगे)।

\* अन्धकार-युगोन-भारत।

† देखिए "विकन व्हाल्यूम" में मेरा उदयगिरि पर लेख।



દ્રદ્વર



# पद्रमावती

# श्री कुञ्जविहारी व्यास

पद्मावती नगरी पुराण, साहित्य एवं इतिहास में अत्यन्त प्रसिद्ध है। नाग राजधानियों की परिगणना करते हुए विष्णुपुराण में लिखा है :---

#### "नवनागापद्मावत्यां कांतिपुर्यां मथुरायां।

प्रसिद्ध नाग राजाओं की राजधानी यह ''पद्मावती'' कहाँ पर स्थित थी, यह बहुत समय तक अनिश्चित ही रहा। प्रसिद्ध विद्वान् विल्सन ने इसके विषय में तीन मत व्यक्त किए। अपनी पुस्तक ''धियेटर ऑफ दि हिन्दूज'' भाग २ के पृष्ठ ९५ पर इस पद्मावती को उज्जैन से अभिन्न माना, फिर उसे बरार के पद्मपुर से अभिन्न माना और अन्त में वर्तमान भागलपुर के निकट बतलाया। कनिंधम साहव ने नरवर को प्राचीन पद्मावती का वर्त्तमान स्वरूप कहा।

पुराण में पद्मावती के नामोल्लेख के अतिरिक्त अन्य कोई भौगोलिक विवरण नहीं दिया है। इसका विस्तृत वर्णन मिलता है विकमीय सातवीं शताब्दी के लगभग लिखे गए महाकवि भवभूति के प्रसिद्ध नाटक ''मालतीमाधव'' में । ''मालती माधव'' नाटक के नीचे लिखे उद्वरण इस विषय में उपयोगी हैं।

```
मकरंदः (माधवं प्रति) :---- तदुत्तिष्ठ पारासिन्धुसंभेदमवगाहच नगरीमेव प्रविशावः ।
सौदामिनी :----एषास्मि सौदामिनी भगवतः श्रीपर्वतादुत्पत्य पद्मावतीमुपाश्रिता ।
.....भोस्तथाऽहमुत्पतिता यथा सकल एष गिरिनगरप्रामसरिदरण्यव्यतिकरश्चक्षुषा परिक्षिप्यते ।
साधु साधु ।
```



#### पद्मावतो

पद्मावती विमलगारिविज्ञालसिन्धुपारासरित्परिकरच्छलतो <mark>विर्भात ।</mark> उत्तुंगसौधपुरमन्दिरगोपुराट्संघ**ट्रपाटितविम्**क्तमिवान्तरिक्षम् ॥

अ.पि च---

सैषा विभाति लवणा ललितोमिर्वक्ति......

अवमसौ भगवत्याः सिन्धोर्दारितरसातलस्तटप्रपातः।

अयं च नयुगतीसिन्धुसंभेदपावनो भगवान्भवानीपतिरपौरुषेयप्रतिष्ठाः सुवर्णडिन्दुरित्याख्यायते ॥ इन उद्धरणों से निम्नलिखित वातें स्पष्ट होती हैं :---

पद्मावती नगरी "सिन्धु" और "पारा" नामक दो नदियों से घिरी हुई उनके संगम पर स्थित थी।

२. नगर के पास ही सिन्धू का एक जल-प्रपात था।

- नगर से थोड़ी दूर पर ही "सिन्धु" और "मधुमती" नामक नदियों का भी संगम था, जहाँ "सुवर्ण बिन्दु" नामक शिव-मूर्ति थी।
- ४. नगर के पास ही "लवण" नामक सरिता भी थी।

''मालतोमाधव'' के उक्त वर्णन के अतिरिक्त ईसवी *ग्*यारहवीं सदी में रचित ''सरस्वती कंठाभरण'' में भी नागराज (फणपति) के वन युक्त बौद्ध विहारोंवाली, पारा और सिन्धु नदियों से मण्डित ''विशाला'' पद्मावती का वर्णन है:

#### परः पाराऽपारा तटभवि विहारः पुरवरं ततः सिन्धुः सिन्धुः फणिपतिवनं पावनमतः। तदग्रे तुदग्रो गिरिरिति गिरिस्तस्य पुरतौ विज्ञाला झालाभिललितर्लछनाभिविजयते॥

इन उल्लेखों में दिए गए विवरणों के आधार पर प्राचीन पद्मावती के स्थान को ठीक रूप में सोज निकालने में बहुत सरलता हुई है। यद्यपि कनिघम ने जिस स्थान (नरवर) को पद्मावती माना था वह ठीक नहीं था, फिर भी उसने एक बहुत बड़ी खोज इस दिशा में की थी। उसने भवभूति द्वारा उल्लिखित सिन्धु, पारा, मधुमती एव लवण नामक सरिताओं को आज की सिन्ध, पार्वती, महुअर और नून से अभिन्न घोषित किया। इस सूत्र को लेकर श्री लेले ने "मालतीमाघव सार आणि विचार" में ग्वालियर राज्य के गिर्द जिले में स्थित पवाया नामक स्थान को पद्मावती का वर्तमान रूप बतलाया। इस कथन को पुष्टि श्री गर्द ने भी भारतीय पुरातत्त्व-रिपोर्ट, सन् १९१५-१६\* में की। यह ग्राम सिन्ध (सिन्धु)और पार्वती (पारा) के संगम पर स्थित है। ग्राम से दो मील दक्षिण पश्चिम एक सुन्दर जल-प्रपात भी है। पवाया से दो मील दूर सिन्ध में महुअर (मधुमती) मिलती है और वहाँ आज भी एक शिवलिंग स्थापित है जो मालती-माधव के मुवर्ण-बिन्दु शिव का वर्त्तमान रूप है। पवाया में चार पाँच मील की दूरी पर ही नून (लवण) नदी है जो आग सिन्धु में मिली है।

यह पद्मावती प्राचीन नागों की राजधानी रही है, यह ''सरस्वती-कंठाभरण'' के ऊपर उख़ृत श्लोक से स्पथ्ट है । क्योंकि उसमें फणपति वन (नागराज का उपवन) स्थित था । वहाँ पर पुरातत्त्व विभाग की खोज से जो सामग्री उपलब्ध हुई वह भी इस मत का पूर्ण समर्थन करती है ।

१. इस स्थान पर बहुतसी ताम्र-मुद्राएँ प्राप्त हुई हैं, जिनमें से अधिकाँश नाग मुद्राएँ हैं । इनपर भव, भीम, बृह-स्पति, देव, गणेन्द्र, पुम, स्कन्द, वसु और वृ्ष नौ नाग राजों का उल्लेख मिलता है । समुद्रगुप्त की प्रयाग-प्रशस्ति में जिस गणपति नाग के बलपूर्वक नष्ट करने का उल्लेख हैं वह यही गणेन्द्र हैं, जिनकी मुद्राएँ अत्यधिक संख्या में प्राप्त होती हैं ।

२. मणिभद्र यक्ष की मूर्ति और उसपर अंकित अभिलेख से इस नगरी का प्रसिद्ध नाग राजाओं की वैभव भूमि होना स्पष्टतः सिद्ध है । यद्यपि इस मूर्ति का सिर तथा कुछ अग्य भाग खण्डित हो गए हैं परन्तु सौभाग्य से

\*श्री मो० ब० गर्दे के इस लेख से तथा उनके जयाजी प्रताप वर्ष ३७ ंक ३७ के लेख से इस लेख के लिखने में बहुत सहायता ली गई है।

8,8,8



#### श्रो कु≍जबिहारो व्यास

इसका अभिलेख बहुत कुछ सुरक्षित है। इस अभिलेख में निम्नलिखित छह पंक्तियाँ हैं :---

- (पंक्ति १) [रा] ज्ञः स्वा [मि] शिव[न]न्दिस्य संव[त्स]रे चतुर्थे ग्रीष्मपक्षे द्वितीये २ दिवसे
- (पंक्ति २) इ[1]द[शे] १० २ एतस्य पूर्वाय गौष्ठ्या माणीभद्रभक्ता गर्भसुखिताः भगवतो
- (पंक्ति ३) माणीभद्रस्य प्रतिमा प्रतिषठापयन्ति गौषठ्यम् भगवाझ्य् बलं वाचं कल्य[ा]णाय्
- (पंक्ति ४) दयम् च प्रीतो विदातु। बाह्य[ण]स्य गोतमस्य ऋ[मा]रस्य बाह्यणस्य रुद्रवासस्य क्षिव[त्र]दाये
- (पंक्ति ५) शमभूतिस्य जीवस्य खं [जदल]स्य शिव[ने]मिस[य] शिवभ[ब्र]स्य [क्]मकस्य धनदे
- (पंक्ति ६) वस्य दा।

यह अभिलेख शिवनन्दी नाग के राज्यकाल के चौथे वर्ष में लिखा गया है। शिवनन्दी का उल्लेख अन्य किसी स्थल पर नहीं मिलता है। इस अभिलेख की लिपि को देखकर विद्वान् इसे ईसवी प्रथम शताब्दी का मानते हैं। शिवनन्दी के लिए 'स्वामी'' उपाधि का प्रयोग यह बतलाता है कि वह स्वतंत्र सम्प्राट् था। शिवनन्दी का नाम पुराणों में न होने के कारण डॉ॰ जायसवाल ने यह अनुमान लगाया है कि इस मूर्ति के निर्माणकाल के पश्चात् ही शिवनन्दी कनिष्क द्वारा परागित हुआ। (देखिए--अन्धकारयुगीन भारत, पृष्ठ १९)।

३. पारा के वाम तट पर ताड़पत्र से सुशोभित स्तंभ शीर्ष प्राप्त हुआ है। ताड़ नागों का चिहन है और इससे उनकी कुछा पर तो प्रकाश पड़ता ही है साथ हो पद्मावती के नाग साम्राज्य के उन भागों में से एक भाग होना भी सिद्ध होता है, जहाँ जहाँ यह ताड़पत्रों के अलंकरण पाए जाते हैं।

४. एक नागराज की मूर्ति भी यहाँ प्राप्त हुई है । यह मूर्ति अत्यन्त भग्न है और अभिलेख रहित है, अन्यया इससे नाग सम्प्राटों के इतिहास पर बहुत प्रकाश पड़ सकता था।

यह नगर अत्यन्त वैभवशाली एवं प्रसिद्ध था, इसके भी लिखित प्रमाण विद्यमान हैं। मालतीमाधव में उसके प्राकृतिक सौन्दर्य का वर्णन तो है ही, उसमें यह भी लिखा है कि यह नगरी भारत का प्रसिद्ध शिक्षाकेन्द्र थी। दूर देश विदर्भ (वर्तमान बरार) के कुण्डनपुर का विद्यार्थी भी इस शिक्षा-केन्द्र में अन्वीक्षकी विद्या के अध्ययन के लिए आता था। खजु-राहो में प्राप्त १०५८, विकमी के अभिलेख में ''सरस्वती कंठाभरण'' की इस ''विशाला'' के विषय में लिखा है :---

असीदप्रतिमा विमानभवनैराभूषिता भूतले लोकानामधिपेन भूमिपतिना पद्मोत्थवंशेन या ॥ केनापीह निव(वे) शिता कृतयुगेत्रेतान्तरे श्रूयते सत्छा (च्छा)स्त्रे पठिता पुरा[ण]पटुभिः पद्मावती प्रोच्यते ॥ सौघोतुंगपतंगलंबनपथप्रोतुंगनालाकुला शुभ्राभ्र कषपाण्डुरोच्चशिखरप्राकार चित्राम्व (म्ब) रा ॥ (।)

प्रालेयाम (च)ल श्रृंयसंग्नि (नि)भक्षभप्रासादलग्नावती भव्यापूर्वमभूदपूर्वरचना था नाम पद्मावती ॥ स्वंगत्तुंगतुरंगमोद्गमक्षु(खु)रक्षोदाढ्रजः प्रो[िद]तं यस्यां जीनें (र्ण)कठोरदभ्गु (स्त्र ?)मकरोत्कूर्मोदराभं नभः ॥ मतानेककरालक्तुंभिकरटप्रोत्क्रब्टवृष्ट्या[द्भु] त [यु]क्तं कर्वममुद्रया क्षितितलं तांवू (बू) त कि संस्तुमः ॥

(देखिए एपिग्राफिया इंडिका भाग १, पुष्ठ १४९)।

यह पुराण-प्रसिद्ध पद्मावती भारतीय इतिहास में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है। इसने हिन्दू सभ्यता के महान्तम दिन देखे हैं। डॉ॰ जायसवाल ने अपनी पुस्तक "अन्धकारयुगीन भारत" में लिखा है "आधुनिक हिन्दुत्व की नींव नाग सम्प्राटों ने रखी थी। वाकाटकों ने उसपर इमारत खड़ी की थी, और गुप्तों ने उसका विस्तार किया था।" इस त्रयी में नागों और गुप्तों का पद्मावती से घनिष्ठ सम्बन्ध रहा है। नागों के विषय में ऊपर लिखा, जा चुका है। ज्ञात होता है कि समुद्रगुप्त द्वारा नागवंश से छिन जाने के पूर्व ही पद्मावती पर विदेशी कुषाणों का प्रभुत्त्व हो गया था। यह ऊपर लिखा जा चुका है कि शिवतन्दी नाग अपने राज्य के पाँचवें वर्ष में कनिष्क से हारा होगा। कुषाणों को पुनः नागों ने पद्मावती से भगा दिया। नागों के समय के प्राप्त अवशे षों का उल्लेख ऊपर हो चुका है "दशाश्वमेधावभूथ स्नानाम्"—दश अश्वमेध यज्ञ करके अवभूथ स्वान करनेवाले, हिन्दू संस्कृति के संस्थापक भारशिव नागों के समय में पद्मावती बहुत समृद्ध रही होगी, इसमें सन्देह नहीं है।

દ્દલ્



#### पद्मावतो

परन्तु कला और साहित्य के महान् उत्तेजक "असम-समर-विजयी" गुप्तों के काल में भी पदावती अपनी पद्मप्रभा को पूर्ण गौरवशाली वनाए थी। इसके प्रमाण में एक तोरण ढार का वह अंश प्रस्तुत करना ही पर्याप्त होगा जो आज गूजरी-महल संग्रहालय में सुरक्षित है और जिसे पवाया के उत्खनन में प्राप्त किया गया था। इस प्रस्तर खण्ड पर परम भागवत गुप्त सम्राटों के राज्यकाल में पनपनेवाला हिन्दू धर्म का प्रफुल्ल रूप अत्यन्त कलापूर्ण एवं सुन्दर रीति से प्रदर्शित किया गया है। यद्यपि इसका एक पार्श्व कुछ अस्पड्ट हो गया है, परन्तु उसपर समुद्र-मंथन का दृश्य तथा पड़ानन को स्पष्ट पहचाना जा सकता है। दूसरी ओर बलि और वामन की कथा का एवं त्रिवित्रम का चित्रण है। इसी पार्श्व के वाम भाग पर जो दृश्य अंक्ति है उसमें आज भी अलौकिक संगीत एवं नृत्य मानों मुखरित होना चाहते हैं। इस नृत्य-संगीत दृश्य के वाम भाग का ऊपरी कोना टूट गया है, परन्तु उसमें इस समाज का एक ही व्यक्ति चष्ट हुआ है। नर्त्वकी एवं वादक सभी स्त्रियाँ हैं। टूटी हुई स्त्री सहित इस मण्डली में दस स्त्रियाँ होंगी। यह दृश्य रंगमहल के भीतर रात्रि के समय का दश्य है जैसाकि इसमें दर्शित दीप स्तम्भ से प्रकट है। इसके अतिरिक्त यहाँ प्राप्त मिट्टी के खिलौने आदि भी अत्यन्त सुन्दर एवं दर्शनीय हैं। इनमें विभिन्न भावों को प्रदर्शित करती हुई स्त्रियों की आकृतियों, पशु पक्षियों के आकार, सजावट के उपकरण आदि इस कला के पूर्ण उत्कर्ष के साक्षी हैं।

गुप्त सम्प्राटों की धार्मिक नीति सहिष्णुतापूर्ण थी और इस कारण से उनके समय में पद्मावती में बौद्ध धर्म भी विकास पा सका होगा। आठवीं शताब्दी का भवभूति पद्मावती में बौद्धमठों का उल्लेख करता है और उसके पश्चात् लिखा गया ''सरस्वती कण्ठाभरण'' विहारों का अस्तित्व बतलाता है। कापालिकों का शाक्त और शैव सम्प्रदाय भी यहाँ स्थान पा सका था।

गुप्तों के पश्चात् पद्मावती का ऐतिहासिक गौरव जिल्रुप्त होना प्रारम्भ हुआ। दसवीं व ग्यारहवीं शती में सम्भवतः कोई परमार शाखा वहाँ प्रभावशील रही जैसाकि जनश्रुति में प्रसिद्ध पुण्यपाल एवं धन्यपाल के नामों से ज्ञात होता है। चन्देल वीर मलखान के नाम पर वहाँ एक पहाड़ी का नाम "मलखान पहाड़िया" भी लोगों ने रख दिया है, धूमेश्वर मन्दिर के पास एक पृथ्वीराज चौहान का चबूतरा भी प्रसिद्ध है। परन्तु यह सब इतिहास न होकर बहुत कुछ जनश्रुति ही है। इतिहास तो फिर केवल यही बतलाता है कि सिकन्दर लोदी के सूबेदार सफदरखां ने वर्तमान किला बनवाया और इस पद्मावती का नाम भी असकन्दराबाद रखने का प्रयत्न किया। वुन्देलखण्ड के प्रसिद्ध वीरसिंह जू देव द्वारा धूमेश्वर महादेव के मन्दिर के निर्माण के पश्चात् पद्मावती अपने अत्यन्त घटनापूर्ण, गौरवद्याली एवं अनेक घताब्दियों तक विस्तृत इतिहास को अपने अंक में समेटकर काल के अंचल में सो गई है, और "माया तेरे तीन नाम, परसू परसा परसराम" के समान लोगों ने इस गरीबनी को अब पद्मावती के स्थान पर पवाया कहना प्रारंभ कर दिया।

पुरातत्त्ववेत्ताओं ने पश्चावती और उसके प्राचीन गौरव को खोज निकाला है परन्तु अभी यहाँ बहुत अधिक कार्य होना रोष है। इस कार्य से राज्य के एक प्राचीनतम नगर का इतिहास तो झात होगा ही, भारतीय इतिहास के अनेक गौरव-पूर्ण अंशों के अत्यन्त पुष्ट प्रमाण <u>भी प्रकट हो सुकेंगे</u>।







# श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

प्रारंभिक---कला राजनीतिक सीमाओं को नहीं मानती, अतएव ग्वालियर-राज्य की प्राचीन मूर्तिकला से हमारा तात्पर्य किसी ग्वालियरी बैली विशेष से नहीं हैं। ग्वालियर की प्राचीन मूर्तिकला से तास्पर्य यही है कि हम उन मूर्तियों का विवेचन करें जो ग्वालियर-राज्य के अन्तर्गत आनेवाले विभिन्न स्थलों पर प्राप्त हुई हैं। यह विवेचन इस कारण से और भी सम्भव है कि इस राज्य की वर्तमान सीमाओं में प्राचीन भारत के कुछ अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थल रहे हैं। कुछ विशिष्ट बौ लियों को छोड़कर ग्वालियर की मूर्तिकला भारत की मूर्तिकला की प्रतिनिधि है। अतः यह कहा जा सकता है कि इस राज्य की प्राचीन मूर्तियों का विवेचन बहुत अंश तक प्राचीन भारत की मूर्तिकला का विवेचन है।

इस राज्य की प्राचीन मूर्तिकला पर प्रकाश डालने के लिए प्रेरित करनेवाली मूल वृत्ति इस भूमि से लेखक का ममत्व तो हैं ही, परन्तु केवल यही प्रधान कारण नहीं है। समस्त भारत की मूर्तिकला के विवेचन के समय एक प्रदेश विशेष की कला-सम्पत्ति के साथ पूर्ण न्याय नहीं किया जा सकता है। इस प्रकार के प्रादेशिक अध्ययन द्वारा सार्वदेशिक महत्त्व की बातों के विवेचन के साथ ही प्रादेशिक महत्त्व की वस्तुओं पर भी प्रकाश-पात करने को स्थान मिलता है। ग्वालियर-राज्य की कला-सम्पत्ति पर प्रकाश डालने का एक कारण यह भी है कि बाहर के विद्वानों ने यहाँ की कला-सम्पत्ति को अत्यन्त उपेक्षा की दृष्टि से देखा है और साथ ही उनमें अनेक स्थान्तियाँ फैली हुई हैं। प्राचीन मूर्तिकला के एकाधिक इतिहासों में उदयगिरि गुहा को भूपाल-राज्य में लिखा देखकर आश्चर्य होता है।\* उदयगिरि को जितना चाहिए उतना महत्त्व भी नहीं दिया जाता। चित्रकला के इतिहासों में बाग (अमझरा जिला) की सुन्दरतम कृतियों को अनुपस्थित

\* स्मिथः हिस्ट्री और फाइन आर्ट इन इण्डिया एण्ड सीलोन, चित्र ४६। कुमारस्वामी: हिस्ट्री ऑफ इण्डियन एण्ड इण्डोनेशियन आर्ट, पृष्ठ ७७ तथा चित्र नं० ७७।



पाया। साथ ही अनेक सुन्दरतम मूर्तियाँ उनकी दृष्टि में नहीं आईं हैं। अनेक मूर्तियों के काल एवं विषय के सम्बन्ध में अनेक भ्यान्तियाँ हुई हैं।\*, अस्तु।

मानव-हृदय में व्याप्त सौन्दर्य-भावना को किसी उचित माध्यम द्वारा साकार रूप प्रदान करने की प्रवृत्ति ही कला को जन्म देती है। यह प्रवृत्ति अदिम मानव में भी पाई जाती थी। उसने अपने आराध्य एवं प्रिय का जहाँ वाणी द्वारा गान किया वहाँ उसको अधिक स्थायी माध्यम प्रस्तर, मृत्तिका अथवा धातु द्वारा रूप देने का भी प्रयास किया। इसी प्रवृत्ति ने मूर्तियों का निर्माण कराया। सिन्ध और पंजाब में मोहन-जो-दड़ो तथा हड़प्पा में प्राप्-इतिहासकालीन मूर्तियाँ भी प्राप्त हुई हैं, परन्तु हमारे राज्य का मूर्तिकला का इतिहास मौर्यकाल के कुछ पहले से अथवा पूर्व से पूर्व रौशुनाक काल से प्रारंभ होता है।

इस स्थल पर उन माध्यमों पर भी विचार कर लेना उचित है जिनको आधार बना कर मूर्तिकार अपनी कला को साकार रूप देता है। इनमें प्रधान प्रस्तर-खण्ड हैं। शिलाओं को कुरेद कर अथवा शिलाखंडों को गढ़कर मूर्तियों का निर्माण करते हैं, जिनका आकार गालियर-गढ़ की पर्वताकार मूर्तियों से लेकर अत्यन्त छोटी मूर्तियों तक है। कुछ मूर्तियों चारों और से बनी हैं, कुछ का केवल सामना बनाया जाता है। कुछ पत्थर पर चित्रों के समान उभरी हुई (अर्धचित्र) कुरेद कर बनाली जाती है। दूसरा आधार मिट्टी है। मिट्टी के ठीकरों पर उभरी हुई मूर्तियाँ बनाने की कला भारत में बहुत पुरानी है। प्रागैतिहासिक स्थलों पर भी ये प्राप्त होती हैं। इस राज्य में भी बहुत प्राचीन मृण्मूर्तियाँ प्राप्त हुई है और पवाया पर जो राशि प्राप्त हुई है वह इस कला के चरम विकास का प्रमाण है। तीसरा साधन घातु है। प्राचीनकाल की धातु-मूर्तियाँ राज्य में अत्यन्त कम प्राप्त हुई हैं, जो मिली है वे महत्त्वहीन है। परन्तु पुरातत्त्व-विभाग के संग्रहालय में बाहर से कुछ अच्छी घातु मूर्तियाँ संग्रहीत हुई हैं।

मूर्तियों के विषय और प्रयोजन भी अनेक रहे हैं। मूर्ति-निर्माण की प्रधान प्रेरणा धार्मिक पूजा-स्थलों से मिली है। इस कारण से बहुसंख्यक मूर्तियां किसी न किसी सम्प्रदाय से सम्बन्धित हैं। विजयगाथाओं अथवा धार्मिक दानों को उत्कीणं किए हुए प्रस्तर-स्तभों पर निर्मित मूर्तियां अपना विशिष्ट स्थान रखती हैं, परन्तु ये स्तम्भ बहुधा मन्दिरों से सम्बन्धित कर दिए जाते थे। मालव-वीर यशोधमंन्-विष्णुवर्द्धन् के विजय-स्तभों के पास पाए गए शिव-मन्दिर के अवशेष इसे सिद्ध करते हैं। स्मारक एवं सती स्तम्भों पर धार्मिक दृश्य अंकित रहते ही हैं। वास्तव में भारत जैसे धर्मप्राण देश में प्राचीनकाल में प्रत्येक कला धर्मानुगामिनी होकर ही रही है। ऐसी मूर्तियां बहुत कम प्राप्त हुई हें जो किसी सम्प्रदाय अथवा धर्म से सम्बन्धित न हों; परन्तु इनका अभाव नहीं है। यहां तक कि मदिरा-पान एवं आख़ेट तक के दृश्यों को अंकित करनेवाली मूर्तियां भी प्राप्त हुई है।

हमारी बहुतसी सांस्कृतिक विरासत अनेकों सहस्राब्दियों के चक्र के नीचे विलोन हो गई हैं। काल के क्रूर हाथों से पत्यर भी नहीं बच सका। परन्तु काल के साथ साथ मानव ने भी हमारी मूर्तिकला-भाण्डार के विनाश में पूरा हाथ बटाया है। 1र्मितकला का सबसे बड़ा दुक्मन घामिक असहिष्णु मानव रहा है। मूर्ति-कला को आश्रय देनेवाले भवनों से

- \* बेसनगर की तेलिन (महिषमर्दिनी) की मूर्ति को स्मिथ ने पूर्व मौर्यकालीन लिखा है। देखिए—स्मिथः, वही, पृष्ठ३०)। डॉ॰ राधाकुमुद मुकर्जी मणिभद्र यक्ष की मूर्ति को पूर्व-मौर्यकालीन बतलाते हैं। (हिन्दू सिविलि-जेशन, पृष्ठ ३१५)।
- ∱ कनियम ने आ० स० ई० भाग २०, पूष्ठ १०३ में दुबकुण्ड (इयोपुर) की मूर्तियों के विषय में अत्यन्त आक्षयं-पूर्ण बात लिखी है कि वहाँ की जैन मूर्तियों को मराठों ने तोड़ा है। यदि मराठे मूर्तियां तोड़ने की इच्छा रखते तो चन्देरी, ग्वालियर गढ आदि बहुत से स्वलों पर जैन धर्म के अवशेष भी न मिलते। दूसरे, हिन्दू धर्म में अन्य धर्मों के देवमन्दिरों को नष्ट करने की भावना का प्रचार कभी नहीं किया गया। यह विचार अत्यन्त भगतिपूर्ण तथा असत्य है।

દ્દદ્



### श्री हरिहरनिवास द्विवेदो

नवीन भवन-निर्माण के लिए सुलभ सामग्री खोजनेवाले व्यक्तियों ने भी इस कला को ध्वस्त किया है । इन सब विनाशों से बची हुई जो मूर्तिकला-सम्पत्ति राज्य के विभिन्न स्थानों में प्राप्त हुई है उसका संक्षिप्त विवेचन करने का प्रयास आगे किया गया है । हमने अपने इस विवरण को गुप्तकाल, तक लाकर समाप्त कर दिया है ।

इस विवेचन को हमने कुछ कालों में बौट लिया है। यह काल कुछ मूर्तियों के तथा शैलियों के आधार पर हैं। राजनीतिक इतिहास भी उससे गुंथा रहता ही है, अतः अत्यन्त संक्षेप में पहले सम्बन्धित प्रदेश का राजनीतिक इतिहास देकर प्रधान मूर्तियों के काल, शैली, कला आदि का विवरण दिया है।

प्राप्-मौर्य कालीन (ई० पू० ६०० [?] से ई० पू० ३०० तक) ---ईसा से प्रायः ६०० वर्ष पूर्व उज्जैन पर महाप्रतापी प्रदोत नामक राजा राज्य करता था, जो अपने प्रताप एवं वीरता के कारण चण्ड-प्रद्योत कहलाता था। वत्सदेश का राजा उदयन इसका दामाद हुआ। यह वही उदयन है जिसकी कथाएँ उज्जैन के ग्रामवृद्ध अनेक शताब्दियों के पश्चात् भी सुनाते रहूते थे।\* मगध का राजा उस समय शिशुनाक वंशी अजातशत्रु था। उदयन के पश्चात् अवन्ती का राजा पालक हुआ। पालक के प्रजा-पीड़न से दुःखी होकर उज्जयिनी की जनता ने उसे राज्य-च्युत करके विशाखयूप को राजा बनाया। अजात-शत्रु के पश्चात् मगध का राजा दर्शक हुआ और उसका उत्तराधिकारी उसका पुत्र अजउदयी हुआ। इस अजउदयी ने अवन्ति के राजा विशाखयूप को जीतकर उसे अपना करद बनाया और विशाखयूप की मृत्यु के पश्चात् अवन्ती के राज्य की बागडोर सीधे अपने हाथ में ले ली। इसी अजउदयी ने मगध में पाटलिपुत्र नगर की स्थापना की। अजउदयी के पश्चात् नन्दिवर्धन गद्दी पर बंठा।

इस प्रकार भारतवर्ष के इतिहास में मगध-साम्ग्राज्य की स्थापना हुई, जिसकी पूर्वी राजधानी पाटलिपुत्र थी और परिवमी उज्जयिनी । उज्जयिनी और पाटलिपुत्र के राज-मार्ग पर प्राचीन विदिशा नगरी स्थित थी। उज्जयिनी ने इतने उथल-पुथल देखे हैं कि वहाँ प्राचीनकाल के अवशेष नहीं मिलते। विदिशा नगरी भी प्राचीन काल में कम महत्त्वपूर्ण नहीं थी। यह अनेक राजमार्गों पर स्थित होने के कारण व्यापारिक, सामरिक एवं सांस्कृतिक केन्द्र रही है। अतः यह कोई आश्चर्य नहीं है कि हमारी प्राचीन पूर्तिकला के इतिहास के प्रारंभिक अध्याय विदिशा के खण्डहरों से ही प्रारम्भ हों।

जहाँ पहले प्राचीन विदिशा नगरी बसी हुई थी उस स्थान के एक कोने में आज बेस नामक ग्राम बसा है । इसके अवशेषों में प्राचीनतम काल की कला-कृतियाँ दबी पड़ी हैं ।

सन् १८७४ में एलेक्जेण्डर कनियम, डायरेक्टर जनरल ऑफ आक्र्यालॉजी ने विदिशा के ध्वंसावशे को पर पड़ी हुई मूर्तियों का अन्वेषण किया था। उनकी दृष्टि में हमारी प्राचीनतम एक मूर्ति आई थी और उसका वर्णन उन्होंने आवर्या-लॉजिकल सवें ऑफ इण्डिया के भाग १०, पृष्ठ ४४ पर किया है। यह एक विशालकाय स्त्री-मूर्ति है जो ६ फीट ७ इञ्च ऊँची है। यह मूर्ति दो भागों में टूट गई है और हाथों का पता नहीं चल सका। सबसे प्रथम इस मूर्ति का केश-विन्यास अपनी विशिष्टता के कारण आकर्षित करता है जो अन्यन्त भारी और प्रभावशाली है। जात यह होता है कि कनक-खचित कपड़े या डोरों के साथ बालों को सजाया गया है जिससे कि एक मुण्डासा सा बन गया है, जिसने सम्पूर्ण सिर को पीछे गले तक ढक लिया है। पीछ बालों की सजाया गया है जिससे कि एक मुण्डासा सा बन गया है, जिसने सम्पूर्ण सिर को पीछे गले तक ढक लिया है। पीछ बालों की देने चौड़ी गुंधी हुई चोटिया कमर के नीचे तक लटक रही हैं। कानों में भारी बाले लटक रहे हैं। उनका भारीपन केश-विन्यास के भारीपन से मेल खाता हुआ है। गले में अने क मालाएँ पड़ी हुई हैं, जिनमें एक बहुत मोटी है और स्तनों के बीच में से पेट के ऊपरी भाग तक लटक रही हैं। अधोवस्त्र और अलंकरण भी कम विचित्र

\* प्राप्यायन्तीनुदयनकथाकोविदग्रामवृद्धान् धपूर्वमेध ३२ ॥

अथवा

प्रखोतस्य प्रियवुहितरं वत्सराजोऽत्र जन्हे। हैमं सालद्रुमवनमभूदत्र सस्यैव राज्ञः ।। अत्रोद्भ्रांतः किल नलगिरिः स्तम्भमुत्वाट्घ वर्षादित्यागन्तूग्रम्यति क्षनो यत्र ब्रम्धूनभिज्ञः ॥ पूर्वमेक्ष ३५॥



नहीं हैं। कनिषम ने शरीर के ऊपरी भाग में 'जाकेट' पहने होना बतलाया है। अधोवस्त्र एक साड़ी है जो घुटनों के नीचे तक आती है। साड़ी के नीचे एक बस्त्र और पहना हुआ है जो पैर के पंजों तक पहुँचता है। गरु के समान कटि पर भी अनेक प्रकार के अलंकार तथा झालरें हैं। साड़ी की सामने की चुन्नट भी विशिष्ट प्रकार की है। पैरों की बनावट भद्दी है।

यह मूर्ति कलकत्ता-संग्रहालय में चली गई है। सौभाग्य से भेलसे के प्राचीन किले के पास एक खेत में थिलकुल इसो प्रकार की एक मूर्ति हाल ही और प्राप्त हुई है। जिस स्थान पर यह मूर्ति प्राप्त हुई है वह इसका मूल स्थान नहीं है। जात होता है कि पास ही बेसनगर से किसी व्यक्ति द्वारा यह खण्ड इस स्थान पर ले आया गया। यद्यपि वह टूटी हुई है और उसका केवल छाती के ऊपर का भाग ही प्राप्त हुआ है, परन्तु फिर भी वह हमारी अत्यन्त बहुमूल्य कला-सम्पत्ति है। बेसनगर की बड़ी स्त्री मूर्ति के राज्य की सीमाओं के बाहर कलकत्ता संग्रहालय में प्रवास करने के पश्चात् हमारे पास इतना प्राचीन कुछ भी नहीं था।

इन मूर्तियों के काल के विषय में बहुत मतभेद है। इनकी औली को देखते हुए इनकी निम्नलिखित विशेषताएँ दिखती हैं :---

- (१) इनकी विशालता,
- (२) चारों ओर से कोर कर बनाने की रीति,
- (३) यथातथ्य चित्रण की ओर प्रवृत्ति,
- (४) पैरों की बनावट, और
- (५) बगलों और पीछे के भाग की उपेक्षा कर सामना अधिक विस्तार से बनाने की प्रवृत्ति ।

इसी श्रेणी और शैली की अनेक मूर्तियाँ भारतवर्ष में प्राप्त हुई हैं। (१) परखम (मथुरा) की मूर्ति (२) बरोदा (मथुरा) की मूर्ति (३) मथुरा के पास की मनसादेवी की मूर्ति (४) मथुरा की एक और स्त्री-मूर्ति। (५) पटना के पास पुरुष-मूर्ति (६) पटना के पास प्राप्त दूसरी पुरुष-मूर्ति (७) कोसम में प्राप्त मूर्ति-ख़ण्ड।

इनके निर्माण-काल के विषय में विद्वानों में बहुत वाद-विवाद हुए हैं । विद्वान इनके विषयों पर भी एकमत नहीं है । अनेक विद्वान इन्हें यक्ष-यक्षणियों की मूर्तियौ वतलाकर मौर्यकालीन सिद्ध करते हैं; कुछ विद्वान इन्हें देवकुलों में रखी हुई राजा-रानियों की प्रतिमाएँ मानते हैं ।\*

राजवंशों की मूर्तियों के देवकुलों का अस्तित्व भास के 'प्रतिमा' नामक नाटक से झात होता है। उस समय यह प्रधा थी कि प्रत्येक राजवंश का अपना देवकुल होता था जिसमें मरन के पश्चात् राजा की मूर्ति स्थापित की जाती थी और कालान्तर में उक्त देवकुल में अनेक मूर्तियां एकत्रित हो जाती थीं। रे यह अनुमान किया गया है कि जो मूर्तियां पटना के पास मिली हैं वे शैशुनाक राजाओं के देवकुल की थीं। उन पर उत्कीर्ण लेखों के अनुसार उन्हें अजउदयिन, नन्दिवर्धन और वर्तनन्दि की मूर्तियाँ बतलाया गया है तथा परखम की मूर्ति को अजातशत्रु की मूर्ति कहा है। इन शैशुनाक सम्प्राटों का अवन्ति से राजनीतिक सम्बन्ध बतलाया जा चुका है, अतएव इन विद्वानों ने बेसनगर की ये मूर्तियां भी उसी काल कौ मानी हैं।

यक्षवादी विद्वानों ने इन मूर्तियों के लेखों को यक्षों के नामों के रूप में पढ़ा है । ई० पू० प्रथम शताब्दी की मणिभद्र यक्ष की मूर्ति पवाया में मिली है । उसपर उत्कीर्ण अभिलेख के कारण उसके काल के विषय में कोई संका नहीं है । उसकी

\* इन मूर्तियों के विश्वय में जो विवाद हुआ है उसके लिए देखिए---(१) भारतीय इतिहास की रूपरेखा, द्वितीय संस्करण, पृष्ठ ५५८-५६२; ज० वि० ओ० रि० सो०, भाग ५, पृष्ठ ५१२-५६५; इ० ए० १९१९ पृष्ठ २५-२६; मॉ.र्ज रिव्यू, अक्टूबर १९१९; ज० रा० ए० सो० १९२०, पृष्ठ १५४-१५६ तथा नागरी प्रचारिणी पत्रिका (नवीन संस्करण) भाग १, पृष्ठ ४०--८२।

1 नागरी प्रचारिणी पत्रिका, नवीन संस्करण, भाग १, पुष्ठ ९५-१०८।



#### थी हरिहरनिवास द्विवेदी

गैली से इन मूर्तियों की तुलना की जाए तो वे एक ही परम्परा की ज्ञात होंगी। अतः अधिक सम्भव वही है कि उक्त मूर्तियौ यक्षों की ही हों। मथुरा की मूर्ति के सम्बन्ध में 'देवकुलवादी' विद्वान यह अनुमान लगाते हैं कि वह पटना के पास से यहौ लाई गई है। परन्तु बेसनगर में ये दो स्त्री मूर्तियाँ ही मिली हैं। इन्हें क्या समझें ? हम मानने के तैयार नहीं कि यह दोनों स्त्री मूर्ति भी पटना के देवकुल की रानियों की मूर्तियाँ हैं जो किसी प्रकार विदिशा में ले आई गई । ये मूर्तियाँ या तो उस समय के यक्ष-पूजा का प्रमाण हैं \* या फिर केवल अलंकरण के रूप में किसी प्रासाद को सुशोभित करने के लिए बनाई गई थी।

इनके काल के विषय में भी दो मत हैं। यदि इन्हें शैशुनाकवंशीय प्रतिमाएँ मानें तो इनका समय 'ई० पूर्o' ६०० सक पहुँच जाता हैं। परन्तु यदि इन्हें यक्षिणियों की मूर्तियां माना जाए अथवा स्वतंत्र मूर्तियां भी माना जाए तो भी इनको पूर्व मीर्यकालीन तो माना ही जा सकता है।

दीदारगंज में प्राप्त चामर-ग्राहिणी की मूर्ति की चमकदार ओप को देखते हुए उसे निश्च य ही मौर्यकालीन कहा जा सकता है । उसके साथ इन मूर्तियों की तुलना करने पर यह कहा जा सकता है कि इनकी कला कम विकसित है, इसलिए ये उससे पूर्व की हैं।

आनन्द कुमारस्वामी ने इन मूर्तियों को मौर्यकालीन ही वतलाया है । वे दीदारगंज की प्रतिमा को बेसनगर की प्रतिमा से अयि क विकसित है मानते हैं; परन्तु वे इसका कारण यह बतलाते हैं कि मौर्यकाल में राज-दरवारी और लोक की कला पृथक रही है । ये स्थूल एवं अविकसित मूर्तियाँ लोक-कला की उदाहरण हैं और ओपदार क्वतियाँ अद्योक की राजदरवार की कृतियाँ हैं। ‡ इस कल्पना को अन्य विद्वानों ने भी प्रतिध्वनित किया है। दे परन्तु यह क्लिख्ट कल्पना की वावश्यकता केवल राजकुलवाद के विरोध में उत्पन्न हुई है। सोधी और सच्चीसी बात तो यह है कि ये मूर्तियां चामर-ग्राहिणी के पूर्वकाल की हैं, और ऐसे पत्थर पर बनी है जिस पर ओप नहीं हो सकता तथा ऐसे काल में बनी है जब पत्थर पर ओप करना हमारे मूर्तिकार नहीं जानते थे।

साथ ही रायक्रष्णदासजी ने जिस कारण से इसे पूर्व मौर्यकालीन माना है, वह भी ठीक नहीं है। इनकी यथातथ्य चित्रण की प्रवृत्ति, विद्यालता एवं चारों ओर कोर कर बनाने की रीति को उन्होंने प्राचीनता का द्योतक मान लिया है। इन्हीं कारणों से बेसनगर की विशालकाय महिषमदिनी की गुप्तकालीन मूर्ति को भी अन्य विद्वानों ने उक्त मूर्तियों का सम-फालीन मान लिया। यहाँ तक कि डॉ॰ राधाक मुंद मुकर्जी वेसनगर की उक्त महिषमदिनी की मूर्ति के साथ साथ पवाया की मणिभद्र यक्ष की मूर्ति को भी ईसवी सन् के ३०० वर्ष पूर्व में गिन जाते हैं। कला काल और समय के खाँचे नहीं मानती। कलाकार किसी भी अन्य देश या काल की शैली से प्रभावित हो सकता है। इस प्रकार के पक्के नियम ढालकर मूर्तियों के काल का विवेचन निभ्ग ग्रित रूप से नहीं किया जा सकता।

मौर्ष कालीन (ई० पू० ३०० से ई० पू० १५० तक)—चन्द्रगुप्त ने मगध के सम्राट् महापद्मनन्द को मारकर उत्तर भारत में विशाल साम्राज्य की स्थापना की । उसने प्रीक विजेता अलिकसुन्दर की विशाल सेना को देखा था और उसके विश्व-विजय के स्वप्नोंसे भी परिचय प्राप्त किया था । उसके प्रबल प्रताप से टकराकर देवपुत्र नामधारी ग्रीक विजेता के सेनापति

- 🕇 हिस्ट्री ऑफ इण्डियन एण्ड इण्डोनेशियन आर्ट, पुष्ठ १७१
- ‡ वही, पृष्ठ १८।
- 🛓 डॉ० राधाकुमुद मुक्रजीः हिल्दू सिविलिजेशन, पृष्ठ ३१५।
- \* भारतीय मूर्तिकला, पृष्ठ १६।
- 🛊 मुकर्जीः हिन्दू सिविलिजेशन, पृष्ठ ३८।

হওহ

<sup>\*</sup> मौयों के बहुत पूर्व यक्षपूजा प्रचलित थी, इसके लिए देखिए आतन्द कुमारस्वामी का 'यक्ष' नामक लेख Smithsonian Miscellaneous Collections, Vol. 80, No. 6. में प्रकाश्तित)।



सिल्यू किद की तलवार भी श्रीहीन होकर भारत-वीरों के चरणों में झुक गई थी। हेलेना अथवा कार्ने लिया के विवाह की कथा में कल्पना का मिश्रण भले ही हो परन्तु मेगस्थनीज के राजदूतत्व की घटना तो ऐतिहासिक तथ्य ही है। भारत के सम्प्राटों के राजदरवारों में अपनी विनम्द्र मैत्री दिखाने की इस परम्परा का प्रमाण अन्तलिकित (एप्टिअल्कीड्स) के समय तक मिलता है। जो हो, परन्तु ग्रीक और भारतीय संस्कृतियों का मिलन मौर्यकाल से प्रारम्भ हो गया था, यह प्रमाणित है। इन 'यवनों' से भारत ने विजित के रूप में नहीं परन्तु विजेता के रूप में सम्पर्क प्रारम्भ हो गया था, यह प्रमाणित है। इन 'यवनों' से भारत ने विजित के रूप में नहीं परन्तु विजेता के रूप में सम्पर्क प्रारम्भ किया था। अतएव भारतीय कला-कारों ने ग्रीक तथा अन्य पश्चिमी देशों की कला की नकल की होगी, यह सोचना समीचीन नहीं है। परन्तु साथ ही यह भी नहीं सोचा जा सकता कि भारतीय कलाकार ने पश्चिमी कला के सम्पर्क में आकर भी उसके सौन्दर्य को ग्रहण करने से एकदम इन्कार कर दिया होगा। वास्तव में इस सम्पर्क का परिणाम यह हुआ कि भारतीय कलाकार ने उन कला-कृतियों को आत्मसात् किया है जो उसे भारतीय रूवि के अनुकूल दिखीं। ऐसी दशा में अनेक विद्वानों ने अशोक के द्वारा बाहर के कलाकार बुलाने की कल्पना की है\*, वह अत्यन्त अग्राकृतिक एवं भान्त है।

पाटलिपुत-पुरवराधीस्वर सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य तथा बिन्दुसार अमित्रधात के समय में भी उज्जयिनी एवं विदिशा को गौरव प्राप्त था, इसके प्रमाण मौजूद हैं। जब अशोक केवल युवराज थे, तब वे राज-प्रतिनिधि के रूप में उज्जयिनी में रहे थे और विदिशा की श्रेष्ठि-दुहिता 'देवी' से उनके संघमित्रा नामक कत्या एवं महेन्द्र तथा उज्जैनीय नामक दो पुत्र हुए थे।] इन देश्या महारानी की स्मृति ज नश्रुति ने 'वैक्ष्यान्टेकरी' के नाम में अब तक जीवित रखी हैं।

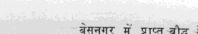
प्रद्योत, उदयन और अजातशत्र के समय में साक्य मुनि गौतम बुद्ध ने अहिंसामय धर्म का विस्तार जत्तर भारत में किया था। कॉलंग-विजय में जो अगणित नरवलि देनी पड़ी, उसने अशोक का हृदय बौद्ध-धर्म की ओर आकर्षित किया। वह बौद्ध धर्म का प्रबल प्रचारक बन गया। उसने उसे अपने साम्प्राज्य का राजधर्म बनाया और भारत के बाहर भी प्रचार किया। कहते हैं कि उन्होंने ८४,००० बौद्ध स्तूप बनवाए और अपने आदेशों से युक्त अनेक स्तम्भ खड़े किए। इन स्तूपों के चारों और बाड़ (रेलिंग) होती थी। यह बाड़ या तो काठ की होती थी या पत्थर की। उन पर बुद्ध के जीवन-सम्बन्धी अनेक चित्र अंकित किए जाते थे, इन दृश्यों के विषय में एक बात स्मरणीय है; बुद्ध भगवान् ने अपना चित्र अंकन करने का निषेध कर दिया था। अतएव इन बाड़ों पर बुद्ध की मूर्ति नहीं है।

चन्द्रगुप्त मौर्य और अशोक के महलों का वर्णन हमें ग्रीक राजदूत और फायद्दान द्वारा लिखा हुआ मिला है। उनकी विशालता से वे अत्यधिक प्रभावित हुए वे और तत्कालीन अन्य विदेशी राजधानियों के राजमहलों से भी श्रेष्ठ थे, ऐसा मेगस्थनीज ने लिखा है। फायहान तो उनकी महानता को देखते हुए उन्हें मानवकूत मानने में भी सन्देह करता है और उन्हें देवयोनि द्वारा निर्मित मानता है। हूं इससे यह प्रकट होता है कि उस काल में स्थापत्य कला तथा उसकी संगिनि मूर्तिकला अत्यन्त समुन्नत दशा में थी, और साथ ही यह भी सिद्ध होता है कि भारत को मौर्यकाल में परदेशी कारीगर बुलाने की आवश्यकता भी न पड़ी होगी जैसाकि मार्शल आदि का मत है।

मौर्यकालीन कारीगर पत्थर पर एक अत्यन्त चमकदार ओप करने की रीति जानते थे जो उस काल की कला की एक अत्यन्त निजी विशेषता थी। मूर्ति या स्तंभ वनाकर वे उसे इतना चिकना कर देते थे कि हाथ फिसलता था। यह ओप उस काल की मूर्तियों की अचूक पहिचान है। यघपि पत्थर पर ओप आगे भी हुआ परन्तु इस अशोकीय औप की बराबरी न की जा सकी। साँची के तोरणों पर इसका आभास मिलता है और मध्यकाल में तो अनेक मूर्तियों पर चिकनाहट की गई है, परन्तु इसकी अपनी निजी विशेषता है। इसमें चुनार का पत्थर अधिक सहायक हुआ है।

```
* मार्शलः ए गाइड टू सौची, पृष्ठ १०।
1 वही, पृष्ठ ८ तथा महावंश।
‡ फावहानः यात्रा-विवरण, अव्याय ५८।
1 वही।
```

દ્હર



बेसनगर में प्राप्त बौद्ध वेदिका के चित्र (दोनों पार्श्व)।





परखम की यक्षमूर्ति ।





बेसनगर में प्राप्त यक्षी-मूर्ति ।

www.kobatirth.org

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

चामर ग्रहिणी, पटना।

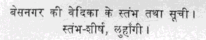






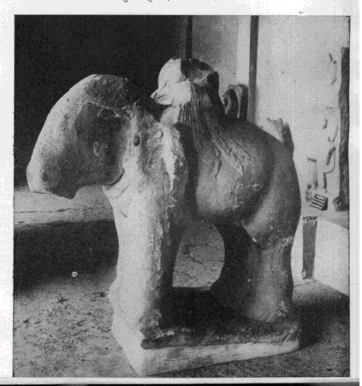
एकसिंह-स्तंभशीर्ष, उदयगिरि।

विष्णु-मूर्ति वेसनगर।





सवारयुक्त हाथी, बेसनगर।





# श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

मौर्य सम्राटों का विदिशा और उज्जैन से राजनीतिक सम्बन्ध था, इसका उल्लेख ऊपर हो चुका है। अतएव यहाँ भी मौर्यकाल की मूर्तिकला के सुन्दर उदाहरण प्राप्त हुए हैं और आगे भी प्राप्त होने की आशा है। विद्वानों ने यह अनुमान किया है कि पत्थरों पर उभरी हुई मूर्तियाँ (अर्ध-चित्र) तथा अलंकरण हाथी दौत पर बनी हुई कलाकृतियों का अनुकरण करने की चेख्टा से बने हैं। ये हाथीदांत के कारीगर विदिशा में रहते थे, इसका प्रमाण भी मिलता है। सौची के दक्षिण तोरण के बाएँ खम्बे पर विदिशा के दन्तकारों के दान का उल्लेख है।\* भरहुत में विदिशा के किसी फल्गुदेव का दान-सम्बन्धी लेख है।

<sup>र</sup>वालियर-राज्य की सीमाओं में प्राप्त मौर्यकालीन कला-कुतियों को तीन भागों में दिभाजित किया जा सकता है-

- (१) विदिशा के स्तूप की बाड़ के अवशेष,
- (२) उदयगिरि के बौद्ध अवशेष तथा कुछ अन्य स्तम्भ-शीर्ष, तथा
- (३) कुछ मृण्मूर्तियाँ, गुरिए, हाथीदाँत की वस्तुएँ तथा उज्जैन की कुम्हार-टेकरी में प्राप्त मृत्तिका-पात्र आदि ।

उज्जैन में यैरेया-टेकरी के उत्खनन के फलस्वरूप जिन स्तूपों का पता लगा है वे अपनी विशालता एवं विशिष्ट स्थापत्य कलाकौशल की दृष्टि से अशोककालीन स्तूपों में महत्त्वपूर्ण स्थान रखते हैं; परस्तु उनके चारों ओर या तो कोई वेदिका (बाड़) थी ही नहीं और यदि थी तो वह लकड़ी की बनी हुई थी। इस प्रकार यहाँ पर मूर्तिकला का कोई उदाहरण प्राप्त न हो सका। यह एक विचित्र संयोग है कि वेसनगर (विदिशा) के पास हमें एक स्तूप की बाड़ के कुछ अंश प्राप्त टूए हैं; परन्तु नहाँ स्तूप का पता नहीं लगा। ज्ञात यह होता है कि स्तूप की इंटें तथा बाड़ के कुछ अंश कोई मकान बनाने-वाला ले गया और सौभाग्य से बाड़ का कुछ अंश हमें प्राप्त हो सका। सन् १८७४ में सबसे पहले कनिंघम ने इन्हें देखा था। उसने लिखा है, ''बेसनगर ग्राम के बाहर पूर्व की ओर मुझे एक बाड़ के कुछ अंश मिले, जो कभी बीढ़ स्तूप को घेरे हुए थी। .....चारों अभिलेखपुक्त हैं जिनमें अशोककालीन लिपि में दाताओं के छोटे छोटे लेख हैं। इस कारण से इस स्तूप की तिथि ईसवी पूर्व तीसरी शताब्दी के मध्य के परचात् की नहीं मानी जा सकती।‡"

इन लेखों को लिपि के कारण तो यह वेदिका अधोककालीन झात होती ही है, साथ ही परि इनकी तुलना भरहुत एवं सौंची की उभरी हुई मूर्तियों से की जाए तो इनका उन दोनों से पूर्वकालीन होना सिद्ध होगा। भरहुत एवं सौंची में जो जातकों तथा बुद्ध के जीवन सम्बन्धी दृश्य दिखाए गए हैं वे अधिक विकसित एवं अधिक रूढ़िवद्ध हैं। बेसनगर की बाड़ इस दिशा में पूर्वतम प्रयास झात होती है। सम्भव यह है कि विदिशा के नागरिकों ने साँची को अपना प्रधान पूजा-स्थल बनाया, उसके पूर्व विदिशा के अत्यन्त निकट का यह छोटासा स्तूप बनाया गया होगा। इसके पश्चात् उदयगिरि पर कुछ निर्माण हुआ और अन्त में साँची पर। बुद्ध द्वारा उनकी मूर्ति-अंकन-निषेध का पाठन इस बाड़ की मूर्तियों में किया गया है। प्राचीन वाड़ों पर बुद्ध का स्वयं का चित्रण (१) सिंहासन (२) बोधिवृक्ष (३) तिरत्न, तथा (४) स्तूप द्वारा किया गया है। इनमें त्रिरत्न को छोड़कर शेष तीनों प्रतीक बेसनगर की बाड़ में मौजूद हैं। साँची के स्तूप की बाड़ों में भी सारी प्रकृति---जड़ और चेतन---बुद्ध की आराधना में तत्पर दिखलाई है परन्तु उत्कीर्णक की छनी बुद्ध-विग्रह के अंकन के निषेध की मर्यारा में बँधी ही रही।

कला की दृष्टि से बेसनगर की बाड़ के यह अर्थवित्र साँची और भरहुत के पूर्वगामी हैं, यह ऊपर कहा जा चुका है । दाताओं की असमर्थता के कारण भी उनमें विशालता एवं अनेकरूपता नहीं हैं । बाड़ का केवल कुछ अंब ही प्राप्त हुआ है और कोई तोरण द्वार भी नहीं मिला है । इस कारण से इसमें साँची या भरहुत की सी न तो प्रचुरता है और न

‡ कॉनघन आ० त० ई०, भाग १०, पुष्ठ ३८।

<sup>\*</sup> मार्जल तथा फुशेः मानूमेण्टस ऑफ साँची, तीसरा भाग।

<sup>📫</sup> बरुआः भरहुत, पृष्ठ ४१।



कला की परिपत्वता अथवा विकास । परन्तु साँची और भरहुत को पूर्वगामिनो होने के कारण इसकी कला का महत्त्व अवस्य बहुत अधिक है ।

कर्तिघम ने इस बाड़ के वेष्टन (Coping Stone) का एक खण्ड, एक स्तम्भ और दो तकिए (उष्णीश) के पत्थर (rail bars) देखे थे। उसके पश्चात् अब एक वेष्टन का खंड, एक स्तम्भ का खंड तथा तींन तकिए के पत्यर और मिल गए हैं। इस प्रकार अब दो वेष्टन के खंड, दो स्तम्भ-खंड तथा पौच तकिए के प्रस्तर प्राप्त हैं। यह सब गुजरीमहल संग्रहालय में सुरक्षित हैं।

उष्णीष-प्रस्तर के खंड ११ इंच ऊँचे और ११ इंच मोटे हैं। बड़ा टुकड़ा ७ फीट ४ इंच लम्बा है और छोटा टुकड़ा रुम्बाई में इससे प्रायः आधा है। इनके भीतरी ओर हाथी और घोडों का समारोह अंकित है। प्रत्येक हाथी के सिर पर बुद्ध-चिहन की पिटारी रखी हुई है। हाथी के पीछे एक पदाति है जो घ्वजा या चमर लिए हुए है; उसके पीछे एक अश्वा-रोही है। अश्वारोही के पीछे फिर एक पदाति है। इस प्रकार इन दोनों खण्डों में १३ पदाति, ६ घोड़े और ६ हाथी है।

बाहरी भाग में वेष्टन-प्रस्तर-खण्डों का ऊपरी गोल हिंस्सा अर्धवित्रों के ऊपर निकला हुआ दो इंच चौड़ी छज्जीसी बना देता है जिससे इनकी रक्षा होती रहे। बड़े तथा छोटे दोनों टुकड़ों में दो स्तूपों की पूजा का अंकन है। गोमूत्रिका के आकार में फैलाई गई एक पद्म-बेल द्वारा १० खन बना दिए गए हैं। इस बेल में यत्र-तत्र पूर्ण विकसित, अर्धविकसित एवं अविकसित कमल-पुष्प तथा पत्ते बने हुए हैं। दाहिनी ओर के पहले खन में एक हाथी है, दूसरे और नवें खन में दो-दो गायक हैं, जिनमें से एक मृदंग बजा रहा है। तीसरे और चौथे खनों में एक स्त्री और पुरुष हैं। स्त्री भरा हुआ थाल लिए है और पुरुष के हाथ में ध्वजा है। इस प्रकार की ध्वजाएँ बौढ स्तूप पर टँगी हुई भरहुत में भी दिखाई गई हैं और इसी बाड़ के दूसरे टुकड़े में भी हैं। गाँववें, छठतें, सातवें और आठवें खन में प्रत्येक में एक एक स्त्री है जो अपने दोनों हाथों में भरे हुए थाल लिए है। दसवें खन में एक स्तूप है जिसके दाहिनी ओर एक स्त्री है। इस स्तूप में ऊपर का छत्र नहीं है। छोटे वेक्टन-प्रस्तर-खण्ड में वड़े खण्डों के समान पद्म-बेल द्वारा पाँच खन बतलाए गए हैं। पहले खन में बुढ-चिहन की पिटारी सिर पर रखे हाथी है। दौथे खन में बोधिवृक्ष है, जिसके दोनों ओर स्त्री और पुरुष हैं। पहले खन में बुढ-जिहन की दिही किर र रखे हाथी है। दूसरे खन में वोधिवृक्ष है, जिसके दोनों ओर एक भरा हुआ थाल लिए है। दूसरा ध्वजा लिए है, दाहिनी ओर उपासिका खड़ी है। दूसरे खन में दो व्यक्ति है, जिसमें से एक भरा हुआ थाल लिए है। इसरा ध्वजा लिए है। तीसरे खन में एक स्त्री और एक पुरुष है जो गायन-वादन कर रहे हैं।

बड़े खम्मों में बोधिवृक्ष की पूजा दिखाई गई है। इस दृश्य का अंकन बहुत अकुशल हाथों ढ़ारा किया गया है और मर्ष चित्रों के अत्यन्त अविकसित रूप का परिचायक है। मूर्तिकार बोधिवृक्ष और नौ उपासकों का संश्लिष्ट चित्र बतलाने में असफल रहा है। पहली पंक्ति में बोधिवृक्ष बना है, फिर नीचे तीन पंक्ति में तीन तीन उपासक हैं। अन्तिम पंक्ति के उपासकों का इस समय केवल सिर का कुछ भाग शेष रह गया है। स्तम्भ के छोटे टुकड़े पर अंकन अधिक रुचिर है। इसके एक ओर संगीत का दृश्य दिखाया गया है। ऊपर एक सिंहासन है। आठ स्त्रियां विविध वाद्य बजा रही हैं। कीच में एक दीपक जल रहा है। इसमें बीणा, मुरली, मृदंग आदि वाद्य स्पष्ट दिखाई देते हैं। क्री स्तम्भ-खण्ड के

इस इब्द को हमने उसी अर्थ में प्रपुक्त किया जिसमें राय कुष्णदासजो ने अपनी 'भारतीय मूर्तिकला' में किया है । इस प्रकार के गीत-नृत्य का दृश्य ग्वालियर की सीमाओं में मेरे देखने में तीन स्थानों पर आपा है । पहला मौर्यकालीन बेसनगर में प्राप्त बाड़ पर है; दूसरा उदयगिरि में है और तीसरा पवाया में है । यद्यपि चौथा बाग गुहा की भित्तियों पर चित्रित है परन्तु वह इन सबसे भिन्न है । इन सब दृश्यों में अनेक समानताएँ हैं । एक तो यह सब पूर्णतः स्त्रियों की मंडलिया है, दूसरे हमारे विषय से बाद्य में समानता है । उन्होंने लिखा का स्त्रियों का गीतनृत्य 'जन्म' से सम्बन्धित है, ऐसा डॉ० वासुदेवशरण अप्रवाल का मत है । उन्होंने लिखा है कि इस उत्सव को 'जातिमह ' कहते थे । विशिष्ट जन्म-उत्सव के अंकन में संगीत का प्रदर्शन भारतीय



#### श्री हरिहरनिवास दिवेदी

दूसरी ओर नीचे-ऊपर दो खत हैं। ऊपर के खन में वन का दृश्य है। चार मृग और दो मोरें अत्यन्त सुन्दर रूप में बनी हुई हैं। ऊपर का कुछ भाग टूट गया है। नीचे के खन में दो घोड़ों के रथ में एक राजपुरुष दिखाया गया है। एक पारिषद छत्र लिए हुए हैं और दूसरा चामर। रथ के नीचे की ओर दो ब्यक्तियों के सिर से दिखाई देते हैं।

पौंच सूची प्रस्तरों में से चार में सुन्दर एवं विविधि प्रकार के फुल्ल कमल हैं। एक में बोधिवृक्ष के दोनों ओ**र** दो उपासक दिखाए गए हैं।

इन अर्धचित्रों में उस समय के वेश-भूषा तथा सामाजिक स्थिति पर प्रकाश पड़ता है।

पुरुषों के सिर पर भारी साफासा बँधा रहता था जिसमें सामने और पीछे गुम टीसी उठी रहती थीं। यह मारी-भरकम शिरोभूषा युक्त एक सिर गूजरी-महल संग्रहालय में रखा हुआ हैं। यदि इस शिरोभूषा को शुंगकालीन यक्ष की शिरोभूषा से तुलना करें तो ज्ञात होगा कि यह भारी साफा उस काल तक अधिक सरल हो गया था। गुमत्रियौं गायब हो चली हैं। छोटे खंभे में राज-युरुष के साथ जो दो पारिषद हैं उनके ऐसे साफे नहीं हैं। अतएव यह ज्ञात होता है कि इस प्रकार का साफा समाज में विशिष्ट स्थिति का प्रमाण है। पुरुष कानों में भी भारी आभरण पहने दिखाए गए हैं। स्थियों के केश-विन्यास भी विशेष प्रकार के हैं। सिर के चारों ओर गोल चक्कर के ऊपर गोल टोपसा है। नीचे के बाल कहीं कहीं गर्दन तक भी आए हैं। पुरुषों के शरीर पर कोई बस्त्र नहीं हैं। केवल कमर के नीचे घोती बंधी हुई है। सामने पटली है और घोती प्राय: घुटने के नीचे तक है। गले से पेट के ऊपर तक आनेवाली मालाएँ हैं। हाथों में चूड़े हैं। सित्रयां भी छाती और पेट पर कोई बस्त्र पहने दिखाई नहीं देतीं। कानों में भारी बाले, हाथों में चूड़े और गले में मालाएँ हैं। हाथियों पर झूले हैं; परन्तु घोड़ों का साज अधिक अलक्वत है। दो घोड़ों का रथ भी दर्शनीय है। राज-पुरुष स्वयं घोड़ों की बागडोर लिए हैं। भरहुत एवं साँची के रथों के समान ही इस रथ का रूप है। स्त्री-पुरुष धार्मिक उत्सवों तथा समारोहों में समान भाग लेते दिखाए गए हैं।

बेसनगर, भरहुत एवं सौची आदि के इन दृश्यों में बुद्ध-जीवनी तथा जातकों की कयाओं के अंकन हैं । ऊपर लिखा जा चुका है कि बेसनगर के ये दृश्य यद्यपि अधिक सार्थंक हैं, परन्तु वे न तो पूर्णतः रूढ़िबद्ध हैं और न किसी कथा या घटना का पूर्ण अंकन करने का प्रयास ही हैं । बुद्ध के जीवन की महान् घटनाएँ इस बाड़ पर अंकित हैं ।

(१) बुद्ध*-ज*न्म---अल्जोकिक पुरुषों के जन्म के साथ कमल सदा सम्बन्धित रहा है। इस बाढ़ पर भी तकिए के प्रस्तरों में कमलों के अंकन के साथ ही कमल-बेल का सुन्दर अंकन हुआ है। आगे नृत्य का दृश्य भी बुद्ध-जन्म से सम्बद्ध हो सकता है।

(२) सिद्धार्थ का राजसी जीवन—छोटे प्रस्तर-खण्ड पर जो संगीत और वाद्य का दृश्य दिखाया गया है वह महाभिनिष्क्रमण के पूर्व राज-प्रासादों में सिद्धार्थ के सुखी एवं मनोरंजनपूर्ण जीवन का चित्रण हो सकता है। सिद्धार्थ का प्रतीक सिंहासन भी मौजूद है।

(३) सम्बरेधि—–सिद्धार्थं को वोधिवृक्ष के नीचे बुद्धत्व प्राप्त हुआ था, अतएद बौद्ध धर्म में बोधिवृक्ष की पूजा को बहुत अधिक महत्त्व दिया गया है। इस बाड़ में तीन स्थान पर बोधिवृक्ष दिखाया गया है।

> कला की प्राचीन परिपाटी थो। (ना० प्र० प०, सं० २०००, पृष्ठ ४६)। डॉ० अग्रवाल का मत उदयगिरि के दृश्य के सम्बन्ध में ठीक नहीं जैवता। बेसनगर का दृश्य बुद्ध-जन्म से सम्बन्धित हो-सकता है, परन्तु उदयगिरि का दृश्य 'गंगा-यमुना' के जन्म से सम्बन्धित न होकर उनके समुद्र के साथ विवाह से सम्बन्धित है। गंगा-यमुना को समुद्र की पत्नी भी कहा है। पवाया का दृश्य किस 'जातिमह' अयवा विवाह से सम्बन्धित है यह हमें ज्ञात नहीं क्योंकि बह किस मन्दिर का तोरण है यह मालूम नहीं हो सका।

> > દ્ઉપ



(४) मृगराव में धर्मचक-प्रवर्त्तन-छोटे संभे के ऊपर जो मृगोंयुक्त वन का दृश्य दिखाया गया है वह सम्भवतः काशी के पास के प्रसिद्ध मृगदाव का चित्रण है। यह ऋषि पतन या मृगदाव बौद्ध साहित्य में बहुत प्रसिद्ध है। इसके सम्बन्ध में 'निग्रोधमृग-जातक' कया जातकों में है, \* जहाँ बुद्ध ने धर्मचक-प्रवर्तन किया था।]

(५) विम्बसार या अजातक्षत्र का बुद्ध से मिलना—इसी दृश्य के नीचे जो राजपुरुष है वह बिम्बसार अथवा अजातकात्र हैं । बुद्ध से यह नरेका मिलने गए ये, इस घटना का अंकन साँची भरहुत आदि स्थलों पर भी है । यहाँ पर भी सम्भवत: यह उसी घटना का अंकन है ।

(६) परिनिर्बाण.—अस्सी वर्ष की अवस्था में गौतमबुद्ध ने कुशीनगर के पास दो साल वृक्षों के बीच में प्राण त्याग किया। कुशीनगर के मल्लों ने बहुत समारोह से अन्तिम संस्कार किया और चिता के फूलों को अपने अधिकार में ले लिया। समाचार मिलते ही बुद्ध के अनुयायी सात हिस्सेदार और आ उपस्थित हुए (१) मगध के राजा अजातचत्र हे लिया। समाचार मिलते ही बुद्ध के अनुयायी सात हिस्सेदार और आ उपस्थित हुए (१) मगध के राजा अजातचत्र (२) वैशाली के लिच्छवि (३) कपिलवस्तु के शाक्य (४) अल्लकप्प के बुलि (५) रामग्राम के कोलिय (६) बेठदीप का एक ब्राह्मण और (७) पावा के मल्ल। कुशीनगर के मल्ल जब फूल देने में आनाकानी करने लगे तो सातों पक्षों ने कुशीनगर को घेर लिया। यह झगड़ा द्रोण नामक एक बाह्मण के हस्तक्षेप से टल सका। द्रोण ने सब अवशेषों को आठ भागों में बॉट दिया और प्रत्ये क पक्ष को एक एक भाग दे दिया। उसे वह पात्र मिल गया जिनमें अवशेष रखे हुए थे। सातों पक्ष अवशेष के अपने अपने भाग को लेकर चले गए। इन सब दृश्यों का विशद अंकन भरहुत और साँची में मिलता है। इस बाड़ में तो अन्तिम दृश्य ही दिखाया गया है। वेष्टन के दोनों टुकड़ों पर छह हाथी बुढ़-चिहनों की पिटारी सहित दिखाए हैं। सातवा हाथी अप्राप्य भाग में नष्ट होगया ज्ञात होता है। साथ के अश्वारोही इन दलों के नायक होंगे। बटवारे के पश्चात् यह अपने अपने भाग के बुद्ध-चिहन लिए जा रहे हैं।

इन अवशेषों पर स्थान स्थान पर स्तूप बनवाए गए और इस प्रकार बुद्ध के समान ही स्तूपों की पूजा की जाने लगी। इस बाड़ में दी स्तूप बतलाए गए हैं। वेष्टन के बड़े टुकड़े के भीतरी भाग में स्तूप-पूजा का ही समारोह है, परन्तु छोटे टुकड़े का भोतरी भाग कुछ विचित्र है। उसमें बुद्ध-चिहन की पिटारी लिए हाथी, बोधिवृक्ष और स्तूप सभी दिखाए गए हैं। उपासक भी हैं। इसका स्पष्ट तात्पर्य क्या है, समझ में नहीं आया।

कनिंधम ने बेसनगर की यात्रा सन् १८७४ में की थी, यह ऊपर लिखा जा चुका है। उस समय उसे इस बाड़ के दक्षिण-पश्चिम में साँची की दिशा में प्रायः एक मील दूर पर उदयगिरि पहाड़ी के दक्षिण में बौद्ध बाड़ और स्तम्भ के अवशेष मिले थे। आरच्य है कि आज सिंह-शीर्ष युक्त स्तम्भ के अतिरिक्त कुछ भी प्राप्त नहीं है। अतएव आज कनिंघम द्वारा उनके वर्णन के अतिरिक्त हमारे पास कोई दूसरा साधन नहीं है। वह लिखता है ' 'पहाड़ी (उदयगिरि) के दक्षिणी भाग तथा चोटी पर बहुत से बौद्ध अवशेष हैं। पूर्व में सोम (सुन) पुरा ग्राम के पास मुझे एक बौद्ध बाड़ का एक टूटा खम्भा मिला, जिसका सिरा ८४ ६ इंच था और जिसके सामने सुपरिचित मुद्राएँ बनी हुई थीं और जिसमें तकिए के प्रस्तरों के घुमाबदार छेद बने हुए थे। पास ही मुझे एक पूरा वेष्टन-प्रस्तर मिला जो एक बहुत बड़ी बाड़ का खण्ड था और २ फुट १ इंच लम्बा तथा १ फुट १० इंच चौड़ा था, इसकी मोटाई बीच में आइ च यी। इनकी नापें भरहुत के वेष्टन प्रस्तरों से लगभग मिलती जुलती है, अत: हम यह अनुमान लगते है कि उदयगिरि में भी कभी बड़ा बौद्ध स्तूप रहा होगा।

''पहाड़ी का चक्कर खाकर दक्षिण की ओर जाने पर मुझे एक इमली के पेड़ के नीचे एक बौद्ध स्तम्भ की चौकी मिली, जो २ फुट ६॥ इंच वर्ग की तया १ फुट ९॥ इंच ऊँची थी जो साँची और बेसनगर के समान बौद्ध बाड़ से अलंहत थी। अन्य खण्डों में मुझे कुछ घण्टाक्वति खंभे मिले, जो बहुत प्राचीन मन्दिर के अवशेष ज्ञात होते हैं।

‡ आ० स० ई० भाग १०, पृष्ठ ५५-५६

୧ଓହ

<sup>\*</sup> भदन्त आनन्द कौसल्यायन कृत 'जातक' अनुवाद, प्रथम खण्ड, पृष्ठ १९६–२००।

<sup>1</sup> मजूमवारः गाइड टु सारनाथ, पुष्ठ १२।

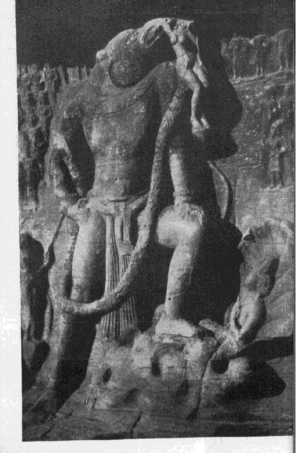




विष्णु (दाहिनी ओर), उदयगिरि।



नन्दी, उदयगिरि।



बराह, उदयगिरि।

विष्णु, पवाया।



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



नृसिंह-मूर्ति, वेसनगर।



बालि और वामन, पवाया।

शिवमूर्ति, मन्दसौर।







#### श्री हरिहरिनिवास ब्रिवेदी

"पहाड़ी के ऊपर अनेक स्थानों पर भवनों के चिहन हैं। गुहाओं के ठीक ऊपर एक चौकोर चबूतरा है जिसके पास मुझे एक बड़े स्तम्भ का एक सिंहयुक्त घण्डाक्वति स्तम्भशीर्थ मिला। पहाड़ी के उत्तरी भाग की ओर, जो प्रायः ३५० फीट ऊँची है, मुझे एक गोल स्तम्भ-खण्ड मिला जो ९ फुट ९ इंच लम्बा था और जिसका व्यास २ फुट ८।। इंच था और ढाल की ओर २ फीट ७ इंच था। इस स्थल के कुछ ऊपर इस स्तम्भ का भारी सिरा है जो २ फीट ११ इंच वर्ग का है और ६ फुट ५ इंच लम्बा है। यह अब भी अपने मूल स्थान पर झात होता है, किन्तु पश्चिम की ओर झुक गया है। स्पष्टतः यह बौढों का महान् सिंह-स्तम्भ था, जो शताब्दियों तक पहाड़ी के झीर्ष पर खड़ा रहा और आसपास के मीलों दूर के जन-समुदाय का महान् मार्गदर्शक बना रहा। एक दिन उसका विध्वंसक उसे ले जाने के लिए आया, जिसने उसकी नींव खोद डाली और उसे उखाड़ने का प्रयत्न किया। लेकिन चौकोर सिरे के ऊपर से ही स्तम्भ चटक गया और गड्ढे की चट्टान से टकराया जिससे गोल स्तम्भ तो टुकड़े टुकड़े होकर छितर गया है, स्तम्भ-शीर्ष दूर जाकर गिरा और खंडित हो गया है।

हमारे अनुमान से यह ध्वंस शुंगकाल में हुआ होगा और इस प्रकार यह स्तम्भ मौर्यकालीन ही है। इतना अवस्य है कि इसमें उस उत्कृष्ट कला के दर्शन नहीं होते जो सारनाथ के अन्य कुछ स्तम्भों पर होते हैं; फिर भी यह अत्यन्त सुन्दर है और अशोककालीन कहे जाने वाले अनेक स्तम्भों की टक्कर का है। विशेषतः इनकी तुलना संकीसा तथा बटवारी प्राप्त के स्तम्भों से की जा सकती है। आज इसपर ओप भी दिखाई नहीं देता। घण्टाकृति अथवा कमलाकृति भाग आधा टूट गया है। उसके ऊपर भंजी हुई रस्सी की आकृति का कण्ठा बना हुआ है। इसके ऊपर ही एक गोल सादा पट्टी है, जिसके ऊपर गोल चौकी हैं। इस चौको में चारों ओर बैल, हाथी, सपक्ष ऊँट, सपक्ष घोड़ा, विदेशी जिराफ और दाढी युक्त मानवमुख सपक्ष सिंह आदि आठ जभरे हुए पशुओं को देखकर ही अनेक विद्वान् इस स्तम्भ को शुंगकालीन मानते हैं। परन्तु यह स्पष्ट है कि यह सपक्ष पशु शुंगकाल के पूर्व भी बनाए गए हैं। ऐसी दशा में यह मानना पड़ेगा कि इस स्तम्भ-शीर्ष की चौकी पर अंकित ये सपक्ष पशु मौर्यकालीन ही हैं।\* ये पशु सारनाथ के स्तम्भ शीर्ष पर भी आसीन हैं। चौकी के ऊपर एक विशाल केशरी बैठा हुआ उसका मुख टूट गया है, परन्तु फिर भी उसकी विशालता एवं दृढ़ता दर्शनीय है !

- \* फिर संपर्क्षसिंह उदयगिरि की गुहा नं० ६ के द्वार के अलंकरणों में तथा पवाया में प्राप्त हुए हैं। इन सपक्ष पशुओं तथा अभिप्रायों के विषय में प्रसिद्ध कलामर्भज्ञ राय कृष्णदास ने लिखा है-''अशोकीय स्तम्भों पर के परगहों की बैठकों के विषय में, पाटलिपुत्र में निकले हुए अशोक के सभाभवन के छेंकन के विषय में, तथा पिछठे मौर्यकाल से लेकर कुषाणकाल तक की वास्तु और मूर्तियों पर आनेवाले कुछ अभिप्रायों के विषय में कतिपय विद्वानों का मत है कि वे ईरान की कला से आए हैं। उक्त परगह और छेंकन के सिवा जिनकी चर्चा आगे की जायगी, ये अभिप्राय संक्षेप में इस प्रकार हैं:---
  - (१) पंखदार सिंह (२) पंखदार वृषभ (३) नर-मकर, जिनमें से कुछ में घोड़े जैसे पैर भी होते हैं और कुछ की पूंछें दोहरी होती हैं (४) नर-अक्व (५) मेष-मकर (६) गज-मकर (७) वृष-मकर (८) सिंह-नारी (९) गरुड़-सिंह तथा (१०) मनुष्य के धड़वाले पक्षी। किन्तु इस प्रकार के अभिप्राय ईरानी कला में लघु-एशिया के देशों से आए ये और वहाँ से भारतवर्ष का बहुत पुराना सम्बन्ध था।" भारतीय मूर्तिकला, पूछ्ठ ३७-३८।
- ‡ इस राज्य में अब तक वि० १००० के पूर्व के कुल नीचे लिखे स्तम्भ, स्तम्भशीर्ष अथवा स्तम्भखण्ड प्राप्त हुए हैं---(१) उदयगिरि का एक सिंह का स्तम्भशीर्ष गूजरीमहल संग्रहालय, ग्वालियर में (२) लुहांगी का स्तम्भ-शीर्ष-लुहांगी पहाड़िया पर (३) कल्पवृक्ष स्तम्भशीर्थ-कलकत्ता संग्रहालय में (४)खामबाबा---बेसनगर (५) गौतमीपुत्र के अभिलेख युक्त स्तम्भ का खण्ड---गूजरीमहल संग्रहालय में (६) गदड़ स्तम्भ-शीर्ष-गू० म० सं०। (७) मकर शीर्थ-गू० म० सं० (८) ताड़ स्तम्भ-शीर्थ-बेसनगर (९) ताड़ स्तम्भ-शीर्थ-बेसनगर गू० म० सं० (१०) ताड़ स्तम्भ-शीर्थ-पवाया गू० म० सं० (११) सिंह और

হওও



अशोक के अन्य स्तम्भ तथा पटना की चामर-ग्राहिणी आदि चुनार के पत्थर की बनी हुई हैं, परन्तु यह स्तम्म स्थानीय पत्थर का बना है । इस प्रकार के अविकसित स्तम्भों को अनेक विद्वानों ने अशोक के पूर्वकाल का माना है ।\* इस स्तम्भ को हम या तो मौर्यकाल क्वति मानते हैं या फिर इन विद्वानों की तरह पूर्व अशोककालीन ।

जैसा ऊपर लिखा जा चुका है इस पर ओप के अभाव का कारण उदयगिरि का निकृष्ट कोटि का पत्थर भी हो सकता है। अशोकीय ओप चुनार के पत्थर पर ही अच्छी आई है।

लुहाँगी पहाड़िया पर प्राप्त स्तम्भ-शीर्ष भी मौर्यकाल की कला का उदाहरण है। इस पर भी मौर्य ओप नहीं है और न इसकी चौको पर श्रेष्ठ अंकन ही हुआ हैं; परन्तु यह अकुशल कलाकार की कृति होते हुए भी मौर्यों के काल की कृति हैं। इसमें कमल पंखुड़ियों के भाग के ऊपर बटी हुई रस्सी के अलंकरण का कंठा है। गोल चौकी पर रमपुरवा के स्तम्भ-शीर्ष जैसे अलंकरणों को उत्कीर्ण किया है। परन्तु वह इतना श्रेष्ठ नहीं है। स्तम्भ-शीर्ष पर दो सिंह और दो हाथी एक के बाद एक बैठे हुए थे, परन्तु अब केवल उनके पैर रह गए हैं।

एक सवारयुक्त हाथी की मूर्ति बेसनगर में प्राप्त हुई है और वह अब गूजरीमहल संग्रहालय में सुरक्षित है। हाथी की सूंड टूट गई है। सवार का भी ऊपर का भाग टूट गया है। कनिंघम ने इसे भी किसी स्तम्भ का शीर्ष माना है। कनिंघम ने इसके विषय में लिखा है, ''इस मूर्ति पर अशोक के स्तम्भों के समान बहुत अधिक ओप है और मुझे कोई शंका नहीं कि यह अशोककालीन है।''] आज इसपर कोई ओप दिखाई नहीं देता।

आसन्द कुमारस्वामी ने अपने 'इण्डियन एण्ड दी इण्डोनेशियन आर्टे' के इतिहास में‡ बेसनगर में प्राप्त (अब कलकत्ता संग्रहाल्य में सुरक्षित) कल्पवृक्ष-स्तम्भ-शीर्ष को मौर्यकालीन लिख दिया है, यद्यपि उन्होंने अपनी उक्त घारणा का कोई कारण नहीं दिया है। कल्पवृक्ष का सम्बन्ध क्षोद्ध मत से नहीं है, यह किसी प्रकार भी अशोककालीन नहीं ही सकता। ज्ञात हौता है कि बौद्धों के बोधि-वृक्ष के अनुकरण में शुंगकाल में भागवत धर्मावलम्बी मूर्तिकारों ने इस कल्प-बृक्ष की कल्पना करके इसे किसी विष्णु-मन्दिर के सामने स्थापित कर दिया।

> वृक्षयुक्त चौकी—गू० म० संग्रहालय (१२) घंटाकृति (कमल) का खंड-गू० म० सं० (१३) चार सिंहों का शीर्ष-गू० म० सं० (१४) सूर्य स्तम्भ शीर्ष-पवाया—गू० म० सं० (१५) चांचौड़ा में प्राप्त स्तम्भ-खण्ड----चांचौड़ा (१६) पठारी स्तम्भ-पठारी और (१७) सौंदनी के दो स्तम्भ---सौंदनी में (केवल शीर्ष का कुछ भाग गू० म० सं०)। यह सूची न सम्पूर्ण है और न हो सकती है। सम्भव है आगे के उत्खनन में इसमें वृद्धि हो।

> खदयगिरि के स्तम्भों के सम्बन्ध में डॉ० भाण्डारकर ने बहुत गड़बड़ी उत्पन्न करदी है। जब उन्होंने उदयगिरि का उत्खनन किया तब उसका विवरण वेस्टनं सरकिल के भारतीय पुरातत्त्व की झोध की सन् १९१५ की रिपोर्ट में पहले पहले प्रकाशित किया। उसके पृष्ठ ६४ पर वे लिखते हैं:---

When I first visited the place in November 1913, a large mound thickly overgrown with jungle attracted my attention chiefly on account of the remains of a pillar close by, also noticed by Cunningham when he visited Besh." कॉनघम का उद्धरण ऊपर दिया जा चुका है। उन्होंने एक-सिंहयुक्त स्तम्भ देखा था। परन्तु आगे भाण्डारकर राक्षियों और चार सिंहोंयुक्त स्तम्भ का वर्णन करने लगते हैं। उन्होंने वहाँ पर यह भी बतलाने था प्रपतन नहीं कि प्रा है कि कॉनचम का देखा हुआ एक सिंह का स्तम्भ-क्षीर्थ, चार सिंह का स्तम्भ-कीर्थ कैसे हो गया ? वास्तव में ये दोनों स्तम्भ-कीर्थ ही उदयगिरि पर थे।

\* राय कृष्णवासः भारतीय मुतिकला पृष्ठ ३७।

```
1 अर्थ स॰ ई०, भाग१०, पू॰ ४१।
```

```
‡ पृष्ठ १७।
```

হ৩८



#### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

राज्य की सीमाओं में कोई पूरा अशोक का अभिलेखयुक्त स्तम्भ प्राप्त नहीं हुआ। तिकट ही सौची में अभिलेख-युक्त स्तम्भ के होते हुए इसकी आशा भी नहीं थी। परन्तु इस महान् बौद्ध सम्राट् के स्तम्भों से स्फूर्ति पाकर बनाए हुए पिछले अनेक स्तम्भ और स्तम्भ-शीर्ष राज्य की सीमाओं में प्राप्त हुए हैं। प्रचार के अन्य साधनों के अभाव के उस युग में जब यातायात भी सरल न था, ये स्तम्भ प्रवार की दुष्टि से अधिक उपयोगी थे।

उज्जैन में कुछ पतले तथा चिकने मृत्तिका-पात्र मिले हैं, वे मौर्यकालीन माने जाते हैं। उनपर की कारीगरी न तो पर्याप्त मात्रा में मिली है और न पूर्ण ही, परन्तु वे अपना विशेष स्थान रखते हैं। उज्जैन में ही प्राप्त हायी दौत के सामान में विदिशा के दन्तकार या उनके पूर्वजों की कारींगरी है, ऐसा माना जा सकता है। उज्जैन के उत्खनन में मिले ओपदार गुरिए मूर्तिकला की सीमा में सम्भवतः नहीं आते। उज्जैन तथा बेसनगर में प्राप्त मृण्मूर्तियों में अनेक मौर्यकालीन हैं।

शुंग कालीन (ई० पू० १५० से ई० प० ७३ तक) - अन्तिम मौर्य सम्राट् बहुद्रय को लगभग १८४ ई० पू० में मारकर विदिशा निवासी पुष्यमित्र शुंग ने साम्राज्य की बागडोर अपने हाथ में सँभाली। ये शुंग लोग मूलत: विदिशा के रहने वाले थे। पुष्यमित्र के जीवन-काल में ही अग्निमित्र विदिशा में उसकी ओर से शासन कर रहा था। पुष्यमित्र ने अश्वमेध और राजसूय यज्ञ किए। ये यज्ञयागादि बौद्ध धर्म के प्रभाव के पश्चात् से बन्द पड़े थे। हरिवंशपुराण के अनुसार राजा जनमेजय के बाद पुष्यमित्र ने ही अश्वमेध यज्ञ का पुनरुद्धार किया। इस काल में बौद्ध एव जैन धर्मों के विरुद्ध प्रतिक्रिया हुई। इसी काल में सुमनि भार्गव ने मनुस्मृति का सम्पादन किया। महाभारत एवं वाल्मीकि रामायण का सम्पादन भी इसी काल में सुमनि भार्गव ने मनुस्मृति का सम्पादन किया। महाभारत एवं वाल्मीकि रामायण का सम्पादन भी इसी काल में हुआ। मविष्यपुराण में पुष्यमित्र को हिन्दू समाज और धर्म का रक्षक कहा है, और उसे कलि के प्रभाव को मिटाने वाला तथा गीता का अध्ययन करनेवाला लिखा है।\* इसी समय दक्षिण में सातवाहनों का राज्य प्रवल ही रहा था। शुंगों की तरह सातवाहन भी बाह्यण थे। इसी प्रकार इस काल में हिन्दुओं के भागवत धर्म को अत्यधिक महत्ता मिली।

इस काल में हिन्दू धर्म का प्रभाव इतना बढ़ा हुआ था कि पश्चिम में कॉलंग का विजयी सम्प्राट् खारवेल यद्यपि जैन धर्मावलम्बी था, फिर भी उसने राजसूय यज्ञ किया ! हिन्दू धर्म के इस काल के प्रावल्य का प्रमाण इससे भी मिलता है कि उस काल के पश्चिमोत्तर के ग्रीक राजाओं के राजदूतों तक ने भागवत धर्म स्वीकार किया था। शुंगकाल में यवनों (ग्रीकों) से भी संघर्ष होकर अन्त में मैत्री स्थापित हो गई, ऐसा ज्ञात होता है। पुष्यमिश्र के समय में ही उसके पौत्र वसुमिश्र ने सिन्ध के किनारे यवनों को हराया था। पुराणों के अनुसार झुंगवंश में दस राजा हुए। नवें राजा भाग (भागवत) के राज्यकाल में तक्षशिला के ग्रीक राजा ने विदिशा में अपना राजदूत भेजा था, जो भागवत धर्म को मानता था। उस अपनी श्रद्धा के प्रदर्शन के लिए वह प्रसिद्ध गरुड़ध्वज स्थापित कराया जिसका वर्णन आगे विस्तार से किया जाएगा। † उस पर उसने एक अभिलेख भी खुदवाया है जिसमें बाह्यी अक्षरों तथा प्राकृत भाषा में लिखा है—

| (पंक्ति | १) | देवदेवस वासुदेवस गरुड़ध्वजे अयं   |
|---------|----|-----------------------------------|
| (पंक्ति | २) | कारिते इअ हेलिओदरेण भाग           |
| (पंक्ति | ₹) | वतेन दियस पुत्रेण तखसिलाकेन       |
| (पंक्ति | ۲) | योनदूतेन आगतेन महाराजस            |
| (पंक्ति | ५) | अंतलिकितस उपता सकास रञ्नो         |
| (पंक्ति | ६) | कासीषु[त्र]स[भा]ग[भ]द्रस त्रातारस |
| (पंक्ति | ૭) | वसेन [चतु]दसेन राजेन वधमानस।      |

\* जायसवालः मनु और याज्ञवल्क्य, पृब्ठ ५२। † इ.स. स्तंभ को लोगों ने 'खामबाबा' (खाम≕खंभा) कह कर पूजना प्रारम्भ कर दिया।



'देवाधिदेव वासुदेव का यह गरुड़ध्वज (स्तम्भ) तक्षशिला निवासी दिय के पुत्र भागवत हेलियोदोर ने बनवाया; जो (हेलियोदोर) महाराज अंतलिकित के यवन (ग्रीक) राजवूत होकर (विदिशा) के महाराज कासी(माता)पुत्र (प्रजा-)पालक भागभद्र के समीप उनके राज्य के चौदहवें वर्ष में आये थे।'

इस स्तम्भ का मूर्तिकला के उदाहरण के रूप में इसके महत्त्व का विवेचन आगे किया जाएगा परन्तु यहौ ऐतिहासिक दृष्टि से उस पर विवेचन करना उचित है। ग्रीक राजा अन्तलिकित (Antialkidas) का समय ई० पू० १४० निश्चित है। अतएव यह अभिलेख निश्चित रूप से सिद्ध करता है कि ईसवी पूर्व दूसरी शताब्दी में भागवत घर्म को ग्रीकों तक ने अपनाया था। दिय का पुत्र हेलियोदोर अकेला ग्रीक नहीं है जिसका भागवत धर्म में श्रद्धा का प्रमाण हमें प्राप्त है। विदिशा में जो शुंगकालोन यज्ञ शाला के अवशेष प्राप्त हुए हैं उनमें कुछ मिट्टी की मुद्राएँ मिली हैं। उनमें से एक पर लिखा है ---

(पंक्ति १) टिमित्र-दात्रिस्य[स]-हो[ता]

(पंक्ति २) प[ो]तामंत्र-सजन [?े]

इसका अर्थ स्पष्ट नहीं है, परन्तु इसमें 'होता' 'पोता' तथा 'मंत्र' के उल्लेख से यह स्पष्ट है कि इसका सम्बन्ध किसी हिन्दू (ब्राह्मण) यज्ञ से हैं । इसमें 'टिमित्र' शब्द व्यक्ति का सूचक ज्ञात होता है । यह टिमित्र ग्रीक डेमेट्रियस (Demetrius) है और वह दाता या यजमान है जिसके साथ 'होता' 'पोता' आदि थे ।

अतएव इस काल में ब्राह्मण (हिन्दू) धर्म का पुनध्दार हुआ, उसे ग्रीकों (यवतों) तक ने स्वीकार किया तथा उसका प्रभाव जैन खारवेल तक पर पड़ा, यह सिद्ध हैं। परन्तु एक बात ध्यान रखना आवक्यक है। दिव्यावदान तथा तारानाय के इतिहास में पुष्यमित्र शुंग के विषय में यह लिखा है कि उसने तलवार के बल से बौद्ध धर्म का दमन किया। यह कथन कुछ बढ़ाकर किया गया ज्ञात होता है। पहले लिखा जा चुका है कि प्राचीनकाल में धार्मिक असहिष्णुता कम होती थी और होती भी थी तो वह सीमित ही होती थी। अन्यया यह सम्भव नहीं होता कि शुंगकाल में ही साँची के बौद्ध स्तूपों के चारों ओर अत्यन्त मुन्दर तोरण बनाए जाते। यह अवश्य है कि इन राजाओं के द्वारा ब्राह्मण धर्म का प्रचार और प्रसार अधिक अवश्य हुआ।

इन राजनीतिक और धार्मिक परिस्थितियों का प्रभाव कला पर पड़ना प्राकृतिक था। ब्राह्मण (हिन्दू) धर्म के प्रभाव का जो सूत्रपात इन शुंगों के काल में हुआ उसे नाग और वाकाटकों ने पोषित किया तथा गुप्तों के काल में वह पूर्ण विकसित हुआ। उसी प्रकार मूर्तिकला के क्षेत्र में भी जिस हिन्दू कला का प्रारंभिक रूप इस काल में दिखाई दिया उसी का विकास कमशः नाग, वाकाटक तथा गुप्तवंश में हुआ। शुंग-पूर्व की मूर्तिकला तथा शुंगकालीन मूर्तिकला में प्रधान अन्तर यही है कि जहाँ प्रथम बौद्ध धर्म की अनुगामिनी है वहाँ वह क्राह्मण धर्म की।

दूसरी प्रधान वात हैं यवनों (ग्रीकों) के सम्पर्क के प्रभाव की। यद्यपि ग्रीक कारीगर भारत में बुळाने अथवा ग्रीक कला की भारतीय कलाकारों ढारा नकल करने का कथन हास्यास्पद ही है, परन्तु यह तो प्राकृतिक है कि भारतीय कलाकार विदेशी कला से किसी सीमा तक प्रभावित हो सकता है। वह प्रभाव बढ़ने के साधन और अवसर मौर्यकाल की अपेक्षा अधिकतर होते गए। प्राग्-मौर्य और मौर्यकला यथार्थ चित्रण की ओर प्रवृत्त होती थी, अब उस दिशा की ओर प्रयाग प्रारम्भ हुआ जिसमें गुप्तकालीन तथा पूर्व मध्यकालीन आदर्शवादी भाव प्रधान कृतियों को जन्म दिया।

इस काल की मूर्तिकला के उदाहरण में कुछ स्तम्भ-शीर्ष ही प्रस्तुत किए जा सकते हैं और सम्भवतः बेसनगर की विष्णु-मूर्ति को इस काल की माना जा सकता है । साथ ही नागों की कला और शुंगों की कला के बीच कोई विभाजक रेखा

\* आर्केआलॉजीकल सर्वे ऑफ इण्डिया, वार्षिक रिपोर्ट सन् १९१४-१५, पृष्ठ ७२-८३।



#### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

खींचना भी कठिन है;\* परन्तु खामबाबा के निर्माण की तिथि निश्चित होने के कारण उसे केन्द्र मानकर इस काल की मूर्तिकला पर प्रकाश डाला जा सकता है।

खामबाबा (हेलियोदोर का गरुड़ स्तम्भ) के पास कोई विष्णु-मन्दिर था यह वहाँ के अवशेषों के उत्खनन से सिद्ध हुआ है। ‡ एक अन्य स्तम्भ के अभिलेख से भी सिद्ध होता है कि यहाँ भागवत (वासुदेव) का कोई 'प्रासादोत्तम' था, जिसमें भागवत गोतमीपुत्र ने गरुड़ध्वज बनवाया।‡

बेसनगर में एक विष्णु-प्रतिमा मिली है। वह अत्यन्त भग्नावस्था में है। उसके चार हाथों में से तीन टूट गए हैं। नाभि के नीचे का भाग नष्ट हो गया है। पैरों का भाग पृथक् प्राप्त हुआ है। इस पर अलंकार अत्यन्त थोड़े हैं। मुकुट के अतिरिक्त गले में कौस्तुभ मणियुक्त कण्ठा है। कानों में भरहुत की मूर्तियों जैसे बड़े बड़े बाले हैं। बचे हुए वाएँ हाय में सिंहमुखी गदा है। सिर के पीछे प्रभामण्डल है। यदि इस मूर्ति की तुलना उदयगिरि की गुहा नं० ६ के द्वार पर बनी हुई विष्णु-मूर्तियों से अथवा पवाया में प्राप्त विष्णु-मूर्ति से की जाए तो यह उनसे बहुत पूर्व का प्रयास स्पष्ट झात होती है। यह प्राप्त भी हेलियोदोर के स्तम्भ के पास हुई है, इससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि यह प्रतिमा ई० स० १४० पूर्व में अस्तित्व रखने वाले प्रासादोत्तम में स्थापित विष्णू-प्रतिमा है।

इस प्रतिमा के विषय में डॉ॰ देवदत्त भाग्डारकर ने यह अनुमान किया है कि यह गरुड़ की प्रतिमा है और हेलियोे-दोर के स्तम्भ पर स्थापित थीं । उनका प्रधान तर्क यह है कि उन्हें चारों ओर कुरेद कर बनाई हुई इतनी प्राचीन विष्णु-प्रतिमा नहीं मिली है । परन्तु आग वे इस प्रतिमा को चन्द्रगुप्तकालीन लिखकर यह लिखते हैं कि 'इससे अधिक प्राकृतिक

\* शुंग और नागकालीन अर्धवित्रों का अन्तर श्री० डॉ० मोतीचन्द्र, क्यूरेटर, आर्ट सेक्शन, प्रिन्स ऑफ वेल्स म्यु जियम, बम्बई ने निम्नलिखित लिखकर भेजने की क्रुपा की है—"शुंगकाल की मूर्तियाँ या चित्र अपनी कारीगरी से पहवाने जा सकते हैं। इसमें आकृतियाँ जिपटी होती हैं, दूर और निकट दिखलाने की प्रथा नहीं है और एक ही पृष्ठ भूमि पर सब काम दिखलाए जाते हैं जिसका फल यह होता है कि पीछे या आगे की सभी आकृतियाँ प्रायः समान होती हैं। आकृतियों के अंकन में भी कुछ कमजोरी दीख पड़ती हैं। इसके विपरीत नागयुग की कला भरहुत या साँची से बहुत आगे बढ़ गई है। दूर-निकट दिखलाने की प्रकार इस कला में रूढ़ि बन गई है। इस कला में एक ऐसी गति है जो भरहुत में तो नहीं पाई जाती पर जिसका प्रारंभ सांची में हुआ और जो अपने पूर्ण रूप को अमरावती में प्राप्त हुई।" शुंगकालीन अर्ध-चित्रों के इस राज्य में अभाव के कारण में इस जानकारी का लाभ न उठा सका।

🏌 आ० स० इ०, वार्षिक रिपीर्टसन् १९१४ – १५, पृष्ठ ६६ ।

‡ अग० स० इ०, वार्थिक रिपोर्टसन् १९१३–१४, पुष्ठ १९०।

इस स्तम्भ का लेखयुक्त खण्ड इस समय गूजरीमहल संग्रहालय में रखा है। वह अठपहलू है और हरएक पहलू पर नीवे लिखा लेख ब्राह्मी लिपि में उत्कीर्ण हैं:---

- (पंक्ति १) गोतम (ी) पुतेन
- (पंक्ति २) भागवतेन
- (पंक्ति ३) .....
- (पंक्ति ४) [भ]गवतो प्रासाबोत-
- (पक्ति ५) सस गरुड्ष्वज [1]कारि [त]
- (पंक्ति ६) [द्वा]वसंग्वस-अभिषिते
- (पंक्ति ७) ...भागवते महाराजे

अर्थात्, गौतमी के पुत्र भागवत ने विष्णु के प्रासाबोत्तम में गरुड़ध्वज बनवाया जबकि महाराज भागवत के अभिषेक को बारह वर्ष हो गए थे।' सम्भवतः यह 'भागवत' और खामबाबा का 'भागभद्र' एक ही ध्यक्ति होंगे।



और क्या होगा कि विष्णु का परम उपासक यह गुप्त सम्राट्, जिसका विदिशा आना अभिलेखों से सिद्ध है, इस स्तम्भ (हेलियोदोर स्तम्भ) पर गरुड़ की यह प्रतिमा स्थापित करे।'\* अर्थात् वे इस तर्क को प्रस्तुत करते समय यह भूल गए कि वे 'हेलियोदोरेण भागवतेन' कारित 'गरुड़ध्वज' के विषय में लिख रहे हैं। उस पर गरुड़ चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने नहीं उससे अनेक अताब्दियों पूर्व के हेलियोदोर ने बैठाया था।

इसकी अविकसित मूर्तिकला तथा शास्त्रों में वर्णित विष्णु-मूर्ति की कल्पना का अधूरा चित्रण इसे चन्द्रगुप्त विकमादित्य के काल में बनी विष्णु-प्रतिमाओं से बहुत पूर्व की घोषित करते हैं । जिस गुप्तकालीन कलाकार से उदयगिरि की वराह मूर्ति एवं बेसनगर की नृसिंह मूर्ति बनाई है, उसीकी बनाई हुई यह प्रतिमा नहीं हो सकती ।

कुरेद कर बनाई जाने के कारण मूर्ति का समय निर्धारित करने के तर्क की तष्यहीनता ऊपर बतलाई ही जा चुकी है ।

इस मूर्ति में हमें मौर्य अथवा प्राग्मौर्य कला के यथातथ्य चित्रण की प्रवृत्ति से हटने का प्रयास स्पष्ट दिखाई देता है। मूर्तिकार ने विष्णु भगवान् की कल्पना साधारण मानव जैसी नहीं की। उनका चतुर्भुंज अलौकिक रूप उसके नेत्रों में भूमने लगा और वही मूर्त करने का प्रयास उसने किया। धार्मिक मूर्ति केवल मानव अंगों का प्रत्यक्षीकरण न होकर साधक अथवा भक्त के इष्टदेव के अंकन का प्रयास होने लगी। ग्रीकों के देवी-देवताओं की मूर्तियाँ मानवों की लौकिक सौन्दर्य एव स्वास्थ्य की प्रतिमाएँ हैं परन्तु भारतियों के आराध्य देवों की मूर्तियाँ अलौकिक चित्रण होती हैं। इस भावना ने पूर्ण विकास आगे पाया; परन्तु यह बेसनगर की विष्णुमूर्ति इस अलौकिक रूप-कल्पना का प्राचीनतम प्रमाण है। इससे यह भी स्वष्ट हैं कि भारतीय कलाकार की आत्मा को ग्रीक कला प्रभावित न कर सकी, बाह्य उपकरणों में कहीं किया हो तो किया हो।

इस मूर्ति के अतिरिक्त इस काल के केवल कुछ स्तम्भ-शीर्ष ही मूर्तिकला के उदाहरण के रूप में हमें प्राप्त है। विदिशा (बेसनगर) में प्राप्त सामवावा, कल्पवृक्ष-स्तम्भ-शीर्ष, मकर तथा गरुड़-शीर्ष इस काल की कृतियाँ हैं।

पूरा स्तम्भ मूर्तिकला के अन्तर्गत नहीं आता। वह एक प्रकार का स्थापत्य है। परन्तु उसके ऊपर का अळंकरण मूर्तिकला की सीमा में अवंश्य आता है।

खामबाबा (हेलियोदोर स्तम्भ) का गरुड़ अभी मिला नहीं है। इस स्तम्भ पर अशोककालीन औप नहीं है, उनका घरातल खुरदरा है। स्तम्भ-शीर्ष के नीचे भी इसमें दो अलंकृत पट्टियाँ खुदी हुई हैं। नीचे की पट्टी में आधे आघे विकसित कमलों का अलंकरण है। इनके ही नीचे ऊपर दिया गया प्रसिद्ध अभिलेख है तथा उसके नीचे दो पंक्तियाँ और खुदी हुई हैं। कमल के अलंकरण के ऊपर बटी हुई रस्सी, खूटी तथा फूलों का अत्यस्त सुन्दर अलंकरण बनाया गया है। शीर्ष में कमलाकृति अथवा घण्टाकृति भाग के ऊपर बटी हुई रस्सी का अलंकरण है। इनके ऊ पर चौकोर चौकी है। इस पर भी सुस्दर अलंकरण बने हुए हैं। ग्रीक हेलियोदोर द्वारा बनवाए इस स्तम्भ में प्रत्यक्ष ग्रीक प्रभाव कुछ भी नहीं है।

बेसनगर में ही किसी अन्य स्तम्भशीर्ष के दो खण्ड मिले थे, जिनमें एक मकर था। यह मकर दूसरे खण्ड के ऊपर रखा हुआ था और इस प्रकार यह मकर-शीर्ष किसी स्तम्भ पर मुशोभित था। वासुदेव, अनिरुद्ध और प्रद्युम्न की साथ साथ पूजा की जाती हैं। इनमें प्रदुम्न कामदेव के अवतार 'मकर-केतन' हैं। 'नगरी' में वासुदेव, अनिरुद्ध और प्रद्युम्न के मन्दिर साथ साथ मिले हैं। यह 'मकरष्वज' भी विदिशा के किसी ऐसे मन्दिर की स्मृति है। इसका मकर कुछ भद्दा बना है और इसके कान के पास के छेद यह बतलाते हैं कि इसके ऊपर भी कोई मूर्ति रही होगी। दूसरा खण्ड अधिक कलापूर्ण हैं। घण्टाकृति के ऊपर बटी हुई रस्सी का अलंकरण है। फिर गुरियों और फूलों के अलंकरणों युक्त दो पट्टियों के ऊपर बाड़ जैसी चौकी है। चौकी पर आमलक की आकृति का अनेक पहलू का गोल चपटा शीर्ष है, जिसमें एक मुठियासी निकली है। इसी पर मकर रखा गया होगा।

गरुड़ की मूर्तियुक्त एक स्तम्भ-शीर्ष की चौकी भी प्राप्त हुई । इसका गरुड़ टूट गया है, केवल पैरों के चिह्न **शेष हैं** जिनसे ज्ञात होता है कि इसका गरुड़ पक्षी के रूप में था । यह भी इसी काल के किसी स्तम्भ का अवशेष है, ऐसा अनुमान है ।

\* आकॅलोजिकल सर्वे ऑक इण्डिया, वार्षिक रिपोर्ट, सन् १९१५-१६, पृष्ठ १९५-१९६।



# श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

परन्तु सबसे अद्भुत एवं कुतूहलवर्धक कल्पवृक्ष-स्तम्भ-शीर्ष है । यह बेसनगर में ही प्राप्त हुआ था तथा अब कलकत्ता संग्रहालय में है, यह ऊपर लिखा जा चुका है । यह शुंगकालीन है इसका भी ऊपर उल्लेख किया जा चुका है ।

बाड़ की सी चौकी के ऊपर एक गमले जैसी आकृतिकों बड़ जैसे पत्तों एवं जटाओं युक्त पेड़ बना है। पेड़ की गुमटी बन गई है। पत्तों के अतिरिक्त छोटे छोटे फ लों के आकार भी बीच बीच में बने हुए हैं। जो जटाएँ नीचे को आई हैं उनसे आठ भाग बन गए हैं। इनमें चार में मुंह बँधे हुए भरे बोरे एक एक भाग छोड़कर रखे हुए हैं। बीच बीच में चार मुद्राओं से लवालब भरे हुए पात्र रखे हैं। चारों पात्र पृथक् पृथक् हैं। एक ओंघा शंख है, दूसरा फुल्ल कमल की आकृति का है, तीसरा पूर्ण घट है, चौथी कोई अज्ञात वस्तु है।

यह एक प्रसिद्ध पौराणिक कथा है कि समुद्र-मंथन के समय अन्य वस्तुओं के साथ साथ यह मनवांछित फल देने-वाला देवतर अथवा कल्पवृक्ष भी निकला था। उससे जो भी जिस पात्र को लेकर याचना की जायगी वही लवालब भर जाएगा, इस भावना का अंकन इस मूर्ति में है। इस कल्पना का सम्बन्ध पूर्णत: ब्राह्मणधर्म से है, अत: यह शुंगकालीन है।

विदिशा तथा पास में ही प्राप्त अनेक मुदाओं पर बाड़ और वृक्ष का चिह्न मिलताहै । यह बोधिवृक्ष माना गया है । मेरे मत में इन मुद्राओं की इस दृष्टि से परीक्षा होना चाहिए कि यह वृक्ष कल्पवृक्ष है । जिस काल में 'कल्पवृक्ष' स्तम्भ के शीर्ष के रूप में बनाया जा सकता है, उसी काल में मुद्राओं पर भी उसका अंकन हो सकता है ।

अभी शुंगकालीन मूर्तियाँ इस राज्य की सीमाओं में अधिक नहीं मिली हैं। यद्यपि उपरोक्त उदाहरणों से उस काल के राजनीतिक, धार्मिक एव सामाजिक जीवन पर प्रकाश पड़ता है, परन्तु मानव-मूर्तियाँ न भिलने से रहन-सहन और वेशभूषा के विकास पर दृष्टि नहीं डाली जा सकती। विदिशा की यज्ञशालाओं के तथा गौतमीपुत्र एवं हेलियोदोर-कालीन विष्णु के प्रासादोत्तम के आसपास अभी शुंगकालीन मूर्तिकला के अन्य उदाहरण भी मिल सकेंगे, ऐसी आशा है।

नाग कालीन (ई०पू० ७३ से ई० सन् ३४४ तक) — विदिशा के शुंग धीरे धीरे मगध के हो चुके थे, विदिशा केवल प्रान्तीय राजधानी रह गई थी। शुंगों का मगध का राज्य कण्वों के हाथ आया। परन्तु विदिशा में शुंगों के राज्यकाल में ही एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण राजवंश का प्रभाव बढ़ रहा था। विदिशा के नागों द्वारा शासकों की जिस परम्परा का विकास हुआ उसने अपने प्रचण्ड प्रताप, कला-प्रेम और शिव-भक्ति की स्थायी छाप भारतीय इतिहास पर छोड़ी है। इन नागों का प्रभाव-क्षेत्र यद्यपि बहुत विस्तृत था, मध्यभारत के वनाकांत भूखण्डों से लेकर गंगा-यमुना का दोआब तक उसमें सम्मिलित था, परन्तु इन नागों का समय हमारे लिए अनेक कारणों से महत्त्व का है। प्रथम तो ग्वालियर-राज्य के उत्तरी प्रान्त के गिर शिवपुरी जिलों में इनका राज्य था जहाँ नरवर, पवाया, कुतवाल आदि स्थलों इनका पर प्रभाव था और उधर दक्षिण सें मालवे धार तक इनका राज्य था।\* उनका प्रधान केन्द्र अधिक समय तक इस राज्य के तीन नगर रहे-विदिशा, परमावती और कान्तिपुरी † (वर्तमान कोतवाल)। दूसरे हिन्दू इतिहास के स्वर्णकाल-'प्रसिद्ध गुप्तवंशीय श्रीसंयृत एवं

- \* नागों के साम्प्राज्य की सीमा के विषय में कॉन्घम ने लिखा है (आ० स० ई० भाग २, पुछ ३०८-३०९):— "The Kingdom of the Nagas would have included the greater part of the present territories of Bharatpur, Dholpur, Gwalior, and Bundelkhand, and perhaps also some portions of Malwa, as Ujjain, Bhilsa and Sagar. It would thus have embraced nearly the whole of the country, lying between the Jamuna and the upper course of Narbada, form the Chambal on the west to the Kayan, or Kane River, on the east,—an extant of about 800 (o) square miles..."
- † कोतवाल को श्री म० ब० गर्दे, भूतपूर्व डायरेक्टर, पुरातत्त्वविभाग, ग्वालियर ने विल्सन तथा क्रनिघम (आ० स० रि०, भाग २, पृष्ठ ३०८) से सहमत होते हुए प्राचीन कान्तिपूरी माना है (ग्वा० पु० रिपोर्ट,



गुण-सम्पन्न राजाओं के समृद्धिमान राज्यकाल' \* की महत्ता को नाग लोगों ने ही दृढ़ आधार पर स्थापित किया था। जिस प्रकार छोटी नदी बड़ी नदी में मिलती है तथा वह बड़ी नदी महानद में, उसी प्रकार नागवंश ने अपने साम्प्राज्य को अपनी सांस्कृतिक सम्पत्ति के साथ वाकाटकों को समर्पित कर दिया। भवनाग ने अपनी कन्या वाकाटक प्रवरसेन के लड़के गौतमीपुत्र को ब्याह कर उनका प्रभुत्व बढ़ाया था। ठीक उसी प्रकार वाकाटक राजकन्या गुप्तों को ब्याही गई और वाकाटक वैभव गुप्त-वैभव के महासमुद्र में समाहित हो गया।

धूस काल के सारत के राजनीतिक इतिहास को हम अत्यन्त पेचीदा पाते हैं। शुंगों के समय में ही कलिंग और आध्र राज्य प्रबल हो गए थे। उत्तर-पश्चिम में गांधार और तक्षशिला पर विदेशी यवन जोर पकड़ रहे थे। शुंगों के पश्चात उत्तर-पश्चिम के यवन-राज्य अवन्ति-आकर पर घात लगाए रहते थे। घीरे धीरे उनके आक्रमण प्रारम्भ हुए और सातवाहन, नाग, मालव-क्षुद्रक सबको मिलाकर या अकेले अकेले इनका सामना करना पड़ा। इस राजनीति का धार्मिक क्षेत्र में एक विशिष्ट प्रभाव पड़ा। ब्रहद्रथ मौर्य के समय तक बौद्ध धर्म भारत का वर्म था। अब बौद्ध धर्म ने धार्मिक क्षेत्र में एक विशिष्ट प्रभाव पड़ा। ब्रहद्रथ मौर्य के समय तक बौद्ध धर्म भारत का वर्म था। अब बौद्ध धर्म ने धार्मिक क्षेत्र में एक विशिष्ट प्रभाव पड़ा। अत्रह्रथ मौर्य के समय तक बौद्ध धर्म भारत का वर्म था। अब बौद्ध धर्म नो धीद्र धर्म का विरोध करना पड़ा।

नागों के राजवंश को हम तीन भागों में बाँट सकते हैं, शुंगों के समकालीन, शुंगों से कनिष्क तक और कुषाणों के परवात् से वाकाटकों तक । पहली शाखा विदिशा में सीमित थी । उसके विषय में हमें कुछ ज्ञात नहीं हैं, केवल पुराणों में उनका उल्लेख है । शुंगों के पश्चात् नागों ने अपना राज्य विदिशा से पद्मावती तक फैला लिया था, इसके प्रमाण उपलब्ध है ।

पुराण और सिक्कों से उनकी वंशावली भी निर्धारित की गई है, जो इस प्रकार है :---

धेष ई० पू० ११०-९० भोगिन् ई० पू० ९०--८० रामचन्द्र ई० पू० ८०--५० धर्मवर्मन ई० पू० ५०--४० वंगर ई० पू० ४०--३१

संवत् १९९७ पृष्ठ २२)। श्री० जायसवाल ने कन्तित की प्राचीन नागराजधानी से अभिन्नता स्थापित की है (अश्वकारयुगीन भारत, पृष्ठ ५९-६६)। श्री गर्दे ने अपनी स्थापना के यक्ष में कोई तर्क प्रस्तुत नहीं किए। श्री० जायसवाल ने जो तर्क कतित के पक्ष में प्रस्तुत किए हैं वे कोतवाल से भी सम्बन्धित किए जा सकते हैं। जनश्रुति है कि किसी समय पढ़ावली, कोतवाल और सुहानियाँ बारह कोस के बिस्तार में फैले हुए एक ही नगर के भाग ये (कर्निघम आ० स० इ० भाग २, पृष्ठ ३९९ तया भाग २० पृष्ठ १०७)। कुतवाल के विषय में कन्छिम ने भी लिखा है यह बहुत प्राचीन स्थल है (बही, भाग २०, पृष्ठ १०७)। कुतवाल के विषय में कन्छिम ने भी लिखा है यह बहुत प्राचीन स्थल है (बही, भाग २०, पृष्ठ ११२) पास ही पारौली (प्राचीन पाराक्षर ग्राम) तथा पढ़ावली (प्राचीन धारौन) में गुलकालीन मन्दिरों के अवज्ञेष मिले हैं (वही, पृष्ठ १०४ और १०९)। कोतवाल पर नागराजाओं की मुद्राएँ भी प्राप्त होती हे (पीछे, पृष्ठ६४५)। अतएव कन्तित के बजाय कोतवाल ही प्राचीन पुराण कथित नागराजधानी है, यह मानना उचित होगा। इस कान्तिपुरी का अगला नाम कुम्तलपुरी हुआ (वही, भाग २, पृष्ठ ३९८)। कन्छपघात राजाओं के काल तक यह गत-गौरव 'कोतवाल' बन चुकी थी और सुहानिया प्रधानता पा चुकी थी।

\* उदयगिरि गुहा नं० २० का शिलाले अ

ी देखिए श्री० जायसवाल द्वारा 'अन्घकारयुगीन भारत' में पुष्ठ ८१ पर उद्धृत 'भावशतक' जिसमें गणपति नाय को 'धाराधीशः' लिखा है।



# श्री इरिहरनिवास दिवेदी

```
मूतनम्दी ई० पू० २०--१०
शिशुनम्दी ई० पू० १०--२५ ई०
यशनम्दी २५ ई०--३० ई०
पुरुषदात
उत्तमदात
कामदात
भवदात
शिवनन्दी या शिवदात
```

३० ई० से ७८ ई० तक के पाँच राजा लेख और सिक्कों के आधार पर ।

पिछले पाँच राजा सम्भवतः केवल पद्मावती (पवाया) से ही सम्बन्धित रह गए थे । यह शिवनन्दी कनिष्क द्वारा पराजित हुआ है, ऐसा अनुमान किया गया है । मणिभद्र यक्ष की प्रतिमा की चरण-चौकी पर खुदे अभिलेख में उसके राज्या-रोहण के चौथे वर्ष में उसे 'स्वामी' लिखा है । 'स्वामी' प्राचीन अर्थों में स्वतंत्र नरेश को लिखा जाता था । अतएव अपने राज्य के चौथे वर्ष के पश्चात ्उसे कनिष्क ने हराया होगा। सन् ७८ से सन् १७५ ई० के आसपास तक नागों को अज्ञात-षास करना पड़ा। वे मध्यप्रदेश के पुरिका और नागपुर आदि स्थानों पर चले गए थे ।

कुषाणों का अन्तिम सम्राट्वासुदेव था । सन् १७५ ई० के लगभग वीरसेन नाग ने इस वासुदेव को हराकर मथुरा में हिन्दू राज्य स्थापित किया । इन नव नागों के विषय में वायुपुराण में लिखा है—-'नवनागाः पद्मावत्यां कांतिपुर्यौ मथुरायां ।'

मयुरा में राज्य स्थापित कर वीरसेन नाग ने अपने राज्य को पद्मावती तक फिर फैला दिया\*। कान्तिपुरी ग्वालियर-राज्य का कोतवाल है, ऐसा ऊपर सिद्ध किया गया है, और पवाया ही प्राचीन पद्मावती है, इसमें भी शंका नहीं है । धीरसेन के बाद पद्मावती, कान्तिपुरी और मथुरा में नागवंश की तीन शाखाओं के तीन राज्य स्थापित हुए। सिक्कों पर से निम्नलिखित राजाओं के नाम झात हुए हैं :---

```
भीम नाग (सन् २१०-२३० ई०)
स्कन्द नाग (सन् २३०-२५० ई०)
बृहस्पति नाग (सन् २५०-२७० ई०)
व्याध्र नाग (सन् २७०-२९० ई०)
देवनाग (सन् २९०-३१० ई०)
गणपति नाग (सन् ३१०-३४४ ई०)
```

गणपति माग का उल्लेख उन राजाओं में हैं जिनको समुद्रगुप्त ने हराया ।‡ इन पिछले नायों के अधिकार में कुन्तलपूरी के साथ विदिशा भी थी क्योंकि वहाँ पर भी इनके सिकेके मिले हैं । }

इसके पूर्व कि इस काल के राजनीतिक इतिहास को समाप्त कर मूर्तिकला का विवेचन प्रारम्भ किया आए, यह लिखना उपयुक्त होगा कि इसी काल में विकम संवत् के प्रवर्तन की घटना घटित हुई थी। ई० पू० ५७ के पूर्व उज्जैन पर मालवों का अधिकार था। विदिशा में नागवंश जोर पकड़ रहा था। मालवों और नामों की सभ्यता, संस्कृति एवं राज्य

- \* बीरसेन के सिक्के पवाया और कोतवाल में भी मिले हैं।
- 1 आo सर्वेo इण्डिया बार्षिक रिपोठ सन १९४५-१६ पृष्ठ १०१.

‡ पलोटंः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ ६ ।

🗼 जा० स० इ० वार्षिक रिपोर्ट सन् १९१३-१४, पुष्ठ १४-१५।



प्रणाली एकसी ही थी। जब विदेशी शकों की सेनाओं ने अवन्ति-आकर को रौंदा होगा तब ब्राह्मण सातवाहनों एवं अन्य गणराज्यों की सहायता से मालव एवं नाग दोनों ने ही उनके उन्मूलन में भाग लिया होगा। \*

नागकालीन मूर्तिकला के उदाहरणों का वर्णन करने के पूर्व हम उन विशेष अभिप्रायों र्न अथवा अलंकरणों का परिगणन करके उनपर विचार करलें जो नागों के कारण भारतीय मूर्तिकला को मिले और आगे की मूर्तिकला के अन्यतम अंग बन गए । इनमें से प्रधान निम्नलिखित हैं :---

- (१) गंगा (केवल मकरवाहिनी गंगा, गंगा-यमुना की जोड़ी नहीं, जैसीकि उदयगिरि को वराह-मूर्ति के दोनों और मुप्तकाल में बनी)।
- (२) ताड्-वृक्ष।
- (३) नाग-छत्र।

गंगा----गंगा को नाग राजाओं में अपना राजचिह्न बनाया था। उसके सिक्कों तक पर कलश लिए हुए गंगा की आकृति होती है। ‡ राजचिहन के रूप में गंगा केवल सिक्कों तक ही सीमित नहीं रही। इन परम शिवभक्त नागों ने उसकी मूर्ति का उपयोग अपने शिव-मन्दिरों को सजान में भी किया। इस रूप में इसका उपयोग गुप्तों ने भी किया है। जानखट में वीरसेन नाग के अभिलेखयुक्त एक मन्दिर के अवशेषों को देखने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि उनमें द्वार के ऊपर की ओर लगाने की मकरवाहिनी गंगा की मूर्ति भी है। इस गंगा की मूर्ति का द्वार के अलंकरण के रूप में उपयोग भी तत्कालीन हिन्दू धर्म के पुनर्विकास का प्रमाण है। इसके लिए यह आवश्यक है कि गंगा के इस अलंकरण का मूल रूप सोजा जाए। इस हेतु नागकालीन मन्दिरों से लेकर मच्यकालीन मन्दिरों तक में गंगा-मूर्ति के उपयोग की विशेषताओं को नीचे दिया जाता है:---

(१) आरम्भ में द्वार के दोनों ओर मकरवाहिनी गंगा की ही मूर्ति एक ही रूप की बनाई जाती थी‡ (देखिए उदयगिरि-गुहाढार तथा बाग-गृहाढार)।

(२) गंगा की यह मकरवाहिनी मूर्ति प्रारम्भ में ढ़ार की चौखट के दोनों बाजुओं के ऊपर की ओर बनाई जाती थी।

\* जायसवालः अंधकारयुगीन भारत, पृष्ठ ११५।

- † अंग्रेजी शब्द 'मोटिफ' के अर्थ में राय इब्ल्यासने अपनो पुस्तक भारतीय मूर्तिकला इस शब्द का प्रयोग सें किया है। उसी अर्थ में हमने इस शब्द का प्रयोग किया है।
- 🚦 जायसवालः अंधकारयुगीन भारत, पृष्ठ ४०।
- 🗼 नागों की द्विव और गंगा-भक्ति के प्रमाण में नीचे लिखा अभिलेख उद्धृत करना समीचीन होगा---
- "अर्थात्, उन भारशियों का, जिनके राजवंश का आरम्भ इस प्रकार हुआ या कि उन्होंने शिर्वालग को अपने कंधे पर रखकर शिव को परितुध्ध किया था; ये भारशिव जिनका राज्याभिषेक उस भागीरथी के पवित्र जल से हुआ था जिसे उन्होंने अपने पराकम से प्राप्त किया या--वे भारशिव जिन्होंने दस अश्वमेध यज्ञ करके अवभुथ स्मान किया था।"
- \* हिंसच ने अपने 'हिंस्ट्री ऑफ फाइन आर्ट इन इण्डिया एण्ड सीलोन' के पूष्ठ ७९ पर लिखा है --- 'At Udayagiri, on the doorway of the Chandragupta Cave excavated in A. D. 401 -- 2, the goddesses are represented without their vehicles.' यह कथन सरय नहीं है। उदयगिरि में जहाँ भी द्वार से दोनों ओर इन देवियों की भूति है, यहाँ उनका वाहन मकर है।



### श्री हरिहरनिवास दिवेदी

(३) गंगा की मूर्ति की बनावट में यह विशेषता रहती है कि गंगा किसी वृक्ष (सफल आम्र) की डाली पकड़े दिखाई गई है ।

(४) आगे चलकर यह दोतों ओर की मूर्तियाँ बाजुओं के नीचे की ओर आगईँ और एक ओर मकरवाहिनी गंगा और दूसरी ओर कूर्मवाहिनी यमुना बत गईं । यह पिछले गुप्तकाल में दिखाई दिया है । (देखिए-मन्दसौर के शिव-मन्दिर के द्वार का प्रस्तर—'श्रवण की कवाड़') ।

(५) प्रारम्भ में यह केवल शिव-मन्दिरों में ही प्राप्त है।

ऐतिहासिक कम में गंगा के समान मूर्तियों की खोज करते समय भरहुत एवं मथुरा की वृक्षकाएँ तथा यक्षिणियों की ओर दृष्टि आकृष्ट होती हैं। परन्तु मन्दिर के ढार के बाजुओं के रूप में इसकी स्थिति एवं आकृति की ठीक समानता सौंची स्तूप के उत्तरी एवं पूर्वी तोरण ढारों के दोनों ओर के स्तंभों के और नीचे की बडेरी के मिलने के कोने में बाहरी ओर स्थित स्त्री मूर्तियों से हैं। ठीक उदयगिरि अथवा बाघ की मकरवाहिनी मूर्तियों के समान इनकी स्थिति हैं। नागकाल के हिन्दू धर्मावलम्बी कलाकारों ने जब शिव-मन्दिरों के ढार बनाए होंगे तब साँची का यह बौद्ध अभिप्राय उनकी आँसों में सूल रहा होगा। नागों ने गंगा को बिशेष आदर दिया, अतः उन्होंने इन तोरणों की सुन्दर कलाकृतियों के साँचे में गंगा की मूर्ति ढालदी और ठीक उसी स्थान पर जड़दी जहाँ इन तोरणों में ये यक्षणियां थीं (अर्थात ढारों के ऊपर के भाग में)। प्रारम्भ में दोनों ओर एकसी आकृति की गंगा-मूर्ति होना भी इसी स्थापना की पुष्टि करता है। साँची के तोरण ढार के दोनों ओर रात है। यह इस बौद्ध अभिप्राय का ठीक हिन्दू अनुवाद है। साँची के तोरणों की यक्षणियों में धार्मिक महत्त्व एवं सौन्दयंवर्धन के उपयोग के साथ साथ बडेरियों कोस हारा देने का स्थापत्य सम्बन्धी 'तोड़ों' के रूप में भी उपयोग है; परन्तु इन गंगा-मूर्तियों का यह उपयोग नहीं है क्योंकि बे तो ठोस ढारो के अंग हैं।

समय पाकर आगे जब ये देवियां द्वार-स्तंभ के ऊपर की ओर से नीचे आईं तो इन्होंने गंगा और यमुना के पौराणिक रूप धारण किए और शिव-मन्दिर के द्वार की पवित्रता की रक्षिकाएँ बनीं। ऊपर के वृक्ष की आछति भी पौराणिक रूप से मेल न खाने के कारण चली गई। यह स्मरणीय है कि गंगा और यमुना की पृथक् पृथक् वाहनों पर की कल्पना के सवँ प्रथम दर्शन उदयगिरि की वराह मूर्ति के दोनों ओर होते हैं, जहाँ वे अपने अपने वाहन मकर और कूमें पर दिखलाई गई हैं। यहीं से स्फूर्ति लेकर द्वार की मकरवाहिनी देवियां गंगा और यमुना बन गईं और इसका प्राचीन रूप उत्तर-गुप्तकालीन मन्दसौर की यमुना की मूर्ति है।

ताड़--नगों को महाभारत में 'ताड़ध्वज' कहा है। इनका यह राजचिहन इनकी मुद्राओं पर भी मिलता है।\* जानखट में प्राप्त मन्दिरों के अवशेष नागकालीन हैं जैसाकि वहाँ प्राप्त वीरसेन नाग के अभिलेख से सिद्ध है, इसका उल्लेख ऊपर हो चुका है। वहाँ पर ताड़ की आकृति का अलंकरण भी मिला है। नागों की पहली राजधानी विदिशा एवं परुचात् की राजधानी पद्मावती में ताड़-स्तम्भशीर्ष प्राप्त हुए हैं। ये स्तम्भ नागों ने या तो शिवमन्दिरों के सामने स्थापित किए होंगे या इन 'ताड़ध्वजों' के आवास के सामने ये बने होंगे। विदिशा और पद्मावती के ताड़-स्तम्भ-शीर्थों की तुलना करने पर ज्ञात होता है कि विदिशा के ताड़शीर्थों की बनावट अधिक सरल है अतएव ये पूर्वकालीन होंगे और पद्मावती का ताड़- स्तम्भ-शीर्थ अधिक संशिल्ध्द है इसलिए यह बाद का है। यह बात इतिहास के भी अनेर पद्मावती का ताड़- स्तम्भ-शीर्थ अधिक संशिल्ध्द है इसलिए यह बाद का है। यह बात इतिहास के भी अनुकूल है क्योंकि विदिशा पहली राजधानी है ओर पद्मावती बाद की। स्तम्भ के शीर्थ पर बुक्ष बनाने की कल्पना शुंगों के काल में भी 'कक्ष्ववृक्ष-स्तम्भ-शीर्थ'के रूप में देख चुके हैं। ये ताड़-स्तम्भशीर्थ उसी प्रकार की कल्पना के उदाहरण हैं।

\* जायसवालः अंधकारयुगीन भारत, पुष्ठ ४० ।

ଽ୵୰



ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला

नाग-छत्र—नागों की मुद्राओं में नाग-छत्र का चिह्न बहुत आया है। की दिसेन नाग के सिक्कों पर नाग की आकृति मिलती है। नागपूजा भारत में बहुत पुरानी है। नागों ने सर्प को अपने राजकीय चिह्नों में सम्मिलित किया। नाग राजाओं की मूर्तियों में भी इस नाग-छत्र ने स्थान पाया (देखिए—ज्पवाया के नाग राजा की मूर्ति)।

नागों के काल में प्रसिद्धि प्राप्त इस विशेष अलंकरण अथवा अभिप्रायों के वर्णन के पश्चात् अब हम नागों के धर्म को लेते हैं, क्योंकि उसी से प्रेरित होकर नागों ने अपने मन्दिर बनवाए होंगे । नागों के विषय में पहले उद्धृत ताम्प्रपत्र से विम्नलिखित बातें स्पष्ट हैं :---

- (१) भारशिव (नाग) अपने कंधों पर शिवलिंग रखे रहते थे अर्थात् वे परमशैव थे।
- (२) उनका राज्याभिषेक उस भागीरथी के पवित्र जल से हुआ था जिसे उन्होंने अपने पराक्रम से प्राप्त किया था। (इसमें उस कारण पर भी प्रकाश पड़ता है जिससे प्रेरित होकर नागों ने गंगा को राजचिहन बनाया।)
- (३) भारशियों ने दस अश्वमेध यज्ञ करके अवभूथ स्तान किया था, अर्थात् उन्होंने शुंगों की यज्ञों की परम्परा को प्रगति दी।

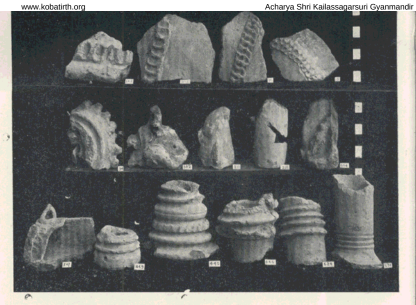
इन नागों ने भी जो मन्दिर बनवाए होंगे वे शिव-मन्दिर ही होंगे यह कल्पना सहज ही की जा सकती है। अब देखना यह है कि इस राज्य में नागकालीन शिवमन्दिरों के अवशेष कहाँ कहाँ मिलते हैं ? इनके लिए भी हमें तत्कालीन नगरों के खण्डहर ढूंढ़ने होंगे। पद्मावती में अभी जितनी चाहिए उतनी खुदाई नहीं हुई है, फिर भी वहाँ नागकालीन शिव-मन्दिर होने के प्रमाण मिलते हैं। मालतीमाधव में वर्णित 'स्वर्ण बिन्दु' महादेव का स्थान भले ही नागकाल का हो परन्तु अब तक उस बबूतरे के इतने संस्करण हो चुके हैं कि उस पर विचार करना ब्यर्थ है। वहाँ पर प्राप्त मानवाकार नन्दी की मूर्ति वहाँ के शिव-मन्दिर का स्पष्ट प्रमाण है। इसका सब शरीर मनुष्य का है केवल सिर बैल का सा है तथा यह चारों ओर कोर कर बनी हुई है। यह नन्दी निश्चित ही नागकालीन है। वायुपुराण में नागों को वृष अर्थात् शिव का साँड अथवा नन्दी कहा है।\* नागों के सिक्कों पर भी वृष को स्थान मिला है। (देखिए, पृष्ठ ६४६)। अतएव इस मूर्ति को देखकर यही कल्पना होती है कि अपने इष्टदेव शिव के सामने यह नागराज के वृषत्व के प्रतीक रूप से खड़ी की गई थी। इस मध्यम आकार की मूर्ति की गढ़न और अलंकरण अत्यन्त सुन्दर है। परन्तु इस नन्दी के जितिस्ति नागकालीन शिवमन्दिर के अवशेष पद्मावती में अधिक नहीं मिले है।

विदिशा में शिव-मन्दिर के अस्तित्व के विषय में यहाँ कुछ विस्तार से लिखना पड़ेगा। बेसनगर में प्राप्त और अब बोस्टन के संग्रहालय में स्थित गंगा की मूर्ति किसी शिव-मन्दिर के द्वार के खंमे के ऊपर सुशोभित होगी। यह शिव-मन्दिर बेसनगर की बस्ती में न होकर उदयगिरि में था, जहाँ उस मन्दिर के द्वार में से यह मूर्ति बेसनगर के एक साधु के मब्जे में आई। 1 परन्तु मेरो स्थापना यह नहीं है कि यह मूर्ति उदयगिरि के किसी नागकालीन शिव-मन्दिर की है। यह तौ प्रारंभिक गुप्तकालीन मूर्ति है। यहाँ यही कहना है कि उदयगिरि पर एक या एकाधिक गुहाएँ नागकालीन हैं।

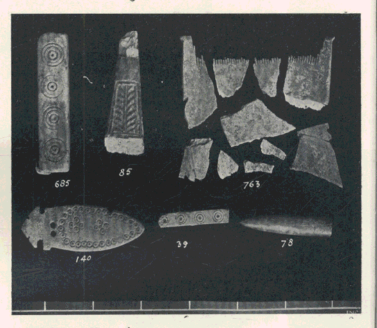
- \* जायसवालः अंधकारयुगीन भारत, पृष्ठ १८।



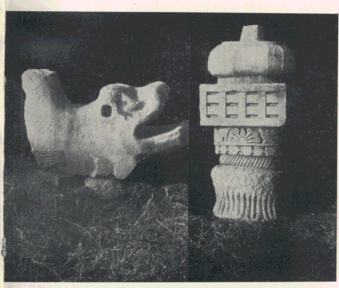
हेलियोदोर स्तंभ खामबाबा , बेसनगर।



मिट्टी के पात्र उज्जैन।



हाथीदाँत की वस्तुएँ, उज्जैन।

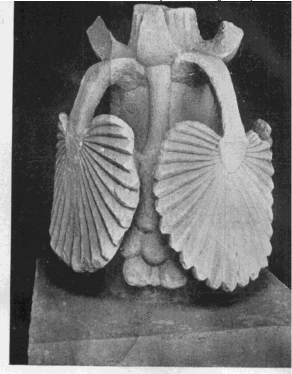


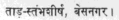
कल्पवृक्ष स्तंभशीर्ष, बेसनगर।



स्तंभ-शीर्ष, बेसनगर ।

वृक्षका, साँची।



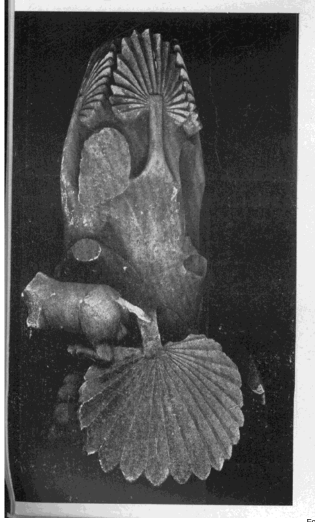




www.kobatirth.org

बाग की मकरवाहिनी मूर्ति।

ताड़-स्तंभशीर्ष, पवाया।



नन्दी, पवाया ।



नन्दी, पवाया।





## श्रो इरिइरनिवास द्विवेदो

उदयगिरि का अध्ययन जैसा चाहिए वैसा नहीं हुआ। वास्तव में इस पहाड़ी पर मौर्य, शुंग, नाग, प्रारंभिक गुप्त तथा पिछले गुप्तकालीन स्थापत्य तथा मूर्तिकला के उदाहरण मौजूद हैं। पहले तो इसकी ओर विद्वानों ने दृष्टि डाली ही नहीं और चन्द्रगुप्त विकमादित्य तथा कुछ अन्य गुप्तकालीन अभिलेखों के कारण व्यान दिया भी तो इसे गुप्तकालीन कहकर छोड़ दिया।

मेरा विचार यह है कि कम से कम वीणागुहा (कनिंघम की गुहा नं० ३) गुप्तों के पहले की है। इसके भीतर एक एक-मुख शिवलिंग स्थापित है। द्रविड़ों की लिंगपूजा ने आयों के 'शिष्ण' पूजा के विरोध को कब जीत लिया, यह बतलाना हमारा विषय नहीं है, परन्तु गांधार एवं मथुरा में बुढ की जो घ्यान-मूर्तियौं बनीं उनमें तथा तत्कालीन शिवमूर्तियों में बहुत अधिक समानता है, यह स्पष्ट है। यह प्रभाव भी धीरे धीरे मिटा और शिव का पौराणिक रूप धीरे धीरे वढ़ा है। इस दृष्टि से इस शिवलिंग पर बनी मुखाकृति को देखा जाए तो शिव को पौराणिक कल्पना का इसमें केवल एक लक्षण-माथे पर तींसरे नेव का सा चिहन है। जटाओं में चन्द्रमा का चिहन तक नहीं है। यदि इसकी नागकालीन तथा गुप्त-कालीन एकमुख लिंगों से तुलना की जाए तो इस मूर्ति की उन सबसे प्राचीनता स्वतः सिद्ध होती है। भूमरा तथा खोह के एकमुख शिवलिंगों से इसकी तुलना करने पर ज्ञात होता है कि बनाबट की समानता होते हुए भी बीणा गुहा का शिवलिंग उन सबसे कप रूढ़िगत है। डॉ॰ जायसवाल ने भूमरा तथा खोह की इन मूर्तियों को भारशिव नागकालीन माना है। उदयगिरि की अन्य गुहाओं में स्थित शिवलिंगों से तुलना करने पर भी यह सबसे प्राचीन ज्ञात होता है। इस एकमुखलिंग के मुखकी सौम्य-शान्त मुखा अत्यन्त आकर्षक है। जटा सिर के उत्तर जूड़े के रूप में बँधी है, कुछ बाल गले पर सामने की ओर लटक रहे हैं। गले में एक मणियों का कण्ठा पड़ा है।

बेसनगर में मिले, और अब गूजरीमहल संग्रहालय में स्थित, दो शिवलिंग भी प्रारंभिक नागकालीन ज्ञात होते हैं। इनके कानों के भारी आभरण तथा जटाओं के बाँधने का प्रकार इन्हें भरहुत आदि की खुंग-कुषाणकालीन मूर्तियों की परम्परा में रखते हैं । इनमें भी शिव के कोई पौराणिक अलंकार अथवा चिह्न नहीं हैं।

इन एकमुखलिंगों के अतिरिक्त मन्दसौर में प्राप्त हुआ अष्टमुख-शिवलिंग भी पूर्व-गुप्तकालीन है। यह अष्ट-मुख शिवलिंग शिव-मूर्तिनिर्माण के इतिहास में अदितीय है। प्राचीन अथवा अर्वावीन शिवलिंगों में एकमुख, त्रिमुख, चतुर्मुंख, पंचमुख, शिवलिंग बहुत पाए जाते हैं, परन्तु अष्टमुख शिर्वलिंग अब तक कहीं नहीं मिला है। ग्वालियर पुरातत्त्व-विभाग के अधि कारियों ने मन्दसौर (प्राचीन दशपुर) के पास एक नदी के किनारे पानी में धोबियों को इस विशाल प्रस्तर-मूर्ति पर कपड़े धोते पाया और इसे अपने अधिकार में लिया। इसका व्यास ४ फीट से अधिक ही है और जब यह पूरी होगी तो प्रायः ७ या ८ कीट ऊँची होगी। इसको मन्दसौर के कुछ शिव-भक्तों(?)ने विभाग से छीन लिया और उसके प्राचीन मुखों को छीलकर तवीन मुख वना डाले। यदि पुरातत्त्व विभाग में इसका चित्र मुरक्षित न होता तो प्राचीन मूर्तिकला के विद्यार्थी के लिए यह एक दुखद कहानी ही रह जाती। इस शिवलिंग पर अत्यन्त भव्य शिव के त्रिनेत्रयुक्त अष्टमुख बने हुए हैं। जो मुख चित्र में दिखाई देते हैं वे अत्यन्त सौम्य एवं सुन्दर हैं। जटाओं की बनावट तथा कानों का आभरण पूर्व-गुप्तकालीन है।

यद्यपि अध्यमुख शिव की कोई अन्य मूर्ति नहीं मिली है फिर भी वह है शास्त्र सम्मत ही। शिव के आठ नाम होने का उल्लेख शतपथ एवं कौशीतकी ब्राह्मणों में है। वहाँ शिव को उषा का पुत्र बतलाया गया है और उनको प्रजापति द्वारा आठ नाम देने का उल्लेख है। इनमें आठ नाम रुद्र, श्वर्थ, उग्र, अशनि, भव, पशुपति, महादेव और ईषाण दिए हुए हैं। पहले चार नाम शिव की संहार-शक्ति के प्रतीक हैं और पिछले चार कल्याणकारी वृत्ति के। वायुपुराण में भी शिव के अष्टनामों ा उल्लेख है।

दशपुर (मन्दसौर) का उल्लेख उपवदात के नासिक के शिलालेख\* में है। वहाँ पर उपवदात ने चतुःशाल वसध (सराय) बनवाई थी। उपवदात उज्जैन पर अधिकार करनेवाले महाक्षत्रप नहपान (ई० पू० ८२--७७) का

\* ए॰ इ॰ भाग ८, पुष्ठ ७८।



# ग्वालियर राज्य में प्राचोन मूर्तिकला

दामाद या। तात्पर्यं यह कि उस प्राचीन काल में भी दशपुर (मन्दसौर) प्रख्यात था। नागों के आराध्यदेव शिव की यह अढितीय मूर्ति दशपुर में बनी हो, यह कोई आश्चर्यं की बात नहीं।

यह भी अनुमान किया जा सकता है कि दशपुर का यह अष्टमूर्ति-शिव-मन्दिर उस प्राचीनकाल में अत्यधिक प्रसिद्ध था । कालिदास ने इस अष्टमूर्ति शिव से अत्यधिक परिचय होने का प्रमाण अपने ग्रंथों में दिया है । अपने पूर्वतम नाटक मालविकाग्निमित्र के मंगलाचरण में वे लिखते हैं :----

'अष्टाभिर्यस्य कृत्स्नं जगदपि तनुभिर्विभ्रतो नाभिमानः

आगे अभिज्ञान शाकुन्तल के मंगलाचरण में तो महाकवि ने शिव की इस अष्टमूर्ति का अर्थ और भी स्पष्ट क**र** दिया है :---

> या सुष्टिः स्त्रब्दुराद्या वहति विधिहुतं या हविर्या च होत्री। पे द्वे कालं विधत्तः श्रुतिविषयगुषा या स्थिता व्याप्य विश्वम् ॥ यामग्हुः सर्ववीजप्रकृतिरिति यया प्राणिनः प्राणवन्तः। प्रत्यक्षाभिः प्रपञ्चस्तनुभिरवतु वस्ताभिरष्टाभिरीक्षाः॥

काव्य में हमें रधुवंश में इन अष्टमूर्ति शिव का उल्लेख मिलता है। रघुवंश के सर्ग २ के ३५वें श्लोक में राजा दिलीप से सिंह कहता हैं :---

### कैलासगौरं वृषमारुरुक्षोः पार्वार्पणानुग्रहपूतपृष्ठम् । अदेहि मां किंकरमध्टमूर्तेः कुम्भोदरं नाम निकुम्भमित्रम् ।।

कालिदास को यदि ई० पू० ५७ के मालवगणाधिपति विक्रमादित्य का समकालीन माना जाए तब तो यह स्पष्ट होता है कि मालवगण की सभा में अभिनय किए जानेवाले अभिज्ञान शाकुन्तल में अष्टमूर्ति के उल्लेख का कारण यह प्रसिद्ध अष्टमूर्ति शिव का मन्दिर होगा। यदि नाटककार और काव्यकार कालिदास दो माने जाएँ तब भी इस स्थापना की पुष्टि ही होती हैं। ई० पू० का यह शिव-मन्दिर फिर अनेक शताब्दियों तक प्रसिद्ध रहा, यह मानना पड़ेगा। जिन्होंने काव्यकार पूर्व नाटककार कालिदास को गुप्तकालीन सिद्ध माना है उन विद्वानों के समक्ष भी इस स्थापना पर कोई आघात नहीं पहुँचता कि यह शिर्वालग पूर्व गुप्तकालीन है। वह गुप्तकाल में भी प्रसिद्ध रहा, और अपने मेघ को दशपुर होकर ले जानेवाले कालिदास को इन अष्टमूर्ति के प्रति उतनी ही श्रद्धा थी जितनी महाकाल पर।

उदयगिरि में एक नोम के नीचे एक नन्दी की मूर्ति मिली है, जो अब भेलसा संग्रहालय में रखी हुई है। इसकी बनावट पूर्व गुप्तकालीन है। यह भी उदयगिरि के किसी नागकालीन शिव-मन्दिर का प्रमाण है।

उदयगिरि में नागकालीन अन्य कौन कौनसी मूर्तियाँ हैं, यह अभी पूर्ण रूप से निक्चित होना है।

शिवनन्दी को कनिष्क ने जीत लिया था और बहुत समय तक पद्मावती पर कुषाणों का अधिकार रहा था। कुषाण कला तथा इस स्थान पर प्राप्त कुछ मूर्तियों में समानता हो, यह बहुत सम्भव है। उदाहरण के लिए मथुरा संग्रहालय में स्थित छारगाँव में प्राप्त नाग की मूर्ति की तुलना पवाया में प्राप्त नागराज की मूर्ति से की जा सकती है। दुर्भाग्य से पूवाया की नागराज की मूर्ति बहुत अधिक टूटी हुई है, किर भी खड़े होने की रीति, कमर पर बँधे हुए वस्त्र की गाँठ लगाने की रीति तथा सिर के ऊपर जानेवाले अहिछत्र में बहुत अधिक समानता है। मथुरा की इस मूर्ति पर हुविष्क के राज्यकाल के पालीसबें वर्ष के उल्लेखयुक्त अभिलेख हैं। वह ईसवी सन् ११८ की बनी हुई है।

वर्तमान गिर्द सूबात के कार्यालय के पास सड़क के किनारे एक झोंपड़ी में मयुरा के लाल पत्यर की एक मानवाकार बुद्ध-मूर्ति का धड़ प्राप्त हुआ हैं । ग्वालियर में ऐसा पत्थर कहीं नहीं मिलता और न यह मूर्ति ही किसी मन्दिर

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



अष्टमुख शिवलिंग, मन्दसौर।



www.kobatirth.org

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



For Private and Personal Use Only



## श्री हरिहरनिवास दिवेदी

अगदि ऐसे स्थल पर थी कि जिसे उसका प्राचीन स्थल माना जा सके। कुषाणकाल की यह मूर्ति अपने लाल पत्थर के अतिरिक्त वस्त्र की धारियों के कारण अपने आपको गांधार और मथुरा पर राज्य करनेवाले कुषाण राजाओं के कारीगरों की कृति घोषित करती हैं। ज्ञात होता है कि ग्वालियर में यह प्रवासी मूर्ति-खण्ड वाहर से आया है।

नागकाल की हमारी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण मूर्ति पवाया में प्राप्त मणिभद्र यक्ष की मूर्ति हैं । मूर्तिकला की दृष्टि से तो यह प्राग्-मौर्यकालीन, विशालकाय एवं भद्दे पैरों की मूर्तियों की परम्परा के अविश्वंखल रूप से चलने का प्रमाण प्रस्तुत करती है और ऐतिहासिक दृष्टि से अपनी चरण-चौकी के लेख ढारा मूर्तिकला के इतिहास में एक सुदृढ़ आधार प्रस्तुत करती है । इसमें लिखा है कि इस मूर्ति का निर्माण मणिभद्र पूजक गोष्ठी ने स्वामिन् शिवनन्दी के राज्यकाल के चौथे दर्ष में कराया था।

मातृका, ताग, यक्ष आदि की पूजा का मूल श्री आनन्द कुमारस्वामी द्राविड़ सभ्यता में मानते हैं। \* परन्तु यह तो निश्चित है कि बौद्धों में यक्षपूजा का बहुत प्रचार था। साँची, भरहुत आदि बौद्ध स्तूप की बाड़ों और तोरणों पर अनेक यक्ष और यक्षणियों की मूर्तियां बनी हैं, परन्तु वे पारिषदों के रूप में ही हैं ।स्वतंत्र रूप से भी यक्षों की पूजा होती रही हैं। प्राचीन पद्मावती में परमर्शव नागों की प्रजा इन यक्षों की पूजा कर रही थी, यह इस मूर्ति से प्रमाणित हैं। यह मूर्ति मानवाकार से कुछ बड़ी है। बनावट यद्यपि वे डौल है फिर भी प्रभावशाली है। मूर्ति की बनावट में कोई अल्लेकिकता नहीं हैं। दो हाथ है जिनमें एक में सम्भवतः थैली है, वह कोहनी से टूट गया है। यैलीवाले बाएँ हाथ के मूल में कंघे पर तीन बार लिपटा हुआ मोटा दुपट्टा है, गले में जनेऊ है। बड़ा मोटा मोतियों का कण्ठा पीछे मोटे मोटे फुन्दने से बॉघा हुआ है। ठोड़ी के ऊपर मुंह टूट गया है, फिर भी ठोड़ी के नीचे मुटाई के कारण दुलेट स्पष्ट दिखाई देती है। बड़े पेट के नीचे पुटन तक आनेवाली घोती कुछ बेडोल ढंग से बँधी हुई है। सामने की पट्टी और पीछ की काँछ पंजों तक लटकती है। पैर मूजे से भद्दे हें। इस मूर्ति में सुकुमार सौन्दर्य चाहे न हो परन्तु विशालता और प्रभावोत्पादन की शक्ति है तथा यद्द निम्न मध्यमवर्ग की पूजा की मूर्ति ज्ञात होती है।

बेसनगर का कुबेर अधिक सुन्दर एवं सुडौल है। यह नागकाल की अन्तिम सीमा को छूता हुआ ज्ञात होता है। इसके बाएँ हाथ में मुद्राओं की बनी थैली है, दायां टूट गया है और नीचे घुटनों से पैर भी टूट गए हैं। सम्भव है यह मूर्ति प्रारंभिक गुप्तकाल की हो। तेरही की तथा कुछ अन्य स्थानों की गूजरीमहल संग्रहालय में सुरक्षित बड़े पेट की सुरापायी कुबेर की मूर्तियां इसी परम्परा की हैं। इनमें कुषाण-प्रभाव स्पष्ट रूप से लक्षित है। मथुरा संग्रहालय में रखी सुरापायी कुबेर की मूर्ति की तुलना करने पर ग्वालियर संग्रहालय की सुरापायी कुबेर की बनावट की समानता स्पष्ट होगी।

भेलसे में एक अत्यन्त सुन्दर मूर्ति-खण्ड प्राप्त हुआ है। आजकल लोग उसे 'सीतला माता' कहकर पूज रहे हैं। परन्तु यह यक्ष और यक्षणियों की मूर्ति ज्ञात होती है। एक ओर यक्ष है और दूसरी ओर उसकी पीठ से पीठ मिलाए यक्षिणी है। यह मूर्ति-खण्ड मूल में किसी बाड़ या और किसी ऐसी ही जगह लगी होगी, जैसा कि उसके पीठ ले जे जिल्ली से ज्ञात है। यह मूर्ति भरदुत की परम्परा की है और बेसनगर के किसी नागकालीन अथवा कुछ पूर्व के निर्माण का भाग होगी। यक्षिणी हाथों में कोहनी तक तथा पैरों में घुटने तक कड़े पहने है। कमर पर करवनी है। मूर्ति प्रायः नग्न है, माथे पर अवश्य कोई कपड़ासा बैंधा हुआ है। बायाँ हाथ कमर पर रखा है, दाएँ में कमल लिए है। गले में स्तनों के बीच में होता हुआ हार पड़ा है। कानों के आभरण अत्यन्त भारी हैं। एक दुपट्टा हाथों में पड़ा है। दाधों में भी बहुत जपर तक गहने पहने है। मणिभद्र यक्ष की मूर्ति जैसी घोती बँधी है। यह मूर्ति दाएँ हाथ में कमल का कुल लिए है। हाथों में भी बहुत जपर तक गहने पहने है।

इस काल की मूर्तियों में हमें साधारण सामाजिक जीवन का अंकन करनेवाली मूर्तियाँ नहीं मिली हैं, अतएव तत्कालीन वेश-भूषा आदि पर हम अधिक प्रकाश नहीं डाल सकते । परन्तु इन मूर्तियों के सहारे हम यह तो कह ही सकते हैं

## \* हि्स्ट्री ऑफ इण्डियन एण्ड इण्डोने शियन आर्ट, पृष्ठ ५।

ह९१



#### ग्वालियर राज्य में प्राचोन मूर्तिकला

कि सैव राजाओं के राज्यकाल में प्रजा अपने मन के इष्टदेव को पूजने को स्वतंत्र थी, हिन्दू धर्म का पुनरूत्यान हो रहा था और मूर्तिकला गुप्त एवं प्रारंभिक मध्यकालीन श्रेष्ठता की ओर बड़े वेग से प्रगति कर रही थी । नागराजाओं ने जहाँ उस कला के लिए भूमि तैयार की वहाँ प्रजा ने प्राग्-मौर्यकालीन लोककला की परम्परा की कृतियाँ भी निर्मित कराईँ ।

गुप्त कालीन (३२० ई० से ६०० ई०) — ईसा की चौथी शताब्दी के प्रारंभ में साकेत-प्रयाग के आसपास श्रीगुप्त नामक एक छोटासा राजा हुआ। उसके पुत्र का नाम था घटोत्कच। घटोत्कच का पुत्र चन्द्र अपने आपको चन्द्रगुप्त कहता था। उसने प्रसिद्ध लिच्छवि गण-तंत्र की कन्या कुमारदेवी से विवाह करके गुप्तवंश के उस महान् साम्प्राज्य की नींव डाली जिसके अधीन प्रायः सम्पूर्ण भारतवर्ष हो गया और भारतीय संस्कृति तथा कला अपने चरम विकास को पहुँची। चन्द्रगुप्त (प्रथम) ने लिच्छवियों की सहायता से पाटलिपुत्र को जीत लिया, परन्तु उसे पीछे मगय छोड़ देना पड़ा। उसके दिग्विजयी पुत्र समुद्रगुप्त ने पहले हल्ले में ही मगथ और नागों के राज्य को अपने अधीन कर लिया और फिर सम्पूर्ण भारत को अपनी विजय-वाहिनी के बशीभूत कर एवं शक्त-मुरंडों को पराभूत कर अश्वमेध यज्ञ करके 'श्रीविक्रम\*' एवं 'पराक्रमांक' विरुद प्रहण किए। इस महान् विजेता का 'काव्य कविमति के विभव का उत्सरण' करता था और वह संगीत-कला में तुंबुर, नारद आदि को भी लज्जित करता था। दू इस प्रकार उसके समय से ही कला एवं साहित्य को गुप्तों द्वारा प्रथय मिलना प्रारंभ हुआ। अपनी कन्या प्रभावती गुप्ता का विवाह वाकाटक रुद्वसेन से करके इन्होंने गुप्त साम्राज्य का राजनीतिक महत्त्व ही नहीं बढ़ाया, साथ ही वाकाटकों के सांस्कृतिक बैभव से भी नाता जोड़ लिया।

साम्याज्य स्थापन और विदेशी शकों के उन्मूलन का शेष कार्य किया चन्द्रगुप्त (द्वितीय) ने, और साढ़े चारसौ वर्ष पूर्व हुए विकमादित्य के पौरुष के प्रतीक 'विकमादित्य' नाम को विरुद के रूप में ग्रहण किया। विदिशा के पास डेरा डालकर उसने पश्चिमी क्षत्रपों का भी उन्मूलन किया। उस समय चन्द्रगुप्त वहाँ पृथ्वी को जीतने के उद्देश्य से आया था, ऐसा उदयगिरि के शाब वीरसेन के गुहा-लेख से प्रमाणित है। दिस प्रकार हमारे इस प्रदेश के राजा गणपति नाग आदि को जीतकर समुद्रगुप्त ने जो सम्बन्ध स्थापित किया था, वह दृढ़तर हो गया। इस प्रकार चन्द्रगुप्त द्वितीय ने जो विस्तृत साम्प्राज्य स्थापित किया उसका वर्णन महरौली लौह-स्तंभ की भाषा में नीचे दिया जाता है:---

''वंगदेश में एकत्रित होकर सामना करनेवाले सत्रुओं को रण में (अपनी) छाती से मारकर हटाते हुए जिसके खड्ग से भुजा पर कीर्ति लिखी गई, युद्ध में सिन्धु के सात मुखों को उल्लंघन कर जिसने बाह्लीकों को जीता, जिसके पराकम के पवनों से दक्षिण समुद्र भी अब तक सुवासित ही रहा है ।''≴

इस महान् साम्प्राज्य का हृदय था अवन्ति और विदिशा के आसपास का प्रदेश। दशपुर में चन्द्रगुप्त का स्थानीय शासक नरवर्मन् था जो अपने आपको 'सिंहविकमगामिन्' लिखता है और इस प्रकार अपने आपको चन्द्रगुप्त विकमादित्य का सेवक घोषित करता है। क्योपुर जिले के हासलपुर ग्राम में किसी नागवर्मन के राज्य उल्लेख है जो गुप्तों का ही मांडलिक होगा। ‡

इस साम्राज्य का पूर्णं उपभोग और अत्यन्त विकसित प्रणाली से शासन किया सम्प्राट् कुमारगुप्त महेन्द्रादित्य ने । कुमारगुप्त के पश्चात् गुप्त साम्राज्य डगमगा उठा । उत्तर-पश्चिम से अब हूणों के सैन्य-समुद्र के थपेड़ें लगना प्रारभ हुए और मालव-प्रदेश में 'पुष्यमित्र' नाम गणतंत्र मगध-साम्राज्य का विरोधी हो गया । ई० सन् ४५५ में स्कन्दगुप्त

\* विक्रम-स्मृति-प्रंथ, पृष्ठ ४७-४८ पाद टिप्पणी। द्री प्रयाग स्तम्भ लेख, फ्लीट, गुप्त अभिलेख, पृष्ठ ६ । ‡ फ्लीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ ३५। द्रे फ्लीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ १३९। क्रै देखिए मेरी पुस्तक 'ग्वालियर राज्य के अभिलेख'।



#### श्री हरिहरनिवास द्विवेदी

ने इन दोनों संकटों पर विजय पाई और गुप्तों की ′विचलित कुललक्ष्मों का 'स्तम्भन'\* करके पुन: विक्रमादित्य विरुद धारण किया ।

परन्तु यह हूणों का समुद्र फिर उमड़ पड़ा और गुप्त-साम्राज्य उसके प्रवाह में बह गया । स्कन्दगुप्त के गृइचात् ग्वालियर-राज्य की कला के इस इतिहास में गुप्तवंश के 'बुधगुप्त' उल्लेखनीय हैं, सम्भवतः जिनका माण्डलिक नरेश माहिष्मती का सुबन्धु था जिसने दासिलकपल्ली नामक ग्राम 'कल्यन विहार' (बाग-गुहा-समूह) को दान दिया था ।†

बुधगुप्त के पश्चात् ही तोरमाण हूण ने उत्तर-पश्चिम के गांधार-राज्य से गुप्त-साम्प्राज्य पर आकमण कर दिया और मालवा उसके अधिकार में चला गया। तोरमाण के पुत्र मिहिरकुल का राज्य ग्वालियर-गढ़ तक था, इराका प्रमाण किसी मात्रिचेट द्वारा बनवाए ग्वालियर-गढ़ के सूर्य-मन्दिर के शिलालेख से मिलता है।‡ मिहिरकुल शैव था। उसने बुद्ध धर्म का अत्यविक विरोध करके उसका उन्मूलन किया। उस आकमणकारी हूण पर यद्यपि भानुगुप्त बालादित्य ने विजय प्राप्त करली, फिर भी उसने उसका बच नहीं किया और उसे काश्मीर, गान्धार आदि पर अत्याचार करने के लिए छोड़ दिया।

गुप्त सम्प्राटों की इस कमजोरी से त्राण पाने के लिए 'जनता के नेता' मालव-बीर यसोधर्मन्-विष्णुवर्घन ने तलवार उठाई। उसने आततायी हूणों का पूर्णतः विनास कर दिया और 'लौहित्य (ब्रह्मपुत्र) से मंहेन्द्रपर्वत (उड़ीसा) तक तथा हिमालय से पश्चिमी समुद्र तक एवं उन प्रदेशों पर, जिन पर गुप्तों और हूणों का भी अधिकार न हुआ था, अपने अधिकार में कर लिए और केवल पशुपति के चरणों में सिर झुकानेवाले मिहिरकुल से अपने पादपक्षों की अर्च्चा कराई। हू इन विजय-गाथाओं से युक्त स्तम्भ आज भी सौंदनी में (मन्दसौर के पास) पड़े हैं।

गुप्तकालीन मूर्तिकला का विवेचन करते समय यह बात स्पष्ट दिसाई देती है कि यह प्रदेश गुप्त-साम्राज्य में अत्यधिक महत्त्वपूर्ण रहा है, अतएव गुप्तकला के अत्यन्त श्रेष्ठ उदाहरण प्रचुर मात्रा में मिलने के साथ ही वह अत्यधिक विस्तृत सीमा में मिलते हैं। उदयगिरि, बेसनगर (विदिशा), मन्दसौर (दशपुर), बडोह-पठारी (वटोदक), तुमेन (तुम्बवन), बाग (कलयन), पवाया (पद्मवती), नाम प्राचीन अभिलेखों में प्रसिद्ध हैं और साथ ही काकपुर है, महुआ है, चुर्ली है, मकनगंज है पारोली (पाराशरग्राम) पढ़ावली (धारोन) §, आदि अनेक स्थलों पर गुप्तकालीन मूर्तियाँ एवं मन्दिर प्राप्त हुए हैं।

गुप्त-सम्प्राट् प्रायः सभी 'परम भागवत' थे, परन्तु उनकी धार्मिक नीति इतनी उदार थी कि उनके अधीन बौद्ध, जैन, शैंव, शाक्त सभी मन विकास पा सके। यही कारण है कि इस काल में प्रायः सभी सम्प्रदायों की सुन्दरतम मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं। ऊपर लिखा जा चुका है कि गुप्त-सम्प्राट् कलाओं को आश्रय देते थे। इनके काल में काव्य, संगीत, चित्र-कला, मूर्तिकला एवं स्थापत्य सब का ही पूर्ण विकास हुआ। तत्कालीन महाकवियों के काव्यों में भाषा का जो परिमार्जन एवं कल्पना की जो प्रसस्त उड़ान दिखाई देती है उसके दर्शन उत्कीर्णक की छैनी और चित्रकार की तूलिका में भी होते हैं।

\* फ्लीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ ५२।
† विश्वम-स्मृति-प्रंथ, पृष्ठ ६४९।
‡ पलीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ १६२।
‡ पलीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ १४६।
‡ पलीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ १४६।
‡ ग्वालियर पुरातत्त्व रिपोर्ट संवत् १९८८ पृष्ठ ६।
¥ वही, संवत् १९९१ पृष्ठ ५।
¥ वही, संवत् १९८६ पृष्ठ १४।
¥ वही, संवत् १९८६ पृष्ठ १८-१९।
§ कनिषम आ० स० ई० पृष्ठ १०५, १०७।

. ફરરૂ



### ग्वालियर राज्य में प्राचोन मूर्तिकला

इसके प्रत्यक्ष उदाहरण के रूप में उदयगिरि की गुहा नं० ६ के द्वार के बाई ओर बने हुए विष्णु की प्रतिमा का उल्लेख किया जा सकता है । उसमें विष्णु के आयुध गदा और चक्र को स्त्री और पुरुष के रूप में बतलाया गया है ।

गुप्तकालीन कलाकार सौन्दर्य का मूल-तत्त्व पूर्णतः समझ गया था। मानव-शरीर का ऐसा सुगढ़ एवं समानुपात मूर्तिकरण गुप्तों के पूर्व अथवा उनके परुचात् कम हुआ है। अलंकारों का उपयोग इतने संयत ढंग से किया गया है कि उससे मूर्ति के सौन्दर्य में अत्यधिक वृद्धि हो जाती है। गुप्तकाल की अत्यधिक उन्नत प्रसाधन कला एवं मुरुचिपूर्ण सामाजिक जीवन का प्रतिविम्ब मूर्तिकला में दिखाई देता है।

गुप्तकाल के पूर्व प्रचलित मूर्तिकला के अलंकरणों एवं अभिप्रायों का गुप्त-मूर्तिकार ने पूर्ण उपयोग किया और अपने उर्वर एवं सुसंस्कृत मस्तिष्क से उसकी अत्यधिक वृद्धि भी की । अशोक के स्तंभों की कारीगरी, नागों की गंगा (जिसके साथ उसने यसुना को जोड़ दिया), ताड़, नाग, सबको उसने आत्मसात् किया। विविध धर्मों के अनुयायियों के लिए विष्णु और उनके अवतार, अनेक शक्तियाँ, शिव, शिव-परिवार, बुद्ध, बोधिसत्त्व, तीर्थंकर सबका अंकन गुप्तकालीन मूर्तिकार ने अत्यन्त अलौकिक रूप से किया। साथ ही तत्कालीन सामाजिक जीवन के अनूठे अंकन भी किए। कहीं भी कला की श्रेष्ठता में बाधा नहीं आई है।

पश्चिमी यथार्थवादी अंकनों से गुप्तकलाकार बहुत दूर रहा है । उसका उसको स्पर्श भी नहीं है । उसकी कृतियौ पूर्णतः पूर्वीय (भारतीय) आदर्शवाद से ओतप्रोत हैं । वास्तव में कल्पना और आदर्शवाद गुप्त मूर्तिकला के सौन्दर्य-साधन के प्रधान अंग हैं ।

गुप्तकालीन मूर्तिकला के उदाहरणों की प्रचुरता एवं उसके विषय की अनेकरूपता को देखते हुए उसका विवेचन केवल विषयों में बाँटकर ही किया जा सकता है । हम आगे निम्नलिखित विभागों में बाँटकर इस राज्य में प्राप्त गुप्तकालीन मूर्तिकलाके उदाहरणों पर प्रकाश डालेंगे:—-

- (१) विष्णु एवं उनके अवतारों की मूर्तियाँ।
- (२) शिव-मूर्तियाँ।
- (३) अन्य देवी-देवता, गणेश, स्कन्द, पार्वती, ब्रह्मा, मातृकाएँ, गंगा-यमुना, यक्ष, गंधर्व आदि।
- (४) बौद्ध मूर्तियां।
- (५) जैन मूर्तियाँ।
- (६) ढारपाल, मिथुन, नृत्य-दृश्य, पशु-पक्षी, बेल, बूटे आदि।
- (७) मुण्मूर्तियाँ।
- (८) स्तम्भर्शीर्ष

(१) विष्णु मूर्सियाँ—-गुप्त सम्प्राटों का एक अत्यन्त प्रिय विरुद 'परम भागवत' या। विष्णु के वाहन गरुड़ को गुप्त-सम्प्राटों ने अपने ध्वज के शीर्ष पर स्थान दिया था, जैसा कि उनके अनेक सिक्कों में बनी ध्वजाओं पर अंकित है। उनके काल में विष्णु और उनके अवतारों की अनेक लोकोत्तर प्रतिमाएँ वनें, यह स्वाभाविक ही है। गुप्तकालीन प्रधान आठ विष्णु मूर्तियाँ निम्नलिखित स्थानों में प्राप्त हुई हैं:---

- १. इरेषशायी विष्णु---उदयगिरि गुहा नं० १३।
- २. खड़ी विष्णु प्रतिमाएँ --- उदयगिरि गुहा नं० ६ (सनकानिक गुहा)।
- ४. खड़ी विष्णु प्रतिमाएँ --- उदयगिरि गुहा नं० ९-१२ (यहाँ को विष्णु मूर्ति का एक धड गूजरी महल संग्रहालय में रखा है।)
- १. चारों और कुरेदकर बनी विष्णू प्रतिमा--- पवाया।

દ્દ ૧૪



## श्रो हरिहरनिवास द्विवेदो

जैसा ऊपर लिखा जा चुका हूँ चन्द्रमुप्त (द्वितीय) विक्रमादित्य स्वयं उदयगिरि पधारे थे। परिणामतः यहाँ पर उनकी अप्रतिम विष्णु-भनित के प्रमाण की प्रतिमाएँ मिलती हैं। इनमें शेषशायी विष्णु की बारह फुट लम्बी विशाल प्रतिमा प्रधान है। चतुर्भुज विष्णृ शेषनाग की कुण्डलियों पर लेटे हुए हैं। दाहिनी ओर के ऊपर के हाथ से सिर को सहारा दिए हुए हैं। अन्य हायों में क्या था यह ज्ञात नहीं होता। मुख का ऊपरी भाग बिलकुल टूट गया है और प्रायः सभी मूर्ति पर काल का प्रभाव पड़ने से अस्पघ्टता आगई है। विष्णु के गले में एक छोटासा हार और घुटनों तक बैजयन्ती माला पड़ी हुई है। यह बैजयन्ती माला गुप्तकालीन सभी मूर्तियों पर प्रभावशाली रूप में दिखाई देती है। आगे वर्णित नृसिंह की मूर्ति में यह बैजयन्ती माला दाहिने हाथ के बाहुमूल पर स्पष्ट है। फिर घुटनों के नीचे तक का भाग टूट गया है, परन्तु घुटनों के नीचे दोनों पैरों पर वह सुन्दर रूप से स्पष्ट दिखाई देती है। मूर्ति के पीछे केशों के ऊपर उसका आकार अब भी पूर्ण रही है। पवाया की तया हेलियोदोर स्तम्भ के पांस मिली शुंगकालीन विष्णु-मूर्ति में वह इसी रूप में विद्यमान है। वास्तव में यह वैजयन्ती माला, चार हाव भी स्त में सह वैजयन्तीमाला बहुत ही भव्य रूप में बिष्ट के घुटनों के नीचे तक लटक रही है। पवाया की तया हेलियोदोर स्तम्भ के पांस मिली शुंगकालीन विष्णु-मूर्ति को प्रधान पहिचान है। वास्तव में यह वैजयन्ती माला, चार हाथ और कौस्तुभ-मणि युक्त छोटा हार विष्णु-मूर्ति की प्रधान पहिचान है।

शेषशायी की इस प्रधान मूर्ति के ऊपर कुछ जभरी हुई अस्पष्ट नो मूर्तियाँ उत्कीण हैं। पहली दो मूर्तियाँ अत्यन्त अस्पष्ट हैं। उनके अवशेषों से वह सम्भवतः ब्रह्मा और रूक्ष्मी के आकार ज्ञात होते हैं। तीसरी मूर्ति गरुड़ की है जो सम्पूर्ण रूप से पक्षी की आङति में अंकित हैं। गरुड़ के परचात् एक राजपुरुष और रानी का अंकन किया गया है, जिनके पीछे चार अन्य व्यक्ति हैं। अनुमान यह है कि यह राजा और रानी स्वयं सम्राट् चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य एवं घुवदेवी हैं। वास्तव में जैसा आगे वराह-मूर्ति के वर्णन में और भी स्पष्ट होगा, जदयगिरि की इन विष्णु-मूर्ति-युक्त युहाओं में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य इतना अधिक व्याप्त है कि वराह-मूर्ति को चन्द्रगुप्त-वराह माना गया है अतः यह अनुमान किया जा सकता है कि ये राजा-रानी की मूर्तियाँ भी उनकी ही प्रतिक्वतियाँ हैं। शोषशायी की मूर्ति के नीचे भी दो व्यक्ति अंकित हैं, परन्तु वे अत्यन्त अस्पष्ट हैं।

उदयगिरि की गुहा नं० ६ के द्वार के दोनों ओर विष्णु की खड़ी प्रतिमाएँ और उनमें से विशेषतः दाहिनी ओरवाळी मूर्ति गुप्तकालीन मूर्तिकला में अपना विश्वेष स्थान रखती है, इसका ऊपर उल्लेख हो चुका है। यद्यपि ऋनुओं तथा काल के प्रभाव से यह मूर्ति कुछ अस्पष्ट हो गई है परन्तु इसकी विशेषताएँ आज भी प्रत्यक्ष हैं। माथे का सुन्दर मुकुट, गले का कौस्तुभ-मणि का हार तथा घुटनों के नीचे तक की वैजयन्ती माला तत्कालीन विष्णु-मूर्तियों की भांति सुन्दर हैं ही, शरीर क गठन भी पूर्णतः 'गुप्त' है। ऊपर के दोनों हाथ कमर के पास गए हैं और उनमें क्या है, यह स्पष्ट नहीं दिखता। परन्तु इसकी विशेषता नीचे के दोनों हाथ और उनके आयुध हैं। कनिंघम ने लिखा है कि इस मूर्ति के दोनों ओर विष्णु की दोनों पत्नियाँ खड़ी हैं। अन्य विद्वान भी ऐसा ही कुछ मानकर चलते हैं, यहाँ तक कि हमारे मित्र ग्वालियर पुरातत्त्व विभाग के उपाध्यक्ष डॉ॰ देवेन्द्र राजाराम पाटील ने भी बाईं ओर स्त्री-मूर्ति मानकर लिख दिया है कि 'गदा नहीं बनाई गई है'] । परन्तु बात यह है कि कल्पना के धनी गुप्तकालीन मूर्तिकार ने विष्णु की गदा की स्त्री के रूप में कत्यना की है और चन की पुरुष के रूप में। ये दोनों आयुध इस प्रकार विष्णु-प्रतिमा के दाएँ तथा वाएँ हाथ के नीचे खड़े हैं। ढार की दाहिनी ओर की विष्णु प्रतिमा छोटी है, यधपि वह अभी तक अधिक रक्षित हैं। इसमें नीचे के वाएँ हाथ की गदा प्रकृत अस्त्र के रूप में बतलाई है। नीचे का बाएँ हाथ का चक्र उनरू के आकार के स्टूल पर रक्षा है।

उदयगिरि की गुहा नं० ९-१२ तक की खड़ी चार विष्णु-प्रतिमाओं में कोई उल्लेखनीय बात नहीं है।

पवाया में जो विष्णु मन्दिर के उल्लेख मिले हैं वे स्थापत्य की दृष्टि से अपना विशेष स्थान रखते हैं। इस प्रकार के अवशेप अहिछत्रा के उत्खनन में भी प्राप्त हुए हैं। वास्तव में ये मन्दिर ऊँचे ऊँचे चबूतरों पर स्थित थे। इन चबूतरों

```
* व्या० स० ई० भाग १०, पृष्ठ ५०।
देखिए विक्रय-त्राल्यून (अंद्रेजी) में डॉ० पाटील का लेख।
```

द९५



# ग्वालियर राज्य में प्राचीन मुर्तिकला

पर लकड़ी के मन्दिर वनाए जाते. होंगे जिनमें प्रतिमाएँ स्थापित रहती होंगी । पवाया में प्राप्त विष्णु-प्रतिमा इसी मन्दिर में स्थापित थी, ऐसा. मेरा अनुमान हूँ । सम्भव यह भी हैं कि यह प्रतिमा गुप्तकाल से कुछ पूर्व की हो । उदयगिरि की विष्णु-प्रतिमाओं की अपेक्षा यह अधिक सरल हैं ।

बिष्णु के अवतारों में ग्वालियर-राज्य में हमें गुप्तकालीन कूर्म, वराह, नृसिंह, वामन (त्रिविकम सहित) की मूर्तियाँ मिली हैं। मीन, भृगुपति, राम, बलराम, बुद्ध और कल्कि अवतारों की गुप्तकालीन मूर्तियाँ इस राज्य में नहीं मिलीं। इनमें से अनेक की तो विष्णु के अवतार के रूप में उस समय तक कल्पना ही नहीं हुई थी, शेष को मूर्तिकार ने उस समय तक अपनी छैनी का आधार नहीं बनाया था। यद्यपि पूर्व-मध्यकाल में बड़ोह में दशावतार मन्दिर की मूर्तियाँ गुप्त-कला की परम्परा में दशावतार को प्रस्तुत करती हैं।

कूर्मावतार का सम्बन्ध अमृत-मंथन की कथा से हैं । अमृत-मंथन का यह दृश्य उदयगिरि की गुहा नं० १८ के ढार के ऊपर है और दूसरा पवाया के ढार के तोरण-प्रस्तर पर अंकित है । कला की दृष्टि से इनमें दृष्टव्य कुछ भी नहीं है ।

वराह अवतार का अंकन उदयगिरि की गुहा नं० ५ में किया गया है। यह लोकोत्तर सौन्दर्ययुक्त प्रतिमा गुप्तकला ही नहीं सम्पूर्ण भारतीय कला का अप्रतिम उदाहरण है। मूर्तिकला के सुन्दर उदाहरण के वर्णन में गिरा को नयन की और नयन को गिरा की सहायता की आवश्यकता होती है। इस नयन की तत्त्व की पूर्ति हम जित्र द्वारा करते हैं। परन्तु यहाँ यह स्पष्ट कर देना उचित है कि उत्तम से उत्तम दित्र भी इस प्रतिमा के सौन्दर्य को, उसकी भव्यता एवं सजीवता को क्षतांश भी अंकित नहीं कर सकता। और फिर कलाकार ने जो वातावरण मूर्ति के चारों ओर अंकित किया है, वह एक चित्र में आ भी नहीं सकता। अतः यहाँ 'गिरा अनयन नयन बिनु बानी' की भावना सार्थक होती है।

यह विशाल मूर्ति लगभग बारह फीट ऊँची है। चतुर्भुज न होकर यह मूर्ति दो हाथों की है। सारा शरीर मानवा-कार है केवल मुख वराह का है। दन्ताकोटि पर पृथ्वी स्थित है। बाया हाथ बाएँ पैर के उठे हुए घुटने पर रखा है और दाया हाथ कमर पर। बाया पैर शेषनाग की कुण्डली पर स्थित है। बाया हाथ बाएँ पैर के उठे हुए घुटने पर रखा है और दाया हाथ कमर पर। बाया पैर शेषनाग की कुण्डली पर स्थित है, जिसका सिर और हाथ मानवाकार हैं और जो इस. विशाल प्रतिमा को हाथ जोड़े हुए हैं। गले में विशाल बैजयन्ती माला है, हाथों में कड़े हैं और धोती की पटलियाँ लटक रही हैं। सारे शरीर की बनावट इतनी दृढ़ता और ओज से पूर्ण है कि अंग प्रत्यंग से शक्ति और सजीवता फूटी पड़ती है। पृथ्वी स्त्री-आकृति की है। उसका मुख टूट गया है, परन्तु शेष सम्पूर्ण शरीर अखण्ड है जो मूर्तिकार के अनुपम सौन्दर्य-निर्माण का साक्षी है। पृथ्वी की तुलनात्मक लाघवता जहाँ विष्णु के इस अवतार की महानता की द्योतक है वहाँ उसके शरीर की आकृति अपने आपको पूर्णतः बराह के आश्वित कर देने का भाव व्यंजित कर रही है। पृथ्वी के शरीर पर अलंकार और वस्त्र अत्यन्त सूक्ष्म, परन्तु सुन्दर एवं सुरुचिर्ण है।

पुराणों में वर्णत है कि सृष्टि के प्रारंभ में भगवान् ने वराह का अवतार धारण कर पृथ्वी का सागर के गम्भीर गत्तें से उढ़ार किया था। इसी दृश्य का अंकन यहाँ हैं। पृष्ठभूमि की लहरें और शेषनाग समुद्र का अस्तित्व प्रगट करते हैं। पृथ्वी के इस उढार पर सम्पूर्ण देव-सृष्टि आनन्द मना रही है। ब्रह्मा, शिव, यक्ष, किन्नर, राक्षस सभी इस महान् वराह का स्तवन करते हुए तथा पृथ्वी के उढार के कारण आनन्द मनाते हुए दिखाए गए हैं। थोड़ी दूर पर इसी दृश्य से लगे हुए दाएँ और वाएँ दोनों ओर एक और दृश्य अंकित है। यद्यपि दोनों ओर एकसा ही दृश्य है, परन्तु बाई ओर का कुछ विशेषता लिए है। सबसे ऊपर कोई देवांगना हाथ जोड़े आकाश में उड़ रही है। उसके नीचे छह स्तियों का गीत, वाद्य और नृत्य युक्त दृश्य दिखाया गया है। मध्य में एक स्त्री नृत्य कर रही है, श्रेष सब वीणा, वेणु, मृदंग, कांस्यताल जजा रही है। नीवे गंगा और यमुना अपने अपने वाहन मकर और कूर्म पर सवार हाथों में घट लिए हैं, जिसमें इन दोनों नदियों का जल की धारा एक स्थल पर मिली है और फिर नीचे समुद्र (वरुण) हाथ में घट लिए हैं, जिसमें इन दोनों नदियों का जल मिल रहा है। वराह मूर्ति के दाहिनी ओर गंगा, यमुना और समुद्र सब इसी प्रकार के हैं, केवल ऊपर नृत्य-गीत का दृश्य नहीं है।

દ્દર્દ્



# श्री हरिहरनिवास द्विवेदो

देखना यह है कि क्या यह सब चित्रण निरर्थंक, केवल कुछ पौराणिक घटनाओं का अंकन करने को हुआ है ? क्या विष्णु के वराह रूप में पृथ्वी का उढार करने की कथा को मूर्त रूप देने भर के लिए कलाकार ने यह लोकोत्तर प्रतिमा समूह का निर्माण किया है । गुप्त सम्राटों का यह सर्वश्रेष्ठ कलाकार इससे कुछ अधिक अंकित करने के लिए नियंत किया गया होगा, ऐसा निश्चित है । यदि कोई अन्य उद्देश्य न होता तो गंगा-यमुना और समुद्र के दोनों पार्श्वर्वर्ती चित्र वराह मूर्ति सम्बद्ध नहीं किए जा सकते । डॉ॰ अग्रवाल ने इसे मध्यदेश का कलात्मक चित्रण माना है ।\* हमारे विनन्द्र मत में सम्राट समुद्रगुप्त ने सम्पूर्ण भारतवर्ष की विजय यात्रा करके अश्वमेधादि यज्ञ किए और गंगा यमुना की पवित्रता को सार्थक किया, उसीका अंकन उसके दिग्विजयी पुत्र ने इस वराह-पूर्ति के दोनों ओर कराया जो उसके निज के पराक्रम के चित्रण के लिए निर्मित की गचन्द्रई । गुप्त ने अपनी दिग्विजयों ढारा भारत-धरा को अराजकता के समुद्र-तल से निकालकर उसका उढार किया अथवा यदि सम्प्राट् के सांधिविग्रहिक शाब वीरसेन के शब्दों में कहें तो 'अन्य राजाओं को बास बनाकर अपने पराक्रम रूप मूल्य से जिसने पृथ्वी को मोल लिया है ? कि अंग कराया जिसने प्राओं को वास बनाकर अपने पराक्रम रूप मूल्य से जिसने पृथ्वी को मोल लिया है? वित्र का अंकन कराया जिसने अत्रल पृथ्वी जिसपर अनुरक्त है, उस चन्द्रगुप्त विक्रमा-दित्य ने आदिवराह के उस तेजोमय रूप का अंकन कराया जिसने अपने अतुल पराक्रम से पृथ्वी का उढार किया था।

स्वर्गीय कार्शप्रसादजी जायसवाल ने इस दृश्य में पृथ्वी को छु वस्वामिनी माना है और वराह को चन्द्रगुप्त । वे लिखते हैं, "चन्द्रगुप्त के धर्म का और देश का उद्धार करने के उपलक्ष में उनके समसामयिक हिन्दुओं ने विदिशा के उदयगिरि पहाड़ में एक विष्णु मूर्ति बनाई जो आज तक मौजूद हैं। विष्णु पृथ्वी की रक्षा वाराही तनु लेकर कर रहे हैं, वीरमुद्रा में खड़े अपने दन्तकोटि से एक सुन्दरी को उठाए हुए हैं और ऋषिगण स्तुति कर रहे हैं; सामने समुद्र है। यह मूर्ति गुहा-में खड़े अपने दन्तकोटि से एक सुन्दरी को उठाए हुए हैं और ऋषिगण स्तुति कर रहे हैं; सामने समुद्र है। यह मूर्ति गुहा-मन्दिर के बाहर है। गुहा-मन्दिर खाली है, उसके ढार पर जय-विजय की प्रतिमाएँ अंकित हैं और आसपास गुप्तवंश के सिक्कोंवाली मूर्तियाँ दुर्गा और लक्ष्मी की हैं। इस वराह-मूर्ति को 'चन्द्रगुप्त-वराह' कहना चाहिए, क्योंकि यह मूर्ति विशाख-दत्त के मुद्राराक्षसवाले भरतवाक्य का चित्रण है। चन्द्रगुप्त ने आर्यावर्त की रानी श्री छु बदेवी का उद्धार शक-म्लेच्छों से किया था और भारत-भूमि का उद्धार म्लेच्छों से किया था। विशाखदत्त कई अर्थवाले इल्लोक लिखते थे, यह 'देवीचन्द्रगुप्त' नाटक से सिद्ध है। उनका भरतवाक्य यह है---

> वाराहीमात्मयोनेस्तनुमवनविधावस्थितस्यानुरूपाम् । यस्य प्राग्देतकोटि प्रलयपरिगता झिश्रिय भूतघात्री ॥ म्लेच्छरुढिज्यमाना भुजवुगमधुना संश्रिता राजमूतेंः। स श्रीमद्देधु भृत्यश्चिरमवतु महीं पाथिवध्चंद्रगुप्तः ॥

इसमें कवि ने (अधुना) वर्तमान चन्द्रगुप्त (जिसका अर्थ विष्णु होता है, चन्द्र —स्वर्ण, चंद्रगुप्त = हिरण्यगर्भ) राजा की विष्णु से तुलना की। जैसे विष्णु ने इस पृथ्वी का उद्वार म्लेच्छ (असुर) से किया उसी प्रकार दन्त-कोटि शस्त्र से मारकर म्लेच्छ से चन्द्रगुप्त पार्थिव ने भारत-भूमि और छाुब (पृथ्वी) देवी का उद्वार किया। दोनों को रूप बदलना पड़ा था। चन्द्रगुप्त ने शक्ति (छुबदेवी) का रूप पकड़ा और विष्णु ने सूकरी-तन् धारण किया अर्थात् रक्षण कार्य में (अबनविधो) अयोग्य पर जरूरी रूप धारण किया।'‡

बेसनगर में प्राप्त हुई नृसिंह मूर्ति भी गुप्तकालीन प्रतिमाओं में बहुत श्रेष्ठ है । परन्तु वह अत्यधिक टूटी हुई है, और इस कारण उसका मूल सौन्दर्य पूर्ण प्रकट नहीं है । दोनों हाथ और वैजयन्ती माला टूट गई है । मुखाक्वति भी अस्पष्ट होगई है । वह मानवाकार से कुछ बड़ी है और उसके अंग अंग से सिंह-विकम प्रकट होता है । गले में कौस्तुभ मणियुक्त

- \* नागरी प्रचारिणी पत्रिका, वर्ष ४८, संवत २०००, पृष्ठ ४३।
- 🛔 पलीटः गुप्त अभिलेख, पुष्ठ ३५।

🕽 गंगाप्रसाद मेहताकृत 'चःद्रगुःत विकरादित्य' की प्रस्तावना, पृष्ठ ३-४।



### ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला

हार है धोती घुटनों तक की है, परन्तु आगे और पीछे पटली पंजों तक गई है। सम्पूर्ण मानव-शरीर पर केवल सिर ही सिंह का है। वास्तव में उदयगिरि के वराह की विशाल प्रशस्त कल्पनापूर्ण कला इस मूर्ति में भी प्रवर्शित है।

वामन रूप धारण कर भगवान् ने बळि को ठगा था। यह दृक्ष्य पवाया में प्राप्त द्वार के तोरण-प्रस्तर पर अंकित है। बलि की यज्ञशाला बहुत सुन्दर रूप में अंकित है। दस गवाक्षों में दस स्त्रियाँ बैठी दिखाई गई हैं। उनकी वेशभूषा पर आगे प्रकाश डाला जाएगा। नीचे यज्ञ-यूप है, उसके पास बलि-पशु बँधा है। वेदी के पीछे चार व्यक्ति कुर्सी जैसी ऊँची आसंदियों पर बैठे हैं। राजा बलि कमण्डल में से संकल्प का जल छोड़ रहे हैं। छोटे से वामन सामने खड़े हैं। बलि के पीछे एक और आगे दो व्यक्ति खड़े हैं। इस दृक्ष्य से यज्ञशाला की रचना पर प्रकाश पड़ता है। बीच में हवन-कुण्ड है और उसके ऊपर चारों और दर्शकों के लिए गोखों में गवाक्ष बने हैं।

जब प्रहलाद का पौत्र, विरोचन का पुत्र बलि यज्ञ कर रहा था उस समय अदिति के गर्भ से उत्पन्न भगवान् के अवतार वामन ने उससे तीन पग भूमि का दान माँगा था। गुरु शुकाचार्य ने बलि को समझाया कि स्वयं भगवान् तुझसे छल करके तेरा राज्य लेकर देवताओं को देना चाहते हैं, परन्तु दानी बलि ने एक न मानी और दान का संकल्प कर दिया। फिर वामन ने अत्यन्त विशाल रूप धारण कर लिया और एक पग में भूलोक नाप लिया, दूसरे पग में अंतरिक्ष नापा और तीसरे पग से नापने को जब कुछ न बचा तब बलि ने अपना मस्तक आगे कर दिया। विष्णु ने प्रसन्न होकर तीसरा पग उसके माथे पर रखकर उसे पाताल का राजा बना दिया। इस तीन पग से सब ब्रह्माण्ड नापनेवाले वामन के रूप को त्रिविक्रम रूप कहा है। उसीका अंकन पवाया के इस तोरण पर वामन के दृश्य के दाई ओर किया गया है।

इस तोरण के पीछे ऊपर लिख समुद्र-मंथन के दृश्य के अतिरिक्त नृत्य के दृश्य के ठीक पीछे स्वामि कार्तिकेय की उभरी हुई मूर्ति का अंकन है।

(२) क्रिय मूर्तियां ---गुप्तकालीन शिव-मूर्तियां अनेक प्रकार की हैं। जिनमें प्रथम तो वे शिवलिंग हैं जिनपर एक, चार अथवा आठ मुखाकृतियां बनी हुई हैं। एकमुख लिंग तो गुप्तकाल से भी पहले के विदिशा और उदयगिरि में मिले हैं। गुप्तकाल का चारमुख लिंग मकनगंज\* में था। प्राचीन अष्टमुख शिवलिंग जो मन्दसौर में प्राप्त था, उसका उल्लेख ऊपर हो चुका है। मन्दसौर की खड़ी हुई शिव-मूर्ति, नुमने एवं बड़ोह की आधी टूटी शिव-मूर्तियां तथा उज्जैन में प्राप्त ताण्डव नृत्यरत शिवमूर्ति अपने अपने प्रकार की पृथक् पृथक् हैं।

गुप्तकाल में झैंब मत का बहुत प्रचार था। शिव की कुछ अत्यन्त मुन्दर मूर्तियाँ गुप्तकाल में बनी थीं। इस राज्य की सीमाओं में भी गुप्तकालीन कुछ ऐसी मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं जिनके बरावर सौन्दर्य अथवा मूर्तिनिर्माण शास्त्र की विशेषताओं युक्त मूर्तियाँ अन्य कहीं नहीं मिली हैं। ये शिव प्रतिमाएँ मुखलिंग तथा सम्पूर्ण मानवी शरीर-युक्त दोनों प्रकार की मिली हैं। शिव-मन्दिर निर्माण का गुप्तकालीन ऐतिहासिक उल्लेख उदयगिरि की गुहा तं० ७ का चन्द्रगुप्त विकमादित्य के मंत्री शाब वीरसेन का अभिलेख है जिसमें उसने शम्भु की गुहा बनवाने का उल्लेख किया है। परन्तु उसका शिवलिंग आज नहीं है।

गुप्तकाल की अत्यन्त भव्य प्रतिमा मन्दसौर में प्राप्त हुई है। यह प्रतिमा मानवाकार से भी ऊँची है। कभी यह मन्दसौर के किले के दक्षिण-पूर्व में भूमि में आधी गड़ी हुई थी। उसके मुख का अगला भाग टूटा पड़ा था। श्री गर्दे ने उसे खोदकर एवं उसके सब अंगों को यथास्थान बैठाकर वर्तमान सूबात के बाड़े में खड़ा कर दिया है। इस समय केवल घुटने के नीवे तक पैर टूटे हुए हैं, परन्तु चरण चौकी बनी हुई है। इसमें सत उपासक हैं। परशुयुक्त विसाल त्रिजूलधारी शिव-विग्रह के दोनों और शिव-गण खड़े हैं। इन गणों की तुलना उन विशाल द्वारपालों से की जा सकती है जो सौंदनी में यशो-धर्मन---विष्णुवर्धन के स्तम्भ के पास खड़े हैं। वास्तव में वे किसी समय में किसी शिव-मन्दिर के द्वार पर स्थित होंगे।

\* ग्वालियर पुरातत्त्व रिपोर्ट, संवत् १९८६, पूष्ठ १९।



# श्री हरिहरनिवास दिवेदी

(यह शिव-मन्दिर इस प्रतिमा का हो सकता है।) इन शिवगणों की ऊँचाई शिव से आवी से भी कम रखी गई है और इस प्रकार तुलनात्मक रूप में मूर्तिकार ने शिव की महानता प्रदर्शित की है। शिव को घेरे हुए शिव की सेना के विकराल भूत-प्रेत अंकित हैं। शिव के मस्तक पर अत्यन्त भव्य मुकुट है, कानों में कुण्डल एवं गले में बेसनगर की महिषमर्दिनी अयवा अन्य गुप्तकालीन विष्णु-मूर्तियों के समान छोटासा हार है। हाथ केवल दो हैं। घोती के बाँधने का ढंग अत्यन्त सुन्दर है। शिव ध्यान-मुद्रा में आँखों बन्द किए हैं। इस मूर्ति की भव्यता एवं सौन्दर्य की बरावरी करनेवाली शिव-मूर्तियाँ कम है मह एकाएक परेल (वम्बई) में प्राप्त शिवमूर्ति (जो बम्बई संग्रहालय में है) का स्मरण दिला देती है। यद्यपि दोनों मूर्तियों के विषय में भिन्नता है, फिर भी कारीगरी की अत्यधिक समानता है। वास्तव में गुप्तकला भौगोलिक दूरी को नहीं मानती है, उस समय भारत के सम्पूर्ण भाग में एक ही कला-शैली प्रचलित थी।

गुप्तकालीन कला के पिछले भाग को छूती हुई उज्जैन की शिवमूर्ति मूर्तिकला की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह नीले पत्थर की है और आजकल गुजरीमहल संग्रहालय में है। इसमें शिव को ताण्डव-नृत्य-रत दिखलाया गया है। मुकुट, गले का छोटा हार तथा धोती लगभग मन्दसौर के गुप्तकालीन शिव से मिलती जुलती है। यह मूर्ति ताण्डव नृत्य करते हुए शिव की है। इनके दस भुजाएँ हैं। ऊपर के दो हाथों में एक नाग अत्यन्त लीलापूर्वक पकड़े हुए हैं। दाहिनी ओर के दूसरे हाथ में इनके दस भुजाएँ हैं। ऊपर के दो हाथों में एक नाग अत्यन्त लीलापूर्वक पकड़े हुए हैं। दाहिनी ओर के दूसरे हाथ में इनक है, तीसरा हाथ व्याख्यान मुदा में उठा है और चौथे में त्रिशूल है। पाँचवाँ हाथ वरदमुदा में दायों ओर गया है, परन्तु खण्डित हो गया है। वाई ओर केवल दो भुजाएँ ही अखण्ड हैं, जिनमें से नीचे की अभय मुदा में उठी हुई है। चरणों में गति का लक्षण है। दोनों पैरों के बीच शिव गण के रूप में मानों विश्व ही शंकर के ताल पर नाच रहा है। यह शिव के ताण्डव नर्वन की अत्यन्त प्राचीन प्रस्तर मूर्ति है। दक्षिण-भारत में ताण्डव शिव की अनेक सुन्दर कांस्य मूर्तियों ने प्रसिद्धि पाई है, परन्तु महाकाल को पुरी उज्जयिनी ने शिव-मूर्ति में अपनी इस प्राचीन कृति द्वारा उपयुक्त अंवदान किया है।

कुमारगुप्त कालीन गुप्त सवत् ११६ के अभिलेख\* से सिद्ध है कि वर्तमान तुमेन गुप्तकाल में तुम्बवन के रूप में प्रख्यात था। उसमें 'शशि' कीसी प्रभा वाला 'गिरिश्रृंग' जैसा 'तुंग' 'देव निकेतन' वटोदकवासी श्रीदेव, हरिदेव तथा धन्यदेव तीन भाइयों ने बनवाया था। इसी तुमेन में एक अत्यन्त सुन्दर शिव-मूर्ति प्राप्त हुई है। दुर्भाग्य से यह अत्यन्त भग्न है, परन्तु फिर भी इतनी बची है कि इसके अलौकिक सौन्दर्य के दर्शन हो सकें। इसकी शान्त, गम्भीर मुखमुद्रा, अघखुले ध्यान-मग्न सुन्दर नेत्र, त्रिबलीयुक्त सुन्दर कण्ठ अत्यन्त आकर्षक हैं। दाहिने हाथ का केवल पंजा शेष है जो छाती के पास वरद मुद्रा में उठा है।

वर्तमान बडोह (प्राचीन वटोदक) में भी एक शिव-मूर्ति का सुस्दर खण्ड मिला है। यह भी अत्यन्त सुन्दर तथा कलापूर्ण हैं। शिवमूर्ति सम्भवतः चतुर्भुंज है। दाहिनी ओर के ऊपर के हाथ में सम्भवतः एक कमल है। शिव की जटाओं के नाग ने सरककर अपना फन इस कमल पर रख दिया है। शिव की मुखमुद्रा अत्यन्त प्रसन्न एवं लीलामय है।

(३) अन्य देवी-देवता—-गुप्तकाल के समाप्त होते होते हिन्दुओं के अखिल देवतागणों की प्रतिमाओं का निर्माण हो चुका था, विशेषतः सूर्य, गणेश, शक्तियाँ आदि अनेक देवी-देवताओं की मूर्तियों के निर्माण का उल्लेख मिलता है।

सूर्य-मन्दिर के निर्माण का उल्लेख मन्दसौर के शिलालेख में मिलता है। उससे ज्ञात होता है कि मालव संवत् ४९३ (ई० स० ४३६) के 'शीतकाल में' पूस मास के तेरहवें दिन जब कुमारगुप्त पृथ्वी पर राज्य कर रहा था और पार्थ समान विश्ववर्मी स्थानीय आसक था, एक अद्वितीय सूर्य-मन्दिर को तन्तुवाय श्रेणी ने तैयार करवाया। उस श्रेणी का धन उनकी दस्तकारी के कारण एकत्रित था। उस मन्दिर के चौड़ा और ऊँचा शिखर, जो पर्वत के समान मालूम पड़ता था, चन्द्रमा की राशिधारा के समान सफेद था, जो पश्चिम के इस अद्वितीय नगर में ऊँचा खड़ा और चमक रहा था।' कि मन्दसौर का

- \* ए० ई० भाग २६, पृष्ठ ११५-११८।
- 🕇 फ्लोटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ ८१।

દ્દરુ



### ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला

ध्वंस कल्पनातीत रूप में हुआ है। यह तो अत्यन्त सौभाग्य की बात है कि कुछ प्रस्तरखण्ड इन लेखों को वहन किये मिल सके और कुछ मूर्तियाँ इधर उधर टूटी-अधटूटी मिल गई। अतः न तो उस गगनचुम्बी सूर्य-मन्दिर का पता है और न उसकी सूर्य-प्रतिमा का। दुर्भाग्य से शिलालेख में प्रतिमा का वर्णन भी नहीं है। ग्वालियर गढ़ पर भी किसी मात्रिचेट \* ने मिहिरकुल हूण के शासन काल के १५वें वर्ष में एक सूर्य-मन्दिर का निर्माण किया था।

त्रिदेव के तीसरे देवता ब्रह्मा की दो मूर्तियाँ भी उल्लेखनीय हैं। बेसनगर में चतुर्मुख ब्रह्मा की भग्न मूर्ति तथा पवाया के पद्मासनासीन ब्रह्मा मूर्तिकला की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण न हो परन्तु मूर्ति-विज्ञान में इसका स्थान अवस्य है।

दुर्गा, शक्ति एवं मातृकाओं की मूर्तियां अधिक पूर्णे एवं प्रचुर संख्या में प्राप्त हुई हैं । गुप्तकाल तक शक्ति-पूजन पूर्णं विकास प्राप्त कर चुका था । पार्वती महिषमर्दिनी, सप्तमातृका एवं अष्टशक्ति की अत्यन्त सुन्दर मूर्तियाँ मिली हैं ।

इनमें सबमें प्राचीन मूर्ति महिषमदिनी की लगभग ग्यारह फीट ऊँची वह मूर्ति है, जिसे कनिंघम ने तेलिन की मूर्ति कहे जाने का उल्लेख किया है। † स्मिथ ने इसे पूर्व मौर्यकालीन मूर्तियों में गिना, इसका उल्लेख पहले किया जा चुका है। कनिंघम ने इसे ७ फीट ऊँचा लिखा है, परन्तु वास्तव में वह उससे बहुत ऊँची है। इसकी बनावट से यह निश्चित ही गुप्तकालीन है। माथे पर मुकुट बँधा हुआ है और त्रिनेत्र का खिह्न है। कानों में गोल कर्ण फूल हैं। गले में दो अलंकार हैं। बाई ओर के हाथ टूटे हुए हैं। केवल कमर के ऊपर एक हाथ का पंजा शेष है। दायों ओर तीन हाथ अक्षुष्ण बने हुए हैं, जिनके आयुध टूट गए हैं। कमर पर पेटी बंधी है और उसके ऊपर अलबटदार वस्त्र मथुरा एवं पवाया की नागराज की मूर्ति से मिलता है। पैरों के नीचे महिष का सिर है। महिष के दोनों ओर विपरीत दिशाओं में मुख किए दो सिंह हैं। बाई और के सिर के ऊपर एक पुरुष खड़ा है, जिसका सिर टूट गया है और जो सिर पर प्रहार कर रहा है। शिल्परत्न के अनुसार महिष्मदिनी के दस भुजाएँ होना चाहिए, तीन नेत्र, जटामुकुट, सिर पर चन्द्रकला होना चाहिए । दाएँ हाथों में त्रिशूल, खंग, शक्त्यायुध, चक्र और चनुष होना चाहिए और वाएँ हाथों में पाश, अंकुश, खेटक, परझ, तथा धंटिका होना चाहिए । उसके चरणों के पास महिष होना चाहिए जिसका सिर कटा हुआ हो, और असुर हो जिसे देवीने माग-पाश में बाँध लिया हो और जिसके हाथ में खड्ग तथा डाल हों। देवी का दायाँ पैर सिंह की पीठ पर हो और बायाँ महिष को छता हुआ हो ! ‡

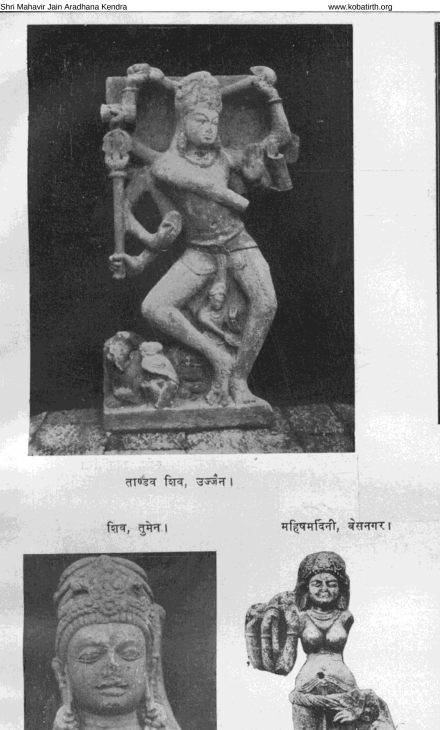
यह बेसनगर की विशाल प्रतिमा उपर्युक्त वर्णन से पूरा मेल नहीं खाती। परन्तु उदयगिरि की गुहा तं० ६ तथा १७ की महिषमदिनी की उभरी हुई मूर्तियाँ इस शास्त्रीय वर्णन से अधिक मेल खाती हैं। इन मूर्तियों के १२ भुजाएँ हैं, ओर असूर पशु (महिष) के रूप में है।

शिव की अन्यतम शक्ति पार्वती की गुप्तकालीन मूर्तियों में तुमेन की सिंहवाहिनी पार्वती तथा पवाया की खंडित मुत्तिका-मूर्ति अधिक उल्लेखनीय हैं।

गुप्तकालीन सप्त-मातृकाओं की मूर्तियाँ विशेष उल्लेखनीय हैं। वड़ोह और पठारी के बीच एक पहाड़िया में सप्त मातृकाओं की मूर्तियाँ चट्टान में खुदी हुई हैं। उनके नीचे गुप्त लिपि में एक १० पंक्ति का अभिलेख भी है, जो अब तक पूरा नहीं पढ़ा जा सका है। उसमें तिथि थी, जो नष्ट हो गई है, केवल 'शुक्लदिवसे त्रयोदब्यां' और 'भागवतो मातरः'

\* फ्लीटः गुप्त अभिलेख, पृष्ठ १६२। † आ० स० ई० भाग १०, पृष्ठ ३९-४०। ‡ गोपीनाय रावः हिन्दू आद्दकोनोग्राफी, पृष्ठ ३४५-३४६।

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





शिव, बडोह।

पार्वती तुमेन।









सप्तमातृकाएँ, बेसनगर ।



उदयगिरि, गुहा नं. ६ का ढार, विस्तार से।

उदयगिरि, गुहा नं. ५ व ६ के द्वार।





स्कंद, तुमेन।

स्कंद, उदयगिरि।





## श्रो हरिहरनिवास दिवेदी

तथा 'विषये स्वर महाराज जयत्सेनस्य' शब्द स्पष्ट रूप से पढ़े गए हैं। श्री गर्दे ने इस लिपि को पाँचवीं झताब्दी का वतलाया है।\* इससे हमें यहाँ सम्वन्ध नहीं है कि 'विषयेस्वर महाराज जयत्सेन' किस गुप्त सम्राट् के 'विषयेस्वर' थे, यहाँ हम केवल यह दिखलाना चाहते हैं कि प्रारंभिक गुप्तकाल में सप्तमातृकाओं की मूर्तियों का निर्माण होता था। बाग में भी गुप्तकालीन सप्त मातृकाओं की मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। उदयगिरि पर गुहा नं० ४ तथा ६ में अच्टक्षकितयों की विदाल प्रतिमाएँ मिली हैं। गुहा तं० ४ के वगल में एक खुली गुहा में छह मूर्तियाँ सामने बनी हैं और एक दाहिनी ओर और एक बाईँ ओर है। इसी प्रकार गुहा नं० ६ में हैं।

मूर्तिकला की दृष्टि से अत्यन्त सुन्दर सप्तमातृकाओं अथवा अष्टदाक्तियों की मूर्तियाँ वेसनगर में प्राप्त हुई हैं। इनके निर्माण में गुप्तकाल का मूर्ति-निर्माण-सौष्ठव पूर्ण प्रकाशित हुआ है। गुप्तकालीन केब-विन्यास इन मातृकाओं में प्रदर्शित हुआ है। यद्यपि यह अत्यन्त भग्न अवस्था में है, फिर भी इनके निर्माण की निकाई स्पष्ट प्रकट है। ग्वालियर के उत्तर में प्रायः ९ मील पर स्थित पारौली एवं वहाँ से ुँ७ मील दूर पढ़ावली में गुप्तकालीन मन्दिर मिले हैं। पढ़ावली में एक छह भुजा देवी की इस प्रकार की एक मूर्ति मिली जो एक वालक को लिए है। है

गुप्तकाल में से शिव-परिवार में स्कन्द का बहुत महत्त्व था, ऐसा ज्ञात होता है। गुप्त सम्प्राटों द्वारा भी देव सेतापति को विशेष मान मिला है, जैसा कि 'स्कन्द'-गुप्त एवं 'कुमार'-गुप्त नामों से ही प्रकट होता है। इस काल की कुछ अत्यन्त सुन्दर 'स्कन्द' प्रतिमाएँ राज्य में प्राप्त हुई हैं। उदयगिरि की गुहा नं० ३ में दण्डधारी प्रतिमा सम्भवतः स्कन्द की ही है। गुहा नं० ६ पर बनी प्रतिमा भी स्कन्द की ही है। इस मूर्ति की वेषभूषा अत्यन्त प्रभावशाली है और इसके देवसेना-पतित्व की साक्षी हैं। वालब्रह्मचारी स्कन्द के काकपक्ष और उनका दण्ड स्कन्द की पहिचान के रूप में दिखाई देते हैं। तुमेन में प्राप्त स्कन्द प्रतिमा यद्यपि छोटी है, किन्तु बहुत सुन्दर है। स्कन्द को गुप्तकालीन वेशभूषा धारण किए हुए दण्ड लिए दिखलाया गया है। पीछे मयूर बना हुआ है। इस मूर्ति के खड़े होने का ढंग देखकर स्कन्दगुप्त की स्वर्ण-मुद्राओं पर अंकित गुप्त सम्प्राट् की बंकिम मूर्ति का स्मरण हो आता है। कोटा से प्राप्त स्कन्द की मूर्ति, जो अब गूजरीमहल संग्रहालय में है, पिछले गुप्तकाल की अत्यन्त सुन्दर मूर्ति है।

गणेश की गुप्तकालीन अनेक महत्त्वपूर्ण मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। उदयगिरि में ही तीन गणेश मूर्तियाँ हैं। गुहा नं० ६ सथा १७ में दो गणेश मूर्तियाँ हैं और गुहा नं० ३ के दक्षिण की ओर एक और गणेश बने हुए हैं। इनमें गुहा नं० ६ के गणेश की आक्वति भद्दीसी है। शरीर पर कोई आभरण नहीं हैं और गणपति के कोई भी शास्त्रीय चिह्न अंकित नहीं हैं। इस कारण से हमारे मित्र डॉ० पाटील इसे गणेश की प्राचीनतम मूर्तियों में एक वतलाते हैं। 1 गुहा नं० १७ की गणेश-मूर्ति के सिर पर मुकुट और बढ़ गया है, अन्य बातों में वह गुहा नं० ६ को गणेश-मूर्ति से मिलती जुलती है। तीसरी गणेश मूर्ति पूर्णतः शास्त्रीय चिह्नोयुक्त है। बैठै हुए गणेश चतुर्भुज हैं। दाहिने हाथों में से एक में परशा है, दूसरा टूट गया है। बाएँ हायों में से ऊपर का हाथ अस्पष्ट रह गया है, नीचे के हाथ में मोदक है। दो छोटे छोटे पारिषद बने हैं और मूषक याहन भी बना हुआ है।

गुप्तकालीन कुछ अन्य गणेश भी प्राप्त हैं, परन्तु उन सबका उल्लेख यहाँ व्यर्थ है।

गंगा और यमुना की मूर्ति के विकास के विषय में पहले लिखा जा चुका है। उक्त विवरण से ज्ञात होगा कि इनके स्पष्टतः दो प्रकार हैं। एक तो वे प्राचीनतर गंगा-मूर्तियां जो ढार के ऊपर दोनों ओर एक ही वाहन (मकर) पर आरूढ़ अलंकरण के रूप में दिखाई गई हैं, जिनमें प्रधान वाग गुहा-समूह की गुहा नं० ४ के ढार पर तथा उदयगिरि की गुहा नं० ६ तथा १८ के ढार के ऊपर बनी हुई हैं। गुहा नं० १७ पर इनके केवल स्थान खाली पड़े हैं। इस ओणी में बेसनगर की बोस्टन

- \* ग्वालियर पुरातत्त्व रिपोर्ट, संवत् १९८२, पृष्ठ १२।
- † আ০ ম০ হ্ব০ সাম ২৬ বৃষ্ঠ १০।
- ‡ देखिए विकम धाल्यूय में डॉ० पार्टील का लेख।



## ग्वालियर राज्य में प्राचीन सूर्तिकला

के संग्रहालय में सुरक्षित गंगा की मूर्ति तथा गूजरीमहल-संग्रहालय में सुरक्षित मूर्ति-खण्ड हैं। यह मूलतः गुहा नं० १७ की हो सकती है। दूसरी श्रेणी में वे देवियाँ आती हैं जो आगे चलकर द्वार के नीचे एक ओर मकरवाहिनी गंगा और दूसरी ओर कूर्मवाहिनी यमुना के रूप में अंकित हुई हैं। इनमें मुख्य मन्दसौर की यमुना-मूर्ति, तुमेन की गंगा-मूर्ति, महुआ के शिव-मन्दिर के नीचे गंगा और यमुना की मूर्तियाँ हैं। आगे पूर्व मध्यकाल की चर्चा यहाँ आवश्यक नहीं है जबकि प्रत्येक मन्दिर के द्वारे पर गंगा और यमुना अंकित होती ही थीं। उदाहरण के लिए, ग्वालियर के तेली के मन्दिर पर जहाँ भी द्वार अथवा द्वार का आकार है वहाँ एक ओर गंगा और दूसरी ओर यमुना मौजुद हैं।

मन्दिर-ढ़ारों से असम्बद्ध गंगा और यमुना का अपने पृथक् पृथक् वाहनों पर अंकन उदयगिरि की गुहा नं० ५ में बराह-मूर्ति के दोनों ओर हुआ है, इसका उल्लेख पहले हो चुका है ।

बाग-गुहा-समूह की गुहा नं० ४ के ऊपर दोनों ओर सफल वृक्षों के नीचे मकरवाहिनी देवी हिन्दुओं की गृप्तकालीन गंगा की पूर्व रूप हैं, परन्तु वे बौद्ध अभिध्राय हैं और उनका मूल साँची तोरण की यक्षिणी ही हैं।\* यही अभिधाय उदयगिरि में हिन्दू गंगा के रूप में दिखाई देता है। इनमें वोस्टन-संग्रहालय में सुरक्षित मूर्ति अधिक सुडौल एवं मनोहारी है। मैं गंगा अत्यन्त लीलापूर्ण ढंग से मकर पर खड़ी हैं, एक शिशु इस मकर से खेल रहा है और एक परिचारक पास खड़ा है। शरीर पर अलंकार अत्यन्त थोड़े हैं, परन्तु वे बहुत सुरुचिपूर्ण हैं और मूर्ति की शोभा को बढ़ाते हैं। उपर सफल आम्प्र की डाली है, जिसे गंगा पकड़े हुए हैं। इस वृक्ष और स्त्री के सम्मिश्रण से प्राप्त अनुपम सौन्दर्य की तुलना किसी अंश तक गूजरीमहल संग्रहालय में एक कमरे के कोने में रखे मूर्ति खण्ड से की जा सकती है। उसमें भी एक देवी आग्र की डाली को पकड़े हुए है। यह मूर्ति भी पूर्ण होने की दशा में अत्यन्त भव्य होगी।

तुमेन की गंगा मूर्ति पिछले गुप्तकाल की है । मकरवाहिनी गंगा हाथ में पूर्ण घट लिए हुए है और उसके भीले एक परिचारिका छत्र लिए है और दूसरी डिब्बे जैसा कोई पात्र । मकर अत्यन्त रूढ़िवढ़ रूप में बना है । मूर्ति सुन्दर है ; परन्तु अत्यन्त क्षेत्र विक्षेत होगई है ।

मन्दसौर में मिले ढार का केवल वाई ओर का तोरण मिला है। इस पर कूर्मवाहिनी यमुना बनी है। इसमें यमुना के सिर के पास कुछ फूल एवं पत्तों की आकृति बनी है, परन्तु वह रूढ़िवढ़ है। क्षरीर कुछ मांसलसा है। अधोवस्त्र पिछले गुप्तकाल की कुछ मूर्तियों जैसा झीना दिखलाया गया है।

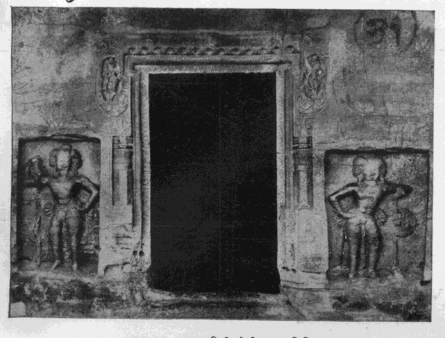
यक्ष-पूजा गुप्तकाल में भी जनता करती रही थी और अनेक यक्ष-मूर्तियाँ अन्य देवों के पारिषदों के रूप में बनती थीं। यह यक्ष-पूजा, ब्राह्मण, बौद्ध एवं जैन सभी धर्मों के अनुयायी करते थे। कुबेर की प्रतिमा के अंध बाग की गुहा नं० ४ में प्राप्त हैं।‡ गुप्तकाल की एक सुन्दर कुबेर-मूर्ति तुमेन में मिली हैं। उड़ते हुए गन्धर्वों की जोड़ी की जो मूर्ति मन्दसौर में प्राप्त हुई है वह सौन्दर्य के कारण अद्वितीय है। थी गर्द का कथन है कि गन्धर्वयुग्म की इस मूर्ति को देखकर सर जॉन मार्शल ने कहा था कि इसके बदले में यदि इसकी तौल का सोना दिया जाए तो भी थोड़ा है। कलाकार ने जहाँ उड़ते हुए सिंह, घोड़े आदि की कल्पना की वहां ए क ऐसी योनि की भी कल्पना की जो आकाशचारी है और देवताओं तथा महान् कार्य करनेवालों का यशोगान करती है। इस गन्धर्वयुग्म के मुकुट एवं अलंकार उस समय के राजा रानियों के मुकुटों के उदाहरण प्रस्तुन करते हैं। अत्यन्त अनुपातपूर्ण एवं सुगढ़ अंगों में उड़ने का भाव भी बड़ी चनुराई से दिखलाया गया है। गन्धर्व के पीछे की ओर को मुड़े हुए पैर और आगे को वढ़ा हुआ सीना और दान्त मुख-मुद्रा उसके सहज भाव से आकाका-चारण को व्यक्त कर रहे हैं। जन्धर्व-रानी गन्धर्व से सटी हुई और सम्भवतः दाएँ हाथ से उसका सहारा लिए

<sup>\*</sup> इस प्रमाण के अनुसार यह अनुमान किया जा सकता है कि बाग गुहाओं का निर्माण प्रारंभिक गुप्तकाल में हुआ।

<sup>†</sup> देखिए पृष्ठ ७०८ पर रेखा चित्र।

<sup>🛨</sup> वर्णन के लिए देखिए बागकेव्स, पृष्ठ ४०।

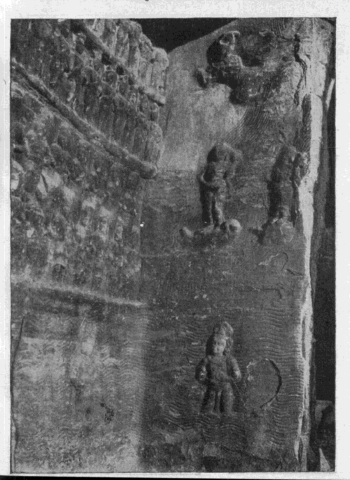
Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



ढार पर मकरवाहिनी देवी, उदयगिरि।



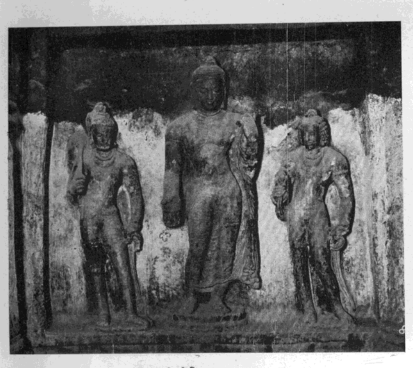
गंगा-यमुना-संगम उदयगिरि।



गंगा, ब`सनगर।

यमुना, मन्दसौर।



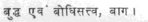


बुद्ध एवं बोधिसत्त्व, बाग।



बुद्ध, कोटा।

तीर्थंकर, बेसनगर ।





For Private and Personal Use Only





### श्री द्वरिहरनिवास द्वित्रेदी

्रहुए उसकी अनुगामिनी है। उसका उड़ता हुआ दुकूल जिसे वह बाएँ हाथ से थामे है, उड़ान की गति की व्यंजना ्कर रहा है।

(४) बौद्ध मूर्तियां—गुप्तकाल में हिन्दू धर्म के खैव एवं वैष्णव आदि सम्प्रदायों के पश्चात् जिस धर्म की मूर्तियों का अधिक महत्व है, वह है बौद्ध धर्म। कुषाणों के राज्य में गांधार और मथुरा में बुद्ध-मूर्तियां निर्माण करने की प्रवृत्ति की एक बाढ़सी आई थी। उसका अत्यन्त निखरा रूप दिखाई दिया गुप्तकाल में। सारनाथ की अलौकिक सोन्दर्यमयी बैठी हुई बुद्ध मूर्ति, मथुरा की खड़ी हुई मूर्ति और मुलतानगंज की धातुमूर्ति उनके सुन्दरतम उदाहरण हैं। इनकी समता करनेवाली मूर्तियां इस राज्य की सीमा में भले ही न मिलें, परन्तु जिन्हें अत्यन्त भव्य कहा जा सके, ऐसी अवश्य हैं। बाग में प्राप्त अत्यन्त विशाल एवं भव्य बुद्ध और बोधिसत्त्व की मूर्तियाँ बौद्ध प्रतिमाओं में अगना विशिष्ट स्थान रखती है।

बाग-गुहा-समूह में प्राप्त माहिष्मती के महाराज सुवन्धु के ताम्प्रपत्र के आधार पर यह सिद्ध हैं कि इस गुहा-सम्ह में से कुछ गुहा ईसा की चौथी शताब्दी में बनी और उसका नाम कल्यन विहार था, तथा 'महाराज' सुबन्धु ने गुप्त संवत् १६७ मे दासिलकपल्ली नामक ग्राम इस विहार को दान दिया। इस विहार का निर्माता कोई 'दत्ताटक'था।

नहपान के राज्यकाल में बनी नाशिक की गुहाओं में बुद्ध का प्रतीक केवल स्तूप ही मिलता है। अजण्टा में उसके स्थान पर व्याख्यानमुद्रा में बैठी हुई वुद्ध-मूर्ति स्थापित हुई। बाग की दो नम्बर की गुहा में इन दोनों के बीच की कड़ी मिलती है।\* सामने स्तूप-मन्दिर है और स्तूप मन्दिर के आगे के अलिन्द में दोनों ओर बुद्ध प्रतिमाएँ हैं। इससे भी हमारी इस स्थापना की पुष्टि होती है कि बाग गुहाएँ गुप्तकाल के पश्चात्वर्ती नहीं हैं, जैसाकि अनेक विद्वानों का मत है।† इस गुहा नं० २ में स्तूप-मन्दिर के बार के दोनों ओर दो विशाल वोधिसत्त्वों की प्रतिमाएँ मेहराबदार स्थानों में बनी हुई हैं। बाई ओर की ८ फीट ३ इञ्च ऊँची है और उसके माथे पर ऊँचा जटा-मुकुट है जिसमें अभयमुद्रा में बैठी हुई छोटीसी बुद्ध मूर्ति बनी हुई है। इस छोटी बुद्ध मूर्ति के दोनों ओर माला लिए दो छोटे छोटे सिंह बने हैं। पीछे प्रभा-मण्डल जैसा कोई अलकार है। यले में तीन हार हैं और जनेऊ भी पड़ा है। हाथों में भुजबन्द हैं और घोती के उपर सुन्दर कमरपट्टी है। पैरों के बीच में छोटीसी पटली है। दाहिना हाथ टूट गया है और बायाँ कमर पर रखा है। मूर्ति रूढ़िबद्ध रूप में अंकित कमल पर खड़ी है।

दायीं ओर की मूर्ति ८ फुट ९ इञ्च ऊँची है। इसका निर्माण अधिक सरल हुआ है। जटाओं का जूड़ा सिर **के** ऊपर बँधा हुआ है। दो फूलों के गुच्छों के बीच में अभयमुदा में छोटीसी बुई-प्रतिमा बनी हुई है। शरीर पर कोई अलंकार नहीं है। घोती की बनावट दूसरी प्रतिमा के समान ही है। पादपीठ का कमल पहली मूर्ति से अधिक सुन्दर है। दाएँ हाथ में सम्भवतः अक्षमाला और वाएँ हाथ में कमण्डल था।

आगे अलिन्द के दोनों ओर तीन तीन प्रतिमाओं के समूह बन हैं जिनमें वीच की प्रतिमाएँ बुद्ध की हैं और दोनों पाइव की बोधिसत्त्वों की हैं। दोनों समूह उगभग एकसे हैं।

दाहिनी ओर के समूह में मध्य की बुद्ध प्रतिमा १० फीट ४ इञ्च ऊँची हैं और कमलाकार पादपीठ पर खड़ी हैं। दाहिना हाथ वरद्मुद्रा में फैला हुआ है। बाएँ हाथ में दुकूल का छोर पकड़े हुए हैं। बुद्ध-प्रतिमा बड़ा वस्त्र इस प्रकार ओदे हुए दिखाई गई है कि दायाँ कंधा खुला हुआ है। वस्त्र की सिकुड़न लहरों द्वारा दिखलाई गई हैं। सिर पर घुंघराले वाल और महापुरुष का लक्षण उष्णीष हैं। बुद्ध के दाई ओर का पारिषद ९ फीट ऊँचा है। वह दाहिने हाथ में चमर लिए हैं। बायाँ हाथ कुषाणकालीन प्रतिमाओं में प्राप्त अधोवस्त्र की गाँठ पर सधा हुआ है। माथे पर मुकुट, कानों में कुण्डल, गले में

† स्मिथः ए हिस्ट्री ऑफ फाइन आर्टस इन इण्डिया एण्ड सीलोन,पृष्ठ १०९, राय कृष्णदास भारत की चित्रकला, पृष्ठ ३८।

<sup>\*</sup> बाग केव्स, पृष्ठ २८-२९।



## ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला

आभूषण ह और कंधे पर जनेऊ भी पड़ा हुआ है। बुद्ध के बाईं ओर का पारिपद ८ फीट ३ इञ्च ऊँचा है। इसके मुकुट नहीं हैं केवल जटा की गाँठ ऊपर लगी है। अन्य आभरण प्रायः पहले पारिपद से मिलते जुलते हैं। दाएँ हाथ में कमलपुष्प लिए हैं और बायाँ अघोवस्त्र की गाँठ पर रखा है।

दूसरी ओर का समूह प्राय: ऐसा ही है, परन्तु उनकी ऊँचाई कुछ कम है ; बुढ़ ९ फीट ६ इझ्च हैं तथा दोनों पारिषद लगभग ७ फुट ऊँचे हैं ।

डॉ॰ वोगल ने सारनाथ की बौढ़ मूर्तियों से तुलना करके यह स्थापना की है कि स्तूप-मन्दिर के तथा दोनों बौढ़ प्रतिमाओं के दाहिनी और की अधिक अलंकृत प्रतिमाएँ अवलोकितेक्वर की हैं, और बाईँ ओर की सादा मूर्तियाँ मैत्रेय की है। \*

बाग की गुहा गं० ४ में बुढ़ की धर्मचक प्रवर्तन की प्रतिमा बनी हुई थी। आज वह नष्ट हो चुकी है और केवल घुंघराले बालोंयुक्त बुढ़ के मस्तक का कुछ अंश तथा पारिषदों के हाथों के चमरों के अंश ऊपर की ओर बचे हैं और दो मृगों के बीच में धर्मचक तीचे बच रहा हैं। प्रतिमा के ऊपर के दो आकाशचारी गन्धर्व भी अभी बने हुए हैं।

कोटा में प्राप्त बुद्ध की धर्मचक प्रवर्त्तन मुद्रा में बैठी हुई बुद्ध-प्रतिमा गुप्तकाल की ही ज्ञात होती है । इसके हाथ और घुटने टूट गए हैं परन्तु इनके घुंधराले वाल एवं उष्णीष, वड़े बड़े कान एवं शान्त मुखमुद्रा इसकी उच्चकोटि की निर्माण कला प्रदर्शित करते हैं।

ग्यारसपुर का बौढ़ स्तूप और वहाँ की बुढ़ प्रतिमाएँ पिछले गुप्तकाल की क्वतियाँ हैं। इसी समय में राजापुर का बौढ़ स्तूप बना होगा। परन्तु इनमें बौढ़ अवशेषों के विस्तार के प्रमाण के अतिरिक्त ऐतिहासिक अथवा कला सम्बन्धी विशेषता कुछ नहीं है।

५- जैन मूर्तियां----ग्वालियर राज्य में जैन प्रतिमाएँ कला, संख्या आदि सभी दृष्टि से अद्वितीय हैं, परन्तु इनका अध्ययन एवं वर्गीकरण सबसे कम हुआ है। यहाँ के जैन समाज को इस दिशा में आगे कदम उठाना चाहिए । अस्तु ।

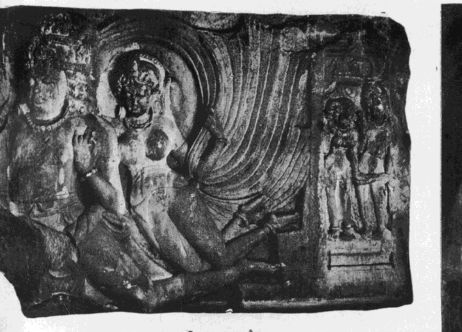
जैन प्रतिमा-निर्माण का प्राचीनतम उल्लेख हमें उदयगिरि की गुहा नं० २० में मिलता है, जिसमें "प्रसिद्ध गुप्त-वंशीय श्री संयुक्त एवं गुण-सम्पन्न राजाओं के समृद्धिमान काल के १०६वें वर्ष (ई० स० ५२८) के कार्तिक कृष्णा ५ के शुभ दिन को शमदमयुक्त शंकर नामक व्यक्ति ने विस्तृत सर्प फणों से भयंकर (दिखनेवाली) जिन श्रेष्ठ पार्श्वनाथ की मूर्ति गुहाद्वार में बनवाई।"† इस गुहा में आज यह पार्श्वनाथ प्रतिमा नष्ट हो गई है, केवल सर्पफणों का छत्र झेष रह गया है।

गुप्तकालीन दूसरी जैन प्रतिमा बेसनगर में प्राप्त हुई थी और आज गूजरीमहल संग्रहालय में सुरक्षित है। इस आजानवाहु तीर्थंकर-प्रतिमा की ऊँचाई लगभग ७ फीट है। चरण-चौकी के दोनों पारिषदों के मुख तथा प्र तिमा की हथेलियाँ टूट गई हैं और मुख भी अस्पष्ट है, फिर भी इसका भव्य सौन्दर्य स्पप्ट है। सिर के पीछे बहुत वड़ा प्रभा-मण्डल है जिसमें कमल तथा अन्य पुष्पों के अलंकरण हैं, दो गन्धर्व माला लिए सिर के दोनों ओर उड़ रहे हैं। गन्धर्वों के बस्त्राभरण केश आदि प्रतिमा के गुप्तकालीन होने के प्रमाण हैं। अत्यन्त सुगढ़ शरीर में हाथों को घुटनों के नीचे तक लम्बा दिखलाया गया है। चरणों के पास दो उपासक बैठे हैं, जिनके मुख टूट गए हैं।

६. द्वारपाल, मिथुन, आदि— ऊपर र्वाणत धार्मिक प्रतिमाओं के पश्चात् अब आगे उन मूर्तियों को लेते हैं जिनमें गुप्तकालीन कलाकार ने समाज के साधारण मानव का अंकन किया हैं। इनमें सैनिकों का अंकन तो उदयगिरि की गुहा नं० ४, ६, ७, १७ तथा १८ के द्वारों के दोनों ओर अंकित द्वारपालों में द्वआ है। खिलचीपूर, मन्दसौर में जो कुछ स्त्री

<sup>\*</sup> बागकेव्स, पुष्ठ ३६।

<sup>†</sup> फ्लोटः गुप्त अभिलेख, पुष्ठ २५८।

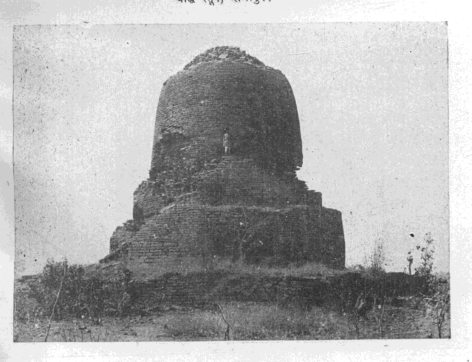


आकाशचारी युग्म, मन्दसौर ।

गणेश, उदयगिरि ।



बौद्ध स्तूप, राजापुर।



दीपलक्ष्मी, मामौन।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



धूपधारिणी, भेलसा।



नृत्य-गीत, पवाया।

मिथुा, मन्दसौर।



युग्म, खिलचीपुर ।



माता और शिशु मन्दसौर ।





## श्री इरिहरनिवास द्विवेदी

पुरुष की उभरी हुई मूर्तियाँ (अर्धवित्र) मिली हैं वे उस समय के नागरिकों के सुन्दरतम चित्रण हैं। किसी धार्मिक मन्दिर से सम्बन्धित होते हुए भी पवाया का गीत-नृत्य का दृश्य तत्कालीन उत्फुल्ल एवं प्रसन्न कलामय सामाजिक जीवन की सजीव झौंकी हैं। उदयगिरि के गुप्तकालीन मन्दिर के उत्खनन के समय प्राप्त स्त्री-पुरुषों के सिर तत्कालीन केशविन्यास एवं वेशभूषा पर पर्याप्त प्रकाश डालते हैं।

उदयगिरि के गुहाढ़ारों पर वने हुए ढ़ारपालों में सबसे अधिक सुरक्षित गुहा नं॰ ६ के ढ़ार की मूर्तियाँ हैं। इनके भारी भरकम केशकलाप, सुदृढ़ शरीर तथा विशालकाय फरसे उन्हें अत्यन्त भीषण तथा आतंकित करनेवाला रूप प्रदान करते हैं। उनकी घोती का पहनाव भी बहुत प्रभावशाली है तथा कमर पर ताड़ के पंखे जैसी कलगी एक विशेषता है।

खिलचीपुर के तोरण पर स्तम्भ स्त्री-पुरुष की मूर्ति अथवा मिथुन मूर्तिकला के इतिहास में महत्त्वपूर्ण हैं। मन्दिर ढ़ार पर इस स्त्री-पुरुष का युग्म में सात्विक श्रृंगार और प्रजनन के जिस स्वस्थ भाव का प्रदर्शन किया गया है, उसका अत्यन्त बिक्रुत रूप हमें मध्यकालीन मन्दिरों में मिलता है। खजुराहो और (इस राज्य में ही) पढावली में इस पारिभाषिक मिथुन को अश्लील 'मैथुन' दृश्यों में परिवर्तित कर दिया है।

खिलचीपुर में प्राप्त द्वार तोरण का स्त्री-पुरुष युग्म मूर्तिकला की दृष्टि से सुन्दर है। स्त्री और पुरुष दोनों का ही कैशविन्यास अत्यन्त सुन्दर है। ज्ञात यह होता है कि उनकी रचना में मुक्ता एवं पुष्प दोनों की सहायता ली गई हैं। स्त्री और पुरुष दोनों गले में हार पहने हैं। भुजाओं पर, कलाई पर स्त्री और पुरुष भिन्न भिन्न प्रकार के अलंकार पहने हुए हैं। स्त्री पैरों में भी कड़े पहने हुए हैं, पुरुष के पैरों में कोई अलंकार नहीं है। स्त्री और पुरुष के बीच में एक बालक भी है, जो घुटने के सहारे आधा खड़ा हुआ है। स्त्री अपने वाएँ हाथ में फल लिए वालक को दिखा रही है।

मन्दसौर में प्राप्त युग्म अधिक कलापूर्ण हैं। पत्थर की अनगढ़ चौखट के बीच में यह कलाकृति बनी है। ऊपर पत्तों के गुच्छे बनाकर दृक्षिका जैसा सौन्दर्य लाने का प्रयास हैं। इसमें खड़े होने का वह बंकिम ढंग दिखाई देता है जो आगे मध्यकाल की मूर्तियों में अत्यन्त रूढ़िबढ़ रूप में पाया जाता हैं। परन्तु इसके शरीर अत्यन्त कमनीय बने हैं। खिलचीपुर के युग्म की अपेक्षा इन पर आभरण कम हैं, गले में मोतियों की माला, बाहुओं पर दो दो कंगन और कलाइयों पर एक कड़ा है। दाहिने हाथ में स्वी फूल लिए हैं। स्वी का अधोवस्त्र खिलचीपुर की यमुना जैसा चुस्त और पारदर्शी है। पुरुष की धोती जाँघों के बीच तक है। एक वस्त्र कमर पर उसी प्रकार बँधा हैं जिस प्रकार पवाया के नागराज, बाग के बुढ़ अधवा खिलचीपुर के तोरण पर हैं। दोनों ओर एक एक बालक है।

मन्दसौर में मिली ढारपालों (?) की मूर्तियों की वेशभूषा ऊपर के मूर्ति समूह के पुरुष जैसी ही है, केवल सिर के बालों का विन्यास उदयगिरि के ढारपालों से मिलता हुआ है। कुषाण मूर्तियों जैसा कमर का वस्त्र इनके भी बँघा है।

पवाया के मन्दिर तोरण पर अन्य पौराणिक आख्यानों के साथ एक कोने पर प्राय: दो फोट लम्बे तथा दो चौड़ें प्रस्तर खण्ड पर एक गीत नृत्य का अनुपम दृश्य अंकित हैं। दुर्भाग्य से इसका ऊपर का बायाँ कोना टूट गया है। इस दृश्य में एक स्त्री मध्य में खड़ी अत्यन्त सुन्दर भावभंगी में नृत्य कर रही है। स्तनों पर एक लम्बा वस्त्र बँधा हुआ है, जिसका किनारा एक ओर लटक रहा हैं। वाएँ हाथ में पोंहचे से कुहनी तक चूड़ियाँ भरी हुई हैं। दाहिने हाथ में सम्भवतः ए क दो ही चूड़ियाँ हैं। कमर के नीचे अत्यन्त चुस्त बोती (या पजामा) पहनी हुई हैं, जिस पर दोनों ओर किकणियों की झालरें ऌटक रही हैं। कमर के नीचे अत्यन्त चुस्त बोती (या पजामा) पहनी हुई हैं, जिस पर दोनों ओर किकणियों की झालरें लटक रही हैं। कमर के नीचे अत्यन्त चुस्त बोती (या पजामा) पहनी हुई हैं, जिस पर दोनों ओर किकणियों की झालरें लटक रही हैं। पैरों में सादा चूड़े हैं। कानों में झूमरदार कर्णाभरण हैं। यद्यपि इस स्त्री के चारों ओर नौ स्त्रियाँ विविध वाद्य बजाती हुई दिखाई गई हैं, परन्तु उनका प्रसाधन इतनी वारीकी एवं विस्तार से नहीं वतलाया गया है। ये वाद्य बजाने-वाली स्त्रियाँ गहियों पर बैठी हैं। टूटे हुए कोने में एक स्त्री मूर्ति का केवल एक हाथ बच रहा है, शेष सब शरीर टूट गया है। वाद्यों में दो तो तारों के वाद्य हैं। दाहिनी ओर का वाद्य समुद्रगुप्त की मुद्रा पर अंकित दीणा के समान है। बाँयी ओर का वाद्य आज के वायोलिन की बतावट का है। एक स्त्री ढपलो जैसा वाद्य बजा रही है। उसके पश्चात् एक स्त्री सम्भवतः पंखा अथवा चमरी लिए है। फिर एक स्त्री मंजीर बजा रही है। पुनः एक स्त्री बिना वाद्य के है। इसके एश्चात्



### ग्वालियर राज्य में प्राचोन मूर्तिकला

मृदंगवादिनी है । कोने की टूटी मूर्ति के बाद की स्त्री वेणु बजा रही है । वीच में दीपक जल रहा है । इ न सबके केशविन्यास पृथक् पृथक् प्रकार के हैं, जिनका विवेचन आगे किया जाएगा।

इस प्रकार गीत-नृत्य का दृश्य ग्वालियर की सीमाओं में मेरे देखने में तीन स्थानों पर आया है। पहला मौर्यकालीन बेसनगर में प्राप्त बाड़ पर है, दूसरा यह उदयगिरि में है, और तीसरा पवाया में है। (चौथा बाग गुहा की भित्तियों पर चित्रित है, परम्तु वह इन सबसे माध्यम तथा विषय दोनों में भिन्न है।) इन सब दृश्यों में अनेक समानताएँ हैं। एक तौ ये पूर्णतः स्थियों की मण्डलियाँ हैं, दूसरे इन सबके वाद्य भी समान हैं। उदयगिरि का स्त्रियों का गीत-नृत्य 'जन्म' से सम्बन्धित है, ऐसा डॉ० वामुदेवशरण अग्रवाल का मत है। उन्होंने लिखा है कि इस उत्सव को 'जातिमह' कहते थे। 'विशिष्ट जन्म-उत्सव के अंकन में संगीत का प्रदर्शन भारतीयकला की प्राचीन परम्परा थी।'क 'डॉ० अग्रवाल का मत उदयगिरि के दृश्य के सम्बन्ध में ठीक नहीं जँचता। बेसनगर का दृश्य बुद्ध-जन्म से सम्बन्धित हो सकता है; परन्तु उदयगिरि का दृश्य गंगा-यमुना के जन्म से सम्बन्धित न होकर उनके समुद्र के साथ विवाह से सम्बन्धित है, यह हमें जात नहीं क्योंकि यह किस भन्दर का तोरण है, यह मालूम न हो सका।

गुप्तकाल के पूर्व कुषाणकाल में ही मन्दिरों अथवा राजमहलों को अलंकृत करने के लिए स्तम्भों के सहारे सुन्दर स्त्री मूर्तियाँ निर्मित होना प्रारंभ हो गया था। इसका सुन्दर उदाहरण कला-भवन काशी में सुरक्षित प्रसाधिका की मूर्ति हैं। इस प्रकार की कुछ मूर्तियाँ ग्वालियर-राज्य में भी प्राप्त हुई हैं। इनमें भेल्सा संग्रहाल्य में रखी हुई हाथ जोड़े हुए स्वी मूर्ति, तथा गूजरीमहल संग्रहाल्य की (मामौन एवँ पढ़ावली में प्राप्त) दीपलक्ष्मी एवं धूपधारिणी प्रधान हैं। इनमें से कुछ पिछले गुप्तकाल की हैं, विशेषतः भेलसे की मूर्ति।

देवसमाज एवं मानवों के अतिरिक्त गुप्त कलाकार ने पशु-पक्षी, बेल-बूटे आदि की भी सुन्दर कृतियाँ बनाई हैं। कमल भारतीय मूर्तिकला का अत्यन्त प्रिय विषय रहा हैं। यह देवताओं के प्रभामण्डल में, चरणचौकी में, द्वारों के अलंकरण में सब जगह पाया जाता हैं। पशुओं में सिंह देवताओं के वाहन, स्तम्भ शीर्ष एवं द्वारों के अलंकरण के रूप में प्रयुक्त हुआ हैं। पक्षयुक्त सिंह भी गुप्तकाल में प्राप्त हुआ हैं। कमल और सिंह यथार्थवादी न होकर रूढ़िबढ़सा हो गया है। ऐसे सिंह के लिए पवाया का सपक्ष सिंह एवं उदयगिरि की गुहा तंब ६ के ढार के अलंकरण में प्रयुक्त सिंह विशेष दर्शनीय हो।

घोड़ा, मछली, बन्दर, मोर आदि पशु-पक्षियों की मुग्मूनियों का वर्णन आगे किया जाएगा।

७. मृण्मूर्तियां— 'मानसार' के अनुसार मूर्ति-निर्माण का एक माध्यम मृत्तिका भी है। मृत्तिका द्वारा जीवन के उपयोगी भांड-निर्माण की कला बहुत पुराती हैं। इन्हीं उपयोगी वस्तुओं को सौन्दर्य प्रदान करने की मानव प्रवृत्ति सब स्थान में सब कालों में रही है। परन्तु केवल अलंकरण एवं कीड़ा के लिए मृण्मूर्तियाँ बनाने की प्रथा भी भारतभूमि में प्राय-ऐतिहासिक काल से प्रचलित हैं, जैसा कि मोहन-जो-दड़ो तथा हडप्पा पर प्राप्त मृण्मूर्तियों से सिद्ध है। उज्जैन तथा विदिशा में भी कुछ प्राचीन मृण्मूर्तियाँ मिली हैं। परन्तु जो गुप्तकालीन मृण्मूर्तियाँ श्री गर्दे ने पवाया के उत्खनन में खोद निकाली हैं, वे तो सौन्दर्य एवं कला की दृष्टि से अद्वितीय हैं। इनको देखन से उन कारीगरों के चातुर्य पर आद्वर्य होता है जो मृत्तिका जैसे माध्यम से भी इतनी सुन्दर तथा भावपूर्ण मूर्तियों का निर्माण कर डालते थे।

ये मृण्मूर्तियाँ विभिन्न प्रकार के केशविन्यासवाली स्त्रियों की हैं, पुरुषों की हैं, देवियों की है तथा पशु-पक्षियों की हैं। उन सबका अंकन अत्यन्त मनोहर हुआ है।

मानव मूर्तियों में विशेषता यह है कि कुछ मूर्तियाँ हँसती हुई बनाई गई हैं, कुछ रोती हुई । इस प्रकार मिट्टी के ठीकरों द्वारा भाव-प्रदर्शन का यह प्रयास अत्यन्त सफल तो है ही, आइचर्यजनक भी है । स्त्रियों की कुछ मूर्तियाँ तो अत्यन्त मनोहारी हैं ।

\* नागरी प्रचारिणी पत्रिका, संबत् २००० पृष्ठ ४६।

For Private and Personal Use Only

हँसते हुए सिर, पवाया।

73

मृण्मूर्तियाँ ।

पशु-पक्षी,पवाया।

270



दो सिर, पवाया। घोड़ा, पवाया।



www.kobatirth.org

129

PAWAYA

Ш

पशु-पक्षी, पवाया।







स्तंभशीर्ष, पवाया।



स्तंभशीर्ष, पवाया (दूसरी ओर)।



सपक्ष सिंह पवाया।

स्तंभशीर्ष, बेसनगर।



For Private and Personal Use Only



## श्री हरिहरनिवास द्विवेदो

स्त्रियों के केशविन्यास के विषय में ऊपर लिखा जा चुका है कि वह विविध प्रकार का अत्यन्त सुरुचिपूर्ण होता था। मुप्तकाल में प्रसाधन-कला पर अत्यधिक ध्यान दिया जाता था, ऐसा ज्ञात होता है। राजघाट (काशी) तथा अफगानिस्तान में प्राचीन 'कपिशा' के स्थान पर इसी प्रकार की विविध केश-कलाप की मृण्मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। राजघाट की मृण्मूर्तियों के केश-कलाप का वर्णन डॉ॰ वासुदेवशरण ने किया है।\* और कपिशा की मृण्मूर्तियों के केश-कलाप के विषय में श्री राहुल सॉक्टरायन ने लिखा है—''एक जगह (काबुल के संग्रहालय में) पचासों स्त्री मूर्तियों के सिर रखे थे। उनमें पचासों प्रकार के केशों को सजाया गया था, और कुछ सजाने के ढँग तो इतने आकर्षक और बारीक थे कि मोशिये मोनिए (फ़्रेडच राजदूत) कह रहे थे कि इनके चरणों में बैठकर परिस की सुन्दरियाँ भी वाल का फैशन सीखने के लिए वड़े उल्लास से तैयार होंगे। †'' पवाया की ये मृण्मूर्तियाँ इन दोनों स्थानों की मूर्तियों से श्रेष्ठ एव सुन्दरतर हैं, इसमें सन्देह नहीं। इसका कारण यह है कि प्राचीन पद्मावती उस समय का मुख्य सांस्क्रतिक केन्द्र था।

इन मृण्मूर्तियों में देवताओं में एक चतुर्भुज ब्रह्मा की मूर्ति सुन्दर है तथा किसी सिंहवाहिनी देवी (पार्वती ?) का भी नीचे का भाग पिला है, जिनका उल्लेख ऊपर हो चुका है।

सवारयुक्त तथा विना सवार के घोड़े भी सुन्दर हैं । बहुधा भारतीय कलाकार के प्रति यह आक्षेप रहा है कि वह हाथी का अंकन करने में अत्यन्त पट है, परन्तु वह घोड़े का अंकन नहीं कर सकता। पवाया के ये मिट्टी के घोड़े इस स्थापना को मिथ्धा सिद्ध करते हैं । इनका निर्माण अत्यन्त कुक्षलतापूर्वक हुआ है ।

तोता, कपोत, मोर, मछली, वराह, वानर आदि पशु-पक्षियों की बहुत मृण्मूतियाँ मिली हैं। गले में माला डले हुए, वानर की मूर्ति अत्यन्त विनोदपूर्ण हैं।

इन मृण्मूर्तियों का क्या उपयोग होता था, इस प्रश्न का उत्तर तो पताया की और अधिक खुदाई होने पर ही दिया जा सकता है। सम्भव है उस समय के भवनों के अलंकरण में भी इनका उपयोग होता हो। यह प्रायः एक फुट लम्बी चौड़ी से लेकर एक दो इञ्च तक की प्राप्त हुई हैं।

८. स्तम्भशोर्ष---गुप्तकालीन मूर्तिकला पर विचार करते समय उनके समय के प्राप्त स्तम्भशीषों की मूर्तिकला पर प्रकाश डालना आवश्यक है। महान् सम्प्राट् अशोक ने विशाल प्रस्तर-स्तम्भ-निर्माण करने की जो प्रथा डाली वह कभी बन्द न हुई। मन्दिरों के गरुड़ध्वज के रूप में तथा विजय-स्तम्भों के रूप में वह चलती ही रही। हमारे राज्य में गुप्त-कालीन चार स्तम्भशीर्ष प्राप्त हुए हैं, (क) उदयगिरि का चार सिंहोंवाला, (ख) पवाया का दुहरी पुरुष-मूर्तिवाला (ग) सौंदनी पर यशोधर्मन के स्तम्भों पर पवाया के समान ही दुहरे पुरुषों सहित शीर्ष (घ) बेसनगर में प्राप्त स्तम्भ की सिंहो-युक्त चौकी।

(क) उदयगिरि में जो स्तम्भशीर्ष मिला है उसके नीचे उलटे कमल का या घंटा का आकार बना है, उसके ऊपर अलबटदार रस्सी का अलंकरण है तथा उसके ऊपर गोल चौकी है; इस चौकी पर चार केसरी बैठे हुए हैं। इस गोल चौकी पर सूर्य तथा राशियों की उभरी हुई मूर्तियाँ खुदी हुई हैं। गुप्तों ने मौथों के सिंहों को पुनः अपनाया पर साथ ही राशियों के पौराणिक रूपों का चित्रण कर उन्हें अपनी विशेषता से वेष्टित कर दिया। गुप्तकाल में हुए ज्योतिष के विकास की मानों यें राशियाँ साक्षीसी हैं। सिंहों के मुख कुछ टूट गए हैं फिर भी उनका सौन्दर्य दिखाई देता है। इस सिंह-शीर्ष के ऊपर भी कोई मूर्ति रही होगी यह इन सिंहों के बीच में वने हुए गड्ढे से स्पष्ट है।

(स) तथा (ग)--एरण में प्राप्त बुधगुप्त के स्तम्भ के शीर्ष पर भी पीठ से पीठ लगाए दो पुरुषों की मूर्तियाँ हैं।‡ ठीक इसी प्रकार का एक स्तम्भ शीर्ष पवाया में मिला है तथा ऐसा ही सौन्दनी में भी प्राप्त हुआ है। पवाया के स्तम्भ

<sup>\*</sup> नागरी प्रचीणी पत्रिका, वर्ष ४५, पृष्ठ २१५-२२६ ।

<sup>†</sup> सोवियत भूमि, पुष्ठ ७४७।

<sup>🚦</sup> बर्णन तथा चित्र के लिए देखिए आ० स० इ० भाग १०, पुष्ठ ८१।



## ग्वालियर राज्य में प्राचीन मूर्तिकला

शीर्ष में दोनों ओर सिरों के चारों ओर प्रभा-मण्डल है। एक ओर दोनों हाथ कमल पर रखे हुए हैं तथा दूसरी ओर एक हाथ अभय मुद्रा में उठा हुआ है। सौन्दनी का स्तम्भ दीर्ष भी इसी प्रकार का है। परन्तु सौन्दनी के स्तम्भ शीर्ष के नीचे के भाग में लगाई जानेवाली तीन मुखोंयुक्त सिंहों की चौकी अपनी विशेषता रखती है। ऐसे तीन सिंह सौची में प्राप्त हुए हैं।

(घ) बेसनगर में प्राप्त स्तम्भशीर्थ गुप्तकाल का विशिष्ट उदाहरण है। उक्त चौकी में चारों ओर के पार्क्सों में दो सिंहों के बीच एक वृक्ष का अलंकरण है।

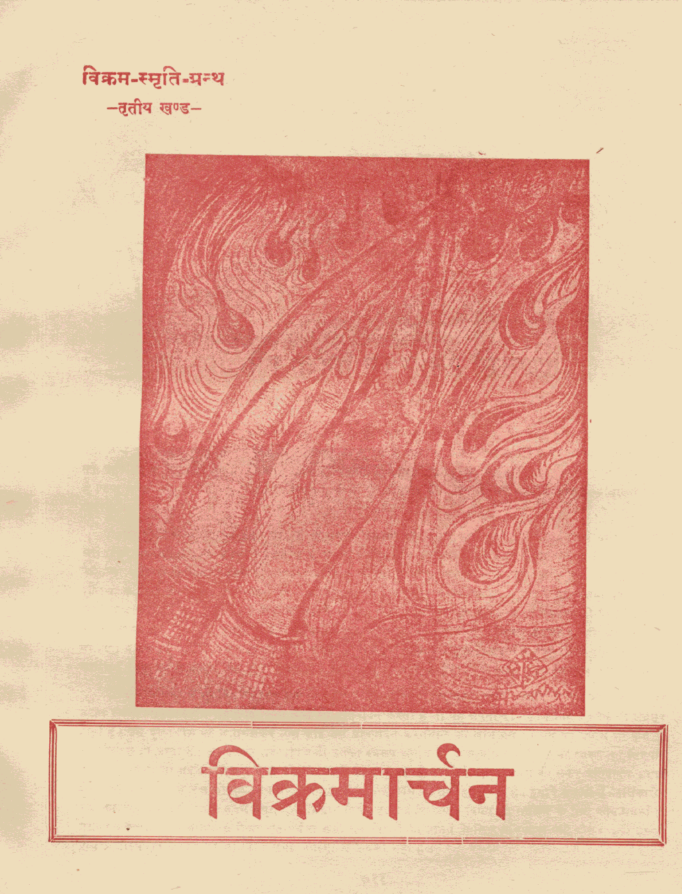
इस काल के मन्दिरों पर पाए गए कीचकों तथा कार्तिमुखों का भी मूर्तिकला में विशेष स्थान है। यही आगे अत्यधिक विकसित रूप में मध्यकालीन मन्दिर में प्रयुक्त दिखाई देते हैं।

पिछले अन्य प्रकरणों के समान गुप्तकालीन मूर्तियों पर से धार्मिक, सामाजिक एवं राजनीतिक स्थिति पर हम न तो विस्तार भय से प्रकाश डाल ही सकते हैं और न इसे आवश्यक ही समझते हैं। यत्र-तत्र हम पीछे उसके विषय में लिख ही चुके हैं। स्व॰ डॉ॰ काशीप्रसाद जायसवाल ने एक स्थल पर बहुत भावपूर्ण शब्दों में लिखा है—--'गुप्तों का वर्णन लेखनी को पवित्र करता है।'\*मेरा मत है कि गुप्तकाल की मूर्तिकला का वर्णन तो आत्मा और लेखनी दोनों को ही पवित्र करता है। यह सत्य है कि गुप्तों के ठोक बाद ही कुछ अत्यन्त सुन्दर मूर्तियों का निर्माण हूआ है परन्तु जो स्वस्थ, स्वाभिमानी एवं सुसंस्कृत समाज गुप्तकालीन मूर्तियों में झाँकता है वैसा फिर भारत्यभूमि पर कभी न आया, कब आएगा यह मगवान् जाने !

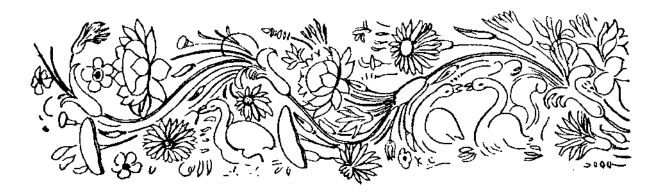
\* मेहताकृत 'चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य' की प्रस्तावना, पुष्ठ ४।







For Private and Personal Use Only



# भारतीय दर्शनों का स्वरूप निरूपण

महामद्दोपाध्याय डॉक्टर श्री उभेश मिश्र, एम० ए०, डी० लिट्०,

भारतीय दर्शनों के अध्ययन के लिए हमें सबसे पहले 'दर्शन' शब्द का वास्तविक अर्थ समझना आवश्यक है। जिससे देखा जाय उसे 'दर्शन' कहते हैं। अर्थात् जिस विज्ञान या शास्त्र के द्वारा लौकिक या पारलौकिक तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान हो सके वही 'दर्शन' कहलाता है। यद्यपि अपने अपने दुष्टिकोण के अनुकूल सास्त्रकारों ने भिन्न भिन्न तत्त्वों का निरूपण किया है किन्तु प्रधान रूप से 'आत्मतत्त्व' का ही निरूपण करना सबका ध्येय है। जैसा कि उपनिषद् ने कहा है—'आत्मा वाऽरे द्रष्टव्यः'।

यह तो सभी को मालूम है कि घट, पट के समान 'आत्मा' कोई ऐसा पदार्थ नहीं है जिसे हम अपने चर्मचक्षु से देख सकें। फिर प्रश्न होता है कि इसका दर्शन कै से हो सकता है ? अतएव उपनिषद् ही ने इसके यथार्थज्ञान के लिए कहा है---'श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यक्व'। अर्थात् श्रुति के वाक्यों के ढारा आत्मा के सम्बन्ध में सुनना चाहिए, सुनकर युक्तियों के ढारा उन कथनों पर 'मनन' करना चाहिए, तत्पक्ष्चात् 'निदिध्यासन' के ढारा मनन से प्राप्त ज्ञान को निश्चित वर्थति दृढ़ करना चाहिए। यदि इन तीनों प्रक्रिया के ढारा एक ही ज्ञान प्राप्त हो एवं सब में समन्वय हो तभी उस ज्ञान को निक्ष्यात्मक मानना चाहिए। अतएव हमें आत्मा के यथार्थ ज्ञान के लिए उपर्युक्त उपायों का ही आश्रय लेना चाहिए। इसके पूर्व और भी एक बात का ध्यान रखना आवश्यक है। किसी वस्तु को समझन के लिए उसके प्रति हमें 'श्रद्धा' चाहिए। बिना इस के यथार्थ ज्ञान होना असम्भव है। इसीलिए भगवान् ने गीता में भी कहा है--- 'श्रदावान् लभते ज्ञानम्'।

इन विधियों से सुसज्जित होकर हमें शास्त्र का विचार करना चाहिए। इसके अतिरिक्त एक और विषय पर ध्यान रखना आवश्यक हैं। जब कोई किसी वस्तु का प्रतिपादन करता है तो वह अपना दृष्टिकोण नियत करके ही अग्रसर होता है। उस दृष्टिकोण को न समझकर यदि कोई उस प्रतिपादन करनेवाले का अभिप्राय समझने का प्रयत्न भी करे तो बह निष्फल हो जाता है। आत्मतत्त्व सर्वव्यापक है, इसका स्वरूप अनन्त है। अतएव एक साथ सभी स्वरूप का निरुपण कभी नहीं किया जा सकता है। जब कभी कोई इसका निरूपण करता है तो किसी एक ही अंग को लेकर प्रतिपादन करता है। तथा वस्तुतः सभी अंश को एक साथ प्रतिपादन करने से कोई लाभ भी नहीं हो सकता है। इमारे शास्त्रों में 'अधिकारि-भेद' का बहुत विचार है और सबसे प्रथम यही विचार किया जाता है कि अमुक विषय को समझने के लिए कौन यथार्थ में उसका अधिकारी है। बालक से लेकर वृद्ध पर्यन्त सभी सब विषयों को जानने के लिए अधिकारी नहीं होते। इसी प्रकार प्रत्येक शास्त्र को जानने का अधिकार सभी अवस्था में सबको नहीं ही।



# भारतीय दर्शनों का स्वरूप निरूपण

यही एकमग्रंत्र कारण है कि यद्यपि आत्मतत्त्व ही का प्रतिपादन करने में सभी शास्त्र प्रवृत्त हैं फिर भी सर्वतो भावेन एक ही शास्त्र में सर्व अंशों का न तो निरूपण हमें मिलता है और न शास्त्रकारों का ही यह ध्यान कभी रहा है।

इन बातों को मन में रखकर उपनिषदों के आधार पर बर्तमान सभी दर्शन वने हैं। यद्यपि 'षष्ट्दर्शन' ढारा न्याय, वैशेषिक, सांख्य योग, मीमांसा तथा वेदास्त का तात्पर्य माना जाता है किन्तु 'पड्दर्शन' कोई एक ही अर्थ में रूढ पारिप्ताषिक शब्द नहीं है। दर्शनों की संख्या बहुत ही अधिक है और षड्दर्शनों के परिगणन में भी बहुत से मत हैं। हरिभद्रसूरि (११६८ ई० के लगभग) के अनुसार पड्दर्शनों में बौढ, नैयायिक, कपिल, जैन, वैशेषिक तथा जैमिनीय लिए गए हैं। जिनदत्ता मूरि (१२२० ई०) के अनुसार जैन, मीमांसा, बौढ, सांख्य, शैथ, तथा नास्तिक ये छह दर्शन हैं। राजशेखर मूरि (१३४८) के अनुसार जैन, सांख्य, जैमिनीय, योग, वैशेषिक, तथा सौगत षड्दर्शन हैं। मल्लिनाथ के पुत्र (१४वीं शतक) ने पाणिनि, जैमिनि, व्यास, कपिल, अक्षपाद तथा कणाद दर्शन बतलाये रूँ। सर्वमतसंग्रहकार न वैदिक और अवैदिक विभाग कर मीमांसा, सांख्य, तर्क तथा बौढ़ आहंत एवं लोकायत छड़ दर्शन बतलाये है। सर्व सिद्धान्तसंग्रह में लोकायत, आहंत, वैभाषिक, सौत्रात्तिक, योगाचार तथा माध्यत्मिक, वैशेषिक, न्याय, पूर्वमीमांसा, उत्तरमीमांसा, सांख्य, पातञ्जलि, बेदव्यास तथा वेदान्त इतने दर्शनों को गिनाया है। इसी प्रकार माधवाचार्य ने सर्वदर्शनसंग्रह में चार्वाक, बौढ, आहंत, रामानृज, पूर्णप्रज्ञ, नकलीश्रपाशुपत, शैव, प्रत्यभिज्ञा, रसंस्वर, औलूक्य, अक्षपाद, जैमिनि, पाणिनि, सांख्य, पातञ्जल तथा शंकर इन सोलहों के नाम गिनाए हैं, इत्यादि। अनेक भेदों को देखते हुए हमें यह मालूम होता है कि दर्शनों की कोई संस्था न निश्चित्त ही है और न हो सकती है। वस्तुतः आत्मतत्त्व को जानने के लिए जो अनुकूल तर्कानुसार तथा श्रुति-स्मृति से अविरुद्ध मार्ग हो वही दर्शन कहा जा सकता है।

उपनिषद् में दर्शनों के सारभूत तत्त्व सभी वर्त्तमान हैं। बड़े बड़े आचार्यों ने उन्हें ही निकालकर उनके समन्वय को ध्यान में रखते हुए भिन्न भिन्न मार्ग का दर्जनरूप में निरूपण किया। यही हमारे सामने आज दर्शनों के नाम से प्रसिद हैं। इन दर्शनों के आदि ग्रंथ हमें सूत्र के रूप में मिलते हैं। इन सूत्र ग्रंथों के रचनाकाल के सम्बन्ध में अनेक मत हैं। फिर भी ईसा के पूर्व ही इन सबों की रचना हुई होगी इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है।

यद्यपि परस्पर सलाह कर किसी आचार्य ने किसी एक दर्शन को स्वरूप नहीं दिया फिर भी जिज्ञासु की दृष्टि से इन सभी दर्शनों में परस्पर समन्वय ही नहीं है किन्तु ये दर्शन ऋमिक सोपान परम्परा की शृंखला से वद्ध भी हैं। ऊपर यह कहा गया है कि आत्मतत्त्वनिरूपण ही एकमात्र सब दर्शनों का ध्येय है और आत्मा के अनन्तरूप होते हुए भी उसमें कुछ ऐसे गुण हैं जिनका ऋमिक निरूपण करना अत्यावश्यक होती है। इसके साथ साथ यह भी स्मरण रखना है कि दर्शनशास्त्र और मनुष्य जीवन ये दोनों परस्पर सम्बद्ध हैं। जिस प्रकार मनुष्य के जीवन में कमिक विकाश है तथा एक अवस्था दूसरी अबस्था से अन्वित है उसी प्रकार जब हम सभी दर्शनों को एक दृष्टि से देखते हैं तो उनमें वही जीवन का कमिक विकाश तथा परस्पर समन्वय स्पष्ट देख पड़ता है। बोलक को कुछ समय तक केवल चक्षु इन्द्रिय ही के द्वारा ज्ञान प्राप्त होता है तथा कमधाः अन्य बाहचेन्द्रियाँ भी उसके झान में सहायक होती है। इस अवस्था में केवल प्रत्यक्ष प्रमाण ही पर मनुष्य रहता है। अतएव यह चार्वाकदर्शन के अनुकूल है और हम इसे चार्वाकदर्शन का व्यवहारिक बाह्यस्वरूप कह सकते हैं। इस अवस्था में मनुष्य अपनी देह के अतिरिक्त आत्मा नामक किसी अन्य पदार्थ को नहीं जानता है। 'कहं गौरः' 'अहं छल्ला' इत्यादि अनुभवों में 'अहं' शब्द से शरीर ही का बोध होता है। अर्थात् जिस प्रकार चार्वाक मतावलम्बी देह आदि से अतिरिक्त आत्मा का अस्तित्व नहीं मानते उसी प्रकार इस अवस्था में मनुष्य भी आत्मा का कोई अतिरिक्त अस्तित्व नहीं मानता है।

किन्तु वास्तव में संसार में केवल प्रत्यक्ष प्रमाण से कार्य नहीं चल सकता है तथा यह भी इसके अनन्तर अत्यावश्यक हो जाता है कि हम आत्मा को देहादि से पृथक् मातें। यह हमें न्याय-वैशेषिक दर्शन में मिलता है। इस दर्शन में सबसे प्रथम आत्मा का अस्तित्व साधन किया गया है किन्तु यहाँ पर भी यह स्पष्ट ही है कि आत्मा में ज्ञाव स्वभावतः वर्त्तमान नहीं है। इसी प्रकार मनुष्य-जीवन में भी एक अवस्था होती है जब वह आत्मा के अस्तित्व को पृथक् तो मानता है किन्तु

ও१२



### श्री महामहोपाध्याय डॉक्टर श्री उमेश मिश्र

उसमें ज्ञान स्वभावतः वर्त्तमान है यह हृदय से मानने को तैयार नहीं है। अतः यह न्याय-वैक्षेषिक दर्शन की अवस्था कही जा सकती है ।

इसके अनन्तर कुछ थोड़ी बुद्धि और जब बढ़ती है तब मनुष्य यह भी समझने ,ठगता है कि झान आत्मा का स्वरूप ही है। वस्तुतः आत्मा और चैतन्य में कोई भी अन्तर नहीं है। यह अवस्था हमें सांख्य में मिलती है। अतएव यह सांख्य-दर्शनावस्था कही जा सकती है। इसके बाद विशेष खोज करने पर तथा मनुष्य जीवन का चरम विकास होने पर यह भी प्रतीत होता है कि आत्मा न केवल चैतन्यस्वरूप ही है गत्युत यह आनन्द भी है। यह अद्वैत वेदान्त में हमें मिलता है। अतएव मनुष्य की इस जीवनदशा को हम अद्वैतवेदान्तावस्था कह सकते हैं।

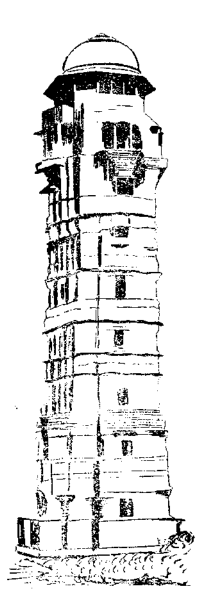
इस प्रकार न्याय दर्शन से लेकर अद्वैत वेदान्त पर्यन्त में हमें सत्, चित् तथा आनन्द का पूरा पता लग जाता है और 'सच्चिदानग्द ब्रह्म' यह वाक्य अक्षरशः अनुभूत हो जाता है। इसी को समझने के लिए जिज्ञासु के सभी प्रयत्न रहते हैं। इस प्रकार यद्यपि हमने केवल तीन प्रधान अवस्था के द्योतक तीन दर्शनों का ही विचार यहाँ किया है किन्तु वस्तुतः अन्य जितने दर्शन है सभी कमशः अपने अपने स्वरूप के अनुसार भिन्न भिन्न स्थानों में सन्निविष्ट हो सकते हैं। यह समझना बिलकुल भम है कि एक ही तत्त्व के एक ही अंश को एक ही दृष्टिकोण से सभी दर्शनों ने प्रतिपादन किया है। जो ऐसा समझते है उन्हें ही प्रतेक वात में विरोध दिखाई पड़ता है। वस्तुतः भारतीय दर्शनों में परस्पर विरोध कहीं नहीं है। जो विरोध स्थूल दृष्टिवालों को मालूम होता है वह केवल अधिकारिभेद तथा इष्टिकोण भेद को न समझने के कारण ही है। इन बातों को ध्यान में रखते हुए बिना किसी प्रकार की पक्षपात दृष्टि से जो दर्शन शास्त्र का अध्ययन करता है वही उसके मर्म को समझ सकता है अन्य, नहीं।





# भावी भारतराष्ट्र के प्रति

सुधीन्द्र एम. ए., साहित्यरत्न



तुम अपने मन के गृढ़ सेद, लिखते रहस्यमय भाषा में। सच्चे पाते अपने सपने. जन-जन को मन-अभिलाया में। तुम नित नव-नव वैभव लाते, अपनी आत्मा अविनाशा में। तम झलकाते हो दिव्य-प्रभा, नच-नच प्राणों की आशा में। Х Х х उठते शत-शत खलिहानों से. खेतों लहराते से । उठते उठते फैले मैदानों से. मरु-भू की बिखरी रेतों से। झोपडियों उठते झीनी .स नभ-चुम्बी भवन-निकेतों से। उठते तम 🚽 चेतन-रूप बने, अपने अतीत के प्रेतों से ।  $\times$ ×  $\times$ तम चमक रहे नव रंगों में, तम दमक रहे सब अंगों में। तुम हँसते-मुसकाते प्रतिपछ, नदियों की तरछ तरंगों में। तुम विद्वोही बन उठ जागे, पीड़ित के उन अू-मंगों में। तुम बने कान्ति के अग्रदृत, नंगों-भिखमंगों में । अपने Х Х Х तुम बोल रहे हो गर्व भरे. गौरव-गर्जन में। गंगा के तुम तोल रहे अश्नी वाहें, के तर्जन में। जमना-तरंग अंगों का शोणित दे-देकर, तम लीन कठिन तप-अर्जन में। लगे हुए मेरे तापस ! तम नवनूतन युग के सर्जन में।



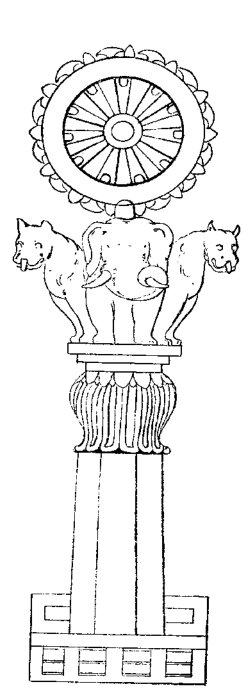
श्रो सुधीन्द्र

तुम थके और थक सोये थे, दुर्वह दुःशासन-भारों में। तुम मौन रहे मेरे योगी! युग-युग के अत्याचारों में। हिल उठे किन्तु मेरे ध्यानी, पीडित के हा-हाकारों में। तुम उठे बाँध परिकर अपना, जनता की कान्ति-पुकारों में ! Х х × तम देख रहे अपना वैभव, दीनों-दुखियों की आँखों से। तुम छूते जग के ओर-छोर, अपने भावों की पाँखों से। तुम कोटि-कोटि को जगा चुके, **छाखों की बिखरी राखों से**। तुमने छाया है जग-आँगन, अपनी संस्कृति की शाखों से। × х × तुम रचते अपने विजय-गीत, की हुंकारों से। आक्रामक

गढ़ते हो अपने नव-विधान, जनता के जय-जयकारों से। दे रहे नीति को तुम वाणी, युग-पुरुषों के उद्गारों से। तुम विद्रोहों को दबा रहे, ममता से, प्यार-दुलारों से। X X  $\times$ तुम नहीं कभी विचलित होते. जग के विराद परिवर्तन में। विकराल कान्ति के ताण्डव में, नवसर्जन, प्रलय-प्रकम्पन में। मरणोन्मुख होता विश्व, सकल, जब जीवन के संघर्षण में. तब तुम देते हो सब्जीवन अपने मंगल पथ-दर्शन में। Х  $\times$ X तुम गीत वने गाये जाते.

तुम गीत वने गाये जाते, माँ-धहनों के मधु गानों में।

હર્ષ





भावी भारतराष्ट्र के प्रति

घर की, उपवन की तानों में, गीता इब्जील-कुरानों में। हिन्दू, ईसाई या मुसलिम, तुम हो सब के ईमानों में। तुम गूँज रहेबन चेतन का स्वर, जन-जन के तन-मन-प्राणों में।

× × × ×

पल-पल पग-पग तुम बढ़ते हो, है तुमने लक्ष्य अमर देखा। तुम चित्र वन रहे भात्री का, जव खींच रहे हैं सब रेखा। तुम करते नित प्रत्यक्ष हमें, जो रहा अभी तक अनदेखा। तुम प्रेम-सुधा ले पिला रहे----लिखता जग लोहू का लेखा!

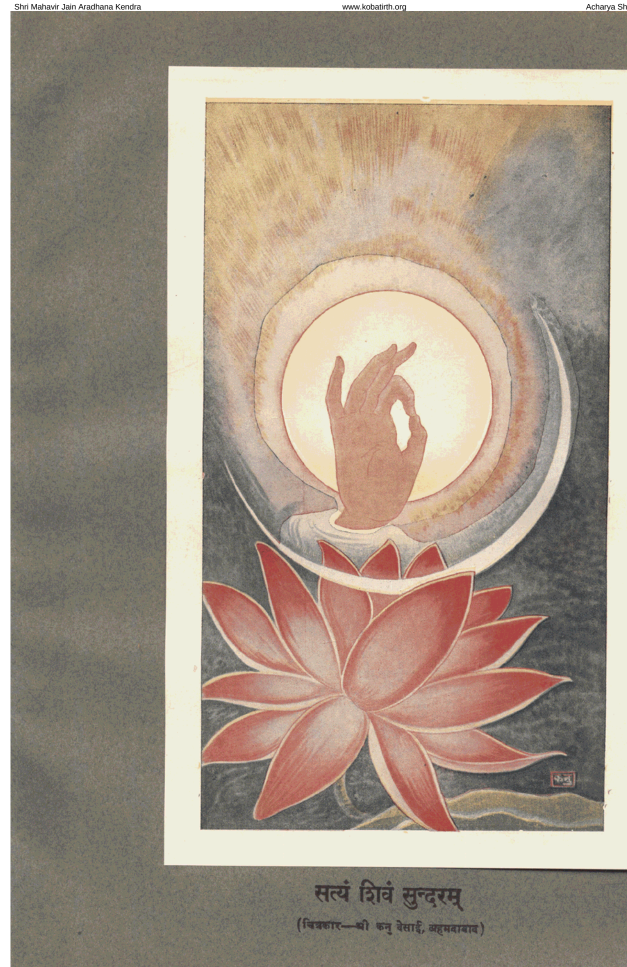
x x x

पीड़ित मानवता के मन को, सुख का मंगल सन्देश लिये। अस्त्रों-शस्त्रों मय राष्ट्रों में, इथियार रहित निज वेप लिये। कर में लेकर वह सुधा-कल्श, पी-पी जिसको मृत देश जिये। तुम आगे ही बढ़ते जाते, पीछे सब देश-विदेश किये।

× × ×

तुम कोटि-कोटि कण्ठों में मिल, कइते हो युग-युग की वाणी। पाते तुमसे सञ्जीवन का, सञ्चार मिटे मानव प्राणी। तुम अखिल विश्व-मानवता की, संस्कृति के हो जीवन-दानी। तुम वरसाते विश्वस्भर की, बसुधा पर करुणा-कल्याणी।





For Private and Personal Use Only



शिक्षा की महत्ता तथा उसकी उपादेयता का ज्ञान भारत के विचारक्षील व्यक्तियों को पुरातन काल से रहा है। प्राचीन आयों ने जीवन को पूर्ण तथा सफलीभूत बनाने के लिए चतुर्वर्ग (धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष) की व्यवस्था की थी। इनमें प्रथम स्थान धर्म को दिया गया था, जिसकी प्राप्ति ब्रह्मचर्य-व्रत का पालन करते हुए लगभग २५ वर्ष की आयु पर्यन्त गुरुओं के द्वारा ऐहिक तथा पारलौकिक ज्ञान उपलब्ध करने से होती थी। जीवन के इस प्रथमाश्रम की परीक्षा में सफलता प्राप्त करने पर ही आर्य स्नातक अन्य गुरुतर आश्रमों में प्रविष्ट हो सकने का वास्तविक अधिकारी था। वैदिक साहित्य तथा वाद के संस्कृत, प्राकृत आदि साहित्यों में शिक्षा के गौरव सम्बन्धी जो अन के कथन मिलते हैं उनसे प्रकट होता है कि भारतीय धर्म शास्त्रकारों ने जीवन में शिक्षा को कितना ऊँचा स्थान दिया था। भारतीय राष्ट्र तथा जनता ने सम्मिलित उद्योग से अनेक विश्वविद्यालय तथा प्रचुर संख्या में विद्यालय और पाठशालाएँ खोलकर देशभर में ज्ञान-विज्ञान की उपलब्धि और उनके संवर्धन के सुगम साधन प्रस्तुत किए। यहाँ पर शिक्षा के इन प्राचीन केन्द्रों का संक्षिप्त वर्णन किया जाता है ।

### विश्वविद्यालय और महाविद्यालय



## प्राचीन भारत के शिक्षा केन्द्र

गांधार प्रदेश वैदिककाल से शिक्षा और संस्कृति का प्रसिद्ध केन्द्र था। रामायण, महाभारत तथा पुराणों के अनेक उल्लेखों से ज्ञात होता है कि इस प्रदेश की राजधानी तक्षशिला विद्या और कला के लिए प्रख्यात थी। बौद्ध ग्रंथों, विशेषतः जातकों, से विदित होता है कि तक्षशिला नगरी में ई० पू० सातवीं शताब्दी में उत्तर-पश्चिम भारत का सर्वश्रेष्ठ विश्व-विद्यालय स्थापित हो चुका था। इसमें मथुरा, कोशल, मगध, कलिंग और उज्जैन तक के राजकुमार तथा मध्यम वर्ग के विद्यार्थी ज्ञान-विज्ञान की उच्च शिक्षा प्राप्त करने आते थे। कौशल के युवराज प्रसेनजित ने यहीं शिक्षा पाई थी। (जातक सं० २५२, ३७८)। कुमार जीवक मार्ग के अनेक कष्टों की परवाह न करते हुए एक सहस्र मील की यात्रा कर तक्षशिला विद्य-विद्यालय पहुँचे और वहाँ सात वर्षों के कठोर परिश्रम से शत्य-विज्ञान का कुछ ही अंश सीख सकने में सफल हुए (महावग्ग, अ० ८)। पाणिनि, पतंजलि और चाणक्य जैसे धुरंधर वैयाकरण और महान् राजनीतिझ इसी विद्यालय के स्नातक थे।

तक्षशिला विश्व-विद्यालय में 'जगद (विख्यात शिक्षकों' के द्वारा वेद, वेदांग, षड्दर्शन, पाश्चात्य दर्शन, व्याकरण, साहित्य, आयृर्वेद, अर्थशास्य तथा समरशास्त्र की उच्च शिक्षा का प्रबन्ध था। भूगर्भ-विज्ञान, समरशास्त्र (विशेषकर धनुर्विद्या) तथा शल्य-चिकित्सा के शिक्षण की व्यवस्था प्राचीन भारत में यहीं सर्वोपरि थी। महासुससोम जातक (सं० ५३७) के अनुसार छठी शताब्दी ई० पू० में धनुर्विद्या की कक्षा में १०३ युवराज थे। बौद्ध साहित्य से ज्ञात होता है कि तक्षशिला में १८ शिल्पों की शिक्षा दी जाती थी (जातक सं० १८५, २५६, ४१६; मज्झिमनिकाय, भाग १, पू० ८५)। ये शिल्प कृषि, व्यापार, अश्वाय वेंद, वास्तुकला, चित्रकला, गछड़विद्या, सर्पविद्या, भूतविद्या तथा दैवविद्या आदि थे। इनमें से कुछ का उल्लेख छांदोग्य उपनिषद् (७, १२) में भी हैं। मिलिन्द (मेनेंडर) ने तक्षशिला में ही शिक्षा पाई थी। मिलिन्द-पन्ह (भाग १, पू० ६) के अनुसार वह उपर्युक्त सभी शिल्पों का ज्ञाता था। सभी भारतीय वर्णी तथा विदेशियों की सह-शिक्षा के कारण तक्षशिला विश्व-विद्यालय शताब्दियों तक चार्लुर्दक-शिक्षण का केन्द्र बना रहा। इस विद्यालय को अश्वधोष, नायार्जुन तथा चरक जैसे प्रकाण्ड विद्वानों का सानिघ्य प्राप्त था।

विभिन्न विदेशी आकांताओं के समय समय पर आगमन से तक्षशिला की शिक्षा-प्रणाली में भी तदन कुल परिवर्त्तन अवश्यम्भावी थे। ईरानियों का आधिपत्य होने पर राजकीय भाषा ब्राह्मी का स्थान खरोष्ठी ने ले लिया। यह उस काल के उपलब्ध अभि लेखों से प्रकट होता है। विश्वविद्यालय में खरोष्ठी के लेखन और शिक्षण की व्यवस्था इसी काल से प्रारम्भ हुई होगी। ३२७ ई० पू० में पंजाब पर सिकन्दर का आक्रमण हुआ, जिसके फलस्वरूप तक्षशिला के विश्वविद्यालय में यूनानी ज्योतिष, दर्शन और समरशास्त्र के विशेष अध्ययन की नींव पड़ी। युनानी मुद्राशास्त्र तथा मुर्तिकला के अध्ययन का भी सुअवसर इसी समय प्राप्त हुआ। ये कलाएँ आगे बराबर बढ़ती रहीं। मौयों के एक शताब्दी (३२५-२२५ ई० प०) के आधिपत्य में मौर्य-सम्राटों का पश्चिमी देशों से मैंत्री-सम्बन्ध दुढ़ हुआ और इस काल में पौर्वात्य तथा पाश्चात्य ज्ञान-विज्ञान का विश्वद तूलनात्मक अध्ययन हुआ । २२५ ई० पू० से लेकर लगभग १०० ई० पूर्व तक पूनः यवनों का आधिपत्य तक्षशिला पर रहा। इस काल में समरशास्त्र, मुद्राशास्त्र और मुर्तिकला का शिक्षण अधिक उन्नत हुआ। गांधार-कला का श्रीगणेश इसी समय हुआ। यह कला पश्चिमोत्तर भारत में शनैः शनैः बढ़ने लगी। भारतीयों तथा युनानियों ने एक दूसरे के दर्शन शास्त्र का विशद अध्ययन किया, जैसा कि फिलास्ट्रेटस आदि ग्रीक लेखकों के लेखों से ज्ञात होता है। यूनानियों तथा कतिपय भारतीयों के लिए युनानी भाषा में शिक्षा देने की भी व्यवस्था हुई। शकों और कुषाणों के राज्यकाल में भी तक्षशिला की बड़ी उन्नति हुई। विशेषतः इसी विश्व-विद्यालय में शिक्षित होने तथा उसमें धर्मोपदेश सूनने के कारण यनानी, शक, पहरुव तथा कुषाण अधिकांश में बौद्ध और हिन्द्र हो गए थे । २२५ ई० के बाद से किदार कुषाणों के आधिपत्य में तक्षशिला के शिक्षालय की अवनति होने लगी। अत्याचारी हणों ने लगभग ५०० ई० में सरस्वती की इस महती शाला को नष्ट कर दिया।

तक्षशिला के स्नातक न केवल भारत के विभिन्न भागों में शिक्षण-कार्य करने आते थे, अपितु विदेशों में भी ज्ञान-विज्ञान की ज्योति प्रदीप्त करते थे । अर्हत वैरोचन ने प्रयम शताब्दी ई० प्० में सबसे पहले खोतन जाकर वहाँ बौद्ध धर्म



#### श्री कृष्णदत्त वाजपेयी

का प्रचार किया। काश्यप, मातंग तथा धर्मरक्ष ने प्रथम शताब्दी में चीन सम्राट् मिंग-ती के अनुरोध से चीन में जाकर बौद्ध ज्ञान का प्रसार किया। इसके अनन्तर धर्मरक्ष (२४०-३१८ ई०), धर्मप्रिय (३८२ ई०) तथा गुणवर्मन् (३६७-४३१ ई०) आदि विद्वानों ने विदेशों में भारतीय संस्कृति का आलोक फैलाया था।

(२) मध्यमिका—-आधुनिक चित्तौड़ से ६ मील उत्तर-पूर्व नगरी नामक स्थान है, जिसे प्राचीन काल में मध्यमिका या ताँबावती कहते थे। शिबि नामक गणतंत्र का प्रधान केन्द्र यहीं था। शिबियों के सिक्के, जिनपर 'मझमिकाय शिबिजानपदस' लेख रहता है, नगरी और उसके आसपास के प्रदेश से प्राप्त हुए हैं। तृतीय शताब्दी ई० पू० में यूनानियों के लगातार आक्रमणों से पंजाब की स्वातंत्र्यप्रिय वीर जातियाँ—-शिबि, मालव, कुणिंद, यौधेय आदि----दक्षिण-पूर्व को चलकर राजपूताना में बस गई थीं, तथा अन्य समीपस्थ प्रदेशों में अपना प्रसार धीरे धीरे करने लगीं थीं।

तृतीय सताब्दी ई० पू० से मध्यमिका की समृद्धि बढ़ी। यह नगरी गणराज्यों की शिक्षा का केन्द्र हुई। गणों के मंगरन तथा उनकी सामरिक सिक्षा आदि का यहाँ उत्तम प्रबन्ध था। अपने दृढ़ संगठन तथा युद्ध-प्रवीणता के कारण ही ये गणराज्य शताब्दियों तक अपनी स्वतंत्रता बनाये रख सकने में सफल हुए। यूनानियों तथा शकों ने अनेक बार इनको नष्ट करने के प्रबल प्रयत्न किए। परन्तु वीर मालवों, कठों और क्षुद्रकों आदि ने सिकन्दर जैसे प्रतापी शत्रु के भी दाँत खट्टे कर दिए थे। द्वितीय शताब्दी ई० पू० में जब मिलिन्द ने मध्यमिका पर हमला किया तब अग्निमित्र शुंग के वीर पुत्र बसुमित्र ने उसे परास्त कर यवनों को वहाँ से खदेड़ दिया। मध्यमिका विद्यालय की शिक्षा-प्रणाली के विषय में विशेष वृत्तान्त नहीं मिलता। समरशास्त्र का अध्ययन यहाँ विद्येष रूप से होता रहा होगा। यह शिक्षा गणों के सभी युवकों के लिए अनिवार्य थी। इसी कारण कुछ गणों का नाम ही 'आयुधजीवीसंध' पड़ गया था। कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र में भी इन संघों का उल्लेख किया है। (अर्थशास्त्र, ९११; २३१, ३४)।

(३) मथुरा—यह नगरी भारत की प्राचीन सप्तमहापुरियों में से एक है। इसका दूसरा नाम मधुपुरी भी मिलता है। भगवान कुष्ण की लीलाभूमि होने का सौभाग्य इसी नगरी को प्राप्त हुआ। मथुरा शताब्दियों तक भारतीय धर्म और संस्कृति का केन्द्र रही। सातवीं शताब्दी ई० पू० से लेकर ई० बारहवीं शताब्दी तक जैन तथा बौद्ध घर्मों का भी यहाँ प्राधान्य रहा। मथुरा में खुदाई के द्वारा उपलब्ध अनेक अवशेषों से इसकी पुष्टि होती है। जैनों का सबसे प्राचीन ('देवर्निमित') स्तूप, जिसका उल्लेख एक अभिलेख में प्राप्त होता है, लगभग सातवीं शताब्दी ई० पू० में मथुरा में बना। इस समय से लेकर मथुरा में मूर्ति-निर्माण-कला की बराबर उन्नति होती रही और यहाँ की विशिष्ट कला का नाम ही 'माथुर कला' प्रख्यात हुआ।

मथुरा का विद्यालय दीर्घ काल तक कला का प्रमुख शिक्षाकेन्द्र बना रहा। यहाँ भारत के प्रसिद्ध कलाविद् विभिन्न ललित कलाओं की व्यावहारिक शिक्षा देते थें । कौशांबी, काशी, श्रावस्ती, पाटलीपुत्र तथा सुदूर दक्षिण के अमरावती प्रदेश से विद्यार्थी मथुरा में कला की उच्च शिक्षा प्राप्त करने के लिए जाते थे । इन स्थानों में प्राप्त कला की कृतियों से ज्ञात होता है कि ये प्रदेश मथुरा-कला के कितने ऋणी हैं। भाँति भाँति के मनोहर तोरण, ढारस्तंभ, सूची, वेदिका स्तंभ, सिरदल तथा आयागपट्ट आदि यह उद्घोषित करते हैं कि मथुरा के कलाविद् प्रकृति तथा मानव-भावों के अंकन में कितने सिद्धहस्त थे । कुषाणकाल तथा गुप्त-काल में भारतीय कला ने जो सजीवता, विशिष्टता तथा उत्कृष्टता प्राप्त की वह स्वर्णाक्षरों में अंकित करने योग्य है । मध्यकाल (६००-१२०० ई०) में भी माथुर कला की विश्वरता तथा समृद्धि अतीव प्रझंसनीय है ।

(४) अहिच्छत्र—यह नगर आधुनिक रामनगर हैं जो बरेली से २० मील पश्चिम में स्थित है। महाभारत काल में अहिच्छत्र उत्तरी पांचाल की राजधानी था। इस राज्य का प्रसार उस काल में उत्तर में हिमालय से लेकर दक्षिण में चम्बल नदी तक था। महाभारत में (आदिपर्व, अ० १६८) अहिच्छत्र का दूसरा नाम छत्रवती भी मिलता है। द्रोणाचार्य ने उत्तर पांचाल को द्रुपद से छीन लिया था। उस समय से अहिच्छत्र धनुर्विद्या का प्रमुख केन्द्र बन गया था। महाभारत के अनुसार कौरव-पांडवों ने द्रोणाचार्य से ही धनुर्विद्या की शिक्षा प्राप्त की थी।

**ড**ম্ব্



## प्राचोन भारत के शिक्षा केन्द्र

अहिच्छत की वर्तमान खुदाई से अनेक महत्त्वपूर्ण अवशेष प्राप्त हुए हैं, जिनसे इस स्थान की प्राचीनसा तथा अन्य विशेषताओं पर प्रकाश पड़ता है। शुंगों के उत्तराधिकारी 'मित्र' राजाओं के सिक्के बड़ी संख्या में उपलब्ध हुए हैं, जिनसे ज्ञात होता है कि अहिच्छत उत्तर भारत में बाह्य ण धर्म के प्रधान केन्द्रों में से था। गुप्तकाल तथा मध्यकाल की अनेक सुन्दर मिट्टी की देव-मूर्तियाँ, खिलौने तथा मुहरें मिली हैं। इनसे प्रकट होता है कि अहिच्छत्र में ललितकला, विशेषत मूर्तिकला तथा मुद्रानिर्माण कला के शिक्षण की व्यवस्था रही होगी। जहाँ मथुरा में जैन तथा बौद्ध धर्मों का प्राबल्य था, वहाँ अहिच्छत में बाह्यण धर्म का। हवेन्सांग के समय में बौद्ध धर्म के भी अनेक मठ वहाँ हो गए थे। उसके लेख से ज्ञात होता है कि उस समय (सातवीं शताब्दी में) वहाँ १२ मठ थे, जिनमें एक सहस्र भिक्षु रहते थे और धर्म तथा विद्याभ्यास में लोगों की बहुत प्रवृत्ति थी।

(५) कान्यकुब्ज (कन्नौज)—मह<sup>ॅ</sup>स्थान फघ्खावाद जिले में काली नदी के पश्चिमी किनारे पर बसा है। इसके प्राचीन नाम कान्यकुब्ज, कन्याकुब्ज, गाधिपुर, महोदय, कुछस्थलपुर आदि मिलते हैं। रामायण, महाभारत, हरिवंश और पुराणों में इस नगर के वर्णन तथा तत्सम्बन्धी अनेक कथाएँ मिलती हैं। प्राचीन काल में यहाँ रार्जीष गाधि की राजधानी थी। विश्वामित्र भी यहीं रहे थे। कान्यकुब्ज भारतीय संस्कृति का बहत काल तक प्रमुख स्थान रहा।

बौद्ध धर्म के आविर्भाव से कलौज में इस धर्म की भी स्थापना हो गई। भगवान् वुद्ध स्वयं यहाँ पधारे थे। सम्प्राट् अशोक ने यहाँ कई स्तूप बनवाए थे, जिनका चीनी यात्रियों ने उल्लेख किया है। गुप्तकाल में कलौज की उतनी उन्नति नहीं हुई जितनी पाटलिपुत्र, अयोध्या और उज्जैन की। परन्तु मध्यकाल के आरम्भ से लेकर बारहवीं शताब्दी के अन्त तक कान्यकुब्ज उत्तर भारत का मुख्य केन्द्र बना रहा। मौखरी, बैंस, गुर्जर-प्रतिहार तथा गहडवाल राजवंशों ने कलौज को ही अपनी राजधानी बनाए रक्खा।

राजनीतिक केन्द्र होने के साथ साथ कन्नौज इस दीर्घ काल में विद्या का भी केन्द्र बना रहा। महाकवि और नाटक-कार भवभूति तथा कविराज वाक्पतिराज यशोवर्मा के समय में कन्नोज में वर्त्तमान थे । 'मुद्राराक्षस' के कर्त्ता विशाखदत्त मौखरी नरेश अवन्तिवर्मा के समय महोदय की श्री को बढ़ा रहे थे। घावक, चन्द्रादित्य जैसे विद्वानों के अतिरिक्त प्रकाण्ड पंडित बाणभट्ट हर्षवर्थन के समय में कान्यकुब्ज के विद्यावैभव की पताका फहरा रहे थे । नवीं शताब्दी के आचार्य राजशेखर प्रतीहार शासक महीपाल के समय कन्नौज को गौरवप्रदान कर रहे थे तथा बारहवीं शताब्दी में महाकवि श्रीहर्ष जयचन्द्र की सभा के रत्न थें । इन प्रख्यात कवियों तथा विद्वानों के सम्पर्क से कन्नौज के महाविद्यालय को बड़ा प्रोत्साहन तथा गौरव मिला होगा । सातवीं से लेकर वारहवीं शताब्दी तक के दीर्घ काल में कान्यकुब्ज व्याकरण, साहित्य, नाटचकला, छंदशास्त्र तथा अन्य ललितकलाओं का प्रमुख केन्द्र बन गया। इनके शिक्षण की व्यवस्था भी बड़ी सन्तोषजनक रही होगी। यद्यपि इस सम्बन्ध में विशेष ज्ञात नहीं है तो। भी। ईशानवर्मा, अवन्तिवर्मा, यशोवर्मा, प्रभाकरवर्धन, हर्षवर्धन, मिहिरभोज, महीपाल, गोविन्दचन्द्र और जयचन्द्र जैसे विद्वान् तथा शिक्षा-प्रेमियों के द्वारा अवस्य ही अपने यहाँ के विश्व-विद्यालय को मुव्यवस्थित तथा उन्नत बनाने के लिए सभी प्रयत्न किए गए होंगे । बाणभट्न के बर्णनों से ज्ञात होता है कि कान्यकुब्ज विद्या का आकर था, श्री और सरस्वती का यहाँ पर समान उत्कर्ष था। हवेन्सांग के वर्णन से प्रकट होता है कि इस यात्री के आगमन के समय (७वीं शताब्दी) में कान्यकुड्ज के निवासी विद्याव्यसनी तथा धार्मिक-चर्चा-परायण थे। भाषा की शुद्धता सर्व-प्रसिद्ध थी। कई सौंसंघाराम थे जिनमें दस सहस्र साधुनिवास करते थे। दो सौ देवमन्दिर भी थे। विभिन्न धर्मवाळों में धार्मिक शास्त्रार्थ हुआ करते थे। सम्प्राट हर्षवर्धन के द्वारा आयोजित कन्नौज के धर्म-सम्मेलनों से व्याख्यान तथा शास्त्रार्थ की प्रवृत्ति को बहुत प्रेरणा मिलती थी। राजशेखर ने काव्यमीमांसा (१, १०) में 'राजसभा' का उल्लेख किया है, जिसमें विद्यालय में शिक्षा समाप्त किए हुए स्नातकों की परीक्षा तथा उनका सम्मान-प्रदर्शन होता था। काव्य-चर्चा, कवि-सम्मेलनों आदि का आयोजन भी इन सभाओं के द्वारा होता था।

(६) अयोध्या---यह स्थान फंजाबाद के समीप सरयू नदी पर बसा हुआ अद्यावधि हिन्दुओं का प्रसिद्ध तीर्थ स्थान है। प्राचीन महापुरियों में सर्वप्रथम अयोध्या का ही उल्लेख है। बौढ ग्रंथों में इसे साकेत कहा गया है, जिसका उल्लेख



#### थी कृष्णदत्त वाजपेयी

टालेमी ने भी 'सगद' नाम से किया है। अयोध्या प्राचीन कोशलदेश की राजधानी थी। वाल्मीकि रामायण से झात होता है कि इक्ष्वाकुवंशी शासकों के समय में अयोध्या सर्वतोमुखी उन्नत दशा पर थी। कुमारों के लिए यहाँ वेद, वेदांग की शिक्षा के अतिरिक्त राजनीति, वार्ताशास्त्र तथा समरशास्त्र की सिक्षा का प्रबन्ध था। महाराज दशरथ तथा श्रीराम के समय (लगभग २००० ई० ाू०) अयोध्या सम्पत्ति से परिपूर्ण होने के साथ विद्या से गौरवमयी थी। उसकी यह उन्नत दशा बहुत काल पीछे तक न्यनाधिक परिवर्तनों के साथ बनी रही।

लगभग ७०० ई० पू० से लेकर ४०० ई० तक के काल में अयोध्या के शिक्षालय की गति मन्द हो गई। इस काल में तक्षशिला, मथुरा, काशी और पाटलिपुत्र के विद्यालयों की उन्नति हुई। कोशल के राजकुमार प्रसेनजित तथा जीवक आदि ने तक्षशिला के सुदूरवर्ती विश्वविद्यालय में शिक्षा प्राप्त की थी। गुप्तकाल, में दीर्घावधि के पश्चात्, पुनः अयोध्या को विस्तृत साम्राज्य की राजधानी होने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। सम्राट् चन्द्रगुप्त विकमादित्य के आगमन से अयोध्या के विद्यालय को पुनः प्रोत्साहन मिला। काव्यगोष्ठी तथा राजसभा के आयोजनों से साहित्य-सरिता फिर से प्रवाहित हुई। महाकवि कालिदास के काव्यों ने अयोध्या की दार्शनिक शुष्कता को शृंगाररस से आप्लावित कर दिया। अयोध्या के महा-विद्यालय ने इस स्वर्णयुग में महाकवियों, कलाविदों तथा देवज्ञों के साहाय्य से प्रचुर उन्नति की होगी और प्रदेशान्तरों से आए हुए विद्यार्थियों की ज्ञान-पिपासा को शान्त किया होगा। अयोध्या के शिक्षालय ने मध्यकाल में भी वाग्देवी की आराधना की पूर्व परम्परा को स्थिर रक्खा होगा।

(७) काझी—–काशी या वाराणसी नगरी, जो सप्तमहापुरियों में से एक है, प्रायः चार सहस्राब्दियों से भारतीय संस्कृति के प्रधान केन्द्रों में रही है । वैदिक साहित्य (अथर्व०, पिप्पलाद शाखा, ५-२-२२) में भी इस नगरी का उल्लेख है । परन्तु वैदिक काल में काशी को वह गौरव नहीं प्राप्त था जो उसे कालान्तर में प्राप्त हुआ ।

काशी का प्राचीन विश्वविद्यालय तक्षशिला के विश्वविद्यालय से कुछ समय बाद ई० पू० छठी अताब्दी से प्रारंभ हुआ। इस काल के पहले भी काशी में छोटे शिक्षालय रहे होंगे। तक्षशिला विश्वविद्यालय की महत्ता बहुत समय तक अक्षुष्ण बनी रही। बौद्ध ग्रंथों से ज्ञात होता है कि काशी, कोशल, पाटलिपुत्र आदि के विद्यार्थी उच्च शिक्षा प्राप्त करने के लिए एक सहस्र मील दूर स्थित तक्षशिला के लिए प्रस्थान करते थे (जातक, १३०, ४३८, ४४७ आदि)।

भगवान् बुद्ध ने अपनी प्राथमिक शिक्षाएँ सारनाथ में देकर काशी का गौरव बढ़ाया। बौशुनाग नरेश विम्बसार तथा तथा अजातशत्रु ने पाटलिपुत्र में बड़ा शिक्षालय न होने से काशी के ही विद्यालय को अपनी संरक्षकता प्रदान की। प्रियदर्शी सम्प्राट् अशोक के समय काशो में प्रबल धार्मिक लहर उठी और बौद्ध तथा बाह्यण दोनों धर्मों में सजगता आई। मौर्य शासनकाल में ब्राह्यी लिपि तथा प्राकृत भाषा की विशेष उन्नति हुई। शुंगों के समय में प्राकृत का स्थान संस्कृत ने लिया और हिन्दू धर्म प्रबल गड़ा, परन्लु कुषाणों के राज्यत्वकाल में पुनः बौद्धधर्म का पलड़ा ऊँचा हुआ। इस काल में बौद्धिक ज्ञान के शिक्षण के साथ-साथ मूर्तिकला की भी शिक्षा विद्यालय के पाठधकम का अंग बन गई। गुप्तोत्कर्षकाल में बौद्धिक ज्ञान के शिक्षण के साथ-साथ मूर्तिकला की भी शिक्षा विद्यालय के पाठधकम का अंग बन गई। गुप्तोत्कर्षकाल में काशी में बौद्ध घर्म का हप्रास हुआ और संस्कृत भाषा शिक्षा ता प्रधान माध्यम बनी। काशी के महाविद्यालय में पहले वेद, वेदांग, व्याकरण, तर्क और न्याय की ही विशेष रूप से शिक्षा दी जाती थी, परन्तु अब साहित्य के विभिन्न अंगों तथा व्यावहारिक शास्त्रों की भी शिक्षा आधिक्य से दी जाने लगी। तत्त्वज्ञान की उच्च शिक्षा तथा शास्त्रार्थ का केन्द्र भी काशी में हुआ। शुकाचार्य जैसे प्रकाण्ड बिद्वान् अपनी विद्वत्ता को प्रमाणित करने के लिए काशी आए थे। हवेन्सांग के समय में काशी में विद्या और धर्म का प्रधान केन्द्र था। अलबरूनी की यात्रा के समय (११वीं शताब्दी) में भी यही दशा थी। गहडवाल शासकों के दानवत्रों से ज्ञात होता है कि उन्होंने अनेक अग्रहार ग्राम काशी के बाह्यणों को दान में दिए थे। ये बाह्यण इन ग्रामों में अवैतनिक रूप से निःशुल्क प्रारंभिक शिक्षा प्रदान करते थे।

मुसलमानों के राज्यकाल में भी काशी उत्तर भारत में संस्कृत शिक्षा का प्रधान केन्द्र रही । १७वीं शताब्दी के यात्री बर्नियर ने (ट्रैवेल्स, पृ० ३४१) लिखा है कि काशी के अनेक शिक्षालयों में शिक्षक थोड़े थोड़े विद्यार्थियों को अपनी



# पाचीन भारत के शिक्षा केन्द्र

संरक्षकता में रखकर शिक्षा देते थे । शिक्षा की यह प्रणाली काशी में १९वीं शताब्दी के अन्त तक चलती रही और उसकी स्मृति कुछ अंशों में यहाँ अब भी अवशिष्ट है।

(८) पाटलिपुत्र---यह नगर आधुनिक बिहार प्रान्त के पटना शहर तथा उसकी समीपस्थ भूमि पर स्थित था। शैशुनाग राजा उदयास्व ने ५०० ई० पू० के लगभग मंगध की राजधानी गिरिव्रज से हटाकर पुष्पपुर या पाटलिपुत्र में स्थापित की थी। इस नगर को कमशा शैशुनाग, नन्द, मौर्य, शुंग, काण्व तथा गुप्त शासकों की राजधानी होने का सौभाग्य लगभग ११ श्वताब्दियों के दीर्घ काल तक प्राप्त हुआ।

पाटलिपुत्र के महाविद्यालय की स्थापना काशीवाले विद्यालय से कुछ समय बाद हुई। यहाँ आयुर्वेद, विशेषकर श्रत्य-चिकित्सा, के शिक्षण की उत्तम व्यवस्था थी। तक्षशिला के बाद यहीं का नम्बर था। अग्निवेशसंहिता, चरक और सुश्रुत पर योग्य विद्यानों द्वारा व्याख्यान दिए जाते थे। अशोक के समय से पाटलिपुत्र में अनेक बड़े चिकित्सालय खुले जिनमें विद्यार्थियों को शल्य-शास्त्र (सर्जरी) की वैज्ञानिक विधि बताई जाती थी। अश्वायुर्वेद की भी शिक्षा यह दी जाती थी। चिकित्सालयों में डाक्टरों की ट्रेनिंग की भी व्यवस्था थी। मिलिन्दपन्ह (भाग २, पृ० २५४-५५) में सर्जरी की प्रणाली का विशद रूप से वर्णन है, जिसकी उपर्युक्त व्यवस्था पाटलिपुत्र के शिक्षालय में थी। फाह्यान और ह्वेन्सांग ने भी यहाँ के चिकित्सालयों का उल्लेख किया है।

अरब के खलीफा पाटलिपुत्र के चिकित्सालयों में ट्रेनिंग पाए हुए डाक्टरों को अपने यहाँ बड़े सम्मान से नियुक्त करते थे। वे अपने यहाँ के हकीमों को भी उच्च शिक्षा प्राप्त करने के लिए तक्षशिला तथा पाटलिपुत्र जैसे भारत के उन्नत शिक्षालयों में भेजते थे। आठवीं शताब्दी में खलीफा हारूँरशीद ने व्याधि-विज्ञान तथा शल्य-चिकित्सा में दक्षता प्राप्त करने के लिए अपने कई हकीमों को भारत भेजा और बीस भारतीय डाक्टरों को अपने यहाँ बुलाया। वे वहाँ के चिकित्सालयों के अध्यक्ष नियुक्त किए गए। चरक और सुश्रुत के अनुवाद भी इन्हीं विद्वानों के द्वारा अरबी में कराए गए। इन विद्वानों में माणिक्य तथा धन्वन्तरि प्रमुख थे।

राजनीतिक केन्द्र होने के कारण पाटलिपुत्र को अनेक उद्भट विद्वानों के आवास-स्थल होने का सौभाग्य प्राप्त था। कात्यायन (५वीं शताब्दी ई० पू०), चाणक्य तथा मेगस्थनीज (चौथी शताब्दी ई० पू०), उपगुप्त (तृ० श० ई० पू०), आर्यभट्ट (५वीं शताब्दी) आदि प्रकाण्ड पंडितों ने अपने जीवन का दीर्धकाल यहीं व्यतीत किया। पाटलिपुत्र के शिक्षालय में राजनीति-शास्त्र तथा वार्ताशास्त्र की उच्च शिक्षा का प्रबन्ध मौयों के शासनकाल से प्रारंभ हुआ। अर्थशास्त्र तथा मेगस्थनीज के वृत्तान्त से इस विषय पर बहुत प्रकाश पड़ता है। राजकुमारों के लिए विविध प्रकार की शिक्षा का आयोजन पाटलिपुत्र में ही किया गया। इसके लिए उन्हें तक्षशिला भेजने की आवश्यकता अब न थी। बौद्ध तत्त्वज्ञान के उच्च शिक्षण की व्यवस्था भी अशोक के समय से हुई होगी। बौद्ध आचार्य उपगुप्त की सहायता से अशोक ने बौद्ध धर्म के प्रचार के अनेक सुगम उपाय निकाले थे। पाली और बाह्यी मीर्थकाल में शिक्षण के माध्यम रदे। शुंग, काण्व तथा गुप्त शासकों के समय संस्कृत अधिक प्रतिष्ठित हुई, तथा ब्राह्मण धर्म का उत्कर्ष हुआ। गुप्त साम्याज्य का अन्त होने पर पाटलिपुत्र के शिक्षालय की भावनति होने लगी। इस समय से समीपस्थ नालब्दा तथा विक्रमशिला के विदव-विद्यालय अधिक उन्नत हुए और उनके सामने पाटलिपुत्र के विद्यालय की महिमा घटने लगी।

(९) नालन्दा--इस नगरी के भग्नावशेष बिहार प्रान्त के पटना जिले में राजगृह से ८ मील पश्चिमोत्तर अब भी दृष्टिगोचर हैं। प्राचीनकाल में यह बड़ी समृद्ध नगरी थी।

नालन्दा में ई० पाँचवीं शताब्दी में विश्व-विद्यालय की स्थापना हुई। इस समय तक्षशिला का महान् विश्व-विद्यालय नष्टप्राय हो चुका था, और उत्तर भारत में अन्य कई विद्यालय उन्नति पर थे। तक्षशिला के शिक्षालय का स्थान इस काल में नालन्दा ने ले लिया और पूरी सात शताब्दियों तक वह उत्तर भारत के विद्यालयों में अग्रगण्य रहा। गुप्त शासकों की संरक्षकता में नालन्दा के बौद्ध विद्यालय ने आशातीत उन्नति की। धर्म तथा विद्या के क्षेत्र में गुप्तों की विश्वाल-हृदयता का

ওহহ



#### श्री कृष्णदत्त वाजपेयो

परिचय इससे मिलता है । कुमार गुप्त प्रथम, तथागतगुप्त, नरसिंहगुप्त, बालादित्य, बुधगुप्त तथा बज्र आदि ने शिक्षा के इस महान् केन्द्र की उन्नति के लिए मुक्तहस्त होकर भूमि तथा धन का दान किया । मिहिरकुल के मगध पर आक्रमण से तथा हर्ष-सराक युद्ध से नालन्दा के विख्व-विद्यालय को अवस्य कुछ क्षति पहुँची होगी परन्तु वह विरोष आपत्तिकारक नहीं थी ।

हवेन्सांग की नालन्दा-यात्रा के समय वहाँ का विद्यालय पूर्ण उन्नति पर था। उसके विशाल भवनों ने चीनी यात्री का मन मुग्ध कर लिया था (वाटर्स—पुवान्च्चांग, २, पु० १६४-७१)। इस विस्तृत विश्व-विद्यालय का, जिसके चारों ओर चहार दीवारी थी, हवेन्सांग ने जी खोलकर वर्णन किया है। यशोवर्मन् के शिलालेख से भी नालन्दा के गगनचुम्बी शिखरों का ज्ञान प्राप्त होता है। (एपि० इंडि०, भाग २०, पु० ४३)।

हवेन्सांग के जीवन-चरित्र लेखक ने लिखा है कि चीनी यात्री की नालन्दा-यात्रा के समय में वहाँ दस सहस्र भिक्षु शिक्षा प्राप्त करते थे। (बील, लाइफ, पृ० ११२)। इस्सिंग के समय विद्यार्थियों की संख्या तीन सहस्र थी। इनके शिक्षण के लिए एक सहस्र शिक्षक नियुक्त थे। नालन्दा की खुदाई से मिले हुए इमारतों आदि के अवश्वेषों से ज्ञात होता है कि भिक्षुओं की संख्या अवश्य बहुत बड़ी रही होगी। उनके निवास तथा पठन-पाठन के लिए सभी प्रकार के प्रबन्ध थे।

हवेन्सांग के वर्णन से ज्ञात होता है कि नालन्दा के शिक्षक और विद्यार्थी नियमपूर्वक विद्याध्ययन में अपना अधिकांश समय व्यतीत करते थे। वे दिन-रात तर्क-सम्मत शास्तार्थ के द्वारा अपनी ज्ञान-पिपासा को शान्त करते थे। विदेशों से अतेक विद्वान् अपनी जटिल समस्याओं को सुलझाने के लिए नालन्दा आते थे। नालन्दा की इतनी ख्याति हो गई थी कि यहाँ के शिक्षालय में अपनी शिक्षा-प्राप्ति का उल्लेख मात्र कर देने से स्नातक सभी जगह बड़ी प्रतिष्ठा से सम्मानित होते थे। प्रसिद्ध विद्वान् धर्मपाल, चन्द्रपाल, गुणमति, स्थिरमति, प्रभामित्र, जिनमित्र, जिनचन्द्र तथा शीलचन्द्र आदि नालन्दा विद्व-विद्यालय में शिक्षक थे। ये शिक्षक केवल अध्यापन से संतुष्ट न थे, वे अपना शेष समय ग्रंथों के संशोधन, अनुवाद तथा नवीन ग्रंथों के लेखन में लगाते थे। वेद, वेदांग, हेतुविद्या, सांख्य तथा शब्द-चिकित्सा की उच्च शिक्षा का नालन्दा विद्व-विद्यालय में प्रबन्ध था। आठ बड़े कक्षों तथा तौन सौ छोटे कमरों में व्याख्यानों आदि का प्रबन्ध था। प्रबन्धकों के द्वारा विशेषज्ञों से उच्च विषयों पर सौ व्याख्यान नित्य करवाए जाते थे। ह्वेन्सांग ने मुक्तकण्ठ से नालन्दा की शिक्षा-प्रणाली की प्रशंसा की है (वाटर्स, २,पृ० १६५)। इत्सिंग ने भी यहाँ विद्याभ्यास कर अपने भाग्य की भूरिभूरि प्रशंसा की है (इर्त्सिग, पु० ३०, १८५)।

नालन्दा के विद्य-विद्यालय में प्रवेश पाना बलभी तथा विकमशिला के विद्यालयों से भी किल्प्ट था। प्रविष्ट विद्यार्थियों के लिए बिना मूल्य भोजन तथा वस्त्रादि का प्रबन्ध था। सैंकड़ों गाँव इस विद्यालय के निमित्त लगे हुए थे। इस विदय-विद्यालय की ख्याति इतनी बढ़ी थी कि सुमात्रा-जावा के नवीं शताब्दी के शासक बालपुत्रदेव ने 'चातुदिश संघ' के निमित्त नालन्दा में बिहार बनवाया था (एपि० इंडि० १७, पू० ३१०)। चीन, कोरिया, तिब्बत, जापान आदि विदेशों से बड़ी संख्या में विद्वान नालन्दा आते थे तथा अनेक दुष्प्राप्य प्रंथों की प्रतिलिपियाँ तथा अनुवाद करके स्वदेश ले जाते थे । भारतीय विद्वान् भी उक्त देशों से निमंत्रित होकर वहाँ जाते और ज्ञान का विस्तार करते थे । नालन्दा का विशाल पुस्तका लय धर्मगंज स्थान में था और 'रत्नसागर', 'रत्नोदधि' तथा 'रत्नरजक' नामक तीन विभागों में बेंटा हुआ था। १२वीं शताब्दी में बंगाल के शासकों का ध्यान विक्रमशिला विद्यालय की ओर अधिक आकुष्ट हुआ, तब से नालन्दा विदन-विद्यालय की गति भन्द हुई। धीध्र ही इसी शताब्दी के अन्त में मुसलमानों द्वारा उसकी इतिश्री हो गई।

(१०) विकम्स झिला––यह नगर बिहार प्रान्त के भागलपुर से २० मील पूर्व पथरघाट पहाड़ी पर बसा हुआ था। आठवीं शताब्दी में प्रसिद्ध पाल नरेश धर्मपाल ने इसमें बौद्ध शिक्षालय की स्थापना की थी। इसके लिए उसने १०८ मन्दिर तथा अन`क बड़े व्यास्यानालय बनवाए थे। विभिन्न शास्त्रों के शिक्षण के लिए १०८ शिक्षक नियुक्त थे।

लगातार चार शताब्दियों तक विक्रमशिला और तिब्बत में ज्ञान-सम्पर्कं बना रहा। तिब्बती साहित्य से ज्ञात होता है कि विक्रमशिला के विद्वान् ज्ञानपाद, विरोचन, रक्षित, रत्नाकर, रत्नवज्र तथा दीपंकर श्रीज्ञान आदि ने तिब्बत

ও২২



प्राचीन भारत के शिक्षा केन्द्र

जाकर वहाँ बौद्ध साहित्य के प्रचार का श्लाघ्य प्रयत्न किया। अन्तिम विद्वान् दीपंकर श्रीज्ञान (९८२--१०५४ ई०) विकम-शिला महाविद्यालय के 'महापंडित' थे। तिब्बत के राजभिक्षु ज्ञानप्रभ के निमंत्रणों से बाध्य होकर वे तिब्बत गए। उन्होंने जीवन का अन्तिम काल कठोर परिश्रम से धार्मिक सुधार और प्रंथानुवाद के कार्यों में बिताया। इनके लिखित, अनुवादित और संशोधित ग्रंथों की संख्या सैंकड़ों हैं।

बारहवीं क्षताब्दी में विक्रमकिला के क्षिक्षालय में तीन सहस्र विद्यार्थी अध्ययन करते थे । यहाँ अनेक अमूल्य ग्रंथों से सम्पन्न विशाल पुस्तकालय था । इसकी प्रशंसा उसके नष्टकर्ता मुसलमानों ने भी जी खोलकर की थी ।

पाल शासकों ने विद्यालय के प्रबन्ध के लिए एक कमेटी बना दी थी, जो शिक्षा की व्यवस्था तथा शिक्षकों और विद्यार्थियों के लिए सभी प्रकार की सुविधाओं का प्रबन्ध करती थी। विक्रमशिला के विद्यापीठ में प्रवेश पा जाना आसान काम नहीं था। प्रवेशार्थियों को पहले 'द्वार-पंडितों' के प्रश्नों का उचित उत्तर देकर प्रवेश-परीक्षा में सफल होने का प्रमाण-पत्र लेना पड़ता था। तभी वे इस विद्यालय में अध्ययन करने के उपयुक्त समझे जाते थे। कनक राजा के राजत्वकाल में आचार्य रत्नाकर शान्ति, काशी के वागीश्वर कीर्ति, नरोप, प्रज्ञाकरमति, काश्मीर के रत्नव्रज तथा गौड़ के ज्ञानश्री द्वार-पंडित थे।

इस महाविद्यालय में व्याकरण, न्याय और तत्त्वज्ञान का विश्वेषरूप से अध्ययन-अध्यापन होता था। इस शिक्षालय को उन्नत बनाने में बंगाल के शासकों का बड़ा हाथ था। वे अपने यहाँ के श्रोष्ठ स्नातकों को विशिष्ट उपाधियाँ प्रदान कर सत्कृत करते थे। जेतारि नामक विद्वान् को सम्प्राट् महीपाल तथा रत्नबाहु को केनक नरेश ने उपाधियों के द्वारा मंडित किया था। दिग्गज विद्वानों की स्मृति को चिरस्थायी बनाने के लिए उनके चित्र शिक्षालय में रक्खे जाते थे। नागार्जुन, दीपंकर श्रीज्ञान आदि विद्वानों के तैल-चित्र विद्वालय की भित्तियों को शोभित करते थे।

१२०३ ई० में बस्तियार खिलजी ने इस महान् विद्यालय को, जहाँ से सरस्वती के उपासक शताब्दियों से ज्ञान-ज्योति का प्रसार कर रहे थे, नष्ट-भ्रष्ट कर दिया। राजनीति-सम्बन्धी प्रपंचों से कोसों दूर भिक्षु और विद्यार्थी तलवार के घाट उतार दिए गए। भारत के इतिहास में यह बहुत बड़ी हृदयविदारक घटना है।

(११) बलभी—यह नगरी काठियावाड़ में वल नाम से अब भी प्रसिद्ध है और आजकल उस प्रान्त के व्यापारिक केन्द्रों में से है। यहाँ ४८० ई० से ७८० ई० तक मैंत्रकों की राजधानी थी। ये राजा से व थे, परन्तु बौद्ध धर्म पर भी श्रद्धा रखते थे। धर्म, कला-कौशल और विद्या में इन शासकों की बड़ी आस्था थी और इनकी उन्नति के लिए उन्होंने अपनी धन-धान्य सम्पन्न नगरी बलभी में सभी प्रयत्न किए। भटार्क, घुवसेन प्रथम और द्वितीय तथा धरसेन चतुर्ध के समय बलभी के विद्यापीठ की बड़ी उन्नति हुई।

हवेन्सांग के वर्णन से ज्ञात होता है कि सातवीं शताब्दी में बलभी में कई सौ करोड़पति व्यक्ति थे और यह नगरी विदेशों से बहुमूल्य वस्तुओं के आयात-निर्यात का केन्द्र थी। उस समय वहाँ लेगभग सौ संघाराम थे, जिनमें छह सहस्र साधु निवास करते थे। कई सौ देव-मन्दिर भी थे जिनमें विरोधी सम्प्रदायों के लोग रहते थे (वाटसं-युवानच्वांग, २, पृ० २४६)। बलभी में व्याकरण, तर्क और ग्याय की उच्च शिक्षा के साथ सूत कातने-बुनने, व्यापारिक शिक्षा तथा अर्थशास्त्र के अन्य विविध अंगों की उच्च शिक्षा का अच्छा प्रबन्ध था। वणिक लोग दूर दूर से आकर अपने व्यवसाय की शिक्षा यहाँ प्राप्त करते थे। कथासरित्सागर (३२, ४२) से ज्ञात होता है कि अन्तवर्देश से वसुदत्त का पुत्र विष्णुदत्त उच्च शिक्षा प्राप्त करने के उद्देश्य से बलभी आया था।

मध्यकाल के उत्तरार्ध (९००-१२०० ई०) में वलभी और नालन्दा के विद्यालयों की इतनी ख्याति हो गई थी कि यहाँ के स्नातकों को राजदरबारों में विशेष सम्मान मिलता था (इस्सिंग, पृ० १७७)। धर्मशास्त्र तथा अर्थशास्त्र में निपूण होने के कारण इन्हीं स्नातकों को सर्वप्रथम राज्य के शासन-सम्बन्धी उच्च पदीं पर नियुक्ति प्रदान की जाती थी।

ઉરષ્ઠ



#### श्री कृष्णदत्त वाजपेयी

बौद्ध शास्त्रों के प्रकाण्ड विद्वान् गुणमति और स्थिरमति वलभी के विश्व-विद्यालय में ही प्रधानाध्यापक थे (इंडि० एँटि० भाग ६, पृ० ११)। ह्वेन्सांग ने भी इनका उल्लेख किया है। इस्सिंग के वर्णन से झात होता है कि भारत के प्राय: सभी भागों से आकर शिक्षार्थी कई वर्ष बलभी के विद्यालय में रहते थे और वर्हा के महामहोपाध्याय से अपनी शंकाओं का समाधान करवाते थे। बलभी के शासक तथा धनाढच निवासी अपनी पुरी के महा-विद्यालय की उन्नति के लिए मुक्त-हस्त होकर दान देते थे। शासकवर्ग तथा जनता का यह सम्मिलित उद्योग शताब्दियों तक चलता रहा, जिसके परिणाम-स्वरूप बलभी के विद्यापीठ में ज्ञान की ज्योति मैं के राज्य के अन्त होने पर भी बहुत काल तक प्रज्वलित रही।

(१२) उज्जयिनी---उज्जयिनी (आधुनिक उज्जैन) प्राचीन अवन्ति प्रदेश की राजधानी थी। इस भगरी की गणना भारत की सप्त-महापुरियों में हैं। काशी तथा मथुरा की तरह उज्जयिनी भी पुरातन काल से भारतीय संस्कृति का केन्द्र रही हैं। प्राचीन साहित्य में इसके अनेक उल्लेख मिलते हैं। मौर्यकाल में मालव प्रदेश में सुराष्ट्र, लाट, मालवा, कछ, सिन्ध और उत्तरी कोंकण सम्मिलित थे। इस प्रदेश की राजधानी उज्जयिनी थी। मौर्यों के बाद गन्धर्वसेन (गर्दभिल्ल) के बंश ने मालव पर राज्य किया। फिर शकों का कुछ काल के लिए शासन हुआ। विकमादित्य ने शकों को परास्त कर उज्जयिनी पर पुनः हिन्दू-सत्ता स्थापित की। लगभग ७५ ई० से फिर शकों का प्राबल्य हुआ और उनका अधिकार मालव- प्रदेश में प्रायः तीन शताब्दियों तक रहा। चौथी शताब्दी के अन्त में गुप्त सम्प्राट् चन्द्रगुप्त विकमादित्य ने शकों का मूलोच्छेदन कर मालव प्रान्त को विदेशी शासन से मुक्त कर दिया। इस समय से उज्जयिनी के विद्यालय की आशाजनक उन्नति हुई।

सम्प्राट् अशोक तथा संवत्-प्रवर्त्तक विक्रमादित्य के समय में उज्जयिनी के विद्यापीठ ने अधिक ख्याति प्राप्त की होगी। सातवाहन बंश की भी सत्ता कुछ समय के लिए उज्जयिनी और उसके आसपास थी। इन झासकों के समय में प्राकृत की अधिक उन्नति थी। गुप्त सम्प्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय ने प्राकृत के स्थान में संस्कृत को प्राधान्य दिया। कई शता-ब्दियों तक उज्जयिनी ब्राह्मण, बौद्ध तथा जैन तीनों धर्मों की शिक्षा का केन्द्र रही। ज्योतिष के विभिन्न अंगों की शिक्षा उज्जयिनी के विदव-विद्यालय में सर्वोत्कृष्ट थी। गुप्त काल में संस्कृत काव्य तथा नाटचशास्त्र की उच्च शिक्षा का केन्द्र भी यहाँ था। भवभूति के नाटक कालप्रियनाथ या महाकाल के मन्दिर के सामने खेले जाते थे। कालिदास, भवभूति, भारवि तथा भर्तुहरि आदि प्रख्यात कवि और दार्शनिक उज्जयिनी में बहुत काल पर्यन्त रहे।

श्रीकृष्ण के गुरु सांदीपनि मुनि का आश्रम उज्जयिनी में ही था। पुराणों के वर्णनों से ज्ञात होता है कि कृष्ण और सुदामा यहाँ के दामोदरकुण्ड में अपनी पट्टियाँ घोते थे।

उज्जयिनी से कुछ दूर स्थित साँची में ई० पू० तृतीय शताब्दी से कला की शिक्षा का केन्द्र था। सम्राट् अशोक के पहले यहाँ लकड़ी और हायोदाँत पर कारोगरी का काम विशेष रूप से होता था। परन्तु अशोक ने पत्थर पर शिल्प का काम कराना आरम किया। मध्यभारत में भरहुत के कलाकारों ने भी अपने कौशल का परिचय पाषाण पर ही दिया। साँची तथा भरहुत स्तूपों की अवशिष्ट वस्तुएँ भारत की ही नहीं संसार की उत्कृष्ट कारीगरी में अपना स्थान रखती है। उज्जयिनी के विद्यालय में इस उन्नत कला के शिक्षण की अवश्य कुछ व्यवस्था रही होगी।

(१३) धान्यकटक---यह स्थान मद्रास प्रान्त में गुंतूर से २० मील की दूरी पर स्थित हैं। अमरावती का प्रसिद्ध स्तूप यहीं पर बना था। धान्यकटक का अन्य नाम घरणीकोट भी मिलता है। इस नगर का इतिहास २५० ई० पू० से मिलता है, जबकि यह आंध्रों की पूर्वी राजधानी था। सम्प्राट अशोक का भेजा हुआ महादेव धान्यकटक आया था और उसने वहाँ बौद्ध धर्म का प्रचार किया था। तब से यह स्थान दक्षिणी भारत के प्रमुख बौद्ध केन्द्रों में हो गया। बौद्धों का प्रसिद्ध महासंधिक स्कूल यहीं पर था। आंध्रनरेश हाल के समय में यहाँ प्राकृत का प्रधान्य हुआ और शिक्षालय की विशेष उन्नति हुई, जैसा काव्यमीमांसा (१, १०) आदि से प्रकट होता है। 'लीलावती कथा' से ज्ञात होता है कि प्रसिद्ध विद्वान् नागार्जुन ने समीपस्थ श्रीपर्वत में मठ स्थापित किया था जिसका वह प्रधान शिक्षक था। इसी पुस्तक से विदित होता है

હર્વ



# प्राचीन भारत के शिक्षा केन्द्र

कि नागार्जुन कुछ काल के लिए हाल का मंत्री रहा और उसने शून्यवाद का प्रचार धान्यकटक में किया। नागार्जुन के बाद मैत्रेयेनाथ ने यहाँ योगाचार की शिक्षा को बढ़ाया। यहाँ के अन्य विद्वानों में बुधरक्षित तथा आर्यदेव उल्लेखनीय हैं। कालान्तर में धान्यकटक का विद्यापीठ महासंधिक स्कूल की अनेक शाखाओं----गोकुलिक, एकव्यवहारिक, प्रज्ञाप्तिवाद, लोकोत्तरवाद आदि--के शिक्षण का केन्द्र बना। यह बात आंध्रों और उनके सामन्तों के अनेक अभिलेखों से सिद्ध होती है। वाशिष्ठीपुत्र पुलुमाबी के समय में धान्यकटक को सातवाहन साम्प्राज्य की प्रधान राजधानी होने का सौभाग्य प्राप्त हुआ। इसके समय में शिक्षालय की विशेष उन्नति हुई होगी।

ह्वेन्सांग के समय में वात्यकटक में २० संघाराम थे। जिनमें एक सहस्र भिक्षु निवास करते थे और सभी महासंघिक स्कूल के अनुयायी थे। इस चीनी यात्री ने यहाँ के शिक्षालय में रहकर अभिक्षम्म सीखा था। 'संजुश्री-मूलकल्प' (अ० १, पृ० ८८) में घान्यकटक के चैत्य और विद्यालय की प्रशंसा है। बौद्ध धर्म की उच्च शिक्षा प्राप्त करने के लिए पाटलिपुत्र तक से भिक्षु यहाँ आते थे। तिब्बत के विद्वान् तारानाथ ने भी ट्रेयहाँ के विद्यालय का महत्त्व स्वीकार किया है। आठवीं शताब्दी से दक्षिण भारत में बाह्यण धर्म ने पुनः जोरे। पकड़ा। अप्पार, शंकर तथा उदयनाचार्य आदि विद्वानों ने बौद्ध धर्म की गति को मन्द कर दिया। इस समय से धान्यकटक के विद्यालय में भी परिवर्तन हुए होंगे।

ई० द्वितीय शताब्दी में धान्यकटक में अमरावती का प्रख्यात यौद्ध स्तूप बना। कुछ समय बाद नागार्जुनीकोंड और जगय्यपेट्ट में भी विश्वाल स्तूप बने। इन स्तूपों से प्राप्त अनेक कलाक्वतियाँ भारतीय मूर्तिकला के उत्कृष्ट उदाहरणों में से हैं। जिस प्रकार उत्तर भारत में मथुरा में कला की शिक्षा का केन्द्र था उसी प्रकार दक्षिण में धान्यकटक में अवश्य रहा होगा। चित्रकला की उच्च शिक्षा का भी प्रबन्ध धान्यकटक के शिक्षालय में रहा होगा। जान पड़ता है कि अजन्ता के अवर्णनीय, भव्य भित्ति-चित्रों की रचना में समीपस्थ धान्यकटक विद्यालय के कलाविद् स्नातकों का ही विशेष हाथ था।

(१४) कांची---यह नगरी मदास से ४३ मील दक्षिण-पहित्रम स्थित है। इसकी गणना भारत की सप्तमहापुरियों में हैं। उत्तर-भारत में काशी की तरह दक्षिण में कांची बहुत पवित्र नगरी मानी गई है। इसका उल्लेख पतंजलि ने अपने महाभाष्य (अष्टरा० ५।२।२ पर टीका) में भी किया है। महाभारत (भीष्म प० अ० ९) में कांची का नाम कांजीवरं दिया हैं। इस नगरी का पूर्वी भाग विष्णुकांची तथा परिचनी भाग शिवकांची के नाम से विख्यात है। कांचीपुरी दीर्धकाल तक वैंदिक तथा स्मार्त धर्मों का केन्द्र रही। भगवान् बुद्ध ने भी यहाँ बहुत समय निवास किया था और अशोक ने अनेक स्मारक बनवाए थे, यह हवेन्साग के वर्णन से ज्ञात होता है। इस यात्री ने कांची के निवासियों के विषय में लिखा है कि वे सचाई और ईमानदारी को बहुत पसन्द करते हैं और उनमें विद्या की बड़ी प्रतिष्ठा है। उनकी भाषा और अक्षर मध्य भारतवालों से कुछ भिन्न हैं। हवेन्सांग के वर्णन से यह भी ज्ञात होता है कि सातवीं शताब्दी में कांची में कर्च सौ संघाराम थे, जिनमें दस सहस्र साधु थे जो सभी स्थविर संस्था के महायान सम्प्रदायी थे। वहाँ ८० देवमन्दिर भी थे, तथा असंख्य विरोधी थे, जो निग्रंथी कहलाते थे।

चीनी यात्री के उपर्युक्त वर्णन से प्रकट होता है कि सातवीं शताब्दी तक कांची का विश्वविद्यालय बहुत उन्नत हो गया था और उसमें सभी प्रचलित धर्मों की शिक्षा का प्रबन्ध था। परस्तु मध्यकाल (६००-१२०० ई०) में कांची विद्या-पीठ ने इससे भी अधिक उन्नति की। इस काल में वहाँ दर्शनशास्त्र, विशेषतः वेदान्त के अध्ययन, अध्यापन और तत्सम्वन्धी शास्त्रार्थ का केन्द्र स्थापित हो गया। शंकराचार्य, कुमारिल, उदयनाचार्य, रामानुजाचार्य आदि प्रकाण्ड दार्शनिकों के सम्पर्क से कांची के विद्यालय ने बड़ी ख्याति पाई होगी। नवीं शताब्दी तक कांची विद्याप्रेमी पल्लवों की राजधानी रही। सिंहविष्णु, महेन्द्रवर्मन् तथा नरसिंहवर्मन् जैसे उदारचेता विद्वान् शासकों की संरक्षकता में कांची के शिक्षालय की आधा-जनक उन्नति हुई। किरातार्जुनीय के लेखक महाकवि भारवि कुछ काल कांची में रहे थे। उनके पौत्र उद्यन्ट विद्वान् दण्डी ब जो नरसिंहवर्मन् (६६०-६८५ ई०) के यहां प्रतिष्ठित राजकवि थे। पल्लवों के समय में संस्कृत साहित्य का बड़ा आदर हुआ। उन्होंने कांची विद्यापीठ में काव्य, नाट्यशास्त्र, छन्दशास्त्र आदि की उच्च शिक्षा का प्रबन्ध किया होगा।



श्रो कृष्णदत्त वाजपेयो

पल्लवों के बाद कांची में चोड़ों का प्रभुत्व हुआ । ये शासक भी बड़े विद्या-व्यसनी तथा कलाप्रिय थे । राजराज, राजेन्द्र आदि नरेशों ने अवश्य ही अपने यहाँ के शताब्दियों से प्रसिद्ध विद्यालय की उन्नति में समुचित भाग लिया होगा ।

# शिक्षा के अन्य केन्द्र

(ख) बौद्ध मठों के विद्यालय—नालन्दा और विकमशिला आदि बौद्धों के महान् विश्वविद्यालय थे। इनके अतिरिक्त अगणित छोटे बौद्ध मठ भी शिक्षा के केन्द्र थे, जिनमें भिक्षु-भिक्षुणियाँ शिक्षा पाती थीं। बौद्ध घर्म के जटिल सात्त्विक अंगों को समझने के हेतु तथा त्रिपिटक और अन्य गम्भीर सूत्रों को अवगत करने के लिए संस्कृत तथा प्राक्वत का स्यथेष्ट ज्ञान आवश्यक था। अन्य धर्म वालों से शास्त्रार्थ का लोहा लेने के लिए उनके धर्मों के भी तत्त्वज्ञान में प्रचुर गति अपेक्षित थी।

हवेन्सांग के भारत-भ्रमण के समय अनेक उन्नत बौद्ध मठ थे जिनमें पुस्तकालयों की तथा उच्च शिक्षा की समुचित व्यवस्था थी। इस यात्री ने काश्मीर के जयेन्द्र मठ का उल्लेख किया है जहाँ वह पूरे दो वर्ष तक रहकर ज्ञान प्राप्त करता रहा। हवेन्सांग ने २० लेखकों को नियुक्त कर दो वर्षों के अनवरत परिश्रम से यहाँ के विशाल पुस्तकालय की अनेक उत्तम पुस्तकों की प्रनिलिपियाँ प्राप्त कीं (वील-लाइफ', पू० ६९-७०)। इस यात्री के कयनानुसार इस मठ के शिक्षक नित्य कौष-शास्त्र, न्यायानुसार शास्त्र और हेतुविद्या पर व्याख्यान देते थे, जिनको सुनने के लिए प्रान्त भर के शिक्षक नित्य कौष-शास्त्र, न्यायानुसार शास्त्र और हेतुविद्या पर व्याख्यान देते थे, जिनको सुनने के लिए प्रान्त भर के शिक्षित व्यक्ति एकत्र होते थे। कपिशा, उद्यान (पेशावर के उत्तर), जालंघर, स्रुघ्न (देहरादून के पास) हिरण्य, (?), मतिपुर, श्रावस्ती और वैशाली आदि में भी ऐसे मठ थे जो शताब्दियों तक प्रख्यात शिक्षालय रहे। फाहचान सुंगयुन, हवेन्सांग, इस्तिंग और अलबरूनी आदि यात्रियों ने इन मठों में से अनेक का उल्लेख अपने वर्णनों में किया है। विहार और बंगाल में बौद्ध धर्म बारहवों शताब्दी के अन्त तक रहा। साथ ही साथ मठों के विद्यालय भी इस समय तक चलते रहे। मुसलमानों के द्वारा उक्त प्रदेशों पर अधिकार कर लेने पर शीघ्य ही इन विद्यालयों की भी इतिश्री, ही गई।

(ग) बाह्यणों के शिक्षा-मन्दिर---बौद्ध मठों के समान ब्राह्यणों के मन्दिर भी शिक्षा के केन्द्र थे। हिन्दू संस्कृति की यह विशेषता है कि इसका प्रत्येक अंग धर्म से अनुप्राणित हैं। शिक्षा का क्षेत्र भी धर्म से अछूता नहीं बचा। वाग्देवी की आराधना के लिए देवालय का पवित्र प्रांगण बहुत उपयुक्त समझा गया। ई० पाँचवीं शताब्दी के पहले हिन्दू मन्दिरों को शिक्षा-प्रणाली के सम्बन्ध में विशेष ज्ञात नहीं हैं। परन्तु इसके बाद से चौदहवीं शताब्दी के अन्त तक इन शिक्षा-मन्दिरों के विषय में बहुत कुछ ज्ञात हैं।

#### ওহও



### प्राचीन भारत के शिक्षा केन्द्र

उत्तर भारत में कई विश्व-विद्यालय होने के कारण वहाँ अन्य विद्यालयों की अधिक आवश्यकता व थी। परन्तु दक्षिण भारत में अन्य शिक्षालय अपेक्षित थे। दक्षिण के जिन शिक्षा-मन्दिरों के विशेष वृत्तान्त मिलते हैं उनमें से सालोतगी (जिला बीजापुर), एनायिरं (दक्षिण अर्काट), तिखोरिपुर (जिला चिंगलीपट, मद्रास), मलकपुरं (गुंतूर), हिब्बाल (जिला धारवार), दक्षिणेश्वर (बेलगाँव) और रामेश्वर (जिला चित्तलद्र्ग) के शिक्षा-मन्दिर मुख्य हैं।

इन शिक्षालयों का प्रबन्ध अभिलेखों में प्राप्त उल्लेखानुसार बड़ा सुव्यवस्थित था। ज्ञान-थिज्ञान की विविध शाखाओं का शिक्षण अधिकारी शिक्षकों के द्वारा होता था। जनता मुक्तहस्त से इन विद्यालयों के लिए भूमि, धन, वस्त्र और अन्न का दान देती थी। दानदाताओं के नाम दक्षिण के अनेक मन्दिरों में उल्कीर्ण हुए मिलते हैं। इस दान से शिक्षार्थियों तथा शिक्षकों का भरण-पोषण होने के साथ साथ वेद-वेदांग, षड्दर्शन आदि में उच्चकोटि की शिक्षा का शिक्षार्थियों तथा शिक्षकों का भरण-पोषण होने के साथ साथ वेद-वेदांग, षड्दर्शन आदि में उच्चकोटि की शिक्षा का प्रबन्ध किया जाता था। इन मन्दिरों के पुस्तकालय होते थे जो 'सरस्वती-भवन' कहे गए हैं। इन शिक्षालयों को सुव्यवस्थित रखने से उचित सहायता मिलती थी। अठारहवीं शताब्दी के अन्त तक सम्पूर्ण भारत में ऐसे विद्या-मन्दिर थोड़े बहुत अंशों में के लिए राष्ट्र वर्तमान थे, और काशी जैसे स्थानों में अब भी इस श्रेणी के मन्दिर अर्वाशष्ट हैं।\*

(घ) जैनों के शिक्षा केन्द्र — बौढों तथा बाह्यणों ने जिस प्रकार मठों और मन्दिरों को सरस्वती-सदन वनाने में अथक प्रयत्न किया उसी प्रकार जैनों ने भी अपने मन्दिरों में शिक्षालय स्थापित किए। मध्यकाल में जैनियों के विशाल मन्दिर बने, जैन धर्म को राष्ट्रकूटों तथा चालुक्यों जैसे प्रतापी वंशों की संरक्षकता प्राप्त हुई। हेमचन्द्राचार्य तथा उनके शिष्यों ने गुजरात और दक्षिणापथ में अनेक शिक्षा-केन्द्र स्थापित किए। चालुक्य कुमारपाल ने जैन धर्म और संस्कृति शिष्यों ने गुजरात और दक्षिणापथ में अनेक शिक्षा-केन्द्र स्थापित किए। चालुक्य कुमारपाल ने जैन धर्म और संस्कृति के प्रसार के लिए बड़ा प्रयत्न किया। मध्यकाल में विशाल पुस्तक भंडार जैन मन्दिरों में एकव किए गए। ये पुस्तकालय 'भंडार' नाम से ही अभिहित होते थे। ऐसे अनेक अमूल्य भंडार प्राचीन जैन मन्दिरों से उपलब्ध हुए हैं। प्राचीनकाल में इन मन्दिरों का अधिकांश धन निर्धंत विद्यार्थियों के शिक्षा-व्यय तथा भंडारों को समृद्ध बनाने में लगाया जाता था।

(ड) अग्रहार ग्राम—--राष्ट्र की ओर से विद्वान् सच्चरित्र ब्राह्मणों को दान में गाँव दिए जाते थे। मध्यकाल के ताम्प्रवों में ऐसे ग्राम की संज्ञा 'अग्रहार' दी हैं। इस ग्राम को दान में प्राप्त करनेवाले एक या अनेक ब्राह्मणों का कर्त्तव्य था कि उस ग्राम में शिक्षण का कार्य करें। इस प्रकार ये अग्रहार ग्राम शिक्षा के छोटे केन्द्र हो जाते, थे, जिनमें विद्वान शिक्षक प्रारंभिक व्याकरण और साहित्य तथा वेद, पुराण, न्याय, ज्योतिष आदि की शिक्षा देते थे। ये ग्राम-शिक्षालय वर्तमान काल की ग्राम-पाठशालाओं की तरह थोड़ी थोड़ी दूर पर रहते थे, जिनमें विशेषतः छोटे वालक और वालिकाएँ शिक्षा पाती थीं तथा कुछ अंशों में वयस्कों को भी ऊँची शिक्षा प्रदान की जाती थी।

उपसंहार—ऊगर के संक्षिप्त विवेचन से प्राचीन भारत में शिक्षा की दशा पर कुछ प्रकाश पड़ता है। भारत के प्राचीन शिक्षालय आजकल के पाश्चात्य ढंग पर चलनेवाले कॉलेजों और स्कूलों से बहुत बातों में भिन्नता रखते थे। पर यह मानना पड़ेगा कि आजकल के आवागमन सम्वन्धी तथा कतिपय अन्य वैज्ञानिक साधनों के अभाव में भी प्राचीन भारत में शिक्षा की व्यवस्था वर्तमानकाल से कहीं अधिक सुगम और सुव्यवस्थित थी। धनहीन माता-पिता को अपनी सन्तान की शिक्षा की व्यवस्था वर्तमानकाल से कहीं अधिक सुगम और सुव्यवस्थित थी। धनहीन माता-पिता को अपनी सन्तान की शिक्षा के लिए चिन्तित होने की आवश्यकता न थी, क्योंकि निर्धन विद्यार्थियों को निःशुल्क तथा जन्न-धनादि से सहायता कर विद्यादान करना जनता तथा राष्ट्र अपना परम धार्मिक कर्तव्य समझते थे। उच्च शिक्षा के लिए अनेक विख्व-विद्यालय खुले थे जिनमें ऐहिक और पारलौकिक ज्ञान-विज्ञान की उच्च शिक्षा की व्यवस्था थी। इन विद्यालयों के द्वारा न केवल

\* भारत में प्राचीन शिक्षा-मन्दिरों के सम्बन्ध में अधिक जानकारी के लिए देखिएः एपि० इंडि० भाग ४,पृ० ६०-४, ३५५; इंडि० ऐंटि० भाग १०, पृ० १२९ तथा डॉ० अल्तेकर कृत 'एक्युकेशन इन ऐंझ्यण्ट इंडिया' (काशी, १९३४), अ० ८।



#### श्री कृष्णदत्त वाजपेयी

प्राचीन ज्ञान की रक्षा और समयानुसार उसका संशोधन, परिवर्धन और प्रकाशन होता था, अपितु उनमें विद्यार्थियों को सुदृढ़ और सक्ष्वरित्र बनाकर उन्हें वास्तविक मनुष्य बनाया जाता था। प्रायः सभी विदेशी यात्रियों ने भारतीयों के विद्या-प्रेम तथा उनकी शिक्षा-प्रणाली की मुक्तकथ्ठ से प्रशंसा की है।

उपनयन संस्कार को आवश्यक बनाकर, ब्रह्मचर्य आश्रम का पालन अनिवार्य कर, शिक्षालयों को सुव्यवस्थित कर तथा स्नातकों के प्रति उचित सम्मान प्रदर्शित कर भारतीय राष्ट्र तथा जनता ने विद्यार्थी-जीवन को खड़ा महत्त्व प्रदान किया। भारत में लगभग आठवीं शताब्दी के अन्त तक जाति-प्रथा कठोर बन्धनों से मुक्त थी। ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्यों को वैदिक शिक्षा के अतिरिक्त शस्त्रास्त्रविद्या, व्यापारिक शिक्षा तथा वार्ताशास्त्र के विविध अंगों को सीखने की पूर्ण स्वतंत्रता थी। वैदिक काल से लेकर आठवीं शताब्दी पर्यन्त भारतीय शिक्षा का क्षेत्र बड़ा व्यापक रहा। इस काल में शूद्रों को केवल वेदाध्ययन का अधिकार नहीं था, अन्य सभी शिक्षाएँ वे द्विजों के समान ही प्राप्त कर सकते थे। आठवीं शताब्दी से जाति-प्रथा में जटिलता आने लगी थी। तो भी कम से कम बारहवीं शताब्दी के अन्त तक भारतीय शिक्षा-क्षेत्र में उतनी चिन्ताजनक संकीर्णता नहीं आ पाई जितना कि उस समय के बाद दुष्टिगोचर हुई।

प्राचीन भारत में पुरुषों की शिक्षा के साथ ही स्त्री-शिक्षा पर भी पूरा ध्यान दिया जाता था। वैदिक काल से लेकर लगभग ५०० ई० तक स्त्री-शिक्षा की दशा बड़ी सन्तोषजनक रही। इस दीर्धकाल में बालिकाओं का भी उपनयन संस्कार आवश्यक माना जाता था, जिसके कारण ब्रह्मचर्य ग्रहण करके उन्हें अध्ययन करना अनिवार्य था। यज्ञों में पत्नी का साथ रहना अत्यन्त आवश्यक समझा जाता था। अपत्नोक पुरुष धार्मिक कृत्यों के अयोग्य था ('अयझियो वा एषयोगरतीकः'--शतपथ ५, १, ६, १०)। शिक्षा-केन्द्रों में विदुषी स्त्रियाँ शिक्षण का कार्य करती थीं। उन्हें 'उपाध्यायिनी' और 'उपाध्याया' कहा गया है। जीवन पर्यन्त अविवाहित रहकर ब्रह्म-विद्या का अभ्यास और अध्यापन करने वाली विदुषियाँ ब्रह्मबादिनी कही गई हैं।\*

वेद, वेदांग तथा षड्दशन आदि के साथ साथ स्त्री-शिक्षा में नृत्य, गीत, वाद्यादि ललित कलाएँ भी सम्मिलित थीं। भरत के नाटघशास्त्र तथा वात्स्यायन-रचित कामसूत्र से विदित होता है कि संभ्रान्त कुलों की कन्याएँ तथा विवाहित स्त्रियों विविध प्रकार की चौंसठ कलाओं में दक्ष होती थीं। कुछ महिलाएँ आयुर्वेद में भी पारंगत होती थीं, विशेषत: प्रिय्तति-विज्ञान में। रसा नामक भारतीय विदुषी के द्वारा लिखे हुए प्रयूतिशास्त्र का अनुवाद आठवीं शताब्दी में अरबी भाषा में हुआ था। शासक वर्ग के कुलों की स्त्रियाँ राजनीति तथा सामरिक शिक्षा का भी अभ्यास करती थीं। इनके लिए शिक्षा का पृथक् प्रवन्ध रहता था। घर में शिक्षकों और शिक्षिकाओं को नियुक्त कर भी इन शास्त्रों का अभ्यास कराया जाता था। कैकेयी, कुन्ती, द्रौपदी आदि के अतिरिक्त नयनिका (प्रथम शताब्दी ई० पू०), प्रभावती गुप्ता (५वीं शताब्दी), विजयभट्टारिका (७वीं शताब्दी), राज्यश्री (७वीं शताब्दी), सुगंधा और दिद्दा (१०वीं शताब्दी) तथा अक्कादेवी (११वीं शताब्दी) के उदाहरण प्रत्यक्ष हैं। इन देवियों ने अपनी राजनीतिक कुशलता, वीरता तथा प्रबन्ध-पट्ता के कारण विभिन्न राज्य शासनों का योग्यतापूर्वक परिचालन किया था।

उपर दिए हुए शिक्षा सम्बन्धी सिंहावलोकन से विदित होगा कि प्राचीन भारत में शिक्षा की व्यवस्था बड़े ही दृढ़ नियमों पर आधारित थी। शताब्दियों तक राष्ट्र और जनता ने मिलकर सारे देश को शिक्षित बनाकर उसे सुसंस्कृत करने का श्लाघ्य परिश्रम किया। ज्ञान-विज्ञान के सर्वतोमुखी प्रसार में प्राचीन भारतीय शिक्षा-विश्वारदों ने दीर्घकाल तक जो प्रयत्न किए वे आज भी अनुकरणीय हैं।

ওহৎ

<sup>\*</sup> वैदिक काल में स्त्री-शिक्षा के विघद विवेचन के लिए देखिए मेरा लेख 'भारतीय समाज में नारी' (जनवरी १९४१ की 'माघुरी', पू० ७७८-८४ में प्रकाशित) ।



# विकम संवत्सर का अभिनन्दन

श्रो वासुदेवशरण अप्रवाल

मैं संघत्सर हूँ, राष्ट्र के विक्रम को साक्षो, अतीत का मेखदण्ड और भविष्य का कल्पष्टक्ष। मुझसे राष्ट्र पोषित हुआ है और मैं राष्ट्र से विक्रमांकित हुआ हूँ। भारतीय महावजाओं के मध्य में मैं महाकाल का वरद प्रतीक हूँ। मेरा और राष्ट्र का गौरव एक है। मेरे विक्रमशील यश की लिपि सब ओर अंकित है। गौरवशोल शताब्दियाँ मेरी कीर्ति के जयस्तम्भ हैं। मैं सोते हुओं में जागनेवाला हूँ। मेरे जागरणशील स्पर्श से युग युग को निक्षा और तन्द्रा गत हो जातो है। महाकाल को जो शक्ति स्ट्रब्स को आगे बढ़ाती है, वहो मुझमें है। मेरे स्तक्त बाहुओं में राष्ट्र प्रतिपालित हुआ है।

मैं चलनेवालों का सखा हूँ। मेरे संचरणशोल रथ-चकों के साथ जो चल सका है वहां जीवित है। मेरे अक्ष की धुरी कभी गरम नहीं होती। धीर अवाधित गति से मैं आगे वढता हूँ। पृथ्वो और दुलोक के गंभीर प्रदेश में मेरो विद्युत् तरंगे ब्याप्त हैं। उनसे जिनके मानस संचालित हैं उनको निशा बीत जाती है।

मैं प्रजापति हूँ। प्रजाओं के जीवन से मैं जीवित ग्हता हूँ। प्रजापें जब ष्टुव्रिशोल होती हैं तब मैं सदस नेत्रों से हर्षित होता हूँ। में आयुष्मान् हूँ। प्रजाओं का आयुसूत्र मुझसे है। मैं प्रजाओं से आयुष्मान् और प्रजाप मुझसे आयुष्मान् होती हैं। उनके जिस कर्म में आयु का भाग है वहो अमर है। प्रत्येक पीढ़ी में प्रजाप आयु का उपभोग करतो चलतो हैं, परन्तु वे समर्ष्टि रूप में अमर हैं क्योंकि उनके प्रांगण में सूर्य नित्य अमृत को वर्शा करता है। सूर्य अहोरात्र के द्वारा मेर ही स्वरूप का उद्घाटन करता हैं। मैं और सूर्य एक हैं। मेरे एक रस रस करा में संवत्त और तिथियों के अंक दिव्य अलंकारों के समान हैं। उनकी शोभा को धारण करके मैं गौरवान्वित होता हूँ।

\*\*\* +\*\* +\*\* +.\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\*

मेरे विक्रमांकित स्वरूप के स्मरण और अभिनन्दन का यही उपयुक्त अवसर है। मेरे अभिनन्दन से प्रजा स्वस्तिमती हो, यह मेरा आशीर्वाद है। (ना॰ प्र॰ प॰)

ওই০



सहज और शून्य

श्री क्षितिमोहन सेन

धर्म की साधना में सहज का महत्त्वपूर्ण स्थान है, क्योंकि साधना के सहज (स्वाभाविक) होने की अपेक्षा और कौनसा बड़ा लक्ष्य हो सकता है ? रामानन्द, कबीर, नानक प्रभृति सभी ने साधना के सहज होने की इच्छा की है। तब दुर्भाग्य कम से मनुष्य ने अपने निर्मल पवित्र मानव वर्म को भूलकर, अपने को पशुधर्मी समझकर उस सहजभाव को ही मन में सहज की कल्पना की है। विशेषकर बंगाल में यह दुर्गति घटी है। स्वभावत: ही इस देश में 'सहज' और ''सहजिया'' कहने से सब का मन विमुख हो उठता है। यह दुर्भाग्य की बात है कि सिर्फ प्रयोग एवं व्यवहार के दोष से इतना बड़ा एक सत्य हमारी धर्म-साधना से निर्वासित हो गया है। साधना के लिए इतनी बड़ी क्षति असहनीय है। जैसे भी हो, यह भ्रान्ति दूर होनी चाहिए अवश्य !

सहज कहने से कोई इल्द्रियोपभोग की धारा में अपने को अबाध गति से छोड़ देना समझते हैं, अथवा निरुचेष्ट भाव से अपने को कोई एक धारा में बहा देना समझते हैं। यह घोर तामसिकता है। सत्वगुण के द्वारा दिव्य होना होगा और उससे सर्वांश जीवन को दिव्य करना होगा। जीवन का अल्प अंज्ञ ही हम छोग जानते हैं अधिकांज्ञ अजान ही हैं।

किन्तु जब तक हम लोग कामना-वासना के पाशविक जगत में हैं तब तक यह दुहाई देने से नहीं चलेगा। उतना ही दिन भीतर और बाहर से अपने को ले चलना होगा। आत्म-कल्याण एवं सर्व कल्याण के द्वारा अपने को नियमित करना होगा। जब इस कामना का पास्विक बन्धन मिट जायगा, जब जीव शिवभावापन्न होगा, उसी समय अपने को उस विख्व चराचर व्यापी भागवत सहज धारा में छोड़ देने से काम चल सकता हैं। काठ को धारा में बहता हुआ देखकर यदि लोहा लघु न होकर भी जल में अपने को बहाए तब उसका नाम आत्मघात नहीं तो और क्या ?

उस सहज अवस्था में पहुँच जाने पर साधना सिर्फ धर्म-कर्म एवं आचार और अनुष्ठान में बद्ध नहीं रह जाती है, उस समय सांसारिक जीवन-यात्रा से होकर ही एकबारगी साधना-क्षेत्र में प्रविष्ट होना चाहिए। उस समय हमारे जीवन के प्रत्येक क्षेत्र से निरन्तर सहज साधना चलेगी। उस समय उसके लिए कहीं भी सींचातानी नहीं रह जाएगी। साधना के लिए हमें अपनी जीवनयात्रा को ही सहज करनी होगी। जीवनयात्रा के सहज हो जाने पर बनावटी रूप में रोककर, संचित कर घर रखने में कुछ भी नहीं चलेगा, मिथ्या भी नहीं झूठा भी नहीं ? जो कुछ आये उसे सब को वितरण कर एवं स्वयं संभोगकर अग्रसर होना होगा। पूर्ण नदी के प्रवाह की तरह पाई हुई सम्पति को व्यवहार करना होगा। कारण, धारा की तरह जो आती जाती है, वही माया है।

''रोक न राखै झूठ न भाखै, बाढू खरचै खाय । नदी पूर परवाह ज्यौं माया आवै जाय ॥'' (माया अंग, १०५)

माया का धर्म ही निरन्तर आना-जाना हुआ । आने पर माया का कोई दोष नहीं । उसे स्थाई नित्य वस्तु समझकर धरते रखने जाने पर ही वह झूठी हो जाती है । उसे संचित न कर व्यवहार में लाना चाहिए । तभी उसमें कोई दोष नहीं दीख पड़ेगा । दोष उसीका, जो लोभवद्य उसे संचित करने जाता है ।

ওইং



# सहज और झून्य

मनुष्य के संग व्यवहार में भी इस सहज की ही साधना करनी होगी। "किसी के संग वादविवाद करने की आव-श्यकता नहीं, संसार में रह्कर भी निल्प्ति होकर रहना चाहिए। अपने आपमें ही आत्म-विचार कर सहज के बीच स्वभाव से समदूष्टि साधना कर रहना चाहिए।"

वाद विवाद काहू सौं नाहीं, माहि जगत थें न्यारा । समदृष्टि सुभाइ सहज में आपहि आप दिखारा ।। (राग गौड़ी, घब्द ६६) इस समदृष्टि के नहीं होने पर व्यर्थ का वादविवाद भी मिटता नहीं, निलिप्त होकर चलता नहीं । आत्मा में एक्य-

बोध की उपलब्धि होने पर ही संसार में समदृष्टि घटती है। पहले अन्तर में एक की उपलब्धि करनी चाहिए। बाद में विश्वभय एक्य-बोध एवं समदृष्टि। अन्तर में ही सहज स्वरूप है। उस अनुपम तात्विक सौन्दर्य को देखकर मन मुग्ध हो जाता है। तभी दादू कहते हैं, ''अन्तर की आँखों से अन्तर में ही हमेशा उस सहज स्वरूप को देख रहा हूँ। देखते जाने पर ही मन मुग्ध हो गया। अनुपम है वह तत्व। उस स्थान में भगवान् वास करते हैं, वहाँ सेवक और स्वामी एक साथ, ही विराजिते हैं। अन्तर में ही भयरहित उस सुन्दर धाम को देख चुका, वहाँ सेवक और स्वामी योगयुक्त हैं। अनेक यत्न कर मैंने वहाँ अन्तर्यामी को पाया।''

> "सेवक स्वामी संगि रहँ, बंठे भगवाना ॥ मधि नैन निरखौं सदा सो सहज स्वरूप । निर्भे स्थान सुहात सो तहँ सेवक स्वामी ॥ देखत ही मन मोहिया, हँ सो तत्व अनूप ॥

अनेक जतन करि पाइया में अन्तर जामी ॥ (राग रामकली, झब्द २०५)

इस उपलब्धि को पाने के लिए सिर्फ प्रेम की एकान्त्रिकता चाहिए। यहाँ बाह्य त्रिया-कर्म, साधना-सिद्धि अथवा उपाय की कोई सार्थकता नहीं। दादू कहते हैं---- ''मेरे लिए तप भी नहीं इन्द्रिय-निग्रह भी नहीं, तीर्थ पर्य्यटन भी नहीं। देवालय पूजा ये सब भी नहीं, ध्यान-धारणा भी कुछ नहीं। योग-युवित भी नहीं, और न साधना ही। ये मैं सब कुछ नहीं जानता हूँ। दादू एक भगवान में लीन हैं। हे प्राण, उन्हीं से ही प्रत्यय करो। क्योंकि केवल एकमात्र हरि ही मेरा अवलम्बन हैं। वेही मेरे तारण-तरण हैं।''

''ना तप मेरे इन्द्री निग्रह ना कुछ तीरथ फिरनां। देवल पूजा मेरे नाहीं घ्यान कछ नहीं घरणां॥ जोग जुगति कछू नहिं मेरे ना मैं साधन जानौं। दादू एक गलित गोबिग्द सौं इहि विधि प्राण पतीजै॥ हरि केवल एक अधारा। सोइ तारण तिरण हमारा॥ (राग आसावरी, २१६ झब्द)

बाहरी किया कर्म और अनुष्ठान से तो इसे पाने की बात नहीं कही जा सकती । तभी दादू कहते हैं----''घर में ही आश्रय मिला; सहज तत्त्व उसमें ही तो समाहित हैं । सद्गुरू ने उसका अनुसन्धान बता दिया ।''

उसी अन्तर की साधना की ओर सभी लौटे । उन्होंने स्वयं अपने को दिखा दिया । महल का दरवाजा खोलकर उन्होंने ही स्थिर अचंचल स्थान को दिखा दिया ।

इसे देखते ही, भय, भेद और समस्त भ्रम दूर भाग गए, मन उस सत्य में जाकर मिल गया । काया और स्थूल के अतीत धाम में जहाँ जीव जाता हैं, वहीं वह 'सहज' समाहित है ।

यह सहज हमेशा स्थिर और निश्चल रहता है, कभी चंचल नहीं रहता। इस सहज से ही निखिल-विश्व पूर्ण रहता है। इसी में मेरा मन लगा है। इसके अतिरिक्त और कुछ भी (ईत तत्त्व) नहीं है।

उस घर को आदि अनन्त पाया, अब मन अन्यत्र नहीं जाना चाहता। दादू कहते हैं उसी एक रंग में रॅंग गया। उसी में मन समाहित हो गया।

भाई रेघर ही में घर पाया,

सहज समाइ रह्यो तो माहीं, सतगुरु खोज बताया।।

ता घर काजि सबै फिरि आया, आपैं आप लखाया।

ওইহ



## श्री क्षितिमोहन सेन

खोलि कपाट महल के दीन्हें, फिर अस्थान विखाया ॥ भयऊ भेद भर्म सब भागा, साच सोइ मन लागा। निहचल सदा चलै नहीं कबहूँ, देख्या सब मैं सोई ॥ ताही सों मेरा मन लागा, और न दूजा कोई ॥ आदि अनन्त सोई घर पाया, इव मन अनत न जाई। बाबू एक रंगे रंग लाया, तामें रहा समाई ॥ (राग गौड़ी, ६८ झब्द)

अन्तर में जो ऐक्य है जो योग है, उसमें ही परमानन्द है । इसको प्राप्त करना ही यथार्थ ज्ञान है । तभी दादू कहते हैं---''ज्ञानी मन ऐसे ही ज्ञान की बात कहो । इसी अन्तर में ही तो सहज आनन्द विराजमान है ।''

ऐसी ज्ञान कथी मन ज्ञानी। इहि घरि होइ सहज सुख जानी। (राग गौड़ी शब्द ६०)

यह घट के भीतर काया में योग की भी बात है। जिस तरह बाहर गंगा, यमुना और सरस्वती के योग से त्रिवेणी-संयम बना है, उसी तरह भीतर भी इड़ा, पिंगला और सुषुम्ना के योग से त्रिवेणी-योग होता है। किन्तु वह सब बात साधारण मनुष्य के लिए जहीं हैं, विशेषज्ञ को ही उससे आनन्द मिलता है। तभी यहाँ उसका उल्लेख करना मैंने अनचित समझा।

सबके ग्रहण करने लायक त्रिवेणी के मर्म को दादू नीचे लिखे शब्दों में अभिव्यक्त करते हैं। ''सहज आत्म-समर्पण स्मरण और सेवा इस तीन के योग से ही यह त्रिवेणी हैं। इसी त्रिवेणी संगम के किनारे स्नान करना चाहिए। यही तो सहजतीर्थ है।"

सहज समर्पण सुमिरण सेवा, तिरवेणी तह संगम सपरा॥ (राग गौड़ी, ६२)

इस मिश्रित घारा की सहज-त्रिवेणी में स्नान करने में ही मुक्ति है। किन्तु यह त्रिवेणी अन्तर में है बाहर में नहीं। तभी दादू कहते हैं :---

"त्रिकटी का किनारा आत्मा में ही प्राप्त हुआ । सहज में ही उन्होंने अपने की प्रकाशित किया; सम्पूर्ण शरीर में वे व्याप्त हो रहे।

उस निरन्तर निराधार की उपलब्धि आत्मा में ही हुई, सहज में ही उन्होंने अपने को प्रकाशित किया; ऐसे ही वे समर्थ सार अर्थात् सामर्थ्यवान हैं।

सभी देवों के देव को आत्मा में ही देखा, सहज में ही उस देवाधिदेव ने अपने को प्रकाशित किया, ऐसे ही वे अलख अनिर्वचनीय हैं।"

काया अन्तरि पाइया त्रिकुटी के रेतीर । सहजे आप लखाइया व्याप्या सकलं इतरीर ॥

काया अन्तरि पाइया निरन्तर निरधार । सहजै आप लेखाइया ऐसा समृथ सार ॥

काया अन्तरि पाइया अनहद बेन बजाइ। सहजै आप लखाइया सुन्य मण्डल में जाइ ॥

काया अन्तरि पाइया सब देवन का देव। सहजे आप लखाइया ऐसा अलख अभेव।। (परचा अंग १०-१३)

अन्तस्तल में प्रवेश कर यह छीलारस संभोग करने जाने पर 'अहम्' भाव को क्षय करना होगा । 'अहम्' भाव को अकड़कर पकड़ रखने में उस सहज मूलाधारों को पाना कठिन है। दादू कहते हैं---

"अहम् को समूल नष्ट कर देने पर ही प्रियतम को पा सकोगे । जिस विश्वमल विश्वाधार से अहम् की उत्पत्ति

होती है वहोंसे उस सहज को पहचान लेना चाहिए।

''मैं''' ''मेरा'' इस सबको यदि ऌुप्त कर सको तभी तुम प्रियतम को पा सकोगे । ''मैं'' ''मेरा'' जब सहज में ही मिल जाता है तभी निर्मल दर्शन होता है।"

तौं तू पावें पीव कौं, आपा कछु न जान । आपा जिस थें उपजे सोइ सहज पिछान ॥

तौ तूं पावै पीव कों में मेरा सब खोइ । मैं मेरा सहजें गया तब निर्मल दर्सन होइ ॥ (जीवन मृतक की अंग १६, १७)

For Private and Personal Use Only



#### सहज और शून्य

उस मूलाधार सहज को पाने जाने पर ''नेति-अस्ति'' (negative-positive) दो प्रकार की साथना प्रयोजनीय है। इस ''नेति'' में से होकर ही ''अस्ति'' में पहुँचना पड़ता है। तभी दादू कहते हैं—-''पहले शरीर और मन को मारना चाहिए, इनके अभिमान को चूर कर फेंकना चाहिए, तब अपने को बाहर लाना चाहिए; उसके बाद उस सहज में डूबना चाहिए।''

पहली तन मन मारिये इनकामर्देमान । दादूकाढ़ै अंत में पीछे सहज समान ॥ (जीवन मृतक को अंग, ४३)

जाग्रत मनुष्य जब सोता है उस समय जिस तरह उसका मन शरीर को छोड़ देता है, उसी तरह यदि दष्ट जगत का भी अतिक्रमण किया जाय, तब हमेशा ही सहज के संग ध्यान एवं लय को युक्त कर लाया जा सकता है ।''

ज्यों मन तजै शरीर कों ज्यों जागत सो जाइ । दादू बिसरें देखतां सहजं सदा ल्यो लाइ ॥ (लौ. को अंग, ३६)

"उस हरि-जल-नीर के समीप ज्योंही आया, उसी समय बिन्दु विन्दु से भिलकर सहज में समाहित हो गया।',

हरि जल नीर निकटि जब आया। तब बूग्द बूग्द मिलि सहज समाया।। (राग गौड़ी ६८)

सम्पूर्ण आकाश उस हरि-रस से भर गया। इस प्रेम-रस के सहज-रस का नशा निरन्तर चढ़ा रहता है। इस रस में रसिक मनुष्य सर्वदा ही असीम आकाश में बास करते हैं।

''प्रेम-प्याला का सहज-नक्षा आकाश के मध्य में नित्य वास करता है । हे दादू, जो इस रस के रसिक हैं दे इस रस में ही मत्त रहते हैं । राम-रसायन पीकर वह निरन्तर तुप्त और भरपुर रहता है ।''

रहँ निरन्तर गगन मंझारी। प्रेम पियाला सहज खुमारी।

ढादू अमली इहि रस माते। राम रसाइन पीवत छाके॥ (राग आसाबरी, २३९)

इस नित्य सहज रस के जो रसिक हैं वह सब मलिनता का अतीत है। पाप उसे स्पर्श नहीं कर सकता। दादू कहते हैं---

''बाबा के कौन ऐसे योगी पुरुष हैं, जो अंजन छोड़कर निरंजन होकर रहता है, हमेशा सहज रस का वह भोगी ? पाप-पुष्य कभी भी उसे लिप्त नहीं कर सकता, दोनों पक्ष से ही वह अलग है। धरणी आकाश दोनों से ही वह उपर है, वहाँ जाकर वह रसलीला में रत हो जाता है।''

बाबाको ऐसो जन जोगी।

अंजन छाड़ं रहें निरंजन सहज सदा रस भोगो ॥

पाप पुंनि लिपै नहिं कबहूँ दोई पथ रहिता सोई ॥

घरणि आकास ताहि थें ऊपरि, तहाँ जाइ रत होइ ॥ (राग रामकली, २१०)

जहाँ पाप-पुण्य का द्वैत कुछ हो नहीं रहता, अलख-निरंजन स्वयं वहीं वास करते हैं । वहीं स्वामी सहज में विराजित रहते हैं, घटघट में वह अन्तयामी व्याप्त है।''

तहँ पाप पुंनि नहि कोई । तहँ अरुख निरंजन सोई ॥

तहँ सहजि रहै सो स्वामी। सब घटि अन्तरजामी ॥ (राग रामकली, २०८)

कामना और कल्पना के परे प्रिय और प्रेममय पूर्ण ब्रह्म हैं। दादू कहते हैं---

''कभी भी कल्पना और कामना नहीं करनी चाहिए, उस प्रियतम पूर्ण ब्रह्म की प्रत्यक्ष उपलब्धि करनी चाहिए । हे दादू, इस पथ से ही पहुँचकर किनारा पाकर उस सहज तत्त्व का आश्रय लेना चाहिए ।''

काम कल्पना कढ़ेन की जंपूरण ब्रह्म पियारा।

इहि पंथि पहुँचि पार गहि दादू, सो तन सहजि संभारा ॥ (राग गौड़ी, ६६)

ওইম্ব



#### श्री क्षितिमोहन सेन

प्रियतमा सखी की तरह वह अन्तरंग है। तभी दादू कहते हैं, "हे मेरी प्रिय सखी, सहज, तुम स्वच्छ आँखों से देखो, यह जों रूप-अरूप गुण-निगुणमय त्रिभुवन पति भगवान है।"

सहज सहेलड़ो हे तूं निर्मल नैन निहार । रूप अरूप गुण निर्गुण मैं त्रिभुवन देव मुरार ॥ (राग रामकली, २०७) उन्हें देख लेना ही परमानन्द हैं, वही परम समाधि हैं । उन्हें देखने मात्र से ही पूर्ण ब्रह्म में समस्त ही सहज में समाहित हो जाते हैं । पूर्ण ब्रह्म में जो सहज समाधि हैं उस आनन्द की उपलब्धि होने पर भी वह अवर्णनीय है । दादू कहते हैं-

''स्थगित होकर मन हार गया, फिर भी तो कहा नहीं जा सकता । सहज में, समाधि में अपने को लीन करो । समुद्र के बीच में बिल्दू तोला ही जा सकता कैसे । स्वत: ही अत्रोल हो, क्या कहकर वर्णन कर सकोगे ?''

थकित भयौ मन कहचौ न जाइ। सहजि समाधि रहचौ त्यौ लाई ॥

सादर बूंद कै सै करि तोलें। आप अबोल कहा करि बोलें।। (राग आसावरी, २४४)

वर्ण न नहीं हो सका तो नहीं, वह सहज ही परम आनग्द है। इस आनग्द में ही रसिक मनुष्य के जीवन का सार सर्व स्व है। दादू कहते हैं---

''अन्तस्तल में जो एक को रखते हैं, जो मन इन्द्रिय को प्रसार करने नहीं देते, सहज विचारों के आनन्द में जो डूबे रहते हैं, हे दादू वही तो महा विवेक हैं।''

सहज विचार सुख में रहै दादू बड़ा बमैका मन इन्द्री पसरें नहीं अन्तरि शाखै एक ॥ (दिचार को अंग, ३१)

मन और इन्द्रिय का प्रसार वहाँ नहीं हो सकता। भिथ्या वहाँ पहुँच ही नहीं सकती। मिथ्या की समस्या ही बहाँ नहीं है ।''

''उस सत्य में मिथ्या पहुँच ही नहीं सकती। उस सत्य में कोई भी कलंक नहीं लग सकता। दादू कहते है, सत्य-सहज में (चित्त) यदि समाहित हो तब सभी झूठ विलीन हो जाता है।''

साचै झूठन पूजै कबहूँ सत्तिन लाग काई । दादू लाचा सहजि समानां फिरि वै झूठ विलाई ॥ (राग रामकली, १९१)

सत्य और मिथ्या का पाप और पुख्य का नैतिक बन्धन ही साधारणतः सभी को अभ्यस्त हो गया है । किन्तु वह नैतिक बन्धन अत्यन्त संकीर्ण है, अति क्षीण और दुर्बल है । उसके बीच में नित्य धर्म ही कहाँ ? जो सहज की मुक्ति है, उसमें एक ऐसा मुक्त सामञ्जस्य है जो नित्य हैं, जो सब कर्म-बन्धनों के परे है ।

''कर्म बन्धन के मिट जाने पर भी सहज का बन्धन कभी छूट नहीं सकता। बल्कि सहज के साथ बढ़ होने पर ही सब कर्म बन्धन कट जाता है। तभी सहज के साथ वढ़ होओ, सहज के बीच में ही भरपूर परिष्क्रत होकर रही।''

सहजै बाँधी कदे न छूटै कर्म बन्धन छुटि आइ । काटै करम सहज सौं बाँधै सहजै रहै समाई ॥ (राग गौड़ी ७३)

निखिल सामंजस्य के मूल में विश्व संगीत अर्म्ताहित है । इस संगीत के योग के बीच ऐक्य का सामञ्जस्य है । निद्रा से अचेतना से वह भोग वह ऐक्य का सामञ्जस्य हो जाता है । क्षुद्रता और खण्डता के संकीर्ण मोह में ही सभी निद्रित है । उस संगीत को सुनकर ही शून्य सहज में सभी जाग पड़ते हैं । दादू कहते हैं––

''उस एक संगीत से ही मनुष्य का उढार हो जाता है, शून्य सहज में जाग उठता है, अन्तस्तल उसी एक के साथ लीन हो जाता है; उस समय उसके मुंह में और कोई सुरस अच्छा नहीं लगता। उस संगीत से भरपूर निमज्जित और समाहित होकर ही मनुष्य उस परमात्मा के सामने अवस्थित रहते हैं।''

एक सबद जन उधरे, मुनि सहजैं जागे। अन्तरि राते एक सूंन मुख लागे।।

सबदि समाना सनमुख रहँ पर आतम आगे।। (राग रामकली १६७)

वह सहज शून्य विश्व संगीत से भरपूर है। यह भरपूर शून्य ही ब्रह्मशून्य हुआ। साधक जब उस ब्रह्मशून्य में पहुँचता है, तब और कोई जप-साधना की उसे आवश्यकता ही नहीं रह जाती। उस समय उसका ''नख-शिख-जाप'' अखिल-छन्द'' के साथ साथ निरन्तर ही सहज हो चलने लगता है। उस समय की अवस्था का वर्णन करते हुए दादू कहते हैं––

હરૂપ



# सहज और झून्य

"ब्रह्म झून्य अध्यात्म धाम में तुम अवस्थित हो, प्राण कमल में नाम कहो, भन हवा के स्वर में नाम कहो, प्रेम ध्यानावस्था में (सुरति) नाम कहो।"

प्राण कमल मुरिव नाम कह मन पवना मुख नाम ।

दादू सुरति मुखि नाम कह ब्रह्म सुनि निज ठाम ॥ (सुमिरन कौ अंग, ७८)

इस अखिल-छन्द के साथ छन्दमय होना ही सहज हुआ। उस साधना के लिए अपने को शान्त स्थिर और निर्मल करना चाहिए। उस साधना के प्रसंग में दादू कहते हैं---

''मन मानस प्रेमध्यान (सुरति) 'सबद' और पंच इन्द्रिय को स्थिर और शान्त करो । उनके साथ ''एक अंग'' ''सदा संग'' होकर सहज में ही सहज रस पान करो ।

सर्व-रहित और मूल गृहीत होकर 'अहम्' को अस्वीकार करो । उस एक को ही मन में मानकर अक्लर के भाव और प्रेम को निर्मल करो ।

उस परम-पूर्ण प्रकाश के होने पर हृदय शुद्ध होगा, बुद्धि विमल होगी, जिह्दवा में (पर) अध्यात्म-रस नाम प्रत्यक्ष होकर अन्तस्तल को नाममय कर देगा।

परमात्मा में मति होगी, गति पूर्ण होगी, प्रेम में रति होगी, और भक्ति से अनुरक्ति होगी। (भक्ति में विश्वास होगा)। उस रस में दादू मग्न हैं, उस रस में ही परस्पर लीन होकर दादू मतवाला बन गया है।"

मनसा मन सबद सुरति पाँचौं थिर कीजे। एक अंग सदा संग सहजे रस पीजे ॥

सकड रहित मूल सहित आपा नहि जानें। अन्तर गति निर्म्मल मति येकै मनि माने ॥ (राग धनाश्री, ४३४ सदद--'त्रिपार्ठा') हृदय सुधि विमल बुधि पूरन परकासै । रसना निज नाउँ निरखि अन्तर गति बासै ॥

आगम मति पूरण गति प्रेम भगति राता। मगन गलत अरस परस बादू रसिंभाता ॥ (राग भैरों, २० सबद 'द्विवेदी')

उनकी दया के बिना अन्तर की उपलब्धि असम्भव हैं । जीवन की वही परम सार्थकता है । उस अवस्था की उपलब्धि और प्रेम का वर्णन किया ही नहीं जा सकता । दादू कहते हैं ---''अखण्ड अनग्त स्वरूप प्रियतम को किस तरह वर्णित किया जा सकता ! शून्य मण्डल के बीच वह सत्य स्वरूप है, आँख भर लो उन्हें देखकर ।

नेत्रसार उन्हें देख लो; देख़ो, वेही लोचन सार हैं। वेही प्रत्यक्ष दीप्यमान हो रहे हैं। ऐसे प्रेममय दयामय हैंकि वे सहज में ही अपने आपको प्रकाश में ला देते हैं।

जिनके समीप प्रत्यक्ष हैं, सहज में ही अपने आपको प्रेममय दयामय करलो । तभी तो प्राणों के प्राण प्रियतम का अखण्ड अनन्त स्वरूप की उपलब्धि हो सकती हैं ।''

अकल स्वरूप पीव का, कैसँ करि आलेखिये । झून्य मण्डल माहि साचा, नयन भरिसो देखिये ॥

देखौ लोचन सखि, देखौ लोचन सार, सोई प्रकट होई ॥

अकल सरूप पीव का, प्राण जीव का सोई जन पावई। दयावन्त दयाल ऐसौ सहनें आप रूखावई।।

#### (राग धनाश्री ४३६ सबद 'त्रिपाठी')। राग मैरो २३ सबद---'द्विवेदी')।

उनकी उपलब्धि उस भीतरी संसार में होगी, अतिशय व्यर्थ वस्तु से हमारा वह भीतरी संसार भरा हैं । तभी तो उन्हें प्रत्यक्ष करने का अवसर नहीं मिलता। उनके आविर्भाव के लिए ही हमें भीतरी संसार को शून्य करना चाहिए। यह शून्यता नेति धर्मात्मक नहीं हैं । कारण शून्य होने पर ही उनके सहस रस से भरपूर उनके भीतरी संसार को हम देखते हैं । इ स रस सरोवर में ही आत्मकमल ब्रह्मक़मल विकसित हो उठता है ।

शून्य सरोवर के आत्म कमल में परम पुरुष के प्रेभ बिहार की उस अवस्था का वर्णन करते हुए दादू कहते हैं ≔---

"भेगवान उस आत्म कमल में प्रत्यक्ष विराजमान हैं । जिस स्थान में वह परम पुरुष विराजमान हैं उस स्थान में ज्योति झिलमिल झिलमिल करती है ।

ଓଞ୍କ



# श्रो क्षितिमोहन सेन

राम तहां परगट रहे भरपूर।

आतम कमल जहाँ, परम पुरुष तहाँ झिलमिलि झिलमिलि नूर ॥

कोमल कुसुम दल, निराकार जोतिजल, वार नहि पार ।

शून्य सरोवर जहां, दादू हेंसा रहे तहां, विलसि बिलसि फिज्सार ॥

(राग धनाश्री, ४३८ समद 'त्रिपाठी') (राग भैरो २४ सबद 'द्विदेवी')

वह लीला हमारे अन्तर में ही है, उसके लिए वाहर कहीं भी जाने की आवश्यकता नहीं । दादू कहते हैं—--''पलभर भी दूर न जाकर निकट में ही निरंजन को देखो । दाहर-भीतर एक रूप, सब कुछ भरपूर और परिपूर्ण है ।

सद्गुरू ने जब उस रहस्य को दिखाया, उसी समय उस पूर्णता को पा लिया ≀ सहज ही अन्तर में आया, अब नेम से निरन्तर उस लीला को ही प्रत्यक्ष कर्हेंगा।

उस पूर्ण स्वरूप के साथ परिचय होते ही बुद्धि पूर्ण हो उठी। जीवन में ही जीवन स्वरूप और उनकी प्रतिमा मिल गईं, ऐसा ही मेरा सौभाग्य हैं।"

निकोट निरंजन देखिहौं, छिन दूरिन जाई। बाहरि भोतरि यकसा, सब रह्या समाई॥ सत्गुरू भेद लखाइया, तब पूरा पाया। नैनन ही निरखूं सदा घरि सहजे आया॥

पूरे सौं परचा भया, पूरी मति जागो । जीव जाँनि जीवनि मिल्या, ऐसं बड़ भागी ॥ (राग रामकलो २०६) जो वनमाली हैं वे फिर मनमाली भी हैं। उनके दर्शन से हमेशा हर जगह नवजीवन की सुष्टि होती है। वे अन्तर में सिर्फ विराजते ही हैं, ऐसा नहीं, वे माली को तरह ेसे फूलवारी की रचना करते हैं कि प्रेममय स्वामी होकर स्वयं वेही प्रेम की रास खेलने आते हैं। दादू कहते हैं---

"मोहनमाली अन्तरस्य सहज लोक में नितान्तपूर्ण हैं। कदाचित् ही कोई रसिक साथक उनके मर्म को जानते हैं। अन्तर की फुलवारी में ही माली हैं, वही वे रास रचना करते हैं। सेवक के साथ खेलने के लिए वहाँ क्याकर वे स्वयं ही उपस्थित हुए। बाहर-भीतर सर्वत्र सब में वे निरन्तर भरपूर हो रहे हैं। प्रकट ही गुप्त हुआ और गुप्त ही प्रकाश हुआ; इस्ट्रिय और बुद्धि के परे अवर्णनीय वह लीला है। उस माली की अनिर्वचनीय लीला कहते जाने पर भी कहा नहीं जा सकता बह आनन्द अगम अगोचर है।

मोहन माली सहज समानाँ। कोइ जानै साघ सुजानाँ॥

काया बाड़ी मॉहै माली तहाँ रास बनाया । सेवग सौं स्वाभी खेलन कों आप दया करि आया ॥ बाहरि भोतरि सर्व निरन्तरि सब में रह्ष्या समाई । परगट गुपत गुपत पुनि परगट अदिगत लख्या न जाई ॥ ता माली की अकथ कहानी कहत कही नहि आवे । अगम अगोचर करत अनंदा दादू जे जस गावे ॥

(राग यसन्त ३६१)

उनकी रचना शक्ति अपूर्व हैं । उनकी रचना का मूल रहस्य प्रेम और आनन्द है । प्रेम और आनन्द के भागवत रस से जीवन लता में वे अपूर्व प्राण संचार करते हैं । फूल और फल से दिन दिन वह भरपूर हो चलता है । दादू की वाणी में वह साफ दीखती है—

''आनन्द और प्रेम में यह आत्मा-लता पूर्ण हुई । भागवत-रस की धारा उस स्थान में चल रही है, उस सहज रस में मग्न होकर दिन दिन वह लता बढ़ रही है ।

सद्गुरू उस लता को सहज रस में ही रोपते और सींचते हैं। सहज में ही मत्त होकर वह लता सम्पूर्ण अन्तस्तल म<sup>े</sup>व्याप्त हो गई। सहज सहज में ही नव पत्रांकुरदल उस स्थान में लहराने लग गया, हे अवधूत राय, इसे ही प्रत्यक्ष अनुभव किया।

सहज में ही वह आत्म-बल्ली कुसुमित होती हैं, हमेशा फल-फूल उपजाती हैं; कायारूपी फुलवारी सहज में ही विकसित होकर नवजीवन में भर उठता हैं, कदाचित् ही कोई इस रहस्य को जान पाता है।

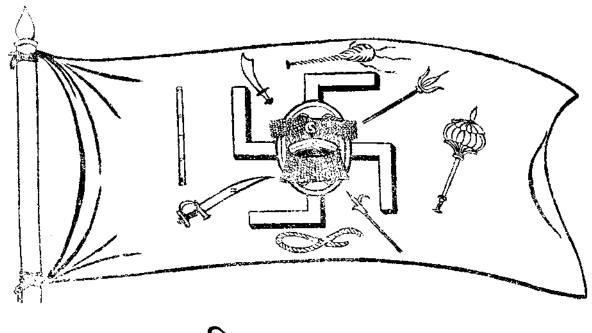
ওইও



## सहज और शून्य

"हठ" के वश में आकर आत्मा दिन-दिन सूखने लगती है, किन्तु सहज होने से ही युग यूग तक वह जीवित रह सकती है। हे दादू सहज होने पर उसमें अमर अमृत फल लगता है, नित्य सहज में रस पान करती है।'' बेली आनन्द प्रेम समाई। सहजे मगन राम-रस सीचै दिन दिन वधती जाइ ॥ सत्गुरु सहजे नाही बेली सहजि मगन धर छाया। सहजे सहजे कुंपल मेल्है जानौ अवधू राया॥ आतम बेली सहजे फूल सदा फूल फल होई। काया बाड़ी सहजे निपजे जान बिरला कोई॥ (रॉग रामकली २०३) जो अन्तर में विराजित हैं, आत्मा उनके साथ ही सहज रस पान करती चलो। उनका ऐश्वर्य समस्त-कला से भरपूर हैं। वेही हमारे सर्वस्व हैं, उनके बिना जीवन में हमारा और है ही कौन ? "मेरे मन में कलापूर्ण-स्वरूप उनका अवस्थित है । मैं दिन रात उन्हें ही हृदय में देख रहा हूँ । हृदय में ही देखा और प्रियतम को समीप ही प्रत्यक्ष पाया। अपने अन्तर में उन्हें छिपा लो। तब सहज में ही उस अमृत का पान कर सकोगे। जिस समय उस मन के साथ इस मन का योग हुआ, उसी समय ज्योति-स्वरूप वे जीवन में जाग्रत हुए । जब ज्योति-स्वरूप को पाया तब अन्तर में ही मैं अन्प्रविष्ट हुआ । जब चित्त-चित्त बराबर हो गया, तब हरि के विना मेरे जानते और कुछ नहीं रहा। समझा मेरे जीवन में वे ही जीवन स्वरूप हैं, अब हरि के बिना और कोई नहीं है। जब आत्मा परमात्मा के साथ मिल गई, तब उस परमात्मा का प्रकाश अन्तर में ही हुआ । प्रियतम प्रेममय दीख पड़े, दादू कहते हैं वे ही हमारे मित्र हैं। मेरामन लगासकल करा। हम निसदिन हिरदै सो घरा॥ हम हिरदै माहें हेरा। पीव परगट पाया नेरा।। सो नेरेही निज लीजैं। तब सहजैं अमृत पीजैं ॥ जब मन ही सों मन लागा। तब जोति सरूपी जागा॥ जब जोति सरूपी पाया। तब अन्तरि माँहि समाया।। जब चित्तहि चित्त समॉनां। हम हरि बिन ऊर न आना॥ जानाँ जीवनि सोई। इथ हरि बिन ऊर न कोई॥ जब आतम ऐके बासा। पर आतम माँहि प्रकासा॥ परकासा पीव पियारा। सो दादू मींत हमारा॥ (राग गौड़ी, ७९) परमात्मा के संग आत्मा का, ब्रह्म के संग जीव का जो निविड़ मिलन है, उसका वर्णन कभी क्या सम्भव हो सकता हैं ? उस आनन्द का अनिर्वचनीय ऐश्वर्य संगीत में ही उच्छ्वसित हो उठता है। भाषा में उस तरह ठीक अनुवाद करना सम्भव नहीं हो सकता। अन्तर के इस प्रेम-मिलन और इस सहज-भाव के आनन्द में दादू गाते हैं---''प्रकाश हुआ, अतिशय दीप्यमान ज्योति हुई, परमतत्त्व स्वयं प्रत्यक्ष हुए । निर्विकार परमसार प्रकाशमान हुए । कदाचित् ही कोई इस रहस्य को समझ सके। परमाश्रय, आनन्दनिधान, परम शून्य में ळीळा कर रहे हैं। सहज-भाव आनन्द में भरपूर निमज्जित है। जीव और ब्रह्म का मिलन हो रहा है। अगम और निगम भी सुगम हो जाते हैं, दुस्तर भी तर जाता है । आदि पुरुष के साथ निरन्तर दरस, परस चलता है। दादू को वही सौभाग्य मिळा है।'' होइ प्रकाश, अति उजास, परस तत्त्व सूझँ। परमसार निविकार, बिरला कोई बूझै ॥ परम थान सुख निथान, परम सुंनि खेलै । सहज भाइ सुख समाइ, जीव ब्रह्म मेले ॥

अगम निगम होइ सुगम दुतर तिरि आवै । आदि पुरुष दरस परस वाडू ओ पार्व ।। (राग मारू, १६२)



हिन्द्र-राष्ट्र-ध्वज

श्री गणेशवत्त ''इन्द्र''

जब समार में मानव-सभ्यता का जन्म हुआ, और व्यवस्था के निमित्त शासन-योजना का निर्माण हुआ, तब साथ ही साथ राष्ट्र, राज्य, अथवा व्यक्ति विशेष के महत्त्व प्रदर्शनार्थ 'ध्वज' सम्वन्धी विचार भी उन लोगों के मस्तिष्क में उत्पन्न हुए। राष्ट्र-ध्वज, राज्य-ध्वज, और व्यक्ति विशेष के ध्वज एक ही आकार प्रकार और वर्ण के नहीं होते थे। सब में भिन्नता रहती थी। पहले-पहल यह भिन्नता केवल वर्ण पर ही अवलम्बित रही। तदुपरान्त उनमें अपने अपने चिह्न अंकित किए जाने लगे। ध्वजाओं का यह एक छोटासा इतिहास है जो पृथ्वी के समस्त देशों की ध्वजाओं का आरंभिक काल का मुचक है।

हमारे वैदिक काल में राष्ट्र-ध्वज का एक ही रंग था। उसपर कोई चिह्न नहीं होता था। तत्कालीन योढा एक ही प्रकार के ध्वज का उपयोग करते थे। वेदमंत्रों में उस समय के ध्वज का वर्णन है :---

"ई शां वो वेद राज्यं त्रियंधे अरुणैः केतुभिःसह । ये अन्तरिक्ष ये दिवि पृथिव्यां येच मानवाः । त्रियंघेस्ते चेतसि दुर्णामान उपासताम् ॥" (अ०ृ११-१०-२) और धूमाक्षी संपततु कृधुकर्णीच कोशतु । त्रियधेः सेनयाजिते अरुणाः सन्तु केतवः ॥७॥

इन दोनों मंत्रों में युद्ध के समय ''अरुण'' रंग के ध्वज का उल्लेख हैं। 'अरुण' गहरे लाल रंग को नहीं कहते हैं, बल्कि हलके लाल रंग को, जिसमें हल्का पीतरंग मिश्रित हो वह अरुण कहलाता है। हल्का पीला और हल्का लाल रंग मिलकर हल्का केसरिया रंग बन जाता है। यह रंग शुद्ध केसरिया न बनकर भगवाँ केसरिया-सा रहता है। यह हमारे भारत का प्राचीन राष्ट्र-ध्वज का रंग रहा है। जब से ध्वज निर्माण का विचार हम भारतीयों के मस्तिष्क में आया तबसे आजतक वही रंग हमारी राष्ट्र-पताका में रहा है।

ওই২



# हिन्दू-राष्ट्र-ध्वज

वेदकाल में राष्ट्र-ध्वज का महत्त्व विशेष था। बिना ध्वज के युद्धांगण में कोई नहीं जाता था। जिस प्रकार युद्ध के लिए शिरताण, अंगत्राण, कवच, गोधा, अंगुलित्राण शस्त्रास्त्र आदि अनिवार्य वस्तु थीं, उसी प्रकार ध्वज भी एक अत्यन्त आवश्यक था।

'' उत्तिष्ठत संनत्वध्वमुदाराः केतुभिःसह।" (अ० ११-१०-१)

यह वेदमंत्र योद्धाओं को सम्बोधित करते हुए बता रहा है कि ''बीरो ! उठो और अपने झण्डों के साथ कवच पहनो।'' हमारे प्राचीन इतिहास में जहाँ तहाँ युढों का वर्णन हैं, वहाँ ध्वज के महत्त्व का भी प्रदर्शन है। कुरुक्षेत्र के मैदान में जब भारत की युद्धोज्झित दो प्रबल शक्तियाँ, कौरव और पाण्डव समरांगण में उततरे, तब प्रत्येक महारथी के रथ पर उनका भारत की युद्धोज्झित दो प्रबल शक्तियाँ, कौरव और पाण्डव समरांगण में उततरे, तब प्रत्येक महारथी के रथ पर उनका पृथक पृथक् वर्ण और चिह्नों से अंकित ध्वजों के फहराने का उल्लेख महाभारत ग्रंथ में है। उस समय हमारा देश राष्ट्रीयता को खो बैठा था, और जिह्नों से अंकित ध्वजों के फहराने का उल्लेख महाभारत ग्रंथ में है। उस समय हमारा देश राष्ट्रीयता को खो बैठा था, और अपने-अपने राज्य के तथा व्यक्तिगत ध्वज बना लिए थे। जैसे अर्जुन का कपि चिह्नयुत, भीष्मपितामह का ब्याध्यपद चिह्नित, और द्रोणाचार्य का धनुष कमण्डल ु चिह्नवाला इत्यादि। इतना होते हुए भी राष्ट्रीयता-सूचक ध्वजवर्ण सभी ने अपना रखा था। कोई पीले रंग को, कोई कपिल रंग को, कोई गुलाबी रंग को, कोई केसरिया रंग को और कोई लाल रंग को अपनाए हुए था। ये सभी रंग हमारे राष्ट्रध्वज के रंग के अन्तर्गत मूल रंग कहे जा सकते हैं।

जबकि अन्य राष्ट्रों के झण्डों का रंग समय की ऐतिहासिक घटनाओं के साथ बदलता रहा है, तब हमें यह देखकर अत्यन्त प्रसन्नता होती है कि भारतीय राष्ट्रध्वज का हमेशा एकसाँ रंग रहता आया है। जब भारत में विदेशी लोगों का पैर जमा तब हमें हमारे रंग के अतिरिक्त दूसरी जातियों के रंग को अपने राष्ट्रध्वज में सम्मिलित करने की उदार नीति का अवलम्बन करना पड़ा। परन्तु जब अन्य देशीय जातियाँ यहाँ नहीं आई थीं तब हमारा राष्ट्रध्वज अरुण-वर्णका ही था।

हमारा राष्ट्रध्वज जिस रूप में था उसी का वर्णन यहाँ किया गया है । उक्त राष्ट्रध्वज के सम्बन्ध में प्राचीन इतिहासकारों ने बताया है कि भगवान विष्णु ने इन्द्र को एक ध्वज दिया था---

"तं विष्णु तेजोभवमष्टचके, रथेस्थिते भास्यति रत्न चित्रे।

देदीप्पमानं शरदीव सूर्यं, ध्वजं समासाद्यमुमोद झक्रः॥

उसी ध्वज के अनुरूप विक्रम-काल में राष्ट्र-ध्वज बनाया जाता था । उक्त ध्वज के सम्बन्ध में विस्तृत विधान है । शुभ महूर्त में राजा, वृक्षकाटनेवाले बढ़ई और ब्राह्मण तथा मंत्रियों को साथ लेकर जंगल में जावे—-

तस्य विधानं शुभकरण दिवस नक्षत्र मंगल मुहुत्तेः।

प्रस्थानिकैर्वनमिया द्दैवज्ञः सूत्रधारक्ष्य ॥'' (य० संहिता)

घ्वज के लिए प्रायः अर्जुन (अंजन) वृक्ष की लकड़ी ही पसन्द की जाती थी। इसके अभाव में शाल्मलि, आम्प्र, कदम्ब आदि दूसरे वृक्षों की लकड़ी ली जाती थी। घ्वज-दण्ड के लिए लकड़ी देखने में बहुत सावधानी की जाती थी। आड़ी टेड़ी सूखी, गाँठवाली, छेदवाली, काँटोंवाली, और स्त्रीनामवाचक वृक्षों की लकड़ी अशुभ मानी जाती थी।

कुब्जोर्ध्व शुष्क कण्टकि वल्लीवन्दाक युताइच ॥

बहु विहगालय कोटर पवनानल पीडिताध्व ये तरवः ॥

ये चस्पुः स्त्रीसंज्ञा नते जुभा शक्र केत्वर्थे ॥ (व० संहिता)

अच्छा, शुभ, दोष रहित, वृक्ष देखकर फिर रात्रि को उसकी पूजा की जाती थी। और वृक्ष से प्रार्थना की जाती थी कि---

यानोह वृक्षे भूतानितेभ्यः स्वस्ति नमोऽस्तुवः । उपहारं गृहीत्वेम त्रियतां वास पर्ययः ॥

पार्थिवस्त्यांवरयते स्वस्तितेऽस्तु नगोत्तम, घ्वजार्थं देवराजस्य पूजेयं प्रतिगृहचताम् ॥ (व० संहिता)

प्रातः शुभ मुहूर्त में बढ़ई उसे काटता था। काटने में बड़ी सावधानी बरती जाती थी। शुभ दिशा में ही, कटा हुआ वृक्ष गिरे इसका बहुत ध्यान रखा जाता। उसे काटकर कई दिनों तक जल में रखा जाता। तदुपरान्त उसकी छाल निकालकर और ठीकठाक बनाकर, बैलगाड़ी से नगर में लाया जाता था।

SSO



#### श्री गणेशदत्त ''इन्द्र''

जिस दिन ध्वजदण्ड गाड़ी में लादकर नगर में लाया जाता, उस दिन सारा नगर ध्वजा-पताका और वन्दनवारों से सजाया जाता था। गीत, वाद्य और नृत्य का आयोजन किया जाता था। राजा, मंत्री, बाह्मणों और नगर के प्रतिष्ठित व्यक्तियों के समूह सहित ध्वजदण्ड को आरोपण-स्थान पर पहुँचाता था। ढोल, मेरी और तुरही के तुमुल धोष से दिशाएँ निनादित हो उठती थीं। राजा भाद्रपद मास की श्रवण नक्षत्रयुक्त द्वादशी को उस ध्वज दण्ड की विधिवत पूजा करता था। इसके चौथे दिन ध्वजदण्ड स्थापित किया जाता था---

#### "विधिवद्यॉध्ट प्ररोपयेद्यन्त्रे।" (व० संहिता)

ध्वजदण्ड अट्ठाईस हाथ लम्बा और अनुपातानुसार मोटा होने के कारण उसके स्थापनकार्य में यंत्रों से सहायता ली जाती थी। उस दण्ड में जो ध्वज-वस्त्र होता था उसकी लम्बाई बारह हाथ और चौड़ाई आठ हाथ होती थी। वस्त्र बीच में से सिला हुआ नहीं होता था। उसे फीके लाल रंग से रंगकर उसके ठीक मध्य में गहरे लाल रंग का 'स्वस्तिक' बनाया जाता था।

'स्वस्तिक' भारतीयों का बहुत प्राचीन मांगलिक शुभ चिहन है । यह वेदकालीन चिह्न होने के कारण उस समय राष्ट्रध्वज में इसे प्रमुख स्थान दिया गया था । आज स्वस्तिक के सम्बन्ध में अनेक खोज हो रही हैं, परन्तु वेद ने इसे अति प्राचीन काल से हमें सुझा दिया है—

#### "स्वस्तिन इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्तिनः पूर्वावित्र्ववेदाः ।

स्वस्तिनस्तार्क्ष्यो अरिष्टनेमिः स्वस्तिनोवृहस्पतिर्द्धातु ॥" (यजु० २५-१९)

यह मंत्र ''दैवतगोल और ग्रहों के मार्ग'' ढारा स्वस्तिक को प्रदर्शित करता है। इसमें जो खगोलीय नक्षत्र पुंज हैं, वे परस्पर कमानुसार इस प्रकार ९०-९० अंश पर आए हैं कि उनसे स्वस्तिक की आकृति वन जाती है। इससे स्वस्तिक की प्राचीनता पर कोई सन्देह नहीं रह जाता। वैसे तो आधुनिक विद्वानों ने भी स्वस्तिक का भारत में, ईसा के पाँचसौ वर्ष पूर्व प्रचलन स्वीकार कर लिया है। अंग्रेज इतिहासकार मि० एच० जी० वेन्स ने अपनी 'इतिहास की रूपरेखा' नामक पुस्तक में स्वीकार कर लिया है। अंग्रेज इतिहासकार मि० एच० जी० वेन्स ने अपनी 'इतिहास की रूपरेखा' नामक पुस्तक में स्वीकार किया है कि 'स्वस्तिक' का प्रचार पाधाण-युग से ही आरम्भ होने का पता चलता है। विदेशों के भूगर्भ में फिलनेवाली वस्तुओं पर स्वस्तिक चिह्न पाए जाते है। एक रामय जव भारत की संस्कृति से सारा संसार प्रभावित था, उस युग में स्वस्तिक का प्रचार दूसरे देशों में हुआ मालूम होता है। एक समय चीन, जापान, फ़ान्स, जर्मनी, इंग्लैण्ड, इटली, तिब्बत, रूस और अमेरिका तक में स्वस्तिक का प्रचार रहा है। सत्रों ने इसकी महत्ता को स्वीकार किया है। केवल इंग्लैण्ड ने इसे अशुभ बताया है (सम्भव है शत्रुपक्षीय चिह्न होने के कारण)। भारतीय इसे धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष का सूचक मानते हैं। यह चारों युगों में अक्षुण्ण रहनेवाला चिह्न माना जाता है। इसे सर्व साधारण 'सातिया' कहते हैं जो चार, सात मिलकर बना है—स्तात के अंतों द्वारा इस प्रकार सातिया बन जाता है।

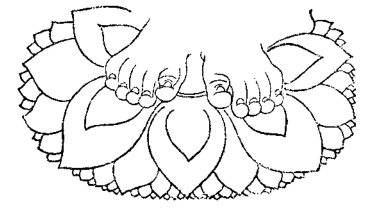


कुछ भी हो स्वस्तिक हमारा प्राचीन शुभ चिह्न होने के कारण राष्ट्रध्वज के मध्य में अंकित किया जाता था। स्वस्तिक के ऊपर ढाल, अंगत्राण, मुकुट आदि राजकीय चिह्न अंकित होते थे।

स्वस्तिक की प्रत्येक दिशा में आठों दिक्पाल देवों के शस्त्रास्त्रों के चिह्न बनाए जाते थे। जिस दिन ध्वजा-रोपण-उत्सव होता था उस दिन राजा और प्रजा दोनों मिलकर इस महोत्सव को बड़े समारोह के साथ मनाते थे। कृत्य, गीत, आदि मंगल-कार्य किए जाते थे। खेल, तमाश, नाटक, आदि कार्यों का आयोजन होता था। घर घर स्वस्तिवाचन और शान्ति-पाठ होता था। राज-कोष से ब्राह्मणों को दान-दक्षिणा और भोजनादि से सम्मानित किया जाता था। रात्रि को नगर दीपावलि से जगमगा उठता था।

ध्वजारोपण के दिन ध्वज पर असंख्य 9ुष्प मालाएँ डाली जाती थीं। एक बाँस की बनी पिटारी भी ध्वज के समीप बाँधी जाती थी जिसमें विविध मंगल-द्रव्य रखे जाते थे।

#### હ્ટર



# \* शांति-द्रत \*

श्रो महादेवी वर्मा

चित्त जिसका हो चुका हो, द्वेषमुक्त महान, सब कहीं सब के लिप हो सौमनस्य समान पक सोमा में उसो से

आचरित सविशेष आचारण त्यों हो न जाता<del>---,</del> है वहीं निःशेष

ज्यों न रुकता इंखवादक∽-का तनिक आयास, दृर तक प्रतिध्वनि जगा भरता विपुऌ आकादा ॥ \*

(वीद्यनिकाय)

\* सामने के चित्र पर लिखी हुई कविता। दीघनिकाय' के इस अंश का पद्यानुवाद स्वयं चित्रकार सुष्ठी महादेवी वर्माने किया है।

હઝર

( irrenterio )



(चित्रकार--- श्रीमती महादेवी वर्मा एम० ए०, प्रयाग)



# भारतीय दर्शनों की रूपरेखा

श्रो गुडाबराय एम० ए०,

#### हिरण्यमयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत्त्वं पूषन्नपावृणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥

यद्यपि भगवान् मह़ाकाल का चक्र शास्वत गति से चलता ही रहता है और प्रत्येक क्षण अपनी नवीन आभा लेकर उपस्थित होता है तथापि भारत के परम गौरवास्पद महामहिम विकमादित्य के संवत्सर की द्विसहसाब्दी का अन्त और एक नवीन सहसाब्दी का प्रवेश देश और जाति के इतिहास में अपना विशेष महत्त्व रखता है। जिस प्रकार वर्षारम्भ में हम अपनी आर्थिक स्थिति का लेखा-जोखा ठीक कर लेते हैं उसी प्रकार इस महत्त्वपूर्ण अवसर पर अपनी मूल्यतम आध्यात्मिक सम्पत्ति का सरेखा कर लेना समय और परिस्थिति के अनुकूल ही होगा। यद्यपि हमारी सम्पत्ति अनन्त रत्न-राशि-रंजित है और प्रत्येक रत्न का मूल्यांकन करना लेखक के लिए एक छोटी लकड़ी से सागर की थाह लेने से भी अधिक हास्याल्पद होगा तथापि लेखक उन रत्नों का तो नहीं किन्तु कुछ बड़ी बड़ी मञ्जूषिकाओं की ओर, जिनमें ये रत्न निहित है, अंगुलि निर्देश कर अपने को घत्थ समझेगा।

माम की साथंकता—दर्शन कहते हैं देखने को। यह शब्द देवादि महान सत्ताओं के देखने में विशिष्ट हो गया है; जैसे चन्द्र-दर्शन देव-दर्शन आदि। किन्तु दर्शन सदा मूर्त पदार्थों का ही नहीं होता है वरन् अमूर्त पदार्थों का भी। उपनिषदों में आत्मा को भी दर्शन का विषय माना है-आत्मा वा अरे दृष्टव्यः श्रोतव्यः मस्तव्यो निदिध्यासितव्यः'। दर्शन द्वारा परम दैवत ब्रह्मस्वरूप सत्य के दर्शन किए जाते हैं। हमारे वाताम्युपरणहारी ऋषियों ने भारत के विस्तृत तपोवनों में, जिनकी महिमा रवि वाब ूर्न 'प्रथम सामरव तव तपोवने' लिखकर गाई है, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' के दर्शन कर अमरत्व प्राप्त किया या। यह दर्शन भिन्न भिन्न झरोकों में से प्राप्त करने के कारण पूर्ण नहीं हो सकता किन्तु देवताओं की झाँकी का सा महत्त्व रखता है। यही दर्शन शिन्न झाद को सार्थकता है और यही भारतीय दृष्टिकोण को अन्य देशों के दृष्टिकोण से पृथक् कर देता है। अंग्रेजी में दर्शन का पर्यायवाची शब्द है Philosophy। उसका शाब्दिक अर्थ होता है ज्ञान का प्रेम। इसलिए उनका दृष्टिकोण केवल बौद्धिक जिज्ञासा का है। भारतीय मनीषी दर्शन को केवल चिन्तन की वस्तु नहीं समझता वरन् साक्षात्कार का विषय बनाता है। इसीलिए उपनिषदों में आत्मज्ञान के लिए तप और ब्रह्मचर्यादि साधन बतलए हैं---

सरवेन लभ्यस्तपता हबेष आत्मा सम्यक्तानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम्। अन्तः क्षरीरे ज्योतिर्मयो हि क्षुम्त्रो यं पत्न्यन्ति यतयः क्षीणदोषाः॥

दर्शन खब्द के अनुकूल ही भारतवर्ष में ज्ञान प्राप्ति का साधन केवल बौद्धिक मनन ही नहीं माना है । उस दर्शन के लिए उन्होंने तीन साधन वतलाए हैं---श्रोतव्यः मन्तव्यः निदिध्यासितव्यः । इन तीनों को दर्शनों का हेतु कहा गया है :---

#### श्रोतव्यः श्रुतिवान्धेभ्यो मन्तव्यवचोपपत्तिभिः । मत्वा च सततं ध्येय एते वर्ज्ञनहेतवः ॥

ওও২



# भारतीय दर्शनों की रूपरेखा

अर्थात ्ञृतियों द्वारा सुनना चाहिए, युक्तियों द्वारा मनन करना चाहिए और मनन कर उसका सदा ध्यान करना चाहिए । (इसी ध्यान में आत्मा का साक्षात्कार होता है) ये तीन दर्शन के हेतू है ।

पाश्चात्य दार्शनिकों ने भी प्रातिभज्ञान (Intuition) को माना है। वह बौद्धिक ज्ञान से ऊँचा है किन्तु उसमें योग का सा साक्षात्कार नहीं है। भारतवर्ष में दर्शन का एक व्यावहारिक उद्देश्य है, वह घृताधार पात्रवा पात्राधार घृत कीसी कोरी कौतूहलमयी जिज्ञासा नहीं है। उन्होंने उसकी अमरत्व प्राप्ति का साधन माना है। भारतीय मनोवृत्ति आध्यास्मिक है। वह अपने पुरुषार्थ की इतिकर्तव्यता इस दृश्य जगत् के क्षणभंगुर वैभव की उपलब्धि में नहीं समझता है। याज्ञवल्वय की स्त्री मैत्रेथी अपनी पति की भौतिक सम्पत्ति नहीं चाहती है, क्योंकि उससे अमरत्व की प्राप्ति नहीं होती। वह अमरत्व देनेवाली विद्या को चाहती है। मैत्रेयी ने जब यह कहा था कि 'येनाहं नामृतास्यां किमहम् तेन कुर्या, मदेव भगवान् वेद तदेव मे बूहि'। जिससे मैं अमरत्व को नहीं प्राप्त हूँगी उसको लेकर क्या करूँगी। जिस आत्मज्ञान को आप जानते हैं उसे मुझे बतलाइये। तब उसके द्वारा भारत की अन्तरात्मा मुखरित हो उठी थी। इसी प्रकार वाजश्ववा के पुत्र कुमार नचिकेता ने जब यम के दिए हुए प्रलोभनों का यह कहकर तिरस्कार कर दिया कि इनका 'श्वोभाव' है अर्थात् ये कल रहेंगे या नहीं तब उसने भारत की सच्ची बाह्यण मनोवृत्ति का परिचय दिया था। वह भी संसार के दुख से निवृत्त होना चाहता था।

भारतीय दार्शनिक दुख की समस्या से अधिक प्रभावित था। हेय (दुख का स्वरूप) हेयहेतु (दुख के हेतु) हान (दुख के अभाव का स्वरूप अर्थात् मोक्ष या निर्वाण) और हानोपाय (दुख निवृत्ति के साधन) का विवेचन हमारे यहाँ के दार्शनिक विवेचन का मूल ध्पेय रहा हैं। हानोपायों में आत्मा और अनात्मा का विवेक मुख्य माना गया है और इसी सम्बन्ध में प्रायः सारी दार्शनिक समस्याओं का विवेचन हो गया हैं। बौढ दर्शन में भी इन ही चार बातों का विवेचन है और दुख की निवृत्ति के ही सम्बन्ध में संसार और आवागमन की कार्यकारण श्रृंखला पर विचार किया गया है। यूरोप की दार्शनिक जिज्ञासा कौतूहल रूप से ही आरम्भ होती हैं। प्लेटो ने कहा है कि "I'hilosophy begins in wonder". इस कौतूहल बुद्धि का हमारे यहाँ अभाव तो न था, 'कोऽह करस्वंम्' के प्रश्न चलते ही रहते थे। गोस्वामी तुलसीदासजी के 'केसव कहिन जाय का कहिये' में भी आद्भुत्य की भावना परिलक्षित होती हैं; किन्तु आत्यन्तिक दुख-निवृत्ति के उपाय सोचने की प्रवृत्ति का प्रावल्य रहा है। दुख-निवृत्ति की चिन्ता दर्शनों में अधिक रही है। वेदों और उपनिषदों में 'अमृतत्त्व' को अधिक महत्त्व दिया गया है। अमृतत्त्व में भी संसार के दुख से बवने की व्यञ्जना है किन्तु आनन्द का भावत्मक पक्ष अधिक प्रबल है। पश्चियी दार्शनिक दृष्टा और दृश्य प्रमाता और प्रमेय के चक्कर में अधिक रहे। हचि वैचिच्य के कारण दोनों धाराओं का मार्श अलग रहा किन्तु समस्याएँ अन्त में जाकर एक ही हो गई। हमारे यहाँ यद्यपि विचार की पूर्ण स्वतंत्रत रही है तथापि धर्म और दर्शन का विच्छेद कम हुआ है।

हमारे यहाँ धर्म और दर्शन का उद्देश्य एक ही रहा है। वह है सांसारिक आभ्युदय और निश्रेयस की प्राप्ति। किन्तु धर्म का अर्थे साम्प्रदायिकता नहीं रहा है। 'अथातों धर्म व्याख्यास्यामः' यह वैशेषिक जैसे भौतिक दृष्टिकोण प्रधान दर्शन की ही भूमिका है। हमारे सांसारिक अभ्युदय की नितान्त उपेक्षा नहीं की गई है किन्तु वह जीवन का अन्तिम लक्ष्य नहीं रहा है।

संख्या और ऋष---भारतीय दर्शनों की संख्या निर्धारित करना कठिन है क्योंकि दर्शनशास्त्र का विषय व्यापक है। यह सभी विद्याओं का प्रदीप है। सबका इससे सम्बन्ध है और सभी अन्तिम तत्त्व इसके प्रकाश के मुखापेक्षी रहते है। इसीलिए तो हमारे यहाँ पाणिनि और रसेश्वर दर्शनों के नाम से व्याकरण और आयुर्वेद के दर्शनों को भी स्थान मिला है। सर्वदर्शनकार ने सोलह दर्शन माने ह।

साधारणतथा हम दर्शनों के दो विभाग कर सकते हैं---वैदिक और अवैदिक। इन्हींको हमारे यहाँ आस्तिक और नास्तिक दर्शन कहा गया है। हमारे यहाँ वेदों की प्रतिष्ठा ईश्वर से भी अधिक है। वेद की प्रतिष्ठा ज्ञान का सम्मान है। 'नास्तिको वेद निन्दक:' सांख्य दर्शन ईश्वर की उपेक्षा करके भी आस्तिक है क्योंकि वह वेदों को आप्त प्रमाण मानता **है**।

ଓଞ୍ଚଃ



## श्रो गुलाबराय

आस्तिक दर्शनों के नाम इस प्रकार हैं--तैशेषिक, न्याय, सांख्य, योग, पूर्वमीमांसा और उत्तरमीमांसा (वेदान्त)। चार्वाक, जैन और बौद्ध दर्शन नास्तिक दर्शनों में प्रमुख हैं। हमारे यहाँ के दार्शनिक सदा देश और काल के परे जाने की कोशिश करते रहे हैं। इसलिए उन्होंने काल की परवाह भी नहीं की। भारत के अन्य वाडमय की भाँति दार्शनिक साहित्य का काल-कम निर्धारित करना कठिन हैं। हम केवल यही कह सकते हैं कि पहले वेद, फिर उपनिषद, उनके अनन्तर सूत्र और उसके पश्चात् उनके वार्तिक भाष्य, टीका, कारिका आदि ग्रंथ। वाल्मीकीय रामायण, महाभारत (विशेषकर श्रीमद्भगवद्-गीता में) और श्रीमर्भगवत्त आदि पुराणों में जो दार्शनिक चिन्तन हुआ हैं वह उपेक्षणीय नहीं हैं। सम्प्रदायों के तंत्र ग्रंथों में भी उच्च कोटि का दार्शनिक विवेचन हैं।

सूत्रों में किसका आगे तिर्माण हुआ और किसका पीछे, यह कहना इसलिए कठिन है कि सूत्रों से पहले दार्शनिक सम्प्रदाय वर्तमान थे। इसीलिए सूत्र ग्रंथों में एक दूसरे के सिद्धान्तों का उल्लेख आता है और उनका समर्थन या खण्डन भी। उपनिषदों में हमें प्रायः सभी दर्शनों के बीज मिलते हैं। हमारे ऋषियों ने उपवनों में रहकर प्रायः समस्त दृष्टिकोणों से सत्य के दर्शन किए थे। (दार्शनिक चिन्तन केवल ब्राहाणों का ही एकाधिकार नहीं रहा है महाराज जनक, प्रवाहण और अजातशत्र आदि क्षत्रियों ने ब्रह्मविद्या का उपदेश किया है) ये विचारधारा बहुत दिनों तक गुरु-शिष्य परम्परा में चलकर सूत्रवढ़ हुई। ऐसी अवस्था में कालकम का निश्चय करना बहुत कठिन हो जाता है।

यदि हम यह मानलें कि विकास का कम स्थूल से सूक्ष्म की ओर है तो इस दुष्टिकोण से हम दर्शनों के तार्किक कम (Logical order) का अनुमान लगा सकते हैं। दैशेथिक, न्याय, सांख्य, योग पूर्व मीमांसा और उत्तरमीमांसा (वेदान्त) एक दूसरे के पश्चात् तार्किक कम से आते हैं और सम्भव है कि यह कालकम भी हो। भाष्य ग्रंथों का कालकम अधिक निश्चित है। सूत्र ग्रंथ तो संकेतमात्र हैं। पूरा दार्शनिक उत्साह तो भाष्य ग्रंथों में है और कहीं कहीं इसी कारण उनमें साम्प्रदायिकता भी आ गई है। नीचे लिखे दर्शनों के विवेचन से इस कम की सार्थकता स्पष्ट हो जायगी।

वैशेषिक----इसके प्रवर्त्तक महणि कणाद हैं। कणाद शब्द का अर्थ है कणों (स्ते में पड़े हुए अन्न के कणों) को खाने वाले। यह था ऋषियों का सांसारिक बैभवविहीन सात्त्विक जीव। सम्भव है कि कण या परमाणुओं के मानने के कारण यह नाम पड़ा हो। वैशेषिक नाम 'विशेष' नाम के एक पदार्थ मानने के कारण पड़ा। वैशेषिक का दृष्टिकोण यद्यपि भौतिक है तथापि उसका भी उदय वर्म की व्याख्या के लिए ही हुआ है, 'अथाती धर्म व्याख्यास्यामः' धर्म से सांसारिक अभ्युदय और निश्वेषस (Summun Bonun) की प्राप्ति होती है। निश्वेषस की प्राप्ति पदार्थों के ज्ञान द्वारा होती है। इस सम्बन्ध में पदार्थों की व्याख्या हो जाती है। पदार्थ ६ माने गए हैं--दृव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष और समवाय। इसमें सब बस्तुओं को विश्वय रूप से ही देखा गया है। जाती है। पारा है जात्मा की अन्य और दृव्यों (पंच तत्त्व, काल, दिशा, आत्मा और मन) के साथ एक दृव्य माना है। पंचभूतों का प्रकृति में एकीकरण नहीं हुआ है। पञ्चभूत भी विशेष विशेष परमाणुओं से बने हैं। इसमें अने कत्त्व की भावना का प्राधान्य है। वैशेषिक के तत्त्वों में द्व्य का ही प्राधान्य है और परमाणुओं से बने हैं। इसमें अनकत्त्व की भावना का प्राधान्य है। वैशेषिक ने तत्त्वों में द्व्ये का ही प्राधान्य है और परमाणुओं से बने हैं। इसमें अने कत्त्व की भावना का प्राधान्य है। वैशेषिक के तत्त्वों में द्व्य का ही प्राधान्य है और परार्थ द्व्य के ही प्राधान्य है और पदार्थ द्व्य के ही प्राधान्य है और पदार्थ द्व्य के ही प्राधान्य है त्वारि है। समबत्व गुओं को विश्वय रूप से ही स्वान का प्राधान्य है। वैशेषिक के तत्त्वों में द्व्य का ही प्राधान्य है और परार्थ द्व्य के ही सम्बन्ध रखते हैं। गुण और कर्म दृब्य के ही आश्रित रहते हैं। सामान्य विशेष द्व्यों में ही पाए जाते है। देखने को हो यद्यपि स्वतंच सत्ता मानी है तयापि हैं ये द्व्य से ही सम्बन्ध रखते हैं। गुण और कर्म दृथ्य के ही आश्रित ने इन सब पदार्थों की यद्यपि स्वतंच सत्ता मानी है तथापि हैं ये द्व्य से ही सम्वन्धित अदृष्ट की शक्ति द्वारा परमाणुओं में गति आती है। सांख्य की अपेक्षा वैशेषिक में इर्वर के लिए अधिक गुंजाइश है। सांख्य भी विरेक्ष के ने हो साचने व तत्ता सत्ता वा हो हो साच तत्ती सी वदारम स्वत्त है हो साच विश्व है अपके के तत्त है साच विशेष के ले तत्त हो साच्य की अपेक्षा वैशोषिक में ईर्य द के लिए अधिक

न्याय--इसके प्रवर्तक हैं महर्षि गौतम, जिनको अक्षपाद भी कहते हैं। न्याय शब्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार की गई ह---'नीयते प्राप्यते विवक्षितार्थसिद्विरत्तेन इति न्यायः' अर्थात् जिसके द्वारा अभीष्ट अर्थ की सिद्धि तक पहुँचाया जाय वह न्याय है। न्याय में विवेच्य विषयों को अपेक्षा विवेचन और सत्योपलब्धि के साधनों पर अधिक ध्यान दिया गया है। इसीलिए उनके सोलह पदार्थों में पन्द्रह तर्कशास्त्र से सम्बन्ध रखते हैं और प्रमेय में दुनियाँ के और सब विषय आ जाते है। न्याय के पदार्थ इस प्रकार हैं---प्रमाण, प्रमेय, संशय, प्रयोजन, दृष्टान्त, सिद्धान्त, अधयव, तर्क, निर्णय, वाद, जल्प, वितण्डा,



# भारतीय दर्शनों को रूपरेखा

हेत्वाभास (Fallacy), छल, जाति, निग्रहस्थान। न्याय ने प्रत्यक्ष, अनुमान उपमान और जब्द ताम के चार प्रमाण माने हूं । प्रमाण यथार्थ ज्ञान के साधन हैं । दैशेषिक में उपमान और शब्द को स्वतंत्र स्थान नहीं दिया गया है ।

न्याय में बारह प्रमेय माने गये हैं । वे हैं—-आत्मा, शरीर, इन्द्रिय, अर्थ, बुढि, मन, प्रवृत्ति, दोष, प्रेत्यभाव (मरणो-त्तर जीवन) फल (कर्मफल), दुख, अपवर्ग (मोक्ष) । इनमें आत्मा मुख्य है । बाह्य भौतिक पदार्थों का विवेचन अर्थ के अन्तर्गत हुआ है । वैशषिक के परमाणुवाद को न्याय ने भी माना है । आत्मा के लक्षण इस प्रकार बतलाए गए हैं :----

## इच्छाद्वेषप्रयत्नसुखदुःखज्ञानानि आत्मनो लिगम्

वैशेषिक ने पलक मारना आदि भौतिक कियाओं को भी आत्मा के चिह्नों में माना है—-प्राणापान निमेषोन्मेष जोवन......। इस प्रकार वैशेषिक का ध्यान स्थूलत्व की ओर अधिक गया है। न्याय इच्छा, ढ्रेप, प्रयत्न, सुख दुख ज्ञान आत्मा के चिह्न माने हैं। न्याय प्रतिपादित आत्मा भी सकिय और कर्ता भोक्ता है। न्याय के पिछले विकास में ईश्वर सिढि की ओर अधिक ध्यान दिया गया है। शंकराचार्य से पूर्व न्याय ने ही बौद्धों से लोहा लिया था तभी तो नैयायिक गर्व से भगवान को भी फटकार देते थे। ढार वन्द होने के कारण जगन्नाथजी के मन्दिर में प्रवेश न पाने पर उदयनाचार्य की गर्वोक्त देखिए :---

## एरेवर्यमदमतोऽसि मामवज्ञाय वर्तसे। उपस्थितेषु बौद्धेषु मदघीना तव स्थितिः॥

अर्थात् तुम अपने वड़प्पन के घमण्ड में भूले हुए भेरी अवज्ञा करते हो किन्तु वौढ़ों के उपस्थित होने पर तुम्हारे अस्तित्व की रक्षा करना मेरा ही काम है। और दर्शनों की अपेक्षा न्याय का विकासकम बहुत काल तक चलता रहा। नब्धन्याय ने तर्कशास्त्र को तत्वज्ञात से पृथक् कर शुद्ध तर्कशास्त्र की स्थापना की और व्याप्ति ग्रहण (Induction) के उपायों की विश्वद विवेचना की। यह कम उन्तीसवीं शताब्दी तक चलता रहा।

न्याय वैशेषिक दर्शनों की मान्यताएँ प्रायः एकसी हैं और उनको एक वर्ग में रक्खा जाता है । तर्क संग्रह, तर्कभाषा आदि जो प्रकरण ग्रंथ बने उनमें न्याय वैशेषिक के सिद्धान्त सम्मिलित हैं । आर्य समाज में इन दर्शनों की विशेष प्रतिष्ठा है ।

सांस्य---इसके प्रवर्तक महर्षि कपिल हैं। सांख्य के सिद्धान्तों का उल्लेख श्रीमद्भागवत में भी है। उसमें कपिल को तत्वों का गिनानेवाला (तत्त्व संख्याता) कहा है। सांख्य के २५ तत्त्व इस प्रकार हैं:---

| पुरुष* : × | मूल प्रकृति (सत, रज तम की साम्यावस्था) यह किसी का विकार नहीं है और सब इसके विकार हैं।<br>'                             | २  |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|            | महत्तत्त्व (बुद्धि)                                                                                                    | १  |
|            | ्र<br>अहंकार<br>४                                                                                                      | ۶  |
|            | ↓<br>मंध,रेस,रूप,स्पर्श, झब्द की पंचतन्भात्राऍ — + दझ इन्द्रियाँ और मन<br>↓ (तन्मात्राऍ पंच भूतों की सूक्ष्म कारण हैं) | १६ |
|            | पृथ्वी, जल, अग्नि, याय, और आकाश पंचतत्त्व।                                                                             | ષ  |
|            |                                                                                                                        | २५ |

इनमें से मूल प्रकृति, महत्तत्त्व, अहंकार और पंचतन्मावाएँ अष्ट प्रकृतियाँ कहलाती हैं। मूल प्रकृति केवल प्रकृति है, अर्थात् वह किसीका विकार नहीं है शेष सात प्रकृति-विकृति हैं। १६ विकार या विकृतियाँ मार्भा गई हैं क्योंकि इनसे और कोई विकार आगे उत्पन्न नहीं होते। पुरुष न प्रकृति है न विकृति। पुरुष की सत्ता से ही प्रकृति काम करती है। जिस प्रकार राजा के आ जाने से नटी नाचने लगती है उसी प्रकार पुरुष की प्रमन्नता के लिए प्रकृति कियाशील हो उठती है।

\*पुरुष न किसी का विकार है, और न उससे कोई विकार उत्पन्न होता है।

\$82



## श्रो गुलाबराय

इस संयोग में अन्य पंगु न्याय से प्रकृति पुरुष दोनों का ही लाभ है। प्रकृति ज्ञान के प्रभाव वज्ञ अन्धी है पुरुष किया के प्रभाव के कारण पंगु है। अंधा लंगड़े को यदि अपने ऊपर बैठा ले तो दोनों रास्ता चल सकते हैं। अंधा चलेगा लंगड़ा रास्ता बतलायगा। इसी प्रकार प्रकृति और पुरुष के संयोग से सृष्टी चलती ह। प्रकृति पुरुष के बन्धन का भी कारण है और मोक्षका भी। इसी को हम सांख्य का प्रयोजनवाद कह सकते हैं। इस सम्बन्ध में निम्नो-लिलखित कारिका पठनीय है:---

## पुरुषस्य दर्शनार्थं कैवल्यार्थं तथा प्रधानस्य । पंग्वन्धवद्रुभयोरपि संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥

इस सृष्टि में निष्किय, आत्मा प्रकृति के संयोग के कारण सक्रिय दिखाई देने लगता है और अपने को कर्ता और भोक्ता मानता है। ज्ञान होने पर पुरुष अपने मुक्त स्वरूप को पहचान लेता है और दुख का नाक्ष हो जाता है। सांख्य में पुरुष का अनेकत्त्व माना है किन्तु यह अनेकत्व भी वास्तव में प्रकृति के संयोग का ही फल है।

न्याय ओर वैशेषिक में आत्मा को एक प्रकार से सगुण माना है। सांख्य में आत्मा निर्गुण है। सुख-दुख से परे है। न्याय में आत्मा को सुख दुख का अनुभव होता है। सांख्य में मन, बुद्धि के संयोग होने पर आत्मा को सुख दुख का ज्ञान होता है। जो वातें न्याय और वैशेषिक में आत्मा को सहज प्राप्त हैं वे सांख्य में प्रकृति से प्राप्त लिंग शरीर और अन्तःकरण ढारा आती हैं। जो वातें न्याय और वैशेषिक में आत्मा को सहज प्राप्त हैं वे सांख्य में प्रकृति से प्राप्त लिंग शरीर और अन्तःकरण ढारा आती हैं। सांख्य को अधिकांश लोगों ने निरेश्वर माना है और योग को सेश्वर सांख्य कहा है। प्रकृति पुरुष के अस्तित्व मात्र से स्वयं ही कार्य कर लेनी है। उसमें ईश्वर की जरूरत नहीं पड़ती। सांख्य सूत्रों में एक प्रसंग विशेष में 'ईश्वरा सिद्धेः' प्रारम्भ भावत्' कहा है। इसी के आधार पर विद्वानों ने सांख्य के निरीश्वर होने की कल्पना की है। ईश्वर की सिद्धि साधारण प्रमाणों से नहीं होती है। किन्तु 'सहि सर्ववित सर्वकर्डा, ईवृशेश्वर सिद्धिः सिद्धा' आदि सूत्रों में उसकी सिद्धि भी मानी गई है। फिर भी ईश्वर के सम्वन्ध में न्याय वैशेषिक और सांख्य के दृष्टिकोण में अन्तर रहेगा। सांख्य के अनुसार ईश्वर कर्ता नहीं होता; दुष्टा साक्षी मात्र रहता है।

योग--इसके प्रवर्त्तक हैं महर्षि पतञ्जलि । चित्त वृत्तियों के निरोध को योग कहते हैं 'योगश्चित्त वृत्ति निरोधः'। जिस प्रकार वैग्रेषिक के सिद्धान्तों की पुष्टि न्याय प्रतिपादित प्रमाणों से होती है उसी प्रकार संख्य की धुष्टि और पूर्ति योग ढ़ारा होती है । महर्षि पतव्यलि के अनुसार योग के आठ अंग हैं । वे इस प्रकार हैं---यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्या-हार, धारणा, ध्यान, समाथि । योग दर्शन में कर्म की विशद व्याख्या है । योगदर्शन में सॉख्य की सुष्टियोजना में ईश्वर का स्थान साध्य कर दिया जाता है । वह उस माली का सा है जो वरहे को साफ कर पानी की गति को अवाधित कर देवा है । मेरी लमज में संख्य की युध्दि योगना में इतनी पुंजायश अवश्य है कि प्रकृति की साम्धावस्था को विषम बनाकर सुष्टिक्रम जारो करने के लिए एक विभिन्त कारण की आवश्यकता प्रतीत होती है ।

**पूर्व मोमांसा---**इसके आचार्य हैं महर्षि जैमिनि । यद्यपि इसका मूल विषय धर्म की जिज्ञासा है तथापि इसमें वेदों के पौरुषेय या अपौरुषेय होने तथा उनके अर्थ लगाने की विधि और यज्ञों का विवेचन है ।

मीमांसा में कर्म की प्रयावता है**--'कर्ने ति मीमांसकाः'** । इस प्रधानता के कारण कुछ छोगों ने मीमांसा शास्त्र को निरेश्वर मानाहै । इसका कारण यह है कि कर्म फल देने में ईश्वर की आवश्यकता नहीं रक्खी गई है । कर्म स्वयं ही फलबान हो जाते हैं । किन्तु जो शास्त्र वेदों को पूर्णतया प्रामाणिक मानता है वह ईश्वर का अस्तित्व अस्वीकार नहीं कर सकता है ।

उत्तर मीमांसा वा वेदान्त--वेदान्त शब्द के कई प्रकार से अर्थ किये गए हैं ---वेदों का अन्त अर्थात् वेदों के कर्म और उपासना के पश्चात् ज्ञानकाण्ड जो उपनिवदों में प्रतिपादित है। वेदान्त का एक अर्थ यह भी हो सकता है कि जो विद्या वेदों के अध्ययन के पश्चात् आती हो। वेद और उसके अंगों को अपरा विद्या कहा है और वेदान्त या ब्रह्म-विद्या को पराविद्या कहा है :--

तत्रापरा, ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः, शिक्षाकल्पोव्याकरणम् । निरुक्तंछन्दो ज्योतिषमिति, अथ परा यथा तदक्षरमधिगम्पते ॥ मुण्डकोपनिषद् ।

ଓ ୫ ଓ



# भारतीय दर्शनों की रूपरेखा

देदों के अन्त, सार वा निचोड़ को भी वेदान्त कह सकते हैं। उत्तर-मीमांसा शब्द में भी यही भाव है। देदों के ज्ञानकाण्ड का विकास हमको उत्तरकालीन उपनिषदों में मिलता है। इस लिए ज्ञानप्रधान वेदान्त उत्तरकालीन मीमांसा नाम से प्रख्यात हुआ। कर्मकाण्ड प्रधान मीमांसा पूर्व मीमांसा कहलाई। वेदान्त में तीन ग्रंथ प्रमाणिक माने जाते हें---उपनिषद्, ब्रह्मसूत्र और श्रीमद्भगवद्गीता, इनको प्रस्थानत्रयी भी कहते हैं। ब्रह्मसूत्र के कर्ता वादरायण या वेदव्यासजी हैं। ब्रह्मसूत्र में चार पाद हैं जिनमें चार चार अध्याय के हिसाब से सोलह अध्याय हैं। ये चार पाद स्वयं ब्रह्म के ही द्योतक हैं। छान्दोम्य उपनिषद में कहा गया है---'पादोऽस्य विद्वामूतानि त्रिपादस्यामृत दिवि' अर्थात् सारा विद्त ब्रह्म का एक चौथाई माग है और तीन पाद में वह अमृत रूप से स्थित है। ब्रह्म का व्यापक अंश थोड़ा है, संसार से परे जो अतीत अंश (Transendental) है वह बहुत है। ब्रह्मसूत्रों पर भिन्न-भिन्न आचार्यों ने अपने अपने मत के अनुसार टीकाएँ की हैं। यद्यपि वे एक ही ग्रंथ की टीकाएँ हो और जनमें सिद्धान्त का काफी भेद हैं तथापि वे सब श्रुति वाक्यों से बँधे हुए हैं और सब ही किसी न किसी प्रकार से जीव और ब्रह्म की एकता मानते हैं। सिर्फ मध्वाचार्य पूर्ण द्वेतता मानते हैं।

शांकर बेदान्त---यह मायावाद के नाम से प्रख्यात है। इसको अद्वैत वेदान्त भी कहते हैं। श्री शंकराचार्य का जन्म ईसा की सातवीं शताब्दी के अन्त वा आठवों में हुआ माना जाता है। बहुमत से उनका जन्म काल सन् ७८८ ई० माना जाता है। शांकर वेदान्त का मूल सिद्धान्त तो यही है कि 'द्रह्म सस्य जगन्मिथ्या जीवो द्रह्मैव नापरः'। यह वाद शंकराचार्य कृत शारीरिक भाष्य पर अवलम्बित है। शारीरिक का अर्थ है शरीर में रहनेवाला आत्मा। श्रुतियों में तो आत्मा की एकता के अतेकों प्रमाण मिलते हैं---'सदेव सौम्पदेमप्र आसीदेकनेवा द्वितीयं' (छान्दोग्य ६-२-१) 'मनसंवानुद्रष्टय्यं नेहना-नास्ति किञ्चत', 'तत्वमसि' 'अहं द्रह्मास्मि' आदि महावाक्य भी इस बात को प्रमाणित करते हैं। भेद पर बुद्धि भी नहीं ठहरती। बुद्धि एकता ही चाहती है किन्तु प्रश्न यह होता है कि यह दृश्यमान भेद है क्या ? शांकर मत से यह भेद अध्यास मात्र है और उसी प्रकार है जिस प्रकार रस्सी में सौप दिखाई देता है। ज्ञान का प्रकाश हो जाने पर सर्प नहीं दिखाई देता है। सर्प की स्थिति तभी तक है जब तक कि अज्ञान है। यह अविद्या के कारण हैं। भ्रम के सिवाय भेद का अस्तित्व ही नहीं है। ज्ञान हो जाने पर विश्व का पता भी नहीं चलता, अधिष्ठान मात्र द्रह्म ज्रहते हैं-रस्सी रस्सी ही रहती है, साँप रहता ही नहीं, वास्तव में था भी नहीं। शंकराचार्य कहते हैं---

नहबस्ति विश्वं परतत्वबोधात्सदात्मनि ब्रह्मणि निर्धिकल्पे । कालत्रये नाष्पहिरीक्षित्तो गुणे, नहचम्बुबिन्दुर्मृगतृष्णिकायाम् ॥

यह भ्रम व्यवहार में तो सत्य है किन्तु परमार्थ में असत्य है। इसलिए इसको न यह कह सकते हैं कि है और न यह कह सकते हैं कि नहीं है। वेदान्त के हिसाब से सत् वही है जो तीनों काल में सत् हो, जो आदि में न हो अन्त में न रहे और मध्य में ही रहे वह परमार्थ में सत् नहीं कहा जा सकता है। जव तक है तब तक के लिए तो नितान्त असत् भी असत नहीं कहा जा सकता। इसलिए इसको सत् और असत् के बीच की चीज कहा है। इस कारण माया को शांकर मत अनिर्वचनीय कहता है।

शांकर मायावाद परमार्थ में जीवों की एकता बतलाकर परोपकार के लिए एक भित्ति तैयार कर देता है। सब भूतों में एक ही आत्मा का देखना परम कर्तव्य हो जाता है। ब्रह्म संसार में व्याप्त भी है और उसको अतीत करता है। व्याप्तरूप को उसका शवल स्वरूप कहा है और अतीत स्वरूप को शुद्ध स्वरूप कहा है। उपनिषदों में भी कहा है कि वह विश्व में व्याप्त भी है और उससे बाहर भी है। यह जो बाहर है वही उसका अतीत स्वरूप है—

```
अग्निर्यथैको भुवनं प्रविष्टो, रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव ।
एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो वहिइच ॥
```

प्रचार और व्यापकता की दृष्टि से शांकर मत का प्रभाव बहुत व्यापक हैं । हिन्दी साहित्य पर उसकी अमिट छाप है । कबीर (और अधिकांस में जायसी भी) तो स्पष्ट रूप से प्रभावित हैं ही । तुलसीदास में 'रजौयथाहेर्भ्र मः',—'रजत सीप महं भास जिमि, यथा भावुकर वारि, जदपि मूबा तिहुँ काल सोइ, स्नम न सर्क कोड टारि' आदि वचनों में मायावाद

ଓ୪୪୦



#### श्रो गुलाबराय

की स्पष्ट छाप है। यद्यपि यह कहना कठिन है कि गोस्वामीजी जीव ब्रह्म की एकता के सम्बन्ध में भी झांकरवादी थे तथापि उनपर उन वाद का प्रभाव पर्याप्त मात्रा में था।

राधानागरों के अनन्य उपासक कवि बिहारोलाल पर भी मायावाद की छाप थी---

में देशो निरधार यह जगकांचो कांच सो । एक हि रूप अपार प्रतिबिम्बित जहें देखिए ॥

विशिष्टाद्वैत––इसके प्रवर्तक हैं श्री यामुनाचार्य किन्तु यह उनके प्रख्यात शिष्य रामानुजाचार्य (संवत १०७४– ११९४) के नाम से अधिक सम्बद्ध है। इनका ब्रह्म सूत्रों का भाष्य श्रीभाष्य कहलाता है।

रामानुजाचार्य ने ब्रह्म या ईश्वर को अढ़ैत तो माता हैं, उसके सिवाय और कुछ नहीं है किन्तु उसे चिद् चिद्विशिष्ट माना है। (चित जीव और अचित जड़) दो विशेषणों से युक्त होने के कारण वह विशिष्ट है। विशिष्ट होकर भी वह अढ़ैत है। थी रामानुजावार्य के सिद्धान्त नीचे के श्लोक में संक्षिप्त रूप से बतलाये जा सकते हैं––

ईः गर्श्विदचिच्चेति पदार्थंत्रितयो हरिः । ईश्वरश्चित् इत्युक्तो जीवो दृश्यमचित् पुनः ॥

अर्थात् हरि का त्रिपदार्थात्मक रूप है । ईश्वर चित् और अचित् (चित् जीव है और दृश्य जगत अचित् हँ ) विशिष्ट हैं ।

विशिष्टाद्वैत ब्रह्म में स्वगत भेद मौनता है। शांकर वेदान्त किसी तरह के भेद नहीं मानता। ब्रह्म में सजातीय मेद (जैसा मतृष्य मनुष्य का) और विजातीय भेद―–(जैसा मनुष्य और घोड़े का) तो रामानुजाचार्य भी नहीं मानते। वे स्वगत भेद (जैसा हाथ पैर और अंगुली अंगुली का) मानने में कोई आपति नहीं देखते। जीव और जगत परमात्मा के शरीर-रूप हैं।

विशिष्टाद्वैत जीव और ब्रह्म में अंशांशीभाव मानता है । जीव पृथक्-पृथक् हैं । विशिष्टाद्वैत मत नारायण की उपासना मानता है । स्वामी रामानन्द ने नारायण को राम-रूप से माना । विशिष्टाद्वैत मत का आधार उपनिषदों में इस प्रकार मिलता है ।

द्वे वाव क्रह्मरागे रुपे मूर्तं चैवामूर्तं च, मर्त्यं चामृनं, च स्थिनं च यच्छू, सच्च त्यच्च । 'अथनामध्पेयं सत्यस्य सर्त्यामति । प्रारागःवै सत्यं, तेषा मेव सत्यम्' ॥ — वृहदारण्यक

थी रामानन्दजी इसी सम्प्रदाय में हुए । इनके द्वारा हिन्दी साहित्य में दो शाखाएँ चलीं—एक तो कबीर द्वारा ज्ञानाश्वयी शाखा और दूसरी इनकी शिष्य-परम्परा में आये द्वुए तुलसीदासजी द्वारा रामाश्रयी भक्ति झाखा ।

शुद्वाद्वैत––इसके मूल प्रवर्तक हैं विष्णु स्वामी किन्तु यह महाप्रभु बल्लभाचार्य (संवत् १५३५–१५८७) के नाम से अविक सम्बद्ध है । महाप्रभु बल्लभाचार्य ने वेदान्त सूत्रों पर अणुभाष्य लिखा था और श्रीमद्भागवत पर सुबोधिनी नाम को टीका जिल्ती है । बल्लभ सम्प्रदाय में श्रीमद्भागवत का सम्मान वेदों के ही वराबर है ।

सुद्धाद्वैत मत में माया को स्थान नहीं है इसीसे उसका नाम शुद्धाद्वैत पड़ा है∽--**'माया सम्बन्धरहित शुद्धमित्यु**च्य**ते बुधे'।** जीव और ब्रह्म तत्त्व से एक ही हैं। ब्रह्म में सत् चित् और आगन्द तीनों गुण हैं। जीव में आनन्द का तिरोभाव हो जाता है, उसमें सत् और चित् गुणों का आविर्भाव रहता है। जड़ में सत् और चित् दोनों गुणों का तिरोभाव हो जाता है। इस प्रकार ब्रह्म जीव और जड़ जगत् में गुणों की कमी-बेशी का प्रश्न रह जाता है।

इस सम्प्रदाय में श्रीकृष्ण को ही परब्रह्म माना है । उनकी शरणागति को परम कर्तव्य माना है---- '**सर्वधर्मान् परित्यज्य** मामेक शरणं ख्रज' । भगवत् अनुग्रह पर ही पूरा भरोसा करने के कारण यह मत पुष्टिमार्ग कहलाता है । इसका अर्थ अच्छे भोजनों से शरीर पुष्ट करना नहीं है**---- 'पोषणं तदनुग्रहः'** । भगवान का अनुग्रह ही पोषण है । जिस पर भगवान की क्रुपा होती ह उसी को ज्ञान की प्राप्ति होती है । उपनिषदों में भी कहा है----

यमेर्वेष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम् ॥

गोस्वामी तुलसीदासजी भी ऐसा ही कहते हैं---'सो जाने जिहि देहू जनाई'



## भारतीय दर्शनों की रूपरेखा

हिन्दी कवियों में अष्टछाप के कवि इसी सम्प्रदाय के हुए हैं। सूरदासजी इनमें प्रमुख थे। रसखान भी इसी सम्प्रदाय के कवि हुए हैं। इस सम्प्रदाय में वालकृष्ण की उपासना मानी गई है।

द्वैताद्वैत----इसके प्रवर्त्तक श्री निम्बार्काचार्य (मृत्यु संवत् ११६२) थे । ये सूर्य के अवतार माने जाते हे । कहा जाता है कि इन्होंने एक जैन साधु की खातिर जिनका वे दिन छिपने से पहले ही आतिथ्य सत्कार करना चाहते थे, सूर्य की गति को रोक एक नीम के पेड़ पर स्थित कर दिया था । आपके भाष्य का नाम है----वेदान्त सौरभ ।

श्रुतियाँ ढैत और अढैत दोनों का प्रतिपादन करती हैं। ढैताढैत में ब्रह्म और जीव का सम्बन्ध अंशांशी भाव से ढैत और अढैत माना है। ये भी संसार को सत्य मानते हैं **'सर्व हि बिज्ञानमतो यथार्थकम् ।** ब्रह्म जगन में परिणत होने पर भी निर्विकार रहता है। वह अतीत रूप में निर्गुण है। इस मत में भी भक्ति ही परम साधन हैं। ब्रह्म सार्वभौम होने के कारण सुखी है, जीव सोमित होने के कारण दुखी हैं। निम्बाकींचार्य ने तीन तत्त्वों को इस प्रकार माना है जीव (भोक्ता) प्रकृति (भोग्य) ईश्वर (नियन्ता)।

द्वेतवाद--इस सम्प्रदाय के प्रवर्तक हे श्री मध्वाचार्य (संवत् १२५४-१३३३) इनके सिद्धान्त इस प्रकार है :--श्रीवन्मध्वते हरिः परतरः सत्यं जगत्तस्वतो, भेदो जीवगणा हरेरनुचरा नीचोच्चभाव गताः ।

मुक्तिर्नेजसुखानुभूतिरमला भेक्तिइच तत्साधनं ह्यक्षादित्रितयप्रमाणमखिलाग्नायैकवेद्यो हरिः ॥

अर्थात् श्रीमध्वाचार्यं के मत से हरिः से बढ़कर कोई नहीं है, जगत् तत्त्व से सत्य है (व्यवहार से सत्य तो शंकराचार्य जी ने भी माना है)। जीवों में भेद है अर्थात् उनमें परस्पर भेद है, जीव ईश्वर का भेद है, जीव जड़ का भेद है और जड़ों में भी परस्पर भेद हैं। वे सब हरि के अनुचर हैं। भक्ति का अर्थ भगवान् से हमारा निजी सम्बन्ध है इस सुख की अनुभूति है। उसका साधन अमला भक्ति है। प्रत्यक्ष अनुमान और झब्द ये प्रमाण है। सब शास्त्रों में जानने योग्य पदार्थ हरि ही हैं। इस मत की विशेषता है कि इसने भेदों को उड़ाया नहीं है उनको सत्य माना है 'सत्यता च भेदस्य' भगवान् पूर्णरूप से स्वतंत्र है और जीव परतंत्र है।

समग्वय---- यद्यपि भारतीय दर्शनों की संख्या ६ है और उनमें परस्पर मेद भी है तथापि वह भेद दृष्टिकोण का है। वे एक दूसरे के विरोधी नहीं कहे जा सकते, वे एक दूसरे के पूरक हैं। इनका दृष्टिकोण भेद समझ लेना चाहिए। ६ दर्शनों में वास्तव में तीन प्रकार की विचार धाराएँ हैं। ये छओं दर्शन तीन वर्गों में बाँटे जा सकते हैं। न्याय-वैशेषिक, सांख्य-योग और पूर्व और उत्तर मीमांसा। इन गुम्मों में एक अनुष्ठापक और दूसरा ज्ञापक कहा जा सकता है अर्थात् एक का सम्बन्ध साथनों और कियाओं से है दूसरे का सम्वन्ध ज्ञान से। न्याय-वैशेषिक में न्याय ज्ञापक है और वैशेषिक अनुष्ठापक। दे तेषिक-धर्म की व्याख्या के लिए आया, 'अथातो धर्म क्यास्यामः' सांख्य-योग में सांख्य ज्ञापक है और वेशेषिक अनुष्ठापक है। योग में चित्त-वृत्ति के निरोध का साधन बत्तलाया है। उत्तर मीमांसा ज्ञापक है और पूर्व मीमांसा अनुष्ठापक है। उसका भी उदय धर्म की ज्ज्जासा और व्याख्या के लिए हुआ।

ऊपर एक श्रुति का उल्लेख आया है उसमें '**आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः द्योतव्यो मन्तव्यो निहिध्यासितव्यः**' आत्म-दर्शन के तीन साधन बतलाये गये हैं।

श्ववण का सम्बन्ध पूर्व और उत्तर मीमांसाओं से हैं क्योंकि वे श्रुति को ही प्रमाण मानकर आगे बढ़ी हैं। न्याय वैशेषिक और सांख्य में मनन की प्रधानता है योग में निदिष्यासन की।

संसार की उसलि के सम्बन्ध में तीन दृष्टिकोग माने गये हैं। आरम्भवाद, परिणामवाद और विवर्तवाद। आरम्भवाद कार्य को उसलि से पूर्व असत् मानता है इसीलिए वह इस नाम से पुकारा जाता है। इसको असत्कार्यवाद भी कहते हैं। न्याय और वैशेषिक इस दृष्टिकोण को ही लेकर चले हैं। परिणामवाद कार्य को उत्पत्ति के पूर्व भी सत् मानता है। उत्पत्ति के रूर्व जो अव्यक्त रूप से सत था उत्पत्ति के पश्चात् व्यक्त-रूप से सत होता है। दूध वही से भिन्न अवस्य है किन्तु दूध में ही था और सत् था और सत् हैं। इस मत को सांख्य-योग ने माना है। विवर्तवाद में कायं को असत् मानता गया है। कारण के परिणाम विना ही कार्य दिखाई देने लगता है। इसको शांकर वेदान्त ने माना है। विवर्त और परिणाम में यहा मे द है कि परिणाम में कार्य सत् होतर कारण से भिन्न होता है और विवर्त में अक्त होकर कारण से भिन्न होता है –

৬৸০



#### श्री गुलाबराय

सतत्वतोऽन्यथा प्रथा विकार इत्युबीयंते। अतत्वतोऽन्यथा प्रथा विवर्त इत्युदीयंते। ये तीनों दृष्टिकोण भी एक दूगरे के पूरक है। आरम्भ और परिणामवाद कार्य पर विशेष ध्यान रखते हैं और विवर्तवाद कारण पर। आरम्भवाद कार्य की नवीनता पर जोर देता है और परिणामवाद कार्य और कारण की एकता पर, क्योंकि वह मानना है कि असत् से सत की उत्पत्ति नहीं हो सकती। किन्तु कार्य और कारण में कुछ मेद मानना ही पड़ेगा। अव्यक्त से व्यक्त होना ही नवीनता है। यहाँ पर सांख्य को न्याय की बात माननी होगी। त्याय भी कार्य कारण में किसी न किसी प्रकार का तादात्म्य मानना है क्योंकि घट मिट्टी से ही होता है और पट तन्तुओं से। विवर्तवाद कारण को प्रधानता देता है और कार्य को उसकी अपेक्ष गौण मानता है।

इन दर्शनों का भेद अधिकारी भेद से भी माना गया है। अधिकारी मानसिक उन्नति के कम से स्थूल से सूक्ष्म की ओर जाला है। पहली श्रेगी न्दाय-वैग्नेषिक की है, दूसरी श्रेणी सॉख्य-योग की तीसरी श्रेणी पूर्व और उत्तर मीमांसा की।

वेदान्त के भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों का भी झगड़ा ऐसा नहीं है जिसका निपटारा न हो सके। वेदान्त के पाँच प्रमुख भाष्यकारों में तीन ने तो ईश्वर और जीव का सम्बन्ध भिन्न-भिन्न रूप से अंशांशी भाव में माना है। दोनों ने अर्थात् शंकराचार्य ने और मध्वाचार्य ने अंशांशी भाव नहीं माना है। शंकरावार्य ने विलकुल तादात्म्य माना है। माध्वाचार्य ने बिलकुल भेद। अंशांशी भाव बीच की चीव है। शंकराचार्य ने परमार्थिक और व्यावहारिक का भेद करके सबके लिए गुञ्जाइश कर दी है। व्यावहारिक दृष्टि से अंशांशी भाव और द्वैत भक्ति-भाव मान्य होता है। जगत की सत्यता भी व्यवहारिक दृष्टि से प्रमाणित हो जाती है। हाथी के पैर की भांति ब्रह्म में सब वादों को आश्रय मिल जाता है। वही एक सब का ध्येय है--एक सद्विप्रा: बहुघा बदन्ति।

चार्षाक---इस शब्द की व्युत्पत्ति चारु अर्थात सुन्दर दाक्य से की जाती है क्योंकि इसके सिद्धान्त साधारण मनुष्य को अच्छे लगते हैं, वे चारुवाक के रूप में उसे दिखाई पड़ते हैं। इसके आचार्य हैं देवताओं के गुरु बृहत्पति। ऐसा माना जाता है कि इन्होंने दानवों को घोका देने के लिए गलत मत का प्रचार किया था। यह बात ठीक नहीं मालूम होती। देवता या ऋषि लोग किसीको घोका नहीं देते। ये लोग देहात्मवादी हैं। आत्मा को शरीर का ही विकार मानते हें कुछ-कुछ उसी प्रकार जिस प्रकार महुवा से शराब उत्पन्न होती है--- 'यावज्जीवेद सुख जीवेत आण कृत्वा घृत पिवेत् । भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः' यह इनका मूल मंत्र है।

बौद्ध दर्शन—दसका भी उदय सांख्य की भाँति दुख की निवृत्ति के लिए हुआ। जिस प्रकार सांख्य का मूल उद्देश्य युख की आत्यल्तिक निवृत्ति हैं (**दुखत्रयाभिधाताञ्जिज्ञज्ञासा तदभिवातके** हेतौ) उसी प्रकार बुद्ध महाराज के आने का उद्देश्य बतलाया गया है कि उन्होंने दुख और उसके कारणों और उसके शमन का उपाय बतलाया—

ये धम्मा हेतुप्पभवा तेस हेत्ं तथागतो आह । तेसं च यो विरोधो एवं वादी महासमणो ॥

दुख के कार्य-कारणों की शुंखला को खोजते हुए उसका मूल वासना में मिलता है। उसके ही नाझ करने से दुख की आत्यन्तिक निवृत्ति होती हैं। वृद्ध महाराज ने चार आर्य सत्य वतलाये हैं। वे इस प्रकार हैं (१) दुख (२) दुख समुदय अर्थात् दुख के कारणों की तृष्णा मूलक परम्परा (३) दुख विरोध अर्थात् तृष्णा पर विजय प्राप्त कर दुख का रोकना (४) मार्ग वा मध्यम प्रतिपदा अर्थात् बीच का मार्गे। इसका ब्योरा अर्थ्डांगिक मार्ग में बतलाया है।

संमार और जीव के सम्बन्ध में बौद्ध लोग किसी शाश्वत आरमा को नहीं मानते और न वे चारवाकों की भाँति आत्मा के अस्तित्व को बिलकुल मिटाते ही हैं। जब तक वासना का क्षय नहीं होता तब तक आवागमन का चक्र चलता रहता है लेकिन जो आत्मा जन्म लेती है वह कोई स्थायी वस्तु नहीं हैं वरन् वह आगे बढ़ती हुई संस्कारों की परम्परा है। जिस प्रकार दीपक की ज्योति में प्रतिक्षण नये कण आते रहते हैं उसी प्रकार नये संस्कारों का प्रवाह चलता रहता है। बाह्य सत्ता भी इन क्षणिक विज्ञानों के अतिरिक्त कुछ नहीं है।

इस संसार के सभी पदार्थ क्षणिक हैं । इन क्षणिक विज्ञानों के आधार के सम्बन्ध में वौढ़ों के चार सम्प्रदाय हैं---वैभाषिक और सौत्रान्तिक तो वाह्याधार मानते हैं और माध्यमिक और योगाचार नहीं मानते । योगाचार वाले शून्य-वादी हैं । श्रुति में शून्यवाद का भी आधार मिलता हैं । सिद्धान्त रूप से नहीं वरन् एक पक्षरूप से---

'तद्ध एक आहुरसदेवेदमग्र आसीत्। एकमेवाद्वितीयं तस्मादसतः सज्जायत'।



## भारतीय दर्शनों को रूपरेखा

जैन---जैन मत के प्रवर्त्तक हैं भगवान ऋषभदेव। ये पहले तीर्थकर हैं। जैन दर्शन में न्याय, वैशेषिक और सांख्य का सा बहुपुरुषवाद है। संसार को सत्य माना गया है। वेदान्त की भाँति जीव मुक्त होकर व्यक्तित्व को नहीं खो देता है। जैन दर्शनों में आत्मा मुक्त होकर अपना पार्थक्य रखता है। इस प्रकार जैन सिद्धान्त अनेकत्ववादी वेदान्त है और पुद्गल को अलग मानने से सांख्य के बहुत तिकट आ जाता है, किर भी उन्नकी विशेषता है। सबसे बड़ी विशेषता अनकत्त्वतादी वेदान्त है और पुद्गल को अलग मानने से सांख्य के बहुत तिकट आ जाता है, किर भी उन्नकी विशेषता है। सबसे बड़ी विशेषता अनकान्तिक दुष्टिकोण की है अर्थात् यह कि एक ही चीज को सिन्न-भिन्न दुष्टिकोणों से भिन्न रूम में देख सकते हैं। स्थायित्व की दृष्टि से हम बस्तु को अस्ति कह सकते हैं किन्तु उसके परिवर्तनों की दृष्टि से उसे नास्ति कह सकते हैं। दोनों दुष्टिकोणों को मिलाकर अस्ति नास्ति भी कह सकते हैं। एसे सात भंग माने गए हैं। इसीको सप्तभंगी न्याय कहते हैं। लेकिन दुष्टिकोण या नय अतेक हो सकते हैं। अवेकान्तवाद को भी मानते हुए जैन सिद्धान्त अनेकत्व में भी एकत्व देख सकता है। इस दृष्टि से जैन सिद्धान्त भेदाभेद के बहुत तिकट आ जाता है। उपासना में भेद अवश्य रहेगा। जैन सिद्धान्त ने सारे संसार को दो पदार्थों में बाँट दिया है जीव और अजोव। अजीव में धर्म अवर्म पुद्गल और देश और काल हैं।

जैन धर्म जीव को मिट्टी में मिला हुआ खान के सोने की भाँति मानता है। उसमें वासनाओं के कारण पुद्गल का आस्रव होता रहता है और अधिकाधिक बूल मिलतो जाती हैं। इस आस्रव को संवर और निर्जर द्वारा रोक देना और जीव को शुद्ध कर लेना ही परम पुरुषार्थ है। इसके लिए शम दमादि की आवश्यकता होती है। जैन सिद्धान्त आवागमन को मानता है और कारण और तैजस शरीर में भी विश्वास रखता है।

हमारा भविष्य---भारतीय विचारधारा शुद्ध रून में अठारहवीं शताब्दी तक चलती रही। नवद्वीप में नव्य न्याय का उत्तरकालीन विकास इसका प्रमाण हैं। सुन्दरदास आदि के विचार सागर आदि ग्रंथों में वेदान्तिक विचारधारा प्रवा-हित हुई है। आर्य समाज, ब्रह्म समाज ने भी भारतीय विचार धाराओं को अग्रसर करने में योग दिया है। स्वामी विवेका-नन्द, रामतीर्थ तथा अरविन्द घोष आदि ने भी अपने भाषणों में भारतीय की विचारधारा को बढ़ाया ही है। उनकी मौलिक दैन चाहे अधिक न हो किन्तु ज्ञान को ज्योति को बुझने से बचाये रक्खा है। स्वामी रामतीर्थ ने वेदान्त के व्यावहारिक पक्ष पर अधिक बल दिया है। आजंकल के युग में रवीन्द्रनाथ ठाकुर और महात्मा गांधी ने भारत की विचारधारा को विशेष रूप से प्रभावित किया। रविवाबू के Personality और साधना नाम के प्रयों में संग्रहीत विचार उनको दार्शनिकों में स्थान देते हैं। पुरुषता Personality के आध्यात्मिक पक्ष पर उन्होंने अधिक बल दिया है । उनकी रहस्यवाद सम्बन्धी कविताओं में वैष्णव प्रेम पद्धति का एक नये रूप से पुनर्जीवन हुआ है।

महात्मा गांधी ने नीति और आचार सम्बन्धी विचारधारा पर अधिक प्रभाव डाला है। उनकी विचारधारा भार-तीय अहिंसा और टाल्सटाय के विचारों का अपूर्व सम्मिश्रण मिलता है। भविष्य में चलकर इन विचारों का यथार्थ मूल्यांकन हो सकेगा। सर सर्वपल्ली राधाकृष्ण, डाक्टर एस० एन० दासगुप्त आदि विद्वानों ने भारतीय विचारधारा का अंग्रेजी भाषा जाननेवालों को उनकी ही भाषा में (खग जाने खग ही की भाषा) परिचय कराया है। इसके साथ उन्होंने अपने विचारों द्वारा भारतीय विचारधारा को कुछ अग्रसर किया है। रयाक्चात्त्य देशों में सर राधाकृष्ण के विचार निरपेक्ष प्रत्ययवाद (Asolute Iæalism) के नाम से प्रख्यात है।

अब भारतीय विचारधारा शुद्ध गंगधारा तो नहीं रही है उसमें पश्चिमी विचारधारा का यमुना जल भी मिल गया है। यह तो इतना दुख का विषय नहीं है, यह सम्मिश्रण हमारी विचारधारा को अधिक गति प्रदान करेगा किन्तु हमारा चिन्तन का माध्यम अंग्रेजी होता जाता है। यह अवश्य खेद की बात है। हमारा सम्पर्क संस्कृत भाषा से कुछ बढ़ तो चला है किन्तु पर्याप्त मात्रा में नहीं। चिन्तन का माध्यम तो अब हिन्दी ही रहना चाहिए। हमको प्राचीन ग्रंथों का अधिक से अधिक परिचय प्राप्त करना चाहिए। हमारे सामने प्राचीन समस्थाएँ ही नहीं हैं, अव कुछ नई समस्याएँ भी उपस्थित हो गई हैं। प्राचीनों के प्रति श्रद्धा और आदर का भाव रखते हुए हमको यह धारणा छोड़ देना चाहिए कि अब नवीनता के लिए कोई गुञ्जाइश नहीं। प्राचीनों की ऐसी धारणा न थी। सूत्रों पर भाष्य करते हुए भी उन्होंने नई शाखाओं को जन्म दिया। हम में उनके वरावर साधना नहीं है। विद्या का भी अनुराग जीवन की भागदोड़ में कम हो गया है किन्तु फिर भी हमारी प्राचीन गौरवमयी परम्परा हमको नए चिन्तन में अधिक बल प्रदान कर सकेगी। उपस्थित सामग्री को आत्मसात् कर अग्रसर होना जीवन का लक्षण है। उत्थादन और सुष्टि की सम्पत्ति स्वयं संसार के आदिकारण परमात्मा से हमको दायत्व में मिला है। पूर्वी और पश्चिमी ऋषियों का ऋण हमारे सिर पर बढ़ता जाता है। संसार को कुछ देकर ही हम उस ऋण को चुका सकते हैं। नई सहस्राब्दी में भारत और विश्व का प्रवेश हमारे लिए शुभ हो।



श्री डाक्टर गोरखप्रसाद, डो० एस-सी०

ज्योतिष की महत्ता--भारतीय ज्योतिष का प्राचीनतम इतिहास सुदूर भूतकाल के गर्भ में छिपा हुआ हैं। केवल भटग्वेद आदि अति प्राचीन ग्रंथों के स्फुट वाक्यांशों से आभास मिलता हैं कि उस समय ज्योतिष का ज्ञान कितना रहा होगा।

ज्योतिष का अध्ययत अनिवार्य था। जगली जातियों में ज्योतिष का थोड़ा बहुत ज्ञान रहता ही है क्योंकि इसकी आवश्यकता प्रति दिन पड़ा करती हैं; इसलिए आयों का ज्योतिष-ज्ञान समुन्नत दिशा में पहुँचना आश्चर्य की बात नहीं है। ज्योतिष का विशेष रूप से अध्ययन उस समय भी होता या इसका प्रमाण यह है कि यजुर्वेद में 'नक्षत्रदर्श' ( ==ज्योतिष) की चर्चा है\*। छादघोग उपनिषद् में नक्षत्रविद्या का उल्लेख है†। ज्योतिष अति प्राचीनकाल से वेद के छह अंगों में गिना जाता रहा है‡।

ज्योतिष के ज्ञान की आवश्यकता कृषकों को भी पड़ती हैं और पुजारियों को भी। यों तो सभी को समय समय पर ऐसी वातों के जानने की आवश्यकता पड़ जाती है जिसे ज्योतिषी ही बतला सकता है, परन्तु कृषक विशेष रूप से जानना चाहता है कि पानी कब बरसेगा, और खेतों के बोने का समय आ गया या नहीं। पुजारी तो बहुतसी बातें जानना चाहता है। प्राचीन समय में साल साल भर तक चलनेवाले यज्ञ हुआ करते थे और अवश्य ही वर्ष में कितने दिन होते हैं, वर्ष कब आरम्भ हुआ, कब समाप्त होगा, यह सब जानना बहुत आवश्यक था।

आजकल पंचांग इतना सुलभ हो गया है और उसके नियम इतने सुगम हो गए हैं कि इसकी कल्पना ही प्रायः असम्भव है कि अत्यन्त प्राचीन समय में क्या क्या कठिनाइयाँ पड़ती रही होंगी । इसलिए इस प्रश्न पर विचार करना कि प्राचीनतम ज्योतिषी का वातावरण कैसा रहा होगा लाभदायक होगा ।

```
* ३०।१०।
† ७।१।२; ७।१।४; ७।२।१; ७।७।१।
‡ आपस्तंब धर्मसूत्र ४।२।८।१०।
```

હલર



समय को तीन इकाइयां—प्राचीनतम मनुष्य ने भी देखा होगा कि दिन के पश्चात् रात्रि, रात्रि के पश्चात् दिन होता है । एक रातदिन—ज्योतिष की भाषा में एक अहोरात्र और साधारण भाषा में केवल दिन—समय नापने की ऐसी इकाई थी जो मनुष्य के ध्यान के सम्मुख बरबस उपस्थित हुई होगी। परन्तु कई कामों के लिए यह एकाई बहुत छोटी पड़ी होगी। उदाहरणत:, बच्चे की आयु कौन जोड़ता चलेगा कि कितने दिन की हुई। सौ दिन के ऊपर असुविधा होने लगी होगी।

सौभाग्यवद्य एक दूसरी इकाई थी जो प्रायः इतनी ही महत्वपूर्ण थी। लोगों ने देखा होगा कि चन्द्रमा घटता-बढ़ता है। कभी वह पूरा गोल दिखलाई पड़ता है, कभी वह अदृश्य भी रहता है। एक पूर्णिमा से दूसरी तक, या एक अमावस्या से दूसरी तक के समय को इकाई मानने में सुविधा हुई होगी। यह इकाई—एक मास या एक चान्द्रमास--कई कालों के नापने में सुविधाजनक रही होगी, परन्तु सबके नहीं। कुछ दीर्घ काल, जैसे बालक-बालिकाओं की आयु बताने में मासों का उपयोग भी असुविधाजनक प्रतीत हुआ होगा; इससे भी बड़ी इकाई की आवश्यकता पड़ी होगी।

परन्तु लोगों ने देखा होगा कि ऋतुएँ बार बार एक विशेष कम में आती रहती हैं——जाड़ा, गरमी, बरसात, फिर जाड़ा, गरमी, बरसात, और सदा यही कम लगा रहता है, इसलिए लोगों ने बरसातों की संख्या बताकर काल-मापन आरम्भ किया होगा। इसका प्रत्यक्ष प्रमाण यह है कि वर्ष शब्द की उत्पत्ति वर्षा से हुई है, और वर्ष के पर्यायवाची शब्द प्रायः सभी ऋतुओं से सम्बन्ध रखते हैं जैसे शरद, हेमन्त, वत्सर, संवत्सर, अब्द, इत्यादि। शरद और हेमन्त दोनों का सम्बन्ध जाड़े की ऋतु से हैं; वत्सर और संवत्सर से अभिप्राय है वह काल है जिसमें सब ऋतुएँ एक बार आ जाय, अब्द का अर्थ जल देनेवाला या बरसात है।

समय की इकाइयों में सम्बन्ध—सैंकड़ों वर्षों तक अहोरात्र, मास और वर्ष के सम्बन्ध को सूक्ष्म रूप से जाने बिना ही काम चल गया होगा, परन्तु जैसे जैसे गणित का ज्ञान बढ़ा होगा, जैसे जैसे राजकाज में कमबद्ध आय-व्यय लेखा वर्षों तक रखने की आवश्यकता पड़ी होगी, या लम्बे लम्बे एक या अधिक वर्षों के यज्ञ होने लगे होंगे, तैसे तैसे इन तीन इकाइयों के सम्बन्ध को ठीक ठीक जानने की आवश्यकता तीव्र होती गई होगी।

मनुष्य के दोनों हाथों में कुल मिलाकर दस अँगुलियाँ होती हैं और इसी कारण गणित में दस की विशेष महत्ता है । सारा गणित दस अंकों से लिख लिया जाता है—-१ से ९ तक वाले अंक और झून्य ०; इन्हींसे बड़ी से बड़ी संख्याएँ लिख ली जाती हैं। प्राचीनतम मनुष्य ने जब देखा होगा कि एक मास में लगभग तीस दिन होते हैं तो मास में ठीक ठीक तीस दिन मानने में उसे कुछ भी संकोच न हुआ होगा। उसे मास में तीस दिन का होना उतना ही स्वाभाविक जान पड़ा होगा कि जितना दिन के बाद रात का आना।

परन्तु सच्ची वात तो यह है कि एक मास में ठीक ठीक तीस दिन नहीं होते। सब मास ठीक ठीक बराबर भी नहीं होते। इतना ही नहीं, सब अहोरात्र भी बराबर नहीं होते। इन सब इकाइयों का सूक्ष्म ज्ञान मनुष्य को बहुत पीछे हुआ। आज भी जव सेकण्ड के हजारवें भाग तक वैज्ञानिक लोग समय नाप सकते हैं और डिंगरी के दो हजारवें भाग तक कोण नाप सकते हैं इन इकाइयों का इतना सच्चा ज्ञान नहीं है कि कोई ठीक ठीक बतला दें कि आज से एक करोड़ दिन पहले कौनसी तिथि थी—-उस दिन चन्द्रमा पूर्ण गोल था, या चतुर्दशी के चन्द्रमा की तरह कुछ कटा हुआ।

ऋग्वेद में वर्षमान—निस्सन्देह इन तीन इकाइयो के सम्बन्ध की खोज ही से ज्योतिष की उत्पत्ति हुई और यदि किसी काल की पुस्तक में हमें यह लिखा मिल जाता है कि उस समय मास में और वर्ष में कितने दिन माने जाते ये तो हमको उस समय के ज्योतिष के ज्ञान का सच्चा अनुमान लग जाता है।

ऋग्वेद हमारा प्राचीनतम ग्रंथ है । परन्तु वह कोई ज्योतिष की पुस्तक नहीं है । इसलिए उसमें आनेवाले ज्योतिष-सम्बन्धी संकेत बहुधा अनिश्चित से हैं । परन्तु इस में सन्देह नहीं कि उस समय वर्ष में बारह मास और एक मास में तीस



श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

दिन माने जाते थे। एक स्थान पर लिखा है---

'सत्यात्मक आदित्य का, बारह अरों (खूंटों या डंडों) से युक्त चक्र स्वर्ग के चारों ओर बारबार भ्रमण करता है और कभी भी पुराना नहीं होता। अग्नि, इस चक्र में पुत्रस्वरूप, सातसौ बीस (३६० दिन और ३६० रात्रियाँ) निवास करते हैं\*।'

परन्तु यह मानने में कि मास में बराबर ठीक तीस दिन होते हैं एक विशेष कठिनाई पड़ती रही होगी । वस्तुत: एक महीने में लगभग २९॥ दिन होते हैं। इसलिए यदि कोई बराबर तीस-तीस दिन का महीना गिनता चला जाय तो ३६० दिन में लगभग ६ दिन का अन्तर पड़ जायगा। यदि पूर्णिमा से मास आरम्भ किया जाय तो जब बारहवें महीने का अन्त तीस-तीस दिन वारह बार लेने से आवेगा तब आकाश में पूर्णिमा के बदले अधकटा चन्द्रमा रहेगा। इसलिए यह कभी भी माना नहीं जा सकता कि लगातार बारह महीने तक तीस-तीस दिन का महीना माना जाता था।

मास में दिनों की संख्या—पूर्णिमा ऐसी घटना नहीं हैं जिसके घटित होने का समय केवल चन्द्रमा की आकृति को देखकर कोई पल-विपल तक बतला सके। यदि इस समय चन्द्रमा गोल जान पड़ता है तो कुछ मिनट पहले भी वह गोल आन पड़ता रहा होगा और कुछ मिनट बाद भी वह गोल ही जान पड़ेगा। मिनटों की क्या बात; कई घण्टों में भी अधिक अन्तर नहीं दिखलाई पड़ता। इसलिए एक मास में २९॥ दिन के बदले ३० दिन मानने पर महीने, दो महीने तक तो कुछ कठिनाई नहीं पड़ी होगी, परन्तु ज्योंही लोगों ने लगातार गिनाई आरम्भ की होगी उनको पता चला होगा कि प्रत्येक मास में तीस दिन मानते रहने से साल भर में गणना और वेध में एकता नहीं रहती। जब गणना कहती है कि मास का अन्त हुआ तब आकाश में चन्द्रमा पूर्ण गोल नहीं रहता; जब बेध बतलाता है कि आज पूर्णिमा है तब गणना बतलाती है कि अभी महीना पूरा नहीं हुआ।

**लकोर के फकीर--**अवश्य ही कोई उपाय रहा होगा जिससे लोग किसी किसी - महीने में केंवल २९ दिन मानते रहे होंगे। इन २९ दिन वाले महोतों के लिए ऋग्वेद के समय में क्या नियम थे यह अब जाना नहीं जा सकता, परन्त् कुछ नियम रहे अवश्य होंगे। पीछे तो हिन्दू ज्योतिष में ऐसे पक्के नियम बन गए कि लोग उन नियमों केदास बन गए; ऐसे दास कि आज भी हिन्दू ज्योतिषी तभी ही पूर्णिमा मानते हैं जब उनकी गणना कहती है कि पूर्णिमा हुई, चाहे वेध आँख से देखी बात कुछ बतलावे। मुसलमान बंध के भक्त है, हिन्दू गणित के। चाहे गणना कुछ भी कहे, जब तक मुसलमान ईद के चाँद को आँखों से देख न लेगा-चाहे निजी आँखों से, चाहे विश्वस्त पुजारियों की आँखों द्वारा-वह ईद मनायेगा ही नहीं । परन्तु आजका हिन्दू डेढ़ हजार वर्ष पहले के बने नियमों का इतना भक्त है कि वह बेध को भाड़ में झोंकने के लिये उद्यत है। हकतुल्यता-गणना में ऐसा सुधार करना कि उससे वही परिणाम निकले जो बेच से प्राप्त होता है--आज के प्रायः सभी पंडितों को पाप-सा प्रतीत होता है। बेध की अवहेलना अभी इसलिए निबाही जा रही है कि सूर्य-सिद्धान्त के गणित से निकले परिणाम और बेध में अभी धण्टे, दो घण्टे, से अधिक का अन्तर नहीं पड़ता और घष्टे, दो घण्टे, आगे या पीछे पूर्णिमा बतलाने से साधारण मनुष्य साधारण अवसरों पर गलती पकड़ नहीं पाता। इसी से काम चला जा रहा है। ग्रहण के अवसरों पर अवश्य घण्टे भर की गलती सुगमता से पकड़ी जा सकती है,† परन्तु पंडिसों ने चाहे वे कितने भी कट्टर प्राचीन मतावलम्बी हों, ग्रहणों की गणना आध्निक पाइचात्य रीतियों से करना स्वीकार कर लिया है। अस्तु। चाहे आज का पंडित कुछ भी करे ऋग्वेद के समय के लोग साल भर तक किंसी भी प्रकार तीस दिन ही प्रति मास न मान सके होंगे । सम्भवतः कोई नियम रहा होगा; ऐसे नियम ज्योतिषवेदांग में दिये हैं और उसकी चर्चा नीचे की जायगी। परन्तु यदि कोई नियम न रहे होंगे तो कम से कम अपनी आँखों देखी पूर्णिमा के आधार पर उस काल के ज्योतिषी समय समय पर एक दो दिन छोड़ दिया करते रहे होंगे ।

- \* १।१६४।४८; रामगोविन्द त्रिवेदी और गौरीनाथ झा की टीका से।
- † क्योंकि चन्द्रग्रहण का मध्य पूर्णिमा पर और सूर्यग्रहण का मध्य अमावस्या पर ही हो सकता है।



वर्ष में कितने मास----यह तो हुआ मास में दिनों की संख्या का हिसाब। यह भी प्रश्न अवश्य उठा होगा कि वर्ष में कितने मास होते हैं। यहाँ पर कठिनाई और अधिक पड़ी होगी। पूर्णिमा की तिथि बेध से निश्चित करने में एक दिन या अधिक से अधिक दो दिन की अशुद्धि हो सकती है। इसलिए बारह या अधिक मासों में दिनों की संख्या गिनकर पड़ता बैठाने पर कि एक मास में कितने दिन होते हैं अधिक त्रुटि नहीं रह जाती है।

परन्तु यह पता लगाना कि वर्षाऋतु कब आरम्भ हुई, या शरदऋतु कव आई, सरल महीं हैं। पहला पानी किसी साल बहुत पहले, किसी साल बहुत पीछे, गिरता हैं। इसलिए वर्षाऋतु के आरम्भ को बंध से ऋतु को देखकर निश्चित करने में पन्द्रह दिन की तृटि हो जाना साधारणसी बात हैं। बहुत काल तक पता ही न चला होगा कि एक वर्ष में ठीक ठीक कितने दिन होते हैं। आरम्भ में लोगों की यही धारणा रही होगी कि वर्ष में मासों की संख्या कोई पूर्ण संख्या होगी। बारह ही निकटतम पूर्ण संख्या है। इसलिए वर्ष में बारह महीनों का मानना स्वाभाविक था। दीर्घकाल तक होता यही रहा होगा कि बरसात से लोग मोटे हिसाब से महीनों को गिनते रहे होंगे और समय बतलाने के लिए कहते रहे होंगे कि इतने मास बीते।

तो भी, जैसे जैसे ज्योतिष के ज्ञान में तथा राज-काज, सभ्यता आदि में वृद्धि हुई होगी, तैसे तैसे अधिकाधिक दीर्ष काल तक लगातार गिनती रक्खी होगी और तब पता चला होगा कि वर्ष में कभी बारह, कभी तेरह मास रखना चाहिए, अन्यया बरसात उसी महीने में प्रतिवर्ष नहीं पड़ेगी। उदाहरणतः यदि इस वर्ष बरसात सावन-भादों में थी और हम आज से बराबर बारह-बारह मासों का वर्ष मानते जाँय तो कुछ वर्षों के बाद बरसात कुआर-कातिक में पड़ेगी; कुछ अधिक वर्षों के बीतने पर बरसात अगहन-पूस में पड़ेगी। मुसलमानों की गणना-पद्धति आज भी यही है कि एक वर्ष में कुल १२ मास (चान्द्रमास) रक्खे जौंय। इसका परिणाम यही होता है कि बरसात उनके हिसाब से प्रति वर्ष एक ही महीने में नहीं पड़ती। उदाहरणतः उनके एक महीने का नाम मुहर्रम है। उसी महीने में मुसलमानों का मुहर्रम नामक त्यौहार पड़ता है। परन्तु यह त्यौहार जैसा सभी ने देखा होगा बराबर एक ही ऋतु में नहीं पड़ता।

ऋग्वेद के समय में अधिमास---हिन्दुओं ने तेरहवाँ मास लगाकर मासों और ऋतुओं में अटूट सम्बन्ध जोड़ने की रीति ऋग्वेद के समय में ही निकाल ली थी। ऋग्वेद में एक स्थान पर आया है---

इससे प्रत्यक्ष हैं कि वे तेरहवाँ महीना बढ़ाकर वर्ष के भीतर ऋतुओं का हिसाब ठीक रखते थे।

नक्षत्र--- लोगों ने घीरे घीरे यह देसा होगा कि पूर्णिमा का चन्द्रमा जब कभी किसी विशेष तारे के निकट रहता है तो एक विशेष ऋतु रहती है। इस प्रकार तारों के बीच चन्द्रमा की गति पर लोगों का ध्यान आकर्षित हुआ होगा। तारों के हिसाब से चन्द्रमा एक चक्कर २७ है दिन में लगाता है। मोटे हिसाब से प्राचीन लोगों ने इसे २७ हो दिन माना होगा। इसलिए चन्द्रमा के एक चक्कर रगे २७ भागों में बाँटना और उसके मार्ग में २७ चमकीले या सुगमता से पहचान में आने-वाले तारों या तारिकापूंजों को चुन लेना उनके लिए स्वाभाविक था। ठीक ठीक बराबर दूरियों पर तारों का मिलना असम्भव था क्योंकि चन्द्रमा के मार्ग में तारों का जड़ना मनुष्य का काम तो था नहीं। इसलिए आरम्भ में मोटे हिसाब से ही बेघ द्वारा चन्द्रमा की गति का पता चल पाता रहा होगा, परन्तु गणित के विकास के साथ इसमें सुधार हुआ होगा और तब चन्द्र-मार्ग को ठीक ठीक बराबर २७ भागों में बाँटा गया होगा। चन्द्रमा २७ के बदले लगभग २७ है दिन में एक चक्कर लगाता है, इसका भी परिणाम जोड़ लिया गया होगा।

चन्द्रमा के मार्ग के इन २७ बराबर भागों को ज्योतिष में नक्षत्र कहते हैं। साधारण भाषा में नक्षत्र का अर्थ केवल तारा है। इस शब्द से किसी भी तारे का बोध हो सकता है। आरम्भ में नक्षत्र तारे के लिए ही प्रयुक्त होता रहा होगा।

\* १।२५।८ रामगोविन्द त्रिवेदी और गौरीनाथ झा का अनुवाद।



### श्री डॉ० गोरखप्रसाद

परन्तु चन्द्रमा अमुक नक्षत्र के समीप हैं कहने की आवश्यकता बार बार पड़ती रही होगी। समय पाकर चन्द्रमा और नक्षत्रों का सम्बन्ध ऐसा घनिष्ट हो गया होगा कि नक्षत्र कहने से ही चन्द्र-मार्ग के समीपवर्ती किसी तारे का ध्यान आता रहा होगा। पीछे जब चन्द्रमार्ग को २७ बराबर भागों में बाँटा गया तो स्वभावतः इन भागों के नाम भी समीपवर्ती तारों के अनुसार अश्विनी, भरणी, कृत्तिका, रोहिणी आदि पड़ गए होंगे।

अधग्वेद में कुछ नक्षत्रों के नाम आते हैं जिससे पता चलता है कि उस समय भी चन्द्रमा की गति पर ध्यान दिया जाता था\*।

कौषोतको क्राह्मण—ऋग्वेद के अतिरिक्त अन्य ग्रंथों में भी ज्योतिष-सम्बन्धी कुछ बातें आई हैं। उनसे पता चलता है कि तब तक ज्योतिष का ज्ञान और बढ़ गया था। तैत्तिरीय संहिता में सत्ताइसों नक्षत्रों की सूची है† और यह सूची आज की तरह अश्विनी से न आरम्भ होकर क्रुत्तिका से आरम्भ होती है (इसका कारण हम पीछे बतायेंगे)। यह भी निश्चयात्मक रूप से लिखा है कि वर्ष का आरम्भ फल्गुनी नक्षत्र में पड़नेवाली पूर्णिमा से होता था। ‡अथवंवेद में ग्रहनों की चर्चा कई स्थानों में हैं मैं और राहु का नाम भी आया है ‡।

कोषोतको ब्राह्मण में इसका सूक्ष्म वर्णन है कि उदयकाल के समय सूर्य किस दिशा में रहता है। क्षितिज पर सूर्योदय-बिन्दु स्थिर नहीं रहता क्योंकि सूर्य का वार्षिक मार्ग तिरछा है और इसका आवा भाग आकाक्ष के उत्तर भाग में पड़ता है, आधा दक्षिण में। कौषीतकी ब्राह्मण ने सूर्योदय-बिन्दु की गति का सच्चा वर्णन दिया है कि किस प्रकार यह बिन्दु दक्षिण की ओर जाता है, कुछ दिनों तक वहाँ स्थिरसा जान पड़ता है और फिर उत्तर की ओर बढ़ता हैं ¥। यदि यज्ञ करनेवाला प्रति दिन एक ही स्थान पर बैठकर यज्ञ करता था-और बह ऐसा करता भी रहा होगा-तो क्षितिज के किसी विशेष बिन्दु पर सूर्य को उदय होते हुए देखने के पहचात फिर एक वर्ष बीतने पर ही वह सूर्य को ठीक उसी स्थान पर (उसी ऋतु में) उदय होता हुआ देखता रहा होगा। वस्तुत:, क्षितिज के किसी एक बिन्दु पर उदय होने से लेकर सूर्य के फिर उसी बिन्दु पर बैसेही ऋतु में उदय होने तक के काल में दिनों की संख्या गिनने से वर्ष का मान पर्याप्त अच्छी तरह ज्ञात हो सकता है और सम्भव है कि इस रीति से भी उस समय वर्षमान निकाला गया हो। कम से कम इतना तो निरचय है कि कौषीतकी बाह्मण के कर्त्ता ने सुर्यांदय-बिन्दू की गति को कई वर्थों तक अच्छी तरह देखा था।

तारों का उदय और अस्त होना—वर्षमान जानने की एक अन्य रीति भी थी। लोग सूर्य की उपासना करते थे। प्रातःकाल, सूर्योदय के पहले से ही, पूर्व दिशा की ओर ध्यान दिया करते थे। इस किया में उन्होंने देखा होगा कि सूर्योदय के पहले जो तारे पूर्वीय क्षितिज के ऊपर दिखलाई पड़ते हैं के सदा एक ही नहीं रहते। उदाहरणतः, यदि मान लिया जाय कि आज प्रातःकाल मधा नामक तारा लगभग सूर्योदय के समय पूर्वीय क्षितिज से थोड़ीसी ही ऊँचाई पर दिखाई पड़ रहा था तो यह निश्चित है कि आज से बीस-पच्चीस दिन पीछे यह तारा सूर्योदय के समय क्षितिज से बहुत अधिक ऊँचाई पर रहेगा, और बीस-पच्चीस दिन पहले सूर्योदय के समय यह क्षितिज से नीचे और इसलिए अदृश्य था। अवश्य कोई दिन ऐसा रहा होगा जिस दिन यह तारा पहले पहल लगभग सूर्योदय के समय, या तनिकसा पहिले, दिखलाई पड़ा होगा। वह तारा उस दिन 'उदय' हुआ, ऐसा माना जाता था। लोगों ने देखा होगा कि विशेष तारों का उदय विशेष ऋतुओं में होता है। तुल्सीदास ने जो लिखा है "उदेउ अगस्त्य पंथ जल सोखा" उसमें उदय होने का अर्थ

<sup>\*</sup> १०१८५११३३ † ४१४१२०<u>१</u> ‡ ७१४१८<u>१</u> \* ३१२१२; २११०१८१ \* ९९९१२०१ \* १९१२१३१



यही है कि अगस्त्य पहले प्रातःकाल नहीं दिखलाई पड़ रहा था; जब वह सूर्योदय के पहले दिखलाई पड़ने लगा तो बरसात बीत गई थी।

विशेष तारों के उदय होने के समयों को बार बार देखकर और इस पर घ्यान रखकर कि कितने कितने दिनों पर एक ही तारा उदय होता है लोगों ने वर्ष का स्थूल मान अवश्य जान लिया होगा। एक बरसात से दूसरी बरसात तक के दिनों को गिनने की अपेक्षा तारों के एक उदय से दूसरे उदय तक या सूर्योदय-बिन्दु के क्षितिज के किसी विशेष चिहन पर फिर आ जाने तक के काल में दिनों के गिनने से वर्ष का अधिक सच्चा ज्ञान हुआ होगा, परन्तु इसमें भी स्थूलता तब तक न मिटी होगी जब तक कई वर्षी तक दिनों की गिनती लगातार न की गई होगी।

तारों का उदय प्राचीन काल में भी देखा जाता है यह तैत्तिरीय बाह्मण के एक स्थान से स्पष्ट है।\*

पूर्वोक्त प्रमाणों से प्रत्यक्ष हैं कि ऋग्वैदिक काल में ज्योतिष की सच्ची नींव षड़ गई थी।

ज्यो तिष-वेदांग----ज्योतिष-वेदांग या वेदांग-ज्योतिष वेद के छह अंगों में से एक है। इसका उद्देश्य था कि यज्ञ आदि के लिए उचित समय बताये। ज्योतिषवेदांग एक छोटीसी पुस्तक है जिसके दो पाठ मिलते हैं। एक ऋग्वेद-ज्योतिष, दूसरा यजुर्वेद-ज्योतिष। दोनों में विषय और अधिकांश श्लोक एक ही हैं। परन्तु ऋग्वेद में कुल ३६ श्लोक हैं और दूसरे में ४४। पता नहीं कि आरम्भ में भी इन पुस्तकों में कुल इतने ही श्लोक थे या पहले कुछ और भी थे जो अब अप्राप्य हो गए हैं।

इन श्लोकों का अर्थ लगाना अत्यन्त कठिन था। लोग अर्थ भूल ही गए थे और पुस्तक का मिलना दुर्लभ था। वेबर ने पहले पहल इसको प्रकाशित किया और अधिकांश श्लोक का अर्थ भी छापा। फिर थीबो और सुघाकर द्विवेदी ने क्षेष में से कुछ श्लोकों का अर्थ लगाया, जिनमें से कुछ पीछे अशुद्ध सिद्ध हुए। लाला छोटेलाल ने कई विलष्ट श्लोकों का अर्थ लगाया। इस पुस्तक की नूतनतम टीका डाक्टर शामशास्त्री की है (१९३६, सरकारी प्रेस, मैसूर)।

इलौकों के अर्थ लगाने में कठिनाई इसलिए पड़ती है कि कई स्थानों पर केवल संकेत के शब्द या अक्षर दिए हुए हैं। वस्तुतः श्लोक गुर हैं और उन लोगों की स्मरणशक्ति के सहायतार्थ बनाए गए हैं जो नियम को पहले से अच्छी तरह जानते हैं, केवल उपयोग के समय ऐसा सूत्र चाहते हैं जिससे उनको गणना करने में सहायता मिले। एक श्लोक में २७ नक्षत्रों के नाम एक विशेष क्रम से गिनाए गए हैं। कम-संख्या से तुरन्त पता चल्ता है कि उस नक्षत्र में पर्व (अमावस्या या पूर्णिमा) के पड़ने से चन्द्रमा नक्षत्र के आदि बिन्दु से कितना अंश आगे बढ़ा रहेगा। २७ मात्राओं को एसा चुनना कि प्रत्येक नक्षत्र का बोध असंदिग्ध रूप से हो, उन्हे एसे कम से रखना कि गणना ठीक बैठे, और फिर छन्द के पढ़न में कहीं टूट (भंग) न रहे, सराहनीय है।

इस पुस्तक के आरम्भ के एक श्लोक से प्राचीन समय म ज्योतिष की महत्ता स्पष्ट प्रकट होती है :---

यथा शिखा मथूराणां नागानां मणयो यथा। तद्वद्वेदांगज्ञास्त्राणां ज्योतिषं मूर्धनि स्थितम् ॥

अर्थात् जैसे मोरों के मस्तक पर शिखा और नागों के मस्तक पर मणि, उसी प्रकार वेदांगशास्त्रों के मस्तक पर ज्योतिष स्थित है।

फिर एक श्लोक में ज्योतिषशास्त्र का उद्देश्य यज्ञ आदि के लिए उपयुवत काल का ज्ञान बताया गया है । एक अन्य श्लोक में प्रंथ के सिद्धान्तों के शिक्षक का नाम लगध महात्मा बताया गया है । लगध संस्कृत शब्द नहीं जान पड़ता; इसलिए कुछ लोगों की धारणा है कि ज्योतिष विद्या सम्भवतः विदेश से भारत में आई । परन्तु केवल लगध के संस्कृत न होने से

\* १।५।२।१, लोकमान्य तिलक ने अपनी पुस्तक ओरायन में पृष्ठ १८ पर इसकी व्याख्या की है।



## श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

ऐसा अनुमान करना अनुचित जान पड़ता है । क्या लगघ के पहले यज्ञ आदि के लिए समय जानने की आवश्यकता नहीं पड़ती थी ?

ग्रंथ के अन्तिम दो इलोकों में कमानुसार लगध का नाम और ज्योतिष की महिमा है---

सोमसूर्यस्तुचरितं विद्वान् वेदविदइनुते । सोमसूर्यस्तुचरितं लोकं लोके च संततिम् ॥

अर्थात् वह विद्वान् जो चन्द्रमा, सूर्य, नक्षत्रों की गतियों को जानता है वह इस संसार में सन्तति लाभ करता है और (मृत्यु के पश्चात्) चन्द्र, सूर्य और नक्षत्रों के लोक में जाता है।

इस प्रकार के सात स्लोकों को निकाल देने पर कुल ३७ श्लोक बच जाते हैं जिनमें ज्योतिष सम्बन्धी आतों की चर्चा है ।

पंचवर्षीय युग---ज्योतिष-वेदांग से पता चलता है कि पाँच वर्षों का एक युग माना जाता था। कल्पना यह थी कि पाँच वर्षों के बाद सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र सभी अपने पुराने स्थान में आ जाते हैं। युग का आरम्भ तब होता था जब मध्य जाड़े में (दिन के सबसे छोटे होने की ऋतु में) अमावस्या होती थी; और चन्द्रमा श्रविष्ठा नक्षत्र में रहता था। एक वर्ष में ३६६ दिन माने जाते थे और पाँच वर्षों में दो अधिकमास लगते थे।

पुस्तक के अधिकांश ब्लोकों में बतलाया गया है कि विवित्र समयों पर नक्षत्रों के हिसाब से चन्द्रमा और सूर्य की क्या स्थिति रहती हैं। तिथियों की गणना करने की रीति भी दी गई है, परन्तु यह मानकर कि चन्द्रमा और सूर्य समान वेग से चलते हैं। सबसे लम्बा दिन १८ मुहूर्त ( == १४ घण्टा २४ मिनिट) का बतलाया गया है जिससे पता चलता है कि इस ग्रंथ को किसी काश्मीर निवासी ने लिखा होगा क्योंकि भारतवर्ष में केवल वहीं इतने लम्बे दिन होते हैं।

इस पुस्तक में दी गई स्थितियों से पता चलता है कि वे बेध जिनके आधार पर पुस्तक की रचना की गई है बारहवीं शताब्दी ई० पू० में लिए गए होंगे।

इसमें सन्देह नहीं कि ज्योतिष-वेदांग के नियम बहुत स्यूल हैं। उनसे सूक्ष्म गणना नहीं की जा सकती। पांच वर्ष का युग यदि लगातार बीस-पच्चीस वर्षों तक प्रयुक्त किया जाय तो बहुत अधिक गड़बड़ी पड़ जायगी। उदाहरणतः ५ वर्षों में से प्रत्येक में ३६६ दिन मानने से और इतने काल में २ अधिमास मानने से यह परिणाम निकलता है कि ६२ मास में ३६६ × ५ दिन होते हैं; परन्तु वस्तुतः ६२ मास में दिनों की संख्या ३६६ × ५ से कुछ कम होती है। इसका परिणाम यह होता रहा होगा कि उन्नीस-बीस वर्ष तक लगातार गणनानुसार तिथियों को मानने पर गणना द्वारा प्राप्त अमावस्था तब पड़ती रही होगी जब आकाश में तृतीया या चतुर्थी का चन्द्रमा दिखलाई पड़ता रहा होगा !

स्वामी कचू पिल्लाई की सम्मति है कि जब कभी बेथे और ज्योतिष वेदांगानुसार गणना में स्पष्ट अन्तर पड़ जाता रहा होगा तो एक तिथि को लोग छोड़ देते रहे होंगे। लाला छोटेलाल की सम्मति है कि ज्योतिष-वेदांग हमको अघूरा ही मिला है। अवश्य ही और भी नियम रहे होंगे जिनमें बतलाया गया होगा कि दीर्घकाल के लिए गणना करना हो तो क्या करना चाहिए। यह असम्भव नहीं है, परन्तु अधिक सम्भावना इसी बात की है कि गणना ज्योतिष-वेदांग के उन्हीं नियमों से की जाती थी जो आज हमें प्राप्य हैं, और समय समय पर बेध द्वारा गणना की शुद्धि कर ली जाती थी।

महाभारत—महाभारत के समय में भी पांच वर्ष वाला युग चलता था।\* ज्योतिष-वेदांगे में मंगल, बुध आदि प्रहों की चर्चा नहीं है। परन्तु महाभारत में उनका स्पष्ट उल्लेख है।† उनके नामों का ऋग एक स्थान पर इस

\* ६१५२।३ । † ३।१९०।९० ।



प्रकार है—–्शूक, बृहस्पति, बुध, मंगल, शनि, राहु और अन्य ग्रह ।\* यह भी लिखा है कि तारे यद्यपि दूरी के कारण छोटे दिखलाई पड़ते हैं तो भी वे वस्तुतः बहुत बड़े हैं।† यह आश्चर्यंजनक है कि ऐसी गूढ़ बात का सच्चा अनुमान उस प्राचीन युग के लोगों को भी लग गया। वाल्मीकि की रामायण में भी ग्रहों का उल्लेख है।‡

अार्यभट, बराह मिहिर आदि—ज्योतिष-वेदांग के बाद लगभग एक हजार वर्ष तक का हमें कोई भारतीय ज्योतिष-ग्रंथ नहीं मिलता; तब कौटिल्य के अर्थशास्त्र से (जो लगभग ३०० ई० पूर्व का है) पता चलता है कि उस समय भी ज्योतिष में विशेष उन्नति नहीं हो पाई थी। कौटिल्य के अर्थशास्त्र के लगभग १०० वर्ष बाद की एक पुस्तक सूर्य-प्रज्ञाप्ति है जिसमें जैनियों के मतानुसार विदव की रचना दी गई है। इसके ज्योतिष सम्बन्धी नियम वेदांग-ज्योतिष से मिलते-जुलते हैं। इसके बाद लगभग ७०० वर्ष के भीतर का लिखा हमें कोई ग्रंथ नहीं मिलता। तब हमें सन् ४९९ ईसवी का आर्यभट लिखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। आर्यभट लिखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। आर्यभट लिखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। आर्यभट लिखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। आर्यभट किखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। आर्यभट किखित आर्यभटीय मिलता है। तंत्र नामक ग्रंथ भी आर्यभट का लिखा है है। ये दोनों ग्रंथ आज भी उपलब्ध हैं। अर्थ पत्र का जन्म सन् ४७६ ई० में हुआ था। उनके बाद वराहमिहिर हुए जिनकी एक रचना पंचसिद्धान्तिक है । पंचसिद्धान्तिका में विशेषता यह है कि उसमें लेखक ने अपना सिद्धान्त न देकर उस समय के पाँचों प्रचलित सिद्धान्तों का वर्णन दिया है। ये हें पौलिश, रोमक, वाशिष्ठ, सौर और पैतामह। वराहमिहिर ने लिखा है कि "इन पाँच में से पौलिश और रोमक के व्याख्याकार लाटदेव हैं। पौलिश सिद्धान्त स्पष्ट है, रोमक सिद्धान्त उसी के निकट है, सूर्यसिद्धान्त सब से अधिक स्पष्ट है, शेष दोनों बहुन भाष्ट हैं''। वराहमिहिर की मृत्य सन ५८७ ई० में हुई। पंचसिद्धान्तिका मे दिए हुए पैतामह सिद्धान्त में गणना करने के लिए सन् ८० ई० की आदिकाल माना है जिससे अनुसान किया जाता है कि असली पैतामह सिद्धान्त लगभग उसी समय रचा गया होगा। पैतामह सिद्धान्त भी ज्योतिष-वेदांग से बहुत आगे नहीं बढ़ पाया है। इसीलिए वराहमिहिर ने इसे भ्रष्ट बतलाया है।

वराहमिहिर के बाद सन् ५९८ ई० में ब्रह्मगुप्त उत्पन्न हुए जिनकी लिखी पुस्तकें बाह्यस्फुट सिद्धान्त और खंड खाद्यक आज भी प्राप्य हैं। भास्कराचार्य ने अपनी रचना सिद्धान्तशिरोमणि को ११५० ई० में तैयार किया। उनके बाद फिर किसी भारतीय ज्योतिषी ने विशेष ख्याति नहीं प्राप्त की।

आर्यभट के पहिले के ज्योतिषी— जैसा ऊपर वताया गया है आर्यभट की पुस्तक आर्यभटीय आज भी प्राप्य है। परन्तु आर्यभट के पहले भी कुछ प्रसिद्ध ज्योतिषी हो गए हैं जिनकी पुस्तकें अब लुप्त हो गई हैं। इन ज्योतिषियों में से गर्ग की चर्चा कई स्थानों पर आती है। महाभारत में लिखा है कि गर्ग महर्षि राजा पृथु के ज्योतिषी थे। उनको काल का ज्ञान विशेष रूप से अच्छा था। उनका गार्गी-संहिता अब लुप्त हो गया ह परन्तु सम्भव है गणित-ज्योतिष के बदले इसमें फलित ज्योतिष को बातें ही अधिक रही हों। वराहमिहिर ने पंचसिद्धान्तिका के अतिरिक्त बृहत् संहिता नामक ग्रंथ भी लिखा है जो फलित ज्योतिष पर है। उसमें उन्होंने गर्ग से कई अवतरण दिए हैं जिनमें से दो तीन यहाँ दिए जाते हें में -

"वृद्ध गर्यके प्रमाण पर मैं कहता हूँ कि सप्तऋषि मधा में थे।——" 🛓

''देवताओं के निवास स्थान मेरु पर्वत के इस वाटिका में नारद ने रोहिणी योग के नियमों की शिक्षा बृहस्पति को दी। उन्हीं नियमों की शिक्षा गर्ग, पराशर, कश्यप और मय अपने अनेक शिष्यों को देते रहे हैं। उनके तथ्यों का निरीक्षण कर मैं संक्षिप्त पुस्तक लिखता हूँ ''।≱

```
* ૨ાશ્શારહા
```

- † ३।४२।२४।
- ‡ २।४१।१७,०, तथा कुछ अन्य स्थान भो।
- 🥇 के महाज्ञय की पुस्तक 'हिन्दू ऐस्ट्रॉनोमी' में दिए गए अवतरणों से संकलित।
- 🗶 बृहत् संहिता २।३।
- है बृहत् संहिता २४।२। पराझर तथा कश्यप के बारे में हर्ने अन्य कोई झान नहीं है। मय ने सूर्य-सिद्धान्त की धोषणा की थी।



### श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

''मैंने केतुओं की चर्चा की है, परन्तु पहले मने गर्ग, पराझर और असित देवल की पुस्तकों का, तथा अन्य सब पुस्तकों का, चाहे वे गिनती में कितनी भी अधिक हों, अध्ययन कर लिया है''\*।

पौलिश, जिसके पौलिश-सिद्धान्त को संक्षेप में वराहुसिहिर ने अपनी पंचसिद्धान्तिका में दी है अवश्य ही कोई यवन था, क्योंकि अलबीरूनी ने (सन् १०३१ ई० में) अपने 'भारतवर्ष' में लिखा है कि पौलिश-सिद्धान्त को पौलिश ने बनाया है, जो सेंत्र (सम्भवत: अलेकजड्रिया) का निवासी था।

आर्थभट--आर्यभट ने लिखा है कि कलियुग ारम्भ से ३६००वें वर्ष में उसकी आयु २३ वर्ष की हो चुकी थी, जिससे उसका जन्म सन् ४७६ ई० में होना सिद्ध होता है। पीछे एक दूसरौ आर्यभट भी हुआ था। दोनों आर्यभटों की चर्चा अलवीरूनी ने की है, परन्तु दूसरे आर्यभट को अलबीरूनी बराबर क्सुमपुर का आर्यभट कहा करता था। अलबीरूनी ने यह भी लिखा है कि "कुसुमपुर का आर्यभट वृद्ध आर्यभट से भिन्न था। वह उसके शिष्यों में से था और उसने अपनी पुस्तक में प्रथम आर्यभट की पुस्तकों से अवतरण दिया है।" परन्तु प्रथम आर्यभट भी कुसुमपुर का ही था क्योंकि ऐसा उसकी 'गणित' नामक पुस्तक में लिखा है।

आर्यभट ने ज्योतिष सम्यन्धी अवैज्ञानिक शास्त्रीय बात्तों का बेधड़क खंडन किया था। इसलिए पीछे ब्रह्मगुप्त ने आर्यभट की बड़ी निन्दा की। परन्तु ब्रह्मगुप्त के बाद लोग आर्यभट का बड़ा आदर करते थे।

आर्यभट का मत था कि पृथ्वी गोल है और अपनी धुरी पर घूमती है । आर्यभट ने यह भी बताया कि ग्रहण राहु के ग्रसने से नहीं, पृथ्वी की छाया और चन्द्रमा के कारण लगते हैं।

वराहमिहिर----वराहमिहिर को गणित-ज्योतिष की अपेक्षा फलित ज्योतिष में अधिक रुचि थी। उसकी बृहत्-संहिता नामक पुस्तक वस्तुतः एक बड़ीसी पोथी है जो फलित ज्योतिष पर हैं। उसके बृहत्जातक और योगयात्रा नामक ग्रंथ भी फलित ज्योतिष पर हैं। परन्तु उसकी पंचसिद्धान्तिका गणित-ज्योतिष पर हैं और वह तत्कालीन ज्योतिष के ज्ञान के लिए अपूर्व सिद्ध हुई हैं। पंचसिद्धान्तिका न होती तो ज्योतिष-ड्वतिहास का हमारा ज्ञान बहुत अधूरा ही रह जाता। अलबीरूनी ने अपने 'भारतवर्ध' में वराहमिहिर को बहुत आदर प्रदान किया है। लिखा है कि "वराह के कथन सत्य पर आश्रित हैं; परमेश्वर करे कि सभी बड़े लोग उसके आदर्श का पालन करें।''

हिन्दी-शब्दसागर में वराहमिहिर के सम्बन्ध में निम्न सूचना दी गई है---

''वराहमिहिर के सम्बन्ध में अनेक प्रकार के प्रवाद कुछ वचनों के आधार पर प्रचलित हैं। जैसे, ज्योतिर्विदाभरण के एक श्लोक में कालिदास, धन्वन्तरि आदि के साथ वराहमिहिर भी विकम की सभा के नौ रत्नों में गिनाए गए हैं। पर इन नौ नामों में से कई-एक भिन्न भिन्न काल के सिद्ध हो चुके हैं। अतः यह श्लोक प्रमाण के योग्य नहीं। अपने बृहज्जातक के उपसंहाराध्याय में वराहमिहिर ने अपना कुछ परिचय दिया है। उसके अनुसार ये अवन्ती (उज्जयिनी) के रहनेवाले थे। 'कायित्य' स्थान में सूर्यदेव को प्रसन्न करके इन्होंने वर प्राप्त किया था। इनके पिता का नाम आदित्यदास था।"नै

ब्रह्मगुप्त----ब्रह्मगुप्त का जन्म सन् ५९८ ई० में हुआ था। तीस वर्ष की आयु में इन्हों ने अपना प्रसिद्ध ग्रंथ ब्रह्मस्फुट सिद्धान्त लिखा। इनके पिता का नाम जिष्णु था और निवासस्थान भिस्लमल था जो मुल्तान (पंजाब) के पास है। अलवीरूनी ने इनके ग्रंथों का नाम इस प्रकार बताया है----ब्राह्मसिद्धान्त, करण-खंड-खाद्यक (जिसमें आर्यभट के सिद्धान्त के नियम हैं) और उत्तर-खंड-खाद्यक। ब्राह्मस्फुट सिद्धान्त और खंडखाद्यक दोनों अब अंग्रेजी अनुवाद के साथ प्रकाशित हो गए हैं।

\* बृहत् संहिता ११।१। असित देवल का भी पता अब नहीं चलता।

† कपित्य-ग्राम का नाम है जो उज्जैन के निकट 'कायया' (वर्तमान रूप में) के नाम से विद्यमान है। इनके पुत्र का नाम पृथ्ययास् या, और षट्पंचाशिका उनकी रचना भी प्रसिद्ध है। (सं.)



अलबीरूनी ने ब्रह्मगुप्त को सबसे बड़ा ज्योतिपी माना है । परन्तु उसने यह भी छिखा हूँ कि वह सत्य से भागता है और असत्य को आश्रय देता है।\*

यदन ज्योतिष का प्रभाव--आर्यभट, वराहमिहिर, आदि ज्योतिषियों के ग्रंथों पर यवन (ग्रीस के) ज्योतिष का प्रभाव कुछ न कुछ अवक्य पड़ा हैं। इसके थोड़ेसे प्रमाण-के महोदय की पुस्तक 'हिन्दू ऐस्ट्रॉनोमी' से नीचे दिये जाते हैं।

बराहमिहिर, ब्रह्मगुप्त आदि ने यवनों की चर्चा की है। वराहमिहिर ने लिखा है---म्लेच्छ और यवन ज्योतिष जाननेवालों का भी आदर ऋ थियों के समान होता है, तो फिर यदि कोई ज्योतिषी ब्राह्मण हो तो उसका सम्मान कौन नहीं करेगा।† अलबीरूनी ने इस वाक्य का उल्लेख किया है और भारतवर्ष में यवनों की विद्या के आने की चर्चा की है ‡। ब्रह्मगुप्त ने भी यवनों की ओर संकेत किया है क्योंकि उन्होंने रोमक सिद्धान्त को 'स्पृतिबाह्य' माना है। सूर्यसिद्धान्त में लिखा है कि पुस्तक के विषय को स्वयं सूर्य भगवान ने मय नामक असुर को दिया में। असुर से पता चलता है कि सम्भवतः यह कोई अभारतीय था। यद्यपि महावीरप्रसाद श्रीवास्तव ने मय को एक व्यक्ति न मानकर जाति विशेष माना है जो शिल्प और यंत्र-विद्या में बहुत कुशल थी, क्योंकि मय की चर्चा महामारत से सभा-भवन के बनाने के प्रसंग में आई है ई रोमक सिद्धान्त अवश्य पश्चिम से भारतवर्ष में आया क्योंकि दराहमिहिर ने रोमक नामक देश के देशान्तर (लांजीट्यूड) को लंका से ९०० पश्चिम माना है ¥।

इस काल में ज्योतिष-विशेषकर फलित ज्योतिष में-कई नवीन शब्द आये जो स्पष्ट रूप से यवन मूल के हैं। बारह राशियों में से प्रत्येक के दो दो नाम हैं जिनमें से एक यवन शब्दों से मिलता जुलता है, दूसरा शुद्ध संस्कृत शब्द हैं, जिसका अर्थ वही है जो यवन शब्द का है। यवन शब्दों से मिलते-जुलते शब्दों का प्रयोग अब मिट गया है। परन्तु उस समय वे संस्कृत पुस्तकों में प्रयुक्त होते थे। मेष, वृष, आदि के लिए ये शब्द थे:--किय:, ताबुरि, जितुम, कुलीर, लेय, पाथोन, जूक:, कौर्प्य:, तौक्षिक, आलोकेर, हुदरोग और इधुसी, जो ग्रीक के कियाँस, टाँरस आदि से लिये गए जान पड़ते हें हैं।

आर्यभट आदि की पुस्तक में ग्रहों की स्थिति की गणना की जो रीति दी गई है वह यवनों (ग्रीसवालों) की रीतियों से बहुत मिलती जुलती है।

इ.स.समय की ज्योतिष ज्योतिष-वेदांग की ज्योतिष से बहुत विफसित अवस्था में और उससे कहीं अधिक सूक्ष्म और सच्ची है ।

बहुत ऋणो नहीं हैं---परन्तु यह भी स्मरण रखना चाहिए कि ऐसा नहीं हुआ कि ज्योतिष-वेदांग के समय से भारतीयों ने ज्योतिष में स्वयं कोई उन्नति न की हो और आर्यभट के समय में उन्होंने अपने प्राचीन ज्योतिष का

```
* 'भारतवर्ष' २।११०-१२।
```

```
† बृहत्संहिता २१७।
```

```
‡ अलबीरूनी का 'भारतवर्ष' १।२३।
```

- 🕴 १।२-९ ।
- 👌 महावीरप्रसाद श्रीवास्तव, सूर्य-सिद्धाग्त का विज्ञानभाष्य,भूमिका, पृथ्ठ ७।
- \* १1३
- 1 उन लोगों को इससे शिक्षा ग्रहण करनी चाहिए जो वैज्ञानिक शब्दों को ज्यों-का-त्यों अंग्रेजी से ले लेना चाहते हैं। अधिकांश विदेशी शब्द भाषा के शब्दों से अधिक कटिन, अधिक कर्णकटु और उच्चारण की दृष्टि से अधिक क्लिब्ट होते हैं। इसलिए वे ज्यों-के-त्यों चल नहीं पाते। या तो वे मर जाते हैं, या धीरे धीरे बदल जाते हैं, जैसे लैफ्टर्न अब लालटेन हो गया है।
- 💃 या दोनों किसी अन्य मूल से लिए गए हों।



#### श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

तिरस्कार कर एकाएक यवन ज्योतिष को अपना लिया हो। आर्यभट आदि के ज्योतिष में और तत्कालीन यवन ज्योतिष में बहुत अन्तर है। प्रश्न पर प्रत्येक कोण से विचार करने पर यही परिणाम निकलता है कि उस समय के भारतीय ज्योतिषियों को यवनों से अधूरा ज्ञान या संकेतमात्र मिला। नए मसालों का उपयोग भारतीय ज्योतिषियों ने अपने ढंग से किया। उसका उन्होंने अपनी प्राचीन प्रणाली में समावेश कर लिया। कुछ ब्यौरों में भारतीय प्रंथों के नियम यवनों की रीतियों से उत्तम हैं। कुछ भारतीय भगणकाल (ब्रहों के चक्कर लगाने का काल) यवनों के मानों से अधिक सच्चे हैं। मूर्यसिद्धान्त को अंग्रेजी में अनुवाद करनेवाले बरजेस ने लिखा है ''अब तक मुझे जो कुछ मालूम हो सका है उससे में यह नहीं भान सकता कि ज्योतिर्विज्ञान के लिए हिन्दू यवनों के बहुत ऋणी हैं।'' और सच्ची वात यही जान पड़ती है।

मुसलमानों ने ज्योतिष का ज्ञान पहले-पहल हिन्दुओं से प्राप्त किया। इसका व्यौरेवार विवरण इब्नअल आदमी नामक ज्योतिषी छोड़ गया है। सन् ७७१ ई० में बगदाद में खलीफा अल मन्सूर के पास दूत गए थे जिनमें से एक को ज्योतिष का अच्छा ज्ञान था। उससे अरबवालों को ब्राह्मस्फुटसिद्धान्त से परिचय प्राप्त हुआ। इस पुस्तक का नाम अरबवालों में सिंद-हिंद पड़ गया है। यह शब्द 'सिद्धान्त' का अपभ्र श है। इस पुस्तक के आधार पर इब्राहीम इब्न हवीव अल-फजारी ने अपना सिंदहिंद वनाया। इस सिदहिंद के आधार पर अबू जाफर मुहम्मद बिन मूसा अल क्वारिज्मी ने सारिणियाँ वनाई जिससे मुसलमानों का पंचांग वनने लगा। पीछे खंडखाद्यक का भी अरबी में अनुवाद हुआ और उस अनुवाद वगा नाम अल-अरकन्द रक्खा गया। अवुलहसन अलअहवाजी ने 'अल-अरजमद' के अनुसार ग्रहों की गणना प्रकाशित की। अवश्य ही यह आर्यभट का अपभ्र श है। ग्यारहवीं शताब्दी तक भारतीय सिद्धान्त ग्रंथों के नमूने पर युग और महायुग लेकर ग्रह आदिकों का भगण काल बतलाया जाता था। परन्तु सन् ८०० में ही प्रसिद्ध यवन ज्योतिषी टॉल्मी की पुस्तक अलमजिस्ती का भी अनुवाद अरबी में हो चुका था। धीरे धीरे अरबवालों पर यवन ज्योतिष का रोब छा गया और भारतीय ज्योतिष का आदर कम हो गया।

यूरोपीय ज्योतिष का इतिहास—यह समझने के लिए कि भारतवर्ष में यवन (ग्रीस) से ज्योतिष-ज्ञान के आने की सम्भावना सन् ४०० ई० के आसपास कितनी थी, यूरोपीय ज्योतिष के इतिहास का कुछ परिचय प्राप्त कर लेना उचित होगा। यह इतिहास नीचे इनसाइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका के एक लेख के आधार पर दिया जाता है। यह भी स्मरण रखना चाहिए कि सिकन्दर (अलेकजेंग्ड़र) ने भारतवर्ष पर सन् ३२६ ई० पू० में आक्रमण किया था और उसके बाद से कई सौ वर्षों तक ग्रीस और भारतवर्ष का थोड़ा-बहुत सम्बन्ध बना रहा। मेनेंडर ने भारत पर ११० ई० पू० में चढ़ाई की थी। यूनानियों का भारतीय संस्कृति पर भी प्रभाव पड़ा। उत्तर-पश्चिम में पाई जानवाली वृद्ध की मूर्तियों की बनावट और पोशाक में यूनानी शैली के चिह्न दिखलाई पड़ते हैं। अनेक यूनानी हिन्दू हो गए और ब्राह्मण अथवा बौद्ध धर्म को मानने लगे।†

यवनों ने ज्योतिष का प्रथम ज्ञान बाबुलवालों से (बैबिलोनियनों से) प्राप्त किया। उन्होंने बाबुलवालों से रासियों तथा अन्य तारा-मण्डलों के नाम ले लिए, ग्रहों की गति का ज्ञान भी उन्हींसे प्राप्त किया और सैरोस नामक युग के प्रयोग से ग्रहणों की भविष्यद्वाणी करना भी जान लिया। सैरोस १८ वर्ष ११ दिन का युग है। एक युग में जिस कम से और जितने जितने दिनों पर सूर्य और चन्द्र-ग्रहण लगते हैं आगामी युग में भी उसी कम से और उन्हीं समयों पर प्रायः वैसेही ग्रहण लगते हैं। इस युग में २२३ मास होते हैं। इस युग का आविष्कार कब हुआ था यह पता नहीं, परन्तु काल्दी में इसका आविष्कार हुआ है इतना जात है।

अक्काद के सारगन नामक राजा के समय (३८०० ई० पू०) के कुछ लेख मिले हैं जिनसे पता चलता है कि उस सुदूर भूतकाल के बहुत पहले से ही आकाश का निरीक्षण विशेषज्ञों द्वारा हो रहा था। सारगन के समय में भी राशियों तथा

- \* इनसाइक्लोपोडिया ऑफ रेलिजन एण्ड एथिक्स १२।९५।
- † ईश्वरीप्रसाद, ए न्यू हिस्ट्री ऑफ इण्डिया, हिन्दी संस्करण, पूष्ठ ९६।

৬হই



अन्य तारा-मण्डलों की सीमाएँ और नाम उस समय भी घायः वैसे ही थे जैसे पीछे यवन-ज्योतिष में वे थे। यवन तारा-मण्डलों के प्राचीनकाल से आने का एक प्रत्यक्ष प्रमाण भी हैं। आकाश का कुल भाग किसी एक देश से नहीं दिखलाई पड़ता है। बाबुलवालों को जितना आकाश दिखलाई पड़ता रहा होगा उसी का वर्णन उन्होंने किया होगा। परन्तु अयन\* के कारण एक स्थान से सदा आकाश का एक ही भाग नहीं दिखलाई पड़ता। हजारों वर्षों में उसमें अन्तर पड़ जाता है और उस अन्तर को समझकर आधुनिक ज्योतिषी बतला सकते हैं कि किस समय में आकाश का अमुक अमुक भाग दिखलाई पड़ता था। इस तर्क को यवन राशियों और तारा-मण्डलों पर लगाने से पता चलता है कि यवन नाम यवनकाल में नहीं रक्खे गए थे; दे लगभग २८०० ई० पू० में रक्खे गए होंगे, अर्थात् यवनों को ये नाम किसी अन्य प्राचीन जाति से मिले होंगे। ये नाम यवनवालों को बाबुलवालों से ही मिल सकते थे। इसलिए अवश्य ही ये नाम बाबुलवालों के रक्खे हुए हैं।

दूसरी शताब्दी ई० पू० के कुछ खर्पर (मिट्टी के खपड़े) मिले हैं जिनके लेख पड़े जा सके हैं। उनसे ठीक पता चलता है कि मेसोपोटैमिया में उस समय ज्योतिष की क्या अवस्था थी। उस समय ग्रहों के भगणकाल का जैसा सच्चा झान था उससे स्पष्ट है कि वहाँ ज्योतिष सम्बन्धी बेध सैकड़ों वर्षों से होते आए रहे होंगे। उस समय जो पंचांग बनते थे उनमें ग्रहों का स्थान, अमावस्या का समय, चन्द्र-दर्शन (अर्थात् चन्द्रमा किस दिन पहले पहले आँखों को दिखलाई पड़ेगा); चन्द्र और सूर्य ग्रहण, तारों के उदय और अस्त होने का समय, ग्रहों का युति-समय सब दिया रहता था। बाबुलवाले थह भी जानते थे कि सूर्य प्रतिदिन समान वेग से आकाश में नहीं चलता। उन्होंने महत्तम वेग की स्थिति भी निर्णय करली थी और इसमें कुल १० अंश की अशुद्धि थी। वर्षमान में केवल ४।। मिनट की अशुद्धि थी। परन्तु उनको अयनचलन का जान नहीं था।

यूरोप में ज्योतिष का प्रथम ज्ञान-सातवीं शताब्दी ई० पू० में बाबुल का ज्ञान पश्चिम पहुँचने लगा। बाबुल के एक ऋषि ने, जिनका नाम बरोसस था, लगभग ६४० ई० पू० में अपनी पाठशाला कोस टापू में स्थापित की। पाइथागोरस ने (समृद्धिकाल ५४०-५१० ई०पू०) सिक्ष, भारतवर्ष आदि में अमण किया था। उसने सीखा कि एक ही यह शुक्र कभी सबेरे कभी संख्या के समय दिखलाई पड़ता है और ये दो विभिन्न ग्रह नहीं हैं जैसा यवन कवियों का विश्वास था। पाइथागोरस यह भी मानता था कि पृथ्वी अन्तरिक्ष में निराधार है। उसके चारों ओर आकाश है। हेराक्लाइडिस (जो ३६० ई० पू० में प्लेटो का शिष्य हुआ) यह सिखाता था कि सूर्य पृथ्वी के चारों ओर जाकाश है। परन्तु बुध और शुक्र सूर्य के चारों ओर घूमते हैं। सैमोस के अरिस्टार्कस ने (समृद्धिकाल २८०-२६४ ई० पू०) यह सिद्धान्त स्थापित किया कि सूर्य स्थिर है और पृथ्वी तथा अन्य ग्रह उसकी प्रदक्षिणा करते हैं; परन्तु दूसरों ने इसे मजाक में उड़ा दिया और उसके सिद्धान्त को लोग प्रायः भूल गए।

सूर्य, चन्द्रमा और ग्रहों की स्थितियों को गणना से निकालने की रीति पहले पहल आयोडोक्सस ने निकाली (४०८-३५२ ई० पू०) । दर्शनशास्त्र से प्रभावित होकर वह यह मानता है कि ग्रह नाचते (घूमते) हुए गोले में थे । इसलिए उसके सम्मुख यह प्रश्न था कि वह किस प्रकार नाचते हुए गोलों की आयोजना करे कि ग्रहों की गतियाँ वही हो जाँय जो बेध से मिलती हैं। अन्त में सूर्य, चन्द्रमा और पाँचों ग्रहों में से प्रत्येक के लिए कई नाचते हुए गोले स्थिर किए गए। कुल मिलाकर २७ गोलों की आवश्यकता हुई। कैलिपस और अरिस्टॉटल (अरस्तू) और अन्त में पर्गा के अपोलिनियस (समृढि-काल २५०-२२० ई० पू०) के संशोधनों के बाद वृत्त और उपवृत्त वाला सिद्धान्त उत्पन्न हुआ जो टॉलमी द्वारा परिमार्जित होकर १८०० वर्षों तक अचल बना रहा।

यवन ज्योतिष की उन्नति होती गई, विशेषकर अलेकजेंड्रिया में। अरिस्टिलस और टिमोकरिस ने (लगभग ३२०-२६० ई०पू०) नक्षत्रों की प्रथम सूची बनाई जिसमें तारों के लिए बेधद्वारा प्राप्त स्थितियाँ दी हुई थीं।

एराटास्थिनीज (२७६-१९६ ई० पू०) ने कई एक बहुत सच्चे यंत्र बनाये, जिनसे उसने सूर्य की परम क्रांति नापी ध्रुवों को मिलानेवाली रेखा से समकोण बनाती हुई तल जहाँ आकाश को काटती हुई दिखाई पड़ती है उसे विषुवत रेखा

\* यह शब्द आगे समझाया गया है।



#### श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

कहते हैं और इस रेखा से सूर्य की महत्तम कोणिक दूरी को परम कांति कहते हैं । परम कांति के लिए ऐराटॉस्थिनीज का मान २३° ५१' निकला, जो सच्चे मान से केवल ५' अधिक हैं । हिन्दू ज्योतिषियों ने परम कांति को २४° माना है जो बहुत स्थूल मान है । उसने दो स्थानों की दूरी नापकर और उनके अक्षांशों का अन्तर बेथ द्वारा जानकर गणना की कि पृथ्वी कितनी वड़ी है और इस प्रकार पृथ्वी की नाप का बहुत अच्छा मान निकाला।

हिपार्कंस और टॉलमी—-परन्तु यवनों में सबसे प्रसिद्ध ज्योतिषी हिपार्कंस और टॉलमी हुए। हिपार्कंस (समृद्धिकाल १४६-१२६ ई० पू०) ने ज्योतिष के प्रधान स्थिरांकों का मान नापा—सायन, वर्षं, नाक्षत्र वर्षं, मास, पाँचों ग्रहों के भगणकाल, सूर्यं की परम कान्ति, चन्द्रमा की परम कान्ति, सूर्य-शीध्रोच्च की स्थिति, सूर्य-कक्षा की उत्केन्द्रता और चन्द्रमा का लम्बन। सभी मान प्रायः शुद्ध थे। उसने ज्योतिष की वैज्ञानिक नींव डाली। त्रिकोणमिति के ज्ञान से वह कई भरल ज्योतिष के प्रश्नों को हल कर सकता था। संपातबिन्दु का पीछे हटना—अयन का भी उसे पता चला, परन्तु इसका वह संच्चा मान न निकाल सका क्योंकि प्रथम तारासूची (टिमोर्करिस वाली) कुल लगभग डेढ़सौ वर्ष पहले की थी। अयन के ठीक मान को जानने के लिए पर्याप्त समय बीतने पर ही तारों की स्थितियों को दुबारा नापना चाहिए, क्योंकि संपात बिन्दु बहुत धीरे धीरे चलता है और उसके एक चक्कर लगाने में लगभग २५ हजार वर्ष लगते हैं। उसकी नक्षत्र-सूची मों १०८० तारे थे और यह सूची प्राचीन ज्योतिप का एक सर्वोत्तम स्मारकस्तम्भ मानी जाती हैं। उसने बढ़ों की स्थितियों की अधिक सूक्ष्म गणना करने में भी सफलता प्राप्त की।

हिंगर्फन के लगभग २५० वर्ष बाद टालमी हुआ (समृद्धिकाल १२७-१५१ ई०)। उसने हिंपार्कस की लिखी पुस्तकों और उनके बेथों को, तथा उसके सिद्धान्तों को लेकर, उसमें अपनी ओर से अनक छोटे-मोटे सुधार कर, ज्योतिष को इस प्रकार परिमार्जित रूप में अपनी पुस्तक अलमजिस्ती\* में उपस्थित किया कि सँकड़ों वर्षों तक उसके आगे कोई बढ़ न सका, यहाँ तक कि उसके बाद उसके भाष्यकार तो कई एक हुए, परन्तु स्वतंत्र सिद्धान्तकार कोई न हुआ। सन् ६४१ ई० में अलेकजेड्रिया मुसलमानों के हाथ में चला गया और तबसे यवन ज्योतिष का पतन होने लगा।

अरब में ज्योतिष—सन ७७१ ई० में अरबवालों को भारतीय ज्योतिष का परिचय मिलने की बात ऊपर लिखी जा चुकी हैं। हारून अल-रशीद की आज्ञा से अलमजिस्ती का अनुवाद सन् ८०० ई० में हुआ। खलीफा अल-मामून ने ८२९ में एक वड़ीसी वेधशाला वगदाद में बनवाई। यहीं पर अबूमाशर (८०५-८८५) साबिट बेन कुररा (८३६-९०१), अवदुर्रहमान अलसूफी (९०३-९८६), जिसने टॉलमी की सूचीवाले तारों की स्थितियाँ फिर से नापीं, अबुल बफा (९३९-९९८) आदि प्रसिद्ध अरव ज्योतिषी बेध किया करते थे। इन्नयूनूस (लगभग ९५७-१००८) मिश्र में वेध करता था। उसने ग्रहों की सारिणियाँ बनाईं। नासिरुद्दीन ने (१२०१-१२७४) वार्षिक अयन का मान बेध द्वारा ५१'' निकाला जो बहुत सच्चा है। उलूधवेग ने (१३९४-१४४९), जो तैमूरलंग का पोता था, १४२० में एक बहुत सुन्दर बेधशाला समरकन्द में बनवाई, जिससे उसने टॉलमी की सूची के तारों की स्थितियों को फिर से बेध द्वारा नापा।

आधुनिक यूरोपीय ज्योतिष—--अरवों का ज्योतिष मूरों द्वारा स्पेन पहुँचा। वहाँ उसकी कुछ उन्नति अवस्य हुई, परन्तु केवल जव कोपरनिकस ने १५४३ में अपनी पुस्तक छापी,जिसमें केन्द्र में पृथ्वी को न रखकर वह स्थान सूर्य को दिया गया था, तब टॉलमी के सिद्धान्त डगमगाने लगे। जैसे जैसे समय बीता, कोपरनिकस की बात अधिक सच्ची जँचने लगी। अन्त में टाइकोन्नादी (१५४६-१६०१) के बेध और इन्हीं बेधों पर आश्रित केपलर (१५७१-१६३०) के नियमों ने टॉलमी के सिद्धान्तों को समूल नष्ट कर दिया। गै लीलियो (१५६४-१६४२) ने दूरदर्शक का आविष्कार किया जिससे पता चला चला कि बृहस्पति के उपग्रह बृहस्पति का चक्कर लगाते हैं; उसने गतिविज्ञान की भी नींव डाली। फिर न्यूटन (१६४२-१७२७) ने प्रसिद्ध आकर्षण सिद्धान्त की घोषणा की जिससे आधुनिक गतिविज्ञान के आधार

ওইৎ

<sup>\*</sup> टॉलमी ने स्वयं अपनी पुस्तक का नाम मजिस्टी सिनर्टविसस रक्खा था। अरबवालों ने इसका नाम २क्खा अलमजिस्ती, जिससे अंग्रेजी में इसका नाम ऐलमैजेस्ट पड़ा है।



पर सूर्य, चन्द्रमा, और ग्रहों की स्थितियों की गणना सम्भव हो गई। आजकल गतिविज्ञान के नियमों से प्राप्त सूत्र और बेधों ढारा प्राप्त घ्रुवांकों पर ही सूर्य आदि आकाशीय पिंडों की स्थितियाँ पंचांगों में छापने के लिए निकाली जाती हैं।

सूर्य-सिद्धान्त---आर्यभट, वराहमिहिर, ब्रह्मगुप्त, भास्कर आदि के ग्रंथों में से सबसे प्रसिद्ध सूर्य-सिद्धान्त ही है। इस ग्रंथ का सारांश वराहमिहिर ने भी अपनी पंचसिद्धान्तिका में दिया था। परन्तु वर्तमान सूर्य-सिद्धान्त और वराहमिहिर की पंचसिद्धान्तिकों में दिये गये सूर्य-सिद्धान्त में पर्याप्त अन्तर है। सूर्य-सिद्धान्त से कुछ अवतरण अन्य ज्योतिष ग्रंथों में भी आए हैं। इन सबके अध्ययन मे, तथा स्वयं सूर्य-सिद्धान्त में दी गई बातों से यह निष्कर्ष निकल्ता है कि सूर्य सिद्धान्त का प्रथम निर्माण लगभग सन ४०० ई० में हुआ। बराहमिहिर ने इसमें कुछ संशोधन अपने मन से कर दिया, पीछे के ज्योतिषी समय समय पर इक्षमों आवश्यकतानुसार संशोधन करते रहे और अन्तिम संशोधन लगभग सन् ११०० ई० में हुआ\*।

सूर्य-सिद्धान्त में किन किन विषयों की चर्चा है यह जान लेने से इस काल के समस्त ग्रंथों की झैली का पता चल जायगा। इसलिए नीचे सूर्य-सिद्धान्त का वर्णन कुछ अधिक ब्यौरे से दिया जाता है।

यह पुक्ति अति उत्तम हैं। ४३२०००० वर्ष के काल को एक महायुग (कहीं कहीं युग) कहा गया है। इतने लम्बे युग के लेने का कारण समझने के लिए देखना चाहिए कि ज्योतिष-वेदांग में माना गया था कि ५ वर्ष के एक युग में ६२ चांद्रमास होते हैं। यदि केवल रूर्ण संख्याओं का ही प्रयोग करना है तो स्पष्ट है कि युग जितना ही लम्बा होगा ग्रहादि का भगणकाल उतनी ही अधिक सचाई से बताया जा सकेगा। ५ वर्ष के युग में चांद्र-मासों की संख्या ६२ मानने के बदले **६३** या ६१ मानने में मास की लम्बाई में बहुन अन्तर पड़ जायगा, परन्तु ४३२०००० वर्षों के चांद्र मासों की संख्या में एक घटाने या बढ़ाने से प्रत्येक मास की लम्बाई में कुल **इ<sup>1</sup>** सेकण्ड का अन्तर पड़ता है। इसलिए ४३२०००० वर्षों का युग (या महायुग) मानने से चांद्रमास तथा ग्रहों के भगणकाल बहुत सुक्ष्मता से बतलाए जा सकते ह<del>ैं।</del>।

प्रहों की स्थिति वताने के लिए केवल इतना ही पर्याप्त नहीं है कि जाना जाय कि वे किस वेग से चवकर लगाते. हैं। यह भी जाना आवश्यक है कि वे आरम्भ में कहाँ पर थे। उनकी प्रारंभिक स्थिति और वेग दोनों जानने से भविष्य के किसी भी समय पर उनकी स्थिति की गणना की जा सकती है।

सूत्रं-सिद्धान्त ने यह माना है कि एक विशेष क्षण पर, जो आधुनिक पढ़ति के हिसाब से १८ फरवरी सन् ३१०२ ई० प्० का आरम्भ (१७ फरवरी का अन्त) ठहरता है, सूर्य, चन्द्रमा, बुध, मंगल, आदि सभी ग्रह एक स्थान पर थे।

सूर्य-सिद्धान्त की प्राचीनता—जब पहले-पहल भारतीय ज्योतिष का पता यूरोपीय विद्वानों को लगा तो वहाँ-वालों ने यह सोचा कि भारतीय ज्योतिषियों ने सन् ३१०२ ई० गू० में बेव किया था और वेध द्वारा देखा था कि उस समय सब ग्रह एक स्थान पर थे। इसलिए वे सूर्य सिद्धान्त की प्राचीनता पर आश्चर्यान्वित हो गए। परन्तु अब प्राय: सभी यही मानते हैं कि बेघ ढारा नहीं, गणना द्वारा लगभग पाँचवीं शताब्दी में ग्रंथकारों ने पता चलाया कि सन् ३१०२ की

- \* प्रबोधसम्द्र सेनगुप्त, कलकत्ता विश्वविद्यालय की ओर से छपे बरजेस के सूर्य सिद्धान्त-अनुवाद के प्राक्कथन में ।
- † डथोतिख वेदांग में ५ वर्ष का युग था, रोमक सिद्धान्त में २८५० वर्ष का, पंचसिद्धान्तिका के सूर्य-सिद्धान्त में १,८०,००० वर्ष का; आधुनिक सूर्य-सिद्धान्त में ४३,२०,००० वर्ष का।

ଓଞ୍ଚ



#### श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

१८ फरवरी को सब ग्रह लगभग एक साथ थे। \* इसलिए, गणना की सुविधा के लिए उन्होंने मान लिया कि सव ग्रह उस समय ठीक एक ही स्थिति में थें; और फिर लम्बा-सा महायुग लेकर उसमें भगणकालों की संख्या को इस प्रकार चुना कि आकाशीय पि॰डों की तत्कालीन स्थितियाँ ठीक निकलें। उस क्षण को जिस रामय सब ग्रह आदि एक ही स्थान में एकत्रित हुए माने गए थे ज्योतिषियों ने कलियुग का आरम्भ मान लिया।

सूर्य-सिद्धान्त के अन्य अध्याय----सूर्य-सिद्धान्त के दूसरे अध्याय में बतलाया गया है कि सूर्य, चन्द्रमा और ग्रहों के वास्तविक स्थान की गणना कैसे की जाय । यह मानकर कि ये पिंड सदा समान वेग से चलते हैं जो स्थिति निकलती है (और जिसे मध्यम स्थिति कहते हैं) वास्तविक या 'स्पष्ट' स्थिति से भिन्न होती है, क्योंकि ग्रह आदि बरावर समान बेग से नहीं चलते । इन स्पष्ट स्थितियों को निकालने की रोतियों को ही देखकर लोग कहते हैं कि भारतीय ज्योतिष पर यवन ज्योतिष की छाप पड़ी है, क्योंकि ये रीतियाँ यवन रीतियों से बहुत मिलती हैं । ज्योतिष-वेदांग में मध्यम स्थितियों से ही सब गणना की गई है ।

तीसरे अध्याय में इस प्रश्न पर विचार किया गया है कि दिशा, स्थान और समय का ज्ञान कैसे किया जाय । इन्हीं तीन प्रश्नों पर विचार करने के कारण इस अध्याय का नाम त्रिप्रश्नाधिकार पड़ गया है ।

आगामी तीन अध्यायों में सूर्य और चन्द्र ग्रहणों की गणना के लिए नियम दिए गए हैं।

अध्याय ७ से ९ तक में ग्रहों, चन्द्रमा और नक्षत्रों की युतियों की गणना बताई गई है, अर्थात् इसकी कि कब कोई ग्रह किसी अन्य ग्रह या चन्द्रमा या नक्षत्र के निकटतम दिखलाई पड़ता है। यह भी बतलाया गया है कि ग्रह कव 'उदय' या 'अस्त' होता है, अर्थात् कब सूर्योदय के जरासा ही पहले पूरब में या सूर्यास्त के जरासा ही बाद पश्चिम में वह दिखलाई पड़ता है।

इसके बाद वाले अध्याय में चन्द्रोदय के समय की गणना और चन्द्रमा के श्रृंगों की दिशा की गणना है । किर एक अध्याय में फलित ज्योतिष सम्बन्धी कुछ बातें बताई गई हैं ।

ग्यारहवाँ अध्याय सबसे लम्वा है। इसमें भूगोल सम्वन्धी बाते हैं। पृथ्वी कैसे उत्पन्न हुई; सूर्य, चन्द्रमा, मंगल आदि ग्रह कहाँ से आए; पृथ्वी कितनी बड़ी हैं, कैसे आश्रित है। ग्रह आदि कितनी दूरी पर हैं; जाड़ा-गरमी आदि ऋतुओं का कारण क्या है, इत्यादि।

आगामी अष्याय में ज्योतिष-सम्बन्धी यंत्रों की चर्चा है जिसमें से 'भूभगोल' नामक यंत्र प्रधान है । यह काठ का का बना एक गोला है जिसमें धुरी के लिए एक डंडा जड़ा जाता है । आकाश के अन्य वृत्त, जिसमें सूर्य चलता है या जिसकी अपेक्षा प्रह आदि की स्थितियाँ बताई जाती हैं, काठ के गोले के चारों ओर बाँस की तीलियों से बनाए जाते हैं ।

भूभगोल को पृथ्वी की दैनिक गति के समान गति से चलाने के लिए पारा, जल, सूत, तेल आदि के उपयोग की ओर संकेत किया गया है, परन्तु इतना ब्यौरा नहीं दिया गया है कि कोई इनका उपयोग कर सके। जान पड़ता है कि लेखक ने अनुमान किया था कि इन सबके उपयोग से भूभगोल संचालित किया जा सकता है, परन्तु वह स्वयं इसे बना नहीं सकता था, क्योंकि यह भी लिखा है कि ''यह रचना प्रत्येक युग में नष्ट हो जाती है और सूर्य भगवान् की इच्छानुसार उनके प्रसाद से फिर किसी को प्राप्त होती है†।'

- \* आधुनिक ज्योतिष के आधार पर गणना करने से पता चलता है कि उक्त समय पर सब ग्रह और सूर्य तथा चन्द्रमा एक साथ नहीं थे।
- 🕇 महावीरप्रसाद श्रीवास्तव का अनुवाद 'विज्ञान-भाष्य', पृष्ठ ११२६।



समय के नापने के लिए लिखा है ''ताँबे का कटोरा जिसके पेंदे में छेद हो निर्मल जल के कुण्ड में रखने से दिन रात में ६० बार डूबे तो वह शुद्ध कपाल-यंत्र होता है ।''

अन्तिम अध्याय में समय की विभिन्न इकाइयों तथा उनके परस्पर सम्बन्ध का वर्णन है।

अयन—-आकाझ की उस कल्पित रेखा को जो आकाझ को दो बराबर भागों में बाँटती है और जिसकी घरातल आकाश के घूमने की थुरी से समकोण बनाती है विखुवत रेखा कहते हैं (विषु--वराबर)। एक वर्ष में सूर्य इस रेखा पर दो बार आता है और उन्हीं दोनों अवसरों पर दिन और रात के मान बराबर होते हैं। विषुवत रेखा के उन दो विन्दुओं को जहाँ पर सूर्य का केन्द्र आता है संपात बिन्दु (या केवल संपात) कहते हैं। दो संपातों में से एक को वसन्त-संपात कहते हैं; सूर्य के इस विन्दु पर आने के समय वसन्त-ऋतु रहती है। दूसरे संपात-बिन्दु को शरद संपात कहते हैं।

प्राचीन और नूतन बेधों से पता चलता है कि संपात तारों के हिसाब से स्थिर नहीं रहते, वे चळा करते हैं; इसी को संपात-अयन, या केवल अथन कहते हैं। परन्तु संपात इतने मन्द वेग से चलते हैं कि उनकी गति का नापना सरल नहीं है। ज्योतिप-वेदांग में ऐसी बातें लिखी हुई हैं जिससे उस समय के संपात-विन्दुओं की स्थिति हम जानते हैं। वराहमिहिर ने अपने समय में संपात-बिन्दुओं को भिन्न स्थिति में पाया और अपनी पुस्तक में उसने इसका उल्लेख भी किया, परन्तु वह इससे यह परिणाग न निकाल सका कि संपात बिन्दु चलते हैं। आधुनिक सूर्य सिद्धान्त में, जिसमें लगभग सन् ११०० तक संशोधन होते रहे, अयनों की गति का स्पष्ट उल्लेख है, परन्तु उसके मत के अनुसार संपातबिन्दु सदा एक ओर नहीं चलते। वे पहले एक ओर चलते हैं और २८ अंश (डिगरी) चल लेने पर उनकी गति फिर उल्ली हो जाती है।

आधुनिक गति-विज्ञान से हम जानते हैं कि संपात-बिन्दु क्यों चलते हैं। हम इसी विद्या के आधार पर यह भी जानते हैं कि संपात-बिन्दु बराबर एक और चलते ही जायँगे और एक चक्कर लगभग २५००० वर्ष में लगावोंगे।

संपात बिन्दुओं के चलायमान होगे से हमको प्राचीन समयों के निर्धारण में वड़ी सहायता मिलती है । यदि किसी ग्रंथ में ऐसी बातें दी हों जिनसे संपात-बिन्दुओं की तत्कालीन स्थिति का पता चल जाय तो हम तुरन्त वतला सकते हैं कि वह बात किस समय की है ।

वेद ओर क्षह्मणों का समय—जैदिक साहित्य में कई ज्योतिष-सम्बन्धी वातों की चर्चा है जिससे कालनिर्णय में सहायता मिलती है।

इनमें से एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण उल्लेख शतपथ ब्राह्मण में है\* जहाँ लिखा है कि कृत्तिकाएँ पूर्व दिशा से नहीं हटतीं यद्यपि अन्य तारिका-पुञ्ज हटते हैं ! इसका अर्थ सब लोगों ने यही लगाया है कि कृत्तिकाएँ क्षितिज से ऊपर उदय होते समय क्षितिज के पूर्व विन्दु पर रहती हैं, क्योंकि कृत्तिकाओं की (और सभी नक्षत्रों की) दिशा क्षण-क्षण पर बदलती रहती है, और इसलिए यदि उनके लिए कोई निश्चित्त दिशा वतलाई गई है तो वह उदय-काल की दिशा होगी।

परन्तु अयन के कारण क्रत्तिकाएँ ठीक पूर्व में केवल कुछ ही वर्षों तक उदय होंगी। पीछे उनकी उदयकालिक दिशा में परिवर्त्तन हो जायगा; उस समय के पहले भी वे पूर्व दिशा में न उगती रही होंगी। इसलिए हम ठीक वतला सकते हैं कि क्रत्तिकाओं का पूर्व में उदय होना कब की बात है। गणना से पता चलता है कि २५०० ई० पू० में क्रत्तिकाएँ ठीक पूर्व में उदय होती रही होंगी।

मूरोपी र विद्वाओं की शंका---कुछ लोगों ने शंका की है कि सम्भवतः यहाँ पूर्व दिशा से ठीक पूर्व का अभिप्राय नहीं है। मोटे हिसाब से पूर्व दिशा का संकेत रहा होगा। परन्तु यह वात बुक्तितंगत नहीं जान पड़ती क्योंकि कृत्तिकाओं

\* २।१।२।३

ଓଞ୍ଚ



### श्री डॉ॰ गोरखप्रसाद

के उदय होने को दिशा देखकर यज्ञ-वेदियाँ बनाई जाती थीं, और यदि मोटे हिसाब से ही पूर्व का ज्ञान करना होता तौ फिर क्रत्तिकाओं को ही चुनने की क्या आवश्यकता रहती। तब तो सूर्य, चन्द्रमा और पचासों तारामण्डलों या तारिका पुञ्जों (नक्षत्रों) से काम चल जाता, और फिर यह लिखने की क्या आवश्यकता थी कि अन्य नक्षत्र पूर्व में नहीं उदय होते।

अब इस प्रश्न का उत्तर देना कि शतपथ ब्राह्मण अपने समय की बात बतला रहा है या किसी पूर्व समय के नियम को उद्धृत कर रहा है इतना सरल नहीं है। दीक्षित\* की सम्मति है कि शतपथ का यह वाक्य शेष पुस्तक का समकालीन ही है। फिर, इस वाक्य में वर्तमानकाल का प्रयोग हुआ है जिससे प्रायः निश्चय है कि क्रत्तिकाएँ शतपथ ब्राह्मण के निर्माण-काल में पूर्व में उदय होती थीं। सम्भवतः केवल इस एक युक्ति से प्रमाण बहुत पक्का न जान पड़े, परन्तु अन्य युक्तियों से भी लगभग यही समय निकलता है और इसलिए शतपथ के निर्माण-काल को २५०० ई० पू० मानने में कोई आपत्ति नहीं विखलाई पड़ती।

कई अंग्रेज विद्वानों को शतपथ को इतना प्राचीन मानने में आपत्ति होती है। मैकडोनल्ड और कीथ† ने जिन आपत्तियों को गिनाया है उसमें प्रधान यह बात है कि बौधायन श्रौतसूत्र में भी शतपथ की ही बात लिखी है‡, परन्तु उसके साथ ही एक और बात है जो लगभग छठवीं शताब्दी ई० में ही सत्य हो सकती है।

बौधायन श्रौत सूत्र के उस इलोक का अर्थ जिसकी चर्चा ऊपर की गई है यह है---

"यहाँ पर यज्ञशाला, जिसके धरन पूर्व दिशा में रहते हैं, बनानी चाहिए । क्रत्तिकाएँ पूर्व दिशा से नहीं हुटतीं । उनकी सीध में शाला को नापना चाहिए । यह एक विकल्प है । श्रोण की सीध में बनावे, यह दूसरा विकल्प है ; चित्रा और स्वाती के मध्य में यह तीसरा ।''

जैसा मैंने जरनल ऑफ दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी में छपे एक लेख में दिखलाया है ‡ इस शंका का समाधान यह है कि बौधायन श्रौत सूत्र के समय में श्रोण और क्वतिकाओं का उदयबिन्दु क्षितिज पर एक था और गणना से पता चलता है कि यह लगभग १३३० ई० पू० में घटित होता था। उस समय अवश्य न तो कृत्तिकाओं का और गणना से पता चलता है कि यह लगभग १३३० ई० पू० में घटित होता था। उस समय अवश्य न तो कृत्तिकाओं का और न श्रोण का उदय-बिन्दु ठीक पूर्व में था, परन्तु बौधायन श्रोत सूत्र के समय में यह तो ज्ञात न था कि अयन-चलन के कारण कृत्तिकाओं के उदय-बिन्दु में अन्तर पड़ जाता है। इसलिए अपने काल में भी शतपथ के नियम को सत्य मानकर उसने कृत्तिकाओं के उदय-बिन्दु में अन्तर पड़ जाता है। इसलिए अपने काल में भी शतपथ के नियम को सत्य मानकर उसने कृत्तिकाओं के उदय-बिन्दु में अन्तर पड़ जाता है। इसलिए अपने काल में भी शतपथ के नियम को सत्य मानकर उसने कृत्तिकाओं के उदय-बिन्दु में अन्तर पड़ जाता है। इसलिए अपने काल में भी शतपथ के नियम को सत्य मानकर उसने कृत्तिकाओं के उदय-होने की वात लिखी और साथ ही उस समय के उपयोग के लिए जब कृत्तिकाओं का उदय दिन में होता है और इसलिए दिखलाई नहीं पड़ता श्रोण की और चित्रा और स्वाती के मध्य बिन्दु की वात लिखी होगी। बेध द्वारा लोगों ने बौधायन श्रौत सूत्र के काल में देखा होगा कि उस समय कृत्तिकाएँ और श्रोण क्षितिज के एक ही स्थान पर उगते हैं। चित्रा और स्वाती के मध्य बिन्दु के उदय की बात भी इस यूक्ति के अनुकुल ही है।

नक्षत्र-सूचियों से काल-निर्णय—यजुर्वेद संहिता,रै तथा ब्राह्मणों¥ में दी हुई नक्षत्र-सूचियाँ सब क्रत्तिकाओं से आरम्भ होती हैं। इसका कोई कारण रहा होगा। भारतवर्ष में प्रायः वह सब कार्य वैज्ञानिक सिद्धान्तों से नियंत्रित होता

```
    * इण्डियन ऐंटिक्वेरी २४।२४५-४६। दीक्षित ने गणना से ३००० ई० पू० समय निकाला है, परन्तु अधिक सुक्षम गणना से २५०० ई० पू० निकलता है।
    † वैदिक इण्डेक्स, १।४२७।
    ‡ १८।५।
    ‡ जुलाई, १९३६।
    ‡ तैत्तिरीय ४।४।१०११-३; मंत्रायणी २।१३।२०; काठक ३९।१३।
    ¥ तैत्तिरीय १।५।१; ३।१।४।१; अथर्ववेद १९।७।१।
```

હદ્દલ



था जिसके लिए अन्य देशों में कोई विशेष सावधानी नहीं रहती थी। उदाहरणतः, देवनागरी वर्णमाला, स्वर और व्यंजन के भेद तथा उच्चारण के अनुसार कम से बनाया गया है, जहाँ अन्य देशों के वर्णमाला में इस पर कोई घ्यान नहीं दिया गया है। फिर, वेद की ऋचाएँ कम से रक्खी गई हैं। पंचांग भी बैज्ञानिक सिद्धान्तों पर आश्रित था; आजकल के पाश्चात्य पंचांग की तरह नहीं जहाँ जूलियस सीजर ने अपने नाम पर एक महीने का नाम जुलाई रख दिया और उसमें ३१ दिन रख दिये। उसके बाद ऑगस्टस सीजर ने सोचा कि हमी क्यों घाटे में रहें। उसने भी एक महीने का नाम ऑगस्ट रखकर उसमें ३१ दिन रख दिये और फरवरी बेचारी से एक दिन काट लिया। नक्षत्रों की आधुनिक सूची अश्विनी से आरम्भ होती है और वह इसलिए कि जब नवीन सूची बनी तो वसन्त-संपात-बिन्दु अश्विनी के आरम्भ में था। इसलिए सम्भावना यही है कि जब प्रथम सूची बनी थी तो कृत्तिकाएँ वसन्त-संपात-बिन्दु पर थीं। वेबर\* की यही सम्मति थी।

यदि क्वत्तिकाएँ वसन्त-संपात-बिन्दु पर थीं तो वे ठीक पूर्व में उदित होती रही होंगी। इस प्रकार यह बात शतपथ की वात का समर्थन करती है और इससे सूची के बनने की तिथि २५०० ई० पू० निकलती है। तिलक और याकोबी ने तो यह माना है कि क्वत्तिका से आरम्भ होनेवाली सूची के पहले एक दूसरी सूची थी और जब वसन्त-संपात-विन्दु खिसक कर कृत्तिकाओं के पास आ गया तब कृत्तिकाओं से आरम्भ होनेवाली सूची बनी। यदि यह सिद्धान्त ठीक है तब तो निश्चय है कि उस समय जान-बूझकर सूची को कृत्तिकाओं से आरम्भ किया गया और ऊपर की तिथि निश्चयात्मक है।

गृह्य-सूत्र का प्रमाण— आज भी प्रथा है कि विवाह समय में वर वधू को घुवतारा दिखलाता है और कहता है कि तुम घुव के समान मेरी भक्ति में अचल रहना। यह प्रथा गृह्य सूत्रों से चली आ रही है 1 सभी गृह्यसूत्रों में इसका उल्लेख रहने से प्रत्यक्ष है कि यह प्रथा सर्वत्र फेली थी और यह प्राचीन प्रथा है : परन्तु अयन-चलन के कारण ' प्रत्येक काल में घुव तारा नहीं रहता है। इव दिनों है। सन् २७८० ई० पू० के कुछ शताब्दी आगे-पीछे तक था। परन्तु वीच में कोई घुवतारा था ही नहीं, कम से कम कोई ऐसा चमकीला तारा नहीं था जो कोरी आँख से (अर्थात् बिना दूरदर्शक के) सुगमता से दिखलाई पड़ सकता। इससे सिद्ध होता है कि यह प्रथा सन् २७८० ई० पू० के दो ढाईसौ वर्ष इधर और उधर के बीच में कभी चली होगी। होगी। याकोबी की भी यही सम्मति है। द्वे

ज्योतिष-वेदांग की तिथि उसमें दी गई बातों से बारहवीं शताब्दी ई० पू० निकलती है।

```
शतपथ ब्राह्मण---२५०० ई० पू०
बौधायन औत सूत्र---१३०० ई० पू०
ज्योतिष-वेदांग---१२०० ई० पू०
आर्यभटीय---५०० ई० (लगभग)।
```

 \* नक्षत्र २।२६२-३६४; इण्डिशेझ्टुडीन १०।२३५; इत्यादि।
 १ पारस्कर गृह्य सूत्र १।८।१९; आपस्तंब गृह्यसूत्र २।६।१२; हृरण्यकेशी गृह्यसूत्र १।२२।१४; मानव गृह्य-सूत्र १।१४।९; बौधायन गृह्य सूत्र १।५।१३; गोभिल गृह्य सूत्र २।३।८।
 ‡ याकोयी, जनरल रॉयल एशियाहिक सोसायटी, १९१०।४६१।

- 🗼 इण्डियन ऐण्डिक्वेरी २३।१५७।
- 🔻 वेद-काल-निर्णय के सम्बन्ध में अधिक जानकारी के लिए बिहार और उड़ीसा रिसर्च सोसायटी की पत्रिका में मेरा लेख देखें, जिल्द २१, भाग ३ (१९३५)।



# चीन और भारत में सांस्कृतिक सम्पर्क

श्री युआँग चुंग-यिन, एम॰ ए॰, श्रीराम एम॰ ए॰

चीन और भारत बहुत प्राचीनकाल से एक दूसरे से सम्बन्धित रहे हैं। उस समय जब यातायात के साधन इतने सुलभ और झीधगमो न थे और मार्गों का अनेक प्रकार से संकटपूर्ण होना एक साधारणसी बात थी, तब भी चीन और भारत में सांस्कृतिक एवं सामाजिक घनिष्टता थी। एक दूसरे की संस्कृति से लाभ उठाने की इच्छा उस समय की आकृतिक कठिनाइयों के भय से अधिक बलवती होती थी। भारतवर्ष ने बौद्ध धर्म को जन्म देकर चीन और भारत के बीच एक अमर और अटूट सम्बन्ध स्थापित कर दिया। भारत बौद्ध धर्म की जन्म देकर चीन और भारत के बीच एक अमर और अटूट सम्बन्ध स्थापित कर दिया। भारत बौद्ध धर्म का जन्मस्थान होने के कारण चीन से बौद्ध भिक्षुओं का ताँता लगा रहता था। उस समय तो भारत चीनी बौद्ध भिक्षुओं एवं अनुयायियों के लिए एक तीर्थ स्थान वन गया था। केवल इसी नाते नहीं वरन् नालन्दा विदव विद्यालय में अध्ययन के हेतु विदेशों से आनेवाले विद्यार्थियों में चीन के विद्यार्थियों की संख्या एवं ख्यानि विशेष होती थी। उस विश्व विद्यालय का उसी काल के चीनी विद्यार्थियों द्रुटिसंग द्वारा किया गया नालन्दा का वित्ररण आज अधिक विश्वसनीय समझा जाता है।

इसके अतिरिक्त ६५ ई० में चीन के राजा मिंगती ने बौद्ध धर्म का सन्देश लाने के लिए भारतवर्ष को राजदूत भेजे। यह राजदूत अपने साथ कश्यप मातंग और छबरकेह नाम के दो भारतीय विद्वानों और कई ग्रंथों को ले आए। कश्यप मातंग ने ४२ खंडों के एक छोटे से सूत्रग्रंथ का चीनी भाषा में अनुवाद किया, इससे चीन देश में बौद्ध धर्म के प्रति अधिक जिज्ञासा बढ़ी एवं भारतवर्ष के प्रति सांस्कृतिक एवं धार्मिक सम्बन्ध स्थापित करने के क्षेत्र में प्रयत्न किए गए। जिस सफेद घोड़े पर लदकर भारतवर्ष के प्रति सांस्कृतिक एवं धार्मिक सम्बन्ध स्थापित करने के क्षेत्र में प्रयत्न किए गए। जिस सफेद घोड़े पर लदकर भारतवर्ष से धर्म ग्रंथ लाए गए थे उसी के नाम पर पहला मन्दिर बना। दोनों भारतीय विद्वान इस मन्दिर में रहकर मृत्युपर्यन्त ग्रंथों का अनुवाद एवं धर्म-प्रचार का कार्य करते रहे। ४०५ ई० में भारतवर्ष के प्रसिद्ध मिक्षु कुमारजीव चीन में पहुँचे। ये नानलू के कौत्जी राज्य में ठहरे हुए थे। इनको लाने के लिए चीन के शासक ने नानलू पर आक्रमण किया। कुमारजीव ने कई बौद्ध ग्रंथों का अनुवाद और सम्पादन करने के अतिरिक्त एक शास्त्र भी चीनी भाषा में लिखा।

प्राचीन चीन और भारत में पारस्परिक संस्कृति एवं राष्ट्रीयता को समझने की अनेक चेष्टाओं के तारतम्य में से ये कुछ घटना मात्र हैं। सांस्कृतिक समानता के अतिरिक्त चीन और भारत की ऐतिहासिक पृष्ठ भूमि में भी अनेक दृष्टि से समानता हैं। मध्य एशिया की मंगोल जाति के अनेक आक्रमण भारत पर हुए और अपनी स्थिति एवं शक्ति के अनुसार उन आक्रमणों का सामना किया गया। चीन को तो इस दिशा में मंगोलिया के बिलकुल ही समीप होने के कारण अधिक



# चीन और भारत में सांस्कृतिक सम्धर्क

कष्ट उठाने पड़े। पश्चिम में चीन की बड़ी दीवाल जो आज भी संसार के लिए एक आक्चर्य की वस्तु है, उस समय के उस दिशा से किए गए आक्रमणों से बचने का एवं देश की सुरक्षा का साधन मात्र थी। निस्सन्देह चीन पर भारत की अपेक्षा मंगोल जाति का अत्यन्त अधिक प्रभाव पड़ा।

चीन को अपनी सभ्यता तथा संस्कृति की प्राचीनता और उत्कृष्टता पर वैसाही गर्व है जैसा भारत को अपनी प्राचीन आर्य संस्कृति पर। ईसा से लगभग तीन हजार वर्ष पूर्व फूइसी नामक व्यक्ति के समय से उनके देश का इतिहास यथेष्ट रूप से प्राप्य है। तदनन्तर 'शेननुंग' 'व्हॉगटी' नामक शासकों के अन्तर्गत चीन राज्य की सीमा की वृद्धि हुई और वहाँ की संस्कृति का विकास हुआ। इसके बाद अनेक ऐतिहासिक कान्ति एवं परिवर्तनों का कम चालू रहा। यहाँ तक कि १३वीं शताब्दी में चीन के अधिक भाग पर तिमूजिन या चंगेलखां का राजनीतिक प्रभुत्व हो गया।

इस मंगोल शासनकाल में भी चीन वैभवशाली एवं सम्पन्न था। अतः इसके वैभव और सम्पन्नशीलता को देखकर पश्चिम से ईसाई और मुसलमान जातियाँ आक्वष्ट हुईं और यहाँ आकर वस गईं। चीन ने सभी शान्तिप्रिय जातियों को आश्रय दे मनुष्यत्व का सर्वश्रेष्ठ प्रदर्शन किया। ये घटना उस समय की है जब युरोप में 'क्रूसेड्स' का समय था और धार्मिक कट्टरता एवं असहिष्णुता अपनी पराकाष्टा पर पहुँच चुकी थी।

चीन ने शान्तिप्रिय जातियों को आश्रय दिया परन्तु आक्रमक जातियों से आत्मसम्मान की रक्षा के लिए युद्ध भी किया। सन् १३६८ ई० में चीनियों ने मंगोलों के एक भीषण आक्रमण को असफल बनाया परन्तु विदेशियों का बुरी नियत से चीन में आने का मार्ग, विज्ञान की उन्नति एवं भाप के जलयानों के आविष्कार से पश्चिम के वल के स्थान पर पूर्व का समुद्र प्रधान हो गया, और चीन के प्राकृतिक धन को इस ओर से प्राप्त करने के प्रयत्न होने लगे।

चीन की इस संक्षिप्त ऐतिहासिक पृष्ठ भूमि पर भारतवर्ष के दृष्टिकोण से यदि हम देखें तो हमें ''अपनी ही कहानी'' का दिग्दर्शन होगा।

व्हौंगच्याँग और फाट्ट्यान जैसे यात्रियों का भारत में आना राजनीतिक महत्त्व रखता है। उस समय की राजनीतिक परिस्थिति एवं शासन-व्यवस्था विशेषकर न्यायविधान आदि में परस्पर विचार विनिमय से दोनों राष्ट्रों को जो परस्पर लाभ हुए होंगे उन्हें कोई भी इतिहास का विद्यार्थी अस्वीकार नहीं कर सकता। तत्कालीन चीनी और भारतीय राज्य-व्यवस्था में इन यात्रियों के आगमन, उनके भ्रमण एवं उनके निरीक्षण और विवरण राजनीतिक दृष्टि से अवश्य ही उपयोगी सिद्ध हुए हैं। अनिश्चित काल से चीनी और भारतीय राजनीति का आधार धर्म रहा है। उनके राजनीतिक कार्यों का औचित्य सदा ही धार्मिक मापदंड से निश्चित किया गया है जिसके फलस्वरूप इन देशों के लिए दुर्बल एवं पिछड़ी हुई जातियों का शोषण करना एक अपरिचित बात रही है।

भौगोलिक दृष्टि से चीन और भारत में अनेक भिन्नताएँ होने पर भी कुछ मौलिक समानताएँ हैं। भारत के समान चीन भी एक विशाल प्रदेश हैं, और अनेक उपजातियों द्वारा बसा हुआ हैं, फिर भी इन राष्ट्रों की आधारभूत एकता इनका ही एक मौलिक गुण हैं जिससे यूरोप, अमेरिका आदि महाद्वीपों को अभी पाठ पढ़ना है। चीन की तीन बड़ी नदियों (हवांगों, यांग्टीसी क्यांग और सिक्यांग) के उर्वरे मैदान उतने ही उपजाऊ और उपयोगी हैं जितने भारतवर्ष में गंगा और सिन्ध के मैदान। एक ही मानसून की हवाएँ दोनों देशों को वर्षा का दान देती हैं, दोनों देशों के कई प्रान्तों की जलवायू में पारस्परिक समानता हैं। उपज की दृष्टि दोनों देश कृषि प्रधान है। खनिज पदार्थी की दृष्टि से दोनों ही देश स्वावलम्बी एव धनी हैं। संसार के पूर्वीय देशों में यही दो देश ऐसे हैं जिनका अनेक समानताओं के कारण एक ही साथ नाम लिया जाता है। पाश्चात्य देशों की दृष्टि से ये दोनों देश एक ही रक्त के दो भाइयों के समान रहे हैं। संसार की दृष्टि में दोनों राष्ट्र एक ही संस्कृति एवं सभ्यता के प्रतीक हैं। दोनों देश एक ही रक्त के दो भाइयों के समान रहे हैं। संसार की दृष्टि में दोनों राष्ट्र एक ही संस्कृति एवं सभ्यता के प्रतीक हैं। दोनों की संस्कृति अत्यन्त प्राचीन, दोनों का अतीत अत्यन्त उज्ज्वल, दोनों की ही सभ्यता के अयदूत होने के कारण दुनिया की दृष्टि में एक ही रहे हैं, एक ही समझे गये हैं। इतना ही नहीं, अपितु दोनों ही अपनी राष्ट्रीय आर्थिक जीवन व्यवस्था के एक विशिष्ट प्रकार के होने के कारण एवं आधुनिक विज्ञान, एवं उद्योगीकरण में (जिनका प्राट्रीब यूरोप मों हुआ) पिछड़ रहने के कारण, पाझ्चात्य वाक्तियों की लिप्सा एवं शोषण के शिकार बने।

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



# श्री युआँग चुंग-यिन

पूर्व के इन दो राष्ट्रों की संस्कृति में पारस्परिक समानताओं के अतिरिक्त कुछ ऐसी असमान परिस्थितियाँ उपस्थित हुई जिनके कारण राष्ट्रीय धाराओं में अन्तर पड़ गया । चीन विदेशी जातियों के आर्थिक आक्रमण को सहन कर सका, वह अपनी राजनीतिक स्वतंत्रता को अभी तक स्थायी रख सका । परन्तु ऐसा करने के लिए उसे अनेक राष्ट्रीय आघात सहने पड़े हैं। चीन के वर्तमान अधिनायक मार्शल च्याँगकाईशेक ने स्वयं कुछ समय पूर्व कहा या 'चीन यूरोपीय विज्ञान और कला-कौशल की ओर झुका और धीरे धीरे विदेशी संस्कृति और विदेशी वस्तुओं का भी भक्त बन गया । वह अपनी परम्परागत जातीय भावनाओं और अपने राष्ट्रीय चरित्र की अच्छाइयों और गुणों को भूल गया'' । संक्षेप में उसने चीनी महात्मा 'मेन्शियस' के अभर वाक्य 'मनुष्य के ऊपर प्रेम दिखाओ और भौतिक चीजों की कद्र करो' को विस्मृत कर दिया था । आज ये ही शब्द भारतवर्ष के लिए कितने अधिक अंश में सत्य सिद्ध होते हैं, यह अपने अतीत पर गौरव करनेवाला प्रत्येक भारतीय अनुभव कर सकता है ।

चीन और भारत के राष्ट्रीय जीवन के अनेक पहलुओं पर विचार करने से यह स्पष्ट है कि जिन देशों की संस्कृति, सभ्यता एवं इतिहास में इतनी स्पष्ट समानता रही हो, उन देशों की जनता का दृष्टिकोण एवं विचारधारा भी समान हो तो कोई आइचर्य की बात नहीं हैं। यह तो नित्य प्रति के अनुभव की बात है कि भारतीय नगरों में बसे हुए चीनी व्यापारी अथवा अन्य व्यवसायी व्यक्ति, घूमते हुए यात्री या अन्य प्रकार के चीनी लोग भारतीय जनता के प्रेम, आदर एवं आतिष्य के सहज ही पात्र बन जाते हैं।

चीन और भारत के अतीत पर इस विहंगम दृष्टिपात के पश्चात् एवं उनकी मौलिक समानताओं पर विचार कर, हम उस काल से दोनों देशों के राष्ट्रीय जीवन पर दृष्टिपात करना चाहते हैं जबसे ये पूर्व के दो महाराष्ट्र विदेशी सत्ता के सम्पर्क में आये ।

१८वीं सताब्दी यूरोप के लिए 'राष्ट्रीयता का युग' माना जाता है और १९वीं शताब्दी में उद्योगीकरण के साथ साथ साम्राज्यवाद की जन्म-शताब्दी समझी जाती हैं । अतः पूर्व के देशों के साथ पश्चिम की इस राष्ट्रीय विचारधारा का संघर्ष १८वीं शताब्दी से ही होने लगा। इस प्रकार की संकुचित एवं प्रतिक्रियावादी राष्ट्रीयता से पूर्व अपरिचित था। शनैः धनैः इस संकामक रोग का प्रभाव पूर्व के देशों पर भी होने लगा । इसके प्रतिकूल उन शोषित और दलित देशों में एक प्रकार की नई भावना का उद्रेक होने लगा जिसके फ़लस्वरूप गत सौ वर्षों में चीन, जापान भारतवर्ष आदि धौर्वात्य देखों में प्रबल राष्ट्रीय आन्दोलन प्रादुर्भुत हुए। युरोप में हमने कई राष्ट्रों की स्थापना एवं उत्थान देखा है जिसमें गत महायद्ध के बाद दो राष्ट्र-जर्मनी और इडली का प्रभुत्व विशेष महत्वपूर्ण रहा है। पूर्व में केवल जापान ही अपने राष्ट्रीय आन्दोलन से सन्तुष्ट रहा हैं । जापान के इस राष्ट्रीय उत्थान को पूर्व के जन-सम्दाय ने एक वरदान स्वरूप समझा था, यह विचार १९०४ के रूस-जापान युद्ध में जापान की विजय से और भी दृढ़ हो गया । परन्तु जापानी राष्ट्रीयता एक गहरी बीमारी का बाह्य लक्षण था। वह तो साम्राज्यवाद की ओर वड़नेवाला पहला प्रयास था। इसी आशय की चेतावनी आजसे ३० वर्ष पूर्व जापान देश में जापानियों के ही सम्मुख स्वर्गीय रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने भी दी थी। उनकी भविष्यवाणी के अनुसार जापान का यह राष्ट्रवाद आज साम्राज्यवाद के कलुषित रूप में परिणत हो संसार के लिए शाप सिद्ध हुआ। जापानी साम्राज्यवाद की लिप्सा का सर्व प्रथम शिकार उसके निर्वोध एवं शान्तिप्रिय पड़ौसी चीन को होना पड़ा। जापान के इस अत्याचार से चीन अत्यधिक सुदुढ़ और संगठित हो गया और चीन के वज्र राष्ट्रीय संकल्प का प्रत्यक्ष उदाहरण उस आत्मरक्षा के हेतु युद्ध से हो रहा है जो उसने ७ जौलाई सन् १९३७ ई० के दिन से प्रारम्भ कर दिया था। चीन की राष्ट्रीय संगठित शक्ति इस अत्याचार विरोधी युद्ध के रूप में प्रकट हो चुकी है, जिसमें वह पूर्णतः विजयी हुआ ।

चीन और भारत को अनेकबार अनेक विदेशी जातियों से युद्ध करने पड़ें परस्तु वे भी केवल आत्मरक्षा के हेतु, संसार में सम्मानित राष्ट्र के समान जीवित रहने के लिए, 'जीवित रहो और जीवित रहने दो' के सिद्धान्त को कियात्मक रूप देने के लिये।



# चीन और भारत में सांस्कृतिक सम्पर्क

वसे तो महाराजा हर्षवर्डन अन्तिम हिन्दू सम्राट् माने जाते हैं जिन्होंने अपनी साधना से एक छत्र अधीश्वर की भाँति भारतवर्ष के एक विशाल खण्ड को राजनीतिक एकता के मूत्र में बाँधा। उसके बाद अनेक छोटे छोटे राजपूत राज्यों की स्थापना हो गई और राजनीतिक एकता छिन्न भिन्न हो गई। जिस देश से सिकन्दर जैसे दिग्विजयो को निराश हो लौटना पड़ा था, उसपर विदेशी आक्रमणों का श्रीगणेश ७१२ ई० में मु० विन कासिम के आक्रमण से हुआ। जैसे जैसे राष्ट्रीय जीवन में एकता का अभाव 'संघ शक्ति' की कमी के कारण होता गया उसी प्रकार देश का राष्ट्रीय जीवन क्षत-विक्षत होने लगा। इस समय के आक्रमणों का श्रीगणेश ७१२ ई० में मु० विन कासिम के आक्रमण से हुआ। जैसे जैसे राष्ट्रीय जीवन में एकता का अभाव 'संघ शक्ति' की कमी के कारण होता गया उसी प्रकार देश का राष्ट्रीय जीवन क्षत-विक्षत होने लगा। इस समय के आक्रमण धन प्राध्ति के लालच एवं लूटमार कर चले जाने के हेतु ही हुआ करते थे, राष्ट्रीय जीवन में अभी इतनी शिथिलता न आ पाई थी कि विदेशी आक्रमणकारी देश में स्थायी होकर आधिपत्य रख सकते। पश्चिमी सीमान्त के मध्य प्रदेश पर्वतीय एवं शुष्क होने के कारण वहाँ के निवासियों को सुख एवं जीवन की सुविधाएँ देने में असमर्थ थे, अतः वहाँ के नियासियों का जीवन कष्टमय था जिससे मुक्ति पाने के लिए दे आसपास के देशों में पहुँ,वना चाहते थे। इसलिए वे भी भारत में आकर सुखपूर्वक रहने का लोभ संवरण न कर सके। अतएव जितने आक्रमण हुए उन सभी के पश्चात् आक्रमण-कारी परिस्थिति के अनुसार वसते गए और इसी देश को अपना देश स्वीकार करते गए। लगभग ७०० वर्ष वाद भी मुगल शासन काल में भारत में फिर एक वार राजनीतिक ऐक्यता स्थापित करने के लिए सप्तल प्रयत्न किए गए। परन्तु मुगल राज्य के पतन के पश्चात् भारत के राष्ट्रीय जीवन को किर एक अक्का लगा।

भारत के इतिहास का सबसे दुर्भाग्यशाली अध्याय आरम्भ होता हूँ यूरोप की जातियों का भारतवर्ष में व्यापार की सुवियाएँ प्राप्त करने के हेनु आगमन से । विदेशों व्यापारियों के रूप में आकर उन्होंने देश की आन्तरिक राजनीति में सकिय भाग लेता प्रारम्भ कर दिया। अपना स्वार्थ सिद्ध करते तथा अपने मन्तव्यों की पूर्ति के लिए अतेक पड़यंत्र रचे गए, हर प्रकार के साथनों का आश्रय लिया गया, एवं देश पर राजनीतिक आधिपत्य स्थापित करने के ध्येय की पूर्ति के लिए सभी कुछ किया गया।

चीत को भी इसी प्रकार की अनेक भयंकर राष्ट्रीय परिस्थितियों में से गुजरना पड़ा है। उसे भी पश्चिम से अनेकों आधात सहने पड़े हैं, पूर्व में जापान और उत्तर में रूस की ओर से भी उसे अनेक यातनाएँ मिली हैं, उसे भी आत्म रक्षा के लिए अनेक युद्ध करने पड़े हैं। उसे भी आन्तरिक विद्रोह ओर गाईस्थिक बैमनस्य की ज्वालाओं में से निकलना पड़ा है। इतना ही नहीं वरन् उसके समुद्र तट पर सदा से ही विदेशी शक्तियों के दाँत रहे हैं। १८वीं शताब्दी के तो आरम्भ से ही चोन की पुष्कल खनिज सम्पद्त प्राप्त करने के लिए अमेरिका और जम्पान सदा से ही प्रतिद्वन्दी रहे हैं। चीन और भारत दोनों के ही दुर्भाग्य से इन देशों को आन्तरिक स्थितिअसंगठित, दैमनस्थपूर्ण, स्वेच्छाचारिता एवं व्यक्तिगत महत्वाकांक्षाओं से परिपूर्ण रही है, इसी कारण विदेशी शक्तियाँ अपने अनुचित ध्येय में सफल रहीं।

चीनी और भारतीय दोनों ही शान्तिप्रिय और सद्गुणी जातियाँ हैं। दोनों ही सत्य और न्याय में विक्यास करती हैं, दोनों ही अत्याचार और बुराई से घृणा करती हैं। दोनों ही मनुष्यों के पारस्परिक मतभेद एवं तज्जन्य समस्याओं को कूर एवं अन्यायपूर्ण साधनों की अपेक्षा सत्य, न्याय और औचित्य द्वारा हल करना चाहती हैं। चीनी 'बाँग ताओ' एवं 'पायो ताओ' साधनों में स्पष्ट भेद समझते हैं। 'बाँग ताओ' का शाब्दिक अर्थ 'राजमार्ग' है जिसका भारतीय पर्यायवाची 'धर्म' और 'अहिंसा' है। 'पायो ताओ' का अभिप्राय 'पाशविक झक्ति' से है। जापान 'पाओ ताओ' का अनुयायी था और इसके विपरीत चीन 'बाँग ताओ' का कट्टर समर्थक है। चीन में राष्ट्रीय जागृति का शंखनाद विदेशी आकमणों एवं तज्जन्य अत्याचारों के फलस्वरूप बजा, परन्तु चीन की राष्ट्रीय विचारधारा का केन्द्र बिन्दु तो 'वाँग ताओ' अर्थात् 'धर्म, सत्य और अहिंसा' का मार्ग ही रहा।

१५०० मील लम्बी दीवाल के परे के प्रदेशों के अतिरिक्त मुख्य चीन का बिस्तार रूस के अतिरिक्त श्रेष समस्त यूरोप के बराबर है। चीन केवल बिस्तार की दृष्टि से ही नहीं, भौगोलिक विभिन्नताओं की दृष्टि से भी यह एक बड़ा महा-द्वीप है। चीन पाइनात्य प्रणाली की उन्नतिशीलता की दृष्टि से प्राचीनतम संस्कृति के आधारभूत सब से अर्वाचीन राष्ट्र है। चीन की जनसंख्या ४० करोड़ से भी अधिक है, जिनमें अनेक जातियों एवं उपजातियों के लोग सम्मिलित हैं। इस

୪୰୰



# श्री युआँग चुंग यिन

महान देश में कई लाख मंगोल हैं, लगभग दस लाख मंजू हैं, कई लाख तिब्बती हैं, लगभग दस लाख तुर्क मुसलमान हैं और बहुत अल्प संख्या में मूल निवासी हैं। इन सब जातियों को सम्मिलित संख्या एक करोड़ से अधिक नहीं है। अत्यधिक बहुमत चीनियों का है जो हान (मध्य) अयवा मूल चीनी जाति के बंशज हैं जिनमें एक ही रक्त, जिनकी एक ही भाषा, जिनका एक ही धर्म, और जिनके समान रीति रिवाज हैं। संक्षेप में चीनी जनसंख्या का बहुमत चीन के आदि पूर्वजों के ही शुद्ध बंशज हैं। राष्ट्रीय संगठन एवं एक्यता स्थापित करने की दृष्टि से चीन को भारतवर्ष की अपेक्षा अधिक सुविधाएँ हैं।

शास्तिप्रिय होते हुए भी चीनी लोग कास्तिकारी व्यक्ति हैं। जैसाकि ऊपर लिखा जा चुका है, वर्त्तमान वैज्ञानिक उन्नति की दृष्टि से चीन सबसे अधिक अर्वचिन राष्ट्र है। पर दुर्भाग्य से नैनकिंग सरकार के केवल ९ साल (१९२८-३७) के पवित्र प्रयत्नों एवं तद फलस्वरूप आशातीत सफलता को विदेशी शक्तियाँ सहन न कर सकीं। इसके पूर्व कि चीन एक सुदृढ़ और समुद्धशाली राष्ट्र वन जाय, जापान ने स्वार्थ साधन के हेतु उसके भविष्य को अन्धकार बनाने की दृष्टि से आकमक युद्ध छेड़ दिया। ७ साल तक चीन ने जो युद्ध आत्मरक्षा एवं प्राचीन संस्कृति के लिए किया उसका संदेश समस्त संसार को है, समस्त मनुष्य जाति के लिए है।

चोनियों का कान्तिकारी होने का प्रत्यक्ष प्रमाण जापानी आक्रमण को रोकने, उनके जघन्य उपायों को विफल बनाने में जो आश्चर्यजनक सकिन, एवं क्षमता दिखाई है, उससे स्पष्ट है। यीन पर दो बार बिदेशी आधिपत्य रहा है, प्रथम बार मंगोल लोगों का और दूसरी बार मंचू लोगों का। लेकिन वे अपना स्वतंत्र अस्तित्व स्थापित नहीं रख सके, चीनी जाति ने उनको अपने में सम्मिलित कर लिया और वे चीनी जाति का एक अंग बन गई।

चीनियों के संयुक्त राष्ट्र निर्माण होने एवं विकास प्राप्त करने में ऐतिहासिक एवं भौगोलिक कारणों का महत्त्वपूर्ण प्रभाव रहा है। चीन राजनीतिक एवं सांस्कृतिक दृष्टिकोण से एक राष्ट्र है। तीन हजार वर्ष पूर्व की सभ्यता का प्राचीनतम परिपोषक उत्तरी चीन का समतल प्रदेश था। इस प्रदेश की भूमि उपजाऊ, जलवायु समझीतोष्ण और मनुष्य परिश्रमी होने के कारण उनके श्रम एवं प्रयत्नों का उचित फल मिलता था। प्राचीन काल में भारतवर्ष में प्रकृति के वरदान स्वरूप कम अप करने मात्र से ही भोजन वस्त्र आदि की चिन्ता से मनुष्य मुक्त हो जाया करते थे अतः आत्मा, परमात्मा तथा और पारलौकिक ज्ञान चर्चा व चिन्तन के लिए उनके पास पर्याप्त समय व सुविधाएँ रहती थीं। इसलिए उस काल में भारत-वर्ष ने विश्वविश्वत दार्शनिक व विचारक उत्पन्न किये।

इसके विपरीत चीनियों का दूष्टिकोण अधिक कियात्मक रहा जिसके फलस्वरूप चीन में उच्च श्रेणी के व्यापारी सैनिक एवं राजनीतिज्ञ उत्पन्न हुए। उन्होंने पारलौकिक ज्ञान की अपेक्षा मनुष्यों के ऐहिक सम्बन्ध को नियंत्रित करने, मनुष्य का मनुष्य के प्रति सामाजिक सम्बन्ध निर्धारित करने एवं उनको सुचार रूप से चलाने की व्यवस्था पर अधिक विवार किया। चीनियों में धार्मिक सहिष्णुता अत्यधिक है, वे जाति में ऊंच-नीच का भेद नहीं रखते, इसीलिए चीनी सभ्यता में अन्य वर्गों को आत्मसात् करने की अद्भुत क्षमता रही है जो देश के कोने कोने में व्यापत है।

चीनी जाति एक महान समुद्र के समान हैं जो प्रत्येक वस्तु को जो इसमें सम्मिलित हो जाता है, लवणमय कर देता है। चीनी इतिहास पर दृष्टिपात करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि चीनी राष्ट्र सदा से एक पूर्ण इकाई के रूप में रहा है जिसका विभाजन किसी भी दृष्टि से कभी नहीं हो सका। पूर्वोत्तर के चार प्रान्त जो जापान के आधीन कभी रहे हैं और जिन पर कुछ समय जापान की कठपुतली 'मंचूको सरकार' का शासन रहा है, सदा से चीन के अंग रहे हैं इसी प्रकार तिब्बत और मंगोलिया भी निस्सन्देह चीनी प्रान्त है।

चीन में कुल मिलाकर २८ प्रान्त और दो उप-प्रान्त (तिब्बत और मंगोलिया) हैं। चीन की उस समय की सीमा जब बह अपने वैभव के शिखर पर था आज की सीमा से कहीं अधिक विस्तृत थी। चीन के सम्बन्ध में सबसे प्राचीन उल्लेखों में जो ईसा से १२०५-६७ वर्ष पूर्व लिखे गए थे, यह वर्णित है कि चीन की सीमा पूर्व में समद्र तक, और उत्तर एवं दक्षिण में अन्तिम सीमा तक विस्तृत थी।



# चीन और भारत में सांस्कृतिक सम्पर्क

चीत में राष्ट्रीय जागृति की कसौटी एवं मार्गदर्शिका कन्कूशियसवाद है। महात्मा कन्फूशियस बुद्ध का समकालीन था और वह मध्य मार्ग का समर्थक था, वह प्रेम और बन्धुत्व का हिमायती थी। वास्तव में कन्कूशियसवाद धर्म की अपेक्षा एक नंतिक विचारधारा एवं दर्शन का अंग था। प्राचीन चोनी ग्रंथ 'महाविद्या' में आदेश हैं ''वस्तुओं की वास्तविकता की खोज करो, ज्ञान का विस्तार बढ़ाओ, ध्येय को शुद्ध करो, मन पर नियंत्रण रखो, व्यक्तिगत सद्गुणों का विकास करो, कुटुम्ब का संचालन करो, राज्य पर शासन करो और संसार में शान्ति स्थापन करो।''

वर्त्तमान चीनी जनतंत्र के पिता व परिपोषक डाँ० सनयातसेन के मतानुसार चीन के प्राचीन राष्ट्रीय गुण देशनिष्ठा, बन्धुत्व, दयालुता, प्रेम, सत्य, न्याय, सामाजिक सामञ्जस्य एवं शान्ति थे। कन्फूझियस तथा अन्य चीनी राष्ट्रीय महा-त्माओं के प्राचीन आदर्शवाद से उत्पन्न नैतिक शक्ति के फलस्वरूप आज का चीन केवल जीवित रहने में ही समर्थ नहीं हुआ है वरन् उसने अगने आसपास की जातियों का भी अपने अन्दर समावेश कर लिया है। अतः यह स्पष्ट है कि चीनी संस्कृति चीनी जाति पर अन्धर्भुवी प्रतिभा है, जो चीनी जाति एवं राष्ट्र के जीवन का एक विशेष दिशा में निर्माण करेगी।

चीन के सर्व प्रथम कास्तिकारी नेता, डॉ० सनयात्सेन ने चीनी राष्ट्रीय विचारधारा को आधुनिक रूप दिया, जिसको समस्त चीनी जाति ने स्वीकार कर उसका समर्थन किया। उसने राष्ट्रीय मार्ग दर्शन के लिए तीन कास्तिकारी सिद्धान्त उनस्थित किए—–१. राष्ट्रीयता, २. जनतंत्रवाद, ३. समाजवाद। उन्हींके ढारा सन् १८९३ में क्यूमिनटॉंग (जनता की पार्टी) की स्थापना हुई। तय से यह क्थूमिनटॉंग देश की स्वाधीनता एवं राष्ट्रीय स्वावलम्बन के लिए संघर्ष करती रही है और राष्ट्र को सम्मानित और स्वावलम्बी बनाने में सतत् प्रयत्न कर रही है।

लक्ष्य के समान होने की दृष्टि से आज हम चीन के हुइ-शी और भारत के महात्मा गांधी के नाम साथ साथ ले सकते हैं। इन दोनों के जीवन में भी अनेक समानताएँ हैं। दोनों ही को पाश्चात्य देशों में शिक्षा प्राप्त करने का अवसर मिला था, एक अमेरिका गए तो दूसरे का इंग्लैण्ड में अध्ययन हुआ। हुईशी चीन में नई विचारधारा के प्रवर्तक बने, उन्होंने चीन को कर्मशील वनाया, और आशा और नवजीवन का सन्देश दिया, उन्होंने चीन के आधिक जीवन में क्रान्ति की, उन्होंने प्राचन किलब्ट और दुरूह भाषा को सरल एवं सुगम्य बना जनता के योग्य बनाया। चीन जाति को रूढ़ियों से युक्त कराने का उन्हों बहुत कुछ श्रेय है। हुइशी यथार्थवादी हैं, वे चीनी कला और संस्कृति को उन्नत होना तो देखना चाहते हैं परन्तु वे चीन को आर्थिक दृष्टि से समृद्ध और जन्नत पहले देखना चाहते हैं। चीन के महात्मा हुईशी को इ स कार्य प्रणाली और विचारधारा की पृथ्टभूमि से यदि हम भारत के महात्मा गांधीजी के कियात्मक कार्यक्रम के चौदह अंगों पर विचार करें, तो निस्सन्देह हमें इन दो नेताओं के कार्यक्रम में कोई अन्तर ही दुष्टिगोचर न होगा।

इन दो राष्ट्रों के स्वाधीन होने के प्रयत्नों के इतिहास पर दृष्टिपात करने से हमें यह अनायास ज्ञात हो जायगा कि दोनों ही का मार्ग कण्डकाकीर्ण रहा हैं। चीन को तो गृहकुछह, वर्ग-विरोध और आन्तरिक वैमनस्य के दुखद प्रसंग देखने पड़े हैं पर उनका प्रभाव अस्थायी होना स्वाभाविक ही था। विदेशी आक्रमण एवं अत्याचार का सामना करने की सामूहिक भावना ने अब तो चीन को एक सुदुढ़ राष्ट्र बना दिया है जिसकी शक्ति में किसी को सन्देह नहीं होना चाहिए।

भारतवर्ष की वर्तमान राजनीतिक परिस्थिति में तनिक भिन्नता है। आज जिस प्रकार चीन में भी कन्फूशियस, मेन्शियस, बुद्ध, ईसाई और इस्ठाम धर्म के अनुयायी है उसी प्रकार भारत में हिन्दू, मुसलमान, सिक्स, पारसी,'ईसाई भिन्न भिन्न धर्मावलम्बी निवास करते हैं। परन्तु यहाँ इन धार्मिक विभिन्नताओं को महत्त्व देकर अनुचित लाभ उठाने का प्रयत्न किया जा रहा ह। आज भारत की उन्नति में यह सबसे बड़ी भारी रुकावट है जिसको दूर करने के लिए प्रत्येक भारतवासी विकल हैं।

दोतों हो राष्ट्र आज नवपुग के उस स्वर्ग प्रभात को आशा में दृढ़ संकल्प हैं, जब कि वे सम्मान से मस्तक ऊँचा कर कह सकेंगे कि हमने जतनो जन्मभूमिश्च स्वर्गादपि गरीवसी' के लिए सर्वस्व न्यौछावर कर अवरिमित बलिदान कर सभ्य और सम्मानित राष्ट्र की तरह जीवित रहते के लिए संसार के सम्मुख एक जीवित उदाहरण रखा है ।

ଏଏହ



# भारतीय संगीत का विकास

# थी जयदेवसिंह

अज्ञातविषयास्यादो बालः पर्यं किकागतः । च्दन्गीतामृतं पीत्वा हर्षोत्कर्वं प्रपद्यते ॥——संगीतरत्नाकर ।

''पालने पर पड़ा हुआ रोता हुआ बच्चा भी जोकि अभी किसी विषय के ुस्वाद को नहीं जानता गीत के अमृत को पीकर अत्यन्त हर्ष को प्राप्त होता है।''

इन थोड़े से शब्दों में संगीतरत्नाकर के रजयिता शार्गंदेव ने संगीत के प्रभाव का बहुत ही सुन्दर रीति से वर्णन किया है। शास्त्रकारों ने नाद को ब्रह्म कहा है।

> चैतन्यं सर्वभूतानां विवृतं जगदात्मना। नावबहा तवानन्दमहितीयमुपास्महे।।---संगीतरत्नाकर।

ब्रह्म का संकल्प सबसे पहिले नाद के ही रूप में अभिव्यक्त हुआ। वाक्यपदीय के प्रणेता भतृहरि ने सुष्टि को नाद का विवर्त माना है। ब्रह्मा से लेकर मनुष्य तक कोई भी ऐसा नहीं है जो संगीत से मुग्ध न होता हो।

> सामगीतिरतो ब्रह्मा वीणाऽऽलक्ता सरस्वती। किमन्ये यक्षगन्धर्वदेवदानवमानवाः॥ ---संगीतरत्नाकर।

जब मनुष्य को कोई प्रयोजन सिद्ध करना होता है तब वह बोलता है। जब उसका प्रयोजन नहीं होता, जब वह अन्तस्तम हृदय में अनुभूत आनन्द से अभिभूत हो जाता है तब उसके कण्ठ से स्वर फूट निकलते हैं। संगीत हृदय की भाषा है। वह मानवमात्र की सार्वभौमिक, सहज, स्वभावसिद्ध मातृभाषा है। भाषा का एक लोकसम्मत, रूढ़ अर्थ होता है।

وروفا



## भारतीय संगीत का विकास

जो उस भाषा को जानता है वही उसके अर्थ को समझ सकता है। पर स्वर का अर्थ हृदयस्पन्दन द्वारा समझ लिया जाता है। इसीलिए पशु तक भी संगीत के वशीभूत हो जाते हैं।

> वनेचर स्तृणाहारधिचत्रं मृगशिशुः पशुः । लुब्घो लुब्धकसंगीते गीते यच्छति जीवितम् । तस्य गीतस्य माहात्म्यं के प्रशंसितुमीशते । धर्मार्थंकाम मोक्षाणामिदमेवैकसाधनम् ॥—-संगीतरत्नाकर ।

हमारे जीवन में आदिकाल से संगीत का एक बहुत ही उच्च स्थान रहा है। गीत, वाद्य और नृत्य तीनों को हमारे शास्त्रकारों ने संगीत कहा है। ''गीतम् वाद्यं तथा नृत्तं त्रयं संगीतम्च्यते।'' (संगीतरत्नाकर) इनमें से गीत प्रधान है। मनुष्य पहले कण्ठ से गाता है। इसके अनन्तर वाद्य इत्यादि में वह उन्हीं स्वरों को व्यक्त करता है। स्वर और लय गीत के मुख्य अंग हैं। लय और ताल के ही आधार पर नृत्य होता है।

> भोतं नादात्मकं वाद्यं नाद-व्यक्त्या प्रशस्यते। तद्दवयानुगतं नृत्तं नादाधीनमतस्त्रयम् ॥--संगीतरत्नाकर ।

व दिनकाल में भारतीय संगीत का पर्याप्त विकास हो चुका था। वेदों में दुन्दुभि, आडम्बर, भूमि दुन्दुभि, वनस्पति, आघाति, काण्डवीणा, वीणा, तूणव इत्यादि वाद्यों का उल्लेख मिलता है। सामवेद की ऋचाएँ एक व्यवस्थित नियम से गाई जाती थीं। यहाँ पर हम स्वर, गीत और ताल तीन मुख्य शीर्षकों में भारतीय संगीत के विकास का कुछ विवरण देंगे।

स्वर—-वैदिककाल में भारतीय संगीत के सातों स्वर आविष्कृत हो चुके ये। ऋक् प्रातिशाख्य में प्रथम, द्वितीय, तृतीय और चतुर्थ स्वरों का और तैत्तिरीय प्रातिशाख्य में क्रुष्ट और अतिस्वायं स्वरों का उल्लेख मिलता हैं। सात स्वरों के समूह को सप्तक कहते हैं। वैदिककाल में 'सप्तक' के स्वरों के नाम थे 'क्रुष्ट, प्रथम, द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ, मंद् अतिस्वार्य'। कालान्तर में इन स्वरों के नाम बदल गए। अब सारे भारत में सातों स्वरों के प्रचलित नाम ये हैं—-षड्ज, ऋषभ, गांधार, मध्यम, पञ्चम, बैवत, निषाद। इन स्वरों के नामों की व्यूस्पत्ति 'संगीत समयसार' में यों दी है :—

> नासाकण्ठ उरुस्तार्ल्जाइव्वादन्तास्तथैव च। धड्भिः संजायते यस्मात् तस्मात् षड्ज इति स्मृतः॥ नाभेः समुदितो वायुः कण्ठशीर्षसमाहतः। अद्यपभवन्नदेव् यस्मात् तस्मात् ऋष्यभ ईरितः॥ नाभेः समुदितो वायुः कण्ठशीर्षसमाहतः। गन्धर्वमुखहेतुः स्यात् गांधारस्तेन कथ्यते॥ वायुः समुत्थितो नाभेहूँ दयेषु समाहतः। मध्यस्थानोद्भवत्वाच्च मध्यमस्तेन कीर्तितः॥ वायुः समुत्थितो नाभेरोष्ठकण्ठ शिरोहूदः। पञ्चस्थान-समुद्भूतः पञ्चमस्तेन सम्मतः॥ नाभेः समुत्थितो वायुः कण्ठतालुशिरोहतः। निषीदन्ति स्वराः सर्वे निषादस्तेन कथ्यते॥

स्वरों के तीन स्थान हैं:--मंद्र, मध्य और तार। ब्यवहारे त्वसौ त्रेघा ह्रुदि मन्द्रोऽभिधोयते। कण्ठे मध्यो मुध्नि तारो द्विगुणाइचोत्तरोत्तरः॥

जो स्वर सबसे नीचा सुनाई पड़ता है और अधिककर नाभिदेश से व्यक्त होता है वह मंद्र-स्थान का स्वर है । जो स्वर उससे



## श्री जयदेवसिंह

अधिक ऊँचा सुनाई पड़ता हूँ और अधिककर कंठ से व्यक्त होता है वह मध्य स्थान का स्वर है । जो उससे भी अधिक ऊँचा सुनाई देता है और अधिककर मूर्ध्ना द्वारा व्यक्त होता है वह तार स्थान का स्वर है ।

श्रुति और स्वरस्थान—संगीतोपयोगी ध्वनि को नाद कहते हैं । श्रवणगोचर नाद को श्रुति कहते हैं । शास्त्रकारों ने श्रुति की बहुत सरल व्याख्या की है—-''श्रूयते इति श्रुतिः ।'' जो नाद कानों से स्पष्ट सुना जा सकता है अर्थात् पहचाना जा सकता है उसे 'श्रुति' कहते हैं ।

इन श्रुतियों के कितने भेद माने गए हैं ? इस विषय पर निम्नलिखित विद्वानों का मत संगीतज्ञों के लिए सर्वदा मान्य रहा है:--भरत, शार्मदेव, लोचन, अहोबल, हृृदयनारायणदेव और श्रीनिवास। इनके ग्रंथों के नाम ये हैं:---नाटचशास्त्र; संगीतरत्नाकर; रागतरंगिणी; संगीत पारिजात; हृृदयप्रकाश; रागतत्वबोध। मैकडानल ने (India's Past p. 97) भरत का काल ईसा पूर्व २०० वर्ष माना है। शार्गदेव तेरहवीं शताब्दी में हुए; लोचन पन्द्रहवीं, अहोवल १६वीं, हृृदय १७वीं और श्रीनिवास १८वीं शताब्दी में हुए। अतएव कम से कम १३वीं शताब्दी से १८वीं शताब्दी तक के ग्रंथों में 'श्रुति' की संख्या के विषय में प्रायः ऐकमत्य रहा है। ए क सप्तक में वे २२ 'श्रुतियां' मानते थे और उनके आधार पर फिर शुद्ध और विकृत स्वरों की स्थापना करते थे। इन श्रुतियों को सात स्वरों में बाँदते समय वे एक परम्परागत नियम को स्वीकार करते थे। कहा है:---

## चतुश्चतुश्चतुश्चैव षड्जमध्यमपंचमाः। ढ्रे द्वे निषादगान्धारौ त्रिस्त्री ऋष्यभर्धवतौ॥

अर्थात् षड्ज, मध्यम और पंचम स्वरों के हिस्से में चार-चार श्रुतियाँ पड़ती हैं, गांधार और निषाद में दो दो श्रुतियाँ और ऋषभ और धैवत के हिस्से में तीन तीन श्रुतियाँ हैं।

यह नियम आज तक चला आ रहा है। परन्तु आजकल के झुद्ध और विक्वत स्वर प्राचीन ग्रंथकारों के स्वरों से कुछ भिन्न हैं। इसका कारण यह है कि प्राचीन ग्रंथकार अपना प्रत्येक झुद्ध स्वर उस स्वर के झास्त्रोक्त अन्तिम श्रुति पर रखते थे। उनके स, रे, ग, म, प, ध, नि—ये झुद्ध स्वर ४, ७, ९, १३, १७, २०, २२ इन श्रुतियों पर रक्खे जाते थे। रागमञ्जरी में इसका स्पष्ट प्रमाण मिलता है—

# वेदाचलांकश्रुतिषु त्रयोदस्यां श्रुतौ तथा। सप्तदस्यां च विस्यां च द्वाविस्यांच श्रुतौ कमात्॥

आजंकल के संगोतज्ञ शुद्ध स्वर एक भिन्न नियम से स्थापित करते हैं। उनका कम प्राचीन विद्वानों के कम से उलटा हैं। प्राचीन विद्वान् प्रत्येक शुद्ध स्वर को उस स्वर की शास्त्रोक्त अन्तिम श्रुसि पर रखते थे। आधुनिक विद्वान् प्रत्येक शुद्ध स्वर को उसकी शास्त्रोक्त पहिली श्रुति पर रखते हैं। निम्नलिखित नुलनात्मक विवरण से श्रुति स्वर-व्यवस्था बिलकुल स्पष्ट हो जायगी :---

| प्राचीन | विद्वानों | की | শ্ব্বি | स्वर | व्यवस्था |
|---------|-----------|----|--------|------|----------|
|         |           |    |        |      |          |

आधुनिक विद्वानों की श्रुति स्वर व्यवस्था

१. तीवा १. तीवा—षड्ज (शुद्ध)
२. कुमुद्धती २. कुमुद्धती
३. मन्दा ३. मन्दा
४. छन्दोवती—षड्ज (शुद्ध)
४. छन्दोवती
५. दयावती ५. दयावती—ऋषभ (शुद्ध)
६. रंजनी
५. रकितका—ऋषभ (शुद्ध)
७. रक्तिका



# भारतीय संगीत का विकास

| प्राचीन विद्रानों की श्रुति स्वर व्यवस्था | आधुनिक विद्वानों की श्रुति स्वर व्यवस्या |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| ८. रौद्रो                                 | ८. रौद्री—–गांधार (शुद्ध)                |
| ९. कोधीगांधार (शुद्ध)                     | ९. कोधी                                  |
| १०. वज्रिका                               | १०. वज्रिकामध्यम (झुद्ध)                 |
| ११. प्रसारिणी                             | ११. प्रसारिणी                            |
| १२. प्रीति                                | १२. प्रीति                               |
| १३. मार्जनीमध्यम (शुद्ध)                  | १३. भार्जनी                              |
| १४. क्षिति                                | १४. क्षितिपञ्चम (शुद्ध)                  |
| १५. रक्ता                                 | १५. रक्ता                                |
| १६. संदीपनी                               | १६. संदीपनी                              |
| १७. आलापिनीपञ्चम (शुद्ध)                  | १७. आलापिनी                              |
| १८. मदन्ती                                | १८. मदन्ती―–धैवत (शुद्ध)                 |
| १९. रोहिणी                                | १९. रोहिणी                               |
| २०. रम्या—धैवत (शुद्ध)                    | २०. रम्या                                |
| २१. उम्रा                                 | २१. उग्रानिषाद (शुद्ध)                   |
| २२. क्षोभिणी—निषाद (शुद्ध)                | २२. क्षोभिणी                             |
| १. तीवा                                   | १. तीवा— पड्ज (शुद्ध)                    |
| २. कुमुद्धती                              | २. कुमंद्रती                             |
| ३. मन्दा                                  | ३. मन्दा                                 |
| ४. छन्दोवतीधड्ज (शुद्ध)                   | ४. छन्दोवती                              |
|                                           |                                          |

इससे स्पष्ट है कि प्राचीन विद्वान् अपने शुद्ध स्वरों को ४, ७, ९, १३, १७, २० और २२ श्रुति संख्या पर रखते थे, और आधुनिक विद्वान् अपने शुद्ध स्वरों को १, ५, ८, १०, १४, १८ और २१ श्रुति संख्या पर रखते हैं।

यह तो श्रुतियों का साधारण वर्णन हुआ, परन्तु श्रुति स्वरों का ध्वनि-दृष्टि से ही ठीक स्पष्टीकरण हो सकेगा। ध्वनि-दृष्टि से विचार करने में मध्यकालीन विद्वान् लोचन, अहोबल, हृदय, श्रीतिवास इत्यादि के ही ग्रंथ सहायक हो सकते हैं। ध्वनिदृष्टि से श्रुति स्वर-स्थानों को निर्दिष्ट करने के लिए दो साधन हैं। पहिला वीणा के तार की भिन्न भिन्न लम्बाई से ध्वनि बतलाना। दूसरा प्रत्येक ध्वनि के एक सेकन्ड में होनेवाले तुलनात्मक आन्दोलन द्वारा। मध्यकालीन पण्डितों ने पहिले साधन का अवलम्बन किया है। इनके वर्णन के अनुसार शुद्ध स्वर स्थान इस प्रकार होगा:---

|           |       |            |     |     |     |     |     | तार की लम्बाई इंचों में |
|-----------|-------|------------|-----|-----|-----|-----|-----|-------------------------|
| ঘর্ত      | ••    | - <b>-</b> | ••  | • • |     | ••  | ••  | ३६ (मानी हुई)           |
| तार षड्ज  | ••    | • •        | • • | ••  | • • | • • | • • | 28                      |
| अति तार ग | বাই্অ | • •        |     | ••  |     | ••• |     | ९                       |
| मध्यम     | ••    | ••         | ••  |     | • • | • • |     | २७                      |
| पंचम      | •••   | •••        | ••  | • - | ••  | · • |     | २४                      |
| गांधार    | •••   |            | ••  |     |     |     | • • | ٤°                      |
| ऋषभ       | ••    | ••         | ••  | • • |     | • • |     | ३२                      |
|           | • •   | ••         | • • | ۰.  |     |     |     | र १ ई                   |
| निषाद     | •••   | ••         | ••  | ••  | ••  | ••  |     | २०े                     |



#### श्री जयदेवसिंह

ये शुद्ध स्वर आधुनिक आन्दोलन (Vibration) पद्धति से इस प्रकार रक्खे जायँगे :---

|          |      |     |            |     |     |     |     | आन्दोलन       |   |
|----------|------|-----|------------|-----|-----|-----|-----|---------------|---|
| ণভ্জ     |      |     |            | · . | ••  | × - |     | २४० (माने हुए | ) |
| तार षड्व | न    |     | · <b>.</b> |     |     |     |     | 820           |   |
| अतितार   | पङ्ज | · • | · •        | • • |     |     |     | ९६०           |   |
| मध्यम    | • -  | ••  |            | • • | ••  |     | ••  | ३२०           |   |
| पंचम     |      | • • |            | • • |     |     | • • | ३६०           |   |
| गांधार   |      | • • |            |     | • • | · • | • • | 266           |   |
| ক্ষেম    |      |     | • •        |     |     | • • | • • | २७०           |   |
| धै वत    |      | • • |            |     | • • | ••  | • • | ४०५           |   |
| निषाद    |      | ••  | <b>.</b> . | ••  |     |     | . ' | ४३२           |   |
|          |      |     |            |     |     |     |     |               |   |

विक्रुत स्वर—ऊपर हमने यह देखा है कि भरत के समय से लेकर १८वीं शताब्दी तक किस प्रकार शुद्ध स्वर निर्धारित हुए । श्रीनिवास पण्डित के मत के अनुसार जो ऊपर शुद्ध स्वर स्थान बतलाया गया है वही आजकल के संगीतज्ञों को मान्य है ।

अब प्रश्न यह होता है कि मध्यकालीन विद्वानों के अनुसार विक्वत स्वरों के क्या स्थान थे । इस सम्बन्ध में श्रीनिवास पण्डित का मत निम्नलिखित है :---

> भागवयो बिते मध्ये मेरोऋंखभसं झितात् । भागद्वयोत्तरं मेरोः कुर्यात् कोमल रिस्वरम् ॥ मेरुधैवतयोर्मध्ये तीवगांधारमाचरेत् । भागत्रय विशिष्टे ऽ स्मिन् तीवगांधार षड्जयोः ॥ पूर्वभागोत्तरं मध्ये मं तीवतरमाचरेत् । भागत्रयान्विते मध्ये पंचमोत्तर षड्जयोः ॥ कोमलो धैवतः स्थ्याप्यः पूर्वभागे विवेकिभिः । तथैव धसयोर्मध्ये भागत्रय समन्विते ॥

पूर्वभागद्वयाद्रध्वं निषादं तीव्रमाचरेत् ॥

इसके अनुसार तार की लम्बाई और आन्दोलन की दृष्टि से श्रीनिवास पण्डित के पाँचों विक्रुत स्वरों के स्थान इस प्रकार होंगे :---

| विकृत स्वर   |    |     | तार की लम्बाई | ;   | आन्दोलन संख्या |                        |
|--------------|----|-----|---------------|-----|----------------|------------------------|
| कोमल ऋषभ     |    |     | ३३ 🖁 इंच.     |     | • •            | २५९Ё                   |
| तीत्र गांधार |    |     | २८३ ,,        |     |                | ₹0 <b>१</b> ₩ <u>9</u> |
| तीवतर मध्यम  | ٠. | • • | २५ 🗧 🤐        |     | • •            | ३४४वर्षद्              |
| कोमल धैवत    | •• | • • | २२ 💐 🔑        | • • | • -            | ३८८Ё                   |
| तीव्र निषाद  |    |     | १९ई ,,        |     | • •            | ४५२ <del>ड</del> ्र    |

इन पाँच स्थानों को आधुनिक संगीतज्ञ नहीं मानते। आधुनिक संगीतज्ञों के स्थान पाइचात्य पण्डितों के निरुचय किए हुए आन्दोलन पर स्थित हैं :---

| श्रीनिवास      | के स्वर |    | आधुनिक हिन्दुस्तानी<br>स्वर |    |    | पारुचात्य पण्डितों द्वारा<br>जिन्तिच्य जिल्लाच्या ज्यारे |
|----------------|---------|----|-----------------------------|----|----|----------------------------------------------------------|
| १ कोमल ऋषभ     |         |    | कोमल ऋषभ                    | 4. |    | निश्चित किए हुए आन्दोलन<br>२५६                           |
| २ तीव्र गांधार | ••      | •• | शुद्ध गांधार                |    | •• | 300                                                      |



#### भारतीय संगीत का विकास

|   | श्रीनिवास के        | 5 स्वर | आधुनिक<br>स्व     | हिन्दुस्तानी<br>र | पाञ्चात्य पण्डितों द्वारा<br>निश्चित किए हुए आन्दोलन |
|---|---------------------|--------|-------------------|-------------------|------------------------------------------------------|
| Ŗ | तीव्रतर मध्यम       |        | <br>तीव्रतर मध्यम |                   | <br>३३७३                                             |
| ሄ | कोमल धैवत           | • •    | <br>कोमल घैवत     |                   | <br>3CX                                              |
| ५ | ती <b>त्र निषाद</b> |        | <br>शुद्ध निषाद   |                   | <br>४५०                                              |

श्रीनिवास के शुद्ध स्वरस्थान आधुनिक विद्वानों को भी मान्य हैं। केवल शुद्ध घैवत में थोड़ासा अन्तर है । पाइचात्य विद्वान् शुद्ध घैवत का आन्दोलन ४०० मानते हैं, हिन्दुस्थानी विद्वान् ४०५।

प्रचलित हिन्दुस्थानी संगीत के जो विक्वत स्वरों के स्थान हैं वे पहिले के पण्डितों के विक्वत स्वरों के स्थानों से नहीं मिलते। प्रचलित संगीत के विक्वत स्वरों के स्थानों का निर्देश 'अभिनव रागमंजरी' कार ने किया है। 'अभिनव राग मंजरी' के कोमल ग और कोमल नि श्रीनिवास के शुद्ध ग और शुद्ध नि हैं। इस ग्रंथ के अनुसार बारहों स्वर स्यान आन्दोलन की दृष्टि मे यों रवे खे जायँगे :---

| अभिनव राग मंज | री के स    | वर. |            | आन्दोलन            |         |     | पाइचात्य विद्वानों के आंदोलन |                            |  |
|---------------|------------|-----|------------|--------------------|---------|-----|------------------------------|----------------------------|--|
| स             |            | • • |            | २४० (मा            | ने हुए) |     |                              | २४० (माने हुए)             |  |
| कोमल रे       | • -        |     | • •        | २५४ <del>३</del> ७ | • •     |     |                              | २५६                        |  |
| तीव रे        | . <b>.</b> | .,  |            | २७०                |         |     |                              | २७०                        |  |
| कोमल ग        |            |     |            | २८८                | • •     | •`• | ••                           | २८८                        |  |
| तीत्र ग       | ••         |     | ••         | 508 <del>90</del>  |         | ••  | • •                          | ३००                        |  |
| शुद्ध म       | · •        | • • | • •        | ३२०                | • •     | ••  |                              | ३२०                        |  |
| तीत्र म       | ••         | • • |            | 332 <u>78</u>      | ••      | • • |                              | <b>র</b> ३७ <mark>१</mark> |  |
| प             | ••         |     |            | ३६०                | • •     |     |                              | <b>३६</b> ०                |  |
| कोमल ध        |            | ••  |            | ३८१दे              |         |     | • •                          | ३८४                        |  |
| तीव ध         |            |     | <b>.</b> . | ४०५                |         | • • |                              | 800                        |  |
| कोमल नि       | • •        |     |            | ४३२                |         | ••  |                              | ४३२                        |  |
| तीव्र नि      |            | • • | ••         | ४५२ <u>४३</u>      |         |     |                              | ४५०                        |  |
| तार स         | •••        | • • | ••         | 860                | • •     | ••  |                              | 820                        |  |

अभिनव - रागमंजरी के कोमल रे, कोमल घ और तीव्र म—–ये स्वर प्राचीन ग्रंथों के आधार पर नहीं हैं । पाश्चात्य विद्वानों के कोमल रे, तीव्र ग, कोमल घ और तीव्र नि–इन स्वरों का भारतीय शास्त्र ग्रंथों में कोई आधार नहीं मिलता ।

हिन्दुस्थानी संगीत के प्रचलित रागों के आधार उपर्युक्त १२ स्वर ही हैं । २२ श्रुतियों में से १० श्रुतियों का अधिक विवेचन मध्यकालीन ग्रंथों में भी नहीं मिलता । चिरकाल से बारह स्वर ही अधिककर प्रयोग में रहे ह ।

गीत—अभी तक हम लोगों ने यह देखा है कि वैदिककाल से लेकर अभी तक स्वर स्थान किस प्रकार निश्चित किए गए हैं और प्रचलित स्वरों के क्या आम्दोलन हैं।

अत हमें संक्षेप में यह देखना है कि प्राचीनकाल से आज तक गीत का किस प्रकार विकास हुआ है। गीत की शैली में क्या परिवर्तन हुआ है और कौनसी नवीनताएँ समाविष्ट हुई हैं।

संगीत रत्नाकर ने गीत की परिभाषा यों दी हैं :---रंजकः स्वरसंदर्भो गीतमित्यभिधीयते । गांधवँ गानमित्यस्य भेदद्वयमुदीरितम् ॥



# श्री जयदेवसिंह

कुछ ऐसे स्वर-समूह जो रंजक हों 'गीत' कहलाते हैं। इसके दो भेद हैं---(१) गान और (२) गांधर्व। गांधर्व और गान का वर्णन संगीतरत्नाकर ने इस प्रकार दिया है :---

गांधर्वं----अनादि-सम्प्रदायं यद् गंधर्वेः संप्रयुज्यते । नियतं श्रेयसो हेतुस्तद् गांधर्वं जुगुर्बुधाः ॥ गान----थत्तु वाग्गेयकारेण रचितं लक्षणान्वितम् । देशीरागादिषु प्रोक्तं तद्गानं जनरंजनम् ॥

अर्थात्—जिसका सम्प्रदाय अनादि है, जिसका गंधर्व प्रयोग करते हैं और जिसका उद्देश्य मोक्षप्राप्ति है वह गांधर्व है। जिस गीत की रचना वाग्गेयकारों ने की है, जो लक्षणबद्ध हो और देशी रागों में उपयुक्त हो और जिसका मुख्य उद्देश्य लोक-रंजन हो वह गान है ।

प्राचीन ग्रंथकार गीत के ये दो भाग करते थे :---(१) मार्ग और (२) देशी। संगीतरत्नाकर के टीकाकार कल्लिनाथ का कहना है कि गांधर्व और मार्ग तथा पान और देशी एक ही हैं। मार्ग-संगीत प्रचार में नहीं है। शार्गदेव के समय में भी मार्ग संगीत प्रचार में नहीं था। केवल देशी संगीत प्रचलित था। किन्तु उस समय का देशी संगीत आधुनिक हिन्दुस्थानी संगीत से भिन्न था। संगीतरत्नाकर में देशी संगीत का निम्नलिखित वर्णन मिलता है :---

देशे देशे जनानां यद्रुच्या हृदयरंजकम् । गानं च वादनं नृत्यं तद्देशीत्यभिषीयते ॥

देशी संगीत लोक-रुचि पर अवलम्बित है। इसलिए रुचि के अनुसार उसका परिवर्तन होता रहता है।

गान दो प्रकार का होता था—— (१) निबद्ध और (२) अनिबद्ध।

निबद्धमनिबद्धं तद्द्वेधा निगदितं बुषैः। बद्धं धातुभिरंगैश्च निबद्धमभिधीयते।। आरूष्तिर्बधहीनत्वादनिबद्धमितीरितम्।। संज्ञात्रयं निबद्धस्य प्रबंधोवस्तुरूपकम्॥---संगीतरत्नाकर।

इसका अर्थ यह है कि विद्वानों ने गान दो प्रकार के कहे हैं—िनिबद्ध और अनिबद्ध । जो गान धातु अवयवों से बँधे हुए हैं वे निबद्ध गान कहलाते हैं । जो धातु अवयवों से बँधे हुए नहीं हैं; जिनमें आलप्तिमात्र है वे अनिबद्ध गान कहलाते हैं । निबद्ध-गान के तीन प्रकार हैं—प्रबंध; वस्तु; रूपक ।

आजकल के छुवपद आदि गान उस समय नहीं थे। उस समय प्रबन्ध, वस्तु, रूपक आदि गान प्रचलित थे। प्रबन्ध के भिन्न भिन्न भागों को 'धातु' कहते थे। संगीतरत्नाकर में इन धातुओं के नाम इस प्रकार मिलते हैं— उद्ग्राह; मेलापक; छुव; अन्तरा; आभोग। जिस प्रकार आधुनिक छुवपद के स्थायी, अन्तरा, संचारी और आभोग—ये अवयव होते हैं उसी प्रकार प्रबन्धों के उद्ग्राह इत्यादि 'धातु' होते थे। अनिबद्ध ुगान या आरूप्ति आजकल के आलाप से मिलता जुलता है।

संगीतरत्नाकर में रागालाप का निम्नलिखित लक्षण दिया हुआ है :---

```
ग्रहांझमन्द्रताराणां न्यासापन्यासयोस्तथा।
अल्पत्वस्य बहुत्वस्य षाडवौडुवयोरपि॥
अभिव्यक्ति मंत्र दुष्टा स रागालाप उच्यते।
```

अर्थात् जिस गान में राग के ग्रह, अंश, मन्द्र, तार, न्यास, अपन्यास, अल्पत्व, बहुत्व, षाडवत्व और औड़ुवत्व की अभिव्यक्ति होती है उसे 'रागालाप' कहते हैं।

ખ્ટર



# भारतीय संगीत का विकास

विस्तार भय के कारण इन पारिभाषिक शब्दों की यहाँ व्याख्या नहीं दी जा रही है। व्यंकटमरवी के 'चतुर्दण्ड-प्रकाशिका' नामक ग्रंथ में इनकी विशद व्याख्या दी हुई है।

प्रचलित आलाप गायन—-आजकल के गायक त, ना, तोम्, त, न, त, री, रेन, तोम्, नोम् इत्यादि शब्दों के आघार पर आलाप करते हैं। जिस प्रकार प्राचीन आलाप गायन में रूपक, आलाप्ति, आक्षिष्तिका इत्यादि का भेद करते वे उस प्रकार आजकल के गायक नहीं करते। रागों में आविर्भाव और तिरोभाव भी सुव्यवस्थित रूप से नहीं दिखलाए जाते। आजकल के अच्छे आलाप गायक आलाप के स्थायी, अन्तरा, संचारी और आभोग-ऐसे चार विभाग करते हैं। स्थायी में वह सुन्दर सुन्दर स्वर-समुदायों को जोड़ते हुए मध्यस्थान के धैवत और निषाद तक गाते हैं। फिर तार षड्ज को थोड़ा स्पर्ध करके स्थायी समाप्त करते हैं।

अन्तरा का आलाप वह मध्यस्थान के गांधार अथवा पंचम से प्रारम्भ करते हैं। इसमें तार सप्तक के षड्ज, ऋषभ अथवा गांधार तक कई प्रकार से आलाप करते हैं और धीरे धीरे उतरते हुए मध्यसप्तक के षड्ज पर अन्तरा के आलाप को समाप्त करते हैं। संचारी का आलाप म, प इनमें से किसी स्वर से आरम्भ करते हैं। इसमें गमक, मींड, कम्पन इत्यादि का अधिक प्रयोग करते हैं। संचारी को प्रायः तार स्थानों तक नहीं लेजाते। उसे मध्य सप्तक के पंचम अथवा षड्ज पर समाप्त करते हैं। संचारी के अनन्तर स्थायी को नहीं दुहराते; आभोग प्रारम्भ कर देते हैं। इसमें तार स्थानों में अधिक काम होता हैं; प्रायः तार स्थान में पंचम तक गायक आलाप करता है। इसका विस्तार अधिकतर अन्तरा के सदृश होता है। राग की सबसे अधिक सजावट मंद्र और मध्य स्थानों में की जाती है। अन्तरा में ऊँचे स्वर लगते हैं। इसलिए उसमें उतना अच्छा काम दिखलाया नहीं जा सकता। आलाप पहले छोटे छोटे स्वरसमुदायों से प्रारम्भ होता है और वार बार बड्ज पर समाप्त होता है। षड्ज पर गायक प्रायः 'तव तोम्' इस आलाप से समाप्त करते हैं। आलाप-गायन के लिए राग का बहुत ही उत्तम ज्ञान होना चाहिए। आलाप गायन किसी ताल में नहीं होता। गायक केवल पहिले विम्बित लय में आलाप करता है, फिर क्रमशः मध्य और दूत लय में।

तान---तान शब्द तन् (तानना या फैलाना) धातु से निकला है। तान से राग का विस्तार होता है। पहिले छोटे छोटे स्वर समुदायों की तान लेते हैं, घीरे वीरे तानें लम्बी करने लगते हैं। तानों में किसी शब्द का अवलम्बन नहीं रहता भिन्न भिन्न स्वर-समुदायों में आ, आ, आ, आ---द्वारा तानें लेते हैं। उदाहरणार्थ 'यमन' राग की कुछ तानें दी जाती हैं :--

| रेरे सस,<br>आ | गगरेस,<br>ऽ | सरेगम,<br>ऽ | ग्रेसस<br>ऽ |            |          |         |        |
|---------------|-------------|-------------|-------------|------------|----------|---------|--------|
| निरेगम,       | पम गरे,     | गम पम,      | गरेसस       |            |          |         |        |
| आ             | 5           | 2           | s,          |            |          |         |        |
|               | ववपम,       | गमपम,       | गरेसस       |            |          |         |        |
| आ             | S           | 2           | 2           |            |          |         |        |
| निरेगम,       | पधनिनि,     | थपमग,       | रेसनिस      |            |          |         |        |
| आ             | S           | 5           | s,          |            |          |         |        |
| निरेगम,       | पमगरे,      | गमपम,       | -           | पधपम,      | गमपध,    | निनिघप  | मगरेस  |
| आ             | S           | \$          | \$          | 2          | S        | 2       | 2      |
| नि्रेगम,      | पधनिनि,     | धपमग,       | मुपधनि,     | संरेंसंनि, | धनिसरें, | संनिधप, | मगरेस, |
| आ             | 2           | S           | 2           | 2          | ร้       | S       | S      |



श्री जयदेवसिंह

 $\underbrace{\overbrace{\substack{\eta \in \mathbb{Z}^{n}, \\ \Im I}}_{\Im I}, \underbrace{\underline{\mathsf{T}} \mathtt{u} \mathtt{f} \mathtt{f} \mathtt{f}}_{S}, \underbrace{\underbrace{\check{\mathsf{T}} \mathtt{t}}_{S}, \underbrace{\check{\mathsf{T}} \mathtt{t}}_{S}, \underbrace{\underbrace{\mathsf{t}} \mathtt{f} \mathtt{u} \mathtt{t}}_{S}, \underbrace{\underbrace{\mathsf{t}} \mathtt{f} \mathtt{u} \mathtt{t}}_{S}, \underbrace{\underbrace{\mathsf{t}} \mathtt{f} \mathtt{u} \mathtt{t}}_{S}, \underbrace{\mathtt{t}} \mathtt{f} \mathtt{u} \mathtt{t}}_{S}$ धनिसंरें, सं नि धप, मगरेस--इत्यादि, इत्यादि ।

इसी प्रकार स्वर-समुदायों का कम बढ़ता जाता हैं, और ताने लम्बी होती जाती हैं। गायक भिन्न भिन्न स्वर समुदायों से तरह तरह की तान लेते हैं। सुन्दर तानों की रचना के लिए रागज्ञान और कल्पना की आवश्यकता है। तान ऐसी होनी चाहिए जो राग के मुख्य भावों की परिपोषक हों। तानों का प्रयोग ख्याल नामक गीतों में होता है। छ्रुबपद में तान नहीं लेते।

हिन्दुस्थानी संगीत के गीत---आजकरू उत्तरी हिन्दुस्थान में निम्नलिक्षित प्रकार के गीत गाए जाते हैं---ध्रुवपद, होरी, ख्याल, टप्पा, ठुमरी, तर्राना, चतुरंग, सरगम । मध्यभारत और महाराष्ट्र में भी ये ही गीत गाए जाते हैं । इनका थोड़ासा वर्णन नीचे दिया जाता है ।

ध,वपद−−यह हम पहिले बतला चुके हैं कि संगीत रत्नाकर के समय में प्रबन्ध, वस्तूं रूपक इत्यादि गान गाए जाते थे। प्रवन्ध के निम्नलिखित अवयव होते थे---उद्ग्राह, मेलापक, छतु, अन्तरा और आमोग। जयदेव के 'गीत गोविन्द' के गान प्रवन्ध में ही हैं । परन्तु जयदेव के प्रबन्ध में दो ही अवयव मिलते हैं----ध्रुव और आभोग । कालान्तर में प्रबन्ध की गायकी बिलकुल उठ गई। आजकल उसका कोई उदाहरण नहीं मिलता। उसके स्थान में १५वीं शताब्दी से छ, वपद की गायको प्रचलित हुई। छ, वपद का अर्थ है--छ, व अर्थात् निश्चितपद। इसके निश्चित, बँधे हुए पद होते हैं। इसके चार अवयव होते हैं—-स्थायी, अन्तरा, संचारी और आभोग। कुछ छ,वपद ऐसे भी मिलते हैं—जिनमें स्थायी और अन्तरा केवल दो ही अवयव होते हैं। ध्रुवपद प्रबन्ध का रूपान्तर मालूम पड़ता है। आजकल के गवैथे इसको 'धुरपद' कहते हैं । यह अधिकतर चौताल, सूलफाकताल, झंपा, गजताल, तीव्रा, ब्रह्म, रुद्र इत्यादि तालों में गाया जाता है । ध्रुवपद गायक पहिले तोम् नोम् के आधार पर आलाप करता है । इस प्रकार के अग्रलाप का विस्तृत वर्णन हम 'प्रचलित आलाप गायन' शीर्षक में कर चुके हैं। आलाप समाप्त होने पर गायक गीत प्रारम्भ करता है। पहिले वह स्थायी, अन्तरा, संचारी और आभोग कमशः विलम्बित लय में गाता है। इन अवयवों की स्वर रचना में क्या अन्तर है यह हम 'प्रचलित आलाप गायन' में दिखला चुके हैं। चारों अवयवों को गाकर गायक उन्हें पुनः द्विगुन, तिगुन, चौगुन लयों में गाता है। लय और ताल में छ,वपद–गायक भिन्न रीति से–कभी वक्र लय द्वारा, कभी बाँट करके⊸अपनी कुशलता दिखलाता है। छ,ुवपद गाने के लिए अच्छा दम चाहिए और आवाज में बड़ी कस चाहिए । छर्ुवपद में तानें, मुर्की इत्यादि नहीं प्रयोग करते । इसमें राग की शुद्धता बहुत ही सुरक्षित रहती है । कोई कोई गायक आलाप के अनन्तर गीत को गाकर समाप्त कर देते हैं । वे द्विगुन, तिगुन इत्यादि करने के पक्ष में नहीं हैं । इसमें वीर, श्रृंगार और शान्त रस की प्रधानता रहती है । ध्रुवपद के वाणी के अनुसार चार भेद किए जाते ये⊶खंडहार, नोहार, डागुर और गोबरहार । इन वाणियों को स्पष्टरूप से अलग अलग कर दिखलानेवाले गायक आजकल नहीं मिलते । मध्यकाल में ध्रुवपद के गानेवाले 'कलावग्त' कहलाते थे ।

होरो––होरी को धमार ताल में गाते हैं। इसको ध्रुवपद के कलावन्त ही गाते हैं। इसकी कविता में अधिकतर कृष्ण और गोपियों की लीला का वर्णन रहता है। धमार ताल में होने के कारण कभी कभी लोग इसे केवल धमार ही कहते हैं। गायक इसे पहिले विलम्बित लय में गाते हैं, फिर द्विगुन, तिगुन, चौगुन लय में गाते हैं। इसमें भी तानें नहीं लेने।

परम्परा से होरी को धमार ताल में ही गाते चले आए हैं । और गायकों की परिभाषा में होरी से यही समझा भी जाता है । परन्तु आजकल जिस किसी कविता में होली का वर्णन होता है चाहे वह किसी भी ताल में हो। उसे 'होरी' कह बैठते हैं । इस प्रकार की होरियाँ अधिकतर दीपचन्दी ताल में और कभी कभी त्रिताल में सुनने को मिलती हैं ।



## भारतीय संगीत का विकास

रूपाल----स्पाल का अर्थ है कल्पना। जिस प्रकार ध्यूवपद में गायक नियमों से जकड़ा हुआ रहना है और उसे कोई स्वतंत्रता नहीं होती उस प्रकार इसमें वह जकड़ा हुआ नहीं रहता है। इसमें वह भिन्न भिन्न प्रकार से स्वर रचना की कल्पना कर सकता है। सम्भव है इसी कारण इसका ख्याल नाम पड़ा हो। इसको सबसे पहले जौनपुर के नवाब सुलतानहुसेन शर्की ने प्रोत्साहन दिया। बादशाह मुहम्मदशाह (सन् १७१९) के दरबार के प्रसिद्ध गायक सदारंग और अदारंग ने हजारों स्थालों को रचकर अपने शिष्यों को सिखाए। आजकल इन्हींके बनाए हुए ख्याल भारतभर में अधिककर गाये जाते हैं। इनके समय से ख्याल की गायकी बहुत ही लोकप्रिय हो गई है।

ख्याल अधिकतर एकताल, तिलवाड़ा, झूमरा, आड़ाचौताला, झपताल में बँधा हुआ होता है । ख्याल दो प्रकार के होते हैं−–वड़ा स्थाल और छोटा स्थाल । दोनों के केवल स्थायी और अन्तरा दो ही भाग होते हैं ।

बड़ें स्थाल की रचना ध्युवपद की शैली पर हुई है। यह विलम्वित लय में गाया जाता है। गायक पहले स्थायी और अन्तरा को एक बार गाकर सुना देता है। फिर वह स्थायी के सम के अनन्तर आलाप प्रारम्भ करता है। पहिले छोटे छोटे आलाप गाता है। धीरे धीरे, लम्बे लम्बे आलाप लेने लग जाता है। इसी प्रकार गायक अन्तरा में भी आलाप करता है। इसके अनन्तर वह गान के शब्दों के साथ आलाप करता है। इसे 'वोल-आलाप' कहते हैं। फिर वह तान आरम्भ करता है। इसमें भी पहिले वह छोटी छोटी ताने लेता है, फिर लम्बी लम्बी तानें। कभी कभी वह तान बन्द कर मध्य पंचम या तारपड्ज पर देर तक इकता है। इसके अनन्तर वह गान के बोलों के साथ तानें लेता है। इस 'बोल-तान' कहते हैं।

छोटे ख्याल तीन ताल में पहिले मध्य लय में गाए जाते हैं। फिर लय धीरे धीरे द्रुत कर दी जाती है। ख्याल गायक किसी राग में पहिले वड़ा ख्याल गाते हैं फिर छोटा ख्याल । विद्वानों का मत है कि छोटे ख्याल को अधिकतर कव्वालोंने लोक-प्रिय बनाया है। ख्याल की कविता में प्रायः श्रृंगाररस होता है ।

टप्पा—टप्पा में शब्द बहुत थोड़े होते हैं। इसमें तानें अधिक होती हैं। इसमें, भी स्थायी और अन्तरा दो ही भाग होते हैं। इसमें चपलता होती हैं। इसके गान अधिकतर पंजाबी भाषा में ही मिलते हैं। इसलिए यह अनुमान होता है कि इसका उद्भव पंजाब में ही हुआ होगा। आजकल जो टप्पे सुनने को मिलते हैं वे प्रायः शोरीसियाँ के रचे हुए हैं। टप्पा अधिकतर काफी, झिझोटी, भैरवी, खमाच, पीलू, इत्यादि रागों में गाया जाता है। इसकी तानें काँपती हुई जाती हैं और उनमें मुरकी, गिटकरी, जमजमा इत्यादि होते हैं। टप्पा के गानों में श्रृंगाररस की प्रधानता होती है।

ठुमरो––यह भी एक बहुत लोकप्रिय गायन की बौली है। जैसाकि इसके नाम से प्रकट है इसमें एक सुन्दर ठुमक होती है। अन्य गायन-बौलियों में स्वर प्रधान है। इसमें कविता प्रधान है। इसमें गायक कविता के भाव को व्यक्त करने के लिए उसके अनुकूल स्वर रचना करता है। इसकी भी कविता में श्वृंगाररस प्रधान होता है। इसे अधिकतर पंजाबी ताल में गाते हैं।

ठुमरी की गायकी दो प्रकार की दिखलाई देती हैं। एक प्रकार की ठुमरी की रचना ऐसी होती हैं जो नृत्य के साथ गायी जा सकती है। इसके बोल ऐसे होते हैं जिसमें भिन्न भिन्न प्रकार से ल्यकारी की रंगत दिखलाई जा सकती है। इसे अधिकतर मध्य या दुत लय में गाते हैं। गायक बीचबीच में नाचता है और गाता जाता है। साथ ही गायन के भाव को अधिकतर मध्य या दुत लय में गाते हैं। गायक बीचबीच में नाचता है और गाता जाता है। साथ ही गायन के भाव को अधिकतर मध्य या दुत लय में गाते हैं। गायक बीचबीच में नाचता है और गाता जाता है। साथ ही गायन के भाव को अधिकतर मध्य या दुत लय में गाते हैं। गायक बीचबीच में नाचता है और गाता जाता है। साथ ही गायन के भाव को अभिनय (acting) के द्वारा भी व्यक्त करता जाता है। उदाहरणार्थ इस प्रकार का एक गान है—"कोयलिया कूक सुनावे सखी री, मोहे बिरहा सतावे पिया बिन कछू न सुहावे निधि अँधियारी कारी बिजरी चमके जिया मोरा डरणबे—" इसे गाकर गायक अभिनय द्वारा दिखलाता है कि कोयल की कूक कहीं सुनाई देती है, आकाश की ओर वह बिजली की चमक दिखलाता है और उस बिजली से डरने का अभि नय करता है—–इत्यादि। कत्थक और संगीत व्यवसायी स्त्रियाँ इस प्रकार अभिनय के साथ ठुमरी गाती हैं। इस प्रकार की ठुमरी के साथ अभिनय करना ही चाहिए ऐसा कोई नियम नहीं है। अभिनय के बिना भी लोग ऐसी ठुमरियों को गाते हैं। पर वास्तव में प्रारम्भ में ऐसी ठुमरियों की सृष्टि नृत्य और अभिनय के साथ गाने के लिए ही हुई।

#### 52¢



#### श्रो जयदेवसिंह

दूसरे प्रकार की ठुमरी 'ठाह की ठुमरी' कहलाती है । यह विलम्बित लय में गाई जाती है । इसमें गायक कविता के एक एक टुकड़े को पकड़कर उसके भाव भिन्न भिन्न प्रकार की स्वर-रचना द्वारा व्यक्त करता है । इसे 'बोल बनाना' कहते हैं । एक बोल को पकड़कर वह कभी आलाप द्वारा, कभी मींड से, कभी स्वर को समेटकर, कभी बहलावे से उसके भाव को व्यक्त करता है । आगे चलकर वह लय को थोड़ा बढ़ा देता है । और इस प्रकार भाव की व्ययता की प्रकट करता है । इस प्रकार की ठुमरी बहुन गनोरंजक होती है । ठुमरी में तानें या सरगम नहीं होते । इसे केवल छोटी मुर्सक्यों और गिटकिरियों से सजाते हैं । कुछ लोग ख्वाल के ढ़ंग की तानें और सरगम लेकर इसे एक छोटा ख्याल बना देते हैं । यह ठुमरी की गायकी के बिलकुल विरुद्ध है ।

ठुमरी अधिकतर संयुक्त प्रान्त और बिहार में–विशेषकर लखनऊ, बनारस, पटना और गया में गायी जाती है। लखनऊ और बनारस ठुमरी के मुख्य केन्द्र हैं। इस गायकी को लखनऊ के नवाबों और विशेषकर वाजिदअलीशाह के काल में अधिक प्रोत्साहन मिला।

ठुमरी प्रायः उन रागों में गाई जाती है जोकि लोक-गीत के घुनों से निकले हैं—जैसे खमाज, काफी, माँड, पीलू, झिझोटी इत्यादि । प्रसिद्ध शास्त्रीय रागों में से केवल भैरवी में ठुमरी मुनने को मिलती है । बिहाग, केदारा, देश, दुर्ग इत्यादि में भी कुछ ठुमरियाँ हैं, पर इनकी संख्या बहुत कम है । जिन रागों की प्रकृति गम्भीर है, जैसे भैरव, तोड़ी, दरबारी, शंकरा, हिंडोल, मारवा, श्री इत्यादि, उनमें ठुमरी नहीं होती । ठुमरी में लोकगीत और शास्त्रीय संगीत दोनों की सुन्दरताओं का मधुर समन्वय है ।

ठुमरी में प्रायः राग की शुद्धता आवश्यक नहीं होती । इसमें गायक कविता के भाव के परिपोधक अन्य स्वरों का भी सुन्दर रीति से मिश्रण करता है ।

तर्राना—तर्रानों में कविता नहीं होती। इनमें केवल राग और लय का सौन्दर्य रहता ह। इनमें दानि, तोम् नोम, तनोम्, तदरेदानि, ओदानि, यलली, यललोम् इत्यादि शब्द होते हैं। ये शब्द स्वर के आधार के लिए ही प्रयोग किए जाते हैं। इनका कोई अर्थ नहीं होता। कभी कभी तर्रानों में मृदंग या तवले के बोल या फारसी के एक-दो शेर भी मिले हुए होते हैं। तर्राने मध्य या मन्द्र लय में गाए जाते हैं।

चतुरंग—–इस प्रकार के गीत में चतुः + अंग—अर्थात् चार भाग होते हैं । इसलिए इसे चतुरंग कहते हैं । पहले भाग में कोई कविता होती है, दूसरे भाग में तर्रांना, तीसरे भाग में जिस राय का चतुरंग होता है उसी राग का सरगम और चौथे भाग में मुदंग या तबले के खोल ।

सरगम—भिन्न भिन्न रागों में केवल स, रे, ग, म इत्यादि स्वरों की तालबद्ध रचना को सरगम कहते हैं। इसके गाने से राग के स्वरों का अच्छा ज्ञान हो जाता है।

उत्तर और दक्षिण की स्वर-तुलना—भारत में आजकल दो संगीत-पद्धति हैं। उत्तर की संगीत पद्धति को हिन्दुस्थानी संगीत पद्धति और दक्षिण की पद्धति को कर्णाटकी पद्धति कहते हैं। उत्तर की पद्धति पर मुसलमान संगीतझों का प्रभाव पड़ा है। दक्षिण की पद्धति में प्राचीन संगीत की बहुत कुछ शुद्धता वर्तमान है। आजकल दोनों पद्धतियों के रागों के नामों में भी भिन्नता आगई हैं। पर और बहुतसी बातों में दोनों में समता है। दोनों में प्रचार में बारह स्वर लगते हैं, पर दोनों के शुद्ध स्वर स्थान कहीं कहीं भिन्न हैं और कहीं कहीं उनके स्वरनामों में भी अन्तर है। नीचे दोनों पद्धतियों के स्वर नाम दिए जा रहे हैं :---

| हिन्दुस्थानी स्वरनाम | कर्णाटकी स्वरनाम |
|----------------------|------------------|
| स (शुद्ध)            | स (शुद्ध)        |
| कोमल रे              | शुद्ध रे         |



### भारतीय संगीत का विकास

हिन्दुस्तानी स्वरनाम कर्णाटकी स्वरनाम तीन अथवा शुद्ध ८ चतूः श्रुति रे अथवा शुद्ध ग कोमल ग षट्श्रुति रे अथवा साधारण ग तीव अथवा शुद्ध ग अन्तर ग शुद्ध अथवा कोमल म যুৱ ম तीव्र म प्रति म प (शुद्ध) प (शुद्ध) कोमल ध ষ্ট্ৰ গ शुद्ध अथवा तीव ध चतूःश्रुति ध अथवा शुद्ध नि कोमल नि षट्श्रुति घ अथवा कौशिक नि तीत्र अथवा शुद्ध नि काकली नि

ताल — ताल का भी कुछ विवरण देदेना आवश्यक प्रतीत होता है। 'ताल: कालकियामानम'। कालगति के नामको ताल कहते हैं। संगीत के लिए यह आवश्यक है कि स्वर की कालगति एक नियमित कम से चले। इस नियमित कालगति को अपने यहाँ ताली बजाकर प्रवधित करते थे। इसीसे इसका नाम ताल पड़ा। ताल गिनने के पैमाने को मात्रा कहते हैं। गाने बजाने के गति-वेग अथवा चाल को लय कहते हैं। लय तीन प्रकार के होते हैं – –विलम्बित, मध्य और द्रुत। विलम्बित लय वह है जिसमें स्वर की गति बहुत कीरे घीरे चलती हैं। मध्य लय वह है जिसमें उसकी गति न बहुत धीमी होती है न बहुत तेज। द्रूत लय वह है जिसमें स्वर की गति तेज होती है।

प्राचीन काल में छन्द के समान ताल में गुरु लघुप्लुतों का ही प्राधान्य था। प्राचीन संगीत ग्रंथों में रागों की तरह तालों के भी मार्ग तथा देशी दो भेद बतलाए हैं। संगीतरत्नाकर ने लगभग १२० देशी ताल कहे हैं। उन तालों का वर्तमान संगीत में प्रयोग नहीं दिखलाई पड़ाता। आजकल उत्तरी भारत में चौताल, आड़ा चौताल, एकताल, झपताल, रूपक, झूमरा, सूलफाक, दीपचन्दी, त्रिताल, दादरा इत्यादि ताल प्रयोग में हैं। दक्षिण की तालपद्धति कुछ भिन्न है। उसमें मुख्य सात ताल हैं—-छ,ब, मठ, रूपक, झंप, त्रिपुट, अठ, एकताल। प्रत्येक ताल की पाँच जातियाँ हैं---चतन्न, तिस्र, मिश्र, खण्ड और संकीर्ण।

एतिहासिक दृष्टि से संगीत का विकास—पीछे हमने स्वर, गीत और ताल-तीन कीर्षकों में संक्षेप में यह दिखलाने की चेष्टा की है कि प्राचीनकाल में इनकी क्या रूपरेखा थी और वर्तमान भारतीय संगीत में इनकी क्या रूपरेखा है। इससे प्राचीन संगीत से आधुनिक संगीत का किस प्रकार विकास हुआ है यह साधारणतः समझ में आजायगा। अब हम संक्षेप में एतिहासिक दृष्टि से यह देखेंगे कि भारतीय संगीत में क्रमज्ञः किस प्रकार परिवर्तन या विकास हुआ है।

वैदिककाल में सामगायन होता या और जैसाकि पीछे बतलाया जा चुका है उस काल में कई वाद्य प्रयोग में थे। सबसे प्राचीन ग्रंथ जिसमें संगीत शास्त्र का कुछ स्पष्ट वर्णन मिलता है 'ऋक् प्रातिशाख्य' (ई० पू० ४०० वर्ष) है। इसमें तीन सप्तकों और सात स्वरों का उल्लेख मिलता है। वैदिक काल के सात स्वरों के नाम ये थे—-कृष्ट, प्रथम, ढितीय, तृतीय, चतुर्थं, मंद्र, अतिस्वार्यं। कालान्तर में इनके नाम बदल गए।

वाल्मीकि के रामायण (ई० पू० ४०० से ई० पू० २०० तक) में मृदंग, वीणा, भेरी, दुन्दुभि, पटह, घट, पणव, डिंडिंम, आडम्बर, इत्यादि वाद्यों का उल्लेख हैं। इसमें जातियों का भी उल्लेख आता है जोकि रागों के पर्यरूप के समान थीं।

महाभारत (ई० पू० ५०० से ईसा पू० २०० तक) में सात स्वरों और गांधार ग्राम का उल्लेख मिलता है।



#### श्रो जयदेवसिंह

दक्षिण 'परिपादल' नामक ग्रंथ में स्वरों और सात 'पालइ' (द्राविड़ संगीत की प्राचीन जाति) का उल्लेख है। तामिल प्रदेश में उस समय 'याल' नामक एक वाद्य था। इस वाद्य के कुछ ऐसे प्रकार थे जिसमें १००० तार लगते थे। 'सीलप्पदिगारम्' (ई०पू० ३००) नामक एक बौद्ध नाटक में वीणा और याल का उल्लेख है। इसी काल का लिखा हुआ 'तिवाकरम्' नामक एक जैन कोष है जिसमें सम्पूर्ण, षाडव और ओडव रागों और २२ श्रुतियों का जिक है।

संगीत शास्त्र पर जो सबसे प्राचीन, प्रसिद्ध और विस्तृत प्रंथ मिलता है वह भरत (ई०पू० २०० वर्ष) का 'नाटच-शास्त्र' है। इसमें भरत ने स्वर, श्रुति, ग्राम, मूर्छना और नृत्य पर पर्याप्त प्रकाश डाला है। नाटचशास्त्र में षड्जग्राम और मध्यमग्राम का वर्णन है। भरत के समय में राग नहीं थे, 'जाति' थी। भरत ने १८ जातियों का वर्णन दिया है। नाटचशास्त्र में नृत्त नृत्य और अभिनय का अधिक विवरण मिलता है, गीत का कम।

'जाति' के स्थान में 'राग' भारतीय संगीत में कब से आया यह कहना कठिन है । अभी तक जो सबसे प्राचीन अय प्राप्त हुआ है जिसमें राग का वर्णन सबसे पहिले मिलता है वह मतंग का बृहद्देशी है (ई० पू० ४००)। राग वर्ग वर्णन करते हुए मतंग कहते हैं राग पद्धति पर भरत इत्यादि ने कुछ नहीं कहा; इसलिए में लक्षणसहित उसका वर्णन करता हूँ ।

> रागमार्गस्य यद्रूपं यन्नोक्तं भरतादिभिः। निरूप्यते तदस्माभिर्लक्ष्यलक्षणसंयुतम् ॥

इससे सिद्ध होता है कि मतंग के काल तक राग पढ़ति का पर्याप्त विकास हो चुंका था। उस समय तक तरह तरह के लोक-त्रिय देशी राग प्रचलित हो गए थे। मतंग ने इन्हीं देशी रागों का वर्णन करने के लिए ही बृहद् देशी नामक ग्रंथ लिखा था। अपने अपने देश में राजा, स्त्री, बाल, गोपाल जिसको रुचि के अनुकूल गाते थे और जिससे उसका मनोरंजन होता था उसे मतंग ने देशी राग कहा ह।

#### अबलाबालगोपालैः क्षितिपालै निजेच्छया। गोपते सानुरागेण स्वदेशे देशिरुच्यते॥

गुप्तकाल में संगीत की पर्याप्त उन्नति हुई । प्रयाग की प्रशस्ति में लिखा है कि सम्प्राट् समुद्रगुप्त संगीत का बहुत बड़ा प्रेमी था और इसमें उसने तुम्बरु और नारद को भी लज्जित कर दिया था⊶–''गान्धर्वललितैः व्रीडितविदशपतिगुरु तुम्बुरुनारदादेः ।''

सोये हुए राजा को प्रातःकाल मागधलोग स्तुतिगान करके जगाते थे। रघुवंश में काठिदास ने इसका बड़ा मुन्दर वर्णन किया है। रघुवंश में पुष्कर, वेण, वीणा इत्यादि वाद्यों का उल्लेख है तथा कई ऐसे क्लोक है जिनसे प्रकट होता है कि उस समय गीत, वाद्य और नृत्य का प्रचुर प्रचार था। उज्जयिनी में बने हुए महाकाल के मन्दिर में 'पटह' (नगाड़ा) बजाने का भी कालिदास ने उल्लेख किया है---- 'कुर्यन् सन्ध्याबलिपटहतां शूलिनः क्लाघनीयाम्''। (मेघदूत) काठिदास के प्रंथों के देखने से जान पड़ता है कि वह संगीत के भी पण्डित थे। भरत के नाटचशास्त्र के नियमों का उन्होंने पूर्णरूप से परिपालन किया है। उनके कुछ पद्यों से यह भी पता चलता है कि गुप्तकाल में 'जाति' का स्थान 'राग' ने ले लिया था। 'अभिज्ञान-शाकुन्तलम्' नाटक के प्रथम अंक में सूत्रधार नटी से गाने के लिए कहता है। नटी गाती है। फिर सूत्रधार कहता है, ''आर्यों, साधु गीतम्। अहो रागबद्धचित्तवृत्तिरालिखित इव सर्वतो रंगः।'' इसके अनन्तर फिर सूत्रधार ने कहा है :---

### तवास्मि गीतरागेण हारिणा प्रसभं हुतः। एष राजेव दुष्यन्तः सारंगेणातिरंहसा॥

राववसट्ट ने 'गीतरागेण' पर अपनी टीका में लिखा है, ''गोतौ निबढेन रागेग ।'' कुछ संगीत विद्वानों का मत है कि 'सारंगेण' शब्द से केवल मृग का अर्थ नहीं है बल्कि सारंगराग भी प्रतिध्वनित है ।



#### भारतीय संगीत का विकास

'नारदशिक्षा' की रचना, जिसके विषय में कुछ लोगों की भ्रमपूर्ण घारणा है कि नारद की कृति है, १० और ११वीं शताब्दी की बीच में मानी जाती है। इसमें भी 'जाति' के स्थान में रागपद्धति का ही विस्तृत वर्णन है।

१३वीं शताब्दी का सबसे प्रसिद्ध ग्रंथ शागैंदेव द्वारा रचित 'संगीतरत्नाकर' हैं। 'संगीतरत्नाकर' प्राचीन ग्रंथों में संगीत का सबसे विस्तृत ग्रंथ है। शागैंदेव देवगिरि के यादववंश के दरवार के संगीतज्ञ थे। ग्रंथ के देखने से जान पड़ता है इनको उत्तर और दक्षिण दोनों के संगीत का अच्छा ज्ञान था। इनके ग्रंथ में गीत, वाद्य और नृत्य तीनों का विस्तृत वर्णन है। मतंग के समय तक 'जाति' का लोप हो गया था और उसका स्थान 'राग' ने ले लिया था। शारंगदेव के समय में कुछ नए राग हो गए थे जिनको उन्होंने 'अञ्चना प्रसिद्ध' राग कहा है। शागैंदेव ने अपने समय के प्रसिद्ध रागों को प्राचीन रागों से मिलाने का प्रयत्न किया है, पर उन्होंने स्पष्टरूप से यह वर्णन नहीं किया कि उनके समय के प्रसिद्ध रागों को प्राचीन रागों से मिलाने का प्रयत्न किया है, पर उन्होंने स्पष्टरूप से यह वर्णन नहीं किया कि उनके समय के राग प्राचीन राग से किस प्रकार निकले अथवा प्राचीन रागों की जाति से किस प्रकार उत्पत्ति हुई। अतएव इतने बड़े ग्रंथ में भी रागों के विकास का कोई शृंखलावद्ध कम नहीं मिलता। उनके ग्रंथ में दिए हुए रागों को समझना बहुत कठिन हो गया है और यह पता नहीं लगता कि वर्तमान रागों से इन रागों का क्या सम्बन्ध है।

उत्तरी भारत के रागों को समझने के लिए जो सबसे प्राचीन ग्रंथ अभी तक प्राप्त हुआ है वह है लोचन कविद्वारा रचित 'राग-तर्रागणी'। लोचन कवि ने इसके रचनाकाल को इन शब्दों में वर्णन किया है।

> भुजवसुदद्यभितज्ञाके श्रीमद्बल्लालसेन राज्यादौ । वर्षेकषष्टिभोगे मुनयस्त्वासन् विज्ञाखायाम् ।।

'भुजवसुदशमितशाके' से पण्डितों ने १०८२ झक संवत् निकाला है जोकि ११६२ ईस्वी सन् के बराबर है । इस प्रंथ के 'स्वर संज्ञा प्रकरण' देखने से पता चलता है कि लोचन कवि का शुद्ध ठाट वही था जिसे आजकल काफी कहते हैं। आगे चलकर ग्रंथकार ने कहा है कि पहिले १६,००० राग थे, पर अव केवल ३६ राग रह गए हैं। लोचन कवि ने किस आधार पर १६,००० राग माना है इसका कुछ पता नहीं चलता। उन्होंने जिन ३६ रागों का उल्लेख किया है उनमें से ६ राग हैं और प्रत्येक राग की ६ रागिनियाँ। ६ रागों के नाम लोचन कवि ने इस प्रकार दिए हैं:--

भैरवः को झिकइचैव हिंदोलो दीपकस्तथा। श्रीरागो मेघरागइच षडेते हनुमन्मताः॥ इस ग्रंथ में रागों के देवात्मक चित्रों का भी बड़ा सुन्दर वर्णन है। नीचे एक उदाहरण दिया जाता है :----

मेवरागः।

असित कमलकान्तिः पीतवासाः स्मितास्यः, समदयुवतियूथान्तर्गतत्त्वन्द्रहुरकः। वितरति किल लोके जीवनं यः स्वभावात्, स जयति समुपास्यक्ष्वातकैर्मेघरागः॥

लोचन कवि ने १२ जनकमेल या ठाट दिए हैं और सब जन्य रागों को इनके अन्तर्गत दिखलाए हैं। इस सम्बन्ध में उनका कथन हैं :---

> भैरवी टोडिका तद्वत् गौरी कर्णाट एव च। केवार इमनस्तद्वत् सारंगो भेघरागकः ॥

> > 59.0





श्री जयदेवसिंह

धनाश्रीः पूरवो किंच मुखारी दीपकस्तथा। एतेषामेव संस्थाने सर्वे रागा व्यवस्थिताः॥ तत्र यद्रागसंस्थाने ये ये रागा व्यवस्थिताः। यथा यद्रागसंस्थानं तत्त्त्र्थैव वदाम्यहम्॥

उत्तरी भारत के संगीत के लिए १०वीं और १५वीं शताब्दियाँ बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। इस समय में उत्तरी भारत के संगीत पर मुसलमान संगीतज्ञों का पर्याप्त प्रभाव पड़ा। कई रागों में परिवर्तन हुआ; कई रागों की कायापलट होगई, कई नए राग बने। इसी समय से हिन्दुस्थानी और कर्णाटकी संगीत में अधिक भिन्नता आगई। सुलतान अलाउद्दीन (१२९५-१३१६) के दरबार में अमीर खुसरू नाम के एक प्रसिद्ध संगीतज्ञ थे। उत्तरीय भारत में कव्वाली पद्धति की गायकी इन्होंने चलाई। कहा जाता है कि जीलफ, साजगिरि, सरपर्दी इत्यादि राग इन्होंके बनाए हुए हैं। सितार, जोकि बीणा के आधार पर बना हुआ है, अमीर खुसरू का ही आविष्कार कहा जाता है।

बंगाल में चैतन्य महाप्रभु (१४८५-१५३३) द्वारा लोकप्रिय गान संकीर्तन का बहुत प्रचार हुआ।

ग्वालियर के राजा मानसिंह तोमर (१४८६-१५२६) ने ध्रुवपद की गायकी का उत्थान कर उसे बहुत प्रोत्साहित किया। कुछ विद्वानों का मत है कि ध्रुवपद की गायकी का इन्होंने आविष्कार किया। इनके दरवार में नायक बख्शू नाम के एक प्रसिद्ध गायक थे। राजा मानसिंह की आज्ञा से 'मानकुतूहल' नाम का संगीत का एक बृहद्द-ग्रंथ तैयार हुआ जिसका फकउल्ला ने फारसी में अनुवाद किया था। यह मानसिंह तोमर अकबर के सरदार मानसिंह से भिन्न थे।

अकबर (१५४२-१६०५) के समय में हिन्दुस्थानी संगीत को बहुत प्रोत्साहन मिला। इनके दरबार में बहुत से गायक थे जिनमें तानसेन सबसे अधिक प्रसिद्ध थे। कहा जाता है कि मुसलमान होने के पूर्व इनका नाम तन्न मिश्र था। इनके खानदान के लोग 'सेनिये' कहे जाते हैं। इन्होंने कई रागों में परिवर्तन किए और कुछ राग जिनमें 'मियाँ' लगा हुआ होता है--जैसे मियाँ की टोड़ी, मियाँ की मल्लार-इन्हींके आविष्कार हैं। उत्तरी भारत में आजकल जो रागपद्धति है उसपर तानसेन की अमिट छाप है। तानसेन ने 'रवाव' नाम के एक वाद्य का भी आविष्कार किया था। उनके घराने के लोग कुछ, जो 'रवाब' बजाते थे, पीछे से 'रवाबियार' कहलाए और कुछ जो बीन वजाते थे वे वीनकार कहलाए। पर अकबर के ही समय में तानसेन से बढ़कर एक संगीतकलाविद् थे जिनका नाम था हरिदास स्वामी। तानसेन इनके शिष्य थे। हरिदास स्वामी बृन्दावन में रहते थे और अपने घ्युवपद रचकर भगवान कृष्ण को सुनाते थे। इस समय घ्युवपद की गायकी अपनी पराकाष्ठा पर थी। इसी काल में मीरा, सूर और तुल्सी भी हुए जिन्होंने अपने भजनों से मानव हृदय को अपूर्व इान्ति प्रदान की।

पुंडरीक विट्ठल नाम के संगीत के एक बडे भारी पण्डित भी इसी समय में थे। पहले वह खानदेश में बुरहानपुर मैं फर्कीरवंश के बुरहानखां के दरबार में थे। जान पड़ता है कि इस समय उत्तरी भारत के रागों में बहुत कुछ गड़बड़ी आगई थी। संगीतप्रिय बुरहानखाँ ने पुण्डरीक को उत्तरी भारत के संगीत को सुव्यवस्थित करने की आज्ञा दी थी। सद्रागचन्द्रोदय में पुण्डरीक ने कहा है :---

> सन्त्यस्मिन् बहुधा विरोषगतयो लक्ष्ये च लक्ष्मोदिते । जानन्तोह सुलक्ष्मपक्ष्म विगति केथित्परे लौकिकीम् ॥ तत्कुर्वन्तु सुलक्ष्मलक्ष्यसहितं रागप्रकाशं बुधा । इत्युक्ते बुरहानखाननृपतौ विद्वत्सभामण्डले ॥

जब अकवर ने खानदेश को १५९९ में जीत लिया तब पुंडरीक दिल्ली चले गए । इन्होंने चार ग्रंथ लिखे थे :----सद्रागचन्द्रोदय, रागमाला, रागमंजरी और नर्तननिर्णय । इनको - श्री वि० ना० भातखण्डेजी ने सबसे पहले बीकानेर के राज्य पुस्तकालय



## भारतीय संगीत का विकास

रो ढूंढ़ निकाला। पुंडरीक कर्णाट देश के निवासी थे जैसाकि इन शब्दों से प्रकट होता है :---

### श्री कर्णाटजातीय पुंडरीकविट्ठल विरचिते सद्रागचन्द्रोदये।।

पुंडरीक का शुद्ध ठाट 'मुखारी' था जोकि दक्षिण के आजकल के कनकांगी ठाट से मिलता है । उत्तरी भारत के रागों का वर्गीकरण उन्होंने अपने रागमाला ग्रंथ में राग-रागिणी-पुत्र व्यवस्था के अनुकूल किया है । उनके राग ये हैं :---

# शुद्ध भैरर्वाहंदोलो देशिकारस्ततः परम्। श्रीरागः शुद्धनाटश्च नट्टनारायणश्च षट्।।

रागों के वर्णन में इन्होंने केवल १४ श्रुतियों से और वीणा में १२ परदों से काम लिया है। वीणा प्रकरण से यह पता चलता है कि यह वीणा के तारों को 'स प स म' इस ढंग से मिलाते थे। यह भी पता चलता है कि उस समय सारा संगीत केवल षड्ज ग्राम के आधार पर गाया बजाया जाता था।

१५५० ई० के लगभग राम अभात्य ने 'स्वरमेल कलानिधि' लिखा। इसमें कर्णाटक संगीत का बहुत ही विश्वद वर्णन है। १६१० ई० में दक्षिण के प्रसिद्ध पण्डित सोमनाथ ने 'राग विबोध' की रचना की। इन्होंने दक्षिण और उत्तर दोनों संगीत पद्धति के स्वरनामों का प्रयोग किया है। सोमनाथ ने रागों का जनक और जन्य भागों में वर्गीकरण किया है।

इसी काल के लगभग पण्डित व्यंकटमरवी ने 'चतुर्दण्डी प्रकाशिका' की रचना की । यह कर्णाटक संगीत का बहुत ही प्रसिद्ध ग्रंथ है । उन्होंने १२ स्वरों का प्रयोग किया है और सब रागों का ७२ मेलकर्ताओं के अन्तर्गत वर्गीकरण किया है । उन्होंने दिखलाया है कि ७२ 'मेलकर्ता' से कम या अधिक मेलकर्ता हो ही नहीं सकते । उनका कहना है :—

> यदि कहिच घटुर्नीत मेलेऽभ्यस्त द्विसप्ततेः ॥ न्यूनं बाप्यधिकं वापि प्रसिद्धं द्वादिशस्वरैः ॥ कल्पयेन्मेलने तर्हि ममायासो वृथा भवेत् ॥ नहि तत्कल्पने भाललोचनोऽपि प्रगल्भते ॥ तस्माद्ययंकपंचाशद्वर्णाः स्युर्मातृकाभिधाः ॥ न हीयन्ते न वर्धन्ते तथा मेला द्विसप्ततिः ॥ एवं सामान्यतो मेलाः प्रोक्ता द्वच िकसप्ततिः ॥

जहाँगीर के समय में लगभग १६२५ में दामोदर मिश्र ने 'संगीत-दर्पण' नामक एक ग्रंथ लिखा था। इसमें उन्होंने शागैंदेव से बहुतसी बातें ली हैं, पर संगीतरत्नाकर की भाँति यह भी दुर्बोध हो गया है।

शाहजहाँ (१६२८-१६६६) के समय में कई संगीतज्ञ हो गए हैं जिनमें जगन्नाथ और लालखां प्रसिद्ध हो गए हैं। जगन्नाथ को कविराज की उपाधि मिली थी। लालखाँ तानसेन के घराने के थे। कहा जाता है कि एकबार शाहजहाँ ने जगन्नाथ और एक दूसरे संगीतज्ञ दीरंगखां को उनके तौल के बराबर रुपया दिया।

औरंगजेव को तो संगीत से चिढ़ थी। अतएव उसके दरबार में कोई संगीतज्ञ नहीं रहा।

१७वीं गताब्दी में अहोबल पण्डित ने 'संगीत पारिजात' नामक एक प्रसिद्ध ग्रंथ लिखा जोकि उत्तरी भारत के संगीत को रामबने के लिए एक बहुमूल्य ग्रंथ है। इसका १७२४ ई० के लगभग फारसी भाषा में अनुवाद हुआ था। 'संगीत पारिजात' का शुद्ध ठाट वही है जो आजकल काफी राग है। यह कर्णाटक के खरहरप्रिया ठाट से मिलता है। संगीत पारिजात में १२२ रागों का वर्णन है।

भावभट्ट नामक संगीतज्ञ भी इसी काल के हैं । उनके पिता का नाम जनार्दनभट्ट था जोकि शाहजहाँ के दरवार में थे और जिनको 'संगीतराज' की उपाधि मिली थी । शाहजहाँ की मुत्यु के पश्चात् भावभट्ट बीकानेर आगए और अनूपसिंह

હરર



#### श्री जयदेवसिंह

के दरवार में होगए। भावभट्ट ने 'अनूप संगीतरत्नाकर', 'अनूपविलास' और 'अनूपांकुश' नामक ग्रंथ लिखे हैं। भावभट्ट का शृद्ध ठाट 'मुखारी' है। इन्होंने सब रागों का २० ठाटों में वर्गीकरण किया है।

मुहम्मदशाह बादशाह (१७१९) के काल में अदारंग और सदारंग दो बहुत प्रसिद्ध गायक थे। इन्होंने ख्याल की गायको को प्रोत्साहित किया। इसी काल में शोरीमियाँ ने टप्पा का आविष्कार किया। ख्याल और टप्पा का पीछे वर्णन किया जा चुका है।

दक्षिण में तंजोर के मराठा राजा तुलजाजी (१७६३-१७८७) अच्छे संगीतज्ञ थे। इन्होंने 'संगीत-सारामृत' की रचना की थी।

उत्तर के रागों में बहुत ही गड़बड़ी। देखकर, जयपुर, के, महाराज, प्रतापसिंहदेव, (१७७९-१८०४) ने, प्रसिद्ध संगीतज्ञों, का एक सम्मेळन किया और उन लोगों के सहयोग से 'संगीतसार', नामक ग्रंथ, तैयार करवाया । इसका, शुद्ध ठाट बिलावल है ।

पटना के मुहम्मदरजा ने 'नगमाते आसफी' नामक ग्रंथ १८१३ ई० में लिखा। यह हिन्दुस्थानी संगीत का एक बहुत ही विस्तृत और उत्तम ग्रंथ हैं। उनके समय में राग-रागणी-पुत्र वर्गीकरण के सम्बन्ध में जो प्रचलित चार मत— भरतमत, हनुमत्मत, कल्लिनाथमत, सोमेश्वरमत थे उसका उन्होंने अपन ग्रंथ में युक्तिपूर्वक खण्डन किया है और यह दिख-लाया है कि प्रचलित रागों का यह कोई भी वर्गीकरण ठीक नहीं हैं। उन्होंने यह दिखलाया है कि राग और उसकी रागिणी में कोई साम्य होना चाहिए, जिस किसी रागिणी को हम जिस किसी भी राग में नहीं ठूंस सकते। इस साम्य सिद्धान्त के अनकूल उन्होंन अपना स्वयं एक वर्गीकरण दिया है। उनका शुद्ध ठाट बिलावल है।

१९वीं शताब्दी का कृष्णानन्द व्यास का लिखा हुआ 'संगीतरागकल्पदुम' नाम का एक बहुत ही प्रसिद्ध ग्रंथ हैं। यह कलकत्त में १८४२ में छपा था। हिन्दी भाषा के उस समय जितने प्रसिद्ध गीत प्राप्य थे उनका इस ग्रंथ में एक बहुत ही अच्छा संग्रह हैं। दुर्भाग्यवश वे स्वरलिपि में नहीं लिखे हुए हैं। अतएव उन गीतों के केवल शब्द मिलते हैं, स्वर रचना का पता नहीं चलता।

१९वीं शताब्दी में ही राजा सौरीन्द्रमोहन टागोर ने अँगरेजी में संगीत का एक उत्तम ग्रंथ लिखा जिसका नाम था 'Universal History of Music' इनके लिखे हुए ग्रंथ कंठकौमुदी, संगीतसार और यंत्रक्षेत्रदीपिका भी उल्लेखनीय हैं। श्रीकृष्णधन बैनर्जी ने भी 'गीतसूत्रधार' लिखा जिसमें बहुत से घरूवपद और स्थाल दिए हुए हैं।

इधर पूना-गायन-समाज ने कुछ अच्छे प्रंथ प्रकाशित किए । पण्डित विष्णु दिगम्बर पलुस्कर ने कई ख्याल, ध्रुवपद, भजन, टप्पे स्वरलिपि में प्रकाशित किए हैं । पण्डितजी के ग्रंथों की एक विशेषता यह है जो अन्य ग्रंथ में नहीं पाई जाती कि उन्होंने कई भजन, ख्याल इत्यादि आलाप, तान, बोलतान, सरगम, लयकारी इत्यादि के साथ प्रकाशित किए हैं । इनसे यह पता चलता है कि २०वीं शताब्दी के गायक की गायनशैली क्या है, एक राग का पूर्ण विस्तार किस प्रकार होता है, उसको किस प्रकार सजाते हैं । आधुनिक गायनशैली का क्रियात्मकरूप से ऐसा पूर्ण चित्र अन्यत्र कहीं नहीं मिलता ।

पण्डित वि० ना० भातखण्डे आधुनिक युग के बहुत बड़े संगीत-शास्त्री हुए हैं। इन्होंने इस विद्या के पुनरुद्धार के लिए अथक परिश्रम किया है। इन्होंने पण्डित व्यंकटमरवी के मेलकर्ता के आधार पर हिन्दुस्थानी रागों का ठाठों में वर्गी-करण किया है और उत्तरी भारत के संगीत को सुव्यवस्थित करने का प्रयत्न किया है। चतुर पण्डित के उपनाम से इन्होंने संस्कृत में 'लक्ष्य संगीत' नाम के एक बहुत ही उपयोगी ग्रंथ की रचना की है। इसके अतिरिक्त इन्होंने भिन्न भिन्न स्थानों से संग्रह कर 'हिन्दुस्थानी संगीत पढति' कमिक ६ भागों' में सहस्रों ख्याल, ध्युवपद, धमार, तर्राने इत्यादि प्रकाशित किए हैं। हिन्दुस्थानी संगीत पद्धति नामक ग्रंथ के चार भागों में (जिनमें लगभग २,५०० पृष्ठ हैं) इन्होंने संगीतशास्त्र के मुख्य सिद्धान्तों का बहुत ही पाण्डित्यपूर्ण विवेचन किया है। इन ग्रंथों के आधार पर आगे विचार किया जा सकता है और जो



# भारतोय संगोत का विकास

कुछ कमी दिखलाई दे उसकी पूर्ति हो सकती हैं। कदाचित् किसी भी विद्वान् ने आज तक एक जीवनकाल में संगीतशा की इतनी सेवा न की होगी जितनी पण्डित भातखण्डेजी ने की है।

हैदरावाद निजाम के यहाँ के संगीत विद्वान् पण्डित अप्पा तुलसी ने 'संगीत कल्पद्रुमांकुर' नामक ग्रंथ लिखा **है** जिसमें उन्होंने श्री भातखण्डे के लक्ष्य संगीत की मुख्य बातों को अपने ढंग से संस्कृत क्लोकों में लिखा है। उन्होंने संस्कृत में 'रागचन्द्रिका' नामक एक और ग्रंथ लिखा है। संस्कृत न जाननेवालों के लिए उन्होंने हिन्दी में 'रागचन्द्रिकासार' लिख दिया है।

श्री भातखण्डेजी के 'लक्ष्य संगीत' और 'हिन्दुस्थानी संगीत पद्धति' में भारतीय संगीत के विकास का बहुत ही विशद वर्णन मिलता है। भविष्य में रचनात्मक कार्य करने के लिए इन ग्रंथों से बहुत सामग्री मिल सकती है।

> नादेन व्यज्यते वर्णः पदं वर्णात्पदाद्वचः। वचसो व्यवहारोऽयं नादाधीनमतो जगत्।।--संगीतरत्नाकर।





# श्री धर्मदेव शास्त्रो दुर्शन केसरी, पंचतीर्थ

भारतीय दर्शन के सम्बन्ध में विचार करते समय एक वात को ध्यान में रखना चाहिए। भारत की प्राचीन व्यवस्था में विचारों में स्वतंत्रता और आचार में परतंत्रता का सिद्धान्त सर्वमान्य रहा है। "तुम क्या मानते हो ?" इसपर सामाजिक स्थिति निर्भर नहीं, "क्या करते हो ?" इस प्रश्न के उचित समाधान पर ही धर्म, नीति और सामाजिक दर्जा निर्भर है। क्यिरों में स्वतंत्रता और आचार में परतंत्रता के इस स्वर्ण नियम के कारण ही हमारे देश में उच्चतम दार्शनिक विचारों को स्वतंत्र वायुमण्डल में विकसित होने का अवसर मिला है और साथ ही आचार की सुरक्षा के कारण बुरे से बुरे समय में भी जातीय सदाचार का मानदण्ड सन्तुलित रहा है। आर्यजाति, आर्य संस्कृति और आर्य आचारशास्त्र में उक्त सिद्धान्त का प्रमुख स्थान है इसीलिए कालचक में यह अमर रहे हैं।

आर्य-घर्म और सैमेटिक धर्म में भेद करनेवाली यही रेखा है। आर्यधर्म भनुष्य को विचार करने में पूर्ण स्वतंत्रता देता है पर आचरण में पूर्ण अंकुश को समाज के लिए आवश्यक समझता है। जबकि सैमेटिक धर्म इससे सर्वथा उलटा है।

विचार स्वातंत्र्य की मान्यता के बिना दर्शन का जीवन ही नहीं रह सकता। भिन्न भिन्न दर्शनों का समान रूप से हमारे देश में विकास हुआ है, ईश्वर की सता से इन्कार करनेवाळे और ईश्वर के अतिरिक्त अन्य पदार्थ की सत्ता से ही इन्कार करनेवाळे दोनों को भारतीय व्यवस्था में समान आदर मिला है। मेरा मत है कि आचार की मान्यता के साथ विचार-स्वातंत्र्य के उक्त सिद्धान्त को घीरे घीरे कम महत्त्व दिया जाने लगा है, वर्ण व्यवस्था की समाज-व्यवस्था जिस दर्ज तक जातिपात में परिणत होती गई है उसी दर्ज तक व्यवहार में विचार करने का अधिकार मनुष्यमात्र का न समझा जाकर सीमित होता गया है। इसके साथ ही घीरे घीरे आचार का अर्थ सामाजिक रूढ़ियाँ ही समझा जाने लगा है। परिणाम आज स्पष्ट है---देश और जाति टुकड़े टुकड़े हो गई है, आचार और शुद्धता के नाम पर मनुष्यों को अस्पृश्य समझ लिया गया है। परन्तु एक चीज अब भी ऐसी है जो देश के मानसिक स्तर को ऊँचा करने में समर्थ है वह है हिन्दू धर्म और भारतीय दर्शन का लचकीलापन। हिन्दू धर्म और दर्शन ने यह कभी दावा नहीं किया कि सत्य का अल्तिम रूप उसे ही प्राप्त है।

धामिक और दार्शनिक में जो बात कभी नहीं होनी चाहिए वह प्रायः धर्मों में घर कर लेती है। पूर्पारणामस्वरूप धम एक मत का रूप धारण कर लेता है, वह बुराई है आग्रह बुद्धि ''जो कुछ सत्य है वह अमुक धर्म में ही है'' तथा ''सत्य का इसके बाद कोई स्वरूप नहीं'' यह दो धारणाएँ मनुष्य की जन्मसिद्ध विचार-स्वतंत्रता को न मानने का आधुनिक रूप ह

हिन्दू दर्शन विकासशील दर्शन है। उसने कभी यह दावा नहीं किया कि अब दार्शनिक विकास समाप्त हो गया है। उपनिषद् का ऋषि (दार्शनिक, ऋषि और दार्शनिक दोनों शब्दों का धात्वर्थ समान है) स्पष्ट कहता है—''जो कहता है कि मैं उसे (पूर्णरूप से) जानता हूँ, वह नहीं जानता।''



# भारतीय दर्शनः एक दृष्टि

भेद में अभेद—-भारतीय दर्शन की रूपरेखा निदिचत करते समय यह भी देखना चाहिए कि भारतीय दर्शनों के हृदय में कौनसा समान सूत्र काम कर रहा है ? विचार करने पर प्रतीत होगा कि वह समान सूत्र है 'भेद में अभेद दर्शन'। इसी समान सूत्र के कारण ही विभिन्न प्रतीत होनेवाले दर्शन भी एक माला में पिरोये हुएसे प्रतीत होते हैं। दर्शन का अध्ययन किए बिना ठीक ठीक समाज व्यवस्था का ज्ञान नहीं हो सकता। प्रत्येक समाज व्यवस्था एक सुदृढ़ दर्शन पर अवलम्वित रहती है। जिस व्यवस्था के पीछ दर्शन नहीं वह टिक नहीं सकती, मनुष्य सामाजिक प्राणी है समाज का आधार अभेद-समानता ही हो सकता है। इसीलिए हमारा पक्का विश्वास है कि मानव-समाज की सामाजिक व्यवस्था का आधार अभेद-समानता ही हो सकता है। इसीलिए हमारा पक्का विश्वास है कि मानव-समाज की सामाजिक व्यवस्था का आधारभूत दर्शन भारतीय दर्शन ही हो सकता है। विचार करने पर प्रतीत होगा कि भारतीय दर्शन मनुष्य को ससीम से असीम की ओर, सान्त से अनन्त की ओर, अनेक से एक की ओर नहीं ले जा रहे अपितु ससीम में ही असीम का, सान्त में अनन्त का और अनेक में एक का दर्शन करने की प्रेरणा कर रहे हैं। उपनिषद का ऋषि कह गया है:---

#### मृत्योः स मृत्युमाप्नोति, य इह नानेव पक्ष्यति॥

अर्थात् वह मृत्यु से मृत्यु की ओर ही जा रहा है जो विश्व में भेद-नाना-अनेकता-विरोध का दर्शन करता है । गीता का अमर सन्देश सुनानेवाले योगेश्वर कृष्ण ने भी यही कहा है :---

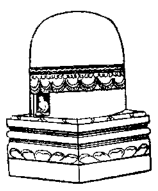
#### एकं सांख्यं च योगंच यः पश्यति स पश्यति ॥

जो सांख्य और योग को एक (भेद में अभेद) देख रहा है वही चक्षुष्मान् है। जिस राष्ट्र का दर्शनसूत्र 'भेद में अभेद' होगा वह सदा विकासक्षील ही होगा; परन्तु हमारे देश का दुर्भाग्य यही है कि भारतीय दर्शन का समाज-व्यवस्था के साथ घीरे घीरे सम्बन्ध कम होता गया है। भेद में अभेद दर्शन का ही फल है कि भारतीय आचार्यों ने संकीर्ण राष्ट्रवाद स परे समूची पृथ्वी को ही एक राष्ट्र ('पृथ्वी राष्ट्रम्' पृथ्वी सूक्त अथवंवेद) वसुधा को कुटुम्ब ("वसुर्घव कुटुम्बकम्'") तथा मनुष्यमात्र को भाई भाई (संभ्रातरः यूपम्, ऋष्) समझा है।

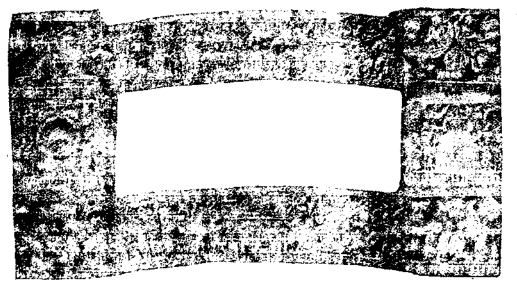
उपसंहार—–भारतीय दर्शन मनुष्य को व्यापक दृष्टि से देखने का सन्देश देता है। समूचा विश्व एक ही सत्य से ओतप्रोत है। जीवन का कोई पहलू सर्वथा पृथक् नहीं। जीवन का समग्र दर्शन किए बिना मनुष्य को सन्तोप नहीं हो सकता। मनुष्य के पास अपने भावों और विचारों को व्यक्त करने के जो भी साधन (भाषा, कला आदि) हैं वे अपूर्ण हैं, पंगु हैं, इसलिए सत्य के अन्तिम दर्शन का कभी दावा न करो।

भारतीय दर्शन मानवता का दर्शन है क्योंकि इसका विकास उन्मुक्त वातावरण में हुआ है।

आइए विकम द्वि-सहस्राद्वी के पुनीत अवसर पर हम सोचें कि भारतीय दर्शन जैसी अमूल्य निधि रहते हुए भी आज हम क्यों अपने ही घर में पराधीन हैं । वर्तमान युग संकांति युग है । प्रभु हमें इक्ति दे कि हम मानवमात्र तक भारतीय दर्शन के अमर सन्देश को पहुँचा सकें ।







# भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला

#### श्रो नगेन्द्रनाथ घोष एम० ए०

यद्यपि यह कथन कुछ असंगत प्रतित होता है, परन्तु फिर भी है नितान्त सत्य कि मूक प्रस्तर खण्डों, इँटों और चूने-मिट्टी की कृतियों में प्रंयों की अपेक्षा प्राचीन इतिहास और संस्कृति के अधिक विश्वस्त प्रमाण मिलते हैं। इसका कारण यह है कि मुद्रणकला के विकास के पूर्व ग्रंयों के अत्यधिक पाठभेद हुए और उनमें बहुत से क्षेपक जुड़ गए और बहुत से अंश निकल गए। इसके विपरीत कला की वे कृतियाँ जो मानव और प्रकृति के ध्वंस से बच सकी वे उस काल की संस्कृति का सच्चा प्रतिनिधित्व करती हैं जिसमें उनका निर्माण हुआ। लेकिन प्राचीन भारत की मूर्तियाँ हमें बहुत ही परिमित संख्या में मिली हैं और इसके विपरीत उस समय का साहित्य-भाण्डार बहुत विस्तृत हैं। साथ ही जहाँ हमारा साहित्य प्राचीन इतिहास की पूर्वतम युंशली सीमा तक की अतुक्षृति को संचित किए हैं, स्थापत्य एवं तक्षणकला के उदाहरण ईसवी पूर्व तीगरी शताब्दी के पहिले के प्राप्त नहीं हुए हैं। मोहन-जो-दरो एवं हड़पा के उत्खनन में प्राप्त प्राग्-आर्यकालीन सामग्री को एक पृथक वर्ग में मानकर यदि विचार किया जाय तो यह कहा जा सकता है कि अशोक के पूर्व के प्रस्तर निर्माण के उदा-हरण आज बहुत थोड़ी संख्या में प्राप्त हैं। परखम और पटना की विशाल प्रतिमाएँ, चित्तीर के पास नगगरी में प्राप्त वासुदेव-संकर्षण मन्दिर की प्राचीर के अश्रोष, राजगिरि में प्राप्त 'जरासंध की बैठक' नामक प्रस्तर-निर्माण, पितरावा स्तूप में प्राप्त विशाल प्रस्तर-भाण्ड और कोल्हुआ का प्रस्तर-स्तंभ वे कतिपय अवशेव हैं जो अशोक के पूर्व के हैं।

इसके दो कारण हैं। प्रथम तो यह कि अशोक के पूर्व लोग अपनी कला-कृतियों में पत्थर के बजाय लकड़ी का उपयोग करते थे। वे स्थापत्य एवं तक्षणकला जानते थे इसमें कोई सन्देह नहीं हैं। अशोककालीन भूमिस्तर के नीचे प्राप्त हुए लकड़ी के महल के अवसेष इसके प्रमाण हैं। प्राचीन भारतीय स्थापत्य के मान्य विद्वान् फरगुसन ने लिखा है 'पत्थर के प्राचीनतम निर्माणों में लकड़ी के काम के जोड़ और ढाँचों का अनुकरण मिलता है उससे प्रमाणित है कि उनके पूर्व लकड़ी के भवनों का अस्तित्व था। प्रारंभिक वैदिक साहित्य में इस वात के प्रमाण मिलते हैं कि उस समय के समाज में बढ़ई, लुहार, कुम्हार, बुनकर आदि उपयोगी वस्तुएँ बनानेवालों के अतिरिक्त कलाकार, चित्रकार, सुनार, लकड़ी और हाथीदाँत पर खुदाई का काम करनेवाले भी थे। मौर्य एवं शुंगकाल के प्रस्तर पर तक्षण का कार्य करनेवाले जिन्होंने सुन्दर

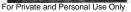


#### भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला

अशोकीय स्तम्भों का निर्माण किया तथा भरहुत एवं साँची के तोरणों पर मनोरम अर्थ-चित्र बनाए इन कलाओं में नौसिखिये नहीं थे। उनकी कृतियों को देखते हुए यह स्पष्ट हैं कि यह कृति ऐसे कलकारों की है जो अपने कार्य में दक्ष थे। उन्होंने केवल माध्यम बदल दिया, लकड़ी के स्थान पर पत्थर पर तक्षण का कार्य प्रारम्भ कर दिया। इस न्यूनता का दूसरा कारण यह हैं कि बौद्ध युग के पूर्व निर्माण कला को धर्म से कोई प्रेरणा नहीं मिली। निर्माणकला धर्म की अनुगामिनी रही है। बुद्ध के पूर्व वै दिक एवं ब्राह्मण धर्म में देव-पूजा मूर्तियों द्वारा न होकर आधर्मों में जलनेवाली यज्ञों की अग्नि से होती थी। यदि उस काल में भी धर्म द्वारा स्कूति मिलती तो देव प्रतिमाएँ अथवा उनके लिए मन्दिरों के निर्माण करने के स्थायी साधन जुटा लिए जाते।

चैस्य—-पाली वॉग्मय और प्राचीन वौद्ध अवशेष यह प्रकट करते हैं कि पूर्वीय भारत, विशेषत: विदेह, मगध और अंग में एक प्राचीनतम धर्म का अस्तित्व था जो वैदिक धर्म की अपेक्षा स्थापत्य एवं तक्षण कलाओं को अधिक प्रोत्साहक था। इस धर्म का मुख्य अंग चैत्य की पूजा करना था। अंगुत्तर निकाय में वुद्ध ने लिच्छवियों की उन्नति के लिए सात बातें बतलाई हैं जिनमें एक यह भी है कि जब तक वे उनके नगर के बाहर स्थित बज्जिय चैत्यों का आदर करते रहेंगे और उनकी पूजा अर्चा करते रहेंगे तब तक लिच्छवि-वज्जियों का पतन न होगा। इसी प्रकार दीर्घनिकाय के महापरिनिव्वान सुत्तान्त में भी बुद्ध ने चैत्यों की पूजा लिच्छवियों की उन्नति के लिए एक आवश्यक अंग बतलाई है और बैझाली के छह चैत्यों के नाम गिनाए हैं :---उदेन, गोतमक, सत्तम्बक, बहपुत्त, सरस्दद तथा चपछ । दिव्यावदान में अन्तिम तीन भिन्न प्रकार से दिए हुए हैं---गौतम, न्यग्रोध, सालवन, सत्तंधक (सप्रामक) और इनसे वह प्रगट होना है कि ये चेंत्य या तो एज्य वक्ष थे या वृक्ष-कुंज। गौतम-न्यग्रोध चैत्य नाम से प्रकट होता है कि यह न्यग्रोध (अर्थात वट) का वृक्ष था। बहुपूत अथवा बहुपूत्र शब्द से ज्ञात होता है कि यह सम्भवतः पवित्र पीपल का तृक्ष था। दिव्यावदान (पृष्ठ १६४) में बुद्ध ने 'चैत्य-वृक्ष' का स्पष्ट उल्लेख किया है। भारतवर्ष में वृक्ष-पूजा अत्यन्त प्राचीन है। सिन्धू-सभ्यता (ई० पु० ३०००) के अवशेषों में प्राप्त मुद्राओं पर अश्वत्थ वृक्ष का चित्र हैं और उस समय वह पूजनीय माना जाता था। यह प्रारम्भिक वृक्ष-पूजा ई० पू० दूसरी बताब्दी तक रही । यह भरहुत एवं साँची के स्तूपों के अर्थचित्रों से प्रमाणित है । भरहुत की वेदिका के वेष्टन के एक अर्थचित्र में एक पुज्य वक्ष बतलाया गया है जिसके चारों ओर सिंह एवं हरिण मैत्री भाव से बैठे हैं। इस अर्वचित्र के ऊरर ब्राह्मी अक्षरों में खुदा हुआ है 'मग समदक चैत्य' (मूर्गो को आतन्द देतेवाला चैत्य) । इसके अर्थचित्र में एक अन्य वृक्ष दिखलाया गया है जिसकी तीन हाथी पूजा कर रहे हूँ। एक अन्य अर्थचित्र में एक चैत्य-वृक्ष दिखलाया गया है जिसमें से दो मानव हाथ निकल रहे हैं जिसमें से एक में एक पात्र हैं और दूसरे में जल-पात्र में से डलिया पर बैठे हुए एक मनुष्य के सिर पर जल धारा डाली जा रही है। यह हाथ वृक्ष-देवता के हैं और इस चित्र में वर्मपद की टीका (२, १, ६) की उस कथा का चित्रण हैं जिसमें हिमालय प्रदेश के कोशाम्बी को आनेवाले दो यात्रियों ने एक पीपल के नीचे बसेरा लिया था और वृक्ष देवला से जल्याचना करने पर उसे वृक्ष देवता ढारा जल प्राण्ति हुई थी।

कोने के एक स्तम्भ के एक खन में एक अर्ववित्र में एक वृक्ष वना है जिसकी पूजा छह हाथी कर रहे हैं। वेदी पर खुदा है 'वहुहथि को निगोसो नडोदे' (निडोद टीले पर स्थिन बहुत से हाथियों द्वारा पूजित पीपल)। यह पीपल वृक्ष स्पष्ट ही चैत्य वृक्ष है और 'बहु हस्तिक' से प्रकट होता है कि उसकी पूजा हाथी विशेष रूप से करते थे। वहु हस्तिक जैसे वृक्ष-देव को बास देनेवाले चैत्य वृक्ष का वंशज बोधि वृक्ष हैं। चैत्यों से सम्वन्धित देवयोनि 'यक्ष' है। बुद्ध घोप के अनुसार चैत्य 'यक्ष-चैंत्य' अथवा यक्ष का वंशज बोधि वृक्ष हैं। चैत्यों से सम्वन्धित देवयोनि 'यक्ष' है। बुद्ध घोप के अनुसार चैत्य 'यक्ष-चैंत्य' अथवा यक्ष का वास स्थान होता हैं। संयुक्त निकाय (१११०४१) के अनुसार मगध का मणिमाला चैत्य मणिभद्र यक्ष के वास स्थान हैं। एक प्राचीन जैन ग्रंथ के अनुसार 'प्रजापति' नामक एक 'मणिभद्र' चैत्य मिथिला के उत्तर पूर्व में स्थित था। आगे चैत्य पूजा ने वेदिकाओं और द्वारों को जन्म दिया जिनके द्वारा चैत्य वृक्ष के सुरक्षित रहने की कल्पना की गई। भारन की प्राचीनताम मुद्रा 'कार्थापयों' पर 'वेदिका' में घरे 'वृक्ष' का अभिन्नाय प्रायः मिलता है । चैत्य वृक्ष के चारों ओर की वेदिका के स्तम्भ, उष्णीप तथा वेष्टन उस समय लकड़ी के बने होते थे और उन पर उस नक्काशी का जन्म हुआ जिसका प्रयोग आगे स्तूक्षों की पत्थर की वेदिकाओं पर दिखाई दिया। झुंगआन्धकाल में जब लकड़ी के स्थान पर गत्वर की वेदिका बनना प्रारम्भ हुई ती लकड़ी पर की गई तक्षण-कला भी गत्वर पर उतारी गई।







बहुहथिको निगोधो नडोदे (पृष्ठ ७९८) चामर ग्राहिणी, पटना (पृष्ठ ७९९)



मगसमदकचैत्य (पृष्ठ ७९८)





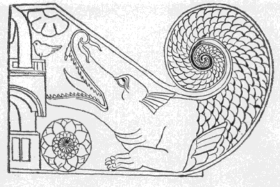


वुक्षदेवता (पृष्ठ ७९८)





स्तंभ-शीर्ष, सारनाथ (पृग्ठ ८०१)



भरहुत के तोरण के एक अंग का रेखा वित्र (पृष्ठ ८०२)



गज लक्ष्मी, भरहुत (पृष्ठ ८०३)



भरहुत के एक अर्धचित्र का रेखा चित्र (पृष्ठ ८०३)

बुद्ध-प्रतिमा, कोसम (पृष्ठ ८०५)



कल्पवृक्ष स्तंभशीर्ष (पृष्ठ ८०४**)** 



For Private and Personal Use Only

सद्यः स्नाता, मथुरा (पृष्ठ ८०५)





#### श्रो नगेन्द्रनाथ घोष

**स्तूप**---प्रस्तर तक्षण की यह विशिष्ट कुळा भरहत ए व साँची के स्तूपों में जातक कथाओं ए दे प्रकृति और मानव आकृतियों के अंकन में विकसित हुईं। स्तूप पूजा प्राचीनता में कम से कम बुद्धकाल तक तो ले जाई ही जा सकती है। स्तूप का निर्माण मानव अस्थियों के ऊार एक ठोस अण्डाकार बृहत् टीले के रूप में होता है । पाली ग्रंथों के अनुसार बुद्ध के परि-निर्वाण के पश्चात, उनके फूळ आठ भागों में बाँटे गए थे जिन पर प्रत्येक भाग-गुहीता ने एक एक स्तूप बनवाया । इस प्रकार मूळ में केवल आठ स्तूप थे । दिव्यावदान के अनुसार यह संख्या अशोक ने ८४००० कर दी । इस प्रकार बौद्धों के लिए स्तूप अत्यन्त आदरणीय यस्त्र है और चैत्यों के समान उसके चारों ओर भी वेदिका और द्वार बनाए जाते थे। अशोक के बनवाए हुए बौद्ध-स्तूपों में भरहुत एवं सौंची के स्तूप अत्यन्त प्रसिद्ध हैं जिनकी मूळ काष्ट-वेदिका के स्थान पर वसी हई प्रस्तर बेदिका एवं तोरण द्वारीं पर शुंग एवं आन्ध्र काल की तक्षण कला के उदाहरण भिलते हैं। कमज़ः यह स्तूप विहारों एवं मठों से सम्बन्धित हो गए और वे चैत्य-मण्डप कहलाने लगे जहाँ भिक्षुगण पूजा करते थे। प्रारम्भ में कारीगर पत्थर के आधार के ऊपर लकड़ी के ढाँचे के रूप में अथवा पूर्णत: लकड़ी के विहार एवं चैत्य-मण्डप बनाते थे । ईसवी पूर्व प्रथम शताब्दी के प्रारम्भ में पश्चिमी भारत के बौढ़ एवं जैनों ने ईसवी पूर्व तीसरी शताब्दी में अशोक ढ़ारा बराबर नामक पहाड़ में बनवाई आजीवकों के गुहा निवासों के समान गुहाओं का निर्माण किया । इस गुहा के पूरोभाग में घोड़े के नाल के आकार के तोरण ही इसके एकमात्र अलंकरण हैं । इसमें सन्देह नहीं कि ईतनी पूर्व दूसरी एवं पहिली शताब्दी के भाजा, अजण्डा, **बेडसा, ना**शिक एवं कार्ली के चैत्य-मण्डप बरावर की लोमज ऋषि की गुहा की अतकृति में बनाये एये है और उनके पूरो**भाग** में भी नाल के आकार के तौरण हैं, परन्तू उब घर मानव आक्वतियाँ एवं अन्य दृश्व अंकित करके उन्हें अधिक भून्दर, बना, दिया गया है।

चैत्य मण्डपों की रचना ईसाई गिरजों से मिलती जुलती हुई होती है। बीच में सभामण्डप होता है। उसमें पूजा स्थल पर ठोस स्तूप होता है। यह सब या तो चट्टान को काटकर बनाया जाता है या लकड़ी और ईटों का बना होता है। सभा-मण्डप के चारों ओर प्रविक्षणा पथ होता है। प्राचीन बौद्ध चैत्य मण्डपों में सबसे बड़ा और समस्त भारत के भवनों में भव्यतम कार्ली का चैत्य-मण्डप है, जिसका निर्माण ईसवी सन् के प्रारम्भ के लगभग हुआ था। यह १२४ फीट लम्बा, ४५ फीट चौड़ा और ४५ फीट ऊँचा है और आकार में इसकी तुलना गोदिक कैथेड्रल से की जा सकती है। स्तूप ऊँचा वर्तुलाकार है, जिसमें दो वेदिकाओं के चिह्न बने हैं और लकड़ी का मूल-छत्र आज भी सुरक्षित है। नाधिक लेण के समान ही उसका पुरोद्वार दुर्मजिला है। नीचे की भित्ति में तीन द्वार है जिसके ऊपर दूसरी मंजिल में नाल के आकार की विद्याल खिड़की है। दूसरी खिड़की में खुदी हुई लकड़ी के अवशेष अभी भी प्राप्त होते हैं। सभा-मण्डप और प्रदक्षिणा-पथ के बीच के स्तम्भों के शीर्थ एरसीगोलिटन दाली के औं घट के रूा में हैं' और भित्ति-तक्षण-चित्र तथा कोर्निस का आभास देते हैं'। पूरोभाग की नीचे की मंजिल में दारों के वीच बीच में दाताओं की और बुद्ध की मुर्तियाँ बनी हैं।

मौर्धकड़ा (अज्ञोक-पूर्ध) --प्रारम्भ में ही परसम तथा पटना की मूर्तियों का उल्लेख किया गया है जिन्हे कुछ बिद्वान अशोक पूर्व की मानते हैं और कुछ अशोक के पश्चात् की । यह तो इन मूर्तियों की बौली से ही स्पष्ट है कि यह अशोकीय नहीं हैं। यह विद्यालकाय प्रतिमाएँ चारों ओर कुरेदकर बनी हुई हैं। उनमें यथार्थ की अनुरूपता नहीं हैं जो अशोकीय स्तम्भशीर्थों की विशेषता है । प्राचीन आक्वति एवं अग्रगत दृष्टिकोण से बनी हुई चिपटे पाश्चों की ये मूर्तियां आदा स्वदेशीय कला की प्रतिनिधि हैं । सरजॉन मार्शल लिखते हैं कि परखम और पटना की मूर्तियाँ एकसी हैं और उनमें सब देशों की आद्यकला के प्रधान तत्व मौजूद हैं। उदाहरणार्थ पार्श्वों और पीठ का अग्र भाग की तुलना में गौण स्थान प्राप्त करना, कानों का कुडौल अंकन, ग्रीवा की भौडी बनावट, पेट का बढ़ा हुआ रूप तथा पैरों को गढ़ने के प्रयास का अभाय।

पटना में प्राप्त चामर ग्राहिणी की मूर्ति इन मूर्तियों से बहुत समानता रखती है। डॉ० स्पूनर का मत है कि पटना की यह मूर्ति निश्चित ही स्वदेशीय है और परखम मूर्ति के निर्माणक आद्य कलाकार की कृति है जो मौर्यकालीन कलाकार के शिष्यत्व में कार्य कर रहा था और इस मौर्य कलाकार ने इस मूर्ति को अन्तिम रूप में सँबार दिया। इस अन्तिम-सँवारने में मौर्य स्तम्भ के दर्शन हुए जिससे इस पर ग्रीस-पशियन प्रभाव झलकने लगा, गरन्तु उस सीमा तक नहीं जिस तक असोकीय



#### भारत को प्राचोन स्थापत्य पर्व तक्षण कला

कला में दिखलाई देता है । प्रो० चन्द जो पटना की मूर्तियों को पिछले मौर्यकाल की वतलाते हैं डॉ० स्पूनर के सिद्धान्त के विरुद्ध लिखते हैं। बिन्दुसार और अशोक ने प्रस्तर निर्माण करने के लिए पडौसी सिल्यूकिद राज्य से कलाकार बुलाए। इन कलाकारों के सहयोग से मौर्यकला का सुजन हुआ । इन विदेशीय कलाकारों ने पाटलीपुत्र, सारनाथ, तथा अन्य केन्द्रों के कलाकारोंको भी शिक्षा दी होगी; और जब ये विदेशी कलाकार समाप्त हो गए तो अशोक के उत्तराधिकारियों द्वारा यह विदेशियों द्वारा शिक्षित स्वदेशीय कलाकारों से ही काम लिया होगा । परिणामतः आद्य स्वदेशी कला पश्चियन-प्रीक ओप से आवृत्त दिखाई दी। परन्तु इस मूर्ति पर जो अशोकीय ओप की अपेक्षा घटिया ओप है और जिसका प्रो० चन्द ने इस मूर्ति को पिछले मौर्यकाल की सिद्ध करने में उपयोग किया है उसका उपयोग यह सिद्ध करने के लिए भी किया जा सकता है कि यह बिन्दुसार के समय की हैं । बिन्दुसार का ग्रीक वस्तुओं से प्रेम प्रसिद्ध हैं । सम्भव यह है कि बिन्दुसार के समय में जो ग्रीक कलाकार आए वे उतने दक्ष न थे जितने कि अशोक द्वारा बुलाए गए । प्रो० चन्द स्वयं मानते हैं कि कोल्हुआ का भारी और भद्दा स्तम्भ जिसके घटाकृति शीर्ष या सादा चौखूटी चौकी बनी है और जिस पर सिंह बना है किसी भी अनभिज्ञ व्यक्ति को अशोकीय जाँच सकता है, परन्तु वास्तव में वह बिन्द्रसार के राज्यकाल के प्रारंभिक भाग का है। वे यह भी लिखते हैं मौर्यंकला का पारसीय-ग्रीक तत्त्व जिसे बिन्द्सार ने प्रचलित किया अशोक के राज्य में चरम विकास को प्राप्त हुआ । यदि यह कथन कोङ आ स्तम्भ के लिए सत्य हो सकता है तो पटना की मूर्तियों से भी सम्वन्धित किया जा सकता है। अब प्रश्न यह उठता है कि इन मूर्तियों का विषय क्या है ? स्व० डॉ० जायसवाल ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया था कि परखम की मुर्ति तथा पटना की दो पुरुष पूर्तियाँ कुणीक अजातशत्र, (ई०पू० ६००), अज (उदायिन्), नन्द और वर्त्तनन्द अथवा नन्दिवर्धन (ई०पू० ४००) की हैं, परन्तु यह अभिन्नता विद्वानों ने लिपि विज्ञान और कला के प्रमाणों के कारण असिद्ध मानी है। वास्तव में यह यक्षों की मूर्तियाँ हैं और ईसवी पूर्व ३०० की हैं। चैत्य वृक्षों अथवा नगरों से सम्बन्धित यक्षों की पूजा भारतवर्ष का एक आद्य सम्प्रदाय है और पटना तथा परखम की मूर्तियाँ यक्ष पूजा सम्बन्धी प्राचीनतम भूर्तियाँ हैं। इसी प्राचीन शैली की एक बैठी हुई मूर्ति मथुरा के पास मनसादेवी के नाम से पूजी जाती है और उसपर उत्कीर्ण आदि लेख द्वारा वह यक्षी की मूर्ति प्रमाणित हैं । बेसनगर में प्राप्त विशाल स्त्री की प्रतिमा, जिसे कभी पृथ्वीदेवी की मूर्ति कहा गया था, किन्तु जो सम्भयतः यक्षी है और ई० पू० २०० में वनी है, पटना की चामर-ग्राहिणी से समता रखती है । निर्माणकाल में अन्तर होते हुए भी पवाया में प्राप्त मणिभद्र यक्ष की मुर्ति (जो अब ग्वालियर पुरातत्त्व संग्रहालय) में है) परखम और पटना की यक्ष मूर्तियों से वहुत समानता रखती है । यह सब विशाल प्रतिमाएँ जो चारों ओर कुरेदकर बनी हैं उस स्वदेशीय आद्य कला-शैली की परम्परा की हैं जो ईसवी पूर्व तीसरी शताब्दी में या उससे पूर्व अस्तित्व में आईं और अशोकीय कला के प्रभाव को भी पार करके किचित परिवर्तित एवं परिवर्धित रूप में शुंग एवं कुषाण मूर्तियों में भी दिखाई देती है ।

अशोकीय कला-इसमें कोई सन्देह नहीं कि जिस कला शैलो का अशोक ने भारत में प्रवर्त्त किया वह तत्कालीन तथा उससे कुछ पूर्व की पारस तथा असीरिया की शैली से समानता रखती थी। यह ठीक है कि उसका मूल पारसीक-प्रीक माना गया है। शिलाओं पर उत्कीर्ण अशोक के आदेश प्रुशा के सम्प्राट डारियस एवं जरक्सीज (ई० पू० छठी व गाँचवीं शताब्दी) के आदेशों से बहुत समानता रखते हैं। स्तम्भ के अत्यधिक यथार्थवादी अंकन तथा पशुओं के शरीर का सजीव निर्माण भी ग्रीक प्रमाद प्रदर्शित करते हैं और सिद्ध करते हैं कि उनके निर्माता पारस में ग्रीक कला सीखे हुए थे। माशैल तो यहाँ तक कल्पना करते हैं कि अशोकीय स्तम्भ बाख्ती के कलाकारों की कृति है। परन्तु अशोकीय स्तम्भ विदेशीय कला-कारों की कृति हों अथवा पारसीक-ग्रीक कला से प्रभावित भारतीय कलाकारों की कृति है। परन्तु अशोकीय स्तम्भ विदेशीय कला-कारों की कृति हों अयवा पारसीक-ग्रीक कला से प्रभावित भारतीय कलाकारों की कृतियाँ हों, यह अवश्य मानना पड़ेगा कि अशोकीय स्तम्भ एवं उनके शीर्ष अनेक रेसी विशेषताएँ रखते हैं जिनका मूल निश्चित रूप से स्वदेशी है। इसमें कोई शंका नहीं कि भारतीय प्रस्तर उल्कीर्णक ने जो काष्ट तक्षण में पहिले से ही प्रवीण था, तुरन्त ही ओप करने की विदेशी विधि को आत्म्यतात् कर लिया परन्तु उसने विदेशी अभिग्रायों को भारतीय रूप दे दिया। उयाहरण के लिए पर्सीयोग्लिस के स्तम्भों के विपरीत अशोकीय स्तम्भ किसी निर्माण अथवा भवन को सहारा देने के लिए नहीं बनाए गए थे और वे उन स्वतंत्र स्तम्भों की थिणी में आते हैं जो विब्गु, शिव अथवा कंदर्भ के गछड़ध्वज, विब्लुध्वज, अथवा मकरघ्वज के रूप में भवनों से पृथक् वनाए गए हैं। मध्य भारत में वेतरगर (प्रावोन विदिशा) पर ईसवी पूर्व दूसरी शताबरी के अभिलेखयुक्त गरणघ्वजों के अवशेष



#### श्री मगेन्द्रनाथ घोष

प्राप्त हुए हैं तथा मकरध्वज का एक शीर्ष भी मिला है। हाथी, साँड और हंसों के अभिप्राय भारतवर्ष में अत्यधिक प्रचलित थे। अशोकीय स्तम्भ-शीर्षों की घण्टाकृति अनेक विद्वानों ने भारतीय कला का रूप ही मानी है और उनका यह अनुमान ठीक ज्ञान होता है। मौर्य स्तम्भ एक पत्थर का बना हुआ होता है इसके विपरीत सूसा और पर्सीयोलिस के स्तम्भ अनेक प्रस्तर खंडों के बने होते हैं। इसके अतिरिक्त भारतीय स्तम्भों में घण्टाकृति स्तम्भ के चरणों के बजाय स्तम्भ-शीर्ष सुशोभित हुई। मौर्य तथा पारसीक घण्टाकृति में भी बहुत अन्तर है। धर्मचक का अभिप्राय तो नितान्त भारतीय ही है। अशोकीय स्तम्भ-शीर्षों के अभिप्रायों में विदेशी प्रभाव फूल पत्तियों की रचना, एकंथस, हनीसकल आदि के रूप में दिखाई देते हैं।

अशोकीय स्तम्भ तथा स्तम्भ-शोर्ष---अशोकीय निर्माण कला के सर्वश्रेष्ठ उदाहरण प्रस्तर स्तम्भ तथा स्तम्भशीषे हैं। स्तम्भ एक प्रस्तरी गोल खंभ हैं जो भूमि के ऊपर ४० से ५० फुट तक उठे रहते हैं। नीचे आधार पर उनका व्यास ३ से ४ फुट और चोटी पर २२ से ३५ इञ्च तक होता है। वहु चुनार की खवान के भूरे पत्थर का बना होता है तथा उसपर दर्पण के समान चमकनेवाला ओप होता है। बहुत ही सावधानी में बनाई हुई चौकोर चौकी पर यह आधारित होता है जो भूमि से १० फुट नीचे होती है। इसका वजन लगभग ५० टन होता है। इतने भारी स्तम्भों को अशोक द्वारा एक हजार भील की दूरी तक ले जाना वास्तव में बहुत वड़ी वुद्धिमानी एवं चतुराई का कार्य है और आज के उन्नत युग में भी उसकी प्रशंसा की जायगी। इन स्तम्भों के ऊपर जो शीर्थ होता है वह उत्कीर्णक की कला के परम विकास का उदाहरण है। इनसे मौर्य-कला अपने श्रेष्ठतम रूप में दिखाई देती है। यह स्तम्भशीर्ष दो प्रकार के हैं। सारनाथ और साँची के अभि-लेखयुक्त स्तम्भ पर चार चार सिंह हैं, अन्य स्तम्भों पर एक एक पश्च सिंह, साँड या हायी बैठाया गया है। दूसरे प्रकार में लौरिया-नन्दनगढ़ का स्तम्भ अब मी अपने मूल स्थान पर है। अंशतः प्राप्त रामपुरवा का सिंह-शीर्ष इण्डियन म्यूजियम मों है। दो अभिलेख रहित स्तम्भों के ऊपर की पशु मूर्तियाँ मिल्ले हैं। साँड शीर्ष, चौकी एवं घण्टाकृति युक्त रामपुरवा का स्तम्भ अब इण्डियन म्यूजियम में है। संकीसा का हाथी की मूर्तियां मिल्ले हैं। साँड शीर्ष, चौकी एवं घण्टाकृति युक्त रामपुरवा का स्तम्भ अब इण्डियन म्यूजियम में है। संकीसा का हाथी की मूर्तियुक्त शीर्ष अभी अपने मूल स्थान पर ही है।

अशोकीय स्तम्भों में सारताथ का स्तम्भ कला एवं निर्माण की दृष्टि से सर्वोत्कृष्ट है। वह अभी सारताथ के संग-हालय में रखा हुआ है, और उसकी एक प्रति-आकृति प्रयाग विश्वविद्यालय में है और एक अन्य प्रतिकृति इण्डियन म्यूजियम में हैं । घण्टाकृति, चौकी तथा शीर्ष के केशरियों सहित यह स्तम्भ ७ फीट ऊँचा है और अपने प्रकार के स्तम्भों में सबसे बड़ा हैं । इसके ऊपर चार केशरी पीठ से पीठ लगाए एक चौकी पर बैठे हैं। इस चौकी पर भी सिंह, हाथी, साँड और दौड़ते हुए घोड़े के अर्धचित्र खुदे हुए हैं जिनको एक एक चक द्वारा पृथक किया गया है। इसी प्रकार इस पट्टी पर वर्म चक प्रवर्तन की सतत प्रगति का दृश्य अंकित है। इसकी कल्पना एव कौशल आदि भारतीय कला में अद्वितीय है। सर जान मार्शल ने इस स्तम्भ विषय में लिखा है कि यह स्तम्भ शोर्ष ईसवी पूर्व तीसरी शताब्दी की सम्पूर्ण संसार की अत्यन्त विकसित कला का परिणाम है और उन कलाकारों की कृति हैं जिनको अनेक पीढ़ियों की कला-साधना एवं अनुभव पैत्रिक दाय के रूप में प्राप्त हुआ था।

अशोककालीन अन्य निर्माणों के रेतीले पत्थरों के ओपयुक्त अवशेष सारनाथ के अभिलेखयुक्त स्तम्भों को घेरे रहने-वाली वेदिका का खंड, भरहुत के अर्धवित्र में बतलाए गए 'बोधिमन्द' (Alter) के समान बुद्धगया में प्राप्त 'बोधि-मन्द', कुछ स्तूपों के प्राचीनतम अवशेष, साँची के चैत्य-मण्डप की नीव तथा बराबर की पहाडियों में खोदे गए चैत्य मण्डप हैं। बराबर की सुदामा लेग अशोक के राज्य के बारहुवे वर्ष में बताई गई है, इसमें एक वृत्ताकार मण्डप हैं। वराबर की सुदामा लेग अशोक के राज्य के बारहुवे वर्ष में बताई रही, इसमें एक वृत्ताकार मण्डप पार्श्वदारोंयुक्त अलिन्द एक भीत्ति द्वारा पृथक् होते हैं। भित्तियों के ऊपर पर्णशाला का दृश्य प्रस्तुत करनेवाली छत कटी हुई है। इस लेग की विशिष्ट निर्माण-योजना का अनुकरण पश्चिमी भारत की पिछली लेगों में किया गया है, जिनके गर्भगृहों में वृत्ताकार स्तूप को स्थान दिया गया है जिसके चारों ओर सकड़ा प्रदक्षिणा पथ बच रहता है। लोमशत्रद्धि लेण का आकार भी ऐसा ही है, परन्तु गर्भगृह वृत्ताकार के स्थान पर अण्डाकार है और द्वार का पुरोभाग घोड़े की नाल के आकार का है। यह लेगे अत्यन्त कठोर चट्टानों में से काटकर बनाई गई है और इनका निर्माण अत्यन्त कुशलता से किया गया है



#### भारत की प्राचीन स्थापत्य पर्व तक्षण कला

तथा भीतर दर्पण का सा ओप किया गया है। स्पष्टतः इनका निर्माण उस काल की भारतीय शैली के आधार पर हुआ था।

शुंग अग्धकालः -- साँची और भरहुत -- चुनार के रेतीले प्रस्तर के मौर्यकालीन निर्माण से हम मध्य भारत के रेतीले लाल पत्थर के निर्माणों पर आते हैं जिसका उपयोग शुंगों एवं आन्ध्रों ने किया तथा जिसके उदाहरण साँची एवं भरहुत के तोरणों तथा वेदिकाओं में मिलते हैं। विन्ध्याचल से प्राप्त इस प्रस्तर द्वारा भारतीय कला शैली में नवीन युग का सूत्र-पात हुआ। सन् १८७३ में जनरल कनिंघम ने एक वौद्ध स्तूप के अवशेष खोज निकाले थे। इस स्तूप का आकार प्रकार सम्भयतः साँची के बड़े स्तूप के समान ही था और ज्ञात यह होता है कि स्थानीय परिस्थितियों के कारण किए गए परिवर्तनों को छोड़कर दोनों ही भारतीय कला के विकास की एक ही स्थिति के हैं। आज जो प्रस्तर वेदिकाएँ तथा तोरण मिले हैं वह पिछले सुंग काल में वने हैं और उनका निर्माण उनके पूर्व विद्यमान लकड़ी की वेदिकाओं एवं तोरणों के स्थान पर हुआ होगा। आज जो प्रस्तर मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं वे इन्हीं लकड़ी पर खोदी हुई कला के अनुकरण में बनी हैं। आरम्भ में लकड़ी पर कारीगरी दिखाने में सुगमता रही होगी।

वुद्ध युग के पूर्व भी 'स्तूप' अन्त्येष्टि से सम्बन्धित था, ऐसा उल्लेख ऊपर हो चुका है। यही बुद्ध भगवान् के जीवन की अन्तिम घटना 'परिनिर्वाण' से सम्बन्धित हो गया, और उसके नीचे वुद्ध अथवा अन्य बौद्ध भिक्षुओं के अवशेष स्फटिक, स्वर्ण अथवा अन्य किसी वस्तु के पात्र में सुरक्षित दवाए जाते हैं। भगवान् बुद्ध के प्रामाणिक अवशेष तक्षशिला के स्तूप में मिले हैं। प्रारंभिक बौद्ध स्तूप इंटों के अथवा इंटों और रोड़ों के बनते थे। बाद को वे एक पत्थर को काटकर बनाए जाने लगे जिनके उदाहरण चैत्यों में मिलते हैं, परन्तु यह स्थूल स्तूपों के प्रतीक मात्र हैं। स्तूप वहुक्षा एक या दो चौकोर चवूतरों के (मैथि) के ऊपर बनाया जाता है, कम से कम उसके चारों ओर पटावदार प्रदक्षिणा-पथ तो होता ही है। 'मैथि' पर चढ़ने के लिए 'सोपान' होती हैं। इसमें एक ठोस अण्डाकार 'गर्भ' होता है जो तिहरे वृत्ताकार आधार पर स्थित होता है। इस 'गर्भ' के ऊपर घनाकार 'हर्मिका' होती है जिसमें धातु की यप्टि गढी रहती है। इस यष्टि पर 'छत्र' होता है। सबसे ऊपर हिन्दू मन्दिरों के कल्श के समान 'वर्षस्थाला' होता है।

स्तूप के चारों ओर वेदिका (बाड़) होती है। यह वेदिका चैत्य-वृक्ष की रक्षा के लिए बनाए जानेवाले लकड़ी के घेरे के समान है। भारतीय कला में बहुधा दिखने वाले इस चैत्य वृक्ष का उल्लेख ऊपर हो चुका है। वेदिका वृत्ताकार होती है और स्तूप के चारों ओर प्रदक्षिणा पथ का स्थान छोड़कर बनाई जाती है। वेदिका में सबसे नीचे 'आलंबन' होता है उसके ऊपर स्तम्भखड़े होते हैं। इन स्तम्भों का सामने का भाग आयताकार होता है और एक स्तम्भ से दूसरे स्तम्भ के बीच 'सूची' होती हैं। यह सूचियाँ आड़ी तीन पंक्तियों में होती हैं और स्तम्भ के वगलों में गोलक में फँसी रहती हैं। स्तम्भों के ऊपर विशाल 'उष्णीप' होता है। वेदिका की सम्पूर्ण ऊँचाई लगभग ९ फुट होती हैं। इस घेरे के चार प्रवेशद्वार होते हैं जिनपर बहुधा इकहरे, दुहरे अथवा तिहरे तोरण बने होते हैं।

भरहुत तथा साँची दोनों ही स्थानों के स्तूपों के अत्यन्त भव्य तोरण वने थे। भरहुत स्तूप का पूर्बी तोरण २२॥ फुट ऊँया है। यह आजकल कलकत्ते के इण्डियन म्यूजियम में सुरक्षित है। उस पर एक अभिलेख खुदा है जिससे ज्ञात होता है कि वह शुंगों के काल में बना था। इसमें दो खंभे हैं जिनका तना अठपहलू है और अंतेक स्तम्भों के मिलने से बने होने का आभास देता है। तनों के ऊपर कमल या घण्टाकृति के शीर्ष हैं जिनके ऊपर दो सिंह तथा दो बैल पीठ से पीठ लगाए बैठाए गए हैं। इन स्तम्भों के ऊपर कमल या घण्टाकृति के शीर्ष हैं जिनके ऊपर दो सिंह तथा दो बैल पीठ से पीठ लगाए बैठाए गए हैं। इन स्तम्भों के ऊपर तिहरे तोरण बने हैं जिनके सिरे पेचदार संबेख्टित हैं। इनके बीच आधार देने के लिए प्रस्तर लग हैं। देविका तथा तोरणों की सम्पूर्ण कल्पना इस स्थापना की पूर्णतः पुष्टि करती है कि ये लकड़ी के निर्माण की प्रतिक्वति है। वेदिका और तोरणों की सम्पूर्ण कल्पना इस स्थापना की पूर्णतः पुष्टि करती है कि ये लकड़ी के निर्माण की प्रतिक्वति है। वेदिका और तोरणों की सम्पूर्ण कल्पना इस स्थापना की पूर्णतः पुष्टि करती है कि ये लकड़ी के निर्माण की प्रतिक्वति है। वेदिका और तोरण अर्धचित्रों से अलंकृत किए गए हैं जिससे दो उद्देश्यों की सिद्धि होती है, एक तो सौन्दर्य वर्धन होता है दूसरे बौद्ध यात्रियों के हृदय में वे धार्मिक भावना को जाव्रत करते हैं। किन्तु, साँची के विपरीत, भरहुत के स्तम्भों का निचला भाग अनलंकृत छोड़ दिया गया है, परन्तु शीर्ष के ऊपर का भाग अत्यघिक अलंकृत है। पूर्वीय तोरण के सिरों पर खुले हुए मुंह के और पूंछयुक्त ओपदार सकर बने हुए हैं। तोरण के इन सिरों का तथा मध्यभाग के बीच का



#### श्री नगेन्द्रनाथ घोष

चौकोर स्थल एक ओर स्तूप तथा दूसरी ओर मन्दिर के अर्धचित्र से अलंकृत किया गया है । भरहुत के प्रस्तर झिल्प में सबसे महत्त्वपूर्ण वेदिका पर खदे अर्धचित्र हैं, जिनपर सम्भवतः कोई स्थान खाली नहीं छोड़ा गया है । उष्णीष, स्तम्भ, सूची सब पर उत्कीर्णक की कला के चिह्न मौजूद हैं। उष्णीष के वाहरी भाग में अत्यन्त सुन्दर कमलावली बनी हुई है, जो बहुया किसी हाथी के मुख से निकलती हुई दिखलाई गई है। भीतरी भाग में एक लम्बी लहरदार वेल सम्पूर्ण स्थान को खनों में बाँट देती हैं जिनमें सिंह, हाथी अथवा अन्य पशुओं की आक्वतियाँ बनी हुई हैं। उष्णीष के ऊपरी भाग में बेलों की पंक्ति है जिसके बीच बीच में नीलकमल हैं। नीचे के किनारे पर लटकती हुई घण्टिकाओं की श्रुंखला है। उष्णीप के नीचे के स्तम्भ नीचे ऊपर की दो अर्थमुद्राओं (half medallions) द्वारा तीन खनों में बाँटे गए हैं, जिनके बीच में पूर्ण मद्राएँ (full medallions) बनी हैं। इन स्तम्भों के नीचे बहुवा बीगी एवं कुंभोदर आक्वतियाँ बनी हुई हैं जो निर्माण का भारी बोझ उठाए हुए दिखाई गई है। तीनों सूचियों में भी पूर्ण मुद्राएँ बनी हुई हैं। उष्णीष के खनों में जातक कथाएँ अंकित हैं और स्तम्भों पर अंकित दृष्य जातक कथाओं तथा अन्तिम बोधिसत्व गौतम की जीवन-कथाओं को अंकित करते हैं । कोने के स्तम्भों पर बहुवा मानवाकार आकृति बनी हैं । इन अर्धचित्रों में से अधिकतर केवल अलंकरण के हेतु वनाए गए हैं जिनमें अभिप्रायों की विविधता दर्शनीय हैं । कमलदलवेष्टित मानव शीर्षयुक्त पूर्ण मुद्राएँ बहुघा पाई जाती हैं, जो सम्भवतः तत्कालीन धनिकवर्ग अथवा सामन्तवर्ग की प्रतिक्वति हैं जैसाकि। उनके बहुमूल्य आभरणों से प्रकट है । जिन पूर्ण मुद्राओं के बीच में फुल्ळकमल हैं उनमें सपक्ष सिंह, सूंड़ में कमल लिए हुए हाथी, एवं नाग-फण आदि अभिप्राय भी हैं। कभी कभी मकर, मंत्रु-चूषक मंप्**र किसी व्यक्ति के भूख से निकळता हुआ पु**ष्णयुक्त वृक्ष आदि अभिप्राय भी रूर्ण मुद्राओं में बने होते हैं। इन अर्धचित्रों के कुछ अभिप्राय धार्मिक हैं, उदाहरणार्थ मंगळघट जो प्राचीन मुद्राओं पर भी प्राप्त हैं । एक पूर्ण मुद्रा में एक अत्यन्त सुन्दर आकृति कमलामना देवी की है जिसके दोनों ओर एक एक कमल निकलता हुआ दिखाया गया है जिनपर एक एक हाथी खड़ा है । हाथी सूंड में एक एक पात्र लेकर देवी पर जल डाल रहे हैं । यह देवी या तो कुमारस्वासी के मतानुसार ऋग्वेद के श्रीसूक्त में बर्णित लक्ष्मीदेवी है या फिर मजुमदार के मतानुसार मातृका है। परन्तु फूशे ने इसकी गौतम-जननी माया से अभिन्नता स्थापित की है जो ठीक नहीं है । बद्ध-मात को देव-श्रोणी में कभी स्थान नहीं दिया गया । भरहूत-बेदिका के कोने के खंभों में यक्ष एवं यक्षणियों एवं नागों के मानवाकार अर्धचित्र हैं । यह अर्धचित्र बहुत गहरे खुदे हुए हैं जो लगभग चारों ओर कुरेदकर बनाई गई मूर्तियों जैसे हैं ।

यह स्मरणीय है कि वेदिका के अर्वचित्र जातक कथाओं का चित्रण करते हैं जिनमें वोधिसत्व गौतम तथा बुद्ध की जीवन कथाएँ अंकित की गई हैं। बुद्ध की जीवनी के चित्रण में तथा गत को मानवाकृति में नहीं दिखाया गया, उसको केवल वोधि-वृक्ष धर्म-चक्र, वज्रासन आदि प्रतीकों द्वारा दिखाया गया है। उसके नीचे उत्कीर्ण अभिलेखों से यह स्पष्ट है कि ये प्रतीक स्वयं बुद्ध के लिए हैं। परन्तु यह प्रतिवन्ध केवल बुद्ध तक ही सीभित है, बोधिसत्वों को मानव रूप में दिखाया गय है। उदाहरणार्थ वेस्सन्तर को मानवरूप में दिखाया गया है। माया के स्वष्न का दृब्ध तथा जेतवन दृश्य कथा-दृश्यों में अनुपम है।

साँची मैं मौर्य, शुंग एवं पहिले आंध्र-काल की कला के उदाहरण मिलते हैं। अभिलेखयुक्त सुन्दर सिंह शौर्ययुक्त स्तम्भ तथा मूल स्तूप (नं० १) जो ईंटों और लकड़ी की बेदिका का वना था मौर्यकला के उदाहरण हैं। यह वेदिका पीछे पस्थर की बना दी गई थी। स्तूप मं० २ तथा ३ और उनकी वेदिकाएँ, स्तूप नं० १ का बढ़ा हुआ अंश तथा भूमिस्तर पर बनी सादा वेदिका शुंगकाल की कृतियाँ हैं। स्तूप नं० १ तथा ३ के तोरणद्वार पहिले आन्ध्र-काल के हैं। स्तूप नं० २ की वेदिका एवं स्तूप नं० १ तथा ३ के तोरणों पर अर्थचित्र बने हुए हैं। भरहुत के समान यहाँ भी बुद्ध का अंकन प्रतीकों में ही हुआ हें। स्तूप नं० १ तथा ३ के तोरणों पर अर्थचित्र बने हुए हैं। भरहुत के समान यहाँ भी बुद्ध का अंकन प्रतीकों में ही हुआ हें। स्तूप नं० २ की वेदिका के अर्थचित्र शैली में भरहुन के समान ही हैं। परन्तु इसी वेदिका में कुछ अर्धचित्र ऐसे हैं जिनमें अधिक विकसित कारीगरी के दर्शन होते हैं। स्तूप नं० १ के तोरण पर और भी अधिक विकसित कला दिखाई देती हैं। भरहुत के समान यहाँ भी इन अर्धचित्रों के विषय जातक कथाओं तथा बुद्ध-जीवन से लिए गए हैं। स्तम्भों पर यक्षों की आछतियाँ वनी है और तोरणों के अन्त में नग्न वृक्षकाओं की आछतियाँ हैं। स्तम्भों एवं तोरणों की यहाँ आछतियाँ अत्यन्त प्राकृतिक, गतिमान एवं सजीव हैं।

৫০ই



#### भारत की प्राचोन स्थापत्य एवं तक्षण कला

साँची की कैला के कुछ उदाहरण ग्वालियर राज्य के भेलसा नगर के पास बेसनगर (प्राचीन विदिशा) में मिले हैं। एक तो प्रसिद्ध कल्पद्रुम है जो किसी स्तम्भ का शीर्थ था। इसे सर ए० अलेक्जेंडर कनिवम ने खोजा था और सन् १८८५ में महाराजा शिन्दे ने इसे कलकत्ता संग्रहालय को भेट किया था। लम्बे पतों और छोटे छोटे फलेंपुक्त वृक्ष गोल नलिकाकार आधार पर स्थित है जिसके नीचे एक चौकोर चौकी है जिसपर चैत्य वृक्ष की एक वाड की आकृति बनी है। दूसरा उदाहरण प्रसिद्ध गरुडध्वज है, जिसका शीर्थ नहीं मिला है। यह हिलियोदोर ने बनवाया था जो भागभद्र नामक शुंग राज की सभा में अन्तलिकित नामक ग्रीक राजा की ओर से राजदूत था। इसी स्थल पर कलद्रुम के पास ही वह विशाल स्त्री मूर्ति मिली थी जिसका उल्लेख ऊगर हो चुका है। यह मूर्ति ६ फुट ७ इञ्च ऊँची है। मुख अस्पष्ट है और हाथ टूट गए हैं। वेदिका की स्वियों की तरह इसके सिर पर भी कत्तक-खचित पट्टियों का अलंकरण है। गले में अन्त कहार तथा मालाएँ हैं। नीचे दो साडियाँ पहिने हैं जिनमें से एक नीची टखनों तक गई है और एक घुटनों तक। मौर्य ओप का पता नहीं है। यह आज ग्वालियर महाराजा की भेट के रूप में कलकत्ता संग्रहालय मं है।

अब उडीसा की कुछ प्रस्तर गुहाओं पर भी विचार कर लेना उचित होगा जो सभी जैन विहार है। उदयगिरि (उडीसा) एवं खण्डगिरि में इस प्रकार की गुहाएँ हैं। खरवेल (लगभग ई० पू० १००) के प्रसिद्ध अभिलेखयुक्त हाथी गम्फा में एक प्राकृतिक गुहा है। सबसे अधिक अलंकृत गुहाएँ अनन्त, रानी, तथा गणेश गुम्फा हैं जो इसी समय के आसपास बनीं। अनन्त गुहा का प्रधान अर्धचित्र हाथियों पुक्त खड़ी स्त्री मूर्ति है। गणेश एवं रानी गुम्फा दो मंजिली हैं। रानी गुम्फा सबसे बड़ी और सबसे अधिक अलंकृत है। इसके अर्धचित्रों में जैन कथाओं का अंकन है परन्तु अब तक सन्तोपजनक रूप में उनका अभिप्राय नहीं जाना जा सका है। उड़ीसा के और दक्षिण में आन्ध्रों के अपने प्रदेश कृष्णा-गोदावरी के मुहा पर अमरावती में ई० पू० दूसरी शताब्दी में एक स्तूप था। इसके अश बहुतायत से पाए जाते हैं। उनके अर्धचित्र उथले है और इस प्रकार पिछले अर्धचित्रों से उनकी पृथकता पहचानी जा सकती हैं। अमरावती से ३० मील दूर जग्गयपेत पर एक प्राचीन स्तूप था। इस स्थल से अनेक प्राचीन महत्त्वपूर्ण अर्धचित्र मिले हैं जिनमें भरहुत शैली के कुछ घण्टाकृति खम्भे तथा सपक्ष पशु मुख्य है।

मयुरा झैली (कुषाणकाल) --जिस प्रकार शुंगकाल में साँची और भरहुत कला के केन्द्र थे उसी प्रकार कुषाण काल में मथुरा भारतीय कला का महान केन्द्र वन गया। मथुरा में कुषाणों के पूर्व शक-क्षत्रप काल का संवत् ७२ (सम्भवतः ई० सन् १५) का सिंह स्तम्भ है और अशोक पूर्व के मौर्यकाल की परखम में प्राप्त प्रतिमा है । कुषाणकालीन मथुरा की मूर्तिकला में एक नवीन दिशा दिखाई देती हैं जिसमें कि बुद्ध-विग्रह का अंकन अधिक उल्लेखनीय है । प्रारंभिक कुषाणकाल की बुद्ध और बोधिसत्त्व की मूर्तियों की निम्नलिखित विशेषताएँ हैं: मूर्तियाँ या तो चारों ओर कुरेदकर अथवा बहुत गहरी कुरेदकर बनाई गई हैं, वे रूपवास के लाल रेतीले पत्थर की बनी हैं, सिर घुटा हुआ दिखाया जाता है और उसपर घुंघराले बाल नहीं बनाए जाते। जहाँ भी उष्णीष होता हूँ प्रलम्ब होता हूँ, भौहों के बीच ऊर्णा तथा मूळें नहीं होतीं, दायाँ हाथ अभः मुद्रा में उठा रहता है और बायें हाथ की मुद्ठी बँधी रहती है जो बैठी मूर्तियों में जाँघ पर रखा रहता है। यैद्यपि मूर्ति पूर्णत पुरुष होती है फिर भी छाती कुछ असाधारण रूप में उभरी हुई होती है, कन्धे खुले हुए रहते हैं, आसन पर कमल नहीं होता वरन् वह सिंहारान के रूप में छोटे छोटे पारिषदों रहित होती है। खड़ी मूर्ति की दशा में सिंह पैरों के बीच में रहता है, गुप्त-कालीन बुद्ध सूर्तियों के समान मुख पर धान्ति एवं सौम्यता के भाव के स्थान में पौरुष एवं शील का भाव होता है और प्रभामण्डल सादा होता है या किनारों पर हल्की खुदाई का काम होता है । यह विशेषताएँ कुषाणकाल के प्रारम्भ की जिन-मूर्तियों में भी पाई जाती ह। वोगल के मतानुसार मथुरा-कला गंधार के किसी ज्ञात प्रकार से मेल नहीं खाती। िनिश्चय ही यह विशुद्ध भारतीय कलाशैली है जिसका 1ूर्व कुषाणकालीन यक्षों से विकास हुआ है। यह खड़ी मूर्तियों के विषय में तो पूर्णत: सत्य हैं । बुद्ध और बोधिसत्त्व की खड़ी मूर्तियाँ सारनाथ के संग्रहालय में भी हैं । भारत के अन्य भागों में भी इस काल की म्तियाँ प्राप्त होती हैं। उदाहरण के लिए सारनाथ संग्रहालय में कनिष्क के राज्य के तीसरे वर्ष (लगभग ई० सन् ८१) में भिक्ष बल द्वारा निर्मित बोधिसत्त्व की विशाल प्रतिमा का उल्लेख किया जा सकता है जिसका छत्र अत्यधिक अलंकृत है,



# श्री नगेन्द्रनाथ घोष

पं रों के बीच में सिंह है और मूर्ति अत्यन्त भव्य तथा शक्तिपूर्ण है । ऐसी ही एक प्रतिमा जेतवन में भिक्षु बल द्वारा निर्मित बोधिस<del>र</del>व की प्रतिमा इण्डियन म्थूजियम में है । कनिष्क के राज्यकाल के दूसरे वर्ष में जिमित एक सुन्दर बुद्ध-प्रतिमा जिसका सिर एवं एक हाथ टूट गया है, अभी हाल में कोसम में मिली है और अब इलाहाबाद संग्रहालय में है ।

भले ही प्रारंभिक कषाण प्रतिमाएँ गंधार-कला का प्रभाव प्रदर्शित नहीं करती हों परन्तू पिछली कुषाण मुर्तियों पर गंधार प्रभाव स्पष्ट लक्षित है जिनमें नुकीला मुकुट एवं बुद्ध जीवन के अनेक दुश्यों का अंकन मिलता है। मथुरा में कोई पूर्ण वेदिका प्राप्त नहीं हुई है परन्तू अनेक स्थलों पर अनेक बौद्ध एवं जैन वेदिकाओं के अंश प्राप्त हुए हैं। इनमें से प्रधान जमालपुर एवं कचहरी के टीले से निकले हुए अंश हैं, उनको कलकत्ता, लखनऊ और मथुरा के संग्रहालयों में बाँट दिया गया है, जहाँ खुदे हुए इन अर्धचित्रों में बुद्ध, बोधिसत्त्व तथा अनेक भावभंगियों में स्त्रियों की मुर्तियाँ हैं। स्त्री मूर्तियों की विश्लेषता उनकी नग्नता एवं वृक्ष का सामीप्य है जो साँची एवं भरहुत की यक्षियाँ एवं वृक्षकाओं की परम्परा मं ज्ञात होती हैं। हिन्दू अनुश्रुति में वृक्षकाएँ सन्तति-विस्तार के लिए शुभ लक्षण मानी जाती थीं। मालविकाग्निमिक नाटक में सन्तति प्राप्ति के लिए विदिशा की महारानी को अशोक वक्ष का पूजन करते हुए बतलाया गया है। अनेक वक्ष आज भी सन्ततिदाता माने जाकर पजे जाते हैं। अतएव यह नग्न मतियाँ नत्तिकाएँ नहीं मानी जानी चाहिए जैसाकि अनेक विद्वानों ने लिखा ह<mark>ै । अुछ अत्यन्त सुन्दर मूर्तियों में द</mark>ो मधुपान-उत्सवों के अंकन है । पालीखेरा नामक ग्राम में मिले मुर्तिखण्ड सें बड़े पेट का यक्षों का राजा धनपति कुवेर कैलाश पर बैठा हुआ मधुपात्र से आसव पीता हुआ बनाया *गया है ।* उसकी पत्नी उसके दाहिनी ओर खड़ी हैं। कुब्रेर के पीछे एक पारिषद है। इस प्रकार के आसव-पायी कुबेर और उसकी पत्नी कर अंकन मथुरा कला में बहुत मिलता है । सन् १८८८ में माहोली में मिला मथुपान-उत्सव का मृतिखण्ड कुछ थोडे विस्ता के भेदों के अतिरिक्त पालोखेरा–मूर्तिखण्ड के समान ही है । ईसमें एक मधु-मत्त स्त्री झुकी हुई दिखाई गई है जिसे एक ओर उसका स्वामी सहारा दिये है दूसरी ओर कोई लड़कीसी है। सेविका अपने बायें हाथ में चषक लिये है। पीछे एक हिजड़ा सेवक खड़ा है । यह सारा दृश्य एक पुष्पयुक्त अशोक वृक्ष के नीचे बना है जिसके शीर्ष पर चषक बना हआ है, जो आनन्द एवं उल्लास से भरे हुए जीवन-चषक का प्रतीक हैं। मथुरा के कलाकार ने अनेक एवं विभिन्न विषयों को उत्कीर्ण किया और उसका विस्तार पूर्व-मौर्य-काल से गुप्त काल तक है, यद्यपि उसका पूर्ण विकास काल कुषाणों के समय में था। मथुरा के कर्जन म्यूजियम में हमें प्रत्येक प्रकार की प्राचीन वस्तुएँ मिलती हैं जिनमें खड़े एवं बैठे बोधिसत्त्वों, नागी-नागों, यक्ष-यक्षियों कुत्रेरों, मथुपायी मूर्तिखण्डों, राजाओं की मूर्तियों, ब्राह्मण-क्रमी देवी-देवताओं की मूर्तियों से छेकर स्तम्भ एवं स्तम्भ-शीर्षं तक हैं ।

गांधार कल----वह कला शैली जो ईसा के पूर्व लगभग दूसरी सताब्दी में उत्तर-पश्चिम भारत में प्रकट हुई गंधार गौली कहलाती हैं। प्राचीनकाल में गंधार पेशावर जिला और उसके आसपास के कुछ प्रदेश को कहते ये। उसके दो प्रधान नगर प्हबपुर (वर्तमान पेशावर) तथा पुष्कलावती (वर्तमान चारसदा) थे और साथ ही वर्तमान हजारा तथा रावलपिण्डी एवं ट किसला (प्राचीन तक्षसिला) भी इस प्रान्त में कभी कभी सम्मिलित माने जाते थे और इस कला-शैली के प्रभाव-क्षेत्र में थे। गंधार के उत्कीर्णक एक नीले प्रकार का प्रस्तर जिसे 'विद्यत' कहते हैं उपयोग में लाते थे और इस कला-शैली के प्रभाव-क्षेत्र में थे। गंधार के उत्कीर्णक एक नीले प्रकार का प्रस्तर जिसे 'विद्यत' कहते हैं उपयोग में लाते थे; साथ ही मट्टी तथा चूना (Stucco) का भी प्रयोग करते थे। पत्थर पेशावर जिले के उत्तर में स्थित स्वात तथा बुनेर की खदानों से लाया जाता था। चच्द्रगुप्त मौर्य के काल में गंधार उसके राज्य में सम्मिलित था और तक्षशिला उसकी प्रान्तीय राजधानी थी। ईसा के लगभग दो सताब्दी पूर्व बाख्वी के ग्रीक राजाओं ने उसे जीत लिया। तक्षशिला में प्राप्त तौबे और चाँदी की मुद्राओं से तीस ग्रीक राजाओं के नाम ज्ञात हुए हैं। यह मुद्राएँ बनावट एवं प्रकार में पूर्णतः ग्रीक है। ईसा के पूर्व पहिली शताब्दी से ईसा के पश्चात् पहिली शताब्दी के बीच तक्षशिला ग्रीकों से छोनी जाकर शकों के अधिकार में रही, जो मध्य एशिया की अनिकेत जाति थी। इस बंश के प्रथम राजा मेगुस तथा उसके उत्तराधिकारियों ने ग्रीक शैली के सिक्के तो प्रचलित किए परन्तु उनमें भारतीय सांस्कृतिक प्रभाव भी सम्मिलित कर दिया। भारतीय देवी लक्ष्मी एजिलिस की मुद्राओं पर उसी रूप में मिलती है जिस रूप में वह भरहुत में मिलती हैं। सिथोगार्थियन राजा गण्डोफेरिस की मुद्राओं पर शिव ए वनर्दी विराजमान हैं। सिथोगार्थियनों के पश्च में बह भरहुत यें सिलर पर कुषाणों का राज्य हुआ। इन्होंने भारतीय संस्कृति

20%



#### भारत की प्राचीन स्थापत्य एवं तक्षण कला

को और अधिक अपनाया। इस वंश के तीसरे राजा कनिष्क ने बौद्ध धर्म स्वीकार कर लिया और वह उसका प्रवल प्रचारक बन गया। शक और कुषाण ईरानियों, ग्रोकों, रोमनों और भारतीयों के सांस्कृतिक ऋणी थे। कनिष्क एवं हुविष्क की मुद्राओं पर केवल तुद्ध की मूर्ति ही नहीं है वरन जोरोस्ट्रियन, हिन्दू एवं ग्रीक देवताओं की भी मूर्तियाँ हैं। कुषाणों का गांधार पर ईसवी 1ूर्व प्रथम शताब्दी से ईसवी पाँचवीं शताब्दी तक राज्य रहा जबकि उत्तर भारत पर हूल लोग हल्ले बोल रहे थे।

जैमाकि उसके इतिहास से विदित है, भारत को उत्तर-रश्चिम सीमा पर स्थित गांधार प्रान्त स्वाभाविक रूप में भारतीय, ग्रीक एवं पारसीक सभ्यताओं का मिलन-स्थल बन गया और परिणामतः एक मिश्र संस्कृति का सूत्रपात हुआ जिसने समाहृत कला-शैली को जन्म दिया। इस कला के विषय एवं अभिप्राय भारतीय हैं परन्तु निर्माण-शैली विदेशी है। गांधार की बौद्ध मूर्तियाँ झली में भारतीय मूर्तिविज्ञान का अनुसरण करती हैं, और गांधार के कलाकारों का मुख्य आधार बुद्ध की जीवन कथा है। जैसाकि ऊपर लिखा जा चुका है भारत में उसके पूर्व बुद्ध भगवान् की मानवाकृति न वनाई जाकर उनका अंकन प्रतीकों द्वारा किया जाता था। गंवार में बुद्ध-विग्रह के अंकन का सर्व प्रथम दर्शन होता है। यहाँ पर बुद्ध मूर्ति का जो विकास हुआ उसका अनुसरण अफगानिस्तान, मध्य एशिया, चीन, जावा तथा एशिया के अन्य द्वीपों में किया गया। गांधार में बुद्ध के साथ साथ कुछ वोधिसत्त्वों की, मूर्तियाँ वनीं। जिनमें अवलोकितेश्वर, मंजूश्री तथा सैत्रेय प्रधान हैं, यह मूर्तियाँ वैठी तथा खड़ी दोनों प्रकार की मिलती हैं। बैठी हुई मूर्तियाँ भारतीय योगी की ध्यान-मुद्रा युक्त हैं। यह पूर्णतः भारतीय कल्पना है। योगमुद्रा भारत के बाहर अझात है। खड़ी मूर्तियों का समान रूप साँची एवं भरहुन के यक्षों में प्रान्त है। उल्णीष बुद्धाया में उस समय प्रचलित या तथा कमलासन भारत में स्थिर मुख की प्रतीक है और साँची में प्राप्त है। उन पर प्राप्त मुद्ध की भारतीय बुद्ध का रूप नहीं दिया गया बरन् बुद्ध को अपोलो के साँच में ढाला गया है। मले ही गंधार में ग्रीक अपोलो को भारतीय बुद्ध का रूप नहीं दिया गया वरन् बुद्ध को अपोलो के साँच में ढाला गया है। मले ही गंधार के कलाकार ने किसी भारतीय मूर्ति का अनुकरण न किया हो, परन्तु उसकी कृतियाँ भारतीय अनुश्रुति एवं वास्त पर आधारित अवश्य हैं।

भरहत एवं साँची के समान गांधार-मूर्तियों में जातकों की तथा बुद्ध की जीवन-कथाएँ भी अंकित की गई हैं । अब तक छान्दजातक, दीपकजातक, वेसन्तरजातक, सिविजातक, ऋष्यश्रंगजातक की कथाएँ पहचानी जा श्यामजतक. सकी हैं । दीपंकरजातक संस्कृत के दिव्यावदान को कथा के अनुसार है नकि पाली ग्रंथों के आधार पर । गौतम झाक्य मुनि के जीवन से परिनिर्वाण तक की कथाओं के अर्थेचित्र गांधार मूर्तियों की विशेषता हैं। माया देवी का स्वप्न, उनका कपिलंक्स्तू से प्रस्थान, गौतम - शाक्यमूनि का जन्म, सप्तपदी, प्रथम-स्नान - कपिलंबस्तु को प्रत्यागमन, असित की भविष्य-वाणी, पाठशाला में बोधिमूत्र, बुद्ध-विवाह, राजमहल का दृश्य, महाभिनिष्क्रमण तथा विदा, विन्दुसार का मिलन, कुटी-वासी से वस्त्रग्रहण, तपस्या, कालिक नागद्वारा पूजा, घास का गट्ठा प्राप्त करना, संबोधि-प्राप्ति, मार-विजय, क्षीर-पान, देवताओं का धर्म-प्रचार का आग्रह, प्रधान व्याख्यान, कपिलवस्तु को प्रत्यागमन तथा राहूल की दीक्षा, नन्द तथा सुन्दरी की कथा, देवदत्त के आदमियों द्वारा बुद्ध पर आक्रमण, नीऌगिरि हाथी को वश में करना―–ज्योतिष्क का अवतरण, आनन्द को सांत्वना, शक का आना आदि ऐसे द्रय हैं, जिनके अध्ययन से पुणें बुद्ध-जीवन अवगत हो सकता है । इन दश्यों में प्रदर्शित कला अनेक श्रेणियों की है । मेरे मत में इनमें सर्वोत्तम बुद्ध-जन्म का दृश्य है । इसकी एक प्रति कृति लुम्बिनी के मन्दिर में भी है, परन्तु वह बहुत घटिया है । गंधार के मूर्तिखण्ड में मायारानी शालवृक्ष के नीचे उसकी एक शाखा को पकडे खड़ी है । उसके पास उसकी बहिन महाप्रजापति है, उसके पास एक स्त्री शंख बजा रही है। देवी बालक माया की कुक्ष से जन्म ले रहा है और शक एक वस्त्र फैलाकर उसे अपने हाथों में ले रहा है। नीचे बालक बुद्ध अभय मुद्रा में दायाँ हाथ उठाए खड़े हैं। महाप्रजापति के बाल ग्रीक बौली में बँधे हैं।

गांधार शैली इस देश के कला के इतिहास में एक प्रमुख एवं विश्वेष प्रकार को अवतीर्ण करती है । इसमें बहुत कुछ विदेशी विशेषतः ग्रीक-रोमन प्रभाव परिभासित है, परन्तु आगे यह कला भारतीय हो गई और गुष्तकाल में भारतीय कला-कारों द्वारा पूर्णतः आत्मसात् कर ली गई।

For Private and Personal Use Only



बुद्ध, मथुरा (पृष्ठ ८०७)

बुद्ध, सारनाथ (पृष्ठ ८०७)

बुद्ध, सुल्तानगंज (पृष्ठ ८०७)

आसवपायी, कुबेर (पृष्ठ ८०५)



वृक्षका, साँची (पृष्ठ ८०३)







तमालवृक्ष के नीचे राधाकृष्ण-मिलन (पृष्ठ ८४७)

रागिनी चित्र (पृष्ठ ८४६)



ललितकलाओं (काव्य, संगीत और चित्रकला) का समन्वय (पृष्ठ ८४५)

www.kobatirth.org



अहिल्या उद्धार, देवगढ़ (पृष्ठ ८०८)



### श्री नगेन्द्रनाथ घोष

**गुप्तकाल**—–गुप्तकालीन कला की विशेषता उसकी अभिजात श्रेष्ठता है। कुषाण-काल में मूर्तिकला एक नवीन कल्पना थी अतएव यह प्राकृतिक है कि उस समय की मूर्तियों में भद्दापन तथा अनुपातता की न्यूनता है । गुप्तकाल में मूर्ति को स्थापत्य में स्थान मिला, सौष्ठव तथा सौन्दर्य प्राप्त हुआ, निर्माण-कौशल पूर्णता को पहुँचा और मुर्तिकला भावताओं की अभिश्यंजना का सुकुमार साधन बनी । परिभाषाओं के नवीन सौन्दर्य के साथ वह भारतीय कला की अभिजात शैली की स्थापना करती है जो दृढ़ तथा शक्तिपूर्ण है और है आध्यात्मिक एवं ऐन्द्रिय । गुप्तकालीन भव्य अलंकारों को समझने के लिए उस दाय पर की दृष्टि डालनी होगी जो उसे देशज, प्राचीन एशियायी, पारसीक एवं ग्रीक कलाओं से प्राप्त हुआ। निर्माण कैली में उसका सीवा सम्बन्ध मथुरा की कुषाण कैली से ही, परन्तू साथ ही उसमें गांधार कैली सहित पिछली सब रोलियों की अेष्टतम विशेषताएँ आत्मसात् हुई हैं । गुप्तकालीन मूर्तियाँ यद्यपि कम आडंबरपूर्ण हैं, फिर भी उनकी विशालता एवं शक्ति विशेष रूप से प्रत्यक्ष हैं। यह शक्ति एवं पौरुष आन्तरिक है और चलित की अपेक्षा स्थिर है। गुप्तकालीन बुद्ध एवं वोधिसत्व मूर्तियाँ सांसारिक की अपेक्षा आध्यात्मिक हैं, उनके नेत्र झान्त एवं भक्तिभाव पूर्ण हैं, और मुख पर गांधार कला को अपेक्षा बहुत अधिक आध्यात्मिक शान्ति का भाव प्रदर्शित है । गुप्तकालीन बुद्ध प्रतिमा का प्राचीनतम उदाहरण मानकुंवर में प्राप्त मूर्ति है । इसका मस्तक कुषाण-शैळी के अनुसार घुटा हुआ है, परन्तु गुप्तकालीन विशेषता अर्थात् झिल्लीदार ॲंगलियाँ स्पष्ट दिखाई देती हैं । इसके अतिरिक्त गुप्तकालीन बुद्ध-प्रतिमाओं की निम्नलिखित विशेषताएँ हैं:--मुख पर गम्भीर आध्यात्मिक भाव, घुंघराले वाल, ऊंर्णा का अभाव, मुद्राओं की अनेकता, अलंकृत प्रभामण्डल, अत्यन्त पारदर्शी एक या दोनों कंधों को ढके हुए वस्व, कमल या सिंह युक्त आसन एव. बहुधा. दाताओं की छोटी |छोटी मुर्तियाँ। यह विग्रेगताए मेथुरा संग्रहालय की खड़ी हुई बुद्ध-मूर्ति में, सारनाथ की बैठी बुद्ध प्रतिमा में, सुल्तानगंज की ताँबे की बुद्ध-मूति में और अजण्डा की गुहा तं० १९ बुद्ध के अर्धनित्रों में स्पष्ट दिखाई देती हैं। कसिया की परिनिर्वाण की लेटी हई मूर्ति की गुप्तकाल की विशेष मूर्ति है जिसमें पाँचवीं बताब्दी का अभिलेख है, और भिक्षु हरिबल का दाता के रूप-में तथा मथुरा के दिन्न का मूर्ति के उल्कीर्णक के रूप में उल्लेख है । अन्य बौद्ध मूर्तियों में सारनाथ का जातककथा युक्त द्वार-प्रस्तर, कन्हेरी के द्वार-पुरोभाग के अर्धचित्र आदि का उल्लेख किया जा सकता है।

गुप्तकाळीन ब्राह्मण वर्मी तूर्तियों में उदयगिरि (ग्वालियर) की वराह मूर्ति, देवगढ़ की पौराणिक गाथाओं युक्त मूर्तियाँ, कोसम की उमामहेदवरमूर्ति समूह जिस पर ई० सन् ४५८।५९ की तिथि पड़ी है, सींदनी (ग्वालियर) की आकाशचारी गंवर्थयुग्म की मूर्तियाँ उल्लेखनीय हैं।

गुप्तकालीन स्थापत्य को इन दीर्थकों में विभाजित किया जा सकता है :---(१) स्तूप (२) शिलाओं में खुदे चैत्यमण्डप और विहार (३) ईट चूने के बने चैत्य-मण्डप (४) बिना शिखर के मन्दिर (५) शिखरयुक्त मन्दिर तथा (६) राजमहल तथा नागरिकों के निवास गृह।

गुप्तकाल के स्तूपों में सारनाथ का धमेक स्तूप बहुत प्रसिद्ध है। यह आज भी सुरक्षित दशा में है। इसमें पत्थर का अण्डाकार गोला है जो भूमि पर ही बना हुआ है और नीचे चौकी नहीं है। इस अण्ड के ऊपर ईटों का गोलनलिकाकार निर्माण है। ऊंचाई १२८ फुट है। चारों ओर चार प्रतिमास्थान बने हुए हैं जिनमें कभी बुद्ध मूर्तियाँ होंगी। इनके बीच अजण्डा की छत्तों के समान पुष्पों एवं ज्यामितिक आकारों के अलंकार हैं। दूसरा स्तूप राजगिरि में जरासन्थ की बैठक का, दूसरा मीतार की बनावट का है जिसका निर्माण काल ५०० ईसवी सन् के लगभग है। गुप्तकाल की गुहाएँ अनेक हैं। अजण्डा की गुहा नं० १६ तथा १७ लगभग ५०० ईसवी के बिहार हैं, गुहा नं० १९ चैत्य मण्डप है और लगभग ५५० ईसवी की है। विहार नं० १६ एवं १७ स्तम्भोंयुक्त सभामण्डप हैं जिनमें कोठरियाँ बनी हैं और पीछे की भीत में प्रलम्बपद आसन में (यूरोपीय ढंग में) बैठे बुद्ध की मूर्ति है। यह आसन सर्व प्रथम यहीं दिखाई देती है। इन बिहारों का सौन्दर्य एवं उनके निर्माण की विविधता दर्शनीय है, जहाँ कोई भी दो स्तम्भ एक प्रकार के नहीं हैं। नं० १९ का चैत्यमण्डप प्राचीन रूप का अनुसरण करता है, परन्तु पुरोभाग में बहुत अन्तर है और महायान-सम्प्रदाय की बहुतसी मूर्तियाँ भी बन गई हैं। पुरोभाग नाशिक के उन्नत प्रकार का है। इल्रेरा के विद्यवर्मा चैत्य-मण्डप का भीतरी भाग अजण्टा की गुहुत मं० १९ के सभामण्डप



#### भारत को प्राचोन स्थापत्य पर्व तक्षण कला

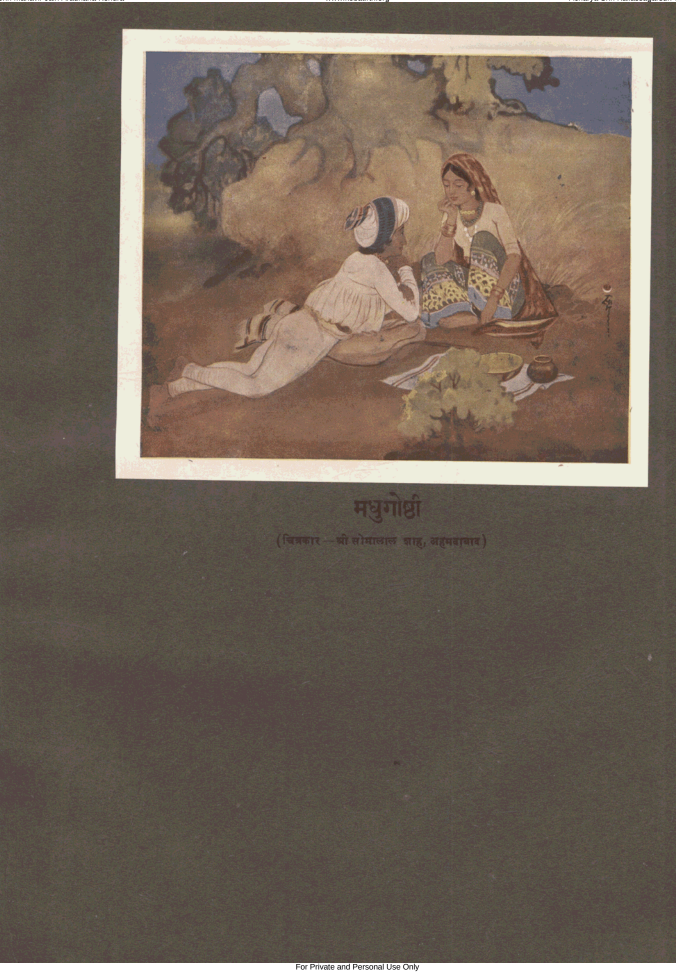
के समान है । उसका पुरोभाग अद्वितीय है जिसकी नीचे की मंजिल में अलिन्द है जिसमें घट और पुष्पों के अभिप्राय बने हैं और ऊपरी मंजिल में एक वातायन है जिसके दोनों ओर बुद्ध-मूर्ति-युक्त प्रतिमा-स्थान है ।

गुप्त सम्राट् ब्राह्मण धर्मावलम्बी थे और उनके राज्यकाल में ब्राह्मण धर्म का पुनरुत्थान हुआ। अनेक ब्राह्मण मन्दिरों का निर्माण हुआ जिनमें से आज भी मानव एवं प्रकृति के सहार से कुछ बच सके हैं। तिथि कमानसार यह मन्दिर दो वर्गों में विभाजित किये जा सकते हूँ—–प्रारंभिक गुप्तशैली के एवं पिछली गुप्त शैली के। छोटे, चौरस छत्त के, एक गर्भगृह के, प्रायः सादा भीतों के सकड़े बहुवा स्तम्भों युक्त सभामण्डप से घिरे हुए और बिना किसी प्रकार के शिखर युक्त मन्दिर प्रारंभिक गुप्तकालीन हैं। साँची का सुन्दर मन्दिर इसका श्रेष्ठ उदाहरण है। यहाँ अलिन्द के स्तम्भ एक विशिष्ट विकास के द्योतक हैं। उनके शीर्थ भारी और चौकोर हैं और उसकी दीवार गर्भगृह के चारों ओर गई है। उत्तर भारतीय शिखर का विकास पिछले गुप्तकाल में हुआ है। गंगा की घाटी के प्रदेश में गर्भगृह और शिखर एक पृथक् मीनारसी बनाते हैं और वहीं मन्दिर का मुख्य भाग होता है, इसके सामने सभामण्डप हो या न हो। भीतरगाँव का ईटों का मन्दिर इसका विशेष उदाहरण हैं। दोहरी कोनिस के ऊपर कोणाकार छत है जिसमें चैत्याकार प्रतिमाधार से बने हुए हैं। ब्राह्मण धर्म की मृण्मूर्तियों से भित्तियाँ सजीं हुई हैं। इस प्रकार के कुछ अधिक विकसित मन्दिर बंगाल में बाँकुरा के पास चिनपुर, मानभूमि आदि स्थलों पर मिलते हैं। ललितपुर के पास देवगढ़ का दद्यावतार-मन्दि जो लगभग सन् ६०० ईसवी का बता हुआ है पत्थर का है। उसकी भीतें सावा है, केवल तीन बगलों में मूर्तियों के समूह खुदे हुए हैं जिनमें जोन्द्रमोक्ष, शेष-साता दिष्ण, एव साधुओं के दृश्य अक्ति हैं। चौकी और द्वार पर गंगा-यमुना बनी हैं। कुर्सी में रामायण की कथा अंकित करनेवाले अत्यन्त सजीव चित्र बने हुए थे।











# आयुर्वेद का इतिहास

श्री प्रतापसिंह कविराज, प्राणाचार्य, रसायनाचार्य, बैद्यरान

यज्ञ पुरुष से प्रकट होनेवाळे चतुर्वेदों से आयुर्वेद पाँचवाँ उपवेद बना। आयुर्वेद चारों वेदों का उपवेद हैं ऐसा महर्षि काक्ष्यप का मत ३<sup>\*</sup>---एवमेवायमॄग्वेद यजुर्वेद सामवेदाधर्ववेदेभ्यः पञ्चमो भवत्यायुर्वेदः॥ (काक्ष्यप संहिता विमानस्थान १)

महींप चरक व सुश्रुत ने अथर्ववेद का उपवेद वताया है यथा----तत्रभिषजा पृष्टेनैवञ्ज्स सामयजुरथर्ववेदानामात्मनोऽथवंवेदेभदितरादेश्या। (चरक सूत्र रथा० अ० ३०) इहखल्वायुर्वेदाष्टांगमुपांगमथर्ववेदस्य (सुश्रुत)

वैंदिक साहित्य को अनुशीलन करने से भी अथर्ववेद ही अधिकतर आयुर्वेंदिक साहित्य का उद्गम प्रतीत होता है । ऋग्वेद में इससे कुछ न्यून विवरण प्राप्त होते हैं—–जिससे वेद व आयुर्वेंद का घनिष्ट सम्बन्ध (उत्पादक व उत्पाद्य सम्बन्ध प्रतीत होता है । यज्ञ पुरुष ने प्रजा उत्पादन करने से पूर्व ही इसकी उत्पत्ति कर दी थी—–

अनुत्पाद्यवप्रजा आयुर्वेदमेवाग्रेऽसृजत् ।। सुश्रुत सू० अ० १ ।। महर्षि काश्यप ने भी स्पष्ट कहा है यथाः---

आयुर्वेदमेवाग्रेऽसृजत्ततो विद्वानिभूतानि (काध्यप सं० पृ० ४२)

आयुर्वेद का औषधभण्डार वनस्पतियों के ऊपर निर्भर करता है। ये जड़ी-बूटियाँ पहिल्ट उत्पन्न हुई थीं। जैसे जैसे सृष्टि में प्राणियों की उत्पत्ति के पश्चात् वृद्धि हुई उनकी आवश्यकताओं ने चिकित्सा के इस सुप्त भण्डार को उनके ऊपर न्योछावर कर दिया। वनस्पति का समय समय पर प्रयोग हुआ। सामूहिक रूप में चिकित्सा तत्व एकत्र होता गया। मन्त्रदृष्टा ऋषियों ने इस विज्ञान की संज्ञा ''चिकित्सा विज्ञान'' के नाम से की।

यह विज्ञान वेदों में इस प्रकार समृद्ध पाया गया कि यह जीवन मरण के प्रइन को हल करनेवाला था। आय के हिताहित सुख दु:ख सम्बन्ध इत्यादि के विज्ञान को सबके सामने रखकर प्राणित्राण का हेतु बना अत: इस विज्ञान की समष्टि



# आयुर्वेद का इतिहास

की संज्ञा "आयुवॅद" हुई। महर्षि आत्रेय ने जैसे---

हिताहितं सुखं दुःखमायुस्तस्य हिताहितम् । मानंच तच्चयत्रोक्तमायुर्वेदः स उच्यते ।। चरक सू० अ० १ ।।

आयुर्वेद की निरुक्ति में यही सर्वप्रथम कहा है और इसका प्रयोजन भी स्वस्थ की स्वास्थ्यरक्षा करना व आनुर के रोग को प्रशम करना ही सर्वत्र बतलाया गया है। यथा :---

#### इह रबल्वायुर्वेदप्रयोजनम्.....आतुरस्यविकारप्रशमनेऽप्रमादः ॥ सुश्रुत ॥

यह आयुर्वेद अष्टांगपूर्ण वेदों से प्राप्त हुआ था और आज भी इनमें जो मौठिक साहित्य प्राप्त है वह वर्तमान लब्ध आयुर्वेद के साहित्यिक विवरण से कहीं उत्तम है।

वेद में आयुर्वेंद का साहित्य इतना प्रौढ़ और प्राञ्जल है कि इस विषय में सन्देह करना सूर्य को दीपक दिखाना है । यदि वैदिकायुर्वेंद के साहित्य को एकत्र किया जाय तो यह एक ऐसा प्रकाण्ड ग्रंथ ग्रंथन हो जायगा जो वर्तमान चरक सुश्रुत से भी बृहत्तर होगा।

**वेदों में भिषक् सम्पत्**—-आयुर्वेद चिकित्सा क्षेत्र में प्रवेश करके अष्टांग आयुर्वेप का विवेचन करने से पूर्व ''चलुष्पाद षोडशकऌ'' सामग्री को देखना आवश्यक है । चतुष्पाद् संपत् की प्राप्ति वेदों में हो तो इससे चिकित्सा का विवरण भी हो सकेगा । यह समझा जा सकता है । यदि नहीं तो फिर थोड़ेसे उद्धरण आयूर्वेद के उद्गम के क्षेत्र नहीं माने जा सकते ।

## भिषग्द्रव्याण्युपस्थातारोगी पादचतुष्टयम् ॥

भिषक्, द्रव्य, परिचारक और रोगी ये चार निकित्सा के पाद कहे गए हैं । इनमें प्रवान भिषक् होता है, यथा :---"प्रधानंभिषगत्रतु" भिषक् का प्रधान व श्रेष्ठ ऌक्षण है :---

> श्रुतेः पर्यवदातत्वं बहुझो दृष्टकर्मता। शोर्च दाक्ष्यमितिज्ञेयं वैद्येगुणचतुष्टयम् ।।

इस प्रकार उत्कृष्ट गिषक् के जो भी लक्षण हैं वे यदि श्रुतिकाल के बैद्यों में मिलें तो भिषक् उत्कृष्ट श्रेणी के थे, ऐसा मानने में कोई सन्देह न रह जायगा।

> अग्निस्तक्मानमय, बाधतामितः, सोमोग्रावावरुणः पूतदक्षाः। वेदिर्बहिः समिधः शोज्ञुचाना, अयद्वेषास्यमुपाभवन्तु ॥ अथर्ब० का० ५ सू० २२।१ ॥

अर्थ--ज्ञानवान् तत्व मंथन करनेवाळा सूक्ष्मदर्शी वरणयोग्य, पवित्र मनवाला जलते हुए इँधन की तरह प्रकाशवान् (वेदिः) विद्वान् वैद्य यहाँ से जीवन को दुःखी बनानेवाले ज्वर को तू निकाल दे जिससे हमारे सब अनिष्ट दूर हो जावें।

ऊपर के मंत्र में रोगी वैद्य से अपने रोग के निवारणार्थ विश्वासपूर्वक प्रार्थना करता है। इससे स्पष्ट है कि आतुर में जो गुण चाहिए जैसे—-''आढक्रो रोगी भिषग् वश्यः'' वे हैं और योग्य वैद्य में भी जो गुण होने चाहिए सब हैं। वैद्य विद्वान है, तत्त्वज्ञ है, पवित्रतायुक्त है, अपने कार्य में प्रसिद्ध होकर ख्यातिप्राप्त है, इत्यादि ।

आगे के मंत्र में विद्वान् वैद्य के अन्य बहुश्रुत विज्ञान का वर्णन है जैसे----

## एकं शास्त्रमधीयानो न विद्यात् शास्त्रनिइचितिम् । तस्माद्वदुश्रुतं शास्त्रं विजानीयाच्चिकित्सकः ॥ सुश्रुत ॥

यही नहीं वैंदिक काल में श्रेष्ठ वें स-वैद्यराट् भी मौजूद थे। जिनके आधीन बहुत से भिषक् रहा करते थे जिनके पास बृहत्



#### श्री प्रतापसिंह

वनौषधि भण्डार था, यथा---

### अथीतीरध्यगादयमधि, जीवपुरा अगन् । अतंहचस्यभिषजः सहस्रमृतवीरुधः ॥ अथर्व० २।९ (३)

अर्थ--अयम् इस वैद्य ने (अथीतीः) अध्ययनयोग्य शास्त्रों को (अध्यगात्) अध्ययन किया है और (जीवपुराः) प्राणियों के जीवन सम्बन्धी क्षेत्रों (The Vital Places of the Body) समीं का सम्यक् (अध्यगन्) ज्ञान प्राप्त किया है। (अर्थात् यह प्रकाण्ड शारीरिक ज्ञाता (Anatomist) वैद्य है।) (हि) क्योंकि (अस्य) इसके (वैद्यराज के) आधीन (श्रतम्भिषजः) सैकड़ों वैद्य और (उतसहस्रम्वीरुक्षः) हजारों औषधियाँ हैं।(३)।

वैदिककाल के चिकित्सक प्राकृतिक चिकित्सा को विशेष महत्त्व देते थे। सूर्य, वायु, अभिन, जल, चन्द्र इत्यादि के ढ़ास चिकित्सा निषुणतापूर्वक करने थे इसके पर्याप्त उखरण प्राप्त हैं। अथर्ववेद व ऋग्वेद में इनके ढ़ासा चिकित्सा के कई मंत्र मिलते हैं जिनका वर्णन आगे होगा। यहाँ पर केवल प्राकृतिक चिकित्सक के लिए क्या क्या सामग्री वैदिककाल में मंत्रद्रष्टा ऋषियों व दिव्य भिषतों ढासा भिली थी इसका उल्लेख करते हैं।

प्रकृति चिकिस्सा (Naturopathy)---देवास्ते चीतिमविदन् ब्रह्मण उतयीरुघः । चीति ते विद्वेदेवा अविदन्भूम्यामधि ॥४॥

अर्थ--हे वद्य (ते) तेरे लिए (देवाः) प्रकाशमान (ब्रह्मणः) ब्रह्मज्ञानियों (उतवीरुधः) और वनस्पतियों ने (चीतिमविदन्) ज्ञान को प्राप्त कराया है। अर्थात् तुझको ऋषियों के ढ्वारा वतलाए हुए, औषधियों के गुणों का दिव्य ज्ञान प्राप्त है। (विश्वेदेवाः) सब दिव्य पदार्थों ने (अग्नि, वायु, जल, सूर्यं, चन्द्रादि) तेरे ही लिए (चीति) चैतन्य को (गुणरूप ज्ञान को) (भूम्यामधि अबदन्) पृथ्वी के ऊपर प्राप्त कराया है (अर्थात् नैसर्गिक गुण रखनेवाली वस्तुओं का भी जो परमेश्वर की देन हैं सूर्यं, अग्नि, चन्द्र, वायु, जलादि को यथास्थान ज्ञानपूर्वक प्रयोग करने के लिए ही तुझे ज्ञान दाक्ति दी है।

अपर के उद्धरण से वैदिक काल के दिव्य भिषजों की गुणसम्यत् का पूर्ण विवरण प्राप्त होता है।

वेदों के काल के भिषग्गण—वैदिक काल के दिव्य भिषक् कई है। उनके नाम ब्रह्मा, प्रजापति, रुद्र, अग्नि, दरुण, भास्कर, अस्विनीकुमार, इन्द्र अथर्वा ऋषि का पुत्र तत्सम्प्रदायवादो भिषगाथर्वण बृहछिवे ऋ० अगिरा के पुत्र व उनके गोवीय कई ऋषि यथा आंगिरस दिव्य ऋषि भिक्षु ऋषि, बिहव्य ऋषि, प्रवेताऋषि, झ्रुव ऋषि आंगिरस सवत्तंऋषि, अभी-वर्तऋषि, वरुऋषि, अयास्यऋषि, सप्तगुऋषि इत्यादि जोकि ऋग्वेद के कई मंत्रों के द्रष्टा ऋषि है उल्लेख आता है।

डनके अतिरिक्त सर्प्तार्थयों का भी वर्णन मिलता है जोकि देद प्रवर्त्तक ऋषि कहलाते हैं यथा—वसिष्ठ, अगस्त्य भूगु, अंगिरा, अत्रि, कक्ष्यप व भारद्वाज । किन्तु भिषक् के अर्थ में उपर्युक्त ब्रह्मादि ऋषि ही प्रधान रूप से वाच्य हैं इनका संक्षिप्ततर विवरण यों हैं :—

झह्या—-यह दिवैप भिषजों में सर्वत्र प्रसिद्ध हैं। आयुर्वेद के प्रवर्तकों में इनका नाम आदि आचार्य के रूप में परि-गृहीत है। इनके नाम से ''ब्रह्मसंहिता'' का उल्लेख मिलता है मगर प्रंथ प्राप्त नहीं। ऋग्वेद व अथर्ववेद में ये मानसिक रोगों के प्रबल चिकित्सक के रूप में प्रसिद्ध होते हैं। झारीरिक रोगों में वंशपरम्परागत रोगों व दोषों को दूर करना राग, द्वेथ, पाप आदि से बचाने का स्पष्ट उल्लेख अथर्ववेद के कारगुक्त १० में वणित है।

प्रजापति——ये भी दिव्य भिषकों में वेदों में सर्वत्र प्रसिद्ध हैं। आयुर्वेद में ब्रह्मा से सीसकर आयुर्वेद की शिक्षा देने का उल्लेख,आचार्य के रूप में प्राप्त है। इनसे रोगनाश दोष व व्याधिनाश, शत्रुनाश, पुरुषार्थ प्राप्ति के लिए सर्पविषनाश, गर्भाधान मानसिक चिकित्सक छह रूप में प्रार्थना की गई है। वेदों के कई सूक्तों में इनका वर्णन प्राप्त होता है। चरक, सुश्रुत, वाग्भट्ट ने इन्हें आचार्य के रूप में स्वीकार किया है। सुश्रुत में "प्रजापति संहिता" के नाम से एक ग्रंथ का वर्णन मिलता है जो इनकी बनाई हुई थी। एक लाख श्लोक व एक हजार अध्याय की यह संहिना थी जो अब अप्राप्य है।



## आयुर्वेद का इतिहास

रुद्र--दिब्पभिषजों में सर्याग्रणी माने जाते हैं। कहा है :---

भिषक्तमं त्वां भिषजांशृणोमि ॥ ऋ०२।३३।४॥

तथा ''प्रथमो दैव्यो भिषक्'' कहकर वर्णन किया गया है । यद्यपि इस रुद्ररचित कोई ग्रंथ प्राप्त नहीं होता किन्तु यह आयुर्वेद के रसग्रंथों में आदि आचार्य रसप्रवर्तक माने गए हैं । इनका विशेष वर्णन ऋग्वेद के दूसरे अब्टक के सूक्त ३३ के अन्दर वर्णित है । अर्वाचीन आयुर्वेद साहित्य में रुद्र नाम से ७५ औषधियों का उल्लेख मिलता है ।

अग्नि—–दिव्यभिषजों में प्रसिद्ध अन्नप्रदाता, औषधि पुष्टिकर्ता, रोगहर्ता स्वास्थ्यदायक के रूप में बेदों के कई सूक्तों में वॉणत है । अग्वि का विशेष वर्णन चतुर्वेदों में प्राप्त होता है । **स्व भिषक् भेषजस्या सिकर्त्ता, पिज्ञाचजम्भनी**" इत्यादि के रूप में औषधिकर्त्ता व औषधि का प्रदाता कहा है ।

वरुण—-वरुण को वेदों में ''भिषक्तमत्व'' के रूप में प्राप्त करते हैं । यह विकित्सालयाध्यक्ष, भिषजों के स्वामी य श्रेष्ठ भिषक् के रूप में वर्णित हैं । इनके नाम का कोई ग्रंथ आजकल नहीं शिल्ता ।

भास्कर—-दिव्यभिषजों में श्रेष्ठ थे। ''आरोग्यंभास्करादिच्छेत्'' इस प्रकार का वर्णन भास्कर की वैद्यत्वेन ख्याति के लिए प्रसिद्ध ही हैं। लन्दन के ब्रिटिस म्यूजियम में भारतीय सम्पत्ति के रूप में ''भास्करसंहिता'' नाम की पुस्तक भारतीय चिकित्सा विज्ञान के ग्रंथों में अंकित हैं। ऋग्वेद, अथर्ववेद, प्राणोपनिषद्, प्रश्नोपनिषद् में भास्कर का वर्णन मिलता है। इनके नाम से आज भी कई लवणभास्कर आदि औषवियाँ प्रसिद्ध हैं। वेदों के कई सूत्रतों के देवता भी *हैं।* 

इन्द्र—-दिव्य भिषकों में उत्तम भिषक् समझे जाते हैं। आयुर्वे दिक साहित्य में इन्द्र आचार्य के रूप में पाए जाते हैं। धन्वन्तरि भारद्वाजादि ने इनसे आयुर्वेद सीखकर प्रचार किया था। ऋग्वेद के कई सूक्तों के देवता हैं। इन्द्र से यक्ष्मामुक्ति के लिए यक्ष्मचिकित्सक के रूप में स्पष्ट वर्णन मिलता है। औषधि, धन, बल, स्वास्थ्य लाभ के लिए प्रार्थना की गई है। इन्द्र के नाम से "बलभित् संहिता" नामक ग्रंथ का उल्लेख आचार्य गणनाथसेन सरस्वती ने किया है किन्तु यह उपलब्ध नहीं है।

अध्विद्वय—--इनके विषय में तो कुछ पूछना ही नहीं है। यह स्वर्वेंद्य और शल्य शालाक्य के आचार्य के रूप में वेदों में वर्णित हैं, कई सूक्तों के देवता हैं, आयुर्वेंद में आचार्य के रूप में वर्णित हैं। इनके नाम से ''अश्वसंहिता'' नामक पुस्तक हस्तलिखित मद्रास की लाइग्रेरी में प्राप्त हैं।

आधर्वण वैद्य—वह्या ने अपने पुत्र अथर्वा को सर्वप्रथम इस विद्या को पढ़ाया था, इस नाम से ही एक सम्प्रदाय चल पड़ा । इनके सम्प्रदीय में भिषगाथर्वण व बृहद्दिव ऋषि का नाम सुप्रसिद्ध है । भिषगाधर्वण अथर्धा के पुत्र व उत्तम वैद्य थे । ये अथर्ववेद के कई मंत्रों के देवता हैं ।

ये मंत्र ढारा विकित्सा किया करते थे । आत्मबल-प्रेम, ईश्वरभक्ति, बलिमंत्र, उपहार ढारा चिकित्सा इनके सम्प्रदाय में प्रचलित थी और आज भी साथुओं में झाड़ने फुंकने की जो पढ़ति आ रही है इसी सम्प्रदाय की देन है ।

अंगिरा---ने चिकित्सा क्षेत्र में पर्याप्त ख्याति प्राप्त को और वेद प्रवक्ता ऋषियों में प्रधान थे। इन्होंने जो चिकित्सा कम चलाया वह उत्तम था अतः यह आथर्वण भिषकों से अधिक ख्याति प्राप्त कर गए। इनके सम्प्रदाय में बहुनसे वैद्य वैदिक काल में हुए जिनका नाम ऊपर लिखा है। ये शरीरांगों के पोषक प्रधान रसों के द्वारा होनेवाली कियाओं को अच्छी तरह जानते थे। हाथ को घरीर पर फेरकर विख्वास व आत्मवल से अंगों में पुनः जीवनसक्ति लाने थे।

वेदकाल में चार प्रकार की चिकित्साओं में इन दोनों का नाम आता है। यथा :---

आयर्षणी रांगिरसी दैवीर्मनुष्यजा उता औषधयः प्रजायन्ते यदात्वं प्राणजिन्यसि ॥ अथर्व० ११।४।६ । अर्थ स्पष्ट है—हे प्राणवायो ! जब तक तू प्रेरणा करता है तव तक ही आधर्वणी, आंगिरसी, दैवी व मनुष्यजा औषधियाँ फल देती हैं ।



## श्री प्रतापसिंह

वैदिक काल में इन चार प्रकार की औषधि विधानों में आथर्वणी व आंगिरसी इनके प्रचारक आथर्वण व आंगिरस सम्प्रदाय के वेदोगत ऋषि थे । ''दैवी चिकित्सा'' का वर्णन भी वेदों में है जिनमें वायु, जल, अग्नि, सूर्य इत्यादि द्वारा चिकित्सा का वर्णन है । मनुष्यजा औषधियों में क्वाथ, चूर्ण अवलेह गुटिका इत्यादि वर्णित हैं जो उस काल में प्रसिद्ध थी ।

इस ऊपर के उद्धरण से जो वैद्य आयुर्वेद के आदि आचार्य के क्ला में प्रसिद्ध थे और हैं वे सबके सब वेदकाळीत दिव्य- भिषक् सिद्ध होते हैं । ऊपर के बैद्यों के उद्धरण से वैदिककालीन दिव्य भिषजों का पता चलता है और तत्कालीन वैद्य अपने कर्म में इतने लब्धख्याति थे कि रोगी उनके पास जाकर रोगनियारणार्थ प्रार्थना करते थे ।

औषधि--प्रशस्त औषधि के गुणों में महर्षि चरक ने जो उल्लेख किया है वह अधोलिखित रूप में है :---

### बहुतातत्रयोग्यत्वमनेक विधकल्पना । सम्यच्चेति चतुष्कोऽयं द्रव्याणांगुणउच्यते ॥

इसके अनुसार औषधि द्रव्य का पर्याप्त मात्रा में होना तथा अनेकों प्रकार के योगों की कल्पना करने योग्य होन आवश्यक हैं । इसी प्रकार की औषधियों के उल्लेख को हम वेदों में पाते हैं ।

ऋग्वेद के ८ अप्टक १० मण्डल ५ अध्याय अनुवाक् ७ तथा सूक्त ९७ में सोमादि औषधियों के ७सौ स्थानों में प्राप्त होने का उल्लेख है जिनके अनुलेप, वाह्याभ्यन्तर मार्जन, अभिषेकादि के विभिन्न रूपों में प्रयुक्त होने का वर्णन है । यथा :––

#### याओषधीः पूर्वा जाता देवेभ्यस्त्रियुगंपुरा। मनैनु बभ्रुणामहं शतंधामानिसप्तच ॥

अर्थात्---पूर्व समय में तीन युगों (सत्य, त्रेता, द्वापर या वसन्त, शरद, वर्षाऋतु)में जो औषधियाँ सोमादि पिंगलवर्ण की देवों ने वनाई वे औषधियाँ ७०० स्थानों में विद्यमान हैं यह मैं जानता हूँ ।

बहुत्वभेद के अर्थ में या उस समय के औषधि-विज्ञान के विषय में स्पष्ट है कि एक दो ही औषधियों का ज्ञान ज था बल्कि बनौषधियों के अभिन्न उद्गम स्थानों का ज्ञान हो चुका था। औषधियों के सैकड़ों कमों का ज्ञान था जो कई प्रकार से प्रयुक्त होकर चिकित्सार्थ काम में आती थीं। यह विचार पूर्व मंत्र "क्षतं चो अम्बधामानि, सहस्रमृतवोरुहः। अधा कातकत्वो पूर्याममं अगदंक्रतः ।। से आगे के मंत्र में है।

तत्कालीन औषधियों का चमत्कार इसी अध्दक के ९७ सूक्त के ११ मंत्र में आता है। वैद्य औषधियों के गणों से विश्वसित हैं। कहता है कि--जब मैं घदिमा ताजयन्नह मोषधीईस्त आदथे। आत्मायक्ष्मस्यवद्भ्यति पुरा जीव गृभो यथा।। इन सब औषवियों को हाथ में लेता हूँ तभी रोग की आत्मा मरसी जाती है जैसे मृत्यु से जीव मरता है। पुनरच--यस्योधधीः प्रसर्ययांगमंगं परुष्परुः। ततो यक्ष्मं विवाधध्व, डग्रो मध्यम शीखि॥ औषधियाँ शरीर में पहुँचकर बलपूर्वक रोग को अपने गुणों से नाझ करने के निमित्त अंग प्रत्यंग में प्रविष्ट होकर लाभ पहुँचाती हैं। रोगी के शरीरावययों से रोग दूर करती हैं।

जो लोग वेदों में औषधि न होने का दम भरते हैं उन्हें यह ध्यानपूर्वक पढ़ना चाहिए, कि न केवल औषधिमात्र ही इनमें लिखा है बल्कि वर्गीकरण भी है जो वरक के वर्गीकरण से मिलता जुलतासा है। चरक ने सूत्रस्थान अध्याय १ में मूलिग्वः षोडशैकोना फलिग्यः विशतिः स्मृताः। च० सूत्र अ० १-७३, १६ मूलिनी व १९ फलिनी औषधियों का वर्णन किया है तथा वनस्पतिस्तथावीख्दानस्पत्त्यस्तथौषधिः ॥च० सूत्र अ० १ ॥ वनस्पति वीरुधवानस्पत्त्य तथा औषधि यह चार भेद भी बतलगए हैं। वह सब वेदों में मिलती हैं। यथा--

> या फलिनीर्या अफला अयुष्या याक्ष्चपुष्पिणीः ॥ ऋ० १०।९।७।१५ ॥ या ओवधीः सोमराज्ञीर्बहीः इातविचक्षणाः ॥ ऋ० १०।९७।१९ ॥ इमां खनाभ्योर्षीव वीरुधां बल्यत्तमाम् ॥ अथर्व० ३।१८।१ ॥ इयं वीरुग्मध् जाता, मधुना त्वा खनामसि ॥ अथर्व० १४।३४।१॥



## आयुर्वेद का इतिहास

इसी प्रकार कई औषथियों के भैदों का उल्लेख मिलता है। यही नहीं (अथवंवेद ३० काण्ड २४ सूक्त) धान्य इत्यादि के सहस्रों भेदों का उल्लेख भी मिलता है। उन औषथियों का वर्णन करते हुए पयस्वती (पयस्वतीरोषधयः पयस्वन्मामक वजः ॥ अथवं० ३।२४।१।) क्षीरी वनौषधियों व धान्यों का वर्णन भी किया है उनका यहाँ पर उल्लेख करके स्थान नहीं भरना चाहता। मूलिनी औषथियों के खोदने का विधान भी मिलता है। जैसा प्रार्थनापूर्वक वनौषधियों को खोदना चाहिए, ये सब बातें दृष्टिगोचर होती हैं। खोदनेवाला रोगनाशनार्थ औषधि खोदता है किन्तु डरता हुआ प्रार्थना करता है कि हमारे रोगों को नाश करो। हमारे धनधान्य को समृद्ध रवक्षो, मैं तुम्हें खोदने जा रहा हूँ ----माबोरिषत् खनिता, यस्म चाहं खनामिवः। दिवच्चतुष्पदस्माकं सर्वमस्त्वनातुरम् ॥ ऋ० ८-१०-५-७ इत्यादि।

यही गहीं जिसके पास अच्छी और उत्तम औषधियाँ होती हैं उसीको भिषक के नाम से संझित किया गया है— जैसे युद्धार्थे जिस राजा के पास सेना होती हैं वही बिजयी होता है वैसेही जिसके पास औषधियाँ होती हैं और जो उनके गुणों को भी जानता हैं वही बुद्धिमान् चिकित्सक यत्रोषधीः समग्मतराजानः समिनाधिव। विप्रः स उच्यते भिषक्रक्षोद्रामीवचातनः ॥ ऋ० १०-९७-६॥) भिषक् कहा जाता है और वही रोगों को नास करता है।

इस एक ही सुक्त के अन्दर कितना औषधि तात्विक विचार भरा है नहीं कहा जा सकता।

औषधियों के उत्पन्न होने व ग्रहण करने तथा उनके गुणों का वर्णन करने का पूरा पूरा वर्णन मिलता है। अथर्ववेद में ऐसे उल्ले ख प्रथम काण्ड से लेकर २० काण्ड तक प्राप्त हैं। पञ्चिम काण्ड में कूठ व लाक्षा का वर्णन बहुत रोचक है। इस प्रकार वेदों में औषधियों की उत्कृष्टता का पूरा वर्णन मिलता है। यदि वैदिकऔषधियों का वर्णन लिखा जाय तो अपर वैदिक-निघण्टु बन सकता है। में कुछ नाम देकर इस वर्णन को समाप्त करता हूँ।

अपामागं शिलोच्यकूठ जडिम विषाण रुणक पिष्पली चीपडु मुग्गुलु तितल्ली नीली घृतकुमारी अजशृंगी प्रस्तिपर्णी औक्षगत्थी प्रमन्दिनी कृष्णा एकशुंग प्रतन्वती अंशुमती कण्डनी विशाखा विश्वा उग्रा अश्वत्थ प्रसूमती फल्लिी दर्भ सोमब्रीहि यवादिधान्य अफला ब्राह्मणी अयस्कन्ध दर्भभंग औदुम्बर मणिवन्धन इत्यादि सैकड़ों औषधियों का विभिन्न रोगों में वर्णन किया हुआ गाया जाता है । यहाँ इनका वर्णन अप्रासंगिक होने से छोड़ा जा रहा है ।

इस प्रकार हम पर्याप्त उत्कृष्ट औषधियों को जान सकते हैं। यही नहीं जल, वायु, अग्नि, सूर्य, चन्द्र इत्यादि को भी औषधि रूप से वर्णन किया गया हैं। इस प्रकार उपयुक्त द्रव्यगुण को हम पाते हैं।

**उपचारक----**रहा उपचारक जोकि वैद्य की आज्ञानुसार चलता हो बहु तो सर्वत्र प्राप्त है । हर एक स्थान पर भिषक् से प्रार्थना की गई है कि वह उचित आज्ञा दे और सेवाविधि का उल्लेख करे यथा---परिचारक वैद्य से कहता है कि है भिषक् शीघ, इस, बालक के कृमिरोग का नाश करो---

#### अस्येन्द्रकुमारस्य क्रमीन् धनयते जहि ॥ अथ० ५।३३।२ ॥

पुनश्च—कृमिनाश के लिए वैद्य द्वारा बतलाए विधान के अनुसार कार्य परिचारक यह सूचना देता है कि है भिषक् !े देखो यह कृमियों में शीधगामी था मारा गया।

हतो येवापः क्रमीणाम्.....अथर्व० ५-२३-८॥

इत्यादि, इसी प्रकार प्रसव में वैद्य उपचारक को कम बतलाता है जिसका वर्णन अथर्ववेद के कई स्थानों पर है। इस प्रकार हम चतुष्पाद सम्पत् को त्रिलकुल अक्षुण्ण पाते हैं। अतः आयुर्वेद का स्थान वेदों में पूर्ण उत्तमना से स्पष्ट हो जाता हूँ।



## श्री प्रतापसिंह

श्रिदोष----आयुर्वेद का सारा मर्म त्रिदोष पर निर्भर हैं । यदि हम इसे वेदों में पावें तो स्पष्ट मानना पड़ेगा कि वेदों से ही आयुर्वेद प्राप्त है । प्रथम वात चिकित्सा को लीजिए, बाह्य व आभ्यन्तर वायू का उल्लेख खूब है । वायु चिकित्सा का एक प्रधान अंश हम इसमें पाते हैं । ऋग्वेद के ७-१०१-१०२ में वात पित्त कफ का इस प्रकार उल्लेख हैं ---

### यो वर्धन ओषधीनां यो अपां भो विक्वस्यजगतो देवईशे।

## स त्रिधातु शरणं शमं यंसत् त्रिवर्तुं ज्योतिः स्वभिष्टचस्मे ॥

अर्थात--जो औषधियों को तथा जल को बढ़ाते हैं, जो सारे संसार के ईश्वर हैं वे पयदेव तीनों धातुओं बात पित्त, कफ को शरीर में सम परिमाण में रखकर सुख दें और तीनों ऋतुओं वर्षा, शरद, वसन्त में इनकी रक्षा कर (जिदोष की क्योंकि यही इनके प्रकोपकाल हैं) हमें सुन्दर ज्ञान-ज्योति दें।

यहाँ पर त्रिधातु का अर्थ महामान्य सायण महीधर ने वात, पित्त व कफ ही किया है । जिसे सन्देह हो इनके भाष्यों को देखें ।

बाह्य याय् के गुणों का वर्णन ऋग्वेद मण्डल १ अष्टक २ अध्याय २० सूक्त १३४-१३५ में तथा अथर्ववेद के चतुर्थ काण्ड २५-२७ सूक्त में सविता व वायु का संयुक्त स्पष्ट वर्णन है जिसमें वायु द्वारा सूर्य रस्मि का प्रसार तेज का-प्रसार जीवन का रहना तथा वल्रदायक, वृष्टिकारक गुणों का रपष्ट वर्णन है। ये सूक्त यदि सार्थ लिखे जाँय तो बहुन बड़ा स्थान चाहिए। इसमें वान--यायु कई स्थानों पर प्रयुक्त है।

आभ्यन्तर वायु में प्रसिद्ध प्राण व अपान वायु हैं जिनका वर्णन कई स्थानों पर है । श्वास रोगों में इसका स्पष्ट वर्णन है । प्रसंग व नाम का उल्लेख ही दिखायेंगे ।

#### यथाजीवा अदितेरुपस्य प्राणापानाभ्यां गुपितं ज्ञतं हिमाः।

मेमं प्राणो ह्यासीन्मो अपानो मेमं मित्रावधिषुर्मी अमित्राः॥ अथवं० का० २ सुक्त २८॥

प्राणापानौ मृत्योमी पातं स्वाहा । अ० २।१६।१ ।। इत्यादि, इसी प्रकार फित्त का भी उल्लेख स्पष्ट शब्दों में देखिए । सुपर्णोजातः प्रथमस्तस्य त्वं पित्त मासिथ ।।अथर्व० २ कां० २४ सूक्त ४।।

औषधि का वर्णन करते हुए बतलाया है कि तू परमेश्वर के पित्तरवरूप हो । पित्त अरीर में तेज वीर्य आभा प्रदास है । अतः यहाँ पर पित्त के अर्थ में श्रेष्ठ अर्थ किया गया है ।

### बलास--मास्य तान सखी कुरूपा बलासकासमृद्युगम् ॥ अथवं० ५-२९-१२ ॥

यों तो ये बहुत स्थानों में स्पष्ट इसी नाम से वर्णित है किन्तु व्याधि प्रसंग में इनकी सत्ता सर्वत्र स्वीक्वत है। इस प्रकार वात, पित्त, कफ को हम वेदों में इसी नाम से पाते हैं। इन त्रिदोषों को जो आयुर्वेद की भित्ति या स्तम्भ हैं हम वेदों में पाते हैं। आयुर्वेद अष्टांगगूर्ण है। वेदों में यदि अप्टांग सम्वन्धी विवरण मिले तो फिर यह भी एक दोनों के तारतम्य का पूरा सम्बन्ध होगा। अस्तु आठों अंगों सम्वन्धी साहित्य की सूची अधोलिखित कम में दी जाती है।

आयुर्वेद के अष्टांग----त्रेदों में आयुर्वेद के प्रचलित अष्टांग शल्य, ज्ञालाक्य, कायचिकित्सा, भूतविद्या, अगदतंत्र, कौमार-भृत्य, वाजीकरण, रसायन का पर्याप्त विवरण हैं । यह अष्टांग साहित्य सूत्र व विस्तार रूप में प्राप्त होता है । नीचे की सूची से स्पष्ट पता चलेगा:---

| शस्यतंत्र                                            |                          |                |         | ऋग्वेद        |
|------------------------------------------------------|--------------------------|----------------|---------|---------------|
| १. विश्यला के कटे पैर को लोहे का बनाना               |                          |                |         | <br>१-११६-१५. |
| २. अत्रि आदि के विश्लिष्ट अंग का पुनर्योजन           |                          |                |         | <br>१-११७-१९. |
| ३. श्यावाश्व के कटे अंगों को जोड़ना                  |                          |                |         | <br>१-११७-२४. |
| ४. दधीचि के शिर को काटकर अश्व का शिर ल               | गाना <mark>, म</mark> धु | वेद्या प्राप्त | कर पुनः | <br>१-११६-१२. |
| पूर्व शिर का अश्विद्वय द्वारा संयोजन ।               |                          |                |         |               |
| <b>५. पंग परावज का जानसन्धान, लँगडे श्रोण</b> र्षि व | <b>को गतिमान</b>         | बनाना          |         | <br>2-222-6.  |

.



# आयुर्वेद का इतिहास

|                                                                                                       |                                                                       |           |             |           |            | अथवं वेद में.      |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------|-------------|-----------|------------|--------------------|--|
| ६.                                                                                                    | शरशलाका से मूत्रत्याग कराना, मूत्राझय भेदन                            |           |             | ••        | • •        | १-३-१-९.           |  |
| હ.                                                                                                    | सुखप्रसव, प्रसवविकार, योनिभेदन 💫 .                                    |           |             | • •       |            | १-११-१-६.          |  |
| ८.                                                                                                    | व्रणप्रक्षालनविधि                                                     |           |             |           | <b>.</b> . | ५-५७-१-३.          |  |
| <b>९</b> .                                                                                            | अपचित्तपिडिका व विंद्र धि का शलाका द्वारा भेदन                        |           |             | • •       |            | ७-७८-१-२.          |  |
| १०.                                                                                                   | व्रणपाक के लिए लवणोपचार 💫 .                                           |           |             |           |            | ७-८०-१-२-          |  |
| ११.                                                                                                   | गर्णाधि झूंग व कुम्भल का सस्त्रविषनाशन इत्यादि                        | [         | ••          | • •       | ••         | ४-६-१-८.           |  |
| शाल                                                                                                   | ाक्य तंत्र—                                                           |           |             |           |            | ऋग्वेद             |  |
| १.                                                                                                    | अस्विनीकुमारों द्वारा अन्वे ऋजास्व को दृष्टिदान                       |           | • -         |           |            | १-११६-१६-१-११७-१७. |  |
| ર.                                                                                                    | अन्थे कण्व को नेत्रदान, नार्षद बधिर को श्रवण झ                        | क्ति दान  |             |           |            | १-१२७-८.           |  |
| <b>P</b> .                                                                                            | गक्षिदर्शन ज्ञानेन्द्रिय सामर्थ्य प्राप्ति की प्रार्थना               | •••       |             | · -       | • •        | १-११६-२५.          |  |
| ۲.                                                                                                    | इन्द्र के द्वारा अन्धे परावृज को दृष्टिदान, श्रोण को                  | । कर्णदान |             | •••       | ••         | ર-१५-૭.            |  |
|                                                                                                       |                                                                       |           |             |           |            | अथर्ववेद           |  |
| ५.                                                                                                    | चशु नासिका दन्तकृमि प्रवेश येवास कस्कष्य एजरू<br>नाशनादि              | क शितिवि  | लिुका इत्या | दि कृमियो | া কা       | ५-२३-१-१९.         |  |
| Ę.                                                                                                    | नाना प्रकार के कृमि, सूर्यरदिम से कृमिनाझ                             |           |             | ••        |            | २-३८-१-६.          |  |
| ა.                                                                                                    | वृहदारण्यक में नेत्ररचना व रक्षा के उपाय                              |           |             |           |            | २-२-३.             |  |
| ८.                                                                                                    | ज्ञानेन्द्रियवर्णन, ब्राह्मणग्रंथ, नेवरोग का अञ्जन इत                 | यादि      |             | ••        |            | (५-२२) १-३.        |  |
| कायचिकित्सा तंत्र––ध्स तंत्र का बृहत वर्णन प्राप्त है । इस स्थान पर प्रधान व्याधि विवरण को ही लिखा जा |                                                                       |           |             |           |            |                    |  |
| रहा                                                                                                   | है :                                                                  |           |             |           |            | ~                  |  |
| ज्वर                                                                                                  | –तारद-प्रेष्म जीत तृतीयक ज्वर                                         |           | ••          | ••        |            | ६-२१-१ से ३१-२५-४- |  |
|                                                                                                       |                                                                       |           |             |           |            | २२-१-१४ तक         |  |
| ज्वर                                                                                                  | में मण्ड्सोपयोग                                                       | •         |             | • •       | •••        | ७-१२२-१-८.         |  |
| हृद्रोग                                                                                               | की पीड़ाव चिकित्सा                                                    | •         | • •         | • •       |            | ६-१४-१-३.          |  |
| ग <b>ण्ड</b> म्                                                                                       | (ला—–सम्या गण्डमाला के ५५ भेद, ग्रैव गण्डमाला <del>वे</del><br>९९ भेद |           | ६१-२५-१-३.  |           |            |                    |  |
| ज <b>। चि</b>                                                                                         | र गण्डमाला व पवित गण्डमाला भेद ्रे नीश्येनी क्<br>निदर्शन             | ल्णा रोहि | ्णी सूतिक   | ग इत्यादि | भेद        | ६-८-३९-३.          |  |

शीर्षकित गोर्णामयि कर्णयूल विसोहित अंगभेद ज्वर (Deugue fever) विस्वांग विश्वभारत (श्रीतज्वर) हरिमयक्ष्मौध का हरवाह क्लोम उदरनाभि हृदय का यक्ष्मा पार्श्व पृष्ठ वंक्षण अन्त व मज्जागत पीड़ा विद्वधीप्रतीकार अलजी पाद अग्नु श्रोणि अंश अनूक उष्णीष शीर्षवेदना प्रतिकार इत्यादि ९।१३ से १-२२ मंत्र तक।

|                                                         |              | र्थ        | ो प्रतार्पा | संह        |       |     | स्याति सम्प<br>स्याति सम्प<br>स्रिम्बर्ट्य      |
|---------------------------------------------------------|--------------|------------|-------------|------------|-------|-----|-------------------------------------------------|
| <b>कायचिकित्सा</b> ⊸-नाना प्रकार के बृ                  | तमियों का    | शरीर में   | प्रवेश व २  | उनका प्रति | षेध   |     | ૨-३१-१-५.                                       |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | अथर्ववेद                                        |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | ५-२३-१-११.                                      |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | २-३८-१-६.                                       |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | ४-३६-१-१८.                                      |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | १ <del>-</del> २२-१-४.                          |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | ६-२४-१-३.                                       |
| ह्रुद्रोग में बर्फ की तरह नदी-जल व                      | न प्रयोग     | जल का ग    | सर्व रोगना  | धाकत्व     | - •   | ••  | ६-९२-३.                                         |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | ऋग्वेद.                                         |
| यक्षमा, अज्ञात यक्ष्मा, राजयक्ष्मा, ह                   | हुद्रोग व पृ | ष्ठ के रोग | т           | • •        | • • • |     | १-૨३-૮९, १૦-९७-१૦૫.                             |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | व`१३७-१६१-१६७.                                  |
| अर्थ शोथ गण्ड इलीपद यक्ष्मा मुख                         | पार्क        | • •        | • •         | · •        | ••    |     | ÷                                               |
|                                                         |              |            |             |            |       |     | २५-१-९.                                         |
| सतनाशन विशूनिका हृद्रोग चर्मरो                          |              |            |             |            | · •   |     | 38-80-83-30-6-80.                               |
| यक्ष्मा उन्मादशीहारयक्ष्मा राजयक                        |              |            |             |            | r)    |     |                                                 |
| कुष्ठरोग से क्यावाक्य को वचाकर                          | -            | ताना       | • •         | • •        | ••    | • • | ऋग्वेद १-११७-७.                                 |
| अपाला का चर्म रोगनाशन                                   | • •          | •••        | ••          | ••         |       | ••  | ,, १-११७-८.                                     |
| बल्याट के पिता का व्याधिनाशन<br>जर्भतीय के प्रतोषणपूर्व |              |            |             |            |       | - • | ,, ८-९१-७.<br>,, १-५०-१०.                       |
| •1                                                      |              | • •        |             | - •        | ••    |     |                                                 |
| यक्ष्मनाञ्चन                                            |              |            |             |            |       | ••  |                                                 |
| छ न्दोग्योपनिषद––आहार पाक प्र<br>पामारोग                |              |            |             | • •        | •••   | • • | ६-५.<br>४-१-८.                                  |
|                                                         |              |            | ••          |            |       | ••  | ०-९-८.<br>३-८-२१.                               |
| बृ्ह्दारण्यक—–मृत्युधर्णन<br>द्याप से रोगोत्पत्ति       |              |            |             | • •        |       |     | <i>२-६-९</i> -३-९-२६.<br>३-६- <b>१-</b> ३-९-२६. |
| ~ ~ ~ ~                                                 | • •          | • •        | • •         | • •        | • •   | ••  | २-२-३.                                          |
| सामायवान                                                |              |            | • •         | •••        | ••    | • • | τ-τ-τ.<br><b>Δ-Δ-Δ</b> .                        |
|                                                         |              |            | ••          | ••         | • •   | • • | २-८-८.<br>३-७-१-१.                              |
| जारपणवग                                                 |              |            | ••          | ••         | ••    | • • | २-७- <i>६</i> -११.<br>५-६-११.                   |
| गोभिलीयसर्व रोग निवर्त्तक य                             | -            |            | •••         | · •<br>· • | • •   | • • | ∼-₹-ζ.                                          |
| आपस्तम्भकिमिजन्य अर्थात्रभेव                            |              |            |             |            |       | ••  | ७-५-८.<br>७-१८-१.                               |
|                                                         |              |            |             |            |       | • - | 0-र८-र.<br>६-१५-४.                              |
| पारस्करीय <del>ः -</del> शिरः पीठ्रा का मर्द            |              |            | ••          | ••         | ••    | • • | ₹ 17.00                                         |
|                                                         |              |            | ••          | ••         | ••    | • • | · · · · · · ·                                   |

भूतविद्या--भूतविद्या के विषय में तो वस्तिमंत्र मंगल उपहाराधि का वर्षन अथर्ववेद में बहुत आता है। इसके अतिरिक्त सूक्ष्म प्राणी व किमियों का भी पर्याप्त वर्णन प्राप्त है। इनका कुछ उद्धरण देते हैं। यह वह है जिसका वर्णन आयुर्वेदिक साहित्य में अत्यत्य है और जिसके आधार पर क्वमिरोग की नींव आयर्वेद में है।

अथर्ववेद

4-२३-१-१३.

•



.

-

## आयुर्वेद का इतिहास

| किमि के सूक्ष्मस्थूल भेद                         |                          |            |                |     |            | २-३२-१-६.                |
|--------------------------------------------------|--------------------------|------------|----------------|-----|------------|--------------------------|
| नाना प्रकार के कृमियों का शरीर में प्रवे         | <mark>श, रोगो</mark> त्प | त्ति व उनव | का प्रतिषेध    |     |            | २-३१-१-५.                |
|                                                  |                          |            |                |     |            | ५-२३-१-१.                |
|                                                  |                          |            |                |     |            | २-३८-१-६.                |
|                                                  |                          |            |                |     |            | ४-३७-१-१२.               |
| तैसिरीय ब्राह्मण—किमियों की रोगकावि              | रता.                     |            |                |     |            | ४-३६-१.                  |
| आपस्तम्बीय——ऋभिवर्णन                             |                          |            |                |     |            | १५-१९-५; ४-१८-१.         |
| खादिर आ०−−क्रमिवर्णन                             |                          |            |                | • • |            | 8-8-3.                   |
| र्शाख्यायनीययज्ञ भोज्य वस्तु से भूतनि            | <mark>प</mark> ेथविधि इ  | त्यादि अग  | বর্বস          |     |            | ३-८.                     |
|                                                  |                          |            |                |     |            | <b>ऋ</b> ग्वेद           |
| नाना प्रकार के विषकिमि व उनका प्रति              |                          |            |                | • • |            | १-१९१-(१-१६)-            |
| विगहारिता                                        | • •                      | • •        |                |     |            | 8-9-2-9.                 |
| प्राणिविषनाशन (पर्णाधि शृंगकुंमल औष              | थ ढारा)                  |            | - •            |     |            | ४-६-१-८.                 |
| गर्पविपनाशन .                                    | • •                      |            |                |     |            | ६-१८-१०३.                |
| नानव विध क्रिमिनाशक मधूक 💫 👘                     |                          |            | • •            | ••  | • •        | 3-48-8-6.                |
| थित्र से विष प्रतिकार                            | • •                      |            |                | ••• | • •        | ८-'१-१-१६.               |
|                                                  |                          |            |                |     |            | ८-६-१-४.                 |
|                                                  | . <b>.</b>               |            |                | • • |            | २-३-३.                   |
|                                                  | ••                       | • •        | • •            |     |            | ४-९-१३.                  |
|                                                  |                          |            |                | ۰.  |            | ४-४-१ इत्यादि.           |
| कौमारभृत्यधातॄरोग स्त्रीरोग––निवृत्तप्रस         | वाको प्रसय               | वबाहुल्य व | । स्तन्यवृद्धि |     |            | ऋग्वेद १-११६-८८          |
|                                                  |                          |            |                |     |            | 8-889-20                 |
| हिरण्यकेशीय ब्रा०बालक का क्षेत्रिय र             |                          |            | • •            | • • |            | २-३-१०.                  |
| आगस्तम्बीय ब्रा०––बालक का क्षेत्रिय र            |                          | कार        |                | ••  |            | ૬-१५-૪.                  |
| कौगारभृत्यादि––गर्भ की उत्पत्ति, गर्भपुरि        | ष्ट, प्रसव               | <b>.</b> . | • •            |     | <b>.</b> . | - अथर्ववेद १-२-११-(१-४). |
| जरायुपातन, मूढगर्भ में बल्यक्रिया, कुमार         |                          |            | <u> </u>       |     |            | १-२-११ (५).              |
| दशममासानन्तर प्रसय वर्णन                         |                          |            |                |     |            | १-२-११-(६).              |
| दशममासानन्तर प्रसव वर्णन                         |                          |            | • •            |     | • •        | ऋग्वेद ५-७८-८ इत्यादि.   |
| रसायनतंत्र त्र बाजीकरण—-च्यत् <del>रन</del> का ज | रामोक्षण पु              | नरयौवनद    | ान             | ••  | • •        | त्रहग्वेद १-११६-१०.      |
|                                                  |                          |            |                |     |            | १-११७-१३, १-११९-७.       |
| जल में ड्वे व अग्नि से जले रक्षित के शिर         |                          |            |                |     |            | १-१५८-४-६.               |
| ब्रध्निमती के नपुंसक पति को पुरुषत्व पुर         |                          |            | • •            | ••  | ••         | १-११६-१३.                |
| शतवर्षायुलाभ विधान (वृ० चा०)                     | • •                      | • •        |                | ••  |            | ३-१६.                    |
| क्ळैच्यनाशनोपाय                                  | ••                       | • •        | ••             | ••  | ••         | अथर्वंबेद ६-१३८-१-५.     |
| इत्यादि ।                                        |                          |            |                |     |            |                          |

इस प्रकार अष्टांग आयुर्वेद के साहित्य को हम वेदों में पाने हैं । यही विषय हमारे आयुर्वेद साहित्य में प्राप्त हैं । इन उद्धरणों को दे खने से स्पष्ट पता चलता है कि आयुर्वेद के प्रायः प्रत्येक विषय इसमें ओठप्रोत है । यही आयुर्वेद के साथ घनिष्ट सम्यन्ध का द्योतक है ।



## श्री प्रतापसिंह

आजकल कुछ लोगों में यह प्रकृति एक प्रकार की फैल गई है कि चाहे कुछ हो स्वयं वेदों को व आयुर्वेद के साहित्य को देखने का कप्ट नहीं उठाते, किन्तु इस पर टिप्पणी अवश्य करते हैं और यह कहना प्रारम्भ करते हैं कि वेदों में यह सब था तो पहले क्यों नहीं कहा, अब क्यों ''यह वेदों में है'' कहकर चिल्लाते हो। उनके लिए केवल इतना उत्तर है कि जब आधुनिक विज्ञान के जन्मदाता जन्म भी नहीं लिए थे वेदों में यह ज्ञान था किन्तु उनके ज्ञाता उसका शोर मचाते नहीं फिरते थे। जब आधुनिक विज्ञानवादी यह कहने लगे कि यह हम ही जानते हैं हमने ही देसे आविष्कार किया है, तब उत्तर यह दिया जाता है कि तुम भूल करते हो यह प्रश्न पहले से हल है। कीटाणुवाद को एक महत्त्व की दृष्टि से देखनेवाले कृमि-विज्ञान के उद्धरणों को देखे कि हर प्रकार के अधिकांश सूक्ष्म व स्थूल कृमि, दृश्य व अदृश्य कृमि सबका कितना सुन्दर वैदिक साहित्य में वर्णन है।

कुछ लोग तार, डाक, विद्युत का वर्णन आने पर झुंझलाकर कहते हैं यह कपोल कल्पना हूँ। उन्हें तो हमें कुछ नहीं कहना है, क्योंकि——अरसिकेषु कवित्वनिवेदनं शिरसिमालिखमालिख मालिख।। की तरह अरण्यरीदन सिद्ध होगा, किन्तु जो कुछ विचार करना चाहते हैं उप समुदाय के सामने हमें कुछ विचार जरूर रखना है। वह उपर्युक्त है तथा विद्युत के विभिन्न अंशों का जो नाम आता है यह इस प्रकार हैं---

विद्युत विज्ञान (Electricity)—आज इसी विज्ञान पर पाश्चात्य देशों में उचित अभिमान हो रहा है, जिस विद्युत वक्ति में आज विविध आविष्कार किए जा रहे हैं, उसका पूरा वर्णन वेद व शास्त्रों में अनादिकाल से निहित है। किन्तु यह राव कार्य ''सोरविद्युत'' के क्षेत्र में ही सीमित है। कई हजार वर्ष पूर्व तीन प्रकार की विद्युच्छक्तियों का उल्लेख ''सौर विद्युत'' ''सोम्य विद्युत्'' ''ध्यौबविद्युत्'' प्राप्त है।

ध्युवनक्षत्र से प्रतिष्ठित जिस विद्युत् ने अपने आकर्षण *बल* से गुरूत्वाकर्षण की पराकाष्ठा पर पहुँचे हुए पांच भौतिक भूषिण्ड को कन्दुक की तरह निरावलम्ब आकाश में नियत क्रान्तिवृत्त पर गतिशील बना रखा है एवं जिसके प्रवेश रे। लोह1 फौल्यद वन जाता है उसका नाम ''ध्रौवविद्युत्'' दिया गया है ।

जिसके संचार से चक्षु मुंह नासिका मन प्राण वाक् हस्त पादादि देहेन्द्रियों का संचालन होता। है जिसके आघात प्रत्यायान से अंग प्रत्यांग का स्फुरण होता है जिसके निकल जाने से शरीर निष्चेष्ट हो जाना है । वही दूसरी विद्युन् ''सोम्य विद्युल्'' है ।

इसका प्रधान सम्यन्थ सोममय अन्न से बननेवाले सौम्यमन के साथ है । अतः इसे सौम्य विद्युत् की संज्ञा दी गई है । यही सौम्य विद्युत् मन की तीव्रगति की संचालिका है । इसीके सहयोग से मन स्वप्नावस्था में भी अपने अन्तर्जगत् के संस्कारों पर दौड़ लगाता है । मन की इसी विद्युत ज्योति का दिग्दर्शन अधोलिखित मंत्रश्रुति में है :—–

## यज्जाग्नतो दूरमुदंति दैवं तदु सुप्तस्य तथवैति।

दूर्रंगमं ज्योतिषां ज्योतिरेकं तन्मेमनः शिवसंकल्पमस्तु ॥ यजुः सं. ३४११ ॥

स्वयं प्रकाशमान् ज्योतिः पिण्डसूर्य से आपोमय आन्तरिक्ष्य समुद्र के गर्भ से निकलनेवाली सौर विद्युत् है ।

#### अग्ने देवो अर्णमच्छा जिगास्यच्छा देवां ऊचिषेधिष्ठया ये।

या रोवने परस्तात् सूर्यस्य याध्चवस्तादुप विष्ठन्त आपः॥ ऋक् सं. ३-८८-३॥

उपर्युक्त मंत्र के वर्णन के अनुसार आपोमय सरस्वान समुद्र के गर्भ में सूर्य बुद्बुद्वत् प्रतिष्ठित है। इस सूक्ष्म अपय समुद्र से ही उक्त विद्युत का विकास हुआ है। सूर्य स्वयं विद्युन्मूर्ति है। यथा—-खि देव सबिता (गो. झा. पृ. १।३३) यह विद्युत् जरू से उत्पन्न है। अतः इसे ब्राह्मण ग्रंथ व संहिता ''अयांज्योतिः'' नाम से वर्णन करते हैं यथा---''विद्युद्वा अवां ज्योतिः'' (शतः ७-५-२-९) व यजुः सं. (१३-५-३)

इसी अयसमुद्र का सार वीर्य हैं । अतः ''वीर्यंवा आपः'' (शत ५-३-४-१) के कारण से प्राणधारकता इसमें स्व सिद्ध हैं । इन तीनों विद्युतों का प्रयान आवास इन्द्रतत्त्व हैं यथा—**''स्तन यिस्नुदेवेन्द्रः'' (शत० ११-३-**९)



## आयुर्वेद का इतिहास

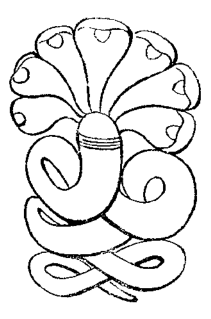
यही विद्युत् सोम सम्बन्ध से सोममय प्रज्ञानात्मा (मन) पर अपना अधिकार जमा लेती है। सोम व इन्द्र का घनिष्ट सम्बन्ध है यह स्वयं सिद्ध विषय है। आकाश में चमकनेवाली विद्युत् भौतिक विद्युत् है। मन में की विद्युत् आध्या-त्मिकी है। केनोपनिषद् में इसका स्पष्ट विवरण जो पुरुष इस त्रिधाशक्ति सम्पन्न इन्द्रतत्त्व का पूर्ण ज्ञान रखते हैं उनको हीपूर्णवैज्ञानिक समझा जाता है, यह वैदिक विवरण है। इसका पूर्ण वर्णन ऋक् संहिता के १-३१-१३; १-६३-९; १-१६४-२९; ६-३-८ ९-९-६-३; १०-९१-१५ सुक्तों में मिलता है।

अतः यदि विद्युत् तत्व का तिरूपण कोई आर्थ विद्वान् इस रूप में करता है तो क्या यह अर्थ उचित नहीं हैं ? क्या यह ऐंच खेंचकर अर्थ निकालना हैं ? भौतिक विद्युत् के अतिरिक्त अन्य विद्युत्द्वय का वर्णन क्या आधुनिक त्रिज्ञान तत्व देता हैं ? यदि हाँ तो वह किस रूप में हैं ? इसके ऊपर विवेचक विद्वान् प्रकाश डालें।

इस प्रकार हर एक विज्ञान का पूर्ण उद्गम प्रदेश वेद ही है। आयुर्वेद उसका उपांग होने से यह सब उन धिषयों को बललाता है। अतः उनका नाम आने पर झड़कनेवाले अपने हृदय पर हाथ रसकर विचारों।

जिस किसी भी विषय को हम वर्तमान आयुर्वेद में पाते हैं वही वेदों में वर्णित है। यही इसका पितृ पारम्पर्थ प्रधान पोष्य पोषक सम्बन्ध हैं। इसी आधार पर अनेक आचार्यों ने संहितायें रचकर आधुनिक आयुर्वेद साहित्य की अभिवृद्धि की है। इस समय चरक, सुश्रुत, वाग्भट्ट (अष्टांग हृदय, अष्टांग संग्रह) अदि प्रंथररन प्रसिद्ध हैं। इसके साथ रसग्रन्थों का प्रचार हुआ और इसकी उधर अधिक उन्नति हुई है।

रसार्णव, रसहृदयतंत्र, रसकामधेनु, रसरत्नसमुच्चय, रसेन्द्रचिन्तामणि रसोपनिषद्, आदि अनेक ग्रंथ प्रचलित हैं और नवीन ग्रंथों का प्रकाशन हो रहा है। प्रत्यक्षजारीर, सिद्धान्तनिदान, अष्टांगधारीर, ज्ञारीरतत्वविवेक, अभिनवप्रसूति शास्त्र आदि अनेक ग्रंथ लिखे गए हैं और लिखे जा रहे हैं। आयुर्वेद की इवर ३०-३२ वर्षों में अमोझति हुई है। आधा है यह ऋमविकास बढ़ता ही रहेगा और शीक्ष ही अपना गत गौरव प्राप्त कर भारतवासियों की सेवा पूर्ववत् करने में पूर्ण समर्थ होगा।



**CR**e



# चकवर्ती राजा के लक्षण

## श्री डॉ० वाध्रराम सक्सेना, एम्० ए०, डी० लिट्०

आर्य ग़ाहित्य में झासक और झासित जन के परस्पर सम्बन्ध की भावना आरम्भ से ही बहुत ऊँची रही है। परमेश्व≮ इस सारे जगत का अद्वितीय राजा है, ऐसी भावना श्रुति में मिलती है (इन्द्रो विश्वस्य राजति)और उसी के अनुरूप भारतीय राजा में अदभुत तेजस्थिता रहती थी और वह झासित जन को प्रजा (सन्तान) समझता था। कविकुल गुरू कालिदास के सब्दों में प्रजा को खुझ (रंजित) रखने से ही झासक का नाम राजा पड़ा। रघु का यथार्थ वर्णन इस महाकवि ने दिया है ----

## प्रजानां विनयादानाद्रक्षणाद्भरणादपि । स पिता पितरस्तासां केवलं जन्महेतवः ॥

(रघ्ही स्वयं प्रजाओं को शिक्षा देने के कारण और उनकी रक्षा और पालन पोषण करने के कारण, उनके सच्चे गिना थे, प्रजाओं के पिता तो केवल जन्म देनेवाले ही थे।)

इससे राजा के आदर्श का आभास मिलता है। यह समझ लेना कि यह केवल अत्युक्ति है, भूल है। इस आदर्श का पालन होता था। मनुस्मृति आदि नीतिग्रंथों में दिए हुए राजधर्म के विवरण को देखने से पता चलता है कि राजा का काम चौबीसों घंटें प्रजा का हितचिन्तन और हित-सम्पादन था। ईसा पूर्व तीसरी सदी में हुए प्रसिद्ध मौर्य सम्प्राट प्रियदर्शी राजा अशोक की यह आज्ञा थी कि उनके पास हर समय, उठते बैठते, खाते पीते और आराम करते समय भी, प्रजा के कार्य की बात पहुँचाई जाय। यह विवरण उस रार्जीव के शिलालेखों से मिलता है।



## चकवर्ती राजा के लक्षण

चकवर्ती राजा संसार की विभूति होती थी। राजनीति के ग्रंथों में उसको समकालीन सरेक्षों में सर्वश्रेष्ठ वताया गया है। पालि ग्रंथों में उसको वही स्थान दिया गया है जो बुद्ध को। जिस वालक में (दीघनिकाय के महापदानसुत्त में वणित) महापुरुष के बत्तीस विशिष्ट लक्षण पाए जाते थे, उसकी दो ही गतियाँ होती थीं। यदि वह घरवार छोड़कर प्रवज्या ले लेता था तो संसार के दुःखों को हटाकर सम्यक संबुद्ध वनता था। महाराज शुद्धोदन के मुपुत्र सिद्धार्थ में बत्तीसों लक्षण उपस्थित थे, वे घरवार छोड़कर इस गति को प्राप्त हुए और गौतम बुद्ध कहलाए। और यदि ऐसा वालक घर में रहता था तो धार्मिक धर्मराजा, चारों ओर विजय पाने वाला और धान्ति स्थापित करने वाला, सात थेष्ठ बीजों से संयुक्त चकवर्ती राजा होता था। इस प्रकार बुद्ध और चत्रवर्ती राजा दोनों का समान पद है। दोनों लोक के कल्याण के लिए और शान्ति की स्थापना करने के लिए आते हैं, एक निवृत्ति मार्ग से, दूसरा प्रवृत्ति मार्ग से। लोकहित की नजर से दोनों का लक्ष्य एक है।

चकरवीं राजा के चेहरे में ऐसा तेज होता था कि क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैश्य अथवा साथु-सन्यासी कोई भी मिलने जाय तो दर्शनमात्र से कृतकृत्य हो जाता था । यदि चलवर्ती राजा भाषण करता था, तो वह कितनी भी देर तक बोले, सुननेवाली सभा की तुष्ति नहीं होती थी, चाहनी थी कि और बोले । ऐसी मिठास और ऐसी सकित होती थी उसकी वाणी में ।

चक्रवर्ती राजा के लक्षण, पालिप्रंथों में ये वताए नए हैं। धर्मपूर्वक आचरण करनेवाला होता था। धर्म से ही आसन करता था, न्याय और समता ही उसके साधन थे, पक्षपात उसको छू नहीं सकता था। उसका राज्य एक समुद्र के किनारे से दूसरे समुद्र के किनारे तक समझा जाता था। वह विनयजील था, अपने भीतरी मन मोह कोथ आदि विकारों का विजयी और वाहर सभी राजाओं का। कोई भी सेना उसके मुकाबले में ठहर न सकती थी। अन्य राजा, प्रजा, वर्ग बनें या परिवर्तित हों पर वह सारे राष्ट्र की स्थिर स्थावर वस्तु था। बान्ति की स्थापना करना उसका लक्ष्य था और इसी हेतु उसे दुष्टों का दमन करना पड़ता था। स्वार्थबुद्धि से कभी कोई युद्ध न छेड़ता था। चक्रवर्ती राजा के पास सात रत्न होते थे, अर्थात् उत्तम उत्तम सभी पदार्थ । बढ़िया वढ़िया रथ आदि चकों से वह नए नए देशों एर अधिकार प्राप्त करता जाना था। धर्म ही उसका साधन था, दण्ड और शस्त्र का प्रयोग उसे नहीं करना पड़ता था। उसके पास उत्तम से उत्तम हाथी घोड़े रहते थे जिनसे वह अपने राज्य में आसानी से थूम फिरकर प्रजा को सुख देता था। उत्तम मंत्रियों की भदद ये राज्यभर में न्याय, मुख और शान्ति स्थापित किए रख़ता था। उसकी रानियाँ स्वामिभक्त और अद्वितीय रूपवती होती थीं। पर-स्त्री पर वह स्वप्त में भी दृष्टि न डालता था। उसके एक हजार से भी ज्यादा लड़के होते थे, सभी शूरवीर, यशस्वी और पितृपरायण।

इस विवरण में थोड़ी बहुत अतिशयोक्ति की सम्भावना है। पर इतना निश्चिन है कि चक्रवर्ती सभी राजाओं में श्रोष्ठ होता था और उसमें अलौकिक शक्ति होती थी। 'चक्र' का आशय समस्त भूमण्डल या भूमण्डल का सभ्य खण्ड रहा होगा। चक्रवर्ती का कोई प्रतिद्वन्द्वी नहीं होना चाहिए। श्रुति-ग्रंथों में अश्वमेध की कल्पना से ही चक्रवर्ती की भावना का पुराना होना सिद्ध होता है।

हमारे देश को इस बात का गर्व हैं कि यहाँ अनेक चकवर्ती राजा समय समय पर होते रहे हैं । बुद्धों के सहयोग से य शान्ति की स्थापना करते रहे हैं । विकम भी इनमें से एक थे । हमारे अन्तिम चकवर्ती शायद यही थे । बाद को केवल पदवी लेनेवाले बहुतेरे हुए ।

वर्तमान काल में देश हीन अवस्था में हैं पर जागृति के लक्षण झलक रहे हैं। इस समय भी महात्मा बुद्ध के समकक्ष महात्मा गांधी का उपदेश हमें मिल रहा है। जरूरत हैं चक्रवर्ती शासक की। ईश्वर की ऋपा होगी तो यह भी मिल जायगा और भारत एक बार फिर समस्त भूमण्डल का पथप्रदर्शक बन सकेगा। उस समय की कल्पना से हर्ष-रोमांच होता हैं।

૮રર



## श्री रावराजा डॉ॰ श्यामविद्वारी मिश्र, एम॰ ए॰, डी॰ लिट्॰, रायवहादुर श्री शुकदेवविद्वारी मिश्र

दर्शन-शास्त्र वेदान्त का कथन करता है। वेदान्त क्या है यह आगे कहा जायगा। भारतीय दर्शनशास्त्र का कुछ भी ज्ञान रखने के लिए ज्योतिषशास्त्र के वर्तमान आविष्कारों के अनुसार विश्व को भी थोड़ा बहुत जान लेना ठीक समझ पड़ता है। पृथ्वी का व्यास ८००० मील हैं। यह कुछ-कुछ अण्ड गोलाकार है तथा उत्तरी ओर दक्षिणी घुव के पास कुछ (प्राय: २७ मीळ) दबी हुई भी है। इन दोनों छुवों के वीच की कल्पित रेखा को अक्षया भ्रमणाक्ष कहते हैं। भूमि इसी पर छट्टू की भाँति नाचा करती है तथा आगे भी बढ़ती जाती है। इन्हीं दोनों चालों से दिन रात अथच ऋतु परिवर्तन होते हैं। आगे चलने में पृथ्वी सूर्य की परिक्रमा करती हैं। इस परिक्रमा के मार्गका नाम कांतिवृत्त है, जो अण्डाकार होता है। पृथ्वी की परिकमा करने में चन्द्रमा को प्रायः ३५५ दिन लगते हैं। सूर्य की परिकमा पृथ्वी एक साल में करती है। पृथ्वी और चन्द्र दोनों पश्चिम से पूर्व की ओर चलते हैं। समुद्र में ज्वारभाटा चन्द्राकर्षण के वल पर आता है। वह पृथ्वी से २,३८,००० मील की दूरी पर है। चन्द्र में कभी जीव जन्तु थे किन्तु अब वह वायुशून्य एक मृत जगत् हैं। वहाँ पन्द्रह-पन्द्रह दिनों के दिन रात होते हैं। दिनों में वहाँ बड़े कड़ाके की गर्मी और रात में बड़ी करारी ठंडक होती है। सूर्य का व्यास पृथ्वी से १०८ गुना है किन्तु तोल में वह पृथ्वी से केवल ३,२०,००० गुना हैं । वह समय के साथ सिकुड़ रहा है । सीर-परिवार में दस ग्रह हैं अर्थात् वुध, शुक्र,पृथ्वी, मंगल, अवान्तर ग्रह, गुरू, शनि, यूरेनस, नेप्चून और प्लूटो । इसी कम से इन ग्रहों के एक एक साल (अर्थात् सूर्य के इनके ढारा चवकर) हमारे ८८, २२५, ३६५, ६८७, २२००, ४३३२, १०७५९, ३०६८७, ६०१२७ तथा ९१३१२ दिनों के होते हैं। ष्ळूटो का एक वर्ष हमारे ३० वर्षों का है। प्राचीन ज्योतिषी अस्तिम तीनों ग्रहों को नहीं जानते थे तथा अवास्तर ग्रहों का जानना भी सन् १८०१ में प्रारम्भ हुआ। मंगल में मनुष्य के समान लोग होंगे तथा शुक्र में शायद वृक्षों के ही समान वस्तुएँ। शनि के उपग्रह टाइटन

૮રરે



#### वेदान्त

में प्राणियों का होना सम्भवहै । शेष सारे ग्रह तथा उपग्रहादि मृतजगत् हैं। इनमें कोई वृद्ध है, कोई युवा, किन्तु वृहस्पति अभी वालक है । यूरेनस पहले पहल सन् १८७१ में देखा गया, नेष्चून सन् १८४१ में तथा प्लूटो सन् १९३० में। प्रति वर्ष असंख्य उल्का पृथ्वी, सूर्य आदि पर गिरा करते हैं। नेष्चून सूर्य से २ अरब ७८ करोड़ मील दूर है। कई केनु इससे भी दूर जाते हैं। हमारा कहने सुनने भर का कुछ पुष्ट ज्ञान उपर्युक्त सौर परिवार मात्र का है। इनमें केवल सूर्य एक तारा है; शेष सब ग्रह उपग्रह, केतु, उल्का, अग्निकन्दुक आदि हैं।

आकाश में लाखों करोड़ों तारे हैं जिनमें कई सूर्य से बहुत वड़े हैं। स्वाति तारा सूर्य से साढ़े तीन लाख गुना है तथा कैंपेला ४००० गुना। सैकड़ों तारों के अपने अपने सौर परिवार हैं जिन सबको लिए हुए वे प्रति सेकिण्ड सैकड़ों मीलों तक की गति से न जाने किथर जा रहे हैं। सम्भवतः वे भी किसी का परिक्रमण करते हैं। कोई सूर्य वालक है, कोई युवा, कोई वृढ़, कोई मृत और कोई गर्मस्थित तथा कोई आगे गर्भ में आवेंगे। आकाश गंगा तथा सैकडों नीहारिकाओं में किय नए तारों के बनने का कम चलता रहता है। तारों की अवस्था उनकी ज्योति के रंगों से परखी जाती है। हमारे सूर्य प्रायः ४० वर्षवाले मनुष्य के समान अवस्था में हैं। इनकी अवस्था का एक-एक सेकिण्ड हमारे हजारों लाखों वर्षों का होता है। मृन सूर्यों में भी बहुतेरे अभी खण्ड-खण्ड नहीं हुए हैं वरन् अपनी ज्योति और गर्मी खोकर अपने मृत ग्रहों आदि के साथ पुराने मार्ग पर चले जा रहे हैं। इस प्रकार विश्व में कोटिकोटि ब्रह्माण्ड प्रस्तुत हैं जिनकी पूरी गणना जानने का हमारे पास कोई साथन नहीं है। यह सारा कारवार गुरुत्वाकर्षण आदि के बल पर चल रहा है। ज्योति एक सेकिण्ड में १,८६००० मोल चलती है। ऐ से भी तारे हैं जिनकी ज्योति हमारी पृथ्वी पर लाखों वर्षों में पहुँवती है। यदि वे आज नष्ट हो जाँय तो भी लाखों वर्षों तक हमें जैसे के तैसे चमकते हुए दिखोंगे। इन तारों के ग्रह, उपग्रहादि में कौन या कितने मृत या जीवित जगद, हैं, यह बताना असंभव है।

कारणार्णव में पहले छोटे-छोटे असंख्य कण होंगे जो गुरुत्वाकर्षणादि शक्तियों के कारण आपस में टकरा टकराकर छोटे वड़े गोले बनाते रहे। ये गोले भी टकरा-टकराकर एक दूसरे में मिलते रहे होंगे। समय के साथ ऐसे गोले तैयार हो गए जिनके मार्ग मुख्य गोलों से पृथक् होने से उनमें यह टकराने का कम समाप्त हुआ। नियम यह है कि यदि कोई छोटा गोला किसी बहुत वड़े के प्रभाव क्षेत्र में आ जाता है तो उससे मिलने के पूर्व पहले ही से खण्ड-खण्ड हो चुकता है। समझा जाता है कि हमारा सूर्य पहले केवल अकेला होगा जिस दशा में वह किसी भारी। तारे के प्रभावक्षेत्र में कुछ काल के लिए आ गया किन्तु खण्ड-खण्ड होकर और उसमें मिलकर समाप्त होने के स्थान में फिर बाहर निकल गया। इस बीच में उसकी आकर्षण शक्ति के कारण उसकी ओर सूर्य का वृत्त कुछ लम्बा हो गया तथा कीली (अक्ष) पर यूमने के कारण कई खण्ड उससे निकल निकलकर वाहर चक्कर लगाने लगे। यह दश ग्रह हो गए। ग्रहों के रूप पूरे गोल न होकर पहले कुछ बेडोल-से थे सो अपनी अपनी बुरी पर घूमने के कारण उनसे भी कुछ भाग निकलकर उपग्रहादि होगए नथा अपने-अपने यह के चक्कर लगाने लगे। हमारा चन्द्रमा इसी प्रकार बना हुवा समझा जाता है। यहाँ तक सोचा जाता है कि जहाँ अब प्रधान्त महासागर है वहीं से भू-भाग निकलकर चन्द्र वन गया होगा। बृहस्पति के ९ चन्द्र है जिनमें चार मुख्य हें। बृहस्पति को मिलाकर पांचों मुख्य गोले एक ही सीर्था रेखा के रूप में है। सनि के भी कई उपग्रहादि हो। ऐसा ज्ञत हुवा है कि हमारा सूर्य इल्टा लायरी नामक तारे की और अब भी जा रहा है। सूर्य प्रति सेकिन्ड ११ मील चलता है।

तारे अधिकतर गजमार्ग (आकाश गंगा) में या इसके निकट देख पड़ते हैं। आकाशस्थ जो अंश इससे जितने ही दूर हैं उसमें उतने ही कम तारे हैं। तारों की संख्या ५० या ६० करोड़ से कम न होगी, ऐसा कूता गया है। जितना आकाश हमें दिखता है, सम्भवतः उसके बाहर भी तारा-समूह-पूर्ण दूसरा आकाश हो। इस प्रकार के कई लोकों पर ज्योतिषियों का उचित विश्वास है। सारे विश्व की सृष्टि या प्रलय का कथन असंगत है क्योंकि उत्पत्ति और नाश विश्व के अंश-मात्र का होता है। आदि में केवल आकाश होगा जिसका कुछ अंश वाष्पपूर्ण (कारणार्णव) हो जाता है। एक-एक नभस्तूप में बहुतेरे तारे बनते हैं। ओरायन आदि ऐसे सैकड़ों नभस्तूप हैं। ज्योतिषियों ने उत्पत्ति का कम इस प्रकार से लगर है ---नभस्तूप, नीलज़ुक्ल तारे, श्वेततारे, पीले, लाल, क्याम-लाल, मृत, भस्म होते हुए तारे आदि ! सभी प्रकार के तारे आज



### थी मिश्रवन्धु

भी आकाश में देखे जाते हैं। एक रंग के तारे आकाश में पास-पास दिखते हैं जिससे समझ पड़ता है कि उनकी उत्पत्ति प्राय साथ ही साथ हुई होगी। तारों के समान कभी कभी ग्रहों की भी उत्पत्ति नभस्तूपों में हो जाती है किन्तु इनका वयकम तारों से बहुत कम होता हैं। इनका जीवन तो भी तारों के ही प्रकार से चलता है। पृथ्वी में पहले निरन्तर पानी बरसता करता होगा। ऐसे समय में बादल पृथ्वी की ही गर्मी से विश्लेष वनते थे। जब धीरे धीरे पृथ्वी ठण्डी हुई तब यह वातल कम बनने लगे और एकत्रित जल से समुद्र बन गए। समय पर यहाँ वायु और जल की कमी होगी और पृथ्वी की वही दशा हो जायगी जो आजकल मंगल की है। जो जीवधारी उस थोड़े जल वायु में रह सकेंगे वही जियेंगे, शेष नघ्ट हो जायँगे। जब ममय पर इतना जल वायु भी न रह जायगा, तब कई अन्य ग्रहों के समान पृथ्वी भी मृत जगत वन जायगी; समय पर भस्म होकर फिर कारणार्णव में परिणत होगी और तब किसी नभस्तूप का अंश होकर शायद कोई सौर परिवार बनने में इसके भी कण योग दें। यही वास्तविक प्रल्य और उत्पत्ति का कम है।

आज भी एक-एक तारा प्रवाह में हुजारों सौर चक हैं तथा जगत में सैकड़ों तारा प्रवाह हैं। प्रति-क्षण उत्पत्ति और विनाश का बाजार तारों के सम्बन्ध में भी गरम रहना है। जगत में स्थान की अनन्तता भी चित्त को चक्कर में डाळती है। आकाश में स्थान कहाँ तक फैलता चला गया है सो ध्यान में नहीं आता। ईस्टिन महोदय का एक सिद्धान्त निकला है जिसके अनुसार स्थान सान्त होकर किन्हीं (वृत्तों) चक्करों से भी चलता है सीधा नहीं। उघर इन वृत्तों के आगे भी किसी न किसी रूप में स्थान होगा ही। समय की भी अनन्तता होती ही है जो समझ में नहीं आती। कहा जाता है कि विना पृथ्वी के अपनी कीली (अक्ष) पर घूमने के हमें समय का बोध जय हो ही नहीं सकता था, तब जहाँ पृथ्वी सूर्यादि का पता नहीं है, वहाँ समय भी नहीं हैं। इस तर्क पर भी निश्चय नहीं जमता है। समय की हमारी नाप पृथ्वी की चाल से मले ही हो, किन्तु बिना नाप के भी समय है ही क्योंकि कुछ स्थानों में जब पृथ्वी की चाल से हम समय नापते हैं तब बिना चालवाले इतर स्थानों में भी तो वही समय बीतता है। सुष्टि के उपर्युक्त कमों पर ध्यान देने से ईश्वरीय प्रति दिन में संसारो-त्पत्ति तथी प्रति रात्रि में उसके विनाश की कल्पना असंगत दिखने लगती है। विश्व में उपर्युक्त सभी पदार्थ सम्मिलित होने से उसकी रासीमता की कल्पना भी जँवती नहीं। आकाश जगत का अंग है ही और वह अनन्त भी है। ऐसी दशा में ईश्वर उसके अन्दर तो हो सकता है किन्तु बहिश्व (बाहर भी) कैसे है यह सहज बुद्धिगम्य नहीं, क्योंकि विश्व जव असीम है तब उसके वाहर क्या हो सकता है? इन्हीं सब वातों का कथन देशकने में आने से ज्योतिय के अनुसार पहले जगत का कथन कर दिया गया है जिसमें स्थान स्थान पर उसके समझने में भ्रम एडने का खटका न रहे। अब वेदान्त का विषय उठाया जाना है।

बेदान्त - हमारे यहाँ के धार्मिक विचारों में चारों मंहिता, सारे बाह्मण, उपनिषद् और आरण्यक ग्रंथ अनादि और अपीरूपेय हैं तथा सबकी संज्ञा वेद है। यह गिर हम विश्वासात्मक भावों पर न जाकर तर्कात्मक विचारों के आधार पर कथन करेंगे तथा मंहिता को वेद कहकर इतर ग्रंथों को उन्हींके नामों में पुकारेंगे। मुख्यतया उपनिषद् के आधार पर ही वंदान्त हैं तथा बह्मसूत्र (वेदान्न दर्शन) वेदान्त के उपकारी मात्र हैं और केवल गौणरूप से वेदाना कहे जा सकते हैं। ब्रह्म, जीव और जड़ को तत्वत्रय कहते हैं। महर्षि पतच्चलि के अपकारी मात्र हैं और केवल गौणरूप से वेदाना कहे जा सकते हैं। ब्रह्म, जीव और जड़ को तत्वत्रय कहते हैं। महर्षि पतच्चलि के अनुसार वेद की शाब्दी भावना नित्य नहीं वरन अर्थी भावना (प्रज्ञा) मात्र नित्य है। भागवत पुराण में ब्रह्मा आदि कवि कहे गए हैं। उपनिषत्कार हमारे ऋषिगण बुद्धि (Intellect) से तो विशेष काम छेते ही थे किन्तु प्रायः बोधि (Intuition) का भी प्रयोग अपने निर्णयों पर पहुँचने को करते थे। यहाँ तक माना गया है कि ऋषियों की प्रधानता बोधि में है तथा टीकाकारों की बुद्धि में। फिर भी दर्शन के निर्कष बुद्धि दारा ही बाह्य हो सकते हैं न कि बोधि द्वारा। बोधि का मात धार्मिक हो सकता है, दार्शनिक नहीं। हमारे यहाँ दर्शन बोड़ा बहुत धर्म से मिला रहा है तथा पीछेवाले दार्शनिक अपने पूर्ववर्तियों का मान आवस्थकता से इतना अधिक करते रहे कि उन्होंने अपने नवीन विचारों तथा आविष्कारों का कथन नवीनता के रूप में न करके प्राचीन सब्दों के ही नवीन अर्थ लगाकर अपने को नवदार्शनिक न कहकर प्राचीनों का टीकाकार मात्र कहा। एसी दशा में जो नवभाव प्राचीन अब्दों में किसी भौति न लाए जा सके होंगे उनके कथन ही न किए गए होंगे। इस प्रकार पूर्ववर्ती दार्शनिक ऋषिगणों पर्वात्तयों



#### वेदान्त

के लिए न केवल पुराने दार्शनिक वरन धार्मिक गुरू भी माने गए और दर्शनों का धार्मिक भाव क्षीण होने के स्थात पर दिनों-दिन वृद्धिगत होता गया। फल यह हुआ कि यद्यपि श्रीस्वामी शंकराचार्य औपनिषद्-आर्षमण्डल से मानस महत्ता में कम न थे, बरन कुछ बढ़े चड़े ही थे, जैसाकि पाक्ष्वात्य विद्वान समझते भी हैं, तथापि स्वयं उन्होंने अपने को उनका टीका-फार मात्र माना तथा भारतीय विद्वन्मण्डली में यही भाव मान्य समझा जाता रहा। इसी भाँति यद्यपि जनता में निर्गुण भावों की अग्राह्यता के कारण स्वयं बादरायण व्यास ने सगुण ब्रह्म का भी निर्गुण के साथ कथन किया, तथापि इन दोनों में कोई बैपरीत्य न मानकर परमात्मा का चिन्तवन इन दोनों भावों से ठीक माना, यद्यपि निर्गुण ब्रह्म का जैसा कथन प्राचीन ऋषियों ने किया था, उमके अनुसार परवर्ती सगुण कथन के कई अंशों में उससे प्रतिकूलता थी ही। फिर भी हमारे आचार्यों ने इस प्रतिकूलता को बिलकुल भुलाकर इन दोनों भावों में अनुकूलता का ही दिग्दर्शन कराया। उन्होंने गीता तक में यहीं कहा कि निर्गुण भाव बहुत कठिनता से निदिध्यासन में आ सकता है अतः सगुण विचार शीध्य फलप्रद होने से एक प्रकार से अष्टक्तर है, यद्यपि सत्य दोनों है। ऐसी नग्रता कथन में शोभाग्रद होकर भी है वास्तय में अमत्य और जव लोक में शालीनता मात्र न समझी जाहर बह तथ्य भाषण के रूप में ग्राह्य हो जायों है, तथ दर्शनजास्त्र में न्युनाविक अतथ्यता आकर उसकी उन्नति को अवश्दा करही देती है।

हमारे उपनिषदों में सारे संसार का प्राचीनतम दर्शनशास्त्र तिहित है और जितनी उन्नति उत्त प्रामैतिहासिक समय तक हमारे ऋषियों ने करली थीं, उसे देखकर महदाश्चर्य होता है। फिर भी कोई भी रचयिता कैसा भी मनीभी होने पर भी सब समयों के लिए समप्टिरूप से सारे संसार के सभी विद्वानों से श्रेष्ठतर नहीं हो सकता। संसार में नवीन आबिष्कार होते ही रहते हैं, जिनके साहरे सभी शास्त्रीय विभागों में तब विचारोत्पादन होता रहता है जिससे नवीन भाव उठते जाते हैं। सन् १८९७ ई० में पाश्चात्य दर्शन-शास्त्र की जो स्थिति थी, उसकी महत्ता केवल पचास वर्षोवाली उन्नति के देखते हुए बहुत कुछ कम हो गई है तथा उनके दार्शनिक विचार इतने ही समय में बहुत आगे वढ़ गए हैं। यहाँ अपने दर्शन-शास्त्र ने धर्म के रूप में गोस्वामी तुल्मीदाय, चैतन्य महाप्रभू तथा बल्लभाचार्य के समयों तक तो कुछ परिवर्नन दिखलाए, किन्तु उसके पीछ कोई कथनयोग्य उन्नति नहीं हुई, वरन् उस काल की उन्नति भी, दार्शनिक विचारों से, एक प्रकार की अवनति कही जा सकती है। इधर आकर उन्नीसवीं शताब्दी के प्रायः मध्य से कुछ नव विचार धर्म एवं दर्शन के क्षेत्र में प्रारम्भ हुए भी हैं जो अब भी चल रहे हैं तथा पाश्चात्य दार्शनिक विचारों का भी प्रभाव पड़कर भारत में सभी विभागों में विचार स्वातंत्र्य की बृद्धि कर रहे हैं। अपने वेदान्त में विशेषतथा निर्गुण-सगुण ब्रह्म, जीवात्मा, परमात्मा, जगदुत्पत्ति, भूमावाद आदि के कथन रहते हैं। अब इन्हीं निगूढ़ विषयों में से एक एक को लेकर हम पहले उन पर शास्त्रीय विचार प्रकट करेंगे।

वेवान्स-प्रंथों का कथन---वेदान्त का विषय उठाने के पूर्व अपने प्राचीन ग्रंथों का कुछ कथन आवश्यक हूँ क्योंकि उनके अवतरण इस लेख में बहुतायत से आएँगे। अपने यहाँ प्राचीनतम सभ्यता हड़प्पा (३३वीं शताब्दी बी० सी० अर्थात् ईगापूर्व) तथा मोंहजोदड़ों (२८वीं शताब्दी बी० सी०) की हैं। यह समय पाश्चात्य पंडितों तथा ऐतिहासिक रीति पर चलनेवाले भारतीय पंडितों के मतानुसार हैं जिनसे प्राचीन धामिक विचाराश्रयी महाश्रयों का मतैक्य नहीं है। हड़प्पा और मोहंजोपड़ों में लेख मिले हैं किन्तु अभी वे दुढ़तापूर्वक पढ़े नहीं गए हैं। वहाँ इतर धामिक मामलों के अतिरिक्त योग का भी विचार प्रस्तुत हैं। हमारे ऋग्वेद का समय २१वीं से दसवीं शताब्दी ई० पू० तक का बैठता है। अथवंवेद झायद इससे कुछ पहले से चलकर प्रायः आठवीं शताब्दी ई० पू० में समाप्त हुआ होगा। सामवेद प्रायः ऋक् वा संकलन हैं तथा यजुर्वेद का समय ऋक् से पीछे से चलकर बहुधा आठवीं शताब्दी ई० पू० तक चलता है। यजुर्वेद तथा अथवं में शिव परमात्मा हैं।

अनन्तर ब्राह्मणकाल चलता है । ये ग्रंथ अब ७० हैं यद्यपि पहले कुछ अधिक थे । प्रत्येक ब्राह्मण का अस्तिम अध्याय एक-एक उपनिषद् हैं जिनमें ज्ञानकाण्ड है तथा क्षेप ब्राह्मणों में कर्मकाण्ड । उपनिषद् ११९४ हैं जिनमें से १५० अच्छे हैं । उनमें भी दस की मुख्यता है । आरण्यक बारह तेरह हैं जिनके विषय ब्राह्मण और उपनिषद् दोनों से मिलते हैं । इसके

૮ર૬



### श्री मिश्रवन्धु

पीछे सूत्रों का धिषय चलता है जिनसे स्मृतियों का जग्म हुआ। वैदिक समय से ही ऐतिहासिक सामग्री भी स्मरण-शक्ति द्वारा रक्षित किया गया जिससे पहले चार संहिताये बनीं, तब प्राकृत पुराण और अन्त में वर्तमान सांस्कृत पुराण। षड्दर्शन में सांख्य, वैशेषिक, न्याय, पूर्वमीमाँसा, उत्तरमीमाँसा और योग के विषय हैं। इन सत्र में वेदान्त का समर्थन विशेषतया बादरायण व्यासकृत उत्तरमीमांसा से होता है। ब्राह्मणों में पञ्चविंश और तैत्तिरीय सब से पुराने हैं। इनके पीछे जैमिनीय, कीशीतकि और ऐतरेय की गणना हैं। श्राह्मणों में पञ्चविंश और तैत्तिरीय सब से पुराने हैं। इनके पीछे जैमिनीय, कीशीतकि और ऐतरेय की गणना हैं। श्रात्मण्य नया है। ये सब बुद्ध से पूर्व के हैं। ऐतरेय और रातपथ मुख्य ब्राह्मण हैं। उपनिषदों में बृहदारण्यक, छान्दोग्य, तैत्तिरीय और कौशीतकि सबसे पुराने हैं। दूसरी में प्रश्न, मुण्डक, और केन के प्राचीन भागों की गणना है और तब इसी कक्षा में कठ, ईश, ख्वेताश्वतर और महानारायणीय आती हैं। तीसरी कक्षा में मैत्रायणीय और माण्डूक्य हैं तथा चौथी में अथर्ववेदीय उपनिषत् गण। वृहदारण्यक, छान्दोग्य, जैमिनीय, केन और कठ के अतिरिक्त कोई उपनिषत् बुद्ध से पुराना नहीं समझा जाता। श्वेताश्वतर गीता से पहले का हुँ। उसवे समय तक हो ब ईश्वररत्व चलता था। अब बेदान्त को लीजिए।

बहा का निर्मुण कथन--(१) यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्यमनसा सह। तैत्तिरीय ॥२।४।१। जहाँ मन मे उसे न पाकर वाणी पलट आती है, अर्थात् परब्रहा न मन से पाया जा सकता है न वाणी से कहा जा सकता है।

(२) नैव वाचान मनसा प्राप्तुं झक्यो न चक्षुषा।। कठ० ३,१२। ब्रह्मवाणी, मन अथवा आँ ख रानहीं जानी जा गकती। अवचन ढ़ाराही उसका निर्देश है।

(३) जवचनेनैव ब्रह्मप्रोवाच इति श्रूयते ॥ ब्रह्मसूत्र, झंकरभाष्य ३।२।१७। ऐसा सूना जाता है कि ऋषियों ने ब्रह्म का विवरण मीन से ही किया है।

(४) न तत्र चक्षुगंच्छति न वाक् गच्छति न मनो। न विको न विजानीयो यथैतदनु झिष्यात् ॥ केन ३। वहां (ब्रह्म में) आँख नहीं जाती न वाणी जाती है न मन, न बुद्धि । नहीं जानते उसका उपदेश कैसे किया जाय]

(५) सर्व खल्विदं ब्रह्म तज्जलान् इति। छान्दोग्य ॥३१५११।

यह सब निक्चयपूर्वक ब्रह्म है। तज्जल≕तज्ज (उससे उत्पन्न), तल्ल (उसमें लय) तदन (उसमें स्थित); ऐसा है।

( ६ ) यतो वा इमानि भूतानि जायग्ते । येन जातानि जीवग्ति । यस्त्रयन्त्यपिभिसं विद्याग्ति स तैत्तिरीय ३११ । जिसमे सभी जड़ चेतन उत्पन्न होने हैं, जिसके द्वारा उत्पन्न भूत (जड़ चेतन) जीते हैं, अन्त समय में जिसमें लीन हो जाते हैं।

(७) अपाणिपादो जवनो गृहीता पश्यत्यचक्षुः सञ्घूणोत्यकर्णः। सबेत्ति वेद्यंनच तस्यास्ति वेत्ता तजाहुरुग्र्यं पुरुषं महान्तम् ॥ श्वेताश्वत्तर ॥३।१९ ।

बह विना हाथ के पकड़ता, विना पौर के चलता, बिना आँख के देखता, बिना कान के सुनता, और सव ज्ञातय्यों को आगता है किन्तु उसका जाननेवाला (कोई) नहीं हैं। उसी को महान् पुरुष कहने हैं।

(८) अणोरणीयान महतो महीयान् ॥ कठ २१२।

बह छोटे से भी। छोटा (तथा) बड़ें से भी। बड़ा है। उसका ज्ञान कवियों ने बुद्धि (Intellect) के ऊपर बोधि (Intuition) द्वारा माना है। बुद्धि तक तो तर्कवाद है किन्तु बोधि तर्काधित न होकर केवल महारमाओं के विचारों का हमारे लिए विश्वासारमक विषय हो जाता है, जैसाकि ऊपर कहा जा चुका है।

( ९ ) शास्त्रयोनित्स्वात् । बाद० व्र० १।१।३ । (एकमात्र ब्रह्म धास्त्र के लिए मीमांसा की वस्तु है) सामान्य प्रतिषेधात् ।। बाद० ब० ३।२।२६ (उससे इतर कुछ नहीं है ।)

भूति उसे "नैतिनेति" (वह यह नहीं है, वह यह नहीं है) कहकर बतलाता है।

(१०) अक्षब्द सरपर्श्वमरूपमव्ययम् ।। कठ० ३।१५ (उसके शब्द, स्पर्श, रूप, समाप्ति आदि कुछ वहीं है ।) तदेतद् ब्रह्म मपूर्व्यमनसा मनन्तरमबाह्म्यम् ।। बृहदारण्यक० २।५।१९ ।



## वेदाғत

(उसके प्रह्म के पहले, पीछे, भीतर या बाहर अन्य कुछ भी नहीं है।)

तदनन्यत्वम् । बाद० ब० २।१।१४। (संमार ब्रह्म से अभिन्न है।)

(११) एष ब्रह्मैष इन्द्र, एष प्रजापतिरेते सर्वे देवा इमानि च पञ्च भूतानि पृथिवी वायु आकाशआणो ज्योतिषी-न्येतानीमानि चक्षुद्र मिश्राणीव बीजानी तराणि, चेतराणि चाण्डजानि च जरायुजानि च स्वेदजानि चोद्भिज्जानि, चाश्वागावा पुरुषा हस्तिनो यत् किञ्चेदेप्राणि जंगमंचपतत्रिच यच्च स्थावरम् सर्वं त प्रज्ञानेत्रम् प्रज्ञाने प्रतिष्ठितम् प्रज्ञानेत्रोलोकः प्रज्ञा प्रतिष्ठिता प्रज्ञानं ब्रह्म। ऐतरे० ३-३२,

यह (सब) बहा है और यही इन्द्र हैं और यही प्रजापति हैं और सब ये देवता ब्रह्म हें पञ्चमहाभूत (अर्थात्) पृथ्वी, वायु आकाश, जल, तेज ये ब्रह्म हैं और क्षुद्र मिलनेवाले जीव भी और कारणकार्य और इनसे इतर अण्डों से उत्पन्न होनेवाले और गर्भाशय जात् जीव और पसीने से उत्पन्न होनेवाले (कीड़ें मकोड़े)[और वृक्षादि ये सत्र ब्रह्म हैं और घोड़ें,गऊ, बैंल, मनुष्य, हाथी और जो कुछ यह प्राणवाला चरजीव है और पंखवाले और जो अचल पदार्थ हैं सो गब प्रज्ञानरूप नेत्रवाले और प्रज्ञान विवे स्थित हैं और लोक प्रज्ञानेत्र है और पंखवाले और जो आध्यभूत हैं अत् वज्जान (प्रकर्षज्ञान) ही ब्रह्म है।

(१२) सत्यम् ज्ञानम् अनन्तम् इति ब्रह्म। तैत्तिरीय० प्रथमोनुवाकः। विकारशून्य ज्ञानस्वरूप काल दिक की अवधि से शून्य एसा ब्रह्म है।

(१३) तदात्मानं स्वयमकुरत् ।। तैत्ति० २७७ ।

उस (ब्रह्म) ने खुद अपने को ही (जगत् रूप में) किया, अर्थात् कारणार्णव से कियासकित के प्रयोग के ढारा वह ब्रह्म जगत् रूप में हुवा।

(१४) अस्तीत्येवोपलब्धव्यस्तत्त्व भावेन चोभयोः । अस्तीत्येवपलब्धस्य तत्त्वभावः प्रसीदति ।। कठ० १३।११४। वह हैं, बस इतने ही विचार से वह प्राप्त हो मकता है और पंचतत्त्व सम्बन्धी कार्यं, इन्हीं दो से (प्राप्त होने योग्य) हे । वह हैं ; इस विचार को जो पा गया है उसके चैतन्य शरीर और इन्द्रियों के समुदाय प्रसन्न होते हैं ।

(१५) तदेजति तन्नैजति तद्दूरे तद्वग्तिके। तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः ॥ईकी०५। वह चलता है वह नहीं चलता (जो भाव चलने का हम समझते हैं उस प्रकार नहीं चलता किन्तु कियाशक्ति व्यवहार के कारण उन शक्तियों द्वारा वास्तव में चलता है।) वह दूर है वह निकट है, वह इम सारे जगत् के बाहर है। यहाँ भी विश्वा-नुग और विश्वातिग का भाव कथित है।

(१६) यद्वाचा नभुदितं येत वागभ्यूद्यते । तदेवब्रह्मत्वं विद्धिनेदं यदिद मुपासते ।। केन० ४ । जो (ब्रह्म) वचन द्वारा न कहा गया है (अपितु) जिसके द्वारा वाणी बोलती है, उसेही तू परमात्मा जान, उसे नहीं जिसकी उपासना करते हैं ।

(१७) तंदुर्दश गूढ़ मनुप्रविष्टं गुहाहितं गव्हरेष्ठं पुराणम्। अध्यात्म योगाधिगमेन देवं मत्त्वा धीरो हर्षशोकौ-जहाति ॥ कठ० १२।४१।

उसको (परमात्मा) जो कठिनता से जाना जाता है, छिपा हुवा है, शरीर के भीतरवाले (जीव) में भी प्रविष्ठ अनादिकाल से है, जो मेधा के भीतर स्थित है और गव्हरेष्ठ (ऐसे स्थान पर है जहाँ पहुँचना दुस्तर है।) जो आकाश रूप अध्यात्मयोग से जाना जाता है, ऐसा जानकर अर्थवाग् व्यक्ति हर्ष शोक को त्याग देता है।

(१८) य एव सुप्तेष् जागतिकामं कामं पुरुषो निभिमाणः । तदेव शुकं तद् ब्रह्म तदेवामृतमुच्यते । तस्मिल्लोकाः श्रिताः सवं तदुनाम्यतकइचन ।। एतद्वैत ॥ कठ० ८१९४ ।

जो सबेव्यापक जमत् को बनाता हुआ, परमात्मा के अथों को पूर्ण करने के लिए इन (सब) के सौते रहने घर भी जागछा



## श्री मिश्रवन्धु

हैं, वही जगत् का बीजरूप तथा ब्रह्म है, जो नाश रहित कहळाता है । उसी के सब लोग आश्रित हैं और कोई भी उसके नियमों का उल्लंघन नहीं कर सकता । आश्रित होने से प्रयोजन उसीकी शक्ति से ठहरे हुए से है । वह ऐसा है ।

(१९) अग्नियंथंको भुत्रनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूव। एक स्तथा सर्वभूतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिरच ॥ कठ० ९।९५।

जैसे अग्नि एक ही, संसार में घूसकर प्रत्यंक रूप के साथ उसी रूप का हुवा, उसी भाँति सारे जड़-जंगम पदार्थों मे व्याप्त होनेवाला आत्मा (ब्रह्म) प्रत्येक रूप के साथ वैसा ही है तथा बाहर भी।

(२०) भयादस्याग्निस्तपति भयासपति सूर्यः। भयादिन्द्रक्ष्च वायुक्ष्च मृत्युर्धावति पञ्चमः ॥३।१०४॥ उसी परमात्मा के भय (आशय) से आग जलती है, उसी के आशय से सूर्य तपता है, उसी के आशय से इन्द्र (मेघ)और वायु (काम करते) हैं और (इन चारों से इनर) पाँचवीं मौत अपने काम में लगी है।

(२१) न सन्दृशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्ष्रचा पश्यति कश्चनैनम् । हृदामनीचा मनसाभि क्लूप्तो य एतद्विदुर-मृतास्ते भवन्ति ॥ कठ० ९।११० ।

इस परमात्मा का रूप सामने नहीं खड़ा होता है तथा कोई इसे आँख से नहीं देखना है। हृदय (प्रेम) से, बुद्धि से तथा मन से सर्वव्यापी प्रकाशक परमात्मा जाना जाता है। जो छोग इसे जान जाते हैं वे अमर हो जाते हैं। यहाँ कहा गया है कि केवल बुद्धि और विचार से ही नहीं यरन् प्रोम होने से भी परमात्मा जाना जा सकता है अन्यथा नहीं।

उपर्युक्त २१ अवतरणों से निर्गुण ब्रह्म का विवरण किया गया है। इससे जितना ऊँचा परमात्मभाव उस परम प्राचीन काल में कथित हैं, उससे बढ़कर किसीने आज तक नहीं कह पाया है । जगदुत्पत्ति के दो मुख्य विचार हैं अर्थात् आरम्भवाद और परिणामवाद । पहले का यह भाव है कि किसी समय में ईश्वर ने स्वेच्छा से विश्व बनाया । ऐसा सोचने में उसमें इच्छा का स्थापन करना पड़ता है जो एक दरिद्रता गभिन भाव है क्योंकि जिसके पास कोई। कमी नहीं वह इच्छा किस बात की करेगा ? यदि यह कहा जाए कि संसार रचना की शक्ति रखकर भी उसके पास संसार न था जिसके रचने की उसने इच्छा की, तो भी बिना संसार के उसे कुछ तो कमी भासित हुई, तब न उसने संसार बनाया । इसीलिए आरम्भवाद कुछ सीचा भाव है , यद्यपि उपर्युक्त अवतरणों में से कुछ से निकलता अवस्य है । किसी समय में पूरा का पूरा विश्व वर्तमान रूप में ईश्वर ढारा बनाया जाना मानने से विश्वासी पुरुष हमारे सारे अनुभवों तथा प्राकृतिक नियमों के भी प्रतिकूल जाता हैं । परिणामवाद का प्रयोजन यह है कि पहले कारणार्णव था जिससे प्राकृतिक अक्तियों ढारा विश्व बना जो अब भी उन बक्तियों के व्यवहार से उन्नतिशील हैं । कारणार्णव के अनादि होने तथा बक्तियों के भी अनादि होने से ईश्वर में कभी कोई इच्छा श्यापित नहीं होती, केवल उसके नियम उन्नतिशील हैं । उपर्युक्त कई अवतरणों में त्रिना ईश्वरेच्छा के भी सांसारिक नियमों से जगत् का निर्माण कथित है जो निर्माण कारणार्णव की कमिक उन्नति से होता आया है और अब भी हो रहा है। इसीलिए कथन जगत् बनाते हुवे का है नकि बनाने का । बनाने का करम अब भी चल रहा है और अनन्त पर्यन्त चलता रहेगा। अतएव यह भाव बहुत ही ऊँचा है और कई मंत्रों से प्रतिध्वनित भी होता है। यह कहा गया है कि परमात्मा से इतर जग में कुछ नहीं है। विज्ञान भी इस बात को सिद्ध कर चुका है कि निर्जीव जगत अन्तिम अवस्था में परमागुओं का समूह है तथा प्रत्येक परमाणू केवल शक्तियों का केन्द्र हैं । अतएव निर्जीव जगत् शक्तियों का केन्द्रमात्र होकर और परमात्मा का शक्ति समूह होने से उससे बाहर नहीं रह जाता। सजीव जगत् में निर्जीब से बढ़कर सजीवताभर विश्वेष हैं । जीव भी शक्ति से इतर कुछ न होकर पूरा निर्जीव और सजीव जगत ब्रह्म का ही अंग दिखता है । इन मंत्रों में परमात्मा केवल विचारमग्न होकर इन्द्रियों की शक्ति से वाहर माना गया है । तो भी इतनी कठिनता पड़ती है कि विश्व-रूप होकर परमात्म। विश्वानुग तो हैं, किन्तु विश्वातिंग भी हैं या नहीं ? हमारे उगनिषदों में उसे विश्वातिंग भी माना गया है । यह बात तभी कही जा सकती है जब विश्व ससीम हो । आकाश भी जब जगतृका अंग है और वह असीम (अनन्त) है हो, तब विश्व ससीम कैसे कहा जा सकता हूँ ? यह प्रश्न हमारे उपनिषदों में उठाया ही नहीं गया, फिर भी विश्व ससीम मान लिया गया, नहीं तो विश्वातिगता का भाव कैसे कहा जाता ? कुछ महात्माओं से भी हमने यही जिज्ञासा की तो उनका यही



## वेदान्त

तर्क हुवा कि विश्व हमारे लिए असीम अवश्य है किन्तु ब्रह्म के लिए नहीं। उत्तर यही प्रत्यक्ष है कि कोई असीम वस्तु किसीके लिए भो गसीम न हो जायगी। किर परमात्मा जब अजेय है तब उसके लिए कोई वस्तु कैसी है सो हम जान ही कैसे सकते हिं? इन दोनों बातों के अतिरिक्त अपने शास्त्रीय ब्रह्मज्ञान के विषय में कोई शंका उठती नहीं दिखती और अपने शास्त्रीय ब्रद्मज्ञान की महत्ता तो प्रत्यक्ष हो सर्व माग्य है। एक यह भी बात कही जा सकती है कि जहाँ विश्व ससीम माना गया है वहाँ वह केवल दृश्य जगत के भाव में आया है। एक यह भी बात कही जा सकती है कि जहाँ विश्व ससीम माना गया है वहाँ वह केवल दृश्य जगत के भाव में आया है। दिख्व का मूल विश् शब्द है जिससे वेद में भी विद्या: और वैश्य झब्द आए हैं, जिसका सम्बन्ध चर जगत से भाव में आया है। विश्व का मूल विश् शब्द है जिससे वेद में भी विद्या: और वैश्य झब्द आए हैं, जिसका सम्बन्ध चर जगत से है। आकाश हमारे यहाँ भी असीम माना गया है। उसे उपादेयकारण मानने में ही शंका उठ सकती है। यह अर्थ लगाने से अपने शास्त्रों का विश्वातिगवाला भाव तो तर्कानुकूल हो जाता है, किन्तु अपने आचार्यो ने विश्वातिग्ता से जगत के बाहर भी परमात्मा का अस्तित्त्व मानकर एक प्रकार से जो परमेश्वरीय महत्ता दिखलाई है, बह भाव लुप्त हो जाता है।

ब्रह्म का अज्ञेय कथन∽~(१) न सत्न चासत् शिव एव केवलः । इदेताझ्वतर, ४।१८। वह मत् है न असत्, केवल अद्वैत शिव है।

(२) अनादि मत्परं ब्रह्म न सत्तन्नासदुच्यते ॥ गीता १३।१२। वह ब्रह्म अनादि है, वह न सत् है न असन् ।

(३) कश्चेतनो पिपाबाणः । योगवा झिष्ठः । ब्रह्म चेतन होतर भी पापाण (स) जड़ है ।

यहां के प्रथम दो मंत्र ब्रह्म में सत्ता और असत्ता दोनों स्थापित करके प्रतिकूलता का पोषण करते दिखते है, किन्तु मुख्य भाव यही समझ पड़ता है कि वह हमारे लिए अज्ञेय है।

जैसे भाव परमात्मा के सम्बन्ध में कहे गए हैं, उनसे परमात्मा का भाव जगत् से अभिन्न विश्वेश्वर भाव (Panth ism) हो जाता है। इसोलिए हमारे ऋषियों ने विश्वातिगता का विचार दिखलाया है कि हम विश्व को ही ईश्वर मातने के कथन से बचें। इसका विवरण परमात्मा सम्बन्धी भूमावाद में विशेष है। उसमें ब्रह्म सम्बन्धी कई और भी ऊँचे ऊँचे भाव कथित हैं। मुख्य बात यह दिखती है कि मनुष्य की बुद्धि ससीम होने से अमीमता का नूर्ण माव उसकी समझ के बाहर है।

भूमाबाद (Pantheism)----भूमैव सुखम् माल्पे सुखमस्ति। छान्दो० ॥ भूगा ही सुख है, अल्प (मनुष्य) में गुख नहीं हैं।

यत्रनान्यत् पश्यति, नान्यत् श्रृणोति, नान्यत् विजानाति स भूमा। अथ यत्रान्यत् पश्यति, अन्यत् श्रृणोर्ति, अन्यत् विजानाति तदल्पम् । योवभूमा तदममृत मथ पदल्पं तन्मर्त्यं । छान्दो० ७।१४।१।

(जहाँ और को नर्ड़ो देखता, नहीं सुनता, नहीं जानता वह भूमा (निर्गुण ब्रह्म) है । और जहाँ और को देखता है, सुनता हँ (तथा) ओर को जानता है, वह अल्प (लघुनमनुष्य) है । जो वह भूमा है वह अमर है और जो अल्प है वह मर्त्य (गरने-वाला) हैं ।

यत्रवाअस्य सर्व मास्मैवाभूततत्रकेनकं जिध्येत्, तत् केनकं पक्ष्येत् तत् केनकं शृण्यात् तत् केनकं अभियदेत् तत् केनकं मन्वोत तत् केनकं विजानोयात्।। बहु० २।४।१४।

(जहाँ सब कुछ उसी का आत्मा ही होगा, वहाँ किसके ढारा कौन सूंघा जायगा ? वहां कौन किसे देलेगा, वहां कौन किसे गुनेगा, वहाँ कौन किसमें बोलेगा, कौन किसका मनन करेगा, कौन किसे जानेगा ? )

नहस्य प्राच्यादि दिशः कल्पन्तेऽथ तिर्यन्वाऽवाडदोर्ध्ववानूह्य एवं परमात्माऽपरिभितोऽजः । मंत्राणि उपनि० ६।१७। (उसके लिए ाूर्वादि दिशाएँ नहीं हैं, ऊपर नीचे भी नहीं हैं, वह निराधार, असीम और अज है ।)



## श्री मिश्रवन्धु

नैवमूर्ध्वंन तिर्यञ्चनमध्ये परिजवभत् । इवेताक्ष्व०४।१९ । (ऊपर, बगल अथवा बीच में वह कहीं से भी घेरा नहीं जा सकता।)

पुरुष एवेद सर्वं यद्भूतं यच्चभव्यम्। (ऋग्वेद) (सब जो कुछ है, जो कुछ हुवा था अथव जो होगा वह सब पुरुष (परमात्मा) ही है।)

आत्मैवेदं सर्खं---छान्दो० ७।२५।२। (यह सब आत्मा ही हैं !) अनिश्चिता यथा रज्जुरन्धकारे विकल्पिता। सर्पधारादिभिर्भारेस्तद्वदात्मा विकल्पितः॥ माण्डवयकारिका॥

जिस प्रकार अन्धकार में निक्ष्चय की कमी से रस्सी में साँप की कल्पना हो जाती है, उसी भाँति आत्मा में संसार की कल्पना है। यहाँ थोड़े ही आधार पर संसार की असारता मान ली गई है जो बहुत मान्य नहीं है। यह उत्प्रेक्षा एकांग में प्रत्यक्षतया ज्ञातव्य होकर भी दूसरे पक्ष में इसी प्रकार ज्ञेय न होने से ठीक न बैठेगी पर्यांकि संसार के पक्ष में अल्पायु होने से जिज्ञासु उसके मिथ्या रूप का निक्ष्य नहीं कर सकता।

प्रतीति मात्रमेवैतद् भाति विद्यं चराचरम्। मायैव अघटन घटना पटीयसी।

(जो विश्व की प्रतीति हम सबको होती है वह माया के बल से, क्योंकि संकल्प शक्ति द्वारा माया (Hypnotism की भाँति) अधटित घटना हुईसी दिखला सकती है। यहाँ अपना शास्त्र तर्क तजकर सीक्षा विख्वास पर आ गया है क्योंकि यदि जादू से कोई अधटित घटना दिखलाई भी जाय तो उसके सहारे से सारा अनुभव नहीं कट सकता।)

नासतो विद्यते भावो ना भावो विद्यते सतः। (गीता)

(असत् का भाव (होना) नहीं हो सकता तथा सत् का अभाव नहीं हो सकता।)

यहाँ प्रकट है कि हमारा वेदान्त अभाव से भाव की उत्पत्ति नहीं कहता। इसलिए सृष्टि अनादि मानी जायगी नहीं तो अभाव से भाव की उत्पत्ति आ जायगी।

अत्मा वा इदमग्नआसीत् ॥ ऎत० २।१। (यह परमात्मा ही पहले था।) सतपः तप्त्वा इदं सर्ग्व असुजत् यदिदं किञ्च---तैत्तिरीय० २।६।

उसने तप (बक्ति का व्यवहार) करके यह जितना कुछ (सारा विश्व) है उसका सूजन किया। यहाँ इच्छा का कथन न होने से यह मंत्र आरम्भवाद में न जाकर प्राक्वतिक शक्तियों द्वारा विश्व-सूजन का समर्थन करता हुवा परिणामवाद का पोषक माना जा सकता है।

#### तत्सृष्ट्वा तदेव अनुप्राधिक्षत् ॥ तैत्तिरीय० २१६।

विश्व को रचकर परमात्मा ग्रेष्ठ से उसी में प्रवेश कर गया। इस स्थान पर उपनिषद् ब्रह्म को पहले जगत के बाहरसा मानकर आरम्भवाद की ओर चला गया है। वैज्ञानिक विचार तो ऐसा है कि जड़ ओर चेतन जगत् अन्त में केवल शक्ति का केन्द्र होकर सारी प्रकृति शक्ति मात्र रह जाती हैं जो शक्ति समूह परमात्मा से पृथक् न होने से अद्वैत मत आता हैं। विविध वस्तुएँ सदैव थी और उनका अस्तित्व केवल परमात्मा में था। प्राकृतिक शक्तियों की सत्ता, स्थिरता, आयो-जन तथा समय के साथ विश्व की उन्नति के ही अनुभव से हम ब्रह्म की सत्ता का विचार करते हैं। यदि जगत् का आश्वय छोड़कर परमात्मा पर विचार करें तो उसका अस्तित्व अनुभव से हम ब्रह्म की सत्ता का विचार करते हैं। यदि जगत् का आश्वय छोड़कर परमात्मा पर विचार करें तो उसका अस्तित्व अनुभव से हम ब्रह्म की सत्ता का विचार करते हैं। यदि जगत् का आश्वय छोड़कर परमात्मा पर विचार करें तो उसका अस्तित्व अनुभव से हम ब्रह्म की सत्ता का विचार करते हैं। विचार केवल विश्वासा-श्रित रह जायगा। ऐसी दक्षा में ब्रह्म का किसी समय जगत् में प्रवेश करना तर्कविज्ञान और विचाराश्वित न होकर केवल विश्वासा-श्रित रह जायगा। ऐसी दक्षा में ब्रह्म का किसी समय जगत् में प्रवेश करना तर्कविज्ञान और विचाराश्वित या विज्ञानश्चित न होकर केवल विश्वासवाद है, क्योंकि यह विचार विश्व को सतीम और परमात्मा को असीम मानता है, किन्तु जगत् की ससीमता का हमारे सामने कोई प्रमाण नहीं है, वरन् ब्रह्म का अस्तित्व हमें विश्व से ही जात है और हो सकता है। जगत् से बाहर के कथन विश्वासमात्र रह जाते हैं सोभी विज्ञान के प्रतिकूल, जिससे उन्हें असिद्ध मानना



## वेदान्त

पड़ता है जैसाकि ऊपर कहा जा चुका है । यदि यह असीमता केवल दृश्य जगत् में सम्बद्ध मानली जाय तो कोई झगड़ा नहीं रह जाता ।

#### मधाततमिदम् सर्व्वं जगदव्यक्त मूर्तिना ॥गीता ।

मैं अब्यक्त रूप से सारे जगत् में व्याप्त हूँ । यहाँ जगत् को ईश्वर का रूप सब्दों में नहीं कहा गया है किन्तु है प्रस्तुत ।

अव्यक्त (प्रकृति, आत्मा) व्याप्त हूँ ही क्योंकि जय वह शक्ति रूप हैं और उससे इतर कोई शक्ति नहीं तथा विश्व भी शक्ति का केन्द्र मात्र है, तब वही विश्व रूप हो जाता है। इन कारणों से यद्यपि भूमावाद ब्रह्म का कथन मात्र जगत् के बाहर होने का भी करता है तथापि वह निराधार हो जाता है, और ब्रह्म विश्वरूप ही होने से वह भूमायाद(Pantheism) (विश्वेश्वरवाद) के आगे कथन मात्र में जाता है, बिचाररूपेण साधारण प्रकार से नहीं। गीता का उपयुंक्त कथन इसो मत का समर्थन-सा करता है। यहाँ परमात्मा विश्वातृगमात्र है विश्वातिग भी नहीं। ''पादोध्र्य विश्व भूताति त्रिपादस्थांमृतं दिति''। (परमात्मा के एक पाद में सारा विश्व है और तीन पाद विश्वातिग भी नहीं। ''पादोध्र्य विश्व भूताति त्रिपादस्थांमृतं दिति''। (परमात्मा के एक पाद में सारा विश्व है और तीन पाद विश्वातिग (अमृत) है। यहाँ भी विश्वामवाद दिखता है। ''वहिरत्तरच भूताताम्।'' (गीता) (परमात्मा भूतों) निर्जीव सजीव पदार्थों के भीतर है तथा बाहर भी।) अतएव हमारे शास्त्रों का मत है कि ब्रह्म जगत् के परिमाणुत्रों में ओतप्रोत है। इस मांति वह विश्वातृग होकर प्रपञ्चातिरिक्त भाव से विश्वातिग भी है। यह अल्तिम भाव उसकी महत्ता के कारण जोड़ा तो गया है और बोधि से वैठता भी है क्योंकि यदि उसे जगत्भर में ही मानें तो कुछ ससीमतासी दिखती है, किन्तु वोधि दारा प्रप्त ज्ञानबुद्ध् यातिग होन से तर्क द्वारा समर्थित न होकर विश्वातान्य मात्र रह जाता है। इतना ही दाष इस भारी और उदार विचार में पड़ता है। ''तत् युख्द्वा तदेव अनुप्राविशत्"' (तैत्तिरीय) स्वर्णणैत्तियूढाम् (श्वेता०) विरव को रचकर वह (परमात्मा)उसी में प्रविष्ट हुवा (यहाँ आरम्भवाद आ जाता है जो विज्ञान और तर्क से ईश्वरीय महत्ता के प्रतिकूल पड़ता है।) तथा प्रपञ्च जाल से अपने आपको घेरे लिया। (यहाँ भी आरम्भवाद आ जाता है।) जगत है। जगत् परमात्मा का दारीर है) यह कथन वर्तमान विचार से भी मिल जाता है।

सर्व्वानन झिरोग्रीवः सर्वं भूतपुहाझयः। सर्वव्यापी स भगवान् तस्मात् सर्वगतः झिवः॥ (क्वेताझ्व० ३।११)

मबके मुलोवाला (अर्थात् सव मुख उसीके मुख हैं) सबके शिरोंबाला, (तथा) सबके गर्दनोंबाला वह परमात्मा सबके मध्य स्थित होने से शिव (कल्याणकर) और सर्वगत (सबके भीतर विराजमान) है।

#### सर्वतः प/णिपादं तत् सर्वतोऽक्षि शिरोमखम् । सर्व्वतः श्रुतिमल्लोके सर्व्वमावृत्य तिष्ठति ॥ (इवेताइव० ३।१६)

उसके हाथ, पैर, आँख, शिर, मुख, काम सब कहीं है; वह सब में व्याप्त होकर वर्तमान है। इन मंत्रों में वर्तमान विचारों का भी समर्थन हैं। यहाँ ईश्वर समष्टि रूप से व्यख्टियों में स्थित कहा गया है। वारतव में शुढ़ भूमावाद को समख्टिवाद ढ़ारा समर्थित होना चाहिए। हमारा धारीर असंस्य cells कौषाणुओं (घटकों) से बना हुआ है। उनमें से प्रत्येक कोषाणु औरों के साथ पूर्ण शरीर स्थापन में तो योग दिया करता है किन्तु अपना स्वतंत्र जीवन भी रखता है। हमारे शरीर में प्रतिक्षण सैंकड़ों कोषाणु मरते तथा नवीन उत्पन्न होते रहते हैं। धारीर बिना बढले देखने में जैसे का तैसा बना रहता है किन्तु उसके कोषाणु बराबर बढला करते हैं। इसी प्रकार सांसारिक पदार्थ प्रतिक्षण बदलते अवस्य रहते हैं किन्तु समध्टिरूप में परमात्मा उनका आधारभूत होकर भी नहीं बदलता। महेस्वर को ब्रह्म और ईश्वर को ब्रह्मा समझने का भाव धार्मिक हो सकता है, दार्शनिक नहीं।

कोटि कोटचयुतानीको चाण्डानिकथितानितु । तत्र तत्र चतुर्वक्त्या ब्राह्मणो हरयोभवाः ॥ (देवी भागवत)

ब्रह्माण्ड अयुतों करोडों हैं और उतमें से प्रत्येक में ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र हैं। उन सबके समष्टि रूप महेस्वर हैं। (ब्रह्म विष्णु शिवा, ब्रह्मन् प्रधाना ब्रह्म शक्तयः) ॥ ब्रह्मा, विष्णु और शिव ब्रह्म की प्रधान शक्तियाँ हैं।) यह कथन धार्मिक है दार्शनिक नहीं।



## श्री मिथवन्धु

महतः परमब्यक्तम् अब्यक्तात् पुरखः परः । पुरुषान्नपरं किञ्चित् साकाष्टा सा परागतिः ॥ कठ० १।३।११ । प्रकृति से अव्यक्त बड़ा है और अव्यक्त से पुरुष । पुरुष से बड़ा कुछ नहीं है । वही पराकाष्ठा और परम गति है । उपय्क्त विचारों से समझ पड़ता है कि हमारे जो भूमावाद से ग्राह्य विचार हें वे (Pantheism) के आगे नहीं बढ़ते, क्योंकि हमारा विश्वानुगता का विचार Pantheistic है ही और विश्वातिगता तर्काश्वित न होकर केवल विश्वासात्मिका है । इतना होने पर भी हमारा शुद्ध भूमावाद है सर्वोत्क्रष्ट और इसके बरावर तक परमेक्ष्वरीयभाव संसार के किसी धर्म में तो है नहीं, दर्शनशास्त्र में भी शायद न होगा । केवल Pantheism के नाम से भड़ककर हम छोगों को अपने परमोत्क्रुष्ट भूमावाद की उपेक्षा न करनी चाहिए ।

ब्रह्म का सगुण कथन⊶-(१) द्विरूपं हि ब्रह्म अवगम्यते, नामरूप भेदोप]धि विशिष्टं तद्विपरीतञ्च सर्वोपाधि-विवर्जितं । शंकर ।

ब्रह्म के दो रूप बनलाए गए हैं, एक तो नाम रूप भेदोपाधिवाला तथा दूसरा उसके विपरीत सभी उपाधियों से विवर्जित । (इन्हीं दोनों को सविशेष लिंग और निर्विशेष लिंग भी कहते हैं।)

(२) एतद्वैसत्यकाम परञ्च अपरञ्च ब्रह्म। प्रश्नोप०५१२।

हे सत्यकाम । यह ब्रह्म पर है और अपर भी । (सविशेष लिंग पर है तथा निविशेष अपर !)

(३) अभिष्येयँ झब्दइच अझब्दइच। मैत्री ६।२२।

अह्य का ध्यान शब्द और अशब्द दोनों प्रकार से करना चाहिए । (निविशेष ब्रह्म का कथन तत् द्वारा होता है और सविशेष का स: द्वारा ।)

(४) द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्त्तंचामूर्त्तञ्च मत्यंम् चामृतञ्च ॥ बृह० २।३।१।

ब्रह्म के दो रूप हैं मूर्त्त तथा अमूर्त्त, मर्त्य और अमृत । इन दोनों प्रतिकूल भावों का तर्क से सामंजस्य नहीं हो सकता । जब संसार में ज्ञानगम्य थिचारों के मान करनेवालों की संख्या पड़ते में बहुत कम निकली, तब विश्वासात्मक अपर भाव निकाला गया जो तर्क से असिद्ध होकर भी उपयोगिता से संसार सें चला ।

(५) लीलयाव। प्रियुज्जे रन् निर्गुणस्यगुणाः क्रियाः ॥ भागवत ३।७।२।

निर्गुण ब्रह्मलीला के द्वारा गुण और किया से युक्त होता है। (वह ऐसी लीला क्यों) करता है; इस प्रश्न का उत्तर सुगम नहीं है।)

(६) गृहीतमायोरुगुणाः सर्गादावगुणः स्वतः॥ भागवत २।६।२९।

निर्गुण ब्रह्म खुद माया की उपाधि लेकर सगुण हो जाता है । यह तर्क के प्रतिकूल होकर भी आवश्यकता के कारण संसार में चलाया गया और जोर से चला ।

(७) लोकवत् तु लोला कँवल्यम्। बाद० ४०२।१।३३ (सृष्टि ब्रह्म की केवल लीला है।) वैषम्यनैवृण्येन सापेक्षत्वात् तथाहि दर्शयति।। बाद० अ० २।१।३४।

संसार में शरीरियों के साथ जो विषमता (लोगों का भल्ठी बुरी विविध दशाओं में उत्पन्न होना) दिखती है वह उन्हीं के कर्मानुसार है अथच परमात्मा पक्षपातजून्य है । यदि कहिए कि आदि में वैषम्य क्यों हुवा, तो ऐसे वैषम्य की आदिम स्थिति का कोई प्रमाण नहीं है । पहले सब जीव समान हुए होंगे और पीछे के जन्मों में गुण कर्मानुसार विषमता आई ।

(८) यस्तूर्ण नाभिः इव तस्तुभिः प्रधानजैः स्वभावतोदेवएकः स्वमावृणोत् ॥ त्रवेता० ६।१०।

बैंसे मकरी अपने ही उतान्न किए हुए तारों से अपने को वेष्टित कर लेती है, इसी भाँति प्रकृतिज तन्तुओं से एक ही देव अपने को चेर लेता है। प्रयोजन यह है कि सगुण ब्रह्म भी है वास्तव में सगुणत्व से परे किन्तु जगत् के कल्याणार्थ सगुण रूप दिखता है। अतएव सविसेष और निविशेष कोई भिन्न तत्व नहीं, जैसे साँप और अहिकृण्डल।



#### वेदान्त

(९) भक्त चित्त समासीनः ब्रह्म थिष्णु शिवात्मकः। सूत संहिता ३१४८। नमस्त्रिमूर्तये तुभ्यं प्राक् सृष्टिः केवलात्मने। गुणत्रय विभागन पञ्च्वात् भेदमुपेयुषे॥

तुम तीन मूर्तिवाले को नमस्कार है, जो सृष्टि के पूर्व अद्वितीय एक थे, किन्तु सत्वरजादि तीनों गुणों के विभाग से पीछे भेद को प्राप्त हुए । तुम भक्त के चित्त (मात्र) में ब्रह्मा, विष्णु और शिव होकर स्थित हो (वास्तव में नहीं ।)

## (१०) स्यात् परमेश्वरस्यापीच्छा वज्ञान्मायामयं रूपं साधनानुग्रहार्थम् ॥ ब्रह्मसूत्र १।१।२०॥

साधकों पर कुपा करने के लिए परमेश्वर भी अपनी इच्छा के वश मायामय रूप धारण करता है। जब संसार में ने तिनेतिपूर्ण "नसन्मुखेतिष्ठतिरूपस्य" (इसका रूप सामने नहीं दिखता) वाली औपनिषत शिक्षा संसारी साधारण मनुष्यों की ज्ञानशून्यता के कारण न चल सकी, तब इच्छापूर्ण सगुण अपर ब्रह्म का वर्णन होने लगा। पहले तो ईश्वर का विचार केवल सत्तारूप से कठोपनिषत् आदि में हुवा, अर्थात् हम यह नहीं जानते कि वह कैसा है, केवल इतना ज्ञान है कि वह है किन्तु जब स्वलाज्ञानी साधकों का सन्तोष इस शुद्ध ज्ञान से न हुवा तब लीला और भक्तों पर अनुग्रह की इच्छा से सम्बद, सगुण वर्णन किया गया और उस अव्यक्तात्मा के पर और अपर, अशब्द और सजब्द, निर्विशेष और यविशेष, निर्गुण और सगुण आदि भाव पूर्ण कुछ अशुद्ध किन्तु लोक संग्रहोपयुक्त भाव बादरायण व्यासादि तक ने कहे। इसीलिए कहा गया है कि बोधि ऋषि युग है, तथा बुद्धि भाष्यकार का।

साधकाना हितार्थाय ब्रह्मणोरूप कल्पना। (भवतों के हितार्थ ब्रह्म के रूप की कल्पना की जाती है।) जब शुद्ध विचारों से उसका कोई रूप हैं ही नहीं किन्तु स्वल्पज्ञानी साधकों की सन्तुष्टि के लिए उस अरूप का रूप कहा जाता है, तब वह कथन वास्तविक न होकर कल्पनामात्र होगा ही। गीता के टीकाकार श्री मधुसूदन सरस्वती कहते हैं कि अवतार में भगवान का वास्तविक देह सम्बन्ध समझना ठीक नहीं है। यहाँ पर हमारा ऋषि उपयोगितावश साकार कथन करता हुवा भी उसे अशुद्ध बतलाकर निराकारता पर चला जाता है।

अरूप यदेवहि तत्प्रधानत्वात् । सूत्र ३।२।१४ । ब्रह्म प्रधानतया अरूप ही कहा गया है ।

सर्क्वेन्द्रिय गुणाभासं सवन्द्रिय दिर्वाज़तम् ॥ वह सर्वेन्द्रिय विर्वाजत होकर भी सर्वेन्द्रिय गुणोंवाला है। सिसॄक्षा (सुष्टि रचनेच्छा) उसमें किस कारण से हुई इसका लीला के अतिरिक्त कोई उत्तर नहीं दिया गया है। दिया ही क्या जाता, जब साधकों का सन्तोष बिना लीला के न हुवा तब परमेश्वर में भी यह भाव अवश जोड़ना ही पड़ा।

जगदुन्पत्ति—(१) अक्षरात् सम्भवतीह विष्ववम् ॥ मुण्डक ॥ यह संसार अनन्त ब्रह्म से होता है । (२) सूर्या चन्द्रमसौ धाता यथा पूर्वमकल्पयत् ॥ ऋग्वेद ॥

पहले समान सूर्य और चन्द्र को घाता (धारण करनेवाले) ने कल्पित किया (बनाया)। यहाँ पहले के कथन से यह प्रयोजन नहीं है कि कभी सूर्य चन्द्रादि संसार से लुप्त होकर फिर से बने। ऐसे लोक नित्य प्रति बनते ही। रहते हैं सो नवीन लोक उसी प्रकार से बने जैसे पुराने बनते थे जैसाकि ज्योतिषीय वर्णन में ऊपर आया है।

(३) तद्धेवर्लीह अव्याकृतं आसीत् ॥ बृहदारण्यक ॥

उस दशा में (संसारोत्पत्ति के पूर्व) वह अव्याक्रत अप्रकट (unmanifest) था। यह ऋचा अनुभव की छोड़कर बोधि द्वारा संसार की केवल परमाणुपूर्ण कारणार्णववाली अवस्था कहती हैं ।

(४) सदेव सोम्या इदमग्न आसीत् एकमेवाहितीयम् । आत्मा वा इदमेव अग्न आसीत् नान्यत् किञ्चन मिषत् । ब्हदा०।



### श्री मिश्रबन्धु

उस पहली दशा में अद्वितीय सत् एक ही था। यही आत्मा ही पहले था और कुछ भी न था। इन मंत्रों में भी उपर्युक्तानुसार ही विचार है।

## (५) नासत् आसीत् तदानीं नो सत् आसीत् तदानीम्।

उस समय सत् (existence) था न असत् । यह भाव समझना कुछ कठिन है । सत् का होना तो समझ ही पड़ता है किन्तु असत् का नहीं, क्योंकि जब तक सदसत् भेद समझनेवाले ब्रह्म से इतर कोई पुरुष न था तब भी सत्ता तो थी ही (ईश्वर के सम्बन्ध में ऐसे प्रतिकूल कथन हमारे शास्त्रों में प्रायः मिलते हैं जो केवल साहित्यिक हैं दार्शनिक भी नहीं ।

## (६) 'तम आसीत् तमसा गूढमग्रे'।

पहले अन्धकार के द्वारा और भी तमावृत अन्धकार था । यह दशा किसी भी सूर्य की उत्पत्ति के पूर्व कारणार्णववाली स्थिति की है ।

(७) स अकामयत् बहुः स्यामप्रजायेव--तंत्ति०॥ तत् ऐक्षत् बहुस्यां प्रजायेव--छान्दोग्य०

उसने कामना की कि प्रजा के रूप में मैं बहुत होऊं। उसने प्रजारूप में बहुत होने की इच्छा की। यहाँ दोनों मंत्रों में जगदुत्पत्ति के सम्बन्ध में ईरवरेच्छा कथित हैं जो एक दरिद्रता सूचकभाव होने से परमेश्वर के सम्बन्ध में बहुत ठीक नहीं हैं। ये विचार ईश्वरीय सगूणत्व की ओर जाते हैं।

(८) सोऽपोभ्यतपत् ताभ्याऽभितप्ताभ्यो मूर्तिरजायत यावैसा मूर्ति रजायतान्नवैतत् ।। ऐतरेय० १०।

उस (परमेश्वर) ने महाभूतों को तपाया (संकल्प से भावित किया) (उन तपाये हुवों से मूर्ति उत्पन्न हुई और जो वह मूर्ति उत्पन्न हुई वही निश्चय करके अन्न (भोग्य वस्तु) है। इस मंत्र में ईश्वरीय तप (स्फुरण, हरकत) से संसारोत्पादन कथित है जिसमें ईश्वरीय कामना का विचार नहीं हैं। ईश्वरीय तप से प्राक्तृतिक स्फुरण का विचार माना आ सकता है।

(९) तदग्तरस्य सर्वस्य तदुसर्वस्यास्य बाह्यतः ॥ईश ५।

वह (परमात्मा) सब के अन्दर हैं और बाहर भी। यहाँ परमात्मा जब संसार के बाहर भी माना गया तब संसार ससीम समझा गया, किन्तु संसार की सीमा हैं हैं। कहाँ ? केवल ईरवरीय महत्ता दिखलाने को वह संसार से बड़ा कहा गया है, किन्तु जब संसार अनन्त है, तब उससे बाहरवाला भाव ठीक बैठता नहीं।

(१०) सभूमि विश्वतो बृत्वा अत्य तिष्ठत् दर्शागुलम् ॥ ऋग्वेद, पुरुषसूक्त ।

सारी भूमि और संसार को घेरकर परमात्मा दश अंगुल अधिक स्थित है । यहाँ दश अंगुल का कथन उदाहरणात्मक हैं ; प्रयोजन यह है कि परमात्मा विश्वानुग (जगत् के अन्दर)तथा विश्वातिय (जगत् के बाहर भी ) है ।

(११) बिष्टभ्याह मिदं क्रत्स्नं एकांज्ञेन स्थितो जगत् ॥ गीता १०१४२।

में सारे संसार को एक ही अंश से व्याप्त करके स्थित हूँ। यहाँ भी यह दर्शाया गया है कि ईश्वरीयसमग्रांश जगत् में नहीं हैं। फिर भी ईश्वर का ज्ञान जब हमें संसार के द्वारा ही होता है, तब उसके बाहर का भाव अनुभवातीत होने से कथन मात्र रह जाता है।

(१२) यश्च किञ्चित् जगत् सर्व्वं दृश्यते श्रूयतेऽपिषा। अंतर्बहिश्च तत्सर्वं व्याप्यनारायणः स्थितः। नारायण उपनिषत् १३ अनुवाक।

सारा संसार जो कुछ देख या मुन पड़ता है उस सबके भीतर और बाहर भी व्याप्त होकर नारायण स्थित हैं। यहाँ कवल दृश्य और श्रृत जगत् का कथन हैं, सारे जगत् का नहीं। सो यह उसके भागमात्र का कथन समझ पड़ता है, परे विश्व का नहीं। अतएव विश्वातिगता का दोष यहाँ नहीं है।



## वेदान्त

(१३) अस्य ब्रह्माण्डस्य समन्ततः स्थितानि एतादृशानि अनन्तकोटि ब्रह्माण्डानि सावर्णानि उदलन्ति ॥ छान्दो०

हमारे इस ब्रह्माण्ड के सब ओर स्थित ऐसे ही अनन्तकोटि ब्रह्माण्ड इसी प्रकार के तेज फैला रहे हैं। यह विचार उपर्युक्त ज्योतिषीय कथनों से मिल जाता है।

(१४) प्रतोति मात्र सेवैतद् भाति विध्वं चराचरम्। मायान्तु प्रकृति विद्यात्। क्वेताक्व० ४।१०।

यह चराचरयुक्त सारा जगत् समझ भर पड़ता है अपितु वास्तविक नहीं है। प्रकृति को केवल माया समझो। वस्तु की असारता का विचार पाश्चात्य दर्शन में भी है किन्तु दृढ़ कहीं भी नहीं दिखता। वस्तुमात्र अन्त में परमाणु है जो शक्तियों का केन्द्रमात्र है। तो भी है वह सत्। सारी वस्तुएँ अन्त में क्वति के केन्द्रमात्र होने तथा परमात्मा के शक्ति समुदाय होने से वे वस्तुएँ सत्ता केवल परमात्मा में रखती है, उससे बाहर नहीं। फिर भी है वह सत्ता वास्तविक। जीवात्मा भी अन्त में शक्तिमात्र होकर परमात्मा से पृथक् सत्ता नहीं रखता किन्तु है वह भी सत्। इस प्रकार परमात्मा से इतर जड़ चेतन की कोई सत्ता नहीं है और अद्वैतवाद सिद्ध हो जाता है किन्तु इस सिद्धि से प्रकृति की सत्ता कटती नहीं। आजकल भूत और रसायनशास्त्रों (Physics and Chemistry) की उन्नति से अद्वैतवाद को मायावाद से इतर तथा विवर्तवाद से पृथक् भी अपूर्व दोष्ति मिलती है जिससे अद्वैतवाद के लिए जगत् को आभासमात्र मानने की आवश्यकता अब नहीं रहती है।

(१५) प्रजाकामोवे प्रजापतिः सतयो तप्यत सतप्त्वा मिथुनमुत्पादयते रयिञ्च प्राणञ्चेति एतौ मे बहुधा प्रजा करिष्यत् इति ॥ ४॥ प्रश्नो०।

प्रजा के लिए उस प्रजापति ने तप तपा (शक्ति का व्यवहार किया; प्राकृतिक शक्तियों से काम लिया) । उसने तप करके एक जोड़ा उत्पन्न किया जिसमें रयि (भोग्य जड़ जगत्) तथा प्राण (भोक्ता सजीव जगत्) हैं (इस विचार से कि) ये दोनों मेरे बहुत प्रकार की प्रजा करेंगे;

जगदुत्पत्ति का कथन किसी भी धर्म में सिसुक्षा (ईश्वरीय सुष्टि रचनेच्छा) से पृथक् नहीं कथित है। दर्शनशास्त्र शुद्ध तर्क के सहारे आरम्भवाद तथा परिणामवाद पर विचार करके अन्तिम भाव को पुष्ट ठहराता है। हमारे यहाँ वेदान्त में मिलते दोनों भाव हैं, किन्तु उसकी भारी बहादुरी हम इसो बात से समझते हैं कि भूतग्रास्त्र (Physics), रसायन-शास्त्र (Chemistry) तथा दर्शनशास्त्र (Philosophy) की अनुन्नत प्राथमिक दशा में भी हमारे वेदान्त ने वह परमोन्नत विचार वोधि द्वारा देख तो लिया जिसका शुद्ध रूप अब उपर्युक्त शास्त्रों तथा ज्योतिष शास्त्र के परमोन्नत विचार जान लेने से हम लोगों के सामने सुगमतापूर्वक आ जाता है। अब माया, विवर्त्तवाद मकरी आदि के उदाहरण अनावश्यक हो गए हैं क्योंकि उपर्युक्त शास्त्रों की उन्नति से अब अद्वैतवाद सुगमतापूर्वक सिद्ध हो सकता है।

## माया और प्रकृति

ब्रह्म एक मेवादितीयम्' (ब्रह्म एक है, उससे दूसरा कुछ नहीं है)। सर्व्वं खल्विदं ब्रह्म। (छान्दोग्य ३।१४।१) (यह सब निष्टचयपूर्वकं ब्रह्म है)। असंख्याताध्व ग्रदाख्या असंख्याता पितामहाः। हरयदच असंख्याता एकएव महेध्वरः॥ देवी भागवत॥

(प्रति ब्रह्माण्ड से सम्बद्ध ब्रह्मा, विष्णु, महेश के होने तथा असंख्य ब्रह्माण्डों के होने से) असंख्य रुद्ध कहे गए हैं, असंख्य ब्रह्मा हैं और असंख्य विष्णु किन्तु परमात्मा एक ही है। परमात्मा में "तेह नानास्ति किञ्चन" बृह० ४।४।१९) सिवा एक रसत्व के कोई विविधपन नहीं है। जो प्रकृति यहाँ देख पड़ती है उसकी परमात्मा से पृथक् कोई सत्ता नहीं है वरन् "मायान्तु प्रकृति विद्यात्" (क्ष्वेताक्ष्व०४।१०) प्रकृति को (केवल) माया समझो। तत्त्वतोऽन्यथा प्रथा विवर्त इत्यु-दाहृतः। वस्तु के स्वरूप की प्रच्युति के बिनाही किसी वस्तु में अन्य के भाव होने को विवर्त कहते हैं। इस भाँति ब्रह्म में

૮રેદ્દ



## श्री मिश्रबन्धु

जगत् का अध्यास होता है, सीप म चाँदी का, रज्जु में कभी कभी अहि़िका, सरुस्थली में सौर किरणों से जल का, इत्यादि । य` सज विवर्त के उदाहरण हैं।

वास्तव में हमारा अनुभव भूतों (सांसारिक जड़ चैतन्य स्वरूपों) को सत् बतलाता है, अतएव इन्हें असत् मानना अनुभव के प्रतिकूल हैं। भूतशास्त्र (Physics) तथा रसायन शास्त्र (Chemistry) द्वारा अब सिद्ध हो चुका हैं कि चैतन्य जगत् का मूल कारण जड़ जगत् ही हैं जिसमें चैतन्यता मात्र जुड़ गई है, तथा जड़ पदार्थों के मूल विविध परमाण हैं जो अन्त में शक्तियों के केन्द्र मात्र हैं। यदि परमात्मा को शक्ति रूप अथवा उनका आधार मान लें तो उससे इतर भूतों की स्थिति नहीं रहती, क्योंकि जीवात्मा तक सत् होने पर भी कुछ शक्तियों का केन्द्र मात्र माना जा सकता है। इस प्रकार शक्तिवाद के सहारे सारे जड़ चैतन्यों अथच जीवात्माओं को सत् मानकर भी और अपने सांसारिक अनुभवों को पूरा मान करके भी अद्वैतवाद सिद्ध हो जाता है। ऐसी दशा में माया और विवर्तवादों की आवश्यकता नहीं रह जाती तथा अद्वैतवाद भी सिद्ध रहता है।

जीवात्मा---(१) आकाशेकं हि यथा घटादिषु पुथग् भवेत्। तथात्मको ह्धनंकस्थो जलाधारेध्विवांशुमान्॥

जैसे एक ही आकाश घटों (मठों) आदि में अलग हो जाता है (यद्यपि घटाकाश, मठाकाश और महाकाश रहते एक ही हैं, कथन मात्र का अन्तर रहता हैं) उसी भाँति कई जलाधारों (बर्तनों) में सूर्य्य के प्रतिबिम्बसा परमात्मा सभी आत्माओं में पृथक् आभासित होकर भी रहता एक ही है।

(२) घटादिखु प्रलोनेषु घटाकाशादयो यथा। आकाशे संप्रलीयन्ते सढत्जीव इहात्मनि ॥ गौड़पाद (शंकर के दादागुरू)।

जैसे घटादि के टूटने से घटाकाशादि महाकाश में विलीन हो जाते हैं, उसी प्रकार देह के विनाश से जीव ब्रह्म में लय हो जाता है ।

(३) अथयाददं अस्मिन् ब्रह्मपुरे। पुरञ्चके द्विपदः पुरष्चतुष्पदः ॥ पुरः स पक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविधात् । देहो देवालयः प्रोक्ता योजीवः स सदाशिवः मैत्रेयी २।१।

अब उस (ब्रह्म) का कथन करने हैं जो इस देहरूपी पुर में हैं । इसीसे देह ब्रह्मपुर कहरुगता है । उसने द्विपद और चतुष्पद का पुर बनाया और पक्षी होकर तथा पुरुष बनकर उन पुरों में प्रवेश कर गया । देह को देवाल्य्य कहा है और जो जीव, है, वही, मदाशिव, है ।

(४) मनसैतानि भूतानि प्राणमेद् बहुमानयन् । ईक्वरो जीवकल्पा प्रविष्टो भगवानिति ॥ भागवत, ३।२९।२९ । इन सब भूतों को बहुत आदर के साथ मान से प्रणाम करों (क्योंकि) स्वयं भगवान कलारूप जीवद्वारा इनमें प्रविष्ट है ।

(५) उपद्रब्टानुमन्ता च भर्ता भोक्ता महेश्वरः। परमात्मेति चाप्युक्तो देहेऽस्मिन पुरुषः परः ॥ गीता १३।२३।

इस सरीर में सबसे ऊँचा पुरुष विराजमान है जो परमात्मा भी कहा गया है । वही देखनेवाळा, अनुमान करने-वाळा, भरणकर्ता, भोगनेवाळा महास्वामी है ।

( ६ ) एक एवहि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दृश्यते जल चन्द्रवत् ।। ब्रह्म बिन्दु, १२ । आभास एवच ब्रह्म सूत्र २।३।५० ।

[वह (जीवात्सा) दीखता भर है ।] हर एक भूत (प्राणी) में एक ही आत्मा भली भाँति विद्यमान है जो जल में चन्द्र परछाई की भाँति एक और अनेक रूपों में दिखता है ।

(७) तथात्मैको ह्यनेकस्थो जलाधारे ष्विवांज्ञुमान् । ऐतरेय १०।

जैसे सूर्य कई बरतनों के जलों में अलग अलग दिखता है, वैसे ही एक आत्मा अनेक शरीरों में पृथक् दिखता है ।



## वेदान्त

(८) समाने वृक्षे पुरुषौ निमग्नः अनीक्षपया कोचति मुह्यमानः। जष्टं यदा पक्ष्यति अन्यमीक्षं अस्य महिमानं इति वीतकोकः।। मुण्डक।।

एक ही वृक्ष (शरीर) में दो पुरुष (जीवात्मा और परमात्मा) हैं। उनमें से जो निमग्न (संसार में लिप्त) है वह अनीश भाव के कारण मोहित होकर (अनेकानेक सांसारिक कारणों से) शोक करता है, (किन्तु) जब उसी में युक्त दूसरे को देखता है जो ईश (मालिक) है (तथा) महिमा (समझता) है तब शोक से पार हो जाता है।

(९) जाजौ द्वौ ईशानीशौ ॥ मुण्डक ॥

ईश और अनीश दो हैं जिनमें एक प्राज्ञ है और दूसरा अज्ञ।

(१०) तदा द्रध्टुः स्वरूपेऽवस्थान सोऽहम् अहं ब्रह्मास्मि ॥ (पतझ्जलि)

जब जीव महिमा में प्रतिष्ठित होकर अपने (वास्तविक) रूप में स्थित होता है तब जान लेता है कि "वह (ब्रह्म) में हूँ, मैं ही ब्रह्म हूँ।" इस प्रकार वेदान्त में जीव और ब्रह्म की अन्तिम एकता ज्ञान की दशा में मानी गई है।

(११) हादिनी सन्धिनी संवित् त्वप्ये के सब्वं संस्थितौ ।। विष्णुपुराण !!

ये तीन प्रकार की शक्तियाँ हैं जो ईश्वर में स्थित कही गई हैं। आनन्द (प्रेम) का प्रकाश ह्यादिनी शक्ति से होता है सत् भाव का सन्धिनी से और चित् भाव का संवित् से। इस प्रकार इन तीनों से सच्चिदानन्द भाव बनता है। ये तीनों शक्तियाँ जीव में अव्यक्त या अर्थव्यक्त रहती हैं, जिससे उसका ब्रह्म चक्र (संसार के शरीरों) में भ्रमण करता है; यथा, तस्मिन् हंसो भ्राम्यते ब्रह्मचक्रे। स्वेताश्व० (इसी कारण से हंस (जीवात्मा) ब्रह्म चक्र में भ्रमण करता है।)

(१२) अविभागेन दृष्टत्वात्---- बादरायण कृत ब्रह्मसूत्र ४।४।४।

मुन्त जीव का ब्रह्म से अभेद (अविभाग) हो जाता है।

(१३) ततो मां तत्त्वव्रतोज्ञात्वा विंशते तदनन्तरम् ॥ गीता १८।५५।

मुक्त जीव मुझ` (ब्रह्म को) शुद्ध रूप में जानकर मुझी में प्रविष्ट हो जाता है । अतएव यह केवल मिलन न होकर बिन्दुसागरवत् पूर्ण मिश्रण है ।

(१४) पुरि बसति कोते वा पुरुषः । नर और नारी दोनों पुरुष हैं। देह पुर कहा गया है और देही (जीवात्मा) उसमें वसने से पुरुष है।

"नबद्वारे पुरे देही हंसो लेलायते बहिः। झ्वेताझ्व० ३।१८। "पुरमेकादझ द्वारं" कठ, ५।१।१।

नवदार के पुर (शरीर) में हंस (जीवात्मा) वाहर से कीड़ा करता है। ब्रह्मरुध्ध और नाभिरन्ध को मिलाकर शरीर के ग्यारह दरवाजे कथित हैं।

#### (१५) अणोरणीयान् महतो महीयान्।

(जीवात्मा छोट से छोटा और बड़े से बड़ा है।) जीवात्मा के विषय में पहले एक और स्थान पर इस निबन्ध में कहा जा चुका है। उपर्युक्त मंत्रों में जीवात्मा और परमात्मा का अन्तर काल्पनिकसा होने से जीवात्मा की वास्तविक सत्ता सन्दिग्धसी हो जाती है। मुक्ति का विचार भी संसार को बखेड़ा मात्र समझकर उससे छुटकारा पाना ही अलभ्य लाभ समझता है। जगत् को दु:खयोनि वास्तव में वे ही लोग मानते हैं जो अपने उचित भाग से बहुत अधिक सांसारिक मुख पाने का अपना अधिकार स्वयं सिद्ध समझते हैं। हमारा सारा अनुभव यही वतलाता है कि संसार का छोड़ना दु:खद तथा यहां रहना मुखद है, नहीं तो प्रिय लोगों की मृत्यु पर सुख मनाने और ढोल बजाने का मामला सिद्ध हो जायगा। अपनी सबसे पहली और बड़ी थाती शरीर है। वह तो एक दिन छुट ही जाता है किन्तु उसके प्रतिनिधि जीवात्मा का मरणानन्तर अस्तित्व का विचार दृढ़ मानकर मनुष्य अपने अमरत्व की आशा से सुख मानना चाहता है। मुक्ति का भाव इस आशाप्रद ज्ञान के बहुत कुछ प्रतिकूल पड़ता है। हम जीवात्मा के अस्तित्व का मरणानन्तर भी सिद्ध मानने वालों में हैं। मुक्ति से आवागमन का विचार हमें विशेष हर्षप्रद और आशाजनक समझ पड़ता है।



# शूर्पारक अर्थात् सोपारा बंदर

श्रो रणछोड़दास जी० ज्ञानी, एम० ए०

बहुत कम लोगों को ज्ञात होगा कि अबाँचीन बम्बई के आसपास अनेक प्राचीन नगरों, मन्दिरों, महालयों, किलों और गुफाओं इत्यादि के भग्नावशेष विखरे पड़े हैं। ऐसे ऐतिहासिक अवशेषों में से एक प्राचीन नगर शूर्पारक भी है। इसे हाल में सोपारों या नाला-सोपारा कहते हैं। सोपारा के समीप तीन मील की दूरी पर नाला नामक ग्राम है जहाँ प्राचीन जैन मन्दिर हैं। आज जिस प्रकार बम्बई व्यापार उद्योग का धाम और विदेशी वस्तुओं की आयात-निर्यात का मुख्य केन्द्र होने के नाते मोहमयी विलासपुरी बना हुआ है उसी प्रकार प्राचीन काल से ठेठ पन्द्रहवीं शताब्दी तक भारतवर्ष का प्रवेश द्वार, विदेशियों के आवागमन का महत्त्वपूर्ण नौ-प्रतिष्ठान अर्थात् बन्दरगाह था। पश्चिम भारत के इस महान नगर में भी बम्बई की तरह समग्र संसार के जन-समाज का सम्मेलन स्थान रहता था।

मोहेञ्जोदड़ो और हड़प्पा की खुदाई में ५००० वर्ष के प्राचीन अवशेष तिकले हैं उनमें से अनेक वस्तुएँ ऐसी प्राप्त हुई हैं कि जिनके अध्ययन से यह ज्ञात होता है कि उस समय भी भारतवर्ष के इन नगरों में विदेशियों का आवागमन था। यहाँ के निवासी भी ईरान, अरवस्तान, काबुल और मिश्रादि देशों में जाते रहते ये और उन देशों के साथ हर प्रकार का व्यापार चालू था। मिश्र देश अर्थात इजिष्ट के पिरामिडों अर्थात समाधि-स्तंभों के नीचे के तहखानों में गड़े हुए मम्मियों (सुरक्षित शवों) को जिस लकड़ी की पेटी में बन्द किया जाता था वह इमली की मजबूत लकड़ी और उन सन्दूकों पर के चित्रों का मुख्य नीलारंग जिसे वे समरे-हिन्द और हिंदिगो कहते थे, भारतवर्ष से ही जाता था और बड़ी कीमत पर बिकता था। सम्भवतः अंग्रेजी भाषा के शब्द टमरिंड और इण्डीगो इन्ही शब्दों के अपश्च श हैं। डॉ० रॉलिन्सन ने अपने गवेषणापूर्ण ग्रंथ में सिद्ध किया है कि कम से कम २५०० वर्ष पूर्व से भारतवर्ष के साथ विदेशियों का सम्पर्क रहा है और समुद्रयात्रा बरावर जारी थी। ईजिप्ट, ईरान, ईराक, फोनिशिया, ग्रीस, रोम, अरबस्तानादि सारे देशों के साथ भारतवर्ष का व्यापारिक सम्बन्ध था। इस सम्बन्ध के साथ-साथ धर्म प्रचार और सांस्कृतिक प्रभाव भी एक दूसरे पर पड़ते थे। पुरातत्त्व विभाग के उत्खननों द्वारा ऐसे अनेक अवशेष मिले हें जो उपर्युक्त कथन की पुष्टि करते हैं। इसी प्रकार संसार की भिन्न-भिन्न जातियों का मिलन-स्थान शूर्पारक भी था। विदेशी विद्वानों के प्रवास वर्णनों और अन्य ग्रंथों में इस नगर के लिए सैकड़ों महत्त्व सूचक उल्लेख मिलते हैं।

पौराणिक कथाओं में अुर्पारक को परस्राम का थाम माना गया है । क्षत्रियों से निर्भय रहने के लिए सह्याद़ि पर्वत की कन्दराओं में बसे हुए ऋषि-मुनि व ब्राह्मणों के लिए समुद्र को हटाकर नई भूमि परशुराम ने निकाली व वहाँ उन्हें बसाया । यह सारा मलबार का तीस मील चौड़ा तटप्रदेश इस प्रकार निकल आया । बाद में इसे आनर्त देश का नाम दिया गया ।



## झूर्पारक अधात सोपारा वंदर

पुराणों में बरुणादि की उपासना और यज्ञपुरुष द्वारा प्राप्त शूर्प द्वारा इस नई भूमि की प्राप्ति का एक विशेष ढंग की वर्णन हैं। सम्भवनः वस्वई की बेकवे स्क्रीम जैसी कोई योजना द्वारा परशुरामजी ने समुद्र को पीछे हटाकर जमीन निकाली होगी। इस प्रदेश का मुख्य नगर शूर्पारक था। सम्भवतः इसकी शूर्पाकार भौगोलिक रचना के कारण भी इसका नाम यह पड़ गया होगा। सोपारा के पूर्वभाग में तो समुद्रतट हैं, दक्षिण और उत्तर भाग की भूमि ऊँची उठते-उठते पिछली तरफ सहचादि पर्वत से मिल जाती हैं और नक्शे में ठीक सूप जैसी दीख पड़ती है। यहाँ की नदी का नाम वैतरणी है जो पौराणिक पापनाशिनी सरिता है। रामकुण्डादि अनेक पुराने कुण्ड और तालाब यहाँ अभी तक मौजूद हैं। उदाहरणार्थ पीखरण का कुण्ड पुरानी पुष्करिणी का ही अपभ्रंश मालूम होता है। प्राचीन साहित्य में भी यहाँ के कई स्थानों के नाम आते हैं। महाभारत के वन-पर्व के ११८वें अध्याय में अर्जून का यहाँ आने और यहाँ से समुद्रयान द्वारा सोमनाथपट्टन की यात्रा के लिए प्रयाण करने का उल्लेख हैं। जैन साहित्य में भी सोपारा पवित्र यात्रा स्थल माना गया है। यहाँ के मूल्दनिवासी शूर्पारक कच्छ के जैन कहलाते हैं। यहाँ से कई प्राचीन जैन-प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं। यहाँ से तीन मील की दूरी पर नाला नामक ग्राम हैं। वहाँ एक पुराना जैन मन्दिर ह, उसमें भी कई पुरानी पाषाण और धातु की मूर्तियाँ हैं। इस स्थान से ही आजकल का सूर्पारक का नाम मिलाकर नाला सोपारा कहा जाता है। चौदहवीं झताब्दी के प्रारम्भ में जैनाचार्य जिनप्रभ सूरि ने एक प्रंथ की रचना की थी जिसमें तत्कालीन दन्तकथाओं का संयह मिलता है उसमें सोपारक नगरी के राजा महासेन की पुत्री तिलकसुन्दरी के साथ श्रीपाल के विवाह की कथा भी है। इसमे सोपारक नगरी का वर्णन बड़ा ही रोवक हँ ।

बौद्ध साहित्य में भी सोपारा का बड़ा महत्त्व हैं । जातक कथाओं में भगवान् बुद्ध का एक जन्म में बोधिसत्तव सुप्पारक के नाम से यहाँ जन्म लेना माना गया है ।

बौद्ध धर्माचार्यों में भिक्खु पुण्प का नाम बहुत प्रख्यात हैं । पूर्वाक्षम में वे सूर्पारक नगर के पूर्णनायक नायक बड़े व्यापारी थे । बौद्ध धर्म में इन्हें दीक्षित करने के बाद इन्हें इसी प्रदेश में प्रचार के लिए भेजा गया । यहाँ इन्हें बड़ी वाधाएँ आई और खूब कल्ट भी पड़ा । इसकी वड़ी लम्बी कथा हैं । उस कथा में लिखा है कि फिर इन्होंने भगवान वुद्ध को स्वयम् यहां पथारने का निमंत्रण भेजा और वे वायुयान ढारा सोपारा पथारे । उनके उपदेश से प्रभावित हो वाकल ऋषि जैसे कट्टर बैदिक धर्मानुरागी ने और कुल्ण व गौतम नाम के दो नागजाति के राजपुत्रों ने भी बौद्ध-धर्म का स्वीकार किया और उनके बाद और हजारों उनके अनुयायी हुए । वाकल ऋषि के आश्रम का स्थान अभी तक गाम प्राप्त के निकट वाकल टेकरी के नाम से पहचाना जाता हैं ! इसही जगह एक विधवाश्रम भी था जिसमें ५०० विधवाएँ धार्मिक जीवन व्यतीत करती थीं । उन्होंने भगवान् बुद्ध से उनके नख और वालों की प्रसादी लेकर उसपर एक स्तूप बनवाया । फिर तो इस सारे प्रान्त में बौद्ध-धर्म का प्रचार हो गया । यहाँ से निकट बम्बई से कोई पच्चीस मील की दूररी पर कन्हेरी नामक पहाड़ी हैं जिसमों १०० से अधिक बौद्ध गुफाएँ हैं । कन्हेरी का पुराना नाम कन्हगिरी या महाभारत के अनुसार कृल्णगिरि था ।

धिकम-संबत् ये पूर्व तीसरी बताब्दी में सम्राट् अशोक ने पश्चिम भारत में और विशेषतः अपरान्त में प्रचार करने के लिए एक बबन (ग्रीक) साधु भिक्षु धर्मरक्षित को भेजाथा। उस समय इस प्रदेश में यवनों की अच्छी खासी बस्ती रही होगी। इस भिक्षु ने थोड़े ही समय में यहाँ सत्तर हजार मनुष्यों को बौद्ध-धर्म से प्रभावित किया और यहीं से एक हजार भिक्षु और उससे भी अबिक भिक्षुणियाँ तैयार कर उनके द्वारा खूब प्रचार कराया।

योगारा की बरुड़ कोट नामक टेकरी से १८८२ ई० में स्व० भगवानलाल इन्द्रजी ने एक स्तूप के गर्भ से एक परसर का उब्बा खोदकर निकाला था जो सम्भवत: उस स्तूप के निर्माणकाल में ही वहाँ रखा गया था। उसमें रखी हुई चीजों में कुछ पूर्तियों के अतिरिक्त भगवान् बुद्ध के भिक्षायात्र के कुछ छोटे-छोटे टुकड़े निकले हैं। साथ ही उसमें से थी गौतमीपुत्र सातकर्यों की चांदी की मुद्रा भी मिली है, इससे स्तूप की रचनाका काल निश्चित रूप से कहा जा सकता है। अब ये अवगेष

SR0



### श्री रणछोडदास जो० ज्ञानो

वम्बई की रॉयल एक्षियाटिक सोसायटी के संग्रह में हैं । कोई आठ वर्ष पूर्व इसी स्थान पर सरकारी पुरातत्त्व विभाग ढारा खुदाई कराई गई थी जिसके परिणामस्वरूप पूरा स्तूप निकल आया । सम्भवतः भारतवर्ष में सबसे बड़ा ईंट का स्तूप यही होगा । इसकी परिधि करीव २८० फीट है ।

पश्चिम भारत के गुफा-मन्दिरों के कुछ लेखों द्वारा भी सोपारा के दानी व धनिक नागरिकों और उस नगर के महत्त्व पर प्रकाश पड़ता है। कार्ळा के गुफा मन्दिरवाले प्रथम बताब्दी के एक लेख में सोपारा के भिक्खु धमुक्तरीय के शिष्य नन्दपुन सत्तमित्त द्वारा एक स्तम्भ के निर्माण के लिए धनदान का उल्लेख हैं। नाशिक की गुफाओं में सौराष्ट्र नरेश क्षहरात वंगीय नहपान के दामाद उपवदत्त ढारा सोपारा में एक भव्य धर्मशाला और अन्नक्षेत्र की स्थापना कराने का वर्णन है। इसो लेख में यह भी बनाया गया है कि सोपारा के रामतीर्थ नामक पत्रित्र स्थलवासी चरकपंथ के साधुओं के निर्वाहार्थ उपबदत्त ने बत्तीस हजार नारियल के पेड़ दान में दिए थे। नानाघाट के दूसरी शताब्दी के शिलालेख में सोपारा निवासी गोविन्ददास ढारा वहाँ एक जलकुण्ड खुद्रवाए जाने की सूचना मिलती है।

अपरान्त अर्थात् कोंकण के झिलहारवंशीय राजा आनन्ददेव के शक संवत् १०१६ के शिलालेख में भभण और धनप नामक मंत्रियों को श्रीस्थानक (थाना), श्रीमूलि (चिम्बूर) और झूर्पारक (सोपारा) आदि बन्दरों पर आयात निर्यात कर से मुक्ति (Exemption) दिए जाने का उल्लेख है। इसी बंश के राजा अपरादित्य के राजस्वकाल के एक लेख ढारा ज्ञात होता है कि सोपारा के पंडित तेजकण्ठ को काश्मीर में होनेवाली पंडित-परिषद में आनर्तदेश का प्रतिनिधि बनाकर भेजा गया था।

इगके अतिरिक्त विदेशी साहित्य में भी सोपारा का महत्त्वपूर्ण उल्लेख मिलता है। कुछ उदाहरण देखें।

वाइवल में सोपारा का नाम ओफीर है। इस बन्दरगाह के व्यापार-रोजगार की चर्चा उसमें है जिससे ज्ञात होता हे कि यहाँ से सोना, जवाहरात, हाथीदाँत और बन्दरों की भेंट राजा तायर को भेजी गई थी । टॉलेमी ने भी सोपारा के महत्त्व का वर्णन किया है । ग्रीक व्यापारी और साधू कोसमोस कोपलियसटिस ते ५५० ई० के अपने प्रवास-वर्णन में सिबोर नाम से इस नगर का वर्णन लिखा है । दसवीं अलाब्दी के प्रारम्भ (९१५ ई०) में अरब-यात्री मसूदी ने पश्चिम-भारत के मुख्य बन्दरगाहों में सुवारा का स्थान महत्त्वपूर्ण बनलाया है। इसी के समकालीन ईरानी यात्री इब्लहकल और अल-इस्तब्री ने सुवराह और सुवराया नाम से इस नगर का उल्लेख किया है। करीब १०३० में महम्मद गोरी के योग्य मंत्री ज्योतिषो, विद्वान भूगोल और इतिहास के ज्ञाता अलबेरूनी ने भी अपने प्रवास-वर्णन में सोपारा नगर की सराहना की है। ११५३ ई० में मिसरी भूगोलज्ञ अलइद्रीसी ने सोपारा को एक वैभवशाली धनवानी का धाम और विदेश के साथ के व्यापार का मुख्य भारतीय केन्द्र लिखा है । १३२२ ई० के एक ईसाई पादरी जोरडीनस की रोजनिशी से तत्कालीन सोपारा की धार्मिक और सांस्कृतिक परिस्थिति पर अच्छा प्रभाव पड़ता है। सोपारा में ईसाइयों ने गिरजाघर बनवाकर ईसाई-धर्म का प्रचार शुरू किया, उस समय उनका मुसलमानों के साथ बड़ा संघर्ष रहता था। आखिर चौदहवीं सदी में पूर्तुगीजों ने वसई में अपना किला बनवाकर सोपारा छोड़ दिया। इसके बाद से सोपारा का महत्त्व घट गया और उत्तरोत्तर उसकी अवनति हो गई। अब तो यह छोटासा गाँव रह गया है परन्तु फिर भी बड़ा रमणीय स्थान है। जगह जगह पर पुराने तालाव भरे हैं, उनमें कमल खिले हुए दीख पड़ते हैं। कुछ विशाल सरोवरों के अंश भरकर वहाँ केले और पान उगाए जाते हैं। यहाँ से हर रोज मनों झाक-भाजी, केला और पान वम्बई के वाजार में विकने जाता है । यहाँ के मुसळमधन वही पुराने अरब व्यापारियों के वंशज हैं जो किसी जमाने में अरबस्तान से यहाँ आकर बस गए होंगे। दर्शनीय स्थानों में अब भी चकेश्वर और गास के ताळाव, चकेश्वर का मन्दिर और वहाँ की संग्रहीत मध्यकालीन मूर्तियाँ और वाकलटेकरी इत्यादि हैं। प्राचीन जलयान प्रतिष्ठान यानी वन्दरगाह भी अब तो व्यर्थमा हो गया है, बहुत दूर तक रेती से पटा मैदानमा दीखता है । फिर भी ऐतिहासिक दृष्टि से देखनेवाले के लिए सोपारा में बहुत सामग्री मिल सकती है।



# भारत तेरी संस्कृति महान्

श्री श्रीरूष्ण वाष्णेय

भारत तेरो संस्कृति महान् ।

जो आदि सृष्टि के साथ चली, जो प्रलय अग्नि के बीच पली,

> अगणित परिवर्तन देख चुकी, युग-युग के संकट लेख चुकी, कण्टकाकीर्ण फुलवारी में, जो नवल पुष्प सी रही खिली,

करती आई जग को सुरभित, दे निज सौरभ का अमरदान। भारत तेरी संस्कृति महान्॥ कितनी संस्कृतियाँ छुप्त हुई,

कितनो जात्रतियाँ सुप्त हुई,

कितने इतिहास चिनष्ट हुग्, साहित्य नष्ट निर्जीव हुए, तेरी संस्कृति का चिर प्रकाश, कब बुझा सकी आँधियाँ प्रचल्ठ ?



श्री श्रीहण्ण वार्ण्य

जो अखिड विश्व का ज्योति-केन्द्र, जिससे कण-कण (वेदीप्यमान । भारत तेरी संस्कृति मद्दान्॥

जब-जब इस पर संकट आया, भूपर अन्याय तिमिर-छाया,

> तब राम, इब्ला, गौतम, बंकर, शिवि, दयानन्द सम ऋषियों ने, इसकी धुंधली होती लौ में, अपने जीवन की ज्योति मिला,

जीवन की अन्तिम घडियों तक, होने न दिया आलोक म्लान । भारत तेरी संस्कृति महान्॥

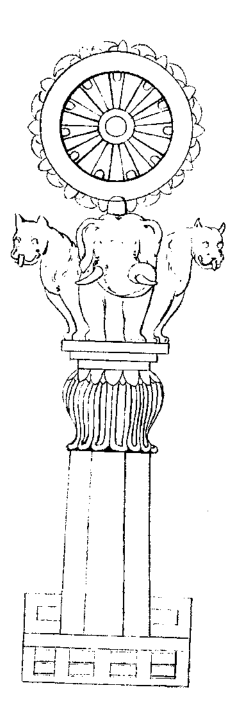
ये जन्म-मरण के गृढ़ सार, जग के सारे तात्विक विचार,

> तेरी संस्कृति को अमर खोज, तेरी ही संस्कृति के प्रसाद, तेरी संस्कृति वह क्षितिज जहाँ, परलोक-लोक का दिव्य मिलन,

वह भव्य स्रोत जिससे जग में, बह निकला सारा आत्मज्ञान । भारत तेरी संस्कृति महान्॥

उल हिंसक वर्षर मानव ने, उस पशुता जकड़े दानव ने,

> जब प्रथम किया होकर सचेत, तेरी संस्कृति का अमृत पान, मिट गया विकृति का अंधकार, नव ज्ञान-रश्मि फैली अनन्त.





भारत तेरी संस्कृति महान्

निद्रालस युग ने आँख खोल, गाए जाग्रति के अमर गान । भारत तेरी संस्कृति मद्दान्॥

अब फिर से वर्षरता छाई, मानव में दानवता आई,

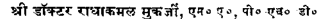
> फैला हिंसा का ज्वाल जाल, तेरी ही संस्कृति का प्रताप, ले आज अहिंसा सुधा पान, अवतरित हुप गांधी महान्,

करने पशुता का तिमिर नाशः मानवता को जीवन प्रदान । भारत तेरी संस्कृति मद्दान् ॥





# ललित कलाओं का समन्वय



मानव की कल्पनाशील प्रवृत्तियाँ, अपने विशुद्धतम एवं अत्यस्त निईन्द्र, अतः अत्यधिक सार्वदेशिक रूपों में यथार्थ आलेख्यों की अपेक्षा लाक्षणिक विन्यासी द्वारा निरूपित आदर्श अथवा प्रतीकात्मक आकृतियों में अधिक सम्यक् प्रकार से अभिव्यंजित की जा सकती हैं। वह आदर्शवादी शैली ही है जो प्रतीकों का अधिष्ठान कर कलाकार को सुक्ष्म एवं उच्चतम आध्यात्मिक अनुभूतियों को सर्वव्राहच माध्यम द्वारा अभिव्यक्त करने में सहायता देती है । धार्मिक कला, अपने श्रेष्ठतम रूप में, जैसे पूर्व में अजंटा, जावा, एवं होरियोजी में, अथवा पश्विम के जियोटो, इलग्रिको तथा रोरिक जैसे कलाकारों के हाथ, समर्ष्टिगत चेतनाओं की अभिव्यक्ति में, व्यक्त-प्रतोकों पर कम ही निर्भर करती हैं । इसी प्रकार प्रदेश-चित्र भी, यदि उचित रूप से चित्रित किए जाएँ, जैमा कि चौनी अववा जापानी सिद्धहस्त कलाकारों, या फिर भारतीय रागमालाओं के चित्रकारों द्वारा हो सका है, तो वह सार्वत्रिक भावनाओं एवं जीवन-संगतियों की सशक्त अभिव्यञ्जना कर सकता है। पूर्वकालीन कला में कमल, वेग<u>,</u> मृय, मराल, व्वाल एवं केहरि जैसे पशु तथा पक्षी प्राय: प्रतीक-रूपों में व्यंजित हुए हैं, किन्तु मातत्रीय प्रकृति एवं अनुमूति को गुर्ण अभिव्यक्ति को हो तरह जीवन-रहस्य के किसी अंग की अभिव्यंजना में इनका भी अपता सौग्दर्य एवं सांकेलिक महत्त्र हैं। और जोवत के ये रहस्य और गरिमाएँ, प्रदेश-चित्रण के चित्रकार द्वारा उसी प्रकार प्रदर्शित को जा सकती हैं जैसे तिर्जन प्रान्तों एवं सूच्य तलहटियों में प्रवाहित निर्झरों के किनारे, एकान्त-चिन्तन से प्रमुत समर्ष्टिगत अनुभूतियों के काव्य द्वारा, अथवा शान्त प्रभात या निशीथ की गहनता में प्रस्कुटित उस मधुर स्वर-लहरी द्वारा की जा सकती हैं जो मनुष्य को जोवन के विकल-उद्भारन बना देनेवाले घोर संघर्षों के निम्न-स्तर से ऊपर उठा देती हैं। जिस प्रकार चीन में चित्रकारों ने, प्रदेश-चित्रण को, कतिपय अत्यन्त सुन्दर एवं संक्लिष्ट स्तर तक उठा दिया है, उसी प्रकार भारत में रागमाला के चित्रकारों ने भी, जो संगीत की विभिन्न स्वर-लहरियों के मनोवैज्ञानिक संकेतों के अनुख्य चित्रण करते थे, सार्वत्रिक लगों के स्वर-बोध के उस स्तर का रपर्श किया, जिसका भारत के बाहर अन्यत्र पाया जाता दुर्लभ है।

काव्य, संगीत और चित्रकारी—-रागमालाओं के चित्र, राग अथवा रागिनी या स्वर-लहरियों की, प्रकृति की आत्मा एवं उसकी सहचरियों के रूप में कलाना कर, उसके अमूर्त रूप को, उचिन मधुर-स्वर-लहरियों के अनुरूप ऋतु-विशेष के दिवस अथवा रात्रि में निहिन दुष्यों एवं वातावरण को चित्रित करते हैं। भारतीय संगीत पद्धति में प्रत्येक प्रवान राग का, सामान्य मानवीय प्रकृति एवं मनोभावों का ऐपा स्वर-कामंजस्य है कि प्रकृति, ऋषु और काल-विशेष में मानव-हृदय के



## छछित कछाओं का समन्वय

उन समस्त रागों के स र ग म को झंछन कर देता है। संगीत-मनोविज्ञान के साम्प्रतिक अध्ययन से यह देखा जा सकता है कि सप्तक के (सा, रे, ग, म, प, ध, नी) कुछ स्वर स्वानुभूति, शृंगार, उत्साह, उत्कर्ष, निवेंद, करुणा, निवृत्ति एवं विनाश जैसे मनोभावों को सजग करता है। भारतीय संगीत-पद्धति में प्रत्येक प्रधान राग में विशिष्ट भावानुभूतियों एवं अनुरागों से संश्लिष्ट स्वर अर्न्तनिहित हैं जो विशेष ऋतु-काल के परिवर्तन-चक के अनुसार मानव-हृदय में सदैव उन्हीं अनभूतियों को जाग्रत करते हैं । प्रत्येक प्रधान राग में, राग की कोमल एवं सुकुमार स्त्री रूप में की गई कल्पना की पाँच-छह रागिनी भी होती हैं, इस कारण कि इनके स्वरों के आधारभूत रूप राग के स्वरों से अनुगामी होते हैं । उषःकाल, प्रभात, मध्याहन, संध्या एवं अर्ध-रात्रि के राग भारत में अपने स्वर-वैशिष्टच के कारण एक दूसरे से प्थक हैं। रवीन्द्रनाथ का कथन है–-न्हमारे गीत भारत के स्वर्णिम उषःकाल और रत्नखचित उडुगण मंडित मध्यरात्रियों के गान गाते हैं; हमारे गान शनै-शनैः गिरने-वाळी फुहारों के गृहत्यांग की वियोग-गाथा होते हैं, और वे सुदूर वन-प्रान्तरों का स्पर्श करते नवागत वसन्त के अलौकिक उन्मत्त उल्लास होते हैं। (जीवन-स्मृति)। भारतीय प्रदेश-चित्रों का अपरिमित ऋतु-वैभिन्य, भारतीय संगीत परम्परा के वसन्त, ग्रीष्म, वर्षा, शरद एवं शिशिर आदि ऋतु-प्रत्यावर्तन समारोह की मूलगत मनोभावनाओं ढारा उन्मेषित मधुर-स्वर-छहरियों को साथ छेकर चलता हूँ । ऐसे मनोभाव राग और रागमाळा चित्रों में रूप दुर्ध्यों एवं प्रासंगिक आख्यानों की पृष्ठभूमि पर किंचित निगूढ़ रूप में उचित अभिव्यक्ति पा जाते हैं। किसी राग के शब्द तथा स्वर एवं किसी चित्र के दृष्य, ऋतु-विशेष के समय की सामान्य मतोभावनाओं एवं वृत्तियों को जाग्रत करने में सहायक होते हैं। उदाहरण के लिए ्र प्रभात की रागिनी 'मैरवी' के ओरछा से प्राप्त राजपूत युगीन उस चित्र पर विचार कोजिए जहाँ भैरवी, शिव की सहचरी के रूप में, शारदीय प्रभात के अरुणोदय की आभा-से वस्त्रों से विभूषित होकर, मृदंग एवं मंजीर बजाती तथा नृत्य करती अपनी सहेलियों के साथ शिवपूजन के लिए शिव-मन्दिर की ओर जाती हुई चित्रित की गई है। शिव-पूजन का राग भार-तीय संगीतज्ञों द्वारा उषःकाल में भैरवी (भैरव अथवा शिवराग के अधीन) के स्वरों में गाया जाता है जो हृदय में जीवन की निस्सारता एवं अस्थिरता तथा अनन्त के रहस्य के प्रखर भावों को जाग्रत करता है। वसन्त में गाई जानेवाली हिंडोल राग की वसन्त रागिनी की स्वर-सूथमा के उस रेखांकण को लीजिए जो विश्व-प्रणयी कृष्ण को, हाथ में वेणू लिए नृत्य करते हए, मुदंग एवं मंजीर बजाती हुई दो गोपियों के बीच चित्रित करता है। बसन्त के प्रेम एवं यौवन के पूर्णोन्मेष का यह दुव्य यमुना-तट के वासंतिक विकास से पुष्टित-पल्लवित वृक्षों के तले दिखाया गया है, जहाँ पूष्प, राग के लय में झुमते हैं और लना-वल्लरी वासन्तिक प्रणय-उष्मा से संचरित हो वृक्ष को लयानुसार प्रगाढ़ आलिंगन में आबद्ध किए हुए है। और लोजिए, भारत में वर्गा-ऋतु में गाये जानेवाले मेध-मल्हार को । यहाँ रागिनी को प्रबल झंझा से विलोड़ित हो रहे पर्णाञ्चल से सज्जित, पूष्पों, हंसों एवं अन्य वन्य पक्षियों से घिरे सरोवर में कमलासना रमणी के रूप में प्रदर्शित किया गया है । भारत में वर्षा-ऋतु के इससे रम्य काल्पनिक रूपान्तर की कल्पना नहीं की जा सकती, जिसमें रेखाओं एवं रंगों के सहारे प्रकृति के उस पूर्ण तादातम्य को मूर्त किया गया है जिसको अभिव्यंजना एवं प्रतिष्ठा की कामना गीतिकाव्य एवं संगीत, दोनों करते हैं।

भारतवर्ष में विभिन्न ऋतुओं के लिए समीचीन राग हैं, स्वर-लहरियों के अनुरूप रागमाला चित्र भी हैं, विभिन्न ऋतुओं के 'वारहमासा' गीत-काव्य और वैसेही चित्र भी हैं जिनके प्रत्येक निदर्शन में व्यक्ति या रूप का रेखांकन न होकर ऋतु, काल, दिन एवं रात्रि के अनुरूप समान रूप से व्याप्त भावानुभूतियों की अभिव्यंजना केवल किसी प्रच्छन्न नाटकीय परिस्थिति की कल्पना कर को जाती हैं। गहरे रंगों के द्वारा स्थान-संयोजन एवं रेखाओं के सारल्थ के बूढ़तापूर्वक किए गए चित्रण का यह ध्येब बहुत हो कम रहा है कि वे सशक्त किन्तु अवैयक्तिक शैलो में भावानुभूतियों एवं परिस्थितियों के विश्लेषण, समाहार एवं एकीकरण करने की अवेक्षा किसी आख्यान अथवा चित्र-शबलता के प्रभाव को व्यक्त करें। संगीत तत्त्वतः भावात्मक कला है; चित्रकला से उसका संयोग हो जाने पर वह अपने सहज संवेदन का भावन पाने में चित्रकला को समर्थ कर मनुष्य को शब्द, रस और गंध के प्रत्येक रूपों में छिपी परोक्ष सत्ता की और उन्मुख कर देता है। गीति काव्य के वर्णना-त्मक कल्पना-वैभव, राग एवं रागिनियों की ल्य-संगति एवं चित्रों की रंग-सज्जा, सब समान एवं सम्यक रूप से, पूर्णत्व, आश्वर्य एवं पुरुम कैसी शाश्वत पवं सर्व-व्यप्त भावात्मकता को मूर्त एवं जागरूक कर प्रकृति में पुरुष के साक्षात्कारकी अनुभूति सुलभ करते हैं। पुरुव, रागमाला चित्रों का अधिष्ठाता है और ऋतु-काल के प्रस्थावर्तन के साथ गीति-काव्य एवं संगीत द्वारा अभित्यक्त एवं निरूपित मातव-हुदय के आश्वर्य एवं संभ्रम, उसकी परिणीता पत्नी। प्रायः तीन शताब्दी, १५ ई० स० से १८ ई० सन् तक, लो के नीत रु तीत रूा-कन्तिय, संगीत एवं चित्र-कठा भारतवर्थ में साथ-साथ विकसित





बारहमासा का एक चित्र (पृष्ठ ८४६)



हिंडोलरांग का मध्यकालीन चित्र (पृष्ठ ८४६)

ल्ललित-कलाओं का समन्वय–रागिनी मलार का मध्यकालीन चित्र (पृष्ठ ८४६)

संगीत, काव्य एवं चित्रकला का समन्वय मधुमाधवी रागिनी का मध्यकालीन चित्र (पृष्ठ ८४८)





#### श्री डॉ० राधाकमल मुकर्जी

हुई एवं विभिन्न रूढ़ियों ढारा एक ही अवैयक्तिक भावना की अभिव्यंजना भी की । वे संत्र -श्रीमदुभागवत् तथा अन्य पूराणों से ली गई गाथाओं के धार्मिक अभिप्रायों से अन रंजित थीं, और सन्त, कवि, संगीतज्ञ एवं चित्रकारों की ज्योति-गंगा के द्वारा जन-जन के मन तक पहुँचती रहीं। कला-रूपों में राष्ट्र एवं युग की सम्प्रक् कल्पनाओं एवं कला-स्वप्नों की जैसी अभिव्यंजना तब के उत्तर भारत में पाई गई, विश्व-संस्कृति के इतिहास में कलाओं का वैसा समन्वय कदाचित ही अन्यत्र हो। सावंदेशिक भावों के माध्यम के रूप में चित्रकला--चीन के अनेक ऐसे चित्रकार कवि एवं दार्शनिक थे, जिन्होंने दब्यों के माध्यम ढारा उन्हीं सर्व-व्याप्त भावनाओं एवं विकारों को व्यक्त किया जो कविता में व्यंजित किए जाते. थे । एक प्रसिद्ध चीनी चित्रकार के विषय में इस प्रकार कहा गया है, ''मैं कविता में चित्र के रस का आस्वाद पा लेता हैं और चित्रों में काव्य के दर्शन ! " चीन ही के समान भारत में भी भावों की उत्कृष्टतम गहराई एवं सौकुमार्थ-युक्त काव्य के निर्माण तथा चित्रों के चित्रण में एक ही उपकरण को साधन वनाया । भारत में इन उपकरणों की सजीव अभिव्यंजना के लिए संगीत की विशेष सहायता ली, और इस प्रकार उनमें संगीत की सूक्ष्म-मार्मिकता एवं सहज सारल्य का समावेश करने की चेष्टा की गई। प्राचीनकाल में, अजण्टा के भित्ति-चित्रों पर आर्यसूर की जातकमाला के पद लिखे रहते थे, और मध्यकाल में राजगत <sub>शली</sub> के चित्रकार अपनी रचनाओं पर जयदेव के 'गीत-गोविन्व', केशवदास की 'रसिक-प्रिया' तथा अन्य नायिकाभेद की कविताओं के छन्द उद्धत कर देने थे । बैष्णव-कविताएँ प्रायः दोहा और चौपाई में रची जाती थीं, और तीव्र भावानुभूति एवं गहन विचार-वैभव से सम्पन्न होते के कारण छोटे कोमठ-भाव-पूर्ण चित्रों के अतुरूप होती थीं, और इसीलिए काव्य एवं चित्रकला ने एक-दूसरे को स्पष्टतया। आत्मसात् किया । प्रकृति के सार्वभौमिक प्रेम-साटच में कृष्ण की। लीलाओं एवं राधा की अन-राग विभोरता की जिस अनुभूति का स्पर्श मनुष्य ने गीतों में पाया एवं चित्रों में देखा, उसे उसने अपनी स्वर-साधना से स्पंदित किया। चीन की ही तरह भारत में भी चित्रकला साहित्य की अनुसंगिनी रही, और चीन की चित्रकला में सुक्ष्म को साकार करने के लिए जिस चारू-लेखन-कला से काम लिया गया, भारतीय चित्रकला में उसकी उपलब्धि के लिए संगीत को अपनाया गया । महान कला-विवेचक ब्रेथहोल्ड ने त्सांग-कलाकारों के चित्रों को सर्वकालीन उत्कृष्ट-अभिनवता से विभ-षित किया है; और कहा है: "हमारे चित्रों से चीनी-चित्रों का मनोवैज्ञानिक अन्तर प्रमुखतः इस आधार पर निर्भर करता है कि चीनी चित्रकार चित्र-रचना का निर्वाह उस प्रकार करता है जिस प्रकार हम समस्त मानवीय-संवेदनों एवं भावान-भूतियों के उद्रेक तथा रंग-विन्यास के निमित्त चित्र-रचना का नहीं, अपितु, संगीत का निर्वाह करते हैं । भावों एवं विचारों को गहनतम संस्वर अभिव्यंजना में, महान त्सांग-कलाकार, त्रिथोवन कला से स्पर्धा करते हैं और रेखाओं एवं रंगों के कौजल में मोझरत के अक्षय-सौन्दर्य एवं लालित्य का स्पर्श करते से प्रतीत होते हैं। चीनी चित्रकला संगीत की समस्त स्वरयक्त शैलियों के स्वराभासों से चित्रित की गई हैं।" भारत में राजपूत चित्रकारी ने स्वरों के सम्मोहक एवं भावपूर्ण मल्यांकन करने की जिज्ञासा व्यक्त की है तथा संगीत एवं चित्रकला ने समान भावों एवं संस्थितियों के उन्मेष एवं तिरूपण में परस्पर एक दूसरे को सहायता दी हैं। राजस्थानी एवं पहाड़ी चित्रों ने प्रायः चित्रित-धार्मिक-गीतों के उन्नत स्तर का स्पर्श किया है जो समय की देहरी पर हीरों की भाँति प्रदीष्त हैं।

गीति-काव्यों एवं चित्रों तथा उनका भावानुरूप मंजुल स्वर-लहरियों के सहारे सानुराग आलेखित सार्वभौमिक प्रवृत्तियों एवं संवेदनाओं का यह दुढ़ ग्रंथि-बंधन, जिसकी समता का कोई उदाहरण पश्चिम प्रस्तुत नहीं करता। काव्य, संगीत एवं चित्रकारी के प्रगढ़ संयोग ही से उत्क्रष्टतम रूप में स्थिरना पा सका, मानवीय संवेदनाओं का सार्वभौम हो जाना केवल आभ्यत्तरिक धार्मिक व्यवस्था की ही वात नहीं हैं जो अलौकिक शान्ति एवं निर्विकारता छे आए। चित्र-कला को संगीत एवं काव्य से संयोजित कर, चित्रकार द्वारा यह उद्देश्य और भी मुसाध्य किया जा सकता हूं ताकि काव्य के बिषय के चाक्षुप-मूल्यांकन करने में उसे सजीवता प्रदान कर सके। एक के भाव की अभिव्यंजना दूसरे के सहारे की जानी हैं; ध्वनि एवं दूख्य, और अनुभूति की पराकाष्ठा का स्पर्श करते हुए काव्यों के रहस्यपूर्ण अर्थों के भावों को, जो मानव-हृदय में अपाध और विसल हर्ष, अन्तर्दृष्टि एवं चिरन्तनता को जाग्रत करते हैं, उज्ज्वल, समृद्ध एवं ललित वित्राकृतियों द्वारा संयोजित की जाती हैं। संगीत हम सहज ही अलौकिक आल्हाद एवं अतीन्द्रीय-रहस्यों के लोक में ले जाता है। अमूर्त की मूर्त में अभिव्यंजना के लिए, चित्रकला, कल्पना के उज्ज्वल शिखर का स्पर्श पा सके, यह संगीत एवं रहस्यावी कवित्रा के आनुर्वामक हो जाने ही से होता है।

पृथ्वी एवं स्वर्ग के व्यवधान का अन्त—प्रखर भाव-प्रवेगों एवं संवेदनाओं तथा आत्मा के विस्तार की अपेक्षा तुमुल कोलाहल का उपयुक्त क्षेत्र, तटस्थ विषय-निष्ठा को अवध्य स्वीकार करते हुए, जिसके त्रिना कला-रूपों में इनकी समचित्

63,0



#### ललितकलाओं का समन्वय

अभिव्यक्ति नहीं हो सकती, संगोत और चित्रकारी ही है । मानत्रीय-प्रेम से वढकर कोई भी आवेग प्रखर, व्यापक और साथ ही दुर्ग्राह्य नहीं, एवं वित्र-निर्माण के विषय के छिए इनकी अपेक्षा सहज तथा आकर्षक प्रेरणा नहीं। और इस मानवीय-प्रेम में भी नारी की, अपने प्रणयी के प्रति रहनेवाली भावना से बढकर, इस स्तेह का प्रतिदान प्रेमी दे या न दे, कोई भी भावना तीय एवं मर्मस्पर्शिनी नहीं। भारतीय साहित्यिक-उरम्प्ररा में इसे 'अभिसारिका' के प्रणय से अभिहित किया जाता है जहाँ वह भयाकान्त घोर वनों की अत्वकार-पूर्ण तुफानी रात्रि में भी अपने प्रेमी से मिलने का माहम करती है। भारतीय रहस्यपूर्ण-काव्य एवं चित्रकारी में इस प्रगाढ़ अनुरक्ति को, भयावह रात्रि में आत्मा की अनन्त प्रेम की साधना के रूप में, सर्वत्र परिव्याप्त कर दिया हूँ । आत्मा की दढ अनरक्ति एवं आत्म-विस्तुत प्रेम-परायणता को व्यक्त करने के लिए आई कर देलेवाली वृष्टि, विजली की गड़गड़ाहट, क्षणभर में चमक उठनेवाले विषघर व्याल, ये सव, ऐसे चित्रों में दढता-पूर्वक चित्रित किए जाते हैं । अभिसारिका को प्रायः संकेत स्थान अथवा परमात्मा के नन्दन-निकुञ्ज पर आते हुए चित्रित किया जाता है जहाँ वह अत्यन्त व्यग्र-प्रतीक्षा में, जिसमें समीर-स्वसन करते हुए वन्य हरिण भी सहयोग देते हैं, खड़ी रहती है । वर्षा-ऋतु में जब शर्नैः-सर्नैः फुहारे आती हैं, समूचा विश्व वियोग की एक अनिर्वचनीय वेदना का अन्भव करता है, तब भारत के खेतों एवं झोंकड़ियों में जो गीत गाए जाते हैं वे हिंडोटा राग एवं प्रधु-माधवी रागिनी में होते हैं। राजपूत चित्र-कारी में हिन्नेन्ज का निदर्शन वर्षाकाल के चन-उपवनों के हिंडोन्ज झलते हुए चित्रों द्वारा किया गया है, और इस प्रेरणा के मूळ में अभर प्रेमी-युगल राधा और कृष्ण होते हूं। 'मजु-माधवी' का शाब्दिक अर्थ हूँ, मजुर-मधु---मधु-कुञ्जों में प्रेमिका ! - वर्षा ऋतु के सोग्य संवेदनाओं को चित्रकार चित्रित करता है और कवि उन्हें निम्न छन्दों में अभिव्यक्त । मचमाधवी रागिनी-यथा॥ सर्वधा---

जोवन यूरि रही गट मुखरि पैस्हि के आँगन ठाढ़ी रही है। अम्बर नील में हार-सिगार निकंचुकी पीत मनोहर ही है। चंचला कों चमका लखि भोत व्है भौंन गई भगि चौंकि चही है। यों मध्-माधवी राग हिंडोल की राग्तिनी चित्र के चौंप लही है।

म प ध नि सुर जुत सरद अरु वरषा समय बताई॥ इति मध्माधवी रागिनी॥ ५ ॥

संगीत मौन की अभिव्यक्ति करता है, और वर्षा-कृतु की उद्विग्नता को विषण्ण बना देता है जव एक प्रदेश-चित्र में काले-नोले मेघ घुमड़ कर मंद्र गर्जन करते हैं और पड़-पड़ कर वुष्टि होती है, और जो प्रिय-वियोग के कारण निरन्तर बहनेवाले अश्रओं एवं प्रबल झंझा में दीर्घ-निश्वास लेते हुए बोझिल बना दिया जाता है। अतीन्द्रीय-रहस्यों के साकार दर्शन में चित्रकारी भी अपनी प्रेरणा प्रदान करती है । और इस प्रकार गीति-काव्य, संगीत एवं चित्रकारी, अपने प्रेरणा-स्त्रोतों का संगम कर मानवीय प्रेम को अनन्त-प्रेम एवं पृथ्वी को स्वर्ग में रूपान्तरित कर देते हैं । व्यष्टि का प्रतीकों एवं समष्टिगत चेतनाओं तथा प्रवृत्तियों में यह रूपास्तर भारतीय सौन्दर्यानुभूति की एक अत्यन्त सूक्ष्म एवं अपूर्व वस्तु है । सम्मोहक संगीत के भावानुरूप ध्वनि संकेत, उत्कृष्टतम चित्रकारी की रूप एवं रंग सज्जा तथा भावानिरेक में युक्त गढ़ दार्शनिक रहस्यों से परिपूर्ण ळलित-काव्य-रचता, अपने पारस्परिक सहयोग द्वारा सुक्ष्म की अभिव्यक्ति में असाधारण रूप से समुद्र साथ ही संशक्त एवं सर्वव्यार्था प्रभाव से युक्त, यहाँ, एक कलात्मक परितृष्ति की प्राप्ति करती हूँ। भिन्न-भिन्न रेखाओं के एकती-करण का कौशल मानवीय प्रवृत्तियों की मूल प्रेरणाओं की अतल गहराई तक पहुँचने में सौन्दर्य के अनिर्वचनीय आनन्द की उपलब्धि करता हूँ, जो एक ही साथ प्रगाढ़, स्थिर एवं उदात्त भी हैं । शिल्प, जिसमें ईश्वर, देवदूत एवं महापुरुष, मानव के अति-मानवीय रूप तथा अन्य लोक की आकांक्षाएँ एवं अतभूतियां अथवा समाज द्वारा पोषित प्रेम एवं भक्ति तथा त्याग एवं तपस्या के पुनीत आदर्शों की उपासना, आदर्श रूपों एवं प्रतीकों में व्यक्त करते हैं; चित्रकारी, जिसमें मनुष्य, पशु-पक्षी एव प्रकृति के रहस्य, सब, गहन आध्यौत्मिकता के एक सूत्र में गुम्फिन किए गए हों; संगीत एवं नृत्य जो प्रकृति के परिवर्तन से स्पंदित सार्वत्रिक भावनाओं एवं स्पन्धनों की संशवत अभिव्यक्ति हैं, सबने, प्राचीनकाल के समाज दर्शन में मनष्य के सामाजिक सम्बन्धों एवं वस्तू के जागति-व्यवस्था के अंग रूप की अभिव्यक्ति चरम-गौरव के उन्नत स्तर के रूप में की गई हैं। इस प्रकार छल्तिकला ने उन आमान्य तथा अवैयक्तिक भावताओं एवं संवेदनाओं की प्रगाढता एवं अभि-व्यक्ति में उन व्यापारों एवं मल्यों को प्रगट किया है जिसमें मनष्य की मनष्य तथा सघिट के इतर प्राणियों के प्रति और भी प्रगाढ़ होती हुई भावता एवं विश्वासपूर्ण साहचर्य को नवीन-वन्धनों में दढ़ किया गया है। प्राचीनकाल में छल्ति-कलाओं ने स्वर्योधम आनन्द को अतीन्द्रीय जगत से मानवीय जगत में लाने तथा सामाजिक जीवन एवं सम्बन्धों को उस आनन्द में विभोर कर देने का एक महत एवं विराट कार्य किया है और इस प्रकार लौकिक एवं अलौकिक, संसार एवं मक्ति, पृथ्वी एवं स्वर्ग के अन्तर को लं।प कर दिया है।



# प्राचीन युग और कला

# श्री रामगोपाल विजयवगीय

युग परिवर्तित होते हैं, सभ्यताएँ नवीन रूप धारण करती हैं, जातियाँ बनती हैं बिगड़ती हैं और नित्य नूतन संस्कारों की सृष्टि होती रहती हैं। प्रत्येक सभ्यता का इतिहास अपनी आनेवाली सन्तानों के लिए कुछ स्मृति-चिह्नन छोड़ जाता है। चाहे वे उत्कृष्ट हों या निकृष्ट, उस जाति या उस समाज के लिए पथ-प्रदर्शन का काम करते हैं। इन्हीं स्मृति चिह्ननों से किसी सभ्यता या युग विशेष की उन्नत या अवनत अवस्था का प्रमाण मिल जाता है।

मानव सभ्यता का यदि अध्ययन किया जाय तो प्रतीत होता है कि साहित्य, संगीत और कला उसके ऐसे विशेष अंग हैं कि जिनके आधार पर उसके आदर्शों का निर्माण होता हैं और उसकी संस्कृति का संसार के सम्मुख तद्वत् रूप प्रकट हो जाता है। आर्य सभ्यता की यही तीनों कलाएँ हैं जो उसके गौरव की आज भी रक्षा कर रही हैं। और जब तक उसकी कला-कृतियाँ संसार के सम्मुख रहेंगी, कोई शक्ति नहीं जो उसकी आदर्श संस्कृति पर शंका करेया उसकी प्राचीनता पर मतभेद हो।

भारत की कला साधना के उस स्वर्ण युग पर दृष्टिपात किया जाय जो मौर्यकाल में विद्यमान था या आगे तक चलता रहा तो हमारे आश्चर्य की सीमा न रहेगी । ज्ञात होगा कि उस काल के मानव ने अपने अंतरंग और बहिरंग को इतना कला-पूर्ण बना लिया था कि जीवन की विधमताएँ कला के द्वारा उत्पन्न हुई आनन्द निधि में डूब चुकी थीं ।

उसने अपने चारों ओर ऐसे रसमय संसार की सृष्टि कर ली थी कि जिसमें विश्व के संघर्ष कुण्ठित हो चले थे। सारा देश इसी साधना में तत्पर था। उस काल के साधारण गृहस्थ के जीवन में भी हम ऐसे शान्त और काव्यमय जीवन का दर्शन करते हैं जो इस गुग में दुर्लभ हो गया है। इसके उदाहरण हमें पृथ्वी के गर्भ में छुपे उन अवशेषों से मिल जाते हैं जो नध्दप्राय हो जाने पर भी अभी तक उस अतीत पुग का गौरवगान अपनी मूक भाषा में कर रहे हैं। इन अवशेषों से मिल जाते हैं जो नध्दप्राय हो जाने पर भी अभी तक उस अतीत पुग का गौरवगान अपनी मूक भाषा में कर रहे हैं। इन अवशेषों से चाहे ऐतिहासिक सत्य तक हमें पहुँचने में कठिनाई हो पर एक ऐसा कल्पना-चित्र हमारे सम्मुख अवश्य उपस्थित कर देते हैं जिससे उस पूर्व काल की एक झलक दिखलाई पड़ जाती है और हमारे मुख से निकल जाता है वह कैसा सुवर्ण युग था, वह कैसे देव-स्वरूप मानव थे। उनके अद्भत निवासस्थान, विचित्र वेशभूषा, अनुपम कला-कृतियाँ हमें चकित कर देती हैं। वे वड़े-बड़े उन्नत और विशाल भवन जिनमें चारों ओर मानवीय जीवन से सम्बन्ध रखनेवाले शोक, हर्ष, करुणा, शान्ति मिलन, मान आदि अनेकों भावों को प्रस्तर प्राचीरों के कठिनतम हूदय में उत्कीर्ण कर दिया गया है जो काल की अवाध गति से भी अपने अस्तित्व की रक्षा करते हुए निरन्तर काव्यरस की आनन्दधारा प्रवाहित कर रहे हैं।



# प्राचोन युग और कला

उनके शयनागार, स्नानागार, भूषण-वसन, आमोद-प्रमोद जहाँ भी दुष्टि जाती है एक अद्भूत कलामय संसार की ज्योति झलक रही है। गृहस्य हो या त्यागी, महान् हो। या क्षुद्र, धनी हो या निर्धन प्रासाद हो या झोंपड़ी सभी अपनी-अपनी विशेषताओं में सम्पूर्ण हैं। सभी का लक्ष्य सत्यम् शिवम् सुन्दरम् की साधना में लीन हैं। उन मानवों ने स्वर्ग को संसार में उठा लाने का प्रयत्न किया है। उन्होंने विश्व के दूख-दावानल की विभीषिका को काव्य और कला के आनन्दस्रोत से सिक्त कर दिया है। कहीं पाषाण निर्मित चामरधारिणी श्वियों के पार्श्व भाग से लगे यक्षों के करतलों पर शोभित बडे बड़े स्तम्भ खड़े हैं। कहीं कमलकोषों की आकृतियों से सुशोभित द्वार, कहीं आगे की ओर निकले हुए गवाक्षों पर झलती हुई कुसूम कलियों के आकारवाली झालरें। कहीं गगनचम्वी शिखर, कहीं नानावर्ण के प्रस्तर खण्डों से विजडित सोपान-माला। कहीं द्वारों पर उत्कीर्ण किए हुए प्रेमलीला में निरत यक्ष-दम्पत्ति, शालभञ्जिकाएँ, वृक्षकाएँ, नृत्यरता नारी-मूर्तियाँ, आकाशमार्ग में उड़ते हुए देवगण, विचित्र अंग-भंगियों में खड़ी हुई रमणियाँ, शयन करती हुई नाग कन्याएँ, कमल वन में विहार करती देवांगनाएँ, विरहिणी नायकाएँ, मानिनी मान खंडिता, मुग्धा विविध नायिकाओं के रूप। काव्य को कला में ऐसा ग्थ डाला है कि काव्य कलामय हो गया कला काव्यमय हो गई। इस प्रकार ये भवनों की शोभा बढ़ाते हुए अलंकरण नाना-रूपों में प्रस्फटित होकर उस मानव सभ्यता की परिष्कृत इचि का गुण गान कर रहे हैं । जहाँ दृष्टि-जाती है हृदय में आनन्द की हिलोरें उठने लगती हैं। एक क्षण के लिए जीवन के तामों को दूख द्वन्दों को भुलकर प्राणी एक स्व-रचित्त स्वर्गींय संसार में विचरने लगता है। दुष्टि को भ्रम की भावनाओं में उद्देलित करते हुए अनेकों भवन जिनके मार्ग एकसे दूसरे में निकलते चले गए हैं मस्तिष्क में अपूर्व कल्पना जगत का निर्माण कर देते हैं, जिसमें प्रतीत होता है कि जीवन की अनन्त धाराएँ एक ही आनन्दसागर में गिरने के लिए मचलती बलखाती बड़े वेग से बढ़ी चली जा रही हैं। भवनों की प्राचीरें जहाँ प्रस्तर आकृतियों से बच रही हैं वे चित्रों से चित्रित कर दी गई हैं, जिनसे खुंगार, करुण, वीर, शान्ति आदि नवोंरस एक साथ एक ही स्थान पर उतर आए हैं। शृंगार रस की मादक भावनाओं ने रूपरस की वह अलौकिक छटा निर्माण को है कि मतुष्य उन्हें देखकर 'गिरा अनयन-नयन बिनु बानी'' कहकर रह जाता है। विचित्र लावण्यमय अंग संचालन से नृत्य गति में गमन करती हुईं किन्नरियाँ जिनकी कमलकोष से युक्त बाहुलता लहरा रही हैं, उन्नत वक्ष पर उलझे हुए मुक्ताहार, कटि पर मणि-मंडित दोलायमान**ार्ककिणियाँ, नानाविधि से पुष्प-**प्रथित केशकलाप, कपोलों को छूते हुए कर्णभूषण, स्मित मुख मनोमोहक रूप, पारदर्शी अस्त्रों से प्रकट होता हुआ प्रथुल उच्छ्युग, पादपद्मों की क्षोभा बढाते हुए नुपूर, मानों स्त्री-सौन्दर्य को मुर्त रूप देने का कलाकार ने प्रयत्न किया हैं । कहीं मुदंगों पर ताल देते हुए रसिकजन जिनके विशाल वक्ष पर छहराता हुआ उत्तरीय उड़ा जा रहा है । ग्रीवा तक लटकते केश, कानों की बालियों से उलझे पड़ते हैं। पुष्ट मुज-दण्डों पर बँधे हुए आभूषण, उन्नत ललाट और नासिका पर बोलता हुआ पुरुषत्व, गम्भीर मुखमुद्रा, मानों जीवन के जंजालों पर विजय प्राप्त कर चुके हैं। प्रशान्त दुकपात धनुषाकार भू-लता, अंगुलियों द्वारा प्रदर्शित विचित्र मुद्राएँ जो नृत्य-कला को चित्रकला से साक्षात्कार कराकर काव्या की कल्पनाओं को लेकर शिल्पकला की त्रिवेणी वन जाती है। रेखाओं का मार्दव, रंगों का सामंजस्य पृष्ठभूमि की आकृति और भावानकूल सन्तुलन विषय की गंभीरता उस युग का तदवत् चित्रण करती हुई चित्रकला की चरम सीमा को प्रकट करती हैं। माधवी चम्पा चमेली, लवली लताओं का क्सूमासव पान करती हुई भुंगावलियाँ। कहीं सारिकाओं की चञ्चू से चञ्चू मिलाकर आम्र-कुञ्जों में छुने हुए शुक, कहीं मत्त कुञ्जरों की अवलियाँ, कहीं मीन, कहीं मराल, कहीं मुग्रशावकों को दुलराती हुई कोमलांगी कामिनियाँ, कहीं शृंगाररता कहीं विरहातुरा कहीं प्रोषित-पतिका नाथिकाओं के भेद, कहीं कमल-वन आम्र-निकुञ्ज, चन्द्र-चकोर, चक्रवाक, कारण्डव विविध पशु-पक्षियों की प्रेमलोला, वाहनों पर चढ़े हुए शूरवीर। ऋतु-उत्सव, साधारण से साधारण दुश्यों को ऐसे मनोहर रूप में चित्रित किया है कि कलाकारों की उस कला साधना पर आश्चर्य से कहना पड़ता है यह देव-क्वतियाँ हैं, मानवीय नहीं । ये चित्र उस काल के सामाजिक जीवन को हमारे सम्मुख एक चलचित्र की भौति ले आते हैं।

चित्रांकण और चित्रदर्शन को, जान पड़ता है, उन मानवों ने अपनी दिनचर्या में स्थान दिया होगा। उनके वस्त्रों और आभूषणों में भी कला है, काव्य है। वे भी चातक, चकोर, मयुर, मराल आदि पक्षियों के भावपूर्ण चित्रों से युक्त कर

ረዒሳ



# श्री रामगोपाल विजयवर्गीय

दिए गए हैं। प्रत्येक बस्तु में मानों वह ईक्वरीय सृष्टि के उत्तम उदाहरणों को देखकर अपने टुख़सुख भूला हुआ है। वह इस चित्र-जगत के साथ स्वयम् भी चित्र बन गया है। उसके शारीरिक सौन्दर्य में वस्त्रों को अधिक स्थान नहीं दिया गया, केवल लज्जा निवारण मात्र ही के लिए बस्त्रों की आवक्ष्यकता है। श्रेष सारा अंग अलंकारों से सुसज्जित देखा जाता है। किरीट, कुण्डल, कंकण, किंकिणी, कण्ठहार विविध आभूषण मण्डित शरीर पर श्वल, पीत, नील, चीनाम्बर शोभा पाते हैं जो नेत्रों को सुख़कर प्रतीत होते हैं। जीवन की गति में चारों ओर सरसता को लेकर चलना ही ध्येय था। काव्यकला और संगीत की त्रिवेणी में अवगाहन करता हुआ वह उस आसन पर पहुँच चुका था जहाँ ईर्ष्या, द्वंष, कलह, अहिंसादि घातक भावनाओं की इतिश्री हो जाती है। बाण की कादम्बरी में वर्णित जाबालि आश्रम इसका उदाहरण है। जहाँ जगत के पातक-पुञ्ज उसकी सीमा के बाहर ही भस्म हो जाते हैं। और यह जाबालि आश्रम प्रत्येक गृहस्थ का घर था। मेघदूत के यक्ष की भावना जन-जन के हृदय में विराजती होगी। अल्का का ऐक्वर्य हमारे भारतवर्ष के कोने-कोने में फैल रहा होगा। चीनी यात्री इसका साक्षी भी है। कालिदास, भवभूति, माघ, भट्टि आदि कवियों ने काव्यरस की वह धारा बहा दी थी जिससे प्राणी-मात्र के स्वरों में संगीत फूट पड़ा था। गृह-पालित पक्षी भी काव्य निर्मित वाक्यावलियों का गान किया करते थे। चारों ओर साहित्यामृत पान किया जाता था। संगीत की स्वरलहरी पर जीवन की गति ताल देती हुई चल रही थी। कर्म-योग, कलापूर्ण कौशलों से युक्त होकर उस परम पद की शाप्ति कर लेता था जो वैराग्य और हठयोग की साधना से भी उच्च है। गीता का झान काव्य और कला के रस-सिन्धु में अवगाहन करले घर-घर को पवित्र कर रहा था।

उस उन्नतिशील मानव समाज के छोड़े हुए भग्नावशेष अमूल्य स्मृतिचिह्न की याद दिलाते हैं। भारत का वह सुवर्णयुग, बह प्रतिभाशाली वैभव, वह शान्त सरस वातावरण, जहाँ वैठकर मानव ने सत्यम्, शिवम्, सुन्दरम् की उपासना की है, जहाँ जीवन संग्राम अपनी कठोरता त्यागकर नृत्य कर रहा है, मृत्युलोक स्वगंलोक के साधन जुटा रहा है. कहीं राम भगवान् राम की पर्णकुटीर, कहीं कण्व-आश्रम, कहीं पार्वती की तपश्चर्या, कहीं दिलीप का गोचारण, कहीं महाश्वेता का बीणावादन, कहीं अज-विलाप, कहीं यक्षिणी की करतल ध्वनि पर मयूर का स्वर्ण-यष्टि पर स्थित नृत्य, भगवान् शंकर का किरातवेष-समस्त भारत मानों एक नाटचशाला था जिसमें सुन्दर दृश्य और अभिनयकला में कुशल प्रन्येक प्राणी अपना कौशल दिखला रहा है, और कला, संगीत और काव्य की सुरा में आत्म-विभोर होकर ईश्वरदत दुलैभ मानवयोनि के एक-एक क्षण को सफल बना रहा है।





विकमादित्य—हमारा अग्नि-स्तम्भ

श्री कन्हैयालाल मणिकलाल मुंशी

यूरोपीय इतिहास के कैसर, जार अथवा सीजर की भौति ही विकमादित्य का नाम भी हमारे इतिहास में आकर्षण रखता है। महत्त्वाकांक्षी राजाओं ने उसके नाम से बढ़कर अन्य किसी पदवी को धारण करने की इच्छा नहीं की। गुजरात के सिद्धराज जयसिंह की भाँति अनेक शासक उसके पराक्रम का अनुकरण, करने में ही अपने जीवन को खपा गए थे। क्या दिल्ली के अन्तिम हिन्दू शासक के विक्रमादित्य पद ने ही उसे उस विदेशी से, जो मातृभूमि को दासता के बन्धन म जकड़ना चाहता था, युद्ध करने के लिए प्रोत्साहित नहीं किया था?

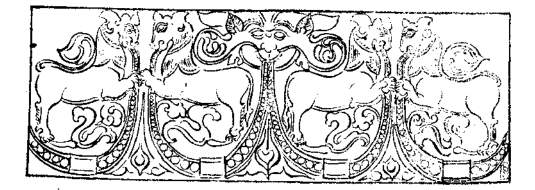
वह क्या बात है जिसके कारण इस ढ़ि-सहस्राब्दी के अक्सर पर सम्पूर्ण भारतवर्ष राष्ट्रीय त्यौहार मना रहा है ? वह कौनसी भावना है जो हम उस अविस्मरणीय वीर को पून: दैवी श्रेणी में रखने के लिए प्रेरित कर रही है ?

विदेशियों की दासता के बन्धन में जकड़े हुए हम लोगों के लिए विकमादित्य केवल एक ऐतिहासिक स्मृति अथवा एक गौरवशाली नाममात्र ही नहीं है प्रत्युत इससे कुछ अधिक है। वह भारतीय एकता का प्रतीक है, वह चकवर्ती हमारी राष्ट्रीय आकांक्षाओं का प्रतिनिधि है। हमारे लिए वह २००० वर्ष की राष्ट्रीय स्मृति, अतीत गौरव, वर्तमान की स्पृहा भविष्य की लालसा तथा राजनीतिक शक्ति की महत्ता, राष्ट्रीय स्वाधीनता, सामाजिक एकता एवं सांस्कृतिक ऐश्वर्य का सम्मिश्रण है।.....

मगध का असुर राजा जरासन्घ कृष्ण द्वारा पराजित हुआ और उसका देश आर्यावर्त में सम्मिलित हो गया। परन्तु पराजित मगध ने अपने विजेताओं पर फिर विजय प्राप्त की। इसके वाद शिशुनागवंशी राजा (ईसा से लगभग ७०० वर्ष पूर्व) भारत के चक्रवर्ती राजा हुए हैं। वृद्ध ने धर्म का प्रतिनिधित्व करनेवाले सार्वभौम व्यक्तित्व के भाव को बहुत उन्नत किया, यद्यपि उनका प्रभाव कृष्ण की माँति तनिक भी राजनीतिक शक्ति पर आश्चित न था। साम्प्राज्यवादी शक्ति के देश व्यापी रूप का निर्माण तब हुआ जब चक्रवर्ती मौर्य सम्प्राट् चन्द्रगुप्त (लगभग २५–३०१ ईसवी पूर्व) तथा शक्तिशाली राज-कीथ सूत्रों के शिल्पी कौटिल्य इस भावना को मूर्त रूप प्रदान करन के लिए मिले कि भारतवर्ष, जो सांस्कृतिक दृष्टि से एक है, राजनीतिक दृष्टि से भी एक है। परन्तु भारत का वह स्वप्न उस समय पूरा हुआ जब चन्द्रगुप्त के पौत्र अशोक पाटलीपुत्र की गद्दी पर बेठे। शक्ति-चक और धर्म-चक्र दोनों का संचालन एक ही हाथ से होता था। यह स्वप्न जो इतनी सुन्दरता से पूरा हुआ था आग चलकर हमारी प्राचीन संस्कृति की एक मूल भावना ही बन गया। हमारे राष्ट्रीय मस्तिष्क में यह भावना बद्धमूल हो गई एक जीवन के अन्तिम लक्ष्य और उद्देश्य की प्राप्ति के लिए धर्म का गठबन्धन अखिल भारतीय राजनीतिक शक्ति से होना आवश्यक है। इस समय राष्ट्रीय मस्तिष्ठ विकमगदित्य के विचार को ग्रहण करने के उपयुक्त हो गया।....

शिशुनाग ढारा स्यापित मगध का वैभव-पूर्ण साम्राज्य ईसा के ७९ वर्ष पूर्व तक रहा। उसने भारत को सामाजिक संगठन की एकता और सांस्कृतिक दृष्टि प्रदान की। किन्तु मगध की शक्ति का हरास हुआ। बल्तर, यवन, पहलव, यूची आदि बर्बर जातियाँ भारत में घुस आईं। इसके पश्चाल् इस वीर विक्रमादित्य का आगमन हुआ। उसके पराक्रम के विस्तृत विवरण हमें ज्ञात नहीं, परन्तु उसने उन बर्बर जातियों को पूर्णरूपेण खदेड़ दिया, दमन किया और उनको आत्मसात् कर लिया। यह महान् कार्य था जो भारत के राष्ट्रीय मस्तिष्क में अमर ज्वाला के अक्षरों में अंकित है।.....

परशुराम अवतारी पुरुष थे। उन्होंने धर्म के शत्रुओं का नाश किया। परन्तु वे अपनी उग्रता के कारण प्रिय न बन सके। श्रीकृष्ण भी अवतारी पुरुष थे। उन्होंने भी धर्म का पक्ष लिया था पर उनके लिए सिर पर राजमुकुट नहीं था। अशोक ने भी धर्म का पक्ष लिया परन्तु उन्हें एक सुरक्षित साम्प्राज्य 'पैतृक' सम्पत्ति के रूप में प्राप्त हुआ था। यह सौभाग्य केवल विक्रमादित्य को प्राप्त हुआ कि वे जनता के सर्वाधिक प्रियपात्र अपनी मानवता के नाते बन सके। उन्होंने बर्बर जातियों को मार भगाया और शक्तिशाली राजशक्ति की स्थापना की। कला और साहित्य को प्रोत्साहित किया, धर्म की रक्षा की और सबसे अधिक उन्होंने पीड़ितों एवं सहायताथियों का प्रतिपालन किया। उनमें परशुराम, श्रीकृष्ण, बुढ़ और अशोक की उज्वल स्मृतियों का अद्भुत सम्मिश्रण था। वे अपने मानवोचित अतएव प्रिय गुणों के कारण हम लोगों के अत्यधिक निकट हैं। विक्रमादित्य तभी से राष्ट्र के प्रिय बन गए। (भाषण से उद्धत)



# साहित्यिक व सांस्कृतिक संगम

### स्व० श्री रामनाथ शर्मा

संकोति का पर्व है, भारत के कोने कोन से हिन्दू वर्माभिमानी जग-समुदाय प्रयागराज की ओर उमड़ा जा रहा है । रेलों में भीड़ भड़क्का, स्टेशनों पर रेलपेल व डिब्बों को गुझ्जायमान करनेवाले गंगामाई के जयकारे आज बता रहे हैं कि संकोति पर्व का पुण्य कमाने के लिए हिन्दू समाज आतुरित व उत्कठित है।

प्रयाग में पहुँचकर सबकी एक ही इच्छा है— त्रिवेणी का स्तान। हिन्दू समाज इस त्रिवेणी के पर्व का पुण्य लाभ करने के लिए जितने सारीरिक व मानसिक कष्ट उठाता है उसको किसी व्याख्या की आवश्यकता नहीं है। प्रत्येक के अनुभव व प्रत्यक्ष अनुभव की बात है। हमारी इस श्रद्धा को देखकर तो वास्तव में अन्य वर्मावलम्बी भी विस्मित व चकित हो जाते हैं। रेलवे कम्पनियों के तो पोवारे होते ही हैं। विदित नहीं कितने युगों से, कितनी सहस्राब्दियों से हिन्दू समाज इस पर्व का इसी भावुकता से महात्म्य लाभ कर रहा है। रेल यात्रा की सुविधा से पहिले किन किन कष्टों को सहन करते हुए श्रद्धाल, नर-नारियां तीर्थराज प्रयाग पहुँचकर त्रिवेणी स्तान करते थे, इसका परिचय अब भी बूढ़े पुराने लोगों से मिल जाता है।

प्रयागराज का संगम ही क्या, भारतवर्ष में जहाँ कहीं दो नदियों का संगम होता है वह स्थान पवित्र व पुनीत माना ही जाता है। देश के प्रत्येक प्रान्त में ऐ से शतशः पवित्र संगम स्थान हैं। यदि धनी व उत्साही सज्जन संगम स्नान का पुण्य प्रयागराज में जाकर कमाते हैं तो साधारण स्थिति के आस्तिक हिन्दू अपने प्रान्त के संगमों पर पहुँचकर ही अपनी धर्म-परायणता का परिचय देते हैं। यदि इस वास्तविकता पर गम्भीर दृष्टि से विचार किया जाए तो पता चलेगा कि यद्यपि प्रमुख प्रमुख संगमों को विशेष महत्त्व दिया जाता है परन्तु मूल रूप से सब ही संगम पवित्र माने जाते हैं और उन्हें श्रद्धा की दूष्टि से देखा जाता है। अब प्रस्न यह पैदा होता है कि संगमों का इतना महात्म्य क्यों? क्या निष्कारण ही यह प्रया चला दी गई है या इसका कोई आन्तरिक रहस्य भो इनमें छिपा हुआ है। हिन्दुओं के बहुत से धार्मिक कृत्यों व प्रयाओं में कई प्राकृतिक नियमों का समावेश है यह बात अब मुक्तकष्ठ से स्वीकार की जाने लगी है। हमारी सम्मति में इन संगमों के महात्म्य में जितने भी रहस्य निहित हों, उनमें एक रहस्य यह अवश्य है कि हिन्दू समुदाय समाज की रक्षा के लिए ऐसी मधुर मिलन की संधियों को अत्यन्त पवित्र व पुतीत मानता था और इन संगमों को एक प्रकार से व्यावहारिक जीवन में अनुकरणीय उदाहरण समझता था।

फारसी के प्रसिद्ध कवि ने मनुष्य समाज को चेतावनी दी है---

तू बराये वस्ल कर्वन आम्बी, नंबराये फस्ल कर्वन आम्बी॥



# साहित्यिक व सांस्कृतिक संगम

अर्थात् ऐ मनुष्य ! तू संसार में एकता फैलाने के लिए आया है, अनैक्यता और विभिन्नता फैलाना तेरे जीवन का उद्देश्य नहीं होना चाहिए।

आज हिन्दू समुदाय संगम पर पहुँचता है और संगम में डुबकी भी लगाता है परन्तु संगम की जो पवित्रता है और संगम स्नान का जो महात्म्य है उससे वह अपरिचितसा प्रतीत होता है। संगम स्नान से पवित्र शरीर क्या किसी अनैक्यता का साधन बन सकता है? दु:ख के साथ कहना पड़ता है कि संगम में स्नान करनेवाला भावुक हिन्दू आज संगम के स्नान का महात्म्य भूल गया है। उसके जीवन के प्रत्येक काम, उसके जीवन की सब व्यवस्थाएँ स्पष्ट रूप से बता रही हैं कि संगम स्नान का महात्म्य वह भूल चुका है।

आज हिन्दू का जीवन केन्द्रीकरण का पोषक नहीं, विकेन्द्रीकरण ही उसका लक्षण बन गया है। वर्णाश्रम के स्थान में जातियों और उपजातियों के बन्धन, अखण्ड भारत की विशालता के स्थान में प्रान्तीयता की संकीर्णता, एक धर्म के स्थान में अनेक धर्मों व सम्प्रदायों की स्थापना व एक भाषा के स्थान में अनेक भाषाओं का प्रचार बता रहे हैं कि हमारा संगम स्तान वास्तविक संगम स्नान नहीं, केवल मन के बहलाने के एक क्षणिक साधन रह गया है। यदि हिन्दू समाज ने वास्तविक संगम स्नान का महात्म्य समझ लिया होता तो देश में न तो इतनी जातियाँ व उपजातियाँ होतीं; न इतने पंय और सम्प्रदाय होते; न इतनी भिन्न भिन्न भाषाएँ होतीं और न इतने भिन्न भिन्न आचार विचार होते। संगम में स्नान करनेवाली जाति संगम के स्नान को सबसे अधिक भूल गई है।

आज इन कृत्रिम विभिन्नताओं के कारण कहीं पाकिस्तान का नाद उठता है तो कहीं द्रविड़स्तान की माँग देश के सामने आती हैं। कोई जातीय सभाएँ खोलता है तो कोई प्रान्तीय मण्डल बनाने की धुन में लगा हुआ है। सारांश जहाँ देखो वहाँ छोटे छोटे मेदों को बढ़ाकर तिल का ताड़ बनाया जा रहा है और गृहकलह के साधन जुटाए जा रहे हैं। देश को जहाँ सुसंगठित होकर उन्नति के पथ पर अग्रसर होना चाहिए था वहाँ प्रान्त प्रेम के नाम से घरधुसू की काथरतापूर्ण नीति का अवलम्बन किया जा रहा है।

कह जाता है कि विज्ञान ने भौगोलिक अन्तर को कम कर दिया है और इस वैज्ञानिक युग में सुदूरस्थित महाद्वीप एक दूसरे के निकट आ गए हैं, परन्तु भारत में और विशेषकर हिन्दू समाज में तो इस पाश्चात्य ृशिक्षा के प्रादुर्भाव से वह भेड़ियाधसान प्रारम्भ हुई कि समाज का पिछला शीराजा ( संगठन ) सब विखर गया। कभी कभी होता भी है---''One man's meal is another man's poison.''

निष्कर्ष यह कि जिन सांस्कृतिक सूत्रों से सारा भारतवर्ष बैंधा हुआ था वे सूत्र अब अत्यन्त निर्वल हो चुके हैं और मणियों को गुम्फित रखने में असमर्थ हैं।

भाषा विज्ञान के विद्वानों का एक मत से कहना है कि भारत में जो प्रमुख भाषाएँ प्रचलित हैं उन सब की जननी संस्कृत ही है । सब में एक हो सांस्कृतिक भाव है और सब की एक ही पृष्ठभूमिका है, परन्तु प्रान्तीयता के भाव इतने बढ़ गए हैं कि इन सब पवित्र सम्बन्धों व मूल आधारों की उपेक्षा करने में ही हमने मातृभाषा की सेवा समझ ली है ।

बैसे तो कहा जाता है कि भारत में लगभग २२५ भाषाएँ व बोलियाँ प्रचलित हैं परन्तु ११ भाषाएँ प्रमुख मानी जाती हैं जिनके अंक निम्नलिखित हैं :---

|     |                 |             |            |                   |         |    |    | 1   | सन् १९३१ की | जनसंख्या |
|-----|-----------------|-------------|------------|-------------------|---------|----|----|-----|-------------|----------|
| (१) | हिन्दो (पश्चिमी | । हिन्दी, प | राजस्यानी, | <b>उर्दू आ</b> दि | सभी रूप | 1) | •• | ••  | ८,५४,४५,००० |          |
| (२) | बंगला           | ••          | ••         | ••                | • •     | •• | •• |     | ५,३४,६९,००० |          |
| (३) | तेलगू           |             |            | ••                | ••      | •• | •• | ••• | २,६३,७४,००० |          |
| (४) | मराठी           | ••          | •••        | ••                | ••      | •• | •• | ••• | २,०८,९०,००० |          |



### स्व० श्री रामनाथ शर्मा

| (५) तामिल   | • • | ۰.  |     | ••  | ••  | ••  | • • | २,०४,१२,०००       |  |
|-------------|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-----|-------------------|--|
| (६) पंजाबी  | • • | • • |     |     | • • | ••  | ••  | १,५८,३९,०००       |  |
| (৩) কর্র    |     |     | • • | • • | • • |     | • • | १,१२,०६,०००       |  |
| (८) उड़िया  |     |     | ••  | ••  | • • | ••  | ••  | 5,55,55,000       |  |
| (९) गुजराती |     |     | ••  | ••  | • • | • • | • • | १,०८,५०,०००       |  |
| (१०) मलयालम |     |     |     |     | • • | • • | ••  | ८८,३८,०० <b>०</b> |  |
|             |     |     |     |     |     |     |     |                   |  |

ये भाषाएँ लिपि की दृष्टि से तीन समुदायों में विभक्त की जा सकती हैं---(१) नागरी समुदाय, (२) उर्दू समुदाय, (३) मद्रासी समुदाय।

नागरी समुदाय में हिन्दी व मराठी की लिपि एक ही है, अतः इन दोनों भाषाओं में बहुत कुछ सान्निध्य है परन्तु हिन्दी के पश्चात् बंगाली भाषा का ही स्थान है। बंगाली भाषा भी संस्कृत प्रचुर भाषा है और उसका साहित्य अत्यन्त मधुर व सरस है। अन्य प्रान्तीय भाषाओं की अपेक्षा इसके साहित्य में पाश्चात्य विज्ञान, इतिहास, कला, कौशल इत्यादि अंगों की बहुत कुछ पूर्ति हो चुकी है। परन्तु बंगाली साहित्य का लाभ अन्य प्रान्तवासी पूर्ण रूप से इसलिए नहीं उठा सकते हैं कि कोमल स्वभाव बंगाली महाशय लिपि के सम्बन्ध में आवश्यकता से अधिक कठोर हैं। जो बंगाली अपनी भावुकता है कि कोमल स्वभाव बंगाली महाशय लिपि के सम्बन्ध में आवश्यकता से अधिक कठोर हैं। जो बंगाली अपनी भावुकता के लिए प्रख्यात हैं, जिस बंगाल देश ने महाप्रभु चैतन्य, जगत्विख्यात स्वामी रामकृष्ण परमहंस व स्वामी विवेकानन्द को जन्म दिया; जिस बंगाल को राजा राममोहनराय, महर्षि देवेन्द्रनाथ ठाकुर, केशवचन्द्रसेन व ईश्वरचन्द्र विद्यासागर जैसे मुधारकों की जन्मभूमि होने का अभिमान है; जिस भूमि ने जगदीशचन्द्र बोस, सर पी० सी० राय, डॉ० रासबिहारी घोष, डॉ० रवीन्द्रनाथ ठाकुर जैसे विश्वविख्यात विद्वानों को उत्पन्न किया, जो बंगाल राष्ट्रीय भावनाओं के जाग्रत करने में सबमें प्रथम है वही बंगदेश आज लिपि के सम्बन्ध में कैसी संकीर्णता का प्रदर्शन कर रहा है। जैसाकि मराठी के प्रसिद्ध कोषकार प्रो० माधव तिम्बक पटवर्धन ने कहा है—''सुदैवानें बालबोध लिपि ही बहुतांशी पूर्ण व मराठीच्या गरजा भागविण्यास समर्थ आहे। उच्चार व लेखन यांत तन्तोतंत मेळ ठेवणे म्हणजे, शुद्ध लेखन होय।'' महाराष्ट्र प्रान्त ने देवनागरी लिपि को ग्रहण करके जे राष्ट्र भाषा के निर्माण में सहयोग दिया है वही सहयोग यदि बंगाल दे देता तो आज राष्ट्रभाषा की समस्या मुलझ ही जाती।

बंगाल का यह उदाहरण गुजरातियों व पंजाबियों के लिए भी अनुकरणीय बन जाता और आज मद्रास प्रान्त को छोड़कर सारा भारतवर्ष भाषा की दृष्टि से एकसूत्र में बँध जाता।

हिन्दी लिपि व गुजराती लिपि में केवल ६ अक्षरों में भेद है और यही दशा पंजाबी की भी है। सिक्सों के सम्पूर्ण धर्म-प्रंथ सुन्दर सुललित हिन्दी भाषा में होते हुए भी अन्य प्रान्तों के हिन्दुओं की सम्पत्ति इसलिए नहीं बन सके कि अब तक वे गुइमुखी लिपि में ही प्रकाशित होते रहे हैं। यदि हिन्दी लिपि में यह अमृतवाणी प्रकाशित हो गई होती तो आज उसक प्रचार उतना ही सर्वव्यापी हो गया होता जितना कि सन्त कबीर की वाणी का हुआ है। केवल हिन्दी के पक्षपातियों का ही यह कथन नहीं है कि बंगाली, मराठी, गुजराती भाषाओं की उत्पत्ति संस्कृत भाषा से ही हुई है सुतरां इन भाषाओं के विद्वानों की भी यही स्पष्ट सम्मति है। दक्षिण के प्रकाण्ड विद्वान, सूक्ष्म इतिहासज्ञ व मराठी के महारथी कैलाशवासी विश्वनाथ काशीनाथ राजवाडे ने मराठी भाषा की उत्पत्ति निम्नलिखित शब्दों में दी हैं:---

''आयांनीं कुरुक्षेत्र, मत्स्यदेश, पंचाल व शूरसेन या प्रदेशांत कायमची वस्ती केल्यानंतर आपली दृष्टी दक्षिण दिशेकडे वळवली, आदि दंडकारण्यांत वसाहती स्थापन करण्यास आरंभ केला। जे शूर धाडसो आर्य या वसाहती करून तेथें कायमचे रहिवासी झाले, ते स्वतःस महाराष्ट्रीय आणि आपल्या वसाहतींना महाराष्ट्र देश असें अभिमानपूर्वक म्हणूं लागले। कालांतरानें या आर्यांच्या वाणींत तेथील मूळच्या रानटी लोकांच्या संसर्गानें अपभ्र श होऊन, एक प्राक्रुत भाषा जन्मास आली, या प्राक्रुत भाषेला त्यांनीं महाराष्ट्री असें नाँव दिलें।'

**ሪ**ካካ



# साहित्यिक व सांस्कृतिक संगम

जिसका भावार्य यह है कि जिस समय आर्य कुछक्षेत्र, मत्स्यदेश, पंजाब व शूरसेन प्रदेशों में अपने उपनिवेशन स्थापित करके दक्षिण की ओर आगे बढ़े तो उन्होंने दण्डकारण्य में पहिले बस्तियाँ बसाई और उस देश का नाम महाराष्ट्र रखा। कालान्तर में इन आर्यों की भाषा में मूल निवासियों के संसर्ग से अपभ्र श हुए और प्राकृत भाषा का जन्म हुआ। इस प्राकृत भाषा का नाम पहिले महाराष्ट्री रहा फिर अराजकता के काल में महाराष्ट्री से मराठी हो गया।

जिस भागवत धर्म के जन साधारण में प्रचार करने के लिए महाराष्ट्र के सन्तों ने मराठी का निर्माण किया वह सांस्कृत निष्ठा जाज भी मराठी का लक्षण बनी हुई है। उत्तर भारत में जब हिन्दी के पैर भी न जमे थे मराठी जनसाधारण के मानसिक विकास का साधन बन रही थी। आज से चालीस वर्ष पूर्व हिन्दी की कविता की प्रवाह धारा बजभाषा व अवधी में ही सीमित थी वहाँ मराठी कविता का संस्कृतनिष्ठ स्वरूप विकसित हो रहा था। यह कहना अत्युक्ति न होगा कि आज भी मराठी हिन्दी की अपेक्षा कहीं अधिक संस्कृतनिष्ठ है।

हिन्दी के विकासकाल से ही हिन्दी के स्वरूप के सम्बन्ध में अनिश्चितता रही। कहीं भारतेन्दु हरिश्चन्द्र अपनी संस्कृतनिष्ठ हिन्दी का प्रचार करते हुए दृष्टिगोचर होते हैं तो कहीं उसी हिन्दी को फारसी और अरबी के कठिन शब्दों से बोझल करने में राजा शिवप्रसाद 'सितारे हिन्द' दिखाई पड़ते हैं। खड़ी और पड़ी बोली की चर्चा तो कल ही की बात है। विविध शक्तियों के सहयोग से और उसके स्वाभाविक अधिकार से हिन्दी राष्ट्रभाषा के मुकुटमणि से सुमज्जित हो ही नहीं पाई थी कि उसको एक प्रकार से हिन्दुस्तानी का ग्रहण लग गया। परन्तु मराठी भाषा को ऐसी बिल्क्षण परिस्थिति से नहीं निकलना पड़ा। उसका प्रवाह एक समान निश्चित्र सीमाओं में आगे बढ़ रहा है।

यह बात अब एक मत से स्वीकार कर ली गई है कि यदि भारत में कोई राष्ट्रभाषा हो सकती है तो वह हिन्दी ही हो सकती हैं। हिन्दी भाषां न केवल संस्कृतजन्य भाषाओं के ही निकट है, बस्तुतः उर्बू भाषा के भी निकट हैं जिसे देश का एक प्रमुख जन-विभाग अपनी मातृभाषा कहता है। हिन्दी को राष्ट्रभाषा बनने के लिए यह बात आवश्यक है कि वह न केवल उर्बू के ही साथ अपने सम्बन्ध निश्चित करे, सुतरां उसको मराठी, बंगाली, गुजराती, पंजाबी, तामिल, तैलगू, मलायालम इत्यादि भाषाओं के साथ अपने सम्बन्ध स्थापित करने होंगे। जहां जहां हिन्दी भाषा व प्रान्तीय भाषाओं का इस प्रकार संगम होगा वे ही स्थल हमारी धार्मिक शब्दावली के अनुसार हमारे पवित्र तीर्थ होंगे।

भारतवर्ष के मध्य प्रदेश व मध्य भारत दो ही ऐसे खण्ड हैं जो एक प्रकार से मराठी व हिन्दी के संगम हैं। इन दोनों प्रान्तों में मराठी और हिन्दी का एक समान आदर है। दोनों प्रान्तों में ऐसे विढानों की कमी नहीं है जिनका दोनों भाषाओं पर समान अधिकार है और जिनके प्रति दोनों भाषाभाषी एकसी श्रद्धा रखते हैं। मध्य भारत में हिन्दी के प्रचार का श्रेय बहुत अंशों में उन महानुभावों को है जिनकी मातृभाषा मराठी थी और जिनमें सर्व प्रथम स्थान पुष्यइलोक, स्वनाम-धन्य, देशगौरव स्व० माधव महाराज का है। वास्तव में इन्होंने तीर्थराज प्रयाग का महत्त्व समझा और त्रिवेणी के स्नान का पुण्य कमाया।

शिन्दे बंश को गौरव है कि उनके विस्तृत राज्य में उस प्राचीन वैभवशाली भारत के वे सब स्मारक आज भी विद्य-मान हैं। अवन्तिका, दशपुर, विदिशा, पद्मावती एक एक स्थान अपने साथ एक एक इतिहास लिए हुए है जिस पर भारत को ही गर्ब नहीं सम्पूर्ण सभ्य संसार को गर्ब है। आज उज्जयिनी के आर्य संस्कृति के पुनश्द्धारक सम्राट विकमादित्य के साका की दि-सहस्राब्दि समाप्त होना संसार के सांस्कृतिक इतिहास का एक भव्य पृष्ठ है। इस पवित्र अवसर पर, इस पवित्र स्थल पर क्या सुन्दर हो, भारतीय वाद्यमय की ये दोनों धाराएँ इतने निकट आ जावें कि यह एक दूसरे में अपना वास्तविक स्वरूप देखने लगें और दोनों मिलकर वह प्रवाहशक्ति धारण कर लें जो चट्टानों को उखाड़ती हुई, पहाड़ों को फोड़ती हुई भारतीयों के विकास व उनके वैभव, सुख एवं समुद्धि का कारण बनें।



श्री डॉक्टर रामविलास इार्मा एम ए., पी. एच डी.

मोहेंजोदड़ो और हड़प्पा की खुदाई के पहले पृत्सीलुस्की ने संस्कृत में अनार्य शब्दों की छानबीन करते हुए लिखा या कि शायद लिंगोंपासना आयों ने भारतवर्ष के आदिम निवासियों से सोखी थी। "शिव" शब्द भी उन्हें इन्हों अनार्य नियासियों से मिला था। भाषा-विज्ञान और पुरातत्त्व की खोज से सभ्यता के वे प्राचीन स्तर उधर चुके हैं जिन पर आयों ने अपनी संश्लिष्ट सभ्यता का भवन बनाया था। भारतवर्ष की अपेक्षा ग्रीस में यह ऊहापोह और भी स्पष्टता से विखाई देता है। भारतवर्ष की आर्य या वैदिक सभ्यता और उससे पूर्व की अनार्य या भारतीय सभ्यता किसी एक देश की सिखाई देता है। भारतवर्ष की आर्य या वैदिक सभ्यता और उससे पूर्व की अनार्य या भारतीय सभ्यता किसी एक देश की सीमाओं में वॉयी हुई अनोखी नहीं है। आर्य और अनार्य, दोनों ही प्रकार की भारतीय सभ्यता की तुलना ग्रीस, मिश्र, सुमेर आदि की प्राचीन और परवर्ती सभ्यता से हो सकती है। इस तुलना से यह निष्कर्ष भी निकलता है कि आर्य थार अनार्य सभ्यता में अनेक समानताएँ होते हुए भी उनकी रूपरेखा भिन्न है। वास्तव में दोनों की रूपरेखाएँ आज एक ऐसे नये आकार में मिल गई है जिसमें उनका अलगाव करना कठिन है।

मिश्र, कीट, सुमेर और सिन्धु घाटी की प्राचीन सम्यता में जो बात सामान्य रूप से मिलती है, वह लिंगोपासना और प्रजनन-सम्बन्धी रीति-रिवाजों (fertility Cults) का प्रचार है। भाषा-विज्ञान और पुरातत्त्व दोनों से ही इसकी पुष्टि होती है। आयों ने इस उपासना का विरोध किया परन्तु अनार्य जनता से ज्यों-ज्यों उनका सम्पर्क बढ़ता गया, त्यों-त्यों वे उस विरोधी संस्कृति को अपनाते भी गए। इस अपनाव से ही आज की हिन्दू संस्कृति का जन्म हुआ।

प्रीस में बैंकस शराब का देवता माना जाता है परन्तु उसका आदिम रूप दूसरा था। वह खेतों में पैदावार का रक्षक, प्रजनन-सम्बन्ध का देवता था। उसकी उपासना के विचित्र ढंग थे जिन्हें हेलेनिक जातियों ने अपने मन्दिरों की गुप्त उपासना में अपनाया। प्रजनन-देवता इन्द्र के समान बहुगुण सम्पन्न था। बैंकस वाणी का देवता भी था; इसीलिए ग्रीक शब्द अँबैकान्टी का यही अर्थ है जो संस्कृत 'अवाक्' का है। ''वाक्'' और ''बैक्स'' की जड़ एक ही है और सम्भवतः उसका छोर अनार्थ संस्कृति के गूढ़तम स्तरों में है।



# हमारी प्राचीन संस्कृति

पृत्सीलुस्की के अनुसार ''लांगल'' शब्द की संस्कृत में कोई मान्य व्युत्पत्ति नहीं है । इसे आयों ने अनार्यों से पाया था और उसका अर्थ हल और लिंग दोनों था । लिंगोपासना का जन्म खैती के रीति-रिवाजों से हुआ है । इसका आधार यह विश्वास था कि प्रजनन-क्रिया से खैतों की पैदावार बढ़ेगी । इसीलिए लांगल शब्द के दो अर्थ है जो वास्तव में सम्बद्ध हैं ।

खेती के रीति-रिवाजों से सम्बन्ध रखनेवाले अनेक चिन्ह मोहेंजोदड़ो और हड़प्पा की मुद्राओं में मिलते हैं। एक मुद्रा पर नग्न-नारी-आकार अंकित है जिसका सिर नीचे को है और दोनों पैर ऊपर को हैं। उसकी जंघाओं के बीच से एक पौधा निकल रहा है ।\* इससे खेती में प्रजनन-सम्बन्धी रीति-रिवाजों का प्रचलित होना स्पष्ट है। आगे चलकर इन्हीं रीति-रिवाजों का वाम-मार्ग और वज्र-यान में विकास हुआ।

मोहेंजोदड़ों की वे मुद्राएँ सुविख्यात हैं जिन पर पशुपति का चित्र अंकित है। मार्शल की पुस्तक की बारहवीं प्लेट में १७वीं आकृति पशुपति की है। वे योगासन मारे बैठे हैं; दोनों एड़ियाँ एक दूसरे से जुड़ी हैं और अँगूठे नीचे को हैं। हाथ घुटनों पर है और बर्मा की देहाती स्त्रियों की तरह कड़ों से ढकेहैं। दाहिनी ओर हाथी और चीता है; बाईँ और भैंसा और गैंड़ा है। सिंहासम के नीचे दो हरिण हैं।

सिंह वैसे भी वन का राजा समझा जाता है। वन का देवता या तो उसी का रूप धारण करता है या उससे किसी प्रकार सम्बन्धित रहता है। फ़्रेब्च लेखक आँरी बोदेस्सों ने हिन्द-चीन के असभ्य निवासियों के विश्वास के बारे में लिखा है कि चीता वन का स्वामी होता है; इसलिए किसी पेड़ को काटने के पहले उसकी आज्ञा माँगना आवश्यक होता है। अन्नाम प्रदेश के लोगों में पशुपति की उपासना प्रचलित है और इस देवता का चीते से निकट का सम्बन्ध है। यहाँ के असभ्य निवासी हाथी को पवित्र मानकर उसकी बलि देते हैं और उसकी जननेन्द्रियों को राँधकर खाते हैं।

नवीन और प्राचीन-दोनों ही प्रकार की अनायं जातियों में लिंगोपासना के साथ जगदम्बिका भवानी की उपासना भी प्रचलित है या थी। लाओशियन लोग ऐसे मन्दिर की यात्रा करते हैं जहाँ काली जैसी देवी की मूर्ति स्थापित है। इस काली देवी के हाथ में-जिसका रंग भी काला है, लिंग स्थापित है। पुरातत्त्व के विद्यार्थी जानते हैं कि नील नदी से लेकर सिन्धु घाटी तक प्राचीन काल में जगदम्बा की उपासना प्रचलित थी। इसके विपरीत आर्यों में पुरुष-देवों की प्रधानता थी और पुरुष-देवों में पशुपति-पूजा या लिंगोपासना का अभाव था।

मोहेंजोदड़ों की संस्कृति में योग कितना विकसित हो चुका था, यह कहना कठिन है। उसके विकास का प्रमाण केवल मुद्राओं में अंकित आकार हैं। अनेक मुद्राओं में बैठने का एक विशेष आसन है–दाहिने पैर का घुटना छाती से लगा हे और वाएँ पैर का घुटना समकोण बनाता हुआ सामने को है। पशु और वृक्ष-ल्ता की उपासना को देखते हुए यह अनुमान करना अनुचित न होगा कि योग अपनी चरम सीमा तक विकसित न हुआ था। पशु और देवता एक मुद्रा में साथ साथ बैठे ही नहीं मिलते वरन् उनके आकार भी बहुधा एक दूसरे से मिल जाते हैं। मोहेंजोदड़ों के बैल जिनका मुंह मनुष्य का है, कीट और अंसीरिया के गो-पुरुषों से मिलते-जुलते हैं। बैल, हाथी, वानर आदि देवता होने के साथ सम्भवतः सूर्य-चन्द्र की भाँति वंश चलानेवाले पुरखे भी थे। जैसे चन्द्रवंशी और सूर्यवंशी क्षत्रिय होते थे, बैरेही मिश्र में पशु-पुरखों की उपासना प्रचलित थी। मोहेंजोदड़ों की मुद्राएँ सम्भवतः इन्हीं गशु-पूर्वजों की उपासना में वनाई गई थीं और उन पर जो अक्षर अंकित हैं वे सम्भवतः पूर्वजों के नाम अथवा मंत्र हैं, विशेषकर इसलिए कि मुद्राओं पर उनकी पुनरावृत्ति भी होती है। यदि बैल की उपासना गो-वंशी करते थे तो मानना होगा कि इनके भाई-बन्द बहुत दूर-दूर तक फैले ये क्योंकि वृषभोपासना कीट से लेकर मोहेंजोदड़ों तक प्रचलित थी। ऋरगवेद में इन्द्र की वृषभ से तुलना करना क्या दासों को भयभीत करने के लिए न था? तुम वृषभ की पूजा करते हो? हमारा इन्द्र सौ वृषभों के बरावर है। ऐसी ध्वनि वृषभ से तुलना करतेवाले मंत्रों से निकलती हं।

साधारण उपासना में अपना महत्त्व घोषित करने के लिए पुजारी या उपासक मिर में बैरू के सींग लगा सकता है । आसाम के ''नागा'' अत्र भी सिर में सींग लगाते हैं । मोहेंजोदड़ों के पशुपति के सिर पर भी दो विशाल सींग है । सुमेर और बैं बिलोन में सींगों का इस भाँति प्रयोग किया जाता था । वृषभ की भाँति ''वानर'' भी पवित्र पशु था । मोहेंजोदड़ो

\*Sir John Marshall-Mohenjodaro and the Indus Civilisation (Plate XII fig. 12)



# श्री डॉ॰ रामविलास शर्मा

की मद्राओं पर बन्दरों को देखिए और हिन्द-चीन और आसाम के उन निवासियों का स्मरण कीजिए जो कमर से बन्दर की पूछ बाँधे रहते हैं। अनर्य संस्कृति का वह अजस्त्र, प्रवाह पूर्वी-एशिया की घाटियों उपत्यकाओं-में ज्यों का त्यों बना है।

मोहेंजोदड़ो के निवासी लिंगोपासक थे। इसी तरह दक्षिण ग्रीस और कीट के प्राचीन निवासी भी शिश्नोपासक थे। ग्रीक (आर्य) जातियों ने इनसे लिंगोपासना सीखी। चौराहों पर ये लिंग स्थापित थे और उनकी पूजा होती थी। सिसिली पर एथेन्स की सेना ने जब आक्रमण की तैयारी की थी, तब प्रयाण की रात्रि में ये लिंग चोरी चले गए थे। इसे अपशकुन माना गया था। हिन्दुस्तान के घरों में यह लिंग-गौरी की उपासना आज भी प्रचलित हैं। भाषा-विज्ञान ने शिव की व्युत्पत्ति में असफल होकर उसे अनार्य शब्द टहराया था। पुरातत्त्व ने पशुपति-अंकित मुद्राएँ निकालकर शंकर भगवान को अनार्य सिद्ध किया। काशी में अनार्यों ने आर्यों से दृढ़ मोर्चा लिया; इसलिए काशी तीन लोक से न्यारी शिव के त्रिशूल पर स्थित हुई। नन्दी शिव का वाहन है और वह पूज्य है। दक्ष वैदिक मत के माननेवाले थे; शिव के गणों ने उनके यज्ञ का विध्वंस किया। नन्दी ने दक्ष के मत की भर्त्सना करते हुए उन्हें "वेदवादविपन्नधीः" कहा। इस शैवमत---लिगोपासना और उसके लिए विकट संग्राम के स्मृति-चिन्ह नगरों के नाम हे जैसे दुर्जयॉलिंग-दार्जीलिंग।

सिन्धु घाटी की खुदाई में नर्तक की एक सुन्दर मूर्ति मिली है। जितनी सुन्दर है, उतनी ही स्त्रैण भी है यद्यपि मूर्ति नर्तकी नहीं, नर्तक की हैं । क्नौसस (क्रीट) के भित्तिचित्रों में यही स्त्रैणता व्यंजित है । अनार्य सभ्यता के पतन के लक्षण इन चित्रों में झलकते हैं ; उसे पतन के गर्त में ढकेला नई पुरुषदेवोपासक आर्य संस्कृति ने ।

पुरातत्त्व की भूमिका के बाद ऋग्वेद के मंत्र ९ढ़ने पर कभी कभी ऐसा लगता है मानो वे उस अनाय सभ्यता पर टीका-टिप्पणी करने के लिए लिखे गए हैं। कम से कम उस भूमिका को ध्यान में रखने से उनमें एक नया अर्थ-बोध होताहै।

पश्, प्रकृति, योनि और लिंग की उपासना तथा तंत्र-मंत्रों की संस्कृति को आर्य-आक्रमण का धवका लगा। अनार्यों के सुन्दर नगर तोड़फोड़ डाले गए जिससे आर्य विजेता का नाम ही पुरन्दर पड़ गया। ग्रीक में इसी का पर्यायवाची शब्द "प्तोलीपोथा सि" "ओदेसियस" आदि के लिए प्रयुक्त होता है। वैसे "पुर" शब्द अनार्य है और संस्कृत के साथ ग्रीक में भी अनार्यों से आया। है दक्षिण भारत में स्वाभाविक ही उसकी बहुनायन है। इन्द्र ने "पुरो" का ध्वंस किया परन्तु आर्य शब्दा बली में "पुर" शब्द अमर हो गया।

इन्द्र ने सर्पोपासकों को मारा; असुरों की पृथ्वी आर्यों को दी; उन्हें गायें दीं और उन्हें वन-धान्य से पूर्ण गाँव दिए।

यः हत्वा अहिम् अरिणात् सप्त सिन्धून् यः गाः उत्तऽआजत् अपऽधा वलस्य ।

मः अदमनोः अन्तः अग्निम् जजान संआवृक् समत्ऽमु सः जनासः इन्द्रः॥

और भी, ''दास वर्ण'' को उसने आयों की सेवा के लिए दिया और उसते ४० वर्ष तक पर्वतों में छिपे हुए शम्बर को मारा।

इस ''सः जनासः इन्द्रः' के वज्र-घोष के साथ पुनः पुनः मंत्रों में इन्द्र की महत्ता घोषित की जाती है। इन्द्र एक अल्गैकिक देवता अवस्य है परन्तु देवताओं की मुख्टि भी अवारजविक लोक में नहीं होती। दूसरे सब्दों में न इन्द्र, न और कोई देवता केवल आसमानी होता है। उसकी उत्पत्ति पशुओं, वृक्षों और मनुष्यों से होती है। इन्द्र के पास अपार धन है परन्तु वह ''पुरन्दर'' भी है। क्या उसके पुरन्दर होने की किंवदन्ती के पीछे कोई यथार्थ सत्य नहीं छिपा है ?

# यस्य अञ्चासः प्रऽदिशि यस्य गावः यस्य ग्रामाः यस्य विश्वे रथासः॥

ग्राम, रथ, गौ, घोड़े सब उसके पास हैं'; इसलिए कि ''ओजायमान् अहिं'' को उसने मारा है । मोहेंजोदड़ो की मुद्राओं पर सर्प के फन के नीचे उपासक के चित्र इस ''ओजायमान अहिं'' को एक नया अर्थ प्रदान करते हैं । इन्द्र का नाम पुरन्दर यों ही न पड़ गया था और उसे योंही आर्य योद्धा विजय के लिए स्मरण न करते थे ।



# हमारो प्राचोन संस्कृति

यस्मात् न ऋते विजयस्ते जनासः यम् युध्यमानाः अवसे हवन्तं ॥

वे उसे युद्ध में इसलिए स्मरण करते थे कि जिनके विरुद्ध इन्द्र के उपासक लड़ रहे थे,उनके विरुद्ध इन्द्र भी ऌड़ चुका था।

**यः** दस्योः हन्ता सः जनासः इन्द्रः॥

इन्द्र की उपासना में आर्यों ने उन पूर्ववर्ती वीरों की स्मृति सुरक्षित रखी, जिन्होंने सामृहिक रूप से इन मंत्रों में वर्णित इत्यों को किया था।

वेदों में इन्द्र जितना महान् है, पुराणों और भाषा-ग्रंथों में वह उतना ही पतित भी हैं । कौनसा पाप हैं जो इस देवता ने नहीं किया ? इस देवता को मद्यपी और व्यभिचारी ठहराकर, सहस्राक्ष का रूप देकर, उसे जघन्यतम रूप से तिरस्कृत करके अनार्यं संस्कृति के उद्गम से प्रवाहित हिन्दू संस्कृति ने ''ओजायमान अहि'' की मृत्यु का बदला लिया ।

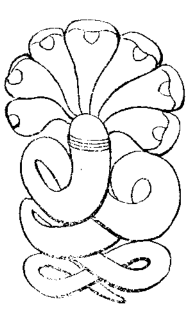
यह संघर्ष दीर्घकालीन और भयानक था। रामायण की गाथा में उसका छायाचित्र अंकित हैं।

अखायन नाम की हेठेनिक जाति की तरह कुछ आर्य जो पहले धावे में आए थे, अनार्यों से मिल गए और उनपर शासन करने लगे। बाद के आर्य आकर अनार्यों के साथ अपने भाई आर्यों से भी लड़े। ट्रॉय के महान् युद्ध में दोनों ओर के योद्धा आर्य थे। जो लोग हेलेन को भगा लाए थे, वे मिनिलौस के ही भाईवन्द थे। होमर इसोलिए इसे आतृ-युद्ध कहना हैं। रावण भी आर्य था, वेदपाठी था परन्तु उसने शैवोपासना भी स्वीकार कर ली थी। शैवोपासना स्वीकार करके ही वह अनार्यों का प्रभु बन सका था। शैवोपासना द्वारा ही राम भी उस पर विजयी हुए। इराका अर्थ स्पष्ट हैं, बिना अनार्यो का धर्म स्वीकार किए उनमें फूट डालना असम्भव था।

राम ने जनस्थान में (राक्षसस्थान में नहीं) राक्षसों का नाश किया। बालि को उन्होंने छिपकर मारा। जब बालि ने चुनौती दी——"नुम्हें सुग्रीव के साथ मित्रता ही निबाहनी थी तो सामने आकर क्यों युद्ध नहीं किया ?''——तो राम ने यही उत्तर दिया कि सारो पृथ्वी 'आर्य' भरत की हैं ; अनार्य वालि धर्म-अधर्म क्या जानें ? जिस अगस्त्य की दिशा को अगस्त्य और उनके साथी मिशनरी न जीत सके थे, उसे राम ने जीता। इसीलिए वह वाल्मीकि के आदर्श सम्राट् हुए।

राम ने अनार्य वानरों से सहायता ली थी। इन वानरों का बन्दरों से बहुत सम्बन्ध रहा होगा तो इनना कि आसाम और हिन्द-चीन के जंगली निवासियों की भांति वे पूंछ लगाए रहते होंगे। कम से कम जिस सुन्दरी तारा ने लक्ष्मण की ओर मदभरी चितवन से देखा था, उसके पूंछ नहीं थी। परन्तु भारतीय संस्कृति के अनार्थ उद्गम ने फिर बदला लिया। हनुमान् एक मुख्य देवता हो गए; बन्दर की भांति पूंछवाले, यद्यपि वाल्मीकि के हनुमान की संस्कृत सुनकर आर्थ श्रीताओं को आरचर्य होता था (पता नहीं किस मिशनरी स्कूल में पढ़े थे!)। मोहेंजोदड़ो की मुद्राओं में अंकित बन्दरों की भांति, हिन्द चीन के वानर-देवता की भांति, आधुनिक ''आर्य'' हनुमान का स्मरण करता है। पौफटे खेत की ओर जाता हुआ किसान या इम्तहान के लिए उससे कुछ देर में चलता हुआ विद्यार्थी ''जै हनुमान ज्ञान गुणसागर'' गुनगुनाने लगता है। यह कहाँ की ''नाना पुराण'' या ''बाबा पुराण निगमागम सम्मत'' उपासना है ? यह वही उपासना है जो भारतीय किसान के हृदय में सहस्त्राब्दियों के बाद भी अपना अति प्राचीन रूप नहीं खो सकी।

फिर भी गोस्वामीजी की रामायण "नाना पुराण, सम्मत" तथा "निगमागम सम्मत" दोनों ही हैं। भारतवर्ष की धरती ने, यहाँ की जल वायु ने आर्थ-अनार्थ संस्कृतियों को एक कर दिया। तुलसीदास इस संस्कृति-सम्मिलन के सबसे बड़े कवि हैं। दोनों से श्रेष्ठ तरव लेकर दोनों के गलित तत्त्वों का उन्होंने वहिष्कार किया। ऋग्वेद का "इन्द्र" रामायण का खल-पात्र बना। वैदिक "पुरन्दर" तुलसीदास का उपास्य नहीं है। शिव और विष्णु के अति प्राचीन संघर्ष को उन्होंने निपटाया और जैवमत को हिन्दू धर्म का अविच्छित्र अंग बना दिया। "भदेस" संस्कृति में भूत-प्रेतों की पूजा को उन्होंने महा-अधम उपासना ठहराया; "भर्जाह भूत घनधोर" के वहाने उसकी तीव्र निन्दा की। इस सांस्कृतिक सम्मिलन के कारण आज का हिन्दू धर्म तुलसीदास का हिन्दू धर्म है। उसमें "ओजायमान अहि" का नाध करनेवाले इन्द्र का ओज कम है परन्तु उसके बदले सिन्धु जैसी अथाह करुणा है जो सभी धर्मो और संस्कृतियों का आधार है। तुलसीदास मानव-मुलभ करुणा और सहानुभूति के कवि है जिसके प्रतीक-चरित्र राम नहीं भरत हैं।



गांधर्व-विवाह

श्री लुडविक स्टर्नवाख, पोलेण्ड।

प्रोफेसर पी० व्ही० काण के मतानुसार (धर्मवास्त्र का इतिहास, जिल्द २, भाग १, पृष्ठ ५१९) गान्धव-विवाह का प्रमुख उद्देश्य भोग-विलास की परितृष्ति हैं'। जे० जॉली (बही, पृष्ठ ५१) का कथन हैं कि गान्धव-विवाह माता-पिता की स्वीकृति प्राप्त किए बिना ही किया गया प्रेम-परिणय मात्र है। गुरुदास बेनरजी (हिन्दू-विवाह कानन एवं स्वी-धिन; टैगोर लॉ लेक्चर्स, १८७८, पृष्ठ ८५) कहते हैं कि इस रूप में विवाह, जो केवल सम्बन्धित व्यक्तियों के समझौते पर निर्भर करता है, ग्रेट्न-ग्रीन के उन विवाहों से कुछ हद तक मिलता-जुलता है जो अंग्रेजी कानून के अन्तर्गत आनेवाले स्कॉट-लैण्ड के ग्रेट्न ग्रीन तथा अन्य स्थानों के रहनेवाले भगोड़ों द्वारा, गलत-प्रेरणा तथा गुप्त रूप से आयोजित विवाहों के लिए लग प्रतिवन्धों से बचने के लिए चुपचाप कर लिए जाते हैं। जॉन डी० मेन (हिन्दू लॉ और उसके उपयोग का विवेचन, मदास १९००, पुष्ठ ७९)' के मत में गान्धर्व-विवाह यौन-प्रवृत्तियों एवं बिलासपूर्ण आलिगनों के लिए सम्पन्न होते हूं।

स्मृतियों से यह स्पष्ट है कि गान्धर्व-विवाह एक कन्या (कन्या, वाला, वधू अथवा स्त्री) का (मनुस्मृति भाग ३, ३२, कोटिल्य ३-२), अपने प्रेमी के साथ किया गया स्वेच्छापूर्ण संयोग है। (मनु० ३-३२ अस्पस्तम्ब २: ५, १२, २० इत्यादि) अथवा जैसा कि वीर० का कथन है, दो प्रेमियों का संयोग इस प्रकार के विवाह को रूप देता है। अपस्तम्ब का कथन है कि पारस्परिक समझौते के हो जाने के बाद ही ऐसे विवाह सम्पन्न किए जाते हैं (वीर० सं० ८५२) पारस्परिक यह स्वीकृति अथवा पारस्परिक सहयोग इस प्रकार के विवाह की अनिवार्य शतों हैं। इस प्रकार के विवाहों को और भी भली-मौति समझने के लिए कुछ स्मृतियों का कथन है कि प्रेम के कारण ऐसे विवाह होते हैं(अपस्तम्ब २-५, १२, २०, शंख, ४-५ देव वी० सं० ८५५) अथवा कामेच्छा से इसका उद्भव होता है और यौन-संगति से इसकी पूर्ति। (मनु० ३-३२) वशिष्ठ के अनुसार प्रेमी (१, ३३) स्वजातीय एक कन्या को, बिना माता-पिता की अनुमति प्राप्त किए किसी पुण्य-स्थल पर ले जाता है।



# गांधर्व-विवाह

गन्धर्व-वियाह, राक्षस-विवाह एवं पिशाच-विवाह में वैवाहिक शिष्टाचार एवं निश्चित आदेशों के पालन के प्रश्न पर नारद का मत विवादास्पद है। देवल तथा भरक गृह्य परिशिष्ट (शौनक) के एक उद्धरण के आधार पर, उनकी सम्मति में, कम से कम आर्य-दम्पत्तियों के लिए हवन-क्रिया का सम्पादन होना अनिवार्य है। किन्तु कुमारी कन्याओं द्वारा विवाह के समय मंत्रोच्चार करने पर लगे मनू के उस निषेध का वे भी समर्थन करते हैं और कहते हैं कि ऐसे विवाहों में वैदिक-विवाहों के मंत्रों का पाठ नहीं होना चाहिए। चौंतीसवें स्लोक पर मेधातिथि की टिप्पणी से यह स्पष्ट होगा कि इस प्रश्न पर विद्वानों के मत विभिन्न थे; उनमें से कुछ मंत्रीच्चार के साथ विवाह की अनुमति के पक्ष में थी और कुछ वैवाहिक झिष्टाचार की आवश्यकता को ही अस्वीकार करती थी।

एक स्मृति का कथन है कि गान्धर्व तथा अन्य विवाह पद्धतियों में, पति-पत्नी को वैधानिक अधिकार प्रदान करने के लिए, हवन-किया से लेकर सप्त-पदी तक सब कर्म सम्पन्न करना चाहिए ।

इस कम में मैं काम-सूत्र (भाग ३, अध्याय ५) में प्राप्त इस प्रकार के विवाह की व्याख्या उद्धृत करना पसन्द करूँगा। उस व्याख्या के अनुसार "जब एक नवयुवक द्वारा एक युवती प्रेम-पाश में बॅध जाती है, तब वह सर्वथा उसीकी हो जाती हैं। समाज में वह उसके साथ वैसा ही व्यवहार करता है मानों वह उसकी पत्नी ही हो। किसी ब्राह्मण के हवन-कुण्ड से वह अग्नि-प्रतिष्ठा करता है, दर्भ से भूमि आच्छादित करता है, अग्नि में हविष-सामग्री डालता है तथा इस प्रकार के विवाहों के लिए अपेक्षित धार्मिक रीति-रस्मों के अनुसार विवाह करता है। साक्षी की इसमें आवश्यकता नहीं। इस रीति-रस्म के हो जाने के पश्चात् वर, कन्या के माता-पिता को, अपने द्वारा सम्पादित सब घटना की सूचना देता है। अग्नि को साक्षी कर सम्पन्न किए गए ऐसे विवाह अविच्छेद्य होते हैं। अन्य पारिवारिक सम्बन्धियों को भी इसकी सूचना दी जाती है तथा उनसे स्वीकृति की प्रार्थना की जाती है। गन्धवों की यही प्रथा रही है।"

इस उद्धरण से यह देखा जा सकता है कि कन्या के माता-पिता की अनुमति प्राप्त किए बिना ही रचा गया गान्धर्व-विवाह, विधिवत् विवाह होने तक केवल वेस्था रखना जैसा ही हैं (देखो, वि० ६, २४-२३)। उदाहरणार्थं, पंचतंत्र में हम पढ़ते हैं कि किसी विवाहित स्त्री के साथ यौन-संगति अर्थात् व्यभिचार, गान्धर्व-विवाह पद्धति के अनुसार पूर्ण सम्पादित विवाह होता हैं। प्राचीन भारतीय साहित्य में हम इस प्रकार के अनेक और उदाहरण पा सकते हैं। (जैसे कालिदास द्वारा रचित बकुन्तला और दुष्यन्त की कहानी इत्यादि)।

किन्तु गहाभारत में हम एक बिलकुल ही भिन्न दृष्टिकोण पाते हैं। उसमें हम पाते हैं कि "जब कन्या का पिता अगनी इच्छाओं की उपेक्षा कर, लड़की को उन हाथों में प्रदान कर देता है, जिसे लड़की पसन्द करती है और जो लड़की की भावनाओं का समादर करता है, युधिष्ठिर के अनुसार, उन लोगों के द्वारा गान्धर्व विवाह कहलाता है जो वेद-विधियों को जानते हैं। हम देखते हैं कि महाभारत के अनुसार यह विवाह का वास्तविक तरीका था। यह उच्चतम विवाह रूपों में से एक रूप था जहाँ लड़की द्वारा अपनी रुचि के अनकूल पति को चुनने में पिता का कोई प्रभाव नहीं रहता था।

मनुस्मृति के भाग ३-२६ में हम निम्न ब्लोक भी पाते हैं :---

पृथक्पृथग्वा मिश्रौ वा विवाहौ पूर्व चोदितौ । गान्धर्वेा राक्षसर्ध्वैव धर्म्यों क्षत्रस्थ तौ स्मृतौ ।। अर्थात् उपर्युक्त गान्धर्व एवं राक्षस दोनों प्रकार के विवाह क्षत्रियों के लिए शास्त्रीय वर्णित किए गए हैं, चाहे वे फिर मिश्रित रूप में हों अथवा पृथक् रूप में ।

इस वाक्य से हमें यह ज्ञान हो सकता है कि इस विवाह के दो विभाग थे। एक राक्षस विवाह के साथ मिला हुआ गान्धर्व-विवाह, और दूसरा इससे पृथक् अर्थात् शुद्ध गान्धर्व-विवाह।

राक्षस-विवाह के साथ मिले हुए गान्धर्व-विवाह का एक अत्यन्त सुन्दर अर्थ हमें भाष्य लिखित मनुस्मृति की टिप्पणी (३, २६) में मिलता है। उसके अनुंसार संयोग से यदि पिता के घर में ही रहते हुए लड़की, उसी घर में रहते हुए किसी



# श्रो लुडविक स्टर्नबाख

लड़के को देखकर तथा आगंतुकों द्वारा उसकी प्रशंसा सुनकर, उसके प्रेम-बन्धन में पड़ जाती हैं; किन्तु स्वयं अपनी स्वामिनी म होने के कारण जब वह उससे मिल नहीं पाती, तब वह अपने प्रेमी के साथ एक समझौते के लिए प्रवृत्त होती है और उससे अपने पलायन की प्रार्थना करती है। प्रेमी चूंकि सशक्त होता है, वह लड़की के पिता अथवा संरक्षकों को घायल अथवा मार कर उसे उड़ा ले जाता है। अतः ऐसे प्रसंगों में चूंकि दोनों में परस्पर स्वेच्छापूर्ण संयोग होता है, गान्धर्व विवाह की शत पूर्ण हो जाती हैं; और इसलिए कि वह लड़की को उसके संरक्षकों को घायल अथवा मार कर उड़ा ले गया, राक्षर विवाह की शर्त भी प्री हो जाती हैं। राक्षस-विवाह से मिश्रित ऐसा गान्धर्व-विवाह (सदोध-गान्धर्व विवाह) राक्षस-विवाह की शर्त भी प्री हो जाती हैं। राक्षस-विवाह से मिश्रित ऐसा गान्धर्व-विवाह (सदोध-गान्धर्व विवाह) राक्षस-विवाह ही एक निश्चित रूप के अतिरिक्त और कुछ नहीं, अतएव राक्षस-विवाह के निश्चित विधि निपेघों के अनुसार ही इसका अर्थ ग्रहण करना होगा, यद्यपि, कभी कभी इम तरह के विवाह की सभी अनिवार्य शर्ते स्पष्ट रूप से प्रयुक्त होती नहीं देखी जातीं (जैसे भागवत् पुराण में रुक्मिणी-विवाह की कहानी)। इस प्रकार के गान्धर्व-विवाह कभी कभी पिता की अनुमति से या बिना अनुमति के भी, लड़के और लड़की के पारस्परिक समझौते के बाद, सम्पन्न कर लिए जाते हैं।

दूसरी ओर हम विभिन्न प्रकार के एक अन्य विवाह को पाते हैं जिसे गाम्धर्व-विवाह भी कहते हैं (राक्षस-विवाह से पृथक्–जुद्ध गान्धर्व-विवाह)। यह वह विवाह है जिसे हम महाभारत में (सर्ग १३,४४) पाते हैं और जिसको हमें विवाह के श्रेष्ठ रूपों में समझना होगा। इसके अनुसार लड़की की वर-पसन्दगी पर पिता (संरक्षक) का कोई प्रभाव नहीं होता है।

इस प्रकार का गान्धर्व-विवाह लड़की के सुख की दृष्टि से किया जाता था। और यही वास्तव में सच्चा विवाह था जिसमें पिता की अनुमति प्राप्त करना अनिवार्य शर्त न थी। लेकिन लड़की के पिता अथवा संरक्षक को विना इसकी अपेक्षा किए कि वर अनुकूल है अथवा नहीं, लड़की को प्रदान कर देना होता था। अपने लाभ को दृष्टि में न रखकर उसे अपनी लड़की के सुख को ध्यान में रखकर कार्य करना होता था।

गान्धर्व-विवाह को शास्त्रीय विधान पर आश्रित विभाजित विवाह के इन दो रूपों में बाँटकर अन्य जातियों के लोगों द्वारा गान्धर्व-विवाह कर लेने की अनुमति-स्वीकृति के प्रश्न पर (मनु० ३-२६, महाभारत आधि पर्व ७३, १२, १३) हम गान्धर्व-विवाह की परस्पर विरोधी कल्पनाएँ तथा इस तरह के विवाह के परस्पर विरोधी नियम समझ सकते हैं।

गान्धर्व-विवाह, विवाह के प्राचीन मान्य रूपों में नहीं हैं। अतः इस तथ्य के साधारण परिणाम, केवल मानव-धर्म-शास्त्र में वर्णित अपवादों (९–१९६, १९७) को छोड़कर, गान्धर्व-विवाह पर भी लागू होते हैं, जिसके अनुसार यदि गान्धर्व-विवाह-पढति (शायद राक्षस-विवाह से मिश्रित नहीं) से विवाहित कोई स्त्री नि:सन्तान मर आए, तब उसकी सम्पति अर्थात् स्त्री-धन, पति का होता है, पिता का नहीं। कौटिल्य के अर्थेशास्त्र के अनुसार भी यदि पति ढ़ारा स्त्री धन का उपयोग होता है तो उसे ब्याज सहित वापिस लौटाना होता है।

रादोष (आगत्तिजनक) गान्धर्व-विवाह के सम्बन्ध में यह बता देना है कि मनुस्मृति और यम (वीर सं० पृष्ठ ८६५) (३, ४२) के अनुसार इस प्रकार के विवाहों को टालना चाहिए, इसलिए कि ये आपत्तिजनक विवाह हैं।

इस प्रकार के गान्धर्व-विवाह क्षत्रियों, वैश्यों और शूद्रों के लिए योग्य हैं। (मनुस्मृति ३, २३) तथा अन्य वैधानिक-परम्पराओं के अनुसार क्षत्रियों को ही इसकी स्वीक्रति हैं। (मनु० ३, २६, महाभारत, आदि पर्व ७३, ६, २४-२७ बी. १, ११-२०, १२, पंच० १०, २५२६, देखो शांख ४-३)।

इससे विपरीत दूसरे रूप में गान्धर्व-विवाह, अर्थात् राक्षस-विवाह से पृथक् गान्धर्व-विवाह ब्राह्मण जाति के लिए भी त्याय्य हैं। (मनु० ३-२३, २५, ना० १२, ४४) लेकिन प्रेम पर निर्भर एवं जातीय गतभेदों के बन्धनों से मुक्त इस प्रकार के विवाहों के स्वाभाविक रूप के कारण, कुछ लोग, सब जातियों के लिए गान्धर्व-विवाह की सिफारिश करते हैं।



# गांधर्व-विवाह

वैधानिक परम्पराओं के आधार पर हम कह सकते हैं कि 'आपत्तिजनक गान्धर्व-विवाह' एक साधारण नियम था और यही कारण है कि विवाह-पद्धतियों की गिनती में गान्धर्व-विवाह निजला स्थान ग्रहण करता है। प्राचीन मान्य विवाह पद्धतियों के बाद इसका प्रथम स्थान है अर्थात् अपस्तंव के अनुसार विवाह-पद्धतियों की साधारण तालिका में चौथा स्थान । (अपस्तंव ३, ५, १२) (ब्राह्म, आर्ष और देव के बाद)। और नारदन (१, २९) (ब्राह्म, देव एवं आर्ष के बाद) और गौतमें, वृहस्पति के आधार पर गाँचवाँ (साह्मण, प्रजापत्य, आर्ष और देव के पश्चात्) तथा गृहच्च० (१, ६) के अनुसार ब्राह्मण, दैव, प्रजापत्य और आर्ष के पश्चात्। दूसरी परम्पराओं के आधार पर प्राचीन विवाह पद्धतियों के बाद दूसरा स्थान ग्रहण करता है अर्थात् विवाह की साधारण तालिका में छठा स्थान। (मनु० ३, २१) (या० १-५ ९-६१) शंख (४-२) (ब्रह्म, देव, आर्प, प्रजापर एवं आमुर के वाद)। विवाह का यह रूप सब वैधानिक परम्पराओं में पाया जाता है।





# कलाकार का दण्ड

श्री घुन्दावनलाल वर्मा

( १ )

अन्तक यथन था—–पूनानी। अपने पिता के समय से उज्जयिनी का निवासी था, स्थापत्य और वास्तुकला का जानकार। परन्तु उसकी बनाई हुई मूर्तियाँ विकती बहुत कम थीं। इसलिए वह जंगली पशुओं के प्रतिविम्ब बना बना कर अपना जीधनयापन करने लगा। तो भी सुन्दर स्वी-पुरुषों की मूर्तियाँ बनाने की वेदना विलकुल कुंठिन नहीं हुई थी। उसने अपने बचेखुचे समय में से अवकाश निकाल निकाल कर अपने देवता, अपोलो, की पीतल की मूर्ति बनाई। पीतल को उसने ऐसा चमत्कार दिया कि वह स्वर्णसी मालूम पड़ती थी। विक्रमादित्य के कान तक इस मूर्ति की प्रशंसा पहुँच गई।

मूर्ति के शरीर की गठन, अवयवों की माँसपेशियों, रग-पट्ठों तथा नस-नाड़ियों का अनुपात तथा उठाव उभाड़ और गर्त गड़ड़े ऐसे मुडौळ और बाळवाळ सच्चे थे कि उसकी यथार्थमूलक कला में कोई भी जानकार भ्रम नहीं कर सकता था। बह मूर्ति अन्तक को इतनी प्यारी लगी कि उसने बेचने की कल्पना का नितान्त परित्याग कर दिया। परन्तु सुजान और अजान सभी को उसका प्रदर्शन कराना उसके अवकाध के समय की एक वासना सी हो गई। लोग आते, देखते रहते और चले जाते, सराहना करते करते।

( २ )

एक दिन एक मैठे-कुबैठे से व्यक्ति को उस मूर्ति ने असाधारण समय तक के लिए अन्सक के विवासस्थान पर, जहाँ अगोठो की मूर्ति का प्रदर्शन होता था, रोक लिया । उस दिन अन्तक की भी अत्रकाश था । जब यह आगन्तुक देर तक उस मूर्ति का निरीक्षण करने के उपरान्त भी लालच भरे नेत्रों से उसको देख रहा था अन्तक ने पूछा—"आप क्या मूर्तिकार हैं ?"



#### कलाकार का दण्ड

उत्तर मिला—–"हाँ, हूँ।"

अन्तक ने कहा--- "उज्जयिनी के नहीं हो। यहाँ के तो लगभग सब मूर्तिकारों को मैं जानता हूँ।"

आगन्तुक—- ''मैं बाहर से आया हूँ । आपकी इस मूर्ति की प्रशंसा सुनकर चला आया । वड़ी कशलता से वनाई गई है । आपको एक उपकरण में सहज सहायता दी है ।''

अन्तक--- "वह कौनसा ?"

आगन्तुक—''सोना मुलायम धातु है। उसीपर आपने काम किया है।'' आगन्तुक अपनी मूक्ष्म आलोचना पर मन ही मन सन्तुष्ट था। अन्तक को इस कलाकार के अज्ञान पर एक क्षण के लिए विस्मय हुआ, फिर तुरत्न परिहासवृत्ति ने उसको प्रेरित किया। बोला, ''आर्य, है तो अवस्य यह सोना, परन्तु सोने की मूर्ति का बनाना उनना ही कठिन है जिनना अन्य वातुओं की मूर्ति का बनाना।''

आगन्तुक---"मं आर्यं नहीं हूँ। मं तक्ष हूँ और मेरा नाम कांख है। आप कौन हैं?"

अन्तक—-''मैं' यवन हूँ । भारतवर्ष में कई युग हो गए । मेरे पिता उज्जयिनी आए थे । मेरा नाम अन्तक है । आपकी कला का नम्ना देखना चाहता हूँ ।''

शंख---''दिखलाऊँगा। अभी लाता हूँ। मैं पत्थर और लकड़ी पर काम करता हूँ।''

अन्तक-- "लकड़ी पर काम करने की प्रथा तो अब यहाँ से उठसी गई है?"

शंख---"हाँ, लगभग। धातु की अपेक्षा लकड़ी और पत्थर पर काम करना दुस्साध्य है।"

अन्तक जरा मुस्कराया । शंख को अच्छा नहीं लगा । वोला, ''मैं अपनी वनाई मूर्ति लाता हूँ । देखलो और फिर शिलाखण्ड पर काम करो । मेरे वर्ग में वातु पर काम करना वर्जिन है, नहीं तो करके दिखला देता ।''

अन्तक शंख को रूप्ट नहीं करना साहता था। वह शंख विभिन्न शिला-मूर्ति को देखने के लिए लालायित हो उठा। उसने भारतीय कारीगरों की चनाई अनेक मूर्तियाँ, जालियाँ और प्रतिमाएँ देखी थीं, इसलिए शंख का उद्गार केवल अहंकार सा अवगत हुआ। तोभी यह सोचकर कि शंख की टौंकी और हथीड़ी में शायद कुछ विशेषता निकले संयम करके रह गया। मुर्ति ले अपने के लिए आग्रह करते हुए अन्तक ने कहा---''यदि मूर्ति बोझिल हो तो आपके घर चलूं ?''

शंख ने निषंध किया और दुतगति में चला गया। अन्तक उसकी अपेक्षा करने लगा।

#### ( ३ )

शंख शीघ्र ही छौटा। एक क्वेत परिवान में छोटी सी गूनि अपेटे हुए मुस्कराता हुआ आया। अन्तक मूर्वि को देखने के लिए उत्कंठित हो रहा था। परिधान को हटाकर शंख ने मूर्ति सँभालकर रखदी। अनाक उसकी वारीकी के साथ परखने लगा।

मूर्ति चतुर्भुजी विष्णु की थीं। अंग-उपोग सभी मुडौल थे। अनुपात में बाल अरावर भी कहीं वैषम्य न था। ओठों के किनारों पर एक बहुत बारीक मुस्कराहट खेल रही थी और आँखों में विद्याल मृदुलता थी, जैसे वरदान के लिए छलकी पड़ती हों। अन्तक ने देर तक निरीक्षण किया। अन्त में बोला—"तक्ष शंख, तुम्हारी इस प्रतिमा में एकाध बात बिलक्षण होते हुए भी शेष सब बहुत साधारण है।"

अंख खिन्न और क्षुब्ध हो गया, परन्तु उसको अपनी कृति पर परम सन्तोष था ओर बहुत अभिमान । इसलिए उसने क्षोभ को पराभूस कर लिया । कहने लगा–-''यक्ष्त अन्तक पहिले यह बतलाओ इन प्रतिमा में तुमने बिलक्षण, क्या देखा और फिर इसमें माधारण तथा है वह तो कहोगे ही ।''

अन्तक ने उत्तर दिया---''कुशल तक्ष, पत्थर की मुनि के ओठों पर ऐसी मुस्कराहट और आंखों में ऐसी मिठास बहुत ही कम देखी। आप बौद्ध नहीं हो ?''



#### श्री मुन्दावनळाळ वर्मा

शंख—-''नहीं, मैं बैष्णव हूँ'; अहिसा का पुजारी नहीं हूँ, दोनों हाथोंं से अमित यस टुरानेवाले विष्णु का भक्त हूँ।" अन्तक---''विष्णु चक चलाते होंगे तो क्या एँसे ही कदली खंभ जैसे सुते हुए द्राधों से ? बलिष्ठ भुजा की पेशियांं और रगें तो अलग-अलग उठी और उभड़ी हुई दिखलाई पड़नी चाहिए।''

शंख-- "कैसी यवन ?"

अन्तक—"मेरा हाथ देखो। में अपने देश का व्यायाम करता हूँ। वद्य मुष्ठि कर लेने पर मेरी भुजा का प्रत्येक उपांग लोहवत हो जाता है और प्रत्येक उपांग का सूक्ष्म से सूक्ष्म भाग, आँख से देखा जा सकता है और हाथ से टटोला जा सकता है। हमारे देश के कारीगर तो स्वियों के भी ऐसे प्रतिविम्ध नहीं बनाते। प्रवल और बल्धि पुरुषों की आपके देश में काफी बहुतायत है। नमुनों की कमी नहीं। हमारे देश में तो शरीर के बारीक से बारीक और छोटे से छोटे क्यौरे और डोरे को चित्र तथा मूर्ति मे दिखन्धते हैं। इस तरह की मूर्ति का तो हमारे देश में शायद ही कुछ मूल्य लगे—िस्सन्देह यह मुस्कराहट और मृदुल्ता आश्चर्यजनक है। जान पड़ता है आपके आचार्यों ने जैसा पुस्तकों में लिख दिया है वैसाही अनुसरण करते चले जाते हो। कछ अपनी निज की भी व्युत्यति रखना चाहिए।"

रांख—"यवन आपके यहाँ भी आचार्य हुए होंगे और उन्होंने भी अनुभवों के निष्कर्ष रूप कुछ साधारण नियम निर्धारित किए होंगे । इसलिए दम्भ की बात मत करिए । हमारे आचार्यों ने जो कुछ कहा है वह बड़ी लम्बी तपस्या के बल पर और सार्वभौम कल्याण की दुष्टि से ।"

अन्तक ने समझा शंख परम्परा का वृथाभिमान कर रहा है। बोला—-''तक्ष, जब आप शिलाखण्ड को प्रतिमा में परिवर्तित करने लगते हैं तब आपकी आँख कहाँ चली जाती हैं ? क्या आपके मत में शरीर की नसों रगों और भिन्न भिन्न पेशियों का उत्कीर्ण करना अनावस्यक है ? तब कला का सौन्दर्य कहाँ है ? आपकी बनाई हुई इस मूर्ति में आँखों और ओठों को छोड़कर बाकी अंगों में अनुपात का सौष्ठव होते हुए भी सूक्ष्मता का गौरव कहीं भी नहीं है।''

श्रंख के भारतीय रक्त में साहित्य का अलंकार विशाल मात्रा में था। कहने लगा, ''यवन, हमारी दृष्टि भीतर के अंग और उपाँग अधिक देखती है, वाहर के अपेक्षाक़ृत कम। कमल के भीतर का पराग और मधुर मधु स्नमर भीतर जाकर ही भोग सकता है। ऊपर से टटोलनेवाले का हाथ भटका चाहे जितना करे सम्पर्क की स्निग्धता का सुख भले ही उसको प्राप्त हो जाय, परन्तु भीतर का अमृत उसे नहीं मिलेगा।''

अन्तक के देश के साहित्य में भी अलंकारों की कमी नहीं थीं। बोला, ''शंख, उपवन और उद्यान के रंग-बिरंगे फूलों को देखते हुए भी तुम नहीं देख पाते। कुसुम की सुडौल गठन, सुन्दर रूप रंग देखा और मन ने बांध लिया; चिड़िया की चहक और स्वर-मण्डल की तान कान पर आई और हृदय ने बांध ली। आपके लिए तौ रूप, रंग, महक, चहक, रस और तान सब एक भाव हैं, आप जब कील और हथौड़ी साधते हैं तब कहाँ देखा करते हैं ?''

शंख ने तुरन्त ताव के साथ उत्तर दिया, ''आकाश की ओर । आकाश के सूर्य और चन्द्रमा की ओर । आकाश के झिलमिलाते हुए तारों की ओर । रूप बना और बिगड़ा; महक आई और चली गई । चहक और तान एक क्षण के लिए ठहरी और चली गई ।''

अन्तक ने टोक कर कहा, ''यह तो बौढों की सी कुछ बात मालूम होती है, वैष्णवों की सी नहीं जान पढती ।''

तक्ष बोला, "हम सब चाहे बौद्ध हों चाहे वैष्णव, जैन हों चाहे शव उस विशाल आँख की ओर टकटकी लगाते हैं जिसमें होकर मूर्य, चन्द्र और अन्य नक्षत्र अपने अपने समय पर झांकते हैं। जान पड़ता है आप नसों और मांस-पेशियों की ऊपरी शक्ति का ही दिग्दर्शन करा सकते हैं। पद्म के भीतर की महाशक्ति, अनाहतनाद की अनन्त, तान अन्तदूंष्टि की अखण्ड अभंग ज्योति और कक्षान्तर्गत अपरमित बल की आपने और आपके आचार्यों ने कल्पना भी नहीं की।"

इस भाषा में केवल अलंकार की ध्वनि ही न थी। अन्तक वाद को बढ़ाने के लिए एक तर्क की खोजकर ही रहा था कि उसकी और चतुर्भुजी विष्णु की मृदुल और अरेद सुस्कराहट पर गई और वहीं अटक गई। क्यों ? वह समझ



#### कलाकार का दण्ड

नहीं सका । झट किसी परम्परा या दुराग्रह ने उसको विवस किया, परन्तु वह बड़ी शिष्ठता के साथ वोला, ''संस, क्या आप वास्तव में तक्ष हैं ? आपकी वाणी तो ब्राह्मणों सदृश है । आप अवस्य किसी गुरुकुल के स्नायक हैं ।''

यवन की इस शिष्ठता में उसकी पराजय की गन्ध पाकर शंख को थोड़ा सा सन्तोष हुआ। उत्तर दिया, ''में तक्ष ही हूँ। पढ़ा लिखा कम होने पर भी इतना तो हमारे सारे वर्ग को जानना ही चाहिए, नहीं तो हम स्रोग वैसी आँख उत्कीर्ण कैसे कर सकते हैं ?''

यवन ने चनुर्भुजी विष्णु की सूर्ति को फिर देखा और वह फिर प्रभावित हुआ ।

बोला----''यह मुस्कराहट मुझको बहुत हैरान कर रही है। अकेली मुस्कराहट तो कोई वड़ी बात न थी, परन्तु नेत्रों की महानता इस अर्धस्मित के साथ मिलकर न जाने क्या कह रही है। मैं समझने की चेप्टा करता हूँ, किन्तु समझ में नहीं आ रहा है। तक्ष, मेरा एक प्रस्ताव सुनो। झंख ने उत्तर दिया----''कहो, क्या प्रस्ताव है आपका ?''

अन्तक ने कहा— "अपनी इस मूर्ति को आजके लिए यहीं छोड़ दो। इसको बारवार देखूंगा और समझूंगा। कल आपके साथ फिर थोड़ी देर इस अत्यन्त गूढ़ विषय पर बातचीत करूँगा। किसी असाधारण महक को एक बार सूंघ लेने पर बार बार सूंघने को जी चाहता है, परन्तु बारबार सूंघ लेने पर भी उस महक की स्मृति मन में सदा के लिए नहीं वन पाती; एक बार अनूठी तान सुन लेने पर कान ललचाया ही करता है; एक बार किसी रूपराधि में से फूट निकलनेवाली मधुर मुस्कान को फिर क्या किसी ने पाया ? स्मृति बलात् उन सब चित्रों को उन सब अनुभूतियों को सामने खड़ा करना चाहती है, परन्तु उस विभूति को कहाँ से पाया जाए?"

अवकी वार शंख को कुछ आइचर्य हुआ । पूछा, ''यह क्या कह रहे हो यवन ? यह तो कुछ हमारे ही सिद्धान्त की प्रतिध्वनि सी है ।''

''परन्तु क्या, यवन,'' बांख ने सहानुभूति के साथ प्रश्न किया, ''फिर भी किस वात की कमी रह जाती है ?''

अन्तक ने उत्तर दिया, "कल वतलाऊँगा। कल तक के लिए मूर्ति को यहीं छोड़ दोगे ?"

चतुर्भुजी विष्णु की सूर्ति पर दृष्टि निक्षेप करके फिर अपोलो की सूर्ति को अर्थ क्षणमात्र देखकर झंख ने कहा~~ ''कहाँ रक्खोगे ठीक ठीक बतलाना ।'' अन्तक ने ठीक ठीक बतला दिया ।

शंख बोला−−''कल आऊँगा। मूर्ति को सँभालकर रखना। तुम्हारे अपोलो को स्वर्णमूर्ति से यह प्रस्तर मूर्ति अधिक मूल्यवान है ।''

अल्तक--''स्वर्ण की मूर्ति-हाँ स्वर्ण की । इसका निर्णय तो बड़े विशेषज्ञ ही कर सकते हैं कि अधिक मूल्यवान कौनसी मूर्ति है ।'' शंख अपने घर को चल्टा गया ।

(8)

अत एकान्त में अन्तक ने चतुर्भुजी विष्णु की मूर्ति को सतृष्ण नेवों से मन भरकर देखना प्रारम्भ किया। आंख में और ओंठ पर इतना आकर्षण था कि अन्तक विस्मय में डूब डूब जा रहा था, परन्तु जव उसके नेत्र मूर्ति के अन्य अंगों और उपांगों पर घूम जाते तब उसके विस्मय को शान्ति मिल जाती और वह सोचता—-''इस प्रतिमा की दंह को यूनानी ढांचे पर घढ़ा जाता तो इसका सौन्दर्य कितना महान्, कितना विशाल होता ! इसका प्रभाव अजेय होता। मनुष्य सदा के लिए इसका दास हो जाता।'' परन्तु जब उसके नेव प्रतिमा की विलक्षण मोहक आंखों और ओठों के आश्वर्यपूर्ण अर्ध स्मित पर



#### श्री वुञ्दावनठाल वर्मा

अटक जाते तब वह यूनानी सौन्दर्य को थोड़ी देर के लिए भूल जाता। कुछ समय उपरान्त अन्तक की दृष्टि चतुर्भुजी विष्णु के नेत्रों और ओठों पर अधिक स्थिर हो गई और वह भावोन्माद में गद्गद् हो गया। उसने सोचा, ''विष्णु क्या अपोलो से भी ज्यादा सुन्दर हैं ? शरीर का सत्य विष्णु में मेरे अपोलो की अपेक्षा बहुत कम है परन्तु इनकी आँखों और भुस्कान में यह क्या है ?''

परम्परा पूज्य अपोलो को इस सन्तुलन में जरा हलका बाँट मिलने के कारण अन्तक की श्रद्धा को ठोकर लगी। अपोलो को उसके पूर्व पुरुषों ने पूजा था, अपोलो को उसकी सारी जाति पूजती थी, इसलिए विष्णु के प्रति इतनी बड़ी मात्रा में श्रद्धा मेंट कर जाने के कारण अन्तक को अपने ऊपर ग्लानि हुई और वह विष्णु की मूर्ति की देह के अन्य अंगों की तुलना अपने अपोलो के अंगों से कर करके आत्मग्लानि को जलाने लगा। यकायक उसके मन में विष्णु की मूर्ति को उठाकर सब तरफ से देखने का निरचय उठा। उसने यूर्ति को उठाया। हाथ से स्पर्श किया। बहुत चिकनी थी, उतनी ही जितनी अपोलो की। इस प्रतियोगिता में अपोलो को विजयी होता हुआ न देखकर अन्तक ने हठ की साँस ली, और झुंझलाकर जरा जोर से, और असावधानी के साथ, मूर्ति को धरती पर रक्ष्या। हाथ खोंचते ही मूर्ति गिरी। अन्तक ने बहुत चेष्टा की; न सँगाल सका। मूर्ति गर्दन से दूट गई।

अन्तक को पसीना आ गया। बहुत देर तक प्रखाताप और परिताप में डूबे रहने पर भी अन्त में जब अपने को असमर्थ ही पाया तब उसने सोचा, ''अपोलो ने रुष्ट होकर इस मुर्सि को तोड़ दिया है, अब वही मेरे भविष्य को सँभालें।''

#### ( 또 )

दूसरे दिन नियुक्त समय पर शंख आया । दोनों मूर्तियाँ पौर में रक्खी हुई थीं । दोनों कलाकार द्वार, वाहर चौताल में बैठ गए । बातचीत होने लगी ।

शंख----''यवन, आप यदि वैष्णव होते तो अपोळो की आक्वति को बहुत सुन्दर बनाते।''

अन्तक——''मैं यदि वैष्णव होता तो अपोलो की मूर्ति को मूळ शिला पर पहिली टाँकी हथौड़ी चलाने के पूर्व ही आत्मघात कर लेता।''

शंख---- "आत्मघात ! यह तो बड़ा भारी पाप है। क्या आप लोग आत्मघात करने को श्वेयस्कर समझते हैं ? "

अन्तक----''आत्मघात तो प्रत्येक दशा में तिन्दनीय है, परन्तु आपके देश में तो सब कोई हर समय आत्मघात करते रहते हैं ?''

शंख--- "सो कैसे यवन ? "

अन्तक—''आपकी आत्मा स्वतंत्रता के साथ विचरण नहीं कर सकती । जहाँ देखो वहाँ आपका समाज और व्यक्ति निषेधों से जकड़ा हुआ है । प्रत्येक निषेध के सामने आपको सिर झुकाना पड़ता है । हमारे देश में न तो इतने निषेध हैं और न निषेधों को इतनी मान्यता प्राप्त है ।''

शंख—--''हम लोग नीचे ठोकर खाकर ऊपर देखते हैं । आप जिनको निषेध कहते हैं हम उनको नियम के नाम से पुकारते हैं । आप हमारे जिस संयम को निषेध कहते हैं हम उसी के द्वारा इस संसार को वश में कर लेते हैं और फिर अन्तर्यामी शक्ति में मिल जाते हैं ।''

अन्तक—''हमारे देश में चलो तो देखोगे कि ओलम्पगिरि के देवनाओं के समक्ष कैसे कैसे सुन्दर युवक और कैसे कैसी रूपवती मुन्दरियाँ अपने खेलों द्वारा आनन्द और अर्चना को भेंटती हैं। जितनी उनकी देह सुडौल होगी और जितनी फूलों से सजाई गई होगी देवता उतने ही अधिक प्रसन्न होंगे। ओलम्पगिरि पर प्रति वर्ष हर्ष और परिहास की कितनी वर्षा होती है उसका आप लोग अनुमान ही नहीं कर सकते।''

शंख--"अन्त में-अन्त में क्या रह जाता है, यबद ?"

૯ર્૬



#### कलाकार का दण्ड

अन्तक—''आपही इसका उत्तर दो तक्ष, क्योंकि हम तो जन्मभर हँसते रहना चाहते हैं और हँसते हँसते मरना चाहते हैं। बौद्धों की तरह तृष्णाओं से बचने की रट लगा लगाकर प्रतिक्षण अपने को घायल नहीं करना चाहते हैं।''

बौद्ध पर किए गए इस प्रहार को शंख ने पसन्द किया, इसलिए विवाद की थारा को दूसरी दिशा मिलने लगी। संख ने कहा----''यवन आपके यहाँ लोग कितने वर्ष तक इस तरह के हर्ष और विनोद का जीवन व्यतीत करते हैं।'' अन्तक----''हमारे यहाँ जिनके ऊपर देवताओं की अधिक कृपा होती है वे युवावस्था में ही संसार से बिदा ले जाते हैं\* वैसे किसान मजदूर तो बहुत लम्बा जीवन पाते हैं।''

श्वंख----"हमारे यहाँ इससे उल्टा है। यहाँ देवताओं की जिन पर अधिक कृपा होती है वे बहुत जीते हैं। विष्णु भगवान की मुस्कराहट और आँखों की मृदुता का वरदान यही संकेत करना है ।''

विष्णु की मूर्ति की बात छिड़ते ही अन्तक को कपकपी आ गई । उसकी स्पष्ट घबराहट को देखकर शंख को सन्तोष हुआ । उसने कहा, ''जीवन और मरण दोनों में जो आतन्द है विष्णु की मूर्ति अपोलो की सी देहवाली न होते हुए भी उस आनन्द को विपुलता के साथ प्रदान करती है ।''

अन्तक विचारमग्न हो गया। संख ने सोचा सास्त्रार्थ में उसकी विजय हुई । वोला, ''मेरी बात के लिए, प्रमाण चाहना हो तो मूर्ति का एक क्षण के लिए फिर दर्शन करलो ।'' अन्तक कोई उत्तर न दे सका ।

शंख के जरा अनुरोध पर दोनों पौर में गए जहाँ अपोल्टो और विष्णु की मूर्तियाँ रक्खी हुई थीं।

अन्तक जानता था कि एक क्षण उपरान्त विष्णु की मूर्ति को हाथ लगाया जाएगा और उसका खंडित होना प्रकट हो जाएगा। उसने सोचा मूर्ति को शंख न उठावे। इसलिए मूर्ति की ओर बढ़ते हुए अन्तक ने कहा, "जहाँ तक इस मूर्ति की आक्रति का कल्याणकारिता से सम्बन्ध हैं प्रसंग निर्विवाद हैं, सौन्दर्य भी, अब मैं मानता हूँ, इसमें प्रचुर हैं; परन्तु सत्य के आदर्श से यह दूर है।" अन्तम वाक्य कहते कहते अन्तक का गला काँप गया–उधर मूर्ति को उठाने में हाथ भी काँप गया-मूर्ति का सिर धड़ से अलग होकर पृथ्वी पर गिर गया।

क्षंख के मुंह से चीत्कार निकल पड़ा, अन्तक के मुंह से भी नाटच करनेवाले नट की ''ओफ'' से अधिक गहरी ''ओफ'' निकल पड़ी । थोड़ी देर सन्नाटा छाया रहा ।

एक घड़ी उस स्थान का वातावरण करुणा से भर गया। जब शान्ति की थोड़ी सी स्थिरता आई अन्तक ने भरे गले से कहा, ''अपोलो रक्षा करें । विष्णु मूर्ति को अपोलो की मूर्ति के पास रखने से ही यह दुईटना घटी । अपोलो ने कोध करके विष्णु मूर्ति को स्वयं खंडित किया है ।''

शंख का भाव कोथ के रूप में पलटने को हुआ। अन्तक चतुर था उसने तुरन्त उद्बोधन किया "आप चिन्ता मत करिए मुझको ऐसा मसाला मालूम है जिसमे खंडित भाग बिलकुल पूर्ववत् जुड़ जायगा; कोई नहीं कह सकेगा कि मूर्ति खंडित है।"

श्चंख ने कहा ''यवन तुम नहीं जानते हो आर्थ लोगों में खंडित मूर्ति का कोई महत्त्व नहीं।''

अन्तक ने प्रस्ताव किया, ''परन्तु कोई जान सके तब तो।''

इरंख ने उन दोनों मूर्तियों की ओर प्रेक्षण किया। पौर में शब्द गूंज गए: ''कोई जान सके तब तो।'' इरंख के कान में शब्द भर गए ''कोई जान सके तब तो।''

दो क्षण के लिए उसने अपोलो की मुर्ति को सतृष्ण देखा।

शंख ने पूछा—–"इसके जोड़ने में कितना समय ल्येगा?"

अन्तक ने उत्तर दिया "आज दिन में जोड़ लग जाएगा और रात भर में सूखकर पक्का हो जावेगा।"

\* Those whom gods love die young.



#### श्री बुन्दावनलाल वर्मा

शंख ने कहा, ''तब ठीक हैं। जो हुआ सो हुआ । परन्तु में तुम्हारे अपोलों की परीक्षा करना चाहता हूँ। खंडित मूर्ति के पास ही इसको यथावत रहने दो; फिर देखो जोड़ लगाने में अपोलो भी कुछ सहायता करते हैं या नहीं ? यदि जोड़ ऐसा बैठे कि खंडित हो जाने का विशान न मालूम पड़े तो मैं भी समझूंगा कि अपोलो में कुछ प्रताप है।''

अन्तक ने स्वीकार किया।

शंख कहता चला गया—-''खैर, जो हुआ सो हुआ।''

(६)

अन्तक ने सोचा सस्ते छुटे और वह उत्साह तथा श्रद्धा के साथ अपोलो का स्मरण कुछ क्षण करता रहा। उसने चतुरता के साथ सिर को धड़ से जोड़कर अपोलो की मूर्ति के पास रख दिया। काम करने में उसको काफी समय लग गया, परन्तु उसको अखरा नहीं। जब वह जुड़ाई का काम समाप्त कर चुका तब सन्तोष की हँसी हँसा। उसने सफाई के साथ तक्ष शंख को धोखा दिया और बाद को सहज ही पुटिया लिया इस बात पर वह आनन्दमग्न था। उस रात उसको नींद अच्छी आई।

सबेरे उठा तो देखा पीर में अपोलो की मूर्ति नहीं है ! आँखें मलीं। वन्द कीं। फिर मलीं; परन्तु अपोलो की मूर्ति न दिखलाई पड़ी। फिर स्नम में घर का कोना कोना छान डाला, परन्तु अपोलो की मूर्ति न मिली। कई घड़ियाँ घोर कथ्ट में काटीं। अन्त में उसने कोटपाल और दण्डनायक से सहायता लेने का निश्चय किया। एकाध बार उसको सन्देह होता था, कहीं विष्णु ने बदला तो नहीं लिया। किन्तु यह सन्देह सीघ्र ही विलीन हो गया।

परन्तु कोटपाल और दण्डनायक के पास जाने के पहिले वह शंख के पास गया।

शंख को उसने अपोलो की मूर्ति के गायब हो जाने की बात सुनाई।

किञ्चित विचारमग्न होकर शंख ने कहा--- "यवन, अपोछो आपसे रुष्ट तो नहीं हो गए हैं ?"

अन्तक को यह आक्षेप अच्छा नहीं लगा। उसने उत्तर दिया, ''अपोलो अपने भक्त से रुष्ट नहीं होते। कोई देवता अपने भक्त से त्रिरक्त नहीं होता।''

शंख बोला, "फिर क्या बात है?"

अन्तक----"आप ही बतत्वाओ।"

शंख--''अधिक तो कुछ समझ में नहीं आता केवल एक बात उपजनी है।''

अन्तक----''में बहुत चिन्तित हूँ। शीघ्र कहो।''

शंख---''जान पड़ता है भगवान् विष्णु ने अपोलों से वदला लिया है, कदाचित् ब्याज समेता''

अन्तक व्यंग को समझ गया। जी में बहुत कुढ़न हुई। बोला ''यदि मनुष्य मनुष्य निवट लें तो देवताओं को परस्पर लड़ानें की आवश्यकता नहीं है। तक्ष, मैं कोटपाल और दण्डनायक से इसका निर्णय कैरवाऊँगा।

शंख अन्तक के खिसियाए हुए स्वर के प्रच्छन्न संकेत को अश्रगत करने की चेष्टा करने लगा; परन्तु उक्त संकेत के अन्तिम आवरण को उसकी अन्तदृष्टि न भेद सकी।

शंख ने कहा—-''यवन कोटपाल और दण्डनायक देवद्वन्द्र का न्याय निर्धार नहीं कर सकते । अपोलो से बड़ा आपका कौनसा देवता है ? ''

''वर्ज्यपाणि इन्द्र ।'' अन्तक ने उत्तर दिया, ''हमारे देश में उनको जुपिटर कहते हैं । ''क्यों पूछ रहे हो ?'' झंख चुप रहा । अन्तक कुछ सोचने लगा । कुछ क्षण बाद बोला, ''तक्ष, क्या आप संचसच कहोगे ?''

"अन्तक, यह प्रश्न आप अपने से करों।" शंख ने तुरन्त उत्तर दिया।



#### कलाकार का दण्ड

थोड़ी देर के लिए सम्राटा छा गया। अन्तक शंख के घर में चल पड़ा। जाने जाते बोला, ''देवताओं की यह लड़ाई बहुत अहिनकर हुई। मैं तो लुट गया।''

"और में भी छुट गया", शंख ने शान्त स्वर में कहा।

अल्तक कोटपाल के पास गया । विष्णु की मूर्ति कैसे खंडित हुई यह उसने नहीं बनलाया । दुर्घटना को आकस्मिक और दैवी। बतलाने का भरसक प्रयत्न किया ।

कोटपाल अन्तक को दण्डनायक के पास ले गया।

दण्ड विश्वान में देवी घटनाओं को भी मान्यता प्राप्त थी। कोटपाल देव-प्रकोप और सरल चोरी के बीच में अपने संशय को टाँगे हुए था। किसी निश्चय पर न पहुँच पाने के कारण वह दण्डनायक के पास गया। दण्डनायक को भी इसी भ्रम में थोड़े समय तक फँसना पड़ा। परन्तु वह विष्णुगुप्त चाणक्य के अर्थशास्त्र से परिचित था और वह विक्रमादित्य के तेजस्वी स्वभाव को भी जानता था। वह यह नहीं चाहता था कि इस साधारणसी घटना पर राजसभा में विवाद हो और सम्राट को न्याय करने के लिए विवश होना पड़े। दण्डनायक ने कोटपाल को आज्ञा दी, ''उस तक्ष को पकड़ो और उसके घर की छानवीन करो।''

कोटपाल ने संदिग्ध मन से आज्ञा पालन करना स्वीकार किया, और एक घड़ी पीछे ही शंख को अपने पहरे में ले लिया ! घर की छानवीन करने पर अपोलो की मूर्ति भी शंख के घर में मिल गई ।

कोटपाल ने दांख को कुस्सित कर्म के लिए दोप दिया। पूछा, "एक विदेशी को तून क्यों इस प्रकार कष्ट दिया ? जानता है परमभट्टारक विदेशियों की कितनी रक्षा करते हैं ?'' शंख कोटपाल का मुंह ताकने लगा।

कोटपाल ने कहा, "विदेशियों की छोटीसी चोरी करने पर ही मृत्यृ दण्ड की व्यवस्था हूँ ।" झंख जरासा काँप गया ।

फिर दुढ़तापूर्वक कोला, ''परन्तु परमभट्टारक के राज्य में प्रत्येक मनुष्य के साथ चाहे वह विदेशी हो या देशी न्याय किया जाता है। इस यवन की बात वेदवाक्य नहीं मानी जा सकेगी। यदि इसका अपोलो मेरे विष्णु की गर्दन तोड़ सकता था तो मेरा तिष्णु निश्चय ही इसके अपोलो को अपने ही गर्भगृह में सेवा के लिए पहुँचा सकता है। कोटपाल ने अन्तक से प्रश्न किए। उसने हाथ नहीं थरने दिया। कोटपाल के विवेक में मामला कुछकुछ बैठा, परन्तु पूरी बात समझ में नहीं आई।

दण्डनायक की समझ में लगभग पूरी वात आ गई। अन्तक से उसने प्रश्न किए, परन्तु विदेशी होने के कारण अपने को सुरक्षित समझकर वह झूठ पर झूठ बोलता चला गया। उसका विश्वास था कि झूठ या फरेव को चतुरना के साथ बर्ता जाय और वह पकड़ा न जा सके तो एक प्रकार का सद्गुण ही हैं। परन्तु दण्डनायक चाणक्य के अर्थशास्त्र का अनुयायी था।

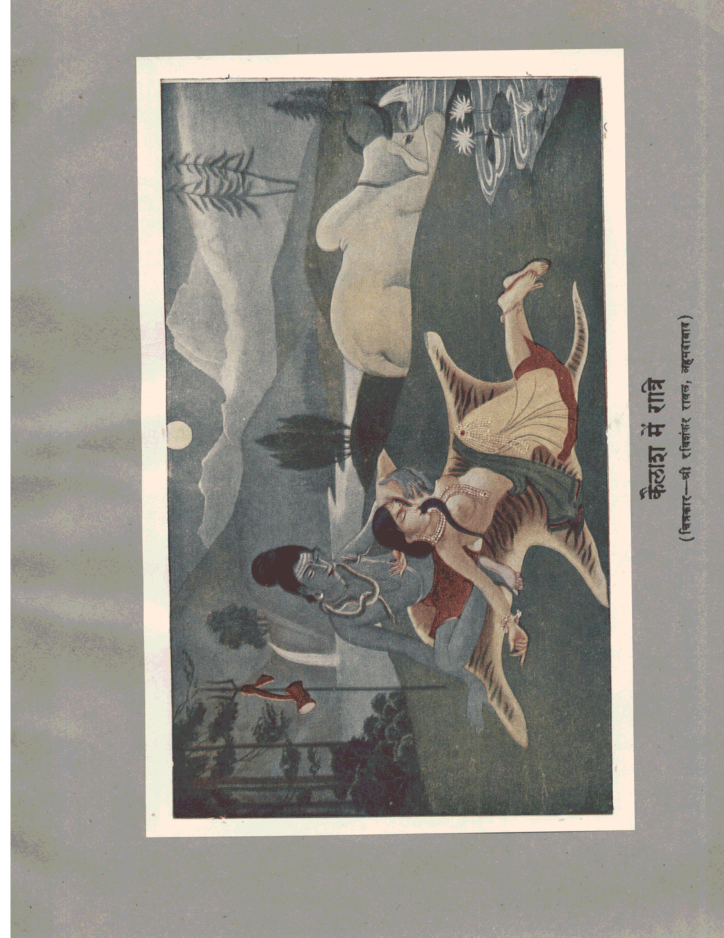
दण्डनायक से कहा, ''विदेशी तुम रक्षणीय होने पर भी आराध्य नहीं हो । सत्य कहूं। विष्णु की मूर्ति कैसे टूटी ?'' सिवाय सत्य के अन्तक ने सभी कुछ कहा ।

तब दण्डनायक बोला, "अब तुम्हारे हाथ पत्थर के चक्कों के नीचे दवाकर कुचले जायंगे, नहीं तो सच बतलाओ ।"

अन्तक ने कहा, ''मैंने सत्य ही बतलाया है। केवल एक बात झूठी है, परन्तु वह शिल्पकार की कला के अंग की थी, इसलिए प्रकट नहीं की। अब करना हूँ। अभोकों की मुर्वि सोने की नहीं हैं''। यकायक यंख ने पूछा, ''तब काहे की हैं ?''

''पीलल की'' अन्तक ने ठंडक के साथ उत्तर दिया, ''उसके अंग प्रत्यंग को न कैवल यथावत् बनाना आवश्यक था बरन् उस अंग प्रत्यंग को भीतरी बल से चमत्कृत भी करना था।''

''परन्तु वह मूर्ति, यवन,'' ''बंख ने बृष्टता के साथ विक्षेप किया, ''सोने की न वन सकी । यह तो एक प्रकार की गविद्या रही । मेरी कला शिला के अञ्चल में खेलती हुई भी घरदान में कहीं अधिक त्रिभूतिमयी है ।''





# श्रो चुन्दावनलाल वर्मा

दण्डनायक यूनानी के उत्तर से सन्तुष्ट नहीं हुआ था। अभी उसके लिए विष्णु-मूर्ति के टूटने का सही कारण जानना शेष था। शंख पर खिजलाहट की दृष्टि डालकर रूखे स्वर में बोला, "तुमको, तक्ष, इस विदेशी से कहीं अधिक बड़ा उत्तर देना हैं। मुझको जान पड़ता है कि अपोलो की मूर्ति की तुमने ही चोरी की, और विष्णु भगवान के कोप का तुमने बहाना बनाया। तुमको प्राण-दण्ड तक दिया जा सकता है।"

"प्राण दण्ड ! " झंख में सर्चक होकर कहा।

"प्राण दण्ड!'' अन्तक ने आश्चर्य के साथ कहा।

''हाँ प्राणदण्ड'', दण्डनायक बोला, ''सावधान, यवन, सत्य कहो, नहीं तो जिस हाथ ने द्वेषवश अथवा अकस्मात् तक्ष निर्मित मूर्ति को तोड़ा है वह कुल्हाड़ी से काट दिया जाएगा ; और जिस सिर में अपोलो की मूर्ति की स्वर्ण-प्रतिमा समझकर चोरी की वात समाई उसको खड्ग से काटकर फिकवा दिया जायगा।''

''परन्तु मैं तो ब्राह्मण हूँ'' संख ने कहा, ''ब्राह्मण अवध्य है । परमभट्टारक विक्रमादित्य के राज्य में अधर्म नहीं हो सकता ।''

''परमभट्टारक के राज्य में चोरों के लिए अनुकम्पा भी नहीं हैं'', दण्डनायक वोला, अतः मुक्त होकर बात करो; पीछे दया की भिक्षा माँगना व्यर्थ होगा।''

अन्तक ने आश्चर्य प्रकट किया, "शंख तो अपने को तक्ष प्रकट करता रहा है। यह सब क्या है ?"

दण्डनायक ने तीब्र स्वर में आदेश किया, ''दोनों अभियुक्त और दोनों ही अभियोक्ता हो, इसलिए बिलकुल सत्य बोलना अन्यथा दोनों को ही धर्म के अनुसार कठोरतम दण्ड दूंगा। शंख तुमको अभी अपने ब्राह्मण होने का प्रमाण देना है।''

दोनों ने घटना को सचाई के साथ बतला दिया । एक ने भय के मारे झूठ बोला था, दूसरे ने हिंसा और लोभवश । शिल्पकारों की रक्षा की विशेष व्यवस्था होने के कारण दण्डनायक ने निर्णयपत्र दे दिया ।

अन्तक को उज्जयिनी के गुरुकुल में एक वर्ष तक रहकर आर्य वास्तुकला के अध्ययन करने का दण्ड मिला। दण्ड-नायक ने कहा, ''तुम जिस कला को तुच्छ समझते रहे हो उसको आचार्य के चरणों में बैठकर सीखो। तुम अपने कुछ भ्रम-पूर्ण दुराग्रहों को प्यार करते हो। उनको भुलाने की चेष्टा करना ही तुम्हारे लिए काफी दण्ड हैं। यदि तुमने कल्याणकारी कला को मनोगत कर लिया तो गुरुकुलवास तुम्हारे लिए तुम्हारे जीवन का एक श्रेयस्कर समय होगा।''

शंख अपने दण्ड की घोषणा की प्रतीक्षा में अन्तक को दिए गए दण्ड की मन में आलोचना न कर सका । दण्डनायक मेरे लिए क्या निर्णय करते हैं इसके सुनने के लिए शंख विह्वल हो उठा ।

दण्डनायक ने पूछा, "शंख तुमने अपनी जाति क्यों छिपाई?"

"उसका सम्वन्ध मेरी कला से है, इस अभियोग से नहीं।" शंख ने उत्तर दिया।

दण्डनायक ने रुष्ट होकर आग्रह किया, ''तो भी तुमको बतलाना पड़ेगा; नहीं बतलाओगे तो इस कपटाचार के विषय में तुमको अलग दण्ड दूंगा।''

राख दण्डनायक के तीखेपन को समझ गया। वोला, "दण्डनाथ, में ब्राह्मण हूँ इसमें कोई सन्देह नहीं। एक तक्ष युवती जो सौन्दर्य में किसी भी नागकन्या से अधिक रूपवती हैं--लक्ष्मी के सदृश हैं--मेरे हृदय की अधिष्ठात्री देवी बन गई। उसका स्मित और उसकी नेत्र ज्योत्स्ना मिलकर मेरे जीवन के लिए जो सम्पदा हैं वह मेरी दृष्टि में परमभट्टारक के साम्राज्य के भी मूल्य से परे हैं। उसी स्मित और उसी नेत्र ज्योत्स्ना को में स्थायित्व देने की चेष्टा करता आया हूँ। कैसे करता ? चित्र बनाता तो कदाचित् कुछ पल उपरान्त वह भदरगा हो जाता, इसलिए शिलाखण्ड पर अपनी साधना को मूर्त करने का मैंने निश्चय किया। ब्राह्मण होकर यह कार्य असम्भव था। इसलिए तक्ष बना। तक्ष बनकर लगन के साथ इस कला को सीखा और हृदय को पक्षीने के साथ बहाकर वह मूर्ति बनाई। में विष्णु का पूजक हूँ। जैसे मेरी प्रेमिका मेरी कला को

১ওই



#### कलाकार का दण्ड

उस्प्राणित करती है वैसे ही विष्णु मेरे मन को पवित्र करते हैं। इसलिए मैंने विष्णु की पवित्र आराधना में उस अद्वितीय स्मित और विलक्षण मोहकतावाले नेत्रलालित्य को गुम्फित करके अपनी लालसा को एक वर्ष में पूरा किया। इस मूर्ख यवन ने उस मूर्ति को तोड़कर मेरे हुदय के टुकड़े किए।''

दण्डनायक ने कहा—''तक्ष या ब्राह्मण जो कुछ तुम होओ, मेरा विश्यास है कि तुम सस्य ही बोल रहे हो—मैं लुंसको उज्जयिनी से एक वर्ष के लिए निष्काषित करता हूँ। तुम अपनी प्रेमिका को साथ नहीं ले जा सकोगे। यदि आज्ञा का उल्लंघन करोगे तो घोरतर दण्ड के भागी होगे।''

"तब प्राणदग्ड ही दीजिए", शंख ने निक्शंक होकर कहा।

दण्डनायक पर इस उद्गार का कोई प्रभाव नहीं पड़ा । बोला—''तभी तो तुम संसार को उस स्मितवाले आठों की और उस विशालतावाले नेत्रों की मूर्ति दे सकोगे ।''





# भारतीय मूर्तिकला

# श्रो सतीशचन्द्र काला, एम्० ए०,

भारतीय मूर्तिकला का विषय अति गूढ़ तथा रहस्यपूर्ण है। अतएव भारतीय मूर्तियों का अवलोकन एवं अध्ययन करने से पूर्व यह जानना आवश्यक है कि भारतीय मूर्ति-निर्माण के सम्बन्ध में किन-किन सिद्धान्तों को दृष्टि में रक्खा जाता है। भारतीय मूर्तियाँ किसी देव या अन्य वस्तु के वास्तविक चित्रण के परिणामस्वरूप नहीं हैं। उनमें कल्पना तथा दर्शन का मिश्रण होता है। कलाकार ध्यान-मुद्रा में जिस रूप को देखते हैं उसी का चित्रण प्रायः करते हैं। इस कल्पना के साथ देवताओं के शारीरिक अवयवों की भी रचना की गई। फिर भावभंगी के लिए भी अनेक प्रकार की मुद्राओं को उत्पन्न किया गया। इन सब गुणों के कारण देवी देवताओं के जितने भी रूप बनाए गए वे सांसारिक मानव से परे जान पड़ते हैं।

भारतीय मूर्तिकला की उत्पत्ति कब हुई, यह प्रश्न विवादग्रस्त हैं। ऋग्वेद भारत का प्राचीनतम ग्रंथ हैं; किन्तु उससे भी मूर्तियूजा के सम्बन्ध में विशेष ज्ञात नहीं होता। विद्वानों ने कुछ मत्रों से यह सिद्ध करने की चेष्टा की है कि वैदिक युग में मूर्तियूजा थी। किन्तु वास्तव में समस्त ऋग्वेद के एक ही मत्र से मूर्तिपूजा पर कुछ प्रकाश पड़ता है। ऐसा प्रतीत होता है कि वैदिककाल में मूर्तिपूजा किसी विशेष सम्प्रदाय के बीच प्रचलित थी। अधिकतर लोग प्रकृति के उपादानों की ही पूजा किया करते थे।

कालान्तर में समाज की धार्मिक प्रवृत्ति में परिवर्त्तन हो चला। ई० पू० दूसरी सदी में व्याकरणाचार्य पतञ्जलि ने मूर्तियों का स्वरूट उल्लेख किवा। यथा:---जोविकार्ये चापण्ये (५, ३, ९९)।

एक दूसरी युक्ति के सम्बन्ध में पतञ्जलि, वसुदेव, शिव, स्कन्द, विष्णु तथा आदित्य का उल्लेख करते हैं।

कौटिल्य भी अर्थशास्त्र में मूर्तियों का उल्लेख करते हैं। उनके अनुसार नगर के मध्य में अपराजित, अप्रतिहत, जयन्त, वैजयन्त, वैश्ववण आदि आदि की मूर्तियाँ स्थापित रहती थीं। महाभारत तथा रामायण के स्थलों पर मूर्तिपूजा का उल्लेख आया है।

कुटियस (लगभग ई० पू० ३२७ ई०) ने भी हरक्यूलीज की एक मूर्ति का उल्लेख किया है। वह लिखता है कि जब पोरस की सेना अलेक्जेंडर से युद्ध करने जा रही थी तो भारतीय सेना के आगे आगे हरक्यूलीज की एक मूर्ति ले जाई जा रही थी। डॉ० हीरानन्द शास्त्री हरक्यूलीज की इस प्रतिमा को सूर्य की मूर्ति बतलाते हैं।



# भारतीय मूर्तिंकला

मूर्तिपूजा का दूसरा उदाहरण ग्वालियर राज्य के भेलसा नामक स्थान से प्राप्त हुआ है। भेलसा में एक गरुड़-स्तम्भ स्थापित है। इसपर उत्कीर्ण लेख से ज्ञात होता है कि यह स्तम्भ तक्षज्ञिला निवासी महाराजा अंतलिकित के राजदूत हिलियोदोर ने स्थापित किया था। इसी स्थान से प्राप्त दूसरे लेख से ज्ञात होता है कि यह गरुड़ध्वज विष्णु गन्दिर से सम्बन्धित था।

जान पड़ता है कि देवताओं की मूर्तियाँ बनाने का पूर्ण प्रचार ई०पू० दूसरी सदी, याने झुंगकाल में हो चुका था। लखनऊ के प्रान्तीय संग्रहालय में मथुरा से प्राप्त बलराम की एक मूर्ति है। डॉ० वामुदेवझरण अग्रवाल के अनुसार यह ब्राह्मण धर्म की सर्व प्राचीनतम है। भीटा में प्राप्त शिव का पंचमुखी लिंग भी ई० पू० दूसरी सदी का है।

इन बिखरे उदाहरणों से हम अब बुद्ध प्रतिमा के प्रश्न पर आते हैं। ई० प० प्रथम सदी से आठ दस सदियों तक बुद्ध भगवान की अनेक प्रतिमाएँ वनीं। कुछ काल पूर्व विद्वानों की बारणा यी कि बुद्ध प्रतिमा की उत्पत्ति सर्वप्रथम गांवार प्रदेश में यूनानी प्रेरणा से उत्पन्न हुई। किन्तु इस धारणा का अब खण्डन हो गया है। डॉ० कुमारस्वामी ने अनेक उदाहरण प्रस्तुत कर यह सिद्ध किया है कि वुद्ध की सर्व प्रथम मूर्ति मथुरा में बनी। यह भी एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न है कि बुद्ध की मूर्तियाँ ई० पू० की सदियों में क्यों नहीं बनीं। इसका एक कारण तो जैसा ब्रह्मजाल सूता से ज्ञात होता है, यह है कि 'मृत्यु के बाद भगवान अदृश्य हो जायेंगे' और इसका अर्थ यही था कि लोग बुद्ध भगवान का किसी भी रूप में चित्रण न करें। इसलिए सम्पूर्ण बौद्धकला में बुद्ध का अस्तित्व केवल लाक्षणिक चिह्नों से ही दिखलाया गया है। फिर ई० प० की प्रथम सदी में भागवत् धर्म का उत्य होना भी बुद्ध प्रतिमा के निर्माण में विशेष सहायक हुआ।

मौर्य्यकाल में कला और कौशल की बड़ी उन्नति हुई। देश सम्पन्न एवं समृद्धिवान् था। कला को राज्याश्रय मिला। यूनानी भ्रमणकारों ने चन्द्रगुप्त के राजमहल की कारोगरी की बड़ी प्रश्नसा की है। अशोक के काल में कला चरम सोमा पर पहुँची। यह कला प्रायः लाटों के उपर की चौकी पर उत्कीर्ण पशुओं से देखी जा सकती है। इनमें सबसे दर्शनीय सारनाथ की चौकी है। इसमें सिंह, अश्व, वृषभ आदि आदि का चित्रण अत्यत सजीव तथा स्वाभाविक हुआ है। इस कारण सर जॉन मार्शल की धारणा थी कि चौकी के पशु किसी यूनानी कलाकार ने बनाए हैं। अशोक के स्तम्भों पर चमकीली पालिश भी लगी है। इस पालिश तथा ऐसे स्तम्भों का उत्पत्ति स्थान अनेक विद्वान् फारस से बतलाते हैं, किन्तु तुलना करने पर अशोकीय तथा फारस के स्तम्भों में विशाल अन्तर दीख पड़ता है। अशोक की लाटों की चौकी पर कुछ प्रतीक ऐसे अवश्य हैं, जो असीरिया या फारस से लिए गए हैं। यह स्वाभाविक ही है क्योंकि अनेक उदाहरणों से जात होता है कि मौर्थ्यकालीन सम्प्राटों का यूनान आदि देशों के साथ सम्बन्ध था।



#### श्री सतींशचन्द्र काला

मौर्य्य साम्प्राज्य की समाप्ति के बाद देश में अशान्ति फैली। ऐसा अवसर पाकर सेनापति पुष्यमित्र शुंग ने अपने लिए कुछ सीमा को विजय कर लिया। शुंगकाल में भारुत का प्रसिद्ध स्तूप बना। यह स्तूप नागौद रियासत के भारुत गाँव में स्थापित था। कालचक की गति से यह स्तूप धूल के नीचे दब गया। जनरल सर अलेक्जेंडर ने १८७४ ई० में इस स्तूप को खोद निकाला। इसके अवशेष इण्डियन म्यूजियम कलकत्ते में सुरक्षित है। कुछ अवशेष अभी हाल ही में इलाहाबाद के संप्रहालय में भी आए है।

डॉ॰ वेणीमाधव घरुआ का कहना है कि भारत का स्तूप तीन विभिन्न युगों में बना और यह वात कला की शंली से भी प्रमाणित होती है । केवल वेष्टनी के पूर्वी द्वार पर एक लेख है जिससे ज्ञात होता है कि यह द्वार राजा गार्गीपुत्र के प्रपौत्र तथा गणपतिपुत्र अग्रजा के पुत्र वत्सपुत्र धनमूति ने वनवाया था।

भारत स्तूप के चारों ओर एक अति सुन्दर वेष्टनी थी। इस वेष्टनी पर चार ढार थे। वेस्टनी पर कई स्तम्भ तथा सूचियाँ भी लगी थीं। इन सब पर वड़ी सुन्दर मूर्तियाँ, फल फूल, पशु-पक्षी आदि आदि बने हैं। उनके फुलकों तथा स्थानों पर जातक कथाएँ उत्कीर्ण हैं। बुद्ध भगवान् का मनुष्य रूप में कहीं पर भी चित्रण नहीं। उनका अस्तित्व केवल लाक्षणिक चिह्नों से दिखलाया गया है। अनेक जातक दृश्यों पर सूचियाँ भी खुदी हैं, जिनसे कि उन्हें सरलता के साथ पहिचाना जा सकता है। भारत की कला एकदम ग्रामीण कला है। इस कला में गहराई तथा ढूरी निदर्शन का काम ध्यान रक्खा गया है। चेहरे प्रायः चपटे तथा आखें खुली हुई हैं। यह ऐसे युग की कथा है जबकि कलाकार लकड़ी से पाषाण पर चित्र बनाने की प्रारभिक चेष्टा कर रहा था।

भारत से कुछ काल पश्चात भोपाल रियासत में स्थित साँची का स्तूप बना। साँची की वेष्टनी के तोरण सम्भवतः ई॰ पू॰ प्रथम सदी के मध्य में बने। वेष्टनी पर जातक कथाओं, यक्ष, यक्षिणी, बौद्ध-प्रतीक आदि आदि अंक्ति हैं। साँची की कला ढारा तत्कालीन जीवन का बड़ा सुन्दर अध्ययन हो सकता है। साँची की कला भारत की कला से प्रौढ़ है। हाथी दाँत तथा लकड़ी पर काम करनवाले कलाकार पत्थर पर भी इस काल में सुसंगति लाने का सफल प्रयत्न कर रहे थे। फिर इस कला में जो वेग, प्रवाह तथा स्कूर्ति दीख पड़ती है वह पूर्व कला के किसी भी अन्य उदाहरण में नहीं दीख पड़ती।

कुपाणकाल की मूर्तिकला (१) गांधार और (२) मथुराकला शाखाओं में विभाजित की जा सकती है। गांधार कला तो उत्तर पश्चिमी सीमा प्रान्त में उत्पन्न हुई। इस कला में भी जातक कथाओं का बाहुल्य है, किन्तु शैली सर्वथा यूनानी तथा रोमन है। गांधारकला एक तूफान की तरह भारतीय कला के इतिहास में आई। कुछ शताब्दियों के बाद इस कला का नाम ही न रहा, क्योंकि भारतीय तथा पाश्चात्य दर्शन का साम्य होना कठिन था। गांधार कला दुर्बल कला कही जा सकती है। दूसरी ओर मथुरा में भारतीय परम्पराओं की शिला पर एक दूसरी कला-शाखा उत्पन्न हुई। सिकी के लॉल वित्तीदार पत्थर पर मथुरा में भारतीय परम्पराओं की शिला पर एक दूसरी कला-शाखा उत्पन्न हुई। सिकी के लॉल वित्तीदार पत्थर पर मथुरा में कुषाणकाल में सैकड़ों मूर्तियाँ वनीं। ये मूर्तियाँ कौशाम्बी, काशी, गया, आदि सुदूर स्थानों को भेजी जाती थीं। मथुरा में अन्देक बुद्ध, बोधिसत्व, यक्ष, और नागों की मूर्तियाँ तथा वेष्टनियाँ प्राप्त हुई हैं। गांधार की तरह मथुरा में भी बुद्ध मूर्तियाँ बहुत वनती रहीं। इस काल की मूर्तियों के शरीर के वस्त्रों की तह में अब अधिक सुघड़पन तथा सुन्दरता आने लगी थी। इन मूर्तियों में मौर्य्य तथा प्राग मोर्थ्यकालीन तत्त्य प्रलक्षित होते हैं। मथुरा की यक्षिणियों की मुर्तियाँ दर्शनीय है।

गुप्तकाल (ई० वा० ३२०-६००) भारतीय कला का स्वर्णकाल कहा जा सकता है। कला सम्बन्धी सिद्धान्त अब दृढ़ हो चुके थे। पाश्चात्य तत्त्वों का समय निकल चुका था। उन्हें भारतीय कला पत्ता चुकी थी। इसलिए गुप्त काल की कला शुद्ध तथा सात्विक रूप में संसार के सम्मुख आती है। शान्ति की अनुगम मुद्रा तथा वस्त्र को शरीर के साथ सुन्दर मिलान करने में संसार का कोई कलाकार गुप्तकालीन कलाकार को नहीं था सकता। कुषाणकालीन मूर्तियों की कुरूपता की कोई परम्परा गुप्त-कला में नहीं दीख पड़ती। अजण्टा, कन्हेरी, मथुरा आदि आदि स्थानों की मूर्तियाँ, शैली की दृष्टि से उच्च होने के अति रक्त विलक्षण भी कही जा सकती हैं।



# भारतोय मूर्तिकला

प्रारंभिक मध्यकालीन कला (ई० प० ६०० से ८०० तक) के सबसे महत्वपूर्ण अवशेष यलौरा तथा एलीफेंण्टा में हैं। यलौरा के कैलाश-मन्दिर में जो सुन्दर कारीगरी की गई है, उससे कलाकारों की लगन का आभास किया जा सकता है। एक चट्टान का समूचे मन्दिर रूप में काटने तथा उसमें अनेक देवी देवताओं की मूर्तियों को बनाना एक अति साहसपूर्ण कार्य है। ऐलीफेंण्टा की त्रिमूर्ति में ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश की स्वाभाविक भावमुद्रा का जो अनुपम प्रदर्शन है वह अवर्णनीय है।

मध्यकालीन कला में भावभंगी या दर्शन को कम महत्त्व प्राप्त हुआ है। किन्तु शैली की दृष्टि से ये अवशेष अनूठे हैं। बुन्देलखण्ड के चन्देल वंशज राजाओं के खजुराहों में बनाए मन्दिर मध्यकालीन मूर्ति तथा स्थापत्य कला के अच्छे उदाहरण हैं। खजुराहा की स्त्री-मूर्तियों में लावण्यता तथा चपलता दीख पड़ती है। कुछ अश्लील दृश्य भी इस कला में हैं और ऐसा प्रतीत होता है कि शाक्त धर्म की आड़ में कलाकार अश्लील दृश्यों का चित्रण करना चाहते थे।

इस प्रकार हम देखते हैं कि भारतीय मूर्तिकला कालानुसार चलती रही । विस्तृत अध्ययन करने पर यह एकदम ज्ञान हो जाना है कि मर्तिकला समाज की एक बड़ी आवश्यकता की पति भी करती रही ।



6.96



# भारत में रसायन की परम्परा और औद्योगिक धन्धे

श्री डॉ॰ सत्यप्रकाश डी॰ एस-सी॰

हमारा गत दो सहस्र वर्षों का इतिहास उत्यान, पतन, विप्लव, अवसान, उदासीनता और अन्त्रतोगत्वा परवझता का इतिहास है। महाराज विकम की इस स्मारक जयन्ती के अवसर पर उन्हें श्रद्धाञ्जली अपित करते समय इस लेख में हम अपने देश की रासायनिक परम्परा और उद्योग-धन्वों के सम्बन्ध में सिंहावलीकन करने का प्रयास करेंगे । राज्य बनते और बिगडते हैं, शासन-पद्धतियों में परिवर्तन होता है, पर यह नितान्त आवश्यक नहीं है कि उसी परम्परा के साथ साथ कलाकौशल या उद्योग व्यवसाय में भी कोई परिवर्तन हो जाय । शासन की व्यवस्था के आस्तरिक परिवर्तन के अवसुर पर ऐसे परिवर्तन बहधा कम होते हैं, पर जब कभी बाहर से नई संस्कृति के बाहक बनकर कछ शासक देश में अपना आधि-पत्य स्यापित करते हैं, तब बहवा ऐसा हुआ करता है कि विदेशी और स्वदेशी पद्धतियों के सम्पर्क से एक नई स्वदेशी पद्धति का विकास होता है। इस प्रकार युग युग की स्वदेशी पद्धतियाँ पृथक पृथक होती हैं। व्यापारिक आयात-निर्यात का भी पढ़तियों पर बडा प्रभाव पड़ता है । हमारे व्यापारी अन्य देशों में जाते, और अन्य देश के हमारे देश में आते. इस प्रकार के आवागमन से पारस्परिक आदान-प्रदान, और कला कोशल में परिवर्तन होता है। इसके अतिरिक्त युग-युग की नयी प्रवत्तियां–धर्म, भक्ति, राजनीति, दर्शन आदि से प्रभावित प्रवृत्तियां–कभी किसी समय किसी विशेष कला को प्रोत्साहन देती हैं और कभी किसी दूसरी को। हमारे पास अपने उद्योग-धन्धों का कोई कम-बद्ध इतिहास नहीं है। प्रदर्शनालयों में संग्रहीत सामग्री तैयार वस्तुओं का दिग्दर्शन अवश्य कराती है, पर वे वस्तुएँ किस प्रकार बनायी गयीं, और किन मुल्यों पर बनीं और बिकीं, इसका कोई विवरण हमें प्राप्त नहीं हैं। औद्योगिक विधियों को लेखबद्ध करने की परम्परा हमारे देश में कभी नहीं रही थी, और न इन विषयों का शिक्षण लिखित ग्रंथों द्वारा होता था। यही कारण है कि हमारे पास युग-युग के घन्धों का साहित्य विद्यमान नहीं हैं। इस लेख में यह तो सम्भव नहीं हैं कि ऐतिहासिक काल-कम के अनसार सिहावलोकन किया जाय, केवल कुछ विशेष स्फुट विषयों का सामान्यतः ही दिग्दर्शन कराया जा सकेगां। रसायनशास्त्र का प्रयोग इस देश में आयुर्वेद और उद्योग धन्धों--दोनों में हुआ है। पहले हम आयुर्वेदिक विवरण देंगे।

#### 6.98



### रसायन को परम्परा

आयुर्वेद और रसायन—आयुर्वेद की दृष्टि से चरक और सुश्रुत हमारे देश के प्राचीन और मान्य ग्रंथ हैं। भारतीय आयुर्वेद के ये ग्रंथ अत्यन्त प्रामाणिक हैं। इन दोनों में चरक अधिक प्राचीन और सम्भवतः ब्राह्मणकालीन हैं, और सुश्रुत धन्वन्तरि के शिष्य सुश्रुत ने लिखा था। सुश्रुत के मौलिक ग्रंथ का नाम "वृद्ध सुश्रुत" है, और वर्तमान सुश्रुत नागार्जुन द्वारा परिवर्द्धित संस्करण है। दृधवल ने चरक के मौलिक ग्रंथ में भी कुछ विशेष वातें सम्भिलत करदीं। चरक और सुश्रुत का ठीक रचनाकाल चाहे जो भी कुछ रहा हो, पर ऐसा कोई समय बाद को नहीं आया, जवकि इन ग्रंथों का प्रभाव न रहा हो। सुश्रुत के बाद ही जो सबसे प्रमुख नाम हमको मिलता है वह नागार्जुन का है। तीन नागार्जुनों का उल्लेख है—सिद्ध नागार्जुन, लोहशास्त्र के रचयिता नागार्जुन और माध्यमिक सूत्रवृत्ति के रचयिता बौद्ध नागार्जुन। बहुत सम्भव है कि ये तीनों एक ही हों। इस साहित्य के सम्बन्ध में चकपाणि, माधव और वाग्भट्ट के नाम भी उल्लेखनीय है।

प्राचीन ग्रंथों में पतञ्जलि का लोहवास्त्र भी अत्यन्त प्रामाणिक माना जाता है। इस ग्रंथ में तमक और शोरे के तेजाबों का और इनके मिश्रण "बिडम्" का (aqua regia) उल्लेख है। पतञ्जलि का लोहवास्त्र इस समय उपलब्ध नहीं हैं, पर इसके अवतरण वाद के लिखे आयुर्वेद और रसायन के ग्रंथों में मिलते हैं। नागार्जुन ने पारद धानु के सम्बन्ध में विशेष प्रयोग किए। चकवत्त ने नागार्जुन के ग्रंथ का जो सारांश दिया है, उसमें शुद्ध लोहे के पहिचान की रासायनिक विधि दी हुई है। वासवदत्ता नामक ग्रंथ में पारदपिण्ड का उल्लेख हैं—पारदपिण्ड इव कालघानु वादिन:। वृन्द (९५० ई०) ने रसामृत चूर्ण का उल्लेख किया है जो पारे का सल्फाइड है। इसी ने पर्पटीताम्त्र (cuprous sulphide) का भी उल्लेख किया है। चकपाणि ने (१०५० ई०) पारद और गन्धक की बराबर मात्रा लेकर पारे के काले सलफाइड (कज्जली) वनाने का विस्तार दिया है।

रसार्णव ग्रंथ में ज्वालाओं का रंग देखकर धातुओं को पहिचानने की विधि दी है :---

आवर्त्तमाने कनकें पीता तारे सिता शुभा। शुल्वे नीलनिभा तीक्ष्णे कृष्णवर्णा सुरेक्वरि॥ वंगे ज्वाला कपोता च नागे मलिनधूमता। शैले तु धूसरा देवि आयसे कपिलप्रभा॥ अयस्कान्ते घूमवर्णा सस्यके लोहिता भवेत्।

बज्जे नानाविधा ज्वाला सस्यके पाण्डुरप्रभा ॥ (रसाणंव, यंत्रमूषा० चतुर्थ पटल, ४९-५७) । अर्थात ताँबे की ज्वाला नीली, वंग की कपोलवर्ण, सीसे की मलिन धुम, लोहे की कपिलवर्ण, सस्यक की लाल इत्यादि ।

इसी रसार्णव में तीन तरह के क्षारों का उल्लेख आता है :----

त्रिक्षाराष्टंकणक्षारो यवक्षारइच सर्जिका ॥ (पंचम पटल ३५)।

अर्थात् टंकण या सुहागा (borax), यवक्षार (potash carbonate) और सर्जिका (trona, soda)। आठ महारस निम्न गिनाए हैं :---

> माक्षिकं विमलं ज्ञैलञ्चपलो रसकस्तथा । सस्यको दरदर्श्वैव स्रोतोऽञ्जनमथाष्ट्रकम् ॥

माक्षिक (copper, pyrites), विमल, शैल (Silica) चपल, रसक (calamine), सस्यक (blue vitriol), दरद (cinnabar) और स्रोताञ्जन ये आठ महारस हैं।

रसरत्नसम्च्चय ग्रंथ ने आठ रसों का विभाग इस प्रकार किया हैं :---

अभ्रवैकान्त माक्षीक विमलाद्रिज-संस्यकम् ।

चपलोरसकइचेति ज्ञात्वाष्टौ सग्रहेद्रसान् ॥ (२,१)



अभ्र (mica), वैकान्त, माक्षिक, विमल, अद्रिज (शिलाजीत या bitumen), सस्यक, चपल और रसक; प्रंयकार ने इन आठों का विस्तुत उल्लेख भी किया है जिसका कुछ अंश हम यहाँ उद्धत करेंगे।

> १. पिनाकं नागमंडूकं दज्जमित्यभ्रकं मतम् । इवेतादिवर्णं भेदेन प्रत्येकं तच्चतुर्विधम् ॥

अभ्रक तीन तरह का होता है–पिनाक, नागमंडूक, और वज्र । श्वेतादि वर्णभेद से (सफेद, लाल, पीला, काला) यह चार प्रकार का और होता है ।

> प्रतप्तं सप्तवाराणि निक्षिप्तं काञ्जिकेऽभ्रकम् । निर्दोषं जायते नूनं प्रक्षिप्तं वार्धि गोजले ॥ त्रिफलाक्वथिते चाणि गवां दुग्धे विशेषतः ॥ (२,१७-१८)

सात बार अश्वक को गरम करके यदि खटाई में या गोमूत्र में छोड़ा जाय, अथवा त्रिफला के रस में या गाय के दूध में रक्खा जाय तो यह शुद्ध हो जाता है।

> २. अष्टास्नदचाष्टफलकः षट्कोणो मसूणो गुरुः । शुद्ध मिश्रित धर्णॅंदच युवतो वैकान्त उच्यते ॥ इवेतोरक्तदच पीतदच नीलः पारावतच्छविः । इयामलः कृष्णवर्णदच कर्बुरदचाष्ट्रधा हि सः ॥ ५५-५६ ॥ विन्ध्यस्य दक्षिणे वाऽस्ति हघुत्तरे वाऽस्ति सर्व्वतः । विकामयति लोहानि तेन वैकान्तकः स्मृतः ॥६१॥

वैकान्त में आठ फलक, और ६ कोण होते हैं। यह चिकना और भारी होता है। यह आठ रंगों का--सफेद, लाल, रीला, नीला, पारावत, छवि, व्यामल और कृष्ण–होता है। विन्घ्या पर्वत के उत्तर और दक्षिण में सभी जगह पाया जाता **है।** 

> ३. सुचर्णशौल प्रभवो विष्णुना काञ्चनो रसः । तापी किरातचीतृषु यवनेष् च निर्मितः ॥ माक्षिकं द्विविधं हेममाक्षिकन्तार माक्षिकम् । तत्राद्यं माक्षिकं कान्यकुब्जोत्थं स्वर्ण संनिभम् ॥ पाषाण बहलः प्रोक्तस्ताराक्ष्योऽत्पगुणात्मकः ॥७७–८१॥

सोनेवाले पर्वतों में माक्षिक रहता है। तापी नदी के किनारे, किरात देश में, चीन में और यवनदेश में पाया जाता है। यह सोने का सा और चाँदी का सा, दो तरह का होता है। कन्नीज में सोने का सा पाया जाता है। दूसरा माक्षिक पत्यरों के साथ मिश्रित पाया जाता है और कम गुणवाला है।

> क्षौद्र गन्धर्व तैलाभ्यां गोमूत्रेण घृतेनच । कदलीकन्दसारेण भावितं माक्षिकं मुहुः ॥ मूषायां मुख्चतिध्मातं सत्त्वं शुल्वनिभं मुद्रु ॥८९-९०॥

झहद, गन्धर्वतेल, गोमूत्र, घी और कदलीकन्द के रस से भावित करके मूषा (crucible) में गरम करने पर यह माक्षिक शुद्ध ताँबा देता है।

> ४. विमले स्त्रिवधः प्रोक्तो हेमार्यस्तारपूर्वकः । तृतीयः कांस्य विमलस्तत् तत् कान्त्या स लक्ष्यते ॥९६॥ वर्त्तुलः कोणसंयुक्तः स्निग्धइच फलकाचितः ॥९७॥



# रसायन को परम्परा

विमलं झिग्रु तोयेन कांक्षीकासीसटंकणैः । वज्रकन्दसमायुक्तं भावितं कदली रसैः ॥ मोक्षकक्षारसंयुक्तं ध्मापितं मूक्यूषगम् । सत्वं चन्द्रार्क संकार्श्व प्रयच्छति न संशयः ॥१०३-१०४॥

विमल तीन तरह का होता है ---सोने, चाँदी और काँसे की सी आभावाला। यह वर्तुलाकार, कोणों से संयुक्त और फलकान्वित होता है। इसे शिग्रु के जल से एवं कांक्षी (alum फिटकरी), कासीस (green vitriol) और टंकण (borax) से, और फिर वज्राकन्द और कदलीरस से भावित करके मूकयूषा (covered crucible) में गरम किया जाय तो चन्द्रक घातु (एक प्रकार का ताँबा) मिलता है।

सम्भवतः विमल रस भी ताम्त्रमाक्षिक का ही कोई भेद हो अथवा सम्भवनः इसमें कुछ और वातुओं के भी मिश्रण हों।

> ५. शिलाधातुर्द्विधा प्रोक्तो गोमूत्राद्यो रसायनः । कर्पूरपूर्वकश्चान्यस्तत्राद्यो द्विविधः पुनः ॥१०९॥ ग्रोऽनेतोद्रार्हतव्तेभ्यः पादेभ्यो हिमभूभृतः । स्वर्ण-रूप्यार्क गर्भेभ्यः शिलाधातुर्विनिःसरेत् ॥११०॥

शिलाजीत दो तरह का होता है, एक में गोमूत्र की सी और दूसरे में कपूर की सी गम्ध होती है। गर्मी की त्रतु में हिमालय की पादस्थ चट्टानों से यह पिघलकर बह आता है।

> ६. मयूरकण्ठवच्छायं भाराढचमतिशस्यते ॥१२७॥ लकुचद्राव गन्धाइम टंकणेन समन्वितम् । निरुध्य मूषिकामध्ये म्रियते कौकर्तुर्टंः पुटंः ॥१३२॥ सस्यकस्य तु चूर्णंतु पादसौभाग्यसंयुतम् । करंजतैलमध्यस्थं दिनमेकं निघाषयेत् ॥ मध्यस्यमन्धमूषायां ये ध्मापयेत् कोकिलत्रयम् । इन्द्र गोपाकृति चैव सत्त्वं भवति शोभनम् ॥१३३-१३४॥

सस्यक का नाम मयूरतुत्थ भी है क्योंकि मोर के कण्ठ के रंग का सा होता है। इस नीले थोथे (तृतिया) से ताँवा प्राप्त करने की विधि इस प्रकार दी हैं---नीलायोथा में है भाग सुहागा मिलाओ । इसे करंजतैल में एक दिन रक्खो और फिर बन्द मूखा में कोयले की आग पर गरम करो । इन्द्रवधूटी के रंग की धालु प्राप्त होगी।

> ७. गौरः इवेतोऽरुणः क्रुष्णाइचपलस्तु चतुर्विधः । हेमाम्स्चैव तारामो विशेषाद् रसबन्धनः ॥१४३॥ शेषौ तु मध्यौ लाक्ष्यावच्छीद्यद्रावी तु निष्कलौ । वंगवद् द्रवते वहनौ चपलस्तेन कोस्तितः ॥१४४॥ चपलः स्फटिकच्छायः षड्स्रः स्निग्धको गुरूः ॥१४६॥

चपल चार रंगों के होते हैं-पीला, सफेद, लाल और काला। रसबन्धन अर्थात पारे के स्थिरीकरण में चाँदी और सोने की सी आभावाले चपल अधिक उपयोगी हैं। अन्तिम दो (लाल और काले) लाल की तरह शीघ गलनेवाले और बेकार हैं। आग पर गरम करने से चपल शीघ गल जाते हैं और इस्रीलिए इनका नाम चपला पड़ा है। चपलों में ६ फलक, और स्फटिकों की सी आभा होती है।



#### थो डॉ॰ सत्यप्रकाश

यह कहना कठिन है कि चपल वस्तुतः कौनसा रस है। ८. रसको द्विविधः प्रोक्तो वुर्दुरः कारवेल्लकः । सवलो दुर्दुरः प्रोक्तो निर्वलः कारवेल्लकः ॥१४९॥ हरिद्रा त्रिफला राल सिन्धुधूमैः सटंकणः । सादष्करैदच पादांदौः साम्लैः संमर्खं खपंरम् ॥ लिप्तं वृन्ताकमूषायां शोषयित्या निरुष्ट्यच ॥ मूषां मूषोपरि न्यस्य खपंरं प्रधमेत् ततः । खपंरे प्रह्ते ज्वाला भवेन्ननीला सिता यदि ॥ तदासंदंग्नतो मूषा धृत्वाक्वत्वा त्वधोमुखीम् । शनैरास्फालयेद् भूमो यथा नालं न भज्यते ॥ वंगाभं पतितं सत्वं समादाय नियोजयेत् ॥१५७-१६१॥

रसक (calamine) दो तरह का होता है, एक दुर्दर (laminated) और दूसरा कारवेल्लक (nonlaminated)। इसे हल्दी, त्रिकला, राल, नमक, धुआँ, सुहागा, और चौथाई भाग साइष्कर और अम्लरसों के साथ संमदन करके और वृन्ताकमूषा (tubulated crucible) में रखकर धूप में सुखावे, और इस पर दूसरी मूपा ढाँककर गरम करे। पिघले रसक से निकलो ज्वाला जब नीली से सफेद पड़ जाय, तो सदंश (pair of tongs) से मूपा को पकड़कर उल्टा करे, फिर सावधानी से जमीन पर इस तरह गिराए कि मूषा की नाल (tube) न टूटे। ऐसा करने पर दंग के समान आभावाला सत्त्व नीचे गिरेगा। यह धातु जस्ता (zinc) है। खपैर रसक का ही दूसरा नाम है।

रसरत्नसमुच्चय के तीसरे अध्याय में उपरसों का विवरण दिया है जिसका उल्लेख हम स्थानाभाव के कारण विस्तार से नहीं कर सकते। आठ उपरस निम्न हैं:---

# गन्धाधम गैरिकासीस कांक्षीताल शिलाञ्जनम् । कं तुब्दं चेःपुनरसाध्वाब्दौ पारद कर्म्मणि ॥३।१॥

गन्धक (sulphur), गेरू (red ochre), कसीस (green vitriol), कांक्षी (alum), ताल (orpiment), मन:शिला (realgar), अंजन और कामकुष्ठ ये आठ उप-रस हैं जिनका व्यवहार पारे की रसायन में किया जाता है।

गन्धक तीन तरह का होता है—--लाल (तोते की चोंचसा), पीला और सफेद। कुछ लोग काले गन्धक का होना भी बताते हैं। गैरिक (गेरू) के दो भेद ई—--गाधाग गैरिक, स्वर्ण गैरिक। कसीस भी दो तरह का है—वालुक कासीस (हरा), पुष्पकासीस (कुछ पीला सा)। कांक्षी, तुवरी था फिटकरी सूरत या सौराष्ट्र में प्राप्त होती थी—सौराष्ट्राश्मनि संभूता मृत्स्ना सा तुवरो मता। इसके एक दूसरे भेद को कड़की, या फुल्लिका कहते हैं वो कुछ पीलो होती है। एक फुल्ल-तुवरी होती है जो सफेद है। हरिताल था तालक (orpiment) दो तरह का होता है—पत्राख्य (पत्रेसा) और पिंडसंज्ञक (गोलीनुमा)। मनःशिला लोहे के जंग (किट्ट), गुड़, गुग्गुल और घो के साथ कोष्ठि-यंत्र में गरम करने पर सत्त्व देता है। अंजन कई तरह के होते हैं—सौवीराजन या सुरमा (galena or lead sulphide), रसांजन, स्रोतांजन, पुर्वागन, गोठाजा। तहेर दुरना वा लागिका उत्तरमाः प्राह्य कैण्ड सार है। रतांजन आजकत रसौत के नाम से प्रसिद्ध है। कामकुष्ठ क्या है यह कहना कठिन है। यह हिमालय के पाद शिखर में पाया जाता था। यह नवजात हाथी को बिष्ठा है, ऐसा कुछ का विचार था। यह तीज विरेचक है।

उपरसों के अतिरिक्त कुछ अन्य साधारण रसों का भी वर्णन आता है---कम्पिल्लश्वयरो गौरी पाथागो नवसारकः ।



#### रसायन को परम्परा

क्षपर्दो वह्निजारञ्च गिरिसिन्दूर हिंगुलौ ॥ मुद्दारश्रृंगमित्यष्टौ साधारण रसाः स्मृताः ॥३।१२०-१२१॥

कम्पिस्ल (इंट के रंग का विरेचक), गौरीपाषाण (स्कटिक, शंख और हल्दी के रंगों का), नवसार या नौसादर (salammoniac) जिसे चूलिका लवण भी कहते हैं, कपर्द (वराटक या कौड़ी), अग्निजार (समुद्र-नक्र के जराय से निकला अज्ञात पदार्थ), गिरि सिन्दूर (reck vermillion), हिंगुल (cinnabar) जिसे दरद भी कहते हैं, मृद्दार श्रृंगक (गुजरात में और आबृ पर्वत पर प्राप्त), और राजावर्त्त (lapis lazuli) ये साधारण रस हैं।

इसी ग्रंथ में रत्न या मणियों का उल्लेख भी हैं :---

मणयोऽपि च विज्ञेयाः सूतबन्धस्य कारकाः । वैकान्तः सूर्य्यकान्तञ्च हीरकं मौक्तिकं मणिः ॥ चन्द्रकान्तस्तया चैव राजावर्त्तंश्च सप्तमः । गरुडोव्गारकश्चैव ज्ञातव्या मणयस्त्वमी ॥ पुष्परागं महानील पद्मरागं प्रवालकम् । वेषुर्य्यं च तथा नीलमेते च मणयो मताः ॥४।१-३॥

पारे के बन्धन के सम्बन्ध में ही इन मणियों का उल्लेख है। मणि ये हैं---वैकान्त, सूर्य्यकान्त (sun-stone), हीरक (diamond), मौक्तिक (pearl), चन्द्रकान्त (moon-stone), राजावत्तं (lapis lazuli), गरुडोद्गार (emerald)। इनके अतिरिक्त पुष्पराग, महानील, पद्मराग, प्रवाल (coral), वैदुर्ग्य और नीझ ये मणि और हैं।

हीरे को वज्र भी कहते हैं। इसका विवरण इस प्रकार है---

अष्टासं चाष्टफलकं षट्कोणमति भासुरम् । अम्बुदेन्द्रधनुर्वारितरं पुंवज्रभुच्यते ॥४।२७॥

इसमें ८ फलक और ६ कोण होते हैं, और इसमें से इन्द्र धनुष के से रंग दीखते हैं। वर्ज्य नर, नारी और नपुंसक भेद से तीन प्रकार के बताए गए हैं जिनके बिस्तार की यहाँ आवश्यकता नहीं है।

रसरत्नसमुच्चय ग्रंथ के पाँचवें अध्याय में धातुओं का उल्लेख है। धातुओं का सामान्य नाम 'लोहा' है।

(क) शुद्ध-लोह अर्थात् शुद्ध धातु तीन हैं---सोना, चाँदी और लोहा।

शुद्धं छोहं कनकरजतं भानुछोहाइम सारम्।

- (ल) पूती-लोह (दुर्गन्ध देनेवाले धातु) दो हैं-सीसा (नाग) और रांगा या वंग (lead and tin)। पूती लोह द्वितयमुदित नागवंगाभिधानम् ।
- (ग) मिश्र लोह (धातुओं का मिश्रण-alloy) तोन हे-पीतल (brass), कांसा (ball-metal) श्रोर वत्तंलोह---

मिश्र लोहं त्रितयमुदितं पित्तलं कांस्यवर्त्तम् ।

सोना पाँच प्रकार का माना गया है---प्राकृतिक, सहज, वहिनसंभूत, खान से निकला, रस-वेध से प्राप्त।

प्राकृतं सहजं वहिन संभूतं खनिसंभवम् । रसेन्द्र वेध संजातं स्वर्णं पंचविधं स्मृतम् ॥५।२॥

चौदी तीन प्रकार की है-सहजं खनिसंजात कृत्रिमं च त्रिधामतम् । अर्थात् सहज, खान से निकली और कृत्रिम । इसके शोधन की विधि यह है :---

नागेन टंकनेनैव वापितं इद्धिमुच्छति।



सीसे और सुहागे के संयोग से यह झुद्ध होता है। किसी खपड़े पर चूने और राख का मिश्रण धरे, और फिर बराबर बराबर चाँदी और सीसा। फिर तब तक धमन (roast) करे जब तक सीसा सब खतम न हो जाय। ऐसा करने पर शुद्ध चाँदी रह जायगी (५।२२-४१)।

तौंबा दो प्रकार का होता है; एक तो नैपाल का शुद्ध, और दूसरा खान से निकला जिसे म्लेच्छ कहते हैं :---

# म्लेच्छं नेपालकं चेति तयोर्नेपालमुत्तमम् । नेपालादन्यखन्युत्थं म्लेच्छमित्यभिर्घीयते ॥५।४४॥

लोहा तीन प्रकार का होता है–मुण्ड (wrought iron), तीक्ष्ण और कान्त । मुण्ड के भी तीन भेद हैं– मृदु, नुण्ठ और कडार ।

> मुण्डं तीक्ष्णं च कान्तंच त्रिप्रकारमयः स्मृतम् । मृदु कुण्ठं कडारं च त्रिविधं मुण्डमुच्यते ॥७०॥ द्रुत द्रावमविस्फोटं चिक्कणं मृदु तच्छुभम् । हतं यत् प्रसरेद्दुःखात् तत्कुण्ठं मध्यमं स्मृतम् ॥ यद्धतं भज्यते भंगे कृष्णं स्यात् तत् कडारकम् ॥७१-७२॥

मृदु (soft iron) वह लोहा है जो आसानी से गलता है, और टूटता नहीं, और चिकना होता है। कुण्ठ लोहा वह है जो हथौड़े से पीटने पर कठिनता से बढ़ता है। जो हथौड़े से पीटने पर टूट जाय उसे कडारक कहते हैं।

तीक्ष्ण लोहा (cast iron) के छह भेद हैं। इनमें एक परुष है और भंग होने पर पारे का सा चमकता **है, और ज़ुकाने** पर टूट जाता है। दूसरे प्रकार का लोहा कठिन्ता से टूटना है और तेज धारवाला है।

कान्तलोहा (magnetic iron) पाँच प्रकार का है---भ्रामक, चुम्बक, कर्षक, द्रावक और रोमकान्त--

# भाग्मकं चुम्बकं चैव कर्षकं द्रावकं तथा। एवं चतुर्विधं कान्तं रोमकान्तं च पंचमम्॥५।८४॥

यहें लोह एक, दो, तीन, चार या पाँच अथवा अधिक मुखवाला होता हैं, और रंग भी किसी का पीला, किसी का काला या लाल होता है। जो कान्त-लोहा सभी प्रकार के लोहों को घुमादे उसे भ्रामक कहते हैं। जो लोहे का चुम्बन करे उसे चुम्बक, जो लोहे को खींचे उसे कर्षक, जो लोहे को एकदम गलादे उसे द्रावक, और जो टूटने पर रोम ऐसा स्फुटित हो जाय उसे रोमकान्त कहते हैं (८४-८९)।

लोहे के जंग को लोहकिट्ट (iron rust) कहते हैं।

वंग (tin दो प्रकार का होता है-ख़रक और मिश्रक ।

खुरकं मिश्रकं चेति द्विविधं वंगमुच्यते ॥ (५।१५३)

इसमें में खुरक (white tin) उत्तम है। यह सफेद, मृदु, निःशब्द और स्निग्ध होती है, दूसरी मिश्रक (grey tin) इयामशुभ्रक वर्ण की है।

सीसे के सम्बन्ध में ग्रंथकार का कथन है---

द्रुतद्रावं महाभारं छेदे कृष्ण समुज्ज्वलम् । पूतिगन्धं बहिः कृष्णं शुद्धसीसमतोऽन्यथा ॥१७१॥

यह शोध्र जलता है, बहुत भारी होता है, छेदन करने पर (fracture) काले उज्ज्वल रंग का होता है, यह दुर्गेन्धयुक्त और बाहर से काले रंग का होता है।



#### रसाथन को परम्परा

पीतल दो प्रकार की होती हैं----रीतिका और काकतुण्डी। रीतिका वह है जो गरम करके खटाई (कांजी) में छोड़ी जाय तो ताम्र रंग की हो जाय, और ऐसा करने पर जो काली पड़ जाय वह काकतुण्डी है।

> रीतिका काकतुण्डी च द्विविधं पित्तलं भयेत् । सन्तप्ता काञ्जिके क्षिप्ता ताम्प्राभा रीतिका मता॥ एवं या जायते कृष्णा काकतुण्डीति सा मता ॥१९२-१९३॥

आठ भाग ताँबा और दो भाग वंग (tin) साथ साथ जलाने से काँसा बनता है---

अष्ट भागेन ताम्रोण द्विभाग कुंटिलेन च । विद्रतेन भवेत् कांस्यं...... गा२०५॥

वर्तुलोह पाँच धातुओं के मिश्रण से बनता है–काँसा, ताँवा, पीतल, लोहा और सीसा।

कांस्यार्करीति लोहाहिजातं तद्वर्त्तलोहकम् । तदेव पंच लोहारूपं लोहविद्भिषदा हृतम् ॥२१२॥

धातुओं और रसों के सम्बन्ध में अब तक हमने जो लिखा है वह रसरत्नसमुच्चय के आधार पर। पर इस प्रंथ से पूर्व भी अनेक ग्रंथ थे जिनमें लगभग इसी प्रकार के अनुभव दिए गए हैं। इस सम्बन्ध में नागार्जुन का "रसरत्नाकर" नामक ग्रंथ भी बड़े महत्त्व का है। यह महायान सम्प्रदाय का एक तंत्रग्रंथ है। इस ग्रंथ में शाल्विाहन, नागार्जुन, रत्नघोध और मांडव्य के बीच का संवाद दिया है और संवाद द्वारा रासायनिक विषय स्पष्ट किए गए हैं। महाराज नैपाल के पुस्तकाल्य में छठो शताब्दी की नकल की हुई एक तंत्र पुस्तक "कुब्जिकामत" की है। यह भी उस सम्प्रदाय का एक तंत्र ग्रंथ है जो महायान का समकालीन है। इस ग्रंथ में शिवजी पारद को अपना वीर्य्य प्रंषित करते हैं, और छह बार मारने के बाद पारद की उपयोगिता की ओर संकेत करते हैं:----

> मद्वीर्थ्यः पारदो यद्वं पतितः स्फुटितं मणिः । मद्वीर्थ्येण प्रसूतास्ते तावार्य्या सूनके वहि । तिष्ठन्ति संस्कृताः सन्तः भस्मा षड्विप्रजारणाम् ॥

तंत्र मंत्र के काल में रसायन विद्या का विशेष प्रचार हुआ। इस विद्या में निपुण व्यक्तियों को मंत्रवर्ध्वाचार्य्य कहा जाता है। यह युग प्रसंग और धर्मकीर्ति के समय के मध्य में चला। छठी झताब्दी से १२वीं शताब्दी तक तंत्र-सिद्धान्तों का विशेष प्रचार रहा। उदण्डपुर और विकमशिला के मठों के विध्वंस के बाद बौद्धों का इस देश में पतन हुआ, बौद्ध छिन-भिन्न हो गए। उनके तंत्र ग्रंथ कालान्तर में हिन्दू तंत्र ग्रंथों में समाविष्ट भी कर लिए गए। मौलिक बौद्ध ग्रंथों के संवाद तारा, प्रज्ञापारमिता और बुद्ध के बीच में थे, और वाद के ग्रंथों में ये ही संवाद शिव और पार्वती के मुख से कहलाए जाने लगे।

माधव का रसार्णव पारद के सम्वन्ध में एक मुख्य ग्रंथ है। यह ग्रंथ १२वीं शताब्दी का है। माधव का एक ग्रंथ "रस हृदय" भी है। रसरत्नसमुच्च्य, जिसके उढरण हमने ऊपर दिए हैं, १३वीं या १४वीं शताब्दी की रचना है। इस पुस्तक में सोमदेव नामक ग्रंथकार का उल्लेख आता है। इसकी एक पुस्तक रसेन्द्रचूड़ामणि, दक्षिण-कॉलेज, पूना के पुस्त-कालय में प्राप्त है। यह ग्रंथ रसरत्नसमुच्च्य से बहुत मिलता जुलता है। यह रचना १२-१३वीं शताब्दी की है। इम ग्रंथ में यह उल्लेख है कि नन्दिन् नामक कलाकार ने ऊर्ध्वपातन यंत्र (sublimation apparatus) और कोष्ठिकायंत्र (चित्र १) का निर्माण किया----

> अर्ढयातनयंत्रं हि नन्दिना परिकीत्तितम् । कोष्ठिका यंत्रनेतद्वि नन्दिना परिकीत्तितम् ॥



रसरत्नसमुच्चय ग्रंथ में २७ रमायनज्ञों का उल्लेख आता है---

आगमइचन्द्रसेनइच लंकेशइच विशारदः । कपाली मत्त मांडव्यौ भास्करः शूरसेनकः ॥ रत्नकोषइच शंभुइच सात्त्विको नरवाहनः । इन्द्रदो गोमुखइचैव कम्बलिर्व्याडिरेवच ॥ नागार्जुनः सुरानन्दो नागबोधिर्यशोधनः । खण्डः कापालिको ब्रह्मा गोविन्दो लमपकोहरिः । सप्तविंशति संख्यका रससिद्धि प्रदायकाः ॥

आगम, चन्द्रसेन, लंकेश, विशारद, कपाली, मत्त, मांडव्य, भास्कर, शूरसेनक, रत्नकोष, शंभु, सात्त्विक, नरवाहम, इन्द्रद, गोमुख, कम्बलि, व्याडि, नागार्जुन, सुरानन्द, नागवोधि, यशोधन, खंड, कापालिक, ब्रह्मा, गोविन्द, लमपक, और हरि ये २७ पूर्ववर्त्ती रसायनज्ञ थे। रसरत्नसमुच्चय के रचयिता वाग्भट्ट का पिता सिंहगुप्त भी प्रसिद्ध चिकित्सक था। ऊपर २७ व्यक्तियों के जो नाम दिए हैं, उनमें एक व्यक्ति यशोधन है। सम्भवतः इसका शुद्ध पाठ यशोधर हो। यशोधर का एक ग्रंथ रसप्रकाश-सुधाकर मिलता है। यह ग्रंथ रसरत्नसमुच्चय से मिलसा जुलता है। ऐसा प्रतीत होता है कि रसरत्नसमुच्चय कोई मौलिक ग्रंथ नहीं है। यह रसार्णव एवं सोमदेव और यशोधर के अन्य ग्रंथों का संग्रह मात्र है।

यशोधर को ही जस्ता धातु वनाने की विधि का श्रेय देना चाहिए । इस विधि का उल्लेख हम ऊपर कर आए हैं । यशोधर ने अपने ग्रंथ में साफ साफ लिखा है, कि उसने ये प्रयोग स्वयं अपने हाथ से किए, और अत: ये अनुभवसिद्ध हे—

> स्वहस्तेन कृतं सम्यक् जारणं न श्रुतं मया। स्वहस्तेन भवयोगेन कृतं सम्यक् श्रुतेनहि ।। धातुबग्धस्तृतीयोऽसौ स्वहस्तेन कृतो मया। दृष्ट-प्रत्यय-योगोऽयं कथितो नात्र संशयः ।।

मशोधर के ग्रंथ ''रस प्रकाश सुधाकर'' की प्रतिलिपि रणवीर-पुस्तकालय काश्मीर में सुरक्षित है।

इसी समय का एक ग्रंथ रसकल्प है जो रुद्रयामल तंत्र का एक भाग है। इसमें गोविन्द, स्वच्छन्द भैरव आदि रसायनझों के नामों का उल्लेख भी है। रसकल्प में पारे मारने की विधि, महारस, रस, उपरस, ४ प्रकार के गन्धक, अनेक प्रकार की फिटकरी (सौराष्ट्री), ३ प्रकार के कासीस (कासीस, पुष्पकासीस और हीरकासीस), २ प्रकार के मैरिक, सौना मारने का विड (नौसादर-चूलिकलवण, गन्धक, चित्रार्द्रभस्म, और गोमूत्र के योग से), ताम्रसत्त्व, और रसकसत्त्व (जस्ता) आदि का उल्लेख है। इस ग्रंथ में भी ग्रंथकार ने साक्षात् अनुभव के महत्त्व पर वल दिया है---

> इति सम्पादितो मार्गो द्रुतीनां पातने स्फुटः। साक्षादनुभवैर्षृष्टो न श्रुतो गुरुद्गितः॥

विष्णुदेव विरचित एक और ग्रंथ रसराजलक्ष्मी है। इसमें इसने पूर्ववर्ती तंत्रों और रसायनज्ञों का उल्लेख किया है, और इस दृष्टि से इस ग्रंथ का ऐतिहासिक महत्त्व है।

> बृष्ट्वेमं रससागरं शिवकृतं श्रीकाकचण्डेझ्वरी-तंत्रं सूतमहोदधि रससुधाम्भोधि भवानीमतम् । व्याडि सुश्रुतसूत्रमीशहूदयं स्वच्छन्दशकत्यागमम् । श्रीदामोदरवासुदेवभगवद्गोविन्दनागार्जुनान् ॥१॥ आलोक्य सुश्रुतं वृन्दहारीत चरकादिकान् । आत्रेयं वाग्भट्टं सिद्धसारं दामोदरं गुरुम् ॥३॥



# रसायन को परम्परा

विष्णुदेव ने निम्न आचार्यों और ग्रंथों के प्रति इन श्लोकों में कृतज्ञता प्रदर्शित की है---रसार्णव, काकचण्डीश्वर, नागार्जुन, व्याडि, स्वच्छन्द, दामोदर, वासुदेव, भगवद् गोविन्द, चरक, सुश्रुत, हारीत, वाग्भट्ट, आत्रेयादि। ये सब तेरहवीं शताब्दी तक के आचार्य हैं।

संवत् १५५७ आध्विन कृष्ण ५ सोमे को मथनसिंह ने रसनक्षत्रमालिका ग्रंथ पूर्ण किया। इस ग्रंथ में पहले पहल अफीम का उल्लेख आता है :---

# चतुःइचतुः शंख कपद्दिंकानां, सतक जम्बोरविमर्द्तितानाम् । आफेन माक्षीकविषद्वयानां, पर्लं पलं दन्ति फलाम्वितानाम् ॥२५॥

स्वच्छन्द नामक आचार्य का उल्लेख विष्णुदेव के ग्रंथ में आ चुका है। इनके नाम पर एक स्वच्छन्द भैरव रस है, जिसका उल्लेख रसनक्षत्रमालिका में मिलता है<del>----स्वच्छन्दभैरवाख्यो रसः समस्तामयध्वसी (१२५)। इससे स्पष्ट</del> है कि रसायनज्ञों के नाम पर पहले भी रसों के नाम रक्खे जाने की प्रथा थी।

लगभग इसी समय का एक ग्रंथ पार्वतीपुत्र किस्यनाथ विरचित रसरत्नाकर है । इस ग्रंथ में झिव रचित रसार्णव, रसमंगळदीपिका, नागार्जुन, चर्पटिसिढ, वाग्भट्ट और सुधुत का उल्लेख है इसके अतिरिक्त—

### यद्यद् गुरुमुखज्ञातं स्वानुभूतञ्च यन्मया । तत्तल्लोकहितार्थाय प्रकटी क्रियतेऽधुना ॥

नित्यनाथ के इस ग्रंथ के अनन्तर रसेन्द्रचिन्तामणि का उल्लेख किया जा सकता है। इसके रचयिता कालनाय के शिष्य ढुंढूकनाथ हैं। इस ग्रंथ का सम्पादन उमेशचन्द्र सेनगृत्त, संस्कृत कॉलेज कलकत्ता ने किया है। इस ग्रंथ में रस-कर्पूर शब्द कैलोमल (calomel) के लिए प्रयुक्त हुआ हैं जिसका उल्लेख रसार्णव में भी है। इस ग्रंथ में रसार्णव, नागार्जुन, गोविन्द, नित्यनाथ, सिद्धलक्ष्मीश्वर, त्रिविक्रमभट्ट और चक्रपाणि का उल्लेख है। रसेन्द्र चिन्तामणि कब लिखा गया यह कहना कठिन है।

इसके बाद के एक ग्रंथ रससार में पारे पर की जानेवाली १८ प्रक्रियाओं का उल्लेख हैं। इसके रचयिता गोविन्दा-चार्य हैं । इस ग्रंथ में बौद्ध रसायनाचाय्यों के प्रति विशेष कृतझता प्रकट की हैं–भोटदेश (भूटान या तिब्बत) के बौद्धों का उल्लेख महत्त्व का है ।

# एवं बौढा विजानन्ति भोटदेशनिवासिनः। बौढमतं तथा ज्ञात्वा रससारः कृतो मया॥

रससार ग्रंथ में अफीम (अहिफोन) का वर्णन आता है। समुद्र में चार तरह की विषेली मछलियाँ होती हैं, जिनके फेन से ४ तरह की अफीम निकलती है—सफेद, लाल, काली और पीली। कुछ का कहना है कि अफीम साँप के फेन से निकलती है–

> समुद्रे चैव जायन्ते विषमत्स्याक्ष्चतुर्विधाः । तेभ्यः फेनं समुत्पन्नं अहिफेनो विषंस चतुर्विधं । केचिद्वदन्ति सर्पाणां फेनं स्यादहिफेनकम् ॥

पर सम्भवतः यह अहिफेन आजकल पोस्ता से निकली अफीम न हो । प्राणियों के फेन से निकले सभी विष (मत्स्य, चाहे साँप के) सम्भवतः अहिफेन कहलाते हों।

शागैंधर संग्रह के रचयिता शार्यंधर का एक ग्रंथ "पढति" भी हैं जो संवत् १४२० वि० में रचा गया। शार्यंधर संग्रह की आढमल्ल ने एक बृहद् टीका भी की। राजा हम्मीर शार्गंधर के बावा राघवदेव को बहुत मानता था। इसके समय में सौगर्तसिंह नाम का भी एक बैद्य था जैसा कि निम्न वाक्य से स्पष्ट है—

> एषा सौगर्तासह नाम भिषजा लोके प्रकाशीकृता। हम्मीराय महीभुजे.....संभोजभाजे मृशम् ॥



रसमंजरी, चन्दिका आदि तंत्र ग्रंथ के आधार पर गोपालक्रुष्ण ने रसेन्द्रसारसंग्रह नामक एक ग्रंथ लिखा । इसमें अनेक खनिज रसायनों के बनाने की विधि दी हुई है । सिन्धु चिन्तामणि और इस ग्रंथ में बहुत स्थल समान हैं । इस ग्रंथ का टीकाकार रामसेन कवीन्द्रमणि मीर जाफर का राजवैद्य था । यह ग्रंथ बंगाल में बहुत प्रचलित है ।

इसी समय का एक ग्रंथ रसेन्द्रकल्पद्रुम हैं । यह ग्रंथ रसार्णव, रसमंगल, रत्नाकर, रसामृत और रसरत्नसमुज्चय के आधार पर लिखा गया है । चौदहवीं शताब्दी का एक ग्रंथ धातुरत्नमाला भी है जिसका रचयिता देवदत्त गुजरात का रहनेवाला था ।

अब हम आधुनिक काल में आते हैं। सोलहवीं क्षताब्दी में पुर्तगालवासी इस देश में आने लगे। उनके सम्पर्क से एक नए रोग की वृद्धि हुई जिसका नाम "फिरंग रोग" रक्खा गया। यद्यपि उपदंश का उल्लेख पुराने ग्रंथों में है, पर यह नया रोग (सिफलिस) बड़े प्रकोप से यहाँ फैलने लगा। इस समय "रसप्रदीप" नामक ग्रंथ की रचना हुई। इस ग्रंथ में फिरंग-व्याधि का इलाज इस प्रकार लिखा हुआ है—

> गैरिकं रसकर्षूरमुपछा च पृथक् पृथक् । टंकमात्रं वितिष्पिष्य ताम्बूली दलजैः रसैः ॥ वटघरचतुर्दुशास्तेषां कर्त्तव्या भिषगुत्तमैः । सायं प्रातः समझ्तीयात् एकैकां दिनसप्तकम् ॥ सघृता योलिका देया भोजनार्थं निरन्तरम् । फिरंगव्याधिनाञाय वटिकेयमनुत्तमा ॥

फिरंग रोग के निवारणार्थ चोपचीनी का प्रयोग भी इस प्रथ में मिलता है जोकि एक नई बात थी---

चोपचीनी भवं चूर्णं शाणमानं समाक्षिकम् ।

फिरंगव्याधिनाझाय भक्षयेल्लवणं त्यजेत् ॥

त्रिमल्लभट्ट को ''योग तरंगिणी'' में कर्पूर-रस का प्रयोग फिरंग रोग के लिए दिया है। यह ग्रंथ संवत् १८१० में बम्बई में छपा—फिरंग रूप हाथी के लिए कर्पूटरस शेर का काम करता है--

फिरंग करिकेशरी सकलकुष्ठ कालानलः।

...

समस्तगढ तस्करो रसपतिः स कर्पूरकः ॥६६॥

फिरंगरोग में चोपचीनी और रसकर्पूर का प्रयोग, गोआ निवासी पुर्तगालवालों को चीनदेश के व्यापारियों से सन् १५३५ ई० के लगभग मालूम हुआ था, ऐसी अलूकिंगर और हैनबरी की सम्मति है। रस प्रदीप में संखदावरस के बनाने की भी विधि दी है जो ऐसा खनिज-ऐसिड (mineral acid) है जिसमें संख घुल जाता है, और धातुएँ भी जिसमें घुल जाती हैं। सम्भवतः यह नाइट्रिक या हाइड्रोक्लोरिक ऐसिड है। इसकी विधि इस प्रकार है---

> स्फटिका नवसारक्व सुधवेता च सुर्वाच्चका। पुथक् दशपलोन्मानं गन्धकः पिचुसंमितः ॥ चूर्णयित्वा क्षिपेत्भाण्डे मृन्मये मृदविरुपिति । तन्मुखं मुद्रयेत् सम्यक् मृद्भाण्डेनापरेणच ॥ सरन्द्रोदरकेणैव चुल्ल्यां तिर्यक् च धारयेत् । अधः प्रज्वालयेद्वहिन हठाद् यावद्रसः स्रवेत् ॥ कपद्वंकाक्ष्व लोहानां यस्मिन् क्षिप्ता गलन्ति हि ॥

माधव की रसकौमुदी और गोविन्ददास के रसरत्नप्रदीप और भेंषज्ञरत्नावली में भी इस सनिजाम्ल का विवरण आता है। इसे बताने के लिए फिटकरी (स्फटिक), नवसार (नौसादर), सुर्वाच्चक (शोरा) या सौवच्चल, गन्धक, टंकण (सुहागा) आदि के मिश्रण को साथ साथ गरम करते हैं, और खवण (distil) करके ऐसिड प्राप्त करते हैं।



# रसायन को परम्परा

इस ऐसिड-मिश्रण का (शंखद्रावरस का) आविष्कार 'रस-प्रदीप के समय से (१६वीं शताब्दी के आरम्भ से) ही हुआ। यह विशेष उल्लेखनीय है कि भाव प्रकाश (जिसकी रचना रस प्रदीप के बाद की है) के रचयिता को शंखद्रावरस का ज्ञान नहीं था, क्योंकि उसने कहीं इसका उल्लेख नहीं किया।

भावप्रकाश का रचयिता भावमिश्व है। यह आयुर्वेद का विस्तृत ग्रंथ है। इसमें चरक, सुश्र्त, वाग्भट्ट, हारीत, वृन्द और चकपाणि का उल्लेख है। इसमें रसप्रदीप, रसेन्द्र चिन्तामणि, शार्गंधर आदि ग्रंथों के आधार पर धातु सम्बन्धी योगों का वर्णन है। फिरंगरोग के उपचार में चोपचीनी और कर्पूररस का प्रयोग इसने भी स्वीकार किया है। भावमिश्र अकबर के समय में हुआ था, और उसके ग्रंथ पर मुसलमानी प्रभाव भी स्पष्ट दीखता है।

१६वीं शताब्दी के लगभग ही धातु-क्रिया या धातुमञ्जरी नामक एक उपयोगी ग्रंथ का संग्रह हुआ। इसे रुद्रयामल-तंत्र के अन्तर्गत ही समझा जा सकता है। इसमें फिरंगों का और रूम (कुसतुनतुनिया) का उल्लेख है। अन्य ग्रंथों की अपेक्षा इस ग्रंथ में कुछ विशेष बातें हैं, अतः हम इनका उल्लेख कुछ दिस्तार से करेंगे। महादेव-पार्वती संवाद के रूप में विषय का प्रतिपादन ठुआ है।

(१) मुख्य प्राधान्यतया एते रंगलोहक ताम्यकैः।

रोंगा, लोहा और ताँना ये मुख्य धातु हैं। यहाँ वंग (tin) के लिए रंग (राँगा) शब्द का प्रयोग उल्लेखनीय है।

(२) रजतेनेव संयुक्ता धातोडत्तमता सदा ॥१२॥

सभी धानुएँ चाँदी के साथ संयुक्त होकर उत्तम हो जाती है।

(३) मध्यमा सत्वजा धातुः नीचा च त्रपुसीसयोः ॥१३॥

त्रयुताम्ग्रसंयोगेन जाता धातुरुच मध्यमा ॥१५॥

सत्त्वजा धातु (जो त्रपु और ताँबा के संयोग से बनती है) मध्यम है। सीसा और त्रपु के संयोग से बनी धातु निकृष्ट है।

(४) झुल्वखर्परसंयोगे जायते पित्तलं जुभम् ॥६३॥

शुल्व (ताँबा) और खर्पर (calamine, जस्ता) के संयोग से पीतल बनती है।

(५) वंग ताम्न संयोगेन जायते तेन कांस्यकम् ॥६५॥

बंग और ताँबे के संयोग से काँसा बनता है।

(६) खर्परैः सहपारदं दिव्यं किंचित् प्रमेलयेत्।

जायते रसको नाम नाना रोगहरो भवेत् ॥६८॥

खर्पर और पारे के संयोग से रसक बनता है। वैसे तो रसक और खर्पर दोनों ही एक पदार्थ के नाम हैं। पर यहाँ खर्पर का अर्थ जस्ता धातु से हैं, और पारे के मेल से जो रसक बना वह जिंक-एमलगम है।

(७) नागस्तु रहते हीनो मृतधातुस्तु जायते।

स एव कोमलाग्निस्थः सिन्दूरं जायते घाुवम् ॥६९॥

कोमलाग्नि में गरम करने से सीसा (नाग) सिंदूर. (red lead) में परिणत हो जाता है।

(८) स्वर्णं के पर्य्याय नाम--स्वर्ण, सुवर्ण, हाटक, वह्निरोचन, देवधातु, हेम इत्यादि ॥३९-४२ ॥

(९) चाँदी के पर्य्याय नाम----रजत, रूप्य, चन्द्र, चन्द्रदीपक इत्यादि ॥४३-४६ ॥

(१०) ताँबे के पर्य्याय नाम---ताम्र, त्र्यम्बक, शुल्व, नागमर्दन, आदि ४७-४९ ।।

(११) जस्ते के पर्य्याय नाम---जासत्व, जरातीत, राजत, यशद (यशदायक), रूप्यभ्याता, चर्मक, खर्पर, रसक आदि ॥५०-५२ ॥

(१३) सीसे के पर्याय नाम--सीसक, धातुभंग, नाग, नगालय, इत्यादि ॥५५-५८ ॥

(१४) लोहे के पर्म्याय नाम---लोह, आयस, स्वर्णमारक, ताटक, रुधिर, आदि ॥५९-६२ ॥



(१५) ताम्प्रदाहजलंयोंगे जायते तुत्थकं शुभम् ॥७१॥ इस श्लोक में पहली बार ''दाह-जल'' (जलानेवाला पानी) शब्द आया है जो गन्धक का तेजाब (sulphuric acid) है। तौवा इसके योग से नीलायोथा या तूतिया (तुत्थक) देता है।

(१६) ताँबा प्राप्त होने के स्थान---

नेपाले कामरूपे च वंगले मदनेश्वरे । गंगाद्वारे मलाब्रौ च म्लेच्छदेशे तथैव च ॥१४४॥ पावकाद्रौ जीगंदुर्गे, रूमदेशे फिरंगके।

(१७) जासत्व (जस्ता) प्राप्त होने के स्थान---

कुम्भाद्रावथ काम्बोजे रूमदेशे बलक्षति ॥१४६॥ जासर्खं वंगले नागं नेपाले च सर्वंच हि ॥१४७॥

(१८) १०० भाग वंग (tin) में १ भाग पारद मिलाने से शुद्ध चाँदी बन जाती है जिसको बेचकर मालामाल हो सकते हैं (वस्तुतः यह नकली चाँदी है) ॥८४-८५ ॥

(१९) इसी प्रकार सीसे और ताँबे के संयोग से नकली सोना बनाने की विधि इस प्रकार है---

नागस्य सम्भतं ताम्रं मध्ये मेलापनं कृतम् । विभागे तु कृते तत्र जायते कुम्पिका ज्ञुभा ॥९७॥ तन्मध्ये गालयेञ्चाग त्रिवारं यत्नपूर्वकम् । जायते निर्म्मलं स्वर्णम् उदितं चैव कुम्पिके ॥९८॥

रसायन बनाने के यंत्र---वाग्भट्ट के रसरत्नसमुच्चय के ९वें अध्याय में रासायनिक यंत्रों का उल्लेख मिलता है । यह विवरण सोमदेव के ग्रंथ के आधार पर लिया गया हैं—-''समालोक्य समासेन सोमदेवेन साम्प्रतेन'', और सोमदेव ने 'मी अन्य अनेक ग्रंथों को देखकर यह विवरण लिया था।

१. दोला यंत्र (चित्र २)—दवद्रव्येन भाण्डस्य पूरितार्ह्वोदरस्य च । मुखमुभयतो द्वारद्वयं क्वत्वा प्रयत्नतः ।।३।। तयोस्तु निक्षिपेद्दंडं तन्मध्ये रसपोटलीम् । बद्धास्तु स्वेदयेदेतद् दोलायंत्रमिति स्मृतम् ॥४॥

हाँडी या मटकी को दब से आधा भरते हैं। मुंह पर एक दंड (rod) रखकर उसके बीच से रसपोटली बाँधकर द्रव मेँ लटकाते हैं। ऊपर से ढकने से मटकी बन्द कर देते हैं। दव को उबालकर स्वेदन करते हैं।

२. स्वेदनी यंत्र (चित्र ३)——साम्बुस्थाली मुखाबद्धे वस्त्रे पाक्ष्यं निवेशयेत् । पिधायपच्यते यत्र स्वेदनी यंत्रमुच्यते ॥५॥

उबलते पानी की हाँडी के मुंह पर कपड़ा बाँधते और उस पर पदार्थ को रखते और ऊपर से दूसरी हाँडी उलटकर रखते हैं।

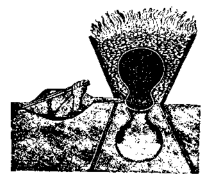
३. पातना यंत्र.—अख्टांगुल परिणाहमानाहेन दशांगुलम् । चतुरंगुलकोत्सेधं तोयाधारं गलादघः ॥ अधोमांडे मुखं तस्य भांडस्यो परिवर्त्तिनः । षोडञांगुल बिस्तीर्णं पृष्टस्यास्ये प्रवेशयेत् ॥ पार्श्वयोर्महिषी क्षीरचूर्णमंडूरफाणितैः । लिप्त्वा विशोषयेत् सॉन्घ जलाधारे जलं क्षिपेत् ॥ चुल्ल्यामारोपयेदेतत् पातनायन्त्रमीरितम् ॥६-८॥





चित्र २-- दोला यंत्र

रसायन की परम्परा



चित्र १---कोष्टिका यंत्र (रसक से जस्ता निकालने के लिये



चित्र ३---स्वेदनी यंत्र



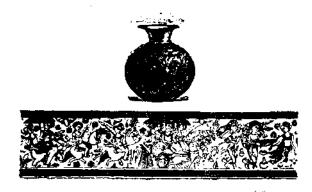
चित्र ४---- ढेकी यंत्र



चित्र ५ — बाल्का यंत्र



चित्र ६- तिर्धक्यातन यंत्र



चित्र ९—सन् २००—३०० ई० का बौद्धकालीन ताँबे का एक लोटा, जिसपर अंकित चित्र का विस्तार नीचेवाले चित्र में है।



एक हाँडी पर दूसरी हाँडी उलटकर इस तरह रखते हैं कि एक का गला दूसरे के भीतर आ जाय। गले के जोड़ों पर भैंस के दूध, चूना, कच्चो खाँड और लोहे के जंग का मिश्रण लेप देते हैं। यह यंत्र ऊर्ध्वपातन (sublimation) और स्रवण (distillation) दोनों का काम देता है।

४. अधःपातना यंत्र.—अथोर्द्धभाजने लिप्तं स्थापितस्यजले सुधीः । दीर्दार्थनोपलैः कुर्य्यादधः पातं प्रयत्नतः ॥९॥

यह यंत्र पातना यंत्र के समान ही हैं। ऊपर की हाँडी के पैंदे में पदार्थ लेप देते हैं, और कंडों से गरम करते हैं। नीचेवाली हाँडी में पानी रखते हूं। पदार्थ से निकली भापें नीचेवाले पानी में घुल जाती हैं।

५. दी पिका यंत्र—--कच्छ्ययन्त्रान्तर्गत मृण्मयपीटस्थदीपिकासंस्थः । यस्मिन्निपतति सूतः प्रोक्तं तद्वीपिकायंत्रम् ॥१०॥ ६. ढेकी यंत्र (चित्र ४)---भाण्डकंठादधश्छिद्रे वेणुनालं विनिक्षिपेत् । कांस्यपात्रद्वयं क्रुत्वा संपुटं जलगभितम् ॥ नलिकास्यं तत्र योज्यं दृढं तच्चापि कारयेत् । युक्त द्रव्यैविनिक्षिप्तः पूर्वं तत्र घटे रसः । अग्निना तापितो नालात् तोये तस्मिन् पतत्यधः ॥ यावदुष्णं भवेत् सर्वं भाजनं तावदेव हि ॥ जायते रससंघानं ढेकीयन्त्रमितीरितम् ॥११-१४॥

घड़ें या हौंडी की गर्दन के नीचे एक छेद करके इसमें बाँस की नली लगाते हैं। नली का दूसरा सिरा काँसे के पात्र से जुड़ा रहता है। इस पात्र में पानी रहता है। काँसे का पात्र दो कटोरों से मिलकर बनता है। एक कटोरा दूसरे पर औंधा होता है। घड़े को भट्टी या चुल्हे पर गरम करते हैं।

७. वालुका यंत्र---(Sand bath) (चिन्न ५)

सरसां गूढ वक्त्रां मृद्वस्त्रांगुलधनावृताम् । कोखितां काचकलसों पूरपेत् त्रिषु भागयोः ॥ भांडे वितस्तिगम्भीरे वालुका सुप्रतिष्ठिता । तद्भाण्डं पूरयेत् त्रिभिरन्याभिरवगुण्ठयेत् ॥ भांडवक्त्रं माणिकया सम्धि लिपेन्मुदा पचेत् ॥ चूल्त्यां तृणस्य चादाहान्मणिकापृष्ठवर्तिनः । एतद्धि वालुकायंत्रं तद् यंत्रं लवणाश्रयम् ॥३४-३६॥

लम्बी गर्दन की काँच की कलसी (glass flask) में पारद योगवाले द्रव्य रखते हैं, और इस पर कपड़े के कई लपेट चढ़ाते हैं। फिर मिट्टी ऊपर से लेपकर धूप में मुखा लेते हैं। कलसी का तीन चौथाई भाग बालू में गाढ़ देते हैं। (बालू मिट्टी के चौड़े घड़े में ली जाती है।) बालूवाले घड़े को भट्टी पर रखते हैं। घड़े के मुर्हे पर एक और हाँडी उलटकर रख देते हैं। तब तक गरम करते हैं, जब तक ऊपर पृष्ठ पर रक्खा हुआ तिनका जल न जाय।

८. लवण यंत्र—एवं लवणनिक्षेपात् प्रोक्तं लवण यंत्रकम् ॥३८॥ अगर ऊपर के यंत्र में बालू की जगह नमक भरा जाय तो इसे लवणयंत्र (salt bath) कहेंगे।

९. नालिका यंत्र---लोहनालं गतं सूतं भाण्डे लवणपूरिते ।

निरुद्धं विपचेत् प्राग्वन्नालिका यंत्रमीरितम् ॥४१॥

अपर के वालुकायंत्र में काँच की कलसी के स्थान में लोहनाल ली जाय और बालू की जगह नमक लिया जाय।



#### रसायन को परम्पर।

१०. तियंकपातनयंत्र (चित्र ६)----

क्षिपेय् रसं घटे दीर्घनताघौनाल संयुते । तत्रालं निक्षिपेदन्य घटकुक्ष्यन्तरे खलु ॥ तत्र रुद्धा मृदा सम्यग् वदने घटयोरधः । अधस्ताद् रसकुंभस्य ज्वालयेत् तीक्रपायकम् ॥ इतरस्मिन् घटे तोयं प्रक्षिपेत् स्वादुक्षीतलम् ॥ तिर्यक् पातनमेतद्धि वात्तिकरभिधीयते ॥४८-५०॥

यह आजकल के भभके के समान है। एक घड़े के पेट में लम्बी नाल (tube) लगते हैं, और इस नाल का दूसरा सिरा दूसरे घट की कुक्षी में जुड़ा होता है। जोड़ के स्थानों पर मिट्टी लेप देते हैं। दोनों घड़ों के मुंह भी मिट्टी से बन्द कर देते हैं। पहले घड़े के नीचे आग जलाते हैं, और दूसरे पर पानी डालते रहते हैं जिससे ठंढा रहे।

११. विद्याधर यंत्र----स्यालिकोपरि विन्यस्य स्थालीं सम्यङतिरुध्य च । अर्ध्वस्थाल्यां जलं क्षिप्त्वा वहिन प्रज्वालयेद्दधः ॥ एतद् विद्याधरं यंत्रं हिंगुलाकृष्टिहेतवे ॥५७-५८॥

हिंगुल (cinnabar) से पारद निकालने के लिए इसका प्रयोग किया जाता है। एक हाँडी के ऊपर दूसरी हाँडी सीधी रखते हैं। ऊपरवाली हाँडी में पानी और नीचेवाली में हिंगुल रखते हैं। नीचेवाली हाँडी के नीचे आग जलाते हैं। पारा नीचेवाली से उड़कर ऊपरवाली ठंढी हाँडी के पैंदे में जमा हो जाता है।

इनके अतिरिक्त धूपयंत्र का भी विस्तृत वर्णन दिया गया है (७०-७६)।।

१२. मूथा (crucible)--निम्न पदार्थों की मूथा बनाने का उल्लेख है:---

सृत्तिका पांडुरस्थूला शर्करा शोणपाण्डुरा।

तदभावे हि वाल्मीकी कौलाली वा समीयंते॥

या मृत्तिकादग्धतुर्षैः शणेन शिखित्रकेर्वा हयलद्दिना च।

लोहेन दण्डेन च कुट्टिता सा साधारणी स्यात् खलुमूषिकार्थम् ॥१०।५-६॥

पोलो मिट्टी, शक्कर, दीमक के घरों की मिट्टी, या धान की तुषा जलने पर बची राख से मिली भिट्टी, कोयला और लीद और लोहे के जंग के मिश्रण से मूखा बनाते हैं।

रसरत्नसमुच्चय के दशम अध्याय में मूधा और उसके प्रयोगों का विस्तृत वर्षन है।

प्राचीन औद्योगिक परम्परा—अब तक हमने आयुर्वेद और चिकित्साशास्त्र के अन्तर्गत रसायन की परम्परा में जो उन्नति हुई उसका सिंहावलोकन किया। इस विकास का उल्लेख तो आयुर्वेदिक ग्रंथों के आधार पर किया जा सका है, पर उद्योग धन्धों के सम्वन्ध में जो रसायनिक उन्नति हुई उसका लिखित विवरण कहीं नहीं मिलता है। खनिज पदार्थों में से धातुएँ कैसे निकालो जाती थों, और उन धातुओं में क्या क्या मिलावटें करके काम के योग्य पदार्थ तैयार किए जाते थे, इस बात को शिक्षा इस देश में मौखिक ही होतो थी, न कि लिखित ग्रंथों द्वारा। परम्परा से कुलों में सन्तानें अपने पूर्वजों से उद्योग धन्धों को सीक्षती थीं। इन धन्धों को सिखलाने की यह प्रथा आज तक इस देश में पूर्ववत् चली आ रही है। पर पाश्चात्य कला कौशल की पद्धति के प्रसार के साथ साथ अब इसमें परिवर्तन हो रहे हैं, और कुल-परम्परायें इस युग में शीधा नष्ट हो रही हैं।

कोटिल्य के अर्थशास्त्र में निम्न चोजों पर शुल्क या चुंगी लो जाने की व्यवस्था है :---युष्पफल शाकमूल कन्द वाल्लिक्य बोज शुष्क मत्स्यमांसानां षड्भागं गृहणीयात् ॥२।२२।४॥ शंखवज्य मणि मुक्ता प्रवालहाराणां तज्जातपुरुषैः कारयेत्कृतकर्म प्रमाणकाल वेतनफल निष्पत्तिभिः ॥५॥



क्षौमडुकूल क्रिमितान कंकट हरिताल मनःशिला हिंगुलुकलोहवर्णधातूनां चन्दनागरुकटुक किण्वावराणां सुरादन्ता-जिनऔम-डुकूलनिकरास्तरण प्रावरण क्रिमिजातानामजैलकस्य च दशभागः पंचदशभागो वा ॥६॥

वस्त्र चतुष्पद द्विपद सूत्रकार्पासगन्ध भैषज्यकाष्ठवेणुवल्कलचर्म मृद्भाण्डानां धान्यस्नेहक्षारलवण मद्य पक्ष्वाझा-जीनां च विद्यातिभागः पंचविद्यातिभागो वा ॥७॥

- १. फूल, फल, ज्ञाक, मूल, कन्द, वाल्लिक्य (बेल पर लगनेवाले पेठा, लोकी आदि) (fruits, flowers and vegetables) ।
- २ वीज (seeds)।
- ३. सूखी मछली और माँस (dry fish and meat) ।
- ४. शंख (conch), तज्ज (diamond), मणि (jewels), मुक्ता (pearl), प्रवाल (coral), हार।
- ५. क्षीम, दुकूल, क्रिमितान (Silk).
- ६. कंकट।
- ७. हरताल, मैनसिल, हिंगुल, लोह, वर्णधातु (ochre)—(minerals).
- ८ चन्दन (Sandal), अगर, कटुक, (मसाले)-- oil producing.
- ९. सिरका, सुरा और मद्य (vinegar wine and liquor)
- १०. दाँत (ivory)
- ११ जमज़ (tannery products)
- १२. क्षौम, दुकूल-निकर, आस्तरण (bed sheets), प्रावरण (blankets)-cotton textiles.
- १३. अजँ लक---(woolen)
- १४. वस्त्र, सूत्र, कार्पास ।
- १५. चौपाय, दुपाये (cattle and fowl)
- १५. गन्ध (cosmetics)
- १६. औषधि (medicines)
- ংও কাষ্ত, বेणु, বল্ক (wooden products)
- १८. धान्य (cereals and grain)
- १९. क्षार, नमक (salt and alkali)
- २०. मद्य (alcohol)
- २१. मिट्टी के बर्तन (pottery)
- २२. घो-तेल (oils and butter)

इस सूची से स्पष्ट है कि प्राचीन भारत का व्यापार कितना व्यापक था। वस्तुत: सभी प्रकार के आवश्यकीय धन्धे देश में वर्त्तमान थे। कौटलीय अर्थशास्त्र का प्रभाव इस देश में कई शताब्दियों तक रहा, और जो धन्धे चाणक्य के समय प्रचलित थे, वे लगभग परम्परा से आज तक चले आ रहे हैं। आर्थ्य-राज्यों के छिन्न-भिन्न होने पर शुल्क-व्यवहार में चाहें परिवर्तन क्यों न हो गया हो, पर जिन पदार्थों पर शुल्क लगाया जाता था, उनका बनना एवं उनका व्यापार इस देश में बराबर रहा।

कौटिल्य का समय विकम से पूर्व का है, पर कोई कारण नहीं कि कौटिल्य के समय की परम्परा अनेक शताब्दियों तक देश में वर्तमान न रही हो। कौटिल्य के अर्थशास्त्र में अनेक ऐसे विषयों का उल्लेख है जिनका सम्बन्ध रसायनशास्त्र और रासायनिक धन्धों से हैं। स्थानाभाव के कारण हम सबका विस्तार से उल्लेख नहीं कर सकते, पर कुछ का नाम निर्देश नीचे किया जाता है। इस विषय से रुचि रखनेवालों से हमारा आग्रह है कि इन विषयों के लिये अर्थशास्त्र को अवश्य देखें।



#### रसायन को परम्परा

(१) अन्न, व्यंजन, द्रव्य (रसदार तरकारी), रस (घी, तेल, रस आदि), मद्य, दूध, जल, दही मधु, फल, विछौने, ओढ़ने आदि में मिलाए गए विष की पहिचान ॥ १।२१।१०-२२ ॥

(२) दुगं में सदा एकत्रित रहनेवाली सामग्री----

सर्पिस्नेह धान्य क्षार लवण भैवज्य, शुष्कशाकयवसवल्लूरतृण काष्ठलोह चर्मांगारस्नायु विषविषाण वेणुवल्कल सारदारु प्रहरणाइननिचयाननेकवर्षोपभोगसहान्कारयेत् ॥२।४।३४॥

घी, तेल, अन्न, क्षार, नमक, दवाई, सूखी तरकारी, भुस, सूखा माँस, घास, जलाने की लकड़ी, लोहा, चमड़ा, कोयला, स्नायु (ताँत), विष, सींग, बाँस, छाल, सारदारु (अच्छी लकड़ी), हथियार, कवच और पत्थर अनेक वर्षों के उपयोग के लिए रक्खे।

(३) खनि द्रव्य (खान से निकाले जानेवाले)—

सुवर्ण रजत वज्र मणिमुक्ता प्रयाल झंख लोह लवण भूमि प्रस्तर—रसघातवः खनिः ॥२।६।४॥

(४) मोतियों के उत्पत्ति स्यान, मोतियों की उत्पत्ति के कारण, दूषित मोती, उत्तम मोती, मोती और मणियों के अनेक तरह के हार ।।२।११।२-२१॥

(५) मणियों के उत्पत्ति स्थान, ५ प्रकार, वैदूर्यजाति के ८ प्रकार के मणि, ८ प्रकार के इन्द्रनील मणि, ४ प्रकार के स्फटिक, मणियों के स्फटिक गुण (crystallography), मणियों के दोष, १८ अवान्तर जातियाँ ॥२।११।२२+ ३७ ॥

(६) वज्र अथवा हीरे का वर्णन, उत्पत्ति स्थान, हीरे के भेद, हीरे के रंग प्रशस्त और दूषित हीरा ॥२।११। ३८-४२ ॥

- (७) मूंगा के भेद ॥२।११।४३ ॥
- (८) चन्दन, अगर, तैलपणिक आदि सुगन्धित काष्ठों का वर्णन ।२।११।४४-७५॥
- (९) चमड़ों का दिवरण ॥२।११।७७-१०१॥
- (१०) ऊनी कम्बल, दुशाला आदि ॥२।११।१०२-११९॥
- (११) कपास ॥२।११।१२०-१२१॥

(१२) सोने की खान की पहिचान, तौबा और चाँदी को सोने का रूप देना, धातुओं को शुद्ध करने की विधि, धातुओं को मृदु बनाना, मृदुता का लोप करना, त्रपु (राँगा) का उत्पत्ति-स्थान, लोहधातु निरूपण, और लोहाध्यक्ष **के** कर्त्तव्य ॥२।१२।१-२६॥

आकराध्यक्ष (superintendent of mines) की व्यवस्था में क्या क्या हो यह नीचे के सुत्र से स्पष्ट है।

आकराष्यक्षः शुरूवधातु झास्त्ररस पाकमणि रागग्रस्तज्ज्ञसखो वा तज्जातकर्म करोपकरणसंपन्नः किट्टमूषांगारभस्म लिगं वाकरं भूतपूर्वमभूतपूर्वं वा भूमि प्रस्तररसघातुमत्यर्थवर्णगौरवमुग्रगन्धरसं परीक्षेत ॥२।१२।१॥

(१३) तॉंबे, सोने की मिलावट के सम्बन्ध में दूसरे अधिकरण के १३ और १४वें अध्याय महत्त्व के हैं। इनमें टकसाल (mint) का भी उल्लेख हैं।

- (१४) स्नेह (fats) चार तरह के—घी, तेल, वसा और मज्जा ॥२।१५।१४॥
- (१५) क्षारवर्गं फाणित (राब), गुड़, मत्स्यंडिका, खंड, शर्करा (शक्कर के व्यवसाय के ५ पदार्थ) ॥२।१५।१५॥
- (१६) ६ तरह के लवण ॥२।१५।१६॥

(१७) सिरका (शुक्त वर्ग) बनाने की विधि—ईख के रस, गुड़, मधु, राब, आम्प्रफल और आमलक से ।।२॥ १५-१८ ।।

(१८) तिलहन में से तेल कितना निकलता है ॥२।१५।४९-५१॥



(१९) लिखने के काम के पत्ते-ताली, ताल (ताड़), भूजे (भोजपत्र) ॥२।१७।९॥

(२०) रंगने के साधन-किंशुक (ढाक), कुसुम्भ, कुंकुम ॥२।१७।१०।।

(२१) विषों का वर्णना।२।१७।१२-१३।।

(२२) धातुओं के भेद—कालायस (काला लोहा)• ताम्रवृत्त (तांबा), कॉस्य (कॉसा), सीस (सीसा), त्रपु (राँगा), वैक्रन्तक (एक तरह का लोहा), आरकूट (पीतल) ॥२।१७।१५।।

(२३) हथियार आदि के निर्माण के लिए द्वितीय अधिकरण का १८वाँ अध्याय उल्लेखनीय है ।

(२४) बराब बनाने की विधि, अनेक भेद और स्वादिष्ट करना ॥२।२५।१७-३४॥

यद्यपि प्राचीन धन्धों के विस्तार का लेखबढ़ साहित्य हमारे पास नहीं है, फिर भी हमारे संग्रहालयों में ऐसे पदायें संग्रहीत है जिनसे उन धन्धों का प्रमाण हमें मिलता है। इस सम्बन्ध में हम पाठकों का ध्यान ज्यॉर्ज सी० ए० एम० बर्डवुड की प्रसिद्ध पुस्तक 'दी इण्डस्ट्रियल आर्टस् ऑफ इण्डिया' की ओर आर्कीषत कराना चाहते हैं। यह पुस्तक सन १८८० में चैपमन एण्ड हौल ढ़ारा प्रकाशित की गई थी। इस पुस्तक के दूसरे खण्ड The Master Handicrafts of India (मास्टर हैंडिकाफ्ट्स ऑफ इण्डिया) में अनेक विषयों का सचित्र विवरण है। इस पुस्तक के आधार पर हम कछ विवरण नीचे देंगे।

(१) सोने की सबसे पुरानी प्राप्त चीज एक कैस्केट रत्नपेटिका है जो बौढकालीन है, और इण्डिया ऑफिस लायब्रेरी में सुरक्षित है। (चित्र ७) सन १८४० के लगभग मैसन (Masson) महोदय को काबुल उपत्पिका में जलालाबाद के पास मिली थी। विल्सन के १८४१ के एरियाना- इण्डिका में इसका विस्तृत वर्णन है। यह विल्सन के मतानुसार ५० वर्ष ई० से पूर्व अर्थात् विकम की समकालीन है।\* इसका कुछ उल्लेखनीय वर्णन नीचे टिप्पणी में दिया जाता है।

\* The tope in which it was found is known as No. 2 of Bimaran. Dr. Honigberger first op ned this monument, but abandoned it, having been forced to hastily return to Kabul. Mr Masson continued Honigberger's pursuit, and in the centre of the top', discovered a small apartment, constructed as usual, of squares of slate, in which were found several most valuable relics. One of these was a good sized globular vase of steatite, which with, its carved cover or lid, was encircled with inscriptions, scratched with a style, in Bactro Pali-characters. On removing the lid, the vase was fo ad to contain a little fine mould, mixed up with burnt pears, sapphire beads, etc., and this casket of pure gold, which was also filled with burnt pearls, and beads of sapphire, agate, and crystal and burnt coral, and thirty small circular ornaments of gold, and a metallic plate, apparently belonging to a seal engraved with a seated figure. By the side of the vase were found four copper coins, in excellent preservation, having been deposited in the tope freshly minted. They were the most useful portion of the relics, four they enabled Prof. H. H. Wilson to assign the monument to one of the Azes dynasty of Graeco-Barbaric kings who ruled in this part of India about 50 B. C. (p. 145).



# रसायन की परम्परा

(२) बर्डवुड ने चाँदी के एक प्राचीन पात्र का उल्लेख किया है (चित्र ८) जिसका व्यास ९ इञ्च, गहराई १ट्टें इञ्च, और तोल २९ औंस से कुछ अधिक हैं। यह बदख्शाँ के मीरों की सम्पत्ति थी, जो सिकन्दर के बंशज ये। यह संवस ४००-५०० वि० का रहा होगा। बर्डवुड की सम्मति है कि पंजाब में सोने और चाँदी का काम सदा से कुशलतापूर्वक होता आया है।\* काश्मीर की चाँदी की सुरा[हियाँ आदि प्राचीनकाल से महत्त्व पाती रही हैं।

लखनऊ की सुराहियाँ भी काश्मीर की सुराहियों की समता कर सकती थीं। वांदी और सोने की थालियों के लिए ढाका, कलकत्ता और चिटगाँव भी अब तक प्रसिद्ध रहा है। मध्य-भारत में बांदा जिला सभी प्रकार के धालुओं के काम के लिए प्रसिद्ध था। कच और गुजरात भी चांदी और सोने के बर्तनों और के लिए प्रसिद्ध उल्लेखनीय हैं। यही हाल का भी हैं। बईंबुड का कहना है कि मदास में सोने और चांदी का काम हर जगह ही बड़ी कुशलता से किया जाता है। मदास धार्मिक कृत्यों के लिए सोने की प्रतिमाएँ समस्त देश में बनाई गई हैं। रघुनाथराव (राघोबा) ने दो बाह्यण इंग्लैण्ड भेजे थे। जब १७८० ई० में वे वापिस आए तो उनके प्रायश्चित्त के लिए शुद्ध सोने की एक विशाल 'योनि' बनाई गई, जिसमें होकर वे निकाले गए। ऐसा करने के अनल्तर वे जाति में सम्मिलित किए जा सके। लगभग उसी समय महाराजा ट्रावनकोर ने युद्ध में की गई हत्या का प्रायश्चित्त किया-सोने की एक बड़ी सी गाय बनाई गई, और इसके उदर में राजा को कुछ समय तक रक्खा गया, इसका फिर 'पुनर्जन्म' हुआ और इस प्रकार वह पूर्व पापों से मुक्त समझा गया। राज सिंहासन पर बैठते समय यह प्रक्रिया ट्रावनकोर के सभी राजाओं को करनी पड़ती रही है।

(३) पीतल, ताँबे और टीन के काम—भारतवर्ष में गृहस्थी के सभी बर्तन इन धातुओं के बनते रहे हैं। सन् १८५७ में मेजर हे ( Hay ) ने कुण्डला (कूलू) में एक बौद्ध-गुफा में दवा हुआ ताँवे का एक लोटा पाया जो सन २००-३०० ई० का प्रतीत होता है। यह लोटा आजकल के लोटों से मिलता जुलता है। इसके ऊपर गौतम बुद्ध के जीवन से सम्बन्ध रखनेवाली चित्रकारी भी है। (चित्र ९)

मुलतानगंज में पाई गई बुद्ध की ताम्प्र-मूर्ति (जो बर्मिंघम के किसी व्यक्ति के पास चली गई है) तौबे की बनी सबसे बड़ी प्रतिमा है। दिल्ली की कुतुब मोनार के निकट बना लोहस्तम्भ भारतवर्ष के लोह-निर्माण-कौशल का जीता जागता नमूना है। यह २३ फुट ८ इञ्च ऊँचा, नीचे की ओर १६.४ इञ्च व्यास का और ऊपर चलकर १२.०५ इञ्च व्यास का है। यह लगभग ४०० ई० में बनाया गया था, और आज १५५० वर्ष बाद भी उतना ही दृढ़ बना हुआ है, और धूप-पानी में बिलकुल खुला रहने पर भी इसमें जंग कहीं नहीं लगा। ‡ अहमदाबाद में शाह आलम के मकबरे के फाटक सुन्दर पीतल के बने हुए हैं और भारतीय कारीगरी के अद्भुत नमूने हैं। करनाल, अमृतसर, लाहौर, लुधियाना, जालंधर आदि स्थानों में

- \* The Punjab has ever maintained a high reputation for the excellence of its gold and silver work. (p. 149).
- † The silver sarais made at Lucknow are very like those of kashmere. (p. 150).
- <sup>‡</sup> Mr. Fergusson assigns to it the mean date of A.D. 400, and observes that it opens our eyes to an unsuspected state of affairs to find the Hindus at that age capable of forging a bar of iron larger than any that has been forged in Europe up to a late date, and not frequently, even new. After an exposure of fourteen centuries, it is still unrusted, and the capital and inscription are as clear and as sharp as when the pillar was first erected (p. 155).



धातुओं का काम कुशलता से होता रहा है। काश्मीर में तौबे के वर्तनों पर राँगे की कर्ल्ड बड़ी सुन्दरता से शताब्दियों से की जाती रही है। मुरादाबाद के कर्ल्ड के बर्तन (पीतल पर राँगे की कर्ल्ड) सदा से प्रसिद्ध रहे हैं। बनारस में धातु के बर्तनों का काम बहुत पुराना है। यहाँ पीतल में सोना, चाँदी, लोहा, राँगा, सीसा और पारा मिलाकर अष्ट-धातु तैयार की जाती है(पीतल में ताँवा और जस्ता होता है) और यह धातु मिश्रण बड़ा पवित्र समझा जाता रहा है। पारा और राँगा को मिश्रण से बना शिवलिंग वड़ा पवित्र माना जाता है। बर्दवान और मिदनापुर में काँसे के बर्तन अच्छे बनते आए हैं। नरसिंह-पुर (मध्य प्रान्त) के तेंदूखेरा में बहुत सुन्दर इस्पात बनती रही है। नासिक, पूना, अहमदाबाद आदि स्थलों में भी सभी प्रकार की धातूओं का काम होता रहा है। तंजौर के बर्तन सदा प्रसिद्ध रहे हैं।

(४) कुफ्त और बीदरी का काम (damascened work)—कलर्ड मुलम्मे से नहीं, बल्कि एक धातु के तार को दूसरी धातु पर पीटकर लगाने का नाम कुफ्त है। यह प्रथा दमस्कस (Damascus) नगर के नाम पर अंग्रेजी में डेमेसेनिंग (damascening) कहलाती है और पूर्वी देशों की ही प्रथा है। काश्मीर, गुजरात, सियालकोट, और निजाम राज्य में यह विशेषतया होती है। जब चाँदी का कुफ्त करना होता है, तो इसी का नाम बीदरी हो जाता है (वीदर नगर के नाम पर)। कभी कभी इस्पात के प्लेट पर नक्काशी करके और फिर उस पर सोने का पत्र पीटकर भी कुफ्त करते हैं। बिहार के पूर्निया और भागलपुर में भी यह कार्य कुशलता से होता है। इन सब की नक्काशी और चित्रकारी देखने योग्य होती है।

(५) एनेमेल या मीना---एनेमेल की प्रथा संसार भर में महत्त्व की समझी जाती है, और यह काम जयपुर में अति प्रारम्भिक समय से होता आ रहा हैं।\* महाराज एडवर्ड जब इस देश में प्रिन्स ऑफ वेल्स के रूप में आए थे, तो उन्हें (चित्र १०) एनेमेल किया हुआ जो थाल भेंट किया गया था उसके वनाने में चार बरस लगे थे। लेडी मेयो के पास इस कला का बना हुआ एक चम्मच और प्याला था। एण्डरसन को जो इत्रदान मिला था, वह साउथ केनसिंगटन म्यूजियम में सुरक्षित है और जयपुर की कुजलता का स्मारक है। इण्डिया म्यूजियम में कलमदान, हुक्का (चित्र १०) आदि अनेक चीजें इस प्रकार के कामों की रक्सी हैं।

(६) काँच का काम–चूड़ियाँ––रायपुर की मणिहारिन बहुत समय से प्रसिद्ध हैं। काँच के आभृषण होशियारपुर, मुलतान, लाहौर, पटियाला, बाँदा, डलमौ, लखनऊ, बम्बई, काठियाबाड़, मैसूर आदि में बनते रहे हैं। काँच की गंगाजली नगीना (बिजनौर जिला) की प्रसिद्ध रही हैं।

(७) अस्त्र शस्त्र और इस्पात—िर्मिल से २० मील की दूरी पर जो लोहे का खनिज मिलता है, उससे दमस्कस-इस्पात बहुत दिनों से बनती चली आ रही है । इस्पात बनाने का विवरण वर्डवुड के शब्दों में नीचे दिया गया है ।† गोदावरी की दिमदुर्ती खानों से भी यह इस्पात बनाया जाता रहा है ।

- \* Enamelling is the master art craft of the world, and the enamels of Jaipur in Rajputana rank before all others, and are of matchless perfection. The Jaipur enamelling is champleve (in which pattern is cut out of the metal itself). (p. 165)
- † The Dimdurti mines on the Godawari were also another source of Damascus steel, the mines here being mere holes dug through the thin granitic soil, from which the ore is detached by means of small iron crowbars. The iron ore is still further separated from its granitic or quartzy matrix by washing and the sand thus obtained is still manufactured into Damascus Steel at Kona Samundram



# रसायन को परम्परा

भारतवर्ष के अस्वदास्त्रों पर भी चित्रकारी की जाती थी। ठाहौर, स्यालकोट, काश्मीर, मुगेर, चिटगाँव, पिहानी (सीतापुर जिला), मध्य प्रान्त के अनेक स्थान, मैसूर, गोदावरी प्रान्त आदि में इस्पात की तलवारें, चाकू, भाला आदि बनते रहे हैं। सतारा और कोल्हापुर में शिवाजी के अस्त्र शस्त्र अब तक सुरक्षित रक्खे हुए हैं और वे पवित्र माने जाते हैं। बनते रहे हैं। सतारा और कोल्हापुर में शिवाजी के अस्त्र शस्त्र अब तक सुरक्षित रक्खे हुए हैं और वे पवित्र माने जाते हैं। उसकी भवानी नामक तलवार की बराबर गूजा होती रही है। एगरटन ने इण्डिया ऑफिम के अस्त्रशस्त्रागार की एक सूची तैयार की—''Handbook of Indian Arms'' इसमें उसने साँची के लेखों के आधार पर सन २५० ई० से पूर्व के अस्त्रों के चित्र दिए हैं। उदयगिरि और अजन्ता की चित्रकारी में (सन ४००), मुवनेश्वर के मन्दिर के चित्रों में (सन ६५०), सैत्रोन (राजपूताना) के मूर्ति-चित्रों में (सन ११००), इत्यादि जो अस्त्र शस्त्र चित्रित हैं उनके आधार पर पूर्ण विवरण दिया है। अस्त्रों के बनाने की विधि भी दी है। खेद है कि मद्रास सरकार ने अपने प्रान्त के पुराने अस्त्र-शस्त्रों को धातु की लालच में गलवा डाला, और इसलिए अब हमारे अजायवघरों में इस प्रान्त के अस्त्र-शस्त्र देखने को नहीं। मिलते। न (चित्र ११)

(८) राजसी ठाठ के सामान---चँवर, छत्र, मोरछल, सिंहासन, हौदे, हाथी और घोड़ों की झूलें, शामियाने, तोरण आदि ठाठबाट के सामान प्राचीन प्रथा के अनुसार आज तक राजघरानों और महत्तों के यहाँ चले आ रहे हैं। बहुत सी शृंगार सामग्री कई पीढ़ियों पुरानी है। आईने-अकवरी में राज्य-चिह्नों का औरंग, छत्र, सायेबान, अलम, नयकारे आदि का वर्णन हैं। मुहर्रम के जलूसों की शृंगार-मामग्री का उल्लेख हेरक्लोट (Herklot) की पुस्तक कानून-इस्लाम (१८३२) में पाया जाता है। सन १८७५ में राजेन्द्रलाल मित्र ने एक पुस्तक ''एंटीविवटीज ऑफ उड़ीसा'' लिखी थी, जिसमें ''युक्तिकलापतह'' नामक ग्रंथ का उल्लेख है। इस ग्रंथ में तरह तरह के छत्रों के बनाने का विस्तृत विधान है---जैसे (चित्र १२) प्रसाद-छत्र (जो बाँस और लकड़ी और लाल कपड़े का बनता है। यह राजाओं को भेंट देने योग्य है), प्रताप-छत्र (नीले कपड़े पर सुनहरे किनारे का), कनक-दण्ड छत्र (चन्दन की डंडी, और उस पर स्वर्ण-कल्ल्श) और नव दंड छत्र (राज्याभिषेकादि महत्त्वपूर्ण अवसरों के लिए), यह स्वर्ण-और रतन-जटित होता है।)

> near Dimdurti. The sand is melted with charcoal, without any flux and is obtained at once in a perfectly tough and malleable state, superior to any English iron, or even the best Swedish.... In the manufacture of the best steel, three-fourths of Samundram ore is used, and one fourth of Indore, which is a peroxide of iron (p. 170).

- \* Every relic of his, his sword, daggers, and seal, and the wagnak or "tigerclaw" with which he foully assassinated Afzal Khan, have all been religiously preserved at Sattara and Kolhapur ever since his death in 1680. (p. 174)
- † In his preface, Mr. Egerton expresses a regret, in which every one will concur,.... that the Government of Madras should have recently allowed the old historical weapons from the armouries of Tanjore and Madras to be broken up and sold for old metal. This act of vandalism is all the more to be deplored, as neither the tower, nor the India museum collections are, as Mr. Egerton points out, rich in Southern Indian arms (p. 178).



चित्र १४----ट्रावनकोर का चन्दनकी लकड़ी पर पुराना काम



चि⊱ १२— सिन्ध में पलंगों के पायों पर ऌाझ द्वारा की गई चित्रकारी



चित्र १०—मोगल समय का मीना किया हुआ हुक्के का आधार-पात्र

चित्र ७—ई० से ५० पूर्व की स्वर्णीकित रत्नपेटिका



चित्र ११—दिल्ली का बहुत पुरान**। बना** मिट्टी का बर्तन

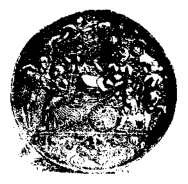


९०१



चित्र.१३---मोगल कालीन जेड-पस्थर का रत्नजटित पात्र

चित्र ८---चाँदी का प्राचीन पात्र





### रसायन की परम्परा

(९) बर्तनों को रेंगना और चमकाना—भारत के सभी प्रान्तों में मिट्टी के बर्तन बनते रहे हैं। इनको पकाने की विधि भी स्थल स्थल पर अलग अलग है। जैसी लकड़ी जहां मिली, वहाँ वैसा ही व्यवहार किया गया। इन बर्तनों पर चमक लाने के लिए दो चीजों का उपयोग होता रहा हैं—(१) काँच (२) सिक्का। पंजाब में दो तरह के काँचों का प्रयोग होता रहा हैं—अंग्रेजी काँची, और देशी काँची। (चित्र १३)

अंग्रेजी काँची में २५ भाग संग-ए-सफेद, ६ भाग सज्जी, ३ भाग सोहागतेलिया, और १ भाग नौसादर लिया जाता हैं। सब चीजों को महीन पीसा जाता है, और फिर छानकर थोड़ेसे पानी के साथ गूंथा जाता है, और नारंगी के आकार की सफेद गेंद तैयार की जाती है। इन्हें फिर गरम करके लाल कर लिया जाता है। फिर ठंढा करके पीसते हैं और कलमीशोरा मिलाकर भट्टी पर गलाते हैं। ऊपर उठा हुआ भाग अलग कर लेते हैं, और काम में लाते हैं। (चित्र १४)

देशी काँची में भी संग-ए-सफेद, सोडा और सुहागा काम में छाते हैं।

सिक्का चार तरह के काम आते हैं--सिक्का सफेद (white oxide), सिक्का जर्द, सिक्का शर्बती (litharge), सिक्का लाल (red oxide) । सिक्का-सफेद सीसा में आधा भाग राँगा भिलाकर बनाते हैं, सिक्के जर्द में सीसे को चौथाई भाग रांगा से अपचयित करते हैं, सिक्का शर्बती में राँगा की जगह जस्ता लेते हैं, और सिक्का लाल बनाने के लिए सीसा को हवा में ऑक्सिडाइज करते हैं।

काँच और सिक्का-सफेद मिलाकर सफेद रंग तैयार करते हैं। दक्षिण भारत में रेत या कोबल्ट का काला ऑक्साइड (rita or zaffre) मिलता है। इसे गरम करके सफेद रंग के साथ पीसकर नीला रंग तैयार करते हैं। इस तरह इन्हें ताँबें के साथ मिलाकर हरा रंग भी तैयार करते हैं। इनके विस्तार के लिए बर्डबुड महोदय की पुस्तक (पु० ३०७-३१२) देखनी चाहिए।

हमने इस लेख में कुछ योड़े घन्धों का ही दिग्दर्शन कराया है। सुवर्णकारी सम्बन्धी रसायन का विस्तृत उल्लेख सर प्रफुल्लचन्द्रराय की हिन्दू कैमिस्ट्री में देखा जा सकता है। १९वीं शताब्दी के अन्त से इस देश में पाञ्चात्य विधियों का समावेश हुआ है। पाश्चात्य देश के विश्व-विद्यालयों में रसायन शास्त्र की नए ढ़ंग से शिक्षा आरम्भ हुई हैं। लगभग सभी चीजों के बड़े बड़े कारखाने देश में खुल गए हैं, जिनके फलस्वरूप देशी विधियों का लोप होता जा रहा है। विदेशों से तैयार रंग, औषधियाँ और जीवन की अन्य आवश्यक सामग्री हमारे वाजारों में आने लगी हैं। फिर भी अब भी बहुत से प्राचीन धन्धे देश में पूर्ववत् विद्यमान हैं। पाश्चात्य ढंग पर खुले कारखानों का इतिहास केवल गत पचास वर्षों का इतिहास है पर इतने थोड़े से समय में ही देश की काया पलट गई है और जो पद्धतियाँ सहस्रों वर्षों से प्रचलित थीं, वे बहुत शीघ नष्ट होती जा रही हैं।





# काव्य-कला

# श्री इजारीप्रसाद दिवेदी

काव्य भी एक कला है। यह बात बहुत तरह से कही जाती है, पर इसके अर्न्तानहित अर्थ पर विचार नहीं किया जाता। नीचे की पंक्तियों में यही प्रयास किया जा रहा है।

यह तो नहीं कहा जा सकता कि कलाओं की गणना बौद्धपूर्व काल में प्रचलित थी ही पर अनुमान से ऐसा निरूचय किया जा सकता है कि बुद्धकाल और उसके पूर्व भी कलामर्मज्ञता एक आवश्यक गुण मानी जाने लगी थी। ललित-विस्तर में केवल कुमार सिद्धार्थ को सिखाई हुई पुरुष-कलाओं की गणना ही नहीं है ६४ काम कलाओं का भी उल्लेख है<sup>\*</sup>। और यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि बुद्ध के समय में कलाएँ नागरिक जीवन का आवश्यक अंग हो गई थीं। प्राचीन ग्रंथों में कलाओं के नाम पर ऐसी कोई विद्या नहीं जिसका उल्लेख न हो। बौद्ध ग्रंथों में इनकी संख्या निश्चित नहीं है पर चौरासी शायद अधिक प्रचलित संख्या थी। जैन ग्रंथों में ७२ कलाओं की चर्चा है। पर बौद्ध और जैन दोनों ही सम्प्रदाय के ग्रंथों में ६४ कलाओं की चर्चा प्राय: मिल जाया करती है। जैन ग्रंथों में इन्हें ६४ महिलागुण कहा गया है। कालिका-पुराण एक अर्वाचीन उप-पुराण है। सम्भवतः इसकी रचना विक्रम की दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी में आसाम प्रदेश में हुई थी। इस पुराण में कला की उत्पत्ति के विषय में यह कथा दी हुई है: ब्रह्म ने पहले प्रजापति को और मानसोत्पन्न ऋषियों की पैवा किया और उसके वाद सल्थ्या नामक एक कन्या की जन्म दिया। इन लोगों के बाद ब्रह्म ने सुप्रसिद्ध मदन्देवता

चतुःषष्टि कामकलितानि चानुभषिया।
 नूपुरयेखलाअभिहनो विगलितवसनाः॥
 कामधाराहतास्समदनाः प्रहसितवदनाः।
 किन्तव आर्यपुत्र विकृति यदि न भजसे॥ ––ललितविस्तर, पृ० ४१७।



#### काव्य-कला

को उत्पन्न किया जिसे ऋषियों ने मग्भथ नाम दिया। इस देवता को झह्या ने वर दिया कि तुम्हारे बांके लक्ष्य से कोई बच नहीं सकेगा; और इसीलिए तुम अपनी इस त्रिभुवन विजयी शक्ति से सृष्टि रचना में मेरी मदद करो। मदनदेवता ने बरदान और कर्त्तव्यभार दोनों को शिरसा स्वीकार किया। प्रथम प्रयोग उन्होंने ब्रह्या और सन्ध्या पर ही किया। परिणाम यह हुआ कि वे दोनों प्रेम-पीडा से अधीर हो उठे। उन्हींके प्रथम समागम के समय ब्रह्या के ४९ भाव, तथा सन्ध्या के विव्वोक आदि हाव और ६४ कलए हुई। के लखा की उत्पत्ति का यही इतिहास है। कालिका पुराण के अतिरिक्त किसी अन्य पुराण से भी यह कथा समर्थित है या नहीं, यह मुझे ठीकठीक नहीं मालूम। परन्तु इतना स्पष्ट है कि उक्त पुराण स्त्रियों की चौंसठ कलाओं का जानकार है।

श्रीयुत ए० वेंकट सुब्बैया ने भिन्न भिन्न ग्रंथों का संग्रह करके कलाओं पर एक पुस्तिका प्रकाशित कराई हैं जो इस विषय के जिज्ञासुओं के बड़े काम की है। उक्त पुस्तिका में संग्रहीत कला-सूचियों को ध्यान से देखने से पता चलता है कि कला उन सब प्रकार की जानकारियों को कहते हैं जिनमें थोड़ी चत्रराई की आवश्यकता हो । व्याकरण, छन्द, न्याय ज्योतिष और राजनीति भी कला हैं; उचकना, कूदना, तलवार चलाना, और घोड़े पर चढ़ना आदि भी कला हैं; काव्य, नाटक, आख्यायिका, समस्यापूर्ति, बिंदुमती, प्रहेलिका भी कला हैं; स्त्रियों का श्वंगार करना, कपड़ा रॉगना, चोली सीना और सेज बिछाना भी कला हैं; रत्न और मणियों को पहचानना घोड़ा, हाथो, पूरुष, स्त्री, छाग, मेघ, कुक्कुट का लक्षण जानना चिड़ियों की बोली से शुभाशुभ का झान करना इत्यादि भी कला हैं; और तित्तिर-वटेर का लड़ाना, तोते का पढ़ाना, जुआ खेलना वगैर: भी कला ही हैं। प्राचीन ग्रंथों से जान पड़ता है कि कई कलाएँ पुरुषों के योग्य समझी जाती थीं, यद्यपि कभी कभी गणिकाएँ भी उन कलाओं में पारंगत पाई जाती थीं। गणित, दर्शन, युद्ध, घुडुसवारी आदि ऐसी ही कलाएँ हैं। कुछ कलाएँ विशुद्ध कामशास्त्रीय हैं। परन्तु सब मिलाकर ऐसा जान पड़ता है कि ६४ कोमल कलाएँ स्त्रियों के सीखने की हैं और चंकि पूरुष भी उनकी जानकारी रखकर ही स्त्रियों को आकृष्ट कर सकते हैं इसीलिए स्त्री-प्रसादन के निमित्त उन्हें भी इन कलाओं की जानकारी होनी चाहिए। कामसूत्र में पंचाल की कलाएँ विशुद्ध कामशास्त्रीय हैं, परन्तु वात्स्यायन की अपनी सूची में काम-कलाओं के अतिरिक्त अन्यान्य सुकुमार जानकारियों का भी सम्बन्ध है । उनमें लगभग एक तिहाई तो विशुद्ध साहित्यिक हैं, बाकी कुछ नायक-नायिकाओं की विलास-क्रीड़ा में सहायक हैं कुछ मनोविनोद के साधक हैं और कुछ दैनिक प्रयोजनों के पुरक हैं।† श्री० वेंकेट सुब्बैया ने अपनी पुस्तिका में दस पूस्तकों से दस सूचियाँ संग्रह की हैं। इनमें यदि पंचाल और यशोधर की सूचियों को छोड़ दिया जाय तो बाकी सभी में काव्य, आस्थायिका, समस्यापूर्ति आदि को विशिष्ट कला समझा गया है। श्री० सुब्बैया की गिनाई हुई सूचियों के अतिरिक्त भी ऐसी सूचियाँ हैं जिनमें ६४ कलाओं की चर्चा है। सर्वत्र काव्यादि का स्थान है।

परन्तु ऐसा जान पड़ता है कि आगे चलकर कला का अर्थ कौशल हो गया और भिन्न भिन्न प्रंथकार अपनी रुचि, बक्तव्य-वस्तु और संस्कार के अनुसार ६४ भेद कर लिया करते थे। सुप्रसिद्ध काश्मीरी पंडित क्षेमेन्द्र ने कलाविलास नामक एक छोटीसी पुस्तक लिखी थी जो काव्यमाला सीरोज (प्रथम गुच्छक) में छप चुकी है। इस पुस्तक में वेश्याओं की ६४ कलाएँ हैं जिनमें अधिकांश लोकाकर्षण और धनापहरण के कौशल हैं, कायस्थों की १६ कलाएँ हैं जिनमें लिखने के कौशल से लोगों को घोखा देने की बात ही प्रमुख है, गानेवालों की अनेक प्रकार की धनापहरण के कौशलमयी कलाएँ हैं, सोना चुरानेवाले सुनारों की ६४ कलाएँ गिनाई गई हैं, गणकों की बहुविध धूर्तताएँ भी कला के प्रसंग में ही गिनाई गई हैं

\* उदोरितेन्द्रियो धाता वीक्षांचक्रे यदाथ ताम् । तदैवह्यूनपंचाशद् भावा जाताः शरीरतः । विव्योकाद्यास्तथा हावाइचतुःषष्टिकलास्तथा । कन्दर्पशरविद्धायाः सन्ध्याया अभवन्द्रिजाः ।। ---कालिकापुराण, २, २८-२९ । † कामसूत्र १-३ ।



# श्री हजारीप्रसाद द्विवेदी

और अस्तिम अध्याय में उन चौंसठ कलाओं की गणना की गई है जिन्हें सहूदयों को जानना चाहिए। इनमें धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष की बक्तीस तथा मात्सर्य-शील-प्रभाव-मान की बक्तीस कलाएँ हैं। दस भेषज कलाएँ हैं जो मनुष्य के भीतरी जीवन को निरोग और निर्बाध वनती हैं और अन्त में कलाकलाप में श्रेष्ठ सौ सार-कलाओं की चर्चा है। क्षेमेन्द्र की गिनाई हुई इन शताधिक कलाओं में काव्य समस्यापूर्ति आदि की चर्चा भी नहीं है। इस प्रकार यह स्पष्ट हो जाता है कि अपने अपने बक्तव्य को चौंसठ या अधिक कम भागों में विभक्त करके 'कला' नाम दे देना वाद में साधारण नियम हो गया था। परन्तु इसका मतलब यह नहीं कि कोई अनुश्रुति इस विषय में थी ही नहीं। चौंसठ की संख्या का घूम-फिरकर आ जाना ही यह सूचित करता है चौंसठ कलाओं की अनुश्रुति इस विषय में थी ही नहीं। चौंसठ की संख्या का घूम-फिरकर आ जाना ही यह सूचित करता है चौंसठ कलाओं की अनुश्रुति रही अवश्य होगी। जैन लोगों में ७२ की अनुश्रुति प्रसिद्ध है। साधारणतः वे पुरुष कलाएँ हैं। ऐसा लगता है कि चौंसठ की संख्या के अन्दर प्राचीन अनुश्रुति में साधारणतः वे ही कलाएँ रही होंगी जो वात्स्यायन की सूची में हैं। कला का साधारण अर्थ उसमें स्त्री-प्रसादन और वशीकरण है और उद्देश्य बिनोद तथा रसानु-भूति। निश्चय ही उसमें काव्य का सथान था। राज-सभाओं में काव्य-आख्यायिका आदि के द्वारा सम्मान प्राप्त किया जाता था और यह भी निश्चित है कि जल्यान्य कलाओं की अपेक्षा साहित्यिक कलाएँ अधिक श्रेष्ठ मानी जाती थीं। घटाओं, गोष्ठियों और समाजों मे, उद्यान-यात्राओं में, कीड़ाशालाओं में, और युद्धक्षेत्र में, भी काव्यकला अपने रचयिता को सम्मान के आसन पर बैठा देती थी।

स्त्रभावतः ही यह प्रश्न उठता है कि वह काव्य कैसा होता था जो राज-सभाओं में सम्मान दिला सकता था या गोष्ठी-समाजों में कोर्तिशाली बना सकता था। सम्भवत: वह मेघदूत या कुमारसम्भव जैसे वड़े बड़े काव्य नहीं होते थे। वस्तुत: जो काव्य समाजों और सभाओं में मनोविनोद के साधन हुआ करते थे वे उक्ति-वैचित्र्य ही थे। दण्डी जैसे आलंकारिकों ने स्वीकार किया है कि कवित्व शक्ति यदि क्षीण भी हो तो भी कोई बुद्धिमानु व्यक्ति यदि काव्यशास्त्रों का अभ्यास करे तो वह राज-सभाओं में सम्मान पा सकता है।\* राजशेखर ने उक्ति विशेष को ही काव्य कहा है। यहाँ यह स्पष्ट रूप से कह रखना उचित है कि मेरे कहने का तात्पर्य यह नहीं है कि रसमुलक प्रबन्ध-काब्यों को उन दिनों काव्य नहीं माना जाता था या उनके कर्ता सम्मान नहीं पाते थे, मेरा वक्तव्य यह है कि काव्य नामक वह कला जो कवियों को गोष्ठियों समाजों और राज-सभाओं में तत्काल सम्मान देती थी वह उक्ति वैचित्र्य सात्र थी। दुर्भाग्यवश ऐसे सम्मानों के वे सब विवरण हमें डपलब्ध नहीं हैं जिनका ऐतिहासिक मुल्य हो सकता था, पर आनुश्रतिक परम्परा से जो कुछ प्राप्त होता है उससे हमारे वक्तव्य का समर्थन हो जाता है। यही कारण है कि पूराने अलंकार शास्त्रों में रस की उतनी परवा नहीं की गई जितनी अलंकारों, गुणों और दोषों की । गुण-दोष का झान वादी को पराजित करने में सहायक होता था और अलंकारों का झान डक्ति वैचित्र्य को अधिकाधिक आकर्षक बनाने में सहायक होता था। काव्य करना केवल प्रतिभा का विषय नहीं माना जाता था, अभ्यास को भी विशेष स्थान दिया जाता था। राजशेखर ने काव्य की उत्पत्ति के दो कारण बताए हैं; (१) ममाधि अर्थात् मन को एकाग्रता और (२) अभ्यास अर्थात् वारम्वार परिशीलन करना। इन्हीं दोनों के ढारा शक्ति उत्पन्न होती है । यह स्वीकार किया गया है कि प्रतिभा नहीं होने से काव्य सिखाया नहीं जा सकता । विशेषकर उस आदमी को तो किसी प्रकार कवि नहीं बनाया जा सकता जो स्वभाव से पत्थर के समान है, किसी कब्टवश या व्याकरण के निरन्तर अभ्यासवश नष्ट हो चका है या तर्क की आग से झलस चका है या सुकवि जन के प्रबन्धों की सुनने का मौका ही नहीं पा सका है। ऐसे व्यक्ति को तो कितना भी सिखाया जाय कवि नहीं बनाया जा सकता क्योंकि कितना भी सिखाओं गधा

\* न विद्यते यद्यपि पूर्ववासना गुणानवंधि प्रतिभानमद्भुतम् । श्रुतेन यत्नेन च वागुपासिता छ वंकरोत्येव कमप्यनुग्रहम् ।। तदस्ततंद्वैरनिशं सरस्वती अमादुपास्या खलु कीर्तिमीप्सुभिः । क्रुशेकवित्त्वेऽपि जनाः कृतश्रमा विदम्धगोष्ठी षु विहर्त्तुमीशते ॥ ——काव्यादर्श १, १०४-५।



#### काब्य-कला

गान नहीं कर सकेगा और कितना भी दिखाओ अन्धा सूर्य को नहीं देख सकेगा।\* पहला उदाहरण प्रकृत्या जड़ का है और दूसरा नष्ट-साधन का। यह और वात है कि पूर्व जन्म के पुण्य से या मंत्र सिद्धि से कवित्व प्राप्त हो जाय या फिर इसी जन्म में साधना से प्रसन्न होकर सरस्वती कवित्व शक्ति का वरदान करदें (कविकंठाभरण १-२४)। परन्तु प्रतिभा थोड़ी बहुत आवश्यक है अवश्य। कवित्व सिखानेवाले ग्रंथों का यह दावा तो नहीं है कि वे गधे को गाना सिखा देंगे परन्तु वे यह दावा अवश्य करते हैं कि जिस व्यक्ति में थोड़ीसी भी शक्ति हो उमे इस योग्य वना देंगे कि वह सभाओं और समाजों में कीर्ति पा ले।

यदि हम इस बात को ध्यान में रखें तो सहज ही समझ में आ जाता है कि उक्ति-वैचित्र्य को आलंकारिक आचायें ने इतना महत्त्व क्यों दिया है। उक्ति वैचित्र्य वाद-विजय और मनोविनोद की कला है। भामह ने बताया है कि वक्रोक्ति ही समस्त अलंकारों का मूल है और वक्रोक्ति न हो तो काव्य हो हो नहीं सकता। भामह की पुस्तक पढ़ने से यही धारणा होती है कि वक्रोक्ति का अर्थ उन्होंने कहने के विशेष ढंग को ही समझा था। वे स्पष्ट रूप से ही कह गए हैं कि "सूर्य अस्त हुआ, चन्द्रमा प्रकाशित हो रहा है, पक्षी अपने अपने घोंसलों को जा रहे हैं।" इत्यादि वाक्य काव्य नहीं हो सकते क्योंकि इन कथनों में कहीं भी वक्रभंगिमा नहीं है। दोष उनके मत से उस जगह होता है जहाँ वाक्य की वक्रता अर्थ-प्रकाश में वाधक होती है। भामह के बाद के आलंकारिकों ने वक्रोक्ति को एक अलंकारमात्रा माना है किन्तु भामह ने उसे काव्य का मूल समझा था। दण्डी भी भामह के मत का समर्थन ही कर गए हैं यद्यपि वे वक्रोक्ति का अर्थ अतिशयोक्ति समझा गए हैं। सिद्धान्ततः वक्रोक्ति को निश्चय ही बहुत दिनों तक काव्य का मूल समझा जाता रहा है पर व्यावहारिक रूप में कभी भी काव्य केवल वक्रोक्तिमूलक नहीं माना गया। उन दिनों भी रसमय काव्य लिखे जा रहे थे। परन्तु मैंने अन्यत्र (विश्वभारती पत्रिका खंड १, अंक १) दिखाया है कि उन दिनों तस काव्य का प्रथ प्रधान रूप से शृंगार ही माना जाता था। सरस काव्य का अर्थ होता था शृंगारी काव्य। इस प्रकार यदि उक्ति वैचित्र्य हुआ तव भी काव्य एक कला था क्योंकि उससे राजसभाओं और गोष्ठियों तथा समाजों में सम्मान मिलता था और सरस अर्थात् श्र्यार ही हुआ तब भी वह कला ही या क्योंकि वात्स्यायन की कलाओं का मूल उद्देश्य वशोकरण और स्ती-प्रसादन था और वह उद्देश्य ऐसे काव्यों से सिद्ध होता था ।

वकोक्ति काव्य का एकमात्र मूल है, यह सिद्धान्त सदियों तक साहित्य के अध्येताओं में मान्य रहा होगा, यद्यपि भिन्न भिन्न आचार्य इससे भन्न भिन्न अर्थ समझते थे। नवीं या दतवीं शताब्दी में इस सिद्धान्त की बहुत ही महत्त्वपर्ण और आकर्षक परिणति कुन्तक या कुन्तल नामक आचार्य के हाथों हुई। उम्होंने अपनी असाधारण प्रतिभा के बल पर वक्रोक्ति की एक ऐसी व्यापक व्याख्या की कि वह शब्द काव्य के वक्तव्य को बहुत दूर तक समझाने में सफल होगया। कुन्तक के मत का सारमर्म इस प्रकार है—केवल शब्द में भी कवित्व नहीं होता और केवल अर्थ में भी नहीं होता शब्द और अर्थ दोनों के साहित्य अर्थान् एक साथ मिलकर भाव प्रकाश करने के सामंजस्य में काव्यत्व होता है। काव्य में घट्त और अर्थ के साहित्य में एक विशिष्टता होनी चाहिए। जब कवि प्रतिभा के बल पर एक वाक्य अन्य वाक्य के साथ एक विचित्र विन्यास में विन्यस्त होता है तब एक शब्द दूसरे से मिलकर रमणीय माधुर्य की सृष्टि करते हैं उसी प्रकार तद्रगमित अर्थ भी उसके साथ होड़ करके परस्पर को एक अद्भुत चमत्कार से चमत्कृत करते हैं। वस्तुतः ध्वनि के साथ ध्वनि के मिलन और अर्थ के साथ अर्थ के मिलन से जो परस्पर स्पद्धिचारता उत्पन्न होती है वही साहित्य है, वही काव्यत्व है।

काव्य के बहुत से गुण-दोप-विवेचक ग्रंथ लिखे गए है पर सभी लेखकों ने किसी बस्तु के उत्कर्प निर्णय में सहूदय को ही प्रमाण माना है। अभिनवगुप्त के मत से सहृदय वह व्यक्ति हं जिनके मनरूपी मुकुर में–मनोमुकुर जो काव्यानुसीलन

> \* यस्तु प्रकृत्याक्ष्म समान एव कच्टे न वा व्याकरणेन नच्टः। तर्केण दग्धोऽनलथूमिना घाऽप्यविद्वकर्णः सुकवि प्रवंधैः॥ न तस्य वक्तृत्व समद्भवस्स्याच्छिक्षा विश्तेषैरपि सुप्रयुक्तैः। न गर्दभो जायति शिक्षितोऽपि संदर्शितं पद्यतिनार्कमंधः॥ (कविकंठाभरण १-२३)।



# श्री हजारीप्रसाद द्विवेदी

से स्वच्छ हो गया होता है----वर्णनीय विषय के साथ तन्मय हो जाने की योग्यता होती है वे ही हृदय-संवाद के भाजन रसिक जन सहूदय कहे जाते हैं। परन्तु इतना कहना ही पर्याप्त नहीं है। हृदय-संवाद का भाजन कैसे हुआ जाता है। केवल शब्द और अर्थ की निष्ठक्ति जानने से यह दुर्लभ गुण नहीं उत्पन्न होता। प्रसिद्ध आलंकारिक राजानक रुय्यक ने सहृदयलीला नामक अपनी पुस्तक में गुण अलंकार जीवित और परिकर के ज्ञान को सहृदय का आवक्यक गुण बताया है। गुण और अलंकार केवल काव्य के नहीं, वास्तविक मतृष्य के। इन गुणों और अलंकारादिकों को जानने से हम आसानी से समझ सकेंगे कि सहृदय किस प्रकार कला-सुकुमार हृदय का व्यक्ति होता था और जो वस्तु उसे ही प्रमाण मानकर उत्कृष्ट समझी जायगी उसमें उन सभी गुणों का होना परम आवस्थक होगा जिन्हें वात्स्यायन उत्तम नागरक या रसिक के लिए आवस्थक समझते हैं। कोई आश्वर्य नहीं यदि ऐसा काव्य वात्स्यायन की कलाओं में एक कला मान लिया गया। सहृदयलीला के अनुसार गण दय होते हैं:----

# रूपं वर्णः प्रभा रागः आभिजात्यं विलासिता। लावण्यं लक्षणं छाया सौभाग्यं चेत्यमीगुणाः॥

शारीर अवयवों की रेखाओं की स्पष्टता को रूप कहते हैं, गौरता, झ्यामता आदि को वर्ण कहते हैं, सूर्य की भाँति चमकवाली काल्ति को प्रभा कहते हैं, अधरों पर स्वाभाविक हँसी खेलते रहने के कारण सबकी दृष्टि को आकर्षणकरने-वाले धर्म विशेष को राग कहते हैं, फूल के समान मृदुता और स्पर्श-सुकुमारता को आभिजात्य कहते हैं, अंगों और उपांगों से युवावस्था के कारण फूट पड़नेवाली विश्लम-विलास नामक चेष्टाएँ जिनमें कटाक्ष भुजक्षेप आदि का समुचित योग रहता है, विलासिता कहलाती हैं, चन्द्रमा की भाँति आहलादकारक वह सौन्दर्य का उत्कर्षभूत स्लिग्ध मघुर धर्म जो अवयवों के उचित सन्निवेदा जन्य मुग्धिमा से व्यंजित होता है लावण्य कहा जाता है, अंगोपांगों की असाधारण शोभा और प्रशस्तता का कारणभूत औवित्यमय स्थायी धर्म लक्षण कहा जाता है, वह सूक्ष्म भंगिमा जो अग्राभ्यता के कारण वक्रिमत्वस्यापिनी होती है अर्थात् वाह्य शिष्टाचार, विक्रम-विलास और परिपाटी को प्रकट करती है, जिससे ताम्बूल-सेवन, वस्त्र-परिधान नृत-सुभाषित आदि में वक्ता का उत्कर्ध प्रकट होता है छाया कहलतीी है; सुभग उस व्यक्ति को कहते हैं जिसमें स्वभावतः वह रंजक गुण होता है जिससे सहूदयजन स्वयमेव आइष्ट होते हैं, जिस प्रकार पुष्प के परिमल से भ्राप्त आक्रुष्ट होते हैं, ये जन्मान्तर के अल्तरिक वशीकरण धर्म-विशेष को सौभाग्य कहते हैं। ये दस गुण विधाता की ओर से प्राप्त होते हैं, ये जन्मान्तर के पुण्यफल से मिलते हैं। अलंकार सात ही हैं---

# रत्नं हेमांशुके माल्यं मण्डन द्रव्य योजने। त्रकीर्णं चेत्यलंकाराः सप्तैवते मयामताः॥

वज, मुक्ता, पद्मराग, मरकत, इन्द्रनील, बैदूर्य, पुष्पराग, कर्कतन, पुलकरुधिराक्ष, भीष्म, स्फटिक, प्रवाल ये तेरह रत्न होते हैं। वराहमिहिर की बृहत्संहिता में इनके लक्षण दिए हुए हैं। भीष्म के स्थान में उसमें विषमक पाठ है। शब्दार्थचिन्तामणि के अनुसार यह रत्न हिमालय के उत्तर प्रान्त में पाया जानेवाला कोई सफेद पत्थर है। बाकी के बारे में बृहत्संहिता (अध्याय ८०) देखनी चाहिए। हेम सोने को कहते हैं। प्राचीन ग्रंथ में यह नौ प्रकार का बताया गया है; जाबूनद, शातकौंभ, हाटक, बणव, शूंगी, शुक्तिज, जातरूप, रसविद्ध और आकरोद्गता। इन तेरह प्रकार के रत्नों और नौ प्रकार के सोनों से नाना प्रकार के अलंकार बनते हैं। ये चार श्रेणियों के होते हैं---(१) आवेध्य, (२) निबन्धनीय, (३) प्रक्षेप्य और (४) आरोप्य। ताड़ी, क्ण्डल, कान के बाले आदि अलंकार अंगों को छेदकर पहने जाते हैं इसलिए आवेध्य कहलते हैं; अंगद (बाबुमूल में पहना जानंवाला अलंकार) श्रोणी-सूत्र (करधनी आदि) चूड़ामणि प्रभृति बांधकर पहने जाते हैं इसलिए उन्हें निबन्धनीय कहते हैं, अभिका, कटक, मंजीर आदि अंग में प्रक्षेप-पूर्वक पहने जाते हैं इसलिए प्रक्षेप्य कहा जाता है; जूलती हुई माल, हार, नक्षत्रमालिका आदि अलंकार अरोपित किए जाने के कारण आरोप्य कहे जाते हैं। वस्त्र चार प्रकार के होते हैं, कुछ छाल से (क्षोम), कुछ फल से (कार्पास) कछ रोओं से (रांकव) और कुछ कीटों के कोश से (कीशेय) बनते हैं भी तीन प्रकार से पहनन की प्रिया है---परड़ी, साड़ी आदि मिबन्धनीय हैं, चेली



#### काध्य-कला

आदि प्रक्षेप्य हैं, उत्तरीय (चादर) आदि आरोप्य हैं। वर्ण और सजावट के भेद से ये नाना भाँति के होते हैं। सोन और रत्न से बने हुए अलंकारों की भाँति मास्य के आवेध्य, निबन्धनीय, प्रक्षेप्य और आरोप्य ये चार भेद होते हैं। प्रत्येक भेद में ग्रथित और अग्रथित रूप से दो दो उपभेद हो सकते हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर मात्य के आठ भेद होते हैं—वेष्टित विस्तारित, संधास्य, ग्रंथिमत्, उद्वर्तित, अवलंबित, मुक्तक और स्तचक। कस्तूरी, कुंकम, चन्दन, कर्पूर, अगुरु, कुलक, दन्तसम पटवग्स, सहकार, तैल, ताम्बूल, अलक्तक, अञ्जन, गोरोचना आदि से मण्डन द्रव्य बनते हैं। भू घटना, केशरचना, जूड़ा बांधना आदि योजनामय अलंकार हैं। प्रकीर्ण अलंकार दो प्रकार के होते हैं (१) जन्य और (२) निवेश्य। श्रमजल, मदिरामद आदि जन्य हैं और दूर्वा,अशोक, पल्लव, यवांकुर, रजत त्रपु, शंख, तालदल, दन्तपत्रिका, मृणालवलय, करकीड़नादिक निवेश्य हैं। इन सबके समवाय को वेक्ष कहते हैं। यह वेक्ष देशकाल की प्रकृति और अवस्था के सामंजस्य के अनुसार कोभनीय होता है। इनके जघित सन्निवेश से रमणीयता की वृद्धि होती है। परन्तु अलंकार इतने ही नहीं हैं। ये पल्ज अलंकार है। अंगज, अयत्तज और स्वभावज तीन अलंकार और होते हैं। भाव, हाव और हेला अंगज अलंकार हैं, सोभा कति, माधुर्य, दीप्ति, प्रात्मता, औदार्य और धैर्य ये अयत्तज अलंकार है और जिला, विलास, विच्छित्ति, विश्रम, किलकिञ्चित, मोट्टायित, कुट्टीमत, विब्वोक, ललित और बिहुत ये दस स्वभावज अलंकार है। इनका लक्षण दशरूपक आदि प्रयों में देखना चाहिए। शोभा का जीवित या प्राण यौत्रन है और निकट से उपकारक परिकर। इनका विस्तार रीति-प्रयों में मिलेगा।

इस प्रकार के सहृदय के चित्र को जो कविता तन्मय कर सके वह अवस्य ही वात्स्यायन की स्त्री-प्रसादिनी और वशीकारिणी कला में स्थान प्राप्त करेगी। वस्तुतः जिन दिनों काव्य को कला कहा गया था उन दिनों उसके इन्हीं दो गुणों का प्राधान्य लक्ष्य किया गया था (१) उक्ति-वैचित्र्य और (२) सहृदय-हृदय-रंजन। ज्यों ज्यों अनुभव का क्षेत्र और विचार का क्षेत्र विस्तीर्ण होता गया त्यों त्यों कला की परिभाषा भी व्यापक होती गई और काव्य का क्षेत्र भी विस्तीर्ण होता गया।





# हर हर महादेव हर हर।

# श्री मैथिलीशरण गुप्त

नारायण मय हो नर नर । हर हर महादेव हर हर ॥

कोरो नीति न केवल बल हो, उभय समन्वय पात्रें। मिटें विषमतायें आपस को, सब समत्व पर आवें॥ तम से ज्योति, असत् से सत् की ओर सतत हम जावें। काल-सर्प को रज्जु बनाकर, खींच अमृत घट-लावें॥

> पियें पिलावें रस भर भर । हर हर महादेव हर हर ॥

एक पंथ के पथिक सभी हम, सबकी एक महत्ता। इप्ट परस्पर परिवर्था रत, प्रेममयी परवत्ता॥ जन का सामाजिक जीवन हो, मानों मधु का छत्ता। रहे सत्य-सुन्दर दोनों पर, हे शिव तेरी सत्ता॥

> बहे सुगति-गंगा झर झर । हर हर महादेव हर हर ॥

> > \* समाप्त \*

# संशोध न

१. पृष्ठ ४२२ के नीचे यह टिप्पणी जोड़ने का कष्ट करें:---

# टिप्पणी---

जिस युग के धर्मान्ध-प्रचार ने राम और कृष्ण जैसी विभूतियों को दूश्चित्रित करने का साहसपूर्ण काम कर डाला हो उस युग के साहित्य में यदि देश के पूर्ववर्ती प्रमुख व्यक्ति समकालीन महज्जनों के विषय में तथा विशिष्ट स्थानों के विषय में भ्रामक बातें अंकित कर रखी हो तो दिस्मय का विषय नहीं । आज स्वतः उसी समाज या सम्प्रदाय के अनुगाभियों की द्ध्टि में दे 'सत्य' बनने में असमर्थं बन गई हैं ! वर्तमान तथ्य निरीक्षक वैज्ञानिक युग में उस प्रचार-भार वाहिनी रचनाओं के पुनइज्जारित करने की आवश्यकता भी नहीं रह गई हैं । फिर उसके तथ्यानुमोदित बनाने का विचार तो और भी उपहासास्पद ही होगा। जिन ''परम भागवत'' ''परम माहेश्वरों'' के अनेक क्षिठा-ताम्प्र-लेखों ने प्रत्यक्ष उपस्थित होकर अपनी वास्त-विकता का प्रमाण प्रकट कर दिया है, उनके विषय में अब तक जो भी साहित्य किसी 'धर्मान्तर दीक्षित' होने की भावना को अज्ञ-समाज में पोषित करता चला जाता हो, वह जिस पत्र पर लिखा गया होगा उसका वजन भी वह निरर्थंक बढ़ाकर . उस तोल का मुल्य भी नहीं रख सकता है। वह निर्र्थक प्रयास और दुराग्रह को प्रश्नय देना ही कहा जायगा। महाकालेश्व का मन्दिर भारत का सर्व विश्रुत महत्त्व रखनेवाला स्थान है । जिसके लिए विभिन्न युगों में समुत्पन्न महाकवि कोविदगण, तथा कालिदास, भास, वाण आदि ने समादर व्यक्त किया हो, और जिसके लिए शतश: पृष्ठों में उपनिषद् और १८ पुराणों ने यशोगाथा का अंकन किया हो, उसकी प्रति-शताब्दि-प्रथित-परम्पराओं को सहसा किसी कल्पित 'कहानी' का आधार मानकर अनुमानों, और असंगतियों से भरे कथनों से 'धर्मान्तरित' स्थान बतलाने का साहस करना इतिहास का उपहास ही करना होगा। कुमारी कौझे का लेख इस ग्रंथ में केवल विचार स्वातंत्र्य की भावना से यहाँ ही दिया जा रहा है। लेखिका ने जैन साहित्य का अनुशीलन किया है । और इस लेख के लिए श्रम भी किया है । लेखिका स्वयं अनेक उद्धरणों को देने का श्रम लेकर यह मान्यता बनाने को विवश हुई है कि :---

"स्वधर्म परायण प्राचीन श्वेताम्बर-वृद्ध-परम्परा ने सूक्ष्म ऐतिहासिक खोज को अपना कर्त्तव्य नहीं समझकर ऐसी भान्तियों को शुद्ध करने की तरफ उदासीनता रखी है। इसके अतिरिक्त खोज के साधनों के अभाव से भी व्यक्तिगत ग्रंथ-कारों को अपने अपने मूल ग्रंथों पर अन्ध विश्वास रखना ही पड़ता था। इसके परिणामस्वरूप गुप्तकालीन सिउसेन दिवाकर ढारा सम्वत् प्रवर्तक विकमादित्य का प्रतिवोधित होना आदि विचित्र भ्रान्तियां भी अशोधित रहकर शताब्दियों के कम से जैन साहित्य के सर्वमान्य सिद्धान्त बन सकी। ऐसी एक भ्रान्ति स्वरूप श्री अवन्ती सुकुमाल के स्मारक मन्दिर में से महाकालेश्वर मन्दिर का उत्पन्न होना भी समझा जा सकता है।"

जिस 'कहानी' को 'सत्य' बनाने के लिए अनेक ग्रंथकारों ने अनेक रचनाओं में समाविष्ट किया, वह यद्यपि 'धर्मान्धता तक' ही जीवित बनी रह सकी हैं परन्तु उसको 'सत्य' बनाने का साहस तो कदापि नहीं किया जा सकता, तथ्यनिरीक्षक दृष्टि के गर्व साधारण में अभाव होने के कारण 'भ्रामक प्रचार' का एक विषय बनी रही हैं। विवेचक, एवं सत्य-प्रिय विद्वानों का यह कर्तव्य है कि साहित्य में से ऐसे अनुमानाश्वित असंगत असत्यों का मार्जन करदे। 'कहानी' और 'सत्य' ये अपने नाम का ही महत्त्व रख सकते हैं। महाकालेंद्रवर मन्दिर को स्मृति मन्दिर बनानेवाली कहानी यद्यपि 'कहानी' तक ही जीवित रही है, पर वह 'सत्य' कदापि न बन सकी, न बन सकेगी। अवस्य ही ऐसी असंगतियों से भरे हुए साहित्य के लिए अनेक आर्यकाएँ उत्पन्न कर सकेगी। सू० ना० व्या०।

- २. पुष्ठ ४२९ का शीर्षका क्लाक उल्टा छपा है।
- ३. 'उज्जौन की वेधशाला' लेख (पुट्ठ ४५५) में लेखक का नाम 'रघुनाथ' के स्थान पर 'रामचन्द्र' छप गया है । पाठक कृपा कर ठीक करलें ।



For Private and Personal Use Only