Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

#### ।। कोबातीर्थमंडन श्री महावीरस्वामिने नमः।।

।। अनंतलब्धिनिधान श्री गौतमस्वामिने नमः।।

।। गणधर भगवंत श्री सुधर्मास्वामिने नमः ।।

।। योगनिष्ठ आचार्य श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

।। चारित्रचूडामणि आचार्य श्रीमद् कैलाससागरसूरीश्वरेभ्यो नमः।।

# आचार्य श्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर

### पुनितप्रेरणा व आशीर्वाद

राष्ट्रसंत श्रुतोद्धारक आचार्यदेव श्रीमत् पद्मसागरसूरीश्वरजी म. सा.

# जैन मुद्रित ग्रंथ स्केनिंग प्रकल्प

ग्रंथांक: १



#### श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र

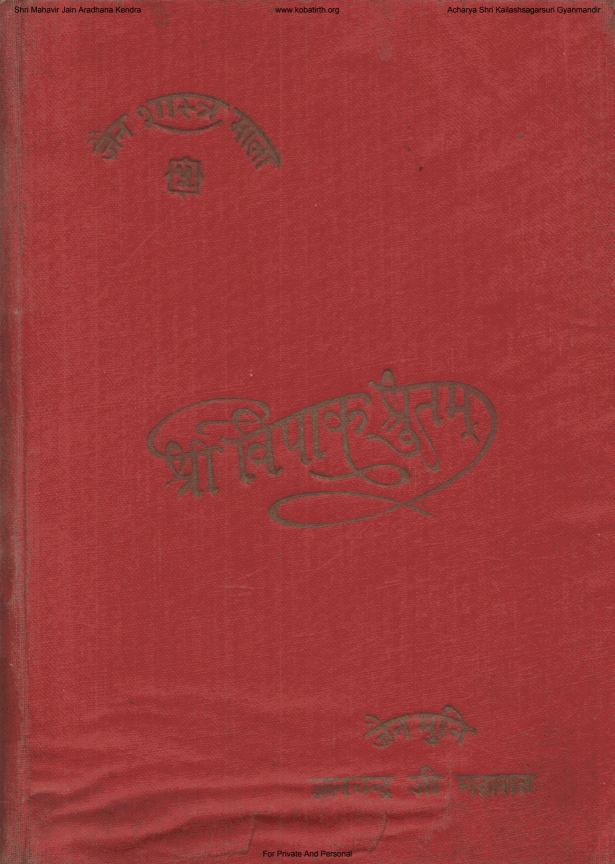
आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-३८२००७ (गुजरात) (079) 23276252, 23276204

फेक्स : 23276249

Websiet: www.kobatirth.org
Email: Kendra@kobatirth.org

#### शहर शाखा

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर शहर शाखा आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर त्रण बंगला, टोलकनगर परिवार डाइनिंग हॉल की गली में पालडी, अहमदाबाद – ३८०००७ (079) 26582355



### जैनशास्त्रमाला -पञ्चमं रत्नम्



# संस्कृत-च्छाया-पदार्थान्वय-मूलार्थोपेतम्

# श्रात्मज्ञानविनोदिनोहिन्दीभाषाटीकासहितं च

— अनुवादक —

श्री वर्धमान स्थानकवासी जैन श्रमणसंघ के त्राचार्यप्रवर जैनधर्मदिवाकर, जैनागमरत्नाकर, साहित्यरत्न परमपूज्य श्री आत्मारामजी महाराज के सुशिष्य श्री ज्ञानमुनि जी

— संशोधक —

संस्कृतप्राकृतविशारद पण्डितरत्न श्री हेमचन्द्र जी महाराज

— प्रकाशक —

जैनशास्त्रमाला कार्यालय जैन स्थानक, लुधियाना (पंजाब)

प्रथमाष्ट्रिति १००० ) महावीराव्दर४८० } विक्रमाब्द २०१० }

लागत १०) धर्मप्रचारार्थ— मृल्य ६) प्राप्तिस्थान— १-जैनशास्त्रमाला कार्यालय जैन स्थानक, लुधियाना (पंजाब) २-लाला गूजरमल प्यारेलाल जैन चौड़ा बाजार, लुधियाना (पंजाब)

पुनर्मुद्रणादिसर्वेऽधिकाराः प्रकाशकायत्ताः
All Rights reserved by the Publishers.

मुद्रक--

१—सैण्ट्रल इलैक्ट्रिक प्रैस निजाम रोड़, लुधियाना. २—नारा इलैक्ट्रिक प्रैस लालुमल स्ट्रीट, लुधियाना. पूज्यपाद, सद्गुणरत्नाकर, बालब्रह्मचारी, पुनीतचरित्र, मुनिपुङ्गच, परमतेजस्वी, परमयशस्वी, ज्योतिर्विद्, प्रवर्तकपद्विभूपित, संघहितैपी, परमसंयमी, श्रादर्श मुनिराज, स्वनामधन्य, चमाश्रमेस श्री १००८ श्री स्वामी शालिग्राम जी महाराज की सेवा में ससम्मान-



को यह लेखनी असमर्थ है। संसार के समस्त धर्मों से विशिष्ट, विलच्चण अथच प्रामाणिक जैनधर्म को प्राप्त करने का पुनीत अवसर यह अनुचर आप ်ပြုတ်လုံလုံလုံလုံလုံလုံလုံ के ही मंगलमय श्रमृतोपदेशों से उपलब्ध कर सका है । श्रधिक क्या इस द्विपद जन्त को साधता के पथ का पथिक बनाने का श्रेय भी आप ही को है। श्राप श्री ने इसे अन्तर्जगत का आलोकित करने वाले शास्त्राभ्यास जैसे दिव्य आलोक के दान देने का अनुमह किया है। आप श्री के उपकारों की

कहां तक गराना की जाए ? वे संख्या की परिधि से बाहिर हैं। आप श्री के उपकारों से उन्रहरा होने में यह ऋनुचर तनिक भी समर्थ नहीं है।

त्र्याप के उन संस्मर्गीय उपकारों का ही आभार मानता हुआ आप का यह चरणदास श्री विपाकश्रुत की "त्रात्मज्ञानविनोदिनी" नामक यह हिन्दीभाषाटीका आप श्री की सेवा में सादर समर्पण कर रहा है। कृपया इसे स्वीकार कर दास को कृतार्थ करने का श्रानुबह करते हुए भविष्य में भी इसी भाँति जैन श्रागमों के अनुवाद करने की शक्ति प्रदान करें।

प्रार्थी-

### महामहिम मुनिराज श्री शालियाम जी महाराज

[जीवन ऋौर साधना की एक फाँकी]

पूज्यपाद प्रातःस्मरागीय गुरुदेव श्री शालिग्राम जी महाराज का जीवन एक धादरी जीवन था।

पंजाब (पेप्सू) के भद्दलवड़ गांव में आप का जन्म हुआ था--संवत् १६२४ में। पिता श्री काल्राम जी वैश्य-वंश के मध्यवित्त गृहस्थ थे। माता मीठे स्वभाव की एक मधुरभाषिशी महिला थी। दोनों ही सहज-शांतिमय और छल-प्रपंचहीन जीवन विताते थे। आर्थिक स्थिति साधारण थी, परन्तु संतोष और धैर्य जैसे श्रद्धितीय रत्नों के मालिक वे अवश्य थे।

कालूराम जी तीन पुत्रों के पिता हुए।

हमारे महाराज जी उन में से मफले थे। शैशवकाल में ही आप का नाम शालियाम पड़ा और समूची आयु आप इसी नाम से प्रख्यात रहे। उन दिनों किसे पता था कि आगे चल कर यह बालक एक विरक्त महात्मा के रूप में सर्वत्र प्रसिद्धि प्राप्त करेगा ?--बहुतेरे इस से पंथप्रदर्शन पाएंगे ?

छः वर्ष की ऋायु में बालक शालियाम को श्रापने गांव की ही पाठशाला में दाखिल कर दिया गया। विद्याग्रहण करने में आप आरम्भ से ही दक्तिचत्त रहें ''' पहले श्रद्धराभ्यास, फिर ऋारंभिक पाठावली का श्रध्ययन ।

पढ़ाई का क्रम इस प्रकार ऋगो चला । शालियाम जी वचपन की परिधि पार कर के किशोरावस्था में श्रा पहुंचे ।

जैसे जैसे उम्र बढ़ती गई, ज्ञान और श्रनुभूति के दायरे भी उसी तरह बढ़ते गये। शालियाम की श्रन्तर्द्ध किट पाठ्यपुस्तकों अथवा अध्यापकों एवं सहपाठियों तक ही सीमित नहीं रह पायी । वह अपमे आप भी बहुत कुछ से चा करते।

प्रकृति उन की उस उच्छूं खल आयु में भी कोमल ही थी। राह चलते समय यदि कोई कीड़ी पैर के नीचे आ जाती तो शालियाम की अन्तरात्मा हाय-हाय कर उठती, स्नायुओं का स्पंदन रुक सा जाता। गाड़ी में जुते बैल की पीठ पर चाबुक पड़ने की आवाज सुनकर उन का हृदय कांपने लगता। अपनी उम्र के दूसरे लड़कों पर मां-बाप की पिटाई पड़ती तो हमारे चिरित्रनायक की आंखों के कोर गीले नज़र आते। लड़कों का स्वभाव चंचल होता है—मन चंचल, आंखें चंचल, कान और होंठ चंचल, हाथ-पैर चंचल! दिल और दिमारा चंचल! परन्तु शालियाम अपनी चपलताओं पर काबू पा गये थे। इन के मुंह से कभी दुर्वाच्य नहीं निकलता था! खेल के समय भी कुत्ते या बछड़े को या साथी को कंकड़ फेंक कर इन्हों ने कभी मारा नहीं होगा!

बुद्धि बड़ी तीन्न थी, पढ़ने में जी खूब लगता था । शेप समय मा-नाप की स्त्राज्ञास्त्रों के

#### श्री विपाकसूत्र

[श्री शालिमाम जी म०

पालन में और साधुर्क्यो-संतों की परिचर्या में बीतता था । ऋध्यापक श्रीर पास-पड़ोस के बड़े-बूढ़े लोग भी शालिश्राम को श्रादर्श वालक मानते थे । उन के लिए सब के हृदय में समान स्नेह था ।

समभदार श्रीर योग्य जान कर पिता ने शालिश्राम को धंधे में लगा लिया । धंधे में वह लग तो गये लेकिन पढ़ाई का जो चस्का पड़ गया था, नहीं छूटा । स्वाध्याय श्रीर संतों की संगति : अवकाश का समय वह इन्हीं कामों में लगाते । श्रागे चल कर उयोतिष से उन्हें काफी दिलचस्पी हो गई थी। यह श्रीभरुचि शालिश्राम जी महाराज के जीवन में हमने श्रंत तक देखी है।

माता और पिता ने विवाह के लिए तरुए शालिश्राम पर बेहद दबाव डाला, परन्तु वह टस से मस नहीं हुए। इस विषय में उन्हें साथियों ने भी काफी-कुछ समभाया-बुभाया, लेकिन शालिश्राम जी श्राचर्य-पालन के अपने संकल्य से तिलमात्र भी नहीं डिगे।

> पीछे एक श्रद्भुत घटना घटी! शालिशाम कहीं से वापस आ रहे थे। साथ में और कोई नहीं था, भाई था। रास्ते में श्मशान पड़ता था। वहां संयोग से उस समय एक चिता जल रही थी। दोनों भाई चिता के करीब से गुज़र कर आगे बढ़े.....

फिर एक अजीब-सी आवाज आने लगी...सूसूसूसूसूसूफूफूफूफूफू...ऐसा प्रतीत हुआ कि चिता के अंगारे उन दोनों का पीछा कर रहे हैं ! आगे आगे दो तरुए पथिक और उनके पीछे पीछे चिता के अनगिनित अंगारे !! आगे आगे जीवन और पीछे पीछे मृत्यु !!!

शालियाम इस से ज़रा भी नहीं घबराये। ऋपने हृदय को उन्हों ने बे-काबू नहीं होने दिया। भाई लेकिन बुरी तरह डर गया था। उस के हाथ-पैर तो कांप ही रहे थे, कलेजा भी मुंह को आ रहा था। चला नहीं जाता था उस से। स्थिति बड़ी विपम हो गई थी...

श्राखिर शालिप्राम जी भाई की घर उठा लाये।

कुछ दिन बाद शालिशम ने अपने दूसरे भाई के मुंह पर मक्खियां भिनभिनाती देखी... बह समभ गये कि अब यह भी नहीं जीएगा!

इन घटनार्क्कों का ऐसा गहरा प्रभाव पड़ा कि शालिमाम को श्रपने पार्थिव शरीर के प्रति घोर विरक्ति हो गई ।

> श्रव शीघ्र से शीघ्र साधु हो जाने का संकल्प उन्हों ने मन ही मन के लिया । २० वर्ष की त्रायु थी, समूचा जीवन सामने था।

मसें भींग रहीं थी...यह विशाल और विलवण संसार उन्हें अपनी और चुमकार रहा था; पुचकार रहा था बार बार ।

सौभाग्य से उन्हें महामहिम वयोवृद्ध श्री स्वामी जयरामदास जी महाराज की शुभ संगति श्राप्त हो गई। महाराज जी ने इस रत्न को व्यच्छी तरह पहचान लिया। पहुंचे हुए एक सिद्ध को एक साधक मिला।

श्चन्ततो गत्वा संवत् १६४६ में खरड़ (जि॰ श्रम्बाला, पंजाब) में श्री शालियाम जी ने जैन-मुनि की दीवा प्राप्त की । उक्त श्री स्वामी जयराम दास जी महाराज ही आपके दीवागुरु हुए।

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

(३)

तत्परचात् स्राप का अध्ययन नये सिरे से आरम्भ हन्ना।

थोंड़े ही समय में आपने आगमों का अनुशीलन पूरा कर लिया। मन, वंचन और कर्म-सभी दृष्टियों से शालियाम जी भगवान् महावीर की श्रिहिंसक एवं परमार्थी सेना के एक विशिष्ट चमतासंपन्न सैनिक वन गए।

आपके अंदर सेवा-भावना तो विल्कुल अनीखी थी। चाहे छोटी उम्र के हों, चाहे बड़ी उम्र के—सभी प्रकार के साधु आप की सेवाओं के सुफल प्राप्त करते रहे। क्या रात, क्या दिन, और क्या शाम, क्या सुवह...वीमार साधुओं की परिचर्या में आपको अपने स्वास्थ्य-अस्वास्थ्य का ध्यान नहीं रहता था।

आचार्य श्री मोती रास जी महाराज और गणायच्छेदक श्री गर्धपति राय जी महाराज की सेवा में आपके जीवन का पर्याप्त काल व्यतीत हुआ।

जैनधर्मदिवाकर, आचार्यप्रवर हमारे महामान्य शिचक पूज्य श्री आत्माराम जी महाराज आपके ही शिष्य हैं।

इन पूज्य श्री को देखकर हमें प्रातःस्मरणीय उन श्री शालिश्राम जी महाराज के अनुपम व्यक्तित्व का कुछ त्राभास अनायास ही मिल जाता है। कवीर ने कहा है:—

> निराकार की आरसी, साधी ही की देह । लखो जो चाहे अलख को, इन में ही लखि लहा।

और मैं तो परमश्रद्धेय श्री शालिश्राम जो महाराज के ऋणों से कभी उच्चण हो ही नहीं सकता। त्रापकी कृपा न हुई होती तो इन आंखों के होते हुए भी में आज अंधा ही रह जाता। त्याग और विराग के इस महा मार्ग पर आप ही मुक्ते ले आये...पूज्य श्री आत्माराम जी महाराज ''जीवित विश्वकोप'' कहे जाते हैं, इन का अन्तेवासित्व मुक्त मंदमति को आप की ही अनुकंपा से हासिल हुआ, अन्यथा मैं आज कहां का कहां पड़ा रह जाता!

महाराज जी के श्रीतम दिन लुधियाना में ही बीते । कई एक रोगों के कारण आपकी श्रीतम घड़ियां बड़ी कष्टमय गुजरीं । पर महाराज की श्रांतरिक शांति कभी भंग नहीं हुई, मनोबल हमेशा अजेय रहा । इन का श्रीतम च्रण प्रशांत धीरता का प्रतीक बनकर श्राज भी इन श्रांखों के सामने मौजूद है:—

नोदेति, नाऽस्तमायाति, सुखे दुःखे मुखप्रमा । यथाप्राप्ते स्थितिर्यस्य, स जीवनमुक्त उच्यते॥

इस प्रकार आप एक जीवन्मुक्त महात्मा थे। आप का शरीरान्त संवत् १६६६ में हुआ। उस समय आप की सेवा में श्रीवर्धमानस्थानाकवासी श्रमणसंघ के आचार्य परमपूज्य गुरुदेव प्रातःस्मरणीय श्रीआत्माराम जी महाराज और इन की शिष्यमंडली, मंत्री परमपूज्य श्री पृथ्वी चन्द्र जी म०, गणी श्री श्यामलात जो म०, कविरत्न श्री अमरचन्द्र जी म० आदि मुनिराज भी उपस्थित थे।

---ज्ञान मुनि

# क्ष्यक्षेष्ट्रिय निवेदन 🎎

जैन शास्त्र प्राकृत भाषा में हैं। प्रायः साधुसमाज ही इसे पढ़ता या पढ़ाता है। गृहस्थसमाज प्राकृत भाषा का जानकार न होने के कारण प्रायः शास्त्रों में प्रतिपादित जीवनिर्माण के महान् तत्त्यों के बोध से घडिन्यत ही रहता है। अतः हमारे भन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि जैनागमों का हिन्दी भाषा में अनुवाद होना चाहिए। अनुवाद भी इतना सुन्दर, सरल एवं सरस हो कि हिन्दी का साधारण जानकार व्यक्ति भी उससे बोध प्राप्त कर सके। इस कार्य के लिये शास्त्रों के ममेज किसी विद्वान मुनि के सहयोग की आवश्यकता थी। सौभाग्यवश हमें श्री वर्धमान स्थानकवासी श्रमणसंघ के आचार्य जैनधर्मदिवाकर साहित्यरत जैनासमरत्नाकर परमपूष्य श्री आत्माराम जी महाराज का मधुर सहयोग प्राप्त हो सथा। आचार्य श्री जी ने इस पुरुषमय आसमसेवाकार्य में सहयोग देने का हमें पूरा २ विश्वास दिलाया। वस फिर क्या था ? आचार्य श्री के आशीर्वाद से काम चालू कर दिया गवा।

हम नहीं समक्ष पाते हैं कि आचार्य श्री जी महाराज के चरणों में किन शब्दों में अपनी कृतज्ञता प्रकट करें?, आचार्य श्री जी ने हमारी समाज पर हिन्दी भाषा में नया चिन्तन प्रदान करने का जो महान अनुबह किया है उस के लिए हम आचार्य श्री के सदा ऋणी रहेंगे।

हम ने जो उपर अपने विचारों का प्रदर्शन किया है, उन्हें कार्यरूप में परिएत हुए लगभग १८ साल हो चुके हैं। उस समय हिन्दी का चेत्र व्यापक नहीं था किन्तु भारत के स्वतंत्र होने के अनन्तर आज तो हिन्दी भाषा ने राष्ट्रभाषा का उच्च स्थान प्राप्त कर लिया है। परिएामस्वरूप अव हिन्दी भाषा किसी प्रान्त या जाति की भाषा न रह कर समूचे भारत की भाषा वन गई है। ऐसी दशा में हिन्दी का प्रचार एवं प्रसार व्यापक होना स्वाभाविक ही है। अब हिन्दी में साहित्य के सभी तत्त्व अपना उचित स्थान प्राप्त करते जा रहे हैं। हिन्दी किसी भी दृष्टि से अब अपूर्ण नहीं कही जा सकती। हिन्दी की इस परिपूर्णता से आज उसकी लोकप्रियता पहले की अपेत्ता दिन प्रतिदिन बढ़ती जा रही है। अतः हिन्दी में प्रकाशित साहित्य ही आज अधिकतया लोकभोग्य हो सकता है, इस तथ्य से इन्कार नहीं किया जा सकता।

जैन शास्त्रमाला कार्यालय को स्थापित हुए १८ वर्ष हो चुके हैं । यह कार्यालय आगमों के प्रकाशन में दिन प्रतिदिन उन्नित एवं प्रगति करता जा रहा है । यह हमारे जिए सन्तेष एवं हर्ष की वात है । शास्त्रमाला ने सर्वप्रथम श्री दशाश्रुतस्कन्य सूत्र का प्रकाशन कराया था। जैनसंसार ने उस का आशा से वढ़कर सम्मान करके हमें पर्याप्त प्रोत्साहित किया । परिणामस्वरूप शास्त्रमाला श्री अनुत्तरोपपातिकदशा, श्री उत्तराध्ययन सूत्र (तीन माग) तथा श्री दशवैकालिक सूत्र के अनन्तर श्री विपाक सूत्र का प्रकाशन कराने में भी सफल हो सकी है। आर्थिक विपान एवं अमुविधा होने पर भी शास्त्रप्रकाशन करते रहना, जैन शास्त्रमाला कार्यालय का ही काम था। हर्ष का स्थान है कि शास्त्रमाला अपने उद्देश्य की पूर्ति में आशातीत सफलता प्राप्त करती जा रही है।

शास्त्रों के प्रकाशन का श्रेय हमारे शास्त्रमाला के प्रबन्धकों की अपेद्या उन दानी महा-

(२)

[प्रकाशकीय निवदन

नुभावों को अधिक है जिन के सत्प्रयास एवं धन के सदुपयोग से शास्त्र प्रकाशित हो सके हैं। धन के स्वामी तो लाखों मिल सकते हैं किन्तु धार्मिक कार्यों में धन लगाने वाले कोई विरले ही होते हैं। हमें प्रसन्नता है कि वर्षों से शास्त्रमाला कार्यालय दानी महानुभावों के पुश्यमय मधुर सहयोग से आगमसेवा का लाभ उठाता आ रहा है।

जैन शास्त्रमाला कार्यालय के सदस्य की ६२४ रुपये देने होते हैं। इन रुपयों द्वारा शास्त्रों का प्रकाशत होता है। प्रकाशित शास्त्र शास्त्रमाला द्वारा बेचे जाते हैं। शास्त्रविक्रय से प्रान्त धन द्वारा पुनः शास्त्रों का प्रकाशन किया जाता है। शास्त्रमाला के ये सभी काम व्यवस्थित तथा नियमबद्ध किए जाते हैं।

शास्त्रमाला द्वारा प्रकाशित शास्त्रों का कितना सम्मान हुआ और वे कितने लोकविय बने ? इस का उत्तर संत्रेप में इतना ही दिया जा सकता है कि जिस काम का आरम्भ आठ व्यक्तियों से हुआ था,आज उस में ४८ व्यक्ति अपना सहयोग दे रहे हैं, जिनमें कई एक वहिनें भी हैं। सदस्यों की संख्या का बढ़ जाना ही शास्त्रमाला की लोकिप्रयता का एक ज्वलन्त उदाहरण है। शास्त्रमाला के सदस्यों के पवित्र नाम नीचे की पंक्तियों में दिए जाते हैं—

- १ श्री खजाङ्कीराम जी जैन, लाहौर वाले, प्रोपरा-इटर- मेहरचन्द्र लदमणदास, कूचा चेलां दरियागञ्ज, देहली ।
- २ स्वर्गीय श्री त्राशाराम जी जैन ऋसूरवाले ।
- स्वर्गीय श्री सन्तलाल जी जैन, प्रोपराइटर-ला० मल्लीमल सन्तलाल जैन चौड़ा बाजार लुधियाना
- ४ श्री सोहनलाल जी जैन, प्रोपराइटर∽ ला० ि मिड्डीमल वाबूराम जैन, चौड़ा वाजार तुधियाना ।
- ४ स्वर्गीय वावू परमानन्द जी वकील कसूर वाले।
- ६ श्री गोपीराम जी प्रोपराइटर- कन्हैयालाल चूजलाल, डब्बी बाजार, होशियारपुर।
- स्वर्गीय श्री राचीशाह जी जैन, रावलपिंडी वाले
- स्वर्गीय श्री तेजेशाह जी रावलविंडी वाले ।
- ६ श्री शालिप्राम जी जैन, जम्मूं।
- १० श्री वर्ष्शाराम चिमनलाल जी जैन, जनरल मर्चेंट्स लुधियाना।
- ११ श्री नन्द्लाल जी जैन, दलाल, लुधियाना ।
- १२ ,, धूमीराम ऐंग्ड सन्स, जालन्धर छावनी ।
- १३ ,, मंगलसेन राशनलाल जी जैन, भटिएडा।
- १४ ,, लडेशाह जी जैन: लाहीर वाल, सदर वाजार देहली।

- ्र, तेल्राम जैन, ठेकेटार, जालंधर छावनी ।
- ६ ,, हुकुमचन्द्र जी जैन, प्रोपराईटर- जैन साइ-कल कस्पनी, घरटाघर लुधियाना ।
- १७ ,, रामजीदास जी जैन, प्रापराईटर- मौहरिया-मल रामजीदास, लोहे वाले, मालेरकोटला ।
- १८ वहिन देवकी देवी जी जैन, प्रिंसिपल- जैन गर्न हाई स्कूल, लुधियाना ।
- १६ श्री वलायतीराम जी जैंन,प्रोपराईटर-मध्याशाह ऐराड सन्ज, रावलपिंडी वाल, न्यू देहली ।
- २० श्री सावित्री देवी जी जैन, मुपुत्री-ला० मुन्शीराम जी जैन अर्जीनवीस जीरा वाले । ऋव आपने श्रद्धेया जैनधर्मीपदेशिका महासती श्रीचन्दा जी म०के चरणों में जैनदीचा ऋतीकार करली है।
- २१ श्री वलायतीराम जी, प्रोपराईटर- ला० गेन्दा-मल वलायतीराम, जनरल मर्चेंट्स,कनाट प्लेस, न्यू देहली ।
- २२ श्री सावनमल जी नाहर, स्यालकोट वाले, बजाज, गली कर्ताराम, लुधियाना ।
- २३ श्री चरणदास जी जैन, श्रेषराईटर- विक्चर-पैलेस टॉकी, पटियाला ।

(३)

२४ श्री अमरनाथ जी लाहौर वाले, प्रोपराईटर- ३७ स्वर्गीय श्री मुन्शीराम जी जैन रैंका, फरीदकोट। लाला चन्द्शाह अमरनाथ, सदर बाजार देहली! २४ श्री हंसराज जी, प्रोपराईटर-लाला तुलसीदास ै३६ स्वर्गीय ,, बांकेराय जी जैन, मंत्री-ऐस० ऐस० नगीनचन्द्र लोहे वाले, चौड़ावाजार लुघियाना। २६ श्री महेन्द्रकुमारी जैन, मृपुत्री लाला अतरचन्द जी जैन गुड़गाँदां छावलो। ऋव ऋषिने अद्धेय परमपुज्य जैनधर्मापदेशिका महासती श्री चन्दा जी महाराज के चरणों में जैनदीचा धारण कर ली है। श्राजकल श्राप साध्वी हैं। २७ श्री देशराज जी जैन रईस, सुनतानपुर लोधी (कपूरथला) २८ श्री मुख्रीराम जी जैन, प्रीयराईटर-लाला सीहरू-लाल जुगल कि गोर, तालाव वाजार, लुधियाना ।

२६ श्री शिवप्रशाद जी, प्रोपराईटर- ला० श्री चन्द शिवप्रशाद जैस, ऋम्याला शहर 🗆

३० श्री वनारमीदास जी स्रोसवाल, कपुरथला-नियासी की पुरुयस्मृति में उनके सुपुत्र श्री सदस्यता के लिए ६२४) रुपए दान में दिए ।

३१ श्री चूर्नालाल जी ऋश्मवाल, सुपुत्र लाला बना-रसीदास जी कपूरथला ।

३२ , दौलतराम जी जैन वकील, समराला, (लुबियाना)

३३ श्री बालकराम जी जैन बजाज, प्रोपराईटर~ फैन्सी स्टंश, चौड़ा वाजार, सुधियाना ∃

३४ श्री धनीराम जी जैन, श्रीपराईटर-ला० धनीराम १४० म्बर्गीय श्री वैष्स्वदास जी जैन, श्रीपराईटर-भगवानदास जैन, मुलतानपुर लोधी (कपूरथला)

३४ श्री कुञ्जलाल जी जैन, प्रापराईटर~ ला८ कुञ्ज-लाल शांतल प्रशाद जैन, सदर वाजार, देहली। 😠१ श्री मोतीलाल जी जौहरी स्रोसवाल जैन देहली।

३६ श्रा प्यारेलााल जी जैन सराफ़, प्रापराईटर-ला० निकामल प्यारेलाल जैन, लुधियाना ।

इन दानी महानुभावों के चित्र जैनशास्त्रमाला के चतुर्थरत्न श्री दशवैकालिक सूत्र में दे दिए गए हैं। इन के अतिरिक्त कुछ नए सदस्य भी हैं। शास्त्रमाला के इन नए सहस्यों के चित्र अधिम पृष्ठी पर दिए जा रहे हैं।

हिन्दीभाषाटीकासहित

३८ स्वर्गीय ,, ख्वचन्द जी जैन जौहरी देहली । जैन युवकसभा लिधयाना ।

४० श्री ऋच्छरूमल जी जैन, प्रोपराईटर- ला० चाननलाल अच्छरूमल जैन पटियाला।

,, चूनीशाह जी स्थालकोट वाले, प्रोपराईटर-लाल: चूनीशाह पन्नालाल जैन ।

४२ ,, कुन्द्नलाल जी अत्रवाल जैन, रामामंडी (पटियाला)

४३ स्वर्गीय श्री राध्रशाह जी जैन लिगा, रावलपिंडी वाले । प्रोपराईटर- लाला काकूशाह राभूशाह जैन देहली ।

४४ बहिन श्री चन्द्रापति जी, सुपुत्री रोहतकनिवासी स्वर्गीय लाला शेरसिंह जी जैन।

८४ स्वर्गीय श्री नत्थूशाह जी स्यालकोट वाले, प्रोप-राईटर-ज्ञाव नत्थुशाह मातीशाह जैन, देहली । मानिकचन्द्र जी जैन ने जैनशास्त्रसाला की । ४६ श्री जयद्यालशाह जी नाहर, स्यालकोट बाले, प्रोपराईटर- लाला शंकरदास जयदयाल, देहली तथा रंगून ।

४७ स्वर्गीय श्री हंसराज जी, प्रोपराईटर- लाव नम्दलाल हंसराज सराक, हाश्यारपुर।

. ४८ श्री मोहनलाल जी बैंकर, बनुड़ (पटियाला)

ः ४६ श्री हरिराम जी थापर, प्रोपराईटर− लाला हरिराम मुलखराज वजाज, लुधियाना ।

> ला० वैष्ण्यदास लद्मीचन्द जैन, बाजार वीकानेरियां, अमृतसर व बम्बई।

्रश्र श्रीमती हुक्मदेवी जी जैन, धर्मपत्नी ला० रूप-लाल जी जैन फरीटकाट वाले।

( \xi )

#### श्री विपाक सुत्र

[प्रकाशकीय निवेदन

ऊपर के छः नए सदस्यों में चार विहनें हैं। इन बहिनों में धार्मिक अनुष्ठानों के लिए जो उत्साह दृष्टिगोचर हो रहा है, उस का श्रेय हमारी महामान्य जैनधर्मीपरेशिका बालब्रह्मचारिसी स्वना-मधन्या महासती स्वर्गीय श्री चन्दा जी महाराज की शिष्यानुशिष्याएं संस्कृतप्राकृतिवशारदा, विदुपी श्री लज्जावती जी महाराज तथा तपस्विनी, समयज्ञा श्री सौभाष्यवती जी महाराज को ही है। इन ही के पावन उपरेशों से उररोक्त बहिनों के हृदयों में धार्मिकता एवं सदरित्रता का मंचार हो पाया है। फलतः ये बहिनें धार्मिक प्रभावना के निमित्त धार्मिक कार्यों में यथावसर अपना पुष्य सहयोग सदा देती रहती हैं। आः हम पूज्य महासती जी महाराज के तथा इन मभी बहिनों के अध्यनात्यन्त कृतज्ञ हैं।

इस के श्रितिरिक्त विवाकसूत्र के प्रकारान में शाहकोटनिवासी लाला रामरारणहास पद्मराज जी जैन ने २५१), पट्टीनिवासी लाला पत्नालाल टेकचन्द्र जी जैन ने १२४), सुलतानपुरिनवासी श्री दुर्गीदाल सरदारी लाल जी जैन ने १४०), श्री कृतचन्द्र जी जैन ने १००) तथा मक्त श्री कर्म चन्द्र जी जैन ने १) रुपए देकर श्री विवाक सूत्र की धैसकापी बनाने में हमें सहयोग दिया है। हम शास्त्रमाला की श्रोर से इन के भी धन्यवादी हैं। आद्रणीय पिष्डत श्री भरडूलाल जी शास्त्री के भी हम अभारी हैं। आप का प्रकृष रोधिया में हमें सहयोग प्राप्त होता रहा है।

अन्त में हम उन सब महानुभावों के प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करते हैं, जिन्हों ने श्री विपाकस्त्र के प्रकारान में तन से, मन से तथा धन से सहयोग देने का अनुप्रह किया है। मंत्री- जैनशास्त्रभाषाकार्यालय, जैनस्थानक, लिपयाना (पंजाब)

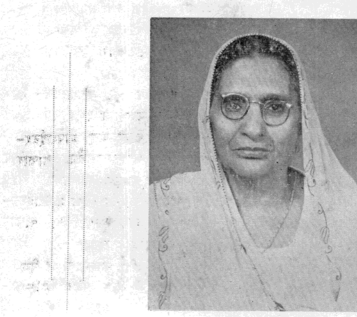




श्री सत्यप्रकाश जी फगवाड़ा प्रोपराईटर ला. सांइयां मल जगन्नाथ नवांशहर, फगवाड़ा तथा जालन्यर।



श्री सन्तराम जी जैन प्रोपराईटर ला० हरनामदास सन्तराम जैन बाजार बीकानेरियां, अमृतसर



श्रीमती भाग्यवती जी जैन माता-ला० सीताराम, श्रोमृषकाश, श्यामलाल जैन, लुधियाना



श्रीमती उत्तमदेवी जी जैन माता-लाला ताराचन्द जैन विजली वाले जम्मू। माता उत्तमीदेवी ४० साल से तपस्या में ही श्रपना जीवन लगा रही हैं। श्राप धन्य हैं।



श्रीमती द्रौपदी देवी जी जैन धर्मपत्नी ला० चूनी लाल जी जैन कपूरथला। श्री द्रौपदी देवी जी ला० नत्थूमल जी फगवाड़ा वालों की सुपुत्री ख्रौर श्री सुन्शी राम जी की बहिन हैं।





श्रीमती विष्णुदेवी जी जैन माता–ला० नन्दलाल, वरकतराम, तुलसीराम जी जेतों मण्डी (पैप्सृ)



# \* कर्म-मीमांसा \*\*

(लेखक-परिडतप्रवर श्री स्वामी फूल चन्द्र जी महाराज पंजाबी, श्रमण)

जैन शास्त्रों का विषयनिरूपण सर्वागपूर्ण है। जड़-चंतन, आत्मा-परमात्मा, दुःख-मुख, संसार-मोच, आस्त्रय-संवर, कर्मबन्ध तथा कर्मचय इत्यादि समस्त विषयों का जितना सूच्म गंभीर और सुस्पष्ट विवेचन जैनागमों में है अन्यत्र मिलना कठिन है। जैन विचारधारा विचारजगत में और आचार-जगत में एक अपूर्व प्रकाश डालने वाली है। हम साधारणरूप से जिस की विचार समभते हैं वह विचार नहीं, वह तो स्वच्छन्य मन का विकल्पजाल है। जो जीवन में अद्भुतता नवीनता और दिव्य दृष्टि उत्पन्न करे वहीं जैन विचारधारा है।

जैनसूत्र--भूले भटके भव्य प्राणियों के लिये मार्गप्रदर्शक बोर्ड हैं, उन्मार्ग से हटा कर सन्मार्ग की खोर प्रगति कराने के लिये ही खरिहंत भगवन्तों ने मार्गप्रदर्शक बोर्ड स्थापन किया है। सूत्र वही होता है जो बीतराग का कथन हो। तर्क या युक्ति से अकार्य हो। जो प्रत्यत्त या अनुमान से विरुद्ध न हो। कुमार्ग का नाशक हो, सर्वाभ्युद्ध्य करने वाला हो खोर जो सन्मार्ग का प्रदर्शक हो। इत्यादि सभी लच्चण श्री विपाकसूत्र में पूर्णत्या पाए जाते हैं अतः जिज्ञासुखों के लिये प्रस्तुत सृत्र उपादेय है।

इस सूत्र का हिन्दी अनुवाद प्रतिभाशाली परिडतप्रवर मुनि श्री झान चन्द्र जी ने किया है। अनुवाद न अति संत्रिप्त है और न अति विस्तृत। अध्ययन करते हुए जिन २ विषयों पर जिझासुओं के हृदय में संदेह का होना संभव था उन २ थिपयों को मुनि जी ने अपनी मन्तिष्क की उपज से पूर्वपत्त उठा कर अनेकों प्रामाणिक प्रन्थों के प्रमाण देकर शंकास्पद स्थलों को उत्तरपत्त के द्वारा सुस्पष्ट कर दिया है। इसी से लेखक की प्रामाणिकता सिद्ध होती है।

विपाकमृत्र ऋह सूत्रों में ग्यारह्यां सूत्र है। इस सूत्र में किस विषय का वर्णन आता है? इस का उत्तर यदि ऋत्यन्त संदोष से दिया जाय तो "विपाक" कि इस शब्द से ही दिया जा सकता है अर्थात् यह शब्द सुनते ही सुझजनों को विषय की प्रतीति हो सकती है।

प्रस्तुत सूत्र के बीस अध्ययन हैं। पहिले के इस अध्ययनों में अशुभ कर्म-विपाक का वर्णन है। पिछले इस अध्ययनों में शुभकर्म-विपाक वर्णित हैं। कर्मसिद्धान्त को सरल, सुगम तथा सुरुषष्ट

% বুর্णीकार ने विपाकमृत्र का निर्वाचन इस प्रकार किया है :—

विविधः पाकः, त्रथवा विषचनं विषाकः कर्मणां शुभोऽशुभो वा । विषचनं विषाकः शुभाशुभकर्भपरिशाम इत्यर्थः । जन्मि सुत्ते विषाको कहिज्जई तं विषाकसुत्तं । तत्प्रतिपादकं श्रुनं विषाकश्रुनं । इन पदों का भावार्थ निम्नोक्त है—

नाना प्रकार से पकता, विशेष कर के कमीं का शुभ अशुभ रूप में पक्रना, अर्थान शुभाशुभ कर्मपरिणाम को ही विपाक कहते हैं, जिस सृत्र में विपाक कहा जाए उसे विपाकसृत्र अथवा विपाकश्रुत कहते हैं।

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

(2, )

बनाने के लिये आगमकारों ने यथार्थ उदाहरण दे कर भव्य प्राणियों के हित के लिये प्रस्तुत सूत्र में बीस जनों के इतिहास प्रतिपादन किए हैं। जिस से पापों से निवृत्ति और धर्म में प्रवृत्ति मुमुद्ध जन कर सकें।

सदा स्प्रराणीय—जैनागमों में कृष्णपत्ती (अनेक पुद्रलपरावर्तन करने वाले) तथा अभव्य जीवों के इतिहास के लिये विल्कुल स्थान नहीं है किन्तु सूत्रों में जहां कहीं भो इतिहास का उल्लेख मिलता है तो उन्हीं का मिलता है जो चरमशरीरी हों या जिन का संसार-भ्रमण अधिक से अधिक देश-ऊन-अर्छ-पुद्रलपरावर्तन शेप रह गया हों, इस से अधिक जिन की संसारयात्रा है, उन का वर्णन जैनागम में नहीं आता है। जिन का वर्णन आगम में आया है वह चाहे किसी भी गति में हों अपश्य तरणहार हैं। इस वात की पृष्टि के लिये भगवती सूत्र के १४वें शतक का गौशालक, तिलों के जीव, निरयाविलका सूत्र में कालीकुमार आदि इस भाई, विपाकसूत्र में दु:चविपाक के इस जीव इत्यादि आखीर में ये सभी मोचगामी हैं।

एक जन्म में उपार्जित किए हुए पापकर्म, रोग-शोक, छेदन-भेदन, मारणपीटन आदि दुःखपूर्ण दुर्गितगत्त में जीव को धकेल देते हैं। यदि किसी पुरुषयोग से वह सुकुल में भी जन्म लेता है तो वहां पर भी वे ही पूर्वकृत दुष्कृत उसे पुनः पापकर्म करने के लिये प्रेरित करते हैं, जिस से पुनः जीव दुःख के गर्त में गिर जाता है। इसी प्रकार दुःखपरम्परा चलती ही रहती है।

कर्मी का स्वरूप-कम्मुणा उवाही जायइ--श्राचाराङ्ग श्र० ३, उ० १। श्रथीत कर्मी से ही जन्म, मरण, बृद्धत्व, शारीरक दुःख, मानसिक दुःख, मंत्रोग वियोग, भवश्रमण श्रादि उपाधियां पैदा होती हैं।

किरइ जिएगा हेऊहिं जेगां तो भएगाए कम्मं अर्थात जो जीव से किसी हेतु द्वारा किया जाता है उसे कर्म कहते हैं।

जब घनघातिकर्मबहमस्त आत्मा में शुभ और अशुभ अध्यवसाय पैदा होते हैं, तब उन अध्यवसायों में चुम्बक की तरह एक अद्भुत आकर्षण शक्ति पैदा होती है। जैसे चुम्बक के आसपास पड़े हुए निश्चेष्ट लोहे के छोटे २ का आकर्षण से खींचे चले आते हैं और साथ चिपक जाते हैं, एवं राग द्वेषात्मक अध्यवसायों में जो कशिश है, वह भाव आसब है। उस कशिश से कर्मवर्गणा के पुद्रल खींचे चले आना वह द्रव्य आसब है। आत्मा और कर्म-पुद्रलों का परस्पर चीरनीर भांति हिलमिल जाना बन्ध कहाता है।

जीव का कर्म के साथ संयोग होने की वन्ध और उसके वियोग होने को मोच कहते हैं। वन्ध का अर्थ वास्तविक रीति से सम्बन्ध होना यहां अभीष्ठ है। ज्यों त्यां कल्पना से सम्बन्ध होना नहीं समक लेना चाहिए। आगे चलकर वह बन्ध चार भागों में विभक्त हो जाता है, जैसे कि-प्रकृति-वन्ध, स्थितिवन्ध, अनुभावबन्ध और प्रदेशवन्ध। इन में से प्रकृति तथा प्रदेश वन्ध मन, वाणी और काय के योग (परिस्पन्द-हरकत) से होता है। स्थिति और अनुभाव बन्ध कपाय से होता है। मन वाणी और काय के व्यापार के बोग कहते हैं। कार्भणवर्गणा के पुद्रलों का आत्मप्रदेशों पर छा जाना, यह योग का कार्य है। उन कर्भवर्गणा के पुद्रलों का दीर्घकाल तक या अल्प काल तक ठहराना और उन में दुःख सुख देने का शक्ति पैदा करना, कदुक तथा मधुर, मन्दरम तथा तीव्र रस पैदा करना कराय पर निभर है। जहां तक योग और कपाय दोनों का व्यापार चाल है,

(३)

#### भाषाटीकासहित

वहां तक कर्म वन्य नहीं रुकता, बन्धच्चय विना जन्मान्तर नहीं रुकता, इसी प्रकार भवपरम्परा चलती ही रहती है।

यहां एक प्रश्न पैदा होता है कि क्या भिन्न २ समय में भिन्न २ कमी का बन्ध होता है ? या एक समय में सभी कमीं का बन्ध हो जाता है ?

इम का उत्तर यह है कि सामान्यतया कर्मों का वन्ध इकट्टा ही होता है, परन्तु बन्ध होने के पश्चान सातों या आठों कर्मों को उमी में से हिस्सा मिल जाता है। यहां खुराक तथा विप का दृष्टान्त लेना चाहिये। जिस प्रकार खुराक एक ही स्थान से समुच्चय ली जाती है, किन्तु उस का रस प्रत्येक इन्द्रिय की पहुंच जाता है और प्रत्येक इन्द्रिय अपनी २ शिक के अनुकूल उसे प्रहण कर उस रूप से परिणमन करती है, उसमें अन्तर नहीं पड़ता। अथवा किसी को सर्प काटले तो वह किया तो एक ही जगह होती है, किन्तु उस का प्रभाव विपरूषेण प्रत्येक इन्द्रिय को भिन्त २ प्रकार से समस्त शरीर में होता है, एवं कर्म बन्धते समय मुख्य उपयोग एक ही प्रकृति का होता है परन्तु उस का बंटवारा परस्थर अन्य सभी प्रकृतियों के सम्बन्ध को लेकर ही मिलता है।

जिस हिस्से में सर्पदंश होता है उस को यदि तुरन्त काट दिया जाय तो चढ़ता हुआ जहर रक जाता है, एवं आस्त्रविदाध करने से कमा का यंत्र पड़ता हुआ भो रक जाता है। यथा अन्य किसी प्रयोग से चढ़ा हुआ विप औषधप्रयोग से वाभिस उतार दिया जाता है तथैव यदि प्रकृति का रस मन्द कर दिया जाए ते। उस का बल कम हो जाता है। मुख्यक्षेण एक प्रकृति बन्धती है, और इतर प्रकृतियां उस में से भाग लेती हैं, ऐसा उनका स्वभाव है।

प्रश्न-मुत्रों में कर्मवन्य करने के भिन्न २ कारण बताए हैं, वे कारण जब सेवन किए जाएं तभी उस प्रकृति का बन्ध होता है। जैसे कि ज्ञानावरणीय तथा दर्शनावरणीय कर्मों का बन्ध है।ता है। जब उन में से किसी का भी सेवन नहीं किया किर उस का बन्ध कैसे हो सकता है ?

उत्तर—कर्मी का बन्ध तो होता हो रहता है। प्रत्येक समय में सात या आठ कर्म संसारी जीव बांधता ही रहता है। आयुष्कर्म जीवन भर में एक ही बार बांधा जाता है। शेप सात कर्म समय २ में बन्धते ही रहते हैं और उन का बंटवारा भी होता ही रहता है, किन्तु कर्मबन्ध के जो मुख्य २ कारण बताए हैं उन के सेवन करने से तो अनुभागवन्ध अर्थात् कल में कटुता या मधुरता हीर्घकालिक स्थिति होनों का बन्ध पड़ता है। यदि उन कारणों का सेवन न किया जाए तो रस में सन्ता रहती है और अल्पकालिक स्थित होती है।

प्रश्न-कर्मवर्गणा के पृद्वल क्या बन्ध होने से पूर्व ही पुष्यरूप तथा पापरूप में नियत होते हैं या अनियत ?

उत्तर नहीं। कर्मवर्णणा के पुद्रल न कोई पुण्यह्न ही हैं और न पापह्न हो। किन्तु शुभ अध्यवसाय में खेंचे हुए कर्मपुद्रल अशुभ होते हुए भी शुभह्न में परिएमन हो जाते हैं, और अशुभ अध्यवसाय के द्वारा खेंचे हुए कर्मपुद्रल शुभ होते हुए भी अशुभ वन जाते हैं। जैसे कि प्रसूता भी मृग्वे तृण खाती है और उस को पीयृपवन स्वेत तथा मधुर दुग्ध वना देती है। प्रत्युत उसी दुग्ध (8)

#### श्री विशकसूत्र

को ऋष्णसर्प विषेता बना देता है।

जैन सिद्धान्त मानता है कि वस्तु अनस्त पर्यायों का पिएड है। महकारी साधनों की पाकर पर्याय बदलती है। कभी शुभ से अशुभ रूप में तो कभी अशुभ से शुभ रूप में हालतें बदलती ही रहती हैं, अर्थात् काल चक्र के साथ २ पर्यायचक भो घूमता रहता है। एवं कम पुद्रज्ञ भी सकर्मा आत्मा के शुभ अध्यवसाय की पाकर पुरुष तथा पाप रूप में परिणमन हो जाते हैं।

पुराय पाप के रस में तरतमता—शुभ योग की तीव्रता के समय पुराय प्रकृतियों के अनुभाग-रस की मात्रा अधिक होती है और पाप प्रकृतियों के अनुभाग की मात्रा हीन निष्पन्न होती है। इससे उल्लाह अशुभ योग की तीव्रता के समय पाप प्रकृतियों का अनुभागव के अधिक होता है और पुराय प्रकृतियों का अनुभाग वन्य न्यून होता। शुभयोग की तीव्रता में कपाय की मन्दता होती है और अशुभ योग की नीव्रता में कपाय की उन्कटता होती है, यह कम भी स्मरणीय है।

कर्मबन्ध पर अनादि और सादि का विचार—आठों ही कर्म किसी विविद्यात संसारी जीव में प्रवाह से अनाहि हैं। पूर्व काल में ऐसा कोई समय नहीं था कि जिस समय किसी एक जीव में आठों कर्मों में से किसी एक कर्म की सत्ता नहीं थी। पीछे से वह कर्म स्पृष्ट तथा वद्ध हुआ हो। तो कहना पड़ेगा कि आठों कर्मों की सत्ता अनादि से विवामान है।

कर्म सादि भी है क्योंकि किसी विविद्यति समय का वन्धा हुआ कर्म अपनी २ स्थिति के मुताबिक आत्मप्रदेशों में ठहर कर और अपना फल देकर आत्मप्रदेशों से मुझ जाता है, परन्तु बीच २ में अन्य कर्मों का बन्ध भी चालू ही रहता है। वह बन्ध नहीं रुकता जब तक कि गुण्म्थानों का आरोहण नहीं होता अर्थात् जब तक जीव आत्मविकास की आंर अपसर नहीं होता तब तक कर्म - प्रकृतियों का बन्ध चालू ही रहता है, रुकता नहीं। तीन कार्य समय २ में होते ही रहते हैं जैसेकि कर्मों का बन्ध, पूर्व कृत कर्मों का मन्ध, पूर्व कृत कर्मों का मन्ध, पूर्व कृत कर्मों का मोग और भुक्त कर्मों की निर्दर्श।

अनेकानत हाँग्ड में कर्मविचार-प्रश्न-क्या कर्म आत्मा से मिन्न है ? या अभिन्न ? यदि भिन्त है तो उस का आत्मा पर कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता। यदि अभिन्न है तो कर्म ही आत्मा का अपर नाम है, जीव और बहा की तरह?। उत्तर-अनेकान्तवादी इसका उत्तर एक ही वाक्य में देता है, जैसे कि आत्मा से कर्म कथंचित् भिन्नाभिन्न हैं, अथवा भेदविशिष्ट अभेद या अभेदविशिष्ट भेद ऐसा भी कह सकते हैं। इस सूच्म थ्योरी को सममने के लिए पहले स्थूल उदाहरण की आवश्यकता है। हम ने स्थूल से सूच्म की और जाना है। सूच्म से अमूर्त की और जाना है, अतः पहले स्थूल उदाहरण के द्वारा इस विषय को समिन्ति। जैसे हमारा यह स्थूल शरोर भी आत्मा से कथंचित भिन्नाभिन्त है। यदि स्थूल शरोर को आवमा से सविथा भिन्न मानेंगे तो भिन्न शरोर जीव-पित्यक्त कलेवर की तरह सुख दुःस आदि नहीं वेद सकता, यदि स्थूल शरीर को सर्वथा अभिन्न माना जाए तो किमी की मृत्यु नहीं होनी चाहिए, अर्थात् शरीर का तीन काल में भी वियोग नहीं होना चाहिए। जैसे द्वारा सकता, क्योंकि द्वारा में द्वारा अभिन्न है। अतः स्यादादी का कहना है, कि सजीव स्थूल शरीर आत्मा से कथंचित भिन्नाभिन्न है। उपराक्त दोपापित मर्वथा भिन्न था सर्वथा अभिन्न मानने में है।

 $(\mathcal{Y}_{i})$ 

कर्ममीमांसा]

#### भाषाटीकासहित

अब इसी विषय को दूमरी शैली से समिशिए— निश्चय नय की दृष्टि से कर्म आत्मा से भिन्न है, क्योंकि आत्मा के गुण आत्मा में ही अवस्थित हैं, कर्मों के गुण कर्मों में स्थित हैं, परस्पर गुणों का आदानप्रदान नहीं होता। कर्मों की पर्याय कर्मों में परिवर्तित होती है, और आत्मा की पर्याय आत्मा में, इस दृष्टि से आत्मा और कर्म भिन्न २ परार्थ हैं। व्यवहार नय की दृष्टि से आत्मा और कर्म में अभेद हैं। जब तक दोनों में अभेदभाव ने नाना जाए तब तक जन्म, जरा, मरण तथा दुःख आदि अवस्थाएं नहीं बन सकर्ती। अभेद द्रा प्रकार का होता है— १—एक सद्या कालभावी अर्थात् अनिह अनस्थाएं नहीं वन सकर्ती। अभेद द्रा प्रकार का होता है— १—एक सद्या कालभावी अर्थात् अनादि अनस्व, जैसे कि आत्मा और उपयोग का अभेद, द्रव्य और गुण का अभेद, सम्यक्त्व और ज्ञान का अभेद। इसे नैत्यिक सम्बन्ध भी कह सकते हैं। दूसरा अभेद और गुण का अभेद, सम्यक्त्व और आनि सान्त और सादि सान्त यों दो प्रकार का होता है। आत्मा के साथ अज्ञानता, वासना, मिध्यात्व और कर्मों का सम्बन्ध अनादि है। इन का विनाश भी क्या जा सकता है, इस लिए इस अभेद को अनादि सान्त भी कहते हैं। दूध दिध और मक्खन तीनों में घृत अभेद से रहा हुआ है, इस संबन्ध की सादि सान्त अभेद भी कह सकते हैं। हमारा प्रकृत साध्य अनादि सान्त अभेद है।

कमों का कर्ता कर्म है या जीव ?—इस के आगे अब प्रश्न पैटा होता है कि क्या कर्मों का कर्ता कर्म ही है ? या जीव है ?, इस जटिल प्रश्न का उत्तर भी नयों के द्वारा ही जिज्ञासुजन सम-भने का प्रयत्न करें। जैसे दिसाब के प्रश्नों को हल करने के लिये तरीके होते हैं जिन्हें गुर भी कहते हैं। एवमेव आध्यात्मक प्रश्नों के। हल करने के जो तरीके हैं उन्हें नय कहते हैं या स्याद्वाद भी कहते हैं। एकान्त निश्चय नय से अथवा एकान्त व्यवहार नय से जाना हुआ वस्तुतन्त्र सब कुछ असम्यक् तथा मिथ्या है, और अनेकान्त दिन्न से जाना हुआ तथा देखा हुआ सब कुछ सम्यक् है। अतः ये पूर्वोक्त दोनों नय जैन-दर्शन के नेत्र हैं, यदि ऐसा कहा जाए तो अनुचित न होगा।

ऋषी रूपी के बन्धन में कसे पड़ सकता है— प्रश्न—आत्मा अरूपी ( अमूर्त ) है और कर्म रूपी है। अरूपी आत्मा रूपी कर्म के बन्धन में कैसे पड़ सकता है?, उत्तर—यह प्रश्न वहें २ विचारकों के मिनदक में चिरकाल से घूम रहा है। अन्य दर्शनकार इस उलभी हुई गुत्थी को मुलभाने में अभी तक असमर्थ रहे, किन्तु जैनदर्शनकार जिनभद्र गणी जमाश्रमणकृत विशेपावश्यक भाष्य की १६३६ वी गाथा तथा बृहद्वृत्तिकार मलधारी हेमचन्द सूरि जी लिखते हैं—अहवा पच्चक्खं चिय जीवोबनिवंधगं जह सरीरं चिद्वइ कम्मयमेव भवन्तरं जीवसजुत्तं। अथवा-यथेदं बाह्यं स्यूलशारीरं जीवोपनिवंधनं जीवेन सह सञ्चद्वं प्रत्यचोपलभ्यभानमेव तिष्ठति सर्वत्र चेष्टते एवं भवान्तरं गच्छता जीवेन सह संयुक्तं कार्मणशारीरं प्रतिपद्यस्व। अर्थात् जैसे—प्रत्यच दश्यमान स्थूल शरीर में आत्मा ठहरी हुई है। एवं आत्मा कर्मशरीर में अनादिकाल से बद्ध है. अबद्ध से बद्ध नहीं, और मुक्त से भी बद्ध नहीं, अर्थात् अनादि से हैं। जैनागम तो किसी भी संसारी जीव को कथंचित्शक्तणी मानता है। एकान्त अरूपी जीव तो मुक्तामा ही है क्योंकि वे कार्मण शरीर तथा तैजस शरीर से भी विमुक्त हैं। वैदिक दर्शन-

<sup>#</sup> मुह्नि चेव ऋहित चेव । ठा० २, उ० पहल

(६)

[कर्ममीसांसा

कार भी तीन प्रकार के शरीरप्रतिपादन करते हैं, जैसेकि-स्थूलशरीर कारणशरीर, तथा सद्मशरीर। जब जीव स्थूल शरीर को छोड़ कर अन्य स्थूल शरीर को धारण करने के लिये जाता है तो उस समय भी वह कारण तथा सूद्म शरीरी होता है। शरीर मौतिक ही होता है काल्पनिक नहीं। भौतिक पदार्थ रूपवान होते हैं, जैसे पृथ्वी आदि परमाणु भी सरूपी होते हैं। उन परमाणुओं का बना हुआ सूद्म शरीर होता है। जहां सशरीरता है वहां सरूपता है। जहां सरूपता नहीं वहां सशरीरता भी नहीं जैसे मुक्तला। शरीर में कर्म, कर्म से शरीर यह परम्परा अनादि से चली आरही है। आयुष्कर्म ने आत्मा को शरीर में जकड़ा हुआ है। आयु कर्म न सुख देता है और न दुःख किन्तु सुख दुख, वेदने के लिये जीव को शरीर में ठहराए रखना ही उस का काम है। पहले की बांधी हुई आयु के चीण होने से पूर्व ही अगले भव की आयु बांध लेता है। श्रायुक्य मोहनीयकर्म के निमित्त से बांधा जाता है। आयुक्य के साथ जितने कर्मों का बंध होता है वह बन्य प्रायः निकाचित बन्ध होता है। अतः कर्मबद्ध जीव कर्थचित् सरूपी है। एकान्त अरूपी नहीं। जो एकान्त अरूपी है, अर्मूर्त है, वह कदापि पौद्धलिक वस्तु के बन्धन में नहीं पड़ सकता है। यह अरूपी आरारीरी में कर्म के बंधन में पड़ जाए ता मुक्ता व्यर्थ सिद्ध हो जाएगी, अतः संसारी जीव पहले कभी भी अशरीरी नहीं ये। सदा काल से सरहरीरी हैं। जो सरहरीरी हैं वे सब बद्ध हैं। ससारीरी वीव पहले कभी भी अशरीरी नहीं ये। सदा काल से सरहरीरी हैं। जो सरहरीरी हैं वे सब बद्ध हैं।

उद्य अधिकार — जो कर्म परिपक्व हो कर रसोत्मुख हो जाए उसे उदय कहते हैं। उदय दो प्रकार का होता है, जैसे कि—प्रदेशोदय और विपाकोदय। प्रदेशोदय तो समस्त संसारी जीवों के प्रतिच्च आठों कर्मों का रहता ही है ऐसा कोई संसारी जीव नहीं जिस के प्रदेशोदय न हो। प्रदेशोदय से सुख दुःख का अनुभव नहीं होता जैसे गगनमंडल में सूद्म रजःकण या जलकण घूम रहे हैं। हमारे पर भी उन का आघात हो रहा है लेकिन हमें कोई महसूस नहीं होता एवं प्रदेशोदय भी समस्त लेना। किन्तु विपाकोदय से ही सुख दुःख का मान होता है। विपाकोदय ही विपाकसूत्र का विषय है। कर्मफल दो तरीके से वेदे जाते हैं। स्वयं उदीयमान होने से दूसरा उदीरणा के द्वारा उदयाभिमुख करने से। जैसे फल अपनी मौसम में स्वयं तो पकते ही हैं किन्तु अन्य किसी विशेष प्रयत्न के द्वारा भी पकाए जा सकते हैं। पाठक इतना अवस्य समरण रक्खें कि प्रयत्न के द्वारा उन्हीं फलों को पकाया जा सकता है जो पकने के योग्य हो रहे हैं। जो फल अभी वित्वुल कच्चे ही हो वे नहीं पकाए जा सकते हैं। ठीक कर्मफल के विषय में भी यह ही दृशन्त माननीय है। जो कर्म उदय के सर्वथा अयोग्य है उसे उपशान्त कहते हैं। अतः उसकी उदीरणा नहीं हो सकती।

अथवा अशास्त्रीय परिभाषानुसार—जं। अन्य किसी वाह्य निमित्त की अनपेक्षा से स्वयं उदय होकर फल देवे उसे औषक्रमिक वेदना कहते हैं। जो कर्म स्वतः या परतः जीव द्वारा अथवा इष्ट अनिष्ठ पुद्रल के द्वारा उदीरणा कर के उदीयमान हो उसे अध्यवगमिक वेदना कहते हैं। वेदना कातात्पर्य यहां फल भोगने से है वह चाहे दृ:खहप में हो या सुखहप में। आठ कर्मों की प्रकृतियां पुद्रलविपाका

\*कतिविहा एं भंते ! वेपणा पएणता ?, गोयना ! दुविहा वेपणा पएणता अज्भोवगिमयाए । (प्रज्ञापना सूत्र का ३५ वां पद )

कर्ममीमांसा]

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

(હ)

हैं और कुछ जीवविषाका। पुद्रलविषाका उसे कहते हैं जो प्रकृति शरीररूप परिएत हुए पुद्रलपर-माणुओं में अपना फल देती हैं, जैसे कि पांचों शरीर, छः संहनन, छः संस्थान इत्यादि नामकर्म की ३७ प्रकृतियां पुद्रलियांका कहलाती हैं। जो कर्मप्रकृति जीव में ही अपना फल देती है उसे जीविविषाका कहते हैं, जैसे कि ४७ घातिकर्मों की प्रकृतियां, वेदनीय, गोत्र, तीर्थंकरनाम तथा त्रसदशक तथा स्थावर-दशक इत्यादि नामकर्म की प्रकृतियां जीविविषाका कहलाती हैं। जैसे कोई अनिभन्न व्यक्ति औपधिएं खाता है। उन से होने वाले हित अहित को वह नहीं जानता किन्तु उसे विषाककाल में दुःख सुख वेदना पड़ता है। इसी प्रकार कर्मग्रहण्यात में मिविष्यन में होने वाले हित अहित को नहीं जानता है। परन्तु कर्मविषाककाल में विवश होकर दुःख सुख को वेदना ही पड़ता है।

दार्शनिक दृष्टि से कर्मफलविषयक प्रश्नोत्तर—प्रश्न-कर्म रूपी हैं और दुःख सुख-ऋरूपी हैं। कारण रूपी हो और कार्य ऋरूपी हो, यह बात मस्तिष्क में तथा हृदय में कैसे जच सकती है ?

उत्तर—दुःख और मुख आदि आत्मधर्म हैं। आत्मधर्म होने से आत्मा ही उन का समवायी कारण है। कर्म अपावायी कारण हैं। द्रव्य क्षेत्र काल और भाव निमित्त कारण हैं। दुःख मुख आदि आत्मधर्म हैं, इस की पृष्टि के लिए आगमप्रमाण लीजिए—उत्तराध्ययन सूत्र के २५वें अध्ययन में जीव का लक्षण करते हुए सूत्रकार फरमाते हैं कि—

•••••जीवो उवस्रोगलक्खणं।

### नागोगां च दसगोगां चेव सुहेण य दुहेण य ॥ १०॥

अर्थान् जीव चेतना लद्म ए वाला है, ज्ञान दर्शन सुख और दुःख द्वारा पहचाना जाता है। अतः दुःख सुख आत्मधर्म हैं।

प्रश्न-दु:स्व यदि त्रात्मधर्म है तो कमें। का सर्वधा चय हो जाने के पश्चान दु:स्वानुभूति क्यों नहीं होती ? यदि होती है तो मुक्त होना व्यर्थ है ?

उत्तर—जैसे कार्य के प्रति समवायी कारण श्रनिवार्यतया अपेद्धित है वैसे ही श्रसमवायी कारण निमित्त कारण भी अपेद्धित हैं। श्रसमवायी कारण तथा निमित्त कारण के बिना अर्थात् इन के सर्वथा अभाव होने पर श्रात्मा में दुःख अवस्तु है। क्योंकि दुःख तो केवल श्रीद्रिक श्रवस्था में ही होता है। श्रीद्रिक माव के श्रभाव होने पर दुःख का भी श्रात्मा में श्रभाव ही हो जाता है। श्रीद्रिक भाव का और दुःख का परस्पर श्रविनामाव सम्बन्ध है। जहां श्रीद्रिक माव है वहां दुःख है, जहां दुःख कहीं वहां श्रीद्रिक भाव मी नहीं।

प्रश्त सुल भी आत्मधर्म है, आत्मा में सुल समवायी कारण से रहा हुआ है। उपर्युक्त असमवायी कारण कर्म तथा निमित्तकारण के सर्वधा आत्यन्तिक अभाव होने पर दुःख की तरह सुल का भी मुक्तात्मा में अभाव ही हो जाना चाहिए ?, इधर मुक्तात्मा में सुल का अभाव होना आगमसम्मत नहीं, क्यों कि आगमपाठ यह है—

अउलं सुहं संपन्ना उत्रमा जस्स नित्थ उ सिध्दाणं सुहरासी सन्वागासे नमाएज्जा ।

(5)

ऐसी स्थिति में इधर कूआँ उधर खाई वाली दशा होती है।

उत्तर—सुल दो प्रकार का होता है, पहला औद्यिक और दूसरा आध्यात्मिक । औद्यिक सुख के सहकारी साधन भौतिक पदार्थ हैं । इस सुल के भाजन पुर्ण्यात्मा हैं । मुक्तात्मा में औद्यिक सुल का तो दुःख की तरह ही आत्यन्तिक अभाव है, परन्तु आध्यात्मिक मुख अनन्त है। वह सुल एक वार आविर्भूत हो कर फिर सदाकालभावी है। केवलज्ञान व केवलदर्शन की तरह एक रस है, अचिए है, अपर्यवसित है, अव्यावाध है।

प्रश्न-क्या मूर्तिमान पुटल अपने आह्लाद, परिनाप, अनुप्रह, उपघात आदि गुणों से अमूर्त आत्मा को प्रभावित कर सकता है ?

उत्तर—हां जो आत्मा कर्म से कथंचित अभिन्न है उस को पुद्गल अपने प्रभाव से कथंचित प्रभावित कर सकता है। जैसे सुपथ्य भोजन करने से चुधानिवृत्तिजन्य आह्लादकता, अग्नि, विद्युत् अहिविप आहि के स्पर्श से परितार! विज्ञान, धृति, स्मृति इत्यादि आत्मधर्म होने से अमृते है। मिद्रापास से विज्ञान का उपवात होता है। विप लाने से धृति का और विपीलिका (भूरी कीड़ी) लाए जाने से स्मृति का उपघात होता है। जोवातु जैसी औपधि पीयूप आदि पदार्थ सेवन करने से विज्ञान विकसित होता है। विपाक्त शरीर निर्विष, दिल और दिमारी ताक्रत की वल देने से उपनेत्र (ऐनक) आदि से अनुम्रह करता है। सिद्धारमा पर पुद्रल का कोई प्रभाव नहीं पड़ता क्योंकि वह अशरीरी है। सशरीरी आत्मा पर ही पुद्रल का प्रभाव पड़ सकता है।

कर्मविपाक संसारस्थ प्राणी में।गते हैं, अतः अब संसारस्वरूप भी समक्षना आवश्यकीय है। जब तक किसी के स्वरूप को न समका जाए तब तक वह पदार्थ हेय या उपादेय कदापि नहीं बन सकता है।

संसार का स्वरूप — संसार शब्द सम् पूर्वक, स्व गती धातु धन् अत्यय से बना हुआ है, जिस का अर्थ होता है— संसरण करना, स्थानान्तर होते रहना । रूपान्तर होते रहना ही संसार का उपलक्षण अर्थ है।

यह संसार जन्म, मरण, जरा, रोग, शोक श्रादि श्रनन्त दुःखों मे भरा हुश्रा । उन श्रनन्त दुःखों के भाजन सकर्मा जीव हो बने हुए हैं । जैन सूत्रकारों ने जिज्ञासुश्रों की मुविधा के लिये संसार को चार भागों में विभक्त किया है । जैसे कि द्रव्यतः संसार, चेत्रतः संसार, काजतः संसार, भावतः संसार ।

१-चतुर्गति, चौरासी लाख येति में जन्म धारण करना ही द्रव्यतः संसार है।

२---१४ राजलोक में परिश्रमण करना ही चेत्रतः संसार है।

३—कायस्थिति, भवस्थिति तथा कर्मस्थिति पृर्ण् करना, नाना प्रकार की पर्याय थारण् करना ही कालतः संसार है ।

४—घनवातिकमें का बन्ध तथा उन का उदय ही भावतः संसार है।

जो जीव द्रव्यतः संसारी हैं, वे चेत्रतः तथा कालतः संसारी ऋवश्य हैं, परन्तु भावतः संसारी वे हों ऋौर न भी हों, जैसे ऋरिहंत देव । वे घनघाती कर्मी से सर्वथा रहित हैं । सिर्फ भवोपप्राही कर्म

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

 $(\epsilon)$ 

रोप हैं, उन से जन्मान्तर की प्राप्ति नहीं होती। यावत् आयुस्थिति है तावत् मनुष्यपर्याय है, श्वतः वे द्रव्यतः संसारी हैं, भावतः संसारी नहीं। यहां शंका हो सकती है कि सिद्ध भगवान को चेत्रतः संसारी श्रवश्य मानना पड़ेगा, क्योंकि सिद्धशिला से ऊपर के कोश के छठे भाग में सिद्ध भगवान विराजमान हैं। वह स्थान भी १४ राजृलोक के श्रंतर्गत ही है, फिर वे श्रसंसारसमावर्तक कैसे रहे ? जब कि उसी स्थान में मृह्म एकेन्द्रिय जीव भी वर्तमान हैं, उन्हें संसारी कहा है ?

समाधान—सिद्ध भगवान सदैव अचल हैं, न अपने गुणों से चितत होते हैं और नाहिं संसरण करते हैं, अर्थान् स्थानान्तर होते हैं। अतः वे सर्वथा असंसारी ही हैं। तत्रस्थ एकेन्द्रिय जीवों में घनघाती कर्म विद्यमान, हैं अतः वे सर्वथा संसारी ही हैं, जो जीव भावतः संसारी हैं। वे द्रव्यतः सेत्रतः तथा कालतः नियमेन संसारी ही हैं, वस्तुतः वे ही क्लेश के भाजन हैं।

एक जन्म में उपार्जित किए हुए पाप कर्म जीव को रोग, शोक, छेदन, भेदन, मारण पीड़न श्रादि दुःखपूर्ण दुर्गित में धकेल देते हैं। यदि किसी पुरुषयोग से जीव राजघराने में या श्रेष्ठिकुत्त में जन्म प्राप्त करता है, तो वहां पर भी वे ही पूर्वकृत पापकर्म उसे पुनः पापोपार्जन करने के लिये प्रेरित करते हैं, जिस से वह पुनः दुःखगर्त में गिर जाता है।

ततो वि य उवट्टिचा, संसारं वहुं ऋणुपरियटंति । बहुकम्मलेवलिचाणं, बोही होइ सुदुल्लहा तेसिं ॥

यह गाथा साधक की सावधान बनाने के लिए पर्याप्त है।

कारण से कार्य की उत्पत्ति—जो हमें इहमिविक दुःख और सुखमय जीवन दृष्टिगोचर होता है, वह कार्य है। उस का कारण अन्य जनमञ्ज पाप और पुण्य है, और जो इहमिविक में किय-माण अश्म और शुभ कर्म हैं, व भविष्यत्कालिक जीवन में होने वाले दुःख सुख के कारण हैं।

कर्मवाद का ऋर्थ यही होता है कि वर्तमान का निर्माण भूत के आधार पर है, और भविष्य का निर्माण वर्तमान के आधार पर निर्भर है। हमारा कोई कर्म व्यर्थ नहीं जाता। हमें किसी प्रकार का फल बिना कर्म के नहीं मिलता। कर्म और फल का यह अविच्छेद सम्बन्ध ही विपाकसूत्र की नींच है।

धन्यवाद्—प्रस्तुत सृत्र के हिन्दी अनुवादक श्रीयुत परिडत जैनमुनि श्री ज्ञान चन्द्र जी हैं। आप की श्रुतभक्ति सराहनीय है। बेशक इस सृत्र के लेखन तथा प्रकाशन में अनेकी बायाएं आगे आई किन्तु आप ने एडी की जगह पर अंगृठा नहीं रखा, अधसर होते ही गए, आखिर में सफलता- लक्षी ने सहर्ष आप के कंठ में जयमाला डाली।

त्रापं,की विशाकसूत्र पर त्रात्मज्ञानविने।दिनी नामक हिन्दीन्याख्या स्थानकवासी संप्रदाय में त्राभी तक त्रपूर्व है, ऐसा मेरा विचार है । सुललित हिन्दीन्याख्या के न होने से बहुत से जिज्ञासुगरा उक्त सूत्रविषयक ज्ञान से बंचित रह हुए थे। ऋव वह ऋपूर्णता श्रनथक प्रयास से त्राप ने बहुत कुळ,पूर्ण करदी है। एतदर्थ धन्यवाद।

# संशोधकीय विज्ञिप्त

तैनवाक्मय में कर्मवाद अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है, और उस ने उस के बहुत बड़े भाग को अपना विषय बना रखा है। श्री भगवती सूत्र, श्री प्रज्ञापना सूत्र और श्री उत्तराध्ययन आदि आगमशंथों में कर्मसम्बन्धी गम्भीर तथा विस्तृत विवेचन किया गया है। इस के अतिरिक्त बहुत से ऐसे आगमेतर श्रंथ भी उपलब्ध हैं, जिन में मात्र कर्मों के सम्यन्ध में ही सूच्म से सूच्म मीमांसा की गई है। उन में "-कर्म- प्रकृति और सात हज़ार श्लोकप्रमाण इस की (कर्मप्रकृति की) चूर्णी, आठ हज़ार और तेरह हज़ार श्लोकप्रमाण वाली इस की हो वृत्तियां, नी हज़ार श्लोकप्रमाण स्वोपज्ञ वृत्ति तथा १८५४० श्लोकप्रमाण वृहद्वृत्तिसहित पञ्च संग्रह, 'छह कर्मपन्थ वालाववांध' इस एक ही नाम वाले तीन प्रत्थों की तीन मिन्न र आत्वायों द्वारा रचनाएं की गई हैं, जिन की श्लोकसंख्या क्रमशः इस हज़ार, बारह हज़ार और सतरह हजार है। वहत्तर हज़ार श्लोकप्रमाण टीकासहित 'महाकम प्रानृतयट्— खरडागम' और चौरासी हज़ार श्लोकप्रमाण चूर्णीव्याख्यासमन्वित कपायप्रामृत—" आदि कर्मविषयक रचनाएँ अधिक प्रसिद्ध हैं। इन उपरोक्त विशालकाय आगमेतर प्रन्थों में भी कर्मतत्त्व की गई है। अधिक क्या कहा जाए जैनकथानक के अधिकांश भाग में भी कम्तद्व वर्णन ही उपलब्ध हो रहा है।

प्रस्तुत श्री विधाकसूत्र की रचना भी कर्मतत्त्व की बतलाने के उद्देश्य से ही की गई है। यह तथ्य इस सूत्र के नाम और प्रतियाग विषय से सहज ही अवगत किया जा सकता है। कर्मतत्त्व जैसे दुरुह विषय की जनसाधारण भी सुगमता से समक सके, इस उद्देश्य से इस सूत्र में सरल कथानक-पद्धति अपनाई गई है।

तैनसाहित्य में कर्मवाद को अत्यधिक महत्त्व दिया गया है, यह कथन उपरोक्त आगमों और आगमभित्र प्रंथों के पर्यालोचन से स्वतः ही प्रमाणित हो जाता है। कर्मनत्त्व के जाने बिना जैनसिद्धान्त का यथार्थ अथच परिपूर्ण बोध नहीं हो सकता, यही कारण है कि जैनसिद्धान्त में दार्शिक और कथानक पद्धति के द्वारा कर्मवाद से सम्बन्ध रखने वाल महत्त्वपूर्ण साहित्य का सर्जन किया गया है।

प्रकृत श्री विपाकसूत्र के दो श्रुतस्कन्ध है। प्रथम का नाम है—दुःखविपाक और द्वितीय का नाम है—सुखविपाक। अन्याय, अत्याचार, कृत्ता, निर्देयता, चौर्धवृत्ति, कामवासना और परिप्रह के द्वारा प्राणी कैसे २ घोर कमों का बन्ध कर लेते हैं, तथा कर्मवन्ध के अनुहर कैसे २ भीषण एवं रोमाञ्चकारी फलों का उपभोग करते हैं, इस प्रकार का वर्णन प्रथम श्रुतस्कन्ध में किया गया है।

दाता, पात्र, द्रव्य और विधि आदि की विशेषताओं से युक्त दान करने से प्राणी नाना प्रकार के सुखों का परिभोग करते हुए अन्त में सम्यग् दर्शन, ज्ञान और चारित्र के द्वारा सिद्धगति (मोच् ) को प्राप्त करते हैं, इत्यादि विषय का द्वितीय शुस्तकत्थ में प्रतिपादन किया गया है ।

इस विपाकसूत्र के ऋतुवादक परिडत मुनि श्री ज्ञानचन्द्र जी हैं ! मुनि श्री जी ने इस

(११)

#### भाषाटीकासहित

THE THE PARTY OF T

अनुवाद को सर्वाङ्गपूर्ण एवं सुन्दर बनाने के लिये भरसक प्रयत्न किया है। मृल श्रीर टीका में आए प्रत्येक विषय का स्पष्ट, सरल श्रीर विस्तृत विवेचन किया गया है, यही इस अनुवाद की विशेषता है। अनुवादक मुनि श्री जी का परिश्रम सर्वथा प्रशंसनीय है।

इस अनुवाद तथा संशोधन की सफलता का सर्वोपिर श्रेय तो जैनधर्मिद्वाकर, जैनागमरत्नाकर, साहित्यरत्न, परमपूज्य गुरुदेव श्री श्री १००८ आचार्यप्रवर श्री आहताराम् जी महाराज को ही है, जिन की असीम कृपादृष्टि तथा आशीर्वोद से यह महान कार्य सम्पन्न हो पाया है, तथापि मुनि श्री जी के प्रेमभरे आग्रह से मैंने भी इसके संशोधन एवं सम्पादन में यथाशक्ति भाग लिया है। संशोधक का स्थान तो बहुत अंचा होता है, जिसके लिए मैं अपने को योग्य नहीं पाता हूं, परन्तु इस बात का अवश्य हुप है, कि इस कारण आगमसेवा का सौभाग्य मुक्ते भी प्राप्त हुआ।

प्रस्तुत श्री विपाकसूत्र कर्मवाद से सम्बन्ध रखता है, और कर्मतत्त्व का निरूपण इस में कथानकों के द्वारा किया गया है। इस सूत्र के परिशीलन से मुक्ते ऐसा अनुभव हुआ है कि इस में विणित कई एक कथाओं का संकलन एक कठिन कार्य है। फिर भी इस ओर अनुवादक मुनि श्री जी ने जहां अधिक से अधिक ध्यान दिया है, वहां मैंने भी इसे यथाराक्य अपनी दृष्टि से ओमल नहीं हाने दिया। भाषा, भाव और सङ्कलन आदि की अपेत्ता से इसे विशुद्ध बनाने के लिये पूरा २ प्रयास किया गया, फिर भी इस विशालकाय शास्त्र में बुटियों का रह जाना असम्भव नहीं, अतः अपनी स्वलमाओं के लिये वाचकवृन्द से विनम्न त्तमायाचना करता हुआ मैं अपनी संत्तिष्त विज्ञाप्ति को समाण्त करता हुं।

मुनि हेमचन्द्र.



### स्वाध्याय

जैनशास्त्रों के पर्यालोचन से पता चलता है कि अध्यात्म जगत में स्वाध्याय भी अपना एक विशिष्ट स्थान रखता है। इस की महिमा के परिचायक अनेकानेक पर जैनागमों में यत्र तत्र उपलब्ध होते हैं। आत्मिक ज्ञानज्योति को आवृत करने वाले अज्ञानावरणीय कर्म का इस को नाशक बता कर आधिभौतिक, दैहिक तथा दैविक इन सभी दुःखां कि का इसे विमोक्ता बतलाया है। सारांश यह है कि स्वाध्याय की उपयोगिता एवं महानता को जैनागमों में विभिन्न पद्धतियों से वर्णित किया गया है।

यह ठीक है कि स्वाध्याय द्वारा मानव आत्मविकास कर सकता है और वह इस मानव को परम्परया जन्म मरण के भीषण दुःखजाल से छुटकारा दिलाकर परम साध्य निर्वाण पद को उपलब्ध करवा देता है, परन्तु यह (स्वाध्याय) विधिपूर्वक होना चाहिए, विधिपूर्वक किया हुआ स्वाध्याय ही इष्टिसिद्धि का कारण बनता है। यदि विधिशूस्य स्वाध्याय होगा तो वह अश्वश्चित्र का कारण भी बन सकता है। इस लिए शास्त्रों का स्वाध्याय करने से पूर्व उस की विधि अर्थान् उस के पठनीय समय असमय का बोध अवश्य प्राप्त कर लेना चाहिए।

श्री स्थानांगसूत्र में अस्वाध्यायकाल का बड़ा सुन्दर विवेचन किया गया है। वहां बत्तीम अस्वाध्याय लिखे हैं। दश श्राकाशसम्बन्धी, दश श्रोदारिकसम्बन्धी, चार महाप्रतिपदा, चार महाप्रतिपदाओं के पूर्व की पूर्णिमाएं श्रोर चार सम्ध्याएं, ये ३२ श्रास्वाध्याय हैं। ताल्पर्य यह है कि इस में शास्त्रों का स्वाध्याय नहीं करना चाहिए। श्रान्य प्रन्थों में श्रस्वाध्यायकाल के सम्बन्ध में कुछ मतभेद भी पाया जाता है परन्तु विस्तारभय से प्रस्तुत में उसका वर्णन नहीं किया जा रहा है। प्रस्तुत में तो हमें श्री स्थानांगसूत्र के श्राधार पर ही बत्तीस श्रस्वाध्यायों का विवेचन करना है। श्रम्तु, बत्तीम अस्वाध्यायों का नामनिर्देशपूर्वक संचिव्र परिचय निम्नोक्त है—

(१) उल्कायात स्थानाश से रेखा वाले तेजःपुद्ध का शिरना, श्रथवा पिछे से रेखा एव प्रकाश वाले तारे का टूटना उल्कापात कहलाता है। उल्कापात होने पर एक प्रहर तक सूत्र की अम्बाध्याय रहती है।

अ सङ्भाएगां भंते ! जीवे कि जरायइ ? सङ्भाएगां जावे नाशावरिगडज कम्भं
 खवेइ । (उत्तराध्ययन सूत्र अ० २६, मृत्र १८)

**\*\* सउभाए वा सव्यदुक्खिविमोक्स्यये**— (उत्तराध्ययनसूत्र अ० २६)

%%% ऋस्वाध्यायकाल में स्वाध्याय करने से होने वाली हानि को टीकाकार महानुभाव के शब्दों में—एतेषु स्वाध्यायं कुर्वतां सुद्रदेवता छलनं करोति—इत शब्दों में कहा जा मकता है। इत शब्दों का भाव इतना ही है कि अस्याध्यायकाल में स्वाध्याय करने से कोई सुद्र देवता पढ़ने याले को पीड़ित कर सकता है।

#### हिन्दीभाषादीकासहित

- (१३)
- (२) दिग्दाह—किसी एक दिशा-विशेष में मानों बड़ा नगर जल रहा हो, इस प्रकार ऊपर की श्रोर प्रकाश दिखाई देना और नीचे अन्धकार मालूम होना, दिग्दाह कहलाता है। दिग्दाह के होने पर एक प्रहर तक अस्वाध्याय रहती है।
  - (२) गर्जित-बादल गर्जने पर दो प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय नहीं करनी चाहिए।
- (४) विद्युत्-विजली चमकने पर एक प्रहर तक शास्त्र की स्वाध्याय करने का निषेध है। आर्द्रों से स्वाति नत्त्रत्र तक अर्थात् वर्षा ऋतु में गर्जित और विद्युत् की अस्वाध्याय नहीं होती, क्योंकि वर्षाकाल में ये प्रकृतिसिद्ध-स्वाभाविक होते हैं।
- (४) निर्घात-विना बादल वाले आकाश में व्यन्तरादिकृत गर्जना की प्रचएड ध्वनि को निर्घात कहते हैं। निर्घात होने पर एक अहीरात्रि तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (६) यूपक-शुक्तपत्त में प्रतिपदा, द्वितीया और तृतीया को संध्या की प्रभा और चन्द्र की प्रभा का मिल जाना, यूपक है। इन दिनों में चन्द्र-प्रभा से आवृत होने के कारण सन्ध्या की समाप्ति मालूम नहीं होती। अतः तीनों दिनों में रात्रि के प्रथम प्रहर में स्वाध्याय करना निषिद्ध है।
- (७) यत्तादीप्त-कभी कभी किसी दिशा-विशेष में बिजली सरीखा, बीचबीच में ठहर कर, जो प्रकाश दिखाई देता है उसे यत्तादीष्त कहते हैं। यत्तादीष्त होने पर एक प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (द) पृशिका-कार्तिक से ले कर माघ मास तक का समय मेघों का गर्भमास कहा जाता है। इस काल में जो भून वर्ण की सूद्रम जलरूप भूं वर पड़ती है, वह भूमिका कहलाती है। यह धूमिका कभी कभी अन्य मासों में भी पड़ा करती है। धूमिका गिरने के साथ ही सभी वस्तुओं को जल-क्लिन्स कर देती है। अतः यह जब तक गिरती रहे, तब तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
- (६) महिका-शीत काल में जो खेत वर्ण की सूचम जलरूप धूंवर पड़ती है, वह महिका कहलाती है। यह भी जब तक गिरती रहे, तब तक श्रास्वाध्याय रहता है।
- (१०) रज-उद्धात-वायु के कारण आकारा में जो चारों श्रोर धूल छा जाती है, उसे रजउद्-धात कहते हैं। रजउद्धान जब तक रहे, तब तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

ये दश आकाशसम्बन्धी अस्वाध्याय हैं।

(११-१३) आस्थ, मांस और रक्त-पञ्चेद्रिय तिर्यक्क के श्रास्थ, मांस और रक्त यदि साठ हाथ के अन्दर हों तो संभवकाल से तीन प्रहर तक स्वाध्याय करना मना है। यदि साठ हाथ के अन्दर बिली वगैरह चृहे आदि को मार डालें तो एक दिन-रात अस्वाध्याय रहता है।

इसी प्रकार मनुष्यसम्बन्धी अस्थि, मांस श्रीर रक्त का अस्वाध्याय भी समभना चाहिए । अस्तर केवल इतना ही है कि इन का अस्वाध्याय सी हाथ तक तथा एक दिन-रात का होता है! स्त्रियों के मासिक धर्म का अस्वाध्याय तीन दिन का एवं बालक श्रीर वालिकाओं के जन्म का कमशः सात श्रीर श्राठ दिन का माना गया है।

- [स्वाध्याय
- (१४)<sup>अप्रशुचि</sup> टट्टी श्रीर पेशाब यदि स्वाध्यायस्थान के समीप हों श्रीर वे ट्रष्टिगोचर होते हों श्रथवा उन की दुर्गन्ध श्राती हो तो वहां स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।
  - (१५) **श्मशान**─श्मशान के चारों तरक सौ-सौ हाथ तक स्वाध्याय न करना चाहिए ।
- (१६) चः द्रग्रह्ण चन्द्र-प्रहण होने पर जबन्य आठ और उत्कृष्ट बारह प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए। यदि उगता हुआ चन्द्र प्रसित हुआ हो तो चार प्रहर उस रात के एवं चार प्रहर आगामी दिवस के—इस प्रकार आठ प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

यदि चन्द्रमा प्रभात के समय प्रहर्ण-सहित श्रक्षत हुत्र्या हो तो चार प्रहर दिन के, चार प्रहर रात्रि के एवं चार प्रहर दूसरे दिन के—इस प्रकार बारह प्रहर तक अस्वाध्याय रखना चाहिए।

पूर्ण महरण होने पर भी बारह प्रहर स्वाध्याय न करना चाहिए। यदि प्रहरण अल्थ-ऋपूर्ण हो तो आठ प्रहर तक अस्वध्यायकाल रहता है।

(१७) सूर्यग्रहण - सूर्यमहण होने पर जघन्य बारह और उत्क्रष्ट सोलह प्रहर तक अन्याभ्याय रखना चाहिए। अपूर्ण महण होने पर बारह और पूर्ण तथा पूर्ण के लगभग होने पर सोलह प्रहर का अस्वाभ्याय होता है।

सूर्य श्रस्त होते समय प्रसित हो तो चार प्रहर रात के और श्राठ श्रागामी अहोरात्रि के—इस प्रकार सोलह प्रहर तक श्रस्वाध्याय रखना चाहिए। यदि उगता हुआ सूर्य प्रसित हो तो उस दिन रात के श्राठ एवं आगामी दिन रात के आठ—इस प्रकार सोलह प्रहर तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

(१८) पुतन-राजा की मृत्यु होने पर जब तक दूसरा राजा सिंहासनारुढ़ न हो, तब तक स्वाध्याय करना निषिद्ध है। नये राजा के हो जाने के बाद भी एक दिन रात तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

राजा के विद्यमान रहते भी यदि श्रशान्ति एवं उपद्रय हो जाय तो जब तक श्रशान्ति रहे तब तक श्रशान्ति रहे तब तक श्रशान्ति एवं व्यवस्था हो जाने के बाद भी एक श्रहोरात्रि के लिए अस्वाध्याय रखा जाता है !

राजमंत्री की, गाँव के मुखिया की, शय्यातर की तथा उपाश्रय के आस-पास में सात घरों के अन्दर श्रन्य किसी की मृत्यु हो जाय तो एक दिन रात के लिए श्रस्याध्याय रखना चाहिए !

- (१६) राजव्युद्ग्रह-राजाश्रों के बीच संप्राम हो जाय तो शान्ति होने तक तथा उस के बाद भी एक ऋहोरात्र तक स्वाध्याय नहीं करना चाहिए ।
- (२०) श्रीदारिकशरीर-उपाश्रय में पंचेन्द्रिय तिर्यंच का श्रथवा मनुष्य का निर्जीय शरौर पड़ा हो तो सौ हाथ के श्रन्दर स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

ये दरा श्रोदारिक—सम्बन्धी श्रस्याध्याय हैं। चन्द्रश्रहण श्रोर सूर्यप्रहण को श्रोदारिक श्रस्वाध्याय में इसलिए गिना है कि उन के विमान प्रध्वी के बने होते हैं।

(२१-२८) चार महोत्सव श्रौर चार महाप्रतिपदा-श्वापाढ़ पूर्णिमा, श्राहिबन पूर्णिमा, कार्ति-

स्वाध्याय]

#### **हिन्दीभाषाटीकासहित**

**(१**x)

क पूर्णिमा और चैत्र पूर्णिमा—ये चार महोत्सव हैं। उक्त महापूर्णिमाओं के बाद स्त्राने वाली प्रतिपदा महाप्रतिपदा कहलाती है। चार्रो महापूर्णिमाओं और चारों महाप्रतिपदाओं में स्वाध्याय नहीं करना चाहिए।

(२६-३२) प्रातःकाल, दुपहर, सायंकाल और श्रद्धं रात्रि-ये चार सन्धाकाल हैं। इन संध्याओं में भी दो घड़ी तक स्वाध्याय नहीं करना क्षचाहिए।

इन बत्तीस ऋरवाध्यायों का विस्तृत विवेचन तो श्री स्थानांगसूत्र, व्यवहारभाष्य तथा हरि-भद्रीयावश्यक में किया गया है । ऋषिक के जिल्लासु पाठक महानुभाव वहां देख सकते हैं !

श्रागमयन्थों में श्री विपाकसूत्र का भी ऋषना एक मौलिक स्थान है, श्रतः श्री विपाकसूत्र के ऋष्ययन या ऋष्यापन करते या कराते समय पूर्वोक्त ३२ ऋस्वाध्यायकालों के छोड़ने का ध्यान रखना चाहिए। दूसरे शब्दों में इन ऋस्वाध्यायकालों में श्री विपाकसूत्र का पठन पाठन नहीं करना चाहिए। इसी बात की सूचना देने के लिए प्रस्तुत में ३२ श्रस्वाध्यायों का विवरण दिया गया है।

% - ऊपर कहे गए २२ ऋश्वाध्यायों का भाषानुवाद प्रायः कविरत्न श्री ऋमर चन्द्र जी महाराज द्वारा ऋतुवादित श्रमणसूत्र में से साभार उद्धृत किया गया है।



### "णमोऽत्थु एां समणस्य भगवत्रो महावीरस्स"

# पाक्कथन

भारत के लब्धप्रतिष्ठ जैन, बौद्ध और वैदिक इन तीनों ही प्राचीन धर्मों का समानहृत से यह सुनिश्चित सिद्धान्त है कि मानव जीवन का अन्तिम साध्य उस के आध्यात्मिक विकास की परिपूर्णता और उस से प्राप्त होने वाला प्रतिभाप्तकर्वजन्य पूर्णवोध अथच स्वह्नपप्रतिष्ठा अर्थान् परमकैवल्य या मोच है, उस के प्राप्त करने में उक्त तीनों धर्मों में जितने भी उपाय बतलाये गये हैं, उन सब का अन्तिम लच्य आत्मसम्बद्ध समस्त कर्मा गुओं का चीरा करना है। आत्मसम्बद्ध समस्त कर्मों के नाश का नाम ही क्ष्मोच है। दूसरे शब्दों में आत्मप्रदेशों के साथ क्षिक्षकर्मपुद्ध तों का जो सम्बन्ध है, उस से सर्वया पृथक हो जाना ही मोच है। सम्पूर्ण कर्मों के चय का अर्थ है—पूर्वत्रद्ध कर्मों का विच्छेद और नवीन कर्मों के बन्ध का अभाव। तात्पर्य यह है कि एक वार बांधा हुआ कर्म कन्नी न कभी तो चीरा होता ही है, परन्तु कर्म के चयकाल तक अन्य कर्मों का बन्ध भी होता रहता है, अर्थान् एक कर्न के चय होने के समय क्षिक्षक्षत्रम्य कर्म का बन्ध होना भी सम्भव अथच शास्त्रसम्मत है। इसिलये सम्पूर्ण कर्मों अर्थात् बद्ध और बांधे जाने वाले समस्त कर्मों का आत्यन्तिक चय, आत्मा से सर्वथा पृथक हो जाना ही मोच है।

यदापि बौद्ध और वैदिक साहित्य में भी कर्मसन्तन्थी विचार है तथापि बह इतना अलप है कि उस का कोई विशिष्ट स्वतन्त्र प्रन्थ उस साहित्य में उपलब्ध नहीं होता, इस के विपरात जैन-दर्शन में कर्मसम्बन्धो विचार नितात सूर्म, व्यवस्थित और अति विस्तृत हैं। उन विचारों का प्रति-पादकशास्त्र कर्मशास्त्र कहलाता है। उस ने जैन साहित्य के बहुत बड़े भाग का रोक रक्ता है, बांद कर्मशास्त्र को जैन साहित्य का हृद्य कह दिया जाए तो उचित ही होगा!

कर्मशब्द की अर्थविचारणा-कर्म शब्द का ब्युत्पत्तिलस्य अर्थ है- क्रियते इति कर्म--

कृत्स्नकर्मचयो मोचः । (तत्त्वार्थसूत्र घ० १०, सू० ३ ।)

क्षक जिस में रूप, रस, गन्ध, स्पर्श और संस्थान हों, उसे पुद्रल कहते हैं, जो पुद्रल कर्म बनते हैं वे एक प्रकार की अत्यन्त सूचम रज अथवा धूलि होती है, जिस को इन्द्रियां स्वयं तो क्या यंत्रादि की सहायता से भी नहीं जान पाती। सर्वज्ञ परमात्मा अथवा परम अवधि ज्ञान के धारक योगी ही उस रज का प्रत्यक्त कर सकते हैं। जो रज कर्मपरिशाम का प्राप्त हो रही है या हो चुकी है उसी रज की कर्मपुद्गल संज्ञा होती है।

%%% यह जीव समय २ पर कर्यों की निर्जरा भी करता है और कर्मों का बन्त्र भी करता है, अर्थात् पुराने कमों का विच्छेद और नवीन कमों का वन्त्र इस जीव में जब तक बना रहता है तब तक इस को पूर्णवेश-केवलज्ञान की प्राप्ति नहीं होती।

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

(१७)

श्रयात् जो किया जावे वह कर्म कहलाता है। कर्म शब्द के लोक और शास्त्र में अनेक अर्थ उपलब्ध होते हैं। लौकिक व्यवहार या काम धन्धे के अर्थ में कर्म शब्द का व्यवहार होता है, तथा खाना पीना, चलना, फिरना आदि किया का भी कर्म के नाम से व्यवहार किया जाता है, इसी प्रकार कर्मकांडी मीमांसक याग आदि कियाकलाप के अर्थ में, स्मार्त विद्वान बाह्मण आदि चारों वर्णों तथा बह्मचर्यादि चारों आश्रमों के लिए नियत किये गये कर्मरूप अर्थ में, पौराणिक लंग बत नियमादि धार्मिक कियाओं के अर्थ में, व्याकरण के निर्माता— कर्ता जिस को अपनी किया के द्वारा प्राप्त करना चाहता है। अर्थान जिस पर कर्ता के व्यापार का फल गिरता हो—उस अर्थ में, और नैयायिक लोग अंक अर्थन गाये सांकेतिक कर्मों में कर्मशब्द का व्यवहार करते हैं और गणितज्ञ लोग योग और गुणन आदि में भी कर्म शब्द का प्रयोग करते हैं, परन्तु जैन दर्शन में इन सब अर्थों के अतिरिक्त एक पारिभाषिक अर्थ में उस का व्यवहार किया गया है, उस का पारिभाषिक अर्थ पूर्वोक्त सभी अर्थों से भिन्न अर्थच विलक्षण है। उस के मत में कर्म यह नैयायिकों या वैशेषिकों की मान्ति कियारूप नहीं किन्तु पौद्गलिक अर्थात् द्रव्यरूप है। वह आत्मा के साथ प्रवाहरूप से अतादि सम्बन्ध रखने वाला अजीव—जड़ द्रव्य है। जैन—सिद्धान्त के अनुसार कर्म के भावकर्म और द्रव्यकर्म ऐसे दो प्रकार हैं। इन की व्याख्या निम्नोक्त है—

- १- भावकर्म-मन, बुद्धि की सूद्म किया या आत्मा के रागद्वेपात्मक संकल्परूप परिस्य-न्दन की भावकर्प कहते हैं।
- २— द्रव्यकर्म—कर्मागुओं का नाम द्रव्यकर्म है अर्थान आत्मा के अध्यवसायविशेष से कर्मागुओं का आत्मप्रदेशों के माथ सम्बन्ध होने पर उन की द्रव्यकर्म संज्ञा होती है। द्रव्यकर्म जैन-दर्शन का पारिभाषिक शब्द है इस के समभने के लिये कुछ अन्तर्द्र ष्टि होने की आवश्यकता है।

जब कोई द्यातमा किसी तरह का संकल्प विकल्प करता है तो उसी जाति की कार्मण वर्गणायं उस आत्मा के उत्पर एकत्रित हो जाती हैं अर्थात् उस की स्रोर खिंच जाती हैं उसी को जैन परिभाषा में आस्त्रव कहते हैं स्रोर जब ये आत्मा से सम्बन्धित हो जाती हैं तो इन की जैन मान्यता के अनुसार बन्धे संज्ञा हो जाती है। दूसरे शहदों में आत्मा के साथ कर्मवर्गणा के स्रशुक्रों का नीर चीर की

अउत्चेपणापचेपणाञ्चं चनप्रसारणगभनानि पंच कर्माणि—अर्थात् उत्चेपण- उत्पर फैंकना, अपचेपण-नीचे गिराना, आकुंचन—समेटना, प्रसारण—फैलाना और गमन—चलना, ये पांच कर्म कहलाते हैं। नैयायिकों के मत में द्रव्यादि सात पदार्थों में कर्म यह तीसरा पदार्थ है और वह उत्चेपणादि भेद से पांच प्रकार का होता है। भान्ति लोलीभाव-हिलमिल जाना बन्ध कहलाता है। बन्ध के—१-प्रकृतियन्ध, १२-स्थितियन्ध, १२-अनुभागवन्ध और ४--प्रदेशवन्ध ये चार भेद हैं। सामान्यतया इसी को ही द्रव्यकर्म कहते हैं और इस के—द्रव्यकर्म के आठ भेद होते हैं। ये आठों ही आत्मा की मुख्य २ आठ शक्तियों को या तो विक्रत कर देते हैं या आहत करते हैं। ये आठ भेद--१-ज्ञानावरणीय, २-दर्शनावरणीय, ३-वेदनीय, ४-मोहनीय, ४-आयु, ६-नाम, ७-गोत्र और ६-अन्तराय, इन नामों से प्रसिद्ध है। ये द्रव्यरूप कर्म के मूल आठ भेद हैं और इन्हीं नामों से इन का जैनशास्त्रों में विधान किया गया है। इन की अर्थनिचारणा इस प्रकार है—

अस्वभावः प्रकृतिः प्रोक्तः, स्थितिः कालावधारणम् । अनुभागो रसो झेयः, प्रदेशो दलसंचयः ॥१॥

श्रर्थात् स्वभाव का नाम प्रकृति है, समय के अवधारण— इयत्ता की स्थिति बहते हैं, रस का नाम अनुभाग है और दलसंचय को प्रदेश कहते हैं। प्रकृतिबन्ध आदि पदों का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह निम्नोक्त है—

१-प्रकृतिबन्ध-जीव के द्वारा प्रहण किये हुए कर्मपुद्गल में भिन्न २ स्वभावों श्रर्थात शक्तियों का उत्पन्न होना प्रकृतिबन्ध है ।

२-स्थितिबन्ध-जीव के द्वारा गृडीत कर्मपुद्गलों में अमुक काल तक अपने स्वभावों का त्याग न कर जीव के साथ लगे रहने की कालमर्यादा को स्थितिबन्ध कहते हैं।

३-ब्रानुभाग (रस) बन्ध-जीव के द्वारा प्रहण किये हुए कर्मपुर्गलों में रस के तरतम-भाव का अर्थान् फल देने की न्यूनाधिक शक्ति का उत्पन्न होना रसवन्ध कहलाता है।

४--प्रदेशबन्ध-जीव के साथ न्यूनाधिक परमाणुश्री वाले कर्मस्कन्थीं का सम्बन्ध होना प्रदेशबन्ध कहलाता है।

अथवा - प्रकृतिबन्ध आदि पदों की व्याख्या निम्नप्रकार से भी की जा सकती है---

१--कर्मपुद्गतों में जो ज्ञान को त्र्यावरण करने, दर्शन को रोकने और सुख दुःख देने श्रादि का स्वभाव बनता है वही स्वभावनिर्माण प्रकृतिबन्ध है।

२-स्वभाव बनने के साथ ही उस स्वभाव से अमुक समय तक च्युत न होने की मर्यादा भी पुद्रगतों में निर्मित होती है, यह कालमर्यादा का निर्माण ही स्थितिबन्ध है।

३-स्वभावनिर्माण के साथ ही उस में तीइता, मन्दता आदि रूप में फलानुभव करने वाली विशोषतायें बंबती हैं, ऐसी विशेषता ही अनुभागनन्ध है।

४-प्रह्ण किये जाने पर भिन्न २ स्वभावों में परिणत है।ने वाली कर्मपुद्गलराशि स्वभा-वानुसार ऋमुक २ परिमाण में बंट जाती है, यह परिमाणविभाग ही प्रदेशवन्ध्व कहलाता है।

#### हिन्दीभापाटीकासहित

(38)

१-ज्ञानावरणीय-% जिस के द्वारा पदार्थों का स्वरूप जाना जाए उस का नाम ज्ञान है। जो कर्म ज्ञान का आवरण-श्राच्छादन करने वाला हो, उसे ज्ञानावरणीय कहते हैं। तारपर्य यह है कि जैसे सूर्य को बादल आवृत कर लेता है, अथवा जैसे नेत्रों के प्रकाश को वस्त्रादि पदार्थ आच्छादित कर देते हैं, उसी प्रकार जिन कर्माणुओं या कर्मवर्गणाओं के द्वारा इस जीवात्मा का ज्ञान आवृत (हका हुआ) हो रहा है, उन कर्माणुओं वा कर्मवर्गणाओं का नाम ज्ञानावरणीय कर्म है।

२-दर्शनावरणीय—पदार्थों के सामान्य बोध का नाम दर्शन है। जिस कर्म के द्वारा जीवा-त्मा का सामान्य बोध खाच्छादित हो उसे दर्शनावरणीय कहा जाता है। यह कर्म द्वारपाल के समान है। जैसे—द्वारपाल राजा के दर्शन करने में रुकाबट डालता है ठीक उसी प्रकार यह कर्म भी आत्मा के चसुर्दर्शन (नेत्रों के द्वारा होने वाला पदार्थ का सामान्य बोध) खादि में रुकाबट डालता है।

२-वेदनीय — जिस कम के द्वारा सुख दुःख की उपलब्धि ही उस का नाम वेदनीय कर्म है। यह कर्म मधुलिप्त असिधारा के समान है। जैसे — मधुलिप्त असिधारा की चाटने वाला मधु के रसाखाद से आनन्द तथा जिह्ना के कट जाने से दुःख दोनों को प्राप्त करता है, उसी प्रकार इस कर्म के प्रभाव से यह जीव सुख और दुःख दोनों का अनुभव करता है।

४-मोहनीय- जो कर्म स्व पर विवेक में तथा स्वरूपरमण में वाधा पहुँचाता है, अथवा जो कर्म आत्मा के सम्वक्त्व गुण का और चारित्रगुण का घात करता है, उसे मोहनीय कर्म कहते हैं। यह कर्म मिदिराजन्य फल के समान फल करता है। जिस प्रकार मिदिरा के नशे में चूर हुआ २ पुरुष अपने कर्तव्याकर्तव्य के भान से च्युत हो जाता है, उसी प्रकार मोहनीयकर्म के प्रभाव से इस जीवात्मा को भी निज हेयोपादेय का ज्ञान नहीं रहता।

४-त्रायु--जिस कर्म के अविश्वित रहने से प्राणी जीवित रहता है और कीए हो जाने से सल्यु को प्राप्त करता है, उसे आयुष्कर्म कहते हैं। यह कर्म कारागार (जेल) के समान है, अर्थात् जिस प्रकार कारागार में पड़ा हुआ केंद्र। अपने नियत समय से पहले नहीं निकल पाता उसी प्रकार इस कर्म के प्रभाव से यह जीवात्मा अपना नियत भवस्थिति को पूरा किये बिना मृत्यु को प्राप्त नहीं हो सकता।

६-नाम-जिस कर्म के प्रभाव से अमुक जांच नारकी है, अमुक तियंच है, अमुक मनुष्य श्रीर अमुक देव हैं—इस प्रकार के नामों से सम्बोधित होता है, उसे नामकर्म कहते हैं। यह कर्म चित्रकार के समान है। जैसे चित्रकार नाना प्रकार के चित्रों का निर्माण करता है। उसी प्रकार नामकर्म भी इस जीवात्मा को अनेक प्रकार की अवस्थाओं में परिवर्तित करता है।

क्ष्माणस्सावरिण्जं, दंसणावरणं तहा । वेयिण्जं तहा मोहं, आउकम्मं तहेव य ॥२॥ नामकम्मं च गोयं च, अन्तरायं तहेव य । एवमेयाइं कम्याइं, अट्टेव उ समासक्रो ॥३॥ (उत्तराध्ययनसूत्र, अ० ३३) (25)

७-गोत्र—जिस कर्म के द्वारा यह जीवात्मा कँच और नीच कुल में उत्पन्त हो अर्थात् कँच नीच संज्ञा से सम्बोधित किया जाए, उस का नाम गोत्रकर्म है। यह कर्म कुलाल (कुम्हार) के समान है। जैसे—कुलाल छोटे तथा बड़े भाजनों को बनाता है, उसी प्रकार गोत्रकर्म के प्रभाव से इस जीव को कँच और नीच पर की उपलिय होती है।

द-ग्रन्तराय—जो कर्म आत्मा के वीर्य, दान, लाभ, भोग और उपमोग रूप शक्तियों का धात करता है वह कर्म ग्रन्तराय कहलाता है। अन्तराय कर्म राजभंडारी के समान होता है। जैसे-राजा ने द्वार पर आये हुए किसी याचक को कुछ द्रव्य देने को कामना से भंडारी के नाम पत्र लिख कर याचक को तो दिया, परन्तु याचक को भंडारी ने किसी कारण से द्रव्य नहीं दिया, या भंडारी ही उसे नहीं मिला। भंडारी का इन्कार या उस का न भिलना ही अन्तराय कम है। कारण कि पुण्यकम-वशान दानादि सामग्री के उपस्थित होते हुए भी इस के प्रभाव से काई न काई एसा विदन उपस्थित हो जाता है कि देने और लेने वाले दोनों ही सकल नहीं हो पाते।

कमीं की आठ मूल प्रकृतियें ऊपर कही जा चुकी हैं, इन की अउतर प्रकृतियें १४८ हैं। ह्यानावरणीय की ४, दर्शनावरणीय को ६, वेदनीय की २, मोहनीय की २८, आयु की ४, नाम की १०२, गोत्र की २ और अन्तराय की ४, कुल मिला कर ११४८ उत्तरप्रकृति या उत्तरभेद होते हैं। इन समस्त उत्तरभेदों का विस्तृत वर्णन तो जैनागमों तथा उन से संकलित किये गये कर्मअन्थों में किया गया है, परन्तु प्रस्तुत में इन का प्रकरणानुसारी संचिप्त वर्णन दिया जा रहा है—

- (१) ज्ञानावरणीय कर्म के ४ भेद हैं, जिनका विवरण नीचे की एंकियों में है-
- १—मितिज्ञानावरणीय—-इन्द्रियों और मन के द्वारा जो ज्ञान होता है, उसे मितिज्ञान कहते हैं। इस ज्ञान को आवरण--आच्छादन करने वाले कर्म को मितिज्ञानावरण्ये अथवा मितिज्ञानावरण् कहते हैं।
- २-श्रुतज्ञानावरणीय--शास्त्रों के वाचने तथा सुनने से जो अर्थज्ञान होता है, अथवा-मतिज्ञान के अनन्तर होने वाला और शब्द तथा अर्थ की पर्यालोचना जिस में हो ऐसा ज्ञान श्रुतज्ञान कहलाता है। इस ज्ञान के आवरण करने वाले कर्म को श्रुतज्ञानावरजीय या श्रुतज्ञानावरण कर्म कहते हैं।
- ३-अविश्वानावरणीय-इन्द्रियों तथा मन की सहायता के विना मर्यादा को लिये हुए ह्रूप वाले द्रव्य का जो ज्ञान होता है, उसे अविश्वान कहते हैं, इस ज्ञान के आवरण करने वाले कर्म को अविश्वानावरणीय कहते हैं।

क्रिकमों के मूलभेद मूलप्रकृति श्रीर उत्तरभेद उत्तरप्रकृतियें कहलाती हैं।
इह नाग्यदंसगावरणवेदनोहाउनामगोयाणि।
विग्धं च पण्नवदुश्रद्ववीसचउतिसयदुपण्यिहं ॥३॥ (कर्मश्रंथ भाग १)

(२१)

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

४—मनःपर्यवज्ञानावरणीय—इन्द्रियों श्रीर मन की सहायता के विना मर्यादा को लिए हुए जिस में संज्ञी जीवों के मनोगत भावों को जाना जाए उसे मनःपर्यवज्ञान कहा जाता है। इस ज्ञान के श्रावरण करने वाले कर्म के सम:पर्यवज्ञानावरणीय कहते हैं।

ध-केवलज्ञानावरणीय — संसार के भूत, भविष्यत् तथा वर्तमान काल के सम्पूर्ण पदार्थों का युगपत—एक साथ जानना, केवलज्ञान कहलाता है। इस ज्ञान के आवरण करने वाले कर्म को केवलज्ञानावरणीय कहते हैं।

(२) दर्शनावरणीय कर्म के ६ भेद हैं। इत का संचित्र विवरण निम्नोक्त है-

१--चतुर्दर्शनावरणीय—श्रांख के द्वारा जो पदार्थों के सामान्य धर्म का प्रहण होता है, उसे चचुर्दर्शन कहते हैं, उस सामान्य प्रहण अर्थात् झान को रोकने वाला कर्म चजुर्दर्शनावरणीय कहलाता है।

२--श्रच तुर्दर्शनावरणीय-- आंख को छोड़ कर त्वचा, जिह्ना, नाक, कान और मन से पदार्थों के सामान्य धर्म का जो झान होता है, उसे श्रचचुर्दर्शन कहते हैं। इस के आवरण करने वाले

कर्म के। ऋच बुर्द्श्वावरशीय कडा जाता है।

३-- ग्रावधिद्श्नीवर्श्वीय-- इन्द्रियों श्रीर मन की सहायता के विना ही श्रात्मा की रूपी द्रव्य के सामान्य धर्म का जो बेध्य है।ता है, उसे अवधिदर्शत कहते हैं। इस के श्रावरण करने वाले कर्म का अवधिद्शीनावर्श्वीय कहते हैं।

४--केबलदर्शनावरणीय---संसार के सम्पूर्ण पदार्थी का जो सामान्य अववेश्य होता है, उसे केवलदर्शन कहते हैं। इस के आवरण करने वाले कर्म की केबलदर्शन कहते हैं। इस के आवरण करने वाले कर्म की केबलदर्शनावरणीय कहा जाता है।

पू-िद्रा-जें। संत्या हुआ जीव थे ड़ी सी आवाज से जाग पड़ता है अथोत्।जस जगाने में परिश्रम नहीं करना पड़ता, उस की नोंद को निद्रा कहते हैं और जिस कर्म के उदय से ऐसा नींद आती है, उस कर्म का नाम भी निद्रा है।

६ - निद्रानिद्रा-- जो सोया हुआ जीव वड़े जोर से चिल्लाने पर, हाथ द्वारा जोर २ से हिलाने पर वड़ी मुश्किल से जागता है, उस की नींद को निद्रानिद्रा कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसी नींद आवे उस कर्म का भी नाम निद्रानिद्रा है।

७--प्रचला--खड़े २ या बैठे २ जिस को नींद खाती है, उस की नींद को प्रचला कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसी नींद आबे उस कर्म का भी नाम प्रचला है।

द्र--प्रचलाप्रचला—चलते फिरते जिस की नींद खाती है, उस की नींद की प्रचलाप्रचला कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसी नींद खावे उस कर्म का भी नाम प्रचलाप्रचला है।

६--स्त्यानद्धि या स्त्यानगृद्धि---जो जीव दिन में श्रथवा रात में संखे हुए काम को

प्राक्कथन

नींद की हालत में कर डालता है, उस की नींद को स्थानर्द्धि या स्थानगृद्धि कहते हैं। यह निद्रा जिसे आती है उस में उस निद्रा की दशा में वासुदेव का आधा वल आ जाता है। जिस कर्म के उदय से ऐसी नींद आती है, उस कर्म का नाम स्त्यानिर्द्धि या स्त्यानगृद्धि है।

- (३) वेदनीय कर्म के २ भेद हैं। उन का नामनिर्देशपूर्वक विवरण निम्मोक्त है -
- १--सातवेदनीय कर्म जिस कर्म के उदय से आत्मा को विषयसम्बन्धी मुख का अनुभव होता है, उसे सातवेदनीय कहते हैं।

२-- असातवेदनीय कर्म -- जिस कर्म के उदय से आत्मा को अनुकूल विषयों की अधारित से अथवा प्रतिकूल विषयों की प्रार्थित से दुःख का अनुभव होता है, उसे असातवेदनीय कहते हैं।

- (४) मोहनीय कर्म के— १-दर्शनमोहनीय श्रौर २- चारित्रमोहनीय, ऐसे दो भेद हैं। जो पदार्थ जैसा है, उसे वैसा ही समम्भना यह दर्शन है श्रथीत् तत्त्वार्थश्रद्धान को दर्शन कहते हैं। यह कात्मा का गुण है। इस के घातक कर्म को दर्शनमोहनीय कहा जाता है श्रौर जिस के द्वारा श्रात्मा श्रापने श्रमली स्वरूप को पाता है उसे चारित्र कहते हैं। इस के घात करने वाले कर्म को चारित्रमोह-नीय कहते हैं। दर्शनमोहनीय कर्म के ३ भेद निम्नोक्त हैं—
- १--सम्यक्त्वमोहनीय-जिस कर्म का उदय तात्त्विक रुचि का निमित्त हो कर भी श्रौप-शमिक या ज्ञायिक भाव वाली तत्त्वरुचि का प्रतिबन्ध करता है, वह सम्यक्त्वमोहनीय है।
- २--मिध्यात्वमोहनीय जिस कर्म के उदय से तत्त्वों के यथार्थरूप की रुचि न हो, वह मिध्यात्वमोहनीय कहलाता है।
- ३--मिश्रमोहनीय--जिस कर्म के उद्यकाल में यथार्थता की रुचि या अरुचि न हो कर दोलाय-मान स्थिति रहे, उसे मिश्रमोहनीय कहते हैं।

चारित्रमोहनीय के कपायमोहनीय श्रीर नोकपायमोहनीय ऐसे दो भेद उपलब्ध होते हैं। १-- जिस कर्म के उदय से कोध, मान, माया श्रादि कपायों की उत्पत्ति हो, उसे कपायमोहनीय कहते हैं, और २-- जिस कर्म के उदय से श्रात्मा में हास्यादि नोकपाय (कपायों के उदय के साथ जिन का उदय होता है, श्रथवा कपायों को उत्तेजित करने वाले हास्य श्रादि) की उत्पत्ति हो, उसे नोकपाय-मोहनीय कहते हैं। कपायमोहनीय के १६ भेद होते हैं, जो कि निम्नोक्त हैं---

१--अनन्तानुबन्धी क्रोध - जीवनपर्यन्त बना रहने वाला क्रोध अनन्तानुबन्धी कहलाता है, इस में नरकगति का बन्ध होता है और यह सम्यग् दर्शन का घात करता है। पत्थर पर की गई रेखा जैसे नहीं मिटती, उसी भांति यह क्रोध भी किसी भी तरह शान्त नहीं होने पाता।

२--श्रन्नतानुबन्धी मान-जो मान-भहंकार जीवनपर्यन्त बना रहता है, वह अनन्ता

नुबन्धी मान कहलाता है। यह सम्यद्गरीन का घातक श्रीर नरकगति का कारण बनता है। जैसे-भर-सक प्रयत्न करने पर भी वज्र का खंभा नम नहीं सकता, उसी प्रकार यह मान भी किसी प्रकार दर नहीं किया जा सकता।

३--अनन्ता नुबन्धिनी माया - जो माया जीवन भर बनी रहती है, घह अनन्तानुबन्धि-नी माया कहलाती है। यह माया सम्यगदर्शन की घातिका और नरकगति के बन्ध का कारण होती है। बैसे कठिन बांस की जड़ का टेढ़ापन किसी प्रकार भी दूर नहीं किया जा सकता, उसी प्रकार यह माया भी किसी उपाय से दूर नहीं होती।

8─-श्र**नन्तानुबन्धी लोभ**---यह जीवन--पर्यन्त बना रहता है । सम्यद्गर्शन का घातक श्रौर नरकगति का दाता होता है। जैसे- मंजीठिया रंग कभी नहीं उतरता, उसी भांति यह लोभ भी किसी उपाय से दूर नहीं हो पाता।

५--- अप्रत्यास्यानी क्रोध---यह एक वर्ष तक बना रहता है, यह देशविरतिरूप चारित्रका घातक होने के साथ २ तिर्यञ्च गति का कारण बनता है। जैसे-सुखे तालाब श्रादि में दरारें पद् जाती हैं, वह पानी पड़ने पर फिर भर जाती हैं, इसी भांति यह कोध किसी कारणविशेप से उत्पन्न होकर कारण मिलने पर शान्त हो जाता है।

६ - अप्रत्याख्यानी मान-इस की स्थिति, गति और हानि अप्रत्याख्यानी कोघ के समान है। जैसे हुड़ी को मोड़ने के लिये कई प्रकार के प्रयत्न करने पड़ते हैं, उसी भांति यह मान भी बड़े प्रयत्न से दूर किया जाता है।

७-- अप्रत्याख्यानी माया - इस की गति, स्थिति श्रौर हानि अप्रत्याख्यानी क्रोध की भांति है । जैसे∹भेड़ के सींग का टेढापन बड़ी कठिनता से दूर किया जाता है, वैसे ही यह माया बड़ी कठिनाई से दर की जाती है।

दः -- अप्रत्याख्यानी लोभ—इस की गति, स्थिति और हानि अप्रत्याख्यानी कोध के तुल्प है। जैसे--शहर की नाली के कीचड़ का रंग बड़ी कठिनाई से हटाया जा सकता है, उसी भांति यह लोभ भी बड़ी कठिनाई से दर किया जा सकता है।

६--प्रत्याख्यानी क्रोध-इस की स्थिति ४ मास की है, यह सर्वविरतिरूप चारित्र का धातक होने के साथ २ मनुष्यायु के बन्ध का कारए बनता है। जैसे रेत में गाड़ी के पहियों की रेखा बाय श्रादि के भोंकों से शीघ मिट जाती है, बैसे ही यह कांध उपाय करने से शांत हो जाता है।

१० - प्रत्याख्यानी मान-इस की स्थिति, गति श्रीर हानि प्रत्याख्यानी कोध के तल्य है। जैसे काठ का खंभा तैलादि के द्वारा नमता है, उसी प्रकार यह मान कुछ प्रयत्न करने से ही नष्ट हो सकता है।

११ - प्रत्याख्यानी माया-इस की गति, स्थिति श्रीर हानि प्रत्याख्यानी क्रोध के तल्य है।

जैसे मार्ग में चलते हुए बैल के मृत्र की रेखा धूल आदि से मिट जाती है, उसी भांति यह माया थोड़े से प्रयत्न द्वारा दृर की जा सकती है।

१२—प्रत्याख्यानी लोभ —इस की गति, स्थिति और हानि प्रत्याख्यानी कोध के समान है। जैसे दीपक के काजल का रंग श्रयत्न करने पर ही छुटता है, उसी भांति यह भी प्रयत्न द्वारा ही दूर किया जा सकता है।

१३ — संज्यसन क्रोध — इस की स्थित हो महीने की है। यह वीतरागपद का बातक होने के साथ २ देवगति के बन्ध का कारण बनता है। जैसे पानी पर खींची हुई रेखा शीच ही मिट जाती है, उसी भांति यह क्रोध शीच ही शान हो जाता है।

१८ संज्यलन भान - इस की स्थित एक मास की है, बीतरागपद का घात करने के साथ २ यह देवगति का कारण बनता है। जैसे-तिनके की आसानी से नमाया जा सकता है, इसी प्रकार यह मान शीब दूर किया जा सकता है।

१५- -संज्यलन क्षाया—इस की स्थिति १४ दिन की है। गति और हानि से यह संज्यलन कोध के तुल्य है। असे ऊन के धामें का यल आसानी से उतर जाता है इसी प्रकार यह माया भी शीघ ही नष्ट हो जाती है।

१६ संज्यलन लोम -इस की स्थिति ऋन्तर्मु हुर्न की है। इस की गति और हानि संज्यलन कोध के समान है। जैसे हल्दी का रंग धूर आदि से शीघ ही छूट जाना है, इसी तरह यह लेभ भी शीघ ही दूर है। जाना है।

नोक्याय के ध भेद होते हैं । इन का नामनिर्देशपूर्वक विवरण निम्नोक्त है

१--हास्य--जिस कर्म के उदय से कारणवश अर्थान् भांड आदि की चेष्टा के देख कर अथवा विना कारण् (अर्थान् जिस हँसी में वाह्य पदार्थ कारण् न हे। कर केवल मानसिक विचार निमित्त बनते हैं) हँसी आती है, वह हास्य है।

२--रित-जिस कर्म के उदय से कारणवश अथवा विना कारण पदार्थों में अनुराग है।, शीनि हो, वह कर्म रित कहलाता है।

३ - ऋरति - जिस कर्म के उदय से कारणवश अथवा विना कारण पदार्थों से अपीति हो. उद्वेग हो, वह कर्म अरित कहलाता है।

४--शोक्-जिस कर्म के उदय होने पर कारणवश त्र्यथा विना कारण के ही शोक की प्रतीति हो,वह कर्म शोक कहा जाता है।

५—भय -जिस कर्म के उदय से कारणवश अथवा विना कारण भय हो, उसे भय कहते हैं। ६--जुगुष्सा--जिस कर्म के उदय से कारणवश अथवा विना कारण मलादि वीभस्त पदार्थों को देख कर घृणा होती है, वह कर्म जुगुष्सा कहलाता है।

#### हिन्दी भाषाटी का सहित

(२४)

७-स्त्रीवेद-जिस कर्म के उदय से स्त्री को पुरुष के साथ भोग करने की श्रिभिलापा होती है वह स्त्रीपेद कहा जाता है। ऋभिलापा में दृष्टान्त करीपाग्नि का है। करीप सुखे गोबर को कहते हैं, उस की आग जैसे २ जलाई जाए वैसे २ बढ़ती रहती है। इसी प्रकार पुरुष के करस्पर्शादि व्यापार से स्त्री की ऋभिलापा बढ़ती जाती है।

पुरुषवेद-जिस कर्म के उदय से पुरुष की स्त्री के साथ भीग करने की अभिलाषा होती है, वह कर्म पुरुषवेद कहलाता है। ऋभिलापा में दृष्टान्त तृशाग्नि का है। तृश की आग शीब ही जलती है और शीघ ही बुभती है, इसी भाँति पुरुष को अभिलापा शीघ होती है और स्त्रीसवन के बाद शीघ ही शान्त हो जाती है।

E-न्पंसकवेद-जिस कर्म के उदय से स्त्री और पुरुष दोनों के साथ भोग करने की इच्छा होती है, वह नपु सकवेद कमें कहलाता है । अभिलाषा में उष्टान्त नगरदाह का है। नगर में आग लगे तो बहत दिनों में नगर को जलाती है श्रीर उस आग को बुमाने में भी बहुत दिन लगते हैं, इसी प्रकार नपुंसकवेद के उदय से उत्पन्न हुई श्रामिलापा चिरकाल तक निवृत्त नहीं होती और विषयसेवन से रुप्ति भी नहीं हो पाती।

(४) - आयुष्कर्म के ४ भेद होते हैं। जिस कर्म के उदय से देव, मनुष्य, तिर्यक्क, नरक इन गतियों में जीवन को व्यतीत करना पड़ता है, वह अनुक्रम से १-देवायुंष्य, २-मनुष्यायुष्य,

३-तिर्यञ्चायुष्य श्रीर ४-नरकायुष्य कर्म कहलाता है।

(६)—नांमकर्म के १०३ भेद होते हैं। इन का स'तिव्र विवरण निम्नोक्त है—

१--नरकगतिनामकर्म जिस कर्म के उदय से जीव को ऐसी अवस्था प्राप्त हो, जिस से वह नारक कहलाता है। उस कर्म को नरकगतिनामकर्म कहते हैं।

२ तिर्यश्चगतिनामकर्म - इस कर्म के उदय से जीव तिर्यश्च कहलाता है।

३-मनुष्यगतिनामकर्भ-इस कर्म के उदय से जीव मनुष्यपर्याय के शास्त करता है।

8-देत्रगतिनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव देव अवस्था को शाप्त करता है।

¥\_एकेन्द्रियजातिनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव को केवल एक स्विगन्द्रिव की प्राप्ति होती है।

६ \_ द्वीन्द्रियजातिनामकर्म \_ इस कर्म के उदय से जीव को लाचा और जिह्ना ये दो इन्द्रियें प्राप्त होती हैं।

७\_त्रीन्द्रियजातिनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव को त्वचा, जिह्वा श्रीर नासिका ये तीन इन्द्रियें शाप्त होती हैं।

द\_चतुरिन्द्रियजातिनामकर्म इस कर्म के उत्य से जीव की त्वचा, जिह्वा, नासिका श्रीर नेत्र ये चार इन्द्रियें प्राप्त हे(ती हैं।

श्री विपाकसूत्र

[प्राक्षथन

- ६\_पञ्चेन्द्रियजातिनामकर्म--इस कर्म के उदय से जीव को त्वचा, जिह्वा, नासिका, नेत्र श्रीर कान ये पांच इन्द्रियें प्राप्त होती हैं।
- १०\_ऋौदारिकशरीरनामकर्म-- उदार ऋथीत प्रधान ऋथवा स्थूल पुद्रली से बना हुआ शरीर ऋौदारिक कहलाता है, इस कर्म से ऐसा शरीर उपलब्ध होता है।
- ११ बैकियशारीरनामकर्म जिस शरीर से एक स्वरूप धारण करना, अनेक स्वरूप धारण करना, छोटा शरीर धारण करना, बड़ा शरीर धारण करना, आकाश में चलने योग्य शरीर धारण करना, दृश्य और अदृश्य शरीर धारण करना आदि अनेकविध कियाएँ की जा सकती हैं उसे बैकियशारीर कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसे शरीर की प्राप्ति हो वह बैकियशारीरनामकर्म कहलाता है।
- १२ आहारकशरीरनाअकर्म-१४ पूर्वधारी मुनि महाविदेह सेत्र में वर्तमान तीर्थंकर से श्रपना सन्देह निवारण करने अथवा उन का ऐश्वर्य देखने के लिए जब उक्त सेत्र की जाना चाहते हैं तब लब्धिविशेष से एक हाथ प्रमाण अतिविशुद्ध स्फटिक सा निर्मल जो शरीर धारण करते हैं, उसे आहारक शरीर कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसे शरीर की प्राप्ति हो वह आहारकश्रीरनामकर्म कहलाता है।
- १३ तेजसशरीरनामकर्म श्राहार के पाक का हेतु तथा तेजोलेश्या और शीतललेश्या के निर्ममन का हेतु जो शरीर है, वह तैजस शरीर कहलाता है। जिस कर्म के उदय से ऐसे शरीर की प्राप्ति होती हो, वह तैजसशरीरनामकर्म कहलाता है।
- १४ कार्पणशरीरनामकर्म-जीव के प्रदेशों के साथ लगे हुए आठ प्रकार के कर्मपुद्रलों को कार्मणशरीर कहते हैं। इसी शरीर से जीव अपने मरणस्थान को छोड़ कर उत्पत्तिस्थान को प्राप्त करता है। जिस कर्म के उदय से इस शरीर की प्राप्ति हो वह कार्म शशरीरनामकर्म कहलाता है।
- १५ श्रीदारिक श्रंगोपांगनामकर्म श्रीदारिक शरीर के आकार में परिणत पुद्रलों से श्रंगोपांगरूप श्रव्यव इस कर्म के उदय से बनते हैं।
- ${\bf \xi}_{-}$ वैद्धियत्रंगोपांगनायकर्भ $_{-{\bf \xi}{\bf t}}$  कर्म के उदय से वैक्रियशरीररूप में परिश् $_{{\bf t}}$  प्रतिश्व पुरुलों से स्रोगेपांगरूप अवयव बनते हैं ।
- १७ आहारकश्रंगोपांगनाअकर्भ-इस कर्म के उदय से आहारक शरीर रूप में परिएत पुटलों से अंगोपांगरूप अवयव बनते हैं।
- १८--- ख्रीदिश्किसंघातननामकर्म-इस कर्म के उदय से खीदारिक शरीर के रूप में धरिगात पुरुलों का परस्पर साजिध्य होता है अर्थान् एक दूसरे के पास व्यवस्था से स्थापित होते हैं
- १६-वैक्रियसंधातननाभकर्म--इस कर्म के उदय से वैक्रिय शरीर के रूप में परिणत पुहलों का परस्पर सामीप्य होता है।

## हिन्दीभाषाटीकासहित

(২৬)

२०-आहारकसंघातननामकर्म-इस कर्म के उदय से आहारक शरीर के रूप में परिएत पुद्रलों का परस्पर सान्निध्य होता है।

२१ तेजससंघातननामकर्म इस कर्म के उदय से तैजस शरीर के रूप में परिएत पुद्रलों का परस्पर सामीप्य होता है।

२२-कार्शणसंधातननामकर्म-इस कर्म के उदय से कार्मण शरीर के रूप में परिणत पुद्रलों का परस्पर साज्ञिध्य होता है।

२३-श्रौदारिकश्रौदारिकबन्धननामकर्म-इस कर्म के उदय से पूर्वगृहीत श्रौदारिक पुद्रलों के साथ गृह्यमाण श्रौदारिक पुद्रलों का परस्पर सम्बन्ध होता है।

२४-ऋौदारिकतैजसबन्धननामकर्म--इस कर्म के उदय से ऋौदारिक दल का तैजस दल के साथ सन्यन्ध होता है।

२५-श्रौदारिककार्मण्वन्धननामकर्म-इस कर्म के उदय से श्रौदारिक दल का कार्मण दल के साथ सम्बन्ध होता है।

२६-वंक्रियवंक्रियवन्धननामकर्म-इस कर्म के उदय से पूर्वगृहीत वैक्रियपुद्रलों के साथ गृह्ममाण वैक्रिय पुद्रलों का परस्पर सम्बन्ध होता है

इसी भाँति—२७ चैकियतेजसबन्धननामकर्म, २८ चैकियकार्मणबन्धननामकर्म, २६-आहारकश्चाहारकश्चाहारकश्चाहारकश्चाहारकर्मनामकर्म, ३० आहारकतेजसबन्धननामकर्म, ३१ आहारकका-र्मणबन्धननामकर्म, ३२ औदारिकतेजसकार्मणबन्धननामकर्म, ३३ चैकियतेजसकार्मण-बन्धननामकर्म, ३४ तेजसतेजसबन्धननामकर्म, ३५ तेजसतेजसबन्धननामकर्म, ३६ तेजसकार्मणबन्धननामकर्म, ३७ का भी प्रहण कर लेना चाहिये। इतना ध्यान रहे कि औदारिक, चैकिय और आहारक शरीरों के पुद्रलों का परस्पर सम्बन्ध नहीं होता क्योंकि ये परस्पर विरुद्ध हैं। इसलिये इन के सम्बन्ध कराने वाले नामकर्म भी नहीं है।

३८ वज्रपिभनाराचसंहनननामकम —वज्र का अर्थ है—कीला। ऋपभ-वेष्टनपट्ट को कहते हैं। होनों तरक मर्कटवन्य—इस अर्थ का परिचायक नाराचशन्द है। मर्कटवन्य से वंधी हुई दो हाद्वियों के ऊपर तीसरी हड्डी का वेष्टन हो उसे वज्र ऋपभनाराचसंहनन कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसा संहनन प्राप्त हो, उस कर्म का नाम भी वज्र ऋषभनाराचसंहनननामकम है।

३६-ऋपभनाराचसंहनननामकम<sup>6</sup>—दोनों तरफ हाडों का मर्कटबन्ध हो, तीसरे हाड का वेष्टन भी हो, लेकिन भेदने वाला हाड का कीला न हो उसे ऋपभनाराचसंहनन कहते हैं। जिस कर्म

<sup>\*</sup> इस कर्म के उदय से ख्रीदारिकदल का तैजस ख्रीर कार्मण दल के साथ सम्बन्ध होता है।

प्राक्तथन

के उदय से ऐसा संहनन प्राप्त होता है उसे ऋपभनाराचसंहनननामकर्म कहते हैं।

४०-नाराच संहतननामकम - जिस संहतन में दोनों ओर मर्कटवन्व हों किन्तु वेष्टन और कीला न हो, उसे नाराचसंहतन कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसा संहतन प्राप्त होता है, उसे नाराचसंहतननामकम कहते हैं।

४१-त्रर्धनाराचसंहननसामकर्म-जिस संहनन में एक तरक मर्कटबन्ध हो और दूसरी तरक कीला हो उसे अर्थनाराच बंहनन कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसा संहनन प्राप्त होता है उसे अर्थनाराचसंहननामकर्म कहते हैं।

४२ की लिकासंहननना मकम किला संहनन में मर्कटबन्ब और बेष्टन न हो किन्तु की ले से हिड्डियां मिली हुई हों वह की लिकासंहनन कहलाता है। जिस कर्म के उदय से इस संहनन की प्राप्ति हो उसे की लिकासंहननना मकम कहते हैं।

४३-सेवार्तकसंहनननामकम --जिस में मर्कटबन्य, वेष्टन श्रीर कीला न हो कर यूंही हिड्डियां आपस में जुड़ी हुई हों वह सेवार्तकसंहनन कहलाता है। जिस कर्म से इस संहनन की प्राप्ति होती है, जसे सेवार्तकसंहनननामकम कहते हैं।

४४-समचतुरस्रसंस्थाननामकम -- पालथी मार कर बैठने से जिस शरीर के चारों कोग समान हों, अथवा सामुद्रिक शास्त्र के अनुसार जिस शरीर के सम्पूर्ण अवयवलक्षण शुभ हों, उसे समचतुरस्रसंस्थान कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसे संस्थान की प्राप्ति होती है, उसे समचतुरस्रसंस्थाननामकम कहते हैं।

४५-न्यग्रोधपरिभएडलसंस्थाननाभकर्भ-बड़ के दृश को न्यप्रोध कहते हैं। उस के समान जिस शरीर में नाभि से उपर के अवयव पूर्ण हों किन्तु नाभि से नीचे के अवयव हीन हों, उसे न्यप्रोधपरिमएडलसंस्थान कहते हैं। जिस कर्म के उद्य से इस की प्राप्ति होती है, उसे न्यग्रोधपरि-मएडलसंस्थाननामकर्म कहते हैं।

४६-सादिसंस्थाननामकम - जिस शरीर में नाभि से नीचे के अवयव पूर्ण और ऊपर के अवयव हीन होते हैं, उसे सादिसंस्थान कहते हैं। जिस कर्म के उदय से इस की प्राप्ति होती है उसे सादिसंस्थाननामकम कहते हैं।

४७-कुञ्जसंस्थाननामकर्म-जिस शरीर के साथ पैर, सिर, गरदन त्रादि ऋवयव ठीक हों किन्तु छाती, पीठ, पेट हीन हों, उसे कुञ्जसंस्थान कहते हैं, जिसे कुवड़ा भी कहा जाता है। जिस कर्भ के उदय से इस संस्थान की प्राप्ति होती है उसे कुञ्जसंस्थाननामकर्म कहते हैं।

४८-वामनसंस्थाननामकर्म-जिस शरीर में हाथ पैर आदि अवयव छोटे हों और छाती

## हिन्दीभाषाटी कासहित

(३६)

पेट आदि पूर्ण हों उसे वामनसंस्थान कहते हैं। जिसे वौना भी कहा जाता है। जिस कर्म के उदय से इस की प्राप्ति होती है उसे वामनसंस्थाननामकर्म कहते हैं।

४६-हुं **डसंस्थाननामकर्म** जिस के सब अवयव बेडव हों, प्रमाणशून्य हों, उसे हुण्ड-संस्थान कहते हैं। जिस कर्म के उदय से ऐसे संस्थान की प्राप्ति होती है उसे **हुं उसंस्थाननामकर्म** कहते हैं।

५०-कृष्णवर्णनामकर्म—इस कर्म के उदय से जीव का शरीर कोयले जैसा काला होता है।
५१-नी त्तवर्णनामकर्म— ,, ,, तोते के पंख जैसा हरा ,,।
५२ लोहितवर्णनामकर्म— ,, ,, हिंगुल या सिन्दूर जैसा लाल ,,।
५३-हारिद्रवर्णनामकर्म— ,, ,, हल्दी ,, पीला ,,।
५४-स्वेतवर्णनामकर्म— ,, ,, जीव के शरीर की कपूर, कस्तूरी आदि पदार्थों जैसी
सुगन्व होती है।

४६-दुरभिगन्धनामकर्भ - इस कर्म के उदय से जीव के शरीर की लहसुन या सड़े पदार्थों वैसी गन्ध होती है।

५७-तिक्तरसनामकर्म--इस कर्म के उदय से जीव के शरीर का रस सींठ या काली मिर्च वैसा चरचरा होता है।

थ्रद-कटुर्सनामकमें-इस कर्म के उदय से जीव के शरीर का रस नीम या घरायते बैसा कट होता है। ५६-कपायरसनामकर्म- " ,, त्र्यांवले या बहेड़े ,, कसैला .. ६०-आम्लरसनामकर्म- ,, ,, नींबूया इमली ६१-मधुररसनामकर्म- " इंख मीठा ६२-गुरुस्पर्शनामकर्म-लोहे शरीर का ६३-लघुस्पर्शनामकर्म- ,, आक की रुई जीव का शरीर हलका ६४-मृदस्पर्शनामकर्भ-- 🥠 ,, कोमल मक्खन ,, ,, ६५-कर्कशस्पर्शनामकर्म " गाय की जीभ ,, खुरदरा ६६-शीतस्पर्शनामकम -... कमलदराड या वर्फ जैसा ठराडा होता है। ६७-उष्णस्परीनामकर्म-,, श्रिग्नि के समान उद्या होता है। ६८-स्निग्धस्पर्शनामकर्ग-,, घृत के समान चिकना होता है। ६६-रूचस्पर्शनामकम<sup>्</sup>-,, राख के समान रूखा होता है।

[प्राक्तथन

७०-देवानुपूर्वीनामकम - इस कर्म के उदय से \*समश्रेणि से गमन करने वाला जीव विश्रेणिस्थित अपने उत्पत्तिस्थान देवगित को प्राप्त करता है। ताल्पर्य यह है कि सीधे जाते हुए बैलों को जैसे नाथ के द्वारा घुमा कर दूसरे मार्ग पर चलाया जाता है, उसी तरह यह कर्म भी स्वभावतः समश्रेणि पर चलते हुए जीव को घुमा कर विश्रेणिस्थित अपने उत्पत्तिस्थान देवगित को प्राप्त करा देता है।

७१-मनुष्यानुपूर्वीनामकम - इस कर्म के प्रभाव से समश्रेणि से प्रस्थित जीव विश्रेणि-स्थित अपने उत्पत्तिस्थान मनुष्यगति की प्राप्त करता है।

७२--तिर्यञ्चानुपूर्वानामकर्म इस कर्म के प्रभाव से समश्रेणी से प्रस्थित जीव विश्रेणि-स्थित अपने उत्पत्तिस्थान तिर्यञ्चगति को प्राप्त करता है।

७३-नरका नुपूर्वीनामकम् - इस कर्म के प्रभाव से समश्रेणि से प्रस्थित जीव विश्रेणि-स्थित श्रपने उत्पत्तिस्थान नरकगति को प्राप्त करता है।

७४-शुभविहायोगितनामकम —इस कर्म के उदय से जीव की चाल शुभ होती है जैसे कि— हाथी, बैल, हंस आदि की चाल शुभ होती है।

७५-अशुभविहायोगितनामकम - इस कर्म के उदय से जीव की चाल अशुभ होती है। जैसे कि ऊंट, गधा आदि की चाल अशुभ होती है।

७६ पराघातनामकम — इस कर्म के उदय से जीव वड़े २ वलवानों की दृष्टि में भी अजेय समभा जाता है। अर्थात् जिस जीव को इस कर्म का उदय होता है वह इतना प्रवल माल्म देता है कि बड़े २ बली भी उस का लोहा मानते हैं। राजाओं की सभा में उस के दर्शन मात्र से अथवा केवल वाक्षोशल से बलवान् विरोधियों के भी छक्के छूट जाते हैं।

७७-उच्छ्वासनामकम -इस कर्म के उदय से जीव श्वासीच्छ्वासलिध से युक्त होता है। शरीर से बाहिर की हवा को नासिका द्वारा अन्दर खींचना श्वास है और शरीर के अन्दर की हवा को नासिका द्वारा बाहिर छोड़ना उच्छ्वास कड़लाता है।

७८─आतपनामकम —इस कर्म के उदय से जीव का शरीर स्वयं उच्छा न हो कर भी उद्या प्रकाश करता है । सूर्यमण्डल के बाहिर एकेन्द्रियकाय जीवों का शरीर ठएडा होता है, परन्तु आनप-नामकर्म के उदय से वह उच्छा प्रकाश करता है । सूर्यमण्डल के एकेन्द्रिय जीवों को छोड़ कर अन्य

\*जीव की स्वाभाविक गित श्रेणि के अनुसार होती है। आकाशप्रदेशों की पंक्ति के श्रेणि कहते हैं। एक शरीर को छोड़ दूसरा शरीर धारण करने के लिये जीव जब समश्रेणि से अपने उत्पत्ति-स्थान के प्रति जाने लगता है तब आनुपूर्वीनामकर्म उस को विश्रेणिपतित उत्पत्तिस्थान पर पहुँचा देता है। जीव का उत्रिक्थान यदि समश्रेणि में हो तो आनुपूर्वीनामकर्म का उद्य नहीं होता अर्थात् वकगति में आनुपूर्वी नामकर्म का उदय होता है, ऋजु गति में नहीं।

जीवों को आतपनामकर्म का उदय नहीं होता । यद्यपि अग्निकायों के जीवों का शरीर भी उद्या प्रकाश करता है परन्तु वह आतपनामकर्म के उदय से नहीं किन्तु उद्यास्पर्शनामकर्म के उदय से है और लोहित-वर्णनामकर्म के उदय से प्रकाश करता है।

98-उद्योतनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव का शरीर शीतल प्रकाश फैलाता है ! लिब्ध्यारी मुनि जब वैक्रियशरीर धारण करते हैं तब उन के शरीर में से, देव जब अपने मूल शरीर की अपेत्ता उत्तरवैक्रिय शरीर धारण करते हैं तब उस शरीर में से, चन्द्रमण्डल, नक्त्रमण्डल और तारामण्डल के पृथिवीकायिक जीवों के शरीर में से, जुगुन, रन और प्रकाश वाली औषधियों से जो प्रकाश निकलता है, वह उद्योतनामकर्म के कारण होता है।

ट०-अगुरुल्युनामकर्म —इस कर्म के उदय से जीव का शरीर न भारी होता है और न हलका, अर्थात् इस कर्म के प्रभाव से जीवों का शरीर इतना भारी नहीं होता कि जिसे संभाजना कठिन हो जाये और इतना हलका भी नहीं होता कि हवा में उड़ जाये।

दश-तीर्थंकरनामकम —इस कर्म के उदय से तीर्थंकर पद की प्राप्ति होती है।

द्र-निर्माशानामकम —इस कर्म के उदय से ऋंगोपांग शरीर में ऋपनी २ जगह व्यवस्थित होते हैं। इसे चित्रकार की उपमा दी गई है। जैसे चित्रकार हाथ, पैर ऋादि अवयवों को यथोचित स्थान पर बना देता है, उसी प्रकार निर्माशनामकर्म का काम अवयवों को उचित स्थान में व्यवस्थित करना होता है।

८३-उपघातनामकम<sup>र</sup>—इस कर्म के उदय से जीव अपने ही अवयवीं-प्रतिजिह्ना (पड़जीभ) चौरदन्त (ओठ से बाहिर निस्सृत दांत), रसौजी, छटी अंगुली आदि से क्लेश पाता है।

≈8-त्रसना मक्कम -इस कर्म के उदय से जीव को त्रसकाय द्वीन्द्रिय आदि की प्राप्ति होती है।

द्ध्याद्रनामकम हिस कर्म के उदय से जीव का शरीर बादर होता है। नेत्रादि के द्वारा जिस की ऋभिव्यक्ति हो सके वह बादर-स्थल कहलाता है।

द्भ-पर्याप्तनामकर्म इस कर्म के उदय से जीव अपनी २ पर्याप्तियों से युक्त होते हैं। पर्याप्ति का अर्थ है- जिस शक्ति के द्वारा पुद्रलों को महण करने तथा उन्हें आहार, शरीर, इन्द्रिय आदि के रूप में बदल देने का काम होता है।

८७-प्रत्येकनामकम -इस कर्म के उदय से एक शरीर का एक ही जीव स्वामी बनता है । जैसे-मनुष्य, पशु, पत्ती तथा आम्रादि फलों के एक शरीर का स्वामी एक ही जीव होता है।

८८ स्थिरनामकर्म-इस कर्म के उदय से दान्त, हड्डी, प्रीवा आदि शरीर के अवयव स्थिर अर्थात् निश्चल होते हैं।

द्ध-शुभनामकर्म—इस कर्म के उदय से नाभि के ऊपर के अवयव शुभ होते हैं। हाथ, सिर आदि शरीर के अवयवों के स्पर्श होने पर किसी को अभीति नहीं होती। जैसे∽िक पांच के स्पर्श से होती

प्राक्तथन

# श्री विपाकसूत्र

है, यही नाभि के ऊपर के अवयवों में शुभत्व है।

६०-सुभगनामकर्म-इस कर्म के उदय से किसी प्रकार का उपकार किये विना या किसी तरह के सम्बन्ध के बिना भी जीव सब का प्रीतिभाजन बनता है।

६१-सुस्वरनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव का स्वर मधुर ऋौर प्रीतिकर होता है। जैसे कि कीयल, मोर ऋदि जीवों का स्वर प्रिय होता है।

६२ - ब्रादेयनामकर्प-इस कर्म के उदय से जीव का वचन सर्वमान्य होता है।

8३ यश:कीर्तिनामकर्म = इस कर्म के उदय से संसार में यश और कीर्ति फैलती है। किसी एक दिशा में नाम (प्रशंसा) हो तो उसे कीर्ति कहते हैं और सब दिशाओं में होने वाले नाम को यश कहते हैं। अथवा दान, तप, आदि के करने से जो नाम होता है वह कीर्ति और शत्रु पर विजय प्राप्त करने से जो नाम होता है वह यश कहलाता है।

88-स्थावरनामकर्म-इस कर्म के उदय से जीव स्थिर रहते हैं। सर्दी, गर्मी से वचने के लिए एक स्थान से दूसरे स्थान पर स्वयं नहीं जा सकते। जैसे वनस्पति के जीव।

ह ५-सूद्रमनामकर्भ-इस कर्म के उदय से जीव को सूद्रमशरीर (जो किसी को रोक न सके श्रीर न स्वयं ही किसी से रक सके) प्राप्त होता है। इस नामकर्म वाले जीव ४ स्थावर हैं श्रीर ये सब लोकाकाश में व्याप्त हैं, श्रांखों से नहीं देखे जा सकते।

६६-द्रापर्याप्तनामकर्म-इस कर्म के उद्य से जीव स्वयोग्य पर्याप्ति पूर्ण नहीं कर पाता ।
६७-साधारगानामकर्म-इस कर्म के उद्य से अनन्त जीवों को एक ही शरीर मिलता है
अर्थात् अनन्त जीव एक ही शरीर के स्वामी यनते हैं ! जैसे आलू, मूली आदि के जीव ।

६८-अस्थिरनामकम —इस कर्म के उदय से कान, भौंह, जिह्वा श्रादि अवयव अस्थिर अर्थात् चपल होते हैं।

हि - ऋशुभनामकम - इस कर्म के उदय से नाभि के नीचे के अवयव पैर आदि अशुभ होते हैं। पैर का स्पर्श होने पर अप्रसन्नता होती है, यही इस का अशुभत्व है।

१००-दुर्भगनामकम - इस कर्म के उदय से उपकार करने वाला भी श्रिशिय लगता है।

१०१-दु:स्वरनामकम -इस कर्म के उदय से जीव का स्वर कर्कश-सुनने में अप्रिय, लगता है।

१०२-ग्र**नादेयन(मक्स**-इस कर्म के उदय से जीव का वचन युक्तियुक्त हैं।ते हुए भी अनादर-खीय होता है।

१०३-म्रयश:कीर्तिनामकम = इस कर्म के उदय से जीव का संसार में अपयश और अपकीर्ति फैलती है।

(७) गोत्रकम के दो भेद होते हैं। इनका संचिष्त पर्यालोचन निम्नोक्त है— १\_उच्चगोत्र—इस कर्म के उदय से जीव उत्तम कुल में जन्म लेता है।

#### हिन्दीभापाटीकासहित

(३३)

२-नीचगोत्र—इस कर्म के उदय से जीव नीच कुल में जन्म लेता है। धर्म श्रीर नीति की रत्ता के सम्बन्ध से जिस छुल ने चिरकाल से प्रसिद्धि प्राप्त की है, यह उच्चकुल कहलाता है। जैसेकि इत्ताकुवंश, हरिवंश, चन्द्रवंश आदि। तथा अधर्म और अनीति के पालन से जिस कुल ने चिरकाल से प्रसिद्धि प्राप्त की है यह नीचकुल कहा जाता है। जैसेकि— विधककुल, मद्यविके तुकुल, चौरकुल आदि।

(c) अन्तरायकम के ४ भेद होते हैं। इन का संचित्र परिचय इस प्रकार है—

१-दानान्तरायकर्म-दान की वस्तुएं मौजूद हों, गुणवान पात्र आया हों, दान का फल जानता हों, तो भी इस कर्म के उदय से जीव को दान करने का उत्साह नहीं होता।

२-लाभान्तरायकर्भ-दाता उदार हो, दान की वस्तुएं स्थित हों, याचना में कुरालता हो,

तो भी इस कर्ब के उदय से लाभू नहीं हो पाता।

३-भोगान्तरायकः - भाग के साधन उपस्थित हों, वैराग्य न हो, तो भी इस कर्म के उदय से जीव भोग्य वस्तुओं का भोग नहीं कर सकता है। जो पदार्थ एक बार भोगे जाएं उन्हें भोग कहते हैं। जैसेकि- फल, जल, भोजन आदि।

४-उपभोगांतरायक पे - उपभोग की सामग्री अवस्थित हो, विरितरहित हो, तथापि इस कर्म के उदय से जीव उपभोग्य पदार्थों का उपभोग नहीं कर पाता। जो पदार्थ बार २ भोगे जाएं उहें

उपभोग कहते हैं। जैसेकि- मकान, वस्त्र, ऋाभूषण ऋादि।

भू-वीर्यान्तरायकर्भ\*—वीर्य का ऋर्य है- सामर्थ्य । वलवान् रोगरहित एवं युवा व्यक्ति भी इस कर्म के उदय से सन्प्रहीन की भाँति प्रवृत्ति करता है और साधारण से काम को भी ठीक तरह से नहीं कर पाता ।

बन्ध और उस के हेतु—पुद्रल की वर्गणाएं- प्रकार अनेक हैं, उन में से जो वर्गणाएं कर्म-ह्य परिणाम को प्राप्त करने की योग्यता रखती हैं, जीव उन्हों की महम्म कर के निज आत्मप्रदेशों के साथ विशिष्ट्रिष्ट में जोड़ लेता है अर्थान् स्वभाव से जीव अमूर्त होने पर भी अनादिकाल से कर्म सम्बन्ध वाला होने से मूर्तवन हो जाने के कारण मूर्त कर्मपुद्रलों को महण करता है। जैसे दीपक वस्ती के द्वारा तेल की महण कर के अपनी उच्छाता से उसे ज्वालाह्य में परिणत कर लेता है। वैसे ही जीव काषायिक विकार से याग्य पुद्रलों का महण कर के उन्हें कर्मरूप में परिणत कर लेता है। आत्म-प्रदेशों के साथ कर्मरूप परिणाम को प्राप्त पुद्रलों का यह सम्बन्ध ही वन्ध कहलाता है। मिण्यात्य, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग, ये पांच ‡वन्धहेतु हैं। मिण्यात्य का अर्थ है- मिण्यादर्शन। यह

सिकपायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्गलानादचे स बन्धः । (तत्त्वाव मार)

<sup>\*</sup>कर्मों की १४८ उत्तरप्रकृतियों का स्वरूप प्रायः अत्तरशः पं असुखलाल जी से अनुवादित कर्मप्रन्थ प्रथम भाग से साभार उद्धृत किया गया है।

<sup>‡</sup> भिष्यादर्शनाविरतिप्रमादकपाययोगवन्धरेतवः । (तस्वाव मार)

(३४)

सम्यगद्रीन से उलटा होता है। सिध्याद्रीन दो प्रकार का होता है। पहला वस्तुविपयक यथार्थ श्रद्धान का स्त्रभाव स्त्रीर दूसरा वस्तु का श्रयथार्थ श्रद्धान । पहले स्त्रीर दूसरे में कर्क इतना है कि पहला बिल्कुल मृद्दशा में भी हो सकता है जबिक दूसरा विचारदशा में ही होता है। विचारशक्ति का विकास होने पर भी जब अभिनियेश- श्राप्रह के कारण किसी एक ही दृष्टि को पकड़ लिया जाता है, तब विचारदशा के रहने पर भी अतत्त्व में पचपात होने से वह दृष्टि मिथ्यादर्शन कहलाती है। यह उपदेशजन्य होने से अभिगृहीत कही जाती है। जब विचारदशा जागृत न हुई हो तब अनादिकालीन आवरण के भार के कारण सिर्फ सुड़ता होती है, उस समय जैसे तत्त्व का श्रद्धान नहीं होता वैसे अतत्त्व का भी श्रद्धान नहीं होता, इस दशा में सिर्फ मुद्दता होने से तत्त्व का अश्रद्धान कह सकते हैं, वह नैसर्गिक-उपदेशनिरपेच होने से अनिभगृहीत कहा गया है। दृष्टि या पन्थ सम्बन्धी जितने भी ऐकान्तिक कदाश्रह हैं वे सभी अभिगृहीत मिथ्यादर्शन हैं जो कि मनुष्य जैसी विकसित जाति में हो सकते हैं श्रीर दूसरा अनभिगृहीत तो कीट, पत्रग श्रादि जैसी मुर्च्छित चैतन्य वाली जातियों में संभव है। श्रविरति दोषों से विरत न होने का नाम है। प्रमाद का मतलब है-ऋात्मविस्मरण ऋर्थात् कुराल कार्यों में ऋादर न रखना, कर्तव्य, ऋकर्तव्य की स्मृति के लिए सावधान न रहना । कपाय ऋथीन समभाव की मर्यादा का तोड़ना। योग का ऋर्य है-मानसिक, वाचिक ओर कायिक प्रवृत्ति। ये जो \*कर्मवन्य के हेतुओं का निर्देश है वह सामान्यरूप से है। यहां प्रत्येक मुलकर्मप्रकृति के बन्यहेतुओं का वर्णन कर देना भी प्रसंगोपात्त होने से आवश्यक प्रतीत होता है-

(१) ज्ञानावरणीयकर्म के तत्प्रदोष, निह्नव, मास्सर्य, अन्तराय, आसादन और उपधात ये ६ वन्धहेतु होते हैं। इनका भावार्थ निम्नोक्त है—

१-ज्ञान, ज्ञानी और ज्ञान के साधनों पर द्वेप करना या रखना श्रर्थात् तस्वज्ञान के निरूपण के समय कोई श्रपने मन ही मन में तत्त्वज्ञान के प्रति, उस के वक्ता के प्रति किंवा उस के साथनों के प्रति जलते रहते हैं, यही तत्प्रदोष-ज्ञानप्रद्वेष कहलाता है।

२-कोई किसी से पूछे या ज्ञान का साधन मांगे तब ज्ञान तथा ज्ञान के साधन अपने पास होने पर भी कलुपित भाव से यह कहना कि मैं नहीं जानता अधवा मेरे पास वह वस्तु है ही नहीं वह ज्ञाननिद्वय है।

\* वन्ध के हेतुश्रों की संख्या के बारे में तीन परम्पराएं देखने में आती हैं। एक परम्परा के अनुसार कपाय और योग ये दोनों ही बन्ध के हेतु हैं। दूसरी परम्परा मिध्यात्व, अविरात, कपाय और योग इन चार बन्धहेतुओं की है। तीसरी परम्परा उक्त चार हेतुओं में प्रमाद को और बढ़ाकर पांच बन्धहेतुओं का वर्णन करती है। इस तरह से संख्या और उसके कारणनामों में भेद रहने पर भी तात्विक-दृष्टिया इन परम्पराओं में कुछ भी भेद नहा है। प्रमाद एक तरह का असंयम ही तो है, अतः वह अविराति या कपाय के अन्तर्गत ही है। इसी दृष्टि से कर्मप्रकृति आदि प्रन्थों में सिर्फ चार बन्धहेतु कहे गये हैं। बाराकी से देखन पर मिध्यात्व और असंयम ये दोनों कपाय के स्वरूप से अलग नहीं पड़ते, अतः कपाय भीर योग इन दोनों को ही बन्धहेतु गिनाना प्राप्त होता है।

(**३**४)

#### हिन्दीभाषाटीकासाहैत

३-ह्यान श्रभ्यस्त श्रौर परिपक हो तथा वह देने ये। ग्य भी हो, फिर भी उस के अधिकारी प्राहक के मिलने पर उसे न देने की जो कलुपित वृत्ति है वह ज्ञानभात्सर्री है।

४-कलुपित भाव से ज्ञानप्राप्ति में किसी को बाधा पहुंचाना ही ज्ञानान्तराय है।

४-दूसरा कोई ज्ञान दे रहा हो तब बाणी अथवा शरीर से उस का निषेध करना वह ज्ञानासादन है।

६-किसी ने उचित ही कहा है। फिर भी ऋषनी उलटी मति के कारण उसे ऋयुक्त भासित होने से उलटा उस के दोप निकालना **उपघात** कहलाता है।

- (२) दर्शनावरणीयकर्म के बन्धहेतु-ज्ञानावरणीय के बन्धहेतु ही दर्शनावरणीय के बन्धहेतु हैं, अर्थान् दोनों के बन्धहेतुओं में पूरी २ समानता है, अन्तर केवल इतना ही है कि जब पूर्वोक्त प्रदेष निह्नवादि ज्ञान, ज्ञानी या उस के साधन आदि के साथ सम्बन्ध रखते हों, तब वे ज्ञानप्रद्वेष, ज्ञानिह्नव आदि कहलाते हैं और दर्शन-सामान्यवोध, दर्शनी अथवा दर्शन के साधनों के साथ सम्बन्ध रखते हों, तब वे दर्शनप्रद्वेष, दर्शनिह्नव \*आदि कहलाते हैं।
- (३) वेदनीयकर्म की मूल प्रकृतियं—सातवेदनीय श्रीर श्रसातवेदनीय इन दो भेदों में विभक्त हैं। जिस कर्म के उदय से मुखानुभव हो वह सातवेदनीय श्रीर जिस के उदय से दुःख की श्रमुभृति हो वह कर्म श्रसातवेदनीय कहलाता है। श्रसातवेदनीय का वन्ध दुःख, शोक, ताप, श्राकन्दन, वध, परिदेवन, इन कारणों से होता है।

१--बाह्य या श्रान्तिक निर्मित्त से पीड़ा का होना दुःख है। २--िकसी हितैपी के सम्बन्ध के दूटने से जो चिन्ता वा खेद होता है वह शोक है। ३--श्रपमान से मन कलुपित होने के कारण जो तीव्र संताप होता है वह ताप है। ४--गद्गद् स्वर से श्राँसु गिराने के साथ रोना, पीटना श्राक्रन्दन है। ४-- किसी के प्राण लेना बाध है। ६-- वियुक्त व्यक्ति के गुणों का स्मरण होने से जो करुणाजनक रुदन होता है वह परिदेवन कहलाता है। उक्त दुःखादि ६ और उन जैसे श्रन्य भी ताडन,तर्जन श्रादि श्रनेक निर्मित्त जब श्रपने में, दूसरे में या दोनों में ही पैदा किये जाएं तब वे उत्पन्न करने वाले के श्रमातवेदनीयक्रमें के विन्धहेतु बनते हैं।

सातवेदनीय कर्म के बन्धहेतु-भूत- ऋनुकम्पा, ध्रत्यनुकम्पा, दान, सरागसंयमादि योग, स्रांति स्रोर शौच ये सातवेदनीय कर्म के बन्धहेतु हैं। इनका विवेचन निम्नोक्त है—

प्राणिमात्र पर अनुकम्पा रखना भृतानुकम्पा है अर्थात दूसरे के दुःख को अपना ही दुःख मानने का जो भाव है वह अनुकम्पा है। अल्पांशरूप से ब्रतथारी गृहस्थ और सर्वाशरूप से ब्रतधारी त्यागी इन दोनों पर विशेषरूप से अनुकम्पा रखना ब्रत्यनुकम्पा है। अपनी वस्तु का दूसरों को

\*तत्प्रदोषतिह्वयमात्सर्यान्तरायासादनोषघातज्ञानदर्शनावरणायोः । (तत्त्वार्थः ६।११) इदःखशोकतापाकन्दनवधपरिदेवानान्यात्मपरोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य । (तत्त्वाः ६।१२)

प्राक्तथन

नम्र भाव से अर्थण करना दान है। सरागसंयम आदि योग का अर्थ है-सरागसंयम, संयमासंयम, अकामनिर्जरा और बालतप इन सबों में यथोचित ध्यान देना। संसार की कारणहरप तृष्णा को दूर करने में तत्पर होकर संयम स्वीकार लेने पर भी जबिक मन में राग के संस्कार चीण नहीं होते तब वह संयम सरागसंयम कहलाता है। कुछ संयम को स्वीकार करना संयमासंयम है। अपनी इच्छा से नहीं किन्तु परतन्त्रना से जें। भोगों का त्याग किया जाता है वह अकामिनिर्जरा है। वाल अर्थात् यथार्थ ज्ञान से शृत्य मिण्याद्यदि वालों का जो अग्निप्रवेश, जलपतन, गोवर आदि का भच्या, अनशन आदि तप है वह बालतप कहा जाता है। धर्मद्यष्टि से कोधादि दोषों का शमन ज्ञांति कहलाता है। लोभवृत्ति और तत्समान दोषों का जो शमन है वह श्रीच कहलाता है।

(४) मोहनीयकर्श की दर्शनमोहनीय, चारित्रमोहनीय ऐसी दो मूल प्रकृतियें होती हैं। १—जो पदार्थ जैसा है उसे बैसा समफना दर्शन है, और दर्शन का घात करने वाला कर्भ दर्शन-मोहनीय है। २—जिस के द्वारा आत्मा अपने असली स्वरूप को प्राप्त कर लेता है, वह चारित्र है और उस का घातक कर्भ चारित्रमोहनीय है।

(क) दर्शनमोहनीय के बन्धहेतु-१-केवली-प्रवाणिदाद-केवली-केवलज्ञानी का अवर्ण-वाद अर्थात् केवली के असत्य दोषों को प्रकट करना । जैसे सर्वज्ञत्व के संभव का स्वीकार न करना, और ऐसा कहना कि सर्वज्ञ होकर भी उसने मोच के सरल उपाय न वतला कर जिन का आचरण शक्य नहीं ऐसे दुर्गम उपाय क्यों कर वतलाये हैं ? इत्यादि ।

२-श्रुत का अवर्णवाद-अर्थात् शास्त्र के मिण्या दोषों को द्वेपवृद्धि से वर्णन करना, जैसे यह कहना कि ये शास्त्र अनपढ़ लोगों की प्राकृतमापा में, किंवा परिडतों की जटिल संस्कृतादि भाषा में रचित होने से तुच्छ हैं, अथवा इन में विविध बत, नियम तथा प्रायश्चित्त का अर्थहीन एवं परेशान करने वाला वर्णन है, इत्यादि ।

३—साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविकारूप चतुर्विध संघ के मिथ्या देशों का जो प्रकट करना है, वह संघ-अवर्णवाद कहलाता है। जैसे यों कहना कि साधु लोग बत नियम आदि का व्यर्थ क्लेश उठाते हैं, साधुत्व तो संभव ही नहीं, तथा उस का कुछ अच्छा परिणाम भी तो नहीं निकलता। श्रावकों के वारे में ऐसा कहना कि स्नान, दान आदि शिष्ट प्रवृत्तियां नहीं करते और न पवित्रता को ही मानते हैं, इत्यादि ।

४-धर्म का अवर्णवाद-अर्थात अहिंसा आदि महान् धर्मों के मिश्या दोप बतलाना। जैसे यों कहना कि धर्म प्रत्यद कहां दोखता है ? और जो प्रत्यद नहीं दोखता उस के अस्तित्व का संभव ही कैसा ? तथा ऐसा कहना कि अहिंसा से मनुष्यजाति किंवा राष्ट्र का पतन हुआ है, इत्यादि। ध-देवों का अवर्णवाद-अर्थात् उन की निन्दा करना, जैसे यों कहना कि देवता ते। हैं ही

भूतत्रत्यनुकम्पा दानं सरागसंघामादियोगः चांतिः शौचमिति सद्वेद्यस्य । (तत्त्वा० ६।१३)

## हिन्दीभाषाटीकासहित

(३७)

नहीं और हों भी तो व्यर्थ ही हैं, क्योंकि शक्तिशाली हो कर भी यहां आकर हम लोगों की मदद क्यों नहीं \*करते ?, इत्यादि !

(ख) चारित्रमोहनीय के बन्धहेतुत्रों को संदोप में – कपाय के उदय से होने वाला तीव्र !त्रात्मपरिकाम, ऐसा ही वहा जा सकता है। विस्तार से कहें तो उन्हें निम्नोक्त शब्दों में कह सकते हैं –

१-म्बर्य कपाय करना और दूसरों में भी कमाय पैदा करना तथा कपाय के वश हो कर अनेक तुच्छ प्रवृतिएं करना।

२-सत्यवर्भ का उपहास करना, गरीव या दीन भनुष्य की मश्खरी करना, ठट्ठेबाजी की ऋदित रखना ।

३-विविध कीड़ाओं में संलग्न रहना, ब्रा. नियमादि बोग्य अंकुश में अरुचि रखना।

४-दूसरों के बेटीन बनाना, किसी के आराम में खलल डालना, इल्के आदमी की संगति करना आदि।

थ-स्वयं शाकातुर रहना तथा दूसरों की शोकवृत्ति को उत्तेजित करना।

६-स्वयं डरना और दृसरों को डराना।

७–हितकर किया और हितकर आचरण से घृणा करना ।

५-६-१०-स्त्रीजाति, पुरुपजाति तथा नपुं सकजाति के याग्य संस्कारों का अभ्यास करना ।

(प) आयुष्कर्म की नरकायु, निर्यक्षायु, मनुष्यायु और देवायु ये चार मूलप्रकृतियें-मूल-भेट होती हैं । इन के बन्धहेतुकों का विवरण निम्तोक्त है---

१-नरकायुष्कर्म के बन्धहेतु - नहुत आरम्भ और बहुत परिष्रह, ये नरकायु के इंबन्धहेतु हैं। प्राणियों के दुःख पहुंचे ऐसी कपायपूर्वक प्रवृत्ति करना आरम्भ है। यह वस्तु मेरी है और मैं इसका मालिक हूं, ऐसा संकल्प रखना परिग्रह है। जब आरम्भ और परिग्रह वृत्ति बहुत ही तोत्र हो तथा हिसा आदि करूर कमी में सतत प्रवृत्ति हो, दूसरों के धन का अपहरण किया जाये किया मोगों में अत्यन्त आर्सक बनी रहे, तब व नरकायु के बन्धहेतु होते हैं।

२-तिर्श्वायुष्कर्म के बन्धहेतु—माया तिर्यक्षायुका † विश्वहेतु है। छलप्रपंच करना किया कृतिलभाव रखना माया है। उदाहरणार्थ—वर्मतत्त्व के उपदेश में धर्म के नाम से मिण्या बातों को मिला कर उन का स्वार्थबृद्धि से प्रचार करना तथा जीवन को शील से दूर रखना आदि सब माया कहलाती है और यही तिर्यक्षायुके वश्च का कारण बनती है।

३-मनुष्यायुष्कर्भ के बन्धहेतु-अल्य आरम्भ, अल्प परिम्रह, स्वभाव की मृदुता और सरलता ये मनुष्यायु के ‡ बन्धहेतु हैं। तारार्य यह है कि आरम्भवृत्ति तथा परिमहर्श्वतं की कम करना,

\*कंबलिश्रु तसंघवर्शदेवायणवादा दशनमोहस्य । (तन्वा० ६।१४।) †कषायादयात्तोवपरिज्ञानश्चारित्रभोहस्य । (तत्त्वा० ६।१४।)

ंबह्वारंभवरिग्रहत्वं च नरकस्यायुपः। (तत्त्वा० ६।१६।) † निषाया तिर्यग्योनस्य। (तत्त्वा०-६।१७) ‡ श्रल्पारंभपरिग्रहत्वं स्वभावमादवमार्जवं च मानुषस्य। (तत्त्वा० ६।१८।)

स्वभाव से अर्थात बिना कहे सुने मृदुता वा सरलता का होना ये मनुष्यायुष्कर्म के बन्धहेतु हैं।

४—देवायुष्कर्म के बन्धहेतु—सरागसंयम, संयमासंयम, अकामनिर्जरा और बालतप ये \*देवायु के बन्धहेतु हैं। हिंसा, असत्य, चोरी आदि महान दोपों से विरितहर संयम के लेने के बाद भी कपायों का कुछ अंश जब बाकी रहता है तब वह सरागसंयम कहलाता है। हिंसाविरित आदि अत जब अल्पांशहर में धारण किए जाते हैं तब वह संयमासंयम कहलाता है। पराधीनता के कारण या अनुसरण-अनुकरण के लिए जो अहितकर प्रवृत्ति किंवा आहारादि का त्याग है वह अकामनिर्जरा है और बालभाव से अर्थान विवेक के बिना ही जो अग्निप्रवेश, जलप्रवेश, पर्यतप्रपात, विषभन्तण, अनशन आदि देहदमन किया जाता है वह बालतप है।

६-नामकर्म की शुभनामकर्म श्रौर ऋशुभनामकर्म ये दो मृलप्रकृतियां है। इन के बन्ध-हेतुर्श्रों का विवरण निम्नोक्त है-

१-अशुभनामकर्भ के बन्धहेतु चोग की वक्रता और विसंवाद ये अशुभनामकर्म के बन्धहेतु हैं। १-मन, वचन और काया की कुटिलता का नाम योगवक्रता है। कुटिलता का अर्थ है-सोचना कुछ, बोलना कुछ और करना कुछ। २-अन्यथा प्रवृत्ति कराना किंवा हो स्नेहियों के बीच भेद डालना विसंवादन है।

२—शुभनामकर्म के बन्धहेतु-—इसके विपरीत अर्थात् योग की अवकता और अविसंवाद शुभनामकर्म के बन्धहेतु हैं। ‡ ताल्पर्य यह है कि अशुभनामकर्म के सम्बन्ध में जो कुछ कहा गया है उस से उलटा अर्थात् मन, बचन और काया की सरलता--प्रवृत्ति की एकरूपता तथा संवादन अर्थात् हो के बीच भेद मिटा कर एकता करा देना किंवा उलटे रास्ते जाते हुए को अच्छे रास्ते लगा देना, ये शुभनामकर्म के बन्धहेतु हैं।

७-गोत्रकर्म के नीचगोत्र खोर उच्चगोत्र ऐसे दो मूलभेद हैं। इनके बन्धहेतुयों का संस्थित परिचय निम्नोक्त है—

१--नीचगोत्र के बन्धहेतु--परिनन्दा, त्रात्मप्रशंसा, सद्गुणों का आच्छादन और असद्गुणों का प्रकाशन ये नीचगोत्र के बन्धहेतु हैं। दूसरे की निन्दा करना परिनन्दा है। निन्दा का अर्थ है सच्चे या भूठे दोषों को दुर्बु द्धि से प्रकट करने की वृत्ति । अपनी बड़ाई करना यह आत्मप्रशंसा है अर्थीन सच्चे या भूठे गुणों को प्रकट करने की जो वृत्ति है वह प्रशंसा है। दूसरों में यदि

ंयोगवक्रताविसंवादनं चाशुभस्य नाम्नः । (तत्त्वा० ६।२१) ‡विपरीतं शुभस्य । (तत्त्वा० ६।२२)

**\*परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्भावने च नीचेगोंत्रस्य** (तस्वां० ६१२४)

<sup>\*</sup>सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जराबालतपांसि देवस्य । (तत्त्वा० ६।२०)

गुए हों तो उन्हें छिपाना और उन के कहने का प्रसंग पड़ने पर भी देष से उन्हें न कहना, वही दूसरों के सद्गुणों का आच्छादन है। तथा अपने में गुए न होने पर भी उन का प्रदर्शन करना यही निज के असद्गुणों का प्रकाशन कहलाता है।

२-उच्चगोत्र के बन्धहेतु-परप्रशंसा आत्मिनिन्दा, असद्गुणोद्भावन, स्वगुणा-च्छादन, नम्रप्रषृति श्रीर निरिभिष्ठानता ये उच्चगोत्रकर्म के बन्धहेतु हैं। दूसरों के गुणां को देखना परप्रशंसा कहा जाता है। अपने दोपों को देखना आत्मिनिन्दा है। अपने दुर्गुणों को प्रकट करना असद्-गुणोद्भावन है। अपने विद्यमान गुणों को छिपाना स्वगुणाच्छादन है। पूज्य व्यक्तियों के प्रति नम्र वृत्ति धारण करना नम्रवृत्ति है। ज्ञानसम्पत्ति आदि में दूसरे से अधिकता होने पर भी उस के कारण गर्व धारण न करना निर्मिमानता है।

इस के श्रांतिरिक्त गोत्र के विषय में कहीं पर जातिमद, कुलमद, बलमद, रूपमद, तपमद, लाभमद, विद्यामद श्रीर ऐश्वर्यमद इन श्राठ मदों को नीचगीत्र के बन्ध का कारण माना गया है श्रीर इन श्राठों प्रकार के मदों के परित्याग को उच्चगीत्र के बन्ध का हेतु कहा है।

द-अन्तरायकर्म के बन्धहेतु — दानादि में विघ्न डालना अन्तरायकर्म का \*बन्धहेतु है। अर्थात् किसी को दान देने में या किसी से कुछ लेने में अथवा किसी के भोग उपभोग आदि में बाधा डालना किया मन में वैसी प्रवृत्ति लाना अन्तरायकर्म के बन्धहेतु हैं।

इस प्रकार सामान्यतया आठों ही कमीं की मूलप्रकृतियों और बन्ध के प्रकार तथा बन्ध के | | हैतुओं का विवेचन करने से जैनदर्शन की कर्मसम्बन्धी मान्यता का भलीभाँति बोध हो जाता है। कभीं के सम्बन्ध में जितना विशद बर्णन जैन प्रन्थों में है, उतना अन्यत्र नहीं, यह कहना कोई अत्युक्ति-पूर्ण नहीं है। जैनवाङ्मय में कर्मविषयक जितना सूद्म पर्यालोचन किया गया है, वह विचारशील दार्शनिक विद्वानों के देखने और मनन करने योग्य है। अस्त.

कर्म सादि है या अनादि ? यह एक वहुत पुराना और महत्त्व का दार्शनिक प्रश्न है, जिस का उत्तर भिन्न २ दार्शनिक विद्वानों ने अपने २ सिद्धान्त के या विचार के अनुसार दिया है। जैन दर्शन का इस प्रश्न के उत्तर में यह कहना है कि कर्म सादि भी है और अनादि भी। व्यक्ति की अपेत्ता वह

\*विध्नकरण्मन्तरायस्य । (तत्त्वा० ६।२६) बन्ध का स्वरूप तथा बन्धहेतुस्त्रों का जो कपर निरूपण किया गया है, वह जैनजगत के महान् तत्त्वचिन्तक तथा दार्शनिक पिएडत सुखलाल जी क तत्त्वार्थसूत्र से उद्बृत किया गया है।

†श्राठां कर्मां क बन्धहेतु, कर्मश्रन्थां में भिन्न २ रूप से प्रतिपादन किये हैं। नवतत्त्व में कर्म-बन्ध के कारण नप्र लिखे हैं।

प्राक्तथन

सादि और प्रवाह की अपेना से \*अनादि है। जैन सिद्धान्त कहता है कि प्राणी सोते, जागते, उठते, वैठते और चलते किरते किसी न किसी प्रकार की चेष्टा-हिलने चलने की किया करता ही रहता है, जिस से वह कर्म का बन्ध कर लेता है। इस अपेना से कर्म सादि अर्थात् आदि वाला कहा जाता है, परन्तु कर्म का प्रवाह कब से चला ? इसे कोई भी नहीं बतला सकता ! भविष्य के समान भूतकाल की गहराई भी अनन्त (अन्तरहित) है। अनादि और अनन्त का वर्णन, अनादि और अनन्त शब्द के अतिरिक्त और किसी तरह भी नहीं किया जा सकता। इसीलिये दार्शनिकों ने इसे बीजांकुर या बीजयुत्त न्याय से उपिनत किया है। तात्पर्य यह है कि जैसे बीज से उत्पन्न हुआ युत्त बीज के। उत्पन्न करता है अर्थात् बीज से युत्त और हुन से बीज के। उत्पन्न होते देखा जाता है, तब इन दोनों में प्रथम किसे कहना ना मानना चाहिये ? इस के निर्णय में सिवाय '-वे दोनों ही प्रवाह से अनादि हैं। इस की सम्बन्ध-परम्परा अनादि है—'यह कहने के और कुछ नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकार जीवात्मा के साथ कर्म का जो सम्बन्ध, है उस की परम्परा भी अनादि है। इस दृष्टि से विचार करने पर कर्मसम्बन्ध को अनादि ही कहना वा मानना होगा।

इस विषय में छुछ विचारकों की तर्फ से यह प्रश्न होता है कि अगर कर्म और आत्मा का सम्बन्ध अनाहि है, अनाहिकाल से चला आता है तो उस का भविष्य में भी इसी प्रकार चलता रहेगा? तासर्य यह है कि जो वस्तु अनाहि है, जिस का आहि नहीं ते उस का कभी अन्त भी नहीं होगा। और यदि कर्मों को अनादि अनन्त मान लिया जावे अर्थात् कर्म और जीव के सम्बन्ध को आहि और अन्त से शून्य स्वीकार कर लिया जावे तव तो उस का कभी विच्छेद ही नहीं हो सकेगा?

इस विषय को समाहित करने के लिये सर्वप्रथम इन ९ दार्थों के स्वरूप को समकता आवश्यक है। पदार्थ चार तरह के होते हैं—१-अनादि अनन्त, २-अनादि सान्त, ३-सादि अनन्त और ४-सादि सान्त। जिस का न आदि हो न अन्त हो उसे अनादिअनन्त कहते हैं। जिस का आदि न हो और अन्त हो वह अनादि सान्त कहलाता है। जिस का आदि हो और अन्त न हो वह मादि अगन्त है, और जिस का आदि भी हो और अन्त भी वह सादि सान्त कहलाता है। इन में आत्मा और पुद्गल अनादि अनन्त हैं। आत्मा और कर्मसंयोग अनादि सान्त है। मोस सादि अनन्त और घटपट का संयोग सादि सान्त है।

आत्मा और कर्म का सम्बन्ध आदि हाने पर वीजगत उत्पादक शक्ति की तरह सान्त--अन्त वाला है। जैसे बीज में अंकुरात्पादक शक्ति अनादि है और जब उस को (बीज को) भट्टी में भून दिया जाता है तब वह शक्ति नष्ट हा जाता है। ठीक इसी प्रकार आत्मा के साथ अनादि काल से सम्बद्ध कर्मी को जब जप, तप और ध्यानरूप अग्नि के द्वारा जला दिया जाता है, उन की निर्जरा कर दी जाती है तो कर्ममल से विशुद्ध हुई आत्मा में च में जा विराजती है। फिर उन का जन्म नहीं होता, वह सदा अपने स्वरूप में ही रमण करती रहती है।

एक और उदाहरण लीजियं - देवदं तं नाम के व्यक्ति के विता. वितामह आदि की पूर्व-

\*संतर्ः पष्पणाइया, ऋपज्जवसिया वि या ।

ठिइं पहुच्य साइया, सपज्जवसिया विया ॥ (उत्तराध्ययन, अ० ३६, गा० १३१)

(88)

# हिन्दीभाषाटीकासहित

परमारा के आरम्भ का निर्ण्य सर्वथा अराक्य होने से वह परम्परा अनादि ही रहती है, परन्तु आज उस के सन्यासी हो जाने पर उस परम्परा का अन्त हो जाता है। इसी तरह जीव और कर्म के सम्बन्ध की अनादि परम्परा का विन्छेद भी शास्त्रविहित कियानुष्ठान के आचरण से हो जाता है, अन्यथा कर्मसम्बन्ध के विन्छेदार्थ किया जाने वाला सदनुष्ठानमूलक सभी पुरुषार्थ निष्फल हो जाएगा। इस लिये आत्मा के साथ कर्म का सम्बन्ध अनादि होने पर भी अन्त वाला है। ऐसी स्थिति में जीव और कर्मों के सम्बन्ध का कभी विन्छेद नहीं होगा ? यह प्रश्न ही उपस्थित नहीं होता । यदि संत्रेप से कहें तो आत्मा और कर्म दोनों का संयोग प्रवाह से अनादि सान्त है, परन्तु यह अनादित्व भी निखिल कर्मसापेद्य है, किसी एक कर्म की अपेद्या वह सादि अथच सान्त है। इसलिये आत्मकर्मसंयोग अनादि सान्त भी है और सादि सान्त भी।

मोत्त को मभी दार्शनिकों ने सादि श्रानन्त माना है। अपुक आत्मा का अपुक समय कर्मबन्धनों से आत्यन्तिक छुटकारा प्राप्त करना मोत्त की आदि है श्रीर कर्मबिच्छेद के अनन्तर फिर कभी उस आत्मा से कर्मों का सम्बन्ध नहीं होगा, यही मोत्त की अनन्तता है।

किसी भी भारतीय दर्शन ने मोत्तगत आत्मा का पुनरागमन स्वीकार नहीं किया। न स पुनरावर्तते, न स पुनरावर्तते । (छां० उप० प्र० ८, खं० १४) ऋथीत् जीव मुक्ति से फिर नहीं लौटता । स्रनावृत्तिश्रव्दात्— अर्थात् मुक्ति से जीव लौटता नहीं (वेदान्तसूत्र) । तदत्यन्तविमोत्तोऽ-पवर्गः। तदुच्छित्रितरेव पुरुषार्थः (सांख्यदर्शन) । न मुक्तस्य बन्धयोगोपि, अपुरुषार्थत्वभन्यथा, वीतरागजन्मादर्शनात् (न्यायदर्शन)। इत्यादि जैनेतर दर्शनों के भी शतशः प्रमाण इस की पुष्टि में उपलब्ध होते हैं। इसके अतिरिक्त उक्त सिद्धान्त (मोच्च से पुनरावर्तन मानने का सिद्धान्त) युक्तियुक्त भा प्रतीत नहीं होता। कमीविच्छेद कहो, ऋज्ञाननिवृत्ति कहो। या ऋविद्यानाश कहो, इन सब का तात्पर्य लगभग समान ही है। ज्ञान से अज्ञान की निवृत्ति या अविद्या का नाश होता है। जिन कारणों से कर्मवस्थ या अज्ञान अथवा अविद्या का नाश होता है, वे मोच में वरावर विद्यमान रहते हैं। दूसरे शब्दों में - जन्ममरशहर संसार के कारणों का उस समय सर्वथा श्रभाव हो जाता है, उन का समूल-घात हो जाता है। तब मोच से वापिस लाने वाला ऐसा कौन सा कारण बाक़ी रह जाता है, जिस के श्राधार पर इम यह कह सकें या मान सकें कि मुक्त हुई आत्मा कुछ समय के बाद फिर इस संसार में ष्प्रावागमन करती है ? यदि वहां पर किसी प्रकार के कारण के श्रासद्भाव से भी श्रागमनरूप कार्य को मार्ने तब तो---''कार गाभावे कार्यसत्त्रिपिति व्यतिरेकव्यभिचार:-अर्थात् कारण के अभाव में कार्य का उत्पन्न होना व्यतिरेकव्यभिचाररूप दोष स्राता है। इसलिये मोच्चगत स्रात्मा की पुनरावृत्ति का सिद्धान्त जहां ऋशास्त्रीय है। वहां युक्तिविकत भी है।

कुछ लोग कहते हैं कि मोच कर्म का फल है और कर्म का फल सीमित अथच नियत होने से अन्त वाला है, इसीलिये मोच भी अनित्य है, परन्तु वे लोग वास्तव में यह विचार नहीं करते कि जिसे कैवल्य-मोच या निर्वाण कहा जाता है, वह कर्म का फल नहीं किन्तु कर्मों के आत्यन्तिक विनाश से निष्यत्र होने वाली आत्मा की स्वाभाषिक-स्वरूपस्थिति मात्र है, जिस की उपलब्धि ही कर्मों के (83)

# श्री विपाकसूत्र

प्राक्कथन

विनाश से हो उसे कर्म का फल कहना या मानना उस के (मोच्च के) स्वरूप से अनभिज्ञता प्रदर्शित करना है।

यदि वास्तविकरूप से विचार किया जाये तो जो लोग मुक्तात्मा का पुनरावर्तन मानते हैं वे मोच को मानते ही नहीं। उन के मत में स्वर्गविशेष ही मोच है श्रीर वह कर्म का फलरूप होने से अनित्य भी है। जैन दर्शन इसे कल्प-देवलोक के नाम से श्राभिद्दित करता है, तथा अन्य भारतीय दर्शन भी इसी \*भाँति मानते हैं। परन्तु मुक्तात्मा का- कैवल्यप्राप्त श्रात्मा का पुनरावर्तन किसी ने भी दिशीकार नहीं किया।

कुछ लोग इस विषय में यह युक्ति हेते हैं कि जहां २ वियोग है, वहां २ सम्बन्ध की सादिता है। अर्थान् संसार में जितनी संयुक्त वस्तुएं हैं उन का पूर्वरूप कभी वियुक्त भी था। वस्त्र क साथ मल का संयोग है और मल के संयोग से रिहत अवस्था भी वस्त्र की उपलब्ध होती है। अतः संयोग और वियोग ये दोनों ही सादि हैं। अनादि संयोग कहीं पर भी उपलब्ध नहीं होता ? इस प्रश्न का समाधान निम्नोक्त है—

सिद्धान्त कहता है कि श्रात्मा श्रीर पुरल श्रनादि श्रनन्त पदार्थ हैं। जब पुरल श्रात्मा से सम्बन्धित होता है तो उस की कर्म संज्ञा होती है। श्रात्मा और कर्मों का सम्बन्ध प्रवाह की अपेचा अनादि श्रौर किसी एक कर्म की श्रपेत्ता सादि तथा अभव्य जीव की श्रपेत्ता श्रनन्त श्रौर भव्य जीव की अपेचा सान्त है। संयोग वियोगमुलक ही होता है और अनादि संयोग कहीं पर भी नहीं मिलता, यह कहना श्रांतिपूर्ण है क्योंकि खान से निस्तृत सुवर्ण में मृत्तिका का संयोग अनादि देखा जाता है। जैसे यह संयोग अनादि है इस का ऋग्नि ऋादि के प्रयोग से वियोग उपलब्ध होता है. इसी भाँति श्रात्मा और कर्म का संयोग भी अनादि है। इस में किसी प्रकार की विप्रतिपत्ति नहीं हो सकती। श्रीर यह भी तप जपादि के सद्ष्टानों से विनष्ट किया जा सकता है। इस के ऋतिरिक्त जो यह प्रश्न उपस्थित होता है कि आत्मा के साथ सम्बन्धित कर्मी या कर्मदलिकों का जब वियोग होता है तो क्या उन का फिर से संयोग नहीं हो सकता ?, लोक में दो विभक्त पदार्थी का संयुक्त होना और संयक्तों का प्रथक होना प्रत्यत्तसिद्ध है। इसी भाँति यह कर्मसम्बद्ध आत्मा भी किसी निमित्तविशेष से कर्मी से पृथक होने के अनन्तर किसी निमित्तविरोप के मिलने पर फिर भी कर्मों से सम्बद्ध हो सकता है। ऋतः मोच सादि अनन्त न रह कर सादि सान्त ही हो जाता है। इस शंका का समाधान यह है- कि जहाँ २ वियोग है वहां २ सादिसंयोग है। यह व्याप्ति दृषित है अर्थान् वियुक्त पदार्थों का संयोग अवश्य होता है यह कोई नियम नहीं है। संसार में ऐसे पदार्थ भी दृष्टिगोचर होते हैं कि जहाँ संयोग का नाश तो होता है अर्थात् संयुक्त पदार्थ विभक्त तो होते हैं परन्तु विभक्तों का फिर संयोग नहीं होता। उदाहर-णार्थ- धान्य श्रीर त्राम्रफल त्रादि को उपस्थित किया जा सकता है। जैसे—धान्य पर से उस का

> \*ते तं अक्तवा स्वर्गलोकं विशालं, चीर्णे पुरुषे मर्त्यलोकं विश्वित । (भगवद्गीता) पिद्गत्वा न निवर्तन्ते, तद्भाम परमं मम। (भगवद्गीता)

## हिन्दीभाषाटीकासहित

(४३)

खिलका उतर जाने पर उस का किर \*संयोग नहीं होता! इसी प्रकार श्राम्रवृत्त पर से टूटा हुआ श्राम्र फल फिर उस से नहीं जोड़ा जा सकता। तात्पर्य यह है कि चावल और खिलके के संयोग का नाश तो प्रत्यच्च सिद्ध है परन्तु इन का फिर से संयुक्त होना हैला नहीं जाता! पृथक हुआ खिलका और चावल होनों फिर से पूर्व की भाँति मिल जावें, ऐसा नहीं हो सकता। इसीलिये आत्मा से विभक्त-पृथक हुए कमों का आत्मा के साथ फिर कभी सम्बन्ध नहीं हो सकता। इस के अतिरिक्त आत्मा सम्बन्ध कमों का विनाश हो जाने के बाद उन को फिर से उजीवित करने वाला कोई निमित्तविशेष वहां पर नहीं होता। अतः आत्म कर्म सम्बन्ध-संयोग अनादि सान्त है और इन का वियोग सादि-अनन्त है। दूसरे शब्दों में—उक्त सम्बन्ध के नाश का फिर नाश नहीं होता, यह कह सकते हैं

आतमा कर्मपुद्गलों को किस प्रकार प्रहण करता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि जैसे उच्ण तैल की पूरी अथवा शरीर में तिल लगाकर कोई धूलि में लेटे तो धूलि उस के शरीर में चिपक जाती है, उसी प्रकार मिध्यात्व, कषाय, योग आदि के प्रभाव से जीवात्मा के प्रदेशों में जब परिस्थन्द होता है, हलचल होती है, तब जिस आकाश में आत्मा के प्रदेश होते हैं वहीं के अनन्त पुद्गलपरमाग्यु जीव के एक २ प्रदेश के साथ सम्बद्ध हो जाते हैं। इस प्रकार जीव और कर्म का आपस में दूध और पानी, आग और लोहे के समान सम्बन्ध होता है। तारपर्य यह है कि दूध और पानी तथा आग और लोहे का जैसे एकीभाव हो जाता है उसी प्रकार जीव और कर्मपुद्गल का सम्बन्ध समकना चाहिये।

सुखदुःख, सम्पत्तिविपत्ति, उंचनीच आदि जो अवस्थायें दृष्टिगोचर होती हैं, उन के होने में काल, स्वभाव पुरुपार्थ आदि अन्यान्य कारणों की भाँति कर्म भी एक कारण है । कर्मवादप्रधान जैनदर्शन अन्य दर्शनों की भाँनित ईश्वर को उक्त अवस्थाओं का कारण नहीं मानता। जैनदर्शन तथा वैदिकदर्शन में यही एक विशिष्ट भिन्नता है। तथा जैनदर्शन को वैदिकदर्शन से पृथक करने में यह भी एक मौलिक कारण है ।

प्रश्त—सभी प्राणी अच्छे या बुरे कर्म करते हैं। कोई भी प्राणी बुरे कर्म का फल नहीं चाहता और कर्म स्वयं जड़ होने से किसी चेतन प्रेरणा के बिना फल देने में असमर्थ हैं, अतः कर्म फल भुगताने में ईश्वर नामक किसी शक्तिविशेष की कल्पना औचित्यपूर्ण ही है। अन्यथा कर्मफल असम्भव हो जाएगा ? अर्थान् कर्मजड़ होता हुआ फल देने में कैसे सफल हो सकता है?

उत्तर—यह सत्य है कि कर्म जड़ हैं और यह भी सत्य है कि प्राणी स्वकृत कर्म का अनिष्ट फल नहीं चाहते, परन्तु यह भी ध्यान देने योग्य बात है कि चेतन के संसर्ग से कर्मों में एक ऐसी शक्ति उत्पन्त हो जाती है कि जिस से वह अपने अच्छे और बुरे फल की नियत समय पर प्रकट कर देता

\*जहा दड्ढार्णं बीया<mark>र्णं न जायंति पुण ऋंद्वरा</mark> ।

कम्मत्रीयेसु द्इढेसु न जायन्ति भवांकुरा ॥ (दशाश्रुतस्कंघ दशा ४)

त्रर्थात् जैसे दग्ध हुत्रा बीज श्रंकुर नहीं देता, उसी प्रकार कर्मरूप बीज के दग्ध हो जाने से मानव जन्म भरण रूप संसार की प्राप्त नहीं करता।

प्राक्तथन

है। कर्मवाद यह मानता है कि चेतन का सम्बन्ध होने पर ही जड़ कर्म फल देने में समर्थ होता है। कर्मवाद यह भी कहता है कि फल देने के लिये ईश्वररूप चेतन की प्रेरणा को मानने की कोई आवश्यकता नहीं, क्योंकि सभी जीव चेतन हैं, वे जैसा कार्य करते हैं उस के अनुसार उन की बुद्धि बैसी ही बन जाती है, जिस से बुरे कर्म के फल की इच्छा न रहने पर भी वे ऐसा कृत्य कर बैठते हैं कि जिस से उनको अपने कर्मानुसार फल मिल जाता है। कर्म करना एक बात है और फल को न चाहना दूसरी बात है। मात्र चाह न होने से कर्म का फल मिलने से रुक नहीं सकता। कारणसामत्री के एकत्रित हो जाने पर कार्य स्वतः ही होना आरम्भ हो जाता है। \*उदाहरणार्थ एक व्यक्ति मदिरापान करता है और चाहता है कि मुक्ते बेहाशी न हो तथा कोई व्यक्ति धूप में खड़ा हो कर उच्ण पदार्थों का सेवन करता है और चाहता है कि मुक्ते चेहाशी न हो तथा कोई व्यक्ति धूप में खड़ा हो कर उच्ण पदार्थों का सेवन करता है और चाहता है कि मुक्ते प्यास न लगे। ऐसी अवस्था में वह मदिरासेवी तथा आतप और उच्णतासेवी व्यक्ति क्या मृच्छी और घाम से वच सकता है? नहीं। सारांश यह है कि न चाहने से कर्मफल नहीं मिलेगा, यह कोई सिद्धान्त नहीं है। इस के अतिरिक्त ईश्वर को किसी भी प्रमाण से कर्मफल नहीं मिलेगा, यह कोई सिद्धान्त नहीं है। इस के आतिरिक्त ईश्वर को किसी भी प्रमाण से कर्मफल ने आजतक कर्मफल देते हुए नहीं देखा। अतः प्रत्यन्त प्रमाण से ईश्वर कर्मफलदाता सिद्ध नहीं होता।

अनुमान के लिये ंपद्म, सपद्म और विषद्म आदि का निश्चित होना अत्यावश्यक है। कारण कि बिना इसके अनुमान नहीं बनता। यहां पर सपद्म तो इस लिए नहीं है कि आज तक यह सिद्ध नहीं हो सका कि ईश्वर के अतिरिक्त कोई दूसरा ईश्वर फल देता है। तथा विषद्म इस लिये नहीं कि ऐसा कोई भी स्थान नहीं है कि जहां ईश्वर कर्मफलप्रदाता नहीं और जीव कर्मफल भोगते हों। जिस पद्म के साथ सपद्म और विषद्म न हो वह भूठा होता है। जैसे— जहां २ धूम है वहां २

\*एक और उदाहरण लीजिये—जैसे कोई व्यक्ति रसनेन्द्रिय के वशीभूत है। कर अस्वास्थ्य-कर भे। जन करता है तो उस के शरीर में व्याधि उत्पन्न हो जाती है। वह व्यक्ति उस व्याधि का तनिक भी इच्छुक नहीं है। उसकी इच्छा तो यही है कि उसके शरीर में कोई व्याधि उत्पन्त न हो परन्तु स्वास्थ्यविरुद्ध तथा हानिप्रद भोजन करने का फल व्याधि के रूप में उस को अपनी इच्छा के विरुद्ध भोगना ही पड़ता है। इसी प्रकार मनुष्य को अपने कर्मों का फल अपनी इच्छा के न होते हुए भी भोगना ही पड़ता है।

्सन्दिग्धसाध्यवान् पद्यः, यथा--धृमवस्त्वे सित हेती पर्वतः । निश्चितसाध्यवान् सपद्यः-यथा तत्रेव महानसम् । निश्चितसाध्याभाववान् विपद्यः-यथा तत्रेव महाहदः। (तर्कसंप्रहः) अर्थात् जिस में साध्य का सन्देह हो उसे पद्म कहते हैं। जैसे-धूमहेतु हो तो पर्वत पद्म है। अर्थात् इस पर्वत में अग्नि है कि नहीं ? इस प्रकार से पर्वत सन्देहस्थानापन्न है, अतः वह पद्म है। जिसमें साध्य का निश्चय पाया जाए वह सपद्म कहलाता है। जैसे-महानस-रसोई। महानस में अग्निह्म साध्य सुनिश्चित है, अतः महानस सपद्म है। जिस में साध्य के अभाव का निश्चय पाया जाये उसे विपद्म कहते हैं, जैसे-महाहद-सरं।वर है। सरावर में अग्नि का अभाव सुनिश्चत है अतः यह विपद्म कहलाता है।

## हिन्दीभाषाटीकासहित

(8x)

अग्नि है और जहां श्राग नहीं वहां धूम भी नहीं । इस अन्वयव्यतिरेक रूप व्याप्तिगभित (पवतो विह्नमान् अर्थात् यह पर्वत विह्नि-अग्नि वाला है) अनुमान में, महानस सपस्र और जलहृद विपस्त तथा पर्वत पस्त का अस्तित्व अवस्थित है। उसी प्रकार ईश्वरकर्तृत्व अनुमान में \*अन्वयव्यतिरेक-रूप से हेतुसाध्य का सम्बन्ध दृष्टिगोचर नहीं होता है १ क्योंकि ईश्वरवादी कोई भी ऐसा स्थान नहीं मानता जहाँ कर्मफल हो और उस में ईश्वर कारण न हो।

शब्द प्रमाण भी साधक नहीं हो सकता, क्योंकि श्रभी तक यह भी सिद्ध नहीं हो सका कि जिस को शब्द प्रमाण कहते हैं, वह स्वयं प्रमाण कहलाने की योग्यता भी रखता है कि नहीं ? तात्वर्य यह है कि ईश्वरभापित होने पर ही शब्द में प्रामाण्य की व्यवस्था हा सकती है परन्तु जब ईश्वर ही श्रसिद्ध है तो तद्वविष्ठ शब्द की प्रामाणिकता सुतरां ही श्रसिद्ध ठहरती है।

ईश्वर जीवों को फल किस प्रकार देता है ? यह भी विचारणीय है। वह स्वयं-साचात् तो दे नहीं सकता क्योंकि वह निराकार है और यदि वह साकारावस्था में प्रत्यचरूपेण कर्मों का फल दे तो इस बात को स्वीकार करने में कौन इन्कार कर सकता है। परन्तु ऐसा तो देखा नहीं जाता। यदि वह राजा आदि के द्वारा जीवों को अपने कर्मों का दण्ड दिलाता है तो ईश्वर के लिये बड़ी आपित्तयां खड़ी हती हैं। मात्र परिचयार्थ छुळु एक नीचे दी जाती हैं—

१-कदाचित ईश्वर को किसी धनिक के धन को चुरा या लुटा कर उस धनिक के पूर्वकर्म का फल देना अभिमत है, तो ईश्वर इस कार्य को खुद तो आकर करेगा नहीं किन्तु किसी चोर या डाकू से ही वह ऐसा करायेगा तो इस दशा में जिस चोर या डाकू द्वारा ईश्वर ऐसा फल उस को दिलवायेगा, वह चोर ईश्वर की आहा का पालक होने से निर्देग होगा, िर उसे दोषी ठहरा कर जो पुलिस पकड़ती है और दण्ड देती है वह ईश्वर के न्याय से बाहिर की बात होगी। यदि उसे भी ईश्वर के न्याय में सिमालत कर चोर को चोरी करने की सजा पुलिस द्वारा दिलाना आवश्यक सममा जाए तो यह ईश्वर का अच्छा अन्धर न्याय है कि इधर तो स्वयं धिनक को दण्ड देने के लिये चोर का उस के घर भेजे और फिर पुलिस द्वारा उस चोर को पकड़वादे। क्या यह—चार से चोरी करने की कहे और शाह से जागने की कहे—इस कहावत के अनुसार ईश्वर में दोगलापन नहीं आ जावेगा? इसी प्रकार जो ईश्वर ने प्राण्ड एड देने के लिये कसाई, चाण्डाल तथा सिंह आदि जीय पैदा किये हैं, तदनुसार वे प्रतिदिन हजारों जीवों को मार कर उन के कमी का फल उन्हें देते हैं, वे भी निर्देष सममने चाहियें, क्योंकि वे तो ईश्वर की प्रेरणा के अनुसार ही कार्य कर रहे हैं। यदि ईश्वर उन्हें निर्देष माने तब उस के लिये अन्य सभी जीव जो कि दूसरों को किसी न किसी प्रकार की हानि पहुंचाते हैं, निर्देष साहे चे चाहियें। यदि उन्हें दोपी माने तो महान अन्याय होगा, क्योंकि राजा की आहानुसार अपराधियों को अपराध का दण्ड देने वाले जेलर, फाँसी लगाने वाले चाण्डाल आदि जब न्याय से निर्देष माने जाते हैं तब

\*साध्यसाधनयोः साहचर्यमन्वयः, तद्भावयोः साहचर्यं व्यतिरेकः । अर्थात् साध्य श्रीर साधन के साहचर्य को अन्वय कहते हैं श्रीर दोनों के अभाव के साहचर्य की व्यतिरेक संज्ञा है। जैसे—जहां २ धूम (साधन) है, वहां २ श्रीम्न (साध्य), है, जैसे-महानस। इस को अन्वय कहते हैं श्रीर जहां वहि का श्रभाव है, वहां धूम का भी श्रभाव है, यथा—सरोवर। इसे व्यतिरेक कहते हैं।

प्रा**क**थन

उन के समान ईश्वर की प्रेरणानुसार अपराधियों को अपराध का दण्ड देने वाले दोपी नहीं होने चाहियें ?

२ ईश्वर सर्वराक्तिसम्पन्न है, सर्वज्ञ और सर्वदर्शी है, अतः उस के द्वारा दी हुई अशुभ कमों की सजा अलंबनीय, अनिवार्य और अमिट होनी चाहिए, किन्तु संसार में ऐसा दृष्टिगोचर नहीं होता। देखिये—ईश्वर ने किसी व्यक्ति को उस के किसी अशुभकर्भ का दण्ड देकर, उस के नेत्र की नजर कमजोर कर दी, वह अब न तो दूर की वस्तु साफ देख सकता है और न छोटे२ अचरों की पुस्तक ही पढ़ सकता है। ईश्वर का दिया हुआ यह दण्ड अमिट होना चाहिये था, परन्तु उस व्यक्ति ने नेत्र-परीचक डाक्टर से अपने नेत्रस्वारथ्य के संरच्छा एवं परिवर्धन के लिये एक उपनेत्र (ऐनक) ले लिया, उस उपनेत्र को लगा कर उस ने ईश्वर से दी हुई सजा को निष्फल कर दिया। वह ऐनक से दूर की चीज साफ देख लेता है, और वारीक से वारीक अचर भी पढ़ लेता है।

ईश्वर जापान में बार २ भूकम्प भेज कर उस को विनष्ट करना चाहता है परन्तु जापानी लोगों ने हलके मकान बना कर भूकम्पों को बहुत कुछ निष्फल बना दिया है। इसी भाँति ईश्वर की भेजी हुई प्लेग, हैजा श्रादि बीमारियों को डाक्टर लोग, सेवासमितियां अपने प्रबल उपायों से बहुत कम कर देते हैं। इस के श्रातिरक्त कमीं का फल भुगताने के लिये भूकम्प भेजते समय ईश्वर को यह भी ख्याल नहीं रहता कि जहां मेरी उपासना एवं श्राराधना होती है, ऐसे मन्दिर, मस्जिद श्रादि स्थानों को नष्ट कर श्रापने उपासकों की सम्पत्ति को नष्ट न होने दं।

३-संसार जानता है कि चोर आदि की सहायता लोकविरुद्ध और धर्मविरुद्ध भी है। जो लोग चोर आदि की सहायता करते हैं वे शासनव्यवस्था के अनुसार दिख्डत किये जाते हैं। ऐसी दशा में जो ईश्वर को कर्मफलदाता मानते हैं और यह समकते हैं कि किसी को जो दुःख मिलता है वह उस के अपने कर्मों का फल है और फल भी ईश्वर का दिया हुआ है। फिर वे यदि किसी अन्धे की, तुले लंगड़े आदि दुःखी व्यक्ति की सहायता करते हैं। यह ईश्वर के साथ विद्रोह नहीं तो और क्या है? क्या वे ईश्वर के चोर की सहायता नहीं कर रहे हैं? और क्या ईश्वर ऐसे दोही व्यक्तियों पर प्रसन्न रह सकेगा? तथा ऐसे दया, दान आदि सदनुष्ठानों का कोई महत्त्व रह सकेगा? उत्तर स्पष्ट है, कदापि नहीं!

४-यदि ईश्वर जीवों के किये हुए कमें के अनुसार उन के शरीरादि बनाता है तो कमें की परतन्त्रता के कारण वह ईश्वर नहीं हो सकता, जैसेकि- जुलाहा। तात्पर्य यह है कि जो स्वतंत्र है, समर्थ है, उसी के लिये ईश्वर संज्ञा ठीक हो सकती है। परतन्त्र के लिये नहीं हो सकती। \*जुलाहा यदापि कपड़े बनाता है परन्तु परतन्त्र है और असमर्थ है। इसलिये उसे ईश्वर नहीं कह सकते।

४-किसी प्रान्त में किसी सुयोग्य न्यायशील शासक का शासन है। तो उस के प्रभाव से चोरों, डाकुओं ऋदि का चोरी ऋदि करने में साहस ही नहीं पड़ता और वे कुमार्ग छोड़ कर सन्मार्ग पर चलना ऋरम्भ कर देते हैं। जिस से प्रान्त में शांति हो जाती है और वहां के लोग निर्भयता के साथ

\*कर्मापेत्तः शरीरादिर्देहिनां घटयेधदि। न चैवनीरवरो न स्यात् पारतः ज्यात् कुविंद्यत्। (सृष्टिवाद्परीचा में श्री चन्द्रसैन वैद्य) श्रानन्दपूर्वक जीवन व्यतीत करने लग जाते हैं। इस के विपरीत यदि कोई शासक लोभी हो, कामी हो, कर्तव्यपालन की भावना से शून्य हो उस के शासन में श्रानेकिवध उपद्रव होते हैं और सर्वतो- मुखी श्रराजकता का प्रसार होता है, लोग दुःख के मारे श्राहि २ कर उठते हैं। स्वर्गतुल्य जीवन भी नारकीय बन जाता है, ऐसा संसार में देखा जाता है। परन्तु यह समक्ष में नहीं श्राता जब कि संसार का शासक ईश्वर दयालु भी है, सर्वज्ञ भी है तथा सर्वदर्शी भी है, फिर भी संसार में बुराई कम नहीं होने पाती। मांसाहारियों, व्यभिचारियों और चोरों श्रादि लोगों का श्राधिक्य ही दृष्टिगोचर होता है। धर्मियों की संख्या बहुत कम मिलती है। ऐसी दशा में प्रथम तो ईश्वर संसार का शासक है ही नहीं यह हो कहना होगा। यदि— तुष्यतु दुर्जनन्याय— से मान भी लें तो यह काई योग्य शासक नहीं कहा जा सकता श्रीर वह ईश्वरत्व से सर्वथा शून्य एवं कल्यनामात्र है।

६-जो लोग ईश्वर को न्यायाधीश के तुल्य बतलाते हैं श्रीर कहते हैं कि जैसे न्यायाधीश श्रपरा-धियों को उन के श्रपराधानुसार दिख्डत करता है, उसी भाँति ईश्वर भी संसार की व्यवस्था को भंग नहीं होने देता श्रीर यदि कोई व्यवस्था भंग करता है तो उसे तदनुसार दण्ड देता है। इस का समा-धान निम्नोक्त है—

सब से प्रथम अपराधी को दंड देने में क्या हार्द रहा हुआ है ? यह जान लेना आवश्यक है। देखिये-जब कोई मनुष्य चोरी करता है तो उस पर राज्य की छोर से श्रभियोग चलाया जाता रै। यह प्रमाणित होने पर कि उस व्यक्ति ने चोरी की है, तो न्यायाधीश उस को कारागार, जुर्माना श्रादि का उपयुक्त दंड देता है। यह श्रपराधी व्यक्ति तथा श्रन्य लोग यह जान जाते हैं कि उस व्यक्ति ने चोरी की थी, इसलिये उस को दंड मिला है। चोरी का ऋपराध तथा उसके फलस्वरूप दंड का ज्ञान होने पर वह व्यक्ति एवं साधारण जनता डर जाती है स्त्रीर चेती स्त्रादि कुट्टियों का साहस नहीं करती। यही उद्देश्य द्राउ देने में रहा हुआ है। परन्तु यदि किसी देश का शासक या न्यायाधीश किसी व्यक्ति को पकड़वा कर कारागार में डाल दे श्रीर उस पर न ता अभियोग चलावे, न यही प्रकट करे कि उसने क्या अपराध किया है ? ऐसी दशा में जनता उस व्यक्ति को निर्दोष एवं उस शासक वा न्यायाधीश को अन्यायी, स्वेच्छाचारी सममेगी। अपराध एवं उसके फलस्वरूप दंड का ज्ञान न हैं ने से जनता कभी भी उस व्यवस्था से शिचित नहीं हो सकेगी, और नांहि वह ऋपराध करने से डरेगी। इसी प्रकार जब कोई व्यक्ति भनुष्ययोनि में जन्म लेता है स्त्रीर जन्म से ही स्त्रन्था, पंगु आदि दूपित शरीर धारण करता है, तो उस व्यक्ति, उस के सम्बन्धी एवं उस के देशवासियों को वह जात नहीं होगा कि उस व्यक्ति के जीव ने पूर्वजन्म में श्रमुक पायकर्म किया था, जिस के फल-स्वरूप उस को इस जन्म में यह दृषित शरीर मिला है। इसी प्रकार जब किसी मनुष्य के शरीर में कुष्ठ त्रादि रोग है। जाता है तो उस व्यक्ति या ऋन्य मनुष्यों को यह ज्ञात नहीं होता कि उस ने श्रमुक २ पापकर्म पूर्व या इस जन्म में किये हैं, जिन के कारण इन की बद्द दुरवस्था हो रही है। इस से यह स्पष्ट हो जाता है कि दएड देने का यह अभिप्राय कि मनुष्य को उस के पापकर्म का ऐसा कठोर दंड दिया जाये कि जिस से वह स्वयं तथा जनसमाज ऐसा भयभीत हो जावे कि डर कर भविष्य में उस पापकर्म को न करे-मनुष्य के दैनिक कार्यों से नहीं पाया जाता ।

श्री विपाकसूत्र

(%=)

प्रा<del>क</del>्थ**न** 

इस के श्रतिरिक्त जो दंड देने का सामध्य रखता है, उस में अपराध रोकने की शक्ति भी होनी चाहिये। यदि किसी शासक में यह वल है कि डाकुओं के दल को, उस के अपराध के दंडस्वरूप कारागृह (जेल) में बन्द कर सकता है अथवा प्राण्दंड दे सकता है तो उस शासक में यह भी शक्ति होती है कि यदि उस को यह ज्ञात हो जावे कि डाकुओं का दल अमुक घर में अमुक समय पर डाका डाल कर धनापहरण एवं गृहवासियों की हत्या करेगा तो डाका डालने से पहले ही उन २ डाकुओं के दल को पुलिस अथवा सेना के द्वारा डाका डालने के महान अपराध से रोके । कर्मफलप्रदाता ईश्वर तो सर्वशक्तिसम्पन्न, दयालु, सर्वज्ञ और अन्तर्यामी है। वह जानता है कि कौन क्या अपराध करेगा ? तब उसे चाहिये कि अपराध करने वाले की भावना बदल दे अथवा उसके मार्ग में ऐसी बाधाएं उपस्थित करदे कि जिस से वह अपराध कर ही न सके। यदि वह अपराध करने वाले के इरादे को जानता है और अपराध रोकने का सामध्य भी रखता है परन्तु रोकता नहीं, अपराध करने देता है, और फिर अपराध के फलस्वरूप उसे दंड देता है तो उस की दयालु वा न्यायी नहीं कहा जासकता, उसे तो स्वेच्छाचारी और कर्मव्यविमुख ही कहना होगा।

७-संसार में अनस्त जीव हैं। प्रत्येक जीव मन, वचन श्रीर काया से प्रतिच्रण कुछ न कुछ कार्य करता ही रहता है। चर्च २ को क्रियाओं का इतिहास लिखना एवं उनका फल देना यदि असंभव नहीं तो अत्यन्त दुष्कर अवश्य है। जब एक जीव के चर्ण २ के कार्य का व्योरा रखना एवं उस का फल देना इतना कठिन है तो संसार के अनस्त जीवां की चर्ण २ क्रियाओं का व्यारा रखना एवं उन का फल देना, उस विशेष चेतन व्यक्ति के लिये कैसे सम्भव होगा ? इस के श्रितिरिक्त संसार के अनस्त जीवों के चर्ण २ में क्रितकमीं के फल देने में लगे रहने से उस विशेष चेतन व्यक्ति का चित्त का चित्तत व्यव्यक्ति होगा और वह कैसे शास्ति और अपने आनन्दस्वरूप में मन्न रह सकेगा? इन प्रश्नों का कोई सन्तापजनक उत्तर समक्त में नहीं आता !

ऊपर के ऊहापोह से यह निश्चित हो जाता है कि जीवों के कर्मफल भुगताने में ईश्वर का कोई हस्तचेप नहीं है। प्रत्युत कर्म स्वतः ही फलप्रदान कर डालता है। जैनेतर धर्मशास्त्र भी इस तथ्य का पूरा २ समर्थन करते हैं। भगवद्गीता में लिखा है—

न कर्तु त्वं न कर्माणि लोकस्य सुजति प्रमु:।

न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते ॥

(স্থ্য ধাংধ)

श्रर्थात् ईश्वर न ता सृष्टि बनाता है और न कर्म ही रचता है और न कर्मों के फल को ही देता है। प्रकृति ही सब कुळ करती है। तालर्थ यह है कि जो जैसा करता है वह वैसा फल पा लेता है।

नादत्ते कस्यचित्पापं न चैवसुकृतं विद्यः।

अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः॥

(স্থাৎ ধাংধ)

ऋथीत् ईश्वर किसी का न तो पाप लेता है तथा न किसी का पुण्य ही लेता है । अज्ञान से आवृत होने के कारण जीव स्वयं मोह में फंस जाते हैं ।

सारांश यह है कि कर्म कलप्रदाता ईश्वर नहीं है, इस तथ्य के पोषक अनेकी प्रवचन शास्त्र

(8£)

प्राक्तथन]

में उपलब्ध होते हैं, श्रीर पूर्वोक्त युक्तियों के श्रतिरिक्त श्रन्य भी श्रनेकों युक्तियां पाई जाती हैं, जिन से यह भलीभाँति सिद्ध हो सकता है कि ईश्वर कर्म का फल नहीं देता, परन्तु विस्तारभय से श्रिधिक कुछ नहीं लिखा जाता। श्रिधिक के जिज्ञासुश्रीं को जैनकर्मप्रन्यों का श्रध्ययन श्रपेत्तित है।

कर्मवादप्रधान जैनदर्शन सुख दुःख में मात्र कर्म को ही कारण नहीं मानता किन्तु साथ में पुरुपार्थ को भी वही स्थान देता है जो उस ने कर्म को दिया है। कर्म और पुरुषार्थ को समकत्ता में रखने वाले अनेक वाक्य उपलब्ध होते हैं। जैसेकि—

> यथा ह्ये केन चक्रेण, न स्थस्य गतिर्भवेत् । एवं पुरुषकारेण विना, दैवं न सिध्यति ॥१॥

अर्थात्-कर्म और पुरुषार्थ जीवनस्य के दो चक हैं। स्थ की गति और स्थिति दो चकों के अधिचत्य पर निर्भर है। दो में से एक के द्वारा अर्थ की सिद्धि या अर्भाष्ट की प्राप्ति नहीं हो सकती।

जैनदर्शन मात्र कर्मवादी या पुरुषार्थवादी ही है--यह कथन भी यथार्थ नहीं है। प्रस्युत जैनदर्शन कर्मवादी भी है और पुरुषार्थवादी भी। ऋर्थान् वह दोनों को सापेच \*स्वीकार करता है।

बैनदर्शन के कथनानुसार ये दोनों ही अपने २ स्थान में असाधारण हैं । यही कारण है कि बैनदर्शन को अनेकान्तदर्शन भी कहा जाता है। उस के मत में वस्तु मात्र ही अनेकान्त (भिन्न २ पर्याय वाली) है अर इसी रूप में उस का आभास होता है।

सामान्य रूप से कर्म दो भागों में विभक्त है। शुभकर्म तथा ऋशुभकर्म। शुभकर्म प्राणियों की अनुकूलता (सुख) में कारण होता है और ऋशुभकर्म जीवों की प्रतिकूलता (दुःख) में हेतु होता है। शास्त्रीय पारभाषा में ये दोनों पुष्यकर्म और पायकर्म के नाम से विख्यात है। पुष्य के फल को सुख-विषाक और पाय के फल का दुःखविषाक कहा जाता है। सुखविषाक और दुःखविषाक के स्वरूप का प्रतिपादक शास्त्र विषाकश्च त कहलाता है।

\*समन्तभद्राचार्यकृत देवागमस्तोत्र में कर्मपुरुपार्थ पर सुन्दर उद्घापोह किया गया है। जैसेकि—
देवादेवार्थसिद्धिरचेद्, देवं पौरुपतः कथम् ?
देवतरचेद् विनिमींचः, पौरुषं निष्फलं भवेत्।।
पौरुपार्थादेव सिद्धिरचेत्, पौरुषं देवतः कथम् ?
पौरुपारच्चेदमोघं स्यात्, सर्वप्राणिषु पौरुषम् ॥=१।

भावार्थ--यदि हैव-कर्म से ही प्रयोजन सम्पन्न होता है तो पुरुषार्थ के बिना देव की निष्पत्ति हुई कैसे ? श्रोर यदि केवल देव से ही जीव मुक्त हो जाएं तो संयमशील व्यक्ति का पुरुषार्थ निष्फल हो जावेगा। दूसरी वात यह है कि यदि पौरुष से ही कार्यसिद्धि श्रभिमत है तो देव के बिना पौरुष कैसे हुआ ? श्रीर मात्र पौरुष से ही यदि सफलता है तो पुरुषार्थी प्राणियों का पुरुषार्थ निष्फल क्यों जाता है ?, श्राचार्यश्री ने इन पद्यों में कर्म श्रीर पुरुषार्थ दोनों को ही सम्मिलित रूप से कार्यसाधक बतलाते हुए बड़ी सुन्दरता से श्रमेकान्तवाद का समर्थन किया है।

## श्री विपाकसूत्र

प्राक्तथन

जैनागमों की संख्या - वर्तमान में पूर्वापरिवरोध से रहित अथच स्वतः प्रमाणभूत जैनागम ३२ माने जाते हैं। उन में ११ अंग, १२ उपांग, ४ मृल, ४ छेद और एक आवश्यक सूत्र है। ये कुल ३२ होते हैं। उन में ११ अङ्गसूत्र निम्नलिखित हैं--

१-ञ्राचाराङ्ग, २-सूत्रकृताङ्ग, ३-स्थानाङ्ग, ४-समवायाङ्ग, ४-भगवती, ६-ज्ञानाधर्मकथा, ७-उपासकदशा, ५-अन्तकुर्दशा, ६-अनुसरोपपातिकदशा, १०-प्रश्नव्याकरण, \*११-विपाकश्रुत ।

१-स्रोपपातिक, २-राजप्रश्लीय, ३-जीवाभिगम, ४-प्रज्ञापना, ४-जम्बृद्धीपप्रकृष्ति, ६-सूर्य-प्रज्ञप्ति, ७-चद्रप्रज्ञप्ति, १८-निर्याविलिका, ६-कल्यावतंसिका, १०-पुष्पिका, ११-पुष्पचूलिका,१२-ग्रुष्णि-दशा, ये बारह उपाङ्क कहलाते हैं।

> चार मूलसूत्र- १-नन्दी, २-अनुयोगद्वार, ३-दशवैकालिक, ४-उत्तराध्ययन । चार छेद सूत्र- १-बृहस्कल्प, २-ब्यवहार, ३-निशीथ स्त्रीर ४-दशाश्रुनस्कन्य ।

इस प्रकार ऋज, उपाज, मृल और छेद सूत्रों के संकलन से यह संख्या ३१ होती है, उस में ऋाव-स्यकसूत्र के संयोग से छल आगम ३२ हो जाते हैं। ये ३२ सूत्र ऋर्थरूप से तीर्थकरप्रणीत हैं तथा सूत्र-रूप से इन का निर्माण गणधरों ने किया है और वर्तमान में उपलब्ध आगम आर्थ सुधर्माखामी की वाचना के हैं, ऐसी जैनमान्यता है। अजसूत्रों में श्रीविपाकश्रुत का श्रन्तिम स्थान है, यह बात अपर के वर्णन से मलीभाँति स्पष्ट हो जाती है। अब रह गई यह वात कि विपादश्रुत में वया वर्णन है ? इस का उत्तर निम्नोक्त है—

विपाकश्रुत यह अन्वर्थ संझा है। अर्थान् विपाकश्रुत यह नाम अर्थ की अनुदूलता से रखा गया है। इस का अर्थ है— वह शास्त्र जिस में विपाक—कमफल का वर्णन हो। कर्षफल का वर्णन मी हो प्रकार से होता है। प्रथम—सिद्धान्तरूप से, द्वितीय—कथाओं के रूप से। विपाकश्रुत में कर्मविपाक का वर्णन कथाओं के रूप में किया गया है, अर्थात् इस आगम में ऐसी कथाओं का संग्रह है, जिन का अंतिम परिणाम यह हो कि अमुक व्यक्ति ने अमुक कर्म किया था, उसे अमुक फल मिला। फल भी हो प्रकार का होता है— सुखरूप और दुःखरूप। फल के द्वैविध्य पर ही विपाकश्रुत के दो विभाग हैं। एक दुःखिविपाक दूसरा सुखविपाक । दुःखविपाक में दुःखरूप फल का आर सुखविपाक में सुखरूप फल का वर्णन है। दुःखविपाक के दश अध्ययन हैं। इन में दस ऐसे व्यक्तियों का जीवनश्चानत वर्णित है कि जिन्हों ने पूर्वजन्म में अशुभ कर्मों का उपार्जन किया था। सुखविपाक के भी दश अध्ययन हैं। उन में दश ऐसे व्यक्तियों का जीवनश्चानत शक्कित है कि जिन्हों ने पूर्वजन्म में शुभकर्मों का उपार्जन किया था। होनों श्रेणियों के व्यक्तियों को फल की प्राप्ति भी कमशः दुःख और मुख रूप हुई। दोनों के मसुदाय का नाम विपाकश्रुत है। आधुनिक शतावदी में जो विपाकश्रुत उपलब्ध है उस में तथा प्राचीन विपाकश्रुत में अध्ययनगत तथा विपयगत कितनी विभिन्नता है ? इस का उत्तर श्रीसमवायांग सूब तथा श्रीनन्दीस्व

\*यदापि अङ्गसूत्र बारह हैं इसीलिए इस का राम द्वादशाङ्गी है, तथापि बारहवां अङ्ग दृष्टिबाद इस समय अनुपत्तव्ध है, इसलिये अङ्गों की संख्या ग्यारह उल्लेख की गई है।

्रंड्स का दूसरा जान कहि**यका** भी है !

(ধ্ং)

## **हिन्दौभाषाटीकासहित**

में स्पष्टरूप से दिया गया है। आगमोदयसमिति द्वारा मुद्रित श्रीसमवायांग सूत्र के ष्टष्ठ १२४ पर विपाकश्रुत में प्रतिपादित विषय का जो निर्देश किया गया है, वह निम्नोक्त है—

से किं तं विवागसुयं ? विवागसुए गां सुक्कडदुक्कडागां कम्मागां फलविवागे आघ-विज्जइ। से समासत्र्यो दुविहे पएराक्ते, तंजहा-दुहविवागे चेव सुहविवागे चेव। तत्थ गां दस दुहिनवागाणि दस सुहिनवागाणि । से किं तं दुहिनिनागाणि ? दुहिनिनागाणां नगराइं उज्जालाइं चेह्याइं वराखल्डा रायालो अम्मापियरो समोसरलाइं धम्मायरिया धम्मकहाश्रो नगरगमण्।इं संसारपवन्थे दुहपरम्पराश्रो य ऋषिविज्जन्ति । से तं दुहविवागाणि । से किं तं मुहविवागाणि ? सुहविवागेसु सुहविवागाणं नगराइं उज्जाखाइं चेइयाइं वण्खण्डा रावाणो अम्बाविअरो सबोतरणाई धम्मायरिया धम्मकहाओ इहलोइयपरलोइयइड्ढिविसेसा भोगपरिच्चाया पव्यज्जात्रो सुयपरिग्गहा तबीवहासाई परियागा पिडमाश्रो संलैहसात्रो भत्तपचक्ताणाइं पात्रोवगमणाइं देवलोगगमणाइं सुकुलपचायाया पुणवोहिलाहा य ऋावविज्ञान्ति । दुहविवागेसु ग्एं पाणाइवायऋत्वियवयगाचोरिवक-महितव्वकसायइं दियप्पमायपावप्पत्रोयत्रमुहज्भवसाणसंचि-करणपरदारमेहुस्तसंग्याए यागां कम्मागां पावगागां पावऋणुभागफलविवागा गिरयगतितिरिवखजोगिवहुविहव-संग्रसयपरं शरापबद्वागां मणुयत्ते वि स्रागयागां जहा पावकस्मसेसेग्र पावगा होन्ति फलविवागा वहवसखिक्कासनासाकन्तुट्टं गुटकरचरखनहच्छ्रेयखिज्ञ्येयख्रांज्ञ ख्रक्टिम्मिदाहगयचलखमल-**णफालगाउल्लंबगामूललयालउडलिंडभं जगातउसीसगतत्ततेलकलकलश्रहिसिचगाकुं भीपागकंप-णिरवंधणवेहबज्फकत्त्रणपतिभयकरकरपञ्चीवर्णादिदारुणाणि दुक्खाणि अणोवमाणि बहु**-विविहर्परंपरासुबद्धा सा मुञ्चन्ति पावकम्भवल्लीए ऋवेइत्ता हु स्तिथ मोक्खो । तर्वस् धिइधिशयबद्धकच्छेण सोहणं तस्स वा वि हुज्जा; एत्तो य सुहविवागेसु र्णं सीलसंजमिणयम-गुणतवीवहार्णेसु साहसु सुविहिएसु अणुकंपामयप्पत्रोगतिकालमइविसुद्धभत्तपाणाइं पयम-र्णसा हियसुहनीसेसतिब्बपरिग्हामनिन्छियमई पयच्छिऊग्रं पयोगसुद्धाई जह य निवर्त्तेति उ बोहिलामं जह य परिचीकरेंति नरनरयतिरियसुरगशणविषुलपरियद्वव्यरतिभयविसायसोग-मिच्छतमेत्रसंकडं अन्नार्यतमंधकारिविस्स्त्रसुदुत्तारं 🥏 जरमरणजोणिसंखुभियचक्रवालं सोलसकप्तायसावयवयंडचंडं त्रखाइयं त्रणवद्ग्गं संसारसागरिमणं जह य णिवंधेति ऋाउगं सुरमणेसु जह य अलुभवन्ति सुरमणविभाग्यसोक्खाणि अणोवमाणि ततो य कालन्तरे चुक्रांगं इहेच नरलोगमागयासं आउवपुपुरस्कवजातिकुलजम्मआरोग्गबुद्धिमेहाविसेसा विचजन्सय-

**(**23)

णधणधन्नविभवसिद्धसारसप्रदयविसेसा बहुविहकामभोगुन्भवाणसोक्खाण सुहविवगोत्तमेसु अणुवरयपरंपराणुबद्धा असुभाणं सुभाणं चेव कम्माणं भासिया बहुविहा विवागा विवाग-सुयम्मि भगवया जिण्वरेण सम्वेगकारणत्था अन्ने वि य एवमाइया वहुविहा वित्थरेणं अत्थपरूवणया आधविङ्जंति । विवागसुअस्स णं परित्ता वायणा, संखेज्जा अणुओगदारा, जाव संखेज्जाओं संगहणीओं । से णां अंगद्धयाए एक्कारसमे अंगे, वीसं अङ्भयणा, वीसं उद्देशणकाला, वीसं समुद्देशणकाला, संखेज्जाइं पयसयसहस्साइं पयग्गेणां प० संखेज्जाि अक्स्वराणि, अणंता गमा, अर्णाता पञ्जवा जाव एवं दरणकरणपरूवण्या आप्पविङ्जंति से तं विवागसुष् ।

इन पदों का भावार्थ निम्नोक्त है-

प्रश्न-विपाकश्रुत क्या है ? अर्थात् उस का स्वरूप क्या है ?

उत्तर-विपाकश्रुत में मुक़त और दुष्कृत श्रर्थात् शुभाशुभ कमों के फल कहे गये हैं। वह कर्म-फल संत्तेष से दो प्रकार का कहा गया है। जैसेकि- दुःखिवपाक-दुःखरूप कर्मफल श्रीर मुखविपाक-मुखरूप कर्मफल। दुःखविपाक के दस अध्ययन हैं। इसी भाँति मुखविपाक के भी दस अध्ययन हैं। श्रश्न-दुःखविपाक में वर्णित दस अध्ययनों का स्वरूप क्या है?

उत्तर-दुःखिवपाक के दस अध्ययमां में दुःखरूप विपाक-कर्मपल को भोगने वालों के नगर, उद्यान, व्यन्तरायतन- व्यन्तरदेवों के स्थानविशेष, वनखण्ड- भिन्न २ माँति के वृत्तो वाले स्थान, राजा, मातापिता, समवसरण- भगवान् का पधारना और बारह तरह की सभाश्रों का मिलना, धर्मा- चार्य- धर्मगुरु, धर्मकथा, नगरगमन- गौतम स्वामी का पारणे के लिये नगर में जाना, संसारप्रबन्ध- जन्म मरण का विस्तार और दुःखपरम्परा कही गई हैं। यही दुःखिवपाक का स्वरूप है।

प्रश्त-सुखविपाक क्या है ? और उस का स्वरूप क्या है ?

उत्तर-सुखविपाक में सुखरूप कर्मफलों को भोगने वाले जीवों के नगर, उद्यान, चैत्य-व्यन्तरायतन, वनखण्ड, राजा, मातापिता, समवसरण, धर्माचार्य, धर्मकथा, इहलोक स्नौर परलोक सं-बन्धी ऋदिविशेष, भोगों का परित्याग, प्रज्ञच्या-दीचा, श्रुतपितह-श्रुत का ऋध्ययन, तपउपधान-उप-धान तप या तप का अनुष्ठान, पर्याय-दीचापर्याय, प्रतिमा-ऋभिग्रहविशेष,संलेखना-शरीर, कपाय ऋदि का शोषण अथवा अनशनव्रत से शरीर के परित्याग का अनुष्ठान,भक्तप्रत्याख्यान-अन्तजलादि का त्याग, पादपीपगमन- जैसे वृद्ध का टहना गिर जाता है स्रौर वह व्यों का त्यों पड़ा रहना है, इसी भाँति जिस दशा में संथारा किया गया है, बिना कारण आमरणान्त उसी दशा में पड़े रहना, देवलोकगमन- देव-लोक में जाना, सुकुल में- उत्तमकुल में उत्पत्ति, पुनर्वाधिलाभ-पुनः सम्यक्ष्य को प्राप्त करना, अन्त-क्रिया- जन्ममरण से मुक्त होना, ये सब तत्त्व वर्णित हुए हैं।

दुःखविपाक में प्रारक्षतिघात- हिंसा, ऋलीकवचन-श्रसत्य वचन, चौर्यकर्म- चोरी, परदार-

मैथुनसंसर्ग ऋषीत् दूसरे की स्त्री के साथ मैथुन का सेवन करना तथा जो महान् तीन्न कपाय-कोध,मात, माया और लोभ, इन्द्रियों का प्रमाद-ऋसत्प्रवृत्ति, पापप्रयोग-हिंसादि पापों में प्रवृत्ति,ऋशुभ ऋध्यवसाय-संकल्प होते हैं, उन सब से संचित ऋशुभ कमें के ऋशुभ रस वाले कर्मफल कहे गये हैं। तथा नरक-गति और तिर्यचगित में बहुत से और नाना प्रकार के सैंकड़ों कछों में पड़े हुए जीवों को मनुष्यगित को प्राप्त करके शेप पाप कमों के कारण जो ऋशुभ फल होते हैं, उन का स्वरूप निम्नोक्त है—

वध-यष्टिद्वारा ताडित करना, वृषण्विनाश-नपुंसक बनाना, नासिका-नाक, कर्ण-कान, श्रोष्ठ-होंठ, श्रंगुष्ठ-श्रंगुठा, कर-हाथ, चरण-पांव, नख-नाखुन इन सब का खेदन-काटना, जिह्वा का छेदन, श्रंजन-तपी हुई सलाई से श्रांखों में श्रञ्जन डालना अथवा चारतेलादि से देह की मालिश करना, कटाग्तिदाह-मनुष्य को कट-चटाई में लपेट कर श्राग लगाना, श्रथ्या कट-धासविशेष में लपेट कर श्राग लगा देना, हाथी के पैरों के नीचे मसलना, कुल्हाड़े श्रादि से फाड़ना, वृक्तादि पर उलटा लटका कर बांधना, शूल, लता- वेंत, लकुट- लकड़ी, यष्टि- लाठी, इन सब से शरीर का भक्जन करना, शरीर की श्राख्य श्रादि का तोड़ना, तपे तथा कलकल शब्द करते हुए त्रपु-रांगा, सीसक- सिका श्रीर तैल से शरीर का श्रमिषेक करना, कुम्भीपाक-भाजनविशेष में पकाना, कम्पन श्राधित् शीतकाल में शीतल जल से छीटे दे कर शरीर को कम्पाना, स्थिरवन्धन- बहुत कस कर बांधना, वेध- भाले श्रादि से भेदन करना, वर्धकर्तन- चमड़ी का उलाड़ना, प्रतिभयकर- पल र में भय देना, करप्रदीपन- कपड़ों में लपेट तैल छिड़क कर मनुष्य के हाथों में श्राग लगाना इत्यादि श्रनुपम तथा दारुण दु:खों का वर्णन किया गया है।

इस के अतिरिक्त विपाकसूत्र में यह भी बताया गया है कि, दुःखफलों को देने वाली पापकर्म-रूपी बेल के कारण नाना प्रकार दुःखों की परम्परा से बन्धे हुए जीव कर्मफल भोगे बिना छूट नहीं सकते, प्रत्युत अच्छी तरह कमर बांध कर तप और धीरज के द्वारा ही उस का शोधन हो सकता है। इस के अतिरिक्त सुखविपाक के अध्ययनों में वर्णित पदार्थ निम्नोक्त हैं—

हितकारी, सुखकारी तथा कल्याएकारी तीच्च परिएाम वाले और संशय रहित मित वाले व्यक्ति शीज- ब्रह्मचर्य अथवा समाधि, संयम- प्राएातिचात से निवृत्ति, नियम- अभिष्रहिविशेष, गुण- मृलगुण तथा उत्तरगुण और तप- तपस्या करने वाले, सिक्कियाएं करने वाले साधुओं को अनुकम्पाप्रधान चित्त के व्यापार तथा देने की त्रैकालिक मित अर्थात् दान द्ंगा वह विचार कर हर्षानुभूति करना, दान देते हुए प्रमोदानुभव करना तथा देने के अनन्तर हर्षानुभव करना, ऐसी त्रैकालिक बुद्धि से विशुद्ध तथा प्रयोग्युद्ध- लेने और देने वाले व्यक्ति के प्रयोग-व्यापार की अपेचा से शुद्ध भाजन को आदरभाव से देकर जिस प्रकार सम्यक्त्व का लाभ करते हैं और जिस प्रकार नर- मनुष्य, नरक, तिर्यंच और देव इन चारों गतियों में जीवों के गमन- परिश्रमण के विपुल- विस्तीर्ण, परिवर्तन-संकमण से युक्त, अरित- संयम में उद्घेग, भय, विषाद, दीनता, शोक, मिध्यात्व- मिध्याविश्वास, इत्यादि शैलों- पर्वतों से व्याप्त, अज्ञानरूप अन्यकार से युक्त, विषयभोग, धन और अपने सम्बन्धी आदि में आसिक्तरूप कर्दम- कीचड़ से सुदुस्तर- जिस का पर करना बहुत कठिन है, जरा-बुदापा, मरण- मृत्यु और योनि- जन्मरूप संचुभित- विलोडित, चक्रवाल- जलपरिमांडल्य (जल का चक्रा

प्राक्कथन

कार श्रमण) से युक्त, १६ कपायरूप श्वापद् हिंसक जीवों से अत्यन्त रुद्र भीपण, श्रनादि श्रनन्त संसार सागर को परिमित करते हैं, श्रीर देवों की श्रायु को वांधते हैं, देविवमानों के श्रनुपम सुखों का श्रनुभव करते हैं, वहां से च्यव कर इसी मनुष्यलोक में श्राये हुए जीवों की श्र्यायु, शरीर, पुरुष, रूप, जाति, कुल, जन्म, श्रारोम्य, बृद्धि तथा मेधा की विशेषताएं पाई जाती हैं। इस के श्रातिरक्त मित्रजन, स्वजन-पिता, पितृव्य कादि, धन, धान्यरूप लक्षी-समृद्धि, नगर, श्रम्तःपुर, कोप-खजाना, केष्ठागार- धान्यगृह, वल- सेना, वाहन-हाथी, घोड़े श्रादि रूप सम्पदा, इन सब के सारसमुदाय की विशेषताएं तथा नाना प्रकार क कामभोगों से उत्सन्त होने वांल सुख ये सभी उपरोक्त विशेषताएं स्वर्गलोक से श्राए हुए जीवों में उपलब्ध होती हैं।

जिनेन्द्र भगवान् ने संवेग- वैराय्य के लिए विपाकश्रुत में ऋशुभ और शुभ कर्मों के निरन्तर होने वाले वहुत से विपाकों-फलों का वर्णन किया है। इसी प्रकार की अन्य भी बहुत सी अर्थप्ररूपणाएं (पदार्थविस्तार) कथन की गई हैं। श्रीविपाकसूत्र की वाचनाएं (सूत्र और अर्थ का प्रदान अर्थात् अध्यापन) परिमित हैं। अनुयोगद्वार-व्याख्या करने के प्रकार, संख्येय (जिनकी गणना की जा सके) हैं और संप्रहणियां- पदार्थों का संप्रह करने वाली गाथाएं, संख्येय हैं।

विपाकसूत्र ऋषों की ऋषेचा ११ वां ऋष्क है इस के २० ऋष्ययन हैं और इस के दीस | उद्देशनकाल तथा बीस ही समुद्देशनकाल हैं। पदों का प्रमाण संख्यात लाख है ऋथीन इस में एक करोड़ ८४ लाख ३२ हजार पद हैं। ऋचर-वर्ण संख्येय हैं। गम ऋथीत एक ही सूत्र से ऋनन्तधर्म-विशिष्ट वस्तु का प्रतिपादन ऋथवा वाच्य-पदार्थ और वाचक-पद ऋथवा शास्त्र का तुल्यपाठ जिस का तास्पर्य भिन्न हो, ऋनन्त हैं। पर्याय-समान ऋथीं के वाचक शब्द भी ऋनन्त हैं। इसी प्रकार यावन् विपाकश्रुत में ‡चरण-पांच महान्नत ऋषि ७० वोल और करण- पिएडविशुद्धि ऋषि जैनशास्त्रप्रसिद्ध

\*आयु की विशेषता का अभिप्राय है कि अन्य जीवों की अवेत्ता आयु का शुभ और दीर्घ होना। इसी भाँति शरीर की विशेषता है—संहनन का स्थिर— हढ़ होना। पुण्य की विशेषता है— उस का बरावर बने रहना। रूप की विशेषता है—अति सुन्दर होना। जाति और कुल का उत्तम होना ही जाति और कुल की विशेषता है। जन्म की विशेषता का हार्द है—विशिष्ट त्रेत्र और काल में जन्म लेना। आ-रोग्य-नीरोगता की विशेषता उस के निरन्तर बने रहने में है। और प्रतिकी आदि चार प्रकार की बुद्धियों का चरमसीमा को प्राप्त करना बुद्धि की विशेषता है। अपूर्व अन को प्रहण करने की शक्ति की प्रकर्षता ही मेथा की विशेषता है।

ंशिष्य के— महाराज मैं कीन सा सूत्र पढ़ूं? इस प्रश्न पर गुरुदेव का आचाराङ्ग आदि सूत्र के पढ़ने के लिये सामान्यरूप से कहना उदेशन कहलाता है, परन्तु गुरु के किए गए "श्रीआचारांगसूत्र के प्रथम अतस्कन्ध के प्रथम अध्ययन के पढ़ों—" इस प्रकार के विशेष आदेश का समुदेशन कहते है। गुरु से आदिष्ट सूत्र के अध्ययनार्थ नियतकाल की उदेशनकाल, इसी माँ। गुरु से आदिष्ट अमुक अध्ययन के पठनार्थ नियतकाल की समुदेशन काल कहा जाता है।

‡ पांच महात्रत, इस प्रकार का यतिधर्म, १७ प्रकार का संयम, १० प्रकार का वैयावृत्य,

## हिन्दीभाषाटीकासहित

**(44)** 

७० \*बोलों की प्ररूपणा (विशेपरूप से वर्णन) की गई है।

श्रीसमयायांगसूत्र की भाँति श्रीनन्दीसूत्र में भी श्रीविषाकसूत्रविषयक जो वर्शन उपलब्ध होता है, उस का उल्लेख निम्नोक्त है—

से किं तं विवाससुयं ? विवाससुए गं सुक्कडदुक्कडाएं कम्माएं फलविवागे ऋाध-विज्जह । तत्थ सां दस दुहविवागा, दस सुहविवागा । से किं तं दुहविवागा ? दहविवागेसु सां दुर्जववागाणं नगराहं उज्जालाइं वलतंडाइं चेइयाइं समोसरलाइं रायालो अम्मापियरो धम्म।यरिया धम्मकहात्रो इहलोइययरलोइया इड्ढिविसेसा निरयगनणाई संसारभवपवंचा दुहरां परात्रोः दुक्कु तपञ्चायाई यो दुल्लहबोहियमं त्राघविज्जइ, से तं दुहविवागा । से किं तं सुहिववागा ? सुहिववागेसु रां सुहिववागाणं नगराइं उज्जाणाइं वणसंडाइं चेइयाइं समोसरणाइं रायागाो श्रम्मावियरो धम्मायरिया धम्मकहात्रो इहलोइयपरलोइया इडि्ढिविसोसा भोगपरिच्चा-गा पञ्जजात्रो परियागा सुयापरिग्गहा तबोबहाणाई संलेहणात्रो भत्तपञ्चक्खाणाई पात्रोव-गासाइं देवलोगगासाइं सुहपरंपरात्र्यो सुकुलपच्चायाईत्र्यो पुराबोहिलामा अन्तिकिरियात्र्यो श्राषनिजनित। तित्रागसुयस्स एां परित्ता वायणा संखेळा श्रणुत्रोगदारा, संखेज्जा वेढा,संखेज्जा सिलोमा, संखेज्जाक्रो निज्जुसीक्रो, संखेज्जाक्रो संगहणीक्रो, संखेज्जाक्रो पडिवत्तिक्रो, से एां क्रंगह-याए इक्कारसवे अंगे, दो सुयक्खंघा, वीसं अज्भवणा, वीसं उद्देसणकाला, वीसं सतुद्देसखकाला, संखिज्जाइं पयसहस्साइं पयगोणं, संखेज्जा अवखरा, ऋणंता, गमा, त्रशंता पज्जवा, परिचा तसा, अएंता थावरा सासयकडनिवद्धनिकाइया जिशापरणचा भावा आध्विजजन्ति पएण्विज्जन्ति परूविज्जन्ति दंसिज्जन्ति निदंसिज्जन्ति उवदंसिज्जन्ति, से एवं आया, एवं नाया एवं विष्णाया एवं चरणकरणपह्नवणा आधविज्ञह,से तं विवागसुयं। इन पदों का भावार्थ निम्नोक्त है-

प्रश्न--श्रीविपाकश्रुत क्या है ? ऋर्थात् उस का स्वरूप क्या है ?

उत्तर-श्रीविपाकसूत्र में सुख और दुःख रूप विपाक-कर्मफल का वर्णन किया गया है और वह दश दुःख-विपाक तथा दश सुखविपाक, इन दो विभागों में विभक्त है। रहा"—दुःखविपाक के दश ध प्रकार की ब्रह्मचर्य गुप्तियें, १ ज्ञान, २ दर्शन, ३ चारित्र, १२ प्रकार का तप, १ कोधनियह, २ मान-निह्म ३ मायानियह, ४ लोभनियह, इन ७० बोलों का नाम चरण है।

\*चार प्रकार की पिएडविशुद्धि, ४ प्रकार की समितियें, १२ प्रकार की भावनाएं, १२ प्रकार की प्रतिमाएं- प्रतिज्ञाएं, ४ प्रकार का इन्द्रियनिग्रह, २४ प्रकार की प्रतिलेखना, ३ प्रकार की गुप्तियां, ४ प्रकार के अभिग्रह, इन ७० बोलों को करण कहा जाता है।

श्रभ्ययनों में क्या वर्णन है ? यह प्रश्न, इस का समाधान निम्नोक्त है--

दुःखविपाक के दश अध्ययनों में दुःखविपाकी-दुःखरूपकर्मफल को भोगने वाले जीवों के नगरों, उद्यानों, वनलण्डों, चैत्यों, समवसरणों, राजाओं, मातापिताओं, धर्माचार्यों, धर्मकथाओं, लोक श्रौर परलोक की विशेष ऋद्धियों, नरकगमन, संसार के भवों का विस्तार, दु:खपरम्परा, नीच कुलों में उत्पत्ति, सम्यकृत्व की दुर्तभता इत्यादि विषयों का वर्णन किया गया है। यही दु:खविपाक का स्वरूप है। प्रश्न-श्रीविपाकश्रुतसम्बन्धी सुखविपाक के दस अध्ययनों में क्या वर्णन है ?

उत्तर-सुखविपाक के दस अध्ययनों में सुखविपाकी-सुखरूप कर्मफल का अनुभव करने वाले जीवों के नगर, उद्यान, वनखण्ड, चैत्य, समवसरण, राजा और मातापिता, धर्माचार्य, धर्मकथाएं, लोक श्रीर परलोक की विशिष्ट ऋद्धियें, मोगों का त्याग, प्रव्रज्याएं, दीचापर्याय, श्रुत-आगम का प्रहण, तप-उपधान-उपधानतप अर्थात् सूत्र बाचने के निमित्त किया जाने वाला तप अर्थवा तप का अनुष्ठान, संतेखना-संथारा, भक्तप्रत्याख्यान-श्राहारत्याग, पादपोपगमन-संथारे का एक भेद, देवलेकगमन, सुखपरम्परा, अञ्बे कुल में उत्पत्ति, फिर से सम्यक्ष्य की प्राप्ति, संसार का खंत करना, यह सब वर्णित हुआ है।

विपाकश्रुत की परिमित वाचनाएँ हैं। संख्येय-संख्या करने येग्य, श्रनुयोगद्वार हैं। संख्येय बेट-ख्रन्दविशोष हैं। संख्येय श्लोक हैं। संख्येय नियुक्तियां हैं। नियुक्ति का ऋर्य है--सूत्र के ऋर्य की विशेषरूप से युक्ति लगा कर घटना करना अथवा सूत्र के अर्थ की युक्ति दर्शने वाला वाक्य अथवा प्रन्थ । संख्येय संप्रहर्णियां हैं। संप्रहर्णी संप्रहराथा, को कहते हैं। संख्येय प्रतिपत्तियां हैं। प्रतिपत्ति का अर्थ है— अतिविशेष, गति, इन्द्रिय आदि द्वारों में से किसी एक द्वार के द्वारा समस्त संसार के जीवों को जानना अथवा प्रतिमा आदि श्रमिप्रहविशेष ।

विपाकश्रुत श्रंगों में ११वां अङ्ग है। इस के दो श्रुतस्कन्ध हैं। इस के बीस अध्ययन हैं। बीस उद्देशनकाल और बीस ही समुद्देशनकाल हैं। इस के पदीं का प्रमाण संख्येय हजार है आर्थान् इस में एक करोड़ म४ लाख ३२ हजार पद हैं। इस में संख्येय अदार हैं। इस में अवन्त गम हैं। अवन्त पर्याय हैं। इस में परिमित सूत्रों श्रीर श्रनन्त स्थावरों का वर्णन हैं। इस में जिन भगवान द्वारा प्रतिपा-दित शाखन अनादि अनन्त और अशाखन अधीन कृत (प्रयोगजन्य, जैसे घटपटादि पदार्थ) तथा विस्नसा (जो प्राकृतिक हैं, जैसे संध्याभ्रराग-सायंकाल के बादलों का रंग आदि) भाव-पदार्थ कहे गए हैं, जिसका स्यहूप प्रस्तुत सूत्र में प्रतिपादित है तथा नियुक्ति, संप्रहुणी त्र्यादि के द्वारा त्रानेक प्रकार से जो व्यवस्था-पित हैं। जो सामान्य अथवा विशेषरूप से वर्णित हुए हैं, नामादि के भेद से जिन का निरूपण-कथन किया गया है, उपमा के द्वारा जिन का प्रदर्शन किया गया है। हेतु और दृष्टान्त के द्वारा जिन का उपदर्शन किया गया है और जो निगमण द्वारा निश्चितरूपेण शिष्य की बुद्धि में स्थापित किये गए हैं।

इस सुखविपाकसूत्र के अनुसार आचरण करने वाला आत्मा तर्प अर्थात् सुखरूप हो जाता है, इसी भाँति इस का श्रध्ययन करने वाला व्यक्ति इस के पदार्थों का काता एवं विज्ञाता हो जाता है। सारांश यह है कि सुखविपाक में इस प्रकार से चरण और करण की प्ररूपणा की गई है। यही सुखविपाक का स्वरूप है।

प्राक्तथन]

## हिन्दीभाषाटीकासहित

(**Ł**9)

श्री समवायांग श्रीर नन्दीसूत्र के परिशीलन से यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि श्राजकल जो विपाकश्रुत उपलब्ध है, वह पुरातन विपाकश्रुत की ऋषेक्षा ऋषिक संचिप्त तथा लघुकाय है। विपाकश्रुत के इस द्वास का कारण क्या है ? यह प्रश्न सहज ही में उपस्थित हो जाता है। इस का उत्तर पूर्वाचार्यों ने जो दिया है, वह निस्नोक्त है—

भगवान् महावीर स्वामी के प्रवचन का स्वाध्याय प्रथम मौखिक ही होता था, त्र्याचार्य शिष्य को स्मरण करा दिया करते थे स्त्रीर शिष्य अपने शिष्य को करुठस्थ करा दिया करते थे। इसी कम श्रर्थात् गुरुपरम्परा से त्र्याममों का स्वाध्याय होता था। भगवान् महावीर के लगभग १४० वर्षी के पश्चात् देश में दुर्भित्त पड़ा। दुर्भित्त के प्रभाव से जैनसाधु भी नहीं बच पाये। ऋक्षाभाव के कारण, आहा-रादि के न मिलने से साधुओं के शरीर और स्मरणशक्ति शिथिल पड़ गई। जिस का परिणाम यह हुत्र्या कि कण्ठस्थ विद्या भूलने लगी। जैनेन्द्र प्रवचन के इस हास से भयभीत होकर जैनमुनियों ने श्रपना संमेलन किया श्रौर उसके प्रधान स्थ्लिभद्र जी बनाये गये । स्थ्रलिभद्र जी के श्रनुशासन में जिन २ मुनियों को जो २ आगंमपाठ स्मरण में थे, उन का संकलन हुआ जोकि पूर्व की भाँति आंग तथा उपांग आदि के नाम से निर्धारित था। भगवान महावीर स्वामी के लगभग ६०० वर्षों के अनुन्तर किर दुर्भित्त पड़ा । उस दुर्भित् में भी जैन मुनियों का काकी हास हुआ। मुनियों के हास से जैनेन्द्र प्रवचन का ह्वास होना स्वाभाविक दी था । तब प्रवचन को सुरचित रखने के लिये मथुरा में स्कन्दिला वार्य की अध्यक्ता में फिर मुनिसम्मेलन हुआ। इस में भी पूर्व की भाँति आगमपाठों का संग्रह किया गया। तब से उस संग्रह का ही स्वाध्याय होने लगा। काल की विचित्रता से दुर्भिन द्वारा राष्ट्र फिर त्राकान्त हुन्ना। इस दुर्भिच में तो जनहानि पहिले से भी विशेष हुई। भिचाजीवी संयमरील जैनमुनियों की चिति तो ऋषिक शोचनीय हो गई। समय की इस क़्रता से निर्धन्थप्रवचन को सुरित्तित रखने के लिये श्रीदेविद्धि गए। चुमाश्रमए। (वीरिनर्वाए सं० ६८०) ने वेलभी नगरी में मुनि-सम्मेलन किया। उस सम्मेलन में इन्हों ने पूर्व की भाँति श्रागमपाठीं का संकलन किया श्रीर उसे लि. प्रयद्ध कराने का बुद्धिशुद्ध प्रयश्न किया। तथा उन की श्रनेकानेक प्रतियां लिखा कर योग्य स्थानीं में भिजवादी। तब से इन आगमों का स्वाध्याय पुस्तक पर से होने लगा। आज जितने भी आगम प्रन्थ उपलब्ध हैं वे सब देविर्द्ध गणी चमाश्रमण द्वारा सम्पादित पाठों के आदर्श हैं। इन में वे ही पाठ पंकितत हुए हैं जो उस समय मुनियों के स्मरण में थे। जो पाठ उन की स्मृति में नहीं रहे उन का निषिवद्ध न होना अनायास ही सिद्ध है। अतः प्राचीन सूत्रों का तथा आधुनिक काल में उपलब्ध सूत्रों का अध्ययनगत तथा विषयगत भेद कोई आश्चर्य का स्थान नहीं रहता। यह भेद समय की प्रबलता को आभारी है। समय के आगे सभी को नतमस्तक होना पड़ता हैं।

विपाकसूत्र में वर्णित जीवनवृत्तान्तों से यह भिलभाँति ज्ञात है। जाता है कि कर्म से छूटने पर सभी जीव मुक्त हो जाते हैं, परमात्मा वन जाते हैं। इस से-परमात्मा ईश्वर एक ही है, यह सिद्धान्त प्रामाणिक नहीं ठहरता है। वास्तव में देखा जाय तो जीव और ईश्वर में यही अन्तर है कि जीव की सभी शक्तियां आवरणों से घिरी हुई होतीं हैं और ईश्वर की सभी शक्तियां विकसित हैं, परन्त जिस समय जीव अपने सभी आवरणों को हटा देता है, उस समय उस की सभी शक्तियें प्रकट हो जाती हैं। फिर जीव और ईश्वर में विपमता की कोई बात नहीं रहती। जिस कर्मजन्य उपाधि से घरा हुआ आत्मा जीव कहलाता है उस के नष्ट हो जाने पर यह ईश्वर के नाम से अभिहित होता है। इसलिये ईश्वर एक न हो कर अनेक हैं। सभी आत्मा तान्त्रिक दृष्टि से ईश्वर ही हैं। केवल कर्मजन्य उपाधि ही उस के ईश्वरत्व को आच्छादित किए हुए है, उस के दूर होते ही ईश्वर और जीव में कोई अन्तर नहीं रहता। केवल बन्धन के कारण हो जीव में रूपों की अनेकता है। विपाकश्रुत का यह वर्णन भी जीव को अपना ईश्वरत्व प्रकट करने के लिए बल देता है और मार्ग दिखलाता है।

समवायाङ्गसूत्र के ४४ वें समवाय में जो यह लिखा है कि—समें भगवं महावीरे अन्तिमराइयंसि पणप न अउभयणाइं कल्लाणफलिवागाइं पणपन अउभ्धयणाइं पावफलिववागाइं वागिरिता सिद्धे बुद्धे जाव पहीं ग्रे — अर्थात् पावानगरी में महाराज हस्तिपाल की सभा में कार्तिक
की अमावस्या की रात्रि में चरमतीर्थे द्वर भगवान महावीर स्वामी ने ४४ ऐसे अध्ययन—जिन में पुण्यकर्म का फल प्रदर्शित किया है और ४४ ऐसे अध्ययन जिन में पापकर्म का फल व्यक्त किया गया है, धर्मदेशना के रूप में करमा कर निर्वाण उपलब्ध किया, अथच जन्म मरण के कारणों का समूलघात किया।
इस से प्रतीत होता है कि ४४ अध्ययन वाला कल्याणफलिविपाक और ४४ अध्ययन वाला पापफलिवपाक
प्रस्तुत विवाकश्रुत से विभिन्न है। क्योंकि इन विपाकों का निर्माण भगवान ने जीवन की अन्तिम रात्रि
में किया है और विपाकश्रुत उस के पूर्व का है। एकादश अक्षों का अध्ययन भगवान की \*उपस्थिति में
होता था। अतः विपाकश्रुत उन से भिन्न है और वे विपाकश्रुत से भिन्न हैं।

श्री स्थानांगसूत्र में त्रिपाकश्रुत के प्रथम श्रुतस्कन्ध के दश श्रध्ययनों का वर्णन मिलता है, वहां का पाठ इस प्रकार है—

\*कल्पसूत्र में जो यह लिखा है कि उत्तराध्ययनसूत्र के ३६ अध्ययन भगवान महावीर स्वामी ने कार्तिक अमावस्या की निर्वाणरात्रि में फरमाये थे। इस पर यह आशंका होती है कि अङ्ग सूत्रों में चतुर्थ अङ्गसूत्र भी समबायाङ्गसूत्र के ३६ वें समवाय में उत्तराध्ययनसूत्र के ३६ अध्ययनों का संकलन कैसे हो गया ? तात्पर्य यह है कि जब अङ्गसूत्र भगवान महावीर स्वामी के उपिथित में अवस्थित थे और उत्तराध्ययनसूत्र उन्हों ने अपने निर्वाणरात्रि में करमाया, कालकृत इतना भेद होने पर भी उत्तराध्ययनसूत्र के अध्ययन अङ्गसूत्र में कैसे संकलित कर लिये गये ? इस प्रश्न का समाधान निस्नोक्त है—

भगवान महावीर स्वामी के समय में ६ वाचनाएं चलती थीं, अिंक्स वाचना श्री सुधर्मा स्वामी जी की कहलाती हैं। आज का उपलब्ध अङ्गसाहित्य श्री सुधर्मास्वामी जी की ही वाचना है। पूर्व की म वाचनाओं का विच्छेद हो गया। अन्तिम वाचना श्री सुधर्मास्वामी तथा श्री जम्बूस्वामी के प्रभात्तरों के रूप में प्राप्त होती हैं और महावीर स्वामी के निर्वाणानस्तर श्री सुधर्मास्वामी ने इस में श्री उत्तरा-ध्ययन के ३६ अध्ययनों का भी संकलन कर लिया। अतः सुधर्मास्वामी की वाचना के अङ्गसूत्र में उत्तराध्ययनसूत्र के अध्ययनों का विणित होना कोई दोषावह नहीं है।

दस दसाओ प० तं०-कम्मविवागदसाओ .....संखेवितदसाओ । कम्मविवाग-दसाओ - इस पट की व्याख्या वृत्तिकार अभवदेव सूरि ने इस प्रकार की है-

कर्मणः अशुभस्य विपाकः -फलं कर्मविपाकः, तत्प्रतिपादका दशाध्ययनात्मकत्वाद् दशाः कर्मविपाकदशाः, विपाकश्रु ताख्यस्यैकादशाङ्गस्य प्रथमश्रु तस्कन्धः, द्वितीयश्रु तस्कन्धोऽप्यस्य दशाध्ययनात्मक एव, नचासाविहाभिमतः उत्तरत्र विविरयमाख्यत्वादिति — अर्थात् अशुभ कर्मफल प्रतिपादन करने वाले दश अध्ययनों का नाम कर्मविपाकदशा है। यह विपाकश्रुत का प्रथमश्रुतस्कन्ध है। विपाकश्रुत के द्वितीय श्रुतस्कन्ध के भी दश अध्ययन है, उन का आगे विवर्ण होने से यहां उल्लेख नहीं किया जाता। श्री स्थानांगसूत्र में दश अध्ययनों के जो नाम लिखे हैं, वे निम्नोक्त हैं

कम्मविवागदसाएां दस अज्भवणा प० तं०-१-मियापुत्ते, २--गोत्तासे, ३-अंडे ४--सगडे इ यावरे । ४--माहणे ६--णंदिसेणे य, ७--सोरिए य = -उदुंबरे । ६--सहसुद्धाहे, आमलते, १०--क्कमारे लेच्छइ ति य । (स्थानांग सू० ७४४)

विपाकश्रुत में इन नामों के स्थान में निम्नोक्त नाम दिये गए हैं--

१-मियापुत्ते य, २-जिमयए, ६-ग्रभमा, ४-सगड़े, ४-बहस्सई, ६-नन्दी। ७--जम्बर, द्र-सोरियदत्ते य, ६--देवदत्ता य १०--ग्रञ्जू य ॥१॥

स्थानाङ्गसूत्र में जिन नामों का निर्देश किया गया है उन नामों में से इन में आंशिक भिन्नता है। इस का कारण यह है कि श्रास्थानाङ्गसूत्र में कथानायकों का नाम ही कहीं पूर्वजन्म की अपेद्धा से रक्खा गया है और कहीं व्यवसाय की दृष्टि से। जैसे- गोत्रास और उिभ्नतक । उिभ्नतक पूर्वजन्म में गोत्रास के नाम से विख्यात था। इसी प्रकार अन्य नामों की भिन्नता के सम्यन्ध में भी जान लेना चाहिए। यह भेद बहुत साधारण है अत्राप्व उपेचणीय है।

#### मांगलिक विचार

प्रश्न-प्रत्येक प्रन्थ के ब्यारम्भ में मङ्गताचरण करना ब्यावश्यक होता है; यह बात सभी श्रार्य प्रवृत्तियों तथा विद्वानों से सम्मत है। मङ्गताचरण भले ही किसी इष्ट का हो, परन्तु उस का ब्याराधन श्रवश्य होना चाहिये। सभी प्राचीन लेखक अपने २ प्रन्थ में मंगताचरण का ब्याश्यण करते श्राए हैं। मंगताचरण इतना उपयोगी तथा ब्यावश्यक होने पर भी विपाकश्रुत में नहीं किया गया, यह क्यों ? श्रर्थात् इसका क्या कारण है ?

उत्तर—मंगलाचरए की उपयोगिता को किसी तरह भी ऋखीकृत नहीं किया जा सकता, परन्तु यह बात न भूलनी चाहिए कि सभी शास्त्रों के मूलप्रऐता श्रीऋरिहन्त भगवान हैं। ये आगम उनकी रचना होने से स्वयं ही \*मंगलरूप हैं। मंगलाचरए इष्टदेव की आराधना के लिये किया जाता

\*मंगलम् इष्टदेवतानसस्कारादिरूपम्, अस्य च प्रशोता सर्वज्ञस्तस्य चापरनमस्कारयीभा-वान्मंगलकरणे प्रयोजनाभावाच न मंगलविधानम्। गृशाधराशामपि तीर्थकृदुक्तानुवादित्वा-न्मंगलाकरणम्।श्रस्मदाद्यपेचया तु सर्वमेव शास्त्रं मंगलम्। (सूत्रकृतांगसूत्रे शीलाङ्काचार्याः) (ξ¢)

प्राक्षधन

है, परन्तु जहां निर्माता स्वयं इष्टदेव हो वहां अन्य मंगल की क्या आवश्यकता है ?

प्रश्न-यह ठीक है कि मूलप्रणेता श्री श्रारिहन्त भगवान को मंगलाचरण की कोई आवश्यकता नहीं है किन्तु गणधरों को तो अपने इष्टदेव का स्मरणहर मंगल अवश्य करना ही चाहिए था?

उत्तर-यह शंका भो निर्मूल है। कारण कि गणधरों ने तो मात्र श्री अरिहन्त देव द्वारा श्रीतपादित अर्थरूप आगम का सुत्ररूप में अनुवाद किया है। उन की दृष्टि में तो यह स्वयं ही मंगल है। तब एक मंगल के होते अन्य मंगल का प्रयोजन कुछ नहीं रहता, अतः श्री विपाकश्रुत में मंगलाचरण नहीं किया गया।

प्रस्तुत टीका के लिखने का प्रयोजन

यद्यपि विपाकश्रुत के संस्कृत, हिन्दी, गुजराती और इंगलिश आदि भापाओं में बहुत से अनुवाद भी मुद्रित हो चुके हैं, परन्तु हिन्दीभाषाभाषी संसार के लिए हिन्दी भाषा में एक ऐसे अनुवाद की आवश्यकता थी जिस में मूल, खाया, पदार्थ और मूलार्थ के साथ में विस्तृत विवेचन भी हो। जिन दिनों मेरे परमपूज्य गुरुदेव प्रधानाचार्य श्री १००८ श्री आतमा राम जी महाराज श्रीस्थानांग सूत्र का हिन्दी अनुवाद कर रहे थे, उन दिनों में आचार्य श्री के चरणों में श्री विपाकश्रुत का अध्ययन कर रहा था। विपाकश्रुत की विपयप्रणाली का विचार करते हुए मेरे हृदय में यह भाव उत्पन्न हुआ कि क्या ही अच्छा हो कि यदि पूज्य श्री के द्वारा अनुवाद किया जाए। आचार्य श्री को इस के लिये प्रार्थना की गई परन्तु स्थानांगादि के अनुवाद में संलग्न होने के कारण आपने अपनी विवशता प्रकट करते हुए इस के अनुवाद के लिए सुमे ही आज्ञा दे डाली। सामर्थ्य न होते हुए भी मैंने मस्तक नत किया और उन्हीं के चरणों का आश्रय लेकर स्वयं हो इस के अनुवाद में प्रवृत्त होने का निश्चय किया। तदनुसार इस शुभ कार्य को आरम्भ कर दिया। प्रस्तुत विवशण लिखने में मुमे कितनी सफलता मिली है ? इसका निर्णय तो विज्ञ पाठक स्वयं ही कर सकते हैं। मैं तो इस विषय में केवल इतना ही कह सकता हूं कि यह मेरा प्राथमिक प्रयास है, तथा मेरा ज्ञान भी स्वल्प है, अतः इस में सिद्धान्तगत बुटियों का होना भी संभव है और भावगत विवसता भी असम्भव नहीं है।

अन्त में इस ज्ञानसाध्य विशाल कार्य और अपनी स्वल्प मेधा का का विचार करते हुए अपने सहदय पाठकों से आचार्व श्री हेमचन्द्र की जी सूक्ति में विनम्न निवेदन करने के अतिरिक्त और कुछ भी कहने में समर्थ नहीं हूं:—

काहं पशोरिप पशुः, वीतरागस्तवः क च।
उत्तत्तीपु ररएपानि, पद्भ्यां पंगुरिवास्म्यतः ॥७॥
तथापि श्रद्धाग्रुग्धोऽहं, नोपालभ्यः स्वलन्नपि।
विश्व खलापि वाग्वत्तः, श्रद्धानस्य शोभते ॥८॥

(वीतराग स्तोत्र)

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

(5 3)

अर्थात् कहां मैं पशुसदश अज्ञानियों का भी अज्ञानी—महामृद्ध और कहां वीतराग प्रमु की स्तुति ? तालर्थ यह है कि दोनों की परस्पर कोई तुलना नहीं है। मेरी तो उस पंगु जैसी दशा है जो कि अपने पांच से जंगलों को पार करना चाहता है। फिर भी अद्धासुम्थ—अल्यन्त अद्धालु होने के कारण मैं स्वलित होता हुआ भी उपालम्भ का पात्र नहीं हूं, क्योंकि अद्धालु व्यक्ति की दूटी फूटी वचनावली भी शोभा ही पाती है।

#### नामकरण

विशवश्रुत की प्रस्तुतटीका का नाम "श्रात्मज्ञानविनोदनी" रक्ला गया है। अपनी दृष्टि में यह इस का अन्वर्थ नामकारण है। जो जीवातमा सांसारिक विनोद में आसक्त न रह कर आध्यात्मिक विनोद की अनुकूलता में प्रयत्नशील रहते हैं तथा आत्मरमण को ही अपना सर्वोत्तम साध्य बना लेते हैं। उन के विनोद में यह कारण बने इस भावना से यह नाम रखा गया है। इस के अतिरिक्त दूसरी बात यह भी है कि यह टीका मेरे परमपूज्य गुरुदेव आचार्यप्रवर श्री आत्माराम जी महाराज के विनोद का भी कारण बने, इस विचार से यह नामकरण किया गया है। ताल्पर्य यह है कि पूज्य आचार्य श्री आग्मों के चिन्तन, मनन और अनुवाद में ही लगे रहते हैं, आगमों का प्रचार एवं प्रसार ही उन के जीवन का सर्वतामुखी ध्येय है। उन की भावना है कि समस्त आगमों का हिन्दीभाषानुवाद हो जावे। उस भावना को पूर्ति में विराकश्रुत का यह अनुवाद भो कथमिप कारण बने। वस इसी अभिश्राय से प्रस्तुत टीका का उक्त नामकरण किया गया है।

#### टीका लिखने में सहायक ग्रन्थ

इस विपाकसूत्र की टीका तथा प्रस्तावना लिखने में जिन २ प्रत्यों की सहायता ली गई है, उन के नामों का निरंश तत्तत्थल पर ही कर दिया गया है, परन्तु इतना ध्यान रहे कि उन प्रत्यों के श्रमेकों ऐसे भी स्थल हैं जो ज्यों के त्यों उद्धृत किये गए हैं। जैसे पण्डित श्री सुखलाल जी का तत्त्वार्थसूत्र तथा कर्मप्रत्य प्रथम भाग, पूज्य श्री जवाहरलाल जी म० की जवाहरिकरणावली की व्याख्यानमाला की पांचित्री किरण सुवाहुकुमार तथा श्रावक के बारह बत में से श्रमेकों स्थल ज्यों के त्यों उद्धृत किये गए हैं। जिन प्रत्यों की सहायता ली गई है उन का नामनिर्देश करने का प्रायः पूरा २ प्रयत्न किया गया है, फिर भी यदि भूल से कोई रह गया हो तो उस के लिये चमाप्रार्थी हूँ।

#### **आभारप्रदर्शन**

सर्वप्रथम में महामहिम स्वनामधन्य श्री श्री १००८ श्रीमञ्जैनाचार्य श्री श्रमरसिंह जी महा-राज के मुशिष्य मंगलमूर्ति जैनाचार्य श्री मोतीराम जी महाराज के सुशिष्य गणावच्छेदकपद्विभूषित पुण्यश्लोक श्री स्वामी गणापितराय जी महाराज के सुशिष्य स्थिवरपद्विभूषित परिपूतचरण श्री जयरामदास जी महाराज के सुशिष्य प्रवर्तकपदालंकृत परमपृत्य श्री स्वामी शालिग्राम जी महाराज महाराज के सुशिष्य परमवन्दनीय गुरुदेव श्री जैनधर्मदिवाकर,साहित्यरत्न, जैनागमरत्नाकर परमपृत्य श्री वर्धमानश्रमणसंघ के आवार्यप्रवर श्री आत्मारामजी महारज के पावन चरणों का श्रामार मानता हूं। आप की असीम कृपा से ही मैं प्रस्तुत हिंदीटीका लिखने का साहस कर पाया हूं। मैंने आप श्री के चरणों में विपाकश्रुत का अध्ययन करके उस के अनुवाद करने की जो कुछ भी जमता प्राप्त की है, वह सब आपश्री की ही असाधारण कृपा का फल है, अतः इस विषय में परमपूज्य आचार्य श्री का जितना भी आभार माना जाय उतना कम ही है। मुक्ते प्रस्तुत टीका के लिखते समय जहां कहीं भी पूछने की आवश्यकता हुई, आपश्री का ही उस के लिए कष्ट दिया गया और आपश्री ने अस्वस्थ रहते हुए भी सहप मेरे संरायास्पद इदय को पूरी तरह समाहित किया, जिस के लिये मैं आप श्री का अस्थन्तान्त अनुगृहीत एवं कृतज्ञ रहूँगा।

इस के अनन्तर में अपने जेष्ठ गुरुआता, संस्कृतप्राकृतिवशारद, सम्माननीय परिडत श्रीहेम-चन्द्र जी महाराज का भी आभारी हूँ। आप की ओर से इस अनुवाद में मुफे पूरी २ सहायता मिलती रही है। आप ने अपना बहुमूल्य समय मेरे इस अनुवाद के संशोधन में लगाया है और इस प्रन्थ के संशोधक बन कर इसे अधिकाधिक स्पष्ट, उपयोगी एवं प्रामाणिक बनाने का महान् अनुप्रह किया है, जिस के लिये में आपश्री का हृदय से अस्यन्तात्यन्त आभारी हूं। तथा मेरे लघुगुरुआता सेवाभावी श्रीरत्नमुनि जी का शास्त्रभंडार में से शास्त्र आदि का दूएढ कर निकाल कर हेने आदि का पद पद पर सहयोग भी भुलाया नहीं जा सकता। में मुनि श्री का भी हृदय से कृतज्ञ हूं। इस के अतिरिक्त \*जिन २ प्रन्थों और टीकाओं का इस अनुवाद में उपयोग किया गया है उन के कर्ताओं का भी हृदय से आभार मानता हूं। अन्त में आगमों के परिखतों और पाठकों से मेरी प्रार्थना है कि—-

गच्छतः स्खलनं कापि भवत्येव प्रमादतः। इसन्ति दुर्जनास्तत्र, समादधति सञ्जनाः ॥

इस नीति का ऋनुसरण करते हुए प्रस्तुत टीका में जो कोई भी दोप रह गया हो उसे सुधार तेने का ऋनुप्रह करें ऋौर मुक्ते उस की सूचना देने की कृपा करें। इस के ऋतिरिक्त निम्न पद्य को भी ध्यान में रखने का कष्ट करें —

नात्रातीय प्रकर्तव्यं, दोषदृष्टिपरं मनः । दोषे ह्यविद्यमानेऽपि, तच्चित्तानां प्रकाशते ॥

्लुधियाना, जैनस्थानक, पौष शुक्रा १२, सं० २०१०

----ज्ञानमुनि



<sup>\*</sup>जिन २ प्रन्थों का श्रीविपाकसूत्र की व्याख्या एवं प्रस्तावना लिखने में सहयोग लिया गया है, उन के नाम प्रस्तुत सूत्र के परिशिष्ट नं० १ में दिये जा रहे हैं।

### श्रीविपाकसूत्र हिन्दीभाषाटीकासहित



### \* विषयानुक्रमिशाका \*

प्रथम श्रुतस्कन्धीय प्रथम अध्याय । एष

चम्पानगरी के पूर्णभद्र नामक उद्यान में आर्य १
सुधर्मा स्वामी जी का पधारना, तथा आर्य
जम्बू स्वामी जी का उन के चरणों में कुछ
निवेदन करने के लिए उपस्थित होना ।
काल और समय शब्द का अर्थभेद ।
भीदह पूर्वों के नाम और उन का प्रतिपाद्य विषय।
पांच झानों के नाम और उन का संनिप्त अर्थ। ६
जासद्दे जायसंसए आदि पदों का विस्तृत १२
विवेचन।

दुः खिविषाक के दश ऋष्ययनों का नामनिर्देश । १८ सृगापुत्र और उज्भितककुमार ऋष्ट्रिका २१ सामान्य परिचय ।

मृगापुत्र की रोमांचकारी शारीरिक दशा का २२ वर्णन ।

मृगापुत्र नामक नगर के राजमार्ग में एक २३ दयनीय अन्ध व्यक्ति का लोगों से वहां हो रहे कोलाहल का कारण पूछना।

श्रमधन्यक्ति को देख कर भगवान् गौतम का २६ तत्सदृश किसी श्रम्य जन्मान्ध व्यक्ति के सम्बन्ध में भगवान् महावीर से प्रश्न करना। मृगापुत्र का शारीरिक वर्णन श्रीर श्री गौतम ३२ स्वामी जी का उस को देखने के लिए जाना। मृगादेवी द्वारा भूमिगृह में श्रवस्थित मृगापुत्र ४० का श्री गौतम स्वामी जी को दिखलाना। विषय

मुखवस्त्रिकासम्बन्धी विचार।

प्रह ४३

मृगापुत्र की भोजनकालीन दुःस्थिति की देख ४६ कर श्री गौतम स्वामी जी के हृद्य में तत्कृत दुष्कर्मों के विषय में विचार उत्पन्न होना । श्री गौतम स्वामी जी का मृगापुत्र के पूर्वभव ४१ के विषय में भगवान् महावीर से पूछना । भगवान द्वारा पूर्वभव वर्णन करते हुए एकादि ४२ राष्ट्रकृट (मृगापुत्र का जीव) की श्रानैतिकता

राष्ट्रकूट (सृगापुत्र का जीव) की अनैतिकता श्रीर श्रन्यायपूर्ण शासकता का प्रतिपादन करना।

7/(1/1

एकादि राष्ट्रकूट के शरीर में उत्पन्न १६ महा- ४७ रोगों का वर्गान।

एकादि राष्ट्रकूट द्वारा श्रपने रोगों की चिकित्सा ६४ के लिए नगरों में उद्घोषणा कराना श्रीर रोगों की शांति के लिए किए गए वैद्यों के प्रयत्नों का निष्फल रहना।

एकादि राष्ट्रकूट का मृत्यु की प्राप्त हो कर ७४ मृगाप्राम नगर में मृगादेवी की कुन्ति में उत्पन्न होना।

एकादि राष्ट्रकूट के गर्भ में आने पर मृगादेवी ७६ के शरीर में उम्र वेदना का होना और उस का अपने पतिदेव को अप्रिय लगना। मृगादेवी का गर्भ को अनिष्ट समक्ष कर उसे ७७ गिराने के सिए अनेकविध प्रयत्न करना। विपयानुक्रमिएका

श्री विपाकसूत्र

(६४)

विषय

गर्भस्थ जीव के शरीर में श्रग्निक-भस्मक ब्याधि ८० का उत्पन्न होना। मृगादेवी के एक जन्मान्ध और श्राकृतिमात्र ५२ बालक का उत्पन्न होना और उस की कूड़े कचरे के ढेर पर फ़ैंकने के लिए ट्रासी को आदेश देना। रानी की आज्ञा के विषय में दासी का राजा ८४ से पूछना, ऋन्त में वालक का भृमिगृह में पालन पोषन किया जाना ! गौतम स्वामी का मृगापुत्र के त्रगले भवों के नम सम्यन्ध में भगवान् महावीर से पूछना ! भगवान का मृगापुत्र के मोच्पर्यन्त अगले क्व सभी भनों का प्रतिपादन करना। जातिकुलकोटि शब्द की व्याख्या। ફક प्रतिक्रमण शब्द पर विचार। ٤5 समाधि शब्द का पर्यालोचन । 3.3 श्री दृढ्यतिज्ञ का संन्तिप्त परिचय। 200 अथ दितीय अध्याय

द्वितीय अध्याय की उत्थानिका के साथ साथ १८६ वाणिजश्राम नामक नगर में श्रवस्थित काम-ध्वजा वेश्या का वर्शन। ७२ कलाम्रों का विवेचन ! उज्भितककुमार का पारिवारिकि परिचय। भगवान महावीर स्वामी का वाणिजप्राम १२१ नगर में पधारना और गौतम स्वामी जी का पारणे के लिए नगर में जाना ! भगवान् गौतम का वाणिजप्राम नगर के राज- १२३ मार्ग में वध के लिये लेजाए जाते हुए उजिमतक-कुमार का देखना। वित हुए अनगार गौतम का

विषय

पृष्ट

न्ध में प्रश्न करना। हस्तिनापुर नगर के गोमएइप का वर्रान। १३७ भीम नामक कूटबाह की उत्पला नामक भार्या १३६ को दोहद उत्पन्न होना। दोहद का स्वरूप ऋषीर उसकी पूर्ति के लिए १४१ उसे पति का स्त्राश्वासन देना। भीम कटप्राह के द्वारा ऋग्नी भार्या के दाहद १४६ की पूर्ति करना। उत्पत्ता के यहाँ बालक का जन्म श्रीर उस का १४६ गोत्रास नाम रखना, तथा भीम कूटबाह का मृत्युको प्राप्त होना। सुनन्द राजा का गोत्रास को कृटप्राहित्व पद पर १५३ स्थापित करना ऋौर गोमांस ऋदि के भच्च द्वारा गें!त्रास का सर कर नरक में उत्पन्न होना ! गोत्रास के जीव का विजयमित्र नामक १४६ सार्थवाह की सुभद्रा नामक मार्या के यहां बालकरूप से उत्पन्न होना श्रीर उसका ''उजिभतक कुमार'' ऐसा नाम रखा जाना । विजयमित्र सार्थवाह का ऋरने जहाज समेत १६१ समुद्र में डूयना और पतिवियोग से दु:खित सुभद्रा सार्थवाही का भी मृत्यु के प्राप्त होना ! उक्मितककुमार का घर से विकाल दिया जाना १६६ श्रीर उस का स्वच्छन्द हो कर भ्रमण करने के साथ २ कामध्वजा वेश्या के सहवास में रहना । महाराज धिजयमित्र की महारानी श्री- १६६ देवी को योनिशूल का होना तथा उज्मितक-कुमार को कामध्वजा बेश्या उजिमतककुमार की दयनीय श्रवस्था से प्रमा- १३१ निकाल कर राजा का देश्या को श्रपने महलों में रखना। इस के अतिरिक्त उडिमतककुमार

महावीर स्वामी से उस के पूर्वभव के सम्ब-

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

विषय

(**ξ**x)

äВ

विषय पृष्ठ
का कामध्यजा के प्रति आसक्त होना।
उजिमतककुमार का श्रवसर पाकर कामध्यजा १७३
के साथ विषयोपभोग करना।
राजा द्वारा कामभोग का सेवन करते हुए १७४
उजिमतक कुमार को देखना श्रीर श्रत्यन्त
कुद्ध हो कर उसे मरवा देना।
गौतम स्वामी का उजिमतक कुमार के श्रविम १७५
भयों के सम्बन्ध में पूछना तथा भगवान
महावीर का उत्तर देना।
श्रथ सृतीय श्रध्याय

रतीय अध्याय की उत्थानिका और १६१ शालाटवी नामक चोरपल्ली तथा उस में रहने वाले चोरसेनापति विजय का वर्णना

विजय चोरसेनापति की दुष्प्रवृत्तियों का १६८ विवेचन तथा उस की स्कन्धश्री नामक भार्या के श्रभग्नसेन नामक बालक का निरूपण।

पुरिमताल नगर के मध्य में श्री गौतम २०३ स्वामी का एक वध्य पुरुष को देखना जिस के सामने उस के सम्बन्धियों पर अत्यधिक भारपीट की जा रही थी।

उस पुरुष की दयनीय श्रवस्था का देख कर २०६ गौतम स्वामी को तत्कृत कमों के सम्बन्ध में विचार उत्पन्न होना तथा उस के पूर्वभव के सम्बन्ध में भगवान महावीर से पूछना। भगवान का पूर्वभव वर्णन करते हुए यह २११ फरमाना कि इस जीव ने पूर्वभव में निर्णय नामक श्रयङ्वाणिज के रूप में नाना प्रकार को श्रयडों के जघन्य व्यापार से पापपुंज को एकत्रित किया था, परिणामस्वरूप यह तीसरी नरक में उत्पन्न हुंश्रा था। नरक से निकल कर श्रयङ्वाणिज के जीव २१७

का विजयसेन चोरसेनापित की स्त्री स्कन्द-श्री के गर्भ में ज्याना और इसकी माता को एक दोहद का उत्पन्न होना। स्कन्दश्री के दोहद का उत्पन्न होना और २२३ एक बालक को जन्म देना। बालक का ज्यमग्नसेन ऐसा नाम रखा जाना। २२८ ज्यमग्नसेन का ज्ञाठ लड़कियों के साथ २३२ विवाह का होना।

के स्थान पर श्रभग्नसेन की नियुक्ति। श्रभग्नसेन द्वारा बहुत से प्राम नगरादि का २३७ लुटा जाना तथा पुरिमताल नगरनिवासियों का श्रभग्नसेनकृत उपद्रवों को शान्त करने के लिए महाबल राजा से विनति करने के लिए उपस्थित होना।

विजयसेन चोरसेनापित की मृत्यु और उस २३४

नागरिकों का राजा से विद्यप्ति करना! २४० विद्यप्ति सुन कर महावल राजा का श्रभगन- २४२ सेन के प्रति कुद्ध होना और उसे जीते जी पकड़ लाने के लिए दण्डनायक को श्रादेश देना! दण्डनायक का चोरपल्ली की और प्रस्थान २४४

द्रुडनायक का चोरपल्ली की छोर प्रस्थान २४४ करना । ४०० चेरों प्रक्रिक सामस्योग कर सम्बद्ध २५६

४०० चे.रों सहित श्रभग्नसेन का सन्तद्ध २४६ हो कर दंडनायक की प्रतीक्षा करना । दोनों श्रोर से युद्ध का होना, दंडनायक का २४१ हारना श्रीर महाबल राजा का साम दाम स्रादि उपायों को काम में लाना।

महाबल राजा द्वारा एक महती कुटाकार- २४७ शाला का बनवाना, दशरात्रि नामक उत्सव का मनाया जाना और उस में सिम्मलित होने के लिए चारसेनापति अभग्नसेन को आमन्त्रित करना ।

त्रामंत्रित त्र्यसम्बसेन का त्रपने सम्बन्धियों २६३ और साथियों समेत पुरिमताल नगर में त्राना त्रौर

Acharya Shri Kailashsagarsuri Gyanmandir

#### श्री विपाकसूत्र

विषय

एष्ठ प्रांजा द्वारा उस का सम्मानित किया जाना,
तथा उस का कृटाकारशाला में ठहराया जाना।
राजा द्वारा नगर के द्वार बन्द करा देना २६६
श्रीर अभग्नसेन को जीते जी पकड़ लेना
तथा राजा की श्राज्ञा द्वारा उस का वध
किया जाना।
चौरसेनापित के श्रागामी भवों के सम्बन्ध में २७१
श्रनगार गौतम का भगवान से पूछना
श्रीर भगवान का उत्तर देना।

अथ चतुर्थ अध्याय चतुर्थ अध्याय की उत्थानिका । साह्खनी नामक नगरी की सुदर्शना नामक २८० वेश्या तथा सुभद्र सार्थवाह के पुत्र शकट-कुमार का संचिप्त परिचय । जनसमूह के मध्य में अवकोटक बन्धन से २५४ : युक्त स्त्रीसहित एक वध्य पुरुष को देख कर उस के पूर्व भव के विषय में अनगार गौतम स्वामी का श्री भगवान महावीर से प्रश्न करना । भगवान् का यह फुरमाना कि वध्य व्यक्ति २५७ पूर्व भव में छिएएक नामक छागलिक (कसाई) था। वह मांस द्वारा ऋपनी श्राजी-विका किया करता था तथा स्वयं भी मासाहारी था। फलतः उसका नरक में उत्पन्न होना। नरक से निकल कर छिएएक छागलिक के २६३ जीव का साहञ्जनी नगरी में सभद्र सार्थवाह के घर में उत्पन्न होना । उस का शकटकुमार नाम रखा जाना। माता (वेता का मृत्यु को प्राप्त होना। शकटकुमार को धर से निकाल देना, उस का सुदर्शना वेश्या के साथ रमण करना । सुषेण मंत्री द्वारा शकटकुमार को वहां से निकाल कर सुदर्शना को ऋपने

घर में रख लेना।

विषय

सुषेण मंत्री का शकटकुमार को सुदर्शना ३०२
वेश्या के साथ कामभोग करते हुए देख
कर कुद्ध होना। अपने पुरुषों द्वारा दोनों को
पकड़वाना और राजा द्वारा इन के वध की
आज्ञा दिलवाना।
अनगार गौतम स्वामी का शकटकुमार के ३०६
आगामी भवा के सम्बन्ध में प्रश्न करना।
भगवान महावीर का शकटकुमार के आगामी ३०७
भवों का मोज्ञपर्यन्त वर्णन करना।
मांसाहार का निषेध।

३१३

#### अथ पश्चन अध्याय

नगरी, राजा, बृहस्पतिदत्त तथा इस के परिवार ३१७ का संदिप्त परिचय ! गौतम स्वामी का राजमार्ग में एक वध्य पुरुष ३२० को देखना और उस के पूर्वभव के विपय में भगवान महाबीर से पूछना। पूर्वभव को बताते हुए भगवान का सर्वतीभद्र ३२१ नगर में जितरात्र राजा के महेश्वरदत्त पुरोहित द्वारा किए जाने वाले कुए हिसक । यज्ञ का वर्णन करना। क्र रकर्म के द्वारा महेश्वरदृत्त पुरोहित का ३२७ पंचम नरक में उत्पन्न होना। नरक से निकल कर कौशाम्बी नगरी में ३२म सोमदत्त पुरोहित की वसुदक्ता नामक भायी की कृत्ति में महेश्वरदत्त पुरोहित के जीव का उत्पन्न होना । जन्म होने पर उस का दृहस्पतिदृत्त' यह नामकरण किया जाना। बृहस्पतिदत्त को रानी पद्मावती के साथ कामक्रीड़ा करते हुए देख कर उदयन राजा का उस के बंध के लिए ऋाज्ञा देना तथा राजाज्ञा द्वारा उस का वध किया जाना। गौतम स्वामी का बृहस्पतिद्व पुरोहित के ३३४

ष्ट

विषय

श्रागामी भवों के विषय में भगवान महावीर से पूछना । भगवान् द्वारा वृहस्पतिदत्त के आ-गामी भवों का मोच्चपर्यन्त निरूपण करना।

अथ पप्र अध्याय

**छठे अध्ययन की उत्थानिका**। 335 मथुरा नगरी के श्रीदाम नामक राजा और ३३६. उस की बन्धुश्री भार्या, नन्दीवर्धन नामक राजक्रमार श्रीर राजा के चित्र नामक · नायित का संत्तिप्त परिचय। श्री गौतम स्वामी जी का मधुरा नगरी के ३४१ राजमार्ग के चत्वर में एक पुरुष को देखना और उस के पूर्वभव के विषय में भगवान से पूछना, जिस को श्राग्नितुस्य लोह्मय सिंहासन पर बिठाकर ताम्रपूर्ण, त्रपुपूर्ण तथा कलकस ं करते हुए गरम २ जल से परिपूर्ण लोहकलशों के द्वारा राज्याभिषेक कराया जा रहा था। पूर्वभव का विवेचन करते हुए मनवान का ३४४ दुर्योधन नामक चारकपाल- जेलर का तथा उस के कारागृह की सामग्री का वर्शन करना। दुर्योधन चारकपाल द्वारा ऋपराधियों को दिए ३५१ जाने वाली कृ्तापूर्ण यन्त्रणात्र्यों का वर्णन । दुर्योधन चारकपाल का मर कर नरक में जाना ३४६ तथा वहां से निकल कर श्रीदाम राजा के घर उत्पन्न हो कर नन्दिपेए के नाम से विख्यात होना । नन्दिपेण राजकुमार का श्रीदाम राजा की घात करने के लिए अव-सर की प्रतीचा में रहना। नन्दिषेण का श्रीदाम राजा की हत्या के ३६३ लिए चित्र नामक नापित के साथ मिल कर पडयन्त्र करना! नापित का इस उक्त रहस्य को राजा के प्रति प्रकट करना। अपन्त में राजकुमार का राजाज्ञा द्वारा वध किया जाना । श्री गौतम स्वामी का राजकुमार नन्दिषेण के ३६८ भवों का मोचपर्यन्त वर्णन करना !

विपय

पृष्ठ

३७३

श्रागामी भवों के सम्बन्ध में भगवान महा-वीर से पूछना। भगवान् महावीर स्वामी का नन्दिषेण के ३६६ त्रागामी भवों के सम्बन्ध में मोद्यपर्यन्त वर्णन करना ।

#### अथ सप्तम अध्याय

सप्तम अध्याय की उत्थानिका ।

उन्बरदत्त का संदिष्त परिचय । गौतम स्वामी का एक दीन हीन ऋौर रुग्ण ३७४ व्यक्ति को देखना। गौतम स्वामी जी का दूसरी बार पुनः उसी ३⊏२ रोगी व्यक्ति को देखना। अन्त में भगवान सं उस के पूर्वभव के विषय में पूछना। फलतः भगवान का कहना। इस जीव का धन्यन्तरि वैद्य के भय में स्वयं ३८६ मांसाहार करना तथा दूसरों को मांसाहार का उपदेश देना। अन्त में नरक में उत्पन्न होना। सागरदत्त सेठ की गंगादत्ता नामक भार्या ३६६ का किसी जीवित रहने वाले बालक अथवा बालिका का प्राप्त करने की कामना करना। सागरदत्त सेठ की भार्या गंगादत्ता का उम्ब- ४०४ रदच नामक यच की सन्तानप्राप्ति के लिए मनौती मनाना। धन्वन्तरि वैद्य के जीव का नरक से निकल ४०६ कर गंगादत्ता के गर्भ में पुत्ररूप से आपना अप्रीर गंगादत्ता को दोहद का उत्पन्न होना। गङ्गादत्ता के पुत्र का उत्पन्न होना श्रीर उस ४१३ का उम्बरदत्त नाम रखना, तथा उस बालक के शरीर में १६ रोगों का उलन्त होना। गौतम स्वामी का भगवान से उम्बरदत्त के ४२० त्रागामी भवों के सम्बन्ध में पूछना। भगवान् महावीर का उम्बरदत्त के आगामी ४२१

(६५)

श्री विपाकसूत्र

[विषयानुक्रमिएका

विषय

ग्रथ **अ**ष्टम ग्रध्याय

शौरिकदत्त का संज्ञिप्त परिचय। ४२६ श्री गौतम स्वामी जी का एक दयतीय व्यक्ति ४२५ को देख कर भगवान से उस के पूर्वभव के विषय में पूछना और भगवान का पूर्वभव-विषयक प्रदिपादन करना। श्रीयक रसोइए का मांसाहारसम्बन्धी वर्णन ४३२ करने के अनन्तर उस का नरक में उत्पन्न होने का निरूपण करना । मदिरापान के कुपरिणामी का निरूपण । नरक से निकल कर श्रीयक का समुद्रदत्ता के ४४७ यहां उलन्त होना और उस का शौरिकदत्त नाम रखा जाना । शौरिकदत्त का मच्छीमारों का मुखिया ४४० बन कर मच्छी मारने के धन्धे में प्रगति-शील होना । शौरिकदत्त के गले में एक मत्त्यएटक का ४४४ लग जाना, परिणामस्वरूप उस का श्रत्यन्ता-त्यन्त पीड़ित होना । शौरिकदत्त के ऋागामी भवों के सम्बन्ध में ४६० गौतम स्वामी का भगवान से पूझना छौर भगवान का उस के ऋषिम भवों का मोच-पर्यन्त वर्णन करना।

अथ नवम अध्याय
गौतमस्वामी जी का एक अत्यन्त दुःखी स्त्री ४६४
को देख कर भगवान महावीर स्वामी से
उस के पूर्वभव के सम्बन्ध में पूछना ।
सिंहसेन राजकुमार का संचिप्त परिचय। ४६६
सिंहसेन राजा का श्यामादेवी रानी में आसक्त ४७६
हो कर शेष रानियों का आदर न करना।
सिंहसेन राजा का शोकमस्त श्यामादेवी को ४५४
आधासन देना, तथा अपने नगर में एक
महती कूटाकारशाला का निर्माण कराना।

पृष्ठ , विषय प्रष्ट सिंहसेन राजा का श्यामादेवी के ऋतिरिक्त ४८६ शेष रानियों की माताओं को आमंत्रित करना और कटाकारशाला में अवस्थित उन मातात्रों को अगिन के द्वारा जला देना अन्त में अपने दण्कर्मों के परिशामस्वरूप उस का नरक में इसन्त होना। सिंहसेन राजा के जीव का रे।हितक नगर ४६४ में दत्त सार्थवाह की कृष्णाश्री भार्या के यहां प्रतीरूव से उत्पन्न है।ना । देवदत्ता का पुष्यनन्दी के लिए भार्याहर से ४६८ मांगा जाता। पुष्यनंदी राजदुमार का देवदत्ताके साथ ४०४ विवाहित हीना । पुष्यनन्दी राजा का अपनी माता श्री देवी ४०६ की ऋत्यधिक सेवाशुश्रूषा करना । महारानी देवदत्ता द्वारा अपनी सास श्री- ४१३ देवी का क्रातापूर्ण वध किया जाना ! पुष्यनंदी राजा द्वारा महारानी देवदत्ता का ४१६ मात्रहत्या की प्रतिकिया के रूप में वध करवाना । देवदत्ता के ऋगामी भवीं के सम्बन्ध में ४२२ गौतम स्वामी का भगवान् से पूछना !

अथ दशम अध्याय

के श्रागामी भवों का वर्णन करना।

भगवान् महावीर द्वारा मोच्चपर्यन्त देवदत्ता ४२२

दशम श्रध्याय की उत्थानिका । ४२४ श्री गौतम स्वामी जी का एक श्रति दुःखित ४२६ स्त्री को देख कर उस के पूर्व भव के सम्बन्ध में भगवान का पूर्वभव के विषय में प्रतिपादन करना। इस जीव का पृथिवीशी गिशाका के भव में ४३० व्यभिचारमूलक पाप कर्मों के कारण मर कर नरक में जाना वहां से निकल कर श्रञ्ज्शी

#### विषयानुक्रमाणिका ]

#### हिन्दीभाषाटीकासहित

(६६)

विपय

प्रष्ट विषय

पृष्ठ

के रूप में उत्पन्त होना तथा उस का महाराज विजय के साथ विवाहित होना! श्रक्षज्ञश्री महारानी की योनि में शूल का ४३४ उत्पन्न होना, परिणामस्वरूप श्रिधकाधिक बेदना का उपभोग करना! श्रक्षज्ञश्री के श्रागामी भवों के सम्बन्ध में ४३५ श्री गौतम स्वामी जी का भगवान महावीर स्वामी से पूछना। भगवान महावीर का श्रक्षज्ञश्री के श्रागामी ४३६ भवों का मोचपर्यन्त वर्णन करना। द्वितीय श्रुतस्कन्धीय सुवाहुदुनार नामक प्रथम श्रध्ययन

प्रथम ऋध्ययन की उत्थानिका ! 388 द्वितीय श्रुतस्कन्ध में वर्णित दश महापुरुषों ४४० का नामनिर्देश, तथा प्रथम अध्ययन के प्रतिपाद्य विषय को प्रच्छा। श्री सुवाहुकुमार जी का संज्ञिप्त परिचय। श्री सुबाहुकुमार जी का भगवान् महावीर ५७० स्वामी के पास श्रावक के बारह ब्रतों की धारण करना । श्रावक के बारह ब्रतों का विवेचन। ३७४ चम्पानरेश कृणिक की प्रभुवीरदर्शनार्थ कृत ४६६ यात्राका वर्णन ! श्री जमालिकुमार जी की वीरदर्शनयात्रा ६०२ का वर्शन। श्री गौतम स्वामी जी का भगवान् महावीर् ६०४ स्वामी से श्री सुबाहुकुमार जी की विशाल मानवी ऋद्धि के विषय में पूछना। समल गाथापति का संज्ञिप्त परिचय तथा ६१६ सुदृत्त अनुसार का सुमुख गाथापति के घर में पार्रों के निमित्त प्रवेश करना।

सुमुख गाथापति के द्वारा त्री सुदत्त ऋनगार ६२४ का त्रादर सत्कार करना ऋौर विशुद्ध भावनापूर्वक मुनिश्री को आहार देना। परिसामस्वरूप उस के घर में ४ प्रकार के दिव्यों का प्रकट होना और मनुष्यायु को बान्धना, मृत्यु के अनन्तर हस्तिशीर्षक नगर में ऋदीनशत्र राजा की धारिएी रानी की कुद्धि में पुत्ररूप से उत्पन्न होना, तथा बालक ने जन्म लेकर युवावस्था को प्राप्त कर सांसारिक सुर्जी का अनुभव करना । श्री गौतम स्वामी जी का भगवान महावीर ६३७ स्वामी से सुबाहुकुमार की श्रनगारवृत्ति को धारण की सप्तर्थता के विषय में पूछना। श्री सुवाद्वकुमार जी का श्रमणीपासक होना तथा पौषधशाला में किसी समय तेला-पौषध करना।

श्री सुबाहुकुमार के मन में इस विचार का उरान्न ६४! होंना कि जहां भगवान महावीर विहरण करते हैं वे प्राम, नगर आदि धन्य हैं, जो भगवान महावीर के पास श्रानगारवृत्ति श्रथवा श्रावकवृत्ति को धारण करते हैं श्रीरभगवान की वाणी सुनते हैं वे भी धन्य हैं। यदि भगवान अब कि यहां पधार जाएं तो मैं भी भगवान के चरणों में अनगारवृत्ति को धारण करू गा । सुवाहुकुमार के कल्याण के निमित्त श्रमण ६४६ भगवान महाबीर स्वामी का हस्तिशीर्ष नगर में पथारना तथा भगवान के चरलों में श्री सबाहुकुमार का दीचित है। ना । श्रेरिकपुत्र मेघकुमार का जीवनपरिचय। श्री सुवाहुकुमार द्वारा ज्ञानाभ्यास तथा तप ६६६ का ऋषास्वन करना। ऋक्त में समाधिपूर्वक

| ( <b>'</b> 60 | (د |  |
|---------------|----|--|
| `             | ,  |  |

#### श्री विपाकसूत्रः

[ वि**षयानुक्रमा**णिका

विपय वृष्ट काल करके सुबाहुकुमार की प्रथम देवलोक में उत्पत्ति बतलाकर सूत्रकार का अन्त में "-वह महाविदेद चेत्र में जन्म लेकर मुक्त हो जाएगा-" ऐसा निरूपण करना। श्रंग,उगंग त्रादि सूत्रों का सामान्य परिचय। ६६६ कर्प शब्द सम्बन्धी अर्थविचारणा। द्वितीयश्रुतस्कन्धीय द्वितीय अध्याय द्वितीय ऋध्याय की उत्थानिका। राजकुमार भद्रनन्दी का जीवनपरिचय तथा ६८० श्रदीत भव एव मोज्ञपर्यन्त ऋनागत भवीं का विवेचन। हितीयश्रुतस्कन्धीय तृतीय अध्याय गृतीय ऋध्याय की उत्थानिका। राजकुमार ६८४ सुजातकुमार के अतीत भव और मोत्त-धर्यन्त अनागत भवों का विवेचन । द्वितीयश्रुतस्कन्धीय चतुर्थ अध्याय चतुर्थे अध्याय की उत्थानिका। राज क्रमार सुवासवकुमार का जीवनपरिचय । ६८८ द्वितीयश्रुतस्कन्धीय पश्चम ऋध्याय

पञ्चभः ऋध्याय की उत्थानिका।

| विषय                                | वृष्ट |  |  |
|-------------------------------------|-------|--|--|
| राजकुमार जिनदास का जीवनपरिचय ।      | ६८१   |  |  |
| हितीयश्रुतस्कन्धीय पष्ट ऋध्याय      |       |  |  |
| राजकुभार धनपति का जीवनपरिचय ।       | ६६४   |  |  |
| द्वितीयश्रुतस्कन्धीय सप्तम ऋध्याय   |       |  |  |
| राजकुमार महाबल का जीवनगरचय ।        | ६६६   |  |  |
| द्वितीयश्रुतस्कन्धीय अष्टम अध्याय   |       |  |  |
| राजकुमार भद्रनन्दी का जीवनपरिचय ।   | ६६६   |  |  |
| द्वितीयश्रुतस्कन्धीय नवम अध्याय     | r     |  |  |
| राजकुमार महाचन्द्र का जीवनपरिचय !   | પુર   |  |  |
| द्वितीयश्रुतस्कन्धीय दशम ऋध्याय     |       |  |  |
| राजकुमार श्री वरदत्त का जीवनपरिचय । | acs   |  |  |
| विषाकसूत्रीय उपसंहार                | ७०५   |  |  |
| उपधान शब्द की ऋर्थिविचारणा ।        | ७१८   |  |  |
| आगमों के अध्ययन के लिए आयंबित तप    | ७१०   |  |  |
| की तालिका ।                         |       |  |  |
| वियाकसूत्र का परिशिष्ट भाग          | ७१३   |  |  |
| परिशिष्ट नं ० १                     | ৬१४   |  |  |
| परिशिष्ट नं० २                      | ७१७   |  |  |
| परिशिष्ट नं० ३                      | ७३२   |  |  |



श्री

## विपाक-सूत्रम्

संस्कृतच्छाया- पदार्थान्वय- मूलार्थोपेतम् आत्मज्ञानविनोदिनीहिन्दीभाषाटीकासहितं च श्री

### विपाकसूत्र हिंदीभाषाटीकासहित

का

दुःखविपाक नामक प्रथम श्रुतस्कन्ध

#### विनम्र विनिवेदन

पाठक महानुभावों से सानुरोध निवेदन है कि वे श्री विपाकसूत्र का स्वाध्याय करने से पूर्व परिशिष्ट नं० ३ को देख कर ऋशुद्ध स्थलों को शुद्ध कर के पढ़ें। "नमोऽत्यु एां समरणस्स भगवन्त्रो महात्रोरस्सः'

# श्री विपाक सूत्र

मूल-तेणं कालेणं तेणं समएणं चंपा णामं णयरी होतथा। वरणञ्चो। पुराणभहे चेहए। वरणञ्चो। तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवञ्चो महावीरस्स अंतेवासी अन्त-सहम्मे णामं अणारि जाइसंपन्ने, वरणञ्चो। चोहसपुन्नी चउणाणोवगए पंचिहं अण्यास्सर्गहें सिद्धं संपिन्तुं पुन्नाणुप्रान्वं चरमाणे जाव जेणेन पुराश्वमहे चेहए अहापिहि-रूवं जाव निहरह। परिसा निग्गया। धम्मं सोचा निसम्म जामेन दिसं पाउन्भूया तामेन दिसं पिह्मया। तेणं कालेणं तेण समएणं अन्जसहम्मस्स अंतेवासी अन्जजंब् णामं अणारि सच्चसेहे जहा गोयमसामी तहा जान भाणकोद्वीनगए विहरित । तते णं अन्जजंब् णामं अणारे अण्यारे जायसङ्ढे जान जेणेन अन्जसहम्मे अणारे तेणेन उनागए, तिक्खुत्तो आयाहिणं प्याहिणं करेति, करेत्ता वंदित नमंसित वंदिता नमंसित्ता जान पन्जुनासित, पन्जुनासित्ता एवं वयासी।

पदार्थ — तेणं कालेणं — उस काल में । तेणं समय्यं — उस समय में । चंपा णामं — चम्पा नाम की । सप्यी — नगरी । होतथा — यी । वर्षण प्रो — वर्षक — वर्षन अन्ध अर्थात् नगरी का वर्षन औपपातिक सूत्र में किये गये वर्षान के समान जान लेना रे, उसनगरी के वाहिर ईशान कोस्प में । पुर एभड़े चेश्य — पूर्णमद

<sup>(</sup>१) छोषा---तिस्मन् काले तिस्मन् समये चम्पा नाम नगर्यभूत् । वर्णकः । पूर्णभद्रं चैत्यम् । वर्णकः । तिस्मन् काले तिस्मन् समये श्रमशस्य भगवतो महावीरस्यतियासी ऋार्यस्यममी नामानगारो जाति-सम्पन्नः । वर्णकः । चतुर्दशपूर्वी चतुर्जनिपगतः पञ्चभिरनगारशतैः सार्द्धं संपरिवृतः पूर्वानुपूर्व्या चरन् यावद् यत्रैव पूर्णभद्रं चैत्यं यथा---प्रतिरूपं यावद् विहरति परिषद् निर्मताः धर्म श्रुत्वा निशम्य यस्या एव दिशः प्रादुभूता तामेव दिशं प्रतिगता । तिस्मन् काले तिस्मन् समये आर्यस्रधर्मणोऽन्तेवासी आर्यजम्बूनीमानगारः अत्रतिशो यथा गौतमस्यामां तथा यावद् थ्यानकोश्रोपगतः विहरति । ततः आर्यजम्बूनीमानगारो जातश्रद्धो पावद् यत्रैवार्यस्यभित्रमाऽनगारस्तत्रैवोपगतः विद्यदित्त्या-प्रदित्त्व्यां करोति, कृत्वा वन्दते नमस्यति वन्दित्वा नमस्यत्वा वावत् पर्युपास्ते, पर्युपास्यैवमवदत् ।

<sup>(</sup>२) 'वएएएझो" पद से स्वकार का श्रीभिप्राय वर्णन ग्रन्थ से है अर्थात् जिस प्रकार श्री श्रीपपातिक श्रादि त्वों में नगर, चैंश श्रादिका विस्तृत विवेचन किया गया है उसी प्रकार यहां पर भी नगरी श्रादि का वर्णन जान लेना चाहिये।

िप्रथम ऋध्याय

नाम का एक उद्यान था। वरासा प्रो -- वर्णक-वर्णन-प्रन्थ पूर्ववत् । तेसं कालेसं -- उस काल में । तेसं समयसं उस समय में । समग्रस्त भगवन्नो महावीरम्स -श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के । स्रंतेवासी -शिष्य ! जाइसंम्परेरो - जातिसम्पन्न । चोइसपुरुवी - चतुर्दश पूर्वी के जाता ! चउलासो समय - चार ज्ञानों के धारक । वराण आरो - वर्णक पूर्ववत् । आजासुहम्मे गामं अरणगारे - आर्थ सुधर्मा नाम के अनगार-(अगार रहित) साधु। पंचर्दि अरूगारसपहिं सदि - पांच सौ साधुओं के साथ अर्थात् --संपरिवुड़े - उन साधुओं से घिरे हुए । पुठवाणुपुठिवं चरमाणे - क्रमशः विहार करते हुए । जाव -यावत् । पुराणभद्दे चेद्यः - पूर्णभद्र चैत्य उद्यान । जोणेव - जहां पर था । ऋहापडिक्रवं - साधु-वृत्ति के अनुरूप अवग्रह-स्थान प्रहण करके। जाव - यावत् । विहरह - विहरण कर रहे हैं। परिसा -जनता। निगाया -- निकली। धामां---धर्म-कथा। सोरुखा---सुन करके । निसाम -- इदय में धारण करके । **जामेव दिसं पाउब्सृ**या ---जिस श्रीर से ऋाई थी । तामेव दिसं पडिगया - उसी श्रीर चली गई । तेरां कालेगं - उस काल में । तेरां समपण - उस समय में । ऋजासुहम्मस्स - आर्थ सुधर्मा स्वामी के । श्रंतेवासी-शिष्य । सनुस्सेहे-सात हाथ प्रमाण शरीर वाले । जहा-जिस प्रकार । गोयमसामी - गौतम स्वामी, जिन का आचार भगवती सूत्र में वर्शित है। तहा - उसी प्रकार के आचार को धारण करने वाले । जाव-यावत् । भाणकोट्ठोवगए-ध्यान रूप कोष्ठ को प्राप्त हुए। विहरति — विराजमान हो रहे हैं। तते गाँ — उस के पश्चात् । ऋजजस्वू णामं ऋणगारे — ऋार्य जम्बू नामक अनगार--सुनि । जायसङ्हे - श्रद्धा से युक्त । जाव - यावत् । जीवेव - जिस स्थान पर । अज्ञासुहम्मे अणगारे - श्रार्थ सुधर्मा श्रनगार विराजमान थे। तेणेव उवागद - उसी स्थान पर पधार गये । तिकखुसो-तीन वार । आयाहिखपयाहिएं-दाहिनी स्रोर से स्रारम्भ करके पुन: दाहिनी स्रोर तक प्रदक्षिणा को । करोति - करते हैं। करेना - करके । बन्दति - बन्दना करते हैं। नमंसनि -नमस्कार करते हैं । वंदित्ता नर्मास्तना — बन्दना तथा नमस्कार करके । जाव —यावत् पज्जुवासति — भक्ति करने लगे । पज्जुवासिना — भक्ति करके । पर्व — इस प्रकार । वयासी — कहने लगे ।

मृलार्थे—उस काल तथा उस समय में चम्पा नाम की एक नगरी था। चम्पा नगरी का वर्णन श्रीपपातिक सूत्रगत वर्णन के सहरा जान लेना चाहिये। उस नगरो के बाहिर ईशान कोए। में पूर्णभद्र नाम का एक चैत्य — उद्यान था। उस काल श्रीर उस समय में अमण भगवान महावीर स्वामी के शिष्ट्रय चतुर्रश पूर्व के ज्ञाता, चार ज्ञानों के धारक, जाति-सम्पन्न [जिन की माता सम्पूर्ण गुणों से युक्त श्रथवा जिस का मातृ पत विशुद्ध हो] पांचसी श्रनगारों से सम्परिवृत अध्ये सुधर्मा नाम के श्रमगार—मुनि कमराः विश्वार करते हुए पूर्ण-भद्र नामक चैत्य में श्रनगारोचित्त अवशह स्थान प्रहण कर विराजमान हो रहे हैं। धर्म कथा सुनने के लिये परिषद्—जनना नगर से निकत कर वहां श्राहे, धर्मकथा सुनकर उसे हृदय में मनन एवं धारण कर जिस श्रोर से श्राहे थो उसो श्रोर चली गई उस काल तथा उस समय में श्रार्थ सुधर्मा स्वामो के शिष्य, जिन का शरीर सान हाथ का है, और जो गौतम स्वामो के समान मुनि—वृत्ति का पालन करने वाले तथा ध्यानहा कोष्ठ की प्राप्त हो रहे हैं। तहनत्वर जातअड-श्रद्धा से

<sup>\*</sup>जम्बू कुमार कौन थे १ इस जिज्ञासा का पूर्ण कर लेना भी उचित प्रतीत होता है । सेठ

[३

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

सम्यन्न अर्थ श्री जम्यू स्वामी श्री सुधर्मा स्वामी के चरणों में उपस्थित हुए, दाहिनी श्चार से वाई ओर तीन वार अञ्जलियद्ध हाथ धुमाकर आवतान रूप प्रदक्षिणा करने के अनन्तर वन्त्रना और नमस्कार करके उनकी सेवा करते हुए इस प्रकार बोर्ज ।

टीका- अप्तमों के संख्या-बद्ध कम में प्रश्त व्याकरण दशवां और विपाक भ्रात स्यास्त्रां अंग है, अतः प्रभ व्याक्रश्ण के अनन्तर विपाक श्रुत का स्थान स्वामाविक ही है । वर्तमान काल में उपलब्ध प्रभ-ऋपभदत्त की धर्मफर्ती का नाम धारिणो था । दस्पती सुख पूर्वक समय ब्यतीत कर रहे थे । एक बार गर्भकाल में मेटाना धारिगो ने जम्बू बन्न को देखा । पुत्रोदात्ति होने पर बालक का स्वप्नानुसारी नाम जन्त कुमार रखा गया । जम्द्र कुमार के युवक होने पर ऋाट सुयोग्य कन्याओं के साथ इनकी सगाई कर दी गई । उसी समय श्रो मुवर्मी स्वामी के पावन उपहेरते से इन्हें वैरास्य होगया, सांसारिकता से मन इटा कर माधु जीवन अपनाने के लिये अपने आप को तैयार कर लिया, तथापि माता पिता के प्रेमभरे अग्रह से इन का विवाद सम्पन्न हुआ। विवाद में इन्हें करोड़ों का सम्पत्ति मिती थी।

क्रमार का इदय त्रिवाह में पूर्व हो वैराग्यतरंगां से तरिङ्गत था, श्रो सुधर्मा स्वामी के चरण्कमलों का भ्रमर वन चुका था, इसी लिये नववधूओं के शृंगार, हावनाव इन्हें प्रभावित न कर मके चौर वे समस्त सन्दरियें इन्हें ऋपने मोह-जाल में फंडाने में सकल न हो सकीं।

प्रभव राजग्रह का नामी चीर था । विवाह में उपलब्ध प्रीतिदान—दहेज को चुराने के लिये ५०० शूरवीर माथियों का नेतृत्व करता हुआ वह कुमार के विशाल रमणीय भवन में आ धमका था। ताला तोड़ देने. और लोगों को सुना देने की अपूर्व विद्याओं के प्रभाव से उसे किसी बाधा का सामना नहीं करना पड़ा । भवन के छांगन में पड़े हुए मोहरों के ढेरों को गठरियें वांव ली गई, छौर भवन से वाहिर स्थित प्रभव ने साथियों को उन्हें उठा ले चलने का आदेश दिया ।

कुमार प्रभव के इस कुकुत्य से अपरिचित नहीं थे, धन ब्रादि की समता का समूलोब्छेद कर लेने पर मी "चौरी होने से जम्बू साधु हो रहा है" इस लोकापवाद से बचने के लिये उन्हों ने कुछ अलोकिक प्रवास किया । भवन के मध्यस्थ सभी चोरों के पांव भूमी से चिपक गये । शक्ति लगाने पर भी वे हिल न मके । इस विकट परिस्थिति में साथियों को पांसा सुन और देख प्रभव सन्न सा रह गया न्त्रीर गहरे विवार-सागर में दूर गया । प्रभन्न विवारने लगा --मेरो विद्या ने तो कभो ऐसा विश्वास-घात नहीं किया था, न जाने यह क्या मुन छौर देख रहा हूँ, प्रतीत होता है यहां कोई जागता ऋवश्य है। छोह ! ऋव समका, विद्या देते समय गुरु ने कहा था—इस का प्रभाव मात्र संवारो जोवन पर होगा । धर्मी पर यह कोई प्रभाव नहीं डाल सकेगी । संभव है यहां कोई धर्मात्मा ही हो, जिसने यह सब कुछ कर डाना है, देख, तो मही । प्रभव अपर जाने लगा, क्या देखता है—सौंदर्व की सास्तात् प्रतिमार्थे स्त्राठ युगतियें सो रही हैं । सांसारिकता की उत्तेजक सामग्री पास में विखरी पड़ी है । परन्तु एक तेजस्वी युवक किसी विचार धारा में संलग्न दिखाई दे रहा है। प्रभव युवक का तेज सह न सका। श्रीर उससे ऋत्यिक प्रभावित होता हुऋ। सीधा वहीं पहुंचा , श्रीर विनय पूर्वक कहने लगा--

ब्रादरणीय युवक ! जीवन में मैंने न जाने कितने ब्रद्धत-ब्राश्चर्यजनक, ब्रौर साहस-पूर्ण कार्य किये हैं जिनकी एक लम्बी कहानी बन सकती है। साम्राज्य की यड़ी से बड़ी शक्ति मेरा बाल

8]

िप्रथम श्रध्याय

व्याकरण नाम का दशवां ग्रंग दश ग्रध्ययनों में विभक्त हैं, जिनमें प्रथम के पांच ग्रध्ययनों में पांच ग्राक्षवों का वर्णन है ग्रौर ग्रन्त के पांच अध्ययनों में पांच सम्बरों का निरूपण किया गया है, तथा

नहीं कर सकी मैंने कभी किनी से दार नहीं मानी किंतु स्नाज में स्नापके स्नपूर्व विद्यापन से पराजित हो गया हूँ स्नीर स्नपनी विद्या शक्ति को स्नाप के सन्मुख इतप्रभ पारहा हूँ । मैं स्नाप का श्रपराधी होने के नाते दण्डनीय होने पर भी कुछ दान चाइता हूँ वह है मात्र स्नाप की स्नपूर्व विद्या का दान । मुक्त पर स्नुनुग्रह की जिए स्नीर स्नपना विद्यार्थी बनाइए एवं विद्यादान दी जिए

कुमार प्रभव को देखते ही सब स्थिति समफ गये ब्रीए उससे कहने लगे — भाई ! मैं तो स्वयं विद्यार्थी बनने जारहा हूँ । स्वींदय होते ही गुरुदेव श्री सुधर्मी स्वामी के पाम माधुता प्रहण् करना चाह रहा हूँ । संयमी बन कर जीवन व्यतीत करूंगा, संसारी जीवन में मुफे धृणा है ।

प्रभव के पांव तले से ज़मीन निकल गई, वह हैरान था, ऋष्मराख्रों को मात कर देने वाली ये सुकुमारियें त्याग दी जायेंगी ? इंत ! कितना कठिन काम है : इन पदाथां के जिये तो मनुष्य सर धुनता है, लोक-लाज, ऋहमसम्मान जैमी दिव्य ऋष्म-विभृति को लुटाकर मुंह काला कर लेता है और मानव होकर पशुश्रों से भी ऋधम जीवन यापन करने के लिये तैयार हो जाता है। पर यह युवक बड़ा निराला है जो स्वर्ग-तुल्य देवियों को भी त्याग रहा है। वाइ-बाइ जीवन तो यह है यदि मत्य कर्डू तो त्याग इसी का नाम है, त्याग ही नहीं यह तो त्याग की भी चरम सीमा है।

एक मैं भी हूँ, सारा जीवन घोर पाप करते करते व्यतीत हो रहा है सर पर मीपण पापों का भार लदा पड़ा है, न जाने कहां कहां जन्म मरण के भवंकर दुःखां से पाला पड़ेगा और कहां कहां भीपण यातनायें सहन करनी होंगी । श्रहह ! कितना पामर जीवन है मेरा । प्रभव की विचार-वारा वदलने लगी !

कुमार के ऋनुपम ऋ।दर्श त्याग ने प्रभव के नेत्र खोल दिये । उसकी छानज्योंति चमक उठी । दानवता का ऋड्डा उठने लगा । बुराई का देत्य इदय से भाग निकला । वह दानव में मानव होगया—लोहे से मोना वन गया जिम ऋपूर्व तत्त्व पर कमी विचार भी नहीं किया था उमका होत यह निकला । ऋगग के परमासु नष्ट होने पर जल जैसे शांत हो जाता है — ऋपने स्वभाव को पा लेता है । वैसे ही दुर्भावनायों की छाग शांत होते ही प्रभव शांन होगया और ऋपने ऋगप को पहचा ने लगा।

प्रभव सीचने लगा—इतना कीमल शारीरी युवक जब माधक वन सकता है आत्ममाधना के कष्ट भेल सकता है तो क्या बड़े बड़े योद्धा का मुंह मोड़ने वाला मेरा जीवन साधना नहां कर मकेगा और उसके कष्ट नहीं भेल सकेगा ? क्यों नहीं ! मैं भी तो मनुष्य हूँ, इन्हीं का सजातीय हूँ, जो ये कर सकते हैं, वह मैं भी कर सकता हूँ ! यह सीच कर प्रभव वोला—मम्माननीय युवक ! आप के व्यामी जीवन ने मुभ्त जैसे पापी को बदल दिया है और बहुन कुछ मांच मम्भा लेने के अनन्तर अन मैंने यह निश्चव कर लिया है कि आज मे आप मेरे पुरु और मैं आपका शिष्य, जो मार्ग आप चुनोंग उसी का पश्चिक बन्दोंगा. मैं ही नहीं अपने ५०० सी साथियों को इसी मार्ग का पश्चिक बनाऊंगा ।

चोर जैसे अध्य प्राणी भी जिस संसर्ग ये सुधर गये, तो भला कुमार की उन आठी अधिक्षिनियों में परिवर्तन क्यों न होता ? वे भी बदलीं, काफी बाद-विवाद के अनतर इन्हां ने भी। पति के निश्चित और स्वीकृत प्रयाप चलने को स्वकृति दे दी आर व दीचित होने के लिये तैयार हो गईं।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ſχ

एकादश्यये अंग -- विपाक श्रुत में रूम्बर-जन्य शुभ तथा त्राश्रय-जन्य त्रशुभ कर्मी के विपाक-फल का वर्णन मिलता है । इस प्रकार इन दोनों में पारस्परिक सम्बंध रहा हुआ है ।

जैन पिद्धान्त कीमुदी (ब्राईमागिध व्याकरण) में शतावशाना पंडित सनचन्द्र जी मठ ने सप्तमी के स्थान पर नृतीया का विधान किया है वे जिखते हैं—

श्राधारेऽवि । २ । २ । १९ ; क्रचिद्धिक रणेऽपि वान्ये वृतीया स्यात् । "तेणां कालेणां तेणां समर्गां" जेणामेव सेणिए राया तेणामेव उवाग न्छड़ -यस्मिन्नेव श्रेणिको राजा तिस्मिन्नेव उपा-गच्छतीत्यर्थः । इत्यादि उदाइरणों तथा न्याकरण के नियमों से यह स्पष्टतया सिद्ध हो जाता है कि सप्तमी के श्रर्थ में तृतीया विभक्ति का प्रयोग शास्त्र -सम्मत ही हैं।

"तेरां का लेगां तेगां समरगां इस पाट में काल और समय शब्द का पृथक पृथक प्रयोग किया गया है जब कि काल और समय वह दोनों समानार्थक हैं, व्यवहार में भी काल तथा समय

त्राठों सुकुमारियें, प्रभव चोर उसके ५ सौ साथी एवं अन्य श्रानेकों धर्म-प्रिय नर-नारी, जम्बुकुमार के नेतृत्व में आर्य—प्रवर श्री सुधर्मा स्वामी जी महाराज की शरण में उपस्थित होते हैं और उनमें संयम के साधना कम को जान कर तथा अपने समस्त हानि लाभ को विचार कर खंत में श्री सुधर्मी स्वामी ये दीना — बत स्वीकार कर लेते हैं और अपने को मोन्न पथ के पथिक बना लेते हैं

मुलप्त में जिस जम्बू का वर्णन है, ये हमारे वहीं जम्बू हैं जो खाट परितयों को, एक खरब. ९५ करोड़ मोहरों —स्वणमुदाखीं की रुम्पत्ति को तिनके की भांति त्याग कर लाधु वने थे खीर जिन्हों ने उपसाधना के प्रताप से कैवल्य को प्राप्त किया था । खान का निप्रांथ—प्रवचन इन्हीं के प्रश्लों और श्री सुधर्मा स्वामी के उत्तरों में उपलब्ध होरहा है । महामहिम श्री जम्बू स्वामों ही इस खबरापिणीं कान के ख्रन्तिम केवली। एवं सर्वदर्शी थे ।इनका गुणानुवाद जितना भी किया जाए उतना ही कम है, तभी तो कहा है — "यति न जम्बू सारिका"।

(१) "कालेएं" -- कलर्यात मासोऽयं सम्बन्सरोऽयं इत्यादि रूपेण निश्चन्वंति तत्त्वज्ञा यमिति कज्ञनं -- संख्यानं पाद्मिकोऽयं मासिकोऽयंमित्यादिरूपेण निरूपणं कालः सोऽसिमन्नस्तीति । कालानां समया-दीनां समृद् इति व। कालः । वत्तुतरतु 'बद्धणाज म्ख्यणो कालां" इति भगवद्-चवनात् कलयति नवजी-णीदि-रूपतया प्रवर्तयति वश्तु-पर्यायमिति कालःतिस्मन् । तिस्मन् हीथमानलज्ञ्णो समये---सम-सम्बक् अयते सच्छतिति समयोऽवसरस्तमन् ।

। प्रथम ऋध्याय

६ 🕽

ये दोनों शब्द एक ही ऋर्थ में प्रयुक्त होते हैं, किर यहां पर प्यकार ने इन दोनों शब्दों का प्रथक २ प्रयोग क्यों किया है ?

इस का समाधान आचार्य अभयदेव सूरि के शब्दों में इस प्रकार है-

"अथ काल-समयोः को विशेषः ? उच्यते, सामान्यां वर्तमानावसिषणी चतुर्थारक-त्रचणः कालः, विशिष्टः पुनस्तदेकदेशभूतः समयः " अर्थात् स्वकार को काल शब्द से सामान्य वर्तमान अवसिषणी काल भेद का चतुर्थं आरक अभिन्नेत है ओर ममय शब्द से इमी अवसिषणी कालीन चतुर्थं आरक का एक देश अभिमत है। अर्थात् यहां पर काल शब्द अवतिषणां काल के चीने आरे का वोषक है और समय शब्द से चोथे आरे के उस भाग का बहण करना है जब यह कथा कही जा रही है।

"होत्था" यहां पर स्त्रकार ने होत्या-अभूत् यह अतान काल का निर्देश किया है। इस स्थान में शंका होती है कि चम्पा नाम को नगरो तो अप्रज मी विद्यमान है, फिर यहां अज़ोत काल का प्रयोग क्यों ? इसका उत्तर स्पष्ट है—यह सत्य है कि चम्पा नगरो आज भी है तथापि अवसर्पिणी काल के स्वभाव से पदार्थों में गुणों की हानि होने के कारण वर्णन प्रत्य (अप्रेप-पातिक स्त्र) में वर्णन को हुई चम्पानगरी श्रो सुधमी स्वामा जो के समय में जैने थी वैसी न रहने में यहां पर अतीत का प्रयोग किया गया है जो उपयुक्त ही है। सारांश यह है कि चम्पा नगरी थी, यह भूत कालीन प्रयोग असंगत नहीं है।

"वरणात्र्यो-वर्णाकः" इससे सूत्रकार को जो चम्पानगरी का वर्णान ग्रन्थ ऋभिप्रेत है वह ऋषणपातिक सूत्र में देख लेना चाहिये।

सूत्र-कार ने मूल पाठ में "वर्ण् श्रो" पद का दोबार बहण किया है। उस में प्रथम का चम्पानगरीं से सम्बन्धित है और दूमरा पूर्णभद्र चैत्य के वर्णन से सम्बन्ध रखता है। पूर्णभद्रचैत्य का वर्णम स्रोपपातिक सूत्र में विस्तार पूर्वक किया गया है जिज्ञास को अपनी जिज्ञासा वहां से पूर्ण करनी चाहिये। किसी किसी प्रति में "वरुण् श्रो" यह द्वितीय पद नहीं है। अर्थात् कहीं कहीं "पुरुणभद्दे चेहण् वरुण् श्रो" इम पाठ के अन्तर्गत जो "वरुण् श्रो" पद है वह नहीं पाया जाता, केवल "पुरुण्भद्दे चेहण् इतना उन्लेख देखने में आता है।

श्रावित् - तस्त्र के ज्ञाता महीना वर्ष श्रादि रूप से जिसका का कलन (निश्चय) करते हैं उसे काल कहते हैं श्राथवा पख्या है का है महीने का है इस प्रकार के कलन (संख्या-गिनर्ता) को काल कहते हैं श्राथवा कला श्रां -समयों के समूह को काल कहते हैं परन्तु भगवान् ने निश्चय काल का वर्तना रूप लक्ष्य कहा है। श्रायित् जो द्रव्य को पर्यायां को नडे श्रायवा पुरानो करना है बही निश्चय काल है।

(१) नगरी शब्द की निष्कति इस प्रकार है-

नगरी न गच्छन्तीति नगाः-बृद्धाः पर्वताश्च तद्यदचलत्यादुन्नतत्याच्च प्रातादादयोऽपि ते सन्ति यस्यां सा. इति निक्कितः । ''नकरी'' इति छ।यापद्धे तु—न विद्यते करः गोर्माइप्यादीनामष्टादशविधो राज प्राह्मो भागः (महस्र्ल) यत्र सेत्यर्थः ।

(२) यद्यपि इदानीमध्यस्ति सा नगरी तथाऽप्यवसर्पिणी-कालस्वभावेन हीयमानस्वाद् वस्तुस्वभावानां वर्णक अन्योक्तस्वरूपा सुधर्म-स्वामिकाले नास्तीति कृत्वाऽतीतकालेन निर्देशः कृतः (वृत्तिकारः)

5

त्रार्थ सुधर्मी स्वामी का वर्मन करते हुए सूत्रकार ने "जाइसंपर्णे" इत्यादि पदों का उल्लेख किया है। "जाइ संपत्ने"-जातिसम्पन्त" शब्द के दो ऋर्थ हो सकते हैं। (१) जिस की माता में मातृजनी-चित समस्त गुण विद्यमान हों, (२) जिप का माजूपत्त विशुद्ध-निर्मल हो । इसते त्र्यार्यसुधर्मी स्वामी की जाति (मानुषद्भ) की उत्तमता का निकाण किया गया है। इउके खतिरिक्त सूत्रमत "वएए झो-पर्णक" पद से ज्ञाताधर्मकथांग सूत्रगत ग्रन्थ पाठ का समाविश करना सूत्रकार को ग्रमिषेत है । यह सूत्र इस प्रकार है —

'', .... कलसंपन्ते, बल-रूप-विणय-णाण-इंसण-चरित्त-लाघवसंपन्ते, श्रोयंसी, तेयंसी, वच्चंसी, जसंसी, जियकोहे, जियमारो, जियमाए, जियलोहे, जियइंदिए, जियनिहे, जियपरिसहे जीवियासमरण-भयविष्पप्रक्के, तवष्पहाणे गण्पाहाणे एवं करण-चरण-निग्गह-णिच्छय-श्रवज्ञव-मध्य-लाघव--खंति-गृत्ति-मत्ति-विष्कामंत-बंभ वय-नय-नियम-सच्च-सोय-ए।ए-दंसए-चारत्ते श्रोराले घोरे घारव्वण घोरतवस्सी घोरधंभचेरवासी उच्छुढ्-मरीरे संखित - विजलतेउल्लेसे ".....,

"बादसप्टबी-चत्र्रशप्रवीं" इस पद से स्चित होता है कि अपर्य सधमी स्वामी चतुर्दश पूर्वी के पूर्ण ज्ञाता थे ? श्री नन्दी सूत्र में चतुर्दश पूर्वी के नामों का निर्देश इस प्रकार किया है—

"उप्पायपुरुवं (१) अभगासीयं (२) वां त्यं (३) अत्थिनत्थिप्यवायं (४) नाण्पवायं (५) सच्चप्पवायं (६) आयण्यवायं (७) कम्मणवायं (८) पच्चम्लाण्यवत्यं (९) विद्यासुण्यवायं (१०) श्चवंबजं (११) पागाऊ (१२) किरिया-विसोलं (१३) लोक विद्सारं (१४) ।

।नन्दी सूत्र, पूर्वगत दृष्टिबाद-विचार)

#### भावार्थ

- (१) उत्पादपूर्व इस पूर्व में सभी द्रव्य श्रीर सभी पर्यायां के उत्पाद को लेकर प्ररूपशा की गई है।
- (१) छाया कुलसम्पन्नः यल-रूप-विनय-ज्ञान-दर्शन-चरित्र-लाधवसम्पन्नः स्त्रोजस्वी तेजस्वी वचस्वी (बर्चस्वी) यशस्वी जितकोधः जितमानः जितमायः जितलोमः जितेन्द्रियः जितिनद्रः जितपरिपहः जीविताशा-मरग्नय-विप्रमुक्तः तयःप्रधानः गुण्प्रधानः एवं करग् वरग्निग्रह-निश्चया-जैव —मार्टव लावव-न्तान्ति-गुरीत-मुक्ति-विद्यामंत्र-ब्रह्म-ब्रत-नय-नियम-सत्य-सौच- ज्ञान-दर्शन चरित्रः घोरव्रत: घोरतपस्ची उदार: घोर: घोरब्रह्मचर्यवासी अज्भितशरीर: संचिप्त-विपूलतजीलेइय: ......
- (२) छारा-उत्पादपूर्वम् १ अत्रायणीयम् २ वीर्षं ३ अस्तिनास्तिप्रवादम् ४ जान-प्रवादम् ५ सन्य-प्रवादं ६ त्रात्म-प्रवादम् ७ कर्म-प्रवादम् ८ प्रत्याख्यान-प्रवादम् ९ विद्यानुप्रवादम् १० ऋबन्ध्यम् ११ प्रागायु: १२ कियाविशालम् १३ लोकविदुसारम् (
- (३) कलिकाल सर्वोज्ञ ऋाचार्य प्रवर श्री हमेचंद्र जी ने ऋभिधान-चिन्तामणि अन्थ-रत्न के देव नामक द्वितीय-काएड में जो चतुर्दश पूर्वों का उल्लेख किया है वह निम्न प्रकार से है---

पूर्वास्मि चतुर्देशापि पूर्वगते ॥ १६० ॥ उत्पादपूर्वमात्रायसीयमथ वीर्यतः प्रवादं स्यात् । श्रस्तेर्ज्ञानात् सत्यात् तदात्मनः कर्मणश्च परम् ॥ १६१ ॥ प्रत्याख्यानं विद्या-प्रवाद-कल्यागा-नामधेये चा प्राणावायं च कियाविशालमथ लोकविन्दुसारमिति ॥१६२॥

प्रथम ऋध्याय

- (२) ऋग्रायणीय-पूर्व इसमें सभी द्रव्य सभी वर्धाय और कभी जीवों के परिमाण का वर्णन है।
- (३) वीर्य-प्रवाद-पूर्व इस में कर्मसहित श्रीर विना कर्म वाले जीवों तथा श्रर्जावों के वीर्य (शक्ति) का वर्णन है।
- (४) ऋस्ति-तास्ति-प्रवाद-पूर्व संसार में धर्मास्तिकाय ऋदि जो वस्तृएँ विद्यमान हैं तथा आकाश— कुसुम ऋदि जो ऋविद्यमान हैं उन सब का वर्णन इस पूर्व में है ।
  - (प्र) ज्ञान-प्रयाद-पूर्व -इसमें मित ज्ञान ग्रादि ज्ञान के प्र भेटों का विस्तृत वर्णन है ।
  - (६) सन्य प्रवाद-पूर्व इसमें सत्यरूप संयम या मत्य वयन का विस्तृत विवेचन किया गया है।
  - (७) त्राल्म-प्रवाद-पूर्व इसमें अनेक नथ तथा मती की अपेता से अल्मा का वर्णन है।
- (म) **कर्मप्रवाद-पूर्व** इसमें ऋष्ठ कर्मों का निरूपण प्रकृति, स्थिति, अनुसास और प्रदेश ऋषि भेदों द्वारा विस्तृत रूप से किया गया है।
  - (६) प्रत्याख्यान-प्रवाद-पूर्व इसमें प्रत्याख्यानां का भेद प्रभेद पूर्वक वर्णन है
  - (१८) विद्यानु-प्रवाद-पूर्व इस पूर्व में विविध प्रकार की विदाखों तथा मिद्धियों का वर्णन है ।
- (११) ऋवन्त्य-पूर्व इसमें ज्ञान, तप, संयम ग्रादि शुन फल वाले नया प्रमाद श्रादि अशुनफल बाले ग्रयन्थ्य ग्रार्थात् निष्फल न जाने बाले कार्यों का वर्णन है।
  - (१२) प्रा**णायुष्प्रचाद-पूर्व** इसमें दश प्राण् श्रीर श्रायु अति का भेद प्रभेद पूर्वक विस्तृत वर्णन है ।
- (१३) किया-विशाल-पूर्वे—इसमें कायिकी, आधिकरिएकी आदि तथा संयम में उपकारक कियाओं का वर्णन है।
- (१४) **स्रोव:-बिन्दु-सार-पूर्व--** संसार में श्रुत ज्ञान में जो शास्त्र विंदु की तरह सब से श्रेष्ठ है, वह लोक विदुंसार है ।

पूर्व का ऋषं है -- तीर्थ का प्रवर्तन करने समय तीर्थ-कर भगवान जिस अर्थ का गण्धरी को पहले पहल उपदेश देते हैं ऋथवा गण्धर पहले पहल जिस ऋषे को सूत्र रूप में गूंथते हैं उसे पूर्व कहते हैं।

ज्याख्या — सवौगेम्यः पूर्व-लीर्थकरैरिनिहितःयात् पूर्वीण तानि यथा — सर्वद्रव्याणां चोत्पादप्रजानि-हेतुक्तपादम् । १ । सर्वद्रव्याणां पर्यापाणां सर्व-जीव-विशेषाणां च ग्रायं परिमाणं यण्यति यत्र तद्
ग्रप्रायणीयम् । २ । जीवानामजीवानां च सकर्मे-तराणां च वीर्यं प्रवद्तीति वीर्य-प्रयादम् । ३ । अस्तीति
नास्तेष्ठपलत्त्णां, ततो यःजोके यथाऽस्ति यया वा नास्ति अथवा स्याद्-वादाभिष्ठायेण् तदेवास्ति नास्तीति
प्रवद्ति ग्रस्ति-नास्ति—प्रवादम् । ४ । मत्जानादिपञ्चकं म-भेदं प्रवद्तीति ज्ञान-प्रवादम् ५ । सव्यं संयमः सत्यवचनं वा तत् सभेदं सप्रतिषद्यं च यत् प्रवद्ति तत् सत्य-प्रवादम् । ६ । नवद्र्शनिरान्तानं प्रवदिति श्रान्म-प्रवादम् । ७ । ज्ञानावरणाद्यक्षविधं कर्म प्रकृति-स्थित्यनुभाग-प्रदेशादिभेदग्रव्यक्षोत्तर-भेदैभिन्नं प्रवदित कर्ग प्रवादम् । ८ । सर्व प्रत्याख्यान-स्वस्तं प्रवदित प्रत्याख्यान प्रवादम् । वदेकेदशः
प्रव्याख्यानम् , भीमवत् । ९ । विद्यातिशयान् प्रवदिति विद्याप्रवादं । १० । कत्याग्रफ्ल-हेतुत्वात् कत्याणम् ग्रवन्थ्यमिति चोच्यते । ११ । त्रायुः-प्राण्विधानं सर्व मभेदम् अस्ये च प्राणा वर्णिता यच तत् प्राणावायम् । १२ । कार्यक्यादयः संयमादाश्च किया विशाला सभेदा यत्र तत् किया-विशालम् । १३ । इहलोके श्रतलोके वा विदुरिनान्तरस्य सर्वोत्तमं सर्वाक्ररमन्तिपात-परिमिष्टितन्त्वन लोक्यिन्दुसारम् । १४ ।

( अभिधान चिन्तामींग् )

"चउणाणोवगप-चत्र्यानोपगतः" यह विशेषण, परम-पूज्य स्रार्थ सुधर्मा स्वामी को चतुर्विध ज्ञान के धारक सूचित करता है, अधित उन में मित, श्रुत, अविधि और मनपर्यव से चारों ज्ञान विद्यभान थे । इस से एज़कार को उन में ज्ञान-सम्पत्ति का वैशिष्ट्य बोधित करना ऋभिष्रेत है ? जैनागर्मी में ज्ञान पांची प्रकार का बतलाया गया है जैसे कि ---

- (१) मितिज्ञान—इन्द्रिय और मन की सहायता से योग्यदेश में रही हुई वस्तु को जानने वाला ज्ञान मतिज्ञान कहलाता है। इस का दूसरा नाम आमिनिवोधिक ज्ञान भी है।
- (२) श्रुतज्ञान— वाच्य वाचक भाव सम्मन्ध द्वारा शब्द से सम्बद्ध ऋर्थ को बहुए कराने वाला; इन्द्रिय मतः कारणक ज्ञान श्रुतन्तान है ऋयवा-पतिनान के अनन्तर होने वाला और शब्द तथा ऋर्य की पर्यालीचना जिसमें ही ऐसा जान श्रुत-जान कहलाता है।
- (३) अविश्वान—इन्द्रिय और मन की सहायता के विना मर्यादा को लिये हुए रूपी-द्रव्य का योध कराने वाला ज्ञान अवधिज्ञान कहलाता है।
- (४) भनःपर्यवज्ञान- इन्द्रिय श्रीर मन की सहायता के विना मर्यादा की लिये हुए संज्ञी जीवों के मनोगतमायों को जिससे जाना जाय वह मन:पर्यय ज्ञान है
- (x) केवलज्ञान—मति ऋषि ज्ञान को ऋषेद्धा विना, त्रिकाल एवं त्रिलोकवर्ती समस्त पदार्थी का युगपत् इस्तामलक के समान बीध जिस से होता है वह केवलज्ञान है।

इन पूर्वोक्त पंचविध ज्ञानों में से आर्थ सुधर्मा स्वामी ने प्रथम के चारों ज्ञानों को प्राप्त किया हुऋ। था।

"......चरमाणे जाव जेलेव'' इस पाठ में "जाव-यावत्" पद से "गामाणुगामं दृइज्जमाणे सुरंसुहेश विहरमारों" [प्रामानुप्रामं द्रवन् सुखसुखेन विहरन् ] स्रर्थात् स्रप्रतिबद्ध-विहारी होने के कारण प्राम और अनुष्राम [+विविच्तित थाम के अनन्तर का प्राम ] में चलते हुए साधुवृति के अनुसार मुखपूर्वक विहरणशील - यह जानना ।

"ऋहापडिक्ञां जाव विहरद्" इस पाठ में उल्लेख किये गये "जाव—या बत्" शब्द से —"उसाहं उग्गिरहद ब्रह्मपिडिस्वं उग्गहं उग्गिरिह्सा संतमेणं तवसा ब्रप्पाणं भावेमारो" [ब्रवप्रह उद्ग्रहित यथा- प्रतिकामवप्रहमुद्गृह्य संयमेन ताना स्रात्मानं भावयन् ] स्रयीत् साधु वृत्ति के स्रानुकृत स्रवप्रह - स्राक्षय उण्लब्ध कर संयम और तप के द्वारा आत्मा की भावित करते हुए - भावनायुक्त करते हुए विचरण करने लगे--यह ग्रहण करना । तब इस समय ऋशामपाठ का संकलित ऋर्थ यह हुआ कि-उस काल तथा उस समय में बातिसम्पन्न कुलसम्पन्न ऋौर वल, रूपादिसम्पन्न, चतुर्दश पूर्वी के बाता चतुर्विध बान के धारक तथा पांचसौ साधुत्रों के माथ कमराः विहार करते हुए पूर्णभद्र नामक चैत्य में साधु-वृत्ति के अनुकुल अवग्रह.

(१) क- नार्ण पंचिवहं पररात्तं, तंजहा-ग्राभिशिवोहियणाणं, सुयणारां, श्रोहिसारां, मरापज्जवसारां केवलगारां । द्वारा--कान पंचविधं प्रजन्तं, तद्यथा--ग्रामिनिगोधिकज्ञानं, शुतज्ञानम्, ग्रविधानम्, मनः--पर्यवज्ञानम् केवलज्ञानम् , । [ त्र्यनुयोग-द्वार सृत्र ]

ख-मति-श्रुतायधि-मन -पर्याय-केवलानि ज्ञानम् "

[तत्त्वार्थं सू० १ । ९ । ]

<sup>🏲</sup> ग्रामञ्चानुग्रामञ्च ग्रामानुग्रामः विविद्धित-ग्रामानन्तरग्रामः तं द्रवन् गच्छन् एकरमाद् ग्रामा-दनन्तरं ग्राममनुस्लंघयन्निस्यर्थः ।

अप्रथम प्रहित्या कर विचरने लगे । आर्य सुधर्मा स्वामी के पधारने पर नगर की श्रद्धालु जनता उनके दर्शनार्थ एवं धर्मी देश सुनने के लिये आर्द और धर्मी पदेश सुनकर उसे हृदय में धारण कर चली गई।

"ऋड**जसुहम्मरस ऋन्तेवासी ऋज्ज-जम्बू गाम ऋग्गारे सत्तुरसे** ' इस पाठ में आर्य सुधर्मी स्वामी के वर्णन के अनन्तर खब सुत्र-कार उनके प्रधान शिष्य श्री जम्बुस्वामी के सम्पन्य में कहते हैं -

जम्बूस्वामी का शारीरिक मान हाथ का था। सूत्रकार ने इन के विषय में ऋधिक कुछ न लिखते हुए केवल गौतम स्वामों के जीवन के समान इनके जीवन को बतला कर इनकी ऋदर्श साधुचर्या का संदोप में परिचय दे दिया है। श्री गौतम स्वामी के साधुजीवन की शारीरिक मानसिक और ऋाश्म-सम्बन्धी विभूति का वर्णन श्री भवगती सूत्र [श. १.उ०१, ] में किया गिया है।

"जायसङ्दे जाव जेलेव" इस पाठ में उल्लिखित "जाव" शब्द से निम्नलिखित इतना श्रीर जान लेने की सूचना है, जैसा कि...जायसंसद, जायकोउहल्ले, उप्पन्नसंख्दे, उप्पन्नसंसद, उप्पन्नकोउहल्ले, संजायसंदद, संजायसंसद, संजायकोउहल्ले, समुप्पन्नसङ्दे, समुप्पन्नसंसद, समुप्पन्नकोउहल्ले उद्घार, उद्देह, उद्यार, उद्देता..... । [ छाया — जातसंशयः, जातकुत्हलः, उत्पन्नश्रदः, उत्पन्नश्रदेश

(१) भगवती सूत्र का वह स्थल दर्शनीय एवं मनर्नाय होने से पाठकों के अवलोकनार्थ यहां पर उद्युत किया जाता है —

"तेणं कालेणं तेणं समपणं समणस्त भगवत्रो महावीरस्त जेहे त्रंते—वासी इदंभूती नामं ऋणगारे गोयमसगोरो णं ससुरसेहे समचउरंस-संठाण-संठिप वःजरिसहनारायसंत्रयणे कणगपुलगणिग्यसपम्हगोरे उग्गतवे दिसतवे तत्ततवे महातवे त्रोराले घोरे विषेत्राणे घोरतवम्सी घोरवंभचेरवासी उच्छूदसरीरे संखिलविरलतेरलेसे चोहसपुर्वी चउणाणोवगप सन्वक्षरसन्तिवाई समणस्स भगवत्रो महावीरस्स ऋदूरसामंते उड्दंजाण् ऋहोसिरे ज्ञाणकोहोवगप संजमेणं नवसा ऋषाणं भावेमाणे विहरदः"॥

ख्राया—तिस्मन् काले तिस्मन् समये श्रमण्स्य भगवती महावीरस्य ज्येण्टोऽन्तेवामी इन्द्रभृति-निमाऽनगारः गौतमसगोत्रः सप्तोत्सेधः समवतुरस्रसंस्थानसंस्थितः वश्रर्थभनाराचमंहननः कनकपुलकनिकपण्यगौरः उथतपाः दीप्ततपाः तप्ततपाः उदारः घोरः धोरगुणः घोरतगस्वी घोग्वसचर्ववामी उच्छूवृशरीरः संनि-प्तिवपुलतेजोलेस्यः चतुर्दशपूर्वी चतुर्शनिपातः सर्वोत्तरसन्निपाती श्रमण्स्य भगवतो महावीरस्य श्रदूर-सामन्ते अर्थ्वजातुः श्रधःशिराः ध्यानकोष्ठोषगतः संयमेन तपसा श्रात्मानं भावयन् विहरति ॥

द्र्यर्थात् उस काल द्रौर उस समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ट-प्रधान अन्तेवासी-शिष्य

<sup>\*</sup> जैन शास्त्रों में नापने के परिमाणों का अंगुलों द्वारा बहुत स्पष्ट वर्णन मिलता है । अंगुल तीन प्रकार के होते हैं —(१) प्रमाणांगुल (२) आत्मांगुल (३) आर उत्सेषांगुल । जो वस्तु शास्त्रत है — जिस का नाश नहीं हीता, वह प्रमाणांगुल से नापी जाती है, ऐसी वस्तु का जहां परिमाण कहा गया हो, वहां प्रमाणांगुल से ही समक्तना चाहिए । आत्मांगुल से तत्तत्कालीन नगर आदि का परिमाण बतलाया जाता है । इस पांचवें आरे को सांडे दस हजार वर्ष वीतने पर उस समय के जो अंगुल होंगे उन्हें उत्सेषांगुल कहते हैं । जम्बू स्वामी का शरीर उत्हेषांगुल से सात हाथ का था । इस प्रकार यद्यपि जम्बू स्वामी के हाथ से उन का शरीर सांडे तीन हाथ का ही था परन्तु पांचवें आरे के साढ़े दस हजार वर्ष बीत जाने पर यह साढ़े तीन हाथ ही सात हाथ के बरावर होंगे, इसी बात को हिए में एस कर ही जम्बूस्वामी का शरीर सात हाथ लम्या बतलाया गया है ।

[ 88]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

कुत्हलः, संजातश्रद्धः, संजातसंशयः, संजातकुत्हलः, समुलन्नश्रद्धः, समुलन्नसंशयः, समुलन्नकुत्हलः, उत्थायोत्तिष्ठति, उत्थया उत्थाय .. . [ भगवती स् १ श० १ उ० १ स् ८ ]

जैनाचार्य पूज्य श्री जवाहिर लाल जी म० ने भगवती सूत्र के प्रथम शतक पर बहुत सुन्दर व्याख्यान दिये हैं। जो ६ भागों में प्रकाशित हो चुके हैं, पूर्वोक्त पदों का वहां बड़ा सुन्दर विवेचन किया गया है। पाठकों के लाभार्थ हम वहां का प्रसंगानुसारी स्रंश उद्दृत करते हैं -

इन्द्रभृति नामक अपनगार भगवान् के पास संयम और तपस्या के द्वारा स्त्रात्मा को भावित करते हुए विहरण कर रहे हैं; जो कि गौतम गौत्र वाले हैं, जिन का शरीर सात हाथ प्रसाण का है, जो पालयी मार कर बैठने पर शरीर की ऊचाई और चौड़ाई बराबर हो ऐसे संख्यान वाले हैं, जिन का अब्रर्धभनाराच संहनन है, जो सोने की रेखा के समान और पद्मपराग ,कमल के रज) के समान वर्ग वाले हैं, जो उग्रतपस्वी (साधारण मनुष्य जिम की कल्पना भी नहीं कर सकता उसे उग्र कहते हैं उग्रतप के करने वाले की उम्र तपस्त्री कहते हैं ), दीप्ततपस्त्री ( अन्नि के समान जाज्यस्यमान को दीप्तकहते हैं, कर्म रूरी गहन बन को सहम करने में समर्थ तर के करने वाले को दीप्त तरहवी कहते हैं), तप्ततपहनी (जिस ता से कमें को सन्ताप हो - कर्म नष्ट हो जायें, उस तप के करने वाले को तप्ततपस्वी कहते हैं), महातपस्वी ( स्वर्ग प्राप्ति ऋादि की ऋाशा से रहित निष्काम भावना से किये जाने वाले महान तप के करने वाले को महातपस्वी कहते हैं , जो उदार हैं, जो ऋत्म शत्रुयों को विनष्ट करने में निर्भीक हैं, जो दूसरों के द्वारा दुष्प्राप्य गुर्सों को धारण करने वाले हैं, जो घोर तप के अनुष्ठान से तपस्वी पद से अलंकृत हैं, जो दास्ण ब्रह्मचर्य ब्रत के धारण करने वाले हैं, जो शरीर पर ममत्व नहीं रख रहे हैं, जो अनेक योजन प्रमाण च्चेत्राश्रित वस्तु के दहन में समर्थ ऐसी विस्तीर्ण तंजोलेदया विशिष्ठ—तपोजन्य लब्धिविशेष ) को संद्धिप्त किये हुए हैं, जो १४ पूर्वा के ज्ञाता हैं, जो चार जानों के धारण करने वाले हैं, जिन को समस्त अच्चर-संयोग का ज्ञान है, जिन्हों ने उत्कुटुक नाम का क्रासन लगा रखा है, जो अप्रोमुव हैं, जो वर्मतया शुक्त ध्यान का कोष्टक में प्रवेश किये हुए हैं, तात्वर्य यह है कि जिन प्रकार कोष्टक में धान्य सुरिचित रहता है उसी प्रकार ध्यान रूप कोष्टक में प्रविष्ट हुए स्नात्त-वृत्तिस्रों को सुरचित किये हुए हैं, स्रर्थात् जो स्नात्य वातावरण से रहित हैं, स्रोर जो विशुद्ध चित्त वाले हैं।

यहां पर परमतपस्वी ऋौर परमव वस्वी भगवान् गौतमस्वामी के साधुजीवन के साथ ऋार्य जम्बूस्वामी के जीवन की तुलना कर के उन का उत्कर्ष बतलाना ही सूत्रकार को ऋभिषेत हैं । दूसरे शब्दों में कहें तो जिस प्रकार गौतमस्वामी ऋपना साधु-जीवन व्यतीत करते थे उसी प्रकार की जीवनचर्या जम्बूस्वामी ने को थी—यह बतताना इष्ट हैं।

(१) जैनशास्त्रों में संहनन के छ भेद उपलब्ध होते हैं। उन में सर्वोत्तम बन्नर्षमनाराच संहनन हैं। ऋप्भ का ऋर्ष पट्टा है ऋौर बन्न का ऋर्ष कीली है, नाराच का ऋर्ष है
दोनों ऋौर खींच कर बंधा होना, ये तीनों वार्ते जहां विद्यमान हों, उसे बन्नर्थमनाराच संहनन
कहते हैं। जैसे लकड़ी में लकड़ी जोड़ने के लिये पहते लकड़ी की मजबूती देखी जाती है
फिर कीली देखी जाती है ऋौर फिर पत्ती देखी जाती है। ऋर्थीत् गौतम स्वामी का शरीर
हाडों की दृष्टि से सुदृद् एवं सबल था।

जायसाइद्धे (जात श्रद्धः )। जात का श्रर्थ प्रवृत्त श्रीर उत्पन्त दोनों हो सकते हैं। यहां जात का श्रर्थ प्रवृत्त है। रहा श्रद्धा का श्रर्थ, विश्वास करना श्रद्धा कर्इजाता है, लेकिन यहां श्रद्धा का श्रर्थ इच्छा है। तात्पर्य यह हुआ कि जम्बू रिवामी की प्रवृत्ति इच्छा में हुई। किम प्रकार की इच्छा में प्रवृत्ति १ इस प्रश्न का समाधान यह है कि जिन तत्वों का वर्णन किया जायगा, उन्हें जानने की इच्छा में जम्बू स्वामी की प्रवृत्ति हुई। इस प्रकार तत्व जानने की इच्छा में जिम की प्रवृत्ति हो उसे जातश्रद्ध कहते हैं।

जातसंशय अर्थात् संशय में प्रवृत्ति हुई । यहां इच्छा की प्रवृत्ति का कारण् वतत्ताया गया है, जम्बूस्वामी की इच्छा में प्रवृत्ति होने का कारण् उन का संशय है, क्योंकि संशय होने में जानने की इच्छा होती है । जो ज्ञान निश्चयात्मक न हो, जित में परस्तर विरोधी अनेक पच मालूम पड़ते हों वह संशय कहलाता है । जैसे – यह रस्ती है या सर्प ? इस प्रकार का संशय हीने पर उम्ने निवारण् करने के लिये यथार्थता जानने की इच्छा उत्पन्न होती है जम्बूस्वामी को तत्त्वविषयक इच्छा उत्पन्न हुई क्योंकि उन्हें संशय हुआ। ।

संशय संशय में भी अन्तर होता है, एक संशय श्रद्धा का दूषण माना जाता है और दूसरा श्रद्धा का भूषण ! इसी कारण से शास्त्रों में संशय के सम्बन्ध में दो प्रकार की बातें कही गई हैं ! एक जगह कहा है —"संशयातमा विनश्यति ।" शंका-शोत पुरुष नश्य को प्राप्त हो जाता है । दूसरी जगह कहा है —"न संशयमनारुद्धा नरो भद्राणि पश्यति ।"

संशय उत्पन्न हुए विना-संशय किए विना मनुष्य को कल्याण-मार्ग दिखलाई नहीं पड़ता । तात्पर्य यह है कि एक संशय ऋात्मा का घातक होता है और दूसरा संशय ऋात्मा का रक्तक होता है। जम्बूस्वामी का यह संशय ऋपूर्व ज्ञान-ग्रहण का कारण होने से ऋात्मा का घातक नहीं है प्रत्युत साधक है।

"जायकोउहल्ले-जातकुत्हल."। जम्बू स्वामी की कौत्हल हुआ, उनके हृदय में उत्सुकता उत्पन्न हुई । उत्सुकता यह कि मैं आर्य श्री सुधमस्विमी से प्रदन कर्लगा तय वे सुके अपूर्व वस्तुतत्त्व समभावेंगे, उस समय उन के मुखारविन्द से निकले हुए अमृतमय वचन श्रवण करने में कितना आनंद होगा ऐसा विचार करके जम्बूस्वामी को कौत्हल हुआ ।

यहां तक "जायसङ्दे, जायसंसप्" श्रीर "जायकोउहरूले", इन तीनां पदों की व्याख्या की गई है इसने आगे कहा गया है —"उष्पन्नसङ्दे, उष्पन्नसंसप्, उष्पन्नकोउहरूजे" श्रर्थात् श्रद्धा उत्पन्न हुई संशय उत्पन्न हुआ और कौतृहल उत्पन्न हुआ।

- (१) भगवती सूत्र में तो श्री गौतम स्वामी का ऋौर भगवान महावीर का नामोल्लेख किया हुआ है परन्तु परतुत पकरण में श्री जम्बू स्वामी का ऋौर श्री सुधर्मा खामी का प्रसंग चल रहा है, इसन्त्रिये यहां श्री जम्बू स्वामी का ऋौर श्री सुधर्मी स्वामी का नामोल्लेख करना ही उचित प्रतीत होता है।
- (२) भगवान् महावीर कर सिद्धांत है कि—"चलमाणे चिलिए" अर्थान् जो चल रहा है वह चला। यहां—'चलता है' यह कथन वर्तमान का बोधक है और 'चला' यह अतीत काल का। तात्पर्य यह है कि—'चलता है' यह वर्तमान काल को बात है, और 'चला' यह अतीत काल की। यहां पर मंशय पैदा होता है कि जो बात वर्तमान काल की है, वह भूतकाल की कैंसे कह दो गई ? शास्त्रीयदृष्टि से इस विरोधी काल के कथन को एक ही काल में बतलाने से दोप आता है, तथापि वर्तमान में अतीत काल का

१३

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

यहां यह प्रदन हो सकता है कि "आयत्तड्ढे" ख्रीर "उप्पन्नस्तड्ढे" में क्या अन्तर है ? ये दो विशेषग् ब्रालग २ क्यों कहे गये हैं ? इस का उत्तर यह है कि श्रद्धा जब उत्पन्न हुई तब वह प्रवृत्त भी हुई, जो श्रद्धा उत्पन्न नहीं हुई इसकी प्रवृत्ति भी नहीं हो सकतो ।

इस कथन में यह तर्क किया जा सकता है कि श्रद्धा में जब प्रवृत्ति होती है तब स्वयं प्रतीत हो जातो कि श्रद्धा उत्पन्न हुई है । ऋषीत् –श्रद्धा प्रवृत्त हुई है तो उत्पन्न हो ही गई है फिर प्रवृत्ति और उत्पत्ति को स्त्रतग २ कड्ने को क्या स्रावश्यकता थी ? उदाहरण के लिये -- एक यात्तक चल रहा है । चनते हुए उस वालक को देख कर यह तो ऋाप ही समभ में त्रा जाता है कि वालक उत्पन्त हो चुका है। उत्पन्त न हुत्रा ही तो चलता ही कैसे ! इसी प्रकार जम्बस्वामी की प्रवृत्ति श्रद्धा में हुई है, इसी से यह वात समक्त में ऋग जाती है कि उनमें श्रद्धा उत्पन्न हुई थी । फिर श्रद्धा की प्रवृत्ति यतनाने के पश्चात् उस की उत्पत्ति बतलाने की क्या ब्रावश्यकता है ?

पयोग किया गया है, यह क्यों ? यह था भगवान् गौतम के संशय का अभिप्राय, जो टीकाकार ने भगवती सुत्र में बड़ी सुन्द ता से ऋभिज्यक्त किया है। परन्तु प्रस्तुत प्रकरण में जम्हू स्वामी को जो संशय हुन्न्या उससे उन को क्या अभिमत था ? इसके उत्तर में टोकाकार मौन हैं। कराना-उधान में पर्यटन करने से जो कल्पना-पुष्प चुन पाया हूँ, उन्हें पाठकों के कर कमलों में अपित कर देता हूँ। कहां तक उनमें ऋीचित्य है १ यह पाठक स्वयं विचार करें।

श्री प्रश्न व्याकरण सूत्र के त्र्यनन्तर श्री विपाक सूत्र का स्थान है। प्रश्न व्याकरण में ४ स्राह्मवी तथा 😦 संवरों का सविस्तर वर्णन है। विपाक सूत्र में २० कथानक हैं, जिन में कुछ स्राश्रवसेत्री व्यक्तियों के विषादान्त जीवन का वर्णन है और वहां ऐसे कथानक भी संकलित हैं, जिन में साधुता के उपासक सच्चरित्री मानवों के प्रसादान्त जीवनों का परिचय कराया गया है। जब श्री जम्बू स्वामी ने प्रदन-व्याकरण का ऋष्ययन कर लिया, उस पर मनन एवं उसे धारण कर लिया, तव उनके हृदय में यह विचार उत्पन्न हुन्ना कि मेंने क्राह्मव ब्रौर संवर का स्वरूप तो ऋवगत कर लिया है परन्तु मैं यह नहीं समक्त पा रहा हूँ कि कौन आत्रास्तव क्या फल देता है १ आसव-जन्य कर्मों का फल स्वयमेव उदय में त्र्याता है या किसी दूसरे के द्वारा ? कर्मां का फल इसी भव में मिलता है, या परभव में ? कर्म जिस रूप में किये हैं उसी रूप में उन का भीग करना होगा, या किसी ग्रन्य रूप में ? अर्थात् यदि यहां किसी ने किसी की इत्या की है तो क्या परभव में उसी जीव के द्वारा उसे ऋपनी इत्या करा कर कमें, का उपभोग करना होगा, या उस कर्म का फल ऋन्य कि तो दुःख के रूप में प्राप्त होगा ? इत्यादि विचारों का प्रवाह उन के मानस में प्रवाहित होने लगा । जिसे "जातसंशय" पद से सूत्रकार ने ऋभिव्यक्त किया है । "रहस्यें तु केविलगम्यम्।" अद्भेष श्री घासी लाल जी म० त्रापनी विपाकसूत्रीय टीका में भी विपाकमूलक संशय का अभिप्राय लिखते हैं। उन्हों ने लिखा है-

जान-संश्य:-जातः प्रवृतः संशयो यस्य स तथा । दशमांगे प्रइनव्याकरणसूत्रे भगवत्-प्रोक्तमास्व-संवरयोः स्वरूपं धर्माचार्यतमीपे श्रुतं तद्विपाक-विषये संशयोत्पत्या जातसंशय इति भावः। न्त्रधीत् श्री जम्बू स्वामी ने पहले भगवान् द्वारा प्रतिपादित दशमांग प्रश्नव्याकरण नामक सुत्र में आसव न्त्रीर संवर के भाव श्री सुधर्मा स्वामी के पास सुने थे, स्रतः उनके विपाक के विपय में उन्हें संशय की उत्पत्ति हुई।

प्रथम ऋध्या

श्रो विपाक सूत्र —

इस तर्क का उत्तर यह है कि — प्रवृत्ति और उत्पत्ति में कार्य - कारणभाव प्रदर्शित करने के लिये दोनों पद पृथक २ कहे गये हैं । कोई प्रश्न करे कि श्रद्धा में प्रवृत्ति क्यों हुई ? तो इसका उत्तर होगा कि, श्रद्धा उत्पन्न हुई थी ।

कार्य – कारण भाव वतलाने से कथन में संगतता आती है, सुन्दरता आती है, और शिष्य की बुद्धि में विशदता आती है । कार्यकारणभाव प्रदर्शित करने से धाक्य अलंकारिक वन जाता है । सादी और अलंकारपुक्त भाषा में अन्तर पड़ जाता है । अलंकारमय भाषा उत्तम मानी जाती है । अतएव कार्यकारण भाव दिखलाना भाषा का दूषण नहीं है, भूषण है। इस समाधान को साची पूर्वक स्पष्ट करने के लिये साहित्य—शास्त्र का प्रमाण देखिए — प्रवृक्त दीपामप्रवृत्तभा-स्करां प्रकाशचन्द्रां खुबुधे विभावरीम्" अर्थात् जिस में दीपकों की प्रकृति हुई, सूर्यकी प्रवृत्ति नहीं है ऐसी चन्द्रमा के प्रकाश वाली रात्रि समभी।

इस कथन में भी कार्यकारणभाव की घटना हुई है। "प्रमृत्त-दीपाम्" कहने से "प्रमृत्त-भास्करां" का बीघ हो ही जाता है, क्योंकि सूर्य को प्रवृत्ति होने पर दीपक नहीं जलाये जाते । अतः जब दीपक जलाए गए है तो सूर्य प्रवृत्त नहीं है, यह जानना स्वाभाविक है, फिर भी यहां सूर्य की प्रवृत्ति का अभाव अलग कहा गया है । यह कार्यकारण भाव बतलाने के लिये ही है। कार्यकारण भाव यह कि सूर्य नहीं है अतः दीपक जलाए गये हैं।

जैसे यहां कार्य कारणभाव प्रदिश्ति करने के लिये अलग दो पदी का प्रहण किया गया है, उसी प्रकार प्रस्तुत प्रकरण में भी कार्यकारणभाव दिखलाने के लिये ही "जायसड्ढे" और "उप्पन्त-सड्ढे" इन दो पदों का अलग २ प्रयोग किया गया है। श्रद्धा में प्रवृत्ति होने से यह स्वतः सिद्ध है कि श्रद्धा उत्पन्न हुई लेकिन वाक्यालंकार के लिये जैसे उक्तवाक्य में सूर्य नहीं है यह दुवारा कहा गया है, उसी प्रकार यहां "श्रद्धा उत्पन्न हुई" यह कथन किया गया है।

"जायसङ्दे" और "उप्पन्नसङ्दे" की ही तरह "जायसंस्रय" और "उप्पन्नसंस्रय" तथा "जायकोउहरुले" और "उप्पन्नकोउहरूले" पदों के विषय में भी समक्ष लेना चाहिये।

इन ६ पटों के पश्चात् कहा है-"संजायसङ्दे, संजायसंसप संजायकोउहल्से" श्रीर "समुज्यन्तसङ्दे समुज्यन्तसंसप समुज्यन्तकोउहल्लेण । इस प्रकार ६ पद श्रीर कहे गये है ।

अर्बीचीन और प्राचीन शास्त्रों में शैली सम्बन्धी बहुत अन्तर है, प्राचीन ऋषि पुनर्हति का इतना ख्याल नहीं करते थे, जितना संसार के कल्याल का करते थे। उन्हों ने जिस रीति से संसार की भलाई अधिक देखी, उसी रीति को अपनाथा और उसी के अनुसार कथन किया, यह बात जैनशास्त्रों के लिये ही लागू नहीं होती वरन् सभी प्रचीनशास्त्रों के लिये लागू है। गीता में अर्जुन को बोध देने के लिये एक ही कात विभिन्न शब्दों द्वारा दोहराई गई है। एक सीधे सादे उदाहरण पर यिचार करने से यह बात समक्त में आ जायगी—किसी का लड़का सम्पिर लेकर परदेश जाता हो तो उसे घर में भी सावधान रहने की चेतावनी दी जाती है। घर से बाहिर भी चेताया जाता है कि सावधान स्हना और अन्तिम बार विदा देते सभय भी चेतावनी दी जाती है। एक ही बात बार बार कहना पुनर्हति ही है लेकिन पिता होने के नाते मनुष्य अपने पुत्र को बार बार समक्षाता है। यही पिता पुत्र का सम्बन्ध सामने रख कर महापुक्षों ने शिचा अपने पुत्र को बार बार समक्षाता है। यही पिता पुत्र का सम्बन्ध सामने रख कर महापुक्षों ने शिचा की लाभप्रद बातों को बार बार दोहराया है। ऐसा करने में कोई हानि नहीं। बरन् लाभ ही होता है।

[ १४

श्रीनिम ६ पदों में से पहले के तीन पद इस प्रकार हैं—"संजायसंड्रें, संजायसंस्प, संजाय-कों इहलें" |इन तीनों पदें का श्रर्थ वैस ही हैं जें कि "जारसंड्रें, जायसंस्प श्रीर जायकों उहलों" पदों का यतलाया जा चुका है । श्रान्तर केवल यही है, कि इन पदों में 'जाय' के साथ 'सम्' उपसर्ग लगा हुआ है । 'जाय' का श्रर्थ है प्रवृत श्रीर 'पन्' उत्पर्ग अध्यानतता का योषक है । जैसे - मैंने कहा, इम स्थान पर व्ययहार में कहते हैं— 'मैंने खूब कहा' मैं बहुत चला' इत्यादि । इस प्रकार जैसे श्रत्यन्तता का भाव प्रकट करने के लिये बहुत या खूब शब्द का प्रयोग किया जाता है, उसी प्रकार शास्त्रीय भाषा में श्रात्यन्तता बतलाने के लिये 'सम्' शब्द लगाया जाता है, श्रतएव तीनों पदों का यह श्रर्थ हुआ कि— बहुत 'श्रदा हुई' बहुत संशाब हुआ श्रोर बहुत कौतृइल हु प्राश्रोर इसी प्रकार "समुप्यन्तसंड्रें समुप्यन्तसंस्प" श्रीर "समुप्यन्तकों उहलों" पदों का का भाव भी समक्त लेना चहिये।

इन पदों के इस अर्थ में आचार्यों में किंचिर मतभेद हैं। कोई आचार्य इन वारह पदों का अर्थ अन्य प्रकार से भी करते हैं। वे 'अद्धा' पद का अर्थ 'प्छने को इच्छा' करते हैं। अर्थ कहते हैं कि अद्धा अर्थात् 'पूछने की इच्छा' संशय से उत्पन्न होती है और संशय कौतृहल से उत्पन्न हुआ। यह सामने ऊंची सी दिखाई देने वाली वस्तु मनुष्य है या टूण्ट है इस प्रकार का अनिश्चयात्मक ज्ञान संशय कहलाता है, इस प्रकार व्याख्या करके आचार्य एक दूसरे पद के साथ सम्यन्ध जोड़ते हैं। अर्थात् अद्धा के साथ संशय का, और संशय से कौतृहल का सम्बन्ध जोड़ते हैं। कौतृहल का अर्थ उन्हों ने यह किया है हम यह बात कसे जानेंगे ? इस प्रकार की उत्सुकता को कौतृहल कहते हैं। इस प्रकार व्याख्या करके वे आचार्य कहते हैं कि इन वारह पदों के चार चार हिस्से करने चाहिये। इन चार हिस्सों में एक हिस्सा अवग्रह का है, एक ईहा का है, एक अवाय का है और एक धारणा का है। इस प्रकार इन चार विभागों में वारह पदों का समावेश हो जाता है।

दूसरे ब्राचार्य का कथन है कि इन बारह एदों का समन्वय दूसरी ही तरह से करना चाहिये। उनके मन्तव्य के ब्रानुसार बारह पदों के भेद करके उन्हें ब्रात्तग ब्रात्तग करने की ब्रायव्यकता नहीं है। जात, संजात, उत्यन्त, समुत्यन्त इन सब पदों का एक ही ब्रार्थ है। प्रश्न होता कि एक ही ब्रार्थ वाले इतने पदों का प्रयोग क्यों किया गया ? इसका वे उत्तर देते हैं कि— भाव के बहुत रुपष्ट करने के लिये इन पदों का प्रयोग किया गया है।

एक ही बात को बार बार कहने से पुनर्शक्त दोष आता है । आगर एक ही भाव के लिये अनेक पदों का प्रयोग किया गया तो यहां पर भो यह दो र क्यों न होगा? इस परन का उत्तर उन आचायों ने यह दिया है कि—स्तृति करने में पुनरुक्ति दोप नहीं माना जाता। शास्त्रकार ने विभिन्न पदों द्वारा एक ही बात कह कर श्री गौतमस्वामी की प्रशंसा की है अतएव बार बार के इस कथन को पुनर्शक्त दोप नहीं कहा जा सकता, इसका प्रमाण यह है —

> वनता हर्षभयादिभिराचिष्तमनाः स्त्वंस्तथा निंदन् । यम् पदमसकृद् ब्रूते त्रस्पनस्कतं न दोषाय ॥

अर्थात् हरं या भय त्रादि किसी प्रवल भाव ने विज्ञिष्त मन वाला वक्ता, किसी की प्रशंसा या निन्दा करता हुआ अगर एक ही पद को बार-बार बोलता है तो उसमें पुनरुक्ति दोष नहीं माना जाता।

जिन ऋष्यार्थ के मतानुसार इन बारह पदों को ऋबग्रह, ईहा, ऋवाय और धारणा में चिभक्त किया गया है। उनके कथन के ऋषार पर यह प्रइन हो सकता है कि ऋबग्रह ऋर्षिद का

प्रथम ऋध्याय

#### क्या अर्थ है ? इस प्रदन का उत्तर यह है --

इन्द्रियां और मन के द्वारा होने वाले मांत ज्ञान के ये चार भेद हैं। अर्थात् हम जब किसी वस्तु को किसी इन्द्रिय या मन द्वारा जानते हैं, तो वह ज्ञान किस कम से उत्पन्न होता है यही कम यतलाने के लिये शास्त्रों में चार भेद कहे गये हैं। साधारणतया प्रत्येक मनुष्य समभता है कि मन और इन्द्रिय से एकदम जल्दी ही ज्ञान हो जाता है। वह समभता है मैंने आंख खोली और पहाड़ देख लिया। अर्थात् उसको समभ के अनुतार इन्द्रिय या मन की किया होते ही ज्ञान हो जाता है, ज्ञान होने में तिनक भी देर नहीं लगतो। किन्तु जिन्होंने आध्यात्मिक विज्ञान का अध्ययन किया है उन्हें मालूम है कि ऐसा नहीं होता। छोटी से छोटी वस्तु देखने में भी वहुत समय लग जाता है। मगर वह समय अरयन्त सक्ष्म होने के कारण हमारी स्थूलकलाना शक्ति में नहीं आता। इन्द्रिय या मन से ज्ञान होने में कितना काल लगता है, यह यात नीन्त्रे दिखाई जाती है।

जब हम किसी वस्तु को जानना या देखना चाहते हैं तब सर्व-प्रथम दर्शनोपयोग होता है । निराकार ज्ञान को जिस में वस्तु का ब्राह्मितत्व मात्र प्रतीत होता है, जैनदर्शन में दर्शनोपयोग कहते हैं । दर्शन हो जाने के अनन्तर अवग्रह जान होता है। अवग्रह दो प्रकार का है (१) व्यंजनावग्रह और २) अर्थी-ग्रह। मान लीजिए कोई वस्तु पड़ी है, परन्तु उसे दीपक के बिना नहीं देख सकते। जब दीपक का प्रकाश उसे पड़ता है, तब वह वस्तु की प्रकाशित कर देता है इसी प्रकार इन्द्रियों द्वारा होते वाने ज्ञान में जिम वस्तु का जिस इन्द्रय से ज्ञान होता है उस वस्तु के परमाणु इन्द्रियों से लगते हैं। उस वस्तु का और इन्द्रिय का सम्बन्ध व्यंजन कहलाता है। व्यंजन का वह अवग्रह-ग्रहण व्यंजावग्रह कहलाता है। यह व्यंजनावग्रह आंख से और मन से नहीं होता क्योंकि आंख और मन का वस्तु के परमाणुओं के साथसम्बन्ध नहीं होता, ये दोना इन्द्रियों पदार्थ का स्पर्श किए बिना ही पदार्थ को जान लेती है, अर्थात् अप्राप्यकारी हैं। रीप चार इन्द्रियों से ही व्यंजनावग्रह होता है अर्थात् – आंख और मन को छोड़ कर रोघ चार इन्द्रियों से पहले व्यंजनावग्रह हो होता है।

व्यंजनावग्रह के पश्चात् ऋशीवग्रह होता है। व्यंजनावग्रह द्वारा ऋव्यक्त-रूप से जानी हुई वस्तु को "यह कुछ है" इस कप से जानना ऋशीवग्रह कहलाता है ऋगीत् ऋशीवग्रह व्यञ्जनावग्रह की एक चरम पृष्ट ऋंश ही है। ऋवग्रह के इन दोनों भेदों में से ऋशीवग्रह तो पांचां इन्द्रियों से और मन से भी होता है ऋत एव उस के छ भेद हैं। व्यंजनावग्रह ऋांख को छोड़ कर चार इन्द्रियों से ही होता है। वह मन एवं ऋांख से नहीं होता। तात्पर्य यह है कि-इन्द्रियों और मन से ज्ञान होने मे पहले ऋवग्रह होता है। ऋवग्रह एक प्रकार का कामान्य ज्ञान है। जिसे यह जान होता है उसे स्वयं भी मालूम नहीं होता कि मुक्ते क्या ज्ञान हुआ। लेकिन विशिष्ट ज्ञानियों ने इसे भी देखा है, जिस प्रकार कपड़ा फाइते समय एक एक तार का ट्रना मालूम नहीं होता है लेकिन तार ट्रने ऋवश्य हैं। तार न ट्रनें तो कपड़ा फट नहीं सकता। इस प्रकार ऋवग्रह ज्ञान स्वयं मालूम नहीं पड़ता मगर वह होता ऋवश्य हैं। ऋवग्रह न होता तो ऋगों के ईहा, ऋवाय, धारणा ऋदि ज्ञानों का होना संभव नहीं था। क्योंकि विना ऋवग्रह के ईहा, विना ईहा के ऋवाय और विना ऋवाय, के धारणा नहीं होती। ज्ञानों का यह कम निश्चित है।

ग्रवप्रह के बाद ईहा होती है। यह कुछ है इस प्रकार का ग्रथीयवह ज्ञान जिस वस्तु के विषय में हुन्ना धा। उसी वस्तु के सम्बन्ध में भेद के विवार को ईहा कहते हैं। यह वस्तु न्न्रमुक गुण की है, इसलिये न्न्रमुक होनी चाहिये। इस प्रकार का कुछ कुछ कच्चा या पक्का जान ईहा कहलाता है।

ईहा के पश्चात् ऋवाय का ज्ञान होता है । जिस के सम्यन्ध में ईहा ज्ञान हुन्ना है, उसके सम्बन्ध में निर्णय-निक्चय पर पहुँच जानः अवाय है। "यह असुक चस्तु हो है" इस ज्ञान को अवाय कहते हैं। "यह खड़ा हुआ पदार्थ द्वरुठ होता चाहिय" इस प्रकार का भान ईहा और यह पदार्थ यदि सनुष्य होता है तो विना हिले डुले एक ही स्थान पर खड़ा न रहता, इस पर पत्ती निर्भय हो कर न बैठता, इसलिये यह मनुष्य नहीं है, दूरठ ही है, इस प्रकार का निश्चयात्मक ज्ञान अवाय कहलाता है। अर्थात् जो है उसे स्थिर करने वाला और जो नहीं है, उसे उठाने वाला निर्णय रूप ज्ञान अवाय है।

चौथा ज्ञान धारणा है। जिस पदार्थ के विषय में ऋवाय दुख्या है, उसी के सम्बन्ध में धारणा होती है। धारणा स्मृति और संस्कार ये एक ही ज्ञान की शाखारों हैं। जिस वस्तु में अवाय हुआ है उसे कालान्तर में स्मरण करने के योग्य सुदृढ बना लेना धारणा ज्ञान है। कालान्तर में उस पदार्थ को याद करना स्मरण है और स्मरण का कारण संस्कार कहलाता है।

तालर्य यह है कि अवाय से होने वाला वस्तुतत्त्व का निश्चय कुछ काल तक तो स्थिर रहता है और मन का विषयान्तर से सम्बन्ध होने पर वह छुप्त हो जाता है परन्तु छुप्त होने पर भी मन पर ऐसे संस्कार छोड़ जाता है कि जिस से भविष्य में किसी योग्यनिमित्त के मिल जाने पर उस निश्चय किए हुए विषय का स्मरण हो ऋाता है। इस निश्चय की सततधारा, धाराजन्य संस्कार तथा संस्कारजन्य स्मृति ये सब धारण के नाम से ऋभिद्ति किए जाते हैं। यदि संद्वीर में कहें तो ऋवाय द्वारा प्राप्त ज्ञान का हट मंस्कार धारणा है।

पहले अस्वार्य का कथन है कि जम्बूस्वामी को प्रथम अद्भा, फिर संशय और कौतूहल में प्रयृत्ति हुई। ये तीनों अप्रवयह द्यान रूप हैं। प्रश्न होता है कि यह कैसे मालूम हुआ। कि जम्बू स्वामी को पहले पहल अवयह हुन्ना १ इस का उत्तर यह है - पृथ्वी में दाना बोया जाता है। दाना, पानी का संयोग पाकर पृथ्वी में गीला होता है — फूलता है और तब उस में से अंकुर निकलता है। अंकुर जब तक पृथ्वी से बाहर में नहीं निकलता, तय तक दीख नहीं पड़ता । मगर जय ऋंकुर पृथ्वी से बाहिर निकलता है, तव उसे देख कर हम यह जान लेते हैं कि यह पहले छोटा खंकुर था जी दीख नहीं पड़ता था, मगर था वह अवश्य, यदि छोटे रूप में न होता तो अब गड़ा होकर कैसे दीख पड़ता ? इस प्रकार बड़े को देख कर छोटे का अनुमान हो ही जाता है। कार्य को देख कर कारण को मानना ही न्याय संगत है। दिना कारण के कार्य का होना ऋसंभव है।

इसी प्रकार कार्य कारण के सम्बन्ध से यह भी जाना जा सकता है कि जी कान ईहा के रूप में आरथा है वह अवग्रह के रूप में अप्रक्षिया, क्यंकि बिना अवग्रह के ईदा का दोना सम्भव नहीं है। जम्बुस्वामी छुद्रास्थ ये । उन्हें जो मित्रज्ञान होता है वह इन्द्रिय छौर मन से होता है। इन्द्रिय तथा मन से होंने वाले ज्ञान में बिना ऋवशह के ईहा नहीं होती ।

सारांश यह है कि पहले के "जायसङ्ढे, जायसंसर" और "जायकोउद्दल्ते" ये तीन पद त्रवप्रह के हैं। "उप्पन्तसङ्दे, उप्पन्तसंसप्" और "उप्पन्तकोउद्दल्ते" ये तीन पद ईहा के हैं। "संजायसङ्हे, संजायसंसर्" त्रीर "संजायको उहल्ले" ये तीन पद त्रवाय के हैं। त्रीर "समुप्पन्नसङ्हे, समुष्यन्तसंसय" तथा "सप्पुरनकोउहरुले" ये तीनो पद धारणा के हैं।

इसके आगे जम्बूस्वामी के सम्बन्ध में कहा है कि "उद्घाप उद्घेद" अर्थात् जम्बूस्वामी उठने के लिये तैयार हो कर उठते हैं। प्रश्न - होता है कि यहां "उद्घाप उद्देह" ये दो पद क्यो दिये गये हैं। इसका

#### श्रो विपाक सूत्र---

यह उत्तर है कि - दोनों पद सार्थक हैं। देखिए--पहिले पद से सूचित किया है कि जम्बूस्वामी उठने को तैयार हुए । दूसरे पद से स्चित किया है कि वे उठ खड़े हुए । दोनों पद न देकर यदि एक ही पद होता तो उठने के ब्रारम्भ का ज्ञान तो होता परन्तु "उठ कर खड़े हुए" - यह ज्ञान न हो पाता। जसे - बोलने के लिये तैयार हुए, इस कथन में यह सन्देह रह जाता है कि वोले या नहीं ?, इसी प्रकार एक पद रखने से यहां भी सन्देह रह जाता ।

"त्रार्य जम्बू स्वामी, त्रार्य सुधमस्विामी को विधिवत् वन्दना नमस्कार कर उन की सेवा में उपस्थित हुए स्रौर उपस्थित हो कर इस प्रकार निवेदन करने लगे "-इस भावार्थ को सुचित करने वाले "नर्मसिता जाव पज्तुवासति पज्ञुवासित्तः एवं वषासी" इस पाठ में ऋषि हुए "जाव-षादन्" शब्द को निम्नांकित पाठ का उपलच्चरा समभना, जैसे कि --

"अञ्जसुहम्मस्स थेरस्म एवचासएणे नातिदूरे सुस्सूसमाणे एमंसवाणे ऋभिमुहं पंज-लिउड़े विणवर्णं ' .... [ श्रार्यसुधर्मण: स्थिवरस्य नात्यासन्ते नातिदूरे शुश्रुपमाणः नमस्यन् श्रिमिसुलं प्रांजलिपुटः विनयेन....." ]

श्री जम्बूस्यामी ने आर्य सुधर्मीस्यामी के प्रति क्या निवेदन किया अब सुत्रकार उसका वर्णन करते हैं -

मूल- अति एं भंते ! सम्योगं भगवया महावीरेगं जाव संवत्तेगं दसमस्स ऋंगस्स पएहावागरणाणं अयमह्रे पएणाने, एककारसमस्य एं भंते ! अंगस्स विवागसुयस्य समलेणं जाव संपत्तेण के अट्टे परणत्ते ? तते एं अजनसुहम्मे अणगारे जंवुं अणगारं एवं वयासी एवं खलु जंबू ! समग्रेणं जाव संपन्तेगं एककारसमस्त अंगस्त विवागसुयस्य दो सूयखंधा प्रणात्ता, तंत्रहा-दुह-विवासा य सह-विवासा य । जित सां भंते ! समसेएां जाव संपत्तेसां एककारसमस्य ऋंगस्य वित्रागसुयस्य दो सुयखंधा पएएता, तंजहा---दुहविवागा य सुह्रविवा-गा य । पढमस्स र्णं भंते ! सूयखंधस्स दुइविवागार्णं समगोगं जाव संपत्तेर्णं कइ अज्भायणः। पर्णता ? तते सं अज्जसुहम्मे अणगारे जंबुं अणगारं एवं वयामी - एवं खलु जम्बू !

(१) द्वाया - यदि भदन्त ! श्रमणेन भगवता महावीरेण यावत् सम्प्राप्तेन दशमस्यांगस्य प्रइनव्याकरणानामयमर्थः प्रजन्तः । एकादशस्य भदन्त ! ख्रांगस्य विपाकश्रतस्य श्रवणेन याजन् सम्प्राप्तेन कोऽर्थः प्रज्ञप्तः ?, ततः श्रार्यसुधर्माऽनगारो जम्बूमनगारमेवम यदत् एवं खलु जम्बूः ! श्रमणेन यायत् सम्प्राप्तेन-कादशस्यांगस्य विपाकश्रतस्य ह्रौ श्रुतस्कन्धौ प्रज्ञप्तौ तद्यथा—दुःखविपाकाइच सुखविपाकाइच । यदि भदन्तः! श्रमगोन यावत् सम्प्राप्तेनेकादशस्यांगस्य विपाकश्रुतस्य द्वौ श्रुतस्कन्धौ प्रज्ञप्तौ, तद्यथा - दुःखविपाकाः, मुख-विषाकादच । प्रथमस्य भदन्त ! श्रुतस्कन्धस्य दुःखिविषाकानां श्रमणेन यावत् सम्प्राप्तेन कत्यध्ययनानि प्रज्ञ-प्तानि ? ततः स्त्रार्यमुधर्माऽनगारो जम्बूमनगरमेवमवादीत् -

एवं खलु जम्बः ! श्रमणेन यावत् सम्प्राप्तेन दुःखविषाकानां दशाध्ययनानि प्रज्ञप्तानि तद्यथा -मृगापुत्रः (१) उज्भितक: (२) स्रभग्नः (३) शकटः (४) बृहस्पति: (४) नन्दी (६) उम्बर. (১) शौरिक-दत्तरच (८) देवदत्ता च (६) स्रंजूरच (१८) ॥ यदि भदन्त ! श्रमणेन यावत् सम्प्राप्तेन दुःखियपाकानां दशाध्ययनानि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा--मृगापुत्री यावदञ्जूश्च । प्रथमस्य भदन्त ! ऋष्ययनस्य दुःखविपाकानां श्रमरोन यावत् संप्राप्तेन कोऽर्थः प्रज्ञप्तः ? ततः सः सुधम्ऽिनगारो जम्बूमगारमेवमवादीत्—एवं खल् जम्बूः ! ।

समणेणं जात्र सं । त्तेणं दुहितवागाणं दस अज्भवणा पण्णत्ता, तंजहा— मियाउत्ते (१) उजिभयते (२) अभवत (३) सगढ़े (४) वहस्सती (४) नंदी (६) उंबर (७) सोरियदत्ते य (८) देव-दत्ता य (६) अंज् य (१०) ॥ जिति णं भंते ! समणेणं जात्र सपत्तेणं दुहितव गाणं दस अज्भवणा पण्णता, तंजहा— मियाउत्ते जात्र अंज् य । पद्भस्य णं भंते ! अज्भवणस्स दुह तेवागाणं समणेणं जात्र संपत्तेणं के अद्वे पण्णत्ते ? तते णं से सुहम्मे अण्यारे जंबुं अण्यारं एवं वयासी-एवं खलु जंबू ! ।

पदार्थ - जति - यदि । एां - यह पद वाक्य-सौन्दर्य के लिये है, ऐसा सर्वत्र जानना । संते ! --हे भगवन् ! । समरोणं जाव संपत्तेणं -यावत् मोद्यसंप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर ने : पराहावागरणाणं -प्रश्न-व्याकरण । दसमस्य --दशम । श्रंगस्य --श्रंगका । श्रयसहे --यह अर्थ । पराण्चे - प्रतिपादन किया है। भंते !—हे भगवन् ! । विवाग हुणस्स - विपाकश्रुत । एककारसमस्स - एकादशर्थे । श्रंगस्स -अङ्गका । जात्र -यावत् । संयतेरां मोच् -संप्राप्त । समरोगं - अमण् भगवान् महावीर ने । के - क्या । ऋहे - ऋर्ष । पर्ण त्तो - प्रतिपादन किया है । तते एां - तदनन्तर । ऋज्जासु इस्से श्रणगारे — त्रार्यं सुधर्मा अनुपार ने । **जस्दुं ऋ एगारं** — जस्दु नामक अनुगार को । **एवं** — इस प्रकार । वयासी - कहा । जन्तू ! - हे जम्तू ! । खतु - निश्चय से । एवं - इसप्रकार । जाव - यावत् । संपत्तेग्ं -मोत्तसंप्राप्त स्तरलेखं -श्रमण् भगवात् महावीर ने । विवाससुयस्य -विषाकशुतः । एककारसमस्य — एकादशर्वे । अंगरस — ग्रङ्ग के । दो — दो । सुपखंघा — श्रुतस्कन्ध । पर्रण्ता — प्रतिपादन किये हैं। तंज्रहा - जैसे कि । दुह्विवागा य - दुःख-विपाक तथा । सुह्विवागा य - सुख्विपाक । भेते ! --हे भगवन् १। **ज्ञति ए**ं - यदि । **जाव -** यावत् । **संपरोएं** -मोज्ञ-संप्राप्त । **समरो एं -**-श्रमरा भगवान् महावीर ने । विद्यान पुरम्य - विपाकशुत नामक । एककारस अस्त - एकादशवें । अंगस्त - अङ्ग के । दो -दो । सुय बंधा - श्रुतस्कन्ध । पएए ता - प्रतिपादन किये हैं। तंत्रहा -- जैसे कि । दुइविवागा य - दु:खविपाक तथा । सुरुविवागा य - सुखविपाक । भंते !- हे भगवान् । पढमस्स -प्रथम । दुरुविवासाणं --दुःखविपाक नामक । सुय बंब स्स - श्रुतस्कन्ध के । जाव - यावत् । संपत्तेणं --मोत्त को प्रात हुए ! समरोग -- श्रमण भगवान् महाबीर ने ! कह -- कितने ! अजनवाग -- अध्ययन ! पर्यासा - प्रतिपादन किये हैं । तते एां -- तदनन्तर । ऋजजसुहम्मे ऋगुमारे -- छार्य सुधर्मा ऋनगार ने अन्तुं ऋणगारं -जम्बू ऋनगार को । एवं -इस प्रकार । वयासी --कहा । जान्तू ! - हे जम्बू ! । खल - निश्चय से । एवं -- इस प्रकार ! जाव - यावत् । संपत्तेषां -- मोद्ससम्प्राप्त । समणेगां -- श्रमण भगवान् महावीर ने । दुह्विवागार्ण - दुःख - विपाक के । दस-दश । अञ्भवणा- अध्ययन । पराणाला - प्रतिपादन किये हैं। तंत्रदा -जैसे कि। नियाउसे य -मृगापुत्र। (१) उजिक्रयते - उजिक्र-तक। (२) अभाग - अभग्न। (३) सगड़े - शकट। (४) वहस्त्रती - वृहस्पति। (४) नदी--नन्दी । (६) उम्बर-- उम्बर । (७) सारियद्शे य - शौरिक दत्त । (६) देवद्त्ता य -देवदत्ता । (६) श्रंजू य -तथा त्रञ्जू । (१०) भंते ! - हे भगवन् !। जति एां - यदि । जाव - यावत् । संपत्तेएं -मोक्तसम्प्राप्त । समिलेलां - श्रमण् भगवान् महावीर ने । दुहविवागाणं - दुःखविपाक के । दस - दश क्रफ्रमपणा - ऋध्ययन ! पराणाचा - कथन किये हैं ! तंजहा - जैसे कि । मिपाउसे - मृगापुत्र । जाव --

यावत् । श्रंज् य —श्रीर श्रंज् । भेते ! -हे भगवन् ! । दुहविवागाणं -दुःख-विपाक के । पढमस्स — प्रथम । श्राज्ञभयणस्स —श्रथ्यन का । जाव — यावत् । संपत्तेणं —मोद्यसम्प्राप्त । सम्योणं - अमण् भगवान् महावीर ने । के श्रष्टे -क्या श्र्र्थ । पर्ण्यतं — कथन किया है । तते णं —तदनन्तर । सं सुहम्मे श्राण्यारे —वह सुप्तमी श्रानगार । जंबुं श्रण्यारं —जम्बू श्रानगार को । प्रवं — इस प्रकार । वयासी —कहने लगे । जम्बू ! - हे जम्बू ! । एतुं —िहस्ययार्थक है । प्रवं — इसप्रकार ।

मृल्ह े हे भगवन् ! प्रद्रनन्याकरण् नामक दशम ग्रंग के श्रनन्तर मोज्ञसम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने विपाकश्रुत नामक एकाशवें श्रंग का क्या श्र्यं फरमाया है ? तदनन्तर ग्रार्य मुश्मी अनगार ने जम्बू श्रनगार के प्रति इस प्रकार कहा - हे जम्बू! मोज्ञसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने विपाकश्रुत नामक एकादशवें श्रंग के दो श्रुतस्कन्ध प्रतिपादन किये हैं, जैसे कि —दुःखविपाक ग्रोर सुखविपाक । हे भगवन् ! यदि मोज्ञसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने एकादशवें विपाकश्रुत नामक श्रंग के दो श्रुतस्कन्ध फरमाये हैं, जैसे कि दुःखविपाक श्रोर सुखविपाक, तो हे भगवन् ! दुःखविपाक नामक प्रथम श्रुतस्कन्ध में श्रमण् भगवान् महावीर ने कितने अध्ययन कथन कथन किये हैं ?, तदनन्तर इसके उत्तर में श्रायं सुधर्मा अनगार जम्बू श्रनगार के प्रति इस प्रकार कहने लगे —हे जम्बू! मोज्ञसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने दुःखविपाक नामक प्रथम श्रुतस्कन्ध के दश श्रध्ययन प्रतिपादन किये हैं जैसे कि —स्यापुत्र (१) उष्टिक्तक (२) श्रमण्न (३) शक्ट (४) बृहस्पति (४) नन्दी (६) उम्बर (७) शौरिकदत्त (६) देवदत्ता (६) श्रीर श्रञ्ज (१०) । हे भगवन् ! मोज्ञसम्प्राप्त श्रमण्य भगवान् महावीर ने दुःखविपाक के सृगापुत्र श्रादिक दश श्रध्ययनों में से प्रथम श्रध्ययन का क्या श्र्यं कथन किया है ! उत्तर में सुधर्मा श्रनगार कहने लगे—हे जम्बू! उसका श्रयं इस प्रकार कथन किया है — !

टीका — श्री जम्बू स्वामी ने अपने सद्गुफ श्रीसुधर्मा स्वामी की पर्यु पासना-मेवा करते हुए बड़े विनम्न भाव से उन के श्री चरणों में निवेदन किया कि हे भगवन् ! श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने प्रदन-व्याकरण नाम के दशवें अंग का जो अर्थ प्रतिपादन किया है वह तो मैंने श्रापके श्री मुख में मुन लिया है, अब आप यह वतलाने को कुपा करें कि उन्हों ने विपाकशुत नाम के स्थारवें आंग का क्या अर्थ कथन किया है।

जम्बू स्वामी के इस प्रश्न में विषाकश्रुत नाम के ग्यार वें आग के विषय की अवगत करने की जिज्ञासा स्चित की गई है, जिस के अनुरूप ही उत्तर दिया गया है। "विषाकश्रुत" का सामान्य अर्थ है --विषाक-वर्णन-प्रधान शास्त्र । पुण्य और पापरूप कर्म के फल की विषाक कहते हैं, उस के प्रतिपादन करने वाला श्रुत - शास्त्र विषाकश्रुत कहलाता है। सारांश यह है कि जिस में शुभाशुन कर्मफल का विविध प्रकार से वर्शन किया गया हो उस शास्त्र या आगम को विषाकश्रुत कहा जाता है।

यहां पर "समणेणं भगवया महावीरेणं जान संपत्तेणं" इस वास्य में उल्लेख किया गया "जान-यानन्" यह पद भगवान् महावीर स्वामी के सम्बन्ध में उल्लेख किये जाने वाले अन्य विशेषणों को स्चित करता है, वे विशेषण "आदगरेणं. तित्थगरेणं... इत्यादि हैं, जो कि श्री भगवती, ममवायाङ्ग आदि सूत्रों में उल्लेख किये गये हैं, पाठक वहां से देख लेवें।

प्राणि वर्ग के शुभाशुभ कर्मों के फल का प्रतिपादक शास्त्र आगम परम्परा में विपाकश्रुत के नाम से प्रसिद्ध है <sup>9</sup>, ऋौर यह द्वादशांग रूप प्रवचन-पुरुष का एकादशवां ऋंग होने के कारण स्थारवें ऋंग के नाम

(१) विपाक: पुरायपापरूपकर्मफलं तलातिपादनपरं श्रुतं - 'स्नागमो' विपाकश्रुतम् [स्रभगदेव सूरिः]

ि २१

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

से विख्यात है। इसके दुर्विविषक खोर मृत्विषाक नाम के दो श्रुतस्कन्थ हैं। यहां प्रवन होता है कि श्रुतस्कन्थ किये कहते हैं। इस का उत्तर यह है कि विभाग—विशेष श्रुतस्कन्थ है. अर्थात् आगम के एक सुरुविभाग अथवा कित्रपय अध्ययनों के समुदाय का नाम श्रुतस्कन्थ है। प्रजुत आगम के दो श्रुतस्कन्थ है। पहले का नाम दुःविविषक और दूसरे का सुल्वियाक है। जिपमें अग्रुभक्तमों के दुलस्प विषक्त परिणामक्षेत्रेय का हृशान्त पूर्वक वर्णन हो उसे दुःविविषक, और जिस में श्रुमक्रमों के सुलस्प कल-विशेष का हृशान्त पूर्वक प्रतिपादन हो उसे सुल्वियाक कहते हैं।

भगवन् ! दु:स्विपाक नामक प्रथमश्रुतस्कन्ध के कितने अध्ययन हैं । जम्बू स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर में श्री सुधमास्वामी ने उस के दश अध्ययनों को नामनिर्देशपूर्वक कह सुनाया। उन के । (१) मृगापुत्र, (२) उजिभतक, (३) अभग्नेसेन, (४) शकट (५) बृहस्पति (६) निन्दबर्धन (८) उम्परदत्त, (८) शीरिकदन ५ देवदत्ता (१०) और अञ्जू । ११ये दश नाम हैं । मृगापुत्रादि का सविस्तर वर्शन तो यथास्थान आगो किया जायेगा, परन्तु संत्रेष में यहां इन का मात्र परिचय करा देना उचित प्रतोग होता है –

(१) मृराापुत्र - एक राजकुमार था, यह दुष्कर्म के प्रकोप से जनमान्ध इन्द्रियविकतः चीमत्स, एवं भस्मक ब्रादि ब्याधियों से परिपीड़त था। एकादि के भव में यह एक प्रान्त का शासक था परन्तु ब्राततायो, निर्दयी, एवं लोलुपी वन कर इसने अपनेकानेक दानवीय कृत्यों से अपनी आत्मा का पतन कर डाला था, जिसके कारण इसे अप्रनेकानेक भीषण विपत्तिए सहनी पड़ीं। स्त्राज का जैनसंसार इसे मृगालोढे के नाम से स्मरण करता है (२) उजिमतक - विजयमित्र नाम के सार्यवाह का पुत्र था, गोत्रासक के भव में इसने गौ, बैल, ऋादि पशुत्रों के मांसाहार एवं मदिरापान जैसे गहित पाप कमी से अपने जीवन की पतित बना लिया था, उन्हीं दुष्ट कमी के परिशास में इसे दुःसद कष्टों को सहन करना पड़ा। (३) श्रभग्नसेन --विजय चोरसेनापति का पुत्र था, निर्शाय के भव में यह ऋण्डों का ऋनार्य व्यापार किया करता था, ऋण्डों के भच्छा में यह बड़ा रस लेता या जिस के कारण इसे नरकों में भयंकर दुःग्य सहन करने पड़ी (४) शक्कट-मार्थवाह सुभद्र का पुत्र था। परिगाक के भव में यह कसाई था. मांसदारी था, देवदुर्लभ श्रानमील मानवजीवन को दूपित प्रवृत्तियों में नष्ट कर इस ने ऋषनी जीवन नीका को दुःखसागर में हुवो दिया था ! (५. वृहस्पति राजपुरोहित सोमदक्त का पुत्र था, राजपुरोहत महेदवरदत्तके भव में यह ब्राह्मण . चत्रिय, वैदय स्त्रीर शुद्धवर्ण के हजारों जीवित वालकों के हदयमांस-पिरहीं को निकाल कर उन से हवन किया करता था, इस प्रकार के दानवी क्रत्यों से इतने अपने भविष्य की अन्धकार-पूर्ण बना लिया था जिसके कारण इसे जन्म जन्मान्तर भटकना पड़ा । (६<sup>-</sup> नन्दीवर्धन संधुरानरेत श्रीदाम का पुत्र था, दुर्योधन कोतबाल के भव में यह श्रपराधियों के साथ निर्दयता एवं पशुता पूर्ण ब्यवहार किया करता था, उन के अपराधों का इसके पास कोई मापक (पैमाना) नहीं था, जो इसके मन में द्याया वह इसने उन पर ऋत्याचार किया। इसी क्र<sub>ू</sub>रता से इसने भीषण पापी का संग्रह किया, जिस ने इसे नारकीय दुखों में परिपीडित कर डाला (७) उम्बरदत्त -सागरदत्त सार्थवाह का पुत्र था, वैदा धन्वन्तरी के भय में यह लोगों को मांमाहार का उपदेश दिया करता था । मांच अच्छा-प्रचार इस के जोवन का एक ऋंग बन चुकर था। जिस के परिग्रामस्वरूप नारकीय दुःख मीगने के अनन्तर भी इसे पाटलियरड नगर की सड़कां पर भी-पण रोगों में ब्राकान्त एक कोटी के रूप में घक्के खाने पड़े थे । (८) शौरिक - समुद्रदक्त नामक महुचे (मच्छी मारने वालें) का पुत्र था, श्रीद के भव में यह राजा का रसीईया था, मांसाहार इस के जीवन का लक्ष्य बन चुका था, श्रानेकार्नेक मूक पशुर्थों के जीवन का अन्त करके इसने महान पाप कर्म एकत्रित किया था, यही कारल है कि नरक के असहा दुःख को भोगने के अनन्तर भी इसे इस भव में तड़प तड़प कर मरना पड़ा

# श्रो विपाक सूत्र---

(९) देवद्सा—रोहीतक-नरेश पुष्यतन्दी की पहराणी थी। सिंहमेन के भव में इस ने अपनी प्रिया स्थामा के मोह में फंस कर अपनी मातृतुत्य ४९९ देवियों को आग लगा कर भरम कर दिया था। इस करू कर से इस ने महान् पापकर्म उपाजित किया। इस भव में भी इसने अपनी सास के गुह्य अंग में अपने तुत्य देदी ध्यमान लोहदण्ड प्रविष्ट करके उस के जीवन का अन्त कर दिया। इस प्रकार के नृशंस कृत्यों से इसे दुःख सागर में ह्वना पड़ा (१०) अक्रज्यू—महाराज विजयमित्र को अर्थी गिणी थो। पृथि ग्रोशो गिणि का के भव में इस ने सदाचार-वृक्ष का बड़ी क्रूरता से समूली च्छेद किया था, जिस के कारण इसे नरकी में दुःख भोगना पड़ा आर यहां भी इसे योनिस्ल जैसे भयंकर रोग से पीड़ित हो कर मरना पड़ा।

प्रस्तुत श्रुतस्कन्ध में मृरापुत्र स्त्रादि के नामां पर हो ग्रध्वयनों का निर्देश किया गया है । क्यों कि दश अध्ययनों में कमरा इन्हीं दशों के जीवनवृत्तान्त की प्रधानता है । जैसे कि प्रधानरूप से राजकुमार मृगापुत्र के वृत्तान्त से प्रतिबद्ध होने के कारण प्रथम ऋष्ययन मृगापुत्रीय अध्ययन के नाम से विख्यात हुआ, इसी भांति अन्य अध्ययनों के विषय में भी समक्त लेना चाहिये।

भगवन् ! दुःखिविपाक नाम के प्रथमश्रुतस्कन्ध के दश द्राध्ययनों में से प्रथम के ऋध्ययन का क्या ऋर्ध है ऋर्थात् उस में किस विषय का प्रतिगदन किया गया है ? जम्बूस्वामी के इस प्रश्न के उत्तर में ऋष्ये सुधर्मीस्वामी प्रथम ऋष्ययनगत विषय का वर्णन ऋषरम करते हैं, जैसे कि —

मूल- तेणं कालेणं तेणं समएणं नियम्मामे णामं णगरे होत्था वरणश्री। तस्म नियम्मामस्स बहिया उत्तरपुर्ण्यिमे दिसीभाए चंदणपायवे णामं उज्जाणे होत्था। वरणश्री।
मक्वीउय० वरणश्री। तत्थ णं सहस्मस्म जक्खाययणे होत्या चिरातीए, जहा पुरणभद्दे। तत्थ्र
णं नियम्मामे णगरे विजए णामं खत्तिए राया परिवस्ति। वरणश्री। तस्स णं विजयस्स खित्यस्स प्रते विजयस्स मिया णामं देवी होत्था, श्रहीण०। वरणश्री। तस्स णं विजयस्स खित्यस्स पुत्ते मियादेवीए श्रत्तए मियापुत्ते नामं दारए हात्था, जाति-श्रन्थे, जाति-मूए, जाति-वहिरे, जातिबंगुले, हर्ण्डे य वायवे। नित्थ शं तस्स दारमस्स हत्था वा पाया वा करण्णा वा श्रच्छी वा नासा वा केवलं से तेसि श्रंगोरं गार्गं आगिर्ध श्रागिर्तिमत्ते। तते णं सा मिया देवी तं मियापुत्तं दारगं रहस्सियंसि भूमिघरंसि रहस्सितेणं भत्तपाणएणं परिजागरशर्णः विहरित ।

<sup>(</sup>१) छाया - तरिमन् काले तरिमन् समये मृगाग्रामो नाम नगरममूत् । वर्षकः । तस्य मृगाग्रामस्य नग-रस्य बहिरत्तारपौरस्त्ये दिग्भागे चन्दनपादपं नामोद्यानमभवत् । सर्वतु कः वर्णकः । तत्र सुधर्मणो यत्तस्य यत्ताः यतनमभूत्, चिरादिकं, यथा पूर्णभद्रम्। तत्र मृगाग्रामे नगरे विजयो नाम च्वियो राजापरिवसति । वर्णकः । तस्य विजयस्य च्वियस्य मृगा नाम देव्यभूत्, ब्राहीनः वर्णकः । तस्य विजयस्य च्वियस्य पुत्रो मृगादेशा ब्राह्मः जो मृगापुत्रो नाम दारकोऽभवत् । जात्यन्धो, जातिमूको जातिपिधरो, जातिप्तु लो, हुण्डश्च वायवः । न वस्तिः स्तस्य दारकस्य हस्तौ वा पादौ वा कर्णो वा ब्राह्मिणो वा नाने वा । केवलं तस्य तेपामंगोपांगानामाकृतिराकृतिः मात्रम् । ततः सा मृगादेवी तं मृगपुत्रं दारकं राहितके भूभिष्टे राहिसिकेन भक्तपानकेन प्रतिजागरयन्ती विहरति ।

<sup>(</sup>२) अङ्गावयत्रानामाकृतिराकारः, किंविवेत्याह —त्राकृतिमात्रमाकारमात्रं नोचितस्यरूपेत्यर्थः।

<sup>(</sup>१) स्तः के स्थान पर हैमशब्दानुशासन के "म्रात्यस्यादिना ॥= ।३।१४=।"इस सूत्र हे ' ऋत्यि" यह प्रयोग निष्पन्न हुन्ना है । यहां ऋस्ति का ऋत्यि नहीं समम्मना ।

ि २३

पदार्थ - तेरा काले गां - उम काल में। तेरां समयगं - उस समय में। मिथरगामे -- मुगायाम । णामं - नामक । सागरे - नगर । होत्या - था । वरास ओ - वर्शक-वर्शन प्रकरसा पूर्ववत् । तस्स - उस । मियग्गामस्त —मृगाग्राम नामक । जगरस्त —नगर के । बहिया —वाहर । उत्तरपुरत्यमे — उत्तर पूर्व ! दिसिमार - दिग्माग अयीन् ईशान कोण में ! चंद्रणगायवे - चन्द्रनगादण । साअं नामक । उज्जाले — उद्यान । हात्था — था ! सञ्जोउय० — जो कि सर्व ऋतुत्रं में होने वाले फल पुण्यादि से युक्त था। वराणात्रो -- वर्णक -वर्णन प्रकरण पूर्ववत् । तथा रा -- उस उद्यान में । सुहम्भस्स जक्खस्स -सुधर्मा नामक यज्ञ का ! अक्काययरो — यज्ञायतन । होत्था — था । चिरातीए — जो कि पुराना था शेषवर्णन - जहा पुरासाम - पूर्णभद्रकी भांति समभ लेना । तत्था सां - उस । भियानामे - मृताग्राम गागरे -नगर में । विज्ञाय गामं -विजय नामक । खिल्लाय - चित्रय । राया - राजा । परिवसति --वत्त्रामो - वर्णन प्रकारता पूर्ववत् । तस्त - उप । विज्ञयस्त - विजय नामक । खत्तियस्म - इतिय की । मिया गाम - मृगा नामक । देवी - देवी । होत्था -- थी अहीगः -- जिसकी पांची इन्द्रियें सम्पूर्ण ऋथच निर्दोप थीं । बएएऋो - वर्शनप्रकरण पूर्ववत् । विजयस्म - विजय । खिर्चयस्य - कत्रिय का । पुत्ते - पूत्र । कियादेवीष- मृगादेवी का । न्नस्य - ग्रात्मज । मियापुरो - मृगापुत्र । सामं - नामक । दारप - वालक । होत्या - था, जो कि । जाति ग्रन्थे — जन्म से अन्था । जाति मूप — जन्म काल से मूक-यू गा । जाति - बहिरे — जन्म से बहरा । जातियंगुले -- जन्म से पंगुल-लूना लंगड़ा । हुए**डे य**-- हुंड -- जिस के शारीरिक ऋवयव ऋफ्ने २ प्रमाश में पूरे नहीं हैं, तथा —बायबे – उसका शरीर वायुवधान था । तस्स दारगस्स - उस वालक के । इत्या वा -हाथ । पाया वा – पांव ! करासा वा – कान ! अञ्जी वा – श्रांसे ! नामा वा –– श्रीर नाक । जस्थि गां - नहीं थी : केव तं - केवल । सं - उसके । तेसि अंगोवंग गां - उन अंगोपांगी की । ऋगिई -त्राकृति । त्रागिनिमिनो - त्राकारमात्र थी, त्रर्थात् उचित स्वरूप वाली नहीं थी । तते गं - तदनन्तर । सा -- वह । मियादंबी --- मृगादेवी । तं -- उस । ्मियायुत्तं -- मृगापूत्र । दारंगं -- वालक की । रहिस्स्यिसि –गुप्त । भूमिथरिति –भूमिएइ नीरि में रहिस्सिसेखं –गुप्तहा से । भत्तवाणयणं –

मृलार्थ— उस काल तथा उस समय में मृगामाम नामक एक सुप्रसिद्ध नगर था। उस मृगामाम नामक नगर के वाहर उत्तर पूर्व दिशा के मध्य ऋथीत ईशान कोरा में सम्पूर्ण ऋतुऋों में होने वाले फल पुष्पादि से मुक्त चन्द न-पादव नामक एक रमणीय उद्यान था। उस उद्यान में सुधर्मा नामक यत्त का एक पुरातन यत्तायतन था। जिसका वर्णन पूर्णमद्र के समान जानना। उस मृगामाम नामक नगर में विजय नाम का एक चत्रिय राजा निवास करता था। उत्र विजय नामक चत्रिय राजा को मृगा नाम को राणों थो जो के सर्वांगसु-नदरी, रूप-लावएय में युक्त थी। उस विजय चित्रय का पुत्र और मृगादेशी का ख्रात्नज मृगपुत्र नाम का एक बालक था। जो के जनमकाल ते ही ख्रम्था, गूंगा, नहरा, पंगु, हुएड ख्रीर वातरोगों (वात रोग से पीडित) था। उसके हस्त, पाद, कान, नेत्र और नासिका भी नहीं थी। केवल इन ख्रंगोपांगों का मात्र ख्राकार ही था ख्रीर वह ख्राकार-चिन्ह भी उचित स्वरूप वाला नहीं था। तब मृगादेशी गुष्त भूमिग्रह (मकान के नीचे का घर) में गुप्तरूप से ख्राहारादि के द्वारा उस मृगापुत्र वालक का पालन पोपणा करती हुई जीवन विता रही थी।

त्र्याहार पानी के द्वारा । **एडिआनरमागी** – सेवा करती हुई । विहरति विहरण कर रही थी ।

टीका-श्री सुधर्मा रवामी ऋपने प्रधान शिष्य जम्बू स्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए कहते हैं

प्रथम ऋध्याय

कि है जम्बू ? जब इस अवस्तिणी का चौथा आरा व्यतीत हो रहा था, उन नमय मृगामिम नाम का एक नगर था, उसके वाहिर ईशान कोण में चन्दन पादप नाम का एक बड़ा ही रमणीय उद्यान था, जोकि सर्व क्षानुओं के फल पुष्पांद से सम्पन्न था। उस उद्यान में सुधर्मी नाम के यन्न का एक पुष्पांतन स्थान था। मृगाणाम नगर में विजय नाम का एक राजा था। उसको पृगा देवी नाम की एक स्त्री थी? जोकि परम सुन्दरी, भाग्यशालिनी और आदर्श प्रतिवना थी, उसके मृगापुत्र नाम का एक कुमार था, जो कि दुर्देवशात् जनम काल ने ही सर्वेन्द्रियविकल और अंगोपांग से हीन केवल इवास लेने वाला मांस का एक पिंड विशेष था। मृगापुत्र की माता मृगादेवी अपने उस बालक को एक भूमि एह में स्थापित कर उचित आहारादि के द्वारा उसका सरंच्या और पाल पोषण किया करती थी।

प्रस्तृत क्रागम पाठ में चार स्थान पर "वराणुद्रो-वर्शक" पद का प्रयोग उपलब्ध होता है । प्रधम का नगर के साथ, दूसरा उदान के साथ, तीमरा∹विजय राजा ऋौर चौधा मृगादेवी के साध । जैनागमों की वर्णन शैली का परिशीलन करते हुए पता चलता है कि उन में उद्यान, चैत्य, नगरी, सम्राट, सम्रात्ती तथा संयमशील साधु श्रीर साध्वी श्रादि का किसी एक श्रागम में सांगोपांग वर्णन कर देने पर इसरे ग्धान में अधीत इसरे ब्रागनी में प्रसंगवश वर्णात की ब्रावस्थकता की देखते हुए विग्तार भय से पूरा वर्णन न करते हुए सूत्रकार उस के लिये "अएएए औ" यह मांकेतिक शब्द रख देते हैं। उदाहरणार्ध-चम्पानगरी का सांगोपांग वर्णन ऋौपपातिक सूत्र में किया गया है । ऋौर उसी में पूर्णनद्र नामक चैत्य का भी सविस्तर वर्णन है। विश्वकश्व में भो चम्या श्रीर पूर्णभद्रका उल्लेख है, यहां पर भी उन का -नगरी और चैत्य का सांगोपांग वर्णन आवद्यक है, परन्तु ऐमा करने से प्रन्थ का कलेवर-आकार बढ जाने का भय है, इसलिये यहां 'विएए प्रो' पद का उल्लेख कर के श्रीपगातिक आदि सूत्रगत वर्णन की श्रोर संकेत कर दिया गया है ? इसीप्रकार सर्वत्र समभ्मलेना चाहिये। प्रस्तुत पाठ में मृगाग्राम नाम नगर का वर्णन उसी प्रकार समक्तना जैसा कि ऋौपपातिक सूत्र में चम्पा नगरी का वर्णन है, अपन्तर केवल इतना ही है कि जहां चम्पाके वर्णन में स्त्रीलिंगका प्रयोग किया है वहां मृगाग्राम नामक नगर में पुल्लिगका प्रयोगकर लेना। इसी प्रकार उद्यानादि के विषय में जान लेना ! विजय राजा के माथ 'विएए। आयो' का जो प्रयोग है उस से औ-पपातिक सत्रगत राजवर्णन समक्ष लेना । इसी भांती मृगादेवी के विषय में "बएएको" पद से ब्रीपपातिक सत्रगत राही वर्णन की ऋोर संकेत किया गया है।

महाराणी मृगादेवी ने ऋपने तनुज, मृगापुत्र की इस नितान्त घीरदशा में भी रहा करने में किसी प्रकार की न्यूनता नहीं रक्खी, उस इवाम लेते हुए मांस के लीथड़े को एक गुण्ठ प्रदेश में सुरिच्चित रक्खा और समय पर उसे खान पान पहुँचाया तथा दुर्गन्थादि से किसी प्रकार की भी धृणा न करते हुए ऋपने हाथों से उसकी परिचर्या की। यह सब कुछ ऋकारण मातृश्नेह को ही आमारी है, इसी दृष्टि में नीति-कारों ने "पितुः शतगुणा माता गौरवेणातिरिच्यते" कहा है और मातृदेवो भवे इत्यदि शिचा वाक्य-भी तभी चरितार्थ होते हैं। अमण भगवान महावीर स्वामी ने गभीवास में माता पिता के जीवित रहने तक दीचा न लेने का जो संकल्प किया था, उसका मातृश्नेह ही तो एक कारण था।

जैनागमों में जीव के छ संस्थान (ऋकार) माने हैं। उन में छठा संस्थान हुएडक है। हुएडक का ऋर्थ है - जिस शारीर के समस्त ऋवयव वेदन हों ऋर्थात् जिस में एक भी ऋवयव शास्त्रोक-प्रमाण के ऋनुसार न हो। मृगापुत्र हुएडक संस्थान वाला था, इस बात की बतलाने के लिए सुत्रकार ने उसे 'हुराड़'

7.8

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

कहा है। ताल्पर्य यह है कि -जिल प्रमाण में अङ्ग श्रीर उपांग की रचना होती चाहिये थी, उस प्रकार की रचना का उस (मृगापुत) के शारीर में अभाव था, जिल से उस की आहित बड़ी बीभत्स एवं दुर्दर्शनीय यन गई थी।

सूत्रकार ने मृगापूत्र की "वायत्रे-वायवर' भी कहा है। वायत्र शब्द से उन का स्रिम्प्राय 'वात-व्याधि से पीडित व्यक्ति' से हैं। वात-वायु के विकार से उत्पन्न होने वाली व्याधि-रोग का नाम वातव्याधि है। चरकसंहिता (चिकित्सा-शास्त्र) स्रध्याय २०, में लिखा है कि वात के विकार से उत्पन्न होने वालो रोग असंख्येय होते हैं, परन्तु मुख्यरूप से उन को (वातजन्य रोगों की) संख्या ८० है। नखभेद, विपादिका, पादशूल, पादभूष, पादमुखित, स्रोर गुरुकपह इत्यादि ८० रोगों में से मृगापुत्र को कीनसा रोग था १ एक था या स्रिधिक वे १ इत्यादि पदनों के उत्तर में स्त्रकार और टीकाकार दोनों ही मीन हैं। वात-व्याधि से पीडित व्यक्ति के पीठ का जकड़ जाना, गरदन का टेढ़ा होना, स्रंगों का सुन्न रहना, मस्तकविकृति इत्यादि स्रोनेकों लक्षण चरक-संहिता में लिखे हैं। विस्तार भय से यहां उन का उत्लेख नहीं किया जा रहा है। जिज्ञासु वहीं से देख सकते हैं।

अव सूत्रकार मृगापुत्र का वर्णन करने के अनन्तर एक जन्मान्ध पुरुष का वर्णन करते हैं —
मूल- तत्थ गां मियरगामे नगरे एगे जातिअंधे पुरिसे परिवसति ! से गां एगेगां म-

चक्खुतेणं पुरिसेणं पुरतो दंडएणं पगिड्डिज्जमाणे २ फुट्टहडाहड्सीसे मिन्छियाचड्रगरपहकरेणं अणिणज्जमाणमग्ने मियग्गामे एगरे गिहे गिहे कालुणविड्याए विक्तिं कप्पेमाणे विहरति । तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे जाव समीसिते । जाव परिसा
निग्गया । तते णं से विजए खिचए इमीसे कहाए लद्ध्वहे समाणे जहा कृणिए तहा निग्गते
जाव पज्जुतासित, तते णं से जाति-अन्धे पुरिसे तं महया जणसदं च जाव सुणेता तं पुरिसं
एवं वयासी—किएणं देवाणुण्पया ! अज मियग्गामे इंदमहे इ वा जाव निग्गछति ? तते णं से
पुरिसे तं जातिअंध-पुरिसं एवं वयासी—नो खलु देवा० ! इंदमहे जाव निग्गए, एवं खलु
देवाणुण्प्या ! समणे जाव विहरति, तते णं एए जाव निग्गच्छन्ति । तते णं से जातिअंधपुरिसे तं पुरिसं एवं वयासी—गच्छामो णं देवाणुण्प्या ! अमहे वि समणं भगवं जाव पञ्जुवासामो, तते णं से जाति-अंधपुरिसे पुरतो दंडएणं पगिड्डिज्जमाणे २ जेणेव समणे भगवं
महावीरे तेणेव उवागते, उदागच्छिता तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेति, करेत्ता वंदतिनमंसित, वंदित्ता नमंसित्ता जाव पञ्जुवासित । तते णं समणे विजयस्स तीसे य धम्मपाइक्खइ
परिसा जाव पिडिगया । विजए वि गए । तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स जेहे अंतेवासी

<sup>(</sup>१) ऋंग शब्द से—१—मस्तक, २ - वद्याः ध्यल, ३—पीठ, ४—पेट, ४,६—दोनों भुजाएं, ऋौर ७, ८—दोनों पांव, इन का प्रहण होता हैं, तथा उपांग-शब्द से ऋंग के अवयवभूत कान, नाक, नेत्र एवं ऋंगुली आदि का बोध होता है।

<sup>(</sup>२) छाया —तत्र मृगायामे नगरे एको जात्यन्धः पुरुषः परिवसति । स एकेन सचजुक्केण पुरुषेण पुरतो दएडेन प्रकृष्यमाणः २ स्कृष्टितात्यर्थशायों मिवकापधानसमूहेनान्वीयमानमार्गी मृगायामे नगरे ग्रहे ग्रहे का-

इंदभूतो गामं अग्रागरे जाव विहरित । तते गां से भगवं गोतमे तं जातिअंधपुरिसं पासित पासित्ता जायसङ्दे एवं वयासी—अस्थि ग्राभते ! केइ पुरिसे जातिअंधे जायअंधारूवे ? हंता अस्थि । किंद्र ग्रां भंते ! से पुरिसे जातिअंधे जायअंधारूवे ? ।

पदार्थ - तत्थ गां--उस । मियागाने - मृगायन । गुनरे - नगर में । पने - एक । जातिऋंधे - जन्मान्ध । पुरिसे - पुरुष ।परिवस्ति - रहता था । पगेलं - एक । सचक्खुतेलं -चलुवाले । पुरिसे एं -पुरुष से । दंडर एं -दण्ड के द्वारा । पुरतां--ग्रागे को । पग हिंदुरुजमा ले--जाता हुन्रा । पुरुष्ट्रहाहङ्मीसे-जिस के शिर के वाल ऋत्यन्त ग्रस्तव्यस्त विखरे हुए थे । मिन्द्रियाच इगरपहकरेगां - मिन्निकाओं के विस्तृत समृह से । अगिगुज्जमाणमग्गे -- जिस का मार्ग अनुगत हो रहा था अर्थात् जिसके पीछे मिल्काओं के वक्ने २ भूएड लगे रहते थे ।सं—वह-जन्मान्थ परुष । क्रियम्मामे सुगरे—मृतस्थान नगर में । जिहे २ —घर घर में । कालुस्विडियाद -कारुस्य-दैन्यवृत्ति से वित्ति—ग्राजीविका । कष्पेप्राणे विहरति — चलाता हुद्या विहरण कर रहा था । तेर्णः कालेएं - उस काल में । तेएं समएएं - उस समय में । समएो भगवं महावीरे--अमण भगवान् महावीर । [ब्रामानुब्राम विहार करते हुए ] **जाव समोसरिते** –यावद मृगाब्राम नगरके चन्दनपादप उद्यान में पधार गये । जाव - यादद् । परिसा निग्गया--नगर निवसी जनता अभग भगवान् महावीर स्वामी के दर्शनार्थं नगर से निकती । तने सं-तदनन्तर । से विजय खिलय --वह विजय नामक क्तिय राजा । इमी से कड़ाए लद्भ हे समारो - भगवान् महावीर स्वामी के त्रागमनवृत्तान्त को जान कर । जहां - जिस प्रकार । कृिशिष - कृशिक राजा भगवान् के दर्शनार्थ गया था। तहा निगाते - उसी प्रकार भगवान् के दर्शनार्थ रुण्यवृत्त्या वृत्तिं कस्पयन् विहरति । तस्मिन् काले तस्मिन् समये श्रमणो भगवान् महावीरो यावत् समवस्-तः । यावत् परिषद् निर्मता । ततः स विजयः इत्रियोऽनया कथया लब्धार्यः सन् यथा कृणिकस्तथा निर्मतो यावत् पर्युपास्ते । ततः स जात्यन्थः पुरुपस्तं महाजनशान्दं च यावत् श्रुत्वा तं पुरुषं एवमवदत् किं ननु देवानुष्रिय ! ऋच स्नामामे इन्द्रमहो वा यावन्निर्गच्छति ! ततः स पुरुपस्तं जात्यन्थ - पुरुपं एवमवादीत्— नो खलु देवाः ! इन्द्रमहो यात्रन्निर्गतः, एवं खलु देवानुप्रिय ! अभगो यावत् विहरति, -तत एते यावन्नि-र्गञ्छन्ति । ततः स जात्यन्यः पुरुषः तं पुरुषमेवमवादीत्-गञ्छावी देवानुप्रिय ! स्रावामपि श्रमणं भगवन्तं यावत् पर्यु पास्त्रहे ततः स जात्यन्धपुरुषः, पुरतो दराडेन प्रकृष्मागाो २ यत्रैव अमगाो भगवान् महावीर-स्तत्रेबोपागतः उपागत्य त्रिकृत्यः वद्रादिक्णप्रदिक्त्या करोति कृत्वा वन्दते नमस्यति वन्दित्वा नमस्यित्वा यावत् पर्यु पास्ते ततः अमराो विजयाय तस्यै च धर्ममाख्याति परिपद् प्रतिगता । विजयोऽपि गतः । ततः तिसमन् काले तस्मिन् समये श्रमणस्य ज्येष्ठोऽन्तेवासी इन्द्रमृतिर्नामागारो यावत् विहरति । ततः स भगवान् गौतमस्तं जात्यन्धपुरुषं पश्यति, दृष्टा जातश्रद्धो यावदेवभवादीत्-ऋस्ति भदन्त ! कश्चित्पुरुपो जा-त्यन्धो जातान्धकरूपः ? इन्त अस्ति । कुत्र भदन्त ! सः प्रची जात्यन्धो जातान्धकरूपः १।

(१) स्फुटितं-स्फुटितकेशसंचयत्वेन विकीर्णकेशं इडाइडं - ऋत्यर्थं, शीर्ष शिरो यस्येति भावः ।

<sup>(</sup>१) "इन्द्रमहें इ वा" यहां पिठत 'इ'कार वाक्यालंकारार्थक है। इस लिये इस की छाया नहीं दी गई। 'वा' पद समुख्ययार्थक है।

<sup>(</sup>२) त्रादित्णाद् त्रा दिल्ण्डस्तार् ब्रारम्यः प्रदित्त्णः परितो भ्राम्यतो दित्ण एव ऋदिक्ण-प्रदित्तिष्रस्तं करोतीति भाव (भगवती सुत्री वृत्तिकारः)।

नगर से चला। जाव पज्जुवासित-यावत् समवसरण में जाकर भगवान् की पर्युपासना करने लगा। तते सः तदनन्तर । से - वह। जाति श्रंघे पुरिसे-जनमान्ध पुरुष्ठ । तं महया जसार्दं च-मनुष्यों के उस महान् शब्द को । जाव-सावत् । **सुरोता** -सनकर । तं पुरिसं उस पुरुष को **एवं वयासी** इस प्रकार कहने लगा : देवाणुष्टिग्या! -हे देवानुप्रिय!। किएएं--न्या । ऋज्ज्ञ - ऋाज । मियग्गामे - मृगाप्राम में । इंदमहे इ वा -इन्द्रमहोत्पर है जार -यावत् । तिगब्जुति -नागरिक जा रहे हैं १। तते शां - तद-नन्तर । से पुरिसे अह पुरुष । तं आति प्रंथपुरिमं — उप जन्मान्य पुरुष को । पवं वयासी इस प्रकार कहने लगा देवाः! - हे देत्रानुप्रिय !। खलु -निरुचय ही। नो इंद्रमहे पाव निग्गहे - ये लोग इन्द्रमही-त्सव के कारण बाहर नहीं जा रहे हैं किन्तु देवान पिया !- हे देवान प्रिय ! । एवं खलू - इस प्रकार नि-इचय ही । सन्तेणे जाव बिहरित अभय भगवान् महावीर स्वामी पथार रहे हैं। तते गं पए जाव ति-गण्डुंति-उसी कारण से ये लीग वहां जा रहे हैं। तते गां -तदनन्तर । से -वह । जाति मंत्रे पुरिसे --जन्मान्ध पुरुष । तं पुरिस्त —उत पुरुष को । यब बचासी -इस प्रकार कहने लगा । देवाणुष्मिया ! - हे दे-वातुष्रिय ! । ग्रमहे वि इम दोनों भी गठञ्जामी - चलते हैं श्रीर चल कर समर्पा - अभगा । भगवं -भगवान् की । जाव यावत् (हम) । पज्ञुवासाको पर्युपासना-सेवा करेंगे । तते एां - तत् पश्चात् । से --वह । जाति ब्रन्धे पुरिसे - जन्मान्ध पुरुष । दंड रहां -- दर्गड द्वारा । पुरतो -- त्रागे को । पगडि्दज्जमार्ग --ते जाया जाता हुआ । जेलेव - जहां । समणे भगवं महाबोरे - अपण भगवान् महाबीर स्थामी विराजमान थे । तेलेव – वहां पर । उवागते – आ गया । उवागविञ्चता - वहां आ कर वह । तिक्खुसो - तीन वार । आयाहिएां प्याहिएां--दिवाण और से आरम्भ करके प्रदिवाणा (आवर्त्तन)। करेति - करता है। करेत्ता - प्रदक्तिए। करके । बंदित - बन्दना करता है । नमंशति - नमस्कार करता है । वंदित्ता नमंसि-सा – वन्दना तथा नमस्कार कर के । जाव – यावत् । पञ्जुवासति पर्यु पासना-सेवा में उपस्थित होता है ! तते एां तत् पश्चात् ! समणे अमण भगवान् महावीर । विजयस्स – विजय श्रौर । तीयसे — उस-परिषद् के प्रति । धम्ममाइक्खई - धर्मोपदेश करते हैं । परिस्ना जाव पड़िगया - धर्मोपदेश सुन कर परि-षद् चली गई। विजय वि विजय राजा भी । गयः - चला गया। तेरां कालेगां - उस काल में । तेरां-समप्तां - उस समय में । समण्रस अमण् भगवान् महावीर के । जेहे अंतेत्रासी - प्रधान शिष्य । इंद-भूती णामं ग्राणगारे — इन्द्रभृति नामक ग्रनगार । जाव विरहति - यावत् विहरण कर रहे हैं। तते एां --तदनन्तर । से वे । भगवं भगवान् । गोतमे -गौतम स्थामी । तं -- उस । जाति संधपुरिसं -- जन्मान्य पुरुष को । पासित - देखते हैं पासि ता - देखकर । जायसङ्ढे - जातश्रद्ध-प्रवृत्त हुई श्रद्धा वाले भगवा-न् गौतम । जात्र - यावत् । एव वयासी - इस प्रकार योले । भंते ! हे मगवन् !। ऋत्थि एां केंद्र पुरिसें -- क्या कोई ऐसा पुरुष भी है, जो कि । जातिऋधे -- जन्मांथ हो १ । जायऋन्धाऋवे -- जन्मान्धरूप हों ?! इता ऋतिथ -- भगवान् ने कहा, हां, ऐसा पुरुष है ! भन्ते ! -- हे भदन्त !। कहिं एां -- कहां है । से पुरिसं —वह पुरुष, जो कि । जातिऋधे – जन्मान्थ तथा । जायऋनधारुवे – जन्मान्धरूप है १ ।

मूलार्थ - उस मृगाम्राम नामक नगर में एक जन्मान्ध पुरुष रहता था, ऋांखों वाला एक मनुष्य उस की लकड़ी पकड़े रहा करता था, उस लकड़ो के सहारे वह चला करता था, उस के शिर के बाल ऋत्यन्ता-त्यन्त विखरे हुए थे, ऋत्यन्त मिलन होने के कारण उस के पीछे मिललझों के भुगड़ों के भुगड़ लगे रहते थे, ऐसा वह जन्मान्थ पुरुष मृगायाम के प्रत्येक घर में भिद्यावृत्ति से ऋपनी ऋाजीविका चला रहा था। उस काल तथा उस समय में श्रमण मगवान् महावीर स्वामी नगर के याहर चन्दनपादप उद्यान में पधारे [उन के पधारने

्रिधम ऋध्याय

का समाचार मिलते ही दिनके दर्शनार्थ जनता नगर से चल पड़ी । तदनन्तर विजय नामक च्रतिय राजा भी महाराज क्षिक की तरह भगवान् के चरणों में उपस्थित हो कर उन की पर्यु पासना सेवा करने लगा । नगर के कोलाइलमय वातावरण को जान कर वह जन्मान्ध्र पुरुष, उस पुरुष के प्रति इस प्रकार बोला —हे देवानुप्रिय ! ्हे मद्र !) क्या आज मृगाप्राम में इन्द्रमहोत्सव है जिस के कारण जनता नगर से बाहर जा रही है ! उस पुरुष ने कहा -है देवानुप्रिय ! आज नगर में इन्द्रमहोत्सव नहीं, किन्तु [वाहर चन्दन पादप नामा उद्यान में] अमण भगवान, महावीर स्वामी पधारे है, वहां यह जनता उनके दर्शनार्थ जा रही है। तव उस अन्वे पुरुष ने कहा - चलो हम भी चलें, चलकर भगवान् की पर्युपासना-सेवा करेंगे तदनन्तर दण्ड के द्वारा आगे की ले जाया जाता हुआ वह पुरुष नहीं पर श्रमणा भगवान् महावीर विराजमान थे वहां पर आगा गया, आकर उस ज मान्ध पुरुष ने भगवान् की तीन बार दाहिनी स्रोर से स्त्रारम्भ करके प्रदक्षिणा की प्रदक्षिणा कर के वन्दना और नमस्कार किया, तत्परचात् वह भगवान् की पर्युपासना सेवा में तत्पर हुन्ना। तदनन्तर श्रमण भगवान् महाबीर ने विजय राजा ख्रीर परिषद्-जनता को धर्मोपदेश दिया भगवान् की कथा को सुनकर राजा विजय तथा परिषद् चली गई। उस काल और उस समय में श्रमण भगवान महाबीर स्वामी के प्रधान शिष्य इन्द्रभृति नाम के अनगार [गौतम गणधर] भी वहां विराजमान थे । भगवान् गौतम स्वामी ने अन्वे पुरुष की देखा. देखकर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी से निवेदन किया -क्या भदन्त ! कोई ऐशा पुरुष भी है कि जो जनमान्ध तथा जनमान्धरूप हो ? भगवान् ने फर्मीया --हां, गौतम ! है गौतम स्वामी ने पुनः पूछा हे भदन्त ! वह पुरुष कहां है जो जन्मान्ध (जिस के नेत्रों का अपकार तो है परन्तु उस में देखने को शक्ति न हो) अप्रैर जन्मान्धरूप (जिस के शरीर में नेत्रों का आकार भी नहीं वन पाया, अत्यन्त कुरूप ) है ? !

टीका—प्रस्तुत सूत्र में एक जन्मान्ध व्यक्ति के जीवन का परिचय कराया गया है। सूत्रकार कहते हैं कि मृगाश्राम नगर में वह निवास किया करता था, उस के पास एक सहायक था जो लाठी पकड़ कर उसे चलां में सहायता देता था, पथ-प्रदर्शक का काम किया करता था। उस जन्मान्ध की शारीरिक श्रवरथा वड़ी घृणित यं सिर के बाल अत्यन्त बिखरे हुए थे, पागल के पोछे जैसे सैंकड़ों उद्दर्श बालक लग जाते हैं और उसे तंग करते हैं, वैसे ही उस व्यक्ति को मिन्सयों के भुएड़ों के भुएड़ घेरे हुए रहते थे जो उस की अन्तवेंदना को बढ़ां का कारण वन रहे थे। वह मृगाग्राम के प्रत्येक घर में धूम २ कर भिद्या-वृत्ति द्वारा अपने दु:खो जोवन को जैसे तैसे चला रहा था।

"मिन्द्रियाचड्गरपह्करेणं श्रिएणज्जमाणमग्गे—मिन्नाप्रधानसमूहेनान्वीयमानमार्गः" र यह उल्लेख तो उस अन्धपुरुष की अत्यधिक शारीरिक मिलनता का पूरा २ निदर्शक है। मानो वह अन्धपुरुष दिख नारायण की सजीव चलती फिरती हुई मूर्ति ही थी ।

उस काल तथा उस समय में अमरा भगवान् महावीर स्वामी चन्दनरादप नामा उद्यान में पधारे, उन के आगमन का समाचार मिलते हो नगर को जनता दर्शनार्थ नगर से उद्यान की ओर प्रस्थित हुई। इधर विजय नरेश भी भगवान् महावीर स्वामी के पधारने की सूचना मिलने पर महराजा क्णिक की मांति बड़े प्रसन्नचित्त से राजोचित महान् वैभव के साथ नगर से उद्यान की और

<sup>(</sup>१) वचन से स्तुति करना वन्दना है, काया से प्रणाम करना नमस्कार कहलाता है।

<sup>(</sup>२) "मिच्छियाचडगरपहकरेणं " —मिच्चिकाणां प्रसिद्धानां चटकरः प्रधानो विस्तरवान् यः प्रहकरः समूहः स तथा, ऋषवा-मिच्चिकाणां चटकराणां तद् वृन्दानां यः प्रहकरः स तथा तेन "ऋिण्एज्जमाण-मग्गे" ऋन्वीयमानमार्गोऽनुगम्यमानमार्गः मन्नाविलं हि वस्तु प्रायो मिच्चिकाभिरनुगम्यत एवेति भावः[वृच्चिकारः]

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

િરદ

चल पहें । उद्यान के समीप जा कर तीर्थाधियति भगवान् वर्द्धमान के ऋतिशय विशेष को देखते हुए विजय नरेश ऋपने ऋभियंक्य हस्तिरत-प्रश्वान हस्तो से उत्तर पहे ऋौर पांच । प्रकार के ऋभियम (मर्यादा-विशेष, ऋषवा सम्मान प्रवक व्यापार) से अवस्थ भगवान् महावीर की तेवा में उपस्थित हुए। तदनन्तर भगवान् को तीन वार दाहिनी ऋोर से ऋरम्भ कर के प्रदक्षिणा की ऋौर तत्वरचात् वन्दना नमस्कर करके कायिक । ऋौर मानसिकहण में उन की पर्यापाना करने लगे।

"महावीरे जाव समोसिनिनें' यहां पर उल्लेख किये गये "जाव-यावन" पद ने श्रीपपातिक सूत्र के समस्त दशम सूत्र का प्रहरण करना । तथा ''जाव परिसा निग्गया'' इस श्रागम पाठ में पठित "जाव-यावन' पद से श्रीपपातिक सूत्रीय २७ वां समय सूत्र यहणा करना चाहिये। इस सूत्र में श्रमण भगवान महावीर स्वामी के पथारने के श्रमन्तर नगर में उत्पन्न होने वाले श्रानन्दपूर्ण श्रुम वातावरण का, तथा नाना प्रकार के भिन्न र विप बनाकर एवं भिन्न भिन्न विचारों को लिये हुए नागरिकों का श्रमण भगवान वीर प्रभु के चरणों में उपस्थित होने का मुन्दर रूपेण श्रूथ च परिपूर्णरूपेण वर्णन किया गया है जो कि श्रवद्य श्रवलोकनीय है।

"निस्मते जाव पज्जुवासिति" यहां पर दिया गया "जाव-पावन" पद श्रौपपातिक सूत्र के २८ वें सूत्र में ले कर ३२ वें सूत्र पर्यन्त समस्त श्रामम पाठ का सूचक है। इस पाठ में महाराजा कृष्णिक श्रजातशत्रु का प्रारम्भ में लेकर जिनेंद्र भगवान् महावीर स्वामी के चरनार्विन्दों में पूरे वैसव के साथ उपस्थित होने का सविस्तर वर्णन दिया गया है, जिस का विस्तार भय से वहां उल्लेख नहीं किया गया !

"तते एं से जातिऋंधे' इत्यादि पाठ में एक बूढ़े जन्मांध याचक व्यक्ति का बीर प्रभु के चरणों में पहुँचने का जो निर्देश किया है वह भी यहा रहस्य पूर्ण है। मानव हृदय की ऋान्तरिक परिस्थिति कितनी विलच्चण और ऋंधकार तथा प्रकाश पूर्ण हो सकती है इसका यथार्थ ऋनुभव किसी ऋतीन्द्रियदर्शी को ही हो सकता है ?

ऋाज मृगायाम नाम के प्रधान नगर में चारों ऋोर बड़ी चहल पहल दिखाई दे रही है। प्रत्येक नर नारी का हृदय प्रसन्नता के कारण उमड़ रहा हैं। प्रत्येक स्त्री पुरुष बाल वृद्ध ऋौर युवक ऋानंद

- (१) पांच प्रकार के ऋभिगम ,सम्मानविशेष का निर्देश शास्त्र में इस प्रकार किया है-
  - १—पुप्प, पुष्पमाला ऋदि सचित्त द्रव्यों का परित्याग करना ।
  - २ वस्त्र, स्त्राभूपण स्त्रादि स्त्रचित्त द्रव्यों का परित्याग न करना।
  - ३ एकशाटिका अस्यूत वस्त्र का उत्तरासंग करना, अर्थात् उस से मुख को दांपना।
  - ४--भगवान् के दृष्टियोचर हीते ही खंडलीप्रग्रह करना ख्रथीत् हाय जीवना ।
  - भ-मानसिक वृत्तियों को एकाग्रकरना।
- (२) कायिक-पर्यु पासना—हस्त और पाद को संकोचते हुए विनय पूर्वक दोनों हाथ जोड़कर भगवान् के सन्मुख स्विचेक-विवेक पूर्वक स्थित होना कायिक पर्यु पासना कहलाती है।

वाचिक पर्यु पासना — जिनेन्द्र भगवान् महवीर द्वारा प्रतिपादित हुए वचनों को सुनकर, भगवन् ! आपकी यह वासी इसी प्रकार है, यह असंदिग्ध है, यह इमें इष्ट है, इस प्रकार विनयपूर्वक धारस करना वाचिक पर्यु पासना है ।

मालसिक पर्यु पासना – सांसरिक वन्धनों में भवरूप संवेग को धारण करना, ऋशीत् धार्मिक तीत्र. अनुराग को उपलब्ध करना ही मानसिक पर्यु पासना कही जाती है।

[ औपपातिक—सूत्र, पर्यु पासनाधिकार ]

30 }

से विभोर होते हुए वन्दनगदा उद्यन को खोर जा रहे हैं खाज हमारे ख्रहोभग्य से अमण नगवान् महा-वीर स्वामी का इस नगर में पधारना हुआ है हमें उन के पुराय दर्शन का ख्रलस्यलाभ होगा, उन का पुनीत दर्शन चतुर्गति रूप संवार समुद्र से निकाल कर, कर्मजन्य दुखां से मुरिच्चित कर, एवं जन्म मरिए के बन्धन से छुड़ा कर निष्कर्म बनादेने वाला है। उन के पुनीत कथामृत का पान कर के हमारे विकल हृदयों को पूर्ण शांति मिलेगी। इस प्रकार की विशुद्ध भावना से भावित प्रत्येक नर नारी एक दूसरे से आगे निकलने का प्रयत्न कर रहा है। नगर के हर एक विभाग व मार्ग मं भो यही चर्चा हो रही है, ख्रर्यात् पुरुषसिंह, पुरुषोत्तन अी महावीर स्वामी प्रमानुष्राम विहार करते हुए आज नगर के बाहिर चन्दन पादण उद्यान में पयारे हैं यह हमारे नगर का परम ख़होभाग्य है! इसप्रकार जनता आपस में कह रही है। सारांश यह है कि वीर प्रमु क पधारने का सारे नगर में ख़ानन्दमय कोलाहल हो रहा है।

दर्शनार्थ जाने वाले सद्ग्रहस्थों में से कई एक कहते हैं कि हम गृहस्थाश्रम का परित्याग कर अनगार (साधु) बृत्ति को धारण करेंगे। कुछ कहते हैं हम तो देशविरति (शावक) धर्म को अंगीकार करेंगे। क्योंकि साधु वृत्ति का आचरण अत्यन्त किन है। हम में उस के यथावत् पालन करने की शक्ति नहीं है तथा कितने एक भगवान् की भिक्त के कारण जा रहे हैं। कई एक शिष्टाचार की हथ्य से पहुँव रहे हैं तालपर्य यह है कि नगर के हर एक छोटे बड़े व्यक्ति के हृदय में भगवान् के दर्शन की लालसा बड़ो हुई है। तदनुसार नागरिक स्नानादि कियाओं से निवृत्त हो, यथाशक्ति वस्त्राभरणादि पहन और सुगन्धित पदार्थों से सुरभित हो कर प्रकृष्यक् यानादि के द्वारा तथा पैदल अवान की ओर प्रस्थान कर रहे हैं। उन का मन वीर प्रभु के चरण कमलों का भंग बनने के लिये आतुर हो रहा है।

पाठक, स्रभी उस जनमांघ व्यक्ति की भूले न होंगे कि जो मृगाप्राम में भिद्धावृित के द्वारा स्रपना जीवन निर्वाह कर रहा है। वह भिद्धार्थ नगर में घूम रहा है। उद्यान की स्रोर जाने वाले नागरिकों के उत्साहपूर्ण महान् शब्द को सुन कर उस ने स्रपने साथी पुरुष को पूछा कि महानुभाव ! क्या स्राज मृगा-प्राम में कोई इन्द्रमहोत्सव है ? स्रथवा स्कन्द या स्ट्रादि का महोत्सव है ? जो कि ये ख्रानेक उत्र, उत्रपुत्र स्रादिक नागरिक लोग की सजवन से स्रानन्द में विभोर होते हुए चले जा रहे हैं ?

यहां पर "जायतर च जात्र सुधेता" इस पाठ में उत्शिवित "जात-यात्रत्" पर से औपपातिक सूत्रीय २७ वें सूत्र में पठित पाठ का प्रारम्भिक ग्रंश प्रहण करना जिस में नगर के उत्साहपूर्ण वातावरण का सचार वर्णन है।

''इंद्रमहे इ वा जाब निगाच्छिति'' और ''इंद्रमहे जाब निगाद'' इन पाठों के ''जाव-यावत्'' पद से श्री राजप्रदिनीय उपांग के उत्तरार्धगत १४८ वें सूत्र के प्रारम्भिक पाठ का ग्रहण करना, जिस में इन्द्रमहोत्सव स्कन्द्रमहोत्सव, क्द्रमहोत्सव, सुकुन्द्रमहोत्सव इत्यादि १८ उत्सवों का निर्देश किया गया है तथा वहां उद्यान में जाने वाले नागरिकों को अवस्था का भो वहां सुन्दर चित्र खींचा हैं।

उस जन्मान्य व्यक्ति के उक्त प्रश्न का उत्तर देते हुए उस के साथ वाले पुरुष ने कहा कि महानुभाव ! ये नागरिक लोगों के भुरड किसी इन्द्र या स्कन्दादि महोत्सव के कारण नहीं जा रहे किन्तु ऋाज इस नगर के बाइर चन्द्रनग्रद्य उद्यान में श्रमण भगवान् महाबोर स्वामो का प्रवारता हुआ है, ये लोग उन्हीं के दर्शनार्थ उद्यान को ऋोग जा रहे हैं अब तो इम भी वहां चलंगे, वहां चलकर इस भी भगवान् को पर्यु-पासना से ऋपने ऋात्मा को पुनीत बनाने का ऋजस्य लाम प्राप्त करेंगे, इस प्रकार उस जन्मान्य व्यक्ति ने बड़ी उत्सुकता से ऋपनो हार्दिक लालवा को श्रमिन्यक किया। तदनन्तर वह ऋपने साथी पुरुष के साथ

[ ३१

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

चन्दनपादप उद्यान में पहुँचा ख्रौर श्रमण भगवान् महाचोर स्वानों के चरणों में उपस्थित हो कर उन्हें सिविधि बन्दना नमस्कार कर के उचित स्थान पर वैठ गया ।

किसी भी मानवी व्यक्ति के जीवन की क़ीमत उस के बाहर के ख़ाकार पर से नहीं ख़ांकी जा सकती, जीवन का मृत्य तो मानव के हृदयगत विचारों पर निर्भर रहता है। जिन का मातात् मम्बन्य ख़ात्मा में है। एक परम दरिद्र ख़ौर कुला व्यक्ति के ख़ान्तरिक भाव कितने मिलन अथवा विशुद्ध हैं, इस का छनुमान उस की बाहरी दशा से करना कितनी भ्रान्ति हैं?, यह उस जन्मान्य व्यक्ति के जीवन वृत्तान्त से भली भांति सुनिश्चित हो जाता है जो कि साल्विक भाव से प्रेरित होता हुख़ा वीर प्रभु की सेवा में उपस्थित हो रहा है। ख़ौर उन की संगलमय वागी का लाभ उठाने का प्रयत्न कर रहा है।

तदनन्तर विजय नरेश ख्रीर समस्त परिषद् के उचित स्थान पर बैंट जाने पर, धर्म प्रेमी प्रजा को मनोवृत्तिरूप कुमृदिनी के राकेश-वन्द्रथा, धमप्राण, जनता के हृदय-कमल के सूर्य, ऋपनी कैं बल्य विपृति से जगत को ख्रालोंकित करने वाले अवण भगवान् महाबोर स्वामों ने ऋपनी दिव्य वाणी के द्वारा विद्वकल्याण की भावना ने धर्म देशना वेना ख्रारम्भ किया। संसार के भव्यात्माओं को निष्कम बना देने वाली वीर प्रभु की धर्म देशना को सुन कर तथा उमे हृदय में धारण कर ऋत्यधिक प्रसन्न चित्त से भगवान् को विधि पूर्वक वन्दना नमस्कार करने के छनन्तर उपस्थित श्रोत्वर्ग ऋपने र स्थान को लौट गया। तब अमण भगवान् महाबीर स्वामी के प्रधान तिष्य गीतमस्वामी ने उस जन्मांघ व्यक्ति को देखा छौर उन्हों ने भगवान् से पूछा कि भगवन् ! कोई ऐसा व्यक्ति भी है जो कि जन्मांघ होने के छातिरिक्त जन्मांघरूप भी हो । इस का उत्तर भगवान् ने दिया कि हां, गौतम ! ऐसा पुष्ट्य है जो कि जन्मांघ छौर जन्मांघरूप भी है ।

"सन्धे जाव विहरित है इस पाठ के अन्तर्गत "जाव-यावत्" पद से औपपातिक सूत्र के दशवें सूत्र की ओर संकेत किया गया है, उस में बीर भगवान् के समुचित सद्गुणों का बड़े मार्मिक शब्दों में वर्णन किया गया है।

"तते एं एए जाब निग्रञ्जंनि" पाठ के 'जाव-पावन्" पद से श्रीपपातिक सूत्र २७ वें सूत्र का प्रहरा श्रमीष्ट है । तथा "भगवं जाव पज्जुवासाओं" में आये हुए "जाव-पावन्" पद से श्रीपपातिक के दशवें सूत्र का ग्रहरा करना, तथा "नमंसित्ता जाव पज्जुवासाति" पाठ के "जाव-पावन्" पद में श्रीपपातिक के दशवें सूत्र के श्रंतिन श्रंश का ग्रहरा सूचित किया गया है । इसी प्रकार से "पिरिसा जाव-पिडिग्या" पाठ में उन्तिवित "जाव-पावन्" पद श्रीपगातिक के ३५ वें सूत्र का परिचायक है । तथा विजय नरेश के प्रस्थान में जो कृशिक नृत्र का उदाहररा दिया है उस का वर्शन श्रीपगतिक के ३६ वें सूत्र में है, इसके श्रितिरिक्त 'खंमूती सामं श्रास्थागोर जाव विरहित्" पाठ में श्राये हुए "जाव-पावन" पद से गौतम स्वामी के साधु जीवन का वर्शन करने वाले प्रकररा का निर्देश है, उस का उल्लेख जम्बूस्वामी के वर्शन श्रसंग में कर दिया गया है ।

<sup>(</sup>१) भगवान् की उस धर्मदेशनारूप सुधा का पान करने की इच्छा रखने वालों को "श्रीपपा-तिक सूत्र" के देशनाधिकार का अवलोकन तथा मनन करने का यस्न करना चाहिये।

<sup>(</sup>२) जन्मांध का ऋर्य है -जो जन्मकाल से ऋंधा हो, नेत्र ज्योतिहीन हो, ऋौर जिस के नेत्रों की उत्पत्ति ही नहीं हो पाई, उसे जन्मांध रूप कहते हैं। दोनों में ऋन्तर इतना होता है कि जन्मांध के नेत्रों का मात्र झाकार होता है, उस में देखने की शक्ति नहीं होती, जब कि जन्मांधरूप के नेत्रों का ऋाकार भी नहीं बनने पाता, इसलिये यह ऋत्यधिक कुरूप एवं बीभःस होता है।

# श्रो विपाक सूत्र—

जैसा कि पहले बतलाया जा चुका है कि वीर प्रभु की धर्म देशना को सुन कर परिषद वापिस अपने २ स्थान में लीट गई, परन्तु वह जन्नांच वृद्ध व्यक्ति अपनी तक अपने स्थान में नहीं उठा । ऐसा मालूम होता है कि भगवान् के द्वारा वर्णन किये गये कर्म जन्य सुखों एवं दु:खों के विपाक पर विचार करते हुए निज की दयनीय दशा का ख्याल करके अपने पूर्वकृत दुश्कर्मी के भार से भारी हुई ऋपनी ऋहमा को धिक्कार रहा हो। अस समय चतुर्दश पूर्वों के जाता इन्द्रभृति नामा अनगार ने उसे देखा ऋरैर देखते ही वे बड़े विस्मय को प्राप्त हुए। उन को उस बृद्ध व्यक्ति पर बड़ी करुणा ऋदि, जिस के फल स्वरूप उन्हों ने भगवान् से प्रदन किया !

"जायसङ्ढे-जातश्रद्ध" यह पद सूचित करता है कि उस जन्मांधपुरुष के विषय में गौत*म*स्वामी ने जो भगवान् में प्रदन किया है उस में उस व्यक्ति को वर्तमान दयाजनक अवस्था की ही बलवती प्रेरणा है। वस्तुतः महापुरुषों में यही विशेषता होती है कि वे दूसरों के जोवन में उपस्थित होने वाले दुःखां को देख कर उन के मूल कारण को दूंढते हैं तथा स्वयं अधिक रूप में द्रवित होते हैं, अधीत् उन का हृदय करुणा से एक दम भर जाता है।

"जायसङ्ढे जाब एवं " इस पाठ में दिये गये "जाब-पावत्" पर से भगवतीसूत्र १ । १ । ७ । का आंशिक पाठ अभिवेत है। जिस की ब्याख्या इसी अध्याय के पिछले पृथ्टों पर की जा चुकी है। प्रस्तुत प्रकरण में जो संशय का अभिपाय है वह गौतमस्वामी ने स्वयं स्पष्ट करदिया है।

कर्मों की विचित्रता से विश्मित हुए गौतमस्वामी ने अमरा भगवान् महावीर स्वामी से जन्मांच त्रीर जन्मांधरूर के जानने की इच्छा प्रकट की थी, उस के विषय में भगवान् ने उस का जो अनुरूप उत्तर दिया, अब सुत्रकार उस का उल्लेख करते हए इस प्रकार कहते हैं।

मूल- एवं खलु गीतमा! इहेव मियग्गामे खगरे विजयस्स पुत्ते मियादेवीए मियाउत्ते गामं दारए जातिऋधे जातऋधारूवे गातिथ गां तस्स दारगस्स जाव ऋगितिमित्ते. तते ए मियादेवी जाव पिइजागरमाखी २ विहरति । तते सं से भगवं गीतमे समसं भगवं महावीरं बंदति नमंसति वंदित्ता नमंसित्ता एवं वयासी - इच्छामि एं मंते !. ऋहं तुब्भेहिं श्रवभगुरुणाते (समागे) मियापूर्ण दास्यं पासिक्तर्। श्रहासुहं देवागुप्पिया ! तते गां से भगवं गोतमे समर्थेणं भगवया अध्भणुएणाते समार्थे हट्टतुट्ठे समर्गस्स भगवञ्ची अंतितातो पांड-निक्षमइ पर्डिनिक्खमित्ता अतुरियं जाव सं'हेमाणे २ जेणेव मियग्गामे स्मारे तेसेव उवाग-च्छति । उवार्गाच्छत्ता, मियरगामं नगरं मङभंगङभेगां अगुपविस्सह । अगुप्पविस्सत्ता जेगोव मियाए देवीए भिहे तेखेव उवागच्छति । तते एं सा मियादेवी भगवं गोतमं एउजमार्ख पासित

<sup>(</sup>१) द्वाया - एवं खत्नु गौतम ! इहैव मृगायामे नगरे विजयस्य पुत्रः मृगादेव्या स्नात्मजो मृगापत्रो नाम दारकः जात्यंथी जातान्धकरूपः, स्तरतस्य दारकस्य यायदाकृतिमात्रं, ततः सा मृगादेवी यावत् प्रतिजाग-रयोग्त २ विहरति। ततः स भगवान् गौतमः श्रमणं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति, वन्दित्वा नमस्यित्वा एवसवादीत् इच्छामि भदन्त ! ऋहं युष्माभिरभ्यनुत्तातो मृगापुत्रं दारकं द्रष्टुम् । ययामुखं देवानुविय !, ततः स भगवान् गौतमः अमेरोन भगवताऽभ्यनुजातः सन् इष्टतुष्टः श्रमरास्य भगवतोऽन्तिकात् प्रतिनिष्कामित्,

पासित्ता हह - जाव एवं वयासी—संदिसतु सं देवासुष्पिय! किमागमसपयोयसं ? तते सं मगवं गोतमे मियं देवि एवं वयासी—ग्रहससं देवासुष्पिए! तव पुत्तं पासित्तुं हव्वमागते, तते सं सा मियादेवी मियापुत्तस्स दारगस्स श्रमुमगजायए चत्तारि पुत्ते सव्वालंकारिवभूसिए करेति, करेता भगवतो गोतमस्स पायसु पाडे़ित, पाडेता एवं वयासी—एए सं मंते! मम पुत्ते पासह, तते सं से भगवं गोतमे मियं देवि एवं वयासी—नो खलु देवासुष्पिए! श्रहं एए तव पुत्ते पासितं हव्यमागए, तत्थ सं जे से तव जेहे पुत्ते मियापुत्ते दारए जातिश्रंधे जाव श्रम्धास्त्वे जएसं तुमं रहस्सियंमि भूमिघरंसि रहस्मिएसं भत्तपासेसं पियादेवो भगवं गोतमं एवं वयासी—से के सं गोतमा! से तहास्त्वे सामी वा तवस्सी वा जेसं तव एसमहे मम ताव रहस्सकते तुब्भं हव्यमक्खाते जतो सं तुब्भे जासह ?॥

पदार्थ-एवं—इस प्रकार। सन्तु—निश्चय से। गोतमा!—हे गौतम!। इहेव — इती। मियगामे स्वारे — मृगाव्राम नगर में। विजयस्स पुत्ते — विजय नरेश का पृत्र। मियादेवीय श्रात्य — मृगादेवी का श्रात्मज। मियाउते — मृगापुत्र। सामं — नामक। दारम् — वालक, जो कि। जातिश्रंथे — जन्म से श्रन्था तथा जातश्रंथाकवे — जातान्थकरूप है। तस्स — उस। दारास्स — शिशु के [हस्त श्रादि श्रवयव]। मिया-नहीं है। जाव — यावत् हस्तादि श्रवयवों के। श्रागितिमिरों — मात्र श्राकार-चिन्ह हैं। तते सं — तदनन्तर । सा मियादेवी — वह मृगादेवी। जाव — यावत् उस की रच्चा में। पितृजागरमासी — सावधान रहती हुई। विहर्ति — विहरस कर रही है। तते सं — तदनन्तर। से — उस। भगवं गौतमे — भगवान् गौतम ने। समसं — श्रमस् । भगवं — मगवान् गौतम ने। समसं — श्रमस् । भगवं — मगवान् । महावीरं — महावीरं स्वामी को। बंदति — वन्दन किया। नमंसिति — नमस्कार किया। वंदिता नमंसित्ता — वन्दन तथा नमस्कार करके। एवं — इस प्रकार वे। वयासी — कहने लगे। मंते हे भगवन् !। श्रहं — मैं। तुञ्जेहिं — स्वापुत्र । दारयं — वालक को। पासित्तप — देखना। सं — वाल्यालंकारार्थक है। इच्छामि — चाहता हुँ श्वारयं — वालक को। पासित्तप — देखना। सं — वाल्यालंकारार्थक है। इच्छामि — चाहता हुँ श्वारयं — वालक को। पासित्तप — देखना। सं — वाल्यालंकारार्थक है। इच्छामि — चाहता हुँ श्वारयं — वालक को। पासित्तप — देखना। सं —

प्रतिनिष्कम्य ऋत्वरितं यावच्छोधमानो २ यत्रैव मृगाप्रामं नगरं तत्रैवोपागच्छिति, उपागत्य मृगाप्रामं नगरं मध्यमध्येनानुप्रविद्याति, ऋनुपविदय यत्रैव मृगादेव्या एहं तत्रैवोपागच्छिति । तनः सा मृगादेवी भगवन्तं गौतम-मायान्तं पश्यिति, हृष्ट्रा हृष्ट० यावदेवमवदत् —संदिशतु देवानुप्रिय ! किमागमनप्रयोजनम् १ ततो भगवान् गौतमो मृगां देवीमेवमवदत् —ऋहं देवानुप्रिये ! तव पुत्रं द्रग्टुंशीप्रमागतः । ततः सा मृगादेवी मृगापुत्रत्य दारकस्यानु-मार्गजातांश्चतुरः पुत्रान सर्वालंकारिवभूषितान् करोति, कृत्वा भगवतो गौतमस्य पादवोः पातयित पात्यित्वैव-मवदत् –एतान् भदन्त । मम पुत्रान् पश्यत ततः स भगवान् गौतमो मृगां देवीमेवमवदत् नो खलु देवानुप्रिये ! ऋहमेतान् तव पुत्रान् द्रष्टुंशीष्रमागतः, तत्र यः स तव ज्येष्ठः पुत्रो मृगापुत्रो दारको जात्वन्धो यावदन्धकरूपः, यं त्वं राहसिके भूमिएहे राहसिकेन भक्तपानेन प्रतिजागरयन्ती विहरित, तमहं द्रष्टुंशीष्रमागतः । ततः सा मृगादेवी भगवन्तं गौतममेवमवदत् —को गौतम ! स तथारूपो ज्ञानी वा तपस्त्री वा येन तथेषोऽर्यो मम तावत् ६ स्यकृतस्तुम्यं शीष्रमाख्योतो यतो युगं जानीय १ ।

# श्रो विपाक सूत्र--

िप्रधम **स**ध्याय

श्रर्थीत् हे भद्र ! श्रद्धालुहं — जैसे तुम को सुख हो । तते एं — तदनन्तर । से भगवं गातमे — वह भगवान् गौतम, जो कि । समणेणं भगवयः - श्रमण भगवान् के द्वारा । श्रव्भणुएणाते समाणे -भ्रम्यनुतात-त्राज्ञा प्रन्त कर चुके हैं, और । हट्टतुट्टे --अति प्रसन्न हैं । समज्जस्त --श्रमण । भगवस्रो --भगवान् के । श्रांतितातो-पास से । पड़िनिक यमइ-चल दिये । पड़िनिक खमिना - चल कर । अतुरियं जाव सोहेमारो - अशीधता से यावत् ईर्या-समिति पूर्वक गमन करते हुए ! जेरीव - जहां ! मियग्गामे गुगरे-मृगायाम नगर था। तेलेव-उसी स्थान पर। उवागच्छति -- त्राते हैं। उचागच्छित्रसा— श्रा कर । मर्ज्समज्भेत्स —नगर के मध्यमार्ग से । नियम्मामं सागरं—मृगाधाम नगर में । ऋगुपविस्साइ — प्रवेश करते हैं। ऋगुष्यविस्सित्ता — प्रवेश करके। जेगोत्र -- जहां पर । मियादेवीप --मृगादेवी का। गिहे-धर था। तेलेव-उसी स्थान पर। उवागच द्रुति - आते हैं। तते ए -तदनन्तर ! सा मियादेवी — उस मृगादेवी ने । पजनमाणं — आते हुए । भगवां गीतमं — भगवान् गौतम स्वामी को । पास्नति --देखा, त्रौर वह उन्हें । पास्निता---देख कर । हट्ट०--प्रसन्न हुई । जाव - यावत् पर्वा वयास्ती - इस प्रकार कहने लगी । देवासुप्पिया ! - हे देवानुप्रिय ! ऋर्थात् हे भगवन् ! । किमागमस-पयोपणं ?-- त्राप के पथारने क्या प्रयोजन है ? । संदिसतु - वह बतलावें । तते ए - उस के अनन्तर । भगवां गोतमे -- मगवान् गौतम । मियं देविं -- मृगादेवी को । पवां वयासी -- इस प्रकार कहने लगे। देवाणुष्पिष !--हे देवानुष्रिये ! अर्थात् हे भद्रे ! , अहं --मैं । तब --तेरे । पुरां --पुत्र को । पासिन्तुं --देखने के लिये । हव्बमागते - शीव्र अर्थात् अन्य किसी स्थान पार न जाकर सीधा सुम्हारे घर, आया हूँ । तते ग/- तदनन्तर । सा मियादेवी-वह मुगादेवी । भियापुत्तस्त दारगस्त - मृगापुत्र बालक के । ऋणु-मग्गजायद--पश्चात् उत्पन्न हुए २। चत्तारी पुत्तो --चारपुत्री को । सञ्चातंकारविभूसिय --सर्व त्रलंकारी से विभूषित ! करेति-करती है। करेता - कर के। भगवतो गोतमस्त-भगवान् गौतम स्वामी के । पायसु चरणों में । पाड़ ति - डालती है । पाडेचा - नमस्कार कराने के पश्चात्, वह । एवां वयासी - इस प्रकार बोली । भंते !- हे भगवन् ! पर्य गाँ - इन । सम पुनां - मेरे पुत्रों की । पास्त ह -- देख लें । तते गां -तदनन्तर । भगजं गोतमे - भगवान् गौतम ने । नियं देवि - मृगादेवी को । एजं वयासी -इस प्रकार कहा। देवासुष्पिष !-हे देवानुप्रिये !। श्रहं - मैं। एए तब पुने -तेरे इन पुत्रों की। पासिनुं देखने के लिये। नो हज्यक्षणार - शीघ नहीं ऋषा हूँ किन्तु। तत्य गां - इन में। जे से तब जेहे पुने - तुम्हारा वह ज्येष्ठ पुत्र जो कि। जातिश्रंथे - जन्म से अन्धा। जाब अधारुवे -- यावत् अधकरूप है, ऋर जो। मियापुक्त दारप - मृगापुत्र के नाम का बालक है, तथा । जए लें तुमं - जिस को तूं । रहस्सियसि भूमि-घरंसि - एकान्त के भूमिएह (भौरे) में। रहस्तियद्शं भत्तवाशेशं-गुप्तरूप से खान पान ऋदि के दारा पंडिजागरमाली विहरिस --पालन पोषण में सावधान रह रही है। तं ग्रं -- उस की । ऋदं -- मैं । पासिन्तुं --देखने के लिये। ह्रव्यमागते -शीव त्राया हूँ । तते गां - तदनन्तर । हा भियादेवो - वह मृगादेवी । भगवां गोतमं --भगवान् गौतम स्वामी के प्रति । एवं वयासी --इस प्रकार कहने लगी 🕴 गातमा ! --

<sup>(</sup>१) "संदिसतु एाँ देवायुण्पिया! - " तथा " - एर - एाँ भंते! मम पुणे ं इत्यादि पाठों में मृगादेवी ने भगवान् गौतम को देवान् प्रिय या भदन्त के सम्बोधन से सम्बोधित किया है, परन्तु इस पाठ में उस ने "गोतमा!" इस सम्बोधन से उन्हें पुकारा है, ऐसा क्यों ! गुक्क्रों को उन्हों के नाम से पुकारना कहां की शिष्टता है ! इस प्रश्न का उत्तर यह है कि यहां मृगादेवी को शिष्टता में सन्देह वालों कोई बात प्रतीत नहीं

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ैं **३**४,

हे गोतम ! । से के एां — वह कोन । तहाक वे -तथारूप — ऐते । एएएो — रानो । तवस्त्रो वा — अध्या तप-स्वी हैं । जेएा — जिस ने । तव एसमहें — अपको यह बात, जो कि । मम ताव रहस्सकते — मैंने गुप्त रक्ती थी । तुक्रमं हव्वभवस्वाते — तुम्हे शीघ ही बतलादी । जती एां — जिस से कि । तुक्रमें जाएह - तुम ने उसे जान लिया ।

मुलार्थं - हे गौतम ! इसी मृगाप्राम नामक नगर में विजय नामक चत्रिय राजा का पुत्र मृगादेवी का ब्रात्मज मृगापुत्र नामक बालक है जो कि जन्म काल से ब्रंधा ब्रौर जन्माधकरूप है, उस के हाथ, पांच नेत्र त्रादि स्रंगोपांग भी नहीं हैं, केवल उत स्रंगोपांगी के स्नाकार-चिन्ह ही हैं । महाराणी मृशादेवी उस का पालन पोषण बड़ी सावधानी के साथ कर रही हैं। तदनन्तर भगवान गौतम ने श्रमण भगवान महावोर स्वामी के चरणों में बंदना नमस्कार कर के उन से प्रार्थना की, कि भगवन् ! स्त्राप की स्त्राज्ञा से भैं मृगापुत्र की देख-ना चाहता हुँ १, इत के उत्तर में भगवान ने कहा कि गौतम ! जैसे तुम्हें सुख हो विसा करो, इस में हमारी तर्फ से कोई प्रतिबन्ध नहीं है ] । अब अमण भगवान् द्वारा आजा प्राप्त कर प्रसन्न हुए गीतम स्वामी भगवान् के पास से मृगापुत्र को देखने चले । ईर्यासमिति (विवेक पूर्वक चलना) का यथाविधि पालन करते हुए भगवान गौतम स्वामी ने नगर के मध्यभाग से नगर में प्रवेश किया । जिस स्थान पर मृगादेवी का घर था, वे वहां पर पहुँच गये। तदनन्तर मृगादेवो ने गौतम स्वामी को आते हुए देखा स्त्रोर देख कर प्रसन्त-चित्त से नतमस्तंक होकर उन से इस प्रकार निवेदन किया — हे देवातुष्रिय ! ऋर्थात् हे भगवन् ! ऋाप के ऋागमन का क्या प्रवोजन है ? ऋर्थात् ऋाप किस प्रयोजन के लिये यहां पर पक्षारे हैं ? उत्तर में भगवान गौतम स्वामी ने मृगादेवी से कहा - हं देवान प्रये!, ऋर्थात् दे भद्रे!, मैं तुम्हारे पत्र को देखने के लिये ही स्राया हूँ। तब मृगादेवी ने मृगापुत्र के परचात् उत्पन्न हुए २ पत्रों को वस्त्राभूषणादि से ऋलंकृत कर भगवान् गौतम के चरणों में डाल कर निवेदन किया कि भगवन् ! ये मेरे पत्र हैं इन को ब्राप देख लीजिए । यह सुन कर भगवान् गीतम मृगादेवी से बोलें -हे देवानुप्रिये ! मैं तुम्हारे इन पुत्रों को देखने के लिये यहां पर नहीं आया हूँ, किन्तु तुम्हारा ज्येष्ठ पुत्र मृगापुत्र जो जन्मांघ और जन्मांधकरूप है, तथा जिस को तुम ने एकांत के भूमियह में रक्खा हुआ है एवं जिस का तुम युक्तरूप से सावधानता-पूर्वक खान पान ऋादि के द्वारा पालन पोषण कर रही हो, उसे देखने के लिये ऋाया हूँ १ यह सुन कर मृगादेवों ने मगवान् गौतम से (ऋादचर्य —चकित हो कर) निवेदन किया — भगवन् ! वह ऐसा जानी अध्यया तपस्थी कौन है ! जिस ने मेरी इस रहस्य -पूर्ण गुप्त वार्ता को आप से

होती परन्तु अपने अत्यन्त गुप्त रहस्य के प्रकाश में आ जाने से मृगादेवी हकी वक्की सी रह गई, जिस के कारण उस के मुख से सहसा मोतमा !" ऐसा निकल गया है, जो संभ्रान्त दशा के कारण शिष्टता का घातक नहीं कह जा सकता। हृदयगत चंचलता में यह सब कुछ संभव होता है।

<sup>(</sup>१) प्रश्न चरम-तीर्थंकर भगवान महावीर स्वामी सर्वज्ञ थे, सर्वदर्शों थे, उन की ज्ञान ज्योति से कोई पदार्थ त्रोभक्त नहीं था। यही कारण है कि उन को वाणी में किसी प्रकार की विषमता नहीं होती थी, वह पूर्णरूपेण यथार्थ ही रहती थी। परन्तु अनगार गौतम मृगापुत्र को स्वयं अपनी आंखों से देखने जा रहे हैं जब कि भगवान् से उस का समस्त वृत्तान्त सुन लिया जा चुका है। क्या यह भगवद्—वाणी पर अविश्वास नहीं १।

# श्री विपाक सुत्र—

प्रथम क्राध्याय

कहा, जिस से श्राप ने उस गुष्त रहस्य को जाना है।

टोका — भगवन् ! अन्वकलप [ जिस के नेवों की उत्पत्ति भी नहीं हो पाई ] में जन्मा हुन्नां वह पुरुष कहां है ? गोतम स्वामों ने बड़ी नम्रता से प्रभु वीर के पवित्र चरणों में निवेदन किया । गौतम ! इसी मृगाप्राम नग में मृगादेवी की कुच्चि से उत्पन्न विजयनरेश का पुत्र मृगापुत्र नाम का वालक है, जो कि अन्धकरूप में ही जन्म को प्राप्त हुन्नाः है, अतएव जन्मांध है, तथा जिसके 'ाथ, पर, नाक, आंख और कान भी नहीं है, केवल उन के आकार-चिन्ह ही हैं उस की माता मृगादेवी उसे एक गुप्त भूमिएह में रख कर गुप्तरूप से ही खान पान पहुँचाकर उन का संरच्छा कर रही है । भगवान् ने बड़ी गम्भीरता से उत्तर दिया, जिसकी यथार्थता में किसी भी प्रकार के सन्देह को अवकाश नहीं है।

"दारगस्स जाव आगितिहिनों" तथा "मियादेवी जाव पडिजागरमाणी" इन दोनों स्थलों में पढ़े गये "जाव-यावत्" पद से पूर्व पठित स्थागम-पाट का ग्रहण करना ही सूत्रकार को अशिषेत है। "जाति-श्रन्धे" और "जायश्रम्धारूवे" इन दोनों पदों के अर्थ-विभेद पर प्रकाश डालते हुए स्राचार्य श्री स्रभयदेव सूरि जी इस प्रकार लिखते हैं—

"जाति-अन्धे" चि—जातेरारभ्यानधो जात्यन्धः स च च च कुरुपघाताद्षि भवतीत्यत आह— 'जाय-श्रंशारूवे' चि जातमुत्पन्तर न्थकं नयनयोरादित प्वानिष्यचेः कुत्सिताङ्गं हपं-स्थरूपं यस्यासौ जातान्धकरूपः"—तात्पर्य यह है कि "जाःयन्य' और "जातान्धकरूपः" इन दोनो पदो में प्रथम पद से तो जन्मान्ध अर्थात् जन्म से लेकर होने वाला अन्धा यह अर्थ विचित्तत है, और दूसरे से यह अर्थ अभिषेत है कि जो किसी वाद्यनिमित्त से अन्धा न हुआ हो किन्तु प्रारम्भ से ही जिसके नेत्रों की निष्यत्ति-उत्पत्ति नहीं हो पाई

उत्तर — ऐसी बात नहीं है, भगवान् गौतम ने जब भी भगवान् महाबीर से कोई पृच्छा की है तो उस में मात्र जनहित की भावना ही प्रधान रही है उन के प्रदन सर्वजनाहिताय एवं सुखाय ही होते थे अन्यथा उपयोगलगाने पर स्वयं जान सकने की शक्ति के धनी होते हुए भी वे भगवान् से ही क्यों पूछते हैं ! उत्तर स्पष्ट है, भगवान् से पूछने में उन का यही हार्द है कि दूसरे लोग भी प्रमु-वाणी का लाभ लें लें — अन्य भावुक व्यक्ति भी जीवन को समुज्वक बनाने में ऋषसर हो सकें, सारांश यह है कि भगवान् की वाणी से सर्वतीमुखी लाभ लेने का उदेश्य ही अनगार गौतम की एवछा में प्रधानतया कारण हुआ रहा है।

प्रस्तुत प्रकरण में भी उसी सद्भावना का परिचय मिल रहा है । यदि अनगार गौतम मृगापुत्र को देखने न जाते तो अधिक संमव था कि मृगापुत्र के अतीत और अनागत जीवन का इतना विशिष्ट कहापीह (सोच विचार) न हो पाता और नाहीं मृगापुत्र का जीवन आज के पापी मानव के लिये पापनिवृत्ति में सहायक बनता । यह इसी पृच्छा का पल है कि आज भी यह मृगापुत्र का जीवन मानवदेहधारी दानव को अशुभ कमों के भीषण परिणाम दिखाकर उन से निवृत्त करा कर मानव बनाने में निमित्त बन रहा है, एवं इसी पृच्छा के बल पर प्रस्तुत जीवन की विचित्र घटनाओं से प्रभावित होकर अनेकानेक नर नारियों ने अपने अन्धकार- पूर्ण मविष्य को समुद्यवल बना कर मोच प्र प्राप्त किया है और भविष्य में करते रहेंगे।

भगवान् गौतम की किसी भी पृच्छा में अविश्वास की कोई स्थान नहीं। वे तो प्रभु वीर के परम श्रद्धालु, परम सुविनीत, आजाकारी शिष्यरत्न थे। उन में अविश्वास का ध्यान भी करना उन को समभते में भूल करना है।

ि ३७

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

जन्मान्ध तो जन्मकाल से किसी निमित्त द्वारा चतु के उपवात हो जाने पर भी कहा जा सकता है ऋथीत् ऐसे ब्यक्ति को भी जन्मांध कह सकते हैं जिस के नेत्र जन्मकाल से नष्ट हो गये तो, परन्तु जातान्धकरूप उसे कहते हैं कि निसके जन्मकाल से ही नेत्रों का ऋसद्भाव हों — नेत्र न हों। यही इन पदों में ऋषे विभेद हैं जिसके कारण सूत्रकार ने इन दोनों का पृथक २ ग्रहण किया है।

तदनन्तर श्रज्ञानान्धकाररूप पातक समूह को दूर करने में दिवाकर (सूर्य) के समान श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी को विधि पूर्वक बन्दना नमस्कार कर भगवान् गौतम स्वामी ने उनसे सविनय निवेदनं किया कि भगवन् ! यदि आप मुक्ते आजा दें तो मैं उस मृगापुत्र नामक बालक को देखना चाहता हूँ ? !

"तुड्मेहिं अब्भिणुएणाते" इस पद में गौतम स्वामी की विनीतता की प्रत्यक्त भलक है जो कि शिष्यी-चित सद्गुणों के भव्यप्रसाद को मूल भित्ति है। हे देवानुप्रिय ! जैसे तुम को सुख हो, यह था प्रभु महाबीर की तर्फ से दिया गया उत्तर। इस उत्तर में भगवान् ने गौतम स्वामी को जिगमिषा (जाने की इच्छा) को किसी भी प्रकार का व्याचात न पहुँचाते हुए सारा उत्तरदायित्व उन के ही ऊपर डाल दिया है, और अपनी स्वतन्त्रता को भी सर्वथा सुरक्ति रक्खा है।

तदनन्तर जन्मान्ध श्रीर हुएड रूप मृगापुत्र की देखने की इच्छा से सानन्द श्राशा प्राप्तकर शान्त तथा हर्षित श्रन्तः करण से श्री गीतम श्रनगार भगवान् महाबीर स्वामी के पास से श्रर्थात् चन्दन पादपीद्यान से निकल कर ईर्थांसभिति का पालन करते हुए मृगाश्राम नामक नगर की श्रीर चल पड़े।

यहां पर गौतम स्वामी के गमन के सम्बन्ध में सूत्रकार ने ' ऋतुरियं जाव सोहेमाणे — ऋत्वरितं यावत् शोधमानः' यह उल्लेख किया है। इस का ताल्पर्य यह है कि मृगापुत्र को देखने की उल्करठा होने पर भी उन की मानसिक वृत्ति ऋथच चेष्टा ऋौर ईर्यांशमिति ऋादि साधुजनोचित ऋगवार में किसी प्रकार का ऋन्तर ज़िहीं ऋगे पाया। वे वड़ी मन्दगति से चल रहे हैं, इस में कारण यह है कि उन का मन स्थिर है—मानसिक वृत्ति में किसी प्रकार का ह्योम नहीं है। वे अंसप्रान्त रूप से जा रहे हैं ऋर्यात् उन की गमन किया में किसी प्रकार की व्ययता दिखाई नहीं देती, क्योंकि उन में कायिक चल्लता का ऋमाव है। इसी लिये वे युगप्रमाण भूत भूमाग के मन्द ने ईर्यासमिति पूर्वक (सम्यक्तया ऋयलोकन करते हुए) गमन करते हैं। यह सब ऋर्य "जाव" यावत्" शब्द से संग्रहीत हुऋा है 'सोहेमाणे — शोधमानः" का ऋर्य है युग — (साढ़े तीन हाथ) प्रमाण भूमि को देख कर विवेकपूर्वक चलना। इस में सन्देह नहीं कि महापुरुषों का गमन भी सामान्य पुरुषों के गमन से विलत्तण ऋथच ऋर्य रूप होता है। वे इतनी सावधानी से चलते हैं कि मार्ग में पड़े हुए किसी चुद्रजीव को हानि पहुँचने नहीं पाती, किर भी वे स्थान पर ऋष्कर उसकी ऋगलोचना करते हैं यह उनकी महानता है, एवं शिष्यसमुदाय को ऋगने कर्तव्यालन की ऋोर ऋर्दर्श प्ररेशा है।

तदनन्तर भगवान् गौतम स्वामी मृगाग्राम नगर के मध्य में से होते हुए मृगादेवी के घर में पहुंचे तथा उन को ग्राते देख मृगादेवी ने बड़ी प्रसन्तता में उन का चिश्वपूर्वक स्वागत किया श्रौर प्रधारने का प्रयोजन पूछा।

<sup>(</sup>१) यावत् — करणादिदं दृश्यम् - अचवलमसंभंते जुगंतर — पलोषणाए दिद्वीए पुरस्रो रियं — तकाचपलं कायचापल्यभावात्, क्रियाविरोषणे चैते तथा असंभ्रान्तो भ्रम-रहितः, युगं सूपस्तलमाणो भूभागोऽाप युगं तस्था-न्तरे मध्ये प्रलोकनं यस्याः सा तथा तथा दृष्ट्या-चच्चुषा "रियं" इति ईर्यो गमनं तद्विषयो मागोंऽपीयोऽतस्ताम् ।

िप्रथम ऋध्याय

"पासित्ता हट्ट॰ जाव वयासी" इस पाठ में उल्लेख किय गये "जाव-पावत्" पद में भगवती-सूत्रीय १४ वें शतक के निभ्नलिस्ति पाट के प्रदेश करने की छोर संकेत किया गया है---

...... इद्वतृष्टचित्तमाणंदिया, पीइमणा, परमसोमणस्सिया, हरिसवसविसण्पमाणहियया विष्पामेव श्रासणाश्रो श्रव्धुद्देह गोयमं श्रणगारं सत्त द्वायाई श्रणुगच्छद २ तिक्खुसो श्रायहिणं पयाहिणं करेति करिसा वंदित्या णमंसित्य......।

सारांश यह है कि महाराणी मृगावती अपने घर की ओर आते हुए भगवान गौतम स्वामी को देख कर अधिक हर्षित हुई, तथा प्रसन्न चित्त से शीघ ही आसन पर से उठ कर सात आठ क्दम आगे गई, और उन को दाहिनो तर्फ से तोन वहर प्रदिक्षिणा दे कर वन्दना तथा नमस्कार करती है, वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर विनयपूर्वक उन से पूछती है कि भगवन ! फर्माइये आप ने किस निमित्त से यहां पर पधारने की कृषा की है!।

महाराणी मृगादेशी का गौतम स्वामी के प्रति आगमन-प्रयोजन-विषयक प्रश्न नितरां समुचित एवं बुद्धिगम्य है, कारण कि आगमन विषयक अवगति-ज्ञान होने के अनन्तर ही वह उन की इच्छित वस्तु देने में समर्थ हो सकेगो तथा उपकरण आदिक वस्तु का दान भी प्रयोजन के अन्तगत ही होता है, इस लिये महाराणी मृगादेवी की प्रच्छा को किसी प्रकार से अंसधिटत नहीं माना जा सकता, प्रस्युत वह युक्तियुक्त एवं स्वाभाविक है।

प्रयोजन-विषयक प्रश्न के उत्तर में गौतम स्वामी ने अपने आगमन का प्रयोजन बतलाते हुए कहा कि - देवि! मैं केवल तुम्हारे पुत्र को देखने के लिये यहां आया हूँ। यह सुन मृगादेवी ने अपने चारों पुत्रों को जी कि मुगापुत्र के परचात् जनमे हुए थे-वस्त्र भूषणादि से ऋलकृत कर के गीतम स्वामी की सेवा में उपस्थित करते हुए कहा कि भगवन् ! ये मेरे पुत्र हैं, इन्हें आप देख लीजिये भूगादेवी के सुन्दर और समलंकृत उन चारों पुत्रों को अपने चरणों में भुके हुए देखकर गौतम स्वामी बोलें - महाभागे ! मैं तुम्हारे इन पुत्रों को देखने की इच्छा से यहां पर नहीं ऋाया, किन्तु तुम्हारे मृगापुत्र नाम के ज्येष्ठ पुत्र-जो कि जनमकाल से ही ऋन्धा तथा पंगुला है और जिस को तुमने एक गुप्त भूमिएइ मे रक्खा हुआ है तथा जिस का गुप्तरूप से तुम पालन पोषण कर रही हो-को देखने के लिये में यहां आया हूँ । गोतम स्वामी को इस अभुतपूर्व विस्मयजनक वाणी सुनकर मुगादेवी एकदम अवाक् सी रह गई! उस ने आइच यीन्वित होकर गीतम स्वामी से कहा कि भगवन्! इस -गुप्तरहस्य का स्राप को कैसे पता चला? वह ऐसा कोन सा स्रतिशय ज्ञानी या तपस्वी है जिस ने स्राप के सामने इस गुप्तरहस्य का उद्घाटन किया? इस वृत्तान्त को तो मेरे सिवा दूसरा कोई नहीं जानता, परन्तु आपने उसे कैते जाना ? मृगादेवी का गौतम स्वामी के कथन से विस्मित एवं आद्यादचर्यान्वित होना कोई अस्वाभाविक नहीं ? यदि कोई व्यक्ति अपने किसी अन्तरंग वृत्तान्त को सर्वया गुप्त रखना चाहता हो, और वह अधिक समय तक गुप्त भी रहा हो, एवं उन्ने सर्वथा गुप्त रखने का वह भरसक प्रयत्न भी कर रहा हो, ऐसी अप्रवस्था में अवस्मात ही कोई अपरिचित व्यक्ति उस रहस्वमयी गुप्त घटना को यथावत् रूपेण प्रकाश में ले आवे ती सनने वाले को अवस्य ही आहचर्य होगा ! वह सहसा चौंक उठेगा, वस बही दशा उस समय मृगादेवी की हुई ! वह एकडम सम्भ्रान्त और चिकत सी हो गई ? इसी के फलस्वरूप उस ने गौतम स्वामी के विषय में "भन्ते !" की जगह "गातमा !" ऐसा सम्बोधन कर दिया ।

"जातित्रप्रेय जाव स्रंथारूवे" में पठित "जाव-यावन्" पद से "जातिमूप, जातिवहिरे, जातिपंगुसे" इत्यादि पूर्व प्रतिपादित पदों का प्रहण करना, जो कि मृगापुत्र के विशेषण रूप हैं। तथा 'हव्यमागप"

इस नाक्य में उल्लेख किये गये "हब्ब" पद का आवायं अभयदेवत्रि शोध अर्थ करते हैं. जैसे कि — "हव्वं िस शीधम्" । परन्तु उपासक —दशांग को व्याख्या में श्रद्धे य श्री धासी लाल जी महाराज ने उस का "श्रकस्मात्" अर्थ किया है और लिखा है कि मगध देश में आज भी "हब्ब-हब्य" शब्द अकस्मात् ( अचानक ) अर्थ में प्रसिद्ध है । हब्यम् — अकस्मात्, हब्य भित्ययं ..ब्दोऽद्यापि मागधे अकस्माद्धं प्रसिद्ध । (पृष्ठ ११४)।

स्वकीय गुन्त वृत्तान्त को भी गोतमस्वामो द्वारा उद्घाटित हो जाने से चिकित हुई मृगादेवी का गोतम स्वामो से किसी ख्रितिशय ज्ञानी वा तपस्वो सम्बन्धो प्रश्न भी रहस्य पूर्ण है । नितान्त गुप्त अथवा अन्तःकरण में रही हुई बात को यथार्प रूप में प्रकट करना, विशिष्ट ज्ञान पर ही निर्भर करता है, विशिष्ट ज्ञान के घारक मुनिजनां के बिना —िजन की ख्रास्प्योति विशिष्ट प्रकार के ब्रावरणों से अनाञ्चन्त होकर पूर्णरूपेण विकास को प्राप्त कर चुको हो —दूसरा कोई व्यक्ति ख्रान्तःकरण में छिपी हुई बात को प्रकट नहीं कर सकता ! अत एव मृगादेवी ने भगवान् गौतम से जो कुछ, पूछा है उसमें यही भाव छिपा हुआ है।

मृगादेवी के उक्त प्रदन का गौतमस्वामी ने जो उत्तर दिया अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं -

मूल — 'तते गां भगवं गोतमे नियं देवि एवं वयासी — एवं खलु देवाणुप्पिए ! मम धम्मायरिए समग्रे भगवं जाव, नती गां ऋहं जागामि । जावं च गां मियादेवी भगवया गोतमेगां सद्धिं एयमट्ट' संलवति तावं च गां मियापुत्तस्स दारगस्स भत्तवेला जाया

- (१) छाया ततो भगवान् गौतमो मृगां देवीमेवमवदत् एवं खलु देवानुप्रिये ! मम धर्माचार्यः श्रमणो भगवान् यावत्, ततोऽहं जानामि । यावच्च मृगादेवी भगवता गौतमेन सार्द्ध मेतमर्थं संलपित तावच्च मृगा- पुत्रस्य दारकस्य भन्तवेला जाता चाण्यभवत् । ततः सा मृगादेवी भगवन्तं गौतममेवमवादीत् यूयं भदन्त ! इहैव तिष्ठत, यावदृहं युप्मभ्यं मृगापुत्रं दारकमुपदर्शयामि, इति कृत्वा यत्रैव भन्तपानग्रहं तत्रैवोपागच्छिति, उपागत्य वस्त्रपरिवर्तं करोति, कृत्वा काण्ठशकटिकां गृह्हाति, गृहीत्वा विपुलेनाशनपानखादिमस्वादिम्ना भरितः भृत्वा तां काण्ठशकटिकामनुकर्षन्ती २ यत्रैव भगवान् गौतमस्तत्रैवोपागच्छिति, उपागत्य भगवन्तं गौतमन् मेत्रमवद् एत यूयं भदन्त ! मामनुगच्छत, यावदृहं युष्मभ्यं मृगापुत्रं दारकमुपदर्शवामि । ततः स गौतमो मृगादेवी पृष्ठतः समनुगच्छित । ततः सा मृगादेवी तां काष्ठशकटिकामनुकर्षन्ती २ यत्रैव भृमिगृहं तत्रैवोपागच्छिति उपागत्य चतुष्पुटेन वस्त्रेण मुखं वध्नाति भगवन्तं गौतममेवमवादीत् यूयमिप च भदन्तः । मुखपोतिकया मुखं वध्नीत । ततो भगवान् गौतमो मृगादेव्या एतमुक्तः सन् मुखपोतिकया मुखं वध्नाति। ततो भगवान् गौतमो मृगादेव्या एतमुक्तः सन् मुखपोतिकया मुखं वध्नाति। ततः सा मृगादेवी परामुखी भृमिगृहस्य हारं विधाटयिति । ततो गन्धो निर्गच्छिति । स यथा नामाहिमृतकस्य वा यावत् सतौऽपि चानिष्टतर्वचेव यावद् गन्धः प्रवप्तः ।
- (२) प्रश्न घर श्रादि में अकेली स्त्री के साथ खड़ा होना श्रीर उस के साथ संलाप करना शास्त्रों में निष्धद है। प्रस्तुत कथासंदभ में राजकुमार मृगापुत्र को देखने के निभित्त गये भगवान गीतम स्वामी का महारानी मृगादेवी से वार्तालाप करने का वृत्तान्त स्वष्ट ही है। क्या यह शास्त्रीय मर्यादा की उपेन्ना नहीं है

<sup>\*</sup> समरेसु ऋगारेसु, सन्धीसु व महापहे । एगी एगत्थिए सिद्धें, नेव चिट्ठे न संलवे ॥२६॥ ( उत्तराध्ययन —सूत्र, ऋ० १ )

प्रिथम ऋध्याय

याित होत्था । तते शं सा मियादेवी मगवं गोयमं एवं वयासी—तुब्मे शं भंते ! इह चेव चिट्ठह जा शं अहं तुब्भं मियापुत्तं दारयं उवदंसीमि कि कहु जेशेव भत्तपाश-घरए तेशेव उवागच्छित उवागच्छिता वीत्थपरियट्टं करेति, करेत्ता कट्ट-सगिड्यं गेएहित २ विपुलस्स असणपाश—खाितम-साितमस्स भरेति २ तं कट्टसगिड्यं अशुक्रड्हमाशी २ जेशोव भगवं गोतमे तेशेव उवागच्छिति २ भगवं गोतमं एवं वयासी—एह शं तुब्भे भंते! ममं [मए सिद्धं ] अशुगच्छह जा शं अहं तुब्भं मियापुत्तं दारयं उवदंसेमि । तते शं से भगवं गोतमे मियं देवि पिट्ठ आ समगुगच्छिति । तते शं सा मियादेवी तं कट्ठमगिड्यं अशुक्रड्हमाशी २ जेशोव भूमिघरे तेशेव उवागच्छिति । तते शं सा मियादेवी तं कट्ठमगिड्यं अशुक्रड्हमाशी २ जेशोव भूमिघरे तेशेव उवागच्छिति २ चउष्पुडेशं वत्थेशं मुहं बंधमाशी भगवं गोतमं एव वयासी—तुब्भे वि य शं भंते ! भुह्मोत्तियाए मुहं बंधित । तते शं सा मियादेवी परं मुही भूमीघरम्स दुवारं विहादेति । तते शं गंधो निग्गच्छिति । से जहा नामए अहिमडे हि वा जाव तती वि य शं अशिङ्गतराए चेव जाव गंधे परशक्ते ।

पदार्थ—तते गां— तदनन्तर । भगवं गोतमे – भगवान् गौतम स्वामी ने । मियं देविं — मृगादेवी को । पवं वयासी – इस प्रकार कहा । देवासुष्पिप ! — हे देवानुष्रिये ! अर्थात् हे भद्रे ! ।

भगवान गौतम स्त्रागम व्यवहारी थे । स्त्रागमव्यवहारियों पर श्रुत व्यवहार लागू नहीं होता । स्रतः भगवान गौतम का महारानी मृगादेवी से किया गया संलाप स्नादिक व्यवहार शास्त्र विरुद्ध नहीं है ।

उत्तर — शास्त्रों में व्यवहार पांच प्रकार के कहे गये हैं। (१) त्रागम, (२) श्रुत, (३ त्राजा (४) धारणा त्रीर (४) जीत । मोत्तामिलाकी त्रात्मा की प्रवृत्ति का नाम व्यवहार है। केवल-जानी, मनः- पर्याय-जानी, त्रविधज्ञानी, चतुर्दशपूर्वी दशपूर्वी त्रीर नवपूर्वी की प्रवृत्ति को त्रागम व्यवहार कहा गया है त्रागम-व्यवहारी द्रव्य, त्रेत्र, काल त्रीर भाव के त्रतुसारी होते हैं। इन पर किसी भी प्रकार का प्रतिवन्ध नहीं होता है। त्रागम व्यवहार के त्रमात्र में शास्त्रों के त्रातुसार प्रवृत्ति करने वाले श्रुत व्यवहारी होते हैं। इनके लिये मात्र शास्त्रीय मर्यादा हो मार्ग-दर्शिका होती हैं। जहां शास्त्र मौन है, वहां द्रव्य, त्रेत्र, काल त्रोर भावानुसारी गुद त्रादि द्वारा दिया गया त्रादेश त्राज्ञा-व्यवहार है। त्राज्ञा-व्यवहारी को गुद चरणों द्वारा सम्प्राप्त त्राज्ञा का हो त्रानुसरण करना होता है। त्राज्ञा व्यवहार की त्रानुयहियित में गुद परम्परा से चिलत व्यवहार का नाम धारणा व्यवहार है। धारणा-व्यवहारी को पूर्वजों की धारणा के त्रानुसार हो प्रवृत्ति करनी पड़ती है। द्वव्य न्रेत्र, काल, भाव त्रीर संहमन त्रादि का विचार कर गीतार्थ मुनियों द्वारा निर्धारित व्यवहार जीत व्यवहार होता है। जीत व्यवहारी के लिये त्रातीत समाचारी मान्य होने पर भी वर्तमान संप्रसमाचारी का पालन करना त्रावइयक होता है।

<sup>(</sup>१) मुखपोतिका —मुखप्रोञ्छनिका, रजः —प्रस्वेदादि —प्रोञ्छनाथे यद् वस्त्रखण्ड हस्ते श्रियते सा मुखप्रोञ्छनिकेत्युच्यते ।

मम धम्मायरिए - मेरे धर्माचार्य (गुरुदेव) । सम्लो भगवं जाव - श्रमण भगवान भहावीर स्वामी हैं। ततो एां — उन से । ऋहं जाएगिं में जानता हूँ, अर्थात् प्रभु महावीर स्वामी ने सुके यह रहस्य वताया है। जावं च एां -- जिस समय ! मियादेवी -- मृगादेवी | भगवया गोतमेएां -- भगवान् गौतम के । सदि - साथ । प्यमद्रं - इस विषय में । संलवति - संलाप-संभाषण कर रही थी । तावं च गां~ उसी समय । रिथापुचरस - मुगापुत्र । दारगरस - बालक का । भक्त- बेला - भीजन समय । जाया यावि होत्या - भी हो गया था। तते एं - तव । सा नियादेवी - उस मृगादेवी ने । भगवं गोयमं - भगवन् गीतम स्वामी के प्रति । एवं वयासी - इस प्रकार कहा । भगते ! - हे भदन्त ! अर्थात् हे भगवत् ! । तुङ्गे र्णं- ऋष । इह चेव - यहीं पर । चिद्रह - ठहरें । जा र्णं - जब तक । ऋहं - मैं । तुन्भं -- त्राप को । नियापुत्तं -- मृगापुत्र । दारयं -- वालक को । उवदंसीम ति -- दिखलाती हूँ, ऐसे । कट्टु - कट्ट कर । जेगोच - जहां पर । असपाणघरक - भोजनालय - भोजन बनाने का स्थान, था । तेखेब - वहीं पर । उवागच्छति - त्राती है । उवागच्छिता - त्रा कर । बस्थपरियह - वस्त्र परिवर्तन । करेति - करती है । करेचा - वस्त्रपरिवर्तन कर के । कट्टसगडियं - काठ की गाड़ी को । गेएहति -- ग्रहण करतो है, ग्रहण कर के। वियुत्तस्त - अधिक मात्रा में। असण-पाणकातिमसाति-भस्त - त्रशन, पान, खादिम और खादिम से । भरेति २ - उसे भरती है, भर कर । तं कट्टसगडियं --उस काष्ठ - शकटी को । ऋणुकड्ढमाणी - खैंचती हुई । जेलेव - जहां पर । भगवं गोतमे -भगवान् गौतम वे । तेरोव-वहीं पर । उवागच्छति २-आती है, आ कर । भगवां - भगवान् । गोतमं - गौतम स्वामी के प्रति । एठां वयासी - इस प्रकार योली । भंते ! - हे भदन्त !। एह णं तुब्भे – त्राप पथारें, त्रथित् । ममं त्राणुगच्छह — मेरे पीछे २ चलें। जा णं - यावत् । त्रहं तुब्भं — मैं आप को । मियापुत्तं दारगं - मृगापुत्र वालक को । उबदंसे मि - दिखलाती हूँ । तते गं - तत्पश्चात् । से भगवां गोतमे — वे भगवान् गौतम । मियं देविं पिट्टक्रो – मृगादेवी के पीछे । समगुगच्छति – चलने लगे तते गां -तदनन्तर । सा भियादेवी -वह मृगादेवी । तं करुसगडियं - उस काष्ट-शकटी को । ऋणुकड्ड-भाषा - खेंचती हुई । जेलेव भूमिचरे - बहां पर भूमि-यह था । तेलेव - वहीं पर । उदागच्छति २-त्राती है, आकर। चडण्युहेशां वाधेशां - चार पुट वाले वस्त्र से । मुहं बंधमाणी-मुख को वांधती हुई-त्र्यात् नाक वांधती हुई। भगवां - भगवान्। भौतमं - गौतम स्वामी को। एवां वयासी - इस प्रकार कहने लगी। भंते !-- हे भगवन ! । तुन्भे वि य गां- त्राप भी । मुहपोत्तियाय -- मुख के वस्त्र से । मुहं - मुख को अर्थात् नाक को । बंधह - बांध लें । तते गं - तव । मियादेवीए - मृगादेवी के। पूर्वा—इस प्रकार । बुत्तो समारो -- कहे जाने पर । भगवां गोतमे -- भगवान् गौतम । मुहपोत्तियाप मुहं बन्धति - मुख के बस्त्र के द्वारा मुख की ---नाक की बान्ध लेते हैं ! तते गं--तदनन्तर। सा नियादेवी – वह मृगादेवी । **परंमुही**—पराङ्मुल हुई २ | **भूमिवरस्त दुवारं**—भूमीयह के दरवाज़ को | विहा**डे**ति—स्रोत्तर्ता है | ततो **एं गं**बो तिगाव्युति—उस से गन्य निकलती है | ैसे— वह-गन्ध । जहां - जैसे । नामर - वाक्वालङ्कारार्थक है । ऋहिमडे इ वा जाव - यावत् मरे हुए सर्प की तुर्गन्ध होती है । ततो वि य एं—उस से भी। ऋणिइतरार चेव - ऋभिक ऋनिष्ट (ऋवाञ्छनीय) । जाव --यावत । गंधे पराणत्तो -- गन्ध यी ।

<sup>(</sup>१) "सं जहा नामए" ति तद्यथा नामेति वाक्यालंकारे । (वृत्तिकारः)

श्री विपाक सूत्र —

मुलार्थ-तब भगवान् गौतम स्वानी ने मृगादेवी को कहा -हे देवानुष्रिये १ अर्थात् हे भद्रे ! इस वालक का वृत्तान्त मेरे धर्माचार्य श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने मेरे को कहा था. इसिलिये मैं जानता हूँ । जिस समय मृगादेवी भगवान् गौतम के साथ संलाप-संभाषण कर रही थी. उसी समय मृगापुत्र बालक के भोजन का समय हो गया था । तब मृगादेवी नै भगवान् गौतम स्वामी पे निवेदन किया कि हे भगवन् ! त्राप यहीं ठहरें. मैं आप को मृगापुत्र वालक को दिखलाती हूँ इतना कहकर वह जिस स्थान पर भोजनालय था वहां ऋाती है त्राकर प्रथम वस्त्र परिवर्तन करती है-वस्त्र बदलतो है, वस्त्र बदल कर काष्ठशकटी-काठ की गाड़ी को यहण करती है, तथा उस में ऋशन, पान, खादिम और स्वादिम को ऋधिक मात्रा में भरती है तदनन्तर उस काष्ठशकटी को खैंचती हुई जहां भगवान् गौतम स्वामी थे वहां आती है स्राकर उसने भगवान् गौतम स्वामी से कहा भगवन् ! आप मेरे पीछे आएं मैं आप श्री को मृगापुत्र बालक को दिखलाती हैं। तब भगवान् गीतम मृगादेवी के पीछे २ चलने लगे । तदनन्तर वह मृगादेवी काष्ठ-राकटी की खैंचती हुई जहां पर भूमियह था वहां पर ऋाई, ऋाकर चतुष्पुट—चार पुट वाले वस्त्र से ऋपने मुख को — अर्थात् नाक को बान्धती हुई भगवान् गौतम स्थामी से बोली -- भगवन् ! आप भी मुख के वस्त्र से अपने मुख को बांधलें ऋषीत् नाक बान्ध लें । तदनन्तर भगवान् गौतम स्वामो ने मृगादेवी के इस प्रकार कहे जाने पर मुख के वस्त्र से ऋपने मुख-नाक को बान्ध लिया। तत्पदचात् मृगादेवी ने परांमुख हो कर (पीछे को मुख करके। जब उस भूमियह के द्वार--दरवाज़े को खोला तब उस में से दुर्गन्ध आने लगी, वह दुर्गन्ध मृत सर्प त्रादि प्राणियों की दुर्गन्ध के समान ही नहीं प्रत्युत उस से भी ऋधिक ऋनिष्ट थी।

टीका — मृगादेवी के प्रदन का उत्तर देते हुए भगवान् गौतम स्वामी ने रहस्योद्घाटन के सम्बन्ध में जो कुछ कहा उसका विवरण इस प्रकार है —

गौतम स्वामी बोले — महाभागे ! इसी नगर के अन्तर्गत चन्दन पादप नामा उद्यान में मेरे धर्माचार्य अमण भगवान् महाबीर स्वामो विराजमान हैं, वे सर्वज अरव नर्वदशीं हैं, भूत भविष्यत् और वर्तमान तीनों काल के बृत्तान्त को जानने वाले हैं। वहां उन की व्याख्यान—परिषद् में आये हुए एक अन्धे व्यक्ति को देखकर मैंने प्रभु से पूछा — भदन्त! क्या कोई ऐसा पुरुष भी है जो कि जन्मान्थ होने के अतिरिक्त जन्मान्थकरूप (जिस के नेत्रों की उत्पत्ति भी नहीं हुई है। भी हो ? तब भगवान् ने कहा हां, गौतम! है। कहां है भगवन्! वह पुरुष ? मैंने किर उन्हें पूछा। मेरे इस कथन के उत्तर में भगवान् ने तुम्हारे पुत्र का नाम पतलाया और कहा कि इसो मृगाधाम नगर के विजयनरेश का पुत्र तथा मृगादेवी का आत्मज मृगापुत्र नामक बालक है जो कि जन्मान्थ और जन्मान्थकरूप भी है इत्यादि। अतः तुम्हारे पुत्र-विषयक मैंने जो कुछ कहा है वह सुक्ते मेरे धर्माचार्य अमण भगवान् महावोर स्वामी से प्राप्त हुआ है। भगवान् का यह कथन सर्वथा अक्षांत एवं पूर्ण सत्य है. उस के विषय में सुक्ते अगुमात्र मो अविश्वास न होने पर भी केवल उत्सुक्तावश में तुम्हारे उस पुत्र को देखने के लिये यहां पर आ गया हूं। आशा है मेरे इस कथन से तुम्हारे मन का भलीभांति समाधान हो गया होगा। यह था महाराग्मी मृगादेवी के रहस्योद्ध उन सम्बन्धी प्रश्न का गौतम स्वामी की अरिसे दिया गया हमेम उत्तर, जिस की कि उसे अधिक आकांचा अथ्य जिज्ञासा थी।

भगवान् गौतम स्वामी ख्रीर महाराणी का आपस में वार्तालाप हो ही रहा था कि इतने में मृगापुत्र के भोजन का समय भी हो गया। तब मृगदेवी ने भगवान् गोतम स्वामों से कहा कि भगवन् ! आप यहीं विराजें, मैं अभी आप को उसे (मृगापुत्र को) दिखाती हूँ, इतना कहकर वह भोजन-शाला की ओर गई,

8.9

अग्रज्ञादित कर लिया।

वहां जाकर उस ने पहले अपने वस्त्र बदले, फिर काष्ठशकटी —लकड़ी की एक छोटी सी गाड़ी ली और उस में विपुत्त —अधिक प्रमाण में —अशन (रोटी दाल आदि), पान (पानी, खादिम (मिटाई तथा दाख, पिस्ता आदि) और स्वादिम (पान-सुपारी आदि) रूप चतुविध आहार को ला कर भरा, तदनन्तर उस आहार से परिपूर्ण शकटी की स्वयं खेंवती हुई वह गौतम स्वामी के पास आई और उन से नम्रता पूर्वक इस प्रकार बोली —भगवन ! पधारिये, मेरे साथ आइए, मैं आप को उसे (मृगापुत्र को) दिखलाती हूँ। महाराणी मृगादेवी को विनोतता पूर्ण वचनावलों को सुनकर भगवान गौतम स्वामी भी महाराणी मृगादेवी के पीछे २ चलने लगे। काष्ठशकटों का अनुकर्णण करती हुई मृगादेवी भूमिएह के पास अई वहां आकर उसने स्वास्थ्यतार्थ चतुप्पुट —चार पुट वाले (चार तहों वाले) वस्त्र से मुख को बांधा अर्थात् नाक को बान्धा और भगवान गौतम स्वामी से भी स्वास्थ्य की दृष्टि से मुख के वस्त्र द्वारा मुख-नाक बान्ध लेने की प्रार्थना की, तदनुसार श्री गोतम स्वामी ने भी मुख के वस्त्र से अपने नाक को

प्रवन-जन भगवान् गीतम स्वामी ने मुखबस्त्रिका से ऋग्ना मुख बान्ध ही रखा था, फिर उन्हें मुख बान्धने के लिये महाराखी मृगादेवी के कहने का क्या ऋभिप्राय है १

उत्तर — जैसे इम जानते हैं कि भगवान् गौतम ने मुख-विश्वका से मुख वान्ध रखा था वैसे महाराणी मृगादेवी भी जानती थी, इस में सन्देह वाली कोई बात नहीं है, तथापि मृगादेवी ने जो पुन: मुख बान्धने की भगवान से अप्रथर्थना की है, उस अप्रयर्थना के शब्दों की न पकड़ कर उस के हार्द को जानने का यस्न की जिए।

सर्व प्रथम न्यायदर्शन की लहागा जान लेनी ख्रावश्यक है। लहागा का स्रथं है— वाल्पर्य (वका के ख्रिमिप्राय) की उपपत्ति-सिद्धि न होने से शक्यार्थ (शक्ति — संकेत द्वारा वीधित ऋर्थ) का लक्ष्यार्थ (लह्मग द्वारा बोधित ऋर्य) के साथ जो सम्बन्ध है। शक्ष्या के लिये उदाहरण लीजिए —

"गङ्गायां घोष:" इस वाक्य में वका का श्रिभिप्राय है कि गंगा के तीर पर घोष (आभीरों की-पल्ली ) है, परन्तु यह अभिप्राय गंगा के शक्य रूप ऋषं द्वारा उपपन्त नहीं होता, क्योंकि गंगा का शक्यार्थ है — जल-प्रवाद-विरोष । उस में घोष का होना असंभव है, इस लिये यहां गंगा पद से उस का जल-प्रवाह रूप शक्यार्थ न लेकर उस के सामीप्य सम्बन्ध द्वारा लक्ष्यार्थ – तीर को ब्रह्ण किया जाता है !

इसी प्रकार प्रस्तुत प्रकरण में जो "मुहानेत्तियाय मुहं बंधह" यह पाठ आता है। इस में
मुख-शब्द लक्ष्णा द्वारा नामिका का प्राहक है—बोधक है। क्योंकि प्रस्तुत प्रसंग में महाराणी मृगादेवी का
अभिपाय गौतम स्वामी को दुर्गन्ध से बचाने का है। और यह अभिपाय मुख के सनयरूप अर्थ का अहण
करने से उपपन्न नहीं होता है। क्योंकि गन्ध का शहक प्राण (नाक) है न कि मुख, इसलिये यहां ताल्पर्य
की उपपत्ति न होने से मुख शब्द द्वारा इस के शक्यार्य को न लेकर सामीप्यरूप सम्बन्ध से लक्ष्यार्थ-नाक
ही का ग्रहण करना चाहिये। जो कि महाराणी मृगादेवी को अभिमत है।

हमारा लौकिक व्यवहार भी ऊपर के विवेचन का समर्थक है। देखिए-कीई मित्रमण्डल गोण्डी में संलग्न है, सामने से भीषण दुर्गन्ध से अभिव्याप्त एक कुण्डी आ रहा है। मण्डल का नायक उसे देखते ही बोल उठता है, मित्रो ! मुख दक लो । नायक के इतना कहने मात्र से साथी अपना २ नाक दक लेते हैं। यह ठीक है नाक का मुख के साथ अतिनिकट का सम्बन्ध होने से मुख का दका जाना अस्वामाविक

<sup>(</sup>१) लच्चणा शक्यसम्बन्धस्तात्पर्यानुपपत्तितः (न्यायसिद्धान्तमुक्तावली, कारिका--८२)

XR ]

नहीं है, परन्तु कहने वाते का अभिप्राय नाक के दक लेंगे से होता है, क्योंकि नाक ही गन्ध का प्रहरा करने वाला है।

प्रश्त — यदि मुख-पद के लक्ष्यार्थ का प्रइंगा न करके इसके शाक्यार्थ का प्रइंगा किया जाए तो क्या बाधा है ?

उत्तर—प्रस्तृत प्रकरण में दुर्गन्ध से यवाय को बात चत्र रहो है। सन्ध का प्राहक वाण है। बाण को ढके या बान्ये बिता दुर्गन्थ से बवा नहीं जा सकता। परन्तु महाराणी मृगादेवी नाक को बान्थने को बात न कह कर मुख बान्थने के जिये कह रही हैं। मुख गन्थ का प्राहक न होने से महाराणी का यह कथन व्यवहार से विषद्ध पड़ता है, अतः यहां ताल्पर्य की उपपत्ति न हीने के कारण लत्त्रणा द्वारा मुखाद से नाक का प्रहण करना हो होगा । दूसरी बात यह है कि यदि यहां मुख का शक्यार्थ ही अपेन्दित होता तो "मुहपालियार मुह बन्धेह" इस पाठ की आवश्यकता ही नहीं रहती, क्यों कि मुख को आवृत करने के लिये किसी बाह्य आवरण की आवश्यकता नहीं है. वहां तो ओठ ही आवरण का काम दे जाते हैं। ऐसी एक नहीं अनेकों—बाधायों के कारण यहां मुखपद से नाक का प्रहण करना ही शास्त्रसम्मत है।

प्रशा — "मुह्मो तियाप मुहं बन्धेह" इस पाठ में जो "वन्धेह" यह पद है, इससे यह सिद्ध होता है कि भगवान गौतम के मुख पर मुख-त्रिक्ति नहीं थीं परन्तु उन्होंने महाराखी मृगादेवी के कहने पर बांधी थी। पहले यह कहा जा चुका है कि भगवान् गौतम के मुखबस्त्रिका बन्धी हुई थी, यह परस्पर में विरोध की बात क्यों ?

उत्तर—सब से पहिले जैन शास्त्रों में मुख-वस्त्रिका की मान्यता किस आधार पर है इस पर विचार कर लेना आवश्यक प्रतीत होता है। भगवती सूत्र में लिखा है —

पतितपावन भगवान् महाबीर स्वामी अपनी शिष्यमण्डली सहित राजगृह नगर में बिराजमान थे । भगवान् के प्रधान शिष्य अनगार गौतम भगवान् से एक बार भगवान् के चरखों में नमस्कार करने के अनन्तर हाथ जोड़कर सविनय निवंदन करने लगे —

भगवन् ! शक देवेन्द्र देवराज सावद्य (पाप युक्त) भाषा बोलते हैं या निरवद्य (पाप रहित) ? भगवान् वोले — गौतम ! देवेन्द्र देवराज सावद्य ख्रीर निरवद्य दोनों प्रकार की भाषा बोलते हैं। गौतन —भगवन् ! देवेन्द्र देवराज सावद्य ख्रीर निरवद्य दोनों प्रकार को भाषा का प्रयोग करते हैं, यह कहने का क्या ख्रिभिप्राय है }

भगवान् गौतम ! देवेन्द्र देवराज जब सूद्धमकाय वस्त्र अथवा हस्तादि से मुख की बिना दक कर योजने हैं तो वह उन की सावद्य भाषा होती है, परन्तु जब वे वस्त्रादि से मुख को दक कर भाषा

- (१) यहां पर मुखपोतिका—मुखबिस्त्रका शब्द एक वस्त्रखपड का योधक है, जिस से धूलि पसीना आदि पोछने का काम लिया जाता है। आट तहों बाली मुख-बिस्त्रका का यहां पर महण नहीं, क्योंकि उस का इतना बड़ा आकार नहीं होता कि दुर्गन्ध के दुष्परिणाम से पूर्णक्षेण अवने के लिये उसे मीवा के पीछे ले जाकर गांठें देकर बांध दिया जाए। सूत्रकार "मुहपोत्तियाए मुहं बंधेह" इस पाठ में "बस्थेह" पद का प्रयोग करते हैं। "बंधेह" का अर्थ होता है —वान्ध लें।
  - (२) भगवती-सूत्र शतक १६ उहेशक २ सूत्र ५६८ !

४५

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

का प्रयोग करते हैं तब वह निस्वच भाषा कहलाती है । भाषा का द्वेविध्य मुख को ऋष्वत करने और खुले रखने से होता है ।

खुले मुख से बोली जाने वाली भाषा वायुकाया के जीवों की नाशिका होने से सावदा और वस्त्रादि से मुख को दक कर बोले जाने वाली भाषा जीवों की संरच्चिका होने से निरवदा भाषा कहलाती है।

इस प्रकार के वर्णन से स्पष्ट है कि मुख की यतना किये विना—मुख को बस्त्रादि से त्रावृत किये विना भाषा का प्रयोग करना सावद्य कर्म होता है । सावद्य प्रवृत्तियों से त्रात्रा रहना ही साधुर्जायन का महान् त्रादर्श रहा हुन्ना है, यही कारण है कि साबद्य प्रवृत्ति से यचने के लिये साधु मुख पर मुखवस्त्रिका का प्रयोग करते जा रहे हैं।

स्रव ज्रा मूल प्रसंग पर विचार कीजिए — जब महाराणी मृगादेवी अपने ज्येष्ठ पुत्र मृगापुत्र को दिखाने के लिये भौरे में जाती है, तब वहां की भीपण एवं स्रस्थ दुर्गन्ध से स्वास्थ्य दूर्णित न होने पाने, इस विचार में स्रपना नाक बान्धनी हुई, भौरे के दुर्गन्धमय वायुमण्डल से स्रपरिचित भगवान् गौतम से भी नाक बान्ध लेने की स्रभ्यर्थना करती है। तब भगवान् गौतम ने भौरे का स्वस्थ्यनाशक दुर्गन्ध-पूर्ण वायुमण्डल जान कर स्रौर राणी की प्रेरण पा कर पसीना स्रादि पोंछने के उपवस्त्र से स्रपने नाक को वान्ध लिया। यदि यहां बोलने का प्रसंग होता स्रौर सावद्य प्रवृत्ति से पचाने के लिये भगवान् गौतम को सुख पर मुख्यस्त्रिका लगाने की प्रेरणा को जानी तो यह शंका स्रवश्य मान्य एवं विचारणीय श्री परन्तु यहां तो केवल दुर्गन्ध से यचाव करने की बात है। बोलने का यहां कोई प्रसंग नहीं।

"बन्धेह" पद से जो "—संयोग वियोग मूलक होता है इसी प्रकार मुख का बन्धन भी ऋपने पूर्वरूप खुले रहने का प्रतीक है—"यह शंका होती है उस का कारण इतना ही है कि शंकाशील व्यक्ति मुख का शक्यरूप ऋर्थ प्रहण किये हुए है जब कि यहां मुख शब्द ऋपने लद्द्यार्थ का बोधक है । मुख का लद्द्यार्थ है नाक, नाक का बान्धना शास्त्रसम्मत एवं प्रकरणानुसारी है । जिस के विषय में पहले काफी विचार किया जा चुका है ।

मुख-वस्त्रिका मुख पर लगाई जाती थी इस की पुष्टि जैनदर्शन के ऋतिरिक्त वैदिक दर्शन में भी मिलती है! शिवपुराण में लिखा है –

इस्ते पात्रं दथानारच **तुएडे वस्त्रस्य धारकाः** । मलिनान्येव वस्त्राणि, धारयन्तोऽल्पनापिणः ॥ श्रिथ्याय २१ रलोक १५ ]

श्रस्तु श्रव विस्तार भय से इस पर श्रिषिक विवेचन न करते हुए प्रकृत विषय पर श्राते हैं—
तदनन्तर जब महाराणी मृगादेवी ने मुख को पीछे की छोर फेर कर भूमिएह के द्वार का उद्घाटन किया, तब वहां से दुर्गन्व निकत्तो, वह दुर्गन्व मरे हुए समीदि जीवों की दुर्गन्थ से भी भीपण
होने के कारण श्रिषक श्रनिष्ट —कारक थी । यहां पर प्रस्तुतस्त्र के — "श्राहिस है दा जाव ततो विग'
पाट में उल्लिखित हुए "जाव — यावन" पद से निम्नोक्त पदों का ग्रहण करना श्रभीष्ट है —

गोमंड इ जा व मयकुहिय-विण्रह-िकिमण-वावण्ण-दुरिमगंधे किमिजालाउले संसत्ते ऋसुइ-

<sup>(</sup>१) मृत गाय के यावत् ( ऋषीत् - कुत्ता, गिरांगट, मार्जार, मनुष्य, महिष, मूषक, घोड़ा, हस्ती, सिह ब्यान्न, वृक (मेडिया), और) चीता के कुथित - सड़े हुए, ऋतएव विनष्ट शोध ऋादि विकार से कुक, कई प्रकार के कृमियों से युक्त, गीदड़ ऋादि द्वारा खाए जाने के कारण विरूपता को प्राप्त,

[प्रथम श्रध्याय

विगय-विभत्थ-दरिसणिज्जे, भवेपाक्षवे सिया ? गो इण्हें समद्वे पत्तो श्रणिहतराय चेव..... । ( शाताधर्मकथांग - स्त्र श्र० १२, स्त्र ९१ )

"म्राणिष्टतराप चेव जाव गन्धे" पठान्तर्गत "जाव" पद से "म्रकंततराप चेव स्राप्पियतराप चेव म्रमणुन्ततराए चेव स्रमणामतरार चेव" इन पदों का भी संग्रह कर लेना चाहिये।

अब सूत्रकार अग्रिम प्रसंग का वर्णन करते हुए कहते हैं -

मूल- वते यां से मियापुत्ते दारए तस्स विपुत्त स्म श्रमण — पाण- खाइमस्वाइमस्स गंधेगां श्रमिभूते समाणे तंसि विपुलंसि श्रमण-पाण-खाइमसाइमंसि सुन्छिए ४ तं विपुलं श्रमणं ४ श्रासप्यां श्राहारेति २ खिप्पामेव विद्वंसेति । ततो पच्छा पूयत्ताए य सोणियत्ताए तीवतर दुर्गन्थ से युक्त, जिस में कोड़ों का समूह विज्ञ बिला रहा है और इसी लिये स्पर्श के श्रयोग्य होने

से ऋशुचि चित्त में उद्देगोतिनि का कारण होने से विकृत और देखने के अयोग्य होने से वीभरस शरीरों से जिस प्रकार असला दुर्गन्ध निकलती है उस से भी अनिष्ट दुर्गन्ध वहां से निकल रही थी।

(१) छाया – ततः स मृगापुत्रो दारकस्तस्य विपुत्तस्याशनपानखादिमस्वादिग्नो गन्धेनाभिभूतः सन्
तिरमन् विपुत्ते अशनपानखादिमस्वादिमनि मृद्धितः ४ तं विपुत्तमशनं ४ आर्थेनाहरित, आह्त्य निममेव विध्वंसयित । ततः पश्चात् पूयतया च शोणितया च परिण्मयित । तदि च पूर्यं च शोणितं चाहरित ! ततो
भगवतो गौतमस्य तं मृगापुत्रं दारकः दृष्टाऽयमेतद्रूक्षः विश्वास्तिकः ६ समुद्पग्रत, आहो अयं दारकः पुरा
विद्यागानां तुश्चीणीनां दुष्प्रतिकान्तानां अशुनानां पापानां कृतानां कर्मणां फल इति-विशेषंभ्रत्यनुभवन् विहरित ।
न मया दृष्टा नरका वा नरियका वा, प्रत्यन्तं खल्वयं पुष्ठा नरक—प्रतिक्षिकां वेदनां वेदयित
इति कृत्वा मृगां देवीमापुञ्छते, आपुञ्छय मृगाया देव्या गृहात् प्रतिनिष्कामति प्रतिनिष्कम्य मृगाप्रामाननगरान् मध्यमध्येन निगेश्वति, निर्मम्य यत्रेव अमणो भगवान् महावीरस्तत्रवोपागञ्छते उपागस्य अमणं
भगवन्तं महावीरं त्रिराद न्यण प्रदिन्तणं करोति कृत्वा वन्दते नमस्यित, वन्दित्वा नमस्यत्वा एवमवादीत् —
एषं खस्वहं गुष्माभिष्मयनुज्ञातः सन् मृगाप्रामं नगरं मध्यमध्येनानुप्रविश्वम् । अनुप्रविश्य यत्रैव मृगाया देव्या
गृहं तत्रवोपागतः । ततः सा मृगादेवी मामायान्तं पश्यित दृष्ट्वा दृष्ट० तदेव सर्व यावत् पूर्वं च शोणितं
च इरित । ततो ममायमाध्यात्मिकः ६ समुद्रयदा अयं दारकः पुरा यावद् विहरित ।

<sup>(</sup>१) मुिंद्ध १' इत्यत्र 'ग दिए गिद्धे ऋष्भोववन्ने' इति पदत्रयमन्यद् इश्यम्, एकार्थान्येतानि चत्वार्यपति वृत्तिकारः !

<sup>(</sup>२) स्त्राध्यात्मिक पद से निम्नोकत पदीं का ग्रहण करना सूत्रकार की स्त्राभनत है — स्त्राध्यात्मिकः — स्त्रत्मगतः, चिन्तितः -पर्यालोचितः (पुनः पुनः स्मृतः, कल्पितः -कल्पनायुक्तः, प्रार्थितः — जिशासितः, मनोगतः — मनोवर्ती, संकल्पः -विचारः।

<sup>(</sup>३) पुरा पुराणानां जरठानां कन्खड़ीभूतानामित्यर्थः, पुरा पूर्वकाले दुइचीणीनां — प्राणातिपान् तादिदुइचरितहेतुकानाम् दुष्प्रतिकान्तानाम् - दुशब्दोऽभावार्थः, तेन प्रायदिचत्त—प्रातपत्यादिनाऽप्रतिकान्तान् नामनिवर्तितविपाकानामित्यर्थः, ऋशुभानाम् - ऋसुखहेतूनां, पापानाम् दुष्टस्वभावानाम् कर्मणाम् — ज्ञानावरणादीनाम्, पापकम् ऋशुभम्, फलवृत्तिविशेष — फलस्पः परिणामरूपः यो वृत्तिविशेषः — ऋवस्थाविशेष — स्तमिति मावः ।

य परिणामेह तं पि यण पूर्य च मोणिय च श्राहारेति। तते णं भगवतो गोतमस्स तं मियापुत्तं दारयं पायित्ता अयमेयारूवे अउम्मित्यते ६ समुप्याज्ञत्था — श्रहो णं हमे दारण पुरा पोराणाणं दुच्चिएणाणं दुप्याङ्कतंताणं श्रम्भाण पावाणं म्हाणं कम्माणं पावां फलवित्ति-विसेमं पच्चणु-भवमाणे विहरति, ण मे दिष्टा णरगा वा गोरहया वा पच्चक्खं खलु श्रयं पुरिसे नरय—पिड्रह्मांवयं वेयणं वेथित ति इष्टु मिय देवि आपुच्छति २ मियाण देवीण गिहाओ पिडिनिक्खमित २ मियगामं गगरं मज्मंमज्मेणं निरगच्छति २ जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छिति, उवागच्छित्तः समणं भगदं महावीरं तिक्खुत्तो आयाहिण—पयाहिणं करेति, करेत्ता वंदित नर्मसित, वंदिता नर्मसित्ता एवं वयासी—एवं खलु श्रहं तुङ्भेहि श्रद्धभणुणणाण समाणे मियग्गामं गगरं मज्मंपज्मेणं अगुपविसामि २ जेणेव मियाण देवीण गिहे तेणेव उवागते तते गां सा मियादेवी ममं एज्जमाणं पासित २ हट्ट० तं चेव सच्वं जाव पूर्यं च सोश्चियं च आहारेति । तते गां मम हमे अजमधिते ६ समुप्याज्ञत्था, —श्रहो गां हमे दारण पुरा जाव विहरति।

णदार्थ-तते एं- तदनन्तर । से मियापुक्ते दारप-उस मृगापुत्र बालक ने । तस्त विपुलस्त-उस महान् । श्रस्तण-पाण-खाइमसाइमस्स - श्रशन, पान, खादिम और स्वादिम के । गंधेणं - गन्ध से । श्रभिभृते समाणे — श्रमिभृत-श्राकृष्ट तथा । तंसि विपुलंसि — उस महान् । श्रसण-पाण-खाइमसाइ-मंसि-अशान, पान, लादिम और स्वादिम में मुिड्युए - मूछित हुए ने ! तं विपुलं - उस महान् ! श्रसणं ४ — त्रशन, पान, खादिम श्रीर स्वादिम का । श्रासरणं — मुख से । श्राहारेति — त्राहार किया, ब्रौर । खिट्यामेव - शीव ही । विद्धंसेति - वह नष्ट हो गया, अर्थात् जठरानि द्वारा पचा दिया गया ततो पच्छा-तदनन्तर वह । पूपनाप य-पूप-पीव और । सोणियनाप-शोणित-रुधिर रूप में । परिखामेति -परिखमन को प्राप्त हो गया और उसी समय उस का उसने वमन कर टिया। तं य गां- और उस वान्त । पूर्य च-पीव और । शोगियं च पि-शोगित-रक्त का भी वह मृगापुत ! आहारेति - आहार करने लगा, अर्थात् उस पीव और खून को वह चाटने लगा । तते गां - उस के पश्चात् । भगवतो गातमस्स — गगवान् गौतम के । त मियापुत्तं द्वारयं — उस मृगापुत्र वालक को । पासित्ता - देख कर । अयमेयाक्वे - इस प्रकार के । अञ्जलियते ६ - विचार । समुष्पिज्जत्था - उत्पन्न हुए। अहो गाँ - अहो-अहह !। इमे दारप- यह वालक । पुरा - पहले । पोरागागां - प्राचीन । दुव्चिगणा-णं - दुश्चीर्ण-दुष्टता से उपार्जन किये गये। दुष्पडिकंताणं - दुष्पतिकान्त - जो धार्मिक कियानुष्ठान से नष्ट नहीं किये गये हो ! श्र**सुभारां** —श्रशुभ । पावारां —पापमय । कड़ारां कस्मारां — किये हुए कर्मों के । पादगं-पापरुप। फेजविनिविसेसं-फलवृत्ति विशेष विपाक का । पठचणुभवमाणे - अनुभव करता हुआ ! विहरति -- समय व्यतीत कर रहा है । मे -- मैंने । गारगा वा - नरक अथवा । गोरहया वा --नारकी । **सः दिद्वा** — नहीं देखे । **ऋयं पुरिस्ते** — यह पुरुष-मृगापुत्र । नरयप**िक्रित्वयं** - नरक के प्रतिरूप-सदशा पञ्चक्ष - प्रत्यत् - रूपेण । वेयणं - वेदना का । वेपति - अनुसव कर रहा है। ति कटू -

ऐसा विवार कर भगवान् गौतन । सियं देवि अपुरुकृति-मृगादेवी से जाने के लिये पूछते हैं। मियाए देवीए - मृगादेवी के । गिहान्नो - यह से । पडिनिकलमति - निकलते हैं, निकल कर । नियाग-मं - मुगाप्राम । गुगरं - नगर के । मज्भंमज्भेगं - मध्य में से हो कर उस से । निगादकानि - निकल पहते है, निकल कर। जेथेव - जहां पर। सम्से भगवं महाबीरे - श्रमस भगवान् महावीर विराजमान थे। तेरोव- वहीं पर ! उदागच्छुति - त्रा जाते हैं । उदागच्छिता - श्रा कर । समर्ग भगवं -श्रमण भगवान् । महावीरं - महावीर स्वामी की । श्रायाहिणपयाहिएं - दक्तिण की श्रोर से श्रावर्तन कर प्रदक्तिणा । करेति – करते हैं। करेता – प्रदक्तिणा करने के पश्चात् । बंदति नमंसति – बन्दना तथा नमस्कार करते हैं। वंदित्ता नमंसिना -यन्दना एवं नमस्कार करके । एवं वयासी -इंस प्रकार भोले प्रबंखल - इस प्रकार निरुचय ही । प्रहं - मैंने । तुरुभेहिं - ग्राप के द्वारा । ग्राटभणुएणाय समाणे -अभ्यत्तात होने पर ! सियग्गामं जगरं - मृगायाम नगर के । मज्यसंभज्ये एां - मध्य मार्ग से हो कर, उस में | ऋणुपविसामिर - प्रवेश किया, प्रवेश करके | जेगोव - जहां पर | मियाप देवीय - मगा-देवी का । गिहे - घर था । तेलेव उवागते - उसी स्थान पर चला आया । तते एां - तदनन्तर । सा -वह । भियादेवी - मृगादेवी । सम पज्जमार्ग - मुक्त को त्राते हुए । पास्ति २ - देखती है, देख कर । हटूट — अध्यनत प्रसन्न हुई और । तं चेव सन्वं — उरु ने अपने सभी पुत्र दिखलाये । जाव - यावत (पूर्व वर्णित शेष वर्णन समभाता) । पूर्व च सोणियं च - पूर-पीन और कथिर का । आहारेति -उस बालक ने आहार किया। तते गां-तदनन्तर। सम - मुक्ते। इमे अज्ञातिथते६ - ये विचार। सम्पिजित्या - उत्पन्न हुए । ऋहो एां - श्रहो-स्राहचर्य स्रथवा खेद है । इसे दारए - यह बालक । पुरा - पूर्वकृत प्राचीन कर्मी का फल भोगता हुआ । जाव - यावत् । विहरति - समय व्यतीत कर रहा

मूलार्थ — तदनन्तर उस महान् व्यापान, पान, खादिम, स्वादिम के गन्ध से अभिभृत-अक्षृष्ट तथा उस में मूछित हुए उस मृशापुत्र ने उस महान् अशन पान खादिम और स्वादिम का मुख से आहार किया। और जठरानि से पचाया हुआ वह आहार शीम ही पाक और रुधिर के रूप में परिण्त-परिवितित हो गया और साथ ही मृगापुत्र वालक ने पाकादि में परिवर्तित उस आहार का वमन (उलटी) कर दिया, और तत्काल ही उस वान्त पदार्थ को वह चाटने लगा अर्थात् वह वालक अपने द्वारा वमन किए हुए पाक आदि को भी खा गया। बालक की इस अवस्था को देख कर भगवान् गौतम के चित्त में अनेक प्रकार की कल्पनाएं उत्पन्न होने लगीं। उन्हों ने सोचा कि यह वालक पूर्व जन्मों के

<sup>(</sup>१) भगवान् गौतम ने जो महाराणी मृगादेवी से पूछा है उस का ऋभिष्राय केवल महा-राणी को "अव मैं जा रहा हूँ" ऐसा स्चित करना है। ऋ। ज्ञा प्राप्त करने के उद्देश्य से उन्हों ने राणी से यह पृच्छा नहीं की।

<sup>(</sup>२) (क)-रोटी, दाल, व्यंजन, तरहुल चायल आदिक सामग्री अशन शब्द से विविद्यति है !

<sup>(</sup>ख) पैय-पदार्थां का प्रहरण पान शब्द से किया गया है।

<sup>(</sup>ग) दाख, पिस्ता, वादाम ऋादि मेबा, तथा मिठाई ऋादि खाने योग्य पदाथ स्वादिम के ऋन्तर्गत हैं।

<sup>(</sup>घ) पान, सुपारी, इलायची ऋौर लवंगादि मुखाबास पदार्थ स्वादिम शब्द से ग्रहीत हैं।

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

88

दुक्षचीर्ण [दुष्ट्रा से किये गये ] दुष्प्रतिकान्त [जिन के विनाश का कोई उपाय नहीं किया गया ] और अशुभ पाप कमों के पाप कर फल को पा रहा है । नरक तथा नारकी मैंने नहीं देखें । यह पुरुषं मुगापुत्र नरक के समान वेदना का प्रत्यच्च अनुभव करता हुआ प्रतीत हो रहा है । इन विचारों से प्रभावित होते हुए भगवान् गौतम ने मृगादेवी से पूछ कर अर्थात् अब मैं जा रहा हूँ, ऐसा उसे सूचित कर उस के घर से प्रस्थान किया —वहां से वे चल दिये । नगर के मध्यमार्ग से चल कर जहां श्रमण् भगवान् महावीर स्वामो विराजनान ये वहां पर पहुँच गये, पहुँच कर श्रमण् भगवान् महावीर स्वामों की दाहिनी तर्फ से प्रदक्तिणा कर के उन्हें वन्दना तथा नमस्कार किया, वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर वे भगवान् से इस प्रकार बोले —

भगवन् ! आप श्री की आशा प्राप्त कर मैंने मृगाश्राम नगर में प्रवेश किया, तदनन्तर जहां मृगादेवी का घर था मैं वहां पहुँच गया। मुके देखकर मृगादेवी को बड़ी प्रमन्तना हुई, यावत् पूय-पीब शोणित-र्कत का आहार करने हुए मृगापुत्र की दशा को देख कर मेरे चित्त में यह विचार उत्पन्न हुआ कि-अहह ! यह बालक महापापन्य कमाँ के पल को भोगता हुआ कितना निकृष्ट जीवन बिता रहा है ।

टीका - भीजन का समय हां चुका है, मृायुत्र भूत से ब्याकृत हो रहा होगा, जन्दो कर्न, उस के लिये मीजन पहुंचाऊँ, माथ में भगवान् गीतम भी उसे देख लेंगे, इस तरह से दोनों हो कार्य मध जायेंगे इन विचारों में प्रेरित हुई महाराणों मृगादेशी ने जब पर्याध्त मात्रा में ऋशन (रोटी, दाल ऋादि) धान (पानी ऋादि पेय पदार्थ) ऋादि चारों प्रकार का ऋाहार एक काठ की गाड़ी में भर कर मृगापुत्र के नियाम स्थान (भीर) पर पहुँचा दिया, तब भोजन की भधुर गत्थ से आकृष्ट (खिचा हुआ) मृगापुत्र उम में मूर्चिंछत (ऋासक्त) होता हुआ। मुख द्वारा उस को ग्रहण करने लगा, खाने लगा, भूख से ब्याकुल मानस को शान्त करने लगा।

कमीं का प्रकोष देखिए - जो भोजन रारीर के पोषण का कारण बनता है, स्वास्थ्यवर्धक होता है, वहीं भोजन कर्म-होन मृगापुत्र के शरीर में वहा विकराल एवं मानस की किश्वत करने वाला कर परिणाम उत्पन्न कर देता है। मृगापुत्र ने भोजन किया ही था कि जरुरिन के द्वारा उस के पच जाने पर वह तत्काल ही पाक और रक्त के रूप में परिणात ही गया। दुष्कर्मों के प्रकोष को मानो इतने में सन्तोष नहीं हुआ, प्रत्युत वह उसे -मृगापुत्र को और अधिक विद्यास्था करना चाह रहा है इसी लिये मृगापुत्र ने मानो पीच और ख्वन का वमन किया और उस वान्त पोष एवं खून को भी वह चाटने लग गया दूसरे शब्दों में कहें तो मृगापुत्र ने जिम आहार का सेवन किया था वह तत्काल हो पीच और घिर के रूप में वदल गया और साथ ही उस पाक और खून का उसने वमन किया। जैसे कुत्ता वमन को खा जाता है वैसे ही वह मृगापुत्र उस वमन (उल्टी) को खाने लग पड़ा।

<sup>(</sup>१) यहां प्रश्न होता है कि मृल में कहीं 'वमद' ऐसा पाठ नहीं है, किर "मृतापुत्र ने पाक श्रोर रुघिर का वमन किया" ऐसा अर्थ किम आधार पर किया गया है ! इस का उत्तर तोने से पूर्व यह विचार लेना चाहिये कि ''वमद'' के अर्थोभाव में सुत्रार्थ संगत रहता है या नहीं ! देखिए—"मृतापुत्र ने आहार प्रहण कर लिया, शीघ्र ही उस का ध्वंस हो गया, उस के पश्चात् वह पीव और रुघिर के रूप में परिणत हो गया, पवं उस पीव तथा रुधिर को वह खाने लग पड़ा—" यह है पूलसूत्र का भावार्थ । यहां शंका होती है कि जिस मोजन को एक चार खाया जा चुका है, और जिसे जटरानि ने पचा हाला है एवं विभिन्न रमों में जो परिणत भी हो चुका है । उस को दोवारा कैमे खाया

प्रथम श्रध्याय

## श्री विपाक सूत्र—

मृगापुत्र की यह दशा कितनी बीभत्स एवं कस्णा-जनक है यह कहते नहीं बनता। नेत्रादि इन्द्रियों का अभाव तथा हस्तपादादि अंगोपांग से रहित केवल मांस पिंड के रूप में अवस्थित होने पर भी उसकी झाहार सम्बन्धी चेष्टा को देखते हुए तो जीवोपार्जित अशुभकर्मों के विपाकोदय की भयंकरता अथवा कर्म-गति की गहनता के लिये अवाक् रह जाने के सिवा और कोई गति नहीं है अस्तु।

परम-दयनीय दशा में पड़े हुए उस मृगापुत्र को देखकर करुणालय भगवान् गौतम स्वामी के उदार हृदय में कैसे विचार उल्लब्न हुए, उस का वर्णन सूत्रकार ने "तते ए भगवतो गौतमस्स तं मिथापुत्तं.....पोराणाएं जाव विहरति" इन पदों द्वारा किया है।

मृगापुत्र की नितान्त शोचनीय अवस्था को देख कर भगवान् गौतम अनगार अत्यन्त व्यथित हुए और सोचने लगे कि इस बालक ने पूर्व जन्मों में किन्हीं बड़े ही भयंकर कर्मों का यन्थ किया है, जिन का विच्छेद या निर्जरा किसी धार्मिक कियानुष्ठान से भी इसके द्वारा नहीं की जा सकी। उन्हीं अग्रुभ पाप कर्मों का फल प्राप्त करता हुआ यह बलक ऐसा जधन्यतम नारकी जीवन व्वतीत कर रहा है।

भगवान् गौतम के ये विचार उन की मनोगत किशावृत्ति के संसूचक हैं। उन से यह भली भांति सूचित हो जाता है कि उनके किश्णापूरित हृदय में उस बालक के प्रति कितना सद्भावपूर्ण स्थान है उन का हृदय मृगापुत्र की दशा को देखकर विह्वल हो उठा, किश्णा के प्रवाह से प्रवाहित हो उठा। इसी लिये वे कहते हैं कि मैंने नरक और नारकी जीवों का तो अवलोकन नहीं किया किन्तु यह बालक साचात् नरक प्रतिरूप वेदना का अनुभव करता हुआ देखा जा रहा है। ताल्पर्य यह है कि इसकी वर्तमान शो-चनीय दशा नरक की विपत्तियों से किसो प्रकार कम प्रतीत नहीं होती।

इस प्रकार विचार करते हुए भगवान् गौतम महाराखी से पूछ कर अर्थात् अच्छा, देवि ! अब मैं जा रहा हूँ, ऐसा उसे स्चित कर उसके घर से चल पड़े और नगर के मध्यमार्ग से होते हुए भगवान् महावीर स्थामी के चरणों में उपस्थित हुए । वहां उन्हों ने दाहिनी तर्फ से तीन बार प्रदक्षिणा कर विधिपूर्वक वन्दना तथा नमस्कार किया, उस के अनन्तर उन से वे इस प्रकार निवेदन करने लगे—

जा सकेगा ? व्यवहार भी इस बात की पुष्टि में कोई साची नहीं देता। ऋषीत् एक बार भिद्धत एव र्राधरादि रूप में परिख्त रारीरस्थ पदार्थ का पुनः भच्छा व्यवहार विरुद्ध पड़ता है। परन्तु सूत्रकार के "तं िय राष्ट्र पूर्व च सोिख्यं च स्नाहारित" ये शब्द स्पष्टतया यह कह रहें हैं कि मृगापुत्र ने उस रुधिर तथा पीव का आहार किया। तब सूत्रार्थ के संगत न रहने पर "सिद्धस्य गतिश्चिन्तनीया" के सिद्धान्त से "वमद" इस पद का न्द्रस्थाहार करना ही पड़िगा। इस पद के अध्याहार से सूत्रार्थ को संगति नितरं सुन्दर रहती है और वह व्यवहार विरुद्ध भी नहीं पड़ती। आप ने देखा होगा कि —कुत्ता वमन (उल्टी) करता है फिर उसे चाट लेता है, खा जाता है। ऐसी ही स्थिति मृगापुत्र को यी उस ने भी पाकादि का यमन किया और फिर वह उसे चाटने लग पड़ा। इस अर्थ-विचारणा में कीई विप्रतिपत्ति नहीं प्रतीत होती। अथवा यह भी हो सकता है कि – सूत्र संकलन करते समय प्रस्तुत प्रकरण में 'वमक्र' यह पाठ खूट गया हो। रहस्यन्तु केवितानस्यम्।

<sup>\*</sup> संदिग्ध अर्थ के निर्णय में अध्याहार का भी महत्वपूर्ण स्थान रहता है, देखिए - अपकर्षेणा-उन्या वा, पर्यायेणायवा पुनः । अध्याहारापवादास्पां, कियते त्वर्धनिर्णयः । अर्थात् अपकर्ष (आगे का सम्यन्ध), अनुवृत्ति (पीछे का सम्यन्ध), पर्याय (क्रमशः होना अथवा विकल्प से हीना) अध्याहार (असंगति दूर करने लिये संगत को अपनी ओर से जोड़ना, अपवाद ( अनेक को प्राप्ति में बलवल्याप्ति का नियम ) इन सब के द्वारा संदिग्ध अर्थ का निर्णय होता है।

भगवन् ! स्रापकी स्राज्ञानुसार मैं महाराणी मृगादेवी के घर गया, वहां पीव स्रौर रुधिर का स्राहार करते हुए मैंने मृगापुत्र को देखा स्रौर देख कर मुक्ते यह विचार उत्पन्न हुस्रा कि यह वालक पूर्वकृत स्रत्यन्त कटुविपाक वाले पाप कर्मों के कारण नरक के समान वेदना का स्रनुभव करता हुस्रा जीवन व्यतीत कर रहा है,हत्यादि।

भगवान् गौतम अनगार का अध से इति पर्यन्त समस्त वृत्तान्त का भगवान् महाबीर स्वामी से निवेदन करना उन को साधुवृत्ति में भारएड पद्धी से भी विशेष सावधानता तथा धर्म के मूलस्रोत विनय की पराकाष्ट्रा का होना स्चित करता है। महापुरुषों का प्रत्येक आचरण संसार के सन्मुख एक उच्च आदर्श का स्थान रखता है। अतः पाठकों को महापुरुषों को जोवनो से इसी प्रकार की हो जीवनोपयोगी शिवाओं की शहण करना चाहिये तभी जोवन का कल्याण संभव हो सकता है।

"**हट्ट० तं चेव सञ्चं जाव पूर्य च**" यहां पठित और "पुरा जाव विरहति" यहां पठित "जाव.पावन" पद पूर्व के पाठों का बोधक है जिन की ज्याख्या पीछे की जा चुकी है।

तदनन्तर गौतन स्वामी ने मृगारुत्र के विषय में जो कुछ पूछा श्रौर भगवान् ने उसके उत्तर में जो कुछ कहा, श्रव स्त्रकार उसका वर्णन करते हैं —

मूल-'से एं भंते ! पुरिसे पुट्यभवे के आसि ? किंनामए वा किंगोत्तए वा कयरंसि गामंसि वा नगरंसि वा किं वा दच्या किं वा शेच्चा किं वा समायरित्ता केसि वा पुरा पोरा- एएएं जाव विद्दरित ?

पदार्थ — मंते! — भगवन्! । से एं पुरिसे — वह पुरुष — मृगापुत्र । पुरुव सबे — पूर्वभव में । के आसि? — कीन था? । किनासप वा — किस नाम वाला तथा । किंगोसप — किस गोत्र वाला था? । क्यरंसि गामंसि वा — किस ग्राम अथवा । नगरंसि वा — नगर में रहता था? । कि वा दच्चा — क्या दे कर । कि वा भोच्चा — क्या भोगकर । कि वा समायरित्ता — क्या आचरए कर । केसि वा पुरा — किन पूर्व । पोराणाएं — प्राचीन कमां का फल भोगता हुआ । जाव — यावत् । विहरति — इस प्रकार निकृष्ट जीवन व्यतीत कर रहा है ?

मूलार्थ — भदन्त ! वह पुरुष [मृतापुत्र] पूर्वभव में क्या था ! किस नाम का था ! किस गोत्र का था ! किस प्राम त्रथवा किस नगर में रहता था ! तथा कया दे कर, क्या भाग कर, किन २ कर्मों का स्वाचरण कर स्वीर किन २ पुरातन कर्मों के फल को भोगता हुआ जीवन बिता रहा है !

टीका — प्रेमो ! यह बालक पूर्व भव में कौन था ? किस नाम तथा गोत्र से प्रसिद्ध था ? एवं किस ग्राम या नगर में निवास करता था ? क्या दान देकर किन भोगों का उपभोग कर, क्या समा— चरण कर, तथा कौन से पुरातन पापकर्मों के प्रभाव से वह इस प्रकार की नरकतुल्य यातनात्रों का अनुभव कर रहा है ? यह था मृगापुत्र के सम्यन्ध में गौतमस्यामी का निवेदन, जिसे ऊपर के सूत्रगत शब्दों में सुचाह रूप से व्यक्त किया गया है।

टीकाकार महानुभाव ने नाम और गोत्र शब्द में अर्थगत भिन्नता को "—नाम याटिक्छकमिधानं, गोत्रं तु यथार्थकुलम् — " इन पदी से अभिन्यक्त किया है । अर्थात् नाम याटिक्छक होता है, इच्छानुसारी होता है । उस में अर्थ की प्रधानता नहीं भी होती, जैसे किसी का नाम

<sup>(</sup>१) छाया—स भदन्त ! पुरुषः पूर्वभवे क आसीत् ? किनामको वा किंगोत्रको वा कतरस्मिन् श्रामे वा नगरे वा कि वा दस्वा कि वा मुक्तवा कि वा समाचर्य केषां वा पुरा पुरागानां यावत् विहरति ?

है - शान्ति शान्ति नाम वाला व्यक्ति अवस्य ही शान्ति (सिहण्युता) का धनी होगा, यह आवश्यक नहीं है, परन्तु गोत्र में ऐसी बात नहीं होती, गोत्र पद सार्थक होता है, किसी अर्थिविशेष का दौतक होता है जैसे — 'गौतम' एक गोत्र — कुल (वंश) का नाम है । गौतम शब्द किसी (पूर्वज) प्रधान – पुरुषविशेष का संस्चक है, अतएव वह सार्थक है।

"पोराखाखां जाब विहरित'' यहां पठित 'जाब-पावत्' पदः – "दुच्चिन्नन्ताखं दुष्पडिककन्ताखं असुहाखं पावाखं कम्माखं पावगं फलविसेसं पच्चिखुक्भवमाखे–"इन पदों का वोधक है। इन की व्याख्या पीछे कर दी गई है। अब भगवान् के द्वारा दिये गये उक्त प्रक्तों के उक्तर को सूत्रकार के शब्दों में सुनिये--

मूल- 'गोयगा! इ समणे भगवं महावीरे भगवं गोतमं एवं वयासो एवं खलु गोतमा! तेण कालेणं तेणं समएणं इहेन जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे सयदुवारे णाम नगरे होत्या, 'रिद्धत्थिमि- य० वयणश्रो । तत्थ णं सयदुवारे णगरे धणवती णामं राया होत्था। तस्स णं सयदुवा- रम्स णगरस्स अदूरसामंते दाहिणपुर्रात्थमे दिसीभाए विजयवद्भमाणे णाम खेडे होत्था रिद्ध० तस्स णं विजयवद्भमाणस्स खेडस्स पंच गामसयाई आभोए यावि होत्था। तत्थ णं विजयवद्भमाणस्स खेडस्स पंच गामसयाई आभोए यावि होत्था। तत्थ णं विजयवद्भमाणे खेडे एक्काई नाम रहकूडे होत्था, अहरिमए जाव दुष्पिचाणंदे। से गं ए-

- (१) छाया -गौतम! वृहित श्रमणो भगवान् महावीरो भगवन्तं गौतममेवमवदत् एवं खलु गौतम! तिस्मन् काले तिस्मन् समये इहैव जम्बूद्दीपे द्वीपे भारते वर्षे शतद्वारं नाम नगरमभवत् , ऋदिस्तिमित० वर्णकः तत्र शतद्वारं नगरे धनपितनीम राजाऽभवत् । तस्य शतद्वारस्य नगरस्यादूरसामन्ते दिच्छणौरस्त्ये दिग्भागे विजय-वर्षमानो नाम खेटोऽवभत् , ऋद्व० । तस्य विजयवर्षमानस्य खेटस्य पञ्च प्रामशतान्याभोगद्वाष्यभवत् । तत्र विजयवर्षमाने खेटे एकादिनीम राष्ट्रकृटोऽभवद् , ऋधार्भिक यावत् दुष्प्रत्यानन्दः । सः एकादी राष्ट्रकृटो विजय वर्षमानस्य खेटस्य पञ्चानां प्रामशतान्यामधिपत्यं यावत् पालयमानो विहरति । ततः स एकादिः विजयवर्षमानस्य खेटस्य पञ्चानां प्रामशतान्यामधिपत्यं यावत् पालयमानो विहरति । ततः स एकादिः विजयवर्षमानस्य खेटस्य पञ्च प्रामशतानि वहुभिः करैद्य भरेद्रच वृद्धिभिद्य लङ्काभिद्य पराभवदेव देयेद्रच भेद्यदेच कृन्तकदेच लङ्क्पोषेद्रचादीपनैद्य पान्थकुट्टैश्चावपीलयन् २ विधर्मयन् २ तर्जयन् २ ताइयत् २ निर्धनान् कुर्वन् २ विरहति
- (२) मूलसूत्र के रिद्धिश्विषयि पद से मूलकार को "रिद्धिश्विषयसिद्धे" यह पाठ अभिमत है . इस में (१) रिद्ध. (२) स्तिमित (३) समृद्ध ये तीन पद है। रिद्ध शब्द का लार्थ सम्पत्-सम्पत्न होता है, स्तिमित शब्द स्वचक त्रौर पर चक्र के भय से विसुक्त का बोधक है, और समृद्ध शब्द में उत्तरोत्तर यहते हुए धन एवं धान्यादि से परिपूर्ण का यहणा होता है। ये सब नगर के विशेषणा हैं।
- (३) वरण्या वर्णकः, पद से स्त्रकार को श्रीपपातिक सूत्र के नगर-सम्बन्धी वर्णन-प्रकरण का अहण करना अभिमत है।
- (१) वृत्तिकार ने "गोयमा ! इ' इन पहां की व्याख्या" गौतम ! इत्येवमामन्त्रय इति गम्पते—'' इन शब्दों में की है । अर्थात् हे गोतम ! इस प्रकार सम्योधन करके, यह अर्थ वृत्तिकार को इब है । परन्तु जय आगो 'गोतमा !' ऐसा सम्योधन पड़ा ही है किर पहते सम्योधन की क्या अवश्यकता थी ? इस सम्यन्ध में वृत्तिकार ने कुछ नई लिखा । मेरे विचार में तो मात्र स्त्रों को प्राचीन शैली ही इस में कारण प्रतीत होती है । अन्यथा 'गोयमा ! इ' इस पाठांश का अभाव प्रस्तुत प्रकरण में कोई वाधक नहीं था।

[५३

क्काई रहुकूड़े विजयवद्भाणस्स खेडस्स पंचगहं गामसयागं त्राहेवच्चं जाव पालेमागे विहरति । तते गां से एक्काई विजयवद्भागस्स खेडस्स पंचगामसयाई बहुिं करेिंड य भरेिंड य विद्धोहि य उक्कोडािंह य प्राभवेिंड य दिज्जेिंह य भिज्जेिंह य कुन्तेिंह य लंछ-पोसेंडि य त्रालीवगोहि य पंथकोट्टें हि य त्रावीलेमांगे र विहम्मेमांगे र तज्जेमांगे र ताले-मागो र निद्धगो करेमांगे र विहरति ।

पदार्थ - गांयमा ! इ - हे गौतम ! इस प्रकार ऋग्मत्रण कर । समर्ण - अमर्ण । भगवं -- भगवान् । महा वीरे -- महावीर भगवं -- भगवान् । गोतमं - गीतम के प्रति । एवं वयासी -- इस प्रकार वीले । एवं खलु-इस प्रकार निरुचय ही । **गोतमा !**—हे गौतम ! । ते**ग् कालेग्** —उस काल में । ते**ग् समग्रां** —उस समय में । इद्देव — इसी । जंबुद्दीवे दीवे — जम्बूद्रीप नामक द्वीप के ब्रन्तर्गत । **भारहे वासे** — भारतवर्ष में । **सयदुवारे** — शतदार । गामं--मामक । नगरे - नगर । होत्या - था। रिद्धत्थिमिते - जोकि गगन चुम्बी उन्नत भवनी से विभृषित, धनधान्यादि से पूर्ण तथा समृद्धिशाली ख्रौर भय से रहित था । वए**ए स्रो** —वर्षानप्रन्थ पूर्ववत् । तत्थ एं - उस । सयद्वारे - रातद्वार नामक । एगरे - नगर में ध्राण्वती - धनपति नाम का । राया --राजा । होत्था -- था । तरस गां -- उस । सयदुवारस्स -- शतद्वार । गागरस्स -- नगर के । ऋदूर-सामंते-योड़ी दूर । दाहिएपुरिथमे-दिज्ञिए पूर्व । दिसीभाए-दिग्विभाग-त्रम्नि कोए विजयवद्भमारो -- विजयर्द्धमान । सामं -- नामक । खेड़ें -- खेट -- नदी और पर्वतों से वेष्टित नगर । होत्या --था, जो कि । रिद्धः - समृद्धशाली वा । तस्स एां - उस । विजयवद्भमाणस्स खेडस्स - विजय वर्द्धमान खेट का । पंच गामसयाई-पांच सौ प्रामों का । स्नामोप-स्नामोग-विस्तार । यावि होत्या-धा । तत्य-उस । विजयवद्मारो खेड - विजयवर्द्धमान खेट में । एक्काई नाम - एकादि नाम का । रष्ट्रकूड़े -राष्ट्रक्ट-राजा की स्रोर से नियुक्त प्रतिनिधि । होत्था — था, जो कि । ऋहम्मिय — अधार्मिक — धर्म रहित, अथवा धर्म-विरोधी । **यात्र**—यावत् । **दृष्पड्रिया एंदे** —दुष्पत्यानन्द — ऋसंतोधी जो कि किसी तरह से प्रसन्त न किया जा सके। होत्या--था । से एां पक्काई रहकूड़े -- वह एकादि नामक राजप्रतिनिधि। विजयवद्धमा-णस्स खेड्स्स-विजयवर्द्धमान खेट के । पैचएहं गामस्याणं - पांच सौ प्रामी का । आहेवच्चं - आ-धिपत्य कर रहा या त्रर्थात् विजय वर्द्धमान खेट के पांच सौ ग्राम उसके सुपुर्द किये हुए वे ! जाब - यावत् । पालेमारो-पालन-रक्षण करता हुआ। बिहरति-विहरण कर रहा था । तते सं-तदनन्तर । से-पक्काई —वह एकादि । विजयवद्भगणस्स खेडस्स --विजय वर्द्धमान नामक खेट के । पंच गामसयाई --

<sup>(</sup>१) करें द्वेत्राद्याक्षित्य राजदेयद्रव्यैः, भरेः तेपां प्राचुर्यैः, वृद्धिभिः — कुटुम्बिनां वितीर्णस्य धान्यस्य दिगुणादेर्ष्वहर्णः लडाभिः वृस इति भाषा , पराभि के तिरस्कारकरणेः, देयैः अनाभवद्दातव्यैः, भेद्यैः — यानि पुरुषमारणाद्यपराधमाश्रित्य प्रामादिषु द्रण्डद्रव्याणि निपतन्ति, कौटुम्बिकान् प्रति च भेदेनोद्याह्यन्ते तानि भेद्यानि अतस्तैः, कुन्तकैः 'एतावद् द्रव्यं त्यया देषम् ' इत्येवं नियन्वण्या नियोगिस्य देशादेर्यत् समर्पण् तैः लब्छपोषेः —लब्छाइचौरविशेषाः संभाव्यन्ते, तेशं पोषाः पोषणाणि तैः, आदोपनकैः —व्याकुललो कानां मोष-णार्षे प्रामादिषदीपनकैः, पान्यकुद्धैः — पान्यानां शस्त्रापहारेण धनापहरणेः, अवपीलयन् दाध्यन् , विधर्मयन् स्वाचारम्रष्टान् कुर्वन् , तर्जयन् —कृतावष्टम्भांस्तर्जयन् 'हास्यय रे ! मम इद्यमिदं च न दत्य, इत्येवं भेषयन् , ताद्यन् — कश्चेषदादिभिर्ति भावः !

पांच सौ यामों को । बहुहिं —बहुत से ! करेहि — करों से ' भरेहि य — उन की प्रमुरता से ! विद्रीहि य — दिएण त्रादि प्रहण करने से । उक्कोड़ाहि य — रिइवतों मे । पराभवेहि य — दमन करने से । दिज्जेहि य — अधिक व्याज से । भिज्जेहि य — इननादि का अपराध लगा देने से । कुन्तेहि य — धन यहण के निमित्त किसी को स्थान आदि के प्रवन्धक बना देने से । लंडुपोसेहि य — चीर आदि व्यक्तियों के पोषण से । आतीवले ए — ग्रामादि को जलाने से । पंथकोट्टेहि य — पथिकों के इनन (मार-पीट) में । आवीलेमाणे र — व्यधित - पीड़ित करता हुआ । विद्ममेमाणे र — अपने धर्म से विमुख करता हुआ । तज्जेमाणे र — तिरस्कृत करता हुआ । तालेमाणे र — कशादि से ताड़ित करता हुआ । निद्धले करेमाणे र — प्रजा को निर्धन - धन रहित करता हुआ । विरह्मित — विहरण कर रहा था - प्रथीत् प्रजा पर अधिकार जमा रहा था ।

मूलार्थ — हे गौतम ! इस प्रकार श्रामंत्रण करते हुए श्रमण भगवान महावीर स्वामी ने गौतम के प्रति कहा — हे गौतम ! उस काल श्रीर उस समय में इसी जम्बूद्रीप नामक द्वीप के श्रन्तगैत भारत-वर्ष में शतद्वार नाम का एक समृद्धिशाली नगर था। वहां के लोग बड़ो निर्भयता से जीवन विता रहे थे। श्रानन्द का वहां सर्वतोमुखी प्रसार था। उस नगर में धनपति नाम का एक राजा राज्य करता था। उस नगर के 'श्रदूरसामन्त — कुछ दूरी पर दक्षिण श्रीर पूर्व दिशा के मध्य श्र्यात श्रान होण में विजयवर्द्धमान नाम का एक खेट — नदी श्रीर पर्वतों से घिरा हुआ, श्रयवा धृत्ति के प्राकार से वेष्टित नगर था, जो कि श्रद्धि समृद्धि श्रादि से परिपूर्ण था। उस विजयवर्द्धमान खेट का पांच सौ प्रामों का विस्तार था, उस में एकादि नाम का एक राष्ट्रकूट — राजनियुक्त प्रतिनिधि प्रान्ताधिपति था, जो कि महा श्रधमी श्रीर दुष्प्रत्यानन्दी-परम श्रमन्तोषी, साधुजनविद्वेषी श्रथवा दुष्कृत करने में ही सदा श्रानन्द मानने वाला था। वह एकादि विजय बद्धमान खेट के पांच सौ प्रामों का श्राधिपत्य-शासन श्रीर पालन करता हुश्रा जीवन व्यतीत कर रहा था।

तदनन्तर वह एकादि नाम का राजप्रतिनिधि विजयवद्ध मान खेट के पांच सौ प्रामों को, करोंमहसूलों से, करसमूहों से. किसान आदि को दिये गये धान्य आदि के द्विगुण आदि के प्रहण करने से,
दमन करने से, श्रिधक व्याज से, हत्या आदि के अपराध लगा देने से, धन के निमित्त किसी को
स्थानादि का प्रवन्धक वना देने से, चोर आदि के पोषण से, प्राम आदि के दाह कराने-जलाने से,
और पथिकों का घात करने से लोगों को स्वाचार से भ्रष्ट करता हुआ तथा जनता को दु:खित, तिरस्कृत
(कशादि से) ताहित और निर्धन-धन-रहित करता हुआ जीवन व्यतीत कर रहा था।

टाका -- मृगापुत्र के पूर्वभव सम्बन्धी किये गये सौतम स्वामी के प्रश्नों का सांसोपांग उत्तर देने के निसंत्त असम् भगवान् महावीर स्वामी ने फरमया कि गौतम ! इस जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारत वर्ष में शतद्वार नामक एक नगर था जोकि नगरीचित गुणों से युक्त और पूर्णक्षेण समृद्ध था। उस नगर में महाराज धनपति राज्य किया करते थे। उस नगर के निकट विजय वर्द्धमान नाम का एक रखेट था जो कि वैभवपूर्ण और मुरिच्चत था उसका विस्तार पांच सौ आमों का था, ताल्पर्य यह है कि । जस तरह आज भी मंडल-जिले के अन्तर्गत अनेकों शहर करवे और आम होते हैं। उसी भांति विजय वर्द्धमान खेट में भी पांच सौ आम थे. अर्थात् वह पांच सौ आमों का एक प्रान्त था। खेट के प्रधान अधिकारी का नाम-जिसे वहां के

<sup>(</sup>१) जो न तो अधिक दूर और न अधिक समीप हो उसे अदूरसामन्त कहा जाता है।

<sup>(</sup>२) जिस के चारों ऋरेर धूलि-मिट्टी का कोट बना हुआ हो, ऐसे नगर को खेट के नाम से पुकारा जाता है।

ि ५५

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

शासनार्थं राज्य की ऋोर से नियुक्त किया हुआ था, एकादी था। वह पूरा धर्म विरोधी धार्मिक किया-तुष्ठानों का प्रतिद्वन्दी और साधुपुरुषों का द्वेपी अध्या पूर्ण असन्तोषी-कि ती से सन्तुष्ट न किया जाने बाला था।

यहां पर "श्रहम्मिए जाव दुष्पंडिपाणुंदे" पाठगत "जाव-पावत्" पद से—' अधम्माणुए, श्र-धिमहे, अधम्मक्वाई, अधम्मपलाई, अधम्मपलाई, अधम्मपलज्ज्ञेण, अधम्मसमुदाचारे, अधम्मणं चेव विक्तिं कार्यमाणे दुस्तीले दुव्यए" [छाया—अधमीनुगः, अधिमेष्टः, अधमीख्यायी, अधमेप्रलोकी, अधमेप्रजनः, अधमीसमुदाचारः अधमेण चैव वृत्तिं कलायन् दुःशोल दुर्वतः दिन पदो का भी ग्रहण करलेना। ये सब पद उसकी —एकादि की अधार्मिकता वोधनार्थं ही प्रयुक्त किये गये है। दूसरे शब्दों में कहें तो ये सब पदं उसकी अधार्मिकता के व्याख्यारूप ही हैं, जैसे कि—

- (१) **अधमीनुग** अधर्म का अनुसरण करने वाला, अर्थात् जिस में श्रुत श्रीर चारित्रहर धर्म का सद्भाव न हो ऐसे आचार विचार का अनुयायी व्यक्ति ।
- (२) ऋधिभिष्ट-जिस की अधर्म ही इष्ट हो -प्रिय हो, अथवा जो विशेष रूप से अधर्म का अनुसरण करने वाला हो वह अधर्मिष्ट कहलाता है।
  - (३) अध्यमांख्यायी अधर्म का कथन, वर्णन, प्रचार करने वाला ।
  - (४) अधर्मप्रलोकी -- सर्वत्र अधर्म का प्रलोकन-अवलोकन करने वाला।
  - (५) ऋधर्मप्ररजन ऋधर्म में ऋत्यधिक ऋनुराग रखने वाला !
- (६) अध्यर्मसमुदाचार--अधर्म ही जिसका ख्राचार हो, इसीलिये वह अधर्म से वृत्ति-आजी-विका को चलाने वाला, दृष्टस्वभावी और बतादि से शून्य-रहित होता है।

एक।दि नामक राष्ट्रकृट विजयवर्द्धमान खेट के अन्तर्गत पांचसौ प्रामों का शासन अथच संरक्तण करता हुआ जीवन विता रहा था । मएडल (प्रान्त विशेष) से आजीविका करने वाले राज्यधिकारी को राष्ट्रकृट कहा जाता है—"राष्ट्रकृटो मगुडलोपजीवी राजनियोगिक:—वृत्तिकारः।

"ब्राहेबच्चं जाव पासेमारो" इस पाठ के "जाव-यावत्" पद से "पोरेबच्चं, सामिरां, भिट्टं महत्तर-गतं, ब्रालाईसरसेणावच्चं, कारेमारो" [िपुरोवर्तित्वम्, स्वामित्वम्, भर्नृत्वम्, महत्तर-कत्वम्, ब्राह्ये स्वरसेनापत्यं कारयन् ] इन पदों का भी संग्रह करना चाहिये ।

स्त्रकार ने प्रथम राष्ट्रकृट को अपमीं-धर्म विरोधी कहा है, अब स्त्रकार उसके अधर्ममूलक गर्हित कृत्यों का उल्लेख करते हुए कहते हैं कि एकादि राष्ट्रकृट पांचती ग्रामों में निवास करने वाली प्रजा को निम्नलिखित कारणों द्वारा आचार अष्ट, तिरस्कृत, ताड़ित एव पीड़ित कर रहा था जैसे कि — स्त्रेत्र आदि में उत्पन्न होने वाले पदार्था के कुछ भाग को कर महस्त्र के रूप में प्रहण करना (२) करों — टैक्सों में अन्धाधुन्य वृद्धि करके सम्पत्ति को लूट लेना, (३) किमान आदि अमजीवी वर्ष हो दिये गये अन्नादि के बदले हुगना तिगुना कर प्रहण करना (४) अपराधी के अपराध को दवा देने के निमित्त उत्कोच—रिश्वत लेना (५) अनाथ प्रजा की उचित पुकार अपने स्वार्थ के लिये द्या देना, अर्थीत् यदि प्रजा अपने हित के लिये कोई न्यायोचित आवाज उठाये तो उस पर राज्य-विद्वोह के बहाने दमन का चक्र बत्ताना (६) अप्रणो व्यक्ति से अधिक माजा में व्याज लेना (७) निर्दोप व्यक्तियों पर हत्यादि का अपराध लगाकर उन्हें दिखेडत करना (८) अपने

<sup>(</sup>१) पुरोवर्तित्व-अग्रेसरत्व (मुख्यत्व), स्वामित्व-नायकत्व भत्रत्व-पोषण्कन् त्व, महत्तरकत्व-उत्तमस्य, आहोश्वर सैनापत्य-आहा की प्रधानता वाले स्वामी की सेना का नेनृत्व करता हुआ ।

[ऋध्याय ]

**4€** ]

स्वार्थ को सिद्ध करने के लिये किसी अयोग्य व्यक्ति को किसी स्थान का प्रबन्धक बना देना, तात्पर्य यह है कि किसी अयोग्य पुरुष को धन लेकर किसी प्रान्त का प्रबन्धक नियुक्त कर देना (९) चोरों का पोषण करना, अवर्षात् उन से चोरी करा कर उस में से हिस्सा लेना, अथवा बदमाशों के द्वारा शान्ति स्वबं भंग कराकर फिर सख्ती से नियन्त्रण करना (१०) व्याकुंल जनता को उगने के लिये प्राम आदि को जलादेना (११) मार्ग में चलने वालों को लूटना, अर्थात् पथिकों-मुसाफिरों को मरवा कर उन के धन का अपहरण करना!

दुराचारी मनुष्य अपने अचिरस्थायी सुख वा स्वार्थ के लिये गहिंत से गहिंत कार्य करने में भी संकोच नहीं करता, यही कारण है कि वह दु.ख-मिश्रित सुख के लिये अनेक जन्मों में भोगे जाने वाले दुःखां का संग्रह कर लेता है। एकादि नामक राष्ट्रकृट उन्हीं पतित व्यक्तियों में से एक था, वह अपने स्वार्थ की वर्तमान कालीन सुखसामग्री को सन्मुख रखता हुआ अनाय प्रजा को पोड़ित कर रहा था। और अपने प्रभुत्व के मद में अन्धा होता हुआ हजारों जन्मों में भोगे जाने वाले दुखों का सामान पैदा कर रहा था। अतः बुद्धिमान मनुष्य का कतेव्य है कि वह केवल अपनी वर्तमान परिस्थित का ही ध्यान न करता हुआ अपनी भूत और भावो अवस्था का भी ध्यान रक्षों। जिस में कि जीवन चेव में आध्यात्मक विकास को भी कुछ अवकाश मिल सके।

ऋब सूत्रकार एकादि राष्ट्रकृष्ट की पतित मानसिक वृत्तियों द्वारा उपार्जित कर्मी के फल स्वरूप भयंकर रोगों का वर्षान करते हुए इस प्रकार प्रतिपादन करते हैं—

मूल— 'तते गं से एक्काई रहकूड़े विजयवद्धमाणस्स खेडस्स बहुगं राइसर॰ जाव सत्थवाहागं श्रएकेस च बहुगं गामें इलगपुरिसाणं बहुसु कज्जेस कारकेस य मंतेस गुज्केस निच्छएस य ववहारेस सुवामाणे मणित न सुक्षेमि, श्रस्णमाणे भणित सुक्षेमि, एवं परसमाणे भासमाणे गेएहमाणे जालमाले । तते गं से एक्काई रहकूड़े एयकम्मे एयप्पहाणे एयविज्जे, एयसमायारे सुबहुं पावं कम्मं कलिक् सुसं समज्जिणमाणे विहर्गत । तते गं तस्स एगाइयस्स

<sup>(</sup>१) हाया- ततः स एकादी राष्ट्रकृटो विजयवर्द्धमानस्य खेटस्य बहुनां राजेद्धरः यावत् सार्थं — बाहानामन्येवां च बहुनां प्रामेयकपुरुषाणां बहुषु कार्योषु कारणेषु च मंत्रेषु गृह्य पु निरुच्येषु व्यवहारेषु च शृण्वन् भण्ति न शृण्वोमि, अश्रुष्वन् भण्ति शृण्वोमि, एवं पर्यन् भाषमार्थो एरहन् जानन् । ततः स एकादी राष्ट्रकृटः पत्रक्षमी एतः प्रधानः एतद्विद्यः एतत्समाच रः सुबहु पापं कमं कलिकलुषं समर्जयन् वि-हरति । ततः तस्यैकादे राष्ट्रकटस्य अन्यदा कदाचित् शरीरे युगपदेव षोड्श रोगातंकाः प्रादुर्भुताः तद्यथा —

स्वासः १ कासः २ ज्वरः ३ दादः ४ कुद्धिशुलम् ५ भगन्दरः ६ अशः ७ अजीर्णम् ८ दृष्टिनूर्घ-शुले ९ – १० अरोचकः ११ अचिवेदना १२ कर्णवेदना १३ कडू १४ दकोदरः १५ कुष्टः १६।

<sup>(</sup>१) "कन्नेसु" ति कार्येषु प्रयोजनेषु अनिष्यन्नेष, 'कारणेसु'ति निषाधियिषितप्रयोजनीपायेषु विषयभूतेषु ये मन्त्रादयो व्यवहारान्तास्तेषु, तत्र मन्त्राः पर्योलोचनानि, गुन्धानि रहस्यानि, निरचयाः वस्तु-निर्णयाः, व्यवहाराः विवादास्तेषु विषयध्वति वृत्तिकारः ।

<sup>(</sup>२) "एयकम्मे" ति एतद्-व्यापारः, एतदेश वा काम्यं कमनीयं यस्य म तथा "एयणहारो।" ति एतत्प्रधानः एतन्त्रिष्ट इत्यर्थः । "एयकिम्ने" ति एयेव विद्या विज्ञानं याय म तथा । "एयसमायारे" ति एतज्जीतकस्य इत्यर्थः । (वृत्तिकारः)

[ ५७

श्रद्धाय ]

रहुक्र्डस्स अएण्या कयाइ सरीरगंसि जमगसमगमेत्र मोलस रोयातंका पाउब्भूया तंजहा— सासे १ कासे २ जरे ३ दाहे ४ कुच्छित्सले ४ भगंदरे ६ अरिसे ७ अजीरते ⊏ दिही ६ मुद्धस्ते १० अकारए ११ अच्छित्वेपणा १२ कएण्वेपणा १३ कंड्र १४ दश्रोदरे १५ कोटे १६ ।

पदार्थ - तते एां - तदनन्तर । से एककाई रहुकुड़े - वह एकादि राष्ट्रकृट । विजयवद्यमाग्र-स्स । खेडस्स --विजयवर्दमान खेट के । बहुएां -- अनेक । राइसर० जाव सत्यवाहारां -- राजा से लेकर नार्थवाह पर्यन्त । अन्तेसि च -तथा अन्य । बहुर्गं - अनेक । ग मेरुतगपुरिसाण् - प्रामीण पुरुषों के । बहुसु – बहुत हे । कज़ेसु – कार्यों में । कार्योसु प – कार्यों – कार्यकाधक हेतुत्रों में । मंतेसु – मन्त्रों - कत्व्य का निश्चय करने के लिये किये गये गुप्त विचारों में । गुज्मेसु निच्कुपसु - गुप्त निश्च-यों निर्ण्यों में तथा । ववहारेसु - व्यवहारों में-विवादों में अथवा व्यवहारिक बातों में । सुरामारों - सुनता हुआ । भण्ति - कहता है । न सुरोमि - मैंने नहीं सुना । ऋसुण्यारो भण्ति - न सुनता हुआ कहता है सुरोम -सनता हूँ । एवं - इसी प्रकार । पस्समारो - देखता हुआ । भासमारो - बोलता हुआ । गे-एहमाणे — यहण करता हुआ । जारामाणे — जानता हुआ भि विपरीत ही कहता है] । तते एां – तद-नन्तर । से एक काई रहकू ड़े वह एकादि राष्ट्रकूट । एथकम्मे इस प्रकार के कर्म करने वाला । एय-प्यहारो -- इस प्रकार के कमें। में तत्पर । प्यविज्जे -- इसी प्रकार की विद्या-विज्ञान वाला । प्यसमा-यारे-इस प्रकार के त्राचार वाला। सुबहु-त्रत्यधिक। कलिकलुसं-कलह (दु:ख) का कारणी भूत होने से मलिन । पावं कम्मं - पाप कर्म । समिजिजणमारो - उपार्जन करता हुआ । विहरति - जीवन व्यतीत कर रहा था । तते एां - तदनन्तर । तस्स - उस । एगाइयस्स - एकादि । रहुकू डस्स - राष्ट्रकूट के । **ऋएण्या कयाइ** -- किसी ब्रन्य समय । स्तरीरगंसि -- शरीर में । जमगसनगमेव -- युगपद -- एक साथ ही । सोलस सीलह । रोपातंका रोगातक कष्ट साध्य अववा असाध्य रोग । पाउक्सूया — उत्पन्न हो गये । तजहा -जैसे कि । सासे - स्वास । कासे - कास । जरे - ज्वर । दाहे - दाह । कुन्त्रिसूले -- उदर -शूल । भगंदरे -- भगंदर । ऋरिसे -- ऋर्श - बयासीर । ऋजीरते -- ऋजीर्ष । दिहो -- हिष्टिशूल-नेत्रपीड़ा मुद्धसूले---मस्तकंशूल -- शिरोवेदनां । स्रकारपः -- स्रवचि -- भोजनं की इच्छा का न होना । स्रचिच्चवेयणां --त्रांख में दर्द होना । कएएवियए। -- कर्णपीड़ा । - कंड्र -- खुजली । दन्नोदरे -- दकोदर, जलोदर -- उदर-रोग का भेद विशेष । कोहे - कुष्ठरोंग ।

मृलाथं -तदनन्तर वह राष्ट्रकृट [ प्रान्त विशेष का ऋषिपति ] एकादि विजयवर्द्धमान खेट के स्रतेक राजा—मांडलिक, ईश्वर—युवराज, तलवर—राजा के कृषापात्र, ऋथवा जिन्हों ने राजा का स्रोर से उच्च ऋासन ( पदवी विशेष ) प्राप्त किया हो ऐसे नागरिक लोग, तथा मांडविक--मडन्व के ऋषिपति, कौटुन्विक-कृटुम्बों के स्वामी श्रेष्ठी और सार्थवाह-सार्थनायक तथा श्रेन्य ऋने के मामीस पुरुषों के कार्यों में, कारसों में, गुष्तमंत्रों—मंत्रसाक्षों, निश्चयों और विवादसम्बन्धों निर्सयों स्थाबा व्यवहारिक बातों में सुनता हुआ कहता है कि मैंने नहीं सुना, नहीं सुनता हुआ कहता है

<sup>(</sup>१) जिसके निकट दो दो योजन तक कोई शाम न हो उस प्रदेश को मडम्ब कहते हैं । — "मडम्बं च याजनइयाभ्यन्तरेऽविद्यमानशामादिनिवेशाः सनिनवेशविशाः प्रसिद्धाः [वृत्तिकारः]

**श्रिष्ट्याय** 

कि मैंने सुना है; इसी प्रकार देखता हुआ, बोलता हुआ, प्रहण करता हुआ और जानता हुआ भी यह कहता है कि मैंने देखा नहीं, बोला नहीं, प्रहण किया नहीं और जाना नहीं। तथा इस से विपरीत नहीं देखे, नहीं बोले, नहीं प्रहण किये, और नहीं जाने हुए के सम्बन्ध में कहता है कि मैंने देखा है, बोला है, पहण किया है तथा जाना है। इस प्रकार के वंचनामय यवहार को उस ने अपना कर्तव्य समभ लिया था। मायाचार करना ही उसके जीवन का प्रधान कार्य था और प्रजा को ज्याकुल करना ही उस का विज्ञान था, एवं उस के मत में मनमानी करना ही एक सर्वोत्तम आवरण था। वह एकादि राष्ट्रकूट कलह- दुःख के हेतु भूत अत्यन्त मिलन पापकमों का उपाजन करता हुआ जीवन व्यतीत कर रहा था। तदनन्तर किसी समय उसके शरीर में एक साथ ही सोलह प्रकार के रोगातंक—जीवन के लिये अत्यन्त कष्टोत्पादक, कष्टमाध्य अथवा असाध्य रोग उत्पन्न हो गए। जैसे कि —श्वास, कास, ज्वर, दाह, कु चिमूल, भगंदर, अशी, अजीर्ण दृष्टिश्ल, मस्तकश्ल, अक्ति, आचिवदना, कर्णवेदना, कंट्र —खुजली, जलोदर और कु व्यरोग ।

टीका — प्रस्तुत सूत्र में एकादि राष्ट्रकृट के नैतिक जीवन का चित्रण किया गया है। यह विजय-वर्द्धमान खेट में रहने वाले मांडलिक, युवराज ख्रादि तथा अन्य प्रामीण पुरुषों के अनेकविध कार्यों. कारणों, गुप्त-निश्चवों ख्रीर विवादनिर्णयों अथवा व्यवहारिक वार्तों की यथारुचि अवहेलना करने में प्रवृत्त या, तदनुसार सुने हुए को वह कह देता था कि मैंने नहीं सुना, ख्रीर नहीं सुनने पर कहता कि मैंने सुना है, इसी प्रकार देखने, बोलने, ग्रहण करने और जानने पर भी-मैंने नहीं देखा, नहीं बोला, नहीं यहण किया और नहीं जाना तथा न देखने, न बोलने, न ग्रहण करने और न जानने पर कहता कि मैं देखता हूँ, बोलता हूँ, ग्रहण करता और जानता हूँ । सारांश यह है कि उस की प्रत्येक क्रिया मनमानी और प्रजा के लिये सर्वथा अहितकर थी।

" - राईसर॰ जाव सत्थवाह एां -- " के " जाव - यावत्" पद में -- "तलवर - माडंवियः कोडुं वियसत्यवाहाएं -- " पाठ का प्रहण कर लेना। इन पदों का अर्थ पदार्थ में किया जा चुका है।

तव एवंविध कर्मों में समुद्रात, एवं पातकमय कर्मों के आचरण में निपुण वह एकादि दुःखों के उत्पादक अध्यन्त नीच और भयानक पापकमां का संचय करता हुआ जीवन विता रहा था। परन्तु स्मरण रहे कि शास्त्रीय कथन के अनुसार किये हुए पाप कर्मों का फल भोगना अवस्थ पड़ता है। कर्मों के विना भोगे उन से छुटकारा कभी नहीं हो सकता। उत्तराध्ययन सूत्र में भगवान महाबीर स्वामी इस बात का निम्नोक्त शब्दों द्वारा समर्थन करते हैं, जैसे कि—

तेणे प्रज्ञा सन्धिमुहे गहोप, सकम्मुणा किञ्चइ पावकारी। पर्व पया पेञ्च इदं च लोप, कडाण कम्माण न मुक्खु ऋत्यि॥

(उत्तराध्ययन सृत्र ऋ० ४ – ३)

अर्थीत् — सेंध लगाता हुआ पकड़ा जाने वाला चोर जिस प्रकार ऋपने किए हुए पापकमाँ से मारा जाता है, उसी प्रकार शेप जीव भी इस लोक तथा परलोक में ऋपने किये हुए कमीं को

<sup>(</sup>१) द्वाया— स्तेनो यथा सन्धि - मुखे छहीत:, स्वकर्मणा कृत्यते पापकारी। एवं प्रजा प्रेत्येह च लोके, कृतानां कर्मणां न मोच्चोऽस्ति।।

## हिन्दी भाषा टीका सहित

ि५९

भोगे विना खुटकारा नहीं पा सकते। तालर्थ यह है कि कमाँ का फल भोगना अवदवंभावी है, बिना भोगे कमाँ से छुटकारा नहीं हो पाता। तथा "अल्युश्युएपपापानामिहैं कर तमश्चुते" अर्थात् यह जीव अल्यन्त उग्र पुरुष और पाप का फल यहीं पर भोग लेता है- इस अभियुक्तोक्ति के अनुसार एकादि राष्ट्रक्ट के शरीर में एक साथ ही सौलह रोगातंक उत्पन्न हुए। जो रोग अल्यन्त कष्टजनक हों तथा जिन का प्रतिकार कण्टसाध्य अथवा असाध्य हो उन्हें रोगातंक कहते हैं। वे निम्नलिखित हैं--

- (१) इवास (२) कास (३) ज्वर (४) दाह (५) कुच्चिश्रल (६) भगन्दर (७) अर्श-बवासीर (८) अर्जीर्ण (९) दृष्टि-श्रल (१०) मस्तकश्रून (११) अरोचक (१२) अच्चिवेदना (१३) कर्णवेदना (१४) कर्णडू खुजली (२५) दकोदर जलोदर (१६) कुछ -कोड़ । ये १६ रोग एकादि के शरीर में एक दम उत्पन्न हो गए। श्वास, कास आदि रोगों का सांगोर्णंग व्याख्यान तो वैद्यक ग्रन्थों में से जाना जा सकेगा परन्तु संदोप में यहां इन का मात्र परिचय करा देना आव यक प्रतीत होता है —
- (१) श्वास ऋभिधान राजेन्द्र कोश में श्वास शब्द का -- "ऋतिशयत ऊर्ध्वश्वासक्परोग-मेद: -- " यह अर्थ लिखा है, इसका भाव है -- तेज़ी में सांस का ऊपर उठना ऋर्थात् -- दम का फूलना, दमें की बीमारी । श्वास एक प्रसिद्ध रोग है, इसके -- 'महाश्वास, ऊर्ध्वश्वास, छिन्नश्वास, तमक-श्वास, और जुद्रश्वास ये पांच भेद कहें हैं द जब बायु कि के साथ मित्तकर प्राण जल और अन्न के बहने वाले स्रोतों को रोक देता है तब अपने आप कक से रुका हुआ बायु चारों और स्थित होकर श्वास को उत्पन्न करता है।
- (२) कास्त कासरोग भी वात, पित्त, कफ, क्षत ऋौर त्त्वय भेद से पांच प्रकार का है । इस का निदान ऋौर लक्षण इस प्रकार वर्णन किया है —

धूमोपघाताद्रजसस्तथैव, व्यायामस्त्रान्ननिषेवणाच्च । विमार्गगत्वाच हि भोजनस्य, वेगावरोधात् स्वयोस्तथैव ॥१॥ प्राणो ह्युदानानुगतः प्रदुष्टः, संभिन्नकांस्यम्बनतुस्यघोषः । निरोते वकात् सहसा सदोषो मनीषिभिः कास इति प्रदिष्टः ॥२॥ (माधवनिदाने कासाधिकारः)

त्रर्थात् --- नाक तथा मुख में रज और धूम के जाने में, ऋधिक व्यायाम करने से, नित्य प्रति रूद्धान्त के सेवन से, कुपण्यमोजन से, मलमूत्र के अवरोध तथा आती हुई छीक को, रोकने से, प्राख्यायु अत्यन्त दुष्ट होकर और दुष्ट उदान वायु से मिलकर कफ पित्त युक्त हो सहसा मुख से बाहर निकले, उस का

- (१) महोर्ध्विकुन्ततमकसुद्रभेदैस्तुः पंचधा । भिद्यते समहान्याधिः दवास एको विशेषतः ॥१५॥
- (२) यदा स्रोतांसि संस्थ्य सास्तः कफपूर्वक: । विष्वग् वजति संसद्धस्तदा स्वासान् करोति सः॥१७॥

[ माधवनिदाने – इवासाधिकार ]

- (३) (क) कस्ति शिरः कंडादूर्धं गच्छिति वायुरिति कासः । अर्थात् जो वायु केंट से ऊपर सिर की ब्रोर जाय उस को कास कहते हैं।
- (ख) अभिधान राजेन्द्र कोष में कास शब्द का "—केन जलेन कफात्मकेन अश्यते व्याप्यते इति कासः —" ऐसा अर्थ जिला है। इस का भाव है —कफ का बदना, अर्थात् खांसी का रोग।

ξo]

## श्री विशक्सुत्र—

प्रथम अध्याय

राब्द फूटे कांस्य पात्र के समान हो, मनीघी-वैद्यलोग उसे कास-अर्थात् खांसी का रोग कहते हैं।

(३) ज्वर --

स्टोदावरोधः सन्तापः, सर्दोगश्रहणं तथा ।

युगपद् यत्र रोगे तु, स ज्वरो व्यएदिश्यते ॥१४३॥

[वंगसेने ज्वराधिकारः ]

त्रर्थात् पसीना न त्राना, शरीर में सन्ताप का होना, और सम्पूर्ण ऋगों में गीड़ा का होना, ये सब लच्चर जिस रोग में एक साथ हों उस को ज्वर कहते हैं। ज्वर के वातज्वर, पित्तज्वर, कफज्वर दिदोषज्वर इत्यादि ऋनेकों भेद लिखे हैं। जिन्हें वैद्यक प्रन्थों से जाना जा सकता है।

(४) दाइ—एक प्रकार का रोग है, जिस से शरीर में जलन प्रतीत होती है। माधवनिदान आदि वैद्यक प्रन्तों में दाइ -रोग सात प्रकार का पतालाया गया है। जैसे कि—प्रथम प्रकार में मदिरा के सेवन करने से पित्त और रक्त दोनों प्रकुपित हो कर समस्त शरीर में दाइ पैदा कर देते हैं, यह दाह केवल त्वचा में अनुभव किया जाता है। दितीय प्रकार में रक्त का दवाव बढ़ जाने से देह में अग्निदग्ध के समान तींत्र जलन होती है. आंखें लाल हो जाती हैं, त्वचा ताम्त्रे की तरह तप जाती है, तृश्क्या बढ़ जाती है और मुख ने लोहें जैसी गन्ध आती है। तृतीय प्रकार में—गला, ओंठ मुंह, नाक, प्रक जाते हैं, पक्षीना अधिक स्थाता है, निद्राभाव, वमन, तीव अतिसार दस्त), मूच्छी, तन्द्रा, और कभी २ प्रलाप मी होने लगता है। चतुर्थ प्रकार में प्यास के रोकने से शरीरगत अव्यात (जल) प्रकृपित हो कर शरीर में दाह उत्पन्न करता है। गल, आंठ और तालु खूबने लगता है एवं शरीर कांपने लग जाता है। पांचवां दाह हथियार को चोट से निस्त रक्त से जिसके कोष्ठ भर गये हैं, उस को हुआ करता है, यह अत्यन्त दुस्तर होता है। छठे प्रकार में—मूच्छी, तृष्या होती है, स्वर मन्द पड़ जाता है, शरोर में दाह के साथ साथ रोगो कियाहीनता का अनुभव करता है। सातवां दाह – मर्मीभिघात होने के कारण होता है, यह अश्वथ्य होता है।

त्राधुनिक वैद्यानिकों के राज्यों में यदि कहा जाए तो-कैलिशियम, पैन्टांथेनेट (Calcium, Pantothenate) नामक द्रव्य की कमी के आ जाने से हाथ तथा पांत में जलन हो जाती है -यह कह सकते हैं।

(५) कु चिश्रल — पार्श्वराल का ही दूसरा नाम कुक्षिश्रल है। श्लरींग में प्रायः वात को ही प्राधान्य प्राप्त है। वंगमेन के श्लाधिकार में लिखा है कि — वृद्धिको प्राप्त हुआ वायु दृदय, पार्व, पृष्ठ, विक और विस्त स्थान में शूल को उत्पन्न करता है। वायुः प्रवृद्धो जनये दृश्यः हत्याश्वंपृष्ठितिकविस्तिदेशे।

शूल (वायु के प्रकोप से होने वाला एक प्रकार का तेज दर्द) यह एक भयकर व्याधि है ह्रौर इसकी गर्मना सद्यः प्राणहर व्याधियों में है।

(६) भगन्दर गुद्धय द्वचं गुले देवे, पार्श्वतः पिटिकार्तिकृत्। भिन्ना भगन्दरो क्षेयः, स च पंचविधो मतः॥१॥ ( माधवनिदाने भगन्दराधिकारः )

त्र्यांत् --गुदा के समीप एक बाजू पर दो अंगुल ऊंची एक पिटिका-फुन्सी होती है, जिस में पीड़ा ऋषिक हुआ करती है, उस पिटिका-फुन्सी के फूट जाने के अनन्तर की अवस्था को भगन्दर कहते हैं, और वह पांच प्रकार का है। अभिधान चिन्तामणी काएड ३ कोक १२२ की व्याख्या में आचार्य हेमचन्द्र भी ने भगन्दर शब्द की निरुक्ति या व्युत्पत्ति इस प्रकार की है "भगं दारयतीति भगन्दरः" भग अर्थात् गुद्ध और मुक्क --गुदा तथा अएडकोष के मध्यवती स्थान को जो विदीर्ण करें उस का नाम भगन्दर है । किसी किसी आचार्य का यह

<sup>(</sup>१) शब्दस्तीम महानिधि कोष में भग शब्द से गुह्य ब्रीर मुख्क के मध्यवर्ती स्थान का प्रइस्

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

₹ 8

मत है कि भगाकार विदीर्ण होने से इस का नाम भगन्दर, है, ऋथीत् भगाकार विदीर्ण होता है इस कारण इस को भगन्दर कहते हैं। वास्तव में ऊपर उल्लेख किये गये भगन्दर के लक्षण के साथ भगन्दर शब्द की निरुक्ति कुछ ऋधिक मेल खाती है।

(৩) **श्रर्श** - इसका आम प्रचलित नाम बयासीर है। यह ६ प्रकार की होती है — '१) बातज (२) पित्तज (३) कफज (४) त्रिदोषज (५) रक्तज (६) सहज । इस का निदान और लच्चगा इस प्रकार कहा है ---

## दोपास्त्रङ् मांसमेदांसि, सन्दूष्य विविधाकृतीन् । मांसांकुरानपानादौ, कुर्वन्त्यशौंसि ताञ्जगुः ॥ २ ॥

(माधवनिदाने ऋशींधकारः)

ऋर्यात्—दुष्ट हुए वातादि दोप, त्वचा, मांस और मेद की दूषित करके गुदा में अनेक प्रकार के आकार वाले मांस के ऋंकुरों (मस्सों) को उत्पन्न करते हैं उन को ऋर्या—ऋर्यात् बवासीर कहते हैं । उक्त पहिवध अर्था रोग में त्रिदोपज कप्टसाध्य और सहज ऋसाध्य है।

- (८) अजीर्ण जीर्ण अर्थात् किये हुए भोजनादि पदार्थां का सम्यक् पाक न होना अजीर्ण है। यह रोग जठराग्नि की मन्दता के कारण होता है। वैद्यक प्रन्थों में मन्द तीक्ष्ण, विषम और सम इन मेदों से जठराग्नि चार प्रकार की 'बतलाई है। इन में कफ की अधिकता से मन्द, पित्त के आधिकय से तींच्ण, वायु की विशेषता से विषम और तीनों की समानता से सम अग्नि होती है। इन में सम अग्निवाले मन्ष्य को तो किया हुआ यथेष्ट भोजन समय पर अच्छे प्रकार से पच जाता है। और मन्दाग्नि वाले पुरुष को स्वल्प मात्रा में किया हुआ भोजन भी नहीं पचता तथा जो विषमाग्नि बाला होता है उसको कभी पच भी जाता है और कभी नहीं भी पचता। तथा जो तींच्ण अग्नि वाला होता है उसको तो भोजन पर भोजन, अथवा अत्यन्त भोजन भी किया हुआ पच जाता है। इन में जो मन्दाग्नि या विषम अग्नि वाला पुरुष होता है उसी पर अजीर्ण रोग का आकमण होता है। अजीर्ण रोगके प्रधानतथा चार भेट बतलाये हैं जैसे कि —(१) आम अजीर्ण (२) विदय्य अजीर्ण (३) विष्ट्य अजीर्ण (३) विष्ट्य अजीर्ण (३) स्थानतथा चार भेट बतलाये हैं जैसे कि च्यास्था निम्नोक्त है
  - (१) ऋष अर्जार्ग में कफ की प्रधानता होती है, इस में खाया हुआ भोजन पचता नहीं है।
  - (२) विदग्ध अजीर्ग में पित्त का प्राधान्य होता है, इस में खाया हुआ भोजन जल जाता है।
  - (३) विष्टब्ध--- ऋजीर्णमें वायु की ऋधिकता होती है, इस में खाया हुआ। अन्न यंध सा जाता है।
  - (४) रसशेष अजीर्ग में खाया हुआ अपन भली भांति नहीं पचता।

किया है — भगन्दरम् - भग गृह्यमुष्कमध्याग्थानं दारयतीति.. . . स्वनामाख्याते रोगभेदे — तब भगशब्द से ब्राचार्य हेमचन्द्र जी को भी सम्भवतः यही क्रभिमत होगा ऐसा हमारा विचार है ।

(१) मन्दरतीच्णोऽथ विषमः, समञ्चेति चतुर्विधः । कफिपत्तानिलाधिक्यात्तत्साम्याजाठरोऽनलः ॥ १॥

[वंगसेने ऋजीस्धिकारः]

(२) आमं विदम्धं विष्टब्धं, कफण्ति।निलेस्त्रिभिः । अजीर्यो केचिदिच्छन्ति, चतुर्ये रस-शेषतः ॥ २७॥ (बंगसेने)

्रिथम ऋध्याय

## श्री विपक्त सूत्र —

वैद्यक प्रत्यों में अजीर्ण रोग की उत्पत्ति के कारणों और लहाणों का इस प्रकार निर्देश किया हैं—
श्रत्यम्बुपानाद्विषमारानाच्च, संधारणातस्वण्नविषयां प्रच्च ।
कालेऽपि सात्मयं लघु चापि भुकतमन्तं न पाकं मजते नरस्य ॥
ईषां भयकोध्रपरिष्तुतेन लुब्धेन रुग्देन्यनिपीड़ितेन ।
प्रद्येषयुक्तेन च सेव्यमानमन्तं न सम्यक्षपरिपाकमेति ॥
माध्रवनिदान में अजीर्णाधिकार ।

ऋषीत् — ऋषिक जल पीने से, भोजन समय के उलंघन से, मल मूत्रादि के वेग को रोकने से, दिन में सोने और रात्रि में जणने से, समय पर किया गया हित मित श्रीर लघु-हलका भोजन भी मनुष्य को नहीं पचता । तात्पर्य यह है कि इन कारणों से ऋजीर्ण रोग उत्पन्न होता है। इस के ऋति रेक्त ईर्णा, भय, कोध और लोभ से युक्त तथा शोक और दोनता एवं देव पोड़ित मनुष्य का भी खाया हुआ अन्त पाक को प्राप्त नहीं होता अर्थीत् नहीं पचता । ये ऋजीर्ण रोग के अन्तरंग कारण हैं। और इस का लच्चण निम्नोक्त है —

ग्लानिगौरवमाटोपो, स्रमो मारुत-मूढ्ता । निबन्धोऽतिप्रवृत्तिर्वा, सामान्याजीर्ण-लक्षणभ् ॥ (यंगसेने)

त्रर्थात् — ग्लानि. भारीपन, पेट में ऋफारा और गुड़गुड़ाइट, भ्रम तथा ऋपान वायु का अवरोध, दस्त का न आना अथवा अधिक भ्राना यह सामन्य ऋजीर्ण के लक्क्सण हैं।

(९) दूष्टिशूल—इस रोग का निदान प्रन्थों में इस नाम से तो निर्देश किया हुआ मिलता नहीं, किन्तु आम युक्त नेत्ररोग के लच्चण वर्णन में इसका उल्लेख देखने में आता है, जैसे कि —

उदीर्णवेदनं नेत्रं, रागोद्रे कसमन्वितम् । घर्षनिस्तोदशृलाश्रु युक्तमामान्यितं विदुः ॥

अर्थात् जिस रोग में नेत्रों में उत्कट वेदना-पीड़ा हो. लाली ऋषिक हो, करकराहट हो रेत गिरने से होने वाली वेदना के समान वेदना हो, सुई जुमाने सरीखी पीड़ा हो, तथा शून हो और पानी बहे, ये सब लक्षण आमयुक्त नेत्ररोग के जानने।

(१०) मूर्ध-शूल- मस्तक शूल की गणना शिरोरोग में है। यह-शिरोरोग स्वारह प्रकार का होता है, जैसे कि-

शिरोरोगास्तु जायन्ते वातपित्तककैस्त्रिभिः । सन्निपातेन रक्तेन स्रयेण कृमिभिस्तथा ॥१॥ सूर्यावर्तानन्त-वात-शंककोऽद्वाविभेदकैः । एकादशिविधस्यास्य लस्त्रणं संप्रवक्ष्यते ॥२॥ (वंगसेने )

अर्थात्—(१) वात (२) पित्त (३) कफ (४) सिन्नपात (५) रक्त (६) त्त्य और (७) कृमि, इन कारणों से उत्पन्न होने वाले सात तथा (८) स्पॉवर्त (९) अनन्त—वात (१०) ऋदियभेदक और ११) शांखक, इन चार के साथ शिरोरोग ग्यारह प्रकार का है, इन सब के पृथक पृथक लक्षण निदान मन्यों से जान लेने चाहियें। यहां विस्तार भय से उनका उल्लेख नहीं किया गया ।

(११) आरोचक — भोजनादि में ऋष्चि-ष्विशिष का न होना ऋरोचक का प्रधान लक्ष है। वंगसेन तथा माधव निदान प्रभृति वैद्यक प्रत्यों में लिखा है कि — वातादि दोष, भय कोष ऋषि ऋषि लोभ के कारण तथा मन को दूषित करने वाले आहार, रूप ऋषि गन्व के सेवन करने से पांच प्रकार का अरोचक रोग उत्पन्न होता है, जैसे कि —

वातादिभिः शोकभयातिलोभकोधेर्मनोद्वारान-रूपगंधैः ऋरोचकाःस्यु ..... ॥१॥ विंगसेने] (१२) ऋस्विदना—यह कोई स्वतन्त्र रोग नहीं है। किन्तु वात-प्रधान नेत्र सोग में ऋर्यात्—

६३

## हिन्ही भाषा टीका सहित।

चाताभिष्यन्द में यह समाविष्ट किया जा सकता है, जैते कि---

निस्तोदनस्तंभन - रोमहर्ष - संघर्षपारुष्य - शिरोभितापाः। विशुष्कभावः शिशिराश्रुता च वाताभिपन्ने नयने सवन्ति ॥५॥

[माधवनिदाने नेत्ररोगाधिकारः]

ऋर्थात् — त्रताभिष्यन्द — वातप्रधान नेत्ररोग में सूई चुभाने सरीखो पीडा या तोड़ने नोचने सरीखी पीड़ा या तोड़ने नोचने सरीखी पीड़ा होती है, इस के ऋतिरिक्त नेत्रों में स्तंभन, जड़ता, रोमांच, करकराहट — रेता पड़ने सरीखी रहक, और रुचता होती है तथा भरतकपीड़ा और नेत्रों से शीतल ऋांसु गिरते हैं।

(१३) कर्ण बेदना—इसका अपर नाम कर्ण शूल है। इस का निदान और लच्च इस तरह वर्णित किया गया है—

समीरणः श्रोत्रगतोऽन्यथाचरन् , समन्ततः शूलमतीव कर्णयोः।

करोति दोषेश्च यथा स्वमावृतः, स कर्षश्वः कथितो दुरासदः ॥ १ ॥

(माधवनिदाने कर्णरोगाधिकारः)

अर्थात् - कुपित हुन्ना वायु कान में दोषों के साथ त्र्योहत हो कर कानों में विपरीत गति से विचरण करे तब उस से कानों में जो अत्यन्त शूल — वेदना (दर्द) होती है उसे कर्णशृल कहते हैं। यह रोग कष्ट साध्य बतलाया गया है।

(१५) दकोदर-इस का दूसरा नाम जलोदर है त्रीर उसका लक्क्ण यह है-

स्निग्धं महत्त्वत्यरिवृद्धनाभि -समाततं पूर्णमिवाग्बुना च ।

यथा दृतिः सुभ्यति कंपते च, शब्दायते चापि दकोद्रं तत् ॥ २४ ॥

(माधवनिदाने उदररोगाधिकारः)

श्रश्वित्— जिस में पेट चिकना, दड़ा, तथा नाभि के चारों श्रोर ऊंचा हो श्रीर तनासा मालूम होता तो, पानी की पोट भरी सरीखा दिखाई दे, जिस प्रकार पानी से भरी हुई मशक हिलती है उसी प्रकार हिले ऋथीत् जिस तरह मराक में भरा हुन्ना जल हिलता है उसी प्रकार पेट में हिले, तथा गुड़ गुड़ शब्द करे श्रीर काम्पे उस को दक्षोकर श्रथवा जलोदर कहते हैं। यह रीग प्रायः श्रसाध्य ही होता है।

- (१६) कुष्ठ कोड़ का नाम है । यह एक प्रकार का रक्त और त्वचा सम्बन्धी रोग है, यह संकामक और घिनौना होता है । वैश्वक प्रन्थों में कुष्ठ रोग के १८ प्रकार — मेद वतलाए हैं। उन में सात महाकुष्ठ और ग्यारह चुद्र कुष्ठ हैं । इन में बात पित्त और कफ ये तीनो दोष
  - (१) पामा यह तुद्रकुष्ठों में परिगिणत है, इसका लत्त्रण यह है—
    सूक्ष्मा वह्नचः पिटिकाः स्नाववत्यः पामेत्युकाः कराङ्क्मत्यः सदाहाः—
    श्रिथीत्— जिस में त्वचा पर छोटी २ साव युक्त खुजली सहित दाह वाली श्रिनेक पिटिका—

फ्रान्सिये हों उसे पामा कहते हैं।

(२) महाकुष्ठ—(१) कपाल (२) श्रीदुम्पर (३) मरडल (४) ऋक्षजिब्ह (५) पुंडरींक (६) सिध्म श्रीर (७) काकण, ये सात महा कुष्ठ के नाम से प्रसिद्ध हैं। श्रीर ११ चुद्रकुष्ठ हैं, जैसे कि—

कुषित होकर त्वच रुधिर मांस और शारीरस्थ जलको दूषित कर के कुष्ठ रोग को उत्पन्न करते हैं । तात्वर्य यह है कि बात पिन, कफ, रस रुधिर मांस तथा लसीका इन सातों के दूषित होने अर्थात् विगड़ने से कुष्ठ रोग उत्पन्न होता । इन में पहले के तीन - बात पित्त स्त्रोर कफ तो दोष के नाम से प्रसद्ध हैं और बाकी के चारों रस रुधिर, मांस और लसीका - की दूष्य संज्ञा हैं। इस प्रकार संदोष से अपर बगान किये गये १६ रोगों ने एकाद नाम के राष्ट्रकृट पर एक बार ही स्त्राक्रमण कर दिया स्त्रधात् ये १६ रोग एक साथ ही उसके शरीर में प्राहुभूत हो गये । बास्तव में देखा जाय सी अत्युक्षपार्थों का ऐसा ही परिणाम हो सकता है। अस्तु ।

अप्रव पाठक एक दि राष्ट्रकूट की अधिम जीवनी का वर्णन मुनें जो कि सूत्रकार के शब्दों में इस तरह वर्णित है—

मूल- 'तते एं से एक गई रहकूड़े सोलसिंह रोगात के हि अभिभूते समाणे को डुं विय-पुरिसे सहावेति २ एवं वयासी — गच्छह एं तुब्भे देवाणुष्पिया ! विजयवद्धमाणे खेड़े सिघाड-गतिय-च उक्क-चचर-पहाष्ट-पहेसु महया २ सहे एं उग्वोसेमाणा २ एवं वयह — एवं खलु देवाणुष्पिया ! एक काइ० सरीरगंसि सोलस रोगातंका पाउब्भृता तंजहा-मासे १ कासे २ जरे

- (१) चर्म (२) किटिम (३) वैपादिक (४) अलसक (५) ददु मंडल (६) चर्मदल (५) पामा (८) कच्छु (९) विस्कोटक (१०) शतार (११) विचर्चिक, ये ग्यारह क्षुद्रकुष्ठ के नाम से विख्यात हैं। इनके प्रथक २ लत्त्रण, और चिकित्सा सम्बन्धी सम्पूर्ण वर्णन चरक, सुश्रुत और वागभट्ट से लेकर बंगसेन तक के समस्त आयुर्नेदीय अन्थों में पर्याप्त है अतः वहीं से देखा जा सकता है।
- (१) छाया---ततः स एकादी राष्ट्रकृट: पोड़शभी रोगातंकैरभिभृतः सन् कौटुन्यिक ---पुरुवान् शब्दाययति, शब्दायित्वा एवमवदत् । गच्छत पूर्यं देवानुप्रियाः ! विजयवर्द्धमाने खेटे शृंगाटक-त्रिक-चतुष्क चत्वर — महापथपयेषु महता शब्देन उद्घोषयन्तः २ एवं वदत एव खल्लु देवानुप्रियाः! एकादि० शरीरे पोडश रोगातंकाः प्रादुभूता:, तद्यथा-रवास: १ कासः २ ज्वर: ३ यावत् कुष्ठ:। तद य इच्छति देवानुष्याः ! वैद्यो वा वैद्यपुत्रो वा जायको वा जायक-पुत्रो वा चिकित्सक: चिकित्सकपुत्रो वा, एकादे राष्ट्रकृस्य तेषां पोड़शानां रोगातंकानामेकमपि रोगातंकमुपशमधितुम् तस्य एकादी राष्ट्रकृटो विपुलमर्थ-सम्प्रदानं करोति द्विरपि विरपि उद्घोषयत, उद्घोष्य एतामाजण्ति प्रत्यवंयत । सतस्ते कौटुम्बिक-पुरुषाः यावत् प्रत्यर्पयन्ति,ततो विजयवर्द्धमाने खेटे इमामेतद्रूरुणमुद्धोपणां श्रुत्वा निशम्य बहवो वैदाश्च शस्त्रकोषहस्तगताः स्वेभ्यः स्वेभ्यो एदेभ्यः प्रतिनिष्कामन्ति, प्रतिनिष्कम्य विजववर्द्धमानस्य खेटस्य मध्यमध्येन यत्रैव एकादिराष्ट्रकटस्य गृहं तत्रैवोपागच्छन्ति, उपागन्य एकादिशारीर परामृशन्ति, परामृश्य नेपां रोगाणां निदानं पुच्छन्ति पृष्टा एकादिराष्ट्रकृष्टस्य बहुनिरम्बंगैहद्रतंनानिश्च स्नेहपानैश्च वमनेश्च विरेचनानिश्च सेचनानिश्च, अवटाइनाभिरच अवरनानैरच, अनुवासनाभिरच वस्तिकमभिरच निरुद्देरच शिरावेधेरच तन्नग्रैरच प्रतन्नग्रैरच शिरोवस्तिभिश्च तर्पणैश्च पुटपाकैश्च छल्लिभिश्च, मूलैश्च कन्दैश्च पत्रैश्च पुर्णश्च फलैश्च, वीजैश्च शिलि-काभिरच, गुटिकाभिरच श्रीषधैरच भैवज्यैरच इच्छन्ति तेवां पोड्यानां रोगातकानामेकमपि रोगातकमुपराम-यितुं. नो चैव संशक्तुवन्ति उपशमयितुं । ततस्ते बहवो वैद्या विद्यपुत्राश्च ६ यदा नो संशक्तुयन्ति तेषां षोड़शानां रोगातंकानामेकमपि रोगातंकमुपशमयितुं, तदा श्रान्तास्तान्ताः परितान्ताः यस्या एव दिशः प्रादुभ्तास्तामेवदिशं प्रतिगता:।

६्५

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

३ जान कोढ़े १६ । तं जो एां इच्छित देवाणुप्पिया ! वेज्जो ना वेज्जपुत्तो ना जारास्रो ना जारायपुत्तो वा तेइच्छित्रो वा तेइच्छिय-पुत्तो वा एगातिस्स रहुक्डस्स तेसि सोलसएहं रोगातं-कार्ण एगमवि रोगायंकं उवसामित्तते, तस्स र्ण एककाई रहुकूड़े विपुलं ऋत्थसंपयाणं दलयति, दोच्चं पि तच्चं पि उग्घोसेह २ ता एयमाण्तियं पचिष्पणेह । तते णं ते कोडुं वियपुरिसा जाव पचिष्पणंति । तते ए से विजयवद्धमाणे खेडे इमं एयारूवं उग्धोसणं सोचा णिसम्म बहरे वेज्जा य ६ सत्यक्रोसहत्थगया सएहिं सएहिं गेहेहिंता पड़िनिक्खमंति २ त्ता विजय-वद्भमास्यस्य खेडस्य मज्भःमज्भेएं जेसेव एगाइ—रहुक्ड्स्स गेहे तेसेव उवागच्छंति २ त्ता एगाइ - सरीरयं परामुसंति २ त्ता तेसि रोगाणं निदाणं पुच्छंति २ त्ता एककाइ -रद्रक्रइस्य बहुहिं अव्मंगेहि य उव्ह्वणाहि य सिर्णेहपाणेहि य विभेषाहि य सेवणाहि य अवदाहणाहि य अवण्हाणेहि य अणुवासणाहि य वत्थिकम्मेहि य निरूहेहि य सिरावेधेहि य तच्छागेहि य पच्छागेहि य सिरोबत्थीहि य तप्पागेहि य पुड़पागेहि य छल्लीहि य मुलेहि य बंदेहि य पत्ते हि य पुष्फेहि य फलेहि य बीएहि य सिलियाहि य गुलियाहिय त्रोसहेहि य भेसज्जेहि य इच्छंति तेसि सोलसएई रोपातंकाणं एगमिव रोयायंकं उनसामित्तर, गो चेन गं संचाएंति उनसामित्तते । तते गं बहने वेज्जा य वेज्जपुत्ता य ६ जाहे नो संवाएँति तेसि सोलसएहं रोयातंकाएं एगमवि रोयायंकं उवसामित्तए, ताहे संता तंता परितंता जामेव दिसं पाउव्भूता तामेव दिसं पाडिगता ।

पदार्थ—तते गं—तदनन्तर ! सोलसहिं—उक्त सौलह प्रकार के ! रोगातंकेहिं— भयानक रोगों से ! असिभूते समाणे—खेद को प्राप्त ! से एक्काई—वह एकादि नामक ! रहकूड़े—राष्ट्रकृष्ट ! कोडुं विषपुरिसे—कौटुम्बिक पुरुषों—सेवकों को ! सहावेति २ ता—बुलाता है, बुलाकर । यवं वयासी—इस प्रकार कहता है ! द्वाणुष्पिया ! —हे देवानुप्रियो ! अर्थोत् हे महानुभावो ! तुन्ने णं—तुम लोग । यन्छह—जाओ तथा । विजयवद्धमाणे खेड़े—विजय बद्धमान खेट के । सिधाड़म —िवशेणनार्ग ! तिय —िवक मार्ग —जहां तीन रास्ते मिलते हों ! चडक्क— वतुष्क —जहां पर चार रास्ते इकट्ठे होते हो । चडचर—चल्यर —जहां चार से भी अधिक रास्ते मिलते हों महायह—महावय —राजपार्ग —जहां बहुत से मनुष्यों का गमना—गमन होता हो और पहेसु—सामान्य मार्गों में । महया २ सहेशों— वहे उन्ते स्वर से । उच्छोसेमाणा २—उद्घेषणा करते हुए । एवं —इस प्रकार । वयह—कहो । देवाणुष्पया ! —हे महानुभावो ! प्यं खडु —इस प्रकार निश्चय ही एककार् —एकादि राष्ट्रकृष्ट के । सरोरांसि — शरीर में । सोजस — मोलह । रागांतका—भयंकर रोग । पाउन्भृता—उत्तन्न हो गये हैं ! तंजहा —जैसे कि । सासे— स्वास १ । कासे—कास २ जरे — ज्वर ३ । जाव — यावत् । काहे १६ — कुष्ट । रां—इस जिये । देवाणुष्पया ! —हे महानुभावो ! । जो — जो । वेज्जों वा —वैद्य —शास्त्र तथा चिकित्सा में कुशल, अथवा । वाणयुत्तो वा —वैद्य —शास्त्र तथा चिकित्सा में कुशल, अथवा । जाणयुत्तो वा —वैद्य —शुत्र अथवा । जाणयुत्तो वा — विद्य —शुत्र अथवा । जाणयुत्तो वा — विद्य —शुत्र अथवा । जाणयुत्तो वा — विद्य —शुत्र अथवा । जाण्यपुत्तो वा —विद्य —शुत्र अथवा । जाण्यपुत्तो वा —विद्य —शुत्र अथवा । जाण्यपुत्तो वा —विद्य —शुत्र अथवा । जाण्यपुत्तो वा —

प्रथम ऋष्याय

शायक — पुत्र अधवा ! तेइचिकुश्रो वा — चिकित्सक - केवल चिकित्सा — इलाज करने में निपुरा, अथवा । तेइज्लियपुत्तो वा —चिकित्सक-पुत्र । एगातिस्स स्टुकूडस्स —एकादि नामक राष्ट्रकूट के । तेसि —उन । सोजसएई—सोलइ ा रोगातं कार्णं — रोगातं की में से । एगमिव रोगातंकं -- एक रोगातंक को भी । उवसा-मित्तते—उपशान्त करना । इच्छति --चाहता है । तस्त गां-उसको । एक्काई --एकादि । रहुकूड़े --राष्ट्रकृट । विपूलं – बहुत सा । ऋश्यसंपयाणं दलयति – धन प्रदान करेगा, इस प्रकार । दोठचं पि – दो नार तच्चं पि - तीन बार । उग्ध्रोसेह २ ला - उद्घोषणा करो, उद्घोषणा कर के । एयमाणितियं पच्च-प्रिणह -- इस ब्राज्ञिन-त्राज्ञा का प्रत्पर्येण करो, वापिस ब्राकर निवेदन करो, ताल्पर्य यह है कि मेरी इस त्राचा का यथाविध पालन किया गया है, इसकी सूचना दो । तते खं नदनन्तर । ते-चे । कोर्डु वियपुरिसा — कौटुन्विक –सेवक पुरुष । जाव— यावत् एकादि की श्राज्ञानुसार उद्घोषणा कर के पञ्च पिर्णित - वापिस अकर निवेदन करते हैं अर्थात् हम ने घोषणा कर दी है ऐसी सूचना दे देते हैं। तते गां-तदनन्तर । से-उस । विजयवद्भमागो-विजयवर्द्धमान । खेड़े-खेट में । इसं एया ६वं -इस प्रकार की । उग्र्योसर्गं — उद्योषणा की । सोचना — सुनकर तथा। शिसम्म — अवधारण कर बहवे — अनेक । वेज्जा य ६ — येय, वेय — पुत्र, जायक, जायक — पुत्र, चिकित्सक , - चिकित्सक , - चिकित्सक , -सत्यकोसहत्यगया - शस्त्रकोष-त्रौजार रखने की पेटी (बक्स) हाथ में लेकर । सपहिं सपहिं - अपने ऋपने । गेहेहिंतो—घरों से । पड़िनिक्लमंति — निकल पड़ते हैं । २ शा— निकल कर । विजयवद्धमाणस्स — विजय वर्दमान नामक । खेडस्स —खेट के । **मर्ज्यमन्त्र**भेशं —मध्य भाग से जाते हुए । **जे**शोच— जहां । प्रगाइरहुकू टस्स - एकादि राष्ट्रकृट का । गेहे - घर या । तेलेव - वहां पर । उवागच्छंति -श्राते हैं । २ त्ता—श्राकर । पगाइसरीरं → एकादि राष्ट्रकूट के शरीर का । परामुसंति २ त्ता — स्पर्श करते हैं, स्पर्श करने के अनन्तर । तेसि रोगाणं - उन रोगों का । निदार्ण - निदान (मृतकारण) । पुच्छनित २ त्ता-पूछते हैं, पूछ कर । एककाइरटुकूडस्स - एकादि राष्ट्रकूट के । तेसि - उन । साजसएहं - सोलह । रायातंकाएं - रोगातंकों में से । एगमवि - किसी एक । रोयातंके -रोगातंक को । उवसामित्तार-उपशांत करने के लिये । बहुहिं - अनेक । अब्भंगेहि य - अभ्यंग-मालिश करने से । उच्छणाहि य-उद्धर्तन-वटणा वगैरह मलने से । सिरोहपाछेहि य-रनेहपान कराने-हिनम्भपदार्थों का पान कराने से । वमगोहि य - वमन कराने से । विरेयगाहि य - विरेचन देने - मल को बाहर निकालने से। सेयणाहि य -- सेचन -- जलादि सिंचन करने अथवा स्वेदन करने से। अवहाहणाहि य--दागने से । अवग्रहागोहि य-श्रवस्नान - विशेष प्रकार के द्रव्यों द्वारा संस्कारित - जल द्वारा स्नान कराने से । अणुवासणाहि य-अनुवासन कराने --अपान --गुदाहार से पेट में तैलादि के प्रवेश कराने से । बत्थिकरमेहि य - बस्ति कर्म करने अथवा गुदा में वर्ति आदि के प्रदेश करने से। निकहेद्दि य - निरुह- औषियें डाल कर पकाए गए तेल के प्रयोग से (विरेचन विशेष से) तथा। सिराचेशेहि य -शिरावेध - नाड़ी वेध करने से । तच्छुणेहि य--तच्य करने -- ब्रुक --छरा उस्तरा आदि द्वारा लचा को काटने से । पच्छुणेहि य--पच्छ लगाने से तथा सुक्षम विदोर्श करने से । सिरोक्तथीहि य - 'शिरोक्तिकर्म से । तथासेहि य - तैलादि स्निन्ध पदार्थों के द्वारा शरीर का उपवृंहण करने अर्थात् तृष्त करने से, एवं। पृष्ठवागेहि य - पाक विधि से निष्यन श्रीषिषयों से । छल्लीहि य - छालों से श्रथवा रोहिंगी प्रभृति वन-लतात्री से । मूलेहि य - इचादि के मूलों -

<sup>(</sup>१) मस्तक पर चमड़े की पट्टी बान्धकर उस में नाना विधि द्रव्यों से संस्कार किये गये तेल को भरने का नाम शिरो—बस्तो है।

जड़ों से । कंदेहि य — कन्दों से । पत्ते हि य — पत्रों से । पुष्केहि य — पुष्णों से । फलेहि य — फलो से । वीपहि य — वीजों से । सिलियाहि य — चिरायता से । गुजियाहि य — गुठिकाओं — गोलियों से । श्रोसहेहि य — श्रोपियों — जो एक द्रव्य से निर्मित हों, श्रीर । भेतजिति य — भेषण्यों — अनेक द्रव्यों से निर्माण की गई श्रोपियों, के उपचारों से । इच्छुंति — प्रयत्न करते हैं, श्रर्थात् इन पूर्वों के नामां विध उपचारों से एकादि राष्ट्रकूट के शरीर में उत्पन्न हुए सोलह रोगों में से किसी एक रोग को शमन करने का यत्न करते हैं परन्तु । उच्चतामित्तते — उपशमन करने में वे । एते चेच — नहीं । संचारंति — समर्थ हुए श्रर्थात् उन में से एक रोग को भी वे शमन नहीं कर सके । तते एं — तदनन्तर । ते — वे । बहवे — बहुत से । वेज्जा य ठोजजपुत्ता य ६ — वैद्य और वैद्यपुत्र आदि । जाहे — जब । तेसि — उन । सोलसएहं — सोलह । रोयातंकाएं — रोगातंकों में से । एगमिव रोयायंकं — किसी एक रोगातंक को भी । उचसामित्तर — उपशान्त करने में । एं — वाक्यालंकारार्थक है । एते चेव संचारंति — समर्थ नहीं हो सके । ताहे — तव । संता — आन्त । (देह के खेद से खिन्न) तथा । तंता — तान्त — (मनके दुःख से दुःखित) श्रीर परितंता — परितान्त — (शरीर श्रीर मन दोनों के खेद से खिन्न) हुए २ । जामेश दिसं — जिस दिशा से श्रर्थात् जिथर से । ए। उच्युता — आये थे । तामेव दिसं — उसी दिशा को श्रर्थात् उधर को हो । पडिगता — चले गये

मृलार्थ — तदनन्तर वह एकादि राष्ट्रकूट सोलह रोग तंकों से अत्यन्त दुःखी हुआ २ कीटुम्बिक पुरुषों —सेवकों को बुलाता है बुला कर उन से इस प्रकार कहना है कि - हे 'देवानुप्रियो ! तुम जाखो, और विजयबद्ध मान खेट के शृंगाटक [त्रिकोणमार्ग] त्रिक त्रिपथ जिहां तीन रास्ते मिलते हों ] चतुष्क चतुष्वथ [जहां पर चार मार्ग एकतित होते हों ] चत्वर [ जहां पर चार से अधिक मार्गों का संगम हो ] महापथ —राज मार्ग और अन्य साधारण मार्गों पर जा कर बड़े अंचे खर से इस तरह घोषणा करो कि - हे महानुभावो ! एकादि राष्ट्रकूट के शरीर में खास, कास, क्वर यावन कुष्ठ ये १६ भयंकर रोग उत्यन्त हो गये हैं । यदि कोई वैद्य या वैद्यपुत्र, ज्ञायक या ज्ञायक पुत्र एवं चिकित्सक या चिकित्सक पुत्र उन सोलह रोगातंकों में से

<sup>(</sup>१) जैनागमों में किसी को सम्बोधित करने के लिये प्रायः देवानुप्रिय शब्द का प्रयोग ऋषिक उपलब्ध होता है। इस का क्या कारण है? इस प्रश्न के समाधान के लिये देवानुप्रिय शब्द के श्चर्य पर विचार कर लेना श्चावश्यक है। प्राकृत-शब्द-महार्ण्य नाम के कोष में देवानुप्रिय शब्द के भद्र, महाशय, महानुमाय, सरलप्रकृति—इतने ऋषं लिखे हैं। श्चर्य मागधी कोष—कार देव के समान प्रिय, देववत् प्यारा ऐसा ऋषं करते हैं। ऋभिधानराजेन्द्र कोष में सरल स्वभावी यह ऋषं लिखा है, यही श्चर्य टीकाकार ऋषायर्थ श्चर्य देव सूरि ने भी ऋपनी टीकार्यों में ऋपनाया है। कल्पस्त्र के व्याख्याकार समय—सुदर जी गणी ऋपनी व्याख्या में लिखते हैं—"—हे देवानुप्रिय! सुमग! श्चरवा देवानिप श्चरुक्षं प्रीणातीति देवानुप्रियः, तस्य सम्बोधनं हे देवानुप्रिय!—" गणी श्री जी के कहने का ऋभिप्राय यह है कि—देवानुप्रिय शब्द के दो ऋषं होते हैं — प्रयम सुभग। सुभग शब्द के अर्थ है—थशस्वी, तेजस्वी इत्यादि। दूसरा ऋर्य है—जो देवताओं को भी ऋनुरूप—यथेच्छ प्रसन्न करने वाला ही उने देवानुप्रिय कहते हैं। ऋर्यात्—वक्ता देवानुप्रिय शब्द के सम्बोधन के सम्बोधन के सम्बोधन करने का उन में देवों को प्रसन्न करने की विशिष्ठ योग्यता बता कर सम्यान प्रकट करता है। सारांध यह है कि देवानुप्रिय एक सम्मान स्वक सम्बोधन है, इसी लिये ही स्वकार ने यत्र तत्र इसका प्रयोग किया है।

किसी एक रोगातंक की भी उपशान्त करे तो एकादि राष्ट्रकूट उस को बहुत सा धन देगा। इस प्रकार दो बार, तीन बार उद्घोषणा करके मेरी इस आखा के यथावन पालन की मुफे सूचना दो । तदनन्तर वे कौट्रस्विक पुरुष एकादि राष्ट्रकृट की त्र्याज्ञानुसार विजयवद्धेमान खेट में जा कर उद्घापणा करते हैं और वापिस आ कर उस को एकादि राष्ट्रकूट को सूचना दे देते हैं। तनपश्चात् विजयवद्धेमान खेट में इस प्रकार को उद्योगसा कः श्रवसा कर श्रनक वैद्य, वैद्यपुत्र, ज्ञायक, ज्ञायकपुत्र, चिक्त्सिक श्रीर चिक्तिसकपुत्र हाथ में शस्त्रपेटिका [शस्त्राद रखने का बक्स या थैला] लेकर अपने २ घरों से निकल पड़ते हैं निकल कर विजय-बर्डिमान खेट के मध्य में से होते हुए जहां एकादि राष्ट्रकूट का घर था वहां पर आ जाते हैं, आ कर एकादि राष्ट्रकूट के शरीर का स्पर्श करते हैं, शरीर—सम्बन्धी परामशं करने के बाद रोगों का निदान पूछते हैं ऋथीत् रोगविनिश्चयार्थ विविध प्रकार के प्रश्न पूछते हैं, प्रश्न पूछने के अनन्तर उन १६ रोगातंकों में से अन्यतम-किसी एक ही उपशान्त करने के लिये अनेक अभ्यंग, उद्वर्तन, स्नेहपान, वमन, विरेचन, सेचन, अथवा खेदन, श्रवदाहन, श्रवस्तान, श्रनुवासन, बस्तिकर्म, निरुद्द, शिरावेध, तन्त्रण, प्रतन्त्रण शिरोवस्ति, तपेण [इन क्रियाक्यों से] तथा पुटपाक, त्वचा, मूल, कन्द, पत्र, पुष्प, फल और बीज एवं शिलिका (चिरायता) के उपयोग से तथा गुटिका, श्रीषध, मेंषज्य छादि के प्रयोग से प्रयत्न करते हैं ऋर्थान इन पूर्वीक साधनों का रोगोपशांति के लिये उपयोग करते हैं। परन्तु इन पूर्वीक नानाविध उपचारों से व उन १६ रोगों में से किसी एक रोग को भी उपशान्त करने में समर्थ नहीं सके। जब उन वैद्य श्रीर वैद्यपुत्रादि से उन १६ रोग।तंकों में से एक रोगातंक का भी उपशमन न हां सका तब वे वैद्य श्रौर वैद्यपुत्रादि श्रान्त, अन्त स्रौर परितान्त होकर जिधर से स्राये थे उधर को ही चल दिये !

टीका — एकादि राष्ट्रक्ट ने रोगाकान्त होने पर अपने अनुचरों को कहा कि तुम विजयवर्द्धमान खेट के प्रसिद्ध र स्थलों पर जाकर यह घोपणा कर दो कि एकादि राष्ट्रक्ट के शरीर में एक साथ ही स्वास कासादि १६ भीपण रोग उत्पन्त हो गये हैं, उन के उपशमन के लिये वैंद्यों, जायकों और चिकित्सकों को बुला रहे हैं। यदि कोई वैद्य, जायक या चिकित्सक उन के किसी एक रोग को भी उपशान्त कर देगा तो उसकों भी वह बहुत सा धन देकर सन्तुष्ट करेगा। अनुचरों ने अपने स्वामी की इच्छानुसार नगर में घोपणा कर दी। इस घोषणा को सुन कर खेट में रहने वाले बहुत से वैद्य, जायक और चिकित्सक वहां उपस्थित हुए। उन्हों ने शास्त्रविधि के अनुसार विविध प्रकार के उपचारों द्वारा एकादि के शरीरगत रोगों को शान्त करने का भरसक प्रयत्न किया, परन्तु उस में वे सफल नहीं हो पाये। समस्त रोगों का शमन तो अलग रहा, किसी एक रोग को भी वे शान्त न कर सके। तब सब के सब म्लान मुख से आत्मण्लानि का अनुभव करते हुए वापिस आ गये। प्रस्तुतसूत्र का यह संज्ञिन्त भावार्थ है जो कि उस से फलित होता है।

यहां पर एकादि राष्ट्रकूट का अनुचरों द्वारा योपणा कराना स्चित करता है कि उस के एहवैद्यों-घरेलू चिकित्सकों के उपचार से उसे कोई लाभ नहीं हुआ। एकादि राष्ट्रकूट एक विशाल प्रान्त का अध्यिति या और धनसम्पन्न होने के अतिरिक्त एक शासक के रूप में वह वहां विश्वमान था। तम उसके वहां निजी वैद्य न हों और उन से उस ने चिकित्सा न कराई हो, यह संभव ही नहीं हो सकता। परन्तु एह वैद्यों के उपचार से लाभ न होने पर अन्य वैद्यों को बुलाना उस के लिये अनिवार्य हो जाता है। एतदर्थ ही एकादि राष्ट्रकूट को घोपणा करानी पड़ी हो, यह अधिक सम्भव है। तथा "बहुरत्ना चसुन्थरा" इस अभियुक्तोनत

ि ६९

## हिन्हो भाषा टीका सहित।

के अनुसार संसार में अनेक ऐसे गुणा पुरुप होते हैं जो कि पर्याप्त गुण्सम्पत्ति के स्वामी होते हुए भी अप्रसिद्ध रहते हैं, और विना बुलाये कहीं जाते नहीं। ऐसे गुणी पुरुषों से लाग उठाने का भी यही उपाय है जिसका उपयोग एक।दि राष्ट्रकृष्ट ने किया अर्थीत् घोषणा करादी।

सांसारिक परिस्थिति में अथ का प्रलोभन अधिक व्यापक और प्रभुक्त शाली है। ""अर्थस्य पुरुषोदासः दासस्वर्थों न कस्यचित्" इस नीति-वचन को सन्मुख रखते हुए नीतिकुशल एकादि ने गुणिजनों के आकरणार्थ अर्थ का प्रलोभन देने में भी कोई ब्रुटि नहीं रक्खी, अपने अनुचरों द्वारा यहां तक कहलवादिया कि अगर कोई वैद्य या चिकित्सक प्रभृति गुणी पुरुष, उसके १६ रोगों में से एक रोग को भी शान्त कर देगा तो उमे भी वह पर्याप्त धन देगा, इस से यह तो अनायार ही सिद्ध हो जाता है कि सभरत रोगों को उपशान्त करने वाला कितना लाभ प्राप्त कर सकता है। अर्थात् उप के लाभ की तो कोई सोमा नहीं रहती।

दो या तीन बार बड़े ऊंचे स्वर से घोषणा करने का आदेश देने का प्रयोजन मात्र इतना ही प्रतीत होता है कि इस विज्ञष्ति से कोई अज्ञात न रह जाय । एतदर्थ ही उद्घोषणा स्थानों के निर्देश में शृङ्गाटक, त्रिपथ, चतुष्पथ और महापथ एवं साधारणपथ आदि का उल्लेख किया गया है।

शृङ्गाटक-त्रिकोण मार्ग को कहते हैं। त्रिक — जहां पर तीन रास्ते मिलते हों। चतुष्क - चतुष्पथ, चार मार्गों के एकत्र होने के स्थान का नाम है जिसे आम भाषा में "चौक्क' कहते हैं । चस्वर — चारमार्गों से ऋषिक मार्ग जहां पर संमिलित होते हो उसकी चस्वर संज्ञा है। महापथ-राजमार्ग का नाम है, जहां कि मनुष्य समुदाय का ऋषिक संख्या में गमनागमन हो । पथ सामान्य मार्ग को कहते हैं।

प्रस्तुत यूत्र में वैद्य, जायक और चिकित्सक, ये तीन शब्द प्रयुक्त हुए हैं। इन के अर्थ-विमेद की कल्पना करते हुए दुक्तिकार के कथनानुसार जो वैद्यकशास्त्र और चिकित्सा दोनों में निपुण हो वह वैद्य, और जो केवल शास्त्रों में कुशल हो वह जायक तथा जो मात्र चिकित्सा में प्रवीण हो वह चिकित्सक कहा जाता है।

यहां पर एक यात विचारणीय प्रतीत होती है. वह यह कि " - बेज़ो वा बोजापुत्तां वा —" इत्यादि पाठ में येच के साथ, वेच पुत्र का, जायक के माथ जायक-पुत्र का एवं चिकित्सक के साथ चिकित्सक-पुत्र का उल्लेख करने का सूत्रकार का क्या अभिप्राय है ? ताल्पर्य यह है के वेच और वेचपुत्र में क्या अन्तर है, जिसके लिये उसका पृथक २ प्रयोग किया गया है ! वृत्तिकार श्री अभयदेवसूर्य ने भी इस पर कोई प्रकाश नहीं डाला । "वैच पुत्र" का सीधा और स्पष्ट अर्थ है — वेच का पुत्र-वेच का लड़का । इसीप्रकार जायकपुत्र और चिकित्सक-पुत्र का भी, जायक का पुत्र चिकित्सक का पुत्र-वेच यही प्रसिद्ध अर्थ है । एवं यह वेच का वेच पुत्र है जायक का पुत्र जायक और चिकित्सक का पुत्र भी चिकित्सक है तब तो वह वेच जायक एवं चिकित्सक के नाम से हो सुग्रहोत हैं, फिर इस का पृथक विदेश क्यों ? अगर उस में — वेचपुत्र में

(१) यह सम्पूर्ण वचन इस प्रकार है—

त्रर्थस्य पुरुषो दासो, दासस्वर्थो न कस्यचित् । इति सत्यं महाराज ! बद्धोऽस्म्यर्थेन कौरवैः ॥१॥

कहते हैं कि दुर्योधनादि कौरवों का साथ देते हुए एक समय महारथी भीष्म ।पतामह से युधिष्ठर प्रभृति किसी संभावित व्यक्ति ने पूछा कि स्त्राप अन्यायी कौरवों का साथ क्यों दे रहे हो ? इसके उत्तर में उन्हों ने कहा कि संसार में पुरुष तो स्रथ का दास-धन का गुलाम है परन्तु स्रर्थ-धन किसी का भी दास-गुलाम नहीं, यह बात स्रधिकांश सत्य है, इसलिये महाराज ! कीरवों के स्त्रर्थ ने-धन प्रलोगन ने मुक्ते बान्ध रक्ला है।

(२) "वेज्जो व" ति वैश्वशास्त्रे चिकित्सायां च कुशल:। "वेज्जपुत्तो व" ति तत्पुत्रः "जाणुत्रो व" ति गायकः केवल-शास्त्रकुशलः। "तेगिच्छित्र्यो व" ति चिकित्सामात्रकुशलः। [त्रभयदेवसूरिः ]

प्रिथम श्रध्याय

वैद्योचित ग्रुगों का असद्भाव है तब तो उस का आकारित करना तथा उस का वहां जाना ये सब कुछ उपहास्यास्यद ही हो जाता है। हां! अगर ''वैद्यपुत्र'' आदि शब्दों को यौगिक न मान कर कृष्ट अर्थात् संज्ञा-वाचक मान लिया जाय तात्यर्थ यह है कि वैद्यपुत्र का ''वैद्य का पुत्र'' अर्थ न कर के ''वैद्यपुत्र'' इस नाम का कोई व्यक्ति विशेष माना जाय तब तो इस के प्रथक् निर्देश की कथमपि उपपत्ति हो सकती है। परन्तु इस में भी यह आशंका बाकी रह जाती है कि जिस प्रकार वैद्य शब्द से— आयुर्वेद का ज्ञाता और चिकित्सक कर्म में निपुण यह अर्थ सुग्रहीत होता है उसी प्रकार ''वैद्य-पुत्र'' शब्द का भी कोई स्वतंत्र एवं सुन्धित अर्थ है? जिसका कहीं पर उपयोग हुआ या होता हो। दिकाकार महानुभावों ने भी इस विषय में कोई मार्ग प्रदर्शित नहीं किया तब प्रस्तुत आगम पाठ में वैद्य पुत्र आदि शब्दों की प्रथक् नियुक्ति किस अभिप्राय से की गई है। विद्वानों को यह अवद्य विचारणीय है।

पाठकों को इतना रमरण अवस्य रहे कि हमारे इस विचार-सन्दोह में हमने अपने सन्देह को ही अभिन्यक्त किया है, इस में किसी प्रकार के आन्त्रिय-प्रधान विचार को कोई स्थान नहीं। हम अगमवादो अधीत् आगम-प्रमाण का सर्वेसवी अनुसरण करने और उसे स्वतः प्रमाण मानने वाले व्यक्तियों में से हैं। इस लिये हमारे आगम-विषयक अद्धा-पृश्ति हृदय में उस पर-आगम पर आन्तेप करने के लिये कोई स्थान नहीं। और प्रस्तुत चर्चा भी अद्धा -- पृश्ति हृदय में उत्पन्न हुई हार्दिक सन्देह भावना मूलक ही है। किसी आगम में प्रयुक्त हुए किसी शब्द के विषय में उसके अभिपाय से अज्ञात होना हमारी छन्नस्थता को ही आभारी है। तथापि हमें गुरू चरणों से इस विषय में जो समाधान प्राप्त हुआ है वह इस प्रकार है --

वैद्य सन्द प्राचीन अनुभवी वृद्ध वैद्य का बोधक है और वैद्यपुत्र उनकी देखरेख में उनके हाथ नीचे काम करने वाले लघु वैद्य का परिचायक है।

किसी विशिष्ट रोगी के चिकित्सा कम में इन दोनों की ही आवश्यकता रहती है। वृद्ध वैद्य के आदेशानुसार लघु वैद्य के द्वारा रोगी का औषधोपचार जितना सुब्यवस्थित रूप से हो सकता है उतना अकेले वैद्य से नहीं हो सकता । आजकल के आतुरालयों हस्तपतालों में भी एक सिवल सर्जन और उसके नीचे अन्य छोटे डॉक्टर होते हैं। इसी भांती उस समय में भी वृद्ध वैद्यों के साथ विशेष अनुभव प्राप्त करने की इच्छा से शिष्य रूप में रहने वाते अन्य लघुवेद्य होते वे जी कि उस समय वैद्यपुत्र के नाम से अभिहित किये जाते थे। इसी अभिप्राय से सूत्रकार ने वैद्य के साथ वैद्यपुत्र का उल्लेख किया है।

यहां पर सूत्रकार ने एकादि राष्ट्रकूट के उपलक्ष्य में उसके रूग्ण शरीर सम्बन्धी श्रीषधीपचार के विधान में सम्पूर्ण चिकित्सा पद्धित का निर्देश कर दिया है ! रीगी को रोगमुक्त करने एवं स्वास्थ्ययुक्त बनाने में इसी चिकित्सा सम्बन्धी विशेष विवेचन तो बेचक प्रम्थी के द्वारा जान सकते हैं, परन्तु यहां तो उस का मात्र दिग्दर्शन कराया जा रहा है —

- (१) अभ्यंगः तैलादि स्निग्ध पदार्थों को शरीर पर मलना अभ्यंग कहलाता है, इसका दूसरा नाम तैल-मर्दन है। सरल शब्दों में कहें तो शरीर पर साधारण अथवा औषधि-सिद्ध तैल की मालिश को अभ्यंग कहते हैं।
- (२) उक्कर्तन अम्यंग के अनन्तर उद्वर्तन का स्थान है। उत्रयन लगाने को उद्वर्तन कहते हैं, अर्थात् तैलादि के अम्यंग से जनित शरीरगत जो बाह्य स्निम्धता है उस को एवं शरीर गत अम्य मल को दूर करने के लिये जो अनेकविध पदार्थों से निष्यन्न उवटन है उस का अंगोपांगी

**ب**و [

## हिन्दी माधा टीका सहित।

पर जो मलना है वह ही उद्दर्तन कहलाता है।

(३) स्तेहपान - वृतादि स्तिग्ध - चिकने पदार्थों के पान को रनेह-पान कहते हैं।

(४) वमन — उलटी या के का ही संस्कृत नाम वमन है । चरक संहिता के करण स्थान में इस की परिभाषा इस प्रकार की गई है : -तन दोषहरणन्ध्वभागं वमनसंबक्तम्, स्रर्थात् कर्ष्य भागो द्वारा दोषों का निकालना — मुख द्वारा दोषों का निष्कासन वमन कहलाता है।

यग्रिप वैद्यक -- ग्रन्थों में वमन विरेचनादि से पूर्व स्वेदविधि का विधान देखने में आता है, स्रोर यहां पर उस का उल्लेख वमन तथा विरेचन के स्नन्तर किया गया है, इसका कारण यह प्रतीत होता है कि सूत्रकार को इन का कम पूर्वक निर्देश करना ऋभिमत नहीं, अपित रोग - शान्ति के उपायों का नियोजन ही स्निभित्रत है, फिर वह कमपूर्वक हो या कमविकल । सन्यया अवदाहन तथा अवस्तान के अनन्तर अनुवासनादि वस्तिकर्म का सूत्रकार उल्लेख न करते ।

- (५) विरेचन -- अधोद्वार से मल का निकालना ही विरेचन है। चरक संहिता करणस्थान में विरेचन शब्द की परिभाषा इस प्रकार की गई है। "अधोभागं विरेचनसंबक्तमुभयं वा शरीरमल -- विरेचनाद विरेचन शब्दं लभते" अर्थात् -- अधो भाग से दोधों का निकालना विरेचन कहलाता है, अथवा शरीर के मल का रेचन करने से उर्ध्वविरेचन तथा अधोविरेचन इस प्रकार दोनों को विरेचन शब्द से पुकारा जा सकता है। इन में उर्ध्वविरेचन की वमन संज्ञा है और अधोविरेचन को विरेचन कहा है। संचेप से कई तो मुख द्वारा मलादि का अपसरण वमन है, और गुदा के द्वारा मल निस्तारण की विरेचन संज्ञा है।
  - (६) वस्बेदन स्वेदन का सामान्य ऋर्थ पसीना देना है।
- (७) अवदाहन गर्म लोहे की कोश आदि से चर्म (फोडे फुन्सी आदि) पर दागने को अवदाहन कहते हैं। बहुत सी ऐसी ब्याधियें हैं जिनको दागना ही चिकित्सा है। चरक दि प्रन्थों में इस का कोई विशेष उल्लेख देखने में नहीं आता।
- (८) ऋवस्तान —शरीर की चिकनाइट को दूर करने वाले ऋनेकविध द्रव्यों से मिश्रित तथा संस्कारित जल से स्नान कराने को ऋवस्तान कहते हैं।
- (९, १०, ११) श्रमुवासना बस्तिकर्म निरुह शाङ्गीधर संहिता [ श्र. ५ ] में बस्ति का वर्शन इस प्रकार किया गया है --
  - (१) येपां नस्यं विधातव्यं, बस्तिइचैवापि देहिनाम् ।

शोधनीयाइच ये केचित्, पूर्वे स्वेद्यास्तु ते मताः ॥ १ ॥

अर्थात् — जिस को नस्य (वह देवा या चूर्णादि जिसे नाक के रास्ते दिमाग् में चड़ाते हैं) देना हो, बस्तिकर्म करना हो, अथवा वमन वा विरेचन के द्वारा शुद्ध करना हो. उसे मथम स्वेदित करना चाहिये, उसके शरीर में प्रथम स्वेद देना चाहिए ! [बंगसेन में स्वेदाधिकार]

(२) मूल में उल्लेख किये गये "सेयण्" के सेचन और स्वेदन ये हो प्रतिरूप होते हैं। यहां पर सेचन की अपेचा स्वेदन का प्रह्ण करना ही युक्ति संगत प्रतीत होता है। कारण कि चिकित्सां विभि में स्वेदन का ही अधिकार है। सेचन नाम की कोई चिकित्सा नहीं। और यदि "सेचन" प्रतिरूप के लिये ही आप्रह हो तो सेचन का अर्थ जलसिंचन ही हो सकता है। उसका उपयोग तो प्रायः मूर्छी-रोग में किया जाता है।

৬२]

## श्री विपाक सूत्र --

प्रिथम ऋध्याय

## वस्तिर्हिधानुवासाख्यो-निरूहर्च ततः परम् । वस्तिभिर्दीयते यस्मात्तस्माद् वस्तिरिति स्मृतः ॥१॥

अर्थात् बस्ति दो प्रकार की होती है — १ — अनुवासना वस्ति, २ — निरुह बस्ति । इस विधान में यथा नियम निर्धोरित अपिधियों का वस्ति चर्म निर्मित कोथली।द्वारा प्रयोग किया जाता है इस लिये इमें बस्ति कहते हैं । तथा सुश्रुत —संहिता में अनुवासना तथा निरुह इन दोनों की निरुक्ति इस प्रकार की है

"—अनुवसन्ति न दुष्यित, अनुदिवसं वा दीयते इत्यनुवासनावस्तिः—" जो अनुवास-वासी हो कर भी दूषित न हो, अथवा जो प्रतिदिन दी जावे उसे अनुवासना—वस्ति कहते हैं ] ''दोष-निर्हरणाच्छरीररोहणाढ़ा निसहः''— [ दोषों का निर्हरण-नाश कराने के कारण अथवा शरीर का निःशेषतया सम्पूर्ण रूप से रोहण कराने के कारण इसे निरुद्ध-निरुद्ध्यस्ति कहा है |

अधार्य अन्यदेव सूरि ने बस्ति कर्म का अर्थ चर्मवेष्टन द्वारा शिर आदि अंगो को स्निष्ध — रनेह प्रित करना, अथवा गुदा में निर्ति आदि का प्रदेश करना? यह किया है। और अनुवास, निरुद्ध तथा शिरो बस्ति की वस्ति कर्म का ही अवान्तर भेद माना है। इस के अतिरक्त अनुवास और निरुद्ध वस्ति के स्वरूप में अन्तर न मानते हुए उन के प्रयोगों में केवल द्रव्य कृत विशेषता को ही स्वीकार किया है नाल्पर्य यह है कि अनुवासना में जिन औपिध — द्रव्यों का उप गा किया जाता है, निरुद्ध वस्ति में उनसे भिन्न द्रव्य उपयुक्त होते हैं।

वंगसेन के बरित कर्माधिकार प्रकरण में बरित सम्बन्धी निरूपण इस प्रकार किया है -

कथायत्तरितो बरितर्निरूहः सन्निगद्यते । यः स्नेहैर्दीयते स स्यादनुवासन—संझकः ॥४॥ बरितभिर्दीयते यस्मात्तरमाद् बरितरिति स्मृतः । निरूहस्यापरं नाम प्रोक्तमास्थापनं बुधैः ॥५॥ निरूहो दाषहरणा-द्रोहणादथवा तनोः, आस्थापयेद् वयो देहं यस्मादास्थापनः स्मृतः ॥६॥

ूर्निशःनुवासात् स्नेहोऽन्वासनश्चानुवासनः ॥७॥

विरक्तसम्पूर्णहिनाशनस्य, आस्थाप्यशच्यामनुद्धायते यत्। तदुच्यते याप्यनुवासनं च, तेनानुवासश्च बभूय नाम ॥८॥ उत्कृष्टावयये दानादु बस्तिरुक्तरसंज्ञितः ॥९॥ इत्यादि

अर्थान् -- काथ और दूध के द्वारा जो बस्ति दो जाती है उस को निरूह दस्ति कहते हैं। तथा बी अर्थवा तैलादि के द्वारा जो बस्ति दो जाव उने अनुवासन कहा है।

मृगादि के मूत्राराय की कोथली रूप साथन के द्वारा पियकारी दी जाती है इस कारण इन विचकारी को बहित कहते हैं। विद्वानों ने निरूह बहित का अपर नाम "आस्थायना" विदेत भी कहा है। निरूह विदेत दोषों को अपहरण करती है, अथवा देह को आरोपण करती है, इस कारण इनकी निरूह संज्ञा है। और आयु तथा देह को स्थापन करती है इसकारण इसे आस्थापनविदेत कहते हैं। हा।

<sup>(</sup>१) "अनुवासिणाहि य" ति—अपानेन जउरे तैनश्रतेपणीः । "बत्धिकम्मेहि य" ति चर्मवेष्टन —प्रयोगेणा शिरः प्रभृतानां स्तेहपूरणीः, गुदे वा वत्यीदिप्रदेगणीः । "निकहेहि य" ति निरुद्धः अनुवास एव, केवलं द्रव्यकृतो विशेषः । प्राण्कत —वस्तिकमीणि सामान्यानि अनुवासना —निरुद्धः अस्तद् भेदाः ।

त्रमुवासनाविस्त में रात्रि के समय स्नेह के अनुयासित होने के कारण इसको अनुवासनाविस्त कहते हैं अथवा अब्बेड प्रकार से विरेचन होने पर उत्तम प्रकार से पश्य करने पर शब्या में स्थापित कर के पश्चात् यह अनुवासना दी जाती है इस लिये इसको अनुवासनाविस्त कहते हैं "॥७—८॥ तथा उत्कृष्ट अवयव में दी जाने वाली विस्त की उत्तर मंता है।

इस वर्णन में वरितकमें के मेद और उन भेदों की निर्वचन-पूर्वक व्याख्या तथा निरूह और अनुवासना में द्रव्यकृत विशेषता आदि सम्पूर्ण विषयों का भनी मंति परिचय करा दिया गया है। तथा इस से वृत्तिकार के विशेष -सम्बन्धी निर्वचनीं का भी अञ्जू तरह से समर्थन हो जाता है।

- (१२) शिराबंधा किरा नाम नाड़ों का है उस का वेधा वेधन करना शिराबेधा कहलाता है इसी का दूसरा नाम नाड़ी वेध हैं। शिरावेध की प्रक्रिया का निरूपण चकदत्त में बहुत ऋच्छी तरह से किया गया है। पाठक वहीं से देख सकते हैं।
- (१३, १४) तदाण-प्रतदाण साधारण कर्तन कर्म को तद्मण, और विशेष रूपेण कर्तन को प्रतद्मण कहते हैं । वृत्तिकार श्री अभयदेव सूरे के कथनानुसार श्रुर, लिवन चाकू आदि शस्त्रों के द्वारा खचा का (चमड़ी का ) सामान्य कर्तन -काटना, तन्नण कहलाता है और त्वचा का सूक्ष्म विदारण अर्थात् वारीक शस्त्रों से त्वचा की पतली छाल का विदारण करना प्रतन्नण है ।
- (१५) शिरोबस्ति सिर में चमेकोश देकर-बान्धकर उस में श्रीषधि -- द्रव्य : संस्कृत तैलादि को पूर्ण करना-भरना; इस प्रकार के उपचार -- विशेष का नाम शिरोबस्ति हैं [शिरोबस्तिम : शिरसि बद्धस्य चमेकोशस्य द्रव्य-संस्कृत तैलावा पूरण लच्चणाभिरिति वृत्तिकार : ] चकदत्त में शिरोबस्ति का विधान पाया जाता है, विस्तारभय से यहां नहीं दिया जाता । पाठक वहीं से देख सकते हैं।
- (१६) तर्पण-रिनम्ध पदार्था से शरीर के बृंहण अर्थीत् तृष्त करने को तर्पण कहते हैं। चकदत्त के चिकित्सा प्रकरण में तर्पण सम्बन्धी उल्लेख पाया जाता है। पाठक वहीं से देख सकते हैं।
- (१७) पुरुपाक—अमुक रस का पुट दे कर अग्नि में पकाई हुई औषधि को पुट-पाक कहते हैं। पुरुपाक का सांगोपांग वर्णन चकदत्त के रसायनाधिकार में किया गया है। प्राकृत-शब्द-महार्णव कोश में पुरुपाक के दो अर्थ किये हैं—(१) पुट नामक पात्रों से औषधि का पाक-विशेष (२) पाक से निष्यन्न औषधि-विशेष।
- (१८) छ्टती—ख्या-छाल को छ्ट्ती कहते हैं । (१९, २०) मूल, कन्द् मूली-गांजर और जिमीकन्द तथा आलू आदि का नाम है । (२१) शिलिका से चरायता आदि औषधि का महण् समभता (२२) गु-िका —अनेक द्रव्यों को महीन पीस कर अमुक औपधि के रस की भावना आदि से निर्माण की गई गोलियें गुटिका कहलाती हैं । (२३, २४) औषध, भैनज्य एक द्रव्यनिर्मित औषध के नाम से तथा अनेक-द्रव्य संयोजित भैपव्य के नाम से स्थात है ।

''संता, तंता, परितंता' इन तीनो पदों में ऋर्थगत विभिन्नता वृक्तिकार के शब्दों में निम्नलिखित हैं -

'संत'' ति श्रान्ता देह खेदेन 'तंत" ति तान्ता मनःखेदेन, ''परितंत'' ति उभय-खेदेनेति'' श्रर्थात् शारीरिक खेद से, मानसिक खेद मे, तथ, दोनों के श्रम से खेदित हुए । तालर्य यह है

(१ "तच्छुणेहि य" ति जुरादिना त्वचस्तन्करणै:। "पच्छुणेहि य" ति हस्बैस्वचो विदारणै:।

(२) तर्पणः स्नेद्दादिभिः शरीरस्य वृहर्णैः [वृत्तिकारः]

## श्री विपाक सूत्र —

िप्रथम ऋध्याय

कि उन का शारीरिक और मानसिक दोनों प्रकार का श्रम ब्यर्थ जाने—निष्फल होने से वे ऋत्यन्त खिन्नचित्त हुए श्रीर वापिस लीट गए ।

इस प्रकार एकादि राष्ट्रकूट के शरीर---गत रोगों की चिकित्सा के निमित्त स्त्राये हुए वैद्य, ज्ञायक ब्रौर चिकित्सकों के ब्रम्सफल होकर वापिस जाने के श्रनन्तर एकादि राष्ट्रकृट की क्या दशा हुई अब ध्त्रकार उस का वर्णन करते हैं-

मूल-- तते गां एक्काइ० विज्जेहि य यङ्गिइक्खिए परिवास्मपरिचत्ते निव्विएग्रोसह-भेसञ्जे सोससरोगातंकेहिं श्रभिभृते समार्ग रञ्जे य रहे य जाव श्रंतेउरे य मुच्छिते रञ्जं च आसाएपाणे पत्थेपाणे पीहेपाणे अहिलसपाणे अट्टदृहट्टवसट्टे अड्टाइन्जाइं वाससयाई परमाउं पालियत्ता कालमासे कालं किच्चा इमीसे स्यखप्यभाए पुढवीए उक्कोससागरीवम-द्वितीएसु नेरइएसु गोरइयत्ताए उववन्ने । से गां तती ऋगांतरं उव्वद्विता इहेव मियग्गामे गागरे विजयस्त खत्तियस्स मियाए देवीए कुच्छिंसि पुत्तत्ताए उववन्ने ।

पदार्थ -- तते शं-तदनन्तर । विज्जेहि य - वैद्यों के द्वारा । पडियाइक्खिए -- प्रत्याख्यात-निषद किया गया । परिधारगपरिचले -- परिचारकों -नौकरों द्वारा परित्यक्त-त्यागा गया । निव्वित्रणोस-हमेसज्जे – श्रीषष श्रीर भेषज्य से निर्विएण्-विरक्त, उपराम । सोतसरोगातंकेहिं — १६ रोगातंकों से । श्रमिभूते समारो – खेद को प्राप्त हुन्ना } एककाइ० – एकादि राष्ट्रकट } रज्जे य – राज्य में | रह्रे य – त्रौर राष्ट्र में | जाव – यावत् । श्रन्तेउरे य -- श्रन्तः पुर -- रणवास में । मुच्छिते -- मूर्छित- श्रासक्त तथा । रज्जं च -- राज्य श्रीर राष्ट्र का । श्रास्तापमाणे -- त्रास्वादन करता हुन्ना । पत्थेमाणे -- प्रार्थना करता हुन्ना । पीहेमाणे -- स्पृहा-इच्छा करता हुन्त्रा । त्र्राहिलसमाणे — त्र्राभिलाघा करता हुन्ता । त्र्राह्न – त्रार्त – मानसिक वृत्तियों से दुःखित दुइट - दुःखार्त - देह से दु खी ऋर्थात् शारीरिक व्यथा से ऋाकुलित । वस्ट - वशातं - इन्द्रियों के वशीभूत होने से पीड़ित। अङ्ढाइङजाइं वाससयाइं — ऋटाई सौ वर्ष। परमाउं — परमायु, सम्पूर्ण ऋ।यु। पालिपत्ता — पालन कर । कालमासे - कालमास में । कालं किच्चा - काल- मृत्यु को प्राप्त कर । **इमीसे** - इस रयण-ष्पहाष — रत्नप्रभा नामक । पुढ्वोष — पृथिवी-नरक में । उक्कोस-सागरोवमहितीए.सु — उत्कृष्ट सगरोप-म स्थिति वाले । नेरद्रपसु ---नारकों में । खेरद्रयसाए - नारकस्य से । उबवन्ते -- उत्पन्न हुन्ना । नते खं---तदनन्तर । से - वह एकादि । अर्णतंर - अन्तर रहित विभा अन्तर के । उठवहित्ता - नरक से निकल कर । इहेब – इसी । मियरगामे – मृगाप्राम नामक । **गगरे** – नगर में । विजयस्स – विजय नामक । खत्तियस्स – चत्रिय की । मियाप देवीप - मृगादेवी की । कुचिंछुसि - कुचि में - उदर में । पुत्तताय - पुत्ररूप से उववन्ने — उत्पन्न हुन्ना !

मूलाथें - तद्वन्तर वैद्यों के द्वारा प्रत्याख्यात [ ऋथीत इन रोगों का प्रतिकार हमसे

(१) खाया - ततः एकादिवेदा श्र प्रत्याख्यातः परिचारकपरित्यकः निर्विएगीषवभेषज्यः धोडशरोगा-तंकैः अभिभूतः सन् राज्ये च राष्ट्रे च यावद् अन्तःपुरे च मूर्छितः ४ राज्यं च स्रास्वदमानः प्रार्थयमानः स्पृहमासः स्रभिलधमासः स्रार्तदु:खार्तवशार्तः स्रर्द्वतृतीयानि वर्षशतानि परमायुः पालयित्वा कालमासे कालं रत्नप्रभायां पृथिव्यां उत्कृष्टसागरोपमस्थितिकेषु नैरियकेषु नैरियकतयोपपन्नः. स ततोऽनन्तरद्मुक्त्य, इहैव मृगाप्रामे नगरे विजयस्य इत्रियस्य मृगाया देव्याः कुन्ती पुत्रतयोपपन्नः

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

િષ્કષ

नहीं हो सकता, इस प्रकार कहे जाने पर ] तथा सेवकों से परित्यक, श्रौषध श्रौर भैषज्य से निर्विष्ण-दुः जित, सोजह रोगार्तकों से श्रीभमूत, राज्य श्रौर राष्ट्र-देश यावत् श्रन्तः पुर-रणयास में मूर्छित-श्रासक, एव राज्य श्रौर राष्ट्र का आस्वादन, प्रार्थना, स्पृद्धा-इच्छा, श्रौर श्रीभलाषा करता हुश्रा वह एकादि श्रातं—मनोन्यथा से न्यथित, दुः वार्त-शारीरिक पीड़ा से पीड़ित श्रौर वशातं— इन्द्रियाधीन होने से परतंत्र—स्वाधीनता रहित होकर जीवन न्यतीत करके २५० वर्ष की पूर्णायु को भोग कर यासमय काल करके इस रत्नप्रभा पृथ्यित्री—नरक में उत्कृष्ट सागरोपम की स्थिति वाले नारकों में नारकी—रूप से उत्पन्न हुश्रा। तत्पश्चात् वह एकादि का जीव भवस्थिति पूरी होने पर नरक से निकजते ही इसी मुगायाम नगर में विजय चित्रय की मृगावती नामक देवी की कुचि-उदर में पुत्र रूप से उत्पन्न हुश्रा।

टीका — पापकर्मां का विपाक-फल कितना भयंकर होता है यह एकादि राष्ट्रकृट की इस प्रकार की शोचनीय दशा से भली मांति प्रमाणित हो जाता है, तथा आगामी जन्म में उन मन्द कमीं का फल भोगते समय किस प्रकार की असहा वेदनाओं का अनुभव करना पड़ता है, यह भी इस सूत्रलेख से सुनिश्चित हो जाता है। एकादि राष्ट्रकृट अनुभवी वैद्यों के यथाविधि उपचार से भी रोगमुक्त नहीं हो सका, उस के शरीरगत रोगों का प्रतिकार करने में बड़े २ अनुभवी चिकित्सक भी असफल हुए, अन्त में उन्हों ने उसे जवाब दे दिया। इसी प्रकार उसके परिचारकों ने भी उसे छोड़ दिया। और उस ने भी औषधोपचार से तंग आकर अधीत् उस से कुछ लाभ होते न देखकर औषधि — सेवन को त्याग दिया। ये सब कुछ त्वोपार्जित अशुभ कर्मों की विचित्र लीला का ही सजीव चित्र है।

श्रष्टांग हृदय नामक वैद्यक प्रन्थ में लिखा है कि "—यथाशास्त्रं तु निर्णीता, यथाव्याधि-चिकित्सिताः । रागा ये न शास्यन्ति, ते होयाः कर्मजा बुधैः ॥१॥ अर्थात् जो रोग शास्त्रानुसार सुनिश्चित और चिकित्सत होने पर भी उपशान्त नहीं होते उन्हें कर्मज रोग समभना चाहिये। इसके अतिरिक्त यह भी विचारणीय है कि १६ प्रकार के भयंकर रोगों से अभिभृत अथच तिरस्कृत होने पर तथा अनेकविध शारीरिक और मानित्रक वेदनाओं का प्रत्यक्ष अनुभव करने पर भी एकादि राष्ट्रकृट के प्रलोभन में कोई अन्तर नहीं पड़ा! वह निरन्तर राज्य के उपभोग और राष्ट्र के शासन का इच्छुक बना रहता है। अभी तक भी उसकी काम-वासनायों अर्थात् विषय वासनाओं में कभी नहीं आई। इससे अधिक पामरता और क्या हो सकती है। तब इस प्रकार के पामर जीवों का मृत्यु के बाद नरक — गति में जाना अवद्यंभावी होने से एकादि राष्ट्रकृट भी भर कर रत्न-प्रभा नाम के प्रथम नरक में गया। उसने एकादि के भव में २४० वर्ष की आयु तो भोगी मगर उस का बहुत सा भाग उसे आर्त, दुःखार्त और वशार्त दशा में ही व्यतीत करना पड़ा। ताल्पर्य यह है कि उसकी आयु का बहुत सा शोग अभा शारीरिक तथा मानिसक दुःखानुभृति में ही समाप्त दुआ ।

' रज्जे य रहे य जाव ऋते उरे" यहां पर उल्लेख किये गये "जाव-यावत्" पद से "कोसे य को हागारे य वले य वाहरों य पुरे य" इन पदों का प्रहण समकता । तथा 'मुच्छिल, गढिए, गिद्धे, अन्मोवयनं " (मूर्छित:, प्रथित:, पदः, अध्युपयन्नः) इन चारों पदों का अर्थ समान है । इसी प्रकार "आसाएमाणं, पत्थेमाणे, पाहमाणे, आहिलसमाणे" ये पद भी समानार्थक हैं।

"अट्ट-दुहट्ट-बसट्टे— आर्ततु खार्तवशार्तः" की व्याख्या में आचार्य अभयदेव सूरि लिखते हैं कि - "आर्तो मनसा दुखितः, दुखार्तो देहेन, वशार्तस्तु इंन्द्रयवशेन पीड़ितः, अर्थात् आर्त शब्द मनोजन्य दु:ख, दुखार्त शब्द देहजन्य दु:ख और वशार्त शब्द इन्द्रियजन्य दुख का सूचक है। इन तीनों शब्दो में कर्म-धारय समास है। तालयं यह है कि ये तीनों शब्द विभिन्नार्थक होने से यहां प्रयुक्त किये गये हैं।

## श्रो विपाकसूत्र—

त्रिथम अध्याय

रत्नप्रभा नाम के प्रथम नरकस्थान में उत्पन्न होने वाले जीवों की उत्कृष्ट स्थिति एक सामरोपम की मानी गई है ख्रीर जवन्य स्थिति इस हजार वर्ष की है। दशकोड़ा - कोड़ी पत्योपम प्रमाण काल (जिसके द्वारा नास्की ख्रीर देवता की छायु का माप किया जाता है) की सागरोपम संज्ञा है।

"ततो ऋगांतरं उच्च द्विता" इस वाक्य में प्रयुक्त हुआ "श्रगांतर" यह पद सचित करता है कि एकादि का जीव पहली नरक से निकल कर सीधा मृगादेवी की ही कुच्चि में आया, अर्थात् नरक से निकल कर मार्ग में उसने कहीं अन्यत्र जन्म धारण नहीं किया।

नारक जीवन की स्थिति पूरी करने के अनन्तर ही एकादि का जीव मृगादेवी के गर्भ में पुत्ररूप से अवतरित हुआ अर्थात् मृगादेवी के गर्भ में आया, उसके गर्भ में आते ही क्या हुआ। अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हुए प्रतिपादन करते हैं—

भूख-- तते गां तीसे मियाए देवीए सरीरे वेयणा पाउन्भृता, उज्जला जाव जलंता। जप्पिमिति च गां मियापुत्ते दारए मियाए देवीए कृच्छिंसि गन्भत्ताए उववन्ने, तथ्पिभिति च गां मियादेवी विजयस्स खित्तयस्य ऋणिट्टा अकंता ऋण्पिया अमगुएगा अमगामा जाया यावि होत्था।

पदार्थ—तते णं—तदनन्तर। तीसे — उस। मियाप देवीप — मृगादेवी के! सरीरे — शरीर में। उज्जला — उत्कट। जाव — यावत्। जलंता — जाववस्यमान — अति तीत्र। वेयणा — वेदना। पाउ- ब्रम्ता — पाउम् ति-उत्पन्न हुई। णं — वाक्यालंकारार्थ में जानना। जण्यभिति च गां — जब से। मियापुत्ते — मृगापुत्र नामक। दारप — बालक। मियाप देवीप — मृगापुत्र नामक। दारप — बालक। मियाप देवीप — मृगापेवी की। कुच्छिं सि — कुक्षि — उत्पन्न हुआ। तण्यभिति — तब से लेकर। च गां — च समुञ्चणार्थ में और गां — वाक्यालंकारार्थ में है। प्रियादेवी — मृगादेवी । विजयस्स खिन्यश्स — विजय नामक क्षत्रिय को। अनिहा — अनिहा — अनिहा — अकंता — सौन्दर्थ रहित। अपिया — अपिया — अपिया — अपिया लगने लगी। अम्लामा — मन से उतरी हुई। जाया यावि होत्या — हो गई अर्थात् उसे अपिय लगने लगी।

मूलार्ध — तदनन्तर उस मृगादेवी के शरीर में उज्बल यावत ज्वलन्त — उक्तट एवं ज ज्वल्यमान वेदना उत्पन्न हुई — तीव्रतर वेदना का प्रादुर्भाव हुआ। जब से मृगापुत्र नामक वालक मृगादेवी के उदर में गर्भ रूप से उत्पन्त हुआ तब से लेकर वह मृगादेवी विजय नामक चित्रय को श्रानष्ट, श्रमनोहर, श्राप्रिय, श्रमुन्दर, मनको न भाने वाली — मन से उत्तरी हुई सी लगने लगी।

टीका — पुर्यहीन पापी जीव जहां कहीं भी जाते हैं वहां अनिष्ट के सिवा और कुछ नहीं होता। तदनुसार एकादि का जीव नरक से निकलकर जब मृगादेवी के उदर में आया तो उसके मुकोमल शारीर में तीव वेदना उत्पन्न हो गई। इसके अतिरिक्त उसके गभे में आते ही मर्यपुण्-सम्पन्न, सर्यांग-सम्पूर्ण परमसुन्दरों [ जो कि विजय नरेश को प्रियतमा थी ] मृगादेवी विजय नरेश को सर्वथा अपिय और सौन्दर्य-रहित प्रतीत होने लगो। पुर्य-शाजी ओर पापेष्ठ आत्माओं को पुर्य और पापमय विभूति का इन्हीं लक्त्यों से अनुमान किया जाता है।

<sup>(</sup>१) स्त्राया — ततस्तस्या मृगाया देव्याः शरीरे वेदना प्रादुर्भूता, उज्वला यावज्जवलंती । यत्प्रमृति च मृगापुत्रो दारको मृगाया देव्याः कुन्नौ गर्भतया उपपन्नः तत्प्रमृति च मृगादेवी विजयस्य स्त्रियस्य अनिष्ठाः स्रकान्ता, श्रिया, स्रमनोज्ञा, स्रमनोज्ञा जाता चाप्यभवत् ।

## हिन्दो भाषा टीका सहित ।

"उउज्ञला जाब जलंता' इस वाक्य में दिये गये ' जाब-यायन '' पद से ' विडला, कक्कसा, पगाढा, चंडा, दुहा, तिब्बा, दुरहियासा—'' इन पदों का महण् करना । अथंदछ्या इन पदों में कोई विशेष भिन्नता नहीं है । इस प्रकार ''अणिष्ठा, अकंता, अप्पिया, अभ्यागुण्णा, अम्णामा' ये पद भी समानार्थक ही समक्तने चाहियें ।

तत्पद्यात् क्या हुन्ना ? श्रव सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं --

मूल--- "तते णं तीसे मियाए देवीए अएण्या कयाइ "पुट्वरत्ता-वरत्तकालसमयंसि कुड़ं बजागरियाए जागरमाणीए इमे एयारूवे अज्मतिथते समुप्यन्ते —एवं खलु अहं विजयस्स खानियस्स पुट्वि इट्टा ६ घेडजा वेसासिया अणुमया आसि, जप्पभिति च णं मम इमे गब्भे कुच्छिसि गब्भचाए उववन्ते, तप्पभिति च णं विजयस्स खित्यस्स अहं अणिट्टा जाव "अमणामा जाया यावि होत्था । नेच्छिति णं विजय खित्य मम नामं वा गोर्च वा गिरिहत्तते, किमंग पुण दंमणं वा परिभोगं वा । तं सेयं खलु मम एयं गब्भं वहृहिं गब्भ-साइणाहि य पालणाहि य गालणाहि य मार्गाहि य साहे तए वा ४ एवं संपे हेति २ बहुणि खराणि य कडुयाणि य त्वराणि य गब्भमाडणाणि य खायमाणी य पीयमाणी य इच्छिति तं गब्भं साडित्तए वा ४ नो चेव णं से गब्भे सड़ह वा ४। तते गं सा मियादेवी जाहे नो संचाएति तं गब्भं साडित्तए वा ताहे संना तंता परितंता अकामिया असयंवसा तं गब्भं दुहं-दुहेणं परिवहित।

पदार्थ - तते एं --तदनन्तर । पुन्धरत्तावरत्तकालसमग्रंसि -- मध्य - रात्रि में । कुटुम्ब-जागरियाए -- कुटुम्ब की चिन्ता के कारण । जागरमाणीए -- जागती हुई । तीसं -- उस । मियाए देवीए --मृगादेवी को । इसे एयाइवे -- यह इस प्रकार का । अज्ञातिवते -- विचार । समुज्यन्ते -- उत्पन्त हुन्ना । एवं खलु -- इस प्रकार निश्चय ही । अहं -- मैं । पुन्तिं -- पहले । विजयस्स खिसपस्स -- विजय चित्रय को इहा -- इष्ट-प्रीतिकारक । धेन्जा -- चिन्तनीय । वेसासिया -- विश्वासपात्र तथा । अणुमया - अनुमत-

- (१) छाया ततः तस्या मृगादेव्या अन्यदा कदाचित् पूर्वरात्रापररात्र । लसमये कुटुम्बज गर्यया जामत्या अयमेतद्रूप आध्यात्मिकः ५ समुत्यन्तः एवं खत्वहं विजयस्य इत्रियस्य पूर्विमिष्टा ५ ध्येया विश्वासिता अनुमताऽऽसम् । यत् अमृति च ममायं गर्मः कुत्रौ गर्भतया उपपन्नः, तत्प्रभृति च विजयस्य इत्रियस्याहं अनिष्टा यावदमनोमा जाता चाष्यभवम् , नैच्छति विजयः च्हियो मम नाम वा गोत्रं वा प्रहीतुम् , किम्मग पुनदर्शनं वा परिभोगं वा, तत् श्रेयः खलु ममैतं गर्भ बहुभिर्गर्भशाटनाभित्रच पातनाभित्रच गालनाभिश्च मारणाभित्रच शाट्यतु वा ४ एवं संप्रेच्तते सप्रक्ष्य बहूनि क्षागणि च कदुकानि च, त्यराणि च गर्मशाटनानि ४ खादन्ती च प्रवन्ती च इच्छति तं गर्भ शाट्यतु वा ४ तदा श्रान्ता, तान्ता परितान्ता, अकामा अल्ययंत्रशा तं गर्भ दुःखदुःखेन परिवहति ।
- (२) पूर्वरात्रापररात्रकालसमये, रात्रे: पूर्वभागः पूर्वरात्रः, रात्रेरपरी भागः ऋपररात्रः, तात्रेव तदुभय-मिल्तितो यः कालः समयः स मध्यरात्रः तस्मिन्नित्यर्थः ।
  - (३) न मनसः अम्यते गम्यते पुनः पुनः स्मरणतो या सा अभनोमा अर्थात् मन को अत्यन्त अनिष्ट ।

सम्मत । त्रासि-थी, परन्तु । जप्पभिति च एां -जब से । मम-मेरे । कुविञ्चसि - उदर में । इमे -यह गढ़मे-गर्भ । गढ़भनाए - गर्भरूप से । उववन्ते-उत्पन्न हुन्ना है । तप्पभिति च गं-तन से । विजयस्त खत्तियस्त - विजय इतिय को । श्रष्टं - मैं । श्रणिट्टा - अपिय । जाव - यावत् । श्रमणामा -मन से अग्राह्म । जाया यावि होत्या —हो गई हूँ । विजए खिलए —विजय चित्रय तो । मम — मेरे । नामं-वा-नाम तथा। गोरां वा-गोत्र का भी। गिएिइत्तते - प्रहण करना-स्मरण करना भी। नेडछति-नहीं चाहते। किसंग पुरा - तो फिर । दंस एं वा - दर्शन तथा । परिभोग वा - परिभोग-भोगविलास की तो बात ही क्या है १ । तें - अतः । खतु - निरुचय ही । मम - मेरे लिये यही । सेगं - श्रेयस्कर है - कल्याणकारी है कि मैं। एटां गब्भं -इस गर्भ को। बहुहिं - अनेकविष । गब्भसाड्णाहि य - गर्भ शातनाओं अर्थात् गर्भ को खरड खरड कर के गिराने रूप कियाओं द्वारा । पाइलाहि य - पातनाओं अखरडरूप से गिराने रूपी कियात्रों से । गाल गाहि य - गालनात्रों-द्रवीभूत करके गिराने रूप कियात्रों से तथा । गारणाहि य - मारणा-त्रो-मारण रूप कियात्रों द्वारा । साडेताप वा ४ - शातना, पातना, गालना, त्रौर मारणा के लिये । संपेहर विचार करती है, विचार करके। गब्स शाङ्खारिए य- गर्भ के गिराने वाली । बहुरिए - अनेक प्रकार की। खराणि - खर--खारी । कडुयाणि य - कटु, कड़वी । तुवराणि य - कथाय रस युक्त, कसेली श्रीषधियों को। खायमाणी य--खाती हुई पीयमाणी य-पीती हुई। तं गब्भं - उस गर्भ को। साडित्तए बार -शातन, पातन, गालन और मारण करने की । इच्छिति-इच्छा करती है, परन्तु । से गब्से -- उस गर्भ का । नो चेव एां - नहीं । सडद ४ - शातन, पातन, गालन और मारण हुआ । तते एां - तदतन्तर । सा मियादेवी - वह मृगादेवी । जाहे - जब । तं गढमं - उस गर्भ का । साहिनाप वा ४ - शातनादि करने में नो संचापति — समर्थ नहीं हुई । ताहे — तब । संता — श्रान्त — थकी हुई । तंता — मन से दु:खित हुई । परितन्ता -- शारीरिक और मानसिक खेद से खिन्त हुई। अकामिया - अभिलावा रहित हुई । असँग-धसा - विवश-परतन्त्र हुई । तं गब्भं - उस गर्भ को । दुई-दुहेशां - ऋत्यन्त दु:ख से । परिवहति - धारण करती है ऋषीत् धारण करने की इच्छा न होते हुए भी विवश होती हुई धारण कर रही है।

मूलाथं—तनन्तर किसी काल में मध्य रात्रि के समय कुटुम्य-चिन्ता से जागती हुई उस मृगादेवी के हृदय में यह संकल्य— विचार उत्पन्न हुआ कि मैं पहले तो विजय नरेश का इष्ट - प्रिय, अयय - चिन्तनीय, विश्वास - पात्र और सम्माननीय थी परन्तु जब से मेरे उदर में यह गर्भस्य जीव गर्भरूप से उत्पन्न हुआ है तब से विजय नरेश को मैं अनिष्ट यावन् अप्रिय लग्ने लग यह हूं । इस समय विजय नरेश तो मेरे नाम तथा गीत्र का भी स्मर्श करना नहीं चाहते, तो फिर दर्शन और परिभोग—भोगविलाम की तो आशा हो क्या है ! अतः मेरे लिये यही उपयुक्त एवं कल्याग्यकारी है कि मैं इस गर्भ को गर्भपात के हेतुभूत अनेक प्रकार की शातना (गर्भ को खरह र कर के गिरा देने वल्ले प्रयोग) पातना (अखंडरूप से गर्भ को गिरा देने वल्ले प्रयोग) पालना (गर्भ को द्रयो—भूत करक गिराने वल्ला प्रयोग) और मारणा (मारने वाला प्रयोग) हारा गिरा दूं—नष्ट कर दूं। वह इस प्रकार विचार करती है और विचार कर गर्भ —पात में हेतु मृत चारगुक्त-खारो कड़वो, और कसेली औषधियों का भन्नण तथा पान करती हुई उस गर्भ को गिरा देना चाहती है । अर्थात् शातना आदि उक्त वपायों से गर्भ को नष्ट कर देना चाहती है । परन्तु वह गर्भ उक्त वपायों से भी नाश को प्राप्त नहीं हुआ। । जब वह मृगादेवी इन पूर्वीक उपायों से उस गर्भ को नष्ट करने में समर्थ

## हिन्दी भाषा टीका सहित!

७९

नहीं हो मकी तब शरीर से श्रान्त, मन से दु खित तथा शरार और मन से अिन्न होती हुई इच्छा न रहते हुए विवशता के कारण अत्यन्त दु:ख के साथ उस गर्भ को धारण करने लगी।

टीका-पतिपरायणा साध्वी स्त्री के लिये संसार में अपने पति से बढ़ कर कोई भी वस्तु इष्ट अथवा प्रिय नहीं होती । पतिदेव की प्रसन्तता के सन्मख वह हर प्रकार के सांसारिक प्रलोभन को तुच्छ समभ कर दुकरा देती है। उस की दृष्टि में पतिप्रेम का सम्पादन करना ही उसके जीवन का एक मात्र ध्येय होता है, ऋतः पतिप्रेम से शूर्य जीवन को वह एक प्रकार का ऋनावश्यक बोक्त समक्तती है । जिस को उठाये रखना उस के लिये त्रसहा हो जाता है । यही दशा पतिव्रता मृगादेवी की हुई जब कि उसने ऋपने ऋपको प्रतिष्रेम से वंचित पाया । कुछ समय पहले उसके प्रतिदेव का उस पर स्थानन्य स्थानुराग था । वे उसे एहल स्थान समभकर असका हार्दिक स्वागत किया करते और उसकी आदर्श सुन्दरता पर सदा सुन्ध रहते। इसके ऋति-रिक्त हर एक सांसारिक और धार्मिक काम काज में उसकी सम्मति लेते. तथा उसकी सम्मति के अनुसार ही प्रस्तावित काम काज को सुनिश्चित रूप प्राप्त होता। परन्तु ऋाज वे उस से सर्वथा परांमुख हो रहे हैं। उमका नाम तक भी लेने को तैयार नहीं । ब्राज वह प्रेमालाप मधुर-सभाषण एवं सांसारिक और थार्मिक विषयों की विनोदमयी चर्चा उसके लिवे स्वयन सी हो गई । ऐसे क्यां ? क्या सचमुच मुक्तसे ऐसी ही कोई भारी ऋवजा हुई है, जिस के फलस्वरूप मेरे स्वामी विजय नरेश ने एक प्रकार से मुक्ते त्यांग ही दिया है। वह तो मुक्ते दिखाई नहीं देती। फिर इसका कारण क्या ? इस विचार परम्परा में उलक्ती हुई मृगादेवी को ध्यान ऋाया कि जब से मेरे गर्भ में यह कोई जीव ऋाया है तब से ही महाराज मुक्त से स्ष्ट हुए हैं अतः उन के रोष अथ च परांमुखता का यही एक कारण हो सकता है। तब यदि इस गर्भ का ही समूलियात कर दिया जाय तो सम्भव है | नहीं नहीं सुनिहिचत है | कि महाराज का फिर मेरे ऊपर पूर्ववत् ही स्नेद्दानुराग हो जयगा स्त्रौर उनके चरणों की उपासना का मुक्ते सुद्रावसर प्राप्त होगा, यह था मध्यरात्री के समय कौटुम्बिक चिन्ता में निमन्त हुई सृगादेवी का चिन्तामूलक ऋध्यवसाय या संकल्प, जिस से प्रेरित हुई उस ने गर्भपात के हेतुभूत उपायों को व्यवहार में लाने का निइचय किया और तदनुसार गर्भ को गिराने वाली श्रीषित्रयों का यथाविधि प्रयोग भी किया, परन्तु इस में वह सफल नहीं हो पाई !

उस के इस प्रकार विफल होने में विपाकोन्मुख अशुभकर्म के सिवा और कोई भी मौलिक कारण दिखाई नहीं देता। अवश्यंभावी भाव का प्रतिकार कठिन ही नहीं किन्तु अशक्य अथ च अपरिहार्य होता है। यहीं कारण है कि सर्वथा अनिच्छा होने पर भी उसे-मृगादेवी को गर्मधारण करने में विवश होना पड़ा।

"किमंग पुण" यह अव्यय—समुदाय ऋर्द्रमागधी—कोष के मतानुसार "—क्या कहना ? उस में तो कहना ही क्या ? ऋथवा सामान्य बात तो यह है और विशेष बात तो क्या करना—" इन ऋर्था में मयुक्त होता है।

रातना गर्भ को खरड खरड करके गिरादेने वाली क्रिया विशेष का नाम शितना गर्भस्य खराडशो भवनेन पतनहेतवः] अथवा शातना गर्भ को खरड खरड करके गिरादेने वाली औषधादि का नाम है । पातना-जिन क्रियायों या उपायों से खरडरूप में ही गर्भ का पात किया जा सके, वे पातन के नाम से प्रसिद्ध हैं । पितना शैरुपाशैरखरड एवं गर्भ: पति ] गालना-जिन प्रथोगों से गर्भ द्रनीभृत होकर नष्ट हो जाय उन्हें गालना कहते हैं-(यैगभी द्रवीभूय द्ररित) तथा गर्भ की मृत्यु के कारण भृत उपाय विशेष की मारण संशा है।

अब सुत्रकार मृश्युत्र की गर्भगत अवस्था का वर्णन करते हैं--

मृल:— 'तस्स णं दारगस्स गब्भगयस्स चेव अह णालीश्रो अब्भंतरप्वदृष्टिंशो अह णालीश्रो बाहिरप्यवहात्रो अह प्यप्यवहात्रो अह सोणियप्यवहात्रो, दुवे दुवे कएणांतरेसु दुवे २ अन्छितरेसु दुवे २ नक्कंतरेसु दुवे २ धर्माण-अंतरेसु अभिक्खणं २ प्यं च सोणियं च परिस्सवमाणीश्रो २ चेव चिह्नंति । तस्स णं दारगस्स गब्भगयस्म चेव अग्गिए नामं वाही पाउब्भृते । जेणं से दारए श्राहारेति से णं खिप्पामेव विद्वंमागच्छिति, प्यत्ताए य सोणियत्ताए य परिणमित । तं पि य से पूर्यं च सोणियं च आहारेति ।

पदार्थ — गञ्भगयस्स चेव — गर्भ गत ही । तस्स एं — उत्त ! दारगस्स — बालक की ! स्रह — आट । खाली हो — नाहियें जोकि ! स्रञ्भतंरप्यवहास्रो — सन्दर यह रही है तथा । स्रह खाली हो — आठ नाहियों । वाहिरप्यवहास्रो — बाहर की स्रोर वहती हैं उनमें प्रथम की । स्रह खाली हो — आठ नाहियों से । प्र्यप्यवहास्रो — प्याप्यवहास्रो — वािष्रात — किया ते । स्रह हों है । स्रह — स्राठ न हियों से । स्राणियप्यवहास्रो — बोिणत — किया वह रही हैं । स्रह — क्यां हा हों से । द्वां र — दो दो । स्रिक्ति नेत्र हिद्रों में । दुवे २ — दो दो । स्रिक्ति नेत्र हिद्रों में । दुवे २ — दो दो । धमणी स्रांतरेसु — धमनी नामक नाहियों के मध्य में । स्रिक्ति करती हुई । सेव — समुच्चयार्थक है। सिद्रित — स्थित हैं स्र्यात पूय और बोिणत को वहा रहीं हैं तथा । गञ्भगयम्स नेव — गर्भगत ही । तस्स एं दारगम्स — उस बालक के शरीर में । स्रिक्ति का वहा रहीं हैं तथा । गञ्भगयम्स नेव — गर्भगत ही । तस्स एं दारगम्स — उस बालक के शरीर में । स्रिक्ति का कारण जो कुछ । से — वह । दारप — वालक । स्राहारेति — स्राहार करता है । से णं — वह । खिष्पामेव — सीम ही । विद्रांसमागच्छाति — नास को प्राप्त हो जाता है स्र्यात् जठरानि हारा पचा स्था जाता है तथा वह । प्रास्त प — प्रक्ष में ने परिण मिति — परिण्यमत हो जाता वदल जाता है तदनन्तर सं — वह बालक तं िय — उस । पूर्यं च पूय का तथा । सोिण्यं च — शोिणत — लह का । साहारेति — स्राहारेति — स्राहार स्त्र । देशा च — शोिणत — लह का तथा । सोिण्यं च — शोिणत — लह का । साहारेति — स्राहारेति — स्राहार स्त्र स्त्र । देशा च — शोिणत — लह का तथा । सोिण्यं च — शोिणत — लह का । साहारेति — स्राहारेति स्राहारेति — स्राहारेति — स्राहारेति स्रा

मूलार्थ गर्भगत उस बालक के शरीर में अन्दर तथा वाहर बहने वाली आठ नाहियों में से पूय और रुघिर बहता था । इस प्रकार शरीर के भोतर और वाहर की १६ नाहियों में से पीव और रुधिर बहा करता था। इन १६ नाहियों में से दो दो नाहियों कर्ण विवरों — कर्ण छिद्रों में इसी प्रकार दो दो नेत्र विवरों में, हो दो नासिका विवरों और दो २ धमित्यों रे से बार २ पूय तथा रक्त का स्नाव किया करती थीं अथान इन से पूय और रक्त बह २हा था। और राभे में हो उस बोलक के शरीर में अग्निक — भस्मक नाम की व्याधि उत्पन्न हो गई थी जिस के करण वह बालक जो कुछ खाता वह शीझ ही नष्ट हो जाता था,

<sup>(</sup>१) ख्राया - तस्य दारकत्य गर्भगतस्यैवाष्ट नाड्योऽभ्यन्तर प्रवहाः, ऋष्ट नाड्यो बहिष्पवहाः, ऋष्ट पूर्यप्रवहाः, ऋष्ट शोणितप्रवहाः, द्वे द्वे कर्णान्तरयोः, द्वे २ ऋच्यन्तरयोः, द्वे २ नासान्तरयोः, द्वे धमन्यन्तरयोः । ऋभीक्ष्णं २ पूर्यं च शोणितं च परिस्नवन्त्यः परिस्नवन्त्यद्वेव तिष्ठन्ति । तस्य द्वारकस्य गर्भगतस्यैवाधिको नाम व्याधिः प्रादुर्भृतः । यत् स दारक झाहरति तत् चित्रमेव - विष्वंसमागच्छति पूयत्या शोणितत्या च परिस्मिति । तदिष च स पूर्वं च शोणितं चाहरति ।

<sup>(</sup>२) इदयकोष्ठ के भीतर की नाडि का नाम धमनी है।

अपर्धात पच जाता था तथा तरक तही वह पृथ-पोब अपेर शोगित-रक्त के रूप में परिगत हो जाता था । तदनन्तर यह बालक. उस पृथ अपेर शागित को भी खा जाता था ।

(१) गर्भगत जीव माता के खाए हुए आहार से पुष्टि को प्राप्त होता है, यह कथन सर्व — सम्मत है परन्तु मृगापुत्र के जीव की दुष्कर्मवशात् इस से कुछ विलच्चण ही स्थिति है। मृगापुत्र का जीव माता द्वारा किये गए आहार को जहां रस के रूप में बहुण करता है वहां वह जठराबि के द्वारा रस के एचाए जाने और उस के पूथ और रुधिर के रूप में परिणत हो जाने पर उस पूथ और रुधिर को भी दोबारा आहार के रूप में बहुण करता है। जो कि स्थूल-हण्ट्या प्रकृति—विरुद्ध ठहरता है।

गर्भ के बाहिर ख्राने पर मृगापुत्र के द्वारा गृहीत श्राहार का पूर्य और दिश्वर के रूप में परिख्त हो जाना, उस परिख्त पदार्थ का बमन हो जाना, तदनन्तर उस बान्त पदार्थ का मृगापुत्र के द्वारा ग्रहण कर लेना तो ख्रमंगत नहीं ठहरता। क्यंिक ये सब व्यवहार-सिद्ध है हो। परन्तु गर्भस्थ जीव का दोवारा ख्राहार ग्रहण करना कैसे संगत ठहरता है १ यह ख्रवह्म विचारखीय है।

विद्वानों के साथ जहापोद्द करने से मैं जो समाधान कर पाया हूँ, वह पाठकों के सामने रख देता हूँ। उस में कहां तक श्रीचिल्य है ? यह वे स्वयं विवार करों।

सर्व-प्रथम तो यह समक्त लेना चाहिये कि कमें। की विलच् ए स्थिति को सम्मुख रखते हुए मृगापुत्र के जीव का जो चित्रण शास्त्रकारों ने किया है वह कोई ऋादचर्यजनक नहीं है, क्योंकि कमेराज के न्यायालय में दुष्कर सुकर है, और सुकर दुष्कर । तभी तो कहा है—कर्मणां गहना गतिः।

इस के अतिरिक्त गर्भगत जीव के आहार-प्रहरण में और हमारे आहार भक्तर में विशिष्ट अन्तर है। हम जिस प्रकार आहार यहण करने में मुख, जिह्ना आदि की कियाओं में प्रवृत्त होते हैं उस प्रकार की भक्कण-क्रिया गर्भगत जीव में नहीं होती।

मृगापुत्र के जीवन परिचय में "—गर्मस्थ मृगापुत्र के शरीर की आठ अन्दर की नाड़ियें और आठ बाहिर की नाड़ियें पूय और स्थिर का परिसाय कर रही थीं —' यह अपर कह ही दिया गया है। यहां परन होता है कि मृगापुत्र के शरीर की नाड़ियें जो पूय और स्थिर का परिसाय कर रहीं थीं, वह कहां जाता था? मृगापुत्रीय शरीर के अपर तो जरायु का यन्धन पड़ा हुआ है जो कि प्राकृतिक है, पूय और स्थिर को बाहिर जाने का अन्य कोई मार्ग नहीं, तब वह क्या जरायु में एकतित होता रहता था या उस के निर्ममन का कोई और साधन था?

इसी प्रदन का समाधान स्त्रकार ने -तं पि य से पूर्य च सो शियं च स्त्राहारेति - इन शब्दों द्वारा किया है। अर्थात् वह मृगा पुत्र का जीव उस पूर्य और दिधर को आहार के रूप में और कर लेता था।

सूत्रकार का यह पूर्वोंक्त कथन वड़ा गंभीर एवं युक्ति—पूर्ण है। क्योंकि—मृगापुत्र जो ब्राहार प्रहण करता है; यह तो पूय श्रीर काशर के रूप में परिगत हो जाता है; श्रीर उसके शरीर की ब्राठ अन्दर की श्रीर ब्राठ पाहिर की नाडियें उस पूय श्रीर कियर का स्वयण कर रहीं हैं। ऐसी स्थिति में उस के शरीर का निर्माण किस तस्व से हो सकेगा १ यह प्रश्न उपस्थित होता है, जिस का उत्तर सूत्रकार ने यह दिया है कि नाडियों से परिस्नवित पूय श्रीर कियर को वह (मृगापुत्र का जीव) ग्रहण कर लेता था, जो उस के शरीर-निर्माण का कारण बनता था। रहस्यं तु केवित-गर्यम्।

मृगापुत्र के जीव का यह कितना निकृष्ट एवं घृगास्पद वृत्तान्त है, यह कहते नहीं बनता !

[प्रथम ऋष्याय

टीका — अत्युग्न पापकर्मी के आचरण का क्या परिणाम होता है? यह जानने के इच्छुकों के लिये मृगापुत्र का यह एक मात्र उदाहरण ही काफी है। गर्भावास में ही अन्दर तथा गाहिर की ओर प्य तथा एक का साव करने वालीं अभ्यन्तर और वाहिर की शिराओं-नाड़ियों से प्य और ६धिर का बहना, शरीर में भयंकर अग्निक— भरमक रोग का उत्पन्न होना, खाये हुए अन्नादि का उसके द्वारा शीद्रातिशीद्र नष्ट हो जाना अर्थात् उस का पचजाना एवं उस का प्य और ६धिर के रूप में परिणमन हो जाना और उस का भी भन्नण कर लेना ये सब इतना बीमत्स और भयावना हृश्य है कि उस का उच्छेख करते हुए लेखनी भी संकीच करती है। तब गर्भस्य मृगापुत्र की अथवा नरक से निकल कर मृगादेवी के गर्भ में आये हुए एकादि के जीव की उपर्युक्त दशा की ओर ध्यान देते हुए भार्तु हरें के स्वर में स्वर मिलाकर 'तस्में नमः कर्मणे" [अर्थात् कर्मदेव को नमस्कार हो] कहना नितरां उपयुक्त प्रतीत होता है।

गर्भस्थ मृगापुत्र के शरीर में भीतर और बाहिर की ओर प्रवाहित होने वाली नाड़ियों में से आठ पूय को प्रवाहित करती थीं और आठ से एक प्रवाहित होता था। इस प्रकार पूय और रक्त को प्रवाहित करने वाली १६ नाड़ियें थी। इनका अवान्तर विभाग इस प्रकार है—

दो दो कानों के छिद्रों में, दो दो नेत्रों के विवरों में, दो दो नासिका के रंघों में ख्रौर दो दो दोनों धमनियों में, अन्दर ख्रौर बाहर से पूय तथा रक्त को प्रवाहित कर रही थीं । यह—"अह एएती ख्रों" से लेकर "परिस्तवमाणी ख्रों २ चेव चिट्ठंति" तक के मूल पाठ का ताल्पर्य है। वृत्तिकार ने भी यहीं भाव स्त्रभिव्यक्त किया है—

शरीरस्याभ्यन्तर एव कथिरादि स्नवन्ति यास्तास्तथोव्यन्ते, शरीराद्वहिः पूर्यादि त्तर्यन्ति यास्तास्तथोकाः । एता एव पोड़श विभज्यन्ते कथममित्याह — द्वे पूर्यप्रवाहे द्वे च शोजित्यवाहे । ते च क्वेत्याह — श्राजरक्षयोः, एवमेताश्चतस्त्रः, एवमन्या श्रपि व्याख्येयाः नवरं धमन्यः कोष्ठहङ्कान्तराख्यि।

अव सूत्रकार मृगापुत्र के जन्म सम्बन्धी हृतान्त का वर्णन करते हुए इस प्रकार प्रतिपादन करते हैं—
मूल-- तते गं सा मियादेवी अएग्या कयाती ग्रावएहं मासाग्रं बहुर्पाह्रपुरग्राग्रं दारगं
प्रयाया जातिअधं जाव आगितिमित्तं। तते गं सा मियादेवी तं दारयं हुं डं अन्धारूवं पासति २ ता भीया ४ अग्रमधातिं सहावेति २ ता एवं वयासी-गच्छह गं देवा०! तुमं एयं दारगं
कमीं का प्रकोष ऐसा ही भीषग्र एवं हृदय कम्पा देने वाला होता है। अतः सुखाभिलाषी पाठकों को
पाप कमीं से सदा दर ही रहना चाहिये।

(१) भस्मक रोग बात, पित्त के प्रकोप से उत्पन्न होने वाली एक भयंकर व्याधि है। इस में खाया हुआ अन्नादि पदार्थ शीमातिशीन्न भस्म हो जाता है - नष्ट हो जाता है। शार्क्नधर संहिता [अध्याय ७ | में इस का लक्षण इस प्रकार दिया गया है:---

> त्र्यातप्रवृद्धः पवनान्वितोऽग्निः, इत्पाद्रसं शोषयति प्रमहा । युक्तं इत्याद् भस्म क्रोति यस्मात्तरमाद्यं भस्मक--संझकस्तु ॥

ऋर्थीत् — जिस रोग में बढ़ी हुई वायु युक्त ऋग्नि रसी को इत्समर में सुखा देती है, तथा खाए हुए मोजन को शीधातिशीध भस्म कर देती है उसे भस्मक कहते हैं।

(२) छाजा - ततः सा मृगादेवी अन्यदा कदाचित् नवसु मासेषु बहुपरिपूर्णेषु दारकं प्रजाता, जात्यन्धं

एगन्ते उक्करुडियाए उज्माहि। तते गां सा अम्मधाती मियाए देवीए तहन्ति एतमहुं पिंडसुणेति २ ता जेणेव विजए खित्तए तेणेव उवागच्छइ २ ता करयत्तपिरमाहियं जाव एवं
वयासी-एवं खलु सामी ! मियादेवी नवएहं जाव आगितिमिनं, तते गां सा मियादेवी तं हुंडं
अन्ध पासित २ ता भीया ममं सहावेति २ ता एवं वणासी-गच्छह गां तुमं देवा०! एयं दारगं
एगंते उक्करुंडियाए उज्माहि, तं सिन्दसह गां सामी ! तं दारगं अहं एगंते उज्मामि
उदाहु मा १

पदार्थ - तते गं - तदनन्तर । ऋग्णया कपाती - अन्य किसी समय । सा मियादेवी - उस-मृगादेवी ने । नवएहं मासाएं --नव मास। पडिपुराणागं --परिपूर्ण होने पर । दारां --बालक को । पयाया --जनम दिया जोकि । ) जातिऋंधं - जनम से अन्धा । जाव - यावत् । आधिति-मित्तं - आकृति मात्र था । तते गां - तदनन्तर । सा मियादेवी - वह मृगादेवी । तं - उस । हुंडं - अध्यवश्थित खंगों वाले । जाति-श्रंथं- जन्म से श्रंथे । दारयं--बालक की पासति --देखती है । २ सा -- देख कर । भीया ४ -- भय को प्राप्त हुई, त्रास को प्राप्त हुई, उद्विसता एव व्याकुलता को प्राप्त हुई, श्रीर भयातिरेक से उस का शरीर काम्पने लग पड़ा । अम्माधाति - धाय माता को । सदाविति - बुलाती है । २ता - बुलाकर । एवं वयासी - इस प्रकार कहने लगी . देवा॰! — हे देवानुष्रिये ! । तुभं — तुभ , गच्छह गां — जाख्रो । एयं दारगं — इस वालक को। पगते - एकान्त में । उक्कुरुडियाप - कूटा - कचरा डालने की जगह पर , उज्क्षाहि - फैंक दो। तते गां- तदनन्तर । सा-वह । अस्माधाती- धाय माता । नियाय देवोव-मृगादेवी के । पत्तमष्टं- इस अर्थ-प्रयोजन को । तहाँचा --तथास्तु --बहुत अच्छा, इसप्रकार कह कर । पडिसुऐति --स्वीकार करती है। २ ता - स्वीकार करके। जेगेव - जहां पर। विजय खितार - विजय क्षत्रिय था। -तेेगोव-- वहां पर । उचागच्छति २<del>सा</del>-- स्राती है, स्राकर । **करयलपरिग्गहियं**--- दोनों हःय जोड़ कर । पवं वयासी—इस प्रकार बोली ! पवं खलु - इस प्रकार निरुचय ही । सामी ! -- हे स्वामिन् ! मियादेवी मृशादेवी ने । नवएहं - नौ मास पूरे होने पर जन्मान्ध । जाव -- यावत् । स्त्रागितिमित्तं --आकृति मात्र बालक को जन्म दिया है। तते गां - तदनन्तर । सा सियादेवी - वह मृगादेवी । तं --यावत् त्राकृतिमात्रम् । ततः सा मृगादेवी तं दारकं हुएडमन्धकरूपं पश्यति हृष्टु। भीता ४ त्रम्वाधात्रीं शब्दयति शब्दयत्वा एवमवादीत् -गच्छ त्वं देवानुषिये ! एतं दारकं एकान्ते अशुचिराशौ उच्मः ! ततः सा अम्माधात्री मुमायाः देव्याः 'तथेर्रत, एतमर्थं प्रतिशृक्षोति प्रतिश्रुत्य यत्रैव विजयः ज्ञत्रियः तत्रैवोषागच्छति उपागत्य करतल-

मृगायाः देव्याः 'तयेति, एतमर्थं प्रतिशृक्षोति प्रतिश्रुत्य यत्रैय विजयः चित्रयः तत्रैयोपागच्छति उपागत्य करतल-परिग्रहीतं यायदेवमवदत्—एवं खलु स्वामिन् ! मृगादेवी नवसु पावदाकृतिमात्रम् , ततः सा मृगादेवी तं हुण्ड-मन्धं पद्यति दृष्ट्या भीता ४ मां शब्दयति शब्दियत्वा एवमवदत्-गच्छ त्वं देवानुप्रिये ! एतं दारकं एकान्ते ऋशुचिराशौ उपभ १ तत् सन्दिशत स्वामिन् ! तं दारकं ऋद्मेकान्ते उपभामि उताहो मा १

(१) "-करपल-" इत्यत्र "करपलपरिगाहियां दसाणहं श्रांतालि मत्थप कहु" इत्यादि हदयमिति वृत्तिकारः।

<sup>(</sup>१) भीता भययुक्ता भयजनक-विकृताकारदर्शनात्, इत्यत्र त्रस्ता, उद्विग्ना, संजातभया इत्येतानि पदान्यपि दृष्टव्यानि । त्रस्ता - त्रासमुपगता, स्रयमस्माकं कीदृशमशुभं विधास्यतीति चिन्तनात् । उद्घिग्ना — व्याकुला, कम्पमानदृदयेति यावत् । संजातभया — मयजनितकम्पेन प्रचलितगाविति भावः ।

्रिथम ऋध्याय

उस । हुंडं - विकृतांग - भदो आकृति वाले । स्रंधं - अन्धे वालक को । पास्ति २ ता - देखती है, देखकर । भीया - भयभीत हुई : ममं - मेरे को । सदावेति २ ता - खुलाती है बुलाकर । एवं वयासी - यह इस प्रकार कहने लगी । देवा॰ ! - हे देवानुप्रिये ! । तुमं - तुम । गरुछुह गं - जाओ । पयं दागां - इस वालक को । पगंते - एकान्त में ले जाकर । उपकुरु डियाप - कूड़े कचरे के हेर पर । उउभाहि - फैंक दो । तं - इसलिये सामी ! - हे स्वामिन् ! । संदिसह गं - आप आहा दें कि क्या । सहं - मैं । तं दारगं - उस वालक को । पगंते - एकान्त में । उउभामि - छोड़ दूं - फैंक दूं । उदाहु - अथवा । मा - नहीं ।

मूलार्थ—तरारचात् लगभग नौ मास पूर्ण होने पर मृगादेवी ने एक जन्मान्ध यावत अवयवों की आकृत मात्र रखने वाले वालक को जन्म दिया। तर्नत्तर हुंड —विकृतांग तथा अन्ध रूप उस वालक को देव कर भय-भीत, त्रस्त, उद्धगत-ज्याकुत तथा भय से कानाती हुई मृगादेवी ने धायमाता को युलाकर इस प्रकार कहा कि हे देवानुप्रिये! तुम जाओ, इस वालक को ले जाकर एकांत में किसी कूड़े कचरे के ढेर पर फैंक आआ।। तर्नत्तर वह धायमाता मृगादेवी के इस कथन को तथास्तु—यहुत अच्छा, कह कर स्वीकृत करती हुई जहां पर विजय नरेश थे, वहां पर आई और हाथ जोड़ कर इस प्रकार कहने लगी कि हे स्वामिन्! लगभग नौ मास के पूर्ण हो जाने पर मृगादेवों ने एक जन्मान्ध यावत् अवयवों की आकृति मात्र रखने वाले वालक को जन्म दिया है, उस हुंडल्य—भदी आकृति वाले जन्मान्ध बालक को देख कर वह भयभीत हुई और उसने मुभे बुलाकर कहा कि हे देवानुप्रिये! तुम जाओ और इस बालक को ले जो कर एकांत में किसी कूड़े कचरे के ढेर पर फैंक आओ। अतः हे स्वामिन्! आप बतलायें कि मैं उसे एकान्त में ले जा कर फैंक आऊ या नहीं?

टीका — कर्मराज के प्रकोप से जिस बच्चे के हाथ पांव तथा ख्रांख कान प्रमृति कोई भी ख्रंग प्रत्यंग सम्पूर्ण न हो, किन्तु इनकी केवल ख्राकृति ख्रथीत् आकार मात्र ही हो ऐसे हुंडक्स — नितान्त भदे स्वरूप वाले, मात्र स्वरूप लेते हुए मांस—पिंड को देख कर, और जितने गर्भस्य होते ही मुक्ते पितप्रेम से भी बच्चित कर दिया था ख्रव न जाने इस पापात्मा के कारण कीन २ सा मेरा अनिष्ट होगा इत्यादि विचारों से प्रेरित होती हुई मृगादेवी का भयभीत — भय संत्रस्त, व्याकृल तथा भय से किम्पत होना कुछ ख्रस्वामाविक नहीं है। तथा इस प्रकार के ख्रदृष्टपूर्व, निन्दास्पद — जिमे देखकर छोटे बड़े सभी को घृणा हो और जिस के कारण जन्म देने वाली का ख्रपवाद हो — पुत्र को घर में रखने की ख्रपेक्षा बाहिर फैंक देना हो हित—कर है, इस धारणा से धायमाता को बुलाकर उसे तत्काल के जन्मे हुए ख्रंगप्रत्यंग-होन केवल स्वास लेने वाले मांसपिंड-मांस के लोथड़े को बाहिर लेजाकर फैंक देने को कहना भी मृगादेवी को कोई निदास्पद प्रतीत नहीं हुआ, इसी लिये उसने धायमाता को ऐसा (पूर्वोक्त) ख्रादेश दिया।

धायमाता का मृगादेवी की आजा को शिरोधार्य करते हुए विजय नरेश के पास जाकर सारी वस्तु-स्थिति को उतके सामने रखना और उड़को अनुमित मांगना भी उसकी बुद्धिमता और दीर्घदर्शिता का ही सूचक है। इसी लिये उसने बड़ी गंभीरता से सोचना आरम्भ किया कि मृगादेवी ने तत्काल के जन्मे हुए जिस बच्चे को बाहिर फैंकने का आदेश दिया है, उसके स्वरूप को देख कर तो उसका बाहिर फैंक देना ही उचित है, परन्तु जब तक महाराज की इसमें अनुमित न हो तब तक इस में प्रवृत्त होना मेरे लिये योग्य नहीं है। क्योंकि एक राजकुमार को फिर भले हो वह किसो

८५:

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

प्रकार का भी क्यों न हो ] केवल उसकी माता के कह देने मात्र से वाहिर फैंक देना पूरा २ खतरा मोल लेना है । इस लिये जब तक इसके पिता विजय नरेश को इस घटना से अवगत न किया जाय ख़ौर उनकी ख़ाजा प्राप्त न को जाय तब तक इस बच्चे को फैंकना तो अलग रहा किन्तु फैंकने का संकल्प करना भी नितान्त मूर्खता है ब्रोर विपत्ति को आमंत्रित करना है । इन्हीं विचारों से प्रेरित हो कर उस धायमाता ने विजय नरेश को यालक के जन्म—सम्बन्धी सारे बृतान्त को स्पष्ट शब्दों में कह सुनाया तथा अन्त में महाराखी मृगादेबी को उक्त आजा का पालन किया जाय अथवा उस से इनकार कर दिया जाय इसका यथोचित आदेश मांगा

इस सारे सन्दर्भ का तात्पर्य यह है कि राजा महाराजाओं के यहां जो धायमातायें होती थीं वे कितनी व्यवहार कुशल और नीति निपुश, हुआ करती थीं तथा अपने उत्तरदायित्व को —— अपनी जिम्मेदारी को किस इद तक समभा करती थीं यह महाराशी मृगादेवी की धायमाता के व्यवहार से अच्छी तरह व्यक्त हो जाता है ।

"जातिश्रंधं जाव त्रागितिमित्तं" यहां पिटत "जाव-पावन्" पद से "—जाइश्रंधे—" से श्रागे के "—जाइसूप —" इत्यादि सभी पदों के प्रहण की श्रोर संकेत किया गया है। तथा "हुंड शब्द का वृत्तिकार सम्मत श्र्यं है—जिस के श्रंग प्रत्यंग सुव्यवस्थित न हों श्रर्थान् जिस के श्रारीर गत श्रंगोपांग नितान्त विकृत भह हों उसे हुंड कहते हैं। 'हुंड' ति श्रव्यवस्थितांगावयवम्। तथा मूलगत "भीया" पद के श्रागे जो ४ का श्रंक दिया है उसका ताल्पर्य — "भीया, तत्था, उिव्वगा, संजायभया –भीता, त्रस्ता, उिद्वगा, संजात-भया " इन चारों पदों की संकलना मे हैं। वृत्तिकार श्रमयदेव सूरि के मत में ये चारों ही पद भय की प्रकर्षता के बोधक श्रथच समानार्थक हैं। 'भीया, तत्था, उिव्वगा, संजायभया' भयपक्ष्मिधानायैकार्थाः राब्दाः। तथा "उक्कुरुडिया" यह देशीय प्राकृत का पद है इस का श्र्यं होता है श्रश्चिराश, श्रथंत् कृष्ट कचरे का देर या कृष्टा करकट फैंकने का स्थान।

भायमाता से प्राप्त हुए पुत्र जन्म --- सम्बन्धी सम्पूर्ण वृत्तान्त को सुनकर विजय नरेश ने क्या किया ऋब सूत्र-कार उसका वर्णन करते हैं --

मूल—ं तते णं से विजय तीसे अम्म० अतिते सोच्चा तहेव संभंते उद्वाते उद्वे ति उद्वे ता जेणेव मियादेवी तेणेव उवागच्छित र मियं देवि एवं वयासी-देवाणु० ! तुज्स पढ़म—गर्भे, तैं जई णं तुमं एयं एगंते उक्कुरुड़ियाए उज्सिस तो णं तुज्स पया नो थिश भविस्संति, तेणं तुमं एयं दारगं रहिस्सयंसि भूमीघरंसि रहिस्सतेणं भत्तपाणेणं प डजागरमाणी र विहर्गाह, तो णं तुज्स पया थिरा भविस्संति । तते णं सा मियादेवी विजयस्स खित्तयस्स तहित एथम्ड विखएणं पडिसुणेति रत्ता तं दारगं रह० भूमिघर० भत्त० पडिजागरमाणी विहर्गत । एवं

<sup>(</sup>१) द्वापा — ततः स विजयस्तस्या स्रम्याः स्र नेतकात् श्रुत्वा तथैव सम्प्रान्त उत्थायोत्तिष्ठति उत्थाय यत्रैव मृगादेवी तत्रैवोपागच्छति, उपागत्य मृगां देवीं एवमवदत् देवानुः ! तव प्रथमगर्मः, तद् पर्द त्वमेतमेकान्ते- अविष्णाद्युष्णकात्रि, ततस्तव प्रजा नो स्थिरा मविष्वन्ति । तेन त्वं एतं दारकं राहस्यिके भूमीगृहे राहसिकेन भक्तपानेन प्रतिजायती २ विहर ततस्तव प्रजाः स्थिराः भविष्यन्ति । ततः सा मृगादेवी विजयस्य क्षत्रियस्य ''तथेति''एतमर्थं विनयेन प्रतिमृग्गोतिः प्रतिश्रुत्य तं दारकं राहस्यिके भूमिग्रहे राहसिकेन भक्तपानेन प्रतिजायती विहरति । एवं खलु गौतम ! मृगापुत्रो दारकः पुरा पुराखानां वावत् प्रत्यनुभवन् विहरति ।

्रिथम ऋध्याय

खलु गोयमा ! मियापुत्ते दारए ै पुरा पोरासासां जाव पच्चसुभवमासो विहर्गत ।

पदार्थ-तते गुं-तदनन्तर । से विजय-वह विजय नरेश । तीसे-उस । श्रास्तः-धाय भाता के । ऋंतिते -- पास से यह । स्रोच्चा -- सुन कर । तहेव -- तथैंव ऋर्थात् जिस रूप में बैठा था उसी रूप में । संभंते –सम्भ्रान्त-व्याकुल हुन्ना । उहाते – उठकर । उहेति --खड़ा होत है । उट्टोक्ता—खड़ा हो कर । जेलेव - जहां िमयादेवी - मृगादेवी थी । तेलेव - वहीं पर जवागच्छति – त्राता है । २ त्ता – त्राकर । मियं देशिं – मृगादेवी को । एवं वयासी –इस प्रकार कहता है । देवाणु॰ ! - हे देवानुषिये ! । तुज्भं -- तुम्हारा यह । पढमगज्भे -- प्रथम गर्भ है । तं जइ सां तुमं -- इसलिये यदि तुम । एयं - इस को । एगते - एकान्त । उक्कुरुडियार - कुड़े कचरे के डेर पर । उज्यक्तिस - फैंक दोगी । तो एं - तो । तुज्यक पया तेरी प्रजा - सन्ति । नो थिरा भवि-स्संति - हिथर नहीं रहेंगी। तेखं - अतः । तुमं - दुम । पर्यं दारगं - इस बालक को । रहस्सियंसि --गुष्त । भूमी-घरंसि -- भूमि एह में । रहस्सितेशं -- गुष्त । भत्तपारोशं -- भक्त पान-ब्राहारादि से । पडिजागरमाणी—सेवा-पालनपोषण करती हुई । विहराहि—विहरण करो, समय व्यतीत करो तो गां - तव । तुरुम पया --- तुमारी प्रजा-सन्तान । थिरा - स्थिर-चिर स्थायी । भविस्संति --रहेंगी । तते गां-तदनन्तर । सा मियादेवी-वह मृगादेवी । विजयस्स - विजय । खत्तियस्स -सत्रिय के । एयमहं - इस कथन को । तहत्ति - स्वीकृति सूचक ''तथेति' (बहुत अञ्छा) यह कहती हुई । विराएगं-विनय पूर्वक । पडिसुगेति -स्वीकार करती है ! २ सा-स्वीकार करके । तं दारां - उस बालक को। रह० - गुप्त। भूभिघर० --- मूमि यह में। मन्ता० -- त्राहारादि के द्वारा। पिंडजामरमः खी-पालन पोष्ठ करती हुई । विहरति - समय व्यतीत करने लगी । गोश्रमा !--हे गौतम ! | एवं खजु -- इत प्रकार निश्चय ही । मियापुत्ते -- मृगापुत्र नामक । दारए -- यालक पुरा-प्राचीन । पुराणाणं-पूर्व काल में किये हुए कमी का। जाव-यावत् । पच्चसुभवमाणे--प्रत्यत्त रूप से फलानुभव करता हुआ । विहरति—समय बिता रहा है।

मूलार्थ — तदनन्तर उस धायमाता से यह सारा वृत्तान्त सुनकर संभ्रांत-व्याकुल से हो विजय नरेश जैसे ही बैठे थं वैसे उठ कर खड़े हो गये श्रीर जहां पर मृगादेवी थी वहां पर श्राये श्रावर उस से इस प्रकार बोले कि हे भद्रे ! यह तुम्हारा प्रथम गर्भ है, याद तुम इसको किसी एकान्त स्थान में अर्थात कूड़े कचरे के ढेर पर फिंक्य दोगी तो तुम्हारी प्रजा—सन्त.न स्थिर नहीं रहेंगी, अतः फेंकने की अपेता तुम इस बालक को गृप्त भूमिगृह (भौरा) में रखकर गुप्त रूप से मक्तप नादि के द्वारा इस का पालन पोषण करो । ऐसा करने से तुम्हारी भावी प्रजा—श्रागमी सन्तित स्थिर—चिरम्थायी रहेगी । तत्पश्च त् मृगादेवी ने विजय नरेश के इस कथन को विनय पूर्वक स्वीकार किया, और वह उस बालक को गृप्त भूमिगृह में स्थापित कर गुप्त रूप से श्राहार—खान पान आदि के द्वारा उस का संरक्षण करने लगी । भगवान कहते हैं कि हे गौतम ! इस प्रकार मृगापुत्र स्वकृत पूर्व के पाप कर्मों का प्रत्यक्त फल भोगता हुआ समय बिता रहा है ।

<sup>(</sup>१) ''पुरा पोराणाणं' चि पुरा पूर्वकाले ''क्रतानाम्'' इति गम्यम् अत एव ''पुराणानां'' चि-रन्तनानाम् । इह च यावत्करणात् —''दुव्चिन्नाणं दुष्पडिक्कताणं असुभाणं पावाणं कडाणं कस्माणं पावगं फलविक्तिविसेसं-इति दृष्टव्यमिति भावः ।

69

टीका — घाय माता के द्वारा सर्वांगविकल जन्मान्ध पुत्र का जन्म तथा उसे बाहिर फिंकवा देने सम्यन्धी मृगादेवी का अनुरोध आदि सम्पूर्ण खेदजनक बुसान्त को सुनकर विजय नरेश किकर्तव्य विमूद से हो गये, हैरान से रह गये, उन का मन व्याकुल हो उठा। उन्हों ने धायमाता को कुछ भी उत्तर न देते हुए उसी समय सीधा मृगादेवी की और पर्थान किया। मृगादेवी के पास आकर उसे आद्वासन देते हुए बोले कि प्रिये! तुम्हारा यह प्रथम गर्भ है। मेरे विचार में इसे बाहिर फैंकना तुम्हारे लिये हितकर न होगा। यदि तुम इसे बाहिर फिंकवाने का साहस करोगी तो तुम्हारी भावी प्रजा-आगामी सन्तित को हानि पहुंचेगी, वह चिरस्थायी नहीं होगी। अतः तुम इस वच्चे को किसी गुष्त भूमीगृह में रखकर गुष्तरूप से इसके पालन पोषण का यत्न करो ताकि इस पुरुषकर्म से तुम्हारी भावी प्रजा को चिरस्थायी होने का अवसर प्राप्त हो, मेरी दृष्टि में यह उपाय ही हितकर है। महाराज को इस कमात्र को आजारूप समभक्तर महाराणी मृगादेवी ने बड़े नम्रभाव से स्वीकार किया और उनके कथनानुसार मृगापुत्र का यथाविधि पालन पोषण करने में प्रवृत्त हो गई।

श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने गौतम अनगार से कहा कि हे गौतम ! तुम्हारे पूर्वोक्त प्रश्न "—भगवन्! यह मृगापुत्र पूर्वजन्म में कौन था ? — ? इत्यादि का यह उत्तर है। इस से यह भली भांति स्पष्ट हो जाता है कि पुराकृत पापकर्मों के कारण ही कदुफल का प्रत्यच्च रूप से अनुभव करता हुआ यह मृगापुत्र अपने जीवन को बिता रहा है।

इस कथा सन्दर्भ में विजय नरेश की धार्मिकता और दयालुता की जितनी सराहना की जावे उतनी ही कम है। "जीवन देने से ही जीवन भिलता है" इस अभियुक्तोंक्ति के अनुसार मृगापुत्र को जीवन दान देने का फल यह हुआ कि उसके बाद मृगादेवी ने अन्य चार पुत्रों को जन्म दिया और वे सर्वांगसम्पूर्ण रूपसीन्दर्ययुक्त और विनीत एवं दीर्घायु हुए।

जिस जीन ने पूर्व भन में जितना आयुष्य बान्धा है उतने का उपभोग करने में उसे कर्मवाद के नियमानुसार पूरी स्वतन्त्रता है। उस में किसी को इस्ताक्षों करने का कोई अधिकार नहीं है। अथवा यूँ कहिन्ये कि कर्मवाद के न्यायालय में आयुकर्म की ओर से इस प्राणी को | फिर वह मनुष्य अथवा पशु या पत्ती आदि कोई भी क्यों न हो | जितना जीवन मिला है उस के ब्याघात का उद्योग करना मानो न्यायोचित ख्राहा का विरोध करना है, जिसके लिये कर्मवाद की ओर से यथोचित दण्ड का विधान है। इसी न्यायोचित विद्धान्त की भित्त पर अहिसाबाद के भव्य प्रासाद का निर्माण किया गया है। जिसके अनुसार किसी के जीवन का अपहरण करना मानों आहम अपहरण करना ही है। क्यों कि जीवन का इच्छुक पर-जीवन का घातक कभी नहीं हो सकता। जैन परिभाषा के अनुसार भावमूलक द्रव्यहिंसा ही कर्म यन्धन का हेतु हो सकती है, इस लिये हिंसा के भाव से हिसा करने वाला मानव प्राणी पर की हिसा करने से पूर्व अपने आहमा का अवहनन करता है ऐसे ही प्राणी शास्त्रीय दृष्टि से आत्मधाती माने जाते हैं।

विजय नरेश के ऋन्दर धर्म की ऋभिक्षि थी। महापुरुषों के सहवास में उसके विवेक चतु कुछ उधड़े हुए थे। ऋहिंसा—तस्त्र को उस ने खुर समभा हुआ था। इसी के फलस्वरूप उसने महाराणी मृगादेवी को तत्काल के जन्मे हुए उक्त बालक को बाहिर फैंकने के स्थान में उसके संरक्षण की सम्मति दी। जिस से उस के पापभीरु ऋत्मा को सन्तोप प्राप्त होने के ऋतिरिक्त मृगादेवी को ऋतिमा को भी मारो सान्त्वना मिली।

पाठक अभी यह भूते नहीं होंगे कि भगवान् महावीर स्वामी के समवसरण में उपस्थित होने वाले एक जन्मान्थ व्यक्ति को देख कर गौतम स्वामी ने भगवान् से '' – प्रभो ! क्या कोई ऐसा पुरुष भी है जो जन्मान्ध (नैत्र का आकार होने पर भी नैत्रज्योति से दीन) होने के साथ साय जन्मान्धकरूप (नैत्राकार से रहित) भी ही १- " यह प्रच्छा की थी। जिस के उत्तर में भगवान् ने विजय नरेश के ज्येष्ठपुत्र मृगापुत्र का नाम बताया था। उसे देखने के परचात् गौतम स्वामी ने भगवान् से मृगापुत्र के पूर्व जनम का वृत्तान्त पूच्छा था। जिसकी भगवान् ने सुनाना ऋतंभ किया था। एकादि राष्ट्रकृष्ट के रूप में मृगापुत्र के पूवजनम का वृत्तान्त सुना देने पर भगवान् ने कहा कि हे गौतम! यह तुम्हारे प्रश्न का उत्तर है। इस से तुम्हें अवगत हो गया होगा कि मृगापुत्र अपने ही पूर्वकृत प्राचीन कमी का यह अशुभ फल पा रहा है। इसी भाव को सूत्रकार ने "-प्यं खलु गोयमा! सियापुत्री के इत्यादि शब्दों द्वारा अभिष्यक्त किया है।

वीर प्रभु से मृगापुत्र के पूर्वभव सम्बन्धी बृत्तान्त को सुनकर परम सन्तोष को प्राप्त हुए गौतम स्वामी ने उसके —मृगापुत्र के स्रागामी भव के सम्बन्ध में भी जानकारी प्राप्त करने की इच्छा से जो कुछ भगवान् से निवेदन किया स्त्रय सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं —

# मूल- मियापुत्ते शं भंते ! दारए इस्रो कालमासे काल किश्वा कहिं गमिहिति ? कहिं उवविक्रिहिति ?

पदार्थ भंते !— हे भगवन् ! । मियापुचे — मृगापुत्र नामक । दारण — वालक । गां — वानयालंकारार्यक है । इश्रो — यहां से । कालमासे — कालमास मरणावसर में । कालं किञ्चा — काल करके । कहिं — कहां । गमिहिति — जायगा १ और । कहिं — कहां पर । उवविजिहिति — उत्पन्न होगा ?

मूलार्थ — है भगवन् ! मृतापुत्र नामक बालक मृत्यु का समय आने पर यहां से काल कर के कहां जायगा और कहां पर उत्पन्न होगा ?

टीका - पहली नरक से निकल कर इस नारकीय अवस्था में पड़े हुए मृगापुत्र के आगामी जन्म के सम्बन्ध में गीतम स्वामी की ओर से वीर प्रमु के चरणों में जो प्रश्न किया गया है वह बड़ा ही महत्त्व — पूर्ण प्रतीन होता है। इस प्रकार की दुरवरथा का अनुभय करने वाले जीवों की आगामी जन्मों में क्या दश. होती है १ इस विषय का जान प्राप्त करना मुमुज़ु पुरुष के लिये उतना ही आवश्यक है, जितना कि वर्तमान से अतीत अवस्था का। ताल्पर्य यह है कि जांगों की वर्तमान ऊंच नीच दशा से उनके पूर्वोपार्जित शुभाशुभ कमों का सामान्य रूप से ज्ञान होने पर भी विशेष रूप से जान प्राप्त करने की अभिजाषा रहती है, किसी प्रकार उनकी पूर्ति हो जाने पर भविष्य की जिजासा तो और भी उत्कट हो जातो है। अर्थोन यदि किसी एक व्यक्ति के पूर्व जन्म का ययावत् वृतान्त किसी अतिशय जानों में प्राप्त हो जाय तो उस व्यक्ति के भविष्य के विषय में अपने आप जिजासा उठती है। जिस की पूर्ति के लिये अन्तःकरण लालायित बना रहता है। सद्भाय से उस की पूर्ति हो जाने पर विकास — गामी आहमा की अपने गन्तन्य मार्ग को परिष्कृत करने—सुधारने का साधु अवसर मिल जाता है। इसी उद्देश को लेकर वीर भगवान् से गौतम स्वामी ने मृगापुत्र के अगामी भवों के सम्बन्ध में पूछते का स्तुत्य प्रयत्न किया है

गौतम स्वामी के प्रदन को सुन कर उसके उत्तर में वीर प्रभु ने जो कुछ फरमया अप सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं --

## मूल-- गोतमा ! मियापुने दारए छन्त्रीसं वामाति परमाउयं पालइता कालमासे

<sup>(</sup>१) क्राया - मृगापुत्रो भदन्त ! दारक : इतः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गमिष्यति ? कुत्रोपपरस्यते ?

<sup>(</sup>२) छापा - गौतम ! मृगापुत्रो दारकः पङ्विंशति वर्गीण परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं

कालं किच्चा इहेव जंबुदीवे दीवे भारहे वासे वेयब्ढिगिरिपायमृले सीइकुलंसि सीइसाए पच्चायाहिति । से एं तत्थ सोहे भविस्सति अहाँम्भए आव साहसिते, सुबहु पावं कम्मं समिज्जियाति २ कालमासे कालं किच्चा इमीसे स्ययाप्यभाए पुढ़वीए उक्कोससागरोवम-हिइएसु 'जाव उवविजिहिति । से ग्रं ततो ऋगांतरं उव्विष्ट्रिता सरीसवेस उवविजिहिति । तत्थ एं कालं किचा दोच्चाए पढ़वीए उक्कोसियाए तिन्निसामरोवमिहई उववज्जिहिति । से गां ततो ऋगांतरं उर्व्वाद्वत्ता पक्स्बीसु उवविजिहिति । तत्थ विकालं किच्चा तच्चाए पुरवीप सत्तसागरी । तती सीहेस । तयागांतरं चउत्थीए । उरगी । पंचमीए । इत्थी । छुट्टीए । मशुत्रो । श्रहेसत्तमाए । ततो श्रग्तरं उन्वद्वित्ता से जाइं इमाइं जलयरपंचिदियात-रिक्खजोिश्यासं मच्छ-कच्छभ-गाह-मगर-सुंसुमारादोसं अद्भतेरसजातिकुलकोडीजोिश्यप-मुहसतसहस्साइं तत्थ एं एगमेगंसि जोणीविहाणसि अणेगसयसहस्सक्खनो उदाइना २ तत्थेत्र भुज्जो २ पच्चायाइस्सति । से सं तता उन्त्रहित्ता चउप्पएसु एवं उरपरिसप्पेसु, भ्रुयपरिसप्पेस, खहयरेस, च अरिंदिएस तेइंदिएस, बेइंदिएस, वराप्फहकडुयरुक्तेस. कडुयदुद्धिएसु, वाउ०, तेउ०, ब्याउ०, पुढवि० ब्राग्रेगसतसहस्सक्खुत्तो०। से ग्र ततो श्रगांतरं उब्बद्दिता सुपतिद्वपुरे नगरे गोणताए पच्चायाहिति । से गां तत्थ उम्मुक्क-बालभावे श्रारेणया कयाती पद्मपाउसंसि गंगाए महाग्रदीए खलीग्रामद्भियं खग्रामारो तडीए पेल्लिते समागे कालगते तत्थेव सुपइट्टपुरे नगरे सिट्टिकुलंसि पुत्तत्ताए पश्चाया-इस्सति । से स्ं तत्थ उम्प्रुक्क० जाव जोव्वसम्प्राप्यत्ते तहा—रूवासं थेरासं श्रांतिए धम्मं सोच्चा निसम्म मुंडे भवित्ता अगाराओं अणगारियं पव्वइस्सति । से एं तत्थ श्चरागारे भविस्मति इग्यासिमते जाव वंभयारी । से रां तत्थ बहुई वासाइं सामएरा-परियागं पाउणिता आलोइयपडिक्कंते समाहिपत्ते कालमासे कालं किच्चा सोहम्मे कप्पे देवत्ताए उवर्वाज्जहिति । से एां ततो श्रणांतरं चयं चहत्ता महाविदेहे वासे जाई कुलाई मवंति अड्ढाई॰ जदा दड़पतिएगो, सा चेव वत्तन्त्रया कलाउ जाव सिजिकाहिति । एवं कत्वा इहेंव जम्बूदीपे द्वीपे भारते वर्षे वैताद्यगिरिपादमूले सिंहकुले सिंहतया प्रत्यायास्यति । स तत्र सिंहो भविष्यति अधार्मिको यावत् साहसिकः, सुबहु पापं कर्म यावत् समर्जियस्यति ! स तत्र कालसासे कालं कृत्या, ऋस्यां रस्नप्रभायां पृथिव्यां अत्कृष्टसागरीपमस्यितिकेषु यावदुपपतस्यते । स ततौऽनन्तर--मुद्रवृत्य सरीसुपेषुपपतस्यते । तत्र कालं कृत्वा द्वितीयायां पृथिव्यां उत्कृष्टतया त्रिष्ठागरीपमस्थिति-इपपत्स्यते । स ततोऽनन्तरभुद्वृत्य पित्त्वपूपपत्स्यते । तत्रापि कालं कृत्वा तृतीयायां पृथिव्यां सप्तसागरो० । ततः हिंहेषु । तदनन्तरं चतुर्थ्याम् । उरगः । पञ्चम्याम् । स्त्री । षष्ट्याम् । मनुजः । स्त्रधः सप्तम्याम् । ततोऽनन्तरमुद्वत्य स यानीमानि जलचरपंचेन्द्रियितर्थंग्योनिकानां मत्स्य-कच्छप-माइ-मकर-संसुमारादीनां (१) 'सागरां जाव' ति सागरोवमद्रिइएस नेरइएस नेरइएनए इति द्रष्टव्यमिति वृत्तिकारः ।

प्रथम ऋध्याय

90]

खलु जंबू! समर्थेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं दृहविवागाणं पढमस्स अज्भयणस्स अयमङ्के पर्णात्ते, ति वैमि ।

॥ पढमं ऋष्भयणं समत्तं ॥

पदार्थ-गोतमा !- हे गौतम ! । मियापूत्ते-मृगापुत्र । दारए-बालक । छुव्वीसं-२६ । वासार्ति - वर्ष की । परमाउयं - उत्कृष्ट त्रायु । पालइता - पाल कर-भोग कर । कालमासे - मृत्यु का समय ऋते पर । कालं किच्चा - काल करके । इहेव - इसी । जंबुदीवे दीवे - जम्बुद्रीय नामक द्रीप के श्चन्तर्गत । भारहे वासे -- भारत वर्ष में । वेपङ्ढिगिरि-पायमूले - वैताह्य पर्वत को तलहटी में । सीहकु-मुखा २ तत्रैंव भूयो भूयः प्रत्यायास्यति, स तत उद्वृत्य चतुषादेषु, एवं उर:परिसर्पेषु, भुजपरिसर्पेषु, चतुरिन्द्रियेषु, त्रीन्द्रियेषु, द्वीन्द्रियेषु, वनस्पतिकटुकवृक्षेषु, कटुकदुग्धेषु, वासुषु, अप्सु, पृथिवीषु, अनेकशतसहस्रकृत्य: । स ततोऽनन्तरमुदृवृत्य, सुप्रतिष्टपुरे नगरे गोतया प्रत्यायास्यति, सः तत्रोत्मुक्तः -बालभावोऽन्यदः कदाचित् प्रथमप्रावृधि गंगाया महानद्याः खलीन - मृशिकां खनन् तट्यां (पतितायाम्) पीड़ित: सन् कालगतः, तत्रैंव सुप्रतिष्ठपुरे नगरे श्रेष्ठिकुले पुत्रतया प्रत्यायास्यति । स तत्र उन्मुक्तः यावद् यौवनमनुप्राप्तः, तथारूपागाः स्यविराखामंतिके धर्मे श्रुत्वा निशम्य मुख्डो मुखा अगारादनगारता प्रविज्यति । स तत्र अनगारो भविष्यति, ईयीसमितो यायद् ब्रह्मचारी । स तत्र ब्रह्मि वर्षीण् श्रामग्यपर्यायं पालयित्वा त्र्यालोचित – प्रतिकान्त: समाधिप्राप्तः कालमासे कालं कृत्व! सौधमं कल्पे देवतयोगपत्स्यते । स ततोऽनन्तरं शरीरं त्यक्त्या महाविदेहे वर्षे यानि कुलानि भवन्ति स्राद्ध्यानि यथा दृढप्रतिष्ठः, सैव वक्तव्यता, कला यावत् सेत्स्यति । एवं खलु जम्बू ! श्रमगोन भगवता महत्वीरेख यावत् सम्प्राप्तेन दुःख—विपाकानां प्रथमस्याध्ययनस्यायमर्थः प्रज्ञतः । इति व्रवीमि । प्रथमाध्ययनं समाप्तम् ॥

्योनि की परिभाषा इस प्रकार की है—
तैजसकार्मणवन्तो युज्यन्ते यत्र जन्तवः स्कन्धेः । श्रीदारिकादियोग्यैः स्थानं तद्योनिरित्याहुः ॥४३॥
व्यक्तितोऽसंख्येयमेदास्ताः संख्याद्याः नैव यद्यपि। तथापि समवर्णादिजातिभिर्गणनां गताः ॥४४॥
(सोकाकाष्ट्राप्ताः संख्याद्याः नैव यद्यपि। तथापि समवर्णादिजातिभिर्गणनां गताः ॥४४॥

( लोकप्रकाश सर्ग 3, द्रव्यलोक ) अर्थात् — जो योनि में जीवसमूह पैंदा होते हैं वे कुल कहलाते हैं। एक योनि में भी नानाजातीय प्राणियों के वे कुल अनेक संख्यक होते हैं। १

२—जिस प्रकार एक गोमय पिएड से कृमि, वृश्चिक, कीट आदि नानाप्रकार के चुद्र प्राणियों के अनेक कुल होते हैं उसी प्रकार अन्यत्र भी समभ्य लेना चाहिए।

३ — तेजस त्रीर कार्मण शरीर वाले प्राणी जहां श्रीदारिक श्रादि शरीर के योग्य-पदगलस्कन्धों से युक्त हों, वह स्थान योगि कहलाता है।

४—ये योनियां व्यक्ति—भेद से ऋसंख्यात भेद वाली मानी जाती हैं ऋतः इन की संख्या यद्यपि नियत नहीं हैं, तथापि समान वर्ग, गन्ध, रस ऋदि की ऋपेदा एक जातीयता की दृष्टि से इन की गणना की गई है।

<sup>(</sup>१) लोक – प्रकाश नामक ग्रन्थ में कुलकोटि की परिभाषा निम्न प्रकार से की है — कुलानि योनि-प्रभवान्याहुस्तानि वहून्यपि । भवन्ति योनावेकस्यां नानाजातीयदेहिनाम् ॥ ६६ ॥ कृमिवृश्चिककीटादि – नानाचुद्रांगिनां यथा । एक – गोमयपिएडान्तः कुलानि स्युरनेकशः ॥ ६७ ॥

लंसि -सिंह कुल में । सीहत्ताप - सिंह रूप से । पच्चायाहिति - उत्पन्न होगा । तत्थ - वहां पर । से सं -वह ! सीहे - सिंह । ऋहम्प्रिप-- ऋधर्मा | जाव - यावत् । साहसिते - साहसी । भविस्सिति--होगा । सुबहुं - अनेकविध । पावं - पापरूप । कस्मं - कर्म । समज्जिलति २--एकत्रित करेगा, करके । से --वह सिंह। कालमासं मृत्यु समय त्रा जाने पर । कालं किञ्चा-काल कर के । इसीसे - इस रयणापभाष - रत्न-प्रभा नामक । पुढवीप - पृथिवी में-नरक में । उक्कोससागरोवम द्विश्पसु - उत्कृष्ट सागरोपम स्थित वाले नारकों में श्रयीत् जिन की उत्कृष्ट स्थिति सागरोपम की है, उन नारिकयों में। उववंजिजहिति - उत्पन्न होगा । ततां एां - तदनन्तर । से - वह सिंह का जीव । अशांतरं -. श्रम्तर रहित, बिना व्यवधान के । **उब्बद्धिना** — निकल कर श्रर्थीत् पहली नरक से तिकल कर सीधा ही । 'सरीसवेस-भुजाओं अथवा छाती के बल से चलने वाले तिर्यञ्च प्राणिओं की योनियों में । उवविक्रिति - उत्पन्न होगा । तत्थ गां-वहां पर । कालं किच्चा- काल करके । दोच्चाए पृढवीए-दूसरी नरक में। उवविज्जिहिति - उत्पन्न होगा, वहां उसकी । उक्कोसियाए - उत्कृष्ट । तिन्निसागारी-वमद्रिरं-तीन सागरोपम की स्थिति होगी ततो णं - वहां से । उड़वद्विता - निकल कर । ऋणंतरं-व्य-वधान रहित-सीधा ही । पक्खीस - पिच्यों में । उपब्रिजिति - उत्पन्न होगा । तत्य वि - वहां पर भी। कालं किञ्चा -- काल करके । सत्तसागरो॰ -- सन्त सागरोपमस्यिति वाली । तञ्जाए -- तीसरी । पृढवीए --नरक में उत्पन्न होगा । ततो - वहां से । सीहेसु - सिंह-योनि में उत्पन्न होगा । तयाग्रंतरं - उसके अनन्तर । अउत्थीए - चतुर्थ नरक में उत्पन्न होगा, वहां से निकल कर । उरगो - सर्प होगा, वहां से मर करके। पंचमीप-पांचवीं नरक में उत्पन्न होगा, वहां से निकल कर। इत्थी-स्त्री-रूप में जन्म लेगा. वहां से काल करके । छट्टीप-छठे नरक में उत्पन्न होगा, वहां से निकल कर । मणुत्रा-पुरुष बनेगा, वहां पर काल करके । ऋहे सत्तमाए - सब से नीची सातवीं नरक में उत्पन्न होगा । ततो- वहां में । उठवहिता-निकल कर। ऋगांतरं - अन्तर-व्यवधान रहित । से - यह । जाई इमाई - जो यह । जलयर - जलचर-जल में रहने वाले । **पंचिदिय** - पञ्चे न्द्रय-पांच इन्द्रियों वाले जीव जिन के आंख, कान, नाक, जिल्हा-रसना और स्पर्श ये पांच इन्द्रियें हैं, ऐसे । तिरिकाबजोशियार्श - तिर्यग् योनिवाले । मच्छ - मत्स्य । फच्छम - कच्छप कलुआ। गाह-माह-नाका। मगर-मगर मञ्ज । संसुमारादीगं- संपुमार आदि की। अद्धतेरसजा-तिकुल-कोडी-जोणियम् इस्त्य सहस्ताई — जाति – जनचरपंचेन्द्रिय की योनियां (उत्पत्तिस्थान) ही प्रमुख — उत्पत्तिस्थान हैं जिनके ऐसी जो कुल-कोटियां (कुल - जीवसमूह, कोटि प्रकार) हैं उन की संख्या साढ़े बारह लाख है। तत्थ एं - उन में से। प्रममेगं सि - एक एक । जोए विहाएं सि - योनिविधान में-योनि भेद

<sup>(</sup>१) प्रकापनासूत्र के प्रथम पद में लिखा है कि - स्थलचर पंचिन्द्रिय तिर्यक्ष जीवों के दो भेद हैं, जैसे कि - चतुष्पद और परिसप । परिसप स्थलचर पंचिन्द्रिय तिर्यक्ष जीवों के - सुजपरिसप अौर उर:परिसप ऐसे दो भेद होते हैं। सुजपरिसप शब्द से सुजाओं से चलने वाले नकुल, मूचकादि जीवों का ग्रह्ण होता है, और उद:परिसप शब्द छाती से चलने वाले सांप, अजगर आदि जन्तुयों का परिचायक है। परिसप का ही विपायवाची सरीस्प शब्द है जिस का प्रस्तुत प्रकरण में वर्णन चल रहा है। यहां लिखा है कि सिंह के रूप में आवा हुआ मृगापुत्र का जीव आयु पूर्ण करके सरीस्पों की योनि में उत्पन्न हुआ, परन्तु प्रजापनासूत्र के मतानुसार सरीस्प शब्द से सपीदि और नकुलादि दोनों का बोध होता है, यहां प्रकृत में दोनों में किस का ग्रह्ण किया जाए १ यह विचारणीय है।

<sup>(</sup>१) अभिधान राजेन्द्र कौष में "— सरीसृषः गोधादिषु भुजोरुम्पां सर्पणशीलेषु तिर्यासु —" (एष्ठ ५६०)बोसा लिखा है, जो सरीस्प और परिसर्प को पर्यायवाची होने की स्रोर संकेत करता है।

प्रथम ऋष्याय

में । अर्लगस्यसहस्सक्खुक्तो -- लाखों बार । उदाइकार -- उत्पन्त हो कर । तत्थेव -- वहीं पर । भुज्जो र --पुन: पुन:-बार बार । पच्चायाइस्ति - उत्पन्न होगा ऋर्थात् जन्म मरण करता रहेगा । ततो एं - वहां से । स - वह । उठवहित्ता - निकल कर । चउप्पस्स - चतुष्पदौ - चौपायों में । एवं - इसी प्रकार । उरपरि-सप्पेसु - छाती के बल चलने वालों में । भुष्पिरसप्पेसु - भुजा के बल चलने वालों में तथा। खहयरेसु --आकाश में उड़ने वालों में । च अरिदिएसु - चार इन्द्रिय वालों में । तेईदिएसु -- तीन इन्द्रिय वालों में । बेइन्द्रियसु--दो इन्द्रिय वाली में । वराज्यह--वनस्पति सम्बन्धी । कडुयरुक्खेसु - कटु -कड़वे वृत्ती में । कडुयदुद्धिपसु -- कडु दुग्ध वाले अर्कादि वनस्पतियों में । वाउ० -- वायु-काय में । तेउ० -- तेजस्काय में । आड॰ - अप काय में । पुढ्वी॰ - पृथवी काय में । अरोगसयसहक्खुत्ती॰ - लाखी बार जन्म मरण करेगा ! ततो गां वहां से । उठवृद्धिता — निकल कर । श्रग्रांतरं — व्यवधान रहित । से — वह । सुपति हुपुरे — सुप्र-तिष्ठपुर नामक। सागरे—नगर में । गोणकाय-वृत्तभ के रूप में। पच्चायाहिति - उत्पन्न होगा। तत्थ णं — बहां परा उम्मुक्कबालभावे — त्याग दिया है। वालभाव, वाल्य अवस्था को जिसने अर्थात् युवावस्था को प्राप्त होने पर । से - वह । ऋएणया कयाती - किसी ऋन्य समय । पढमपाउसंसि - प्रथम वर्षी ऋतु में श्रर्थात् वर्षतु के ब्रारम्भ काल में। गंगाय नगगा नामका महाणदीय - गहानदी के। खलीगा-महियं - किन. रे पर स्थित मृत्तिका मही का । खणमाणे - खनन करता हुआ, - उखाइता हुआ । तड़ीप -किनारे के गिर जाने पर। पेल्लिको समाणे-पीड़ित होता हुआ। कालगते- मृत्यु को प्राप्त हो गया: मृत्यु प्राप्त करने के अनन्तर । तत्थेव - उसी । सुपद्दृषुरे - सुप्रतिष्ठ पुर नामक । सागरे - नगर में । सिट्ठिकुलंसि-भेष्ठि के बुल में । पुत्तसाय - पुत्रस्य से । पचचायाहस्सात - उत्पन्न होगा । तत्य एां -बहां पर । उम्मुक्क - बाल भाव का परित्याग कर । जाव - यावत् । जोव्वसाम् सुप्पत्ते - युवावस्था को प्राप्त हुआ । से - वह । तहारूवारां - तथारूप-साधु जनोचित गुलों की धारण करने वाले । थेरारां -स्थिकर वृद्ध जैन साधुत्रों के । स्रितिष - पास । ध्रम्मं - धर्म को । सोच्छा सुन कर । निसम्म - मन-न कर । मुंडे भवित्ता-- मुंडित हो कर । अगाराश्री- अगार से । श्रणगारिशं - अनगार धर्म को । पब्य-इस्सति ग्रहण् करेगा। तत्य – वहां पर । से एां – वह । स्रणुगारे – अनगार साधु । इरियासमिते – र्देशीसमिति से युक्त । जाव--यावत् । बंभयारी - ब्रह्मचारी । भविस्तति - होगा । से गां - यह । तत्य --ठस अनगार धर्म में : बहुई वासाई - बहुत वर्षी तक । साधगण-परियागं - यथाविधि साधुवृत्ति का पाउ शिक्ता - पालन करके आलोइ व्यक्ति - आलोचना तथा प्रतिक्रमण कर । समाहिएको - समाधि को प्राप्त होता हुआ । कालमासे - काल मास में । कालं किच्चा - काल करके । सोहम्मे कथे-- सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में । देवनाए-देवरूप से । उवविजिहित-अत्पन्न होगा । ततो ए-तत् पश्चात्। से - वह । ऋगंतरं -- ऋन्तर रहित । चयां --- शरीर को । चहरा -- छोड़ कर --- देवलोक से च्यवकर । महः विदेहे वासे - महाविदेह क्षेत्र में । जाइं जो । ऋड्ढाइं - ऋाढ्य-सम्पन्न । कुआईं - कुल । भवंति --होते हैं, उन में उत्पन्न होगा। जहां - जैसे । दृढपतिएए। - इड्प्रतिज्ञ था। सा चेव - वही। वत्त-व्वया - वन्तव्यता - कथन । कलाउ कलायें सीखेगा । जाव - यावत् । सिक्सिहित - सिद्ध पद को प्राप्त करेगा ऋषीत् मुक्त हो जायगा । एवं खलु जंबू! — हे जम्बू ! इस प्रकार निश्चय ही । जाव - यावत् । सम्पत्तेएां - मोत्त् सम्प्राप्त । समलेलं - अगल । भगवया - भगवान् । महावरिएां - महावीर ने । दुहविदा-गाएां — दुःख विषाक के । पद्मस्स —प्रथम । ऋज्यस्य एस्स — ऋ ययन का । ऋयमङ्के —यह पूर्वोक्त ऋर्ष । पराण तो प्रतिपादन किया है । ति --इस प्रकार । बेमि मैं कहता हूँ । पढमं -- प्रयम । ग्राज्यसपाएं --अष्ययम् । समर्रा - समान्त हुआः ।

मूलार्थ - गौतम स्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान ने कहा कि - हे गौतम ! यह मृगापुत्र २६ वर्ष की पूरों आयु भोग कर कल-मास में काल कर के इसी, जम्बूद्वीप नामक द्वीप के क्र-तर्गत भारत वर्ष के वैताह्य पर्वत की तलहटी में स्मिह रूप से सिंहकुल में जन्म लेगा, श्रर्थात यह वहां सिंह बनेगा, जोकि महा श्रधमी श्रीर साहसी वन कर अधिक से अधिक पाप कर्मी का उपार्जन करेगा। फिर वह सिंह समय अभे पर काल करके इस रतनप्रभा नाम की पृथिवी-पहली नरक में - जिसकी उत्कृष्ट स्थिति एक सागरीपम की है, उस में उत्पन्न होगा, फिर वह वहां से निकल कर सीधा मुजाओं के बल से चलने वाले अथवा पेट के बल चलने वाले जीवों की योनि में उत्पन्न होगा । वहां से काल कर के दूसरी पृथवी - दूसरी नरक-जिसकी उत्कृष्ट स्थिति तीन सागरोपम की है - में उत्पन्न होगा। वडां से निकल कर सीधा पिल्योनि में उत्पन्न होगा, वहां पर काल करके तीसरी नरक भूमी-जिसकी उत्कृष्टिस्थिति सात सागरोपम की है, में उत्पन्न होगा। वहां से निकत कर सिंह की योनि में उत्पन्न होगा। वहां पर काल करके चौथी नरक - भूमि में चरःक्र होगा। वढा से निकल कर मर्प बनेगा। वढां से पांचवी नरक में उत्पन्न होगा, वढां से निकल कर स्त्री बनेगा। वहां से काल करके छठी नरक में उत्पन्न होगा। वहां से निकल कर पुरुष बनेगा। वहां पर काल करके सब से नीची सातवा नरक-भूमी में उत्पन्न होगा ! वहां से निकल कर जो ये जलचर पंचेन्द्रिय तिर्थंचों में मत्स्य, कच्छप, प्राह, मकर श्रीर सुंसुमार श्राहि जलचर पञ्चेन्द्रिय जाति में योनियां — उत्पत्तिस्थान हैं, इन योनियों से उत्पन्न होने वाली कुल कोटियों (कुल - जीवसमूह, कोटि - भेद) की संख्या साढ़े बारह लाख है, उन के एक एक योनि-भेद में लाखों बार जन्म ऋौर मरण करता हुऋा इन्हीं में बार २ उत्पन्न होगा ऋर्थात् ऋःबा गमन करेगा । तत् पश्चात् वहां से निकल कर वीपार्थी में, छाती के वल चलने वाले, के बल चलने वाले तथा आकाश में विचरने वाले जोवों में एवं चार इन्द्रिय, तीन इन्द्रिय और दो इन्द्रिय वाले प्राशियो तथा वनस्पतिगत कटु बुचों, और कटु हुग्ध वाले बुचों में, वायु, तेज, जल ऋौर पृथिवी काय में लाखों बार उन्पन्न होगा।

तदनन्तर वहां से निकल कर वह सुप्रतिष्ठ पुर नाम के नगर में वृषभ — (बैल) रूप से क्यन्न होगा। जब वह बाल भाव को त्याग कर युवावत्था में आवेगा तब गंगा नाम की महानदी के किनारे की मृत्तिका को खोदता हुआ नदी के किनारे के गिर जाने पर पीडित होता हुआ मृत्यु को प्राप्त हो जायगा, मृत्यु को प्राप्त होने के बाद वह वहाँ सुप्रतिष्ठ पुर नामक नगर में किसी अष्ठी के घर पुत्र रूप से स्त्यन होगा वहां पर बालभाव को त्याग कर युवावत्था को प्राप्त करने के अमन्तर वह साधु—जनोधित सद्न्युणों से युक्त किन्हीं ज्ञान बृद्ध जैन साधुओं के पास धर्म को सुनेगा, सुनकर मनन करेगा तदनन्तर मुंडित होकर आगरहृत्ति को त्याग कर अनगार धर्म को प्राप्त करेगा अर्थात् गृहस्थावास से निकत कर साधु—धर्म को अंगोकार करेगा । उस अनगार —धर्म में ईयासामितियुक्त यावत् ब्रह्मचारी होगा। वहां बहुत वर्षों तक आमण्यपर्याय—दीन्दावतका पालन कर आलोचना और प्रतिक्रमण से आतमगुद्धि करता हुआ समाधि को प्राप्त कर समय आने पर काल करके सौधमें नामक प्रथम देवलोक में देवरूप से उत्पन्न होगा। तदनन्तर देवभव की स्थित पूरी हो जाने पर वहां से ज्यव कर महाविदेह चेन्न में, जो धनात्य कुल हैं उन में उत्पन्न होगा, वहां उसका कलाभ्यास, प्रज्ञविष्ठिण यावत् मोन्दामन इत्यादि सब बृत्तांत हद्द-प्रतिक्च की भांती जान लेना।

सुधर्मा स्वामी कहते हैं कि - हे जम्बू ! इस प्रकार निश्चय ही अमण मगवान महाबीर ने

6 7

[प्रथम ऋष्याय

जोकि मोच को प्राप्त कर चुके हैं, दु:ख-विपाक के प्रथम अध्ययन का यह (पूर्वीक) अर्थ प्रतिपादन किया है। जिस प्रकार मैंने प्रभु से सुना है उसी प्रकार मैं तुम से कहता हूं।

#### ।। प्रथम अध्ययन समाप्त ॥

टीका - कर्म के वशीभृत होता हुआ यह जीव समार-चक्र में घटीयन्त्र की तरह निरन्तर अमाण करता हुआ किन किन विकट परि स्थितियों में से गुजरता है और अन्त में किसी विशिष्ट पुर्य के उदय से मनुष्य भव में आकर धर्म की प्राप्ति होने से उसका उद्धार होता है, इन सब विचारणीय वातों का परिज्ञान मृगापुत्र के अगामी भवों के इस वर्णन से भली मांति प्राप्त हो जाता है। इस वर्णन में मुमुत्तु जीवों के जिये आत्मसुधार की पर्याप्त सामग्री है अत: विचारशील पुरुषों की इस वर्णन से पर्याप्त लांग उठाने का वस्न करना चाहिये अस्तु सूत्रकार के भाव को मूलाथ में प्रायः स्पष्ट कर दिया गया है। परन्तु कु ऐसे पारिभाषिक शब्द है जिन की व्याख्या आभी अवशिष्ट है अत: उन शब्दों की व्याख्या निम्न प्रकार ने की जाती है---

वैता अपर्वत - भरत चेत्र के मध्य भाग में वैताक्य नाम का एक पर्वत हैं। जो कि २५ थोजन कंचा और ५० योजन चौड़ा है। उस के ऊपर नत्र कुट हैं जिनपर दिन्स और उत्तर में विद्याधरों की श्रेशियां हैं, उन में देवों के नगर हैं, और दो आभियोगिक देवों की श्रेशियां हैं, उन में देवों के निवास स्थान हैं। उसके मूल में दो गुफायें हैं। एक तिसिद्या दूसरी खरडपपात गुफा है। वे दोनों बन्द रहती हैं। जब कोई चकवर्ती दिग्वित्रय करने के लिये निक्ष्ता। है तब दर्गडरात से उन का द्वार खोलकर किश्रीरत्न से मांडला लिखकर अर्थात् प्रकाश कर अपनी मेना सहित उस गुफा में से उत्तर भारत में जाता है। इन गुफाओं में दो निदयां आती हैं एक उम्मगजला, दूसरी निम्मग - जला। वे दोनों तीन तीन योजन चौड़ी हैं। चुल्लिहमबन्त नामक पर्वत के ऊपर से निक्ली हुई गंगा और सिंधु नामक निदयां भी इन गुफाओं में से दिन्य भारत में प्रवेश करती हैं।

नरक-भूमिएं शास्त्रों में सात नरक-भूमिएं (नरक-भूमि वह स्थान है जहां मरने के बाद जीवों को जीवित अवस्था में किये गये पापों का फल भोगना पड़ता है) कही है । उनके नाम कमशाः इस प्रकार हैं – (१) 'तनप्रमा (२) शर्कराप्रमा (३) बालुकाप्रमा (४) पंकप्रमा (५) धूमप्रमा (६) तमःप्रमा और (७) महातमःप्रमा । इन नरकों या नरक — भूमियों पे उत्पन्न होने बाले जीवों की उत्कृष्ट स्थिति कमशाः एक, तीन, सात दस, मलह, वाईस और तेतीस सागरोपम की है। इन में रत्न प्रमा नामकी पहली नरक भूमी के तीन काएड-हिस्से हैं, और उसमें उत्पन्न होने वाले जीवों की उत्कृष्ट स्थिति एक सागरोपम की बतलाई भई है और अन्त की सातवीं नरक की उत्कृष्ट स्थिति का प्रमाण तेतीस सागरोपम है।

सागरोजम—यह जैनसाहित्य का कालपरिमाण सूचक पारिमाणिक शब्द है। जैन तथा यदि वाङ्मय के ग्रतिरिक्त ऋत्यत्र कहीं पल्योपम तथा मागरोपम स्त्रादि शब्दों का उल्लेख देखने में नहीं आता।

# (१) रतन-राकरा-वाजुका-पंकधूम-तमो-महातमःप्रभा भूमयो । धनाम्बुवाताकारःप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः पृथुतराः ॥१॥

अर्थात् स्तपमा, शकरापमा, वालुका प्रमा, पंकपमा, धूमप्रमा तमःप्रमा, और महातमःप्रभा ये स.त. भूमियें हैं, जो धनाम्बु, वात और आकाश पर स्थित हैं, एक दूसरी के नीये हैं और नीये की और अधिक अधिक विस्तीर्श है।

(२) इन सातों नरकों की स्थिति का वर्णन निम्नोक्त है ---

"तेष्वेकित्रिसण्तद् ।द्वाविद्यति-त्रयोविद्यत्-सागरोपमाः संस्वानां परा स्थितिः" अर्थात् उन नराजे में रहने वाले प्राणियों की उल्कृष्ट स्थिति कम से एक, तीन, सात, दश, सत्रह, वाईस और तेतीस सागरोपम प्रमाण है।

९५

सागरोपम यह पद एक संख्याविशेष का नाम है अबंब द्वारा हमें प्रकट नहीं किया जा सकता, अप्रत: उसे

समभाने का उपाय उपमा है। उपमा द्वारा ही। उस की कल्पना की जा सकती है। इसी कारण उसे उप गसंख्या कहते हैं और इसीलिये सागर शब्द के बदते सागरोपम शब्द का व्यवहार किया जाता है।

सगरोपम का स्वरूप इस प्रकार है ---

चार कीस लम्बा और चार कीस चीड़ा तथा चार कोस गहरा एक कुआं हो, कुर चेत्र के युगलिया के उदिन के जन्मे बालक के बाल लिये जाएं। युगलिया के बाल अपने बालों से ४०९६ गुना सूक्ष्म होते हैं उन बालों के बारीक से बारीक टुकड़े काजल की तरह कये जायें, चमच्छु, से दिखाई देने बाले टुकड़ों में असंख्य गुने छोटे टुकड़े हों अथवा सूर्य की किरणों में जो रज दिखाई देती हैं उस से असंख्य गुने छोटे हों, ऐसे टुकड़े करके उस कूए में ठसाठस भरदिये जावें। सौ सौ वर्ष व्यतीत हीने पर एक एक टुकड़ा निकाला जाय, इस प्रकार निकालते र जब वह कूप खाली हो जावे तम एक पत्थीपम होता है। ऐसे दस कीड़ाकीड़ी कूप जब खाली हो जाएं तब एक सागरोपम होता है। एक कोड़ को एक कोड़ की संख्या से गुना करने पर जो गुनन फल आता है वह कोड़ाकीड़ी कहलाता हैं।

उत्कृष्ट सागरोपम-स्थिति चाले का अर्थ है—अधिक से अधिक एक सागरोपम काल तक नरक में रहने वाला। इसका यह अर्थ नहीं कि प्रथम नरक भूमी के प्रत्येक नारकी की सागरोपम की ही स्थिति होती है क्योंकि यहां पर जो नरक भूमियों की एक से कमशाः ३३ सागरोपम तक की स्थिति वतलाई है, वह उत्कृष्ट (अधिक से अधिक) बतलाई है, जबन्य तो इससे बहुत कम होती है। जैसे पहले नरक की उत्कृष्टस्थिति एक सागरोपम की और जबन्य दस हजार वर्ष की है, तात्पर्य यह है कि प्रथम नरक — भूमी में गया हुआ जीव वहां अधिक से अधिक एक सगरोपम तक रह सकता है और कम से कम १० हाजार वर्ष तक रह सकता है।

यहां पर मृगापुत्र के पहली से सातवीं नरक भूमी में जाने तथा उनसे निकल कर ऋमुक २ योनि

में उत्पन्न होने का जो कम बद्ध उहतेल है उसका सेद्धान्तिक निष्कर्ष इस प्रकार समभाना चाहिये —

ऋसंजी प्राणी मर कर पहली भूमी नरक में उत्पन्न हो सकते हैं ऋगों नहीं। सुजपारसर्प, पहली दो भूमी तक, पत्नी तीन भूमी तक, सिंह चार भूमी तक, उरम पांचर्जी भूमी तक, स्त्रो छुठी भूमी तक छोर मतस्य तथा मतुष्य मरकर सातवीं नरक भूमी तक जा सकते हैं ।

तिर्यंच और मनुष्य हो नरक में उत्पत्न हो सकता है, देव और नारक नहीं । इसका कारण पह है कि उन में वैसे अध्यवसाय का सद्भाव नहीं होता। तथा नारकी मर कर फिर तुरन्त न तो नरक गति में ही पैदा होता है और न देवगतियों में, किन्तु वे मर कर सिर्फ तिर्थंच और मनुष्य गति में ही उत्पन्न हो सकते हैं ।

(१) दसवर्ष-सहसारिए प्रथमायां । तत्त्वार्थसूत्र, ४ -४४।

(२) असररागी खलु पढ़मं दोच्चं पि सिरीसवा, तइयं पक्खी । सीहा जीत चउत्थि, उरगा पुरा पंचीमं पुढवि ॥१॥ छट्टिं च इत्थियात्रो, मच्छा मगुत्रा य सत्तमि पुढविं । एसो परमो बाह्रो, बोधव्यो (नरगपुढ्वीरां ॥२॥ प्रज्ञापना सूत्र, छठा पद]

(३) नैरइए एं भंते! नैरइएहिंती अणंतरं उठ्यहिंता नैरइएसु उवयज्जेडजा १ गोयमा ! एो इएट्टे समट्टे । एवं निरंतरं जाय चउरिदिएसु पुच्छा, गोमया! नो इएट्टे समट्टे । नेरइए एं भंते! नेरइहिंतो अणंतरं उठ्यहिः ता पंचिदिय-तिरिक्ख-जोशिएसु उवयज्जेडजा ! अत्येगितिए उवयज्जेडजा, अत्येगइए नो उवयज्जेडजा ....... । नेरइए एं भंते! नेरइहिंतो अणंतरं उब्बहिता मह्युरसेसु उवयज्जेडजा ! गोयमा! अत्येगितिए उवयज्जेडजा , अत्येगितिए एो उवयज्जेडजा ।

# श्री विपाक सूत्र —

' — 'श्रद्धतेरस-जाति-कुनकोडी-जोणि-पमुद-सत-सद्दस्साई-श्रर्द्ध-त्रयोदश–जाति-कुल-कोटी योनि-प्रमुख-रातसहस्राणि - " इन पदों का भावार्थ है कि - मस्य आदि जलचर पंचेन्द्रिय जाति में जो बोनियां — उत्पत्तिस्यान हैं, उन योनियों में उत्पन्न होने वाली कुनको देयों की संख्या साढ़े बारह लाख है ।

जाति. कुलकोटि ऋर्षि शब्दों की अर्थ-विचारणा से पूर्वोक्त पद स्पष्टतया समक्षे जा सकेगें, अर्दाः इन के ऋषीं पर विचार किया जाता है ---

ज्ञाति – शब्द के स्त्रनेकों स्रथं हैं, परन्तु प्रकृत में यह शब्द एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय जीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय त्र्योर पंचे न्द्रिय जीवों का परिचायक है जलचर पंचे न्द्रिय का प्रस्तुत प्रकरण में प्रसंग चल रहा है । अतः प्रकत में जाति शब्द से जलचरपंचेन्द्रिय का ग्रहण करना है।

कुलकोटी - जीवसमूह को कुल कहते हैं, ऋीर उन कुलों के विभिन्न भेदों-प्रकारों की कोटी कहते हैं। जिन जीवों का दर्श, गन्त्र ऋदि सम हैं, वे सब जीव एक कुन के माने जाते हैं और जिन का वर्श गन्ध आदि विभिन्न है वे जोवसमूह विभिन्न कुलों के रूप में माने गए हैं

उत्पत्तिस्थान एक होने पर भी ऋर्थात् एक योनि से उत्पन्न जीवसमूह भी विभिन्न वर्ण गन्धादि के होने से विभिन्त कुत्त के हो सकते हैं। इस को स्थूनका से समस्ति के लिये गोमय-गोबर का उदाहरण उपयुक्त रहेगा --

वर्षतु के समय उस में-गोचर में विच्छू स्रादि नानाप्रकार के विभिन्न स्राकार रखने वाले जीव उत्पन्न होने के कारण वह गोबर) उन जीकों को एक योनि है, उस में कृमि, बृध्चिक ऋादि नाना जातीय जीवसमूह अनेक कुलों के रूप में उत्पन्न होते हैं । अस्तु ।

यहां " — क्या गोवर के समान मल्स्यादि की योनियों में भी विभिन्न जीव उत्पन्न हो सकते हैं ? — <sup>92</sup> यह प्रश्न उत्पन्न होता है । जिस का उत्तर यह है कि - विकलत्रय (विकलेन्द्रिय-द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीव जैसी स्थित जलचर ऋीर पञ्चेन्द्रिय प्राशियों में नहीं है । यहां के कुलों में विभिन्न यर्णीदि तथा विभिन्न आकृतियों के जलचरत्व आदि का हो लिये जायेंगे, हां, उन कुलों में सम्मूर्छिम (स्त्री श्रीर पुरुष के समागम के यिना उत्पन्न होने वाले प्राणी) एवं गर्भज (गर्भाशय मे उत्पन्न होने वाले प्राणी) की मेद विवता नहीं है।

समाचार पत्र हिन्दुस्तान देनिक में एक समाचर छपा था कि एक गाय को सिंहाकार बलुड़ा पैदा हुआ है। आकृति का दृष्टि से तो वह बाह्यत. सिंह जातीय हैं परन्तु शास्त्र की दृष्टि से वह गोजातीय हो है यही एक योनि से उत्पन्न जीवसमूहों की कुलकोटि की विभिन्नता का रहस्य है।

यानि - का अर्थ है उत्पत्तिस्थान । तेजस कामण शरीर को तो आत्मा साथ लेकर जाता है, फलतः जिस स्थान पर आदारिक और वैकियससीर के योग्य पुद्गलों को अहसा कर तत्तत् शरीर कर निर्माण करता है, वह स्थान योनि कहलाता है।

योनियों की संख्या नीयत नहीं है, वे ऋसंख्य हैं । फिर भी जिल योनियों का परस्पर वर्गा, गन्ध रस∴स्पर्श ऋगदि एक जैसा है उन अने ह योनियों की भी जाति की दृष्टि में एक गिना जाता है, और इस प्रकार विभिन्न वर्णादि की ऋषेद्धा से यो नयों के ८४ लाख भेद माने जाते हैं। जैसा कि प्रजापनासूत्र की वृत्ति में लिखा है -

<sup>(</sup>१) इन पदों की व्याख्या टीकाकार ब्राचार्य अभयदेव सुरी के शब्दों म निम्नोक्त है -

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> -- जातौ पंचे न्द्रियजातौ या कुलकोटयः तास्तथा ताइच ता योनिषमुखाइच<sup>े</sup> चतुर्ल**दासं**ख्यपञ्चेन्द्रिन योत्यतिस्थानद्वारकास्त्रा जातिकुलकोटि-योनिष्रमुखाः, इह च विशेषणं परादं प्राकृतत्वात् । इदमुक्तं भवति पञ्चेन्द्रियजातौ या योनयः तत्प्रभाः याः कुलकोट्यस्तासां लच्चाणि सार्द्धद्रादश प्रज्ञण्यानि, तत्र बोनियंषा-गोमय , तत्र चेकस्यामांप कुलानि विचित्राकार: कुम्यादय: ।

"-केवलमेव विशिष्टवर्णादियुक्ताः संख्यातीताः स्वस्थाने व्यक्तिभेदेन योनयः जाति-मधिकृत्य पक्षेव योनिर्गण्यते-"।

ऋथीत् — जिन उत्पत्ति-स्थानों का वर्ण, गन्ध ऋदि सम है वे सब सामान्यतः एक योनि हैं, ऋौर जिन का वर्ण, गन्ध ऋदि विषम है, विभिन्न है, वे सब उत्पत्तिस्थान पृथक् २ योनि के रूप में स्वीकार किए जाते हैं ऋरतु ।

तत्र इस अर्थविचारणा से प्रकृतोपयोगी ताल्पर्य यह फलित हुआ कि मृगापुत्र का जीव सातवीं नरक से निकल कर तियंग् योनि के जलचर पञ्चेंद्रिय मत्स्य, कच्छप आदि जीवों (जिन की कुलकोटिवों की संख्या साढ़े बारह लाख है) के प्रत्येक योनिमेद में लाखों बार जन्म और मरण करेगा।

"खतीण-मंद्रियं खणमाणे" इन पदों का अर्थ है—नदी के किनारे की मटी को खोदता हुआ। तात्पर्य यह है कि मृगापुत्र का जीव जब वृषभ रूप में उत्पन्न होकर युवावस्था को प्राप्त हुआ तक वह गंगा नदी के किनारे की मट्टी को खोद रहा था परन्तु अकस्मात् गंगा नदी के किनारे के गिर जने पर वह जल में गिर पड़ा और जल प्रवाह से प्रवाहित होने के कारण वह अत्यधिक पीडित एवं दु:खी हो रहा था अन्त में वहीं उस की मृत्यु हो गई।

"उम्मुक्क जाव जोव्वण —" पाठ गत "जाव —यावन" पद से निम्नलिखित समग्र पाठ का भ्रहण समभना —

" उम्मुक्कवाल - भावे, विष्णायपरिषयमित्ते , जोव्वणमणुष्यत्ते — उन्मुक्त — वालभावः, विज्ञकपरिणतमात्रो यौवनमनुप्राप्तः — '' अर्थात् जिसने वाल अवस्था को छोड़ दिया है, तथा बुद्धि के विकास से जो विज्ञ — हेयोपादेय का जाता एवं युवावस्था को प्राप्त हो चुका है।

"—तहारुवाणं धेराणं -" यहां पटित तथारूप और स्थविर शब्द के स्तर्थ निम्नोक्त हैं — तथोक्त शास्त्रानुमोदित गुणों को धारण करने वाले की तथारूप संज्ञा है, अर्थात् जिसके जीवन में अर्गम-विहित गुण पाये ज.यें उसे तथारूप कहते हैं।

स्थाविर — वृद्ध को स्थाविर कहते हैं। स्थाविर तीन प्रकार के होते हैं (१) वय-स्थाविर (२) प्रज्ञज्या-स्थाविर ऋौर (३) श्रुतस्थाविर । साठ वर्ष की ऋायुवाले को वय-स्थाविर कहते हैं। बीस वर्ष की दीक्षा-पर्याय वाला प्रजन्या-स्थाविर है ऋौर स्थानांग, समशायांग, ऋादि ऋागमों के ज्ञाता की श्रुत-स्थाविर संज्ञ है।

इसी प्रकार मुंडित भी द्रव्यमुंडित श्रीर भावमुंडित, इन भेदों से दो प्रकार के होते हैं (१) सिर का लोच कराने वाला या मुंडवाने वाला द्रव्यमुरिडत (२) परियह ऋादि को त्याग कर दीक्षा बहुए करने वाला भाव —मुरिडत कहलाता है । तथा अगार का मतलब घर ऋषवा गृहस्थाश्रम से हैं। उस से निकल कर त्यागवृत्ति – साधुधर्म को ऋंगीकार करना अनगार धर्म है।

जैसा कि ऊपर भी मूलाधं में कहा गया है कि भगवान् ने फरमाया कि गौतम ! सुप्रतिष्ठ-

- (१) खलीणमहियं —" ति खलीनामाकाशस्थां छिन्नतटोपरिवर्तिनीं मृत्तिकामिति वृत्तिकारः ग्रथित्—गंगा नदी के किनारे की भूमी का निम्न भाग जल प्रश्नाह से प्रवाहित हो रहा या ऊपर का अविशिष्ट माग ज्यों का त्यों आकाश स्थित था, जब वृष्म अपने स्वभावानुसार उस पर खड़ा हो कर मृत्तिका खोदने लगा तब उसके भार से वह आकाशस्य किनारा गिर पड़ा जिस से वह वृष्भ जल प्रवाह से प्रवाहित हो कर मृत्यु का प्रास बन गया।
- (२) "विराणाय । रिण्य निर्त्ते"—तत्र विज्ञ एव विज्ञक, स चासौ परिण्यतमात्रश्च बुद्धशादिपरि-ग्रामापन्त एव च विज्ञकपरिण्यतमात्रः [ ऋभयदेवसूरिः ]

पुर नगर के श्रेष्ठ कुल में पुत्र रूप से उत्पन्न होने वाला यह मृगापुत्र का जीव दीक्षित हो कर ईर्यासमिति का पालक तथा श्रह्मचारी होगा, और वहां पर अनेक उर्धां तक संयम—वत को पाल कर आलोचना न्थ्रीर प्रतिक्रमण द्वारा समाधिस्य होता हुआ समय आने पर काल करके सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा । इस कथन से विकासगामी अर्थात् विकास मार्ग की ओर प्रस्थान करने वाला आत्मा एक न एक दिन अपने गन्तव्य स्थान को प्राप्त करने में स्फल हो ही जाता है । यह भली नांति सूचित हो जाता है ।

"इरियासिमते जाव बंभयारी" इस में उल्लिखित 'जाव-यावत्" पर् से — "ईरियासिमया, भासासिमया, एसणासिभया, आयाणभंडमस — निक्षेत्रणासिभया, उच्चारपासवण-बेलसिंघाण-जल्लपारिद्वाविणयासिभया, मणसिमया, वयसिमया, कायसिमया, भणगुसा, वयगुसा, कायगुसा, गुसा, गुसा, गुसा, गुसा, गुसादया, गुसावंभयारी" [ईर्यासिमताः, भाषासिमताः, एषणासिमताः, आदानभाणडमात्र-निक्षंपणासिमताः, उच्चार — प्रश्रवण — खेलसिंघाणजल्ल — परिष्ठापनिकासिमताः, मनःसिमताः, वचःसिमताः, कायगुसाः, कायगुसाः, गुप्तोन्द्रयाः, गुप्तब्रह्मचारिणः] इस अवशिष्ट पाठ का प्रहण करना ।

"त्रालोइयपड़िक्कंते — स्रालोचितप्रतिकान्तः" — अर्थात् श्रालमा में लगे हुए दोशों को गुरु-जनों के समीप निष्कपट भाव से प्रकाशित करके उन की आजानुसार दोशों से दूर हटने वाले अर्थात् प्रायदिचत करने वाले को आलोचित-प्रतिकान्त कहते हैं।

आलोचना - गुरुजनों के आदेशानुसार पाप निवृत्ति के लिये प्रायदिचत करना ।

प्रतिक्रमण् — प्रमाद वश शुभयोग से गिर कर ऋशुभयोग की प्राप्त करने के बाद शुभ योग को प्राप्त करना ऋथीत् ऋशुभ व्यापार से निवृत्त हो कर शुभ योगों में प्रवृत्ति करना प्रतिक्रमण् है दूसरे शब्दों में सावद्य प्रवृत्ति में जितने ऋगो बढ़े थे उतने ही पीछे हट जाना तथा निरवद्य प्रवृत्ति में सावधान हो जाना. ऋथवा साधु तथा पहस्थों द्वारा प्रातः सायं करणीय एक ऋत्यावद्यक ऋतुष्टान को प्रतिक्रमण् कहते हैं। ऋग्लोचना और प्रतिक्रमण् की फलभूति का उल्लेख उत्तराध्ययन सूत्र [ऋष्याय २९] में इस प्रकार है —

प्रश्न — है भदन्त ! आलोचना से जीव किस गुग्ग को प्राप्त करता है ?

उन्र — आलोचना से यह जीव मोक्तमार्ग के विधातक, श्रमन्तसंसार को बढ़ाने वाले, माया, निदान श्रौर मिध्यादर्शनरूप शस्यों को दूर करदेता है तथा अप्टलमान-सरलता को प्राप्त करता है। ऋजभाव प्राप्त करके माया से रहित होता हुआ यह जीव स्त्रीवेद और नपु सकवेद नहीं भान्धता, और पूर्व में बन्धे हुए की निर्जरा कर देता है।

तत्रीव कमणं भूषः प्रतिकमणुमुच्यते ॥ १॥ ह्मयोपः मिकाइ भावादौद्धिकस्य वशं गतः ।

तत्रापि च स एवार्यः प्रतिकृतगमान् स्मृतः ॥ ॥

।२) स्त्रालीयगाएगं भंते ! जीवे कि जग्मयह १ स्त्रालीयगाएगं मायानियागिमिन्ह्यादंसग्रसल्लागं मोक्खमग्गविग्यागं स्रगात —संसार —बंधगागं उद्धरगं करेह । उज्ज्ञुभावं च जग्मयह । उज्ज्ञुभावपडिवन्ने य गं जीवे श्रमाई इत्यीवेय —नपुंसगः –वेयं च न बंधह । पुब्बयद्वं च गां निज्जरेड ॥५॥

<sup>(</sup>१) प्रतीपं कमण् प्रतिकमण्ं, एतदुक्तं भवति —शुभयोगेभ्योऽशुभयोगानुपकान्तस्य शुभेष्वेव गमन-मिति। उक्तंच -- स्वस्थानाद् पत् परस्थानं, प्रमादस्य वशं गतः ।

#### हिन्दो भाषा टाका साहित ।

प्रश्न - हे भगवन् ! प्रतिक्रमण से इस जीव का किस गुण की प्राप्ति होती है ?

उत्तर — "प्रतिकमण से जीव वर्तों के छिद्रों का ढांपता है, अर्थात् प्रहेण किये हुए वर्तों को दोशों से बचाता है। किर शुद्ध वर्तथारों होकर अवर्तों को रोकता हुआ आठ प्रवचन माताओं में [ पांचसिमिति और तीन गुप्ति के पालन में। सावधान होजाता है, तथा विशुद्ध —चारित्र को प्राप्त करके उउने अलग न होता हुआ समाधि पूर्वक संयम-मार्ग में विचरता है।

"—समाहिपत्ते--समाधिप्राप्तः -- ' पद कः अर्थ है समाधिको प्राप्त हुआ । सूत्रकृतांग के टीका -का श्री शीलांकाचार्य के मतानुसार समाधि दो प्रकार की होती है ,१) द्रव्यसमाधि और (२) भाव समाधि ।

मनोहर शब्द आदि पांच विषयों की प्राप्ति होने पर जो श्रोत्रादि इन्द्रियों की पुष्टि होती हैं, उसे द्रव्यसमाधि कहते हैं, अथवा परस्पर विरोध नहीं रखने वाले दो द्रव्य अथवा बहुत द्रव्यों के मिलाने से जो रस विगड़ता नहीं किन्तु उसकी पुष्ट होती है उसे द्रव्यसमाधि कहते हैं जैसे दूध और शक्कर, तथा दही और गुड़ मिलाने से अथवा शाकादि में नमक मिर्च आदि मिलाने से रस की पुष्टि होती है। अतः एव इस मिश्रग् को द्रव्यसमाधि कहते हैं। अथवा जिस द्रव्य के खाने और पीने से शान्ति प्राप्त होती रहे उसे द्रव्य समाधि कहते हैं। अथवा तराज़ के ऊपर जिस वस्तु को चढ़ाने से दोनों बाज़ू समान हों उसे द्रव्यसमाधि कहते हैं।

भाव समाधि, दर्शन जान, चारित्र श्रीर तप भेद से चार प्रकार की है। जो पुरुष दर्शनसमाधि में स्थित है वह जिन भगवान के बचनों से रंगा हुआ अन्तः करण बाला होने के कारण वायु रहित स्थान में रखे हुए दीपक के समान कुबुद्धिस्पी वायु से विचलित नहीं किया जा सकता है। ज्ञान समाधि बाला पुरुष वयों ज्यो शास्त्रों का अध्ययन करता है स्थों त्यों वह भावसमाधि में प्रवृत्त हो जाता है। चारित्र समाधि में स्थित मुनि दरिद्र होने पर भी विषय—सुख से निस्पृह होने के कारण परमशान्ति का अनुभव करता है। कहा भी है कि—र जिस के राग, मद और मोह नष्ट हो गये हैं वह मुनि तृण की शास्त्रा पर स्थित हो कर भी जो आनन्द अनुभव करता है, उसे चक्रवर्ती राजा भी कहां पा सकता है तप समाधि बाला पुरुष भारी तप करने पर भी ग्लानि का अनुभव नहीं करता तथा लुवा और तृषा आदि से वह पीड़ित नहीं होता । अस्तु । प्रस्तुत प्रकरण में जो समाधि का वर्णन है वह भाव-समाधि का वर्णन ही समकता चाहिये।

तदनन्तर मृगापुत्र का जीव प्रथम देवलोक से च्यवकर महाविदेह द्वेत्र में हट्प्रतिज्ञ की भान्ति धनी कुलों में उत्पन्न होगा, तथा मनुष्य की सम्पूर्ण कलात्रों में निपुण्ता प्राप्त कर हट्ट — प्रतिज्ञ की तरह ही प्रवच्या धारण कर अनगार वृत्ति के यथावत् पालन से अष्टिवध कर्मों का विच्छेद करता हुआ सिद्धगति-मोद्ध को प्राप्त करेगा। इस कथन में संसार के आवागमन चक्र में घटीयन्त्र की तरह निरन्तर अमण् करने वाले जीव की जीवन यात्रा अर्थात् जन्म मर्ग्य परम्परा का पर्यवसान कहां पर होता है और वह सदा के लिये सर्वप्रकार के दुःखों का अन्त करके बैभाविक परिमाणों से रहित होता हुआ स्वस्वक्त में कब रमण् करता

छाया — त्रालोचनया भदन्त ! जीवः कि जनयति ? त्रालोचनया माायनिदानिमध्यादर्शनश-स्थानां मोचमार्गविष्नानां, त्रानन्तसंसारवर्द्धनातामुद्धरणं करोति । ऋतुमावं च जनयति । ऋजुभावं प्रतिपन्नश्च जीवः त्रामायी स्त्रीवेदनपु सकवेदं च न बध्नाति, पूर्ववद्धं च निर्जरयति । सा

<sup>(</sup>१) पडिक्कमरोए भन्ते ! जीवे कि जस्पयः १ पडिक्कमरोएा वयित्रहारिए विहेद । पिहियवयित्रहो पुरा जीवे निरुद्धासवे असवल – चरित्ते अद्रुपु पवयसानायामु उवउत्ते अपुहत्ते सुप्पत्सिहर बिहरः ॥११॥

छाटा। —प्रतिक्रमणेन भदन्त ! जीवः किं जनयति ! प्रतिक्रमणेन वतस्त्रिद्राणि पिद्धाति पिहित-वतन्छिद्र: पुनर्जीवी निरद्धासवीऽशवलचरित्रइचाष्टसु प्रवचनमातृषूपयुक्तोऽपृथक्तवः सुप्रणिहितो विहरति ।

<sup>(</sup>२) तृशासंस्तार-निविष्टोऽपि मुनिवरो भ्रष्टरागभदमोहः यत् प्राप्नोति मुक्तिसुखं कुतस्तत् चक्रकुर्वाप।

प्रियम ऋध्याय

है ? इस की स्पष्ट सूचना मिलती है।

"अणंतरं चयं चइचा "इस के दो अर्थ हैं—(१) चयं—शरीर को, चइचा—छोड़ कर, अर्थात् तदनन्तर शरीर को छोड़ कर, और दूसरा। (२) चयं—च्यवन, चइचा—करके अर्थात् च्यवकर अर्णतरं—सीघा—व्यवधानरहित | उत्पन्न होता है ] ऐसा अर्थ है।

महाविदेह — पूर्वमहाविदेह, पश्चिममहाविदेह, देवकु ह और उत्तर — कु इन चार होत्रों की महाविदेह संशा है। इन में पूर्व के दो कर्मभूमी और उत्तर के दो होत्र अकर्मभूमी हैं। पूर्व तथा पश्चिम महाविदेह में चौथे आरे जैसा समय रहता है और देव तथा उत्तर कु ह में पहले आरे जैसा समय रहता है, और कृषि वाणिज्य तथा तप, संयम आदि धामिक कियाओं का आचरण जहां पर होता हो उसे कर्म भूमि कहते हैं — कृषिवाणिज्य — तपः — संयमानुष्ठानादिकर्म — प्रधाना भूमयः कर्मभूमयः । और जहां कृषि आदि व्यवहार न हों उसे अकर्मभूमी कहते हैं।

" अड्ढाई ' इस पर से —िद्ताः , वित्ताः , वित्ताः , विन्छ एए विउत्तभव एस्य एसए जाए — वाह्णाः इं. बहुध एजायक वरययाः , अत्योगप आगसंग उत्ताः , विच्छ द्वियप उरभत्त पाणाः , बहु — दासी-दासगो महिसगवेलाप्प भूयाः , बहुज एस्स अपरिभूयाः — '' इस पाट का अहण करना ही सूत्रकार की अभिमत है।

स्त्रकार महानुभाव ने "जहा दृढपितरेंगो— यया दृढ्पितिइः" श्रीर "सा चेत्र वृत्रक्वया— सैत वक्तव्यता" इत्यादि उल्लेख में दृढ़प्रतिश नाम की किसी व्यक्ति—विशेष का स्मरण किया है श्रीर श्राद्म्यकुल में उत्पन्न हुए मृगापुत्र के जीव की श्रय से इति पर्यन्त सारी जीवन—चर्या को उसी के समान बतलाया है। इस से दृढ़प्रतिश कीन या? कहां था? जन्म के बाद उसने क्या किया ? तथा श्रन्त में उस का क्या बना? इत्यादि बातों की जिज्ञाता का श्रपने श्राप ही पाठकों के मन में उत्पन्न होवा स्वामाविक है। इस लिये दृष्पात्र के जीवन पर भी विहंगम द्यांट-पात कर लेना उचित प्रतीत होता है।

हढ़ पतिज का जीय पूर्वभव में अम्बड़ परिवाजक सन्यासी के नाम से विख्यात या। उस की जीवन-चर्या का उल्लेख श्रीपपातिक सूत्र में किया गया है अम्बड़ परिवाजक अमण भगवान महावीर स्वामी का अनन्य उपासक था। वह शास्त्रों का पारगामी श्रीर विशिष्ट आत्मिविमृतियों से युक्त और देशविरित चारित्र-सम्पन्न था। इस के श्रितिरेक्त वह एक सम्प्रदाय का श्राचार्य श्रयच अपने सिद्धान्त के प्रतिपादन में और शास्त्रार्थ करने में बड़ा सिद्धहरत था। उस की विशिष्ट लिख का इससे पता चलता है कि वह सौ घरों में निवास किया करता था । उसी अम्बड़ परिवाजक का जीव श्रागामी भव में हड़पतिज के नाम से प्रसिद्ध हुआ। । माता के गर्भ में आते ही माता पिता की धर्म में अधिक हड़ता होने से उन्हों ने वालक का " हढ़प्रतिज्ञ ऐसा गुगा निष्यन्न नाम रक्खा। इड़ - प्रतिज्ञ का जन्म एक सम्मृद्धिशाली प्रतिष्ठित कुल में हुआ, आठ वर्ष का होने पर विद्याध्ययनार्थ उसे एक योग्य कलाचार्य-श्र-यापक को सौंप दिया गया। प्रतिभाशाली हड़प्रतिज्ञ के

<sup>(</sup>१) "— ऋणंतरं चयं चइता—" त्ति— ऋनन्तर शरीरं त्यक्त्वा, च्यवनं वा कृत्वा, [टीकाकारः ]

<sup>(</sup>२) ''—तेखद्वेषां गोयगा ! एवं बुङ्बह -ऋम्प्रदे परिव्यापर् कंपिल्लपुरे नगरे घरसए जाव वसहिं उनेह—"।

<sup>(</sup>३) "—इमं एयारूवं गोणं गुणिणिष्करणं नामधेन्नं काहिति – जम्हा सं स्त्रमहं हमंसि दारगंसि गन्भत्यंसि चेव समाणंसि धम्मे दङ्गइएणा तं होउ एां स्त्रमहं दारए दङ्गइएसे नामेणं, तए सं तस्स दारगस्स स्त्रमापियरो सामधेन्नं करेहिति दङ्गइएसोति —"।

१०१

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

शिज्ञक-गुद्द ने पूरे परिश्रम के साथ उसे हर एक प्रकार की विद्या में निपुण कर दिया । वह पढ़ना लिखना गिणत और शकुन अदि ७२ कलाओं में पूरी तरह प्रवीण हो गया । इस के उपलच्य में इड़पतिज्ञ के माता र्णता ने भी उसके शिद्धागुरु को यथोजित परितोषिक देकर उसे प्रसान करने का यतन किया। शिद्धासन्यन्न न्त्रीर युवाबस्था को प्राप्त हुए इंडप्रतिज्ञ को देखकर उसके भाता गिता की तो यही इच्छा थी कि ऋष उसका किसी योग्य कन्या के साथ विवाह संस्कार करके उसे कांसारिक विषयभोगों के उपभोग करने का यथेच्छ अवसर दिया जःस । परन्तु जन्मान्तरीय संस्कारों से उद्बुद्ध हुए इन्द्रपतिज्ञ को ये सांसारिक विषयभोग आपातरमणीय (जिन क मात्र आरंभ सुखोत्पादक प्रतीत हो) और आत्म बन्धन के कारण अतएव तुच्छ प्रतीत होते थे। उनके - विषय मोशों के अविरस्थायी सौन्दर्य का उस के हृदय पर कोई प्रभाव नहीं था। उस के पुनीत हृदय में वैरान्य की उमियें उट रहीं थीं । संभार के ये तुच्छ विषयभोग संसारीजीवों को ऋपने जाल में फंसाकर उसकी पीछे से जो दुर्दशा करते हैं उस को वह जन्मान्तरीय संस्कारी तथा लौकिक अनुभवीं से भली भांति जानता था, इस्जिये उसने विषय भोगों की सर्वधा उपेद्धा करते हुए तथारूप स्थविरों के सहवास में रहकर ब्रात्म कल्याण करने को ही सर्वश्रेष्ठ माना । फलस्वरूप वह उनके पास दी चत हो गये, त्रीर संयममय जीवन व्यतीत करते हुए, समिति स्त्रीर गुप्तिरूप स्त्राठों प्रवचनमातात्र्यों की यथाविधि उपा-सना में तत्पर हो गये। उन्हीं के ऋशिविदि से, ऋष्टिष कर्मशतुत्रों पर विजय प्राप्त करके कैंबल्यविभृति को उपलब्ध करता हुन्ना टढ़प्रतिज्ञ का त्रातमा त्रपने ध्येय में रूफल हुन्ना । त्रधीत् उस ने जन्म और मरग् से रिहत हो कर सम्पूर्ण दुःखां का अन्त करके स्वस्वरूप को प्राप्त कर लिया । तदनन्तर शरीर त्यागने क बाद वह सिद्धगति -- मोक्पद को प्राप्त हुन्ना । यह दृद्धपतिज्ञ के निवृत्तिप्रधान सफल जीवन का सिक्षप्त वर्णन है।

हड़प्रतिज्ञ का जीवन वृत्तान्त जात है अर्थात् सूत्र में उल्लेख किया गया है, इसलिये उसके उदाहरण से मृगापुत्र के भावी जीवन की सन्नेप में समका देना ही स्त्रकार की अभिक्षत प्रतीत होता है। एतदर्थ ही सूत्र में "जहा दढ़पांतर्णे" यह उल्लेख किया गया है।

यहां पर "सिजिमहिति — सेत्स्यति" यह पद निम्नलिखित अन्य चार पदों का भी सूचक है। इस तरह ये पांच पद होते हैं, जैसे कि —

- (१) सेतस्यति सिद्धि प्राप्त करेगा, कृतकृत्य हो जावेगा :
- (२) भोत्स्यते केवल जान के द्वारा समस्त होय पदार्थी को जानेगा ।
- (३) मोक्स्यति सम्पूर्ण कर्मो से रहित हो जावेगा।
- (४) परिनिर्वास्मिति सकल कर्मजन्य सन्ताप से रहित हो जावेगा।
- (५) सर्वदु:खानामन्ते वरिष्याति अर्थात् सव प्रकार के दुःखीं का अन्त करदेगा ।

इस प्रकार मृगापुत्र के ऋतीत ऋनागत और वर्तमान वृत्तान्त के विषय में गौतमस्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए श्रमण भगवान् महावीर ने जो कुछ फरमाया उस का वर्णन करने के बाद ऋार्य सुधमी स्वामी जम्बूस्वामी से कहते हैं कि है जम्बू! मोक्तप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर ने दु खिषपाक के दस ऋष्ययनों में से प्रथम ऋष्ययन का यह पूर्वीक्त ऋष् प्रतिपादन किया है।

प्रस्तुत ऋध्ययन में जो कुछ वर्णन है उसका मूल जम्बू स्वामी का प्रदन है। श्री जम्बू स्वामी

<sup>(</sup>१) "सेत्स्यांत" इत्यादि पदपंचकमिति, तत्र सैत्स्यात कृतकृत्यो भविष्यति, भोत्स्यते केवलज्ञानेन सकलङ्गेयं ज्ञास्यति, भोद्ध्यति सकलकमेवियुक्तो भविष्यति, परिनिर्वास्यति सकल-कर्म कृतसन्ताप-रहितो भविष्यति, किमुक्तं भवति--- सर्वदुखानामन्तं करिष्यतीति वृत्तिकार:।

8031

प्रथम ऋध्याय

ने अपने गुरु आर्थ सुधर्मा स्वामों से जो यह पूछा था कि -विणाकश्रुत के प्रथम श्रुतस्कन्ध के दश अध्ययनों में से प्रथम अध्ययन का क्या अर्थ है १ मृतापुत्र का अर्थ ने इति पर्यन्त वर्ण न ही आर्थ सुधर्मा स्वामी की और से जम्बू स्वामी के प्रश्न का उत्तर है । कारण कि मृशापुत्र का समस्त जीवन वृत्तान्त सुनाने के बाद वे कहते हैं कि हे जम्बू ! यही प्रथम अध्ययन का अर्थ है जिस को मैंने अमण भगवान् महावीर से जुना है और तुम को सुनाया है।

"शि वेमि-इति अवीमि" इस प्रकार मैं कहता हूँ । यहां पर इति शब्द समाप्ति अर्थ का बोधक है। तथा "अवीमि" का भावार्थ है कि मैंने तीर्थंकर देव और गौतमादि गगाधरों से इस अध्ययन का जैसे स्वरूप सुना है वैसा ही तुम से कह रहा हूँ इस में मेरी निजी कल्पना कुछ नहीं है ।

इस कथन से आर्थ सुधर्मा स्वामी की जो विनीतता बोधित होती है उस के उपलच्य में उन्हें जितना भी साधु-वाद दिया जावे उतना ही कम है। वास्तव में धर्मरूप कल्पहृद्ध का मूल ही विनय है ' "—विरायमूर्ल हि धम्मो—"।

सारांश— यह अध्ययन मृगापुत्रीय अध्ययन के नाम में प्रसिद्ध है। इस में मृगापुत्र के जीवन की तीन अवस्थाओं का वर्णन पाया जाता है — अतीत वर्तमान और अनागत । इन तीनों ही अवस्थाओं में उपलब्ध होने वाला मृगापुत्र का जीवन, हृदय-तंत्री को स्तब्ध कर देने वाला है उमकी वर्तमान दशा जि कि अतीत दशा का विगाकरूप है। को देखते हुए कहना पड़ता है कि मानव के जीवन में मयंकर से भयंकर और करूपनातीस परिस्थिति का उपस्थित होना भी अस्वाभाविक नहीं है। मृगापुत्र की यह जीवन कथा जितनीं करूपा जनक है उतनी बोधदायक भी है। उसने पूर्व भव में केवल स्वार्थ तत्परता के वशीभूत होकर जो जो अत्याचार किये उसी का परिखाम रूप यह दएड उमें कर्मवाद के न्यायालय से मिला है। इस पर से विचारशील पुदर्पों को जीवन-सुधार का जो मार्ग प्राप्त होता है उस पर सावधानी से चलने वाला व्यक्ति इस प्रकार की उपयातनाओं के त्रास से बहुत अंशा में वच जाता है। अतः विचारवान पुरुषों को चाहिये कि वे अपने आत्मा के हित के लिये पर का हित करने में अधिक यतन करें। और इस प्रकार का कोई आचरण न करों कि जिस से परभव में उन्हें अधिक शत्रा में दुःखमयी यातनाओं का शिकार यनना पड़े। किन्तु पापमीर होकर धर्माचरण की और वहाँ। यही इस कथावृत्त का मार है। मृगापुत्रीय अध्ययन विशेषतः अधिकारों लोगों के सन्मुख गड़े सुन्दर मार्ग-दर्शक के रूप में उपस्थित हो उन्हें कर्तव्य वमुखता का दुष्परिणाम दिखा कर कर्तव्य-पालन की और सजीव प्रेरणा देना है, अतः अधिकारों लोगों को अपने पावी जीवन को दुष्कमं। से बचाने का यन्न करना पाहिए तभी जीवन को सुखो एवं निरापद बनाया जा सकेगा

॥ प्रथम ऋध्ययन समाप्त ॥

# अथ द्वितीय अध्याय

जीवन का मूक्य कर्तव्यपालन में है। कर्तब्यशून्य जीवन का संसार में कोई महत्त्व नहीं। कर्तब्य की परिभाषा है— सर्वज्ञ भगवान् द्वारा प्रतिपादित नियमों को जीवन में लाना और उनके आचरण में प्रतिहारी की भांति सावधान रहना— किसी प्रकार का भी प्रभाद नहीं करना। कर्तब्यपालक व्यक्ति ही बास्तव में अहिंसा भगवती का आराधक बन सकता है।

ऋहिसा सुखों की जननी है अथ च ैस्वर्गों को देने वाली है। ऋहिसा की आराधना जीवातमा को कर्मजन्य संसार चक्र से निकाल कर मोक्ष में पहुँचा देने वाली है। परन्तु ऋहिसा का पालन ऋाचरण-शुद्धि पर निर्भर है। ऋाचरणहीन- ऋाचरणशून्य जीवन का संसार में कोई मान नहीं और नाहीं उसे धर्मशास्त्र पैयित्र कर सकते हैं।

श्राचरण शुद्धि, श्राचरण की महानता एवं विशिष्टता के बीध होने के श्रानतर ही श्रपनाई जा सकती है, श्रथवा यू कहें कि श्राचरणशुद्धि श्राचरणहीन मनुष्य के कर्मजन्य दुष्परिणाम का भान होने के श्रानतर सुचारूरूप में की जा सकती है. श्रीर उस में ही इडता की श्रिधिक संभावना रहती है।

इसी लिये स्त्रकार ने पस्तुत स्त्र के उिभ्नतक नामक द्वितीय अध्ययन में आचरण-हीनता का दुष्परिणाम दिखाकर आचरण्झुदि के लिये बलवती प्रेरणा की है। उस द्वितीय अध्ययन का आदिम सूत्र निम्नमकार है—

# मूल--- अजित गां भैते ! समगोगां जाव संपत्तेगां दुर्हाववागागां पड़मस्स अज्भत्यगस्स

- (१) का स्वर्गदा श्रिशणभृतामहिंसा "अर्थात् स्वर्ग देने वाली कौन है ? उत्तर प्राणिमात्र की अहिंसा — दया ।
- (२) श्राचारहीनं न पुनन्ति वेदाः अर्थात् आचारहीन भनुष्य को धर्मशास्त्र भी पवित्र नहीं कर सकते, तात्पर्य यह है कि आचारश्रष्ट व्यक्ति का शास्त्राध्ययन भी निष्फल है ।
- (३) छाया यद भदन्त ! श्रमणेन यावत् सम्प्राप्तेन दुःखविषाकानां प्रथमस्याध्ययनस्यायमर्थः प्रज्ञप्तः । द्वितीयस्य भदन्त ! श्रम्ययनस्य दु खविषाकानां श्रमणेन यावत् सम्प्राप्तेन कोऽर्थः प्रज्ञप्तः । ततः स सुधर्मानगारो जम्बू-ग्रनगारमेवमवदत् एवं खलु जम्बू ! तस्मिन् काले तस्मिन् समये वाणिजग्राम नाम नगरमभूत् , ऋष्ट्वि तस्य वाणिजग्रामस्य उत्तरपौस्त्ये दिग्मागे दूतिपलाशं नामोद्यानमभूत् । तत्र द्विपलाशं सुधर्मणो यद्यस्य यत्तायतनमभूत् । तत्र वाण्जग्रामे मित्रो नाम राजाऽभवत् । वर्णकः तस्य मत्रस्य राजः श्रीः नाम देवी स्रमृत् । वर्णकः । तत्र वाण्जिग्रामे कामध्वजा नाम गणिका स्रभूत् । त्रहीन० यावत् सुरूपा, द्वासप्तिकला-पण्डता, चतुःषष्टिगणिकागुणोपेता, एकोनतिशद्विशेषं यां रममाणा, एकविशति रति गुणप्रधाना, द्वाविशत् पुरुपोपनारकुशला प्रतिवोधितसुप्तनवांगा, स्रष्टादशदेशीभाषा विशारदा, स्रागरागारचादवेषा, गीतरितगानध-विनाटयकुशला, संगतगत० सुन्दरस्तन० उच्छित्रवज्ञा, सहस्रलामा, विरतीर्ण छत्रचामरगलव्यजनिका, कर्णी-रथप्रजाता चाप्यमवत् । बहुनां गणिकापहस्राणामाधियस्य यावत विहरित ।

एकोनिविशिद् विशेषाणां समाहार इति एकोनिविशिद्-विशेषी तस्यामिति भावः ।

प्रथम ऋध्याय

#### श्री विपाक सूत्र -

त्रयमहे परण्ते, दोच्चस्स ण भंते! श्राज्ञभवण्यस दुहिनवागाणं सम्गोणं जान संवत्तेण के श्रहे परण्ते १ तते ण से सुहम्मे श्रण्यारे जम्बू-श्रण्यारं एवं वयासी—एवं खलु जम्बू! तेणं कालेणं तेणं समएणं वाण्यियगामे णामं नगरे होत्या ऋद्धि । तत्य णं दृहवलासे सुहम्मस्स जक्खस्स जक्खायतणे होत्था । तत्थ णं वाण्यियगामे सिन्ते णामं राया होत्था । वएण्श्री । तस्य णं वाण्यियगामे मिन्ते णामं राया होत्था । वएण्श्री । तस्य णं वाण्यियगामे काम-ज्ञम्या णामं गण्या होत्था श्रहीण जान सुह्वा । वावत्तरीक्रलापंडिया, चउसद्वि-गण्यागुणोववेया, एगूण्तीस्विसेसे रममाणी, एक्कवीसर्रतगुण्यहाणा, वत्तीसपुरिसोवया-रक्कसला, णवंगसुत्तपंडिवोहिया, श्रद्धारसदेसी-भासाविसारया, सिगारागारचाहवेसा, गीयरित कोघट्यनहुकुसला, 'संगतगत सुद्धरत्थण उसियज्ञया सहस्सलंभा, विदिएणछत्तचाम-रक्कलवियाणिया, कर्णोरहप्याया वावि होत्था । वहूणं गणियासहम्साणं श्राहेनच्चं जाव विहर्रत ।

पदार्थ — भंते ! — हे भगवन् ! । जिति एं — यदि । समिए णं — श्रमण् । जाव — यावत् । संपत्ते णं — संप्राप्त, भगवान् महावीर ने । दुहिववागाणं — दुःख विपाक के । पढमस्स — प्रथम । ऋजम्मयणस्स — श्रथ्यवन का । ऋग्महे — यह पूर्वोक्त ऋगं । पर्एएत्ते — प्रतिपादन किया है तो । भंते ! — हे भगवन् ! । समरोणं — श्रमण् । जाव यावत् । संपत्तेणं — मोत्त प्राप्त भगवान् महावीर ने । दुहिववगाणं — दुःख विपाक मत । दोच्चस्स — दूसरे । श्रवक्तयणस्स — ऋथ्यवन का । के श्रव्हे — क्या श्रम् । पर्एण्ते — कथन किया है । तते णं — तदनन्तर । से — वह । सुहम्मे ऋण्गारे — सुध्मी श्रमणार श्री सुध्मी स्वामी जंबू- श्रण्गारं — जम्बू श्रमणार के प्रति । एवं वयासी — इस प्रकार वीले । एवं खलु — इस प्रकार निश्चय ही । जंबू ! — हे जम्बू ! । तेणं कालेणं — उस काल में तथा । तेणं समयणं — उस समय में । वाणियग्यामे — वाणिज ग्राम । ग्रामं — नामक नगरे — नगर । होत्या — था । विद्व — जो कि समृद्धि पूर्णं था । तस्स णं — उस । वाणियग्यामस्स वाणिज ग्राम के । उत्तरपुरिथमे — उत्तर पूर्व । दिसिभाए — दिशा के मध्य भाग, अर्थात् ईशान कोण् में । दृतिपलासे — दृति पलाश । ग्रामं — नाम का । उज्जाणे उद्यान । होत्या — था । तत्थ णं — उस । दुद्दश्वासे — दृतिपलारा उद्यान में । सुहम्मस्स — सुध्मी नाम के ।

<sup>(</sup>१) संगत —गत-हसित-भणित — विहितविलास — सललितसंनापांनपुण्युक्तोपचारकुशला, संगतेषु—समृचितेषु गतहसित — भणित-विहित-विलाससलित संलापेषु निपुणा, तत्र गतं गमनं राजहंसादिवत् , हसितं स्मित, भिणितं—वचनं कोकिलवीणादिस्वरेण युक्तं, विहित चेष्टितं, विलासो नेत्रचेष्टा, सललितसंलापाः वकोकचारालं कारसहितं परस्वरं भाषणं तेषु निपुणा चतुरा, तथा युक्तेषु समुचितेषूपचारेषु कुशलैति भाषः

<sup>(</sup>२) " — रिद्धत्यिमियसिक्के — ऋदिस्तिमितसमृद्धम् " ऋदं — नमः स्वशि — वहुन — प्राक्षाद — युनतं वहुननसंकुलं च, स्ति मितं — स्वकत्यरवक्षमयरिहतं, समृद्धं — धनधानयदि — महर्दिसम्पन्तम्, अत्र पदत्र वस्य कमधारयः । अर्थात् नगरं में गणतचुम्बी अनेक यहे २ अचि पासाद थे, और वह नगरं अनेकानेक जनों से व्याप्त था । वहां पर प्रजा सदा स्वचक और पर — चक के भय में रहित थी और वह नगर धन, धान्म आदि महा ऋदियों से सम्पन्न था ।

जक्षास्त - यत्तं को । जक्षायत्रे - यद्मायत्न । हात्या - या । तत्य जं वाणियगामे - उस वाणिजयाम नामक नगर में । मित्ते -- मित्र । सामां -- नाम का । राया होत्या -- राजा था । वससाओ -- वर्णक वर्णन प्रकरण पूर्ववत् जानना । तस्त णं—उम । भित्तस्स रराएो -- भित्र राजा की । सिरी णाभं -- श्री नाम की । देवी – देवी-पटरासी । हात्या – थी । बसमन्त्रो – वर्सक पूर्ववत् जानना । तत्थ मं वासियागामे – उस वाणिज अभ नगर में । श्राहीरा० - सम्पूर्ण पंचे नेद्रयों में युक्त शरीर वाली । "जाव - यावत् । सुरुवा --परम सुन्दरी । वावसरीकलापंडिया - ७२ कलात्रों में प्रवीसा । स्र उसद्विगसिया-गुस्तोववेया - ६४ गरिएका-गुणों से युक्त । पगुणतीसिविसेसे । २९विशेषों में । रममाणी - रमण करने वाली । पक्कवीसरितगु-खन्यदाणा - २१ प्रकार के रित गुलां में प्रधान । बत्तीसपुरिस्तोवयारकुस्तला काम - शस्त्र प्रसिद्ध पुरुष के ३२ उपचारों में कुशल । सावंगसुत्तपिडवोहिया -- सुप्त नय खंगों से जायत अर्थात् जिस के नौ आग दो कान, दो नेव, दो नासिका, एक रसना-जिल्हा, एक त्वक्तवमा और मन, ये नव जागे हुए हैं। अष्टारस्तदे-सीभासाविसारया - अठारह देशों की अर्थात् अठारह प्रकार की भाषा में प्रवीश । सिंगारागार-चारुवेसा - शृङ्गार प्रधान वेन युक्त, जिसका सुन्दर वेष मानों शृङ्गार का घर ही हो, ऐसी। गीयरतिर्गन धन्वनदृकुसला गीत (संगीतिवद्या), रति (कामकीडा) गान्धर्व (स्त्ययुक्त गीत), श्रीर नाट्य (स्त्य) में कुश-ल। संगतगतः - मनोहर गत-गमन आदि से युक्त। स्दरुत्थराः - कुचादि गत सौन्दर्य से युक्त। सह-स्तलंभा - गीत, नृत्य ब्रादि कलात्रों से सहस्र (हजार) का लाभ लेने वाली अर्थीत् वृत्यादि के उपलच्य में हजार मुद्रा लिया करती थी । कस्यिक्सया - जिसके विलास भवन पर ध्वजा फहराती रहती थी । विदिः एण छुराचामरबाल विया िएया - जिप्ते राजा की कृपा से छत्र तथा चमर एव बाल व्यजनिका संप्राप्त थी । वाचि - तथा ! कराणीरहृष्ययाथा - कर्णारथ नामक रथिवशेष से गमन करने वाली । कामज्ञस्या णामं -

(१) "—जाव यावत्—" पद से " - श्रहील-पडियुरल-पंचिदिय-सरीरा, तक्ष्वल-वंजल-गुणो-ववेया, मासुम्मासन्यमास-पडियुरलसुजाय-सञ्वंगसुंदरंगी, सिससोमाकारा, केता, पियदंससा, सुकवा—इम पदों का बहुस करना । इन का श्रर्थ निम्नोक है—

लच्या की अपेदा अहीन (समस्त लच्या से युक्त), स्वरूप की अपेदा परिपूर्ण (न अधिक हस्य ब्रीर न अधिक दीर्घ, न अधिक पीन और न अधिक क्ष्म ) अर्थात् अपने २ प्रमाण से विशिष्ट पांचों इन्द्रियोंसे उस का सरीर सुशोक्षित था। इस्त की रेखा आदि चिन्ह रूप जो स्वस्तिक आदि होते हैं उन्हें लच्या कहते हैं । मसा, तिल आदि जो शरीर में हुआ करते हैं, वे ब्याजन कहलाने हैं इन दोनों प्रकार के चिन्हों से यह गियाका सम्पन्न थी । जल से भरे कुएड में मनुष्य के प्रविष्ट होने पर जब उससे द्रीण (१६ या ३२ सेर) परिमित जल बाहिर निकलता है तब वह पुरुष मान वाला कहलाता है, यह मान शरीर की अवगहना- विशेष के रूप में ही प्रस्तुत प्रकरण में संग्रहीत हुआ है । तरालू पर चढ़ा कर तोलने पर जो अर्ध- भार (परिमाण विशेष) प्रमाण होता है वह अन्मान है, अर्थात उस गणिका के मस्तक से लेकर पैर तक के समस्त अवगव मान, उन्मान, एवं प्रमाण है, अर्थात् उस गणिका के मस्तक से लेकर पैर तक के समस्त अवगव मान, उन्मान, एवं प्रमाण से युक्त थे, तथा जिन अवगवों की जैसी सुन्दर रचना होनी चाहिये, वैसी ही उत्तम रचना से वे सम्पन्न थे। किसी, भी अंग की रचना न्यूनाधिक नहीं थी। इसलिये उस का शरीर सर्वांगसन्दर था। उस का आकार चन्द्र के समान सौम्य था। वह मन को इरण करने वाली होने से कमनीय थी। उस का दर्शन भी अन्तःकरण को इर्यजनक था इसी लिये उस का रूप विशिष्ट शोमा से युक्त था।

(२) कर्गीरथप्रयाताऽपि, कर्णीरथः प्रवहस्मधिश्रेषः तेन प्रयातं गमनं यस्याः सा । कर्णीरथो हि केषाब्चिदेव ऋद्विमतां भवति सोऽपि तस्या अस्तीत्यतिशयप्रतिपादनार्थोऽपि शब्दः।

#### श्री विपाक सूत्र—

द्रिसरा अध्याय

कामध्वजा नाम की एक । गिण्या —गिण्का । होत्था — थी, तथा । बहुणं गिण्यासहरसाणं — हजारी गिण्काश्ची का । स्नाहेवच्चं — स्नाधिपत्य-स्वामित्व करती हुई । जाव — यावत् । विहरति — समय व्यतीत कर रही थी ।

मूलार्थ — हे भगवन् ! यदि मोच्च — संप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर खामी ने दु:ख-विपाक के प्रथम अध्ययन का यह (पूर्वाक ) अर्थ प्रतिपादन किया है तो भगवन् ! विपाक-श्रुत के द्वितीय अध्ययन का मोच्चसम्प्रात श्रमण भगवान् महावीर खामी ने क्या अर्थ कथन किया है ! तद्वन्तर अर्थात इस प्रश्न के उत्तर में सुधर्मा श्रमणर ने जग्बू इनगार के प्रति इस प्रकार कहा कि — हे जम्बू ! उस काल तथा उस समय में वाण्जिमाम नाम का एक समृद्धिशाली नगर था । उस नगर के ईशान कोण में दूर्तिपलाश नाम का एक उद्यान था उस उद्यान में सुधर्मा नामक यन्न का एक यन्नायतन था।

उस नगर में मित्र नाम का राजा और उसकी श्री नाम की राणी थी। तथा उस नगर में अन्यून पंचेन्द्रिय रारीर युक्त यावन सुरूपा—रूपवती, ७२ कलाओं में प्रवीण, गांणका के ६४ गुणों से युक्त, २९ प्रकार के विशेषों—विषय के गुणों में रमणा करने वाली, २१ प्रकार के रित गुणों में प्रधान, ३२ पुरुष के उपचारों में निपुण, जिस के प्रसुप्त नव झंग जागे हुए हैं, १८ देशों की भाषा में विशारद, जिसकी सुन्दर वेष भूषा श्रुंगार-रस का घर बनी हुई है एवं गीत, रित और गान्धर्व, नाट्य तथा नृत्य कला में प्रवीण, सुन्दर गित—गमन करने वाली कुचादिगत सौन्दर्य से सुशोभित, गीत, नृत्य झादि कलाओं से सहस्र मुद्रा कमाने वाली, जिस के विलास भवन पर अंची ध्वजा लहरा रही थी, जिसको राजा की छोर से पारितोषिक रूप में, छत्र तथा चामर—चँवर, बालट्यजिन्श—चँवरी था छोटा पंखा, मिली हुई थी, और जो कर्णीरथ में गमनागमन किया करती थी, ऐसी काम—ध्वजा नाम की एक गिणका—वेश्या जोकि हज़ारों गिणकाओं पर आधिपत्य—स्वामित्व कर रही थी, वहा निवास किया करती थी।

टीका — प्रयम ऋष्ययन की समाप्ति के अनन्तर श्री जम्बू स्वामी ने ऋार्य सुधर्मा स्वामी से बड़ी नम्नता से निवेदन किया कि भगधन् ! जिनेन्द्र भगवान्श्री महावीर स्वामी ने दुःल विपाक (जिस में मात्र पाप जन्य क्लेशों का वर्णन पाया जाय) के प्रयम [ मृगापुत्र नामक ] श्रध्ययन का जो अर्थ प्रतिपादन किया है, उस का तो मैंने आप श्री के मुख से बड़ी सावधानी के साथ श्रवण कर लिया है परन्तु मगवान् ने इसके दूसरे अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है अर्थात् दूसरे अध्ययन में किस की जीवनी का कैसा वर्णन किया है दस से मैं सर्वया अर्थात हूँ, अर्तः आप उसका भी श्रवण करा कर सुक्ते अनुगृहीत करने की कृपा करें। यह मेरी आप के श्री सरगों में अर्थ्यन है !

यह प्रश्न जहां जम्बूस्वामी की अवण—विषयक तीवरुचि का संसूचक है, वहां आर्य सुधर्मा स्वामी के कथन की सार्थकता का भी द्योतक है। प्रतिपादक की यही विशेषता है, कि ओता की अवणेच्छा में प्रगति हो, ओता की इच्छा में प्रगति का होना ही, वक्ता की विशेषता की कसौटी है। जिस प्रकार वक्ता समयह एवं सिद्धांत के प्रतिपादन में पूर्णत्या समर्थ होना चाहिये, उसी प्रकार ओता भी प्रतिमाशाली तथा विनीत होना आवश्यक है। इस प्रकार ओता और वक्ता का संयोग कभी सद्भाग्य से ही होता है।

इस सूत्र से भी यही सूचित होता है कि जो ज्ञान विनय-पूर्वक उपार्जित किया गया हो

## हिन्दी भाषा टोका सहित।

\$00

वहीं सफल होता है. वहीं उत्तरीत्तर विकास को प्राप्त करता है, अन्यथा नहीं । इस लिये जो शिष्य गुरुवरणों में रह कर उन से विनय—पूर्वक जानीप. जन करने का अभिलाखी होता है, उस पर गुरुवनों की भी असाधारण कृपा होती है। उसी के फल स्वरूप वे उसे जानविभृति से परिपूर्ण कर देते हैं। इस विधि से जिस व्यक्ति ने अपने आतमा को जान—विभृति से अलंकृत किया है, वहीं दूसरों को अपनी जान—विभृति के वितरण से उन की अज्ञान—दरिद्रता को दूर करने में शक्ति—शाली हो सकता है। इस लिये प्रत्येक विद्यार्थी को गुरुजनों से विद्यान्यास करते सभय हर प्रकार से विनयशील रहने का यत्न करना चाहिये, अन्यथा उसका अध्ययन सफल नहीं हो सकता।

जम्बृ स्वामी के उक्त प्रश्न के उत्तर में श्री सुधर्मी स्वामी ने ' पर्व खलु जंबू! '' इत्यादि सूत्र में जो कुछ फरमाया है, उसका विवरण इस प्रकार है —

है जम्नू ! वाणिजयाम नाम का एक सुत्रसिद्ध और समृद्धिशाली नगर था, उस नगर के ईशान को एा में दूतिपलाश नाम का एक रमणीय उद्यान था, उस उद्यान में एक यक्षायतन भी था जो कि सुधर्मा यहां के नाम से प्रसिद्ध था ! वहां—नगर में मित्र नाम के एक राजा राज्य करते थे ! जो कि पूरे वैभवशाली थे ! उन की पटराणी का नाम श्री देवी था, वह भी सर्वांग —सुन्दरी और पतिवता थी। इस के ऋतिरिक्त उस नगर में कामध्वजा इस नाम की एक सुप्रसिद्ध राजमान्य गणिका—वेश्या रहती थी जिस के रूपलावस्य और गुणों का ऋनेक विशेषणों द्वारा सूत्रकार ने वर्णन किया है ।

वाणिज प्राम—इस राष्ट्र का अर्थ, पष्ठी तत्पुरुष समास से वाणिजो—वैश्यों का प्राम ऐसा होता है, किन्तु प्रस्तुत सूत्र में "वाणिज प्राम" यह नगर का विशेषण है, इसलिये क्यिषिकरण बहुनीहि समास से उसका अर्थ यह किया जा सकता है—जिस में वाणिजों-ज्यापारियों का ग्राम-समूह रहे उसे "वाणिज-प्राम" कहते हैं। तथा नगर शब्द की व्याख्या निम्नलिखित शब्दों में इसप्रकार वर्णित है—

पुरायपापिकयाविष्टैः द्यादानप्रवर्त्त हैः, कलाकलापकुशलैः सर्व-वर्रोः समाकुलम्, भाषाभिविं-विधाभिश्च युक्तं नगरमुच्यते ।

अर्थात् - पुराय और पापकी कियाओं के जाता, दया और दान में प्रवृत्ति करने वाले, विविध कलाओं में कुशल पुष्प, तथा जिन्न में चारों वर्ण निवास करते हो और जिस में विविध माषायें बोली जाती हों उसे नगर कहते हैं। इसकी निष्कति निम्नलिखित है --

"नगरं न गच्छन्तीति नगाः वृद्धाः पर्वताश्च तद्वद्धालत्वादुन्नतत्वाच्च प्रासादादयोऽपि, ते सन्ति पस्मिन्निति नगरम् ।

हमारे विचार में प्रथम वाणिज नामक एक साधरण हा ग्राम था। कुछ समय के वाद उस में व्यपारी लोग वाहिर से ब्राकर निवास करने लगे। व्यापार के कारण वहां की जन-संख्या में वृद्धि होने लगी एक समय वह ब्राया कि जब यह ग्राम व्यापार का केन्द्र—गढ़ माना जाने लगा, और उस में जन—संख्या काफी हो गई। तब यहां राजधानी भी वन गई, उसके कारण इस का वाणिज-ग्राम नाम न रह कर वाणि-ज्याम—नगर प्रसिद्ध हो गया। ब्राज भी हम ग्रामों को नगर और नगरों को ग्राम होते हुए प्रत्यन्न देखते हैं। जिस की जन-संख्या प्रथम हज़ारों की थी ब्राज उसी की जन-संख्या लाखों तक पहुँच गई है। समय वहा विचित्र है। उसकी विचित्रता सर्वानुभव—सिद्ध है। तथा उसी विचित्रता के ब्राधार पर ही इमने यह

<sup>🕈</sup> वाशिजानां प्रामः-- समूहो यस्मिन् स वाशिजप्राम इति न्यधिकरण--वहुनीहि:।

दूसरा ऋध्याय

#### कल्पना की है।

नगर का वर्शक (वर्शन-प्रकरण) प्रथम अध्ययन में कहा जा चुका है, एवं महाराज मित्र और महाराणी श्री देवी का वर्शक भी प्रथम अध्ययन कथित वर्शक के तुल्य ही जान लेना! केवल नाम भेद है, वर्शक पाठ में भिन्नता नहीं ! तात्पर्य यह है कि वर्शक पद से नगर, राजा, राणी आदि के विषय में किसी नाम से भी सूत्र में एक बार जो वर्शन कर दिया गया है, उस वर्शन का सूचक यह "वर्शकान्त्र्यां कर दिया गया है, उस वर्शन का सूचक यह "वर्शकान्त्र्यां पद है ।

कामध्वजा गिएका—कामध्यजा एक प्रतिष्ठित वेश्या थी । सूत्रगत वर्णन से प्रतीत होता है, कि वह रूप लावर्ण्य में ऋदितीय, संगीत श्रीर ट्रियकला में पारंगत तथा राजमान्य थी । इस से यह निश्चित होता है कि वह कोई साधारण वाजाब स्त्री नहीं थी किन्तु एक कलाप्रदर्शक सुयोग्य व्यक्ति की तरह प्रतिष्ठा— पूर्वक कलाकार स्त्री के रूप में अपना जीवन व्यतीत करने वाली स्त्री थी। उस के श्रंगोपांग आदि में किसी प्रकार की न्यूनता या विकृति नहीं थी, उसका शरीर लच्चण, व्यंजनादि से युक्त, मानादि से पूर्ण और मनोहर था।

- " बावसरीकलापंडिया—क्षासप्तितिकलापंडिता " अर्थात् वह कामव्वजा ७२ कलाओं में प्रवीसाथी। कला का अर्थ है किसी कार्य को भली भांति करने का कौशल। पुरुषों में कलाएं ७२ होती हैं। इन कलाओं में से अब तक कई कलाओं का विकास हुआ है और कई एक का विनाश। इन में कुछ ऐसी भी हैं, जिन में कई प्रकार के परिवर्तन और संशोधन हुए हैं। उन कलाओं के नाम ये हैं—
- (१) लेखन कला— लिखने की कला का नाम है। इस कला के द्वारा मनुष्य अपने विचारों को बिना बोले दूसरों पर भली भांति प्रकट कर सकता है।
- (२) गणित-कला इस कला से वस्तुओं की संख्या और उन के परिमाण या नाप तौल का उचित ज्ञान हो जाता है।
- (३) रूपपरावर्तन-कला इस कला के द्वारा लेप्य, शिला, सुवर्ण, मिण, वस्त्र और चित्र आदि में यथेच्छ रूप का निर्माण किया जा सकता है।
- (४) नृत्य-कला इस कला में मुर, ताल श्रादि की गति के श्रनुसार श्रनेकविध नृत्य के प्रकार सिखाए जाते हैं।
- (५) गीत-कला इस कला से "- वि.स समय कौनसा स्वर श्रालायना चाहिये श्रिमुक स्वर के अमुक समय श्रालायने से क्या श्रभाव पड़ता है ? -- "इन समस्त विकर्णों का बोध हो जाता है।
- (६) ताल-कला इस कला के द्वारा संगीत के सात स्वरों (१ षड्ज, २ ऋषभ ३ गान्धार ४ मध्यम, ५ — पंचम, ६ धेवत, ७ — निषाद । के ऋतुसार ऋपने हाथ या पैरों की गति को, ढोल, मृदंग या तवला पर या केवल ताली ऋथवा सुटकी वजा कर एवं जमीन पर पैर की डाट लगाकर साधा जाता है।
- (७) बाजिज-कला— इस कला से संगीत के स्वरभेद श्रीर ताल, लाग, डांट स्रादि को गति को निहार कर बाजा बजाना सीखा जाता है।
- (८) **बांसुरी बजाने की क**ला इस कला से बांसुरी और भेरी स्त्रादि को स्रनेकों प्रकार से बजाना सिखाया जाता है।
  - (९) नरलक्त्य-कला इस कला से " कौन मन्द्य किस प्रकृति वाला है है कौन मनुष्य

1,809

किस पद श्रीर किस काम के लिये उपपुक्त एवं श्रमुकूल है ? —'' इत्यादि वातें केवल मनुष्य के शरीर श्रीर उसके रहन सहन एवं उसके बोलो चाली, खान पान श्रादि को देख कर जानी जा सकती हैं।

- (१०) नारीलझाण-कला इस कला से नारियों की जातियां पहचानी जाती हैं और किस जाति वाली स्त्री का किस गुण वाले पुरुष के साथ सम्बन्ध होना चाहिये शिवस से उनकी गृहस्थ की गाड़ी सुखपूर्वक जीवन की सड़क पर चल सके । इन समरत यातों का जान होता है।
- (११) गजलचाएा-कला इस कला से हाथियों की जाति का बोध होता है ऋौर ऋमुक रंग, रूप, ऋगकार, प्रकार का हाथी किस के घर में ऋग जाने से वह दरिद्री से धनी या धनी से दरिद्री वन जायगा, यह भी इसी कला से जाना जाता है।
- (१२) ऋश्व-लक्षण-कला इस कला से घोड़ों की परीक्षा करनी सिखाई जाती है, ब्रौर इयाम पैर या चारों पैर सफेंट जिसके हो ऐसे घोड़ों का शुभ या ऋशुभ होना इस कला से जाना जा सकता है।
- (१३) द्रगडलक्षण-कला—इस कला से—िकस परिमाण की लम्बी तथा मोटी लकड़ी रखनी चाहिये ? राजाब्रों, मन्त्रियों के हाथों में कितना लम्बा ब्रीर किस मुटाई का दगड़ होना चाहिये ? दगड़ का उपयोग कहां करना चाहिये ? इत्यादि यातों का ज्ञान हो जाता है । इस के ब्रातिरिक्त सब प्रकार के कायदे कानूनों की शिक्षा का ज्ञान भी इस कला से प्राप्त किया जाता है।
- (१४) रतन-परीक्षाकला इस कला से--रत्नों की जाति का, उनके मूल्य का एवं रत्न अमुक्र पुरुष को अमुक समय धारण करना चाहिये, इत्यादि वातों का ज्ञान हो जाता है।
- (१५) धातुवाद-कला— इस कला से---धातुयों के खरा खोटा होने की पहचान करना सिखाया जाता है। उन का घनत्व और स्थायतन निकालने की किया का ज्ञान कराया जाता है। अमुक जमीन और अमुक जलवायु में अमुक र धातुएँ बहुतायत से बनती रहती हैं और मिलती हैं, इत्यादि अनेको बातों का ज्ञान इस कला से प्राप्त किया जाता है।
- (१६) **भंत्रवाद-कला** इस कला से आठ सिद्धियें और नव निधियें आदि कैसे प्राप्त होतीं हैं ? किस मन्त्र से किस देवता का आह्वान किया जाता है ? कीन मन्त्र क्या फला देता है ? इत्यादि वार्ती का ज्ञान प्राप्त होता है ।
- (१७) क**ियत्व-शक्तिकला**—इस कला से किवता बनानी श्राती है तथा उस के स्वरूप का बोध होता है । किव लोग जो **'सागर में सागर**' को बन्द कर देते हैं, यह इसी कला के जान का प्रभाव है ।
- (१८) तर्क —शास्त्र —कला इस कला से मनुष्य जगत के प्रत्येक कारण से उस के कारण का आहेर किसी भी कारण से उस के कार्य को कमपूर्वक निकाल सकने का कौशल प्राप्त कर लेता है। इस कला से मनुष्य का मस्तिष्क बहुत विकसित हो जाता है।
- (१९) नीति—शास्त्रः कला—इस कला से—मनुष्य सद असद् या खरे-खोटे के विवेक का एवं नीतियों का परिचय प्राप्त कर लेता है। नीति शब्द से राजनीति, धर्मनीति, क्टनीति, साधारणानीति और व्यवहारनीति आदि सम्पूर्ण नीतियों का प्रहण हो जाता है।
- (२०) तत्त्वविचार प्रमिदास्त्र कला इस कला से धर्म और अधमं क्या है १ पुरुष पाप में क्या अन्तर है १ आत्मा कहां में आती है १ और अन्त में उसे जाना कहां है १ मोजसाधन के लिये मनुष्य को क्या करना चाहिये १ इत्यादि बातों का जान हो जाता है ।

- (२१) ज्योतिषशास्त्र कला इस कला से मह क्या है ? उपग्रह किसे कहते हैं ? ये कितने हैं ? कहां हैं ? और कैसे स्थित हैं ? प्रहण का क्या मतलब है ? दिन रात छोटे बड़े क्यों होते हैं ? ऋतुयें क्यों बदलती हैं ? सूर्य पृथ्वी से कितनी दूर है ? गिणत ज्योतिष और फिलत-ज्योतिष में क्या अन्तर है ? इत्यादि आकाश सम्बन्धी आनेकों बातों का ज्ञान होता है ।
- (२२) बैटाकशास्त्र कला इस कला से हमारे शरीर की भीतरी बनावट कैसी है । भोजन का रस केसे और शरीर के कीन से भाग में तैयार होता है ! इडिडमें कितनी हैं ! उन के टूटने के कौन २ कारण हैं ! और कैसे उन्हें ठीक किया जाता है ! ज्वरादि की उत्पत्ति एवं उस का उपशमन कैसे होता है ! इत्यादि शर्तों का ज्ञान हो जाता है !
- (२३) षड्भाषा कला —इस कला से संस्कृत, शौरसेनी, मागधी, प्राकृत, पैशाची और अपभ्रश हन छ भाषायों का ज्ञान उपलब्ध किया जाता है।
- (२४) योगाभ्यास-कला इस कला से सांसारिक वित्रयों से मन हटाकर परमात्म भाव की स्रोर लगाए रखने का ज्ञान कराया जाता है। इस के द्वारा ८४ स्रासनों की साधना की जाती है। इस कला के द्वारा योग के स्राठों स्रंगों स्रादि की शिचा दी जाती है।
- (२५) रसायन करा इस कला से कई बहुमूल्य घातुएँ, जड़ी बृटियों के संयोग से तैयार की जाती है।
- (२६) ऋंजन-कला इस से नेत्रज्योति में दृद्धि करने वाले तरह तरह के छांजनों को तैयार करने की विधि सिखाई जाती है।
- (२७) स्वप्तशास्त्र-कता इस कता से स्वप्त कव आते हैं । क्यों आते हैं । इन का क्या स्वरूप है । कितने प्रकार के होते हैं । मध्यरात्रि के पहले और पीछे आने वाले स्वप्तों में से किस का प्रभाव अधिक होता है । स्वप्त बुरा है, या अच्छा है । यह कैसे जाना जा सकता है । इत्यादि अनेको प्रकार की बातों का बोध होता है ।
- (२८) इन्द्रजाल कला इस कला से हाथ की सफाई के अनेकों काम सीखना तथा दिखाना. किसी चीज़ के दुकड़े दुकड़े करके पीछे उसे उस के पहले के रूप में ला दिखाना, लौकिक दृष्टि में किसी पुरुष को निजींव बना करके, सब के देखते देखते किर से उसे सजीव बना देना, किसी की दृष्टि को ऐसा बान्ध देना कि उसे जो कहा जाए वही दिखे, किसी चीज़ को दुकड़े २ करके मुख द्वारा खा जाना और किर उसे उस के पूर्वरूप में ही नाक या बगल या कान की ओर से निकाल कर दिखाना, इत्यादि बातों की पूरी २ शिद्धा दी जाती है।
- (२९) रुपि → कमें कला इस कला से भूमी की प्रकृति कैसी होती है १ इस भूमी में कौन सी वस्तु अधिकता से उत्पन्न हो सकती है १ अमुक वस्तु या अमाज या दक्ष, लताऐ अमुक समय में लगाऐ जाने चाहियें १ उन्हें अमुक २ खाद देने से वे खुब फलते और फूलते हैं. खेती के लिये भिन्न भिन्न प्रकार के किन २ औजारों की आवश्यकता है १ इत्यादि बातों का सांगोपांग जान कुषक लोगों को कराया जाता है।
- (३०) बस्त्रविधि-कला इस कला के द्वारा वस्त्र किन किन पदार्थों से बनाए जाते हैं ! उन की उपज कहां, कब और कैसे, उत्तम से उत्तम रूप में की जा सकती है ! जिस कपास के तन्तु जितने ही ऋषिक लम्बे ऋषिक निकलते हैं, वह कैसा होता है ! उत्तम या ऋषम कोटि के कपास, ऊन, टसर, रेशम, या पश्म की क्या पहचान है ! इत्यादि बातों का पूरा पूरा जान लोगों को कराया जाता है !

- (३१) द्युतकला का शाब्दिक अर्थ है जुआ़ । जुआ़ भी प्राचीन काल में कलाओं में परिगणित होता था। इस का उद्देश्य केवल मनीविनोद रहता था ! इस में होने वाली हार जीत शाब्दिक एवं मनोविनोद का एक प्रकार समभी जाती थी। मनोविनोद के साथ २ यह विजेता बनने के लिये बौद्धिक प्रगति का कारण भी बनता था। परन्तु ज्यों २ समय बीतता गया त्यों २ इस कला का दुरपयोग होने लगा । यह मात्र मनोविनोद की प्रकिया न रह कर जीवन के लिये अभिशाप का रूप धारण कर गई । उसी का यह दुःखान्त परिखाम हुआ कि धर्मराज युधिष्ठिर जैसे मेधावी व्यक्ति भी सती →िशारोमणी द्रौपदी जैसी ऋादर्श महिलाओं को दाव पर लगा कैठे और न्त्रन्त में उन्हें बनों में जीवन की धड़ियां व्यतीत करनी पड़ीं । नल ने भी इसी कला के दुरुपयोग से ऋपने साम्राज्य से हाथ घोषा था। ऐमे एक नहीं ऋनेकों उदाहरए हैं। सारांश यह है। कि पहले समय में इस कला को मनोविनोद का एक साधन समका जाता था।
- (३२) व्यापारकला इस कला द्वारा, विशेषरूपेण लेन देन या खरीदने वेचने का काम करना िखाया जाता है ! व्यापार में सचाई और ईमानदारी की कितनी अधिक आवश्यकता है ! सम्पत्ति के बढ़ाने के प्रधान साधन कौन २ से हैं ? कल कारखाने कहां डाले जाते हैं ? कोन सा व्यापार कहां पर मुबिधा — पूर्वक हो सकता है १ इत्यादि गार्तो का भी इस कला द्वारा भान कराया जाता है ।
- (३३) राजसेवा -- कला -- इस कला द्वारा लीगों को राजसेवा का बोध कराया जाता है। राजा को राज्य की रक्षा ऋौर इर प्रकार की उन्नति के लिये केवल बन्धे हुए टैक्स दे कर ही त्रलग हो जाना राजमेया नहीं है, परन्तु राज्य पर या राजा पर कोई मामला ह्या पड़ने पर तन से, मन से और धन से सहायता पहुंचाना और उस की रक्षा के लिये ऋपना सर्वस्व भी लगाने में मंकुचित न होने का नान राज — सेवा है । इत्यादि बातें भी इस कला के द्वारा सिखाई जाती हैं।
- (३४) शकुनविचार-कला इस कला के द्वारा तरह २ के शकुन और अपशकुन को जानने की शक्ति मनुष्य में भली भांति आ जाती है। प्रत्येक काम की आरम्भ करते समय लोग शक्तन को सोचने लगते हैं। पशु पिच्चियों की बोली से उन के चलते समय दाईने या बाएं ऋष पड़ने से, किसी सधवा या विधवा के सन्मुख आ जाने से, इत्यादि कई गातों से शुम या अशुभ शकुन की जानकारी इस कला के द्वारा हो जाती है।
- (३५) जायुस्तम्भन कला वायु को किस तरह रोका जा सकता है ! उस का इख मन-चाही दिशा में किस प्रकार घुमाया जा सकता है ? स्की हुई वायु के वल ब्रीर तील का अन्दाजा कैसे लगाया जाता है ? उसका कितना जबदस्त बल होता है ? उससे कौन ५ से काम लिये जा सकते हैं ? इत्यादि स्नावश्यक श्रीर उपयोगी स्नानेकों वार्ते इस कला के द्वारा सिलाई जाती हैं।
- (३६) अधिनस्तम्भन कता धषकती हुई अग्नि यिना किसी वस्तु को हानि पहुंचाए वहीं की वहीं कैसे ठहराई जा सकती है ? चारों ख्रोर से धकधक करती हुई ख्रानि में प्रवेश कर और मन चाहे उतने समय तक उस में ठहर कर बाल २ सुरिक्षत उस से कैसे निकला जा सकता सकता है ? ऋीर आग के दहकते हुए अंगारों को हाथ या मुंह में कैसे रखा जा सकता है ? इत्यादि अनेकों हितकारी बातों का ज्ञान इस कला द्वारा प्राप्त किया जाता है।
- (३७) मेचवृष्टि-कज्ञा-भेघ कितने प्रकार के होते हैं ? उनके बनने का समय कौन सा है ? मूसलाधार वर्षा करने वाले मेव कैसे रंगरूप के हीते हैं १ इन्द्र धनुष क्या है १ वर्षा के समय ही क्यों

#### ओ विपाकं सूत्र ---

दिखाई देत' है ? ख़लग ख़लग प्रकार का क्यों होता है । मध्याद्ध में वह क्यों नहीं दीखता ? विजली क्या है ? क्यां प्रकट होती है ! इत्युद्धि बातों का ज्ञान इस कला द्वारा किया जाता है ।

- (३८) विलेपन-कज़ा— विलेपन क्या है ? यह देश, काल और पात्र की प्रकृति को पहचान कर शरीर को ताज़ा नीरोग सुगन्धित और यथोचित गर्म या ठएडा रखने के लिये की ने बनाया जाता है ? किन २ पदाथा से बनता है ? इस का उपयोग कद २ करना चा(इए ? इत्यादि यातों का ज्ञान इस कला द्वारा होता है !
- (३९) मर्दन या घर्षण कला धर्मार्थकानमोद्धाणां, शरीरं मूलसाधनम् —, के नियमानुसार यदि शरीर ही ठीक नहीं तो सारा नामय जीवन ही कि किरा है। शरीर का घषण करने से त्यचा के सब खिद्र कैसे खोले जा सकते हैं। मर्दन करने की शास्त्रीय विधियें कीन २ सी है। तैल खादि का मदन मास में अधिक से अधिक कितनी बार करना चाहिये। हाथ की रगड़ से शरीर में विद्युत का प्रवाह कैसे होने लगता है। तैलादि का मर्दन अपने हाथ से करने में औरों की अपेदा क्या विशेषता है। इत्यादि याता का जान इस कला द्वारा हो जाता है।
- (४०) ऊर्घ्यमन-कला वाष्प (भाफ) कैसे पैदा किया जाता है! उस की शक्ति का असर क्या किसी खास तर्फ ही पड़ सकता है? या दाहिने वाऐ ऊपर नीचे जियर भी चाहें उस से काम ले सकते हैं। उड़नखटोले और अनेको प्रकार के अन्य वायुयानों का रचना कैसे होती है । इत्यादि बातों का जान इस कला के दारा होता है।
- (४१) सुवर्ण सिद्धि-कला इसा कला के द्वारा खान से सोना निकालने के अतिरिक्त अन्य अमुक अमुक पदार्थों के साथ २ अमुक २ जड़ी वृद्यिं के रस, अमुक २ मात्रा में भिला कर अमुक परिमाण की गरमी के द्वारा उस घोल को फूंकने से सोना बन ने की विधि का ज्ञान प्राप्त होता है ।
- (४२) रूपसिदि-कला—अपने रूप को कैसे निखारना चाहिए ? इस के लिये शरीर के भीतर किन २ पदार्थों को पहुँचाना होता है ? और बाहिर किन २ विलेपनों का व्यवहार करना चाहिये ? ताकि चर्म में आमरण भुरियां न पड़ें, शरीर के डील डील को सुसंगठित बनाकर उसे सदा के लिये वैसा ही गठीला और चुस्त बनाए रखने के लिये प्रति दिन किस प्रकार के व्यायाम करने चाहियें ? इत्यादि बातों का जान इस कला के द्वारा हो जाता है।
- (४३) घाटबन्धन कला घाट, पुल नदी, नालों के बांध आदि कैसे बनाए जाते हैं? कहां बान्धना इनका आवश्यक और टिकाऊ तथा कम खर्चीला होता है? सड़कें, नालियां, मोरियां कहां और कैपे बनाई जानी चाहियें। तरह २ के मकानों का निर्माण कैसे किया जाता है? इत्यादि बातों का जान इस कला के द्वारा क्या जाता है।
- (४४) प्रहिद्द-कला किसी भी इन्न के कितने ही ऊर्चिया नीचे या मध्य भागवाले किसी भी निर्धारित पत्र को उस के निश्चित स्थान पर किसी भी निशाने द्वारा किसी निर्धारित समय के केवल एक ही बार में वेधने का काम इस कला के द्वारा सिखाया जाता है।
- (४५) मर्मभेदन कला इस कला के द्वारा शरीर के किसी खास और निश्चित भाग की किसी अध्यय द्वारा छेदन करने का काम सिखाया जाता है।
- (४६) लोकाचार -- कला -- लोकाचार-व्यवहार से अपना तथा संसार का उपकार कैसे होता है १ लोकाचार से भ्रष्ट होने पर मनुष्य का सारा ज्ञान व्यर्थ कैसे हो जाता है १ लोक-आचार को धर्म की बड़ कहते हैं सो कैसे १ आचार से दीधीय की प्राप्ति कैस होती है १ सुसी, दु:खी, पुरायात्मा और

११३

पापात्मा इत्यादि प्रकार के जो प्राणी संसार में पाये जाते हैं, इन में से प्रत्येक के साथ किस प्रकार का यथोचित आचार-व्यवहार किया जाए? ये सब बातें इस कला द्वारा जानी जाती हैं।

- (४७) लोकरकनन-कला—इस कला के द्वारा पुरुषों को मांति २ से लोकरखन करने की व्यवहारिक शिक्षा दी जाती है। उदाहरण के लिए -कोई आदमी लोकरखनार्थ इस प्रकार कई तरह से इसता या रोता है कि दर्शकों को तो वह इंसता या रोता हुआ नकर आता है, पर सचमुच में वह न तो अभ्य इंसता ही है और न रोता ही है।
- (४८) फलाकर्पण-कला फलों का आकर्पण ऊपर. दहिने या नाएं न होते हुए पृथिवी की ओर ही क्यों होता हैं १ प्रत्येक पदार्थ पृथ्वी से ऊपर की ओर चंहे फैंका जाए, या कोई अपनी मर्ज़ी से कितना ही ऊपर क्यों न उड़ जाए, तब भी अन्त में उसे पृथ्वी पर ही गिरना पड़ता है, यह क्यों होता है १ इत्यादि बांतों का जान इस कला के द्वारा होता है।
- (४९) अप्राल-अप्राल-कला—वे चीज़ें जो वास्तव में फलवान् होने की योग्यता रखते हुए भी फलती नहीं हैं, युख्यतः दो भागों में विभाजित की जाती हैं—एक तो स्थावर, जैसे वृक्ष, लतायें आदि और दूसरी जंगम वस्तुयें, जो चलती फिरती हैं. जैसे मनुष्य या पशु आदि ! कोई वृक्ष या लता फलती नहीं है तो क्या कारण है ? कौन साखाद उसे पहुँचाया जाए. तो वह फिर से फलवान् हो जाए या उस में कोई कीड़ा आदि न लग पाए ? इसी प्रकार पुरुषों के सन्तान नहीं होती है, तो इस का मूलकारण क्या है ? क्या पुरुष की जननेन्द्रिय किसी दोष से दूषित है ? या पुरुष का वीर्य सन्तानो पादन करने में अशक्त है ? अथवा स्त्रों का ही रज किसी विशेष दोष से सन्तानोत्यादन करने में असमर्थ है ? इत्यादि बातों का ज्ञान इस कला के द्वारा किया जाता है !
- (५०) धार-वन्धन-कला छुरे, भाले, तलवार ख्रादि शस्त्रों की पैनी से पैनी धार को मन्त्र, तन्त्र या ख्रात्मवल ख्रादि किसी ख्रन्य साधन द्वारा निष्कल बना कर उस पर दौड़ते २ चले जाना या इन शस्त्रों के द्वारा किसी पर प्रहार तो करना पर उसे तिनक भी चीट न पहुंचने देना ख्रयवा यहते हुए पानी की धार को वहीं की वहीं रोक देना ख्रयवा धारा को दो भागों में विभक्त करके मध्य में से मार्ग निकाल लेना, इत्यादि वातों की शिक्ता इस कला द्वारा दी जाती है।
- (५१) चित्र-कला लेखक, किन जातों की लिख कर बड़े र विशाल प्रन्थ तैयार कर देते हैं त्रीर पढ़ें लिखे लोगों का मनोरखन करते हैं एवं जीवन का पाठ पढ़ाते हैं, परन्तु उन सभी लम्बी चौड़ी बातों को एक चित्रकार चित्र के द्वारा संसार के सन्मुख उपस्थित कर देता है, जिस को देख कर स्त्रनपढ़ लोग मनोरखन कर लेते हैं एवं जिस से वे स्रपने को शिद्धित भी कर पाते हैं इस कला में चित्र-निर्माण के सभी चिक्रस्थों को सिखाया जाता है।
- (५२) श्रामवसावन-कत्ता यात कैसे और कहां बसाए जाते हैं १ पहाड़ों के ऊपर मरुमूनी में और दलदत्तों के पास ग्राम क्यों नहीं बसाये जाते १ छोटी छोटी पहाड़ियों और घारों को तत्ताह्यां और मैदानों की मूमियां ही वस्तियों के लिये क्यों चुनो जाती है १ कौन सी बस्ती बड़ी और कौन छोटी बन जाती है १ इत्यादि बातों का बीध इस कला के द्वारा कराया जाता है।
- (५३) कटक-उतारण-क आ छावनियां कहां डाली जानी चाहियें र उन की रचना कैसे करनी चाहिये र उन के रसद का प्रवन्ध कहां, कैसे ऋौर कितना करके रखना चहिये र शत्रु से कैसे सुरक्षित रहां जा सकता है र हत्यादि बातों का जान इस कला द्वारा कराया जाता है ।

- (५४) शकटयुद्धकला स्थी का युद्ध स्थी के साथ केंसे, कहां. और कव तक होना चाहिये ? स्थी को कहां तक युद्धकला से परिचित होना चाहिये ? स्थ को किन किन ऋस्त्र, शस्त्रों से सुसरिजत स्थाना चाहिये ? इत्यादि बातों की शिचा इस कला के द्वारा दी जाती है !
- (५५) गरुड़-युद्ध-कला सेना की रचना आगे से छोटी, पतली और पीछे से कमशः मोटी क्यों रखनी चाहिये हैं सेना की ऐसा रचना करने से और शत्रुयों पर छापा मारने से क्या तात्कालिक प्रभाव रहता है है इत्यादि बातों का ज्ञान इस कला द्वारा कराया जाता है।
- (५६) दृष्टि-युद्ध-कला आंखों से आंखें मिला कर परपद्म के लोगों को कैसे बलहीन एवं निकम्मे बनाया जा सकता है ! इत्यादि वातों का ज्ञान इस कला के द्वारा कराया जाता है !
- (५७) वाग-युद्ध-कला युक्तिवाद, तर्कवाद और बुद्धिवाद की सहायता से पर-पन्न के विपय का खएडन करना और स्वपन्न का मएडन करना और भांति मांति के सामान्य और पृष्ट् विपयों पर शास्त्रार्थ करना, इत्यादि यातों का ज्ञान इस कला द्वारा कराया जाता है।
- (५८) मुब्दि-युद्ध-कला हाथों को नान्धकर मुष्टि गना कर स्त्रीर उन के द्वारा नाना प्रकार से विधिपूर्वक घूंसामारी खेल कर परपत्त को पराजित करना, इत्यादि वातें इस कला के द्वारा सिखाई जाती है।
  - (५९) बाहु-युद्ध-कला-इस में मुच्चि के स्थान पर मुजाओं से युद्ध करने की शिका दी जाती है।
- (६०) दराड-युद्ध-कला इस कला में दराडों के द्वारा युद्ध करना सिखाया जाता है। कैसे और कितने लम्बे दराड होने चाहियें ब्रौर किस ढंग से चलाये जाने चाहियें ? ताकि शत्रु से ब्रापने को पुरचित रखा जा सके ? इत्याद बातें भी इस कला से सिखाई जाती हैं।
- (६१) शास्त्र-युद्धकला इस कला के द्वारा पाँठत शास्त्रीय जान को खएडन मण्डन के रूप में बोल कर या लिख कर प्रकट करने की युक्तियां सिखाई जाती हैं।
- (६२) सर्प-मर्दनकला सर्प के काटे हुन्रों की संजावनी श्रीपियां कीन कीन सी हैं १ वे कीन-सी जड़ी बूटियां हैं जिनके सूंघने या सुंघा देने भात्र से भयंकर से भयंकर जहरीले सर्पों का विष दूर किया जा सकता है ? सपा को कोल कर कैसे रखा जा सकता है १ इत्याद गाते इस कला के द्वारा सिस्पाई जाती हैं।
- (६३) भूतादि मर्दन-कला भूतादि क्या है ? ये मुख्यतया कितने प्रकार के होते हैं ? इन में निवंल और सबल जातियों के कीन से भूत होते हैं ? इन को वश में करने की क्या शित होती है ? कौन से मन्त्र तथा तन्त्रों के आगे इन की शक्तियां काम नहीं कर पातीं ? उन्हें कैसे, कहां, कब और कितने समय तक िद्ध करना पड़ता हैं ? इत्यादि बातों का जान इस कला द्वारा सिखाया जाता है।
- (६४) मन्त्रविधि-कला मन्त्रों के जप जाप की कौन सी विधि है ? कौन मन्त्र, कब, कहां कैंसे ह्रीर कितने जप-जाप के पश्चात् सिद्ध होता है शिजाप से जब वे सिद्ध हो जाते हैं. तब सम्पूर्ण ऐहिक इच्छाओं की पूर्ति कैंसे होती है शिउन से दैहिक, दैविक, द्रीविक बीधायें निर्मूल कैसे की जाती है शहरादि बालों का जान इस कला द्वारा कराया जाता है।
- (६५) यन्त्रविधिकला— मुख से मन्त्रों का उच्चारण करते हुए किसी घातु के पत्रों या भोजपत्र या साधारण कागृज् या दीवाल ख्रादि पर नियमित खाने बनाना ख्रीर उन में परिमित ख्रंकों का भरना यन्त्र का लिखना कहलाता है। यह यन्त्र कब लिखे जाते हैं १ मनोरथों के भेद से ये मुख्यतया कितने प्रकार के होते हैं १ इत्यादि बातों का ज्ञान इस कला के दूशरा किया जाता है।
  - (६६) तन्त्रविधिकत्ता --तरह २ के टोने करना, उतारे करना और विधान के साथ उन्हें बस्तियों

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

श्रिप

के चौरास्तों पर रखना भुटी पतलों की भोजन के पदचात् कील को खोलना, धान की मुद्री ब्रादि उतार कर किसी के सिरहाने रखना आदि २ कामों की विधियां इस कला के द्वारा लोगों को बताई जाती हैं। कला-कारों का कहना है कि इस कला के द्वारा कई प्रकार की दैहिक, दैविक और भौतिक वाधारों आसानी के साथ निर्माल की जासकती हैं।

- (३७) रूप-पाक-विधिकला- अपने का को निखारने लिये ऋतु, काल, देश की प्रकृति और अपनी प्रकृति का मेल मिला कर कीन २ पाकों का सेवन करते रहना चाहिए १ ये पाक कैसे अप्रीर कीन २ पदार्थी के कितने २ परिमाण से बनते हैं ? इत्यादि वातों का ज्ञान इस कला से लोगों को कराया जाता है।
- (६८) सवर्ण-पाक-विधिकला इस कला के द्वारा पुरुष अनेक विधियों से नानाविध सुवर्ण के पाकों का निर्माण सीखा करते थे। इस में प्रथम विधिपूर्वक सीने की शोधना, फिर उस के नियमित परिमास के साथ अन्यान्य आवश्यक पदार्था तथा जड़ी बृटियों को मिलाकर पाक तैयार करना, तदनन्तर उस का ब्रिधि के अनुसार सेवन करना, इत्यादि बातें भी इस कला में बताई जाती हैं।
- (६९) खन्धनकला किसी पर मन्त्र ऋौर दृष्टि ऋादि के वल से ऐसा प्रभाव डालना कि जिस से वह ब्रीरों की निगाह में बद्ध प्रतीत न ही सके परन्तु वह स्वयं की बद्ध समभ्तता रहे। यही इस कला का उद्देश है।
- (७०) मारणकला केवल मन्त्रों की सिद्धि और दृष्टिगल से विना किसी भी प्रकार का किसी पुरुषियशेष से युद्ध किए, यहां तक कि विना उसे देखे भाले केवल उस का नाम और स्थान मालूम कर एवं विना किसी भी प्रकार के शस्त्रों का उस पर प्रयोग किए उस के सिर को घढ़ से ऋलग कर देना या अन्य किसी भी प्रकार से उसे मार गिराना इस कला क. काम है।

(७१) स्तम्भन-कला-किसी व्यक्ति विशेष से ऋपने पराए किसी वैर का बदला लेने के लिये

उसे किसी नियत काल तक के लिये स्तम्भित कर रखना इस कला से लोग जान पाते हैं।

(७२) संजीवन-कत्ता-किसी मृतप्राय या मृतक दिखने वाले व्यक्ति को जो स्रकाल में ही किसी कारण-विशेष से मृत्यू की प्राप्त होता दिवाई दे रहा हो, मन्त्र, तन्त्र, यन्त्र ऋदि विधियों के बल या किसी भी प्रकार की संजीवनी जड़ी को उस के मृतमाय शरीर से स्पर्श करा कर उसे पुनर्जीवित कर देना इस कला द्वारा लोग जान पाते हैं 1

शास्त्रों में ७२ कलायें पुरुषों की मानी जाती हैं, किन्तु प्रकृत सूत्र में उन कलाओं का एक नारी में सुचित करने का अर्थ है कि उस नारी के महान् पांडित्य की अभिव्यक्त करना, और टीकाकार का कहना है कि प्राय: पुरुष ही इन कलाओं का ऋभ्यास करते हैं, स्त्रियां तो प्राय: इन का ज्ञान मात्र रख सकती है । लेखायाः वशकुनरुतवर्यन्ता गासित-प्रधाना कला प्रायः पुरुषास्थानेवास्यासयोग्याः,

- (१) यह कला वर्णन स्वर्गीय, जैनदिवाकर, प्रसिद्धवक्ता, पण्डित श्री चौथमल जी महाराज द्वारा विरिचत ''भगवान् महावीर का श्रादश-जीवन'',नामक ग्रन्थ से उद्घृत किया गया है। शाब्दिक रचना में कुछ अविश्यक अन्तर रखा गया है और आविश्यक एवं प्रकरणानुकारी भाव ही संकलित किये गए हैं। कहीं बर्णन में स्वतन्त्रता से भी काम लिया गया है।
- (२) इस वर्णन से प्रतीत होता है कि टीकाकार श्री अप्रभयदेवस्रि के मत मैं ७२ कलाओं में से प्रथम की लेखन कला है और अन्तिम कला का नाम शकुनकतकला है, परन्तु हमने जिन कलाओं का वर्णन अपर किया है, उन में पहली तो धृत्तिकार की मान्यतानुसार है परन्तु ऋन्तिम कला में भिन्नता है। इस का कारण यह है कि कलाओं का वर्णन प्रत्येक ग्रन्थ में प्रायः भिन्न भिन्न रूप से पाया जाता है। ऐसा क्यों है ? यह विद्वानों के लिये विचारणीय है।

स्त्रोणां तु विशेषा पत्र प्राय इति !

'चउसिट्ट-गिर्णिया—गुणोववेया—चतुष्वष्टिगिर्णिका—गुणोपेता—अयोत् वह कामध्वजा गिर्णिका, कामसूत्र वर्णित गिर्णिका के ६४ गुण अपने में रखती थी। वास्त्यायन कामपूत्र में अष्टविध आलिंगन वर्णित हुए हैं, उन आठों में प्रत्येक के आठ आठ भेद होने से ६४ भेद गिर्णिका के गुण कहलाते हैं। वास्स्यायनोक्तान्यालिंगनादीन्यष्टी वस्तूनि, तानि च प्रत्येकमष्टभेदत्वाच्चतुःष्टिरभेवन्ति चतुःपष्ट्या गिर्णिकागुणैरुपेता या सा तथेति वृत्तिकारः।

"प्रमू ण्तीस विसेसे रममाणी — एकोन त्रिशिष्यां रममाणा —" यहां पठित जो विशेष पद है उस का अर्थ है — विषय अथया विषय के गुण । विषय के गुण २९ होते हैं, इन में कामध्वजा गणिका रमण कर रही यी अर्थीत् गणिका विषय के २९ गुणों से सम्पन्न यी । वात्स्यायन कामसूत्र आदि अन्थों में विषयगुणों का विस्तृत विवेचन किया गया है।

"—एक्कवोसरितगुण्यहाणा —एकविंशितिरितगुणप्रधाना —" अर्थात् कामध्वजा गिएक <sup>र</sup> २१ रितगुणों में प्रधान-निषुण थी। मोहनीयकर्म की उस प्रकृति का नाम रित है जिस के उदय से भोग में अनुरक्ति उत्पन्न होती है, अथवा मेथुनकीड़ा का नाम भी रित है। रित के गुण (भेद) २१ होते हैं, उन में यह गिणका निषुण थी। रितगुणों का सांगोगंग वर्णन वास्स्थायन कामसूत्र आदि अन्थों में किया गया है।

"—वचील —पुरिसोवयर —कुसला —द्वाविंशत् - पुरुषोपचारकुशला —" अर्थात् पुरुषों के ३२ उपचारों में वह कामध्वजा गिणका कुशल थी । उपचार का अर्थ होता है — आदर, (सत्कार अथवा सम्योचित व्यवहार । इन उपचारों में वह गिणका छिद्धहस्त थी । उपचारों का सविस्तृत व्याख्यान वातस्यायन कामसूत्र आदि यन्थों में किया गया है ।

"— नवंगसुत्तपिडिबोहिया — प्रतिबोधितसुप्तनवांगा — " अर्थात् जगा लिये हैं सोये हुए नवांग जिसने, तालार्य यह है कि बाल्यकाल में सोये हुए नव अंग जिस के इस समय जागे हुए हैं अथवा जिसके नेत्र प्रभृति नव अंग पूर्णरूप से जायत हैं। इसका भावार्य यह है कि मानवी व्यक्ति की वाल्य अवस्था में उस के दो कान, दो नेत्र, दो नासिका, एक जिह्बा, एक त्वा और एक मन ये भी अंग जागे हुए नहीं होते अर्थात् इन में किसी प्रकार का विकार (कामचेंथ्या) उत्पन्न हुआ नहीं होता ये उस समय निर्विकार-विकार से रहित होते हैं। यहां निर्विकार की सुष्त और विकृत की प्रबुद्ध — जायत संज्ञा है। जिस समय युवाबस्था का आगमन होता है, उस समय ये नी ही अर्ग जाग उठते हैं, अर्थात् इन में विकार उत्पन्न हो जाता है। इस से स्त्रकार ने उक्त विशेषण द्वारा कामध्वजा को नवयुवती प्रमाणित किया है।

"—श्रहारस—देसीमासा—विसारया—श्रष्टादशदेशीमाषा—विशारदा—" अर्थात् १—चित्तात (किरात-देश), २—वर्वर (श्रनार्य देशविशेष), ३—वकुश (श्रनार्य देशविशेष), ४—यवन (श्रनार्य देशविशेष), ५—पहनव (श्रनार्य देशविशेष), ६—इप्तिन (श्रनार्य देशविशेष), ७—च रिक्तनक, ८—लाप्तक (श्रनार्य देशविशेष), ९—लकुश (श्रनार्यदेशविशेष), १०—द्रविड (भारतीय देश), ११—पिंहल द्रीप 'लंका द्रीप ), १२—पुलिंद (श्रनार्य देशविशेष), १३—श्रद्य (श्रद्यदेश), १४—पक्तण (श्रनार्य देशविशेष), १५—वहलो (भारत वर्ष का एक उत्तरीय देश:, १६—मुद्यदं (श्रनार्य देशविशेष), १५—श्रद्य (श्रनार्य देशविशेष), १८—गारस(फारस-ईरान) इन

<sup>(</sup>१) हे श्रोत्रे, हे चचुषी, हे घाणे एका जिव्हा, एक त्वक्, एकं च मनः इत्येतानि नवांगानि सुन्तानीय सुन्तानि योवनेन प्रतिबोधितानि स्वार्थप्रहण्णपटुतां प्राप्तानि यस्याः सा तथा (वृक्तिकारः)

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

१८ 'देशों की भाषा-बोली से कामध्वजा गणिका सुपरिचित थी, इस वर्णन में यह स्पष्ट हो जाता है कि किंग्एका जहां काम-शास्त्र वर्णित विशेष रितिगुण ऋदि में निषुणता लिये हुए थी वहां वह भाषाशास्त्र के वैदृष्य से भी परिपूर्ण थी, ऋोर ऋसाथरण एवं सर्वतीमुखो मस्तिष्क की स्वामिनी थी।

'—सिंगारागारचारुवेसा-श्रक्षारागारचारुवेषा —स्रथीत् उस का सुन्दर वेश शृङ्गार —रस का कर बना हुस्रा था । ताल्पर्य यह है कि उस की वेप-भूषा इतनो मनोहर थी कि उस से वह शृङ्गार रस की एक जीतीजागती मूर्ति प्रतीत होती थी ।

"-गीय-रित-गन्यव्य-नह कुसला --गीत -- रितगान्ध्यनास्यकुराला- अर्थात् वह गीत, रित, गान्धवं और नाट्य आदि कलाओं में प्रयोख थी। ताल्प्यं यह है कि वह एक ऊंचे दर्जे की कलाकार थी। गीत संगीत का ही दूसरा नाम है। रित-कीडाविशेष को कहते हैं। गान्धवं--च्ल्ययुक्त संगीत का नाम है, और केवल चुल्य की नाट्य संज्ञा है [गान्धवं नृत्युक्तगीतम्, नाट्यं तु नृत्यमेवेति वृत्तिकारः]

"—संगत गत—'' इस निर्देश से बहुए किया जाने वाला समस्त पाट वृत्तिकार ऋभयदेव स्रि

के उल्लेखानुसार निम्नलिखित है —

'संगय-गय-भिण्य-विहित-विज्ञास सजित्य-संज्ञाव-निउण-द्वत्तोवयार - कुलला' इिंब हर्यम्, संगतान्युचितानि गीतादीनि यस्याः सा वधा सलिलिता प्रसन्नतीपेता ये संलापास्तेषु निपुणा या सा तथा, युक्ताः संगता ये उपचारा व्यवहारास्तेषु कुशला या सा तथा, ततः पदत्रयस्य कर्मधारयः' श्रयति उस के गमन, वचन श्रीर विहित-चेष्टायें, समुचित यीं, यह मन को लुमाने वाले संभाषण में निपुण थी, श्रीर व्यवहारस एवं व्यवहार कुशल थी।

" सुन्दरत्थण。" आदि समग्रपाठ का वृत्ति में विवरस पूर्वक इस प्रकार निर्देश किया है—

" सुन्दर त्यण-जहण-वयास-कर-चरण-नयस-लावरण-विलास-कलिया " इति व्यक्तम्, नवरं जघनं पूर्वः कठिमागः, लावरयमाकारस्य स्पृहसोयता, विलासः स्त्रीसो चेष्टाविशेषः " । अर्थात् उस के स्तन, र जघन (कमर का अप्रमागः), यदन (मुखः), कर (हाथ), चरस और नयन प्रमृति स्रंगप्रत्यंग बहुत सुन्दर

(१) स्वतन्त्रका से १८ देशों का नाम कहीं देखने में नहीं ऋाया परन्तु राजध्श्रीय ऋादि सूत्रों में १८ देशों की दासियों का वर्णन मिलता है, उसी के ऋाधार से ये १८ नाम संकलित किये गए हैं।

(२) कामी पुरुष स्त्रों के स्तन, मुखादि ख्रांगां को किन २ से उपिमत करते हैं, ख्रथीत् इन को किस २ की उपमा देते हैं तथा जानी पुरुषों की दृष्टि में उन का वास्तविक स्वरूप क्या है। उस के लिये भर्नुहरि जो का निम्नोक्त इलोक ख्रवस्य ख्रवलोकनीय है --

स्तनौ मांस-प्रन्थी, कनककलशावित्युपमितौ । मुखं श्लेष्मागारं, तद्गि च शशांकेन तुलितम् ॥ स्रवन्मुत्र-विलन्तं, करिवरकरस्पद्धं जघनम् ।

न्न्रहो ! निन्द्यं रूपं, कविजनविशेषैः गुरुक्ततम् ॥ १ ॥ विराग्यशतक ]

त्रथित्—यह कितना त्राश्चर्य है कि स्त्री के नितास्त गाईित स्वरूप को किवजनों ने ऋत्यन्त सुन्दर पदार्थों से उपमित करके कितना गौरवानिवत कर दिया है जैसे कि —उसके वस्त्रथल पर लटकने बाली मांस की प्रन्थियों —रतनों को दो स्वर्ण घटों के समान बतलाया, इलेज्मा बलगम के ऋगगार रूप मुख को चन्द्रमा से उपमित किया ऋगेर सदा मूत्र के परिसाय से भीगे रहने वाले जघनों उस्र्यां को श्रेष्ठ हस्ती की संड से स्पद्धी करने वाले कहा है। तालार्य यह है कि किव-जनों का यह ऋविचारित पत्तपात है जो कि वास्तिश्वरता से दूर है।

#### श्री विपाक सूत्र —

त्रे और रूप वर्ण लावस्य ( स्नाइन्ति की सुन्दरता ) हास तथा विज्ञात (स्त्रियों की विशेष चेष्टा ) बहुत मनोहर था।

- "— फ्रिसियम्या-उ विद्वत्तभन्न —" अर्थात् कामध्यना गणिका के विशाल भवन पर ध्यना (छोटा ध्वन) फहराया करती थी। ध्वन किसी भी राष्ट्र की पुर्ध्यमयी संस्कृति का एवं राष्ट्र के तथागत पुरुषों के अमर इतिहास का पावन प्रतीक हुआ करता है। ध्वन को किसी भी स्थान पर लगाने का अथ है अपनी संस्कृति एवं अपने अतीत राष्ट्रिय पूर्वां के प्रति अपना सम्मान प्रकट करना तथा अपने राष्ट्र के गौरवानुभव का प्रदर्शन करना। ध्वन का सम्मान राष्ट्र के पत्येक निवासी का सम्मान होता है और उस का अपमान राष्ट्र के प्रत्येक निवासी के अपमान का संस्चक बनता है। इसी दृष्टि को सम्मुख रखते हुए राष्ट्रिय-भावना के धनी लोगं ध्वन को अपने मकानों पर लहरा कर अपने राष्ट्र के अतीत गौरव का प्रदर्शन करते हैं। सारांश यह है कि काम-वन्ना गिएका का मानस राष्ट्रिय-भावना से समलंकृत था, वह गिणका होते। हुए भी अपने राष्ट्र की संस्कृति एवं उसके इतिहास के प्रति महान् सम्मान लिये हुए थी, और साथ में वह उस का प्रदर्शन भी कर रही थी।
- "—सहस्तलंमा—सहस्रलामा—" अर्थात् वह कामध्यवा गरिएका अपनी नृत्य, गीत आदि किसी भी कता के प्रदर्शन में हजार मुद्रा प्रहरण किया करती थी, अथवा सहवास के इच्छुक को एक सहस्र मुद्रा मेंट करती होती थी अर्थात् उस के सरीर आदि का आदिथा उसे ही पाप्त होता था जो हजार मुद्रा अर्थण करे।
- "—विदिएण-छत्त —चामरवालविषाणिषा —वितीर्ण छत्रचामरवालव्यजनिका —" अर्थात् राजा की स्रोर से दिया गया है छत्र, चामर-चँवर स्रोर वालव्यजनिका चँवरी या छोटा पंखा जिस को ऐसी, स्रव्यति कामध्यजा गणिका की कलान्नां से प्रसन्त हो कर राजा ने उसे पारितोषिक के रूप में ये सम्मान स्चक छत्र, चामरादि दिये हुए थे। इन विशेषणों से कामध्यजा के विषय में इतना ही कह देना पर्याप्त है कि वह कोई साधारण याजार में बैठने वाली वेश्या नहीं थी स्राप्त एक प्रसद्ध कलाकार तथा राजमान्य स्रसाधारण गणिका थी।
- ''—कर्मणीरहप्ययाया —कर्मीरथप्रयाता—" अर्थात् वह गरिएका कर्मारथ के द्वारा आती जाती थी, अर्थात् उस के गमनागमन के लिये कर्मारथ प्रश्नानरथ नियुक्त था । कर्मारथ यह उस समय एक प्रकार का प्रयान रथ माना जाता था, जो कि प्राय: समृद्धि—शाली व्यक्तियों के पास होता था।
- "ब्राहेबच्चे जाव विहरति" इस पाठ में उद्गितित "जाव यावत्" पद से सूनकार को क्या विविच्चत है रिडस का सविवर्ण निर्देश वृत्तिकार के शब्दों में इस प्रकार है
- "— ऋहिवच्च —" ति ऋषिपत्वम् ऋषिपतिकर्म, इह यावत्करणादिदं हरम् " पोरेवच्चं —" पुरोवितिःवमग्रेसरःविमत्यर्थः । " मिट्ट्रां मतुः तं गोपकत्वम् " सामित्तं —" स्वस्वामि सम्बन्धमात्रम्, ' महत्तरात्तं —"महत्तरगत्वं रोपवेद्या जनापेता महत्तमताम् " आणाईसरसेणावच्चं —" आशेश्वरः ऋषा प्रधानो यः सेनापितः, सैन्यनायकरतस्य भावः कर्म वा आशेश्वरसेनापत्यम्, " कारेमाणा —" कारयन्ती परेः " पालेमाणा —" पालयन्ती स्वयमिति । अर्थात् वह गिण्का हृकारी गणिकाओं का ऋषित्यः और पुरोवितिःव करती थो । तास्यं यह है कि उन स्व में वह प्रधान तथा अग्रेसर थी उन की पोषिका पालन पोषण् करने वाली थी । उन के साथ उस का सेविका ऋषेर स्वामिनी जैसा सम्बन्ध था। सार्राश्च यह है कि सहस्रों वेद्यायें उसकी आजा में रहती थी और वह उनकी पूरो २

दसरा ऋध्यायी

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

देख रेख रखती थी । संहेप में कहें तो कामध्यजा वाणिजप्राम नगर की सर्व-प्रधान राजमान्य श्रीर सुप्रसिद्ध कलाकार वेश्या थी ।

इस प्रकार से प्रस्तुत सूत्र में काम-यजा गणिका के तंसारिक वेंभव का वर्णन प्रस्तावित किया गया है। इस में सन्देह नहीं कि स्त्री-जाति की प्रवृत्ति प्राय: संसाराभिम्खी होती है, वह सांसारिक विषय— वासनार्त्रों की पूर्ति के लिये विविध प्रकार के साधनों को एकांत्रत करने में व्यस्त रहती है। परन्तु इस में भी शंका नहीं की जा सकती कि जब उस की यह प्रवृत्ति कभी सदाचाराभिगामिनी बन जाती है और उस की हृदय — स्थली पर धार्मिक भावनात्रों का स्रोत बहने लग जाता है तो वही स्त्री-जाति संसार के सामने एक ऐसा पुनीत स्नादर्श उपस्थित करती है, कि जिस में संसार को एक नये ही स्वरूप में अपने स्नाप को स्रवलोकन करने का पुनीत स्नवसर प्राप्त होता है। स्त्री-जाति उन रत्नों को खान है कि जिन का मृत्य संसार में स्त्रांका ही नहीं जा सकता। जिन महापुरुषों की चरण-रज से हमारी यह भारत वम् धरा पुष्य भृभ कहलाने का गीरव प्राप्त करती है उन महापुरुषों को जन्म देने वाली यह स्त्री जाति ही तो है। हमारे विचारानुसार तो संसार के उत्थान स्नीर पतन दोनों में ही स्त्री-जाति को प्राधान्य प्राप्त है। स्रस्तु।

श्चय सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में प्रस्तुत श्रध्ययन के नायक का वर्णन करते हैं --

मूल — 'तत्थ एं वाणियग्गामे विजयमित्ते नामं सत्थवाहे परिवसति श्रड्ढे० । तस्स एं विजयमित्तस्स सुभदा नामं भारिया होत्था । श्रहीण० । तस्स एं विजयमित्तस्स पुत्ते सुभदाए भारियाए अत्तए उजिमतए नामं दारए होत्था, श्रहीण० जाव सुरूवे ।

पदार्थं — तत्थ गां — उस ! वाणियगामे — वाणिज — ग्राम नामक नगर में ! विजयमिरी — विजयमिरी — विजयमिरी — वाण्यं — नाम का ! सत्थवाहे — सर्थवाह — व्यापारी यात्रियों के समूह का मुखिया ! परिवस्ति — रहता था जो कि ! श्रङ्कें — घनो धनवान् था ! तस्स गां — उस ! विजयमिरास्स — विजयमिरास्स — विजयमिरास्त की ! श्रहीण ० — ग्रन्यून पञ्चेन्द्रिय शरीर सम्पन्न ! सुभद्दा — सुभद्दा । नामं — नाम की ! भारिया — भार्या ! होतथा — भी ! तस्स गां — उस ! विजयमिरास्स — विजयमिरा का ! पुरो — पुत्र ! सुभद्दा भारिया ए — सुभद्रा भार्या का ! श्रुरो — पुत्र ! सुभद्दा भारिया ए — सुभद्रा भार्या का ! श्रुरो — नाम का ! सुभद्दा भारिया ए — सुभद्दा भार्या का । श्रुरो — श्रुरो — श्रुर्वे — सुन्दर सुप्याला था ।

मृलार्थ-उस व।िराजमाम नगर में विजयमित्र नःम का एक धनी सार्थवाह-व्यापारी वर्षे का मुन्विया निवास किया करता था। उस विजय मित्र की सर्वोग --मम्पन्त सुभद्रा नाम की भार्थी थी। उस विजयमित्र का पुत्र ऋौर सुभद्रा का खात्मज उजिमतक नाम का एक सर्वोग -- सम्पन्त ऋौर रूपवान् बालक था।

टीका --कामध्वजा गिएका के वर्णन के अनन्तर सूत्रकार उद्मितक के माता पिता का वर्णन कर रहे हैं। वाणिज---श्राम नगर में विजयमित्र नाम का एक सार्थवाह (व्यापारी वर्ग के मुख्य-

<sup>(</sup>१) द्याया — तत्र वाणिजाम्रामे विजय — मित्रो नाम सार्थवाहः परिवसित स्राट्यः । तस्य विजय-मित्रस्य सुमदा नाम भार्योऽभूत् । स्रहोनः । तस्य विजयमित्रस्य पुत्रः सुमद्रायाः भार्याया स्रास्मनः उन्भितको नाम दारकोऽभूत् । स्रहोनः यावत् सुरूपः ।

नायक को अध्यक्त यात्री —समूह के प्रधान को सार्थवाह कहते हैं। निवास किया करता था। जीकि बड़ा धनवान् था उसकी परना का नाम सुभद्रा था। तथा उनके उड़िभतक नाम का एक बालक या जीकि सुनदर शरीर अध्य मनोहर आकृति वाला था।

सूत्रकार के "— ग्रङ्हे०—'' इस सांकेतिक पाठ से ''—दित्तो, विस्थिएए। विडल—भवए-सयए। सए। जाए। वाहणाइएए), बहुधए-शहुजायरूवरय य, ऋाओगपश्रोगसंपउत्तो, विच्छुड्डियविजलभक्तपाएं, वहुदासीदासगामहिसगवेलयप्पभूष, वहुजएस्स ऋपरिभूय—" [ह्राया—दीप्तो, विस्तीर्ण-विपुल भवन-यपनासन यान —वाहनाकीर्णों, बहुधन-बहुजातरूपरजत, ऋायोगप्रयोगसंप्रयुक्तो, विच्छुर्दित—विपुल-भक्तपानो, बहुदासीदासगोमहिषगवेलकप्रभृतो, बहुजनस्य ऋपरिभृतः । यह ग्रह्ण करनाः इस का ऋथं निम्तोक्त है—

वह विजयमित्र सार्थवाह दीत तेजस्वी, विस्तृत और विपुल भवन (मकान), शयन (राय्या), और आसम (चौंको ख्रादि), यान गाड़ी श्रादि।, और वाहन (घोड़े ब्रादि) तथा घन, सुवल और रजत (चान्दी) की बहुलता से युक्त था. अधमर्णा ऋग्ण लेने वाले) को वह अनेक प्रकार से व्याज पर रुपया दिया करता था। उसके वहां भोजन करने के अनन्तर भी बहुत सा अन्न बाकी बच जाता था, उसके घर में दास, दासो ब्रादि पुरुष और गाय, मैंस और यकरी ब्रादि पशु थे, तथा वह बहुतों से भी पराभव को प्राप्त नहीं हो पाता था अथवा जनता में वह सशक्त एवं सम्माननीय था।

"—ऋहीरा। • " इस संकेत से वह समस्त पाठ जो कि प्रथम अध्ययन में वर्णित मृगादेवी के सम्बन्ध में वर्णित किया गया है, उसका प्रहरा समस्ता ।

"— ऋहीण ० जाव सुरुवे—" इस पाठ के " जाव-यावत् " पद से—"— ऋहीण पडियुरण-पंचिदियसरीरे, लक्षणवं जणगुणीववये, माणुस्माण्पमाण-पडियुरणसुजायसव्वंगसुं दरंगे, सिस्सा-माकारे, कंते, पियदंसणे—" [छाया— ऋहीन परिपूर्ण— पञ्चेन्द्रियशरीरः, लक्षणव्यंजनगुणोपेतः, मानोन्मान-प्रमाणपरिपूर्णसुजातसर्वां गसुन्दरांगः शशिसौम्याकारः, कान्तः, प्रियदर्शनः ] यह समस्त पाठ अह्ण करना अर्थात् वह उजिकतक कुमार केता था हिस का वर्णन इस पाठ में किया गया है। ताल्प्यं यह है कि उसकी पांचों इन्द्रियें सम्पूर्ण एव निर्दोंप थीं ? श्रीर उसका शरीर विक्षण, व्यंजन श्रीर

व्यंजन - शरीरगत मस्पा, तिलक ब्रादि चिन्हों की व्यंजन संज्ञा है।

गुरा -- विनय, सुरीलता और नेवा-भाव ऋादि गुरा कहे जाते हैं।

सान — जिसके द्वारा पदार्थ मापा जाय उसे मान कहते हैं। अथवा कोई पुरुष जल से भरे हुए कुंड में प्रवेश करें और प्रवेश करने पर यदि कुंड में से एक द्रोण — [ चार आड़क प्रमाण-१६ सेर ] प्रमाण जल बाहिर निकल जावे तो वह पुरुष मानशुक्त कहलाता है।

उन्मान - भान से अधिक अथवा अर्द्धभार को उन्मान कहते हैं।

प्रमाण — ऋपनी ऋ'गुलि से १०८ ऋ'गुलि पर्यन्त ऊ'चाई की प्रमाण संज्ञा है, जिस पुरुष की इतनी ऊंचाई हो वह प्रमाण्युक्त कहलाता है।

इस प्रकार मान् उन्मान और प्रमाण युक्त, यथा योग्य अवयवों से संघटित शरीर वाले पुरुष की सजातसर्वीगसुन्दर कहा जाता है।

श्रियदश्रीन — जिस के देखने से मन में आकर्षण पैदा हो, अथवा जिस का दर्शन मन की सुभावे उसे प्रियदर्शन कहते हैं।

<sup>(</sup>१) लक्कण - विद्या, धन अर्थेर प्रमुख अर्थि के परिचायक इस्तगत (हाथ की रेबाओं में बने हुए) स्वस्तिक आदि हो वहां पर लक्कण शब्द में अभिप्रेत हैं।

गुणों से युक्त था, तथा मान, उन्मान और प्रमाण से परिपूर्ण, एवं अगोपांग —गत सौन्दर्थ से भरपूर था. वह चन्द्रमा के समान सौम्य (शान्त), कान्त —मनोहर और प्रियदर्शन था, अर्थात् कुमार उज्भितक में शरीर के सभी शुभ लच्चेण विद्यमान थे।

ऋष सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में अमण भगवान् महाबीर स्वामी के वाणिजग्राम नगर में पधारने के विषय में कहते हैं—

मूल— 'तेणं कालेणं तेणं समएणं समणे भगवं महावीरे समीसहे । परिसा निम्मता राया निम्मत्रो जहा कृष्णिश्रो निम्मत्रो । धम्मो कहिश्रो । परिसा राया य पिडमश्रो । तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवश्रो महावीरस्स जेह्ने श्रंतेवासी इंदभूती जाव लेसे छह्नं छह्नेणं जहा परणात्तीए पदमाए जाव जेणेव वाणियम्मामे तेणेव उवा० । वाणियमामे उच्चणीय० श्रहमाणे जेणेव रायममे तेणेव श्रोगाहे ।

पदार्थ—तेणं कालेणं—उस काल में । तेणं समपणं —उस समय में । समणे—अमण । भगवं —भगवान् । महावीरे —महावीर । समोसदे —पथारे । परिसा निगता —परिषद् —नगर की जनता भगवान् के दर्शनार्थ नगर से निकली। जहा —िजस प्रकार । कृष्णिक्रा निगत्रों —महाराज कृष्णिक नगर से निकला था उसी प्रकार । राया —वाणिजयान का राजा मित्र भी । निगत्रों —नगर से भगवान् के दर्शनार्थ निकला । धन्मो —भगवान् ने धनेंपदेश । किह्नुशो—फरमाथा । परिसा य — और परिषद् —जनता तथा । राया —राजा । पिड्रगत्रों —वापिस चले गये । तेणं कालेणं उस काल में । तेणं समपणं—उस समय में । समण्स्स —अमण् । भगवत्रां—भगवान् । महावोरस्स — महावीर के । जेहें —चथेष्ठ । श्रंतेवासी—शिष्य । इंद्रभूती—इन्द्रभृति । जाव—यावत् । सेसं— तेजोलेश्या को संचित्त किये हुए । छुट्टंछ्टेणं—वेले २ की तपस्या करते हुए । जहा—जिस प्रकार परण्याचीय—औ भगवती सूत्र में प्रतिपादन किया गया है, उसी प्रकार । पढ़माय—प्रथम प्रहर में स्वाध्याय कर । जाव—यावत् । जेणेव — जहां । वाणियगगमे —वाणिजगम नगर है । तेणेव वहीं पर । उवाल् श्रा जाते हैं । वाणियगगमे —वाणिजगम नगर में । उच्चलोयल —ऊंच, नीच सभी धरों में भिद्यार्थ श्रा जाते हैं । वाणियगगमे —वाणिजशम नगर में । उच्चलोयल —ऊंच, नीच सभी धरों में भिद्यार्थ श्रा जाते हैं । वोणेव —जहां । रायमग्ये —राजमार्ग —प्रधान मार्ग है । तेणेव —वहां पर श्रोगाहे —प्रते हुए । जेणेव —जहां । रायमग्ये —राजमार्ग —प्रधान मार्ग है । तेणेव —वहां पर श्रोगाहे —प्रारे ।

मूतार्थे—उस काल तथा उस समय में श्रमण भगवान महावीर स्त्रामी वाणिजन्नाम नामक नगर में [नगर के बाहिर ईशान कोण में श्रवस्थित दूतीपलाश नामक उद्यान में ]रधारे। पजा उनके दर्शनार्थ नगर से निकली श्रीर वहां का राजा भी कृणिक नरेश की तरह भगवान के दर्शन करने को चता, भगवान ने धर्म का उपदेश दिया, उपदेश को सुन कर प्रजा श्रीर राजा दोनों वापिस श्राग्ये। उस काल तथा उस समय में श्रमण मगवान महावीर स्वामी के प्रधान शिष्य इन्द्रभूति नामक श्रमगार जो कि तेजो—लेश्या को संज्ञित्व करके श्राप्त श्रवर धारण किये हुए हैं

<sup>(</sup>१) छाया — तिस्मन् काने तिस्मन् समये अमणो भगवान् महावीरः समवस्तः । परिषद् निर्गता । राजा निर्गतो यथा कृषिको निर्गतः । धर्मः कथितः । परिषद् राजा च प्रतिगतः । तिस्मन् काले तिस्मन् समये अमणस्य भगवतो मह्वीरस्य ज्येष्ठोऽन्तेवासी हन्द्रभृतिः यावत् लेश्यः षष्ठषष्ठेन यथा प्रश्चन्तौ प्रथमायौ यावत् यत्रैय वाण्यिजमामस्तत्रैवोपा० वाण्यिजमामे उच्चनीच० अधन् यत्रैय राजमार्गः तत्रैवावागादः ।

# र∫ श्रो विषक सूत्र →

बथा बेले २ पारणा करने वाले हैं, एवं भगवतो सूत्र में विश्वत जीवनवर्या चलाने वाले हैं भिक्षा के लिये वाशिजप्राम नगर में गए, वहां ऊंच नीच अर्थीत साधारण और असाधारण सभी घरों में भिक्षा के निमित्त अमण करते हुए राजमार्ग पर पधारे।

दीका — उस काल तथा समय में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी वाणिजयाम के बाहिर ईशाम कोण में स्थित दूतीपलाश नामक उद्यान में पधारे। भगवान् के द्र्यागम की सूचना मिलते ही नागरिक लोग भगवान् के दर्शनार्थ नगर से निकल पड़े ! इधर महाराज मित्र ने भी कृशिक नरेश की मांति बड़ी सजधज से प्रमुदर्शनार्थ नगर से प्रस्थान किया, तार्थ्य यह है कि जिस प्रकार भगवान् महावीर के चम्या नगरी में पधारने पर महाराज कृशिक बड़े समारोह के साथ उनके दर्शन करने गये थे उसी प्रकार मित्र नरेश भी गये ! तदनन्तर चारों 'प्रकार की परिषद् के उपस्थित हो जाने पर भगवान् ने उसे धर्म का उपदेश दिया ! धर्मोपदेश सुन कर राजा तथा नागरिक लोग वापिस द्र्याने २ स्थान को चले गये, द्र्यान् भगवान् के मुखारविन्द से श्रवण किये हुए धर्मोपदेश का स्मरण करते हुए सानन्द द्रयाने २ घरों को वाशिस द्र्याग्ये।

पस्तुत सूत्र में "धम्मो कहित्रों " इस संकेत से त्रौपपातिक सूत्र में वर्णित धमकथा की सूत्रना देनी सूत्रकार को त्रमीष्ट है । यद्यपि भगवान् का धर्मोपदेश तो त्रम्यान्य त्रागमों में भी वर्णित हुआ है, परन्तु इस में विशेष रूप से वर्णित होने के कारण सूत्रों में उल्जिखित उक्त पदों से त्रौपपातिक सूत्रगत वर्णन की त्रोर ही संकेत किया गया है । इसी शैली को प्रायः सर्वत्र त्रपनाया गया है ।

"-्इंद्भृती जाब लेसे -" पाठान्तर गत "-जाब -यावत् -" पद से" -इन्द्भृती ऋणगा-रे गोयमसगोत्ते -" से ले कर "- "सखित्तविउल्तेयसेसे" -पर्यन्त समग्र पाठ का ग्रहण समभना।

श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ अश्रन्तेवासी—प्रधान शिष्य गौतम गोत्रीय इन्द्रभृति नामक अनुगार षष्ठभनत [ बेले २ पारना करना ] की तपद्चर्या रूप तप के अनुष्ठान से आस्मशृद्धि में प्रवृत्त बुए भगवान् की पर्युपासना में लगे हुए थे। समस्त वर्णन व्याख्या — प्रज्ञप्ति में लिखा गया है। व्याख्या — श्राप्ति-भगवती सूत्र का वह पाठ इस प्रकार है—

छुटुंछुटुंणं ऋणिक्खिनो श्रं तबोकमोणं ऋषाग्यं भावेमाणे विहरद, तप ग्रं से भगवं गोयमे छुटु —क्खमगुपारगुगंसि —" इत्यादि ।

"—पढमार जाव" यहां के "—जाव-यावत्—" पद से "—पढमाए पोरसीए सज्कारं करेति, बीयाए पोरसीए काणं कियाती, तद्याए पोरसीए ऋतुरियमचबलमसंगंते मुद्दपोत्तरं पिंडलेहेति, भाषणवत्थाणि पिंडलेहेति, भाषणाणि पमज्जति, भाषणाणि उग्गाहेति, जेलेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागव्छति २ समणं ३ वंदति २ एवं वयासी-इच्छामि णं गंते !

<sup>(</sup>१) श्रोपपातिक सूत्र के ३४वं सूत्र में ''—इसिपरिसाप, मुणिपरिसाप, जइपरिसाप, देवपरिसाप —'' ऐसा उल्लेख पाया जाता है, उसी के श्राधार पर चार प्रकार की परिषद् का निर्देश किया है। वैसे तो परिषद् के (१) डा (२) श्रदा (३) दुर्विग्धा ये तीन भेद होते हैं। गुण दोष के विवेचन में हंसनी के समान और गंभीर विचारणा के द्वारा पदार्थ के यथार्थ स्वरूप को श्रवगत करने वाली को ''द्वा' परिषद् कहते हैं। श्रव्य ज्ञान वाली परन्तु सहज में ही उददेश को प्रदर्श करने में समर्थ परिषद् का नाम ''ब्राजा' है। इन दोनों से भिन्न को दुर्विदंग्धा कहते हैं।

<sup>(</sup>२) इस समग्र पाठ के लिये देखो भगवती सूच, शं १, उ० १, सू० ७ +

<sup>(</sup>३) अन्ते समीपे वसतीत्येव शीलोऽन्तेवासी - शिष्यः, अन्तेवासी सम्यग् आहाविधायी, इतिभावः ।

श्रिश्

तुब्मेहिं श्रव्भणुरणाते समाणे ह्रद्वक्षमणपारणगंसि वाणियगामे जगरे उच्चणोयमन्भिमकुलाई घरसमुदाणस्त भिक्वायरियाप श्रिडत्तर। श्रद्वासुदं देवाणुष्पिया! मा पड़िवंधं करेह। तप सं भगवं गोयमे समणेणं ३ श्रव्भणुरणाते समाणे समणस्त ३ श्रंतियातो पडिनिक्खभित, श्रतुः रियमचवलमसंभंते जुगंतरपत्नोयणाते दिहीए पुरश्रो रियं सोहेमाणे "—इस पाठ का स्मरण करना ही सुत्रकार को श्रिभित है। इस समग्रपाठ का भावार्थ इस प्रकार है—

त्योमय जीवन व्यतीत करने वाले भगवान् गौतम स्वामी निरन्तर षष्ठतप—वेले २ पारना, हारा आत्म -शुद्धि में प्रवृत्त होते हुए पारणे के दिन प्रथम पहर में स्वाध्याय करते, दूसरे में ध्यानास्त्र होते, तीसरे पहर में कायिक और मानसिक चापत्य से रहित होकर मुखवस्त्रिका की तथा भाजन एवं वस्त्रों की प्रतिलेखना करते हैं। तदनन्तर पात्रों को भोली में रख कर और भोली को ग्रहण कर अमण भगवान् महावोर स्वामी की मेवा में उपस्थित होकर वन्दना नमस्कार करने के पदचात् निवेदन करते हैं कि भगवन् ! आप की आजा हो तो में वेले के पारणे के निमित्त भिद्धार्थ वाशिजग्राम में जाना चाहता हूं ! प्रभु के "—जैसा तुमको सुख हो करो परन्तु विलम्ब मत करो —" ऐसा कहने पर वे —गौतम स्वामी भगवान् के पास से चल कर ईयीसमिति का पालन करते हुए वाशिजग्राम में पहुंच जाते हैं ; वहां साधु वृत्ति के अनुसार घनी निर्धन आदि सभी धरों में भ्रमण करते हुए राजमार्ग में पधार जाते हैं।

वहां पहुंचने पर गौतम स्वामी ने जो कुछ देखा अब सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं-

मूल— नतत्थ णं बहवे हत्थी पासति, सन्नद्भवद्भविमयगुद्धिते, उप्पीलियकच्छे, उद्दापियघंटे. णाणापिण्रियणविविहगेविज्जउत्तरकंचुइज्जे, पिडकिप्पते, भायपद्गावरपंचामेल—
आरूढ़हत्थारोहे गहियाउहपहरणे। अएणे य तत्थ बहवे आसे पासति, सन्नद्भवद्भविमयगुद्धिते, आविद्भगुद्दे, ओसारयपक्खारे, उत्तरकंचुइय—ओचूलमुद्दचंडाधर-चामरथासकपरिमंडियकड़ीए, आरूढ़अस्तारोहे, गहियाउहपहरणे। अएणे य तत्थ बहवे पुरिसे पासति,
सन्नद्भवद्भविमयकवए, उप्पोलियसरासण्यद्गीए, पिणद्भगेवेज्जे, विमलवरबद्धचंधपट्टे. गहियाउहपहणे। तेति च णं पुरिसाण मज्भगयं एगं पुरिसं पासति अवओडगबंधणं
उक्तिकत्तकएणनासं, नेहन्दियगत्तं, वज्भ हरकिडजुयनियत्थं, कंठे गुणुरत्तमल्लदामं, चुएण-

<sup>(</sup>१) द्याया—तत्र बहून् हस्तिनः पश्यितः सन्नद्भवद्धवर्मिकगुडितान् , उत्पीडितकचान् , उद्दामित— घंटान्, नानाम श्वरत्निविध्यवेयको त्तरकंचुकितान् , प्रतिकिष्पतान् , ध्वजपताकावरपंचापीडाऽऽस्ट्रहस्यारोहान् , गृहीतायुधप्रहरणान् । अन्यांश्च तत्र बहूनश्यान् पश्यिति, सनद्भवद्धवर्मिकगुडितान् , आविद्भुडान् , अवसा— रितपम्बरान् उत्तरकंचुकिताऽवव् कम्मुखचंडाधर—चामरस्यामकपरिमंडितकिष्टिकान् . आरूढ़ाश्वारोहान् , गृहीतायुधप्रहरणान् । अन्यां च तत्र बहून् पुरुषान् पश्यिति सन्तद्भवद्धवर्मितकवचान् उत्पीडितशरासनपिटि — कान्, पिनद्भवेवयकान् , विभल् वर बद्ध चिन्ह-प्रहान् . गृहीतायुधप्रहरणान् , तेषां च पुरुषाणां मध्यगतमेकं पुरुषं पश्यिति, अवकोटकयन्थनम् , उत्कृत्तकर्णनासं, स्नेहस्नेहितगात्रम् वध्यकरकिरयुगनिवसितं कंटे गुणरस्तमाख्य-दामानं, चूधगुणिडतगात्रम् , सत्रस्तं, वध्यप्राणप्रियम् (बाह्यप्रणप्रियम् ) तिलंतिलं चेव च्छित्रयमानम् , का-कणीमासानि खाद्यमानम् , पापं, कर्कश्यतेहंन्यमानम् , अनेकनरनारी — संपरिवृतं चत्वरे खखरे खण्डपरहेनों— द्योध्यमाख्यम्, इदं चैतद्क्षपमुद्घोषणं शृणोति नो खलु देवानुप्रिया ! उज्भितकस्य दारकस्य करिचद् राजा वा राजपुत्रो वाऽऽपराध्यिति, आत्मनस्तस्य स्वकानि कर्माण्यपराध्यन्ति ।

[दूसरा ऋध्याय

गुंडियगत्तं, वृष्ण्यं, वज्भपाण्यीयं, तिलंतिलं चेव खिज्जमाणं, कार्काण्मंसाइं स्नावियंतं पावं, कम्करस्प्रहें हम्ममाणं, अणेगनरनारिसंपरिवुड़ं, चन्चरे चन्चरे खंडपडहण्यां उग्वी-सिज्जमाणं इमं च णं एपारूवं उग्वीसणं सुणेति—नो खलु देवाणुष्पिया ! उज्भियगस्स दारगस्स केई गया वा राय-पुत्ते वा अवरज्भति, अष्पणो से सयाइं कम्माइं अवरज्भति ।

पदार्थ-तत्य णं-वहां पर । बहुवे - अनेक । हत्यी - हाथियों को । पासति - देखते हैं नो कि । सन्तद्भवद्भ-विमयगुडिते - युद्ध के लिये उद्यत हैं, जिन्हे कवच पहनाये हुए हैं तथा जिन्हों ने श्ररीर रच्चक उपकरण [मूला] ब्रादि धारण किये हुए हैं । उप्योक्तिय-कच्छे - हद् उरीयन्धन-उदरवन्धन से युक्त हैं । उद्दामियधंड--जिन के दोनों श्रोर घएटे लटक रहे हैं । गागाःमणिश्यश्विवहगेविज्ज-उत्तरकं चुरुजे---नाना प्रकार के मिए, रत्न, विविध-मांति के प्रैवेयक - ग्रीवा के भूषण तथा बखतर विशेष से युक्त । एडिकप्पिते - पिकल्पित विभृषित अर्थात् कवचादि पूर्ण सामग्री से युक्त । भागडागवरपंचामेल-आरूढ़तत्थारोहे — ध्वज और पताकाओं से सुशीभित, पंच शिरोभूपणों से युक्त, तथा हरूयारोहों — हाथीवानी-हाथी को हांकने वालों से युक्त, अर्थात् उन पर महावत वैठे हुए हैं । गिहियाउह पहरतो — अर्थ और प्रदर्ण प्रदर्ण किये हुए हैं ऋषात् — उन हाथियों पर ऋायुध (वह शस्त्र जो फैंका नहीं जाता, तलवार् ऋादि) तया प्रहरण . यह शस्त्र जो फ़ैंका जा सकता है तीर ऋादि) लदे हुए हैं ऋथवा उन हाथियों पर बैठे हुए महावतों ने ऋायुधी श्रीर प्रहरणों को धारण किया हु आ है। ऋगणो य — और भी। तत्था – वहां पर। बहवे -- बहुत से । आसी - अश्वो-घोड़ों को । पासति - देखते हैं जो कि । सन्तद्भवद्भवन्मियगुडिते --युद के लिए उद्यत हैं, जिन्हें कवच पहनाये गये हैं, तथा जिन्हें शारीरिक रत्ता के उपकरण पहनाये गये हैं। आविद्धगुड़े - सोने चांदी की बनी हुई भूल से युक्त । श्रोसारियपक्खरें - लटकाये हुए ततुत्राण से युक्त उत्तरकं बुर्य ग्रोचू तमुहचं डाधर-चामर-धासक परिमंडियकड़ीय - वसतर विशेष से कुक, लगाम से अन्वित मुख बाले, कीथ पूर्ण अधरों से युक्त, तया चामर, स्थासक (आभरण विशेष) से परिमंडित-तिपूचित है कटि -माग जिनका ऐने। आहरु प्रस्ताराहे -- जिन पर अधारोही सुइसवार आरूड़ हो रहे हैं। गहिया उहराहरणे -- आयुध और प्रहरण प्रहण किए हुए हैं अर्थीत् उन घोड़ों पर आयुध श्रीर प्रहरण लादे हुए हैं अध्यया उन पर बैठने वाले घुड़सवारों ने आयुधों और प्रहरणों को धारण किया हुन्ना है । त्रमुखो य - त्रौर भी । तत्थ एां - वहां पर । पुरिसे - पुरुषों को । पासित - देखते हैं, जोकि । सन्तद्भवद्भवभियकवए – कथच को धारण किये हुए हैं जो कथच इढ़ बन्धनों से बन्धे हुए एवं लोहमय कसूलकादि से युक्त हैं । उप्पीलियसरासण्पश्चीय - जिन्हों ने शरासनपहिका-धनुष सैंचने के समय हाय की रहा के लिये बांधा जाने वाला चर्मपट-चमड़े की पट्टी, कस कर बांधी हुई है पिएाद्रगेविज्जे - जिन्हों ने प्रैवेयक कएठाभरण धारण किये हुए हैं। विमलवरबद्धचिधपदे -जिन्होंने उत्तम तथा निर्मल चिन्हपट-निशानी रूप वस्त्र खंड धारण किए हुए हैं। जिन्हों ने आयुध और प्रहरण प्रहरण किये हुए हैं ऐसे पुरुषों को देखते हैं । तेसि च गां-उन। पुरिस्ताणं = पुरुषों के । मक्कायं मध्यगत । एरी - एक । पुरिसं - पुरुष को । पास्रति -देखते हैं, श्रवत्रप्रोडगबंधाएं -- गले श्रीर दोनों हाथों को मीड़ कर पृष्ठभाग में जिस के दोनों हाथ रस्ती से बान्वे हुए हैं। उक्कितत्तकएखनासं – जिस के कान और नाक कटे हुए हैं। नेहत्तुप्पि-यगत्तं -- जिस का शरीर वृत से स्निग्ध किया हुआ है। वन्मकरकडिजुर्यानयत्थं -- जिस के कर और कटिप्रदेश में वध्यपुरुषोचित वस्त्र-युग्म धारण किया हुत्रा है। ऋथवा बन्धे हुए हाथ जिस के कडियुग (हय-

[१०५

कड़ियों ) पर रखे हुए हैं अर्थात् जिस के दोनों हाथों में हथकड़ियां पड़ी हुई हैं। कंडे गुण्रस्मरुलदामं — जिस के कएट में करटसून-धाने के समान लाल पुण्यों की माला है। चुण्यगु डियम सं — जिस का शरीर गेंक के चूर्ण से पोता हुआ है। चुण्ययं — जो कि भय से जास को प्राप्त हो रहा है। विक्रांताणपीयं — जिसे प्राण्ण प्रिय हो रहे हैं अर्थात् जो जीवन का इच्छुक है। तिलं तिलं चेंच दिक्तमाणं जिस को तिल तिल कर के काटा जा रहा है। काकणीमंसाई खावियंतं — जिसे शरीर के छोटे छोटे मांस के टुकड़े खिलाये जा रहे हैं अथवा जिस के मांस के छोटे र टुकड़े काक आदि पित्तियों के खाने योग्य हो रहे हैं। पायं — पापी-पापातमा। कककरसप्ति — सैंकड़ी पत्थरों से अथवा सैंकड़ी चाबुकों से। हम्ममाणं — मारा जा रहा है। अर्थोगजरनारीसंपरिवुडं — जो अनेक स्त्री पुरुषों से विरा हुआ है। खरीर चच्चरे प्रत्येक चत्यर जिहा पर चार से अधिक रास्ते मिलते हैं उसे चत्वर कहते हैं ] में। खंडपडहण्यां फूटे हुए टोल से। उग्धोसिज्जमाणं उद्घोधित किया जा रहा है। यहां पर। इमं च णं प्रयास्वं - इस प्रकार की। उग्धोसिज्जमाणं अर्घोधित किया जा रहा है। यहां पर। इमं च णं प्रयास्वं - इस प्रकार की। उग्धोसाणं — उद्घोधणा को। सुणेति — सुनते हैं। एवं खलु देवालुष्पिया ! — इस प्रकार निश्चय ही है महानुभावो!। उजिसयगम्स दारगस्स — उफितक नामक वालक का। केई किसी। राया वा राजा अथवा। रायपुक्त वा — राजपुत्र ने। नो अवरज्जति — अपराध नहीं किया किन्तु से — उस के। सायाई-करमाई — अपने ही कमीं का। अवरज्जति — अपराध — दोष है।

मूलाथं—वहां-राजमार्ग में उन्हों ने—मगवान् गौतम स्वामी ने स्रानेक हाथियों को देखा. जो कि युद्ध के लिये उचात थे, जिन्हें कवच पहनाए हुए थे और जो शरीररचक उपकरण-मूल स्नादि से युक्त थे तथा जिन के उदर—पेट हट बन्धन से बान्चे हुए थे। जिनके मूले के दोनों स्रोर बड़े र घरटें लटक रहे थे एवं जो मिएएयों स्रोर रत्नों से जड़े हुए में वेयक (करठाभूषण) पहने हुए थे तथा जो उत्तरकंचुक नामक तनुत्राण विशेष एवं स्रन्य कवचादि सामग्री धारण किये हुए थे। जो ध्वजा, पताका तथा पंचिष्य शिरोभूषणों से बिभूषित थे। एवं जिन पर श्रायुध स्रोर प्रदर्शादि। लिये हुए। हाथोवान-महावत सवार हा रहे थे स्रथवा जिन पर श्रायुध स्रोर प्रहरणा लदे हुए। थे हैं।

इसी भारत वहा पर अनेक अश्वां को देखा, जोकि युद्ध के लिये उद्यत तथा जिन्हें कथच पहनाये हुए थे। जिन के शरीर पर भूलें पड़ी हुई थीं, जिनके मुख में लगम दिये गये थे और जो काथ से अधरों होतों को चया रहे थे। एवं भामर तथा स्थासक-आभरण विशेष से जिन का किंदमाग विभूषित हो रहा था और जिन पर बंठे हुए धुड़सबार आयुध और प्रहरणादि से युक्त थे अथवा जिन पर आयुध और प्रहरणादि से युक्त थे अथवा जिन पर आयुध और प्रहरणादि से युक्त थे अथवा जिन पर आयुध और प्रहरणादि से युक्त थे अथवा जिन

इसी प्रकार वहां पर बहुत से पुरुषों को देख', जिन्हों ने दृढ़ बन्धनों से बन्धे हुए श्रीर लोहमय कसूलकादि से युक्त कवच शरीर पर घारण किये हुए थे। उनकी मुजा में शरासन पट्टिका — धनुष खेंचते समय हाथ को रक्षा के निमित्त बांधी जाने वाली चमड़े की पट्टी — बंधी हुई थी। मले में आमूषण धारण किये हुए थे। और उनके शरीर पर उत्तम चिन्हपट्टिका-वस्त्र-खंडिनिमित्री, चिन्ह-निशानीविशेष लगी हुई थी तथा आधुष और प्रहरणादि को धारण किये हुए थे।

<sup>(</sup>१) हाथी के शिर के पांच आभूष्या बतलाए गए हैं जैसे कि - तीन व्यवार्ध और उन के बीच में

दिसरा अध्याय

नन पुरुषों के मध्य में भनवान गौतम ने एक श्रीर पुरुष को देखा जिस के गले श्रीर हाथों को भोड़ कर पुरुर—भाग के साथ दोनों हाथों को रस्सी से बान्धा हुआ था। उस के कान और नाक कटे हुए थे। शरोर को घृत से स्निम्ध किया हुआ था, तथा वह वध्य-पुरुषोचित वस्त्र—युग्म से गुक्त था अर्थात् उसे वध करन के योग्य पुरुष के लिये जो दो वस्त्र नियत होते हैं वे पहनाये हुए थे अथवा जिस के दोनों हाथों में इथकड़ियां पड़ी हुई थां, उसके गले में करटसूत्र के समान रक पुष्पों की माला थो और उसका शरोर गेरु के चूर्ण से पोता गया था। को भय से संत्रस्त तथा प्राण्ण धारण किये रहने का इच्छुक था, उस के शरीर को तिल तिल करके काटा जा रहा था और शरोर के छोटे सहे छोटे मांस—खंड उसे खिलाये जा रहे थे अथवा जिस के मांम के छोटे र दुकड़े काक अर्थद पश्चियों के खाने योग्य हो रहे थे, ऐसा वह पापी पुरुष सैंकड़ों पत्थरों या चासुकों से अत्रहनन किया जा रहा था और अनेकों नर नारियों से घिरा हुआ। प्रस्थेक चुराहे आदि पर उद्घोषित किया जा रहा था आर्थान् जहां पर चार या इससे भी अधिक रास्ते मिले हुए हों ऐसे स्थानों पर पूटे हुए होल से उस के सम्बन्ध में घोषणा—मुनादी की जा रहा था। । जो कि इस प्रकार थी—

हे महानु गयो ! उडिम्मनक बाजक का कियो राजा अथवा राजपुत्र ने कोई अपराध नहीं किया किन्तु यह इसके अपने दी कर्मों का अपराध है - दोष है। जो यह इस दुरवस्था को प्राप्त हो रहा है। टीका - भिद्धा के लिये वाशिजयाम नगर में अभग करते हुए गौतम स्वामी राजमार्ग पर

टीका — भिद्धा के लिये वाणिजयाम नगर में अमरा करते हुए गौतम स्वामी राजमार्ग पर छा जाते हैं, वहां पर उन्होंने बहुत से हायी, घोड़े तथा सैनिकों के दल की देखा। जिस तरह किसी उत्सव विशेष के अवसर पर अथवा युद्ध के समय हस्तियों, घोड़ों और सैनिकों को शृंगारित, सुमिष्जित एवं शस्त्र, अस्त्राद्धि से विभूषित किया जाता है उसी प्रकार वे हस्ती, घोड़े और सैनिक हर प्रकार की उपयुक्त वेप-भूषा से मुम्पित किया जाता है उसी प्रकार वे हस्ती, घोड़े और सैनिक हर प्रकार की उपयुक्त वेप-भूषा से मुम्पित के गार के मध्य में एक असराधी पुरुष उपस्थित था, जिसे वश्य भूमी की ओर ले जाया जा रहा था, और नगर के प्रसिद्ध २ स्थानों पर उसके असराध की सूचना दी जा रही थी। प्रस्तुत सूत्र में हस्तियों घोड़ों और सैनिकों के स्वरूप का वर्णन करने के अतिरिक्त उष्कितक कुमार नाम के वध्य — व्यक्ति की तात्का लिक दशा का भी बड़ा कार्मिक चित्र खेंचा गया है।

"— सन्तद्भवद्भवस्मियगुष्टिते — सन्तद्भवद्भवर्भिकगुडितान् " — इस पद की टीकाकार निम्नि तिखित व्याख्या करते हैं —

"—सन्नद्धाः सन्नद्धयां कृतसन्नाहाः' तथा बद्धं वर्म -त्वक्त्राण् —विशेषो येषां ते बद्ध-वर्माण्स्ते पव बद्धवर्मिकाः तथा गुड़ा महांस्तनुत्राण् विशेषः सा संजाता येषां ते गुडितास्ततः कर्मधारयोऽतस्तान् "—ऋषीत् सन्नद्ध - युद्ध के लिये उपस्थित होने जैसी सजावट किये हुए हैं ऋषवा युद्ध के लिये जो पूर्ण रूपेण तथार हैं। बद्धवर्मिक —ितन पर वर्म —कवच बांधा गया है उन्हें बद्धवर्मा कहते हैं स्वार्थ में क-प्रत्यय होने से उन्हीं को बद्धवर्मिक कहा जाता है। गुड़ा का ऋषं है - शरीर को सुरक्षित रखने वाला महान भूज । गुड़ा —सूल से युक्त को गुड़ित कहते हैं । सन्नद्ध, बद्धवर्मिक, ऋष

(१) "-सन्ताह -" पद के संस्कृत ग्रादाथ -कौरतुम में तीन ऋर्थ किये हैं (१) कवच और श्रास्त्र-शस्त्र से मुर्साच्यत होने की किया को, ऋथवा २) युद्ध करने जाते जैसी सजावट को भी सन्ताह कहते हैं (३) कवच का नाम भी सन्नाह है (एष्ट ८९०)।

" सन्तद्ध -" शब्द के भी अनेकों अर्थ लिखे हैं - युद्ध करने को लैंस, तैयार, किसी भी वस्तु से पूर्णतया सम्पन्न होना आदि आदि ।

[650

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

गुडित इन तीनों पदों का कर्मधारय समास है।

" - उप्पीलियकच्छे — उत्पीडितकक्षान् उत्पीडिता — गाडतरमद्दा कन्दा - उरोबन्धनं येषां ते तथ्य तान् " अर्थात् हाथी की स्त्राती में बांधने की रस्ती की कक्षा कहते हैं । उन हस्तियों का कक्षा के द्वारा उदर — बन्धन बड़ी इद्धता के साथ किया हुआ है ताकि शिथिलता न होने पावे ।

" - उद्योमयबंटे उद्दामित-घएटान्, उद्दामिता अपनीतवस्थना प्रलम्बिता घएटा वेगां ते तथा तान् '' अर्थात् उद्दामित का अर्थ है वन्धन से रहित, लटकना ताल्पर्य यह है कि भूज के दोनों

स्रोर घएटे लटक रहे हैं।

"— णाणा-मणि-रयण-विविह-गेविङ त-उत्तरकं बुद्ध की — नाजा – मणि त्या प्रवेषक - उत्तर-कब्बुकितान्, नाजामीणारतानि विविधानि प्रैवेषकानि ग्रीवाभरणानि उत्तरकं चकाइच तनुत्राणिविशेषाः सन्ति येषां ते तथा तान् —" प्रधीत् वं हाथी नाना प्रकार के मणि, रत्न, विविध मांति के प्रैवयक — मीवाभरण और उत्तरकन्यक - भूत आदि से विभूषित हैं। यदि मणि रत्न पद को व्यस्त न मानकर समस्त (एक मान) लिया जाय तो उनका अर्थ चक्रवतों के २४ रत्नों में ने " एक मिणारत्न" यहं होगा। परन्तु उसका प्रकृत से कोई सम्बन्ध नहीं है। कंठ के भूषण का नाम ग्रैवेषक है।

अथवा ' — **णाणामणिरयणविवहगेविज्जउत्तरकं बुद्दज्जे** —" का अर्थ दूसरी तरह से निम्नोक

हो सकता है।

"—नानामिण्रिस्तखिचतानि विविधमैवेयवानि येथां ते, नानामिण्रिस्तविविधमैवेयकाश्च, उत्तरकंचुकाश्च इति नानामिण्रिस्तविविधमैवेयकाश्च, ते संजाताः येथां ते, तानिति भावः —" अर्थात् – हाथियों के गले में मैवेयक डाले हुए हैं, जो कि स्रनेकविध मिण्यों एवं रस्नों से खचित थे, स्रीर उन हाथियों के उत्तरकंचुक भी धारण किये हुए हैं।

"-पडिकण्पिप-परिकल्पितान् , कृतसन्नाहादिसामग्रीकान् - " श्रर्थात् परिकल्पित का अर्थ होता है सजाया हुआ । तालर्थ यह है कि - उन हाथियों को कवचादि साम्रग्री से वड़ी अञ्जी तरह से

सजाया गया है।

'—सय-पड़ाग-वर-पंचामेल-श्राह्णड-हत्यारोहे—ध्वज -पताका वर-पञ्चापीडाहरू हत्यारोहान् , ध्वजा:—गहड़ादिध्वजाः, पताकाः —गहड़ादिध्वजिंतास्ताभिर्वरा ये ते तथा पञ्च श्रामेलकाः—शेखरकाः येथां ते तथा श्राहरू हस्त्यारोहा – महामात्रा थेषु ते तथा—" श्रार्थात् जिस पर गहड़ श्रादि का चिन्ह श्रांकित हो उसे ध्वजा और गहड़ादि चिन्ह से रहित को पताका कहते हैं । श्रामेलक पूर्लों की माला, औ सकुट पर धारण की जाती है, श्रथवा शिरो—भूषण को भी श्रामेलक कहते हैं । तात्वर्य यह है कि उन हस्तियों पर ध्वजा —पताका लहरा रही है और उन को पांच शिरो—भूषण पहनाए हुए हैं तथा उन पर हस्तिपक (महावत) बेठे हए हैं।

"—गहियाउहएहरले —" एहीतायुषप्रहरणान्, एहीतानि त्रायुषानि प्रहरणार्थे येषु, त्रथवा त्रायुषान्यचेष्पाणि प्रहरणानि तु चेष्याणीति —" ऋथीत् सवारों ने प्रहार करने के लिये जिन पर त्रायुष-सस्त्र प्रहण किये हुए हैं। यदि एहीत पद का लादे हुए ऋषे करें तो इस समस्त पदका "—

प्रहार करने के लिए जिन पर आयुध लावे हुए हैं -- " ऐसा अर्थ होता है

त्रथवा - त्राधुध का त्रधं है-वे शस्त्र जो फैंके न जा सके गदा, तलवार, बन्दूक त्रादि। तथा प्रहरण शब्द से फैंके जाने वाले शस्त्र, जैसे—तीर, गोला, वस्य त्रादि का प्रहरण होता है। इस त्रधं -विचारणा से उक्त -वाक्य का-जिन पर क्रायुव क्रीर प्रहरण श्र्यित् न फैंके जाने वाले और फैंके जाने वाले शस्त्र लदे हुए हैं, या सवारों से प्रहरण क्रिये हुए हैं, -''यह अर्थ सम्पन्न होता है।

## श्री विपाक सूत्र —

द्रिमरा अध्याय

इस मांति गीतम स्वामी ने राजमार्ग में सब तरह से सुसिज्जत किये हुए घोड़ों देखा ! घोड़ों के विशेषणों की व्याख्या हाथियों के विशेषणों के तुल्य जान लेनी चाहिये, परन्तु जिन विशेषणों में अन्तर है उन की व्याख्या निम्नोक्त है –

" - ऋाविद्धगुडे -- " ऋाविद्धगुडान् , ऋाविद्धा परिहिता गडा येषां ते तथा, ऋषीत् उन घोड़ों को फूर्ले पहना रखीं हैं।

ऊपर के हस्तिप्रकरण में गुड़ा का ऋर्य मूल लिखा है जो कि एक हाथी का ऋलंकारिक उपकरण माना जाता है परन्तु प्रस्तुत ऋक्षप्रकरण में भी गुड़ा का अयोग किया है जब कि यह घोड़ों का उपकरण नहीं है। व्यवहार भी इसका साली नहीं है किर भी यहां गुड़ा का प्रयोग किया गया है, ऐसा क्यों है ? इसका उत्तर स्वयं घृत्तिकार देते हैं

- "—गुड़ा च पयि हस्तिनां तनुत्राणे रूढा तथापि देशविशेषायेत्वया ऋश्वानामिष सं-भवति । ऋर्षात् गुडा (कूल) यद्यपि हस्तियों के तनुत्राण में प्रसिद्ध है, फिर भी देशविशेष की अपेद्धा से यह चोड़ों के लिये संभव हो सकता है।
- 'ं ग्रासः विषय कोरे '' अवसारितपक्खरान् , अवसारिता अवर्ताम्यताः पक्खराः तनुत्रा-स्विशेषा येषां ते तथा, तान् - '' अर्थात् पक्खर नामक तनुत्रास् कवच लटक रहे हैं, तालर्य यह है कि उन घोड़ों को शरीर की रहा करने वाले पक्खर नामक कवच धारस् करा रखे हैं।
- "—उत्तरकं चुद्रय त्रोचूलमुहचं डाधरचामरथासक —पिमंडियकडिए —" उत्तरक चुकि-न-त्रवचूनक —मुखचर डाधर — चामर —स्थासक —पिमिरिडतकिटकान् . उत्तरक चुकः तनुत्राणिवशेष एव वेषामस्ति ते तथा, तथाऽवचूलकें मुंखं चर डाधरं रीद्राधरीष्ठं येषां ते तथा, तथा चामरेः स्थासके इच दर्पणः पिरमिरिडता कटी येषां ते तथा —" अर्थात् उत्तरकं चुकः एकः शरीर रच्कः उपकरणिवशेष का नाम है, इस को वे घोड़े धारण किये हुए हैं। अवचूल कहते हैं —घोड़े के मुख में दी जाने वाली वत्या जगाम। उन घोड़ों के मुख लगामों से युक्त हैं इसलिये उनके अधरोष्ठ को धपूर्ण एवं भयानक दिखाई देते हैं। और उन घोड़ों के कटि भाग चामरां (चामर-चमरी गाय के बालों से निर्मित होता है) और दर्पणों से अर्लकृत हैं।

"— आरुट-अस्सारोहे "' आरुटास्वारोहान् , आरुटाः अस्वारोहाः येषु "" अर्थात् उन बोड़ों पर धुड़सवार आरुट हैं - बैठे हुए हैं ।

तदनन्तर गौतम स्वामी ने नाना प्रकार के मनुष्यों को देखा। वे भी हर प्रकार से सन्नद्ध, बद्ध हो रहे हैं। पुरुषों के विशेषणों की व्याख्या निम्नोक्त है—

"—सन्तद्ध-बद्ध-विमय कवर —सन्नद्धगद्ध-वर्मिककश्चान् की व्याख्या राज प्रदनीय सूत्र में श्री मलय गिरि जी ने इस प्रकार की है.—

"कवर्च-तनुवाणं, वमें लोहमय-कस्त्रकादिरूपं संजातमस्येति विमितं, सन्तद्धं शरीरारोपणात् बद्धं गाद्दत्यन्यनेन वन्यनात्, विमितं कवर्चं येन स सन्तद्ध-बद्ध विमितकवन्तः" अर्थात् प्रस्तुत पदसमूह में चार पद हैं। इन में कवन्य (लोहे की कड़ियों के जाल का बना हुआ पहनावा जिसे योद्धा लड़ाई के समय पद्दन्ति हैं, जिरह बकतर) विशेष्य है और १ —सन्नद्ध, २ - बद्ध तथा ३ — विमित ये तीनों पद विशेषण हैं । सन्नद्ध का अर्थ है —शरीर पर धारण किया हुआ। बद्ध शब्द से, इद्दर नन्धन से बान्धा हुआ — यह अर्थ विविद्धित है और वर्मित पद लोहमय कम्लकादि से युक्त का बोधक है। सारांश यह है कि उन मनुष्यों ने कवचों की शरीर पर धारण किया हुआ है जो कि मज़बूत बन्धनों से बान्धे हुए हैं, एवं जो लोहमय कम्लकादि से युक्त है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

188

"— उष्पी लियसरास सम्पटिष — उत्पीडित-शरासन-पिट्टकान्, उत्पाडिता कृतप्रत्यञ्चारोपसा शरासनपिट्टका- धनुर्यष्टिबींहुपिट्टका वा येस्ते तथा तान्—" अर्थात् उन पुरुषों ने धनुष की यष्टियों पर डोरियों लगा रखीं हैं अरथ च शरासनपिट्टका — धनुष खेंचने के समय भुजा की रज्ञा के लिये बान्धी जाने, वाली चमड़े की पट्टी, को उन पुरुषों ने बान्ध रखा है।

शरासनपट्टिका पद की "-शरा ऋस्यन्ते दिप्यन्तेऽस्मिन्निति शरासनम्, इषुधिस्तस्य पिटिका शरासनपट्टिका—" यह व्याख्या करने पर इस का त्यारि (तरकश) यह ऋर्ष होगा ऋर्यात् उन पुरुषों ने त्यारि को धारण किया हुआ है।

"- पिराद्धगेविज्जे -" पिनद्धभैवेयकान् , पिनद्धं परिहितं भैवेयकं यैस्ते तथा तान् - " अर्थात् उन पुरुषों ने भैवेयक - करठाभूषरा धारण किए हुए हैं।

"— विमलवरबद्धचिश्वपटे —" विमलवरबद्धचिन्हपटान् , विमलो वरो बद्धिचन्हपटो-नेशादिन्मयो येस्ते तथा ताम् —" अर्थात् —उन पुरुषों ने निर्मल और उत्तम चिन्ह-पट बान्धे हुए हैं । सैनिकों की पहचान तथा अधिकारविशेष की सूचना देने वाले कपड़े के बिल्ले चिन्हपट कहलाते हैं ।

शस्त्र-ग्रस्त्र श्रादि से सुसिष्जित उन पुरुषों के मध्य में भगवान् गौतम स्वामी ने एक पुरुष को देखा। उस पुरुष का परिचय कराने के लिये सूत्रकार ने उस के लिये जो विशेषण दिए हैं, उनकी व्याख्या निम्न प्रकार से हैं—

- "— अवस्रोडगबन्धणं अवकोटकबन्धनं, रज्ज्या गलं इस्तद्वयं च मोटयित्वा पृष्ठमागे इस्तद्व-यस्य बन्धनं यस्य स तथा सम्—" अर्थात् गल और दोनों हाथों को मोड़ कर पृष्ठभाग पर रज्जू के साध उस पुरुष के दोनों हाथ बान्धे हुए हैं। इस बन्धन का उद्देश्य है—बध्य व्यक्तित अधिकाधिक पीड़ित हो और वह भागने न पाए।
- —"उक्कित्तकरणनासं—उत्कृतकर्णनासम्, अर्थात् उस पुरुष के कान और नाक दोनों ही कटे हुए हैं। अपराधी के कान और नाक को काटने का अभिप्राय उसे अत्यधिक अपमानित एवं विडम्बित करने से होता है।
- "—नेहतुष्पियगत्तं स्नेहस्नेहितगात्रम् , त्रार्थात् उस पुरुष के शरीर को पृत से स्निग्ध किया हुआ है । वध्य के शरीर को पृत से स्नेहित करने का पहले समय में क्या उद्देश होता था ? इस सम्बन्ध में टीकाकार महानुभाव मौन हैं। तयापि शरीर को पृत से स्निग्ध करने का अभिनाय उसे कोमल बना और उस पर महार करके उस वध्य को अधिकाधिक पीडित करना ही संभव हो सकता है।
- "—वज्ञान्करक डिज्ञयनियर्थं वध्य करकटि युग निवसितम्, वध्यश्वाणी करयो: इस्तयोः कर्षां कटीदेशे युगं युग्मं निवसित एव निवसितश्चेति समासोऽतस्तम् अथवा वध्यस्य यरकरिकायुगं निन्यचीविरकाद्वयं तन्निवसितो यः स तथा तम् —" अर्थात् उस मनुष्य के हार्यो और कमर में वस्त्रों का जोड़ा पहनाया हुआ था। अथवा मृत्युद्ध हे से दिख्त व्यक्ति को कांशी पर लटकाने के समय दो निन्य (षृण्डस्पद) वस्त्र पहनाए जाते हैं, उन निन्दनीय वस्त्रों को करकटि संज्ञा है। उस वध्य व्यक्ति को निन्दनीय वस्त्रों का जोड़ा पहना रखा है। ताल्य यह है कि प्राचीन समय में ऐसी प्रथा थी कि वध्य पुरुष को अनुक यस्त्रयुगम (दो यस्त्र) पहनाया जाता था। उस वस्त्रयुगम को धारण करने वाला मनुष्य वध्य कर-कटि-युग-निवसित कहलाता था।

्र भृष्यम् कर-कडि-जुध-नियत्थं -- " इस पद का अर्थ अन्य प्रकार से भी किया जा सकता है, जो कि निम्नोक है।

#### ्रिम्स अध्याय

# श्रो विपाक सूत्र-

"बद्ध —कर —कडि —युग —न्यस्तम् बद्धो करौ कडियुगे न्यस्तौ —िनिचिप्तौ यस्य स तथा तम, कृष्टि इति लौहमयं बन्धनं, इथकड़ी, इति भाषाप्रसिद्धम्-'' अर्थात् उस वय्य पुरुष के दोनी हाथों में हथकडियां पड़ी हुई हैं।

"-कंटे गुण्रसम्बद्धारं - "कंग्डे गुण्रक्त - माल्य-दामानम् , कंग्डे - गले गुण् इव कंग्ड-स्त्रमिव रक्तं लोहितं माल्यदाम पुण्यमाला यस्य स तथा तम् " अर्थात् उस वध्य पुष्प के गले में गुरा - डोरे के समान लाल पुर्धों की माला पहनाई हुई है । जो "- यह बध्य व्यक्ति है " इस बात की संसूचिका है।

"—चुरुण्गु 'डियमत्त' —"चूर्ण्गु एडतगात्रम् , चूर्णेन गैरिकेन गुण्डितं — लिप्तं गात्रं – शरीरं यस्य स तथा तम्—" अर्थीत् उस बध्य पुरुष का शरीर गैरिक गेरु के चूर्ण से संजिप्त हो रहा है, तात्पर्ययह है कि उस के शरीर पर गेठ का रंग ऋच्छी तरह मसल रखा है । जो कि दर्शक को "-यह वध्य व्यक्ति है-" इस बात की ऋोर संकेत करता है।

" - वज्यापाणीयं" - वज्य - प्राण - प्रियम्, अथवा - बाह्यप्राण्प्रियम् वज्या बाह्या वा प्राणाः --उच्छ्वासादय: प्रतीता: प्रिया यस्य स तथा तम् -- " ऋर्यात् -- जिस को वध्य -- वधाई ( मृत्युदएड के योग्य ) उच्छ्वास ऋादि प्राण प्रिय हैं, अध्यक्ष - उच्छ्वास ऋादि नाता प्राण जिस को प्रिय हैं, तात्पर्य यह है कि वह वध्य पुरुष अपनी चेष्टाओं द्वारा "-मेरा जीवन किसी तरह से सुरिचित रह जाय-" यह अभिलावा अभिव्यक्त कर रहा है। वास्तव में देखा जाए तो प्रत्येक जीव ही मृत्यु से भयमीत है। बुरी से बुरी अप्रवस्था में भी कोई मरना नहीं चाहता, सभी को जीवन प्रिय है। इसी जीवन-मियता का प्रदर्शन उस वच्य - व्यक्ति द्वारा अपनी व्यक्त या अव्यक्त चेष्टाओं द्वारा किया जा रहा है।

"—तिलं — तिलं चेव किञ्जमार्गं — तिलं – तिलं चैव छिद्यमानम् –" त्रर्थोत् – उस वध्य पुरुष का शारीर तिल तिल करके काटा जा रहा है, जिस प्रकार तिल बहुत छोटा होता है उस के समान उस के शारीरगत मांस को काटा जा रहा है । अधिकारियों की ऋोर से जो वश्य व्यक्ति के साथ यह दुव्यवहार किया जा रहा है, जहां वर उन की महान् निर्देयता एवं दानवता का परिचायक है वहां इस से यह भी भली मांति सूचित हो जाता है कि अधिकारी लोग उस क्य्य व्यक्ति को श्रारयन्तात्यन्त पीडित एवं विडम्बित करना चाह रहे हैं।

"-- काकशिमंसाई खावियंतं -- काकशीमांसानि खाद्यमातम्, काकशीमांसानि तद्देहीत्कृतः --हस्बमांसखरडानि खाद्यमानम्, स्रयात्—उस वध्य पुरुष के शरीर से निकाले हुए छोटे छोटे मांस के दुकड़े उसी को खिलाए जा रहे हैं । अथवा "-कागसी लघुतरासि मांसानि-मांसखस्डानि काकादि भिः काद्यानि यस्य स तथा तम् - " ऐसी व्याख्या करने पर तो "- उस वध्य पुरुष के बोटे र मांस के दकड़े काक आदि पिल्यों के लाय-भन्नग्रयोग्य हो रहे हैं " ऐसा अर्थ हो सकेगा !

इस के अर्तिरिक्त सुक्कार ने उसे पापी कहा है जो कि उसके अनुरूप ही है। उस की वर्तमान दशा से उस का पापिष्ट होना राष्ट्र ही दिखाई देता है । तथा उसकी सैंकड़ों कंकड़ों से मारा जा रहा है अर्थात् लोग उस पर पत्यरों की वर्धा कर रहे थे । इस विशेषण से जनता की उसके प्रति कृता सूचित होती है।

टीकाकार ने "कश्करसप्हिं हम्ममाएं" के स्थान में "---सश्करसप्हिं हम्ममाणं--" ऐसा पाठ मान कर उस की निम्न लिखित ज्याख्या की है-

सर्वरा-श्रश्वोत्त्रासनाय चर्गमग्रा वस्तुविशेषाः स्कुटितवंशा क तैर्द्देन्यमानं ताक्ष्मानम्" सर्वात्

[१३१

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

अप्रद को सत्रस्त करने के लिये चमड़े का चानुक या टूटे हुए दांस वग्रीरह से उसे ताड़ित किया जा रहा है।

उस व्यक्ति की ऐसी दशा क्यों हो रही है ? उस के चारों और स्त्री पुरुषों का नमघट क्यों लगा हुआ है ? वह जनता के लिये एक घृणोत्पादक घटना — रूप क्यों बना हुआ है ? इस का उत्तर स्पष्ट है, उस ने कोई ऐसा अपराध किया है जिस के फल स्वरूप यह सब बुद्ध हो रहा है, बिना अपराध के किसी को दएड नहीं मिलता और अपराधी का दएड भोगे बिना खुटकारा नहीं होता, यह एक प्राकृतिक नियम है ! इसी के अनुसार यह उद्घोषणा थी कि इस व्यक्ति को कोई दूसरा दएड देने वाला नहीं है किन्तु इस के अपने कर्म ही इसे दएड दे रहे हैं, अपनि राज्य की आरे से इस के साथ जो व्यवहार हो रहा है वह इसी के किये हुए कर्मा का परिखाम है।

मनुष्य जो कुछ करता है उसी के अनुसार उसे फल भोगना पड़ता है है ! देखिए भगवान् महा-वीर स्यामी ने कितनी सुन्दर बात कही है—

> ेज जारिसं पुन्वसकासि कस्मं, तमेव श्रागच्छति संवराए ! एगं तु दुक्खं भवमञ्जिशिता, वेदंति दुक्खी तमर्गतदुक्खं ॥२३॥ श्री स्त्रकृतांग० ऋध्ययन ५, उद्दे ०२ ]

अर्थात् जिस जीव ने जैसा कर्म किया है, वही उस को दूसरे भव में प्राप्त होता है। जिस ने एकान्त दु:खरूप नरक भव का कर्म बान्धा है वह अनन्त दु:खरूप नरक की भोगता है।

उद्घोषणा एक खरडपटह के द्वारा की जा रही थी। खरडपटह फूटे ढोल का नाम है। उस समय षोषणा या मुनादि की वही प्रथा होगी ऋौर ऋाज भी प्रायः ऐसी ही प्रथा है कि मुनादि करने वाला प्रसिद्ध २ स्थानों पर पहले ढोल पीटता या घंटी बजाता है फिर वह कोषणा करता है। इसी से मिलता जुलाता रिवाज उस समय था।

राजमार्ग पर जहां कि चार, पांच रास्ते इकट्ठे होते हैं-यह घोषणा की जा रही है कि दे महानुभावो ! उिक्तित कुमार को जो दख दिया जा रहा है इस में कोई राजा अथवा राज — पुत्र कारण नहीं अर्थात् इस में किसी राज - कर्मचारी आदि का कोई दोष नहीं, किन्तु यह सब इस के अपने ही किये हुए पातकमय कर्मों का अपराध है दूसरे शब्दों में कहें तो इस को दख देने वाले इम नहीं हैं किन्तु इस के अपने कर्म ही इसे दिखत कर रहे हैं!

इस उल्लेख में, फलप्रदाता कर्म ही है कोई अन्य व्यक्ति नहीं यह भी भली भांति स्चित किया गया है।

उज्भितक कुमार की इस दशा की देखकर श्री गौतम स्वामी के इदय में क्या विचार उत्पन्न हुआ और उस के विषय में उन्हों ने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी से क्या कहा ! अब स्वकार उस का धर्णन करते हैं—

# मृज-- तते यां से मगवची गीतमस्स तं पुरिसं पासिसा इमे अन्मत्थिते

(१) यद् यादशं पूर्वमकार्षीत् कर्म तदेवागच्छति सम्पराये । एकान्तदुःखं भवमर्जयत्वा वेदयन्ति दुःखिनस्तमनन्तदुःखम् ॥

(२) ह्याया — ततस्तस्य भगवतो गौतमस्य तं पुरुषं हङ्घाऽयमाध्यात्मिकः ५ समुद्रपद्यत्, ऋहो ऋयं हुँ इषः यावद् निरयप्रतिरूपां वेदनां वेदयति, इति कृत्वा वाःगाजप्रामे नगरे उच्चनीचमध्यमकुते ऋटम् यथा-पर्याप्तं समुदानं (भेच्यम् ) एएहाति एहीत्वा वाणिजप्रामस्य नगरस्य मध्यमध्येन यावत् मतिष्र्यपिति समर्थं भगवन्तं महावीरं वन्दते नमस्यति चन्दित्वा नमस्यित्वा एवमवादीत् — एवं सञ्च ऋदं भदन्त । युष्पा- समुप्पिजित्था, अही एं इमे पुरिसे जाव निरयपिड्रिक्षवि वे वेयएं वेदेति, ति कहु वाणियग्गामे गगरे उच्चनीयमिक्सिमकुले अड़माणे अहापक्जत्तं समुयाएं गेएहित २ ता वाणियग्गामं नगरं मक्संपक्तिएं जाव पिडिदंसित. समणं भगवं महात्रीरं वंदित ग्रामसित २ एवं वयासि-एवं खलु अहं भेते ! तुङ्भेहिं अङ्भणुएणाते समाणे वाणियग्गामे तहेत्र जाव वेएति । से एं भेते ! पुरिसे पुट्यमवे के आसि १ जाव पच्चणुभवमाणे विहरति ?

पदार्थं -तते णं - तदनन्तर । से - उस । भगवतो गोतमस्त - भगवान् गौतम को । तं पुरिसं -उस पुरुष को । पासिसा-देख कर । इसे -यह । ऋज्यात्थिते -श्राध्यात्मिक-संकल्प । समूप्पिजित्था -उत्पन्न हुन्ना। अहो णं- श्रहह - खेद है कि । इमे पुरिसे - यह पुरुष । जाव - यावत् । निरचडिक्त-वियं →नरक के सदश । वेयरां —वेदना का । वेदेति —अनुभव कर रहा है । ति कहु – ऐसा विचार कर । वाि एयग्गामे —वाि एजग्राम नामक । एगरे —नगर में । उचनीयमिक्सिमकुले — ऊंचे नीचे —धनिक निर्धन तथा मध्य कोटी के एहों में । ऋड़मारो - भ्रमण करते हुए । ऋहापज्जन्तं - आवश्यकतानुसार । समुयाणं -सामुदानिक -- भिक्षा, एहसमुदाय से प्राप्त भिक्षा । गेएहति २त्ता - प्रह्ण करते हैं, प्रह्ण कर के । वाणिय-ग्गामं नगरं — वाणिज — प्राम नगर के । मज्भंमज्भे एां — मध्य में से । जाव — यावत् । पडिदंसति — भगवान् को भिक्षा दिखलाते हैं तथा ! समणं भगवं महावीरं - अमण भगवान् महावीर स्वामी को । वंदति एमंसति-वन्दना त्रीर नमस्कार करते हैं, वन्दना नमस्कार करने के ब्रानन्तर । पर्व वयासी-इस प्रकार कहने लगे । एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । भंते ! - हे भगवन् !। धहं - मैं । तुब्भेहिं अवभएएणाते समारो- अप श्री से आजा प्राप्त कर । वाशियगामे - वाशिजप्राम नगर में गया । तहेब - तमेव । जाव - यावत् , एक पुरुष को देखा जो कि नरक सदृश वेदना को । वेपति -- ऋनुभव कर रहा है । भंते !-- हे भगवन् !। से एं -- वह । पुरिसे -- पुरुष । पुरुषभवे --पूर्वभव में। के ऋास्ति—कीन था । जाव – यावत् । पच्च एभवमाएो – वेदना का अनुभव करता हुआ । विहरति - समय बिता रहा है ?

मूलार्थ — तदनन्तर उस पुरुष को देख कर भगवान् गौतम को यह संकल्प उत्पन्न हुन्ना कि श्रहो ! यह पुरुष कैसी नरक तुल्य वेदना का श्रनुभव कर रहा है । तत्यश्चान् वाण्जिन्नाम नगर में उच्च, नीच, मध्यम श्रार्थात् धनिक, निर्धन श्रीर मध्य कोटि के घरों में श्रमण करते हुए श्रावश्यकतानुसार भित्ता लेकर वाण्जित्राम नगर के मध्य में से होते हुए श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास श्राये श्रीर उन्हें लाई हुई भित्ता दिखलाई। तदनन्तर भगवान् को वन्दना नमस्कार करके उन से इस प्रकार कहने लगे—

है भगवन ! आप की आज़ा से मैं भिन्ना के निमित्त वाणिज — याम नगर में गया और वहां मैंने नरक सहश वेदना का अनुभव करते हुए एक पुरुष को देखा । भदन्त ! वह पुरुष पूर्व भव में कीन था! जो यावत नरक तुल्य वेदना का अनुभव करता हुआ समय बिता रहा है !

टीका भगवान् से आशा प्राप्त कर भिक्षा के निमित्त भ्रमण करते हुए गौतम स्वामी ने वहां भिरभ्यनुशातः सन् वाणिजयामे तथैव यावत् वेदयति । स भदन्त ! पुरुषः पूर्वभवे कः श्रासीत् ! यावत् प्रत्यनभवन विहरति !

833

के राजमार्ग में जो कुछ देखा और देखने के बाद उस पुद्दम की पापकर्मजन्य हीनदशा पर विचार करते हुए वे वापिस भगवान् की सेवा में उपस्थित हुए और लाई हुई भिन्ना दिखाकर उन को बन्दना नमस्कार करके वहां का अर्थ से इति पर्यन्त सम्पूण वृत्तान्त भगवान् से कह सुनाया । सुनाने के बाद उस पुद्दम के पूर्व भय – सम्बन्धी वृतान्त को जानने की इच्छा से भगवान् से गौतम स्वामी ने पूच्छा कि भदन्त! यह पुद्दम पूर्वभव में कीन था कहां रहता था श्रिऔर उस का क्या नाम और गोत्र था ? एवं किस पापमय कर्म के प्रभाव से वह इस हीन दशा का अर्मुभव कर रहा है ?

"श्रावमतियते ५' यहां दिये हुए ५ के स्रांक से — 'किप्पिए, चितिए, पत्थिए, मग्गोगए, संकष्पे — ' इस समग्र पाठ का ग्रहण करना सूत्रकार को स्रभीष्ठ है। स्राध्यतिमक का स्रथं स्राह्मणत होता है। किप्पित शब्द हर्य में उठने वाली स्रनेक-विध कल्पनास्त्रों का वाचक है। चिन्तित शब्द से — बार बार किए गए विचार, यह स्रथं स्रभिमत है। प्रार्थित एद का स्रथं है — इस दशा का मूल कारण क्या है इस जिज्ञासा का पुनः २ होना। मनोगत शब्द — जो विचार स्रभी बाहिर प्रकट नहीं किया गया, केवल मन में ही है — इस स्रथं का परिचायक है। संकल्य शब्द सामान्य विचार के लिये प्रयुक्त होता है।

"—ऋहो एां इमे पुरिसे जाव निरय—" इस वाक्य में पठित " - जाव यावत् - " पद से "—ऋहो एां इमे पुरिसे पुरा पोराणाणां दुच्चिननाणां दुष्पिक कंताणां श्वसुभाणां पावाणं कड़ाएां कम्माणां पावां फलवित्तिविसेसं पच्चणुभवमाणों विहरइ, न में दिहा नरगा वा नेरइया वा पश्चक्खं खलु श्रयं पुरिसे निरय—पड़िक्षियं वेयणां वेएइ सि कहू —" इस समग्रपाठ का ग्रहण करना । इस पाठ को व्याख्या प्रथम अध्ययन के पृष्ठ ४७ पर कर दी गई है। पाठक वहीं से देख सकते हैं।

"—मन्भं मन्भेणं जाव पहिदंसित—" यहां पठित "—जाव-यावत् —" पद से "—िन-गाच्छति २ जेणेव समणे भगवं महाबीरे तेणेव जवागच्छति २ समण्स्स भगवद्यो महावीरस्स श्रदूरसामन्ते गमणागमणाए पहिन्कमइ २ एसण्मणेसणे द्यालोएइ २ भन्तपाण—इन पदी का महण समभना। इन पदी का भावार्थ निम्नोक्त है—

वािण्जियाम नगर के मध्य में से हो कर निकले, निकल कर जहां भगवान् रहाबीर स्वामी विराजमान ये वहां पर आहर, आकर अम्या भगवान् महाबीर स्वामी के निकट बैठ कर गमनागमन का प्रतिक्रमण किया आर्थात् आने और जाने में होने वाले दोयों से निवृत्ति की, तदनन्तर एषणीय (निदांष) और अनेषणीय (सदीष) आहार की आलोचना (विचारणा अथवा प्रायश्चित के लिये अपने दोषों को गुरु के सन्मुख निवेदन करना) की, तदनन्तर भगवान वोर को आहार पानी दिखलाया।

"—तहेब जाव वेएति -" यहां पठित "—तहेव तथैब —" पद का ऋभिपाय है —भगवान से आजा ले कर जैसे अनगार गौतम वेले के पारणे के लिये गये थे इत्यादि वैसा कह लेना ऋषीत् गौतम स्वामी भगवान् से कहने लगे —प्रमो ! आप की आजा के कर मैं वाणि जप्राम नगर के उच्च नीच और मध्य सभी घरों में भिदार्थ भ्रमण करता हुआ राजमार्ग पर पहुँच गया, वहां मैंने हाथी देखें इत्यादि वर्णन जो सूत्रकार पहले कर आए हैं उसी को तथैव — वैसे ही, इस पद से अभिव्यक्त किया गया है । और "—जाव-यावत् —" पद से वर्णक — प्रकरण को संज्ञिप्त किया गया है । वह वर्णक पाठ निम्नोक्त है —

"-नयरे उच्चनीयमिक्समाणि कुलानि घरसमुदाणस्स भिक्खायरिवार बाहमाणे जेगोव

## श्रो विपाक सूत्र--

रायमगो तेरोव स्रोगाढे, तत्थ एां वडवे हत्थी पास मि सन्तद्भवद्भविमयगुडिते-से ले कर-स्रहो एां इमे परिमे नाव निरम्पडिरूपिय वेयरां —" यहां तक के पाठ का प्रहरण सूत्रकार को अभिनत है। इन पदों की व्याख्या इसी स्थ्ययन के एष्ट १२१ से लेकर १३१ तक के एष्टों में कर दी गई है।

"— आसि । जाव पच्चगुभवमारों — ग यहां पठित " — जाब - यावत् — ग पद से किंतामण वा किंगोत्तण वा कयरंसि गामंसि वा नगरास वा किं वा दच्चा किं वा भोच्चा किं वा समायित्ता केसि वा पर पोराणार्गा दुच्चिरणार्गा दुपांडक्कन्तार्गा असुहार्गा पात्रार्ग कम्मार्ग पावर्ग फलवित्तिवसेसं — ग इन पदों का प्रहण करना । इन पदों की व्याख्या एष्ट ५१ पर की जा चुकी है ।

समुदान - शब्द का कोषकारों ने "—भिन्ता, या १२ कुन को, या उच्च कुन समुदाय की गोचकी — भिन्ता —" ऐसा अर्थ लिखा है । परन्तु आचाराण सूत्र के हितीय श्रुतस्कन्य के पिराई-प्रणाध्ययन के दितीय उद्देश में आहार — प्रहण की विधि का वर्णन बड़ा सुन्दर किया गया है । वहां लिखा है —

साधु, (१) उपकुल (२) भोगकुल, (३) राजन्य हुल, (४) खित्रयकुल, (५) इस्वाकुकुल, (६) हरिवंश कुल. (७) गोष्टकुल. (८) वेंश्यकुल. (९) नाएतकुल. (१०) वर्धकिकुल. (११) प्राम-रस्ककुल. (१२) तन्तुवायकुल, इन कुलों और इसी प्रकार के अन्य अनिन्दय एव प्रामाणिक कुलों में भी भिक्षा के लिये जा सकता है। सारांश यह है कि अनेक घरों से घोड़ी २ प्रहरण की गई भिक्षा को समुदान कहते हैं

तथा "भिद्धा ला कर दिखाना " इस में विनय सूचना के अतिरिक्त शास्त्रीय नियम का भी पालन होता है। गोचरी करने वाले भिद्धु के लिये यह नियम है कि भिक्षा ला कर वह सब से प्रथम पूजनीय रात्निक रानाधिक ज्ञानदर्शन और चारित्र में श्रेष्ठ, अथवा साधुत्व प्राप्ति की अवस्था से बड़ा, दीक्षा वृद्ध । को दिखावे अन्य को नहीं। दूसरे कन्दों में साधु एहस्थों से साधुकल्प के अनुसार चारों प्रकार का भोजन एकत्रित कर सब प्रथम राज्ञाधिक को ही दिखावे। यदि वह गुरु आदि से पूर्व ही किसी शिष्य आदि को दिखाता है तो उसकी अक्काबना कनती है। कारण कि ऐसा करना विनय-धम की अवहेलना करना है। आगमों में भी यही अक्का है। दशक्षात्रकान सूत्र में लिखा है —

<sup>(</sup>१: स्थानांग ब्रादि यूत्रों में निमन्य —साधु करें न्यों क्येटियों से शुद्ध ब्राहार अध्या करने का विधान लिखा है। नौ कोटियां निम्नोक हैं -

<sup>(</sup>१) साधु ब्राहार के लिये स्वयं बीजों की किसा न करे (२) दूसरे द्वारा हिंसा न करावे (३) हिंसा करते हुए का ब्रनुमोदन न करे ब्राह्मी इस की अयांचा न करे, (४) असहार आदि स्वयं न पकावे, (५) दूसरे से न पकवावे (६) पकाते हुए को अनुमोदन न करे १७) ब्राह्मर ब्राह्मि स्वयं न खरीदे, (८) दूसरे को खरीदने के लिये न कहे, (१) खरीदते हुए किसी स्वक्ति का अनुमोदन न करे। ये समस्त कोटियां मन, वचन सौर कायां सम तीनी योगों से ब्रह्मा करवी होती है।

<sup>(</sup>२) " आयः सम्यग्दर्शनाध्यक्षात्रितस्त्रस्य शातना — कराउना इत्यास्त्रक्षाः — "अर्थतः — कस्त किया के करने से जान, दर्शन और चारित्र का हास अर्थया मंग होता है उस को आधासना कहते हैं। तूसरे शब्दों में कहं तो — अविक्रय या असम्यता का नाम आशासना है — कह कहा जा सकता है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

रिश्र

सेहे असर्ण वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा पड़िगाहिना तं पुव्यमेव सेहतरागस्स उवदंसेद पच्छा रायिणियस्स आसायणा सेहस्स । [दशाश्रत ३ दशा, १५]

अर्थात् शिष्य, अशन पान, खादिम और स्वादिम पदधौं को लेकर गुरुजनों से पूर्व ही यदि शिष्य आदि को दिखाता है तो उस की आशातना लगती है।

तथा ब्राहार दिखलाने के बाद किर ब्रालोचना करनी भी व अपावश्यक है। तात्पर्य यह है कि अमुक पदार्थ अमुक गृहस्य के घर से प्राप्त किया अमुक गृहस्थ ने इस प्रकार भिचा दी अमुक माग में अमुक पदार्थ का अवलोकन किया एवं अमुक हर्य को देख कर अमुक प्रकार की विचार-धारा उत्पन्न हुई इत्यादि प्रकार की आलोचना भी सर्व प्रथम रत्नाधिक से ही करे अन्यथा आशातना लगती है जिस से सम्यग् दर्शन में क्षति पहुंचने की सम्भावना रहती है इसी शास्त्राय दृष्टि को सम्मुख रख कर गौतम स्वामी ने लाया हुआ आहार सर्व प्रथम भगवान् को ही दिखलाया तदनन्तर बन्दना नमस्कार कर के अगनी गोचप्रियाना में उप्रदेशन दृष्टा सम्पूर्ण दृश्य उनके सन्मुख अपने शब्दों में उपस्थित किया । तदनन्तर जिज्ञासु भाव से गौतम स्वामी ने भगवान् के सन्मुख उपस्थित हो कर उस वत्य पुरुष के पूर्वभव के विषय में पूछा ।

यहां पर सन्देह होता है कि गौतम स्वामी स्वयं चतुर्दशपूर्व के ज्ञाता और चार ज्ञान — मति, भुत, अविश्व और मनः पर्यव, के धारक थे ऐसी अवस्था में उन्हों ने भगवान् से पूछने का ्क्यों यस्त किया र स्या वे उस व्यक्ति के पूर्वभव को स्वयं नहीं जान सकते थे !

इस विषय में आचायं अभयदेवस्रि ने भगवती सूत्र रा० १ उद्दे० १ में स्वयं संका उठा कर उस का को कमाधान किया है, उस का उस्लेख कर देना ही हमारे विचार में पर्यान्त है। आप लिखते हैं —

"—श्रथ कस्माद् भगवन्तं गौतमः पृच्छति । विरचितद्वाद्शाङ्गतया, विदितसक्तश्चुतवि-षपत्वेन, निखलसंशयातीतत्वेन च सर्वेद्यकल्पत्वासम्य, श्राह च —

ंसंकार्य उभवे साहर् जं वा परो उ पुच्छेज्ञाः ए य एं ब्रागाहसेसी वियाण्ड पस छुउमत्थो ॥१॥ इति नेवम् अक्तगुणस्वेऽपि छग्नस्थतयाऽनाभोगसंभवाद्गः, यदाहः—

निह नामाऽभोगः छुद्रास्थस्येह कस्यचिन्नास्ति । यस्मासु झानावरणं झानावरणं झानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावरणं क्रानावर्षे । इति, अथवा जानत एव तस्य प्रश्नः संभव ति, स्वकीयबोधसंवादनार्थम् , अञ्चलोकबोधनार्थम् , शिष्याणां वा स्ववचित्रः प्रत्ययात्पादनाथम् , सवरचनाकल्पसंभादनार्थञ्च ति —" । इन शन्दो क्रानावर्थं निम्नोक्त है —

प्रश्न - गौतम स्वामी कै सम्बन्ध में यह प्रसिद्ध है कि द्वादशांगी के रचिता है, सकलभूत-विषय के जाता है, निखिल संशयीं में अतीत - रहित (जिन के सम्पूर्ण संशय विनष्ट हो चुके) है तथा जो

<sup>(</sup>१) छ।या -शैक्षोऽशंनं वा पानं वा खादिमं वा स्वादिमं वा प्रतिप्रस तत्पूर्वमेव शैक्षतरकस्यो-पदर्शयित पश्चाद् रात्निकस्याशातना शैक्षस्य।

<sup>(</sup>२) उज्जुष्पन्नो ऋगुन्तिग्गो, ऋविस्त्र**सेख नै**श्चसा । ऋगलोय गुरसमासे जं जहा स**दिवं** भवे ॥ ९० ॥ (दशनैकासिक स्० स० ६ २०१ ।)

<sup>(</sup>३) संस्थातीतांस्तु सवान् कपयति यद् परस्तु पृच्छेत् । व चानिवरोषी विजानात्येष खग्नस्यः ॥११।

# श्री विपाक सूत्र—

सर्वज्ञकरुप स्रर्थीत् सव जानातीति सर्वज्ञः, -विश्व के भूत् भविष्यत् स्रौर वर्तमान कालीन समस्त पदार्थां का यथावत् ज्ञान रखने वालाः, के समान है । कहा भी है कि दूसरी के पूछने पर यह छद्मस्य (सम्पूर्ण ज्ञान से विश्वत ) गौतम स्वामी संख्यातीत भवों - जन्मी का कथन करने वाले श्रीर श्रतिशय ज्ञान वाले हैं. फिर उन्हों ने अर्थात् अतगार गौतम स्वामी ने भगवान् महाबीर स्वामी से यह प्रदन - कि भदन्त ! यह व यपुरुष पूर्वभव में कौन था ? ऋादि क्यों पूछा ? सारांश यह है कि छग्नस्थ भगवान् गौतम जब कि दूसरों के पूछने पर संख्यातीत भवों का वर्णन करने वाले अध च संशायातीत माने जाते हैं तो फिर उन्हों ने भगवान् के सन्मुख ऋपने संशय को समाधानार्य क्यों रखा ?

उत्तर - उपरोक्त प्रश्न का समाधान थह है कि शास्त्र में गौतम स्वामी के जितने गुण वर्णन किये गये हैं उन में वे सभी गुण विवासान हैं, वे सम्पूर्ण शास्त्रों के जाता भी हैं ब्रोर संशायातीत भी हैं। ये सप होने पर भी गौतम स्वामी अभी छुन्नस्य हैं छुन्नस्य होने से उन में अपूर्णता का होना असंभव नहीं ऋषीत् छदास्य में जनातिशय होने पर भी न्यूनता -कमी रहती ही है, इसलिये कहा है कि छदास्थ के अनाभोग (अपरिपूर्णता अथवा अन्पयोग) नहीं है, यह बात नहीं है, तालपर्य यह है कि छदास्य का आत्मा विकास की उच्चतर भूमिका तक तो पहुँच जाता है परन्तु वह स्नात्म विकास की पराकष्ठा को प्राप्त नहीं होता क्योंकि अभी उस में जान को अपवृत करने वाले ज्ञानावरणीय कर्म की सत्ता विद्यमान है, जब तक ज्ञानावरणीय कर्म का समूज नाश नहीं होता, तब तक ऋात्मा में तद्गत शक्तियों का पूर्णविकास नहीं होता इसलिये चतुर्विध ज्ञान सम्पन्न होने पर भी गौतम स्वामी में छग्नस्थ होने के कारण उपयोगशून्यता का ऋश विद्यमान था जिस का केवली -सबज्ञ में सर्वथा ऋसद्भाव होता है।

एक बात और है कि यह नियम नहीं है कि अपनजान ही प्रश्न करे जानकार न करे। जो जानता है वह भी प्रदन कर सकता है। कदाचित् गीतम स्वामी इन प्रदनों का उत्तर जानते भी हो तब भी प्रदन करना संसव है। स्त्राप कह सकते हैं कि जानी हुई बात को पूछने को क्या स्त्रवश्यकता है शहस का उत्तर यह है कि उस बात पर अधिक प्रकाश डलवाने के लिये अपना बोध बढ़ाने के लिये, अथवा जिन लोगों को प्रदन पूछना नहीं खाता, या जिन्हें इस विषय में विपरीत धारणा हो रही है उन के लाभ के लिये, उन्हें बोध कराने के लिये गोतम स्वामी ने यह प्रश्त पूड़ा है। भले ही गोतम स्वामी उस प्रश्न का समाधान करने में समर्थ होंगे तथापि भगवान् के मुखारविन्द से निकलने वाला प्रत्येक सन्द विशेष प्रभावशली और प्रमाखिक होता है, इस विचार से ही उन्हों ने भगवान के द्वारा इस प्रदन का उत्तर चाहा है।

तात्पर्य यह है कि गौतम स्वामी जन्ही हुए भी अनजानों की वकालत करने के लिये, अपने शान में विशदता लाने के लिये, शिष्यों को सन्नि देने के लिये और अपने वजन में प्रतीति उत्पन्न कराने लिये यह प्रदन कर सकते हैं।

क्रपने बचन में प्रतीति उत्पन्न कराने का अर्थ यह है --मान लीजिये किसी महात्मा ने किसी जिज्ञासु को किसी प्रश्न का उत्तर दिया, लेकिन उस जिज्ञासु को यह संदेह उत्पन्न हुआ कि इस विषय में भगवान् न मालूम क्या कहते ! उस ने जा कर भगवाः से वही प्रश्न पूछा । मगवान् ने भी वही उत्तर दिया । श्रोता की उन महात्मा के बचनों पर प्रतीति हुई। इस प्रकार अपने बचनों की दसरों को प्रतीति कराने के लिये भी स्वयं प्रश्न किया जा सकता है। 👉

इस के ऋतिरिक्त सूत्र रचना का कम गुरु शिष्य के सम्बाद में होता है। स्त्रगर शिष्य नहीं होता . तो.सुर स्तर्य शिक्ष वनता है । इस तरह सुधर्मी स्वामी इस प्रणाली के अनुसार भी गौतम स्वामी और अगवान्

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

१३७

महावीर के प्रश्नोत्तर करा सकते हैं। ऋस्तु, निश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि गौतम स्वामी ने उक्त कारणों में से किस कारण से प्रेरित हो कर प्रश्न किया था।

श्री गौतम गराधर के उक्त प्रश्न का श्रमण भगवान् महाबीर ने जो उत्तर दिया, ऋष सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं---

मूल- 'एवं खलु गीत्मा ! तेणं कालेणं तेणं समएणं इहेव जंबुद्दीवे दोवे भारहे वासे इत्थिणाउरे नाम नयरे होत्था, रिद्ध०। तत्थ णं इत्थिणाउरे एगरे सुणंदे णामं राया होत्था महया हि०। तत्थ णं हत्थिणाउरे नगरे बहुमज्म्हदेसभाए महं एगे गो-मंडवे होत्था, ऋणेगखंभसयसंनिविद्धे, पासाइए ४, तत्थ णं बहवे एगरगोरूवा णं सणाहा य चणाहा य एगरगाविश्वो य एगरवलोवदा य एगरपिड्डियास्रो य एगरवसभा य पठरतएपा- एपा निव्भया निव्वसगा सुहंसुहेणं परिवसंति !

पदार्थ - पर्व खलु - इस प्रकार निश्चय ही । गीतमा ! - हे गीतम ! । तेणं कालेएं - उस काल में । तेणं समर्गं-उस समय में । इहेब -इसी । जंबुहीबे दीबे - जम्बू द्वीप नामक दीप के अन्तर्गत । भारहे वासे - भारतवर्ष में । हत्थाणाउरे - हरितनापुर । गागरे -नगर । होतथा -- था । रिद्धः -- श्रनेक विशाल भवनों से युक्त, भयरहित तथा धनधान्यादि से भरपूर या । तत्था जं हृत्यिणाउरे एगरे - उस हृत्तिनापुर नगर में । सुजंदे - सुनन्द । एगमं - नाम का । महया हि॰ - महाहिमवान् -हिमालय के समान महान ।राया -- राजा । होत्या -- था । तत्थ णं हत्यिणाउरे गागरे-उस इस्तिनापुर नगर के । बहुमज्अद्देसभाए-लग भग मध्य प्रदेश में । एगे-एक । महं-महान । ऋषोगखंभस्यसंनिविद्वे - सैंकड़ो स्तम्भों से निर्माण को प्राप्त हुआ । पासाइप ४--मन को प्रसन्न करने वाला, जिस को देखते २ ऋाखें नहीं थकती थीं, जिसे एक बार देख लेने पर भी पुनर्दर्शन की लालसा बनी रहती थी, जिस की सुन्दरता दर्शक के लिये देख लेने पर भी नवीन ही प्रतिभाषित होती थी। गामंडवे – गोमएडए – गोशाला । होत्या – था । तत्य गां – वहां पर । बहवे – अनेक । णगरगोद्भवा -- नगर के गाय बैल छादि चतुष्पाद पशु । एां -- वाक्यालंकारार्थक है। सालाहा य -- छनाथ-जिस का कोई स्वामी हो । ऋणाहा य – और अनाथ – जिस का कोई स्वामी न हो, पशु जैसे कि – स्पारगावीत्रो य—नगर की गौर्ये । स्पारबलीवद्या य—नगर के बैल । स्पारपट्टियात्रो य—नगर की छोटी गायें या मैंसे, पंजाबी भाषा में पडिका का ऋर्ष होता है - किट्यें या विकास । सामार-वसभा -- नगर के सांद्र । पुष्ठरत्यापाशिया -- जिन्हे प्रचुर धार स्त्रौर पानी मिलता था । निब्भया --भय से रहित । निरुवसरना-उपसर्ग से रहित । सहंसहेणं - सुख - पूर्वक । परिवसंति - निवास करते थे ≀

<sup>(</sup>१) छाषा —एवं खलु गौतम! तिस्मन् काले तिस्मन् समये इहैव जम्बूद्दीपे द्वीपे भारते वर्षे हिस्तिनापुरं नाम नगरमभूत् ऋदः । तत्र हस्तिनापुरं नगरं सुनन्दी नाम राजा वभूव महा हि॰। तत्र हस्तिनापुरं नगरे बहुमःयदेशभागेऽत्र महानेको गोमएडपो वभूव । अनेकस्तम्भशत —सन्निविष्टः प्रासादीयः ४। तत्र बहुवो नगरगोरूपाः सनाथाइच अनायाइच नगरगव्यश्च नगरवलीवद्दिच नगरपद्धिकाइच नगर—वृषभाइच प्रमुख्युणानीयाः निर्भयाः निर्मयाः सुखसुखेन परिवसंति ।

मूलार्थ — हे गौतम ! उस पुरुष के पूर्व — भव का वृत्तान्त इस प्रकार है — उस काल तथा उस समय में इमी जम्बूदीय नामक दीय के अन्तर्गत भारत वर्ष में हिस्तनापुर नामक एक समृद्धिशाली नगर था । उस नगर में सुनन्द नाम का राजा था जो कि महाहिमवन्त — हिमालय पर्वत के समान पुरुषों में महान था । उस हिस्तनापुर न मक नगर के लगभग मध्य प्रदेश में सेंकड़ों स्तम्भों से निर्मित प्रासादीय (मन में प्रसन्तता पैदा करने वाला , दर्शनीय (जिसे वारम्वार देवने पर भी आंखे न थकं), अभिरूप (एक बार देखने पर भी जिसे पुनः देखने की इच्छा बनी रहे) और प्रतिरूप (जब भी देखा जाय तब हो वहां नवीनता प्रतिभासित हो ) एक महान गोमंडप (गोरा ला)था, वहां पर नगर के अनेक सनाथ और अनाथ पशु अर्थात् नागरिक गौरं, नागरिक वैल, नगर की छोटी २ बछडियें अथवा किट्टएं एवं सांढ सुव पूर्वक रहते थे। उन को वहा घास और पानी आदि पर्याप्त रूप में मिलता, और वे भय तथा उपसगे आदि से रहित हो कर घूमते ।

टीका -- श्री गौतम अनगार के पूछने पर वीर प्रमु बोले गौतम ! उस व्यक्ति के पूर्व भव का बुत्तान्त इस प्रकार है --

इस अवसिष्णी काल का चौद्या आरा बीत रहा था जब कि इस अम्बूदीप नामक दिप के अन्तर्गत भारतवर्ष नामक भूष्रदेश में हस्तिनापुर नाम का एक नगर था जो कि पूर्णतया समृद्ध था, अर्थीत् उस नगर में बड़े २ गगन च्चम्बो विशाल भवन थे, धन धान्यादि से सम्गत्न नागरिक लोग वहां निर्भय हो कर रहते थे, चोरी आदि का तथा अन्य प्रकार के आक्रमण का बहां सन्देह नहीं या ताल्पर्य यह है कि वह नगरोचित गुणों से युक्त और पूर्णतया सुरक्षित था । उस नगर में महाराज सुनन्द राज्य किया करते थे।

"—रिद्धः —"यहां दिये गए विन्दु से —रिद्धत्यिमियसमिद्धे, पमुख्यजणजाणवये. आइएण — जणमणुस्से—से लेकर — उशाणलयणपेक्छिणिज्जे, पासाइए, दरिसिखज्जे, अभिक्रवे, पिडिरूवे — यहां-तक के पाठ का महण करना सूत्रकार को अभिमत है। इन पदों में प्रथम के — 'रिद्धत्यिमियसिक्द्धे — पद की व्याख्या पृष्ठ ५२ पर की जा चुकी है, शेष पदों की व्याख्या औपपातिक सूत्र में वर्णित चम्पानगरी के वर्णक प्रकरण में देखी जा सकती है।

"—महयाहि॰—" यहां की विन्दु से —महयाहिमवतंमद्दंतमलयमंदरमहिंदसारे, श्रच्चंत — विसुद्धदीहरायकुलधंससुप्पसूष णिरंतरं —से लेकर —मारिभयविष्यमुक्कं, खेमं, स्वितं, सुभिक्षं, पर्स-तिडम्बडमरं रज्जं पसासेमणे विहरित —यहां तक के पाठ को प्रहण करने की खूचता खूकतार ने दी है। इन पदों की व्याख्या श्रीपपातिक सूत्र के छठे सूत्र में देखी जा सकती है। प्रस्तुत प्रकरण में जो सूत्रकार ने —— महयाहिमवंतमहंतमलयमंदरमहिंदसारे — इस सांकेतिक पद का श्राश्रयण किया है, उस की व्याख्या निम्नोक्त है—

महाराज सुनन्द महाहिमवान् (हिमालय) पर्वत के समान महान् थे और मलय (पर्वतिविशेष) मंदर —मेक्पर्वत महेन्द्र (पर्वतिविशेष अथवा इन्द्र) के समान प्रधानता को लिए हुए थे।

उसी हस्तिनापुर के लगभग मध्य प्रदश में एक गोमंडप था, जिस में सैंकड़ों खंभे लगे हुए ये और वह देखने योग्य था।

<sup>(</sup>१) ऋदं - भवनादिभिवृद्धिमुपगतम्, स्तिसितम् -भयवर्जितम्, समृद्धम् -धनादियुक्तमिति वृत्तिकारः ।

<sup>(</sup>२) महाहिमवदादयः पर्वतास्तद्वत् शारः प्रधानो यः स तथेति वृत्तिकारः ।

#### हिन्दो भाषा टोका सहित ।

[१३९

उस में नगर के अनेक चतुष्पाद पशु रहते थे, उन को घास और पानी आदि वहां पर्याप्त रूप में मिलता था, वे निर्मय थे उनको वहां किसी प्रकार के भय या उपद्रव की आशंका नहीं थी, इस लिये वे सुखपूर्वक वहां पर धूमते रहते थे। उन में ऐसे पशु भी थे जिन का कोई मालिक नहीं था, और ऐसे भी थे कि जिन के मालिक विद्यमान थे। यदि उसको एक प्रकार की गोशाला या पशुशाला कहें तो समुचित ही है। गोमंडप और उस में निवास करने वाते गाय, वलीवर्द, वृत्रभ तथा महिष आदि के वर्णन से मालूम होता है कि वहां के नागरिकों ने गोरक्षा और पशु - सेवा का बहुत अब्छा प्रवन्ध कर रक्खा था। दूध देने वाले और विना दूध के पशुओं के पालन पोषण का यथेष्ट प्रवन्ध करना मानव समाज के अन्य धार्मिक कर्तव्यों में से एक है। इस से वहां की प्रजा की प्रशस्त मनोवृत्ति का भी बखूबी पता चल जाता है।

"-पासाइप ४-" यहां दिए गए चार के श्रंक से "- दरिसिणिज्जे, श्रिभिक्वे, पिडिस्क्वे"-इन तीन पदों का अहण करना है। इन चारों पदों का भाव निम्नोक है-

"— प्रासादीयः — मनः प्रसन्नताजनकः दर्शनीयः — यस्य दर्शने च सुवोः श्रान्तिर्न भवित श्राभिरूषः — यस्य दर्शनं पुनः पुनरभित्वितं भविति, प्रतिरूषः — नवं नविभव दश्यमानं रूपं यस्य — ११ श्रायित् गोमण्डप देखने वाले के चित्र में प्रसन्नता उत्पन्न करने वाला या, उसे देखने वाले की झांखे देख २ कर यकती नहीं थीं, एक बार उस गोमण्डप को देख लेने पर भी देखने वाले की इच्छा निरन्तर देखने की बनी रहती थीं, वह गोमण्डप इतना ऋद्भुत बना हुआ था कि जब भी उसे देखी तब ही उस में देखने वाले को कुछ नवीनता प्रतिमासित होती थीं।

वलीवर्द् का अर्थ है--बस्सी (नपुंसक) किया हुआ बैल। पहिका छोटी गीया छोटी मैंस को कहते हैं । वृश्म राष्ट्र सांड का बोधक है। जिस का कोई स्वामी न हो वह अपनाधा कहला ता है. और स्वामी वाले को सनाधा कहते हैं।

प्रस्तुत सूत्र में "ए। गरगोरू ता' इस पद से ती सामान्य रूप से सभी पशुत्री का निर्देश किया, है और त्रागे के 'ए। गरगा विक्रो' त्रादि पदों में उन सब का विशेष रूप से निर्देश किया गया है।

अब सूत्रकार आगे का वर्णन करते हैं, जैसे कि ---

मूल—'तत्थ एं इत्थिणाउरे नगरे भीमो नामं क्रूडग्गाहे होत्था वश्चधिमए जान दुष्प-डियाएंदे । तस्स एं भीमस्स क्रूड्ग्गाहस्स उप्पला नामं भरिया होत्था, वश्चहीण० । तते एं सा उप्पला क्रूडग्गाहिणी श्चएणया कयाती श्चावएणसत्ता जाया यानि होता । तते एं तीसे उप्पलाए क्रूड्ग्गाहिणीए तिएहं मासाणं बहुर्पाड्युएणाणं श्चयमेयारूवे दाहले पाउब्भृते।

पदार्थ-तत्थ एं-उस । हत्थिए।उरे-इस्तिनापुर नामक । नगरे-नगर में।भीमे-भीम।नामं-नामक। कूडग्गाहे-कृटग्राह-धोके से जीवों को फंसाने वाला।होत्था-रहता या।

<sup>(</sup>१) छाया — तत्र हस्तिनापुरे नगरे भीमो नाम क्टग्राहो बभूव, अधार्मिको यावत् दुष्पत्यानन्दः। तस्य भीमस्य क्टग्राहस्य, उत्पत्ना नाम भार्याऽभृत्, अहीन०। ततः सा उत्पत्ना कृटग्राहिशी अन्यदा कदाचित् आपन्नसत्त्वा जाता चाप्यभवत् । ततस्तस्या उत्पत्नायाः कृटग्राहिश्याः त्रिषु मासेषु बहुपरिपूर्शेषु अयमेतद्रूषः दोहदः प्रादुभूतः।

<sup>(</sup>२) "श्रहम्मिए" ति धर्मेण चरति व्यवहरति वा धार्मिकस्तन्तिषेधादघार्मिक इत्यर्थः।

<sup>(</sup>३) "- म्ब्रहीस्-" म्रहीस्पिडपुरस्पचेन्दियसरित्यादि दृश्यमिति वृत्तिकारः।

[ दूसरा ऋध्याय

जो कि । ऋधाममप् — अधमी । जाव — यावत् । दुष्पडियाणंदे — बड़ी कठिनता से प्रसन्त होने वाला या । तस्स णं — उस । भीमस्स — भीम नामक । कूडगाहस्स — कृटगाह की । उप्पला — उत्पला । नामं — नाम की । भारिया — भार्य । हात्था — थी जो कि । ऋही ए — अन्यून पंचेन्द्रिय शरीर वालो यी । तते एं — तदनन्तर । सा — वह । उप्पला — उत्पला नामक । कूटगाहिए । कूटगाह की स्त्री । अएएया — अन्यूदा । कथाती — कितो समय । आवएएसत्ता — गमंवती । जाया यावि होत्था — हो गई थी । तते एं — तदनन्तर । तीसे — उस । उप्पलाप — उत्पला नामक । कूडगाहिणोप — कृटगाह की स्त्री को । वहुपडिपुएएएएं — पूरे । तिएई भासाणं — तीन मास के पश्चात् अर्थात् तीन मास पूरे होने पर । अयमेयास्वे — यह इस प्रकार का । दोहले दोहद मनोर्थ जोकि गर्भिए। स्त्रियों को गर्भ के अनुरूप उत्पन्न होता है । पाउक्भूते — उत्पन्न हुआ ।

मूलार्थ— उस हस्तिनापुर नगर में महान ऋधर्मी यावत् कठिनाइं से प्रसन्न होने वाला भीम नाम का एक कूटबाह [धोख से जीवां को फंसान वाला। रहता था उस की उत्पत्ना नाम की स्त्री थो जो कि ऋन्यून पंचीन्द्रय शरीर वाला थी । किसी समय वह उत्पत्ना गभेवती हुई, लगभग तोनमास के परचात् उसे इस प्रकार का दोहद-गर्भिणी स्त्री का मनोरथ, उत्पन्न हुआ।

टोका — उस हिस्तनापुर नगर में भीम नाम का एक क्टअह रहता था जो कि बड़ा अधर्मी या । धीखे से जीवों को फंसाने वाले व्यक्ति को क्टआह कहते हैं [क्टेन (कपटेन) जीवान् गृगहातीति क्टआह:] तथा धर्म का ब्राचरण करने वाला धार्मिक ब्रीर धर्मुविषद्ध ब्राचरण करने वाला व्यक्ति श्रधार्मिक कहलाता है।

"ऋ**धम्मिए, जाव दुप्पडियाणंदे"** यहां पठित "जाव" पद से निम्नलिखत पदों का भी <sup>मृ</sup>हण सम्भः लेना—

ैश्रधम्माणुण, श्रधम्मिहो, श्रधम्मकलाई, श्रधम्मपलोई, श्रधम्मपलंडलगो, श्रधम्मसमुदाचारे श्रधम्मेगां चेव विक्ति कण्पेमागो, दुस्सोले, दुव्वण्—''। इन पदों की व्याख्या प्रथम श्रध्ययन के एष्ठ ५५ पर को जा चुकी है।

उस भीम नामक कूटग्राह की उत्पत्ता नाम की भार्या थी जोकि रूप सम्पन्न तथा सर्वांगसम्पूर्ण थी। वह किसी समय गभवती हो गई. तीन मास पूरे होने पर उस को ख्रागे कहा जाने वाला दोहद उत्पन्न हुआ।

तीन मास के अनन्तर गर्भवती स्त्री को उस के गर्भ में रहे हुए जीव के लच्चणानुसार कुछ, संकल्प उत्पन्त हुआ करते हैं जो दोहद या दोहला के नाम से व्यवहृत होते हैं। उन पर से गर्भ में आये हुए जीव के सौभाग्य या दौर्भाग्य का अनुमान किया जाता है। जिस प्रकृति का जीव गर्भ में आता है उसी के अनुसार माता को दोहद उत्पन्न हुआ करता है।

<sup>(</sup>१) "—अहम्माखुए—" अधर्मान् वापलोकान् अनुगच्छतीत्यधर्मानुगः " —अधिमाद्दे — " अतिशयेनाधर्मो – धर्मरहितो ऽधर्मिष्टः । " —अहम्मकखाई — "अधर्मभाषणशीलः अधार्मिकप्रसिद्धिको वा । "अहम्मपलोई" अधर्मानेव परसम्बन्धदोषानेव प्रलोक्षयति प्रेच्नते इत्येवंशीलो ऽधर्मप्रलोकी । " — अहम्मपलज्ज- खे —" अधर्म एव हिंसादी प्ररच्यते अनुरागवान् भवतीत्यधर्मप्ररजनः " — अहम्मसमुदाचारो — " अधर्मेलपः समुदाचारो चर्य स अधर्मसमुदाचारः । " — अहम्मेणं चेव विक्ति कत्येमाखे —" अधर्मेण पापकर्मणा वृत्ति जीविकां कत्ययमानः — कुर्वाणः तञ्झीलः । " — दुस्सीले — "दुष्टशीलः । "दुव चए" अविद्यमाननियम इति । " — दुष्प डियाणंदे — "दुष्पत्थानन्दः वद्विमरिष सन्तोषकार्यौरनुत्यद्यमानसन्तोष इत्यर्थः । (वृत्तिकारः) ।

हास्याय 🧎

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

1888

स्रव स्त्रकार स्रागे के सूत्र में उत्पता के दोहद का वर्णन करते हैं--

मूल-- १ धएणात्री एं तात्री अम्मयात्री जाव सुलद्धे जम्मजीवियफले, जात्री एं बहुणं नगरगोरूवाणं सणाहाण य जाव वसभाण य अहेहि य थणेहि य वसगेहि य खिष्पाहि य कक्रहेहि य वहेर्हि य कन्नेहि य अन्छोहि य नामाहि य जिन्हाहि य ओड्रोहि य कंपलेहि य मोल्लेहि य तलितेहि य मिजितेहि य पिसुक्केहि य लाविणएहि य सुरं च मधुं च मेरगं च जाति च सीधुं च पसरणां च आसाएमाणीओ विसाएमाणीओ परिभाए-माणीश्रो परिशु जैमाणीश्रो दोहलं विर्धात, तं जड एं अहमांव बहुएं नगर जाव विणेज्जामि, त्ति कहु तसि दाइलंसि अर्विणिज्जमाणंसि सुक्खा सुक्खा निम्मंसा उल्लग्गा उलुम्भसरीरा नित्तेया दीण-विमण-वयणा पंडुल्लइयमुडी ऋोमंथियनयणवयणकमला जहोइयं पुष्फवत्थगंधमल्लालंकारहारं त्रापरिभुं जमाणी कर्यलमांलय व्व कमलमाला त्रोहय० जाव भियाति । इमं च सा मीमे कूडरगाहे जेशेव उपला कूडरगाहिसी तेसेव उवा० २ ब्रोहय० जाव पासति २ त्ता एवं वयासी—िकएएं तुमं देवासुप्पिए ! ब्रोहय० जाव भित्यासि ? तते एां सा उप्पला भारिया भीमं कूड़० एवं वयासी—एवं खल्लु देवाणुप्पि-या ! ममं तिएह वासार्णं बहुपिडपुराणाणं दोहले पाउच्भृते-धराणात्री र्णं ४ जात्री ए बहुर्णं गो० ऊहेडि य० लावणिएडि य सुरं च ४ ऋासा० ४ दोइलं विणिति । तते एं ऋहं देवाणु ः तसि दोहलंसि श्रविणिज्जमाणंसि जाव कियामि । तते एं से भीमे क्राइ० उपलं भारियं एव वयामी -- मा गां तमं देवाण ः। श्रीहय ः जाव कियाहि, श्रह गां तं

<sup>(</sup>१) स्राया — धन्यास्ताः स्रम्याः यावत् सुलन्धं जन्मजीवितफलम्, या बहूनां नगरगोरूपाणां सनाथानां च यावत् वृषमाणां चोधोभिद्दच स्तनेदच वृष्णिदेच पुष्ठेदेच ककुदैदेच वहेदेच कर्णेद्रच स्रिक्तिस्च नासाभिक्ष जिल्हामिद्रच स्रोष्ट्रेद्रच कम्बलेदच सृष्ट्रेद्रच तिलतेदच मृष्ट्रेद्रच परिशुष्केदच लाविणिकेदच सुरां च मधु च मेरकं च जाति च सीधु च प्रसन्नां च स्रास्वादयन्त्यो विस्वादयन्त्यः परिभाजयन्त्यः परिभुं जाना बोहदं विनयन्ति तद् यद्यहमपि बहूनां नगर० यावत् विनयामि, इति कृत्वा तरिमच् दोहदेऽविनीयमाने शुष्का वुभुक्षा निर्मासाऽवहग्नाऽवदग्णशरीरा निरतेजहका दीनविमनोवदना पांडुरितमुखी स्रवम्थितनयनवदनकमला यथोचितं पुष्पणन्धमात्यालकारहारमपरिभुं जाना करतलमदितेव कमलमालाऽपहत० यावत् ध्यायति । इतद्रच मीमः कृष्टमाहो यत्रेवीराला कृष्टमाही तत्रेवीपा० २ स्नपहत० यावत् पद्यति, दृष्ट्रा एवमवदत् — कि त्वं देवानुप्रिये ! स्नपहत० यावत् ध्यायि १ ततः सा उत्पत्ना भार्या भीमं कृष्टमाहं एवमवादीत् एवं ख्लु देवानुप्रिये ! सम विषु मानेषु यहुपरिपूर्णेषु दोहदः प्राहुर्भूतः, धन्याः ४ वा बहूनां गो० उधोभिदच० लाविणिकेदच सुरां च ५ स्नास्वा० ४ दोहदं विनयन्ति । ततोऽहं देवानप्रिय ! तिमन् दोहदेऽविनीयमाने यावत् ध्यायामि । ततः स भीमः कृष्ट० उत्पत्नां भार्यमिवमवदत् — मा त्वं देवानुप्रिये ! स्नपहत० यावत् ध्यासीः । स्नहं तत् तथा करिष्यामि यथा तव दोहदस्य सम्प्रान्तिर्भिक्ष्यति । तामिरिष्टाभियावत् समाद्वासयिति ।

[दूसरा श्रध्याय

तहा करिस्मामि जहा गां तत्र दोइलस्स संपत्ती भविस्सइ । ताहि इट्टाहि जाव समासासेति । पदार्थ - ता स्रो वे । श्रम्मया स्रा - मातार्थे । घएगा स्रो - धन्य है । जाव - यावत् । सु-लक्क् - उन्हों ने ही प्राप्त किया है। जम्मजीवियकले - जन्म और जीवन के कल को । णं - वाक्यालंकार में है। जास्रो णं--जो। बहुणं --श्रनेक । संसाहास य ५ - सनाय श्रीर श्रनाय श्रादि । नगरगो-ह्वार्ण-नागरिक पशुत्रों । जाव - यावत् । वसभाण् य - वृषभों के । ऊहेहि य - ऊध-लेवा-वह पुच्छ - पूँछ । ककुहेहि य - ककुद - स्कन्ध का ऊपरी भाग । बहेहि य - स्कन्ध । कन्नेहि य - कर्ण । श्रच्छीहि य- नेत्र । नासाहि य - नासिका । जिल्हाहि य - जिल्हा । स्रोहेहि य - स्रोप्ट । कंबले-हि य-कम्बल-सास्ना-गाय के गले का चमड़ा । सोल्लेहि य-शूल्य-शूलाप्रोत मांस । तनि-तेहि य-- तलित--तला हुआ। भज्जेहि य-भुना हुआ । परिसुक्केहि य-परिशुक्क-स्वत: सुवा हुआ। लाविणिपहि य - लवण से संस्कृत मांस । सुरं च -- सुरा । मधु च -- मधु -- पुष्पनिष्यन सुरा-विशेष । मेरगं च –मेरक — मद्य विशेष जो कि ताल फल से बनाई जाती है। जाति च – मद विशेष जो कि जाति कुसुम के वर्ण के समान वर्ण वालो होती है। सोधुं च -- सीधु -- मद्य विशेष जो कि गुड़ श्रीर धातकी के मेल से निर्माण की जाती है। पस्त्राणं च - प्रसन्ना - मद्यविशेष जो कि द्राचा श्रादि से निष्यन्त होती है, इन सब का। त्रासापमाणीत्रो-त्रास्वाद लेती हुईँ । विसापमाणीत्रो-विशेष ग्रास्वाद लेती हुईँ । परिभाषमाणीत्रो-दूसरों को देतो हुईँ । परिभु जेमाणीत्रो-परिभोग करती हुई। दोहलं - दोहद - गर्भिणी स्त्री का मनोरथ, को । विणेति - पूर्ण करती हैं। तं जह शां - सो यदि। श्रद्वमिय—मैं भी । बहुर्ण — त्रनेक । नगर० — नागरिक । जाव — यावत् । विरोज्जामि — त्रपने दोइद को पूर्ण करूं। ति कहु – यह विचार कर। तंस्ति – उस । दोहलंसि – दोहद के। श्रविणिज्जमार्णसि – पर्यों न होने से । सुक्खा - सूखने लगी । भुक्खा - बुमुवित के समान हो गई अर्थात् भोजन न करने से बल रहित हो कर भूखे व्यक्ति के समान दीखने लगी । निम्मंसा --मांस रहित ऋत्यन्त दुबेल सी हो गई । उलग्गा—रोगिया। उलुगासरीरा—रोगी के समान शिथिल शरीर वाली। निरोपा—निस्तेज तेज से रहित । दीगाविमणवयगा - दोन तथा चिंतातुर मुख वाली । पंडुल्जइयमुही -- जिस का मुख पीला पढ गया है । ऋदियनयण्वयण्कमला - जिस के नेत्र तथा मुख कमल मुक्ति गया । जहोइयं ---स्योचित । पूरक-चत्थगंधमल्लालंकारहारं -पुष्प, वस्त्र, गन्ध, माल्य-फूलो की गुंधी हुई माला, ब्रालं कार - त्राभूषण और हार का । अपरिभुं जमाणी उपभोग न करने वाली । करयलमिलिय व्य कम समाला - कर - तल से मर्दित कमल - माला की तरह । आहिय - कर्तव्य और अकर्तव्य के विवेक से रहित । जाब – यावत् । क्रियाति — चिन्ताप्रस्त हो रही है । इमं च र्ग – श्रीर इधर । भीमे कूडग्गाहे -वह भीम नामक कूटबाह । जेखेव - अहां पर । उप्पत्ना - उत्पत्ना नाम की । कूटबगाहिस्सी - कृटबाहिस्सी-कृटप्राह की स्त्री थी ने तेलेव वहीं पर। उवा॰ २ - आता है, आ कर। आहेय जाव - उसे स्त्वी हुई उत्साह रहित यावत् किंकतव्यविमूट एवं चिन्ताग्रस्त । पासित - देखता है। २ सा देख कर एवं वयासी – उसे इस प्रकार कहने लगा। देवासुप्यिपर! - हे भद्रे! सुमां – तुमा | किस्सां – क्यों । श्रोहच० जाव -इस तरह सूली हुई यावत् चिन्तायस्त हो रही हो !। सियाति - अार्तध्यान में मग्न हो रही हो?। तते गां - तदनन्तरः सा -वइ । उप्पता भारिया - उत्पता भार्या - स्त्री । भीमां - भीम नामक । कुड० -कुटमाइ से । पर्व - इस प्रकार । दयासी - कहने लगी । देवासुष्पिया! - हे महानुभाव ! । पर्व खलु -इस प्रकार निरुचय ही। समं- मेरे को। तिए**इं मासाएं** - तीन मास के। वहुपडिपुएणाएं - परि-

₹¥\$

पूर्ण हो नाने पर। दोहले—यह दोहरं। पाउब्भूते—उत्पन्न हुआ कि। घरणाओ एं ४—धन्य हैं वे मातार्य जाओ एं—जो। बहुएं गो॰ —अनेक चतुष्पाद पशुओं के। कहे हि य॰ —उध्य आदि के, तथा। लाविष-पहि य नवणतंस्कृत मांस और। सुरं ५—सुरा आदि का। आसा४ — आस्वादन करती हुई । दोहलं—दोरद। विणिति — पूर्ण करती हैं। तते एं —तदनन्तर। देवाणु॰! —हे महानुभाव!। तंसि — उस। दोहलंमि—दोहद के। अविणिजजमार्गांसि — पूर्ण न होने से। जाव — यावत् कि कर्तव्यविमृद हुई में ! कियामि - चिन्तातुर हो हूं। तते एं —तदनन्तर। से – वह। भीमे – भीम नामक। कुड॰ — कुट्याह। उप्पूलं भारियं — उत्पत्ता भार्या को। पवं वयासी — इस प्रकार कहने लगा। देवाणु॰! —हेसुभने तुमं – त्ं। मा एं — मत। त्रोहय॰ — हतोत्साह। जाव — यावत्। कियाहि —चिन्तातुर हो। आई एं — मैं। तं — उस का तहा —तथा — वसे। करिस्सानि —यस्त करूगा। जहा एं — जेसे। तव — दुम्हार दोहलस्स — दोहर की। संपत्ती — संप्राप्ति — पूर्ति। भविस्सह — हो जाय। ताहि इद्वाहि — उन इष्ट वचनों से। जाव - यावत्। समासासेति — उसे आश्वासन देता है।

मूलार्थ—धन्य हैं वे मातायें यावत् उन्हों ने ही जन्म तथा जीवन को भली भांति सफल किया है आथवा जीवन के फल को पाया है जो अनेक अनाथ या सनाथ नागरिक पशुओं यावत् वृषमों के उद्यस्, स्तन, वृषण, पुण्ड, क्कुद, स्कन्ध, कर्ण, नेत्र, नासिका, जिव्हा, ओव्ठ तथा कन्वल-सास्ना जो कि शूल्य [शूजा—प्रोत], तिलत (वतंहुए), भृष्ट-भुनेहुए, शुष्क [स्वयं सूखे हुए] और लवण संस्कृत मांस के साथ सुरा, मधु, मेरक, जाति, सीधु और प्रसन्ना—इन मद्यों का सामान्य और विशेष हूप से आखादन, विश्वादन, परिमाजन तथा परिभोग करती हुई अपने दोहद को पूर्ण करती हैं। काश! मैं भी भी उसी प्रकार अपने दोहद को पूर्ण करते हैं। काश! मैं भी भी उसी प्रकार अपने दोहद को पूर्ण करूं। इस विचार के अनन्तर उस दोहद के पूर्ण न होने से वह उरग्ला नामक कूटमाह की स्त्रिती सूख गई—ि रुचिर चय के कारण शोषणाता को प्राप्त हो गई ] वुभुच्चित हो गई, मांसरहित—आस्थि शेष हो गई, अर्थात मांस के सूख जाने से शरार को अस्थियें दीखने लग गाह शरीर शिधिल पड़ गया। तेज—कान्ति रहित हो गई। दीन तथा चिन्तानुर मुख वाली हो गई। धर्न पीला पड़ गया। तेज कान्ति रहित हो गई। दीन तथा चिन्तानुर मुख वाली हो गई। धर्न पीला पड़ गया। नेत्र तथा मुख मुर्का गया. यथोचित पुष्प, वस्त्र, गन्ध माल्य, अलंकार और हार आदि का उपभोग न करती हुई करतल मदित पुष्प माला का तरह म्लान हुई उस्लाह रहित यावत् चिन्ता—प्रस्त हो कर विचार ही कर रही थी कि इतने में भीम नम्मक कूटमाह जहां पर उत्रला कूटमाहिणी थी वडां पर अथा और आहर उसने यावत् चिन्तामस्त उत्पला को देखा, देख कर कहने लगा कि—

का देखा, देख कर कहने लगा कि—

हे भद्रे! तुम इस प्रकार शुष्क, निर्मांत यावत हतोत्साह हो कर किस चिन्ता में निमन हो रही हो ! अर्थात ऐसी दशा होने का क्या कारण है ! तदनन्तर उस की उत्पत्ना नामक भार्या ने उस से कहा कि स्वामिन्! लग भग तीन मास प्रे होने पर यह दोहद उत्पन्न हुआ कि वे मातायें अन्य हैं कि जो चतुष्पाद पशुर्खों के ऊधम् और स्तन आदि के लवण —संस्कृत मांस का सुरा आदि के साथ आस्वादनादि करती हुई अपने दोहद को पूर्ण करती हैं। तदनन्तर हे नाथ! उस दोहद के पूर्ण न होने पर शुष्क और निर्मास यावन हतात्साह हुई मैं सोच रही हूं अर्थान् मेरी इस दशा का कारण उन्त प्रकार से दोहद की अपनी -पूर्ण न होना है। तब कृद्याह भीम ने अपनी उत्पत्ना भार्या से कहा कि मद्रे! तूं चिन्ता मत कर मैं वही कुछ करूंगा, जिस से कि तुम्हारे इस दोहद की

#### श्रा विषक् सूत्र—

पूर्ति हो जाएगी । इस प्रकार के इष्ट - प्रिय वचनों से उसने उसे श्राश्वासन दिया !

टीका — गत सूत्र पाठ में भीम नामक कृष्टगाइ को अधमी, पतित आचरण वाला और उसकी स्त्री उत्पला की सगर्भा – गर्भवती कहा गया है। अब प्रस्तुत सूत्र में उसके दोइद का बर्णन करते हैं।

उत्पत्ना के गर्भ को लग भग तीन मास ही पूरे जाने पर उमे यह रोहद उत्पन्न हुआ कि व मातायें धन्य हैं तथा उन्हों ने ही अपने जन्म और जीवन को सार्यक बनाया है जो सनाय या अनेकिवध पशुओं जैसा कि नागरिक गौओं, बेलों, पिंडुकाओं और सांटों के ऊधस, स्तन, बुधए, पुंचलुं, ककुद, स्कन्ध, कर्ण, अिंद्र, नासिका, जिंद्दा ओप्ड तथा कम्बल —सास्मा आदि के मांस. जो शूलाप्रोत, तलित (तलेंदुए), भृष्ट, परिशुष्क और लाविशक—लवग्रसंस्कृत हैं ने साथ सुरा, मधु मेरक, जाति, सीधु और प्रसन्ना आदि विवध प्रकार के मद्य विशेषों का आस्वादन आदि करती हुई अपने दोहद को पूर्ण करती हैं। यदि मैं भो इसो प्रकार नागरिक पशुओं के विविध प्रकार के शूल्य (शूलाप्रोत) आदि मांसों के साथ मुरा आदि का सेवन करूं तो बहुत अच्छा हो, दूसरे शब्दों में यदि मैं भी पूर्वोंकत आचरण करती हुई उन माताओं को पंक्ति में परिगणत हो जाऊ तो मेरे लिये यह बड़े ही सौभाग्य की बात होगी।

सगर्भा स्त्री को गर्भ रहने के दूसरे या तीसरे महीने में गर्भगत जीव के भविष्य के अनुसार अच्छी या बुरी जो इच्छा उत्पन्न होतो है उस को अर्थात् गर्भिगा के मनोरथ को दोहद कहने हैं।

श्चिम्मपात्री जाव सुल है "इस में उल्लिखित "जाव — यावत् "पद से " पुरणात्री एं ताब्री श्चम्मपात्री, कंपत्थात्री एं ताब्री अम्मपात्री, तासि एं अम्मपाणं सुतहे जम्मजीवियक्ते" [ दे मातार्थे पुरवशाली हैं, कृतार्थ हैं, तथा शुमल इसो वाली हैं एवं उन माताब्रों ने ही जम्म और जीवन का फल प्राप्त किया है ] इन पाठों का प्रहस्स करना ही सुत्रकार को अमीष्ट है ।

स्ताहारा य जाव वसभाग - " यहां पठित "—जाव - यावत - " पद मे " - अणा-हारा य गार-गावीर्ण य एगरवजीनहार्ण य - " इत्यादि पदी का महरा अभिमत है। इन पदी की व्याख्या पीछे कर दी गई है।

क्रश्रस्—गो आदि पशुत्रों के स्तनों के उपरो भाग को उधस् कहते हैं, जहां कि दूध भरा रहता है। पंजाब प्रांत में उसे लेशा कहते हैं। स्तन—जिस उपांग के द्वारा बच्चों को दूध पिलाया जाता है, उस उपांग विशेष की स्तन संज्ञा है। वृषण अरुड—कोष का नाम है। पुच्छ या पूंछ, प्रसिद्ध ही है। कक्कुर—बेल के कन्धे के कुब्बड को ककुर कहते हैं, तथा बैल के कन्धे का नाम बद्द है। कम्बल—गाय के गले में लटके हुए चमडे की कम्मल संज्ञा है इसी का दूसरा नाम सास्ना है।

शूल पर पकाया हुआ गांस शूल्य तथा तैल वृत आदि में तले हुए को तिलत, भुने हुए को भृष्ट, अपने आप सूले हुए को परिशुष्क और लवसादि से संस्कृत को लावसिक कहते हैं।

सुरा—मदिरा, शराव का नाम है। मधु—शहद और पुष्पों से निर्मित मदिरा विशेष का नाम मधु है। मेरक —तालफल से निष्यत्म भदिरा विशेष को मेरक कहते हैं जाति —मालती पुष्प के वर्ण के समान वर्ण वाले मद्यविशेष की संज्ञा है। सीधु—गुड़ और धातकी के पुष्पों (धव के फूलों) से निष्यत्म हुई मदिरा सीधु के नाम से प्रसिद्ध है। प्रसन्ना—द्राह्म आदि द्रव्यों के संयोग से निष्यत्म की जाने वाली मदिरा प्रसन्ना कहलाती है। छारांश यह है कि –सुरा, मधु, मेरक, जाति, सीधु, और प्रसन्ना

#### हिन्दो भाषा टोका सहित ।

ये सब मदिरा के ही अवान्तर भंद हैं।

यद्याप मेरक स्त्रादि शब्दों के स्त्रीर भी बहुत से स्त्रर्थ उपलब्ध होते हैं, परन्तु यहां पर प्रकरण के स्रनुसार इन का मद्यविशेष स्त्रर्थ ही प्राह्म है। स्त्रतः उसी का निर्देश किया गया है।

"श्रासापमाणीत्रो" श्रादि पदों की व्याख्या ठीकाकार इस तरह करते हैं --

"श्रासाणमाणीउ" ति ईषत् स्वादयन्त्यो बहु च त्यजन्त्य इक्षुखंडादेरिव। "विसाणमाणीउ" ति विशेषेण स्वादयन्त्योऽल्पमेव त्यजन्त्य: खर्ज्र्रादेरिव। "परिभाणमाणीउ" ति ददत्य: । "परिभुं जेमा—णीउ" ति सर्वमुपभुं जाना अल्पमप्यपरित्यजन्त्यः" श्र्यात् इत्तुखएड (गन्ना) की मांति योड़ा सा स्रास्वादन तथा बहुत सा भाग त्यागती हुई, ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार इत्तुखएड गन्ने को चूस कर रक्ष का ख्रास्वाद लेकर शेष—[रस की अपेन्ता अधिक भाग| को कैंक दिया जाता है ठोक उसी प्रकार पूर्वोक्त पदार्थों को जिन का अल्पांश श्राह्म अरोर बहु -अंश त्याज्य होता है ] सेवन करती हुई, तथा खर्र — खज्र की भांति विशेष भाग का आस्वादन और अल्पाग को छोड़तो हुई, तथा मात्र स्वयं ही आस्वादन कर दूसरों को भी वितीर्ण करतो —वांटती हुई और सम्पूर्ण का ही आस्वादन करती हुई दोहर को पूर्ण कर रही हैं।

प्रस्तुत सूत्र में उत्पत्ना के दोहद का वर्णन किया गया है, उत्पत्ना चाहती है कि मैं भी पुरस् शालिनी मातात्रों की तरह ऋपने दोहद को पूर्ण करूं, किन्तु ऐसा न होने से वह चिन्ताप्रस्त हो कर सूबने लगी ऋोर उस का शरीर मांस के सूखने से ऋस्थिपञ्जर सा हो गया। तथा वह सर्वथा मुर्कागई।

प्रस्तुत सूत्र पाठ में "—सुक्खा-शुष्का—" ब्रादि सभी पद उस के विशेषण रूप में निर्दिष्ट हुए हैं। उन की न्याख्या इस प्रकार है—

१ "—शुष्का —" विधरादि के त्या हो जाने के कारण उस का शरीर सूख गया। २ बुशुक्ता — भोजन न करने से बलहीन हो कर बुशुक्ता सी रहती है। ३ निर्मास्ता — भोजनादि के अभाव से शरीरगत मांस सूख गया है। ४ अवकरणा — उदास — इक्छाओं के भग्न हो जाने से उदास सी रहती है। ५ अवकरणा गरीरा — निर्वल अथवा चग्न शरीर वालों। ६ निस्ते जस्का — तेज — कांति रहित। ७ दोन — विमनो — वदना "— शोकातुर अथच चिन्तापस्त मुख वाली। यहां — दीना चासी विमनोवदना च" — ऐसा विग्रह किया जाता है। किसी २ प्रति में "— दीणविमणहीणा —" ऐसा पठान्तर मिलता हैं। टीका-कार इस विशेषण की निम्नोक व्याख्या करते हैं —

"-दीना दैन्यवती, विमनाः शूल्यचित्ता हीणा च भीतेति कर्मधारयः-" अर्थात् नह दीनता, मानिक अस्थिरता तथा भय से व्याप्त थो। ८ - "पांड्रिततुत्रो-" उस का मुख पीला पड़ गया था। ९ "- अवमिथित-तयन-वदन-कमला-" जिस के नेत्र तथा मुखरूप कमल मुक्तीया हुआ था। टीकाकर ने इस पद की व्याख्या इस प्रकार की है -

"— ऋघोमुखी कतानि नयनवद्नरूपाणि कमलानि यया सा तथा —" ऋपीत् जिस ने कमलास्टर नयन तथा मुख नीचे की ओर किये हुए हैं। इसी लिये वह यथेचित रूप से पुष्प, वस्त्र, गंध, मास्य [फूलों की माला ] ऋलंकार — भूषण तथा हार ऋादि का उपभोग नहीं कर रही थी। ताल्प यह है कि दौहद की पूर्ति के न होने से उस ने शरोर का शृङ्कार करना भी छोड़ दिया था, और वह करतल मर्दित — हाथ के मध्य में रख कर हथे जी से मसजी गई कमज माला की आंति शोभा रहित, उदासीन और किकर्तव्य विमृद् सी हो कर उत्साहशून्य एवं चिन्तातुर हो रही थी।

<sup>(</sup>१) विमनस इव विगतचेतस इव वदनं यस्याः सेति भावः।

\$ R e ]

" स्रोहप॰ जात्र कियाति ' इस वाक्य गत ''—जाय—यावन्—'' पद से—''—स्रोहपमण् संकप्पा '' [ जिस के मानसिक संकक्ष विकल हो गये हैं ] ''करतलपरहत्थमुही '' [ जिस का सुख हाथ पर स्थापित हो ] स्रष्टुज्काणोवगया— [ स्थार्तथ्यान को प्राप्त ै ] इस पाठ का ब्रह्ण करना चाहिए । इस का सारांश यह है कि —उत्पत्ता स्रपने दोहद की पूर्ति न होने पर बहुत दुःखी हुई । स्रिक क्या कहें प्रतिस्त् उदास रहती हुई स्रार्तथ्यान करने लगी।

एक दिन उत्पत्ता के पित भीम नामक कृटग्राह उस के पास आये, उदासीन तथा आर्त ध्यान में व्यस्त हुई उत्पत्ता को देख कर प्रेमपूर्वक बोले—देवि ! तुम इतनी उदास क्यों हो रही हो ! तुम्हारा शरीर इतना कृश क्यों हो गया ! तुम्हारे शरीर पर तो मांस दिखाई ही नहीं देता, यह क्या हुआ ! तुम्हारी इस चिन्ता—जनक अवस्था का कारण क्या है ! इत्यादि !

पितदेव के सान्त्वना भरे शब्दों को सुन कर उत्पत्ता बोली, महाराज ! भेरे गर्भ की लग भग तीन मास पूरे हो जाने पर मुक्ते एक दोहद उत्पन्न हुन्ना है, उस की पूर्ति न होने से भेरी यह दशा हुई है । उसने ऋपने दीहद की ऊपर विश्वित सारी कथा कह सुनाई । उत्पत्ता की वात को सुनकर मीम क्ट्याह ने उसे ऋाइवासन देते हुए कहा कि मद्रे ! तूं चिन्ता न कर, मैं ऐसा यत्न ऋवश्य करूंगा, कि जिस से तुम्हारे दोहद की पूर्ति भली भांति हो सकेगी। इस लिये तूं ऋत सारी उदासीनता को त्याग दे ।

" ऋहिय० जाव पासित"—"श्रोहय० जाव भियासि" "गो० सुरं च ५ श्रासाप०४" श्रौर " ऋवि णिज्जमार्णसि जाव भियाहि" इत्यादि स्थलों ूमें पठित "—जाव —यावन्—" पद से तथा निन्दु श्रौर श्रंकों के संकेत से प्रकृत ऋध्ययन में ही उद्गिवित सम्पूर्ण पाठका स्मरण् कराना स्त्रकार को श्रभीष्ट है ।

"इष्टाहिं जाव समासासे ति"" वाक्य के "—जाव—यावत्—" पद से "कंताहिं, पियाहिं, मसुन्नाहिं मसामाहिं " इन पदी का प्रहस्य करना। ये सब पद समानार्थक हैं। सारांश यह है कि— नितांत उदास हुई उत्पत्ना को सान्त्वना देते हुए भीम ने बड़े कोमल शब्दों में यह पूर्ण आशा दिलाई कि मैं तुम्हारे इस दोहद को पूर्ण करने का भरसक प्रयत्न करूंगा।

अप स्तकार निम्न लिखित सूत्र में उत्पत्ता के दोहद की पूर्ति का वर्णन करते हैं -

# मूल :-- वते गां से भीमे कूड० अड्टरतकालसमयंसि एगे अबीए सएगाद्ध०

- (१) ऋर्ति नाम दु:ख या पीड़ा का है, उस में जो उत्पन्न हो उसे ऋर्त के हैं, अर्थात् जिस में दु:ख का चिन्तन हो उस का नाम ऋर्तिश्यान है। ऋर्तिय्यान के मेदोपमेदों का द्यान अन्यत्र करें।
- (२) छाया—तत: स भीमः कृटमाहोऽर्द्धरात्रकालसमये एकोऽद्वितीयः संनद्ध० यावत् प्रहरणः स्वरमा-द् यहानिर्गाच्छति, निर्गत्य हस्तिनापुरं मध्यमच्येन यत्रैव गोमंडपस्तत्रैवोपागतः, उपागत्य बहूनां नगरगो-हपाणां यावद् चृषभाणां चाप्येकेषां ऊधांसि छिन्तिः, यावद् ऋप्येकेषां कम्बलान् छिन्तिः, ऋप्येकेषामन्यान्यक्रोपांगानि विक्रन्तति, विकृत्य यत्रैव स्वकं यहं तत्रैवोपागच्छति उपागत्य उत्पलाये कृटमाहिर्ये उपनयति । ततः सा उत्पला मार्या तैर्वहिभगोमासैः शूल्येः यावत् सुरां च ५ ऋष्वा० ४ तं दोहदं विनयति । ततः सा उत्पला कृटमाही सम्पूर्णदोहदा, संमानितदोहदा, विनीतदोहदा, व्युच्छिन्नदोहदा, सम्पन्नदोहदा, तं गभे सुखसुलेन परिवहति ।

जान 'पहरणे सयात्रो गिहात्रो निग्गच्छित २ हित्थिणाउरं मज्मंगज्मेणं जेणेन गोमंडवे तेणेन उनागते २ बहुणं गुगरगाह्ननाणं जान नमभाग य अध्येगइयाणं ऊहे छिदति जान अप्येगइयाणं कंबलए छिदति, अप्येगइयाणं अरुगमगणाई अभीवंगाई नियंगिति २ जेणेन सए गिहे तेणेन उनागच्छिति २ उपलाए कूडग्गाहिणीए उन्नेशित । तते गां सा उपला भारिया तेहिं बहुहिं गोमंसेहिं सोल्लेहिं जान सुरं च ४ आसा० ४ तं दोहलं नियोति। तते गां सा उपला कूडग्गाही संपुरणदोहला संगाणियदोहला निक्षीयदोहला वोच्छिएणदोहला संगन्नदोहला तं गटमं सुंसहेण परित्रहति।

पदार्थ - तते णं - तदनन्तर । से -- वह । भीमे कूड़० -- भीम कृदग्रह । श्रड्टरत्तकाल-समयंसि - श्रद्धराति के समय । एगे - अकेला । अवीय - जिस के साथ दूसरा कोई नहीं । संएग्रह्र -इंद्र बन्धनों से बन्धे हुए श्रीर लोहमय कसूलक श्रादि से युक्त काच को भारण किये ! जाव-यावत् । पहरखे- अायुध और प्रहरेश लेकर । स्वयाम्रो- अपने । गिडाम्रो-घर से । निग्गच्युति २ — निकलता है, निकल कर । हृत्थिणाःउरं — हस्तिनापुर नामक नगर के । मजमंगज्भेणं -- मध्य में से होता हुन्ना । जेणेय -- जहां । गामंडवे --गोमंडप-गोशाला, था । तेणेव --वहां पर । उवागते २ – त्राता है आकर । बहुएं – त्रानेक । सामराहिदासं – नागरिक पशुत्री के । जान-यावत् । बलाभाण् य - वृषभी के मध्य में से । ऋशेगद्रपार्णं - कई एक के ।। ऋहे - अवस् को । छिद्ति – काटता है। जाब – यावत् । ऋषोशायाणं – कइ एक के। कोबलार – कस्यत्त-सास्ता को । छिंदति – काटता है । ऋष्पेग ऱ्याणं – कई एक के । ऋषण प्रष्णा है – ऋत्यान्य । श्रंगोबंगाई – ऋ'गोपांगों को । वियंगेति २-- काटता है काट कर। जेगोब जहां पर। सन् गेहे -- ऋपना घर था। तेणेव –वर्ही पर । जवागच्छति २ – त्राता है, त्राकर । कुडुगाहिलीय-कुटप्राहिली । उप्पताय – उत्पत्ता को । उवसेति – दे देता है । तते सं – तदनन्तर । सा उपाला भारिया – वह उत्पत्ता भारी । तेहिं - उन । बहुहिं - नाना प्रकार के । जाब - यावत् । सोस्तेहिं - ग्रूनाप्रोत । गोमंसेहिं - गौ के मांसी के साथ । सुरंच ५ – सुरा प्रशति मद्य विरोगे का । ऋाता० ४ – ऋास्वादन ऋादि करती हुई ! तं दोइदं - उस दोहद को । जिलेति - पूर्ण करतो है। तने एं - तदनन्तर। संदुएए होइना -सम्पूर्ण दोहद वाली । संमाणियदोहला—सम्मानित दोहद वाली । विस्रोपहो हता -वित्रीत दोहद वाली । वोज्ञिल्नदाहला - व्यु च्छिन्न दोहद वाली । संपन्नदोहला - सम्पन्न दोहद वाली । सा उपाला कुडम्गाही - वह उत्पला कुटमाही । तं गर्झा - उस मर्भ को । सुईसुहेस्- सुल पूर्वक । परिवहति - धारण करती है।

म्लार्थं —तदनन्तर भीम कूटप्राह श्रद्धरात्रि के समय अकेला ही दृढ़ बन्धनों से बद्ध और लोहमय कसूलक आदि से युक्त करच को धारण कर आयुध और प्रइत्श लेकर घर से निक्ता और हिस्तनापुर नगर के मध्य में से होता हुआ जहां पर लोमएडर था वहां पर आया आकर अनेक नागरिक पशुओं यावत वृत्रभी में से कई एक के अवस् यावत् कई एक के कन्वल —सारना श्रादि एवं कई एक के अन्यान्य अंगोंपांगों को काटता है, काट कर अपने घर आता है, और आकर अपनो उत्तला मार्या को दे देता

<sup>(</sup>१) "-जाव-पावत् —" पद से — सन्तद्ध — वद्ध — वांन्मय — कवए, उप्तालियसरासणपाष्ट्रंष् पिराद्ध — गेवियजे, विमलवरवद्धचिवयष्ट्टे, गिर्द्धयाउद्यहरणे, इन पदों का ग्रह्ण समकता । इन की व्याख्या इसी ऋष्ययन के पृष्ठ १२८ श्रादि पर की जा चुकी है ।

#### श्रो विपाक सूत्र —

है । तइनन्तर वह उत्प्रला उन ऋतेकविध शुरुष (शुता—प्रीप ) ऋर्षद गामांसां के साथ सुरा आदि को आस्वारन प्रस्तादन आहर करती हुई अपने दोहद को पृति करती है इस मांति सम्पूर्ण दोहर वाली, सम्मानित दोहर वाली, विनीत दोहर वाली, व्याच्छन्न दोहर वाली, और सन्पन्न दोहर वाली वह उत्पत्ता कृटमाही उस गर्भ को सुख पूर्वक धारण करती है। टीका—उत्पत्ता को ऋपने पति देव की तर्फ से दोहद-पूर्ति का ऋाइवासन मिला जिस

से उसके इदय को कुछ सान्त्वना मिली, यह गत सूत्र में वर्णन किया जा चुका है।

उलाला को दोहदपूर्ति का बचन दे कर भीम वहां से चल दिया, एकांत में बैठकर उत्पला की दोहद-पूर्ति के लिये क्या उपाय करना चाहिये १ इस का उसने निश्चय किया। तदनुसार मध्यरात्रि के समय जन कि चारों तर्क सन्नाटा छाया हुन्ना था, ऋरि रात्रि देवी के प्रभाव से चारों स्त्रोर अन्धकार छाया हुन्ना था, एवं नगर की सारी जनता निस्तब्ध हो कर निदादेवी की गोंद में विश्राम कर रही थी, भीम ऋपने विस्तर से उठा ऋौर एक वीर सैनिक की भांति अस्त्र शस्त्रों से लैस हो कर हस्ति गपुर के उस गोमंडप में पहुंचा, जिस का कि ऊपर वर्णन किया गया है। वहां पहुँच कर उसने पशुत्रों के ऊथस तथा अन्य स्त्रंगोपांगों का मांस काटा और उसे होकर सीधा घर की स्त्रोर प्रस्थित हुन्ना, घर में स्त्राकर उसने वह सब मांस अपनी स्त्री उत्पत्ता को दे दिया । उत्पत्ता ने भी उसे पका कर सुरा ऋादि के साथ उसका यथारूचि व्यवहार किया म्मर्थात् कुछ, खाया, कु**ड**, बांटा ऋौर कुछ का अन्य प्रकार से उपयोग किया । उस से उस के दोइद की यथेच्छ पूर्ति हुई तथा वह प्रसन्न चित्त से गर्भ का उद्वहन करने लगी।

सूत्रगत "एगे" ब्रीर "अवीर" ये दोनों पद समानार्थक से हैं, परन्तु टीकार महानुभाव ने "परो" का भायार्थ एकाकी --सडायक से रहित और "ऋवीए" इस पद का धर्मरूप सहायक से रात्य, यह अर्थ किया है [ "परो" ति सहायताभावात् । "अवीए" ति धम रूपसहायाभावात् ]

तथा "सएखद्भ॰ जाव पहरणे" श्रीर "मोह्रवाणं जाव वसभाण" एवं 'ब्रिंदति जाव श्रप्पेगइयागां—'' इन स्थलों का "— जाव यावत्—'' पद प्रकृत द्वितीय श्रथ्ययनं में ही पीछे पहे गये सूत्रपाठों का स्मारक है। पाठक वहीं से देख सकते है।

उत्पत्ना अपने मनोभिलिषत पदार्थों को पाप्त कर बहुत प्रसन्न हुई । उस के दोहद की यथेच्छ पूर्ति हो जाने उसे असीम हर्ष हुआ। इसी से वह उत्तरोत्तर गर्म को ल्रानन्द पूर्वक धारण करने लगी। मूत्रकार ने भी उत्पत्ता की त्रांतरिक अभिलाषापूर्ति के सूचक उपयुक्त शब्दों का उस्लेख करके उस का समर्थन किया है। तथा उत्पत्ना के विषय में जो विशेषण दिये हैं उनमें टीकाकार ने निम्नतिखित ग्रन्तर दिखाया है-

" -- संपुराणदोह्त ति -" समस्त -- बांछितार्थ - पूरणात् । "सम्माणियदोहल ति" बांछितार्थ-समानयनात् । "विणीयदोह्न ति" वाञ्छाविनयनात् । " विछिन्नदोहत् ति" विविद्यतार्थ- वाछानुबन्ध-विच्छेदात् । "संपन्नदोहल त्ति" विवक्षितार्थमोगसंपाचानन्दपाप्तेरिति, अर्थीत् उत्पला कूटपाहिखी को समस्त वांब्रितपदार्था के पूर्ण होने के कारण सन्पूर्णगोह्या, इच्छित पदार्था के समानयन के कारण सन्मानि-तदोबदा, इच्छा -विनयन के कारण विनोतदोहदा, विविद्यतपदार्थी की बाह्या के अनुबन्ध-विच्छे-द (परम्परा विच्छेद) के कारण व्युच्छिन्नदोहदा, तथा इच्छित-पदार्थी के भोग उपलब्ध कर सानन्द होने के कारण सम्पन्नवोहदा कहा गया है।

सूत्रकार उलाला के गर्भ की स्थित पूरी होने के बाद के बृत्तान्त का करते हैं -

मूल-- तते एं सा उप्पला कुड० त्रएएया कयाती एवएहं मामाएं बहुर्पाङ पुरागामा दारमं पयाता । तते मां तेसां दारएमां जायमेशां चेव पमहया सहे गां विम्पुट्टे विस्तरे त्रारितते । तते ग्रं तस्य दारगस्य त्रारियसद्दं सोच्चा निसम्म हित्थगाउरे नगरे बहुदे नगरगोस्त्रा जाव वसुभा य भीया ४ उब्बिग्गा सब्बन्ना समंता विष्पलाइत्था । तते शं तस्य दारगस्य श्रम्पावियरे एयास्त्वं नामघेडजं करेति, जम्हा सां इमेसां दारएसां जायमेत्ते सां चेव महया २ सद्देशां विष्युद्दे विस्सरे त्रारसिते । तते शां एयस्स दारगस्स त्रारसितसदं सोच्चा निसम्म हत्थिणाउरे एगरे बहवे नगरगोरूवा य जाव भीया ४ सन्वतो समंता विष्पलाइतथा, तम्हा एं होउ अम्हं दारए गोत्तासए नामेर्ए । तते एं से गोत्तासे दारए उम्प्रकृतवालभावे जाव जाते यावि होत्था । तते शां से भीमे कूडम्गाहे त्रपण्या कयाती काल-धन्मुणा संजुत्ते । तते णं से गोत्तासे दारए बहुणं मित्तणाइनियगसयणसंबंधिपरिज्ञेणं सद्धि संपरिचुडे रोत्रमाणे कंदमाणे विलवमाणे भीमस्स कूडग्गाहस्स नीहरणं करेति, करेत्ता बहुई लोइयमयकिच्चाई करोति ।

- (१) छापा -- ततः सा उत्पला कट० अन्यदा कदाचित् नवमु मामेसु बहुपरिपूर्णेषु दारकं प्रजाता ततस्तेन दारकेण जातमात्रेणेव महता शब्देन विवृष्टं विस्वरमारसितम्। तत एतस्य दारकस्य अःरिक्षतशब्दं श्रुत्वा निशम्य इस्तिनापुरे, नगरे बहवो नगरगोरूपाइच यावत् भीताः ४ उद्विग्ना सर्वतः समन्तात् बिपलायांचिकिरे, ततस्तस्य दारकस्याम्बापितरौ इदमेतद्रूपं नामधेयं कुरुतः, यस्माद् स्रावयोरनेन दारकेग्। जातमात्रेणेव महता २ शब्देन विघुष्टं विस्वरमारसितम्, तत एतस्य दारकस्यारसितशब्दं श्रुत्वा निशम्य हस्तिनापुरे नगरे बहुवी नगरगोस्पाइच यावत् मीता: ४ सर्वतः समन्तात् विषतायां विकरे, तस्माद् भवत्व-वयोदरिको गोत्राक्षो नाम्ना । ततः स गोत्राक्षो दारकः उन्मुक्तत्रालभावो यावत् जातञ्चाप्यभवत् । ततः स भीमः कृष्टबाहोऽन्यदा कदावित् कालवर्मेण संयुक्तः ∤ततः स गोत्रासो दारको बहुना रैमित्रज्ञातिनि-जकरवजनसम्बन्धिपरिजनेन साह संपरिवृतो रुदन् कन्दन् विपत्तन् भीमस्य कृष्टमाहस्य नीहरणं करोति । नीहरणं कृत्वा बहुनि लौकिक - मृतकृत्यानि करोति ।
- (२) टीकाकार श्री अभयदेनिस्रि "-मह्या २ सङ्खं विग्धुहे विस्सरे स्नारसिते-" इस पाठ के स्थान पर —महया २ विग्धुढ़े चिच्चीसरे आरसिते -- " ऐसा पाठ मानते हैं । इस पाठ की न्याख्या करते हुए वे लिखते हैं "-महया २ चिच्चो आरसिय -" महता महता चिच्चीत्येवं चीत्कारे गोत्यर्थः । "क्रारसिय" चि त्रारसितमारटितमित्यर्थः । त्र्यर्थात् - उस वालक ने "चिच्ची" इत्वात्मक चीत्कार के द्वारा महान् शब्द किया ।
  - (१) विघुष्टं —चीत्कृतम् , विस्वरं कर्णकटुस्वरयुक्तम् , श्रारस्तितम् —कन्दितमिति भावः।
- (२) मित्र, शांति आदि सन्दों को न्याख्या निम्नोक्त इलोकों में वर्णित की गई है, जैसे कि-मिशं सयेगरूवं दियमुवद्सद पियं च वितणोर । तुल्लायार्वियारी सजाइवम्गी य सम्मया साई ।१।

## श्रो विपाक सुन्न

पदार्थ - तते णं - तदनन्तर ! सा - उस । उपला - उत्पत्ता नामक । कूड्० - कूटप्राहिस्पी ने। ऋरख्या क्याती- श्रन्य किसी समय। नवगहं मासाणं - नव मास। पडिपुगखाणं - पूरे हो जाने थर । दारगं - बालक को । एयाता - जन्म दिया । तते एां - तत्परचात् । जायमे सेएां चेव - जन्म लेते ही । तेणं दारपणं - उस वालक ने । महया - महान । सहेणं - शब्द से । श्रा सिते - भयंकर त्रावाज़ की जो कि । विरुद्धुह्वे - चीत्कारपूर्ण एवं । बिस्सरे -- कर्णकटु थी । तते सा -- तदनन्तर । तस्स – उस । दारगस्स – यालक का । त्रारस्यियसई त्रारिक्त शब्द - विल्लाहट को । साठचा – सुन कर तथा । जिस्सम्म - श्रवधारण कर । हत्थिणाउरे - हस्तिनापुर नामक । सागरे - नगर में । बहवे — अनेक । एगरगोह्नवा — नागरिक पर् । जाव – यावत् । वसभा य – वृषम । भीषा ४ — भयभीत हुए ! उठिवगा उद्विग्न हुए ! सब्बन्नो समैता - चारों स्रोर । विष्पलाइत्था - भागने लगे । तते एं तदनन्तर । तस्त दारगस्त - उस वालक के । श्रम्मापियरो - माता पिता, उस का । श्रममे-यारूवं - इस प्रकार का । नामधेन्जं - नाम । करैंति - रखने लगे । जम्हा एां - जिस कारण । श्रम्हं -इमारे । जायमेत्ते एं - जन्म लेते । चेव - ही । इसे एं - इस । दारप्एं - यालक ने । महया २ --महान । सदेणं -- शब्द से । आरसिते -- मयानक आवाज की जी कि । विग्युट्टे -- चीःकार पूर्ण थी और । विस्तरे - कार्नो को कटु लगने वाली थी। तते गां- तदनन्तर । प्रयस्त - इस ! दारगस्त - वालक के । **श्रारसितसई** – चिल्लाहट के शब्द को । **सोब्दा** – सुन कर तथा । **शिसम्म** – श्रवधारस कर । हत्थिणाउरे - हस्तिनापुर । एगरे - नगर में । बहुबे - अनेक । एगरन हिवा य -- नागरिक पशु । जाव-यावत् । भोषा ४ - भयमीत हुए । सञ्बन्नां सर्मता - चारी तर्फ । विष्यतः इत्था -- भागने लगे । तम्हा गां-इस लिये | ऋम्हं - इमारा । दारप - यह वालक । गोत्तासर - गोत्रास, इस । नामेणं -नाम से । हांड--हो । तते णं -तत् पश्चात् । से -वह । गाता से -गोत्रास नामक । दार र्-यालक । उम्मुककबालभावे —बालभाव की त्याग कर । जाव —यावत् । जाते यात्रि होत्या —युवावस्था को प्राप्त

भाया विज-पुत्ताई, शियाो सवसो पिउञ्ज्ञभायाई । सम्बन्धी ससुराई, दासाई परिज्ञा स्थित ।

पत्तच्छाया — भित्रं सदेकहपं हितमुपदिशति प्रियं च वितनोति ।

तुल्याचारविचारी, स्वज्ञातिवगश्च सम्मता ज्ञातिः ।।१॥

माता-पितृ-पुत्रादिनिज्ञकः स्वजनः पितृव्यभ्रात्रादिः ।

सम्बन्धो श्यशुरादिदीसादिः परिजनी क्येयः ।।२॥

अर्थात् मित्र सदा एक रूप रहता है, उस के मानस में कभी अन्तर नहीं आने पाता, वह हितकारी उपदेश करता है, प्रीति को बड़ाता है। समान विचार और आचार वालों को जाति कहते हैं। माता पिता और पुत्र आदि निजक कहलाते हैं। पितृत्य —चाचा और भाता आदि को स्वजन कहते हैं। इवशुर आदि को सम्बन्धी कहा जाता है और दास दासी आदि को परिजन कहा जाता है।

(१) "-भीषा-" यहां दिया गया ४ का अंक " -तत्था, उिवश्गा, संज्ञायसया -" इन. तीन पदी का संसूचक है । मीत आदि पदी का अर्थ निम्नोक है-

"—भीता — भययुक्ताः भयजनकशब्दश्रश्रण द्, त्रस्ताः—त्रासमुप्यताः "—कोष्यस्माकं प्राणा — पहारको जन्तुः समायतः, इति ज्ञानात्, उद्धिग्नाः व्याकुतः —कम्मानहृदयः संज्ञातभयाः—भयजनितद्भयेन प्रविल्तगण्याः—" अर्थात् हस्तिनापुर नगर के गौ, सायङ आदि पशु भयोत्यादक शब्द को सुन कर भीत — भयभीत हुए और "—कोई हमारे प्राण् लूटने वाला जीव यहां आगया है —" यह सोच कर त्रस्त हुए । उन का दृदय काम्पने लग पड़ा। दृदय के साथ साथ श्रुसीर भी काम्पने लग गया।

हो गया । तते णं - तदनन्तर । से भीमे वह भीम नामक । कूडमाहि - कूटमाह । अरुण्या - अन्यदा क्यातो - कदावित् = किसी समय । का तथा मुण्या - काल धर्म में । संतुत्ते - संयुक्त हुआ अर्थात् काल कर गया मर गया । तते णं तदनन्तर । से - वह । गोत्तासे - गोत्रास । दारण् - वालक । वहुणं - अनेक । मित्तणाइण्यिगत्वण्यसं धिपरिज्ञणेणं - मित्र-सुइद्, त्रातिजनः, निजक - आत्मीय पुत्रादि, स्वजन पितृव्यादि, सम्बन्धी - इन्तुरादि, परिजन - दास दासी आदि. के । सिंह - साथ । संपरिवृद्धे - सिंह - साथ । संपरिवृद्धे - संपरिवृद्धे - संपरिवृद्धे - सिंह स्वजन करता हुआ । विलवमाणे - विलाप करता हुआ । मीमस्स कूडम्याइस्स - भीम क्टशह का । नीहरणं - नीहरणं - निकालना । करेति २ सा - करता है करके । वहुरं - अनेक । कोइयमयिक्याइं - लोकिक मृतक कियाएं । करेति - करता है ॥

मूलार्थ—तद्दनन्तर उस उत्पता नामक कृट्याहिणी ने किसी समय नवमास पूरे हो जाने पर बालक को जन्म दिया। जन्मते ही उस वालक ने महान क्योक्ट एवं चोत्कारपूर्ण भयंकर शब्द किया. उस के चीत्कारपूर्ण शब्द को सुन कर तथा अवधारण कर हिस्तनापुर नगर के नागरिक पशु यावन वृष्यम आदि भयभीत हुए, उद्देग को प्राप्त हो कर चारों तर्फ भागने लगे। तद्दनन्तर उस वालक के माता पिता ने इस प्रकार से उस का नामकरण संस्कार किया कि जन्म लेते ही इस वालक ने महान कर्णकट और चत्कारपूर्ण भीषण शब्द किया है जिसे सुन कर हिस्तनापुर के गौ आदि नागरिक पशु भयभीत हुए और उद्दिग्त हो कर चारों तर्फ भागने लगे, इसलिये इस बालक का नाम गोत्रास [गो आदि पशुआं को त्रास देने वाला] रक्खा जाता है। तदनन्तर गोत्रास बालक ने बालभाव को त्यागकर युवास्था में पदार्पण किया। तदनन्तर अर्थात् गोत्रास के युक्क होने पर भोम कृट्याह किसी सभय कालधर्म को प्राप्त हुआ अर्थात् उस की मृत्यु हो गई। तब गोत्रास बालक ने अपने मित्र, झांत, निजक, स्वजन, सबन्धी और परिजनों से परिवृत हो कर रहन, आकन्दन और विलाप करते हुए कृट्याह का दाह —संस्कार किया और अनेक लौकिक मृतक कियाएं कीं, अर्थात् औदे देहिक कर्म किया।

टीका—गर्भ की स्थिति पूरी होने पर भीम क्ट्याह की स्त्री उत्पत्ना ने एक बालक को अन्म दिया, परन्तु जन्मते ही उस बालक ने बड़े भारी कर्णकटु शब्द के साथ ऐसा भयंकर चीत्कार किया कि उस को सुन कर हस्तिनापुर नगर के तमाम पशु भयभीत होकर इधर उधर भागने लग पड़े।

प्रकृति का यह नियम है पुरायशाली जीव के जन्मते और उस से पहले गर्भ में आते ही पारिवारिक ख्रशांति दूर हो जाती है तथा ख्रासपास का जुड़व बातावरण भी प्रशान्त हो जाता है एवं माता को जी दोहद उलान्न होते हैं वे भी भद्र तथा पुरायका हो होते हैं। परन्त पापिष्ट जीव के ख्राममन में सब कुछ इस से विपरीत होता है। उस के गर्भ में ख्राते ही नानाप्रकार के उपद्रव होने लगते हैं। माता के दोहद भी सर्वथा निकृष्ट एवं ख्राधर्म — पूर्ण होते हैं, प्रशान्त वातावरण में भयानक क्षोम उत्पन्न हो जाता है और उस का जन्म ख्रानेक जीवों के भय और संत्रास का कारण बचता है। तात्पर्य यह है कि पुरायवान और पापिष्ट जीव ख्राते ही ख्रपने स्वकृत का परिचय करा देते

<sup>(</sup>१) लौकिकमृतऋत्यानि = अग्निसंस्कारादागभ्य तिन्निमत्तकदानभोजनादिपर्यन्तानि कर्माणीति भाव: । अर्थात् – अग्निसंकार से लेकर पिता के निमित्त किए गए दान और भोजनादि कर्म लौकिकमृतक हत्य सन्द से संग्रहीत होते हैं ।

द्भिरा ऋध्याय

हैं इसी नियम के अनुसार उत्पत्ना के गर्भ से जन्मा हुआ वालक हस्तिनापुर के विशाल गोमएडप में रहने वाले गाय आदि अनेकों मूक प्राणियों के भय और संत्रास का कारण बना।

जैनागमों का पर्यालोचन करने से पता चलता है कि उत्पन्न होने वाले बालक या बालिका के नाम करण में माता पिता का गुणानिग्यत्ति की ख्रोर अधिक ध्यान रहता था, बालक के गम में ख्राते ही माता पिता को जिन जिन बातों की बृद्धि या हानि का अनुभव होता, अथच जन्म समय उन्हें उत्पन्न हुए बालक में जो विशेषता दिखाई देतो, उसी के अनुसार वह बालक का नामकरण करने का यस्न करते, स्पष्टता के लिये उदाहरण लीजिए —

श्रमण भगवान् महावीर का परमपुणयवान् जीव जब त्रिश्ता माता के गर्भ में त्राया तब से उन के यहां धन धान्यादि सम्पूर्ण पदार्थों की दृद्धि होने लग पड़ी हिस हिस है उन्हों ने भगवान् का वर्द्धमान यह गुणनिष्यन्न नामकरण किया । अर्थात् उन क. वर्द्धमान यह नाम रक्ला गया । इसी भांति धर्म में दृढता होने से दृद्धतिज्ञ और देव का दिया हुआ होने से देवदत्त इत्यादि नाम रक्ले गये ।

इसी विचार के अनुसार शालक के जन्म लेरे पर उस के माता पिता उत्पला श्रोर भीम ने विचार किया कि जन्म लेते ही इस बालक ने वड़ा भयंकर चीत्कार किया, जिस के श्रवण से सारे हस्तिनापुर के गो हुषभादि जीव संवस्त हो उठे, इसलिये इस का गुण्निष्यन्न नाम गोत्रासक ( गो आदि पशुश्चों को त्रास पहुंचाने वाला ) रखना चाहिये. तदनुसार उन्हों ने उस का गोत्रास ऐसा नामकरण किया।

संसारवर्ती जीवों को पुत्र की प्राप्ति से कितना हुई होता है? त्रौर खास कर जिन के पहले पुत्र न हो, उन को पुत्र-जन्म से कितनी खुरी होती है? इस का अनुभव प्रत्येक एहस्थ को अच्छी तरह से होता है। बड़ा होने पर वह धर्मात्मा निकलता है या महा श्रध्मी, एवं पितृ-क्त निकलता है या पितृ-धातक, इस बात का विचार उस समय माता पिता को विच्कुल नहीं होता और नाहीं इस की त्रोर उन का लक्ष्य जाता है किन्तु पुत्र प्राप्ति के व्यामोह में इन बातों को प्रायः सर्वथा वे विसारे हुए होते हैं। अस्तु। उत्पला और मीम को भी पुत्र प्राप्ति से बड़ा हुई हुन्ना। वे उसका बड़ी प्रसन्तता से पालन पीषण करने लगे और बालक भी शुक्तपक्षीय चन्द्र-कलाओं की भांति बढ़ने लगा। श्रव वह बालकभाव को त्याग कर युवावस्था में प्रदेश कर रहा है अर्थात् गोत्रास अब बालक-शिशु नहीं रहा किन्तु युवक बन गया है। भीम और उत्पला पुत्र के का सोन्दर्य को देव कर कृते नहीं समाते। परन्तु समय को गित बड़ो विचित्र है। इधर तो भीम के मन में पुत्र के भावी उत्कर्ष की देखने की लालसा बढ़ रही है उधर समय उसे और चेतावनो दे रहा है। गोत्रास के युवावस्था में पदार्थण करते हो भीम को काल ने आ ग्रत और वह अपनी सारी आशाओं को संवर्ण कर के दूसरे लोक के प्रय का प्रथिक जा बना।

पिता के परलोकगमन पर गोत्रास को बहुत दु:ख हुआ, उसका रुदन और विलाप देखा नहीं जाता । अन्त में स्वजन सम्बन्धी लोगों द्वारा कुड़ सान्त्वना प्राप्त कर उसने पिता का दाह-कर्म किया और तत्सन्बन्धी और देहिक कर्म के आचरण से पुत्रोचित कर्तव्य का पालन किया ।

"—नगरगोरूवा जाव वसभा —''यहां पठित "—जाव —यावत् —"पद से "—णं सणाहा य श्राणाहा य सगरगाविश्रो य सगरवलीवदा य सगरपड्डियाश्रो य सगर—'' यह पाठ भहस करने की सूचना सूत्रकार ने दी है । इन पदों का श्रर्थ प्रष्टश्वक पर दिया जा चुका है ।

"—गुगरगोरूवा जाव भीया—"। यहां का "—जाव—यावत्—" पद—सणाहा य श्रमणाहा य —" से लेकर "—णगरवसभा य—" यहां तक के पाठ का परिचायक है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

१५३

"--वालभावे जाव जाते -" यहां पठित "-जाव --यावत् -" पद से -- विराणायपरि-णयमित्ते जोञ्चणमणुष्यत्ते --" इन पदों का प्रहण होता है । इन का भावार्थ प्रष्ठ ९७ पर दिया जा चुका है ।

सदा एकान्त हित का उपदेश देने वाले सखा को मित्र कहते हैं । समान ऋचार विचार वाले जाति -समूह को ज्ञाति कहते हैं । माता, पिता, पुत्र, कलत (स्त्री) प्रसृति को निजक कहते हैं । भाई, चाचा, मामा, आदि को स्वजन कहते हैं । स्त्रशुर, जामाता, साले, बहनोई आदि को सम्बंधी कहते हैं । मन्त्री, नौकर, दास, दासी आदि को परिजन कहते हैं ।

अब एत्रकार गोवास की अधिम जीवनी का बर्णन करते हैं-

मूल 'तते गां से सुनंदे राया गोत्तासं दारयं अन्तया कथाती सथमेव कूडग्याहत्ताए ठवेति । तते गां से गोत्तासे दारए कूडग्याहे जाए यावि होत्या, अहम्मिए जाव
दुष्पिडयागांदे । तते गां से गोत्तासे दारए कूडग्याहे कल्लाव ल्लि अड्टरत्तकालसमयंसि एगे
अबीए सन्नद्ध-बद्ध-कवए जाव गहियाउहपहरणे सथाती गिहाता निज्जाति, जेणव
गोमंडवे तेग्रेव उवा०, बहुणं णगरगोरूवागां सुगा० जाव विध्यगेति २ जेणेव सए गिहे
तेग्रेव उवा० । तते गां से गोत्तासे कूड० तेहि बहुहिं गोमसेहि सोल्लेहि जाव सुरं च ४
आसा० ४ विहरति । तते गां से गोत्तासे कूड० एयकम्मे प्य० वि० स० सुबहुं पावं
कम्मं समन्जिणित्ता पंच वाससयाइं परमाउं पार्लायत्ता अद्वदुहुट्टोवगते कालमासे काल किच्चा
दोच्चाए पहनीए उक्केरसं तिसागरो० गोरहयत्ताए उववन्ते।

पदार्थ — तते एं — तदनन्तर । से सुनंदे राया — उस युनन्द नामक राजा ने । श्रान्तया कथा-ति — श्रान्यदा कदाचित् — श्रार्थात् किसी श्रान्य समय पर । गोत्तासं दारयं — गोत्रास नामक बालक को । सयमेव — स्वयं - श्राप ही । कूड्गाहत्ताय — कूटमाहित्वेन — कूटमाहरूप से । ठवेति — स्थापित किथा

(१) छापा — ततः स सुनन्दो राजा गोत्रासं दारकमन्यदा कदाचित् स्वयमेव क्टमाहतया स्थापयति । ततः स गात्रासो दारकः क्टमाहो जातश्चाप्यभवत् , ऋषामिको यावत् । दुष्पत्यानंदः ततः स गोत्रासो दारकः क्टमाहः प्रतिदिनं ऋद्धरात्रकालसमये एकोऽद्वितीयः सन्नद्धद्वकवचो यावद् यहीतायुषप्रहरणः स्वस्माद् यहाद् निर्याति, यत्रैव गोमंडपस्तत्रैवोवाः बहूनां नगरगोरूपाणां सनाथानां यावत् विकृत्तति, विकृत्य यत्रैव स्वं यहं तत्रैवोपाः । ततः स गोत्रासः कूटः तेर्बहुभिगोंमांनैः सूत्यै-यीवत् सुरां च ५ ऋस्वाः ४ विहरति । ततः स गोत्रासः कृटः एतत्कर्मा प्रः [ एतत्प्रधानः ] विः [ एतद्वियः | सः [ एतत्प्रधानः ] स्वः प्राचे कर्म समर्थं पंच वर्षशतानि परमायः पालयित्वा ऋ।चे दुःखान्तेष्यातः कालमासे कालं कृत्वा द्वितीयायां पृथिव्यां उत्कृष्टित्रसागरेः नैरिवकतयोगपन्नः ।

<sup>(</sup>१) "-यावत्—" पद ते "-- ऋधर्मानुगः, ऋधर्मिष्ठः, ऋधर्माख्यायी, ऋधर्मप्रलोकी, ऋधर्मप्ररज्ञनः, ऋधर्मशीलसमुद्दाचारः, ऋधर्मेश चैव कृति कल्पयन्, दुश्शीलः दुर्झातः—इन शब्दों का श्रहण करना सूत्रकार को ऋभिमत है। इन शब्दों की व्याख्या प्रस्तुत सूत्र के प्रष्ठ ५५ पर कर दी गई है।

अर्थात् सुनन्द राजा ने गोत्रास को कूटप्राह के पद पर नियुक्त किया। तते सं —तदनन्तर । गोत्तासे — गोत्रास नामक । दारप-वालक । कूटग्गाहे - कूटप्राह । जाय यात्रि होत्या - होगया अर्थात् कूटप्राह के नाम से प्रसिद्ध हो गया, परन्तु । **ऋहम्मिए जाव दुःप**डिया**रांदे** —वह बड़ा ही ऋधर्मी यावत् दुःप्रत्यानन्द —वड़ी कठिनाई से प्रसन्न होने वाला था । तते खं -तदनन्तर । से -वह । क्रूडग्गाहे -क्ट्याह । गोत्तासे-दारप-गोत्रास बालक । कल्लाकल्लिं-प्रति दिन-हर रोज् । ऋड्डरक्तकालसमपंसि - ऋईरात्रि के समय परो - अकेला । श्रवीप - जिस के साथ दूसरा कोई नहीं । सन्तद्भवद्भवप - सन्तद्भ - सैनिक की मांति सुसर्विजत एवं कवच बान्धे हुए । जाव --यावत् । गहिया उह्एहरे से - त्रायुध त्रीर प्रहरे लेकर । सयातो - अपने । गिहातो - घर से ! निज्जाति - निकलता है, निकल कर । जीखेब - जहां पर । गोमंडवे -- गोमंडप है । तेरोव -- वहां पर । उवा० -- त्राता है, त्राकर बहुगां -- त्रनेक । सुगरगोरू --वार्ण-नागरिक पशुत्रों के । सामाह०-सनाधों के । जाव - यावत् । वियंगेति २ - श्रंगों को काटता है श्रीर उनके श्रंगों को काट कर। जेलेब--जहां पर। सर गिहे- श्रपना घर है। तेलेब --वडी पर। उदा॰ -- त्रा जाता है । तते णं -- तदनन्तर ! से गोत्तासं कूड॰ -- वह गोत्रास कूटमाह । तेहिं -- उन बहुहिं - बहुत से । सोल्लेहिं - शूलपक्व । गोमंसेहिं जाव - गो ब्रादि यावत् नागरिक पशुब्रों के मांसों के साथ । सुरं च ५ -- सुरा त्रादि का । श्वासा०४ -- त्रास्वादन त्रादि लेता हुन्ना । विहरति -- जीवन न्यतीत करता है। तते गां-तदनन्तर । से गोत्तासे कूड० - गोत्रास नामक कूटशाह । प्रयक्तमे - इन कर्मा वाला । प्पा -- इस प्रकार के कार्यों में प्रथानता रखने वाला । वि -- इस विद्या को जानने वाला । स० - एवंविध आचरण करने वाला । सुबहुं - अत्यन्त । पार्व - पाप । कम्म - कर्म का । समिजितिसा – उपार्जन कर । पंच वाससयाई – पांच सी वर्ष की । परमाउं – परम आयु का । पालिय ता -- पालन कर अर्थात् उपभोग कर । अष्टदुहृद्दोवगते -- चिन्ताओं स्त्रीर दु:खों से पीडित होकर कालमासे - कालमास - मरणावसर में । कालं किच्चा - काल करके । उक्कोसं - उत्कृष्ट : तिसागरो -तीन सागरीपम स्थिति वाली । दोचचाप-दूसरी । पुढवीए-नरक में । खेरइयत्ताप-नारकरूप से **ःवदन्ते**—उत्पन्त हुन्ना ।

मूलार्थ — तत् पश्चात् सुनन्द राजा ने गोत्रास वालक को स्वयसेय कूटबाह (छल कपट के प्रपंच से परधन का अपहारक) के पद पर नियुक्त कर दिया। तदनन्तर अधर्मी यावत् दुष्पत्यानन्द वह गोत्रास कूटबाह प्रतिदिन अर्द्धरात्रि के समय सैनिक की भांति तैयार हो कर कवच पहन कर, एवं शस्त्र अस्त्रों को महण कर अपने घर से निकलता है, निकल कर गोमंडप में जाता है, वहां पर अनेक गो आदि नागरिक पशुओं के आंगोपांगों को काटकर अपने घर में आ जाता है, आकर उन गो आदि पशुओं के शूल--पक्च मांसों के साथ सुरा आदि का आसादन आदि करता हुआ जीवन व्यतीत करता है।

तदनन्तर वह गोत्रास कूटमाह इस प्रकार के कमी वाला, इस प्रकार के कार्यों में प्रधानता रखने वाला, एवंविध विद्या—पापरूप विद्या के जानने वाला तथा एवंविध स्त्राचरणों वाला नाना प्रकार के पाप कर्मों का उपार्जन कर पांच सौ वर्ष की परम आयु को भोग कर चिन्ताओं चौर दु:खों से पीडित होता हुआ कालमास में—मरणावसर में काल कर के उत्कृष्ट तीन सागरोपम की स्थिति वाले दूसरे नरक में नारकहूप से उत्पन्न हुआ।

टीका — ऋधर्मी या धर्मात्मा, पापी ऋथवा पुरस्यवान् जीव के लच्चए गर्भ से ही प्रतीत

#### हिन्दो भाषा टीका सहित ।

[१५५

होने लगते हैं। गोत्रास का जीव गर्भ में ख्राते ही ख्रपनी पापमयी प्रवृत्ति का परिचय देने लग पड़ा था। उस की माता के हृदय में जो हिंसाजनक पापमय संकल्प उत्पन्न हुए उस का एकमात्र कारण गोत्रास का पाप — प्रधान प्रवृत्ति करने वाला जीव ही था। युवावस्था को प्राप्त होकर पितृ-पद को संभाल लेने के बाद उसने ख्रपनी पापमयी प्रवृत्ति का यथेष्टक्ष से ख्रारम्भ कर दिया। प्रति-दिन ख्रद्धरात्रि के समय एक सैनिक की भांति कवचादि पहन और अस्त्रशस्त्रादि से लेस होकर हस्तमापुर के गोमण्डप में ख्राना और वहां नागरिक पशुर्खों के ख्रंगोपागादि को काटकर लाना, एवं तद्गत मांस को श्रूलादि में पिरोकर प्रकाना ख्रौर उस का मदिरादि के साथ सेवन करना यह सब कुछ उस की जधन्यतम हिंसक प्रवृत्ति का परिचय देने के लिए पर्याप्त है। इसी लिये स्त्रकार ने उसे ख्रधार्मिक, ख्रधमीनुरागी यावत् साधुजतिवद्दे वी कहा है, तथा पाप — कर्मी का उपार्जन करके तीनसागरो-पम की उत्कृष्टिस्थित वाले दूसरे नरक में उस का नारकहर से उत्पन्त होना भी बतालाया है।

बुरा कर्म बुरे ही फल को उत्पन्न करता है। पुर्यसुख का उत्पादक श्रीर पाप दुःख का जनक है, इस नियम के अनुसार गोत्रास को उस के पापकमाँ का नरकगतिरूप फल प्राप्त होना श्रमिवार्य था। पापादि कियाश्रों में प्रवृत्त हुआ जीव अन्त में दुःख—संवेदन के लिये दुर्गित की प्राप्त करता है। गोत्रास ने श्रमेक प्रकार के पापमय आचरणों से दुर्गित के उत्पादक कर्मों का उपार्जन किया और असु की समाप्ति पर श्रार्तक्ष्यान करता हुआ वह दूसरे नरक का श्रातिथ बना, वहां जाकर उत्पन्त हुआ।

"अष्ट-दुहद्दोवगप" इस पद की टीकाकार महानुमाव ने निम्नलिखित व्याख्या की है -

"स्रार्तं, स्रार्तं ध्यानं दुर्घटं-दुःखस्थगनीयं दुर्वार(यं)मित्यर्थः उपगतः — प्राप्तो यः स तथा — " स्रर्थात् वड़ी कठिनता से निवृत्त होने वाले स्रातंध्यान को प्राप्त हुस्रा । तथा प्रस्तुत सूत्रगत —

(१) ऋार्ति नाम दुःख का है, उस में उत्पन्न होने वाले ध्यान को श्र्यार्तथ्यान कहते हैं। वह चार भागों में विभाजित होता है, जैसे कि —

१ - श्रमनोहिवयोग चिन्ता — श्रमनोह शब्द, रूप, गन्ध, रस, स्पर्श, विषय एवं उन की साधनभूत वस्तुश्रों का संयोग होने पर उन के वियोग (हटाने) की चिन्ता करना तथा भविष्य में भी उन का संयोग न हो, ऐसी हच्छा का रखना श्रातंत्र्यान का प्रथम प्रकार है।

र—मनोब-संयोग-चिन्ता—पांची इन्द्रियों के मनोज विषय एवं उन के साधनरूप माता, पिता, भाई, स्वजन, स्त्री, पुत्र और धन ऋादि ऋर्थात् इन सुख के साधनों का संयोग होने पर उन के वियोग (ऋतग) न होने का विचार करना तथा भविष्य में भी उन के संयोग की इच्छा बनाए रखना, आर्तध्यान का दूसरा प्रकार है।

र-रोग-चिन्ता-शूल, सिरदर्द, अदि रोगों के होने पर उन की चिकित्सा में व्यम प्राणी का उन के वियोग के लिये चिन्तन करना तथा रोगादि के अभाव में भविष्य के लिए रोगादि के संयोग न होने की चिन्ता करना, आर्तध्यान का तीसरा प्रकार है।

४—निदान (नियाना)—देवेन्द्र, चक्रयतीं बलदेव, वासुदेय के रूप, गुण और ऋदि को देख या सुन कर उन में ऋासक्ति लाना और यह सोचना कि मैंने जो संयम ऋदि धर्मकृत्य किए हैं उन के फलस्वरूप मुक्ते भी उक्त गुण एवं ऋदि प्राप्त हो, इस प्रकार निदान (किसी बतानुष्ठान की फल-प्राप्ति की ऋभिलाषा) की चिन्ता करना, ऋर्तिध्यान का चौथा प्रकार है।

<sup>(</sup>१) श्रार्तममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृति-समन्वहारः ॥३१॥ वेदनायाञ्च ॥३२॥ विपरीतं मनोज्ञानाम् ॥३३॥ निदानं च ॥३४॥ (तत्वार्थं सूत्र छ. ९.)

#### श्री विपाक सूत्र

[दूसरा ऋध्याय

"प्पः वि॰ स॰" इन तीनों पदों से क्रमशः "रयप्रहागों" 'प्यविज्जों' 'प्यसमायारें' इन पदों का ग्रहण करना । इस सरह से— 'एतत्कर्मा, एतत्प्रधान, एतद्विय और एतत्समाचार ये चार पद सकलित होते हैं ।

सागरीपम की व्याख्या पहले ऋध्ययन के पृष्ठ ९४ पर की जा चुकी है । ऋौर स्थिति जघन्य और उत्कृष्ट भेद से दो प्रकार की होती है । कम से कम स्थिति को जघन्यस्थिति और ऋधिक से ऋधिक स्थिति को उनकृष्टास्थिति कहते हैं ।

अब सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में गोत्रास की अप्रिम जीवनी का वर्णन करते हैं-

मूल- वते गं सा विजयमित्तस्स सत्थवाहस्स सुभद्दा भारिया जातिनदुया यावि होत्था। जाया जाया दारगा विनिहायमावज्जंति। तते गं से गात्तासे कूड० दोच्चाओ पुढ़वीओ अग्लंतरं उव्वद्विता हहेव वाणियम्गामे ग्रागरे विजयमित्तस्स सत्थवाहस्स सुभद्दाए भारियाए कुच्छिसि पुत्तताए उववन्ने। तते गं सा सुभद्दा सत्थवाही अन्नया कयाइ नवगृहं मासागं बहुपिडपुएणागं दारगं पयाया। तते गं सा सुभद्दा सत्थवाही तं दारगं जातमेत्त्यं चेव एगंते उवकुरुडियाए उज्भावेति २ दोच पि गेग्हावेति २ आणुपुव्वेगं सारक्षमाणी संगोवेमाणी संबङ्देति। तते गं तस्स दारगस्स अम्मापियरो ठितिपिडियं च चंदस्ररदंसगं च जागरियं च महया हिड्डसक्कारसमुदएगं करेति। तते गं तस्स दारगस्स अम्मापियरो हितिपिडियं च चंदस्ररदंसगं च जागरियं च महया हिड्डसक्कारसमुदएगं करेति। तते गं तस्स दारगस्स अम्मापितरो एक्कारसमे दिवसे निव्वत्ते, संपत्ते बारसाहे अयमेथारूवं गोग्गं गुण्निष्कन्नं नामधेज्जं करेति। जम्हा गं अम्हं इमे दारए जायमेन्छ चेव एगंते उवकुरुडियाए उज्भितं, तम्हा गं होउ अम्हं दारए उज्भियए

<sup>(</sup>१) १ - पतस्कर्मा - जिस का " - गो स्रादि पश्त्रों की हिंसा का और मद्यपान-किया का करना - " यह एक भात्र कर्तव्य हो ।

र-एतत्प्रधान-हिंसा श्रीर मदागनादि कियाओं के करने में ही जो रात दिन तलर रहता हो।

३-पतद्विद्य-हिंसा और मय-पान करना ही जिस के जीवन की विद्या (ज्ञान) हो।

४ पतन-समाधार – गो आदिकों की हिंसा करना और मदिरा के नशे में मस्त रहना ही जिस का आचरण बना हुआ हो ।

<sup>(</sup>र) छुन्या -ततः सा विजयभित्रस्य सार्थवाहस्य सुभद्रा भायां जातिनिंदुका चाप्यभवत् ! जाता जाता दारकाः विनिधातमाणद्यन्ते । ततः स गोत्रासः कृटमाहो द्वितीयातः पृथिवीतोऽनन्तरसृद्वृत्य इहैव वाणिजयमे नगरे विजयभित्रस्य सार्थवाहस्य सुभद्राया भार्यायाः कुन्तौ पुत्रतयोपपन्नः । ततः सा सुभद्रा सार्थवाही छ्रन्यदा कदाचित् नवसु मासेषु यहुपरिपू पृष्ठि दारकं प्रजाता । ततः सा सुभद्रा सार्थवाही तं दारकं जातमात्रमेव एकानते अशु चिराशौ उष्भयितं, उष्भिवित्वा द्विरिप प्राह्यति प्राह्यति । उत्तर्स्तस्य दारकस्याम्यापितरौ स्थितिपतितां च चन्द्रसूर्य-दशनं च जागर्यो च महता भृद्धिसत्कारसमुदयेन कुष्ठतः । ततस्तस्य दारकस्य दारकस्य अभ्वापितरौ एकादशै दिवसे निवृत्ते सम्प्राप्ते द्वादशाहनोदमेतद्रस्यं गौर्णं गुण्निष्यन्तं नामधेयं कुष्ठतः । यसमाद् न्रावाभ्या—मयं दारको जातमात्रक एवेकानतेऽशुचिराशौ उष्मितः, तस्माद् भवत्वावयोदारक उष्मितको नामा। ततः स उष्मितको दारकः पञ्चधात्रीपरिग्रहीतः तद्यथा—क्षीरधान्या, मज्जन० मण्डन० कीडापन० स्रांक-धात्र्या यथा इद्यपितशौ यावत् निर्वातिनिव्यादातिरिकन्दरमालीन इव चम्पकपादपः सुखसुखेन परिवर्धते ।

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

नामेणं । तते णं से उज्भियए दारए पंचधातापरिग्महिते, तंजहा—खीरधातीए १ मज्जिण २ मंडण० २ कीलावण० ४ श्रंकधातीए ५ जहा दह्मतिएसे जाव निन्वायनिन्दा-धाय—गिरिकंदरमन्त्रीसे न्व चंत्रयपायवे सुहंसुहेसं परिवड्ढति ।

पदार्थ -- तते णं--- तदनन्तर । विजयिनचस्त -- विजयिमित्र नामक । सत्यवाहस्त -- सार्थ-बाह की । सुभटा — सुभद्रा नामक । सा —वह । भारिया — भार्य । जातनिद्वा — जातिनृद्वं का-जिसके वच्चे उत्पन्न होते ही मर जाते हों । **यावि होत्था** –थी । **जाया जाया दारगा** – उसके उत्पन्न होते ही बालक । विनिहायमावज्जंति - विनाश को प्राप्त हो जाते ये। तते णं -- तदनन्तर। से गोत्तासे – वह गोत्रास । दोडचाय – दूसरे । पुढ्वीश्रो – तरक से । श्रर्णतरं – ग्रन्तर जब्बिहत्ता-निकल कर । इहेब - इसी । वालियगामे- वालिजशाम नामक । स्थार-नगर में । विजयमित्तस्त –विजयमित्र । सत्यवाहस्त -सार्थवाह की । सुभद्दार भारियार –सुभद्रा भार्या की । कुचिंड्सि — कुच्चि में । पुत्तक्ताय - पुत्र रूप से । उववन्त्रे - उत्पन्न हुन्ना । तते जं - तदनन्तर । सा सुभद्दा - वह सुभद्रा । सत्थवादी - सार्थवाही ने । अन्नया क्याइ - किसी अन्य समय में विवाह भासाएां -नव मास के। बहुपडिपूराणाणं --परिपूर्ण होने पर । दारमं -- बालक को । प्याया -- जन्म दिया । तते र्णं --तदनन्तर । सा सुभद्दा - वह मुभद्रा । सत्थवाही - सार्थवाही । जातमेत्तरं चेव--जातमाव ही-उत्पन्न होते ही । तं **दारगं** – उस वालक को । **पगं**ते –एकान्त । **उक्कुरुडियाय –** कृडे कर्कट के ढेर पर । उंज्ञाविति-इलवा देती है। दोच्चं पि -द्वितीयवार पुन: । गेएहावे(त - प्रहण करा लेती है अर्थात् वहां मे उठवा लेती है और । आणुपुठवेसां - कमशः । सारक बमासा - संरक्षण करती हुई । संगावेमासी --संगोपन करती हुई । संबद्ध डेति - वृद्धि को प्राप्त कराती है । तते ण -- तदनन्तर । तस्स उस । दारगस्स -- वालक के । अस्मापियरो - माता विता । ठितिपडियं च -- श्यिति पतित -- कुलमर्यादा के अनुसार पुत्र - जन्मोचित वधाई बांटने आदि की पुत्रजन्म -- किया तथा तीसरे दिन । चंदसूरदंसर्गं च --चन्द्रसूर्य दर्शन अर्थात् तत्सम्बन्धी उत्सव विशेष । जागरियं च --(छठे दिन) जागरसमहोत्सव । महया --महान । इडि्डसक कारसमृद्रपूर्ण - ऋदि और सत्कार के साथ . करें ति - करते हैं । तते सां-तदनन्तर । तस्त दारगस्त - उस वालक के । अस्मापितरां - माता पिता । एककारसमे स्यारहवें विवसे । दिन के । निब्बत्ते —व्यतात हो जाने पर । सारसाहे संग्रसे —बाग्हवें दिन के ऋाने पर अयमेयाहवं - इस प्रकार करा भागामां --गौगा--गुगा से सम्बन्धित । गुगानिक शाणा - गुगानिक नगुगानु-रूप । नामधेज्ज्ञे-नाम । करेंति - कस्ते हैं । जस्ता स्तं - जिल कारण । जातमात्र ही - तस्मते ही । ऋमहं - हमारा । इ.में - यह । दारप - वालक । उक्कुरुडियाय-कृडा फैंकने की जगह पर । उजिकते-गिरा दिया गया था। तम्हा सां-इसलिए । अम्हं - हमारा यह । दारप - बालक । उजिभवर - उजिभतक । नामेर्स - नाम से । होउ - हो -प्रसिद्ध हो अर्थात् इस वालक का हम उज्यिक्तक यह नाम रखते हैं । तते शां-तदनन्तर ।

<sup>(</sup>१) गौरा (गुरा से सम्बन्ध रखने वाला) और गुरा-निध्यन्न (गुरा का अनुसरस्य करने वाला) इन दोनों शब्दों में अर्थगत कोई भिन्नता नहीं है। यहां प्रश्न होता है कि फिर इन दोनों का एक साथ प्रयोग क्यों किया गया र इस के उत्तर में आचार्य श्री अभयदेव सूरि का कहना है कि गौरा शब्द का अर्थ अप्रधान भी होता है, कोई इस का प्रस्तुत में अप्रधान अर्थ महस्य न कर ते इस लिए सूत्रकार ने उसे ही स्पष्ट करने के लिए गुरानिध्यन्न इस पृथक पद का उपवोग किया है।

#### श्रो विपाक सूत्र —

से उजिभया—वह उजिभतक। दारप —वालक । पंचधातीपरिगाहिते—पांच धायमाताओं की देलरेल में रहने लगा। तंजहा—लेंसे कि अर्थात् उन धायमाताओं के नाम ये हैं— । खीरधातीप—चीरधाती—दूध पिलाने वाली। मज्जण — स्नान धात्री—स्नान कराने वाली। भंडण > मंडनधात्री—वस्त्राभूषण से अलंकृत कराने वाली। कीतावण • महित्यानधात्री —कीड़ा कराने वाली। अंकधातीप—अकधात्री गोद में खिलाने व.ली, इन धायमाताओं के द्वारा। जहा—जिस प्रकार। दृद्धपतिएणे—हृद्ध—प्रतिज्ञ का । जाव—यावत्, वर्णन किया है, उसी प्रकार। निञ्चाय —निर्वात—वायुरहित । निञ्चायाय — आधात से रहित। गिरिकंदरमल्जी ले — पर्वतीय कन्दरा में अवस्थित। संप्रयपायवे — चम्पक वृद्ध की तरह। सुदंसुदेण —सुख पूर्वक। परिवड्ड - वृद्धि को प्राप्त होने लगा।

मूलार्थ — तदनन्तर विजयमित्र सार्थवाइ को सुभद्र। नाम की भार्या जो कि जातनिदुं का ध्रा श्र्यात् जन्म लेते ही मरजाने वाले बच्चों को जन्म देने वाली थी । श्रातएव उसके उत्पन्न होते ही बाजक विनाश को प्राप्त हो जाते थे । तदनन्तर वह कूटप्राह गोत्रास का जीव दूसरी नरक से निकल कर सीधा इसी याणिजपाम नगर के विजयमित्र सार्थवाह की सुभद्रा भार्या के उदर में पुत्रहरूप से उत्पन्न हुन्ना—गभे में श्राया । तदनन्तर किसी श्रान्य समय में नवमास पूरे होने पर सुभद्रा सार्थवाही ने पुत्र को जन्म दिया । जन्म देते ही उस वालक को सुमद्रा सार्थवाही ने एकान्त में कूड़ा गिराने की जगह पर इलवा दिया और फिर उसे उठवा लिया उठवा कर कमपूर्वक संरच्या एवं संगोपन करती हुई वह उसका परिवर्द्धन करने लगी।

तदनन्तर उस वालक के माता पिता ने महान ऋदिसत्कार के साथ कुल मर्यादा के अनुसार पुत्र जन्मोचित वधाई बांटने आदि दी पुत्र जन्म — किया और तीसरे दिन चन्द्र सूर्य – दशन—सम्बन्धी 'उत्सवविशेष, छठ दिन कुल मर्यादानुसार जागरिका — जागरण महोत्सव किया। तथा उसके माता-पिता ने ग्यारहवें दिन के व्यतीत होने पर बारहवें दिन उसका गौण — गुण से सम्बन्धित गुणनिष्यन्त — गुणानुरूप नामकरण इस प्रकार किया — चूं कि उत्पन्त होते ही हमारा यह बालक जन्मते ही एकान्त अशुचि प्रदेश में त्यागा गया था इसलिए हमारे इस बालक का उिमतक कुमार यह नाम रखा जाता है। तदनन्तर वह उभितक कुमार चीरधात्री, मञ्जनधात्री, मंडनधात्री, कीडापनधात्री, और अकधात्री इन पांच धायमातों से युक्त दृद्धात्रिक की तरह वाजन मिर्वात एवं निर्वाधात पर्वतीय कन्दरा में विद्यमान चम्पक — वृत्त की भांति सुख — पूर्वक वृद्धि की प्राप्त होने लगा।

टीका — प्रस्तुत सत्र में गोत्रास के जीव का नरक से निकल कर मानव भव में उत्पन्न होने का

<sup>(</sup>१) पुत्रजन्म के तीसरे दिन चन्द्र श्रीर सूर्य का दर्शन तथा छठे दिन जागरणमहोत्सव ये समस्त बातें उस प्राचीन समय की कुलमर्यादा के रूप में ही समक्रनी चाहियें। श्राध्यात्मिक जीवन से इन बातों का कोई सम्बन्ध प्रतीत नहीं होता।

<sup>(</sup>२) चीरधात्री के सम्बन्ध में दो प्रकार के विचार हैं — प्रथम तो यह कि जिस समय बालक के दुग्धपान का समय होता था। उस समय उसे माता के पास पहुँचा दिया जाता था, समय का ध्यान रखने बाली और बालक को माता के पास पहुँचाने वाली स्त्री को चीरधात्री कहते हैं। दूसरा विचार यह है कि — स्तनों में या स्तनगत दूध में किसी प्रकार का विकार होने से जब माता बालक को दूध पिलाने में असमर्थ हो तो बालक को दूध पिलाने के लिए जिस स्त्री का प्रबन्ध किया जाए उसे चीरधात्री कहते हैं। दोनों विचारों में से प्रकृत में कौन विचार आदरप्यीय है १ यह विद्वानों द्वारा विचारप्रीय है १

[१५९

बर्णन किया गया है। वह दूसरी नरक से निकल कर सीधा वाणिजयाम नगर के विजयमित्र साथवाह की सुभद्रा स्त्री की कुिल्त में गर्मरूप से उत्पन्न हुआ। इस का तात्पर्य यह है उस ने मार्ग में ऋौर किसी योनि में जन्मधारण नहीं किया। दूसरे शब्दों में उस का मानव भव में ऋनेतरागमन हुआ, परम्परा-गमन नहीं।

सुभद्रादेवी पहले जातिनदुका थी, ऋर्थात् उस के वच्चे जन्मते ही मर जाते थे। "जातिनिदुया — जातिनिदुका" की व्याख्या टीकाकार ने इस प्रकार की है —

" जातान्युत्पन्नान्यपत्यानि निद्धुतानि निर्यातानि मृतानीत्यर्थो यस्याः सा जातनिर्दुता, अर्थात् जिस की सन्तान उत्पन्न होते ही मृत्यु को प्राप्त हो जाय उसे जातनिंदुश्रा — जात — निद्धुता कहते हैं। कोषकारों के मत में जातनिंदुया पद का जातनिंदुका यह रूप भी उपलब्ध होता है।

नवमास व्यतीत होने के अनन्तर सुभद्रादेशी ने बालक को जन्म दिया। उत्पन्न हाने के अनन्तर उस ने बालक को कूड़े कचरे में फैंकवा दिया, फिर उसे उठवा लिया गया। ऐसा करने का सुभद्रा का क्या आशाय था। इस विचार को करते हुए यही प्रतीत होता है कि उस ने जन्मते ही बालक को इस लिए त्यांग दिया कि उस को पहले बालकों की भांति उस के मर जाने का भय था। इड़ी पर गिराने से संभव है यह बच जाए, इस घारणा से उस नयजात शि शु को इड़ी पर फिंकवा दिया गया, परन्तु वह दीघी छु होने से वहां — इड़ी पर मरा नहीं। तब उस ने उसे वहां से उठवा लिया।

बालक के जीवित रहने पर उस को जो असीम आनन्द उस समय हुआ, उसी के फलस्वरूप उस ने पुत्र का जन्मोत्सव मनाने में अधिक से अधिक व्यय किया, और पुत्र का गुण्निष्पन्न नाम उज्मितक रखा।

नाम-करण की इस परम्परा का उल्लेख श्री अनुयोद्वार सूत्र में भी मिलता है। वहां लिखा है -"से किं तं जीवियनामे ! अवकरप उक्कुरुडप उज्जियप कज्जवप सुप्पप से तं जीवियनामे।

( स्थापना- प्रमाणाधिकार में )

(२) —"से किं तं जीवियहेउ"मित्यादि इह यस्य जातमात्रं किञ्चिदपत्यं जीवनिमित्तमवकरा-दिष्वस्यति, तस्य चावकरकः, उत्कुक्टक इत्यादि यन्माम क्रियते तज्जीविकाहेतोः, स्यापनानामाख्यायते — "सुप्पप्" ति यः शूर्वे कृत्वा त्यज्यते तस्य शूर्यंक एव नाम स्थाप्यते। शेष प्रतीतमिति – वृत्तिकारः।

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत कथा -सन्दर्भ में लिखा है कि माता मुभद्रा ने नवजात वालक की रूड़ी पर गिरा दिया, गिराने पर वह जीवित रहा, तब उसे वहां से उठवालिया। यहां यह प्रश्न उपस्थित होता है कि कर्मराज के न्यायालय में जिसे जीवन नहीं मिला वह केवल रूड़ी पर गिरादेने से जीवन को कैसे उपलब्ध कर सकता है । जीवन तो आयुष्कर्म की सत्ता पर निर्भर है। रूड़ी पर गिराने के उस का क्या सम्यन्ध ! इस प्रश्न का उत्तर यह है कि वास्तव में गिराए गए उस नवजात शिशु को जो जीवन मिला है उस का कारण उस का रूड़ी पर गिराना नहीं प्रत्युत उस का अपना ही आयुष्कर्म है। आयुष्कर्म की सत्ता पर ही जीवन बना रह सकता है। अन्यथा -आयुष्कर्म के अभाव में एक नहीं लाखों भी उपाए किये जाएं तो भी जीवन बचाया नहीं जा सकता, एवं बढ़ाया नहीं जा सकता। रही रूड़ी पर गिराने की गात, उस के सम्बन्ध में इतना ही कहना है कि प्रचीन समय में बच्चों को रूड़ी आदि पर गिराने की अन्धिआद्वामूलक प्रथा - रूढ़ि चल रही यां जिस का आयुष्कर्म की वृद्धि के साथ कोई सन्बन्ध नहीं रहता था।

श्रो विणक सूत्र--

दमरा ऋध्याय

अर्थात् जिस स्त्री को सन्तरन उतान्त होते ही मरजाती है वह स्त्री लोकस्थिति की विचित्रता से जातमात्र (जिस की उत्पत्ति स्रभी २ हुई है) जिस किसी भी सन्तान को जीवनर ना के निमित्त स्रव-कर-कृड़ा कचरा आदि में फैंक देती है उस अपत्य का नाम अयकरक होता है। रूड़ी पर फैंके जाने से पालक का नाम उत्कुष्टक, छुड़न में डात कर फैंके जाने से वालक का नाम शूर्यक, लोकमाया में जिसे छज्जमल्ल कहते हैं, इत्यादि नाम स्थापित किये जाते हैं. इसे ही जीवितनाम कहते हैं । अवक-रक ऋादि नाम करण में ऋधिकरण (ऋाधार) की मुख्यता है और उज्भितक ऋादि नामकरण में किया की प्रधानता जाननी चाहिए।

इस के ऋतिरक्त पांच धायमाताओं (वह स्त्री जो िसी दूरुरे के वालक को दूध पिलाने त्रीर उस का पालनपोषण करने के लिये नियुक्त हो उसे धायभाता कहते हैं के द्वारा उस उजिमतक कुमार के पालनपोषण का प्रबन्ध किया जाना नवजात शिशु के प्रति ऋधिकाधिक समस्य एवं साता पिता का सम्पन्न होना सूचित करता है।

बालक को दूध पिलाने वाली धायमाता जीरधात्री कहलाती है। स्नान कराने वाली धायमाता मज्जनधात्री, वस्त्राभूपण पहनाने वालां मज्जनधात्री, क्रीडा कराने वाली क्रोडापनधात्री श्रीर गोद में लेकर खिलाने वाली धायमाता **अं≉धात्रो** कही जाती है । इन पांची घाय माताओद्वारा, वायु तथा आधात से रहित पर्वतीय कन्दरा में विराजमान चम्पक वृत्त की भांति सुरित्तत वह उजिभातक बालक हदुप्रतिज्ञ की तरह सुर्राञ्चत होकर सानन्द वृद्धि को प्राप्त कर रहा था । टढ़प्रतिज्ञ की बाल्यकालोन जीवन चर्या का वर्णन ऋौपपातिक सूत्र अथवा राजपदनीय सूत्र से जान लेना चाहिये । उक्त सूत्र में इडप्रतिश की बाल्यकालीन जीवन - चर्या का सांगोंपांग वर्णन किया गया है।

"-दढपतिएए) जाव निरुवाय-" यहां पठित "-दढपतिएए) -"पद से दृढपतिच का स्मरण कराना ही सूत्र कार को अभिमत है। दृदप्रतिश का संक्षिप्त जीवन - परिचय पृष्ठ १०० पर कराया जा चुका है। तथा "-जाव-यावत्-" पद से श्री शातास्त्रीय मेधकुमार नामक प्रथम अध्ययन का पाठ अभिमत है। जो कि निम्नोक्त है-

"— ऋन्नाहिं बहुहिं खुज्जाहिं चिलाइपाहिं वामणी—वडभी—बब्बरी— बउसि—जो-णिय-पन्हवि-इसिणिया-चात्रोरुगिणी-लासिया-लउसिय-दमिति-सिहति- त्रारिब -पुलिदि -पक्किण -बहुलि -मुहुएड -सबरि -पारसीहि गागादेसोहि विदेसपरिमिएडयाहि इंगिय-विन्तिय-पत्थिय - वियाणाहि सदेसणेयत्थगहियपवेसाहि निउणकुसताहि विणोयाहि चेडियाच-क्कवालविस्थिरकं बुद्दश्रमद्दयरगगवंदपरिकिवत्ते हत्याश्रो हत्यं संहरिज्जमाणे श्रंकाश्रो श्रंकं परिभु-ज्जमार्गे परिगिज्जमार्गे चातिज्जमार्गे उवलातिज्जमार्गे रम्मंसि मणिकोहिमतलंसि परि-मिन्जमाखे —"

इन पदों का भावाथ निम्नोक्त है-

ऋन्य बहुत सी कुब्जा-कुबड़ी, चिलाती →िकरात देश के रहने वाली, ऋयवा भील जाति से धम्बन्ध रखने याली, वामनी - बौनी ( जिस का कद छोट। हो ), बड़भी - पीछे या आगे का आग जिस का वाहिर निकल आया ही अथवा जिस का पेट बड़ा हो कर आयो निकला हुआ हो यह स्त्री, बर्बरा —वर्बर देश में उत्पन्न स्त्री, बकुशा बकुशदेश में उत्पन्न स्त्री, यवना - यवनदेश में उत्पन्न स्त्री, पहहविका --पल्हनदेशीत्पन्न स्त्री, इसिनिका -इसिनदेशीत्पन्न स्त्री, थोठिकिनिका -देशविशेष्ठ में उत्पन्न स्त्री, लासिका -

लासकदेशोत्पन्न स्त्री, लकुशिका —लकुशादेशोत्पन्न स्त्री, दिमला —द्रिविइदेशोत्पन्न स्त्री, सिहंलि — सिंहल - लिंहल (लेका) देशोत्पन्न स्त्री, आरवी — ऋरवदेशोत्पन्न स्त्री, पुलिन्दी —पुलिन्दिशोत्पन्न स्त्री, पक्कणी — पक्कणि देशोत्पन्न स्त्री, शहरी —शहरदेशोत्पन्न स्त्री, शहरी —शहरदेशोत्पन्न स्त्री, शहरी —शहरदेशोत्पन्न स्त्री, पारसी — कारस — (ईरानदेशोत्पन्न स्त्री), इत्यादि नानादेशोत्पन्न तथा विदेशों के परिमण्डनों (ऋलंकारों) से युक्त, इंगित (नयनादि की चेशविशेष) चिन्तित (मन से विचारित) ऋोर प्राणित — ऋभिलिषित का वि. ज्ञान रखने वाली, ऋपने ऋपने देश का नेपध्य (परिधान ऋादि की रचना) और विषय पहरावा) धारण करने वाली निपुण स्त्रियों के मध्य में भी ऋत्यन्त कौशस्य को धारण करने वाली और विनम्न स्त्रियों से युक्त, चेशकासमूह — दासीसमूह, वर्षधर — नपुंसकविशेष, कंचुकी — अन्तःपुर का प्रतिहारी, महत्तरक — ऋन्वपुर के कार्यों का चिन्तन करने वाला. इन सब के समूह से परिक्षिप्त — चिरा हुआ, हाथों हाथ प्रहण किया जाता हुआ, एक गोद से दूसरी गोद का परिभोग करता हुआ, वालोचित गीतिविशेषों द्वारा जिस का गान किया जा रहा है, जीहा आदि के द्वारा जिस से लाह किया जा रहा है, एवं जो रमणीय मणियों से खित्तत कर्शे पर चंकमण करता है ऋर्थीत् बार २ इधर उधर जिसे धुयाया जा रहा है ऐसा वह बालक।

प्रस्तुतसूत्र में उष्भितक कुमार की जन्म तथा बाल्य कालीन जीवन-चर्या का वर्णन किया गया है ऋब ऋषिम सूत्र में उस की ऋषि की जीवनचर्यों का वर्णन किया जाता है —

मूल-'तते गां से विजयमिते सत्थवाहे अन्नया कयाइ गिषापं च धिरमं च मेज्जं च पिरच्छेज्जं च चउविहं भएडगं गेहाय लवणसमुद्दं पोयवह्योगां उवागते । तते गां से विजयमित्ते तत्थ लवणसमुद्दे पोतिविवित्तिए विजयह्य इंभडिसारे अत्तागो असरयो कालधम्मु-गा संजुत्ते । तते गां से विजयमित्तं सत्थवाहं जे जहा बहवे ईसर-तलवर-माडंबिय-कोडुंबिय-

<sup>(</sup>१) छाया — ततः स विजयमित्रः सार्यवाहः अन्यदा कदाचित् गएयं च धार्यं च मेयं च परिच्छेद्यं च चतुर्विशं भाग्दं एहीत्वा लवणसमुद्रं पोतविषत्तिको निमम् — भांडसारोऽत्राणोऽश्वरणः कालधर्मेण संयुक्तः , ततः स विजयमित्रः सार्यवाहं ये यथा वहवे ईश्वर — तलवर-माडिन्वक-कौदुम्बिकेम्य-अध्वरार्थवाहाः लवणसमुद्रे पोतविषत्तिकं निमम् — भांडसारं कालधर्मेण संयुक्तं शृण्वंति, ते तथा हस्तिनद्धेगं च बाह्यमांडसारं च गृहीत्वा एकान्तमपकामन्ति । ततः सा सुभद्रा सार्थवाही विजयमित्रं सर्वाहं सवणसमुद्रे पोतविषत्तिकं निमम् मांडसारं कालधर्मेण संयुक्तं शृण्वंति अत्वा महता पतिश्वोकेनापूर्णो सती परश्वकृत्वेच चम्यकलता धरेति धरणितले सर्वागः सिन्तपतिता । ततः सा सुभद्रा सार्यवाही मुहूर्तीन्तरेण आश्वस्ता सती बहुमिर्मित्रः यावत् परिवृता स्दती कन्यस्ता विलय-मित्रस्य सार्यवाहर लौकिकानि मृतकृत्यानि करोति । ततः सा सुभद्रा सार्थवाही स्वन्यदा कदाचित् लवण-समुदावतरणं च लद्मी — विनाशं च पोतविनाशं च पतिमरणं च अनुविन्तवन्ती कालधर्मेण संयुक्ता ।

<sup>(</sup>र) निमग्न-भाग्डसारः, निमग्नानि जलान्तर्गतानि भाग्डानि पर्यानि तान्येव साराशि---

<sup>(</sup>१) रुद्तो अश्रृशि मु चन्ती, कन्द्रन्ती-श्राकन्दं-महाध्वनि कुर्वाना, विलयन्ती-श्रार्तस्वरं कुर्वतीति भाव: ।

# श्रो विपाक सूत्र—

इब्भ-सेट्टि-सत्थवाहा लवणसपुद्दे पोयविविक्तियं निव्युङ्घभंडसारं कालधम्पुणा संजुत्तं सुर्णेति ते तहा हत्थिनिक्खेवं च बाहिरभंडसारं च गहाय 'एगतं अवक्रमंति । तते णं सा सुमद्दा सत्थवाही विजयमित्तं सत्थवाहं लवणसमुद्दे पोत्तविवित्तयं निव्युङ्धभंडसारं कालः धम्मुणा संजुत्तं सुणेति २ त्ता महया पतिसोएणं अप्पुरुएणा समाणी परसुनियत्ता विव चम्पगलता धमति धरणीतलांस सव्वंगेहि संनिविडया । तते णं सा सुमद्दा सत्थवाही मुहुत्तंतरेणं आसत्था समाणी बहूहि मित्त० जाव परिवुडा रोयमाणी कंदमाणी विलवमाणी विजय-मित्तस्स सत्थवाहस्स लोइयाइं मयिकच्चाइं करेति । तते णं सा सुमद्दा सत्थवाही अन्तया कयाती लवणसमुद्दोत्तरणं च लिब्बिणासं च पोतिविणासं च पतिमरणं च अणुचितेमाणी २ कालधम्सुणा संजुत्ता ।

पदार्थ-तते एां - तदनन्तर । से - वह । विजयमित्ते - विजयमित्र । सत्थवाहे - साथ-वाइ-व्यापारियों का मुख्या । श्रन्तया कयाइ — किसी अन्य समय । पोयवहरोणं — पोतवहन-जहाज द्वारा । गिर्मि च - गिनती से वेची जाने वाली वस्तु, जिस का भाव संख्या पर हो, जैसे - नारियल आदि । धरिमं च - जो तराज़ से तील कर बेची जाये, जैसे - वृत, गुड़ ब्रादि । मेजज़ं च - जिस का माप किया जाये जैसे- वस्त्र आदि । परिच्छोज्जं च - जिस का कय-विकय परिच्छेय-परीचा पर निर्भेर हो जैसे रतन, नीलम त्रादि । चडिवहे - चार प्रकार की । भंडं - मांड-बेचने योग्य वस्तुएं । गहाय - लेकर । लवण अमुर -- लवण समुद्र में । उवागते -- गहुं वा । तते गां -- तदनन्तर । तत्य - उस । लवणसमुद्दे --लवण समुद्र में । पोतिविविनाप-जहाज पर ब्रापित ब्राने से । निव्युद्दर्भंडलारे-जिस की उक्त चारी प्रकार की बेचने योग्य बहुमूल्य वस्तुयें जलमम हो गई हैं तथा । श्रासारो -- स्रजारा - श्रीर । श्रास्तररो -अशरण ३ हुआ । से -वह । विजयमित्ते -विजयमित्र । कालधम्मुणा -कालधर्म - मृत्यु से । संजुत्ते -हंयुक्त हुआ, अर्थात् मृत्यु को प्राप्त हो गया । तते सां - तदनन्तर । जहा - जिस प्रकार । जे - जिन । वहवे - अनेक । ईसर - ईश्वर । तलवर - तलवर । माडन्विय - माडम्बिक । कार्डु विय - कौटुम्बिक इक्स-इम्य-धनी। सेष्ठि-श्रेष्टी-सेट । सत्यवाहा-सार्थवाही ने । त्रवणसमुद्दे-तवण-समुद्र में । पोर्याववस्तियं - जिस के जहाज पर अधिका आ गई है । निरुवुदुर्भंडसारे - जिस का सहर-भएड (महा - मृह्य वाले वस्त्राभृषण श्रादि। समुद्र में दूब गया है। ऐसा । कालधान्युका संजुर्ग --काल -- धर्म से संयुक्त हुए।। से - उस । विजयमिरो - विजयमित्र ) सत्यवाहे - सार्थवाह को । सुर्जेति - सुनते हैं 🕩 तहा -उस समय ा ते — वे । हत्थनिक खेर्च चा को पदार्थ अपने हाथ से लिया हुआ हो अर्थात् धरोहर । वाहिर्भंडसारं च – तथा बाह्य-घरोहर से ब्रितिरिक्त भागडसार-बहुमूल्य वाले वस्त्र ब्राभूगण ब्राहि

<sup>(</sup>१) एकान्तम्-अलितस्थानम् अपकामन्ति वाणिजश्रामतः पतायित्वा प्रयान्तीत्पर्थः, अर्थात् ईश्वर और तलवर स्रादि लोग वरोहरादि को लेकर वाणिजश्राम से बाहिर ऐसे स्थान पर चले गये जिस का दूसरों को पतान चल सके।

<sup>(</sup>र) जिसे की कोई रक्षा करने वाला न हो वह अत्राण कहलाता है।

<sup>(</sup>३) जिस का कोई आश्रय दाता न हो उसे अशारण कहतं हैं।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

843

ग इाय - महरा कर । प्रगंतं - एकान्त में । श्रवकृतमंति - चले जाते हैं । तते रां - तदनन्तर । सा -वह । सुभद्दा सत्यवाही -सुमद्रा सार्थवाही । विजयमित्ता-विजयमित्र । सत्यवाहे - सार्थवाह को जिस के। पातविवस्तियं - जहाज पर विपत्ति हा गई है ह्यौर। निब्बहुभंडसारं जिस का सारभाएड ससुद्र में निमन्त हो गया है, ऐसे उस को । लवणसमुद्दे - लवणसमुद्र में । काल्धममुखा - काल-धर्म से । संजुनं –संयुक्त मरे हुए को । सुणेति २ चा – दुनती है, दुन कर । महया – महान् । पतिस्रोपणं – पतिशोक से । श्रय्पुत्त्वा समाखी - व्याप्त हुई श्रयीत् श्रत्थन्त दुःखित हुई २ । परसुनियत्ता विव चंपग-लता कुल्हाड़ी से काटी गई चम्पक (वृद्ध विशेष, अथवा चम्पा के पेड़) की लता-शाखा की भांति थसत्ति --धड़ाम से । धरणीतलंसि --जमीन पर । सञ्बंगीहि - सर्व ग्रंगों से । संनिवडिया - गिर पड़ी । तते णं - तदनन्तर । सा - वह । सुभदा - मुभदा । सत्यवाही - मार्थवाही । मुहुत्तं तरेशं - एक मुदूर्त के अनन्तर । आसत्था समाणी - आस्वस्त हुई -सावधान हुई । बहु हिं - अनेक । मित्रा० - मित्र काति स्रादि । जाव - यावत् संबन्धियो से । परिवुड़ा - धिरी हुई । रायमासी - रदन करती हुई । कदंगाणी - कन्दन करती हुई । त्रिलवमाणी - त्रिलाप करती हुई । विजयमित्तस्स - विजयमित्र सत्यवाइस्स - मर्थवाइ की । लोइयाइं - लौकिक । मियकिचाइं - मृतक - कियाओं को । करेति -करती है। तते खं - तदनन्तर । सा - वह । सुभद्दा - सुभद्रा । सत्थवादी - सार्थवाही । श्रन्तया कषाती - किसी अन्य समय । लवणसमुद्दात्तरणं - लवणसमुद्र में गमन सिट्छिविणा-सं च - लक्ष्मी - धन के विनाश । पोतविणासं च - जहाज के दूरने तथा । पतिमरणं च - पति के मरण का । श्रशुचितेमाणी - चिन्तन करवी हुई । कालधम्मुणा - काल - धर्म से । संजना -संयुक्त हुई - मर गई ।

मृतार्थ — तदनन्तर किसी अन्य समय विजयमित्र साथवाह ने जहाज़ से गणिम, धिम, मेय और परिच्छेत रूप चारप्रकार की पण्यवस्तुओं को लेकर लवणसमुद्र में प्रस्थान किया, परन्तु लवणसद्र में जहाज़ पर विपत्ति आने से वह विजयमित्र की उनत चारों प्रकार की महामृत्य वाली वस्त्र, आभूषण आदि वस्तुएं जलमग्न हो गई, और वह स्त्रयं भी त्राणरहित एवं शरणरहित होने से कालधर्म — मृत्यु को प्राप्त हो गया । तदनन्तर ईश्वर, तलवर, माडन्विक, कीटुन्बिक, इश्य-भे की और सार्थवाहों ने जब लवणसमुद्र में जहाज़ के नष्ट तथा महामृत्य वाले कयाणक के जलमग्न हो जाने पर त्राण और शरण मे रहित विजयमित्र की मृत्यु का वृत्तान्त सुना तव वे हस्तनिन्तेय और बाह्य (उस के अतिरिक्त) भांडसार को लेकर एकान्त स्थान में चले गये।

सुभद्रा सार्थवाही ने जिस समय लवणसमुद्र में जहाज पर संकट आ जाने के कारण भंडसार के जलमन्त्र होने के साथ साथ विजयमित्र की मृत्यु का वृत्तान्त सुना तर वह प्रतिवियोग---

(१) लता के अनेको अर्थों में से बेल यह अर्थ अधिक प्रसिद्ध एवं व्यवहार में आने वाला है। वेल का अर्थ है— वह बोटा कोमल पौधा जो अपने वल पर ऊपर की ओर उठ कर बढ़ नहीं सकता। परन्तु प्रस्तुत प्रकरण में परशु (एक अस्त्र जिस में एक डएटे के सिरे पर अर्द्ध चन्द्राकार लोहे का फाल लगा रहता है, कुल्हाड़ी विशेष) से काटी हुई चम्पक-लता की मांति धड़ाम से जमीन पर गिर पड़ी, ऐसा प्रसंग चल रहा है, ऐसी स्थित में यदि लता का अर्थ बेल करते हैं तो इस अर्थ में यह भाव संकलित नहीं होता क्योंकि बेल तो स्वयं जमीन पर होती हैं उस का धड़ाम से जमीन पर गिरना कैसे हो सकता है। अतः प्रस्तुत प्रकरण में लता का शाखा अर्थ ही उपयुक्त प्रतीत होता है।

जन्य महान शोक से व्याप्त हुई कुठाराहत-कुल्हाडे से कटी हुई चम्पकवृत्त की लता-शास्त्रा की भांति धड़ाम से प्रथिवी-तल पर गिर पडी।

तद्नन्तर वह सुभद्रा एक मुहूर्त के अतन्तर आश्वस्त हो तथा अनेक मित्र. ज्ञाति यावत् सम्बन्धिजनों से धिरी हुई और रुद्दन, कन्द्रन तथा विलाप करती हुइ विजयवित्र के लौकिक मृतक किया-कमें को करती है। तदनन्तर वह सुभद्रा सार्थवाही किसी अन्य सभय पर लवणसमुद्र पर पति का गमन लक्ष्मी का विनाश, पोत—जहाज का जलमग्न होना तथा पतिदेव की मृत्यु की चिन्ता में निमग्न हुई कालधर्म—मृत्यु को प्राप्त हो गई।

टीका — प्रत्येक मानव उन्हात चाहता है और उस के लिये वह यत्न भी करता है। फिर वह उन्हात चाहे किसी भी प्रकार क्यों न हो। एक जितेन्द्रिय साधु व्यक्ति मन तथा इन्द्रियों के दमन एवं सा-धनामय जीवन व्यतीत करने में ही अपनी उन्हाति मानता है। एक विद्यार्थी अपनी कक्षा में अधिक अंक — नम्बर लेकर पास होने में उन्हाति समभता है। इसी प्रकार एक व्यापारी की उन्हाति इसी में है कि उसे व्यापार — दोत्र में अधिकाधिक लाभ हो। शारांश यह है कि हर एक जीव इसी लच्च को सन्मुख एखकर प्रयास कर रहा है। इसी विचार से प्रेरित हुआ विजयमित्र सार्धवाह आर्थिक उन्हाति की इच्छा से अवसर देख कर विदेश जाने को तैयार हुआ, तदर्थ उसने अनेकविध गणिम, धरिम, मेय, और परिच्छेद नाम की पर्य — वेचने योग्य वस्तुओं का संग्रह किया।

गिराती में बेची जाने वाली वस्तु गिराम कहलाती है, अर्थात् जिस वस्तु का भाव संख्या पर नियत हो जैसे कि नाश्यिल आदि पदार्थ, उसकी गिराम संज्ञा है। जो वस्तु तुला—तराज़ू से तोल कर बेची जाय, जैसे खृत, शर्करा आदि पदार्थ, उसे धिरिम कहते हैं। नाप कर बेचे जाने वाले पदार्थ कपड़ा कीता आदि मैस कहलाते हैं तथा जिन वस्तुओं का कथ-विकय परीक्षाधीन हो उन्हें परिच्छेच कहते हैं। हीरा पनना आदि रतनी का परिच्छेच वस्तुओं में ग्रहरण होता है।

विजयमित्र सार्यवाह ने इन चतुर्विध पण्य-यहतुत्री को एक जहाज में भरा और उसे ले कर वह लवणसमुद्र में विदेश-गमनार्थ चल पड़! । चलते २ रास्ते में जहाज उलट गया ऋथीत् किसी पहाड़ी ऋदि से टकराकर ऋथवा त्कान ऋदि किसी भी कारण से खिन्न भिन्न हो गया, उस में भरी हुई तमाम चीज़ें जलमन्न हो गई और विजयमित्र सार्यवाह का भी वहीं प्राणान्त हो गया ।

कर्म की गति बड़ी विचित्र है। मानव प्राणी सोचता तो कुछ श्रीर है सगर होता है कुछ श्रीर । जिस बैं विजयमित्र ने श्रिषकाधिक लाभ प्राप्त करने की इच्छा से समुद्रयात्रा द्वारा विदेशगमन किया, वह समुद्र में सब कुछ विसर्जित कर देने के श्रितिरक्त श्रापने जीवन को भी खो वैद्या। इसी को दूसरे शब्दों में भावी — भाव कहते हैं, जो कि श्रामिट है।

विजयमित्र सार्थवाह की इस दशा का समाचार जब वहां के ईश्वर, तलवर ऋौर मार्डाम्पक ऋगदि लोगों को मिला तब वे मन में बड़े 'प्रसम्न हुए, उन के लिये तो यह मृत्यु समाचार नहीं

(१) यह प्रकृति का नियम है कि जहां फूल होते हैं वहां काएटे भी होते हैं, इसी भांति जहां ऋज्छे विचारों के लोग होते हैं वहां गहिंत विचार रखने वाले लोगों की भी कभी नहीं होती। यही करण है कि जब स्वार्यों लोगों ने विजयमित्र का परलोक-गमन तथा उस की सम्पत्ति का समुद्र में जलमग्न हो जाना मुना तो पर-दुःख से दुःखित होने के कर्तब्य से च्युत होते हुए उन लोगों ने ऋपना स्वार्य साधना ऋरम्भ किया और जिस के जो हाथ लगा वह वही ले कर चल दिवा। धिक्कार है ऐसी जवन्यतम लोभवृत्ति को ।

१६५

या किन्तु उन की सौभाष्य -- श्री ने उन्हें पुकारा हो ऐसा था। उन्हों ने हस्तिनिद्धेष ऋौर उस के ऋित-रिक्त ऋन्य सारभांड ऋादि को लेकर एकान्त में प्रस्थान कर दिया, सारांश यह है कि विजयमित्र की विभृति में से जी कुछ किसी के हाथ लगा वह लेकर चलता बना।

ऐश्वर्य वाले की ईश्वर कहते हैं। राजा सन्तुष्ट हो कर जिन्हें पट्टबन्ध देता है, वे राजा के समान पट्टबन्ध से विभूषित लोग तलवर कहते हैं। जो बस्ती भिन्न भिन्न हो उसे मडम्ब और उस के अधिकारी को माडम्बिक कहते हैं। जो कुटुम्ब का पालन पोपण करते हैं या जिन के द्वारा बहुत से कुटुम्बों का पालन होता है उन्हें कोटुम्बिक कहते हैं। इस का अर्थ है हायी। हाथी के बराबर द्रव्य जिस के पास हो उसे इस्य कहते हैं। जो नगर के प्रधान क्यापारी हो उन्हें ओडिम्बिक कहते हैं। जो गिणिम, धरिम, मेय और परिच्छेद्य रूप खरीदने और बेचने योग्य वस्तुओं को लेकर और लाभ के लिये देशान्तर जाने वालों को साथ ले जाते हैं और योग नई वस्तु की प्राप्ति), त्रेम (पाप्त वस्तु की रक्षा) द्वारा उन का पालन करते हैं, तथा दुःखियों की भलाई के लिए उन्हें धन दे कर क्यापार द्वारा धनवान बनाते हैं उन्हें सार्थवाह कहते हैं। ईश्वर खादि शब्दों के और अर्थ भी देखने में खाते हैं। वे प्रस्तुत सूत्र के प्रष्ट ५७ पर दिए जा चुके हैं।

कर्मचक में फंसा हुआ मनुष्य चारों तर्फ से दुःखी होता है। जो मित्र होते हैं वे शत्रु बन जाते हैं और अवसर मिलने पर उस की धनसम्पत्ति की हड़प करके स्वयं धनी होना चाहते हैं। सारांश यह है कि रक्षक ही मक्षक वन जाते हैं, जिस का यह एक — विजयमित्र ज्वलन्त उदाहरण है।

जिस समय सुभद्रा ने पित का मरण और जहाज़ का इवना सुना तो वह वृद्ध से कटी हुई लता— शाखा की भांति जुमीन पर गिर गई और उसे कोई होश नहीं रही। थोड़ी देर के बाद होश आने पर वह रोने चिल्लाने और विलाप करने लगी। इसी अवस्था में उस ने पतिदेव का और्ड —देहिक इत्य ( मरने के बाद किए जाने वाले कर्म, अन्देयेष्टिकर्म) किया, तथा कुछ समय बाद वह पित—वियोग की चिन्ता में निमन्न हुई मृत्यु को प्राप्त हो गई।

दुः खो इदय ही दुः ख का ऋनुभन कर सकता है। पिपासु को ही पिपासाजन्य दुः ख को ऋनुभित हो सकती है इसी भांति पित-वियोग-जन्य दुः ख का अनुभन भी ऋसहाय विधवा के सिवा श्रीर किसी को नहीं हो सकता । विजयमित्र सार्थनाह के परलोकगमन ऋगेर घर में रही हुई धन सम्पत्ति के निनाश से सुभद्रा के हृदय को जो तीव ऋषाचात पहुंचा उसी के परिणाम स्वरूप उस की मृत्यु हो गई।

प्रस्तुत सूत्र में "—हत्थनिक्केव-हस्तिनितेष —" ब्रीए '—बाहिरभएडसार-बाह्यभाएडसार — इन पदों का प्रयोग किया गया है, ब्राचार्य ब्रभयदेव सूरि ने इन पदों की निम्नोक्त व्याख्या की हैं—

"—हत्यनिक्सेयं च ति हस्ते निक्षेपो न्यासः समर्पणं यस्य द्व्यस्य उद्ग हस्तिनिक्षेम्, बाहिरभागडसारं च—" सि हस्तिनिक्षेपव्यतिरिक्तं च भागडसारिमिति—" अर्थात् जो हाथ में दूसरे
को सौंपा जाए उसे हस्तिनिक्षेप कहते हैं। दूसरे शब्दों में कहें तो धरोहर का नाम इस्तिनक्षेप है। इस्तनिक्षंप के श्रतिरिक्त जो सारमागड है उसे बाह्यभागडसार कहते हैं। तान्तर्य यह है कि किसी की साझी
के विना अपने हाथ से दिमा गया सारमागड इस्तिनिक्षेप और किसी की साझी से अर्थात् लोगों की जानकारी में दिया गया सारमागड बाह्यभागडसार के नाम से विख्यात है।

सारभण्ड शब्द से महान् मृत्य वाले वस्त्र, त्राभृष्ण आदि पदार्थ ग्रहीत होते हैं। श्रीर पुरातन वस्त्र, याव, स्त्रादि पदार्थों को ऋमारभण्ड कहा जाता है। या यूं कहें कि —जो पदार्थ भार में लघु हलके हों, किन्तु मृह्य में अधिक हों, जैसे रतन, मणि आदि इन्हें सारभाषड कहा जाता है, इस के विपरीत जो भार में अधिक एवं मृह्य में अहल हों जैसे लोहा, पीतल आदि पदार्थ ये असारभाषड कहलाते हैं।

अब सूत्रकार उजिभातक सम्बन्धी आगी का का वृत्त ान्त लिखते हैं --

मूल तते णं गगरगुत्तिया सुभइं सत्थ० कालगयं जाणिता उजिम्तयगं दारगं सातो गिहातो णिड्छुभति, णिड्छुभित्ता तं गिहं अन्नस्स द्रुग्यति । तते णं से उजिम्मयते दारण् स्यातो गिहातो निच्छूहे समाणे वाणियग्गामे नगरे सिंघाडग० जाव पहेसु, ज्याल जएसु, वेसियाघरएसु, पाणागारेसु य सुहंसुहेणं विहरह । तते णं से उजिम्मतए दारण् अणोहट्टिए अनिवारण् सच्छदमती सहरप्पयारे मज्जप्पसंगी चारज्यवेसदारप्पसंगी बाते यावि होत्था । तते णं से उजिम्मयते अन्नया क्याती कामज्मयाण् गणियाण् सद्धि संपलरगे जाते यावि होत्था । कामज्मयाण् गणियाण् सद्धि संपलरगे जाते यावि होत्था । कामज्मयाण् गणियाण् सद्धि संपलरगे जाते यावि होत्था । कामज्मयाण् गणियाण् सद्धि विज्लाहं उरालाहं माग्रस्सगाहं भोगभोगाहं भ्रंजमाणे विहरति ।

पदार्थं —तते एं —तदनन्तर । त जगरगुःख्या — व नगरास्तक-नगर का प्रथम करने वाले सुगई —सुगद्रा । सर्व — सार्थश्री को । कालगतं —मृत्यु को प्राप्त हुई । जाजिसा —जानकर उिक्रियमं —उिक्रितक नोभक । दार्य — बालक को । सातो —उसके अपने । गिहातो —घर से । गिरुद्धुभंति — निकाल देते हैं । गिरुद्धुभस्ता — निकाल कर । तं गिर्ह —उस घर को । अन्तस्त — अन्य को । दार्व — वालक । दार्व — बालक । स्वातो गिर्हातो — अपने घर से । निरुद्धु समार्थ — निकाला हुआ । वाजियमामे जगरे — वाजिजमाम नगर में । सिधाडमा — त्रिकोणमार्ग आदि । जाव — यावत् । पहेसु — समान्य मार्गे पर । जूयखलपसु — च तस्यानो — जूएखानो में । वेसियाघर एसु — वेस्याग्रहों में । पाणागारेसु — मय-स्थानों शराव लानों में । सुद्दसुद्देशं —सुव-पुवक । विहरह — परिश्रमण कर रहा है। तते णं —

<sup>(</sup>१) ह्याया—ततस्ते नगरगौष्तिकाः सुनदां सार्थवाही कालगतां जात्वा उिक्तिक दारकं स्वस्माद्
यहाद् निष्कासयन्ति ,निष्कास्य तद्गृहमन्यसमें दापयन्ति । ततः स उिक्तितको दारकः स्वस्माद्
यहाद् निष्कासितः सन् वाणिजयामे नगरे शृंधाठकः यावत् पथेषु च तागरेषु वेद्यापदेषु पानागारेषु
च सुखसुर्वेन विदर्शति । ततः स दारकोऽनपधहकोऽ निवारकः स्वच्छन्दमतिः स्वरप्रचारो मद्यमसंगी
चोरस् तत्रेद्रयद्श्यसंगी जातद्वाप्यम्त् । ततः स उच्चिक्ततकोऽन्यदा कदाचित् कामध्वजया गणिकया
सार्वे सप्रलग्नी जातद्वाप्यमृत् । कामध्वजया गणिकया सार्वे विपुलानुदारान् मानुष्यकान् भोगभोगान्
सुजानो विदर्शत ।

<sup>(</sup>२) जान - पावत् -पद से - तिग - चडकक - च बर - महापह - इन पदों का प्रह्या समक्तमा इन पदों की व्याख्या १९८ ६९ पर की जा चुकी है।

<sup>(</sup>१) श्रिनिवारकः — नास्ति निवारको, "- मर्व कार्यी — 'गुरित्येव निषेधको यस्य स तथा. प्रतिषेधकरहित इत्यर्थः । स्वक्ष्यद्रमतिः, स्ववश्वा स्ववशेन वा मतिरस्येति स्वक्षन्दमतिः । श्रत एव स्वैरपचारः – स्वैरमनिवारितत्वा प्रचारो यस्य स तथेति भावः ।

तदनन्तरं । से नवह । उजिमत्यं नजिभतक । दार्य नवाजकं । श्राणोहिष्ट्रियं नश्रतम्बद्धकं बलपूर्वकं हाथं श्रादि से पकड़ कर जिसको कोई रोकने वाला न हो । श्राण्यार्य नश्रतिवारकं जिस को वर्षन दारा भी कोई हटाने वाला न हो । सन्द्रेद्धाती स्वद्धंदाति नश्रानी बुद्धि से ही काम करने वाला श्रायत् किसी दूसरे की न मानने वाला । सार्य न्याय निजमत्यनुसार यातायात करने वाला मजजण्यसंगी मदिरा पीने वाला । सार्य नवीयं कर्म । जूय न यू त न्यूरा तथा । वेसदार ने वेश्या और परस्त्री का । पत्री निष्मं करने वाला श्रायत् चोरी करने, जूश खेलने वेश्या गमन और पर स्त्रीगमन करने वाला । जाते यावि होत्या नभी हो गया । तते णं नतदनन्तर । से नवह । उजिमयते न जिमतक । श्रान्या नश्रन्य । क्याती किसी समय । कामजभयाप कामध्यजा नामक । गिण्याय नगणिका के । सिद्ध नग्य । संग्रह्मों न प्रवण्तनसंलग्य । जाते यावि होत्या नहो गया श्राप्ति उसका कामध्यजा वेश्या के साथ स्त्रेद्धम्यन्य स्थापित हो गया, तदनन्तर वह । कामजभयार नकामध्यजा । गिण्याय नगणिका नवश्या के । सिद्ध नग्य । विजलाई नमहान । उरालाई न उदार न प्रधान । माणुस्सगाई न मनुष्यसम्बन्धे । भोगभोगाई न मनीक भीगों, का भाजमाणे न उपमोग करता हुश्चा । विहरति समय विताने लगा ।

मूलार्थ — तदनन्तर नगर-रचक पुरुषों ने सुभद्रा सार्थवाही को मृत्यु का समाचार प्राप्त कर बिक्सतक कुमार को घर से निकाल दिया, श्रीर उस का वह घर किसी दूसरे को दे दिया। अपने घर से निकाल जाने पर वह उड़िमतक कुमार वाणिजमाम नगर के त्रिपय, चतुष्पय यावत साम न्य मार्गों पर तथा चूतगृहों और पानगृहों में सुख-पूर्वक परिश्रमण करने लगा। तदनन्तर वेशोकटोक स्वल्लन्दमति, एवं निरंकुश होता हुन्ना वह चौर्यकर्म, चूतकर्म, वेश्यागमन श्रीर परस्त्रीगमन में स्नासकत हो गया। तत्वश्चात् किसी समय कामध्वजा वेश्या से स्नेह-सम्बन्ध स्थापित हो जाने के कारण वह उड़िमतक उसी वेश्या के साथ पर्याप्त उदार-प्रधान मनुष्य सम्बन्धी विषय-भोगों का उपभोग करता हुन्ना समय व्यतीत करने लगा।

टीका — कमंगति की विचित्रता को देखिये । जिस उजिक्सतक कुमार के पालन पोषण के तिये पांच धायमातायें विद्यापान थीं प्रौर माता पिता की छत्र छाया में जिसका राज-कृमारों जैसा पानन — पोषण हो रहा था । आज वह माता — पिता से विहीन — रहित धनसंभित्त से स्ट्रिय हो जाने के ख्रितिस्त घर से भी निकाल दिया गया है । उसके जिये अब वाणिजमाम नगर की गिलियों, बाजारों तथा इसी प्रकार के स्थानों में घूमने किरने छोर जहां तहां पढ़े रहने के सिवा और कोई चारा नहीं । उसके ऊपर अब किसी का अंकुश नहीं रहा, बह जियर जी चाहें जाता है, जहां मनचाहे रहता है दुर्देव-वशात उसे सथी भी ऐसे ही मिल गये । उन के सहवास से वह सर्वथा स्वेच्छाचारी और स्वच्छ-दम्पति हो गया । उसका अधिक निवास अब या तो जुरालानों में या शराबलानों में अथवा वेदया के घरों में होने लगा । सारांश यह है कि निरंकुशता के कारण वह चीरो करने जुआ खेलते, शराब पोने और पर-स्त्रीगमन आद के जुज्यसनों में आसक्त हो गया ।

<sup>(</sup>१) जिस व्यक्ति ने उज्भितक के पिता से रुपया लेना था, अधिकारी लोगों ने उज्भितक की निकाल कर रुपये के बदले उस का घर उस (उत्तमर्गा) को सौंप दिया।

"—विवेकभ्रष्टानां भवति विनिषातः शतमुखः — अर्थात् विवेकहीन व्यक्तियों के पतित हो जाने के सैंकड़ों मार्ग हैं → , इस अभियुक्तोक्ति के अनुसार दुर्देववशात् उज्भितक कुमार का किसी समय वाखिजप्राम नगर को सुप्रसिद्ध वेश्या कामध्वजा से स्तेहसम्बन्ध स्थापित हो गया । उस के कारण वह मनुष्य- सम्बन्धी विषय—भोगों का पर्याप्त-रूप से उपभोग करता हुआ आनन्द → पूर्वक जीवन व्यतीत करने लगा !

"अगाहरूप" पद की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में इस प्रकार है...

"यो बलात् हस्तादौ गृहीत्वा प्रवतंमानं निवारयति सोऽपघट्टकस्तद्भावादनपघट्टकः" अर्थात् जो किसी को बलपूर्वक हाथ आदि से पकड़ कर किसी भी कार्य-विशेष से रोक देता है वह अपघट्टक-निवारक कहलाता है और इसके विपरीत जिस का कोई अपघट्टक — रोकने वाला न हो उसे अन्वधट्टक कहते है। इस प्रकार का व्यक्ति ही कुसगदोष से स्वच्छन्दमति भौर स्वेच्छाचारी हो जाता है।

" वेसदारप्पसंगी " इस पद के धृतिकार ने दो अर्थ किये हैं, जैसे कि — (१) वेदया-गामी और परदार – गामी तथा २ — वेदया रूप त्त्रिया के साथ अनुचित सम्बन्ध रखने याला ।

प्रस्तुत सूत्र में वेश्या और दारा ये दो शब्द निर्दिष्ट हुए हैं। इन में वेश्या का ऋषं है पर्यय—स्त्री ऋषीत् खरीदी जाने वाली वाज़ारू ऋौरत । ऋौर दारा वह है जिसका विधि के ऋनुसार पालिप्रहरण किया गया हो। दारा शब्द की शास्त्रीय ब्युत्पत्ति इस प्रकार की गई है—

"दारयन्ति पतिसम्बन्धेन पितृभ्राकादिस्नेहं भिन्दन्तीति दाराः" ऋषीत् पति के साथ सम्बन्ध जोड़ कर जो पिता भ्राता ऋदि स्नेह का दारण्— विच्छेद करती है वह दारा कही जाती है । दूसरे की स्त्री को पर-स्त्री कहते हैं । साहित्य—प्रन्थों में स्वकीया, परकीया ऋौर सामान्या ये तीन भेद नायिका—स्त्री के किये गए हैं। इन में स्वकीया स्वस्त्री का नाम है पर-स्त्री को परकीया और वेदया को सामान्या कहा है। वेदया न तो स्वस्त्री है और न परस्त्री किंन्तु सर्व—भोग्य होने से वह सामान्या कहलाती है। ऋतः वेदया और परस्त्री दोनों ही मिन्न २ पदार्थ हैं। वेदया का कोई एक स्वामो-मालक या पति नहीं होता जब कि पर-स्त्री एक नियत स्वामी वाली होती है। इसी विभिन्नता की लेकर मृत्रकार ने " वेसदारप्यसंगी " इसमें दोनों का पृथक रूप से निर्देश किया है जो कि उचित ही हैं।

"भोगभोगाइ" इस पद की व्याख्या वृक्तिकार के शब्दों में "भोजनं भोग: - परिभोगः भुज्यन्त इति भोगा शब्दादयो, भोगार्हो भोगा भोग-भोगाः—भनोबाः शब्दादय इत्पर्यः—इस प्रकार है, अर्थात्—मोग शब्द की ब्युटाति दो प्रकार से की जा सकती है, जैसे कि—

(१) परिभोग करना (२) जिन शब्दादि पदार्थों का परिभोग किया जाए वे शब्द, रूप स्नादि मोग कहलाते हैं। प्रस्तुत प्रकरण में भोगभोग शब्द प्रयुक्त हुन्ना है, जिस में से प्रथम के भोग शब्द का स्त्र्य है—भोगाई—भोगथोग्य स्नोर दूसरे भोग शब्द का "—शब्द रूप स्नादि—" यह स्त्र्य है। तालपर्य यह है कि भोगभोग शब्द मनोज —सुन्दर शब्दादि का परिचायक है।

अब सूत्रकार निग्नलिखित सूत्र में मित्र महापाल की महाराखी के योनि -- शूल का वर्णन करते हुए उजिमतक कुमार की अभिम जीवनी का वर्णन करते हैं --

<sup>(</sup>१) "—वेसदारणसंगी—" ति वेश्याप्रसंगी कलत्रप्रसंगी चेत्यर्यः, श्रयवा वेश्यारूपा ये दारास्त्र । स्प्रसंगीति वृत्तिकारः ।

**\_** \$€4

मूल-- तते णं तस्स मित्तस्स रएणो अन्तया कयाइ सिरीए देवीए जोणिस्से पाउठभूते यावि होत्था । नो संचाएति विजयमित्ते राया सिरोए देवीए सिर्दे उ लाई माणुस्सगाइ' भोगभोगाई स्रंजमाणे विहरित्तए । तते णं से विजयमित्ते राया अन्तया कयाई उक्तिययं दाग्यं कामज्क्षयाए गणियाए गेहाओ णिच्छुभावेइ २ त्ता कामज्क्षयं गणियं अविभतिर्यं ठावेति २ त्ता कामज्क्षयाए गणियाए सिर्दे उरालाई जाव विहरित । तते णं से उज्क्षियए दारए कामज्क्षयाए गणियाए गेहातो निच्छुङ्भमाणे समाणे कामज्क्षयाए गणियाए मुच्छिते गिद्धे गाईते अज्क्षीववन्ने अन्तत्थ कत्थइ सुइं च रति च धिति च अविद्माणे तिच्चते तम्मणे तन्त्रसे तद्यक्षत्रसाणे तदद्वीवउत्ते तयिष्णयकरणे तब्भावणाभाविते कामज्क्ष- याए गणियाए बहुणि अंतराणि य खिदाणि य विवराणि य पिछजागरमाणे २ विहरित ।

पदार्थ—तते शं—तदनन्तर । तस्त मित्तस्स—उस मित्र नामक । रग्यो—राजा भी । सिरीय देवीय—श्री नामक देवी के । अन्तया कयाइ—िकसी अन्य समय । जोियासूले - योनि- सूल अर्थात् योनि में उत्पन्न होने वाली तीव वेदना-विशेष। पाउच्यूते—उत्पन्न । यावि हीत्था—हो गया, तव । विजयांमस्ते राया—विजयमित्र राजा । सिरीय देवीय—श्री देवी के । सिंद्र —साथ । उरालाई—उदार-प्रधान । माणुस्सगाई—मनुष्य-सम्बन्धी । भोगभोगाई—मनोश्र भोगों को । भुंज- माखे - उपभोग करता हुआ । विहरित्तय—विहरण करने में । नो संचायित—समर्थ नहीं रहा । तते यं—तदनन्तर । अन्तया कयाइ—िकसी अन्य समय । से विजयमित्ते राया—वह विजयमित्र राजा । उन्धिययं—उन्धितक । दारयं—बालक को । कामजभयाय—कामध्वजा । गिणुयाय— गिणुका के । विहात्रो—धर से । विजयमित्रे निकलवा कर । कामजभयं — कामस्वजा । गिणुयं—गणिका को । अविभित्तरियं—भीतर अर्थात् अन्तः पुर में । ठवेति—रखलेता है । कामजभयाय—कामध्वजा । गणियाय—गणिका के । सिद्धि—साथ । उरालाई—उदार-प्रधान जाव—यावत् भोगों का उपभोग करता हुआ । विहरति—समय व्यतीत करता है । तते यां—तदनन्तर । से उन्धियय दारय—वह उन्धितक कुमार बालक । कामजभयाय - कामध्वजा । गणियाय—विहरति - समय व्यतीत करता है । तते यां—तदनन्तर । से उन्धियय दारय—वह उन्धितक कुमार बालक । कामजभयाय - कामध्वजा । गणियाय—

<sup>(</sup>१) छाया — ततस्तस्य मित्रस्य राजः स्त्रन्यदा कदाचित् श्रियाः देग्याः योनिश्रूलं प्रादुभूतं चाप्यभवत् । नो संशक्नोति विजयमित्रो राजा श्रिया देग्या साद्धमुदारान् म.नुष्यकान् भोगभोगान् भुंजानो विहर्तु म । ततः स विजयमित्रो राजाऽन्यदा कदाचित् उष्टिभतकं दारकं कामध्वजाया गणिकावा गहीक्षाव निष्कासयित, निष्कास्य कामध्वजां गणिकामभ्यन्तरे स्थापवितः स्थापवित्यः कामध्वजया गणिकाया सार्द्धमुदारान् यावत् विहरित । ततः सः उष्टिभतको कामध्यजाया गणिकाया गृहाद् निष्कास्यमानः सन् कामध्वजायां गणिकायां मूर्विञ्चतो, एद्धो, प्रथितोऽध्युपन्नोऽन्यत्र कुत्रापि स्मृति च रित च वृति चाविन्दमानस्तिष्वित्तस्तन्मनास्तव्लोश्यस्तद्ध्ययसानस्तदर्थोपयुक्तस्तद्रित्वररणस्तद्भावनाभावितः कामध्वजायां गणिकाया बहुन्यन्तराणि च खिद्राणि च विवराणि च प्रतिजागरत् २ विहरित ।

<sup>(</sup>२) "जात्र-यावत्" पद से "माणुस्सगाइं भोगभोगाइं भुंजमाणे" इन पदी का ग्रहण समभना चाहिये।

#### श्रो विपक सुत्र—

गणिका के । गेहातो - यर से । णिच्छुब्समाणे समाखे - निकाला हुआ । कामज्यपाप गणियाप - कामध्वजा गणिका में । मुच्छिते मूर्छित - उसी के ध्यान में पगला हुआ २ । गिद्धे - गृद्ध -अकांचा वाला । गांढते - प्रथित - स्नेह जाल में बंधा हुआ । श्राउम्होववन्ते - अध्युपपन अर्थात् उस में त्रासक्त हुत्रा २ । **ऋन्तत्थ करथइ** – त्रौर कहीं पर भी । सु**ई च – स्मृ**ति – स्मरण त्रर्थात् उसे प्रति-क्षण उसी का स्मरण-याद रहता है, वह किसी और का स्मरण नहीं करता । रितं च - रित-मीति अर्थीद् उस नेश्या के श्रातिरिक्त उस का कहीं दूसरी जगह प्रेम नहीं है । धितिं च -पृति - मानसिक स्थिरता अर्थात् उस वेद्या के सानिध्य को छोड़ कर उस का मन कहीं स्थिरता एवं शान्ति को प्राप्त नहीं होता है, ऐसा वह उजिमतक कुमार स्पृति, रित और पृति को । अर्थिदमार्गे - प्राप्त न करता हुआ । तिञ्चिक्ते - तद्गतिचित्त-उसी में - गणिका में चित्त वाला तम्मणे -उसी में मन रखने वाला । तस्लेसे — तद्विषयक परिगामों वाला । तद्वन्भवसारो तद्विषयक अध्यवसाय अर्थात् भोगकिया सम्बन्धी प्रयत्न विशेष वाला । तद्दृशेवउत्ते - उसकी प्राप्ति के लिये उपयुक्त उपयोग रखने वाला । तयष्पियकरणो — उसी में समस्त इन्द्रियों को ऋषित करने वाला ऋर्थात् उसी की श्रोर जिस की समस्त इन्द्रियें त्राकपित हो रही हैं। तब्भावणाभाविते - उसी की भावना करने वाला तथा । कामज्ञस्याण --कामध्यजा । गाणियाण - गाणिका के । बहुणि अंतराणि य - अनेक अन्तर अर्थात् जिस समय राजा का आगमन न हो । छिटािश य-छिद्र - अर्थात् राजा के परिवार का कोई व्यक्ति न हो । विवराशि --विवर-कोई सामान्य मनुष्य भी जिस समय न हो । पडिजाग रमारो-ऐसे समय की गवेषणा करता हुआ । विहरति-विहरण कर रहा था ।

मूलार्थ — तदनन्तर उस विजयमित्र नामा महीपाल-राजा की श्री नामक देवी को योनिश्ल-योनि में होने वाला वेदना-प्रधान रोग विशेष उत्पन्न हो गया। इसलिए विजयमित्र नरेश राणी के साथ उदार-प्रधान मनुष्य-सम्बन्धो काम-भोगों के सेवन में समय नहीं रहा। तदनन्तर श्रन्य किसी समय उस राजा ने उिभ्ततक कुमार की कामध्वजा गणिका के स्थान में से निकलवा दिया और कामध्वजा वेश्या को श्रपने भीतर श्रर्थात् श्रन्तःपुर-रणवास में रख लिया और उसके साथ मनुष्य-सम्बन्धी उदार-प्रधान विषय-भोगों का उपभोग करने लगा।

तदनन्तर कामध्यजा गणिका के गृह से निकाले जाने पर कामध्यजा वेश्या में मूर्चिछत — उस वेश्या के ध्यान में ही मूह-पगला बना हुआ, गृद्ध— उस वेश्या की आकांचा — इच्छा रखने वाला, प्रधित- उस गणिका के ही रनेहजाल में जकड़ा हुआ, और अध्युपपन्त — उस वेश्या को चिन्ता में अश्याधक व्यासक्त रहने वाला वह उक्तितक कुमार और किसी स्थान पर भी रमृति-स्मरण, रित-पीति और धृति- मानसिक शांति को पाप्त न करता हुआ, उसी में चित्त और मन लगाए हुए, तद्विधयक परिणाम वाला, तत्सम्बन्धो काम भागों में प्रयत्न शील, उस की प्रपित के लिए उद्यत— तत्यर और तद्वितकरण अर्थात् जिस का मन वचन और देह ये सब उसी के लिए अर्थित हो रहे हैं, अतएव उसी की भावना से भावित होता हुआ र कामध्यजा वेश्या के अन्तर, छिद्र और विवरों की गवेषणा करता हुआ जीवन बिता रहा है।

टीका → प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में यह वर्णन कर चुके हैं कि — वाणिजशाम नाम का एक सुप्रसिद्ध नगर था, महाराज मित्र वहां राज्य किया करते थे। अन की महाराणी का नाम श्री देवी था। दोनों वहां सानन्द जीवन विता रहे थे।

आगमों में इस बात का वर्णन बड़े मौलिक शब्दों में उपलब्ध किया जाता है कि पूर्व-संचित कमों के आधार पर ही सुख तथा दु:ख का परिणाम होता है। यदि पूर्व कर्म शुभ हो तो जीवन में आनन्द रहता है और यदि अशुभ हों तो जीवन संकटों से ब्याप्त हो जाता है। जिस तर्फ भी प्रवृत्ति होती है वहां हानि ही हानि के दर्शन होते हैं। शरीर में एक से अधिक रोग उत्पन्न होने लग जाते हैं, फिर रोग भी ऐसे कि जिन का प्रतिकार अत्य त कठिन हो। अनुभवी वैद्य भी जिन की चिकित्सा न कर पायें एवं वे भी हार मान जाएं यह सब कुछ स्वोग्जित अशुभ कमों की ही महिमा है।

समय की गति बड़ी विचित्र है। त्राज जो जीव सुखमय जीवन विता रहा है। कल वहीं त्रसि हुई इसी नियम को त्रसि हुई इसी नियम को उदाहरण वन रही थी। उसे योनिश्रूल ने त्राक्षमित कर लिया। योनिगत तीव वेदना से वह सदा व्यथित एवं व्याकुल रहने लगी।

स्त्री की जननेन्द्रिय को योनि कहते हैं, तद्गत तीन वेदना का योनिश्चल के नाम से उल्लेख किया जाता है। यह रोग कष्टनाध्य है, अगर इस का पूरी तरह से प्रतिकार न किया जाए तो स्त्री विषय-मोगों के योग्य नहीं रहती। इसी लिये विजयमित्र नरेश श्री देवी के साथ सांसारिक विषय-वासना की पूर्ति में असकल रहते। दूसरे शब्दों में कहें तो श्री देवी विजयमित्र की कामवासना पूरी करने में अस-मर्थ हो गई थी।

मानव प्राणी पर मन का सर से ऋषिक नियन्त्रण है, उस की अनुकूलता जितनी हितकर है उस से कहीं ऋषिक ऋनिष्ट करने वाली उस की प्रतिकृत्वता है। ऋनुकूल मन मानव प्राणी को ऊंचे से ऊंचे स्थान पर जा बिठाता है, और प्रतिकृत हुआ वह मानव को नीचे से नीचे गर्त में गरा देने से भी कभी नहीं चूकता। सारांश यह है कि मन की निरंकुशता अनेक प्रकार के अनिष्टों का सम्पादन करने वाली है। महाराज विजयमित्र का निरंकुश मन श्री देवी के द्वारा नियंत्रित न होने के कारण अशान्त, अथच व्यथित रहता था। काम-वासना की पूर्ति न होने से मित्रनरेश का मन नितान्त विकृत दशा को प्राप्त हो रहा था परन्तु उस का कर्तव्य उसे परस्त्री—सेवन से रोक रहा था। प्रतिज्ञण कामवासना तथा कर्तव्य —परायणता में युद्ध हो रहा था। कभी कर्तव्य पर वासना विजय पाती और कभी वासना पर कतव्य को विजय लाभ होता। इस पारस्थित संघर्ष में ऋन्ततो गत्वा कर्तव्य पर कामवासना को विजय लाम हुआ, उस के तीब प्रभाव के आगो कर्तव्य को पराजित-परास्त होना पड़ा। विजय नरेश के हृदय पर कर्तव्य के बदले कामवासना ने ही सर्वेसर्थ अधिकार प्राप्त कर लिया, उस के चित्त से स्वस्त्री-सन्तोष के विचार निकल गये, वहां अब परस्त्री या सामान्यास्त्री के उपभोग के अतिरिक्त और कोई लालसा नहीं रही और तदर्थ उस ने वहां पर रहने वाले कामध्यजा के कृपा पात्र उजिकतक कुमार को निकलवाया और वाद में कामध्यजा को अपने अन्तः पुर में रख लिया। अब वह अपनी काम वासना को कामध्यजा वेश्या के द्वारा पूरी करने लगा।

प्रत्येक मानव प्राण्। की यह उत्कट इच्छा रहती है कि उस का समस्त जीवन सुखमय ब्यन्तीत हो, इसके लिये वह यथाशक्ति श्रम भी करता है परन्तु कर्म का विकराल चक्र मानव के महान् योजनारू पहुर्ग को छान की छान में भूमीसात् कर देता है। उज्भितक कुमार चाहता था कि कामध्वजा के सहवास में ही उस का जीवन व्यतीत हो छौर वह निरन्तर ही मानवीय विषय —भोगों का यथेष्ट

उपभोग करता रहे। परन्तु "सब दिन होत न एक समान" इस कहावत के अनुसार उज्जितक का वह सुख नष्ट होते कुछ भी देरी नहीं लगी। काम-वासना में वासित चित्त वाले मित्र नरेश ने कामध्वजा में आसक्त होते ही पांव के कांटे की तरह उसे — उज्जितक को वहां से निकलवा दिया और कामध्वजा पर अपना पूरा पूरा अधिकार कर लिया।

उदिभतिक कुमार गरीय निर्धन अपच अमहाय था यह सत्य है और यह भी सत्य है कि मित्र नरेश के मुकाबिले में उसकी कुछ भी गणना नहीं थी । परन्तु वह भी एक मानव था और मित्र नरेश की भाति उस में भी मानबोचित हृदय विद्यमान था । प्रेम फिर वह शुद्ध हो या विक्रः, यह हृदय की वस्तु है उस में धनाह्य या निधन का कोई प्रवन नहीं रहता । यही कारण था कि कामध्यजा वेदया ने एक निर्धन अथवा अनाथ युवक को अपने प्रेम का अतिथि बनाया और राजशासन में निर्धित होने पर भी वह उडिभतिक कुमार का परित्याग न कर सकी।

कामध्वजा के निवास-स्थान से बिल्कृत किये जाने पर भी उजिभतक कुमार की काम-ध्वजागत मानसिक आसक्ति अध्यवा तद्गतप्रमातिरेक में कोई कमी नहीं आने पाई ! वह निरन्तर उस की प्राप्त में यत्नशील रहता है, अधिक क्या कहें उसके मन की अपन्यत्र कहीं पर भी किसी प्रकार की शांति नहीं मिलता ! वह हर समय एकान्त अवसर की खोज में रहता है।

विषयासक्त मानव के द्वदय में अपनी प्रेमी के लिये मोह-जन्य विषयवासना कितनी जागृत होती है ! उसका अनुभव काम के पुजारी प्रत्येक मानव को प्रत्यक्षरूप से होता है । परग्तु इस विकृत प्रेम —विकृत राग के स्थान में यदि विशुद्ध प्रेम का साम्राज्य हो तो अन्धकार-पूर्ण मानव द्वदय में कितना आलोक होता है ? इसका अनुभव तो विद्वप्रेमी साधु पुरुष ही करते हैं, साधारण व्यक्ति तो उससे वंचित ही रहते हैं ।

कामध्वजा वेश्या के ध्यान में लीन हुन्ना उजिभतक कुमार उसके त्रसहा वियोग से पागल सा वन गया । उसकी मानसिक लग्न को व्यक्त करने के लिये सुनकार ने जिन राब्दों का निर्देश किया है, उनके ऋषं की भावना करते हुए वे उस की हृदयगत लग्न के प्रतिविम्बस्वरूप ही प्रतीत होते हैं । वृत्तिकार के शब्दों में उनकी व्याख्या इस प्रकार हैं —

"मुञ्जिए" मूर्चिञ्जतो-मृढो दोवेष्यिय गुणाश्यारोपात् । " यिद्रे " तदाकांत्तावात् "गढिए" प्रधितस्तद्विषयस्नेहतन्तुसन्द्भितः, " ग्रज्भोववन्ते " ग्राधिक्येन तदेकात्रतां गताऽभ्युपन्नः श्रतपवान्यत्र कुत्रापि वस्त्वन्तरे "सुः च" स्मृति-स्मरणत् "रः च" रितम्-श्रास-कितम्, "धिइं च" धृति च चित्तस्वास्थ्यम् , " श्रविद्माणे" श्रत्यभानः, "तिच्चरो" तस्यामेव चित्तं भावमनः सामान्येन वा मनो यस्य स तथा- " तम्मणे" द्रव्यमनः प्रतीत्य विशेषो-पयोगं वा । "तल्लेसे " कामध्वजागताऽशुभात्मपरिणामिवशेषः लेश्या हि कृष्णादिद्रव्यसाचिव्य-जनित त्रात्मपरिणाम इति, "तर्ज्भवसाणे " तस्यामेत्राभ्यवसानं भोगिकयात्रयस्वविशेषक्षं यस्य-स तथा । "तद्ष्ठावउत्ते" तद्र्य-तत्प्राप्तये उपयुक्तः उपयागवान् यः स तथा, " तयिप्यकरणे " तस्यामेवापितानि—ढौकितानि करणागोन्द्रियाणि येन स तथा, " तव्भावणाभाविष् " तद्

कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं, दुःखमेकान्ततो वा । नाचैर्गच्छरपुपरी च दशा, चक्रनेमिक्रमेण ॥ [ मेषदूत ]

<sup>(</sup>१) इस विषय में कविकुलशेखर कालीदास की निम्नलिखित उक्ति भी नितान्त उपयुक्त मतीत होती है—

803

भावनया कामध्वजाचिन्तया भावितो-वासितो यः स तथा, कामध्वजाया गणिकाया । बहून्यन्तराणि च- राजगमनस्यान्तराणि '' ब्रिहाणि य'' ब्रिहाणि राजपरिवारविरलत्वानि "विवराणि" शेपजनविरहान, पडिजागरमाणे, गवेषयन् । इन पदों का भावार्थ निम्नोक्त है -

अभेतनावस्था का ही दूसरा नाम मूर्ज़ है, अथवा दोधों में गुणों का आरोपण ही **मू**र्ज़ है। मुर्कु से युक्त मुर्जित कहलाता है। गृद्ध शब्द से लम्पट ऋर्थ ऋभिषेत है। अधवा यूं समभैं कि जिसकी जिस में अभिकांक्षा है यह गृद्ध है । किसी भी विषय में स्नेहतन्तुओं से सम्बद्ध -व्यक्ति को अधित कहा जाता है । किसी भी काम में अधिक एकप्रता-पारत व्यक्ति अभ्युप्यकन कहलाता है ! ये सारे विशेषण उजिभतक कुमार की मनोदशा के परिचायक है।

कामध्यजा में ऋत्यन्त ऋासक्त इ ने से उिक्तितक कुमार को ऋन्यत्र कहीं पर भी मानसिक विश्रान्ति उपलब्ध नहीं होती । उसका भाव तथा द्रव्यमन उसी में संखयन हो रहा है । तद्गत-चित्त ऋौर तद्गतमन इन दोनों में चित्त शब्द भाग मन का ऋौर मन शब्द द्रव्य मन बोधक है । त्रात्मा का परिणाम विशेष स्पर्धात कृष्णादि द्रव्यों के सानिध्य से उत्पन्न होने वाले खारा के शुभ या अध्युभ परिणाम को लेश्या कहते हैं, और "तल्लेश्य" शब्दगत लेइया शब्द का अर्थ प्रकृत में अशुभ अप्रात्म -परिणाम है। तालप्य यह है कि कामध्यजा वेश्यागत अशुभ आत्म --परिणाम है। तात्पर्थ कि कामध्वजा वेदयागत यग्नुभ स्रात्म परिशाम सम्पन्न यह है होने से उजिजतकुमार से सम्पन्न होने से उज्जितक कुमार को **तल्लेश्य** कहा गया है। प्रस्तुत प्रकरण में ऋष्यवसान का ऋर्थ है--- भोग (सांसारिक वासना की कियायें-प्रयत्न विशेष । उस प्रयत्न - विशेष वाले व्यक्ति को तद्भ्यवसान कहते हैं। सारांश यह है कि उद्भिक्तक कुमार की कामध्वजा वेश्यागत तल्लीनता इतनी वड़ी हुई है कि मासी उसने कामध्यजा वेदया की प्राप्ति में सफलता प्राप्त करली हो तथा उसके साथ वह बासना - पूर्ति में लगा हुआ हो । ऋौर उस गिएका की प्राप्ति में वह सतत सावधान रहता है, यह तद**शौंपरा**कत राव्द का भाव है। एवं उसने उसी के लिये अपनी समस्त इन्द्रियें अपना करदी हैं, इसी कारण से उसे तद्धितकरण कहा है। इसी लिये वह कामध्वजा के प्रत्येक अग्रंगप्रत्यंग तथा रूप, लावएय ऋौर प्रेम की भावना से भावित हुआ तन्मय हो रहा था।

उजिभतक कुमार किसी ऐसे अवसर की खोज में था जिस में उसका कामध्वजा से मेल-मिलाप हो जाय । एतदर्थवह उस समय की देख रहाथा कि जिस समय कामध्वजा के पास ऋन्तर— राजा की उपस्थिति न हो, राजारिवार का कोई आदमो न हो तथा कोई नागरिक भी न हो, तालार्य यह है कि जिस समय किसी ऋन्य ब्यक्ति का वहां पर समनासमन न हो ऐसे समय की वह पतीचा कर रहा था. ऋौर उसके लिये वह यथाशक्ति प्रयत्न भी कर रहा था ।

अप्रयुक्त सुत्रकार निम्नलिखित सुत्र में उख्कितक कुमार के उक्त प्रयक्त में सफल होने का उल्लेख करते 🝍 🕳

मूल-- तए गाँ से उजिक्त पए दारए अन्नया कयाई कामज्क्र याए गशियाए र्यंतरं लभेति । कामज्भवाए गणियाए गिहं रहस्तियमं श्रिणुप्यविसह २ त्ता कामज्भवाए गरिणयाए सद्धि उरालाई माणुस्सगाई भोगभोगाई भु जनारे विहरति ।

<sup>(</sup>१) छाया -- ततः स उज्भितको दारकः ग्रन्यदा कदाचित् कामध्वजाया गिराकाया अन्तरं लभते। कामध्वजाया गणिकाया एहं राहस्यिकमनुप्रयिशति, अनुप्रविद्य कामध्वजया गणिकया साद्धमु-दारान् मानुष्यकान् भोगभोगान् भंजानो विहरति ।

पदार्थे — तय णं तदनन्तर । ऋन्नया कयाई — केसी ऋन्य समय । सी — यह । उजिस्रयए — उिक्ततक । दारए — वालक । कामज्भयाए — कामण्यता । गिण्याय — गिनका के । श्रंतरं — ऋन्तर — जित समय राजा वहां श्राया हुआ नहीं था उस समय को । लमात — प्राप्त कर लेता है। कामज्भयाए — कामण्यता । गिण्याय — गिणका के । गिर्ह — यह में । रहस्तियगं — गुप्त कर से । ऋगुष्यविस्तद — प्रवेश करता है । २ सा — प्रवेश कर के । कामज्भयाए गिणियाए — कामण्यजा गिणका के । सिद्धं — साथ । उरालाई — जदार-प्रधान । माणुस्सगाई — मनुष्य-सम्बन्धे । भाग-भोगाई — भोगविरभोगों का । भुंजमाणे — उपभोग करता हुआ । विहर्शन — विहरण करने लगा – सामन्द समय विताने लगा ।

मूलाथं--तदनन्तर वह उडिमतक कुमार कियो श्रान्य समय में कामध्वजा गिएका के पास जाने का श्रावसर प्राप्त कर गुप्त रूप से उसके घर में प्रवेश कर के कामध्वजा वेश्या क साथ मनुष्य-सभ्वन्धी उदार विषय --भीगों का उपभाग कता हुआ सानन्द समय व्यक्तीत करने लगा ।

टीका—साइस के यल से असाध्य कार्य भी साध्य हो जाता है, दुष्कर भी सुकर यन जाता है। साइसी पुरुष किताइयों में भी अपने लच्य की ओर बहता ही चला जाता है, वह सुख अथवा दुःख, जीवन अथवा मरण की कुछ भी चिन्ता न करता हुआ अपने भगीरथ प्रयत्न से एक न एक दिन अपने कार्य में सफलता पाप्त कर लेता है। इसी दृष्टि से कामध्वजा को पुनः प्राप्त करने की धुन में लगा हुआ उजिभतक कुमार भी अपने कार्य में सफल हुआ। उसे कामध्वजा तक पहुंचने का अवसर मिल गया। उसकी मुक्तिई हुई आशालता फिर से पल्लिवित हो गई।

चह कामध्वजा के साथ पूर्व की मांति विषय — भोगों का उपभोग करता हुआ सानन्द जीवन बिताने लगा। अन्तर केवल इतना था कि प्रथम यह प्रकट रूप से आता जाता और निवास करता था, और अब उसका आना जाना तथा निवास गुष्तरूप से था। इसका कारण कामध्वजा का मित्रनरेश के अन्तःपुर में निवास था। उसी से परवश हुई कामध्वजा उिम्प्तित कुमार को प्रकट रूप से अपने यहां रखने में असमर्थ थी। परन्तु दोनों के हृदयगत अनुराग में कोई अन्तर नहीं था। तालर्थ यह है कि वे दोनों एक दूसरे पर अनुरस्त थे। एक दूसरे को चाहते थे। अन्यथा यदि कामध्वजा का अनुराग न हीता तो उिम्प्तिक कुमार का लाख यन करने पर भी वहां प्रवेश करना सम्भव नहीं हो सकता था। अस्तु, इसके पश्चीत् क्या हुआ अब सूत्रकार उस का वर्षन करते हैं —

मूल- १ इमं च एां मिने राया एहाते जाव पायि छते सन्वालंकारविभूसिते मणुस्स-वस्तुरापारिक्खने जेरोव कामज्क्रपाए गणियाए गेहे तेरोव उवागच्छति २त्ता तत्थ एं उजिक

<sup>(</sup>१) छाया — इतश्च मित्रो राजा स्नातो यावत् प्रायश्चित्तः सर्वालंकारिवभूषितः मनुष्यवागुरा— परिक्षिप्तो यत्रैय कामध्वजाया गणिकाया गृहं तत्रैवोगाग-छति । उपागत्य तत्रोजिकतः दारकं कामध्वज्ञया गणिकया सार्द्रमुदारान् भोगभोगान् यावत् विहरमाणं पश्यिति, दृष्ट्रा ऋष्युरुष्तः ४ त्रिवलिक-स्कुटिं ललाटे संहत्य उजिकतकं दारकं पुरुषेप्रीहयित ब्राह्यित्वा पष्टिमुष्टिजानुकूर्परमहारसंभममिथ-तगात्र करोति कृत्वा अवकोटकवन्धनं करोति कृत्वा एतेन विधानेन वध्यमात्रापयित । एवं खलु गौतम ! उजिकतको दारकः पुरा पुराणाणां कर्मणां यावत् प्रत्यनुभवन् विहरित ।

१७५

ययं दारयं कामज्क्रयाए गणियाए सद्धि उरालाइं भोगभोगाइं 'जाव विहरमाणं पासित २ त्ता आसुरुते ४ तिवलियभिउडि निडाले साहद्भु उज्क्रिययं दारयं पुरिसेहिं गेएहाविति, गेएहावित्ता अद्विसिद्विज्ञाणुकीप्परपहारसंभरगमहित् करेति करेता अवस्रोडगबंधणं करेति करेता एएणं विहाणेणं वज्कं आणविति । एवं खलु गोतमा ! उज्क्रियए दागए पुरा पोराणाणं कम्माणं 'जाव पच्चाण्मवमाणे विहरति ।

पदार्थ-इमं च णं- और इतने में । मिले राया-मित्र राजा । सहाते - स्नान कर । जाव - यावत् । पायि छिन्न -- दुष्ट स्वप्न म्रादि के फल को निष्फल करने के लिये प्रायश्चित्त के रूप में तिलक एवं अन्य मांगलिक कृत्य करके । सञ्जालंकारिवभूसिते -सम्पूर्ण अलंकारों से वि-भूषित हो। मणुस्तवनगुरापरिविखते - मनुष्यसमूह से घरा हुआ । जेग्रेव - जहां कामज्करवाय -कामध्यजा । गणियाय -- गणिका का । गिहे-- घर या । तेरोव - वहीं पर । उचागच्छिति २ त्ता — आता है आकर । तत्थ एां —वहां पर। कामज्ञायार गिएयार — कामध्वजा गिएका के । सिद्ध - साथ । उरालाई---उदार --प्रधान । भोग --भोगाइ --भोगपरिभोगे में । जाव -- यावत् । विहरमाणं -विहरणशील । उजिमययं दारयं - उजिमतक कुमार वालक को । पासति २ त्ता - देखता है देख कर ! ऋा सुरुत्ते -- कोथ से लाल हुआ। निडाले -- मस्तक पर । तिवलियभिउडिं -- त्रिवलिका-तीन रेखाओं से युक्त भृकुटि (तिउड़ी) लो वन विकार विशेष की । स हर्द्यु – धारण कर अर्थात् कोषातुर हो भृकुटी चढ़ाकर । पुरिसेहिं - अपने पुरुषों द्वारा । उन्भिययं दारयं - उन्भितक कुमार को । गेएहावेति-पकडवा लेता है ! गेएहावेत्ता पकड़वा कर । ऋदि -यष्टि लाठी । सुद्धि-सुष्टि मुक्का, पंजाबी भाषा में इसे 'बसुन्न' कहते हैं। जागु—जानु —बुटने। कोष्पर – कूर्पर कोहनी के। पहार-प्रहरणों से । संभगा - संभग - चूर्णित तथा । महित - मथित । गर्स गात्र वाला । करेति →करता है । करेता —करके । ऋव स्रोडगर्वधार्ष —ऋवकोटक वन्धन [ जिस में रस्सी से गला और हायों की मोड़ कर पृष्ठ भाग के साथ बान्धा जाता है उसे अवकोटकवन्धन कहते हैं ] से बद्ध । करेति -- करता है अर्थात् उक्त बन्धन ते बांधता है । करेता -- बांधकर । एरएां -- इस । विद्वारोगं -प्रकार से । वज्भ स्राणवेति -यह वथ्य है ऐसी स्राज्ञा देता है । गातमा ! - हे गौतम ! पर्व - इस प्रकार । खनु -- निरुचय ही । उजिम्मयण -- उजिम्मतक । दारण -- वालक । पुरा -- पूर्व। पोराखाखं कम्माखं - पुरातन कर्मों के विपाक --फल का । जाव -- यावत् । पचवखुभ इमाखे - अतुभव करता हम्रा : विहर्रात - विहरण करता है ।

मूलार्थ—इधर किसी समय मित्र नरेश स्नान यवन दुष्ट स्वप्नों के फल की विनष्ट करने के लिये प्रायश्चित के रूप में मस्तक पर तिज्ञक एवं अन्य मांगलिक कार्य कर के सम्पूर्ण अलंकारों से विभूषित हो मनुष्यों से अप्रवृत हुआ कामध्यजा गिराका के घर पर गया। वहां उसने कामध्यजा वेश्या के साथ मनुष्य —सम्बन्धी विषय —भोगों का उपभोग करते हुए उज्जितक कुमार को देखो, देखते ही वह काथ से लाल पीला हो गया, और मस्तक में त्रिवलिक-

<sup>(</sup>१) "—जाव — यावत् —" पद से "—भुं जमार्ण —" इस पद का ग्रहण करना सूत्र-कार को अभिमत है।

<sup>(</sup>२) "-जाव-यावत्-" पद से "--दुश्चिएणाणं, दुष्पिडक्कन्ताणं श्रसुभाणं, पावाणं, कडाणं, सम्माणं, पावगं फजवित्तिविसेसं-" इन पदी का ग्रहण करना सूत्रकार को अभीष्ठ है। इन का श्रर्थ प्रष्ठ ४७ पर दिया जा सुका है।

द्सरा श्रध्याय

भृकुंट (तीन रेखाओं वाली निबंडि) चढ़ा कर अपने अनुचर पुरुषों द्वारा बिकानक कुमार को पवड़वाया पकड़वा कर 'यिटिट, मुण्टि (सुक्का), जानु. और कूपर के प्रहारों से उसके शरीर को समझ, चूर्णित और मिथत कर अवकोटक बन्धन से बान्धा और बान्ध कर पूर्वोक्त रीति से बध करने याग्य है ऐभी आज्ञा दा । हे गीतम! इस प्रकार उजिमतक कुमार पूर्वकृत पुरातन कर्मों का यावन फलानुभव करना हुआ विहरण करता है – समय यापन कर रहा है। टीका—जैसा कि उत्तर बतलाया गया है कि उजिमतक कुमार को उसके साहस के बल

टीका--जैसा कि ऊँगर भतलायाँ गया है कि उज्भितक कुमार को उसके साहस के बल पर सफलता तो मिली, उसे कामध्यजा के सहवास में गुप्तरूप से रहने का यथेण्ट अवसर तो प्राप्त हो गया, परन्तु उसको यह सफलता अचिरस्थायी होने के अतिरिक्त असहय दु:ख--मूलक ही निकली । उस का परिशाम नितान्त भयंकर हुआ।

उज्भितक कुमार को इतना दु:ख कहां से मिला ? कैसे मिला ? किसने दिया ? और किस अपराध के कारण दिया ? इत्यादि भगवान गौतम के द्वारा पूछे गये प्रश्नों के समाधानार्थ ही सूत्रकार ने प्रस्तुत कथासन्दर्भ का स्मरण किया है।

जिस समय उज्भितक कुमार कामध्वजा के घर पर उसके साथ कामजन्य विषय — भोगों के उपभोग में निमन्न था उपो समय मिट्टारेश वहां त्राजाते हैं श्रोर वहां उज्भितक कुमार को देखकर कोध से ह्याग बब्ला होकर उसे अनुवरों द्वारा पवडवाकर खूब मारते पीटते तथा स्वकोटक वन्धन से बन्धवा देते हैं श्रीर यह पूर्वोक्त रीति में वध करने के योग्य है, ऐसी ब्राजा देते हैं।

- —" एहाते जाब पायि चिछ्ने " यहां पर पठित " —जाब-याबत् '' पद से "—कयबिलकस्मे कयको उपमंगलपायि चिछ्ने —'' इन पदों का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। इन पदों में से कृतबिलिकर्मा के तीन अर्थ उपलब्ध होते हैं, जैसे कि —
- (१) शरीर की स्फूर्ति के लिये जिसने तेल आदि का मर्दन कर रखा है। (२) काक आदि पित्त्यों को अन्नादि दान रूप बिलक में से नियुत्त होने वाला। (३) जिसने देवता के निमित्त किया जाने वाला कर्म कर लिया है।

व्याकरण से भी श्रिट्टियद का यिष्टि यह का निष्यन्त हो सकता है । सिद्धहैमशब्दानुशासन के अष्टमाध्याय के प्रथमपाद के २४५ सूत्र से यिष्ट के यकार का लोप हो जाने पर उसी
अध्याय के द्वितीय पाद के ३०५ सूत्र से षठ के स्थान पर ठकार, ३६० सूत्र से टकार को
द्वित्व और ३६१ सूत्र से प्रथम ठकार को टकार हो जाने से अद्वि ऐसा प्रयोग बन जाता है ।
रहस्यं तु केविलिगम्यम् ।

<sup>(</sup>१) अहि—शब्द के अस्थि और यहिं ऐने दो संस्कृत रूप बनते हैं। अस्थि शब्द हुड़ी का परिचायक है ओर यहि शब्द ने नाठों का बोध होता है। यदि प्रस्तुत प्रकरण में अहि—का अस्थि यह रूप प्रहण किया जावे तो प्रश्न उपस्थित होता है कि —इस से क्या वियद्धित है अर्थात् यहां इस का क्या प्रयोजन है। क्यों कि प्रकृत प्रकरणानुसारी अस्थिसाध्य प्रहारादि कार्य तो मुद्धि (मुक्का), जानु घुटता। और कूर्यर (कोहनो) हारा संभव हो ही जाते हैं, और सूचकार ने भी इन का प्रहण किया है, फिर अस्थि शब्द का स्वतन्त्र प्रहण करने में क्या हार्द रहा हुआ है। यदि आस्थि शब्द से अस्थि मात्र का प्रहण अभिमत है तो मुद्धि आदि का प्रहण क्यों। इस्यादि प्रश्नों का समाधान न होने के कारण हमारे विचारानुसार प्रस्तुत प्रकरण में सूच. कार को अहि पद से यदि यह अथ अभिमत प्रतीत होता है। प्रस्तुत में मार पीट का प्रसंग होने से यह अर्थ अधिक संगत उहरता है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

१७७

"-कृतकौतुकम'गलपाय श्चित्त-" इस पद का अर्थ है - दुष्ट स्वम आदि के फल निष्कल करने के लिये जिस ने प्रायदिचत्त के रूप में कौतुक-कपाल पर तिलक तथा अन्य मांगुलिक कृत्य कर रखे हैं।

"मणुस्सवग्गुरापरिक्खिल" इस पदकी व्याख्या वृत्तिकार ने निम्न प्रकार से की है-

" मनुष्याः वागुरेव मृगवन्धनमिव सर्वतौ भवनात् तया परिक्षिप्तो पः स तथाः अपर्यात् मृग के फंसाने के जाल को वागुरा कहते हैं, जिस प्रकार बागुरा मृग के चारों आरे होती है, ठीक उसी प्रकार जिसके चारों ऋोर ऋात्मरत् क मनुष्य हो मनुष्य हो दूखरे शब्दों में मनुष्यरूप 

" ऋाग्रु शीघं रुतः क्रोवेन विमोहिता यः स ऋाग्रुरुतः, श्रासुरं वा ऋसुर--सत्कं कोपेन द।रुणत्वाद उकं भिणतं यस्य स स्नासुरोक्तः" स्रर्थात् 'स्नाशु' इस स्रव्ययपद का स्रर्थ है – सीम, और रुप्त का अर्थ है कोध से विमोहित तात्पर्य यह है कि जो शीघ ही कोध से विमोहित अर्थात् कृत्य और अकृत्य के विवेक से रहित हो जाय उसे आग्रहन्त कहते हैं। "आस्तुरुन्" का दूसरा अर्थ है—कोश्राधिक्य से दारुण-भयंकर होने के कारण ऋमुर राज्ञ्स) के समान उक्त⊸कथन है जिस का, अर्थात जिस की बाणी कोधी राज्यसी जैसी हो उसे "आग्रुक्क" कहा जाता है। सारांश यह है कि "ब्राह्मरुक्ते" के "ब्राग्नुरुप्तः" और "-ब्राग्नुरोक्तः" ये दो संस्कृत प्रतिरूप होते हैं। इस लिए उस से यहां पर दोनों ही अर्थ विविश्वत हैं।

तथा " आ सुरुत्ते" के आगे दिये गये ४ के अंक से - " कहे, कुविय, चंडि-विकार' श्रीर "मिस्तिमिसीमारो -" इन पदी का ग्रहरा कराना सूत्रकार की अभीष्ट है। इन पदी से भित्र नरेश के कोधातिरेक को बोधित कराया गया है।

"-तिवितियभिउडिं निडाले साहरू - इन पदों की व्याख्या वृत्तिकार ने - त्रिवित्तकां भृकुर्टि लोचनिकारिकार्प ललाटे संहत्य-विधाय -" इन शब्दों से की है। अर्थात् विविलका - तीन विलियों --रेखात्रों से युक्त को कहते हैं । मृतुःटि --लोचनविकारविशेष भींह को कहते हैं । तात्पर्य यह है कि मस्तक पर तीन रेखाओं वाली भृकुटि (तिउड़ी) चढ़ा कर।
" — श्रवश्रोडगर्वधणं — श्रवकोटकवन्धनं — " की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में निमन-

"-श्रवकोटनेन च श्रीवायाः पश्चादुभागनयनेन बन्धनं यस्य सः तथा तम् - " श्रर्थात् जिस बन्धन में प्रीवा को पृष्ठ — भाग में ते जा कर हाथों के साथ बान्धा जाए उस बन्धन को अवकोटक — बस्धन कहते हैं ।

प्रस्तुत सूत्र में यह कथन किया गया है कि महीपाल मित्र ने उज्भित्तक कुमार की मय ढाला अपर्यात् जिस प्रकार दही मंथन करते समय दहा का प्रत्येक कण २ मधित हो जाता है ठीक उसी प्रकार उचिभतक कुमार का भी मन्थन कर डाला तालार्य यह है कि उसे इतना पीटा इतना मारा कि उसका

(१) इन पदी की व्याख्या दृत्तिकार के शब्दों में निम्नोक्त है --

रुष्टः राषदान्, कृषितः मनसा कोपवान् चारिडिक्यितः वारुणीभृतः मिसिमिसीमाणो इत्यतः क्रोधज्ञालया ज्वलन्तिति वोष्यम् । अर्थीत् --रोध करने वाला रुष्ट, मन से क्रोध करने वाला कृषित, कोशाधिस्य के कारण भीषणता को प्राप्त चारिडिक्यित, और कोध को ज्वाला से जलता हुआ श्रर्थात् दान्त पीरुता हुत्रा मिस्तिमाण कहलाता है!

#### [ द्मरा श्रष्याय

श्रो विपाक सूत्र—

प्रत्येक ऋंग तथा उपांग तरहना से बच नहीं सका, और राजा की श्रोर से नगर के मुख्य र स्थानी पर उस की इस दशा का कारण उस का ऋपना ही दुश्कम हैं, ऐसा उद्घोषित करने के साथ र बड़ी निर्देशता के साथ उस को ताडित एवं बिडम्बित किया गया और ऋन्त में उसे वध्यस्थान पर ले जा कर शरीरान्त कर देने की आजा दे दी गई

मित्रनरेश की इस आजा के पालन में उज्भितक कुमार की कैंसी दुर्दशा की गई थी, यह हमारे सहदय पाठक प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में ही देख चुके हैं।

पाठकों को स्मरण होगा कि वाशिजप्राम नगर में निक्षार्थ पथारे हुए श्री गौतम स्वामी ने राजमार्ग पर उश्मितक कुमार के साथ होने वाले परम कार्शिक श्रथच दारुण हर्य को देख कर ही श्रमण भगवान महाबीर स्वामी से उसके पूर्व-भय सम्बन्धी वृत्तान्त को जानने की इच्छा प्रकट करते हुए भगवान से कहा था कि भदन्त ! यह इस प्रकार को दुःखनयी यातना भोगने वाला उजिमतक कुमार नाम का व्यक्ति पूर्व-भव में कौन था ? इत्यादि ।

श्चनगर गौतम गणधर के उक्त प्रश्न के उत्तर में ही यह सब कुछ वर्णन किया गया है। इसी लिये अन्त में भगयान कहते हैं कि गौतम! इस प्रकार से यह उजिम्मतक कुमार अपने पूर्वोपाजित पाप—कर्मों के फल का उपभोग कर रहा है।

इस कथा — सन्दर्भ से यह स्पष्ट रूप से प्रमाणित हो जाता है कि मूक प्राणियों के जीवन की लूट लेना, उन्हें मार कर ऋपना भोज्य वनालेना, मदिरा ऋादि पदार्थों का सेवन करना एवं वासनापोषक प्रवृत्तियों में ऋपने ऋनमोल जीवन को गंवादेना इत्यादि बुरे कमीं का फल हमेशा बुरा ही होता है।

" पपणं विहाणेणं वज्भं श्राणवेति" यहां दिये गये "पत्तद्र" शब्द से सूत्रकार ने पूर्व — वृत्तान्त का स्मरण कराया है। अर्थात् उक्षिभतक कुमार को अवकोटकवन्धन से जकड़ कर उस विधान — विधि से मारने को आजा प्रदान की है जिसे भिद्या के निभित्त गए गौतम स्वामी जी ने राजमध्य में अपनी आंखों से देखा था।

"पतदु"—शब्द का प्रयोग समीपवर्ती पदार्थ में हुआ करता है, जैसे कि — इदमस्तु संनिक्तष्टे, सभीपतरवितिन चैतदो कपम् । श्रदसस्तु विष्ठकस्टे, तदिति परीचे विजानीयात् ॥ १॥

अर्थात् — इदम् शब्द का प्रयोग समिक्तव्य - प्रत्यक्ष पदार्थ में, एतद् का समीपतरवर्ती पदार्थमें अदस् शब्द का दूर के पदार्थ में और तद् शब्द का परोक्षपदार्थ के लिए प्रयोग होता है।

केवलज्ञान तथा केवलदर्शन के धारक भगवान की ज्ञान — ज्योति में उज्भितक कुमार का समस्त वर्णन समीपतर होने से यहां एतत् शब्द का प्रयोग उचित ही है । आधाना जिमे गौतम स्वामी जी ने समीपतर भूतकाल में देखा था, इस लिये यहां एतद् शब्द का प्रयोग श्रीचित्य रहित नहीं है ।

त्रव सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में उिक्तितक कुमार के त्रागामी भवसम्बन्धी जीवन-- वृत्तानत का वर्णन करते हुए कहते हैं—

## मूल-- 'उज्भियए गां भंते ! दारए इत्रो कालमासे कालं किच्चा वहिंगन्छ-

<sup>(</sup>१) ख्राया — उष्भितको भदन्त ! दारक इत: कालमासे काल कृत्वा कुत्र गमिष्यति ? कुत्री-पपत्स्यते !, गौतम ! उष्भितको दारकः पञ्चविशति वर्षाणि परमायु: पालियत्वा ऋषौव त्रिभागावशेषे दिवसे

१७९

हिति १ किं उदब्जिहिति १ गोतपा ! उजिमयए दारए पणवीसं वासाइं परमाउं पालइत्ता अज्जेन ति नामानसेसे दिवसे सूनिमने कए समाणे कालमासे कालं किच्चा इनीसे र्यण्यमाए पुढ़वीए ग्रेरइयत्ताए उवनिर्नाहिति । से एं तती अर्णंतरं उच्निष्टत्ता इहेव जम्मुद्दोवे दीवे भारहे बासे वेयड्डिगिरिपायमूले वानरकुलंसि वानरत्ताए उनर्नाजनिति । से एं तत्थ उम्मुक्कवालभावे तिरिय मोएसु मुच्छिते गिद्धे गढ़िते अज्भावनन्ने जाते जाते वानरपेल्लए वहेहिति । तं एयकम्मे ४ कालमासे कालं किच्चा इहेन जंबुद्दीवे दावे भारहे वासे इंदपुरे नयरे गिण्या-कुलंसि पुत्तनाए पच्चायाहिति । तते एं त दारयं अम्मापियरो जायमेत्तयं वद्धे हिति २ नपुंसगकम्मं सिक्खावेहिति । तते एं तस्स दारगस्स अम्मापितरो निच्चत्त्वारसाहस्स इमं एयारूवं गामधेज्ञं करेहिति, होउ एं पियसेणे गामं एपुंसए । तते एं से पियसेणे गापुंति उम्मुक्कवालमावे जोव्वणगमणुप्पत्ते विएगायपरिण्यमेत्ते रूवेण य जोव्वणेण य लावएणेण य उक्किट्टे उक्किट्टसरारे भविस्सति । तते एं से पियसेणे गापुंतर इंदपुरे गारे बहवे राईमर० जान पिमइन्नो बहुहिं विज्ञापयोगेहि य

शूनिभन्नः कृतः सन् कालमासे कालं कृत्वा अस्यां रत्नप्रभायां पृथिव्यां तैरियक्तयोपपत्यते । स ततीऽनन्तरमुद्वृत्येहैव जम्बूदीपे द्वीपे भारते वर्षे वैताब्यिगिरिपादमूले वानरकृते वानरतयोपपत्यते । स तत्रीन्मुकवालमाविस्तर्यमोगेषु मूच्छितो प्रद्धो प्रथितोऽध्युपपत्नो जातान् जातान् वानरिष्ठम्भान् हनिष्यति तद् एतत्कर्मा ४ कालमासे कालं कृत्वा इहैव जम्बूदीपे द्वीपे भारते वर्षे इन्द्रपुरे नगरे गिएका — कुले पुत्रतया प्रत्यावास्यित । ततस्तं
दारकं अध्वापितरौ जातमात्रकं वर्द्धिप्यतः वर्धियत्वा नपुंसककर्म शिक्षियित्यतः । ततस्तस्य दारकस्य अम्बापितरौ
निवृ सद्वादशाहस्य इदमेतदृरूपं नामधेगं करिष्यतः, भवतु प्रियसेनो नाम नपुंसकः ततः सः प्रियसेनो नपुंसकः
उन्मुक्कवालभावो योवनकमनुपाप्तो विद्यानपरिण्यतमात्रो रूपेण च यौवनेन च लावरयेन च उत्कृष्ट उत्कृष्टशरीरो
भविष्यतः । ततः सः प्रियसेनो नपुंसकः इन्द्रपुरे नगरे वहुन् राजेश्वरण्य यावत् प्रभृतीन् वहुभिश्च विद्याप्रयोगेश्च मंत्रचूर्णेश्च इदयोड्डायनेश्च निह्नयनेश्च प्रस्तवनेश्च वशोकरणेश्च आभियोगिकश्चभियोज्य उदारान्
मानुप्यकान भोगभोगान भुजानो विह्रिप्यति । ततः सः प्रियसेनो नपुंसकः भवत्वकर्मा ४ सुबहु पापं
कर्म समर्थ्य एकविंशा वर्षश्चतं परमायुः पालयित्वा कालमामे कालं कृत्वा अस्यां रतनप्रमायां पृथिव्यां नैरियकत्यो।पत्थते । ततः सरीस्रपेषु संनारस्तर्थेच यथा प्रयमो यावत् पृथिवी० । सः ततोऽनन्तरमुद्वृत्यहैव जम्बूदीपे द्वीपे भारते वर्षे चम्पायां नगर्यां महिपतया प्रत्यायास्यति । सः तत्रोन्मुक्कवालभावस्त्याक्याः स्थितिसामन्तिक केवलं वोहिं० अनगार० सौधमें कल्पे० यः। प्रथमो यावदन्तं करिथ्यतीति निद्वेपः।

॥ द्वितीयमध्ययनं समाप्तम् ॥

<sup>(</sup>१) "—पतत्कर्मा—इस पद के आगे दिए गए चार के अंक से — पतत्प्रधानः, पतिह्यः, पतत्ममुद्राचारः—इन पदों का प्रहण समक्षता । यही जिस का कर्म हो उसे पतत्क्षमां, यही कर्म जिस का प्रधान हो अपीत् यही जिस के जीवन की साधना हो उसे पतत्प्रधान, यही जिस की विद्या विज्ञान हो उसे पत्रद्रिय और यही जिस का समुद्राचार—आचरण हो अपीत् जिस के विद्यासानुसार यही सर्वोत्तम आचरण हो उसे पत्रसमुद्राचार कहते हैं।

मंतचुएलेहि य हियउड्डावलेहि य निएहवलेहि य पएहवलेहि य वसीकरलेहि य आभिश्रोगिएहि य अभिश्रोगित्ता उरालाइ' मालुस्सयाइ' मोगमोगाइ' श्रु'जमाले विहरिस्सित । तते लं से
पियसेले लपुं सए एयकम्मे ४ सुबहुं पावं कम्मं समिन्जिलिता एककवीसं वाससयं प्रमाउं
पालइत्ता कालमासे कालं किञ्चा इमीसे रयलापहाए पुढ़वीए लेस्ड्यकात्ते उवविज्जिहित, ततो
सिरीसिवेसु संसारो तहेव जहा पढ़मे जाव पुढ़वी० । से लं तश्रो अलंतरं उव्विद्वता इहेव
जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे चंपाए नयरीए महिसत्ताए पञ्चायाहिति, से लं तत्थ अन्नया
कयाइ गोठिल्लिएहि जीवियाओ ववरोविए समाले तत्थे व चपाए नयरीए सेट्डिकुलंसि
पुत्रताए पञ्चायाहिति । से लं तत्थ उम्मुककवालमोवे तहाह्वालं थेरालं अंतिते केवलं
बोहिं० अलगारे० सोहम्मे कप्पे० जहा पढ़मे जाव अ'तं काहि त्ति निक्खेवो ।

### ॥ वितियं अज्यत्यम् समत्तं।

पदार्थ - भंते !- हे भगवन ! । उज्जिसपर जं - उज्जितक । दारए - बालक । इन्नो - यहां से । कालमासे -- कालमास में -- मृत्यु का समय आ जाने पर । काल किया -- काल करके । कहि --कहां । गव्छिहिति !--जायगा ? । कहिं--कहां । उदबक्किहिति ?-- उत्पन्न होगा । गोतमा!--हे गौतम!। **उज्ञिस्यप दारप**—उज्ञिक्तक बालक। **पणवीस**—पञ्चीस। **वासाह**—वर्ष की **।** परमाउं-परम श्रायु । पालइसा-पाल कर-भोग कर । श्रद्धेव-श्राज ही। तिभागावसेसे-त्रिमागावशेष - जिस में तीसरा भाग शेष-वाकी हो । दिवसे - दिन में । सूलिभएए कप समारो -शूली के द्वारा मेदन किये जाने पर । कालमासे--मरणावसर में ! काल किया-काल कर - मृत्य को प्राप्त हो कर ! इमीसे-इस ! रथलप्पहाए-रत्नप्रभा नामक । पृह्ववीय -- नरक में । गेरद्वयत्ताप-नारकी रूप से । उवविज्ञिहिति -उत्पन्न होगा । तते र्ण-वहां से । श्रणंतरं --अन्तर राहत ! से-वह ! उठविस्ता-निकल कर। इहेब -इसो। जंबहीवे दीये जम्बूद्रीप नामक द्वीप के अन्तरात । भारहे वासे-भारत वर्ष में । वेथड्ढिगिरिपायमुखे - वैताट्य पर्वत की तलहटी-पहाड़ के नीचे की भूमि, में । बानरकुलंसि - बानर बन्दर के कुल में । बानरसाय - बानर रूप से । उवविज्ञिहिति - उत्पन्न होगाः । से खं तत्थ - वह वहां पर । उम्मुक्कबालभावे - वालभाव को त्याग कर । तिरियभोएसु--तिर्यंच-सम्बन्धो भोगों में । मुच्छित्ते -- मूर्व्छित -- स्रासक । तिद्धे -- एद -- स्राकांचा वाला । गढिते – प्रथित – स्नेहजाल में श्रावद । श्राक्तोववन्ने – श्रव्युपयन –जो श्रविक छंलप्रता को उपलब्ध कर रहा है, हो। जाते जाते - जातमात्र । वानरपेल्लगः वानरों के बच्चों को । बहेहिति---मार डाला करेगा । तं--इस कारण वह । एयकम्मे ४ - इन कमा का करने वाला । कालभासे - काल मास में । कालं किया-काल कर । इहेव - इसी : जंबुहीवे हीवे - जंबुहीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारहे वासे - भारत वर्ष में । इंद्पुरे - इन्द्रपुर नामक निष्रे - नगर में । गणिया कुतंसि -- गणिका के कुल में । पूराताप-पुत्ररूप से । पद्मापाहिति-उत्पन्न होगा । तते एां -तदनन्तर । श्रम्मा-पितरो -- माता पिता । जायमेत्तायं -- पैदा होने के अनन्तर अर्थात् तत्काल ही । तं -- उस । दारयं --वालक को । बद्धेहिति २ - बद्धितक - नपुंसक - करेंगे। नपुंसगकामं - नपुंसक का कर्म। सिक्खा-बेर्डिति -सिखावेंगे । तते जं -तदनन्तर । तस्त-उष्ठ । दारगस्त-अतक के । श्रम्भापितरो -

माता पिता । **गिठवत्तवारसाहस्स** —बारहवें दिन के डयतीत होने जाने पर ! **इसं एयारूवं** – यह इस प्रकार का ! सामधेज्जं -- नाम । करेहित - करेंगे ! पियसेसे -- प्रियसेन सामं - नामक । सापु सप --नपुंसक । हो अ एां - हो । तते णं - तदनन्तर । से वियसेगो - वह वियसेन । एंपुसते - नपुंसक । उम्मुक्कवालभावे - बाल्य अवस्था को त्याग कर । जोव्वणगमणुष्यस्ते - युवावस्था को प्राप्त हुन्ना। ेविग्रणायपरिग्रयमे ते — विज्ञान — विशेष ज्ञान और बुद्धि स्नादि में परिपक्ष्वता की प्राप्त कर । रूबेण यः — रूप से। जो व्याणेण य--यौवन से। लावएएएण य-लावएय - त्राकृति की सुन्दरता से। उक्तिहें - उत्कृष्ट-प्रधान । उक्किष्ठसरीरे — उत्कृष्टशरीर — सुन्दर शरीर वाला । भविस्सृति — होगा ! तते गां तदन-न्तर । से पियसेणे--वह प्रियसेन । जपुंसप -- नपुंसक । इंद्पुरे सम्परे- इन्द्रपुर नगर में बहुबे -अनेक । राईसर०---राजा तथा ईश्वर । अजाव -- यावत् । प्रिसद्ध्यो -- श्रन्य मनुध्यों को । बहु हिं --त्रनेक । विज्ञापत्रागेहिय — विद्या के प्रयोगों से । मंत बुएऐिड य – मंत्र द्वारा मन्त्रित चूर्ण-भस्म ऋदि के योग से । इंद्रियउड्डावरोहि य-इदय को शून्य कर देने वाले । शिएहवरोहि य - ऋहरव कर देने वाले । पण्डवणे हि य --प्रसन्न कर देने वाले । वस्तौकरणे हि य --वशीकरण करने वाले । श्राभिन्नोगिपहि य--पराधीन करने वाले प्रयोगों से । श्रमिश्रोगिश्वा-वश में करके । उरालाई --उदार-प्रधान । मासु-स्लयार - मनुष्यसम्बन्धी । भोगमागार - काम-भोगों का । भुंजमाखे-उपभोग करता हुआ। विहरिस्सति—विहरण करेगा । तते एं --तदनन्तर । से --वह । विवसेणे --प्रियसेन । सपु सप --नपु सक । एयकम्मे४-इन कर्मा के करने वाला । सुवहुं - अत्यन्त । ए।वं -- पाप । कर्मा - कर्म का । समज्जिलिता-उपार्जन करके। उपकक्तवीसं वाससयं-१२१ वर्ष की । परमाउं-परमायु को। पालियासा - भोग कर । कालमासे - कालमास में । कालं किया - काल कर के । इमीसे - इस । रथगापहार रतनप्रभा नामक । पुढ्वीए-पृथिवी-नरक में । खेरइयसाते-नारकी रूप से । उवविज्ञहिति - उत्पन्न होगा । तता - वहां से निकल कर । सिरीसिवेस - सरीस्रप - पेट के बल पर सर्पट चलने वाले सर्प अ।दि अथवा भुजा के बज पर चनने माजे नकुल आदि प्राणियों की योनि में जन्म लेगा । संसारो-संसार भ्रमण करेगा । जड़ा - जिस प्रकार । पढ़मे - प्रथम श्रध्ययन में मृगापुत्र के सम्बन्ध में वर्णन किया गया है। तहेत्र-उसी प्रकार । जाव - यावत् । पुढवी --पृथिवीकाया में उत्पन्न होगा । तत्रां-वहां से । ऋगांतरं व्यवधान रहित । से गुं-वह । उठ्यद्विता — निकल कर । इहेव---इसी । जंबुद्दीवे दीवे -- जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत । भारहे वासे - भारतवर्ष में । चंपाप - चम्पा नाम को । खुयरीप - नगरी में । महिसस्राप - महिषरूप में अर्थात् भैंसे के भव में । पच्चायाहिति — उत्पन्न होगा । से णं — वह । तत्य — वहां — उस भव से । श्रन्नया कयाइ - किसी अन्य समय । गोहिल्लिएहिं - गौविठकों के द्वारा अर्थात् एक मंडली के समवयस्की द्वारा । जीवियात्रो - जीवन से । ववरोविय समारो - रहित किया हुआ । तत्थेव - उसी । चंपाए - चम्पा नामक । जयरीए -- नगरी में । सेट्टिकुलंखि -- श्रेष्ठी के कुल में । पुत्तसाए - पुत्रसप

<sup>(</sup>१) यहां—विज्ञक और परिणतमात्र ये दो शब्द हैं। विज्ञक का ऋर्य है—विशेष ज्ञान वाला और बुद्धि आदि की परिण्क्व अवस्था को प्राप्त परिणतमात्र कहलाता है।

<sup>(</sup>२) "— जाव — यावन् —" पद से — तलवर, माडम्बिक. कौटुम्बिक, इभ्य श्रोष्ठी श्रीर सार्थवाह, इन पदों का शहरण समभना । इन पदों की व्याख्या पृष्ठ१६५ पर की जा सुकी है ।

<sup>(</sup>३) कोई इन पदों का ऋर्य २१०० वर्ष भी करते हैं।

से । पच्चायाहिति — उत्पन्न होगा । तत्य — वहां पर । से णं — वह । उम्मुक्कबालभावे — बाल्य — अवस्था को त्याग कर अर्थात् युवावस्था को प्राप्त हुआ। तहारूवाएं — तथारूप — शास्त्रवाणित गुणों को धारण करने वाले । धेराणं - स्थिवरों — इद्र जैन साधु श्रों के । अंतिके — पास । केवलं — केवल जिमेल अर्थात् शंका कांचा अर्थाद दोषों मे रहित । वाहिं० — बोधिलाम सम्यक्त्वलाम प्राप्त करेगा, तदनन्तर । अर्थागारे० — अत्यार होगा वहां से कांच करके । मोहम्मे कर्ष्ये० — सौधर्म नामक प्रथम देवलोंक में उत्यन्त होगा शेष ! जहां पढ़में — जित प्रकार प्रथम अध्याय में मृगापुत्रविषयक वर्णन किया गया है वैसे ही । जात्र — यावत् । अतं — कर्मों का अर्थात् जन्म मरण् का अन्त । काहि ति — करेगा, इति शब्द समाध्त का योधक है । तिक्खें यो — निचेत्र — उपसंहार की कल्पना कर लेनी चाहिए । वितियं — दितीय । अज्ञायणं — अध्ययन । सनसं — समाप्त हुआ ।

मुलार्थ - भदन्त ! उडिम्हिक कुमार यहां से कालमास में - मृत्यु का समय आ जाने पर काल करके कहां जाएगा शिश्रीर कहां उदास्त होगा !

गीतम ! डिडम्ताक कुमार २५ वर्ष को पूर्णायु को भोग कर आज ही त्रिभागावरोप दिन में आर्थात दिन के चौथे प्रइर में शूजी द्वारा भेर की प्राप्त होता हुआ काल — माम में काल कर के रत्नप्रभा नामक प्रथम पृथियो नरक में नरकी रूप से उत्पन्न होगा । वहां से निकल कर सीधा इसो जम्बूहोप नामक होर के अन्तर्गत भारतवर्ष के बैताह्य पर्वत के पादमूल-तलहटी (पहाड़ के नीचे की भूमि में बानर — कुत में बानर के रूप से उत्पन्न होगा। वहां पर बाल्य— भाव को त्याग कर युवावस्था को प्राप्त होता हुआ वह तियग्मोगों-पशुसम्बन्धी भोगों में मूर्चिवत-आसकत, गृद्ध आकांचावाल, प्रधित-भोगों के स्नहपाश से जकड़ा हुआ, और अध्युपपन्न — भोगों में ही मन को लगाए रखने बाला, हो कर उत्पन्न हुए वानर — रिश्मुओं का अवहनन किया करेगा। ऐसे कर्म में तल्लीन हुआ वह कालमास में काल करके इसी जम्बूहोप नामक द्वीप के अन्तर्गतित भारतवर्ष के इन्द्रपुर नामक नगर में गिएका — कुत्र में पुत्रस्थ से उत्पन्न होगा । माल पिता उत्पन्न हुए उस बालक को वर्धित ह — नपुंसक करके नपुंसक कर्म सिखलावेंगे । बारह दिन के उथतीत हो जाने पर उस के माता पिता उन का '' प्रियसेन '' यह नामकरण करेंगे। बालकमाव को त्याग कर युवावस्था को प्राप्त तथा विज्ञ — विशेष ज्ञान रखने वाला एवं बुद्धि आदि की परिपक अवस्था को उपलब्ध करने वाला वह प्रिथसेन न गुंसक रूप, यौवन और लावस्थ के द्वारा उत्कृष्ट — उत्तम और उत्कृष्टगरीर वाला होगा।

तदनन्तर वह भिग्रसेन नतुंसक इन्द्रगुर नगर के राजा ईश्वर यावत् श्वन्य मनुष्यों को अनेकिविध विद्याप्रयागों से, मंत्रों द्वारा मंत्रित चूर्ण – भरम आदि के योग से हृदय को सून्य कर देने वाले, श्रहश्य कर देने वाले, वश में कर देने वाले तथा पराधान – परवश कर देने वाले प्रयोगों से वशोभूत कर के मनुष्य — सम्बन्धो उदार – प्रधान भोगों का उरभोग करता हुआ समय व्यतीत करेगा।

वह त्रियसेन नथुंसक इन पापपूर्ण कामों को ही ऋरना कर्तव्य, प्रधान लह्य, तथा विज्ञान एवं सर्गोत्तम ऋ।चरण बनाएगा इन दुष्प्रवृतियों के द्वारा वह ऋत्यधिक पापकर्मों का उपार्जन करके १२० वर्ष को परमायु का व्यमाग कर काल—मास में काल करके इस रन्तप्रमा नामक प्रथम नरक में नारकी रूप से उत्पन्न होगा। वहां से निकल कर सरोस्य—छ।तो के बल से

[84]

चलने वाले सर्प आदि अथवा भुजा के बल से चतने वाले नकुल आदि प्राणियों की योगनयों में जन्म लेगा। वहां से उस का संसार—श्रमण जिम प्रकार प्रथम ऋध्ययन—गत मृगापुत्र का वर्णन किया गया है उसी प्रकार होगा, यावन पृथिती—काया में जन्म लेगा। वहां से निकल वह सीधा इसी जम्यूद्रोप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ष की चम्पा नामक नगरी में महिष— ह्या से उत्पन्न होगा। वहां पर वह किमी अन्य ममय गौष्ठिकों—मित्रमंडनी के द्वारा जीवन—रहित हो अर्थात् उन के द्वारा मारे जाने पर उसा चमा नगरी के ओष्ठिकुल में पुत्रह्व से उत्पन्न होगा। वहां पर बाल्वमाव को त्याग कर यौवन अवस्था को प्राप्त होता हुआ। वह तथाह्य-विशिष्ट संयमी स्थितिरों के पास शङ्का, कांचा आदि दोषों से रहित वाधि—लाम को प्राप्त कर अनगार—धर्म को पहण करेगा। वहां में कालवास में काल कर के मोधम नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा। रोष जिस प्रकार प्रथम ऋव्यपन में मृगापुत्र के सम्बन्ध में प्रतिपादन किया गया है यावत् कर्मों का अन्त करेगा. निच्चेप की कल्पना कर लेनी चाहिये।

॥ द्वितीय अध्याय समाप्त ॥

टीका — प्रस्तुत सूत्र में श्री गीतम स्वामी ने पतित — पावन वीर प्रभु से विनय — पूर्वक प्रार्थना की कि भगवन्! जिस पुरुष के पूर्व — भव का वृत्तान्त अभी २ आप श्री ने सुनाने की कृपा की है, वह पुरुष यहां से काल कर के कहां जायगा। और कहां उत्पन्न होगा ? यह भी बतलाने की कृपा करें।

इस प्रश्न में गौतम स्वामी ने उजिभतक कुमार के आगामी भवों के विषय में जो जिजासा की है, उस का अभिप्राय जीवात्मा की उच्चावच भवपरम्परा से परिचित होने के साथ साथ जीवात्मा के शुभाशुभ कमों का चक कितना विकट और विलद्धण होता है, तथा संसार-प्रवाह में पड़े हुए व्यक्ति को जिस समय किसी महापुरुष के सहवास से 'सम्यक्त्वरत्न की प्राप्त हो जाती है, तथ से वह विकास की और प्रस्थान करता हुआ अन्त में अपने ध्येय को किस तरह प्राप्त कर लेता है ! इत्यादि बातों की अवगति भी भली भान्ति हो जाती है । इसी उद्देश्य से गौतम स्वामी ने वीर प्रभु से उजिभतक के आगामी भवों को जानने की इछा प्रकट की है !

गौतम स्वामी के सारगर्भित प्रश्न के उत्तर में श्रमण भगवान महाबीर स्वामी ने जो कुछ करमाया उस पर से हमारे ऊपर के कथन का भली भान्ति समर्थन हो जाता है। अन आप म्भु वीर द्वारा दिए गए उत्तर को सुनें। भगवान ने कहा—

गौतम! जिस व्यक्ति के आगामी भव के विषय में तुम ने पूछा है उसकी पूर्ण आयु २५ वर्ष की है, दूसरे शब्दों में कहें तो इस उजिभतक कुमार ने पूर्व भवा में आयुष्कम के दिलक इतने एकि कित किये हैं जिन की आतम — प्रदेशों से पृथक होने की अवधि २५ वर्ष की है। अतः २५ वर्ष की आयु भोग कर वह उजिभतक कुमार आज हो दिन के तीसरे भाग में शूली पर लटका दिया जाएगा। मूख्यु को प्राप्त हो जाने पर मानव — शंरीर को छोड़ कर उजिभतक कुमार का जीव रत्नप्रभा नामक

<sup>(</sup>१) अमादि — कालीन संसार — प्रवाह में तरह २ के दु:खों का अनुभव दें करते इं योग्य आहमा में कभी ऐसी परिशाम — शुद्धि हो जाती है जो उस के लिये अभी अपूर्व ही होती है, उस परिशाम — शुद्धि को अपूर्व करशा कहते हैं। उस से राग द्वेष की बह तीवता मिट जाती है, जो तास्थिक पद्मपात (सत्य में आपह) की बायक है। ऐसी राग और द्वेष की तीवता मिटते हो आहमा सत्य के लिये जागरूक बन जाता है। यह आध्यात्मिक जागरण ही सम्यकृत्य है। (पश्डित सुखलाल जी)

## श्रो विपाक सुत्र---

प्रथम नरक में नारकी - रूप से उत्पन्न होगा । वहां की भर्यात्थित को पूरी करके वह इसी जम्मूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ध के बैताट्य पर्वत की तलहटी - पहाड़ के नीचे की मूमि में वानर कुल में वानर बन्दर के शरीर को धारण करेगा । वहां युवावस्था को प्राप्त होता हुया तिर्यंच - थोनि के विषय भोगों में अत्यधिक आसक्ति धारण करेगा । तथा यौवन को प्राप्त हो कर भविष्य में मेरा कोई प्रतिद्वनद्वी न बन जाय. इस विचार धारा से या यूं कहें अपने भावी साम्राज्य को सुरक्षित रखने के लिये वह उत्पन्न हुए वानर शियुओं का अवहनन किया करेगा । तात्यर्य यह है कि - सांसारिक विषय - वासानाओं में फंसा हुआ वह बन्दर प्राणातियात (हिंसा) आदि पाप कर्मों में ब्यस्त रह कर महान् अश्वभ कर्म - वर्गणाओं का समह करेगा ।

वहां की भवस्थित पूरी होने पर वानर — शरीर का परित्याग कर के इन्द्रपुर नामक नगर में गिल्का के कुल में पुत्र — रूप से जन्म लेगा अर्थात् किसी वेश्या का पुत्र बनेगा जन्मते ही उस के माता पिता उसे विक्रितक अर्थात् नपुंसक बना देंगे, और तारहवें दिन बड़े आडम्बर के साथ उस का 'पियपेन" यह नाम करण करेंगे। प्रियसेन बालक वहां आनन्द पूर्वक बढेगा और उस के माता पिता किसी अब्बें अनुभवी योग्य शिक्षक के पास उस के शिक्षण का प्रवन्ध करेंगे और प्रियसेन वहां पर नपुंसक — कमंकी शिक्षा प्राप्त करेगा। ताल्पर्य यह है कि गाना, बजाना और नाचना आदिक जितने भी नपुंसक के काम होते हैं, वे सब के सब उसको सिखलाये जाएँगे, और प्रियसेन उन्हें दिल लगा कर सीखेगा तथा थोड़े हो समय में वह उन कामों में नियुग्रता प्राप्त कर लेगा।

वास्यभाव को त्याग कर जब वह युवावस्था में पदार्पण करेगा । उस समय शिद्धा और बुद्धि के परिपाक के साथ २ रूप, यौवन तथा शरीर लावस्य के कारण सबको बड़ा सुन्दर लगने लगेगा । तात्पर्य यह है कि वह बड़ा ही मेधावी श्रय च परम सुन्दर होगा । वह अपने विद्या—सम्बन्धी मन्त्र, तन्त्र और चूर्णादि के प्रयोगों से इन्द्रपुर में निवास करने वाले धनाट्य वर्ग को अपने वशा में करता हुआ आनन्द पूर्वक जीवन व्यतीत करने वाला होगा ।

इस प्रकार पूंजीपितयों को काचू में करके वह (प्रयसेन शांसारिक विषय — वासना क्रो से वासित होकर, किसी से किसी प्रकार का भी भय न रखता हुआ यथे च्छक से विषय भोगों का उपभाग करेगा । इस मांति सांसारिक सुखों का अनुभव करता हुआ वह १२१ वर्ष की आयु को भोगेगा। आयु के समाप्त होने पर वह रत्नप्रभा नाम के प्रयम नरक में उत्पन्न होगा । वहां से निकल कर वह सरीस्पों — छाती के बल से चलने वाले सर्प आदि अथवा भुजा से चलने वाले नकुल. मूषक आदि प्राणियों की योनियों में जन्म लेगा । इस तरह से प्रथम अध्ययन में वर्णित मृगापुत्र के जीव की भानित वह उद्यावच योनियों में भ्रमण करता हुआ अन्ततोगत्वा चम्पा नाम की प्रख्यात नगरी में महिषक स्पेण — भैंसे के रूप में उत्पन्न होगा । यहां पर भी उसे शानित नहीं मिलेगी । वह गौष्ठिकों के द्वारा, अर्थात् उस नगरी की नवयुवक मण्डली के पुरुषों से मारा जएगा और मर कर उसो चम्पा नगरी में किसी धनाढ्य सेठ के घर पुत्ररूप से जन्म लेगा । वहां उस का बाल्यकाल बहा सुख — पूर्वक व्यतीत होगा और युवावस्था को प्राप्त होते ही वह तपोमय जीवन व्यतीत करने वाले तथा — रूप स्थितों की सुसंगति को प्राप्त करेगा ।

उन के पास से धर्म का अवस करके उसे परम दुलंग अध्यय निर्मल सम्यक्त्व की प्राप्ति

१८५

#### हिन्दी भाषा टीका सहितः

होगी. उस के प्रभाव से हृदय में वैराग्य उत्पन्न होगा और वह साधु - धर्म को अगीकार करेगा । साधुधमं का यथाविधि (विधि के ऋनुसार) पालन करके ऋग्युष्कर्म की समाप्ति होने पर मानव— शरीर को त्याग कर सौधर्म देवलोक में देवला से उत्पन्न होगा, वहां से च्यव कर महाविदेह में उत्पन्न होगा। वहां युवावत्या को प्राप्त होता हुआ संयम को महण करेगा और संयमानुष्ठान से कर्मों का स्य करता हुआ अन्त में मोस्न को प्राप्त कर लेगा। यह उसके आगामी भवों का संस्थित वृत्तान्त है, जो कि वीर प्रभु ने गौतम स्वामी को सुनाया था। इस पर से मानव प्राणी की सांसारिक यात्रा कितनी लम्बी और कितनी विकट एवं विलक्षण होती है हस का अनुमान सहज ही में किया जा सकता है।

"वेयड्हिंगिरिपायमुले" इह में उल्लेख किये गये बैताड्य पर्वत का वर्णन मुझापुत्र के भावी जन्मों के वर्णन में पृष्ठ ९४ पर कर दिया गया है। उसी मान्ति यहां पर भी समभ लेना चिहिये।

'ततो त्रणंतरं उञ्बिश्ता " इस पाठ में उल्लेख किये गये " न्न्रखंतरं " पद का ऋषं है — न्न्नन्तर व्यवधानरहित। इते समभने के लिये एक उदाहरण लीजिये — एक जीव पूर्वकृत पाप कर्मों के कल — स्वरूप रत्नप्रभा नामक प्रथम नरक में नारकीयरूप से उत्पन्न होता। है। उसकी भविस्थित पूरी होने पर वह नारकीय जीव वहां से निकत्त कर मनुष्यलोक में आकर मानवरूप में जन्म लेता है। वहां पर न्नायु समाप्त करके वह बैताट्य पर्वत की तलहटी में जा उत्पन्त हुआ। इसी प्रकार एक दूसरा जीव है जो पहले नरक में गया और वहां से निकल कर सीधा वैताट्य पर्वत की तलहटी में जा उत्पन्न हुआ। अब विचार कीजिये कि दोनों ही जीव बैताट्य पर्वत की तलहटी में उत्पन्न हो रहे हैं और दोनों ही पहली नरक से निकल कर न्नाया है। इन में प्रथम जोव तो परम्परा से ( मध्य में मनुष्यभव कर के ) आया हुआ है जब कि दूसरा साचात् - सीधा ही आया है। नरक से उहर्तन — निकलना तो दोनों का एक जैसा है, परन्तु पहले का उद्ववनन तो न्नन्तर — उद्वर्तन है और दूसरे का न्नन्तर उद्वर्तन कहलाता है।

हमारे पूर्व — परिचित उज्मितक कुमार प्रथम नरक से निकलकर विना किसी स्त्रीर अब करने के सीधे वैताह्य पर्वत की तलहटी में जन्में, ऋत: इन का निकलना स्ननन्तर — उद्दर्तन — कहलाता है। स्ननन्तर पद का यहां पर इसी स्त्राशय को व्यक्त करने के लिये प्रयोग किया गया है।

म् चिंद्रतं और गृद्ध आदि पदों की व्याख्या ऊपर पृष्ठ १७३ पर की जा चुकी है। पाठक वहां पर देख सकते हैं।

"प्यक्रम्मे४" यहां पर दिया गया ४ का अक उसके साम के बाको तीन पदों का प्रह्ण करना सूचित करता है। वे तीनों पद इस प्रकार हैं – "प्यप्पहाणे, प्यविष्ठें, प्यसमुदायारे" ; इन का भावार्थ पहले पृष्ठ १७९ के टिप्यण में लिखा जा चुका है, पाठक वहां पर देख सकते हैं।

"वद्धेहिति" इस क्रिया-पद के दो अर्थ देखने में आते हैं। प्रथम अर्थ-पालन पोषण करेंगे-यह प्रसिद्ध ही है और वृक्षिकार इसका द्सरा अर्थ करते हैं। वे लिखते हैं-

"बडिदित" कि वर्डितकं करिष्यतः" अर्थात् उसे नपुंसक बनावेंगे । दूसरे शब्दों में कहें तो "- उसकी पुरुषस्य शक्ति को नष्ट कर डालेंगे --" यह कह सकते हैं।।

त्राधुनिक शताब्दी (किसी सम्वत् के र्वेकड़े के ब्रानुसार एक से सौ वर्ष तक का समय) में उपलब्ध विपाकसूत्र की प्रतियों में "—तते गां तं दारगं अम्मापितरो जायमेसकं वर्देहिति २

नपु सगकामं लिक्कावेहित ! तते एं तस्स दारगस्स अम्मापितरो णिव्यस्वारसाहस्स इमे प्यास्त्वं लामधेननं करेदित, होन णं पियसेणे लामं लपु सप —" ऐसा ही प्रायः पाठ उपलब्ध होता है । परन्तुं हमारे विचारानुसार उस के स्थान में —"तते एं तं दारयं अम्मापितरो जायसे सके क्वेहिति ! तते एं तस्स दारगस्स अम्मापितरो णिव्यस्ताहस्स इमें प्यास्त्वं लामधेन्नं करेहिति । तते एं तस्स दारगस्स अम्मापितरो लिव्यस्ताहस्स इमें प्यास्त्वं लामधेन्नं करेहिति होते णं वियसेणे ए। सं नपुंसप, तते एं तस्स दारगस्स अम्मापितरो तं दारगं नपुंसणकामं सिक्वावेहिति" ऐसा पाठ होना चाहिये। इस का भावार्यं निम्नोक है —

मासा पिता उत्पन्न होते उस बालक को नपुंसक — पुरुषत्व शक्ति से हीन करेंगे तथा बारहवें दिन उस बालक का बियसेन नपुंसक ऐसा नामकरण करेंगे, तदनन्तर उसे नपुंसक का कर्म छिखलावेंगे ।

यदि इस में इतन परिवर्तन या संशोधन न किया जाय तो एक महाम् दोष आता है। वह यह कि जिसका अभी नामकरण संस्कार भी नहीं हुआ तथा जिसने अभी माता के दूध का भी सम्मक्त्या पान नहीं किया, एवं जो सबेया अवेध हैं, ऐसे सद्योजात शिशु को किसी स्वतन्त्र विषय का अध्ययन केसे कराया जा सकता है शिव्राया का उस्लेख हो जाए तो कुछ संगत हो सकता है । यदि नामकरण संस्कार के अनन्तर नपुंसक —कर्म की शिद्धा का उस्लेख हो जाए तो कुछ संगत हो सकता है । उसका कारण यह है कि वहां "तते" यह पद दिया है, जिस में बड़ी गुंजाइश है । "तते" का अधं है जिस परवात् । ताल्प्य यह है कि नामकरण संस्कार के अनन्तर बाल्यावस्था के उस्लंघन से अध्य का काल "तरपश्चान्" पद से अहण किया जा सकता है । हमारी इस कल्पना के अप्रैक्षियानोविल्य का विशेष विचार तो आगमों के विशेषण तथा विचार शील सहदय पाठकों के विचार — विमर्श ही पर निर्भर करता है । इसने अपने विचारान्तरार अपने भाव अभिव्यक्त कर दिये हैं।

प्रस्तुत सूत्र में प्रियसेन के द्वारा राजादि धनिकों के वश में करने आदि का जो उस्लेख किया गया हैं, उस की वृत्तिकार सम्मत व्याख्या इस प्रकार है —

विद्यामन्त्र —चूर्णं —प्रयोगैः, किविधैः इत्याह"—हियउड्डावरोहि य—" ति हृद्योड्डायनैः श्रूष्यविश्वताकारकैः, "—शिएहवरोहि य—" ति श्रदृश्यताकारकैः किमुक्तं भवति । श्रप्रहृतभनादि-रिषः परो धनायहारादिकं यैरपह्नुते—न प्रकारायति तद्यहवता श्रतस्तैः । "—परहवरोहि य—" ति प्रस्तवनैयः परः प्रस्तुति भजते प्रहृदतो भवतीत्पर्यः, "—वसीकररोहि य—" ति वश्यताकारकैः, विश्वकां भवति । "श्राभिश्रोगिएहि" ति श्रभियोगः पारवश्यं स प्रयोजनं येषां ते श्राभियोगिकाः श्रतस्तैः, श्रभियोगश्च होधा यदाइ—

ेदुविहो ऋतु ऋभिष्रोगो, दब्वे भावे स होइ नायव्वो । दब्बस्मि हन्ति जोगा, १३७जा मंता य भावस्मि ॥ १ ॥

अर्थात् प्रस्तुत पाठ में विधाप्रयोग और मन्त्रचूर्ण ये दो निशेष्य पद हैं और हृद्योहायन, निहसन, प्रस्तवन, वर्शिकरण्डियोर स्नामियोगिक ये निशेषण पद हैं। निशा शब्द के "—शास्त्रजान, निहस द्वादि ह्वनेकों अर्थ मान्य होने पर भी प्रस्तुत प्रकरण में इस का"— देवी द्वारा अधिष्ठित अक्षर— पद्धति—"यह अर्थ अभिमत है। अर्थात् भिन्नेकेन भो कुछ लिख खेतर बाल्यह देवी के प्रभाव से निष्कंत नहीं जाता या। निशा का प्रयोग निशापयोग कहलाता है। मन्त्र शब्द देवता को सिद्ध करने की शान्दिक शक्ति का परिचायक है। चूर्ण भस्म-स्नादि का नाम

१ द्विविद्याः सस्वभियोगो, द्वव्ये भावे च भवति शातव्यः । द्वासे भवन्तिः योगाः: विद्या मस्त्राष्ट्य भावे ! १ ॥

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[ १८७

है, तब मन्त्रचूर्ण शब्द से "— मन्त्र द्वारा मन्त्रित चूर्ण —" यह अर्थ बोधित होता है। अर्थात् प्रियसेन के पास ऐसे चूर्ण ये जिन्हें वह मन्त्रित करके रखा करता था और उन से अपना मनोरथ साथा करता था। विद्याप्रयोगी और मन्त्र — चूर्ण द्वारा प्रियसेन क्या काम लिया करता था ? इसका उत्तर सूत्रकार ने इद्यो हाथन इत्यादि विशेषणी द्वारा दिया है। इन की व्याख्या निम्नोक्त है —

- (१) हृद्योड्डायन हृदय को शून्य बना देने वाला अर्थात् हृदय का आकर्षण करने वाला ।
- (२) निह्नवन पदार्थों को अदृहर करने वाला ऋषीत् जिसके प्रभाव से अपहृत धन बाले धनिक भी अपने अपहृत धन का प्रकाश नहीं कर पाते थे। दूसरे शब्दों में कहें तो ' वे विद्या-प्रयोग और मन्त्रचूल ऐसे अञ्चल ये कि जिन के द्वारा किसी का धन चुराया भी गया हो, फिर भी वे अपहृत धन वाले अपने धनापहार की वात दूसरों को नहीं कहते ये - '' यह कहा जा सकता है
- (३) प्रस्तवन दूसरों को प्रसन्न करने वाले अर्थात् प्रियसेन जिन पर विद्या श्रीर मन्त्र-चूर्ण का उपयोग करता वे अधिति अपने में प्रसन्नता का अनुभव करते थे
- (४) वशीकरण वश में कर लेने वाले अर्थात् प्रियसेन जिन पर विद्या और मन्त्रचूर्ण का प्रयोग करता वे उस के वश में हो जाते थे।
- (५) आभियोगिक अभियोग का अर्थ है परवशता । जिन का प्रयोजन पारवश्य ही, उन्हें आभियोगिक कहा जाता है। अभियोग द्रव्य और भाव से दो प्रकार का होता है। जिस में औषघ आदि का योगहो, उसे द्रव्याभियोग कहते हैं और जिस में विद्या एवं मन्त्र का योगहो, वह भावाभियोग कहलाता है।

"—जहा पढमे जाव पुढवी॰—''यहां पठित "—जाव यावत् —'' पद से प्रथम अध्ययन गत "—उञ्चिकिहित। तथ्य एं कालं किया दोचचाए पुढवीए उक्कोसियाए" से लेकर "—तेउ० आउ० पुढविकाएसु अधेगसतसहस्तक्खुस्तो उचचिकिहिति—" यहां तक का पाठ प्रहेश करना सृत्र— कार को अमिमत है तालार्थ यह है कि जिस प्रकार प्रथम अध्ययन में मृगापुत्र की आगामी भव— सम्बन्धी जीवन का वर्णन किया गया है, उसी प्रकार उच्छिक्तक के विषय में भी जान लेना चाहिये। अन्तर मात्र नाम का है, अर्थात् प्रथम अध्ययन में मृगापुत्र का नाम निर्दिष्ट हुआ है जब कि इस में-दूसरे में उच्छितक कुमार का।

इस के ऋतिरिक्त जिस प्रकार प्रथम ऋष्ययन में मृगापुत्र की ऋन्तिम जीवनी का विकास - प्रथान कथन किया गया है अर्थात् जिन जिन साधनों से अष्टी — पुत्र के भव में ऋगकर मृगापुत्र ने अपने जीवन का उद्धार किया और वह देवलोंक से कथव कर महाविदेह के क्षेत्र में दीचित हो कर कर्म—रहित बना । ठीक उसी प्रकार उजिक्ततक कुमार ने मी तथारूप स्थविरों के पास से सम्बन्त्र को प्राप्त कर के संयम के यथाविधि ऋनुष्ठान में कर्म—बन्धनों को तोड़ कर निर्वाण —पद को प्राप्त किया, इन सब बातों की स्वना प्रस्तुत ऋष्ययन में " चोहिं० ऋण्यारे० सोहम्मे कथ्ये० " और " - जहा पढमे जाय —" हत्यादि पदों के संकेत में दे दी गई है, ताकि विस्तार न होने पावे और प्रतिपादार्थ समक्त में आसके !

"-वोहिं -" यहां दिये गये विन्दु से " - वोहिं बुजिमहिति, केवलवोहिं बुजिमसा आगाराओ आगगारियं पठवरहिति । से णं भविस्तर (अर्थात् वोधि-सम्पक्त को प्राप्त करेगा, सम्यक्त को प्राप्त करेगा, सम्यक्त को प्राप्त करेगा को स्थाग कर अनगार - धमं में दीक्षित हो जायेगा -

साधु बन जायेगा )—" यहां तक के पाठ का ग्रहण समझना । और " ग्रणगारे ०" यहां के बिन्दु से "भविस्सइ ईरियासमिए जाव गुत्तवंभयारी । से एं तत्थ बहुई वासाई सामएएपरियागं पाउणित्ता आजोई यपडिनकत्ते कालमासे कालं किया " यहां तक का पाठ ग्रहण करना तथा "—सो- हम्मे कप्ये ० —" यहां के बिन्दु से "—देवत्ताप उवविज्ञिहित । से एं ततो श्रणंतरं चयं चड़त्ता महाविदेह —वासे जाई कुलाई भवन्ति श्रडढाई —" यहां तक का पाठ ग्रहण करना स्वकार को अभीष्ट है। इन पदों का श्रग्रं प्रथम अध्ययन के पृष्ठ ९२ पर लिखा जा चुका है।

"जहा पढ़में जाय श्रंतं" यहां पठित "जाय- यावत्" पद से श्रोपपातिक सूत्र के "—दित्ताइ विताइ विद्याए —विउत्त —भवण —सयणासन — जाण वाहणाइ " से ते कर "— चिरमेहिं उस्सास्त्रिशस्तासेहिं सिज्मिहिति बुज्मिहिति मुश्चिहिति परिणिव्वाहिति सव्व-दुक्खा- एमंतं—" यहां तक के पाठ का परिचायक है। इस पाठ का श्रर्थ पाठक वहीं देख सकेंगे।

पाठकों को स्मरण होगा कि प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में श्री जम्बू स्वामी ने श्री सुधर्मा स्वामी के चरणकमलों में यह निवंदन किया था कि भगवन् ! तु:ख—विपाक के प्रथम अध्ययन का अर्थ तो मैंने समक्ष लिया है, अब आप कृपया यह बतलावें कि श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने दूसरे अध्ययन में क्या अर्थ कथन किया है ? जम्बू स्वामी के उक्त प्रश्न के उत्तर में श्री सुधर्मा स्वामी ने पूर्वोक्त उज्ञितक कुमार के जीवन का वर्णन सुनाना आरम्भ किया था । उज्ञितक कुमार के जीवन का वर्णन सुनाना आरम्भ किया था । उज्ञितक कुमार के जीवन का वर्णन करने के श्रमन्तर श्री सुधर्मा स्वामी ने श्री जम्बू स्वामी से कहा कि हे जम्बू ! श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने विपाकश्रत के प्रथम स्कन्ध के दूसरे अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ कथन किया है । इस प्रकार मैं कहता हूँ, ताल्पर्य यह है कि भगवान् ने मुक्ते जिस प्रकार सुनाया है उसी प्रकार मैंने तुम्हारे प्रति कह दिया है । मैंने अपनी ओर से कुछ नहीं कहा । इन्हों भावों को सुचित करने के निमित्त सुकार ने " निक्कों वो ' इस पर का उस्लेख किया है ।

निरोप पद के कोषकारों के मत में उपसंहार और निगमन ऐसे दो अर्थ होते हैं। उपसंहार शब्द के "— मिला देना, संयोग कर देना, समाप्ति, भाषण या किसो पुस्तक का अन्तिम भाग जिस में उस का उद्देश्य अथवा परिणाम संदोप में बतलाया गया है —" इत्याद अनेकों अर्थों का परिचायक है, और निगमन शब्द परिणाम, नतीजा इत्यादि अर्थों का वीध कराता है। अत्र यहां यह प्रदन उपस्थित होता है कि प्रस्तुत प्रकरण में निरोग का कौन सा अर्थ अभिमत है।

हमारे विचारानुसार प्रस्तुत में निच्चेष का — उपसंहार—यह अर्थ अधिक संगत प्रतीत होता है, निगमन का अर्थ यहां संघटित नहीं हो पाता, क्योंकि प्रस्तुत में निच्चेष पद " — पवं खलु जम्बू! समर्थेणं भगवया महावीरेणं जाव साम्प्रतीणं दृहविवागाणं वि यस्स अरुक्तयणस्स अयमहे पर्णाको जि बेमि—" इन पदों का संस्वक है। इन पदों का प्रस्तुत द्वितीय अध्ययन में प्रतिगदित कथावृत्तान्त के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है, तब निगमन पद का अर्थ यहां के से संगत हो सकता है ? हां यदि इन पदों में प्रस्तुत अध्ययन का परिणाम—मतीजा वर्षित होता तो निगमन पद का अर्थ संगत हो सकता था।

उपसंहार पद का भी यहां पर — मिला देना — यह ऋषं संगत हो सकेगा, क्योंकि यहां पर सूत्रकार का आशाय अध्ययन की समाप्ति पर पूर्वीपर सम्बन्ध जोड़ने से हैं। पूर्वीपर सम्बन्ध मिलाने वाले "पवं खलु जम्बू!" इत्यादि पद हैं। इन्हें अहरा कर लिया जाए, यह अचना देने के लिए ही सूत्रकार ने 'निक्लेवों" इस पद का उपन्यास किया है। दूसरे शब्दों में निलेप पद का अर्थ" — अध्ययन के पूर्वीपर सम्बन्ध को मिलाने वाला समाप्ति — वाक्य —"इन शब्दों के द्वारा किया जा सकता

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

**१८**९

#### है। रहस्यं तु केवलिगम्यम्।

प्रस्तुत श्रध्ययन में मुख्यतया दो वार्तों का उस्तेख किया गया है जैसे कि — (१) मांसाहार श्रीर (२) व्यभिचार । मांसाहार यह जीव को कितना नीचे गिरा देता है ? श्रीर नरकं गिंत में कैसे कल्पनातीत दुःखों का उपभोग कराता है ? तथा श्रध्यात्मक जीवन का कितना पतन करा देता है ? यह उजिमतक कुमार के उदाहरण से मली भानित र्षष्ट हो जाता है। साथ में व्यभिचार से कितनी हानि होती है ? उस के श्राचरण से मत्यें लोक तथा नरकंगति में कितनी यातनायें सहन करनी पड़ती है ? यह भी प्रस्तुत श्रध्ययनगत उजिमतक कुमार के जीवन न वचानत से मली भानित जात हो जाता है। सागंश यह है कि जीव का हिंशमय श्रीर व्यभिचार -परायण होना कितना भयंकर है ? इस का दिग्दर्शन कराना ही प्रस्तुत श्रध्ययन का मुख्य प्रतिपाद विषय है।

पुरय और पाप के स्वरूप तथा उस के फल — विशेष को समभाने का सरल से सरल यदि कोई उपाय है, तो वह आख्यियिकाशैली है। जो विषय समभ में न आ रहा हो, जिसे समभने में गड़ी कठिनता प्रतीत होती हो तो वहां आख्यियका — शैली का अनुस्रण राम — बंग्ण औषि का काम करता है आख्यायिका — शैली को ही यह गौरव प्राप्त है कि उस के हारा कठिन में कठिन विषय भी सहज में अवगत हो सकता है और सामान्य बुद्धि का मनुष्य भी उसे सुगमतया सभभ सकता है। इसी हेतु से प्राचीन आचार्यों ने वस्तुतत्व को समभाने के लिए प्राय इसी आख्य-पिका — शैली का आश्रयण किया है। आख्यान के हारा एक वाल — बुद्धि जीव भी वस्तुतत्व के रहस्य को समभ लेता है, यह इस में रही हुई स्वामाविक विलक्षणता है। प्रस्तुत सूत्र में भी इसी शैली का अनुसरण किया गया है। कहानों के द्वारा पाठकों को हिसा के परिणाम तथा व्यक्तियार के फल को बहुत अव्छी तरह से समभा दिया गया है। उजिभत्तक कुमार की इस कथा से प्रत्येक साधक व्यक्ति को यह शिक्षा प्राप्त करनी चाहिये कि किसी प्राणी को कभी भी सताना नहीं चाहिये और वेश्या आदि की कुसंगति से दूर रहने का सदा यत्न करना चाहिये। वेश्या की कुसंगति से उजिभत्तक कुमार को कितना भयंकर कप्य सन करना पड़ा था? यह उसके उटाहरण से थिइकुल स्पष्ट ही है। भर्न हिर ने ठीक ही कहा है कि — वेश्यासी मदनज्वाला. स्रोन्धनविविद्धिता।

कामिभिर्यत्र द्वयन्ते, यौवनानि धनानि च ॥

अर्थात् — वेदया यह रूपलावस्य से धशकती हुई कामदेव की ज्वाला है, इस में कामी पुष्प प्रतिदिन अपने यौवन और धन का हवन करके अपने जीवन की नष्ट कर लेते हैं।

इस अध्ययन के पढ़ने का सार भी यही है कि इस में कहानो रूप से दोगई अमूल्य शिक्षाओं को जीवन में लाकर अपने भीवध्य को उज्ज्वल बनाने का यथाराकि अधिक से अधिक यतन करना चाहिये क्योंकि मात्र पढ़ लेने से कुछ लाभ नहीं हुआ करता।

ेपचीगण आकाश में सानन्द विचरने में तभी समर्थ हो सकते हैं जब कि उन के पच-पर मजबूत और सहीसलामत हों। दोनों में से यदि एक पच -पर मां दुर्बल या निकम्ना है तो उसका स्वेद्धा -पूर्वक आकाश में विचरण नहीं हो सकता। इस लिये दोनों पक्षों का स्वस्थ और सबल होना उसके आकाश --विहार के लिये अत्यन्त आवश्यक है। ठोक उसी पकार साधक व्यक्ति के लिये जान और तदनुरूग किया-आवरण दोनों की आवश्यकता है अकेला जान कुछ भी कर नहीं पाता

<sup>(</sup>१) उमाम्यामेव पद्माभ्यां, यथा खे पद्मीणां गतिः। तथेव जानकर्मभ्यां, प्राप्यते शाइवर्ता गतिः॥ १॥

190 ]

#### श्री विपाक सुन्न

दिसरा अध्याय

यदि साथ में किया-श्राचरण न हो । इसी मान्ति श्रकेली किया-श्राचरण का भी कुछ मूल्य नहीं जब कि उसके साथ जान का सहयोग न हो । श्रतः ज्ञान — पूर्वक किया जाने वाला कियानुष्ठान श्राचरण ही कार्य—साधक हो सकता है। इसी लिये दीर्घदर्शी महर्षियों ने श्रपनी २ परिभाषा में उक्त सिद्धान्त का—"हान किया स्यां मोह्नः"—हत्यादि वचनों द्वारा मुक्त कग्रठ से समर्थन किया है।

सारांश यह है कि पतित-पावन भगवान् महावीर स्वामी ने "—दुः लजिनका हिंसा से बची श्रीर भगवती ऋहिंसा—दया का पालन करो, व्यभिचार के दूषण से ऋलग रही और सदाचार के भूषण से ऋपने की ऋलंकृत करो. एवं शान—पूर्वक कियानुष्ठान का ऋगचरण करते हुए ऋपने भीवण्य की उज्ज्वल, समुज्ज्वल एवं ऋत्युज्ज्वल बनाने का अय प्राप्त करो —'' यह उपदेश कथाओं के हारा संसार—वर्ती भन्य जीवों को दिया है, ऋतः शास्त्र—स्वाध्याय से प्राप्त शिचाएं जीवन में उतार कर ऋास्मा का अय साथन करना ही मानव जीवन का मुख्य उद्देश होना चाहिये। यह सब कुछ गुरु मुख द्वारा शास्त्र के अवण और मनन से हो सकता है। इसी लिये शास्त्रकारों ने बार श्रीर के अवण करने पर जोर दिशा है।

🔢 द्वितीय ऋष्याय समाप्त 🛭

# अथ तृतीय अध्याय

संसार का प्रत्येक प्राणी जीवन का ऋभिलाषी बना हुआ है, इसी लिये संसार की ऋन्य श्रमेकों वस्तुएं प्रिय होने पर भी उसे जीवन सब से ऋषिक प्रिय होता है। जीवन को सुखी बनाना उस का सब से बड़ा लह्य है, जिस की पूर्ति के लिये वह ऋनेकानेक प्रयास भी करता रहता है।

मानव प्राणी को सुख की जितनी चाह है उस से ज़्यादा दु.ख से उसे पृणा है। दुःख का नाम सुनते ही वह तिलमिला उठता है। इस से (दु.ख से) बचने के लिये वह बड़ी से बड़ी कठोर साधना करने के लिये भी सन्तद्ध हो जाता है। तालार्य यह है कि सुखी की प्राप्त करने और दुःखों से विमुक्त होने की कामना प्रत्येक प्राणी में पाई जाती है। इसी लिये विचारशील पुरुष दु.ख को साधन—सामधी को श्रपनाने का कभो यत्न नहीं करते प्रत्युत सुख की साधनसामधा को श्रपनाते हुए श्राधिक से अधिक आध्वस्ताविद्यास की ओर बढ़ने का निरन्तर प्रयास करते रहते हैं।

संसार में दो प्रकार के प्राणी उपलब्ध होते हैं, एक तो वे हैं जो—सभी सुखी रहना चाहते हैं, तुःख कोई नहीं चाहता—इस सिद्धान्त को हृदय में रखते हुए किसी को कभी दुःख देने की चेष्टा नहीं करते और जहां तक बनता है वे अपने सुखे का बिलदान करके भी दूसरों को सुखी बनाने का प्रयत्न करते हैं तथा "—सुखी रहे सब जीव जगत के, काई कभी न दुःख पावे—" इस पवित्र मावना से अपनी आत्मा को भावित करते रहते हैं। इस के विपरीत दूसरे वे प्राणी हैं, जिन्हें मात्र अपने ही सुख की चिन्ता रहती है, और उस की पूर्ति के लिये किसी प्राणी के प्राण्य यदि विनष्ट होते हों तो उन का उसे तिनक ख्याल भी नहीं आने पाता, ऐसे प्राणी आपने स्वार्थ के लिये किसी भी जबन्य आचरण में पीछे नहीं हटते, और वे पर पीड़ा और पर—दुःख को ही अपने जीवन का उहे देय बना लेते हैं. साथ में वे बुरे कर्म का फल बुरा होता है और वह अवद्य भोगना पड़ता है. इस पवित्र सिद्धान्त को भी अपने मस्तिक में से निकाल देते हैं। ऐसे मनुष्य अनेकों हैं और उन में से एक अभग्रपेन नाम का व्यक्ति भी है। प्रस्तुत तीसरे अध्ययन में इसी के बोवन व्यान्त का वर्णन किया गया है। उस का उपकम करते हुए स्वकार इस प्रकार वर्णन करते हैं

## मूल-'तबस्य उक्खेवो एवं खलु जम्बू ! तेणं कालेणं तेणं समएणं पुरिमताले सामं

(१) छाया -तृतीयस्योत्सेपः। एव खलु जम्बूः! तस्मिन् काले तस्मिन् समये पुरिमतालं नाम नगरमभवत्, ऋद्ववः तस्य पुरिमतालस्य नगरस्योत्तरपौरस्त्ये दिग्मागे ऋमोघदर्शि उद्यानम् । तत्र अमोघदर्शिना यशस्य आयतनमभवत्। तत्र पुरिमताले महावलो नाम राजाऽभूत्। तस्य पुरिमतालस्य नगरस्योत्तरपौरस्त्ये दिग्मागे देशपानते ऋटवीसंश्रिता, शालाटवी नाम चोरपल्स्यभवत्, विषम — गिरि-कन्दर — कोलम्बसंनिविष्टा, वंशी-कलंकपाकार-परिश्वन्ता, द्विजशैलविषमप्रपातपरिलोपगृद्धा, ऋभ्यन्तर — पानीया, सुदुर्लभजलपर्यन्ता, ऋनेक-खंडी, विदितजनदत्तनगमप्रवेशा, सुवहोरिष मोषव्यावर्तकजनस्य दुष्प्रध्यस्या चान्यभवत् । तत्र शालाटव्यां चोरपल्स्यां विजयो नाम चोरसेनापतिः परिवसति ऋषामिको यावत्, लोहितपाणिः, बहुनगरिनगतयशाः, शूरो, दृद्धाराः, साइधिकः, शब्दवेधी, ऋसिषष्टिप्रथममल्लः । स तत्र शालाटव्यां चौरपल्स्यां पञ्चानां चोरशतानामाष्टिपस्य यावत विहरति ।

197]

नगरे होत्था, रिद्ध०' । तस्त णं पुरिमतालस्स नगरस्स उत्तरपुरितथमे दिसीमाएं अमोहदंसी उज्जाले, तत्थ णं अमोहदंसिस्स जमलस्स आयथणे होत्था । तत्थ णं पुरिमताले महन्यले णामं राया होत्था । तस्स णं पुरिमतालस्स णगरस्स उत्तरपुरित्थमे दिसीभाएं देसप्पंते अडवीसंठिया सालाडवी णामं चारपल्ली होत्था, विसम!गरिकंदरकोलंबसांन्नविद्धा, वंसीकलंकपागारपरिकिल्ला, छिएणसेलविसमप्पनायफारहोवगुढा, अन्नितर—पाणिया, सुदुल्लभजलपेरंता, अणेगखएडी, विदितजणदिएणनिग्गमप्पवेसा, सुबहुयम्स वि क्वियस्स जणस्स दुप्पहंसा यावि हात्था । तत्य णं सालाइवीए चोरपल्लीए विजए णामं चोरसेणावती परिवर्सात, अहम्मिए जाव लोहियपाणी बहुणगरिणग्गतजसे, सरे, दढप्पहारे, साहसिते, सहबेही, असिलड्विपटमिल्लो । से णं तत्थ सालाइवीए चोरपल्लीए पंचएहं चोरसताणं आहेवचं जाव विहर्गत ।

पदार्थ - तच्चस्स - तृतीय प्रथ्ययन की । उक्लेवो - उत्तेष-प्रस्तावना पूर्ववत् जान लेनी चाहिए । पवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । जंबू ! - हे जम्बू ! । तेणं कालेणं - उस काल में तथा । तेणं समरणं - उस समय में । पुरिमताले - पुरिमताले । णामं - नामक । णगरे - नगर । होत्या - था । रिस्त - जोके ऋह-भवनादि के ऋषिक्य से युक्त, हितमित - भय से रहित तथा समृद्ध - धनधान्यादि से सम्पन्न, था । तस्स णं - उस । पुरिमतालस्स - पुरिमताल नामक । णगरस्स - नगर के । उत्तरपुरिधमे - उत्तर पूर्व । दिस्तीमाय - दिग्भाग में - दिशा में ऋषीत् ईशान कोण में । ऋमोहदंसी - ऋमोघदशीं नामक । उज्जाले - उद्यान था । तत्य णं - वहां पर । ऋमोहदंसिस्स - ऋमोघदशीं नामक । जक्लस्स - यच का । आययणे - ऋगयतन - स्थान । होत्या - था । तत्य णं - उस । पुरिमताले - पुरिमताले - पुरिमताले नगर में । महब्बले - महावल । णामं - नामक । रापा - राजा । होत्या - या । तस्स णं - उस । पुरिमतालस्स - पुरिमताल । णगरस्स - नगर के। उत्तरपुरियमे - उत्तरपूर्व । दिसीलाय - दिग्भाग में ऋषीत् ईशान कोण में । देसप्तं - देशप्रान्त - सीमा पर । ऋडवीसंठिया - ऋटवी में स्थित । सालाडवी - शालाटवी । णामं - नामक । चोरपल्ली - चोर -

<sup>(</sup>१) "- रिद्ध०--यहां की बिन्दु से जिस पाठ का ग्रहण सूत्रकार ने सूचित किया है उस को प्रष्ठ १३८ पर लिख दियां गया है ।

<sup>(</sup>२) " स्रहिम्मप " अधमेण चरतित्यधार्मिकः, यावत्करणात् - " स्रधम्मिहे " स्रतिशयेन निर्धमः अधिमिहे तिर्दिशकर्मकारित्वात् , "अधम्मक्खाई" अधमेमाख्यातुं शीलं यस्य स तथा, "अधम्माख्यात् गुप्" अधमेमिकं उत्ता — अनुमोदनं यस्यासावधमिन् । अधमेमिन् वा, " स्रधम्मप्लोई " अधमेमिन प्रलोकियतुं शीलं यस्यासावधमेपलोकी " अधम्मप्रतज्ञेण " अधमेपायेषु कर्मसु प्रकर्षेण रक्यते इति अधमेप्रतज्ञः " स्रधम्मस्तीलसमुद्रापारे " अधमे एव शीलं — स्वभावः , समुद्राचारक् , — यत् किंचनानुष्ठानं यस्य स तथा, "अधमम्मेणं चेव विक्ति कर्णमाणे" अधमेण — पापेन सावधानुष्ठानेतेष दहनाञ्चनिन् लिङ्झनादिना कर्मणा, विस्त वर्तनं, कर्ययन् — कुर्वाणो " हण्डिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिकं कुर्तिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिक्षिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिनेति स्वाद्रिन्द्रिनेति स्वाद्रिनेति स्व

रि९३

#### 'हिन्दी भाषा टीका सहित ।

पल्ली—चोरों के निवास का गुप्तस्थान ! होत्था—थी, जो कि ! विसमिगिरिकन्द्र —पर्वत की विषम-भयानक कन्दरा—गुफा के । कोलंब —पानाभाग—कि नारे पर । सिनिविद्वा—संस्थापित थी ! बंसी. कलंक —वांस की जाली की वनी हुई वाड़, तद्रूप । पानार—प्राकार-कोट से । परिकिखत्ता—परिवृक्ष- चिरी हुई थी । जिएण —विभक्त न्र्यांत न्रयने न्रवयों से कटे हुए । सेन —शेल —पर्वत के । विसम — विभम — कंचे नीचे । ध्यवाय —प्रपात —गढ़े, तर्रूप । फरिहोवगृद्धा—परिखा —खाई से युक्त । प्रिक्सितर—पाणिया—श्रन्तर्गत जल से युक्त ऋर्यांत् उसके अन्दर जल विद्यमान था । सुदुल्लभजलपेरंता—उसके वाहिर जल श्रत्यन्त दुर्लभ था । ऋषोग खंडी —भागने वाले मनुष्यों के मार्गभृत श्रनेकों गुप्तदारों से युक्त । विदित्तजणदिएण्निग्गमध्यवेसा—शत मनुष्य ही उस में से निर्गम श्रीर प्रवेश कर सकते थे, तथा । सुबहुयस्स वि—श्रनेकानेक । कृषियस्स —मोषव्यावर्तक —चोरों द्वारा सुर्वा हुई वस्तु को वापिस लाने के लिए उद्यत रहने वाले । जणस्स यावि —जन—मनुष्यों द्वारा भी । दुष्पहंसा—दुष्पवस्या श्रयीत् उस का नाश न किया जा सके, ऐसी । होत्या—थी । तत्य गां—विजय नामक । चोरसेखावाती—चोरसेना-पति—चोरपल्लीय —चोरपल्ली में । विजय गामं—विजय नामक । चोरसेखावाती—चोरसेना-पति—चोरों का नाथक । परिवसिति—रहता था, जो कि । श्रहम्मिय—अधार्मिक । जाव — यावत् । लाहियपाखी —लोहितपाया श्रयति उस के हाथ रक्त से लाल रहते थे । बहुण्यरिक्तानजसे— जिस की प्रसिद्धि श्रनेक नगरों में हो रही थी । सूरे—श्रुत्वीर । दढ़प्पहारे—हढ़ता से प्रहार करने वाला । साहसिते—साहसी —साहस से युक्त । सहचेही—शब्दमेदी श्रयीत् शब्द को लह्य में रख कर वाल चलाने वाला । श्रासिलहिप्दयममल्ले—तलवार श्रीर लाठी का प्रथममन्दल—प्रधान-

स्वामित्व करता हुआ। जाव—यावत् । विहरित —समय विता रहाया ।

मृतार्थ — तृतीय अध्ययन की प्रस्तावना पूर्व की मान्ति ही जान लेनी चाहिए । दे
जम्बू! उस काल और उस समय में पुरिमताल नामक एक नगर था, जो कि ऋद्ध —मवनादि
की अधिकता से गुक्त, स्विमित—स्वचक (श्वान्तरिक उपद्रव) और परचक (बाह्य उपद्रव) के भय
से राहत और समृद्ध —धन धान्यादि से परिपूर्ण था। उस नगर के ईशान कोण में अमोघदर्शी
नाम का एक उद्यान था। उस उद्यान में अमोघदर्शी नामक यत्त का एक आयतन-स्थान
था। पुरिमताल नगर में महाबल नाम का राजा राज्य किया करता था।

चोरपवलीय-चोरपव्ली में । पंचएइं चोरसतार्ए--पांच सौ चोरों का । श्राहेवच्चं - श्राधिपत्य-

योद्धा था । से एां -वह विजय नामक चोरसेनापति । तत्य साजाडवीय-उष्ट

नगर के ईशान कोण में सोमान्त पर स्थित अटवी में शालाटवी नाम की एक चोर— पल्ली (चोरों के निवास करने का गुध्त—स्थान) थी, जो कि पर्वतीय भयानक गुफाओं के प्रान्तभाग—किनारे पर स्थापित थी, बांस की बनो हुई बाइरूप प्राकार से परिवेष्टित-धिरी हुई थी। विभक्त—अपने अवययों से कटे हुए पर्वत के विषम (ऊ चे, नीचे) प्रपात—गर्त, तद्रूप परिखा-खाई बाली थी। उस के भीतर पानी का पर्याप्त प्रबन्ध था और उसके बाहिर दूर दूर तक पानी नहीं मिलता था। इसके अन्दर अनेकानेक खरडी—गुप्त द्वार (चोर दरवाजे) थे, और उस चोरपल्ली में परिचित व्यक्तियों का ही प्रवेश अथच निर्गमन हो सकता था। बहुत से मोषव्यावतंक—चोरों की खोज लगाने वाले अथवा चोरों द्वारा अपहत धनादि के वापिस खाने में उद्यत, मनुष्यां के द्वारा भी इस का नाश नहीं किया जा सकता था।

[तीसरा ऋध्याय

उस शालाटवी नामक चोरपल्ली में विजय नाम का चोरसेनापित रहता था, जो कि महा काथमी यावत् उस के हाथ खून से रंगे रहते थे, उस का नाम अनेक नगरों में फैला हुआ था। वह शूरवीर, दृढ़पहारी, साहसी, शब्दवेधी—शब्द पर बाण मारने वाला और तलवार तथा लाठी का प्रधान योद्धा था। वह सेनापित उस चोरपल्ली में चोरों का आधिपत्य—स्वामित्व यावत् सेनापित्व करता हुआ जीवन व्यतीत कर रहा था।

टीका — श्री जम्बू स्वामी ने श्री सुधर्मा स्वामी से विनम्न शब्दों में निवेदन किया कि भगवन् ! त्राप श्री ने विपाकद्व के प्रथम श्रुतस्कन्ध के दूसरे ऋध्ययन का जो ऋर्य सुनाया है, वह तो मैंने सुन लिया है। ऋब आप कृपया यह बतलाने का अनुयह करें कि श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने तीसरे ऋध्ययन का क्या ऋर्य कथन किया है , यह तीसरे ऋध्ययन की प्रस्तावना है, जिस को स्त्रकार ने मूलस्त्र में "तश्चस्त उक्लेबो" इस पदों द्वारा सूचित किया है । इस की वृध्यकार सम्मत व्याख्या "— तृतीयाध्ययनस्योत्वेषः प्रस्तावना वाच्या, सा चैवम् — "जह णं मंते! समणेणं भगवया जाव संयत्तेणं दुहिववागाणं दोचस्स उज्भपणस्स अयमष्टे परणित्ते, तश्चस्त णं मंते! के ऋहे परणित्ते (—" इस प्रकार है । श्रयीत् उत्वेष शब्द प्रस्तावना का परिचायक है । प्रस्तावना का उल्लेख ऊपर कर दिया गया है।

प्रस्तुत अध्ययन में श्री सुधर्मा स्वामी ने श्री जम्बू स्वामी की प्रार्थना पर जो कुछ, कथन किया है, उसका वर्णन किया गैंग है।श्री जम्बू स्वामी की जिजासा—पूर्ति के निमित्त तृतीय अध्ययन-गत अर्थ का —प्रतिपाद विषय का आरम्भ करते हुए श्री सुधर्मी स्वामी फरमाने लगे —

हे जम्बू ! जब इस अवसर्पिणी काल का चौथा आरा बीत रहा था, उस समय पुरिमताल नाम का एक सुप्रसिद्ध नगर था । जो कि नगरोचित समस्त गुणों से युक्त और बैभव — पूर्ण था उसके ईशान कोण में अमोघदशों नाम का एक रमणीय उद्यान था । उस उद्यान में अमोघदशीं नाम से प्रसिद्ध एक यदा का स्थान बना हुआ था।

पुरिमताल नगर का शासक महाबल नाम का एक राजा था। महाबल नरेश के राज्य की सीमा पर ईशान कोए में एक बड़ी विस्तृत अटबी थी। उस अटबी में शालाटबी नाम की एक चोरपक्षी थी।

वह चोरपह्ली पर्यंत की एक विषम कन्दरा के प्रान्त भाग—किनारे पर अवस्थित थी । वह वंशजाल के प्राक्तार (चारदीवारी) से वेष्टित और पहाड़ी खड़ों के विषम—मार्ग की परिखा से घिरी हुई घी । उस के मीतर जल का सुचार प्रवन्ध था परन्तु उस के बाहिर जल का अभाव था । भागने या भाग कर छिपने वालों के लिये उस में अनेक गुप्त दरवाज़े थे । उस चोरपल्ली में परिचितों को ही आने और जाने दिया जाता था । अधवा यूं कहें कि उस में सुपरिचित व्यक्ति ही आ जा सकते थे । अधिक क्या कहें वह शालाटवी नाम की चोरपह्ली चोरप्राही राजपुरुषों के लिये भी दुरिधाम अध्यस दुष्प्रवेश थी ।

इस चोरपह्नी में विजय नाम का चोरसेनापित रहता था। वह बड़े करूर विचारों का था, उसके हाथ सदा खून से रंगे रहते थे। उस के अल्याचारों से पीइत सारा प्रान्त उसके नाम से कांप उठता था। वह बड़ा निर्भय, बहादुर और सब का डट कर सामना करने वाला था। उस का प्रहार बड़ा तीव और अमोध निष्कल न जाने वाला था। शब्द — मेदी बाण के प्रयोग में वह बड़ा निपुषा था। तलवार और लाठी के युद्ध में भी वह सब में अप्रेसर था। इसी कारण वह ५००

चोरों का मुखिया बना हुआ था। पांच सौ चोर उस के शासन में रहते थे। शालाटवी का निर्माण् ही कुछ ऐसे ढंग से हो रहा था कि जिस के बल से वह सब प्रकार से अपने को सुरिद्धत र्क्खे हुए था।

चोरपल्ली के सम्बन्ध में सूत्रकार ने जो विशेषण दिये हैं, उन की व्याख्या निम्नोक्त है-

"— विस्तम-गिरि-कन्द्र-कोलंब — सिश्निविट्ठा — विषमं यद्गिरेः कन्दरं-कुहरं तस्य यः कोलम्बःप्रान्तस्तत्र सिश्निविट्ठा -सिश्नविश्विता या सा तथा, कोलंबो हि लोके ऋवनतं वृद्धशाखाममुच्यते इद्दोपचारतः
कन्द्रप्रान्तः कोलंबो व्याख्यातः —" ऋषीत् विषम भयानक को कहते हैं। गिरि पर्वत का नाम है।
कन्द्रा शब्द गुक्ता का परिचायक है। कोलम्ब शब्द से किनारे का बोध होता है। सिश्नविश्वित
का ऋषी है — संस्थापित । ताल्पर्य यह है कि चोरपल्ली की स्थापना भयानक पर्वतीय कन्द्राञ्चीगुक्ताओं के किनारे पर की गई थी। भीषण कन्द्राञ्चों के प्रान्त—भाग में चोरपल्ली के निर्माण का
उद्देश यही हो सकता है कि उस में कोई शत्रु प्रवेश न कर सके श्रीर वह खोजने पर भी किसी
को उपलब्ध न हो सके और यदि कोई वहां तक जाने का साहस भी करे तो उसे मार्ग में ऋनेकविष
वाधाओं का सामना करना पड़े, जिस से वह स्वयं ही हतीत्साह हो कर वहां से वापिस लौट जाए।

कोलम्ब शब्द का अर्थ है — भुकी हुई वृक्ष की शाखा का अप्रभाग । परन्तु प्रस्तुत प्रकरख में उपचार (लक्षणा) से कोलम्ब का अर्थ कन्दरा का अप्रभाग अर्थात् किनारा प्रहण किया गया है।

"—वंसी-कलंक-पागार-परिकि बन्ता — वंशीकलंका-वंशजालमयी वृत्तिः, सेव प्राकारस्तेन परिचित्ता-वेष्टिता या सा तथा — "अर्थात् उस चोरपल्ली के चारों ओर एक वंशजाल (वांसों के समृह) की वृत्ति—वाड़ बनी हुई थी जो कि वहां चोरपल्ली की रत्ता के लिये एक प्राकार का काम देती थी। तात्पर्य यह है जिस प्रकार किले के घारों ओर प्राकार-कोट (चार दीवारी) निर्मित किया हुआ होता है, जो कि किले को शबुओं से सुरक्षित रखता है, इसी भांति चोरपल्ली के चारों ओर भी बांसों के जाल से एक प्राकार बना हुआ था जो कि उसे शबुओं से सुरिचित रखे हुए था।

"— ख्रिएण-सेल-विसम-प्यवाय-फिरिहोवगूढा—छिन्नो विभक्तोऽनयवान्तरापेक्षया यः शैलस्तस्य सम्बन्धिनो ये विपमाः प्रपाताः-गर्तास्त एव परिखा तयोपगूढ़ा-वेष्टिता या सा तथा—"अर्थात् छिन्न का अर्थ है कटा हुआ, या यूं कहें-अपने अवयवों-हिस्सों से विभक्त हुआ। शैल पर्वत का नाम है। विषम भीषण् या ऊंचे नीचे को कहते हैं। प्रपात शब्द से गढ़े का बोध होता है। खाई के लिये परिखा शब्द प्रयुक्त होता है। तात्यर्थ यह है कि पहाड़ों के टूट जाने से वहां जो भयंकर गढ़े हो जाते हैं, वे ही उस चोरण्झी के चारों और खाई का काम दे रहे थे।

पहले ज़माने में राजा लोग अपने किलें आदि के चारों स्रोर खाई खुदवा दिया करते थे। खाई का उद्देश्य होता था कि जब शत्रु चारों स्रोर से स्राकर थेरा डाल दे तो उस समय उस खाई में पानी भर दिया जाए, जिस से शत्रु जल्दी जल्दी किले स्रादि के स्रन्दर प्रवेश न कर सके। इसी भान्ति चोरपल्ली के चारों स्रोर भी विशाल तथा विस्तृत पर्वतीय गर्त बने हुए दे, जो परिखा के रूप में होते हुए उसे (चोरपल्ली को) भावी संकटों से सुरिच्तित रख रहे थे।

"— ऋषोगखंडी — अनेका नश्यतां नरायां मार्गभूताः खग्डयोऽपद्वाराणि यस्यां साऽनेकखग्डी —"
अर्थात् उस चोरपल्ली में चोरों के भागने के लिये बहुत से गुप्तद्वार थे । गुप्तद्वार का अभिषाय चोर — दर्बाज़ी से हैं । चोरपल्ली में गुप्तद्वारों के निर्माण का अर्थ या कि — यदि चोरपल्ली किसी समय प्रवल शत्रुयों से आक्रान्त होजाए तब शत्रुयों की शक्ति अधिक और अपनी शक्ति कम होने के कारण वहां से सुगमता-पूर्वक भाग कर ऋपना जीवन बचा लिया जाए !

"विदित-ज्ञण-दिगण-निग्गम-ण्यवेसा—विदितानामेव प्रत्यिमज्ञातानां जनानां दत्तो निर्गमः प्रवेश्व यस्यां सा तथा —" अर्थात् उस चौरणली के अधिकारियों को ओर से वहां के प्रतिहारियों को यह कड़ी आजा दे रखी थी कि चौरपली में परिचित —विश्वासपात्र व्यक्ति ही प्रवेश कर सकते हैं, और परिचित ही वहां से निकल सकते हैं। अधिकारियों की ऐसी आजा का अभिप्राय इतना ही है कि कोई राजकीय गुप्तचर चौरपली में प्रवेश न कर पाए और वहां से कोई बन्दी भी भाग न जाए। इन विशेषणों द्वारा वहां के अधिकारियों की योग्यता, दीर्घदर्शिता, रज्ञासाधनों की ओर सतकता एवं अनुशासन के प्रति हड़ता का पूरा पूरा परिचय मिल जाता है।

"—कृवियस्त जगस्त दुप्पहंसा—" यहां पठित "कृवियस्त " के तथान पर "कृवियस्त" ऐसा पाठान्तर भी मिलता है। प्रथम "कृविय" पद को कोषकार देश्य पद (देश विशेष में प्रयुक्त होने वाला) बतलाते हैं श्रीर इसका—मोधव्यावर्तक श्रर्थात् चुराई हुई चीज की खोज लगा कर उसे लाने वाला—ऐसा श्रर्थ करते हैं। तथा दूसरा "कृविय" यह पद यौगिक है, जिस का श्रर्थ होता है— कुपित श्रर्थात् कोध से पूर्ण। तात्पर्थ यह है कि उस चोरपल्ली में शस्त्र श्रस्त्रादि का श्रीर सैनि-कों का ऐसा व्यापक बल एकत्रित किया गया था कि वह चोरपल्ली मोधव्यावर्तकों से या कोधित शत्रश्रों से भी प्रध्वस्या नहीं यी। दूसरे शब्दों में कहें तो —इन से भी उस चोरपल्ली का ध्वंस—नाश नहीं किया जा सकता था—यह कहा जा सकता है।

सूत्रकार ने "क्वियरस" का जो "सुबहुयस्स" यह विशेषण दिया हैं, इस से तो चोरपल्ली के रक्षा—साधनों की प्रचुरता का स्पष्टतया परिचय प्राप्त हो जाता है। सारांश यह है कि मोषव्यावर्तकों या कोपाविष्ट व्यक्तियों की चाहे कितनी बड़ी संख्या क्यों न हो फिर भी वे चोर-पत्नी पर अधिकार नहीं कर सकते ये और ना ही उसको कुछ हानि पहुँचा सकते थे।

इन सब बातों से उस समय की परिस्थिति पर अञ्द्या प्रकाश पड़ता है। ऐसी अटिव-यों में लोगों का त्राना जाना कितना भयअस्त और आपिति—जनक हो सकता था शहस का भी अनुमान सहज में ही किया जा सकता है।

"ऋहम्मिष जाव लोहियपाणी"—यहां पटित—जाव-पावत्—पद से "श्रधम्मिहे, श्रधम्मक्खाई, श्रधम्माणुष, श्रधम्मपलोई, श्रधम्मपलज्जेण, श्रधम्मसीलसमुदायारे, श्रधम्मेणं चेव विश्ति क्रणेमाणे विहरह हणछिन्दभिन्द्वियत्तप्"—इन पदों का ग्रहण करना स्त्रकार को श्रभिमत है। श्रधमीं श्रादि पदों की व्याख्या निम्नोक्त है—

- (१) अधर्मी--द्रथर्म-(पाप) पूर्ण त्राचरण करने वाला ।
- (२) आधर्मिष्ट -- ऋत्यधिक अधार्मिक ऋथवा ऋधर्म ही जिस को इष्ट-प्रिय है।
- (३) ऋधर्माख्यायी- ऋधर्म का उपदेश देनाही जिसका स्वभाव बना हुआ है।
- (४) श्रथमानुत या श्रथमानुग धर्म शून्य कार्यों का अनुमोदन-समर्थन करने वाला अथवा अधर्म का अनुगमन अनुसरण करने वाला अर्थात् अधर्मानुयायी ।
- (४) ऋधर्म प्रलोकी ऋधर्म को उपादेयरूप से देखने याला ऋगीत् ऋधर्म ही उपादेय-भदश करने योग्य है, यह मानने वाला !
  - (६) श्राधम-प्राजन-धर्म-विरद्ध कार्यों से प्रसन्न रहने वाला।
  - (७) श्रथमंशील-समुदाचार-- अधर्म करना ही जिस का शील--स्वभाव श्रीर समुदाचार-

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

१९७

ऋाचार-व्यवहार बना हुन्ना हो ।

- (न) ऋथमेंण चैव वृत्तिं कल्पयन् का भाव है, श्रधमं के द्वारा ही अपनी वृत्ति आजीविका चलाता हुआ । तात्पर्य यह है कि विजयसेन चोरसेनापति जहां पापपूर्य विचारों का धनी था. वहां वह अपनी उदर-पूर्ति और अपने परिवार का पालन पोपण भी हिंसा, असत्य, चौर्यकर्म आदि अधर्म— पूर्ण व्यवहारों से ही किया करता था।
- (९) हनछिन्द्भिन्द्विकर्तक इस विशेषण में सूत्रकार ने विजयसेत चौरसेनापति के हिंसक एवं आततायी जीवन का विशेष रूप से वर्णन किया है। वह अपने साथियों से कहा करता या कि—हन इसे मारो, ब्रिन्ड इस के दुकड़े २ कर दो, भिन्द इसे कुन्त (भाला) से भेदन करो-फाड़ डालो, इस प्रकार दूसरों को प्रेरणा करने के साथ २ वह चौरसेनापित स्वयं भी लोगों के नाक और कान आदि का विकर्तक—काटने वाला बन रहा था।
- (१०) लोहित पाणी प्राणियों के ग्रंगोपांगों के काउने से जिसके हाथ खून से रंगे रहते थे। तास्पर्य यह है कि चोरसेनापित का इतना ऋधिक हिंसापिय जीवन था कि वह प्राय: किसी न किसी प्राणी का जीवन विनष्ट करता ही रहता था।
- (११) बहुनगरिनर्गतयसा अनेकों नगरों में जिस का यश-प्रसिद्धि फैला हुआ था। अर्थात् विजयसेन चोरसेनापित अपने चोरी आदि कुकर्मों में इतना प्रसिद्ध हो गया था कि उस के नाम से उस प्रान्त का बचा २ परिचित था। उस प्रान्त में उस के नाम की धाक मची हुई थी।
- (१२) शूर वीर का नाम है। वीरता अच्छे कर्मों की भी होती है और बुरे कर्मों की भी। परन्तु विजयसेन चोरसेनापित अपनी वीरता का प्रयोग प्रायः लोगों को लूटने और दु:ख देने में ही किया करता था।
- (१३) हुट्--प्रहार--जिस का महार (चीट पहुँचाना) हट्ता पूर्ण हो, अर्थात् जो हट्ता से प्रहार करने वाला हो, उसे हट्प्रहार कहते हैं।
- (१४) साहसिक वह मानसिक शक्ति जिस के द्वारा मनुष्य दृद्ता पूर्वक विपत्ति आदि का सामना करता है, उसे साइस करते हैं । साइस का ही दूसरा नाम हिम्मत है। साइस से सम्पन्न व्यक्ति साईसिक कहलाता है।
- (१५) शब्दवेधी उस व्यक्ति का नाम है जो विना देखे हुए केवल शब्द से दिशा का ज्ञान प्राप्त कर के किसी भी वस्तु को बींधता हो।
- (१६) ऋसियष्टिप्रथममल्ल विजयसेन चोरसेनापित ऋसि तलवार के और यष्टि-लाठी के चलाने में प्रथममल्ल था। प्रथममल्ल का ऋर्य होता है प्रधान योद्धा।

त्राचार्य त्रमयदेव सूरि के मत में ""श्रासियष्टि" एक पद है और वे इसका अर्थ खड़ालता-तलवार करते हैं।

"श्राहेवचं जाव विहरित" - यहां - पठित जाव-यासन् - पद से - "पोरेवचं, सामिन्दं, महित्तं, महत्तरगरां, श्राणाइसरसेणावचं" इन पदो का प्रहण करना सूत्रकार को अभिभत है। श्राधिपत्य श्रादि पदो की व्याख्या इस प्रकार है --

<sup>(</sup>१) "अस्तिलाट्ट पटममल्से" — त्ति असियष्टि: खङ्गलता, तस्यां प्रथमः आदाः प्रधान इत्यर्थः, मन्नो योदा यः स तयेति वृत्तिकारः।

#### श्रो विपाक सूत्र —

[ तीसरा ऋष्याय

- (१) ऋाधिपत्य ऋधिपति राजा का नाम है, उस का कर्म आधिपत्य कहलाता है। ऋथीत् राजा लोगों के प्रभुत्व को आधिपत्य कहते हैं।
- (२) पुरोवतित्व श्रागे चलने वाले का नाम पुरोवर्ती है । पुरोवर्ती-मुख्य का कर्म पुरोवर्तित्व कहलाता है, ऋर्योत् मुख्यत्व को ही पुरोवर्तित्व शब्द से अभिव्यक्त किया गया है।
- (३) स्वामित्व स्वामी नेता का नाम है। उस का कर्म स्वामित्व कहलाता है, ऋयीत् नेतृत्व का ही पर्यायवाची स्वामित्व शब्द है।
- (४) भर्नुःव-पालन पोपण करने वाले का नाम भर्ता है । उसका कर्म भर्नुःव कहलाता है । भर्नुःव को दूसरे शब्दों में पोषकत्व से भी कहा जा सकता है ।
- (५) महत्तरकत्व उत्तम या श्रेष्ठ का नाम महत्तरक है। उसका कर्म महत्तरकत्व कहलाता है। महत्तरकत्व कहें या श्रेष्ठत्व कहें यह एक ही बात है।
- (६) आह्रेश्वरसैनापत्य—इस पद के—"आह्रायामीश्वरः आह्रेश्वरः आह्राप्रधानः, आह्रेश्वरक्षासी सेनापातः आह्रेश्वरसेनापतिः, तस्य भावः कर्म वा आह्रेश्वरसेनापत्यम् । अथवा— आह्रेश्वरस्य आह्राप्रधानस्य पत् सेनापत्यं तदाह्रेश्वरसेनापत्यम्" इन विप्रहो से दो अर्थ निष्यन होते हैं। वे निम्नोक्त हैं—
- (१) जी स्वयं ही आजिश्वर है और स्वयं ही सेनापित है, उसे आजिश्वरसेनापित कहते हैं। उस का भाव अथवा कर्म आजिश्वरसेनापत्य कहलाता है। आजिश्वर राजा का नाम है। सेना के संचालक को सेनापित कहा जाता है।
- (२) आत्रेश्वर का जो सेनापति उसे आत्रेश्वरसेनापति कहते हैं, उसका भाव अथवा कर्म आत्रेश्वरसेनापत्य कहलाता है।

प्रस्तुत प्रकरण में स्त्रकार को प्रथम ऋषं ऋभिमत है, क्योंकि विजयसेन चोरसेनापति स्वयं ही चोरपक्षी का राजा है, तथा स्वयं ही उसका सेनापति बना हुआ है।

प्रस्तुत सूत्र में शालाटवी नामक चोरपङ्गी का विवचन तथा चोरसेनापित विजयसेन की प्रभुता का वर्णन किया गया है । ऋव ऋषिम सूत्र में विजयसेन चोरसेनापित के कुक्तत्यों का वर्णन किया जाता है—

# मूल-- ' तते गां से विजए चोरसेगावती बहुणं चोराण य पारदारियाण य गंठि-भेयगाण य संधिद्धेयगाण य खंडपट्टाण य अन्नेसिं च बहुणं छिन्न-भिन्न-बाहिराहियाणं

(१) छुाया—ततः स विजयः चोरसेनापितः बहूनां चौराणां च पारदारिकाणां च प्रनिथ—
पेदकानां च सन्धि च्छेदकानां च खंडपट्टानां चान्येषां च बहूनां छिन्नभिन्ननिष्कृतानां छुटङ्कश्राप्यभवत् ।
ततः स विजयदचौरसेनापितः पुरिमतालस्य नगरस्योत्तरपौरस्त्यं जनपदं बहुभिर्श्रामघातेश्च, नगरघातेद्रच गोप्रह्णैश्च,
बन्दिप्रहण् श्च, पान्यकुट श्च, खत्तखननेश्चोत्पीडयन् २ विधर्मयन् २ तर्जयन् २ ताडयन् २ निःस्थानान्
निर्धनान् निष्कणान् कुर्याणो विहरित । महाबलस्य राजः स्रभीक्णं २ कल्पायं एहाति । तस्य
विजयस्य चौरसेनापतेः स्कन्दश्रीः नाम भार्याऽभवद् स्रहीन० । तस्य विजयचौरसेनापतेः पुत्रः स्कन्दश्रियो
मार्याया स्रात्मजः स्रभमसेनो नाम दारकोऽभवद् , स्रहीनपरिपूर्णपञ्चिन्द्रय—शरीरो विज्ञातपरिण्यतमात्रः
यौवनकमनुप्राप्तः।

[ १९९

कुडंगे यावि होत्था, तते णं से विजय चोरसेणावई पुरिमतालस्स गागरस्स उत्तरपुरिथिमिन्लं जगवयं बहुिहं गामघातेहि य नगरघातेहि य गोग्गहणेहि य बंदीग्गहणेहि य पंथकोड्डे हि य खनखणणेहि य स्रोवीलेमाणे २ विहम्मेमाणे २ तज्जेमाणे २ तालेमाणे २ नित्थाणे निद्धणे निक्कणे करेमाणे विहरित, महब्बलस्स रणणे स्रामक्खणं २ कप्पायं गेणहित ! तस्स णं विजयस्स चोरसेणवहस्स खंदिसरी गामं भारिया होत्था, ऋहीण०। तस्स णं विजयचोरसेणान वहस्स पुत्ते खंदिसरीए भारियाएं स्रन्तए स्रभग्गसेणे नामं दारए होत्था, ऋहीणपडिवृणणापंचिवियसरीरे विष्णायपरिणयमित्ते जोव्वणगमणुपन्ते।

पदार्थं -तते एं -तदनन्तर । से -वह । विजय - निजय । चोरसेएावती - चोरसेनापति-चोरों का सेनापति नेता ! वहूणं — ऋनेक । चोराण य - चोरों । पारदारियाण य -- परस्त्रीलम्पटों । गंडिभेयगाण य-प्रनियभेदकों - गांठ कतरने वालों । संधिछ्यगाण य - सन्धिछेदकों-सान्ध लगाने वालों। खंडपट्टारण य - जिन के ऊपर पहरने लायक पूरा वस्त्र भी नहीं, ऐसे जुल्लारी, अन्यायी धूर्त वगैरह । श्रन्नेसि च-श्रन्य । बहुर्गं -श्रनेक । क्रिन्न - छिन्न - जिन के इस्त श्रादि , अवयव काटे गये हों । भिन्न - भिन्न - जिनके नासिका ऋदि अवयव काटे गये हों। बाहिरादियाएं - वहिष्कृत -जो नगर ऋादि से बाहिंग् निकाल दिये गये हों, ऋषवा—जो शिष्ट मण्डली से बहिष्कृत किये गये हों, उन के लिये । कुडंगे-कुटङ्क था, अर्थात् वंशगहन (बांस के वन। के समान गोपक - रज्ञा करने वाला या । तते णं - तदनन्तर । से विजय वह विजय । चोरसेणावई - चोरसेनापति । पुरिमतालस्त्र -पुरिमताल । नगरम्स - नगर के । उत्तरपुरिधमिल्तं - ईशान कोस्पत् । जगवयं -जनपद — देश को : बहुहिं – अनेक । गामघातेहि य – यामो को नष्ट करने से । नगरधातेहि य – नगरों का नाश करने से । गोग्गहरों हि य -गाय श्रादि पशुत्रों के ऋपहरण से - चुराने से । बंदिग्ग-हरों हि य - केंद्रियों का अपहरण करने से । पंथकों हे हि य - पिथकों को लूटने से । खत्तखणणें हि य -खात (पाड़) लगा कर चोरी करने से। स्त्रोबीतेमाणे २ —पीडित करता हुआ। विहम्मेमाणे २ — धर्म -- भ्रष्ट करना हुआ । तज्जेमारो -- तर्जित -- तर्जना -- युक्त करता हुआ । तासेमारो २ -- चाबुक आदि से ताडित करता हुन्ना । नित्थाणे --स्थानरहित । निद्धणे --निर्धन --धनरहित । निक्कणे --निष्कण-धान्यादि से रहित करता हुआ तथा । महब्बस्लस्स – महावल नाम के । रएगो – राजा के । कप्पायं – राजदेय कर -महबूल को ! अभिकवर्ण र -वारम्बार । गेएहति -प्रहण करता था । तस्स णं - उस विजयस्स – विजय नामक । चोरसेगावद्रस — चोरसेनापति खंद(सरी- स्कन्दश्री । की जामं - नामक । भारिया - भार्म । होत्था - यो । श्रहीग्र० - जो कि स्रन्यून एवं निर्दोष पञ्चेनिद्वय शरीर हे युक्त थी । तस्स ग्रं- उस । विजयचोरसेगा बहस्स - विजय नामक चोरसेनापति का । पुत्त - पुत्र । खंदस्तिरीय-स्कन्दश्री । भारियाय-भाषी का । श्रात्तव-श्रात्मज । श्रहीणपडि-पुराशपंचिन्दियसरीरे - अन्यून एवं निर्दोष पांच इन्द्रिय वाले शरीर से युक्त । अभग्नसेगी - अभग्नसेन । नामं - नाम का । दारय - बालक । होत्था - था, जोकि । विष्णापपरिणय मित्ते - विद्यात - विरोष ज्ञान रखने वाला एवं बुद्धि त्र्यादि को परिपक्ष अवस्था को प्राप्त किये हुए था और । जाटबण-गमणुपत्ते -- युवावस्था को प्राप्त किये हुए था ऋर्थात् बुद्धिमान् ऋथव युक्क था । मूलार्थ-तदनन्तर वह विजय नामक चारसेतासित अनेक चोर, पारदारिक- परस्त्री- लम्पट, प्रन्थिभेद्क (गांठ कतरने वाले), सन्धिच्छेदक (मांध लगाने वाले), जुआरी, धूर्त तथा अन्य बहुत से छिन्न--हाथ आदि जिनके काटे हुए हैं, भिन्न--नासिका आदि से रहित और बहि-च्छत किये हुए मनुष्यों के लिए कुटङ्क-श्राश्रयदाता था।

वह पुरिमताल नगर के ईशान हो एगत देश को अने क प्रामचात, नगरचात, गोहरण, बन्दी—प्रहण, पिक—जर्नों के धनादि के अपहरण तथा सेंध का खनन, अर्थात् पाड़ लगाकर चोरी करने से पीड़ित, धर्मच्युत, तर्जिन, ताडित—ताडतायुक्त एवं स्थान—र्राहत, धन और धान्य से रहित करता हुन्या, महावल नरेश के राज—देय कर—महसून को भी वारम्बार स्वयं प्रहण करके समय व्यतीत कर रहा था।

उस विजय नामक चोरमेनापित की स्कन्दश्रो नाम की निर्दोष पांच इन्द्रियों वाले शरीर से युक्त परमसुन्दरा भायी थी, तथा विजय चोरसेनापित का पुत्र स्कन्दश्री का आत्मज अभग्नसेन नाम का एक बालक था, जो कि अन्यून एवं निर्दोष पांच इन्द्रियों से युक्त अर्थात् संगठित शरीर वाला, विज्ञात—विशेष ज्ञान रखने वाला और बुद्धि आदि की परिपक्वता से युक्त एवं युवावस्था की प्राप्त किये हुए था।

टीका - प्रस्तुत सूत्र - पाठ में चोरसेनापित विजय के कृत्यों का दिग्दर्शन कराया गया है तथा साथ में उसकी समयज्ञता एवं दीघदर्शिता को भी सूचित कर दिया गया है !

विजय ने सोचा कि जब तक मैं अनाथों की सहायता नहीं करूंगा तब तक मैं अपने कार्य में सफल नहीं ही पाऊंगा । एतद्र्य वह अनाथों का नाथ और निराधितों का आश्रय बना। उसने अङ्गोपाङ्गों से रहित व्यक्तियों तथा वहिष्कृत दीन — जनों की भरसक सहायता की, इस के अतिरिक्त स्वकार्य — सिद्धि के लिए उस ने चोरों, गांठकतरों, पर — स्त्री — लम्पटों और जुआरी तथा धूनों को आश्रय देने का यत्न किया। इस से उस का प्रभाव इतना बढ़ा कि वह प्रान्त की जनता से राजदेय कर को भी स्वयं प्रहण करने लगा तथा राजकीय प्रजा को पीड़ित, तर्जित और संत्रस्त करके उस पर अपनी श्रक जमाने में सफल हुआ।

विचार करने से जात होता है कि वह सामधिक नीति का पूर्ण जानकार था, संसार में लुटेरे ऋौर डाकू किस प्रकार अपने प्रमाव तथा आधिपत्य को स्थिर रख सकते हैं ? इस विषय में वह विशेष निपुण था।

"पारदारियाण-पारदारिकाणां"—इत्यादि शब्दों की व्याख्या निम्नोक है-

"—पारदारियाण —परस्त्रीलम्पटानां —" ऋर्थात् जो व्यक्ति दूसरी की हित्रयों से ऋपनी वासना को तृप्त करता है, या यूं कहें कि पर हित्रयों से मेथुन करने वाला व्यक्तिचारी पारदारिक कहलाठा है।

"- गंडिभेयगाण - यन्थीनां भेदका:-यन्थिभेदकाः तेषां - " अर्थात् जो लोग कैंची आदि से लोगों की यन्थियें - गाठें कतरते हैं, उन्हें यन्थिभेदक कहा जाता है। टीकाकार श्री अभयदेव स्रि द्वारा की गई - धुर्यु रादिना ये प्रन्थीः छिन्दन्ति ते प्रन्थिभेदकाः, इस व्याख्या में प्रयुक्त धुर्धु राब्द का कोषकार - स्अर की आवाज - ऐसा अर्थ करते हैं। इस से "- स्अर की आवाज जैसे शब्दों से लोगों को डरा कर उनकी गांठें कतरना -" यह अर्थ किलत होता है।

"—सन्धिक्रेयाण —ये भित्तिसन्धीन् भिन्दन्ति ते सन्धिक्रेदकाः —" अर्थात् सन्धि राष्ट्र के अनेकानेक अर्थ होते हैं, परन्तु प्रस्तुत —प्रकरण में सन्धि का अर्थ है—दीवारों का जोड़। उस जोड़ का भेदन करने वाले सन्धिक्रेदक कहलाते हैं।

"खगडपहाण — खगडः अपरिपूर्णः पटः परिधानपटो येथां मद्यद् तादिव्यसनाभिभूततया परिपूर्णपरि-धानाभाष्तेः ते खगडपटाः — द्यू तकारादयः , अन्यायव्यवहारिणः इत्यन्ये, धूर्ता इत्यपरे — " अर्थात् खगड का अर्थ है —अपरिपूर्ण — अपूर्ण (अधूरा)। पट्ट कहते हैं — पहनने के वस्त्र की । मदिरा — सेवन एवं जूआ आदि व्यसनों में आसक रहने के कारण जिन को वस्त्र भी पूरे उपलब्ध नहीं होते, उन्हें खगडपट कहते हैं। या यूं कहें कि खगडपट द्यू तकार-जुआरी या मदिरासेवी-शराबी का नाम है।

कोई कोई आचार्य खरडपट राज्द की व्याख्या "अन्याय से व्यवहार—व्यापार करने वाले —" ऐसी करते है, और कोई २ खरडपट का अर्थ "धूर्त" भी करते है। चालवाज़ या धोखा देने वाले को धूर्त कहा जाता है।

"क्षिनिभएणवाहिराहियाणं — क्षिन्ना हस्तादिषु भिन्नाः नासिकादिषु "— बाहिराहि य—" सि नगराद् बहिष्कृताः, अयवा बाह्याः स्वाचार — परिभ्रं शाद् विशिष्टजनबहिवर्तिनः, " अहियां ति अहिता ग्रामादिदाहकत्वाद् , अतः द्वन्दस्तेषाम् —' अर्थात् इस समस्त पद में तीन अथवा चार पद है। जैसे कि — (१) छिन्न (२) मिन्न (३) विहराहित अथवा बाह्य और (४) अहित। छिन्न शब्द से उन व्यक्तियों का ग्रहण होता है, जिन के हाथ आदि कटे हुए हैं। मिन्न शब्द — जिन को नासिका आदि का मेदन हो चुका है—इस अर्थ का बोधक है। नगर से बहिष्कृत — बाहिर निकाले हुए को विहराहित कहते हैं। आचार-भ्रष्ट होने के कारण जो शिष्ट मण्डली— उत्तम जनों से बहिर्वर्ती — वहिष्कृत हैं, वे वाह्य कहलाते हैं। अहितकारी अर्थात् ग्रामादि को जला कर जनता को दुःख देने वाले मनुष्य आहित शब्द से अभिन्यक्त किये गये हैं।

"कुडंग—कुटङ्क इव कुटङ्कः—वंशगहनिमव तेथामावरकः—गोपकः—" अर्थात् बांसी के बन का नाम कुटङ्क है । कुटङ्क प्रायः गहन (दुर्गम) होता हैं, उस में जब्दी २ किसी का प्रवेश नहीं हो पाता । चोरी करने वाले और गांठें कतरने वाले लोग इसी लिए ऐसे स्थानों में अपने को छिपाते हैं, जिस से अधिकारी लोगों का वहां से उन्हें पकड़ना कठिन हो जाता है ।

सूत्रकार ने विजयसेन चोरसेनापित को कुटक कहा है। इस का ऋभिमाय यही है कि जिस तरह बांसों का वन प्रद्यन्त रहने वालों के लिए उपयुक्त एवं निरापद स्थान होता है, वेसे ही चोरसेनापित परस्त्रीलम्पट और मन्धिभेदक इत्यादि लोगों के लिये बड़ा सुरक्षित एवं निरापद स्थान था। तात्पर्य यह है कि वहां उन्हें किसो प्रकार की चिन्ता नहीं रहती थी। ऋपने को वहां वे निभय पाते थे।

"गामघाते हि"---इत्यादि पदों की व्याख्या निम्नोक्त की जाती है---

- (१) प्रामघात—घात का ऋर्य है नाश करना। प्रामी-गांवों का घात, प्रामघात कहलाता है। तालर्य यह है कि प्रामीण लोगों की चल (जो वस्तु इधर उधर ले जाई जा सके, जैसे चान्दी, सोना हपया तथा वस्त्रादि) ऋरेर ऋचल (जो इधर उधर न की जा सके, जैसे मकानादि) सम्पत्ति को विजयसेन चोरसेनापति हानि पहुँचाया करता या। एवं वहां के लोगों को मानसिक, वाचनिक एवं कायिक सभी तरह की पीड़ा और व्यथा पहुँचाता था।
- (२) नगरधात्—नगरी का घात —नाश नगरघात कहलाता है, इस का विवेचन मामघात की भान्ति जान लेना चाहिए।
  - (३) गोशहरा गो शब्द गो आदि सभी पशुत्रों का परिचायक है । गो का अहरा अपहरस

### श्रो विपाक सूत्र---

(चुराना) गोप्रहरण कहलाता है। तात्पर्य यह है कि —विजयसेन चोरसेनापति लोगों के पशुद्धों को चुरा कर ले जाया करता था।

- (४) बन्दिग्रहण् बन्दि शब्द से उस व्यक्ति का ग्रहण् होता है जिसे केंद्र (पहरे में बन्द स्थान में रखना, कारावास) की सज्जा दी गई है, केंद्री । बन्दियों का ग्रहण् — ऋपहरण् बन्दिग्रहण् कहलाता है। तात्पर्य यह है कि विजयसेन चोरसेनापति राजा के ऋपराधियों को भी जुरा कर ले जाता था।
- (५) पान्थकुंह—पान्थ शब्द से पथिक का बोध होता है। कुंह-उन को ताड़ित करना कहलाता है। तालप्य यह है कि विजयसेन चौरसेनापित मार्ग में ब्राने जाने वाले व्यक्तियों को धनादि छीनने के लिये पीटा करता था।
- (६) खर्सखनन खत्त यह एक देश्य-देशविशेष में बोला जाने वाला, पद है। इस का श्रर्थ है सेन्घ । सेन्घ का खनन खोदना खत्तखनन कहलाता है। तात्पर्य यह है कि विजयसेन चोरसेनापित लोगों के मकानों में पाड़ लगा कर चोरी किया करता था।

ग्रामधात, नगरधात, इत्यादि पूर्वोक्त कियाओं के द्वारा चोरसेनापित लोगों को दुःख दिया करता था । दुःख देने के प्रकार ही सूत्रकार ने — "श्रोबीलेमाए।" इत्यादि पदी द्वारा अभिव्यक्त किये हैं। उन की व्याख्या निम्नोक्त हैं—

- (१) उत्पोडयन् उत्कृष्ट पीड़ा का नाम उत्पीड़ा है। श्रर्थात् विजयसेन चोरसेनापति लोगों को बहुत दु:ख देता हुन्ना।
- (२) विश्वर्भयन् धर्म से रहित करता हुआ। तात्पर्य वह है कि दानादि धर्म में प्रवृत्ति धनादि के सद्भाव में ही हो सकती है। परन्तु विजयसेन चोरसेनापति लोगों की चल और अचल दोनों प्रकार की ही सम्पत्ति छीन रहा था, उन्हें निर्धन बनाता रहता था। तब धनाभाव होने पर दानादिश्म का नाश स्वामाविक ही है। इसी माव को सूत्रकार ने विधर्मयन् पद से अभिव्यक्त किया है।
- (३) तर्जयन्— तर्जना का ऋर्य है, डांटना, धमकाना, डपटना । ताःपर्य यह है कि विजयसेन चोरसेनापित लोगों को धमकाता हुआ या लोगों को याद रखो, यदि तुम ने मेरा कहना नहीं माना तो तम्हारा सर्वस्व छीन लिया जाएगा. इत्यादि दुर्यचनों से तर्जित करता हुआ।
- (४) ताडयन् -- ताडनः का श्रर्थ है कोड़ों से पीटना । तात्पर्य यह है कि विजयसेन चोरसेनापति कोगों की चाइकों से पीटता हन्ना।

"नित्यारो"-इत्यादि पदों का भावार्थ निम्नोक्त है-

- (१) निःस्थान स्थान से रहित ऋर्थात् विजय चोरसेनापति लोगों को उन के घर आदि स्थानों से निकाल देता था।
- (२) निर्धन—धन से रहित अर्थात् विजय चौरसेनापित लोगों को उनकी चल और श्रचल दोनों प्रकार की सम्पत्ति छीन कर धन से खाली कर देता था।
- (३) निष्करा—करण से रहित । करण का अर्थ है--गेहूं, चने आदि घान्यों के दाने । तात्पर्य यह है कि विजयसेन चौरसेनापति लोगों का समस्त धन छीन कर उन के पास दाना तक भी नहीं छोड़ता या ।

"क्रणायं"—पद की व्याख्या श्री श्रभयदेव सूरि ने —क्षल्यः उचितां य श्रायः — प्रजातो द्रव्यलाभः स कल्पायोऽतस्तम्—इन शब्दों के द्वारा की है। श्रयीत् कल्प का श्रर्थ है — उचित । श्रीर श्राय शब्द लाभ — श्रामदनी का बोधक है। ताल्पर्य यह है कि राजा प्रजा से जो यथोचित कर — महसूल

#### हिन्दी भाषा टीका सिहत ।

२०३

स्रादि के रूप में द्रव्य-धन प्रहण करता है, उसे कल्पाय कहते हैं । विजयसेन चोरसेनापति का इतना साहस बढ़ चुका था कि वह लोगों से स्वयं ही कर—महसूल प्रहण करने लग गया था।

सारांश यह है कि - प्रस्तुत सूत्र में यह स्पष्ट वर्णित है कि विजयसेन चोरसेनापित प्रजा को विपत्तिप्रस्त करने में किसी प्रकार की ढील नहीं कर रहा था। किसी की मेदनीति से, किसी को दर्रावीति से संकट में डाल रहा था, तथा किसी को स्थान — अष्ट कर, किसी की गाय, मैंस आदि सम्पत्ति चुरा कर पीड़ित कर रहा था। जहां उस का प्रजा के साथ इतना करूर एवं निर्देय व्यवहार था, वहां वह महाबल नरेश को भी चोट पहुँचाने में पीछे, नहीं हट रहा था। अनेकों बार राजा की लूटा, उसके बदले प्रजा से स्वयं कर वसूला। यही उस के जीवन का कर्तव्य बना हुआ था।

विजयसेन चोरसेनापति की स्कन्दशी नाम की बड़ी सुन्दरी भार्या थी श्रीर दोनों को सांसारिक अप्रानन्द बहुंचाने वाला अभग्नसेन नाम का एक पुत्र भी उनके घर में उद्योत करने वाला विद्यमान था। वह जैसा शरीर से इष्ट एवं पुष्ट था, वैसे वह विद्यासम्पन्न भी था।

"- श्रहीण ०-" यहां दिये गये बिन्दु से - "पिडिपुराण पंचिदियसरीरा, तक्ष्वण वंजन-गुणोवचेया - " से लेकर "- पियदंसणा सुरूवा - " यहां तक के पदों का भ्रहण करना स्त्रकार की ऋभिमत है। इन पदों की व्याख्या पृष्ठ १०५ के टिप्पण में को जा चुकी है।

"विग्रणाय —परिग्रयमिन्ते — इस पद की "— विद्यात-विद्यानमस्यास्तीति विद्यातः, परिग्रतः एव परिग्रतमात्रः — परिग्रितमापन्नः, विद्यातश्चासौ परिग्रतमात्रः — इति विद्यातपरिग्रतमात्रः । परिग्रितः — श्रवस्थाविशेष इति पावत् — " ऐसी व्याख्या करने पर" — विश्विष्ट ज्ञानवाले व्यक्ति का नाम विज्ञात है तथा श्रवस्थाविशेष — प्राप्त व्यक्ति को परिग्रतमात्र कहते हैं — " यह श्र्य होगा । प्रस्तुत प्रकरण में श्रवस्था — विशेष शब्द से वाल्यावस्था के अतिक्रमण के अनन्तर को श्रवस्था विविद्यात है। ताल्य यह है कि यौवनावस्था से पूर्व की श्रीर वाल्यावस्था के श्रवन्त की श्रर्यात् दोनों के मध्य की श्रवस्था वाले व्यक्ति का नाम परिग्रतमात्र होता है।

तथा "— विज्ञातं-श्रवसुद्धं परिश्वतमः त्रम्-श्रवस्थानन्तरं येन स तथा, वाल्यावस्था — मितकम्य परिज्ञातयौवनारम्भ इत्यर्थः —" ऐसी व्याख्या करने से तो विज्ञातपरिश्वतमात्र पद का "—कौमारावस्था व्यतीत हो जाने पर थौवनावस्था के प्रारम्भ को जानने वाला —" यह श्रर्थ निष्यन्त होगा ।

तथा—विग्णयपरिग्णयमिन्ते—ऐसा पाठ मानने पर और इस की—विश्व पव विश्वकः, स चासी परिग्णतमात्रश्च बुद्धचाविपरिग्णामापत्र पव विश्वकपरिग्णतमात्रः—ऐसी श्री अभयदेव सूरि कृत व्याख्या भान लेने पर अर्थ होगा —जो विश्व है अर्थात् विशेष ज्ञान रखने वाला है और जो बुद्धि श्रादि को परिग्णित को उपलब्ध कर रहा है। ताल्पर्य यह है कि बाल्यकाल की बुद्धि आदि का परित्याग कर यौवन कालीन बुद्धि आदि को जो प्राप्त हो रहा है।

अब सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में प्रस्तुत अध्ययन के प्रधान नायक की अप्रिम जीवनी का वर्णन करते हुए इस प्रकार कहते हैं —

# **मू**ल-'तेणं कालेखं तेखं समएगं समले भगवं० पुरिमताले नगरे समीसड़े,

<sup>(</sup>१) छु।या — तस्मिन् काले तस्मिन् समये अमर्गो भगवान् पुरिमताले नगरे समवस्रतः । परिषद् निर्गता । राजा निर्गतः । धर्मः कथितः । परिषद् राजा च प्रतिगतः । तस्मिन् काले तस्मिन् समये अमर्गस्य भगवतो महावीरस्य ज्येष्टोऽन्तेवासी गौतमो यावत् राजमार्गं समवगादः । तत्र बहुन्

ितीसरा श्रध्याय

परिसा निग्गया, राया निग्गन्नो, धम्मो कहिन्नो, परिसा राया य पिड्मन्नो। तेणं कालेणं तेणं समएणं समण्रस्त भगनन्नो महानीरस्त जेड्डे त्रंतेनासी गोयमे जान रायमग्नं समोगाहे तत्य णं बहवे हत्थी पासती, बहवे त्रासे, पुरिसे सन्नद्भबद्धकवए, तेसि णं पुरिसाणं मज्कमतं एगं पुरिमं पासति अवन्नोडय० जान उग्योसेज्जमाणं। तते णं तं पुरिसं रायपुरिसा पहमंसि चक्चरंसि निसियार्नेति २, ब्रह्ड चुल्लपिउए अग्गन्नो घाणंति २ कसप्पहारेहिं तालेमाणा २ कलुणं कागिणीमंसाइं खार्नेति खानित्ता हिरपाणं च पाएंति । तदाणंतरं च णं दोक्चंसि चक्चरंसि अट्ड चुल्लमाउयात्रो अग्मन्नो घाणंति २ एवं तक्चे चक्चरे अट्ड महापिउए, चउत्थे अट्ड महामाउयात्रो, पंचमे पुत्ते, छट्डे सुएहान्नो, सत्तमे जामाउया, ब्रह्मे ध्याब्रो, नवमे णत्तुया, दसमे णत्तुईन्नो, एक्कारसमे णत्तुयावई, वारसमे णत्तुहणीणो, तेरसमे पिडस्सियपतिया, चोहसमे पिडस्सियात्रो, सत्तरसमे पानियात्रो, अट्डारसमे अवसेसं मित्तनाइनियगसथणसंबंधिपरियणं अग्गन्नो घार्नेति २ त्ता कसप्पहारेहि वालेमाणे २ कलुणं कागिणीमंसाइं खार्नेति, हिंहरपाणं च पाएंति।

पदार्थ —तेणं कालेणं —उस काल में । तेणं समयणं —उस समय में । समणे —अमण भगवं — भगवान् महावीर स्वामी । पुरिमताले गारे — पुरिमताल नगर में ! समोगाढ़े — पधारे । परिसा — परिषद् —जनता । निग्गया — निकलो ! राया — राजा । निग्गयो — निकला । धम्मो — धमं का । किहिन्नो — उपदेश किया । परिसा — परिषद् — जनता । राया प — श्रीर राजा । पिडान्नो — वापिष्ठ चले गये । तेणं कालेणं — उस काल में । तेणं समयणं — उस समय में । समणस्य — अमण । भगवन्नो — भगवान् । महावीरस्य — महावीर स्वामी के । जेड्डे — ज्येष्ठ — प्रधान । श्रांतेनासी — रायमगां — राजमार्ग में । समोगाढ़े — पधारे । तत्थ णं — वहां पर । वहवे — बहुत से । हत्यो — हिस्तयों को । पासति — देखते हैं । वहवे — अनेकों । श्रासे —

हस्तिनः पर्यित, बहूनश्चान् पुरुषान् 'सन्नद्भवद्भवचान् । तेषां पुरुषाणां मच्यगतमेकं पुरुषं पद्यिति । स्रवकोटक० यावद् उद्घोष्यमाणं । ततस्तं पुरुषं राजपुरुषाः प्रथमे चत्वरे निषादयन्ति, निषादाष्ट्री चुद्रिपितृनग्रतो घातयन्ति घातयित्वा कशाप्रहारस्ताङ्यमानाः करणं काकिणीमांसांनि खादयन्ति, रुधिरपानं च पाययन्ति । तदनन्तरं च द्वितीये चत्वरे अष्ट चुद्रमातृरग्रतो घातयन्ति २ एवं तृतीये चत्वरे अष्ट महापितृन् । चतुर्थेऽष्ट महामातृः । पश्चमे पुत्रान् । षष्ठे स्नुषाः । सप्तमे जामातृन् । अष्टमे दुहितः । नवमे नपतृन् । दशमे नप्तृः । एकादशे नप्तृकापतीन् । द्वादशे नप्तृभार्याः । त्रयोदशे पितृश्वस्पतीन् । चतुरशे पितृष्वसुर्षान् । पोदशे मातृष्वसुर्षान् । पोदशे मातृष्वसुर् । एकादशे नपतृकापतीन् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर् । स्वदशे मातृश्वसुर्वान् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वान् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वान् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वान् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वान् । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वानं । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वानं । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वानं । क्षेत्रशे मातृष्वसुर्वानं च पाययन्ति । क्षेत्रशिमांसांनि खादयन्ति, रुधिरपानं च पाययन्ति ।

<sup>(</sup>१) सन्तद्भवद्भकवचान् सन्नद्भाश्च ते बद्धकवचा इति सन्तद्भवद्भकवचाः तान्, सन्नद्भाः शास्त्रादिभिः सुरुज्जिताः । बद्धाः कवचा लोहमयतन्त्राणाः येस्ते बद्धकवचाः तानिति भावः।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

२०५

अध्वो - घोड़ो को देखते हैं और । सन्नद्भवद्भवए - सैनिकों की भान्ति शस्त्रादि से सुसज्जित एवं कवच पहने हुए : पुरिसे -पुरुषों को देखते हैं । तेक्षि एां - उन : पुरिसाएं -पुरुषों के : मञ्मगतं - मध्य में : श्रवस्रोडयः - श्रवकोटकवन्धन - जिस बन्धन में श्रीवा को एष्ट भाग में लै जाकर हाथों के साथ बांधा जाए उस यन्धन से युक्त । जाव - यावत् । **उग्धोसेकामाणं** -उद्शोषित । पर्ग-एक । प्रिसं-पुरुव को । पासति -देखते हैं । तते गां-तदनन्तर । तं प्रिसं → उस पुरुष को । रायपूरिला राजपुरुष -- राजकर्मचारी । पढमंलि -- प्रथम । चठचरंलि -- चत्वर चार मार्गों से अधिक मार्ग जहां सम्मिलित हों, वहां पर । निस्तियावें ति २ सा - बैठा लेते हैं बैठा कर । श्रष्ट-त्राठ । चुस्लिपिउए-पिता के छोटे भाई-चाचों को । स्रगास्रो - स्रागे से । घाए ति -मारते हैं। र त्ता -- मार कर । कसप्पद्धारेहिं -- कशा (चाबुक) के प्रहारों से। ताले भाषा -- ताडित करते हुए। कलुएं - करुए। के योग्य उस पुरुष के । का गिरामें लाई - शरीर से उत्कृत - निकाले हुए मांस के छोटे छोटे दुकड़ों को । खार्बेति - खिलाते हैं । खावित्ता - खिला कर । रुहिरपाणं च - ६ घरपान । पापंति - कराते हैं अर्थात् उसे रक्त - खून पिलाते हैं। तदागांतरं च - तदनन्तर । णं -वाक्यालंकारार्थक है । दोच्चंसि - द्वितीय । चच्चरंसि - चत्वर पर ले जाते हैं, वहां पर । श्रष्ट -त्राठ । चुल्लमाउपात्रो—लघुमातात्रो—चाचे की पत्नियों—चाचित्रों को । श्रग्गक्रो – ग्रागे से । घापंति - मारते हैं । प्वं - इसी प्रकार । तन्त्रे - तीसरे । चचरे - चत्वर पर । श्रष्ट-त्राठ । महापिउए - महाधिता - पिता के ज्येष्ठ भातास्रों - तायों को । च उत्थे - चतुर्थ चत्वर पर । ऋह - आठ । महामाउपास्रो - महाभाता - पिता के ज्येष्ठ भाई को धर्मपश्नियों - ताइयों को । एंचमे - पांचर्वे चत्वर पर । पुत्तो — पुत्रों की । छुट्टे — छुठे चल्वर पर । सुएहाऋो — स्नुषाऋों पुत्रवधुऋों को । सत्तमें — सप्तम चत्वर पर । जामाउपा -- जामाताओं को । अहमे - अध्यम चत्वर पर । धूयाओं लड़िकयों को । नवमे - नवम चत्वर पर । गान् या -- नप्तात्रों -- पौत्रों अर्थात् पोतों और दौदित्रों अर्थात् दोहतात्रों --को । दसमे — दशमें चत्वर पर । एत्सुई श्रो — लड़की की पुत्रियों को और लड़के की लड़कयों की । एक्कारसमे — एकादशवें चत्वर पर । गानु यावर्द — नष्त्कापति अर्थात पौत्रियों — भौर दौहित्रियों — दोहितियों के पतियों को । वारसमे - बारहवें चत्वर पर । गानु इगान्त्रों न नष्तुभार्या — पोतों और दोहतात्रों की हित्रयों को । तेरस्त्रे -तेरहवें चत्वर पर । विउत्तिवयतिया -पितृष्वसुपति - पिता की वहिनों के पतियों को ऋर्थात् पिता के वहनोइयों को । चोद्दसमें —चौदहवें चत्वर पर । पिउ!स्स-यात्रों - पितृष्वसा - पिता की बहिनों को । पराणरसमें - पन्द्रहवें चत्वर पर । माउसियाप तिया -- मातृष्व-सुपति - माता की बहिनों के पतियों को । सोलसमे - सोलहवें चत्वर पर । माउस्सियाओं - मातृष्यसा -माता की बहिनों को । सत्तरसमें --सतरहवें चल्वर पर । मामिया ब्रो -- मानुहानी -- मामियों को । श्रष्टार-सने - ग्रठारवें चत्वर पर । त्रवसेसं - ग्रवशेष - वाकी बचे ! मित्त - मित्र । नाइ - शांतिजन --विराद्री के लोग । नियम - निजक - माता आदि । सय ए - स्वजन - मामा के पुत्र आदिक । सम्ब-निय-सम्बन्धी - श्रुश्र एवं साला स्त्रादि । परियर्ण - परिजन - दास दासी स्त्रादि को । स्रग्नास्त्रो - उस के आगे । घातेंति २ त्ता — मारते हैं, भार कर । कसप्यहारेहिं — कशा के प्रहारों से । तासेमारों -ताडित करते हुए तथा । कलुणं -दयनीय -दया के योग्य उस पुरुष को । कामिसीमंसाइं - उस की देह से काटे हुए मांस--खरड़ां को । खावेंति-खिलाते हैं तथा । हिहरपाणं च- रुधिर का पान । पाप ति - कराते हैं ।

[तीसरा चम्याय

मृलार्थ — उस काल तथा उस समय में पुरिमताल नगर में अमण भगवान महावीर स्वामी पधारे । परिषद्-जनता नगर से निकली तथा राजा भी प्रभु के दर्शनार्थ चला । मगवान ने धर्म का प्ररूपण किया । धर्मीपदेश को अवण कर राजा तथा परिषद् वापिस अपने २ स्थान को लीट आई ।

उस काल तथा उस समय श्रमण भगवान महाबोर के ज्येष्ठ-बढ़े शिष्य श्री गौतम स्वामी यावत राजमार्ग में पधारे। वहां उन्हों ने श्वनेक हस्तियों, श्रश्वों तथा सौनिकों की भान्ति शक्तों से सुसज्जित एवं कबच पहने हुए अनेकों पुरुषों को और उन पुरुषों के मध्य में अबकोटक बन्धन से युक्त यावत उद्घोषित एक पुरुष को देखा।

तदनन्तर राजपुरुष उस पुरुष को प्रथम चलार पर बैठा कर उस के आगे लघुपिताओं नाचाओं को मारते हैं। तथा कशादि के प्रहारों से ताड़ित करते हुए वे राजपुरुष करुयाजनक स्थिति को प्राप्त हुए उस पुरुष को उसके शरोर में से काटे हुए मास के छोटे र टुकड़ों को खिलाते हैं और रुधिर का पान कराते हैं। तदनन्तर द्विभीय चलार पर उस की आठ लघुमाताओं — चाचियों को उस के आगे ताड़ित करते हैं, इसी प्रकार तीसरे चलार पर आठ महापिताओं — पिता के उयेष्ठ आताओं —तायों को, चौथे पर आठ महामाताओं —पिता के उयेष्ठ आताओं को धर्मपित्त्यों —ताइयों को, पांचवें पर पुत्रों को, छठे पर पुत्रवधुओं को, सालवें पर जामाताओं को, आठवें पर लड़िक यों को, नवमें पर नाताओं को अर्थात पौत्रों और दौहित्रों को, एकादशवें पर लख़कापित्यों को लड़िकों को लड़िक्यों को अर्थात पौत्रीयों और दौहित्रों को, एकादशवें पर नत्त्रमायीओं को आर्थात पौत्रों और दौहित्रों को पित्रयों को, तरहवें पर नत्त्रमायीओं को आर्थात पौत्रों और दौहित्रों के पित्रयों को, पत्रहवें पर नत्त्रमायीओं को आर्थात पौत्रों और दौहित्रों की सित्रयों को, तरहवें पर पिता की वहिनों के पित्रयों को, सोलहवें पर मातुलानी — मामा की सित्रयों को, अठारहवें पर शिप मित्र, आतिजन, निजक, स्वजन, सम्बन्धो और परिजनों को उत्त पुरुष के आगे मारते हैं तथा करा। (चाकुक) के प्रहारों से ताड़ित करते हुए वे राज—पुरुष दयनीय—दया के योग्य उस पुरुष को, उस के शरीर से ानकाले हुए मांस के टुकड़ें खिलाते और रुधिर का पान कराते हैं।

टीका—सूत्रकार उस समय का वर्णन कर रहे हैं जब कि श्रमण मगवान् महावीर स्वामी पुरिमताल नगर के किसी उद्यान में विराजमान हो रहे हैं। तब वीर प्रभु के पधारने पर वहां का वातावरण वड़ा शान्त तथा गम्भीर बना हुआ था। प्रभु का आगमन सुन कर नगर की जनता में उत्साह और हम की लहर दौड़ गई। वह बड़ी उत्कर्ठा से भगवान् के दर्शनार्थ उद्यान की ओर प्रस्थित होने लगी। उस में अनेक प्रकार के विचार रखने वाले जीव मौजूद थे।

कोई कहता है कि मैं आज मगवान से साधुवृत्ति को सममूंगा, कोई कहता है कि मैं आवक धर्म को जानने का यत्न करूंगा, कोई कहता है कि मैं आज जीव. अजीव के स्वरूप को पूळूंगा, कोई सोचता है कि जिस प्रमु का नाम लेने मात्र से सन्तत हुआ इदय शान्त हो जाता है, उसके साद्धात दर्शनों का तो कहनां ही क्या है हत्यादि शुभ विचारों से प्रेरित हुई जनता उद्यान की ओर चली जा रही थी!

[२०७

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

प्रजा की मनोवृत्ति से ही प्राय: राजा की मनोवृत्ति का ज्ञान हो जाया करता है । प्राय: उसी राजा की प्रजा धार्मिक विचारों की होती है जो स्वयं धर्म का ब्राचरण करने वाला हो । पुरिमताल श्रागर के महीपति भी किसी से कम नहीं थे। वीर भगवान् के शुभागमन का समाचार पाते ही वे भी उठे और श्रपने कर्मचारियों को तैयारी करने की श्राज्ञा फ्रमाई। तथा बड़ी सजधज के साथ वीर भगवान् के दशनार्थ नगर से निकले और वीर भगवान् के चरणों में उपस्थित हुए, तथा विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर भगवान् के सन्मुख उचित स्थान पर बैठ गये। नगर की श्रान्य जनता भी शान्ति—पूर्वक यथास्थान वैठ गई।

इस प्रकार नागरिक और नरेश आदि के यथास्थान बैठ जाने के बाद भगवान् ने अपनी अमृत वाणी से अनेक सन्तम इदयों को शान्त किया, उन्हें धर्म का उपदेश देकर कृतार्थ किया। तदनन्तर राजा और प्रजा दोनों ही भगवान् के चरणों में हार्दिक भाव से श्रद्धांजिल अर्पण करते हुए अपने २ स्थान की ओर प्रस्थित हुए।

जनता के चले जाने पर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के प्रधान शिष्य गौतम स्वामी जो कि तपश्चर्या की सजीव मूर्ति थे, षष्ठतप-चेले के पारणों के निमित्त पुरिमताल नगर में भिद्धार्थ जाने की ऋाज्ञा मांगने लगे। ऋाजा मिल जाने पर वे नगर की ऋोर प्रस्थित हुए, ऋौर पुरिमताल नगर के राजमार्ग में पहुंचे। वहां उन्हों ने निम्नोक्त इश्च देखा --

बहुत से सुसजित इस्ती तथा शृंगारित घोड़े एयं कवच पहने हुए अस्त्र शस्त्रों से सबद अनेक सैनिक पुरुष खड़े हैं। उन के मध्य में अवकोटक—वन्धन से वन्धा हुआ एक पुरुष है, जिसके साथ आमानुषिक व्यवहार किया जा रहा है। उस के साथ ही उस को दिये गये दंड के कारण की—इसके अपने कर्म ही इस की इस दुर्दशा का कारण हैं, राजा आदि कोई अन्य नहीं हैं—इस रूप से उद्घोषणा भी की जा रही थी। उद्घोषणा के अनन्तर राजकीय अधिकारी पुरुष उसे प्रथम चत्वर-चौंतरे पर विठाते हैं, तत्पश्चात् उसके सामने उसके आठ चाचों (पिता के लघु भ्राताओं) की यड़ी निर्दथता के साथ मारते हैं, और नितान्त दयाजनक स्थित रखने वाले उस पुरुष को काकिणी—मांस-उस की देह से निकाले हुए छोटे छोटे मांस—खण्ड विलात तथा घिर का पान कराते हैं। वहां से उठ कर दूसरे चौंतरे पर आते हैं, वहां उसे विठाते हैं, वहां उस के सन्मुख उसकी आठ चाचिओं को लाकर वड़ी करता से पीटते हैं इसी प्रकार तीसरे, चौथे, पांचवें, छठे, सातवें. आठवें, नवमें, रसकें, ग्यारहवें, वारहवें, तेरहवें, चौदहवें पन्द्रहवें, सोलहवें, सतरहवें, और अठारहवें चौंतरे पर भी उसके निजी सम्बन्धियों को कशा से पीटते हैं। उन सम्बन्धियों के नाम का निर्देश मुलार्थ में आ चका है।

इस उरुलेख में दंड की भयंकरता का निर्देश किया गया है। दिख्डत व्यक्ति के अप्रतिरिक्त उसके परिवार को भी दंड देना, दंड की पराकाष्ठा है।

—"गोयमे जाव रायमगां —" यहां पितजाव यावत् —पद से — "छुटुम्समणुपारणगंसि पढमाप पोरसीय सज्भायं करेइ" —से ले कर" — रियं सोहेमाणे जेलेव पुरिमताले णगरे तेलेव उवागच्छुइ, पुरिमताले एगरे उच्चणीयमज्भिमकुलाई अडमाले जेलेव" — यहां तक के पाठ का प्रहण करना सूत्रकार को श्रिभिमत है। इन पदों की ब्याख्या द्वितीय अध्ययन के पृष्ठ १२३ पर दी जा चुकी है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजशाम नगर का नाम समुद्धिखित है और यहां पुरिमताल

२०८}

नगर का । शेष वर्णन सम है।

"—श्रवश्रोडय॰ जाव उग्घोसेन्त्रमाणं —' यहां पठित "—जाव-यावत्—''पद से सूत्रकार ने सूत्रपाठ को संदिष्त कर के पूर्ववर्णित दूसरे अध्ययनगत "—उक्किसकर्रणनासं, नेहतुष्यिमसं '' से लेकर "—चक्करे चक्करे खरडपडहप्रगं' - यहां तक के पाठ के शहण करने की सूचना दे दी है, जिस का कि श्रथम, पृष्ठ १०४ आदि पर उल्लेख किया जा चुका है।

"—चचर —" शब्द का संस्कृत प्रतिरूप "चत्वर" - होता है, जो कि कोषानुमत भी है। परन्तु टीकाकार श्री अभयरेव सूरि ने इसका संस्कृत प्रतिरूप "चर्चर" ऐसा माना है। "पढमंसि चचरंसि, प्रथमे चर्चरे स्थानविशेषे" —।

"—क्तुणं"—यह पद कियाविशेषण है। इस की व्याख्या में वृत्तिकार लिखते हैं कि
— "कत्तुणं त्ति करुणं करुणास्पदं तं पुरुषं, कियाविशेषणं चेदम्" अर्थात् करुणास्पद —करुणा
के योग्य को कल्लुण कहते हैं।

"—काकिलोमांस"—का अर्थ होता है, जिस को मांस खिलाया जा रहा है, उसी मनुष्य के शरीर में से अर्थात् छोटे निकाले गये मांस के दुकड़े। ऐसे मांस खरडों को खाना —काकिलीमांसभक्तण कहलाता है।

"- मित्तनाइनियगसयग्रासंबंधियरियग्रं"-की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में इस प्रकार है -

"— मित्राणि — सुद्धदाः, बातयः — समानजातीयाः, निजकाः — पितामातस्थ्र, स्वजनाः — मातु — लपुत्रादयः, सम्बन्धिनः — श्रश्रुरशालाद्यः, परिजनः — दासीदासादिस्ततो क्रन्द्रः अतस्तान् तत् । स्रथीत् मित्र — सुद्धद् का नाम है, तात्पर्य यह है कि जो साथी, सहायक और श्रुभ चन्तक हो, उसे मित्र कहते हैं। श्राति शब्द से समान जाति (विरादरी) वाले व्यक्तियों का प्रहण् होता है। निजक पद माता पिता आदि का बोधक है। स्वजन शब्द मामा के पुत्र आदि का परिचायक है। स्वजुर, साला आदि का ग्रहण् सम्बन्धी शब्द से होता है। परिजन दास और दासी आदि का नाम है।

"—चुल्जमाउयात्रों — " इस पद के दो श्रर्य किये जाते हैं — एक तो पिता के छोटे भाइयों की स्त्रिएं, दूसरा — माता की लचुसपित्निएं अर्थात् पिता की दो स्त्रियां हों उन में छोटो स्त्री भी चुद्रमाता कहलाती है। टीकाकार के शब्दों में "— पितृलघुम्रातृजायाः अरथवा मातुर्लघुस— पत्नीः—" यह कहा जा सकता है।

" --- शास्तुयावर्द - "इस पद के भी दो अर्थ होते हैं, जैसे कि (१) पेंबी--- पोती के पति और (२) दौहत्री -- दोहती के पति ।

"— ऋष्टु चुल्ल पिउप — " इत्यादि पदों से स्चित होता है कि वच्य व्यक्ति का परिवार बड़ा विस्तृत या और उसके साथ ही रहता था, ऋषवा राजा से मिलने के कारण वच्य व्यक्ति ने ऋपने पारिवारिक व्यक्तियों को बुला लिया हो, यह मी संभव हो सकता है। राजा से मिलने ऋषि का समस्त वृत्तान्त श्रियम जीवनी के ऋवलोकन से स्पष्ट हो जायगा।

वध्य व्यक्ति के सामने उसके परिवार की मारने तथा पीटने का तालार्य तो यह प्रतीत

(१) "-णत्तु यावर्षं" सि - नप्तुकापतीत् -पौत्रीणां दौहित्रीणां वा भतृ न् - " (टीकाकार

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

[ २०९

होता है कि वध्य व्यक्ति की मनोवृत्ति को ऋषिक से ऋषिक ऋषित पहुँचाया जावे। ध्राथवा—इस का यह मतलब भी हो सकता है कि उसके कामों में जो भी हिस्सेदार हैं, उन्हें भी दिख्डत किया जाये। या यह कि उन की ताडना से दूसरी जनता को शिक्षा मिले कि भविष्य में ऋगर किसी ने ऋपराध किया तो ऋपराधी के ऋतिरिक्त उसके संगे सम्बन्धी भी दिख्डत होने से नहीं बच धकेंगे। ताकि ऋगों को ऋपराध की बहुलता न होने पावे, इत्यादि।

श्रथवा — "तते णं तं पुरिसं रायपुरिसा" — इत्यादि पदों में पहे गये "श्रयाश्रो" पद के श्रागे "काउणं — कृत्वा" — इस पद का सर्वत्र श्रथ्याहार करके यह श्रर्थ भो संभव हो सकता है कि → उस पुरुष को राजपुरुषों ने चौंतरे पर विठलाया, श्रीर उस के श्राठ चाचाश्रों को श्रागे कर लिया, तथा उनके श्रागे श्रयीत् सामने उस वध्य पुरुष को निर्दयतापूर्वक मारा, इत्यादि ।

संगे सम्बन्धियों के सामने मारने या पीटने का ऋषं - दोषी या ऋपराधी को ऋधिकाधिक दुःखित करना होता है। यह ऋषं इस लिए ऋषिक सम्भव प्रतीत होता है कि न्यायानुसार तो जो कर्म करें वही उसका फल भोगे। यह तो न्याय से सर्वथा विपरीत है कि ऋपराधी के साथ २ निरपराधी मी दंखित किये जाएं।

वध्यव्यक्ति के पारिवारिक लोग उसके कार्यों के सहयोगी थे; अनुमोदक थे, इसलिए उन्हें उसके सामने दिख्डत किया गया है। तथा—वध्यव्यक्ति को अत्यिषिक दुःखित करने के लिये उसके पारिवारिक व्यक्तियों के सामने उसे मारा पीटा गया है। इन दोनों अर्थों के अतिरिक्त तीसरा यह अर्थ भी असंभव नहीं है कि महाबल नरेश ने मात्र अपने कोधावेश के ही कारण वध्यव्यक्ति के निर्दोष परिवार को भी मारने की कड़ी आजा दे डाली हो। रहस्यं तु केविलगम्यम् ।

प्रस्तुत सूत्र में श्री गीतम स्वामी द्वारा अवलोकित करुणाजनक दृश्य का वर्णन किया गया है। अब सूत्रकार अधिम सूत्र में श्रमण मगवान् महावीर स्वामी के पास श्री गौतम स्वामी द्वारा किये गये उक्त —विषय —सम्बन्धी प्रश्न का वर्णन करते हैं —

मूल- ' तते गां से भगवं गोतमे तं पुरिसं पासित २ त्ता इमे एयारूवे अज्भात्थिए प्र समुख्यन्ने जाव तहेव गिग्गते एवं वयासी-एवं खलु अहं भंते ! तं चेव जाव, से गां भंते! प्रारसे पुन्वभवे के आसि ? जाव विहरित ?

पदार्थ-तते णं-तदनन्तर । से-वह ! भगवं-भगवान् । गोतमे-गौतम। तं-उस !
पुरिसं-पुद्द्व को ! पास्ति-देखते हैं । २ सा-देख कर । इमे-यह । प्याद्ध्वे - इस प्रकार का ! अफ्रसियप ५ - श्राध्यात्मिक - संकल्प ५ । समुप्पन्ने - उत्पन्न हुआ । जाव - यावत् । तहेव - तथेव - पहले की भान्ति । शिष्माते - नगर से निकले, तथा भगवान् के समीप आकर । पवं-इस प्रकार । वयासी - कहने लगे । भंते ! - हे भगवन् ! । अहं - में । पवं - इस प्रकार आप की आशा के अनुसार आहार के लिये गया । खलु - निक्वययार्थक है । तं चेव - उस देखे हुए दृद्ध का । जाव - यावत् वर्णन किया तथा पूछा कि । भंते ! - हे भगवन् ! । से शं - वह । पुरिसे - पुरुष !

<sup>(</sup>१) खाया — ततः स भगवान् गौतमः तै पुरुषं पद्यति हृद्वा अयमेतद्वूपः आध्यात्मिकः ५ समुत्यन्तो यावत् तथेव निगतः एवमवदत् — एवं खलु अहं भदन्त ! तच्चेव यावत् स भदन्त ! पुरुषः पूर्वभवे कः आसीत् ! यावद् विहरति ।

ितीमरा ऋष्याय

पुठवभवे - पूर्व भव में । के - कौन । स्नास्ति ! - था ! । जाव - यावत् । विहरति ! - समय विता रहा है !

मृलार्थ—तदनन्तर भगवान् गौतम के हृदय में उस पुरुष को देख कर यह संकल्प उत्पन्न हुन्या यावन पूर्ववन् वे नगर से बाहिर निकले तथा भगवान् के पास न्या कर िनेदन करने लगे - भगवन् ! में न्याप को न्या नगर में गया, वहां मैंने एक पुरुष को देखा यावन् भगवन् ! वह पुरुष पूर्वभव में कौन था ! जो कि यावन् विहरण कर रहा है - कर्मों का फल पा रहा है !

टीका — पूर्वसूत्र में सूत्रकार ने एक ऐसे पुरुष का वर्णन किया है, जिसे राजकीय पुरुषों ने वेड़ियों से जकड़ रक्खा था, तथा जिस को बड़ी कठोरता से पीटा जा रहा था। उसे जब पतित — पावन भगवान् गौतम ने देखा तो देखते ही उनका रोम २ करणाजन्य पीड़ा से व्यथित हो उठा और उनके मानस में इस प्रकार के विचार उत्पन्न हुए कि ऋहो। यह पुरुष कितनी भयानक वेदना को भोग रहा है। यह टीक है कि मैंने नरकों को नहीं देखा है किन्तु इस पुरुष की दशा तो नार्रकियों जैसी ही प्रतीत हो रही है। तात्पर्य यह है कि जैसे नरक में नारकी जीवों को परमाधर्मियों के द्वारा दु:ख मिलता है, वैसे हो इस पुरुष को इन राजपुर्षों के द्वारा मिल रहा है।

श्रज्ञानी जीव कर्म करते समय कुछ, नहीं सोचता किन्तु जिस समय उस को उसका फल भोगना पड़ता है, उस समय वह अपने किये पर पश्चाताप करता है, रोता और चिल्लाता है। पर फिर कुछ नहीं बनने पाता इत्यादि विचारों में निमग्न हुए गौतम स्वामी पुरिमताल नगर से निकले और ईयीसमिति—पूर्वक गमन करते हुए भगवान महाबीर स्वामी के पास पहुँचे, पहुँच कर धन्दना नमस्कार करने के बाद उन्हें उक्त सारा इस्तान्त कह सुनाया और विनय—पूर्वक उस वध्य व्यक्ति के पूर्वभव सम्बन्धी ब्रसान्त को जानने की अभिलाषा प्रकट की

"त्राज्मित्थिए ५" - यहां पर दिये गये ५ के अंक से - चितिए, किए, पत्थिए, मणोगए, संकप्ये - इन पदों का प्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। इन पदों की ब्याख्या पृष्ठ १३३ पर की जा सुकी है।

"समुष्पन्ने जाव तहेव "—यहां पठित "—जाव यायन् —" पद ते — ऋहो ए इमे पुरिसे पुरा पोराणाणं दुन्यिएणाणं दुण्यिक्कन्ताणं ऋसुभाणं पावाणं कड़ाणं कम्माणं पावगं फलविस्तिविसेसं पञ्चणुभवमाणे विहरित । न मे दिष्ठा नरगा वा नेरह्या वा पश्चकः खलु श्रयं पुरिसे नरयपिडिक्षियं वेयणं वेपित स्ति कहु पुरिमताले एगरे उच्चनीयमिष्ममकुलेसु श्राडमाणे श्रहापज्ञत्तं समुयाणं गिएहइ २ पुरिमतालस्त नगरस्य मज्भंभज्भेणं निग्गच्छिति २ जेणेव समणस्य भगवश्रो महावीरस्त ऋहुरसामन्ते गमणागमणाप पिडिक्कमइ २ पसण्मणेसणे श्रालोपइ २ भत्तपाणं पिडिदंसइ २ समणं भगवं महावीरं वन्दित नमंसिति २—इन पदों का ग्रहण करना स्वकार को श्रनिमत है, इन का भावार्थ निम्नोक्त है —

खेद है कि यह वालक पहले प्राचीन दुश्चीर्ग-दुष्टता से उपार्जन किये गये, दुष्प्रतिकान्त-जो धार्मिक कियानुष्ठान से नष्ट नहीं किये गये हों ऐसे ऋशुभ, पापमय, किए हुए कर्मों के पापरूप फलवृत्तिविशेष—फल का प्रत्यक्षरूप से ऋनुभव करता हुआ समय विता रहा है। नरक तथा नारकी मैंने नहीं देखे। यह पुरुष नरक के समान वेदना का ऋनुभव करता हुआ प्रतीत हो रहा है।

**२१**१

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

ऐसा विवार कर भगवान गौतम पुरिमताल नगर के उच्च, नीच तथा मध्यम कुलों में भिचा के लिए भ्रमण करते हुए यथेष्ट सामुदानिक— अनेकविध घरों से उपलब्ध, भिचा प्रहण कर पुरिमताल नगर के मध्य में से होकर निकलते हैं और जहां पर श्रमण भगवान महावीर स्वामी विराजमान थे वहां श्राते हैं और श्रमण भगवान महावीर स्वामी के समीप वैठ कर गमनागमन का प्रतिक्रमण (दोष निवृत्ति) करते हैं। एपणीय (निदींप) श्रार अनेपणीय (सदीप) की आलेचना (चिन्तन या प्राविधात्त के लिये दोषों को गुद के सन्मुख रखना) करते हैं। आलोचना कर के भगवान को आहार पानी दिखलाते हैं। दिखला कर प्रभु को वन्दना तथा नमस्कार कर के, वे इस प्रकार निवेदन करने लगे।

"तं चेव जाव से"—यहां पठित "जाव-पावत्" पद से — कुंबे हिं श्रब्भणुएणाय समाणे पुरिमताले नयरे उचनीयमिकिमाणि कुलाणि घरसमुदाणस्स भिक्खायरिपाप श्रडमाणे जेणेव रायमणे तेणेव समोगाढे. तत्थ एं बहुंबे हत्थी पासामि बहुंबे श्रासे पासामि—से लेकर — रुहिरपाएं च पाएंति, तं पुरिसं पासामि २ श्रयं एयाह्रवे श्रक्भत्थिए ५ समुप्पन्ने—श्रहो एं इमे पुरिसे पुरा पोराएं दुचिएणाएं — से लेकर — नरयपडिह्नवियं वेयएं येएति — इन पदों का श्रह्ण करना स्त्रकार की श्रभमत है। परन्तु इतना ध्यान रहे कि जहां पहले पाठों में "पासित" यह पाठ श्राया है वहां इस प्रकरण में "पासामि" इस पद की संकलना को गई है। क्योंकि पहले वर्णन में नगवान गौतम स्वामी का परिचय करा रहें हैं। जब कि इस वर्णन में भगवान गौतम स्वयं अपना वृत्तान्त प्रभु वीर के चरणों में सुना रहे हैं। ऐसी स्थिति में 'पासामि" (देखता हूँ) ऐसे प्रयोग की संकलना करनी ही होगी, तभी पूर्वापर श्रथं की संगति हो सकती है।

"ब्रासि ? जाव विदरित" — यहां पठित "जाव-यावन्" पद से — "किंनामध् वा किं गोत्तप वा कयरंसि गामंसि वा नगरंसि वा किं वा दच्चा किं वा मोबा किं वा समायरित्ता केसिं वा पुरा पोराणाणं दुच्चिएणाणं दुष्पडिकन्ताणं ब्रस्सुहाणं पावाणं कडाणं कम्माणं पावगं फलवित्तिविसेसं पश्चणुभवमाणे" — इन पदों का प्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। इन पदों का मावार्थ १८ ५१ पर दिया जा जुका है।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ कथन किया, श्रद सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं—

# मूल- " एवं खलु गोतमा ! तेगां कालेगां तेगां समएगां इहेव जंबुद्दीवे दीवे भारहे वासे

(१) छाया - एवं खलु गौतम ! तिस्मन् काले तिस्मन् समये इहैव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे पुरिमतालं नाम नगरमभवत् , ऋदः । तत्र पुरिमतालं उदितो नाम राजा अभवत् महा० । तत्र च पुरिमताले निर्णयो नाम अगडवाणिजोऽभूत् आद्या यावदपरिभृतः. अधार्मिको यावद् दुष्यत्यानन्दः । तस्य निर्णयस्याण्डवाणिजस्य वहवः पुरुषाः दत्तभृतिभक्तवेतना कल्याकिल्य कुदालिकाश्च पिर्थकाणिटकानि च गृहित्त पुरितालस्य नगरस्य परिपर्यन्तेषु वहवः काक्यंडानि च धूक्यंडानि च पारापती — टिप्टिभी — वकी — मयूरी — कुक्कुट्यंडानि च, अन्येषां चव बहूनां जलचर — स्थलचर — खचरादीनामंडानि गृहित्त, गृहित्वा च पिर्थकाणिटकानि भरन्ति, भृत्वा च यवेव निर्णयोऽण्डवाणिजस्तवेवोपागच्छन्ति उपात्य निर्णयस्यांडावाणिजस्य वहवः पुरुषाः दत्तभृति वहूनि काक्यण्डानि च यावत् कुक्कुट्यंडानि च अन्येषां च बहूनां जलचरस्यलचरखचरादोनामंडानि तवकेषु च कवल्लोषु च कन्दुषु च भर्जनकेषु चागारेषु च तलन्ति, भृजजन्ति, पचन्ति, तलन्तो भृजजन्तः पचन्तदच राजमागेऽन्तरापणे अप्रवन्त च भर्जनकेषु चागारेषु च तलन्ति, भृजजन्ति, पचन्ति, तलन्तो भृजजन्तः पचन्तदच राजमागेऽन्तरापणे अप्रवन्त

तिसरा चध्याय

पुरिमताले नामं नगरे होत्था, 'रिद्ध० । तत्थ णं पुरिमताले उदिए नामं राया होत्था 'महया० । तत्थ णं पुरिमताले निएणए णामं अंडयनाणियए होत्था, अड्ढे 'जान अपरिभृते, अहम्मिए 'जान दुप्पिडियाग्रंढे । तस्स णं शिएखयस्स अंडयनाणियगस्स नहने पुरिसा दिएखभित- भगनेयणा कल्लाकिल्लं कोहालियाचा य पत्थियापिडए य गेएहन्ति, पुरिमतालस्स नगरस्स पिपेरंतेसु बहने काइअंडए य घुइअंडए य पारेवइ-टिट्टिभि—वाग-पर्री— कुक्कुडि-अंडए य अन्नेसि चेन बहुणं जलयर-थलयर—खहयरमाईणं अंडाइं गेएहाँति गेएहेता पत्थियापिडगाइं भरेंति २ जेगोन निएणए अंडनाणियए तेगोन उना० २ निएण- यस्स अंडनाणियगस्स उन्गोति । तते णं तस्स निएणयस्स अंडनाणियगस्स नहने पुरिमा दिएखभइ० बहने काइअंडए य "जान कुक्कुडि-अंडए य अन्नेसि च बहुणं जलयर-थलयर- खहयरमाईणं अंडए तनएसु य कनन्लीसु य कंद्सु य भज्जणएसु य इंगालेसु य तलेंति भज्जेंति सोल्लिति तलेंता भज्जेंता सोल्लिता य रायमग्ये अन्तरावण्यसि अंडपपणिएणं वित्ति कप्पेमाणा निहरन्ति । अप्यणा नि य गं निएणयए अंडनाणियए तेहिं बहुहि काइ-अंडएहि य जान कुक्कुडि-अंडएहि य सोल्लिहिं तलिएहिं मिज्जएहिं सुरं च '

पर्यने वृत्ति कत्यमाना विहरन्ति । आत्मनापि च स निर्णयोऽएडवािश्वस्तैर्वहुभिः काक्ष्यएडैस्च यावत् कुनकुरुष्यएडैक्ष पक्षेस्तिलतिर्भृष्टैः सुरां च ५ आस्वादयन् ४ विहरित । ततः स निर्णयोऽएडवािश्व एतत्कर्मा ४ सुबहु पापं कर्म समज्यं एकं वर्षसहस्रं परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा तृती-यायां पृथिव्यां उत्कृष्टसप्तसागारोपमस्थितिकेषु नैरियकेषु नैरियकतयोपपन्नः ।

- (१) "रिद्ध०→ " यहां के बिन्दु से जिन पदों का प्रहण सूत्रकार को ऋभिमत है, उन के सम्बन्ध में १९०८ १३८ पर लिखा जा चुका है ।
- (२) "महया०" यहां के बिन्दु से क्या ऋषेक्षित है ? इस का उत्तर प्रष्ठ १३८ पर दिया जा चुका है |
- (३) " श्राङ्ढे जाव श्रापरिभूते" यहां पठित'—जाव यावत्—गपद से जिन पदों का आश्रयण स्त्रकार को ऋभिमत है उनका विवर्ण एष्ट १२० पर दिया जा चुका है ।
- (४) " श्रष्टिसम्प जाव दुष्पंडियागांदे ' यहां पठित' जाव यावत् —' पद से प्रहण किये जाने वाले पदों का वर्णन पृष्ठ ५५ पर किया गया है ।
- (५) यहां पठित—जाव —यावत् —'पद से "—घूइ-म्रगडप, पारेवइम्रगडप, टिहिमि-म्रगडप विगि—म्रगडप, मपूरी —श्रगडप —'' इन पदों का प्रहण सूत्रकार को ऋभिमत है, तथा "—काइम्रगड— पहि य जाव कुक्कुडि—म्रगडपहि—" यहां पठित '—जाव—यावत्—' पद से पूर्वोक्त पदों का ही ऋश्रथण करना चाहिए, यहां मात्र प्रथमा और तृतीया विभक्ति का ऋन्तर है।
- (६)--सुरं च ५--यहां पर ५ इस श्रंक से "- मधुं च मेरमं च जाति च सीबुंच पसन्तं च" इन पदों का ग्रहण समभता । इन पदों की व्याख्या एष्ठ १४४ पर की जा चुकी है।

हिन्दी भाषा टीका सहित ।

रि१३

भ त्रासाएमाणे भ विहरति। तते गां से निएएएए अंडवाणियए भएयकम्मे ४ सुबहुं पावं कम्मं समन्त्रिणित्ता एगं वाससहस्सं परमाउं पालइत्ता कालमासे कालं किच्चा तच्चाए पुढवीए उक्कोससत्तसागरोवमद्वितीएसु गोरहएसु गोरहयत्ताए उववन्ने।

पदार्थ-एवं खलु-इस प्रकार निश्यय ही । गोतमा !-हे गौतम !। तेखं कालेखं -उस काल में । तेणं समयणं - उस समय में । इहेय - इसी । जम्बुहीवे दीवे - जम्बूहीप नामक दीप के अन्तर्यत । भारहे वासे -भारत वर्ष में । पुरिमताले - पुरिमताल । नामं - नामक । नगरे --नगर । होत्था-था, जो कि । रिद्ध०- भ्राह्य-भवनादि के ऋाधिक्य से पूर्ण, स्तिमित -स्वचक श्रीर परचक्र के भय से रहित तथा समृद्ध — उत्तरोत्तर बढते हुए धन धान्यादि से परिपृ<u>र्</u>णथा। तत्थ णं-उस । पुरिमताले-पुरिमताल नगर में । उदिए-उदित। नामं-नामक। राया-राजा। होत्या-था । महया०-जो कि महा हिमवान्-हिमालय स्रादि पर्वतों के सदश महान् था । तस्थ र्णं पुरिमताले -- उस पुरिमताल नगर में । निरुक्ष -- निर्णय । नामं - नामक । अंडयवाणि-**ययः**—श्रंडवाणिज—श्रंडों का व्यापारी । होत्था — या जो कि । श्रङ्ढे - धनी । जाव - यावत् । श्रपरिभृते — श्रतिरस्कृत अर्थात् बड़ा प्रतिष्ठित था एवं । श्रहम्मिए — अधार्मिक । जाव - यावत् । दुष्पिडियार्णदे -- दुष्पत्यानन्द - जो किसी तरह सन्तुष्ट न किया जा सके, ऐसा था । तस्स -- उस । **णिएलापस्त -**निर्णय नामक । स्त्रं डयवाणियगस्त - ब्रएडवालिज के । वहवे - अनेक । दिएलामति-भस्तवेषणा—दत्तभृतिभक्तवेतन — जिन्हें वेतनरूपेण भृति — पैते स्रादि तथा । भक्त — वृतः धान्या द दिये जाते हो अर्थात् नौकर । पुरिसा – पुरुष । कल्लाकलिंत – प्रति दिन । कोदालियाओ य – कुदाल-भूमी खोदने वाले शस्त्रविशेषों को तथा । पत्थियापिडप य-पत्थिकापिटक-बांस से निर्मित पात्रविशेषों -- पिटारियों की । गेएहन्ति - ग्रहण करते हैं, तथा । पुरिमतालस्त - पुरिमताल णगरस्त - नगर के । परिपरंते सु - चारों श्रोर । बहुवे -- श्रने क । काइश्रंडप य -- काकी -- कीए-की मादा - के ब्रंडों को तथा । घूइम्र डिप य - धूकी - उल्लूको (उल्लूकी मादा) के ब्रंडों को । पारेवर - कब्तरी के खंडों को । टिहिंसि - टिहिंसी -- टिटिंहरी के खंडों को । बिंग -- बकी -- बगुली के अपडों को । मधूरी -- मपूरी -- मोरनी के ब्रांडों को ब्रीर । कुक्कु डिब्रांडर य -- कुकड़ी -- मुग्नों के ब्रांडों को । श्रन्ते-सिं चेव - तथा और । वहुलं - बहुत से । जयलर - जलचर - जल में चलने वाले । थलयर -स्थलचर-पृथिवो पर चलने वाले । जहचरमाईणं--खेचर--ग्राकाश में विचरने जंतुत्रों के। श्रंडाई - अएडों को । गेएडन्ति - प्रदेश करते हैं । गेएहेक्स - प्रदेश कर के। पत्थिया-पिडगाई—बांस की पिटारियों को । भरेति - भरतेते हैं । २ सा-भर कर । जेरोब-जहां पर। निरुण्य - निर्ण्य नामक । श्रराडवाणियय - श्रराडवाणिज था । तेरोब - वहां पर । उवा॰ रक्ता-त्राते हैं, त्राकर ! निएएयस्स -- निर्एय नामक ! श्रंडवाणियगस्स -- अएडवाण्डिन को ! उवर्णेत --

<sup>(</sup>१)—श्रासाएमाएं। ४—यहां पर दिये गये गये ४ के अंक से " — विसाएमाएं। परिभाप-माएं। परिभुं जेमाएं। —" इन पदों का ग्रहण करना चाहिए । इन की व्याख्या पृष्ठ १४५ पर की जा चुकी है। परन्तु इतना व्यान रहे कि वहां स्त्रीलिङ्ग का निर्देश है, जब कि यहां पुष्लिङ्ग है। तथापि अर्थ—विचारए। में कोई अन्तर नहीं है।

<sup>(</sup>२)-- एयकमी ४-- यहां के ४ के श्रंक से "-- एयण्यहाले एयविज्जे- "श्रीर" -- एयसमायरे" -- इन पदी का महत्त्व करना चाहिए। पतत्कर्मा आदि पदी का शब्दार्थ पृष्ठ १७९ की टिप्पण में दिया जा चुका है।

ितोसरा श्रध्याय

दे देते हैं । तते एां - तदनन्तर । तस्त - उस । निएएएयस्त - निर्णय नामक । श्रंडवाणियगस्त -अधंडवाणिज के । बहुचे - अनेक । दिएए। भद्र० -- जिन्हें वेतन रूप से रुपया तथा भोजन दिया जाता है ऐसे नौकर । पुरिसा- पुरुष । बहुचे - अनेक । काइश्रंडण थ- काकी के अंडों को । जाव---कुक्कुडिम्रंडए य - मुर्गी के अंडो को । अन्तेसि च - तथा और । बहुए - बहुत से । जलपर -जलचर । थलयर—स्थलचर । खहयरमाईणं—खेचर ऋदि जन्तुस्रों के । अंडप - स्रएडों को । तवएस य—तवों पर । कवल्लीसु य—कवल्ली—गुड आदि पकाने का पात्र विशेष (कडाहा) में । कंदस य - कन्द्र - एक प्रकार का वर्तन - जिस म मांड आदि पकाया जाता हो अर्थात् हांडे में, अथवा चने आदि भूनने की कडाही में अथवा लोहे के पात्रविशेष में भज्जण रसु य - भर्जनक --भनने का पात्रविशेष । इंगालेषु य -ग्रांगारी पर । तलेति - तलते थे । भज्जेति भूनते थे । सोल्लिति - ग्रूल से पकाते थे । रायमागे - राजमार्ग के। अतावणंसि - अन्तर--मध्यवर्ती, आपश-दुकान पर, अथवा राजमार्ग की दुकानों के भीतर । अंडयपिएएए - अएडों के व्यापार से । वित्तिं कप्पेमाणा — आजीविका करते हुए । विहरंति – समय ब्यतीत करते थे । ऋष्पणा वि य गं -ब्रौर स्वयं भी । से -वह । निएएए - निर्णय नामक । श्रंडवारिएयर - अरडी का व्यापारी । तेहिं -उन । वहहिं – ग्रनेक । कार्बंडपिंह य – काकी के अगडों । जाव – यावत् । कुक्कुडिब्रंडपिंह ध – मुर्ग़ी के अपड़ी, जो कि । स्रोल्जेहिं -शूल से पकाये हुए। तलिपहिं - तले हुए । भिज्जिपहिं - भूने हए हैं - के साथ । सुरं च ५ - पंचिवध सुरा ऋदि मद्य वरोशों का । ऋसारमारोड - ऋस्वादनादि करता हुन्ना । बिहरति –समय विता रहा था । तते णं –तदनन्तर । से –वह । निएएएए – निर्ण्य नामक । श्रंडवाि एप - अर्डवाि एज । एयकम्मे ४ - इन्हीं पाप कर्मों में तत्पर हुआ, इन्हीं पापपूर्ण कर्मों में प्रधान, इन्हीं कर्मों के विज्ञान वाला ख्रीर यही पाप कर्म उस का ख्राचरण बना हुआ था ऐसा वह निर्णय । सुबहुं -- अत्यधिक । पार्च - पापरूप । कर्म्म - कर्म को । समज्जि-शिला - उपार्जित करके । पर्ग वाससहस्सं - एक हजार वर्ष की । परमाउं - परम ब्रायु को । पालइना भोग कर । कालमासे --कालमास में --मृत्यु का समय ब्राजाने पर । काल किच्चा --काल कर के । तचाप - तीसरी । पुढवीप - पृथिवी - नरक में । उक्कोस - उत्कृष्ट : सत्त - सात । सागरोवम - सागरोपम की । द्विती रसु - स्थिति वाले । खेरइएसु - नारको में । खेरइयत्ताए - नारकीय रूप से । उववन्ते – उत्पन्न हुन्ना ।

मूलार्थ — इस प्रकार निश्चय ही हे गौवम ! उस काल तथा उस समय इसी जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ष में पुरिमताल नामक एक विशाल भवनादि से युक्त, स्वचक और परचक के भय से विमुक्त एवं समृद्धिशाली नगर था । उस पुरिमताल नगर में उदित नाम का राजा राज्य किया करता था, जो कि महा हिमवान — हिमालय आदि पर्वतों के समान महान् था । उस पुरिमताल नगर में निर्णय नाम का एक अंडवाणिज — अंडों का ज्यापारी निवास किया करता था, जो कि आज्य — धनी, अपरिभूत — पराभव को प्राप्त न होने वाला, अधर्मी यानत दुष्प्रत्यानन्द — परम असन्तोषी था ।

निर्णय नामक श्रंडवाणिज के अनेक दत्तभृतिभक्तवेतन श्रर्थात् रूपया, पैसा श्रीर भोजन के रूप से वेतन प्रहर्ण करने वाले अनेकों पुरुष प्रतिदिन कुडाज तथा बांस की पिटारियों को ले कर पुरिमताल नगर के चारों ओर अनेक काकी (कौए की मादा) के अंडों को, घूकी (उल्लू की मादा)

२१५

#### हिन्दी भाषा टीका सिहत ।

के आंडों को, कबूतरों के आंडों को, टिट्टिमों (टिटिटरी) के आंडों को, वगुली के आंडों को, मोरनी के आंडों को खोर मुर्गों के आंडों को तथा और भी अनेक जलचर स्थलचर और खेचर आंद जन्तुओं के आंडो को लेकर बांस की पिटारियों में भरते थे, भर कर निर्णय नामक आंडवा-णिज के पास आते थे, आकर उस आंडवाणिज को खंडों से भरी हुई वे पिटारियां दे देते थे।

तदनन्तर निर्णय नामक ऋंडवाणिज के स्रनेक वेतनभोगी पुरुष बहुत से काकी यावत् कुकड़ी (मुर्गी) के ऋंडों तथा ऋन्य जलचर, स्थलचर स्थीर खेचर स्वादि जन्तुस्रों के ऋगडों को तवों पर, कड़ाहों पर, हांडों में स्वीर ऋंगारों पर तलते थे, भूनते थे तथा पकाते थे। तलते हुए, भूनते हुए, स्वीर पकाते हुए राजमार्ग के मध्यवती स्वापणों — दुकानों पर स्वथवा — राजमार्ग की दुकानों के भीतर, संडों के ज्यापर से स्वाजीविका करते हुए समय ज्यतीत करते थे।

तथा वह निर्णय नामक श्रंडवाणिज स्वयं भी श्रानेक काकी यावत् कुकड़ी के श्रंडों जो कि पकाये हुए, तले हुए श्रीर भूने हुए थे, के साथ सुरा श्रादि पंचविध मदिराश्रों का श्रास्वादनादि करता हुआ, जोवन व्यतीत कर रहा था ।

तदनन्तर वह निर्णय नामक श्रंडत्राणिज इस प्रकार के पाप कर्मों के करने वाला, इस प्रकार के कर्मों में प्रधानता रखने वाला इन कर्मों को विद्या — विज्ञान रखने वाला, श्रीर इन्हीं कर्मों को श्रपना श्राचरण बना कर श्रत्यधिक पाप कर्मों को उपार्जित कर के एक सहस्र वर्ष की परम श्रायु को भोग कर कालमास-मृत्यु के समय में काल करके तीसरी पृथिवी — नरक में उत्कृष्ट सात सागरोपम शिथित वाले नारकों में नारंकी रूप से उत्पन्न हुआ।

टीका—प्रस्तुत सूत्र में गौतम स्वामी के प्रश्न का उत्तर देते हुए भगवान् महावीर स्वामी ने फरमाया कि गौतम! भारतवर्ष में पुरिमताल नामक एक नगर था. जो व्यापारियों की दृष्टि से, शिल्पियों की दृष्टि से एवं श्रायिक दृष्टि से पूर्ण वैभवशाली था। नगर विशाल होने के साथ साथ काफी चहलपहल वाला था। उस में उदित नरेश का राज्य था. जो कि महान् प्रतापी था। उस नगर में निर्णय नाम का एक अंडवािशाज अंडों का व्यापारी रहता था. जो कि काफी धनी और अपनी जाति में सर्व प्रकार से प्रतिष्ठित माना जाता था। परन्तु प्रमं—सम्बन्धी कार्यों में निर्णय बड़ा पराङ्म सुख रहता था। उस के विचार रावद्य प्रवृत्ति की ओर अधिक मुक्ते हुए थे अनाथ, मूक — प्रांश्यों के वध करने में प्रवृत्त होने से उसके विचार श्रायक करना अध्यन्त कठिन था। सारांश यह है कि जीवहिंसा करना उसके जीवन का प्रधान तत्व्य बना हुआ। था। उसी पर उसका जीवन निर्मर था।

निर्ण्य के अनेकों नौकर थे, जिन्हें जीवन — निर्वाह के लिये उसकी तर्फ से वृत्ति — ऋगजीविका दी जाती थी। कई एक को अन्न दिया जाता था, अर्थात् कई एक को भोजन मात्र और कई एक को कपया पैसा । ये नौकर पुरुष अपने स्वामी के आदेशानुसार काम करते तथा अपनी स्वामिभिक्ति का परिचय देते थे। वे प्रतिदिन प्रातःकाल उटते, कुद्दाल और बांस की पिटारियों को उठाते और नगर के बाहिर चारों तरफ व्यस्ते । जहां कहीं उन्हें काकी मयूरी, कपोती और कुकड़ी आदि पीच्यों के अंडे मिलते, वहीं से वे ले लेते। इसके अतिरिक्त अन्य जलचर, स्थलचर तथा खेचर आदि जन्तुओं के अंडों की उन्हें जहां से प्राप्ति होती वहीं से लेकर वे अपनी २ पिटारियों को भर लेते थे, तथा लाकर निर्ण्य के सुपूर्व कर देते। यह उन का प्रतिदिन का काम था।

ितीसरा अध्याय

निर्ण्य ने जहां छंडों को खोज कर लाने के लिये छाद मी रक्खे हुए थे, वहां साथ में उस ने ऐसे पुरुष भी रख छोड़े थे कि जो राजमार्ग में स्थित दुकानों पर बैठ. छड़ों का कथिकय किया करते! छंडों को उवालकर, भून कर छीर पकाकर बेचते। तालपर्य यह है कि जिस पुरुष को निर्ण्य ने जो काम संभाल रक्खा था, वह उसे पूरी सावधानी से करता था। इस वर्णन से यह पता चलता है कि निर्ण्य ने छंडों का व्यवसाय काफी फैला रखा था।

पाठक कभी यह समभाने की भूल न करें कि निर्णय का यह व्यवसाय केवल व्यापार तक ही सीमित या किन्तु वह स्वयं भी मांसाहारी या। ऋपने प्रतिदिन के भोजन को भी वह खंडों से तैयार कराया करता और ऋनेक विष्यों से खंडों का खाहार करता। मांस के साथ मदिरा का निकट सम्बन्ध होने से वह इस का भी पर्याप्त उपभोग करता। इस प्रकार के सावद्य व्यापार तथा खाहारादि से निर्णय ने ऋपने जीवन में पाप — कमों का काक़ों संचय किया, जिस के फलस्वरूप उसे मरकर तासरी नरक में नारकी रूप से उत्पन्न होना पड़ा।

यह सच है कि जधन्य स्वार्थ. मनुष्य को बुरे से बुरे काम को स्रोर प्रवृत्त करा देता है। स्वार्थ और मनुष्यता का ऋहिनकुल (संप और नेवले) को भान्ति सहज (स्वाभाविक) वेर है। मनुष्यता की स्थिति में स्वार्थ का स्रभाव होता है और स्वार्थ के आधिपत्य में मनुष्यता नहीं रहने पाती। स्वार्थी जीव दूसरों के हित का नाश करने में संकोच नहीं करता, तथा निर्दोष प्राणियों के प्राणों का स्रापहरण करना उसके लिये एक साधारण सी बात हो जाती है। निर्णय नामक अंडवाणिज मी इसी स्वार्थ —पूर्ण वृत्ति के कारण स्रमणित प्राणियों को हिंसा कर रहा या। उसकी इस पापमय प्रवृत्ति ने उस के आत्रमा को अधिक से ऋषिक मारी कर दिया। उसने ऐसे जघन्य कामों में पूरे एक हज़ार वर्ष व्यतीत किये।

इस भयंकरातिभयंकर अपराध के कारण उसे तीसरी नरक में जाना पड़ा ! तीसरी नरक की उत्कृष्ट स्थिति सात 'सागरीपम को है, अर्थात् स्वकृत कर्मों के अनुसार उस में गया हुआ जीव अधिक से अधिक सात सागरीपम काल तक रहता है ! इसिलिये विचारशील पुरुष को पापकर्म से पृथक रहने का ही सदा मरसक प्रयत्न करना चाहिये।

"दिरग्रात्मत्तवेयणा" — इस समस्त पद की व्याख्या करते हुए आचार्य अभयदेव सूरि लिखते हैं — "द्तां भृतिमक्तर्य वेतनं भृत्यं येथां ते तथा, तब भृतिः — द्रभ्मादिवर्तना, भक्तं तु घृतकणादि — " अर्थात् वेतन शब्द से उस द्रव्य का प्रहण होता है जो किसी को कोई काम के बदले में दिया जाए। भृति शब्द वपए पैसे आदि का परिचायक है तथा भक्क राब्द वृत, धान्य आदि के लिये प्रयुक्त होता है। ताल्पर्य यह है कि — निर्णय नामक अंडों के व्यापारी ने जिन नौकरों को रखा हुआ था, उन में से किन्हीं को वह वेतन के उपलच्य में वपया, पैसा आदि दिया करता था।

प्रतिदिन का दूसरा नाम कस्याकस्यि है। कल्ये कल्ये च कल्याकल्यि प्रानुदिनमित्यर्थ:। तथा ज़मीन खोदने वाला शस्त्रविशेष कुद्दालक कहलाता है। बांसों की बनी हुई पिटारी या टोकरी का नाम पिटक है। श्रथवा पत्थिका टोकरी श्रीर पिटक थैले का नाम है।

इसके अतिरिक्त "तबएसु" आदि पदों की तथा "तलेंति" आदि पदों की व्याख्या दृत्तिकार

<sup>(</sup>१) सागरापम - शन्द का अर्थ पष्ठ ९४ पर लिखा जा चुका है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**२१७** 

के शब्दों में इस प्रकार है --

"तवपसु य" — ति तवकानि-सुकुमारिकादितलनभाजनानि । "कवल्लीसु य" — ति कवल्यो गुडादिपाकभाजनानि । "कंदूसु य" - ति कन्दवो मंडकादिपचनभाजनानि "भजजणपसु य" ति भर्जनकानि कर्पराणि धानापाकभाजनानि, श्रंगाराश्च प्रतीताः, 'तर्लेति" श्रंगौ स्नेहेन, "भज्जेंति" भ्रज्जेंति" भ्रज्जेंति धान्यवत् पचिन्तः, "सोहिनंति य" श्रोदनिमव राध्यन्ति, खंडशो वा कुर्वन्ति । इस पाठ का भावार्ष निश्लोक्त है —

सुकुमारिका - पूडा पकाने का लोहमय भाजन — पात्र तया कहलाता है गुड़, शर्करा आदि पकाने का पात्र कवस्ती कहा जाता है, हिन्दी भाषा में हसे कड़ाहा कहते हैं। कन्दु उस पात्र का नाम है जिस पर रोटी पकाई जाती है। भूनने का पात्र कड़ाही आदि भर्जन क कहा जाता है। दहकते हुए कोयले के लिये अंगार शब्द प्रयुक्त होता है।

त्रद्धमागधी कोषकार कन्दु शब्द के – लोहे का एक वर्तन, चने आदि भूनने की कड़ाही – ऐसे दो अर्थ करते हैं। प्राकृतशब्दमहार्णन के पृष्ठ २६७ पर 'कन्दु' का अर्थ "— जिस में माएड – (पकाए हुए चावलों में से निकाला हुआ लेसदार पानी) आदि पकाया जाता हो वह वर्तन हाएडा —" ऐसा लिखा है। टीकाकार महानुभाव के मत में "तवक" और "कन्दु" दोनों में प्रथम पूड़ा पकाने का और दूसरा रोटी पकाने का पात्र है।

"तलंति"—इस कियापद से— ग्रानि पर तैल आदि से तलते हैं—कड़कड़ाते हुए घी या तेल में डाल कर पकाते हैं—ऐसा अर्थ अभिव्यक्त होता है। 'भज्जेंति" का अर्थ हैं—धाना (भूने हुए यव — जी या चावल) की तरह भूनते वे — ग्राग पर रख कर या गरम बालू पर डाल कर पकाते थे। 'स्मोल्लिंति"—पद के दो अर्थ होते हैं, जैसे कि — १ — चावल के समान पकाते थे, तास्पर्य यह है कि जिस तरह चावल पकाये जाते हैं, उसी तरह निर्णय के नौकर ग्रंडों को पकाया करते थे। २ —खएड २ किया करते थे।

परन्तु कोषकार "सोल्लिंति" इस कियापद का ऋर्य —शूल (वड़ा लंगा और लोहे का नुकीला काएटा) पर पकाते ये —ऐसा करते हैं।

अब सूत्रकार निर्णय अंडवाणिज की अभिम जीवनी का वर्णन करते हुए कहते हैं-

## मूल-'से गंतश्रो श्रगंतरं उच्वद्विता इहेव सालाडवीए चोरपन्लीए विजयस्स चोरसेणावइस्स, खंदमिरीए भारियाए कुच्छिंसि पुत्तत्ताए उववन्ने । तते गां तीसे खंदसिरीए

(१) छाया - स ततोऽनन्तरमुद्वृत्य इहैव शालाटव्यां चोरपल्ल्यां विजयस्स चोरसेनापतेः स्कन्दिश्रयो मार्यायाः कुन्नौ पुत्रतयोपपनः । ततस्तस्य स्कन्दिश्रयो मार्यायाः श्रन्यदा कदाचित् त्रिषु मासेषु बहुपरिपूर्णेषु स्रयमेतद्ल्यः दोहदः प्रादुर्म् तः —धन्यास्ता ग्रम्याः ४ या बहुभिभित्र — छाति — निजक — स्वजन — संविध — पिजन — महिलाभिः, अन्याभिद्देशसितः सार्दे संपरिवृताः स्नाताः यावत् प्रायश्चित्तः सर्वालंकारिवभूषिताः विपुलस्यानं पानं खादिमं स्वादिमं सुरां च ५ अस्वादयमानाः ४ विहर्गतः । जिमितसुक्तोत्तराताः, पुरुषनेपथ्याः सम्रद्धः यावत् प्रहरणाः फलकेः निष्कृष्टेरिवभिः, ग्रंसागतेस्त्योः सजीवधिन्भिः समुत्विपतेः शरेः समुद्धासिताभिद्यभिभः लिग्वताभिरवसरिताभिद्यसरिताभिद्यसरितः शरेः समुद्धास्ताभिद्यभिभः लिग्वताभिरवसरिताभिद्यसरिताभिद्यसरितः शरेः समुद्धास्ताभिद्यभिभः कुर्वाणाः शालाटव्यां चोरपल्ल्यां सर्वतः समन्तादवलोकयन्यः २ आहिरङमानाः २ दोहदं विनयन्ति । तद् यदहमपि यावद् विनयाभि हति कृत्वा तस्मिन् दोहदे अविनीयमाने यावद् ध्यायित ।

[तीसरा ऋष्याय

भारियाए अन्नया कयाइ तिएहं मासाणं बहुपिडपुरणाणं इमे एयारूवे दोहले पाउन्भूते, धरणात्रो णं तात्रो अम्मयात्रो ४ जा णं बहुिहं मित्तणाइनियमसयणसंबंधिपरियण-महिलाहिं अन्नाहि य चोरमिहलाहिं सिद्धं संपरिवुड़ा एहाया जाव पायन्छिता सञ्चालंकार-विभूसिता विउलं असणं पाणं खाइमं साहमं सुरं च ५ आसादेमाणा ४ विहरंति । जिमियभुत्तुत्तरागयात्रो पुरिसनेवत्थिया सन्नद्धः जाव पहरणा भरिएहिं फलएहिं, णिक्किट्टाहिं असीहिं अंसागतेहिं तोगहिं, सजीवेहिं धणुहिं समुक्तिवाहिं सरेहिं समुद्धासियाहिं दामाहि लिम्बयाहिं अवसारियाहिं उठघंटाहिं छिप्पत्रेणं वजमागेणं महया उक्किट्टः जाव समुद्दरविम्यं पिव करेमाणीत्रो सालाउवीए चोरपल्लीए सन्वत्रो समंता त्रोलोएमाणीत्रो २ आहिं-देमाणीत्रो २ दोहलं विगेति । तं जह णं अहं पि जाव विश्विज्ञामि, त्ति कट्ट तंसि दोहलंसि अविश्विक्षमाणंसि जाव कियाति ।

पदार्थ — से गां — वह — निर्णय नामक श्रग्रहवाणिज — ऋग्रहों का व्यापारी । तस्रो — वहां से नरक से । श्रां मार्गर सहित । उठविद्या — निकल कर । इहेव — इसी । सालाडवीय — शालाटवी नामक । चोरपल्लीय — चोरपल्लीय — चोरपल्लीय — चोरपल्लीय — चोरपल्लीय — चोरपल्लीय — चोरपे नापति की । खंद सरीय — स्कन्दशी । भारियाय — भार्या की । कुंडिक्रोस — कुंचि में — उदर में । पुललाय — पुत्रस्य से । उववन्ते — उत्यन्त हुआ । तते गां — तदनन्तर । तीसे — उत्य । खंद सिरीय — स्कन्द — श्री । भारियाय — भार्या को । श्रन्त्त्या कथाइ — किसी श्रन्य समय । तिग्रहं मासाणं — तीन मास । सहुपिडिपुरणाणं — परिपूर्ण होने पर । इमे — यह । प्रयास्त्रवे — इस प्रकार का । दोहले — दोहद गर्भवित स्त्री का मनोरथ । पाउच्मूते — उत्यन्त हुआ । ताश्रो — वे । श्रम्प्रयाश्रो ४ — मातायें ४ । भरणात्रो गां — धन्य हैं । जा गां — जो । बहुहिं — अनेक । मित्त — मित्र । गाह — जातिजन ! नियग — निजक — पिता पुत्र श्रादि । स्वयण — स्वजन — चाचा, भाई, श्रादि । सम्बन्धि — सम्बन्धी — श्रपुर, साला आदि । परियणं — परिजन — दास आदि की । महिलाहिं — स्वयों के तथा । श्रन्ताहिं प — श्रन्य । चोरमहिलाहिं — चोर — महिलाश्रों के । सिद्ध — साथ । संपरिञ्र झा — संपरिवृत्त — चिरी हुई तथा । गाहाया — नहाई हुईं । श्राव — यावत् । पायि चित्रना — श्रपुर स्वप्तों के फल को विक्रल करने लिये प्राय-

<sup>(</sup>१) " ऋम्मयात्रो ४"-यहां के ४ के ग्रंक से-" सपुराणाओं एां तान्नो श्रम्मयात्रों कयत्थात्रों णं तात्रों श्रम्मयात्रों, कयपुराणात्रों णं तान्नों श्रम्मयात्रों कयलक्खणात्रों, एां तान्नों स्रम्मयात्रों-" इन पदों का प्रहण करना सूत्रकार को स्रमिमत है। इन का भावार्थ निम्नोक्त है-

वे मातायें सपुर्या — पुर्य वालियां हैं, वे माताएं कृतार्थं हैं — उन के प्रयोजन सिद्ध हो चुके हैं, वे मातायें कृतपुर्या हैं — उन्हों हो ने प्रय की उपाजना की है, तथा वे मातायें कृतलदाणा हैं — संपूर्ण लक्ष्यों से युक्त हैं।

<sup>(</sup>२) " एहाया जाव पायिच्छित्सा"—यहां पठित जाव -- यावत् पद से "—कयवित्कस्मा कय - को उपमंगल -- " इन पदों का ग्रहरा समकता चाहिये । इम पदों की व्याख्या प्रष्ट १७६ तथा १७७ पर की जा चुकी है ।

दिचत्त के रूप में तिलक स्त्रीर मांगलिक कार्य करने वाली। सन्वातंकारभूसिता —सम्पूर्ण अलंकरणो से विभृषित हुईँ । **विपुलं** —विपुल —वहुत । **ग्रस्तर्णं** —श्रशन —रोटी दाल ेे क्रादि । **पाणं** —पान— पानी ब्रादि पेय पदार्थ : खाइमं - खादिम - मेवा ब्रीर मिष्टान्न ब्रादि ! साइमं - स्वादिम - पान सुपारी अमिद सुगन्धित पदार्थों का । सुरं च ५-- और पांच प्रकार की सुरा आदि का । आसादेमाणा ४-- आस्वादन प्रस्वादन आदि करती हुई । विहरंति विहरण करती हैं । जिमियभुत्तुत्तरागयात्र्यो—तथा जो भोजन करने के अनन्तर उचित स्थान पर स्रागई हैं । पुरिसनेवित्थया — पुरुष — वेष को धारण किये हुए हैं । सन्नद्ध - हड़ बन्धनों से बांधे हुए श्रीर लोइमय कस्तक श्रादि से संयुक्त कवच - लोइमय बलतर को धारण किये हुए हैं। 'जाब-यावत्। पहरणा-जिन्हों ने आयुध और प्रहरण महत्य किये हुए हैं । भरिषि ई फिलिपहिं -- वाम इस्त में धारण किये हुए फलक -- ढालों के द्वारा । निकिक द्वार्दि असी हिं -- कोश - म्यान ( तलवार कटार आदि रखने का खाना) से निकली हुई कपा-कों के दारा । श्र सागतेहिं - तांकोहिं - त्रांकात स्कन्ध देश को प्राप्त त्र्ण - इपुधि (जिस में बाला रक्ले जाते हैं उसे तूरा या इषुधि कहते हैं ) के द्वारा । सजीवेहिं धराहिं - सजीव - प्रत्यंचा -डोरी-से युक्त धनुषों के द्वारा । समुक्तिखबत्तीहिं सरेहिं-लच्यवेधन करने के लिये धनुष पर आरोपित किये गये शरों - वाणों द्वारा । समुल्लासियाहिं दामाहिं - समुल्लासित - अंचे किये हुए पाशों -जालों अथवा शस्त्रविशेषों से । लंबियाहिं - लम्बित जो लटक रही हो । श्रवसारियाहिं --- तथा श्रवसारित—चालित श्रर्थात् हिलाई जाने वाली । उरुषंटाहि - जंघा में श्रवस्थित धंटिकाओं से 1 ज्ञिप्यतूरेणं वज्जमाणेणं -- शीधता से बजने वाले बाजे के बजाने से । महाया - महान् । उक्तिकट० --उत्कृष्ट —श्रानन्दमय महाध्विन स्रादि से । जाव —यावत् । समुहरवभूयं पिव —समुद्र शब्द के समान महान् शब्द को प्राप्त हुए के समान गगनमंडल को । करेमाणीस्रो —करती हुई । सालाडबीए चोरपल्लीए-शालाटबी नामक चोरपल्ली के । सन्बन्धो समंता-चारी तरफ का । ऋंतोयमाणीओ -अवलोकन करती हुई । ऋहिंडेमाणीओ-अमण करती हुई । दोहलं-दोहद को । विजेति -पूर्ण करती हैं । तं-सो । जइ णं-यदि । श्रहं पि-मैं भी । जाव-यावत्। विशिज्जामि – दोहद को पूर्ण करूं । ति कहू – ऐसा विचार करने बाद । तीस दोहलीस – उस दोहद के । ऋविशिष्ड मार्णिस -पूर्ण न होने पर । जाव - यावत् । भियाति - ग्रार्वध्यान करती है।

मृतार्थ —वह निर्णीय नामक ऋण्डवाियाज नरक से निकल कर इसी शाक्षाटवी नामक चोरपल्ली में विजयनामा चोरसेनापित की स्कन्दश्री भार्यों के उदर में पुत्रकृप से उत्पन्न हुआ। किसी श्रन्य समय लगभग तीन मांस पूरे होने पर स्कन्दश्री को यह दोहद (संकल्प विशेष) उत्पन्न हुआ।

वे माताएं धन्य हैं जो अनेक मित्रों की, आति की, निजकजनों की, स्वजनों की, सम्बन्धियों की और परिजनों की महिलाओं —िस्त्रयों तथा चोर—महिलाओं से परिवृत हो कर,

<sup>(</sup>१) "सन्नद्धः जाव पहरणा "—यहां पठित जाव—यावत् पद से " बद्धविम्मयकवया, उप्पीतियसरासणपिट्या"—से ले कर "गिह्याउह"— इन पदों का ग्रहण सूत्रकार की अभिमत है। इन पदों का शब्दार्थ पृष्ठ १२४ पर लिखा जा चुका है। श्चन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद द्वितीयान्त तथा पुक्षों के विशेषण हैं। जब कि यहां प्रथमान्त और स्त्रियों के विशेषण हैं।

स्तात यावन् त्र्यानिष्टोत्सदक स्वप्न को निष्कत्त करने के लिये प्रायश्चित्त के रूप में तिलक एवं मांगालिक कृत्यों को करके सर्व प्रकार के व्यलंकारों से विभूषित हो, बहुत से त्र्यशन, पान, खादिम त्रीर स्वादिम पदार्थों तथा 'सुरा, मधु, मेरक, जाति त्रीर प्रसन्ना इन मादरात्र्यों का विद्यास्वादन, विस्वादन, परिभाजन त्रीर परिभोग करती हुई विचर रही हैं।

तथा भोजन करके जो उचित स्थान पर आ गई हैं, जिन्हों ने पुरुष का वेष पहना हुआ है और जो हड़ बन्धनों से बन्धे हुए और लोहमय कसूनक आदि से थुकत कवच-लोहमय बखतर को शरीर पर धारण किये हुए हैं, यावत आयुध और प्रहरणों से युक्त कवच-लोहमय बखतर को शरीर पर धारण किये हुए फजक—हालों से, कोश-स्थान से बाहिर निकली हुई कुपाणों से, अंसगत—कन्धे पर रखे हुए शरिध—तरकशों से, सजीव—प्रत्यद्धा—(डोरी) युक्त धनुषों से, सम्यक्तया उत्तिप्त—फैंके जाने बाले, शरीं—वाणों से, समुझांसत—ऊ वे किये हुए पाशों—जालों से अथवा शस्त्र विशेषों से, अवलम्बित तथा अवसारित—चालित जंधाधियों के हुए।, तथा चिप्रतूर्य (शोघ बजाया जाने वाला बाजा) बजाने से महान् उत्कृष्ट—आनन्दमय महाध्विन से, समुद्र के रव— शब्द को प्राप्त हुए के समान गणनमंडल को ध्वित —शब्दायमान करती हुई, शालाटवी नामक चोरपल्ली के चारों तरफ का अवलोकन और उसके चारों तरफ अमण कर दोहर को पूर्ण करती हैं।

क्या ही श्रच्छा हो, यदि मैं भी इसी भान्ति श्रपने दोहर को पूर्ण करूं, ऐसा विचार करने के पश्चात् दोहद के पूर्ण न होने से वह उदास हुई यावत आतेष्यान करने लगी।

टीका — प्रस्तुत सूत्र में सूत्रकार पाठकों को पूर्व — वर्णित चौरसेनापित विजय की शालाटवी नामक चौरपल्ली का स्मरण करा रहे हैं। पाठकों की यह तो स्मरण ही होगा कि प्रस्तुत ऋष्ययन के प्रारम्भ में यह वर्णन ऋष्या या कि पुरिमताल नगर के ईशान कोण में एक विशाल, भयंकर अटवी यौ। उस में एक चौरपल्ली यी। जिस के निर्मीण तथा आकारविशेष का परिचय पहले १९०८ १९३ पर दिया जा चुका है।

हमारे पूर्व परिचित निर्ण्य नामक ऋंडवाणिज का जीव जो कि स्वकृत पापाचरण से नीसरी नरक में गया हुन्ना या नरक की भवस्थिति को पूर्ण कर इसी चोरपह्नी में विजय की स्त्री स्कन्दश्री के गर्भ में पुत्ररूप से उत्पन्न होता है।

जैसा कि पहले भी कहा जा चुका है कि जीव दो प्रकार के होते हैं, एक शुभ कर्म वाले दूसरे ऋशुभ कर्म वाले। शुभ कर्म वाले जीव जिस समय माता के गर्भ में ऋाते हैं, तो उस समय माता के संकल्प शुभ और जब ऋशुभ कर्म वाले जीव माता के गर्भ में ऋाते हैं तो उस समय माता के संकल्प भी ऋशुभ ऋषच गिर्हित होने लग जाते हैं। निर्ण्य नामक ऋंडवाणिज का जीव कितने ऋशुभ कर्म उपार्जित किये हुए था? इसका निर्ण्य तो पूर्व में ऋगये हुए उसके जीवन — इत्तान्त से सहज ही में हो जाता है। वह नरक से निकल कर सीधा स्कन्दश्री के गर्भ में ऋगता है, उस को गर्भ में ऋगी तीन मास ही हुए ये कि उसकी माता स्कन्दश्री को दोहद उत्पन्न हुआ।

जीवातमा के गर्भ में ऋाने के बाद लगभग तीसरे महीने गर्भिणो स्त्री को गर्भगत जीव

<sup>(</sup>१) इन सन्दों के अर्थ के लिये देखी पृष्ठ १४४।

<sup>(</sup>२) इन पदों का ऋर्य पृष्ठ १४५ पर लिखा जा चुका है।

**चित्र** १

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

के प्रभावानुसार मन में जो संकल्पविशेष उत्पन्न होते हैं, शास्त्रीय परिभाषा में उन्हें दोहद कहते हैं । स्कन्दश्री को निम्नलिखित दोहद उत्पन्न हुन्ना —

वे माताएं धन्य हैं जो ख्रपना सहेलियों नौकरानियों निजजनों, स्वजनों, सरो सम्बन्धियों तथा ख्रपनी जाति की स्त्रियों एवं अन्य चौरमहिलाओं के साथ एकत्रित हो कर स्नानादि कियाओं के बाद ख्रानिष्टजन्य स्वप्नों को निष्कल करने के लिये प्रायिश्वत के रूप में निलक और मांगलिक कार्य करके वस्त्र भूषणादि से विभूषित होकर विविध प्रकार के खाद्य पदार्थों और नाना प्रकार की मंदिराओं का यथारूचि सेवन करती हैं। तथा जो इच्छित भोज्य सामग्री एवं मंदिरापान के ख्रान्तर उचित स्थान में ख्राकर पुरुष के वेप को धारण करतीं हैं. और ख्रस्त्र शस्त्रादि से सुसज्जित हो सैनिकों की तरह जिन्हों ने कवचादि पहने हुए हैं, बायें हाथ में दालें और दाहिने में नंगी तलवारें हैं। जिनके कन्धे पर तरकश, प्रत्यञ्च – होरी से सुसांज्यत धनुष हैं और चलाने के लिये वाणों को ऊपर कर रक्खा है. और जो वाद्य — ध्विन से समुद्र के शब्द को प्राप्त हुए के समान ख्राकाशमंडल को गुंजाती हुई तथा शालादवी नामक चोरपल्ली का सब प्रकार से निरीत्रण करती हुई ख्रपनी इच्छाओं की पूर्ति करती है। वे माताएं धन्य हैं, उन्हीं का जीवन सफल है।

सारांश यह है कि स्कन्दश्री के मन में यह संकल्प उत्पन्न हुआ कि जो गर्भवती महिलायें अपनी जीवन—सहचिरयों के साथ यथार्थाच सानन्द खान पान करती हैं, तथा पुरुष का वेप बनाकर अनेकिविध शस्त्रों से सैनिक तथा शिकारी की भांति तेयार होकर नाना प्रकार के शब्द करती हुई बाहिर जंगलों में सानन्द तिना किसी प्रतियन्ध के भ्रमण करती हैं, वे भाग्यशालिनी हैं और उन्हों ने ही अपने मातृजीवन को सफल किया है, क्या ही अच्छा हो यदि मुक्ते भी ऐसा करने का अवसर मिले और मैं भी अपने को भाग्यशालिना समभू ।

विचार - परम्परा के अविश्वास्त स्त्रीत में प्रवाहित हुआ मानव प्राणी बहुत कुछ सोचता है अगेर अनेक तरह की उधेड्रबुन में लगा रहता है। कमा वह सोचता है कि मैं इस काम को पूरा करलूं तो अब्छा है, कभी छोचता है कि मुक्ते अमुक पदार्थ मिल जाये तो ठीक है। यदि आरम्भ किया काम पूरा हो जाता है तो मन में प्रसन्नता होती है, उसके अपूर्ण रहने पर मन उदाछीन हो जाता है। परन्तु सकलता और विकलता, हर्ष और विपाद तथा हानि और लाभ ये दोनों साथ साथ ही रहते हैं। वीतरागता की प्राप्ति के विना मानव में हर्ष, विषाद, हानि और लाभ जन्य जोभ बराबर बना रहता है।

स्कन्दश्री भी एक मानव प्रांगी है. उस में सांसारिक प्रलोभनों की मात्रा साधारण मनुष्य की अपेदा अधिक है। इसलिये उस में हर्ष अथवा विवाद भी पर्याप्त है। उसके दोहद — इच्छित संकल्प की पूर्ति न होने से उस में विधादकी मात्रा बढ़ी श्रीर वह दिन प्रतिदिन सुखने लगी तथा दीर्घकालीन रोगों से व्याप्त होने की भानित उस की शरिरिक दशा चिन्ताजनक हो गई। उस का सारा समय स्रार्तप्यान में व्यतीत होने लगा।

"जिमियभुत्तु नारागयात्रो" - इस की व्याख्या करते हुए इशिकार भी अभयदेव सूरि इस प्रकार लिखते हैं --

"जेमिताः - इंतभोजनाः, भुक्तोत्तरं - भोजनानन्तरं - स्रागता उचितस्थाने यास्ता तथा-" स्रर्थात् जिस ने मोजन कर लिया है, उसे जेमिन कहते हैं। भोजन के पश्चात् को कहते हैं - भुक्तोत्तरः। भोजन करने के स्रनंतर उचितस्थान में उपस्थित हुई महिलायें - "जेमितभुक्तोत्तरागता" कहलाती हैं।

## श्रो विपाक सूत्र—

इस के अतिरिक्त "भरिषहिं फलिएहिं" इत्यादि पर्दो की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में इस प्रकार है—

" सरिपहिं — इस्तपशितः, फल रहिं — 'रफटिकः, निकिद्धाहिं — कीवकादाकृष्टेः, स्रसिहं, खड़ ः, स्र सागपिं — एष्टदेशे वन्धनात्, तोगहें — शरिषिभः, सजीवेहिं — सक्तिकः — कोट्यारोशितप्रत्यद्वः, धर्मुहं — कोट्यारोहं — हिं किचिद् — तत्र प्रहरणिशिषेदाधिवाग्रम्य— स्तदात्रक्षः, स्रोसारियाहिं — प्रतिभित्ताभः, उरुवंदाहिं — कंषाधटाभिः, द्विष्पत्रेणं वज्जमाणेणं द्रत — त्यंण् वाश्मानेन, "महया उक्तिहुणः इत्यत्र यावत्रकरणादिदं दृश्यम् — "महया उक्तिहुनायबोत्त — कन्नकलरवेषां" — तत्रोत्कृष्टरवानन्दमहाध्वनः सिंहनादस्य प्रसिद्धः, बोलश्च वर्षाव्यक्तिविक्तिते ध्वनिरेव् कलकलश्च व्यक्तवचनः स एव तल्लक्त्यणे यो रवः स तथा तेन " समुद्रवभूधं पिव" — जलिशब्द — प्राप्तिविव तन्मयमिवेत्यर्थः "गगनमंडलं" इति गम्यते । इन पदो का भावार्थं निम्नोक्त है —

(१) भरित – इस्तरूप पाश (जाल) से गृहीत अर्थात् इस्तबद्ध, (२) फलम्रा — स्फटिक मिण् के समान, (३) निष्कृष्ट — स्यान से बाहिर निकाली हुई, (४) म्रासि — तलवार, (५) म्रासागत — पृष्टभाग पर बांधने के कारण कन्धे पर रखा हुन्रा, (६) तृण — इपुधि — तीर रखने का ग्रेला, (७) सजीव — प्रत्यक्षा (डोरी) से युक्त. (८) धनुष — फलदार तीर फैंकने का वह अस्त्र जो बांस या लोहे के लचीले डपडे को भुक्तकर उसके दोनों छोरों के बीच, डोरी बांधकर बनाया जाता है, (९) समुत्तिप्त — लच्य पर फैंकने लिये धनुष पर म्रारोपित किया गया, (१०) शर — धार वाला फल लगा हुन्ना एक छोटा अस्त्र जो धनुष की डोरी पर खींच कर छोड़ा जाता है नाण (तीर), (११) समुल्लासित — ऊंची की गई, (१२) दाम — पाशक विशेष अर्थीत् फंसाने की रिस्तियां अथवा शस्त्रविशेष ।

वृत्तिकार के मत से किसी २ प्रति में "दामाहिं" के स्थान पर "दाहाहिं" ऐसा पाठ भी पाया जाता । उस का अर्थ है— " वे प्रहरण्विशेष जो एक लंबे बांस पर लगे हुए होते हैं— हांगे वगैरह जो कि पशु चराने वाले प्रामीण लोग जंगल में पशु चराते हुए अपने पास दृत्तों को शाखार्थे काटने या किसी वन्य जीव का सामना करने के लिए रखते हैं।

(१३) लम्बिता - प्रलंबित-लटकती हुई, (१४) श्रवसारिता - हिलाई जाने वाली अथवा ऊपर को सरकाई जाने वाली, (१५) विभिन्नूर्य - शीप्र शीप्र बजाया जाने वाला वाच, (१६) वासमान - बजाया जा रहा।

"महया उक्किट्ट॰ जाव समुद्दाव" यहां पिठत जाव—यावत् पद से सिंदनाद के, बोल के, कतकत के शब्दों से—इन पदों का ग्रहण करना सूत्र कार को अभिमत है ! उत्कृष्ट ब्रादि पदों का अर्थ इस प्रकार है -

<sup>(</sup>१) वृत्तिकार को "फलपहिं" इस पाठ का "—स्फटिक (स्कटिक रत्न की कान्ति के के समान कान्ति वाली तलवारें)—यह अर्थ अभिमेत है। परन्तु हैमशब्दानुशासन के "स्कटिके लः । ८/१/१९७। स्फटिक टस्प लो भवति । फलिहो । और "निकपस्फटिकचिकुरे हः । ८/१/१८६ । स्त्र से स्फटिक के ककार को हकारादेश हो जाता है, इस से स्फटिक का फलिह यह रूप बनता है। मस्तुत सूत्र में फलअप पाठ का आश्रयण है। इसी लिये हमने इसका फलक (दाल) यह अर्थ किया है।

ि २२३

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

(१) उत्क्रष्ट्र---श्रानन्दमय महाध्यनि । (२) सिंहनाट -- सिंह का नाद-गर्जना । (३) बोल -- वर्णों की अव्यक्त ध्वनि अर्थात् जिस आवाज में वर्णों की प्रतीति न हो । (४) कलकल -- वर्षे ध्वनि जिस में वर्णों की अभिव्यक्ति -- प्रतीति होती है।

उत्कृष्ट, सिंहनाद, बोल और कलकात रूप जो शब्द हैं, उनके द्वारा समुद्र के शब्द की प्राप्त हुए के समान गगनमण्डल — आकाशमण्डल को करती हुई।

"श्रह्मिव जाव विणिज्जामि"—यहां पठित "—जाव-पायत् —"पद से "वहूहिं मित्तणाइ-नियगसयणसंविन्धपरियणमहिलाहिं श्रन्साहि य चोरमहिलाहिं सिं संपरियुडा" —से लेकर "चोरपल्लीप सञ्बश्रो समंता श्रोलोपमाणीश्रो २ श्राहिएडेमाणीश्रो दोहलं" यहां तक के पाठ का प्रहण सममना च।हिए। इन पदों का श्रर्थ १४ २१८ तथा २१९ पर कर दिया गया है।

"श्रविणिज्जमाएंसि जाव भियाति"— यहां पठित—जाव-पावत — पद से "— सुक्खा, भुक्खा निम्मंसा श्रोलुग्गा श्रोलुग्गासरीरा नित्तो या दीणविमणवयणा पंदुश्यमुद्दी श्रोमंथियनयण — वयण-कमला जहोदयं पुष्फवत्थगन्धमल्लालंकारहारं श्रपिभुंजमाणी करयलमिलिय व्य कमलमाला, श्रोह्यमणसंकथा"—इन पदी का प्रहण करना सुत्रकार को श्रमिमत है। इन पदी का श्रमं १४ पर दिया जा चुका है।

प्रस्तुत सूत्र में निर्णय का नरक से निकल कर स्कन्दश्री के उदर में आने का तथा स्कन्दश्री को उत्पन्न दोहद का वर्णन सूत्रकार ने किया है। अब उसके दोहद की पूर्ति और बालक के जन्म का अधिम सूत्र में वर्णन करते हैं—

मूल— 'तते ण से विजए चोरसेणावती खदिसिरं भारियं श्रोहत० जाव पासित २ एवं वयासी किएणं तुमं देवाणु०! श्रोहत० जाव भिर्यासि ? तते णं सा खंदिसिरी विजयं एवं वयासी एवं खलु देवाणु०! मम तिएहं मासाणं जाव भिर्यामि ! तते णं से विजय चोरसेणावती खंदिसिरीए भारियाए श्रांतिते एयमट्टं सोच्चा निसम्म खंदिसिरीं भारियं एवं वयासी-श्रहासुहं देवाणुष्पिए! त्ति एयमट्टं पिडसुरोति । तते णं मा खंदिसिरी भारिया विजएणं चोरसेणावतिशा श्रव्भाष्णिणाया समाणी हद्द्व० बहुहिं मित्त० जाव श्रव्माहि य

<sup>(</sup>१) छुग्या — ततः सं विजयश्रीरसेनापितः स्कन्दिश्रयं भार्यीमपहतः यावत् पद्यति हृद्वा एवमवदत् कि त्वं देवानुषिये ! ऋपहतः यावद् ध्यायि । ततः सा स्कद्श्रीः विजयभेवमवादीत् एवं खलु देवानुः ! मम त्रिषु मासेषु यावद् ध्यायामि । ततः सा विजयश्रीरसेनापितः स्कन्दिश्रयः भार्याया ऋन्तिके एतमर्थ श्रुःवा निशम्य स्कन्दिश्रयः भार्यामिवमयादीत् — यथासुखं देवानुषिये ! इत्येतमर्थ प्रतिशृणोति । ततः सा स्कन्दश्रीः मार्या विजयेन चीरसेनापितना ऋम्यनुज्ञाता सती हृष्टः बहुभिम्नेत्रः यावदन्याभिश्र वहुभिश्रीरमहिलाभिः साद्धं संपरिवृता स्नाता यावद् विभूषिता विपुलमशनं ४ सुरां ५ ऋास्वादयन्ती ४ विहरित । जिमितभुक्तोत्तराता पुरुषनेप्रथा सबद्धवद्धः यावदाहिङमाना दोहदं विनयित । ततः सा स्कन्दश्री भार्या सम्पूर्णदोहदा, संमानितदोहदा, विनीतदोहदा, व्युच्छिज्ञदोहदा, सम्पन्नदोहदा तं गर्म सुखसुखेन परिवृद्धति । ततः सा स्कन्दश्रीः चोरसेनापत्नी नवसु मासेषु बहुपरिपूर्णेषु दारकं प्रयाता ।

तिसरा ऋष्याय

बहुिं चोरमिहलाहिं सिद्धं संपिरिवुड़ा एहाया जाव विभूमिता विपुलं असणं ४ सुरं च ५ आसादेमाणी ४ विहरित । जिमियभुचुत्तरागया पुग्सिणेवत्थिया सन्नद्भद्भ० जाव आहिंडेमाणी दोहलं विणेति, तते णं सा खंदिसिरी मारिया संपुण्णदीहला संमाणियदोहला विणीयदोहला वोञ्चिण्णदोहला संपन्नदोहला तं गर्भ सहस्रहेणं परिवहित । तते णं सा खंदिसिरी चोरसेणावितणी गावणहं मासाणं बहुपिडिपुण्णाणं दारगं पयाना ।

पदार्थ -- तते एं -- तदनन्तर । से -- वह । विजए -- विजय नामक । चोरसेणावती--चोर सेनापति - चोरों का नायक । खंद्सिरिं भारियं - स्कन्दश्री स्त्री को जो कि । ब्रोह्त० -कर्तब्य ब्रौर त्रकर्तब्य के विवेक से विकत्त । जाब - यावत् त्रार्तध्यान से युक्त है। पासति २ --देखता है, देखकर । एवं —इस प्रकार । बशासी —कहने लगा । देवाणु॰! —हे सुभगे ! । तुमं — त् । किएए - क्यो । अहेहतः - कर्तव्य और अकतव्य के भान से शून्य हो कर । जाव - यावत् । भिषासि -श्वातंथ्यान कर रही हो ? । तते एां - तदनन्तर । सा - वह । खंदसिरि -- स्कन्दश्री । विजयं-विजय के प्रति । पर्व-इस प्रकार । यथासी-कइने लगी । पर्व खलु इस प्रकार निक्चम हो । देवाणुः! — हे देवानुप्रेय ! ऋर्यात् हे स्वामिन् ! । मम — मुभे गर्भ घारण किए हुए । तिएहं मास्ताएं - तीन मास हो गए हैं, अब मुक्ते एक दोहद उत्पन्न हुआ है, उस की पूर्ति न होने से में कर्तव्याकर्तव्य के विवेक से रहित हुई । जावर - यावत् । भिन्धामि - आर्तध्यान कर रही हूँ । तते एं -- तदनन्तर । से विजय - वह विजय । चोरसेखावती -- चोरसेनापित । खंदसिरी-प भारियाप -स्कन्दश्री भाषी के । त्र्यतिते =पास से । एयमहं - इस बात को । सोचचा - सुन कर तथा । णिसम्म - इदय में धारण कर । खंदस्तिरिं भारियं - स्कन्दश्री नामक भार्या को । पर्व -वयासी — इस प्रकार कहने लगा । देवाणुष्पिप ! — हे देवानुष्रिये ! ऋषीत् हे सुभगे ! । ऋहासुहं त्ति — जैसा तुम को सुख हो वैसा करो, इस प्रकार से । एयमहुं - उस बात को। पडिसुऐति - स्वीकार करता है ताल्पर्य यह है कि विजय ने स्कन्दश्री के दोहद को पूर्ण कर देने की स्वीकृति दी । तते एां—

<sup>(</sup>१) आहेत० जाव पास्ति — यहां पठित जाव-पावन् -पद से - आहेतमण संकर्ण - इसका अहण समभागा । इस पद के दो अर्थ पाये जाते हैं, जोकि निम्नोक्त हैं --

१ — ऋषहतमन:संकल्पा — ऋषहतो मनसः संकल्पो यस्याः सा — ऋर्थात् संकल्प विकल्प रहित मन वाली । तात्पर्य यह है कि जिसके मन के संकल्प नष्ट हो चुके हैं. वह स्त्री ।

<sup>(</sup>२) श्रापहतमनः संकल्पा — कर्तव्याकर्तव्यविके विकला — अर्थात् कर्तव्य (करने के योग्य) श्रीर श्रकर्तव्य (न करने योग्य) के विवेक से रहित स्त्री । प्रस्तुत में — श्रोहतमण संकप्पं यह पद द्वितीयान्त विविद्यत है, श्रतः यहां द्वितीयान्त श्रर्थं ही ग्रहण करना चाहिये ।

<sup>(</sup>२) 'मासागं जाव मियामि –' यहां पठित जाव-यावत् –पद हे 'वहुपडिपुरणागं इमे पयाक्रवे दोहले पाउटभूते, धरणा मां णंतामां ऋम्मयामो —हे लेकर –तं जर णं सहमिव जाव विशिष्जामि सि कहु तंसि दोहलंसि अविशिष्जमाणंसि सुक्खा मुक्खा —से लेकर — श्रोहयमणसंकष्पा —यहां तक के पाठ का प्रहण करना सुककार को अभिमत है। इन पदों में में बहुपडिपुरणागां —से लेकर — अविशिष्जमाणंसि —यहां तक के पदों का स्रबंप्रह २१८ तथा २१९ पर और सुक्खा — इत्यादि पदों का स्रबंप्रह १४२ पर किया जा चुका है।

**२२५**]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

तदनन्तर । सा-वह । खंदसिरी--स्कन्दश्री । भारिया-भार्या । विजएणं - विजय नामक । चोरसेणावतिसा -चोरसेनापति के द्वारा । श्रव्भसुरुणाया समासी - श्रभ्यनुजात होने पर श्रभीत् उसे श्राज्ञा मिल जाने पर । इट्ट० - बहुत प्रसन्न हुई श्रीर । बहुहिं - अनेक । मित्ता - मित्रों की जाव - यावत् । ऋन्नाहि य -- और दूसरी । बहुहि -- बहुत सी । चोरमहिलाहि -- चोर -- महिलाऋ के । सर्द्धि—साय । संपरिवृड़ा —संपरिवृत हुई -िघरी हुई । गृहाया - स्नान कर के । जाव --यावत् । विभू सिता - सम्पूर्ण ऋलंकारो - ऋाभूषर्यो से विभूषित हो कर । विपुलं - विपुल - पर्याप्त । स्रसर्गं ४ = स्रशनादि खाद्य पदार्थों । सुरं च ५ - स्रौर सुरा स्रादि पंचविध मद्यों का । स्रासादेमाणी ४ --ब्रास्वादन, विस्वादन ब्रादि करती हुई । विहरति - विहरण कर रही है। जिमियभुत्तु त्तरागया - भोजन करने के ब्रनन्तर उचित स्थान पर ब्राकर । पुरिस्तणेवस्थिया - पुरुष के वेष से युक्त । सन्नद बद्ध० - हददन्धनों से बन्धे हुए और लोइमय कस्लुक आदि से युक्त कवच - लोइमय बख्तर विशेष को शरीर पर धारण किये हुए । जाव --यावत् । ऋाहिडोमाणी -भ्रमण करती हुई। दोहलं दोहद को । विरोति - पूर्ण करती है । तते एं - तदनन्तर । सा खंदसिरी भारिया - वह स्कन्दश्री मार्यो । संपुरुणदोहला - संपूर्णदोहदा अर्थात् जिस का दोहद पूर्ण हो गया है । संमाणियदोहला -सम्मानितदोहदा अर्थात् इन्छित पदार्थं ला कर देने के कारण जिस के दोहद का सन्मान किया गया है । विखीयदोहता - विनीतदोहदा ऋर्षात् ऋभिलाषा के निवृत्ति होने से जिस के दोहद की निवृत्ति हो गई है। वोचिञ्चमदोहला — व्युच्छित्रदोहदा स्रयोत् दोहद — इच्छित वस्तु की झासिक न रहने से उस का दोहद ब्युच्छित्र (त्रांसकि - रहित) हो गया है। सम्पन्नदोहला - सम्पन्नदोहदा त्र्यात् अभिलिषत अथं -धनादि और भोग-इन्द्रियों के विषय से सम्पादित आनन्द की माप्ति होने से जिस का दोहद सम्पन्न हो गया है। तं - उस । गब्सं - गर्भ को। सहंसहेएां -मुख - पूर्वक । परिवहति - धारण करने लगी । तते णं - तदनन्तर । सा - उस । संदक्षिरी -स्कन्दश्री । चोरसेणावतिणी-चोरसेनापति की स्त्री ने । नवगर्द मासाण -नव मास के । बहुपडिपुराणाण - परिपूर्ण होने पर । दारगं - नालक को । पयाता - जन्म दिया ।

मूलार्थ-तदनन्तर विजयनामक वारसेनार्पात ने श्रार्तेध्यान करती हुई रुक्टन्द्रशी को देख

कर इस प्रकार कहा---

हे सुमरो ! तुम उदास हुई धार्तध्यान क्यों कर रही हो ! स्कन्दश्री ने विजय के इक्त प्रश्न के उत्तर में कहा कि स्वामिन् ! मुक्त गर्भ धारण किये हुए तीन मास हो चुके हैं, ध्रब मुक्ते यह (पूर्वोक्त) दोहद (गर्भिणी स्त्री का मनोरथ) उत्पन्न हुन्ना है, उसके पूर्ण न होने पर, कर्तव्य और श्रकर्तव्य के विवेक से रहित हुई यावत मैं धार्तध्यान कर रही हूं। तब विजय चोरसेनापित श्रपनी स्कन्दश्री भार्यो के पास से यह कथन सुन ख्रीर उस पर विचार कर स्कन्दश्री भार्यो के प्रति इस प्रकार कहने लगा कि --हे प्रिये! तुम इस दोहद की यथारुचि पूर्ति कर सकती हो और इसके लिये कोई चिन्ता मत करो।

पति के इस बचन को सुन कर स्कन्इश्री को बड़ी प्रसन्नता हुई और वह हर्पातिरेक से अपनी सहचारवी तथा अन्य चारमहिलाओं को साथ ले स्नानादि से निवृत्त हो, सम्पर्श अलंकारों से विभूषित हो कर, विपुल अशन पानादि तथा सुरा आदि का आस्वादन, विस्वाद क्यादि करने लगी। इस प्रकार सब के साथ भोजन करने के व्यनन्तर उचित स्थान पर व्याकर

ितीसरा श्रध्याय

पुरुषवेष से युक्त हो तथा दृढ़ बन्धनों से बन्धे हुए श्रौर लोहमय कस्तूलक श्रादि से युक्त कवच को शरीर पर धारण कर के यावत् श्रमण करती हुई श्रपने दोहद की पूर्ति करती है। तदनन्तर वह स्कन्दश्री दोहद के सम्पूर्ण होने, समानित होने, विनीत होने, ब्युच्छिन्न-

तदनन्तर वह स्कन्दश्री दोहद के सम्पूर्ण होने, समानित होने, विनीत होने, व्युच्छिन-श्रमुषन्य—(निरन्तर इच्छा-धासिक) रहित श्रथच सम्पन्न होने पर श्रपने उस गर्भ को सुखपूर्वक धारण करती है। तत्पश्चात् उस चोरसेनापत्नी स्कन्दश्री ने नौ मास के पूर्ण होने पर पुत्र को जन्म दिया।

टीका — किसी दिन चोरसेनापित विजय जब घर में आया तो उसने अपनी भाषी स्कन्दशी को किसी और ही रूप में देखा, वह अत्यन्त कृश हो रही है, उस का सुखकमल सुर्भा गया है, रारीर का रंग पीला पड़ गया है और चेहरा कान्तिशृत्य हो गया है। तथा वह उसे चिन्ताप्रस्त मन से आतथ्यान करती हुई दिखाई दी।

स्कन्दशी की इस अवस्था को देख कर विजय को बड़ा आश्चर्य हुआ। उसने बड़े अधीर मन से उसकी इस दशा का कारण पूछा और कहा कि प्रिये! तुम्हारी ऐसी शोचनीय दशा क्यों हुई ? क्या किसी ने तुम्हें अनुचित बचन कहा है ? अथवा तुम किसी रोगिविशेष से अभिभूत हो रही हो ! तुम्हारे मुखकमल की बह शोमा, न जाने कहां चली गई ? तुम्हारा रूपलावर्य सब जुस साहो गया है। प्रिये! कहो, ऐसा क्यों हुआ ! क्या कोई आन्तरिक कह है !

पतिदेव के इस संभाषण से थोड़ी सी आश्रसित हुई स्कन्दश्रो बोली, प्राणनाय ! मुके गर्भ धारण किये तीन मास हो चुके हैं, इस अवसर में मेरे हृदय में यह संकल्प उत्पन्न हुआ कि — वे मातार्थे ही धन्य तथा पुरायशालिनी हैं कि जो अपनी सहचिरयों के साथ यथा वि सानन्द सहमोज करती हैं और पुरुष — वेघ को धारण कर सैनिकों की भांति अस्त्र शस्त्रादि में सुसजित हो नाना प्रकार के शब्द करती हुई आनन्द पूर्वक जंगलों में विचरती हैं, परन्तु मैं बड़ी हतभाग्य हूं, जिसका यह संकल्प पूरा नहीं हो पाया।

प्राणनाथ! यही विचार है जिस ने मुक्ते इस दशा को प्राप्त कराया । खाना मेरा छूट गया, पीना मेरा नहीं रहा, हंसने को दिल नहीं करता, बोलने को जी नहीं चाहता, न रात की नींद है, न दिन को शान्ति । सार्राश यह है कि इन्हीं विचारों में स्रोतप्रीत हुई मैं स्नार्तप्यान में समय व्यतीत कर रही हूँ ।

स्कन्दश्री के इन दीनवचनों को मुनकर विजय के दृदय को यड़ी ठेस पहुँची। कारण कि उस के लिये यह सब कुछ एक साधारण सी बात थी, जिसके लिये स्कन्दश्री को इतना शारीरिक और मानसिक दुःख उठाना पड़ा। उसका एक जोवन साथी उसकी उपस्थित में इतना दुःखी और वह भी एक साधारण सी बात के लिये, यह उसे सर्वया ऋसहा था। उसे दुःख भी हुश्रा और आश्चर्य भी। दुःख तो इस लिये कि उसने स्कन्दश्री की ऋोर पर्याप्त ध्यान देने में प्रमाद किया, और आश्चर्य इसलिये कि इतनी साधारण सी बात का उसने स्वयं प्रवन्ध न कर लिया। अस्तु, यह पूरा र ऋश्वसन देता हुआ ऋपनी प्रिय भाषी स्कन्दश्री से बीला कि —

ष्रिये! उठो, इस चिन्ता को छोड़ो, तुम्हें पूरी २ स्वतन्त्रता है तुम जिस तरह चाहो, वैसा ही करो। उस में जो कुछ भी कभी रहे, उसको पूर्ति करना मेरा काम है। तुम ऋपनी इच्छा के अनुसार सम्बन्धिजनों को निमंत्रण दे सकती हो, यहां की चोरमहिलाओं को बुला सकती हो, और पुरुष के वेप में यथेच्छ विहार कर सकती हो। ऋधिक क्या कहूँ, तुम को ऋपने इस दोहद को यथेच्छ पूर्ति के लिये पूरी पूरी स्वतन्त्रता है, उस में किसी प्रकार का भी प्रतिवन्ध नहीं होगा। जिस र वस्तु की तुम्हें अपवश्यकता होगी वह तुम्हें समय पर वरावर मिलती रहेगी। इस सारे विचार — सन्दर्भ को सूत्रकार ने "ऋहासुहं देवाणुष्पिपः!" —इस ऋकेले वास्य में ऋतिप्रोत कर दिया है।

इस प्रकार पित के सप्रेम तथा सादर ऋश्वासन को पाकर स्कन्दश्री की सारी मुर्फाई हुई आशालताएं सजीव सी हो उठीं । उसे पितदेव की तरफ से आशा से कहीं अधिक आश्वासन मिला। पितदेव की स्वीकृति मिलते हां उसके सारे कष्ट दूर हो गये। वह एकदम हर्षा तरेक से पुलकित हो गई । वस, अब क्या देर थी । अपनी सहचरियों तथा अन्य सम्बन्धिनों को बुला लिया। दोहद — पूर्ति के सारे साधन एकत्रित हो गये। सब से प्रथम उसने अपनी सहेलियों तथा अन्य सम्बन्धिनों की महिलाओं के साथ विविध प्रकार के भोजनों का उपभोग किया। सहभोज के अनन्तर सभी एकत्रित होकर किसी निश्चित स्थान में गई। सभी ने पुरुष —वेष से अपने आप को विभूषित करके सैनिकों की भान्ति अस्त्र शस्त्रादि से सुसिजित किया और सैनिकों या शिकारी लोगों की तरह धनुष को चढ़ा कर नाना प्रकार के शब्द करती हुई वे शालाटवी नामक चोरपख्ली के चारों और अमण करने लगीं।

इस प्रकार अपने दोहद की यथेच्छ पूर्ति हो जाने पर स्कन्दश्रो अपने गर्भ का यथाविधि बड़े आनन्द और उत्साह के साथ पालन पोषण करने लगी। तदनन्तर नौ मास पूरे हो जाने पर उसने एक सुन्दर बालक को जन्म दिया।

इस कया — सन्दर्भ में गर्भवती स्त्री के दोहद की पूर्ति कितनी ऋष्वश्यक तथा उसकी ऋपूर्ति से उसके शरीर तथा गर्भ पर कितना विपरीत प्रभाव पहता है — इत्यादि बातों के परिचय के लिये पर्यस्त सामग्री मिल जाती है।

"समाणी हरु० वहूर्हि"—यहां के विन्दु से – तुरुचित्तमाणंदिया, पीइमणा, परमसोमण-स्सिया, हरिसवस्विसप्पमाणिद्वियया, धाराहयकलंबुगं पिव, समुस्सिसिस्ररोमकूवा—इन पदीं का प्रहण करना सुत्रकार को श्रिभमत है। इन का भावार्य निम्नोक्त है –

(१) हरुतुद्वित्तमाणंदिया—इष्टतुष्टिच्तानन्दिता, इष्ट हर्षितं हर्षयुक्तं दोइदपूर्या — श्वासनेन अतीव प्रमुदितं, तुष्टं सन्तोषोपेतं, धन्याऽहं यन्मे पति: मदीयं दोहदं पूर्यिष्यतीति कृतकृत्यम्, इष्टं तुष्टं च यश्चित्तं तेनानन्दिता, इष्टतुष्टिच्चानंदिता—अर्थौत् विजयसेन चोरसेनापित द्वारा दोहद की पूर्ति का आश्वासन मिलने से दृष्ट और "—मैं धन्य हूँ जो मेरे पतिदेव मेरे दोहद की पूर्ति करेंगे —" इस विचार से सन्तुष्ट चित्त के कारण वह स्कन्दश्री अत्यन्त आनन्दित हुई।

ऋथवा — हर्ष को प्राप्त हृष्ट और सन्तोष को उपलब्ध तुष्ट — कृतकृत्य चित्त होने के कारण जो ऋगनन्द को प्राप्त कर रही है, उसे हृष्टतुष्टचित्तानन्दिता" कहते हैं। चित्त के हृष्ट एवं तुष्ट होने के कारण यथा — प्रसङ्क भिन्न २ समभ लेने चाहिए।

त्रथवा —हप्टतुष्ट-ग्रत्यन्त प्रमोद से युक्त चित्त होने के कारण जो आनन्दानुभव कर रही है, उसे "हृष्टतुष्टचित्तानन्दिता?" कहते हैं।

(२) पीइमणा—पीतिमनाः, पीतिस्तृप्तिः उत्तमवस्तुप्राप्तिस्पा सा मनसि यस्याः सा पीतमनाः — तृक्षचित्ता—श्र्यीत् जिस का मन श्रामिलपित उत्तम पदार्थों की प्राप्तिस्प तृप्ति को उपलब्ध कर रहा है, उस स्त्री को प्रीतमना कहते हैं।

## ] श्री विपाक सूत्र —

- (३) "—परमसोमणस्तिया —परमसौमनस्थिता, सातिशयप्रमोदभावमापन्ना —' ऋर्थात् ऋत्यन्त हर्षातिरेक को प्राप्त परमसौमनस्थिता कही जाती है।
- (४) हरिस्वसिविसण्पमाणहियया हर्पवशिवसर्पद्धृदया, हर्पवशाद् विसर्पद् विस्तारयापि हृदयं मनो यस्याः सा हर्पवशिवसर्पद्धृदया ग श्रयीत् हृषं के कारण जिस का हृदय विभिन्न विस्तार को प्राप्त हो गया है। ताल्पर्य यह है कि हर्पिधिक्य से जिसका हृदय उछल रहा है, उस स्त्री को हर्ष-वश-विसर्पद्व-हृद्या कहते हैं।
- (५) धाराह्यकलम्बुगं पित समुस्ससियरोमकूबा —धाराहतकदम्बकमित समुब्छ्वसितरोमकूमा, धाराभिः मेघवारिधाराभिः ऋष्टतं यत् कदम्बपुष्पं तदिव समुब्छ्वसितानि समुत्थितानि रोमाणि क्षेषु रोमरंश्रेषु यस्याः सा ऋषीत् मेघ जल की धाराश्रों से श्राहत कदम्ब (देवताड़ नामक वृत्त के) पुष्प के समान जो हुए के कारण रोमाञ्चित हो रही है।
- "— मिस्त जाव श्ररणाहि—''यहां पठित जाव-यावत् पद से एाइ-नियग-संयण-संविध्य-परियण — महिलाहिं — इन पदौ का ग्रहण समकता चाहिये । ज्ञाति ब्रादि पदौ की व्याख्या पृष्ठ १५० के टिप्पण में कर दी गई है।
- "-एहाया जाव विभू सिता "यहां पठित जाव-पाचत् पद से " कयवितिकस्मा कयको-उपसंगलपायिन्छ्यसा, सञ्चालंकार - " इन पदों का ब्रह्ण अभिमत है। कृतवित्तिकसी और कृतको -तुकसंगलपायिश्चित्त इन दोनों पदों की व्याख्या पृष्ठ १७६ और १७७ पर कर दी गई है सर्वीलंकारिवभूषित पद का अर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है।
- "—सन्नद्धबद्ध जाव ऋाहिंडेमाणी—यहां पठित जाव यावत् पद से "—विमयकवया, उप्पीलियसपासणपिट्या —से ले कर —गांद्याउद्द्यद्दरणा भरिष्यिंहं फलपिट —" से लेकर "—चोर पहलीष सञ्बद्धों समन्ता ऋोलोषमाणी—इन पदों का महण समम्ता चाहिये। —सन्नद्धबद्धविमय-कवया इत्यादि पदों की व्याख्या पृष्ठ २१९ पर कर दी गई है।

प्रस्तुत सूत्र में "—संपुरणदोहला, संमाणियदोहला, विसीयदोहला, वोचिछणदोहला। संपन्नदोहला—" ये पांच पद प्रयुक्त हुए हैं । यदि इन के ऋथाँ पर कुछ सून्म दृष्टि से विचार किया जाये तो ये समानार्थ से ही जान पड़ते हैं. इन में ऋर्थ—भेद बहुत कम है, इन का उल्लेख दोहद की विशिष्ठ पूर्ति के सूचनार्थ ही दिया हो, ऐसा ऋषिक सम्भव है। तथापि इन में जो ऋर्थगत सूदम भेद रहा हुआ है, उसे पदार्थ में दिखला दिया गया है।

अब सूत्रकार उत्पन्न बालक की अग्रिम जीवनी का वर्णन करते हैं---

# मूल- ' तते गां विजए चोरसेणावती तस्स दारगस्स महया इड्ढीसक्कारसम्रुदएगां

<sup>(</sup>१) छाया — ततः विजयश्चोरसेनापितस्तस्य दारकस्य महता ऋदिसत्कारसमुदयेन दशरात्रं स्थितिपतितं करोति । ततः स विजयश्चोरसेनापितस्तस्य दारकस्यैकादशे दिवसे विपुलमशनम् ४ उप-स्कारयित, मित्रशाित• श्चामन्त्रयित, श्चामन्त्रये यावत् तस्यैव मित्रशाित• पुरत एवमवादीत् यस्मादस्माक — मिन्न दारके गर्भगते सित अयमेतद्रूपो दोहद्द प्रादुम् तः । तस्माद् भवतु अस्माकं दारकोऽभग्नसेनो नाम्नाः, ततः सोऽभग्नसेनः कुमारः पंचधात्री• यावत् परिवद्दते ।

दसरचं ठितिवांडयं करेति। तते एां से विजए चोरसेणावती तस्स दारगस्स एककारसमे दिवसे असणां ४ उवक्खडावेति, मित्तनाति० आमंतेति २ जाव तस्सेव मित्तनाति० पुरश्रो एवं वयासी — जम्हा एां अम्हं इमंसि दारगंसि मङ्गणयंसि समाणंसि इमे एयारूवे दोहले पाउब्भूते, तम्हा एां होउ, अम्हं दारए अभग्गसेणे एामेणं। तते एां से अभग्गसेणे कुमारे पंचधाई० जाव परिवड्ढांत।

पदार्थं —तते णं —तदेनन्तर ! विजय — विजय नाम । चोरसेणावती — चोरसेनापति ! तस्त —उस । दारगस्स — वालक का । महया — महान । इड्ढीसक्कारसमुद्रण्णं — ऋदि — वस्त्र मुवणीदि, सत्कार — सम्मान के समुदाय से ! दसर मं — दस दिन तक । ठिइवडियं — स्थिति — पतित — कुलकमागत उत्सव — विशेष । करेति — करता है । तते णं — तदनन्तर । से — वह । विजय — विजय । चोरसेणावती — चोरसेनापित । तस्स दारगस्स — उस बालक के । पक्कारसमे — एकाद शवें ! दिवसे — दिन । विपुलं — महान । ऋसणं ४ — ऋशन, पान, खादिम तथा स्वादिम को । उवक्खडावेति — तैयार कराता है, तथा । मिस्तनाति — मित्र, ज्ञाति, स्वजन ऋादि लोगों को । आमंतित — आमंत्रित करता है । जाव " — यावत् । तस्सेव — उसी । मित्रनाति ० — मित्र और ज्ञाति

(१) — मित्तनाति श्रामंतिति जाव तस्सेव — यहां के विन्दु हे — णियगसयणसंबन्धि — पियणं — इस पाठ का ग्रहण करना श्रीर जाव — यावत् — हे " — तश्रो पच्छा एहाप कयबितकमें कयकोउयमंगलपायच्छिने सुद्धप्पावेसाई मंगलाई पवराई परिहिए श्रप्पमहग्वाभरणालंकिय — सरीरे भोयखेवेलाए भोयखमंडवंसि सुहासणवरगए तेणं भित्तनाइनियगसंबन्धिपरिज्ञेणं सिद्धि तं विउलं श्रसणपाणखाइमसाइमं श्रासाएमाणे विसाएमाणे परिभुं जेमाणे परिभाषायाणे विहरति, जिमिश्रभुत्तु तरागए विश्व णं समाणे श्रापंते चोक्षे परमसुद्दभूए तं मित्तनाइनियगसयणसम्बन्धिपरिज्ञणं विउलेणं पुष्फवत्थगंश्रमस्त्रासंगं सक्कारेति सम्माणेति सक्कारिता सम्माणिता तस्सेव मित्तनाइनियगसयणसंबन्धिपरिज्ञणस्य — दे इन पदों का ग्रहण करना स्वकार को श्रमिमत है। इन का श्रर्थ निम्नोक्त है —

उसके अनन्तर उस ने स्नान किया, 'बिलिकम किया, तुम्ट स्वध्नों के फल को निष्फल करने के लिए प्रायिश्वत्त के रूप में मस्तक पर तिलक और अन्य मांगिलक कार्य किये, शुद्ध तथा समा आदि में प्रवेश करने के योग्य, मंगल —पवित्र एवं प्रधान — उत्तम वस्त्र धारण किये और मूल्य में अधिक और भार में इलके हों, ऐसे आमूपणों से शरीर को अलंकत — विभूषित किया, तदनन्तर भोजन के समय पर भोजन — मएडप (वह मएडप जहां भोजन का प्रवन्ध किया गया था) में उपस्थित हो कर वह विजय उत्तम एवं सुलोतपादक आसन पर बेठ गया और उन मित्रों , ज्ञातिजनों, निज्जनों सम्बन्धिजनों और पिल्जनों के साथ विपुल (पर्याप्त) अशन — दाल रोटी आदि, पान —पानी आदि पेय पदार्थ, खादिम — आम सेव आदि और 'मठाई आदि पदार्थ तथा स्वादिम-पान सुपारी आदि पदार्थ का आस्वादन (थोड़ा सा खाना और बहुत सा छोड़ देना, इन् खरड गन्ने — की भांति), विस्वादन (बहुत खाना और थोड़ा छोड़ना, जैसे खजूर आदि)परिभोग (जिस में सर्वांश खाने के काम आए, जैसे रोटी आदि) और परिभाजन (एक दूसरे को देना)करता हुआ विद्रत करने लगा। भोजन करने के

<sup>(</sup>१) वितिकर्म →शब्द की व्याख्या पृष्ठ १७६ पर कर दी गई है।

<sup>(</sup>२) मित्र, शाति -- आदि पदों के ऋर्य के लिए देखो १४ - १५०।

जनों के । पुरस्रो—सामने । प्वं—इस प्रकार । व्यासी—कहने लगा । जम्हा एं —जिस कारण । स्रम्हं—हमारे । इमंसि - इस । दारगंसि —वालक के । गटभगयंसि समाणंसि —गर्भ में साने पर । इमे — यह । प्यारुवे — इस प्रकार का । दोहले — दोहद —गिर्भणों स्त्री का मनोरथ । पाउन्भूते — उत्पन्न हुआ और वह सब तरह से अभग्न रहा । तम्हा णं — इस लिए । स्रम्हं — हमारा । दारए — बालक । स्रम्भगसेणे — स्रम्भन्तेन । नामेणं — इस नाम से । होउ — हो स्र्पात् इस वालक का "स्रम्भगसेणे — स्रम्भग्नेन । नामेणं — इस नाम से । होउ — हो स्रपात् इस वालक का "स्रम्भगसेणे — स्रम्भग्ने लेल जाता है । तते णं — तदनन्तर । से —वह । स्रम्भगसेणे — स्रम्भन्ने सेन । कुमारे — कुमार । 'पंचधाई ० जाव — ५ धायमाताओं यावत् स्र्यात् चीरधात्री — दूधिलाने वाली मञ्जनधात्री — स्तान कराने वाली, मंडनधात्री — स्रलंकृत करने वाली, कीडापनधात्री — खेल खिलाने वाली स्राजनधात्री — गोद में रखने वाली, इन पांच धाय माताओं के द्वारा पोषित होता हुस्रा वह । परिवङ्दित —वृद्धि को प्राप्त होने लगा ।

मूलार्थ — विजय नामक चोरसेनापित ने उस बालक का दशदिन पर्यन्त महान् वैभव के साथ स्थितिपातत — कुल कमागत उत्सव — विशेष मनाया । ग्यारहवें दिन विपुल अशनादि सामपी का संग्रह किया और मित्र, ज्ञाति, स्वजन आदि लोगों को आमंत्रित किया और उन्हें सत्कार — पूर्वेक जिमाया। तत्पश्चात् यावन् उनके समन्न कहने लगा कि — भद्र पुरुषो ! जिस समय यह बालक गर्भ में आया था, उस समय इस की माता को एक दोहद उत्पन्न हुआ था (जिस का वर्णेन पीछे कर दिया गया है)। उस को भग्न नहीं होने दिया गया, तात्पर्य यह है कि इस वालक की माता को जो दोहद उत्पन्न हुआ था, वह अभग्न रहा अर्थान् निर्विष्तता से पूरा कर दिया गया। इसलिये इस बालक का 'अभग्नसेन' यह नामकरण किया जाता है। तदनन्तर वह अभग्नसेन बालक जीरधात्री आदि पांच धाय माताओं के द्वारा पीषित होता हुआ यावत् वृद्धि को प्राप्त होने लगा।

टीका—पुत्र का जन्म भी माता पिता के लिये अथाह हर्ष का कारण होता है। पिता की अपे सा माता को पुत्र — प्राप्त में और भी अधिक प्रमोदानुभूति होतो है, क्योंकि पुत्र — प्राप्त के लिये वह (माता) तो अपने हदय को हट बना कर कभी २ असंभव को भी संभव बना देने का भगीरथ प्रयत्न करने से नहीं चूकतो। ऐसी माता यदि अपने विवारों को सफलता के रूप में पाए तो वर्ष के अनन्तर विकसित कमल को भान्ति पुलकित हो उठती है, और वह स्वाभिमान में फूजी नहीं समाती। प्रसन्तता का कारण उस को बहुत दिनों से गुंधी हुई विवारमाला का गले में पड़ जाना अनन्तर यथीचित स्थान पर आया और आकर आचान्त — आचमन (शुद्ध जल के द्वारा मुखादि की शुद्ध) किया, चोक्ष - मुखगत लेपादि को दूर करके शुद्धि की, इसी लिए परमशुद्ध हुआ वह विजय चोरसेनागति उन मित्रों, शांतिजनों, निजजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों और परिजनों का बहुत से पुष्पों, वस्त्रों, सुगन्धित पदार्थों, मालाओं और अलंकारों — आमृपयों के द्वारा सत्कार एवं सम्मान करता है, तदनन्तर उन मित्रों, शांतिजनों के समने इस प्रकार कहता है।

(१) "— पंचधाई॰ जाव परिवड्दिति—" यहां पठित '— जाव-यावत्—' पद से '—परिग्गदिते तंजहा—खीरधातीय मज्जण॰—' से ले कर '— चंपयपायवे सुहंसुहेगां —' यहां तक के पाठ का प्रहेगा करना सूत्रकार को अभिमत है । इन पदों का अर्थ पृष्ठ १५८ पर दिया जा चुका है ।

रिवेश

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

हीं समभाना चाहिये । आज स्कन्दश्री भी उन्हीं महिलाओं में से है, जिनका इदय प्रफुब्रित सरोज की भान्ति प्रसन्न है । स्कन्दश्री अपने नवजात शिशु की मुखाकृति का अवलोकन करके प्रसन्नता के मारे फूनी नहीं समाती। पुत्र के जन्म से सारे घर में तथा परिवार में खुशी मनाई जा रही है।

त्राज विजय के हर्ष की भी कोई सीमा नहीं, बधाई देने वालों को वह जी खोल कर द्रव्य तथा वस्त्र भूषणादि दे रहा है और बालक के जन्म दिन में लेकर दस दिन पर्यन्त उत्सव मनाने का स्त्रायोजन भी बड़े उत्साह के साथ किया जा रहा है। जन्मोत्सव मनाने के लिये एक विशाल भरड़प तैयार किया गया. सभी मित्रां तथा सगे सम्बन्धियों को स्त्रामन्त्रत किया गया। सभी लोग उत्साहपूर्वक नवजात शिशु के जन्मोत्सव में संमिलित हुए स्त्रीर सत्र ने विजय को क्याई देते हुए बालक के दीर्घायु होने की शुभेच्छा प्रकट की। तदनन्तर विजय चारसेनागति ने ग्यारहवें दिन सब को सहमोज दिया सर्वात विविध भान्ति के स्त्रशान पान, खादिम स्त्रीर स्वादिम पदाया से स्त्रपने मित्रों, ज्ञातिजनों तथा स्त्रन्य पारिवारिक व्यक्तियों को प्रेम पूर्वक जिमाया। इथर स्कन्दश्री की सहचरियों ने भी बाहिर से स्त्राई हुई महिलास्त्रों के स्वागत में किसो प्रकार की कमी नहीं रक्खी। भोजनादि से निवृत्त होकर सभी उत्सव मएडप में पधारे स्त्रीर यथास्थान बैठ गये। सब के बैठ जाने पर विजय सेनापित ने स्त्रागन्तुओं का स्वागत करते हुए कहा—

स्रादरणीय बन्धुस्रो ! स्राप सज्जनों का यहां पर पधारना मेरे लिये बड़े गौरव और सौभाग्य की बात है. तदर्थ में स्रापका स्रधिक से स्रधिक स्राभारी हूँ। विशेष बात यह है कि जिस समय यह बालक गम में स्राया था उस समय इस की माता स्कन्दश्री को एक दोहद उत्पन्न दुस्रा था। (इसके बाद उसने दोहद — वम्बन्धी सारा वृत्तान्त कह सुनाया)। उसकी पूर्ति भी यथाशक्ति कर दी गई थी, दूसरे शब्दों में — उस दोहद को भग्न नहीं होने दिया गया स्रधीत स्कन्दश्री का वह दोहद स्रभग्न रहा। इसी कारण — दोहद के स्रभग्न होने से स्राज में इस बालक का 'स्रभग्न सेन' यह नाम — करल करता है, स्राया है स्राप सब इस में सम्मत होंगे और किसी को कोई विश्रतिपत्ति नहीं होगी।

विजय सेनापित के इस प्रस्ताय का सभी उपस्थित सभ्यों ने खुले दिल से समर्थन किया और सब ने "ग्रामगन सेन" इस नाम की उद्घोषणा की। तथा सब लोग बालक ग्राभगनसेन को शुभाशीबीद देते हुए ग्रापने २ घरों को चले गये।

तदनन्तर कुमार स्रभग्नसेन की सारसंभाल के लिये पांच धाय मातायें नियुक्त कर दी गई। वह उनके संरक्षण में शुक्लपद्ध को द्वितीया के चन्द्रमा की भान्ति बढ़ने लगा।

प्रस्तुत सूत्रगत —"इडि्ट्सकारसमुद्यगां'' तथा "द्सरत्तं ठितिवडियं" इन दोनों की व्याख्या करते हुए स्राचार्य स्रभयदेव सूरि इस प्रकार लिखते हैं—

"ऋद्या — वस्त्रसुवर्णादिसम्पदा, सत्कारः — पूजाविरोषस्तस्य समुद्रयः समुद्रायो यः स तथा । दशरात्रं यावत् स्थितिपतितं — कुलक्रमागतं पुत्रक्रमानुष्ठानं तत्' । अर्थात् ऋदि शब्द से वस्त्र तथा सुवर्णीदि सम्पत्ति अभिप्रेत है और पूजा — विशेष को सत्कार कहते हैं, एवं समूह का नाम समुदाय है । कुलक्रमागत-कुल परम्परा से चले आने वाले पुत्रजन्मसंबन्धी अनुष्ठानिवशेष को स्थितिपतित कहते हैं, जोकि दश दिन में संपन्न होता है।

<sup>(</sup>१) इन पदों का ऋर्थ पृष्ठ ४८ के टिप्पण लिखा जा चुका है।

#### श्री वपाक सूत्र —

ितोसरा ऋध्याय

अब सूत्रकार कुमार अभग्नसेन की अधिम जीवनी का वर्णन करते हैं -

मूल-- १ तते गां से अभग्गसेणकुमारे उम्मुक्कवालभावे यावि होत्था, अह दारियत्रो जाव अहुआ दात्रो उप्पिं० भुंजित ।

पदार्थ—तते एं—तदनन्तर । से—वह । अभग्यासेणकुमारे -- अभग्यासेनकुमार । उम्मु-क्कवालमावे यावि होत्था -- यालभाव को त्याग कर युवावस्था को प्राप्त हो गया था तव उस का । ऋह दारियाओ -- आठ लड़िक्यों के साथ । जाव -- यावत् विवाह किया गया, तथा उसे । अहआो -- आठ प्रकार का । दान्रो -- प्रतिदान -- दहेज प्राप्त हुआ, यह । अप्रिं० -- महलों के ऊपर । भुंजित -- उन का उपभोग करने लगा ।

मूलार्थ – तदनन्तर छुमार अभग्नसेन ने बालभाव को त्याम कर युवाबस्था में प्रवेश किया, तथा आठ लड़कियों के साथ उस का प्रांणप्रहण—विवाह किया गया । उस विवाह में आठ प्रकार का उसे दहेज मिला और वह महलों में रह कर सानन्द उस का उपभोग करने लगा ।

टीका - पिततपायन श्रमण मगवान् महाबीर स्वामी श्री गौतम से कहते हैं कि गौतम ! इस प्रकार पांचों धायमाताओं के यथाविधि संरक्षण में बढ़ता श्रीर फलता फूलता हुआ कुमार श्रभगनिन जब बालमाव को त्याग कर युवायस्था को प्राप्त हुआ तो उस का शरीरगत सौन्दर्य और भी चमक उठा । उस को देख कर प्रत्येक नरनारी मोहित हो जाता, हर एक का मन उस के रूपलावर्य की ओर आकर्षित होता और विशेष कर युवतिजनों का मन उस की ख्रीर अधिक से अधिक खिंचता । उसी के फलस्वरूप वहां के खाठ प्रतिब्ठित घरों की कन्याओं के साथ उस का पाण्यिहण हुआ । और आठों के यहां से उस को आठ २ प्रकार का पर्याप्त दहेज मिला, जिस को ले कर वह उन आठों कन्याओं के साथ अपने विशाल महल में रह कर सांसारिक विषय - भोगों का यथाविच उपभोग करने लगा । अथवा यूं कहिये कि उन आठ सुन्दरियों के साथ विशालकाय भवनों में रह कर आनन्द - पूर्वक जीवन व्यतीत करने लगा ।

यहां एक शंका हो सकती है; वह यह कि — जब अभरनसेन के जीव ने पूर्व जन्म में भयंकर दुष्कर्म किये थे, तो उन का फल भी बुरा ही मिलना चाहिये था, परन्तु हम देखते हैं कि उसकी शैशव तथा युवावस्था में उस के लालन पालन का समुचित प्रबन्ध तथा प्रतिष्ठित घराने की रूपवती आठ कन्याओं से उस का पाणि ग्रहण एवं दहेज में विविध भागित के अमृत्य पदार्थों की उपलब्धि और उन का यथाक्षि उपभोग, यह सब कुछ तो उस को महान पुरुषशाली व्यक्ति प्रमाणित कर रहा है!

यह शंका ऊपराऊपरि देखने से तो ऋवश्य उचित श्रौर युक्तिसंगत प्रतीत होती है, परन्तु जरा गम्भीर – दृष्टि से देखेंगे तो इस में न तो उतना श्रौचित्य ही है श्रौर न युक्तिसंगतना ।

यह तो सुनिश्चित ही है कि इस जीव को ऐहिक या पारलौकिक जितना भी सुख या दु:ख उपलब्ध होता है, वह उस के पूर्व संचित शुभाशुभ कर्मों का परिगाम है । श्रीर यह भी

<sup>(</sup>१) छाया - ततः सोऽभग्नसेनकुमारः उन्मुक्तवालभावश्चाप्यमवत् , स्रष्ट दारिका, यावदष्टको दायो, उपरि० भुंकते ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[२३३

यथार्थ है कि संसारी ब्रात्मा अपने ब्रध्यवसाय के ब्रनुसार शुम ब्रीर अशुम दोनों ही प्रकार के कमीं का बन्ध करता है। सचागत कमों में शुम ब्रीर ब्रांश्म दोनों ही प्रकार के कमें होते हैं। उन में से जो कमें जिस समय उदय में ब्राता है, उस समय वह फल देता है। अगर शुम कमें का विपाकोदय हो तो हस जीव को सुख तथा ऐश्वर्य की प्राप्त होती है और ब्रश्म कमें के विपाकोदय में दुःख तथा दरिद्रता की उपलब्धि होती है। हम संसार में यह प्रत्यद्ध ब्रानुभव करते हैं कि एक ही जन्म में ब्रनेक जीव समय २ पर सुख तथा ऐश्वर्य ब्रीर दुःख तथा दरिद्रता दोनों को ही प्राप्त कर रहे हैं। एक व्यक्ति जो ब्राज हर प्रकार से दुःखी है कल वही सर्व प्रकार से सुखी बना हुआ दिखाई देता है ब्रीर जो ब्राज परम—सुखी नज़र ब्राता है कल वही दुःख से घिरा हुआ हिंगोचर होता है। यदि यह सब कुछ कर्माधीन ही है तो यह मानना पड़ेगा कि जीव के स्वोपार्जित कर्मों में से शुमाशुभ दोनों ही प्रकार के कर्म ब्रपने २ विपाकोदय में फल देते हैं ब्रीर दिखति पूरी होने पर फल दे कर निश्च हो जाते हैं।

अमग्नसेन की शिशु — काल में जो सुख मिल रहा है, वह उसके प्राक्तन किसी शुभ कर्म का फल है, और युवावस्था में उस को जो सांसारिक सुखों के उपभोग की विपुल सामग्री मिली है, वह भी उसके सत्तागत कर्मों के उदय में आये हुए किसी पुण्य का ही परिणाम है। इसके अनन्तर पुण्यकर्म के समाप्त हो जाने पर जब उसके अधुभ कर्म का विपाकोदय होगा, तो उसे हु:ख भी अवस्य भोगना पड़ेगा। कर्म शुभ हो या अशुभ एक बार उस का बन्ध हो जाने पर अग्रार उस की निर्जरा नहीं हुई तो वह फल अवस्य देगा और देगा तब जब कि वह उदय

<sup>(</sup>१) किसी मी व्यक्ति की मात्र पापमयी प्रवृत्ति के दिग्दर्शन कराने का यह अर्थ नहीं होता कि उस के जीवन में पुरुषमयी प्रवृत्ति का सर्वथा अभाव ही रहता है। अतः अभग्नसेन ने निर्णय के भव में मात्र पापकर्म की ही उपार्जना की थी, पुरुष का उसके जीवन में कोई भी अवसर नहीं आने पाया, अथवा निर्णय से पूर्व के भवों में उसके जीवन में सत्तारूपेश पुरुषकर्म नहीं या, यह नहीं कहा जा सकता। यदि ऐसा ही होता तो अभग्नसेन के भव में उसे देव— दुलंभ मानव भव और निर्दोष पांचों इन्द्रियों का प्राप्त होना, पांच धाय माताओं के द्वारा लालन पालन, आठ कन्याओं का पाश्चिष्रहण, एवं अन्य मनुष्य — सम्बन्धी ऐश्वर्य का उपभोग इत्यादि पुरुष-लब्ध सामयी की प्राप्ति न हो पाती। अतः अभयसेन के कर्मों में सत्तारूपेण पुरुष प्रकृति भी थी, यह मानना ही होगा।

हां, यह ठीक है कि जब पुण्य उदय में और पाप सत्तारूप में होता है तब पुण्य के प्रभाव से व्यक्ति का जीवन बड़ा वैभवशाली एवं आमन्द्यूर्ण बन जाता है, इसके विपरीत जब पुण्य सत्तारूप में और पाप उदय में रहता है, तो वह पाप भीषण दु:खों का कारण बनता है।

एक बात और भी है कि अभग्नसेन ने निर्ण्य के भय में जिन दुष्कमों की उपार्जना की थी उन का दरह उसे पर्याप्त मात्रा में तीसरी नरक में मिल चुका या, वहां उसे सात सागरीयम के बड़े लम्बे काल तक नारकीय भीषण यातनाओं का उपभीग करना पड़ा था, तब दुष्कमों का दरह भीग लेने के कारण होने वाली उसकी कर्म—निर्जरा भी उपेक्षित नहीं की जा सकती, फिर मले ही वह निर्णरा देशत: (आंशिक) भी क्यों न हो।

[तोसरा ऋष्याय

## श्रो विपाक सूत्र—

में आवेगा । इसी सिद्धान्त के अनुसार कुमार अभग्नसेन के शिशु कालीन सम्बन्धी सुख तथा युवायस्था के ऐश्वर्योपभोग का प्रश्न वड़ी सुगमता से समाहित हो जाता है।

"श्रद्ध दारिक्रो जाव श्रद्धश्रो दाश्रो —" इन पदी से श्रभिषेत पदार्थ का वर्णन करते हुए वृत्तिकार श्री श्रभयदेव सूरि इस प्रकार लिखते हैं —

"श्रह दारियाउ त्ति" श्रस्पायमर्थः—तए णं तस्त श्रभगसेणस्त श्रभगिययो श्रभगसेणं कुमारं सोहणंसि तिहिकरणनक्षत्तसुहुतं सि श्रहिं दारियाहिं सिंद पगिद्वसेणं पाणि गेणहिवंसु ति। यावत्करणाच्चेदं दृश्यं—तप णं तस्त श्रभगसेणकुमारस्त श्रभगिययो इमं प्याक्ष्वं पीइयाणं दलयन्ति ति। "श्रहश्रो दाउ त्ति" श्रष्ट परिमाणमस्येति श्रष्टको दायो-दानं 'वाच्य' इति श्रेषः । स चैवं "—श्रह हिरएणकोडीश्रो, श्रष्ट सुवएणकोडीश्रो—इत्यादि यावद् — 'श्रह पेसण-कारियाश्रो श्रन्तं च विपुत्तधणकणगरपणमणिमोत्तियसंखसिलप्यवालरत्त्रयणमाद्यं संतसारसावपज्जं" । अर्थात् —मूलसूत्र में पिठत —श्रष्ट दारियाश्रो—यह पाठ सांकेदिक है, श्रौर वह —श्रभगनेत के युवा होने के श्रनन्तर माता पिता ने शुभ तिथि नज्ज श्रौर करणादि से युक्त शुभ सहूर्त में श्रमणसेन का एक ही दिन में श्राठ कन्याश्रो से पाणियहण् —विवाहसंस्कार करवाया—इस श्रयं का संद्वक है।

— आव-यावस् — पद — आठ लड़िकर्यों के साथ विवाह करने के असन्तर अभग्नसेन के माता पिता उस को इस प्रकार का (निम्नोक) प्रीतिदान देते हैं — इस अर्थ का परिचायक है।

जिसका परिमाण आठ हो उसे श्रष्टक कहते हैं। दान की दूसरे शब्दों में दाय कहते हैं और वह इस प्रकार है---

श्राठ करोड़ का सोना दिया जो कि श्राभूषणों के रूप में परिण्त नहीं था। श्राठ करोड़ का वह सुत्रणं दिया जोकि श्राभूषणों के रूप में परिण्त या, इत्यादि से लेकर यावत् श्राठ दासमें तथा श्रीर भी बहुत सा धन कनक-सुत्रणं, रत्न, मिण, मोती शांख, शिलाप्रवाल — मूंगा, रक्तरत्न श्रीर संसार की उत्तमोत्तम वस्तुर्ये तथा श्रान्य उत्तम द्रव्यों की प्राप्ति श्राम्यनसेन को विवाह के उपलक्ष्य में हुई । इन भावों को ही श्रीभ्यक्क करने के लिये स्त्रकार ने — श्राहश्रो दाश्रो — ये सांकेतिक पद संकल्ति किए हैं।

"उष्पिं० भुं जिति"इन पदों का अर्थ टीकाकार के राब्दों में "—उष्पिं० भुं जिति ति"—
श्रम्यायमर्थः — ''तप णं से अभग्गसेणे कुमारे उष्पि पालायवरगप फुट्टमाणेहि मुहंगमत्थपहिं
वरतक्षणीसंपउत्ते हिं बत्तीसहबद्धे निडपिंड उविगजमाणे विउले माणुस्तप कामभोगे प्रचणुभवमाणे विहरइ' — इस प्रकार है। इस का ताल्प्य यह है कि विवाह के अनन्तर कुमार अभग्नसेन
उत्तम तथा विशाल प्रासाद-महल में चला जाता है, वहां मुदंग वजते हैं, वरतविण्यें — युवाति स्त्रियं
वत्तीस प्रकार के नाटकों द्वारा उसका गुणानुवाद करती हैं। वहां अभग्नसेन उन साथनों से सांसारिक
मनुष्य — सम्बन्धी कामभोगों का यथेष्ट उपभोग करता हुआ सुख — पूर्वक जीवन व्यतीत करने लगा।

तदनन्तर क्या हुन्ना, अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं---

मूल-- तते एं से विजए चोरसेए।वती अन्तया कयाई कालधम्मुणा संजुत्ते।

(२) ञ्चाया - तत: स विजयश्चीरसेनापितः अन्यदा कदाचित् कालधर्मे ए संयुक्तः । ततः

<sup>(</sup>१) पेसंगुकारिया—इस पद के तीन ऋर्य पाये जाते हैं। यदि इस की छाया "प्रोपगुकारिका" की जाए तो इस का ऋर्य -संदेशवाहिका -दूती होता है। और यदि इसकी छाया "पेषगुकारिका" की जाए तो -चन्द्रम घिसने वाली दासी, या 'गेहूं ऋरिद धान्य पीसने वाली" यह ऋर्य होगा।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

२३५

वते गां से अभग्गसेणे कुमारे पंचिहं चोरसतेहिं सिद्धं संपिरवुडे रोयमाणे कंद्माणे विजयस्य चोरसेणानहस्य महया इड्ढीसक कारसमुद्रष्णं णीहरणं करेति र बहुई लोहयाई मयिकच्चाई करेति र केन्द्रयकालेणं अप्पसीए जाते यावि होत्था, तते गां ताई पंच चोरसयाई अन्नया कयाई अभग्गसेणं कुमारं सालाइन्नोए चारपन्लीए महया र इड्ढी० चोरसेणानइत्ताए अभिनिचंति। तते गां से अभग्गसेणे कुमारे चोरसेणानती जाते अहम्मिए 'जान कप्पायं गेएहित।

पदार्थ -- तते गां -- वदनन्तर । से -- वह । विजय -- विजय नामक । चोरसेणावती --चोरसेनापति । अन्नया कपाइ - किसी अन्य समय । कालधम्मुणा - कालधमं से । संजुत्ते -- संयुक्त हुआ, अर्थात् मृत्यु को प्राप्त हो गया । तते एां --तदनन्तर । से --वह । श्रभगगसेखे कुमारे --अभग्रसेन कुमार । पंचिहिं चोरसतेहिं -पांव सी चोरों के । सिंह -साथ । संपरिवुड़े -संपरि -वृत — घरा हुआ । रोयमारो – घदन करता हुआ । कंदमारो –आक्रन्दन करता हुआ, तथा । विलवमार्णे - विलाप करता हुआ । विजयस्त - विजय । चोरसंगावहस्त - चोरसेनापति का । महयार इड्डोसक्कारसमुद्रएखं -- अत्यधिक ऋदि एवं सत्कार के साय । खीहरणं -- निस्सरख । करेति-करता है, अर्थात् अभग्नेन बड़े समारोह के साथ अपने पिता के शव को इमशान मुमि में पहुंचाता है, तदनन्तर ! बहु दिं - अनेक ! लोश्याई - लौकिक ! मयकिच्चाई - मृतकसम्बंधी कृत्यों को ऋर्थात् दाहर्मंस्कार से ले कर पिता के निमित्त करणीय दान, भोजनादि कर्म : करेति — करता है, तदनन्तर । केवइ - कितनेक । कालेखं - समय के बाद । ऋष्यस्तोय जाते याबि होत्या -वह अल्पशोक हुआ अर्थात् उस का शोक कुछ न्यूनता की प्राप्त हो गया था। तते सं-तदनन्तर । ताइं -- उन । पंच चोरसयाइं -- पांच सौ चोरों ने । श्रन्नया कयाइ -- किसी श्रन्य समय । न्नभगमसेर्गं - त्रभग्रहेन । कुमारं - कुमार का । साज्ञाडवीय--शालाटवी नामक । चोरवस्त्रीय --चोरपल्ली में । महया २ इंडढी० -- अत्यधिक ऋदि और स्तार के साथ । चोरसेणावरताय श्रिभिसिचंति -चोरसेनापितत्व से उस का अभिषेक करते हैं, अर्थात् अभग्नसेन को चोरसेना-पति के पद पर नियुक्त करते हैं। तते एां --तदनन्तर ऋषीत् तब से । से श्रमग्गसेएो - वह अभग्नसेन । सोऽभग्नसेनः कुमारः पंचिभिश्चोरशतैः सार्द्धं संपरिवृतो घदन् कन्दन् विलपन् विजयस्य चोरसेनापतेर्महता २ ऋदिसत्कारसमुद्रयेन नीहरणं करोति कृत्वा बहुनि लौकिकानि मृतकृत्यानि करोति कृत्वा कीयतकालेन अस्पराको जातश्राप्यमवत् । ततस्तानि पंचचोरशतानि अन्यदा कदाचित् अभग्नसेनं कुमारं शालाटव्यां चौरपल्ल्यां महता २ ऋदिस्तकारसमुद्येन चौरसेन।पवितयाभिषिश्चन्ति । ततः सौऽभग्नसेनः कुमारः चौरसेना-

पतिजीतोऽधार्मिको यावत् कस्पायं गृहाति !

(१) "श्रहम्मिर जाव कथायं" यहां पठित जाव—यावत् पद से " —श्रधम्मिहे,
श्रधम्मकवार्य, श्रधम्माखुर, श्रधम्माखाई— से लेकर—तज्जोमाखे २ तालेमाखे २ निस्धाखे निद्धाखे निक्काखे—इन पदों का ग्रहण करना चाहिए । इन पदों का भाव में पृष्ठ १९३ से ले कर १९९ तक दिया गया है
श्रन्तर केवल इतना है कि वहां विजय चोरसेनापित का नाम है, जब कि प्रस्तुत प्रकरख में श्रभमसेन
का । श्रतः इस पाठ में श्रभमसेन के नाम की भावना कर लेनी चाहिए ।

### [तीसरा ऋष्याय

## श्री वपाक सूत्र —

कुमारे—कुमार । चोरसेणावती—चोरसेनापति । जाते—वन गया, जो कि । ऋहम्मिए— ऋधर्मी । जाव —यावत् । कप्यार्थ — उस प्रान्त के राजदेय कर को । गोगहति —स्वयं ग्रहण करने लगा ।

मूलार्थ—तत्पश्चात् किसी अन्य समय वह विजय चोरसेनापति कालधर्म—मृत्यु को प्राप्त हो गया । उस की मृत्यु पर कुमार अभग्नसेन पांच सौ चोरों के साथ रोता हुआ। आकन्दन करता हुआ। और विजाप काता हुआ। अत्यधिक ऋदि—वैभन्न एवं सत्कार – सम्भान अर्थात् वड़े समरोह के साथ निजय सेनापित का निरमारण करता है। तात्पर्य यह है कि बाजे ज्यादि बजा कर अपने पिता के शत्र को अन्त्येष्टि कम करने के लिए श्मशान में पहुंचाता है और वहां लौकिक मृतककार्य अर्थात् दाह—संस्कार से ले कर पिता के निमिन्ता किये जाने वाले दान भोजनादि कार्य करता है।

कुछ समय के बाद श्रभग्नसेन का शोक जब कम हुआ तो उन पांच सौ चोरों ने बड़े महोत्सव के साथ अभग्नसेन को शालाटवी नामक चोरपल्तो में चोरसेनापित की पद्मी से श्रलंकृत किया । चोरसेनापित के पद पर नियुक्त हुआ श्रभग्नसेन अधर्म का श्राचरण करना हुआ यावत् उस प्रान्त के राजदेय कर को भी स्वयं प्रहण करने लग पड़ा।

दीका - संसार की कोई भी वस्तु सदा स्थिर था एक रस नहीं रहने पाती, उस का जी आज स्वरूप है कल वह नहीं रहता, तथा एक दिन वह आपने सारे ही दृश्यमान स्वरूप को ग्रें में छिपा लेती है। इसी नियम के अनुसार अभग्नसेन के पिता विजय चोरसेनापित भी अपनी सारी मानवी लीलाओं का संवरण करके इस असार संसार से प्रस्थान कर के श्रदृश्य की गोद में जा छिपे।

सुख श्रीर दु:ख ये दोनों ही मानव जीवन के सहचारी हैं, सुख के बाद दु:ख श्रीर दु:ख के अनन्दर सुख के श्रामास से मानव प्राणी श्रपनी जीवचर्या की नौका को संसार समुद्र में खेता हुआ चला जाता है । कभी वह सुख — निमम्न होता है श्रीर कभी दु:ख से श्राकन्दन करता है, उस की इस अवस्था का कारण उसके पूर्वसंचित कमें हैं । पुर्य कमें के उदय से उस का—मानव का जीवन सुखमय बन जाता है श्रीर पाप कमें के उदय से जीवन का समस्त सुख दु:ख के रूप में बदल जाता है, तथा जीवन की प्रत्येक समस्या उलक्क जाती है । पाप के उदय होते ही भाई, बहिन का साथ छूट जाता है, सम्बन्धिजन सुख मोड़ लेते हैं । श्रीर अधिक क्या कहें, इसके उदय से ही इस जीव पर से माता पिता जैसे अकारण बन्धुओं एवं संरक्षकों का भी साथा उठ जाता है । पितृविहीन श्रामाय जीवन पाप का ही परिणाम— विशेष है ।

त्रभग्नसेन भी आज पितृविहीन हो गया, उसके पिता का देहान्त हो गया । उस की सुखसम्पित का अधिक भाग छुट गया, अभग्नसेन पिता की मृत्यु से अत्यन्त दुःखी होता हुआ, रोता, चिल्लाता और अत्यधिक विलाप करता है और सम्बन्धिजनों के द्वारा ढ़ाढ़ ह बंधाने पर किसी तरह से दह कुछ शान्त हुआ और पिता का दाहकर्म उसने बड़े ठाठ से और पूरे उत्साह से किया । एवं मृत्यु के पश्चात् किये जाने वाले – लौकिक कार्यों को भी बड़ी तत्परता के साथ सम्पन्न किया।

कुछ समय तो अभग्नसेन को पिता की मृत्यु से उत्पन्न हुआ शोक व्यात रहा, परन्तु ज्यों

२३७]

ज्यों समय बीतता गया त्यों त्यों उस में कमी आती गई और अन्त में वह पिता को भूल ही गया। इस प्रकार शोक —विमुक्त होने पर अभयपेन अपनी विशाल आठवी चोरपली में सुख —पूर्वक जीवन व्यतीत करने लगा।

पाठक यह तो जानते ही हैं कि ऋष चोरपल्ली का कोई नायक नहीं रहा। विजयसेन के ऋमाब से उसकी वहीं दशा है जोकि पति के परलोक—गमन पर एक विधवा स्त्री की होती है। चोरपल्ली की इस दशा को देख कर वहां रहने वाले पांच सौ चोरों के मन में यह संकल्प उत्पन्न हुआ कि जहां तक यने चोरपल्ली का कोई स्वामी— शासनकर्ता शीघ ही नियत कर लेना चाहिये। कभी ऐसा न हो कि कोई शत्रु इस पर आक्रमण कर दे और किसी नियन्ता के ऋभाव में हम सब मारे जायें। यह विचार हो हो रहा था कि उन में से एक वृद्ध तथा अनुभवी चोर कहने लगा कि चिन्ता की कौनसी बात है? हमारे पूर्व सेनापित विजय की सन्तान हो इस पद पर आरुट होने का ऋषिकार रखती है। यह हमारा ऋहोभाग्य है कि हमारे सेनापित ऋपने पीछे एक ऋच्छी सन्तान छोड़ गये हैं। कुमार अभग्रसेन हर प्रकार से इस पद के घोग्य हैं. वेपूरे साहसी अथच नोतिनिपुण हैं। इसलिये सेनापित का यह पद उन्हीं को ऋपण किया जाना चाहिये। आशा है मेरे इस उचित प्रस्ताव का आप सब पूरे ज़ोर से समर्थन करेंगे। वस फिर क्या था, अभग्रतेन का नाम आते ही उन्हों ने एक स्वर से वृद्ध महाशय के प्रस्ताव का समर्थन किया, और वड़े समारोह के साथ सबने मिल कर शुम मुहूर्त में ऋभग्नसेन को सेनापित के पद पर नियुक्त करके ऋपनी स्वामी मिक का परिचय दिया।

तय से कुमार अभग्नसेन चोरसेनापित के नाम से विख्यात हो गया और वह चोरपल्ली का शासन भी बड़ी तत्पता से करने लगा । तथा पैतृक सम्पत्ति और पैतृक पर लेने के साथ २ अभग्रसेन ने पैतृक विचारों का भी आश्रयण किया इसी लिये वह अपने पिता की भानित अधर्मी, पापी एवं निद्यता पूर्वक जनपद (देश) को लूटने लगा । अधिक क्या कहें वह राजदेय कर — महस्रल पर भी हाथ फेरने लगा ।

अब सूत्रकार अभग्नसेन की अग्रिम जीवनचर्या का वर्णन करते हुए कहते हैं--

मूल — 'तते एं जाणवया पुरिसा अभग्मसेरोण चोरसेणावितणा बहुग्धामधाया-वणाहि ताविया समाणा अञ्चमन्न सहार्वेति २ एवं वयासी-एवं खलु देवाणु ः अभग्मसेरो चोर-

<sup>(</sup>१) छाया — ततस्ते जानपदाः पुरुषाः अभयमेनेन चोरसेनापतिना बहुग्रामधातनाभिस्तापिताः संतः अन्योन्यं शब्दाययन्ति २ एवमगदन् — एवं खलु देवानुः ! अभयपेनश्चोरमेनापतिः पुरिमतालस्य नगरस्यौराराहं जनपदं बहुभिर्शामधातयिद् निर्धनान् कुर्वन् विहरित । तन्छ्रयः खलु देवानुप्रयाः ! पुरिमताले नगरे महावलस्य राजः एतमर्थं विज्ञायितुं , ततस्ते जानपदपुरुषाः एतमर्थमन्योऽन्यं प्रतिगृएवन्ति २ महार्थं महार्थं महार्थं सहार्वं राजार्हं प्रामृतं एकन्ति २ यत्रैव पुरिमतालं नगरं यत्रैव महावलो राजा त्रैवोपागताः २ महावलाय राज्ञो तद् महार्थं यावत् प्रामृतमुपनयन्ति २ करतल् अंजिलं कृत्या महावलं राजानं एवमवदन् ।

सेणावती पुरिमतालस्य णगरस्स उत्तरिन्लं जणवयं बहुिं गामधातेहिं ' जाव निद्धणे करेमाणे विहर्रात, तं सेयं खलु देवाणुप्पिया! पुरिमताले खगरे पहन्वलस्स रएणो एतमहुं विश्ववित्तते, तते गां ते जाणवयपुरिसा एतमहुं अन्नमन्नं पिंडसुर्णेति २ महर्स्थं महम्बं महिरहं रायरिहं पाहुं गेएहंति २ ता जेणेव पुरिमताले गगरे जेणेव महन्वले राया तेणेव उवागते २ महन्वलस्स रएणो तं महत्थं वजाव पाहुं उवर्णेति २ करयल् व अंजिल कडू महन्वलं रायं एवं वयासी।

पदार्थ - तते गं - तदनन्तर ! ते-वे । आग्रवया - जनपद - देश में रहने वाले ! परि-सा—पुरुष । अभग्गसेगोण-अभग्रतेन । चो सिगावतिगा-चोरतेनापति के द्वारा । बहुग्गामधा-यावणाहिं - बहुत से प्रामी के पात - विनाश से । ताविश - संतप्त - दुःखी । समाणा - हुए । श्रन्नमन्नं - एक दूसरे को । सदावैति २ -- बुताते हैं, बुलाकर । एवं वधासी - इस प्रकार कहने लगे । एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । देवागु । - प्रिय बन्धुत्रो ! । त्राभगासंगे - त्रामगसेन । चोरसेणावती - चोरसेन।पति । पुरिमतालस्स --पुरिमताल । एगरस्स --नगर के । उत्तरिहतं --उत्तर - दिशा के । जणवयं - देश को । बहु हिं - श्रनेक । गामघाते दिं - प्रामी के विनाश से । जाच - यावत् । निद्धणे - निर्धन - धनरहित । करेमाणे - करता हुन्ना । विदर्शत - विदरण कर रहा है । देवालुप्पिया! – हे भद्र पुरुषो । तं – इस लिए । खलु – निश्रय हो । सेयं – इम को योग्य है ऋचवा इमारे लिये यह श्रेयस्कर है - कल्याणकारी है कि इम । पुरिमताले - पुरिमताल । शारी--नगर में। महुद्वजनस्य - महायल नामक । रए शो - राजा को । एतम हं - यह बात या इस विचार को । विन्नवित्तते - विदित करें अर्थात् अवगत करें । तते णं - तदनन्तर । ते -वे । जाखवयप्रिसा -जानपदपुरुष अर्थात् उस देश के रहने वाले लोग । पतमहु - यह नात या इस विचार को । श्रान्तमन्तं -- परस्पर -- त्र्यापस में । पिड्स्युर्णाति २ - स्वीकार करते हैं, स्वीकार के । महत्यं-महा प्रयोजन का स्चन करने वाला । महन्यं - महार्घ-वह मूल्य वाला । महरिहं -महाह - महत् पुरुषो के योग्य, तथा। रायरिहं - राजाई - राजा के योग्य। पार्दुं - प्राभृत - उपायन --भेट । गेएहंति र-शहण करते हैं, शहण करके । जेलेव जहां । पुरिमताले-पुरिमताल । स्वारे-मगर या त्रीर । जेरोव - जहां पर । महञ्बले राया - महावल राजा था । तेरोव - वहीं पर । उवामते २ -अपाये. आकर । मञ्बलस्स - महावल । रएणी--राज्य को । तं - उस : महत्यं - महान् प्रयोजन वाले । जाव - यावत् । पाइडं -- प्राभृत - भेंट । उवलेंति २ -- ऋर्पण करते हैं, ऋर्पण कर के । करपल०-

<sup>(</sup>१) " गामघाते हिं जाव निद्धिणे —" यहां पठित जाव — पावत् —पद से — नगरघाते हिं य गोगगहणे हि य वंदिग्गहणे हि य पंथको है हि य खत्त खणे लेहि य क्रोविन माणे २ विहम्मे — माणे २ तज्जेमाणे २ तालेमाणे २ तित्थाणे —" इन पदी का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है । इन पदीं का शब्दार्थ १९९ प्रष्ठ पर लिख दिया गया है ।

<sup>(</sup>२) "- महत्यं जाव पाहुडं - " यहां पाठत जाव - यावत् पद से "- महत्यं महरिहं रायरिहं - इन पदो का प्रह्या समभता चाहिये ।

<sup>(</sup>३) "-करयत्न॰ श्रंजिल--'' यहां के विन्दु से "-करयत्नपरिगाहियं दसासहं मत्थप-'' इन पदों का ग्रहस करना सूत्रकार को श्रामित है। इन का अर्थ पदार्थ में दिया जारहा है।

**२३**९

#### हिन्दो भाषा टीका महित।

श्चंजिलं कट्टु - दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नखों वाली श्रंजली करके | महब्बलं - महाबल | रायं --राजा को | एवं वयासी--इस प्रकार कहने लगे ।

मूलार्थ — तदनन्तर अभग्नसेन नामक चोरसेनापति के द्वारा बहुत से प्रामों के विनाश से सन्तप्त हुए उस देश के लोगों ने एक दूसरे को बुला कर इस प्रकार कहा —

हे बन्धु श्रो ! चोरसेनापति श्रभग्नसेन पुरिमताल नगर के उत्तर प्रदेश के बहुत से प्रामों का विनाश करके वहां के लोगों को धन, धान्यादि से शून्य करता हुन्ना विहरण कर रहा है। इसलिये हे भद्रपुरुषो ! पुरिमताल नगर के महाबल नरेश को इस बात से संसूचित करना हमारा कर्तव्य बन जाता है।

तदनन्तर देश के उन मनुष्यों ने परस्पर इस बात को स्वोकार किया और महार्थ, महार्थ, महार्थ, महार्थ और राजाई प्राप्त-भेंट लेकर, जहां पर पुरिमताल नगर था और जहां पर महावल राजा विराजमान थे, वहां पर आये और दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नखों वाली अंजिल रख कर महाराज को वह प्राप्तत-भेंट अर्थण की तथा अपरण करने के अनन्तर वे महावल नरेश से इस प्रकार बोले।

टोका — प्राप्त हुई वस्तु का सदुपयोग या दुइपयोग करना पुरुष के अपने हाथ की बात होती है। एक व्यक्ति अपने बाहुबल से अत्याचारियों के हाथों से पीड़ित होने वाले अनेक अनायों, निर्वलों और पीड़ितों का संरत्त्त्य करता है और दूसरा उसी बाहुबल को दीन अनाथ जीवों के विनाश में लगाता है। बाहुबल तो दोनों में एक जैसा है परन्तु एक तो उस के सदुपयोग से पुरुष का संचय करता है, जबकि दूसरा उसके दुरुपयोग से पापपुख को एकत्रित कर रहा है।

चोरपल्ली में रहने वाले चोरों के द्वारा मेनापति के पद पर नियुक्त होने के बाद अभग्नमेन ने अपने बल और पराक्षम का सहुपयोग करने के स्थान में अधिक से अधिक दुरुपयोग करने का प्रयास किया । नागरिकों को लूटना, ग्रामों का जज्ञाना, मार्ग में चनते हुए मनुष्यों का सब कुछ, खोस लेना और किसी पर भी दया न करना, उसके जीवन का एक कर्तव्यविशेष बन गया या। सारे देश में उसके इन करूरता — पूर्ण कृत्यों की धाक मची हुई थी। देश के लोग उस के नाम से कांप उठते थे।

एक दिन उसके अल्याचारों से नितान्त पीड़ित हुए देश के लोग, वहां के प्रसिद्ध २ पुरुषों को बुला कर श्रापस में इस प्रकार विचार करने लगे कि चोरसेनापित अभमसेन ने तो अल्याचार की अति ही कर दो है, वह जहां जिसको देल पाता है यहां लुट लेता है। नगरों, प्रामों और शहरों में भी उस को लूट से कोई बचा हुआ दिखाई नहीं देता, उसने तो ग्रीवों को भी नहीं छोड़ा। घरों को जलाना और घर में रहने वालों पर अल्याचार करना तो उसके लिये एक माधारण सी बात बन गई है। अधिक क्या कहें उसने तो हमारे सारे देश का नाक में दम कर रक्खा है। इसलिये हमको इसके प्रतिकार का कोई न कोई उपाय अल्बर्य सोचना चाहिये। अल्य्या हमें इससे भी अधिक कष्ट सहन करने पड़ेंगे और निर्धन तथा कंगाल होकर यहां से भागना पड़ेगा।

इस प्रकार परस्पर विचार — विनिभय करते हुए अन्त में उन्हों ने यह निश्चय किया कि इस आपित के प्रतिकार का एक भात्र उपाय यहां है कि यहां के नरेश महावल के पास जाकर अपनी सारी आपित का निवेदन किया जाये और उन से प्रार्थना की जाये कि वे हमारी इस दशा में पूरी २ सहायता करें। तदनन्तर इस सुनिश्चित प्रस्ताव के अनुसार उन में से मुख्य २ लोग राजा के

योग्य एक बहुमूल्य भेंट लेकर पुरिमताल नगर की स्रोर प्रस्थित इए स्रौर महाबल नरेश के पास उपांस्थत हो भेंट स्वर्षण करने के पश्चात् स्वमझतेन के द्वारा किये गये ऋत्याचारों को सुनाकर उन के प्रतिकार की प्रार्थना करने लगे।

राजा वैद्य और 'गुरु के पास खाली हाथ कभी नहीं जाना चाहिये । तथा ज्योतिकी स्त्रादि के पास जाते समय तो इस नियम का विशेषरूप से पालन करना चाहिये, कारण यह है कि फल से ही फल की प्राप्ति होती हैं । तात्पर्य यह है कि यदि इनके पास सफल हाथ जाएंगे तो यहां से भी सफल हो कर वापिस आवेंगे। इन्हीं परम्परागत लौकिक संस्कारों से प्रेरित हुए उन लोगों ने राजा को भेंट रूप में देने के लिए बहुमूल्य भेएट ले जाने की सबसम्मति से योजना की ।

"महत्यं महायं महिरहं"—इन पदों की व्याख्या आचार्य अभयदेव सूरि के राब्दों में "—महत्यं—" ति महाप्याजनम् , "मह्यं" ति महा(बहु)मूल्यम् , "महरिहं " कि महतो याग्यमिति—इस प्रकार है । महार्य आदि ये सब विशेषण राजा को दी जाने वाली भेंट के हैं । पहला विशेषण यह बतला रहा है कि वह भेग्य महान् प्रयोजन को सूचित करने वाली है । वह भेग्य बहुमूल्य वाली है, यह भाव दूसरे विशेषण का है, तथा वह भेग्य असाधारण—प्रतिष्ठित मनुष्यों के योग्य है अर्थात् साधारण व्यक्तियों को ऐसी भेग्य नहीं दी जा सकती, इन भावों का परिचायक तीसरा विशेषण है । राजा के योग्य जो भेग्य होती है उसे राजाई कहते हैं ।

प्रस्तुत सूत्र में अभग्नसेन के दुश्क्रत्यों से पीडित एवं सन्तप्त जनपद में रहने वाले लोगों के द्वारा महावल नरेश के पास अपना दुःख सुनाने के लिए, किये गये आयोजन आदि का वर्णन किया गया है। अब सूत्रकार लोगों ने राजा से क्या निवेदन किया उस का वर्णन करते हैं—

# मृत - व्यवं खलु सामी ! सालाइनीए चोरपन्लीए अभग्गसेणे चोरसेणावती

- (१) रिक्तपाणिन पश्येत्, राजानं भिषजं गुरुम् । निभिक्तज्ञं विशेषेण, फलोन फलमादिशेत्॥१॥
- (२) गुर के सामने रिकहाय (खाली हाथ) न जाने की मान्यता ब्राह्मण संस्कृति में अचितित है, परन्तु अमण संस्कृति में एतद्विषयक विधान मिल्ल रूप से पाया जाता है, जोकि निम्नोक्त है—

गुरुदेव से साक्षात्कार होने पर — (१) सिचित्त द्रव्यों का त्याग, (२) ग्रिचित्त द्वा श्रापरित्याग (३) वस्त्र से मुख को ढकना, (४) हाथ जोड़ लेना, (५) मानसिक वृक्तियों को पकात्र करना इन मर्यादाओं का पालन करना गृहस्य के लिये ग्रावश्यक है।

इतना ध्यान रहे कि यह पांच प्रकार का अभिगम (सर्यादा — विशेष) आध्यात्मिक गुरु के लिये निर्दिष्ट किया गया है। अध्यापक आदि लौकिक गुरु का इस सर्थीदा से कोई सम्बन्ध नहीं है।

(३) स्नामा एवं खलु स्वामिन् ! शालाटव्याश्चीरपल्ल्याः स्रभमसेनश्चीरसेनापितः स्रस्मान् बहुभिर्माभवातेश्च यावद् निर्धनान् कुनेन् विहरित । तदिच्छामः स्वामिन् ! युष्माकं बाहुच्छायापरिष्रहीता निर्भया निरुद्धिमाः सुलसुखेन परिवस्तुम्, इति कृत्वा पादपतिताः प्राञ्जलिपुटाः महावलं राजानमेनमर्थं विद्यपर्यन्ति ।

श्चम्हे बहुिं गामघातेहि य 'जाव निद्धणे करेमाणे विहरित । तं इच्छामी णं सामी ! तुरुभं बाहुच्छायापरिग्गहिया निरुभया णिरुन्विग्गा सुहंसुहेणं परिविमत्तिए ति कट्टु पादपिडिया पंजलिउडा महत्वलं रायं एतमट्टं विएस्वेति ।

पदार्थ-पवं खलु-इस प्रकार निक्ष्यय ही। सामी!- हे स्वामिन्! । सालाड़वीय-शालाटवी नामक । चोरपल्लीप-चोरपल्ली के। प्रभग्गमसेणे-अभग्रसेन नामक । चोरसेणावती-चोरसेनापित । श्रमहे-हम को। बहू हिं-अनेक। गामधातेहि य-ग्रामों के विनाश से। जाव-यावत्। निद्धणे-निर्धन । करेमाणे-करता हुश्रा । विहरति-विहरण कर रहा है। तं-इस लिये। सामी!-हे स्वामिन्!। इच्छामोणं-हम चाहते हैं कि। तुब्भं-श्राप की। वाहुच्छायापरि-गिहिया -भुजाओं की छावा से परिप्रहीत हुए अर्थात् आप से संरिच्नत होते हुए। निब्भया-निर्भय । जिक्षवियमा-निर्धिम - उद्देगाहित हो कर हम। सुहं सुहेणं-सुख-पूर्वक। परिवस्तित्य -वसं-निवास करें। सि कर् ु-इस प्रकार कर्ड कर वे लोग। पायपित्या-पेरों में पढ़े हुए तथा। पंजिलिंडडा-दोनों हाथ जोड़े हुए। महत्वलं-महावल। रायं-राजा को। प्रतमटुं-यह बात। विष्णुवित-निवेदन करते हैं।

मूलायं — हे स्वामिन ! इस प्रकार निश्चय ही शालाटवी नामक चोरपल्ली का चोरसेनापित अभग्रसेन हमें अनेक प्रामों के विनाश से यावत निर्धन करता हुआ विहरण कर रहा है। परन्तु स्वामिनाथ ! हम चाहते हैं कि आप की मुनाओं की छाया से परिगृहीत हुए निर्भय और उद्वेग रहित होकर सुल — पूर्वक निजास करें। इस प्रकार कह कर पैरों में गिरे हुए और होनों हाथ जोड़े हुए उन प्रान्तीय पुरुषों ने महाबल नरेश से अपनी बात कही।

टोका — महावल नरेश की सेवा में उपस्थित होकर उन प्रान्तीय मनुष्यों ने कहा कि महाराज! यह श्राप जानते ही हैं कि हमारे प्रान्त में एक बड़ी विशाल श्रय्यों है, उस में एक चोरपव्ली है जोकि चोरों का केन्द्र है। उस में पांच सौ से भी श्रिषिक चोर श्रीर डाकू रहते हैं। उन के पास लोगों को लूटने के लिये तथा नगरों को नष्ट करने के लिये काफी सामान है। उनके पास नाना प्रकार के अस्त्र श्रस्त्र हैं। उनसे वे सैनिकों की तरह सम्बद्ध हो कर इधर उधर धूमते रहते हैं। जहां भी किसी नागरिक को देखते हैं, उसे डरा धमका कर लूट लेते हैं। श्रगर कोई इन्कार करता है, तो उसे जान से ही मार डालते हैं।

उन के सेनापति का नाम अभगनसेन है, वह बड़े कर तथा उग्र स्वभाव का है। लोगों को संबद्धत करना, उन की सम्पत्ति को लूट लेना, मार्ग में आने जाने वाले पथिकों को पीड़ित करना एवं नगरों तथा प्रामों के लोगों को डरा धमका कर उनसे राज्यसम्बन्धी कर—महसूल बसूल करना, और न देने पर घरों को जला देना, किसानों के पशु तथा अनाज आदि को चुरा और उठा ले जाना आदि अनेक प्रकार से जनता को पीड़ित करना, उस का इस समय प्रधान काम हो रहा है। आप की प्रजा उसके अल्याचारों से बहुत दुःखी ही रही है और सबका जीवन बड़ा संकटमय हो रहा है। भय के मारे कोई बाहिर भी नहीं निकल सकता।

भहाराज! ऋष हमारे स्वामी हैं, ऋष तक ही हमारी पुकार है। हम तो इतना ही चाहते हैं कि ऋष की सबल और शीतल छत्र — छाया के तले निर्भय होकर सुख और शान्ति — पूर्वक जीवन व्यतीत

<sup>(</sup>१) जाव - यावत् - पद से विविद्यत पदों का वर्णन पृष्ठ १९९ पर किया गया है।

[ तीसरा ऋण्याय

करें। परन्तु हमारे प्रान्त में तो इस समय लुटेरों का राज्य है। चारों तरफ अराजकता फैली हुई है, न तो हमारा धन सुरक्षित है और न ही प्रतिष्ठा—आवरू।

हमारा व्यापार धंधा भी नष्ट हो रहा है। किसान लोग भी भूखे मर रहे हैं। कहां तक कहें, इन अत्याचारों ने हमारा तो नाक में दम कर रक्खा है। कुपानिधे! इसी दु:ख को ले कर हम लोग आप की शरण में आपे हैं। यही हमारे आने का उद्देश है। राजा प्रजाका पालक के रूप में पिता माना जाता है, इस नाते से प्रजा उस की पुत्र ठहरती है। संकटप्रस्त पुत्र की सबसे पहले अपने सबल पिता तक ही पुकार हो सकती है, उसी से वह त्राण की आशा रखता है। पिता का भी यह कर्तव्य है और होना चाहिये कि वह सब से प्रथम उसकी पुकार पर ध्यान दे और उसके लिये शीप्र से शीप्र समुचित प्रवन्ध करें। इसी विचार से हमने अपने दु:ख को आप तक पहुंचाने का यत्न किया है। हमें पूर्ण आशा है कि आप हमारी संकटमय स्थित का पूरी तरह अनुभव करेंगे और अपने कर्तव्य की और ध्यान देते हुए हमें इस संकट से झुड़ाने का भरसक प्रयन्त करेंगे।

यह थी उन प्रान्तीय दुःखी जनों की हृदयं — विदारक विज्ञिति । जिसे उन्हों ने वहां के प्रधान शासक महाबल नरेश के ऋगो प्रार्थना के रूप में उपस्थित किया । जनता की इस पुकार का महीपित महाबल पर क्या प्रभाव हुआ ? तथा उसकी तरफ से क्या उत्तर मिला ? और उसने इसके लिये क्या प्रबन्ध किया ? अब सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं —

मूल — ' तते यां से महब्बले राया तेसि जाखवयायां पुरिसायं अन्तिए एयमह सोच्चा निसम्म आसुरुत्ते जाव मिसिमिसीमाणे तिवलियं भिउडिं निडाले साहहु दंडं सहावेति २ एवं वयासी — गच्छह यां तुमं देवाणुष्पिया ! सालाडिंव चोरपिल्लं विद्युं पाहि २ अभग्गसेणं चोरसेणावइं जीवग्गाहं गेएहाहि २ मम उवणेहि, तते यां से दंडे तह चि विण्यां एयमहं पिडसुणेति । तते यां से दंडे बहूहिं पुरिसेहिं सन्तद्भ० जाव पहरणेहिं सिद्ध संपिश्वुड़े मगइएहिं फलएहिं जाव छिष्पत्रेणं वज्जमाणेणं महया डिक्कह० जाव करेमाणे पुरिसतालं णगरं मज्भंगज्भेणं निग्गच्छति २ ता जेणेव सालाडिंव चोरपल्ली तेणेव पहारेत्थ गमणाए ।

पदार्थ-तते एां-तदनन्तर । से-उस । महञ्बले-महावल । राया -राजा ने । तेसिं -उन । जाणवयाएां-जानपद-देश में रहने वाले । पुरिसाएां पुरुषों के । श्रन्तिष-पास से । प्रथमहं इस बात को । सोच्चा-सुनकर कर तथा । निसम्म -श्रवधारण कर वह । श्रासुरुशे-

<sup>(</sup>१) छाया — ततः स महाबलो राजा तेषां जानपदानां पुरुषाणामन्तिके एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य आशुरुप्तो यावत् मिसमिसीमाणः (कृषा ज्वलन् ) त्रिवलिकां भृकुटि ललाटे संहत्य दएडं सन्दायपति २ एवमवादीत् — गच्छ त्वं देवानुप्रिय ! शालाटवीं चोरपल्लीं विलुम्प २ अभूगनसेनं चोरसेनापतिं जीव — शाहं गृहाण २ मध्मुपनय । ततः स दंडः तथेति विनयेन एतमर्थं प्रतिष्रुणोति । ततः स दग्डी बहुभिः पुरुषेः सन्तद्वः यावत् प्रहरणेः सार्द्धं संपरिवृतो हस्तपाशितेः (हस्तबद्धेः) फलकेः यावत् छिप्रतृरेण वाद्यमानेन महतोत्कृष्ट० यावत् कुर्वन् पुरिमतालनगरात् मध्य — मध्येन निर्गच्छति, निर्गत्य यत्रैव ग्राला- टवी चोरपल्लो तत्रैव प्रादीधरद् (प्रधारितवान् ) गमनाय ।

त्राशुरुष्त - शौघ कोध से परिपूर्ण हुआ । जाव --यावत् । मिसिमिसीमार्णे - क्रोधातुर होने पर किये जाने वाले शब्दिवशेष का उचारण करता हुआ ऋर्थात् मिसिसस करता हुआ — दांत पीसता हुआ। तिवलियं भिउडिं त्रिवलिका-तीन रेखात्रों हे युक्त मुक्तांट -श्रूभंग को । निडाले-मस्तक पर । साहरू -भारण कर के । दंडं '-दंडनायक-कोतवाल को । सहावेति २-बुलाता है, बुला कर । पवं वयासी - इस प्रकार कहता है । देवासुविषया ! - हे देवानुप्रिय ! अर्थात् हे भद्र ! । तमं - तम । गच्छ्रह एां -- जाओ, जाकर । साजा डविं -- शालाटवी । चौरपहित्तं -- चौरपहित्तं को । वित्तुंपाहि --२ - नष्ट कर दो -- लूट लो, लूट कर के । श्राभगासोणं - श्राममेत नामक। चारसेणाचर् - चोरसेना-पति को । जीवन्गाहं - जीते जी । गेएहाहि २--पकड़ लो, पकड़ कर । मम - मेरे पास । उच्चे हि --उपस्थित करो । तते णं तदनन्तर । से दंडे - वह दरहनायक ।विराप्रणं - विनयपूर्वक । तह ति - तथा-प्रस्तु - ऐसे ही होगा, कह कर। प्रथमहं - इस ब्राज्ञा को। पिडसुरोति - स्वीकार करता है। तते गां -तदनन्तर । से दराहे - वह दराइनायक । सन्नद्ध - हद बन्धनों से बन्धे हुए और लोहमय कसूलक आदि से युक्त कवच को धारण किये हुए। जाव—यावत्। पहरलेहिं च्यायुधों श्रीर प्रहणों को धारण करने वाले ! बहाँहै - अनेक। पुरिसोर्हे - पुरुषों के। सद्धि - साथ। संपरिवृद्धे - सम्परिवृत -- धिरा हुआ। मगइयहिं --हाय में बान्धी हुई। फलयहिं - फलको - ढालों से । जाव - यावत् । छिप्पत्रेखं वज्जमाखेणं - चिप्रत्यं नामक वाद्य को बजाने से । सहया - महान् । उक्तिकट्ट० - उत्कृष्ट - स्नानन्दमय महाध्वनि तथा सिंहनाद स्नादि शब्दीं द्वारा । जाव --यावत् --समुद्र के शब्द की प्राप्त हुए के समान आकाश की शब्दायमान । करेमाणे --करता हुआ। पुरिमता तं -पुरिमताल। गुगरं - नगर के। मज्यं मज्ये गं से । निम्यच्छति २ त्ता-निकलता है, निकल कर । जेलेब --जिधर । सालाडबी--शालाटवी । चोरपल्की--चोरपल्ली थी । तेणेव -उसी तरफ उसने । पहारेत्य गमसाय-जाने का निश्चय किया ।

मूलार्थ—महाबल नरेश अपने पास उपियत हुए उन जानपदीय—देश के वासी पुरुषों के पास से उक्त वृत्तान्त की सुन कर कोध से तमतमा उठे तथा उस के अनुरूप मिसमिस शब्द करते हुए माथे पर तिउड़ी चढ़ा कर अर्थान कोध को सजीव प्रतिमा बने हुए दण्डनायक—कोतवाल को युलाते हैं, बुला कर कहते हैं कि हे भद्र ! तुम जान्नो, श्रौर जा कर शालाटवी चोरपल्ली को नष्ट अष्ट कर दो—लूट लो श्रौर लूट करके उस के चोरसेनापित अभग्नसेन को जीते जी पकड़ कर मेरे सामने उपस्थित करो।

दण्डनायक महावल नरेश की इस आज्ञा को विनय—पूर्वेक स्वीकार करता हुआ हट़ बन्धनों से बन्धे हुए और लोहमय कस्त्लक आदि से युक्त कवच को धारण कर यावत् आधुधों और पहरणों से लैस हुए अनेक पुरुषों को साथ ले कर, हाथों में फलक—ढाल बांधे हुए यावत् चिप्रतूर्य के बजाने से श्रीर महान उत्कृष्ट —श्रानन्दमय महाध्वनि, सिंहनाद आदि शब्दों द्वारा समुद्र के शब्द को पाप्त हुए के समान आकाश को करता हुआ पुरिमताल नगर के मध्य में से निकल कर शालाटवी चोरपल्ली की आरे जाने का निश्चय करता है।

टीका - करुणा - जनक बु:खी इदयों की अपन्तर्ध्वान को व्यक्त शब्दों में सुन कर महाबल

<sup>(</sup>१) "दंड" शब्द का अर्थ अभयदेवसूरि "द्रगडनायक" करते हैं और परिडत मुनि श्री धासीलल जी म॰ "द्रगड नामक सेनापित " ऐसा करते हैं। कोपकार द्रगडनायक शब्द के — प्रामरस्तक, कोतवाल तथा द्रगडदाता, अपराध — विवार — कर्ता, सेनापित और प्रतिनियत सेन्य का नायक — ऐसे अनेको अर्थ करते हैं।

ितीसरा अध्याय

नरेश बड़े गहरे सोच विचार में पड़ गये। वे विचार करते हैं कि मेरे होते हुए मेरी प्रजा इतनी मयभीत और दुःखी हो, सुख और शान्ति से रहना उसके लिये ऋत्यन्त किन हो गया हो यह किस प्रकार का राज्य —प्रबन्ध शिक्त राजा के राज्य में प्रजा दुःखीं से पीड़ित हो, ऋत्याचारियों के ऋत्याचारों से भयसंत्रस्त हो रही हो, क्या वह राजा एक चणमात्र के लिए राज्यसिंहासन पर बैठने के योग्य हो सकता है शिकार है मेरे इस राज्य —प्रबन्ध को शिकार है मुक्ते जिस ने स्वयं अपनी प्रजा की देखरेख में प्रमाद किया शिक्रार ते, कुछ भी हो, अब तो में इन दुःखियों के दुःख को दूर करने का भरसक प्रयत्न करूंगा । हर प्रकार से इन को सुखी बनाऊ गा । जिन आतताह्यों ने इन की लूटा है, इन के घर जलाये हैं, इन को निर्धन और कंगाल बनाया है, उन ऋत्याचारियों को जब तक पूरी शिक्षा न कर लूंगा, तब तक चैन से नहीं बैठूगा ।

इस प्रकार की विचार—परम्परा में कुछ स्त्रणों तक निमन्न रहने के बाद महाराज महावल ने अपने आये हुए नागरिकों का स्वागत करते हुए सप्रोम उन्हें आक्षासन दिया और उनके कहीं को शीव से शीव दूर करने की प्रतिज्ञा की और उन्हें पूरा २ विक्वास दिला कर बिदा किया।

आये हुए पीडित जनता के प्रतिनिधियों को बिदा करने के बाद अभग्नसेन के क्रूक्त्यों से पीडित हुई अपनी प्रजा का ध्यान करते हुए महावल के इदय में क्षत्रियोचित आवेश उमड़ा। उन की सुजाएं फड़कने लगीं, कोध से मुख एक दम लाल हो उठा और कोपावेश से दान्त पीसते हुए उन्होंने अपने दएडनायक —कोतवाल को बुलाया और पूरे वल के साथ चौरपल्ली पर आक्रमण करने, उसे विनष्ट करने, उसे लूटने तथा उस के सेनापित अभग्नसेन को पकड़ लाने का बड़े तीव शब्दों में आदेश दिया । दएडनायक ने भी राजाश को स्वीकार करते हुए बहुत से सैनिकों के साथ चौरपल्ली पर चढ़ाई करने के लिए पुरिमताल नगर में से निकल कर बड़े समारोह के साथ चौरपल्ली की और प्रस्थान करने का निश्चय किया।

- —"श्रासुरुसे जाव मिस्मिसीमाणे" यहां पठित जाव-यावत् पद से कुविष् चिरिडिफ्किए — इन पदों का प्रहण करना सुत्रकार को श्रभिमत है। शीवता से रोषाकान्त हुए व्यक्ति का नाम श्राशुरुक्त है। मन से कोच को प्राप्त व्यक्ति कुषित कहलाता है। भयानकता को धारण करने वाला चारिडिक्कियत कहा जाता है। मिसिभिसीमाण शब्द — कोधान्नि से जलता हुआ अर्थात् दान्त पीसता हुआ, इस अर्थ का परिचायक है।
- "—सन्तद्ध० जाव पहरलेहिं"—यहां के जाव-पावत् पद से—बद्धविम्मयकवर्णाहें उप्पीलियसरास्त्रणपट्टिपहिं पिण्ड्यगेविज्जेहिं विमलवर्श्विधपटेहिं गहियाउह —इन पदों का प्रहण समक्षता चाहिये। इन पदों का प्रश्रं पृष्ठ १२४ पर लिख दिया गया है।
- —"फलपहिं जाव किप्पतुरेणं"—यहां पठित जाव-यावत् पद से शिक्किहाहिं श्रसीहिं श्रसीहिं श्रसागतेहिं—से लेकर -- श्रवसारियाहिं ऊरुघण्टाहिं—यहां तक के पाठ का महण समकता । इन पदों का श्रमं पृष्ठ २१९ पर लिखा जा चुका है।
- —"उक्किट॰ जाव करेमाणे"—यहां पठित जाव-यावत् पद से —सीहनायवोलकलकलरवेणं समुद्द-रवभूयं पिव-इन पदों का प्रहण करना चाहिये। इन पदों का ऋर्थ पृष्ठ २२२ तथा २२३ पर दिया जा चुका है।

२४४]

वदनन्तर क्या हुन्ना ? त्र्रव स्त्रकार उस का वर्णन करते हैं --

मूल—' तते गां तस्स अभग्ग० चोरसेणावइस्स चारपुरिसा इमीसे कहाए लद्धहा समाणा जेणेव सालाडवी चोरपल्ली जेणेव अभग्गसेणे चोरसेणावई तेणेव उवागच्छंति २ करपल० जाव एवं वयासी-एवं खलु देवाणुष्पिया ! पुरिमताले नगरे महब्बलेण रएणा महया भड़ वड़गरेणं दंडे आणते—गच्छह णं तुमे देवाणु०! सालाडवि चोरपल्लि विल्वंपाहि २ ता अभगासेणं चोरसेणावित जीवग्गाहं गेणहाहि २ ता ममं उवणेहि । तते गां से दंडे महया भड़वड़गरेणं जेणेव सालाडवी चोरपल्ली तेणेव पहारेत्थ गमणाए ।

पदार्थं—तते गं—तदनन्तर । तस्त—उस । स्रभगा०—स्रमसेन । चोरसेणावइस्स— चोरसेनापित के । चारपुरिसा—गुप्तचर पुरुष । इमीसे कहाप—इस (सारी) वात से । लख्छा समाणा—स्रवगत—परिचित हुए । जेणेव —जहां पर । सालाहवी—शालाटवी नामक । चोर-पल्ली—चोरपल्ली थी और । जेणेव —जहां पर । स्रभगासेणे —स्रभगतेन । चोरसेणावर्द — चोरसेनापित था | तेणेव —वहां पर । उवागच्छंति २ शा — स्राते है स्राकर । करयल० जाव —दोनों हाथ जोड़ कर, शावत् स्रर्थात् मस्तक पर दस नलों वाली स्रंजिल कर के । एवं वयासी—इस प्रकार कहने लगे । देवाणुप्पिया !—हे स्थामन् ! । एवं खलु —इस प्रकार निश्चय ही । पुरिमताले णगरे — पुरिमताल नगर में । महत्वलेणं रगणा —महावल राजा ने । महया – महान । मड़चड़गरेणं – योदास्त्रों के समुदाय के साथ । दंडे—दरखनायक —कोतवाल को । स्राण्डों — स्राजा दी है कि । देवाणुप्पिया !— हे भद्र ! । तुमे—तुम । गठझह णं —जास्रों, जाकर । सालाडविं =शालाटवी । चारपिल्लं —चोरपल्ली को । विलुंपाहिर त्ता—विनष्ट कर दो—लुट लो, लूट कर के । स्रभगसीणं —स्रभयतेन । चोर — सेणावितं —चोरसेनापित को । जोत्रगाहं —जीते जी । गेगहाहि व त्ता—पकड़ लो, पकड़ कर ! ममं—मेरे सामने । उवाणेहि —उपस्थित करो । तते णं —तदनन्तर । से —उस । दंडे — दरखनायक ने । महपा —महान् । मड़वड़गरेणं -सुमटों के समृह के साथ । जेलेव — जहांपर। सालाडवी — रालाडवी — चोरपल्ली चोरपल्ली थी । तेणेव —वहीं पर । पहोरत्थ गमणाय —जाने का निश्चय किया है ।

मृलार्थ — तदनन्तर अभग्नसेन चारमेनापित के गुप्तपुरुषों को इस सारी बात का पता लगा तो वे शालाटवी चोरपल्ली में जहां पर अभग्नसेन चोरसेनापित था, वहां पर आवे और दोनों हाथ जोड़ कर मस्तक पर दस नलों वाली अंजलि करके अभग्नसेन से इस प्रकार बोले कि हे स्वामिन ! पुरिमताल नगर में महाबल राजा ने महान् सुभटों के समुदाय के साथ दण्डनायक कोतवाल को बुला कर आज्ञा दी है कि तुम लोग शोध जाओ, जाकर शालाटवी चारपल्ली का विष्वंस कर दो—लूट लो, और उसके सेनापित अभग्नसेन को जीते जी पकड़ लो, और पकड़ कर

<sup>(</sup>१) छापा —ततस्तस्याभग्नसेनस्य चौरसेनापतेश्चारपुरुषाः ऋनया कथ्या लग्धार्थाः सन्तो यनैवाभग्नसेनश्चीरसेनापितस्तनैवीपागच्छन्ति, उपागत्य करतल् यावदेवमवादिषुः —एवं खलु देवानुषिय ! पुरिमताले नगरे महाबलेन राजा महता भटवृन्देम दण्डः श्चात्रप्तः । गच्छ त्वं देवानुषिय ! शालाटवीं चौरपच्लीं विज्ञम्प २ ऋभग्नसेनं चौरसेनापितं जीवग्राहं ग्रहाण, ग्रहीत्वा मस्यमुपनय । ततः स दण्डो महता भटवृदेन यत्रवे शालाटवीं चौरपच्ली तत्रय प्रादीधरद् गमनाय ।

ितोमरा अध्याय

### श्रो विपाक सूत्र —

मेरे सामने उपस्थित करो । राजा की श्राज्ञा को शिरोधार्य कर के दण्डनायक ने योद्धान्त्रों के वृन्द के साथ शालाटवी चोरपल्ली में जाने का निश्चय कर लिया है।

टीका — प्रस्तुत सूत्र पाठ में अभग्नसेन के गुण्तचरों की निपुणता का दिग्दर्शन कराया गया है।

इधर महावल नरेश चोरसेनापित अभग्नसेन को पकड़ने तथा चोरपल्ली को विनष्ट कर के —लूट करके
वहां की जनता को सुखी बनाने का आदेश देता है और उस आदेश के अनुसार दराउनायक —
कोतवाल अपने सैन्य वल को एकवित करके पुरिमताल नगर में निकल कर चोरपल्ली की ओर
प्रस्थान करने का निरुच्य करता है, इधर अभग्नसेन के गुण्तचर (जासूस) इस सारी वात का पता
लगा कर चोरसेनापित के पास आकर वहां का अप से हित पयन्त सारा दृत्तान्त कह सुनाते हैं।
उन्हों ने अपने सेनापित से जानपदीय —देशवासी पुक्षों का महावल नरेश के पास एकवित हो कर
जाना, उस के उत्तर में राजा की ओर से दिये जाने वाले आह्वासन तथा दराइनायक को बुला
कर चोरपल्ली को नष्ट करने एवं सेनापित को जीते जी पकड़ कर अपने सामने उपस्थित करने
और तदनुसार दराइनायक के महती सेना के साथ पुरिमताल नगर से निकल कर चोरपल्ली पर
आकमण करने के लिये प्रस्थान का निरुच्य करने का सम्पूर्ण वृत्तान्त कह सुनाया। अन्त में उन्हों
कहा कि स्वामिनाथ! हमें जो कुछ मालूम हुआ वह सब आप की जानकारी के लिये आप की सेवा
में निवेदन कर दिया, अब आप जैसा उचित सममें, वैद्या करें।

"- करपल॰ जाव पवं -" यहां पठित जाव — यावत् पद से "- करपुलपरिगाहियं दसराहं स्रांजिल मत्यप कहु -- 'ऋर्थात् दोनों हाथों को जोड़ कर और मस्तक पर दस नखों वाली ऋंजलों (दोनों हथेलियों को मिला कर बनाया हुआ सम्पुट) को करके -इन पदों का अहरा करना सूत्रकार को ऋभिमत हैं।
गुप्तचरों की इस बात को सुन कर ऋभमसेन चोरसेनापित ने क्या किया शिव्रव सूत्रकार

उस का वर्शन करते हैं-

मूल—'तते गं से अभग्गसेणे चोरसेणावती तेसिं चारपुरिसाणं श्रंतिए एयमट्ट' सोचा निसम्म पंच चोरसताई सदावेति सदावेता एवं वयामी, एवं खलु देवाणुष्पिया! पुरिमताले गगरे महन्यलेणं जाव तेणेव पहारेत्थ गमणाय। तते णं अभग्गसेणे ताई पंच चोरसताई एवं वयामी—तं सेयं खलु देवाणुष्पिया! अम्हं तं दंडं सालाडविं

<sup>(</sup>१) छाया — ततः सोऽभग्नसेमश्रोरसेनापितः तेषां चारपुरुषाणामिन्तके एतमर्थं श्रुत्वा निशम्य पंच चोरशतानि शब्दावयित, शब्दावयित्वा एवमवादीत्, एवं खलु देवानुप्रियाः । पुरिमताले नगरे महावलेन यावचनेव प्रादीधरद् गमनाय । ततः सोऽभग्नसेनस्तानि पंच चोरश्वतान्येवमवदत् — तत् श्रेयः खलु देवानुप्रियाः ! श्रास्माकं तं दण्डं शालाटवीं चोरण्ज्ञीमसम्प्राप्तमंतरेव प्रतिषेद्धम् ततस्तानि पंच चोरशतानि श्रामसेनस्य चोरसेनापतेः "तथा" इति यावत् प्रतिशृश्वत्ति । ततः सोऽभग्नसेनश्रोरसेनापितः विपुलमश्रानं, पानं, खादिमं, स्वादिममुग्स्कारयित, उपस्कार्य पंचिभः चोरशतः सार्वं स्नातो यावत् प्रायश्चित्तो भोजनमंदपे तं विपुलमशनं ४ सुरां च ५ श्रास्वादयन् ४ विद्दर्शतः जिभितसुकोत्तरागतोऽपि च. सन् श्राचान्तश्चोदः परमशुचिम्तः पञ्चभिश्चोरशतः सार्वं सर्म दूरोहित २ सन्नद्ध० यावत् प्रदर्शः यावत् रवेण पूर्वीपराहसमये शालाटवीतश्चोरण्डलीतो निर्गच्छिति २ विषमदुर्गगहने स्थितो एहीतभक्तपानीयस्तं दंडं प्रतीच्चमाणस्तिष्ठति।

चोरपिद्ध असंपत्तं अंतरा चेव पिड्सिहित्तए। तते एां ताई पंच चोरसताई अभग्गसेणस्स चोरसेणावहस्स तह ि जाव पिडसुर्णेति। तते एां से अभग्गसेणे चोरसेणावती विपुलं असणं पाएां खाइमें साइमं उवक्खडावेति २ त्ता पंचिहं चोरसतेहिं सिद्ध एहाते जाव पायच्छिते भोयणमंडदेसि तं विपुलं असणं ४ सुरं च ५ आसाएमाणे ४ विहरित जिमियभुत्तृत्तरागते वि य एां समाणे आयंते चोक्खे परमसुहभूते पंचिह चोरसतेहिं सिद्ध अल्लं चम्मं दुरुहित २ ता सन्नद्ध० जाव पहरणे भगइएहिं जाव रवेणं समुद्द्रवभूयं पिव करेमाणे पुन्वावरएहकालसमर्यास सालाडवीको चोर-पल्लीको णिग्गच्छति २ ता विसमदुर्गगहण ठिते गांहयमत्त्वपाणिए तं दंडं पांडवाखे-माणे चिट्टात ।

पदार्थ-तृते णं-तदनन्तर । से - वह । श्रभग्मसेरो - श्रभग्नसेन । चोरसेरावती-चोरसेना-पति । तेसिं चारपुरिसाणं - उन गुप्तचरों के । श्वंतिष - पास से । प्यमहं - इस वृत्तान्त को । सोचा - सुनकर । निसम्म - अवधारण कर । एंच चोरसताई - पाच सौ चोरों को । सदावेति - बुलाता है । **सदावेसा** - बुला कर । पर्व वयासी —इस प्रकार कहने लगा । पर्व — इस प्रकार । खलु — निश्चय से ! देवाणुष्पिया !-हे भद्र पुरुषो ! । पुरिमताले जगरे -पुरिमताल नगर में ! महज्बलेणं -महाबल ने । जाव - यावत् । तेगोव - वहीं अर्थात् चोरपल्ली में । पहरेत्थ गमणाय - जाने का निश्चय कर लिया है। तते एं - तदनन्तर । से अभगासे एं - वह अभग्नसेन । ताई - उन । एंच चोरसताई -पांच सौ चोरों के प्रति। एवं - इस प्रकार। वयासी - कहने लगा। देवासु विषया ! - हे भद्र पुरुषो !। अप्रस्हं—हम को ! तं-यह ! सेयं खलु -निश्चय ही बोग्य है कि ! सालाडर्वि - शालाटवी ! चोरपहिंत - चोरपह्ली को । प्रासंपना - ग्रासंप्राप्त ग्रार्थात् जब तक चोरपह्ली तक न पहुँचें, तब तक। तं - उस । दं हं - दं हनायक को । अत्तरा चेच-मध्य में ही-रास्ते में ही । पड़िसेहिसए-निषिद्ध करना---रोक देना, । तते गां - तदनन्तर । तार् -- वे । पंच चोरस्ततार् -- पांच सौ चोर । श्रभग्गासेणस्स — श्रभग्नरेन । चोरसेणावइस्स —चोरहेनापति के उक्त कथन को । तह ति —तथेति – ''बहुत ठ'क" ऐसा कह कर। जाब - याबत् । पिडसूर्णीतं —स्वीकार करते हैं । तते र्ण - तदनन्तर। से अभगसेरो - वह अभग्रतेन । चोरसेरा।वती - चोरतेन।पति । विपूलं - बहुत । असणं - अशन । पासं-पान । खाइमं-खादिम । साइमं-स्यादिम वस्तुओं को । उवक्लडावेति २ चा-तैयार कराता है. तैयार करा के । पंचिहिं चोग्सतेहिं-पांच सौ चोरों के । सिद्धे-साथ : गहाते - स्नान करता है। जाव - यावत् । पायि च्छिक्ते - दृष्ट स्वम्न ऋदि के फल को विफल करने के लिये प्रायिश्वत्त के रूप में किये गये मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य करके । भोषणमंडर्वीस - भोजन के मंडप में । तं -- उस । विपुलं -- विपुल । ऋसरां ४ - ऋशन, पान, खादिम ऋौर स्वादिम वस्तुःश्लों का । सुरंच ५ - तथा पंचविष सुरा स्त्रादि का । स्त्रासाएमासे ४ - स्त्रास्वादन, विस्वादन स्रादि करता हुआ। विहरति - विहरण करने लगा। जिमियमुत्तु त्तरागते विषय णं समाणे - भोजन के अनन्तर उचित स्थान पर आकर। आयंते - श्राचमन किया। चोक्खे लेप आदि को दूर करके शुद्धि की

<sup>(</sup>१) मगइपर्दि – त्रि इस्तपाशितैयीवत्करयात् फलहपद्दीत्यादि दृश्यमिति वृत्तिकारः

इसी लिये । परमसुद्दभूते -परमशुचिभूत -परमशुद्ध हुन्ना वह न्नभगतेन । पंचिहं चोरसतेहिं -पांच सी चोरों के । सिंछ - साथ । अवलं - 'न्नाइं -गीले । चम्मं - चमड़े पर । दुरूहित - न्नाइल होता है चढ़ता है । २ ता - न्नाइल हो कर । सन्म इ० - दृढ़ बंधनों से बन्धे हुए श्रीर लोहमय कस्तुक न्नाइति से युक्त कवन को धारण करके । जान - यानत् । पहरणे - न्नायुषों न्नीर प्रहरणों से युक्त । मगइपहिं - हस्तगिशित - हाथों में बांधे हुए । जान - यानत् । रवेणं । महान् उत्कृष्ट न्नादि के शब्दों दारा । समुद्दरवभूषं पिन - समुद्र - शब्द को प्राप्त हुए के समान गगनमंडल को शब्दायमान । करेमाणे - करता हुन्ना । पुत्रवानरणहकालसमयंसि - मध्याद्व काल में । सालाडनी न्नों । चोर-पल्ली न्नों । शिग्गचन्नति - निकलता है । २ त्ता - निकल कर । विसमदुगगहणं - विषम कंचा नीचा, दुर्ग - जिस में कठिनता से प्रवेश किया जाए ऐसे गहन - वृत्तवन जिस में वृद्धों का न्नाधिक्य हो, में । ठिते - ठहरा । गहियमत्त्रपाणिए - भक्त पानादि लाग्न सामप्री को साथ लिये हुए । तं - उस । दंडं - दरहनायक - कोतवाल की । पिड्यालोमाणे - प्रतीन्ना करता हुन्ना । चिट्ठित - ठहरता है । तं - उस । दंडं - दरहनायक - कोतवाल की । पिड्यालोमाणे - प्रतीन्ना करता हुन्ना । चिट्ठित - ठहरता है ।

मूलार्थ — तदनन्तर श्रभग्रसेन चोरसेनापति ने श्रपने गुप्तचरों (जासूस ) की बात को सुन कर तथा विचार कर पांच सौ चोरों को बुला कर इस प्रकार कहा —

हे महानुमानो ! पुरिमताल नगर के राजा महाबल ने आज्ञा दी है कि यावत दंडनायक ने शालाटवी चोरपल्ली पर आक्रमण करने तथा मुक्ते पकड़ने की वहां (चोरपल्ली में) जाने

- (१) अप्रभग्नसेन, और उस के साधियों ने जो आर्द चर्मपर आरोहरण किया है उस में उन का क्या हार्द रहा हुआ है अर्थात् उन के ऐसा करने का क्या प्रयोजन है दिस प्रदन के उत्तर में तीन मान्यताएँ उपलब्ध होती हैं, वे निम्नोक हैं—
- (१) प्रथम मान्यता ऋचार्य श्री श्रभयदेव सूरि के राब्दों में "श्रव्तच्यम्स दुक्हिति, सि श्राद्ध चर्मारोहित मांगल्यार्थमिति" इस प्रकार है। इसका भाव है कि श्रममसेन श्रीर उसके साथियों ने जो, आर्द्ध चर्म पर आरोहिश किया है, वह उन का एक मांगलिक अनुष्ठान था, तात्र्य यह है कि "विद्यश्यसकामो मंगलसाचरेत्" अर्थात् श्रपने उद्दिष्ट कार्य में श्राने याले विभों के विश्वंस के लिये व्यक्ति सर्वप्रयम मंगल का आचर्य करे। इस अभियुक्तोक्ति का अनुसरण करते हुए अभगसेन और उस के साथियों ने दण्डनायक को मार्ग में हो रोकने के लिये किये जाने वाले प्रस्थान से पूर्व मंगलानुष्ठान किया था। मंगलों के विभिन्न प्रकारों में से आर्द्ध स्मीरोहश भी उस समय का एक प्रकार समभा जाता था।
- (२) दूसरी मान्यता परम्परानुसारिणी है । इस में यह कहा जाता है कि आर्द्र चर्म पर आरोहित होने का अर्थ है—अपने को "—विकट से विकट परिस्थित के होने पर भी पांव पीछे नहीं हटेगा, प्रत्युत—"कार्य वा साधयेयं देहं वा पातयेयम्"—अर्थात् कार्य की सिद्धि करूं गा अन्यथा उसी की सिद्धि में देहोत्सर्ग कर दूंगा, की पवित्र नीति के पथ का पिश्क बनूंगा—" इस प्रतिशा से आबद्ध करना ।
- (३) तीसरी मान्यता वालों का कहना है कि जिस प्रकार आर्ड़ चर्म फैलता है, वृद्धि को प्राप्त होता है उसी प्रकार इस पर आरोइए करने वाला भी धन, जनादि वृद्धिरूप प्रसार को उपलब्ध करता है इसी महत्त्वाकांक्षापूर्ण भावना को सन्मुख स्खते हुए अभग्नसेन और उस के ५०० सायियों ने आर्ड़ चर्म पर आरोइए किया था।

246]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

का निश्चय कर लिया है। श्रतः उस इंडनायक को शालाटकी चोरपल्ली तक पहुंचने से पहले ही रास्ते में रोक देना हमारे लिये उचित प्रतीत होता है। श्रमप्रसेन के इस परामश को चोरों ने "तथेति" (बहुत ठीक है, ऐसा ही होना चाहिये) ऐसा कह कर स्वीकार किया। तदनन्तर अभग्नसेन चोरसेनापित ने विपुल श्रशन, पान, स्वादिम श्रीर स्वादिम वस्तुश्रों को तैयार कराया तथा पांच सी चोरों के साथ स्नान से निवृत्त हो कर, दुस्वप्न श्रादि के फल को विफल करने के लिये मसक पर तिलक तथा अन्य मांगिलिक कृत्य करके, भोजनशाला में उस विपुल श्रशनादि वस्तुश्रों तथा पांच प्रकार की मिदराश्रों का यथाकचि श्रास्वादन विस्तादन श्रादि कराना श्रास्म किया।

भोजन के श्रनन्तर उचित स्थान पर आकर श्राचमन किया और मुच के लेपादि को दूर कर श्राथित परमशुद्ध हो कर पांच सी चीरों के साथ श्राद्ध चर्म पर श्रारोहण किया। तदनन्तर हढ़ बन्धनों से बन्धे हुए और लोहमय कसूनक श्रादि से युक्त कवच को धारण करके यावन आयुधों और प्रइरणों से सुसिंजित हो कर, हाथों में ढालें बांध कर यावन महान् उत्कृष्ट और सिंहनाद श्रादि के शब्दों द्वारा समुद्दशन्द को प्राप्त हुए के समान गगनमंडल को शब्दायमान करते हुए श्राभग्रसेन ने शालाटवी चोरपल्ली से मध्याह के समय प्रस्थान किया श्रीर वह खाद्यपदार्थों को साथ लेकर विषम श्रीर दुर्ग गहन—घृत्तवन में स्थिति करके दस दएडनायक की प्रतीक्षा करने लगा।

टीका — प्रस्तुत सूत्र में सेनापित अभग्रसेन की आरे से दगड़नाथक के प्रतिरोध के लिये किये जाने वाले सैनिक आयोजन का दिग्दर्शन कराया गया है।

ग्रुपने गुप्तचरों की बात सुनकर तथा विचार कर ग्रभग्रसेन ने ग्रुपने पांच सी चोरों को बुलाया ग्रीर उन से वह सप्रेम बोला कि महानुभावों! मुक्ते ग्राज विश्वरत सुत्र से पता चला है कि इस प्रान्त के नागरिकों ने महावल नरेश के पास जाकर हमारे विषद बहुत कुछ कहा है, जिस के फलस्वरूप महावल नरेश को बड़ा कोध ग्राया ग्रीर उसने ग्रपने दगड़नायक —कोतवाल को बुला कर चोरपल्ली पर ग्राक्रमण कर उसे विध्वंस करने —लूटने तथा मुक्ते जीवित पकड़ कर श्रपने सामने उपस्थित करने ग्रादि का बड़े उग्र शब्दों में ग्रादेश दिया है। तब यह ग्रादेश मिलते ही दगड़-नायक ने भी तत्काल ही बहुत से सुभग्नों को ग्राह्मशाहारि से सुसज्जित कर के पुरिमताल नगर से निकल कर शालाटवी चीरपल्ली की ग्रोर प्रस्थान करने का निश्चय कर लिया है।

उस के आक्रमण की सूचना तो हमें मिल चुकी है। अब हम को चोरपल्ली की रहा का विचार करना चाहिये। इमारी इस समय एक बलवान से टक्कर है, इस लिये अधिक से अधिक वल का संचय कर के उसका प्रतिरोध करना चाहिये। इस के लिये मैंने तो यह सोचा है कि शीघ़ ही शस्त्रादि से सबद्ध हो कर दण्डनायक को मार्ग में ही रोकने का यस्न करना चाहिये।

सेनापित श्रममसेन के इस विचार का सब ने समर्थन किया और वे अपनी २ तैयारी में लगा गये। इधर अभमसेन ने मी खाद्यसाममी को तैयार कराया तथा सब के साथ स्नानादि कार्य से निवृत्त हो कर दुस्स्वप्न आदि के फल को विनष्ट करने के लिये मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य करके भोजनशाला में उपस्थित हो सब के साथ भोजन किया अर्थात् स्वयं जिमा और सब को जिमाया। भोजन के अनन्तर विविध भान्ति के भोज्यपदार्थों तथा सुरादि मदी का

ितोसरा ऋष्याय

यथाविच उपभोग कर वह अभग्रसेन बाहिर आया और आकर आचमनादि द्वारा परम - शुद्ध हो कर पांच हो चोरों के साथ आई चमें पर उसने आरोहरण किया और ठीक मध्याद्ध के समय अस्व शास्त्रादि से सबद्ध — बद्ध होकर युद्धसम्बन्धी अन्य साधनों को साथ लेकर तथा पुरिमताल नगर के मध्य में से निकल कर शालाटवी की ओर प्रस्थान किया, तदनन्तर मार्ग में विषम एवं दुर्ग वृक्षवन में मोर्चे बना कर बैठ गया और दएडनायक के आगमन की प्रतीक्षा करने लगा।

"—विसमदुग्गगहरां "इस पद की व्याख्या वृत्तिकार ने " —विषमं — निम्नोन्नतं, दुग —दुष्प्रवेशं पद् गहनं वृद्धगहरम् - इन शब्दों में की है हन का भाव निम्नोक्त है —

इस पद में विषम श्रीर दुर्ग ये दो पद विशेषण हैं श्रीर गहन यह पद विशेष्य है। ऊ'चे श्रीर नीचे भाव का बोधक विषम पद है श्रीर दुर्ग शब्द कितनाई से जिस में प्रवेश किया जा सके, ऐसे श्रर्थ का परिचायक है, एवं गहन पद वृक्षवन का बोध कराता है। जिस में वृद्धों की बहुतता पाई जाए उसे शृह्यवन कहते हैं।

"— महब्बलेखं जाव तेखेव" — यहां पठित जाव यावत् पर से — रग्णा महया भडचडगरेखं दग्डे श्राणत्ते — गच्छुह णं तुमे देवाणुष्पिया ! सालाडविं — हे लेकर — जेखेव सालाडवी - इन पदों का प्रहण समभता । इन का भावार्य पृष्ठ २४५ पर दिया जा चुका है।

—"तइ सि जाव पडिसुणेंति"—यहां पिठत जाव यावत् पद से — श्राणाप विणपणं वयणं — इन पदों का ग्रहण समभना । तह सि श्राणाप विणयणं पडिसुणेंति — इन पदों की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में — तह सि नि नान्ध्या, श्राह्मया — सबदादेशेन करिष्याम इत्येवमभ्युपगम- सूचनमित्यर्थः, विनयेन वचनं प्रतिश्राण्यन्ति-श्राभ्युपगच्छन्ति - इस प्रकार है। इन पदों का भाव है — तथेति — जैसा श्राप कहेंगे वैसा ही करेंगे, इस प्रकार विनय — पूर्वक उसके वचन को स्वीकार करते हैं।

—"ग्रहाते जाव पायच्छिन्न" —यहां पटित जाव-यावन् पद से —क्यवित्रसमे कयको-उपमंगल—इन पदो का प्रहण सूत्रकार को अभिमत है । इन का अर्थ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर किया गया है।

श्रसणं ४—यहां के ४ के श्रंक से—पाणं खाइमं साइमं—इन 'पदों का श्रौर —सुरं च ५—यहां ५ के श्रंक से—मधुं च मेरगं च जाति च सीधुं च पसएणं च —हन पदों का, श्रौर —श्रासा-पमाणे ४—यहां के ४ के श्रंक से—विसापमाणे, परिभापमाणे, परिभुं जेमाणे—इन अपदों का श्रौर —सन्नद्ध० जाव पहरणे—यहां के जाव-यावत पद से— वद्धविमयकवप, उपपीलियसरास- एपट्टिप, पिणद्धगेविज्जे, विमलवरबद्धचिधपटे, गिहियाउह—इन पदों का श्रहण करना चाहिये। श्रौर—मगइपिं जाव रवेणं—यहां के जाव-यावत पद से— फलपिंह, निक्किष्ठाहिं, श्रसीिं श्रंसागपिंह तोणेहिं सजीवेहिं धर्णुहिं—से लेकर –महया २ उक्किष्ठसीहनायवोलकलकल—इन पदों का श्रहण करना सन्नकार को श्रीममत है।

<sup>(</sup>१) इन के ऋर्य के लिये देखी पृष्ठ ४८ का टिप्पण। (२) ऋर्य के लिये देखी पृष्ठ १४४। (३) ऋर्य के लिये देखी पृष्ठ १४५। (४) ऋर्य के लिये देखी पृष्ठ १२४, परन्तु इतना ध्यान रहे कि वहां ये द्वितीयान्त हैं और यहां पर प्रथमान्त हैं, तथापि ऋर्यगत कोई भिन्नता नहीं। (५) ऋर्य के लिये देखो पृष्ठ २२२।

**ि**२५१

तदनन्तर क्या हुन्ना, अब सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं--

मूल- 'तते एं से दंडे जेणेव श्रमग्गसेणे चोरसेणावती तेणेव उवागच्छित २ ता श्रमग्गसेणेएं चोरसेणावहणा सिद्ध संपलग्गे यावि हात्था, तते एं से श्रमग्गसेणे चोरसे० तं दएडं खिप्पामेव ह्यमिह्य० जाव पिंडसेहेति । तते एं से दएडे श्रमग्ग० चोरसे० हय० जाव पिंडसेहिते समाणे श्रथामे श्रवसे श्रवीरिए श्रपुरिसक्तारपर्किमे श्रधारणिज्जिमिति कट्ट जेणेव पुरिमताले एगरे जेणेव महब्बले राया तेणेव उवा० २ करयल० जाव एवं वयासी—एवं खलु सामी! श्रमग्गसेणे चोरसे० विसमदुग्गगहणं ितते गहितभत्त-पाणिए नो खलु से सक्का केणह सुबहुएणा वि श्रासबलेण वा हित्थवलेण वा जोहबलेण रहबलेण वा चाउरंगेणं वि उरंउरेणं गेणिहत्तते । ताहे (महब्बले राया) सामेण य भेदेण य उवप्यदारोण य वीसंममाणेउं पयने यावि होत्था। जे वि य से श्रव्भितरणा सीसग्भमा मिश्रनातिनियगसयणसंबन्धियरियणा ते वि य एं विपुत्तेणं धणकणगरयणसंतसार-सावतेज्जेण भिंदति । श्रमग्गसेणस्स य चोरसे० श्रमक्छणं २ महत्थाइं महण्याइं महण्याइं सहरहाइं रायारिहाइं पाहुडाइं पेसेति। श्रमग्गसेणं च चोरसे० वीसंभमाणेइ।

पदार्थ—तते एं —तदनन्तर । से दंडे—वह दर्ग्डनायक —कोतवाल । जेरोव —जहां । श्रभगसरो —श्रमगसे । चोरसे एावती —चोरसे नापित था । तेरोव —थहां पर । उवागच्छिति र ता —श्राता है, श्राकर । श्रभगसरो एं —श्रभगते । चोरसे एाव इत्या —चोरसे नापित के । सिंह — साथ । संपलगो यावि होत्या — युद्ध में प्रवृत्त हो गया । तते एं —तदनन्तर । से श्रभगसरो —यह अभगते । चोरसे ० —चोरसे नापित । तं — उस । दंडं — दर्ग्डनायक को । खिष्पामेव —शी म ही । ह्यमहिय ० —हतमियत कर श्रथीत् उस दर्ग्डनायक की सेना का हनन किया —मारपीट की

<sup>(</sup>१) छाया — ततः स दख्डी यत्र व त्रममसेनश्चीरसेनापितस्तत्र वीपागच्छित, उपागत्य त्रभ — मसेनेन चीरसेनापितना सार्ड भेषंप्रलग्नश्चाप्यमयत् । ततः छोऽभग्नसेनद्योरसेनापितः तं दख्डं क्षिप्रमेव हतमियतः यावत् प्रतिषेषयति । ततः स दख्डोऽभग्नथेनेन चीरसेनापितना इतः यावत् प्रतिषिद्धः सन् त्रस्थामा त्रवतः त्रविषयः त्रपुरुषकारपराकमः त्रधारणीयमिति कृत्वा यत्रैव पुग्मतालं नगरं यत्रैय महा-वलो राजा तत्र वोपागच्छिति उपागत्य करतलः यावद् एयमवादीत् — एवं खलु स्वामिन् ! त्रभग्नसेनश्ची-सेनापितः विषमदुर्गगहने स्थितः यहीतमक्तपानीयः नो खलु स शक्त्यः केनचित् सुबहुनापि त्रश्वयलेन वा हस्तिरलेन वा योथवलेन वा रधवलेन वा चतुरंगेणापि साक्षाद् प्रहीतुम् । तदा (महावलो राजा) साम्ना च मेदेन च उपप्रदानेन च विष्रभ्ममानेतुः महत्त्रश्चाप्यमवत् । येऽपि च तस्याभ्यन्तरकाः शिष्यक-भ्रमाः मित्रश्चातिनिजकस्वजनसम्बन्धिपरिजनास्तानपि च विपुलेन धनकनकरःनसत्सारस्वापतेयेन भिनत्ति । त्रभ्यसेनस्य च चोरसेनापतेः त्रमीच्यां २ महार्थीन महार्थीण महार्हीण राजार्हीण प्रामृतानि प्रवयति । त्रभमन-सेम्ब चोरसेनापति विश्वभमान्यति ।

<sup>(</sup>१) सन्त्रलग्नः -- योद्धं समारब्धः श्रर्थात् युद्ध करना त्रारम्भ कर दिया ।

श्रीर उस दर्डनायक के मान का मन्थन-मर्दन कर । जाव-यावत् । एडिसेहेति-भगा देता है । तते णं - तदनन्तर । से - वह । दंडे - दएडनायक । श्रभगा० - अभग्रसेन । चोरसे० -चौरसेनापति के द्वारा । हय - हत । जाव - यावत् । पडिसोहिते - प्रतिषिद्ध । समारो - हुन्ना अर्थात् भगाया गया । अर्थामे - तेजहीन । अवले - वलहीन । अवीरिए - वीर्यहीन । अपुरिसक्का-रपरक्कमे —पुरुषार्भ तथा पराकम से हीन हुआ। ऋधारिखाज्जमिति कहु —शत्रु सेना को पकड़ना कठिन है —ऐसा विचार कर। जेलेव — जहां । पुरिमताले खुगरे —पुरिमताल नगर था ख्रीर। जेलेव — जहां पर। महब्बले राया – महाबल राजा था। तेरोच – वहां पर। उचा० २ – स्राता है, स्राकर।करयत० जाच – दोनों हाथ जोड़ यावत् अर्थात् मस्तक पर दस नखों घाली अंजलि करके । पर्व - इस प्रकार । वयासी-कहने लगा । पर्व खलु - इस प्रकार निक्चय ही । सामी !-- हे स्वामिन् ! । श्रभग्रासेले - श्रभग्र-सेन । चोरसे - चोरसे नापति । विसमदुग्गगहणं - विषम - ऊंचा नीचा, दुर्ग - जिस में कठिनता से प्रवेश किया जा सके ऐसे गहन — वृद्धवन ( वह स्थान जहां बृद्धीं की प्रचुरता हो ) में । गहितमत्तपाणिए-भक्त पानादि को साथ में लिये हुए । ठिते-स्थित हो रहा है अवः । केणइ-किसी । सुबदुपणा वि - बहुत बड़े । आसवलेण वा - अञ्चवनल से । हत्यवलेण वा - हाधियों के वल से । वा - ग्रथवा । जोहवलेग - योदात्रों - सैनिकों के वल से । वा-- ग्रथवा । रहबलेग -रषों के बल से ! वा-ऋषवा ! चतुरंगेणा वि- 'चतुरंगिणी सेन! से भी ! से - वह । उरं-उरेगां-साचात् । गेरिहराते-श्रहण करने-पकड़ने में। नो-नहीं खलु-निश्चय से। सक्का-समर्थ है अर्थात् वह ऐसे विषम और दुर्गम स्थान में बैठा हुआ है कि वहां पर उसे जीते जी किसी प्रकार से पकड़ा नहीं जा सकता । ताहें - तब वह महाबल राजा उसे -- अभग्रसेन को । सामे-ण य-सामनीति से । भेदेश य - भेदनीति से अथवा । उवप्यदारोश य-उपप्रदान से-दान की नीति से । वीसंसमागोउं - विश्वास में लाने के लिये । प्यन्ते याचि होत्या - प्रयत्नशील होगया जे विय-स्त्रीर जो भी ! से-उसके-स्रभग्नसेन के । स्रव्भितरगा-स्रंतरंग-समीप में रहने वाले मंत्री त्रादि । सीसगभमा--शिष्यकभ्रम - जिन को वह शिष्य समान मानता था, वे लोग त्रथवा शीर्षकभ्रम - जिन को वह शरीररक्तक होने के कारण शिर अथवा शिर के कवच के समान मानता या ऐसे अंगरज्ञ लोग तथा उस के जो । मित्तखाइनियमस्यणसंबन्धिपरिज्ञला य - मित्र, जाति, निजक, स्वजन, सम्बन्धी और परिजन थे । ते वि य णं — उनको भी। विपुलेणं — विपुल — बहुत से । धराकणगरयस्य - धन, सुवर्ण, रत्न तथा । संतसारसावतेज्जेरां - उत्तम सारभूत द्रव्य अर्थात् उत्तमो-त्तम वस्तुत्रों तथा रुपये पैसे से । भिद्ति भेदन करता है ज्ञलग करता है । य-त्रौर । श्रभगगसेणस्स — श्रभभतेन । चोरसे॰ — चोरसेनापति को । श्रभिक्खणं २ — बार बार । महत्थाइं — महार्यं - महा प्रयोजन वाले । महन्वाइं - महार्य - विशेष मृत्यवान् श्रौर । महरिहाइं - महार्ह - किसी बड़े पुरुष को देने योग्य । रायारिहाइ — राजा के योग्य । पाहुडार्डि — प्राभृत — भेंट । पेस्रेति -भेजता है । श्रभग्गसेणं च चोरसे - न्त्रौर त्रभग्रहेन चोरहेनाएति को । वीसंभमाणेइ - विश्वास में लाता है।

मुलार्थ — तदनन्तर वह दण्डनायक जहां पर श्रामग्नसेन चोरसेनापति था, वहां पर आता

<sup>(</sup>१) गज, श्रश्व, रथ और पदाति — पैदल, इन चार श्रागों — विभागों वाली सेना चत्रं गिणी सेना कहलाती है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[a43

है. आकर उसके साथ युद्ध में संप्रवृत्त हो जाता है परन्तु श्रभग्नसेन चोरसेनापित के द्वारा इतमधित यावत् प्रतिषेधित होने से तेजहीन. बलहीन, वीर्यहीन, एवं पुरुषार्थ श्रीर पराक्रम से हीन हुन्ना वह दण्डनायक, शत्रुसेना को पकड़ना अशक्य समभ कर पुनः पुरिमताल नगर में महाबल नरेश के पास आकर दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नखीं वाली श्रांजिल करके इस प्रकार कहने लगा।

स्वामिन् ! श्रभग्नसेन चोरसेनापात विषम — ऊंचे नीचे श्रीर दुर्ग गहन — वृत्तवन में पर्याप्त स्वाद्य तथा ऐय सामग्री के साथ श्रवस्थित हैं, श्रतः बहुत से श्रश्वबल, हस्तिबल, योधबल श्रीर रथवल, तथा कहां तक कहूं — चतुरंगिणी सेना के बल से भी वह साज्ञात जीते जी पकड़ा नहीं जा सकता।

दण्डनायक के ऐसा कहने पर महाबल नरेश साम, भेद और उपप्रदान— दान की नीति से उसे विश्वास में लाने के लिए प्रवृत्त हुआ—प्रयत्न करने लगा। तदर्थ वह उसके शिष्यतुल्य आंतरंग—समीप में रहने वाले मंत्री श्रादि पुरुषों को अथवा जिन आंगर सकों को वह शिर या शिर के कवच के समान मानता था उनको तथा भित्र, झाति, निजक, स्वजन, सम्बन्धी और परिजनों को धन, सुवर्ण, रतन और उत्तम सारभून द्रव्यों तथा रूपये, पैसे के द्वारा अर्थान इन का लोभ देकर उस से भिन्न—जुदा करने का यत्न करता है और अभग्नसेन बोरसेनापित को भी बार र महार्थ, महार्थ, महाई तथा राजाई उपहार भेजता है, भेज कर उस अभग्नसेन चोरसेनापित को विश्वास में ले आता है।

टीका—पाठकों को यह तो स्मरण ही होगा कि महावल नरेश की आजा से सेनापित दंडनायक ने चुने हुए छैनिकों के साथ शालाटकी चोरपल्ली पर आक्रमण करने के लिये पुरिमताल नगर से निकल कर उस ओर प्रस्थान करने का निश्चय कर लिया था। अपने निश्चय के अनुवार सेनापित दंडनायक जब पर्वत के समीप पहुँचा तो क्या देखता है? कि वहां अभग्नसेन भी अपने सैन्यवल के साथ उसके अवरोध के लिये विल्कुल तैयार खड़ा है। दूर से दोनों की चार आंखें हुई और एक दूसरे ने एक दूसरे को ललकारा । वस किर क्या था, दोनों तरफ में आक्रमण आरम्भ हो गया और एक दूसरे पर अस्त्र शस्त्रादि से प्रहार होने लगा। दंडनायक की सेना नीचे से और अभग्नसेन की सेना क्यार से—पर्वत पर से प्रहार करने में प्रवृत्त हो गई। दोनों तरफ से गोलियों और बाणों की वर्षा होने लगी। परन्तु जितनी अनुकूलता प्रहार करने के लिये अभग्नसेन के छैनिकों को थी, उतनी दंडनायक के सैनिकों को नहीं थी। कारण यह था कि दण्डनायक के सैनिक पर्वत के जीचे थे और अभग्नसेन के प्रवृत्त के जीवे थे और अभग्नसेन के प्रवृत्त के जीवे थे और अभग्नसेन के प्रवृत्त के जिप से मार कर वहीं दिप जाते थे जबकि हन को छिपने के लिये कोई स्थान नहीं था। इस लिये दंडनायक की सेना को इस युद्ध में सब से अधिक खृति पहुँची। परिणामस्वरूप वह चोरसेनापित की मार को न सह सका। उसके यहुत से सैनिक मारे गये और वह स्वर्य भी इस युद्ध में अध्वापिक विस्तृत्व हुआ और परास्त होकर पीछे पुरिमताल राजधानी की लीट गथा।

हयमहिय॰ जाव पडिसेहेति" – यहां पठित जाव यावत् पद से – हयमहियपवरवीर – घाइयांववडियचिन्धज्ञस्यपडागं दिस्तो दिस्ति – इन पदी का श्रहण करना सूत्रकार की ऋभिमत है। इन पदी की वृत्तिकार - सम्मत व्याख्या इस प्रकार है –

<sup>(</sup>१) इन पदों की ऋर्थावगति के लिये देखो पृष्ठ १५० का टिप्पण ।

हतः —सैन्यस्य हतत्वात्, मिथतो-मानस्य मन्यनात् प्रवरवीराः —सुभद्यः घातिताः-दिनाशिताः यस्य स तथा, विपतिताश्चिङ्गण्वजा गरुडादिचिद्धयुक्तकेतवः पताकाश्च यस्य स तथा, ततः पद्चतुष्टयस्य कर्मधारयः । श्चतस्तं सर्वतो रणाद् निवर्तयति" श्चर्यत् जाव-यावत् —पद से विवद्यित पाठ में दग्रजनायक के हत, मिथत श्चादि चार विशेषण् है । इन का श्चर्यं निम्नोक्त है —

- (१) हत जिस के सैन्यबल को आहत कर दिया, अर्थात् ज्ञ्मी बना डाला है। (२) मिथत जिस के मान का मन्यन मर्दन किया गया है। (३) प्रवरबीरघातित जिस के प्रवर अच्छे २ वीरो-योदाओं का विनाश कर दिया गया है। (४) विपतित चिन्हण्य जपताक जिस की गरुडादि के चिन्हों से युक्त ध्वज और पताकार्ये (ऋषिडएं) गिरा दी गई है।
- -- "दिस्तो दिसिं इस पद के दो ऋर्य उपलब्ध होते हैं। जैसे कि (१) रणक्षेत्र से सर्वधा हटा देना भगा देना। (२) सामने की दिशा से ऋर्यात् जिस दिशा में मुख है उस से अन्य दिशाओं में भगा देना।

पुरिमताल राजधानी की खोर लौटने के बाद दण्डनायक महावल नरेश की सेवा में उपस्थित हुआ । अभग्नसेन द्वारा पराजित होने के कारण वह निस्तेज, निर्वल और पराक्रमहीन हो रहा था। उसने बड़े विनीत भाव से निवेदन करते हुए कहा, कि महाराज ! बड़ी विकट समस्या है। चोर-सेनापित अभग्नसेन जिस स्थान में इस समय वैटा हुआ है, वहां उस पर आक्रमण करना, और उसे पकड़ कर लाना कठिन ही नहीं किन्तु असम्भवप्राय: है। उसके तथा उसके सैनिकों के प्रहार अभीच — निष्कल न जाने वाले, हैं। उसके सैनिकों के भयंकर आक्रमण ने हमें वापिस लौटने पर विवश ही नहीं किया अपितु इम में किर से आक्रमण करने का साहस ही नहीं छोड़ा।

महाराज ! मुक्ते तो स्राज यह दृढ़ निश्चय हो चुका है कि उसे घुड़सवार सेना के बक्ष से, मदमस्त हस्तियों के बल से, श्रीर शूर्वीर योद्धाश्रों तथा रथों के समूह से भी, नहीं जीता जा सकता। अधिक क्या कहूँ, यदि चतुरंगिणी सेना लेकर भी उस पर श्राकमण किया जाये तो भी वह जीते जी पकड़ा नहीं जा सकता।

त्राज का दिन महावल नरेश के लिये बड़ा ही दुदिन प्रमाणित हुआ। ज्यों ज्यों वे दण्डनायक सेनापित के आक्रमण और महान अवफत्तता को स्चित करने वाले शब्दों पर ध्यान देते हैं त्यों त्यों उनके हृदय में बड़ा तीव आघात पहुंचता है और चिन्ताओं का प्रवाह उस में ठाठ मारने लगता है। उन के जीवन में यह पहला ही अवसर है कि उन्हें युद्ध में इस प्रकार के लजास्पद पराजय का अनुभव करना पड़ा, और वह भी एक लुटेरे से। एक तरफ़ तो वे नागरिकों को दिये हुए ध्वासम्बन्धी आधासन का ध्यान करते हैं और दूसरी तरफ़ अभगन नेन पर किये गये आक्रमण को निष्कत्तता का ख्याल करते हैं। इन दोनां प्रकार के विचारों से उत्पन्न होने वाली आन्तरिक बेदना ने महावल नरेश को किकर्तव्य —विभूद सा बना दिया। उन को इस पराजय का स्वम में भी भान नहीं था। इस समय जी समस्या उपस्थित हुई है उसे किस प्रकार सुलभाया जाए १ यह एक विकट प्रक्षन था। आर अभग्नसेन का दमन करके उस के अत्याचारों से पीड़ित प्रजा का संरक्षण नहीं किया जाता तो किर इस शासन का अथे ही क्या है ? और वह शासक ही क्या हुआ कि जिस के शासन —काल में उसकी शान्त प्रजा अन्यार्थ और अस्याचारियों के नृशंस कृत्यों से पीड़ित हो रही हो ? इस प्रकार की उत्तरदायित्वपूर्ण विचार — परम्परा ने महावल नरेश के हृदय को बहुत व्यथित कर दिया, और वे चिन्ता के गहरे समुद्र में गीते खाने लगे।

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

२५५

कुछ समय के बाद विचारशील महाबल नरेश ने ऋाने सुयोग्य मन्त्रियों से विचार विनिमय करना श्चारम्भ किया । मन्त्रियों ने वड़ी गम्भीरता से विचार करने के श्चनन्तर महावत्त नरेश के सामने एक प्रस्तार्थ रखा। वे कहने लगे महाराज ! नीतिशास्त्र की तो यही ऋाजा है कि जहां दगड सकल न हो सके वहां साम, भेद, दानादि का अनुसरण करना चाहिये। अतः हमारे विचारों में यदि आप उसे --अभग्नसेन को पकड़ना ही चाहते हैं तो उसके साथ दण्डनीति से न काम ले कर साम, भेद ऋथवा उपप्रदान की नीति है काम लें न्त्रीर इन्हीं कीतियों द्वारा उसे विश्वास में ला कर पकड़ने का उद्योग करें। मन्त्रियों की इस वात का महावल नरेश के हृदय पर काफी प्रभाव पड़ा ख्रौर उन्हें यह सुक्ताव सुन्दर जान पड़ा तव उन्होंने मन्त्रियों के बतलाये हुए नीति - मार्ग के अनुसरण की और ध्यान दिया और उस में उन्हें सफलता की कुछ आशाजनक भलक भी प्रतीत हुई ! इसी लिये दएडनीति के प्रयोग की ऋषेक्षा उन्होंने साम, दान और भेद नीति का अनुसरण ही अपने लिये हितकर समक्ता और तदनुसार अभग्रमेन को प्रसन्न करने का तथा उसे विश्वास में लाने का आयोजन आरंन कर दिथा और उसके विद्वासपात्र सैनिकों तथा अन्य सम्बन्धिजनों को वे अनेक प्रकार के प्रलोभनों द्वारा उस से पृथक् करने का उद्योग भी करने लगे। एवं अभग्रसेन की प्रसन्नता के लिये समय समय पर उसे विविध प्रकार के वहुमूल्य पुरस्कार भी भेजे जाने लगे जिस से कि उस के साथ मित्रता का गाट सभ्वन्ध सूचित हो सके । सारांश यह है कि अभग्रसेन के हृदय से यह भाव निकल जाये कि महाबल नरेश की उस के साथ शतुता है, प्रत्युत उसे यही खाभास हो कि महावल नरेश उस का पूरा २ मित्र है, इसके ब्रातिरिक्त उसे यह भी भान न हो कि जिन सैनिकों तथा मंत्रीजनों के भरोसे पर वह ऋपने ऋष को एक शक्तिशाली व्यक्ति मान रहा है ब्रौर जिन पर उसे पूर्ण भरोसा है वे अब उस के ब्राज्ञानुसारी नहीं रहे ऋर्थात् उसके अपने नहीं रहे ब्रौर समय ब्राने पर उस की महायता के बदले उस का पूरा २ विरोध करेंगे।

महावल नरेश तथा उनके मन्त्री श्वादि ने जिस नीति का अनुसरण किया उस में वे सफल हुए और उन के इस नोतिमूलक व्यवहार का अभग्रेन पर यह प्रभाव हुआ कि वह महाबल

नरेश को शत्रु के स्थान में मित्र अनुभव करने लगा।

"श्रथामे"—इत्यादि पदीं की न्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में—"श्रथामे" तथाविषस्थामवर्जितः "—अवले त्ति"—शरीरवलवर्जितः, "— अवीरिष त्ति"—जीववीर्य रहितः"— अपुरिसक्कारपरक्कमें त्ति"— पुरुषकार : पौरुषाभिमान : स एव निष्पादितस्वप्रयोजनः पराक्रमः, तयोनिषेधादपुरुषकारपराक्रमः । "अधारणिष्ठत्रमिति कहु"—अधारणीयं धारियनुमशक्यं, परवलं स्थानुं वा शक्य— मिति कृत्वा हिते हेतो : । इस प्रकार है अर्थात् अस्थामा इत्यादि चारों पद दश्डसेनापित के विशेषणं हैं। इन का अर्थ अनुक्रम से निम्नोक्त है —

(१) ऋस्थामा — तथाविध-युद्ध के अनुरूप स्थाम — मनोबल से रहित। (२) ऋबल — शारीरिक शक्ति से रहित। (३) ऋबीर्घ — जीववीर्घ — आत्मबल से विहीन । (४) — ऋपुरूपकारपराकम — पुरुषत्व का अभिमान — में पुरुष हूं, मेरे आगे कौन ठहर सकता है, इस प्रकार का आत्माभिमान, पुरुषकार कहलाता है, उस से जो स्वकार्य में सफलता होती है, उस का नाम पराकम है तब पुरुषकार और पराकम से हीन व्यक्ति ऋपुरुषकारपराकम कहा जाता है।

तथा " ऋघारणिज्जं " इस पद के दो ऋर्थ होते हैं -- (१) शतु की सेना ऋघारणीय -- पकड़ में न ऋाने वाली (२) शतु की सेना के सन्मुख ठहरा नहीं जा सकता । इति कत्वा का ऋर्थ है

[तीसरा श्रध्याय

इस कारण से ।

"-- करपत्तं जाव पर्व - " यहां पठित जाव -- यावत् पद से और साथ में उल्लेख किये गये बिन्द से जो पाठ विवक्ति है, उस को पृष्ठ २४६ पर लिखा जा चुका है !

"उरं उरेतां "यह देश्य - देशविशेष में बोला जाने वाला पद है। इस का ऋर्य साचात् -

सन्मुख होता है। उर्उरेणं त्ति साज्ञादित्यर्थः !

शास्त्रों में नीति के, "सामनीति, दाननीति, भेदनीति श्रीर दएडनीति" ये चार भेद-प्रकार बतलाये गये हैं. इस में अन्तिम दएडनीति है, जिस का कि अन्त में ही प्रयोग करना नीति— शास्त्र सम्मत है, श्रीर तभी वह लाभप्रद हो सकता है। महावल नरेश ने पहले की तीनों नीतियों की उपेद्या कर के सब से प्रथम दएडनोंते का अनुपरण किया जो कि नीतिशास्त्र की दृष्टि से समुचित नहीं था। श्रातः इसका जो परिणाम हुआ वह पाठकों के समद्य ही है। तब महाबल नरेश ने अभग्नसेन के निग्रहार्थ दएडनीति को त्याग कर पहली तीन साम, दान और भेद नीतियों के अनुसरण करने का जो आचरण किया वह नितिशास्त्र की दृष्टि से उचित ही कहा जिया। । साम आदि पदों का ऋर्य निम्नोक्त हैं—

(१) प्रेमोत्पादक बचन 'साम कहलाता है ! (२) राजा का सैनिकी में और सैनिकी का राजा में अविश्वास उत्पन्न करा देने का नाम भेद हैं। (३) दान का ही दूसरा नाम उपप्रदान है, उस का अर्थ है—अभितार्थ दान अर्थात् इच्छित पदार्थों का देना । इन तीनों से जहां कार्य की सिद्धि न हो सके वहां पर चौथी अर्थात् दण्डनीति (दण्ड दे कर अर्थात् पीडित करके शासन में रखने की राजाओं को नीति) का प्रयोग किया जाता है । ऐसा नीतिशों का आतु-भिवक आदेश हैं।

"जे वियसे अर्बिभतरगासोसगभमा "— इन पदों की व्याख्या स्राचार्य स्रभयदेव सरिने

इस प्रकार की है—

येऽ पिच 'से' तस्याभग्नसनेस्याभ्यन्तरका त्रासका मंत्रिप्रभृतयः किम्भृताः! "सीस—गभ्म चि" शिष्या पव शिष्यकास्तेषां भ्रमो-भ्रान्तियेषु ते शिष्यभ्रमाः, विनीतत्या शिष्यतुल्या इत्यर्थः श्रथवा शीर्षकं शिर पव शिरः कवचं वा तस्य भ्रमोऽन्यभिचारितया शरीररस्रकत्वेन वा ते शीर्षकभ्रमाः—श्रयीत् प्रस्तुत सूत्र में श्रभ्यन्तरक शब्द से—श्रभग्नसेन के मन्त्री श्रादि सहचर, यह श्रथं ग्रहण किया गया है, श्रीर "सीसगभ्मा" इस के "शिष्यकभ्रमाः" श्रीर "शीर्षकभ्रमाः" ऐसे दो संस्कृत प्रतिरूप होते हैं। इन दोनों प्रतिरूपों को लक्ष्य में रख कर उक्त पद के तीन श्रथं होते हैं। जैसे कि—(१) शिष्य श्रथं को सचित करने वाला दूसरा शब्द शिष्यक है जिस में शिष्यक की भ्रान्ति हो, उसे शिष्यकभ्रम कहते हैं श्रयीत् जो विनीत होने के कारण शिष्यतुल्य है, उन्हें शिष्यकभ्रम कहा जाता है (२) शरीररक्षक होने के नाते जिन को श्रारीर के तुस्य समक्ता जाता है वे शीर्षकभ्रम कहे जाते हैं (३) शिर का रक्षक होने के कारण जिन पर कवच का भ्रम किया जा रहा है श्रयीत् जो शिर के कवच की भान्ति शिर की रक्षा करते हैं, वे भी शीर्षकश्रम कहलाते हैं।

<sup>(</sup>१) साम - प्रेमोत्पादकं वचनम् । भेदः - स्वामिनः पदातिषु पदातीनां च स्वामिनि अवि-दवासोत्पादनम् । उपप्रदानम् - अभिमतार्थदानमिति टीकाकारः

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

२५७

"—धराक गगरयण सन्तसारसावते ज्ञेणां—" इस समस्त पद में धन, कनक, रत्न, सत्— सार, स्वापतेय, ये पांच शब्द हैं । धन सम्पत्ति का नाम है । कतक सुवर्ण को कहते हैं । रत्न का ऋर्थ है—वह छोटा, चमकीला वहुमूच्य खनिज पदार्थ, जिस का उपयोग आभूषणों आदि, में जड़ने के लिये होता है । सत्सार शब्द दुनियां की सब से उत्तम वस्तु के लिये प्रयुक्त होता है और स्वापतेय शब्द रूपए पैसे आदि का परिचायक है ।

महत्थाई - इत्यादि पदों की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में निम्नोक है -

"- महत्थाइं - " महाप्रयोजनानि "महाघाइं" महामूल्यानि "महरिहाइं" महतां योग्यानि महं वा - पूजामहंनित, महान् वा, ऋहंः दूजा येषां तानि तथा, एवंविधानि च कानिचित् केषांचित् योग्यानि भवन्तीत्यत श्राह - "रायारिहाइं" राज्ञामुचितानि । ऋथाँत् जिस का कोई महान् प्रयोजन - उद्देश हो उसे महार्थ कहते हैं, श्रीर श्रिषक मूल्य वाले को महार्घ कहा जाता है । महार्ह पद के तीन श्र्य होते हैं, जैसे कि - (१) विशेष व्यक्तियों के योग्य वस्तु महार्ह कही जाती है । (२) जो पूजा के योग्य हो उसे महार्ह कहते हैं । (३) जिन की महत्ति पूजा हो वे महार्ह कहलाते हैं महार्थ महार्घ श्रीर महार्ह ये वस्तुए तो श्रान्य कई एक के योग्य भी ही सकती हैं, इस लिये महाबल नरेश ने श्रभगनसेन की सान प्रतिष्ठा के लिये उसे राजाई-राजा लोगों के योग्य उपहार भी प्रेषित किये ।

प्रस्तुत सूत्र में दंडनायक के युद्ध में परास्त होने पर मन्त्रियों के सुभाव से अभग्नसेन के निमह के लिये महाबल नरेश ने जो उपाय किया और उस में उन्हों ने जो सफलता भी प्राप्त की उस का वर्णन किया गया है । अब ख्रियम सूत्र में महाबल नरेश द्वारा अभग्नसेन के निमह के लिये किये जाने वाले उपायविशेष का वर्णन करते हैं—

मूल- 'तते गां से महब्बले राया अन्तया कयाइ पुरिमताले गागरे एगं महं महितमहालियं कूड्रागारसालं करेति, अग्णेगलंभसतसंनिविद्वं पासाइयं ४ । तते गां से महब्बले राया अन्तया कयाइ पुरिमताले नगरे उस्सुक्कं जाव दसरत्तं पमोयं उग्घोसावेति

(१) छाया —ततः स महावलो राजा अन्यदा कदाचित् पुरिमताले नगरे एकां महतीं महातिमहालिकां (महातिमहतीं) कूटाकारशालां करोति, अनेकरतम्मशतसंनिविष्टां प्रासादीयां ४। ततः स महावलो राजा अन्यदा कदाचित् पुरिमताले नगरे उच्छुल्कं यावद् दशरात्रं प्रमोदमुद्घोषयित २ कीटुम्बिकपुक्यान् शब्दयित २ एवमवादीत् —गळुत यूयं देवानुप्रियाः ! शालाटव्यां चोरपल्ल्यां, तत्र यूयं अभग्नसेनं चोरसेनापति करतल० यावदेवं वदत — एवं खलु देवानुप्रियाः ! पुरिमताले नगरे महावलेन राजा उच्छुल्को यावत् दशरात्रः प्रमोदः उद्घोषितः तत् किं देवानुप्रियाः ! विपुलमशनं ४ पुष्पवस्त्रगंधमाल्यालंकारं चेह शोधमानीयताम्, उताहो स्वयमेव गमिष्यथ १ ततः कौटु विकपुक्षाः महावलस्य राज्ञः कर० यावत् पुरिमतालाद् नगराद् प्रतिनिष्कामंति २ नातिविकृष्टैः अध्वानैः (प्रयाणकैः) सुलैः वसतिप्रातराशैः, यत्रैव शालाटवी चोरपल्ली तत्रैवोपगताः २ अभग्नसेनं चोरसेनापति करतल०यावदेवमवादिषुः— एवं खलु देवानुप्रियाः! पुरिमताले नगरे महावलेन राजा उच्छुल्को यावत् , उताहो स्वयमेव गमिष्यथ १ ततः सोऽभग्नसेनक्षोर-सेनापितस्तान् कौटुम्बिकपुक्षान् एवमवदत् —अहं देवानुप्रियाः! पुरिमतालं नगरं स्वयमेव गच्छुामि । तान् कौटुम्बकपुक्षान् एवमवदत् —अहं देवानुप्रियाः! पुरिमतालं नगरं स्वयमेव गच्छुामि । तान् कौटुम्बकपुक्षान् एवमवदत् —अहं देवानुप्रियाः! पुरिमतालं नगरं स्वयमेव गच्छुामि । तान् कौटुम्बकपुक्षान् एवमवदत् ।

२ त्ता कोड्ड'बियपुरिसे सद्दावेति २ एवं वयासी—गच्छह गां तुब्भे देवाणु०! सालाडवीए चोरपल्लीए, तत्थं गां तुब्भे अभग्गसेगां चोरसे० करयल० जाव एवं वयद – एवं खलु देवा०! पुरिमताले गागरे महब्बलेग रग्गा उस्सुक्के जाव दसरते पमोदे उग्घोसिते । तं किएगां देवाणु०! विउलं असगां ४ पुप्पत्रवत्थगंधमल्लालंकारे य इहं हव्यमागेज्जा उयाहु सयमेव गांच्छज्जा ? तते गां कोड्ड'बियपुरिसा महब्बलस्स रग्गो कर० जाव पुरिमतालाओ गागराओ पांडिनक्लमंति २ गातिविकिट्ठे हिं अद्धागेहिं 'सुहेहिं वसहि—गायरासेहिं जेगोव सालाडवी चोरपल्ली तेगोव उवा० २ अभग्गसेगां चोरसेगावितं करयल० जाव एवं वयासी—एवं खलु देवागु०! पुरिमताले गागरे महब्बलेग रग्गा उस्सुक्के जाव उदाहु सयमेव गच्छिज्जा ? तते गां से अभग्ग० चोरसे० ते कोड्ड'बियपुरिसे एवं वयासी— घहएगां देवागु०! पुरिमतालं गागरं सयमेव गच्छामि। ते कोड्ड'बियपुरिसे सक्कारेति २ पांडिविसज्जेति।

पदार्थ--तते मं-तदनन्तर । से-उस । महज्बले-महाबल । राया-राजा । श्रन्नया क्याइ—िकसी अन्य अमय । पुरिमताले—पुरिमताल । एगरे—नगर में । प्रां - एक । महं-- प्रशस्त । महतिमद्दालियं -- ऋत्यन्त विशाल । कूडागारसालं -- रकूटाकारशाला -- षड्यंत्र के लिये बनाया हुआ । घर । करेति - बनवाई । श्रेणेगखंभसतसंनिविद्दं - जो कि तैंकड़ों स्तम्भों से युक्ते । पासाइयं ४ - १ प्रासादीय-मन को इर्षित करने वाली, २ दर्शनीय - जिसे बारम्बार देखने पर भी आंखें न धकें, ३ अभिरूप - जिसे एक बार देख लेने पर भी पुन: देखने की लालसा बनी रहे और ४ प्रतिरूप - जिसे जब भी देखा जाय तब भी वहां नवीनता ही प्रतीत हो, ऐसी थी । तते खं-तदनस्तर । से-उस । महज्बले - महाबल । राया - राजा ने। अन्नया कयाई - किसी अन्य समय। पुरिमताले - पुरिमताल । सुगरे - नगर में। उस्सक्कं - उच्छु क्क -- जिस में राजदेय भाग - महसूल माफ कर दिया हो । जाव -- यावत् । दसरत्तं -- दस दिन पर्यन्त । प्रमोयं-प्रमोद -- उत्हव की । उग्घोसावेति २ त्ता -- उद्घोषणा कराई, उद्घोषणा करा कर। कोड विषयुरिसे - कोटुम्बिक पुरुषों की। सहावेतिर - बुलाता है, बुला कर। पर्व - इस प्रकार। वयासी-कहने लगा । देवायु॰ !-हे भद्र पुरुषो !। तुङ्भे-द्भग । सालाडवीए-शालाटवी । चोरपत्लीए-चोरपत्ली में। गञ्जूह णं-जात्रो। तत्थ णं-वहां पर। तुब्मे-तुम। त्रभमासेणं-अभग्नसेन । चोरसे॰ -- चोरसेनापति से । करचल॰ जाव -- दौनें हाथ जोड़ यावत् अर्थात् मस्तक पर दस नखों वाली ऋंजिल करके। एवं -इस प्रकार । वयह -कहो । देवाणुः !- हे महानुभाव !। एवं -इस प्रकार । खलु — निश्चय से । पुरिमताले — पुरिमताल । गागरे — नगर में । महत्वलेणं — महावल ।

<sup>(</sup>१) सुखैः सुखकारकैः शुभैवा - प्रशस्तैः, वस्तिप्रातराशैः - मार्गविश्रामस्यानैः पूर्वोद्धवर्ति - लघुभोजनैश्च मार्गे सुखपूर्वकं निवसनं, यमद्वयमध्ये भोजनं चेत्येतद्द्वयं पथिकाय परमहितकारकमिति भावः।

<sup>(</sup>२) कूटस्य शिखरस्य (स्तूपिकायाः) इव श्राकारो यस्याः शालायाः गृहविशेषस्य सा कूटाकारशाला अर्थात् जिस भवन का आकार पर्वत के शिखर—चोटी के समान है उसे कूटाकारशाला कहते हैं।

249

रएखा - राजा ने । उस्तुक्के - उच्छुल्क । जाव - यावत् । दसरस्रे - दस दिन का । प्रमोदे - प्रमोद-उत्सव। उग्घोसिते - उद्घोषित किया है, । तं-इस लिये। देवासुः !- हे महानुभाव ! । किएसं - क्या । विपुलं - विपुल । श्रसणं ४ - श्रशन, पान, खादिम श्रीर स्वादिम तथा । पुष्क - पुष्प । वस्य - वस्त्र । गंधं - पुर्गधित द्रव्य । मल्लालंकारे - माला और अलंकार - भूषण । इहं - यहां पर ही । हव्यमाणेवजा -शीध लापें । उपाह-- ऋधवा : सयमेव -- ऋाप स्वयं ही । गच्छिजता ! -- पथारेंगे ! । तते सं तदनन्तर । कोड विषपरिसा - कीटुम्बिक पुरुषों ने । महब्बलस्स -- महाबल । रएणो -- राजा की, उक्त आजा को । करं - दोनों हाथ जोड़ मरतक पर दस नखों वाली अंजिल करके। जाव - यावत् स्वीकार किया और वे। परिमतालाश्रो - पुरिमताल । शगराश्रो - नगर हे । पडिनिश्खमंति २ - निकलते हैं, निकल कर। गातिविकिट्टेहि-नातिविक्ष्ण- जोकि ज्यादा लम्बे नहीं, ऐसे । अदारोहि-प्रयाणकों-यात्रात्रों से । सहेर्ति-सुखजनक । वसहिपायरासेर्हि-विश्रामस्यानी तथा प्रातःकालीन भीजनी द्वारा । जेलेव-जहां । सालाडवी-शालाटवी । चोरपल्ली-चोरपल्ली यी । तेखेव-वहां पर । उवा०२--म्रा जाते हैं, म्राकर । श्चभगासेगां-- श्रभग्नसेन । चोरसेगावित-चोरसेनापित को । करयल । जाव-दोनों हाथ जोड़ यावत अर्थात् मस्तक पर दस नखों वाली श्रंजाल करके अर्थात् विनयपूर्वक । पर्व वयास्ती-इस प्रकार कहने लगे । प्रबं - इस प्रकार । खतु - निश्चय से । देवाणु० !- हे महानुभाव ! । पुरिमताले - पुरिमताल । गुगरे -नगर में । महब्बक्तेण - महाबल । रएणा - राजा ने । उस्सुक्के - उच्छुक्क । जाव - यावत् दश दिन का प्रमोद-उत्सव त्यारंभ किया है, तो क्या त्याप के लिये अश्वनादिक यहां पर लाया नाये। उदाह-अथवा। सयमेव-- त्राप स्वयं ही वहां। गचिञ्जकता :- पधारेंगे !। तते गां---तदनन्तर । से--वह । श्रमग्ग० --श्रमग्नसेन । चोरसे॰ —चोरसेनापित । कोडुं वियपुरिसे —उन कौटुम्बिक पुरुषों को । एवं वयासी —इस प्रकार बोले । देवागु० !- दे भद्र पुरुषो !। श्रह्णणं - मैं। पुरिमतालं एगरं -- पुरिमताल नगर को । सयमेव-स्वयं ही। गच्छामि-चल्ंगा, ऐसे कह कर। ते-उन। कोडुं वियपुरिसे-कौटु विक पुरुषों का । सक्कारेति २ -- सत्कार करता है, करके । पडिविसज्मेति -- उन को विदा करता है ।

मृलार्थ—तदनन्तर किसी अन्य समय महाबल नरेश ने पुरिमताल नगर में प्रशस्त एवं बड़ी विशाल और १ प्रासादीय—मन में हुई उत्पन्न करने वाली, २ दर्शनीय—जिसे देखने पर भी आखें न थकें, ३ अभिरूप —जिसे देखने पर भी पुनः दर्शन की इच्छा बनी रहे और ४ प्रतिरूप —जिसे जब भी देखा जाय. तब ही वहां कुछ नवीनता प्रतिभासित हो, ऐसो सैंकड़ों स्तम्भों वाली एक कूटाकारशाला बनवाई । तद्दनन्तर महाबल नरेश ने किसी समय पर (उस के निमित्त) उच्छुल्क यावत दशदिन के उत्सव की उद्घोषणा कराई और कौदुम्बिक पुरुषों को बुला कर वे कहने लगे, हे भद्रपुरुषो ! तुम शालाटवी चोरपल्ली में जाश्रो, वहां अभगनसेन चोरसेनापित से दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नलों वाली अंजिल कर के इस प्रकार निवेदन करो —

हे महानुभाव ! पुरिमताल नगर में महाबल नरेश ने उच्छुल्क यावत् दस दिन पर्यन्त प्रमाद—उत्सवविशेष की उद्घोषणा कराई है तो स्था आप के लिये विपुल अशनादिक और पुष्प, वस्त्र, माला तथा अलंकार यहीं पर उपस्थित किये जाएं अथवा आप स्वयं वहां पधारेंगे ?

तदनन्तर वे कौटुम्बिक पुरुष महाबल नरेश की इस आज्ञा को दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर इस नखों वाली अंजलि करके अर्थात् विनयपूर्वक सुन कर तदनुसार पुरिमताल नगर से निकलते हैं भोर छोटी छोटी यात्राएं करते हुए तथा सुखजनक विशामस्थानों एवं प्रातःकालीन भोजनों स्रादि के सेवन द्वारा जहां शालाटवी नामक चोरपल्ली थी वहां पहुंचे स्रौर वहां पर उन्हों ने स्रभग्नसेन चोरसेनापति से दोनों हाथ जोड़ कर मस्त्रक पर दस नखों वाली स्रंजिल करके इस प्रकार निवेदन किया—

महानुभाव ! पुरिसतील नगर में महाबल नरेश ने उच्छुल्क यावत् दस दिन का प्रमोद उद्घोषित किया है, तो क्या श्राप के लिये अशानादिक यावत् श्रालंकार यहां पर उपस्थित किये जाएं अथवा आप वहां पर स्वयं चलने की कृपा करेंगे ? तब अभग्नसेन चोरसेनापति ने उन कौटुम्बिक प्रश्नों को उत्तर में इस प्रकार कहा—

हे भद्र पुरुषो ! मैं स्वयं ही पुरिमताल नगर में आऊंगा। तत्यश्चात् श्रमग्नसेन ने उन कौटुम्बिक पुरुषों का उचित सत्कार कर उन्हें विदा किया—वापिस भेज दिया ।

टीका—एक दिन नीतिकुशल महाबल नरेश ने स्वकार्यसिद्धि के लिये अपने प्रधान मंत्री को बुलाकर कहा कि पुरिमताल नगर के किसी प्रशस्त विभाग में एक कृटाकारशाला का निर्माण कराश्रो, जो कि हर प्रकार से अद्वितीय हो और देखने वालों का देखते २ जी न भर सके । उस में स्तम्भों की सजावट इतनी सुन्दर और मोहक हो कि दर्शकों की टिकटिकी बन्ध जावे।

ट्यति के ऋषिशानुसार प्रधान मंत्री ने शालानिर्माण का कार्य ऋषरम्भ कर दिया और प्रान्त मर के सर्वोत्तम शिलियों को इस कार्य में नियोजित कर दिया गया। मंत्री की ऋषाज्ञानुसार बड़ी शीवता से क्टाकार--- शाला का निर्माण होने लगा ऋषेर यह थोड़े ही समय में बन कर तैयार हो गई। प्रधान मंत्री ने महारज को उसकी स्चना दी और देखने की प्रार्थना को । महाबल नरेश ने उसे देखा और वे उसे देख कर बहुत प्रसन्न हुए।

द्रव्य में बड़ी श्रद्धत शक्ति है, वह सुसाध्य को दुसाध्य और दुरसाध्य को सुसाध्य बना देता है पुरिमताल नगर की यह कूटाकारशाला अपनी कक्षा की एक यी । उस का निर्माण जिन शिल्पियों के हाथों से हुआ वे भारतीय शिल्प — कला तथा चित्रकला के अतिरिक्त विदेशीय शिल्प कला में भी पूरे २ प्रवीण ने । उन्हों ने इस में जिस शिल्प और चित्र कला का प्रदर्शन कराया वह भी अपनी कच्चा का एक ही या । सारांश यह है कि इस कूटाकारशाला से जहां पुरिमताल नगर की शोमा में वृद्धि हुई वहां महावल नरेश की कीर्ति में भी चार चांद लग गये।

तदनन्तर इस कृशकार—शाला के निमित्त महायल नरेश ने दस दिन के एक उत्सव का ऋश्योजन कराया, जिस में ऋगान्तुकों से किसी भी प्रकार का राजदेय कर महमूल नरेर हिलेने का निषेध कर दिया गया था । महायल नरेश ने ऋपने ऋनुचरों को बुला कर जहां उक्त उत्मव में सम्मिलित होने के लिये ऋन्य प्रान्तीय प्रतिष्ठित नागरिकों को ऋगमंत्रित करने का ऋदिश दिया, वहां चोरपल्ली के चोरसेनापित ऋभग्नतेन को भी बुलाने को कहा । ऋभग्नसेन के लिये महाराज राजा महावल का खास ऋदिश था । उन्होंने ऋनुचरों से निम्नोक्त शब्दों में निवेदन करने की ऋशा दी—

महाराज ने एक त्रतिव रमणीय त्रीर दर्शनीय कूटाकारशाला तैयार कराई है, वह अपनी कचा की एक ही है। उस के उपलक्ष्य में एक बृहद् उत्सव का ख्रायोजन किया गया है, जो कि दस दिन तक क्रावर चाल् रहेगा उस में ख्रीर भी बहुत से प्रतिष्ठित सज्जनों को ख्रामंत्रित किया गया है ख्रीर वे प्रशरेंगे भी । तया ख्राप को ख्रामंत्रण देते हुए महाराज ने कहा है कि

ि द€ १

क्राव के लिये इस उत्सवविशेष के उपलद्य में अशनादिक सामग्री यहीं पर उपस्थित की जाय या ऋष स्वयं ही पक्षारने का कष्ट उठायेंगे ।

तदनन्तर वे लोग महायल नरेश के इस आदेश को लेकर चोरपस्ती के सेनापित अभग्न सेन के पास पहुंचे और उन्होंने विनीत शब्दों में राजा की और से दिये गये सन्देश को कह सुनाया। अभग्नसेन ने उन का यथोचित सरकार किया और पुरिमताल नगर में क्टकारशाला के निमित्त आरम्भ किये गये महोत्सव में स्वयं वहां उपस्थित हो कर साम्मिलित होने का बचन दे कर उन्हें वांपिस लीटा दिया।

पाठक यह तो समभते ही हैं कि महावल नरेश का चोरपव्ली के सेनापित ऋभग्नसेन को पुरिमताल में बुलाने का क्या प्रयोजन है ? और कौन सी नीति उस में काम कर रही है? तथा उस में विश्वासघात जैसे निकृष्टतम व्यवहार का कितना हाथ है ? बड़े से बड़ा योद्धा और वीरपुद्द भी विश्वास में ऋगकर नितान्त कायरों (बुज्दिलों) के हाथ से मात खा जाता है।

जिस नीति का अनुसरण महावल नरेश ने किया है वह नीतिशास्त्र की दृष्टि से भले ही ऋष्ट्राचरणीय हो परन्तु वह प्रशंसनीय तो नहीं कही जा सकती ऋषेर धर्मशास्त्र की दृष्टि से तो उस की जितनी भी भर्त्सना की जाये, उतनी ही कम है।

स्त्रगत "— महं महितिमहालियं" इत्यादि पदी की व्याख्या प्रकृत सूत्र के व्याख्याकार श्री अभयदेव सूरि के शब्दों में — 'महं महितिमहालियं क् डागारसालं त्ति — महितीं प्रशस्तां, महिती चासी अतिमहालिका च गुर्वी महातीमहालिका ताम् अत्यन्तगुरकामित्यर्यः । ''कू डागारसालं त्ति' क्टस्येव पर्वतशिखरस्येवाकारो यस्याः छा तथा, स चासी शाला चेति छमाष्टः अतस्ताम् । इन पदी की व्याख्या निम्नोक्त है —

महती का अर्थ है - प्रशस्त - सुन्दर । महातिमहालिका शब्द श्रत्यधिक विशाल का परि-चायक है । कूट पर्वत के शिखर - चोटी का नाम है । कूट के समान जिस का श्राकार - बनावट हो उसे क्टाकारशाला कहते हैं। कोषकार महिसाहालियं पद का संस्कृत रूप '- महातिमहतीं ऐसा -- भी बतलाते हैं।

- —"उस्तुक्कं जाव द्सर्रां—यहां पठित जान यावत पद से "उवकरं श्रभडण्यवेसं, श्रदंडिमकुदंडिमं, श्रधरिमं, श्रधारिणेऽजं, श्रणुद्रधूयमुर्येगं, श्रीमलायमल्लदामं, गणिकावरनाडइ- उनकिलयं, श्र्णेगतालाचराणुश्ररियं, पमुद्रयपक्कीलियाभिरामं, जहारित्रं—इन पदी का श्रहण करना सुत्रकार की श्रभिमत है। उच्छुलंक श्रादि पदी की व्याख्या निम्नोक्त है —
- (१) उच्छुस्क -- जिस उत्सव में ऋाई हुई किसी भी वस्तु पर राजकीय शुल्क -- महस्रुल नहीं जिया जाता उसे उच्छुस्क कहते हैं।
- (२) उत्कर जिस उत्सव में दुकानों के लिये ली गई ज़मीन का कर भाड़ा तथा कय-विकय के लिये लाये गये गाय ग्रादि पशुत्रों का कर — महसूल न लिया जाए, उसे उत्कर कहते हैं।
- (३) स्नभटप्रवेश जिस उत्सव में राजपुरिष किसी के घर में प्रवेश नहीं कर सकते. उस का नाम स्नभटप्रवेश है। तालप्र यह है कि उस उत्सव में किसी राजपुरिष द्वारा किसी घर की तलाशी नहीं ली जा सकती ।
- (४) श्रद्धिसकुद्रिडम राज्य की व्यवस्था को वनाए रखने के लिये अपराध के अनुसार जो सजा दी जाती है उसे द्राड कहते हैं और न्यूनाधिक कमती बड़ती सज़ा की कुदंड कहा जाता है।

# श्री विपाक सूत्र-

दराड से निर्वृत्त — उत्पन्न द्रव्य दिशिष्डम श्रीर कुदराड से निर्वृत्त द्रव्य कुदंखिम कहलाता है। इन दोनों का जिस उत्सव में श्रभाव हो उसे श्रदशिष्डमकुद्रिष्डम कहते हैं।

- (५) म्राधरिम धरिम शब्द म्रागद्रव्य (कर्ज़ा) का परिचायक है। जिस उत्सव में कोई किसी से म्रापना कर्ज़ी नहीं लें सकता वह म्राधरिम कहलाता है। तात्पर्य यह है कि इस उत्सव में कोई किसी को श्वाण के कारण पीड़ित नहीं कर सकेगा।
- (६) श्रधारणीय जिस उत्सव में दुकान श्रादि लगाने के लिये राजा की श्रोर से श्रार्थिक सहावता दी जावे उसे श्रधारणीय कहते हैं। तात्पर्य यह है कि यदि किसी को काम करने के लिये क्पये की श्रावश्यकता हो तो वह किसी से कर्ज़ा नहीं लेगा, प्रत्युत राजा श्रपनी श्रोर से उसे क्पया देगा जोकि किर वापिस नहीं लिया जायेगा । ऐसी व्यवस्था जिस उत्सव में हो उसे श्रधारणीय कहा जाता है।
- (७) अनुद्धृतमृदंग जिस उत्सव में वादकों बजाने वालों ने, मृदज्ञ तबलों को बजाने के लिये ठीक ढंग से ऊंचा कर लिया है। अध्यवा जिसमें बजाने वालों ने बजाने के लिये मृदंगों को परिगृहीत प्रहण किया हुआ हो, उठ उत्सव को अपनुद्धृतमृदंग कहा जाता है।
- (८) श्रम्लानमाल्यदामा जिस उत्सव में श्रम्लान प्रकुल्लित पुष्प श्रीर पुष्पमालाश्री का प्रवन्ध किया गया हो, उसे श्रम्लानमाल्यदामा कहते हैं।
- (९) गिरिएकावरनाटकीयकालित जो उत्सव प्रधान वेश्यात्रों श्रीर श्रच्छे २ नाटक करने वाले नटों से युक्त हो, श्रधीत् जिस उत्सव में विख्यात वेश्याश्रों के गान एवं दृत्यादि का श्रीर चित्ता-कर्षक नाटकों का विशेष प्रवन्ध किया गया हो, उसे गिरिएकावरनाटकीयकालित कहते हैं।
- (१०) ऋनेकता जा खरानु खरित ताला चर ताल बजा कर नाचने वाले का नाम है। जिस उत्सव में ताल बजाकर नाचने वाले ऋनेक लोग ऋपना कौशल दिखाते हैं, उस उत्सव को ऋनेकतालाः खरानु खरित कहते हैं।

(११) प्रमुद्तिप्रकीडिताभिराम —जो उत्सव प्रमुदित —तमाशा दिखाने वाले और प्रकीडित-

खेलें दिखाने वालों से ब्रामिराम - मनोहर हो, उसे प्रमुदितप्रकीडिताभिराम कहते हैं।

(१२) यथाई — जो उत्सय सर्व प्रकार से योग्य — आदर्श अथवा व्यवस्थित हो उसे यथाई कहते हैं। तात्पर्य यह है कि यह उत्सव अपनी उपमा स्वयं ही रहेगा। इस की आदर्शता एवं व्यवस्था इनुषम होगी।

"—**करयत्त• जाव एवं**—"यहां पठित जाव यावत पद से विवित्ति पदों का विवर्ण पृष्ठ

२४६ पर लिखा जा चुका है।

"—वसिंदिपायरासे हिं " इस पद का अर्थ दृत्तिकार के शब्दों में — वासकशतमों जनैः — इस प्रकार है। यहां वसिति शब्द वासक — पड़ाव का बोधक है और प्रातराश शब्द प्रातःकालीन मोजन का परिचायक है, जिसको कलेवा या नाश्ता भी कहा जाता है।

महाबल नरेश के भेजे हुए अनुचरों को सप्रेम उत्तर देकर बिदा करने के बाद श्रमगनसेन क्या करता है! और पुरिमताल नगर में जाने पर उसके साथ क्या व्यवहार होता है । अब सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में उस का वर्षान करते हैं — मृत्त — 'तते गं से अभग्यसेणे चोरसे० बहूहिं मित्त० जाव परिवृद्धे एहाते जाव पायचिद्धते सन्वालंकारभूसिते सालाडवीओ चोरपल्लीओ पिडिनिक्खपित २ त्ता जेणेव पुरिमताले
गगरे जेणेव महन्वले राया तेणेव उवा० २ ता करयल० महन्वलं रायं जएणं विजएणं
बद्धावेति बद्धावेत्ता, पहत्यं जाव पाहुडं उवणोति । तते ग से महन्वले राया अभग्यसेणस्त
चोरसे० तं महत्य जाव पिडच्छिति । अभग्यसेणं चोरसेणावित सकारेति २ संमाणेति २
पिडिविसच्जेति । कूडाभारसालं च से आवसहं दलयित । तते गं से अभग्यसेणे चोरसेणावित ।
महन्वलेणं रएणा विसिन्जिते समाणे जेणेव क्डागारसाला तेणेव उवागच्छिति । तते गं से महन्वले राया कोडुं वियपुरिसे सहावेति २ ता एवं वयासी-गच्छह गं तुन्मे देवाणु० !
विउलं असणं ४ उवक्खडावेह २ तं विउलं असणं ४ सुरं च ५ सुबहुं पुष्फवत्थगंधमल्लालंकारं च अभग्यसेणस्स चोरसे० क्डागारसालाए उवणोह। तते गं कोडुं वियपुरिसा
करयल० जाव उवणेति । तते गं से अभग्यसेणे चोरसेणावर्ड बहूहि मित्त० सिद्धं संपरिवृद्धे
एहाते जाव सञ्चालंकाराविभूसिते तं विउलं असणं ४ सुरं च ५ आसाएमाणे ४ पमते
विदरित ।

पदार्थ—तते गां—तदमन्तर | से—वह | श्रभग्गसेगे —श्रभग्गसेन | चोरसे॰—चोर—सेनापति | बहुहिं—बहुत से | मित्ता॰ —मित्रों से | जाय— यावत् । परिवृद्धे — परिवृत्त — घिरा हुश्रा । गृह्याते —नहाया । जाव—यावत् । पायच्छुति — दृष्ट स्वप्नादि के फल को नष्ट करने के लिये प्रायिक्ता के रूप में मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य किए हुए । सक्वालंकार—विभूसिते—सब श्राभूषणों से श्रलंकृत हुश्रा । सालाडवीओ — शालाटवी नामक । चोरपल्लीओ — चोरपल्ली से । पडिनिक्खमित २ सा — निकलता है, निकल कर । जेणेव — जहां पर । पुरिमताले – पुरिमताले । गुगरे—नगर था श्रीर । जेणेव — जहां पर । महब्बले — महावल । राथा — राजा

<sup>(</sup>१) छाया—ततः सोऽभग्नसेनश्चीरसेनापितर्बहू भिर्मित्र० यावत् परिवृतः स्नातो यावत् प्राय—
श्चित्तः सर्वीलंकारभूषितः शालाटवीतश्चीरपब्लीतः प्रतिनिष्कामित २ यत्रैव पुरिमतालं नगरं यत्रैव महाबलो राजा तत्रैवोपागच्छित । करतल० महावलं राजानं जयेन विजयेन वर्धयितं, वर्धयित्वा महार्थ यावत्
प्राभृतमुप्नयित । ततः स महावलो राजाऽभग्नसेनस्य चोरसेनापितेस्तद् महार्थ यावत् प्रतीच्छिति ।
ग्रभग्नसेनं चोरसेनापितं सत्कारयित २ संमानयितं २ प्रतिविष्णुजित । क्टाकारशालां च तस्यावसपं दापयति । ततः सोऽभग्नसेनश्चीरसेनापितः महावलेन राजा विसर्जितः सन् यत्रैव क्टाकारशाला तत्रैवोपागच्छित ।
ततः स महावलो राजा कौटुम्बिकपुक्यान् शब्दयित एवमवादीत्—गच्छत यूर्व देवानुप्रियाः !
विपुलमशनं ४ उपस्कारयत २ तद् विपुलमशनं ४ सुरां च ५ सुवहुं पुष्पवस्त्रगंधमाव्यालंकारं च
ग्रभग्नसेनस्य चोरसे० क्टाकारशालायामुपनयत । ततस्ते कौटुंविकपुक्याः करतल० यावदुपनयन्ति । ततः
सोऽभग्नसेनइचोरसेनापितः बहुभिः मित्र० सार्द्धं संपरिवृतः स्नातो यावत् सर्वीलंकारिवम्षितस्तद् विपुलमशनं ४ सुरां च ५ श्रास्वादयन् ४ प्रमस्तो निहरित ।

२६४]

ितीसरा अध्याय

था । तेलोब - वहां पर । उचा॰ २ सा - आजाता है, आकर । करयत्त॰ - दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नखों वाली स्रजली कर के । महत्वलं - महावल । रायं - राजा को । जपर्ए - जय एवं । विजएशा - विजय शब्द से । वद्धावेति - वधाई देता है । वद्धावेसा - वधाई देकर । महत्यं - महार्थ । जाव - यावत् । पाइडं - प्राभत - उपहार को । उवलेति - अर्पण करता है । तते शं—तदनन्तर । से — उस । महुदाले - महावल । राया - नरेश । अभग्गसेणस्त - अभग्न-सेन । चोरसे०-चोरसेनापति के । तं-उस । महत्थं-महार्थ । जाब-यावत् प्रापृत-भेंट को । पडिच्छति — स्वीकार किया और । अभग्गसेएं - अभग्नतेन । चोरसेए।वर्ति — चोरसेनागित का। सकारित २ संमाणेति २ - सत्कार किया और सम्मान किया, सत्कार सम्मान करके उसे । प्रडिविसन्जेति - प्रतिविसर्जित किया - विदा किया । च - श्रीर । से - उसे । कूडागारसालं -कुटाकारशाला में। ऋावसहं - ठहरने के लिये स्थान । दलयति - दिया। तते खं -- तदनक्तर । से -वह । अभगासेरो - अभग्नसेन । चोरसे सावती - चे)रसेनापति । महब्यलेरां -- गहायल । रससा --राजा से । विसक्तिते समाखे – विदा किया हुम्रा । जेखेव — जहां पर । कूड़ागारसाला – कूटा-कारशाला थी ! तेरोव—वहां पर ! उचागच ब्रुति — स्राता है स्रीर स्राकर वहां ठहर जाता है । तते खं - तदतन्तर । से - उस । महब्बले - महाबल । राया - राजा ने । को दुं विषयुरिसे - की-टिस्वकपुरुषों को । सदावेति २ त्ता-खुलाया और बुलाकर वह । एवं वयासी-इस प्रकार कहने लगा । देवाणु० !— हे भद्रपुरुषो ! । तुन्में – तुम । गच्छुह णं – जास्रो, जाकर । विदलं — विपुत्त । स्रसर्ण ४ -- श्रशन, पान, खादिम और स्वादिम को । उवक बाडावेह २ -- तैयार करास्रो, तैयार करा कर। तं - उस । विउत्तं - विपुत्त । असर्गं ४ - ऋशनादिक सामग्री । सुरं च ५ - और सुरादिक पांच प्रकार के मद्यों को तथा ! सुबहुं - अनेकविध । पुष्क - पुष्प । बतथ - वस्त्र । गंध - सुगंधित द्रव्य । महतालंकारं च -- और माला तथा अलंकारादि को । अभगासेणस्स - अभगनसेन । चोर-मे॰ - चोरसेनापति को : कुडामारसालाप - कुटाकारशाला में । उवसेह - पहुँवास्रो । तते जं -तदनन्तर । ते – वे । कोडु वियपुरिसा – कौटुम्बिक पुरुष । करयल० – दोनो हाय जोड़ मस्तक पर दस नखों वाली ऋंजिल कर के । जाच—यावत् । खवर्णित — उन सब पदार्थी को वहां पहुंचा देते हैं । तते गां - तदनन्तरं । से -वह । अभगसेणे - अभगतेन । चोरसेणावर्द - चोरसेनापति वहुद्दि - अनेक । मित्र - भित्रादि के । सदि - साथ । संपरिवुड़े - संपरिवृत - घरा हुआ । एहाया -स्नान किये हुए । जाव-यावत् । सञ्वातंकारविभृसिते -सम्पूर्ण अलंकारौ से विभृषित हुन्ना । तं-उस । विउलं-विपुल । असर्ण ४ - अशनादिक । सुरं च ५ - सुरादिक - पञ्चविष - मर्चो का। श्रासापमासे ४ -- श्रास्वादन, विस्वादन श्रादि करता हुन्ना । पमत्ते -- प्रमत्त हो कर । विद्रुरति --विहरण करता है।

मूलार्थ—तद्नन्तर मित्र आदि से घिरा हुआ वह अभग्नसेन चोरसेनापित स्नान से निवृत्त हो, यावत् अशुभ म्वप्न का फल विनष्ट करने के लिए प्रायश्चित्त के रूप में मस्तक पर तिलक और अन्य माणिलक कार्य करके समस्त आभूषणों से अलंकृत हो शालाटवी चोरपस्ती से निकल कर जहां परिमताल नगर था और जहां पर महाबल नरेश था वहां पर आता है आकर दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नखों वाली अजिल करके महाबल नरेश को जय एवं विजय शब्द से बधाई देता है, बधाई दे कर महार्थ यावत् राजा के योग्य प्राभृत—भेण्ट

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[२६५

श्चपंश करता है। तदनन्तर महाबल नरेश श्वमम्नसेन चोरसेनापित द्वारा श्वपंश किये गये उस उपहार को म्बीकार करके उसे सत्कार श्रीर सन्मान पूर्वक श्चपने पास से बिदा करता हुआ कूटाकारशाला में उसे रहने के लिए स्थान दे देता है।

तद्वन्तर श्रभग्नसेन चोरसेनापति महावल नरेश द्वारा सत्कारपूर्वक विसर्जित हो कर कूटाकारशाला में जाता है और वहां पर निवास करता है। इधर महावल नरेश ने कौटुं विक पुरुषों को बुला कर कहा कि तुम लोग विप्ल अशनाहिक सामग्री को तैयार कराबो और उसे, तथा पांच प्रकार की महिराओं एवं अनेकविध पुरुषों, मालाओं और अलंकारों को कूटाकारशाला में स्रभग्नसेन चोरसेनापति की सेवा में पहुंचादो ।

कौटुन्दिक पुरुषां ने राजा की आज्ञा के अनुसार विपुत्त अशनादिक सामगी वहां पहुंचा दी। तदनन्तर अभगनसेन चोरसेनापित स्नानादि से निवृत्त हो, समस्त आभूपणों को पहन कर अपने बहुत से भित्रों और ज्ञातिननों के साथ उस विपुत्त अशनादिक तथा पंचविध सुरा आदि का सम्यक् आस्त्रादन, विस्त्रादन आदि करता हुआ प्रमत्त हो कर विहरण करने लगा।

टोका महाबल नरेश द्वारा प्राप्त निमंत्रण को स्वीकार करने के अनन्तर चोरपल्ली के सेनापित अभग्नसेन ने अपने साथियों को खुला कर महाबल नरेश के निमंत्रण का सारा वृत्तान्त कह सुनाया और साथ में यह भी कहा कि मैंने निमंत्रण को स्वीकार कर लिया है. अत: हमें वहां चलने की तैयारी करनी चाहिये १ क्योंकि महाराज महाबल हमारी प्रतीचा कर रहे होंगे । यह सुन सब ने अभग्नसेन के प्रस्ताव का समर्थन किया और सब के सब अपनी २ तैयारी करने में लग गये !

हनानादि से निवृत्त हो और अशुभ स्वप्नादि के फल को विनष्ट करने के लिए मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य करके सब ने समस्त आमृष्या पहने और पहन कर अभगनसेन के साथ चोरपहली से पृश्मिताल नगर की ओर प्रस्थान किया । अपने साथियों के साथ अभगनसेन बड़ी सजध्ज के साथ महावल नरेश के पास पहुँचा, पहुँच कर महाराज को "—महाराज की जय हो, विजय हो—" इन शब्दों में बथाई दी और उन को राजीचित उपहार अपंश किया। महाराज महावज नरेश ने भी अभगनसेन की भेगर को स्वीकार करते हुए, साथियों सनेत उस का पूरा र सत्कार एवं सम्मान किया और उसे क्राकारशाला में रहने को स्थान दिया, तथा अपने पुरुषों हारा खान पानादि की समस्त चस्तुरें उस के लिए वहां भिजवा दीं।

इधर अभग्नसेन भी उस का यथाविच उपभोग करता हुआ अपने अनेक मित्रों और जातिजनों के साथ आमोद प्रमोद में प्रमत्त हो कर समय व्यतीत करने लगा, अर्थात् महावल नरेश ने खान पानादि से उस की इतनी आवभगत की कि वह उस क्टाकारशाला को अपना ही घर समक्ष कर मन में किसी भी प्रकार का भविष्यत्कालीन भय न करता हुआ अर्थात् निर्भय एव निश्चिन्त अपने आप को समक्षता हुआ, आमोद प्रमोद में समय विताने लगा । इन्हीं भावों को अभिव्यक्त करने के लिए सुत्रकार ने प्रमत्त — प्रमत्त, इस पद का प्रयोग किया है।

"—मित्तः जात्र परिबुडे—''यहां के जात्र—यावत् पद से —गाइ—िणयग— सयण्—सम्बन्धि—परिज्ञणेणं सिद्धं सं—इन पदीं का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। मित्र आदि पदों की व्याख्या पृष्ठ १५० को टिप्यण में कर दी गई है।

"-एडाते जाव पापि छुत्ते - "यहां पठित जाव - यवात् पद से विविद्यत पदी का वर्णन

ितीसरा अध्याय

पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर किया जा चुका है । तथा—करयल०—यहां की बिन्दु से विविद्यित पाठ पीछे पृष्ठ २४६ पर लिखा जा चुका है । तथा—महत्थं जाव पाहुडं –यहां पठित जाव –यावत् पद से —महम्बं मदिरहं रायारिहं —इन पदों का प्रहिण करना सूत्रकार को अभिमत है । इन पदों को व्याख्या पीछे पृष्ठ २४० पर की जा चुकी है । तथा—महत्थं जाव पडिच्छिति—यहां के जाव —यावत् पद से —महम्बं —आदि पदों का ही प्रहिण करना चाहिये ।

— श्रस्यां ४ - तथा - सुरं च ५ - एवं - श्रासापमाणे ४ - यहां के श्रंकों से विविद्यत पदों की व्याख्या कमशः पृष्ठ ४८ तथा पृष्ठ १४४ एवं पृष्ठ १४५ पर की जा चुकी है।

महावल नरेश के द्वारा चोरसेनापित अभग्रसेन का इतना सत्कार क्यों किया गया ! इस का उत्तर स्पष्ट है । यह सब कुछ उसे विश्वास में लाकर पकड़ने का ही उपाय — विशेष है । इसी विषय से से सम्बन्ध रखने वाला वर्णन ऋशिमसूत्र में दिया गया है, जो कि इस प्रकार है —

मूल--' तते गां से महन्वले राया कोडुं वियपुग्सि सद्दावेति २ एवं वयासी — गन्छह गां तुन्मे देवाणु ! पुरिमतालस्स गागरस्स दुवाराई पिथेह २ अभगसेगां चोरसेगा जीवगाहं गेगहह २ ममं उवगोह । तते गां ते कोडुं विय० करयल जाव पिडिसुगोंति २ पुरिमतालस्स गागरस्स दुवाराई पिहेंति । अभगसेगां चोरसे० जीवगाहं गेगहंति २ महन्वलस्स रग्णा उवगोंति । तते गां से महन्वले राया अभगसेगां चोरसे० एतेगां विहागोगां वज्में आणवेति । एवं खलु गोतमा ! अभगसेगों चोरसेणावती पुरा परागागां जाव विहर्गत ।

पदार्थ-तते एं-तदनन्तर । से-उस । महञ्बले-महाबल । राया-राजा ने । कोडुं बियपुरिसे-कौटुम्बिक पुरुषों को । सदाबेति २ त्ता-बुलाया, बुला कर । प्रवं-इस प्रकार । वयासी-कहा । देवाणु० !- हे भद्र पुरुषों ! तुक्से-तुम लोग । गञ्जुह एं - जान्रो । पुरिमतालस्स - पुरिमताल ! एगरस्स - नगर के । दुवाराई - द्वारों को । पिधेह २ - वन्द कर दो, वन्द करके । श्रभग्मसेएं - श्रभग्मसेन । चोरसे० - चोरसेनापित को । जीवग्गाई - जीते जी । गेएहह २ - पकड़ लो, पकड़ कर । मसं-मेरे सामने। उवलेह - उपस्थित करो । तते एं - तदनन्तर । ते-वे । कोडुं विय० - कौटुम्बिक पुरुष । करयल० जाव - दोनों हाथ जोड़ यावत् अर्थात् मस्तक पर दम नखों वाली श्रंजिल करके राजा के उक्त श्रादेश को । पिडिसुलेंति २ त्ता - स्वीकार करते हैं, स्वीकार कर । पुरिमतालस्स - पुरिमताल । एगरस्स - नगर के । दुवाराई - द्वारों को । पिहेंति - वन्द कर देते हैं और । श्रभग्मसेणं - श्रभग्नसेन । चोरसेएग० - चोरसेनापित को । जीवग्गाई - जीते जी । गेएईति २ - पकड़ लेते हैं, पकड़ कर ।

<sup>(</sup>१) छाषा -ततः स महावलो राजा कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयित २ एवमवादीत् - गछत यूर्य देवानुश्रियाः ! पुरिमतालस्य नगरस्य द्वाराणि पिधत्त २ ऋभग्रतेनं चोरमेनायितं जीवग्राहं गृह्णीत २ मह्मपुपनयत । ततस्ते कौटुम्बिक करतल यावत् प्रतिमृण्वन्ति २ पुरिमतालस्य नगरस्य द्वाराणि पिदधित । ऋभग्रसेनं चोरसेनापितं जीवग्राहं गृह्णन्ति २ महावलाय राजे उपनयन्ति । ततः स महावलो राजा ऋभग्नसेनं चोरसेनापितं एतेन विधानेन वध्यमाद्यापयित । एवं खलु गौतम ! ऋभग्नसेनः चोरसेनापितः पुरा पुराणानां यावत् विहरित ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

**२६७** 

मह्ब्बत्तस्त — महावत । रएणो — राजा के पास । उवणेति — उपस्थित कर देते हैं। तते णं — तदनन्तर मह्ब्बले — महावल । राया — राजा । ऋभगसेणं — ऋभगतेत । चारसे० — चोरसेनापित को । पतेणं विद्वाणेणं — इस (पूर्वोक्त) विधान — प्रकार से। वज्मं — यह मारा जाए-ऐसी । ऋगणवेति — राजपुरुषों को ऋगजा देता है। एवं खलु — इस प्रकार निर्चय ही। गोतमा! — हे गौतम !। ऋभगगसेणे — ऋभगनेन चोरसेणावती — चोरसेनापित । पुरा — पूर्वकृत । पुराणाणं जाव — पुराने दुष्कमी का यावत् प्रत्यन्त कल भोगता हुआ । विहर्रति — जीवन विता रहा है।

मृलार्थ - तदनन्तर श्रभन्नसेन को सत्कारपूर्वक कूटाकारशाला में ठहराने के बाद महाबल नरेश ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुला कर इस प्रकार कहा कि हे भद्र पुरुषो ! तुम लोग जाश्चो, जाकर पुरिमताल नगर के द्वींजों को बन्द कर दो और घोरपल्ली के घोरसेनापांत को जीते जी (जीवित दशा में ही) पकड़ लो, पकड़ कर मेरे पास उपस्थित करो ।

तदनन्तर उन कौटुम्बिक पुरुषों ने राजा की इस आज्ञा को दोनों हाथ जोड़ कर मस्तक पर दस नखों वाली अञ्जलि करके शिरोधार्य किया और पुरिमताल नगर के द्वारों को बन्द करके चोरसेनापित को जीते जी पकड़ कर महाबल नरेश के सामने उपस्थित कर दिया। तदनन्तर महाबल नरेश ने अभग्नसेन नामक चोरसेनापित को इस (पूर्वोक्त पृष्ठ २०६ पर लिखे) प्रकार से—यह मारा जाए—ऐसी आज्ञा प्रदान कर दी।

श्रमण भगवान् महावीर स्वामी कहते हैं कि हे गौतम ! इस प्रकार निश्चित रूप से वह चोरसेनार्पात अभग्नसेन पूर्वोपार्जित पुरातन पापकर्मों के विपाकोदय से नरक—तुल्य वेदना का प्रत्यन्त श्चनुभव करता हुआ समय विता रहा है।

टीका — प्रस्तुतसूत्र में चोरपल्ली के सेनापित अभग्नसेन से युद्ध में दर्गडनायक सेनापित के पराजित हो जाने पर मन्त्रियों के परामर्श से साम, दान और भेदनीति का अनुसरण करके महाबल नरेश ने अभग्रसेन का जिस प्रकार से निप्रह किया, उस का दिग्दर्शन मात्र कराया गया है।

महाबल नरेश ने जो कुछ किया वह धार्मिक दृष्टि से तो भले ही अनुमोदना के योग न हो परन्तु राजनीति की दृष्टि से उसे अनुचित नहीं कह सकते । एक आततायी अथच अत्याचारी का निश्रह जिस तरह से भी हो, कर देने की नीतिसास्त्र की प्रधान आजा है । अभभसेन जहां श्रूद्वीर और साहसी था, वहां वह छुटेरा, डाकू और आततायी भी था, अतः जहां उसे वीरता के लिये नीतिशास्त्र के अनुसार प्रशंसा के योग्य समभा जाए वहां उस के अत्याचारों को अधिक से अधिक निन्दास्पद मानने में भी कोई आपति नहीं हो सकती ।

नीतिशास्त्र का कहना है कि जो राजा निर्पराध और आततायियों के अत्याचारों से पीडित प्रजा की पुकार को सुन कर उस के दुःख निवारणार्थ अत्याचार करने वालों को शिक्षा नहीं करता, दूरह नहीं देता, यह कभी भी शासन करने के योग्य नहीं उडराया जा सकता । इसी लिये नीति शास्त्र के मर्भन्न महावल नरेश ने अभग्रसेन चोरसेनापित का निग्रह करने के लिये राजपुरुषों को बुला कर आहा दी कि भद्रपुरुषों ! अभी जाओ और जा कर पुरिमताल नगर के द्वार बन्द कर दो तथा क्टाकारशाला में अवस्थित अभग्रसेन चौरसेनापित को बन्दी बना कर मेरे सामने उपस्थित करी, परन्तु इतना ध्यान रखना कि तुमारा यह काम इतनी सावधानी और तल्परता से होना चाहिए कि अभग्रसेन जीवित ही पकड़ा जाए, कहीं वह अपने को असहाय पा कर आत्महत्या न कर डाले।

्रितीसरा ऋध्याय

अथवा उसकी पकड़धकड़ में कहीं उस पर कोई मार्मिक प्रहार न कर देना जिस से उस का वहीं जीवनान्त हो आए अर्थात् उसे जीवित हो पकड़ना है, इस बात का विशेष ध्यान रखना, ताकि प्रजा को पीडित करने के फल को वह तथा प्रजा अपनी आंखों से देख सके ।

आजा मिलते ही महाराज की नमस्कार कर राजपुरुष वहां से चले और पुरिमताल नगर के द्वार उन्हों ने बन्द कर दिए, तथा कूटाकारशाला में जा कर अभग्नसेन चोरसेनापित को जीते जो पकड़ लिया एवं बन्दी बना कर महाराज महाबल के सामने उपस्थित किया। बन्दी के रूप में उपस्थित हुए अभग्नसेन चोरसेनापित को देख कर तथा उस के दानबीय कृत्यों की याद कर महाबल नरेश कोध से तमतमा उठे और दान्त पीसते हुए उन्होंने मंत्री को आजा दी कि पुरिमताल नगर के प्रत्येक चत्वर पर बैठा कर इसे तथा इस के सहयोगी सभी पारिवारिक व्यक्तियों को ताड़नादि द्वारा दिख्डत करो एव विडम्बित करो, ताकि इन्हें अपने कुक्त्यों का फल मिल जाए और जनता को—चोरो एवं जुटेरों का अन्त में क्या परियाम होता है । यह पता चल जाए तथा अन्त में इसे सूली पर चढ़ा दो ।

मंत्री ने महाबल नरेश की इस श्राज्ञा का जिस रूप में पालन किया उस का दिग्दर्शन पृष्ठ २०६ पर कराया जा चुका। पाठक वहीं देख सकते हैं।

प्रस्तुत कथा—सन्दर्भ में एक ऐसा स्थल है जो पाठकों को सन्देह — युक्त कर देता है। पूज्य श्री अप्रयदेव सूरि ने इस सम्बन्ध में विशिष्ट ऊहापोद करते हुए उसे समाहित करने का बड़ा ही स्ठायनीय प्रयत्न किया है। आचार्य अभयदेव सूरि का वह वृत्तिगत उल्लेख इस प्रकार है —

"नतु तीर्थंकरा यत्र विद्यम्ति तत्र देशे पंचविंशतेर्योजनानाम्, ऋदिशान्तरेण झदशानां सच्ये तीर्थंकरातिशयाद्व न वैरादयोऽनर्था भवन्ति, यदाद्य—

ेपुष्वुष्पन्ना रोगा पसमंति ईइवइरमारीत्रो, अइबुट्टी अणाबुट्टी न होइ दुन्भिक्लं डमरं च ॥१॥ तत्कथं श्रीमन्महावीरे भगवति पुरिमतालनगरे व्यवस्थित प्रवाभग्नसेनस्य पूर्वे— विश्वतो व्यतिकरः सम्पन्न इति १

श्रवीच्यते—"सर्विमदमर्थानर्थजातं प्राणिनां स्वकृतकर्मणः सकाशादुपजायते, कर्म च द्वेधा—सोपक्रमं निरुपक्रमं च, तत्र यानि वैरादोनि सोपक्रमकर्मसंपाद्यानि तान्येव जिनाति-श्यादुपशाम्यन्ति, सदौषधात् साध्यव्याधिवत् । यानि तु निरुपक्रमकर्मसम्पाद्यानि तानि श्रवश्यं विपाकतो वेद्यानि, नोपक्रमकारणविषयाणि, श्रसाभ्यव्याधिवत् । श्रत पव सर्वातिशय-संपत्समन्वितानां जिनानामप्यनुपशान्तवैरभावा गोशातकाद्य उपसर्गाम् विदितवन्तः"। इन पदी का भावार्षं निम्नतिषित है—

शास्त्रकारों का कथन है कि जिस राष्ट्र, देश वा प्रान्त में तथा जिस मंडल, जिस माम श्रीर जिस मूमि में तीर्थकर देव विराजमान ही, उस स्थान से २५ योजन की दूरी तक अर्थात् २५ योजन के मध्य में तीर्थकरदेव के अतिशय—विशेष से अर्थात उन के आत्मिकतेज से वैर तथा दुर्निच् आदिक अनर्थ नहीं होने पाते । जैसे कि कहा है—

<sup>(</sup>१) पूर्वीत्पन्ना रोगा: प्रशाम्यन्ति ईतिवैरमार्यः । श्रुतिवृष्टिरनावृष्टिर्न भवति दुर्भिन्तं डमरं च ॥१॥

<sup>(</sup>२) साधु साध्वी और श्रावक श्राविका रूप चतुविध संघ को तीर्थ कहते हैं, उसके संस्थापक का नाम तीर्थकर है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

िं३६९

तीर्थंकर देव के अतिशयिंग्रोष से २५ योजन के मध्य में पूर्व उत्पन्न रोग शान्त हो जाते हैं—नष्ट हो जाते हैं और भविष्य में सात उपद्रव भी उत्पन्न नहीं होने पाते । सात उपद्रवों के नाम हैं—(१) ईति (२। वर (३) मारी (४) अतिवृष्टि (५) अनावृष्टि (६) दुर्मिन् और (७) उमर । ईति आदि पदों का भावार्थ निग्नोक्त है —

(१) ईति—खेती को हानि पहुंचाने वाले उपद्रवों का नाम ईति है और वह (१) श्रिति-चृष्टि—वर्षों का अधिक होना, (२) अनावृष्टि—वर्षों का अभाव, (३) टिड्डीदल का पडना, (४) सूहा लगना, (५) तोते श्रादि पित्तियों का उपद्रव, (६) दूसरे राजा की चढाई—इन भेदों से छ: प्रकार का होता है १ ।

अद्भागधीकोषकार ईति शब्द का अर्थ भय करते हैं और वह उसे सात प्रकार का मानते हैं। इस तो उत्तर वाले ही हैं, सातवां "स्वाचकभय " उन्हों ने अधिक माना है। तथा प्राकृतराब्दमहार्णवकोषकार ईति शब्द का धान्य वगैरह को नुकसान पहुँचाने वाला चृहा आदि प्राशिगण — ऐसा अर्थ करते हैं। परन्तु प्रस्तुत प्रकरण में ईति सब्द से — खेती को हानि पहुँचाने वाले चृहा, दिड्डी और तोता आदि प्राशिगण, यही अर्थ अपेद्धित है क्यों कि अतिवृष्टि आदि का सात उपदवों में स्वतन्त्ररूपेण प्रहण् किया गया है।

(२) वैर-शत्रुता, (३) मारी-संकामक भोषण रोग, जिस से एक साथ ही बहुत से लोग मरें, मरी, प्लेग ब्रादि । (४) ब्रितिवृष्टि-श्रस्यन्त वर्षा, (५) इ.नावृष्टि — वर्षी का स्रभाव, (६) दुर्भिन्न-ऐसा समय जिस में भिन्ता या भोजन कठिनता से मिले — ग्रकाल, (७) डमर—राष्ट्रविद्वव-राष्ट्र के भीतर या बाहिर उपद्रव का होना ।

सारांश यह है कि जहां पर तीर्थंकर भगवान विराजते या विचरते हैं वहां पर उनके आस पास २५ योजन के प्रदेश में ये पूर्वोक्त उपद्रव नहीं होने पाते, और अगर हों तो मिट जाते हैं, यह उन के अतिशय का प्रभाव होता है। तब यदि यह कथन यथार्थ है तो पुरिमताल नगर में जहां कि श्री वीर प्रमु स्वयं विराजमान हैं, चौरसेनापित अभग्रसेन के द्वारा प्रामादि का दहन तथा अराजकता का प्रसार क्यों १ एवं उसे विश्वास में लाकर बन्दी बना लेने के बाद उस के साथ द्वय को कंगादेने वाला इतना कठोर और निर्दय व्यवहार क्यों १ जिस महापुरुष के अतिशय विशेष से २५ योजन जितने दूर प्रदेश में भी उक्त प्रकार का कोई उपद्रव नहीं होने पाता, उनकी स्थिति में —एक प्रकार से उन के सामने, उक्त प्रकार का उपद्रव होता दिखाई दे, यह एक दढ़ मानस वाले व्यक्ति के हृदय में भी उथलपुथल मचा देने वाली घटना है। इस लिये प्रस्तुत प्रदन पर विचार करना आवश्यक ही नहीं नितान्त आवश्यक हो जाता है।

उत्तर—इस प्रकार की शंका के उत्पन्न होने का कारण हमारा ऋव्यापक बोध है। जिन महानुभावों का शास्त्रीय ज्ञान परिमित होता है, उन के हृदय में इस प्रकार के सन्देह को स्थान प्राप्त होना कुछ ऋाश्चर्यजनक नहीं है। ऋस्तु, ऋब उक्त शंका के सभाधान की स्रोर भी पाठक थ्यान दें ——

संसार में अनुकृत या प्रतिकृत जो कुछ भी हो रहा है, उस का सब से मुख्य कारण जीव का स्वकृत शुभाशुभ कर्म है । शुभाशुभ कर्म के बिना यह जीव इस जरात् में कोई भी

<sup>(</sup>१) त्रतिवृष्टिरनावृष्टिः रालभा मूचकाः शुकाः । प्रत्यासन्नाश्च राजानः पडेते ईतयः स्मृताः ॥

#### श्री विपाक सूत्र --

[ तोसरा ऋध्याय

व्यापार नहीं कर सकता । वह शुभ या अशुभ कर्म दो प्रकार का होता है । पहला -सोपक्रम और दूसरा निरुपक्रम । (१ किसी निमित्तविशेष से जिन कर्मों को द्वय किया जा सके वे कर्म सोपक्रम (सिनिमित्तक) कहलाते हैं । (२) तथा जिन कर्मों का नाश दिना किसी निमित्त के अपनी स्थिति पूर्ण होने पर ही हो, अर्थात् जो किसी निमित्तविशेष से विनष्ट न हो सकें, उन कर्मों को निरुपक्रम (मिनिमित्तक) कहते हैं।

तब जो वैरादि उपद्रव संभक्षमकर्मजन्य होते हैं वे तो तीर्थंकरों के अतिशयिषशेष से उपशान्त हो जाते हैं और जो निरुपक्षमकर्मसम्पादित होते हैं वे परम असाव्य रोग की तरह तीर्थंकर देवों की अतिशय -परिधि से बाहिर होते हैं। अब इसी विषय को एक 'उदाहरण के द्वारा समिन्नये --

व्याधियों दो प्रकार की होती है। एक साध्य और दूसरी ऋसाध्य । जो व्याधि वैद्य के समुचित औषधोपचार से शान्त हो जाये वह साध्य और जिस को शान्त करने के लिये ऋनुभन् वी वैद्यों की रामश्राण श्रीपधियों भी विफल हो जायें. वह ऋसाध्य व्याधि है।

तव प्रकृत में सोपकमकमंजन्य विशिक तो साध्यव्याधि की तरह तीर्थंकर महाराज के ऋति-शय से उपशान्त हो जाता है परन्तु जो विशिक -परिणाम निक्पकमकमंजन्य होता है, वह असाध्य रोग की भान्ति तीर्थंकर देव के ऋतिशय से भी उपशान्त नहीं हो पाता । इसी भाव को विशेष रूप से स्पष्ट करने के लिये यदि यूं कह दिया जाए कि निकाचित कर्म से निध्यन्न होने वाला-विपाक -फल तीर्थंकरों के ऋतिशय से नष्ट नहीं होता किन्तु जो विपाक अनिकाचित -कर्म -सम्पन्न हैं उसका उपशामन तीर्थंकरदेव के ऋतिशय से हो सकता है । यदि ऐसा न हो तो सम्पूर्ण ऋति-रायसम्पति के स्वामी अमरण मगवान् महाबोर जैसे महापुर्को पर गोशाला जैसी व्यक्तियों के द्वारा किये गये उपसर्गप्रहार कभी संभव नहीं हो सकते । इस से यह मली भान्ति प्रमाणित हो जाता है कि तीर्थंकर देवों का ऋतिशयविशेष सोपकमकर्म की उपशान्ति के लिये हैं न कि निक्पकमकर्म का भी उस से उपशानन होता है । यदि निक्पकमकर्म भी कीर्थंकरातिशय से उपशान्त हो जाय तो सारे ही कर्म सोपकम ही होंगे, निक्पकम कर्म के लिये कोई स्थान ही नहीं रह जाता । तथा ईति भीति ऋादि जितने भी उपद्रव -- विशेष हैं ये सब सोपकमकर्मसम्पति के ऋन्तर्मूत हैं। इस लिए उन का उपशानन भी संभव है।

तब इस सारे सन्दर्भ का सारांश यह निकला कि —चोरसेनाप्रति ऋभमतेन द्वारा पुरिमताल के प्रान्त में जो उपद्रव मचाया जा रहा या ऋथीत् जो ऋराजकता फैल रही यी तथा उसके फल — स्वरूप उसे जो दराड प्राप्त हुआ, यह सब कुछ उन प्रान्तीय जीवो तथा अभमतेन के पूर्वबद्ध निकाचित कर्मों का ही परिस्तामविशेष था, जोकि एक परम ऋसाध्य व्याधि की तरह किसी उपायविशेष से दूर किये जाने के योग्य नहीं था। ताल्पर्य यह है कि —तीर्थकरदेव के ऋतिशय की स्वेत —परिधि से

<sup>(</sup>१) एक और उदाहरण देखिए—सेर प्रमाण की एक ओर रुई पड़ी है दूसरी ओर सेर प्रमाण का लोह। है। बायु के चलने पर रुई तो उड़ जाती है जब कि लोहे का सेर —प्रमाण अपने स्थान में पड़ा रहता है। तीर्यंकरों का अतिशय बायु के तुल्य है। सोपक्रमकर्म—सेर प्रमाण रूई के तुल्य हैं और निरुपक्रमकर्म सेर प्रमाण लोहे के तुल्य हैं।

- २७१

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

यह बाहिरकी वस्तु थी।

श्रधवा इस प्रश्न को दूसरे रूप से यूं भी समाहित किया जा सकता है कि वास्तव में उक्त घटनाविशेष का सम्बन्ध तो राजनीति से है इस को उपद्रविशेष कहा ही नहीं जा सकता । उपद्रविशेष तो ईति भीति आदि हैं, जिन का उल्लेख ऊपर किया जा चका है. वे उपद्रव तीर्थकर देव के अतिशयिवशेष से अवश्य दूर हो जाते हैं परन्तु अपराधियों को दिये गये दरह का उपद्रवों में संकलन न होने के कारण, उसका तीर्थकरदेव के अतिशय के साथ कोई सम्बन्ध नहीं रहता।

"-करयल॰ जाव पडिसुरोंति-" ग्रहां पटित जाव - यावत् पर से विविद्यत पदों का

निर्देश पृष्ठ २४६ पर किया जा चुका है।

"—एतेणं विहाणेणं—"यहां पठित एतद् शब्द से — भिद्धा को गए भगवान् गौतम स्वामी ने पुरिमताल नगर के राजमार्ग पर जिस विधान—प्रकार से एक पुरुष को मारे जाने की घटना देखी थी. उस विधान का स्मरण कराना ही सूत्रकार को ऋभिमत है। तथा एतद् —शब्द — विषयक ऋधिक उन्हापोह पृष्ठ १७८ पर किया गया है। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां उज्कितक कुमार का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में ऋभग्नसेन का। रोष वर्णन सम है।

—पुरा जाव विहरित —यहां के जाव —यावत पद से —पोराणाणं दुच्चिएणाणं दुप्पि-डिक्कन्ताणं त्रसुभाणं पावाणं कडाणं कम्माणं पावगं फलविनिविसेसं पञ्चणुभवमाणे — इन पदों का महण करना सूत्रकार को ऋभिमत है । इन का शब्दार्थ पृष्ठ ४७ पर किया जा सुका है।

श्री गौतम स्वामी ने श्रमण भगवान् महावीर से जो प्रश्न किया या, उस का उत्तर भगवान् ने दे दिया । अब अधिम सूत्र में गौतम स्वामी की अपर जिज्ञासा का वर्णन करते हुए सूत्रकार कहते हैं—

मूल—'अभगसेणे णं अंते ! चोरसेणावती कालमासे कालं किन्चा किंह गिन्छिहिइ ? किंह उवविज्ञिहिइ ? गोतमा ! अभगसेणे चोग्से० सत्ततीसं वासाई परमाउयं पालइत्ता अञ्जेव तिभागावसेसे दिवसे सलिभन्ने कते समाणे कालगते इमीसे रयणप्पमाए पुढवीए उक्कोसे० नरेइएस उविविज्ञिहिइ । से णं ततो अर्णतरं उच्वित्ता, एवं संसारो जहा पढमे जाव पुढवीए०। ततो उच्विद्वता बाणारसीए समाणे तत्थेव बाणारसीए एच्चायाहिति, से णं तत्थ सोयरिएहिं जीवियाउ ववरोविए समाणे तत्थेव बाणारसीए समाणे सेहिकुलंसि पुत्तताए पच्चायाहिति, से सं तत्थ उम्मुक्ष्वालभावे,

।। ततीयमध्ययनं समाप्तम् ॥

<sup>(</sup>१) छुग्या — स्रभग्नसेनी भदन्त ! चौरसेनापतिः कालं कृत्वा कुत्र गमिष्यिति ! कुत्रोप्पस्यते ! गौतम ! स्रभग्नसेनश्चोरसेनापतिः सप्तित्रिशतेवर्षीण परमायुः पालियत्वा अद्येव त्रिभागावरोषे दिवसे स्टूलिभिन्नः कृतः छन् कालगतोऽस्यां रत्नप्रभायां पृथिव्यां उत्कर्षेणः नेरियकेषूपपःस्यते । ततोऽनन्तरमुद्वृत्यः, एवं संसारो यया प्रथमो यावत् पृथिव्याम् ०। ततः उद्वृत्य वाराणस्यां नगर्यो स्टूकरत्या प्रत्यायास्यति । तत्र शौकिरिकैजीर्वनाद् व्यपरोपितः सन् तत्रैव वाराणस्यां नगर्यो श्रेष्ठिकुले पुत्रतया प्रत्यायास्यति । स तत्रोन्मुक्तवालभावः, एवं यथा प्रयमः यावदन्तं करिष्यतीति निद्धेषः ।

# एवं जहा पढ़मे, जाब श्रंतं काहि ति निक्खेरो ।

# ।। ततियं अज्भत्यम् समत्ते ।।

पदार्थ-भंते!-हे भगवन् ! । अभग्गसेरो एं -अभग्नसेन । चोरसेणावती-चोरसेनापति । कालमासं —कालमास में – मृत्यु के समय । कालं किटबा – काल कर के । किंद्र – कहां । गचिबुहिइ ?--जायेगा ?। किंद्र-कहां पर । उवविजित्तहिइ ?--उत्पन्न होगा ? । गोतमा !--हे गौतम ! । श्रमणासंखे -श्रमण्नसेन । श्रोरसे॰ -श्रेरसेनापित । सतातीसं - सैंतीस ३७। वासाई-वर्ष की। परमाउयं - परमायु । पालइत्ता - पाल कर - भोग कर । ऋज्जेच - आज ही । तिभागा उत्तेचे -त्रिभागावशेष ऋर्यात् जिस का तीसरा भाग वाकी ही ऐसे । दिवसे -दिन में । सुलिभिन्ने -पुली से भिन्न । कते समारो - किया हुआ । काजगते - काल - मृत्यु को प्राप्त हुआ । इमीसे -इस । रयणप्यभाष-रत्नप्रभा नामक । पुढवीय - नरक में । उक्कोसे॰-जिन की उत्कृष्ट स्थिति एक सामरोपम की है, ऐसे । नेरइएसु-नारिकयों में । उचनजिजहिइ --उत्पन्न होगा । ततो --वहां से--नरक से । प्राणंतरं-व्यवधान रहित । उच्चहिता-निकल कर । से एं-वह । पर्व-इसी प्रकार । संस्तारो-संसारभ्रमण करता हुआ । जहा-जैसे । पढमे-प्रथम अध्ययनगत भृगापुत्र का वर्णन किया है । जाव - यावत् । पुढवीप् > - पृथ्वीकाया में लाखों वार उत्पन्न होगा । ततो -वहां से । उच्विहित्ता - निकल कर । वाणारसीप- बनारस नामक । सागरीप-नगर में । सूयरत्ताए -- शुक्रर रूप में । पच्चायाहिति -- उत्पन्न होगा । तत्थ -- वहां पर । से णं -- वहा सीयरिपहिं-शुकर का शिकार करने वालों के द्वारा । जीवियाउ-जीवन से । यवरोविय समारो-रहित किया हुन्ना । तत्थेव -उसी । वाणारसीय-बनारस नामक । गुगरीय-नगरी में । सेश्किलंसि-शेष्ठि-कुल में । पुत्तताय-पुत्र रूप से । पच्चायाहिति-उलन होगा। तत्थ-वहां पर । से **पं-धह । उम्मुकवालभावे** - वालभाव - वाल्यावस्था को त्याग कर । जहां -जिस प्रकार । **पढमे —**प्रथम ऋष्ययन में प्रतिपादन किया गया । एवं - उसी प्रकार । जाव --यावत् । श्रांतं-जन्म मरण् का अन्त । काहि-करेगा अर्थात् जन्म मरण् से रहित हो जावेगा । त्ति --इति शब्द समाप्त्यर्थक है । निक्लेबो-नित्ते ऋषीत् उपसंहार पूर्ववत् जान लेना चाहिये । तितयं --**श्रज्भवर्ण** – श्रध्ययन । समर्चा – समाप्त हुन्ना ।

मुलार्थ-भगवन् ! श्रभग्नसेन चोरसेनापति कालावसर में काल करके कहीं जाएगा ? तथा कहां पर उत्पन्न होगा?

गौतम ! श्रभम्नसेन चोरसेनापति ३७ वर्ष की परम आयु को भोग कर आज ही त्रिभागावशेष दिन में सूली पर चढ़ाये जाने से काल करके रतनप्रभा नामक प्रथम नरक में नारकी रूप से - जिसकी उत्कृष्ट स्थिति एक सागरीयम को है, उत्पन्न होगा । तदनन्तर प्रथम नरक से निक्ले हुए का शेष संसारश्रमण प्रथम अध्ययन में प्रतिपादित सृगापुत्र के संसार -भ्रमण की तरह समक लेना, यावन पृथ्वीकाया में लाखों बार उत्पन होगा।

वहां से निकल कर बनारस नगरी में शुक्त के रूप में उत्तक्त होगा, वहां पर शौकरिकों --शुक्तर के शिकारियों द्वारा क्राहत किया हुआ फिर उसी बनारस नगरी के श्रेष्टिकुल में पुत्र हून से उत्पन्न होगा । वहा बालभाव को त्याग कर कर युवावास्था को प्रत होता हुआ, यावत निर्वाणपद को प्राप्त करेगा - जन्म और मरण का श्रन्त करेगा। निन्नेप - उपसंहार की कल्पना पूर्व की भाति कर लेनी चाहिये।

॥ तृतीय ऋध्ययन समाप्त ॥

टीका — प्रस्तुत सूत्र में गौतम स्वामी के प्रश्न तथा भगयान् की खोर से दिये गये उस के उत्तर का वर्णन किया गया है।

भगवन्! श्रभगनतेन चोरसेनापित यहां से काल करके कहां जायेगा शिश्रीर कहां पर उत्पन्न होगा शिश्रीर अन्त में उसका क्या बनेगा थे गौतम स्वामी के प्रश्न हैं, इनके उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फ्रमाया वह निम्नोक्त है—

गौतम ! अभगसेन चोरसेनापित अपने पूर्वोपार्जित दुष्कर्मी के प्रभाव से सहती वेदना का अनुभव करेगा और पुरिमताल नगर के महाबल नरेश उसे आज ही अपराहकाल में उसके अपराध्ये के उपलक्ष्य में सूली पर चढ़ादेंगे।

प्रस्तुत कथासन्दर्भ में जो यह लिखा है कि अमग्नसेन को अपराइकाल में सूली पर चढ़ाया जावेगा, इस पर यहां एक अशंका होती है कि अमग्नसेन की —पुरिमताल नगर के प्रत्येक चरवर पर बैठा कर चाबुकों के भीषणा प्रहारों से निर्दयतापूर्वक ताहित करना, उसी के शरीर में से निकाले हुए मांसवएडों का उसे खिलाना, तथा साथ में उसे दिश्य का पान कराना, वह भी एक स्थान पर नहीं प्रत्युत अठारह स्थानों पर — इस प्रकार की भीषणा एवं मर्मस्पर्शी दशा किये जाने पर भी वह जीवित रहा, उस का बहां पर प्राणान्त नहीं हुआ, यह कैसे ! अर्थात मानवी प्राणी में इतना बन्त कहां है कि जो इस प्रकार पर नरकतुल्य दु:खों का उपभोग कर लेने पर भी जीवित रह सके ? इस आशंका का उत्तर निम्नोक्त है—

शारीरिक बल का ऋाधार संहनन (संवयन) होता है। हिंदुर्यों की रचनाविशेष का नाम संहनन है। वह छः प्रकार का होता है, जो कि निम्नोक्त है—

- (१) वज्रऋषमनाराचसंहनन वज्र का ऋषं कील होता है। ऋषम वेष्टनपट (पट्टी) को कहते हैं। नाराच शब्द दोनों ओर के मर्कटवन्थ (बन्धनिविशेष) के लिये प्रयुक्त होता है। ऋषींत् जिस संहनन में दोनों ओर से मर्कटवन्थ हारा जुड़ी हुई दो हिंडुयों पर तीसरी पट की आकृति वाली हड्डी का चारों ओर से वेष्टन हो और जिस में इन तीनों हिंडुयों को मेदन करने वाली वज्र नामक हड्डी की कील हो उसे वक्का अध्यास्थान कहते हैं। यह संहनन सब से ऋषिक बलधान होता है।
- (२) ऋषभनाराचसंहनन जिस संहनन में दोनों छोर से मकंटबन्ध द्वारा जुड़ी हुई दो हिंडुयों पर तीसरी पट की आकृति वाली हड्डी का चारों छोर से वेशन हो, पर तीनों हिंडुयों का मेदन करने वाली वज्र नामक हड्डी की कील न हो उसे ऋषभनाराचसंहनन कहते हैं। यह पहले की अपेक्षा कम वसवान होता है:
- (३) नाराचसंहनन जिस संहनन में दोनों ओर से मर्कटवन्थ द्वारा जुड़ी हुई हिंदुगां हो पर उन्हीं के चारों तरफ वेष्टनपट और वज्र नामक कील न हो उसे नाराचसंहनन कहते हैं। यह दूसरे की अपेक्षा कम बस्तवान होता है।
- (४) श्रर्थनाराचसंहनन जिस संहनन में एक श्रोर तो मर्कटनम्भ हो श्रीर दूसरी श्रोर कीली हो उसे श्रर्भनाराचसंहनन कहते हैं। यह तीसरे की श्रपेदा कम बल वाला होता है।
- (५) कीलिकासंहनन जिस संहनन में हिंदुयां केवल कील से जुड़ी हुई ही उसे कीलि-कासंहनन कहते हैं ! यह चौथे की ऋषेक्षा कम वल वाला होता है !
- (६) सेवार्तकसंहनन जिस संहनन में हिंदुयां पर्यन्त भाग में एक दूसरे को स्पर्श करती हुई रहती हैं तथा सदा चिकने पदार्थों के प्रयोग एवं तैलादि की मालिश की ऋषे हा रखती

ितोमरा अध्यय

है. उसे सेवार्तक संहतन कहते हैं ! यह सब से कमज़ीर संहतन होता है ।

इस संहनन वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है कि शरीरगत सबलता एवं निर्वलता संहनन के कारण ही होती है। संहनन यदि सबल होता है तो शरीर भी उसके अनुरूप सबल होता है इसके विपरीत यदि संहनन निर्वल है तो शरीर भी निर्वल होगा। अतः अभन्नसेन इतना भी- घण संकट सह लेने पर भी जो जीवित रहा, अर्थात् उस का प्राणान्त नहीं होने पाया तो इस में केवल संहननगत बलवत्ता की ही कारण समभना चाहिये। आज मी संहननगत भिन्नता के कारण व्यक्तियों में न्यूनाधिक बल पाया जाता है। अपनी छाती पर शिला रखवा कर उसे हयौड़ी से तुइवाने वाले तथा अपने वक्तस्थल पर हाथी को चक्तवाने वाले एवं चलते इंजन को रोकने का साहस रखने वाले वीराप्रणी राममूर्ति को कौन नहों जानता ? साराश यह है संहननगत बलवत्ता के सन्मुख कुछ भी असम्भव नहीं है। रहस्यं तु केविलगम्यम्।

अभग्नसेन चौरसेनापित कुल ै सैन्तीस वर्षे की आयु भोग कर शूली के द्वारा काल - मृत्यु को प्राप्त कर पूर्वकृत दुष्कर्मों से रत्नप्रभा नामक प्रथम नरक में उत्पन्न होगा, नरक में भी उन नारिक्यों में उत्पन्न होगा, जिन की उत्कृष्ट आयु एक सागरीपम की है। एवं नानाविध नरकयातनाओं का

- (१) प्रस्तुत कथासन्दर्भ में लिखा है कि अभग्रसेन के आगे उसने लघुपिताओं (चाचों), महािपताओं ताथों, पोतों, पोतियों, दोहतों तथा दोहितियों आदि पािरवािरक लोगों को तािहत किया गया ! साथ में अभग्रसेन की आयु ३७ वर्ष की बतलाई है यहां प्रश्न होता है कि इतनी छोटी आयु में दोहितियों आदि का होना कैसे सम्भव हो सकता है ? इस प्रश्न के उत्तर में दो प्रकार के मत पाए जाते हैं । जो कि निम्नोक्त हैं —
- १ अभग्नसेन के पिता विजय चौरसेन।पित का परिवार अभग्नसेन के अपने पितृपद पर आरूड़ हो जाने के कारण उसे उसी दृष्टि से अर्थीत् पिता की दृष्टि से देखता था और अभग्नसेन भी उस पितृपरिवार का जिता की भान्ति पालन पोधण किया करता था । इसी दृष्टि से सूत्रकार ने विजय चौरसेनापित के परिवार को अभग्नसेन का परिवार वतलाया है।
- २ अभग्नसेन चोरसेनापित के ज्येष्ठ भाई की सन्तित भी उसके पोता दोहता आदि सम्बन्धों से कही जा सकती है। अतः यहां जो अभग्नसेन के पोते, दोहते आदि पारिवारिक लोगों का उल्लेख किया गया है, उस में किसी प्रकार का अनीचित्य नहीं है।
- (२) एक योजन (चार कोस) गहरा, एक योजन लम्या, एक योजन विस्तार वाला कूप हो, उसमें युगलियों के केश बाल अत्यन्त सूक्ष्म किये हुए अर्थात् जिनके खएड का और खएड न हो सके, भर दिये जाएं, तथा वे इतने ठोंसकर भरे जावें कि जो एक वज्र की भान्ति धनरूप हो जावें, तथा जिन पर चक्रवर्ती की सेना (३२ हज़ार मुकुटधारी राजा, ८४ लाख हाथी, ८४ लाख घोड़े, ८४ लाख रथ तथा ६६ करोड़ पेदल सेना) भ्रमण करतो हुई चली जाए तब भी एक केशखएड मुइने नहीं पावे । अथवा गंगा. यमुनादि नदियों का जल उस कूप पर से वहने लग जाए, तब भी एक वाल बहाया या अर्द्धन किया जा सके, एवं जिस कूप पर उत्कापात आदि की अपिन की वर्षा ज़ोरों के साथ होवे तब भी उन केशों में से एक भी केश दश्ध न हो सके, ऐसे ठोंस कर भरे हुए उस कूप में से सी २ वर्ष के बाद एक २ केशखएड निकाला जाये । इसो भान्ति निकालते २ जितने काल में वह कूप खाली हो जाए, उतने काल की एक पल्योपम संज्ञा होती है। ऐसे दस कोडाकोडी (दस

### हिन्दी भाषा टोका सहित ।

२ ५५

त्रानुभव करेगा<sup>१</sup> ।

पाठकों को स्मरण होगा कि श्री विपाक सूत्र के प्रथम ऋध्ययन में मृगापुत्र की जीवनी का उल्लेख किया गया है। सूत्रकार उसी बात का स्मरण कराते हुए लिखते हैं—

"— पत्नं संसारो जहां पढ़में —' अर्थीत् जैसा कि प्रथम अध्ययन में मृगापुत्र का संसारभ्रमण् कथन कर आये हैं, ठीक उसी तरह पृथिवीकायोत्पिचिपर्यन्त प्रस्तुत अध्ययन में भी अभग्नेमेन चोर — सेनापित के जीव का संसारभ्रमण् जान लेना चाहिये । दूसरे शब्दों में कहे तो — जैसे मृगापुत्र संसार में गमनागमन करेगा उसी प्रकार अभग्नेमें का जीव भी चतुर्गतिरूप संसार में जन्म मरण् करेगा — यह कहा जा सकता है सोनों में जो विशेष अन्तर है, उसका निर्णय सूत्रकार ने स्वयं कर दिया है । मृगापुत्र का जीव तो नरक से निकल कर प्रतिष्ठानपुर नगर में गोरूप से उत्यन्त होगा जब कि अभग्नेमें का जीव बनारस नगरी में सूकर रूप से जन्म लेगा ।

भगवान् कहते हैं कि गौतम! शूकर रूप में जन्मा हुआ अभग्रसेन का जीव शिकारियों के द्वारा मारा जाकर फिर बनारस नगरी में ही एक प्रतिष्ठित कुल में पुत्ररूप से उत्पन्न होगा। वहां जन्म लेकर वह अपने जीवन को अन्नत बनाने का प्रयत्न करेगा। युवावस्था को प्राप्त होने पर एक संवमशील मुनि के सहवास से मानवजीवन के महत्त्व को समसेगा। तथा आध्यात्मिक विचारधाराओं के बढते र अंततोगत्वा वह साधुवृत्ति को अंगीकार करेगा और उसके यथाविधि पालन से तौधर्म नामक प्रयम देवलोक में देवरूप से उत्पन्न होगा। देवोचित सुखों का उपभोग कर के वहां से अ्यव कर महाविदेह होत्र में जन्म लेगा। वहां युवावस्था को प्राप्त हो कर अनागार —वृत्ति को आंगीकार करेगा। उसके सम्यक् अनुष्ठान से कर्मुरूप इन्थन को तपरूप अग्नि से जलाकर आत्मगत कर्म— मल को मस्मसात् करता हुआ परम कल्याखरूप निर्वाण —पद को प्राप्त कर लेगा। ताल्प यह है कि सर्वप्रकार के कर्मों का अन्त करके जन्म मरण से रहित होता हुआ शाक्षत सुख को प्राप्त करेगा, आत्मा से परमात्मपद को प्रवस्त कर लेगा।

—उक्कोसे० - यहां का विन्दु - उक्कोससागरोवमिट्टइएसु - इस समस्त पद का परिचायक है। इस पद का अर्थ पदार्थ में किया जा चुका है।

"—जहा पढमे जाव पढनीप॰ —यहां पठित जाव —यावन् पद से —सरीसवेसु जवविज-हिइ तत्थ एं कालं किच्चा —से ले कर —तेउ॰ ब्राउ॰ —यहां तक के पदों का प्रहण समभना । इन पदों का शब्दार्थ पृष्ट ९३ पर दिया जा जुका है। तथा —पुढवीप० —यहां के बिन्दु से —अलेगसतसहस्सक्खुसो उवविजिहिति—इन पदों का प्रहण करना चाहिये। अर्थात् लाखों बार पृथिवीकाया में उत्पन्न होगा।

--- पढमे जाव ऋंतं -- यहां के -- जाव --- यावत् पद से -- विग्णायपरिणयमित्ते जोव्वण --

करोड़ को दस करोड़ से गुणा करने पर जो खंक हो वह) पत्योपमों का एक सागरीपम होता है। सारांश यह है कि खंकों द्वारा न बताई जाने वालो बड़ी भारी द्यायु को स्चित करने के लिये सागरीपम शब्द का आश्रयण किया जाता है।

(१) नरक में किस तरह की कल्पनातीत थातनायें मोगनी पड़ती हैं ? इस विषय का शास्त्रीय अनुभव प्राप्त करने के इच्छुकों को श्री उत्तराध्ययन सूत्र के १९ वें श्रध्ययन में वर्णित मृगापुत्र की जीवनी का साद्योपान्त अवलोकन करना चाहिये। क्योंकि मृगापुत्र ने अपने माता पिता को स्वयं भोगी गई नरक — सम्बन्धी वेदनाओं का अपने जातिस्मरण ज्ञान के द्वारा बोध कराया था। जोकि नरकसम्बन्धी सामान्य ज्ञान प्राप्त करने के लिये पर्याप्त है।

मणुष्पत्ते—से लेकर — सिजिमहिति मुज्जिहिति परिणिज्ञाहिति सञ्बदुक्खाण —यहां तक के पदीं का ग्रहण करना चाहिये । इन पदीं का अर्थ प्रथम अध्ययन के अन्त में किया जा चुका है।

— निक्को वो — निक्तेप — को दूसरे राब्दों में उपसंहार कहते हैं । लेखक जिस समय अपने प्रतिपाद्य विषय का वर्णन कर चुकता है तो अन्त में पूर्वभाग को उत्तरभाग से मिलाता है । उसी भाव को सूचित करने के लिये प्रकृत अध्ययन के अन्त में "— निक्कोवो —" यह पद दिया गव. है । इस पद से अभिव्यञ्जित अर्थात् प्रस्तुत दृतीय अध्ययन के पूर्वीपर सम्बन्ध को मिलाने वाला पाठ निग्न प्रकार से समसना चाहिये—

" पर्व खलु जम्बू! समगोणं भगवया महावीरेणं जाव संवत्ते सं दुहविवागाणं ततियस्स श्रम्भयगस्स श्रयमद्दे परागते सि बेमि"।

पाठकों को स्मरण होगा कि चम्पा नगरी के पूर्णभद्र नामक उदान में श्रमण मगवान् महावीर स्वामी के अन्तेवासी—शिष्य श्री सुधर्म स्वामी तथा इन्हों के शिष्य श्री जम्मू स्वामी विराजमान हैं! वहां श्री जम्मू स्वामी ने श्रपने पृष्य गुरुदेव श्री सुधर्मा स्वामी से यह प्रार्थना की यी कि मगवन्! विपाकश्रुत के अन्तर्गत दु:खविपाक के दितीय अध्ययन के श्रयं को तो में ने आप श्री से सुन लिया है, परन्तु श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने उसके तीसरे श्रध्ययन में किस अर्थ का वर्णन किया है? अर्थात् उस में किस विषय का प्रतिपादन किया है? यह मैंने नहीं सुना, अतः आप श्री उस का अर्थ सुनाने की भी मुक्त पर कृषा करं—यह प्रदन प्रस्तुत अध्ययन के प्रारम्भ में किया गया था। उसी प्रदन के उत्तर में आप सुधर्मी स्वामी अभग्नते का जीवनवृत्तान्त सुनाने के श्रनन्तर कहते हैं कि—

हैं जम्बू! इस प्रकार मोक्षसंप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने दुःखविषाक के वीसरे श्रम्ययन का यह पूर्वोक्त अर्थ प्रतिपादन किया है। तथा है जम्बू! जो कुछ, मैंने कहा है उस में मैंने अपनी तरफ़ से कुछ, नहीं कहा किन्तु भगवान् महावीर स्वामी की सेवा में निवास कर जो कुछ, मैंने अपनी तरफ़ से कुछ, नहीं कहा किन्तु भगवान् महावीर स्वामी की सेवा में निवास कर जो कुछ, मैंने अनसे सुना, वही तुम को सुना दिया—यह —एवं खलू जम्बू!—इत्यादि पदों का भावार्थ है।

प्रस्तुत तृतीय अध्ययम में सूत्रकार ने मानव जीवन के कल्याण के लिये अनेकानेक अनमोल शिक्षाएं दे रखी हैं। मात्र दिग्दर्शन के लिए, कुछ नीचे अंकित की जाती हैं—

(१) कुछ रसना — लोलुपी लोग श्रंडों में जीव नहीं मानते हैं। उन का कहना है कि अपडा वनस्पति का ही रूपान्तर है, परन्तु उन्हें प्रस्तृत तृश्य श्रध्ययन में वर्षित निर्णय श्रंडवाणिज के जीवनवृत्तान्त से यह समक्त लेना चाहिये कि अपडा मांस है, उस में भी हमारी तरह से अपाणी निवास करता है श्रीर जिस तरह से हम अपना जीवन सुरद्धित एवं निरापद बनाना चाहते हैं, वसे उनमें भी श्रपने जीवन को सुरद्धित एवं निरापद खने के अध्यवसाय श्रवस्थित हैं। तथा जिस तरह हमें किसी के पीड़ित करने पर दु:खानुभव एवं सुख देने पर सुखानुभव होता है

कुछ लीग यह आर्थाका करते हैं कि जब अपडे को तोड़ा जाता है तो वहां से किसी प्राया के निकलने की

<sup>(</sup>१) निक्षेप शब्द का ऋर्यसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है।

<sup>(</sup>२) श्री दशवैकालिक सूत्र के चतुर्थ अध्ययन में जहां त्रस प्राणियों का वर्णन किया है वहां अपडन को त्रस प्राणी माना है । अपडे से पैदा होने वाले पद्मी, मछली आदि प्राणी अपडन कहलाते हैं। से जो पुण हमें अप्रोगे बहुने तसा पाना, तंजहा—अपड्या पोयया.....।

### हिन्दो भाषा टीका सहित।

ve 🛭

उसी तरह उसे भी दुख देने पर दु:खानुभृति ब्रौर सुख देने पर मुखानुभृति होती है। फिर भले ही उसकी सुखानुभृति एवं दु:खानुभृति की सामग्री हमारी दु:खसामग्री एवं सुखसामग्री से भिन्न हो। परन्तु ब्रनुभव की ब्रावस्थिति दोनों में वरावर चलती है। ब्रातः ब्रायडों को नष्ट कर देना या खा जाना एवं उसके कर्यावक्य का अधे हैं—प्रािख्यों के जीवन को लूट लेना।

किसी के जीवन को लूट लेना पाप है. जो कि मानवता के लिये सब से बड़ा ग्रिभि-शाप है। पाप दुःखों का उत्पन्न करने वाला होता है, एवं श्रात्मा को जन्म मरण के परम्परा— चक्र में धकेलने का प्रवल एवं अमीध (निष्कल न जानेवाला) कारण बनता है। तभी तो अमग्नसेन के जीव को निर्णय अपहवािश्य के भव में किये गये अंडों के भक्षण एव उन के अनार्य एवं अधमपूर्ण व्यवसाय के कारण ही सात सागरोपम जैमे लंबे काल तक नरक में नारकीय असहा एवं भीषणाितभीषण दुःखों का उपमोग करना पड़ा था। अतः सुखािभलाषी एवं विचार— शील पुरुष को प्रस्तुत अध्ययन में दी गई शिद्धा से अपने को शिद्धित करते हुए अपडों का पाप — पूर्ण भक्षण एवं उन के हिंसक और अनार्य व्यवसाय से सदा दूर रहना चाहिये, अन्यथा निर्णय अपह्यािश्य के जीव की भान्ति नारकीय भीषण यातनाओं से अपने को बचाया नहीं जा सकेगा।

(२) धन जनादि के अभिमान से मस हुए अजानी जीव जिस समय पापकमों का आचरण करते हैं तो वे उस समय बड़ी खुशियां मनाते हैं और सत्पुरुषों के अनेकों बार समकाए जाने पर भी उन पाप कर्मों के दु:खद परिणाम —फल की ओर उनका तिनक मी ध्यान नहीं जाने पाता, प्रत्युत पापपूर्ण प्रवृत्तियों को ही अपने जीवन का सर्वोत्तम लक्ष्य बनाते हुए रातदिन पापा—चरणों में संलग्न रह कर वे अपने इस देवदुर्जभ मानवभव को नष्ट कर देने पर तुले रहते हैं, परन्तु जब उन्हें उन हिंसा—पूर्ण दुष्पवृत्तियों से उत्पन्न पापकर्मा का कटुक्त 'भुगतना पड़ता है, तब वे अवाग एवं अश्वरण होकर रोते हैं, चिल्लाते हैं और अत्यधिक दुर्दशा को प्राप्त करने के साथ २ अन्त में नरकों में नरना प्रकार के भीषण द:खों का उपनीग करते हैं।

पुरिमताल नगर के प्रत्येक चल्तर पर बन्दी बने हुए अभग्नपेन चोरसेनापित के साथ जो बजाय तरल पदार्थ निकलता है। ऐसी स्थिति में यह कैसे कहा जा सकता है कि अपडे में जीव है इस आशंका का उत्तर निम्नोक हैं —

श्रपड़े से निस्त पदार्थ तरल है इस लिये उस में जीव नहीं है, यह कोई सिद्धान्त नहीं है, क्योंक अग्र जैसी ही स्थित मनुष्य के गर्भ की भी होती है। ताल्पर्य यह है कि बिद एक दो या तीन मास के गर्भ का पतन किया जाए तो गर्भाशय से मात्र एक का ही साव होता है, तथापि ऐसे एकस्वरूप गर्भ का पात करना जहां आध्यात्मिक दृष्टि से पत्रवेन्द्रियवथ है महापाप है, वहां कानून (राजनियम) की दृष्टि से वह निविद्ध एवं द्राइनीय है। गर्भपात का निवेध इसी लिये किया जाता है कि कुछ काल के अनन्तर उस गर्भ में से किसी प्राणी का विकसित एवं परिवृद्ध रूप उपलब्ध होना था। ठीक इसी प्रकार अग्रेड से भी समयान्तर में किसी गतिशील एवं सांगोपांग प्राणी का प्रादुर्भीय अनियार्थ होता है। तब यह कहना कि अग्रेड में जीव नहीं होता, यह एक भयंकर भूल है।

वैज्ञानिक लोग बदलाते हैं कि यदि सूक्ष्म पदार्थों का निरीक्षण करने वाले यन्त्रों द्वारा अपरें के भीतर के तत्त्व का निरीद्धण किया जाएं तो उस में जीव की सत्ता का अनुभव होता है।

श्री विपाक सूत्र-

२७८]

[तीसरा ऋष्याय

ग्रमानुषिक व्यवहार किया गया है, तथा उसे जो ह्रद्यविदारक दएड दिया गया है, वह सब उसके अपने ही निर्ण्य अगडवाणिज के भव में किये गये मांसाहार एवं अनार व्यवसाय से उत्यन्त कमीं के कारण तथा इस भव में ग्रामों का जलाना, नगरों को दग्ध करना, पिथकों को लूट कर उनके प्राणों का अन्त कर डालना तथा उन्हें दाने २ का मोहताज बना देना इत्यादि भयानक दानवीय पाप कमीं का ही कटु परिणाम है । इस लिये प्रत्येक मुखाभिलाषी, पुरुष को मांसाहार और उसके हिंसापूर्ण व्यवसाय से विरत रहने के साथ २ ग्रामधातदि दुष्कमीं से अपने आप को सदा बचाना चाहिये और जहां तक बन सके दुःखितों के दुःख को दूर करना, निराश्रितों को आश्रय देना आदि सत्कार्यों में अधिकाधिक भाग लेना चाहिये। तभी मानव जीवन की सफलता है एवं इतकृत्यता है।

॥ तृतीय ऋभ्याय समाप्त ॥



# श्रथ चतुर्थ श्रध्याय

ब्रह्म अर्थात् आगम-धर्मशास्त्र अथवा परमातमा में आचरण करना 'ब्रह्मचर्य कहलाता है। ताल्पर्य यह है कि परमात्मध्यान में तल्लीन होना तथा धर्मशास्त्र का सम्यक् स्वाध्याय करना, अर्थात् उसमें प्रतिपादित शिक्षाओं को जीवन में उतारना ब्रह्मचर्य कहा जाता है। ब्रह्मचर्य का यह व्युत्पत्ति— लभ्य गौगिक अर्थ है जोकि आजकल एक विशिष्ट अर्थ में रूड़ हो चुका है। आजकल ब्रह्मचर्य का रूड़ अर्थ-मेथुन का निरोध है, अर्थात् स्त्री का पुरुष के सहवास से पृथक् रहना और पुरुष का स्त्री के संपर्क से पृथक् रहना ब्रह्मचर्य कहलाता है। प्रकृत में हमें इसी रूड़ अर्थ का ही प्रहण् करना इस है।

ब्रह्मचर्य — मैथुन निवृत्ति से कितना लाभ सम्भव हो सकता है !, यह जीवन को उन्नित के शिखर तक पहुँचाने के लिये कितना सहायक वन सकता है !, तथा ख़ारमा के साथ लगी हुई विकट कर्मार्गलाओं को तोड़ने में यह कितना सिद्धहस्त रहता है !, तथा इसके प्रभाव से यह ब्रात्मा अपनी बान—ज्योति के दिन्थ प्रकाश में कितना विकास कर सकता है ! इल्यादि वातों का यदि ब्रात्य दृष्टि की श्र्मेका व्यतिरेक दृष्टि से विचार किया जाए तो अधिक संगत होगा। ताल्पर्य यह है कि ब्रह्मचर्य के यथाविधि पालन करने से साधक व्यक्ति में जिन सद्गुणों का संचार होता है उन पर दृष्टि डालने की अधिका यदि ब्रह्मचर्य के विनाश से उत्पन्न होने वाले तुष्परिणाम का दिग्दर्शन करा दिया जाये तो यह अधिक संभव है कि साधक ब्रह्मचर्य — सदाचार के विनाश — जन्य कट्ट परिणाम से भयभीत होकर दुराचार से विरत हो जाये और सदाचार के सीरभ से अपने को ब्राधिकाधिक सुरभित कर डाले।

इसी दृष्टि को सन्मुख रखकर प्रस्तुत चतुर्थ अध्ययन में ब्रह्मचर्य के विनाश अर्थात् सैयुन → प्रवृत्ति की लालसा में आसक्त व्यक्ति के उदाहरण से ब्रह्मचर्य भविनाश के भयंकर दुष्परिणाम का दिग्दर्शन करा कर उससे पराङ्मुख होने की साधक व्यक्ति को सूचना देकर मानव जीवन के यास्त्रविक कर्तव्य की ओर ध्यान दिलाया गया है। उस अध्ययन का आदिम सूत्र इस प्रकार है —

(२) निम्निलिखित गाथात्रों में त्रब्रह्मचर्यं — दुराचार की निकृष्टता का दिग्दर्शन कराया गया है — स्रवंभचिरित्रं घोरं पमायं दुरिहिट्टिस्रं । नायरित मुणी लोग भेत्राययणविज्ञिणों ॥ १६ ॥ छाया — स्रब्रह्मचर्यं घोरं प्रमादं दुरिबिष्टितम् । नाचरित मुनयो लोके भेदायतन--वर्जिन: ॥ मूलमेयमहमस्स महादोस-समुस्सयं । तम्हा मेहुणसंस्थां निम्मंथा बज्जयन्ति णं ॥१७॥ छाया — मूलमेतद् अधर्मस्य महादोपसमुच्छूयं । तस्माद् मेथुनसंसर्ग निर्धन्थाः वर्जयन्ति ॥

(दशवैकालिक सूत्र अ. ६)
अपित् यह अब्रह्मचर्य अनंत संसार का वर्धक है, प्रमाद का मूल कारण है और यह नरक
अपित् यह अब्रह्मचर्य अनंत संसार का वर्धक है, प्रमाद का मूल कारणों के त्यागी मुनिराज
इसका कभी सेवन नहीं करते हैं ॥ १६ ॥ यह अब्रह्मचर्य सब अवर्मी का मूल है और महान् से
महान् दोयों का समूह रूप है । इसीलिये नियंय—साधु इस मैथुन के संसर्ग का सर्वया परित्याग
करते हैं ॥ १७ ॥

<sup>(</sup>१) ब्रह्माण् चरणम् -- स्राचरणमिति ब्रह्मचर्यम् ।

[चतुर्थ श्रम्याय

मूल च उत्थस्स उक्खेने। एवं खलु जम्बृ! तेणं कालेणं तेणं ममएणं साहंजणी णामं णगरी होत्था, रिद्धत्थिमिय०। तीसे णं साहंजणीए णयरीए वहिया उत्तरपुरात्थमे दिसीभाए देवरमणे णामं उज्जाले होत्था । तत्थ णं अमोहस्स जक्खस्स जक्खायतणे होत्था पुराखे०। तत्थ णं साहंजणीए णयरीए महचंदे णामं राया होत्था, महता०। तस्स णं महचंदस्स रणणो सुसेणे णामं अभ्वचे होत्था । सामभेयद्गड० निग्गहकुसले, तत्थ णं साहंजणीए णयरीए सुदिसणा णामं गिल्या होत्था। वएण् ओ। तत्थ णं साहंजणीए णयरीए सुमद्दे णामं सत्थवाह होत्या, अड्ढे०। तस्स णं सुमद्दस्त सत्थवाहस्स भद्दा णामं मारिया होत्था अहीण्०। तस्स णं सुमद्दस्त सत्थवाहस्स पुत्ते भद्दाए भारियाए अचए सगड़े नामं दारए हात्था अहीण्०।

पदार्थ-च उत्थस्त - चतुर्थ अःययन का । उक्लेबो - उत्तेप-प्रस्तावना पूर्ववत् जान लेना चाहिये। एवं खलु – इस प्रकार निश्चय ही। जंबू ! – हे जम्बू !। तेणं काले एं - उस काल में। तेएं समप्रा-उस समय में ! साहंजर्गो - साहंजनी । सामं-नाम की । सगरी - नगरी ! होत्या - यी, जो कि । रिद्वत्यिमियः - शहद - भवनादि के ऋधिक्य से युक्त, स्तिभित - स्वचक और परचक के भय से रहित. समृद्ध -- धन तथा धान्यादि से परिवृर्ण थी। तीसे एं -- उस ! साइंजरणीय -- साइंजनी । एयरीय --नगरी के । बहिया - बाहिर । उत्तरपुरित्यमें - उत्तर तथा पूर्व । दिसीभाए - दिशा के मध्य भाग में अर्थात् ईशान कीया में । देवरमणे --देवरमण । लामं --नाम का । उज्जाले --- उद्यान । होत्या -- था । तत्य गुं-- उस उद्यान में । श्रमोहस्स - श्रमोघ नाम के । जक्खस्स -- यत्त का । जक्खायतणे -- यद्यायतन-स्थान । होत्था--था । पुरागो०--जो कि पुरातन था । तत्थ जं - उस । साहं जगीप--साहं जनी । सायरीय — नगरी में । महत्त्वंदे – महाचन्द्र । सामं — नामक ा राया – राजा । होतथा - या । महता० — जो कि हिमालय आदि पर्वतों के समान दूसरे राजाओं की अपेका महान् था । तस्स जं-उस । महचदस्स-महाचन्द्र ! रएगो - राजा का । साम - सामनीति ! भेय - भेदनीति । दंड० - दंड नीति का प्रयोग करने बाला और न्याय अथवा नीतियों की विधियों को जानने वाला, तथा ! निस्मह -- निश्वह करने मं । कुसले - प्रवीस । सुसेसे - सुषेस । सामं - नाम का । श्रमसं - श्रमात्य - मंत्री । होत्था - धा । तत्थ गुं-उस । साइंजिलीय - साइजनी । लुपरीय - नगरी में । सुद्धिक्षण - सुदर्शना । जामं - नाम की । गणिका -गणिका -वेदया । होत्था -थी । वएए स्रो -वर्णक -यर्णनप्रकरण पूर्ववत् जान लेना

<sup>(</sup>१) छाया — चतुर्थस्योत्क्षेपः । एवं खलु जम्बू ! तिसम् काले तिसम् समये साहंजनी (साम्भाजनी) नाम नगरी अभवत् , ऋद्धितिमत् । तस्याः साहंजन्या नगर्याः विहरू स्पौरस्ये दिन्भागे देव-रमणं नामोद्यानमभवत् । तत्रामोधस्य यद्धस्य यद्धायतनमभूत् , पुराणम् । तत्र साहंजन्यां नगर्या महाचन्द्रो नाम राजाऽभूत् महता । तस्य महाचन्द्रस्य राजः सुषेणो नामामात्योऽभूत् सामभेददण्ड । निम्न सहंजन्यां नगर्यां सुदर्शना नाम गिर्णकाऽमवत् । वर्णकः । तत्र साहंजन्यां नगर्यां सुभद्रो नाम सार्यवाहोऽभूदाह्यः । तस्य सुभद्रस्य सार्यवाहस्य भद्रा नाम भार्याऽभूद्रहीन । तस्य सुभद्रस्य सार्यवाहस्य पुत्रः भद्राया भार्याया आत्रात्म आत्रात्म दारकोऽभूद्रहीन ।

चाहिये । तत्थ एं —उस । साहंजरीय —साहंजनी । एयरीय —नगरी में । सुमहे —सुमद्र । एमं —नाम का । सत्यवाहे —सार्थनाह । हांस्था —था, जो कि । ऋड्ढे ० — धनी एवं बड़ा प्रतिष्ठित था । तस्त एं — उस । सुमहस्स —सुमद्र । सत्यवाहस्स – सार्थनाह की । भहा — भद्रा । नामं —नाम की । भारिया — मार्था । होतथा —थी, जो कि । ऋहीए ० — अन्यून एवं निर्दोष पञ्चेन्द्रिय शरीर वाली थी । तस्स एं —उस । सुमहस्स —सुभद्र । सत्थवाहस्स —सार्थनाह का । पुत्ते — पुत्र और । भहाय — भद्रा । भारियाय — भार्या का । ऋत्यय — आत्म । सगडे —शकट । नामं —नाम का । दारय — बालक । होतथा —था, जो कि । ऋहीए ० — अन्यून एवं निर्दोष एचेन्द्रिय शरीर से युक्त था ।

मूलार्थ — जम्बू स्वामी के "— हे भदन्त ! यदि तीसरे अध्ययन का इस प्रकार से अधे प्रतिपादन किया है तो भगवन ! चतुर्थ अध्ययन का क्या अर्थ वर्णन किया है . —" इस प्रश्न के उत्तर में श्रो सुधर्मा स्वामी फरमाने लगे कि हे जम्बू ! उस कल और उस समय में साहजनी नाम की एक ऋड, स्तिमित एवं समृद्ध नगरी थी। उसके बादिर ईशान कीए में देवरमए नाम का एक उद्यान था, उस उद्यान में अमोघ नामक यत्त का एक पुरातन यत्तायतन — स्थान था। उस नगरी में महाचन्द्र नाम का राजा राज्य किया करता था जोकि हिमालय आदि पर्वतों के समान अन्य राजाओं की अपेत्ता महान् तथा प्रतापी था। उस महाचन्द्र नरेश का सुषेण नाम का एक मंत्री था जोकि सामनीति, भेदनीति और दण्डनीति के प्रयोग को धौर उसकी अथवा न्याय की विधियों को जानने वाला तथा निग्रह में बड़ा निपुण्था।

उस नगरों में सुद्रशंना नाम की एक सुप्रसिद्ध गिएका—वेश्या रहती थो। उस के वैभव का वर्णन द्वितीय श्रम्थयन में वर्णित कामध्वजा नामक वेश्या के समान जान लेना चाहिये, तथा उस नगर में सुभद्र नाम का एक सार्थवाह रहता था, उस सुभद्र सार्थवाह श्राधीत सार्थ—व्यापारी मुसाकिरों के समूह का मुख्या, की भद्रा नाम की एक अन्यून एवं निर्दोष पंचेन्द्रिय शरीर वाली भार्था थो, तथा सुभद्र सार्थवाह का पुत्र खौर भद्रा भार्या का खात्मज शकट नाम का एक वालक था, जोकि अन्यून एवं निर्दोष पंचेन्द्रिय शरीर से युक्त था।

टीका --शास्त्रों के परिशीलन से यह स्पष्ट हो जाता है कि स्त्रनगारपुंगव श्री जम्बू स्वामी स्त्राचार्यप्रवर श्री सुपनी स्वामी के चरणों की पर्युपासना करते हुए साधुजनोचित त्यागी स्त्रीर तपस्वी जीवन ब्यतीत करते हुए, नित्यकर्म के स्त्रनन्तर उन से भगवत् --प्रणीत निर्मन्य प्रवचन का मी प्रायः निरन्तर श्रवण करते रहते थे ।

पाठकों को स्मरण होगा कि श्री सुप्ता स्वामी जम्बू स्वामी को पहले प्रकरणों में उनके प्रश्नों का उत्तर दे चुके हैं। दूसरे शब्दों में—श्री जम्बू स्वामी ने विपाकश्रुत के तीसरे श्रध्ययन के श्रवण की इच्छा प्रकट की थी। तब श्री सुधर्मी स्वामी ने उन्हें तीसरे श्रध्ययन में चोर-सेनापित श्रमण्नसेन का जीवनकृतान्त सुनाया था, जिसे श्री जम्बू स्वामी ने ध्यानपूर्वक सुना श्रीर चिन्तन द्वारा उसके परमार्थ को अवगत किया था, श्रव उनके हृदय में चतुर्थ श्रध्यवन के श्रवण की उत्कंटा हुई। वे सौचने लगे कि श्रमण मगवान् महावीर स्वामी ने चतुर्थ श्रध्ययन में क्या प्रति—पादन किया होगा १ क्या उस में भी चौर्यकर्म के दुष्यरिणाम की वर्णन होगा था श्रम्य किसी विषय का १ हत्यादि हृदयगत अहापोह करते हुए श्रम्त में उन्हों ने श्री सुधर्मी स्वामी के चरणों में अतुर्थ श्रव्ययन के श्रवण की प्रार्थना की ।

चित्रर्थ ऋष्याय

पाठकों को स्मरण रहे कि श्री जम्बू स्वामी ने अपनी भाषा में जो कुछ श्री सुघर्ण स्वामी से प्रार्थनारूप में निवेदन किया था, उसी को स्त्रकार ने " उक्लेबो — उन्होंपः " शब्द से स्चित किया है। उन्होंप को दूसरे शब्दों में प्रस्तावना कहा गया है। सम्पूर्ण प्रस्तावनासम्बन्धी पाठ इस प्रकार से हैं—

जित णं भंते! समिष्णं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं दुहविवागाणं तच्चस्स अज्भयणस्स अयमहे पर्णलते, चडत्थस्स णं भंते! अज्भयणस्स के ऋहे पर्णलते! — अर्थात् श्री जम्बू स्वामी ने श्री सुधर्मा स्वामी से विनयपूर्वक निवेदन किया कि भदन्त! यदि अमण भगवान् महावीर स्वामी ने दु:खविपाक के तृतीय अध्ययन का वह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है तो भगवन् ! उन्हों ने दु:खविपाक के चतुर्थ अध्ययन का क्या अर्थ वर्णन किया है !

जम्बू स्वामी के उक्त प्रश्न का उनके पूज्य गुक्देव श्री सुधर्मा स्वामी ने जो उत्तर देना आरम्भ किया उसे ही सूत्रकार ने " पर्व खलु जम्बू! तेणं कालेणं तेणं समपणं ....." इत्यादि पदों में विश्वत किया है, जिन का अर्थ नीचे दिया जाता है —

श्री सुधर्मा स्वामी ने कहा कि है जम्बू! इस स्रवसिष्णी काल का चौथा स्रारा व्यतीत हो रहा था, उस समय साहंजनी नाम की एक सुप्रसिद्ध वैभवपूर्ण नगरी थी । उस के बाहिर ईशान कोण में देवरमण नाम का एक परम सुन्दर उद्यान था । उस उद्यान में अमोघ नामक यहा का एक पुरातन यहातन—स्थान था, जो कि पुराने जमाने के सुयोग्य स्त्रनुभवी तथा निपुण शिल्पियों—कारीगरों के यशःपुंज को दिगंतव्यापो करने में सिद्धहस्त था । दूसरे शब्दों में कहें तो—स्मोघ यहा का स्थान बहुत प्राचीन तथा नितान्त सुन्दर बना हुआ था—यह कहा जा सकता है।

साहंजनी नगरी में महाराज महाचन्द्र का शासन चल रहा था। महाराज महाचन्द्र हृदय के बड़े पवित्र और प्रजा के हितकारी थे। उन का अधिक समय प्रजा के हित — चिन्तन में ही व्यतीत होता था। प्रजाहित के लिये अपने शारीरिक सुखों को ने गौण समभते थे। शास्त्रकारों ने उन्हें हिमा-चल और मेद पर्वत आदि पर्वतों से उपमित किया है, अर्थात् जिस प्रकार हिमालय आदि पर्वत निष्प्रकप तथा महान् होते हैं, ठीक उसी प्रकार महाराज महाचन्द्र भी धेर्यशील और महा प्रतापी थे, तथा जिस प्रकार पूर्णिमा का चन्द्र पोडश कलाओं से सम्पूर्ण और दशकों के लिये आनन्द उपजाने वाला होता है, उसी प्रकार महाचन्द्र भी नृपतिजनोचित समस्त गुणों से पूर्ण और प्रजा के मन को अपनिद्यत करने वाले थे।

महाचन्द्र के एक सुयोग्य अनुभवी मंत्री था जो कि सुषेण के नाम से विख्यात था। वह साम, मेद, द्राड और दाननीति के विषय में पूरा २ निष्णात था, और इन के प्रयोग से वह विपक्षियों का निष्रह करने में भी पूरी २ निषुणता प्राप्त किये हुए था। इसी लिये वह राज्य का संचालन बड़ी योग्यता से कर रहा था और महाराज महाचन्द्र का विशेष कृपापात्र बना हुआ था।

पियवचनों के द्वारा विपक्षी को वश में करना साम कहा जाता है। स्वामी और सेवक के हृदय में विभन्नता उत्पन्न करने का नाम भेड़ है। किसी अपराध के प्रतिकार में अपराधों को पहुंचाई गई पीड़ा या हानि दशा कहलाता है। अभिमत पदार्थ के दान को दान या उपप्रदान कहते हैं। निश्रह शब्द - दिख्डत करना या स्वाधीन करना — इस अर्थ का परिचायक है, यह जुल, कपट एवं दमन से साध्य होता है।

साम. भेद आदि पदी के मेदोपमेदों का वर्णन आवार्य श्री अभयदेव सूरि ने श्री

स्थानाङ्ग सूत्र के तीसरे स्थान ऋौर तीसरे उद्देशक में बड़ी सुन्दरता से किया है। पाठकी की जान-कारी के लिये वह स्थल नीचे दिया जाता है—

- (१) 'स्ताम-पांच प्रकार का होता है, जैसे कि १-परस्पर के उपकारों का प्रदर्शन करना, २-दूसरे के गुणों का उत्कींतन करना, (३) दूसरे से अपना पारस्परिक एम्बन्ध वतलाना, (४) आयित (भविष्यत् -कालीन) आशा दिलाना अर्थात् अमुक कार्य करने पर इन को अमुक लाम होगा, इस प्रकार से मविष्य के लिये आशा बंधाना, ५-मधुर वाणी से-मैं तुम्हारा ही है इस प्रकार अपने को दूसरे के लिये अर्पण करना।
- (२) भेट्-तीन प्रकार का होता है, जैसे कि १-स्नेह अथवा राग को हटा देना अर्थात् किसी का किसी पर जो स्नेह अथवा राग है उसे न रहने देना। २-स्पर्दा-ईपी उत्पन्न कर देना। ३-में ही तुम्हें बचा सकता हूं-इस प्रकार के बचनों द्वारा भेद डाल देना
- (३) द्राड तीन प्रकार का होता है जैसे कि १--वध प्राणान्त करना । २ --पंरिकृतेशं --पीड़ा पहुंचाना । ३ -- जुरमाना के रूप में धनापद्रण करना ।
- (४) दान पांच प्रकार का होता है, जैसे कि १ दूसरे के कुछ देने पर बदले में कुछ देना। २ प्रहणां किये हुए का अनुमोदन प्रशंसा करना। ३ अपनी ओर से स्वतन्त्ररूपेण किसी अपूर्व वस्तु को देना। ४ दूसरे के धन की स्वयं प्रहणां कर अञ्छे २ कामों लगा देना। ५ सुण को छोड़ देना।

इसके अतिरिक्त उक्त नगरी में सुदर्शना नाम की एक गणिका - वेश्या भी रहती थी जो कि अपनी गायन और उत्य कला में बड़ी प्रवीण तथा धनसम्पन्न कामिजनों को अपने जाल में फंसाने के लिये बड़ी कुशल थी। उस की रूपजाला में बड़े २ धनी, मानी युवक शलभ — पतंग की भान्त अपने जीवनसर्वस्व को अर्पण करने के लिये एक दूसरे से अग्रोग रहते थे।

तथा साहंजनी नगरी में सुभद्र नाम के एक सार्थवाह भी रहते थे, वे बड़े धनाट्य थे । लक्ष्मीदेवी की उन पर अप्रतीम कृपा थी । इसी लिये वे नगर में तथा राजदरवार में अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त किये हुए थे । उन की सहधर्मिणी का नाम भद्रा था। जोकि रूपलावर्ण में अद्वितीय होने के अतिरिक्त पत्तिपरायणा भी थी। जहां थे दोनों सांसारिक बेंगव से परिपूर्ण थे वहां इनके

(१) सामलक्षणिविम् —परस्परोपकाराणां दर्शनं १ गुणकीर्तनम् २ । सम्बन्धस्य समाख्यानं ३ म्रायत्याः संप्रकारानम् ४ ॥१॥ वाचा पेरालया साधु तवाहमिति चार्पणम् १। इति सामप्रयोगन्नैः साम पंचिवधं स्मृतम् ॥ २ ॥ अस्मिन्तेवं कृते इद्मावयोभं विष्यतीत्याशाजननमायितसम्प्रकारान-मिति । भेदजल्णिमदम् —स्नेह्पागयनयनं १ संहर्षात्यादनं तथा २ । सन्तर्जनं ३ च भेदन्नैः भेदस्तु विविधः स्मृतः ॥ ३ ॥ संहर्षः स्पर्धां, सन्तर्जनं च अस्यास्मिन्मित्रविष्रहस्य परित्राणं मस्तो भविष्यतोत्यादिकक्षपमिति । भेदलल्णिमदम् —वधश्चेव १ परिक्लेशो २, धनस्य हरणं तथा ३ । इति दण्डविधानन्नदेण्डोऽपि त्रिविधः स्मृतः ॥ ४ ॥ प्रदानलक्षण — मिदम् —१ यः सम्प्राप्तो धनोत्सर्गः उत्तमाधममध्यमाः। प्रतिदानं तथा तस्य २ गृहीतस्या — गुमोदनम् ॥ १ ॥ द्रव्यदानमपूर्वं च ३ स्वयंत्राहप्रवर्तनम् ४ । देयस्य प्रतिमोक्षध ५ दानं पंचिवधं स्मृतम् ॥ २ ॥ धनोत्सर्गां—धनसम्यत्, स्वयंत्राहप्रवर्तनं-परस्वेषु, देयप्रतिमोक्षः ऋण्मोक्ष इति । (स्थानांगवित्तः) ।

श्री विपाक सूत्र ---

#### २८४⊺

विशिष्ट सौसारिक सुरक्ष देते वाला एक पुत्र भी था। जो कि शकद कुमार के नाम से प्रसिद्ध था। शकट कुमार जहां देखने में बड़ा सुन्दर या वहां वह गुरा - सहयन भी था । उसकी बील चाल :बड़ी मोहक थी।

- रिद्धत्यिमिय० यहां के विन्दु से जो पाठ विविद्यति है उस की सूचना पृष्ठ १३८ पर शी जा चुकी है। तथा - पुरागो - यहां के बिन्दु से औपपातिक सूत्रगत - सदिए वित्तिए कित्तिए - इत्यादि पदी का प्रहर्गा करना सूत्रकार को स्रिमित है। इन पदी का अर्थ वहीं स्त्रीपपातिक सूत्र में देख लेना चाहिये । तथा—महता०—यहां के विन्दु से विविद्यात पाठ की सूचना भी पृष्ठ १३८ पर दी जा चुकी है।
- <u>— सामभेयदंड० यहां के बिन्दु से --"उवण्पथाणनीतिसुष्पउत्ता -- एय -- विहिन्तू हेही-</u> वृहमग्गणगचेसणश्रत्यसत्थमदविसारप उप्पत्तियाप वेण्ड्याप कम्मियाप पारिगामित्राप चडिव-हाँप चुक्किए अववेष -- इत्थादि अीपपातिक स्त्रगत पदी का प्रहरा करना चाहिये । इन पदी की व्याख्या त्रीपपातिक सूत्र में देखी जा सकती है। प्रस्तुत प्रकरण में जो सुत्रकार ने - सामभेयदंड-उवणयाणनी तिसुष्प उत्तणयविहिन्तू - यह सांकोतिक पद दिया है। इसकी व्याख्या निम्नोक है-

साम, भेद, दएड और उपप्रदान (दान) नामक नीतियों का भली प्रकार से प्रयोग करने वाला तया न्याय अथवा नीतियों की विधियों का ज्ञान रखने वाला सामभेटटराडोपप्रदाननीतिसप्र-युक्तनयविधिष्ठ कहलाता है।

- बरायात्रा पद का अर्थ है वर्शक अर्थात् वर्शनप्रकरस् । सूत्रकार ने वर्शक पद से गिशका के वर्णन करने वाले प्रकरण का स्मरण कराया है। गिशका के वर्णनप्रधान प्रकरण का उल्लेख प्रस्तुत सूत्र के दूसरे अध्ययन के पृष्ठ १०४ पर किया जा चुका है।
- प्राइटे॰ यहां के बिन्दू से जो पाठ विविद्यात है उस का उस्लेख पृष्ठ १२० पर किया जा चुका है। तथा - प्रहीरा - यहां के बिन्द से विविद्यत पाठ का वर्णन पृष्ठ १०५ की छिन्या में किया जा चका है तथा दूसरे - म्नाहीए० - के बिन्दु से म्नाभिमत पाठ का वर्णन पृष्ठ १२० पर किया गया है ।
- प्रस्तुत सूत्र में प्रस्तुत ऋथ्ययन के मुख्य २ पात्रों का मात्र नाम निर्देश किया गया है। इन का विशेष वर्णन त्रामे किया जायेगा । त्राव सूत्रकार निम्न लिखित सूत्र में मगशन् महावीर स्वामी के पधारने और भिद्धार्थ गये हुये गौतम स्वामी के दश्यावलोकन के विषय का वर्णन करते हैं --
- मूज ' तेणं कालेगं तेणं समएणं समयो भगवं महावीरे समीसढे, परिसा राया य निग्भते, धम्मो कहियो, परिसा पर्डिगया शया वि शिग्गन्त्रो । तेशं कालेशं २ समग्रस्त० जेट्ठे श्रतिवासी जाव रायमग्गे श्रोगाढे । तत्थ एां इत्थी, श्रासे, पुरिसे० तेसि च एा पुरिसारां मुक्सगतं पासति एमं सङ्ख्यियं पुरिसं अवश्रोड्गबंधणं उक्खित्ररूणुनासं, जाव उग्योसण

<sup>(</sup>१) छाया - तस्मिन् काले तस्मिन् समये अमली भगवान् महावीर: समवस्तः । परिषद राजा च निर्गत: । धर्म कथितः। परिषद् प्रतिगता, राजापि निर्गत: । तस्मिन् काले २ श्रमणस्य० ज्येष्ठोऽन्तेवासी यावद् राजमार्गेऽवगाढः । तत्र हस्तिनोऽश्वान् पुरुषान्०, तेषां च पुरुषाणां मध्यगतं पश्यति एकं सम्त्रीकं पुरुषं, अवकोटकबंधनम्, उत्कृत्तकर्णनासं, यावद् उद्घोषणं, चिंता तथैव यावद् मगनान् व्याकरोति ।

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[િરેટપ

## विता तहेव जाव भगवं वागरेति ।

पदार्थ - तेणं कालेणं - उस काल में । तेणं समर्गणं - उस समयं में। समग्रे - श्रमण् । भगवं - भगवान् । महावीरे - महावीर स्वामी । समोसादे - प्यारे । परिस्ता य - परिषद् - जनता तथा । राया - राजा , नगर से । निगते - निकले । धम्मो - धमं का । किह्मो - प्रक्षण् किया । परिस्ता - परिषद् । पित्रगया - चली गई । राया - राजा । वि - भी । श्रिमात्रो - चला गया । तेणं कालेणं २ - उस काल तथा उस समय में । समग्रस्त - श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी के । जेहे - ज्येष्ठ - श्रमा । श्रतेवासी - श्रिष्य । जाव - यावत् । रायमग्गे - राजमार्ग में । श्रोगाढे - गये । तत्थ णं - वहां पर । हत्थी - हस्तियों को । श्रासे - श्रवों को, तथा । पुरिसे - पुरुषों के विद्यते हैं । तेसि च - श्रीर उन । पुरिसाणं - पुष्यों के । मज्यानं - मध्य में । सहिश्यं - स्त्री से सहित । अवश्रोडगावंधणं - श्रवकोटकवंधन श्रयीत् जिस यंधन में गल श्रीर दोनों हाथों को मोड़ कर पुष्ठभाग पर एज्जु के साथ बांधा जाए उस वंधन से युक्त । उक्खिस्तकरण्यासं - जिस के कान श्रीर नासिका कटे हुए हैं । जाव - यावत् । उग्योसणं - उद्योषणा से पुक्त । प्रां - एक पुरिसं - पुक्ष को । पासति - देसते हैं, देलकर । चिंता - चिन्तन करने लगे । तहेव - तथेव । जाव - यावत् । सगवं - भगवा महावीर स्वामी । वागरित - प्रतिपादन करने लगे ।

पूलायं — उस काल तथा उस समय साहजनी नगरी के बाहिर देवरमण उद्यान में अमण भगवान महावीर स्वामो पधारे । नगर से भगवान के दर्शनार्थ जनता और राजा निकले । भगवान ने उन्हें धमदेशना दी । तदनन्तर धर्म का अवण कर जनता और राजा सब चले गये। तब अमण भगवान महावीर स्वामो के ज्येष्ठ शिष्य आ गौतम स्वामो यावत राजमागे में कार्ये ।

वहां उन्हों ने हाथियों, श्रश्नों श्रीर पुरुषों को देखा, उन पुरुषों के मध्य में श्रवकोटकवन्धन से युक्त, कान श्रीर नासिका कटे हुए उद्घोषणायुक्त तथा सस्त्रीक स्त्रीसहित एक पुरुष को देखा, देख कर गौतम स्वामी ने पूर्ववत् विचार किया श्रीर भगवान् से श्राकर निवेदन किया तथा भगवान उत्तर में इम प्रकार कहने लगे —

टीका — साइंजनी नगरी का बाताबरण बड़ा सुन्दर और शान्त या । वहां की प्रजा अपने भूपित के न्यायवुक्त शासन से सर्वथा प्रसन्न थी । राजा भी प्रजा को अपने पुत्र के समान समझता था । जिस प्रकार शरीर के किसी अग्रंग में व्यथा होने से सारा शरीर व्याकुल हो उठता है ठीक उसी प्रकार महाचन्द्र भी प्रजा की व्यथा से विकल हो उठते और उसे शान्त करने का समझक प्रयत्न किया करते थे । वे सदा प्रसन्न रहते और यथासमय धर्म का आराधन करने में समय व्यतीत किया करते थे । आज उन की प्रसन्तता में आशातीत इद्धि हुई, क्यों कि उद्यानपाल — माली ने आकर इन्हें देवरमण उद्यान में अमण भगवान महावीर स्वामी के प्रधारने का शुभ संदेश दिया।

माली ने कहा — पृथिबीनाथ ! आज मैं ऋषि को जो समाचार सुनाने आया हूं, वह आप को वड़ा ही प्रिय लगेगा ! इमारे देवरमण उद्यान में झान पितवपावन अमण भगवान महावीर स्वामी ऋषने शिष्यपरिवार के साथ पथारे हूँ ! वस यही मंगल समाचार आप को सुनाने के लिये मैं ऋषि की सेवा में उपस्थित हुआ हूं, ताकि ऋन्य जनता की तरह ऋषि भी उनके पुण्यदर्शन का सौंभाग्य प्राप्त करते हुए ऋषने ऋष्मा को कृतकृत्य बनाने का सुख्रवसर उपलब्ध कर सकें। 7/5]

उद्यानपाल के इन कर्णापिय मधुर शब्दों को सुन कर महाराज महाचन्द्र बड़े प्रसन्न हुए । तथा इस मंगल समाचार को सुनाने के उपलद्य में उन्हों ने उद्यानपाल को भी उचित पारितो-विक देकर प्रसन्न किया, तथा स्वयं बीर प्रभु के दर्शनार्य उन की सेवा में उपस्थित होने के लिये बड़े उत्साह से तैयारी करने लगे ।

इधर असण भगवात् महावीर स्वामी के देवरमण उद्यान में प्रधाने का समाचार सारे शहर में विश्वत्मकाश की भान्ति एक दम फैल गया । नगर की जनता उन के दर्शनार्थ वेगवती नहीं के प्रवाह की तरह उद्यान की और चल पड़ों, तथा महाराज महावन्द्र भी बड़ी सजबन के साथ भगवान् के दर्शनार्थ उद्यान की और चल पड़े और उद्यान में पहुंच कर वीर प्रभु के जी भर कर निनिमेष दृष्टि से दर्शन करते हुए उनकी पर्याग्रसना का लाभ लेने लगे, तथा प्रभु-दशनों की प्यासी जनता ने भी प्रभु के यथाहिच दर्शन कर श्रापनी चिरंतन रिपाश को शान्त करने का पूरा २ सौभाग्य प्राप्त किया।

आज देवरमण उद्यान की शोभा भी कहे नहीं बमती ! वीर प्रभु की कैवल्य विभृति से अनुप्राणित हुए उस में आज एक नये ही जीवन का संचार दिखाई देता है। उसका प्रत्येक प्रक्ष, जता और पृष्प मानों हर्णतिरेक से प्रफुलित हो उठा है, तथा प्रत्येक अक्क प्रत्यक्क में सर्जीवता अपन्य सजगता आ गई है। दर्शकों को आंखें उसकी इस अपूर्व शोमाश्री को निर्निमेष दृष्टि से निहास्ती हुई भी नहीं यकतीं। अधिक क्यां कहें, बीर प्रभु के आतिष्य का सौभाग्य प्राप्त करने वाले इस देवरमणीद्यान की शोमांश्री को निहारने के लिये तो आज देवतागण भी स्वर्ग से वहां प्रधार रहे हैं।

तदनन्तर अमण मगवान् महावीर स्वामी ने उनके दर्शनार्थ देवरमण उद्यान में उपस्थित हुई जनता के समुचित स्थान पर बैठ जाने के बाद उसे धर्म का उपदेश दिया। उपदेश बया था? साचात् सुधा की वृष्टि थी, जो कि भवतापसन्तम इदयों को शान्ति—प्रदान करने के लिये की गई थी। उपदेश समाप्त होने पर बीर प्रभु को भक्तिपूर्वक बन्दना तथा नमस्कार करके नागरिक और महाराज महाचन्द्र आदि सब अपने २ स्थानों को चले गये।

तत्यश्चात् संयम त्रीर तप की सजीव मूर्ति श्री गौतम स्वामी भाषान् से त्राज्ञा लेकर पारणे के निमित्त भिन्ना के लिये साइंजनी नगरी में गये। जन वे राजमार्ग में पहुँचे तो क्या देखते हैं! कि हाथियों के मुंड, घोड़ों के समूह त्रीर सैनिक पुरुषों के दल के दल वहां खड़े हैं। उन सैनिकों के मध्य में स्त्रीसहित एक पुरुष है, जिस के कर्ण, नासिका कटे हुये हैं, वह अवकोटक — वन्धन से बंधा हुन्ना है, तथा राजपुरुष उन दोनों को ऋर्यात् स्त्री त्रीर पुरुष को कोड़ों से पीट रहें है, तथा यह उद्घोषणा कर रहे हैं कि इन दोनों को कह देने वाले यहां के राजा अथवा कोई अधिकारी ऋषि नहीं है, किन्तु इन के ऋपने दुष्कमं ही इन्हें यह कह पहुंचा रहें है। राजकीय पुरुषों के हारा की गई उस स्त्री पुरुष की इस भयानक तथा दयनीय दशा को देख कर करणा के सागर गौतम स्वामी का हृदय पत्रीज उठा और उनको इस दुर्दशा से वे बहुत दुःखित भी हुए।

सगवान् गौतम सोचने लगे कि यह ठीक है कि मैंने नरकों को नहीं देखा किन्तु फिर मी श्रुत शान के बल से जितना उनके सम्बन्ध में मुक्ते शान है उस से ठो यह प्रतीत होता है कि यह बालक नरक के समान ही पातना — दुःख को प्राप्त कर रहा है। ऋही! यह किठनी कर्मजन्य विडालना है! हत्यादि विचारों से युक्त हुए वापिस देवरमण उद्यान में ऋाये, आकर प्रमु को वन्दना की और राजमार्ग के हड़यं का सारा ब्तान्त कह सुनाया तथा उस हड़य के ऋवजोकन से ऋपने

929

### हिन्दी भाषा दीका सहित !

इदय में जो संकल्प उत्पन्न हुए थे, उन का भी वर्णन किया।

तदनन्तर उस सस्त्रीक व्यक्ति के विषय में उसके कष्ट का मूल जानने की इच्छा से उसके पूर्व — जन्म का व्यान्त सुनने की लालसा रखते हुए भगवान् गौतम ने वीर प्रभु से विनम्र निवेदन किया कि भगवन्! यह पुरुष पूर्वभव में कीन था ? श्रीर उसने पूर्वजन्म में ऐसा कीन सा कर्म किया था जिसके फलस्वरूप उसे इस प्रकार के असस्य कष्टों को सहन करने के लिये वाधित होना पड़ा ? इस प्रस्त के उत्तर में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने जो कुछ फरमाया, उसका वर्णन अप्रिम सूत्र में दिया गया है।

- —समग्रस्तः —यहां के बिन्दु से —भगवत्रों महावीरस्त इन पदों का ग्रहण समभाना, त्रीर ऋन्तेवासी जाव रायमांगे -यहां के जाव-यावत् पद से इन्द्भूती नामं श्रमगारे गोयम सगोत्ते णं 'से लेकर संखित्तविउलतेउलेसे छुटंछुटुंजं अणिक्खित्ते णं तवोकम्मेणं ऋण्याजं भावेमाणे विहरह, तप जं से भगवं गोयमे छुटुक अभग्रपारं सि पढमाप पोरिसीप 'से लेकर दिट्टीप पुरश्रो रियं सोहेमाणे यहां तक के पदों का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है।
- -पुरिसे॰ यहां के बिन्दु से पासित सम्बद्धबद्धविस्मियकवप से लेकर गहियाउहपरणे-यहां तक के पदों का महत्त्व करना सूत्रकार को अभीष्ट है। इन पदों का शब्दार्थ पृष्ठ १२४ पर दिया जा चुका है।
- "—उिम्बन्तकरणनासं जाव उग्घोसणं—" यहा का जाव-यावत् पद —नेहतुप्पिय-गरां—से लेकर—इमं च एयाक्कवं—यहां तक के पाठ का परिचायक है। इन पदों का शब्दार्ध पृष्ठ १२८ तथा १२५ पर दिया गया है।
- चिंता तहेव जाव—यहां पठित चिन्ता शब्द से—तते णं से भगवन्नो गोतमस्स तं पुरिसं पासित्ता इमे अज्ञातियो ५ समुष्पिजित्या—महो णं इमे पुरिसे जाव निरयपिडिक् वियं वेयणं वेदेति—इन पदी का महण्य कराना सूत्रकार को म्रिभमत है। इन पदी का मार्थ प्रष्ठ १३२ पर लिखा जा चुका है। तथा—तहेव—पद से जो विवक्षित है उस का उल्लेख पृष्ठ १३३ पर किया गया है। तथा—जाव-यावत् पद से—साहं जाणीय नगरीय उच्चनीयमिजिममकुले से लेकर—पञ्चणुभवमाणे विहरित —यहां तक के पाठ का महण्य करना म्रिममत है। इन का मार्थ पृष्ठ १३२ पर लिखा जा चुका है। मन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजमाम नगर का उल्लेख है जब कि यहां साहं जनी नगरी का । भ्रविष्टि वर्णन समान ही है।

अब सूत्रकार गौतम स्वामी के उक्त प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फ्रमाया, उस का वर्णन करते हैं—

# मृल-- "एवं खलु गोतमा! तेयां कालेयां तेयां समरणं इहेव जंबुद्दीचे दीचे भारहे

- (१) इन समस्त पदों का वर्णन पृष्ठ १० पर किया गया है।
- (२) समस्त पद जानने के लिये देखो पृष्ठ १२२:
- (३) छाया एवं खलु गौतम ! तिस्मन् काले तिस्मन् समये इहैव जबूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे छुगलपुरं नाम नगरमभवत् । तत्र सिंहगिरि: नाम राजाभूत् , महता० । तत्र छुगलपुरे नगरे छुिएएको नाम छागल्लिकः परिवर्शति, ऋाळ्यः ०, ऋषार्मिको यावत् दुष्प्रत्यानन्दः । तस्स छिएएकस्य

वासे छगलपुरे एामं एगरे होत्था । तत्थ सीर्हागरी एामं राया होत्था, महया । तत्थ गां छगलपुरे गगरे छिएगए गामं छागलिए परिवसति, अड्ढे०, अहम्मिए जाव दृष्पांड्यारांदे । तस्स र्णं कुणिएयस्स कार्गालयस्स बहुदे अयाग् य एलाग् य रोज्भाग य वसभाग य ससयाग य पसयाग य स्वराग य सिंघाग य हरिगाग य मक्ताम य महिमाम य सतबद्धाणि य सहस्मबद्धाणि य जहािण वाडगंसि सन्निरुद्धाई चिद्र ति । तत्थ बहवे पुरिसा दिएणभइभत्तवेयणा बहवे अए य जाव महिसे य सारक्खमाणा संगोवेमाणा चिट्ठंति । अन्ने य से बहवे पुरिसा अयाण जाव महिसाण य गिहास निरुद्धा चिट्ठाति। अन्ने य से बहुवे पुरिसा दिएए भतिभत्तवेयणा बहुवे त्रप्र य जाव महिसे य सथए य सहस्तए जीविताच्यी ववरोवेति २ मैसाई कप्पणी-कप्पियाई करेंति २ छिए एयस्स छा ग लियस्स उव ऐति, अन्ने य से बहुवे प्रारसा ताई बहुयाई अयमंसाई जान महिसमंसाई य तबएसु य ऋवन्लीसु य केंद्रुस य भज्जगाएस य इंगालेस य तलेंति य मज्जेंति य सोल्लिंति य रायमग्रांसि विचि कप्पेमाणा विद्दरंति । अप्परणा वि य र्णं से खरिणयए छाग्लिए तेहिं बहुहिं श्रयमसेहि य जाव महिसमंसेहि य सोल्लेहिं तलिएहिं सुरं च ५ श्रासे-देमारो ४ विहरति। तते एां से अणिएए आगलिए एयकम्मे एयप्पहारो एयविज्जे एयसमायारे सुबहुं पावं कम्मं कलिकलुसं समज्जिणिचा सत्तवाससयाइं परवाउं पालहुंचा कालमासे कालं किच्चा चउत्थीए प्रदवीए उनकोसेणं दससागरीवमिटितिएस सोरहएस गोरइयत्ताए उववन्ने ।

छुगालिकस्य बहूनि अजानां चैदानां च गवयानां च वृषमाणां च शशकानां च मृगशिश्नां च शक्त-राणां च सिहानां च हरिणानां च मयूराणां च महिषाणां च शतकदानि च सहस्ववदानि च यूणानि वाटके संनिरुद्धानि तिष्ठिन्ते ! तत बहवः पुरुषाः दत्तसृतिभक्षेतनाः सहनजांश्च यावद् महिषाणां च एहे निरुद्धास्तिष्ठन्ति । अन्ये च तस्य बहवः पुरुषाः अजानां च यावद् महिषाणां च एहे निरुद्धास्तिष्ठन्ति । अन्ये च तस्य बहवः पुरुषाः दत्तसृतिभक्ष्वेतना बहुनजांश्च यावद् महिषाणां च एहे निरुद्धास्तिष्ठन्ति । अन्ये च तस्य बहवः पुरुषाः दत्तसृतिभक्ष्वेतना बहुनजांश्च यावद् महिषांश्च शतानि च सहसाणि जीविताद् व्यगपेषयन्ति २ मांशानि कर्तनोकृत्वानि कुर्वन्ति २ छुण्लिकाय छुग्लि — कार्योपनयन्त । अन्ये च तस्य बहवः पुरुषाः तानि अजमांशानि च यावद् महिषमांशानि च तवकेषु च कवल्तीषु च कन्दुषु च भर्जनकेषु च अगारेष च तलंति च भुरुजेति च पचन्ति च । तलन्तश्च ३ राजमार्गे वृत्ति कल्पयन्तः विहरन्ति । अतमनगणि च स छुण्लिकः छुग्लिकः तैः बहुभिरजमांसेश्च पक्षेत्रतिर्तिर्भे हरेः सुरां च ५ श्रास्वादयन् ४ विहरति । ततः स छुण्लिकः छाग्लिकः पतत्कर्मा एतत् — प्रधानः एतद्विदाः एतत्समाचारः सुबहु पाणं कर्म किलक्ष्युणं समर्थं सन्तवर्ष्यतानि परमायुः पालांचत्वा चतुर्था पृथिव्यां उत्कर्षण दशसारारोपमस्थितिकेषु नैरियकत्वायेपपन्नः।

पदार्थ - पवं खलु - इस प्रकार निरुचय ही । गोतमा !- हे गौतम !। तेणं कालेणं - उस काल में । तेणं - उस । समारणं - समय में । इहेच - इसी । जंबुदीचे दीवे - जम्बुद्रीप नामक द्वीप के अन्तर्गत । भारहे वाते --भारतवर्ष में । छुग नपुरे --छगलपुर । सामं --नाम का । सागरे--नगर । होत्था - या । तत्थ - वहां । सीहिंगरी - सिंहार्गिर । ए। मं - नामक । राया - राजा । होत्था -था । महया २ -- जो कि हिमालय स्त्रादि पर्वतों के समान महान् था। तस्थ णं -- उस । स्त्रुगलपुरे --अगलपुर । जगरे—नगर में । छिएएए — छिएएक । ए। मं — नामक । छाग लिए — छागलिक — छागों - यकरों के मांस से ब्राजीविका करने वाला विधिक - कसाई । परिवस्ति - रहता था, जोकि । ब्राइटे॰ -धनी तथा अपने नगर में बड़ा प्रतिष्ठित या और । अहस्से - अधर्मी । जाव - यावत् । दुष्पाड्याणंदे -दुष्पत्यानन्द ऋर्यात् वड़ी कठनाई से प्रसन्न होने वाला या । तस्स जं -उस । छतिण यस्त - छिपण । णक । छागतियस्स —छागतिक के । वहवे –ऋनेक । ऋषाण य —ऋजों —क्करों । पताण य — मेड़ों । रोज्भाण य -रोभ्हो - नीलगायो : वसभाण य - वृषमो : ससया ग य --शशको - खरगोशों । पसयाया य --मृगविशेषों अथवा मृगशिशुयों । सूचराण य - शूकरों - सूचरों । सिंहाण य - सिंहों ! हरिणाण य - हरिणों । मकराण य --मध्रो और । महिलाण य --महिलो --भैंसो के। सतबद्धानि - शतबद्ध - जिस में १०० बन्धे हए हों । सहस्तबद्धानि – सहस्रबद्ध – जिस में हजार बंधे हुए हों, ऐसे । जूपाणि – पूप – समूह । वाडगंसि – वाटक - बाडे में ऋषीत् बाड़ ऋादि के हारा चारों ऋोर से घिरे हुए विस्तृत खाली मैदान में । सन्तिरुद्धाई -सम्यक् प्रकार से रोके हुए । चिट्ठन्ति --रहते थे । तत्य -वहां । बहुवे-- ब्रनेक । पुरिसा - पुरुष । दिएएभइभत्तवेयए। - जिन्हें वेतन के रूप में मृति - रूपये पैसे और भक्त - भोजनादि दिया जाता हो, ऐसे पुरुष । बहुवे - ऋनेक । श्राप य-- ऋजों -- बकरी का । महिसे य - महिषों का । सारक बमाणा - संरक्षण तथा । संगीवेमाणा - संगीपन करते हुए । चिट्ठति — रहते थे । श्रान्ते य — श्रौर दूसरे । व ३वे — श्रनेक । पुरिस्ता — पुरुष । श्रायाण य — श्रजो को । जाव-यावत् । महिसाण् य - महिलों को । गिईसि - धर में । निरुद्धा - रोके हुए । चिई-ति--रहते थे, तथा : ऋने प -- और दूसरे । से -- उस के ! बहवे -- अनेक । पुरिस्ता -- पुरुष ! दिरासामितिभत्तावेय मा - जिन को वेतन के रूप में मृति - रूपया, पैसा तथा भक्त - भोजन दिया जाता हो । बहवे - अनेक । अप्राय - अजो । जाव - यावत् । महिसे य - महिषों को, जो कि । स्यर्य-सैंकड़ों तथा । सहस्तर-हज़ारों की संख्या में ये । जीवियात-जोवन से । ववरोवंति २--रहित किया करते थे, करके । मंसाई - मांस के । कप्पणीकिष्याई - कर्तनी - कैंची अथवा छुरी के द्वारा दुकड़े । करेंति-करते हैं । २ सा -कर के । छिएएयस्त -छिएएक । छागांतपस्त -छागांतिक को । उबर्लित – ला कर देते थे । ऋको य – श्रीर दूसरे । से – उस के । बहुबे – श्रनेक । पुरिसा – पुरुष । ताइं — उन । बहुवाइं — बहुत से । ऋषमंसाइं — बकरों के मांसी । जाब — यावत् । महिसमंसाइ - महियों के मांसों को । तबराहु य - तबों पर । कबल्ली सु य - कड़ाहों में । कंदू सुय - कन्दुओं पर अपर्धात् हांडों में, अयवा कड़ाहियों में. अथवा लोहे के पात्र - थिशेषों में। भज्जलपसु य-मर्जनको - भूनने के पात्रों में, तथा ! इंगालेसु य - अंगारी पर । तलेति - तलते थे । भज्जें ति -मृंजते ये । सोहिलंति -ग्रून द्वारा पकाते थे। तलंता य ३ ---तल कर, मृंज कर श्रीर शूल से पका कर । रायमग्रांसि – राजमार्ग में । बिर्ति कप्येमाणा – त्राजीविका करते हुए । विद-रन्ति – समय व्यतीत किया करते थे । ऋष्यणा विय एं - और स्वयं भी । से - वह । छिएिणयण -

िचतुर्थे द्याच्याय

कृषिणक । श्रामिलिए — क्रामिलिए — क्रामिलिक । तेहिं — उन । वहुं हिं — अनेकविष । श्रामिलेहिं य — वकरों के मांसों । जाव — यावत् । महिसमंसेहि य — महिषों के मांसों, जो कि । सोरलेहिं — श्रूल के द्वारा पकाये हुए । तिलपित्तं — तले हुए, श्रीर । मिजियिहें — भूने हुए हैं, के साथ । सुरं च ५ — पंचिवष सुराश्री — मदाविशेषों का। श्रासादेमाणे ४ — श्रास्वादन, विस्वादन श्रादि करता हुआ । विद्राति — जीवन विता रहा था। तते णं — तदनन्तर । से — वह । छुिरणिय — छिरणुक । छुागिलिय — छागिलिक । पयकममे — इस प्रकार के कर्म का करने वाला । पयप्पदारों — इस कर्म में प्रधान । पयविष्ठ जे — इस प्रकार के कर्म के .विज्ञान वाला तथा । परसम्मायारे — इस कर्म की श्रुपना सर्वोत्तम श्राचरण बनाने वाला । किलकतुसं — क्लेशजनक श्रीर मिलिन — रूप । सुवहुं — श्रुत्यधिक । पार्वं — पाप । करमं — कर्म का । सम्मिजिलिएसा — उपार्जन कर । सत्त्वास्त्रसम् श्रीत् में वर्ष की । परमार्ज — परम श्रीयु । पालदत्ता — पाल कर — भीग कर । स्त्रात्मासे — कालमास श्रीत् मरणावसर में । कालं — काल । किञ्चा — कर के । उक्कोसेणं — उत्कृष्ट । दससागरोवमितियस — दश सागरोपम स्थिति वाले । खेरइएस — नारकियों में । खेरइपसाय — नारकी रूप से । चडरपीए — चौथी । पुढवीए — पृथिवी — नरक में । जववनने — उत्थन्त हुआ ।

म्लार्थ — हे गौतम ! उस काल तथा उस सभय इसी जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्त — गत भारतवर्ष में छुगलपुर नाम का एक नगर था । वहां सिहिगिरि नामक राजा राज्य किया करता था, जो कि हिमालय आदि पर्वतों के सभान महान् था । उस नगर में छि एएक नामक एक छागलिक — छागादि के मांस का ज्यापार करने वाला विधक रहता था, जो कि धनाड्य, ध्रधमी यावन दुष्पत्यानन्द था।

अस खिएएक छागलिक के अनेक अजों, बकरों, भेडों, गवयों, वृषभों, शशकों. सृगिषिशेषों या सृगिशिशुओं, श्रकरों, सिंहों, हरिएएं, मयूरों और महिषों के शतबद्ध एवं सहस्त्रबद्ध अर्थात् सौ २ तथा हज़ार २ जिन में बन्धे रहते थे ऐसे यूथ वाटक—बाड़े में सम्यक् प्रकार में रोके हुए रहते थे । वहां उसके जिनकों वेतन के रूप में रूपया पंसा और भोजन दिया जाता था, ऐसे पुरुष अनेक अजादि और महिषादि पशुओं का संरक्षण तथा संगोपन करते हुए उन—अजाद पशुओं को घरों में रोके रखते थे। है

छ्रिएक छागलिक के रुपया और भोजन लेकर काम करने बाले अनेक नौकर पुरुष सैकड़ों तथा हजारों अजों यादत महिषों को मार कर उन के मांमों को कर्तनी से काट कर पिएएक को दिया करते थे, तथा उस के अनेक नौकर पुरुष उन—मांसों को तवों, कविल्लयों भर्जनकों और श्रागारों पर तलते, भूनते और श्रूज द्वारा पकाते हुए उन—मांसों को राजमांगे में वेच कर आजीविका चलाते थे।

छिएएक छातिक स्वयं भी तले हुए, भूने हुए श्रौर शूल द्वारा पकाये हुए उन मांसों के साथ सुरा श्रादि पंचिवध मधों का श्रास्वादनादि करता हुआ जीवन दिता रहा था। उसने श्रजदि पशुर्थों के मांसों को खाना तथा मदिराओं का पोना श्रपना कर्तव्य बना लिया था। इन्हीं पाप — पूर्ण प्रवृत्तियों में वह सदा तत्पर रहता था, यही प्रवृत्तियों उस के जीवन का विकान बनी हुई थी और ऐसे ही पाप — पूर्ण कामों का उस ने अपना सर्वोत्तम आवरण बना रखा था, तब क्लेशजनक श्रौर मिलनरूप श्रत्यधिक पाप कमें का उपार्जन कर सात सौ धर्ष की पूर्णायु पाल कर कालमास में काल करके चतुर्थ नरक में, उत्कृष्ट दस सागरोपम स्थिति वाले नारिकयों में नारिकीय रूप से उत्पन्न हुआ।

### हिन्दो भाषा टीका सहित।

[२९१

टीका — छगलपुर नगर में भिद्धार्थ गये हुए गौतम स्वामी ने राजमार्ग में जिस हर्य का अवलोकन किया था उस के सम्बन्ध में पूछने पर अमण भगवान् महावीर स्वामी ने गौतम स्वामी की जिज्ञासानुसार दृष्ट व्यक्ति के पूर्वभव का वर्णन कह सुनाया ! उस दर्णन में छिरिणक नामक छागलिक की सावद्य जीवनचर्या का जे स्वरूप दिखलाया गया है, उस पर से उसको अधार्मिक, अधर्मामिहचि, अध्मिनुगामी और अधर्माचारी कहना सर्वथा उपयुक्त ही है !

छार्गालक—पद के दो अर्थ किये जाते हैं, जैसे कि—(१) छार्गो के द्वारा आजीविका चलाने वाला, अर्थात् वकरों को वेच कर अपना जीवन—निर्वाह करने वाला (२) वकरों का वध करने वाला—कसाई अर्थात् वकरों को मार कर या वकरों को मार उनके मांस को वेच कर अपना जीवन चलाने वाला । परन्तु सूत्रकार को प्रस्तुत प्रकरण में छाग्गलिक का अर्थ कसाई अभिमत है।

स्रात्मा का उपभोग — स्थान शरीर है, शरीर तभी रहता है जब कि शरीर की रहा के साधन पूरे २ उपस्थित हों । शरीर को समय पर भोजन भी दिया जाये ख्रोर पानी भी दिया जाये तथा अन्य उपयोगी सामग्री भी दी जाये. तब कहीं शरीर सुरक्षित रह सकता है । इस के विपरीत यदि शरीर की सारसंभाल न की जाय तो वह — शरीर ठीक २ काम नहीं दे सकता । शरीर मनुष्य का हो या पशु का हो, उस के ठीक रहते ही उस में ख्रात्मा का निवास समय हो सकता है, अन्यथा नहीं । छिरिएक इन बातों को खूब समभने वाला था, इस लिये उसने बाड़े में बन्द किये जाने वाले अजादि पशुख्रों की रहा का पूरा २ प्रबन्ध कर रखा था । उन पशुख्रों के खाने और पीने ख्रादि की व्यवस्था के लिये उसने ख्राने तीकर एव छोड़े थे । वे उन ख्राजी के खाने और पीने ख्रादि की व्यवस्था के लिये उसने ख्राने तथा शीतादि से सुरक्षित रखने का भी पूरा २ प्रबन्ध करते । संरह्मए और संगोपन इन दोनों पदों में पालन पोषण से सम्बन्ध रखने वाली सारी कियाश्रों का समावेश हो जाता ।

सारांश यह है कि छिएिएक छागलिक के बाड़े में अज, भेड़, गवय, वृधभ, शशक, मृग-शिशु या मृगविशेष शूकर सिंह, हरिएा, मयूर ओर महिष इन जातियों के सैंकड़ों तथा इजारों पशु बन्धे या बन्द किये रहते थे, और इन की पूरी २ देख रेख की जाती थी, जिस के लिये उसने अनेक नौकर रख छोड़े थे।

इस के अतिरिक्त उस पशु और मांसविकय संबन्धी कारीबार की चलाने के लिये उसने बो नौकर रक्खे हुए थे, उन्हें चार भागों में विभक्त किया जा सकता है, जैसे कि—

- (१) वे नौकर जो केवल पशुत्रों का पालन पोषण करते अर्थात् उन को बाहिर ले जाना. बाह्रों में बन्द करना, बास चारा आदि देना और उन की पूरी २ देखरेख करना ।
- (२) वे नौकर जो ऋपने धर्रों में अप्रजादि पशुआ्रों को रखते ये तथा अवश्यकतानुसार छिएए। को देते थे।
- (३) वे नौकर जो मांस के विकयार्थ ऋजादि पशुस्रों का वध करके उनके मांस को खएडश: (टुकड़े २) कर के छिएएक के सुपूर्द कर देते थे ।
- (४) वे अनुचर जो मांस को लेकर नाना प्रकार से तल कर, भून कर खीर रहन हारा प्रका कर बेचते। तया छिरियाक खागलिक केवल मांसविक ता ही नहीं था आपतु वह स्वयं भी उसे भच्चण किया करता था, वह भी नाना प्रकार की मदिराखों के साथ । इस प्रकार मांसविकय खीर मांस— भच्चण के द्वारा उसने जिन पापकर्मी का उपार्जन किया, उन के फल स्वरूप ही वह चीयी नरक

## श्री विपाक सूत्र —

में नारकीयरूप से उत्पन्न हुन्ना और वहां वह भीषणातिभीषण नारकीय श्रप्तहा दुःखों को भोगता हुन्ना अपनी करणी का फल पाने लगा ।

प्रस्तुत कथासंदर्भ में जो अजादि पशुओं के शतबद तथा सहस्त्रवद यूथ वाड़े में बन्द रहते थे, ऐसा लिखा है। इस से स्त्रकार को यही अभिमत प्रतीत होता है कि यूथों में विभक्त अजादि पशु सेंकड़ों तथा हज़ारों की संख्या में बाड़े में अवस्थित रहते थे। यहां यूथ शब्द का स्वतन्त्र— रूप से अज आदि प्रत्येक पद के साथ अन्वय नहीं करना चाहिए। ताल्पर्य यह है कि अजों के शतबद तथा सहस्त्रवद यूथ, ऐकों के शतबद तथा सहस्त्रवद यूथ, इसी प्रकार गवय आदि शब्दों के साथ यूथ पद का सम्बन्ध नहीं जोड़ना चाहिए, क्योंकि सब पदों का बदि स्वतन्त्ररूपेण यूथ के साथ सम्बन्ध रखा जाएगा, तो सिंह शब्द के साथ भी यूथ पद का अन्वय करना पड़िंगा, जो कि व्यवहारानुसारी नहीं है, अर्थात् ऐसा देखा या सुना नहीं गया कि हज़ारों की संख्या में शेर किसी बाड़े में बंद रहते हों। व्यवहार ती—'सिंही है से सेंहंडे नहीं—इस अभियुक्तोक्ति का समर्थक है। अतः प्रस्तुत में—यूथों में विभक्त अजादि पशुओं की संख्या सैंकड़ों तथा हज़ारों की यी—यह अर्थ समक्षना चाहिये। इस अर्थ में किसी पशु को स्वतन्त्र संख्या का कोई प्रस्त नहीं रहता। रहस्यं तु केविलागस्थम्।

कोषकारों के मत में पस्तय शब्द देशीय भाषा का है, इस का ऋर्य — मृगविशेष या मृगशिशु होता है । ऋन्य पशुस्त्रों के संसूचक शब्दों का ऋर्य स्पष्ट ही है । तथा " — दिराणभित — भस्तवेयणा — की व्याख्या पृष्ठ २१६ पर कर दी गई है ।

—महया० -- यहां के बिन्दु से विविद्यंत पाठ का वर्णन पृष्ठ १३८ पर दिया जा चुका है तथा -- ऋड़ें ० -- यहां के बिन्दु से अभिमत पाठ पृष्ठ १२० पर लिख दिया गया है। तथा -- ऋड़ं निमप जाव दुष्पिडियाएंदें -- यहां के जाव -- यावत् पद से ऋगीष्ट पदों का वर्णन पृष्ठ ५५ पर किया गया है। तथा -- ऋप जात्र मिहसे -- यहां के जाव -- यावत् पद से -- पत्ने य रोज्भे य वसमे य ससप य पसप य सूपरे य सित्रे य हरिए य मऊरे य -- इन पदों का यहण करना अभिमत है। इसी प्रकार -- ऋपाण य जाव मिहसाण -- यहां का जाव -- यावत् पद -- ए जाण य रोज्भः ए य वसभाण य सस्याण य -- इत्यादि पदों का, तथा -- ऋपमंसाइं जाव मिहसाईं -- यहां का जाव -- यात्रत् पद -- ए लन्मंसाईं य रोज्भमंसाईं य वसभमंसाई य -- इत्यादि पदों का परिचायक है। इन में मात्र विभिन्तात मिन्तता है, तथा मांस शब्द अधिक प्रयुक्त हुआ है।

तवक, कवल्ली, कन्दु और भर्जनक आदि शब्दों की व्याख्या पृष्ठ २१७ पर की जा चुको है, तथा—सुरं च ५—यहां दिये गये ५ के, और—आसादेमारो ४—यहां दिये गये ४ के ऋंक से अभिमत पाठ एष्ठ २५० पर लिखा जा सका है।

प्रस्तुत सूत्र में भगवान् नहाबीर स्वामी ने गौतम स्वामी को यह बतलाया कि जिस दृष्ट व्यक्ति के पूर्वभव का तुम ने वृत्तान्त जानने की दृष्ट्छा प्रकट की है, वह पूर्वजन्म में छिएिएक नामक छाग- लिक था, जो कि कि नितान्त सावयकर्म के आचरण से उपार्जित कर्म के कारण चतुर्थ नरक को प्राप्त हुआ था। वहां की भवस्थिति को पूरा करने के बाद उस ने कहां जन्म लिया १ अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं—

<sup>(</sup>१) खिंहों के खेहंडे नहीं, हंसी की नहीं पांत । लालों की नहीं बोरियां, साध न चलें अमात ॥ (कवीरवाणी में से)

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

मृत- ' तते गं सा सुभइस्स सत्थवाहस्स भद्दा भारिया जायणिद्वया यावि होत्था। जाता जाता दाग्गा विश्विहायमावर्जित। तते गं से खिएगए छागिलए चउत्थीए पुर्वीए अगंतरं उर्विहत्ता हहेव साहंजगीए ग्रावरीए सुभइस्स सत्थवाहस्स भद्दाए भारियाए कुन्छिंस पुत्तनाए उववन्ने। तते गं सा भद्दा सत्थवाही अन्तया कयाइ ग्रावएहं मासागं बहुपिडिपुरग्गागं दारगं पथाया, तते गं तं दारगं अम्मापियरो जायमेत्तं चेव सगडस्स हेट्ट ओ ठवंति २ दोखं पि गेएहावेति २ आगुपुब्वेगं सास्मखंति सगोवेति, संवड्ढेंति जहा उज्जियए, जाव जम्हा गं अम्हं इमे दारए जायमेत्तए चेव सगडस्स हेट्ट ओ ठवंते, तम्हा गं होउ गं अम्हं दारए सगड़े नामेगं, सेसं जहा उज्जियए। सुभद्दे लवगे समुद्दे कालगओ माया वि कालगता, से वि मयाओ गिहाओ निच्छू है। तते गं से सगड़े दारए साओ गिहाओ निच्छू समागो सिघाडग० तहेव जाव सुद्दिसगाए गिग्याए सिद्धं संपलग्गे यावि होत्था, तते गं से सुसेगे अमच्चे तं सगडं दारयं अन्तया कयाइ सुद्दिसगाए गिग्याए गिहाओ निच्छु भावेति २ सुद्दिसगां दंसांगयं गिग्वयं अव्यितरण ठावेति २ सुद्दिसगांए गिग्याए गिग्याए सिद्धं उरालाइं मागुस्सगाइं भोगभोगाइं भुंजमागे विहरति।

पदार्थ—तते गं--तदनन्तर । तस्त — उस । सुभइस्स — सुभद्र । सत्थवाहस्स — सार्थवाह की । सा — वह । भद्दा — भद्रा । भारिया — भार्य । जातिनंदुया — जार्तानन्दुका — जिस के वच्चे उत्पन्न होते ही मर जाते हों, ऐसी । यावि होत्था — यी, उसके । जाता जाता — उत्पन्न होते २ । दारगा — वालक । विशिष्ठायमावज्जंति — विनाश को प्राप्त हो जाते थे । तते शं — तदनन्तर । से — वह । छिएएए — छिएएक नामक । छागिलए - छागिलक — कसाई । चउत्थीय — चौथी । पुढवीए — पृथ्वी-नरक से । उच्चिह्ता — निकल कर । प्रश्चांतरं — व्यवधान रहित — हीधा ही । इहेच — इसी । साईजिएोप — साईजिनी । स्थिरी र — नगरी में । सुभइस्स — सुभद्र । सत्थवाहस्स — सार्थवाह की । भहाय — भद्रा । भारियाए —

<sup>(</sup>१) छाया—ततः सा तस्य सुभद्रध्य साथवाहस्य भद्रा भार्या जातिनिदुका चाप्यभवत्। जाता बाता दारका विनिधातमापद्यन्ते। ततः स ऋष्णकः छागलिकः चतुथ्योः पृथिव्या स्नन्तरसुद्वृत्य इहेव साहजन्यां नगर्या सुभद्रस्य सार्थवाहस्य भद्राया भार्यायाः कुत्तो पुत्रतवीपवनः । ततः सा भद्रा सार्थवाही सन्यदा कदाचित् नवसु मासेषु वहुपरिपूर्णेषु दारकं प्रयाता । ततःतं दारकमम्बापितरौ जातमान्नं चैव शकट—स्याधः स्थापयतः र दिरिप गृह्वतः २ स्थानुपूर्व्येषा संस्कृतः संगोपयतः सवर्धयतः यथोज्भितकः यायद् यस्मादस्माकमयं दारको जातमान्नकश्चव शकटस्याधः स्थापितः तस्माद् भन्तत्वस्भाकं दारकः शकटो नाम्ना । शेषं यथोज्भितकः सुभद्रो लवणे समुद्रे कालगतः । मातापि कालगता । सोऽपि स्वाद् गृह्वाद् निष्कासितः । ततः स शकटो दारकः स्वाद् गृह्वाद् निष्काशितः सन् शृष्वादकः तथेव यावत् सुद्रशनया गिण्कया सार्वे संप्रतम्भवत् । ततः स सुवेणोऽमात्यः तं शकटं दारकमन्यदा कदाचित् सुदर्शनया गिण्कयाः गृह्याद् निष्कास्थाः गृह्याद् निष्कास्थाः गृह्याद् निष्कास्थाः स्वाद् सुदर्शनया गृह्यावाः सार्वे संप्रतम्भवत् । ततः स सुवेणोऽमात्यः तं शकटं दारकमन्यदा कदाचित् सुदर्शनया गृह्यावाः सार्वे सुदर्शनया गृह्यावाः सार्वे सुदर्शनया गृह्यावाः सार्वे सुदर्शनया गृह्यावाः सुद्रशन्या मानुष्यकान् भौगभौगान् सुजानो विहर्गते ।

[चतुर्थ अध्याय

मार्यो की । कुविं दुस्ति - कुव्ति में । पुतत्ताय - पुत्ररूप से । उववनने - उत्पन्न हुन्ना । तते गाँ - तदनन्तर । सा भहा-उस भद्रा । सत्थवाही-सार्ववाही ने । ऋक्षया कथाइ-किसी ऋन्य समय । सावगृहं-नव । मासाएं -- मासी के। बहुपडिपएएएएं -- लगभग पूर्ण हो जाने पर । दारगं -- बालक को । पयाया -- जन्म दिया । तते गां — तदनन्तर । तं दारमं – उस बालक को । श्रम्मापियरो – भाता पिता ने । जायमेन चेव --उत्पन होते ही। सगड्स्स - शकट - छकड़े के । हेट्ट ग्रो - नीचे । ठवेति २ - स्थापित कर दिया - रेख दिया, रख कर । दोचं वि -दूसरी बार, वे । गेए इावेंति २ - उठा लेते हैं, उठा कर । स्नाएप क्वेलं -अनुकम से । सारकक्षंति – संरक्षण करने लगे । संगार्वति – संगोपन करने लगे । संबद्धदेति – संवर्धन करने लगे । जहां — जिस प्रकार ! उजिभायय — उजिभातक कुमार का वर्णन है । जाव — यावते । जमहा एां — जिस कारण । श्रम्हं – हमारे । इमे – इस । जायमेक्तय चेव – जातमात्र ही । दारय – वालक को । सगडस्स--शकट के । हेट्टुओ - अधस्तात् - नीचे । ठिवते - स्थापित किया गया है । तस्ता गां - इस कारण से । अस्हं -इमारा । दारप - वालक । सगडे-शकट । नामेणं - नाम से । होउ-हो, अर्थात् इस बालक का शकट-कुमार यह नाम रखा जाता है। एां - वाक्यालंकारार्धक है। सेसं - शेष। जहां - जिस प्रकार। उजिम्मयप--- उजिम्मतक कुमार का वर्णन है, उसी प्रकार इस का भी जान लेना चाहिये । समहे - युभद्र सार्यवाह ! लवरासमुद्दे — लवरा समुद्र में । काजगन्त्रो — काल को प्राप्त हुन्ना, तथा शकट कुमार की । मायाः वि-माता भी। कालगता - मृत्यु को प्राप्त हो गई। से वि -वह शकट कमार भी। गिहास्रो-वर से। निच्छंदे - निकाल दिया गया। तते णं - तदनन्तर । सपात्रो - स्वकीय - अपने । शिहात्रो - चंर से । निच्छुढे समारो - निकाला हुआ । से - वह । सगड़े - शकट कुमार । दा(ए - बालक । सिंघाडग० -भृं घाटक—त्रिकोण मार्गः। तहेव — तथैव – उसी प्रकारः। जाव - यावत् । सुद्रिस्त्रणाप —सुदर्शनाः। गणियाय-गणिका के। सर्दि-साथ। संपत्नगो-संप्रतग्न-गाढ़ सम्बन्ध से युक्त। धावि होत्या-भी हो गया था । तते गां--तदनन्तर । से --वह । सुसेगो - सुषेश । श्रमञ्जे श्रमात्य-- मंत्री । तं उस । सगडं - शंकट कुमार । दारयं - बालक को । ऋन्नया क्याइ - किसी अन्य समय । सुद्दिसणार -सुदर्शना । गणियाए – गणिका के । गिहास्रो – घर से । निच्छुभावेति २ – निकलवा देता है, – निकलवा कर । दंसगीयं - दर्शनीय - मुन्दर । सुदरिसग् - मुदर्शना । गांग्यं - गणिका को । ऋष्मितंरप - भीतर क्रर्थात् परनीरूप से । ठावेति --स्थापित करता है अर्थात् रख लेता है, और । सुदरिस ए।ए -- सुदर्शना । गणियाप-गणिका के। सर्वि-साथ । उरालाई-उदार-प्रधान। माणुस्सगाई-मनुष्यसम्बन्धी। भोगभोगाई-विषयमोगों का । भुंजमारो -- उपमोग करता हुआ, वह । विहरति - विहरण करने लगा ।

मूलार्थ -- तदनन्तर सुभद्र साथवाह की भद्रा नाम की भार्या जातिनन्दुका थी, उस के स्वयन्त होते ही बालक मर जाते थे। इधर छिएएक नामक छातिक -- विधिक का जीव चौथी नरक से निकल कर सीधा इसी साहंजनी नगरी में सुभद्र साथवाह की भद्रा भार्या के गर्भ में पुत्रहर से स्वयन्त हुन्या। लगभग नौ मास पूरे हो जाने पर किसो समय सुभद्रा सार्यवाही ने बालक को जन्म दिया। उत्वन्त होते ही माता पिता उस बालक को शकर -- छकड़े के नोचे स्थापित करते हैं और किर उठा लेते हैं। उठा कर उस का बधाविध संरच्छ, संगोपन और संबद्धन करते हैं।

उिमतक क्रमार की तरह यावन् जातमात्र-उरान्न होता ही हमारा यह वालक शकट — छकड़े के नीचे स्थापित किया गया था इस लिये इसका-शकट कमार-ऐमा नामकरण किया जाता है अर्थान माना

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

**२९५** 

पिता ने उस का शकट कुमार यह नाम रकता । उस का शेष जीवन उज्जितक कुमार के जीवन के समान जान लेना चाहिये।

जब सुभद्र सार्थवाह लक्ष्ण समुद्र में काल धर्म को प्राप्त हुन्ना एवं शक्ट की मान्ता भग्ना भो मृत्यु को प्र'त हो गई, तब उस शकट कुमार को राजपुरुषों के द्वारा घर से निकाल दिया गया । ऋपने घर से निकाल जाने पर शक्ट कुमार साहंजनो नगरी के शृंगा-टक (त्रिकोण मार्ग) ऋादि स्थानों में घूमता, तथा जुन्नारियों के ऋहाँ और शरावश्वानों में रहता । किसी समय उसकी सुदर्शना गांणका के साथ गांढ प्रीति हो गई और वह उसी के बहां रह कर यथाहीच कामभोगों का उपभोग करता हुन्ना सानन्द समय विताने लगा ।

तदनन्तर महाराज सिंहिगिरि का अमात्य—मंत्री सुवेण किसी अन्य समय उस शक्ट कुमार को सुदर्शना वेश्या के घर से निकलवा देता है और सुदर्शना को अपने घर में रख लेता है। घर में स्त्रीक्षय से रकवी हुई उस सुदर्शना के माथ मनुष्यसम्बन्धी उदार—विशिष्ट कामभोगों का यथाकृति उरमोग करता हुआ सप्रय व्यतोन करता है।

टीका - प्रस्तुत अध्ययन के प्रारंभ में सूत्रकार ने साइंजनी नगरी का परिचय कराया था, साथ में वहां यह भी उल्लेख किया गया था कि उस में सुभद्र नाम का एक सार्थवाह — मुसाफ़िए ज्यापारियों का मुखिया, रहता था। उस की धर्मपत्नी का नाम भद्रा था जोकि जातनिंदुका थी अर्थात् उसके बच्चे उत्पन्न होते ही भर जाया करते थे। इसिलये संतान के विषय में वह बहुत चिन्तातुर रहती थी। पति के आश्वासन और पर्याप्त धनसम्बन्धि का उसे जितना सुख था, उतना ही उस का मन सन्दिति के अभाव से दु:सी रहता था।

मनीविद्यान शास्त्र का यह नियम है कि जिस पदार्थ की इच्छा हो उस की अप्रप्रांश्व में मानसिक व्ययता अशांति वरावर बनी रहतों है। यदि इच्छित यस्तु प्रयत्न करने पर भी न मिले तो मन को य्याकर्यचित् समभा बुभा कर शान्त करने का उद्योग किया जाता है, अर्थात् प्रयत्न तो बहुत किया, उद्योग करने में किसी प्रकार की कभी नहीं रखी, उस पर भी यदि कार्य नहीं बन पाया, अर्थात् मनीरथ की सिद्धि नहीं हुई तो इस में अपना क्या दोष । यह विचार कर मन को ढाढस बंधाया जाता है। यत्ने कृते यदि न सिध्यति, कांद्रत्र दोपः। परन्तु जिस बस्तु की अभिलापा है, वह यदि प्राप्त हो कर फिर चली जाए नहाय से निकल जाए तो पहली दशा की अपेदा इस दशा में मन को बहुत चोट लगती है। उस समय मानस में जो द्योभ उत्यत्न होता है, वह श्रीधक कष्ट पहुँचाने का कारण बनता है।

सुभद्र सार्थवाह की स्त्री भद्रा उन भाग्यहीन महिलाओं में से एक थी जिन्हें पहले इष्ट वस्तु की प्राप्ति तो हो जाती हो, परन्तु पीछे, वह उन के पास रहने न पाती हो। तालप्य यह है कि भद्रा जिस शिशु को जन्म देती थी, वह तत्काल ही मृत्यु का प्राप्त वन जाता था, उसे प्राप्त हुई अभिलापत वस्तु उसके हाथ से निकल जाती थी, जो महान दुःख का कारण वनती थी।

स्त्रीजात को सन्तित पर कितना मोह श्रौर कितना प्यार होता है ! यह स्त्रीजाति के इदंश से पूछा जा एकता है । वे ऋषनो सन्तान के लिये शरीरिक श्रौर मानिसक एवं श्रार्थिक तथा ऋषने ऋग्य स्वार्था का कितना बलिदान करती है ! यह भो जिन्हें मातृहृद्य की परख है, उन से खिरा हुआ नहीं है, ऋथींत् सन्तान की प्राप्ति की स्त्रीजाति के हृदय में इतनी लग्न और लाल-

चितुर्थ अध्याय

सा होती है कि उस के लिये वे ऋषद्य से ऋषद्य कष्ट फेतने के लिये भी सन्नद्ध ग्ह्ती है। श्रीर यदि उसे सन्तान की प्राप्त श्रीर खास कर पुत्र सन्तान की प्राप्त हो जाये तो उस को जितना हुई होता है उसकी इयता -सीमा कहाना को परिधि से बाहिर है। इस के विस्तित सन्तान का हो कर निरन्तर नष्ट हो जाना तो उसके श्रमीम दुःल का कारण बन जाता है । सन्तित का वियोग स्त्री - जाति को जितना श्रमद्य होता है, उतना श्रीर किसी वस्तु का नहीं । यही कारण है कि मद्रादेवी निरन्तर चिन्तायस्त रहतो है। उसे रात को निद्रा भी नहीं श्राती, दिन को चैन नहीं पड़ती। श्राज तक उस को जितनी सन्तानें हुई सब उत्पन्न होते हो काल के विकराल गाल में सदा के लिये जा लियी इंडिसने श्रपने श्राज तक के सारे जीवन में किसी शिशु को दूध पिलाने या जी भर कर मुख देखने तक का भी सोभाग्य प्राप्त नहीं किया। इसी श्राशय को प्रस्तुत सूत्र में मद्रादेवी को जातनिन्दुका कह कर व्यक्त किया गया है। जातनिन्दुका का ऋर्य है—जिस के बच्चे उत्पन्न होते हो मर जावें। भद्रादेवी की भी यही दशा थी, उसके बच्चे भी उत्पन्न हो कर नष्ट हो जाते थे।

कार्यनिष्यित के कारणसनवाय में समय को ऋषिक प्राधान्य प्राप्त है। इसकी अनुकूलता और प्रतिकृतता पर संतार का बहुत कुड़ कार्यनार निर्भर रहता है। जब समय अनुकूल होता होता है तो अभिलियत कार्यों को सिद्धि में भी देरी नहीं लगती। एवं जब समय प्रतिकृत होता है तो बना बनाया खेल भी बिगड़ जाता है। मानव की सारी योजनाएं छिन्न भिन्न हो कर लुप्त हो जाती हैं। इसी लिये नितिकारों ने '''समय एवं करोति बलाबलम्' यह कह कर उसकी बलवत्ता को अभिव्यक्त किया है।

सुनद्र सार्थवाह की भद्रा देवी भी पूर्वेजित अर्युम कमों के विपाक—फल से प्रतिकृत समय के ही चक में फती हुई सन्ताते के वियोग—जन्य दःख को उठाती रही, परन्तु आज उस के किसी शुभ कमें के उदय से उसके दुर्दिनों का अर्थात् प्रतिकृत्त समय का चक बदल गया और उसके स्थान में अब अतुकृत समय का शुभागमन हुआ। ताल्य्य यह है कि शुभ समय ने उसके जीवन में एक नवीन कांकी से अप्रत्याशित—असमावित आशा का संवार किया और उस से उस को कुछ योड़ा सा अर्थासन मिला।

इधर छिएिएक छागलिक —विधिक का जीव अपनी नरक —सम्बन्धी भवस्थिति को पूर्ण कर के वहां से निकल कर इसी भद्रा देवी के उदर में पुत्ररूप से अवतरित हुआ। । उस के गर्भ में आते ही भद्रा देवी की सुभीई हुई आशालता में किर से कुछ, सजगता आनी आरम्भ हुई । उसों २ गर्भ बढ़ता गया त्यों २ उसके इदयाकाश में प्रकाश की भी मन्द सी रेखा दिखाई देने लगी । अन्त में लगभग नय मास पूरे होने पर किसी समय उसने एक सुन्दर शिशु को जन्म दिया।

लोक में ऐसी किंवदन्ती त्रावालगोपाल प्रसिद्ध है कि 'प्रयसा दग्धः पुमान् तक्रमिय पूर्त्हरूय पिविति' श्रधीत् दूध का जला हुत्रा पुरुष छाछ को भी फूकें मार मार कर पीता है। इसी भांति सुभद्रा देवी भी बहुत से बालकों को जन्म दे कर भी उन से वैचित रह रही थी। उस ने पुत्र के होते ही उसे एक गांडे के नीचे रख दिया और फिर से उठा कर ऋषनी गोद

<sup>(</sup>१) समय पव कराति वलावलम्, प्रशिगदन्त इतीव शरीरीणाम् । शरदि इंसरवाः पववीकृत — स्वरमयूरमयू रमणीयताम् ॥१॥ (शिशुपालवध में से)

में ले लिया । ऐसा करने का ऋभिप्राय सम्भवतः यही होगा कि यह विरंजीवी रहे । श्रस्तु, कुछ भी हो, इस नवजात शिशु के कुछ काल तक जीवित रहने से उसके हृदय में कुछ डाटस अवश्य बन्ध गई और वह उस के पालन रोषण के निभित्त पूरी २ सावधानी रखने लगी तथा उसके संरक्षणार्थ नियत की गई धायमाताओं के विषय में भी यह बरावर सचेत रहती । इस प्रकार उस नवजात शिशु का बड़ी सावधानी के साथ संरक्षणा, संगोपन और सम्यर्धन होने लगा।

त्राज उस के नाम रखने का शुभ दिवस है, इस के निमित्त सुमद्र सार्थवाह ने वड़े भारी उत्सा का ख्रायोजन किया । ख्राने समे सम्बन्धियों के ख्रितिरिक्त नगर के ख्रन्य प्रतिष्ठित व्यक्तियों को भी छामंत्रित किया छौर सब का खान पानादि से यथीचित स्वागत करने के ख्रनन्तर सब के समस् उत्पन्न यालक के नाम—करण करने का प्रस्ताव उपस्थित करते हुए उन से कहा कि प्रिय वन्धुओं ! हमारा यह वालक उत्पन्न होते ही एक शकट—गाड़े के नीचे स्थापित किया गया या, इसलिये इस का नाम पशकट छुमार रखा जाता है। उपस्थित लोगों ने भी इस नाम का समर्थन किया छौर उत्पन्न वालक को शुभाशीर्वाद देकर वे बिदा हुए ।

सूत्रकार ने शकट कुमार के जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त की सारी जीवनचर्या को द्वतीय अध्ययन में वर्णित उज्भितक कुमार के समान जानने की सूचना करते हुए "सेसं जहा उज्भियण" इतना कह कर यहुत संचेग से सब कुछ कह दिया है। जहां जहां कुछ नामादि का मेद है, वहां र उसका उल्लेख भी कर दिया है, जोकि सूत्रकार की वर्णनशैंती के सर्वथा अनुरूप है।

इसके ऋतिरिक्त उसका यहां पर यदि सारांश दिया जाय तो यह कहना होगा कि — जब पांचों घायमाताओं से पोषित हुआ शकट कुमार युवावस्था को प्राप्त हुआ तब पिता ने ऋर्थात् सुभद्र सार्थवाह ने विदेश —यात्रा की तैयारी की। दुर्देववशात् समुद्रयात्रा में उसका जहाज़ समुद्र में दूव

(१) यहां प्रश्न होता है कि जब आत्मा के साथ आयुष्कर्म के दिलक ही नहीं तो गाड़े के नीचे रख देने मात्र से बालक चिरंजीवी कैसे हो सकता है ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि वास्तव में बालक के चिरंजीवी होने का कारण उस का अपना ही आयुष्कर्म है। गाड़े और जीवन — वृद्धि का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि जिस का आयुष्कर्म पर्यात है, उसे चाहे गाड़े के नीचे रखो य न रखो उसे तो यथायु जीवित ही रहना है, परन्तु जिसका आयुष्कर्म समाप्त हो रहा है वह गाड़े आदि के नीचे रखने पर भी जीवित नहीं रह सकता।

भद्रा की सन्तित उत्पन्न होते ही मर जाती थी, इससे वह हतोत्साह हो रही थी। उसने सोचा—बहुत उपाय किये जा चुके हैं, परन्तु सफलता नहीं मिल सकी, ब्रतः श्रव कि बार नवजात शिशु को गांडे के नीचे रख कर देखलें, संभव है कि इस उपाय से वह बच जाये। इधर इस का ऐसा विचार चल रहा था और उधर गर्भ में ब्राने याला जीव दीर्घजीवन लेकर ब्रा रहा था। परिणाम यह हुन्ना कि गांडे के नीचे रखने पर नवजात बालक मरा नहीं। उपराक्तपरी देखने से तो भले ही गांडा उस में कारण जान पड़ता हो परन्तु वास्तविकता इस में नहीं है। बास्तविकता तो ब्रायुष्कर्म की दीर्घता ही बतलाती है। क्यों कि गांडे के नीचे रखना ही यदि जीवनवृद्धि का कारण होता तो ब्रायने को गांडे के नीचे रख कर प्रत्येक व्यक्ति मृत्यु से बच जाता, ब्रीर मृत्यु की अचलता को चलता में बदल देता।

(२) नामकरण की इस परम्परा का उल्लेख श्री श्रनुयोगद्वार सूत्र में पाया जाता है, जिसका उल्लेख पृष्ठ १५९ पर किया जा चुका है।

चितुर्थ खम्याय

गथा और वह वहां परलोक को सिधार गया । शकट कुमार ने उसका सम्पूर्ण औददेहिक कर्म किया। तदनन्तर उसकी माता भी पतिवियोगजन्य दुःख को अधिक काल तक न सह सको। परिखाम — स्वरूप वह मी इस असार संसार से वल बसी।

उस समय प्राय: व्यापार करने वालों का यह नियम होता था कि जिस समय व्यापार को बढ़ाते ये अथवा यूं कहिये कि व्यापार के निर्मित्त जब अपने देश को ह्रोड़ कर विदेश में जाना होता था तो अपना सारा धन और हो सके तो अन्य नागरिकों से पर्याप्त अधुर लेकर अपने जहाज को माल से भर लेते और व्यापार के किये प्रस्थान कर देते।

सुभद्र नामक सार्थवाह ने भी ऐसा ही किया था। उसने वहां के धनियों से काफ़ी ऋष ले रक्खा या। इसलिये सुमद्र सेठ और भद्रादेवी की मृत्यु ने उन सब को सचेत कर दिया, वे अपने दिये हुए धन को किसी न किसी रूप में प्राप्त करने का प्रयत्न करने लगे। जिस को जो कुछ मिला वह ले गया। इसी में सुभद्र सेठ की सारी चल सम्पत्ति समाप्त हो गई। अवशेष उस की जो स्थावर सम्पत्ति थी, उसके लिये लेनदारों ने न्यायालय की शरण ली और राजाहा के अनुसार सुभद्र की स्थावर सम्पत्ति पर भी अपना अधिकार कर लिया। इसके परिणामस्वरूप शकट — कुमार को अपने घर से भी निकलना पड़ा। घर से निकल जाने पर मातृषितृविहीन शकट कुमार निरंकुश हाथी या बेलगाम घोड़े की तरह स्वझन्द फिरने लगा। उसकी बैठक ऐसे पुरुषों में हो गई जो कि जुआरी, शराबी और परस्त्रीलम्पट थे। उनके सहवास में आकर शकट कुमार भी उन्हों दुर्गुणों का भाजन बन गया। उसके रहने का न तो कोई नियत स्थान था और न कोई योग्य व्यक्ति उसे किसी प्रकार का आश्रय देता था। वह प्रथम जितना धन —सम्पत्त, सुखी और प्रतिष्ठा— प्राप्त किये हुए था, उतना ही निर्धन, दुःखी और प्रतिष्ठाशून्य हो रहा था। यह तो हुई शकट कुमार की बात। अन पाठक साहजनी नगरी की सुप्रसिद्ध सुदर्शना वेदशा की ओर मी प्यान दें।

वह एक निपुण कलाकार होने के अतिरिक्त रूपलावस्य में भी श्रद्धितीय थी। काम — वास मावासित अनेक धनी, मानी युवक उसका आतिथ्य प्राप्त करने की लालसा से धन की थैलियां ले कर उसके दर्वाज़े पर भटका करते थे। परन्तु उसके पास जाने या उससे बातचीत करने और सहवास में आने का अवसर तो किसी विरले को ही प्राप्त होता था।

इघर शकट कुमार को माता श्रीर पिता छोड़ गये, धन सम्पत्ति ने उससे मुख मोड़ लिया। परन्तु उसके शरीरगत स्वामाविक सौन्दर्य एवं सम्यजनोचित व्यवहार — कुशलता ने उस का साथ नहीं छोड़ा था। वह एक दिन सुदर्शना के विशाल भवन की स्रोर जाता हुआ उसके नीचे से गुज़रा। जपर भरोखे में बैठी हुई सुदर्शना की जब उस पर हाई पड़ी तो वह एक दम मुख सी हो गई, श्रीर उसे ऐसा भान हुआ कि मानों रूप लावएय की एक सजीव मूर्ति अपने श्राप की फटे पुराने वस्त्रों से छिपाये हुए जा रही है। जिसे प्राप्त करने के लिये वह ललचा उठी। उसने अपनी एक चतुर दासी को भेज कर उसे ऊपर आने की प्रार्थना की।

जैसे कि प्रथम भी बतलाया जा चुका है कि प्रेम इदय को वस्तु है। प्रेम के साम्राज्य में घनी और निर्धन का कोई प्रश्न नहीं होता। घन —हीन व्यक्ति भी अपने अन्दर इदय रखता है, उस का इदय भी तृषातुर जीव की तरह प्रेमोदक का पिपासु होता है। जिस सुदर्शना की भेंट के लिये नगर के अनेकों युवक धन की यैलियें लुटा देने को तैयार रहने पर भी उस की भेंट से विचित रहते, वही सुदर्शना एक ग्रीव निर्धन को स्रपने पास बुलाने स्रौर उस से प्रेमालाप करती हुई स्रात्मसमर्पण करने को सन्नद्ध हो रही है। इस में इतना स्नन्तर स्रवस्य है कि यह प्रेम देशस्यासयुक्त और स्रपशास्त राग से पूर्ण होने के कारण सुगतिप्रद नहीं है। स्रस्त, दासी के द्वारा स्रामंनित शक्ट कुमार ऊपर गया स्रौर दोनों की चार स्रांखें होते ही एक दूसरे में समागये। इसी भाव को स्नकार ने संपल्तकों स्थाद से बोधित किया है।

कहते हैं कि मानव के दुर्दिनों के बाद कभी सुदिन भी आजाते हैं। सुदर्शना के प्रेमा-तिथ्य ने शकटकुमार के जीवन की काया पलट दी, वह अब उस मानवी वैभव का यथारूची उपभोग कर रहा है, जिस का उसे प्राप्त होना स्वप्न में भी सुलभ नहीं था। परन्तु उस का यह सुख — यूलक उपभोग भी चिरस्थायी न निकला । राज्यक्ता के अधिकार ने उसे खिल भिन्न कर दिया।

शासन ख्रौर सम्पत्ति में बहुत अन्तर है। दूसरे शब्दों में –शासक और धनाड़य दोनों भिन्न २ पदार्थ हैं। धनाड़य व्यक्ति कितना ही गौरवशाली क्यों न हो परन्तु शासक के सा-मने ख्राते ही उसका सब गौरव राहुमस्त चन्द्रमा की तरह प्रस्त हो जाता है। शासन में बल है, ख्रोज है और निरंकुशता है। इधर धन में प्रलोगन के अतिरिक्त ख्रौर कुछ नहीं। राजकीय वर्ग का एक छोटा सा व्यक्ति, जिस के हाथ में सत्ता है, वह एक बड़े से बड़े धनी मानी एहस्थ को भी कुछ समय के लिये नीचा दिखा सकता है। ताल्प्य यह है कि सत्ता के बल से मनुष्य कुछ समय के लिये जी चाहे सो कर सकता है।

सुदर्शना के रूप लावर्य की धाक सारे प्रांत में प्रस्त हो रही थी। वह एक सुप्रसिद्ध कलाकार वेश्या थी। धनिकों को भी विवाह शादी के अवसर पर पर्याप्त द्रव्य व्यय कर के उस के संगीत और तत्य के अविरिक्त केवल दर्शन मात्र का ही अवसर प्राप्त होता था । इस का कारण यही था कि वह कोई साधारण वेश्या नहीं थी ।

पाठकों ने सुषेण मंत्री का नाम सुन रक्खा है और सूत्रकार के कथनानुसार वह चतुविंध नीति के प्रयोगों में सिद्धहस्त था, अर्थात् साम, दान, मेद और दण्ड इन चतुविंध नीतियों का
कव और कैसे प्रयोग करना चाहिये हैं इस विषय में यह विशेष निपुण था। इसी लिये महाराज
महाचन्द्र ने उसे प्रधान मंत्री के पद पर नियुक्त किया हुआ था, और नरेश का उस पर पूर्णविश्वास था। परन्तु प्रधान मंत्री सुपेण में जहां और बहुत से सद्गुण ये वहां एक दुर्गण भी
था। वह संयमी नहीं था। ऐसे संभावित व्यक्ति का स्वदार—सन्तोधी न होना निस्स्टिंद शोचनीय एवं अवांछनीय है। उस की दृष्टि हर समय सुदर्शना वेश्या पर रहती, उस का मन हर
समय उस की और आकर्षित रहता, परन्तु वह उसे प्राप्त करने में अभी तक सफल नहीं हो पाया।
वह जानता था कि सुदर्शना केवल धन से ख़रीदी जाने वाली वेश्या नहीं है। उस से कई गुणा
अधिक धन देने वाले वहां से विफल हो कर आ चुके हैं। इस लिये नीतिकुशल सुषेण ने
शासन के बल से उस पर आधिकार प्राप्त किया और उसके प्रेममाजन शक्य कुमार को वहां से निकाल दिया
और स्वयं उसे अपने घर में रख लिया। परन्तु इतना समरण रहे कि सुषेण मंत्री ने अपनी सत्ता के बल
से सुदर्शना के शरीर पर अधिकार प्राप्त किया है न कि उस के इदय पर । उस के इदय यर
सर्वेस की अधिकार तो शक्य कुमार का है, जिसे उसने वहां से निकाल दिया है।

"-जायित्दुया-" के स्थान पर "-जाइजिंदुया-" ऐसा पाठ भी उपलब्ध होता है।

दोनों पदों का अर्थगत भेद निम्नोक्त हैं --

- (१) जातर्निद्का -- उत्पन्न होते ही जिस की सन्तिति मृत्यु को प्राप्त हो जाए उसे जातनिंदुका कहते हैं।
- (२) जातिनिद्का-जाति-जन्म से ही जो निदुका मृतवःसा है, अर्थात् जनमकाल ही जो मृतवत्सात्व के दोष से युक्त है।

तथा निदुका शब्द का अर्थ कोपकारों के शब्दों में - निद्यते अप्रजात्वेन इसी निदुः, नि दुरेव निंदुका - इस प्रकार है । अर्थात् सन्तान के जीवित न रहने से जिस की लोगों द्वारा निंदा की जाए वह स्त्री निंदुका कहलाती है।

"-गिश्य स्रविभंतरए ठवेति-इस वाक्य के दो स्रर्थ उपलब्ध होते हैं जैसे कि-

(१) गणिका को अध्यन्तर -भोतर स्थान्ति कर दिया अर्थात् गांगुका को पत्नीरूप से अपने घर में रख लिया । (२) गणिका की मीतर स्वापित कर दिया अर्थात् उसे उसके घर के अन्दर ही रोक दिया, जिस से कि उस के पास कोई दूसरा न जा सके ।

इन अप्रशें में प्रथम अर्थ अधिक संगत प्रतीत होता है । क्योंकि आगे के प्रकरण में -- एवं खलु सामी! सगड़े दारप ममं अन्तेउरंसि अवरद्धे -- ऐसा उल्लेख मिलता है । इस पाठ में स्पष्ट लिखा है कि मंत्री ने राजा के पास शिकायत करते हुए ऋपने ऋन्तःपुर का वर्णान किया है, जोकि ऊपर के पहले ऋर्थ का समर्थक ठहरता है। तथा जो ऋागे - जेगेव सुद्धिसागागियाप गिहे तेगोव - ऐसा लिखा है। इससे यूत्रकार को यही अभिमत है कि सुदर्शना जहां रहता था, वहां। तालप यह है कि जब सुषेण मन्त्री ने गलिका की अपनी अपनी की बना लिया, तब सूत्रकार ने — जहां सुदर्शना का घर था - ऐसा उल्लेख क्यों किया ?, ऐसी ऋशांका नहीं करनी चाहिये । क्योंकि इससे स्त्रकार को मात्र जो सदर्शना को निवास करने के लिये स्थान दे रखा था, बही स्चित करना ऋभिमत है।

- -- उज्भियर जाव जम्हा यहां पटित जाव-यावत् पद ते--तप एां दस्स दारगस्स श्रम्मापियरो ठिइवडियं च चंदसूरदंसणं - से लेकर -गोएणं गुणनिष्कत्नं नामधेरजं करैति -- इन पदों का ग्रह्म करना सूत्रकार को अभिमत है। इन का अर्थ पृष्ठ १५७ पर दिया जा चुका है। मान नाम की भिन्नता है। वहां उज्भितक कुमार का नाम है जब कि यहां शकट कुमार का।
- -- सिंघाडग॰ तहेव जाव सुद्धिमणाय--यहां का विन्दु-- तिग -- च उक्क -- चचर महापहपहेसु - इन पर्दो का तथा -- जाब-याबन् पद - ज्युबलरासु वेसियाबरपस् -- से ले कर -- अक्षया क्याइ-यहां तक के पाठ का परिचायक है। इन पदों का अर्थ पृष्ठ १६६ तथा १६७ पर दिया गया है। अन्तर कैवल इतना है कि प्रस्तुत में शकट कुमार का वर्णन है जब कि वहां उज्भितक कुमार का ।
- --- भहाय भारियाप कुविछिसि पुत्तत्ताय उववन्ने इस पाठ के स्रनन्तर श्रह्वेय परिहत मुनि श्री घासी लाल जी म० सार्थवाही भद्रा के दोहद का भी उल्लेख करते हैं। वह दोहदसम्बन्धी पाठ निम्नोक है---
- —तप णं तीसे भद्दाय सत्थवादीय अन्तया कयाद तिए**रं मासाणं** बहुपडिपुराणाणं इमे प्याह्ये दोहले पाउन्भूष-धन्ताओं एां ताओं अम्भयाओं, सपुरवाओं एां कपत्याओं एां जाव सुलद्धे तासि माणुस्सप जम्मजीवियकले जात्रो एं वहुएं ए।ए।विहालं नयरगोरुवाएं पस्ण य जलपरथलयर-खहयरमाईशं पश्वीण य बहुहिं मंसेहिं तिलपहिं भज्जिपहिं सोल्ले-हिं सर्दि सुरं च महं च मेरगं च जाइं च सीहुं च पसन्नं च श्रासाएमाणीश्रो विसा-

पमाणीश्रो परिमुं जेमाणीश्रो परिभापमाणीश्रो दोहलं विखेति। तं जद णं श्रहमिव वहूणं जाय विणिज्जामि, सि कहु तंसि दोहलंसि श्रविणिज्जमाणंसि सुन्का भुक्ला जाव भियाद। तप णं ते सुभद्दे सत्यवाहे भद्दं भारियं श्रोहपः जाव पासित २ पवं वयासी किं णं तुमं देवाणुष्पिया! श्रोहय जाव भियासि १, तप णं सा भद्दा सत्थवाही सुभद्दं सत्थवाहं पवं वयासी—पवं खलु देवाणुष्पिया! मम तिएहं मासाणं जाव भियामि। तप णं से सुभद्दे सत्थवाहे भद्दाप भारियाप पयमर्थं सोचा निसम्म भद्दं भारियं एवं वयासी—पवं खलु देवाणुष्पिया! तुह गर्द्धासि श्रमहाणं पुरुवक्यपावण्यभावेणं केह श्रहम्मिप जाव दृष्पिडयाणंदे जीवे श्रायिप तेणं प्यारिसे दोहले पाउल्भूष, तं होउ णं पयस्स पसायणं, सि कहु से सुभद्दे सत्थवाहे केण वि उवाएणं तं दोहलं विणेद । तप णं सा भद्दा सत्थवाही संपुरण्यदोहला समाणियदोहला विणीयदोहला वोच्छिन्दिहला सम्पन्नदोहला तं गल्म सुहंसुहेणं परिवहद । इन पदी का भावार्थ निम्नोक्त है—

तदनन्तर उस भट्टा सार्यवाही के गर्भ को जब तीन मास पूर्ण हो गये, तब उसको एक दोहद उत्पन्न हुआ कि वे मातायें धन्य हैं, पुरायवती हैं, कृतार्थ हैं उन्हों ने ही पूर्वभव में पुरायोपार्ज — न किया है, वे कृतलक्षण हैं अर्थात् उन्हों के ही शारीरिक लक्षण फलयुक्त हैं, और उन्होंने ही अपने धनवेभव को सफल किया है, एवं उन का ही मनुष्यसम्बन्धी जन्म और जीवन सफल हैं, जिन्होंने बहुत से अनेक प्रकार के नगर गोरूपों अर्थात् नगर के गाय आदि पशुओं के तथा जलचर स्थलचर और खेचर आदि प्राण्यों के बहुत मांखों, जो कि तेलादि से तले हुए, भूने हुए और राल द्वारा प्रकाये गये हों, के साथ सुरा , मधु, मेरक जाति, सीधु और प्रसन्ना इन पांच प्रकार की मदिराओं का आस्वादन, विस्वादन बार २ आस्वादन), परिभोग करती हुई और दूसरी स्त्रियों की बंदती हुई अपने दोहद (दोहला) को पूर्ण करती हैं । यदि मैं भी बहुत से नगर के गाय आदि पराश्रों के और जलचर आदि प्राण्यों के बहुत से और नाना प्रकार के तले, भूने और रालपक्व मांसों के साथ पांच प्रकार की मदिराओं को एक बार और बार २ आस्वादन करूं. परिभोग करूं और दूसरी स्त्रियों को भी बांद्र इस प्रकार अपने दोहद को पूर्ण करूं, तो बहुत अच्छा हो, ऐसा विचार किया परन्त उस दोहद के पूर्ण न होने से वह भद्रा खुबने लगी, चिन्ता के कारण अक्षित्र होने से भूखी रहने लगी, उस का शरीर रोगयस्त जैसा मालूम होने लगा और सुंद पीला पर गया तथा निस्तेज हो गया, एव रात दिन नीचे सुंद किये हुए आसंध्यान करने लगी।

एक दिन सुनद्र सार्थवाह ने भद्रा को पूर्वोक्त प्रकार से आर्तथ्यान करते हुए देखा, देख कर उसने उससे कहा कि भद्रे! तुम ऐसे आर्तथ्यान क्यों कर रही हो र सुभद्र सेट के ऐसा पूछने पर भद्रा बोली स्वामिन्! सुके तीन मास का गर्भ होने पर यह दोहद उत्पन्न हुआ है कि मैं नगर के गाय आदि पशुओं और जलचर आदि प्राण्यों के तले, भूने और शलपक मांसां के साथ पंचिष्ठ सुरा आदि मिद्राओं का आस्वादन विस्वादन और परिभोग करूं और उन्हें दूसरी स्त्रिओं को भी दूं! मेरे इस दोहद के पूर्ण न होने के कारण मैं आर्तथ्यान कर रही हूं। भद्रा की इस बात को सुन कर तथा सोच विचार कर सुभद्र सार्थवाह भद्रा से बोले —

भद्रे ! तुम्हारे इस गर्भ में ऋषने पूर्वसंचित पापकर्म के कारण से ही यह कोई ऋधमीं यावत्

<sup>(</sup>१) इन पदों का ऋर्षपृष्ठ १४४ पर दिया जा चुका है।

[चतुर्थ ऋध्याय

दुष्प्रत्यानन्द अर्थात् वड़ी कठिनाई से प्रसन्न होने वाला जीव आया हुआ है, इसलिये तुम्हें ऐसा पापपूर्ण दोहद उत्पन्न हुआ है। अच्छा. इस का भजा हो, ऐसा कहकर उस सुभद्र साधवाह ने किसी उपायविशेष से अर्थात् मांस और मदिरा के समान आकार वाले फलों और रसों को देकर भद्रा के दोहद को पूर्ण किया। तब दोहद के पूर्ण होने पर वाञ्छित वस्तु की प्राप्ति हो जाने के कारण, उसका सम्मान हो जाने पर. समस्त मनोरथों के पूर्ण होने से अभिलाघा की निवृत्ति होने पर तथा हिच्छत वस्तु के खा लेने पर प्रसन्नता को प्राप्त हुई भद्रा सार्थवाहो उस गर्भ को सुखपूर्वक धारण करने लगी।

प्रस्तुत सूत्र में छिएएक छागलिक के जीव का सुभद्रा के गर्भ में ऋाना, उसका जन्म लेने पर शकट कुमार के नाम से प्रसिद्ध होना तथा माता पिता के देहान्त एवं घर से निकालने तथा सुदर्शना के घर में प्रविष्ट होने और वहां से निकाले जाने छादि का सविश्तर वर्णन किया गया है। सुवेण मंत्रो के द्वारा सुदर्शना के वहां से निकाले जाने पर शकट कुमार की क्या दशा हुई और उसने क्या किया तथा उसका अन्तिम परिणाम क्या निकला ! अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं—

मूल-' तते णं से सगड़े दारए सुदिरमणाए गिहाओ निच्छूढे समाणे अन्नत्य कत्यइ सुद्दं वा रे अलभमाणे अन्नया कयाइ रहिस्सयं सुदिरसणागिहं अणुपिनसित २, सुदिरसणाए सिद्ध उरालाइं भोगभागाई अंजमाणे निहरति । इमं च णं सुसेणे अवच्चे एहाते जान सम्नालंकारांवभूमिते मणुस्सनग्गुराए परिनिख्ते जेणेन सुदिरसणागिण्याए गिहे तेणेन उनागच्छित २ सगड़ं दारयं सुदिरसणाए गिणयाए सिद्ध उरालाइं भोगभागाइं अंजमाणं पासित २ आसुहत्ते जान मिसिमिसीमाणे तिनलियं भिउड़िं णिडाले साहद्यु सगड़ं दारयं पुरिसेहिं गेएहानेति २ अद्वि जान मिदियं करेति २ अवओडगनंधणं कारेति २ जेणेन महत्त्वदे राया तेणेन उनागच्छित २ करयल० जान एवं नयासी-एनं खलु सामी! सगड़े दारए ममं अंतेउरिस अनरद्धे। तते शं महत्त्वदे राया सुसेणं अमन्चं एवं नयासी-

<sup>(</sup>१) छाया — ततः स शकटो दारकः सुदर्शनाया ग्रहाद् निष्कासितः सन् अन्यत्र कुत्रचित् समृति वा ३ अलभमानोऽन्यदा कदाचिद् राहरियकं सुदर्शनागृहं अनुप्रविशति २ सुदर्शनया सार्द्धमुदारान् भोगभोगान् मुंजानो विहरित । इतश्र सुवेशोऽमात्यः स्नातो यावद् सर्वीलंकारिवभूषितो मनुष्यवागुरया परिक्षितो यत्रैव सुदर्शनगणिकाया गृहं तत्रैवोषागच्छति २ शकटं दारकं सुदर्शनया गणिकया सार्द्धमुदारान् भोगभोगान् मुंजानं पश्यित २ अग्रहक्तो यावत् मिसिमसीमागः (कृषा ज्वलन्) विविवकां मृकुटिं ललाटे संहत्य शकटं दारकं पुरर्षः प्राह्मयति २ यष्टि० यावत् मिसिमसीमागः (कृषा ज्वलन्) विविवकां मृकुटिं ललाटे संहत्य शकटं दारकं पुरर्षः प्राह्मयति २ यष्टि० यावत् मिसिनसीमागः (कृषा ज्वलन्) विविवकां मृकुटिं स्वते महाचंद्रौ राजा तत्रैवोषागच्छति २ करतल् ० यावद् एवमवादोत् — एवं खलु स्वामिन ! शकटो दारकः ममान्तःपुरेऽपराद्धः। ततः स महाचंद्रौ राजा सुपेशममात्यमेवमवादीत् — त्वमेव देवानुप्रिय ! शकटस्य दारकस्य दग्रङं वर्त्तय । ततः स सुपेशोऽमात्यः महाचन्द्रशेण राह्माऽभ्यनुज्ञातः सन् शकटं दारकं सुदर्शनां च गणिकां एतेन विधानेन वध्यभाजापयिति । तदेवं खलु गौतमः ! शकटो दारकः पुरा प्राणानां दुश्चीर्णानां यावद् विहरित ।

तुमं चेव गां देवाणुः ! सगडस्स दारगस्स दग्डं वत्तेहि। तए गां से सुसेगे अपच्चे महचंदेण रएणा अन्मणुएणाए समायो सगडं दारयं सुदिरसगां च गणियं ९एगां विहाणेगां वज्मं आगवेति। तं एवं खलु गोतमा ! सगड़े दारए पुरा पोराणाणं दुचिएणाणं जाव विहर्गत ।

पदार्थ-तते जं-तदनन्तर । से-वह । सगडे-शकटकुमार । दारप-वालक । सुद-रिम्णाप-सुदर्शना के । गिहास्रो - घर से । निच्छुढे समाणे --निकाला हुन्ना । स्रन्तत्थ-स्रन्यत्र । करथाइ - कहीं पर भी । सुई बा ३ - स्मृति को अर्थात् वह उस वश्या के अतिरिक्त और किसी का भी स्मरण नहीं कर रहा था, प्रतिक्षण उस के हृदय में उसी की याद वनी रहती थी ऋौर रित -- प्रीति अर्थीत् उस वेदया को छाड़ कर और कहीं पर भी उसकी प्रीति नहीं यी वह उसी के प्रेम में तन्मय हो रहा था, एवं घृति –धीरज ऋष्टीत् वेदशा के विना किसी भी स्थान पर उस की धैर्य नहीं त्राता था, प्रतिद्वारा उस का मन उस के वियोग में त्रशांत रहता था. तरह वह शकट कुमार स्मृति, रिंत और धृति को । अलभमारो -प्राप्त न करता हुआ। अन्न-या कयाइ – किसी अन्य समय । रहस्तियं –राइसिक –गुतरूप से । सुदक्षिणागिई – सुदर्शना के घर में अरुणुपविस्तति २ – प्रवेश करता है प्रवेश करके । सुद्रश्रिसणार – सुदर्शना के । सर्दि – साथ । उरालाई-उदार-प्रधान । भोगभोगाइ - भोगभोगों का अर्थात् मनोज शब्द, रूप अहि का । भुंजमाणे - उपभोग करता हुआ । विदुरति --सानन्द समय विताने लगा। दमं च ए -- श्रोर इधर। सुसंगो अमञ्चे - मुषेण अमात्य -- मंत्री । गहाते - स्तान किए हुए । जाव -- वावत् । सञ्वालंकाविभू-सिते—सब प्रकार के अलंकारों — आभूषणों से विभूषत । मणुस्सवनगुराए — मनुष्यवागुरा — मनुष्य — समुदाय से । परिक्रिवत -परिवेष्टित हुआ । जेरो व -जहां । सुद्रिसणागणियाय --सुदर्शना गणिका का ः गिडे⊸षर था । तेलोव - वहीं पर । उवागच्छति २ स्त्रा जाता है, स्राकर । सुद्दिस — साप-सुदर्शना । गिरायाप - गिराका के । सिद्धि -साथ । उपालाई - उदार - प्रधान । सोग-सोगाइ' - काम - भोगी का : भुंजमाखं - उपनीग करते हुए । सगड़ दार्य-शकटकुमार वालक को। पासति २ -- देखता है, देख कर । आसुरुसे -- आगुरुत -- अत्यन्त कुद्ध हुआ। जाव -- यावत्। मिसिमिसीमारो - भिस २ करता हुआ, अर्थात् दांत पीसता हुआ । शिलाङ् - मस्तक पर । तिविश्वर्थ भिष्ठि - तीन वल बाली भृकुटी (विडड़ी) की । साहरू -चढ़ा कर । पुरिसेहिं --अपने पुरुषों के द्वारा । सगडं -- शकटकुमार । दार्थ -- बाल । का । गेराहावेति २ -- पकड़ा लेता है. पकड़ा कर । स्रिटि॰ - पश्चि से । जा। -यायत उस, को । महियं - मधित - श्रत्यन्तात्यन्त ताडित। करेति - करता है । स्रवस्रोड़गबंधएं - श्रवकोटकवन्धन- जिस् वन्धन में श्रीवा को पृष्ठ भाग में ले जाकर हायों के साथ बान्धा जाए, उस बंधन से युक्त । कारेति २ - कराता है, करा के । जेलेब - जहां पर । महचंद राया --महाचन्द्र राजा थाः तेलेब --वहीं पर । उवागच्छिति २ --त्राता है, त्राकर । करयज्ञ जाव - दोनों हाथ जोड़ यावत् त्र्रथित् मस्तक पर दस नलीं वाली त्रंजिल कर के । जाब-यावत् । एवं-इस प्रकार । वयासी-कहने लगा । एवं खतु-इस प्रकार निश्चय ही । सामी!-हे स्वामिन्!। सगडे-शकटकुमार । दारप-बालक ने । ममं- मेरे । श्रंते-उरंसि -- ऋन्तःपुर -- रण्यास में, प्रविष्ट होने का । ऋवर हो -- ऋपराध किया है । तते णं - तदन-

<sup>(</sup>१) ऋडि-इस पद का रूप याष्ट्र किस कारण से किया गया है १ इस का उत्तर पृष्ठ १७६ की टिप्पण में दिया गया है।

[चतुर्ध स्त्रध्याय

न्तर । महचंदे—महाचन्द्र । राया—राजा । सुसेणं—सुषेण । श्रमञ्चं —श्रमात्य को । एवं — इस प्रकार । वयासी —कहने लगा । देवाणु । —हे महानुभाव ! । तुमं चेव णं —तुम ही । सगड़ — स्स — शकटकुमार । दारगस्स — वालक को । दंडं — दण्ड । वसे हि - दे डालो । तप णं —तत्म श्रात् । महचंदेणं — महाचन्द्र । रण्णा — राजा से । श्रव्मणुग्णाते — श्रम्यनुत्रात श्रयात् श्राता को को प्राप्त । समाणे —हुश्रा । से - वह । सुसेणे — सुषेण । श्रमञ्चे — मंत्री । सगड़ं दारयं — शकट कुमार वालक ! च —श्रीर । सुद्रिसणं — सुदर्शना । गणियं — गणिका को । पर्पणं — इस (पूर्वेक्त) । विहाणेणं — विधान — प्रकार से । वज्मं —ये दोनों मारे जाएं, ऐसी । श्राणवेति — श्राहा देता है । गीतमा ! —हे गीतम ! । तं — इस लिये । पर्व खनु — इस प्रकार निश्चय ही । सगड़े — शकट — कुमार । दारपः — वालक । पुरा — पूर्वेकृत । पोराणाणं — पुरातन, तथा । दुव्चिण्णाणं — दुश्चीणं-दुष्टता से किये गये । जाव — यावत् कर्मों का श्रनुभव करता हुश्रा । विहरित — समय दिता रहा है ।

म्तार्थ — मुदर्शना के घर से मन्त्री के द्वारा निकाले जाने पर वह शकट कुमार अन्यत्र कहीं पर स्मृति, रित, और भृति को प्राप्त न करता हुआ किसी अन्य समय अवसर पाकर गुप्तरूप से सुदर्शना के घर में पहुंच गया और वहां उसके साथ यथारुचि कामभोगों का उपभोग करता हुआ सानन्द समय व्यतीत करने लगा।

इधर एक दिन स्नान कर खीर सब प्रकार के ऋलंकारों से विभूषित हो कर अनेक मनुष्यों से परिवेष्टित हुआ सुषेण मन्त्री सुदर्शना के घर पर आया, आकर सुदर्शना के साध यथारुचि कामभोगों का उपभोग करते हुए उसने शकट कुमार को देखा और देख कर वह कोध के मारे लालपीला हो, दांत पीसता हुआ, मस्तक पर तीन वल वाली भृकुटि (तिउड़ी) चढ़ा लेता है और शकट कुमार को अपने पुरुषों से पकड़वा कर उस को थाष्ट्र से यावत मधिन कर उसे अवकोटकवन्धन से जकड़वा देता है। तदनन्तर उसे महाराज महाचन्द्र के पाम हो जा कर महाचन्द्र नरेश से दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नलों वाली अंजिल कर के इस प्रकार कहता है—

स्वामिन् ! इस शक्ट कुमार ने मेरे अन्तःपुर में प्रवेश करने का अपराध किया है। इसके उत्तर में महाराज महाचन्द्र सुपेण मन्त्री से इस प्रकार वाले – हे महानुभाव ! तुम ही इस के लिए दण्ड दे डालो अर्थात् तुम्हें अधिकार है जो भी उचित समस्तो, इसे दण्ड दे सकते हो ! तत्परवात् महाराज महाचन्द्र से अहा प्राप्त कर सुपेण मन्त्री ने शक्ट कुमार और सुदर्शना वेश्या को इस (पूर्वीकत) विधान – प्रकार से मारा जाये, ऐसी आहा राजपुरुषों को प्रदान की !

इस प्रकार निश्चय ही हे गौतम ! शकट कुमार बालक अपने पूर्वीपार्जित पुजतन तथा दुश्चीर्ण पायकर्मी के फल का प्रत्यक्त अनुभव करता हुआ समय बिता रहा है।

टीका - मनुष्य जो कुछ करता है अपनी अभीष्ट सिद्धि के लिये करता है उस के लिये वह दिन रात एक कर देता है ! महान् परिश्रम करने के अनन्तर भी यदि उस का अभीष्ट सिद्ध हो जाता है तो वह फूला नहीं समाता और अपने को सब से श्रीधिक माग्यशाली समभता है । परन्तु उस अस्थठ प्रांखी को इतना भान कहां से हो कि जिते वह अभीष्ट सिद्धि समभ कर प्रसन्ता से फूल रहा है, वह उस के लिये कितनी हानि — कारक तथा अहितकर सिद्ध होगी !

शकट कुमार श्रपनी परमित्रया सुदर्शना को पुनः प्राप्त कर अत्यन्त हिष्त हो रहा है, तथा अपने सद्माग्य की सराहना करता हुआ वह नहीं थकता। परन्तु उस विचारे को यह पता नहीं था कि यह प्रसन्नता मधुलिस अस्थिरा से भी परिणाम में अत्यन्त भयावह होगी और उसका यह हर्षभी शोक रूप में परिणात हुआ ही चाहता है।

पाठकों को स्मरण होगा कि मंत्री सुषेण ने अपने सत्तावल से सुदर्शना गिएका के घरसे उसकी इच्छा के बिना ही शकट कुमार को बाहिर निकाल कर उसे अपने घर में अपनी स्त्री के रूप में रख लिया था। परन्तु शकट कुमार अवसर देखकर गुप्तरूप से सुदर्शना के पास पहुंच गया और पूर्व की मान्ति गुसरूप से उसके सहवास में रहता हुआ यथाक्यि विषय—भोगों में अपसक्त हुआ सानन्द समय यापन करने लगा।

इधर एक दिन सुषेण मंत्री जब सुदर्शना के घर में पहुंचा तो उसने वहां शकट कुमार को देख लिया। उसे देखते हो मत्री के कोध का पारा एक दम ऊपर जा चहा। कोध के मारे उस का मुख और नेत्र लाल हो उठे। उसने दान्त पीसते हुए कोध के आवेश में आकर अपने अनुवरों को उसे—शकट कुमार के पकड़ने और पकड़ कर बांधने तथा अधिक से अधिक पीटने की आजा दी। तदनुसार पकड़ने, बांधने और मारने के बाद उसे महाराज महाचन्द्र के पास ले जाया गया। महाराज महाचन्द्र के मन्त्री को ही दगड़सम्बन्धी समस्त अधिकार दे देने पर तथा मन्त्री के द्वारा महान् अपराधी उहरा कर एवं सारे शहर में किरा कर उसके वध करा डालने का आयोजन किया गया।

जैसा कि प्रथम बतलाया गया है कि जिस व्यक्ति के हाथ में सत्ता हो और साथ में वह कामी एवं विषयी भी हो तब उससे जो कुछ भी अनर्थ बन पड़े वह थोड़ा है। जामी पुरुष का ऐसा करना स्वामाविक ही है। जिस व्यक्ति पर वह आसक्त हो रहा है उसका कोई और प्रेमी उसे एक आंख भी नहीं भाता। फिर यदि उसके हाथ में कोई राजकीय सत्ता हो तब तो वह उसे यमालय में पहुँचाये बिना कभी छोड़ने का ही नहीं। कामी पुरुषों में ईषों की मात्रा सबसे अधिक होती है। कामासक व्यक्ति अपने प्रेम —भाजन पर किसी दूसरे का अधुमात्र भी अधिकार सहन नहीं कर सकता है और वास्तव में एक वस्तु के जहां दो इच्छुक होते हैं वहां पर सर्वदा एक के अनिष्ट की संमावना बनी ही रहती है। दोनों में जो बलवान होता है उसका ही उस पर अधिकार रहा करता है। निर्वल व्यक्ति यातो इन्द्र से परास्त हो कर भाग जाता है अथवा प्रास्तों की आहुति दे कर दूसरों के लिये शिक्ता का आदश छोड़ जाता है। मंत्री सुषेण कम चाहता था कि जिस रमणी के सहवास के लिये वह चिरकाल से आतुर हो रहा था, उसमें कोई दूसरा भी भागीदार बने। इसी कारण उसने शकट कुमार और साथ में शकट कुमार को तिरस्कृत न करके प्रस्तुत उसके सहवास से आनन्दिवारेर होने के अपराध में सुदर्शना को भी कठोर से कठोर दंड दिया जिस का वर्णन ऊपर किया जा चुका है।

तब अमस भगवान महावीर स्वामी ने गौतम स्वामी से कहा कि गौतम ! इस प्रकार यह छुिएएक छुगिलिक का जीव अपने पूर्वोपाजित अशुभ कमों का फल भोगने के लिये चौथी नरक में गया और वहां भीषर नारकीय यातनाएं भोग लेने के अनन्तर भी शकट कुभार के रूप में अवतीर्य होकर इस दशा को प्राप्त हो रहा है। सारांश यह है कि इस समय उस के साथ जो कुछ हो रहा है वह उसके पूर्वोपाजित अशुभ कमों का ही परिस्ताम है।

चितुर्थ अध्याय

— गहाते जाव सञ्वालंकारिवभूसिते — यहां पठित जाव-यावत् पद से अपेन्ति — कपविल-कम्मे — इत्यादि पदों का उल्लेख पृष्ठ १७६ पर किया जा नुका है। तथा — श्रासुरुत्ते जाव मिसि-मिसीमाणे — यहां पठित जाव-यावत् पद से — रुट्ठे कुविप चिश्विक्कण — इन पदों का प्रहण करना एत्रकार को अभिमत है। इन की व्याख्या पृष्ठ १७० की टिप्पण में की जा नुकी है। तथा — श्रिट्ठि॰ जाव मिहियं — यहां के जाव-यावत् पद से — मुद्ठि — जाणु — कोप्पर — प्यहार — संभग्ना — इन पदों का प्रहण करना, श्रायीत् सुषेण 'त्री शकट कुमार को यष्टि — लाठी, मुष्टि, जानु — घुटने, कूर्पर — कोहनी के प्रहारों से संभन्न — चूर्णित तथा मियत कर डालता है। दूसरे शब्दों में — जिस प्रकार दही मंथन करते समय दही का प्रत्येक कण स्थित हो जाता है ठीक उसी प्रकार शकट कुमार का भी मन्थन कर डालते हैं तात्पर्य यह है कि उसे इतना पीटा, इतना मारा कि उस का प्रत्येक श्रंग तथा उपांग ताइना से वच नहीं सका। तथा — करयज्ञ० जाव पर्व — यहां के जाव-यावत् पद से अभिमत पाठ का उल्लेख पीछे पृष्ठ २४६ पर किया जा नुका है।

—दुचिएए।एां जाव विहरति—यहां के जाव-यावत् पद से—दुष्पडिक्कन्ताणं श्रसुभाणं पावाणं कडाणं कम्माणं पावगं फलवित्तिविसेसं पच्छाभवमाणे — इन पदों का प्रहण करना स्त्रकार को श्रभीष्ट है। इन पदों का श्रष्ट पष्ठ ४७ पर किया गया है।

गतसूत्रों तथा प्रस्तुत सूत्र में शकट कुमार के विषय में पूछे गये प्रक्त का उत्तर वर्णित हुआ है। अब अग्रिम सूत्र में इसी सम्यन्ध को लेकर गौतम स्वामी ने जो जिज्ञासा की है उस का वर्णन किया जाता है—

मूल- "सगड़े गां भन्ते ! दारए कालगते कहिं गच्छिहिति ? कहिं उनविज्जिहिति ?।

पदार्थ — भंते! — हे भगवन् ! । सगड़े — शकट कुमार । दारप — वालक । एां — वाक्यालं कारार्थक है । कालगते — कालवश हुन्ना । कहिं — कहां । गिञ्छिहिति ! — जायेगा ! । कहिं — कहां पर । उवव- जिजहिति ! — उत्पन्न होगा !

मूलार्थ – हे भगवन् ! शकट कुमार बालक यहाँ से काल करके कहां जायेगा श्रीर कहां पर उत्पन्न होना ?

टीका -अमण भगवान् महाबीर स्वामी से शकट कुमार के पूर्वभव का वृत्तान्त सुन लेने के पश्चात् गौतम स्वामी को उसके आगामी मर्वो के सम्बन्ध में विशिष्ट ज्ञान प्राप्त करने की लालसा जाएत हुई तदनुसार उन्होंने भगवान् से उसके आगामी भवी के सम्बन्ध में भी पूछ लेने का विचार किया । वे बड़े विनीतभाव के द्वारा बीर प्रमु से पूछने लगे कि हे भदन्त ! शकट कुमार यहां से काल करके कहां जायेगा ? और कहां पर उत्यन्न हीगा ?

मनीविज्ञान का यह नियम है कि जिस विषय में मन एक बार लग जाता है, उस विषय का अध से इति पर्यन्त दोध प्राप्त करने की उस में लग्न सी हो जाती है। इसी नियम के अनुसार गौतम स्वामी भी पुन: भगवान से पूछ रहे हैं। उन का मन शकट कुमार के जीवन को अध्य से इति पर्यन्त समभने की लाजसा में व्यस्त है, वह उसके आगामी जीवन से भी अवगत होना चाइता है। यही रहस्य गौतम स्वामी के प्रश्न में छिपा हुआ है।

<sup>(</sup>१) छाया - शकटो भदन्त ! दारक: कालगतः कुत्र गमिष्यति ! कुत्रोपपतस्यते !

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

₹०७

गौतम स्वामी के इस प्रदन के उत्तर में भगवान ने जो कुछ फरमाया तथा शकट कुमार की भवपरम्परा का अन्त में क्या परिणाम निकला ? इत्यादि विषय का अधिम सूत्र में वर्णन किया जाता है—

मूल — ' गोतमा ! सगड़े एं दारए सत्तावएएं वासाई परमाउं पालइसा अञ्जेव विभागावसे में दिनसे एगं महं रश्रपोमयं तत्तं समजोइभ्रयं इत्थिपिडमं अवयासाविए समाणे कालमासे कालं किच्चा इमीसे रयणप्यभाए पुढवीए छोरइयत्ताए उवविज्जिहिति । से एं ततो अर्णतरं उव्विद्धिता रायगिहे एगरे मातंगकुलंसि जमलत्ताए पच्चायाहिति, तते एं तस दारगस्स अम्मापियरो एिव्वत्तवारसाहगस्स इमं एयाह्व एगामधेज्जं करिस्स-न्ति, होउ एं दारए सगड़े नामेणं, होउ एं दारिया सुद्रिसणा । तते एं से सगड़े दारए उम्प्रक्कबालभावे जोव्वण् भविस्सित । तए एं सा सुद्रिसणा वि दारिया उम्प्रक्कबालभाव विष्ण्य जोव्वण्यमणुष्यत्ता ह्वेण् जोव्वण्णेण य अक्टिंग उक्किइ-सरीरया भविस्सित । तए एं से सगड़े दारए सुद्रिसणाए ह्वेण् य जोव्वणेण य खावएणेण य प्रिक्ति । तए एं से सगड़े दारए सुद्रिसणाए ह्वेण् य जोव्वणेण य खावएणेण य प्रिक्ति । तो एं से सगड़े दारए सुद्रिसणाए ह्वेण य जोव्वणेण य खावएणेण य प्रिक्ति । तो एं से सगड़े दारए अन्ति उरालाई माणुस्सगाई भोगभोगाई भुंजमाणे विद्रिस्सित । तो एं से सगड़े दारए अन्ति कृडगाहे भविस्सित अहिमए जाव

॥ चतुर्थमध्ययनं समाप्तम् ॥

<sup>(</sup>१) छाया — गौतम ! शकटो दारकः सतपञ्चाशतं वर्षीण परमायुः पालियत्वाऽद्ये व त्रिभागावशेषे दिवसे एकां महतीमयोमयां तप्तां ज्योतिस्तमभूतां स्त्रीप्रतिमां अवयासितः सन् कालमासे कालं कृत्वाऽस्यां रत्नप्रभायां पृथ्वियां नैरियकतयोपपत्स्यते । स ततोऽनन्तरमुद्वृत्य राजद्दे नगरे मातंगकुले यमलतया प्रत्यापास्यित । ततस्तस्य दारकस्य अम्यापितरौ निर्वृ त्तदादशाहस्य इदमेतद्रूष्णं नामधेयं करिष्यतः — भवतु दारकः शकटो नाम्ना । भवतु दारिका सुदर्शना नाम्ना । ततः स शकटो दारकः उन्मुक्तवालभावः यौवन० भविष्यति । ततः सा सुदर्शनायि दारिका उन्मुक्तवालभावा विक्रक० यौवनमनुप्राप्ता रूपेण् च यौवनेन च लावएयेन चौत्कृष्टा उत्कृष्टशरीरा भिष्याति । ततः स शकटो दारकः सुदर्शनाया रूपेण् च यौवनेन च लावएयेन चौत्कृष्टा उत्कृष्टशरीरा भविष्यति । ततः स शकटो दारकः सुदर्शनाया रूपेण् च यौवनेन च लावएयेन च मूर्छितः ४ सुदर्शनया भिग्निया सार्द्यमुदारान् मानुष्यकान् भोगभोगान् भुजाने विहरिष्यति । ततः स शकटो दारकः कृटपाहो भविष्यति अधार्मिको यावत् दुष्प्रत्यानन्दः । एतत्कृषी ४ सुबहु पापकर्म समर्व तालमासे कालं कृत्वा अस्यां रत्नप्रभायां पृथ्वियां नैरियकतयोपपत्स्यते, संसर—स्तर्येव यावत् पृथिन्याम्०, स ततोऽनन्तरमुद्वृत्य वाराणस्यां नगर्यां मत्स्यतयोपपत्स्यते । स तत्र मत्स्यविधकैर्वितः तत्रेव वाराणस्यां नगर्यां श्लेष्टिकृते पुत्रतया प्रत्यायास्यति । बोषि०, प्रवन्या०, सौधर्मे कल्पे०, महाविदेहे०, सेतस्यति ५ निन्तेपः।

<sup>(</sup>२) श्रयोमयं-ित्त त्रयोमयीम्, तत्तं -ित्त तन्ताम् कयमित्याह - समजोइभूयं-ित्त समा तुल्या ज्योतिषा-विह्ना भूता या सा तथा ताम् । श्रवयासाविष-ित्त अवयासितः - आलिङ्कितः ।

श्री विपाक सूत्र-

[ चतुर्ध ऋध्याय

दुष्पिडियागांदे। एयकम्मे ४ सुबहुं पावकम्मं समिजिशित्ता कालमासे कालं किच्चा इमी— से रयगाष्पभाए पुढवीए गोरइयत्ताए उवविजिहिति, संसारो तहेव जाव पुढवीए०। से गां ततो अगांतरं उव्विद्धत्ता वाणारसीए गायरीए मच्छत्ताए उवविजिहिति। से गां तत्थ मच्छविधएहिं विधए तत्थेव वाणारसीए गायरीए सेट्ठिक्कंसि पुत्तताए पच्चायाहिति। बोहि०, पव्वज्जा०, सोहम्मे कप्पे०, महाविदेहे०, सिजिमहिति ५ निक्खेवो।

॥ चउत्थं अज्भवणं समत्तं॥

पदार्थ-गोतमा!-हे गौतम!। सगड़े णं-शकट नामक । दारए-बालक । सत्ताव-एखं वासाइ — ५७ वर्ष की । परमाउ — परम ऋायु । पालइत्ता — पाल कर -- भोग कर । ऋज्जेव — न्नाज हो । तिभागावसेसे—त्रिभागावशेष ऋर्यात् जिस में तीसरा माग शेष रहे ऐसे । दिवसे— दिन में । एगं-एक । महं-महान् । अयोमयं -लोहमय । तत्तं -ततः । समजोइभूयं-अधि-के समान देदीप्यमान । इत्थिपडिमं — स्त्री की प्रतिमा से । श्रवपासाविष – श्रवपासित — श्रालिङ्गित । समारो - हुआ । कालमासे --कालमास में अर्थात् मृत्यु का समय आजाने पर । कालं किञ्चा--काल करके । इमीसे – इस । रयणप्यभाग – रत्नप्रमा नामक । पुढ़वीय – पृथिवी – नरक में । ऐर इयत्ताय – नारकीय रूप से । उबवजिजहिति -- उत्पन्न होगा । तते गां – तदनन्तर ऋषीत् वहां से । अर्खतरं -- ब्रन्तररहित । उञ्च**ष्टित्ता** -- निकल कर । से -- वह, शकटकुमार का जीव । रायगिहे -- राज-यह नामक । सामरे—नगर में । मातंगकुलीस – मातंगकुल में ऋर्यात् चांडाल कुल में । जमल-साद — युगलरूप से । पच्चायाहिति — उत्पन्न होगा, ऋर्थात् कन्या श्रीर वालक दो का जन्म होगा । तते सं – तदनन्तर । तस्स – उस । दारगस्स – बालक के । स्रम्मापियरो – माता पिता । खिञ्चत्तवारसाहगस्स -- जन्म से बारहवें दिन उस का । इमं -- यह । एयाह्रवं -- इस प्रकार का । नामधेज्ज्ञं ---नाम । करिस्संति – रक्लेंगे । दारप – यह वालक । सगड़े – शकट। सामेसं – नाम से होऊ सं – हो ऋर्थात् इस बालक का नाम शकट कुमार रखा जाता है तथा । दारिया — यह कन्या । सुद्रिसिखा — सुदर्शना नाम से । होऊ पां – हां, ऋषीत् इस वालिका का नाम सुदर्शना रखा जाता है । तते शं—तदनन्तर । से वह । सगडे—शकट नामक । दारप—बालक । उम्मुककवाल-भावे – वालभाव को त्याग कर । जोब्वरा० – युत्रावस्था को प्राप्त होता हुन्ना भोगोपभोग में समर्थ । भविस्सति – होगा । तप एं न तदनन्तर । से – वह । सुदरिसणा विदारिया – सुदर्शना बालिका भी ! उम्मुक्कवालभावा - वाल भाव को त्याग कर ! विराह्मक - विशिष्ट ज्ञान को प्राप्त तथा बुद्धि ऋादि की परिपक्तिता को उपलब्ध हो । जोववणसमणुष्यत्ता – यौवन को प्राप्त हुई । क्वेण - रूप से । जोव्यलेश प - श्रीर योवन हे । लावएलेल प -तया लावएय --श्राकृति की सुन्द-रता, से । उक्किष्टा—उत्कृष्ट - उत्तम तथा । उक्किष्ठसरीरया —उत्कृष्ट शरीर वाली । भविस्सति —होगी । तप एं - तदनन्तर । से - वह । सगड़े - शकट । दारद - वालक । सुद्रिसणाप - मुदर्शना को । इदेण य—रूप और । जोव्वरोस य - यौवन तथा । लावरसीस य - लावरय में । मुच्छित्रते ४ - १ मूर्छित, राह्र, व्रथित और अध्युपपन्न हुआ। खुद्रिसणाय — मुदर्शना । भइणीय — बहिन के । सर्दि – साथ । उरालाई — उदार—प्रधान । **माणुस्सगाइ —**मनुष्यसम्बन्धी । **भागभोगाइ —**विषय मोगोका । **भु जमा**णे —उपभोग करता

<sup>(</sup>१) मृद्धित, गृद्ध आदि पदों की अधर्यावगति के लिये देखो पृष्ठ १७३।

हुआ । विहरिष्यति-विहरण् करेगा । तने गां-तदनन्तर । से वह । सगङ्गे-शकट । दारप-बालक । ऋरनया क्यार् - किसी अन्य सम्बू । सामोत्र - स्वयं ही । कुडम्माह्सं - क्टबाहिस्य -क्ट-कपट से अन्य पाणियों को अपने वश मुं करने की कला को । उबसंपविजत्ता एं - संप्राप्त कर के । विहरिस्सति - विहरण करेगा । तते णं - तदनन्तर । से - वह । सगडे - शकट । दारप वालक । कुछगाहे - कुटप्राह अर्थात् कपट से जीवों को वश में करने वाला। भविस्सति होगा जो कि ! श्रम्भिए - अधर्मी । जाव --यावत् । दुष्पडियाणंदे --दुष्पत्यानन्द --कठिनता से प्रसन्न होने वाला होगा । एयकम्मे ४-एतत्कर्मा - इन कर्मी के करने वाला, एतत्प्रधान - इन कर्मी में प्रधान, एतदिय -इस विद्या – विज्ञान वाला और एतत्समाचार – इन कर्मी को ही अपना सर्वोत्तम आचरण वनाने वाला. वह । सुबहुं - ऋत्यधिक । पावकम्भं - पाप कर्म को ! समजिजिएत्ता -- उपार्जित कर । कालमास -- कालमास में - मृत्यु का समय अपने पर । कालं किच्चा - काल कर के । इमीसे -इस ! रयण्यभाष - रतनप्रभा नामक । पुढवीप - पृथिवी - नरक में ! ग्रेरइयत्ताष - नारकी रूप से ! उवविजिहित - उत्यन्न होगा। तहेव - त्यैव। संक्षारो - मंग्रारम्रमण । जाव - यावत्। पुढवीप० -पृथिवीकाया में लाखों बार उत्पन्न होगा। ततो - वहां से । से गां - वह । उञ्चिहित्ता-- निकल कर । असंतरं — अस्तररहित । वासारसोय —वासससी –वनारस । सायरीए – नगरी में । अञ्चलाय — मत्त्य के रूप में । उववज्जिहिति - उत्पन्त होगा । से एं - यह । तत्य - वहां । मञ्जूब श्रिप हिं --मुल्स्यविधको - मछली मारने वालों के द्वारा । विधिय - इनन् किया हुन्ना । तत्थेव - उसी । वाणा-रसीय बनारस । एयरीय - नगरी में । सेहिकुलंसि -श्रेष्ठिकुल में । पुत्तत्ताए -- पुत्ररूप से । पञ्चायाहिति - उत्पन्न होगा, वहां । बाहि॰ - सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा । पवज्जा॰ - प्रवज्या - साधुवृत्ति को अंगीकार करेगा । सोहम्मे कप्पे० - सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा वहां से । महा --विदेहें -- महाविदेह त्रेत्र में जन्म लेगा, वहां पर संयम के सम्यक त्राराधन से च्यव कर । सिजिमहिति ५ --सिद्धि प्राप्त करेगा अर्थात् कृतकृत्य हो जायेगा, केवल जान प्राप्त करेगा, कर्मी से रहित होगा, कर्म-जन्य संताप से विभुक्त होगा श्रीर सब दुःखा का श्रंत करेगा । निक्खेबो - निद्धेप - उपसहार की कल्पना पूर्ववत् कर लेनी चाहिए । चडत्थं - चतुर्ष । ऋज्भायणं - अध्ययन । समर्श - सम्पूर्ण हुआ । मुलार्थ-हे गौतम! शकट बालक ४७ वर्ष को परम ऋ।यू को पाल कर - भोग कर न्नाज ही तीतरा भाग रोप रहे दिन में एक महान् लोहमय तपी हुई ऋग्नि के समान देदीप्य — मान स्त्रीप्रतिमा से अलिंगत कराया हुआ मृत्यू समय में काल करके रत्तप्रभा नाम की पहली प्रथिवी-सरक में नारको रूप से उत्तरन होगा। वहां से निकल कर सीधा राजगृह नगर में मातंग-चांडाल के कुत्र में युगलह्रप से उत्पन्न होगा, उस युगल (वे दो बच्चे जो एक ही गर्भ से साथ उत्पन्न हुए हों) के

वहां से निकल कर सीधा राजगृह नगर में मातंग—चांडाल के कुत में गुगलरूप से उत्पन्न होगा, उस युगल (वे दो बच्चे जो एक ही गर्भ से साथ उत्पन्न हुए हों) के माता पिता वारहवें दिन उन में से बालक का शकटकुमार खोर करेगा का सुदरोना कुमारी यह नामकरण करें में। शकट कुमार बाल्यभाव को त्याग कर यौजन को प्राप्त करेगा। सुदर्शना कुमारी भी बाल्यभाव से निकल कर विशिष्ट ज्ञान तथा बुद्धि खादि की पारपक्वता को प्राप्त करती हुई युवावस्था को प्राप्त होगी। वह रूप में, यौजन में खौर जावएय में उत्कृष्ट —उत्तम एवं बत्कृष्ट शरीर बाली होगी।

तदनन्तर सुदर्शना अमारी के रूप, यौवन और खावण्य – आकृति की सुन्दरता में

[चतुर्ध ऋष्याय

मूर्चिछत—उस के ज्यान में पगला बना हुन्ना, गृद्ध —उसकी इच्छा रखने वाला, प्रधित—उसके स्नेहजाल से जकड़ा हुन्ना और श्रध्युपगन्न —उसी को लग्न में ऋत्यन्त व्यासकत रहने वाला वह शकट कुमार श्रपनी वहिन सुदर्शना के साथ उदार —प्रधान मनुष्यसम्बन्धी काममीगों का सेवन करता हुन्ना जीवन व्यतीत करेगा ।

तदनन्तर किसी समय वह शकट कुमार स्वथमेव कूटमाहित्व की प्राप्त कर विदरण करेगा, तब कूटमाह (कपट से जीवों को वश करने वाला) बना हुआ वह शकट महा अधर्मी यावत दुष्पत्यानन्द होगा , और इन कर्मा के करने याला, इन में प्रधानता लिए हुए तथा इन के विज्ञान वाला एवं इन्हीं पापकर्मों को अपना सर्भोत्तम आचरण बनाए हुए अधर्मप्रधान दमों से वह बहुत से पाप कर्मों को उपार्जित कर मृत्यु—समय में काल करके रतन—प्रभा नामक पहली पृथिवी—नश्क में नारकी रूप से उत्पन्न होगा ।

उस का संसारभ्रमण पूर्ववत् ही जानलेना यावत पृथिबोकाया में लाखों बार उत्पन्न होगा तदनन्तर वहां से निकल कर वह सोधा वाराणसी नगरी में मत्स्य के रूप में जन्म लेगा, वहां पर मत्स्य—घानकों के द्वारा वध को प्राप्त होता हुआ वह फिर उसी वाराणसी नगरी में एक श्रेष्ठिकुल में पुत्ररूप से उत्पन्न होगा। वहां वह सम्यक्त्व को तथा ध्वनगारधर्म को प्राप्त करके सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में देवता बनेगा, वहां से च्यव कर वह महाविदेह स्त्रें में जन्म लेगा, वहां पर साधुवृत्ति का सम्यक्तया पालन करके वह सिद्धि—कुनकुत्या पात करेगा, केवल ज्ञान द्वारा समस्त पदार्थों को जानेगा, सम्पूर्ण कर्मों से रहित हो जावेगा और सर्व दु:स्रों का अन्त करेगा। निस्नेप—उपसंहार की कल्पना पूर्ववत् कर लेनी चाहिये।

॥ चतुर्थ घ्रष्ययन समाप्त ॥

टीका — शकटकुमार के भावी जीवन के विषय में श्री गौतम स्वामी के द्वारा प्रार्थना के रूप में व्यक्त की गई जिज्ञासा की पूर्ति के लिये परम दयालु श्रमस भगवान महावीर ने जो कुछ फरमाया वह निम्नोक है -

हे गीतम! शकट कुमार की पूरी अग्रयु ५७ वर्ष की है अर्थात् उसने पूर्व भव में जितना आयुष्य कर्म बान्ध रखा था, उसके पूरे हो जाने पर यह अग्रज ही दिन के तीसरे भाग में अर्थात् अपराह समय में कालधर्म की प्राप्त करेगा। पूर्वीपार्जित पापकर्मों के प्रभाव से उस की मृत्यु का साधन भी वड़ा विकट होगा। जिस समय राजकीय पुरुष प्रधान मंत्री सुपेश की अग्रजा से निदयता — पूर्वक ताड़ित करते हुए शकट कुमार को वधस्थल पर ले जाकर खड़ा करेंगे, उस समय प्रधान मंत्री के आदेश से एक लोहमयी स्त्रीप्रतिमा लाई जावेगी और अग्रा में तपाकर उसे लाल कर दिया जावेगा, उस लोहमयी अरिनतुस्य संतप्त और प्रदीप्त प्रतिमा के साथ शकट कुमार को बलात् विपटाया जावेगा। उसके साथ आर्लिंगत कराये जाने पर शकट कुमार केलाल को प्राप्त होगा।

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत कथा सन्दर्भ में जो यह लिखा है कि शकट कुमार को वध्यस्थल पर ले जाकर अपराह्म काल में लोहमयी तस स्त्रीप्रतिमा से बलात् आलिङ्कित कराया जायेगा श्रीर वहां उसकी मृत्यु हो जायेगी, इस पर यह आशंका होती है कि जब साइंजनी नगरी के राजमार्ग पर शकट कुमार के साथ बड़ा निर्देय एवं करूर व्यवहार किया गया या, उसके कान और नाक काट लिये गये ये, उसके शारीर में से मांसख़एड निकाल का उसे खिलाए जा रहे थे, और चाबुकों के भीषण प्रहारों से उसे मारा भी जा रहा था, तब ऐसी स्थिति में उसके प्रास्प कैसे बच पाए शिक्ष्यात् मानव प्रास्पी

इस प्रकार काल को प्राप्त होकर वह रत्नप्रभा नाम की पहली नरक में जाकर जन्म लेगा। यहां पर नरकजन्य तीव वेदनार्थों का अनुमव करेगा।

नरक की भवस्थित की पूरा करने के बाद वह वहां से निकल कर राजगृह नगर के एक चांडालकुल में युगलरूप में उत्पन्न होगा अर्थात् मातंग की स्त्री के गर्भ से दो जीव उत्पन्न होंगे, एक बालक दूसरी कन्या। उनके माता पिता वालक का नाम शकट और कन्या का सुदर्शना रक्खेंगे। जब दोनों बालमाव को त्याग कर युवाबस्था में आवेंगे तो उनका शरीरगत सौंदर्य अथच रूप—लावएय नितानत आकर्षक होगा। उसमें भी सुदर्शना का योवन—विकास इतना अधिक स्कुट और मोहक होगा कि उसके अद्वितीय रूप—सौन्दर्य से मोहित हुआ उसका सहोदर हो उसे अपनी सहधर्मिणी बना कर काम वासना को उपशान्त करने का नोचतम उद्योग करेगा। ताल्पर्य यह है कि सुदर्शना के रूप—लावएय में अत्यधिक मूर्विव्रत हुआ शकट कुमार परम पुनीत भगिनी—सम्बन्ध का भी उच्छेद कर डालेगा। संचेप में या दूसरे शब्दों में कहें तो—बाल्य—काल के भाई वहिन यौवन—काल म पांत परनी के रूप में आगासित होंगे।

तदनन्तर इस प्रकार के सभ्यजन विगहित कार्यों को करता हुआ शकट कुमार स्वयं कूट— प्राही ऋर्यात् धीखे से जीवों को फंसाने वाला. वन बेंडेगा ! कूटप्राही वन जाने के बाद शकट कुमार की रापपूर्ण प्रवृत्तियों में और भी प्रगति होगी, तथा अन्त में अधिक सावद्य व्यवहार से उपाजित किये पापकमः के प्रभाव से वह रत्नप्रभा नामक प्रथम नरक में जन्म लेगा।

पाठकों को स्मरण होगा कि सूत्रकार प्रस्तुत सूत्र के प्रथम अध्ययन में मृगापुत्र का वर्णन कर आये हैं. तब सूत्रकार ने प्रकृत सूत्र को संज्ञिप्त करने के उद्देश से पूर्व वर्णित सूत्रपाठ का स्मरण कराने के लिये "संस्तारो तहेंच जाव पुढ़वीरिंठ" यह उल्लेख कर दिया है। इसका तात्पर्य यह है कि शकट कुमार का संसारअभण अर्थात् नरक से निकलकर अन्यान्य गतियों में गमनागमन करना इत्यादि तथींच — उसी प्रकार जान लेना अर्थात् मृगापुत्र की भान्ति समक्त लेना। शेष जो अन्तर है उसे सूत्रकार स्वयं ही "ततो अर्थातर उठविह्ना" इत्यादि शब्दों में कह रहे हैं। अर्थात् शक्ट कुमार का जीव नरक से निकल कर वाराणासी नगरी में मत्स्य के रूप में अवतरित होगा, वहां मत्स्यविधातकों के द्वारा मारा जाने पर वह उसी नगरी के एक श्रेष्ठिकुल में पुत्रकृप से उत्पन्न होगा। वहां समुचित रीति से पालन पोषणा और संवर्द्धन को प्राप्त होता हुआ वह युवावस्था में किसी स्थवर — वृद्ध जैनसाधु के सहवास में आकर सम्यक्त को प्राप्त करेगा और वैराग्यभावित अन्तःकरण से अनगारवृत्ति को धारण कर अन्त में सीधर्म नामक प्रथम देवलोंक में उत्पन्न होगा, वहां की देवभव — सम्तन्ध रिथित को पूरा कर वह महाविदेह ज्ञेन में जन्म लेगा, और वहां पर यथाविध संयम के आराधन से अपने समस्त कर्मी का अन्त करके परम दुलभ निर्वाण पद की उपलब्ध करेगा।

मानव प्राणी की यात्रा कितनी लम्बी त्र्यौर कितनी विकट तथा उसका पर्यवसान कहां त्र्यौर किस प्रकार से होता है ? यह सब शकट कुमार के कथासंदर्भ से भली भान्ति विदित हो जाता है।

में इतना शारीरिक बन कहां है कि वह इस प्रकार के नश्कसदृश दुःखों का उपमोग कर लेने पर भी जीवित रह सके १ इस आशंका का उत्तर पृष्ठ २७३ पर दिया गया है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां अभग्नमेन के सम्बन्ध में विचार किया गया है जब कि प्रस्तुत में शकट कुमार के सम्बन्ध में।

चितुर्थ ऋष्याय

प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में यह बतलाया गया था कि श्री जम्बू स्वामी ने श्री मुधर्मा स्वामी से विपाकश्रुत के चतुर्य अध्ययन का अर्थ मुनने की इच्छा पकट की थी। आर्य मुधर्मा स्वामी ने श्री जम्बू स्वामी की इच्छा नुसार प्रस्तुत चौथे अध्ययन का वर्णन कह मुनाया, जो कि पाठकों के सन्मुख है ! इस पूर्वमितपादित बृत्तान्त का स्मरण कराने के लिये ही सूत्रकार ने निकलेवो — नित्तेष यह पद दिया है ! नित्तेष शब्द का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ १८८ पर कर दिया गया है । प्रस्तुत में नित्तेष शब्द से सूत्रकार को जो स्त्रांश अभिमत है, वह निम्नोक्त है—

"एवं खलु जम्बू! समणेणं भगवया महाबीरेणं दुहिबिबागाणं चडत्यस्स अञ्भयणस्स अयमहे एएए से विमि"—अर्थात् हे जम्बू! अमण् भगवान् महाबीर स्वामी ने दुःखविषाक के चतुर्थ अध्ययन का यह (पूर्वोक) अर्थ प्रतिपादन किया है। इस प्रकार मैं कहता हूँ। तात्पर्य यह है कि जैसा भगवान से मैंने सुना है वैसा तुमें सुना दिया है। इस में मेरी अपनी कोई कल्पना नहीं है।

- —जोटवण् भविस्सति —यहां के बिन्दु से जोटवणगमणुष्य से खलंभोगसभत्ये यावि इस ख्रवशिष्ट पाठ का बीध होता है। इस का अधं है —युवावस्था को प्राप्त तथा भोग भोगने में भी समर्थ होगा।
- -- विराणय० जोटवणगमणुष्पत्ता---यहां का विन्तु -- परिणयमेना इस पाठ का परिचायक है। इस पाठ का ऋषं पृष्ठ २०३ पर लिखा जा चुका है ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां यह एक बालक का विशेषण है, जब 'क यहां एक बालिका का।
- —श्रह्मिय जाव दुष्पडियासंदे —यहां के जाव यावत् पद से संस्वित पाठ पृष्ठ ५५ पर लिखा जा चुका है। तथा — एपकम्मे ४ — यहां दिये गये ४ के श्रंक से विविद्यत पाठ का उल्लेख पृष्ठ १७९ के टिप्पस में किया गया है।
- —तहेव जाव पुढवीप०—यहां का जाव-पावत् पद पृष्ठ ८९ पर दिये गये—से एं ततो श्राणंतरं उठविता सरीसवेसु उवविज्ञिहिति, तत्थ एं कालं किहा दोशाप पुढवीप उक्को स्थिपप—से लेकर—वाउ० तेउ० स्राउ०—इत्यादि प्रदों का परिचायक है । तथा पुढवीप०—यहां के बिन्दु से अभिमत पाठ पृष्ठ २७५ पर लिखा जा चुका है ।
- "—वोहिं, पञ्चज्जा०, साहम्मेकप्ये०, महाबिद्देहे०, सिजिकहिति ४—इन पदों से -बुज्किहिति २ स्रगारास्रो स्रणुगारियं पञ्चहिति । से णं भविरसद स्रणुगारे दिरपासमिते भासासमिते
  पस्तणासमिते स्रापाणभएडमत्तिन्वेवणासमिते उच्चारपासचण्वेतज्ञल्लस्घाणपरिद्वावणियासमिते मणसमिते वयसमिते कायसमिते मणगुत्ते वयगुत्ते कायगुत्ते गुत्ते गुत्तिदिर गुत्तवंभयारी । से णं तत्थ बहुदं वासादं सामण्णपरियागं पाउणित्ता स्रालादपडियक्ते समाहिपत्ते काल्मासे कालं किच्चा सोहम्मे कणे देवताय उवविज्ञिहिति । से णं तत्रो स्रणंतरं
  सदत्ता महाविदेहे वासे जादं कुलादं भवन्ति स्रद्धादं दित्तादं विच्लुएणविउत्त—
  भवणस्यणासण्जाणवाहणादं वहुधण्जायक्वरययादं स्रास्रोगपस्रोगसंपउत्तादः विच्लुडियप—
  उरभत्तपाणादं बहुदासीदासगोमहिसगवेलगप्पभूयादं बहुज्ञणस्स स्रपरिभूयादं जहा दढ—
  पतिएणे, सा चेव वत्तव्यग कलाउ जाव सिज्किहिति बुज्किहिति मुच्चिहित परिण्वावाहिति सव्वदुक्खाण्मातं करिहिति—" इन पदों की स्रोर स्केत कराना स्वकार को स्रभिमत है,
  इन पदों का मावार्ष निम्नोक्त है—

बोधि - सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा, प्राप्त कर के ग्रहस्थावास को छोड़ कर साधुधर्म में

[३१३

दीन्ति हो जायेगा और वह ईयौधिमत—यतनापूर्वक गमन करने वाला, भाषासिमत—यतनापूर्वक बोलने वाला, एकणासिमत—निदोष आहार—पानी ग्रहण करने वाला, आदानभाण्डमात्रनिन्नेपणा—सिमत—वस्त्र. पात्र और पुस्तक आदि उपकरणों को उपयोगपूर्वक ग्रहण करने और रखने वाला, उच्चार—प्रस्तवण—लेल—जल्ल—सिधाण—परिष्ठापनिकासिमत—अर्थात् मल मृत्र, थूक, नासिकामल और पिने का मल इन सब का यतनापूर्वक परिष्ठापन करने वाला अर्थात् परठने वाला, मनसित—मन के शुम व्यापार वाला, वचःसिमत—वचन के शुम व्यापार वाला, कायसिमत—काया के शुभ व्यापार वाला, मनोगुस—मन के अप्रशास्त व्यापार को रोकने वाला, वचोगुस—वचन के अशुभ व्यापार को रोकने वाला, कायगुस—काया के अशुभ व्यापार को रोकने वाला, गुप्त-मन, वचन वा काया को पाप से बचाने वाला, गुप्तेन्द्रिय—इन्द्रियों का निग्रह करने वाला, गुप्तन्त्रसचारी—ब्रह्सचर्य का संरच्यण करने वाला अनगार होगा। और वह साधुधर्म में बहुत वर्षा तक साधुवर्म का पालन कर आलोचना (गुरु के सन्मुख अपने दोवों को प्रकट करनाः, तथा प्रतिक्रमण (अशुभयोग से निवृत्त हो कर शुमयोग में स्थिर होना) कर समाधि—(चित्त की एकाप्रतास्त ध्यानावस्था) को प्राप्त होकर मृत्यु का समय आने पर काल करके सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में देवरूप से उत्पन्न होगा। वहां से वह बिना अन्तर के व्यव कर महाविदेह छेत्र में निम्नोक्त कुलों में उत्पन्न होगा—

वे कुल सम्पन्न — वैभवशाली, दीष्त — तेजस्वी, वित्त — प्रसिद्ध (विख्यात), विस्तृत और विपुत्त मकान, शयन (शय्या), आसन यान (र्य आदि। वाहन । घोड़ा आदि अथवा नौका जहाज आदि), धन, सुवर्ण और एजत — चांदी की बहुलता से युक्त होंगे। उन कुलों में द्रव्योगार्जन के उपाय श्रुक्त किये जायेंगे अथवा अध्यार्थ (कर्ज़ लेने वालों) को व्याज पर रूपया दिया जाएगा। उन कर्ज़ों में भोजन करने के अनन्तर भी बहुत हा अब वाक़ी बच्च जाएगा। उन कुलों में दास दासी आदि पुरुष और गाय, मेंस तथा वकरी आदि पशु प्रचुर संख्या में रहेंगे तथा वे कुल बहुत से लोगों से भी पराभव को प्राप्त नहीं हो सकेंगे।

शकट कुमार का जीव महाविदेह दोव में इन पूर्वोक्त उत्तम कुलों में उत्पन्न होकर हेढ़ — प्रतिन्न की भान्ति ७२ कलायें सीखेगा और युवा होने पर तथारूप स्थविरों के पास दीचित हो संयमाराधन कर के सिद्धि को प्रान्त करेगा, कर्मजन्य संताप से रहित हो जाएगा और सर्वप्रकार के जन्म मरशा जन्य दु:खों का अन्त कर डालेगा । हड़प्रतिन्न का संचिन्त जीवनपरिचय पृष्ठ १०० तथा १०१ पर दिया जा चुका है ।

प्रस्तुत चतुर्थ श्राप्ययन में सूत्रकार ने जीवन —कस्यास के लिये दो बातों की विशेष प्रेरसा कर रखी हैं। प्रथम तो मांसाहार के त्याग की श्रीर दूसरे ब्रह्मव्ये के पालन की ।

सांसाहार गर्हित है, दुःखों का उत्पादक है तथा जन्म मरण को परस्परा का बढ़ाने वाला है। यह सभी धर्मशास्त्रों ने पुकार २ कर कहा है। साथ में उस के त्याग की वड़ा सुखद प्रशस्त एवं सुगतिषद माना है। मांसाहार से जन्य हानि ऋीर उस के त्याग से होने वाला लाग शास्त्रों में विभिन्न प्रकार से वृश्चित हुआ है। पाठकों की जानकारी के लिये कुछ शास्त्रीय उद्धरण नीचे दिये जाते हैं—

जैनागम श्री स्थानंग सूत्र के चतुर्य स्थान में नरक — ऋायु — वन्ध के निम्नोक्त चार कारण लिखे हैं —

(१) महारम्भ - बहुत प्राशियों की हिंसा हो, इस प्रकार के तीव परिणामों से कपायपूर्वक

### श्रो विपाक सूत्र ---

[ चतुर्थ ऋष्याय

## प्रवृत्ति करना महारम्भ कहलाता है !

- (२) महापरिप्रह वस्तुओं पर ऋत्यन्त मूच्छ्रां ऋासकि महापरिप्रह कहा जाता है।
- (३) पञ्चेन्द्रियत्रध ५ इन्द्रयों वाले जीवों की हिंसा करना पंचेन्द्रियवध है।
- (४) कुिणमाहार कुिणम अपित् मांस्त का आहार करना कुिणमाहार कहलाता है।

इन कारणों में मांसाहार को स्पष्टरूप से नरक का कारण माना है, और उसी सूत्र के आयुवन्धकारणप्रकरण में प्राणियों पर की जाती दया और अनुक्रमण के परिणामों को मनुष्याय के बन्ध का कारण माना है। जैनशास्त्रों में ऐसे एक नहीं, अनेकों उदाहरण उपलब्ध होते हैं, जिन में मांसाहार को दुर्गितपद बता कर उसके निषेध का विधान किया गया है और उसके स्याम को देवदुर्लभ मानवभवं का तथा परम्परा से निर्विणपद का कारण बता कर बड़ा पशं-सनीय संस्चित किया है।

जैनधर्म की नींव ही ऋहिंसा पर ऋवस्थित है। किसी प्राणी को इत्या तो दूर की बात है वह तो किसी प्राणी के ऋहित का चिन्तन करना भी महापाप बतलाता है। ऋस्तु, जैनशास्त्र तो मांसाहार के त्याग की ऐसी उत्तमोत्तम शिचाऋों से भरे पड़े हैं किन्द्र जैनेतर धर्मशास्त्र भी इस का ऋषीत् मांसहार का पूरे बल से निषेध करते हैं। उन के कुछ प्रमाण निम्नोक्त हैं—

- (१) निकर्देवा मिनीमसी न किरा योषयामसि । (ऋग्वेद ११० —१३४ ७) ऋर्थात् इम न किसी को मार्रे और न किसी को भोखा दें।
  - (२) सर्वे वेदा न तत्कुर्युः सर्वे यज्ञाश्च भारत! ।

सर्वे तीर्थाभिषेकाश्च, यत् कुर्यात् प्राधिनां दया ॥ १॥ (महा० शा० पर्व प्रथमपाद) ऋर्थात् दे ऋर्जुन ! जो प्राधियों की दया फल देती है वह फल चारों वेद भी नहीं देते और न समस्त यश्च देते हैं तथा सम्पूर्ण तीर्थों के स्नान भी वह फल नहीं दे सकते हैं।

श्रहिंसा तत्त्वो धर्मी, हाधर्मः प्राणिनां वधः।

तस्माव् धर्माथिभिलोंकैः, कर्तव्या प्राणिनां द्या ॥२॥

श्चरीत् दया ही धर्म है और प्राणियों का वध ही अधर्म है। इस कारण से धार्मिक पुरुषों को सदा दया ही करनो चाहिये, क्योंकि यिष्ठा के कीड़ों से लेकर इन्द्र तलक सब को जीवन की आशा और मृत्यु से भय समान है।

यावन्ति पशुरोमाणि, पशुनात्रेषु भारत ! ।

तावद् वर्षसहस्राणि, पच्यन्ते पशुवातकाः ॥ ३ ॥

अर्थात् हे अर्जुन ! पशु के शरीर में जितने रोम होते हैं, उतने हज़ार वर्ष पशु का धात करने वाले नरकों में जाकर दुःख पाते हैं।

लोके यः सर्वभूतेभ्यो, ददात्यभयद्विणाम् ।

स सर्वेपेहैं श्रीजानः प्राप्तोत्यभयदक्षिणाम् ॥४॥

ऋषीत् इस जगत में जो मनुष्य सम्स्त प्रियों को ऋभयदान देता है वह सारे यहाँ का ऋनुष्ठान कर चुकता है और बदले में उसे ऋभयत्व प्राप्त होता है।

(४) खर्षे वर्षे श्रश्वमधेन, यो यजेत शतं समाः । मांसानि न च खादेत् , यस्तयोः पुरायफलं समम् ॥५३॥ (मनु० अध्या• ५)

3 14

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

अर्थात् वर्ष २ में किये जाने वाले अरवमेध यज्ञ को जो सौ वर्ष तक करता है, अर्थात् सौ वर्ष में जो लगातार सौ यज्ञ कर डालता है उसका और मांस न खाने वाले का पुरयहल समान होता है।

> .(५) प्राखियातात्तु यो धर्ममाहत मुदमानसः । स वाञ्छोते सुधावृष्टि रुष्णाहिमुखकोटरात् ॥१॥ (पुराण)

अर्थात् प्राणियों के नाश से जो धर्म की कामना करता है वह मानी स्यामवर्ण वाले। सर्प के मुख से अमृत की वृष्टि चाहता है।

(६) एकतः काञ्चनो मेरुः, बहुरला वसुंधरा । एकतो भयभीतस्य, प्राणिनः प्राणरत्त्रणम् ॥१॥

ऋषीत्—एक ऋोर मेर पर्वत के समान किया गया कोने और महान् रत्नों वाली कृष्वी का दान रक्खा जाए तथा एक ऋोर केवल प्राणी की गई रक्षा रक्खा जाए, तो वे दोनों एक समान ही है।

(७) तिल्लभर मञ्जली खाय के, करोड़ गरू करे दान ।
काशी करवत ले भरे, तो भी नरक निदान ॥१॥
मुसलमान मारे करद से, हिन्दू मारे तलवार।
कई कवीर दोनों मिली, जायें यम के द्वार ॥२॥ (कवीरवाणी)

(८) जे रत्त लागे कापड़े, जामा होय पलीत्।

जो रस पीचे मानुपा, तिन क्यों निर्मल चीत ॥१॥ (सिक्सशास्त्र)

अर्थात् यदि इमारे वस्त्र से रक्त का स्पर्श हो जाए. तो वह वस्त्र अपिवत्र हो जाता है। किन्तु जो मनुष्य रक्त का ही सेवन करते हैं, उनका चित्त निमंत कैसे रह सकता है है अर्थात् कभी नहीं।

इत्यादि अनेको शास्त्रों के प्रमाण उपलब्ध होते हैं. जिन में स्पष्टरूप से मांसाहार का निषेध पाया जाता है। अतः सुखाभिलाषी निचारशील पुरुष को मांसाहार जैसे दानवी कुकर्म से सदा दूर रहना चाहिये। अन्यथा परिणुक नामक खागलिक—कसाई के जीव की मांति नरकों में अनेकानेक भीषण यातनायें सहन करने के साथ २ जन्म मरण जन्य दुस्सह दु:खों का उपभोग करना पड़ेगा।

(२) प्रस्तुत अध्ययन में वर्णित कथासन्दर्भ से दसरी प्रेरणा ब्रह्मचर्य के पालन की मिलती है। ब्रह्मचर्य की महिमा का वर्णन करना एक ऋत्यत व्यक्ति के वश की बात नहीं है। सर्वत्र भगवान् द्वारा प्रतिपादित शास्त्र इस की महिमा पुकार र गा रहे हैं। श्री स्वकृताङ्क सूत्र के छठे ऋध्याय में लिखा है—

तवेसु वा उत्तमं संभवेरं - स्रयोत् ता नाना प्रकार के होते हैं, परन्तु सभो त्यों में ब्रह्मवर्य ही सर्वोत्तम तप है। ब्रह्मवर्य की महिना महान है। मन वचन स्रीर काया के द्वारा विशुद्ध ब्रह्म-वर्ष पालने से मन्ति के द्वार सहज में ही खुल जाते हैं।

देवदाग्रावगन्धव्वा, अक्खरकदस्किन्नस ।

वस्भयारि नमंसंति, दुक्करं जो करेन्ति ते ॥ १६ ॥ (उत्तराध्ययन सूत्र अ० १६) अर्थात् देवता (वैमानिक और ज्योतिष्क देव), दानव (भवनपतिदेव), गन्धर्व (स्वरिवद्याः

#### श्री वपाक सूत्र —

के जानने वाले देव), यत्त (व्यन्तर जाति के देव), राह्मस (मांस की इच्छा रखने वाले देव ) श्रीर किस्नर (व्यन्तर देवों की एक जाति) इत्यादि सभी देव उस ब्रह्मचारी के चरणों में नतमस्तक होते हैं, जो इस दुष्कर ब्रह्मचर्य बत का पालन करता है।

वास्तव में देखा जाये तो यह प्रवचन अन्तरशः सत्य है। इस में अत्युक्ति की गन्ध भी नहीं है, क्योंकि इतिहास इस का समर्थक है। ब्रह्मवर्य के ही प्रभाव से स्वनामधन्या स्तिधिरीणा जनक सुता सीता का अध्नि को जल बना देना, सती सुभद्रा का कच्चे सूत के धागे से बन्धी हुई छलनी के द्वारा कृष से निकाले हुए पानी से चन्या नगरी के दरवाज़ों का खोलदेना तथा धर्मवीर सेठ सुदर्शन का शूली को सिंहासन बना देना, इत्यादि अनेकी उदाहरण इतिहास में उपलब्ध होते हैं।

हुंकार मात्र से पृथ्वी को कपा देने वाले बाह्बिल तथा महाभारत के अनुपम वीर भीष्मिपिताह तथा महामहिम श्री जम्बू स्वामी एवं मृतिपुंगव श्रो स्थूिल मद्भ जी महाराज हत्यादि महापुरुष ज़मीन फोड़ कर या आसमान फोड़ कर नहीं पैदा हुए थे। वे भी श्रन्य पुरुषों की भान्ति अपनी र माताओं के गर्म से ही उत्पन्न हुए थे। परन्तु यह उनके ब्रह्मचर्य के तेज का प्रमाव है कि वे इतने महान् वन गये तथा यह भी उनके ब्रह्मचर्य की ही महिमा है कि आज उनका नाम लेने वाला मिलनहृदय व्यक्ति भी अपनी मिलनता दूर होती अनुभव करता है, तथा उनके जीवन को अपने लिये पथप्रदर्शक के रूप में पाता है।

बहावर्य मानव जीवन में मुख्य और सारम्त वस्तु है। यह जीवन को उच्चतम बनाने के ऋतिरिक्त संसारी आत्मा को कर्मरूप शतुओं के चगुल से छुड़ाने में एक बलवान सहायक का काम करता है। अधिक क्या कहें संसार में परिश्रमण करने वाले जीवात्मा को जन्म मरण के चक से छुड़ा कर मोक्ष—मन्दिर में पहुंचाने तथा सम्पूर्ण दुःखों का नाश करके उसे — आत्मा को नितान्त सुखमय बनाने का श्रेय इसी ब्रह्मचर्य को ही है, और इसके विश्रीत ब्रह्मचर्य की अवहेलना से संसारी आत्मा का ऋषिक से ऋषिक पतन होता है, तथा सुख के बदले वह दुःख का ही विशेषरूप से संचय करता है। तात्पर्य यह है के जहां ब्रह्मवर्य सारे सद्गुला का मूल है वहां उस का विनाश समस्त दुर्गुणों का स्रोत है। ब्रह्मचर्य के विनाश से इस जीव को कितने मयंकर कष्ट सहने पड़ते हैं, यह प्रस्तृत अध्ययन—गत शंकट कुमार के व्यभिचारपरायण जीवनवृत्तान्तों से भलीभान्ति श्रात हो जाता है।

मानव की हिंसाप्रधान और व्यभिचारपरायणप्रवृत्ति का जो तुष्परिणाम होता है, या होना चाहिये. उसी का दिग्दर्शन कराना हो इस चतुर्थ अध्ययन का मुख्य प्रतिपाद्य विषय है। अतः विचारशोल पाठक इस अध्ययन के कथासंदर्भ से –हिंसा से विरत होकर भगवती अहिंसा के आराधन की तथा वासनापोषक प्रवृत्तियों को छोड़ कर सदाचार के सौरभ से मानस को सुरभित करने की शिचार्ए प्राप्त कर अपने को दयालु अथच संयमी बनाने का स्ठाधनीय प्रयत्न करेंगे, ऐसी भावना करते हुए हम प्रस्तुत अध्ययन के विवेचन से विराम लेते हैं।

॥ चतुर्थ श्रम्याय समाप्त ॥

## श्रथ पञ्चम श्रध्याय

जिस प्रकार जड़ को सींचने से वृक्ष की सभी शाखा, प्रशाखा और पत्र आदि हरे भरे रहते हैं, ठीक उसी तरह ब्रह्मचर्य के पालन से सभी अन्य बत भी आराधित हो जाते हैं अर्थात् इस के आराधन से तप, संयम आदि सभी अनुष्ठान सिद्ध हो जाते हैं। यह सभी वर्तो तथा नियमों का मूल — जड़ है, इस तथ्य के पोषक वचन श्री प्रश्नव्याकरण आदि सूत्रों में भगवान् ने अनेकानेक कहे हैं।

जैसे ब्रह्मचर्य की महिमा का वर्णन करना सरल नहीं है, उसी तरह ब्रह्मचर्य के विपत्ती मैथुन से होने वाली हानियां भी ऋासानों से नहीं कही जा सकती हैं। वीर्यनाश करने से शारिशिक, मानिसक एवं आतिमक सभी प्रकार की शक्तियों का हास होता है। बुद्धि मलिन हो जाती है एवं जीवन एवन के गढ़े में जा गिरता है, इत्यादि ।

यह ऋनुभव सिद्ध बात है कि जहां सूर्य की किरणें होंगी वहां प्रकाश ऋवश्य होगा और जहां प्रकाश का ऋभाव होगा वहां ऋन्धकार की ऋवश्यित सुनिश्चित होगी । इसी भांति जहां ब्रह्मचर्य का दिवाकर चमकेगा, वहां ऋाध्यात्मिक ज्योति की किरणें जगमगा उठेंगी । इसके विपरीत दुराचार का जहां प्रसार होगा वहां ऋजानान्धकार का भी सर्वतोमुखी साम्राज्य होगा।

त्राध्यात्मिक प्रकाश में रमण करने वाला आत्मा कट्याणेनमुखी प्रगति की ऋोर प्रयाण करता है, जब कि ऋजानान्धकार में रमण करने वाला आत्मा चतुर्गतिरूप संसार में भटकता रहता है। गत चतुर्थ अध्ययन में शकट कुमार नाम के व्यक्षिचारपरायण व्यक्ति के जीवन का जो दिग्दर्शन कराया गया है, उस पर से यह बात ऋच्छी तरह से स्पष्ट हो जाती है।

प्रस्तुत पांचवें अध्ययन में भी एक ऐसे ही मैंशुनसेवी व्यक्ति के जीयन का परिचय कराया गया है, जो कि शास्त्र और लोक विगहित व्यभिचारपूर्ण जीवन विताने वालों में से एक था। सूत्रकार ने इस कथासंदर्भ से मुमुद्ध — जनों को व्यभिचारमय प्रवृत्ति से सदा पराङ्मुख रहने का व्यतिरेक दृष्टि से पर्योग्त सद्वोध देने का अनुप्रह किया है। इस पांचवें अध्ययन का आदिम सूत्र इस प्रकार है —

मूल — 'पंचमस्स उक्खेवो, एवं खलु जंबू ! तेर्णं कालेणं तेर्णं समएणं कोसंबी शामं नगरी होत्था, रिद्ध० । वाहिं चंदोक्तरणे उज्जाणे, सेयभद्दे जक्खे । तत्था ग्रं

<sup>(</sup>१) छाया—पश्चमस्योत्चेपः । एवं खलु जम्बूः! तिस्मिन् काले तिस्मिन् समये कौशाम्बी नाम नगर्यभवत्, ऋढ् । बहिश्चन्द्रावतररणसुद्यानम् । स्थेतभद्रो यद्यः । तत्र कौशाम्ब्यां नगर्यौ शतानीको नाम राजाऽभवत्, महा० । मृगावती देवी । तस्य शतानीकस्य पुत्रो मृगावत्या छात्मजः उदयनो नाम कुमारोऽभूदहीन० युवराजः । तस्योदयनस्य कुमारस्य पद्मावतो नाम देव्यभवत् । तस्य शतानीकस्य सोमदत्तो नाम पुरोहितोऽभूत्, ऋग्वेद० । तस्य सोमदत्तस्य वद्यदत्ता नाम भार्याऽभृत् । तस्य सोमदत्तस्य पुत्रो वद्यदत्ताया छात्मजो वृहस्यतिदत्तो नाम दारकोऽभूदहीन० ।

कोमंबीए गारीए सयागीए गामं राया होत्था, महया० । मियावती देवी । तस्स ग्रं स्याणियस्स, पुने मियावतीए अत्तए उदयमे गामं कुमारे होत्था, अही ग्र० ज़व-राया । तस्स ग्रं उदयगस्स कुमारस्स पउमावती गामं देवी होत्था । तस्स ग्रं स्याणियस्स सोमदने नामं पुरोहिए होत्था, रिउच्चेय० । तस्स ग्रं सामदत्तस्म पुरोहि-यस्स वसुदत्ता ग्रामं भारिया होत्था । तस्स ग्रं सोमदत्तस्य पुने वसुदत्ताए अत्तए वहस्स इदने नामं दारए होत्था, अही ग्र० ।

पदार्थ - पंचमस्त - पंचम अध्ययन का ा उन्हें बेबो - उत्क्षेप - प्रस्तावना पूर्व की भान्ति जान लेना च हिए । एवं खलु -- इस प्रकार निश्चय ही । जस्तू !-- हे जम्बू ! । तेणं कालेखं --उस काल में, तथा । तेणं समयणं - उस समय में । को तंत्रों - कौशाम्त्री । सामं - नाम की । रागरी-नगरी । होत्था-यी । रिद्ध०-जो कि ऋद्ध-विशाल भवनादि के ऋधिक्य से युक्त थी, स्तिमित - ग्रान्तरिक ग्रीर वाह्य उपद्रवों के भय से रहित तथा समृद्र - धन धान्यादि से परि -पूर्ण यी । बाहिं -- नगरी के वाहिर । चन्दोश्वरणे -- चन्द्रावतरण नामक । उज्जाले -- उदान था। सेयभद्दे -- स्वेतभद्र नामक । जन्ने ले -- यहा था । तत्थ एं -- उस । कोसंबीप -- कौशाम्यी नगरी में । स्याणीय-शतानीक । ए।मं-नामक । । राया - राजा । होत्या - था । महपा०-जो कि महान् हिमालय आदि पर्वतों के समान महान् था ! मियावती - मृगावती ! देवी-- देशी-राणी यो । तस्त र्णं – उस । सयाणियस्त – शतानीक का । पुत्ते – पुत्र । मियावतीप – मृगा-वती का । अत्तर्-आतमज । उदयरो -- उदयर । सामं -- नामक । कुमारे - कुमार । होत्या -- था, जो कि । ऋहीए। - अन्यून एवं निर्दोष पद्भवेन्द्रिय शरीर वाला तथा । जुवराया -- युवराज या । तस्त गां-उस । उदयग्रस्त-उदयन । कुशारस्त -कुमार की । पडमावती -पद्मावती । गामं-नाम की ! देवी -- देवी | होत्या -- यो । तस्स णं - उस । सपाणियस्स -- शतानीक का । सोम-द्त्ते — सोमदत्त । शामं – नामक । प्रोहिप — पुरोद्दित । होत्या – या, जो कि । रिउब्बेय > — ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और ऋथवेवेद का हाता था । तस्त र्ण-उस । सोमदत्तस्त-सोमदत्त । पुरोहियस्स-पुरोहित की । बसुदत्ता - वसुदत्ता । सार्म - नाम की । भारिया - भार्या । होत्या -थी। तस्त ग्-उस। सोमदत्तस्त-सोमदत्तं का । पुत्ते - पुत्र । वसुदत्ताय - वसुदत्ता का । अत्तप-न्नात्मन । वहस्तद्वद्त्ते -वृहस्पतिदत्त । साम-नामक । दारण-नालक । होतथा-या । जो कि। स्नाहीरा। --- स्नन्यून एवं निर्दोष पञ्चेन्द्रिय शरीर वाला था ।

मूलार्थ—पंचम अध्ययन के उत्तंप —प्रस्तावना की भावना पूर्ववन् कर लेनी चाहरे। हे जम्बू ! इस प्रकार निश्चय ही उस काल तथा उस समय केशाम्बी नाम की ऋद्ध — भवनादि के आधिक्य से युक्त, स्तिमित —आन्तरिक और बाह्य उपद्रवों के भय से शूर्य, और समृद्धि से परिपूर्ण नगरी थी । उसके बाहिर चन्द्रावतरण नाम का उद्यान था, उसमें श्वेतभद्र नामक यत्त का स्थान था। उस कौशाम्बी नगरों में शतानोक नामक एक हिमालय आदि पर्वतों के समान महान् प्रकापी राजा राज्य किया करता था । उस को मृगावती नाम की देवी —राणी थी। उस शतानीक का पुत्र और मृगावती का आत्मज उदयन नाम का एक कुमार था जो कि सर्वेन्द्रियसम्पन्न अथव युवराज पद से अवतंश्वत था। उस उदयन कुमार की पद्मावती नाम

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[३१९

#### की एक देवी थी।

उस शतानीक का सोमदत्त नाम का एक पुरोहित था जोकि ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद श्रीर श्रथवेवेद का पूर्ण झाता था । उस सोमदत्त पुरोहित की वसुदत्ता नाम की भागी थी। तथा सोमइत्त का पुत्र श्रीर वसुदत्ता का श्रात्मज बृहस्पति दत्त नाम का एक सर्वोगसम्पन्न श्रीर रूपवान बालक था ।

टीका — विपाकश्रुत के प्रथम श्रुतस्कन्ध के चतुर्थ ऋष्ययन की समाप्ति के ग्रानन्तर ग्राव पांचवें ऋष्ययन का आरम्भ किया जाता है । इस का उत्दीर ऋर्यात् प्रस्तावना का ऋनुसंधान इस प्रकार है—

श्री जम्बू स्वामी ने ग्रापने गुढदेव श्री सुधर्मा स्वामी की पुनीत सेवा में उपस्थित हो कर कहा कि मगवन् ! श्रमण भगवान् श्रो महावीर स्वामी ने निस्संदेह संसार पर महान् उपकार किया है। उन की समभावभावितात्मा ने व्यवहारगत ऊंच नीच के मेदभाव को मिटा कर सर्वत्र ग्रात्मात समानता की न्नीर दृष्टिपात करने का जो श्राचरणीय एवं न्नादणीय न्नादर्श संसार के सामने उपस्थित किया है वह उन की मानवसंसार को न्नपूर्व देन है। प्रतिकृत भावना खने वाले जनमान्य व्यक्तियों को न्नपने विशिष्ट ज्ञान न्नीर तपोवल से न्नानुकृत बना कर उनके द्वारा धार्मिक प्रदेश में जो समुचित प्रगति उत्पन्न की है वह उन्हीं को न्नामारिक दृष्टि — न्नानेकान्त दृष्टि का न्नानुसरण करने को समन्वित करने के लिए जिस सर्वनयगामिनी प्रामाणिक दृष्टि — न्नानेकान्त दृष्टि का न्नानुसरण करने को विज्ञ जनता से न्नानुरोध करते हुए उस की न्नान्त धारणान्नों में समुचित शोधन कराने का सर्वतीभावी श्रय भी उन्हीं को प्राप्त है।

भगवन् ! स्राप को तो उनके पुनीत दर्शन तथा मधुर वचनामृत के पान करने का सीभाग्य चिरकाल तक प्राप्त होता रहा है । इसके ऋतिरिक्त उम की पुराय सेवा में रह कर उनके परम पावन चरणों की धूलि से मस्तक को स्पक्षित करके उसे यथार्थरूप में उत्तमांग बनाने का सद्भाग्य भी ऋाप को प्राप्त है । इस लिये ऋार कृग करें और बतलायें कि उन्होंने विपाक — अत के प्रथम श्रुतरुक्ध के पांचवें ऋष्ययन का क्या ऋषं वर्णन किया है ! क्योंकि उसके चतुर्थ ऋष्ययनगत ऋषं को तो मैंने ऋाप श्री से अवण कर लिया है । ऋव मुक्ते ऋाप से पांचवें ऋष्ययन के ऋषं को सुनने की इच्छा हो रही है ।

श्री जम्बू स्वामी ने अपनी जिजासा की पूर्ति के लिये श्री सुधर्मा स्वामी से जो विनम्न निवेदन किया था, उसी को स्त्रकार ने उक्खेवो — उत्सेप — पद से अभिव्यक्त किया है। उत्सेप पद का अध है — प्रस्तावना । प्रस्तावना हप सूत्रपाठ निम्नोक्त है —

जित णं भन्ते ! समणेणं भगवया जाव संपत्ते गुं दुहविवागाणं च उत्थस्त श्राउका यणस्त श्रयमट्टे परणात्ते, पचमस्त णं भन्ते ! अज्यक्षयणस्त के ब्रहे परणात्ते !" इन पदी का ब्रार्थ अपर की पंक्तियों में लिखा जा चुका है ।

जम्बू स्वामी की सानुरोध प्रार्थना पर श्री सुधर्मा स्वामी ने श्री वीरभाषित पंचम ऋध्ययन का ऋर्थ सुनाना आरम्भ किया जिस का वर्णन ऊपर मूलार्थ में किया जा चुका है, जो कि ऋषिक विवेचन की ऋषिका नहीं रखता ।

---रिद्धः - यहां के विन्दु से संस्चित पाठ तथा -- महयाः - यहां के विन्दु से ऋभिमत

पिञ्चम ष्रध्याय

पाठ भी १३८ एक पर सचित कर दिया गया है। तथा — ऋहीण • जुबराया — यहां बिन्दु से अपेक्ति — ऋहीण — पडिपुण्ण — पंचिदिय — सरीरे — से ले कर — सुकवे — यहां तक का पाठ एक १२० पर लिखा जा चुका है। पाठक वहीं पर देख सकते हैं।

— रिउन्वेय - यहां के बिन्दु से - जनुन्वेय - सामवेय - अधन्व गवेय - कुसले - इस पाठ का प्रहण करना स्त्रकार को अभिमत है। अर्थात् सोमदत्त पुरोहित ऋग्वेद, यनुर्वेद सामवेद और अधर्वणवेद का जाता था ।

ऋष सूत्रकार कौशाम्बी नगरी के बाहिर चन्द्रावतरण उद्यान में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के प्रधारने ऋादि का वर्णन करते हुए इस प्रकार कहते हैं—

मृतः— 'तेणं कालेणं २ समणे भगवं महावीरे समीसरिए । तेणं कालेणं २ भगवं गीतमे तहेर जाव रायमर्गा श्रीगाढे । तहेर पासित इत्थी, त्रासे, पुरिसे मज्के पुरिसं । चिंता । तहेर पुच्छति । पुच्दभवं भगवं नागरेति ।

पदार्थ—तेणं कालेणं २—उस काल में तथा उस समय में । समणे — अमण । भगवं — भगवान् । महावीरे — महावीर स्वामी । समोस्तिए — पधारे । तेणं कालेणं २ — उस काल और उस समय । भगवं — सगवान् । गोतमे — गौतम । तहेव — तथेव — उसी भान्ति । जाव — यावत् । रायमगां — राजमार्मे । स्रोगांदे — पधारे । तहेव — तथेव — उसी तरह । हत्यी — हाथियों को । स्रासे — घोड़ों को । पुरिसे — पुरुषों को , तथा उन पुरुषों के । मज्भे — मध्य में । पुरिसं — एक पुरुष को । पास्ति — देखते हैं । चिन्ता — तद्शासम्बन्धी चिन्तन करते हैं । तहेव — तथेव — उसी प्रकार । पुञ्छति — पूछते हैं । भगवं – भगवान् । पुञ्चभवं — पूर्वभवं का । वागरेति — वर्णन करते हैं ।

मूलार्थ—उस काल और उस समय श्रमण भगवान महावीर स्वामी कौशाम्बी नगरी के बाहिर चन्द्रावतरण नामक उद्यान में पधारे। उस समय भगवान गौतम स्वामी पूर्ववत् कौशाम्बी नगरी में भिद्यार्थ गये और राजमार्ग में पधारे। वहां हाथियों, घोड़ों श्रौर पुरुषों को तथा उन पुरुषों के मध्य में एक वध्य पुरुष को देखते हैं, उसको देख कर मन में चिन्तन करते हैं और वापिस आकर भगवान से उसके पूर्वभव के सम्बन्ध में पूछते हैं। तब माबान उसके पूर्वभव का इस शकार वर्णन करने लगे।

टीका—प्रस्तुत सूत्र में श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के उद्यान में पधारने पर उनके पुण्य दर्शन के लिये नगर की भावुक जनता और शतानीक नरेश ऋरिद का ऋगमन, तथा वीर प्रभु का उनको धर्मोपदेश देना, एवं गौतम स्वामी का भगवान् से ऋगजा लेकर कौशाम्यी नगरी में भित्ताई पधारना और वहां राजमार्ग में शृंगारित हाथियों, सुसज्जित घोड़ों तथा शस्त्रस्वद सैनिकों ऋौर उनके मध्य में ऋवकोटकवन्धन से वन्धे हुए एक ऋपराधी पुरुष को देखना तथा उसे देख कर मन में उस की दशा का चिन्तन करना, ऋौर भित्ता लेकर वापिस ऋगने पर भगवान् से उक्त

<sup>(</sup>१) छाया — तस्मिन् काले २ श्रमणो भगवान् महावीरः समवस्तः। तस्मिन् काले २ मगवान् गौतमः, तथैव यावद् राजमार्गमवसाढः । तथैव पर्श्यात इस्तिनः, अश्वान्, पुरुषान्, मध्ये पुरुषम् । चिन्ता । तथैव पृष्ट्यति । पूर्वभवं भगवान् व्याकरोति ।

धटना और उससे उत्पन्न होने वाले अपने मानसिक संकल्प का निवेदन करना, एवं निवेदन करने के बाद उक्त पुरुष के पूर्व भव को जानने की इच्छा का प्रकट करना, आदि सम्पूर्ण वर्णन पूर्व अध्ययनों में दिये गये वर्णन के समान ही जान लेना चाहिये । सारांश यह है कि पूर्व के अध्ययनों में यह सम्पूण वर्णन विस्तार -पूर्वक आ चुका है। उसी के स्मरण कराने के लिये यहां पर -तहेव - इस पद का उल्लेख कर दिया गया है। जिस से प्रतिपाद्य विषय की अवगति भो हो जाय और विस्तार भी कक जाय, एवं पिष्टपेषणा भी न होने पावे ।

तहेव जाव रायमरगं - यहा के जाव याचत् पद से विविध्वत पाठ की सूचना पृष्ठ २०७ पर कर दी गई है। परन्तु इतना ध्यान रहे कि वहां पुरिमताल नगर का नामोल्लेख है, जब कि यहां कौशाम्बी नगरी का। शेष वर्षान सम ही है।

मूल में पढ़े गए चिन्ता शब्द से "—तते णं से भगवन्नो गोतमस्स तं पुरिसं पासिना इमे सम्मित्य ५ समुष्पाजिनतथा, श्रहो एां इमे पुरिसे जाव निरयपडिक्कवियं वेयलं वेदेति — इन पदों का परिचायक है। इन पदों का ऋर्ष पृष्ठ १३२ पर लिखा जा चुका है। तथा तहेच — पद से जो विविद्यंत है उस का उल्लेख पृष्ठ १३३ पर किया जा चुका है। स्त्रन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजयाम नगर का उल्लेख है जब कि यहां कौशाम्बी नगरी का। तथा वहां भी गौतम स्वामी ने वाणिजयाम के राजमार्ग पर देखे दृश्य का वर्णन भगवान् को सुनाया था जब कि यहां कौशाम्बी नगरी के राजमार्ग पर देखे हुए दृश्य का। शेष वर्णन समान ही है।

त्र्यव सूत्रकार गौतमस्वामी द्वारा कौशाम्बी नगरी के राजमार्ग पर देखे गये एक वध्य व्यक्ति के पूर्वभवसम्बन्धी प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फ्रमाया उसका वर्णन करते हैं —

मूल- 'एवं खलु गोतमा! तेणं कालेणं २ इहेव जम्बुहोवे दीवे भारहे वासे सव्वश्रोभद्दे खामं खगरे हीत्था, रिद्ध०। तत्थ णं सव्वश्रोभद्दे खगरे जितसत्तू खामं राश होत्था। तस्स णं जितसत्तूस्स रएखो महेसरदत्ते नामं पुरोहिए होत्था। रिउव्वेय-जलुक्वेय-सामवेय-भथव्वखवेय — कुसले यावि होत्था। तते णं से महेसरदत्ते पुरोहिते जितसत्तुस्स रएखो रज्जवलविवद्धण्ट्वाए कल्लाकिल्लं एगमेगं माहखदारगं एगमेगं खित्तयदारगं

(१) छापा—एवं खलु गौतम! तिस्मन् काले २ इहैव जम्बूद्रोपे द्वीपे भारते वर्षे सर्वती — भद्रं नाम नगरमभवत्, भृद्धः । तत्र सर्वतीभद्रे नगरे जितशत्रुनौम राजाऽभृत् । तस्य जितशत्रीः राजः महेश्वरदत्तो नाभ पुरोहितोऽभृत् भृग्वेद — यजुवेद — सम्बेद — अथवेणवेदकुशलश्राप्यमवत् । ततः समहेश्वरत्तः पुरोहितः जितशत्रोः राजः राज्यवलिवर्धनार्थं कल्याकिष्य एकैकं ब्राह्मणुदारकम्, एकैकं च्रियदारकम् , एकैकं शृद्धदारकं ब्राह्मणित २ तेषां जीवतामेव द्वयमांसिपंडान् ब्राह्मणित २ जितशत्रोः राजः शान्तिहोमं करोति । ततः समहेश्वरदत्तः पुरोहितः ऋष्टभीचतुर्दशीषु द्वौ २ ब्राह्मणि च्रिय-वेश्य-शृद्धदारकौ , चतुर्षं मामेषु चतुरः २, षटसु मासेषु ऋष्ट २. संवत्सरे षीद्धश २। यदा कदापि च जितशत्रुः राजा पश्वलेनापि युथ्यते तदा तदापि च समहेश्वरत्तः पुरोहितः ऋष्टशतं ब्राह्मणित्रं क्षियरारकाणाम् , ऋष्टशतं च्राह्मलित्रं करोति । ततः सपर्वलं ब्राह्मलेवि २ तेषां जीवितामेव हृदयमांसिपंडान् ब्राह्मति २ जितशत्रोः राजः शान्तिहोमं करोति । ततः स पर्वलं च्रियमेव विश्वस्यति वा प्रतिषेधयति वा ।

पिञ्चम ऋष्याय

एगमेगं वइस्सदारगं एगमेगं सुद्दारगं गेएइ।वेति २ तेसि जीवंतगाणं चैव हिययउंडए गेएहावेति २ जितमचुम्स रएणो संतिहोमं करेति, तते णं से महेसरदचे पुरोहिते श्रष्टमीचउद्दसीस दुवे २ माहण-खित्तय-वेहस-सुद्द् दारगे, चउएहं मासाणं चतारि २, छएहं मासाणं श्रष्ट २, संवच्छरस्स सोलस २। जाहे वि य णं जितसत्त् राया परवलेणं श्रिभजुज्कर्ति ताहे ताहे वि य णं से महेसरदचे पुरोहिष्ट श्रष्टसयं माहणदारगाणं, श्रष्टसयं खित्यदारगाणं, श्रष्टसयं वहस्सदारगाणं, श्रष्टसयं सुद्दारगाणं पुग्सिहं गिएहावेति २ तेहिं जावंतगाणं चेव हिययउंडए गेएहावेति २ जितस—ं तुस्स रएणो संतिहोमं करेति, तते णं से परवलं खिप्पामेव विद्धंसेति वा पिंडसेहिज्जित वा ।

पदार्थ-एवं खलु-इस प्रकार निश्चय हो । गोतमा !-हे गौतम ! । तेणं कालेणं -उस काल और उस समय ! इहेब — इसी ! जंबु ही वे दी वे — जम्बू दीप नामक द्वीप के अन्तर्गत ! मारहे वासे - भारत वर्ष में । सब्वन्नोभद्दे - सर्वतीभद्र । शामं - नामक । रागरे - नगर । होत्था - था । रिद्धः - —जो ऋद्भ – भवनादि की बहुलता से युक्त, स्तिमित – ग्रान्तरिक ग्रीर बाह्य उपद्रवीं के भय से रहित तथा समृद्ध - धन धान्यादि की समृद्धि से परिपूर्ण, था । तत्थ सं- उस । सञ्बन्धी-भद्दे—सर्वतीभद्र । सागरे—नगर में । जितसत्तू —जितशत्रु । सामं —नामक । राया — राजा । होत्था -था । तस्त णं -उस । जितसत्तुस्त - जितशत्रु । रएएरो - राजा का । महेसप्दत्ते -महेश्वरदत्त । गामं -- नामक । पुरोहिष -- पुरोहित । होत्था -- या, जो कि । रिउव्वेद-जजुब्वेय -- साम-वेय - अथव्वरावेय - कुसले यावि - अपवेद, यजुर्वेद, तामवेद और अधर्वरावेद में भी कुशल । होत्था -था । तते शं-तदनन्तर । से -वह । महेसरदस्ते -महेश्वरदत्त । पुरोहिते -पुरोहित । जितस-नुस्त - जितशतु । रहारहो - राजा के । रजज - राज्य, तथा । वल - वल -- शक्ति । विवद्धग्रहार -विवर्द्धन के लियें । कल्लाकिल्लं -प्रतिदिन । एगमेगं --एक २ । माहणदारगं -- ब्राह्मण वालक। पगमेगं -- एक २ । खत्तियदारगं -- चित्रय बालक । पगमेगं -- एक २ । वहस्पदारगं -- चैश्य बालक । एगमेगं -- एक २ । सुद्दारगं - शूद्र बालक को । गेएहावेति -- पकड़वा लेता है । २ ता --पकड़वा कर । तेसि--उन का । जीवंतगाणं चेत्र-जीते हुन्नों का ही । हिययउंडर-इदर्यों के मांसपिंडों को । गेएडावेति २ - प्रहण करवाता है, प्रहण करवा के । जितसन्तुस्स - जितशत्रु । रएएरो - राजा के निमित्त । संति होम - शांतिहोम । करेति - करता है । तते एरं - तदनन्तर । से वह । महेस्रादत्ते –महेश्वरदत्तः । पुराहिते -पुरोहित । ऋहमो बडद्सीसु - ऋष्टमी और चतुरशी को । दुवे २ - दो दो । माहण - ब्राह्मण । खत्तिय - चित्रय । वेस्स - वेश्य, तथा । सुद्ददारमे - सूद्र वालकों को । चउगई मासाणं –चार मास में । चत्तारि २ –चार २ । छएई मासाणं –छः मास में ! ऋदु २ — आठ २ । स्वच्छुरस्त — वर्ष में । सोलस २ — सोलह २ । जाहे जाहे विय एं --त्रौर जब २ भी । जितस्तर राया-जितशतु राजा । परवलेगं -परवल - शतुसेना के साथ ; श्रमिजुज्मति - युद्ध करता था। ताहे ताहे वि प एं —तन तन ही । से —नह । महेसरदत्ते — महेश्वरदत्तः

<sup>(</sup>१) रिद्ध - यहां के विन्दु से संसूचित पाठ की स्चना पृष्ट १३८ पर दी ना चुकी है।

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

**बि**२३

पुरोहिते—पुरोहित । श्रष्टसयं—१०८ । माहणदारगाणं — ब्राह्मण वालको । श्रष्टसयं—१०८ । खिरायदारगाणं — चित्रय वालको । श्रष्टसयं — १०८ । वहस्सदारगाणं — चेश्य वालको तथा । श्रष्टसयं — १०८ । सुद्दारगाणं — ग्रद्ध वालको को । पुरिसेहिं — पुरुषों के द्वारा । गेराहाविति २ — पकड़वा लेता है, पकड़वा कर । जीवंतगाणं सेव — जीते हुए । तेसिं — उन वालको के । हिरायउंडए — हर्षयसम्बन्धी मांसपिंडों का । गेराहाविति २ — प्रह्णा करवाता है, प्रह्णा करवा के । जितसन्तु स्स — जितरातु । रराणो — राजा के लिये । संतिहोमं — शांतिहोम । करेति — करता है । तते णं — तदनन्तर । से — वह — जितरातु नरेश । परवलं — परवलं — रातुसेना का । जिप्पामेव — शीघ ही । विद्वसेति — विध्वसं कर देता था । वा — श्रथवा । पडिसेहिज्जित वा — रातु का प्रतिषेध कर देता था , श्रयित् उसे भगा देता था ।

मृतार्थ — इस प्रकार निश्चय ही हे गौतम ! उस काल तथा उस समय इसी जम्बूद्वीप नामक द्वीप के झन्तांत भारत वर्ष में सर्वतोभद्र नाम का एक भवनादि के आधिक्य
से युक्त, आन्तरिक और बाह्य उपद्रवों से रहित तथा धन धान्यादि से परिपूर्ण नगर था।
उस सर्वतोभद्र नामक नगर में जितरात्र नाम का एक महा प्रतापी राजा राज्य किया करता
था। उस जितरात्र राजा का महेश्वरदत्त नाम को एक पुरोहित था जो कि अपनेद, यजुर्वेद
सामवेद और अथर्वेवेद इन चारों वेदों का पूर्ण झाता था।

महेश्वरदत्त पुरोहित जितरात्रु राजा के राज्य स्त्रीर बल की वृद्धि के लिये प्रतिदिन एक २ ब्राह्मण् बालक, एक एक चत्रिय बालक, एक २ वैश्य बालक स्त्रीर एक एक सुद्ध बालक को पकड़वा लेता था, पकड़वा कर जीते जो उन के हदयों के मांसिंग्डों को प्रदेश करवाता था, प्रहेश करवा कर जितरात्रु राजा के निमित्त उन से शान्तिहोम किया करता था ।

तदनन्तर वह पुरोहित आष्ट्रमो और चतुर्दशी में दो दो बालकों, चार मास में चार र बालकों, छ: मास में आठ र बालकों और संवत्मर में सोलह र बालकों के हृदयों के मांसिंग्डों से शान्तिश्रोम किया करता । तथा जब र जितशत्रु नरेश का किसा अन्य शत्रु के साथ युद्ध होता तब र वह—महेश्वरदत्त पुरोहित १०८ ब्रह्म ए बालकों, १०८ चित्रय बालकों, १०८ वैश्य बालकों और १०८ शूद बालकों को अपने पुरुषों के द्वारा एकड़वा कर बन के जीते जी हृदय— गत सांस—िंडों को निकलवा कर जितशत्रु नरेश के निमित्त शान्तिहोम करता । उस के प्रभाव से जितशत्रु नरेश शोग्र ही शत्रु का विश्वंस कर देता या उसे भगा देता ।

टीका — जिज्ञासा की पूर्ति हो जाने पर जिज्ञास शान्त अथव निश्चिन्त हो जाता है।
उस की जिज्ञासा जब तक पूरी न हो ले तब तक उसकी मनोवृत्तियें अशान्त और निर्णय की
उधेड़बुन में लगी रहती हैं। भगवान् गौतम के इदय की भी यही दशा थी। राजमार्ग में
अवलोकित वध्य पुरुष को नितान्त शोचनीय दशा की विचार — परम्परा ने उन के इदय में एक
हलचल सी उत्पन्न कर रक्खी थी। वे उक्त पुरुष के पूर्वभव — सम्बन्धी वृत्तान्त को जानने
के लिये बड़े उत्सुक हो रहे थे, इसी लिये उन्हों ने भगवान् से सानुरोध प्रार्थना की, जिस का
कि उपर वर्णन किया जा चुका है।

तदनन्तर गौतम स्वामी की उक्त स्रम्यर्थना की स्वीकृति मिलने में ऋषिक विलम्ब नहीं हुआ। परम दयालु श्रमण भगवान् महावीर स्वामो ने ऋपने परमविनीत शिष्य श्री गौतम श्रनगार की जिन श्वासापूर्ति के निमित्त उक्त वध्य पुरुष के पूर्व भव का वर्णन इस प्रकार ब्रारम्भ किया ! भग-वान् बोले---

गौतम ! इसी जम्बूदीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ष में सर्वतोमद्र नाम का एक समृद्धिशाली सुप्रसिद्ध नगर था । उस में जितरात्र नाम का एक महा प्रतापो राजा राज्य किया करता था । उस का महेश्वरदत्त नाम का एक पुरोहित था जोकि शास्त्रों का विशेष पिइत था । वह भूग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अयर्वेद का विशेष जाता माना जाता था । महाराज जितरात्र की महेश्वरदत्त पर बड़ी कृपा थी । राजपुरोहित महेश्वर दत्त भी महाराज जितरात्र के राज्य-विस्तार और बलवृद्धि के लिये उचितानुचित सब कुछ करने को सबद रहता था । इस सम्बन्ध में वह धर्मीधर्म था पुरयपाय का कुछ भी ध्यान नहीं किया करता था ।

संसार में स्वार्थ एक ऐसी वस्तु है कि जिस की पूर्ति का इच्छुक मानव प्राश्नी गहिंत से गहिंत आचरण करने से भी कभी संकोच नहीं करता । स्वार्थों मानव के हृदय में दूसरों के हिंत की अगुप्रमात्र-ज्रा भी चिन्ता नहीं होती; अपना स्वार्थ साधना हो उस के जीवन का महान् लक्ष्य होता है । अधिक क्या कहें, संसार में सब प्रकार के अन्थों का मूल ही स्वार्थ है। स्वार्थ के वशी-भूत होता हुआ मानव व्यक्ति कहां तक अन्यों करने पर उतार हो जाता है !, इस के लिये महेश्वर दच पुरोहित का एक ही उदाहरण प्यण्ति है । उस के हाथ से कितने अनाथ, मनाथ बलकों का प्रति—दिन विनाश होता ! और जितशत्र नरेश के राज्य और बल को स्थिर रखने तथा प्रमावशाली बनाने के निमन्त वे कितने वालकों की हत्या करता ! एवं जीते जी उन के हृदयगत मांसरिंडों को निकलवा कर अग्निकुएड में होमता हुआ कितनी अधिक करूता का परिचय देता है ? यह प्रस्तुत सूत्र में उन्हेख किये गये, बाहाण चित्रम, वेदय और शूद्र जाति के बालकों के बृत्तान्त से मली मान्ति जाना जा सकता है । इस के अतिरिक्त जो व्यक्ति वालकों का जीते जी कलेजा निकाल कर उसे अपने किसी स्वार्थ की पूर्ति के लिये उपयोग में लाता है, वह मानव है या राक्स ? इस का निर्णय विज्ञ याठक स्वयं कर सकते हैं।

सूत्रगत वर्णन से ऐसा प्रतीत होता है कि उस समय मानव प्राणी का जीवन तुच्छ पशु के जीवन जितना भी मूल्य नहीं रखता या और सब से ऋधिक ऋश्वर्यतो इस दात का है कि इस प्रकार की पापपूर्ण प्रवृत्ति का विभायक एक वेदत ब्राह्मण था।

चारों वर्णों में से प्रतिदित एक २ गालक की, ऋष्टभी, ऋरि चतुर्दशी में दो दो, चतुर्प मास में चार २ तथा छठे मास में ऋाठ २ ऋरीर सम्बन्सर में सोलह २ बालकों की बिल देने बाला पुरोहित महेश्वरदत्त मानव था या दानव इस का निर्णय भी पाठक स्वयं हो करें ।

उस की यह नितान्त भयावह शिशुघातक प्रवृत्ति इतनी संख्या पर समाप्त नहीं हो जाती थी किन्तु जिस समय ऋजातशत्रु नरेश को किसी अन्य शत्रु के साथ युद्ध करने का ऋवसर प्राप्त होता तो उस समय ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदेय ऋादि प्रत्येक वर्ण के १०८ वालकों के हृदयात मांसपिडों को निकलवा कर उन के द्वारा शान्तिहोम किया जाता।

इस के ऋतिरिक्त स्त्रगत वर्णन को देखते हुए तो यह मानना ही पड़ेगा कि ऐहिक स्वार्थ के चंगुल में फंसा हुआ मानव पाणी भयंकर से भयंकर अपराध करने से भी नहीं कि मकता । फिर मिविष्य में उस का चाहे कितना भी अनिष्टोत्पादक परिणाम क्यों नहीं शतासर्थ यह है कि नीच स्वार्थी से जो कुछ भी अनिष्ट बन पड़े, वह कम हैं। महेश्वरदत्त के इस हिंसाप्रधान होम—यश के अनुष्ठान से जितशात्र नरेश को अपने शातु औं पर सबत विजय प्राप्त होती, और उस के सन्मुख कोई शातु खड़ा ने रह पाता था। या तो वहीं पर नष्ट हो जाता या परास्त हो कर भाग जाता । इसी कारण महेश्वरदत्त पुरोहित जितशात्रु नरेश का सबीधिक सन्मानभाजन बना हुआ था, श्रीर राज्य में उस का काफी प्रभाव था ।

यहां पर सम्भवतः पाठकों के मन में यह सन्देह अवश्य उत्पन्न होगा कि जब शास्त्रों में जीववध का परिणाम अत्यन्त करु वर्णित किया गया है, और सामान्य जीव की हिंसा भी इस जीव को दुर्गित का भाजन बना देती है तो उक्त प्रकार की घोर हिंसा के आचरण में कार्य — साधकता कैंसे ? फिर वह हिंसा मी शिशुओं की एवं शिशु भी चारों वर्णों के ? तालयं यह है कि जिस आचरण से यह मानव प्राणो परभव में दुर्गित का भाजन बनता है। उस के अनुष्ठान से ऐहिक सफलता मिले अर्थीत् अभीष्ट कार्यकी सिद्धि सम्पन्न हो। यह एक विचित्र समस्या है ! जिस के असमाहित रहने पर मानव इत्य का संदेह की दलदल में छंस जाना अस्वाभाविक नहीं है।

यद्यपि सामान्य दृष्टि से इस विषय का अवलोकन करने वाले पाटकों के हृदय में उक्त प्रकार के सन्देह का उत्पन्न होना सम्भव हो सकता है, परन्तु यदि कुछ, गम्भीरता से इस विषय की त्रोर ध्यान दिया जाय तो उक्त संदेह को यहां पर किसी प्रकार का भी अवकाश नहीं रहता।

हिंसक या सावदा प्रवृत्ति से किसी ऐहिक कायं का सिद्ध हो जाना कुछ और बात है तथा हिंसाप्रधान अनुष्ठान का कटु परिणाम होना, यह दूसरी बात है। हिंसा—प्रधान अनुष्ठान से मानव को अपने अभीष्ट काय में सकलता मिल जाने पर भी हिंसा करते समय उस ने जिस पाप कर्म का बन्ध किया है उस के विपाकोदय में मानव को उस के कटु फल का अनुभव करना ही पड़ेगा। उस से उस का छुटकारा बिना भोगे नहीं हो सकता।

अयुर्वेदीय प्रामाणिक प्रन्थों में राजयक्ष्मा तपेदिक न्रादि कतिएय रोगों की निवृत्तिके लिये कपीत प्रभृति कितनेक जांगल जीवां के मांस का विधान किया गया है। तथा वहां—उक्त जीवों के मांसरस के प्रयोग करने से रोगी का रोग दूर हो जाता है—ऐसा भी लिखा है। परन्तु रोगमुक्त हो जाने पर भी उन जीवों की हिंसा करने से उस सभय रोगी पुरुष ने जिस प्रकार के पाप कर्म का वन्ध किया है, उस का फल भी उसे इस नव या परभव में ग्रवश्य भोगना पड़ेगा। इसी प्रकार महेश्वरदत्त के इस हिंसाप्रधान पापानुष्ठान से जितरात्रु को नरवल में विजयलाम हो जाने पर भी उस भयानक हिंसा-चरण का जो करुतम फल है, यह भी उसे ग्रवश्य भोगना पड़ेगा। इसलिये कार्यसाधक होने पर भी हिंसा, हिंसा ही रहती है न्रीर उस के विधायक को वह नरकदार का न्रातिध बनाये विना कभी नहीं छोड़ती। जिस का प्रस्यत प्रमाण प्रस्तुत न्रियम सूत्र में महेश्वरदत्त का मृत्यु के न्रयन्तर पांचवीं नरक में जाना विण्त है।

दूसरे शब्दां में कहें तो साधक की हिंसामूलक प्रवृत्ति जहां उस के ऐहिक स्वार्थ की सिद्ध करती है वहां उस का अधिक से अनिष्ट भी सम्पादन करती है। हिंसाजन्य वह कार्यसिद्धि उसी व्यवसाय के समान है कि जिस में लाभ एक रुपये का और हानि १०० रुपये की होती है। कोई भी बुद्धिमान व्यापारी ऐसा व्यवसाय करने के तैयार नहीं हो सकता, जिस में लाभ की अपेदा नुकसान सौ गुना अधिक हो। तथापि यदि कोई ऐसा व्यवसाय करता है वह या तो नितान्त मूख और जड़ है, या वह उक्त व्यवसाय से प्राप्त होने वालो हानि से सर्वथा अज्ञात है। सांसारिक

## श्रो विपाक सूत्र —

विषय -- वासना के विकट जाल में उनको हुए संखारी जीव ऋपने नीच स्वार्य में ऋम्बे हुए २ यह नहीं समभाते कि जो काम हम कर रहे हैं, इस का हमारी ब्राल्मा के उत्पर क्या प्रभाव होगा शिक्षगर उन्हें ऋपनी कार्य-प्रवृति में इस बात का मान हो जाए तो वे कभी भी उस में प्रवृत्त होने का साहस न करें । विष के ऋष्टि परिणाम का जिसे सम्यग ज्ञान है, वह कमी उसे भक्तण करने का साहस नहीं करता, यदि कोई करता भी है तो यह कोई मूर्खिशारोमिण ही हो सकता है।

अस्तुत सूत्र में - सन्तिहोसं - शान्तिहोसम् - इस पद का प्रयोग किया गया है। शान्ति के लिये किया गया होम शान्तिहोम कहलाता है : होम का अर्थ है - किसी देवता के निमित्त मंत्र पढ़ कर घी, औ, तिल ऋगिद को ऋगिन में डालने का कार्य।

प्रस्तुत कथा - संदर्भ में लिखा है कि महेदवरदत्त पुरोहित शान्ति - होम में ब्राह्मण चित्रय, वैश्य और सूद इन चारों वर्णा के अनेकानेक वालकों के इदयगत मांस – विंडों की आहुति डाला करता या, जो उस के उद्देश को सफल बनाने का कारण बनती थी। यहां यह प्रश्न होता है कि शान्तिहोन जैसे हिंसक और अधर्मगर्ण अनुष्ठान से कार्यसिद्धि केने हो जातो थी, अर्थात् हिसापूर्ण होम का और जितरानु नरेश के राज्य ऋौर यज्ञ को बृद्धि तथा युद्धगत विजय का परहार में क्या सम्बन्ध रहा हम्रा है १ इस प्रदेन का उत्तर निम्नोक्त है --

शास्त्रों के परिशीलन से पता चलता है कि कार्व की सिद्धि में जहां अपन्य अनेकों कारण उपस्थित होते हैं, वहां देवता भी कारण बन सकता है : देव दो तरह के होते हैं -- एक मिध्या-र्दाष्ट छीर दूसरे सम्यगदृष्टे । सम्यगुदृष्टि देव सत्य के विश्वासी और ऋहिंसा, सत्व ऋदि ऋनुष्ठानों में धर्म मानने वाले जब कि मिच्यादृष्टि देव सत्य पर विश्वास न रखने वाले तथा ऋधमंपूर्ण विचारों वाले होते है । मिष्यादृष्ट देवों में भी कुछ देसे वाणव्यन्तर आदि देव पाए जाते है जो अप्रत्यिक हिंसापिय होते हैं और मांउ आदि को बिल से प्रसन्न रहते हैं। ऐसे देवों के उद्देश्य से जो पशुस्रों या मनुष्यों को बिल दो जाती है, उस से वे प्रसन्न होते हुए कभी कभी होम करने घाले व्यक्ति की अभीष्ट सिद्धि में कारण भी बन जाते हैं। फिर भले हो उन देवों की कारणता तथा तज्जन्य कार्यता भीषण दुगति की प्राप्त कराने का हेतु ही क्यों न बनती हो ।

महेश्वरदत्त पुरोहित भी इसी प्रकार के हिंसाप्रिय एव भांसप्रिय देवतात्र्यों का जितशतु नरेश के राज्य श्रीर बल की वृद्धि के लिये ऋराधन किया करता था श्रीर उन की प्रसन्तता के लिये ब्राह्मण स्त्रिय अग्राद चारों वर्णों के अनेकानेक बालकों के इदयगत मांसपिडों की बिल दिया करता था । यह ठीक है कि उस होम द्वारा देवमभाव से वह ऋपने उद्देश्य में सफलता प्राप्त कर लेता था, परन्तु उसकी यह सावद्यप्रवृत्तिजन्य भौतिक सफलता उस के जोवन के पतन का कारण बनी त्रीर उसी के फल — स्वरूप उसे पांचवीं नरक में १७ सागरीपम जैसे बड़े लम्बे काल के लिये भीषणातिभोषण नारकीय यातनायें भोगने के लिये जाना पड़ा ।

मर्त्यलोक में भो शासन के स्नासन पर विराजमान रहने वाले मानव के रूप में ऐसे अनेकानेक दानव अवश्यित हैं, जो मांस और शराब को बिल (रिश्वत ) से प्रसन होते हैं, और हिंसापूर्ण प्रवृत्तियों में ऋधिकाधिक प्रसन्न रहते हैं। ऐसे दानव भी प्रायः मांस ऋदि की बिल लेने पर ही किसी के स्वार्य को साधते हैं। जब मनुष्यसंतार में ऐसी वृश्चित एवं गहित स्थिति उपलब्ध होती है तो दैविक संसार में अन्यायपूर्ण विचारों के धनी देव --दानवों में इस प्रकार की जघन्य स्थिति का होना कोई आध्यर्यजनक नहीं है ।

प्रस्तुत सन्न में इस कयासंदर्भ के संकलन करने का यहाँ उद्देश प्रतीत होता है कि

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

3 70

मानव प्राणी भीच स्वार्थ के वस होता हुन्ना ऐनी जबन्यतम हिंसापूर्ण प्रवृत्तियों से सदा अपने को विरत रखे और भूल कर भी अध्मपूर्ण कामों को अपने जीवन में न लाए, अन्यया महेश्वर-दत्त पुरोहित की भान्ति भीषण नारकीय दुःखों का उपभोग करने के साथ २ उसे जन्म मरण के प्रवाह में प्रवाहित होना पड़ेगा !

हिययउंडय-यहां प्रयुक्त उएडप यह पद देशीय भाषा का है। दृत्तिकार ने इसका अर्थ-हृदययसम्बन्धी मांस्विशिषड-ऐसा किया है, जो कि कोषानुमत भी है। हिययउंडप ति-हृदय-मांसिपिएडान ।

प्रस्तुत सूत्र में जितरातु नरेश के सम्मानपात्र महेश्वरदत्त नामक पुरीहित के जधन्यतम पापाचार का वर्णन किया गया है। अब सूत्रकार उसके भयंकर परिखाम का दिग्दशन कराते हुए कहते हैं—

मूल-'तते गां से महेसरदत्ते पुर्ताहते एयकम्मे ४ सुबहु पावकम्मं समिष्जिणिना तीसं वाससयाई परमाउं पालइता कालमासे कालं किचा पंचमीए पुढवीए उक्कोसेगां सत्तरससागरीवमिहितिए नरगे उववन्ने ।

पदार्थ -तते णं -तदनन्तर। से -नह । महेसरद्त्ते - महेश्वरद्त । पुरोहिते - पुरोहित । प्रक्रमो ४ - एतत्कर्मा - इस प्रकार के कर्मों का अनुष्ठान करने नाला, एतत्प्रधान इस कर्मों में प्रधान, एतिहय - इन्हीं कर्मों की विद्या जानने नाला और एतत्समाचार - इन्हीं पाप कर्मों की अपना सर्वोत्तम आचरण बनाने नाला, । सुबहुं - अत्प्रधिक । पावकरमं - पाप कर्म की । समिष्ठिजीणत्ता - उपार्वित कर । तीसं नाससपाई - तीन हज़ार नर्घ की । परमाउं - परमायु को । पालइत्ता - पाल कर-भोग कर । कालमासे - कालावसर में । काले किया - काल करके । पंचमीए - पांचनीं । पुढ़नीर - प्रधिने - नरक में । उनकोसेणं - उत्कृष्ट-अधिक से अधिक । सत्तरससागरोवमहितिय - सप्तदश्च सागरोपम की स्थिति नाले । नरके - नरक में । उनकोसेण - उत्कृष्ट-अधिक से अधिक । सत्तरससागरोवमहितिय - सप्तदश्च सागरोपम की स्थिति नाले । नरके में । उनकोसे - उत्कृष्ट - अधिक । स्वरस्त स्थागरोवमहितिय - सप्तदश्च सागरोपम की स्थिति नाले । नरके में । उनकोसे - उत्कृष्ट - इस्था ।

मूलार्थ — तद्नन्तर रएतत्कर्मा, एतत्प्रधान, एतद्विज्ञान श्रीर एतत्समाचार वह महेश्वर — दत्त पुरोहित नाना प्रकार के पापकर्मों का संग्रह कर तीन हजार वर्ष की परमायु पाल कर — भोग कर पांचवीं नरक में उत्पन्न हुआ, वहां उसकी स्थिति सतरह सागरोपम की होगी।

टीका—"हिंसा" यह संस्कृत ब्रीर प्राकृत साथा का शब्द है । इस का अर्थ होता है—मारना, दुःख देना तथा पीड़ित करना । हिंसा करने वाला हिंसक मानव प्राणी हिंसा के ब्राचरण हारा जहां इस लोक में अपने जीवन की नष्ट कर देता है, वहां वह अपने परभव की भी विगाड़ लेता है। ताल्पर्य यह है कि शुभ गति का बन्ध करने के स्थान में वह अरुभ गति का बन्ध करता है, अरोर पंडितमरण के स्थान में वालमृत्यु की प्रान्त होता है।

महाराज जितरातु नरेश का पुरोहित महेश्वरदत्त भी उन्हीं व्यक्तियों में से एक है. जो हिंसामूलक जक्त्य प्रवृत्तियों से ऋपनी ऋात्मा का सर्वतोभावों पतन करने में ऋमेसर होता है। ब्राह्मण कुल में जन्म लेकर नीच चारडाल के समान कुकृत्य करने वाला राजपुरोहित

<sup>(</sup>१) छाया -ततः स महेश्वरदत्तः पुरोहितः एतत्कर्मी ४ सुबहु पापकर्म समर्ज्यं त्रिंशतं वर्षशतानि परमायुः पालयित्वा पञ्चम्यां पृथिव्यामुरकर्षेण सप्तदशसागरोपमस्थितिके नरके उपपन्न:।

<sup>(</sup>२) इन पदों का अपर्ध प्रष्ठ १७९ के टिप्पण में लिखा जा चुका है।

## श्रो विपाक सूत्र —

महेश्वरदत्त अपनी घोरतम हिंसक प्रवृत्ति से विविध भान्ति के पापकर्मी का उपार्जन करके ३००० वर्ष की अपनु भोग कर मृत्यु के अनन्तर पूर्वोगार्जित पापकर्मी के प्रभाव से पांचवी नरक में उत्पन्न हुआ। जोकि उसके हिंसाप्रधान आवश्या के सर्वया अनुरूप ही था। इसी लिये उसे पांचवी नरक में सतरह सागरोपम तक मीष्रण यातनाओं के उपमोग के लिए जाना पड़ा है।

महेश्वरदत्त पुरोहित का पापाचारप्रधान जीव पांचवीं नरक की कल्पनातीत वेदनात्रों का ऋतुभव करता हुन्ना नरकायु की ऋवधि समाप्त हीने के श्रनन्तर कहां पर उत्पन्न हुन्ना है तथा वहां पर उसने ऋपनी जीवनयात्रा को कैसे बिताया है ऋब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं—

मूल — ' से गां तती अगंतरं उन्बिहिता इहेव कोसंबीए एपयरीए सीमदत्तस्स पुराहितस्स वसुदत्ताए भारियाए पुत्तताए उववन्ते । तते गां तस्स दारगस्स अम्मापितरो निव्वत्तवारसाहस्स इमं एयारूवं नामधिज्ञं करें ति । जम्हा गां अम्हं इमे दारए मामदत्तस्स पुरोहियस्स पुत्ते वसुदत्ताए अत्तए तम्हा गां होउ अम्हं दारए वहस्मितद्ते नामेगां । तते गां से वहस्मितद्ते दारए पंचधातीपरिग्गहिते जाव परिवड्दित । तते गां से वहस्मितद्ते उम्मुक्कवालभावे जीव्वणममणुप्ति विगणायपरिग्यमेचे होतथा, से गां उदयग्रस्स कुमारस्य पियबालवयं से यावि होतथा, सह-जायए, सहबिह्दए, सहपेमुकीलियए। तते गां से स्यागीए राया अन्नया कयाह कालधम्मुणा संजुत्ते। तते गां से उदयग्रे कुमारे बहुहि राईसर० जाव सत्यवाहप्यभितीहिं सिद्धं संपरिवड्डे रोयमाग्रे, कंदमाग्रे विलवमाग्रे स्याग्रीयस्स रएग्रो महया इड्डिसक्कारसम्रदएग्रं

(१) खाया — स ततोऽनन्तरमुद्वृत्य इहैव कौशाम्त्र्यां नगर्यों सोमदत्तस्य पुरीहितस्य वसुद्वायां भार्यायां पुत्रतयोपपन्नः । ततस्तस्य दारकस्याम्बापितरौ निर्वृत्तद्वादशाहस्य इदमेतद्कपं नामवेयं कुठत:--यस्मादस्माकमयं दारक: सोमदत्तस्य पुरोहितस्य पुत्रो वसुदत्ताया ब्राल्मजः तस्माद् भवत्वस्माकं दारको बहरपतिदत्तो नाम्ना । ततः स बृहरपतिदत्तो दारकः पंचधात्रीपरिष्रहीतो यावत् परिवर्धते । ततः स बृह-स्पतिदत्ताः उन्मुक्तवालभावो यौवनकमनुषाप्तः विज्ञात-परिण्त मात्रः स्रभवत् । स उदयनस्य कुमारस्य प्रयाल-वयस्यस्चाप्यभवत्, सहजातः, सहवृद्धः सहपांसुकीडितः । ततः स शतानीको राजा अन्यदा कदाचित् काल-धर्मेला संयुक्तः। ततः ततः स उदयनः कुमारो बहुभिः राजेश्वर० वावत् सार्थवाहप्रभृतिभिः सार्द्धं सं-परिवतः रुदन् कदन् विलान् शतानीकस्य राज्ञी महता ऋद्भितः समुदयेन नीहरणं करोति २ बहु।न लौकिकानि मृतकृत्यानि करीति । ततस्ते बहवो रजेश्वर० यावत् सार्थवाहाः महता २ राजाभिषेकेणाभिषिश्वनित । ततः उदयन: कुमारी राजा जातो बृहस्पतिदत्तो दारकः उदयनस्य राजः पुरोहितकर्म कुवीणः धर्यस्थानेषु सर्वभूमिकाषु दसिवचारी जातश्चाप्यभवत् । ततः वृहस्पतिदत्तः पुरोहितः उदयनस्य राज्ञोऽन्तःपुरं वेलामु चावेलामु च काले चाकाले च रात्री च निकाले च प्रविशन् . अन्यदा कदाचित् पद्मावस्या देव्या सार्द्धमुदा-रान् • भु'जानो विहरति । इतरच उदयनो राजा स्नातो यावद् विभूषितः यत्रैव च पद्मावती देवी तत्रैवोपागच्छति २ वृहस्पतिदत्तं पुरोहितं पद्मावत्या देव्या साद्धमुदारान्० भुजान पश्यति २ त्राशुबन सस्त्रिवलिकां भृकुटि ललाटे संदृत्य वृहस्पतिदत्तं पुरोहितं पुरुषेर्धीहयति २ यावदेतेन विधानेन वध्यमाजापयांत । एवं खलु गौतम ! वृहस्पतिदत्तः पुरोहितः पुरा पुराणाणां भावद् विहरित ।

1358

णीहरणं करेति २ बहुहिं लाइयाइ मयिकिन्नाइं करेति । तते णं ते बहवे राईसर० जान सत्थवाहा उदयणं कुमारं महया २ रायाभिसेगेणं अभिसिंचंनि । तते णं से उदयणे कुमारे राया जाते महया० । तते णं वहस्सितिद्ते दारए उदयणस्स रएणो पुरोहियकम्मं ऋरेमाणे सन्बद्धाणेष्ठ, सन्बभूमियासु, अंतेउरे य दिएणिवियारे जाते यानि होत्था । तते णं से वहस्सितद्ते पुरोहिते उदयणस्स रएणो अंतेउरं वेलासु य अवेलासु य काले य अकाले य राख्रो य नियाले य पित्तमाणे अन्नया कयाइ पउमानतीए देवीए सिद्ध उरालाइं० भ्रंजेमाणे विहरित । इमं च णं उदयणे राया एहाए जान विभूसिए जेणेव पउमानती देवी तेणेव उनाग्च्छइ २ वहस्सितद्तं पुरोहितं पउमानतीए देवीए सिद्ध उरालाई ० भ्रंजेमाणं पासित २ आसुक्ते तिनिल्यं णिढाले साहङ्क वहस्सितद्तं पुरोहितं पुरिसेहिं गेणहावित २ जाव एतेणं विहाणेणं वज्मं आण्वाति । एवं खलु गोतमा ! वहस्सितद्ते पुरोहितं पुरा पुराणाणं जाव विहरित ।

पदार्थ- से सं -वह - ऋर्यात् महेश्वरदत्त पुरोहित का जीव । ततो -वहां से ऋर्यात् पांचवीं नरक से । ऋणंतरं - व्यवधानरहित । उच्वहिता - निकल कर । इहेव - इसी । कोसंवीप - कीशामी । जयरीप —नगरी में ! सोमद् सम्म — सोमदत्त । पुरोहितस्स —पुरोहित की । वसुदत्ताय —वसुदत्ता ! भारियाय — भार्या के । पुत्तास्ताप - पुत्ररूप से । उववन्ने -- उत्पन्न हुआ । तते सां -- तदनन्तर अर्थात् उत्पन्न होने के पश्चात् तस्स-उस । दासास्त - बालक के । श्रम्मापितरो - माता पिता । खिब्बत्तवारसाहस्स - बालक के जन्म से लेकर बारहवें दिन । इसं--यह। एया हवं --इस प्रकार का । नामधिज्जं --नाम । करें ति --करते हैं । जस्हा णं--जिस कारण । ऋग्हं --हमारा । इमे --यह । दारण --वालक ! सोमइत्तस्त -- सोमदत्त । पुरोहि --यस्स-पुरोहित का । पुत्रे-पुत्र, श्रौर । वसुदत्ताय - वसुदत्ता का । श्रास्य - श्रात्मेज है । तम्हा गां-इस कारण । श्रमहं -हमारा यह । दारप - बालक । वहस्सतिःस - वृहस्पतिदत्त । नामेणं - नाम से । होउ - हो । तते णं - तदनन्तर । से - यह । बहस्स्तितदत्ते - बृहस्पतिदत्त । दारव-बालकः पंचधातीपरिमाहिते-पांच धाय माताओं से परिग्रहीत हुन्ना । जाव-यावत् । परिवड्ढति - वृद्धि को प्राप्त होने लगा । तते णं - तदनन्तर । से - वह । वहस्सपतिदशे - वहस्पति-दत्त बालक । उम्मुक्कवालभावे - बालभाव को त्याग कर । जोड्वणगमणुष्यत्ते - यौवन अध्यक्ष को प्राप्त हुन्ना, तथा । विग्लायपरिलयमेर्च - विज्ञातपरिखतमात्र - जिस का विज्ञान परिपक्व अवस्था को प्राप्त हो चुका है, । होत्था - था । से एां - वह - वहस्पतिदत्त । उद्यागस्त - उद्यन । कुमारस्स—कुमार का । विषवालवयेसे - प्रियं वालिमित्र अर्थात् वृहस्पतिदत्त उदयन कुमार को प्यारा था स्त्रीर उसका वह वास्यकाल का मित्र । यावि होत्या — भी था, कारण कि । सहजायप ' — दोनों का जन्म एक साथ हुआ । सहबाहिट्ट —दोनों एक साथ हो वृद्धि की प्राप्त हुए। सहपं-सुकीलियर-साथ ही पांसुकीडा ध्रुलिकीडा अर्थात् बालकीडा किया करते थे। तते णं-तदनन्तर ।

<sup>(</sup>१) सहजातक:—समानकाले उत्पन्नः, सहवर्धितकः—सहैव वृद्धि प्राप्तः, सहपांसुकीडितः — सहैव कृतवालकं.डः ।

िषञ्जम ऋध्याय

से-वह । सयागीप-शतानीक । राया-राजा । श्रन्यया कयाइ-किसी श्रन्य समय । कालधम्मु-गा-कालवर्म को । संतुत्ते -प्राप्त हुन्ना । तते णं -तदनन्तर त्रवीत् शतानीक के मृत्युधर्म को प्राप्त हो जाने पर । से -वह ! उदयरो - उदयन । कुमारे - कुमार । वहिंद - ग्रनेक । राईसर-राजा -भारद्वलीक अर्थात् किसी प्रान्त या मरद्वल (जिला या बारह राज्यों का समूह) की रक्षा या शासन करने वाला. ईश्वर -धन समारा खादि के ऐश्वर्थ से युक्त । जाव -यावत् । सत्यवात् -सार्थवाह -यात्री व्यापारियों का मुखिया अथवा संघनायक । प्यमितीहि-आदि के । सहि-साथ । संपरिवृडे -संपरिवृत - घरा हुआ । रोपमारो -- घदन करता हुआ । कंदमारो -- आकंदन करता हुआ । विलवमारो - विलाप करता हुआ । सपार्यीयस्त - शतानीक रएणो - राजा का। महया - महान् । इड्डिस्क्कारसमुद्देष्णं - ऋढि तथा सत्कार समुदाय के साथ । गीहरणं - निस्तरण - ऋथाँ निकालने की किया ! करेति २-करता है, निस्सरण करके । बहुई -- श्रनेक ! लोइयाई -- लौकिक! मयिकशारं -- मृतकसम्बन्धी कियात्रों को । करेति -- करता है। तते णं -- तदनन्तर । यहवे --बहुत से । राईसर० -- राजा । जात्र -- यावत् । सत्थवाहा -- सार्यवाह, ये सव मिल कर । उदयर्ण --उदयन । कुमार - कुमार की । महया २ - बड़े समारोह के साथ । रायाभिसेरोजं - राजयोग्य अभिषेक से । श्रिभिसिचंति - श्रीभिषक्त करते हैं श्रार्थात् उस का राज्याभिषेक करते हैं। तते एां - बदनन्तर । से-वह । उदयरो -- उदयन । कुमारे -- कुमार । राया - राजा । जाते - वन गया । भहया० --हिमालय त्रादि पर्वती के समान महान् प्रतापशाली हो गया । तते जं-तदनन्तर । सं-वह । वहस्सितिद ते - वृहश्यतिदत्त । दारप - वालक । उदयग्रस्त - उदयन । रग्णो - राजा पुरोहियकस्मे - पुरोहितकर्म । करेमाणे - करता हुन्ना । सञ्बद्धाले हु - सर्वस्थानों - ऋर्यात् भोजनस्थान त्रादि सब स्थानों में । सञ्बभूमियासु—सर्वभूमिका—ग्रासाद—महल की प्रथम भूमिका—मन्जिल से लेकर सप्तम भूमि तक ऋर्यात् समी भूमिकाओं में। श्रृंतेडरे य-- और अन्त:पुर में । दिएएवियारे याथि →दर्शविचार -- अप्रतिबद्ध गमनागमन करने वाला अर्थात् जिस को राजा की अरेर से सब स्थानों में यातायात करने की आजा उपलब्ध हो रही हो, ऐसा । जाते याचि होत्था - ही गया था ! तते गां →तदनन्तर । से -वह । वहस्सतिदत्ते -वृहस्यतिदत्त । पुरोहिते -पुरोहित । उद्यणस्त -- उदयन । रएशो -- राजा के । ऋन्ते उरं -- अन्तःपुरं में -- रणवास में । वेलासु य --वेला – उचित ऋवसर ऋर्थात् ठौक समय पर । ऋवेलासु – ऋवेला – ऋनवसर – वेमोके ऋर्थात् भोजन शयनादि के समय । काले य - काल अर्थात् प्रथम और तृतीय प्रहर आदि में । प्रकाले य - और अकाल में अर्थात् मध्याह आदि समय में । राख्रो य - रात्र में । वियासे य - ख्रौर सांयकाल में पविसमारो - प्रवेश करता हुआ । अन्तया -- अन्यदा । कयाइ - किसी समय । पडमावतीप --पद्मावती । देवीए-देवी के । सद्धि-साथ । संपक्षागे-संप्रलग्न-ग्रनुचित सम्यन्ध करने वाला ! यावि होत्था - भी हो गया । पडमावतीप - पद्मावती । देवीप - देवी के । सर्दि साथ । उरालाइ ० - उदार -- प्रधान मनुष्यसम्बन्धी विषयभीगों का ! भू जमाखे -- उपभोग करता हुन्रा । विद्दरित-समय व्यतीत करने लगा । इसं च एां - ग्रीर इधर । उदयरो - उदयरा । राया - राजा। एहाप-स्नान कर ≀ जाब--यावत् । विभृक्तिते-सम्पूर्ण ऋष्मृपणो से ऋलंकृत हुन्ना । जेरोव--जहां । पडमावती--पद्मावती । देवी-- देवी थी तेरोव- वहीं पर । उदागच्छड़ २-- आता है, स्राकर । वहस्सतिदत्तं - वृहस्पतिदरा । पुरोहितं - पुरोहित को । पडमावतीय - पद्मावती । देवीय - देवी के । सर्वि सार्य । सरालाइ ० - उदार - प्रधान काम-भोगों का । भुं जमारां - सेवन करते हुए

को । पासित २—देखता है, देख कर । श्रासुरुत्ते —क्रोध से लाल पीला हो । तिवित्यं —ित्रवित्यं । प्राहितं — प्रविद्यं — मस्तक पा । साह्र हु — चढ़ा कर । वहस्यितिद् न् प्रविद्यं — प्रविद्यं है । प्रविद्यं चिहाणेगं —िविधान से । वज्यं — यह मारने योग्य है, ऐसी । श्राणवित — श्राचा देता है । एवं खलु — इस प्रकार निरुच्य ही । गोतमा ! — हे गौतम ! वहस्सितिद् ने — वृहस्पितद् । प्रोहिते — प्रोहित । प्राण्यं — प्रविकाल में किये हुए । प्राण्यां — प्रातन । जाव — यावत् कमां के फल का उपमोग करता हुआ । विहरित — समय व्यतीत कर रहा है।

मृतार्थ — तदनन्तर महेश्वरदत्त पुरोहित का पापिष्ट जीव उस पांचवी नरक से निकल कर सीधा इसी कीशाम्बी नगरों में सोमदत्त पुरोहित की वसुदत्ता भार्यों के उदर में पुत्ररूप से उत्पन्न हुशा। तदनन्तर उत्पन्न हुए बालक के माता पिता ने जन्म से बारहवें दिन नाम- करण संस्कार करते हुए सोमदत्त का पुत्र श्रीर वसुदत्ता का आत्मज होने के कारण उसका बृहस्पतिदत्त यह नाम रखा।

तरनन्तर वह बृहस्पिन्द्रचा बातक पांच धाय माताओं से परिगृहीत यावत् वृद्धि को प्राप्त औरता हुआ तथा वालभाव को त्याग कर युवावस्था को प्राप्त होता हुआ, एवं परिपक्व विज्ञान को उपलब्ध किए हुए वह उदयन कुमार का बाल्यकाल से ही प्रिय मित्र था, कारण यह था कि ये दोनों एक साथ उत्तरन हुए, एक साथ बढे और एक साथ ही खें को थे।

तद्नन्तर किसी ऋन्य समय महाराज शतानीक कालधर्म को प्राप्त हो गए ! तब उदयन कुमार बहुत से राजा, इंश्वर यावत् सार्थवाह ऋादि के माथ रोता हुआ, आकन्दन तथा विलाप करता हुआ शतानीक नरेश का वड़े आडम्बर के साथ निस्सरण तथा मृतकसम्बन्धी सम्पूर्ण लौकिक ऋत्यों को करता है !

तदनन्तर उन राजा ईश्वर यावत् सार्थवाह आदि लोगों ने मिल कर बड़े समारोह के साथ उदयन कुमार का राज्याभिषेक किया । तब से उदयन कुमार हिमालय आदि पर्वत के समान महाप्रतापी राजा बन गया । तदनन्तर बृहस्पति बालक उदयन नरेश का पुरोहित बना और पौरोहित्य कमें करता हुआ वह सर्वस्थानों, सर्वभूमिकाओं तथा अन्तःपुर में इच्छानुसार बेरोकटोक गमनागमन करने लगा ।

तदनन्तर वह वृहस्पतिद्त्त पुरोहित का उदयन नरेश के श्रन्तःपुर में समय, श्रसमय, काल, श्रकाल तथा रात्रि श्रीर संध्याकाल में स्वेच्छापूर्वेक प्रवेश करते हुए किसी समय पद्मावती देवों के साथ अनुचित सम्बन्ध भी हो गया । तदनुसार पद्मावती देवों के साथ वह दहार— यथेष्ट मनुष्यसम्बन्धों काम—भोगों का सैवन अरता हुश्रा समय व्यतीत करने लगा ।

इधर किसी समय उदयन नरेश स्नानादि से निवृत्ता हो कर और समस्त आमू— पर्यों से अलंकृत हो कर जहां पद्मावती देवी थो वहां पर आया, आकर उसने पद्मावती देवी के साथ कामभोगों का भोग करते हुए वृहस्पतिदत्त पुरोहित को देखा, देख कर वह कोध से तमतमा उठा और मस्तक पर तीन वल बाली विडड़ी चढ़ा कर वृहस्पतिदत्त पुरोहित को पुरुषों के द्वारा पकड़वा कर यह—इस प्रकार वध कर खालने योग्य हैं—ऐसी राजपुरुषों को आज्ञा दे देता है।

पिश्चम ऋष्याय

# श्री विपाक सुन्न —

हे गौतम ! इस तरह से बृहस्पतिदत्त पुरोहित पूर्वकृत दुष्टकर्मों के फल को प्रत्यज्ञ--रूप से अनुभव करता हुआ जीवन विता रहा है।

टीका - प्रस्तुत सूत्र में स्थोपाजित हिंसाप्रधान पापकर्मों के प्रभाव से पांचवीं नरक की प्राप्त हुए महेश्वरदत्त पुरोहित को वहां की भविश्वित पूरी करके कौशाम्बी नगरी के राजपु-रोहित सोमदत्त की वसुदत्ता भार्या के गर्भ से पुत्ररूप से उत्पन्न होने तथा सोमदत्ता का पुत्र स्त्रीर वसुदत्ता का स्रात्मज होने के कारण उस का वृहस्पतिदत्त ऐसा नामकरण करने तथा शतानीक नरेश की मृत्यु के बाद राज्यसिंहासन पर स्रारूट हुए उदयन कुमार का पुरोहित बनने के स्रनन्तर उद-यन गरेश की सहधर्भिणी पद्मावती के साथ अनुचित सम्बन्ध करने ऋषीत् उस पर आसक्त होने का दिग्दर्शन कराया गया है, स्त्रीर इसी स्त्रपराध में उदयन नरेश की तर्फ से उसे पूर्वोक्त प्रकार से वधस्थल पर ले जाकर प्राणु—दण्ड देने के आदेश का भी जो उल्लेख कर दिया गया है वह अधिक विवेचन की अपेदा नहीं रतता।

प्रस्तुत सूत्र में वृहस्पतिदत्त के नामकरण में जो "--यह बालक सोमदश का पुत्र तथा वसुदत्ता का अप्रतमज है, इसिलये इस का नाम वृहस्पति दत्त रखा जाता है—" यह कारण लिखा है वह उजिम-तक और अभग्रसेन एवं शकटकुमार की भान्त संघटित नहीं हो पाता, अर्थात् जिस तहर उविभातक आदि के नामकरण में कार्य कारण भाव स्पष्ट मिलता है वैसा कार्य कारण भाव बृहस्पति दत्त के नामकरण में नहीं बन पाता, ऐसी आशंका होती है। इस का उत्तर यह है कि पहले जुभाने में कोई सोमदत्त पुरोहित ऋौर उसकी वसुदत्ता नाम की भागी होगी, तथा उन के वृहस्पति दरा नाम का कोई गालक होता । उरु के स्त्राघार पर ऋर्थात् नाम की समता होने से माता पिता ने इस वालक का भी यृहस्पति दत्त ऐसा नाम रख दिया हो । ऋधवा सूत्रसंकलन के समय कोई पाठ छुट गया हो यह भी संभव हो सकता है। रहस्यन्त् केश्लगम्यम् ।

इस कथासन्दर्भ से प्रतीत होता कि वृहस्पतिदश पुरोहित को उदयन नरेश की तर्फ से जो दएड देना निश्चित किया गया है, वह नीतिशास्त्र की दृष्टि के अनुरूप ही है । जो व्यक्ति पुरोहित जैसे उत्तरदायित्व - पूर्ण पद पर नियुक्त हो कर तथा नरेश का पूर्ण विश्वासणात्र यन कर इतना अनुचित काम करे उस के लिये नीतिशास्त्र के अनुधार इस प्रकार अनुचित नहीं समका गया है।

अमरा भगवान् महावीर स्वामी श्री गीतम अनगार से कहते हैं कि हे गीतम ! यह बृहस्पतिदत्त पुरोहित अपने किये हुए दुष्कर्मी का ही विपाक -- फल भुगत रहा है। ताल्पर्य यह है कि यह पूर्व जन्म में महान् हिंसक था ऋौर इस जन्म में महान् व्यभिचारी तथा विश्वास --थाती था। इन्हीं महा अपराधों का इमे यह उक्त दंड मिल रहा है। यह इसके पूर्वजन्म का बृत्तान्त है। जिस जीव ने ऋपने नीच स्वार्थ के लिये ऋनेकानेक सानय प्राणियों का वय किया हो वह कर्म 🛶 सिद्धान्त के श्रानुसार इसी प्रकार के दएड का पांत्र होता है।

"-विश्रणायपरिणयमित्ते-" इस पद का अर्थसम्बन्धो ऊहापोह पृष्ठ २०३ पर किया जा चुका है। परन्तु वहां उल्लिखित ऋर्य के ऋतिरिक्त कहीं " - विज्ञातं विज्ञानं तत्परिणतमात्रं यत्र स विज्ञातपरिएतमात्रः परिपक्यविज्ञान इत्यर्थः -- " ऐसा स्रर्थं भी उपलब्ध होता है । स्रर्थात् विज्ञात यह पद विशेष्य है ऋौर परिखतमात्र यह पद विशेषण है ऋौर दोनों में बहुबीहि समास है।

[३३३

विज्ञात विज्ञान — विशेष ज्ञान का नाम है स्त्रीर परिगातमात्र पद परिपक्व स्त्रर्थ का परिचायक है। ताल्पर्य यह है कि जिस का विज्ञान परिपक्व अवस्था को प्राप्त हो चुका है उसे विज्ञातपरिणतमात्र कहते हैं।

-- पंचधातीपरिगाहिते जाव परिवड्ढति -- यहां के जाव यावत् पद से "- तंजहा -- खीर-धातीए १, मन्जण - से ले कर - चंपरापायवे सुहंसुहेणं - १ यहां तक के पाठ का ग्रहण करना स्त्रकार

को अभिमत है। इन का अर्थ पृष्ठ १५८ पर लिखा जा चुका है।

- राहंसर जाव सत्यवाहुप्पमितीहिं - यहां पठित जाव-यावत् पद से --- तलवरमाडिम्बय-कोडुम्बिय इटम - सेट्ठि इन पर्दो का प्रहण होता है। तलवर ऋदि का ऋर्थ १८९ पर लिखा जा चुका है। तथा मद्याः -- यहां के बन्दु से अपेक्षित पाठ की सूचना पृष्ठ १३८ पर कर दी गई है

- सव्बद्वाणेस - इत्यादि पदों की व्याख्या निम्नोक्त है -

(१) सर्वस्थान - यह शब्द सब जगह अर्थात् शयनस्थान, भोजनस्थान, मंत्रणा - (विचार)

स्थान, आय अर्थात् आमदनी और महस्ल आदि के स्थानों के लिये प्रयुक्त होता है।

(२) सर्वभृमिका शब्द का अर्थ है । राजमहल की सभी भूमिकाएं । भूमिका शब्द मंजिल का परिचायक है, और टीकाकार अभयदेय सूरि के मतानुसार - राजमहलों की अधिक से अधिक सात भूमिकाएं मानी गई हैं। उन सभी मूमिकाओं में षृहस्पतिदश का आना जाना बेरोकटोक था । सन्वभूमियासु सि, प्रासादभूमिकासु सप्तभूमिकावसानासु । अथवा – सर्वभूमिका शब्द ऋमात्य ऋगिद सभी पदों के लिये भी प्रयुक्त होता है। तात्पर्य यह है कि अमात्य मंत्री ऋगिद बड़े से बड़े अधिकारी तक भी उस वृहस्पतिदत्त की पहुँच थी।

(३) भ्रम्तः पुर — वह स्थान है जहां राजा की रागियें रहती हैं — रखवास ।

वेला शब्द उचित ग्रवसर योग्य समय ग्रथीत् मिलने न्नादि के लिये जो समय उचित हो उसका योध कराता है। अनुचित अवसर अर्थात् भोजन, शयन आदि के अयोग्य समय का परिचायक अवेला शब्द है । प्रथम और तृतीय प्रहर आदि का नोध काल शब्द से होता है। ऋकाल शब्द मध्याह ऋदि के समय के लिये प्रयुक्त होता है। राजि रात का नाम है। संध्याकाल को विकास कहते हैं।

- उरालाई० -- यहां का विन्दु माणुस्सगाई भोगभोगाई -- इन पदों का परिचायक है ! तथा – एहाए जात्र विभूसिए--यहां का जाव-यावन् – पद – कयत्रलिकम्मे कयको उयमंगलपायचिञ्जनो सञ्ज्ञालंकार - इन पदों का संस्चक है । कथवलिकम्मे, अपादि पदों की व्याख्या पृष्ठ १७६ और १७७ पर की जा चुकी है।तथा सञ्चालंकार—का ऋर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है।

-शिग्हावेति २ जाव पतेणं- यहां पठित जाव-पावत पद - ऋहि- मुहि- जागु-कोष्पर--पहार-संभग-महिष्णात्तं करोत २ अवश्रोडगवन्त्रणं करेति करेता- इन पदी का परिवायक है। इन का ऋर्थ पृष्ठ १७५ पर लिखा जा चुका है। तथा पतदु शब्द से जो ऋभिमत है उस का वर्र्यन पृष्ठ १७८ पर किया जा चुका है। तथा - **पोराखाणं जाव विहरति** - यहां पठित जाव-यावन पद से अपेक्षित पाठ का वर्णन पृष्ठ ५२ पर किया जा चुका है।

भगवान् के मुख से इस प्रकार का भावपूर्ण उत्तर सुनने के अनन्तर गौतम स्वामी के चित्त में जो ख्रौर जिहासा उत्पन्न हुई ख्रव सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं --

[पञ्चम श्रध्याय

मूल- वहस्सतिद्ते यां भंते ! पुरोहिते इस्रो कालगते समाये कहिं गन्छिहिति ? कहिं उनविज्जिहिति ?

पदार्थ — भंते ! — हे भदन्त !, अर्थात् हे भगवन् ! । वहस्मितिदत्ते एं — वृहस्पतिदत्त । पुरोहिते — पुरोहित । इस्रो — यहां से । कालगते — काल को प्राप्त । समार्थ — हुस्रा । किंहि — कहां । गिर्छिदिति ! — जायेगा ! । किंहि — कहां पर । उत्रविज्ञिहिति ! — उत्पन्न होगा ! ।

मृलार्थ-हे भद्दत ! बृहस्पतिदत्त पुरोहित यहां से काल करके कहां जावेगा ? त्रीर

कहां पर उत्पन्न होगा ? ।

टीका - गौतम स्वामी की " - वृहस्पतिदत्त पुरोहित पूर्व जन्म में कौन या ! और उसने ऐसा कौन सा घोर कमें किया था, जिस का फल उसे इस जन्म में इस प्रकार मिल रहा है! —" इस जिज्ञासा को तो भगवान ने पूर्ण कर दिया परन्तु जो व्यक्ति पूर्वोपाजित ऋशुभ कमों के फल-स्वरूप इस प्रकार की ऋसह्य वेदना का ऋनुभव करता हुआ मृत्यु को प्राप्त होगा । उस का आगामी जन्म में क्या बनेगा ऋर्थात् वह आगो को कहां और किस रूप को प्राप्त करेगा ! इत्यादि बातों के जानने की इच्छा का उत्पन्न होना भी ऋरवाभाविक नहीं है. प्रत्युत इसे जानने की विशेष उत्करात हो हो जाती है । इभी कारण से गौतम स्वामी ने वृहस्पतिदत्त के आगामी भवों के विषय में भगवान से पूळने का प्रस्ताव किया है । इस के उत्तर में अमण भगवान महावीर स्वामी ने जो कुळ फरमाया अब त्वकार उस का वर्णन करते हैं —

मृत्त — गोतमा ! वहस्सितदत्ते ण पुरोहिते चउसिंह वासाई प्रयाउं पालइता अज्जेव तिभागावसेसे दिवसे स्लिमिएणे कते समाणे कालमासे कालं किंच्चा इमीसे स्यणप्यभाए० ससारो तहेव जाव पुढवोए०। तता हिल्थणाउरे णगरे मियत्ताए पच्चायाइस्सित । से गां तत्थ वाउग्एहिं वहिते समाणे तत्थेव हिल्थणाउरे णगरे सेडिकुलंसि पुत्तत्ताए० बोहिं० सोहम्मे० महाविदेहे० सिज्भिहिति प्र । णिक्खेवो ।

॥ पञ्चमं ऋदमस्याणं समर्त्तं ॥

पदार्थ - गोतमा ! —हे गौतम ! । वहस्सतिदत्ते — वृहस्पतिदत्त । पुरोहिते — पुरोहित । एं — वानगालकारार्थक है । खडसर्हि —चौसठ —६४ । वासाइ — वर्षों की । परमाउं — परमाथु । पालइत्ता — पाल कर — भोगकर । ऋज्जेव — स्राज ही । तिभागावसेसे — त्रिभागावशेष स्रर्थात् जिस में तीसरा भाग शेष हो, ऐसे । दिवसे — दिन में । सूत्रभिष्णे — सूली से भेदन । कते समाणे — किया हुस्रा । कालमासे - कालावसर में । कालं किया — काल करके । इमोसे — इस । रयणप्यभाष —

<sup>(</sup>१) छाया बृहस्पतिष्यो मदन्त ! पुरोहित इतः कालगतः कुत्र गमिष्यति ? कुत्रोपत्पस्पते ?

<sup>(</sup>२) छाया—गीतम ! वृहस्पतिद्शः पुरोहितः चतुःषष्टि वर्षाणि परमायुः पालियत्व। अर्थे व विभागावशेषे दिवते शूलिभन्नः कृतः सन् कालमासे कालं कृत्वा ग्रस्यां रतनप्रभायां संसारस्त्येव यावत् पृथिव्याम्०, ततो हस्तिनापुरे नगरे मृगतया प्रत्यायास्यति । स तत्र वागुरिकैः विधितः सन् तत्रेव हस्तिना-पुरे नगरे अष्टिकुले पुत्रतया० बोधि० सौधर्मे० महाविदेहे० सेस्यित ५ । निचेपः।

<sup>॥</sup> पञ्चमध्ययनं समाप्तम् ॥

[३३५

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

रत्नप्रभा नामक पृथिवी—नरक में उत्पन्न होगा। संसारो—संसारभ्रमण । तहेव— तथैव—वैसे ही अर्थात् पहले की भांति समक्ता। जाव—यावत् । पुढवीप्०—पृथिवीकाया में लाखों वार उत्पन्न होगा, वहां से निकलकर । हिल्पणाउरे—हिस्तनापुर । एगरे—एगर में । मियसाप — मृगरूप से । पच्चायाहिति—अत्पन्न होगा। से एां—वह । तत्थ—वहां पर । वाउरिपहिं— वागुरिकों—शिकारियों के द्वारा । वहिते समाणे—मारा जाने पर । तत्थेव —उसी । हिल्यणाउरे—हिस्तनापुर । एगरे—नगर में । सेहिकुलंसि—श्रेष्ठिकुल में । पुत्तताप्० — पुत्ररूप से उत्पन्न होगा। बोहि०—सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा, वहां से । सोहम्मे० —सीधम नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से च्यव कर । महाविदेहे० —महविद्द चेत्र में उत्पन्न होगा, तथा वहां से । सिजिमहिति ५—सिद्ध प्राप्त करेगा ५ । एक्सेवो—निन्नेप—उपसंहार पूर्व की भान्ति जान लेना चाहिए । पंचमं—पांचवां । अञ्चलपां—अध्ययन । समन्तं —सम्पूर्ण हुआ ।

मूलारं—हे गौतम! वृहस्पतिद्त्त पुरेहित ६४ वर्ष की परमायु को पाल कर आज ही दिन के तीसरे भाग में सूली से भेदन किये जाने पर कालावसर में काल कर के रत्नप्रभा नामक प्रथम पृथिवी—नरक में उत्पन्न होगा, एवं प्रथम अध्यनगत मृगापुत्र की भांति संसारअमण करता हुआ यावत पृथिवोकाया में लाखों बार उत्पन्न होगा, वहां से निकल कर इस्तिनापुर नगर में मृग-क्रप से जन्म लेगा । वहां पर वागुरिकों—जाल में फंसाने का काम करने वाले व्याधों के द्वारा मारा जाने पर इसी हस्तिनापुर नगर में श्रीष्ठिकुल में पुत्ररूपेण जन्म धारण करेगा।

वहां सम्पन्नत को प्राप्त करेगा और कान करके भौजमें नामक प्रथम देवलांक में उत्तन होगा, वहां से च्यन कर महानिदेह चेत्र में उत्पन्न होगा, तथा वडां अनगारवृत्ति को धारण कर संयमाराधन के द्वारा कर्मों का चय करके सिद्धियद को प्राप्त करेगा । निच्चेय — उपसहार पूर्ववत् जान लेना चाहिये।

॥ पंचम अध्ययन समाप्त।

टीका -- प्रस्तुत सूत्र में बृहरंगितदत्त के आगामी भवों का वर्णन किया गया है। तथा मानवभव में बोधिजाभ के अनन्तर उसने जिस उत्कान्ति मार्ग का अनुसरण किया और उस के फल-स्वरूप अन्त में उसे जिस शाइवत सुख की उपलब्धि हुई उस का भी सूत्रवणनशैली के अ-नुसार संदोप से उल्लेख कर दिया गया है।

गौतम स्वामी के सम्बोधित करते हुए बीर प्रभु ने फ्रमाया कि गौतम ! वृस्पितदत्त पुरो-हित के जीव की आगामी भवयात्रा का वृत्तान्त इस प्रकार है —

उस की पूर्ण अप्रयु ६४ वर्ष की है। अप्राज वह दिन के तीसरे भाग में भूली पर

(१) प्रस्तुत कथासन्दर्भ में जो यह लिखा है कि बृहस्पितदत्त को दिन के तीसरे भाग में सूली पर चड़ा दिया जायगा । इस पर यह अ.शंका होती है क जब कौशाम्बी नगरी के राजमांग पर उस के साथ बड़ा करू एवं निर्दय व्यवहार किया गया था । अवकोटकबन्धन से बान्ध कर, उसी के शरीर में से निकाल कर उसे भांसखरड खिलाए जा रहे थे । तथा चालुकों के भीषणातिभीषण प्रहारों से उसे मारणान्तिक कच्ट पहुंचाया गया था तब वहां उस के प्राण्य कैसे बचे होंगे १ अर्थात् मानवी जीवन में इतना बल कहां है कि वह इस प्रकार के भीषणा नरक—तुल्य संकट मेल तेने पर भी जीवित रह सके १ इस अप्रशंका का उत्तर एष्ट २७३ पर दिया जा चुका है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां अभ्रयसेन चोरसेना—पति का वर्णन है कि जब कि प्रस्तुत में वृहस्पितदत्त का ।

## श्री विपाक सूत्र-

चढ़ायां जावेगा, उस में मृत्यु को प्राप्त हो कर वह रत्नप्रभा नामक प्रयम नरक में उत्पन्न होगा. वहां की मवस्यिति को पूरी करने के अनन्तर उस का अन्य संसारअमण मृगापुत्र की भान्ति ही जान तेना चाहिये अर्थात् नानाविध उच्चावच योनियों में गमनागमन करता हुआ यावत् पृथिवीकाया में लाखों बार उत्पन्न होगा। वहां से निकल कर हस्तिनापुर नगर में मृग को योनि में जन्म लेगा। वहां पर भी वागुरिकों—शिकारियों से वध को प्राप्त होकर वह हस्तिनापुर नगर में ही वहां के एक प्रतिष्ठित कुल में जन्म धारण करेगा। यहां से उस का उत्कानित मार्ग आरम्भ होगा, अर्थात् इस जन्म में उसे बोधिलाम —सम्यक्त्व की प्राप्त होगो और वह मृतापुत्रादि की भानित हो विकास मार्ग को और प्रस्थान करता हुआ। अन्त में निर्वाण पद को प्राप्त करके जन्म मरण से रहित होता हुआ। शाइवत सुख को प्राप्त कर लेगा।

"—रयण्णभाष् संसारो तहेव जाव पुढवीयः —" यहां के विन्तु से पृष्ठ ८९ पर पढ़े गये "—पुढवीष उक्कोससागरोवमं द्वर्षसु जाव उवविजिहिति — इन पढ़ों का ग्रहण करना चाहिये । तथा—संसार शब्द "—संसारभ्रमण —" इस अर्थ का बोध कराता है । मृगापुत्र के संसारभ्रमण का वर्णन पृष्ठ १३ पर किया जा चुका है। उती संसारभ्रमण के संस्चक पाठ का जाब-धावन पद से स्वित किया गया है। भर्षात् यावन् पद पृष्ठ ८९ पर पढ़े गए — से गं ततो अर्थातरं उव्विद्याः सरीसवेसु — से ले कर—वाउ०, तेउ० आउ० — यहां तक के पढ़ों का परिचायक है। तथा " पुढवीए० —" यहां के बिन्तु से श्रामित पाठ की स्वना पृष्ठ २७५ पर की जा चुकी है। तथा — पुत्तसाष्ठ — यहां के बिन्तु से "—पञ्चायाहिति से गं तत्थ उम्मुक्कवाक्तभावे तहाक्वाएं धेराएं श्रांतिने केवल —" इन पढ़ों का ग्रहण समभना चाहिए। इन का अर्थ पृष्ठ १८२ दर दिया जा चुका है।

"- बोर्डि, सोहम्मे॰ महाचिदेहे॰ सिजिमहिति ५ "इन पदों से विवक्षित पाठ का वर्णन चौथे अध्ययन के पुष्ठ ३१२ पर किया जा चुका है। पाठक वहीं से देख धकते हैं।

प्रस्तुत कथा — संदर्भ में वृहस्पतिद्त्त के पूर्व श्रीर पर भवों के सिक्षप्त वर्णन से मान-वप्राणी की जीवनयात्रा के रहस्यपूर्ण विश्रामस्थानों का काफी परिचय मिलता है। वह जीवन की नीची से नीची भूमिका में विहरण करता करता, जिस समय विकासमार्ग की श्रोर प्रस्थान करता है श्रीर उस पर सतत प्रयाख करने से उस को जिस उच्चतम भूभिका की प्राप्ति होती है, उस का भी स्पष्टीकरण वृहस्पतिदत्त के जीवन में हाष्ट्रेणोचर हाता है। इस पर से मानव-प्राणी को श्रपना कर्तव्य निश्चित करने का जो सुग्रवसर प्राप्त होता है, उसे कभी भी खो देने की भूल नहीं करनी जाहिये।

प्रारम्म में श्री जम्बू स्वामी ने पांचवें अध्ययन के अर्थ को को सुनने के लिये श्री सु-धर्मी स्वामों से जो प्रार्थना की थीं, उस की स्वीकृतिरूप हो यह प्रस्तुत पांचवां अध्ययन प्रस्तावित हुआ है! इसी भाव को स्चित करने के लिये मूल में लिा इखेबो यह पद प्रयुक्त किया गया है। मिलोप शब्द का अर्थसम्बन्धी विचार पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। पाठक वहीं देल स-कते हैं। प्रस्तुत अध्ययन में नित्रेप पद से जो पाठ अपेक्षित है वह निम्नोक्त है—

"—पर्यं खलु जन्तू ! समर्पेणं भगवया महावीरेणं दुहविवागाणं पंचमस्स श्रहभयण — स्त श्रयमहे पराण्ते ति वेमि - ११ अर्थात् हे जन्तू ! अमर्ग भगवान् महावीर स्वामी ने दुःल —

### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[३३७

विगात के पांचवें अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया गया है। इस प्रकार मैं कहता हूँ अर्थात् मैंने अमगा भगवान् महावीर स्वामी से जैसा सुना है वैसा तुम्हें सुनाया है। इस में मेरी अपनी कोई कस्पना नहीं है।

प्रस्तुत अध्ययनगत पदाथ के परिशोजन से विचारशील सहदय पाठकों को श्रन्वय — व्यतिरेक से अनेक प्रकार की हितकर शिद्धाएं उपलब्ध हो सकती हैं। जिन की जीवन में उतारने से उन्हें अधिक से अधिक लाभ सम्प्राप्त हो सकता है। उन में से कुछ शिक्षाएं निम्नीक्त हैं—

- (१) यदि किसी को कोई अधिकार प्राप्त हो जाय तो उसे चाहिये कि वह सहेश्वर दत्त पुरोहित की तरह उस का दुरुपयोग न करे। महेश्वरदत्त पुरोहित ने राज्य में उचित अधिकार प्राप्त करने के अभन्तर भी अपनी हिंसक भावना से जी जो अनर्थ किये, उस का दिग्दर्शन ऊपर कराया जा चुका है। तथा उस से प्राप्त होने वाली नरकयातनाओं के उपभोग का भी ऊपर वर्णन आ चुका है। इसलिये इस प्रकार के जीवन से अधिकारी वर्ग तथा अन्य सामान्यवर्ग की सर्वया परांमुख रहने का सदा यस्न करना चाहिये।
- (२) संसार में हिंसा के बाद जवन्य पापों में 'विश्वासघात का स्थान है। मिन्नद्राह या विश्वासघात एवं मिन्नपती से अनुचित सम्बन्ध, यह सब कुछ घोर पाप में परिगणित होता है। इस पाप का त्राचरण करने वाला आत्मा इस लोक और परलोक दोनों में ही दुर्गति का भाजन बनने योग्य होता है। महेश्वर दत्त के जीव ने वृहस्पति दत्त के भव में इस जघन्य आचरण से अपने आत्मा को निकृष्ट कर्ममल से कितना दूषित बनाया श और किस सीमा तक उस के कटु विपाक का अनुभव किया ? इस का भी ऊपर दिग्दर्शन कराया जा चुका है। उस पर से विचारशील पाठक समभ सकते हैं कि उन्हें इस प्रकार के पापानुष्ठान से कहां तक पृथक रहने का यत्न करना चाहिये ? और कहां तक कर्तव्यपालन के लिये जागरूक रह कर अहिसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह आदि सद्युष्ठानों को जीवन में उतार कर आत्मक्षेय साथना चाहिये !

॥ पंचम श्रम्याय समाप्त ॥

अर्थीत् — मित्रद्रोही — मित्र से द्रोह करने वाला, कृतव्र — किए गए उपकार को न मानने वाला, आर विश्वास का पात करने वाला, ये सब मर कर नरक में जाते हैं, और वहां पर जब तक चन्द्र और स्थ हैं तब तक रहते हैं, ताल्पर्य यह है कि मित्रद्रोहों आदि अत्यधिक काल तक अपने दुष्कर्मी का फल भोगने के लिए नरकों में रहते हैं, और वहां दु:ख पाते हैं।

<sup>(</sup>१) मित्रहोही इतप्रश्च, यश्च विश्वासघातकः । ते नरा नरकं यान्ति, यावञ्चन्द्रविवाकरी ॥ १ ॥

# त्र्य पष्ठ ऋध्याय

मानव के जीवन का निर्माण उस के ख्रपने विचारों पर निर्भर हुआ करता है। विचार यदि निर्मल हों, स्वच्छ हों एवं धर्मपूर्ण हों तो जीवन उत्थान ख्रथच कस्थाण की छोर प्रगति करता है। इस के विपरीत यदि विचार छप्रशस्त हों. पापोन्युखी हों तो जीवन का पतन होता है, और वे जन्म मरण की परम्परा को बढ़ाने का कारण बनते हैं। दूसरे शब्दों में कहें तो — गिरते हैं जब ख्याल तो गिरता है आदमी । जिस ने इन्हें संभाल लिया वह संभल गया – यह कहा ना सकता है।

उत्तत तथा अवनत विचारों के आधार पर ही तस्वार्थ सूत्र के भाष्य की संबंधकारिका में आचार्यप्रवर श्री उमास्वाति सम्पूर्ण मानव जगत को छः विभागों में विभक्त करते हैं। वे छः विभाग निम्नोक्त हैं—

- (१) उत्तमोत्ताम जो मानव ब्रात्मतस्य का पूर्ण प्रकाश उपलब्ध कर स्वयं कृतकृत्य ही चुका है, पूर्ण हो चुका है, तथापि विश्वकत्याण की पाँवत्र भावना से दूसरों को पूर्ण बनाने के लिये, ब्राहिसा, सत्य, ब्राचीर्य, ब्राह्मवर्य ब्रादि उत्तम धर्म का उपदेश देता है, वह उत्तमोत्तम मानव कहलाता है। इस कोटि में ब्रार्ट्डन्त भगवान् ब्राते हैं। ब्रार्ट्डन्त भगवान् केवल ज्ञान का प्रकाश प्राप्त कर निष्क्रिय नहीं हो जाते, अत्युत निःस्वार्थ भाव से संसार को धर्म का मधुर एवं सरस सन्देश देते हैं ब्रोर सूपयगामी बनाकर उस को ब्रात्मश्रेय साधने का सुक्रवसर प्रदान करते हैं।
- (२) उत्तम-जिस मानय की साधना लोक और परलोक दोनों की अर्साक्त से सर्वया रहित एवं निशुद्ध आत्मतस्त्र के प्रकाश के लिये होती है। भौतिक सुख चाहे वर्तमान का हो अध्या भविष्य का, लोक का अध्या परलोक का, दोनों हो जिस की दृष्टि में हेय होते हैं। जिस का समग्र जीवन एक मात्र आक्मतस्त्र के प्रकाश के लिये सर्वया वन्धन से मुक्त होने के लिये गिर्दिशील रहता है। संसार का भोग चाहे चकवतों पद का हो अध्या इन्द्र पद का, परन्तु जो एकान्त निस्पृह एवं अनासक्त भाव से रहता है। संसार का कोई भी प्रलोभन जिसे वीतराग भाव की साधना के पवित्र मार्ग से एक द्या के लिये भी नहीं भटका सकता, ऐसा मानव उत्तम कहलाता है। यह उत्तम पद उत्तम मुनि और उत्तम श्रावक में पाया जाता है।
- (क) मच्यम जो लोक की अपेद्धा परलोक के मुखों की अधिक चिन्ता करता है। पर लोक को सुधारने के लिये यदि इस लोक में कुछ कप्ट भी उठाना पड़े, मुख मुविधा भी छोड़नी पड़े, तो इसके लिये जो सहर्ष तैयार रहता है। जो परलोक के मुख की आसक्ति से इस लोक के मुख की आसक्ति का त्याग कर सकता है। परन्तु बोतरागभाव की साधना में परलोक की मुखासक्ति का त्याग नहीं कर सकता। संसार की वर्तमान मोहमाया जिसे भविष्य के प्रति लापरवाह नहीं बना सकती। जो मुन्दर वर्तमान और सुन्दर भविष्य के चुनाव में सुन्दर भविष्य को चुनने का

<sup>(</sup>१) कविरत्न परिडत मुनि श्री अमर चन्द्र जी म. द्वारा अनुवादित अमण सूत्र में से।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

[ **\***{3 **9** 

ही भ्रधिक प्रयत्न करता है परन्तु जिस का वह सुन्दर भविष्य सुखासिकरूप होता है, श्रनासिक्त — रूप नहीं, ऐसा मानव सम्यस कहा जाता है।

(४) विमध्यम — जो लोक श्रीर परलोक दोनों को सुधारने का प्रयत्न करता है। लोक श्रीर परलोक के दोनों घोड़ों पर धवारी करना चाह रहा है, परन्तु परलोक के सुखों के लिये यदि इस लोक के सुख छोड़ने पड़े तो उसके लिये जो तैयार नहीं होता। जो सुन्दर भविष्य के लिये सन्दर वर्तमान को निछावर नहीं कर सकता। जो दोनों श्रीर एक जैसा मोह रखता है। जिस का सिद्धान्त है— माल भी रखना, वैकुएठ भी जाना। ऐसा मानव विमध्यम कहलाता है।

५—ग्रथम — जो परस्त्रीतमन, चौरी आदि अत्यन्त नीच आचरण तो नहीं करता परन्तु वि-षयासित का त्याग नहीं कर सकता । जा अपनी सारी शक्ति लगा कर इस लोक के ही सुन्दर सुखी-पन्नोगों को प्राप्त करता है और उन्हें पाकर अपने को भाग्यशाली समस्रता है। ऐसा जीवन धर्म की लच्य में रख कर प्रगति नहीं करता प्रत्युत मात्र लोकलज्जा के कारण ही अत्यन्त नीच दुराचरणों से बचा रहता है, तथा जिस की भोगासिक्त इतनी तीन होती है कि धर्माचरण के प्रति किसी भी प्रकार की अद्धासित जायत नहीं होने पाती, ऐसा मानव आध्रम कहलाता है।

६ - ऋधमाधम - मनुष्य वह है जो लोक परलोक दोनों को नष्ट करने वाले ऋत्यस्त नाच पापा-चरण करता है। न उसे इस लोक की लज्जा तथा प्रतिष्ठा का ख्याल रहता है और न परलोक का ही। वह परले सिरे का नास्तिक होता है। धर्म और ऋधर्म के विधिनिषेधों को वह दोग सममता है। वह उचित और ऋनुचित किसी भी पद्धति का ख्याल किये बिना एकमात्र ऋपना ऋमीष्ट स्वार्ण ही सिद्ध करना चाहता है। वह मनुष्य वेश्यागामी, परस्त्रीसेवन करने वाला, मांसाहारी, चोर, दुराचारी एवं सब जीवों को निर्ययतापूर्वक सताने वाला होता है। ऐसा मनुष्य ऋपना नीच स्वार्थ सिद्ध करना ही ऋपने जीवन का लच्य बना लेता है। भले ही फिर उस स्वार्थ की पूर्ति में किसी के जीवन का ऋन्त भी क्यों न होता हो।

प्रस्तुत छुठे अध्ययन में एक ऐसे ही श्राधमाधम व्यक्ति का जीवन संकलित किया गया है, जो राज्यसिंहासन के लोभ में श्रापने पूज्य पिता जैसे अकारण वर्नधु को भी मारने की गहित एवं दुष्टतापूर्ण प्रवृत्ति में श्रापने को लगा लेता है ।

सुत्रकार ने इस अध्ययन में अधमाघम व्यक्ति के उदाहरण से संसार को अधमाधम जीवन से विरत रहने की तथा अहिंसा सत्य आदि धार्मिक अनुष्ठानों के आराधन द्वारा उत्तम एवं उत्तमोत्तम पद को प्राप्त करने के लिये बलवती पवित्र प्रेरणा की है। उस अध्ययन का आदिम सूत्र निद्योक्त है—

## मूल- ' छट्टस्स उन्खेरो । एवं खलु जम्मृ ! तेणं कालेणं तेणं सपएणं महुरा गुगरो । भंडीरे उज्जाणे ! सुद्रिसणे जन्म्खे । सिरिदामे राया । बन्धुसिरी आरिया । पुत्रो

<sup>(</sup>१) छाया — षष्ठस्योत्क्षपः । तस्मिन् काले तस्मिन् समये मथुरा नगरी । अंडीरमुदानम् । सुदर्शनो यक्तः । श्रीदामा राजा । बन्धुश्रीः भायी । पुत्रो नन्दीवर्धनो नाम दारकोऽभवत् , ग्रहीन० यावद् युवराजः । तस्य श्रीदाम्नः सुवन्दुर्नीमामात्योऽभवत् , सामभेददर्षड० तस्य सुवंधोरमात्यस्य बहुमित्रापुत्रो नाम दारकोऽभवत् ग्रहीन० । तस्य श्रीदाम्नो राज्ञः चित्रो नाम अलंकारिकोऽभवत् । श्रीदाम्नो राज्ञः वित्रं बहुविश्वमलंकारिकं कर्म कुवीयः सर्वस्थानेषु सर्वमूभिकासु श्रनतःपुरे च दत्तविचारश्चाप्यमवत् ।

िषष्ठ स्त्रध्याय

गाँदिवद्वाणे गामं कुमारे श्रहीण व जाव जुवराया । तस्स सिरिदामस्स सुवंधू नामं अमच्चे होत्था सामभेददण्ड । तस्स गां सुबन्धुस्स अमचस्स वहुमित्तापुत्ते नामं दारए होत्था अहीण । तस्स गां सिरिदामस्स रएगो चित्तं बहुविहं श्रलंकारियकम्मं करेमाणे सव्बद्वाणेसु सव्बभूमियासु अंतेउरे य दिएगवियारे यावि होत्था ।

सन्वभूमियासु झंतेउरे य दिएगावियारे यावि होत्था । पदार्थ - छहस्स उक्खेबो-छठे अध्ययन के उत्क्षेप-प्रस्तावना की कल्पना पूर्व की भांति कर लेनी चाहिये। एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । जम्मू !- हे जम्मू ! ! तेणं - उस । कालेणं -काल में । तेयां समयरां — उस समय में ! महुरा — मथुरा । एगरी — नगरी थी। भंडीरे — भंडीर नाम का । उउजारो -- उद्यान था, उस में । सुद्रिसरो -- युदर्शन नाम का । जक्ले -- यदा था, ऋर्यात् उस का स्यान था । सिरिदामें अधिदाम नाम का । राया - राजा था, उसकी । बंधुसिरी - बंधुश्री । भा-रिया—भार्या थी । पुत्ते—पुत्र । गांदिवद्धग्रे—नन्दीवर्धन । गामं—नामक । कुमारे—कुमार था. जो कि । श्राहीगा - ऋन्यून - न्यूनतारहित तथा निर्दोष पंचेन्द्रिय शरीर से युक्त । जाव - यावत् ! जुवराया-युवराज (राजा का वह सबसे बड़ा लड़का, जिससे ख्रागे चल कर राज्य मिलने वाला हो) या । तस्त--उस । सिरिदामस्स - श्रीदाम का । सुबन्धू - सुबन्धु । नामं - नाम का । श्रमच्चे -श्रमात्य-मंत्री । होरथा-था, जो कि । सामभेददंड०-साम, मेद दण्ड, श्रौर दान नीति में बड़ा कुशल या । तस्त गां-उस । सुबन्धुस्त-सुबन्धु । ऋभवचस्त - ऋमात्य का । बहुमित्तापुत्ते --बहुभित्रापुत्र । सामं-नाम का । दारप-दारक -बालक । होत्या-था, जो कि । ऋहीस्थ- अन्यून-सम्पूर्ण त्रौर निर्दोष पंचेन्द्रिय - युक्त शरीर वाला था। तस्स एं - उस । सिरिदामस्स - श्रीदाम । रएणो--राजा का । चित्ते -चित्र । णामं-नाम का । श्रतंकारिय -- त्रतंकारिक -- नाई । होत्था --था । सिरिदामस्य -- श्रीदाम । रएगो - राजा का । चित्र -चित्र -- ग्राश्चर्यजनक । बहुविहं -बहुविध । अलंकारियकमां - केशादि का अलंकारिक कर्म - हजामत । करेमाणे - करता हुआ । सञ्बद्वारोसु-सर्वस्थानो में, तथा । सञ्बभूमियासु-सर्वभूमिकात्र्यो में, तथा । ऋन्तेउरे यः-ऋन्तःपुर में । दिएणवियारे -- दत्तविचार -- अप्रतिषिद्ध गमनागमन करने वाला । यावि होत्था -- भी था ।

मृतार्थ — छठे ऋष्ययन के उत्तेष — प्रस्तावना की कल्यना पूर्ववन कर लेनी चाहिये। हे जम्त्रू ! उस काल तथा उस समय में मधुरा नाम की एक सुप्रसिद्ध नगरी था। वहां भएडीर नाम का एक उद्यान था। उस में सुर्शन नामक यत्त का यत्तायतन — स्थान था। वहां श्रोदाम नामक राजा राज्य किया करता था, उस की बन्धुश्री नाम की राखी थी। उन का सर्थागसम्पूर्ण और परम सुन्दर युवराज पद से अलंकृत नन्दोवर्धन नाम का पुत्र था।

श्रीदाम नरेश का साम, भेद, दण्ड श्रीर दान नीति में निरुण सुवन्धु नाम का एक मन्त्री था। उस मन्त्री का बहुमित्रापुत्र नाम का एक वालक था जो कि सर्वागसम्पन्न श्रीर रूपवान् था। तथा उस श्रीदाम नरेश का चित्र नाम का एक श्रलंकारिक केशादि को श्रालंकत करने वाला —नाई था। वह राजा का श्रनेकिय श्राश्चर्यजनक श्रलंकारिककर्म — तौरकर्म करता हुआ राजाङ्का से सर्वस्थानों में सर्वभूमिकाश्रों तथा श्रन्तःपुर में प्रतिबन्धरिहत यातायात किया करता था।

टीका — उपक्रम या प्रस्तावना को उत्त्वेप कहते हैं, और प्रस्तुत प्रकरणानुसारी उस का स्वरूप शा-

386

स्त्रीय भाषा में निम्नोक्त हैं-

"—जित एां भीते ! समगोगां भगवया महावीरेगां जाव सम्पत्ते गां दुहिविवागाणां पंचमस्स ऋज्भयणस्स ऋषमहे प्रण्यस्त, इहस्स एां भीते ! ऋज्भयणस्स दुहिविवागाणां समगोगां भगवया महावीरेगां जाव संपत्ते गां के ऋहे प्रण्यत्ते !—" इन पदो का ऋर्थ निम्नोक्त है—

यदि भगवन् ! यावत् मोत्तसम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दुःखविपाक के पञ्चम श्रध्ययन का यह ( पूर्वोक्त ) अर्थ फरमाया है, तो भगवन् ! यावत् मोत्तसम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दुःख —विपाक के छठे अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है !

जम्बू स्वामी के इस प्रश्न के उत्तर में उनके पूज्य गुरुदेव श्रीसुधर्मा स्वामी ने जो कुछ कहना आरम्भ किया उसी को सुत्रकार ने — एवं खलु जम्बू । इत्यादि पदों द्वारा स्रमिन्यक्त किया है । जिन का स्रथं मृलार्थ में दिया जा चुका है स्त्रीर जो स्रधिक विवेचन की स्रपेद्या नहीं रखता।

"--- श्रलंकारिक " इस पद का अर्थ सजाने वाला भी होता है, परन्तु वृत्तिकार ने ' -- श्रलंकारियकामं - '' का द्वुरकार्म - क्लीरकार्म (हजामत आदि बनाना) यह अर्थ किया है। इस पर से बात होता है
कि चित्र नाम का एक नापित - नाई था जो कि श्रीदाम नरेश के यहां रहता था और श्रीदाम
नरेश का बड़ा कुपापात्र था । महाराज श्रीदाम चौरकर्म उसी से करवाया करते थे, इसीलिये
चित्र को राजभवन में हरएक स्थान पर जाने आने की स्वतन्त्रता थी । वह विना रोकटोक के
बहां चाहे वहां जा आ सकता था । शब्यास्थान, भोजनस्थान मंत्रस्थान और आयस्थान आदि स्थानों
तथा प्रासादादि की हर एक मूमिका - मंजिल आदि में अपनी इच्छा के अनुसार आता जाता था
अर्थात् उसे किसी प्रकार की रोकटोफ नहीं थी ।

सर्वस्थान, सर्वभूमिका और अन्तःपुर इन पदों का अर्थ थीछे पृष्ठ ३३३ पर लिखा जा चुका है। तथा "—दिरणविधारे— "इस पद की न्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में "—राझानुझातसंच-रणः, अनुझातविचारणो वा—" इस प्रकार है अर्थात् दचविचार के दो अर्थ होते हैं, जसे कि रे. १ — जिस को राजा की ओर से आने तथा जाने की आजा मिली हुई हो । २ — जिस को हर किसी से विवारविनिमय अथवा वार्तीलाप करने की पूर्ण आजा प्राप्त हो रही हो।

"—ऋद्दीरा० जाव जुवराया " यहां पठित जाव यावत पद से " — पंडिपुरारापंचिदिय — सरीरे — से ले कर " — कन्ते पियदंसरी कुढवे " यहां तक के पदी का प्रहरा करना सूत्रकार की अभिमत है। इन का अर्थ पृष्ठ १२० पर दिया गया है।

''— सामभेददंड०— '' यहां के विन्दु से '— उवल्पयाणनी तसुल्पउत्ताणयविहिन्सु — 'इत्यादि पदी का परिचायक है। इन का वर्णन पृष्ठ २८४ पर किया जा चका है। तथा मात्रपुत्र के सम्बन्ध में दिए गए ''— आहोगा — ''के विन्दु से विवक्षित पाठ का वर्णन भी पृष्ठ १२० पर किया जा चुका है।

प्रस्तुत स्वपाठ में मधुरा नगरी तथा भंडीर उद्यान आदि का नाम निर्देश किया गया है । इन से सम्बन्ध रखने याला विशेष वर्षन ऋषिम सूत्र में किया जाता है —

मूल - 'तेणं कालेणं तेणं समएणं सामी समोसढे । पारसा गया य निग्नश्रो जाव गया

(१) ह्याया - तिर्मिन् काले तिस्मिन् समये स्वामी समवस्ततः । परिषद् राजा च निर्मतो यावद् गता, राजापि निर्मतः । तिस्मिन् काले २ श्रमणस्य ज्येष्टो यावद् राजमा गमवगादः, तथेय हस्तिनः अश्वान् , पुरुषान् , तेषां च पुरुषाणां मध्यगतमेकं पुरुषं पश्यित्, यश्वद् नरनारीसंपरिवृतम् । ततस्तं पुरुषं राजपुरुषाः

## श्रो विपाक सूत्र--

राया वि शिग्नक्रो । तेशं कालेशं २ समग्रस्स जेहे जाव रायमग्नं क्रोगाढे । तहेव हत्थी, आसे, प्रिसे, तेसि च शं प्रांसाणं मन्क्रगयं एगं प्रिसं पासित जाव नर-नारिसंपांग्वुडं । तते शं तं प्रिसं रायप्रांग्सा चचानि तनीस अयोमयंसि समजोह— भूयांस सिहासणांस निसावात । तयाणंतरं च शं प्रांसाणां मन्क्रगयं प्रिसं वहृहि अयकलसेहि तन्तेहि समजोहभूतेहिं अप्पेगइया तंबभिरएहिं, अप्पेगइया तउयभारएहिं अप्पेगइया सीसगभरिएहिं, अप्पेगइया कलकलभिरएहिं, अप्पेगइया खारतेन्लभरिएहिं महया-भिसेएशं अभिसचांत । तयाणंतरं च शं तत्तं अयोमयं समजोतिभूयं अश्रोमयसंडासएशं गहाय हारं पिणद्धंति । तयाणंतरं च शं अद्धहारं जाव पद्धं मउडं । चिता तहेव जाव वागरेति ।

पदार्थ--तेणं कालेणं तेएां समप्रां--उस काल तथा उस समय में । सामी-अमण मगवान् महावीर स्वाभी । समोसढे-पधारे । परिसा-परिषद्-जनता । राया य-तथा राजा । निगास्रो-नगर हे निकले ! जाव-याकत । गया-चली गई । राया-राजा ! वि-भी ! जिगाओ = चला गया । तेणं कालेणं २--उस काल तथा उस समय में । समण्यस -अमण् भगवान् महावीर स्वामी के । जोड़े - प्रधान शिष्य गौतम स्वामी ! जाव - यावत् । रायमगर्ग - राजमार्ग में । श्रोगाढे - पक्षारे । तहेव - तथैव । हत्यो - हस्तियों को । स्रासे - स्थां को । पुरिसे - पुरुषों को । तेसि च रां - श्रीर उन । पुल्सिएां - पुक्तों के । मञ्कागयं - मध्यमत । जात्र - यानत् । नरनारि-संपरिवर्ड - नर नारिया से परिवृत - घिरे हुए । प्रां-एक । प्रिसं - दुष्य को । पास ति - देखते हैं। तते णं-तदनन्तर । रायपुरिसा -राजपुरुष । तं पुरिसं उस पुरुष की । जबरंसि -चत्वर ऋर्यात जहां ऋनेक मार्ग मिलते हो ऐते स्थान पर । ततंसि -तत । ऋषोमपंसि -ऋषो-मय -लोहमय । सम जोहभूर्यंसि - अभि के समान देदीव्यमान-अभिन जैसे लाल । सिंहासगंसि-सिहासन पर । निसार्चेति - वैठा देते हैं । तथाणंतरं च र्ण — और तलक्षात् । प्रिसार्ग — प्रक्यों के 1 मज्याना परिसं - मध्यगत उस पुरुष को । बहु हिं - अनेक । तत्ते हिं - तत - तपे हए । अयक्त-मेडि - लोहकलशो से । समजोइभ्रतेहिं -- जो कि अग्नि के समान देदीप्यमान हैं तथा । अप्ये-शहया-कितने एक । तंबभरिएहिं - ताम्र से परिपूर्ण हैं । ऋष्येगह्या - कितने एक । तउस -भरिषहिं -- त्रपु -- रांगा से परिपूर्ण हैं । ऋष्पेगइया कितने एक । सीसगभरिएहिं -- सीसक - सिक्के से परिपूर्ण हैं। स्रप्पेगइया -- कितने एक । कलकलभरिपहिं - चूर्णक स्रादि से मिश्रित जल से परि-पूर्ण हैं. अथवा कलकल शब्द करते हुए उष्णात्युष्ण पानी से परिपूर्ण हैं। अप्रपेशइया - कितने एक। खारतेल्लभरिएहि चारयुक्त तेल से परिपूर्ण है, इन के द्वारा महया - महान् । रायाभिसे चरवरे तप्तेऽयोमये समज्योतिम् ते सिंहासने निषीदयंति । तदानन्तरं च पृरुषाणां मध्यगतं पुरुषं बहुभिः त्र्य:कलशै: तप्तै: समज्योतिम् तै: , ऋष्येके ताम्रभृतै: , ऋष्येके त्रपुभृतै: , ऋष्यंके सीसकभृतै: , ऋष्येके कल-कस्रभृतैः ऋष्येके क्षारतैसभृतैः महामिषकेणाभिषिचन्ति तदानन्तर च तप्तमयोमयं समज्योतिम् तमयोमयसं-दंशकेन गृहीत्वा हारं पिनाहयन्ति । तदानन्तर चार्द्धहारं यावत् पटं, मुकुटम् । चिन्ता तथैव यावत् ब्याकरोति ।

**्विश्व** 

एश- राज्ययोग्य अभिषेक से। अभिस्चिंति—अभिष्ठि करते हैं। तयाणंतरं च णं-और तत्पश्चात् । समजोश्म्यं —अभि के समान देदीप्यमान । ततं —तत । अयोमयं —लोहमय । हारं —हार को । अश्रोमय —लोहमय । संडासर्णं —संडासी से । गहाय —प्रहण् कर के । पिण संति —पहनाते हैं । तयाणंतरं च णं —और तदनन्तर । प्रद्वारं —अर्द्वार को । जाव —हानत् । पष्टं —मस्तक पर बांधने का पष्ट —वस्त्र अथवा मस्तक का भूषण्विशेष । मउडं —और मुकुट (एक प्रसिद्ध शिरोम्पण् जो प्रायः राजा आदि धारण् किया करते हैं —ताज) को पहनाते हैं। यह देख गौतम स्वामी को । चिन्ता —विचार उत्पन्न हुआ । तहेव — तथेव — पूर्ववत् । जाव —थावत् । वागरेति —भगवान् प्रतिपादन करने लगे ।

मृ्लार्थ-उस काल तथा उस समय में (मधुरा नगरी के बाहिर मंडीर नामक उद्यान में ) श्रमण भगवान् महाबोर स्वामी पधारे । परिषद् श्रीर राजा भगवद्दर्शनार्थ नगर से निकले यावत् वापिस चले गये।

उस समय अमण भगवान् महावीर स्वामी के प्रधान शिष्य गौतम स्वामी भित्तार्थ गमन करते हुए यावत् राजमार्ग में पधारे । वहां उन्हों ने हाथियों, घोड़ों खौर पुरुषों को तथा उन पुरुषों के मध्यगत यावत् नर नारियों से घिरे हुए एक पुरुष को देखा।

राजपुरुष उस पुरुष को चत्वर—जहां बहुत से रास्ते मिलते हों, ऐसे स्थान में श्विन के समान तमें हुए लोइमय सिंहासन पर बैठा देते हैं, बैठा कर उस को ताम्रपूर्ण त्रपुर्ण, सीसकपूर्ण तथा चूर्णक आदि से मिश्रित जल से पूर्ण अथवा कलकल शब्द करते हुए गर्म पानी से परिपूर्ण और चारपुक्त तैल से पूर्ण, श्विन के समान तमे हुए लोहकलशीं— लोहचटों के द्वारा महान राज्याभिषेक से आभिषक करते हैं।

तदनन्तर उसे लोहमय संदास—सग्दासी से पकड़ कर, श्रांम के समान तपे हुए स्रयोमय हार—श्रारह लाड़ियों वाले हार को, श्रार्द्धहार—नौ लड़ी वाले हार को तथा मस्तक के पट्ट— वस्त्र श्रथवा मूचणविशेष और मुकुट को पहनाते हैं। यह देख गौतम स्वामी को पूर्ववत चिन्ता—विचार उत्पन्न हुआ, यावत गौतम स्वामी उस पुरुष के पूर्वजन्मसम्बन्धी वृत्तीन्त को भगवान से पूछते हैं, तदनन्तर भगवान उस के उत्तर में इस प्रकार प्रतिपादन करते हैं।

टीका — प्रस्तुत सूत्र में श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के पधारने से लेकर गौतम स्वामी के नगरी में जाने और वहां के राजमार्ग में इस्ती आदि तथा स्त्री तुरुषों से घिरे हुए परुष की देखने आदि के विषय में सम्पूर्ण वर्णन प्रथम की मान्ति जान लेने के लिये सूत्रकार ने आरम्भ में कुछ पदों का उल्लेख भी कर दिया है।

मधुरा नगरी के राजमार्ग में गौतम स्थामी ने जिस पुरुष की देखा. उस के विषय में प्रथम के अध्ययनों में वर्णित किये गये पुरुषों की अपेत्ता जो विशेष देखा वह निम्नोक है—

उसे श्रीदाम नरेश के अनुचर एक चत्वर में ले जाकर श्रीम के समान लालवर्ण के तपे हुए एक लोहे के सिंहासन पर बैठा देते हैं और श्रीम के समान तपे हुए लोहे के कलशों में पिचला हुआ तांबा, शीसा—सिक्का और चूर्णीदि मिश्रित संतप्त जल एवं संतप्त चारयुक्त तेंल श्रादि को भर कर उन से उस पुरुष का अभिनेक करते हैं श्रीद् उस पर गिराते हैं. तथा श्रीम के समान तपे हुए हार अर्द्धहार तथा मस्तकपट्ट एवं सुक्ट पहनाते हैं।

उस की इस दशा को देख कर गौतम स्वामी का हृदय पसीज उठा तथा उस की दशा का ऊहापोह करते हुए भगवान् गौतम वहां से चल कर भगवान् के पास आए और आकर

िषहरु द्वाध्यार

उन्हों ने दृष्ट व्यक्ति का सब वृत्तान्त भगवान को कह सुनाया तथा साथ में उसके पूर्वभव के सम्बन्ध में पूछा, आदि सम्पूर्ण वृत्तान्त पूर्व की भान्ति ही जान लेना चाहिये । तदनन्तर भगवान् ने गौतम स्वामो द्वारा किए गए उक्त पुक्ष के पूर्व भवसम्बन्धी प्रश्न का उत्तर देना प्रारम्भ किया ।

ताम्र ताम्ने को कहते हैं। त्रपु शब्द रांगा, कलई, टीम, जस्ता (जिस्त) के लिये प्रयुक्त हांता है। सीसक नीलायम लिये काले रंग की एक मूल धात का नाम है, जिस को सिक्का कहा जाता है। कलकल शब्द का अर्थ टोकाकार अभयदेव स्ति के शब्दों में "—क क्क नायते इति कलकल कलं चूर्णकादिमिश्रितजलं—" इस प्रकार है अर्थात् चूर्णक आदि से पिश्रित गरम २ जल का परिचायक कलक । शब्द है। तथा कहीं कलकल शब्द का – कलकल शब्द करता हुआ गरम २ पानी, यह अर्थ भी उपलब्ध होता है। द्वार—तेज — उस तेल का नाम है जिस में द्वार वाला चूर्ण मिला हुआ हो।

निगास्रो जाव गया - यहां का जाव - यावत् पद " - धम्मो कहिस्रो परिसा पडि -" इन पदौ का परचायक है, अर्थात् भगवान् ने धर्म का उपदेश किया श्रीर परिषद् - जनता सुन कर चली गई।

"-जेट्ठे जाव रायमगां-" यहां का जाव-यावत् पद "-श्रन्तेवासी गोयमे छुट्ट-क्वमण्पारणगंसि पढमाप पोरिसीए-" इत्यादि पदों का परिचायक है ! जिन के सम्बन्ध में पृष्ठ २०७ पर लिखा जा चुका है।

"-पासित जाव नरनारिसंपरिवृद्धं-"यहां पठित जाव-पावत् पद -श्रवस्रोडगवन्धः णं उकिकत्तकएण्नासं तेहत्तुष्पियगत्तं - से ले कर -कक्करसपिहे हस्ममाणं श्रणेग-" इन पदों का संस्वक है। इन पदों का ऋषं पृष्ठ १२४ तथा १२४ पर दिया जा चुका है।

"— ऋदहारं जाव पर्ट-" यहां के जाव यावत् पद से " - तिसरयं पिणद्धित, पालंबं पिणद्धित, कडिसुत्तयं पिणद्धित—" इत्यादि पदों का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। ऋर्द्धहार आदि पदों का अर्थ निम्नोक्त है—

१—ऋर्षहार— जिस में नौ सरी—लड़ी हों उसे ऋर्यहार कहते हैं । २ - त्रिसरिक - तीन लड़ों वाले हार को त्रिसरिक कहा जाता है । - ३ प्रातम्ब - गले में डालने की एक लम्बी माला के लिये प्रातम्ब शब्द प्रयुक्त होता है । ४ - कटिस्तूत्र - कमर में पहनने के डोरी को कटिस्त्व कहते हैं ।

"— चिन्ता तहेव जाव वागरेति—" यहां पिठत चिन्ता शब्द का श्रिभिप्राय चतुषं श्रध्ययन के पृष्ठ २८७ पर लिखा जा चुका है । तथा — तहेव पर का श्रिभिप्राय भी पृष्ठ १३३ पर लिख दिया गया है । श्रन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजश्राम नगर का उल्लेख है जब कि प्रस्तुत में मधुरा नगरी का । तथा वहां मगवान् गौतम ने वाणिजश्राम के राजमार्ग पर देखे दुए दृश्य का वृत्तान्त मगवान् महावीर को सुनाया था जब कि यहां मधुरा नगरी के राजमार्ग पर देखे का, एवं दृष्ट दृश्य हु देश के वर्णान करने वाले पाठ को तथा मधुरा नगरी के राजमार्ग पर श्रवलोकित व्यक्ति के पूर्वभव पृच्छासम्बन्धी पाठ को संदिष्त करने के लिये सूत्रकार ने जाव पावत् पद का श्राश्रयण किया है । जाव पावत् पद से विवक्षित पाठ निम्नोक्त है—

— ति कट्टु महुराप नगरीप उच्चनीयमिक्सिमकुले अडमाणे अहापज्जत्तं समुयागां गेएहति २ महुराखयरिं मञ्भंगज्भेण जाव पडिदंसति, समर्णं भगवं महात्रीरं वन्दति, नर्म- सित २ एवं वयासी -एवं बलु अहं भंते ! तुन्भेहिं अन्भणुएणाते समाणे महुराण्यरीप तहेव जाव वेपति । से गां भंते ! पुरिसे पुन्वभवे के आसि ! जाव पच्चिणुभवमाणे विहरित !- इन पदों का अर्थ १०० १२२ पर दिया जा चुका है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजमाम नगर का उस्तेख है जब कि यहां मशुरा नगरी का । शेष वर्णन समान ही है ।

वागरेति— का मावाय वृत्तिकार के शब्दों में "—कोऽसी जन्मान्तरे श्रासीत् ? इत्येवं गीतमः पृच्छति, भगवांस्तु व्याकरोति—कथयति—गं इस प्रकार है। श्रायीत् श्री गीतम स्वामी ने भगवान से पूछा कि भगवन् ! वह पुरुष पूर्वजन्म में कीन था ?, इस के उत्तर में भगवान् उस के पूर्वजन्म का वर्षीन करते हैं।

त्रव सूत्रकार भगवान् महावीर स्वामी द्वारा बताए गए उस पुरुष के पूर्वजन्मसम्बन्धी हस्तान्त का वर्णन करते हैं —

मूलं 'एवं खलु गीतमा! तेण कालेणं तेणं समएणं इहेव जम्बूदीवे दीवे भारहे वासे सीहपुरे खामं गागरे होत्था, रिद्ध०। तत्थ णं सीहपुरे खागरे सीहरहे खामं राया होत्था। तस्स खं सीहरहस्स रएखी दुज्जोहर्णे खामं चारगपाले होत्था, अहम्मिए जाव दुप्पडि-'याखंदे। तस्स खं दुज्जोहरणस्स चारगपालस्स इमे एयास्त्वे चारगभंडे होत्था। तस्स खं दुज्जोहरणस्स चहने अयकुं ढोओ अप्पेगितयाओ तंवमरियाओ, अप्पेगितियाओ तउयमरियाओ, अप्पेगितयाओ सीसगमरियाओ, अप्पेगितयाओ कलकलभरियाओ, अप्पेनियाओ स्वप्पेन

(१) छाया - एवं खलु गौतम ! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इहैव जम्बृद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे सिंहपूरं नाम नगरमभूत् , श्रृद्ध । तत्र सिंहपुरे नगरे सिंहरथी नाम राजाभृत् । तस्य सिंहरथस्य राजी दुर्योधनी नाम चारकपालोऽभूदधार्मिको यावत् दुष्प्रत्यानन्दः । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य इदमेतद्र्य चारकभांडमभवत् । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहबोऽयःकुएङ्योऽप्येकास्ताम्रभृताः, ऋप्येकास्त्रपुभृताः, ऋप्येकाः सीसक-भृताः, अप्येकाः कलकलभृताः, अप्येकाः सारतेलभृताः, अग्निकाये आदग्धास्तिष्ठति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य वद्याः उष्ट्रिकाः अध्वमूत्रभृताः, ऋप्येकाः इस्तिमूत्रभृताः, ऋप्येकाः उष्ट्रमूत्रभृताः ऋप्येकाः गोमूत्र-भृताः, ऋष्येकाः महिषमूत्रभृताः ऋष्येकाः ऋजनूत्रभृताः, ऋष्येकाः एडमूत्रभृताः वहुपरिपूर्णाः स्तर्धन्त । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवो इन्तानदुकानां च पादानदुकानां च इडीनां च निगडानां च शृंखलानां च पुञ्जा निकराइच संनिचिष्तारितण्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवी वेग्नालतानां च वेत्रलतानां च चिचालतानां च लिवाणां (इलच्णचर्मकशानां) च कशानां च वल्करदमीनां च पुंजा निकराइच विष्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य वहवः शिलानां च लक्षुटानां च मुद्गराखां च कनक्कराखां च पुडजा निकराइच तिष्ठन्ति तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवः तंत्रीणां च वरत्राणां च वस्करज्जूनां च वालरज्जूनां च स्त्ररज्जूनां च पंजा निकराश्च सन्निक्षिप्तास्तिष्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवः ऋसिपत्राणां च करपत्राणां च क्षरपत्राणां च कदम्बचीरपत्राणां च पुंजा निकराइच तिष्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवी लोहकीलानां च कट-शर्कराणां च (बंशशलाकानां च। चर्मपट्टानां च ऋलपट्टानां च एंजा निकराश्च तिष्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहवः स्चीनां च ६म्भनानां च कौटिल्यानां च पुंजा निकराइच ांतव्ठन्ति । तस्य दुर्योधनस्य चारकपालस्य बहव: शस्त्राणां च पिष्पलानां च कुठाराणां च नखच्छेरनानां च दर्माणां च पुजा नि-कराइच तिष्ठन्ति ।

श्री विपाक सूत्र-

िषष्ठ स्रध्याय

गतियात्रो खारतेन्त्रभरियात्रो, त्रमणिकायंसि अइहियात्रो चिट्टन्ति । तस्स एं दुज्जोहणस्स चारगपालस्स बहवे उट्टियात्रो त्रान्मस्यात्रो, त्रप्पेगतियात्रो हित्यमुत्तभरियात्रो, त्रप्पेगतियात्रो उट्टमुत्तभारयात्रो, त्रप्पेगतियात्रो गोम्रत्तभरियात्रो, त्रप्पेगतियात्रो प्राम्पेगतियात्रो प्राम्पेगतियात्री प्राम्पेगतियात्रे प्राम्पेगतियात्रे प्राम्पेगतियात्रे प्रामेगते प

चम्मपट्टाण य अलपट्टाण य पुंजा िणगरा य चिद्धन्ति । तस्स र्णं दुन्जोहग्रस्स चारगपालस्स बहवे सुईण य डंभणाण य कोट्टिन्लाण य पुंजा िणगरा य चिट्टन्ति । तस्स र्णं दुन्जोहग्रस्स चारगपालस्स बहवे सत्थाण य पिष्पलाण य कहाडाण य नहस्रेयगाण य दन्भाण य

पुंजा गिएगरा य चिट्टन्ति । पदार्थ - पर्व खतु-हस प्रकार निश्चय ही । गोतमा ! - हे गौतम ! । तेखं कालेखं तेखं समपणं -उस काल तथा उस समय में। इहेब - इसी ! जस्बूदीवे - जम्बूदीप नामक ! दीवे - दीप के अन्तर्गत ! भारहे वासे-भारतवर्ष में । सोहपुरे-सिंहपुर । ए। मं-नाम का । ए। गरे-नगर । होत्या-था, बो कि । रिद्धः - ऋदः - भवनादि की बहुलता से युक्त, स्तिमित - म्रान्तरिक म्रीर बाह्य उपद्रवी से रहित तथा समृद्ध - धन धान्यादि से परिपूर्ण, था । तत्थ एां - उस । सीह पुरे - सिहपुर । एगरे -नगर में । सीहरहे - सिंहरथ । सामं - नाम का । राया - राजा । होत्था - था। तस्त सं - उस । सीहरहस्स-सिंहरथ ! रएणो --राजा का । दुरुजोह्गो --दुर्योधन । गामं --नाम का । चार-गपाले - चारकपाल अर्थात् कारागाररक्त - जेलर । होत्था - या, जो कि । ऋह स्मिप - अधर्मी । जाव -यानत् । दुप्पाडियाणंदे --दुष्प्रत्यानन्द --वडी कठिनाई से सन्तुष्ट होने वाला था । तस्स गं--उस । दुज्जोद्दणस्स-दुर्योधन । चारभणातस्स-चारकपाल का । इमे-यह । पदाक्रवं-इस प्रकार का । चारगभएडे - चारकभाएड - कारगारसम्बन्धी उपकरण । होत्था - था । बहुवे - अनेक । अधकु-एडीम्रो - लोहमय कुएडियां थीं, जिन में से । ऋष्येगतियाम्रो - कितनी एक ! तंबभरियाम्रो - ताम्र से भरी हुई ऋषीत् पूर्ण थीं : ऋष्णेगितियास्रो - कितनी एक ! तउसभरियास्रो = त्रपु - संगा से पूर्ण थीं । अप्येगतियात्रो — कई एक । सीसगमरियात्रो — तीतक – तिक्के मे पूर्ण थीं । ऋष्पेगतियात्रो — कई एक । कलकलभरियात्रो - चूर्णकादि भिश्रित जल से अधवा कलकल करते हुए श्रवीत् उवलते हुए अस्युष्ण जल से

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

भरो हुई थीं । ऋष्रेगिनियाम्रो - कितने एक । खारतेहत्मरियाम्रो - चारवुकत तैल से परिपूर्ण थीं, जो कि । श्रगणिकार्यसि - अधिकाय - आग पर । अद्दिया श्रो - स्थापित की हुई । चिट्टन्ति - रहती थीं । तस्स णं—उस। दुरजोहणस्स —दुर्योधन। चारगपालस्स —चारकपल के । वहवे - बहुत से। उहि-यास्त्रो-ऊंट के पृष्ठ भाग के समान बड़े २ वर्तन - मटके थे, जिन में से । ऋष्पेगतियास्त्रो - कई एक तो । त्रासमूत्तभरियात्रो - घोडों के मूत्र से भरे हुए थे । ऋष्पेगतियात्रो - कई एक । हृश्यिमूत्तभरियात्रो -हाथियों के मूत्र से भरे हुए थे : अप्येगतियाओं - कई एक । उद्दमुत्तभारेयाओं - उष्ट्रों के मूत्र से भरे हुए थे। अप्पेगतियात्रो -- कई एक। गोमुत्तभरियात्रो -- गोमूत्र से भरे हुए थे। अप्पेगतियात्रो -- कई एक । ऋजमृत्तमरिषाधी -- ऋजी - वकरी के मूत्र से मरे हुए । ऋष्येगतिषाध्रो -- और कितनेक । पल्लमृत-भरियात्रो - मेडी के मूत्र से भरे हुए थे, ये सब मटके । बहुउडिपुग्लाओ - सर्वथा परिपूर्ण, अर्थात् मुंह तक भरे । चिक्कित-रहते थे । तस्स एां उस । दुन्जोहरास्स - दुर्योधन । चारगपालस्स - चारकपाल के । बहुबे - अनेक । हत्थंद्याण य-हस्तान्दुक - हाथ बांधने के लिये काष्ठ - निर्मित बन्धन - विशेष । पाय-दुषाण य--पादान्दुक--पादवन्धन के लिये काष्ठमय बंधनिवशेष । हडीण य --इडि --काष्ठमय बन्धनिवशेष --काठ की बेडी । नियताण य-निगड़=पांव में डालने की लोहमय बेड़ी । संकलाण य-शृंखला – सांकत अध्या पांव के बांधने के लोहमय बन्धन, उन के । पुंजा – पुंज – शिखरयुक्त राशि । निगरा य -शिखररित राशि - ढेर । सारिएकि बसा - एकत्रित किये हुए । चिद्वनित-रहते थे । तस्स गां--उस । दुरुजोहणस्स -दुर्योधन । चारगपालस्स -चारकपाल के पास । बहुचे -अनेक। वेख नयाण य - वेशालता --बांस के चाबुक । वेस्तलयाण य--वेत्रलवा--वैत के चाबुकों । विचालयाण --इमली वृत्त के चाबुकों। ख्रिवाण य --चिक्कण चर्म के कोडे। कसाण य -- चर्मयुक्त चाबुक। वायरास्त्रीण य--वरकरिम अर्थात् वृत्तो की त्वचा से निर्मित चायुक, उन के । प्रांता -समूह तया । णिगरा य -हेर । चिट्ठन्ति -- पड़े रहते थे । तुस्त एां -- उस । दुज्जोहससस - दुर्थोधन । जारगपालस्स -- चारकपाल के पास । ब**ह्दे** —ऋनेकविय । स्तिजाण य —शिजाश्रो । तुउडाण य —जकड़ियों । **मुगराण य** —पुद्गरों । **क**णं-गराण य - कर्नगरों - जज्ञ में चलने वाले जहाज ऋादि को स्थिर करने वाले शस्त्रविशेषों के । प्रांजा - पु ज -शिखरवद्ध राशि । लिगरा य - निकर - शिखररहित ढेर । चिट्टन्ति - रक्खे हुए थे । तस्स णं - उस । दुःजोहराम्स -- दुर्योधन । चारगपालस्स - चारपालक के पास । बहवे -- अनेक । तंतीरा य--तंत्रियों --चमड़े की डोरियों । वरत्ताण य -- एक प्रकार की रस्थियों । वागरज्जू य -- वल्करज्जुओं -- वृद्धीं की त्वचा से निर्मित रस्सियों। वातरज्ञूण य -केशो से निर्मित रज्जुश्रो । सुत्तरज्जूण य -सूत की रस्सियों के । पुंजा -पुंज । खिगरा य -- निकर -- ढेर । सिएखिक्खता -- रक्खे । चिट्ठन्ति -- रहते थे । तस्स एं --उस । दुज्जोहरणस्स - दुर्योशन । चारगपातस्स - चारकपाल के पास । बहवे - अनेक । असिपत्तारा प -कृपाणीं । करपत्ताण य – ब्राप्ते । खुरपताण य – जुर हो – उस्तरीं । कत्तम्ब बीरपताण य – ब्रीर कलंबचीर-पत्र नामक शस्त्रविरोगों के । पुंजा - पुंज ! शिवास य - और निकर - देर । चिट्टन्ति - रहते ये । तस्त ग्रं --- उस । दुक्जोहगुस्स --दुर्योधन । चारगपालस्स -- चारकपाल के पास । बहुवे -- अनेक । लोहबीकास् य - लोहे के कीलों । कडसक्कराण य - बांस की शलाकाओं - सलाइयों तथा । चम्मपदाण य -चर्मपट्टो-चमड़े के पट्टी । अन्तपद्मण य-न्त्रीर ऋतपटी ऋषीत् विच्छू की पूंछ के शस्त्रविशेषों के । प्रांता - सशिखर समूह । िएगरा य - सामान्य समूह । चिट्ठन्ति - रहते थे तस्स णं-उस । दुःजोह्णस्स -दुर्योधन । चारमपालस्स -चारकपाल के । बहुबे - स्रतेक । स्-

ईण य - सुर्यों के, तया । हंभणाण य -- दम्भनों अर्थात् अनि में तपा कर जिन से श्रीर में दाग दिया जाता है - चिन्ह किया जाता है, इस प्रकार को लोहमय शलाकाओं के, तथा - कोहिल्लाण य - कौटिल्यों -- लघु मुद्गर - विशेषों के । पुंजा - पुञ्ज। णिगरा य -- और निकर। चिट्ट नित -- रहते थे। तस्स जं उस। दुज्जोह्णस्स -- दुर्योधन। चारगपालस्स -- चारकपाल के। वहचे -- अनेक। सत्थाण य -- शस्त्रविशेषों। पिष्पलाण य -- गिष्पलों - छोटे २ छुरों। कुहाड़ाण -- कुठारों -- कुल्हाड़ों। नहस्रेपणाण य -- नखन्छेदकों -- नहरनों। वृद्धाण य -- और दभ -- डाभों अथवा दर्भ के अग्रभाग की भांति तीच्या इथियारों के। पुंजा -- पुंज। णिगरा य -- निकर। चिट्टनित -- रहते थे।

मृतार्थ — हे गौतम ! उस काल तथा उस समय में इसो जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारत वर्ष में तिंहपुर नाम का एक ऋद्ध, स्निमित, और समृद्ध नगर था । वहां सिंहरथ नाम का राजा राज्य किया करता था। उसका दुर्थीधन नाम का एक चारकपाल — कारा-गृहरक्षक — जेतार था। जो कि श्रधमी यावन् दुष्प्रत्यानन्द — कठिनाई से प्रसन्न होने वाला था। उसके निम्नोक्त चारकभांड — कारागार के उपकरण थे।

श्रानेकविध लोहमय कु'डियां थीं, जिन में से कई एक ताम्र से पूर्ण थीं, कई एक त्रपु से परिपूर्ण थीं, कई एक सीसक — सिक्के से पूर्ण थीं, कितनी एक चूर्ण मिश्नित के ले से भरी हुई श्रोर कितनी एक चारयुक्त तैल से भरी हुई थीं जोकि श्राम पर स्वली रहती थीं।

तथा दुर्योधन नामक उस चारकपाल-जेतर के पास अनेक उष्ट्रों के प्रष्ठभाग के समान बड़े २ वर्तन (मटके) थे, उन में से कितने एक अधमूत्र से भरे हुए थे, तथा कितने एक हिस्तमूत्र से भरे हुए थे, कितने एक उष्ट्रमूत्र से, कितने एक ग्रामूत्र से, कितने एक महिष – मूत्र से, कितने एक अअमूत्र और कितने एक भेडों के मृत्र से भरे हुए थे।

तथा दुर्थोधन नामक उस चारकपाल के श्वनंक इस्तान्दुक (हाथ में बांधने का काष्ठ — निर्मित बन्धनिवशेष), पादान्दुक (पांच में बांधने का कार्ष्ठानिमत बन्धनिवशेष), हिंड — काठ की बेड़ी, निमड़ — लाहे की बेड़ी श्रीर श्रृंखला-लोहे की जंजीर के पुंज (शिवरयुक्त राशि) तथा निकर (शिवरराहत देर) लगाये हुए रक्खे थे।

तथा उस दुर्योधन चारकपाल के पास अनेक वगुजताओं —वांस के चानुकों, वैत के चानुकों, चिंचा इसली के चानुकों, कोमल चर्म के चानुकों तथा सामान्य चानुकों (कोडाओं) और वल्कलरिमयों —वृत्तों को लचा से निर्मित चानुकों के पूज और निकर रक्खें पड़े थे।

तथा उस दुर्गीधन चारकपाल के पास श्रमेक शिलाओं, लकड़ियों, मुद्गरीं और दनं-गरों के पुंज श्रीर निकर रक्खे हुए थे।

तथा उस दुर्योधन के पास अनेकविध चमड़े की रिस्सिशों, सामान्य रिसर्थों, बल्कलरुजुओं — वृत्तों की स्वचा — छाल से निर्मित रज्जुओं, केशरज्जुओं और सूत्र की रज्जुओं के पूंज और निकर रक्ते हुए थे।

तथा उस दुर्थोधन के पास श्रासिपत्र (कृपाण), करपत्र (खारा), ज़ुरपत्र (उस्तरा) श्रीर कदम्बचीरपत्र (शस्त्रविशेष) के पुंज श्रीर निकर रक्खे हुए थे।

<sup>(</sup>१) चूर्णिमिश्रित जल का स्त्रीभिप्राय यह प्रतीत होता है कि ऐसा पानी जिस का स्पर्श होते ही शरीर में जलन उत्पन्न हो जाय स्त्रीर उस के अन्दर दाह पैदा कर दे।

तथा उस दुर्शेधन चारकपाल के पांस अनेकविध लोहकोल, वंशशलाधा, चर्मपट्ट, स्रोर स्नलप्ट के पुंच स्रोर निकर लगे पड़े थे।

तया उस दुर्थोधन कोतवाल के पास अनेक सूहयों, इंगनों, और लघु मुद्गरों के युंज और निकर रक्ते हुए थे।

तथा उस दुर्थोधन के पास श्रमेक प्रकार के शक्त्र, पिष्पल (लघु छुरे), कुठार, नव्वकेंद्रक श्रीर दर्भ –हाम के पूंज श्रीर निकर रक्खे हुए थे।

टीका - प्रस्तुत अध्ययन में प्रधानतया जिस व्यक्ति का वर्णन करना सूत्रकार को अभीष्ट है, उसके पूबंधव का वृत्तान्त सुनाने का उपक्षम करते हुए भगवान् कहते हैं — कि हे गौतम ! इस अम्बूद्रीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारत वर्ष में सिंहपुर नाम का एक सुप्रसिद्ध और हर प्रकार को नगरीचित समृद्ध से परिपूर्ण नगर था। उसमें सिंहरथ नाम का एक राजा राज्य किया करता या जो कि राजोचित गुणों से युक्त अतःएव महान् प्रतापी था। उसका दुर्गोधन नाम का एक चारकपाल — कारागर का अध्यक्ष (जेलर) था, जोकि नितान्त अध्यमीं, पतित और कठोर मनोवृत्ति वाला अर्थान् भीषण दंड दे कर भी पीछान छोड़ने वाला तथा परम असन्तीची और साधुजन — विदेशी था। उसके कारागार के अन्दर — जेलखाने में दण्ड विधानार्थ नान। प्रकार के उपकरणों का संचय कर रक्ता था। उन उपकरणों को १० भागों में बांटा जा सकता है। वे दश भाग निम्नोक्त हैं —

- (१) लोहे की ऋनेकों कुंडिए थीं, जो ऋाग पर धरी रहती थीं। जिन में ताम्र, ऋपु, सीसक, कलकल और चारयुक्त तेल भरा रहता था।
- (२) अनेकों उष्टिका वड़े २ मटके थे. जो घोड़ों, हाथियों, ऊटों, गायों, भैंसों, बकरों तथा भेडों के मूत्र से परिपूर्ण अर्थात् मुंह तक भरे रहते थे।
- (३) हस्तान्दुक, पादान्दुक, इडि, निगड और मृंखला इन सब के पुंज और निकर एकतित किये हुए रहते थे ।
- (४) वेग्रुलता, विज्ञलता, विज्ञालता, छिवा इलक्षाचर्मकशा, कशा और वल्करिम, इन सब के पुंज ब्रीर निकर रखे रहते थे ।
  - (५) शिला, लकुट, सुद्गर और कनंगर इन सब के पुंज और निकर रखे हुए रहते थे।
  - (६) तन्त्री, बरत्रा, बरकरङ्गु बालरङ्गु श्रीर सूत्रङ्गु इन सर के पुंज श्रीर निकर रखे रहते थे :
  - (७) ऋसिपत्र, करणत्र, चुरपत्र ऋौर कदम्बत्रीरपत्र इन सब के पुंज ऋौर निकर रखे रहते थे।
  - (८) लोहकोल, वंशशलाका, चर्मपट श्रीर ऋलपट इन सब के पुज ऋौर निकर रखे रहते थे।
  - (९) सूची. दम्भन ऋौर कीटिल्य इन सब के पुंज ऋौर निकर रखे रहते थे ।
- (१०) शस्त्रविशेष, गंपणल, कुठार, नखच्छेदंक और दर्भ इन सब के पुंज और निकर रखे रहते थे।

जगरोक्त ताम्र श्रादि शब्दों का ऋर्थसम्बन्धी जहापोह निभ्नोक्त है -

ताम्र, त्रपु, सीसक. कलकत, चारतेल इन राब्दों का अर्थ पीछे पृष्ठ ३४४ पर लिखा जा चुका है। उष्ट्रिका का अर्थ है—''—उष्ट्रस्याकार: पृष्ठावयवः इवाकारां यस्पाः सा —'' अर्थात् अंट के आकार का लम्बी गर्दन वाला वर्तन । इन्दी में जिसे मटका – माट कहा जाता है। इस्ताब्दुक — हाथ वांधने के लिये काठ आदि के बन्धनिवशेष —हथकड़ी को कहते हैं। पादान्दुक का अर्थ है—पाद बांधने का काष्ट्रमय उपकरण —पांव की बेड़ी। हुडि—शब्द काष्ट्रमय बंधनिवशेष के लिए अर्थात् काठ की बेड़ी इस अर्थ में

### श्री विपाक सूत्र —

प्रयुक्त होता है। निगड़—पांव में डालने की लोहमय बेड़ी का नाम है। श्रृह्वला—संकल को अथवा लोहे का बना हुआ पादवन्धन — बेड़ी को कहते हैं। शिलर — बोटो वाली राशि — ढेर को पुंत, और बिना शिलर वाली राशि को निकर कहते हैं। ताल्पर्य यह है कि बहुत ऊंचे तथा विस्तृत ढेर का पुंज शब्द से ग्रहण होता है और सामान्य ढेर को निकर शब्द से बोधित किया जाता है।

स्यल में उत्पन्न होने वाले वांस की छड़ी या चाबुक का नाम चेणुलता, तथा जल में उत्पन्न बांस की छड़ी या चाबुक को वेजलता कहते हैं। जिचा — इमली का नाम है उसकी लकड़ी की लता — छड़ी या चाबुक को चिचालता कहते हैं। छिचा यह देश्य — देशिवशेष में बोला जाने वाला पद है, इस का अर्थ अरुए। कोमल चर्म का चाबुक - कोड़ा होता है। सामान्य चर्म युक्त यष्टिका-चाबुक का नाम कशा है। चल्कर्राष्ट्रम इस पद में दो शब्द हैं, एक वस्क दूसरा रिझ्म । चल्क पेड की छाल को कहते हैं ब्रौर रिझ्म चाबुक का नाम है, ताल्पर्य यह है कि वृक्षों की लच्चा से निमित चाबुक का नाम चल्करिंग्रम होता है।

चीड़े पत्यर का नाम शिला है। लकुट लाठी, छड़ी, लक्कड़ और डएडे का नाम है।
मुद्दार एक शस्त्रविरोध को कहते हैं। कन इर पद की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में—"के
पानीये ये नहरा वोधिस्थनिश्चलीकरणगापाणास्ते कन इरा:, कान इरा: वा ईषत्रहरा इत्यर्थ:"
इस प्रकार है। अर्थोत् क नाम जल का है और नहर उस पत्थर को कहते हैं जो समुद्र में जहाज़
को निश्चल — स्थिर करता है। तात्पर्य यह है कि समुद्र में जहाज़ को स्थिर करने वाला एक प्रकार
का पत्थर कन इर कहलाता है, जिसे आजकल लंगर कहा जाता है। टीका कार के मत में कान इर
शब्द भी प्रयुक्त होता है और उस का अर्थ – जहाज़ को स्थिर करने वाले छोटे २ पत्थर —
ऐसा होता है।

तंत्री शब्द चमड़े की रस्सी के लिये प्रयुक्त होता है। बरत्रा शब्द का पद्मचन्द्रकोषकार हस्तिक स्थ्य रज्जु अर्थात् हाथी की पेटी तथा अर्धमागधीकोषकार — चमड़े की रस्सी, तथा प्राकृतशब्द — महार्णवकोषकार — रस्सी और परिडत मुनि श्री घासीलाल जी म० वरत्रा का — कपास के डोरों को मिला कर बटने से तैयार हुए मोटे २ रस्से अथवा चमड़े का रस्सा — ऐसा अर्थ करते हैं। परन्तु प्रस्तुत में रज्जुपकरण होने के कारण वरत्रा शब्द चर्ममय रस्सी, या सामान्य रस्सी या कपास अर्थि का रस्सा — इन अर्थों का परिचायक है। वृद्धिशेष की त्यंचा से निर्मित रज्जु का नाम वलकरज्जु है। केशों से निर्मित रज्जु बालरज्जु और सूत्र की रस्सी को सूत्ररज्जु कहते हैं।

स्रसिपत्र तलवार को, करपत्र आरे (लोहे की दांतीदार पटरी, जिससे रेत कर लकड़ी चीरी जाती है, उसे स्रारा कहते हैं) को, सुरपत्र - उस्तरे (बाल मूंडने का ख्रोज़ार) को, ख्रीर कदम्बचीरपत्र — शस्त्रविशेष की कहते हैं।

स्रस्मिपन्न का अर्थ टीकाकार ने तलवार लिखा है। परन्तु इस में एक शंका उत्पन्न होती है कि अर्थिस शब्द ही जब तलवार अर्थ का बोध करा देता है तो फिर असि के साय पत्र-शब्द का संयोजन क्यों ? इस का उत्तर 'स्थानांग सूत्रीय टीका में दिया गया है। वहां लिखा है-

<sup>(</sup>१) पत्राणि पर्णानि तद्वत् प्रतन्तुतया यानि श्रस्यादीनि तानि पत्राणि इति, श्रसि: -खङ्ग:, स पव पत्रमियत्रं, करपत्रं -ककवं येन दारु छिद्यते, चुर:-छुर:, स पव पत्रं चुरपत्रं, कदम्बचीरिकेति शस्त्रविशेष इति । (स्थानांगस्त्रवीका, स्थान ४, उ०४)

जो तलवार पत्र के समान प्रवतु (पतली) होती है, वह स्वस्तिपत्र कहलाती है, अर्थात् मात्र स्वसि शब्द में तो सामान्य तलवार का बोध होता है जब कि उस के साथ प्रयुक्त हुन्ना पत्र यह शब्द उस में (तलवार में) पत्र के सहश — समान प्रतनुता का बोध कराता है। इसी प्रकार करपत्र, जुरपत्र स्नौर कद्क्यचिरिएत के सम्बन्ध में भी जान लेना चाहिये।

लोहे की कील — मेख को लोहकील कहते हैं। वंराजलाका का अर्थ बांस की सलाई होता है। अर्थमागधीकोषकार कडसक्करा – इस पद का संस्कृत प्रतिरूप " — कडशकरा — ' ऐसा मानते हैं। परन्तु प्राकृतशब्दमहार्श्वकोपकार के मत में — कड़सक्करा — यह देश्य — देशविशेष में बोला जाने वाला पद है। चम्पट — चमड़े के पट्टे का नाम है। अरलाह शब्द विन्तू के पूछ के आकार वाले शस्त्र — विशेष के लिए अथवा विन्तू की पूछात डंक के समान विपाक (ज़हरीले) शस्त्रविशेष के लिये मसुक होता है।

सूची खूई का नाम है। दम्भन शब्द का अर्थ वृत्तिकार के शब्दों में—"—यैरिनप्रदीप्तैलींह-शलाशिदिभिः परश्ररिट्ड उत्पाद्यते तानि दम्भनानि—" इस प्रकार है, अर्थात् जिन संतप्त लोहशला— काओं के द्वारा दूसरे के शरीर में चिन्ह किया जाये उन्हें दम्भन कहते हैं। स्वार्थ में क—प्रत्यय ही जाने पर दम्भनक शब्द का भी व्यवहार होता है। कौटिल्य शब्द छोटे मुद्गरी लिये प्रयुक्त होता है। सास्त्र उस उपकरण को कहते हैं जिस से किसी को काटा या मारा जाए, अथवा पुष्ती (वह छड़ी जिस के अन्दर गुण्तक्य से किरच या पतली तलवार हो) आदि को शस्त्र कहा जाता है। पिष्पल खुरी को कहते हैं। कुल्हाड़े का नाम कुठार है। नहरनी (नाइयों का एक अप्रैजार जिस से नाखून काटे जाते हैं) का नाम नखक्छेदन है। दर्भ – दर्भ (ग्रारीक धास) को कहते हैं अथवा दर्भ के अग्रभाग की तरह तीच्ला हथियार का नाम भी दर्भ होता है।

"-रिक्दः ..." यहां के विन्दु से विविद्यित पाठ को पृष्ठ १३८ पर तथा "-ग्रहिम्मप जाव दुष्पडियाणंदे - " यहां के जाव - यावत् पद से विविद्यत पाठ को पृष्ठ ५५ पर लिखा जा जुका है। पाठक वहीं से देख सकते हैं।

प्रस्तृत सूत्र में चारकपाल दुर्योधन के कारगारसम्बन्धी उपकरण - सामग्री का निर्देश किया गया है, अब अग्रिम सूत्र में उस के कृत्यों का वर्णन किया जाता है --

# मूल- 'तते सं से दुन्जोहरों चारगवाले सीहरहस्स रएसो बहवे चोरे य

(१) छाया - ततः सः दुर्योधनः चारकपालः सिंहरयस्य राजोऽपकारिण्इच ऋणधारकांइच यालवाति. नश्च विश्रम्भपालिनश्च य तकारांश्च धृताँश्च पुरुषेग्रीहयित प्राहायत्वा उत्तानान् पातयति, लोहदंडेन मुख-मुद्घाटित, उद्घाट्य अप्येकान् तप्तताम् पाययित, ऋप्येकान् ऋपुः पाययित ऋप्येकान् सीसकं पाययित अप्येकान् कलकलं पायथित, ऋप्येकान् चारतेलं पाययित । ऋप्येकपं तेनैवाभिषेकं कारयित । ऋप्येका— नुतानान् पातयित २ अश्वमूत्रं पाययित अप्येकान् हित्तमूत्रं पाययित, यावदेडनूत्रं पाययित । ऋप्येकान् नयोमुखान् पाययित २ व्यवधलं यमयित २ ऋप्येकपं तेनैवावगीडं दाययित । ऋप्येकान् हरतान्दुकैवित्ययित ऋप्येकान् पादान्दुकैः वन्थयित, ऋप्येकान् हिवंधनान् करोति, ऋप्येकान् निगङ्ग्वधनान् करोति, ऋप्येकान् संकोचिताम् डितान् करोति, ऋप्येकान् स्वावन्धनान् करोति, अप्येकान् करोति, अप्येकान् करोति, अप्येकान् विश्वकरितान् करोति, अप्येकान् वेणुलतानिश्च यावद् व्यवस्थिति । ऋप्येकान् तन्त्रीभिश्च यावत् स्तर-रयित, अरिष्ठ शिलां दापयित २ लकुटं चेपयित, पुरुषेव्यकम्यवि । ऋप्येकान् तन्त्रीभिश्च यावत् स्तर-रयित, अरिष्ठ शिलां दापयित २ लकुटं चेपयित, पुरुषेव्यकम्यवि । ऋप्येकान् तन्त्रीभिश्च यावत् स्तर-रयित, अरिष्ठ शिलां दापयित २ लकुटं चेपयित, पुरुषेव्यकम्यवि । ऋप्येकान् तन्त्रीभिश्च यावत् स्तर-रयित, अरिष्ठ यावत् । स्तर्वकान् स्तर्वि । स्वयंकान् तन्त्रीभिश्च यावत् स्तर-

पारदारिए य गंठिमेदे य रायावनारी य अखधारए य भालघाती य वीसंभघाती य जुतकारे य खंडपड़े य पुरिसेहिं गेएहावेति गेएहावेचा उचाखए पाडेति २ लोहदंडेण सुद्दं विहार्डेत २ ऋष्पेगतिए तत्तर्तंबं पज्जेति, ऋष्पेगतिए तउयं पज्जेति, ऋष्पेगतिए सीसगं पज्जेति, ऋष्वे-गतिए कलकलं पन्जीत, अप्पेनितए खारतेल्लं पन्जीति । अप्पेनितयाणं तेणं चेव अभिसेगं कारेति। अप्पेर्गातए उत्तागो पार्डात २ त्रासमुर्च पञ्जेति, हत्थिमुत्तं पञ्जेति जाव एलमुत्तं पन्जेति । अप्पेगतिए हेड्डामुहे राडेति २ घलघलस्य वम्मावेति २ अप्पेगतियाणं तेण चेव श्रीवील दलयति । अप्पेगतिए हत्यं दुयाहि बंधावेइ, अप्पेगतिए पायदुयाहि बन्धा-वेह, अप्पेगतिए हर्डिचंधणे करेति, अप्पेगतिए नियलवंधणे करेति, अप्पेगतिए संकोडिय-मोडियए करेति अप्पेगतिए संकलवंधगो करेति, अप्पेगतिए इत्याखिन्नए करेति जाव सत्थोवाडिए करेति अप्पेगतिए वेणुलयाहि य जाव वायरासीहि य इणावेति । अप्पेगतिए उत्ताराए कारवेति, उरे मिलं दलावेति २ लडलं छुभावेति २ प्रारसेहि उनकंपावेति । श्चप्पेगितिए तंतीहि य जाव सुत्तरज्जूहि य हत्थेसु य पादेसु य बंधावेति २ अगर्डास उच्चूलं बोलगं पञ्जेति । अप्पेगतिए असिपनेहि य जाव कलंबचीरपत्तेहि य पच्छावेति सारतेन्त्रेणं अवभंगावेति, अप्पेगतियाणं णिडालेसु य अवदूसु य कीप्परेसु य नाणुसु य खलुएसु य लोहकीलए य कडसककरात्री य दवावेति, अलए भंजावेति अप्पेगतियासं सूईब्रो य दंभणाणि य हत्थंगुलियासु य पायंगुलियासु य कोट्टि-न्तएहिं आस्रोडावैति २ भूमिं कंडू शावेति । अप्पेमतियाणां सत्थएहिं य जाव नहच्छेदणएहि य ऋंगं पच्छावेह, दब्भेहि य कुसेहि य उन्लचम्मेहि य वेढावेति, आयवंसि दलयति २ सुक्खे समार्गे चड़चड़स्य उप्पाडेति । तते एं से दुन्जोहर्गे चारगपालए एयकम्मे 8 सुबहुं पार्व कम्मं समिजिबिशता एगतीसं वाससताई परमाउं पालइता कालमासे कालं किच्चा छट्टीए पुढवीए उक्कोसेणं वार्वाससागरोवमिट्टितिएसु नेरइएसु उवदन्ने ।

पदार्थ —तते एं —तदनन्तर । से —वह । दुन्जोहरो —दुर्योधन । चारगपाले —चारकपाल अर्थात् कारायह का प्रधान अधिकारी —जेलर । सीहरहस्स — सिंहरथ । रएस्यो — राजा के । सहवे —अने क व्याधिकार इस्तेषु च पादेषु च बन्धयित २ अवटेऽवचूलं ब्रोडनं पाययित । अप्येकानसिपत्र इच यावत् कदम्बचीरपत्र इच पतन्त्वयित चारतेलेनाभ्यंगयित । अप्येकेषां ललाटेषु च अवदुषु च कूर्परेषु च जानुषु च गुल्केषु च लोहकीलकान् वंशशलाकांइच दाग्यति, 'अलानि मंजयित (प्रवेशयित) । अप्येकेषां स्वीइच दम्मनानि च हस्तांगुलिषु च पादांगुलिषु च कौटित्येराखोटयित २ भूमि कंड्यति । अप्येकेषां शरत्रकेइच यावत् नखन्छेदनेइचांगं प्रतक्षयित । दर्भक्ष कुरोक्षाद्रचर्मानिश्च वेष्टयति, आत्रो दापयिति, शुक्ते सित चडचडमुत्पाटयिते । ततः स दुर्योधनः चारकपालः एतःकर्मी ४ सुबहु पापं कर्म समर्व्य एकत्रिशतं वर्षशतानि परमायुः पलियत्वा कालमासे कालं कृत्वा षष्ट्यां पृथिव्यामुःकर्येण द्वाविश्वतिसागरोपमिध्यतिकेषु नैरियकेषुपयन्नः ।

<sup>(</sup>१) अलानि भञ्जयति वृश्चिककएटकान् सरीरे प्रवेशयतीत्यर्थः । (वृत्तिकारः )

#### हिन्दी भाषा टोका सहित ।

[३५३

चोरे य -चोरों को । पारदारिए य - परस्त्री - लम्पटों को । ग'िठमेदे य - गांठकतरों को । राया -वसारी य - राज! के अपकारियों - शतुओं को, तथा । अग्राधारप य - अग्राधारकों - कज़ी नहीं देने वालों को अर्थात् जो ऋण लेकर उसे वापिस नहीं करते हैं, उन को ! बालधाती य - बालधातियों - बालकों की इत्या करने वालों को । वीसंभघाती य-विश्वार-धातकों को । जुतकारे य-जुआरियों को ऋषीत् जुआ खेलने वालों को । खराडपट्टे य े — और धृतों को । पुरिसेंहिं – पुरुषों के दारा। रोएहावेति रोएहावेता -पकड़वाता है, पकड़वा कर । उत्ताएए - ऊर्ध्वमुख -सीधा, पंजाबी भाषा में जिसे चित्र कहते हैं । पाडेति -गिराता है, तदनन्तर । लोहदंडेण -लोहदएड से । मुहं-मुख को । विहाडेति २ - खलवाता है, खुलवा कर । ऋष्येगातिष - कई एक को । तत्तं तंत्रं - तप्त - पिघला हुआ ताम - ताम्या । पन्जेति - पिलाता है । ऋष्येगतिष - कई एक को । तउर्य - त्रपु - रांगा । पन्जे-ति - पिताता है । ऋष्पेगतिष - कितने एक को । सीसर्ग - सीसक - सिक्का। पज्जेति - पिनाता है। अप्रपोगतिर - कितने एक को। कतकार - चूर्णभिश्रित जल को अथवा कलकल शब्द करते हुए गरम २ पानी को । पज्जेति - पिलाआ है : श्रुष्पेगितिए - कितने एक को । खारतेल्लं - द्वारयुक्त तेल को पञ्जोति-- पिलाता है । ऋष्पेगतियाएं - कितनों का । तेएं चेव -- उसी तैल से । ऋभिसेगें कारेति --अभिषेक - स्वान कराता है । अप्येगतिय - कितनों को । उत्तारों - ऊर्ध्वमुख - सीधा । पाडेति २ -गिराता है, यिरा कर । श्रासमुत्त - त्रश्चमूत्र । पज्जेति-पिलाता है । श्रप्येगतिप -- कितनों को । हिल्य-मुत्तं - इस्तीमूत्र । पञ्जेति - पिलाता है । जान - यावत् । पलमुखं - एडमूत्र - मेडों का मूत्र । पञ्जेति - । पिलाता है। ऋष्पेगतिय-कितनों को। हेहामुहे-अधोमुख-अधोषा । पाडेति २-गिराता है, गिरा कर। घताबातस्त ? - वल चल शब्द पूर्वक । वस्मावेति - वसन कराता है । ऋष्येगतियाणं - कितनों को । तेणं चेव - उसी वान्त पदार्थ से । श्रोवी त -- पीडा । दलयति -- देता है । श्रप्येगतिय -- कितनों को । इत्थं-द्रचाहिं - हस्तान्द्रको - हाथ में बांधने वाले काष्ठनिर्मित बन्धनविशेषों, से । बंधावेड - बंधवाता है । न्नप्रियातिए - कितनों को । पार्यद्वयाहि - पादान्दुकों - पांव में बांधने योग्य काष्ठनिर्मित बंधनिवशेषों से । बंधाबेद - बंधवाता है, तथा। ऋष्पेगइए - कितनों को। हिडिबंधणे - काष्ठमय बंधन (काठ की वेडी) से युक्त । करित -करता है। अप्रेगितिय-कितनों के। नियलबंधरों - निगडबंधन - लोहमय पांव की वेडी से युक्त। करेति - करता है। श्राप्येगतिष -- कितनों के अंगों का। संकोडियमोडियप करेति - संकोचन और मरो-टन करता है, अर्थात् अंगों को सिकोडता और मरोडता है। अष्येगतिय-कितनों को । संकन्नवंधरो करेति - सांकलों के बंधन से यक्त करता है अर्थीत् सांकलों से बांधता है। अप्योगितए - कितनों को । हत्य हिरालाप करोत - इस्टच्छेदन से यक्त करता है अर्थात् हाथ काटता है । जाव - यावत्। सत्योबाडिए करेति - शास्त्रों से उत्पाटित - विदारित करता है ऋर्थात् शस्त्रों से शरीरावयवों को काटता है । ऋष्पेगतिष - कितनों को । वेखलयाहि य - वेखलताओं - वैंत की छड़ियों से। जाव -यावत् । वायर।सीहि य - वत्कल - वृक्तवचा के चाबुको से । हणावेति - मरवादा है । श्रप्येगतिप -कितनों को । उत्ताराप - ऊर्ध्वमुख । कारवेति २ -- करवाता है, करवा कर । उरे - छाती पर । सिलं --शिला को । दलावेति र --धरवाता है. धरवाकर । लडलं --लकुट -लक्कड़ को । छुभावेति र --रखबाता है, रखबा कर । पुरिसेहिं -पुरुषों द्वारा । उक्कंपावेति - उत्कम्पन करवाता है । श्रण्येगतिय-

<sup>(</sup>१) खराडपद्द शब्द का विस्तार-पूर्वक अर्थ पृष्ठ २०१ पर लिखा जा चुका है।

<sup>(</sup>२) इस पद के स्थान में कहीं - छड्डछुडस्स - ऐसा, तथा - वलस्स - ऐसा पाठ भी मिलता है। "- छुडछुस्स - "का अर्थ है - छड २ शब्द पूर्वक, तथा" - वलस्स - "का - वलपूर्वक - ऐसा अर्थ होता है।

ंषच्ठ ऋष्याय

कितनों को । तंतीहि य-चर्म की रस्सियों के द्वारा । जाव-यावत् । सुत्तरज्जुहि य-स्वरञ्जुत्री से । हत्थेस य -हाथों को, तथा । पादेस य - पैरी को । बंधावेति २- बंधवाता है, बंधवाकर । ऋगड सि - अवट - कूप में अथवा कूप के समीप गी, भेंस ऋादि पशुख्रों को जल पिलाने के लिये बनाए गए गर्व में । उच्चूलं - भ्रवचूल - ऊंधांसिर अर्थात् पैर ऊपर श्रीर सिर नीचे कर खड़ा किये हुए का । वोलग भारतम् । पेरजेति - कराता है अर्थात् गोते खिलाता है । अष्येगतिय - कितनों को । असिपन्ते हि य — श्रसिपत्रों - तलवारों से । जाव -- यावत् । कल वचीरपत्ते हि य --- कलंबचीरपत्रों --से । पच्छावेति २ - तच्छवाता है, तच्छवा कर । खारतेल्लेगा - ज्ञार्रामश्रित तैल से । श्रव्मं -गावेति - मर्दन कराता है। अध्येगतियाणं - कितनों के। णिडालेख य-मस्तकों में, तथा। अबहुस् य--कंटमिण्यों — बंडियों में, तथा ! कोप्परेस य - कूर्परी - कोहिनियों में । जाणुसु य - जानुयों में, तथा । खलुपस् य--गुल्फों -गिट्टों में । लोहकीलप य-लोहे के कीलों को । कड़सक्करात्रां य-तथा बांस की शलाकाओं को । दवाबेति -- दिलवाता है - दुकवाता है । श्रालय -- वश्चिककंटकों -- विच्छू के कांटों को । भजावेति --शरीर में प्रविष्ट कराता है । ऋष्येगतियाणं - कितनों के । हत्थंगुलि--यासु य -- हाथों की अंगुलियों में, तया। पायंगुलियासु य - पैरों की अंगुलियों में। कोहिल्लगहिं -मुद्दरों के द्वारा । स्नूदश्रो य - सूर्ष्टें । दंभसाशि य - दंभनों अर्थात् दागने के शस्त्रविशेषों की । आ आ डावेति २--प्रविष्ट कराता है, प्रविष्ट करा कर । भूमि - भूमि को । कंड्रपाचेति - खुदवाता है । अप्योगद्याणं - कितनों के । सत्थपहिं - शस्त्रविशेषां से व जाव - यावत् । नखच्छेद्रणपहि य -श्रवच्हेदनक - नेहरनों के द्वारा । अर्गा - अर्ग को । पच्छावेद - तच्छवाता है : दङमेहि य - दर्भो-मलसहित कुशाओं से । कुसेहि प - कुशाओं - मूल पहित कुशाओं से । उल्लाबम्मेहि प -अर्द्धचर्मी से । वेढावेति २ - बंधवाता है, बंधवाकर । आयवंसि - आतप - धूप में । दलयति २ -हलवा देता है, इलवाकर । सुक्ले समाग्रे-सूलने पर । चड्चइस्स -चड्चइ शब्द पूर्वक, उनका । उप्पाडेति -- उत्पाटन करातः है । तते एां -- तदनन्तर । से -- वह । दुज्जोहुएो -- दुर्योधन । चारमपासप --चारकपाल -कारागाररक्त । प्यकम्मे ४--एतत्कर्मा -यही जिस का कर्म बना हुन्ना था, एत-त्प्रधान - यही कर्म जिसका प्रधान बना हुन्ना था, एतद्विद्य - यही जिस की विद्या - विज्ञान था, एत -त्समाचार-पही जिस के विश्वासानुसार सर्वोत्तम त्राचरण था, देसा बना हुन्ना । सुबहुं - अत्यधिक । पायं करमं--पाप कर्म का ! समजिजिता -- उपार्जन कर के । एगतीस वाससपाई -- ३१ सौ वर्ष की । परमाउं -- परम आयु को । पालइचा -- पाल कर -- सोग कर । कालमासे -- कालमास में अर्थात् मत्य का समय आ जाने पर। काल किच्चा -- काल कर के। छुट्टीप पुढवीय -- छुठी नरक में। उक्कोसेणं—उत्कृष्टरूप से । वावीससागरोवमहितियसु — वाईस सागरोपम की स्थिति वाले । नेरइएस्-नार्रकयों में । उचवनने - उत्पन्न हुन्ना !

मूलार्थ-तदनन्तर वह दुर्थोधन नामक चारकपाल-कारागार का प्रधान नामक श्रर्थात जेलर सिंहरय राजा के अनेक थीर, पारदारिक, मन्थिभेदक, राजापकारी, ऋणधारक, आलघाती,

<sup>(</sup>१) इस स्थान में — पाणा में — ऐसा पाठ भी उपलब्ध होता है, जिस का ऋष है - पानी। तार्व्य यह है कि दुर्योधन चारकपाल ऋपराधियों को कृप में लटका कर उन से उस का पानी पिलवाता था।

<sup>(॰)</sup> एक प्रकार के घास का नाम दर्भ या कुशा है। वृत्तिकार की मान्यतानुसार जब कि वह घास समूल हो तो दर्भ कहलाता है और यदि वह मूलरहित हो तो उसे कुशा कहते हैं।

विश्वासघाती, जुझारी और धूर्त पुरुषों को राजपुरुषों के द्वारा पकड़वा कर उन्हें मुख गिराता है गिरा कर लोइदंड से मुख का उद्घाटन करता है अर्थात खोलता है, मुख खोल कर कितने एक को तम —ढला हुआ ताम —तांवा पिलाता है, कितने एक को त्रपु, सीसक, चूर्णादि मिश्रित जल श्रथवा कलकल करता हुआ उद्यात्युद्धण जल और चारयुक्त तेल पिलाता है, तथा कितनों का उन्हों से श्रमिषेक कराता है। कितनों को उन्हें मुख श्रथात सीधा गिरा कर उन्हें श्रश्ममूत्र, हस्तिमृत्र यावत् एडों — मेडों का मृत्र पिलाता है। कितनों को श्रथोमुख गिरा कर घलघल राब्द पूर्वक वमन कराता है, तथा कितनों को उसी के द्वारा पीड़ा देता है। कितनों को हस्तान्दुकों, पादान्दुकों, हिंडियों, तथा निगड़ों के वन्धनों से युक्त करता है। कितनों के शरीर को सिकोड़ता और मरोड़ता है। कितनों को श्रथलाओं — सांकलों से बान्धता है। तथा कितनों का इस्तच्छेदन यावत् शस्त्रों से उत्पादन कराता है। कितनों को व्यावताओं सांकलों से बान्धता है। तथा कितनों का इस्तच्छेदन यावत् शस्त्रों से उत्पादन कराता है। कितनों को वावुकों से पिटवाता है।

कितनों को उच्चेमुख गिरा कर उनके बत्तःस्थल पर शिला छौर लक्कड़ घरों कर राजपुरुषों के द्वारा उस शिला तथा लक्कड़ का उर्लंपन कराता है। कितनों के तंत्रियों यायत स्ट्रारज्ज्यों के द्वारा हाथों श्रीर पैरों को बंधवाता है बन्धवा कर कूर में उत्तटा लटकाता है, लटका कर गोते खिलाता है तथा कितनों का श्रसिपत्रों यावत् कलम्बचीरपत्रों से छेदन कराता है और उस पर ज्ञारयुक्त तेल की मालिश कराता है। कितनों के मस्तकों, श्रबदुयों — घंडियों, ज्ञानुयों श्रीर गुल्कों — गिट्टों में लोहकीलों तथा वंशशलाकाश्रों को दुकवाता है, तथा वृश्चिककण्टकों — विच्छू के कांटों को शरीर प्रविद्ध कराता है। कितनों की इस्तांगुलियों और पादांगुलियों में मुद्गरों के द्वारा सूइय छौर दम्भनों को प्रविद्ध कराता है तथा भूभी को खुदवाता है। कितनों का शस्त्रों यावन् नहेरनों से श्रंग खिलवाता है और दमों — मूलसहित कुशाओं, कुशाओं — विना जड़की कुशाओं तथा श्राद — चर्मों के द्वारा यंधवा देता है। तदनन्तर धूय में गिरा कर उन के सृखने पर चड़चड़ शब्द पूर्वक उनका उत्पाटन कराता है।

इस प्रकार वह दुर्योधन चारकराल इन्हों निर्देशतापूर्ण प्रवृत्तियों की अपना कर्म बनाये हुए, इन्हों में प्रधानता लिये हुए, इन्हों को अपनी विद्या—विज्ञान बनाए हुए तथा इन्हों दूबित प्रवृत्तियों को अपना सर्वोत्तम आचरण बनाये हुए अत्यधिक पाप कर्मों का उपार्जन करके ३१ सी वर्ष की परमायु को भोग कर कालमास में काल करके छठी नरक में उत्कृष्ट २२ सागरोपम की स्थित बाले नारकियों में नारकी रूप से उत्पन्न हुआ।

टीका —शास्त्री के परिशीलन से यह पता चलता है कि आध्यात्मिक जीवन का अनितम लक्ष्य मोक्ष को उपलब्ध करना होता है। मोच का एक मात्र लाधन मार्ग है — धर्म । धर्म के दो मेद होते हैं। पहले का नाम सागार धर्म है और दूसरे का नाम है —अनगार धर्म ! सागार धर्म एहस्य धर्म को कहते हैं और अनगार धर्म साधुधर्म को ! प्रस्तुत में हमें एहस्य — धर्म के पालक के सम्बन्ध में कुछ विचार करना इष्ट हैं।

ऋहिंसा आदि बतों के पालन का निधान शास्त्रों में ग्रहस्य और साधु दोनों के लिये पाया जाता है, परन्तु ग्रहस्थ के लिए इन का सर्वथा पालन करना अशक्य होता है, ग्रहस्य संसार में निवास करता है, ऋतः उस पर परिवार, समाज और राष्ट्र का उत्तरदायित्व रहता है। उसे अपने निरोधी —प्रतिद्वन्द्वी लोगों से संघर्ष करना पड़ता है, जीवन — यात्रा के लिए सावय मार्ग अपनाना होता है। परिग्रह का जाल बुनना होता है। न्याय मार्ग पर चलते हुए भी ऋपने व्यक्तिगत या सामाजिक स्वार्णों के लिए कहीं

पिष्ठ श्रध्याय

न कहीं किसी से टकराना पड़ जाता है। श्रतः वह पूर्णतया निरपेद्ध स्वात्मपरिणाति रूप श्रखरड श्रष्टिंसा श्रादि बती का पालन नहीं कर सकता ।

तथापि ग्रहस्य इन्द्रियों का गुलाम नहीं होता, उन्हें वश में रखने में प्रयक्तशील रहता है। स्त्री के मोह में वह अपना अनासकत मार्ग नहीं मूलता। महारंभ और महापरिग्रह से दूर रहता है। सर्यकर से भयंकर संकटों के आने पर भी अपने धर्म से अप्र नहीं होता। लोकरुढ़ि का सहारा लें कर वह मेडचाल नहीं अपनाता प्रत्युत सत्य के आलोक में अपने हिताहित का निरीक्षण करता रहता है। अंध्ठ एवं निर्दोष धर्माचरण की साधना में किसी प्रकार को भी लज्जा एवं हिचिकिचाहट नहीं करता। श्राने पक्ष का मिथ्या आयह कभी नहीं करता। परिवार आदि का पालन पोषण करता हुआ भी अन्तर इदय से अपने को अलग रखता है। पानी में कमल बन कर रहता है। अपनी प्रत्येक प्रवृत्ति में कर्तज्य को नहीं मूलने पाता। विवेक उसके जीवन का संगी होता है। उसके बिना जीवन के पथ पर वह एक पा भी आगो नहीं सरकता। ऐसा पहस्य अपने वर्तमान को जहां सुखद तथा सफल बनाता है, वहां अपने भविष्य को भी उज्ज्वल समुज्ज्वल एवं श्रान्थुअवल बना डालता है।

विवेकी जीवन पाप का बन्ध नहीं करता, जब कि अविवेकी पाप के बीम से व्याकुल हो उठता है। इसी लिए शास्त्रकारों ने बिवेक को अपनाने पर और अविवेक के छोड़ने पर ज़ीर दिया है। विवेकपूर्ण प्रवृत्तियें पापबन्ध का कारण नहीं होतीं, यह एक उदाहरण से समिनिये—

एक डाक्टर किसी रोगी का अपरेशन (Operation) करता है। रोगी रोता है, चिल्लाता है, पर डाक्टर अपना काम किये जाता है। वह स्वास्थ्यसंवर्धन के विचारों से उस के बचारों में से पीव निकालता हुआ उसके रोने पर तिनक ध्यान नहीं देता। ऐसी स्थिति ,में वह अपना कर्तथ्य निमाने का पुरयोत्पादक स्तुत्य प्रयास कर रहा है। इसके विगरीत जो डाक्टर लोभ के कारण या किसी द्वेषादि के कारण रोगी के रोग का उपशमन नहीं करता या उसे बढ़ाने का प्रयास करता है तो वह पाप का बन्ध करता है। इन्हीं सदसद् प्रवृत्तियों के कारण मनुष्य विवेकी और अविवेकी वन कर पुराय और पाप का बन्ध कर लेता है।

एक श्रीर उदाहरण लोजिये — कल्पना करो कि एक व्यक्ति को यानेदार बना दिया गया, यानेदार बन जाने के अनन्तर उस व्यक्ति का कर्तव्य हो जाता है कि वह चोर डाक् आदि को पकड़ कर उसे उसके अपराध का दएड दिलावे। परन्तु यदि किसी प्रकार के लालच में श्राकर उसे छोड़ दे या उसके अपराध की अपेक्षा उसे अधिक दएड दिलाये तो वह अपने कर्तव्य का पालन या अधिकार का उचित उपयोग नहीं करता। उस का यह व्यवहार अवद्य निन्दनीय, अवांछनीय एवं विवेकशूल्य है, और इस आचरण से वह अवद्य ही पाप कर्म का बन्ध करेगा। ताक्ष्य यह है कि लोभादि के किसी भी कारण से अपने कर्तव्य को भुला कर अन्याय में रत रहने से सनुष्य पाप कर्म का बन्ध करता है।

दुर्योधन काराएहर चक्क - जेलंर के जीवन में इसी प्रमादकर अविवेक की अधिक मात्रा दिखाई देती हैं। अपराधियों को दएड देने के लिए उसने जिस साधन -- सामग्री को अपने पाछ संचित कर रक्का है, उस को देखते हुए प्रतीत होता है कि अपराधियों को दएड देने में उस के परिशास अरुयन्त कठोर और असंयोदित रहते थे, तथा महाराज सिंहरथ के राज्य में जो

**ि३५७** 

लोग चोरी करते, दूसरों की स्त्रियों का अपहरण करते, लोगों की गांठ कतर कर धन चुराते, राज्य को हानि पहुँचाने का यस्न करते तथा बालहत्या और विश्वासधात करते, उन को दुर्योधन कोतवाल जो 'दर्गड देता उस पर से यह तो स्पष्ट हो जाता है कि दुर्योधन चारकपाल के सन्मुख अपराधी के अपराध और उसके दंड का कोई मापदर्गड नहीं था । उस की मनोवृत्ति इतनी कठोर और निर्दय बन चुकी थी कि वोड़े से अपराध पर भी अपराधी को अधिक से अधिक दर्गड देना ही उसके जीवन का एकमात्र लच्च बन चुका था, और इसी में वह अपने जीवन को सफल एवं कृतकृत्य मानता था।

श्रपराधी को दंड न देने का किसी धर्मशास्त्र में उल्लेख नहीं है। शासन व्यवस्था स्त्रीर लोकमर्थादा को क्रायम रखने के लिये दर्गडविधान की स्त्रावश्यकता को सभी नीतिज्ञ विद्वानों ने स्वीकार किया है, परन्तु उसका मर्यादित स्त्राचरण जितना प्रशंसनीय है, उतना ही निन्दनीय उसका विवेकशून्य स्त्रमर्योदित स्त्राचग्ण है। जोकि भोषणातिमीषण नारकीय दुःखों के उपमोग कराने का कारण बनता हुआ स्त्रास्मा को जन्म मरण के परंपराचक में भी धकेल देता है।

दुर्योधन चारकपाल ने दण्डविधान में जो प्रसादजन्य अथच मनमाना आचरण किया, उसी के कलस्वरूप उस को छठी नरक में २२ सागरोपम के बड़े लम्बे काल तक नारकीय भीषण यातनाओं का अनुभव करने के ऋतिरिक्त यहाँ पर वनन्दीविण के भव में भी स्वकृत पापकमंजन्य अशुभ विपाक - फल का भयानक अनुभव करना पड़ा है ।

"— प्रप्रेगितियाणं तेण चेव श्रोबीलं दलयित—" इन पदों की व्याख्या वृत्तिकार श्री अभयदेव स्रि के शब्दों में "—तेनैव वान्तेन अविष्ठां शोखरं, मस्तके तस्यारोपणान् उपपी— डां वा वेदनां दलयित त्ति करोति—" इस प्रकार है। अधित पूर्व कराई हुई वमन को अपराधी के सिर पर रख कर उसे पीडित करता था, अर्थात् अधिक से अधिक अपमानित करता था।

परन्तु श्रद्धेय पिहत मुनि श्री वासी लाल जी म० "— ग्रप्पेगतियाणं तेणं चेव त्रोवितं दसयति – " इन पदों का अर्थ निम्नोक करते हैं—

" - ऋष्येकान् तेन वास्तासनादिना पुनरिप ऋवणीडां वेदनां दाएयति कारयतीत्यर्थः —" ऋषीत् कई एक को वमन कराता या पुनः उसी वान्त नेदार्थ को उन्हें खिलाता या, इस प्रकार वह दुर्योधन चारकपाल कई एक को प्राणान्तक कष्ट पहुँचाया करता था ।

"सत्योबाडिए -" पद का अर्थ है -शस्त्र से उत्पाटित अर्थात् खड्ग अदि शस्त्रीं से कई एक का विदारण कर डालता था, उन्हें काड़ देता था ।

"— श्रगडंग्ल उच्चूलं वोलगं पज्जेति — " इन पदो में प्रयुक्त श्रगड़ — शब्द के — क्ष्य श्रथवा क्ष के सभीप पशुग्रों को जल पिलाने के लिये जो स्थान बनाया जाता है, वह — " ऐसे दो स्रयं होते हैं ! श्रवच्चूल का ऋर्य है — सर को नीचे और पांव को ऊपर करके लटका हुआ ! बोलग — यह देश्य — देशविशोध में बोला जाने वाला पद है। जिस का ऋर्य हुवना होता है और पज्जेति का ऋर्य — पिलाता है । परन्तु प्रस्तुत में — बोलगं पज्जेति — यह लोकोक्ति — मुहावरा है जो गोते खिलाता

<sup>(</sup>१) दुर्योधन चारकपाल जिस विधि से ऋपराधियों को दिख्डत एवं विडिम्बत किया करता था, उस का वर्णन मूलार्थ में पृष्ठ ३५५ पर किया जा चुका है।

<sup>(</sup>२) नर्न्दाविण के सम्बन्ध में कुछ पहले पृत्र ३४३ पर मूलार्थ में बतलाया जा चुका है तथा शेष आगो बतलाया जायगा।

## श्री विपाक सूत्र —

है इस अर्थ में प्रयुक्त हुन्ना है । तार्स्य यह है कि त्रपराधियों को सर नीचे ऋौर पांव ऊ चे करके दुर्योधन चारकपाल कृपादि में गोते खिला कर ऋत्यधिक पीडित किया करता या ।

- उरे सिलं दलावेड - की व्याख्या टीकाकार ने "- उरिस पाषाणं दापयित तदुपरि लगुडं दापयित, ततस्तं पुरुषाभ्यां लगुडोभयपितिनिविष्टाभ्यां लगुडमुःकंपयित, ऋतीव चालपित प्याऽपराधिनोऽस्थीनि दरयन्ते इति भावः - इस प्रकार है, अर्थात् अपराधी को सीधा लिटा कर उस की छाती पर एक विशाल शिला रखवाता है और उस पर एक लम्बा लक्कड़ धरा कर उस के दोनें और पुरुषों को विटाकर उसे नीचे ऊपर कराता है, जिस से अपराधी के शरीर की अस्थियें टूट जावें और उसे अधिक कह पहुंचे । सारांश यह है कि अपराधी को अधिक से अधिक भयंकर तथा अमर्थोदत कह देना ही दुर्योधन के जीवन का एक प्रधान लक्ष्य बन चुका था।

"—भिन कंड्रयावित —" इन पदों का अर्थ वृत्तिकार के शब्दों में "—अंगुलीप्रवेशितसूचीकैः हस्तैभू मिकंड्रयने महादुः बमुत्यद्यते इति इत्वा भूमिकंड्रयनं कारयतीति —" इस प्रकार है अर्थीत् हाथों की अंगुलियों में सूक्ष्यों के प्रविष्ट हो जाने पर भूमि को खोदने में महान् दुःख उत्पन्न होता है । इसी कारण दुर्योधन चारकपाल अपराधियों के हाथों में सुहएं प्रविष्ट करा कर उन से भूमि खुदबाया करता या ।

—दब्मेहि य कुसेहि य श्रव्जवमोहि य वहावेति, श्रायवंसि द्वयति र सुक्ले समाणे वहवहस्स उप्पादेति —श्रयीत् शस्त्रादि से अपराधियों के शरीर को तब्छवा कर, दर्भ (मूलसहित धास), कुशा (मूलर्राहत धास) तथा श्रार्द्र चमड़े से उन्हें वेष्टित करवाता है, तदनन्तर उन्हें धूप में खड़ा कर देता है जब वे दर्भ, कुशा तथा श्रार्द्र चमड़ा पूज जाता था तन दुर्गोधन चारकणाल उन को उमके शरीर से उखाड़ता था। वह इतने होर से उखाड़ता था कि वहां चड़चड़ शब्द हीता था श्रीर दर्भीदि के साथ उन की चमड़ी भी उखड़ जाती थी।

इस प्रकार के अपराधियों को दिये गए नृशंस दस्ड के वर्णन से यह भली भान्ति पता चल जाता है कि दुर्योधन चारकपाल का मानस बढ़ा निर्देशी एवं करूरतापूर्ण था । वह अपराधियों को सताने में, पीड़ित करने में कितना अधिक रस लेता या ! यह उत्तर के वर्णन से स्पष्ट ही है । उन्हीं पापमयी एवं करूरतामयी दूषित प्रवृत्तियों के कारण उसे छुठी नरक में जाकर २२ सागरोपम तक के बड़े लम्बे काल के लिये अपनी करणी का फल पाना पड़ा । इस पर से शिन्दा प्रहेश करते हुए सुखाभिलाघी पाठकों की सदा करूरतापूर्ण एवं निदयतापूर्ण प्रवृत्तियों से विरत रहने का उद्योग करना चाहिये, और साथ में कर्तव्य पालन की ओर सतत जागरूक रहना चाहिये।

(१) पिइत मुनि श्री घासी लाल जी म०— कएइपाविति - का अर्थ — कएडावयित भूमी धर्षयतीत्यर्थः । करचरणांगुलियु सूचीः प्रवेश्य करचरणयोभूमी श्र्षणीन महादुः मुत्पा — द्यतीति भावः — इस प्रकार करते हैं अर्थात् कंड्रयाविति — का अर्थ है — भूमी पर धसीटवाता है । तात्पर्य यह है कि हायौ तथा पैसे की अंगुलियों में सहयों का प्रवेश करके उन्हें भूमि पर धसीटवा कर महान् दु स देता है।

अर्थभागधीकोषकार – करहूयन शब्द के खोदना, खड्डा करना, ऐसे दो अर्थ करते हैं। परन्तु प्राकृतशब्दमहार्णव नामक कोध में कंडूयन शब्द का अर्थ खुजलाना लिखा है।

- पञ्जेति जाव पलमुत्तं यहां पठित जाव यावत् पद से उद्दमुसं, गोमुत्तं महिसमुत्तं अयमुसं इन पदों का प्रहण करना चाहिये। इन पदों का अर्थ स्पष्ट ही है।
- करेति जान सत्योवाडिए यहां के जान पानन पद से —पायित्रमण कालियण, नक्क लियण, उद्देशियण, जिल्ला हिया, सीस लियण इत्यादि पदों का प्रहण करना चाहिये। जिस के पांच काटे गये हैं उसे पादि लियक, जिसके कान काटे गये हो उसे कर्णालुक्रक, जिस का नाक काटा गया हो उसे नासिका लियक, जिसके होंठ काटे गये हैं उसे अप्रेष्ठ लियक, जिस की जिहा काटी गई है उसे जिह्ना लियक नहीं हैं।
- वेणुलपादि य जाव वायरासीहि-यहां के जाव-यावत् पद से-वेसलपाहि य चिक्रसालपाहि य खिक्रसालपाहि य खिक्रसाहि य कसाहि य इन पदों का तथा तंतीहि य जाव सुत्तरज्जूहि य यहां के जाव-यावत् पद से वरसाहि य वागरज्जूहि य वाजरज्जूहि य इन पदों का, तथा श्रास्तप्रेतिह य जाव कलंबचीरपसोहि य यहां के जाव यावन् पद से करपत्ते हि य खुरपत्ते हि य इन पदों का, तथा सत्थपहि जाव नहकुद्रणपहि यहां के जाव-यावत् पद से पिप्पलहि य कुहाडेशि य इन पदों का शहण करना सुबकार को श्रीभमते हैं। इन सम् का अर्थ पृष्ठ ३५० तथा ३४१ पर किया जा सुका है।
- एयकस्मे ४ यहां दिये गए ४ के ऋंक से विविद्यित पाठ का वर्णन पृष्ठ १७९ के टिप्पए में किया जा चुका है।

प्रस्तुत कथासन्दर्भ के परिशीलन से जहां "— दुर्थोधन चारकपाल निर्देशता की जीती जागती मूर्ति थी, उसका मानस अवराधियों को भीषण दंड देने पर भी सन्तुष्ट नहीं हो पाता था, श्रॅतः एव वह अत्यधिक कर्रता लिये हुए था—" इस यात का पता चलता है, वहां यह श्राशंका भी उत्पन्न हो जाती है कि दुर्योधन चारकपाल से निर्देशतापूर्ण दिएडत हुए लोग उस दएड को सहन कैसे कर लेते थे। मानवी प्राणी में इतना बल कहां हैं जो इस प्रकार के नरकताल्य दृःख भीगने पर भी जीवित रह सके ?

उत्तर - अपराधियों के जीवित रहने या मर जाने के सम्बन्ध में मूत्रकार तो कुछ नहीं वतलाते, जिस पर कुछ हड़ता से कहा जा सके। तथापि ऐसी दएड —यीजना में अपराधी का मर जाना कोई असंभव नहीं कहा जा सकता ऋौर यह भी नहीं कहा जा सकता कि अपराधी अवस्य ही मृत्यु को प्राप्त कर लेते थे, क्योंकि टड़ सहनन वालों का ऐसे भीषण दण्ड का उपभोग कर लेने पर भी जीवित रहना संभव है। कैसे संभव है !, इस के सम्बन्ध में पीछे पृष्ठ २७३ पर विचार किया गया है। पाठक वहां देख सकते हैं। इतना ध्यान रहे कि वहां अभग्रसेन से सम्बन्ध रखने वाला वर्णन है, अब कि प्रस्तुत में अपराधियों से सम्बन्ध रखने वाला

श्चान सूत्रकार उसके भावी जीवन का निम्नलिखित सूत्र में उल्लेख करते हैं --

## मूर्ल- ' से खं ततो अर्खातरं उन्त्रहित्ता इहेन महुगण खयरीए सिरिदामस्स रएखी

(१) छाषा—स ततोऽनन्तरमुद् वृत्येहैव मथुरायां नगर्यां श्रीदास्रो राज्ञो बन्धुश्रयो देव्याः कुक्षी पुत्रतयोगपत्रः । ततो बन्धुश्रयो नगस्य मासेषु बहुपरिपूर्णेषु दारकं प्रयाता । ततस्तस्य दारकस्याम्बा-पितरौ निवृत्ते द्वादशाहे इदमेलद्रूपं नामधेयं कुकतः— भवत्वस्माकं दारको नन्दिषेणो नामा । ततः स नन्दिषेणः कुमारः पंचधात्रीपरिष्हीतो यावत् परिवर्दते । ततः स नन्दिषेणः कुमारः उन्मुक्तवालभावो यावद् विहर्रात, यावद् युवराजो जातश्चाप्यभवत् । ततः स नन्दिषेणः कुमारो राज्ये च यावदन्तः पुरे

जागरयन् विहरति ।

[षष्ठ ऋध्याय

बंधुसिरीए देवीए कुन्छिसि पुत्तनाए उववन्ने । तते गां बन्धुसिरी नवएहं मासागं बहुपिडपुरणाणं दारमं पयाया । तते गां तस्म दारमस्म अम्मापितरो गिन्नते बारसाहे इमं एयारूवं णामधेज्जं करेंति, होउ गां अम्हं दारमे गांदिसेगो नामेण । तते गां से गांदिसेगो कुमारे पंचधातीपरिग्महिते जाव परिवड्डित । तते गां से गांदिसेगो कुमारे उम्मुक्कबालभावे जाव विहरित जाव जुवराया जाते यावि होत्था । तते गां से गांदिसेगो कुमारे रज्जे य जाव अंते उरे य मुच्छिते ४ इच्छाति सिरिदामं रायं जीविताश्रो ववरोवित्ता स्यमेव रज्जिसिरों कारेमागो पालेमागो विहरित्तए । तते गां से गांदिसेगो कुमारे सिरिदामस्स रएगो बहुगि अन्तराशि य छिद्दागि य विरहाणि य पडिजामरमागो विहर्गत ।

पदार्थ-से गुं-वह ! ततो-वहां से । श्रग्तरं-ग्रन्तर रहित । उविधत्ता-निकल कर । इहेव - इसी । महुराप - मथुरा । नवरीय - नगरी में । सिरिदामस्स - श्रीदाम । रएखो - राजा की । बंधुसिरिय-बन्धुश्री । देवीय-देवी की । कुर्विञ्चसि-कुद्धि-उदर में । पुत्तत्ताए-पुत्र-ह्य से । उववन्ते - उत्पन्न हुआ । तते गां - तदनन्तर । बंधुसिरी - बन्धुश्री ने । नवग्रहं - नव ! मासार्ण-मास के । बहुपडिपुग्णार्ण-लगभग पूर्ण होने पर । दारयं-वालक को । पयाया-जन्म दिया । तते णं--वदनन्तरं । तस्त--उष । दारगस्त - बालक के । श्रम्मापितरो - माता पिता । णिव्यक्ते बारसाहे-जन्म से बारहवें दिन । इमं-यह । एयाहवं - इस प्रकार का । सामधेरजं - नाम । करेंति - करते हैं । श्रमहं - हमारा । दारफ - बालक । गांदिसेसे - निन्देषेस । नामेख-नाम से । होउ एं-हो । तते एं-तदनन्तर । से-वह । एंदिसेएं - नन्दिवेख । कमारे-कमार । पंचधातीपरिगाहिते-पांच धाय माताओं से परिग्रहीत हुआ । जाव - या-वत । परिवड्ढति - वृद्धि को प्राप्त होने लगा । तते गां - तदनन्तर । से - वह । गांदि सेगो -निर्देषेता । कुमारे - कुमार । उम्मुक्कवालभावे - बालभाव को त्याग कर । जाव - यावत् । विहरति - विहरण करने लगा । जाव - यावत् । जुनराया यावि - युवराज पद को भी । जाते -प्राप्त । होत्या-हो गया था । तते गां-तदनन्तर । से-वह । गांदिसेगी-निर्धेण कुमारे - कुमार । रज्जे य - राज्य में । जाव - यावत् । अतेतुरे य - श्रन्तःपुर में । मूच्छिते ४ -मूर्चिद्धत ऋर्यात् राज्यादि के ध्यान में पगला बना हुन्ना, गद्ध - आकांचा वाला, प्रधित - स्नेहजाल में बन्धा हुआ और अध्युपपन्न —आसक हुआ २। सिरिदामं - श्रीदाम । रायं - राजा को। जीवि-ताक्रो - जीवन से । ववरोवित्ता - व्यपरोपित कर - मार कर । सपमेव - स्वयं ही । रज्जिसिरिं-राज्यश्री - राज्य की लच्मी को । कारेमाले - कराता हुन्ना अर्थात अमास्य आदि के द्वारा बढाता हुन्ना । पालेमारो -पोपण करता हुन्ना । विहरिक्तय - विहरण करने की । इच्छिति - इच्छा करता है । तते णं - तदनन्तर । से -वह । ए दिसेएो - नन्दिपेण । कुमारे - कुमार । सिरिदामस्स -श्रीदाम । रएणो - राजा के । बहु शि - अनेक । अन्तराणि य - श्रन्तर - श्रवसर । जिहाणि य -बिद्र-अर्थात् जिस समय पारिवारिक व्यक्ति अस्य हों । विरद्वाणि य-विरह् - अर्थीत् कोई भी पास च मूर्च्छितः ४ इच्छ्रिति श्रीदामानं राजानं जीविताद् व्यपरीत्य स्वयमेव राज्यश्रियं कारयन् पालवन् विहर्तुम् । तत: स निद्वेषयः कुमारः श्रीदाम्रो राश्चो बहून्यन्तराणि च ब्रिद्राणि च विरहांश्च प्रति --

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**बिद**श

न हो, राजा ऋकेता हो इस प्रकार, ऋवसर, छिद्र और विरह की । पडिजागरमाणे —प्रतीद्धा करता हुआ । विहरति —विहरण करने लगा ।

मूलार्थ—तरनन्तर वह दुर्योधन चारकपाल नरक से निकल कर इसो मधुरा नगरी में श्रीदाम राजा की बन्धुश्री देवी को कृति – उदर में पुत्ररूप से उत्पन्न हुना। तदनन्तर लगभग नवमास पारपूण होने पर बन्धुश्री ने बालक को जन्म दिया। तदनन्तर बारहवें दिन माता पिता ने उत्पन्न हुए बालक का नान्द्षेण यह नाम रक्ष्या। नदनन्तर पांच धाय माताओं के द्वारा सुरन्तित नन्दिषेण कुमार वृद्धि को प्राप्त होने लगा, तथा जब बह बालभाव को त्याग कर युवावस्था को प्राप्त हुन्ना तब इसके पिता ने इस को यावन युवराज पद प्रदान कर दिया श्रार्थात् वह युवराज बन गया।

तत्परचात् राज्य स्त्रीर श्रन्तःपुर में श्रत्यन्त श्रासकत निन्द्षेण कुमार श्रीदाम राजा को मार कर उसके स्थान में स्थयं मन्त्री स्वादि के साथ राज्यश्री—राज्यलदमी का सम्बर्धन कराने तथा प्रजा का पालन पोषण करने की इच्छा करने लगा । तद्थे कुमार निन्द्षेण महाराज श्लीदाम के श्रानेक श्रन्तर, ब्रिद्र तथा विरह की प्रतीक्षा करता हुआ विहरण करने लगा।

टीका — प्रस्तुत सूत्र में दुर्योधन चारकपाल — कारागारर स्वक — जेलर का नरक से निकल कर मधुरा नगरी के सुदाम नरेश की बन्धुश्री भार्य के उदर में पुत्रहरूप से उत्पन्न होने, ख्रीर समय पाकर जन्म लेने तथा माता पिता के द्वारा नन्दिषेश — यह नामकरशा के ख्रनन्तर यथाविधि पालन पोषण से वृद्धि को प्राप्त होने का उल्लेख करने के पश्चात् युवावस्थासम्पन्न युवराज पद को प्राप्त हुए नन्दिषेशा की पिता को मरवा कर स्वयं राज्य करने की कुत्सित भावना का भी उल्लेख कर दिया गया है।

युवराज नन्दीपेश राज्य को शीघातिशीघ उपलब्ध करने के लिये ऐसे ब्रवसर की ताक में रहता था कि जिस किसी उपाय से राजा की मृत्यु हो जाए ख्रौर वह उस के स्थान में स्वयं राज्यसिहासन पर ब्रास्ट्ट हो कर राज्यवैभाव का यथेच्छ उपभोग करे।

इस कथा — सन्दर्भ से सांसारिक प्रलोभनों में ऋषिक आसक्त मानव की मनोवृत्ति कितनी दृषित एवं निन्दनीय हो जाती है १, यह समभना कुछ कठिन नहीं है । पिता की पुत्र के प्रति कितनी मगता और कितना स्नेह होता है १, तथा उस के पालन पोषण और शिच्यण के लिये वह कितना उत्सुक रहता है १, तथा उसे ऋषिक सोग्य और सुखी बनाने के लिये वह कितना प्रयास करता है १, इस का भी प्रत्येक संसारी मानव को स्पष्ट अनुभव है। श्रीदाम नरेश ने पितृ जनोचित कर्तव्य के पालन में कोई कमी नहीं रक्खी थो। नन्दियेण के प्रति उस का जी कर्तव्य था उसे उसने सम्पूर्णरूप से पालन किया था।

इधर युवराज नन्दिषेण को भी हर प्रकार का राज्यवैभव प्राप्त था। उस पर सांसारिक सुख-सम्पत्ति के उपभोग में किसी प्रकार का भी प्रतिवन्ध नहीं था। फिर भी राज्यसिंहासन पर शीम से शीम वैठने की जघन्यलालसा ने उस को पुत्रोचित कर्तव्य से सर्वथा विमुख कर दिया। वह पितृभक्त होने के स्थान में पितृधातक बनने को तैयार हो गया। किसी ने — ऐहिक जधन्य महत्वाकांक्षाऐ मनुष्य का महान पतन कर डालती हैं, यह सत्य ही कहा है।

"—पंचधातीपरिमाहिते जाव परिवड्ढिति—" यहां पठित जाव —पावन् पद से एष्ठ १५७ पर पढ़े गए —तंजहा खीरधातीर १ मज्जला २ मएडला ३ की आवला —से लेकर —सुहंसुहेगां —" वहां तक के पाठ का प्रहला कुरना सूत्रकार को अभिमत है।

## श्री विपाक सूत्र-

"— उम्मुक्कबालभावे जाव विहरित—" यहां पठित जाव - यावन् पद से "— जोव्व — एगमणुष्पत्ते विन्नायरिणयमेत्ते —" इन पदों का प्रहेण करना चाहिए । इन पदों का श्रूपं पंचम श्रूप्ययन के पृष्ठ ३२९ पर लिखा जा चुका है ।

"—श्रम्तराणि—" इत्यदि पदों की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में "—श्रम्तराणि, श्रव— सरान् छिद्राणि—श्रव्यपरिवारत्वानि, विरहाणि—विजनत्वानि—" इस प्रकार है, श्रूर्थात् श्रम्तर श्रवसर का नाम है, छिद्र शब्द श्रव्यपरिवार का होना—इस अर्थ का बोधक है। श्रकेला होना—इस अर्थ का परिचायक विरह् शब्द है।

"—वन्धुसिरीप देवीप कुच्छिंसि पुत्तत्ताप उवधनने —" इस पाठ के अनन्तर परिडत मुनि श्री वासी लाल जी म॰ बन्धुश्रा देवी के दोहदसम्बन्धी पाठ का मी उल्लेख करते हैं, वह पाठ निम्नोक्त हैं —

"—तप एं तीसे बन्धुसिरीप देवीप तिएहं मासाएं बहुपिडपुरागाणं इसे पयाद्भवे दोहक्षे पाउक्सूते—धन्नाश्रो एं ताश्रो श्रास्मयाश्रो जाव जाश्रो एं प्रप्पणो पहस्स हिययमंसेण जाव सिंह सुरं च ५ जाव दोहलं विशेति । तं जह एां श्रहमवि जाव विशिष्णजामि ति कहु तंसि दोहलंसि श्रविशिष्णजाएंसि जाव कियाह। रायपुच्छा । बन्धुसिरीभएएं। तए एां से सिरिदामे राया तीसे बन्धुसिरीप देवीप तं दोहलं केण वि उवापएं विशेह। तप एां सा बन्धुसिरी देवी सम्पुराणदोहला ५ तं गब्भं सुहंसुहेएं। परिवहह —''। इन परं का भावाय निम्नोक्त है—

गर्भिश्यित होने के अनन्तर जब बन्धुओ देवों का गर्म तीन मास का हो गया तब उसे इस प्रकार का दोहद (गर्भिया स्त्री का मनोरथ) उत्पन्न हुआ कि वे मालाएं धन्य हैं, यावत् अर्थीत् पुरायवती हैं, कृतार्थ हैं, कृतपुराय हैं, उन्होंने ही पूर्वभव में पुरायोपार्जन किया है, कृत-लवण हैं—वे शुम लच्चणों से युक्त हैं और कृतविभव अर्थीत् उन्होंने ही अपने विभव—सम्पत्ति को दानादि शुमकार्थों में लगा कर सफल किया है, उन्हीं का मतुष्यसम्बन्धी जन्म और जीवन सफल हैं, जो अपने २ पति के मांस यावत् अर्थीत् जो तिलत, भिवत और शूल पर रख कर प्रकाश गया हो, के साथ 'सुरा, मधु, मेरक, जाति, सीधु और प्रसन्ता, इन छः प्रकार की मदिराओं का एक बार आस्वादन करतीं, बार बार स्वाद लेतीं, परिभोग करतीं और अन्य स्त्रियों को देती हुई ढोइद को पूर्ण करती हैं । सो यदि में भी यावत अर्थात् इसी प्रकार से ओदाम राजा के हृदय के मांस का छः प्रकार की मदिराओं के साथ उपभोग आदि करती हुई अपने दोहद को पूर्ण करूं, तो अच्छा हो । ऐसा सोच कर वह उस दोइद के अपूर्ण रहने पर यावत् अर्थात् स्वने लगी. मांसरहित, निस्तेज, रुग्ण, और रोगप्रस्त शरीर वाली एवं इताश होती हुई आतंब्यानमूलक विचार करने लगी ।

ऐसी स्थिति में बैठी हुई उस बन्धुश्री को एक समय राजा ने द्ला श्रीर इस परिस्थिति का कारण पूछा । तब उस बन्धुश्री ने श्रपना सब बृत्तान्त कह सुनाया । तदनन्तर मथुरानरेश श्रीदाम ने उस बन्धुश्री देवी के उस दोहद को किसी एक उपाय से श्रर्थात् जिस से वह समभ न सके इस प्रकार अपने हृदयमांस के स्थान पर रखी हुई मांस के सदश श्रन्य वस्तुश्रों के द्वारा पूर्ण किया किर बन्धुश्री देवी ऐसा करने से उस दोहद के सम्पूर्ण होने पर, सम्मानित होने

<sup>(</sup>१) सुरा, मधु आदि पदों का अर्थ पृष्ठ १४४ पर लिखा जा चुका है !

पर, इष्ट बस्तु की अभिलाघा के परिपूर्ण हो जाने पर उस गर्भ को धारण करने लगी ।

श्चरतु, श्चर्य नित्विषेणा ने स्वयं राज्यसिंहासन पर श्चारूढ़ होने के लिये, श्चपने पिता श्रीदाम को मरवाने के लिये जो षड्यन्त्र रचा श्चीर उस में विफल होने से उस को जो दंड भोगना पड़ा, उस का वर्णन श्रीवम सूत्र में किया जाता है—

मूल—' तते णं से णंदिसेणे कुमारे सिरिदामस्स रएणी अंतरं बलभगाणे अन्नया कयाइ वित्तं अलंकारियं सहावेति २ एवं वयासी—तुमं णं देवाणुप्पए! सिरिदामस्स रएणी सन्बद्धाणेसु सन्वभूमियासु अन्तेत्तरे य दिएणवियारे सिरिदामस्स रएणी असिक्सणं २ अलंकारियं कम्मं करेमाणे विहरिस, तं णं तुमं देवाणुप्पए! सिरिदामस्स रएणी अलंकारियं कम्मं करेमाणे गीवाए खुरं निवेसेहि। तए णं ऋहं तुमं अद्धरिज्ञयं करिस्सामि, तुमं अम्हेहिं सिद्धं उराले भोगभोगे अञ्ज्ञमाणे विहरिस्सिति। तते ण से वित्ते धलंकारिए एएंदिसेणस्स कुमारस्स वयणं एयमद्वं पिंदसुणेति, तते णं तस्स चितस्स अलंकारियस्स इमे एयारूवे जाव समुप्पिज्जत्था—जित णं ममं सिरिदामे राया एयमद्वं आगमोति, तते ण ममं ण एज्जित केणह असुभेणं कुमारेणं मारिस्सिति ति कहु भीए ४ जेणेव सिरिदामे राया तेणेव उवागच्छइ २ सिरिदामं रायं रहस्मियं करयल० जाव एवं वयासी—एवं खुलु सामी! एंदिसेणे कुमारे रज्जे जाव मुच्छिते ४ इच्छिति तुन्मे जीविताक्रो ववरोवेता सयमेव रज्जिसिरं कारेमाणे पालेमाणे विहरितए। तते णं से सिरिदामे राया वित्तस्स अलंकारियस्स अंतिए एयमद्वं सीचा निसम्म आसुकत्ते जाव साहद्वु एंदिसेणं कुमारं पुरिसेहिं गेएहावेति २ एएणं विहागेणं वज्भं आणवेति। तं एवं खुलु गोतमा! एंदिसेणे पुत्ते जाव विहरित।

<sup>(</sup>१) छाया—ततः स नन्दिषेणः कुमारः श्रीदाम्रो राजः अन्तरमलभमानोऽन्यदा कदाचित् विन्नमलंकारिकं शब्दयित २ एवमवादीत्—त्वं खलु देवानुप्रिय ! श्रीदाम्रो राजः सर्वस्थानेषु सर्वभूःमकानु अन्तःपुरे च दत्तविचारः श्रीदाम्रो राजोऽभीक्ष्णम् २ ग्रलंकारिकं कमं कुर्वाणो विहरांस, तत् त्वं देवानु — प्रिय ! श्रीदाम्रो राजः श्रलंकारिकं कमं कुर्वाणो मोवायां चुरं निवेशय । ततोऽहं त्वामद्दरांच्यकं करिष्याम, त्वमस्माभिः सार्द्वभुदारान् भोगभोगान् भुंजानो विहरिष्यसि । ततः स चित्र श्रलंकारिको नंदिषेणस्य कुमारस्य वचनमेतद्र्यं प्रतिशृणोति, ततस्तस्य चित्रस्यालंकारिकस्य श्रयमेतद्र्यो यावत् समुद्रपद्यत —यदि मम श्रीदामा राजा एनमथमागच्छिति, ततो मम न ज्ञायते, केनचिद् श्रशुमेन कुमारेण मारयिष्यति. इति कृत्वा भीतो ४ यत्रव श्रीदामा राजा तत्रवोपागच्छितं, उपागत्य श्रीदामानं राजानं राहरियकं करतलं व्यावद् एवमवादीत्—एवं खलु स्वामिन् ! नन्दिषेणः कुमारो राज्ये यावद् मूर्व्छितः ४ इच्छिति युष्मान् जीविताद् व्यपरोप्य स्वयमेव राज्यशियं कारयन् पालयन् विहर्तम् । ततः स श्रीदामा राजा चित्रस्थालंकारिकस्यान्तिके एतमर्थं श्रुत्वा निश्चस्य, श्राशुक्तः यावत् संद्वत्य नन्दिषेणं कुमारं पुरुषेग्रीहयित २ एतेन विधानेन वश्यमाद्याप्यति । तदेवं खलु गौतम ! नन्दिषेणः पुत्रे यावद् विहरति ।

## श्री विपाक सूत्र — [ पष्ठ अध्याय

पदार्थ - तते ग - तदनन्तर । से -वह । ण दिसेशे - निद्षेण । कुमारे - कुमार । स्तिरिदामस्त-अक्षिम । रहलो - राजा के । अंतरं - मारने के अवसर को । अलभमारो - प्राप्त न करता हुन्ना । श्रान्नया - अन्यदा । कपाइ - कदाचित् । चित्तं - चित्र नामक । श्रालंकारियं -अलंकारिक - नाई को । सदावीत २ त्ता - बुलाता हैं, बुला कर । एवं - इस प्रकार । वयासी -कहने लगा । देवागुष्पप !-हे भद्र !। तुमं गा'-तुम । सिरिदामस्स-श्रीदाम । रएगो-राजा के। सञ्बद्धारो सु - शयनस्थान, भोजनस्थान आदि सर्व स्थानों में ! सञ्बभूमियासु - सर्व भूमिकाओं अर्थीत् राजमहल की सभी भूमिकात्रों - मंजिलों में । य-तथा । अन्तेउरे - अन्तःपुर में । दिएलिअपारे -दत्तविचार हो अर्थात राजा की ऋरोर से जिस को आने जाने की अर्था असिली हुई हो, ऐसे हो, तथा । सिरिदामस्स-श्रीदाम । रएजो-राजा का । श्रिभिक्खणं २-पुनः २ । श्रतंकारियं करमं - अलंकारिक कर्म - चौरकर्म | करेमाणे - करते हुए | विहरसि - विहरण कर रहे हो | तराणं - इस लिये । देवासुविष्य !- हे नहानुभाव ! । तुमं - दुम ने । सिरिदामस्त - श्रीदाम । रत्सी-राजा का । श्रल कारियं करमं - अलंकारिक कर्म । करेमाणे - करते हुए, उसकी । गीवाय प्रीवा - गरदन में । खुर - चुर - उस्तरे को । निवेसेहि - प्रविष्ट कर देना । तरागां - तो। ऋहं -मैं। तुमं -- तुम को । अद्भरिक्तयं करिस्लामि -- अर्दराज्य से युक्त कर दूगा अर्थात् तुम्हें आधा राज्य दे डालूंगा ! सुमं - तुम । श्रमहोहिं - इमारे । सुद्धि - साथ । उराह्मे - उदार-प्रधान । भोगभोगे - काम भोगों का । भुं जमाणे - उपभोग करते हुए । विहरिस्स्ति - विहरण करोगे । तते एं -तदनन्तर । से -वह । चित्ते -चित्र नामक । श्रतंकारिए - श्रतंकारिक - नाई । एंदिसेणस्स -र्नन्द्षेण । कुमारस्त – कुमार के । एयमहं – एतदर्यक – उक्त अर्थ वाले । वचनं – वचन को । पडिसुगेति - स्वीकार करता है । तते एं - तदनन्तर । तस्स - उस । चित्तस्स - चित्र नामक । श्र**र्लकारियस्त —** श्रतंकारिक को । इमे — यह । एया कुवें — इस प्रकार के । जाव — यावत् विचार । समुष्पाजिज्ञत्था--उत्पन्न हुए । जति गां- यदि । सिरिदामे-श्रीदाम राजा । ममं- मेरी । प्यमञ्ज-इस बात को । आगमेति -- जान ले । तता र्णं -- तो । ममं -- मुके । रा गण्जाति -- न जाने अर्थात् यह पता नहीं कि वह । केसाइ — किस । ऋसुभेणं — ऋशुभ । कुमारे स् — कुमौत — कुत्सित मार से । मारिस्सिति — मारेगा । ति कहु — ऐसे विचार कर । भीष ४ — मीत — भयभीत हुआ, तस्त ऋर्यात् यह बात मेरे प्राची की घातक होगी, इस विचार से त्रस्त हुन्ना, उद्दिग्न - प्राचाधात के भय से उस का इदय काम्पने लगा, संजातभय ऋर्थात् भानसिक कम्पन के साथ इर उस का शरीर भी कांपने लगा, इस प्रकार भीत, त्रस्त, उद्धिग्न और संजातभय हुआ वह । जो गोव - जहां पर । सिरिदामें -भीदाम । राया--राजा था । तेलीव-वहीं पर । उच्छाच्छाइ २ सा-का जाता है, स्राकर । सिरि-दामं-श्रीदाम । रायं-राजा को । रहस्तियं-एकान्त में । करयतः - हाय जोड़ । जाव-यानत् ऋर्थात् मस्तक पर दस नखो वाली ऋंजली रख कर । एवं - इस प्रकार । वयासी - कहने लगा । एवं --इस प्रकार । खलु -- निश्चय ही । सामी !-- हे स्वामिन् ! : जंदिसेले -- नन्दिषेल ! कुमारे — कुमार । रज्जो – राज्य में । जाब – यावत् । मुच्छिते ४ – मूर्चिछत, एद प्रथित अध्युपपन हुन्ना । तुन्नो - त्राप को । जीविताम्रो - जीवन से । ववरोवेत्ता - व्यपरोपित कर ऋषीत् त्राप को मार कर । सपमेव -- स्वयं ही । रज्ज सिरिं - राज्यश्री - राजलच्मी का । कारेमाणे --संवर्धन कराता हुआ । पालेमारो - पालन करता हुआ । विहरित्तए - विहरण करने की । इच्छति -इच्छा रखता है। तते गां-तदनन्तर । से -वह । सिरिदामे -श्रीदाम । राया-राजा । चिच-

३६५

स्स — चित्र । अलंकारियस्स — अलंकारिक के । अंतिष्य— पास से । प्यामट्टं — इस बात को । सोच्चा — सुन कर, एवं । निसम्म — अवधारण — निश्चित कर । आसुक्ते — कोध से लाल पीला होता हुआ । जाव — यावत् । साहहु — मस्तक में तिउड़ी चढ़ा कर अर्थात् अल्यन्त कोधित होता हुआ । एदिसेणं — नित्देषेण । कुमारं — कुमारं को । पुरिसेहि — पुरुषों के हारा । गेरहाचेति २ त्ता — पकड़वा लेता, है, पकड़वा कर । प्रण्णं इस । विहारोणं — विधान — प्रकार से । वज्मं — वह मारा जाये ऐसी राजपुरुषों को । आण्वेति — आजा देता है । प्रव खतु — इस प्रकार निश्चय ही । गोतमा ! — हे गौतम ! । णंदिसेणं निद्धेण । पुत्ते — दुत्र । जाव — यावत् अर्थात् स्वकृत कर्मों के फल का अनुमव करता हुआ । विहरति — विहरण कर रहा है ।

मूलार्थ—तदनन्तर श्रीदाम नरेश के वस का अवसर प्राप्त न होने से कुमार नन्दि चेण ने किसो अन्य समय चित्र नामक अलंकारिक—नाई को बुना कर इस प्रकार कहा—िक हे महानुभाव ! तुम श्रीदाम नरेश के सर्वेस्थानों, सर्वभूमिकाओं तथा अन्तःपुर में स्वेच्छापूर्वक आ जा सकते हो और श्रीदाम नरेश का नार २ अलंकारिक कमें करते रहते हो, अतः हे महानुसाव ! यदि तुम नरेश के अलंकारिक कमें में प्रवृत्त होने के अवसर पर उसकी प्रीवा—गरदन में उस्तरा घोंप दो अर्थात इस प्रकार से तुम्हारे हाथों यदि नरेश का वस हो जाए तो मैं तुम को आधा राज्य दे डाल्गा। तदनन्तर तुम हमारे साथ उदार—प्रधान (उत्तम) कामभोगों का उपभोग करते हुए सानन्द समय ज्यतीत करोगे।

तद्नन्तर चित्र नामक श्रलंकारिक ने कुमार निन्द्षेण के उक्त विचार वाले वचन को स्वीकृत किया, परन्तु कुछ ही समय के पश्चान् उस के मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि यदि किसी प्रकार से इस बान का पता श्रीदाम नरेश को चल गया तो न मालूम सुभे वह किस कुमौत से मारे—इस विचार के उद्भार होते हो वह भयभीत, त्रस्त, उद्विप एवं संजात—भय हो उठा और तत्काल ही जहां पर महाराज श्रीदाम थे वहां पर श्राया एकान्त में दोनों हाथ जोड़ मस्तक पर दस नाखुनां वालो श्रंजली करके अर्थान् विनयपूर्वक श्रीदाम नरेश से इस प्रकार बोला—

हे स्वामिन् ! निश्चय ही निन्दिषेण कुमार राज्य में 'मुर्चिछत गृद्ध, प्रथित स्त्रीर श्राध्युपयन हो कर श्रापके वध में प्रवृत्त होना चाह रहा है। वह द्याप को मार कर स्वयं राज्यश्री राज्य— लदमी का संवर्धन कराने स्त्रीर स्वयं पण्लन पोषण करने की उत्कट श्रामिताषा रखता है।

इसके अनन्तर श्रीदाम नरेश ने चित्र श्रलंकारिक से इस बात को सुन कर उस पर विचार किया और श्रत्यन्त कोध में आहर नान्द्रयेश को श्रपने श्रनुचरी द्वारा पकड़वां कर इस (पूर्वेक्त) विधान—प्रकार से मारा जाए ऐसा राज पुरुषों को आदेश दिया। भगवान कहते हैं कि है गौतम! यह नन्दिषेश पुत्र इस प्रकार अपने किए हुए श्रशुभ कमों के फल की भोग रहा है।

टीका—राज्यशासन का प्रलोभी निन्द्षेण हर समय इसी विचार में रहता था कि उसे कोई ऐसा अवसर मिले जब वह अपने पिता श्रीदाम नरेश की हत्या करने में सफल हो जाय। परन्तु उसे अभी तक ऐसा अवसर प्राप्त नहीं हो सका। तब एक दिन उसने उपायान्तर सोचा और तदनुसार

<sup>(</sup>१) मूच्छ्रित, गृद्ध स्रादि पदों का अर्थ एष्ट १७३ लिखा जा चुका है।

महाराज श्रीदाम के चित्र नामक अलंकारिक को बुलाकर उसने कहा - कि महानुमाव ितुम महाराज के विश्वस्त सेवादार हो । तुम्हारा उन के पास हर समय वेरोकटोक स्राना जाना है । तुम्हारे लिये वहां किसी प्रकार का प्रतिबन्ध नहीं है. तब यदि तुम मेरा एक काम करो तो मैं तुम्हे आधा राज्य दे डालूंगा । तुम मी मेरे जैसे वन कर सानन्द अनायासप्राप्त राज्यश्री का यथेच्छ उपभोग करोगे । तुम जानते हो कि मैं इस समय युवराज हूँ। महाराज के वाद भेरा ही इस राज्यसिंहासन पर सर्वे -सर्वा अर्घिकार होगा। इसिलये यदि तुम मेरे काम में सहायक दनोगे तो मैं भी तुम को इर प्रकार में सन्तष्ट करने का यत्न करू गाः

दूसरी बात थह है कि महाराज को तुम पर पूर्ण विश्वास है, वह अपना सारा निजी काम तुम से ही कराते हैं । इस के अतिरिक्त उन का शारीरिक उपचार भी तुम्हारे ही हाथ से होता है, इसिलिये मैं समभ्कता हूँ कि तुम ही इस काम की पूरा कर सकते हो, ऋगैर सुभे भी तुम पर पूरा मरोसा है। इसलिये में तुम से ही कहता हूं कि तुम जिस समय महाराज का क्षौर-इजामत बनाने लगो तो उस समय इधर उधर देख कर तेज उस्तरे को महाराज की गरदन में इतने जोर से मारो कि उन की वहीं मृत्यु हो जाए, इत्यादि ।

चित्र ने उस समय तो निन्दिषेण के इस अनुचित प्रस्ताव को स्वीकार कर लिया, कारण कि उस के सामने जो उस समय आघे राज्य का प्रलोभन रक्खा गया था. उस ने उस के विवेक चतुःश्रो पर पट्टी बांध दी धी श्रीर वह ऋषि राज्य के शासक होने का स्वप्न देख रहा था। परन्तु जब वह वहाँ से उठकर अध्या तो दैवयोग से उस के विवेकचलु खुल गये अप्रीर वह इस नीचकृत्य से उत्पन्न होने वाले भयंकर परिखाम को प्रत्यक्ष देखने लगा । देखते ही वह एक दम भयभीत हो उठा । तात्पर्य यह है कि उस के ऋन्त:करण में यहां से ऋाते ही यह ऋाभास होने लगा कि इतना बड़ा ऋपराध । वह भी सकारसा नहीं किःतु एक निरापराधी अन्नदाता की हत्या, जिस ने मेरे और राजकुमार के पालग पोषण में किसी भी प्रकार की तुटि न रक्ली हो, उस का अवहनन क्या में राजकुमार के कहने से करूं?, क्या इसी का नाम कृतज्ञता है १, फिर यदि इस ऋपराध का पता कहीं महाराज को चल गया, जिस की कि ऋधिक से ऋधिक सम्भावना है, तो मेरा क्या बनेगा , इस विचार – परम्परा में निमम्न चित्र सीधा राजभवन में महाराज श्रीदाम के पास पहुँचा और कांपते हुए हाथों से प्रणाम कर थपलाती हुए जवान से उस ने महाराज को राजकुमार नन्दिषेण के विचारों को श्रय से इति तक कह सनाया ;

शास्त्रों में कहा है कि जिस का पुराय बलवान् है, उसे हानि पहुँचाने वाला संसार में कोई नहीं। प्रत्युत हानि पहुंचाने वाला स्वयं ही नष्ट हो जाता है। कुमार नन्दियेण ने ऋपने पिता महाराज श्रीदाम को मारने का जो पड्यंत्र रचा, उसमें उसको कितनी सफलता पास हुई !, यह तो प्रत्यच्च ही है। वह तो यह सोचे हुए या कि उसने ऋपना उद्देश्य पूरा कर लिया, परन्तु उसे यह शात नहीं या कि-

जितने तारे गगन में, उतने दुश्यन होंय। रूपा रहे पुरायदेव की, वाल न बांका होय॥

महाराज श्रीदाम के पुरुष के प्रभाव से राजकुमार निन्द्षेण के पास से उठते ही चित्र नापित के विचारों में एकदम त्रुपन सा आर गया। उस को महाराज के दथ में चारों आरेर अविष्ट ही अनिष्ट दिखाई देने लगा । फलस्वरूप वह घातक के स्थान में रक्षक बना । नीतिकारों ने

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

" - रस्तन्ति पुरायानि पुरा कृतानि"।। अर्थात् पूर्वकृत पुर्य ही रस्ता करते हैं। यह सत्य ही कहा है। तालर्थ यह है कि पुर्य के प्रभाव से चित्त स्वयं भी बचा स्त्रीर उसने महाराज श्रीदाम को भी बचायां।

चित्त की बात को तुनकर पहले तो श्रीदाम नरेश एकदम चमके पर थोड़े ही समय के बाद कुछ विचार करने पर उन्हें चित्र की बात सर्वशा विश्वसनीय प्रतीत हुई । कारण कि जब से राज हुमार अवस्ता बना है तब से लेकर उसके व्यवहार में बहुत अन्तर दिखाई देता था और उसकी ओर से श्रीदाम नरेश सदा ही शंकित से बने रहते थे। चित्र को सरल एवं निर्व्याज उक्ति से महाराज श्रीदाम बहुत प्रभावित हुए तथा अपने और निर्देषण के कर्तव्य का तटस्य बुद्धि से विचार करते हुए वे एकदम कोधातुर हो उठे और फलस्वरूप नीतिशास्त्र के नियमानुसार उन्हों ने उसे वध कर डालने की आजा प्रशन करना ही उचित समका।

पाठकों को स्मरण होगा कि पारणे के निमित्त मधुरा नगरी में भिक्षा के लिये पधारे हुए गौतम स्वामों ने राजमार्ग में जिस वध्य व्यक्ति को राजपुरुषों के द्वारा भयंकर दुदशा को प्राप्त होते हुए देखा था तथा भिन्ना लेकर वापिस आने पर उस व्यक्ति के विषय में जो कुड़ प्रमु महावीर से पूछा था, उसी का उत्तर देने के बाद प्रमु वीर कहते हैं कि गौतम ! यह है उस व्यक्ति के पूर्वभवसित वर्तमान भव का परिचव, जो कि वर्तमान सनय में अपने परम उपकारी पिता का अकारण धात करके राज्यसिंहासन पर आरूड़ होने की नीच चेहा कर रहा था ! तालार्य यह है कि जिन अध्यमाधम प्रवृत्तियों से यह निद्षेण नामक व्यक्ति इस दयनीय दशा का अनुभव कर रहा है यह उसी का कृत्तियों तो सुनाया गवा है।

प्रश्न-दुर्योधन कोतवाल के करूरकर्मी का फल यह हुन्ना कि उसे नरक में उत्पन्न होना पड़ा, परन्तु नरक से निकल कर भी तो उसे किसी हुरे स्थान में ही जन्म लेना चाहिये था। पर वह जन्म लेता है एक उत्तम घराने म अर्थात् श्रीदाम नरेश के घर में, ऐसा क्यों ?

उत्तर - बुरे स्थान में तो वह मनुष्य जन्म लेता है, जिसने पूर्व जन्म में बुरे ही कर्म किये हों. अथवा अभी जिसके बुरे कर्म मोगने रोप हों। यदि किसी ने बुरे कर्मों का फल भोग लिया हो तब उसके लिये यह आवदयक नहीं कि वह बुरे स्थान में ही जन्म लें। दुर्योधन ने बुरे कर्म किये उन का फल उसने छुटी नरक में नारकीरूप में प्राप्त किया. वह भी एक दो वर्ष नहीं किन्तु दाईस सामरोपम के बड़े लम्बे काल तक। कहने का तार्थ्य यह है कि जब उसके बुरे कर्मों का अधिक मात्रा में च्योपशम हो गया अर्थात् जो कर्म उदय की पाप्त हुए, उन का चय और जो उदय में नहीं आए उन का उपशामन हो गया, अथवा उसके पूर्वकृत किसी अज्ञात पुरुष के उदय में आने से वह एक उत्तम राजकुल में जन्मा तो इस में कुछ भी भवसंबाद नहीं है।

शास्त्रों में लिखा है कि शुभ और अशुभ दोनों ही प्रकार के कर्म जीवन के साय होते हैं, जो कि अपने २ समय पर उदय म आकर फलोन्मुख हो जाते हैं। आज भी प्रत्यक्त देखने में आता है कि एक व्यक्ति शज्जकुल में जन्म लेता है, राजा बनता है, परन्तु कुछ ही समय के बाद वह दर दर की खाक छानता है और खाने को पेटभर अन्त भी प्राप्त नहीं कर पाता। यही तो कमंगत बैकिम्य है, जिसे देख कर कभी २ विशिष्ट खुद्धिवल रखने वाले व्यक्ति भी आश्चर्य मुग्ध हो जाते

<sup>(</sup>१) पृष्ठ २३२ तथा ५३३ पर अभग्नसेन के सम्बन्ध में इसी प्रकार के प्रश्न का विस्तृत असर दिया जा चुका है। अधिक जिज्ञासा रखने वाले पाठक वहां देख सकते हैं। अपन्तर मात्र इसना है कि वहां अभग्नसेन का नाम है जबकि प्रस्तुत में नांस्ट्षेश का।

#### श्री विषाक सूत्र —

हैं। अत: दुर्योधन के जीव का निन्द्षेण के रूप में अवतिरत होना कोई आधर्यजनक नहीं है।

"— प्यास्त्रे जाव समुष्पिजतथा —" यहां का जाव — यावत् पद "— अञ्मत्यिते कृष्पित् चिन्तिष पत्थियः मणोगपः संकष्पे —" इन पदीं का परिचायक है। इन का अर्थ एष्ठ १३३ पर किया जा चुका है। तथा — भीष ४ — यहां पर दिये गये ४ के अंक से '— तक्ष्ये उव्वियमे संजातभप —" इन पदों का ग्रहण करना चाहिये। इन का अर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है।

"—करयल जाव पर्व —" यहां के विन्दु तथा जाव — यावत् पद से संसूचित पाठ को पृष्ट २४६ पर लिखा जा चुका है। तथा "—रज्जे जाव मुिठ्युते ४ —" यहां पठित जाव — यावत् पद से "—रहे य कोसे य कोहागारे य बले य वाहणे य पुरे य श्रन्ते उरे य —" इन पदों का प्रहण् करना सूत्रकार को इष्ट है। राज्य शब्द वादशाहत का बोधक है। किसी महान् देश का नाम राष्ट्रहै। कोष खुजाने को कहते हैं। धान्ययह अथवा माण्डागार का नाम कांष्ट्रागार है। बल सेना को कहते हैं। बाहन राष्ट्र रथ आदि यान और जहाज, नौका आदि के लिये प्रयुक्त होता है। पुर नगर का नाम है। अन्तःपुर रण्वास को कहते हैं। तथा — मुिठ्युते ४ — यहां दिये गये ४ के अक से "—शिद्धे. गढिय, श्रज्भोववनने —" इन पदों का शह्या करना सूत्रकार को अभिमत है। इन का अर्थ पृष्ट १७३ पर दिया गया है।

"— आयुरुत्ते जाव साइहु—" यहां पिटत जाव — यावत् पद से " — रुट्टे, कुविष, च-रिडिक्किए तिवित्तरं भिडिंडे निडाले - " इन पदों का ग्रहण करना सूत्रकार को श्रिभिमत है। आ-सुरुत्ते — इत्यादि पदों का अर्थ पृथ्ठ १७७ पर कर दिया गया है।

"—एएग् विहासेगं - ' यहां प्रयुक्त एतद् शब्द उस विधान — प्रकार का परिचायक है, जिसे भिन्ना को गये मगवान् गौतम स्वामी ने मथुरा नगरी के राजमार्ग पर देखा था । तथा एतद्शब्द — सम्बन्धी विस्तृत विवेचन पृष्ठ १७८ पर किया गया है। पाठक वहां देख सकते हैं। अन्तर मात्र इतना है कि वहां उष्क्रितक कुमार का वर्णन है, जब कि प्रस्तुत में नन्दिषेश का।

"-पुत्तो जाव विहरति-" यहां पठित जाव - यावत् पद पृष्ठ ४७ पर पढ़े गये "-पुरा पोरायाणं दुव्चियाणागं, दुष्यडिककत्तार्या अस्युभागं - " इत्यादि पदी का परिचायक है।

गत सूत्रों में भगवान् गौतम के प्रश्न के उत्तर का वर्णन किया गया है । ऋव सूत्रकार अनगार गौतम की अग्रिम जिज्ञासा का वर्णन करते हैं —

मूल-- " गांदिसेंगो कुमारे इत्रो चुते कालमासे काल किल्चा कहिं गिळ्ळहिति ? किंहें उवदिजाहिति ?

पदार्थ - गाँदिसेगो - निद्येगा । कुमारे - कुमार । इन्नो - यहां से । चुते - स्थव कर - मर कर । कालमासे - कालमास में । कालां किच्चा - काल कर के । किंद्र - कहां । मच्छि हिति १ - जायेगा १, न्नौर । किंद्र - कहां पर । उचनकितिहित १ - उत्पन्न होगा १ ।

मूलार्थ - गौतम स्वामी ने भगवान् से फिर पूछा कि भगवन् १ निन्द्वेश कुमार यहां से मृत्युसमय में काल करके कहां जायगा १ श्रीर कहां पर उत्पन्त होगा ?

<sup>(</sup>१) — छाया — नन्दिषेण: कुमारः इतरच्युतः कालमासे कार्ल कृत्वा कुत्र गमिष्यति १ कुत्रोपपस्यते ?

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

[३६९

टीका — भावी जन्मों की पृच्छा के सम्बन्ध में पहले पृष्ठ ८८, तथा १८३, तथा ३०६ पर काफ़ी लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र नाम का है, कहीं मृगापुत्र का नाम है, कहीं उज्कितक कुमार का तथा कहीं शकट कुमार का। रोष वर्णन समान ही है। अत: पाठक वहीं पर देख सकते हैं।

गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फ्रमाया वह निम्नोक्त है-

मूल - । से गोतमा ! गांदिसेगो कुमारे सिंह वासाई परमाउं पालहत्ता कालमासे कालं किचा इमीसे स्यगण्यभाए पुढवीए० संसारो तहेव जाव पुढवीए० । ततो इत्थिगाउरे गागरे मच्छत्ताए उवविज्ञिहित । से गां तत्थ मच्छिएहिं विहते समागो तत्थेव सिद्धिकुले० बोहिं० सोइम्मे० महाविदेहे० सिज्भिहिति, बुज्भिहिति, मुचिहिति, पांरिनव्वाहिति, सव्वदुक्खागं श्रंतं करेहिति । शिक्खेवो ।

### ॥ छट्टं अज्भयम् समर्च ॥

पदार्थ-गोतमा !-हे गौतम ! । से-वह । जंदिसेगो-नन्दिषेया ! कुमारे-कुमार । सर्द्धि—साठ । वासाइं - वर्षों की । परमार्ज - परमायु को । पालइसा - पालकर - भोग कर । कालमासे - मृत्यु के समय में । कालं किच्चा - काल कर के । इमीसे - इस । रचणाप्यभाष - रतन-प्रभा नाम की। पुढवीप० - पृथिवी में - नरक में उत्पन्न होगा तथा अवशिष्ट । संसारो - संसारभ्रमण। तहेव - पूर्ववत् जान लेना चाहिये । जाव - यावत् । पृढवीपः - पृथिवीकाया में लाखी बार उत्पन्न होगा । ततो -वहां से अर्थात् पृथिवीकाया से निकल कर । हत्थिणाउरे -हश्तिनापुर। गुगरे-नगर में । मुच्छत्ताप-मत्स्यरूप से । उवविजिहिति-उत्पन्न होगा । से णं-वह । तत्य-वहां पर । मुच्छिप-हिं-माल्स्थिकों - मत्स्यों का वध करने वालों से । वहिते समाखे - वध को प्राप्त होता हुआ । तत्थोव - वहीं पर । सिट्टिकृले २ - अष्ठिकुल में उत्पन्न होगा, वहां पर । बोहिं ० - बोधिलाभ अर्थात् सम्बद्धः को प्राप्त करेगा, तथा । स्वोहम्मे० - सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा । वहां से च्यव कर। महाविदेहें - महाविदेहक्षेत्र में जन्मेगा वहां पर चारित्र का आराधन कर । सिज्भिहिति - सिद्ध होगा : बुज्भिहिति - केवल ज्ञान की प्राप्त कर सकल पदार्थों को ज्ञानने वाला हःगा । मुच्चिहिति - सम्पूर्ण कर्मी से मुक्त होगा। परिनिव्वाहिति - परम निर्वाण पद को प्राप्त करेगा। सन्बद्धकलाणं – सर्व प्रकार के दुःखों का । श्रांतं – श्रन्त । करेदिति – करेगा । ्रिक् देशों -नि देश-उपसंहार पूर्ववत् जान लेना चाहिये । छुट्टें - छुठा । ऋजभथर्ष -- ऋध्ययन । समात --सम्पूर्णहुद्रा।

मूलार्थ — हे गौतम ! वह निन्द्षेण कुमार साठ वर्ष की परम आयु को भोग कर मृत्यु के समा। में काल करके इस रत्नप्रभा नामक पृथिवी — नरक में उत्पन्त होगा। उस का शेष संसारश्चमण पूर्ववत् समम्मनः अर्थात् प्रथम अध्ययनगत वर्णन को माति जान लेना, यावत् वह पश्चिकाया में लाखें बार उत्पन्न होगा।

<sup>(</sup>१) छाया -- स गौतम ! नन्दिषेणः कुमारः घष्टि वर्षीःग परमायुः पालियत्वा कालमासे काल कृत्वा ग्रस्थां रत्नप्रमायां पृथिव्यां संसारस्तयेव यावत् पृथिव्याम् । ततो इस्तिनापुरे नगरे मत्स्यतयोपपरस्यते । स तत्र मास्थिकविधितः सन् तत्रैव श्रेष्ठिकुत्ते वीधिं सौधर्मे महाविदेहे सेत्स्यति, भोत्स्यते, मोद्यते, परिनिवास्यति सर्वदुःखानामन्तं करिष्यति ! निद्येपः ।

<sup>॥</sup> षष्ठमध्ययनं समाप्तम् ॥

िषहरु श्रध्याय

#### श्री विपाक सूत्र-

पृथिवीकाया से निकलकर हिस्तनापुर नगर में मत्स्यरूप से उत्पन्न होगा, वहां मच्छीमारों के द्वारा वध को प्राप्त होता हुआ फिर वहीं पर हिस्तनापुर नगर में एक श्रेष्ठिकृत में उत्पन्न होगा। वशं वह सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा, वहां से सीधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा और वहां से महाविदेह चेत्र में जन्म लेगा। वहाँ पर चारित्र प्रह्म्मा करेगा और उस का यथाविधि पालन कर उस के प्रभाव से सिद्ध होगा, बुद्ध होगा, मुक्त होगा, और परम निर्वाण पद को प्राप्त कर सबै प्रकार के दु:खों का अन्त करेगा। निर्वण की कल्पना पूर्ववत् कर लेनी चाहिये।

#### 🛚 । ब्रुठा ऋध्ययन समाप्त 📗

टीका - गौतम स्वामी द्वारा किए गए नन्दिषेण के आगामी जीवन सम्बन्धी प्रश्न के उत्तर में वीर प्रभु ने जो कुछ फरमाया उस का वर्णन मूनार्थ में कर दिया गया है। वर्णन सर्वया स्पष्ट है। इस पर किसी प्रकार के विवेचन की आवश्यकता नहीं है।

पाटकों को स्मरण होगा कि प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में श्री जम्बू स्वामी ने श्री सुधर्मा स्वामी के चरणों में छठे अध्ययन को सुनने की इच्छा प्रकट की थी । जिस को पूर्ण करने के लिये श्री सुधर्मा स्वामी ने प्रस्तुत छठे अध्ययन को सुनाना प्रारम्भ किया था । अध्ययन सुना लेने के श्रामन्तर श्री सुधर्मा स्वामी श्री जम्बू! स्वामी थे फरमाने लगे—

जम्बू! श्रमण भगवान् महावीर स्वाभी ने दु:खिवियाक के छठे अध्ययन का यह (पूर्वोक) अर्थ प्रतिपादन किया है। मैंने जो कुछ प्रमु बीर से सुना है, उसी के अनुसार तुम्हें सुनाया है, इस में मेरी अपनी कोई कल्पना नहीं है। इन्हीं भावों को अभिन्यक करने के लिये सुनकार ने निक्खें वो — निक्लेप: — 'यह पद प्रयुक्त किया है। निक्षंप शब्द का अर्थसम्बन्धी कहापीह पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। परन्तु प्रस्तुत में निक्षेप शब्द से जो सुनांश अभिनत है, वह निम्नोक है —

एवं खलु जम्बू ! समणेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्तेणं दुहिववागाणं छुटु-स्स ऋज्भयणस्स श्रथमट्टे पर्गण्चे 'सि बेभि-इन पदी का भावार्य जनर की पंक्तियों में लिखा जा चुका है।

"—पुढ्यीए संसारो तहेव जाव पुढ्यीए —" यहां का विन्दु पृष्ठ ८९ पर पढ़े गये "—उक्कोससागरोव मिट्टिइएसु जाव उवविज्ञिहिति — इन पदों का परिचायक है । तथा — संसार — शब्द संगरिश्रमण का बोध कराता है। तहेव का ऋर्थ है — वेसे ही। तत्यायं यह है कि जिस प्रकार प्रथम ऋष्यर में मृगापुत्र का संसारश्रमण वर्णित हुआ है, उसी प्रकार निद्येण का भी समभ लेना चाहिये। और उसी संशरश्रमण के संस्चक पाठ को जाव — यावत पद से अभिन्यक किया गया है। जाव — यावत पद से विवक्षित पदों तथा — पुढ्यीप — के बिन्दु से अभिनत पाठ की स्वना पृष्ठ ३१२ पर दी जा चुकी है।

"— सिटिकुले॰ वोहिं॰ सोहम्मे॰ महाविदेहें॰ — इत्यादि पदों से जो सूत्रकार को अभिमत है, वह चतुर्थ अध्ययन में पृष्ठ ३१२ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां शंकर — कुमार का वर्णन है, जब कि प्रस्तुत में निन्दिषेण का । विशेष अन्तर याली कोई बात नहीं है। प्रस्तुत अध्ययन में निन्दिषेण के निर्देश से मानव जीवन का जो चित्र प्रदर्शन किया गया

(१) 'वेमि' त्ति व्रवीम्यहं भगवतः समीपेऽमुं व्यतिकरं विदित्वेत्यर्थः (वृत्तिकारः) ।

### षष्ठ श्रध्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

**३७**१

है, उस पर में उस की विकट परिस्थितियों का खासा अनुभव हो जाता है। मानव जीवन जहां अधिक से अधिक अन्धकारपूर्ण होता है वहां उस की नितान्त उज्ज्वलता भी विस्पष्ट हो जाती है। इस जीवन — यात्रा में मानव प्राणी किस २ तरह की उच्चावच परिस्थितियों को प्राप्त करता है ? तथा सुयोग्य अवसर प्राप्त होने पर वह अपने साध्य तक पहुंचने में कैसे सफलता प्राप्त करता रहता है ? इस विषय का भी प्रस्तुत अध्ययन में अच्छा अनुगम दृष्टिगोचर होता है !

राजकुमार निन्दिषेण के जीवन का अध्ययन करने से हेथोपादेय रूप से वस्तुतस्व का त्याग और ग्रहण करने वाले विचारधील पुरुषों के लिये उस में से दो शिक्षाएं प्राप्त होती हैं। जैसे कि (१) प्राप्त हुए अधिकार का दुवपयोग नहीं करना चाहिये। (२) किसी भी प्रकार के प्रलोभन में आकर अपने कर्तक्ष्य से कभी परांमुख नहीं होना चाहिये।

त्राज का मानव विद सच्चे ऋथाँ में उत्तम तथा उत्तमोत्तम मानव बनना चाहता है तो उसे इन दोनों बातों को विशेषरूप से ऋपनाने का यन्न करना चाहिये !

दुर्योधन चारकपाल —काराग्रह के रक्षक – जेलर की मान्ति प्राप्त हुए अधिकार का दुरुपयोग करने वाला अध्यम व्यक्ति अपनी कर एवं निर्दय वृत्ति से मानवता के स्थान में दानवता का अनुसरण करता है। जिस का परिणाम आस्म —पतन के अतिरिक्त और कुछ नहीं। इसी प्रकार नन्दिषेण की भान्ति राज्य जैसे तुछ सांसारिक प्रलोभन (जिस का कि पिता के बाद उसे ही अधिकार था) में आकर पितृपात जैसे अन्य करने का कभी स्वान में भी ध्यान नहीं करना चाहिये। ताल्प्य यह है कि आस्मा को पतन की ओर ले जाने वाले अधमाधम दुष्कृत्यों से सदा प्रथक् रहने का यस्न करना तथा उत्तम एवं उत्तमोत्तम पद को उपलब्ध करना ही मानव जीवनका प्रधान लद्द्य होना चाहिये।

।। षष्ठ अध्याय समाप्त ।।

# अथ सप्तम अध्याय

मानव संसार का सर्वश्रेष्ठ एवं सर्वोत्तम प्राणी माना जाता है, परन्तु ज्रा विचार की जिये कि इस में सर्वश्रेष्ठता किस बात की है ! ऋषीत् मानव के पास ऐसी कौन सी वस्तु है कि जिस के बल पर वह इतना श्रेष्ठ बन गया है !

क्या मानव के पास शारीरिक शक्ति बहुत बड़ी है या यह पूंजीपति है ! जिस के कारण यह मानव सर्वश्रेष्ठता के पद का भाजन बना हुआ है ? नहीं नहीं इन बातों में ते कोई भी ऐसी बात नहीं है जो इस की महानता का कारण बन रही हो । क्योंकि संसार में हाथी आदि ऐसे अनेकानेक विराटकाय प्राणी अवस्थित हैं. जिन के सन्मुख मानव का शारीरिक बल कुछ भी मूख्य नहीं रखता, यह उन के सामने तुच्छ है, नगर्य है।

धन मानव की उत्तमता का कारण नहीं वन सकता, क्योंकि भारत के प्रामीण लोगों का "—जहां कोई बड़ा सांप रहता है, बड़ां श्रवश्य कोई धन का वड़ा खज़ाना होता है –" यह विश्वास बतलाता है कि धन से चिपटने वाला मानव सांप ही होता है, मनुष्य नहीं। इसके अतिरिक्त धन के कुपरिणामों के अनेकानेक उदाहरण इतिहास में उपलब्ध होते हैं।

राषण के पास कितना घन या १ सारी लंका सोने की बनी हुई थी। यादवों की द्वारका का निर्माण देवताओं के हाथां हुआ था, वह भी हीरे, पन्ने आदि जवाहरात से। भारत के धन वैभव पर सुष्य हुए यूनान के सिकन्दर ने लाखों मनुष्यों का संहार किया। मन्दिरों को तोड़ करोड़ों का धन भारत से लूटा। उने अपने ऐश्वर्य का कितना महान् पमंड या रे, एसे ही द्यांवन के, कोणिक के आदि अनेकों उदाहरण दिये जा सकते हैं. परन्तु हुआ क्या १, सोने की लका ने रावण को राक्षस बना दिया और स्वर्ण और रक्तों से निर्मित द्वारिका ने यादवों को नरपशु । सिकन्दर के धनवैभव से देश संत्रस हो उठा था । द्वांधन महाभारत के भीषण युद्ध का मूल बना । कोणिक ने अपने पूज्य पिता अशिषक को पिजरे का कैदो बना हाला था । साराश यह है कि धन के अतिरेक ने इन सब को अन्धा बना दिया था, उन के विवेक चद्ध ज्योतिविहीन हो चुके थे। मात्र धन के आदिस्य ने मानव को सर्वश्रेष्ठ प्राणी बनाया है, यह बात नहीं कही जा सकता । इसी भान्ति परिवार आदि के अन्य अनेकों बल भी इसे महान् नहीं वना सकते ।

फिर वही प्रदन सामने ज्याता है कि मानव के सर्वश्रेष्ठ कहलाने का वास्तविक कारण क्या है ? इस प्रदन का यदि एक ही शब्द में उत्तर दिया जाये तो वह है — मानवता।

भगवान् महावीर ने या अन्य अनेको महापुरुषों ने जो मानव की अंध्यता के गीत गाए हैं. वे मानवता के गहरे ग से रंगे हुए सच्चित्र मानवों के ही गाए हैं। मानव के हाथ, पैर पा लेने से कोई मानव नहीं बन जाता, प्रत्युत मानव वनता है—मानवता को अपनाने से। यों तो रावरण भी मानव था, परन्तु लाखों वर्षों से प्रतिवर्ष उसे मारते आरहे हैं, गालियों देते आरहे हैं. जलाते आरहे हैं। यह सब कुछ, क्यों रे इसी लिये कि उस ने मानव हो कर मानवता का काम नहीं किया, फलत: वह मानव हो कर भी राज्स कहलाया।

शास्त्रों में मानवता की वड़ी महिमा गाई है। जहां कहीं भी मानवता का वर्णन है वहां

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ि ३७३

उसे सर्वश्रेष्ठ और दुर्लभ वतलाया गया है। वास्तव में यह बात सत्य भी है। जब तक मानवता की पाणित नहीं होती, तद तक यह जीवन वास्तांवक जीवन नहीं बन पाता। जीवन के उत्थान का सब से बड़ा साधन मानवता ही है—यह किसी ने ठीक हो कहा है।

'—आतमवत् सर्वभृतेषु—" की मावना ही मानवता है। यदि मनुष्य की दूसरे के हित का भान नहीं तो वह मनुष्य किस तरह कहा जा सकता है। सारांश यह है कि मनुष्य वही कहला सकता है जो यह समकता है कि जिस तरह में सुख का अभिलावी हूँ, प्रत्येक प्राणी मेरी तरह ही सुख को अभिलावा कर रहा है। तथा जिमे में दुःख नहीं चाहता, उसी तरह दूसरा भी दुःख के नाम से भागता है। इसी प्रकार सुख देने वाला जैसे मुक्ते प्रिय होता है और दुःख देने वाला अप्रिय लगता है, होक इसी भानित दूसरे जीवों की भो यहां दशा है। उन्हें सुख देने वाला प्रिय और दुःख देने वाला अप्रिय लगता है। इसी लिये मेरा यह कतंत्र्य हो जाता है कि मैं किसी के दुःख का कारण न वन् । यदि वन् तो दूसरों के सुख का ही कारण चन् । इस प्रकार के विचारों का अभुसरण करने वाला मानव प्राणी ही सच्चा मानव या मनुष्य हो सकता है और उसी में सच्ची मानवता या मनुष्यता का निवास रहता है। इस के विपरीत जो व्यक्ति अपने स्वार्थ की पूर्ति के लिये दूसरों के प्राण तक लूटने में भी नहीं सकुवाता, वह मानव व्यक्ति मानव का आकार तो तो अवस्य धारण किये हुए है किन्तु उस में मानवता का अभाव है। वह मानव हो कर भी दानव है। वस्तुत: ऐसे मानव व्यक्ति ही संसार में नाना प्रकार के दुःखों के भाजन वनते हैं, और दुर्गितयों में धक्के खाते हैं।

प्रस्तुत सातवें अध्ययन में एक ऐसे ध्यक्ति के जीवन का वर्णन प्रस्तावित हुआ है, जो कि मानव के खाकार में दानव या । मांसाहारी तथा मांसाहार जैसी हिंसा ६वं अधर्म पूर्ण पापमय प्रवृत्तियों का उपदेष्टा बना हुआ था, तथा जिसे इन्हीं तृरांम प्रवृत्तियों के कारण नास्कीय भीषण यातनायें सहन करने के साथ २ दुमिजियों में भटकना पड़ा था। उस अध्ययन का आदिम सूत्र इस प्रकार है—

## मृल — ' सत्तमस्य उक्खेवो।

पदार्थ - सत्तम स्त - सप्तम अध्ययन का । उक्खेंबो - उत्तेष - प्रस्तायना पूर्वयत् जानलेना चाहिये ।

मृलार्थ - मध्यम चाध्ययन के उत्त्व की भावना पहले ऋष्ययनों की भानित कर लेको चािये । टीका-शास्त्रों के परिशीलन से यह पता चलता है कि प्रभुवाणीरिसक श्री जम्बू स्वामी "— 'सोच्चा जाणड़ करूताणों. सोचचा जाणड़ पावगं —" ऋषीत् मनुष्य प्रभुवाणी की सुनकर कर्याणकारी कर्म को जान सकता है और सुन कर ही पापकारी मार्ग का ज्ञान प्रप्त कर सकता है—" इस सिद्धान्त को खुव समक्षते थे । सम्भन्ते के साथ २ उन्हों ने इस सिद्धांत को जीवन में भी उतार रखा था । इसी लिये अपना ऋषिक समय वे अपने परम पूज्य गुरुदेव श्री सुधमी स्वामी के पावन चरणों में कैंद कर प्रभवाणी के सुनने में व्यतीत किया करते थे ।

पाठकों को यह तो स्मरण ही है कि श्रार्य सुधर्मा स्वामी ऋषने शिष्य जम्बूस्वामी की

- (१) छाया सप्तमस्योत्हेषः ।
- (२) सुनियां सेती जानिए, पुरुष पाप की बात । बिन सुनयां ऋन्धा जांके, दिन जैसी ही रात ।।१।।

श्री विषाक सुत्र ---

िन्हम अध्याय

प्रार्थना पर विषाकश्रुत के दुःखविषाक नामक प्रथम श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों का वर्णन सुना रहे हैं। उन में छठे अध्ययन का वर्णन समाप्त हो चुका है। इस की समाप्ति पर आर्थ जम्बू स्वामी फिर पूछते हैं कि भगवन ! यदि अपण भगवान महाबोर स्वामी ने दुःखविषाक के छठे अध्ययन का यह अर्थ प्रतिपादन किया है जिस का कि वणन आप फ्रमा चुके हैं, तो उन्हों ने साववें अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है , इस प्रश्न को स्वकार ने "— सत्तमस्स उक्खेबो — रं इतने पाठ मे गर्भित कर दिया है। तात्पर्य यह है कि छठे अध्यय का अर्थ सुनने के बाद श्री जम्बू स्वामी ने जो साववें अध्ययन के अर्थ—श्रवण की जिज्ञासा की यी, उसी को सुनकार ने दो पर्दो हारा संचेन में प्रदर्शित किया है। उन पर्दो से अभिन्यक सूत्रपाठ निम्नोक है —

जह ण भंते ! सम्पोणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्ते गं दृहविवागाणं हट्टस्स अञ्भयणस्स अयम् प्रे परण्या, सत्तमस्स णं भंते! अज्ञान्यणस्स के अट्टे परण्यारे!— " इन पदी का अर्थ ऊपर की पंक्तियों में लिखा जा चुका है ।

त्रार्य जम्मू स्वामी के उक्त प्रश्न के उत्तर में श्री सुधर्मा स्वामी ने जो कुछ फ्रमाना त्रारम्भ किया, त्रव निम्नलिखित सूत्र में उस का उल्लेख करते हैं—

मूल — 'एवं खलु जब् ! तेणं कालेणं तेणं समएणं पाडिलसंडे स्वारे ! वस्त्र-संडे उज्जासे ! उम्बरदर्ग जन्नते । तत्थ सां पडिलमंडे समरे सिद्धत्थे राया । तत्थ सां पाडिलसंडे सागरदत्ते सत्थवाहे हीत्था, ब्रड्डे० । गंगादत्ता भार्या, तस्स सं सागरदत्तस्स पुत्ते गंगादत्ताए भाग्यिए ब्रक्तए उंबरदत्ते नामं दारए हीत्था, ब्रहीस्था । तेसं कालेसं तेसं समएसं समसस्स भगवन्नो समीसरसं, परिसा जाव गन्नो ।

पदार्थ पर्व खलु इस प्रकार निश्चय ही । जम्बू ! —हे जम्बू !। तेण कालेणं — उस काल में । तेण समपणं —उस समय में । पाडिलसंडे —पाटिलपंड । एगरे —नगर था । विण्संडे —वन पंड नामक । उज्जाणे —उद्यान था. वहां । उम्बरदत्ते — उम्बरदत्त नामक । जम्बे — यहां या त्र्र्यात् उसका स्थान था। तत्थ णं —उस । पाडिलसंडे —पाटिलपण्ड । एगरे —नगर में । सिन्दत्थे — सिद्धार्थ नामक ! राया —राजा था। तत्थ णं —उस । पाडिलसंडे —पाटिलपण्ड नगर में । सागरदत्ते — सिद्धार्थ नामक ! सत्थवाहे —सार्थवाह —यात्री व्यापारियों का नायक । होत्था —था। अव्हेडे ० — जो कि धनाव्य यावत् अपने नगर में बहा प्रतिष्ठित था । गंगादता भारिया —उस की गंगादता नाम की मार्था थी । तस्स णं —उस । सागरदत्तस्स —सागरदत्त सार्थवाह का । पुत्ते —पुत्र । गंगादत्ता भारियाप — गंगादत्ता भार्थ का । अत्तप — आत्रास्त — पुत्र | उंवरद्त्वे — उम्बरदत्त । नामं — नामक । दारप — बालक । होत्था —था, जो कि । अहीण ० —अन्यून एवं निद्रांप पंचेन्द्रियशरीर से विशिष्ट था । तेणं कालेणं २ — उस काल और उस समय में । समणस्य — अमण्य । भगवत्रो — भगवान महावीर स्वामी का । समोसरणं — समवसरणं हुआ अर्थात् भगवान वहां उद्यान में पथारे।

<sup>(</sup>१) छाया — एवं खलु जम्बू: ! तिस्मन् काले तिस्मन् समये पाटलिषंडं नगरं । वनपर्छ-मुद्यानम् । उम्परदत्तो यत्तः । तत्र पाटलिषंडं नगरं सिद्धार्थो राजा । तत्र पाटलिषंडे सागरदत्तः सा-धंबाहोऽभूद् , आद्धाः । गंगादत्ता मार्या । तस्य सागरदत्तस्य पुत्रो गंगादत्तायाः भार्यायाः आत्मनः, उम्परदत्तो नाम दारकोऽभूद्हीनः । तस्मिन् काले तस्मिन् समये अमग्रस्य मगवतः समनसर्गं, परिषद् यावत् गतः ।

ि∄७५

परिसा--परिषद् । जाव -- यावत् । गन्त्रो -- नागरिक श्रीर राजा चला गया ।

मूलार्य-इस प्रकार निश्चय हो है जम्बू! उस काल श्रोर उस स्थय में पाटलिएंड नाम का एक सुप्रसिद्ध नगर था। वहां बनवंड नामक उद्यान था। उस उद्यान में उम्बरदत्त नामक यत्त का स्थान था। उस नगर में महाराज सिद्धार्थ राज्य किया करते थे। पाटलिएंड नगर में सागरदत्त नाम का एक धनाह्य, जो कि उस नगर का वड़ा प्रतिक्ठित व्यक्ति माना जाता था, सार्थवाह रहता था। उस की गंगाइता नाम की मार्था थी। उनके श्रन्यून एवं निर्देष पञ्चेन्द्रिय शरीर वाला उम्बरदत्त नाम का एक बालक था।

उस काल और उस समय में श्रमण मगशन् महावोर स्थामा बनखंड नामक उद्यान में पथारे। नागरिक लोक तथा राजा उन के दर्शनार्थ नगर से निक्षते और धर्मीपदेश सुन कर सब वापिस चले गये।

टोका — प्रस्तुत सूत्र में सप्तम अध्ययन के प्रधान नायकों के नामों का निर्देश किया गया है। उन में नगर, उद्यान और यहायतन, उद्यान में अमशा भगवान महाबीर स्वामी का प्रधारना, उनके दर्शनार्थ नगर की जनता और नरेश के आगमन तथा धमंश्रवस आदि के विषय में पूर्व वस्ति अध्ययनों की भान्ति ही भावना कर लेनी चाहिये। नामगत भिन्नता को सूत्रकार ने स्वयं ही स्पष्ट कर दिया है।

—म्रड्दे॰— यहां के बिन्दु से विविध्ति पाठ की सुचना पृष्ठ १२० पर दी जा चुकी है। तथा —म्रहीण्०—यहां के बिन्दु से अभिमत पाठ भी पृष्ठ १२० पर लिख दिया गया है। तथा समोसरणं परिसा जाव गम्रो — यहां के जाव यावत् पद से — निग्गया, राया निग्गम्रो, धम्मो किहिन्रो, परिसा राया य पिंड—इन पदों का ग्रहण करना सूचकार को अभिमत है। इन का अर्थ पृष्ठ २०४ पर लिखा जा चुका है।

श्रमण भगवान् महाबीर स्वामी के उपदेशामृत का पान करने के अनन्तर राजा तथा जनता के ऋपने अपने स्थानों को वापिस लौट जाने के पश्चात् क्या हुआ ? अब सूत्रकार उसका वर्णन करते हैं —

मूज- 'तेणं कालेणं २ भगवं गोतमे तहेव जेणेव पार्डालसंडे गगरे तेणेव उदागच्छति २ पार्डालमंड गागरं पुर्गात्थमिल्लेणं दारेणं ऋगुप्पविमात, तत्थ गां पासित

- (१) छाया तस्मिन् काले २ भगवान् गौतमस्त्येव यत्रैव पाटलियंडं नगरं तत्रैवीपागच्छांत २ पाटलियंडं नगरं पौरस्त्येन द्वारेखानुप्रविशति । तत्र पश्यत्येकं पुरुषं कच्छूमन्तं कुष्ठिकं दकोदिकिं भगंदिकमर्शसं कासिकं शवासिकं शोफवन्तं शूनसुखं शूनहरूतं शूनपादं शटितहस्तांगुलिक शिटत-पादांगुलिकं शिटतकर्शनासिकं रिसक्या च पूर्येन च यिविधवायमानं वर्णमुक्कम्युच्चश्मानमगलत्पूयरुधिर लालायगलत्कर्शनासम्, स्रभीच्गां २ पूर्यकवलांश्च द्विरक्वलांश्च कृष्मिकवलांश्च वमन्तं व्रष्टानि करुणानि विस्वराणि कृजन्तं मिन्तिष्रधानसमूहेनान्वीयमानमार्गे स्कृटितास्पर्यशीर्षे दंदिखंडवस्नं खंडमल्लकखंडघट-कहस्तगतं गोहं २ देहिवलिकया वृत्ति कल्पयन्तं पश्यति २ तदा भगवान् गौतमः उचनीचमध्यम-कुलान्यटित यथापयीर्धं गृह्वाति २ पाटलियंडात् प्रतिनिक्कामित २ यत्रैव अम्रणो भगवान् भक्तपान-मालोचयित भक्तपानं प्रतिदश्चित २ अम्रणेनाभ्यनुज्ञातो सन् विसमिव पन्नगभूतः स्नात्मनाऽऽहारमाहारवित, संयमेन तपक्षा, स्नात्मानं भावयन् विहरित ।
  - (१) ऋशींसि ऋस्य वियन्ते इति ऋशीसः तमितिभावः । ऋयीत् वत्रासीर का रोगी ।

श्री विपाक सुन्न--

एगं पुरिसं कच्छुल्लं कोढियं दास्रोयिग्यं भगंदियं अर्शिसल्लं कासिल्लं सामिल्लं मोसिल्लं स्यमुहं स्यहत्थं स्यपायं सांडयहत्थंगुलियं सांडयपायंगुलियं सांडयकणणनाास्यं रिस्याए य पूण्ण य थिविथिवंतं वणमुहिकिमिउनुयं तपगलंतपूयहिंहरं लालापमलंतकणणनासं अभिक्खणं २ पूथकवले य हिर्हिक्वे प किमिकवले य वममाणं कट्टाइं कलुणाई वीसगाई क्रयमाणं मिन्द्रयाचडगरणहगरेणं अिष्णिजनमाणमग्गं पुट्टहडाहडसीसं देडिखं-डवसणं खंडमल्लयखंडचड्महत्थगयं गेहे २ देहंबिलियाए विनिं कप्पेमाणं पासित २ तदा भगवं गोयमे उच्छायमांज्यक्रमकुलाइं अडिति, अहापजनं गेएहिति २ पाडीलि पिडिनिं जेणेव समणे भगवं० भन्तपाणं आलोएति, भन्तपाणं पाडिदंसेति २ सम्थेणं अध्मणुण्णाते समाणे बिलिमिव पन्नगभूते अप्याणेणं आहारमाहारेइ संजमेणं तवसा अप्याणं मावेमाणे विहरित ।

पदार्थं -- तेणं कालोजं र--- उस काल, ब्रीर उस समय में । भगवं -- भगवान् । गोतमे --गौतम । तहेव - तथेव ऋषात् पूर्व की भान्ति । जेगोव - जहां - जिथर । पाडलिसंडे - पाटलिपंड स्मारे -- नगर था । तेसेव -- वहां । उवागच्छति २ -- आते हैं, आकर । पाडलिसंडं -- पाटलिषंड । जगरं - नगर में । पुरिश्वमेणं - पूर्व दिशा के । दारेणं - द्वार से । प्राणुष्यविस्तति - प्रवेश करते हैं। तत्थ एां-वहां पर । एगं पुरिसं-एक पुरुष की । पासति-देखते हैं जो कि । कच्छुटलं - कंडू - खुजली के रोग से युक्त । कोढियं - कुछी - कुछरोग वाला । दास्रोयरियं - जलोदर रोग वाला । भगंदरियं-भगंदर का रोगो । ऋरिसिल्लं-अर्शत -ववासीर का रोगी । कासिल्लं-कास का रोगी । सासिल्लं - इवास रोग वाला । सासिल्लं - शोफयुक्त ऋर्यात् शोफ - सूजन का रोगी । सुयमुद्दं शूनम्ख - जिस के मुख पर सोजा पड़ा हुआ हो । सूच हरथं सूजे हुए हायो वाला । स्यपायं - सुजे हुए पांव वाला । सडियहर्थं गुनियं - जिस के हाथों की अंगुलिये सड़ी हुई हैं। सडियपार्यगुलियं – जिस के पैरों की अंगुलियें सड़ी हुई हैं ! सडियकराणनांसियं – जिस के कान और नासिका स**ड़** गये **हैं। रिस्पाप य** रिसका वर्णों से निकलते हुए सर्केट गन्दे पानी से। पुरुष य-तथा पीन से । थिविधिवंतं - धिवधिव शब्द से युक्त । वर्षामुह किमि उत्त् यंतपगलंतपूर्यरू-हिरं - कृमियों से उल्लायमान - ऋत्यंत पोडित तथा तिरते हुए पूथ - पीय और स्थिर वाले वरामुखी से युक्त । लालापगलंतकएणनासं - जिस के कान और नाक क्लेदतनतुत्रों - फोड़े के वहाव की तारों से गल गये हैं । अभिक्खणं २ -- पुन: पुन: --बार वार । पूचकवले य --पूच - पीच के कवलों --बासों का । रुद्धिन कवले य - र्वाधर के कवलों का । किमिकवले य - कुमिकवलों का । यममाएं - यमन करता हुआ । कट्ठाई —दुःखद । कलुणाई —कच्लोत्पादक। वीसराई —विस्वर – दीनता वाले वचन। क्यमाणं बोलता हुआ । मिच्छिपाचडगरपहगरेणं -- मिचकाओ के विस्तृत समूह से - मिक्काओं के ऋधिक्य से । ऋष्रिणुज्जमाणुमग्गं — ऋग्वीयमानमार्ग ऋषीत् उस के पीछे और आगे मक्षिकास्त्री के भुगड़ के भुगड़ लगे हुए थे । पुरुइड्**ड़ाइड़सीसं—** जिस के सिर के केश निवान्त विखरे हुए थे । दंडिखंडवसणं - जो टाकियो वाले वस्त्रों को भारण किए हुए था । खंडमल्ज्यखंडधडगहत्थगयं -भिद्धापात्र तथा जलपात्र जिस के हाथ में थे । गेहे २-- घर २ में । देहंबोलेखाए--भिक्षावृत्ति से । विक्ति--

३७७

त्राजीविका । क्रष्येमाणं—चला रहा था, उस पुरुष को । पासिति—देखते हैं । तद्या—तव । भगवं—भगवं—भगवान् । गोयमे—गौतम स्वामी । उच्चाणीयमिक्सिमकुलाइं—ऊँच (घनी), नीच (निर्धन) तथा मध्यम (न ऊँच तथा न नीच अर्थात् सामान्य ), घरों में । जाव—यावत् । ऋडीत—अमण करते हैं । ऋहापऊजलं — यथाप्यिप्त अर्थात् यथेष्ट, आहार । गेएहिति २ चा—प्रहण करते हैं, प्रहण करके । पाडिलि०—पाटिलधंड नगर से । पडिनि०—निकलते हैं, निकल कर । जेणेव च बहां । समणे—अमण । भगवं०—भगवान् महावीर स्वामी विराजमान थे, वहां आते हैं आकर । भन्तपाणं—भन्तपान की । आलोपिति—आलो-वना करते हैं, तथा । भन्तपाणं—भन्तपान को । पडिदंसिति २—दिखलाते हैं, दिखाकर । समणेणं—अमण मगवान् से । अब्भणुएणाते समाणे—आजा को पाप्त किए हुए । अप्पाणेणं—आत्मा से अर्थात् स्वयं । विज्ञमिव पन्नगभूते—विल में जादे हुए पम्नक—सर्प की भान्ति । आहारमाहारेइ—आहार का प्रहण करते हैं, तथा । संज्ञमेणं—संयम, और । तवसा—तप से । अप्पाणं—आत्मा को । भान्वमाणे—भवित—वासित करते हुए । विहरिति—विचरते हैं।

मूलार्थ — उस काल तथा उस समय भगवान् गौतम स्वामी जी षष्ठतप — बेले के पारणे के निमित्त भित्ता के लिए पाटलिषण्ड नगर में जाते हैं, उस पाटलिषण्ड नगर में पूर्व दिशा के द्वार से प्रवेश करते हैं। वहां एक पुरुष को देखते हैं। जिस की दशा का वर्णन निम्तोक्त हैं —

बहे पुरुष कण्डू रोग वाला, कुच्ठ रोग वाला. जलोदर रोग वाला, भगंदर रोग वाला, ऋरी— बगसीर का रोगी, उस को कास और श्वास तथा शोध का रोग भी हो रहा था, उस का मुख स्जा हुआ था, हाथों और पैरों फूले हुए थे, हाथ और पैर की अंगुलिएँ सड़ी हुई थी, नाक और कान भी गले हुए थे, रिसका और पीब से थिविथिव शब्द कर रहा था, कृमियों से उत्त द्यमान—ऋत्यन्त पीडित तथा गिरते हुए पीद और रुधिर वाले अग्रमुखों से युक्त था, उस के कान और नाक क्लेदतन्तुओं से गल चुके थं, बार र पूयक्वल, रुधिरकवल तथा कृमिकवल का वमन कर रहा था, और जो कष्टोत्पादक, करुणाजनक एवं दीनतापूर्ण शब्द कर रहा था, उस के पीछे मिल्काओं के भुण्ड के भुण्ड चले जा रहे थे, सिर के वाल ऋत्यन्त विखरे हुए थे टाकियों वाले बस्त उसने ओढ़ रखे थे। भिक्त का पात्र तथा जल का पात्र हाथ में लिए हुए घर र में भिन्नावृत्ति के द्वारा अपनी आजीविका चला रहा था।

तत्र भगवान गौतम स्वामो कँच, नीच और मध्यम घरों में भिद्धार्थ श्रमण करते हुए यथेष्ठ भिद्धा लेकर पाटलिषंड नगर से निकत कर जहां श्रमण भगवान महावीर स्वामी विराज-मान थे, वहां पर आये, आकर भक्त —पान की आलोचना को और लाया हुआ भक्तपान — आहार पाना भगवान को दिखलाया, दिखलाकर उन की आहा मिल जाने पर विल में प्रवेश करते हुए सर्व की भान्त विना चवाये अथीत् विना रस लिये ही आहार करते हैं और संयम तथा तप से अपने आहमा को भावित —वासित करते हुए कालत्त्रेय कर रहे हैं।

टीका — संयम और तप की सजीव मूर्ति भगवान् गौतम स्वामी सदैव की भानित आज भी पष्टतप — बेले के पारणे के निमित्त पाटलिषण्ड नगर में भिन्नार्थ जाने की प्रभु से आजा मांगते हैं। आजा मिल जाने पर उन्हों ने पाटलिषड नगर में पूर्विदशा के द्वार से ध्रवेश किया और वहां पर एक ऐसे व्यक्ति को देखा कि जो केंद्र, जलोदर, अर्था, भगंदर, कास, श्वास और शोधादि रोगों से अभिभूत हो रहा था। उस के हाथ पांच और मुख स्जा हुआ था। इतना ही नहीं किन्द्र उस

स्तिम अध्याय

३७८ ]

के हाथ पांव की अंगुलियें तथा नाक और कान आदि अंग प्रत्यंग भी गल सड़ चुके थे। सारा शरीर त्रणों से व्याप्त था, वर्णों में कृमि—कोड़े पड़े हुए थे, उन में से दिश्वर और पीय वह रहा था। मिल्का-ओं के भुषड़ के भुषड़ उस के चारों और चक काट रहे थे, वह रुधिर, पूय और कृमियों—कीड़ों का वमन कर रहा था। उस के हाथ में मिल्या तथा जलपात्र भी था और वर् घर २ में भिल्य के लिये यूम रहा था, तथा वह अत्यन्त कछोत्पादक, करुणाजनक एवं दीनतापूर्ण शब्द बोल रहा था।

इस प्रकार की दशा से युक्त पुरुष को भगवान गौतम स्वामी ने नगर में प्रवेश करते ही देखा, देख कर वे त्रागे चले गये और धनिक तथा निर्धन आदि सभी गृहस्थे! के घरों से आवश्यक भिद्धा ले कर वे वापिस वनषंड उद्यान में प्रमु महावीर के पास आये और यथाविधि आलोचना कर के प्रमु को भिद्धा दिखला कर उनकी आद्या ने पिल में प्रवेश करते हुए सर्प की भान्ति उस का ग्रहण किया और पूर्व की भान्ति संयममय जीवन व्यतीत करने लगे। यह प्रस्तुत स्त्रगत वर्णन का संदिप्त सार है।

भगवान गौतम द्वारा देखे हुए उस पुरुष की दयनीय दशा से पूर्वमंचित ऋशुन कर्मी का विषाक — फल कितना भयंकर और कितना तीव होता है ?, यह समक्षते के लिये अधिक विचार की आवश्यकता नहीं रहती । इस उदाहरण से उस का मली भान्ति ऋतुगम ही जाता है ।

''-- कच्छुल्लं कोढियं -- 'भ इत्यादि पदी की व्याख्या निम्नोक्त है --

१—कच्छ्रमान् — कच्छू — खुजली का नाम है। खुजली थीग से ऋाकान्त व्यक्ति कच्छ्रमान् कहलाता है। कच्छू का ही दूसरा नाम कएडू है। कएडू के सम्बन्ध में कुछ विचार एष्ठ ६३ पर मी किया जा चुका है।

२ — कुष्टिक — कुछ कोढ को नाम है। कोढ के रीग वाला व्यक्ति कुष्टिक कहलाता है। कुष्ट रोग का विवेचन पृथ्ट ६३ तथा ६४ पर किया जा चुका है।

३—द्कोद्रिक —दकोदर जलोदर रोग का नाम है । उस रोग वाले व्यक्ति को दकोदरिक कहते हैं । जलोदर रोग का अर्थसम्बन्धी उन्हापोह पृष्ठ हु३ पर किया गया है ।

—दात्रोयरियं — के स्थान पर —दोउयरियं — ऐसा पाठ भी उपलब्ध होता है। इसका ऋषे हैं — द्वथोद्रिकं — द्वे उद्रे इव उद्रे पस्य स्त तथा तं जलोद्ररागयुक्त मिल्यर्थ: — ऋथीत् उदर पेट में जल ऋषिक होने के कारण जिस का उद्र दो उद्रों के समान प्रतीत होता हो उत्ते द्वयाद्रिक कहते हैं। दूसरे शब्दों में द्वयोद्रिक को जलोद्रिक कहा जा सकता है।

४— भगंदरिक — भगंदर रोगविशेष का नाम है। जिस की व्याख्या पृष्ठ ६० तथा ६१ पर की जा चुकी है। भगंदर रोग वाला व्यक्ति भगंदरिक कहा जाता है।

५ -- ऋशीस -- ऋशी बवासीर का नाम है। इस के सम्बन्ध में पृष्ठ ६१ पर अर्थसम्बन्धी ऊहापोह किया जा चुका है। अर्श का रोगी अर्शस कहलाता है।

६ — कासिक – कास के सम्बन्ध में विचार पृष्ठ ५६ तथा ६० पर किया जा चुका है। कास रोग वाले व्यक्ति की कासिक कहते हैं।

७—श्वासिक—इवास का ऋर्थ पृष्ठ ५९ पर लिखा जा चुका है। इवास वाले रोगी का नाम श्वासिक है।

८—शोफवान् --शोफ -- स्जन के रोग से आकानत व्यक्ति का नाम शोफवान् है। ९ --शानमुख -- जिस का मुख स्जा हुआ हो उसे शृनमुख कहते हैं।

- १ शूनहस्त जिस के हाथ सूजे हुए हों वह शुनहस्त कहलाता है।
- ११—शूनगाद—जिस के पांच स्जे हुए हों उस को शूनगाद कहा जाता है ।
- १२ शटितहस्तांगुलिक जिस के हाथों की अंगुलियां सड़ गई हैं, उसे शटितहस्तांगुलिक कहा जाता है। सड़ने का अर्थ है किसी पदार्थ में ऐसा विकार उत्पन्न होना कि जिस से उस में
  दुगन्ध आने लग जाये।
- १३ शटित ादांगु लिक -- जिस के पांव की अंगु लियां सड़ जावें, वह शटितपादांगु लिक कहलाता है।
- १४ शटितकर्णनासिक जिस के कर्ण कान और नासिका नाक सड़ जाएँ उसे शिटतक-र्णनासिक कहते हैं।
- १५-रिसका और पूर्य से थिविधिवायमान अर्थात् वर्ण से निकत्तता हुन्ना दुर्गन्धपूर्ण देवेत खुन रिसमा कहलाता है। पूर्य पिन का नाम है। थिविधिव शब्द करने वाला व्यक्ति थिविधिवायमान कहलाता है। तात्पर्य यह है कि रिसमा और पूर्य के बढ़ने से वह व्यक्ति थिव २ शब्द कर रहा था।
- १६ झण्मुखकुम्युत्तु द्यमानप्रगत्तत्पूयरुधिर—इस समस्त पद के त्रण्मुख, कृषि-उत्तु द्यमान, प्रगलत्पूयरुधिर, ये तीन विभाग किये जा सकते हैं। त्रण—धाव-ज़ल्म का नाम है। मुख अप्रभाग को कहते हैं। तव त्रण्मुख शब्द से व्या का अप्रमाग—यह अर्थ फलित हुआ। कृष्मियों—किहों से उत्त्यमान—पीड़ित, कुम्युत्तु द्यमान कहा जाता है। जिस के पूथ—पीव और दिधर—खून यह रहा है, उसे प्रगलत्पूयरुधिर कहते हैं। अर्थात् उस व्यक्ति के कीड़ों से अत्यन्त व्यथित व्यण्य-मुखां से पीव और दिधर यह रहा था। झण्मुखानि कृषिभिरुत्तु द्यमानानि अर्थ्व व्यथ्य-मानानि प्रगलत्पूयरुधिराणि च यस्य स तथा तिमित वृत्तिकारोऽभयदेवस्तूरिः।

कहीं पर — वणमुहिकिमि उन्तुयंतपगलंतप्य रुहिरं — ( त्रणमुख्य स्प्रमुद्देप्रगलत्यू यरुधिरम्, त्रणमुखात् क्रमयः उन्नुदन्तः प्रगलित पूयरुधिराणि च यस्य संतथा तम् । इदमुक्तं भवति — यस्य त्रणमुखात् कृमयो बिकिं:सरित उत्पत्य पतिन्त पूयरुधिराणि च प्रगत्नित तमित्यर्थः) — ऐमा पाठान्तरं भी उत्तब्ध होता है। इस का अर्थ है — जिस के घावों के स्रप्रमाग से कीड़े गिर रहे थे न्त्रीर पीव तथा रुधिर भी वह रहा था।

१७ — 'लालाप्रगलत्कर्णनास — इस पद में प्रयुक्त हुए लाला शब्द का कोषों में यदिए मुंह का पानी (लार) अर्थ किया गया है, परन्तु वृन्तिकार के मत में उसका कलेदतन्तु यह अर्थ पाया जाता है। जो कि उपयुक्त ही प्रतीत होता है। कारण कि — कलेदतन्तु यह समस्त राब्द है। इस में क्लेद का प्रयोग — नमी (सील), फोड़े का बहाव और कष्ट — पीड़ा, इन तीन अर्थों में होता है। तथा तक्तु शब्द का — डोरा, सत, तार, डोरी, मकड़ी का जाला, तांत, सन्तान, जाति, जलजन्तुविशेष, हत्यादि वश्रयों में होता है। प्रकृत में कलेद शब्द का "फोड़े का वहाव" यह अर्थ और तन्तु का "तार" यह अर्थ ही अभिमत है। तब कलेदतन्तु का — अर्ण — फोड़े के वहाब की तारें यह अर्थ निष्पन्न हुन्ना, जोकि प्रकरणानुसारी होने से उन्चत ही है, क्योंकि लार तो मुंह से गिरती हैं, नाक और दान से नहीं। फोड़ों के बहाब की तारों से जिसके कान और नासिका गल गये हैं,

- (१) लालाभिः क्लेदतन्त्भिः प्रगलन्ती कणौ नासा च यस्य स तथा तमिति वृत्तिकारः।
- (२) देखो -- संस्कृत राज्दार्थं कोस्तुम पृष्ठ ३४७ (प्रथम संस्करण) ।

श्री विषाक सूत्र--

[भप्तम अध्याय

उसे लालाप्रगलत्कर्णनास कहते हैं।

कहीं पर — लालामुहं पगलंतकरणनासं — ऐसा पाठान्तर मी मिलता है। इस का ग्रयं निम्नोक है-१ — लालामुख — जिस का मुख लाला अर्थात् लार से युक्त रहता है, उसे लालामुख कहते हैं। तालप्र यह है कि उस व्यक्ति के मुख से लारें बहुत उपका करती थीं।

२ - प्रगलत्कर्णनास - जिस के कान और नासिका बहुत गल चुके थे, ऐसा व्यक्ति प्रगलत्कर्णनास

कइलाता है ।

१८—पूर्यकवल — पूर्य-पीन को कहते हैं। कवल शब्द — १— उतनी वस्तु जितनी एक बार में खाने के लिये मुंह में रखी जाये, मास, तया २—पानी ऋदि उतना पदार्थ जितना मुंह साफ़ करने के लिये एक बार मुंह में लिया जाये कुल्ली, इन दो ऋथीं का परिचायक है। पीन के कवल को पूर्यकवल और इसी भान्ति कथिर — खून के कवल को कथिरकवल, तथा कृमियों — कीड़ों के कवल को कृमिकवल कहते हैं।

१९ -- कष्ट -- क्लेशोत्पादक -- इस ऋर्ष का बोध कराने वाला कष्ट शब्द है।

२० — करुण — करुणा शब्द उस मानसिक दु:ख का परिचायक है जो दूसरों के दु:ख के ज्ञान से उत्पन्न होता है श्रीर उनके दुख को दूर करने की प्रेरणा करता है। अर्थीत् दया का नाम करुणा है। करुणा को उत्पन्न कराने वाला करुण कहलाता है।

२१—विस्वर—दीनतापूर्ण वचन विस्वर कहलाता है, अथवा खराव आवाज को विस्वर कहा जाता है, अर्थात् उस पुरुष को आवाज बड़ी दीनतापूर्ण भी अथवा बड़ी कर्णकटु भी।

प्रस्तुत में —कट्टाइं कलुणाइं वीसगाइं — इन पदों के साथ — वयणाइं — इस विशेष्य पद का ऋथ्याहार किया जाता है। तर —कट्टोत्पादक वचन, करुणोत्पादक वचन एवं विस्वर वचन — कूजन ऋर्यात् ऋव्यक्त रूप से बोलता हुआ, यह ऋर्य निष्यन्न होता है।

२२—मिद्यका आँ के चड़गर पहरार से अन्धीयमानमार्ग-अर्थात् मिद्यका मन्सी का नाम है! चड़गर और पहरार ये दोनों शब्द कोषकारों के मत में देश्य—देशविशय में बोले जाने वाले हैं। इन में चड़गर शब्द प्रधानार्थक और पहरार शब्द समूहार्थक है। अन्धीयमानमार्थ शब्द — जिस के पीछे २ चल रहा है वह, —इस अर्थ का परिचायक है। अर्थात् जिस के पीछे २ मिद्यकाओं का प्रधान—विस्तार वाला समूह चला आ रहा है वह, अथवा मांश्वकाओं के युन्दों—समूहों. के पहकर—समूह जिस के पीछे चले आ रहे हैं वह। ताल्प्य यह है कि उस व्यक्ति के पीछे मांद्यकाओं के भुगड़ को सुगड़ लगे हुए थे।

२३--फुहहडाहडसीसे-इस पद की व्याख्या अभयदेवम् रि के शब्दों में -फुहं-सि स्फुटितकेशसंचयत्वेन विकीणंकेशं "हडाहडं" सि अन्यर्थं शीर्प शिरो पस्य स तथा-इस प्रकार है। अर्थात् केशसंचय (वालो की व्यवस्था) के स्फुटित-भंग हो जाने से जिस के केश बहुत ज़्यादा विलरे हुए हैं, उस को स्फुटितात्यर्थशीर्प कहते हैं। हडाहड--यह देश्य--देशिवशेष में बोला जाने वाला पद है, जो कि अर्थ्य का बोधक है।

अद्धेय पं भूति श्री घार्सालाल जी म. के शब्दों में इस पद की ब्याख्या — स्कुटद् हडाहड-

<sup>(</sup>१) मित्तकाणां प्रसिद्धानां चटकरः प्रधानः विस्तारवान् यः प्रहकरः समूदः स तथा, श्रथवा — मित्तकाणां चटकराणां तद्ववृन्दानां यः प्रहकरः स तथा, तेन । श्रन्वीयमःनमार्ग — मनुगम्यमानमार्गम् । मलाविलो हि वस्तु प्रायो मित्तकाभिरनुगम्यत एवेति भावः । (वृत्तिकारः)।

[3⊏₹

शोर्पः शिरोबेदनया व्यथितमस्तकः — इस प्रकार है । अर्थात् भयंकर शिर की पीड़ा से जिस का मस्तक मानों फूटा जा रहा था वह ।

२४— "दंडिखरडवसन—जिस के वस्त्र धिगली वाले हैं। धिगली का अर्थ है वह दुकड़ा जो किसी फटे हुए कपड़े ब्रादि का छेद यन्द करने के लिये लगाया जाए, पैवन्द। पंजाबी भाषा में जिसे टाकी कहते हैं। अर्थात् उस पुरुष ने ऐसे वस्त्र पहन रखें थे जिन पर बहुत टाकियें लगी हुई थीं।

त्रथवा—<sup>ब</sup>दराडी—कंथा (गुदड़ी को धारण करने वाले भिक्कुविशोध की तरह जिसने वस्त्रों के जोड़े हुए दुकड़े स्रोद रखे थे वह दिग्रिडखग्ड**बस**न कहलाता है।

र५ - खराडमल्लकखराडघटकहरूतगत - खराडमल्लक भिद्धापात्र या फूटे हुए प्याते का नाम है । भिन्नु के जलपात्र या फूटे हुए घड़े को खराडघटक कहा जाता है । जिस पुरुष के हाय में खराडमल्लक और खराडघटक हो उसे खराडमल्लक बराडघटकहरूनगत कहते हैं ।

कहीं — <sup>3</sup>ख़ग्डमहत्रखग्छ हत्थग्य — ऐसा पाठान्तर भी उपलब्ध होता है । इस का अर्थ है — जिस ने लाने और पानी पीने के लिये अपने हाथ में दो कपाल — मिट्टी के वर्तन के दुकड़े ले रखे थे ।

२६—देहितलका — का अर्थ कोष में भिचावित - भीख द्वारा आजीविका ऐसा लिखा है । किन्तु वृत्तिकार श्री अभयदेव सूरि जी इस का अर्थ "—देहि बलि इत्यस्याभिधानं प्राकृतशैल्या देहंबलिया तीप देहंबलियाय —" इस प्रकार करते हैं । इस का सारांश यह है, कि सुक्ते बिल दो — भोजन दो ऐसा कह कर जो "— विश्वि कर्ष्यमाणं —" आजीविका को चला रहा है, उस को —यह अर्थ निष्यन होता है, और बिल शब्द का प्रयोग —देविवशेष के निमित्त उत्सर्ग किया हुआ कोई खाद्य पदार्थ, और उन्डिह — इत्यादि अर्थों में होता है। प्रकृत में तो बिल शब्द से खाद्य पदार्थ ही अभिप्रेत हैं। फिर भले ही यह देव के लिये उत्सर्ग किया हुआ हो अथवा उन्छिष्ट एक से रक्ता हुआ हो ।

कहीं पर दे**हेवलियाय इस** पाठ के स्थान पर - देहव कियाय - देहविक्क्या - ऐसा पाठान्तर भी उपलब्ध होता है। देह - शरीर के निर्वाह के लिये बलिका - आहार का महस्य देहबिक्का कहलाता है।

कच्छूमान्, कुष्टिक —इत्यादि पदों की प्रथमान्त एल कर उन का ऋषे किया गया है, परन्तु प्रस्तुत प्रकरण में ये सब पद द्वितीयान्त तथा देहवा नेका शब्द तृतीयान्त है व्यवः ऋषे — संकत्तन करते समय मूलार्थ की भान्ति द्वितीयान्त तथा तृतीयान्त की भावना कर लेनी चाहिये ।

"—गातमं तहेव जेखेव—" यहां पठित तहेच—तथैव पद पृष्ठ १२२ तथा १२३ पर पढ़े गये "—छुटुं छुटुं ऋणिक्छित्त जं तबोक्समेखं ऋषाणं भावेमाखे विहरइ. तप गं से भगवं गोयमे छुटुक्खमण्पारणगंसि पढमाप पारिसीप सज्कार्यं करेति २ वीयाप पोरिसीप भागों भियाति—" से लेकर "—दिट्ठीप पुरश्चो रियं सोहेमाखे—" इन पदो का परिचायक है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां वाणिजशम नगर का वर्णन है, जब कि प्रस्तुत में पाटलिश्युड नगर का ।

"-पाडलि॰ 'तया ' पडिनि॰ जैसेव समसे भगवं॰ - "इन बिन्दुयुक्त पाठों से कमश:

<sup>(</sup>१) द्रिडखरडानि - स्यूतजीर्णपटनिर्मितानि वसनानि एव वसनानि वस्त्राणि, यस्य स द्रिड-खग्डवसनः, तमिति भवः। (२) द्रिडखर्डवसनं--दर्शी कन्याधारी भिन्नुविशेषः तद्दत् खरडवसनयुक्तम् । (३) स्राडमल्लखर्डहस्तगतम् - श्रशनपानार्थे शरावखरडद्वयुक्तहस्तम् ।

#### श्रो विपाक सूत्र—

सप्तम ऋष्याच

" - पाडित्सिडाम्रो<sup>९</sup> नगराश्रो, पडिनिक्खमइ, जेगोव समग्रे भगवं महादीरे तेगोत उवागच्छुइ २ गमणागमणाप पडिक्कमइ-" इन पदी का महण समभना चाहिए।

श्रीर ''विलमित पन्तगभूर ऋष्पाणेणं स्नाहां ऋगहारेति'' इन पदों की व्याख्या वृति-कार के शब्दों में निम्तोक

त्र्यात्मनाऽऽहारमाहारयति, किंभृतः सन्नित्याह —पन्तर्गभूतः, नागकल्पो भगवान् श्राहारस्य रस्रोपलम्भाथेमचर्वणात्, कथंभूतमाहारं ? विलमित्र श्रसंस्पर्शनात् विज्ञमसंस्पृक्षन्ताःभानं तत्र प्रवेशयति, एवं भगवानपि स्राहारमसंस्पृक्षत् पलम्भादनपेकः सन् ऋाहारयतोति - ११ ऋर्यात् जिस तः इ सांप विल में सीधा प्रवेश करता है और अपनी गरदन को इघर उघर का स्पशं नहीं होने देता तात्पर्य यह है कि रकड़ नहीं लगाता, किन्तु सोवा ही रखता है, ठीक उसी तरह भगवान् गौतम भी रसलाखुपो न होने से श्राहार को मुख में रख क( विना चवाए ही श्रन्दर पेट में उतार लेते थे । सारांश यह है कि भगवान् गौतम भी विल में प्रवेश करते हुए सर्प की भान्ति सीधे ही ग्रास को मुख में डाल कर बिना किसी प्रकार के चर्वरण से अन्दर कर लेते थे।

इस कथन से भगवान् गौतम में रसएछि के झमाव को सूचित करने के साथ २ उनके इन्द्रियदमन अीर मनीनिग्रह को भी व्यक्त किया गया है, तथा आहार का यह सा वे धर्म के साधनभूत शरीर को स्थिर रखने के निमित्त हो किया करते थे, न कि रसनेन्द्रिय की तृष्ति करने के लिये --इस वात का भी स्पष्टीकरण उक्त कथन से भलीमान्ति हो जाता है । इस के ऋतिरिक्त यहां पर इस प्रकार त्राहार ग्रहण, करने से त्रजीर्णता की ग्राशंका करना तो (नतान्त भूत करना है । भगवान् गौतम स्वामी जैसे तपस्विराज के ।वषय में तो इस प्रकार की संभावना भी नहीं की जा सकती । म्राजीर्य तो उन लोगों को हो सकता है जो इस शारीर को मात्र मोजन के लिये समक्कते हैं, ऋगेर जो शरीर के लिये भोजन करते हैं, उन में अजीगांता को कोई स्थान नहीं है, और वस्तुतः यहां पर शास्त्रकार को ऋचर्षण से रासास्वाद का त्याग ही ऋभिष्रत है, न कि चर्वण का निषेध ।

प्रस्तुतसूत्र में पाटलिषंड नगर के पूर्वेद्वार से प्रविष्ट हुए गीतम स्वामी ने एक रोगसमूहबस्त नितान्त दीन दशा से युक्त पुरुष को देखा — इत्यादि विषय का वर्णन किया गया है। अन अधिमसूत में उक्त नगर के अन्य द्वारों से प्रवेश करने पर गोतम स्वामो ने जो कुछ देखा, उस का वर्णन किया जात! है ---

# मूल- र तते खं से भगवं गीतमे दोच्चं वि छट्टक्खमणपारणगींस वहवाए पोरि-

- (१) भगवान गौतम पाटलिपएड नगर ने निकलते हैं स्त्रीर जहां श्रमण भगवान महाबीर स्वामी विराजमान थे, वहां पर आते हैं आकर ऐयोरिथक -- गमनागमन सम्बन्धी पापकर्म का प्रतिक्रमण ।पाप से निवृत्ति। करते हैं।
- (२) स्त्राया -- ततः स भगवान् गौतभो द्वितीयमपि षष्ठच्रमण्पारणके प्रथमायां पौरुष्यां यावतः पाटितिपंडं नगरं दाक्षिणात्येन द्वारेगानु अविशति, तमेव पुरुषं पद्यति, कच्छूमन्तं तथैव यावत् संयमेन० विहरित । ततः स गौतमस्तृतीयमपि षष्ठ० तथैव यावत् पाध्यात्येन द्वारेगानुप्रविशन् तथैव पुरुष कञ्जू० पश्यति । चतुर्यमपि पष्टक उत्तरेणक । ऋगमाध्यात्मिकः ५ प्रमुत्वन्नः - ऋहो ! ऋगं पुरुषः पुरा पुरास्पानां यावदेवमबदत्— एवं खस्बहं भदन्त ! पष्ठस्य पारण्के यावत् रीयमानी यत्रैव पाटलिषंड तत्रैवोपागच्छामि २ पाटलिपुत्रे पौरस्त्येन द्वारेगा।नुप्रविष्ट: , तत्रैकं पुरुषं पश्यामि कच्छूमंतं यावत् कल्ययन्तम् ! ततोऽहं

सीए जात्र पाडलिसंडं खगरं दाहिणिल्लेणं दुवारेणं अणुष्पविसति, तं चेव पुरिसं पासित कच्छुल्लं तहेव जाव संजमे० विहरित । तते णं से गोतमे तच्चं पि छट्ट० तहेव जाव पच्चित्थि- मिल्लेणं दुवारेणं अणुष्पविसमाणे तं चेव पुरिसं कच्छु० पासित । चउत्थं पि छट्ट० उत्तरेणं०, इमे अन्मत्थिए ५ समुष्पन्ने — महो ! एं इमे पुरिसे प्रा पाराणाणं जाव एवं तथा- सी — एवं खलु अहं भंते ! छट्टस्स पारणपति जाव रीयंते जेणेव पाडलिसंडे तेणेव उवागच्छामि २ पाडलिपुत्ते पुरिस्थिमिल्लेणं दारेणं अणुष्पविद्वे । तत्थ णं एगं पुरिसं पासामि कच्छुल्लं जाव कष्पेमाणं । तए णं आहं दोच्चं पि छट्टक्खमणपारणए दाहिणिल्लेणं दारेणं तहेव । तच्चं पि छट्टक्खमणपारणए पच्चित्थमेण तहेव । तए णं आहं चउत्थं पि छट्टक्खमणपारणे उत्तर्थां प्रात्थिक्ति कष्पेमाणे विहरित । चिता ममं । पुच्चभवपुच्छा । वागरेति ।

पढार्थ -- तते गां -- तदनन्तर ! से -- वह । भगवं -- भगवान । गोतमे -- गौतम । दोशं पि --दूसरी बार ! खुडुक्खमण्यारण्यांसि - षष्टचमण के पारणे में भी श्रर्थात् लगातार दो दिन के उपवास के अनन्तर पारणा करने के निमित्त । पढमाए-प्रथम । पोरिसीय-पौरुषी-प्रहर में । जाव - यावत । पाटिलसंडं - पाटिलपंड । सुगरं - नगर में । दाहि शिल्लेशं - दक्षिण दिशा के । दुवारेशं - दार से । **श्रगुप्पविस**ति—प्रवेश करते **हैं**। तं चेव —श्रौर उसी । कच्छुब्लं - कंडूयुक्त । <mark>प</mark>ुरिसं — पुरुष को । पासति—देखते हैं। तहेच तथैव-पूर्व की भान्ति। जाय-यावत्। संयमे०-संयम और तप से भात्मा को भावित —वासित करते हुए। विहरति —विहरस्य करते हैं, विचरते हैं। तते स्र'ं —तदनन्तर । से — वह । गोतमे— गौतम स्वामी । तच्चं पि— तीसरी बार । छुटु॰— षष्ठ-दमण के पारणे में भी । तहेच — तथैव-पूर्ववत् । जाव – यावत् । पद्मस्थिमिल्लेणं – पश्चिम दिशा के । दुवारेणं – द्वार हे । श्रयुप्पविस-मारो - प्रवेश करते हुए । तं चेव - उसी । कच्छु - कडू के रोग से युक्त । पुरिसं---पुरुष को र पासति --देखते हैं। च उत्थं पि — चौथी दार भी। छट्ट० - षष्ठक्षमण् के पारणे में । उत्तरेण ० - उत्तर दिशा के द्वार से प्रवेश करते हुए वहां उसी पुरुष की देखते हैं, तर उन की इसे – यह। अप्रकारियण ५ – श्राध्यात्मिक – संकल्प पासमुष्यन्ते -- उत्पन्न हुन्ना। ऋहो – त्राश्चर्य है। एाँ –- वाक्यालंकारार्धक है। इमे पुरिसे - यह पुरुष । पुरा - पूर्वकृत । फोराणाण पुरातन पापकर्भों के फल का उपभोग कर रहा है। जाव - यावत् भगवान् के पास त्राकर । एव - इम प्रकार। वयास्ती - कहने लगे। भंते! - हे भगवन् । एवं खलु—इस प्रकार निश्चय ही । ऋहं – मैं । छट्टस्स अष्ठल्मण वष्ठतप के । पारग्यंसि —पारगो के निमित्त (भिक्षार्थ) । जाव चयावत् । रीयंते अमण् करता हुआ । जेगोव — जहां । पाइतिसंडं - पाटतिषंड । शागरं - नगर था । तेसीच - वहां । उवागच्हामि - गर्या । 'पाडतिपुत्ती -

द्वितीयमपि षष्ठस्मगणपारण्के दाह्मिणात्येन द्वारेण् तथैव । तृतीयमपि षष्ठस्मगणपारण्के पाश्चात्येन तथैव । तृतोऽहं चतुर्थमपि षष्ठसमण्पारणे उत्तरद्वारेणानुप्रविशामि, तमेव पुरुषं पश्यामि कच्छुमन्तं पावद् वृत्ति कत्पयन् विहरात । जिन्ता मम । पूर्वभवपृच्छा । व्याकरोति ।

<sup>(</sup>१) इस पाठ से यह प्रमाणित होता है कि पाटितिपुत्र -- यह पाटितिषंड का अपर नाम है।

सिप्तम श्रध्याय

पार्टालपुत्र नगर के। पुरित्यमिल्लेणं - पूर्व दिशा के। दारेणं - द्वार से, मैंने। श्राणुप्यविद्वे - प्रवेश किया तो। तत्य एं - वहां पर। एरं - एक। पुरिसं - पुरुष को। पासामि - मैंने देखा, जोकि। कच्छुल्लं - कंद्र के रोग से युक्त। जाव - यावत्। कप्येमार्णं - भिक्षावृत्ति से ब्राजीविका चला रहा था। तए एं - तदनन्तर। श्राहं में। दोचं पि - दूसरी वार। छुटुक्खमणपारण्ण - पण्ठद्ममण् के पारणे के लिये, पार्टालपंड नगर के। दाहिणिल्लेणं - दक्षिण दिशा के। दारेणं - द्वार से प्रवेश किया, तो मैंने। तहेव - तप्येव - पूर्ववत् अर्थात् उसी पुरुष को देखा। तचं पि - तीसरी वार। छुटुक्खमणपारण्ण - पण्ठक्षमण् के पारणे में। पच्चित्यमेणां - उसी नगर के पश्चिम दिशा के द्वार से प्रवेश किया। तहेव - तथेव-पूर्व की भांति। तप एं - तदनन्तर! श्राहं - मैं। च उत्यं पि छुटुक्खमणपारणे - चौथी वार पण्ठक्षमण् के पारणे के निमित्त भी। उत्तरन्तर! श्राहं - मैं। च उत्यं पि छुटुक्खमणपारणे - चौथी वार पण्ठक्षमण् के पारणे के निमित्त भी। उत्तरन्तर! श्राहं - मैं। च उत्यं पि छुटुक्खमणपारणे - चौथी वार पण्ठक्षमण् के पारणे के निमित्त भी। उत्तरन्तर। श्राहं - मैं। च उत्यं हिंशा के द्वार मे। श्राणुप्यविस्तामि - प्रविष्ट हुश्रा तो। तं चेव - उसी। पुरिसं - पुरुष को। पासामि - देखता हूँ, जोकि। कच्छुल्लं - कंद्र के रोग से श्रिभभृत हुश्रा। जाव - यावत्। वित्तं कप्येमाणे - भिचावृत्ति से श्राजीविका करता हुश्रा। विद्यति - समय विता रहा था, उसे देखकर। समं - सुसे। चिता - विचार उत्पल हुश्रा, तदनन्तर। पुरुवभवपुच्छा - गौतम स्वामी ने उसके पूर्वभव को पूछा श्रार्थात् भगवन् ! यह पुरुष पूर्व जन्म में कीन था?, इस प्रकार का प्रदत्त गौतम स्वामी ने भगवान् महावीर से किया, इस के उत्तर में भगवान्। वागरिति - कहने लगे।

म्लार्थ - तदनन्तर भगवान् गौतम स्वामी ने दूसरी बार पष्ठज्ञमण् - वेले के पारणे के निमित्त प्रथम पौरुषी - प्रथम पहर में यावत् मिज्ञार्थ गमन करते हुए पाटलियड नगर में दिज्ञणिदिशा के द्वार से प्रवेश किया तो वहां पर भी उन्होंने कंडू श्रादि रोगों से युक्त उसी पुरुष को देखा और वे भिज्ञा ले कर वापिस श्राए। शेष सभी वृत्तान्त पूर्व की भान्ति जानना श्रायांत श्रादार करने के अनन्तर वे तय और संयम के द्वारा आत्मा को भावित करते हुए विवरते हैं।

तदनन्तर भगवान गौतम तीसरी बार घडट समण के पारणे के निमत्त उक्त नगर में पश्चिम दिशा के द्वार से प्रवेश करते हैं, तो वड़ां पर भी वे उसी पुरुष को देखते हैं। इसी प्रकार चौथा बार घडट समण के पारणे के लिये पाटलिषंड के उत्तरदिगद्वार से प्रवेश करते हैं, तब भी उन्हों ने उसी पुरुष को देखा. देखकर उन के मन में यह संकल्प उत्पन्न हुआ कि ग्रहां! यह पुरुष पूर्वकृत ऋशुभ कभी के कह विपाक को भोगता हुआ कैसा दु:खपूर्ण जीवन व्यवोत कर रहा है ? या-वत् वापिस आकर उन्हों ने भगवान से जा कुछ कहा, वह निम्नोक्त है --

भगवन ! मैंने पडठतमण के पारणे के निमित्त यावन पार्टालपंड नगर की छोर प्रस्थान किया और नगर के पूर्वदिग्दार से प्रवेश करते हुए मैंने एक पुरुष को देखा, जो कि कण्डूरोग से झाकानत यावत भिन्नावृत्ति से झाजीविका कर रहा था। फिर दूसरी बार पष्ठन्नमण के पारणे के निमित्त मिन्ना के लिये उक नगर के दिन्या दिशा के द्वार से प्रवेश किया तो वहां पर भी उसी पुरुष को देखा। एवं तीसरी बार जब पारणे के निमित्त उस नगर के पश्चिमदिशा के द्वार से प्रवेश किया तो वहां पर भी उसी पुरुष को देखा और चौथी बार जब मैं बेले का पारणा लेने के निमित्त पाटलीपुत्र में उत्तरदिग्दार से प्रविष्ट हुआ तो वहां पर भो कंडू के रोग से युक्त यावत् भिन्नावृत्ति करते हुए उसी पुरुष को देखता हूं। उसे देख कर मेरे मानस में यह विचार उत्पन्न हुआ कि अहो ! यह पुरुष पूर्वेपार्जित अशुभ कर्मों का फल पा रहा है, इत्यादि ! अनवन ! यह पुरुष पूर्वे भव में कीन था ! जो इस प्रकार के भीवण रोगों से

[३८५

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

श्राकान्त हुन्या जीवन विता रहा है। गीनम स्वामी फे इस प्रश्न को सुन कर भगवान् महावीर स्वामी उस का उत्तर देते हुए प्रतिवादन करने लगे।

टीका — हम पूर्वेद् न में देख चुके हैं कि 'षण्डस्मण — वेते के पारणे के निमित्त पाटलिपंड नगर में भिन्नार्थ गये हुए गौतम स्वामी ने पूर्विरुद्धार से प्रवेश करते हुए एक ऐसे व्यक्ति की देखा था, जिस की धृणित अवस्था का वर्णन करते हुए इदय कांप उठता है। प्रस्तुत सूत्र में मी पूर्व की भान्ति गौतम स्वामी के दूसरी बार दिल्लिदिशा, तीसरी बार पश्चिमदिशा और चौथी बार उत्तर — दिशा के द्वारों से नगर में प्रवेश करने समय उसी पुरुष को देखने का उल्लेख किया गया है।

पाटिलपंड नगर के चारों दिशाओं के दारों से प्रवेश करते हुए गौतम स्वामी को चौथी बार अर्थात् उत्तरिय्—दार से प्रवेश करने पर भी जब उसी पुरुष का साचात्कार हुआ तब उस की नितानत दयनीय दशा को देख कर उनका दयाख़ मन करणा के मारे पसीज उठा। वे उस की भयंकर अवस्था को देखकर उस के कारणभूत प्राकन कर्मों की ओर ध्यान देते हुए मन ही मन में कह उठते हैं कि अहों! यह व्यक्ति पूर्वकृत अश्चभ कर्मों के प्रमाव से कितनी मयंकर यातना को भोग रहा है?, इस में सन्देह नहीं कि नरकगित में अनेक प्रकार की कल्पनातीत भीषण यातनाओं का उपभोग करना पड़ता है, परन्तु इस मनुष्य की जो इस समय दशा हो रही है, वह भी नारकीय यातनाओं से कम नहीं कही जा सकतो, इत्यादि।

इस प्रकार उस मनुष्य के कहणाजनक स्वरूप से प्रभावित हुए गौतम स्वामी नगर से स्नाहारादि सामग्री लेकर वापिस आते हैं स्त्रीर उसी दुःस्वी व्यक्ति की दशा का वर्णन करने के अनन्तर उस के पूर्वभव का वृत्तान्त जानने की इच्छा से प्रेरित हुए भगवान् से उसे सुनाने की अभ्यर्थना करते हैं, तथा गौतम स्वामी की इस अभ्यर्थना को मान देते हुए अभण भगवान् महावीर स्वामी उस व्यक्ति के पूर्वभव का वर्णन करते हैं। यह मस्तुत स्त्रगत वर्णन का सारांश है।

"—पटमाय पोरिसीय जाव पाइतिसंडं—" इस पाठ में उल्लिखित जाव—यावत् पर से पृत्र १२२ तथा १२३ पर पढ़े गए "—सज्भायं करेंद्र, बोयार पोरिसीर भागां भियाति, तदयार पोरिसीय अतुरियमचवलमसंगंते मुद्गोतियं पडिसोहेंद्र— " इत्यादि पाठ का प्रहण समभता चाहिये। अन्तर मात्र इतना है कि वहां वाण्डियाम नामक नगर का उल्लेख है जब कि प्रस्तुत में पाटिलियंड नगर का। शेष वर्णन समान ही है।

"—कच्छुल्लं तहेव जाव संजमे विहरति—'' यहां पठित तहेच—तथैव पद उसी तरह अर्थात् जिस तरह पहले पूर्विदशा के दार से प्रवेश करते हुए भगवान् गौतम ने एक कच्छूमान् पुरुष को देखा था, उसी तरह दिल्ला दिशा के दार से प्रवेश करते हुए भी उन्होंने उस कच्छूमान् पुरुष को देखा— इस भाव का परिचायक है। तथा जाव—यावन् पद से एष्ठ ३७६ पर लिखे गए"—कोडियं दास्रोयिएं भगंदरिसं—'' से लेकर "—स्नाहारमाहारेद्द—'' यहां तक के पदी का प्रहण् करना स्वकार को अभिमत है। तथा "—संजमे —'' यहां के बिन्दु से भी एष्ठ ३७६ पर पढ़े गए "—शं तवसा स्नर्याणं भावेमां में —'' इन पदों का प्रहण् समक्षना चाहिये।

-- छुट्ट > -- यहां के बिन्दु से " -- यखमणपारणगंसि -- ' इस पद का प्रहेण समभाना चाहिये । तथा -- तहेव जाव पच्च स्थिमिल्सेणं - यहां पठित तहेव -- तथैव यह पद पृष्ठ १२३ पर संस्चित किए गए

<sup>(</sup>१) लगातार दो दिनों के उपवास को पष्टतमणा कहते हैं। जैन संसार में यह बेले के नाम से विख्यात है। इसे परुठतप भी कहा जाता है।

३८६]

"— उसी तरह ऋथीत् बेले के पारणे के दिन प्रथम प्रहर में स्वाध्याय करते हैं, दितीय प्रहर में ध्यान करते हैं — ऋषि भागों का परिचायक है। तथा जाव — यावत् पद से एछ १२२ तथा १२३ पर लिखे हुए "— पढमाप पोरिसीप सज्भायं करेंड़ — से लेकर — पुरश्चो रियं सोहेमारों — इत्यादि पदों का ग्रहण समक्षना चाहिये।

—कच्छु : —तथा — च उत्थं पि छुट्ठ : —यहां का प्रथम विन्दु पृष्ठ ३७६ पर उस्लिखित हुए — "—हलं कोढियं —" इत्यादि पदों का संयुचक है । तथा दूसरे विन्दु से संसूचित पाठ ऊपर लिखा जा चुका है । तथा — उत्तरेशं : —यहां के विन्दु से — दुवारेशं श्रणुप्पविसमागे तं चेव पुरिसं कच्छुल्लं जाव पासति पासित्ता — इन पदों का यहण करना चाहिये ।

— श्राजमात्थिय ५ समुष्पम्ने — यहां पर दिये गये ५ के आक्रंक से विविद्यति थाठ की सूचना पृष्ठ १३३ पर की जा चुकी है । तथा — पोराणाणां जाव पर्व वयासी — यहां पठित जाव — यावत् पद पृष्ठ २१० पर लिखे गये — दुच्चिएणाणां दुष्प डियकन्ताणां — इत्यादि पदों का परिचायक है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां पुरिमताल नगर का उल्लेख है, जब कि प्रस्तुत में पाटलिषंड का ।

"—पारणपंसि जाव रीयन्ते —" यहां पठित जाव — यावत् पद से —तुइमेहि ऋब्भणुरणाप समारो पाडलिसंडे एतरे उठवनीयमिष्टिक्षमाणि कुलाणि घरसमुदाणस्य भिक्रलायरियाप — इन पदों का महरा करना चाहिये। ऋर्यात् यावत् पद — आप श्री से श्राज्ञा प्राप्त किया हुआ मैं पाटलिषंड नगर के उच्च — धनी, नीच — निर्धन स्त्रीर मध्यम — न नीच तथा न उच्च अर्थात् साधारण कुलों के सभी वर्रों में भिक्षा के लिये — इन भावों का परिचायक है।

"—कञ्जुल्लां जाव कप्येमाण् —" यहां पठित जाव – यावत् पद से एष्ट ३७६ पर पढ़े गए" — कोढियं दाश्रोयरियं —" से लेकर " —देहंबिलयाप विक्ति —" इन पदों का ग्रहण करना सूत्रकार को अभिमत
है। तथा "—चिन्ता —" शब्द से एष्ट २१० पर पढ़े गये "—श्रहो ए इमे पुरिसे पुरा पोराणाणं
दुचिसएणाणं दुप्पडिक्कन्ताणं —" से ले कर "—नरयपडिक्रवियं वेथणं वेपति —" यहां तक के पदों
का ग्रहण करना चाहिये।

"- पुट्यभवपुट्या-" यह पर पृष्ठ ५१ पर पट्टे गए "- से णं भते ! पुरिसं पुट्यभवे के स्त्रासि !-" से लेकर "-पुरा पोरालाणं जाव विहरित-" यहां तक के पट्टों का परिचायक है। स्त्रय गौतम स्वामी के पूर्वभवसम्बन्धी प्रश्न के उत्तर में भगवान ने जो कुछ फ्रमाया

है। ऋशिमसूत्र में उस का वर्णन किया जाता है --

## मूल-" एवं खलु गोतमा ! तेरां कालेगां तेरां समएगां इहेव जंबुदीवे दीवे भारहे वासे

(१) छाया — एवं खलु गौतम ! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इहैव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे विजयपुरं नाम नगरमभूद्, ऋढ० । तत्र विजयपुरे नगरे कनकरणे नाम राजाऽभूत् । तस्य कनकरणस्य राजो 'ध-न्वन्तरिनीम वैद्योऽभूत् , ऋष्टांगायुर्वेदपाठकः , तद्यथा — १ — की भारभृत्यं , २ — शालाक्यं , ३ — शाल्यहत्यं , ४ — कायचिकित्सा , ५ — जांगुलं , ६ — भूतविद्या , ७ — रसायनं , ८ — वाजीकरण्यम् । शश्वहस्तः , शुभहस्तः ,

<sup>(</sup>१) धनुः सल्यसास्त्रं, तस्य ऋन्तं पारम्, रयति गच्छतीति धन्वन्तरिः । ऋर्थत् धनु शल्यशास्त्र (ऋस्त्रचिकित्सा का विधायक शास्त्र) का नाम है । उस के ऋन्त-- पार की उपलब्ध करने वाला व्यक्ति धन्वन्तरि कहलाता है। (सुश्रुतसंहिता)

<sup>(</sup>२) शिषहस्तः —शिवं कल्याणं स्त्रारोग्यमित्यथंः, तद् हस्ते यस्य स तथा, तस्य हस्तस्पर्श-मात्रेण रोगीरोगमुक्तो भवतीति भावः । शुभाहस्तः —मुलहस्तो वा, शुमं मुखं वा हस्ते हस्तस्पर्शे मस्य स तथा । लघाहस्तः —लघः —वणचीरणशालाकादिकियास दस्तो हस्तो यस्य स तथा. हस्तलाघवसम्पन्नः ।

विजयपुरे साम सगरे होत्था, रिद्ध० । तत्थ सं विजयपुरे सगरे कसगरहे सामे राया होत्था । तस्स ग् कणगरहस्स रएणो धन्नंतरी णामं वेज्जे होत्था, ऋट्टांगाउन्वेदधाटए तंजहा - १ ---कोमार्राभच्चं ,२ ... सालागे, ३ ... सल्लहत्ते , ४ ... कायतिगिच्छा, ५ ... जंगोले,६ ... भूयवि-ज्जा, ७ ... रसायगो, द्र ... वाजिकरगो । सिवहत्थे सुहहत्थे लहुहत्थे । तते गां से धननंतरी वेज्जे विजयपुरे गुगरे कगागरहस्स रएगो अन्ते उरे य अन्नेसि च बहुगं राईसर० जाव सत्थवा आग्रं अन्नेसिं च बहुएं दुब्बलाग य गिलागाग य वाहियाग य रोगियाग य समाहाम य श्चरणाहाण य समगाण य भाहणाण य भिक्खुयाण य कप्पडियाण य करोडियाग य आउराण य अप्पेगितयाणं मच्छमंसाई उबिदसति अप्पेगितयाणं कच्छभमंसाई अप्पे-गतियाणं गाहमंसाइं ऋष्पेगातियाणं मगरमंसाइं ऋष्पेगतियाणं सु सुमारमंसाइं ऋष्पे-गतियामं अथमंसाई एवं एल-राज्य - स्वयर-मिग-ससय-गो - महिसमंसाई. श्रप्पेगतियाणं तित्तरमंसाइं, वट्टा म्लानक-क्रवीत - क्रान्कुड-पगुरमंसाइं अन्नेसि च बहुगां जलयर- थलयर- खहयरमादीगां मंसाई उवदिसति । ऋष्णाा वि य गां से धन्नंतरी वेज्जे तेहिं बहुहिं मच्छमंसेहि य जाव मयूरमंसेहि य अन्नेहिं बहुहि य जलयर - थलयर - खहयरमसेहि य मच्छरसेहि य जाद मगूररसेहि य सोन्लेहि य तलिएहिं य मिंजिएहिय सुरं च ४ श्रासाएमार्गे ४ विहरति । तते सं से धन्नं तरी वेज्जे एथ-कम्मे ४ सुवहुं पावं कम्मं समज्जिणित्ता बत्तीसं वाससताई परमाउ पालइत्ता काल-मासे कालं किच्चा छट्टीए पुढवीए उक्कोसेगां वावीससागरीवर्माट्टइएसु नेरइएस नेरह-त्ताए उवदन्ते ।

पदार्थ — पवं खलु — इस प्रकार निश्चय ही । गोतमा ! — हे गोतम ! । तेलं कालेणं तेलं समयणं — उस काल तथा उस समय । इहेव — इसी ! जंबु हीवे — जम्बू विप नामक । दिवे — दिव के अन्तर्गत । भारहे वासे — भारत वर्ष में । विजयपुरे — विजयपुरे । शामं — नामक । जगरे — नगर । होत्या — था, जो कि । रिद्ध० — शृद्ध — भवनादि के आधिक्य से युक्त, हितमित — स्वचक और परचक के भय से रहित, एवं समृद्ध — भव भान्यादि से पिरपूर्ण था । तत्य एं — उस । विजयपुरे — विजयपुरे नगरे कनकरणस्य राजः श्रंतः पुरे च अन्येषां च बहूनां रजेइवर० यावत् सार्यवाहानामन्येषां च बहूनां दुर्वलानां च ग्लानानां च व्याधितानां च रोगिणां च सनाथानां च अमरानां च अमरानां च अमरानां च आहरालां च मिद्धुकालां च मिद्धुकालां च करोटिकानां च कार्यटिकानां च आहरालानम्येकेषां मरस्यमांसानि उपदिश्वति, अप्येकेषां कञ्जुरमांसानि, अप्येकेषां शहमांसानि, अप्येकेषां मकरमांसानि, अप्येकेषां कञ्जुरमांसानि, अप्येकेषां शहमांसानि, अप्येकेषां मकरमांसानि, अप्येकेषां विच्यासानि वर्तक-लावक कपोत-कुक्कुट-मयूरमांसानि, अन्येषां च बहूनां स्यल्चर-जलचर-जलचर-जलचर-कपादीनां मांसानि उपदिश्वति । आत्मनापि च स धन्वन्तरिवैद्यः तेर्वहृभिः मत्स्यमांसेश्च यावद् मयूरमांसेश्च, अन्येश्च बहुभिर्जलचर-स्यलचर — स्वत्मांसेश्च, मत्स्यर-सेश्च यावद् मयूरमांसेश्च सुस्य वहुभिर्जलचर-स्यलचर — स्वत्मांसेश्च, मत्स्यर-सेश्च यावद् मयूरमांसेश्च राख्ये द्विश्वति । यान्य प्रक्रिय प्रतिकर्ता प्रस्यापुर पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा पर्या प्रविच्यामुक्तर्थेण द्विश्वतिसागरोपमस्थितिकेषु नैरियकत्वरीपपन्नः ।

पुर ! स्पारे - नगर में । कस्पगर्हे - कनकरथ । सामं - नाम का । राया - राजा । होत्या -था । तस्स गुं – उस । क्रागरहस्त - कनकरथ । राग्यो – राजा का । धन्नंतरी – धन्वंतरि । सामं नामक । देज्जे - वैद्य । होत्या - था, जो कि । ऋदंगाउठवेयपाढण - ऋष्टांग ऋायुर्वेद का अर्थात् अपुर्वेद के आठी अंगी का पाठक - जाता - जानकार या । तंजहा - जैसे कि । १ - को मार-भिच्चं -- रे -- कौमारभृत्य - ऋायुर्वेद का एक ऋंग जिस में कुमारों के दुश्धजन्य दोषों का उपशमनप्रधान वर्णन हों । २ - सालागे - २ - शालाक्य - चिकित्साशास्त्र - ऋष्युर्वेद का एक अंग जिस में शरीर के नयन, नाक स्रादि अर्ध्वभागों के रोगों की चिकित्सा का विशेषहर से प्रतिपादन किया गया हो। ३ -- सहलहत्ते -३-शाल्यहत्य - ऋायुर्वेद का एक ऋंग जिस में शल्य - कएटक, गोली ऋादि निकालने की विधि का वर्णन किया गया हो । ४ -- कायिनियिच्छा -- ४ -- कायिचिकित्सा -- शरीरगत रोगों की प्रतिकिया -- इलाज तथा उसका प्रतिपादक ऋायुर्वेद का एक ऋंग । ५ — जंगोले - ५ — ऋायुर्वेद का एक विभाग जिस में विषों की चिकित्सा का विधान है। ६ -- भयवेजने -- ६ - भृतविद्या -- श्रायवेंद का वह विभाग जिस में भृतिन ग्रह का प्रतिपादन किया एया है । ७ - रसायेगे -७ - रसायन - ब्रायु को हियर करने वालो ब्रीर ब्याघि विनाशक ब्रीर्धाधयों के विधान करने वाला प्रकरण्विशेष ! ८ – वाजीकरणे – ८ – वाजीकरण – वलवीर्यवर्दक स्त्रीपिधयों का विधायक त्रायुर्वेदका एक ख़र्गा । तते र्ण-तदनन्तर । से-वह । धन्नंतरी-धन्वंतरि । वेउजे-वैय, जो कि । सिवहरथे - शिवहरत - जिस का हाथ शिव - कल्याग उत्पन्न करने वाला हो । सहहरूथे - शुभहरत - जिस का हाय शुभ हो ऋथवा सुख उपजाने वाला हो। लहुहत्थे लघुहस्त - जिस का हाय कुशलता से युक्त हो । विजयपरे - विजयपुर । जगरे - नगर में । कणगरहस्स - कनकस्थ । रग्णो - राजा के । ऋतेउरे य -अन्तःपुर में रहने वाली राखी, दास तथा दासी ऋदि । ऋन्नेति च -ऋौर ऋन्य । बहुलं - बहुत से । राईस-रo — राजा — प्रजापालक, ईश्वर — ऐश्वर्य काला । जान — यावत् । सत्थवाक्षार्य — सार्थवाही — संघ के नायकी को तथा । अन्तेर्सि श्व-श्रीर श्रन्य । बहुर्गा - बहुत से । दुब्ब ताल य - दुवेलों तथा । गिलासास-स्लानों -- ग्लानि प्राप्त करने वालों अर्थात् किसी मानसिक चिन्ता से सदा उदास रहने वालों । य - और ।रांगियाण --य-तथा । वाहियाण य - व्याधिविशेष से ऋामान्त रहने वाली तथा । सणाहाण श्रीर । अलाहाल - श्रनाथो । य - श्रीर । समणाल - श्रमणो । य - तथा । माहलाल - ब्राहलो । य --त्रौर । भिक्**लुपा**ण — भिद्धको । य — तथा । करोडियाण — करोटिक - कापालिको — भिद्धविशेषों । य — त्र<mark>ौर । कप्पडियाण –</mark> कार्पटिको –भिखमंगौ त्रथवा क्रन्याधारी भिद्धयौ । य - तथा । श्रा**उरा**ण य – त्रातुरी की (चिकित्सा करता है, श्रीर इन में से)। श्रय्येगःतियाएां - कितनों को तो - मच्छमंसाइ' -- मत्स्यों के मांसी का अर्थात् उनके भक्तण का । उबदिसति – उपदेश देता है । अप्पेगतिपाएाँ – कितनों को । कब्छभमंसाः इं--कच्छप्रमांसों का कच्छुत्रों के मांसों को भच्चए करने का स्त्रप्रेणितयागं --कितनों को । गौहमंसाई --याहों -- जल चरविशेषों के मांसों का । ऋष्पेगतियामां -- कितनों को । मगरमंसाइं -- मगरों -- जल चरविशेषों के मांसों का । ऋष्येगतियाएं – कितनों को । सुंसमारमसाई – सुसुमारों – जलचरविशेषों के मांसों का । ऋष्पेगितियास्। – कितनों को । ऋषमंसाइ – ऋजों – वकरों के मांसों का । एवं – इसी प्रकार । एल – मेड़ों । रोज्क-गवयो अर्थात् नीलगायो । सुपर -शूकरो -सूपरो ! मिक - मृगो - हरिलो । ससय -शशको अर्थात् खरगोशो । गो – गोत्रों । महिसमंसाइं – त्रौर महिषों – भैंसों के मांसों का (उपदेश देता है)। ऋष्येगतिया-एं -- कितनों को । तिचिरमंसाई -- तिचरों के मांसों का। वट्टक -- बटेरों । लावक -- लावको -- पक्षिविशेषों । कवोत - कब्तरों । कुक्कुड - कुक्कड़ों - मुगाँ । मथूरमंसाइ - ग्रौर मयूरों - मोरों के मांसे का उपदेश देता है। च -- तथा। अन्तेसि -- अन्य। वहुएां -- बहुत से। अलपर -- जलचरो -- जल में चलने वाले जीवों।

३८९

थक्तयर - स्थलचरी - स्थल में चलने वाले जीवी । खहथर मादीएं - श्रीर खेचरी - श्राकाश में चलने वाले जीवों के । मंसाइ - मांसों का । उविदिस्तति - उपदेश देता है । ऋष्पणा वि य गां - तथा स्वयं भी । से-वह । धन्मंतरी-धन्वन्तरि । वेज्जे -वैद्य । तेहिं-उन । बहुर्हि-स्रनेकविध । मञ्कु --मंसोहि य - मस्स्यों के मांसों। जाव - यावत् । मपूरमंसोहि य-मयूरों के मांसों तथा । श्रन्तेहि - श्रन्य। बहुर्ति य-वहुत से । जलयर -जलवर । श्रलयर-स्थलवर । खहुयराईसेहिय खेवर जीवों के मांसी से तथा । मच्युरसेहि य – मत्स्यरसों । जाव – यावत् । मयूररसेहि य ~ मयूररसों से, जो कि । सोहलेहिं य-पक ये हुए । तिलिए हिं य - तले हुए । भिज्जिप हिं य -- और भूने हुए हैं, उन के साथ । सुरं स ५ -- सुरा आदि छः प्रकार की सदिसओं का + स्त्रासाणसारो ४ – स्त्रास्वादन, विस्वादनादि करता हुस्रा । विहरति — विचरता है - जीवन व्यतीत करता है । तते एएं -- तत्पश्चात् । से -- वह । धन्नंतरी -- धन्वन्तरि । वेज्जो - वैद्य । एयकामे ४ - एतत्कर्मा - ऐसा ही पाप पूर्ण जिस का काम हो, एतस्प्रधान - यही कर्म जिस का प्रधान हो अर्थात् यही जिस के जीवन की साधना हो, एतांद्रच - यही जिस की विद्या - विज्ञान हो और एतल्समाचार -- जिस के विश्वासानुसार यही सर्वोत्तम आवरण ही, ऐसा वह। सुबहुं + अत्यधिक ! पावं करमं-पाप कर्मों का । समिकि शिक्ता = उपःर्जन कर के । वक्तीसं वाससतारं - वक्तीस सौ वर्षों की । परमाउं-परमायु को । पालक्षा-पाल कर । कालमासं-कालमास में । कालं किच्चा-काल कर के । छुट्टीर - छुटी । पुढवीए - पृथियी नरक में । उक्कोसेएं - उत्कृष्ट । यावीससःग-रोबमद्रिहण्स-२२ सागरीयम की स्थिति वाले । गोरहण्सु --नारिकयों में । गोरहण्साण-नारकीरूप से । उवदन्ते -- उत्पन्न हुन्ना ।

मूलार्थ — इस प्रकार निश्चय ही हे गौतम ! उस काल श्रौर उस समय में इसी जम्बूद्रीप नामक द्वीप के श्रन्तर्गत भारतवर्ष में विजयपुर नाम का एक ऋद्ध, स्तिमित, एवं तमृद्ध नगर था । उस में कनकरथ नाम का राजा राज्य किया करता था । उस कनकरथ नरेश का श्रायुर्वेद के श्राठों श्रंगों का ज्ञाता धन्वन्ति नाम का एक वैद्य था । आयुर्वेद — सम्बन्धी श्राठों श्रंगों का नामनिर्देश निम्नोक्त हैं —

(१) कौमारभृत्य (२) शालाक्य (३) शाल्यहत्य (४) कायचि कित्सा (५) जांगुल (६) भूतविद्या (७) रसायन श्रीर (८) वाजीकरण ।

शिवहस्त, शुभहस्त स्रोर लघुटस्त वह धन्वन्तिर वैद्य विजयपुर नगर में महाराज कमकरथ के अन्त:पुर में निवास करने वाली राणियों और दास दोसी श्रादि तथा स्रम्य बहुत से राजा, ईश्वर यावत् सार्थवाहों, इसी प्रकार स्रन्य बहुत से दुवेल, ग्लाम, व्याधित या बाधित श्रोर रोगी जनों एवं सनाथों, स्नार्थों तथा श्रमणों, बाह्मणों, भिन्नुकों, करोटकों, कापंटिकों एवं स्नार्थों की चिकित्सा किया करता था, तथा उन में से कितनों को तो मत्स्यमांसों का उपदेश करता अर्थात् मत्स्यमांसों के मन्नण का उपदेश देता और कितनों को कच्छुयों के मांसों का, कितनों को प्राहों के मांसों का, कितनों को महर्गों के मांसों का करता । इसी प्रकार मेडों, गवर्थों, श्रूकरों, मृतों, शशकों, गौश्रों श्रीर महिषों के मांसों का उपदेश करता ।

कितनों को तित्तरों के मांसों का तथा बटेरों, लावकों, कपोतों, कुवकुटों और मयूरों के मांसों का जपदेश देता । इसी भान्ति श्रम्य बहुत से जलचर, स्थलचर, और खेचर आदि जीवों के मांसों का उपदेश करता और स्वयं भी यह धन्यन्तरि वैद्याउन अनेकविध मत्ययमांसों यावत्

#### श्रौ विपाक सुत्र —

मयूररसों तथा श्वन्य बहुत से जलचा, म्थलचर और खेचर जोवों के मांसों से तथा मस्य-रसों यावत् मयूररसों से पकाये हुए, तल हुए श्रीर भूने हुए मांसों के साथ छ: प्रकार की सुरा आदि मांदराओं को आस्वादन, त्रिस्तादन आदि करता हुआ समय व्यतीत करता था ।

इस पातकमय कर्म में निपुण, प्रधान तथा इसी को अपना विज्ञान एवं सर्वोत्तम आचरण बनाये हुए वह धनवन्तार नामक वैदा अत्याधक पाप कर्मों का उरार्जन वरके ३२ सी वर्ष की परमायु को भोग कर कालमाय में काल करके के छठी नरक में उत्कृष्ट २२ सागरापम की स्थिति बाले नारिकर्यों में नारकीरूप से उत्यन्न हुआ।

टीका — "कारण से कार्य की उत्पत्ति होती है" यह न्यायशास्त्र का न्यायसंगत सिद्धान्त है। सुख और दुःख ये दोनों कार्य हैं किसी कारण विशेष के, अर्थात् ये दोनों किसी कारण-विशेष से ही उत्पन्न होते। जैसे अभि के कार्यभूत धूम से उस के कारणरूप अभि का अनुमान किया जाता है ठीक उसी प्रकार कार्यरूप सुख या दुःख से भी उस के कारण का अनुमान किया जा सकता है। किर भले ही वह कारणसमुदाय विशेषरूप से अवगत न हो कर सामान्यरूप से ही जाना गया हो, तात्पर्य यह है कि कार्य और कारण का समानाधिकरण होने से इतना तो बुद्धिगोचर हो ही जाता है कि जहां पर सुख अथवा दुःख का संवेदन है वहां पर उस का पूर्ववर्ती कोई न कोई कारण भी अवश्य विश्वमान होना चाहिये, परन्तु वह क्या है?, और कैसा है!, इसका अनुगम तो किसी विशिष्ट होन की अपेदा रखता है।

कर्मवाद के सिद्धान्त का अनुसरण करने वाले आस्तिक दर्शनों में इस लिश्य का अञ्झी तरह से स्पण्टीकरण कर दिया गया है कि आत्मा में सुख और दुःख की जो अनुभूति होती है वह उस के स्वोपार्जित प्राक्तनीप कर्मों का ही फल है, अर्थात् कर्मवन्ध की हेतुमूत सामग्री अध्यवसाय-विशेष से यह आत्मा जिस प्रकार के शुभ अध्यवा अशुभ कर्मों का बन्ध करता है, उसी के अनुभूप ही इसे विपाकोदय पर सुख अथवा दुःख की अनुभूति होतो है। यह कर्मवाद का सामान्य अथव व्यापक सिद्धान्त है। इसी सिद्धान्त के अनुसार किसी सुखी जीव को देख कर उस के प्राग्नवीय शुभ कर्म का और दुःखी जीव को देखने से उस के जन्मांतरीय अशुभ कर्म का अनुमान किया जाता है। शास्त्र-चु छुद्धस्थात्मा की सीमित बुद्धि की पहुँच वहीं तक हो हो सकतो है, इस से आगे वह नहीं जा सकती। ताल्पर्य यह है कि अभुक दुःखी व्यक्ति ने कौन सा अशुभ कर्म किया १. और किस भव में किया?, किस का फल इसे इस जन्म में मिल रहा है?, इस प्रकार का विशेष ज्ञान शास्त्रचन्न छुद्धस्थ आत्मा की ज्ञान परिधि से बाहिर का होता है। इस विशेषज्ञान के लिये किसी परममेथावी दूसरे शब्दों में —िकसी अतीन्द्रिय ज्ञानी की शरण में जाने की आवश्यकता होती है। वही अपने आलोकपूर्ण ज्ञानादर्श में इसे यथावत प्रतिदिव्यक्ति के सकता है। अथवा यू कहिये कि उसी दिव्यात्मा में इन पदार्थों का विशिष्ट आमास हो सकता है, जिस का ज्ञान प्रतिवन्धक आवश्यों से सबंधा दूर हो चुका है। ऐसे दिव्यालोकी महान् आत्मा प्रकृत में अम्मण भगवान महावीर स्वामी हैं।

भगवान् गौतम दारा दृष्ट दु:खी व्यक्ति के दु:ख का मूलस्रोत क्या है ?, इसका विशेष — रूप से बोध प्राप्त करने के लिये उसके पूर्वभवों के कृत्यों को देखना होगा, परन्तु उन का द्रष्टा तो कोई सर्वत्र आत्मा ही हो सकता है। बस इसी उद्देश्य से गौतम स्वामी ने सर्वत्र आत्मा वीर प्रभु के सन्मुख उपस्थित होकर सामान्य ज्ञान रखने वाले भव्यजीवों के मुबोधार्थ पूव दृष्ट

### दिन्दी भाषा टीका सहित।

[३९१

दु: (बी ब्यक्ति के पूर्वभवकी पृच्छाकी है।

प्रस्तृत सूत्र में विजयपुर नगर के नरेश कनकरण के राजवैदा धन्यन्तरि के ऋष्युर्वेदसम्बन्धी विश्वदत्तान के वर्णन के साथ २ उसकी चिकित्सापणाली का उल्लेख करने बाद उसकी हिसा --परायगा मनोवृत्ति का परिचय करा दिया गया है। जिस मनुष्य में हिंसक मनोवृत्ति की इतनी ऋधिक और व्यापक मात्रा हो. उस के अनुसार वह कितने क्रिष्ट कर्मों का बन्ध करता है ? यह समभना कछ कठिन नहीं है।

भ्धन्बन्तरि के जीव ने ऋपने हिसांप्रधान चिकित्सा के व्यवसाय में पुरुयोपार्जन के स्थान में अधिक से अधिक मात्रा में पापपुंज की एकत्रित किया अधीत निस्य आदि अनेक जाति के निरपराध मूकप्राणियों के प्राणों का अपहरण करने का उपदेश देकर ख्रीर उनके मांसपिंड से अपने शरीरपिंड का संवर्द्धन करके जिस पापराशि का संचय किया, उसका फल नरकगति की प्राप्ति के ब्रातिरिक्त और हो ही क्या सकता है?, इसीलिये सूत्रकार ने मृत्यु के बाद उसका छठी नरक में जाने का उल्लेख किया है।

सुत्रकार ने धन्वन्तरि वैद्य का जो मांसाहार तथा मांसाहारोपदेश से उपाजित दुष्कर्मा के फलस्वरूप २२ सागरोपम तक के बड़े लम्बे काल के लिये छुठी नरक में नारकीय रूप से उत्पन्न होने का कथानक लिखा है, इस से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि मांसाहार दुर्गतियों का मूल है ऋौर नाना प्रकार के नारकीय अथच भीषण दुःखों का कारण बनता है, स्रतः प्रत्येक सुखाभिलाणी मानय का यह सर्वपथम कर्तव्य बन जाता है कि वह मांसाहार के जधन्य तथा दुर्गातमूलक आचरण से सर्वया विमुख एवं विरत रहे।

मांसाहार दु:खों का स्रोत होने से जहां हेय है, त्याज्य है, वहां वह शास्त्रीय दृष्टि से गहिंत है, निंदित है एवं उसका त्याग मुगतिषद होने से ब्रादरणीय एवं ब्राचरणीय है, यह पूर्व पृष्ठ ३१३ से ले कर ३१५ में बतलाया जा चका है। इस के ऋतिरिश्त मांस मनुष्य का प्राकृतिक भोजन नहीं दै अर्थात् प्रकृति ने मनुष्य को निरामिषमोजी बनाया है, न कि आमिषमोजी । निरामिषमोजी तथा आमिषमोजी

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत कथासन्दर्भ में जिस धन्वन्तार वैद्य का वर्णन किया गया है और वैद्यकसंसार के लब्धप्रतिष्ठ वैद्यराज धन्तन्तरि ये दोनों एक ही घे देया भिन्न २ 🕻 यह प्रश्न उत्पन्न होता है। इसका उत्तर निम्नोक है --

यह ठीक है कि नाम दोनों का एक जैसा है, परन्तु फिर भी यह दोनों भिन्न २ थे, क्योंकि इन दोनों के काल में बड़ी भिन्नता पाई जाती है । महाराज कनकरथ के राजवैद्य धन्वन्तरि ऋपने हिंसापूर्ण एवं करतापूर्ण मांसाहारीपदेश स्त्रोर मांबाहार तथा मदिरापान जैपी जबन्यतम के कारण छुठी नरक में २२ सागरोपम जैमे बड़े लम्बे काल तक नास्कीय भीपणातिभीषण यातनान्त्रों का उपभोग कर लेने के स्ननन्तर पार्टलगंड नगर के सेठ सागरदत्त की सेठानी गंगादत्ता के उटर से उम्बरदत्त के रूप में उत्पन्न होते हैं, जब कि वैदिक मान्यतानुसार देवों और दैत्यों के द्वारा किए गये समुद्रमन्यन से प्रादुर्भात हुए वैद्यकसंसार के वैद्यराज धन्वन्तरि को अभी इतना काल ही नहीं होने पाया । इस लिए दोनो की नामगत समानता होने पर भी व्यक्तिगत भिन्नता सुतरां प्रमाणित हो जाती है।

<sup>(</sup>२) मतस्य ब्रादि पशुत्रों के नाम तथा उन मांहों के उपदेश का सविस्तर वर्णन मूलार्थ पृष्ठ ३८९ तथा ३९० पर किया जा चुका है ।

<sup>(</sup>१) सागरीपम शब्द की व्याख्या पृष्ठ २७४ तथा २७५ की टिप्पण में की जा सुकी हैं।

## श्री विशक सूत्र —

प्राणियों की शारीरिक बनावट और उनके स्वभाव में एवं जोवन वर्या में जो महान अन्तर है, वह यत्किचित् नीचे की पंक्तियों में दिखलाया जाता है—

- (१) मनुष्य के पंजे, पेट की नालियां और स्नान्तें उन पशुयों के समान बनी हुई हैं जो मांसाहार नहीं करते हैं। किंद्र मांसाहारी पशुयों के इन स्नांगें की रचना निरामिषमोजी पशुयों से सर्वथा भिन्न प्रकार की होती हैं। उदाहरण के लिये जैसे गी, घोड़ा, बन्दर स्नादि पशुयों मांसाहारी नहीं हैं और शेर, चीता स्नादि पशुयों के होते हैं, शेर स्नादि के वैसे स्नवयन नहीं होते। मनुष्य के शरीर की रचना भी मांसाहारी पशुयों की शरीररचना से सर्वथा भिन्न पाई जाती है। स्नतःय के शरीर की रचना भी मांसाहारी पशुयों की शरीररचना से सर्वथा भिन्न पाई जाती है। स्नतःय का मांनव का प्राकृतिक भोजन नहीं है।
- (२) मांसाहारी पश्यों की ऋष्टिं वर्तु लाकार-गोल होती हैं जबकि मनुष्य की ऐसी नेत्र-रचना नहीं पाई जाती।
- (३) मांसाहारी पशु कच्चा मांस खाकर उसे पचाने में समर्थ होता है, जब कि मनुष्य की ऐसी स्थिति नहीं होती।
- (४) मांसाहारी पशुयों के दान्त लम्बे और गाजर के ख्राकार के तीच्छ (पैने) होते हैं, ख्रीर एक दूसरे से दूर र—पृथक र होते हैं, परन्तु फलाहारी पशुयों के दान्त छोटे र चौड़े र और परस्पर मिले हुए होते हैं। मनुष्य के दान्तों का निर्माण फलाहारी पशुख्रों के समान पाया जाता है।
- (५) मांसाहारी पशुयों के नवजात वच्चों की आंखें बन्द होती हैं, जबिक मनुष्य के वच्चे की ऐसी स्थिति नहीं होती।
- (६) मांसाहारी पशु जिंह्वा से चाट कर पानी पीते हैं जब कि मनुष्य गाय, बकरी आबि पशुर्वों के समान धूपट भर २ कर पानी पीता है।
- (७) मांसाहारी पशुत्रों तथा पित्यों का चमड़ा कठोर होता है त्रौर उस पर धने बाल होते हैं, जब कि मनुष्य के शरीर में ऐसी बात नहीं होती है।
- (८) मांसाहारी पशुर्यों के शारीर से पसीना नहीं आता, जब कि मनुष्य के शारीर से पसीना निकलता है।
- (९) मांसाहारी पशुयों के मुख में थूक नहीं रहता, जब कि अन्नाहारी अग्रैर फलाहारी मनुष्य तथा गौ त्रादि पशुयों के मुख से थूक निकजता है।
- (१०) मांसाहारी पशु गरमी से हांपने पर जिड्वा बाहिर निकाल लेता है जब कि मनुष्य ऐसा नहीं करता।
- (११) मांसाहारी पशु रात्रि के समय दूसरे प्राणियों का शिकार करते हैं और दिन को सीते हैं। जब कि मनुष्य की ऐसी स्थिति नहीं होती, वह रात्रि को सोता है न
- (१२) मांचाहारी जीवों को गरमी बहुत लगती है श्रीर सांस शीमता से श्राने लगता है प्रन्तु श्रम्नाहारी एवं फलाहारी जीवों को न इतनी गरमी जगती है श्रीर न ही सांस तोवता से चलता है। मनुष्य की गराना ऐसे ही जीवों में होती है।
- (१३) मांसाहारी पशुत्रों का जीवननिर्वाह फलों से नहीं हो सकता, जब कि मनुष्य मांस के बिना ही अपने जीवन को चला सकता है ।
- (१४) मनुष्य को यदि मनोरंजन के लिये किसी स्थान में जाने की भावना उठे तो वह बाग़ों, फुलवाड़ियों और वनस्पति से लहलहाते हुए स्थानों में जाता है, किन्तु मौसाहारी जीव वहां

3ि० उ

जाते है. जहां मृतक शरीरों की दुर्गन्ध से वायुमगढ़ल व्याप्त हो रहा हो ।

(१५) मनुष्य की यदि ऐमे स्थान में बहुत समय तक रखा जाए कि जहां मृतक शारीरों की दुर्गन्य से वायुमएडल परिपूर्ण हो रहा हो तो वह शीघ्र ही रोगी हो कर जीवन से द्वाय थो बैठेगा, किन्तु मांसाहारी पशुग्रों की इस अवस्था में भी ऐमी स्थित नहीं होती, प्रत्यु त वे ऐसे दुगन्धपूर्ण स्थानों में जितना काल चाहें ठहर सकते हैं, और उन के स्वास्थ्य को किती भी प्रकार की हानि नहीं होने पाती।

ऐसी और अनेकानेक युक्तयां भी उपलब्ध हो सकती हैं. परन्तु विस्तारभय से वे सभी यहां नहीं दी जा रहीं हैं। सारांश यह है कि इन सभी युक्तियों से यह स्पष्ट प्रमाणित एवं सिद्ध हो जाता है कि मांसाहार जहां शास्त्रीय दृष्टि से स्याज्य है, वहां यह मानव की प्रकृति के भी सर्वथा विपरीत है तथा मानव की शारीर — रचना भी उसे मांसाहार करने को आजा नहीं देती। अतः सुखाभिलाषी प्राणी को मांसाहार की जवन्य प्रवृत्ति से सबथा दूर रहना चाहिये। अन्यया धन्वन्तरि वैद्य की भांति नारकीय दुःखों का उपभोग करने के साथ साथ जनममरण के प्रवाह में प्रवाहित होना पहेगा।

प्रस्तुतस्त्र पाठ में धन्वन्तरि वेंद्य को आयुर्वेद के आट अंगों के शाता बतलाते हुए आठ अंगों के नामों का भी निर्देश कर दिया गया है। उन में से प्रत्येक की टीकानुसारिणी व्याख्या निम्न-लिखित है—

- (१) कीमारभृत्य जिस में स्तन्यपायी बालकों के पालन पोषण का वर्णन हो, तथा जिस में दूध के दोवों के शोधन का और दूषित स्तन्य दुग्ध से उत्पन्न होने वाली व्याधियों के शामक उपायों का उल्लेख हो, ऐसे शास्त्रविशेष की कीमारभृत्य संज्ञा होती है । कुमाराणां वालकानां भृतौ पोपखे साधु कौमारभृत्यम् , तिद्ध शास्त्र कुमारभरणस्य चीरस्य दोपाणः संशोधनार्थ दुष्टस्तन्यनिमिसानां व्याधीनामुपशमनार्थं चेति ।
- (२) शालाक्य जिस में शलाका सलाई से निष्यन्त होने वाले उपचार का वर्णन हो और जो धड़ से ऊर के कान, नाक, और मुख ऋदि में होने वाले रोगों को उपशान्त करने के काम में आये, ऐसा तंत्र शास्त्र शालाक्य कहलाता है। शलाकायाः कर्म शालाक्यम् , तत्व्रतिपादकं तंत्रमिष शालाक्यम् , तद्वि क्वांजन्तुगतानां रोगाणां श्रवण्वदनादिसंश्रितानामुष्शमनार्थम् ।
- (३) शाल्यहत्य जिस शास्त्र में शल्योद्वार 'शल्य के निकालने का वर्णन हो, अर्थात् उस के निकालने का प्रकार वतलाया गया हो, उसे शाल्यहत्य कहते हैं। शल्यस्य हत्या हननमुद्धार इन्यर्थः शल्यहत्या, तत्प्रतिपादकं शास्त्रं शाल्यहत्यमिति ।
- (४) कार्याचिकिःसा जिस में काय अर्थात् ज्वरादि रोगों से प्रस्त शरीर की चिकित्सा रोगप्रतिकार का विधान वर्षित हो, उस शास्त्र का नाम कायचिकित्सा है । इस में शरीर के मध्यभाग में होने वाले ज्वर तथा श्रितसार विरेचन प्रभृति रोगों का उपशान्त करना वर्षित होता है। कायस्य ज्वरादिरोगप्रस्तारोरस्य चिकित्सा रोगप्रतिकिया यत्राभिधोयते तन् कायचिकित्सव, तसंत्रं हि मन्ध्यांगसमाश्रितानां ज्वरातिसारादीनां शमनार्थं चेति ।
- (४) जांगुल जिस में सर्प, कीट, मकड़ा, श्रादि विषेते जन्तुक्रों के श्रष्टविध विष की उ-तारने – दूर करने तथा विविध प्रकार के विवसंयोगों के उपशान्त करने की विधि का वर्णन हो, उसे
- (१) शहय -द्रव्य और भाव से दो प्रकार हाता है। द्रव्यताहय -कांटा, भाता आदि पदार्थ हैं. तथा माया (छल कपट), निदान (नियाना) और मिथ्यादर्शन (मिथ्याविस्वास) ये तीनों भावशत्य कहलाते हैं। प्रकृत में शत्यशब्द के द्रव्यतत्य का ग्रहण करना सूत्रकार को इष्ट है।

सप्तम ऋष्याय

श्री विपाक सूत्र —

जांगुल कहते हैं। विषविधातिकियाभिधायकं जंगोलमगदतंत्रम् , तद्भि सपेकीटलूताद्यष्टविषविनादा-र्थम् , विविधविषसंयोगोपरामनार्थं चेति ।

- (ε) भतविद्या जिस शास्त्र में भूतों के निष्णह का उपाय वर्णित हो, उसे भतविद्या कहते हैं। यह शास्त्र देव, त्रप्रसुर, गन्धर्व, यदा और राक्तस त्रादि देवों के द्वारा किये गये उपब्रवों को शान्ति --कर्म और जिलप्रदानादि से उपशान्त करने में मार्गदर्शक होता है। मुतानां नियहार्था विद्याः, सा हि देवासुरगंधर्वयक्राक्साधपसुष्टचेतसां शान्तिकर्भवितकरणादिभिर्वहोपशमनार्थं चेति ।
- (७) रसायन प्रस्तुत में रस शब्द ऋमृतरस का परिचायक है। स्रायन प्राप्ति को कहते हैं । श्रमृतरस श्रायुरक्षक, मेधावर्धक श्रीर रोग दूर करने में समर्थ होता है, उस की विधि श्रादि के वर्णन करने वाले शास्त्र को राहायन कहते हैं। रसोऽमृतरसस्तस्यायनं प्राप्तिः रसायनम्, तद्धि वयःस्यापनम्, त्रायुमेंधाकरम् , रोगापहरणसमर्थं च, तद्भिधायकं तंत्रमपि रक्षायनम् ।
- (८) बाजीकरण अशक पुरुष को घोड़े के समान शांकशाली बनाने के साधनों का जिस में वर्णन किया गया हो, अर्थात् वीर्यवृद्धि के उपायों का जिस में विधान किया गया हो, उस शास्त्र को वार्जीकरण कहते हैं। यह शास्त्र ग्रन्थवीर्य को ग्राधिक तथा पुष्ट करने के लिये उपयुक्त होता है । अवाजिनो वाजिनः करणं वाजीकरणं ग्रुकवर्द्धनेनाश्वस्येव करण्मित्यर्थः, तद्भिधायकं शास्त्रं वाजिकरणं, तद्धि श्ररपत्तीणविशुष्करेतसामाप्यायनश्रसादोपजनननिमित्तं प्रहर्षजननार्थं चेति ।

इस के अतिरक्त मूल पाठ में धन्वन्तरि वैद के लिये --शिवहस्त ग्रुमहस्त और लघुहस्त ये तीन विशेषण दिये हैं। इन विशेषणों से जात होता है कि रोगियों की चिकित्सा में वह बड़ा ही कुशल था। जिस रोगी को वह अपने हाथ में लेता, उसे अवदय ही नीरोग - रोगरहित कर देता था. इसी लिये वह जनता में शिवहस्त - कस्थाएकारी हाथ वाला, ग्रुमहस्त - प्रशस्त त्रीर सुखकारी हाथ वाला, ऋौर लघुहरूत—फोड़े ऋादि के चीरने फाड़ने में जो इतना टिद्धहस्त था कि रोगी को चीरने एवं फाइने के कष्ट का अनुभव नहीं होने पाता था, ऐसा, अथवा जिस का हाथ शीम काम या ऋ।राम करने वाला हो, इन नामों से विख्यात हन्ना।

तथा राजवें छ धनवन्तरि के पास छोटे, बड़े, धनिक और निर्धन सभी प्रकार के व्यक्ति चिकित्सा के निमित्त उपस्थित रहते जिन में महाराज कनकरथ के रणवास की रानियों के अतिरिक्त मांडलिक राजा, प्रधानमंत्री, नगर के सेठ साहकार - बड़े महाजन या व्यापारी, भी रहते थे ।

दुर्बल, ग्लान आदि पदों की व्याख्या निम्नोक है -

(१) दुर्वज्ञ-कृश अर्थात् बल से रहित व्यक्ति का नाम है । २--<sup>२</sup>म्लान-शोकजन्य

(२) गिलाणाणं – ति क्षीणहर्षाणां शोकजनितपीड़ानामित्यर्थः ।

<sup>(</sup>१) काशी नागरी प्रचारिखी सभा की स्त्रोर से प्रकाशित संक्षिप्त हिन्दी राज्यसागर में -- रक्षायन शब्द के-1१) वैद्यक के श्रमुसार वह ऋषिध जिस के खाने से ऋष्टमी बुड्डा या वीमार न ही (२) पदार्थों के तस्त्रों का जान (३) वह कल्पित योग जिस के द्वारा तांत्रे से सोना बनना माना जाता है... इतने ऋर्थ लिखे हैं, ऋौर रसायनशास्त्र शन्द का -- वह शास्त्र जिस में यह विवेचन हो कि पदार्थी में कौन कौन से तस्व होते हैं स्त्रीर जन के परमासुद्रों में परिवर्तन होने पर पदार्थों में क्या परिवर्तन होता है ?- ऐसा ऋर्य पाया जाता है। परन्तु प्रस्तुत में रसायन शब्द का टीकानुसारी अपर लिखा हुआ अर्थ ही सुत्रकार को अभिमत है।

पीड़ा से युक्त अर्थात् जिस का हर्ष चीण हो चुका हो, उसे ग्लान कहते हैं. । ३—°व्याधित— चिरस्यायी कोड आदि व्याधियों से युक्त व्याधित कहलाता है । अथवा—सद्याण्धातक—सीम ही प्राणों का नाश करने वाले ज्वर, श्वास, दाह, अतिसार अर्थात् विरेचन आदि व्याधियों से युक्त व्यक्ति व्याधित कहा जाता है । यदि वाहियाएां—इस पद का वाधितानां—ऐसा संस्कृत प्रतिरूप मान लिया जाए तो उसका अर्थ होगा—उष्ण —गरमी आदि की विमारी से वाधित —पीड़ित व्यक्ति । ४ - 'रोगी— अचिरस्यायी—देर तक न रहने वाले ज्वर आदि रोगों से युक्त व्यक्ति रोगी कहलाता है। अथवा चिरधाती अर्थीत् देर से विनाश करने वाले ज्वर, अतिसार आदि रोगों से युक्त व्यक्ति रोगी कहलाता है। जिन का कोई नाथ—स्वामी हो वह सनाय तथा जिन का कोई स्वामी - रक्तक न हो वह अनाथ कहलाता है।

गेद रंग वस्त्र धारण करने वाले परिव्राजक — सन्यासी का नाम श्रमण है । चारों वर्णों में से पहले वर्णा वाले को ब्राह्मण कहते हैं । अथवा — याचक विशेष को ब्राह्मण कहते हैं । भिजुक — भिचावृत्ति से अाजीविका चलाने का नाम है । हाथ में क्यां ली — खोपरी रखने वाले सन्यासी के चिये करोडक शब्द प्रयुक्त होता है । काएँ डिक शब्द जीएँ कंथा — गोदड़ी को धारण करने वाला, अथवा भिखमं गा — इन अर्थों का परिचायक है । क्यां तुर — जिस को अन्य वैद्यों ने चिकित्सा के अयोग्य ठहराया हो, अथवा — जिसे असाध्यरोग हो रहा हो उसे आतुर कहते हैं ।

इस के अतिरिक्त यहां पर हतना और ध्यान रहे कि मूल में मल्यादि जलचर और कुक्कुटादि स्थलचर एवं कपोतादि लेवर जीवों के नामोल्लंख करने के बाद भी "--जलयर --धलयर -- अविष् पाठ दिया है, उस का ताल्पर्य यह है कि पहले जितने भी नाम बताये गए हैं, उनका संदोपत: वर्णन कर दिया गया है और उन के अतिरिक्त दूसरों का भी अहगा उक्त पाठ से समक्षना चाहिये। इसलिये यहां पर पुनरुक्ति दोष की श्राशंका नहीं करनी चाहिये।

- -रिद्ध०-यहां के विन्दु से ऋभिमत पाठ का वर्णन गृष्ठ १३८ पर किया जा चुका है। तथा "-राईसर० जाव सत्थवाहाणं -" यहां पठित जाव -यावत् पद से "-तलवर मार्डविय-कोडुं विय--इक्म -सेट्ठि → —" इन पदों का बहुण करना सूत्रकार को ऋभिमत है। राजा प्रजापित का नाम है। ईश्वर ऋदि शब्दों की व्याख्या पृष्ठ १६५ पर लिखी जा चुकी है।
- मन्द्रमंसिर्दि य जाव मयूरमंसिर्दि यहां पठित जाव यावत् पद से ''-कच्छभमंसिर्दि य, गाहमंसिर्दि य, मगएमंसिर्दि य, सुसुमारमंसिर्दि य, ऋयमंसिर्दि य, एतमंसिर्दि य, रोजनमंसिर्दि य, सूयरमंसिर्दि य, मिगमंसिर्दि य, ससयमंसिर्दि य, गोमंसिर्दि य, मिरिसमंसिर्दि य. तिसिरमंसिर्दि य. वहकमंसिर्दि य, तावकमंसिर्दि य, कवीतमंसिर्दि, य, कुक्कुडमंसिर्दि य '' इन पदो का महस्य करना स्त्रकार को ऋभिमत है। कञ्जूथमांस ऋदि पदों का अर्थ पृष्ठ ३८८ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र विभक्ति का है. प्रकृत्यर्थ में कोई भेद नहीं हैं।
- (१) वाहियाणं —ित व्याधिश्चरस्यायी कुष्ठादिरूपः स संजातो येषां ते व्याधिताः, । वाधिता वा उष्णादिभिरभिभृताः अतस्तेषाम् । अथवा व्याधितानां —सद्योवाति —ज्वरश्वासकासदाहातिसारभगंदरश्चलाजीर्णव्याधियुक्तानामित्यर्थः । (२) रोगियाण —य ति संजाताचिरस्थायिज्वरादिदोषाणाम्, अथवा चिरधा तिज्वरातिसारादिरोगयुक्तानामित्यर्थः ।
- (३) समणाण य, ति गैरिकादीनाम् । (४) श्राउराण य चिकित्साया अविषयभूतानाम् अपवा असाध्यतेगपीडितान। মিন্দ্ৰर्थः ।

िस्ताम ऋष्याय

"-मञ्जूरसेहि य जाब मयूररसेहि य-"यहां पठित जाब-यावत् पद से भी ऊपर की भांति कञ्छ-सरसेहि य-इत्यादि पदों का ही बहुण करना चाहिये । अन्तर मात्र मांस और रस, इन दोनों पदों का है । "-सुरं च ५-तथा-आसापमाणे ४, एवं प्रयक्तमे ४- यहां दिये गये अंकों से बहुण

किये गये पदों का विवर्ण पृष्ठ २५०, तथा पृष्ठ १७९ पर किया जा चुका है।

प्रस्तुतसूत्र में धनवन्तरि वैद्य के पूर्वभव का ऋारम्भ से समाप्ति तक का वर्णन कर दिया गया है। अर सुत्रकार उसके ऋषिम जीवन का वर्णन करते हैं—

मूल-- 'तते एं सा गंगादत्ता भारिया जायिण दुया यावि होत्था, जाता जाता दारगा विणिधायमावज्जंति । तते एं तीसे गंगादत्ताए सत्थवाहीए अन्नया क्रयाह पुन्तरत्तावरत्त छुडं - म्यजागरियाए जागरमाणीए अयमेयारूचे अन्मतिथए ५ समुपन्ने-एवं खलु अहं सागरदेशेण सत्थवाहेण सिद्धें वहूई वासाई उरालाई माणुस्सगाई भोगभोगाई भ्रंजमाणी विहरामि, णो चेव एं अहं दारगं वा दारियं वा पर्याम, तं धएकाओं एं ताओं अम्मयाओं, सपुएकाओं एं ताओं अम्मयाओं, सपुएकाओं एं ताओं अम्मयाओं, क्रयत्थाओं एं ताओं अम्मयाओं सुलद्धे एं तासि अम्पयाणं माणुस्मए जम्मजीवियक्तों, जासि मन्ने नियगकुच्छिसंभूयाई थणदुद्धलुद्धगाई पहुरममुन्नावागाई मम्मणपर्यापयाई थणमृता कव्खदेसभागं आंतसरमाण-

(१) छाया - तत: सा गंगादत्ता भार्या जातिनद्भुता चाप्यभवत् । जाता जाता दारका विनि-पातमापग्रन्ते । ततस्तस्या गंगादत्तायाः सार्थवाह्याः ऋन्यदा कदाचित् पूर्वरात्रापररात्रकुटुम्बजागरिकया जा-यत्या अयमेतद्र्ष स्राध्यात्मिकः ५ समुत्पन्नः — एवं खरुवहं सागरदत्तेन सार्थवाहेन सार्धं बहूनि वर्षाणि उदारान् मानुष्यकान् भौगभोगान् भुंजाना विहरामि, नो चैवाई दारकं वा दारीकां वा प्रजन्ये, तद्धन्यास्ता ऋंवाः सपुरया — स्ता अपः, कृतार्थीस्ता अवाः, कृतलत्त्वणास्ता अवाः, सुत्तव्यं तासासम्वानां मानुष्यकं जन्मजीवितकलम्, वासां मन्ये निजकुः चिसंभूतानि स्तनदुरधलुः धकानि मधुरसम्हलापकानि भन्मनप्रजल्पतान स्तनम्लात् कथदेशभागमातसरन्ति, मुख्यकानि, पुनेश्च कोमलकमलोपमास्यां हस्तास्यां यहोत्योत्संगनियेशितानि ददति सम्ब्लापकान् समधुरान् पुनः पुनर्भेजुलपभिषातान् । ऋहमधन्या, ऋपुरुया, ऋकृतपुरुया एतेषामेकतरमपि न प्राप्ता । तच्छ यः खलु मम करुयं यावज्यवल्राति. सागरदत्तं सार्थवाहमाप्टच्छच सुबहु पुष्पवस्त्रगन्धमाल्यालकारं एदीत्वा बहुभि: मिन त्रज्ञातिनिजकस्वजनसंविभिपरिजनमहिलाभिः सार्द्धं पाटलिषंडात् नगरात् प्रतिनिष्कम्य बहिः पत्रैयोम्यादत्तस्य यक्षायतनं तत्रैवोपायत्य, तत्रोम्बरदत्तस्य यक्षस्य महाई पुष्पार्चनं कृत्वा वजानुपादपतितयोपयाचितुं — यद्यह देवानुष्रिय ! दास्कं वा दास्किं वा प्रजन्ये, तदाहं तुम्यं यागं च दायं च भागं च स्रक्षयनिधि चानुवर्धाय ---ष्यामि, इति कृत्वीपयाचित्रमुपयाचितुम् । एवं सप्रेच्ते सम्प्रेच्य कत्यं यावज्यवत्ति यत्रैव सागरदत्तः क्षार्थवा ---हस्तत्रैयोपागच्छति उपागत्य सागरदत्तं सार्थयाहमेयमयादीत् – एवं खत्वहं देवान् प्रियः! युष्माभिः सार्डे यावत् न प्राप्ता, तदिच्छामि देवानुश्रेष ! युष्पाभिरम्यनुजाता यात्रदुषयाचितुम् । ततः स सागरदत्तो गंगादत्तां भार्याः मेवमवदत्—ममापि च देवानुष्रिये ! एष चैव मनोत्यः, क्यं त्वं दारकं वा दारिकां वा प्रजनिष्यति । गंगादत्तां भार्यामेतदर्यमनुजानाति ।

<sup>(</sup>१) जानुभ्यां - जानुनी भूमी निपात्येत्यर्थः, पाद्याः यक्षचरण्योः पतिनायाः नतायाः, उपागत्य कार्यसिद्धौ सत्यां प्राभतार्थं मानसिकः संकत्यं कर्तुंभित्यर्थः ।

390

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

गाई मुद्भगाई पुणो य कोमलक्षमलोवमेहि हत्थेहि गेणिहक्कण उच्छंगनिवेसियाई दिति समुल्लावए सुमहुरे पुणो पुणो मंजुलप्यशिषते। स्रहं गां अध्यएणा स्रप्रपुण्णा स्रक्रयपुण्णा एतो एककत्रमिव न पत्ता । तं सेयं खलु ममं कल्लं जाव जलंते साग्रदत्तं सत्थवाहं स्रापुच्छित्ता सुवहुं पुष्पवत्थगंधमल्लालंकारं गहाय बहुि मित्तगाइणियगसयणसंबंधिपरिजणमहिलाहिं सिद्धं पाडिलिसंडाक्रो गुगराक्रो पिडिणिवलिमित्ता बहिया, जेणेव उम्बर्दत्तस्स जक्खस्स जक्खायतणे तेणेव उवार्गाच्छत्ता, तत्थ उंगरद्त्तस्स जक्खस्स महिर्हं पुष्पवचर्णं करेता जागुपाद्विधाए उवयाइत्ए — जित गं श्रहं देवागुष्पिया ! दारगं वा दारियं वा पयामी, तो गं धहं तुद्धं जायं च दायं च मागं च स्रक्खयणिहि च स्रणुवड्देस्सामि, त्ति कहु स्रोवाइयं उवाइणित्तण । एवं संपेहिति संपेहित्ता कल्लं जाव जलंते जेणेव सागरदत्ते सत्थवाहे तेणेव उवागच्छित उवागच्छित्ता सागरदत्तं सत्थवाहं एवं वयासी—एं खलु स्रहं देवागुष्पिए ! तुद्धेहि सिद्धं जाव न पत्ता, तं इच्छामि गं देवागुष्पिए ! तुद्धेहि स्रव्याहां गं देवागुष्पिए ! तुद्धेहि स्रव्याहां गं ते यासी—एं पा देवागुष्पिए ! एस चेव मगोरहे, कहं गां तुमं दारगं वा दारियं वा प्राग्रजासि । गंगादत्तं भारियं एयम हं स्रणुजागेति ।

पदार्थ - तते एां - तदनन्तर । सा--वह । गगादत्ता -- गंगादत्ता । भारिया-भार्या। जायिणह्या — जार्तानद्वा – जिस के वालक जीवित न रहते हों । यावि होत्था – भी थी, उस के । जाता २ अः उत्पन्न हुए २ । दारगा - यालक । विशिष्टायमावञ्जति - विनाश को प्राप्त हो जाते थे । तते ए -तदनन्तर । तीसे - उस । गंगादत्ताप - गंगादत्ता । सत्यवाहीप - सार्थवाही को, जो कि । पुरुवरत्तावरत्तकृड् वजागरियार् - मध्यरात्रि के समय कुटुम्बसंबन्धी जागरिका - चिन्तन के कारण । जागरमाणीय -जागती हुई के । ऋन्त्रया -- ऋन्यदा । कयाइ -- कदाचित् -- किसी समय । ऋयमेपा-**रूवे** —यह इस प्रकार का । श्राज्यात्थिए ५—श्राध्यात्मिक — संकल्पविशेष ५ । समुप्यन्ने — उत्पन्न हुआ। एवं --इस प्रकार । खलु --निश्चय हो । स्त्रहं -में । सागरदत्ते एं --सागरदत्त । सत्यवा-हे**णं** – सार्पवाह – मुसाफिर व्यागारियों का मुखिया या संघ का नायक, के । सदि – साथ । उरालाइ – उदार –प्रधान । माजुस्तागाई – मनुष्यतम्यन्थी । भागभोगाई – कामभोगों का । भुंजमाणी – सेवन करती हुई । विहरामि — विहरस कर रही हूं, परन्तु । ऋहं — मैंने ऋाज तक एक भी । दारगं वा -- बालक ऋथवा । दारियं वा - वःश्विका को । एगो चेव -- नहीं । एयामि -- जन्म दिया ऋर्थात् मैंने ऐसे बालक या बालिका को जनम नहीं दिया जो कि जीवित रह सका हो। तं - इस्र लिये। धराणाश्री एं -धन्य हैं। ताओ - वे। ऋम्मयाओ - मातायें, तथा। सपुरासाओं जं - पुरायशानिनी हैं। ताओं - वे। ऋम्म-या भ्रो - माताएँ। कपत्या भ्रा गुं - कृतार्थ हैं। ता भ्रा वे। अस्मया भ्रो - मातायें। कपलक्षणात्रों एं -कृतलक्षणा हैं। तात्र्यां - वे । अम्मयात्र्यो -- मातायें। तासि -- उन । अम्मयाणं -- मातात्र्यों ने हो । सुलद्धे णं-प्राप्त कर लिया है । मागुस्तर - मनुष्यसन्वन्धी । जम्मजीवियफले - जन्म श्रीर जीवन का कल । जासि - जिन के । नियमकुविञ्चसंभूयाई - श्रपनी कुक्षि - उदर से उसक हुई संताने हैं, जो कि । **धरादुद्धसुद्धगाइ --** स्तनगत<sup>े</sup> दुग्ध में लुब्ध हैं । **महुरसमु**ल्लावगार --

## श्री विपाक सूत्र —

जिन के संभाषण अत्यंत मधुर हैं। मस्मणपर्यापयाद - जिन के प्रजल्यन - वचन मन्मन अर्थात् अञ्चक अथच स्टलित हैं। थरामूला - स्तन के मूलभाग से । कक्खदेसभागं - कच्च (कांख) प्रदेश तक । अति-सरमायगाइ - सरक रहीं हैं। मुद्धगाई - जो मुख्य - नितान्त सरल हैं, श्रीर फिर । कोमल -कमलोबमेहि -कमल के समान कोमल - मुकुमार। इत्थेहि - हाथों से। गेरिहऊ ए - प्रव्य कर - पकड़ कर । उच्छुंगनिवेसियारं -- उसंग में --गोदी में स्थापित की हुईं है । पुणो पुणो -- बार बार 🔒 सुमहुरे --सुमधर । मंजुलप्यभाषाते - मञ्जुलप्रभाषात--जिन में प्रभाषात - भणनारंभ ऋर्थात् वोजने का प्रारम्भ मंज्ल-कोमल है, ऐसे । समुल्लावप-समुल्लापों-वचनो को । दिति-सुनाते हैं, सारांश यह है कि जिन मातात्री की ऐसी संतानें हैं उन्हीं का जन्म तथा जीवन सफल है, ऐसा मैं । मनने --मानती हूं, परन्तु । ऋहं णं -- मैं तो अधन्ता-- ऋधन्य हूँ । ऋषुराणा -- पुरायहीन हूँ । ऋकयपुराणा--अकृतपुर्य हूँ अर्थात् जिसने पूर्वभव में कोई पुरय नहीं किया ऐसी हूँ । पत्ती - इन उक्त चेष्टाओं में से । एक्कतरमवि - एक भी । न एता - प्राप्त न हुँई ऋथीत् बालसबन्धी उक्त चेष्टाओं में से मुक्ते एक के देखने का भी आज तक सौभाग्य प्राप्त नहीं हुआ। तं - इसलिये। खलु - निश्चय ही। ममं - मेरे लिये यही। सेयं -- कल्यास्कारी है, कि । कल्ये जाव - पात:काल यावत् । जलंते - सूर्य के देदीप्यमान हो जाने पर ऋषीत् सूर्योदय के बाद । सागरदत्तं - सागरदत्त । सत्यवाहं--सार्य वाह को । आपुच्छिता--पूछ कर । सुबहुं - बहुत ज़्यादा । पुष्कतवस्थगंधमल्लालंकारं - पुष्प, वस्त्र, गन्ध, माला, तथा अलंकार ये सब पदार्थ। गहाय — लेकर। बहुहिं – बहुत से । मित्तणाइनियमसयणसंबंधिपरिजणमहिजाहिं – मित्र, जाति, निजक, स्वजन, सम्बन्धी और परिजन की महिलाओं के । सिद्धि-साथ । पाडितिसंडाओ --पाटलियंड । गुगरास्त्रो - नगर से । पडिनिक्लिक्लिक्लि कर । बहिया - बाहिर । जोगीय --जहां पर । उंबरदत्तरस - उम्बरदत्त नामक । जन्न बरस - यत्त का । जन्म बायतारो - यक्षायतन - स्थान था । तेरोब - वहां पर । उवागिच्छत्ता - जाकर । तत्थ एां - वहां पर । उंबादत्तस्स - अम्बरदत्त । जनसम्भ -- यद्यं की । महरिष्टं -- भहार्हं -- वड़ी के योग्य । पुष्पाच्चन -- पुष्पाच्चन -- पुष्पों से पूजन । करेसा --करके। जासुपादपडियाप-धुटने टेक उनके चरली पर पड़ी हुई : उचयाइत्तप - उन से याचना कहां कि । देवार्गुष्पिया !- है महानुभाव ! । जति णं-यदि । श्रहं- में । दारगं-एक भी (जी-वित रहने वाले) बालक, अथया । दारियं - (जीवित रहने वालो) बालिका को । पयामि - जन्म द्ं। तो गां-तो ! प्रहं-मैं ! तुर्झं-ग्राप के । जायं च -याग -देवपूजा ! दायं च -दान -देव ग्रंश ! भागं च - भाग - लाभ का अंश तथा । प्रकार काविष्टिं च - अक्ष्यनिधि - देवभंडार की । प्रशुवा है -स्सामि - वृद्धि करू'गी । नि कहु - इस प्रकार कह कर के ! स्रोबाइयं - उपयाचित - इष्टवस्तु की । उवाइणित्तप - प्रार्थना करने के लिये। पवं -इस प्रकार । संपेहेति संपेहिता - विचार करती है, विचार कर । कल्लं जाव - प्रात:काल यावत् । जलंते - सूर्य के उदित होने पर । जेगोव - जहां पर । सागरद से -सागरदत्त । सत्यवाहे --सार्थवाह था । तेणेव --वहीं पर । उवागव द्वति उवागविद्वत्ता -- त्राती है, त्राकर । सागरदत्तं -- सागरदत्त । सत्थवाहं -- सार्थवाहं को । पवं -- इस प्रकार । वपासी -- कहने लगी । एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । देवासुप्यिया !- हे महानुमाव ! । श्रहं - मैं ने । तुङमेहि- ग्राप के । सर्दि - साथ। जाव - यावत् अर्थात् उदार - प्रधान काम भोगों का सेवन करते हुए भी आज तक । एक भी जीवित रहने वाले पुत्र या पुत्री को । न पत्ना - प्राप्त नहीं किया । तं - इसलिये । देवाणुप्पिय !-हे महानुभाव ! । इच्छामि णं-में चाहती हूं कि । तुन्मेहिं - ग्राप से । श्रवमणुराषाता-अभ्यत्ज्ञात हुई -- अर्थात् आज्ञा मिल जाने पर । जाव -- यावत् अर्थात् इष्टवस्तु की प्राप्ति के लिये उम्ब--

**३**९९

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

रदत्त यस् की । उवाइशित्तए -प्रार्थ ना करूं अर्थात् मनीती मनाऊं । तते णं -वदनग्तर । से -बह । सःगरदत्ते - सागरदत्त । गंगादत्तं - गङ्गादत्ता । भारियं - भार्थों के प्रति । एवं वयासी - इस प्रकार बोला । देवाणुष्पिए ! - हे महाभागे ! । भमं पि य एं - मेरा भी । एस सेव - यही । मणों -रहे - मनोरय-कामना है कि । कहं एं - किसी तरह भी । तुमं - तुम । दारगं वा - जीवित रहने वाले बालक अथवा । दारियं वा - बालिका को । प्रयाप् क्रासि - जन्म दो, इतना कह कर । गंगादत्तं भारियं - गंगादत्ता भार्यों को । एयमहुं - इस अर्थ - प्रयोजन के लिये । अर्शुजाणेति - आजां दे देता है, अर्थात् उस के उक्त प्रस्ताव को स्वीकार कर लेता है ।

मूलार्थ— उस समय सागरदत्त की गंगादत्ता भार्या जार्तानद्र्वा थी, उस के बालक उत्पन्न होते ही विनाश को प्राप्त हो जाते थे । किसी भ्रन्य समय मध्यरात्रि में कुटुम्ब-सम्बन्धी चिन्दा से जागती हुई उस गंगादत्ता सार्थवाही के मन में जो संकल्प उत्पन्न हुआ, वह निम्नोक्त है—

में चिरशत से सागरदत्त सार्थबह—संघनायक के साथ मनुज्यसम्बन्धी उदार—प्रधान कामभोगों का उपभोग करतो रही हूं, परन्तु मैंने आज तक एक भी जीवित रहने वाले बालक अथवा बालिका को जन्म देने का सौभाग्य प्राप्त नहीं किया। अतः वे माताएं ही धन्य हैं तथा वे माताएं ही कृतार्थ अथच कृतपुण्य हैं एवं उन्होंने ही मनुज्यसम्बन्धी जन्म और जीवन को सफल किया है, जिन की स्तनात दुग्ध में लुज्ध, मधुरभाषण से युक्त, अव्यक्त अथच स्वलित बचन वाली, स्तनमूल से कल्लपदेश तक अभिनरणशील, नितान्त सरल, कमल के समान कोमल — सुकुमार हाथों से पकड़ कर अंक—गोदी में स्थापित की जाने वाली और पुनः पुनः सुमधुर, कोमल प्ररंभ वाले बचनों को कहने वालो अपने पेट से उराज हुई सन्तानें हैं। उन माताओं को मैं धन्य मानती हूं।

में तो अधन्या, अपुरया—पुर्वरहित हूं, अञ्चतपुरया हूं क्योंकि मैं इन पूर्वेक्त बालसुलभ चेष्टाओं में से एक को भी आप्त नहीं कर पाई। अतः मेरे लिये यही अय-हितकर है कि मैं कल प्रातःकाल सूर्य के उदय हीते ही सागरदत्त सार्थवाह से पूछ कर विविध प्रकार के पुष्प, वस्त्र, गन्ध, माला और अलंकार लेकर बहुत सी मित्रों , हातिजनों, निजकों, स्वजनों सम्बन्धीजनों और परिजनों की महिलाओं के साथ पाटलिषंड नगर से निकल कर वाहिर उद्यान में जहां उम्बरदत्त यद्य का यद्यायतन — स्थान है वहां जाकर उम्बर, त्व यद्य की महाई पुष्पार्थना करके और उसके चर्गों में नतमस्तक हो इस प्रकार प्रार्थना करंं—

हे देवानुप्रिय! यांद मैं ऋब जीवित रहने वाले वालक या बालका को जन्म दूं तो में तुम्हारे याग, दान, भाग—लाभश्रंश और देवमंद्वार में वृद्धि करूंगी। तात्पर्य यह है कि मैं तुम्हारी पूजा किया करूंगी या पूजा का संबद्धन किया करूंगी, श्रर्थान् पहले से श्रिधक पूजा किया करूंगी। दान दिया करूंगी या तुम्हारे नाम पर दान किया करूंगी या तुम्हारे दान में वृद्धि करूंगी श्रर्थान् पहले से ज्यादा दान दिया करूंगी। भग—लाभांश ऋथीन् अपनी आय के श्ररा को दिया करूंगी या तुम्हारे लाभांश— देवद्रव्य में वृद्धि करूंगी। दथा तुम्हारे आसांश— देवद्रव्य में वृद्धि करूंगी। दथा तुम्हारे श्रज्ञयनिधि—देवभंडार में वृद्धि करूंगी, उसे भर डाल्ंगी।

<sup>(</sup>१) मित्र, झाति आदि पदों का अर्थ प्रष्ठ १५० की टिप्पण में किया जा चुका है।

४००] श्रो विपाक सूत्र ---

सप्तम ऋध्याय

इस प्रकार उपयाचित—ईिएसत वस्तु की प्रार्थना के लिये उसने निश्चय किया। निश्चय करने के श्वनन्तर प्रातःकाल सूर्य के उदित होने पर जहां पर सागरदत्त सार्थवाह या वहां पर त्राई श्वाकर सागरदत्त सार्थवाह से इस प्रकार कहने लगी—हे स्वामिन्! मैंने तुम्हारे माथ मनुष्यसम्बन्धी सांसारिक सुखा का पर्याप्त उपभोग करते हुए श्वाजनक एक भी जीवित रहने बाले वालक या बालिका की प्राप्त नहीं किया। श्रातः मैं चाहती हूं कि यदि श्वाप श्राज्ञा दें तो मैं अपने नित्रों, झातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों श्रीर परिजनों की महिलाश्रों के साथ पार्टालपंड नगर से बाहिर उद्यान में उम्बर्गरत्त यत्त की महाई पुष्पाचना कर उसकी पुत्रप्राप्ति के लिये मनौतो मनाऊं?, इसके उत्तर में सागरदत्त सर्थवाह ने श्रपनो गंगादत्ता भागों से कहा कि—महे ! मेरी भी यही इस्ला है कि किसी प्रकार से भी तुम्हारे जीवित रहने वाले पुत्र या पुत्री उत्तत्र हो । ऐसा कह कर उसने गंगादत्ता के उक्त प्रस्ताव का समर्थन करते हुए उसे स्वीकार किया।

दीका — पाटलिषंड नगर में तिद्धार्थ नरेश का शासन था, उस के शासनकाल में प्रजा अत्यन्त सुन्ती थी। उसी नगर में सागरदत्त नाम का एक प्रसिद्ध व्यापारी रहता था। उस की स्त्री का नाम गंगादत्ता था, जो कि परम सुर्शाला एवं पतिवता था। इत्यादि वर्णन प्रस्तुत ऋष्ययन के आरम्भ में किया जा चुका है। इसी बात का स्मर्ग्ण कराते हुए भगवान् महाबीर श्रा गीतम स्वामी से कहते हैं कि हे गीतम! जिस समय धन्वन्तरि वेद्य (पूर्ववर्णित) नरक की वेदनाओं को भीग रहा था, उस समय सागरदत्त सार्थवाह की गंगादत्ता भार्यी जाविनद्रुतावस्था में थी। उस के जो भी संतान होती वह तत्काल ही विनष्ठ हो जातो थी। इस अवस्था में यंगादत्ता को बहुत दु:स हो रहा था। पतिगृह में संसारिक मोगविलास का उसे पर्याप्त अवश्वर प्राप्त था, परन्तु किसी जीवित रहने वाले पुत्र या पुत्री की माता बनने का उसे आजतक भी सीभाग्य प्राप्त नहीं हुआ। वह रात दिन इसी चिनता में निमग्न रहती थी।

एक दिन ऋष्रीति के समय कुटुम्बसम्बन्धी चिन्ता में निमम्न गंगादत्ता ऋपने एहस्थजीवन पर दृष्टिपात करती हुई सोचने लगी कि मुफे एहस्थ जीवन में प्रवेश किये काकी समय व्यतीत हो चुका है। मैं ऋपने पतिदेव के साथ विविध प्रकार के सांधारिक सुसों का उपभोग भी कर रही हूँ, उनकी मुफ पर पूर्ण कृपा भी हैं, जो चाहती हूँ सो उपस्थित हो जाता है। इतना ऋगनन्द का जीवन होने पर भी मैं ऋगज सन्तान से सर्वथा चंचित हूं, न पुत्र है न पुत्री। वेसे होने को तो ऋनेक हुए परन्तु सुख एक का भी न प्राप्त कर पाई। पुत्र न सही पुत्री ही होतो, परन्तु मेरे भाग्य में तो वह भी नहीं। धिक्कार हो मेरे इस जीवन को।

वे माताएं धन्य हैं, जिन्हें अपने जीवन में नवजात शिशुओं के लालन पालन का सौभाग्य प्राप्त है, तथा पुत्रों को जन्म देकर उनकी बालसुलभ अद्भुत को झाओं से गद्गद् होती हुई सांसारिक आनन्द के पारावार में निमग्न हो कर स्वर्गीय मुख को भी भूल जाती हैं ! स्तनपान के लिये ललचायमान शिशु के हावभाव को देखना, उसकी अञ्चक अथच स्वलित तोतली वाचा से निकले हुए मधुर शब्दों को सुनना, स्तनपान करते २ कद्म — काँख की ओर सरकते हुए को अपने हाथों से उठा कर गोद में विठाना, उनकी अटपटी अथच मंजुलभाषा को सुनने की उत्करटा से उसके साथ उसी रूप में संभाषण आदि करने का सद्भाष्य निःसन्देह उन्हीं माताओं को प्राप्त हो सकता

X0 }

है, जिन्हों ने पुत्र को जन्म दे कर अपनी कुद्धि को सार्थक बनाया है?, परम्तु मैं कितनी इतमागिनी हूं, कि जिसे इन में से आज तक कुछ भी प्राप्त नहीं हो पाया, इस से अधिक मेरे लिये दुःल की और क्या बात हो सकती है?, अस्तु, अब एक उपाय शेष है, जिस पर सुफे यिरोष आश्रम्था है, मैं अब उसका अनुसरण करूंगी। संभव है कि भाग्य साथ दे जाए। कल पातःकाल होते ही सेठ जी से पूछ कर तथा उनसे आता मिल जाने पर मैं नाना प्रकार की पुष्प, यस्त्र, गंध, माल्य तथा अलंकार आदि पूजा की सामग्री लेकर बाहिर उद्यानगत उम्बरदत्त यद्याज के मन्दिर में जाकर उनकी उक्त सामग्री से विधिवत् पूजा करूंगी और तत्यश्चात् उनके चरणों में पड़कर पार्यना करूंगी, मनौती मनाऊंगी कि यांद मेरे गर्म से जीवित रहने वाले पुत्र अथवा पुत्री का जन्म हो तो मैं आपकी विधिवत् पूजा किया करूंगी। आप के नाम से दान दिया करूंगी और आपके लागांश में तथा आप के मंडार में बृद्धि कर डालूंगी।

स्वकार ने — जायं, दायं, भागं — और — अक्खयणिहिं — ये चार हितीयांत पद देकर एक अग्रुबड्डेस्सामि — यह कियापद दिया है। सभी पदों के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ने से " — याग — देवपूजा में वृद्धि कहांगी, अर्थात् जितनी पहले किया करती थी, उस से और अधिक किया करूंगी, या दूसरों से करवाया करूंगी। दान में वृद्धि करूंगी अर्थात् जितना पहले देती यो उससे अधिक दान दिया करूंगी या दूसरों से दान करवाया करूंगी। भाग — लामांश में वृद्धि करूंगी अर्थात् उसमें और द्वय डाल कर उस की वृद्धि करूंगी या दूसरों से कराजंगी। अस्त्यनिधि की वृद्धि करूंगी या दूसरों से कराजंगी। अस्त्यनिधि की वृद्धि करूंगी या दूसरों से कराजंगी — अस्त्यनिधि की वृद्धि करूंगी या दूसरों से कराजंगी। अस्त्यनिधि की वृद्धि करूंगी या दूसरों से कराजंगी — "यह अर्थ फलित होता है। परन्तु यदि अर्थुवड्डेस्सामि — इस कियापद का सम्बन्ध केवल — अवस्वयिष्टिं — इस पद के साथ मान लिया जाए और — जायं — तथा — दायं — इन दोनों पदों के आरों — काहिमि — करिष्यामि — इस कियापद का अध्याहार कर लिया जाए तो अर्थ होगा — पूजा किया करूंगी, दान दिया करूंगी, एवं भागं — इस पद के आगे दान हमिम — दास्यामि — इस कियापद का अध्याहार करने से — लाभांश का दान दूंगी अर्थात् अपनी आय का एक अर्थ दान में दिया करूंगी, ऐसा अर्थ भी निष्यल हो सकता है, अरु ।

यह है श्रेष्टिभाषी गंगादत्ता के हार्दिक विचारों का संचित्त सार, जिसे प्रस्तुत सूत्र में वर्णित किया गया है। गंगादत्ता के इन्हीं विचारों के उतार चढ़ाव में सूर्य देवता उदयाचल पर उदित हो जाते हैं और सेठानी गंगादत्ता अपने शय्यास्थान से उठ खड़ी होती है और सेठ सागग्दत्त के पास आकर यथोचित शिष्टाचार के पश्चात् रात्रि में सोचे हुए विचार को ज्यों का त्यों सुना देती है।

सेठानी गंगादत्ता के विचारों को सुनकर सेठ सागरदत्त उस से सहमत होने के साथ र बोले कि प्रिये! में तो तुम से भी पहले इस विचार में निमम था कि कोई ऐसा उपाय सोचा जाए कि जिस के अनुसरण से तुम्हारी गोद भरे और तुम्हें चिरकालाभिलांधित माता बनने तथा मुक्के पिता बनने का सुअवसर प्राप्त हो, स्नात: में तुम्हें इस की ब्राजा देता हूं. और उस के लिये जिस २ वस्तु की तुम को ब्रावक्यकता होंगी. उस का सम्पादन भी शीम से शीम कर दिया जावेगा, तुम निश्चिन्त हो कर अपनी कामनाप्रक सामग्री जुटाओ।

इस कथा — संदर्भ से नारीजीवन के मनोगत संकल्यों का भलीभानित परिचय प्राप्त हो जाता है। सन्तान के लिये नारीजगत् में कितनी उत्करठा होती है !, तथा उस की प्राप्त के लिये वह कितनी खातुरा अथच प्रयत्नशीला बनती है !, यह भी इस से ऋच्छी तरह जाना जा सकता है।

## श्री विपाक सूत्र —

प्रश्न — एं। चेव णं ऋहं दारगं वादारियं वा प्रयाम — (ऋर्थात् — मैंने किसी भी बालक या बालिका को जन्म नहीं दिया ) — इस पाठ का, तथा "— जाता जाता वारमा विश्विधायमा बज्जात —" (ऋर्थात् — जन्म लेते ही उसे के बच्चे मर जाया करते थे) इस पाठ के साथ विरोध ऋगता हैं। प्रथम पाठ का भावार्थ हैं — सन्तान का सर्वया ऋनुत्पन्म होना ऋौर दूसरे का ऋर्थ हैं - उत्पन्न हो कर मर जाना। यदि उत्पन्न नहीं हुआ तो उत्पन्न हो कर मरना, यह कैसे सम्भव हो सकता है ?, इसिल्ये ये दोनों पाठ परस्पर विरोधी से प्रतीत होते हैं ?

उत्तर — नहीं, अर्थीत दोनों पाठों में कुछ भी विरोध नहीं है। प्रथम पाठ में जो यह कहा गया है कि मैंने किसी बालक या बालिका को जन्म नहीं दिया। उस का अभिप्राय इतना हो है कि मैंने अग्रज तक किसी बालक को दूध नहीं पिलाया, उस को जीवित अवस्था में नहीं पाया, उस का मुख नहीं चूमा, उस की मीठी र तोतली बातें नहीं सुनो और मुक्ते कोई मां कह कर पुकारने वाला नहीं — हत्यादि तथा उछने उन्हीं माताओं को धन्य बतलाया है जो अपने नवजात शिशु-ओं से पूर्वोक्त ब्यवहार करती हैं, न कि जो जन्म मात्र देकर उन का मुख तक भी नहीं देख पातीं, उन्हें धन्य कहा है। इसलिये इन दोनों पाठों में विरोध की कोई आशंका नहीं हो सकती दूसरी बात यह है कि कहीं पर शब्दार्थ प्रधन होता है, और कहीं पर भावार्थ की प्रधानता होती है। सो यहां पर भावार्थ प्रधान है। भावार्थ की प्रधानता बाले अन्य भी अनेकी उदाहरण शास्त्रों में उपलब्ध होते हैं, जिनका विस्तारमय से प्रस्तुत में उच्लेख नहीं किया जाता । तथापि मात्र पाठकों की जानकारी के लिए एक उदाहरण दिया जाता है—

श्री स्थानांग सूत्र के प्रथम उद्देश्य में —चउप्पतिहिते कोहे — (चतुपुं प्रतिष्ठितः क्रोश्वः ऐसा उस्तेख पाया जाता है। परन्तु चौथा भेद —ऋप्यतिहिते (अप्रतिहितः) यह किया गया है। अब देख्ये दोना में क्या सम्बन्ध रहा है। जब चारों म्थानों में कोष स्थित होता है तो वह अप्रतिष्ठित केसे है, सारांश यह है कि यहां पर भी भावार्य की प्रधानता है न कि शब्दार्थ की । वृत्तिकार भी लिखते है कि — आक्रोशादिकारणित्रपेद्धः केवल क्रोधवेदनीयोद्याद्ध यो भवति सोऽप्रतिष्ठितः, अर्था च चतुर्थभेदः जीवप्रतिष्ठितोऽपि आत्मादिविषयेऽनुत्यन्तत्वाद्यतिष्ठितः उक्तो न तु सर्वयःऽप्रतिष्ठितः, चतुःप्रतिष्ठितत्त्वस्थाभावप्रसंगान सूत्र २४९) —अर्थात् यह चौथा भेद यद्यपि जीव में ही प्रतिष्ठत — अवस्थित होता है, तथापि इसे अप्रतिष्ठित कहने का यही कारण है कि यह किसी आत्मादि का अवलावन कर उत्पन्न नहीं होता, किन्तु दुवंचनादि कारण की अपेक्षा न स्वता हुआ केवल कोषवेदनीय के उदय से उत्पन्त होने के कारण इसे अप्रतिष्ठित कहा यथा है। परन्तु सर्वधा यह भेद अप्रतिष्ठित नहीं है, क्योंकि यदि यह सर्वधा अप्रतिष्ठित हो जाए तो कोय में चतुःप्रतिष्ठितस्य का अप्रतिष्ठित कहा। असीत् हो चतुःप्रतिष्ठितस्य को चतुःप्रतिष्ठित कहा। असीत ठहरेगा, जो कि सिद्धान्त को इष्ट नहीं है।

प्रस्तुत सूत्र में -- जायनिह्या-- स्रादि पड़े गए पदीं की व्याख्या निम्नोक्त है-

१ — जायनिद्या — जातनिद्वता, —" अर्थात् जिस की सन्तान उत्पन्न होते ही मृत्यु को प्राप्त हो जाए, उसे जातनिद्वता कहते हैं।

२—पुट्वरत्ताव त्त्रकुटुं वजागरियाय — पूर्वरात्रागररात्रकुटुम्बजागरिकया — " अर्थात् पूर्वरात्रापररात्र शब्द मध्यरात्रि आधीरात के लिये प्रयुक्त होता है । कुटुम्ब — परिवार सम्बन्धो जागरिका — चिन्तन, कुटुम्बजागरिका कहा जाता है । आधीरात के समय को गई कुटुम्बजागरिका पूर्वरात्रापररात्र-कुटुम्बजागरिका कहलातो है । प्रस्तुत में यह पर नृतोयान्त होने से — आधीरात में किए गए परिवारसम्बन्धी जिन्तन के कारण — इस अर्थ का परिचारसम्बन्धी जिन्तन के कारण — इस अर्थ का परिचारक है ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

80\$

- ३ सपुराणा त्रो सपुरायाः " अर्थात् पुराय से युक्त स्त्रियां सपुराया कहलाती हैं।
- ४—कयत्था स्रो कृताथाः -- ' अर्थात् जिन के अर्थ -- प्रयोजन निध्यन्न -- सिद्ध ही चुके हैं, उन्हें कृतार्था कहा जाता है ।
- ५ -- कयलक्ष्वणा शे कृतस्त्रणाः '' ब्रर्थात् कृत-फलयुक्त है लक्षण-सुखजन्य हस्तादिगत शुभ रेखाएँ जिन की, उन्हें कृतलक्षणा कहते हैं।
- ६ नियमकुञ्जिसंभूयाई निजस्य कुद्दी उदरे संभूतानि समुत्यन्तानीति निजकुद्धि संभूतानि निजापत्यानीत्यर्थः – ' अर्थात् निज – अपने उदर-- पेट से संभूत – उत्पन्त हुई अपत्य – सन्ताने निजकुद्धिसंभूत कहलाती है ।
- ७ थणदुङ्गलुद्धगाई स्तनदुग्धे लुब्धकानि धानि तानि स्तनदुग्धलुब्धकानि " अर्थात् स्तनों के दूध में लुब्धक अभिलाषा रखने वाली अपत्य स्तनदुग्धलुब्धक कहलाती हैं।
- ८-- महुरसमुल्लावगाइं -- समुल्लापः वात्तभाषणं स पव समुल्लापकः, मधुरः समुल्तावको येवां तानि मधुरसमुल्तापकानि - " अर्थात् मधुर -- सरस समुल्तापक-बालभाषण् करने बालीं अपत्य मधुरसमुल्लापक कही जाती हैं।
- ९ मम्मण्ययंपियाइं मन्मनम् इत्यञ्यक्तध्वनिकृषं प्रजित्वितं भाषणं येपां तानि मन्मनप्रजित्वितानि ' अर्थात् मन्द्रन इस प्रकार के अञ्यक्त शब्दों के द्वारा बीलने वाली अपत्य मन्द्रम- नप्रजित्वित कही जाती हैं ।
- १० ध्रणमूना कक्क बदेसमागं श्रितसरमाणगाइं स्तनमूलात् कसदेराभागमभिसरः हित-श्रार्थात् जो स्तन के मूजनाग से ले कर कत् (काँख) तक के भाग में श्रिमिसरण करते रहते हैं वे । अभिसरण का श्रर्थ है निर्गम प्रवेश अर्थात् जो अपत्य कभी स्तनमूल से निकल कर कद्ममाग में प्रवेश करती है और कभी उस से निकल जाती हैं।
- ११ मुद्रगारं मुग्धकानि, सरलहृद्यानि 'ग ऋषीत् सरलहृदय छल कपट से रहित एयं-विशुद्ध हृदय वार्ती ऋपत्य मुग्धक कहलाती हैं।
- १२—पुषा य कोमलकमलोवमेहि हत्थे हिंगे गिहउण उच्छंगनिवेसियाहं —पुनश्च कोमलं यत्कमलं तेनोपमा ययोस्ते तथा ताभ्यां हस्ताभ्यां गृहीत्वा उत्संगनिवेशितानि श्रके स्थापितानि "श्रके स्थापितानि " श्र्यां जो कमल के समान कोमल हायों द्वारा पकड़ कर गोदी में वैठा रखा है। तालप्यं यह है कि माठा कई बार प्रेमातिरेक से बच्चों को गोदी में लेने के लिये अपनी भुजाओं को फैलाती हैं, प्रसृत भुजाओं को देख कर बालक अपनी लड़खड़ाती गांगों से लुढकता हुआ या चलता हुआ माता की ओर बदता है, तब माता किटित उसे अपने कमलसहरा कोमल हाथों से पकड़ कर एवं उठा कर छाती से लगा लेती है और गोदी में बैठा लेती है, अथवा बालकों के कमलसमान कोमल छोटे ह हाथों को पकड़ चलाती हुई उन्हें गोदी में बैठा लेती है, इन्हीं भावों को सूत्रकार महानुमाव द्वारा ऊपर के पदों में अपनेक्वरत किया गया है।
- १३ दिंति समुख्लावप सुमहुरे पुणो पुणो मंजुलप्यभणिते इन पदों की व्याख्या में दो मत पाये जाते हैं, जो कि निग्नोक्त हैं --
- (१) प्रयम मत में समुल्लापक के सुमधुर और मंजुलप्रभिष्ठत—ये दोनों पर विरोषण माने गए हैं। तब –सुमधुर और मंजुलप्रभिष्ठत जो समुल्लापक उनको पुनः २ सुनाते हैं —यह ऋषे होगा । सुमधुर

िसरतम ऋष्याय

अस्यन्त मधुर — सरस को कहते हैं । मंजुलप्रभणित शब्द - मंजुल — चित्ताकर्षक प्रभणित — भणना-रम्भ है जिस में ऐसे — इस अर्थ का परिचायक है । समुल्ल एक — बालभाषण का नाम है । (२) दूसरे मत में — समुल्लापक — को स्वतन्त्र पद माना है और सुमधुर शब्द को मंजुल — प्रभणित का विशेषण माना गया है, और साथ में प्रभणित – शब्द का — मां मां, इस प्रकार के कर्णिप्रय शब्द — ऐसा अर्थ किया गया है ।

१४ अध्यक्ता — अध्यक्ता, अप्रशंसनीया — "अर्थात् जो प्रशंसा के योग्य न हो, वह व्यक्ति अध्यक्ता — कहलाती है । ताल्पर्य यह है कि स्त्री की प्रशंसा प्राय: सन्तान के कारण ही होती है । संतानविहीन स्त्री आदर का भाजन नहीं वनने पाती — इन्हीं विचारों से किसी जी वत सन्तित को न प्राप्त करने के कारण गंगादत्ता अपने को अध्यक्त्या कह रही है ।

१५ — अपुराणा — अधिद्यमानपुरायां अथवा अपूर्णा — अपूर्णमनोरधत्वात् - 'अधीत् जो पुर्य में रहित हो वह अपुरायां कहलाती है । तथा — अपुराणा — इस पद का संस्कृत प्रतिरूप अपूर्णा — ऐसा भी उपलब्ध होता है । तब — अपुराणा — इस पद का — जिस के मनोरयों — मानसिक संकट्यों की पूर्ति नहीं होने पाई, वह अपूर्णा कहलाती है, ऐसा अर्थ भी हो सकेगा ।

१६ -- अकरपुरेणा - अविहितपुर्या - ' अर्थात् जिस ने इस जन्म अथवा पूर्व के जन्भों में पुरुषकर्म का उपार्जन नहीं किया हो वह अकृतपुरुषा कही जाती है।

१७ - जायं - पागम् देवप्जाम् - " ऋथीत् याग शब्द देवीं की पूजा - इस ऋथीं का बोधक है !

१८ - दायं - पवेदिवसादौ दानम् - " श्रर्थात् पर्व के दिवसी में किये जाने वाले दान को दाय कहते हैं । अथवा किसी भी समय पर दीन दुःखियों को श्रत्नादि का देना या अन्य किसी संकर्म के लिए द्रव्यादि का देना दान कहलाता है ।

१९— भागम् — लाभांशम् —" अर्थात् मन्दिर के चढ़ावे (वह सामग्री जो किसी देवता को चढ़ाई जावे से होने वाले लाभ के अर्थश को भाग कहते हैं। तात्यर्य यह है कि मन्दिर में जो चढ़ावा चढ़ाया जाता हैं, उस से जो मन्दिर को लाभ होता है, उस लाभांश को भाग कहा जाता है।

२०— ऋषावयशिहिं — अव्ययं भांडागारम् , श्रक्तयनिधि वा मूलधनं येन जीर्शीभूतदेवकुत-स्योद्धारः कियते — " श्रर्थात् नष्ट न होने वाले देवभरडार का नाम श्रक्तयनिधि है, अथवा — मूलधन देवद्रव्य) जो कि जीर्ण हुए देवमन्दिर के उद्धार के लिये प्रयुक्त होता है, को भी श्रक्तयनिधि कहते हैं।

२१— उववाइयं — उपयाञ्यते मृग्यते सम यत्तत् उपयाचितम् – ईप्सितं वस्तु – " अर्थात् जिस वस्तु की प्रार्थना की जाय वह उपयाचित कही जातो है । ताल्पर्य यह है कि जो वस्तु ईप्सित—इष्ट हो वह उपयाचित कहलाती है ।

प्राकृतशब्दमहार्शव नामक कोष में उपयाचित शब्द के १—प्राधित, अभ्यधित, २ -मनौती— अर्थात् किसी काम के पूरा होते पर किसी देवता की विशेष आगधना करने का मानसिक संकल्प — ऐसे दो अर्थ तिस्ते हैं।

२२ - उबाइणित्तए - उपयाखितुं प्रार्थियतुम् -- श्रेशीत् उपयाखितुं -- यह कियापद प्रार्थना करने के लिये, इस अर्थ का बोध कराता है।

अप्रज्यास्थिय ५ - यहां पर दिये ५ के अप्रंत्र से विविद्यति पाठ का वर्णन प्रष्ठ १३३

Yok

पर किया जा चुका है!

कल्लं जाव जलन्ते- यहां पठित जाव - यावत पद से - पाउप्पभायाप रयणीयपुत्लुप्पल-कमल - कोमलुम्मोलियम्मि श्रहापरहुरे पभाष रत्तःसोग - व्यगास - किंसुय-सुत्रमुह-गु जद्भागवन्धुजीवग -- पारावयचलता -- नयसा -- परहुश्र -- सुरत्तलोग्रता -- जासुमण -- कुसुम -- जलिय जलण - तवणिच्च - कलस - हिंगुलय - निगर - सवाइरेग - रेहन्त - सस्सिरीए दिवागरे श्रहक्रमेण उदिए तस्स दिरागरकरपरंपरावयारपारद्वस्मि श्रंधयारे बालातवकु कुमेर्ग खांचय व्य जीवलोप लोयणविस्तयाणुयासविगसंतविसददंशियम्मि लोप कमजागरसगडवोहप् उद्वियम्मि सूरे सहस्स-रस्सिरिम दिर्णेयरे तेन्त्रसा - इन पदी का ग्रहण करना सूत्रकार की इष्ट है । इन पदी का भावार्थ निम्रोक है -

जिल में प्रभात का प्रकाश हो रहा है, ऐसी रजनी -- रात के व्यतीत हो जाने पर अर्थात् रात्रि के व्यतीत ह्योर प्रभात के प्रकाशित हो जाने पर विकसित पद्म ह्योर कमल – हरिग्एविशेष का कोमल उन्मीलन होने पर अर्थात् कमल के दल खुल जाने पर और इरिया की ऋांखें खुल जाने, पर अथ-अनन्तर अर्थात् रजनी के व्यतीत होजाने के पश्चात् प्रभात के पाएड्र - शुक्र होने पर, रक ऋशोक - पुश्यविशेष की कान्ति के समान, किंशुक - केसू, शुक्युख - तोते की चोंच, गुंजाई -भाग-गुंजा का रक्त ब्रद्ध भाग, वन्धुजीवक (जन्तुविशेष), पारापत -कबूतर के चरण और नेत्र, .परभृत—कोयल के सुरक्त — ऋत्यंत लाल लोचन, जपा नामक वनस्पति के पुष्प फूल, प्रख्वजित अभिन. सुवर्ण के कलश, हिंगुल — सिंगरफ की राशि - ढेर, इन सब के रूप से भी अधिक शोभायमान है स्व - स्वकीय श्री ऋर्थात् वर्ण की कान्ति जिस की ऐसे दिवाकर - सूर्य के यथाकम उदित होने पर, उस सूर्य की किरसों की परम्परा-प्रवाह के ऋषतार से ऋर्थत गिरने से ऋन्धकार के प्रनष्ट होने पर वालातप — उगते हुए सूर्य की जो आतप — धूप तद्का कुंकुम (केसर) से मानों जीवलोक – संसार के खित - ब्यास होने पर, लोचनविषय के अनुकारा - विकास (प्रतार) से लोक विकासपान (वर्धमान) अर्थात् अंधकारावस्था में संसार संकुचित प्रतीत होता है और प्रकाशावस्था में वही वर्षमान-बढ़ता हुन्ना सा प्रतीत होता है, एवं विशद - स्पष्ट दिखताए जाने पर कमलाकर - हद (भील) के कमली के बोधक - विकास करने वाले, हज़ार किरखों वाले, दिन के करने वाले, तेज से जाउनस्ममान सूर्य के उत्थित होने पर ऋर्थात् उदय के श्चनन्तर की ऋतस्था को प्राप्त होने पर ।

- सर्द्धि जाव न पत्ता-यहां के जाव-धावन् पद से १८ ३९६तथा ३९७ पर पढे गये - बहुर् वासाइं उरात्नाइं माणुस्सागाइं - से लेकर - श्रक्यपुराणा पत्तां पत्रकतरमाव न - यहां तक के पदों का परिचायक है। तथा – अठभगुत्याता जाव उबाई शितर - यहां का जाव यावत् पदी पृष्ठ ३९७ पर पढ़े गये - सुबहुं पुष्कवत्थमध्यालंकारं गहाय - स ले हर - ऋणु डिडेस्झामि ति करु श्रोबाह्यं -यहां तक के पदों का परिचायक है।

प्रस्तुत सूत्र में श्रेष्टिभार्या गंगादचा के मनौती - मःनतसम्बन्धी विचारी का उल्लेख किया गया है। अब अधिम धूत्र में उन की सफलता के विषय में वर्णन करते हैं-

मुल-- 'तते एं मा गंगादत्ता भारिया मागरदत्तसत्थवाहेगा एतमहुं अवभ-

(१) छाया - ततः सः गंगादत्ता भावी सागरदत्तसार्थनाहेनैतमर्थमभ्यतुज्ञाता सती सुबहु पुष्प० मित्रक महिलाभिः सार्द्धे स्वस्माद् पहात् प्रतिनिष्कामित प्रतिनिष्कस्य पाटलिषंडात् नगराद् मध्यमध्येन निर्गन्छिति

श्री विशक सूत्र —

णुएणाता समाणी सुबहुं पुष्फ० मित्त० महिलाहि सिद्धं साती गिहाती पिडिणिक्खमित पाडिनिक्खिमित्ता पाडिलिसंडं एगरं मञ्क्रमञ्केणं निग्मच्छ्रह निग्मच्छित्ता जेणेत्र पुक्खिरिणीए तीरे तेणेत्र उत्तागच्छ्रित उत्तागच्छ्रित प्रमानिह्यता पुक्खिरिणीए तारे सुबहुं पुष्फत्रत्थगन्धमण्लालंकारं ठवेति ठिवित्ता पुक्खिरिणी श्रोगाहिति श्रोगाहित्ता जलमञ्ज्ञणं करेति, जलकिहुं करेति करित्ता एहाया कयकोउपमंगला उन्लवहनाडिया पुक्खिरिणीए पच्छुत्तरित पच्छुत्तरिता तं पुष्फ० गेणहिति गेणिहत्ता जेणेत उम्बरदत्तस्म जक्खस्म जक्ख्यायतणे तेणेत्र उत्तागच्छित उत्तागच्छिता उम्बरदत्तस्म जक्खस्म अखिए पणामं करेति करित्ता लोमहत्थं पराष्ट्रसति पराष्ट्रसित्ता उम्बरदत्तं जक्ख्यं लोमहत्थएण पपज्जिति पमिष्टित्ता दगयाराए श्रामुक्तित प्रहर्शित पम्हन्त्रं प्रमाहित्ता सेयाहं तत्थाहं परिहेति परिहित्ता महिन्हं पुष्फारुहणं, वत्थारुहणं, गंधारुहणं, चुएणारुहणं करेति किन्ता पृत्रं डहित डिह्ना जाणुपायपिडिया एवं वयासी— जित एवं श्रहणं करेति किन्ता प्राह्मित वा प्रयामि ता एवं जात्र उत्ताहणित्ता जामेव दिसं पहिनाता।

पदार्थ--तते गां - तदनन्तर : सा --वह । गंगादत्ता भारिया --गंगादत्ता भार्या । सागरद-त्तसःथत्राहेणं – सागरदत्त सार्थवाह से । एतमष्टं ---इस प्रयोजन के लिये । ब्रह्मण्यस्याता समासी – ब्रम्य-नुजात हुई अर्थात् आजा प्राप्त करके ! सुबहुं - बहुत से । पुष्फ - पुष्प, वस्त्र, गन्ध -- सुगन्धित द्रव्य, माला श्रीर अलंकार लेकर । मिला॰ - मित्रों, शांतिजनीं, निजकजनीं, स्वजनीं, सम्बन्धिजनों एवं परिजनीं की । महिलाहि -- महिलास्रो के । सर्दिः -- साथ । साता -- ऋपने । गिहातो -- घर से । पडिणिक्बमित प-डिनिक्खमित्ता — निकलती है, निकल कर । पार्डा तसंडं -पार्टलवंड । गुगरं - नगर के । मर्क्समर्जेन्सं -मध्यभाग से । निग्गच्छ्र निमाच्छ्रता--निकलती है, निकल कर । जेलेव -जहां । पुकलरिलीय -पुष्क-रिएी — बाबड़ी का । तीरे -- तट था । तेग्रेव -- वहां पर । उवागब्छति उवागच्छिता -- आजाती है,आकर । पुक्खरियाोप तीरे - पुष्करियां के किनारे - तट पर ! सुबहुं - बहुत से । पुष्कवश्यगंधमस्त्रालंकारं --पुष्पों, वस्त्रों, गन्धों, मालाओं त्रौर अलकारों को । ठवेति ठिवता—रख देती हैं, रख कर । पुक्खरिणि — बावड़ी में । आगाहिति आगेगाहिता - प्रवेश करती है, प्रवेश करके । जातमञ्ज्ञणं - जलमञ्जन - जल में गीते लगाना । करेति - करती है, तथा । ज तिकड्ड - जलकीड़ा । करेति - करती है । एहाया - स्नान किये हए । कायको उद्यमंगला कौतुक – मस्तक पर तिलक तथा मांगलिक कृत्य करके । उस्लपडसाडिया – श्राद्री निर्गत्य पुष्करिएयास्तीरं तत्रेवोपागच्छति उपागत्य पुष्करिएयास्तीरे सुवहु पुष्पवस्त्रगंधमाल्यालकारं स्थापयित स्थापयित्वा पुष्करिणीमवगाइते ऋवगात्व जजनजनं करोति, जलकीडां करोति कृत्वा स्नाता कृतकौतुकमंगला, श्रार्द्रपटशाटिका पुरुक्तिरएया: प्रत्यवतरित प्रत्यवतीर्यं तं पुष्प । एहाति एहीत्वा यजैवोम्बरद् तस्य यस्त्रस्य यसा-यतनं तर्षेवोपागच्छति उपागत्य उम्बरदत्तस्य यद्यस्यालोके प्रशामं करोति लोमहस्तं परामृशति परामृश्य उम्बरदत्तं यक्षं लोमहस्तेन प्रमार्थि प्रमार्थ्य दक्षधारयान्यु अति अभ्युद्य पहमलः गात्रयष्टिमवरूद्धयति ( शुरु के करोति प्रोञ्जतीत्यर्थः) अवस्तव्य श्रोतानि बस्त्राणि परिधापयति परिधाप्य महाई पुष्पारीहण्, वस्त्रारीहण्, मास्यारीहण्, गन्धारोहणं, चूर्णारोहणं करोति कृत्वा धूपं दहति दण्या जानुपादपतिता एवमवादीत् -- यद्यहं देवानुप्रियाः ! दारकं वा दारिकां वा प्रजन्ये तली यावदुण्याचित उपयाच्य यहमा एव दिशाः प्रादुभू ता तस्या एव दिशाः प्रतिगता ।

पट तथा शाटिका पहने हुए। पुक्खरिणीप--पुष्करिणी से। पच्चुत्तरित पच्चुत्तरित्ता -- बाहिर स्त्राती है, बाहिर स्राकर । तं -- उस । पुष्फ ० -- पुष्प वस्त्रादि को । गेण्डति गेरिहत्ता - प्रहर्ष करती है, प्रहर्ण कर । जेरोब --जहां । उंधरदत्तस्स — उम्बरदत्तः जनकास्स — यक्ष का । जनकायतः हो -- यद्यायतन - स्थान था । तेरहेव ---वहां पर । उधागच्छुद उबागच्छित्ता – आ जाती है, आ करें। उम्बरद्त्तस्त — उम्बरदत्तः । जक्खस्स – यक्ष का । स्नालोप —ऋवलोकन कर लेने पर। पराामं -प्रणाम । करेति करिता - कस्ती है, प्रणाम करके । लोमहत्थं - लोमहस्त - मोरपिच्छी को । परामुसति - प्रहरा करती है । परामुसिना - उहरा कर । उंबरदेशं जकलं - उग्वरदेत्त यक्ष की ! लोमहत्थाएणं - लोमहस्तक से - मयूरिपच्छुनिर्मित प्रमार्जिनी से । पमञ्जिति पमञ्जिता -- प्रमार्जना करती है, उस का रजदूर करती है, प्रमार्जन कर । दगधारागर -- जलधारा मे । न्नव्युक्खेति न्नव्युक्खिला—स्नान कराती है, स्नान करा कर। प्रम्हल० - पश्मयुक्त - रोमो वाले तथा कघाय रंग से रंगे हुए सुगंधयुक्त सुन्दर वस्त्र से । गायंतर्ष्टि—गात्रयष्टि को —उस के शरीर को । ऋोल्र्हेनि श्रोल्दित्ता - पोंछती हैं, पोछ कर । सेयाई - स्वेत । बत्याई - वस्त्रों को । परिहेति परिदित्ता- पहनाती है, पहना कर : महरिहं - महार्ह - बड़ों के योग्य । पुष्का कहरां - पुष्पारीहरा - पुष्पार्थेश करती है, पुष्प चढाती है । वत्थारुहुखं - वस्त्रारोहुण - वस्त्रार्थण । मल्लारुहुणं - मालापंच । गंधारुहुणं - गन्धार्पण और । चुएणा-रुहणं — चूर्ण (नैवेयविशेष ऋर्यात् देवता को ऋर्यण किये जाने वाले केसर ऋदि पदार्थ) को ऋर्यण । करेति करित्ता-करती है, करके । धूर्व -धूप को । डहित डिहित्ता-जलाती है, जलाकर । आयुर्व -यपडिया – धुटमों के वल उस यक्त के चरणों में पड़ी हुई । पर्व – इस प्रकार । वयासी कहती है । देवा-नुष्पिया !- हे देवानुप्रिय !। जति एां-यदि । ऋहं -मैं। दारगं वा-जीवित रहने वाले वार्लंक अथवा। दारिगं वा --वालिका का । पयामि -- जन्म दूं । तो णं -- तो मैं । जात्र -- यावत् । उत्रोद्दर्णात उचाइस्सि--त्ता-याचना करती है ऋथीत् मन्नत भनाती है, मन्नत मनाकर । जामेव दिसं-जिस दिशा से। पाउडभूता -- ब्राई यी । तामेव दिसं -- उसी दिशा की स्रोर । पडिगता -- चली गई ।

मृलार्थ—तव सागरदत्ता सार्थवाह से च्यम्यनुद्धात हुई अर्थात आझा मिल जाने पर वह गंगादत्ता भार्या विविध प्रकार के पुष्प वस्त्रादि रूप पूजासामग्रो ले कर मित्रादि की महिलाओं के साथ अपने घर से निकली और पाटलियण्ड नगर के मध्य से होती हुई एक पुष्करियां—वापी के समीप जा पहुंची, वहां पुष्करियां के किनारे पृष्पों, वस्त्रों, गन्धों, माल्यों और अलंकारों को रख कर उसने पुष्करियां में प्रवेश किया, वहां जलमज्जन और जलकीड़ा कर कीतुक तथा मंगल (मांगलिक क्रियायें) करके एक आहू पट और शाटिका धारण किए हुए वह पुष्करियां से बाहिर आई, बाहिर आकर उक्त पुष्पादि पूजासामग्री को लेकर उक्तरदत्त यत्त के यत्तायतन के पास पहुंची और वहां उसने यत्त्व को नमस्कार किया, किर लोमहस्तक— मयूरिक्छ लेकर असके द्वारा यत्त्वपतिमा का प्रमार्जन किया, तत्वरवान् जलधारा से उस को (यत्त्वपतिमा को) स्नान कराया, फिर कपाय रंग वाले—गेरू जैसे रंग से रंगे हुए सुगन्धित एवं सरोम — सुकोमन वस्त्र से उस के अंगों को पोंछा, पोंछ कर रवेत वस्त्र पहनाया, वस्त्र पहिना कर महाई — बड़ों के योग्य पुष्पारोहण, वस्त्रारोहण, गन्धारोहण, माल्यारोहण और चूर्णारोहण किया। तत्वरक्षात् पूप धुखाती है, धूप धुखा कर यत्त्व के आगे घुटने टेक कर पांच में पड़ कर इस प्रकार निवेदन करती है—

हे देवानुप्रिय ! यदि मैं एक भी (जीवित रहने वाले) पुत्र या पुत्री को जन्म

दूं तो यवत् याचना करती हैं श्रर्थात् मन्तत मनातो है. मन्तत मना कर जिधर से ख थी उधर को चली जाती है ।

टीका - जिस समय अध्यामी गंगादत्ता को उस के विचारानुसार कार्य करने की पितदेव की तर्फ से छाजा मिल गई और उपयुक्त सामग्री ला देने का उसे बचन दे दिया गया, तब गंगादत्ता को बड़ी प्रसन्तता हुई तथा हपीतिरेक से वह प्रफुल्लित हो उठी । उस ने नान।विष्ठ पृष्पाद की देवपूजा के योग्य सामग्री एकाजत कर तथा मित्रादि की महिलाक्रा को साथ ले पाटलिष्ड नगर के बीच में से होकर पुष्करिशी — बावड़ी ( जो उद्यानगत यक्षमदिर के समीप ही थो ) की और प्रधान किया । पुष्करिशी के पास पहुंच कर उस के किनारे पुष्पादि सामग्री रखकर वह पुष्करिशो में प्रविष्ट हुई और जज्ञस्तान करने लागी, स्नानादि से निवृत्त हो, 'मांगलिक कियाए' कर मीगी हुई साड़ी पहने हुए तथा भीगा वस्त्र कार ओडे हुए वह पुष्करिशो से बाहिर निकलती है, निकल कर उस ने रक्खी हुई देवपूजा की सामग्रो उठाई, और उम्बरदत्त यत्त के मंदिर की और चल पड़ी । वहां आकर उसने यक्ष को प्रशाम किया । तदनन्तर यत्त - मंदिर में प्रवेश कर उस ने यक्षराज का पुष्पादि सामग्री द्वारा विधिवन् पूजन किया । प्रथम वह रोमहस्त—मोर के पंखो से माड़ू से यक्षप्रतिमा का प्रमाजन करती है, तदनन्तर जज्ञधारा से उस को स्नान कराती है, स्नान के बाद अस्त्रन्त कोमल सुगन्धित कथायरंग के वस्त्र से उस के अंगों को पोंछती है, पोंच कर इवेतवस्त्र पहनाती है, तदनन्तर उस पर पुष्प और मालाए' चढ़ाती है एव उस के अंगो चूर्ण — नेवेच रखती है और फिर घूप घूखाती है।

इस प्रकार पूजाविधि के समाप्त हो जाने पर यस्त्रितमा के आगे घुटने टेक और चरणों में सिर भुकाकर प्रार्थना करती हुई इस प्रकार कहती है कि हे देवानुप्रिय ! आप के अनुप्रह से यदि मैं जीवित बालक अथवा बालिका को जन्म देकर माता बनने का सद्भाग्य प्राप्त करूं, तो मैं आप के मन्दिर में आ कर नानाविध सामग्री से आप की पूजा किया करूंगी, और आप के नाम से दान दिया करूंगी तथा आप के देवभएहार को पूर्णरूप से भरदूंगी, इस प्रकार उम्बरदत्त यद्द की मन्नत मानकर वह अपने घर को वापिस आजाती है। यह सूत्र विश्वित कथावृत्त का सार है।

— 'क्यको उद्यमगता उल्लपडसाडिया —'' इन परो का व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में — ''- कौतुकानि मणीपुंडादीनि मं लानि दश्यस्तादीनि उल्लपडसाडिय कि पटः प्रावरणम् शाट-को निवसनम्—'' इस प्रकार है । ताल्यं यह है कपाल — मस्तक में किये जाने वाले तिलक का नाम कौतुक है और मंगल शब्द दिथ तथा अञ्चत — विना टूटा हुआ चावल आदि का वोधक है । पाचीन काल में काम करने से पूर्व तिलक का लगाना और दिथ एवं अञ्चत आदि का खाना मांगलिक कायं समस्ता जाता था । एवं पट शब्द से उत्पर ओढने का वस्त्र और शादिका से नीचे पहरने की धोती का ग्रह्मण् होता है ।

"- पुष्फः मित्तः महिलाहिं —" यहां का विन्दु — सत्यगन्धमहलालं कारं गहाय बहु हिं भित्ताहारियानस्य एसंसन्धिपरिजण - इन पदों का परिचायक हैं । इन पदों का अर्थ प्रष्ठ ३९८ पर लिखा का सुक है ।

<sup>(</sup>१) यहां पर इतना ध्यान रहे कि श्रे ध्टभार्यी संगादत्ता ने मांगलिक क्रियाएं वावड़ी के पानी में स्थित होकर नहीं की थीं, किन्तु वाहिर आकर बावड़ी की चार दीवारी पर बैटकर की थीं। तदनन्तर वह उस वारी की चार दीवारी से नीचे उतरती है. ऐसा अर्थ समक्तना चाहिये।

808

सप्तम श्रध्याय ]

चाहिये । इस का भावार्थ निम्नोक्त है -

पक्ष्म शब्द — ऋक्षिलोम ऋांख के वाल तथा सूत्र ऋादि का ऋल्पभाग एवं केश का अवभाग — इत्यादि ऋथों में प्रयुक्त होता है। पद्म से युक्त पक्ष्मिल कहलाता है, तब उक्त पद का - मुकोमल पक्ष्मल — रोम वाली सुगन्धित तथा कथायरंथ से रंगी शाटिका धोती के द्वारा — यह ऋथी फलित होता है। ताल्पर्य यह है कि जिस वस्त्र से देव की प्रतिमा को पीछा गया था वह कथाय रंग का तथा बड़ा कोमल था, एवं उसमें से सुगन्ध ऋग रही थी।

-- तो एं जाब उबाइएति - यहां पश्ति जाब -- यावत् पद से पृष्ठ ३ ७ पर पढ़े गये - ऋहं तुब्भं जायं दायं च भागं च अक्षयिएहिं च ऋषुबढ्ढेस्सामि, त्ति कट्टु स्रोबाइयं - इन पदीका संसूचक है । इस प्रकार यत्त्वदेव की पूजा को समास कर उस की मन्नत मानने के बाद यथासमय

गंगादत्ता सेठानी को गर्भाध्यति हुई, इत्यादि वर्णन निम्नोक्त सूत्र में किया जाता है--

मूर्ले — तते णं से धन्नंतरी वेज्जे नती नरगात्री ऋणंतरं उव्वहिता इहेव पाडिलसंडे गार्थरे गंगादचाए भारियाए कुच्छिस पुत्तचाए उववन्ने । तते णं तीसे गंगादचाए भारियाए तिएहं मासाणं बहुपिड एगाणं श्रयमेयारूवे दोहले पाउब्भूते — धन्नात्रो गं तात्रो श्रम्पयात्रो जाव फरो, जात्रो गं विउलं ऋसणं ४ डवक्खडावेंति २ बहुहि पिश्व जाव परिवृडाश्रो तं विपुलं श्रसणं ४ सुरं च ६ पुष्फ० जाव गहाय पाडिलसंडं गारां मज्कं — मज्केणं पिडिनिक्समंति २ जेगोव पुक्खरिगी तेगोव उवागच्छिन्ति २ पुक्खरिगी श्रोगाहंति २ एहाया जाव पायिन्छत्तात्रो तं विउलं श्रसणं ४ बहुणं मित्तनाति० सिद्धे श्रासादेंति ४ दोहलं विग्रेन्ति, एवं संपेहित संपेहित्ता कल्लं जाव जलंते जेगोव सागरदत्ते सत्थवाहे तेगोव उवागच्छिति २ सागरदत्ते सत्थवाहे एवं वयामी — धन्नाश्रो गं तान्नो जाव विग्रेनि. तं इच्छा-

<sup>(</sup>१) छाया — ततः स धन्वन्तिरः वैद्यः ततो नरकादनन्तरमुद्वृत्येहैन पाटलिषंडे नगरे गंगादत्तायाः भाषीयाः कुन्नौ पुत्रतयोपपत्रः । ततस्तस्या गंगादत्ताया भाषीयास्त्रिषु मासेषु बहुपरिपूर्णेषु ऋषमेतद्द्रपो दोहदः प्राहुमू तः — धन्यास्ता ऋग्या यावत् पत्ते, याः विपुलमशनं ४ उपस्कारयन्ति २ वहुभिः मित्र० यावत् परिवृताः तद् विपुलमशनं ४ सरां च ६ पुष्प० यावद् गृहोत्या पाटलिषंडाद् नगराद् मध्यमध्येन प्रति—निष्कामन्ति ० यत्रेव पुष्करेणी तत्रवोपागच्छति २ पुष्करिणीमवगाहन्ते २ स्नाता यावत् प्रायक्षित्ताः तद् विपुलमशनं ४ वहुभिः मित्रज्ञाति० छाद्र मास्वादयन्ति • दोहदं विनयन्ति, एवं संप्रेक्षते संप्रे च्य कर्ष्यं यावज्जवलि यत्रेव सागरदत्तः सार्थवाहस्तत्रेवोपागच्छति २ सागरदत्तं सार्थवाहमेवमवादीत् — धन्यास्ताः यावद् विनयन्ति, तदिच्छामि यावद् विनेतुम् , ततः स सागरदत्तः सार्थवाहो गंगादत्ताया भाषीया एतमर्थमनुजानाति । ततः सा गंगादत्ता सागरदत्तेन सार्थवाहेनाभ्यनुज्ञाता सती विपुलमशनं ४ उपस्कारयति २ तद् विपुलमशनं ४ सुरां च ६ सवहु० पुष्प० परिप्राहयति २ बहुभिर्यावत् स्नाता कृत० यत्रेवोम्बरदत्त्वयक्षायतनं यावद् धृपं दहति २ यत्रेव पुष्परिणी तत्रेवोपागता । ततस्ता मित्र० यावद् महिला गंगादत्तां सार्थवाहीं स्विलंकारिवभूषितां कुर्वन्ति । ततः सा गंगादत्ता ताभिः मित्र० ऋन्याभिश्र बहुभिर्नगरमहिलाभिः सार्द्र तद् विपुलमशनं ४ सुरां च ६ ऋगस्वादयन्ती दोहदं विनयति २ यस्याः एव दिशाः प्राहुभूता ताभेव दिशं प्रतिगता । ततः सा गंगादत्ता भार्यी संपूर्षदोहदा ४ तं गर्भ सुखसुलेन परिवृहति ।

मि एं जाव विशित्तए। तते एं से सागरदने सत्थवाहे गंगादत्ताए भारियाए एयम्डं अणुजारोति। तते एं सा गंगादत्ता सागरदत्ते एं सत्थवाहे एं अवभूणुगणाता समाणी विउलं असणं ४ उवक्खडावेति २ तं विउलं असणं ४ सुरं च ६ सुवहुं पुष्क० परिगेएडावेति २ बहूहिं जाव एहाया कय० जेणेव उवरदत्तजक्खाययसे जाव धूवं डहति २ जेणेव पुक्खरिणी तेणेव उवागता। तते सं ताओ मित्त० महिलाओ गंगादत्तं सत्थवाहिं सव्वालंकार्गवभूसियं करेति। तते एं सा गंगादत्ता ताहिं मित्त० अन्नाहिं य बहूहिं एएगग्महिलाहिं सदि तं विउलं असण ४ सुरं च ६ आसाएमाणी ४ दोहलं विशेति २ जामेव दिसं पाउवभूता तामेव दिसं पाउगमात ता एं सा गंगादत्ता भारिया संपुर्णदोहला ४ तं गवभं सुहंसहेणं परिवहति।

पदार्थ - तते जं - तदनन्तर । से - वह । धन्नं नरी - धन्वन्तरि । वेज्जे - वैद्य । ततो - उस । णरनाश्रो --नरक से । श्रणंतरं -- अन्तररहित - सीधा। इवहित्ता -- निकल कर। इहेच -- इसी। पाड --तिसंडे--पाटितवएड । एवरे -- नगर में म्यंगादत्ताए - गंगादत्ता । भारियाए -- भार्य की म्क्विज्ञिस --कुद्दि—उदर में । पुत्तत्ताए—पुत्रस्य से । उववन्त्रे — उत्पन्न हुन्ना । तते खं – तदनन्तर । र्तासे —उस । गंगादसाए - गंगादता । भारियाप - भार्या के । तिएहं - तीन । मासार्य - मासी बहुपडिपएखाएां - लगभग पूर्ण होने पर । श्रयमेयादवं - यह इस प्रकार का । दोहले - दोहद - गर्भिखी स्वी का मनोरथ । पाउडभूते – उल्पन्न हुआ । ताओ अम्मपात्रो – वे माताएँ । धएगाओं एरं – धन्य हैं । जाव-यावत्। फलो- उन्हों ने ही जीवन के फल की प्राप्त किया हुआ है। जाओ एां-जो ! विउलं-विपुल । श्रमणं ४-श्रग्रन पानादिक । उवक्खडार्वित २-तैयार कराती हैं, करा कर । वहुहिं -अनेक । मिस्तo — मित्र, ज्ञातिजन आदि की । जान – यावत् महिलाओ से । परिवृद्धाओं – परिवृत – धिरी हुईं। तं —उस ! विडलं — विपुत्त । ऋस सं ४ — ऋशनादिक चतुर्विष ऋहार तथा । सुरं च ६ — ६ प्रकार के सुरा क्रादि पदार्थी द्वौर । पुष्फ० -- पुरुषों ∤ जाव — यावत् ऋर्थात् वस्त्रों, सुगन्धित पदार्थों, मालास्रों ऋौर अलंकारों को । गहाय - लेकर । पाडलिखंड - पाटलिखंड । एगरं - नगर के । मज्भंगडमेलं -मध्य भाग में से : पडिणिक बमंति २ - निकलता हैं, निकल कर । जेंग्रेव - जहां । प्रकारिगी-पुष्करिखी है । तेलेव-वहां । उवागच्छन्ति - आती है, आकर । पुक्वरिणि - पुष्करिखी का। स्रोगाईति २ - स्रवगाहन करती हैं - उस में प्रवेश करती हैं, प्रवेश करके। सहाया - स्नान की हुई। जाव-यावत् । पायचिकुतात्रो - ऋगुभ स्वप्नादि के फल को विकत करने के लिये मस्तक पर तिलक एवं मांगलिक कार्य की हुईँ। तं - उस । विडलं - विपुल ! स्रसणं ४ - ऋथनादि का। वहाँहें -- स्रोनेक मित्र, जातिजन स्रादि की महिलाओं के स्विद्धे -- साथ । स्रास्तादेंति ४ -- स्रास्वादनादि करती है, अपने । दोहलं - दोइद को । विर्णेति - पूर्ण करती हैं । एवं - इस प्रकार । संपेद्वेति २ - विचार करती है, विचार करके । करलं - प्रात:काल । जाव - यावत्। जलंते - देदीप्यमान सूर्य के उदित हो जाने पर । जेखेव-जहां । सागरदत्ते - सागरदत्त । सत्थवाहे -सार्थवाह-संपनायक था । तेखेव - वहां पर । उवाग-च्छति २--- त्राती है, त्राकर । सागरदत्तं --सागरदत्त । सत्थवाई --सार्थवाह को । एवं -- इस प्रकार । वया-सी-कहने लगी। धन्नास्रो एां-धन्य है। तास्रो स्रम्मयास्रो - वे माताएं। जाव-यावत् । विर्णेति -दोहद की पूर्ति करती हैं। तं-इस लिए। इच्छामि एां -मैं चाहती हूँ। जाव - यावत्। विशित्तर - अपने दोहद की पूर्ति करना । तते खं - तदनन्तर । से - वह । सागरदत्ते - सागरदत्त । सत्थवाहे - सार्यवाह । गंगादत्ताप-गंगादत्ता । भारियाप-भार्या को । पयमह - इस अर्थ - प्रयोजन के लिये । अर्गुजारोति -

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

X \$ 8

आजा दे देता है। तते एं -तदनम्तर । सा --धह । गंगाइता -गंगादत्ता । सागरदत्तोएं --सागरदत्त । सत्थवाहेर्णं – सार्थवाह से । स्रब्भागुरणाया समाणी – स्रभ्यनुजात हुई स्रवीत् स्राज्ञा प्राप्त कर के । विपुतं - विपुत्त । श्रासणं ४ - श्रशनादिक । उवक्षत्रडाचेति २ - तैयार कराती है, तैयार करा करा तं—उसः विपत्तं —विपुलः श्रसणः अशनादिक श्रीरः सुरं च ६ – सुरा ऋदि छ: प्रकार के मर्यो का । मुबहुं - बहुत ज़्यादा। पुष्पति पृथ्पदिक को । परिगेएहावेति २ - ग्रहण कराती है, कराकर । बहुर्हि - अपनेक । जाव थावत् । एहाया - स्नान कर क्रायः - अधुभ स्वप्नादि के फल को विफल करने के लिये मस्तक पर तिलक तथा अन्य मांगलिक कायं करके । जेलीच -- जहां पर । उंबरदत्त-जक् बाययेले - उम्बरदत्त यक्ष का अायतन - स्थान था । जाव - यावत् । धूवं - धूप । उहित २ -जलाती है, जला कर । जेलेव - जहां । पुक्च रिली - पुष्करिली थी । तेलेव - वहां पर । जवागता - श्रा गई। तते ए -- तदनन्तर। तास्रो -- वे। मित्त०-- मित्रादि की। जाव - यावत्। महिलास्रो । महिलास् । गंगादरां - गंगादता। सत्थवाहि - सार्थवाही को । सञ्बालंकारविभृसियं - सर्व प्रकार से ब्राभूषण्डे दारा अलंकत। करेंति - करती हैं। तते एं - तदनन्तर। सा - वह। मेंगादत्ता -- गंगादत्ता। ताहिं --उन । मित्त॰-मित्रो, जातिजनों, निजकजनों, स्थजनों, सम्बन्धिजनों श्रौर परिजनों की । च-तथा ! अन्तार्हि—अन्य । बहुहिं - बहुत सी । ए। गरमहिलाहिं - नगर की महिलाओं के । सर्वि - साथ । तं -उस । विपुतं - विपुत । श्रसणं ४ - श्रशनादिक चतुर्विध श्राहार । च - तथा । सुर ६ - इः प्रकार की सुरा अप्रदिका। आसापमाणी १ - अप्रवादनादि करती हुई । दोहदं - दोहदं को । विणेति - पूर्ण करती है, दोइद की पूर्ति के अनन्तर । जामेव दिसं जिस दिशा से । पाउब्भृता – अर्थ थी । तामेव दिसं – उसी दिशा को । पिडिगता -- चली गई । तते ण - तदनन्तर । सा गंगादत्ता - वह गंगादत्ता । भारिया -भायी । संपुराखदो इला ४ - सम्पूर्णदो द्वा -- जिसका दोहद पूर्ण हो चुका है, सम्मानितदोहदा - सम्मानित दोहद वाली, विनीतदीहदा विनीत दोहद वाली, व्यु च्छिन्नदोहदा - व्यि छन्न दोहद वाली तथा सम्पन्नदोहदा --सम्पन्न दोइद वाली । तं - उस । गञ्मं - गर्भ को । सुद्दं सुहेणं - मुखपूर्वक । परिवद्गति - धारण कर रही है, ऋर्थीत् गर्भ का पोषण करतो हुई सुखपूर्वक समय यिता रही है।

मूलार्थ — तदनन्तर वह धन्वन्तरि वैद्य का जीव नरक से निकल कर इसी पाटलिषण्ड नगर में गंगादत्ता भाषी को कुर्द — उदर में पुत्र का से उत्पन्त हुन्नः अधात पुत्र कर से गंगादत्ता के गर्भ में आया । लगभग तीन माम पूरे हो जाने पर गंगादत्ता श्रेष्ठिभार्यों को यह निम्नोकत दोहर — गर्भिणी न्त्री का मनोरथ उत्पन्त हुन्ना —

धन्य हैं वे माताएं यावत् उन्होंने ही जोवन के फल को प्राप्त किया है जो महान् अशनादिक तैयार करवाती हैं ओर अने इ मित्र झांति आदि की महिलाओं से परिवृत हो कर उस विपुत अशनादिक तथा पुष्पादि को साथ ले कर पाटिलापण्ड नगर के मध्य में से निकल कर पुष्किरणी पर जाती हैं, वहां — पुष्किरणी में प्रवेश कर जलस्तान एवं अशुभ म्वप्नादि के फल को विफल करने के लिए मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक काये करके उस विपुत्त अशनादिक का मित्र, झांतिजन आदि की महिताओं के साथ आस्वादनादि करती हुई अपने दोहद को पूर्ण करती हैं।

इस तरह विचार कर प्रात:काल तेज से देरीप्यमान सूर्य के हिंदत हो जाने पर वह सागरदत्त माताएं के पास ऋती है, श्राकर सागरदत्त सार्थबाह से इस प्रकार करने लगी कि हे स्वामिन् ! वे सार्थवाह घन्य हैं, यावत् जो दोहद को पूर्ण करती हैं। ऋतः मैं भी ऋपने दोहद को पूर्ण करना

सप्तम अध्याय |

चाहती हूं।

तब सागरदत्त सार्थवाइ इस जात के लिए अर्थान् दोहर की पूर्त के लिए गंगादत्ता को आहा दे देता है। सागरदत्ता सेठ से आहा प्राप्त कर गंगादत्ता पर्याप्त मात्रा में अश्नादिक चतुर्विध अग्हार की तैयारी करवाती है और उपस्कृत आहार एवं ६ प्रकार की सुरा आहि पराध्य तथा बहुत सी पुष्पादिरूप पूजा माममों ले कर भित्र, ज्ञातजन आहि की तथा और अन्य महिलाओं को साथ लेकर यावत् स्तान एवं अशुभ स्वप्नादि के फल को विनष्ट करने के लिए मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगिलिक अनुष्ठान करके उम्बरदत्ता यत्त के मन्दिर में आ जातो हैं। वडां पूर्व की भान्त पूजा कर धूप धुषाती है। तदनन्तर पुष्किरिशी—बावड़ी में आ जातो है। वहां पर साथ में अपने वाली मित्र हाति आदि का सहिलाओं तथा अन्य नगर की महिलाओं के साध्य उस विपूत्त करती हैं, तत्पश्वात् उन मित्रादि की महिलाओं तथा अन्य नगर की महिलाओं के साध्य उस विपूत्त अश्वादिक तथा पहिला सुरा आदि का आस्वादनादि करती हुई गंगादत्ता अपने दोहद की पूर्ति करती है। इस प्रकार दोहद को पूर्ण कर वह वापिस अपने घर को आगई। तदनन्तर सम्पूरोदोहदा, सम्मानितदोहदा, विनीतदोहदा, व्यांच्छन्तदोहदा, सम्पननदाहदा

वह गंगादत्ता उस गर्भ को सुखपूर्वक धारण करती हुई सानन्ह समय बिताने लगो

टीका — भगवान् महावीर स्वामी कहने लगे कि गौतम ! जिस समय गंगादत्ता उक्त प्रकार का संकल्प करती है, उस समय वह धनवन्तरि वैद्य का जीव नरकसम्बन्धी दुःसह वेदनाश्चों को मोगकर नरक की ऋायु को पूर्ण करके वहां से सीधा निकल कर इसी पाटलियंड नगर में, नगर के प्रतिष्ठित सेठ सःगरदत्त की गंगादत्ता भाषी के गर्भ में पुत्रक्ष्य में उत्पन्त हुऋा, ऋौर वह वहां पुष्ट होना लगा, अथव बृद्धि को प्राप्त करने लगा ।

सेठानी गंगादत्ता की कुक्षि में आये हुए धन्वन्तिर वैद्य के जीव को जब तीन मास होने लगे तो उसे जो दोहद उत्पन्न हुआ उस का तथा उसकी पूर्ति का उल्लेख मूलार्थ में करदिया गया है। जो कि अधिक विवेचन की अपेद्या नहीं रखता। गर्मिणी स्त्री को गर्म के अनुरूप जो संकल्यांवरोष उत्पन्न होता है, उसे शास्त्रीय परिभाषा में दोहद कहते हैं।

- "-तात्रो श्रम्मपाया जाव फले -" वहां पठित जाव -यावन् पद १६० ३९६ पर पढ़े गये "-सपुरणात्रो जं तात्रो त्रम्मपायो, कवत्थात्रो जंतात्रो त्रम्मपायो, कयज्ञक्वणाश्रो णंताश्रो श्रम्मपायो तासि च त्रम्मपाजं सुकन्ने जम्मजीविय -" इन पदी का परिचायक है ।
- मित्त॰ जाव परिवृद्धान्नों यहा पठित जाव यावन् पद से णाइ- णियग स्वयस्य सम्बन्धि-परिजण-महिलाहिं इन पदों का बहुए समकता चाहिये । इन का ऋर्य है मित्रों, जातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों एवं परिजनों की महिलाओं से । तथा मित्र ऋष्द पदों की व्याख्या १९०० के टिप्पण में की जा जुकी है।
- पुष्फ॰ जाब महाय यहां पठित जाब यावत् पद से वस्थमन्धमल्जालंकारं इस पाठ का तथा एहाया जाब पायचित्रज्ञसाम्रो यहां पठित जाब यावत् पद से कयब ित्रसमाः क्यकोडियमंगल इन पदों का महण् करना चाहिये ! कयब ित्रसमा म्राहि पदों का मर्थ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर किया जा चुका है ! अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद एक पुष्प के विशेषण हैं, जब कि प्रस्तुत में स्रनेक स्त्रियों के ! ऋतः लियगत तथा वचनगत स्रथंभेद की भावणा कर लेनो चाहिये हैं !

४१३

#### हिन्दी भाषा दीका सहित।

- आसादिन्त ४ यहां पर दिये गए ४ के श्रंक से विसायिन्त, परिभायिन्त परिभुं-छजेन्ति — इन पदों का ग्रहण समक्तना चाहिये। अर्थात् श्रास्वादन (पोड़ा खाना, बहुत छोड़ना इत्तुखरड-गन्ने की भान्ति), विस्वादन (श्रिषिक खाना, योड़ा छोड़ना. खजूर की भान्ति), परिभाजन — दूसरों को बांटना तथा परिभोग — (सब खा जाना, रोटी श्रादि की भांति) करती हैं।
- —कल्लां जाब जलन्ते —यहां पठित जाब —यावन् पद से विवक्षित पाठ पृथ्ठ ४०० पर लिखा जा चुका है। तथा —ताब्रो जाब विणेति — हां पठित जाब —यावन् पद से पृथ्ठ ४०९ पर पद्दे यथे —श्रामणाश्रो जाव कले, जाब्रो एां विवलं असएां ४ उवक्ष बडावेति २ बहूर्हि मित्तः जाब परिबुडा-स्रो—से लेकर —श्रासादेति ४ दोइलां — यहां तक के पदों का शहरण करना सूत्रकार को अभिमत है।
- बहु हिं जान एहाया यहां के जान यानत् पद मे पृष्ठ ४०९ पर पढ़े अये मिन्त० जान पित्तु डाओं ते वि उलां असणां ४ सुरं ६ पृष्फ० जान गहाय पाडिनिसंड एगर मर्क्समण्मेणां पिडि- निक्समिति २ जेणेन पुक्रविराणी तेलेन स्वायाच कृति २ पुक्रविरिश्च स्रोगाहित २ इन पदी का यहण करना सुक्रकार की स्रामित है।
- कय॰ यहां के विन्दु से कोउथमंगलपायच्छिता इस पाठ का प्रहण करना चाहिये । इस का ऋषं पदार्थ में किया जा चुका है ।
- "—उम्बरदत्तजक्षाययणे जाव धूवं —यहां पंठत जाव —यावत् पद से पृथ्ठ ४०६ पर पढ़े गये "—तेणेव उवागच्छति उवागिकेञ्चता उंबरद्त्तस्स जक्षवस्स ऋक्षिप पणामं करेति २ लोमहत्थं परामु-स्ति परामुस्तिता उवरदत्तं जक्ष्वं लोमहत्थपणां पमञ्जति पमिज्जति पपित्रत्ता दगधाराय ऋञ्मुक्षेति ऋञ्मु-क्षित्ता पम्हतः गायलिष्टं आलूरेति ओल्हित्ता सेयाई वत्याई परिहेति परिहित्ता महरिहं पुष्फारुह-णं, वत्थारुहणं, गंधारुहणं, चुण्णारुहणं करेति करित्तां—इन पदी का महण् करना स्वकार को अभिमत है।
- "— ऋसएां ४ तथा सुरं च ६ यहां के अंको से विविद्यत पाठ का विवर्ण पृष्ठ २५० पर किया जा चुका है। तथा श्रासाएमारणी ४ यहां पर दिये ४ के अंक से विसाएमारणी. परिभाएमाणी, परिभु जेमारणी इन पदों का प्रहर्ण करना चाहिये। इन पदों का अथ पृष्ठ १४५ पर दिया जा चुका है। श्रम्तर मात्र इतना है कि वहां ये शब्द बहुवचनान्त हैं जब कि प्रस्तुत में एकवचनान्त। अतः अर्थ में एकवचन की भावना कर लेनी चाहिये।
- सम्पुरणदोहला ४ यहां पर दिये गये ४ के श्रांक से विवक्षित सम्माणियदोहला, विणीयदोहला, वाकिशुन्नदोहला सम्पन्नदोहला इन पदी की व्याख्या पृष्ठ १४८ पर की जा चुकी है।

प्रस्तुत सूत्र में सेठानी गंगादत्त। के द्वारा देवपूजा करना तथा उसके गर्भ में धन्वंतिर वैद्य के जीव का स्थाना, एव दोहद की उत्पत्ति स्थ्रीर उस की पूर्ति द्वार्द का वर्णन किया गया है। स्थ्रव स्वकार स्थ्रिम सूत्र में गर्भस्थ जोव के जन्म स्थ्रादि का वर्णन करते हैं—

## मूल- ' तते शां सा गंगादचा एवएई मानायां बहुप्डिपुएएएएं दारगं पयादा ।

(१) छापा---ततः सा गङ्गादसा नवसु मासेषु वहुगरिपूर्णेषु दारकं प्रयाता । स्थिति० यावद् नामधेयं कुक्तः, यस्मादस्माकमयं दारकः उम्बरदत्तस्य यद्धस्योपयाचितलक्षः तद् भवतु दारकः उम्बरद्दत्ती नाम्ना । ततः स उम्बरदत्ती दारकः पञ्चधात्रीपरिष्रहोतः यावत् परिवर्कते । ततः स सागरदत्तः सा-र्षवाहो यथा विजयामेत्रः कालधर्मेषा संयुक्तः । गङ्गादत्तापि । उम्बरदत्तीऽपि निष्कासिती यथोजिमतकः ।

िसप्तम ऋध्याय

ठिति॰ जाव नामधेन्जं करेंति — जम्हा एं अम्हं इमे दारए उ वरदत्तस्य जक्खस्य उवाइयलद्धए, तं होउ एं दारए उ वरदत्ते नामेणं। तते एं से उ वरदत्ते दारए पंचधातीयरिग्महिते जाव परिवड्ढित। तते एं से सागरदत्ते सत्थवाहे जहा विद्यमित्ते कालघम्मुणा संजुत्ते, गंगादत्ता वि, उम्बरदत्ते वि निच्छूढे जहा उज्भियए। तते एं सम्प उम्बरदत्तस्य अन्तया क्याइ मरीर्गंस जमगसमगमेव सोलस रोगायंका पाउच्भूया, तंजहा — १ — सासे, २ — खासे, जाव १६ — कोढे। तते एं से उम्बरदत्ते दारए मोलसिह रोगायंकेहिं अभिभूते समाणे सिडयहत्य॰ जाव विहरित। एवं खलु गोतमा ! उम्बरदत्ते दारए पुरा जाव विहरित।

पदार्थ - तते गुं -- तदनन्तर । सा -- उस । गंगादत्ता - गङ्गादत्ता ने । गुव एहं मासाग्रां-नवमास । बहुपडिपुरुएगारां- लगभग परिपूर्ण होने पर । दारगं-वालक को । पयाया - जन्म दिया । ठिति० - माता पिता ने स्थितिपतिता - पुत्रजन्मसम्बंधी उत्सवविशेष ! जाच - यावत् । नामधेउनं करेति - नामकरण संस्कार किया । जम्हा गां - जिस कारण । श्रम्हं - हमारा । इसे दारण - यह बालक । उम्बरदस्स – उम्बरदत्त । जक्षणस्स – यत्त की । उवारयसङ्गण् – मन्नत मानने से उप-लब्ध हुन्ना है - प्राप्त हुन्ना है । तं -- ब्रतः । होउ सं - हो । दारपः - इमारा यह बालकः । उम्बर-वस्ते - उम्बरदत्त । नामेखं नाम से । तते णं - तदनन्तर । से वह । उम्बरदत्ते - उम्बरदत्त । दारप-बालक । पंचधातीपरिगाहिते - पंच धाय मातात्रों से परिग्रहीत हुआ । परिवड्डति-वृद्धि को प्राप्त करने लगा । तते णं--तदनन्तर । से --वह । सागरद से --सागरदत्त । सत्थवाहे --सार्थवाह - संघनायक । जहा -- जिस प्रकार । विजयमिक्ते - विजयमित्र का वर्णन किया है, तद्वत् । कालधममुखा -- कालधर्म से संयुक्त हुन्ना त्रर्थात् मर गया । गंगादत्ता वि --गङ्गादत्ता भी कालवर्म को प्राप्त हर्द । उम्बरदस्ते वि – उम्परदश भी । निच्छूहे ्घर से वाहिर निकाल दिया गया । जहा – जैसे । उजिक्र-वर्ष – उडिभतक कुमार श्रर्थात् उस का घट से निकलना दितीय श्रध्ययन में वर्णित उडिभतक कुमार के समान जान लेना चाहिये। तते जं - तदनन्तर। श्रान्तया कपाइ - किसी श्रान्य समय । तस्स - उस । अस्वर-दत्तस्स - उम्बरदत्त के सरीरगंसि शरीर में । जमगसमगमेव - एक ही समय में सालस - सोलह प्रकार के । शेगायंका शेगातक - भयकर रोग । पा उब्भूता - प्रादुभूत हुए - उत्पन्न हो गये । तंजहा - जैसे कि । 9 - सासे - १ श्वास । २ - खासे - २ - कास - खांसी जाव यात्रत्। १६ - कोडे - १६ - कुछ रोग तते गां - तदनन्तर । से - वह । उम्बरद्त्ते - उम्बरद्ता । दारप - बालक । सोलसर्दि - सोलह प्रकार के । रोगायंकेदि--रोगातंकों से । अभिभूते समाखे--अभिभूत हुआ । सडियहत्थ॰ -- ग़ले हुए हुस्तादि से युक्त । जाग यात्रत् । विहरति -समय व्यतीत कर रहा है । एवं खुलू - इस प्रकाः निरुचय ही । गोतमा ! - हे गौतम ! । उम्बरदत्ते दारण उम्बरदत्त बालक । पुरा - पुरा-तन । जाव - यावत् कर्मी को भोगता हुआ । विहरति - समय विता रहा है।

मूलार्थ—तत्पश्चात् लगभग नव मास परिपूर्ण हो जाने पर गंगादत्ता ने एक बालक को जन्म दिया। माता पिता ने स्थितिपतिता नामक उत्सविद्शेष मनाया स्थीर बालक अवस्रत्त्त यत्त की मन्तत तत्रतस्योभ्वरदत्तस्यान्यदा कदाचित् शरीरे युगपदेव षोड्य रोगातंकाः प्रादुर्भृताः। तद्यथा—१-श्वासः, २-कासः पावत् १६-कुष्ठः। ततः स उम्बरदत्तो दारकः षोडशभी रोगांतकरिभभूतः सन् शटितस्त० यावद् विद्रति। एवं खलु गौतम ! उम्बरदत्तो दारकः पुरा यावद् विद्रति।

884

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

मानने से प्र'त हुन्ना है, इस जिए उन्हों ने इस का उम्बरदत्त्तयह नःम रखा, अर्थात् माता पिता ने उस का उम्बरदत्त नःम स्थापित किया !

तदलन्तर उम्बरदत्त बालक पांच धाय माताओं से सुरिच्चत हो कर वृद्धि को प्राप्त करने लगी। तदनन्तर आर्थात उम्बरदत्त के युवा हो जाने पर विजयमित्र की भान्ति सागरदत्त सार्थवाह समुद्र में जहाज के जलनिमम्न हो जाने के कारण कालधर्म को प्राप्त हुआ। तथा गंगादचा भी पतिवियोगजन्य अमहा दुःव से दुग्टी हुई कालधर्म को प्राप्त हुई, तथा उजिमतक कुमार की तरह उम्बरदत्त को भी घर से बाहिर निकाल दिया गया।

तत्पश्चात् किसा अन्य समय उम्बरदत्त के शरीर में एक ही साथ सोलह प्रकार के रोगान्तक उत्पन्न हो गये, जैसेकि—१—श्वास, २—कास यावत् १६—कुष्ठ रोग। इन सोलह प्रकार के रोगान्तकों —भयंकर रोगों से अभिभूत—व्याप्त हुआ उम्बरदत्त यावत् हस्तादि के सड़ जाने से दुःखपूर्ण जीवन निता रहा है।

भगवान् कहते हैं कि हे गौतम ! इस प्रकार उम्बरदत्त वालक पूर्वकृत ऋशुभ कर्मों का यह भयकर फल भोगता हुआ इस मान्ति समय व्यतीत कर रहा है !

टीका — शास्त्रों में गर्मस्थित का वर्णन लगभग सवा नौ महीने का पाया जाता है, इतने समय में गर्भस्य प्राणी के ऋंगोपांग पूर्णरूप से तैयार हो जाते हैं और फिर वह जन्म ले लेता है। श्रेंधिभायों गंगादत्ता के गर्म का भी काल पूर्ण होने पर उसने एक नितान्त सुन्दर वालक को जन्म दिया। बालक के जन्मते ही सेठ सागरदत्त की चारों और से बधाइयां मिलने लगीं। सागर-दत्त को भी पुत्रजन्म से बड़ो खुरी हुई और गंगादता की खुरी का तो कुछ पारावार ही नहीं था। दग्नती ने पुत्र—जन्म की खुरी में जी खोलकर धन खुराया। कुलमर्यादा के अनुसार बालक का जन्मोत्सन वड़े समारोह के साथ मनाया गया और जन्म से बारहवें दिन जब नामकरण का समय आया तो सेठ सागरदत्त ने अपनी सारी जाति को तथा अन्य समे सम्बाख यालक के नाम की उद्घोषणा करते हुए कहा कि प्रियनपुत्रों! मुक्ते यह बालक अन्तिम आयु में मिला है और मिला भी उम्बरदत्त यक्ष के अनुमह से है अर्थात् उसकी मजत मानने के अनन्तर ही यह उत्पन्न हुआ है अत: मेरे बिचारानुसार इसका उम्बरदत्त (उम्बर का दिया हुआ) नाम ग्लना ही समुचित है। सगरदत्त के इस प्रस्ताव का समने समर्थन किया और तब से नवजात बालक उम्बरदत्त के नाम से पुकारा जाने लगा।

बालक उम्बरदस्त १—दूध पिलाने वाली, २—स्नान कराने वाली, ३—गोद में उठाने धाली, ४ की इा कराने वाली, श्रीर ५—शृंगार कराने वाली—शरीर को सजाने वाली, इन पांच धाय माताश्चों के प्रवन्य में पालित श्रीर पोषित होता हुआ वड़ने लगा । शनेः २ शेशव अवस्था का श्रीतकम करके युवावस्था में पदार्पण करने लगा । ताल्पर्य यह है कि खालनाव को त्याग कर वह युवावस्था को प्राप्त हो गया।

शास्त्रों में लिखा है कि कर्मी का प्रभाव बड़ा विचित्र होता है शुभ स्त्रौर स्त्रशुभ दोनों प्रकार के कर्म समय पर स्त्रपना पूरा २ प्रभाव दिखलाते हैं। इस संसारी जीव के जिस समय शुभ कर्म उदय में स्त्रावे हैं तब वह हर प्रकार से सुख का ही उपभोग करता है। उस समय वह यदि मिट्टी को भी हाथ डालता है तो वह भी सोना बन जाती है, श्रीर इसके स्त्रशुभ कर्म के उदय

886]

में अपने पर मुखा जोव भी दु:खां का केन्द्र बन जाता है। उसकी चारों ओरं दु:ख के सिवा और कुछ दिखाई नहीं देता। वह यदि सुवर्ण को खू ले तो वह भी उनके अधुम कर्म के प्रभाव से मिट्टी बन जाता है। सारांश यह है कि प्राणि मात्र की जीवनयात्रा कर्मों से नियंत्रित है, उस के अधीन हो कर ही उने अपनी मानवलोला का सम्बर्ण या विस्तार करना होता है। शुभाशुभ कर्मों के अनुसार ही संसार में सुख और दुख का चक अभण कर रहा है अर्थात् सुख के बाद दुख और दुख के अनन्तर सुख यह चक बराबर नियमित रूप से चलता रहता है

बालक उम्बरदत्त द्यभी पूरा युवक भी नहीं हो पाया था कि फलोन्स व हुए अशुभ कमी ने उसे आ द्याया प्रथम तो सेठ सागरदत्त का समुद्र में जहाज़ के अलमरन हो जाने के कारण अकरमात् ही देहान्त हो गया और उसके बाद पतिचिरह से अधिकाधिक दुःखित हुई सेठानी गंगादत्ता ने भी अपने पतिदेव के मार्ग का ही अनुसरण किया। दोनो ही परलोक के प्रथक बन गये तत्वधात अनाथ हुए उम्बरदत्त की पैतृक जंगन तथा स्थावर सम्प्रीत पर दूसरों ने अधिकार जमा लिया और राज्य की सहीयता से उसको घरसे बाहर निकाल दिया गया। कुछ दिन पहले उम्बरदत्त नाम का जो बालक अनेक दास और दासकों से घरा रहता था। आज उने कोई पुछता तक नहीं। अशुभ कमा के प्रभाव की उम्पता अभी इतने मात्र से ही ठंडी नहीं पड़ी थी किन्तु उसमें और मो उन्ते जना आ गई। उम्बरदत्त के नीरोग श्रारीर पर रोगों का आक्रमण हुआ वह भी एक दो का नहीं किन्तु मारोग उत्पन्न हुए। १ श्राम, २ कास और १— मगदर से लेकर १६—कुछपर्यन्त १६ प्रकार के महारोगों के एक बार ही आक्रमण से उम्बरदत्त का कांचन जैसा श्रारीर नितान्त विकृत अथच नष्टपाय हो गया। उसके हाथ पांच गल सड़ गये। श्रारीर में से विधर और पूर्व बहने लगा। कोई पास में खड़ा नहीं होने देता, इत्यादि। देखा कमी का मयंकर प्रभाव!, कहां वह श्रीशवकाल का वैभवपूर्ण सुखमय जीवन और कहां यह तक्णकालीन दुःखपूर्ण भयावह स्थित ?, कमदेव। तुसे धन्य है

भगवान महाबीर बोले गौतम ! यह सेठ सागरदत्त और सेठानी गंगादत्ता का प्रियपुत्र उम्बरदत्त है, जिसे तुमने नगर के चारों दिगदारों में प्रवेश करते हुए देखा है, तथा जिसे देख कर करणा के मारे तुम कांग उठे हो। प्रमादी जीव कर्म करते समय ना ुछ विचार करना नहीं और जब उन के फल देने का समय आता है तो उसे भोगता हुआ रोता और चिल्लाता है परन्तु इस रोने और चिल्लाने को सुने कीन १, जिस जीव ने अपने पूर्व के भवों में नानाप्रकार के जीव जन्तुओं को तड़पाया हो, दुखी किया हो तथा उन के मांस से अपने शरीर को पृष्ट किया हो, उस को आगामां भवों में दुःख पूर्ण जीवन प्राप्त होना अनिवार्य होता है। यह जो आज रोगकान्त हो कर तड़प रहा है, वह इसी के पूर्वोन पार्जित अशुम कर्मी का प्रत्यद्ध फल है।

" ठिति॰ जाव नामाध्रकां-" यहां पठित जाव स्यावत् पद से एक १४६ पर पड़े गए "-ठितिपडियं च चन्दसूरदंसरां च जागरियं च महपा इडिट्सक्का समुद्रपरां करेति, तते सं तस्स दारगस्स ऋम्मापितरो एककारसमे दिवसे निब्बत्ते संपत्ते वारसाहे ऋयमेपाह्नव गोएगां

गुणनिष्कल्नं -" इन पदी का ब्रह्म करना चाहिये।

"-पंचधातीपिगाहिते जाब परिचड्ढित - " यहां पठित जान । यानत् पद से पृष्ठ १५७ पर पढ़े गए -तंजहा - बीरधातीय १ मज्जए० - से ले कर - सुहं सुहे एं - यहां तक के पढ़ें का प्रहण करना चाहिये ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित

[४१७

तथा प्रकृत सूत्रपाट में उल्लेख किये गये — "जहा विजयमित्ते कालधमपुणा संजुत्ते गंगादत्ता वि —" तथा "— उम्बरदत्ते वि किन्द्रुहे जहा उपिक्षय — " इन पदी से दु खिवपाक के उज्कितक नाम के दूसरे ऋष्ययन का स्मरण कराया गया है । ताल्पर्य यह है कि उम्बरदत्त के विषय में — माता पिता का देहान्त और घर से निकाला जाना — यह सब वर्णन उज्कितक कुमार की तरह जान लेना चाहिये।

तथा "—१—सासे, २—खासे जाव १६ —कोडे - ' यहां पाउत जाव —यावन् पद से प्रथम अध्ययनगत एष्ट ५७ पर पाढ़े गए ''—३—जारे, ४—दाहे, ५—कुच्छिक्स्ले, ६—मगाँदरे, ७—ऋरिसे, ८—ऋजीरते, ९ दिट्टी, १०—मुद्रसूले, ११—ऋकार ए, १२ —ऋचिछ्वेयणा, १३ - कराण्येयणा, १४ — कराह, १५ —द्रश्रोदरे - ' इन पदों का यहणा करना सूत्रकार को ऋभिमत है। इन पदों की व्याख्या पृष्ठ ५९ से लेकर पृष्ठ ६४ तक की जा जुकी है।

—सडियहत्य व् जाय विहरित - यहां के -जाव —यावत् —पद से पृष्ठ ३७६ पर पड़े गए "—क्रुजिए, सडियपार गुलिए, सडियक्रएएन।सिए —से ले कर — देहंबिजयार विक्ति कप्येमाए — यहां तक के पदों का ग्रहए करना चाहिए । अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद द्वितीयान्त हैं, जर कि प्रस्तुत में एकवचनांत पदों का ग्रहण करना अपेक्तित है । अतः अर्थ में एकवचनान्त पदों की भावना कर लेनी चाहिये ।

—पुरा जात्र विहरति — यहां पठित जाव — यावत् — पद से विविद्यति पाठ पृष्ठ २७१ पर लिखा का चुका है ।

प्रस्तृत कथासन्दर्भ में जो यह लिखा है कि सेठ सागरदत्त तथा सेठानों गंगादत्ता ने वालक का नास उम्बरद्त्त इसिलये रखा था कि वह उम्बरद्दा यत् के अनुग्रह से अर्थात् उस की मनौती मानने से संप्राप्त हुआ था, इस पर यह आशंका होती है कि कर्मासद्भान्त के अनुसार जो नारी किसी भी जीवित संतित को उपलब्ध नहीं कर सकती, फिर यह एक यक्ष की पूजा करने या मनौती मानने मात्र से किसी जीवित संतित को कैसे उपलब्ध कर लेती हैं?, क्या ऐसी स्थिति में कर्मसिद्धान्त का व्याधात नहीं होने पाता है, इस आशंका का उत्तर निम्नोक हैं --

शास्त्रों में लिखा है कि जो कुछ, भी प्राप्त होता है यह जीव के अपने पूर्वोपाजित कर्मों के कारण ही होता है। कमहीन प्राणी लाख प्रयत्न कर लेने पर भी अभिलिपित वस्तु को प्राप्त नहीं कर सकता, जब कि कर्म के सहयोगी होने पर वह अनावास ही उसे उपलब्ध कर लेता है। अतः गंगादत्ता सेठानी को जो जीवित पुत्र की संप्राप्त हुई है, वह उसके किसी प्राक्तन पुरुषकर्म का ही परिणाम है, फिर भले ही वह कर्म उसकी अपनेकानेक संतानी के विनष्ट हो जाने के अनन्तर उदय में आया था। सारांश यह है कि गंगादत्ता को जो जीवित पुत्र की उपलब्धि हुई है वह उसके किसी पूर्वसंचित पुरुषविशेष का ही फल समभना चाहिये। उसमें कर्मसिद्धान्त के व्यायात वाली कोई बात नहीं है। अस्तु, अब पाठक बक्ष की मनौती का उस बालक के साथ क्या सम्बन्ध है!, इस प्रदन के उत्तर को सुनें —

न्यायशास्त्र में समवायी, असम गयी और निमित्त ये तोन कारण माने गये हैं। जिस

<sup>(</sup>१) कारणं त्रिविध समन्नायसमन्नायिनिमित्तमेदात् । यन्समवेतं कार्यनुत्यवते तत्स-मवाियक्षारणम् । यन – तन्तवः पटस्य । पटश्च स्वगतक्षादेः । कार्येण कारणेन वा सहक्षिमन्नश्रें समवेतं सन् कारणमसमवाियकारणम् । यथा – तन्तुसंयोगः पटस्य । तन्तुरूपं पटक्षपस्य । तदु-भयमिन्नं कारणं निमित्तकारणम् । यथा – तुरीवेमािद्कं पटस्य । (तर्कसंग्रहः)

िम्प्तम ऋष्याय

में समनाय सम्बन्ध (नित्यसंबंध) से कार्य की निष्यत्ति - उत्पत्ति हो उसे समनायी कारण कहते हैं जैसे पट (वस्त्र) का समनायी कारण तन्तु (धारो) हैं। समनायी कारण को उपादानकारण या मृतकारण भी कहा जाता है।

कार्य अथवा कारण समवायी कारण ) के साथ जो एक पदार्थ में समवायसम्बन्ध से रहता है, वह असमवायी कारण कहलाता है । जैसे तन्तुसंयोग पट का असमवायी कारण है। ताल्पर्य यह है कि तन्तु में तंतुसंयोग और पट ये दोनों समवायसम्बंध से रहते हैं, इसलिये तंतु — संयोग पट का असमवायी कारण कहा गया है।

समवायी और असमवायी इन दोनों कारणों से भिन्न कारण को निमित्त कारण कहा जाता है। जैसे – बुलाहा, तुरी (बुलाहे का एक प्रकार का ख्रोज़ार) आदि पट के निमित्त कारण है।

प्रस्तुत में हमें उपादान और निमित्त इन दोनों कारणों का आश्रयण इष्ट है। जीव को जो सुख दुःख की उपलब्धि होती है उस का उपादान कारण उस का अपना पूर्वोपाजित शुमा — शुभ कमें है, और फल की प्राप्ति में जो भी सहायक सामग्री उपस्थित होती है वह सब निंमित्त कारण से संग्रहीत होती है। निमित्त कारण को अधिक स्पष्ट करने के लिये एक स्थूल उदाहरण लीजिये —

कल्पना करो, एक कुं मकार धर-धड़ा बनाता है। घट पदार्थ में मिट्टी उसका मूलकारण है, श्रीर कुम्भकार-कुम्हार, चाक, डोरी श्रादि सब उस में निमित्त कारण है। इसी भान्ति अन्य पदार्थों में भी उपादान श्रीर निमित्त इन दोनों कारणों की श्रवस्थिति बरादर चलती रहती है।

शास्त्रों के परिशीलन से पता चलता है कि शुभाशाभ कर्मफल की प्राप्ति में श्रानेकानेक निमित्त उपलब्ध होते हैं। उन में देव — यक्ष मी एक होता है दूसरे शब्दों में देवता भी शुभाश्य कर्मफल के उपभोग में निमित्तकारण यन सकता है, ऋषीत् देव उस में सहायक हो सकता है।

देव की सहायता के शास्त्रों में अनेकों प्रकार उपलब्ध होते हैं कल्प स्त्र में लिखा है कि हरियागमेंची देव ने गर्भश्य भगवान महांचीर का परिवर्तन किया था। अन्तकहर्ताहसूत्र में लिखा है कि देव ने
सुलसा और देवकी की सन्तानों का परिवर्तन किया था, अर्थात् देवकी की संतान सुलसा के पास और
सुलसा की सन्तानें देवकी के पास पहुँचाई थीं। ज्ञाताधर्मकथाकसूत्र में लिखा है कि अभयकुमार के मित्र देव
ने अकाल में मेघ बना कर माता धारियों के दोहद को पूर्ण किया था। उपासकद्शांगसूत्र में लिखा है कि
देव ने कामदेव श्रावक को अधिकाधिक पीडित किया था। इस के अतिरिक्त भगवान् महावीर को लगातार छ:
महीने संगमदेवकृत उपसगों को सहन करना पड़ा था, इत्यादि अनेकों उदाहरण शास्त्रों में अवस्थित हैं। परन्तु.
परतुत में गक्कादना को जीवित पुत्र की प्राप्ति में उम्बरदन्ध यन्न ने क्या सहायता की है ? इस के सन्दन्ध

<sup>(</sup>१) स्थानांगसूत्र — के पंचन स्थान के द्वितीय उद्देश में लिखा है कि पुरुष के सहवास में रहने पर भी स्त्री १ कारणों से गर्भ धारण नहीं करने पाती। उन कारणों में — पुरा वा देवकम्मुणा — यह भी एक कारण माना है। वृत्तिकार के शब्दों में हस की व्याख्या — पुरा वा पूर्व वा गर्भावसरात् देवकर्म- खा देविकियया देवानुभावन राक्त्युपद्यातः स्थादिति शेषः। श्रथवा देवश्च कार्मणं च तथाविधद्वव्य- संयोगो देवकार्मणं तस्मादिति – इस प्रकार है अर्थात् गर्भावसर से पूर्व ही देविकिया के द्वारा गर्भ- धारण की शक्ति का उपघात होने से, अथवा — देव और कार्मण — तंत्र आदि की विद्या अर्थात् जारू से गर्भधारण की शक्ति के विनाश कर देने से। तालर्थ यह है कि — देवता रुष्ट हो कर गर्भधारण की सभी सामग्री उपस्थित होने पर भी गर्भ को धारण नहीं होने देता। इस वर्षन में देवता श्रभाग्यम कर्म के फल में निमित्त कारण वन जा सकता है — यह मुतरां प्रमाणित हो जाता है।

में स्वकार मीन हैं। हमारे विचार में तो प्रस्तुत में यही वात प्रतीत होती है कि गङ्गादसा के मृत— बत्साल दोष के उपशमन का समय आ गया था और उस की कामना की पूर्ति करने वाला कोई पुरुष कर्म उदयोन्मुख हुआ । परिखाम यह हुआ कि उसे जीवित पुत्र की प्राप्ति हो गई। वह पुत्रप्राप्ति बद्ध के आराधन के पश्चात् हुई थी, हसलिये व्यवहार में वह उस की प्राप्ति में कारण समक्ता जाने लगा । रहस्यं तु केविलिगस्यम् ।

जो लोग किसी पुत्रादि को उपजन्ध करने के उद्देश से देवों की पूजा करते हैं, श्रीर पूर्वोपार्जित किसी पुरायकमं के सहयोगी होने के कारण पुत्रादि की प्राप्ति कर लेने पर भिन्तरसा — तिरेक से उसे देवदत्त ही मान लेते हैं. ऋषींत् पुत्रादि की प्राप्ति में देव को उपादान कारण मान बैठते हैं, वे नितान्त मूल करते हैं, क्यों के यदि पूर्वोपार्जित कर्म विद्यमान हैं तो उस में देव सहायक बन सकता है, इस के विपरीत यदि पूर्व कर्म सहवोगी नहीं है तो एक बार नहीं, ऋनेको बार देवपूर्ज की जावे या देव की एक नहीं लाखों मनीतिए मान ली जाए तो भी देव कुछ नहीं कर सकता। सारांश यह है कि किसी भी कार्य की सिद्धि में देव निमित्त कारण भले ही हो जाय, परन्तु वह उपादान कारण तो जिकाल में भी नहीं कन सकता। ऋतः देव को उपादान कारण समभने का विश्वास शास्त्रसम्मत न होने से हेय है एवं त्याज्य है।

प्रश्न — किसी भी कार्य की सिद्धि में देव उपादानकारण नहीं बन सकता, यह ठीक है. परंतु वह कर्मफल के प्रदान में निमित्त कारण तो वन सकता है, उस में कीई सैद्धान्तिक वाधा नहीं आती, फिर उस के पूजन का निषेध क्यों देखा जाता है ?

उत्तर — हंसार में दो प्रकार की प्रवृत्तियें पाई जाती हैं। प्रथम संसारमूलक और दूसरी मोक्षमूलक। संसारमूलक प्रवृत्ति सांसारिक जीवन की पोषिका होती है, जब कि मोल्नमूलक प्रवृत्ति उस के शोषण का और आत्मा को उस के वास्तविकरूप में लाने अर्थीत् आत्मा को परमात्मा बनाने का कारण बनती है। तार्थ्य यह है कि मोल्नमूलक प्रवृत्ति मात्र आध्यारिमकता की प्रगति का कारण बनती है जब कि संसारमूलक प्रवृत्ति जन्ममरण रूप संसार के संवर्धन का।

जैनवर्म निर्हालिप्रधान धर्म है, वह आध्यात्मिकता की पाप्ति के लिए सर्वतोमुखी प्ररेशा करता है। स्राध्यात्मिक जीवन का स्नन्तिम लक्ष्य परमसाथ्य निर्वाणपद को उपलब्ध करना होता है। सांसारिक जीवन उस के लिये वंधनरूप होता है, इसी लिए वह उसे स्नपनी प्रगति में बाधक समक्ता है। जन्म मरण के दुःखों की पोषिका कोई भी प्रवृत्ति उस के लिये हैय एवं त्यावय होती है। सारांश्य यह है कि आध्यात्मिकता के पथ का पिथक साधक व्यक्ति आत्मा को परमात्मा बनाने में सहायक अर्थात् मोझमूलक प्रवृत्तियों को ही अपनाता है और सांसारिकता की पोषक सामग्री से उसे कोई लगाव नहीं होता, और इसी लिये उससे वह दूर रहता है। देवपूजा सांसारिकता का पोष्मण करती है या करने में सहायक होती है, इसी लिये जैन धर्म में देवपूजा का निषेष पाया जाता है।

देवपूजा सांखारिक जीवन का पोधण कैसे करती है ?, इस के उत्तर में इतना ही कहना है कि देवपूजा करने वाला यही समस्त कर पूजा करता है कि इस से मैं युद्ध में राजु को परास्त कर दूंगा, शासक जन जाऊंगा, मुक्ते पुत्र की प्राप्ति होगी, धन की प्राप्ति होगी तथा अन्य परि-वार आदि की उपलब्धि होगी। इस से स्पष्ट है कि पूजक व्यक्ति मोहजाल को अधिकाधिक प्रसारित कर रहा है, जो कि संसारवृद्धि का कारण होता है, परन्तु यह एक मुमुन्नु प्राणी को इष्ट नहीं होता।

(मप्तम अध्याय

यदि कोई यह कहे कि देवपूजा से मोल की प्राप्ति होती है तथा स्वर्ग की उपलब्धि होती है, तो यह उस की भ्रान्ति है, कारण यह है कि देव में ऐता करने की शक्ति ही नहीं होती। अशक से शिक्ति की अभ्यर्थना का कुछ, अर्थ नहीं होता। धनहीन से धन की आशा नहीं की जा सकती। दूसरी बात यह है जब देव देवरूप से स्वयं मुक्त में नहीं जा सकता आर जब देव को देवलोक की भवस्थिति पूर्ण होने पर आशु की समाप्ति होने पर अभिच्छा होते हुए भी भूतल पर आना पड़ता है तो यह दूसरों को मुक्ति में कैसे पहुँचा सकता है ? तथा स्वर्ग का दाता कैसे हो सकता है ?

हां, यह ठीक है कि जो लोग देव को कर्मफत का निमित्त मान कर देवपूजा करने वाले पर मिथ्यात्वी का आरोप करते हैं. यह भी उचित नहीं है । पदार्थों का यथार्थ बीध ही सम्यक्त्व है । सम्यक्त्व का न होता मिथ्यात्व है । देव को निमित्त मान कर पूजा करने वाले को को पूर्वीक्त बोध है। वह जानता है कि मैं यह संसारवधन का काम कर रहा हूं और इस में मुक्ते अध्यात्मसंबंधी कोई भी लाभ नहीं हो सकता । ऐसी स्थित में उत्ते सम्यक्त्व से स्ट्रूप कहना आन्त है । यद्य —ऐहिक प्रवृत्तियों में देव सहायक हो सकता है – मात्र यह मान कर देवों का आराधन करने वाले व्यक्ति मिथ्यात्वी हो जायेंगे तो तेला कर के अर्थीत् लगातार तीन उपवास कर देवता का आहान करने वाले वासुदेव कृष्ण तथा चक्त्यतीं, तीर्थकर आदि सभी पूर्वपुक्त्य मिथ्यात्वियों की कोटि में नहीं आजाएंगे ?, और क्या यह सिद्धांत को इप्ट है १, उत्तर स्पष्ट है — नहीं।

प्रस्तुत सूत्र में उम्बरदश का जन्म, उस के पिता सागरदत्त और माता गंगादला का काल — धर्म को प्राप्त होना, तथा उस को घर में निकालना एवं उस के शरीर में भयंकर रोगों का उत्पन्न होना, इत्यादि विषयों का वर्णन किया गया है । अब युवकार गोतम स्वामा के द्वारा उम्बरदत्त के भावी जीवन के विषय में की गई पृच्छा का वर्णन करते हैं —

मृल -- 'तते गां से उम्बरदत्ते दारए कालमारो कालं किच्चा कहि गच्छिहिति?, कहिं उनविज्ञिहिति?

पदार्थ-तते एं - तदनंतर ! से - वह । उंबरदत्ते - उम्परदत्त । दारप-यालक, वहां ते । कालमासे - कालमास में । काल किञ्चा - काल करके । किहं - कहां । गन्जिङ्गहित ै - जायना १ । किहं - कहां पर । उदबविज्ञहिति ै - उत्पन्न होगा १

मृलार्थ —तदनन्तर शैतमस्यामो ने भगवान् मडावीर स्वामी से पृद्धा कि भगवन ! यह उम्ब-रदत्त बालक यहां से मृत्यु के समय में कान कर के कहां जावता ? और कहां पर उपनन होगा ?,

टीका—अम्बरदत्त की वर्तमान दशा का कारण जान लो के दाद गौतम स्वामी को उस के माबी जनमों के जानने को उक्तरठा हुई, तदनुषार वे मगवान् वीर से पूछते हैं कि भगवन्! अम्बरदत्त का भविष्य में क्या वनेगा? क्या वह इसी प्रकार दु:खं का अनुभव करता रहेगा अथवा उस के जोवन में कभी सुख का भी संचार होगा ?, प्रभो ! वह यहां से मर कर कहां जायगा ? श्रौर कहां उक्तन्त होगा?

गौतमस्वामी के इस प्रदन में मानव जीवन के अनेक रहस्य छुपे हुए हैं. उस की उच्चावच परिस्थितियों का श्रमुभव प्राप्त हो जाता है, एवं मानव जीवन को मुपथगामी वनाने में घरगा। मिलती है। इस के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फरमाया। अब सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं –

<sup>(</sup>१) छाया - ततः स उम्बरदत्तो दारकः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गर्भव्यति १, कुत्रोपण्तस्यते १,

मूल — भोतमा ! उंबरद्ते दाग्ए बावत्तरि वासाई परमाउँ पालइत्ता कालमा है कोलं कित्वा इमीसे स्यग्रप्यभाए पुढवीए नेरइयत्ताए उवविज्ञांहति, संसारी तहेव जाव पुढवीए । तता हत्थिणाउरे गगरे कुक्कृडताए पच्चायाहिति । जायमेत्ते चेव गोड्डिल्लर्बाहते तत्थेव हत्थिणाउरे गयरे सेडि॰ बोहिं॰ सोहम्मे॰ महाविदेहे॰ सिज्भिहिति ४ । ग्रिवखेवा ।

## ।। सत्तमं अज्भयणं समत्तं ।।

पटार्थ - गांतमा !-- हे गाँतम !। उभ्यरदत्ते - उभ्यरदत्त । दारष -- दारक - बालक । वाव-त्तरिं-७२ । वासाइं-वर्ण की । परमाउं-परम आयु । पालइत्ता-पालकर - भोग कर । वालमासे-कालमास में - मृत्यु का समय ब्राजाने पर । कालं - काल । किच्चा - करके । इमी-से-इस । रयणप्यभाष पृद्धवोष- सन्त्रभा नामक पहली नरक में । खेरइयत्ताय-नास्कीरूप से । उववज्जिहिति - उत्पन्न होगा । तहेव - तथैव - ऋथीत् पहले की मांति । संसारी - संसारभ्रमण् करेगा। जाब – यावत् । पृहवीए० – प्राये बीकाया में लाखों बार उत्पन्न होगा ऋषीत् इस का शेप मंसारभ्रमण भी प्रथम अध्यवनगत मृगापुत्र की मान्ति जान लेना चाहिए, यावत् वह पृथिवीकाया में जन्म लेगा । ततो - वहां से, निकत्त कर । हत्थिणाउरे - हस्तिनापुर । सागरे - नगर में । कुक्कु --इताए-- कुर्कुट -- कुक्कुट के रूप में । पञ्चायाहिति - उलाब होगा । जायतेत्ते सेव -- जातमात्र अर्थात् उसम्ब हुन्ना हो । रोहिल्ल्बिहिने - गौष्टिक- दुराचारीमैंडल के द्वारा वध को प्राप्त होता हुन्ना । तथेव -यहीं । हत्थिसाउरे स्वारं—हरितनापुर नगर में : सेहि : श्रीष्टकुल में उत्पन्न होगा । वोहिं - सेशि-सन्यक्त को प्राप्त करेगा, तथा वहां पर मृत्यु को प्रक्षत हो कर । स्रोहम्में ० — सौधर्म नामक प्रथम देशलीक में उत्पन्न होगा, वहां से च्या कर । महाविद्देहें -- महाविदेहचेत्र में जन्मेगा, वहां पर संयम का त्र राधन कर के । सिजिक्तहिति ५-- सिद्ध पद को प्राप्त करेगा, केवलज्ञान द्वारा समस्त पदार्थी को जानेगा, समस्त कमाँ से रहित हो आहेगा, सकतकमंत्रनप सन्तार से विमुक्त होगा, सब दुःखीं का अपन कर डालेगा । जिक्केंबों - निहोप - उपसंहार की कलाना पूर्वति कर लेनी चाहिये। स्तर्म - सहस । श्राव्यक्त - अध्ययन । समातः - सम्पूर्ण हुन्ना ।

मृलार्थ — भगवान ने कहा कि हे जैतम ! उम्पर्दत्त बातक ७२ वर्ष की परम आयु पाल कर कालमास में काल कर के इसी रत्नप्रभा नामक पृथियी — नरक में नारक रूप से उत्पन्न होगा। वह प्रवास संवारआवाग करना हुआ यावन पृथियोकाया में लाजों यह उत्पन्न होगा। वहां से निकल कर हिस्तन:पुर नगर में कुककुड के रूप मं उत्पन्न होगा। वहां जानमात्र ही गोष्ठिकों के द्वारा वधा को प्राप्त होता हुआ वहीं हिस्तनापुर में एक अंडिठकुत मं उत्पन्न होगा, वहां सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा, वहां से मर कर सौधम नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से च्यव कर महाविदेह चेत्र में जन्म लेगा; वहां अनगर धर्म को प्राप्त कर यथाविध संयम की आगधना से कमीं का

<sup>(</sup>१) छाया -गौतम ! उम्बरदत्तो दारको दासप्तित वर्षाण परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा ग्रस्थां रत्नप्रभायां पृथिन्यां नेरियकतयोगपत्त्यते । संसारस्तयंत्र यावत् पृथिन्याम् । ततो हस्तिनापुरे नगरे कुकु टतया प्रत्यायास्यति । जातमात्र एव गोध्डिकविधतस्तत्रैव हस्तिनापुरे नगरे श्रष्ठि० वोथि० सौधर्मे । महाविदेद० सेत्स्यति ५ । निचेषः ।

<sup>॥</sup> सप्तममध्ययूनं समाप्तम् ॥

४२२]

सप्तम ऋश्याय

स्तय करके सिद्धपद — मोस्त को प्राप्त करेगा । केवलझान के द्वारा समस्त पदार्थों को जानेगा, समस्त कर्मों से रहित हो जादेगा, सकलकर्मजन्य सन्ताप से विमुक्त होगा, सब दु.खों का अन्त कर डालेगा । निसेप — उपसंहार की कल्पना पूर्व की मान्ति कर लेगी चाहिये ।

#### 🔢 सप्तम अध्ययन समाप्त 🔢

टीका - परम बिनीत गीतम स्वामी के ऋश्यर्थनापूरा प्रस्त का उत्तर देते हुए मगवान् ने फरमाया कि हे गौतम ! उम्बददा बालक ७२ वषार्यन्त इस प्रकार से दुःखानुभव करेगा. ऋर्यात् ७२ वर्ष की कुल आयु भोगेगा और आर्तध्यान से कर्मबन्ध करता सुआ यहां से कालबम को प्राप्त हो कर पहली नरक में उल्पन्न होगा । वहां अनेकानेक कल्पनातीत संकट सहेगा । वहां की दु:खपूर्ण अपयु को पूर्ण कर अनेक प्रकार की यानियों में जन्म मरण करता हुआ संसार में क्लेगा । इस प्रकार कोर्ग की मार मे पीडित होता हुआ। यह उम्बरदत्त का जीव अन्त में पृथिवीकाथा में लाखों बार क्रम लेगा, वहां से निकल कर हरितनापुर नगर में कुक्कुड़ की योनि में उत्पन्न होगा, परन्त उत्पन्न होते ही गौष्ठिको - दुराचारियो के द्वारा वध को प्राप्त हो वह किर वहीं पर -हस्तिनापुर नगर में नगर के एक प्रतिष्टित सेट के घर में पुत्ररूप से जन्मेगा, नहां सुखपूर्वक वृद्धि की प्राप्त करता हआ। युवावस्था में साधुत्रों के पवित्र सहयास की प्राप्त कर के उन के पास दी ज्ञित हो जायेगा । सा -धुवृत्ति में तपश्चर्यों के द्वारा कमें की निर्जरा कर आतमभावना से भावित हो कर जीवन समाप्त कर हीधर्म नामक प्रथम देवलीक में देव होगा । वहां के आनन्दातिरेक से आनन्दित हो सखमय जीवन व्यतीत करेगा तथा वहां की ऋायु समाप्त कर महाविदेह क्षेत्र में जन्म लेगा वहां पर शैरावावस्था मे निकल युवाबस्था को प्राप्त कर किसी विशिष्ट संयमी एव जानी साधु के पास दीचा लेकर संयम का आराधन करेगा तथा संयमाराधन के द्वारा कमें की निर्द्धा करता हुआ, कमयन्थनों को तोड़ देगा जन्म और मरश का अन्त कर देशा तथा निर्वाणपद की प्राप्त कर सिद्ध, बुद्ध, अजर और अमर हो जाएगा। श्चमनार श्री गौतम स्वामी श्रमण भगवान महावार स्वामी के प्रवचन में उम्बरदत्त के अतीत वर्तभान और अनागत जीवन को सुन कर बहुत विस्मित अध्य अध्यर्थ की प्राप्त होते हैं. और सोचते हैं कि यह संसार भी एक प्रकार की रंगभूमी या नाट्यशाला है । जहां पर सभी प्राणी नाना प्रकार के नाटक करते हैं। कर्मस्प सूत्रधार के बशोमूत होते हुए प्रार्थियों को नाना प्रकार के स्वांग भारण करके इस रंगशाला में ऋाना पड़ता है । जीवों द्वारा नाना प्रकार की ऊंच नीच योनियों में भ्रमण करते हुए विविध प्रकार के मुखों और दुः वों की अनुभूत करना ही उन का नाट्यप्रदर्शन है । उम्बरदत्त का जीव पहले धन्वन्तरि वैद्य के नाम से विख्यात हुआ, वहां उस ने अपनी जीवनचर्या से ऐसे करूकमें को उपार्जित किया कि जिन के फलस्वरूप उसे छुठी नरक में जाना पड़ा । वहां की असछ वेदनाओं को भोग कर वह सेठ सागरदत्त का प्रियपुत्र बना. तथा उसने सेठानी गंगादत्ता की चिरत्र्यभिल्घित कामना को पूर्ण किया, वहां उसका शैरायकाल बड़ा ही मुखनय बोता, नातू -पितृस्नोह का खूब स्थानन्द प्राप्त किया, परन्तु युवास्था को प्राप्त करते ही इस पर दुःखां के पहाड़ टूट पड़े. माता पिता परलोक सिधार गये, घर से निकाल दिया गया, सारा शरीर रोगों से अभिमृत हो गया और भिखारी बन कर दर २ के घक्के खाने पड़े, तथा इस समय की प्रत्यक्ष दृष्टिगोचर होने वाली भया-वह दशा के बाद का जीवन भी बहुत लम्बे समय तक ग्रम्थकारपूर्ण ही बतनाया गया है इस में केवल हर्षजनक इतनी ही बात है कि अन्त में इस्तिनापुर के श्रेष्ठिकुल में जन्म लेकर वीधि -लाभ के ऋनन्तर उसे विकास का अवसर प्राप्त होगा और ऋाखिर में वह ऋपने ध्येय को प्राप्त

कर लेगा। यह संसारी जीवों की लीलाओं का चित्र है, जिन्हें वे इस संसार की रंगस्थली पर निरन्तर करते चले जा रहे हैं, इस विचारपरम्परा द्वारा संसार में रहने वाले जीव की जीवनयात्रा का अवलोकन करने के बाद गीतम स्वामी भगवान् के चरणों में वन्दना करते हैं और इस अनुपह के लिये कुतशता प्रकट करके अपने आसन पर चले जाते हैं, वहां जाकर आत्मसाधना में संलग्न हो जाते हैं।

पाठकों को स्मरण होगा कि प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में श्री जम्बू स्वामी ने अपने परमपूज्य गुरुदेव श्री सुधर्मास्वामी से सातवें अध्यन को सुनाने की अप्रथम की यी, जिस की पूर्ति के लिये श्री सुधर्मा स्वामी ने उन्हें प्रमतुत सातवें अध्ययन का वर्णन कह सुनाया। सातवें अध्ययन को सुना लेने के अपनतर श्री सुधर्मा स्वामी कहने लगे कि हे जम्बू! इस प्रकारयाजत मोक्सम्प्राप्त अभण भगवान महावीर स्वामी ने सातवें अध्ययन का अप बतलाया है। मैंने जो कुछ भी तुम्हें सुनाया है, वह सब प्रभुवीर से जैसे मैंने सुना था वैसे ही तुम्हें सुना दिया है, इस में मेरी अपनी कोई भी कल्पना नहीं है। इन्हीं भावों को सूत्रकार ने "निक्खेवा" इस एक पद में ब्रोतप्रोत कर दिया है। निक्खेवां—पद का अधंस्वन्थी जहापोह पहले पष्ट १८८ पर कर आए हैं। प्रस्तुत में इस पद से जो सूत्रांश अभिमत है, वह निम्नोक्त है —

एवं खतु जम्बू ! समरोणं भगवया महावीरेगां जाव सम्पत्तेगां दुहविवागाण सत्तमस्त श्रन्भयणस्य त्रयमहे पराखतो, त्ति वेमि —" इन पदों का श्रर्य ऊपर की पंक्तियों में लिखा जा चुका है।

"— संसारों तहेव जाव पुढ़वीपः — " यहां पठित संसार पद संसारभ्रमण का परिचायक है। तथा – तहेव — पद का अर्थ है — वैसे ही अर्थात् जिस तरह प्रथम अय्ययन में मृगापुत्र का संसार — भ्रमण विंगत हुआ है, वैसे ही यहां पर भी उम्बरदत्त का समभ लेना चाहिये, तथा उसी संसारभ्रमण के संसूचक पाठ को जाव — यावन् पद से यहण किया गया है, अर्थात् जाव — यावन् पद पृष्ठ ८९ पर पढ़े गये "— से गां ततो अर्णतरं उद्यादत्ता सरीसवेसु उवविज्ञिहिति, तत्थ एां कालां किञ्चा दोच्चाय पुढ़वीर—में लेकर – वाउ० तेउ० आउ० — " यहां तक के पाठ का परिचायक है । तथा — पुढ़वोयः — यहां के विन्दु से अभिमत पाठ को सूचना पृष्ठ २७५ पर दी जा चुको है।

्र — सेट्टि॰ - " यहां के बिन्दु से —कुलंसि पुत्ततार पञ्चायादिति – इन पदों का ग्रहण करना चाहिये । तथा – बोटिं॰, सोहम्मे॰ महाविदेहे॰ सिज्सिहिति ४ — इन पदों से विवक्षित पाठ की सूचना पृष्ठ ३१२ पर दी जा चकी है।

सारांश यह है कि संसार में दो तरह के प्राणी होते हैं, एक वे जो काम करने से पूर्व उस के परिणाम का विचार करते हैं, उस से निष्यन्न होने वाले हानिलाम का ख्याल करते हैं। दूसरे वे होते हैं, जो बिना सीचे और विना समके ही काम का आरम्भ कर देते हैं, वे यह सीचने का भी उद्योग नहीं करते कि इस का परिणाम क्या होगा, अर्थात् हमारे लिये यह हितकर होगा या श्राहतकर। इन में पहली श्रेणी के लोग जितने सुखी हो सकते हैं, उस से कहीं अधिक दुःखी दूसरी श्रणी के लोग होते हैं। धन्यन्तरि वैद्य यदि रीगियों को मांसाहार का उपदेश देने से पूर्व, तथा स्वयं मांसाहार एवं मदिरापान करने से पहले यह विचार करता कि जिस तरह में अपनी जिड्वा के आस्थाद के लिए दूसरों के जीवन का अपहरण करता हूं, उसी तरह यदि कोई मेरे जीवन के अपहरण करने का उद्योग करे ती सुके उस का यह व्यवहार सह्य होगा या असहय है, अगर असहय है तो सुके भी दूसरों के मांस से अपने मांस को पुष्ट करने का कोई अधिकार नहीं है। "जीवतं यः स्वयं चेच्छेन्, कथं स्वाडम्यं प्रधातयेत्" इस अभियुक्तोक्ति के अनुसार सुके इस प्रकार के सावय अध्य गहित व्यवहार

#### श्री विशकसूत्र 🦠

सप्तम अध्याय

तथा ब्राहार से सर्वथा पृथक् रहना चाहिये—तो उस का जीवन इतना संकटमय न बनता । इसिलये प्रत्येक प्राणी को कार्य करते समय ब्राप्ते भाषी हित ब्रीर ब्राहित का विचार ब्रायदय कर लेना चाहिये। भाषी हिताहित के विचारों को कविता की भाषा में कितना सुन्दर कहा गया है—

## सोच करे सो सूरमा, कर सांत्रे सो सूर! बांक सिर पर फूल हैं. बंके सिर पर धूज ॥

इस दोहे में किव ने कितने उत्तम साराजित विचारों का समावेश कर दिया है। किव का कहना है कि जो ब्यक्ति किसी कार्य को करने से पहले उससे उत्पन्न होने वाले हानि—लाभ को ध्यान में रखता है, उसे दृष्टि से स्त्रोभल नहीं होने देता, वह सरमा—वार कहलाता है : इस के विपरीत जो बिना सोचे बिना समभे किसी काम को कर डालता है या किसी भी काम को करने के अनन्तर उसका दुर्ध्वरिषाम सामने आने पर सोचता है, वह सर—अन्या कहा जाता है। बीर के सिर पर फूलों की वर्षा होती है जबिक अन्वे के सर पर धूल की। इसे एक उदाहरस्त से समिन्नए—

सदाचार की सजीव मूर्ति धर्मवीर सुदर्शन को जब महारानी अभया के ख्रादेश से दासी रम्भा पौषधशाला से चम्पा के राजबहलों में उठा लाती है और सोलह शृंगारों द्वारा इन्द्राणी के समान सौन्दर्य की प्रतिमा बनी हुई महाराणी अभया उनके सामने ख्रयने वासनामूलक विचारों को प्रकट दूरती है तथा हाबभाव के प्रदर्शन से उनके मानसमेह को कम्पित करना चाहती है, तब सेठ सुदशन मन ही मन बड़ी गम्भीरता सोचने लगे—

सुदर्शन ! कामवामना मनुष्य का सबसे यङ्ग शत्रु है, जो सबेतोमायी पतन करने के साथ २ उस का सर्वस्य भी छीन लेता है। इतिहास इसका पूरा समयक है। रावण त्रिखरडाधियति था, कथाकार —

## इक लक्ष पूत सवा लक्ष नाती, रावण के घर दीया न वाती।

यह कह कर उसके परिवार की कितनी महानता ऋभिन्यक करते हैं?, इस के ऋतिरिक रायण अपने युग का महान विजेता और प्रतापी राजा समभा जाता या। लद्मीदेवी की उस पर पूर्ण कृपा थीं, उस की लंका भी सीने से बनी हुई थी। परन्तु हुआ क्या ?, एक वासना ने उस का सबनाश कर हाला. प्रतिवर्ष उसके कुकुत्यों की दोहराया जाता है, उसे विडिम्बत किया जाता है तथा उने जलाया जाता है। कहां त्रिखण्डाधिपति रावण और कहां में ?, जब वासना ने उस का भी सबतोमुखी विनाश कर डाला, तो फिर भला में किस गणना में हूं? अस्तु, महाराणी अभया कितना भी कुछ कहे, मुक्ते भूल कर कभी भी वासना के पथ का पिक नहीं बनना चाहिये। दूसरी यात यह है कि अभया राजपत्नी होने से मेरी माता के तुल्य है। नाता के सम्भान को सुर्यच्त रखना एक विनीत पुत्र का सबप्रथम कर्तव्य बन जाता है।

श्राज तो भला मेरा पौषध ही है, परन्तु में तो विवाह के समय — श्रपनी विवाहिता स्त्री के श्रितिरिक्त संसार की सब स्त्रियों का माता श्रीर विहान के तुल्य समर्भूगा - इस प्रतिष्ठा को धारण कर चुका हूँ। तथा शास्त्रों में परनारों की पैनी छुरी कहा है, उस का संस्त्री तो स्वाम में भी नहीं करना चाहिये, तब महाराणी श्रभया के इस दुर्गतिमूलक जधन्य प्रस्ताव पर छुड़ विचार कहां?, यह प्रदन ही उपस्थित नहीं होता, इत्यादि विचारों में निमन्न धमवीर सुरशंन ने राणी को सदाचार के सत्यय पर लाने का प्रयास करने के साथ २ उसे स्वष्ट शब्दों में कह दिया —

[४२५

बन्द ने तो जब से जग में कुछ २ होरा संभाला है,

माता श्रीर वहिन सम परनारी को देखा भाला है।

मुक्त से तो यह स्वप्नतलक में भी श्राशा मत रिजया,

तेल नहीं है इस तिलतुष में चाहे कुछ भी करिएगा।
स्वत: स्वर्ग से इन्द्राणी भी पतित बनाने श्राजाप,

तो भी बज्र मूर्ति सा मेरा मनमेर न डिगा पाए।

पापकर्म के फल से में तो हरदम ही भय खाता हूं,

श्रीर तुम्हें भी भाता जी बस यही भाव समकाता हूं। (धर्मवीर सुदर्शन में से)

सेठ सुदर्शन के उत्तर को सुनकर अभया भड़क उठी, उसने उन को बहुत बुरा भला कहा और अन्त में सेठ सुदर्शन को दिखल करने के लिये तथा राजा और जनता के सनमुख अपने आप को सती सध्यी एवं पितृता प्रमाणित करने के लिए उस की ओर से त्रियाचरित्र का भी पूरा २ प्रदर्शन किया गया। परिणाम यह हुआ कि चम्पानरेश अभया के त्रियाचरित्र के जाल में फंस गए और उन्हों ने सेठ जी को श्रूली पर चढ़ाने का हुक्म दे दिया, परन्तु सेठ सुदर्शन गिरिराज हिमाचल से भी दृढ़ बने हुए ये अतः श्रूली पर चढ़ते हुए भी सद्भावों के भूले में बड़ी मस्ती में भून रहे थे। इन्हें—कर्तव्य के पालन में आने वाली मृत्यु, मृत्यु नहीं, प्रत्युत मोच्युरी की सीढ़ी दिखाई देती थी, इसी लिए वहां पर भी इन का मानस कम्पित नहीं हो पाया।

प्राग्रहारिग्री तीक्ण ऋग्री पर सेठ जब खारूढ़ होने लगे ही थे कि तर धर्म के प्रभाव से पल भर में वहां का दृश्य ही बदल गया। लोहशूली के स्थान पर स्वर्णस्तम्भ पर स्त्रकान्तिमय सिंद्रासन दृष्टिगोचर होने लगा। सेठ सुदर्शन उस पर अनुप्रम शोभा पाने लगे। चम्पानरेश तथा नागरिक उन के चर्ग्यों में शोस भुकाने लगे, और देवतागण उन पर पुष्पवर्षी करने लगे।

इधर महाराणी अभया ने जब शूली की सिंहासन में बदल जाने की बात सुनी तो वह काम्प उठी, सन्त्र सी रह गई, उस की आंखों से जलधारा बहने लगी, उस का मस्तक चक खाने लगा, वह अपने किए पर पछताने लगी कि यदि मैं समक से काम लेती ती क्यों आज मेरा यह बुरा हाल होता ?, विषय वासना में अन्धी हुई मैंने व्यर्थ में ही सेठ जी की कलंकित किया, पता नहीं राजा मुक्ते केरे मारेगा ?, हाय ! हाय !!, क्या कर्ते !, - इस प्रकार रोने कल्पने और विलाप करने लगी, तथा अन्त में छत्त के साथ रस्सी बान्यकर गल में फांसी लगा कर उसने अपने जीवन का अन्त कर लिया। अभया की आत्महत्या का पृख्ति वृक्तान्त चमा नगरी के घर २ में फेल गया और सर्वत्र उस पर निन्दा एवं पृश्वा का धृलिप्रचेप होने लगा।

उपर के उदाहरण से किन का मान स्पष्ट हो जाता है। अतः जो व्यक्ति सेठ सुदर्शन की तरह किसी भी काम को सोच समक्त कर करता है तो उस पर फूलों की वर्षा होती है अर्थात् उस का सर्वत्र मान होता है और जो अभया राणी को भांति जिना समके और बिना सोचे कोई काम करेगा तो उस पर धूलिप्रदेश होगा अर्थात् उस का सर्वत्र अपवाद होगा, और वह प्रस्तुत अध्यपन में विधित धन्वन्तरि वैद्य की भांति दुर्गतियों में नानाप्रकार के दु:खों का उपभोग करने के साथ २ जन्म मरण के प्रवाह में प्रवाहित होता रहेगा।

#### ॥ सप्तम ऋष्ययन समाप्त ॥

# त्रथ ऋष्टम ऋध्याय

ज्ञानी श्रीर श्रज्ञानी की विभिन्नता का दिग्दर्शन कराते हुए स्त्रकार ने लिखा है कि ज्ञानी वही कहला सकता है जो श्रिहसक है, श्रर्थात् हिसाजनक कृत्यों से दूर रहता है। श्रज्ञानी वह है जो श्रिहसा से दूर भागता है श्रीर श्रपने जीवन को हिंसक श्रीर निद्यतापूर्ण कार्यों में लगाये रखता है। ज्ञानी श्रीर श्रज्ञानों के विभेद के कारण भी विभिन्न हैं। ज्ञानी तो यह सोचता रहेगा कि जो श्रपने जीवन को सुरचित रखना चाहता है, वह दूसरों के जीवन का नाश किस तरह से कर सकता है। ताल्यर्थ यह है कि मनुष्यता का यही श्रन्तरोध है कि यदि तुम सुखी रहना चाहते हो तो दूसरों को भी सुखी बनाने का उद्योग करो रै, इसी में श्राहमा का हित निहित है, विपरीत इसके श्रज्ञानी यह सोचेगा कि वह स्वर्थ सुखी किस तरह से हो सकता है? उसका एक मात्र व्येय स्वार्थ — पूर्ति होता है, कोई मरता है तो मरे, उसे इसकी पर्वाह नहीं होती। कोई अज़ज़ता है तो उज़ उसकी उसे चिन्ता नहीं होने पाती। उसे तो श्रामा प्रमुख श्रीर ऐश्वर्य कायम रखने की ही चिन्ता रहती है। इस के श्रतिरिक्त ज्ञानी जहां परमार्थ की वातों करेगा वहां श्रज्ञानी श्रपने ऐहिक स्वार्थ का राग श्रालापेगा। फलस्वरूप ज्ञानी श्राहमा कर्मचन्ध्र का विच्छेद करता है जब कि श्रज्ञानी कर्म का वन्ध्र करता है।

प्रस्तुत अष्टम अध्ययन में शौरिकदत्त नामक एक ऐसे अज्ञानी व्यक्ति के जीवन का वर्णन है जो अपने अज्ञान के कारण श्रीद रसीईए के भव में अनेकविध मूक पशुक्रों के जीवन के नाश करने के अतिरिक्त मांवाहार एवं मदिरापान जैसी दुर्गतियद जघन्य प्रवृत्तियों में अधिकाधिक पापपुंज एकत्रित करता है, और फलस्थरूप तीवतर अशुभकर्मों का बन्ध कर लेता है और उन का फल भोगते समय अध्यिक दुःखी होता है। सुत्रकार उसका आरम्भ इस प्रकार करते हैं—

मृल-- अब्रह्मस्स उक्खेवो । एवं खलु जंबू ! तेणं कालेणं २ सोरियपुरं गगरं होत्था । सोरियवर्डिसर्गं उज्जाणं । सोरियो जक्लो । सोरियदत्ते राया । तस्स णं सोरियपुरस्स गगर- स्स बहिया उत्तरपुरिथमे दिसीभाएं एगे मच्छबन्धवाडण होत्था । तत्थ णं समुद्दत्ते नामं

(१) पवं खुनािणणो सारं, जंन हिंसइ किंचण।

श्रहिंसासमयं चेव, एथावंतं वियाणिया ।। (स्यगडांगस्त्र, १-४-१०)।

ब्रायित् किसी जीव को न सारनः यही जानी पुरुष के ज्ञान का सार है। ब्रातः एक ब्राहिंसा द्वारा ही समता के विज्ञान को उपलब्ध किया जा सकता है। जैते मुक्ते दुख ब्राविय है, वैसे दूसरे प्राणियों को भी वह ब्राविय है, इन्हीं भावों का नाम समता है।

- (२) जीवितं यः स्वयं चेच्छेत् , कथं सीऽन्यं प्रधातयेत् । यद् यदात्मिन चेच्छेत् . तत्परस्यापि चिन्तयेत् ।
- (३) छाया ऋष्टमस्योत्त्येः । एवं खलु जम्बू ! तस्मिन् काले २ शौरिकपुरं नगरमभवत् । शौरिका-वतंसकमृत्यानम् । शौरिको यत्तः । शौरिकदत्तो राजा । तस्मात् शौरिकपुराद् नगराद् बहिः उत्तरपौरस्त्ये दिग्भागे एको मत्स्यवन्धपाटकोऽभृत् । तत्र समुद्रदत्तो नाम मत्स्यवन्धः परिवसित, ऋषार्भिको यावद् दुष्पत्यानन्दः । तस्स समुद्रदत्तस्य समुद्रदत्ता भार्याऽभूदहीन०। तस्य समुद्रदत्तस्य मत्स्यवन्धस्य पुत्रः समद्र-दत्ताया भार्याया ऋहमजः शौरिकदत्तो नाम दारकोऽभवदहीन०।

मच्छं ये परिवसति, अहम्मिए जाव दुष्पिडियाण्दे । तस्स णं सम्रहदत्तस्स सम्रहदत्ता भारिया होत्था, अहीण् । तस्स णं सम्रहदत्तस्य मच्छंधस्स पुत्ते सम्रहदत्ताए भारियाए अत्तए सोरिय-दत्ते नामं दारए होत्था, अहीण् ।

पदार्थ - श्रष्टमस्स - श्रष्टम श्रध्ययन का । उक्खेबो - उत्तेष - प्रस्तावना पूर्ववत् सम्म लेना चाहिये । पवं खतु - इस प्रकार निश्चय ही । जंबू ! - हे जम्बू ! । तेणं कालेणं २ - उस काल और उस समय में । सोरियपुरं - शौरिकपुर नाम का । सागर होत्या - नगर था, वहां । सोरियविडिस्स - शौरिकावतंसक नामक । उज्जारां - उद्यान या, उस में । सोरियो जक्को - शौरिक नामक यद्य या अर्थात् शौरिक यक्ष का वहां पर स्थान था । सोरियदत्ते राया - शौरिक दत्त नामक राजा था । तस्स णं - उस । सोरियपुरस्स - शौरिकपुर स्थान था । सोरियदत्ते राया - शौरिक दत्त नामक राजा था । तस्स णं - उस । सोरियपुरस्स - शौरिकपुर स्थान वा । विद्या - वाहिर । उत्तरपुरिक्षमे - उत्तर पूर्व । दिसी भाष - विविधा - था । तस्य एं - वहां पर । सनुद्वत्ते - समुद्रदत्ते । नामं - नाम का । मच्छुंथे - मत्त्यवन्ध - मच्छीभार । परिवस्ति - रहता या, जो कि । श्रष्टिममण - श्रधामिक । जाव - यावत् । दुष्पिडिपाणंदे - दुष्पत्यानन्द - वड़ी किनाई से प्रसन्न होने याला था । तस्स गां - उस । समुद्रदत्तस्स - समुद्रदत्त की । समुद्दत्ता - समुद्रदत्ता नाम की । भारिया - भार्य । होत्या - थी, जोकि । श्रष्टीण - श्रच्या एवं निर्दोष पांच इन्द्रियो से युक्त शरीर वाली थी । तस्स गां - उस । समुद्रदत्तस्स - समुद्रदत्त । मच्छुंथस्स - मत्त्य क्ष का । पुरो - पुत्र । समुद्रदत्ता - समुद्रदत्ता । भारियाण - भार्य का । समुद्रदत्ता - नामं - नाम का । दारप - दारक - वालक । होत्या - था, जोकि । स्रहीण - श्रम्यन एवं निर्दोष पांच इन्द्रियो से युक्त शरीर वाला था।

मूलार्थ -श्रष्टम अध्ययन के उत्तेष - प्रस्तवना की भावन। पूर्ववन् कर लेनी चाहिये। हे जम्त्र ! उस काल तथा उस समय में शौरिकपुर नाम का एक नगर था, वहां शौरिकावर्तसक नाम का उद्यान था, उस में शौरिकावर्तसक नाम का उद्यान था, उस में शौरिकावर्तसक वाम का उद्यान था, उस में शौरिकावर्त्तसक वाम शौरिकदत्त था। शौरिकपुर नगर के वाहिर ईशान कीण में एक मत्स्यवंधों - मच्छीमारों का पाटक - मुहल्ला था, वहां समुद्रदत्ता नाम का मस्यवंध - मच्छीमार निवास किया करता था जोकि अधर्मी यावत दुष्पत्यानन्द था। उमकी ममुद्रदत्ता नाम की अन्यून एवं निर्देष पांच इन्द्रियों से युक्त शरीर वाली भाषी थी, तथा इन के शौरिकदत्ता नाम का एक सर्वानसम्पूर्ण अथव परम सुन्दर वालक था।

टीका — चम्या नगरी के बाहिर पूर्णभद्र चैत्य — उद्यान में आर्थ सुधर्मा स्वामी अपने शिष्य परिवार के साथ विराजमान हो रहे हैं । नगरी की भावकजनता उनके उपदेशामृत का प्रतिदिन नियमित रूप से पान करती हुई श्रपने मानवभव को कृतार्थ कर रही है ।

श्रार्य सुधर्मी स्वामी के प्रधान शिष्य श्री जम्बू स्वामी उनके सुखारिबन्द से दुःखविपाक के सप्तम अध्ययन का अवण कर उसके परमार्थ की एकाग्र मनोवृत्ति से मनन करने के बाद विनम्न माब से बोले कि हे भगवन् ! श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के द्वारा प्रतिपादित सप्तम अध्ययन के श्र्म को तो मैंने त्रापश्री के मुख से अवण कर लिया है, जिस के लिये मैं द्वापश्री का अध्यन्तात्यन्त कृतज्ञ हूं, परन्तु मुक्ते त्रव दुःखविदाक के श्रष्टम श्रध्ययन के श्रवण की उत्कर्णा हो रही है । श्रतः श्राप दुःखविपाक के श्राठवें श्रध्ययन के श्रयं को सुनाने की कृपा करें, जिसे कि श्रापने श्रमण भगवान् महावीर स्वामी की पर्युपासना में रहकर श्रवण किया है—इन्हों मावों को सूत-कार ने श्रदमस्स उक्खेवो—इतने पाठ में गर्भित कर दिया है।

ि% ष्ट्रम ऋध्याय

जम्बू स्वामी की उक्त प्रार्थना के उत्तर में अष्टम अध्ययन के अर्थ का अवण कराने के लिये आर्थ सुधर्मा स्वामी प्रस्तुत अध्ययन का "—एवं खलु जंबू! तेगां कालेगां —" इत्यादि पदी से आरम्भ करते हैं। आर्थ मुधर्मा स्वामी कहते हैं कि हे जम्बू! जब इस अवस्पिंगी काल का चौथा आरा बीत रहा या, तो उस समय शौरिकपुर नाम का एक मुशसिद्ध और समृद्धिशाली नगर था। वहां विविध प्रकार के धनी, मानी, व्यापारी लोग रहा करते थे। उस नगर के बाहिर शौरिकावतंसक नाम का एक विशाल तथा रमणीय उद्यान था। उस में शौरिक नाम का एक बड़ा पुराना और मनोहर यक्तमन्दिर था। नगर के अधिपति का नाम महाराजा शौरिकदक्त था, जो कि पूरा नीतिश और प्रजावत्सल था।

शौरिकपुर नगर के उसर और पूर्व दिशा के मध्य में अर्थात् ईशान कोण में मत्स्य-वंधपाटक—अर्थात् मिन्छ्यों को मार कर तथा उनके मांस आदि को वेच कर आजीविका करने वालों का एक भिहस्ला था। उस मुझ्लों में समुद्रदत्त नाम का एक प्रसिद्ध मत्स्यवन्य — मन्छीमार रहा करता था, जो कि महान् अधमीं तथा पापमय कर्मा में सदा निरत रहने वाला, एवं जिस को प्रसन्न करना अत्यधिक कठिन था। उस की समुद्रदत्ता नाम की भार्या थी जो कि रूप लावण्य में अत्यन्त मनोहर, गुज्वती और पतिपरायणा थी। इन के शौरिकदत्त नाम का एक पुत्र था जोकि सुसंगिठित शरीर वाला और रूपवान था, उस के सभी अंगोपांग सम्पूर्ण अथच दशनीय थे, परन्तु वह भी पिता की तरह मांसाहारी और मन्छियों का व्यापार करता हुआ जीवन व्यतीत किया करता था।

— ऋडुमस्त उक्तवेवो — यहां प्रयुक्त ऋष्टम शब्द ऋष्टमाध्याय का परिचायक है और उत्त्रेप पद प्रस्तावना, उपोद्धात. प्रारम्भ वाक्य — इत्यादि ऋषीं का बोधक है । प्रस्तुत में उत्त्रेप पद से संस्चित प्रस्तावनारूप सुत्रांश निम्नोक्त है —

जित गं भंते! समग्रेणं जाव सम्पत्तेणं सत्तमस्य श्रज्भयगस्य श्रयमहे पर्णत्ते, श्रह-मस्त गं भंते! श्रज्भयगस्य दुहविवागाणां समग्रेणं जाव सम्पत्तेणं के श्रहे पर्णत्ते!—श्र्यात् हे भगवन्! यदि दुःखविपाक के सप्तम श्रप्ययन का यावत् मोत्तसंग्रप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने यह (पूर्वोक्त) श्रर्यं प्रतिपादन किया है तो भगवन्! यावत् मोत्त-सम्पाप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दुःखविपाक के श्रष्टम श्रप्ययन का वया श्रर्थं प्रतिपादन किया है!

श्रहिम्मप जाव दुष्पडियाणंदै - यहां पठित जाव — यावत् पद से श्रिभिमत पाठ का विवर्ण पृष्ठ ५५ पर, तथा प्रथम — समुद्रदत्ता के पाठ में पठित — श्राही ए० — के बिन्दु से श्रिभिमत पाठ पृष्ठ १०५ की टिप्पण में, तथा शीरिकदत्त के सम्बन्ध में पटित — श्राही ए० — के बिन्दु से श्रिभमत पाठ पृष्ठ १२० पर लिखा जा चुका है।

ऋव सूत्रकार शीरिकपुर नगर में भगवान् महाबीर स्वामी के पधारने छौर भगवान् गौतम द्वारा देखे गये एक करुणाजनक दृश्य ऋादि का वर्णन करते हैं—

## मूल- देशं कालेशं तेशं समएखं सामी समोसढे जाव, गन्नो । तेशं कालेशं २ समण्हस

- (१) पाटक नाम मुहल्ले का है, उस पाटक ऋथीत् मुहल्ले में ऋधिक संख्या ऐसे लोगों की यी जो मिन्छियों को मार कर ऋपना निर्वाह किया करते थे, इसीलिए उस मुहल्ले का नाम मत्स्यवन्धी 'मन्छी मारने वालों) का पाटक मुहल्ला पड़ गया था।
  - (२) छ।या- तरिमन काले तरिमन् समये स्वामी समवस्तो, यावद गतः । तरिमन् काले २ अमण्स्य

856

भगवत्रो महावीरस्स जेट्टे जाव सीरियपुरे गागरे उच्चनीयमिन्धमकुले ऋडमागे भहापज्जत्तं समुदाणं गहाय सीरियपुरात्रो गागरात्रो पिडिनिक्खमित २ तस्स मञ्छंथपाडगस्स ऋद्रसामं-तेणं वीइवयमागे महितमहालियाए मणुस्सपीरसाए मज्भगयं एगं पुरिसं सुक्लं भ्रुक्लं ग्रुक्ल गि-म्मंसं ऋद्वियमावणद्धं किडिकिडियाभूय गीलसाडगिनयत्थं मञ्छकंटएगं मलए ऋणुलग्मेणं कट्ठाई कलुणाई वीसराई उक्कूवमाणं ऋभिक्लणं २ पूयकवले य रुद्धिस्कवले य किमिकवले य वेममाणं पासित २ इमे अज्भत्थिए ५ समुप्यन्ने — ऋहो गं इमे पुरिसे पुरा जाव विहरात । एवं सपेहेति २ जेगोव समणे भगवं जाव पुक्वभवपुच्छा वागरणं।

पदार्थ-तेणं कालेखं तेणं समप्रणं- उस काल और उस समय में। सामी - स्वामी - भमण भगवान् महाबीर । समोसढे -पश्रारे । जाव--यावत् अर्थात् परिषद् और राजा । मन्त्रो -- चला गया । तेखं काले-गां २—उस काल और उस समय में । समगास्स -श्रमण । भगवओ भगवान् । महावीरस्स -महावीर स्वामी के । जेहें - ज्येष्ठ शिष्य गौतमस्वामी । जाब - यावत् । सोरियपुरे - शौरिकपुर । जगरे -नगर में । उच्चतीयमिजिसमक्ती-उच्च नीच तथा मध्यम - सामान्य गृहीं में । ऋडमाएी- भ्रमए करते हुए । श्रहायज्ज्ञ नं - यथेष्ट । समुदारां - समुदान - गृहसमुदाय सं प्राप्त भिक्षा । गहाय -- श्रहरण करके । सोरियपुराओं - शौरिकपुर । समराओं - नगर से । पडिनिक्खमति २ - निकलते हैं निकल कर । तस्त – उस । मच्छं धपाडगस्त – मत्स्यवंघों – मच्छीमारों के पाटक । मुहल्ले के । ऋदूरसामतेणं – समीप से । वीस्वयमार्गे - गमन करते हुए । महतिमहालियाय - वहुत बड़ी । मणुस्तपरिसाय - मनुष्यों की परिषद् -समुदाय के । मज्भनायं - मध्यगत । एगं - एक । पुरिस्तं -पुरुष की । सुक्लं -सूखे हुए की ः सुक्षां - बुभुद्धित को । णिम्मंसं -- निर्मास-मांसरहित को । ऋद्विचम्मावण्यः - अतिष्टश होने के कारण जिस का चर्म -- चमड़ा हिंदुयों से संलग्न है -- चिपटा हुन्ना है । कि डि कि डिया मूर्य -- जो कि टिकिटिका शब्द कर रहा है। एतिलसाडगनियत्थं - नीलशाटकनिवसित नील शाटक - घोती घारण किये हुए। मच्छक्द-एणं -- मत्स्यकंटक के वालप -- गल में -- कएड में विद्यापुत्रकोणं - लगे होने के कारण विद्याद -- कष्टात्मक । कलुराहं - करुणाजनक । वीसराइं - विस्वर दीनतापूर्ण वचन । उक्कृतमाणं - बीलते हुए को, तथा। श्रमिकवर्ण र - वार वार । पूर्यकवले या भीव के कवली कुल्लों का । रुहिरकवले या - रुभिरकवलीं --सून के कुल्लों का । किमिक्यले य - क्रिमिकवलों - कीड़ों के कुल्लो का । वममाणं - वमन करते हुए को । पासति २ -- देखते हैं, देल कर । इसे -- यह । ऋज्याश्यि र ५ -- आध्यात्मिक संकल्प ५ । समुष्य --न्ने -उत्पन्न हुन्ना। श्रहो - खेद है, कि। श्रयं--यह। पुरिखे - पुरुष । पुरा - पुरातन। जाव - यावत् । विहरति--विहरण कर रहा है। एवं -- इस एकार। संपेहेति २ -- विचार करते हैं, विवार कर। जेगीव --जहां । समर्थे – श्रमण । भगवं भगवान् महावीर स्वामी थे । जाव – यावत् । पुरुवभवपुरुक्षा – पूर्वभवकी पृच्छा की ! वागरएां - भगवान् का प्रतिपादन ।

भगवतो महावीरस्य ज्येष्ठो यावत् शौरिकपुरे नगरे उद्यनीचमध्यमकुलेऽटन् यथापयीतं समुदानं पहीत्वा शौरिकपुराद् नगरात् प्रतिनिष्कामितं २ तस्य मत्स्यबंधपाटकस्याद्ग्रासन्ने व्यतिवजन् महातिमहत्यां मनुष्वपरिषदि मध्यगतमेकं पुरुषं शुष्क, बुमुंक्षतं निर्मासमस्यचर्मावनद्धं किटिकिटिकामूतं, नीलशाटकनिवन्सितं मत्स्यकंटकेन गलेऽनुलग्नेन कददानि कर्मणानि विस्वराणि उत्कृजंतमभीक्ष्णं २ पूयकवलांद्रच, दाधरकवलांद्रच, कृमिकवलांद्रच वमन्तं पद्यति २ अयमाध्यात्मिकः २ समुत्यन्नः—अहो । अयं पुरुषः यावद् विहरति । एवं सम्प्रेक्षते २ यत्रव अमणो मगवान् यावत् पूर्वमवपुञ्झा, व्याकरणम् ।

## श्री विपाक सूत्र -

मुलार्थ-उस काल और उस समय शौरिकावतंसक नामक उद्यान में श्रमण भगवान महावीर स्वामी पथारे । यावत् परिषद् और राजा वापिस चन्ने गये । उस समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के ज्येष्ठ -- प्रधान शिष्य गौतम स्वामी यावत् शौरिकपुरनगर में उच्च -धनी, नीच-निर्धन तथा मध्य-सामान्य घरों में भ्रमण करते हुए यथेष्ट आहार लेकर नगर से बाहिर निकलते हैं, तथा मत्स्यबंबपाटक के पास से निकत्तते हुए उन्हों ने अत्यधिक विशाल मनुष्यसमुदाय के मध्य में एक सूखे हुए, बुमुच्चित, निर्मात और अस्थिनमीवनद्ध - जिस का चर्म शारीर की हड़ियों से चिपटा हुआ, उठते बैठते समय जिस की अस्थिएं किटिकिटिका शब्द कर रही हैं, नीलो शाटक वाले एवं गले में मत्स्यकंटक लग जरने के कारण कष्टात्मक, करुणाजनक और दीनतापूर्ण वचन बोलते हए पुरुष को देखा, जो कि पूर्यकवलों, रुधिरकनलों और कृमिकवलों का बमन कर रहा था। उस को देख कर उन के मन में निम्नोक्त संकल्प उत्पन्न हुन्छ।—

ऋहो ! यह पुरुष पूर्वकृत यावन कर्मी से नरकतुल्य वेदना का उपमीग करता हुआ समय बिता रहा है - इत्यादि विचार कर क नगार गौतम अमगा भगवान महावीर खामी के पास यावत उसके पूर्वभव की पुच्छा करते हैं ! भगवान् प्रतिशहन करने लगे ।

टीका - एक बार शौरिकपुर नगर में चरम तीर्थंकर श्रमण भगवान् महाबीर खामी प्रधारे, वे शौरिकावतंसक उचान में विराजमान हुए । शौरिकपुर निवासियों ने उन के पुनीत दर्शन और परमपावनी धर्मदेशना से भरि २ लाभ उठाया । प्रतिदिन भगवान् की धर्मदेशना सुनते श्रौर उस का मनन करते हुए अपने आत्मा के कल्मण - पाप को धोने का पुरुष प्रयत्न करते । एक दिन भगवान की धर्मदेशना को सुन कर नगर की जनता जब वापिस चली गई तो भगवान के ज्येष्ठ शिष्य श्री गौतम स्वामी जो कि भगवान् के चरणों में विराजमान थे वेले के पारणे के निमित्त नगर में भिक्षा के लिये जाने की ऋाज्ञा मांगते हैं। ऋाज्ञा मिल जाने पर गौतम स्वामी ने शौरिकपुर नगर की स्त्रोर प्रस्थान किया । वहां नगर में पहुँच साधुवृत्ति के स्त्रनुसार स्त्राहार की गर्वेषणा करते हुए धनिक और निधन ऋादि सभी घरों से यथेष्ट मिक्षा लेकर शौरिकपुर नगर ते निकले और त्राते हए समीयवर्ती मस्त्यवंधगाटक-मच्छीमारों के महत्ले में उन्हों ने एक पुरुष को देखा।

उस मनुष्य के चारों ऋोर मनुष्यों का जमघट लगा हुऋा था । वह मनुष्य शरीर से विल्कुल सूखा हुन्ना, बुसुच्चित तथा मुखा होने के कारण उस के शरीर पर मांस नहीं रहा था, केवल अस्थिपंजर सा दिखाई देता था हिलने चलने से उस के हाड किटिकिटिका शब्द करते, उस के शरीर पर नीले रंग की एक धोती थी, गले में मच्छी का कांटा लग जाने से वह ऋत्यन्त कटेनाई से बोलता, उस का स्वर बड़ा ही कहणाजनक तथा नितान्त दीनत।पूर्ण था । इस से भी ऋषिक उसकी दयनीय दशायह थी कि वह मुख में ते पूय रुधिर ऋौर कृमियों के कवलों - कुल्लों का वमन कररहा था । उसे देख कर भगवान् गौतम सोचने लगे - स्त्रोह ! कितनी भयावह ऋवस्था है. इस व्यक्ति की । न मालूम इसने पूर्वभव में ऐसे कौन से दुष्कमें किये हैं, जिन के विवाकस्वरूप यह इस प्रकार की नरकसमान यातना को भोग रहा है १, ब्रस्तु, इस के विषय में भगवान से चल कर पूछेंगे -- इत्यादि विचारों में निमन्न हुए गौतम स्वामी अमरा भगवान् महावीर स्वामी के चरणा में उपस्थित होते हैं। वहां आहार को दिखा तथा आलीचना आदि से निवृत्त हो कर वे भगवान् से इस प्रकार बोले

प्रभो ! स्त्राप को की आज्ञानुसार मैं नगर में पहुंचा, वहां गोचरी के निमित्त भ्रमण करते हुए

मैंने ने एक व्यक्ति को देखा इत्यादि । उस दृष्ट व्यक्ति की सारी अवस्था को गौतम स्वामी ने कह सुनाया । तदनन्तर वे फिर योले भगवन् वह दुःखी जीव कौन है ?, उसने पूर्वभव में ऐमे कौन से अशुन कर्म किये हैं जिन का कि वह यहां पर इस प्रकार का फल भीग रहा है ?, गौतम स्वामी का उक्त जिजासा का ध्यान रखते हुए उस के उत्तर में भगवान् महावीर स्वामी ने जो फरमाया उस का विवर्ण अशिम सूत्रों में किया गया है ।

-- सुक्खं, भुक्खं -- इत्यादि पदरें की व्याख्या निम्नोक्त है --

१ - सुक्लं - शुरक्स्म - अर्थात रुधिर के कम हो जाने के जो सख रहा हो उसे शुरुक कहते हैं।

२ - भुक्खं बुभुक्तिम् अर्थात् भुक्ख यह देश्य देशविशेष में बोला जाने वाला पद है, जो बुभुक्तित इस अर्थं का परिचायक है । सुधा - भूख से पीडित व्यक्ति बुभुक्तित कहलाता है ।

३—णिम्मंसं – निर्मासम् - भोजन,दि के अभाव से जो मांस से रहित हो रहा है उसे

निर्मास कहते हैं।

४—ग्रिट्टिचम्मावण्डं — ग्रस्थिचर्मावनद्गम् — ग्रितिकः त्वादस्थितंतग्नचर्मकिमित्पर्थः — ग्रियति ग्रितिकृश हो जाने के कारण जिसका चर्म - चमड़ा ग्रिस्थियों - हांबुवों से श्रवनद्ध—चिपट रहा है। तासर्य यह है कि मांस ग्रीट विधर को श्रस्थिक चोणता के कारण जो श्रिश्चिमीवरोष दिखाई पढ़ रहा है वह श्रास्थिचर्मावनग्र कहा जाता है।

५—किडिकिडियाभूयं—किटिकिटिकाभूतम् , स्रानिहरात्वादुपवेशनादिकियामां किटिकिटिकेति शब्दाधमानास्यिकम्— स्रर्थात् स्रतिकृशा -दुर्वत हो जाने के कारण वैठने श्रीर उठने स्रादि की किया से जिस की अस्थिए किटिकिटिका—ऐसे शब्द करती हैं, इसलिए उसे किटिकिटिकाभृत कहा जाता है।

६-- गीलसाडगनियायं - नीलशाटकनिवसितम्, नीलशाटकं - नीलपरिधानवस्त्रं, निवसितं परिहितं येन पस्य वा स तिभिति भावः - श्रवीत् जिस ने नीले वर्ण का शाटक - धीती या सामान्य पहरने का वस्त्र धारण कर रखा है, वह नीलशाटकनिवसित कहलाता है : इस पद में भगवान् गीतम ने जिस पुरुष को देखा है, उस के परिधानीय वस्त्र का परिचय कराया है।

(७) मच्डुकसटएसां गतार ऋगुत्तगोगां —मतस्य इंटकेन गतोऽनुत्तग्नेन कएठ विष्टे नेत्यर्थः —, ऋथीत् ये पद—मत्स्यकराटक के कराउ में प्रविष्ट हो जाने के कारण —इस ऋर्य के परिचायक हैं। मत्स्य का कांटा मत्स्यकराटक कहलाता है । मत्स्ट का कांटा बड़ा भीवण होता है, वह यदि कराउ में लग जाए तो उस का निकलना ऋत्यधिक कठिन हो जाता है ।

८—कष्ट, करुण, विस्वर तथा पूयकवल रुधिरकवल और क्रांमकवल इन शब्दों का अर्थ पीछे पृष्ट ३८० पर लिखा जा चुका है।

प्रस्तुत में सुक्तां इत्यादि पद द्वितीयान्त हैं क्रतः ऋर्यतंकलन में मूलार्थ की भान्ति द्वितीयान्त की भावना कर तेनी चाहिये ।

समोसढे जाव गद्यों -यहां पठित जाव -यायत् पद पृष्ठ २०४ पर पढ़े गये -परिसा निगाया राषा निगायों, धस्मो कहियां परिसा राषा य पडि ⇒ इन पदौ का परिचायक है।

— जेट्ट जाव सारियपुरे—वहां पाठत जात्र -- पावन पर -- ग्रन्तेवासी गोयमे छ्रह्मखमणपारण---गांसि पढमाप पोरिसीय सङ्भायं करेड, बीयाय पोरिसीय भाणं कियाइ, तइयाय पोरिसीय अतुरिय-मचबलसंगंते मुहयोत्तियं पडिलेहेति --से लेकर -- दिट्टीय पुरुत्रो रियं सोहेमासे जेसेव -- इन पदों का **¥35** ]

परिचायक है। - छट्टक्खमण्पारणगंसि - इत्यादि पदों का ऋर्य पृष्ठ १२३ पर लिखा गया है। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां बाणिजधाम नगर का उल्लेख है जब कि प्रस्तुत में शौरिक नगर का । शेष वर्णन समान ही है ।

-- अप्रज्यक्तित्याए ५ व्यहां पर दिये गये ५के अप्रेक से विविद्धित पाठ की सूचना पृष्ठ १३३ पर दी जा चुकी है । तथा - पुरा जाव विरहति - यहां पठित जाव - यावत् पद से पृष्ठ ४७ पर पहे गये - पोरागामां दुविचएणाणं दुष्पडिकन्ताणं श्रसुभागं पावाणं कडागं कम्माणं फलवित्तिविसेसं पटचसुभवमासे - इन पदी का परिचायक है।

– भगर्व जाव पुरुवभवपुरुक्षा वागरणं – यहां पंटित – जाव – यावन पर – महावीरे तेलेव उवागच्छति । समण्रस्त भगवश्रो महावीरस्त ।श्रदूरसामन्ते गमखागमणाय पडिक्कमइ २ पसण्-मणेसणे ब्रालोपर २ भत्तपालं पडिदंसति, समर्णं भगवं महावीरं वंदति णमसति वन्दित्ता नर्मासत्ता पर्व वयासी - पर्व खलु अहं भन्ते ! तुन्भेहिं श्रव्भागुरणाते समाणे सारियपुरे नगरे उच्चनीयमञ्समकुले ब्रडमाणे श्रहापज्जल' समुदालं गहाय सोरियपुराश्रो—से 'लेकर - किमिकवले य वममाणं पासामि पासित्ता इमे अभ्भस्थिए – से ले कर – जाव – विहरति – यहां तक के पदी का परिचायक है । तथा - पुरुवभवपुच्छा यह पद एष्ट ५१ पर पढ़े गये - से एां भन्ते ! पुरिसे पुरुवभवे के श्रास्ति १ – से लेकर - पुरा पौराणाणं जाव विहरति - यहां तक के पदों का परिचायक है। वागरणं - का अर्थ है - भगवान् का उत्तरहर में प्रतिपादन !

भगवान् गौतम का भिन्ना लेकर आना, आकर आलोचना करना और साथ में ही उस दु:खी ब्यक्ति के पूर्वभवसम्बन्धी वृत्तान्त को पूछना, इस बात को प्रमाणित करता है कि उस दृश्य से -श्चनगार गौतम स्वामी इतने प्रभावित हुए कि उन्हें ऋपने पारेंगे का भी ध्यान नहीं रहा, और यांद रहा भी हो तो भी उस भयंकर अधच कद्यणाजनक दृश्य ने उन्हें इस बात पर विवश कर दिया कि पारिंगे से पूर्व ही उस विचारे की जीवनी को ऋवगत कर लिया जाए, ऐसा समफना!

प्रस्तुत सूत्र में प्रस्तुत अध्ययन के प्रधान पात्रों का परिचय कराया गया है, और साथ में गौतम स्वामी द्वारा देखे गये एक दुःखी पुरुष का वर्षान तथा उसके विषय में गौतम स्वामी के प्रश्न का उस्तेख भी किया गया है। अब ऋषिमसूत्र में भगवान् के द्वारा प्रस्तुत किये गये उत्तर का वर्णन किया जाता है -

# मूल-- व्यवं खलु गीतमा ! तेणं कालेणं २ इहेव जंबुदीवे दीवे भारहे वासे एंदिपुरे

(१) म्ब्र**ट्रग्सामन्ते** इत्यादि पदों का अर्थ एष्ठ १३३ पर किया जा चुका है ।

(२) ये पद शृष्ठ ४२९ पर उल्लिखित है। अन्तर मात्र इतना है कि पडिनिक्खमिति के स्थान पर

पिंडनिक्समामि - यह सम्भ तेना :

(३) ऋषा - एवं खतु गीतम तस्मन् काले २ इहैव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे नन्दिपुर नाम नगरमभवत् । मित्रो राजा, तस्य श्रीदो नाम महानसिकोऽभूदधार्मिको यावद् दुष्पत्यानंदः । तस्य श्रीदस्य महानसिकस्य बहवो मास्स्यिकाश्च वागुरिकाश्च शास्त्रुनिकाश्च दत्तमृतिभक्तवेतनाः कल्याकल्यि बहुन् रुक्णमत्स्यांश्च यावत् पताकातिपताकांश्च ऋजांश्च यावद् महिषांश्च तित्तिरांश्च यावद् मयूरांश्च जीविताद् व्यपरोपयन्ति व्यपरोप्य श्रीदाय महानसिकायोपनयन्ति । ऋन्ये च तस्य बहव तित्तिराश्च बावद् मयूराश्च पद्धरे सिन्द्रिक्तिष्टन्त । अन्ये च बहवः पुरुषाः दत्तभृतिभक्तवेतनाः तान् बहुन् तित्तिरांश्च यावद् मथूरांश्च जीवित एव निष्यज्ञय न्त निष्यज्ञयित्वा श्रीदाय महानसिकायोपनयन्ति । ततः स श्रीदो महानसिको बहूनां जलचरस्थलच-रखचराखां मांसानि कस्पनीकस्पितानि करोति, तद्यथा — सक्ष्मखंडितानि च वृत्तदीर्घहुस्वखरिस्तानि हिमपकानि

णामं गारी होत्था । मित्ते राया । तस्स णं मित्तस्स सिरीए नामं महाग्रासिए होत्था । ऋहिमए जाव दुष्पंडियाग्रंदे । तस्स ग्रं सिरीयस्स महाग्रासियस्स बहुवे मच्छिया य वाग्रिया य साउखिया य दिन्नभतिभत्तवेयसा कल्लाकलिंल बहवे सएहमञ्ला य जाव पडागातिपडागे य अए य जान महिसे य तित्तिरे य जान मयूरे य जीनिता श्री ननरोनेंति ननरोनेता सिरीयस्स महा-णसियस्स उवर्णेति । अन्ते य से बहवे तित्तिरा य जाव मऊरा य पंजर्रास संनिरुद्धा चिद्रंति अन्ने य बहुवे पुरिसा दिन्नभतिभत्तवेयसा ते बहुवे तित्तिरे य जाव मऊरे य जीवन्ते चेव निर्पंखेंति निर्पंखेता सिरीयस्स महाणसियस्स उवसेंति । तते गां से सिरीए महाणसिए बहुणं जलयस्थलयस्बहयस्यां मंमाइं कप्पणीकप्पियाइं करेति, तंजहा-सएइखंडियाणि य वट्ट-दीहरहस्सर्खेडियाणि य हिमपक्काणि य जम्मधम्ममारुयपक्काणि य कालांखि य हेरंगाणि य महिद्राणि य स्नामलगरितयाणि य महिया-कविट्ठ-दालिमरितयाणि य मच्छरितयाणि थ तिल्याणि य भिन्तियाणि य सोल्लियाणि य उनक्खडावेति । अन्ने य बहवे मच्छरसए य एगोजनस्मए य तित्तिर॰ जाव मयूररसए य, अन्नं च विउलं हरियमागं उवक्खडावेर्त २ मित्तस्स रएणो भोयग्रमंडवंसि भोयग्रवेलाए उवरोइ । श्रप्पणा वि य गाँ से सिरीए महाग्रासिए तेसि च बहुहिं जाव जलयरथलयरखहयरमंसेहिं रसएहि य हरियसागेहि य सोल्लोई य र्तालए-हि य मिजजएहि य सुरं च ६ श्रासाएमाणे ४ विहरति । तते गां से सिरीए महागासिए एयकम्मे ४ सुबहुं पाबकम्मं समज्जिणित्ता तेत्तीसं वाससयाई परमाउं पालइत्ता कालमासे कालं किचा छट्टीए पुढवीए उववन्ने ।

पदार्थ-पर्यं खलु-इस प्रकार निश्चय ही। गोतमा !- हे गौतम ! : तेणं कालेणं २ -- उस काल ज्ञोर उस समय। जंबुदीवे -- जम्बूदीप नामक। दीवे -- द्वीप के अन्तर्गत। भारहे वासे -- भारतवर्षे में । गांदिपुरे -- निवपुर ! गामं -- नाम का। गारे -- नगर। होत्था -- था, वहां। मिसे -- मित्र नाम का। गाया -- राजा था। तस्त गं -- उस। मिसस्स -- मित्र राजा का। सिरीए -- श्रीद या श्रीयक । नामं -- नाम का। महागसिष -- महानिक -- रसोइया। होत्था -- था, जो कि। सहिमिष -- श्रधमीं। जाव -- यावत्। दुष्प डियागंदे -- दुष्पत्यानन्द -- वड़ी कठनाई से प्रसन्त होने वाला था। तस्स गां -- उस। सिरीयस्स --

च ैजन्मधर्मभारतपकानि च कालानि च हेरंगाणि च ताकिकानि च स्नामलकरसितानि च मृद्धीक-किप्तिथदाडिमरसितानि च मत्स्यरितानि च तिलितानि च मर्जितानि च सूह्यानि चोपस्कारयित । स्नन्याँश्च गहून् मत्स्यरसाँश्च एरारसाँश्च तिलित् । यावद् मयूर्रसाँश्च, स्नन्यच विपुलं हतिसाकमुपस्कार-यति २ नित्राय रात्रे भोजनमेडपे भोजनवेलायानु नत्यति । स्नात्मनापि च श्रीदो महानसिकस्तेषां च बहुमियीवजलचरस्यलचरखचरमांसै: रसैश्च हरितशाकौश्च शूल्येश्च तिलितैश्च माजितेश्च सुरां च ६ स्नास्वादयन् ४ विहरति । तदः स श्रीदो महानसिकः एत्रकमि ४ सुबहु पापकमे समर्व्य त्रयस्त्रिश्च वर्षशतानि परमायः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा षष्ट्यां पृथिव्यामुप्यतः।

<sup>(</sup>१) जनमपक' स्वयमेव पकीभूतमिल्यर्थः। (अभिधानराजेन्द्रकोष)

श्री विपाक सुश्र --

#### चिष्ट्रम चन्त्राय

श्रीद । महाणासियस्त – महानसिक – रसोइए के । बहुवे – बहुत से । महिन्रुया य - मास्थिक – मच्छीमार। बागुरिया य-वागुरिक-जाल में फंसाने का काम करने वाले व्याध अर्थात जो जालों से जीवों को पकड़ते हैं । साउणिया य - तथा शाक्रनिक-पित्त्वातक प्रयति पित्त्यों का वध करने वाले ! दिन्त-भतिभक्तवेयणा - जिन्हें वेतनुरूप से भृति - स्पथा पैसा, भक्त धान्य और घृतादि दिया जाता हो, ऐसे नौकर पुरुष । कल्लाकलिल - प्रतिदिन । बहुवे - अनेक । सगृहमञ्जा य अक्ष्णमस्यों -- कोमलचर्म बाले मत्स्यों, अप्रथवा सूच्ममत्स्यों - छोडे २ मत्स्यों, अप्रथवा मत्स्य वशेषों । जाव - यावत् । पडागाति-पडागे य -- पताकातिपताकों -- मस्त्यविशेषों । ऋषं य -- अजो -- वकरों । जाव -- यावत् । महिसे य -- तथा महियों। तित्तिरे - तिर्विरों। जाव - यावत्। मयूरे य - मयूरों को। जीविताश्रो - जीवन से। ववरोवेंति ववरोवेत्ता - व्यपरोपित करते हैं - पृथक् करते हैं, जीवन से पृथक् कर के । सिरियस्स -श्रीद । महाणासियस्स -- महानसिक को । उवर्णाति -- ऋर्पण करते हैं, तया । से -- उछ के । अन्ते य --अन्य । बहवे—बहुत से । तित्तिरा य - तित्तिर । जाव - यावत् । मयूरा य - मयूर । पंजरंति - पिजरों में । संनिषद्धा - संनिषद्ध - बन्द किये हुए । चिट्टंति - रहते थे । अन्ते य - तथा और । बहवे -- अनेक । दिन्न भतिभत्तवेयणा -- जिन्हें वेतनरूप से रूपया पैसा और धान्य वृतादि दिया जाता पा, ऐमे नौकर । पुरिसे - पुरुष । ते - उन । बहुबे - अनेक । तित्तिरे य तितिरो । जाव - यावत् । मयूरे य -- मयूरों को । जीवंतप चेव -- जीते हुओं को ही । निष्पंखेति निष्पंखेता पक्ष - पर्रो से रहित करते हैं, पंखरहित कर के । सिरियस्स -श्रीद । महाएसियस्स - महानसिक को । उवर्णेति - अर्पण रुरते हैं। तते एां -तदनन्तर । से -वह । स्तिरिए -श्रीद । महास्तिर - महानसिक । बहुणं -श्रनेक । जलयर - जलचरों - जल में चलने वाले जीवों । धलपर - स्थलचरों - स्थल में चलने वाले नीवों । खहुपराजं - खचरों - आकाश में चलने वाले जीवों के । मंसाई - मांसो को । कः पणी -किंपियाई करेति -- कलानी -- छुरी से कतिंत करता है द्वर्थात् उन्हें काट कर खएड २ बनाता है। तंज्ञहा - जैसे कि । सगृहखंडियाणि य - मुस्मलएड श्रीर । वह - वृत्त - वर्तु ल - गोल । दीह - दीर्घ लम्बे । रहस्त्यखंडियाणि - तथा हरव - छोटे २ खएड, जो कि । हिमपक्कान - हिम - वर्फ मे पकाए गए हैं। जस्म - जन्म से अर्थात् स्वतः ही । घस्म - धर्म - गरमी तथा । मारुय - मारुत - वायु से । पक्काणि य -पकाए गए हैं। कालाणि य -तथा जो काले किये गये हैं। हेर्रगाणि य - और हिंगुल --सिंगरफ के समान लाल वर्ण वाले किये गये हैं। मिद्दिशिए य - जो तकसंस्कारित हैं, और। आमजगरिसयाणि य - जो श्रामलक - श्रांवले के रस से भावित हैं, तथा । मुहिया - मृदीका - दाक्षा । कविद्व - कपित्थ - कैय । दालिमरिसयागि य - और अनार के रस से भावित हैं। मन्छरिस --याणि य --तथा जो मत्स्यरस से संस्कारित हैं और जो । तितयाणि य --तैलादि में तले हुए हैं । भिज्ज-याणि य-श्रंगारादि पर भूने हुए हैं। सोल्लियाणि य-श्रौर जो शूलाप्रीत है अर्थात् यल में पिरो कर पकाए गए हैं, उन को । उनक्षाडाचेति - तैयार करता है । अन्ते य - और । बहवे - बहुत से । मच्छरसप य - मत्त्यों के मांसो के रस । एगोज्जरसाय य - एगों - मृगों के मांसों के रह । तित्तिर -तिचिरों के मांसों के रस ! जाव – यावत् । मयूररस्तर य – मयूरों – मोरों के मांसों के रस, तैयार करता है ! ऋन्तं च - और । विडलं - विपुल । हरियसागं - हरे साग । उवकावडावेति २ - तैयार करता है, तैयार कर के ! मित्तस्स रएएए। - मित्र नरेश के । भोयए। मंडवंसि - भोजनमंडप में - भोजनालय में । भोयखंबलाए - भोजन के समय । उवरोड़ - राजा को अर्थण करता या - भोजनार्थ परद्वत किया करताथा । ऋष्णणा वि य गां - श्रीर स्वयं भी । से - वह । सिरिप - श्रीद । महाणसि र - महानिहिक ।

तेसि च-उन ! बहु हिं - ग्रनेक ! जाव - गावत् । जज़यर - जज़वर । धन्नयर - स्थलवर ! खहुयर - लेवर जीवों के । मंसे हिं - मांसों से ! रसे हिं य - तथा रसों से ! हरियसागे हिं य - तथा हरे साकों से, जो कि । सांस्ते हिं य - शूलाश्रोत कर पकाए गए हैं । तिल्ल एहिं य - तैला हिं यं ने तले हुए हैं ! भिज्जिय हिं य - श्रीन ग्राहि पर भूने हुए हैं, के साथ । सुरं च ६ - छः प्रकार की सुराश्रों - मिहराशों का ! श्रीसाप भाषे ४ - श्रास्त्रादना हिं करता हुआ । विहरित - समय व्यतीत कर रहा था । तते एं - तदन-तर । से - वह । सिरिप - श्रीद । महाण सिप - महान सिक । प्यक्रमे ४ - एतत्कर्मा, धत्रव - श्रीन, एतिह्रेच श्रीर एतत्समाचार । सुबहु - श्रीय सिंक । पायक्रमें - पापकर्म का । समिष्ठिजिय सा उपार्जन कर के । तेसी संवासस्याई - तेती सं सो वर्ष की । परमा जं - परम श्राष्ट्र । पालक्ता - पाल कर - भोग कर । कालमा से - कालमा सं । कालं कि बा - कालं करके । छुटी प - छठी । पुढ़ियोप - पृथिवी - नरक में । उसवन्ते - उत्पन्त हुआ ।

मूलार्थ — हे गौतम! उस काल और उस समय इसी जंम्बूहीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ष में नित्वपुर नाम का एक प्रसिद्ध नगर था। वहां के राजा का नाम मित्र था। उस का श्रीद नाम का एक महान अधमी यावत् दुष्प्रत्यानन्द—कठिनाई से प्रसन्न किया जा सकन वाला, एक महानसिक रसोइया था, उस के रूपया पैसा और धान्यादि रूप में वेतन प्रहण करने वाले अनक मास्स्य-क, वागुरिक और शाकुनिक नौकर पुरुष थे जो कि प्रतिदन शलच्णमस्यों यावत् पताकातिपताकमस्यों तथा अर्जो यावत् माहेषों एवं तित्तिरों यावत् मयूरों आदि प्राणियों को मार कर श्रीद महानसिक को लाकर देते थे। तथा उस के वहां पिजरों में अनेक तित्तिर यावत् मयूर आदि प्रशिवन्द किये हुए रहते थे।

श्रीद रसोइए के अन्य अनेक रूपण, पैसा श्रीर धान्याद के रूप में वेतन लेकर काम करने वाले पुरुप जीते हुए तिस्तिर यावत मयूर श्रादि पित्तियों को पस्रहित करके उसे लाकर देते थे। तदनन्तर वह श्रीद नामक महानसिक — रसोइया श्रानेक जलचर श्रीर स्थलचर श्रादि जीवों के मांसों को लेकर छुरी से उन के सूस्मखण्ड, वृत्तावण्ड, दीर्घ लण्ड श्रीर हस्वलण्ड, इस प्रकार के अनेकिविध खण्ड किया करता था। उन खण्डों में से कई एक को हिम — वफ में पकाता था, कई एक को खलग रख देता जिस से वे खण्ड स्वत: ही पक जाते थे, कई एक को घूप से एवं कई एक को हवा के द्वारा पकाता था; कई एक को कृष्ण वर्ण वाले एवं कई एक को हिंगुल के वर्ण वाले किया करता था। तथा वह उन खंडों को तक — संस्कारित आमलकरसभावित, मृद्दीका-वास्त, किपत्थ-कैथ श्रीर दाडिम—अनार के रसों से तथा मत्त्यरसों से भावित किया करता था। तदनन्तर उन मांसन्वरडों में से कई एक को तेल से तलता, कई एक को आग पर भूनता तथा कई एक को शूला से पकाता था।

इसी प्रकार मत्स्यमांसों के रसों को, मृगमांसों के रसों को, तिक्तरमांसों के रसों को यावत् मयूर-मांसों के रसों को तथा श्रोर बहुत से हरे शाकों को तैयार करता था, तैयार करके महाराज मित्र के भोजन-मंडप में ले जा कर महाराज मित्र को प्रस्तुत किया करता, तथा स्वयं भी वह श्रीद महानिसक उन पूर्वोकत रलक्ष्णमस्त्य श्रादि समस्त जीवों के मांसों, रसों, हरितशाकों जोकि शूलपक हैं, तले हुए हैं, भूने हुए हैं, के साथ छ: प्रकार की सुरा आदि मदिराओं का आस्वादनादि करता हुआ समय व्यतीत कर रहा था।

तद्नन्तर इन्हीं कर्मों को करने वाला, इन्हीं कर्मों में प्रधानता रखने वाला, इन्हीं को विद्या — विज्ञान रखने वाला तथा इन्हीं पापकर्मों को अपना सर्वोत्तम आचरण मानने वाला वह श्रीद रसोइया अत्यधिक पापक में का उपार्जन कर ३३ सी वर्ष की परमायु को पाल कर कालमास में काल करके

<sup>(</sup>१) पतत्कर्मा, पतत्मधान—आदि पदों का अर्थ पृष्ठ १७९ की टिप्पण में लिखा जा चुका है।

#### श्री विपाक सूत्र ---

छठी पृश्चिवी- नरक में उत्पन्न हुन्छा ।

टीका —सामान्य पुरुष श्रीर महापुरुष में यही भेद हुआ करता है कि साधारण पुरुष यदि किसी घटना-विशेष को देखता है तो उस से कुछ भी शिक्षा ग्रहण करने का यत्न नहीं करता प्रत्युत दूसरी श्रीर मुंह फेर लेता है और श्रपने उद्दिष्ट स्थान की श्रीर प्रस्थान कर जाता है। परन्तु इस प्रकार की उपेक्षागर्भित मनोवृत्ति महापुरुषों की नहीं होती। किसी विशेष घटना को देख कर महापुरुष उस के विषय में उचित उद्दापोह करते हैं श्रीर उस के मूल कारण को दृंदने का यत्न करते हैं। कारण उपलब्ध होने पर उस के फल की श्रीर ध्यान देते हुए अपने श्रासमा को शिक्षित करने का उद्योग करते हैं। श्रानगार गौतम स्वामी मी उन्हीं महापुरुषों में से एक हैं, जो कि शौरिकपुर नामक नगर के राजमार्ग में देखी हुई घटना विशेष के मूल कारण को ढ़ंदना चाहते हैं श्रीर इसोलिये उन्होंने वीर प्रभु से पूछने का प्रयास किया था।

गौतम स्वामी के पूछने पर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने उस दृष्ट व्यक्ति के पूर्वभव का वृत्तान्त सुनाना प्रारंभ करते हुए कहा कि गौतम! बहुत पुरानी बात है। इसी जम्बूद्दीप के अन्तर्गत भारतवर्ष के अन्दर निद्युर नाम का एक नगर था, जोकि परमसुन्दर एवं रमणीय था। नगर के शासक महाराज मित्र के नाम से विख्यात थे। वे पूरे प्रजाहितेषी और कर्तव्यनिष्ठ व्यक्ति थे। महाराज मित्र के यहां श्रीद नाम का रसोइया था, जो कि महा अधर्मी यावत् जिस को प्रसन्न करना अत्यधिक कठिन था। उस रसोइय ने प्रया, पैसा और धान्यादि के का में वेतन लेकर काम करने वाले ऐसे अनेक नौकर रखे हुए थे, जो मिन्छुयों को मारते तथा अन्य पशुश्रीं को जाल में फंसा कर पकड़ते एवं पशुपिसयों का वध कर उसे लाकर देते। श्रीद रसोइया इन सब को उनके परिश्रम के अनुसार वेतन देता और उन को अधिक परिश्रम से काम करने की प्रेरणा करता।

वे लोग प्रतिदिन खनेक जाति को मिक्छियों को पकड़ते, तथा तित्तर, बटेर, कबृतर, मोर ख्रादि पिल्यों एवं जलचरों, स्थलचरों और खाकारा में उड़ने वाले जानवरों को पकड़, उन का वध करके श्रीद के पास लाते । इसी प्रकार तित्तर, बटेर और कबृतर ख्रादि पिल्यों के जीते जी पर उखाड़ कर उन्हें श्रीद के पास पहुंचाते । श्रीद भी उन जीवों के मांस के छोटे, चड़े, लम्बे और गोल अनेक मकार के हुकड़े करता, उन्हें स्यामवर्ण वाले एवं हिंगुल—सिग्रफ के समान वर्ण वाले करता, तथा उन में से कई एक को हिम में रख कर पकाता, कई एक को स्वत: पकने के लिये खलग रखदेता, कई एक को श्रूप से एवं कई एक को वायु अर्थात् भाफ छादि से पकाता, तथा उन मांसलयडों में से कई एक को तक से संस्कारित करता, पवं कई एक को खांबलों के रसों से, कई एक को कपित्थ (के पफल) के रसों से, कई एक को अनार के रसों से एवं कई एक को मत्स्यों के रसों से संस्कारित करता। तदनस्तर उन्हें तलता, भूनता और शूला से पकाता। इसी मांति मत्स्यादि जीवों के मांसो का रस तैयार करता, एवं विविध प्रकार के हरे शाकों को तैयार करता और महाराज मित्र के भोजनमंडप में तैयार किये उन मांसादि पदार्थों को लाकर भोजन के समय महाराज मित्र नरेश को प्रस्तुत करता और स्वयं भी उस्त प्रकार के उपस्कृत मांसों तथा मिदराओं का यथाक्वि सेवन किया करता था। इन्हीं हिंसापूर्ण जवन्य प्रवृत्तियों में अधिकाधिक ध्यासक्त रहना उस का स्वनाव वन गया था। इन्हीं हिंसापूर्ण जवन्य प्रवृत्तियों में अधिकाधिक ध्यासक्त रहना उस का स्वनाव वन गया था। इन्हीं हिंसापूर्ण जवन्य प्रवृत्तियों में अधिकाधिक ध्यासक्त रहना उस का स्वनाव वन गया था। इन्हीं इन दुष्कर्मों के फलस्वरूप मर कर छुटी नरक

<sup>(</sup>१) आजकल जितना देश भारतवर्ष के नाम से ग्रहण किया जाता है, वह जैनपरम्परागत भारतवर्ष से बहुत न्यून है। जैन परिभाषा के अनुसार उस में ३२ हज़ार देश हैं और वह बड़ा विशास एवं विस्तृत है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

ि¥ ३७

में उत्पन्न होना पड़ा।

प्रस्तुत सूत्र में श्रीद रसोइए के हिंसापरायण व्यापार का जो दिग्दर्शन कराया गया है और उस के फलस्वरूप उस का जो छठी नरक में जाने का उल्लेख किया गया है, उस पर से हिंसक प्रवृत्ति कितनी दूपित और ऋग्ना का पतन करने वाली होती है ?, यह भलीभांति मुनिश्चित हो जाता है। श्रीद ने अपनी करूतम सावय प्रवृत्ति से इतने तीत्र पापकमाँ का वन्ध किया कि उमे ऋग्यन्त दोषंकाल तक कल्पनातीत यातनायों भोगनी पड़ी। ऋत: ऋग्निक उल्कर्ष के ऋभिलाधियों को इस प्रकार की सावद्य प्रवृत्ति से सदा ऋगैर सर्वथा परांमुख रह कर ऋगने देवदुर्लभ मानव भव को साथक करने का प्रयत्न करते रहना चाहिये।

इस के ऋतिरिक्त श्रीद रसोइए के जीवनवृत्तान्त का उल्लेख कर के सूत्रकार ने सुखाभिलायी सहदय व्यक्तियों के लिये प्राणिवध, मांसाहार तथा मदिरापान से विरत रहने की बलवती पवित्र प्रेरणा की है। ताल्पर्य यह है कि जिस प्रकार श्रीद रसोइया ऋनेकानेक जीवों के प्राणों का विनष्ट करने, मांसाहार तथा मदिरापान की जयन्य प्रवृत्तियों से उपाजित दुष्कर्मों के कारण छठो नरक में गया, वहां उसे २२ सागरोपम के यहे लम्बे काल के लिये ऋपनो हिंसामूलक करणों के भीषण फल का उपभोग करना पड़ा। ठीक इसी भांति जो व्यक्ति हिंसापरायण जीवन बनाता हुआ मांसाहार और मदिरापान की दुर्गतिषद प्रवृत्तियों में ऋपने को लगएगा वह भी श्रीद रसोइए की तरह नरकों में दुःख पाएगा और ऋषिकाषिक संसार में क्लेगा—यह बतलाकर सूत्रकार ने प्राणिवध, मांसाहार तथा मदिरापान के त्याग का पाठकों को उत्तम उपदेश रेने का ऋनुमह किया है।

मांसाहार के दुष्परिणाम का वर्णन करने वाले शास्त्रों में अनेकानेक प्रवचन उपलब्ध होते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र में लिखा है कि श्री मृगापुत्र अपने भाता पिता से कहते हैं कि मृगादि जीवों के मांस से अपने शरीर को पृष्ठ करने के जधन्य कर्म के पल को भोगने के लिये जब मैं नरकगित को प्राप्त हुआ तो वहां पर यमपुरुषों ने मुक्त से कहा कि अप दुष्ट ! तुम्हें मृगादि जीवों के मांस से बहुत प्यार था। इसी लिये तु मांसखरडों को भून २ कर खाया करता था और उस में आनन्द मनाता था। अञ्चा, अब हम भी तुक्त को उसी प्रकार से निष्यन्त मांस खिलाते हैं। ऐसा कह कर उन यमपुरुषों ने मेरे शरीर में से मांस के दुकड़े काट कर और उन को अर्थन के समान तपाकर मुक्ते बलात् अनेकों बार खिलाया । मेरे रोने पीटने की ओर उन्हों ने तिनक भी ध्यान नहीं दिया। तय मुक्ते वहां इतना महान दु:ख होता था कि जिस को स्मरण करते ही मेरे रोगटे खड़े हो जाते हैं। तालार्य यह है मांसाहारी व्यक्तियों की नरकों में बड़ी दुर्दशा होती है। जिस प्रकार इस मय में वे दूसरे जीवों के छटपटाने एवं चिल्लाने पर जरा भी ध्यान नहीं करते हैं, ठीक उसी प्रकार वैसी ही गति उन की नरक में होती है। वहां पर भी उन के बदन आकन्दन एवं विलाप की ओर कोई ध्यान नहीं दिया जाता।

श्रीहार की शुद्धि अथवा श्रशुद्धि भक्ष्य और श्रीमा पदार्थों के चुनाव पर निर्भर रहा करती है। जो भक्षण किये गये पदार्थ बुद्धि में सास्विकता पैदा करने वाले होते हैं, वे भक्ष्य श्रीर जिन के भन्नण में चित्त में तामसिकता या विकृति गैदा हो वे श्रीभक्ष्य कहनाते हैं। श्रास्मा पर जिन पदार्थों के भन्नण का अधिक दोषपूर्ण प्रभाव पहता है, उन में प्रधानरूप से सांस श्रीर सिदिरा वे दो पदार्थ माने गए हैं। मांस श्रीर सिदिरा के प्रयोग में श्रास्मा के ज्ञान श्रीर चारित्र रूप गुणों पर विरोधी एवं दुर्गतिमूलक संस्कारों का बहुत ही बुरा प्रभाव पड़ता है श्रीर उस की उत्कान्ति में अधिक से अधिक वाषा पड़ती

<sup>(</sup>१) तुइं पियाइं मंसाइं, खएडाइं सोल्लगाणि य । खावित्रोमे समंसाइं, श्रमिवरणाइं ऐगसो॥ (उत्तराध्ययन सूत्र अ०१९/७०)

श्रो विपाक सूत्र—

है । स्थारमा शुद्ध विकष्टित और इस्की होने के बदले स्रधिक स्रशुद्ध और भारी होता चला जाता है, तथा उत्थान के बदले पतन की स्रोर ही स्रधिक प्रस्थान करने लगता है, और स्नन्त में वह स्रकाममृत्यु को उपलब्ध करता है। जो जीव स्रज्ञान के बशीभूत हो कर मृत्यु को प्राप्त करते हैं, उन की मृत्यु को स्रकाममृत्यु — बालमरण तथा जो जीव ज्ञानपूर्वक मृत्यु को प्राप्त होते हैं उन की यह ज्ञानगभित मृत्यु सकाममृत्यु — पिडतमरण कहलाती है। मांस और मिदरा का सेवन करने वाले स्रकाममृत्यु को प्राप्त किया करते हैं जब कि स्रहिसा सत्यादि सदनुष्टानों के सौरभ से स्रपने को सुर्भित करने वाले पुर्यात्मा जितेन्द्रिय साधु पुरुष सकाममृत्यु को। इस के स्रांतिस्त्र बालमृत्यु दुर्गतियों के प्राप्त कराने का कारण बनतो है, तथा सकाममृत्यु से सद्गतियों की प्राप्त होती है, इस से यह स्पष्ट हो जाता है मांस स्रौर मिदरा का सेवन कभी महीं करना चाहिये।

महाभारत<sup>२</sup> के अनुशासन पर्व में लिखा है कि जो पुरुप अपने लिये आत्यन्तिक शान्ति का लाभ करना चाहता है, उस को जगत में किसी भी प्राणी का मांस किसी भी निमित्त से नहीं खाना चाहिये।

सम्पूर्ण रूप से अभयपद की प्राप्ति को मुक्ति कहते हैं। इस अभयपद की प्राप्ति उसी को होती है जो दूसरों को अभय देता है। परन्तु जो अपने उदरपोषण अथवा जिह्नास्वाद के लिये कठोर हिय बन कर मृणदि जीवों की हिंसा करता है, या कराता है, प्राण्यियों को भय देने वाला तथा उन का अनिष्ट एवं हनन करने वाला है, वह मनुष्य अभय पद को कैसे प्राप्त कर सकता है?, अर्थीत कभी नहीं। भगवद्गीता ने साधना में लगे हुए साधकों के लिये -सार्वभूतिहते रता: —और भक्त के लिये "— अर्हेष्टा सर्वभूतानां मैंत्रः करूण पत च —" ऐसा कह कर सर्व प्राण्यों का हित और प्राण्मान के प्रति मैत्री और दया करने का विधान किया है। प्राण्यों के हित और दया के विना परम — साध्य निर्वाण पद की प्राप्ति तीन काल में भी नहीं हो सकती। अतः आस्मकल्याण के अभि— लाधी मानव को किसी समय किसी प्रकार किश्चित मात्र भी जीव को कष्ट कहीं पहुंचाना चाहिए।

धर्म में सब से पहला स्थान भगवती ऋहिंसा को दिया गया है, शेष सदनुष्ठान तो उस के ऋंग हैं, परन्तु ऋहिंसा परम धर्म है। धर्म को मानने वाले सभी लोगों ने ऋहिंसा की बड़ी महिंग्मा गाई है। बास्तव में देखा जाए तो बात यह है कि जो धर्म मनुष्य की वृत्तियों को त्याग, निवृत्ति और संयम के पथ का पथिक बनाता है बड़ी यथार्थ धर्म है। इस के विपरीत जो धर्म हन बातों का उपदेश या इन की प्रेरणा नहीं करता वह धर्म ही नहीं है। ऋहिंसा धर्म में

भुंजमारो सुरं मासं, सेयमेयं ति मन्न हा। (उत्तराध्ययन स्० छ० ५/९) अर्थात् ऋकाममृत्यु को प्राप्त करने वाला ऋकानी जीव हिंसा करता है, भूठ बोलता है, छल कपट करता है, चुवली करता है तथा मांस एवं मिद्रिशा का सेयन करता हुआ। भी ऋपने इन कुत्सित ऋगचरणों को श्रेष्ठ समभता है।

इस वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है कि मांस्त और मिद्रिया का सेवन करने वाले अज्ञानी जीव अकाममृत्यु को प्राप्त कर दुगर्तियों में धक्के खाते रहते हैं। अतः मांस और मिद्रिया का सेवन कभी नहीं करना चाहिए।

> (२) य इच्छेत पुरुषोऽत्यन्तमात्मानं तिरुपद्रवम् । स वर्जयेत मांसानि, प्राणिनामिह सर्वशः । (महाभारत अनु० ११५/५५)

<sup>(</sup>१) हिंसे वाले मुसाआई, माइस्ले पिसुणे सढे ।

त्यागादि की पूर्वोक्त ये सभी बातें पाई जाती हैं। स्रतः मांसभक्षण करने वाले स्रहिसाधर्म का हनन करते हैं। इस में कोई शका नहीं की जा सकती है। धर्म का हनन ही पाप है। पाप मानव को चतुर्गतिरूप संसार में ब्लाता है स्रोर जन्म तथा मरण से जन्य स्रधिकाधिक दुःखों के प्रवाह में प्रवा— हित करता रहता है। स्रतः पापों से सचने के लिये भी मांसाहार नहीं करना चाहिये।

जिन मांसाहारी लोगों का यह कहना है कि हम पशुयों को न तो मारते हैं ख्रौर न उन के मारने के लिये किसी को कहते हैं, किर हम पार्था कैसे?, इस का उत्तर यह है कि क्रसाईखाने मांस खाने वालों के लिये हो बने हैं। यदि मांसाहारी लोग मांस न लायें तो कोई प्राण्यिष क्यों करे ?, जहां कोई ग्राहफ न हो तो वहां कोई दुकान नहीं खोला करता। दूसरी वात यह है कि केवल अपने हाथों किसी को मारने का नाम हिंसा नहीं है। प्रत्युत हिंसा मन बचन और काया के द्वारा करना कराना और अनुमोदन करना इस भांति नौ प्रकार की होती है। मांसाहारी का मन, बचन और शरीर मांपाहारी है फिर मला वह हिसाजनक पाप से कैने वच सकता है ? इस के अतिरिक्त शास्त्रों में—१—मांस के लिये सलाह — खाला देने वाला। २— जीवों के अंग काटने वाला। ३—जीवों को मारने वाला। ४ मांस खरीदने वाला। ५—मांस बेचने वाला। ६ मांस पकाने वाला। ७—मांस परोसने वाला और ८ — मांस खाने वाला। इस भांति श्रीठ प्रकार के कसाई बतलाए गए हैं। इन में मांस खाने वाले की स्पष्टरूप से घातक माना है।

महामारत के अनुशासन पर्व में लिखा है कि एक बार भीष्मपितामह धर्मराज युधिष्टिर से कहते हैं कि हे युधिष्टिर ! "—वह मुक्ते खाता है, इस लिये मैं भो उस को खाऊ गा—" पह मांस शब्द का मांसल है—ऐसा समभी। ताल्पर्य यह है कि मांस्न पद को मां और स इन दो भागों में विभाजित किया जा सकता है। मां का अर्थ होता है— मुक्त को और स वह—इस अर्थ का परिचायक है। अर्थात् मांस शब्द '—जिस को मैं खाता हूं, एक दिन वह मुक्ते भी खायेगा—" इस अर्थ का बोध कराता है। अतः अपने भविष्य को सुरक्षित रखने के लिये कभी भी मांस का सेवन नहीं करना चाहिए।

"— जैसा खावे ऋन्न वैसा होवे मन —" यह ऋभियुक्तोक्ति इस वात में सबल प्रमाण है कि भोजन से ही मन बनता है। मनुष्य जिन पशु पित्त्यों का मांस खाता है, उन्हीं पशु पित्त्यों के गुण, ऋावरण ऋदि उस में उत्पन्न हो जाते हैं। उन की ऋकृति और प्रकृति वैसी ही कमशाः बनती वनी जानो है। दूसरे सब्दों में सारियक भीजन करने से सतोगुणमयी प्रकृति बन जाती है। राजसी भोजन करने से रजोगुणमयी श्रीर तामस भोजन करने से तमोमयी प्रकृति बन जाती है। ऋतः खाने के विषय में सान्तविच्त से तथा स्वच्छ हृदय से विचार करते हुए मनुष्य का यह कर्तव्य बन जाता है कि वह मानव की प्रकृति को छोड़ कर पाश्चिक प्रकृति का ऋाश्वयण न करे, अन्यया उसे नरकों में भीषणातिमीषण दु:खों का उपभोग करना पड़िया।

<sup>(</sup>१) अनुमन्ता विग्रसिता, निहन्ता ऋयविऋयी । संस्कर्ता चापहर्ता च, खादकश्चेति घातकाः ॥ (मनुस्मृति ५/५१)

<sup>(</sup>२) मां स भव्यते य माद्द , भव्यप्रिये तमध्यहम् । पतन्मां सस्य मांसत्वमनुबद्धस्व भारत ! ॥ (महाभारत ११६/३५)

## श्री विपाक सूत्र --

शास्त्रों के परिशीलन से पता चलता है कि "मांस न खाने वाला और प्राणियों पर दया करने वाला मनुष्य समस्त जीवों का आश्रयस्थान एवं विस्वासपात्र बन जाता है, उस से संसार में किसी प्रकार का उद्देग नहीं होने पाता और न वह ही किसी द्वारा उद्देग का भाजन बनता है। वह निर्भय रहता है और दीर्घायु उपलब्ध करता है। बीमारी उस से कोसों दूर रहती है। इस के अतिरिक्त मांस के न खाने से जो पुरुष उपलब्ध होता है उस के समान पुरुष न मुवर्ष के दान से होता है अप के समान पुरुष न मुवर्ष के दान से होता है अप के समान पुरुष न मुवर्ष के दान से होता है आ

मांसाहार स्वास्थ्य को भी विशेष रूप से हानि ही पहुँचाता है । मांसाहार की अपेचा शाकाहार अधिक परिपृष्ट एव बुद्धिशाली बनाता है । एक बार — मांसामचाण करना अठ्या है या जुरा ? — इस बात की परीचा अमेरिका में दस हज़ार विद्यार्थियों पर की गई थी । पांच हज़ार विद्यार्थी शाक, फल, फूल आदि पर रखे गये थे जब कि पांच हज़ार विद्यार्थी मांसाहार पर । छः महीने तक यह प्रयोग चालू रहा । इस के बाद जो जांच की गई उससे मालून हुआ कि जो विद्यार्थी मांसाहार पर रखे गये थे उन की अपेचा शाकाहारी विद्यार्थी सभी बातों में अपेसर — तेज रहे । शाका — हारियों में दया, क्षमा आदि मानवोचित गुण अधिक परिमाण में विकतित हुए तथा मांसाहारियों की अपेचा शाकाहारियों की अपेचा शाकाहारियों की निकतित हुए तथा मांसाहारियों की अपेचा शाकाहारियों में बन अधिक पाया गया और उन का विकास भी बहुत अच्छा हुआ । इस परीचा के फल को देख कर वहां के लाखों मनुष्यों ने मांस खाना छोड़ दिया।

इस के ऋतिःरिक्त आप पांच्यों पर दृष्टि डालिए । क्या आप ने कभी कब्तर को की है खाते देखा है ! उत्तर होगा – कभी नहीं, परन्तु की वे को ?, उत्तर होगा – हां!, स्त्रनेको बार । आप कब्तर बनना पसन्द करते हैं या कौवा ?, इस का उत्तर सहदय पाठको पर छोड़ता हूं।

उत्पर के धिवेचन से यह सिद्ध हो जाता है कि मांसभन्नण किसी भी प्रकार से आ दरणीय एवं त्राचरणीय नहीं है, मत्युत वह हेय है एवं त्याज्य है । त्रातः मांस खाने वाले मनुष्यों से हमारा सानुरोध निवेदन है कि इस पर भली भांति विचार करें और मनुष्यता के नाते, दया और न्याय के नाते, शारीरस्वास्थ्य और धमरचा के नाते तथा नरकगित के भीषणाितभीषण असहा संकटों से अपने की सुरिच्नत रखने के नाते इन्द्रियदमन करते हुए मांसाहार को सर्वथा छोड़ डालें और सब जोवों को —दानों में सर्वश्रेष्ठ अभयदान — दे कर स्वयं त्रभयपद — निवाणपद उपलब्ध करने का स्तत्य एवं सुखमूलक प्रयास करें।

जिस प्रकार 'मांस दुर्गितिप्रद एवं दु:खमूलक होने से याज्य है, ठीक उसी प्रकार मदिरा का सेवन भी मनुष्य की प्रकृति के विरुद्ध होने से देय है, अनादरणीय है। मदिरा पीने वाले मनुष्यों की जो दुर्दशा होती है उसे आयालवृद्ध सभी जानते ही हैं, अत: उस के स्पष्टीकरण करने के लिए किसी प्रमाण की अवस्थकता नहीं रहती। मदिरा को उर्दू भाषा में शराब कहते है। शराब शब्द दो पदी

<sup>(</sup>१) शरएयः सर्वभूतानां, विश्वास्यः सर्वजनतुषु । अनुद्वेगकरो लोके, न चाप्पुद्विजते सदा ॥
अधृष्यः सर्वभूतानामायुष्मान्नीरुजः सदा । भवत्यभक्षपन् मांसं, द्यावान् प्राणिनामिह ॥
हिरएयदानैगोदानैभू मिदानेश्च सर्वशः । मांसस्याभक्षणे धर्मो, विशिष्ट इति नः अनुतिः ॥
(महा० अनु० ११५/३० – ४२ – ४३)

<sup>(</sup>२) मांसनिषेधमूलक अन्य शास्त्रीय प्रवचन पीछे ३१३ से लेकर ३१५ तक के पृष्ठों पर दिया जा खुका है। तथा मांस मनुष्य की प्रकृति के नितान्त विरुद्ध है, इस सम्बन्ध में भी पृष्ठ ३९२ पर तथा ३९३ पर विचार किया जा चुका है।

से बना है। प्रथम शर श्रीर दूसरा स्नाब। शर शरारत, श्रीतानी तथा धूर्चता का नाम है। स्नाब पानी को कहते हैं। श्रायित जो पानी पीने वाले को इन्सान न रहने दे, उसे श्रीतान बना दे, धूर्चता के गड़े में गिरा डाले, मां और वहिन की अन्तरमूलक बुद्धि क उच्छेद कर डाले, हानि और लाभ के विवेक से शून्य कर दे तथा हृदय में पाशिवकता का संचार कर दे, उसे शराब कहते हैं। शराब शब्द की इस अर्थविचारणा से यह स्पष्ट हो जाता है कि जीवन के निर्मीण एवं कल्याण के अभिलाधी मानव को शराब से कितना दूर एवं विस्त रहना चाहिये १, इस के अतिरिक्त मदिरा के निर्मेश्व अनैकानेक शास्त्रीय प्रवचन भी उपलब्ध होते हैं।

उत्तराध्ययन सूत्र के १९ वें ऋष्ययन में लिखा है कि राजकुमार मृगापुत्र अपने माता पिता को मदिगपान का परलोक में जो कर फल भोगना पड़ता है, उस का दिग्दर्शन कराते हुए कहते हैं कि पूज्य माता पिता जी ! स्वीपाजित ऋशुभ कर्मों का फल भोगने लिथे जब में नरक में उत्यन्न हुआ, तब मुक्ते वमपुद्धों ने कहा कि ऋय दुष्ट ! तुक्ते मनुष्वलोक में मिदरा-शराय से बहुत प्रेम था जिस से तूनाना प्रकार की मिदराओं का बड़े चाव के साथ सेवन किया करता था। ले फिर, ऋब हम भी तुक्ते तेरी प्यारी मिदरा का पान कराते हैं । ऐसा कह कर उन वमपुद्धों ने मुक्त को ऋगिन के समान जलती हुई वसा—चर्ची और दिश्य—खून का अवर्दस्ती पान कराया। वह भी एक बार नहीं किन्तु अनेकों वार। यमपुद्धों के उस दुःखद एवं वर्बर द्यड का जब मैं समरण करता हूँ तो मेरा मानस काम्य उठता है और हसी लिये मैंने यह निहचय किया है कि कभी भी मिदरा का सेवन नहीं करूंगा तथा ऐसे ऋन्य सभी आपातरमणीय सांसारिक विषयों की छोड कर सर्वथा सुखहर संवया का आराधन करूंगा।

दशयैकतिक सूत्र के पंचन अध्ययन के द्वितीयोद्देश में मदिरापान का खण्डनमूलक नड़ा मुन्दर वर्णन मिलता है। वहां लिखा है कि आत्मसंयमी साधु संयमरूप विमलयश की रहा करता हुआ जिस के त्याग में सर्वज्ञ भावान साह्यी हैं, ऐसे 'मुरा मेरक आदि सब प्रकार के मादक द्रव्यों का सेवन (पान) न करें। सूर्य वा मेरगं वा वि, अन्नं वा मज्जगं रसं। ससक्वं न पिवे भिक्त्यू, जसं सारक खम्प्याणो ॥३८॥

गुर कहते हैं कि हे शिष्यों! जो साधु धर्म से विमुख हो कर एकान्त स्थान में छिए कर मद्यपान करता है स्त्रीर समभता है कि मुक्ते यहां छिपे हुए को कोई नहीं देखता है, वह भगवान की स्त्राज्ञा को लोपक होने सेपक्का चौर है। उस मायाचारी के प्रत्यच्च दोयों को तुम स्वयं देखो स्त्रीर स्त्रहष्ट — मायास्य दोयों को मेरे से अवस्य करों।

पियए पराख्रों तेणों, न में कोई वियाण इ। तस्स पस्त ह दोसाई, नियाँड च सुणेह मे ॥३९॥
मिद्र सेवी साधु के लोल पता, छल कपट, भूठ, अपयश श्रीर खतृष्ति आदि दोष बढ़ते जाते हैं, अर्थात् उस की निरन्तर असाधुता ही असाधुता बढ़ती रहती है, उस में छाधुता का तो नाम

भी नहीं रहता ।

वडहइ सुंडिया तस्त, भाषामोसं च भिक्खुणो। श्रयसो श्र श्रिनिञ्चाणं, सपर्यं च श्रसाहुश्रा॥४०॥ मिदरासेवी दुर्बुद्ध साधु श्रपने किए हुए दुष्ट कर्नों के कारण चौर के समान सदा उद्दिग्न—

क्रशान्तिचित्त, रहता है, वह क्रन्तिम समय पर भी संवर - चारित्र की क्राराधना नहीं कर सकता।

निब्दुब्बिग्गो जहा तेणा. असकमोहि दुम्मई । तारिस्तो मरणंते वि, न आराहेइ संबरं ॥४१॥

विचारमूढ़ मद्यप (मदिरा पीने वाला) साधु से न तो ऋावार्यों की ऋाराधना हो सकती है और नाई। साधुओं की । ऐसे साधु को तो ग्रहस्थ भी निंदा करते हैं क्वोंकि वे उस के दुष्कर्मों को अव्ही तरह जानते हैं।

<sup>(</sup>१) तुहं पिया सुरा सीह, मेरस्रो य महूणि य । पज्जिस्रोमि जलंतीस्रो, बसास्रो रुहिराणि य ॥ (उत्तराध्ययन सूत्र स्र० १९/७१)

#### ब्रो विपाक सुत्र—

आयिए नाराहेद, समणे आवि तारिसो । गि इत्या वि णं गरिहान्त, जेण जालंति तारिसं ॥४२॥ शास्त्रों में प्रमाद—कर्तव्य कार्य में अप्रतृत्ति और अक्तव्य कार्य में प्रमाद कर असावधानता, पांच प्रकार के बतलाए गए हैं जो कि जीव को संसार में जन्म तथा मरण से जन्य दुःखरूप प्रवाह में अनादि काल से प्रवाहित करते रहते हैं । उन में पहला प्रमाद माय है। मदा का अथ है मदिराः—शराव आदि नशीले पदार्थों का सेवन करना । मद्य शुभ आस्मपरिणामों को नष्ट करता है और अशुभ परिणामों को उत्पन्न । मदिरा के सेवन से जहां अन्य अनेको हानियां हिन्दानेचर होती हैं वहां इस में अनेकों जोवों की उत्पन्त होते रहने से जीवहिंसा का भी महान पाप लगता है। लौकिक जोवन को निदित अप्रमाणित एवं पाशविक बना देने के साथ ॰ परलोक को भी यह मदिरासेवन विगाह देता है। आचार्य हारास ने बहुत सुन्दर शब्दों में इस से उत्पन्न अनिष्ठ परिणामों का वर्णन किया है। ब्राप लिखते हैं —

बैद्भप्यं व्याधिपिएडः स्वजनपरिभवः कार्यकालातिपातो।

विद्वेषो ज्ञानना सः स्मृतिमतिहरणं विषयोगश्च सद्भिः ॥

पारुष्यं नीचसेवा कुलवलविलयो धर्मकामार्थहानिः ।

कच्टं वै षोडशैते निरुपचयकरा मद्यपानस्य दोषाः ।।

(हरिभद्रियाष्ट्रक १९ वां श्लोक टीका)

त्र्यात्—मरापान से १—शरीर कुरूप त्रीर वेडील हो जाता है। २—शरीर व्याधियों का घर वन जाता है। ३ —धर के लोग तिरस्कार करते हैं। ४ —कार्य का उचित समय दाध से निकल जाता है। ५ — हेप उत्पन्न हो जाता है। ६ — शान का नाश होता है। ७ —स्मृति त्रीर ८ बुद्धि का विनाश हो जाता है ९ —सज्जनों से जुदाई होती है। १० — वाणी में कठोरता ह्या जाती है। ११ - नीचों को सेवा करना पड़ती १२ —कुल को होनता होती है। १३ —शक्त का हास होता है। १४ —धर्म, १५ —काम एवं १६ — ऋर्य की हानि होती है। इस प्रकार आत्मपतन करने वाले मदापान के दोष १६ होते है।

जैनदर्शन की भांति जैनेतरदर्शन में भी मदिरापान को पृत्यित एव दुर्गातिप्रद मान कर उस के त्याग के लिए बड़े मौलिक शब्दों में प्रेरणा दी गई है। स्मृतिप्रन्थ में लिखा है—

कृमिकीटपतेगानां, विड्भुजां चैव पत्तिशाम् ।

हिसाएां चैव सरवानां सुरापो ब्राह्मणा ब्रजेत् ॥ (मनुस्मृति ख्र० १२, इलोक ५६)

अप्रवित् मिदिरा के पीने वाला ब्राह्मण, कृमि, कीट-वड़े कीड़े, पतङ्ग, सूबर, और अन्य हिंसा करने वाले जीवों. की मोनियों को प्राप्त करता है।

ब्रह्महा च सुरापश्च, स्तेयी च गुरुतस्पगः ।

एते सर्वे पृथक क्रोपाः, महापातिकनी नगः । (मनुस्मृति अध्याय ९/२३५)

अर्थात् बाह्यण को मारने वाला, महिरा का पीने वाला, चौर्यकर्म करने वाला और गुरु की स्त्री के साथ गमन करने वाला ये सब महापातको — महापापी समफने चाहिए । अर्थीत् ब्रह्महत्या तथा महिरापान आदि ये सब महापाप कहलाने हैं ।

सुरां पीत्वा द्विजो मोहादम्नियणौ सुरां पिवेत् ।

तया स काये निर्दर्भो, मुख्यते किल्बिषासतः । (मनुरुमृति, ऋध्याय ११/९०) अर्थात् मोइ — ऋजान से मदिरा को पीने वाला द्विज तब मदिरापान के पाप छुटता है जय गरम २ जलती हुई मदिरा को पीने से उस का शरीर दश्य हो जःता है ।

यस्य कायगतं ब्रह्म, मदोनाष्त्राध्यते सकृत् ।

तस्य व्यपैति ब्राह्मसयं, शृह्दत्वं च स गच्छति ॥ (मनुस्मृति, अध्याय, ११/९७) अर्थात जिस ब्राह्मस का शरीरगत जीवात्मा एक बार भी मदिसा से मिल जाता है. तात्पर्य यह है कि

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

883

एक बार भी जो ब्राह्मण मदिस का सेवन करता है, उस का ब्राह्मण रना दूर हो जाता है ब्रीर वह शद्रभाव को उपलब्ध कर लेता है।

चित्रे भ्रान्तिर्जायते मद्ययानात् , भ्रान्ते चित्ते पापचर्यामुपेति ।

पापं कृत्वा दुर्गति यान्ति मुढास्तस्मान्मधं नैव पेयं न पेयं ॥१॥

अधित मिहरा के पान करने से चित्त में भ्रान्ति उत्पन्न होती है, चित्त के भ्रान्त होने पर मनुष्य पापाचरण की स्रोर भुकता है, स्रीर पापों के स्नाचरण से स्नज्ञानी जीव दुर्गति को प्राप्त करते है। इस लिए मदिरा-शराव को नहीं पीना चाहिए। नहीं पीना चाहिए।

एकतस्त्रतुरो वेदाः , ब्रह्मचर्यं तथैकतः । एकतः सर्वपापानि, मद्यपानं तथैकतः ॥ (ऋजात)

अर्थात् तुला में एक अरोर चारों वेद रख लिये जाएँ, तथा एक स्त्रोर ब्रह्मचर्य रखा जाए तो दोनों एक समान होते हैं, ऋषीत् ब्रह्मचर्य का माहातम्य चारों वेदों के समान है। इसी भांति एक स्प्रोर समस्त पाप और एक अप्रेर मदिस का सेवन रखा जाए तो ये भी दोनों समान ही है। तात्पर्य यह है कि महिस के सेवन करने का ऋर्थ है - सब प्रकार के पापों का कर डालना ।

ख्यातं भारतमरहते यहुकुलं, श्र<sup>े</sup>ष्ठं विशालं परम् ।

साताद देविनिर्मिता वसुमतोभूषा पुरी द्वारिका ॥

पतद् युग्मविनाशनं च युगपञ्जातं स्रशात्सवेथा ।

तन्मूलं मदिरा तु दोषजननी, सर्वस्वसंहारिशी । ११॥ (श्रज्ञात) श्रर्थात् यदुकुल भारतवर्ष में प्रसिद्ध, अध्य, विद्याल खीर उत्कृष्ट था, तथा द्वारिका नगरी सास्तात् देवों की बनाई हुई और पृथ्वी की भूषा – शोभा ऋथवा भूषणस्वरूप थी, परन्तु इन दोनों का विनाश एक साथ सर्वधा ज्ञासनर में हो गया। इस का मूलकारण दोवो को जन्म देने वाली ख्रीर सर्वस्व का संहार भरने वाली मदिरा - शराव ही यी ।

जित पीवे मित दूर श्रोप बरल पर्वे निक्त श्राय । श्रपना पराया न पछार्थाई खस्मह धक्के खाय । जित पीते खस्म विसरे दरगाह मिले सजाय। भूठा मद मूल न पीचई जेका पार बसाय॥

अधित जिस के पीने से बुद्धि नष्ट हो जाती है और इदयश्यल में खलवली मच जाती है। इस के अतिरिक्त अपने और पराए का जान नहीं रहता और परमात्मा को ओर से उसे धक्के मिलते हैं! जिस के पीने से प्रभु का स्मरण नहीं रहता और परलोक में दएड मिलता है ऐसे भूठे - निस्सार नशो का जहां तक वस चले कभी भी सेवन नहीं करना चाहिये !

श्रीगुन कहीं शराब का ज्ञानवन्त सुनि लेख। मानस से पहुत्रा करे, दृश्य गांठि का देख। १। अमल अहारी अगतमा, कव हून पावे पार । कहे कबीर पुकार के, त्यागी ताहि विचार ।२

उर्दूकविता में शराव को "दुखतरेरज्ञ" (अप्रांर की पुत्री) के नाम से अभिहित किया जाता है। इसी बात को लक्ष्य में रख कर सुप्रसिद्ध उर्दु के कर्त्व अकदर ने व्यंगोक्ति द्वारा शराब की कितने सुन्दर शब्दों में निन्दा की है

> उस की बेटो ने उठा रक्की है दुनिया सर पर । खैरियत गुजरी कि अंगूर के घेटा न हुआ 🛚

ेमय है इक श्राम, न तन इस में जलाना हर्मिज़, मय है इक नाग, करीब इस के न जाना हिम्ज़ा। मय है इक दामर, न दिन इस में फंलाना हर्गिज़ा, मय है इक जहर, न इस ज़हर को खाना हगिज़ । (१-शराव। २-जाल) भूल कर भी उसे तुम मुद्द न लगाना हरिंग्ज़,

भूत की तरह यह जिस सर पर चड़ा करती हैं, 'हदफे 'तीरे 'बला उसको किया करती हैं। 'बिरमने होशा 'ख़िरद को यह फ़ना करती हैं, क्या बताऊं तुम्हें ब्रहबाब यह क्या करती हैं?, कि व्यां होशा न मुक्त से यह फसाना हशिज ।

DRINK NOT WINE NOR STRONG DRINK AND EAT NOT ANY UNCLEAN THING. (JUDGES 13-4)

ऋषीत् ईसाइयो के धर्मप्रन्य इंजील में लिखा है कि शराव मत पित्रो, नाहीं किसी ऋन्य मादक वस्तु का सेवन करो और नाहीं किसी ऋपवित्र वस्तु का मक्षण करो।

पाश्चात्य लोगों ने भी मदिरासेवन का पूरा २ विरोध किया है। एक पाश्चात्य विद्वान् का कः नो है कि -- Wine in and wit out -- अर्थात् मदिरा के भीतर प्रवेश करते ही बुद्धि बाहिर हो जाती है।

इस के अतिरिक्त इस बात पर विचार कर लेना आवश्यक प्रतीत होता है कि शराब पीना स्वभाविक है या अस्वामाविक ?! यदि शराब पीना स्वाभाविक होता तो सभी प्राणी शराबी होते । शराब न पीने वाला एक भी प्राणी न मिलता । परन्तु ऐसी बात नहीं है । सारांश यह है कि जिस के बिना जीवन-निर्वाह न हो सके वही वस्तु स्वाभाविक कहलाती है । पानी के बिना कोई प्राणी जीवित नहीं रह सकता, अतः पानी जीवन के लिये स्वाभाविक है । क्या शराब के सम्बन्ध में यह बात कही जा सकती है ?, नहीं, क्यों कि हम प्रत्यक्ष देखते हैं कि शराब के बिना आज करोड़ों आदमी जीवित रह रहे हैं । अतः यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि जिस तरह पानी का पीना मनुष्य के लिए स्वाभाविक होता है, वैसे मदिरापान नहीं होता, अर्थान् मदिरापान अस्वाभाविक है ।

शराम पीने वालों की जो शारीरितक, वाचिनक एवं मानसिक स्रवस्था होती है, वह सब के सामने ही है। उसकी यहां पुनरावृत्ति करने की स्रावश्यकता प्रतीत नहीं होती। मदिराधान की जितनी भी निन्दा की जाए उतनी ही कम है। मिदरा के ही कारण क्रानेक राजाओं तक का खून वहा है। मिदरा ने ही जोधपुर, चीकानेर स्रोर कोटा स्रादि के राजाओं एवं सरदारों के प्राचों का हरण किया है, ऐसा एक चारण — भाट किव ने स्रानी किवता में कहा है। इस किन ने स्रोर भी बहुत ते नाम गिनाए हैं, जो शराब के कटु पिरणाम का शिकार बने हैं। इस वृष्ट मिदरा ने न जाने कितने कलेजे सड़ाए हैं, मि मालूम कितने देवी प्रकृति वालों को राज्ञक्षी प्रकृति वाले तना हाला है की जाने इसने कितने स्रावाद घर वर्षोद कर दिए हैं है, इसी को बदौलत स्रसंख्य मनुष्य स्त्राने सुखमय जीवन से हाथ थो कर दुःल के घर बने रहते हैं। जिस घर में शराब पीने का रिवाज है, उस घर की अवस्था देखने पर कलेजा मुंह को स्राता है। उस घर के स्वियां स्रोर बच्चे सब देकड़े के लिए हाय हाय करते रहते हैं, पर घर का मालिक शराब के चंगुल में ऐसा फंस जाता है कि उस का उस स्रोर तनिक ध्यान भी नहीं जाता। वह तो मात्र मिदरा के नशे में ही मस्त हो कर स्कृमता रहता है। वह यह नहीं सोचने पाता कि इस के ही फलस्वरूप मेरे घन का, शिक का स्रोर मेरे सम्पूर्ण जीवन का सर्वतोमुखी विनाश होता जा रहा है। इस लिये ऐसे स्रिनष्टणद मिदरापान से सदा विरत रहने में कल्याण एवं सुख है।

साराश यह है कि सूबकार ने प्रस्तुत में श्रीद रसोइए के मांसाहार तथा मदिरापान के जवन्य दुष्कर्मों के फज़स्बरूप उस की छुठी नरक में उत्पन्न होने के कथानक से विचारशील सुलामिलाधी पाठकों को अनमोन शिचायों देने का अनुप्रह किया है। इस पर से पाठकों का यह

<sup>(</sup>१) निशाना (२) तीर का (३) आफत के (४) खलियान (५) अक्ल

४४५

कर्तव्य बन जाता हैं कि वे प्राणिघात, मांसाहार तथा मदिरापान की अन्यायपूर्ण, निदित, दुर्गतिषद एवं दुःखमूलक सावद्य प्रवृत्तियों ने अपने को सदा दूर रखें और अपना लौकिक तथा पारलौकिक आन्तान्मश्रेय साधने का सुगतिमूलक सत्ययास करें। अन्यथा श्रीद रसोइए की मांति प्राणिघातादि से उपार्जित दुष्कर्मों का फल भोगने के लिये नरकादि गतियों में करुरनातीत दुःखों का उपभोग करना पड़ेगा, एवं जनममरण्ह्य दुःखसागर में हूयना पड़ेगा।

— श्रहस्मिए जाव दुष्प विद्यागंदे - यहां पठित जाव — यावत् पद से स्रभिमत पदों का विवर्ण पृष्ठ ५७ पर किया जा चुका है । पाठक वहीं देख सकते हैं।

मिकिञ्जया - इत्यादि पदी का अर्धसम्बन्धी ऊहापीह निम्नोक है -

- १ मच्छित्रया मारिस्यकाः, मत्स्यघातिनः त्रर्यात् मत्स्यो को भारने वाले व्यक्ति का नाम मारिस्यक है।
- २ वागुरिया वागुरिकाः, मृगाणां बन्धकाः त्रर्थात् मृगादि पशुत्रों को जाल में फंसाने वाला व्यक्ति वागुरिक कहलाता है !
- ३—साउणिया —शाकुनिकाः, पित्तणां घातकाः —श्रर्थात् पक्षिये का वात नाश करने वाला व्यक्ति शाकुनिक कहा जाता है ।
  - ४-दिग्णभतिभत्तवेयणा-इस पद की व्याख्या पीछे पृष्ठ २१६ पर की जा चुकी है।
- ५ सग्हमच्छा जाव पडागातिपडागे यहां पठित जाव यावत् पद खवरतम च्छा य जुगमच्छा य विदिमिडमच्छा य हिलमच्छा य मग्गरिमच्छा य रोहियमच्छा य सागरमच्छा य गागरमच्छा य वडमच्छा य वडगरमच्छा य तिमिमच्छा य तिमिगलमच्छा य एक्कमच्छा य तेंदुलमच्छा य करिण्यमच्छा य सालिमच्छा य मिण्यमच्छा य लंगुलमच्छा य मूजमच्छा य हत्यादि पदी का परिचायक है । इलक्ष्णमत्स्य, खवरलमत्स्य, युगमत्स्य, विविभिडिमत्स्य, हिलिमत्स्य, मग्गरिमत्स्य, रोहितमत्स्य, सागरमत्स्य, गागरमत्स्य, वडमत्स्य, वडगरमत्स्य, तिमिमत्स्य, विविभित्स्य, नकमत्स्य (नाका), तन्दुलमत्स्य (चावल के दाने जितना मत्स्य), क्णिकमत्स्य, शालिमत्स्य, मिणकामत्स्य, लंगुलमत्स्य ये सब मत्स्यविशेषों के ही नाम है।

६—अप जाब महिसे - यहां पठित - जाब - यावत् - पद " - पते य रोजमे य ससप य पसप य सूपरे य सिंग्ने य हिरों य बसमे य - "इन पदों का प्राहक है। ऋज आदि शब्दों का अर्थ पृष्ठ २८९ पर किया जा चुका है। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद घष्ठचन्त हैं, जब कि प्रस्तुत में दितीयान हैं। विभक्तिगत भेद के ऋति दिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है। तथा - तिसिरे य जाब मयूरे - यहां पठित जाव - यावत् पद - बहुए य लावप य क्वोए य कुक्कुड़े य - इन पदों का परिचायक है। तिसर तीतर को, वर्तक बहुर को, लावक लावा नामक पांक्षविशेष को, क्योत कबूतर को और कुर्कुट मुगें को कहते हैं।

७ - कप्पणीकिष्पयाइ - करूपते भिद्यते यया सा करूपती - खुरिका, कर्चीकेप्पर्थः - अर्थात् छरी वा कैंची से काटे हुए मांस करूपनीकर्तित कहलाते हैं।

प्रस्तुत में — सरहस्विति ड्याणि ब्रादि जितने पद हैं वे सब मांस के विशेषण हैं। इन की व्याख्या निम्नोक है →

१ - सएहजिएडयाणि - सूक्ष्मक्षेण ज्याडीकृतानि - अर्थात् जिसे स्ट्रमक्ष से लिएडत किया गया है। तात्रयं यह है कि जिस के छोटे २ दुकड़े किये गए हैं वह सूक्ष्मजिएडत कहलाता है।

२ -- वहदीहरहस्सविग्डयाणि - वृत्तं च दोर्घं च हस्वं च एषां समाहारः वृत्तं व वृत्तदीर्घहस्वरूपेण खिरातानि । वृत्तखिगडतानि - गोलाकारेण खएडीकृतानि, दीर्घेख ARE]

दीर्घरूपेश खिराउतानि, हस्अखिरिडतानि — हस्यरूपेश खिराउतानि — श्रधीत् वर्तु ल — गोलाकार वाले खिराउत पदार्थ वृत्तखिराउत, दोर्घ - लम्बे ख्राकार वाले खिराउत पदार्थ दीर्घखिराउत, हस्व छोटे २ ख्राकार वाले खिराउत पदार्थ इस्व वरिष्ठत कहजाते हैं। प्रस्तुत में ये सब पद मांस के विशेषण होने के कारण — वृत्तखिराउत मांस. दीर्घखिरिष्ठत मांस और हस्वखिराउत मांस — इस स्रर्थ के परिचायक हैं।

३ — हिमपक्काणि - हिमपक्वानि - अयात् हिम वर्फ् का नाम है, वर्फ्ष में पकाये गये हिम-पक्व कहताते हैं !

४—जम्बद्यसमसारुपपक्काणि — जन्मधर्मसारुतपक्वानि । प्रस्तुत में जनसपक्व, धर्म — पक्व और सारुतपक्व ये तीन पद हो सकते हैं। जनसपक्व शब्द स्वतः हो पके हुए के लिये प्रयुक्त होता है, अर्थात् जिस के पकाने में हिम, धूप तथा हवा आदि विशेष करण न हों, वह जनसपक्व कहलाता है। जो धूप में पकाया गया हो उसे धर्मपक्व कहते हैं, और जो मास्त - हवा में पकाया गया हो, वह सारुतपक्व कहलाता है, अर्थात् वाष्य—भाक आदि द्वारा पक्व सारुतपक्व कहा जाता है

५ - कालागि -- कालानि, इस पद के दो अर्थ उपलब्ध होते हैं। जैसे कि १ - जो किसी भी साधन से कृष्णवर्ण वाला बनाया गया हो वह काल कहलाता है। २ -- काल शब्द प्रस्तुत में कालपक्व इस अर्थ का बोधक है। ताल्पर्य यह है कि समय के अनुसार अर्थात् शीव, प्रीष्म, वर्षादि ऋतुओं या प्रातः, मध्याह आदि काल के अनुसार पके हुए को कालपक्व कहते हैं।

६ — हेर्गाखि — इस पद के भी दो अर्थ किये जाते हैं। जैसे कि १ — जो हिंगुल — सिंगरफ़ के समान लाल वर्ण वाला किया गया है, उसे हेर्ग कहते हैं। अथवा २ — मत्स्य के मांस के साथ जो पकाया गया है वह हेर्ग कहलाता है।

७—महिट्ठाशि —कोषकारों के मत में महिट्ट यह देश्य — देशविशेष में बोला जाने वाला पद है, और तक से संस्कारित इस अर्थ का परिचायक है ।

८—म्रामलगरसियाणि - म्रामलकरसितानि - ,त्र्रथीत् जो स्रांवले के रस से संस्कारित हो उसे भ्रामलकरसित कहते हैं।

१—मुद्दिश्राकिवहदाितमरिस्पािण मृश्रीकाकिष्टिदािडमरिसतानि अर्थात् मृद्दीका— द्राचा के रस से संस्कारित मृद्रीकारिसत, किंपत्थ — केंथ ( एक प्रकार का कस्टीला पेड़ जिस में बेर के समान तथा आकार के कसेंजे और खद्द फल लगते हैं) के फलो के रस से संस्कारित किंपत्थरिसत, और दाडिम — अनार के रस से संस्कारित दािडमरिसत कहा जाता है।

१० - मच्छरसियाणि मत्स्यरसितानि, ऋर्थात् मत्स्य के रस से संस्कारित मत्स्यरसित कहलाता है।

११ - तिल्याणि य भिज्ञयाणि य सोविजयाणि य-तिल्तानि च तैलादिषु, भिज्ञितानि च श्रंगारादिषु, शृङ्यानि च शृङ्खपक्वानि शृङ्खे छुरवा श्रंगारादिषु पक्वानि, श्रर्थात् तैलादि में तले हुए को तिल्ति, श्रंगारादि पर भूने हुए को भिज्ञित तथा शृङ्खा के द्वारा श्रंगारादि पर पकाया गया मांस शृह्य कहलाता है ।

- तिसिरं जाव मयूररसप - यहां पटित जाव - यावत पद - वहुगरसप य लावगरसप य क्रियोगरमप य कुक्कुडरसप य - इन पदों का, तथा - बहुर्दि जाव जलयर - यहां पटित जाव - यावत पद - सगृहमच्छुमंसेहि य खवल्लमच्छुमंसेहि य से लेकर - पडागातिपडागमच्छुमंसेहि य - यहां तक के पदों का तथा - श्रयमंसेहि य प्लमंसेहि य - से लेकर - महिसमंसेहि य - यहां तक के पदों का तथा - तिसरमंसेहि य वहुगमंसेहि य - से ले कर - मयूरमंसेहि य - यहां तक के पदों का प्रहण करना सुक्रार

480

. . .

को ऋभिमत है।

—सुरं च ६ —यहां के ब्रंक से — मधुं च मेरगं च जाति च सीधुं च पसन्तं च -- इन पदीं का ग्रहण करना चाहिये। इन का अर्थ पृष्ठ १४४ पर लिखा जा चुका है। तथा — आसादेमाणे ४ — तथा — पर्यक्रमे ४ — यहां के ब्रंकों से ब्रभिमत पाठ कमशः पृष्ठ २४० पर श्रीर १७९ को टिप्पण में लिखा जः चुका है।

अब सूत्रकार श्रोद महानसिक के अधिम जीवन का वर्णन करते हैं-

मूत्र-- 'तते णं सा समुद्दत्ता भारिया जायनिद्वा याति होत्था, जाया जाया दाग्गा विणिधायमावज्जंति, जहा गंगादत्ताए विता। आपुच्छणा। आवयाइयं, दोहलो जाव दाग्गं प्रयाता, जाव जम्हा णं अम्हं हमे दाग्ए सोरियस्स जम्खस्स उवाइयलद्वर, तम्हा णं हाउ अम्हं दारए सोरियदत्ते णामेण। तते णं से सोरिए दाग्ए पंचधाती० जाव उम्मुक्कवालभावे विएणयपरिण्यमेत्ते जोव्वणगमणुष्पत्ते याति हात्था। तते ण से समुद्दत्ते अन्नया कयाइ कालधम्मुणा संज्ते। तते णं से सोरिए दारए बहूहिं नित्त० रोयमाणे ३ समुद्दत्तस्स णीहर-णं करेति २ लोइयाइं मयिकच्वाइं करेति।

प्रार्थ - तते गुं - तदनन्तर । सा - वह ! समुद्दत्ता - ममुद्रदत्ता । भारिया - भार्य । जायनिदुया -जातिनदुता -मृतवत्हा । यावि हात्या -मो थी, उत के । जाया जाया -उत्पन्न होते ही । दारगा-वालक । विणिधायमावज्जीत-विनिधात - विनाश को प्राप्त हो जाते थे । जहा-जैसे । गंगादत्तार –गंगादत्ता को । चिता – विचार उत्पन्त हुए थे, तद्वत् समुद्रत्ता के भी हुए । श्रापुच्छ — एग - पति से पूछना ! स्रोजाइयं - यद्यमंदिर में जाकर मन्नत मानना । दोहलो - दोहद उत्पन्न हुन्ना । जाव - यातत् त्रयति उस की पृतिं को । दारगं - वातक को । पयाता - जन्म दिया । जाव - यावत् । जम्हा खं --जिस कारण । ऋम्हं -इमको । इमे -यह । दारण-वालक । सोरियस्स-शौरिक । जकलस्त --यत्त की । उवाइपातद्भप --मन्नत मानने से उपलब्ध हुन्ना है । तमहा णं -- इसलिये । भ्रम्हं – हमारा । दारण – यह वालक । सारियदत्ते –शोरिकदत्त । सामिसं – नाम से । होउ – हो । तते गां -तदनन्तर । से -वह । सोरिय -शौरिक । दारप वालक । पंचधाती० - पांच धार्यमातात्रों से परिगृहीत । जाब →यावत् । उम्मुक्कबात्तमाबे —चात्रमाव को त्याग कर । विग्रायय-रिरायमेर् —विज्ञान की परिरात —परिपक्व अवस्था की प्राप्त हुआ। जोदवरागमगुष्पत्ते यावि — युवावस्था को सम्प्राप्त भी। होतथा - हो गया था। तते गां - तदनन्तर ऋषीत् उस के पश्चात्। से - वह ! समृद्ध -दस्ते -- समुद्रदशः । अन्तया -- अन्य । कयाइ -- किसी समय । कालधन्मुणा -- कालधर्म संतुत्ते -संयुक्त हुआ अर्थात् मृत्यु को प्राप्त हो गया । तते गां -तदनन्तर अर्थात् मृत्युधर्म को प्राप्त होने के अनन्तर। सं — वह । स्तोरिए — शौरिक । दारए — गालक । बहु हिं — अनेक । मित्तं -- मित्रों, निजकजनों, स्वजनों---सम्बन्धिजनों, श्रीर परिजनों के साथ । रोयमाएँ ३ - ६६न, स्राः

(१) छाया—ततः सा समुद्रदत्ता भार्या जातिनद्भुता चाप्यभवत्। जाता जाता दारका विनिधातमापग्रंते। यथा गंगादत्तायाः चिन्ता । ऋाप्रच्छना । उपयाचितम् । दोहदो यावद् दारकं प्रजाता
यावद् यस्मादस्माकमयं दारकः शौरिकस्य यद्धस्य उपयाचितलब्धः तस्माद् भवत्वस्माकं दारकः शौरिकदत्तो नाम्ना । ततः स शौरिको दारकः पञ्चथात्री० यावदुन्मुक्तवालमावो विज्ञकपरिणतमात्रो यौवनकमनुप्राप्तदचाप्यभवत् । ततः स समुद्रदत्तरेऽन्यदा कदाचित् कालधर्मेण संयुक्तः । ततः स शौरिको दारको बहिभिर्मित्र० ददन् ३ समुद्रदत्तस्य निस्तरणं करोति २ लौकिकानि मृतक्रत्यानि करोति ।

श्रिष्टम ऋष्याय

## श्री विपाक सूत्र ---

कन्दन श्रौर विलाप करता हुश्रा । सनुद्दत्तस्स —समुद्रदत्तका । ग्रीहरणं — निस्सरण् — श्रस्थी का निष्कासन । करेति करता है तथा । लोइपोइं — लौकिक । सर्याकच्चाइं — मृतकसभ्यन्थी कृत्यों को । करेति – करता है ।

मूलार्थ — उस समय समुद्र इत्ता भायी जार्तनिहुता — मृतवत्सा थी, उस के बाल के जन्म लेते ही मर जाया करते थे । गंगाइता की भान्ति विचार कर, पति से पूछ कर, मन्तत मान कर तथा दोहद की पूर्ति कर समुद्रदत्ता वालक को जन्म देती हैं। बालक के शौरिक यत्त की मन्तत मानने से उपलब्ध होने के कारण माना पिता ने उस का शौरिकदृश नाम गन्ता। तद्नन्तर पांच धाय मानाओं से परिगृहीत बाल्यावस्था को त्याम, विज्ञान की परिपक्व अवस्था से सम्पन्न हो वह युवा — वस्था को प्राप्त हुआ।

तदनन्तर किसी श्रन्थ समय समुद्रदत्त कालधमें को प्राप्त हुआ, तब रु:्न, आकन्दन और विलाप करते हुए शौरिकदत्तः बालक ने अनक मित्रों, ज्ञातिज्ञनों, स्वजनों, सम्बान्धजनों एवं परिजनों के साथ समुद्रदत्ता का निस्सरण किया—श्रारथी निकाली और दाहकम एवं अन्य लौकिक मृतकिकयाएं की ।

टीका — चपलता करने वाला एक बानर चाहे अपनी उमंग — खुराी में लकड़ो के चीरे हुए पहुं में लगाई गई कीली को खेंच लेता है, परन्तु उन्हीं फट्टों के बीच में जिस समय उस की पूंछ या अग्रहकोष मिच जाते हैं तो वह चीखें मारता और अपनी रखा का भरसक यस्त करता है, परन्तु अब सिवाय मरने के उस के लिये कोई चारा नहीं पहता। ठीक इसी तरह पापकर्शों के आचरण में आनन्द का अन्तुभव करने वाले व्यक्ति चाहे कितना भी प्रसन्न हो ल परन्तु कर्मफल के भोगते समय वे उसी तरह चिल्लाते हैं, जिस तरह चपलता के कारण कीली को निकालने वाला मूर्ख वानर अग्रहकोषों के पिछ जाने पर चिल्लाता है। सारांश यह है कि उपाजित किया कर्म अपना फल अवश्य देता है। चाहे करने वाला कहीं भी चला जाय। श्रीद रसोइया राजा को प्रसन्न करने के लिये मिच्छुयों के शिकार करने और उन के मांसों को विविध प्रकार से तैयार करने तथा अपनी जिह्वा को आस्वादित करने लिये जिस भयानक जीववध का अनुष्ठान किया करता था, उसी के फलस्वरूप उसे छुठी नरक में उत्यन्त होना पड़ा। वहां पर उसे अपने कर्मीनुरूप नरकजन्य भीषणातिभीषण वेदनाएं भोगनी पड़ीं।

भगवान महावीर स्वःमीं कहने लगे कि है गौतम ! जिस समय श्रीद रसोइया छठी नरक में पड़ा हुश्रा स्वकृत ऋतुभ कमों के फल को भोग कर वहां की भवस्थित को पूरा करने वाला ही था, उस समय इसी शौ-रिकपुर नगर के मत्स्यवन्धक — मच्छीमारों के मुहल्ले में रहने वाले समुद्रदत्त नामक मच्छीमार की भागी जात-मिद्रुता — मृतवत्सा थी, उस के बालक उत्पन्न हीते ही मर जाया करते थे। ऋतएव वह ऋपनी गोद को खाली देख कर बड़ी दु:खी हो रही थी। उस की दशा उस किसान जैसी थी, जिस की खेती — फसल पक जाने पर ऋोलों की वर्षा से सर्वथा नष्ट श्रष्ट हो जाती है। सन्तितिवरह से परम दु:खी हुई समुद्रदत्ता ने भी गगादत्ता

## (१) भ्रन्याधारेषु न्यापारं, यो नरः कर्तुं मिच्छिति । स एव निधनं याति, कीज़ोत्पाटीच वानरः ॥ (पंचतंत्र)

(२) गंगादत्ता का सारा जीवनवृत्तान्त दुःखिवपाक के सन्तम अध्ययन में आ चुका है, वह मी जातिनिद्वारा थी, उसने भी रात्रि में अपने परिवार के सम्बन्ध में चिन्तन किया था, जिस में उसने पित से आशा ले कर उम्मरदत्त यन्न के आराधन का निश्चय किया था और तदनुसार उसने पित की आशा ले कर उम्मरदत्त यस की मन्तत मानी तथा गर्भिस्थिति होने पर उत्पन्न दोहद की पूर्ति की। सारांश यह है कि जिस

## हिन्दी भाषा टीकी सहित।

की भौतित राति में परिवारसम्बन्धी विचारणा के अक्तर अपने पति से आजा ले कर शौरिक नामक यूच की सेवा में उपस्थित हो पुत्रिपति के जिए याचना की, और उसकी मन्नत मानी। तदनन्तर समुद्रदत्ता को भी वंशासमय गर्भ रहने पर गंगादत्ता के समान दोहद उत्पन्न हुआ और उस की, गंगादत्ता के दोहद की तरह ही पूर्ति की गई। लगभग सवा नी मास पूरे होने पर समुद्रदत्ता ने एक सुन्दर वालक को जन्म दिया। वालक के जुन्म से सारे परिवार में हुई मनाया गया और कुलमयीदा के अनुसार जन्मीत्सव मनाया तथा बारहवें दिन बालक का नामकरण संस्कार किया गया। शौरिक नामक यक्ष की मन्नत मानने से प्राप्त होने के कारण माता पिता ने अपने उत्पन्न शिशु का नाम शौरिकदत्त रक्ष्या। शौरिकदत्त बालक का, - १ - गोद में रखवे वाली, २ - कीड़ा कराने वाली, ३ - दुग्यपान कराने वाली, ४ - स्नानादिक कियाय कराने वाली और प्राप्त की वाली, इन पांच धायमाताओं के हारा पालन पीषण आरम्भ हुआ। वह उन की देल रेख में शुक्लपद्धीय शशिकला की भान्ति बढ़ने लगा। विज्ञान की परिपक्त अवस्था तथा युवावस्था को प्राप्त होता हुआ। वह सुखपूर्वक जीवन व्यवीत करने लगा।

समय की गित बड़ी विचित्र है, इस के प्रभाव में कोई भी वाघा नहीं डाल सकता। मनुष्य थोड़ी सी आयुं लेकर चाहे समय के वेगपूर्वक चलन की स्मृति से आभक्त कर दे, किन्तु समय एक चुस्त, चालाक और सावधान प्रतिहारी की भांति अपने काम करने में सदा जागरूक रहता है, तथा प्रत्येक पदार्थ पर अपना प्रभाव दिखाता रहता है। तदनुसार युगुद्दत्त भी एकदिन समय के चक की लपेट में आ जाता है। पिता की अचानक मृत्यु से शौरिकदृत्त की बड़ा खेद हुआ, उस के सारे सांसारिक सुर्खी पर पानी फिर गया। पिता के जीते जी जितनी स्वतन्त्रता उसे प्राप्त थी, वह सारी की सारी जाती रही और विपरीत इस के उस पर अनेक प्रकार के उत्तरदावित्व का बीक आ पड़ा, जोकि उस के लिये सर्वधा असहा था। पिता की मृत्यु से उद्दिग्न हुए शौरिकदत्त ने मित्र बाति आदि के सहयोग से पिता का अदिदेशिक सरकार करने के साथ र विधिपूर्वक मृतक सम्बन्धी कियाओं का सम्पादन कर के अपने पुंचलनीचित कर्तन्य का पार्जन किया।

—जायिनद्वया—शब्द के अनेको रूप उपलब्ध हीते हैं। प्राक्तिशब्द महार्णव नामक कीण में —जायिनद्वया—यह शब्द मान कर उस का संस्कृत प्रतिरूप "—जातिनद्वता —" ऐसा दे कर साथ में उसका मृतवरसा, ऐसा अर्थ लिखा है। अर्थमागधीकोष में "—जायिनद्वं या-जातिनद्वं ता —"ऐसा मानकर उस की "जिस के जन्म पाए हुए बालक तुरन्त मर जाते हैं अथवा मृतक पैदा होते हैं वह माता" ऐसा अर्थ लिखा है। टीकाकार श्री अमयदेवस रि —जायिणद्वया—ऐसा रूप मान कर इस की "—जातािन उत्पन्नािन अपत्यािन निद्वं तािन — निर्यातािन मृतानित्यथा पर्याः सा जातिनद्वं ता —" ऐसी व्याख्या करते हैं। अर्थात् जिस की सन्तित उत्पन्न होते ही मृत्यु को प्रान्त हो जाए उसे जातिनद्वं ता कहते हैं। अभिधानराजेन्द्रकोषकार जायिनद्वं या की अप्रेक्षा मात्र शिन्द् —ऐसा ही मानते हैं और इस की "—मृत्यज्ञायां स्त्रयाम् , निन्द् महेला यह पद्यात्यं प्रसूपते तत्तन्त्रयाते, एवं यः आचार्यो ये यं प्रवाजयित स स स्रियतेऽप्यन्त्रकृति वा ततः स निन्द्रित निन्द्ः —"ऐसी व्याख्या करते हैं। अर्थात् — निन्द् शब्द के १ —जिस स्त्रों की उत्पन्त हुई प्रत्येक सन्तान मर जाए वह स्त्री, अर्थवा —२ —वह आचार्य जिस का प्रत्येक प्रतिति शिष्य या तो मर जाता है या निकल जाता है —संयम छोड़ जाता है, वह —ऐसे दो अर्थ करते हैं। तथा शब्दार्थिवन्तामशि

प्रकार गंगादत्ता ने खर्डरात्रि में कुटुम्बसम्बन्धी चिन्तन किया था, तथा उस ने उम्बरदत्त् यह का आराधन किया। उसी प्रकार समुद्रदत्ता ने भी रात्रि में परिवार —सम्बन्धी चिन्तन के अनुन्तर पति से आशी हो कर शौरिक युच की भनौति मामने का संकल्प किया।

## श्री विपाक सन्न--

नःमक कोष में -- निन्दुः -- ऐसा मान कर उस की -- मृतवत्सायाम् । नियतेऽप्रजात्वेनाऽसौ -- "ऐसा अर्थ किया है। अर्थात् सन्तित के विनष्ट ही जाने से जो नारी निंदा का भाजन बने वह । दूसरे शब्दों में मृतवत्सा को निन्दु कहते हैं। संस्कृतशब्दार्थंकीस्तुभ नामक कोष में -निन्दु:-ऐसा स्व मानते हुए उस का अं जिस के पास मरा हुआ बच्चा हो वह —" ऐसा अर्थ लिखा है। इन सभी विकल्पों में कौन विकल्प वास्तविक है !, यह विद्वानों द्वारा विचारणीय है ?

- —जहां गंगादत्तायः चिन्ता यहां पठित चिन्ता पद पृथ्व ३९६ तथा ३९७ पर पढ़े गये "— पर्व श्रहं सागारदत्तीणं सत्थवाहेणं सद्धि बहुइं वासाइं उरालाइं - से ले वर -- श्रोबाइयं उवाइ-णित्तपः पर्व संपेहेति -- "यहां तक के पदों का परिचायक है । श्रांतर मात्र इतना है कि वहां सेठानी गंगादत्ता तथा सागरदत्त सार्थवाह एवं उम्बरदत्त यद्य का नामोल्तेल है, जब कि प्रस्तुत में समुद्रदत्त मत्स्यदंध -मच्छीमार तथा समुद्रदत्ता एवं शौरिक यद्ध का। नामगत भिन्नता की भावना कर लेनी चाहिये। शेष वर्णन समान ही है।
- -- आपुरुखुणा -- यह पद १६४ ३९७ पर पहें गये "-- तं इच्छामि एां देवाणुव्यिप ! तुक्सेहिं श्चरुमणुरणाता जाव उवाइणित्तर - "इस पाठ का बोधक है। अर्थात् जिस तरह गंगादत्ता ने सेठ सागरदत्त से उम्बरदत्त यक्ष की सनौति मानने के लिये पूछा था, उसी प्रकार रुमुद्रदत्ता ने मंत्स्यवध--- मच्छीमार रुमुद्रदत्त को शौरिक यस की मनौती मानने की अभ्यर्थना की ।
- श्रोवयाइयं यह पद " तते एां सा समुद्दत्ता भारिया समुद्दत्ते एां मञ्जूषेणं एतमधुं अञ्मणुरणाता समासी सुबहुं पुष्कः मित्तः महिलाहि - १ से ले कर - तो सं जाव उवाइणति उवाइशिक्ता जामेवं दिसं पाउडभूता तामेव दिसं पिडिगता -यहां तक के पदों का परिचायक है । इन पदों का ऋषे सप्तमाध्ययन में पृष्ठ ४०६ तथा ४०७ पर लिखा जा चुका है। ऋषीत् जिस तरह गंगादत्ता ने सेठ सागरदत्त से ऋाजा मित्र जाने पर उम्बरदत्ता यक्ष के पात पुत्रप्राप्ति के लिये मनौती मानी थीं, उसी प्रकार संसुद्रदत्त मत्स्यबंधक - मच्छी मार से आजा प्राप्त कर समुद्रदत्ता ने पुत्रप्रास्ति के लिये शौरिक यच के सामने मनौती मानी । नामगंत भिन्नता के अतिरिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है ।

दोंहलो जाव दारगं - यहां पठित जाव - यावत् - पद से पृष्ठ ४०९ से लेकर पृष्ठ ४१० तथा ४१३ पर पढ़े गए "- धन्नाओं एां ताओं श्रम्मयाओं जाब फले-" से ले कर"- एबएई मासाणं बहुपडिपुराणाणं --- अधहां तक के पदों का अहरण करना सूत्रकार की ऋभिमत है। वर्णन समान होने पर भी नामगत भिन्नता यहां पर पूर्व की भान्ति जान लेनी चाहिये।

- -- प्रयाता जाव जम्हा -- यहां पठित जाव यावन् पद पुष्ठ ४१४ पर पठित "-- ठिति । जाव नामधिज्जं करेन्ति –" इन पदी का परिचायक है। तथा – पंचधातो० उम्मुक्कवा बसावे –यहां पठित जाव - यावत् पर १५७ पर पढ़े गए" --परिगाहिते तंजहा -- बीरधाती र -- ''से ले कर" -- सहस्र हेणं परिवड्दित -"यहां तक के पदों का, तथा"-तते गां से सोरियदत्ते -"इन पदो का परिचायक है।
- मित्त॰ रोयमार्ग यहाँ दिये गये विन्दु हे" गाइ- नियम त्तयण सम्बन्ध परि-जिए सिंद संपरिवृद्धे -- " इन पदों का प्रहरण करना सूत्रकार को ऋभिमत है। मित्र आदि पदों का श्रर्थ पृष्ठ १५० के टिप्पण में लिखा जा चुका है ।

अब सूत्रकार निम्नलिखित सूत्र में शौरिकदत्त के अधिम जीवन का वर्णन करते हैं -

# मूल-- अन्तया कयाइ सयमेव मच्छंधपहत्तरमत्तं अवसंपिजित्ता गां विहरति ।

(१) स्त्राया -- श्रन्यदा कदाचित् स्वयमेव मत्स्यवन्धम इत्तरकत्वमुपसंपद्य विद्वरति शौरिको दारको मस्त्यवन्थो जातः, ऋधार्मिको यातत् तुष्प्रत्यानन्दः । ततस्तस्य

848

## हिन्दो भाषा टीका सहित।

तते गां से सोरिए दारए मच्छन्धे जाते, अधम्भिए जान दुष्पिष्टियागांदे । तते गां तस्स सोरि-यमच्छं यस्त बहवे पुरिसा दिन्नमतिमत्तवेयसा कल्लाकल्लं एगडियाहि जउसं महस्र दि स्रोगा-हंति ऋगाहिका बहुहिं दहगलगोहि य दहमलगोहि य दहमहगोहि य दहमहगोहि य दहवहगोहि य दहपबहरों है य पर्यचुले हि य पर्वपुले हि य जम्माहि य तिसराहि य मिसराहि य घिसराहि य विसराहि य हिन्तिरीहि य फिन्तिरीहि य लिन्तिरीहि य जालेहि य गलेहि य कुड़पासेहि य बन्कबंघेहि य सुत्तबंधेहि य वालबंधेहि य वहवे सएहमच्छे य जाव पडागातिपडामे य गेएहीत गेरिहचा एगद्विया उभरेति भरिचा कूल गाहेति गाहिचा मच्छ्रखलए करेति करिचा अ।यवंति दलयंति । अन्ने य से बहवे पुल्सि दिन्नभतिमत्तवेयणा आयवतत्तेहिं मच्छेहि सोन्लेहि य तलितेहि य मञ्जितेहिय रायमग्गंसि वित्तिं कप्पेशाणा विहरंति । अप्पाणावि य णं से सोरिए बहुहिं सएइम न्क्रेडि जाव पडागातिपडागेहिय सोन्जेडि य तिलएडि य भिज्जिएहि य सुरं च ६ त्रासाएगारो ४ विहरति ।

पदार्थं — अन्तया कयाइ — किसी अन्य समय । सयमेव — स्वयं ही ंा मञ्जूधमहत्तर — गत्तं — मत्त्यवंधो-मञ्जीमारो के महत्तरकत्व —प्रधानत्व को । **उवसंप**िजत्ता सां—प्राप्त कर । विहरति — विदृश्य करने लगा। तते एं -- तदनन्तर। से -- यह। सोरिए -- शौरिक। दारए -- बालक। मञ्छं थे --मत्स्यवन्ध-मच्छीमार । जाते - हो गया, जो कि । अधस्मिष-अधर्मी । जाव - यायत् । दुष्पडियाणंदे -दुष्पत्यानन्द -- अति कठिनाई से प्रसन्न होने वाला, या । तते एं--तदनन्तर ातस्य -- उस ! सो--रियमच्छंश्रस्त - शौरिक मत्स्यवंश मच्छीमार के । दिन्तभतिभत्तवेयणा - जिन्हें वेतनरूप से रूपया पैसा और धान्यादि दिया जाता हो, ऐसे । बहवे -श्रनेक । पुरिन्ता -पुरव ा कलजाकर्वित - प्रतिदिन । पगद्वियाहि - छोटी नौकाओं के द्वारा । जउए - यमुना नामक । महाएदि - महानदी का । क्रोगाहंति स्रोगाहिता - अवगाहन करते हैं - उस में प्रवेश करते हैं, अवगाहन कर के । बहुहिं - बहुत से । दहमलऐहि य - हदगलन हद - भील या सरीवर का जल निकाल देने से : दहमलऐहि य हदमलन-हदगत जल के मर्दन करने ऋषीत् दरिया के मध्य में पौनःपुन्येन परिभ्रमण करने से ऋथवा जल निकालमें पर उस के कीचड़ का मर्दन करने से । दहमद्दरोहि प -हदमर्दन अर्थात् थृहर का दूध डाल कर जल को विकृत करने से। व्हमहरोहि य हदमधन-हदगत जल को वस्शाखात्रो द्वारा विलोडित करने से । वहवहरोहि य - हरवहन हर में से नाली ऋदि के द्वारा जल के बाहिर निकालने से । दहपवहरोहि य --इदप्रवहण - हदजल को विशेषरूपेण प्रवाहित करने से । पर्यचलेहि य - मस्यवन्धनविशेषों से । प्रवंपलेहि य -

बहव: पुरुषाः दत्तभृतिभक्तवेतना कर्याकस्यमे कास्थिकाभिर्यभुनां असहानदीमनगाहन्ते अवगाह्य बहुभिह्नं दगलनेश्व हृदमलनेश्व हृदमर्दनेश्व हृदमथनेश्व हृदवहनश्व हृदपवहर्गेश्व प्रवसुलेश्व प्रवपुलेश्व जृमामिश्व त्रिसरामिश्व भिसर्भिश्च घिसर्भिश्च द्विसर्भिश्च हिल्लिरीभिश्च किल्लिरीभिश्च लिल्लिरीभिश्च जालेश्च गलेश्च कटपार्शश्च बरुक्रबन्धेश्र सूत्रवन्धेश्र वाजवन्धेश्र बहुन् इलक्स्मास्त्वांश्र यावत् पताकातिपताकारच ग्रहन्ति ग्रहीत्वा नाची भरीत भरवा कुल गाहते गाहित्वा मरस्यखलानि कुर्वन्ति कृत्वा ऋतिपे दापयन्ति । अन्ये च तस्य बहवः पुरुषाः दत्तभृतिमक्तवेतनाः त्रातपतप्तेर्मस्यैः शुस्यैश्च तत्तितैश्च भिन्तिश्च (भृष्टैश्च) राजमार्गे वृत्ति कल्पयन्तो विहर् न्त । आहमनापि च स शौरिको बद्धाः इजदणमास्यैर्धावत् पताकातिपताकैश्च सूह्यैश्च तलितैश्च भाजितैश्च भूतां च ६ त्रास्वादयन् ४ विहरति।

#### श्री विपाक सूत्र-

मत्त्यों — मच्छों को पकड़ने के जालविशेषों से । जरुभाहि य — वन्धनविशेषों से । तिस्तराहि य — त्रिसरा बन्धनविरोषों है । भिसरादि य ---महम्यों को पकड़ने के बन्धनविरोपों है । धिसराहि य ---महस्यों को पकड़ने के जालविशोषों से । विसराहि य - मत्स्यों को पकड़ने के जालविशोषों से । हि जिसरीहि य - मत्स्यों को पकड़ने के **अलियिशेषों से, तथा । स्मिल्तिरीहि य – मः**स्यवन्धनियशेषों से । लिल्लिरी**हि य** – मत्स्यों को पकड़ने के साधन-विशेषों से, और । जालेहि य - सामान्य जालों से । गलेहि य-विश्वों - मत्स्यों को पकड़ने की कुंडियों से । क्डपासेहि य-कृटपाशों से अर्थात् मत्स्यों को पकड़ने के पाशरूप बन्धनविशेषों से । वक्कवंधेहि य व बल्क-त्वचा आदि के बन्धनों से । सुत्तवंधेहि य-सूत्र के बन्धनों से, और । बालवंधेहि य-वालों केशों के बन्धनों से । बहुबे - बहुत से ! सग्हमच्छे य - कोमल मत्स्यों को । जाव - यावत् । पडागा-तिपडामे य - पताकातिपताक, इस नाम के मत्स्यविशेषों को । मेएइंति मेरिएइत्ता - पकड़ते हैं, पकड़ कर । पगडिया उ – छोडी नौका थ्रों को । भरेति भरिशा – भरते हैं, भर कर । कुलं – किनारे पर । गाहिति गाहिता-लाते हैं, लाकर, बाहिर की भूमि अर्थात् बाहिर के जलरहित स्थान पर मच्छु बलार - मस्यों के ढेर ! करेंति करिसा – लगाते हैं, देर लगा कर, उन को सुखाने के लिये । श्रापर्यास – धूप में । दंलयंति - एख देते हैं । अन्ते य - और । से - उस के । बहुदे - बहुत से । दिन्सभितिभत्तवेय-एग-रुपया पैसा और धान्यादिरूप वेतन लेकर काम करने वाले । पुरिसा -पुरुष । आयवत -त्ते हिं--ब्रातप-धूप में तपे हुए। सोल्लेहि य-शूलाप्रोत किए हुए, तथा। तिवितेहि य - तले हुए, तथा । भिज्जितेहि य-भिजत - भूने हुए। मच्छेहि - मत्स्यभासी के द्वारा श्रथीत् धूप से तप्त -स्ले हुए मत्स्यी के मांती को शूल दारा पकाते हैं, तेल द्वारा तलते हैं, तथा श्रंगारादि पर भूनते हैं, तदनन्तर उन की ! रायमग्गंसि - राजमर्ग में, (रख कर वेचते हैं, इस तरह अपनी)। विस्ति - आजीविका। कर्षमा-**णा-करते हुए । बिहर्रात-समय विता रहे हैं । ऋष्यलाधिय एं-और** स्वयं भी । से-वह । सोरिप-शौरिकदत्त । बहुद्दि-अनेकविध । सग्रहमच्छेद्दि-इलस्णमस्यो । जाव - यावत् । पडागातिपडार्गोह य -- पताकातिपताक नामक मत्स्यविशेषों के मांसी, जो कि । सांव्लेहि य - शूलापीत किए हुए हैं, तथा। तलितेहि य – तले हुए हैं। भिज्जिपहि य – भूने हुए हैं, के साथ। सुरं च ६ – छः प्रकार की सुराओं का । श्रासापमाणे ४ - श्रास्वादनादि करता हुआ । विद्वरात - विद्वरण कर रहा है-समय ब्यतीत कर रहा है ।

मूलार्थ —िकसी अन्य समय वह —शीरिकर्स स्वयं ही मच्छीमारों के तेतृत्व को प्रास्त करके विहरण करने लगा। वह महा अधर्मी —पापी यावत् इस को प्रसन्त करना अत्यन्त कठिन था। इसने रुपया, पैसा और भोजनादि रूप वेतन लेकर काम करने वाले अनेक वेतनभोगी पुरुष रखे हुए थे, जो कि छोटो नौकाओं के द्वारा यमुना नदी में घूमते और बहुत से हुरालन, हृदमलन, हृदमर्थन, हृदबहन तथा हृदप्रवहन से एवं प्रपंचुल, प्रपंपुल, जून्मा, त्रिसरा भिसरा, विसरा, द्विन्तार, हिल्लिर, फिल्लिर, लिलिर, जाल, गल, कूटपाश, वरक—वन्ध, सूत्र-वन्ध और वालवन्ध इन साधनों के द्वारा अनेक जाति के सूद्म अथवा कोमल मत्यों यावत् पताकारियताक नामक मत्यों को पकड़ते हैं और पकड़ कर उन से नौकार्य भरते हैं, भर कर नदी के किनारे पर उन को लाते हैं, लाकर बाहिर एक स्थल पर ढेर लगा देते हैं, तत्यरवान् उन को वहां धूप में सूक्षते के लिए धर देते हैं।

इसी प्रकार उस के अन्य रूपया पैसा और धान्यादि से कर काम करने वाले वेसनुभोगी पुरुष धूप से सूखे हुए उन मत्स्यों — मच्छों के मांसों को शूलाश्रोत कर पकाते, तसते

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

[ ४५३

भौर भूनते, तथा उन्हें राजमार्ग में विक्रयायें रख कर उनके द्वारा वृत्ति — श्राजीविका करते हुए समय ज्यतीत कर रहे थे। इस के श्रातिरिक्त शौरिकदत्त स्वयं भी उन शूजाशांत किए हुए, भूने हुए श्रीर तले हुए मत्स्यमांसों के साथ विविध प्रकार की सुराश्चों का सेवन करता हुआ समय व्यतीत करने लगा।

टीका — प्रकृति का प्राय: यह नियम है कि पुत्र अपने पिता के कृत्यों का ही अनुसरण किया करता है। पिता जो काम करता है प्राय: पुत्र भी उसी को अपनाने का यत्न करता है, और अपने को वह उसी काम में अधिकाधिक निपुण बनाने का उद्योग करता रहता है। समुद्रदस मत्स्यबन्ध-मन्छीमार था, परम अधर्मी और परम दुराप्रही था, तदनुसार शौरिकदस भी प्रतृकसम्पत्ति का अधिकारी होने के कारण इन गुणों से बंचित नहीं रहा। पिता की मृत्यु के कुछ दिनों के बाद शौरिकदत्त ने पिता के अधिकारों को अपने हाथ में लिया अर्थात् पिता की मांति अब वह छारे मुहल्ते का मुख्या वन गया। मुहल्ते का मुख्या वन जाने के बाद शौरिकदत्त भी पिता की तरह अधर्ममेशी अथ्य महा लोभी और दुरायही वन गया। अपने हिसाप्रधान व्यापार को अधिक प्रगति देने के लिये उसने अनेक ऐसे वेतनभोगी पुख्यों को रखा जोकि यमुना नदी में जा कर तथा छोटी २ नौकाओं पर बेंड कर अमण करते तथा अनेक प्रकार के साधनों के प्रयोग से विविध प्रकार की मछलियों को पकड़ते तथा धूप में मुखाते, इसी मांति अन्य अनेकों वेतनभोगी पुख्य धूप से तप्त — यूखे हुए उन मत्स्यों को पहण करते और उन के मांसों को श्राल द्वारा पकाते और तैल से तलते तथा अंगारादि पर भून कर उन को राजमार्ग में रख कर उनके विकय से दृश्योगार्जन करके शौरिकदत्त को प्रस्तुत किया करते थे। इस के अतिरिक्त वह स्वयं भी मत्स्यादि के मांसों तथा ६ प्रकार की सुरा आदि का निरन्तर सेवन करता हुआ सानन्द समय व्यतीत कर रहा था।

दिन्तभतिभक्तत्रेयणा -- ग्रादि पदों का ग्रर्थसम्बन्धो विचार निम्नोक्त है --१---दिन्तभतिभक्तत्रेयणा -- "इस पद का ग्रर्थ पृष्ठ २१६ पर लिखा जा चुका है ।

२—पराहिया—" शब्द का अर्धमासबीकोषकार ने —एकास्थिका —ऐसा संस्कृत प्रतिरूप देकर — छोटी नौका —यह अर्थ किया है, परन्तु प्राकृत सब्दमहारांच नामक कोप में देश्य – देश विशेष में बोला जाने वाला पद मान कर इस के नौका, जहाज ऐसे दो अर्थ लिखे हैं

बोला जाने वाला पद मान कर इस के नीका, जहाज ऐसे दो अर्थ लिखे हैं

३—दहगलएं—हदगलनम् हदम्य मध्ये मरस्यादिशहएएथं भ्रमणं जलनिस्सारणं वा -"
अर्थात् हद बड़े जलाश्य एवं भील का नाम है, उस के मध्य में मच्छ आदि जीवो को प्रहण करने
के लिये किये गये भ्रमण का नाम हदगलन है । अर्थवा—हद में से जल के निकालने को
हदगलन कहते हैं। अर्थवा - मरस्य आदि को पकड़ने के लिये वस्त्रादि से हद के जल को छानना
हदगलन कहा जाता है। अर्थमागर्शाकांव में हदगतन - शब्द का "— मछली आदि पकड़ने के लिये
भराने पर व्याना—शोध निकालना —" ऐसा अर्थ लिखा है।

है—दहमलगं-हदमलनं, हदमभ्ये पौनः पुन्येन पिश्लमणं, जले वा निस्तारिते पंकमदंनं-"
अर्थात् हद के मध्य में मछली अर्थाद जीवों को प्रहण करने के लिये पुनः पुनः — बारम्यार परिभ्रमण करना,
अथवा— हद में से पानी निकाल कर अविशिष्ट पंक—कीचड़ का मर्दन करना हदमलन कहलाता है।
अर्थमागधीकोप में हदमजन के "—१—भरने में तेरना और २— जोत में चक लगाना—" ये दो अर्थ पाये
जाते है।

५ -दहमद्रणं -हदमद्नम् थाहरादिप्रतिषेण हदजनस्य विकियाकरणम् - " अर्थोत् हद के मध्य में थूहर (एक छोटा पेड़ जिस में गांटी पर से टरडे के छाकार के डएडल निकलते हैं, और इस का दूध पड़ा विषैला होता है) स्रादि के दूध को डाल कर उस के जल की विकृत-अराव कर

#### श्री विपाक सूत्र--

्रिष्ठम प्रघ्याय

देना हृद्मद्रेन कहा जाता है । अर्थनामश्रीकीय में —इद्मद्रेन शब्द का, "— सरीवर में बार २ धूमने की जॉना—जलभ्रमण--" ऐसा अर्थ लिखा है।

६--दहमहणं -- हदमथनम्, हदजलस्य तरुराखाभिर्विलोडनम् -- ' अर्थात् वृक्ष की शाखाश्रो के द्वारा हद के अल का विलोडन करना -- मथना, हदमथन कहलाता है। हदमन्थन में मब्बी-मारों का मत्स्यादि को भयभीत तथा स्थानभ्रष्ट करके पकड़ने का ही प्रधान उद्देश्य रहता है।

७—दहवहणं —हदवहनम्—" इस पद के दो श्रर्य होते हैं, जैसे कि १—नाली श्रादि के द्वारा हद के पानी को निकालना, अर्थात् हदवहन शब्द " – सरोवर में से पानी निकालने के लिये जो नालियें दोती हैं, उन में से पानी निकाल कर मरस्य आदि को पकड़ना —" इस श्रर्थ का परिचायक है। २—हद से पानी का स्वतः बाहिर निकलना अर्थात् हद में नौकाआ के प्रविश्व होने से पानी हिलता है श्रीर वह स्वतः ही बाहिर निकल जाता है, इस श्रर्थ का बोध हदवहन शब्द कराता है।

८—दह्म्पवह्णं —हद्मवहनम् -' इस पद के भी दो अर्थ उपलब्ध होते हैं, जैसे कि --१—मस्य आदि को पकड़ने के लिये हर का बहुत सा पानी निकाल देना । २ — मस्यादि को अहस्य करने के लिये नौका दारा हर में अस्या करना।

इस के अतिरिक १ - प्रपञ्चुल, २ - प्रपम्पुल, ३ - जुम्मा, ४ - बिसरा, ५ - मिसरा, ६ - विसरा, ७ - दिस्तिरा, ८ - दिल्लिर, ९ - मिलिलिर, १० - जाल, ये सब मत्स्यादि के पकड़ने के भिल २ साधनविशेष हैं, जिन को दिशकार ने "- मत्स्यबन्धनविशेषाः -" कह कर उल्लेख किया है - प्रपञ्चु शद्यो मत्स्यबन्धनविशेषाः । कोषकारों ने इन में से कई एक की संस्कृत छाया दी है और कई एक को देश्य माना है। तथा - मछली पकड़ने के कांटे को गल कहते हैं । कुटपाश भी मछलो पकड़ने के जालविशेष ही होता है। वर्षक वन्धन आ अर्थ होता है - त्वचा का बना हुआ वन्धन । सून से निर्मित बन्धन स्मूचवन्धन और कैयों का बना हुआ वन्धन वालवन्धन कहलाता है। ताल्पर्य यह है कि सवंप्रथम मत्स्यों को अनेकवित्र जाली द्वारा पकड़ा जाता था।

कोषकार ने "—मच्छ्रजले —मस्यजत —" का ऋषी "मञ्जलियों के मुखाने की जगह" ऐसा किया है, और टीकाकार श्री अमयदेव सूरी " —सच्छु जलार करेति —" का ऋषी करते हैं "स्थंडि नेषु मस्यपुंजान् कुर्वन्ति —" ऋषीत् भूमी पर मञ्जलियों के ढेर लगाते हैं । प्रकृत में ये दोनों ही ऋष सुसंगत हैं ।

— अहस्मिए जाव दुष्प डियाणंदे —यहां पठित जाव —यावत् पद से विविद्यत पदी का वर्णन पृष्ठ ५५ पर, तथा — सग्हमच्छे य जाव पडागातिगडागे —यहां पठित जाव —यावत् पद से अपेक्षित पाठ पीछे पृष्ठ ४४५ पर तथा — सुरं च ६ —यहां के अंक से अभिमत पाठ पृष्ठ ४४७ पर तथा — स्रास्तापमाणे ४ — यहां दिये गये अंकों से अभिमत पाठ पृष्ठ २५० पर लिखा जा चुका है।

त्र्यं सूत्रकार शौरिकदत्त के त्र्राप्रिम जीवन के वृत्तान्त का वर्णन करते हुए कहते हैं — च्या विकेश में काम सोविधकतार प्रकारियम का उपार्ट के स्वार्ट के स्वार्ट के स्वार्ट के स्वार्ट के स्वार्ट के स्व

# मूल- °तते एं तस्स सोरियदत्तस्य मच्छंधस्य अन्नया कयाइ ते मच्छे सोल्खे य

<sup>(</sup>१) छाया —ततस्तरय शौरिकदत्तस्य मत्स्पवंषस्य, अन्यदा कदाचित् तान् मत्स्यान् शूल्यांदच तिल-तादच भर्जितांदच खाहरतो मत्स्यकंटको गले लग्नदचाण्यभवत् । ततः स शौरिको भहत्या वेदनयाऽभि — भूतः सन् कौदुम्बिकपुरुवान् शब्दाययति शब्दाययित्वा एवमबादीत् —गच्छत यूयं देवानुप्रियाः ! शौरिकपुरे नगरे मृङ्गाटकः यावत् पथेषु महता महता शब्देन सद्योपयन्तः उद्योपयन्त एवं वदत —एवं ललु देवानुप्रियाः ! शौरिकस्य मस्त्यचंटको गले लग्नः तद् य ६-छित वैद्यो वा ६ शौरिकमातिस्यकस्य मत्स्यक्यटकं गलाद निस्पारियाः

**YXX** 

तिलए य भिज्जिए य आहारेपाण स्म मन्द्र भेटए गनए लग्गे यावि होत्था । तते स से सोरिए महयाए वेयणाए अभिभृते समाणे कोडुं वियपुरिस सहावेति सहावेता एवं वयासी — गन्द्र एं तुन्मे देवाणुष्या ! सोरियपुरे सागरे सिवाडग जान पहेसु महया महया सहे यां उग्य से माणा उग्योसेपाणा एवं वयह — एवं खलु देव गुष्या ! सोरियस्स मन्द्रकंटए गलए लग्गे । तं जो गं इन्द्रति वेज्जो वा ६ सोरियमन्द्रियस्स मन्द्रकंटणं गलाओ नीहरित्तए, तस्स मारिए विप्रल अत्यसप्याण दलपति । तते गं से काडुं वियपुरिसा जाव उग्यासंति । ततो बहवे वेज्जा य ६ इमं एयाह्रवं उग्योसण उग्योसिज्जमाणं निसामंति निसामित्ता जेणेव सोरियगिहे जेणेव सोरियगन्द्रंथे तेणेव उन्यान्द्रंति उवागन्द्रिता बहुद्धि उप्पत्तियाहि य ४ बुद्धीहि परिणा-मेमाणा वमगोहि य छड्डगोहि य उवीलगोहि य कवलग्याहि य सन्द्रुद्धरगोहि य विसन्त्रकरगोहि

य इच्छंति सारियमच्छंपस्स पच्छकंटमं गलाच्यो नीहरित्तए, नो चेत एं संचाएंति नीहरित्तए वा विसोहित्तए वा। तते एं बहवे वेजज्ञा य ६ जाहे नो संचाएंति सोरियस्स मच्छकंटमं गलाच्यो नीहरि त्तर वा विसोहित्तए वा ताहे संता ३ जामेव दिसं पाउच्मूता तामेव दिसं पाउगता। तते यां

से सीरियमच्छंघे बेन्जपाडियारनिव्विष्णे तेणं महया दुक्खेण अभिभूते सुक्खे जाव विहरति ।

एवं खलु गीतमा ! सीरिए पुरा पीरासामां जाव विहरति ।

पदार्थ-तते गं-तदनन्तर । तस्स-उस । सोरियद्शस्स- शौरिकदच । मञ्छ्यस्स - मत्स्यवंध-मञ्छीमार के । अन्या कयाइ - किसी अन्य समय । ते—उन । सोहले य - शूलाशीत करके पकाए हुए । तिलय-तले हुए । भिज्जिए य-भूने हुए । मञ्जू - मत्स्यमांसी का । आहारेमा-ग्रस्स-अहार करते—अदाण करते हुए के । गलप - गले - करठ में । मञ्जूकंटप- मत्स्यक्रयंक- मत्स्य का कांटा । लग्गे यािव होत्या - लग गथा था । तते गं - तदनन्तर अर्थात् गले में कांटा लग जाने के अनन्तर ! से - वह । मह्याप-महती । वेयणाप वेदना से । अभिमृते समाणे - अभिमृत-व्याप्त हुआ । सोरिए-शौरिकदच । कोडुं वियपुरिहे - कौटुन्दिक पुरुषो - अनुचरों को । सहािवेत सहािवसा - बुलाता है, बुला कर । पर्च वयासी - इस प्रकार कहता है । देवाणुप्तियां ! - हे भद्रपुरुषो ! ।

तस्मे शौरिको विपुलमर्थसम्पदानं ददाति । ततस्ते कौदुम्बिकपुरुषाः यावदुद्घोषयन्ति । ततो बहनो वैद्याद्य ६ इमामेतद्रूषणमुद्घोषणामुद्घोष्यमाणा निशमयन्ति निशम्य यत्रैय शौरिकपृहं यत्रैय शौरिको मत्स्यज्ञ्यस्त- नैवोपागम्छन्ति उपागस्य बहुभिः श्रीरातिकीभिद्य बुद्धिः परिणमयन्तः वमनैद्य छद्भैदय स्वयोडनैदय कव- लमाहैद्य सस्योद्धरणेद्य विशास्यकर्णद्य हम्छन्ति शौरिकमत्स्यवंषस्य मत्स्यकण्टकं गलाद् निस्सार्थितुं, नो चैय संशक्तुवन्ति 'निस्सार्थितुं वा विशोधयितुं वा । ततस्ते बहवो वैद्याद्य ६ यदा नो संशक्तुवन्ति शौरिकस्य मत्स्यकण्टकं गलाद् निस्सार्थितुं वा विशोधयितुं वा तदा भ्रान्ताः ३ यस्या एव दिशः शा— दुर्भृतास्तामेव दिशं प्रतिगताः । ततः स शौरिको मत्स्यवंधो चैयप्रतिकार्शनविष्णः तेन महता द खेनाभिमृतः शुक्को यावत् विहरति । एवं खलु गौतम ! शौरिकः पुरा पुराणानां यावत् विहरति ।

<sup>(</sup>१) निष्कारायितुं विशोधियतुं पूरा द्यपनेतुमित्यथः -- वृत्तिकारः ।

WH.

अष्टम अभ्याम

हुत्में — तुम् लोग । युक्कृह खं — जाझो । सोरियपुरे — यौरिकपुर नामक । एरारे — नगर में । सिघाझा ० — विकोण माग । आव — योवत् । पहेसु — शमान्य मागी — रास्ती पर । महया महया — महान करे । सहर्य शिब्द से । अधीसेमाणा अधीसेमाणा — उद्धीयणा करते हुए, उद्धीषणा करते हुए । पर्व वयह — इस प्रकार कहों ं यद्भं खेलुं → हर्भः प्रकारः निरुचयः ही । देवासुंचियशः!--हें महानुभावों ीः। स्तिरियस्स --शीं-रिकद्ता के । गर्ते;--कप्र में । मन्द्रकंटप् --मस्यक्षप्रक---मन्त्री का कांद्रा न लग्गे --लग नवा है । तं - अतः । जो एं -जो । वेज्जी वा ६ -वैद्य या वैद्युत्रादि । सोरियमि इयस्त - सोरिक नामक मारिस्यक - मन्द्रीमार के। गलाश्ची - कराउ से । मन्द्र्यकेट्यं - मस्यकेस्टक की । नीहरित्तर -निकालने की । इंडेबेरिट - इंड्या रखता है अर्थात जो कोटे को मिकलिना चाहता है, श्रीर की निकील देशों । सस्य मा - उस की | सोरिप्र-शीरिक । विजल - विपुल - बहुत सी । अत्यंसीप्य सं - आर्थिक सम्पत्ति । कलकति — नेमा । तहे स्ं—तदनन्वर । ते — वे ा कोड्ड विषयुरिस्ता —कोड न्विकः पुरुषः । जात्र — साक्स अर्थात उसकी आजनुसार नगर में। उग्छोस्ति — उद्घोषणा कर देते हैं। ततो — तद्दनन्तर । बहुवे — बहुत से। बेजुजा स ६ — वैद्य और वैद्युत्रादि । इस — यह । पर्यास्त्व — इस प्रकार की । उग्छोस्तिज्ञ — मार्ण - उद्यीपितं की जीने वालीः। उग्योसण् - उद्योषणा की । निस्तर्मित निस्त्रिमिता - धुनते हैं, सुनकी । ं क्षेत्रेव - जहां । सोरियशिष्टे - गौरियदेत्त कर घर था, त्रीर । जेरोव - जहां पर । सोरियः - गौरिका। सच्छंके - मत्स्यवस्य - भृष्कीसार् था । तेखेच - वहां प्रराम अवागकृञ्जनिक उद्यागिक्य ता अधावाते हैं, बाहर । बहुई - बहुत सी । उपनित्याहि या ४ - खीलातिकी वृद्धिविशेष अधीत विना ही शास्त्रास्थालादि के होने वाली बुद्धि-स्वभाविषद्ध प्रतिमा, अपि । बुद्धिहि - बुद्धियों से । परिलामेमाला -परिलामेन को पाप्त करते हुए श्रयोत् सम्यक्तया निदान आदि की खंगेंभतें हुए उन वैद्यों ने हैं संग्रेगेंहि ये ने वैमेने हैं तयों । क्रम्लेहिय - हर्दनों से तथा । उबीतलेहि य-अवपीटन - वसने से और । कबलगाहेहि य -कलवप्राही है, तथा । सक्त करणेहि या मशस्योद्धरणों से एवं । विसक्त करणेहि या मविशस्यकरणों से ा सोवियमच्छुंबरस – शौरिक मत्स्यवन्ध**्के । मुलाक्षो –कंट में हे** । स्ट्लुकंटगं – मस्यकस्यक – मच्छी के कांटे को । नीति दिल्लाय - निकातने की । इच्छीति - इच्छा करते हैं, सूर्यात् उक उपायों से मले में फंसे हुए कांटे को निकालने का उद्योग करते हैं, परन्तु, वे । नो चेव णं - नहीं । संचार ति - समूर्थ हर । नीहरिक्तर वा -- कांटा निकालने को । विस्तोहिक्तर वा - तथा पूर खादि के इरण को, अर्थात् अन के उच्च अपचारों में न तो उस के गले का कायटा ही निकला श्रीर तर उस के मुख से निकलता हन्ना पुम-पीन तथा रुधिर ही बन्द हुन्ना। तते शं-वहनन्तर। ते-ने । बहुने -बहुत से । वेज्जा य ६ - वैद्य तथा वैद्यपुत्रादि । जाहे - जव । स्तोरियस्त - शौरिक के । गलाम्रो - कएठ से । मन्छ-कटों - मत्स्यकण्टक को ! नीहरित्तर या --निकालने और । विश्लोहिसर --पूर्याद के दूर करने में | नो संचाप्रखंति –समर्थ नहीं हुए। ताहे | तब (वे) । संसा ३ - श्रान्त, तान्त श्रीर परितान्त हुए ऋषीत् इतोत्साइ होकर । जामेव दिसं - जिस दिशा से । पाउडभूता -- श्रापे वे । तामेव दिसं --उसी दिशा को । पश्चिमता - सौट यथे - चंते गये । स्तते णं - तदमन्तर । से - वह ा सोरिय -शौरिक । मर्च्छ्ये --मत्स्पवन्य । तेजनपृष्टियारनिक्वितृष्ट्ये --वैद्यों के प्रतिकार -- इत्तरज से निराश हुआ । तेण --उस । महामा - महामा । दुक्खेणं --दुःख से । अभिभूते -- अभिभूत -- युक्त हुआः। सुक्खे -- शुक्त हो करः। जाव - यावत् । विहरति - विहरण् करता है अर्थात् दु:खपूर्वक जीवनः व्यतीत कर रहा है। एवं खतु -इस प्रकार निश्चय होता गोतमा ! -हे गीतम ! । सोरिय -शीरिक ा पुरा -पूर्वहत । पोराखाई-पुरातन । जाय - यावत् अर्थात् पाप कर्मी का फल भोगता हुआ । बिहरित - विहरण कर रहा है -

**\*49** 

समय व्यतीत कर रहा है।

भूलार्थ —तदनन्तर किसी अन्य समय पर शूज़ा द्वारा पकाए गए, तले गए और भूने गए मत्स्यमांसों का आहार करते हुए इस शौरिक मत्स्यवन्ध-मच्छीमार के गले में मच्छी का कांटा लग गया. जिस के कारण वह महतो वेहना का अनुभर करने लगा। तब नितान्त दुः खी हुए शौरिक ने अपने अनुचरों को खुज़ाकर इस प्रकार कहा कि हे महपुरुषों ! शौरिकपुर नगर के त्रिकोण मार्गों यावन सामान्य मार्गों पर जा कर उन्चे शब्द से इस प्रकार चद्योषणा करो कि हे महानुभावो ! शौरिकदत्त के गले में मत्स्य का कांटा लग गया है, यदि कोई वैद्य या वैद्यपुत्र आदि उस मत्स्यकंटक को निकाल देगा, तो शौरिकदत्त उसे बहुत सा धन देगा।

तब कौटुम्बिकपुरुषों — श्रनुचरों ने उस की श्राज्ञानुसार सारे नगर में उद्घोषणा कर दी । उस उद्योषणा को छुन कर बहुत से बैच और वैद्यपुत्र श्रादि शौरिकदत्त के घर आये, श्राक्त वमन, छुदैन, श्रवपीड़न, कवलप्राह, शल्योद्धरण और विशल्यकरण श्रादि उपचारों से शौरिकदत्त के गले के कांटे को निकालने तथा पृत्र श्रादि को बन्द करने का उन्होंने भरसक प्रयत्न किया, परन्तु उस में वे सकल नहीं हो सके श्र्यात् उन से शौरिकदत्त के गले का कांटा निकाला नहीं जा सका और ना ही पीब एवं रुधिर ही बन्द हो सका, तब वह श्रान्त, तान्त और परितान्त हो श्र्यात् निराश एवं उदास हो कर वापिस श्रपने २ स्थान को चले गये। तब वह वैद्यों को प्रतिकार — इलाज से निर्विष्णा-निराश (किन्त) हुशा २ शौरिकदत्त उस महती वेरना को भोगता हुशा सूख कर यावत् श्रास्थितंत्र मात्र शेष रह गया, तथा दुःखपूर्वक समय उपतीत करने लगा।

भगवान् महावीर स्वामी कहते हैं कि है गौतम ! इस प्रकार वह शौरिकदत्त्व पूर्वकृत यावत् । श्राप्तम कर्मों का फल भोग रहा है।

टीका — कर्मप्रन्थों में कर्म की प्रकृति स्रौर स्थिति स्रादि का सविस्तर वर्णन बड़े ही मौलिक शब्दों में पाया जाता है। कोई कर्म ऐसा होता है, जो काफी समय के बाद फलोन्मुख होता है स्रथीत् उदय में स्राता है, तथा कोई शीघ ही फलप्रद होता है। यह सब कुछ बन्धसमय की स्थिति पर निर्मर करता है। कर्म के प्रकृति, स्थिति, स्रनुपाग स्रीर प्रदेशवन्ध स्रादि के मेदोगमेदों के वर्णन करने का यहां पर स्रवसर नहीं है तथा विस्तारभय से उन का उल्लेख मी नहीं किया गया। यहां तो संदोप से इतना ही बतला देना उचित है कि सामान्यतया कर्म दो प्रकार के होते हैं — एक वे जो जन्मान्तर में फल देने वाले, दूसरे वे जो कि इसी जन्म में फल दे डालते हैं। शीरिकदत्त भच्छीमार के जीवनवृत्तान्त से यह पता चलता है कि उस के तीवतर कृरकर्मां का फल उसे इस जन्म में मिल रहा है, स्रथीत् वह स्रपने किये कर्म का फल इस जन्म में भी भुगत रहा है।

शीकिदत्त का व्यापार था पका हुआ मांस वेचना, तथा इस व्यवसाय के साथ २ वह उस का स्वयं भी आहार किया करता था । तालप्यं यह है कि वह मस्स्यादि जीवों के मांस का विक ता भी धा और स्वयं भोनता भी। श्लाप्रोत कर पकाए गए, तैलादि में तले और अंगारों पर भूने गए मस्स्यादि जीवों के मांसों के साथ विविध प्रकार की मिदिराओं का सेवन करना, उस के व्यवहारिक जीवन का एकमात्र कर्तव्य सा बना हुआ था । इसी में वह अपने जीवन को सार्थक एवं सकत सममता था । किन्तु पाएकमं से यह आतमा उसी प्रकार मिलन होनी आरंभ हो जाती है, जिस प्रकार मिलन शरीर के सम्पर्क में आने वाला नवीन इवेत वस्त्र । वस्त्रधारी कितना मी चाहे कि उस का वस्त्र मिलन न होने पावे परन्तु जिस तरह वह वस्त्र उस मिलन शरीर के सम्पर्क में आने से अवस्थ मैं ला हो जाता है, उसी प्रकार

्र श्रष्ट्रम् सम्याय

कर्मरूप मल के सम्पर्क में छाने से यह छात्मा भी मिलन होने मे नहीं बच सकता। शोरिकदत्त ने पापकर्मों के छाचरण से छपने छात्मा को छथिक से छिथिक मात्रा में मिलन करने का उद्योग किया छौर उस के फलस्वरूप जुस का मानवजीवन भी छथिक से छथिक दु:ख का भाजन बना।

एक दिन शीरिकदत्त शूलाशीत किर हुए, तले और भूने हुए मत्स्यमांस की खा रहा था, तो वहीं उस मांस में जो मच्छी का कोई विषेता — जहरीला कांटा रह गया था, वह उस के गले में चिपट गया। कांटे के गले में लगते ही उसे वड़ी ग्राप्तता वेदना हुई, वह तड़प उठा। श्रामेक प्रकार के घरेलू यत्न करने पर भी कांटा नहीं निकल सका, तब उसने ग्रापने श्राप्तचे की बुला कर सारे नगर में मुनादी कराई कि यदि कोई वैद्या वैद्यपुत्र, चिकित्सक या चिकित्सक पुत्र ग्रादि शीरिकदत्त के गले में लगे हुए मच्छी के कांटे को बाहिर किकाल कर उसे श्राच्छा कर दे तो वह उस को बहुत सा धन देकर प्रसन्न करेगा, उस का घर लक्ष्मी से भर देगा।

अनुचरों ने सारे शहर में यह उद्घोषणा कर दी. श्रीर उसे सुन कर नगर के श्रनेक प्रसिद्ध नेय, वेंधपुत्र तथा चिकित्सक आदि शीरिकदत्त के घर में पहुँचे, उन्होंने उसके गले को देखा, श्रपनी श्रपनी तीचण और विज्ञ तथा पितमा के अनुवार उन को चिकित्सा श्रारम्भ की, वमन कराप गए, विधिपूर्वक गले को दवाया गया, स्थूल प्रासों को खिला कर कांटे को नीचे उतारने का उद्योग किया गया, एवं यन्त्रों के द्वारा निकालने का यन्त्र किया गया, परन्तु वे सब के सब अनुभवी वैद्य, मेंधावी चिकित्सक आदि उस कांटे को वाहिर निकालने या भीतर पहुँचाने में असफल ही रहे, तब वे हताश हो शीरिकदत्त को जवाब दे कर वहां से अपने अपने स्थान को प्रस्थान कर गए, और वैद्यादि के "हम इस कांटे को निकालने में सर्वथा असमर्थ हैं" इस निराशाजनक उत्तर को सुन कर शीरिकदत्त को दहा भारी कष्ट हुया और उसी कष्ट से सूख कर वह अस्थिपंजर मात्र रह गया । उस कांटे के विषेते प्रभाव से उस का शरीर विकृत हो गया, उस के मुख से पूथ और दिश्वर प्रवाहित होने लगा । इस वेदना से उस का शरीर एक मात्र हांडुयों का दांचा ही रह गया। प्रतिक्षण प्रतिपत्त वह वेदना से पीड़ित होता हुआ जीवन व्यतीत करने लगा

भगवान महाबीर स्वामी फरमाने लगे कि हे गौतम : यह वही शौरिकदर्श मच्छीमार है, जिस को तुमने शौरिकपुर नगर में मनुष्यों के जनघट में देखा है । ये सब कुछ उसके कमों का ही प्रत्यक्ष फल है। विचारशील मानव की उस के जीवन से उपयुक्त शिवा प्रहण करनी चादिये। इस की दुर्दशा को देख कर श्रात्मसधार को शिचा प्रहण करने वाले तो लाखों में टो चार ही मिलेंगे, किन्तु उस देख कर दूसरी श्रोर मुंह फिराने वाले संसार में श्रवेक होंगे। परन्तु जीवन की महानता के वे ही माजन बनते हैं जी उपयक्त शिचा से अपने को शिव्ति करते हुए श्राप्ता श्रात्मक्षेय साधने में सहा तत्यर रहते हैं।

- —सिंघाडग जावे पहेसु यहां पठित जाव यावत् पद तिय, च उक्क, च चर, महापह इनं पदों का परिचायक है। सिंघाड़ग मृंगाटक आदि पदों का अर्थ पृष्ठ ६९ पर लिखा जा चुका है। पाठक वहीं पर देख सकते हैं।
- वेज्जो वा ६ वहां पर दिए गए ६ के ऋंक से १९ ६५ पर पड़े गए वेज्जपुत्तो वा, जाए श्रो वा, जाए यपुत्तो वा, तेइ चिछुश्रो वा, तेइ चिछु यपुत्तो वा — इन पदों का शहरा करना सुत्रकार को अभिमत है। इन का ऋर्ष वहीं पर लिख दिया गया है।
  - कोडु वियपरिसा जाव उग्घोसंति यहां पदा गया जाव यावत पद -तह सि

849

विशयणं ययमहं पडिसुणेति, पडिसुणेता सोरियपुरे गगरे सिवाडग—तिय—चडकक —चडर— महापद्द — पहेसु महया महया सहेगां "—पवं खलु देवाणुणिया ! सोरियस्स मच्छुकंटप गलय लग्गे, तं जो गं इच्छुति वेजनो वा ६ सोरियमचिङ्ग्यस्स मच्छुकंटयं गतान्नो नीहित्तर, तस्स गं सोरिय विडलं ऋत्यसंत्र्याणं दलयति —" ति —इन पदी का परिचायक है। ऋषीत् कौटुम्बिकपुरुप— नौकर शोरिकदश मच्छीमार को बात को वितयपूर्वक तथेति (ऐसा हो होगा) ऐसा कह कर स्वीकार करते हैं, और शोरिकपुर के मृङ्गाटक विक चतुष्क, चत्वर, महापय और पथ इन रास्तों में बड़े ऊंचे शब्द से उद्योगणा करते हैं कि हे भद्रपुष्को ! शोरिकदत्त के गते में मस्स्यकटक —मच्छी का कांटा लग गया है, जो बैंब

तथा वैद्यपुत्र स्नाद उस को निकाल देगा तो शौरिकदत्त उस को बहुत सा द्रव्य देगा "बहुिहें उप्पत्तियाहिय ४ बुद्धिहिं"—यहां दिया गया चार का स्नंक यैन्धिकी, कर्मजा स्नौर पारिचामिकी - इन तीन स्नविशष्ट बुद्धियों का परिचायक है। शैस्रौत्पातिकी स्नादि पर्दों भावार्थ निम्नोक है—

१—जो बुद्धि प्रथम बिना देखे, बिना सुने और बिना जाने विषयों को उसी च्रण में विशुद्ध यथाविस्यतरूप में ग्रह्ण करतो है. अर्थात् शास्त्राम्यास और अनुभव आदि के बिना केवल उत्पात—जन्म से ही जो उत्पन्न होती है, उसे औत्पातिकी बुद्धि कहते हैं। नटपुत्र रोहा मगधनरेश महाराज श्रेणिक के मन्त्री श्री अप्रमयकुमार, सुग्लचादशाह अक्षवर के दीत्रान श्री वीरवल, महाकवि कालीशास आदि पूर्वपुरुष औत्पातिकी बुद्धि के ही धनी ये।

२—कठिन से कठिन समस्या को सुलफाने वाली, नीतिथर्म और अर्थशास्त्र के रहस्य को प्रहेश करने वाली, तथा लोकद्वय—इस लोक और परलोक में सुल का सम्पादन करने वाली बुद्धि का नाम वैनियिकी बुद्धि है।

३-उपयोग से एकाम मन से कार्यों के परिकास (फल) को देखने वाली, तथा अनेक -विध कार्यों के अभ्यास और चिन्तन से विशाल फल देने वाली बुद्धि कर्मजा कहलाती है।

४—अनुमान, हेतु और दृशन्त से विषय को सिद्ध करने वाली तथा अवस्या के परिपाक से पुष्ट एवं आप्यास्मिक उन्नित और मोच्छप फल को देने वाली बुद्धि पारिणामिकी कही जाती हैं। तथा - वमणेहि - इत्यादि पदों की व्याख्या वृत्तिकार के शब्दों में निम्नोक्त हैं -

१—"वमरोहि प ति —वमनं स्वतः सम्भूतम्—" अर्थात् वमन शब्द से उस वमन का प्रह्ण जानना चाहिए जो किसी उपचार से नहीं किन्तु स्वाभाविक आई है। वमन शब्द का अधिक अर्थ — सम्बन्धी कहापोह एष्ठ ७१ पर किया जा चुका है। २—"अङ्केहि प ति —छर्दनं —वचादिद्रव्य — प्रयोगकृतम्—" अर्थात् छर्दन भी वमन का ही नाम है. किन्तु यह बच (एक पौधा, जिस की जड़ दश के काम आतो है। आदि (आदि शब्द से मदनफत्त प्रभृति उलटी लाने वाले द्रव्यों का प्रह्ण है) से कराई जाती है। ३—''उवील्गेहि प ति — अवपोडनं — निष्पीडनम् —" अर्थात् प्रस्तुत में गले को दवाने का नाम अवपोडन है। ४ — "कवलगारेहि प ति — कवलगारहः —का का नाम स्वत्यों का प्रहण कराता है। य चि — कवलगारहः का का नाम स्वत्यों का प्रहण कराता के लिए दाहों के नीचे लकड़ी अर्थात् कांटे को निकालने के लिए बड़े आस का प्रहण कराता, ताकि उसके संवर्ष से गले में अरका हुआ कांटा निकल जाए, अथवा—मुख को मालिश करने के लिए दाहों के नीचे लकड़ी

<sup>(</sup>१) उप्यक्तिया १ वेण्ड्या २ कस्त्रया ३ परिणामिया ४ बुद्धी चर्जन्वहा बुत्ता पंचमा नोवलक्सई--(नन्दीसूत्र २६)। इन चारो बुद्धियों के बिस्तृत स्वरूप को जानने की ऋभिलाया रखने वाले पाठक श्री नन्दीसूत्र की टीका देख सकते हैं।

ि ऋष्ट्रम अञ्चाय

का दुकड़ा रखना - कवलग्राह कहलातः है । ५ - सल्लुद्धरणेहि य सि - शल्योद्धरणम् - यंत्रप्रयोगात् कंटकोद्धारः, तैः - " श्र्योत् यन्त्र के प्रयोग से कांटे को निकालना शल्योद्धार कहलाता है । ६ - विसल्ल-करणेहि य सि - विशल्य करणम् - स्नौनधसामर्थात् - " स्रयीत् स्नौनध के बल से कांटा निकालना विशल्यकरण कहलाता है ।

- -- संता ३---यहाँ दिए गए ३ के ऋंक से ऋवशिष्ठ, १ -- तंता , २ -- परितन्ता -- इन दो पदों का ग्रहण करना चाहिये । श्वान्त ऋादि पदों की व्याख्या पृष्ठ ७३ पर की जा चुकी है ।
- वेज्जपडियारिण विवर्ण वैद्यप्रतिकारिन विएण: (त्रर्थात् वैद्योः के प्रतिकार इलाज से निराश), यह पद शौरिकदत्त के इतमाग्य होने का सूचक है। भाग्यहीन पुरुप के लिए किया गया लाभ का काम भी लाभप्रद नहीं रहता । शस्यचिकित्सा तथा श्रीप्रधिचिकित्सा स्रादि में प्रवीण वैद्यों का निष्फल रहना, शौरिक की मन्दभाग्यता को ही आभारी है। वस्तुत: पापिष्टों की यही दशा होती है। उन के लाभ के लिए किया काम भी दु:खान्त परिणाभ वाला होता है।
- सुक्ले जाव विहरति यहां के जाव यावत् पर से " भुक्ले शिम्मंसे श्रिष्ठिचम्मावश-से किडिकिडियामू ए – '' इन परों का प्रहश करना चाहिये। शुक्क श्रादि परों का अर्थ इसी ऋश्म ऋध्ययन के पृष्ठ ४३१ पर किया जा चुका है।
- पुराणाणं जाव विदरित यहां पठित जाव यावत् पद से अभिमत पदी का विवर्णं पृष्ठ ५२ पर किया जा चुका है। पाठक वहां पर देख सकते हैं।

अब स्त्रकार शौरिकदत्त के आगामी भवों का वर्णन करते हुए कहते हैं --

मूल- 'सोरिए एं भंते ! मच्छवंधे इश्रो कालमासे कालं किच्चा कहिं गच्छिहिति ?, किंह उनविजिहिति ?, गोतमा ! सत्तरिं वासाइं परमाउं पासइत्ता कालमासे कालं किच्चा इमी- से रयणप्यमाए० संसारी तहेव जाव पुढवीए० । तती हित्थणाउरे मच्छचाए उनविजिहिति । से एं तती मच्छिएहिं जीवियाओ वनरोविते तत्थेव सेट्ठिकुलंसि बोहिं० सोइम्मे० महाविदेहे वासे० सिजिजहिति ४ । निक्लेवो ।

# ॥ अट्टमं अज्भवर्णं समत्तं ॥

पदार्थ-मंते !-हे भगवन् !। सोरिष् एं-शौरिक ! मच्छुबंधे-मत्स्यवन्ध-मच्छीमार । इस्रो-यहां से । कालमासे — कालमास में ऋषीत् मृत्यु का समय ह्या जाने पर ! कालं किच्या—काल करके । किंदि—कहां । गच्छिहिति !-जायगा !। किंदि—कहां पर ! उवयिजिहिति !-उत्पन्न होगा !। गोतमा !- हे गौतम ! । ससरिं—सतर । वासाई — वर्षों की ! परमाउं—परमायु ! पालइस्ता—पालन करके—भोग कर । कालमासे —कालमास में । कालं किच्या—काल करके ! इमीसे —इस ! रचणाप्यभाष्य—रत्प्रमा नामक प्रथम नरक में उत्पन्न होगा ! संसारो—संसारभ्रमण । तहेय — उसी भांति ऋर्थात् प्रथम ऋष्ययनगत मृगापुत्र की भांति करता हुआ । जाव - यावत् ! पुढ्यीष ०- पृथिवीकाया में लाखों वार उत्पन्न होगा । ततो—

॥ अष्टमध्ययनं समान्तम् ॥

<sup>(</sup>१) द्याया — शौरिकी भदन्त ! मस्त्यवन्धः इतः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गमिष्यति १, कुत्रोपपत्स्यते १ । गौतम ! सप्तति वर्षीण परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वाऽस्थां रत्नप्रभायां संसारस्यये यावत् पृथिव्याम् । ततो हित्तनापुरे मस्त्यतयोपपत्स्यते । ततो मास्त्यिकीर्जीवितात् व्यपरोपितस्तत्रैव श्रेष्ठिकुले बोधि । सिक्षेप महाविदेहे वर्षे ० सेस्यिति ५ । निक्षेप: ।

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

षहां से । हित्यणाउरे — हितनापुर नगर में । मच्छुनाए — मस्स्यतया — मस्स्यस्य में । उवविज्ञिहिति — उत्पन्न होगा । से —वह । गां — वाक्यालंकारार्थक है । ततो — वहां से । मच्छुपहिं — मच्छुमारो के हारा । जीवियाको - जीवन से । खबरोबिते — पृथक् किया जाने पर । तत्थेव — वहीं हित्तनापुर में । सिद्धिकुलंसि — श्रेष्ठिकुल में उत्पन्न होगा । बोहिं० — सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा । सोहम्मे ० — सोधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से । महाविदेहे - महाविदेह । बासे — चेत्र में जन्मेगा तथा वहां । सिज्ञिकहिति ५ — सिद्ध पद को प्राप्त करेगा ५ । निक्लेबो — निन्नेप — उपसंहार पूर्व की भान्ति जान लोना चाहिये । श्रद्धमं — अष्म । श्रद्धस्यणं — श्रध्ययम । समन्तं — सम्पूर्णं हुआ ।

मुलार्थ—गीतम स्वामी के"—भगवन्! शीरिकदत्त मस्यवंश्व—मच्छीमार यहां से कालमास में काल कर के कहां जायगा! श्रीर कहां उत्पन्न होगा?—" इस प्रश्न के श्रानखर प्रभु वीर बोले कि है गौतम ! ७० वर्ष की परमायु भागकर कालमास में काल करके रत्नप्रभा नाम ह पहली नरक में उत्पन्न होगा । उस का अवशिष्ट संवारश्चमण पूर्ववत् ही जानना चाहिए, यावत् वह पृथिवो —हाया में लाखों बार उत्पन्न होगा । वहां से हिस्तनापुर में भत्य बनेगा, वहां पर माल्यिकों-मच्छीमारों के द्वारा वध को प्राप्त होगा । वहां से हिस्तनापुर में एक श्रेष्ठिकुल में जन्मेगा, वहां पर उसे सम्यक्त की प्राप्त होगी, वहां मृत्यु को प्राप्त कर सौधर्म नामक देवलोक में स्थपन्त होगा । वहां से च्युत हो कर महाविदेह चेत्र में जन्मेगा और वहां चारिश्व महण्य कर उस के सम्यग् आराधन से सिद्ध पद को प्राप्त करेगा ५ । निच्चेष—उपसंहार की कल्पना पूर्व की मान्ति करलेनी चाहिये ।

# ॥ श्रष्टम श्रष्ययन सम्पूर्ण ॥

टीका -- संसारी जीवन व्यतीत करने वाले प्राणियों को ऋवस्था को देख कर एक कर्मवादी सहदय व्यक्ति दांतों तले ऋंगुली दबा लेता है, श्रीर ऋाइचर्य से चिकत रह जाता है, तथा उन जीवों की मनोगत विचित्रता पर दु:ख के ऋश्रुपात करता है।

त्राज का संसारी जीव क्या चाइता १, उत्तर मिलेगा – त्रानन्द चाइता है, सुख चाइता है और परिस्थितियों की श्रमुक्लता चाइता है। प्रिक्लता तो उसे जरा जितनी भी सहा नहीं होती। सांसारिक सुखों की प्राप्त के लिए अधिक से अधिक उद्योग करना है, इसके लिए उचिता-उचित अथच पुस्प और पाप का भी उसे प्यान नहीं रहता। तदर्थ यदि उस को किसी जीव की हत्या करनी पड़े तो उसे भी निस्संकोच हो कर डालता है। किसी को दुखाने में उसे श्रानन्द मिले तो दुखाता है, तड़पाने में सुख मिले तो तड़पाता है। सारांश यह है कि — आज के मानव ध्यांकत की पह विचित्र दशा है कि वह पुस्य का फल (सुख) तो चाहता है परन्तु पुर्य का श्राचरण नहीं करता और विपरीत इसके पाप के फल की इच्छा न रखता हुआ भी पा पचरण से पराङ सुख नहीं होता और पाप का फल भोगते हुए छुटपटाता है, विलंबिलाता है। शीरिकदन मच्छीमार भी उन्हीं व्यक्तियों में से एक था जो कि पाप करते समय तो किसी प्रकार का विचार नहीं करते और पाप का फल (द:ख) मोगते समय हिर पीटते और रोते चिल्लाते हैं।

अमण भगवान् महावीर स्वामी के मुखारिवन्द से शौरिकदत्त का अतीत और वर्तमान जीवन वृत्तान्त सुन कर गीतम स्वामी को बहुत सन्तोध हुआ और वे शौरिकदत्त की वर्तमान दुःखपूर्ण दशा का कारण तो जान गये परन्तु भविष्य में उस का क्या बनेगा है, इस जिन्नासा को शान्त करने के लिए वे मगवान् से किर पूछते हैं कि मगवन् ! यह मर कर ऋष कहां जायेगा है और कहां पर उत्पन्न होगा ?

<sup>(</sup>१) पुरुवस्य फलमिन्कुन्ति, पुरुवं नैन्छ्यन्ति मानवाः । न पापफलमिन्छन्ति, पापं कुर्वन्ति यस्ततः ॥१॥

्रिश्रष्टम ऋध्याय

तात्पर्य यह है कि वह घटीयंत्र की तरह संसार में निरन्तर भ्रमण ही करता रहेगा या उस के इस अन्म तथा मरण सम्बन्धी दु:ल का कभी ऋन्त भी होगा है,

गौतम स्वामी का यह प्रदन बड़ा ही रहस्यपूर्ण है । स्रावागमन के चक में पड़ा हुआ जीव मुख स्रीर दु:ख दोनों का स्रातुभव करता है। कभी उसे मुख की उपलब्धि होती है और कभी दु:ख की प्राप्ति। परन्तु विचार किया जाये तो उसका वह मुख भी दु:खिमिश्रत होने से दु:खरूर हो है। वहां मुख का तो केवल स्रामासमात्र है। तालप्य यह है कि कर्मसम्पन्ध से जब तक जन्म और मृत्यु का सम्बन्ध इस जीवालमा के साथ बना हुआ है, तब तक इस को शाश्रत सुब को उपलब्धि नहीं हो सकती। उस की प्राप्ति का सर्व – प्रथम साधन 'सम्यक्त की प्राप्ति है, सम्यक्त के बाद ही चरित्र का स्थान है। दर्शन तथा चारित्र की सम्यग् स्थाराधना से यह खालमा अपने कर्मबन्धनों को तोड़ने में समर्थ हो सकता है। कर्मबन्धनों को तोड़ने से स्थारमशक्ति विकसित होती हैं, उन का पूर्णविकास —स्रात्मा की केवल्यावाथा स्थित् के लजान प्राप्ति की अवस्था है, उस स्थान्था को प्राप्त करने वाला जोवन्मुक खालमा जैन परिभाषा के स्थान सर्वत्र स्थान स्थान है। इसके पश्चात् स्थान हुआ सदेह या साकार ईश्वर के नाम से स्थितिहत किया जा सकता है। इसके पश्चात् स्थान है। स्थान का स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान को परम्पर से नाम से सम्योधित किया जाता है। तव शौरिकदत्त का जीव इस जन्म तथा मरण को परम्पर से सुट कर कमी इस स्थाश्या को मी जो कि उसका वास्तविक स्वरूप है, प्राप्त करेगा कि नहीं है, यह गौतम स्वामी के प्रश्न का स्थानपाय है।

इसके उत्तर में भगवान महावीर स्वामी ने जो कुछ फरमाया उसका वर्णन मूलार्थ में स्फुटरूप से कर दिया गया है, जो कि अधिक विवेचन की अपेचा नहीं रखता । अस्तु, शौरिकदच का जीव अन्त में समस्त कर्मबन्धनों को तोड़कर अनन्त छान, अनन्त दर्शन और अनन्त वीर्य से युक्त होता हुआ परम कल्याण और परम सुखरूप भोचा को प्राप्त करेगा।

--रयण्ष्यभाषः संसारो तहेव जाव पुढवीषः -- इन पदी से तथा इनके साथ दी गई विन्दुन्त्रों से अभिमत पाठ पृष्ठ ३३६ पर, तथा -- बोहिं०, सोहम्मे०, महाविदेहे वासे० सि -- किमहिति ५---इन संकेतिक पदों से अभिमत पाठ पृष्ठ ३१२ पर तिखा जा चुका है।

पाठकों को स्मरण होगा कि दुःखविपाक के सन्तम अध्ययन को सुन लेने के अनन्तर श्री जम्बू स्वामी ने अपने पूज्य गुददेव श्री सुधर्मी स्वामी से उसके अष्टम अध्ययन को सुनाने की अभ्वर्धना की थी, जिस की पूर्ति के लिए श्री सुधर्मी स्वामी ने प्रस्तुत अष्टमाध्याय सुनाना आरम्भ किया था। अध्ययन की समाप्ति पर आर्थ सुधर्मी स्वामी ने श्री जम्बू स्वामी को जो कुछ फ्रमाया, उसे स्त्रकार ने निञ्खेबो — निज्ञों सम्बद्धाः — इस पद में गर्भित कर दिया है। निक्खेबो — पद का अर्थसम्बन्धी विचार पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। प्रस्तुत में इससे जो सूत्रांश अपेक्षित है, वह निम्नोक्त है —

पर्व खलु जम्बू ! समगोणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पर्शेणं दुहविघागाणं श्रष्ट — मस्स श्रद्रभयणस्स श्रयमट्टे प्रण्णत्तो, त्ति बेमि । त्र्र्थात् हे नम्बू ! यावत् मोक्षसम्प्राप्त अमण् भगवान्

(१) नित्य चरित्रां सम्मत्तविहुणं, दंसणे उ भइयव्वं ।

सम्मत्तचिरिताइं जुगवं, पुट्वं व सम्मतः ॥ (उत्तराध्ययन सूत्र ऋ० २८/२९)। ऋषीत् सम्यक्त्व — समिकत के बिना चारित्र नहीं हो सकता और दर्शन में उसकी —चारित्र की भजना है ऋषीत् जहां पर सम्यक्त्व होता है वहां पर चारित्र हो भी सकता है और नहीं भी, तथा यदि दोनों — दर्शन ऋौर चारित्र, एक काल में हों तो उन में सम्यक्त्व की उत्पत्ति प्रथम होगी।

श्रष्टम श्रध्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

853

महावीर स्वामी ने इस प्रकार दुःखिविपाक के ऋष्टम ऋध्ययन का यह (पूर्वोक्त) ऋषे प्रतिपादन किया है। जम्बू ! जैसा मैंने भगवान् की परम पवित्र सेवा में रह कर उन से सुना है, वैसा तुम्हें सुना दिया है। इस में मेरी ऋपनी कोई कहपना महीं है।

प्रस्तुत अष्टम अध्ययन में शौरिकदस नाम के मत्स्यवन्य—मञ्जीमार का अतीत, अनागत और धर्तमान से सम्यन्ध रखने बाले जीवनवृतान्त का उपाख्यान के रूप में वर्णन किया गया है, जिस से हिंसा और उसके कदुफल का साधारण से साधारण ज्ञान रखने वाले व्यक्ति को भी भली प्रकार से बीध हो जाता है । पदार्थ वर्णन की यह शैली सर्वोत्तम है, जिसे कि सूत्रकार ने अपनाया है।

हिसा बूरी है, दुखों की जननी है, उस से अनेक प्रकार के पाप कमों का बन्ध होता है। इस प्रकार के बचनों से श्रोता के हृदय पर हिंसा के दुष्परिणाम (बु.ाई) की छाप उतनी अन्त्री नहीं ख़ती, जितनी कि एक कथारूप में उपस्थित किये जाने वाले वर्णन से पड़ती है। इसी उद्देश्य से शास्त्रकारों ने कथाशीली का अनुसरण किया है। शौरिकदस के जीवनवृत्तान्त से हिसा से पराङ्मुख होने का साधक को जितना अधिक ध्यान आता है, उतना हिसा के मीखिक निषेध से नहीं आता।

प्रस्तुत श्रध्ययनगत शौरिकदत्त के उपाख्यान से हिंसामय सावद्य प्रवृत्ति और उस से बान्धे गये पाप कर्मों के विपाक —फल को दृष्टि में रखते हुए विचारशील पाठकों को चाहिये कि वे अपनी दैनिकचर्या और खान पान की प्रवृत्ति को अधिक से अधिक निरवद्य अधिच शुद्ध बनाने का यत्न करें, तथा मानव भव की दुलनता का ध्यान रखते हुए अपने जीवन को अहिंसक श्रथच प्रेममय बनाने का भरसक प्रयत्न करें। ताकि उनका जीवन जीवमात्र के लिये, अभयप्रद होने के साथ र स्वयं भी किसी से भच रखने वालां न बने, इसी में मानव का भावी कर्याण अथच सर्वतीभावो अप निहित् है।

👭 श्रष्टम ऋध्याय समाप्त 🎚

# अथ नवम अध्याय

www.kobatirth.org

जैनागमों में ब्रह्मचारी की बड़ी महिमा गाई गई है। श्री प्रदनव्याकरण भूत्र में ब्रह्मचर्य वत के भारक को भगवान से उपमित किया गया है। ब्रह्मचारी शब्द में दो पद हैं। ब्रह्म और चारी। ब्रह्म शब्द का प्रयोग—"मेशुनत्याग, उत्थानन्दवर्द्धक, ४वेद—धर्मशास्त्र, तप और शाश्वत ज्ञान" इन अर्थों में होता है, और चारी का अर्थ ब्राचरण करने वाला है। तब ब्रह्मचारी शब्द का ब्रह्म का आचरण करने वाला —यह अर्थ निष्यन्न हुआ।

ऊपर बतलाये श्रानुसार यद्यपि ब्रह्म के अनेक अर्थ हैं, तथापि आजकल इसका रूढ़ अर्थ में युनत्याग है। इसलिए वर्तमान में में युन का त्याग ब्रह्मचर्य और उसका सम्पक् आचरण करने वाला ब्रह्मचारी कहलाता है। इस अर्थिवचारणा से जो व्यक्ति स्त्रीसंबन्ध से सर्वथा पृथक रहता है, तथा प्रत्येक स्त्री को माता, भिगती या पुत्री की दृष्टि से देखता है, वह ब्रह्मचारी है। इसी भान्ति यदि स्त्री हो तो वह ब्रह्मचारिणी है। ब्रह्मचारिणी स्त्री संसार भर के पुरुषों को पिता और भाई एवं पुत्र के तुस्य समभती है।

बसचर्यवत असिधारा के तुस्य बतलाया गया है, जिस तरह तलवार की घारा पर चलना किन होता है, उसी तरह ब्रह्मचर्यवत का पालन करना भी नितान्त किन होता है। वालर्य यह है कि ब्रह्मचर्य के पालन में मन के ऊपर बड़ा भारी अंकुश रखने की आवश्यकता होती है। इस की रक्षा के लिये शास्त्रों में अनेक प्रकार के नियमोपनियम बतलाये गए हैं। उसराध्ययन सूत्र के सोलहचें अध्याय में लिखा है कि दस कारण ऐसे होते हैं जिन के सम्यग् आस्राधन से ब्रह्मचारी अपने बत का निर्विम्रता से पालन कर सकता है, वे दश "कारण निम्नोक हैं—

- १ जिस स्थान में स्त्री, पशु और नपु सक का निवास हो , उस स्थान में ब्रह्मचर्य के पालक व्वक्ति को नहीं रहना चाहिये।
- २ -- ब्रह्मचारी स्त्रीसम्बन्धी कथान करे ऋर्थात् स्त्रियों के रूप, लावरूय का वर्णन तथा श्रन्थ कामवर्धक चेष्टाऋों का निरूपण न करे।
- ३ ब्रह्मचारी स्त्रियों के साथ एक आसन से न बैठे और जिस स्थान पर स्त्रियों दैठ बुकी हैं, उस स्थान पर मुहर्त (दो घड़ी) पर्यन्त न बैठे ।
- ४ ब्रह्मचारी स्त्रियों के मनोहर मन को हरने वाली और मनोरम मन में श्राह्वाद उत्पन्न करने वाजी इन्द्रियों को स्रोर ध्यान न देवे ।
- (१) ''तं वंभं भगवंतं...... तित्यगरे चेव मुणीणं'' (सम्बरहार ४ अध्ययन )। (२) ब्रह्मे ति ब्रह्मचर्य मेथुनत्यागः। (३) वृंहति – वद्धतेऽस्मिन् स्रानन्द इति ब्रह्म । (४) ब्रह्म चेदः, ब्रह्म तपः ब्रह्म ज्ञानं च शाश्वतं तचरत्यर्जयस्यवस्यं ब्रह्मचारी।
- (५) इन कारणों का अर्थसम्बन्धी अधिक उद्दापोह करने के लिए देखो, श्री वर्धमान स्थानकवासी जैन श्रमण संघ के प्रधानाचार्य परमधूज्य परमश्रद्धेय गुरुदेव श्री श्रातमा राम जी महाराज द्वारा निर्मित श्री उत्तराध्ययन सूत्र की आत्मश्रानप्रकाशिका नामक हिन्दीभाषाठीका [

४६५

#### हिन्दी भाषा दीका साहित ।

भू— ब्रह्मचारी पत्थर की या अन्य ईंट आदि की दीवारों के भीतर से तथा वस्त्र के परदे के भीतर से आने वाले स्त्रियों के कृष्णित शब्द (सुरत समय में किया गया अव्यक्त शब्द ), विदेत शब्द (प्रेमीमिश्रित रोष से रितंकलहादि में किया गया शब्द ), गीत शब्द (प्रमोद में आकर स्वरतालपूर्व के किया गया शब्द ), हास्य शब्द और स्त्रित शब्द (रितंसुल के आधिक्य से होने वाला शब्द ) एवं किन्दित शब्द (भर्ता के रोष तथा प्रकृति के ठीक न होने से किया गया शोकपूर्ण शब्द) भी न सुने।

६—ब्रह्मचारी पूर्वरति (स्त्री के साथ किया गया पूर्व सैभोग) तथा अपन्य पूर्व की गई काम — कीड़ाओं का स्मरण न करे।

- ७ ब्रह्मचारी पौष्टिक पुक्षिकारक एवं भातुवर्धक ऋाहार का महरा न करे।
- ८ ब्रह्मचारी प्रमाण से अधिक अवहार तथा जल का सेवन न करे।
- ९—ब्रह्मचारी ऋपने शारीर को विभूषित न करे, प्रत्युत ऋषिकाधिक सादगी से जीवन अ्यतीत करें।

१० - ब्रह्मचारी कामोत्पादक शब्द, स्त्री ख्रादि के रूप, मधुर तथा ख्रम्लादि रस और सुरिभ-सुगन्ध और सुकोमल स्पर्श खर्थात् पांची इन्द्रियों के पांची विषयों में ख्रासक न होने पाने।

इन दश नियमों के सम्या अनुष्ठान से ब्रह्मचर्य बत का पूरा र संरह्मण हो सकता है। इस के अतिरिक्त शास्त्रों में ब्रह्मचर्य को सुद्ध 'जहान के तुस्य बतजाया गया है। जिस तरह जहाड़ यात्री को समुद्र में से पार कर किनारे लगा देता है, उसी तरह ब्रह्मचर्य भी सावक को संसार समुद्र से पार कर उसके अभीष्ट स्थान पर पहुँचा देता है, इस लिये प्रत्येक मुमुद्ध पुरुष द्वारा ब्रह्मचर्य जैसे महान् बत को सम्यात्या अपनाने का यत्न करना चाहिये, इसके विपरीत जो जीव ब्रह्मचर्य का पालन न कर केवल मैथुनसेवी वने रहते हैं, तथा उस के लिये उपयुक्त साधनों को प्रकत्रित करने में अनेक प्रकार के कर कर्म करते हैं, वे अपनी आत्मा को मिलन करते अयच चतुर्गतिरूप संसार — सागर में गोते खाते हैं, तथा नाना प्रकार के दुःखों का अनुभव करते हैं।

प्रस्तुत नवम ऋध्यवन में बहाचर्य से पराङ्मुख रहने वाले विषयासक एक कामी नारीजीवन का बृतानत वर्णित हुन्ना है, जो विषयवासनायों का ऋषिकाधिक उपभोग करने के लिए अपनी सास के जीवन का भी अन्त कर देता है, इसके ऋतिरिक्त साथ में एक पुरुषजीवन का भी वर्णन उपस्थित किया गया है जो मैथुन का पुजारी बन कर तथा एक स्त्री पर आसक होकर ४९९ स्त्रियों को आग में जला देता है, उस नवम ऋध्ययन का आदिम सुत्र निम्नोक है—

# मूल- रजन्खेबी श्ववमस्त । एवं खलु जंबू ! तेशां कालेशां तेशा समएशां रोहीडए

(१) समुद्रतरणे यद्दुपायो नौ: प्रकीर्तिता । संसारतरणे तद्रद् , ब्रसवर्षे प्रकार्तितम् ॥

(२) छाषा — उत्तेतो नवमस्य। एवं खलु जम्बूः! तिसम् काले तिसम् समये रोहीतकं नाम नगरमभूद् , ऋद०, पृथिव्यवतंसकमुद्यानम्। धरणो यद्यः। वेश्रमणदत्तो राजा । श्रीदेवी । पुष्पनन्दी कुमारो युवराजः। तत्र रोहीतके नगरे दत्तो नाम गाषापितः पत्त्वसितं, आढ्यः०। कृष्णश्री भाषौ । तस्य दत्तस्य दुद्दिता कृष्णश्रियः आत्मना देवदत्ता नाम दारिका ऋभूदहीन० याषदुःकृष्टशरीरा । तस्मिन् काले तस्मिन् समये स्वामी समवस्तो, याबद् गतः। तस्मिन् काले तस्मिन् समये ज्येष्ठोऽन्तेवासी शृहच्मणपारणके तथेव याबद् राजमागमवगादो हस्तिनः, अक्षान् , पुरुषान् पद्यति । तेषा पुरुषाणां मध्यातां पद्यत्येकां स्वयमवकोटकवन्धनामुकृतकर्णनासां यावच्लूले भिद्यमानां पद्यति हृष्ट्रा अप्यमाध्यात्मिकः ५ समुत्पन्नस्तयेव निर्गतो यावदेवमवादीत् — एषा भदन्तः! स्त्री पूर्वभवे का आसीत् ।

## श्री विपाक सूत्र --

नामं खगरे होत्था, रिद्ध । पुढवीवडंसए उज्जाणे । धरणे जक्खे । वेसमण्यद्ते राया । सिरीदेवी । पूसणंदी कुमारे जुवराया । तत्थ यां रोहीडए खगरे दत्ते खामं गाहावती परिवसित, अड्ढे । कएहसिरी भारिया । तस्स यां दत्तस्स ध्रया कएहसिरीए अत्तया देवदत्ता नामं दारिया होत्था, अहोख जाव उक्किट्टसरीरा । तेखं कालेखं तेखं सपएणं सामी समोसढे जाव गन्नो । तेखं कालेखं तेखं सपएणं जेट्ठे अंतेवासी अट्ठक बमण्यारणगंसि तहेव जाव रायमगं अोगाढे हत्थी, आसे, पुरिसे पासित । तेसि पुरिसाणं मज्कगयं पामित एगं इत्थियं अवओड गवंधणं उक्छित कएखनासं जाव स्ते भिज्जमाणं पासित पासित्ता हमे अज्कत्थिए । समुष्यन्ते तहेव खिग्गते जाव एवं वयासी — एसा यां भते ! हत्थिया पुन्दभवे का आसि ? ।

पदार्थ - एवमस्त - नवम अध्ययन का । उक्खेवो - उत्होप-प्रस्तावना की कल्पना पूर्व की भान्ति कर लेनी चाहिये। एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही। जंबू !- हे जम्बू !। तेएां कालेणं तेएां समप्एां-उस काल और उस समय में । रोहीडप - रोहीतक । नाम - नाम का । गागरे - नगर । होत्था - था । रिद्ध0-श्रद्ध-भवनादि के श्राधिक्य से युक्त, रितिभत -स्वचक और परचक के उपद्रवी से रहित. पर्व समृद्ध — धन भान्यादि से परिपूर्ण, था । पुढवीवडसप् — पृथिव्यवतंसक नामक । उज्जालं — उद्यान — बाग् णा। घरणे - घरण नामक। जक्खे - यद्, अर्थात् वहां यद् का स्यान था। वेसमणदत्ते - वेश्रमणदत्त माम का । राया - राजा या । सिरी देवी -- श्रीदेवी नाम की रानी थी । पूस जंदी - पुष्यनन्दी । कुमारे - कुमार ! जुबराया - युवराज था ! तत्य णं - उस ! रोहीडए - रोहीतक । शारे - नगर में । दत्ती-दत्त । नामं -- नाम का । गाहावती - एक गाथापति - एहस्थ । परिवस्तति - रहता था, जो कि । न्नाइहें - धनी यावत् अपने नगर में विशेष प्रतिष्ठा प्राप्त किये हुए या। कग्रह विशी - उसकी कृष्ण -श्री । भाग्या – भार्य-स्त्री थी । तस्स एां – उस । दत्तरस – इत्त की । ध्रया – दुहिता – पुत्री । कएहसि-रीप - कृष्णश्री की । श्रत्तया - श्रात्मजा । देवदत्ता - देवदत्ता ! नाम - नाम की ! द्वारिया -- दारिका --बालिका । होत्या - थी, जोकि । ऋहीएं ० - अन्यून एवं निर्दोष पांच इन्द्रियों से युक्त शारीर वहली । जाव -यावत् । उकिकदुसरीरा — उत्कृष्ट — उत्तम शरीर वाली. थी । तेणं कालेग्गं तेगां समाप्तां – उस काल और उस समय में । सामी - भगवान् महाबीर स्वामी । समोसडे - पधारे । जाव - यावत्, सव । गन्नी - चले गरे । तेणं कालेणं तेएां समएगां — उस काल और उस समय ! जेहें -- प्रधान । अन्तेवासी -- शिष्य। स्ट्रक्खमणपारणगंसि - पष्टतप - वेले के पारणे के लिये। तहेव - तयेव पूर्ववत् - पहले की भान्ति। जाव - यावत् । रायमर्गा - राजमार्ग में । स्रोगाढे - पथारे, वहां । हत्थी - हाथियों को । स्राप्त - धोड़ों को । प्रिसे--पुरुषो को । पासति-देखते हैं । तेसि--उन । प्रिसाणं - पुरुषो के । मज्भनायं -मध्यगत । एगं --एक । इतिथयं - स्त्री को, जोकि । अवस्रोडगवंधणं अवकोटक बन्धन से बन्धी हुई है, तया। अक्लिक्तकएसानासं -- जिस के कान और नाक दोनों ही कटे हुए हैं। जाव -- यावत्। सूलें -- धूली पर । भिजनमार्ग -- भिद्यमान हो रही है। पासति पासिता -- देखते हैं, देख कर । इसे - यह । श्रेज्यात्थिप ५ – ब्राध्यात्मिक-संकल्प ५ । समुष्पन्ते – उत्पन्न हुआ । तहेव – तयैव – उसी भारत । शिग्गते – नगर से निकले । जाव - यावत् । पवं वपासी -- इस प्रकार बोले । भंते !-- हे भदन्त !। पसा एां -- यह । इत्थिया—स्त्री : पुरुवभवे - पूर्व भव में । का ऋासि ? - कौन थी ! ।

#### हिन्दी भाषा टोका सहित ।

REG

मूलार्थ — नवम ऋष्ययन के उत्तेष — प्रमावना की कल्पना पूर्व की भानित कर लेनी चाहिये। हे जम्बू! उस काल और उस समय में रोहोतक नाम का ऋछ, स्तिमित श्रीर समृद्ध नगर था। वहा पृथिवयवतं पक नाम का एक उद्यान था, उस में धरेण नामक यस का एक ऋगयजन-स्थान था। वहां वेश्रमण इस नामक राजा का राज्य था। उसकी श्रीदेवी नाम की राजी थी, उसके युवराज पद से झलंकृत पुष्यनन्दी नाम का कुमार था। उस नगर में दत्त नाम का एक गाथापति रहता था, जोकि बड़ा धनी यावत् अपनी जाति में बड़ा सम्माननीय था। उस की कृष्णश्री नाम की भार्या थी। इन के ऋग्यून एवं निर्देष पांच इन्द्रियों से युक्त उत्कृष्ट शरीर वाली देवदत्ता नाम की एक बालिका — कन्या थी।

उस काल और उस समय पृथिव्यवतंसक नामक उद्यान में श्रमण भगवान महावीर स्वामी पथारे, यावन उनकी धमदेशना सुन कर परिषद् श्रौर राजा सब वापिस चले गये। उस समय भगवान के उयेष्ठ शिष्य गौतम स्वामी षष्ठक्षमण्—वेते के पारणे के लिए भिचार्थ गये यावद् राजमार्ग में पथारे, वहां पर वे हिस्तगों, अर्थों श्रौर पुरुषों को देखते हैं और उनके मध्य में उन्हों ने श्रवकोटक बन्धन से बन्धी हुई, कटे हुए कर्ण तथा नाक बाली यावत सूली पर भेडी जाने वाली ' एक स्त्री को देखा देखा कर उन के मन में यह संकल्प उत्पन्न हुस्मा यावन पहले की भान्ति भिचा लेकर नगर से निक्रले और भगवान के पास आकर इस प्रकार निवेदन करने लगे कि भदन्त! यह स्त्री पूर्व भव में कौन थी!।

टीका — एंख्यावद्धक म से अष्टम अध्ययन के अनन्तर नवम अध्ययन का स्थान आता है। नवम अध्ययन में राजपत्नी दैवदत्ता का जीवनवृत्तान्त वर्णित हुआ है। नवम अध्ययन को सुनने की अभिलाघा से चम्या नगरी के पूर्णभद्र चैत्य — उद्यान में विराजमान आर्थ सुधर्मी स्वामी के प्रधान शिष्य श्री जम्बू स्वामी उन से विनयपूर्व कहत प्रकार निवेदन करते हैं —

बन्दतीय गुरुदेव ! आप श्री के परम अनुग्रह से मैंने दु:खिविपाक के अष्टम अध्ययन का अर्थ तो सुन लिया और उस का ययाशकि मनन भी कर लिया है, परन्दु अब मेरी उसके दु:खिविपाक के नवम अध्ययन के अर्थ को अवस्य करने की भी अभिलाण हो रही है, ताकि यह भी पता लगे कि यावत् मोच्चरमादत अससा भगवान् महाबीर स्वामी ने उस में किस व्यक्ति के किस प्रकार के जीवन — वृत्यांत का वर्षन किया है !, इस लिये आप नवम अध्ययन का अर्थ सुनाने की भी अवस्य करा करें !

तन जम्बू स्वामी की इस विनीत प्रार्थना को मान देते हुए श्री सुधर्मा स्थामी इस प्रकःर करमाने लगे कि हे जम्बू! भन्याम्भोजदिवाकर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी एक बार रोहीतक नामक नगर में पद्मारे ध्रीर नगर के बाहिर वे प्रिवण्यवतंतक नामक उद्यान में विराजमान होगये । उस उद्यान में धरण नामक यक्ष का एक यद्यायतन —स्थान था, जिस के कारण उद्यान की अधिक

<sup>(</sup>१) वैयाकरणों के "—वर्तमान के समीपवर्ती भविष्यत् और भूतकाल में भी वर्तमान के समान प्रत्यय होते हैं —" इस सिद्धान्त से "भिद्यमानां" में वर्तमानकालिक प्रत्यय होने पर भी अर्थ भविष्य का —भेदन किये जाने वाली —यह होगा। इस भाव का बोध कराने वाला व्याकरणसूत्र सिद्धान्त — कीमुदी में —वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद्धा । ३/३/१३१/ इस प्रकार है, तथा आचार्यप्रवर श्री हेमचन्द्र सृरि अपने हैमग्रव्दानुशासन में इसे —सत्सामीप्ये सद्धा। ५/४/१। इस सूत्र में अभिव्यक करते हैं। अर्थ स्पष्ट ही है।

[नवम श्रध्याय

विख्याति हो रही थी। नगर में अनेक धनी, मानी सद्पदस्य रहते थे, जिन से वह धन धान्यादि से युक्त श्रीर क्षमृद्धपूर्ण था। नगर में महाराज वैश्वमण्डत राज्य किया करते थे, वे भी न्याय— शोल श्रीर प्रजावत्सल थे। उन की महारानी का नाम श्रीदेवी था, श्रीर पुष्यनन्दी नाम का एक कुमार था, जो कि अपनी विदोर योग्यता के कारण उस समय युवराज पद पर प्रतिष्ठित हो चुका था।

रोहीतक नगर व्यापार का केन्द्र था, वहां दूर २ से व्यापारी लोग आकर व्यापार किया करते थे। नगर के नित्रासियों में दल नाम का एक बड़ा प्रसिद्ध व्यापारी था, जो कि धनाढ़य होने से नगर में पर्याप्त प्रतिष्ठा प्राप्त किये हुए था। उसकी कृष्णश्री नाम को सरलावएय में अद्भितीय भार्या थी। उनके देवदत्ता नाम को एक कन्या थी, जो कि नितान्त सुन्दरी थी। उसके शरीर के किसी भी ख्रांग प्रत्यंग में न्यूनाधिकता नहीं थी। अधिक क्या कहें उस का अपूर्व स्थलावएय अपस्टराओं को भी लिजनत कर रहा था। वास्तव में मानुषी के स्प में वह स्वर्शीया देवी थी।

रोहीतक नगर व्यापारियों के आवागमन से तथा राजकीय सुचार प्रबंध से विशेष ख्यांति को प्राप्त कर रहा था, परन्तु अमण भगवान् महाबीर स्वामी के प्रधारने से तो उस में और भी प्रगति आ गई। नगर का धार्मिक वातावरण सजग हो उठा। जहाँ देखी धर्मवर्ची, जहाँ देखी भगवान् के गुणों का वर्णन । तात्वर्य यह है कि प्रभु बोर के वहां पधार जाने से लीगों में हर्ष, उत्साह और धर्मोंनुराग ठाठें मार रहा था। उद्यान की तरफ जाते और आते हुए नागरिकों के समूह, आनन्द से विभोर होते हुए दिलाई देते थे। उद्यान में आई हुई भाइक जनता को भगवान की धर्मदेशना ने उस के जीवन में आशातीत परिवर्तन किया।। उस में धर्मोनुराग बढ़ा, और वह धार्मिक बनी। उन के धर्मों-पदेश को मुन कर उस ने अपनी २ शक्ति के अनुसार धर्म में अभिद्या उत्पन्न करते हुए धर्म- सम्बन्धी नियमों को अपनाने का प्रयत्न किया।

वीर प्रभु की धर्मदेशना को सुन कर जब जनता अपने २ स्थान को चली गई तय परम संयमी परम तपस्वी अनगार गौतम स्वामी बेते का पारणा करने के लिए भिन्नार्थ नगर में जाने की प्रभु से आशा मांगते हैं। आशा मिल जाने पर वे नगर में चते जाते हैं और वहां राजमार्ग में उन्हों ने एक स्त्रो को देखा जो कि 'अवकोटकबन्धन से बन्धी हुई थी। उस के कान और नाक कटे हुए थे। उसी के मांसखरड उसे खिलाये जा रहे थे। निर्दयता के साथ उसे मारा जा रहा था और उस के चारों और पुरुष, हाथी तथा घोड़े एवं सैनिक पुरुष खड़े थे।

इस प्राकर सूली पर चढ़ाई जाने वाली उस स्त्री को देख कर गौतम स्वामी चिकित से रह भये। विचारी अवला पर किसना अत्यावार हो रहा है? ये लोग भो कितने निर्दयी हैं?, जो इस प्रकार के कूर कृत्य को कर रहे हैं?, न मालूम इस विचारी ने भी ऐसे कौन से कर्म किये हैं?, जिन से आज यह इस प्रकार अपमानित हो कर प्राण दे रही हैं ?, ऐसा भयंकर हृद्य तो नरकसम्ब—न्धी वेदनायों का समरण करा देने वाला है।

करणाशील सह्दय गौतम स्वामी उस महिला की उक्त दुर्दसा से प्रभावित हुए २ नगर से ययेष्ट स्राहार ले कर वापिस उद्यान में स्राते हैं स्रीर भगवान् के चरणों में बन्दना नमस्कार करने के स्रनन्तर राजमार्ग में देखे हुए करुणाजनक दृश्य की सुना कर उस स्त्री के पूर्वभव की जानने की जिज्ञासा करते हुए कहते हैं कि हे भदन्त ! यह स्त्री पूर्वभव में कौन थी ? जो नरक के तुस्य स्रसद्धा

<sup>(</sup>१) रस्सी से गले और हाथ को मोड़ कर पृष्ठ भाग के साथ वांचना अवकोटक वन्धन कहलाता है।

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

४६९

वेदनाओं का उपभोग कर रही है !, इतना निवेदन करने के बाद अनगार गौतम स्वामी भगवान् महाबीर स्वामी से उत्तर की प्रतीक्षा करने लगे ।

"-उक्लेबो-" इस पद का अर्थ होता है-प्रस्तावना । अर्थीत् प्रस्तावना को स्चित करने के लिये सुत्रकार ने "-उक्लेबो-" इस पद का प्रयोग किया है । प्रस्तावनारूप स्त्रांश निम्नोक्त है-

"—जइ णं मंते! सम्रोणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं दुह्दविवागाणं श्रद्धमस्स श्राप्तभावणस्स श्राप्तमहे परायत्तं, गावमस्स णं भंते! श्राप्तभावण एसस दुह्दिवागाणं समरोणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं के श्रद्धे पराणत्ते! —श्रार्थात् यदि भगवन् ! यावत् मोचसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दुःखिवणक के श्रष्टम श्राध्यय का यह (पूर्वेकि) श्रार्थ यतज्ञाया है तो उन्होंने दुःखिवणक के नवम श्राध्ययन का क्या श्रमं परामाया है!

— रिद्धां — तथा — अड़िंड — यहां के बिन्दु से अनिमत पाठ की सूचना कमशा: पृष्ठ १३८ तथा १२० पर दी गई है। तथा — अहीणां जाव उक्तिइसरीरा — यहां पठित जाव — यावत् पद पृष्ठ १०५ के टिप्पण् में पढ़े गये — पाइपुण्णपंचिदियसरीरा — से ले कर — लावपण्ण य उक्तिइत — यहां तक के पदों का, तथा पृष्ठ ३०७ पर पढ़े गये — उम्मुक्कवालभावा — से ले कर — लावपण्ण य उक्तिइत — यहां तक के पदों का बोधक है। तथा — समोसढ़े जाव गओ — यहां के — जाव — यावत् — पद से संप्रहीत पद पृष्ठ ४३१ पर लिख दिये गये हैं। तथा — तहेव जाव रायममां — यहां पठित — तहेव — पद उसी भांति अर्थात् जिस तरह पहले विधित अध्ययनों में वर्णन कर आये हैं, उसी तरह पहलुत में मी समकता चाहिये, तथा उसी वर्णन का संसूचक जाव — यावत् पद है। जाव — यावत् पद से अभिमत पाठ पृष्ठ २०७ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि प्रस्तुत में रोहीतक नामक नगर का उब्लेख है, जब कि वहां पुरिमताल नगर का। शेष वर्णन समान ही है।

— उक्कित्तकराणनासं जाव सूलो — यहां पठित जात्र — यावत् पद पृष्ठ १२३ पर लिखे गए — नेहुत्तुप्पियगत्तं वक्ककरकडिजुयन्तियस्थं — इत्यादि पदों का परिचायक है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां एक पुरुष का वर्णन है जब कि मस्तुत में एक स्त्री का। अर्थगत कोई भेद नहीं है । तथा — अर्थगत कि प्रदेश पर लिखे जा चुके हैं।

—तहेव शिमाते जाव पर्व वयासी - यहां पठित - तहेव — तथा — जाव - यावत् — पद एष्ठ २१० पर पढ़े गए — श्रहो णं इमे पुरिसे पुरा पुराणाणं — से ले कर - महावीरं वन्दित नमंसित २ — इन पदो का तथा एष्ठ २११ पर पढ़े गये - तुक्षेति अकमरणु गाय समाणे — से ले कर — वेपणं वेपित — यहां तक के पदों का परिचायक है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां पुरिमताल नगर ओर उस के राजमार्ग पर मगवान् गौतम ने एक वथ्य पुरुष के दयनीय दृश्य को देखा था, और वह दृश्य भगवान् को सुनाया था, जब कि प्रस्तुत में रोहीतक नगर है और उसके राजमार्ग पर एक स्त्री के दयनीय दृश्य को उन्होंने देखा और वह दृश्य भगवान् को सुनाया । अर्थान् दृश्यवर्णक पाठ भिन्न होने के अतिरिक्त शेष वर्णन समान ही है।

अब सूत्रकार भगवान् महावीर स्वामी द्वारा दिये गये उत्तर का वर्णन करते हुए कहते हैं — मूल- 'एवं खलु गीयमा ! तेशां कालेगां तेशां समएगां इहेव जम्बुद्दीवे दीवे मारहे वासे

मूल 'एवं खलु गांयमा ! तेश कालेश तेश समएश इहव जम्बुद्दीव दीव मारह वास (१) एवं खलु गीतम ! तिहमन् काले तिस्मन् समये इहैव जम्बुद्दीपे द्वीपे भारते वर्षे सुप्रतिष्ठं नाम

(१) एव खलु गौतम! तिहमन् काले तिस्मन् समये इहैंव जम्बूद्वीपे द्वीपे भारते वर्षे सुप्रतिष्ठं नाम नगरमभूद्, ऋद्भ०। महासेनो राजा । तस्य महासेनस्य धारिणीप्रमुखं देवीसहस्रमवरोषे चाप्यभूत् । तस्य महा-सेनस्य पुत्री धारिएया देव्या बात्मजः सिंहसेनो नाम कुमारोऽभृद्हीनः युवराजः । ततस्तस्य सिंहसेनस्य

# श्री विपाक सूत्र —

सुनिहि गामं नगरे होत्या, रिद्ध०। महासेणे राया, तस्स गां महासेणस्स घारिणीपामुक्खं देवीसहस्सं श्रीरोहे यावि होत्या। तस्स गां महासेणस्स पुत्ते घारिणीए देवीए अत्तए सीहमेणे गामं कुमारे होत्था, श्रहोण० जुवराया। तते गां तस्स सीहसेणस्स कुमारस्स अम्बाधितरी अन्तया कयाइ पंचगासायवडं सगसयाई कार्रेति, अब्भुगत०। तते सा तस्स मीहसेणस्म कुमारस्स अन्तया कयाइ सामापामोक्खाणं पंचएहं रायवरकन्नगसयाणं एगदिवसेण पाणि गेएहावसु । चसयश्रो दाश्रो। तते गां से सीहसेणे कुमारे सामापामोक्खेदि पंचिद्द देवीसतेहिं सिद्ध उप्पि जाव विहरित। तते गां से पहासेणे राया अन्तया कयाइ कालधामुणा संजुत्ते, नीहरणं०। राया जाते मह्या०।

पदार्थ - पर्व खलु - इस प्रकार निश्चय ही । गोयमा! - हे गौतम !। तेएां कालेएां तेएां समयुणं — उस काल तथा उस समय । इहेव — इसी । जंबुही वे — जम्बुदीय नामक । दीवे — द्वीप के अन्तर्गत । भारहे वासे -भारत वर्ष में । सुपतिहे-सुपतिष्ठ । एएमं -नामक । एगरे -नगर । होत्या -था, जो कि। रिक्कं - ऋद - भवनादि के ऋधिस्य से युक्त, स्तिमित - ऋश्तिरिक और बाह्य उपद्रवीं के भय से रहित, तथा समृद्ध - धन धान्यादि से परिपूर्ण, या। महासेले राया - महासेन नामक राजा था। तस्ख-गां-उस । महासेणस्स - महासेन की । धारिगीपाम्क ं - जिस में धारिग्री प्रमुख - प्रधान हो ऐसी । देवीसहस्तं - हजार देविए । स्रोरोहे - स्रवरोध - अन्तः पुर में । यावि होत्या - यी । तस्त गां --उस । महासेखरस -- महासेन का । पते -- पुत्र । धारिसीय -- धारिसी । देवीय -- देवी का । आतप --न्नात्मज । सीहसेणे —सिंहसेन । गामं - नामक । कुमारे - कुमार । होत्या - या ! प्रहीगु o - जो कि अन्यून एवं निर्दोष पांच इन्द्रियों वाले शरीर से युक्त, तथा। जुबराया - युवराज था। तते सां - तदनन्तर। तस्त - उस । सीहसे एस्स - सिंह नेन । कुमारस्त -कुमार के । अम्मापितरो - माता पिता । अन्तया क्याइ - किसी अन्य समय । अब्धुागरी - अत्यानत विशाल । एंच गासायवर्डस गास पाई - पांच सौ प्रासादावतंसक -- श्रेष्ठ महल । कार्रेति --बनवाते हैं । तते गां --तदनन्तर । तस्स -- उस । सी इसेण्स्स --सिंहरेन । कुमास्स -कुणार का । अध्यया कमार-किसी अन्य समय ! सामापामोक्साएं -जिस में इयामा देवी प्रधान थी ऐसी । पंचएहं रायवरकानगसयाएां -- पांच सौ श्रेष्ठ राजकन्याओं का । एए-दिवसेणं -- एक दिन में । पाणि गेर्ावें सु --पाणियहण करवाया । पंच सव मो -- पांच सौ । दाओ --प्रीतिदान - दहेज दिया । तते गां - तदनन्तर । से - वह । सी इसे खे - विहसेन । कुमारे - कुमार ।

कुमारस्याम्यापितरी, अन्यदा कदाचित् 'पंचमासादावतंसकशतानि कारयत: , अभ्युद्गत० । ततस्तस्य सिंह-सेनस्य कुमारस्य अन्यदा कदाचित् इयामाप्रमुखाणां पंचानां राजवरकन्यकाशतानामेकदिवसेन पाणिमप्रा-हयताम् । यंचशतको दायः । ततः स सिंहसेनः कुमारः इयामाप्रमुखेः पंचिभः देवीशतैः सार्द्धं मुपारे यावत् विहरति । ततः स महासेनो राजा, अन्यदा कदाचिद् कालधर्मेण संयुक्तः । निस्तरणं०। राजा जातो महा०।

<sup>(</sup>१) श्रवतंसका द्वावतंसकाः शेवराः, प्रासादाश्व तेऽवरंसकाः प्रासादावतंसकाः तेगं पंचशतानीत्ययः। ऋर्यत् प्रासाद महल का नाम है। ऋर्यतंसक शब्द प्रकृत में शिरोभूषण के लिये प्रयुक्त हुआ है। तात्पर्य यह है कि जैसे शरोभूषण सव भूषणों में उन्नत एवं श्रेष्ठ माना गया है, उसी तरह वे प्रासाद मी सब प्रासादों में श्रेष्ठ थे, और उनकी संख्या ५०० थी।

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

[४७१

सामापामोक्षेहिं - स्यामादेवीप्रमुख ! पंचिह्नं देवीस्तिहिं - पांच सौ देवियों के । सिद्ध - साथ । उपि - प्रासाद के जपर । जाव---थावत् , सानन्द । विहरति - समय विताता है । तते एां - तदनन्तर् । से - वह । महासेणे - महासेन । राया - राजा । अन्तया क्याह - अन्यदा कदाचित् । कालधम्मुणा - कालधम् से । संजुत्ते - संयुक्त हुआ - मृत्यु को प्राप्त हो गया । नीहरणं ० - राजा का निष्कासन आदि काय पूर्ववत् किया । राया जाते - फिर वह राजा बन गया । महया ० - जो कि महाहिमवान - हिमालय आदि पबतों के समान महान् या ।

मूलार्थ — हे गौतम ! उम काल श्रीर उस समय इसी जम्बूदीर नामक द्वीप के श्रन्तर्गत भार-तवष में सुप्रतिष्ठ नाम का एक ऋद्ध, स्तिमित तथा समृद्ध नगर था । वहां पर महाराज महासेन राज्य किया करते थे । उम के श्रन्तःपुर में धारिणाप्रमुख एक हजार देवियें — रानियें थीं । महा-राज महासेन का पुत्र श्रीर महारानी धारिणी देवी का श्रात्मज सिंहसेन नामक राजकुमार था, जो कि श्रन्यून एव निर्देश पांच इन्द्रियों से युक्त शरोर वाला तथा युत्रराज पद से श्रातंकृत था।

सिंहसेन राजकुमार के माता विता ने किसी समय अत्यन्त विशाल शंच सी प्रा-सादावर्तसङ -- उत्तम महल बनवाए - क्रवश्चात् किसी अन्य समय उन्होंने सिंहसेन राजकुमार का श्यामाप्रमुख पांच सी सुन्दर राजकन्याओं के साथ विवाह कर दिया और पांच सी प्रीतिदान -- दहेज दिये । तदन-तर राजकुमार सिंहसेन श्यामाप्रमुख उन पांच सी राजकन्याओं के साथ प्रासादों में श्माण करता हुआ सानन्द समय वितान लगा ।

तत्पश्चात् किसी श्रान्य समय महाराज महासेन को मृत्यु हो गई। रुदन श्राक दन श्रीर विलाप करते हुए रोजकुमार ने उपका निस्तरण दि कार्य किया । तत्पश्चात् राजसिंहासन पर श्राकृढ होकर वह हिमबान् श्रादि पर्वतों के समान महान् वन ध्या, श्रर्थात् राजपद से विभूषित हो हिप्रवन्त आदि पर्वतों के तुल्य शोभा को श्राप्त होने लगो।

टीका — शूली पर लटकाई जाने वाली एक महिला की करुणामयी अवस्था का वर्णन कर उस के पूर्वभव का जीवनवृत्तान्त सुनने के लिये नितान्त उत्सुक हुए गौतन गण्यवर को देख, परम कृपालु असण भगवान् महावीर स्वामी बोले कि हे गौतम ! यह संसार कर्म दोत्र है, इस में मानव प्राणी नानाप्रकार के साधनों से कर्मा का संबह करता रहता है। उस में शुन और अग्रुम दोनों प्रकार के कर्म होते हैं। यह मानव प्राणी इस कर्मभूमी में 'जिस प्रकार का बीज वयन करता है, उसी प्रकार का फल प्राप्त कर लेता है। तुम ने जो दृश्य देखा है वह भी दृश्य व्यक्ति के पूर्वस चित्र कर्म के ही। फल का प्रक प्रतीक है। जब तुम इस महिला के पूर्व मन का बृत्तान्त सुनोंगे, तो तुम्हें अपने अपने आप ही कर्मकल की विचित्रता का बीध हो जायंगा।

भगवान फिर बोले - गौतम एक समय की बात है कि इसी "जम्बूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत

परान्तदुक्खं भवमिनिज्ञिणित्ता, वेयन्ति दुक्खी तमण्नतदुक्खं ॥ २३ ॥ (स्य० – अ. ५, उ० २) अर्थात् जिस जीव ने जैसा कर्म किया है, संसार में वही उस को प्राप्त होता है। जिस ने एकान्त दु:खरूप नरकमव का कर्म किया है, वह अनन्त दु:खरूप उस नरक को प्राप्त करता है।

(२) तिर्यक लोग के असंख्यात द्वीप और समुद्रों के मध्य में स्थित और सब से छोटा, जम्बू नामक वृद्ध से उपलिवत और मध्य में मेहार्वत से सुशोभित जम्बूदीप है। इस में भरत, ऐरावत और महाविदेह ये तीन कर्मभूमी और हैमवत, हैरएयवत, हरिवर्ष, रम्यक्षर्ष, देवकुक और उत्तरकुर ये छः अकर्मभूमि चैत्र है। इसकी परिधि तीन लाख सोलह हजार दो सौ सताईस योजन, तीन कोस एक सौ अदाई धनुष्य (चार हाथ का परिमाणा) तथा साढे तेरह अंगुल से कुछ अधिक है।

<sup>(</sup>१) जं जारिसं पुब्बम्कासि कस्मं, तमेव ऋगण्डहुइ सम्परापः

४७२]

भारतवर्ष ( जम्बूद्रीय का एक विस्तृत तथा विशाल प्रांत ) में सुप्रतिष्ठ नाम का एक सुप्रसिद्ध नगर था, जो कि समृद्धिशाली तथा घन घान्यादि सामगी के भंडारों का केन्द्र बना हुआ था । उस में महाराज महासेन राज्य किया करते थे। महाराज महासेन के रखावास में घारिणीप्रमुख एक इनार रानियें थीं, अर्थात् उन का एक हज़ार राजकुमारियों के साथ विवाह हुआ था । उन सब में प्रधान रानी महारानी घारिणी देवी थीं, जो कि पतित्रता, सुशीला और परमसुन्दरी थीं। महारानी घारिणी की कुद्धि से एक बालक ने जन्म लिया था । बालक का नाम सिंहसेन या । राजकुमार सिंहसेन भाता पिता की तरह सुन्दर, सुशील और विनीत या, उस का शारीर निर्देष और संगठित अंग — प्रत्यंशों से युक्त था । वह माता पिता का आजाकारी होने के अतिरिक्त राज्यसम्बन्धी व्यवहार में भी निपुण था । यही कारण या कि महाराज महासेन ने उसे छोटी अवस्था में ही युवराज पद से अलंकृत करके उसकी योग्यता की सम्मानित करने का रलाधनीय कार्य किया या । इस प्रकार युवराज सिंहसेन अपने अधिकार का पूरा २ ध्यान रखता हुआ आनन्दपूर्वक समय व्यतीत करने लगा।

जब राजकुमार सिंहसेन ने किशोरानस्था से निकल कर युवावस्था में पदार्पण किया तो महाराज महासेन ने युवराज को विवाह के योग्य जान कर उस के लिये पांच सौ नितान्त सुन्दर ब्रोर विशालकाय 'राजभवनों का तथा उन के मध्य में एक परमसुन्दर भवन का निर्माण कराया, तत्पश्चात् युवराज का पांच सौ सुन्दर राजकन्याओं के साथ एक ही दिन में विवाह कर दिया ब्रौर पांच सौ दहेज दे डाले। उन राजकन्याओं में प्रधान — मुख्य जो राजकन्या थी, उस का नाम स्थामा था। ताल्पर्य यह है कि युवराज सिंहसेन की मुख्य रानी का नाम स्थामा देवी थी, तथा इस विवाहोत्सव में महाराज महासेन ने समस्त पुत्रवधुत्रों के लिये हिरएयकोटि ब्रादि पांच सौ वस्तुएं दहेज के रूप में दी। तदनन्तर युवराज सिंहसेन ब्रापनी स्थामा देवी प्रमुख ५०० रानियों के साथ उन महलों में सांसारिक सुखी का यथेच्य उपभोग करता हुआ ब्रानन्दपूर्वक रहने लगा।

-- रायवरकन्नगस्यारां -- इस पद से सूचित होता है कि वे राजकन्यायें साधारण नहीं यी किन्तु प्रतिष्ठित राजधरानों की थीं । इस के साथ २ यह भी सूचित होता है कि महाराज महासेन का सम्बन्ध बड़े २ प्रतिष्ठित राजाग्री के साथ था ।

पांच सौ कन्याओं के साथ जो विवाह का वर्षान किया है, इस से दो बातें प्रमाणित होती हैं जो कि निम्नोक्त हैं —

- (१) प्राचीन समय में प्रायः राजवंशों में बहुविवाह की प्रया पूरे यौवन पर थी, इस को अनुचित नहीं समभा जाता था।
- (२) महाराज भहासेन का इतना महान् प्रभाव या कि स्नास पास के सभी मांडलीक राजा उन को ऋपनी कन्या देने में ऋपना गौरव समभते थे । इस व्यवहार से वे महाराज महासेन की कृपा
- (१) इतने अधिक महलों के निर्माण से दो तीन वातों का बोध होता है प्रथम तो यह कि माता पिता का पुत्रस्नेह कितना प्रवत होता है १, पुत्र के आराम के लिये माता पिता कितना परिश्रम तथा व्यय करते हैं १. दूसरी यह कि महाराज महापेन कोई साधारण नृपति नहीं ये, किन्तु एक बड़े समृद्धिणाजी तथा तेजस्त्री राजा थे । तोसरी यह कि हमारा भारतदेश प्राचीन समय में ससुनत, समृद्धिपूर्ण तथा सम्पत्तिशाली था। प्रायः उसके प्रासादी में स्वर्ण और मिण्यास्त्रों की ही बहुलता रहती थी । सारांश यह है कि पुराने ज्याने में हमारे इस देश के विभवसम्पन्न होने के अनेकानेक उदाहरण मिलते हैं । यह देश आज की भांति विभवहीन नहीं था।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

४७३

का संपादन करना चाहते थे ।

"—एगदिवसेगां—" यह पद महाराज महासेन की कायदशता एवं दीघदिशिता का सूचक है। इतने बड़े समारम्भ को एक ही दिन में सम्पूर्ण करना कोई साधारण काम नहीं होता। तात्पर्य यह है कि वे व्यवहार में कुशत और बड़े प्रतिभाशाली व्यक्ति थे। बहुकालसाध्य काय को भी स्वल्प काल में सम्पन्न कर लेते थे।

यह सब को विदित ही है कि घड़ी में जितनी चारी दी हुई होती है, उतनी ही देर तक घड़ी चलती है और समय की मूचना देती रहती है। चार्यी के समाप्त होते ही वह खड़ी हो जाती है, उस की गति बन्द हो जाती है। यही दशा इस मानव शरीर की है। जब तक आधु है तब तक बह चलता फिरता और सर्व प्रकार के कार्य करता है। आधु के समाप्त होते ही उसकी सारी चेशाएँ समाप्त हो नाती हैं। वह जीवित प्राची न रह कर, एक पाषाण की मानित निश्चेष्टता की घारण कर लेता है, और उस शरीर को जिस का कि बरावर पालन पोषण किया जाता था, जला दिया जाता है। इस विचित्र लीला का प्रत्येक मानव अनुभव कर रहा है। इसी के अनुसार महाराज महासेन भी अपनी समस्त मानव लीलाओं का सम्बर्ण करके मृत्यु की गोद में जा विराजे।

राजभवने! में महाराज की मृत्यु का समाचार पहुंचा तो सारे रणवास में शोक एव दुःख की चादर विछ गई। युवराज सिंहसेन को महाराज की मृत्यु से वड़ा छाघात पहुंचा । शहर में इस खबर के पहुंचते ही मातम छा गया । नगर को जनता, युवराज सिंहसेन के सन्मुख समवेदना प्रकट करने के लिये दौड़ी चली छा रही है। छन्त में बड़े समारोह के साथ महाराज महासेन की अरधी उठाई गई और उन का विधिपूर्वक दाहसंस्कार किया गया ।

महाराज महासेन की मृत्यु के बाद उन की लौकिक मृतक कियायें समाप्त होने पर प्रजा— जनों ने युवराज खिंहसेन को राज्य खिंहासन पर बिठलाने के लिये, उनके राज्याभिषेक की तैयारी की ब्रीर राज्याभिषेक कर के उसे सिंहासनारूद किया गया। तब से युवराज खिंहसेन महाराज सिंहसेन के नाम से प्रख्यात होने लगे। महाराज खिंहसेन भी पिता की मान्ति न्यायपूर्वक प्रजा का पालन करने लगे ब्रीर अपने सद्गुर्णों एवं सद्मावना ब्री से जनता के हृद्यों पर अधिकार जमाते हरू राज्यशासन को समुज्यत रीति से चलाने लगे।

—रिद्ध०--तथा - श्रहीरा० जुनराया - यहां के बिन्दु से श्रमिशत पाठ क्रमशः पृष्ठ १३८ श्रीर ३२० पर लिखा ज। चुका है । तथा - श्रक्युग्गत० - यहां के बिन्दु से सुनकार को निम्नीक्त पाठ श्रमिशत है -

श्रव्युग्गयमुसियपद्दस्यादं विव मणि - कण्ग - रयण् - भत्ति - चित्तादं वाउद्धृत - विजय - वेजयंती - पडागाच्छत्ताद्द्व्छत्तकलियादं तुंगादं गगणतलमभिलंघमाणसिहरादं जालंतरयण्पंजरुस्मिल्लियादं व्व मणिकणगथूमियादं वियसितसयपत्तपुंडरीयादं तिलयरयणद्वयचद्च्चित्ताद्दं
नानामण्पिमयदामालंकिय श्रन्तो विद्वं च सण्हे तवणिज्जरुद्दलवालुपापत्थरे सुद्दक्तासे सम्सिरीयक्षवे
पासाद्द्य दंसणीय श्रमिक्वे पिडक्वे , तेसि जं पासादविद्यसाणं बहुमक्भदेसभागे पत्थ जं पता च
ग्रं मदं भवणं कारेन्ति श्रग्णेगव्यंभसयसन्तिविद्वं लीलद्वियसान्तमंजियागं श्रव्भुग्गयसुक्यवद्दरवेद्द्यातो रण्वररद्द्यसालमंजियासुसिलिद्वविसिद्दलदृसंठियपसत्थवेद्दलियवंभनानामणिकणगरयण्यविययव्यक्तलं
बहुसमस्यावभत्तनिचयरमणिज्जभूमिभागं ईहामिय उसभतुरगण्यमगरविद्दगवालगिकन्तरहरस्वरभचमरकुंजरवण्जयपउमज्यभत्तिचित्तं वंभुग्गयवयरवेद्यापरिग्नयाभिरामं विक्जाहरजमलज्ञय-

लजंतज्ञुसं पिव अञ्जीसहस्समालणीयं क्वगसहस्सकितयं मिसमाणं भिविभसमाणं चक्रतुल्लोय-णलेसं सुहफासं सिस्तिरीयकवं कंचणमणिरयणध्भियागं नाणाविहएंचवणणघणदावडागपरिमण्डि-यगसिहरं धवलमिरीचिकवयं विणिम्पुयंतं लाउल्लोदयमिहयं गोसोससरसरस्चंद्णदृहरिद्म-पंचंगुलितलं उवचियचंदणकलसं चंदणघडसुक्यतोरणपडिदुवारदेसभागं श्राससोसत्तविजल-वृह्यच्चारियमल्जदामकलावं पंचवणणसरससुरिभमुक्कपुष्फपुञ्जोवयारकिलयं कालागरपवर-कुन्दुकक्कतुरुक्कधृवमघमधंतगधुद्धयामिरामं सुगन्धवरगन्धियं गधविष्टमूयं पासादीयं दरिसणिज्ञं अभिकृतं पडिक्वं—इन पदो का अर्थ निम्नोक्त है—

वे महल अप्युद्गत - अत्यन्त उच्छित - ऊँचे थे स्रोर मानों उन्हों ने इंसना प्रारम्भ किया हुआ हो भ्रार्थात् वे अत्यविक इवेतप्रभा के कारण हसते हुए से प्रतीत होते थे । मिर्गायों - सूर्यकान्त आदि, सुवर्शी और रत्नों की रचनाविरीय से वे चित्र -- ग्राइचर्यीत्यादक हो रहे थे । बायु से कंपित श्रीर विजय की संसूचक वैजयन्ती नामक पताकात्रों से तथा छत्रातिछत्रों (छत्र के अपर छत्र) से वे प्रासाद--महल युक्त थे । वे तुङ्ग--बहुत कंचे थे, तथा बहुत कंचाई के कारण उन के शिखर --चोटियां भानी गगनतल को उल्लंबन कर रही थीं। जालियों के मध्य भाग में लगे हुए रल ऐसे चमक रहे थे मानों कोई स्रांखें खोल कर देख रहा था अर्थात् महलों के चमकते हुए रत्न खुली श्रांखों के समान प्रतीत हो रहे थे। उन महलों की स्तृपिकाएं -- शिखर मिणयों श्रीर सुवर्णों से खिवत थीं, उन में शतपत्र (सौ परो वाले कमल) और पुरुदरीक (कमलविशेष) विकसित हो रहे थे, अथवा इन कमलों के चित्रों से वे चित्रित थे । तिलक, रत्न और अर्धचन्द्र — सोपानविशेष इन सर्व से वे चित्र - त्राक्षर्यजनक प्रतीत हो रहे थे । नाना प्रकार की मरिएयों से निर्मित मालात्रों से ऋलंकत थे। भीतर श्रीर बाहिर से चिकने थे। उन के प्रांगणों में सोने का सुन्दर रेत विद्वा हुन्ना था। वे मुखदायक स्पर्श वाले थे । उन का रूप शोभा वाला था वे प्रासादीय — चित्त को प्रसन्न करने वाले. दर्शनीय - जिन्हें बारम्बार देख लेने पर भी आंखें न धकें. अभिरूप - जिन्हें एक बार देख लेने पर भी पुन: दर्शन की लालसा बनी रहे और प्रतिरूप - जिन्हें जद भी देखा जाए तब ही वहां नवीनता ही प्रतिभासित हो. थे।

उन पांच सौ प्रासादों के लगभग मध्य भाग में एक महान भवन तैयार कराते हैं। पासाद श्रीर भवन में इतना ही ख्रन्तर होता है कि प्रासाद अपनी लम्बाई की अपेचा दुगुनी ऊंचाई वाला होता है श्रयवा ख्रनेक भूभियों - मंजिलों वाला प्रासाद कहा जाता है जब कि भवन ख्रयनी लम्बाई की अपेचा कुछ ऊंचाई वाला होता है, अथवा एक हो भूमि - मंजिल घाला मकान भवन कहलाता है। भवनसम्बन्धी वर्णक पाठ का विवर्ण निम्नोक्त हैं --

उस भवन में सेंकड़ों स्तम्न — खम्मे यने हुए थे, उन में लोला करती हुई पुनलियें बनाई हुई थीं । बहुत ऊंची श्रीर बनवाई गई बज़मय बेदिकाएं चब्तरें, तोरण — बाहिर का द्वार उस में थे, जिन पर सुन्दर पुनलियां अर्थात् लकड़ी, मिट्टी, धानु, कपड़े आदि की बनी हुई स्त्री की श्राकृतियां या मूर्तियां जो बिनोद या कीड़ा (खेल) के लिए हो, बनाई गई थीं। उस भवन में विशेष आकार वाती सुन्दर और स्वच्छ जड़ी हुई बेहूर्य मिण्यों के स्तम्मों पर भी पुनलियां बनी हुई थों । अनेक प्रकार की मिण्यों सुवर्णों, तथा रत्नों से वह भवन खिनत तथा उज्ज्वल — प्रकाशमान हो रहा था। वहां का भूगा समतल बाला और अञ्जी तरह में बना हुआ, तथा अत्यधिक रमणीय था। ईहामृग — मेडिया, बृपम — बेल, अद्य — घोड़ा, मनुष्य, मगर-मःस्य, पिक्ष, सर्प,

नवम अध्याय ]

## **६**न्दी भाषा टीका सहित।

४७५

किन्नर-देविवशेष, मृग-हरिसा, अष्टापद - आठ पैरों वाला एक दन्य - पशु जो हाथी की भी अपनी पीठ पर बैठा कर ले ना सकता है, चमरी गाय, हाथी, वनलता - लताविशेष, और पदालता - लताविशेष, इन सब के चित्रों से उस भवन की दीवारें चित्रित हो रही यीं। स्तम्भों के उत्तर होरे की बनी हुई वेदिकायों से वह भवन मनोहर या। वह भवन एक ही पंक्ति में विद्याधरों के युगलों---जोड़ों की चलती फिरंती प्रातमायों से युक्त था । वह भवन हजारों किस्सों से व्याप्त हो रहा था । वह भवन अव्यक्षिक कान्ति वाला था । देखने वाले के मानों उस भवन में नेत्र गड़ जाते थे । उस का स्पर्ध सुखकारी था । उस का रूप मनोहर था । उस की स्तृपिकऐं - बुजिएं सुनर्गों, मिणयों और रत्नों की बनी हुई थीं। उस का शिलराप्रभाग - चोटी का अगला हिस्सा, पांच वर्णी वाले नानाप्रकार के घर्ण्ये और पताकार्थों से सुराभित था । उस में से बहुत ज्यादा दवेत किरणी निकल रही थीं । वह लीपने पोतने के द्वारा महित - विभूषित हो रहा था । गोरीर्ष --- मलयगिरि चन्दन, श्रीर सरस एवं रक्त चन्दन के उस में इस्तक -- थापे लगे हुए थे ! उस में चन्दन के कलश स्थापित किए हुए थे । चन्दन से लिप्त घटों के द्वारा उस के तोरख और प्रतिद्वारी-छोटे २ द्वारों के देशभाग - निकटवर्ती स्थान सुशोभित हो रहे थे। नीचे से ऊपर तक वहत सी फुलमालाएँ लटक रही थीं । उस में पांची वर्णी के ताज़े सुगन्धित फूलों के देर लगे हुए थे । वह कालशाब - कृष्णवर्णीय अगर नामक सुगन्धित पदार्थ, श्रेष्ठ कुन्दुबक - सुगन्धित पदार्थावरोष, तुरुष्क-सुगन्धित पदार्थं विशेष इन सब की धूपी-धूमों की अत्यन्त सुगन्ध से वह बड़ा अभिराम - मनोइर या । वह भवन अच्छी र सुगन्धों सी सुगन्धित हो रहा या, मानों वह गन्ध की वर्तिका - गोली बना हुआ था। वह प्रासादीय - चित्त को प्रसन्न करने वाला, दशनीय - जिसे बारम्बार देख लेने पर भी आखे न थकें, आभरूप-जिसे एक बार देख लेने पर भी पुनः दरान की लालसा बनी रहे और प्रतिरूप-जिही जब भी देखी तब ही वहां नवीनता ही प्रतिभासित हो, इस प्रकार का बना हुआ। था।

"-यंचसयम्रो दाम्रो-" इन पदों की व्याख्या वृत्तिकार आवायं श्री अभयदेव सूर के शब्दों में यदि करने लगें तो "-पंचसयम्रो दाउ-" ति हिरएयकोटि-सुवर्णकोटिप्रमृतीनां प्रेषणकारिकान्तानां पदार्थानां पंचशनानि सिंड्सेनकुमाराय पितरी वृत्त्रक्तातित्यर्थः । स च प्रत्येकं स्वजायाम्यो दस्तवानिति —" इस प्रकार की जा सकती है, अर्थात् माता विता ने विवाहोत्सव पर ५०० हिरएयकोटि एवं ५०० सुवर्णकोटि से लेकर यावत् ५०० प्रेषणकारिकार युवराज सिंहसेन को अर्पित कीं. तब उसने उन सब को विभवत करके अपनी ५०० स्त्रियों को दे डाला । ५०० संख्या वाले हिरएयकोटि आदि पदार्थों का सविस्तर वर्णन निम्नोक्त है—

पंचसयिदरण्यकोडीक्रो पंचसयसुवण्यकोडीक्रो पंचसपमउद मउडण्वरे पंचस-यक् डल्ड्य कुंडलज्ञयणवरे पंचसयहारे हारण्वरे पंचसपक्रमहारे श्रद्धहारण्वरे पंचसपय – गावतीक्रो प्यात्रलिप्यवस्को पवं मुसायलीक्षो पवं कण्गावलीक्षो पवं रयणावलीक्षो पंचसय-क्डगजोप कडगजोप्यवरे पवं नुडियजोप, पंचसयल मज्ज्यलाहं लोमज्ज्यलप्यदाहं पवं वडगजुपजाहं पवं यहजुपजाहं पवं दुगुहलज्ज्यलाहं, पंचसयसिरीक्षो पंचसयिदिरीक्षो पवं थिईस्रो कितीक्रो दुद्धीक्रो लच्छीक्रो, पंचसयनंदाहं पंचसयभहाहं पंचसयतले तलप्यदे सव्व-रयणामप, णियगवरभवणकेक पंचसयजभद भव्यवरे पंचसयवप वयण्यवरे दसगोसाहस्ति-पणं वपणं, पंचसयनाडगाहं नाडगण्यवराहं बसीसबदोशं नाडपणं. पंचसयश्रासे श्रासप्यवरे

निवस श्रध्याय

सन्वरयणामप सिरिघरपडिह्नवय, पेबसयहत्यो दृत्थिष्यवरे सन्वरयणामय सिरिघरपडिद्ववयः पंचसयजालाई जाजव्यवराई पंचसयतुःगाई जुग्गव्यवराई एवं सिवियात्रो एवं संद्माणीत्रो एवं गिल्लो श्रो एवं थिल्ली श्रो, पंचसयवियडजाणाइ वियडजाखणवराइ पंचसयरहे पारिजा एप पंचस-यरहे संगामिय पंचसय शासे श्रासप्पंधरे पंचसयहत्थी हत्थिप्यवरे पंचसयगामे गामण्यवरे दसकुत-साहस्ति एएं गामेण, पंचसपदासे दासप्यवरे पद चेव दासीक्रो पर्व किंकरे पर्व कचुरुजी एवं वरिस्तवरे एवं महत्तरए, पंजसयसोवरिखए स्रोलंबसदीवे पंचसयरूपानप दीवे पंचसयतुवरुष्यरूष्यामयश्रोलंबणदीवे पंचसयलोवरिष्य उक्कंचणदीवे एवं चेव तिन्नि वि. पंच-स्यसोविंगिष्प पंतरदीपे पर्व चेव तिन्ति वि , पंचसयसोविंगिण्य थाले पंत्रस्यरूपामप थाले पंचसय बुवए एक पान याले पंचस पतोव रिएए यात्रा पत्तीको पंचस पर पामयाक्रो पत्तीक्रो पंच-सपतुवएग्रव्यामयात्रो पत्तोत्रा पंचतयसाविष्णयादं थासगादं पंचसयरुप्पामपादं थासगादं पंच-सयसुवरः ((कष्णामयार्' थ।सगार्' पंचसयसावरिण्यार्' मल्लगार्' पंचसयरः पामयार्' मल्लगार् पंचसय अवत्याह्यामयारं मल्लगारं पंचसयसोवित्यायात्रो तिलयात्रो पंचसयरूपामयात्रो तिल-याश्रो पंचलयसुवर्णरूपामयाश्रो तलियाश्रो पंचलयसोयरिणयाश्रो कावदश्राश्रो पंचलयरूपा-मयाम्रो कावइम्राम्नो पंचसयसुवराण्डप्पामयाम्रो कावइम्राम्नो पंचसयसोवरिराण्य स्रवपडण पंच सयरूपामर श्रवपड्य पंचसयसुवरूणरूपामप श्रवपड्य पंचसयसोविरूणयाश्रो पंचसयरूपामयात्रो स्रवपक्कास्रो पंवसयसोवएखरूपामयास्रो स्रवयक्कास्रो पंचसपसोविएणप **एंचसयसोवराणरूपामय** पायबीढप पायपीढप पंचसयरुपामप पायपीढप पंचसयसुवरग्रहपामयाक्रो **भिस्यित्रां** पंचस्यरभागयात्रा भिसियात्रो स्रोवरिषया म्रो पंचसयर पामयात्रो करोडियाक्रो पं वस यस विविषयात्रा **अिसियाओ** पहलके पंचसपरपामए पहलके पंचसयद्भवत्त्रकृषामयाओं करोडियाओं पंचसयसोवत्तिग्रय **पंचसयसो**वरिण्याश्रो **प**डिसेज्जाश्रो पंचसयसुवरणरूपामः परतंके पडिसेज्जास्रो पंचसयसोवरणस्थामयास्रो पडिसेज्जास्रो पंचसयहंसाससाइ णाइं एवं गरुलासणाइं उन्नयासणाइं पणयासणाइं दीशसणाइं भद्दासण्डं पक्लासणाइं मग-रासणाई पंचसयप्रमासणाई पंचसयदिसासोवस्थियासणाई पंचसयतेलसमुग्गे जहा रायव्यसेण-इन्जे जाव पंचसयसरिसवसमुगो पंचमयखुरजाश्रो जहा उववाइए जाव पंचसयपारिसीश्रो पंचलयञ्जते पंचलयञ्जलधारिस्रो चेडीयो पंचलयवामरास्रो पंचलयचामरधारीस्रो चेड़ीयो पंजसयतालियंटै पंचसयतालियंटघारीक्रो चेड़ीक्रो पंचसयकगेडियाक्रो पंचसयकगेडियाधारीक्रो चेड़ीयो पंचसय —खोरधातीयो जाव पंचसयप्रंकधातीप्रो पंचसयप्रंगमहियायो पंचसयउम्महि-यात्रो पंचसयरहावियात्रो पंचसयपलाहियात्रो पंचसयवन्नगपेसीत्रो पंचसयचुन्नगपेसीत्रो पंच तयकोडागारीम्रो पंचसयद्व नारीम्रा पंचसयउवत्याणियाआ पंचसयनाडहज्जाम्रो पंचसयकाडु विजीबो पं वस्त्यमहासस्तिसो दो पंचलयमस्डागारिजी ब्रो पंचसय प्रक्साधारिसीब्रो पंचमयपाणित्रधारिणीम्रो पंचसयवित्रकारियात्रो पंचसयसेन्जाकारियात्रो पुष्पञ्चारिसीय्रो पंचलय प्रव्भंतरिया क्रो पडिहारीक्रो पंचलय बाहिरपडिहारिक्रो पंचलयमालाकारीक्रो पंचसवपेलण-कारीओ अन्तं वा सुक्हुं हिरएएं वा सुक्एएं वा कंस्नं वा दूस वा विडलधणक एगरयण -मणिमोत्तियसंवितिज्यवातरत्तरयणसंतसारसावइण्जं श्रताहि जाव आसतमाओ कुतवंसाओ पकामं दाउं पकामं परिभोत्तुं पकामं परिभाष उं। इन पदो का अर्थ पृष्ठ ४७७ पर लिखा गया है -

You

षांच सौ हिररामकोटि (हिररायों अपर्यात् आभृष्यणों के रूप में अपरिणत करोड़ मृत्य वाला सोना अथवा चांदी के सिक्के। पांच सी सुवराकोटि (अभ्यूषण के रूप में परिवर्तित सोना, जिस का मृल्य करोड़ हो, पांच सौ उत्तम मुकुट, पांव सो उत्तम कुंडलों के बोड़े पांच सौ उत्तम हार, पांच सौ उत्तम अर्द्धहार पाँच सौ उत्तम एकावती हार, पांच सौ उत्तम मुक्तावली हार. णंच सौ उत्तम कनकावती हार, पाच सौ उत्तम रत्नावली हार पांच मौ उत्तम कड़ी के जोड़े, पांच सौ उत्तम भुजबंधों के जोड़े पांच सौ उत्तम रेशमी वस्त्रों के जोड़े पांच सौ उत्तम बटक - टसर के वस्त्र-युगल, पांच सौ उसम पहुरूत्र के बस्त्र -युगल, पांच सौ दुक्ल नामक वृत्त की स्वचा से निर्मित बस्त्र — युगल, पांच सौ श्री देवी की प्रतिमाएं, पांच सौ हो देवी की प्रतिमाएं, पांच सौ पृति देवी की प्रतिमाए, पांच सौ लच्मी देवी की प्रतिनाए, पांच सो नन्द मांगलिक वस्तुएं लोहासन, पांच सो भद्र-मांगलिक वस्तुए अथवा शरासन पांच सौ उत्तम रतनम्य तानवृद्ध अपने २ भवनों के चिद्वस्वरूप पांच सौ उत्तम ध्वजा, इस इज़ार गौत्रों का एक गोकुल होता है ऐसे पांच सौ उत्तम गोकुल, एक नाटक में ३२ पात्र काम करते हैं ऐसे पांच सी उत्तम नाटक सर्वरत्नमय लच्मी के भंडार के समान पांच सी उत्तम बोड़े सर्वरत्नमय लक्ष्मी के भंडार के समान पांच सी उत्तम हाथी, पांच सौ उत्तम यान - गाड़ी ऋादि, पांच सौ उत्तम युग्य - एक प्रकार का बाहन जिसे सोल्लदेश में जम्पान कहते हैं, पांच सी उत्तम शिविकाएं - पालकियें, पांच सी उत्तम स्थन्दमानिका - पालकीविशेष, इसी प्रकार पांच सौ उत्तम गिल्लियें (इस्ती के ऊपर की अभ्यारी – जिस पर सदार बैठते हैं उसे गिल्ली कहते हैं), पांच सौ उत्तम विल्लियां (विल्ली घोड़े की काठी को कहते हैं।, पांच सौ उत्तम विकटयान -- विना छत की सवारी पांच सी पारियानिक -कीड़ादि के लिए प्रयुक्त किये जाने वालें रय, पांच सौ सांग्रामिक रथ, पांच सौ उत्तम धोड़े, पांच सौ उत्तम हाथी, दस इज़ार कुल परिवार जिस में रहें उसे ग्राम कहते हैं एने पांच सौ उत्तम गांव पांच सौ उत्तम दास, पांच सौ उत्तम दासिएं, पांच सी उत्तम किंकर पूछ कर काम करने वाले, पांच सी बचुकी -- अपनत पुर के प्रतिहारी, पांच सी वर्ष --धर वह नपुंसक जो अन्तःपुर में काम करते हैं, पांच सौ महत्तर-- अन्तःपुर का कान करने वाले, मृंखला - संकल वाले पांच सौ सोने के दीप सांकल वाले पांच सौ चांदी के दीप, सांकल वाले पांच सौ सोने और चांदी अर्थात् दोनों से निमित दीप, अंचे दंड वाले पांच सौ सोने के दीप, अचे दंड वाले पांच सौ चांदी के दीप, उनंचे दंड वाले पांच सौ सोने और चांदी के दीप, पंजर- फानूम (एक दंड में लगे हुए शांशे के कमल या गिलास श्राद जिन में बित्तयां जलाई जाती हैं) वाले पांच सौ सोने के दीप, पजर वाले पांच सौ चांदी के दीप, पजर वाले सोने ख्रीर चांदी के पांच सौ दीप, पांच सौ सोने के याल, पांच सौ चांदी के थाल, पांच सौ सोने और चांदी के थाल, पांच सौ सोने की कटोरियां पांच सौ चांदो की कटोरियां, पांच सौ सीने ऋौर चांदी की कटोरियां, पांच सौ सुक्यांमय दपंख के त्राकार वाले पात्रविशेष पांच सौ रजतमय दपंख के स्राकार वाले पात्रविशेष, पांच सौ सुवर्शमय और रजतमय दर्वण के आकार वाले पात्रविशेष, पांच सौ सुवर्शमय मल्लक - पानपात्र (कटोरा). णंच सौ रजतमय मल्लक पांच सौ मुदर्ण त्र्रीर चांदी के मल्लक, पांच सौ मुदर्ण की तालका पात्री — विशेष, पांच सौ रजत की तलिका पांच सौ सुत्रण स्त्रीर रजत की तलिका, पांच सौ सुवर्ण की कलाचिका --चमचे पांच सौ रजत के चमचे, पांच सौ सुवर्ण श्रीर रजत के चमचे, पांच सौ सुवर्ण के तापिकाहस्त-पात्रविशेष, पांच सौ रजत के तापिकाहस्त, पांच सौ सुवर्ण स्त्रीर रजत के तापिकाहस्त, पांच सौ सुवर्ण

<sup>(</sup>१) कहीं "पांच सौ सामान्य मुकुट तथा पांच सौ उत्तम मुकुट -" ऐसा ऋर्य भी देखने में स्राता है। इसी मांति कुरडलादि के सम्बन्ध में भी ऋर्यभेद उपलब्ध होता है।

। नवम अध्याय

क अवपाक्य – तव, पाच सा रजत क तब, पाच सो सुबर्ग अहीर रजत के तबे, पांच सी सुवर्ग के यादपीठ-पेर रखने के आसन, पांच सी रजत के पादपीठ, पांच सी सुवर्ण और रजत के पादपीठ, ंपांच सौ सुवर्ण के भिसिका — ऋसिनविशेष, पांच सौ रजत के ऋसनविशेष, पांच सौ सुवर्ण ऋौर रजत के आसनविशेष, पांच सी सुवर्ण के करोटिका - क्रांडे अथवा बड़े मुह वाले पात्र वशेष, पाच सी रजत की करोटिका, पांच सी सुवरणे और रजत की करोटिका, पांच सी सुवर्ण के पलंग, पांच सी रजत के पलंग, पांच सौ सोने और रजत के पलंग, पांच सौ सुवर्ण की प्रांतरप्रया - उत्तरशय्या अर्थात् छोटे पलग पांच सौ रजत की प्रतिशय्या पांच सौ सुवर्ण श्रौर रजत की प्रतिशय्या पांच सौ हंसासन -इंस के चिद्व वाले ऋासनविशोष, पांच सो कौं बापन -कों वपक्षी के ऋाकार वाले आसनविशेष, पांच सौ गरुड़ासन---गरुड़ के आकार वाले ब्रास्त्रविशेष, पांच सौ उन्नत - ऊंचे ब्रासन, पांच सौ प्रगत - नीचे अप्रसन, पांच सौ दीर्घ लम्बे आसन, पांच सौ भद्रासन - आसनविश्वप, पांच सौ पक्ष्मासन - आसनविश्वप जिन के नीचे पित्यों के अनेकविध चित्र हो, पांच सी मकरासन मकर के चिह्न वाले आसन, पांच सी पद्मासन - स्त्रासनविशेष, पांच सौ दिशासीवस्तिकासन दिस्त्यावर्त स्रर्थीत् स्वस्तिक के स्त्राकार वाले श्रासन, पांच सौ तैजसमुद्र — तेलं के डब्बे, इन के अतिरिक्त राजप्रश्रीय सूत्र में कहे हुए यावत् पांच सौ सरसों रखने के डब्बे, पांच सी कुपड़ी दासियें इस के अतिरिक्त औपपातिकसूत्र के कहे अनुसार यावत् पांच सी पारिसी - पारसदेशीत्पन्न दात्सयें, पांच सी छत्र पांच सी छत्र धारण करने वाली दाठियें, पांच सी चंबर पांच सौ चंबर थारण करने वाली दासियें, पांच सौ पखे, पांच सौ पखा भुलाने वाली दासियें, पांच सी पानदान (वे डिक्ने जिन में पान और उस के लगाने की सामग्री रखी जाती है, पनडन्दा), पांच सौ पानदान को धारण करने वाली दासिए, पांच सौ द्वीरधात्रिए - बालको को दूध पिलाने वाली धायमाताए, यावत्र पांच सौ बालकों को गोद में लेने वाली धायभाताएं पांच सौ श्रामर्दन करने वाली स्त्रयें पांच सौ उन्मदिका - विशेष रूप से अंगमर्दन करने वाली दासिए, पांच सौ स्नान कराने वाली दासियें, पांच सौ मुंगार कराने वाली दासिएं, पांच सौ चन्दनादि पीछने वाली दासिएं, पांच सौ चूर्ण पान का मसाला अध्यवा सुगन्धित द्रव्य को पीसने वाली दासिएं, पांच सौ की हा कराने वाली दासिएं पांच सौ परिहास — मनोरंजन कराने वाली दासिएं, पांच सौ राजसभा के समय साथ रहने वाली दासिएं, पांच सौ नाटक करने वाली दासिएं, पांच सौ साथ चलने वाली दासिएं, पांच सौ रसोई बनाने वाली दासिएं, पांच सौ भागडागार - भगडार की देख भाल करने वाली दासिए, पांच सौ मालिनें, पांच सौ पुष्प घारण कराने वाली दासिए, पच भी पानी लाने वाली दासिए, पांच भी विलक्षम - शरीर की स्प्रति के लिये तैलादि मर्दन करने बालो दासियें पांच सौ शब्या विद्याने वाली दासिए, पांच सौ अन्तःपुर का पहरा देने वाली दासिएं, पांच सी बाहिर का पहरा देने वालो दासिएं, पांच सौ माला गूंधने वाली दासिएं वांच सी आटा आदि पीसने याली अथवा सन्देशवहन करने वाली दासिए, और बहुत सा हिरस्य स्वर्ण, कांस्य - कांसी, बेरेंत्र, विपुल बहुत धन, कनक, रतन, मिण, मोती, शंख, मूँगा, रक्त रतन, उत्तमोत्तम बस्तुएं, स्वापतिय - रुपया पैभा आदि द्रव्य, दिया जो इतना पर्याप्त था कि सात पोडी तक चाहे इच्छापूर्वक दीन दिया जाय, स्वयं उस का उपभोग किया जाय या लूब उसे बांटा जाय तो भी वह समाप्त बर्ही हो सकता था।

<sup>—</sup> उद्धि जाव धिहरति – यहां पठित जाव यावन् पद से यिवच्चित – पासायवरगर कुःमारोहिं –

<sup>(</sup>१) पृष्ठ १६० तथा १६१ पर चिजाती, बामनी ऋदि सभी दासियों का उन्लेख किया गया है।

<sup>(</sup>२) पृष्ठ १६० पर मञ्जनधात्री तथा मराडनधात्री स्नादि रोष मातास्रो के नाम वर्शित है।

ते ते कर — पश्च सुभवनारों — यहाँ तक के पर प्रष्ट २३४ पर लिखे जा चुके हैं। स्रन्तर मान्न इतना है कि चहां श्रम्भनसेन का नाम है, जब कि प्रस्तुत में सिंहसेन का। शेष वर्षान समान ही है।

—नीहरणं - यहां नीहरण पद सांकेतिक है जो कि - तप एं से सीहसेण कुमारे बहुद्दिं राईसर जाब सत्थवाहण्यभितीदिं सिंह संपरिवुडे रोयमाणे कन्दमाणे विलवमाणे महासेणस्स रएको महया इिंद्रसकारसमुद्रपणं नीहरणं करेंद्र र बहुद्दं लोडयाइं मयिक बाइं करेंद्र — इन पदों को तथा उसके आगे दिया गुधा बिन्दु - तते णं ते बहुदे राईसर जाब सत्थवाहा सीहसेणं कुमारं महया र रायाभिसेगेणं अभिसिसंति तते णं सीहसेणे कुमारे — इन पदों का परिचायक है। इन पदों का अर्थ पुठ ३३० पर किया जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां शतानी क राजा तथा उदयन कुमार का वर्णन है बब कि प्रस्तुत में महासेन राजा और सिंहसेन कुमार का नामगत भिन्नता के अतिरिक्त शेष ब्सान्त समान है। तथा — महया • - यहां के बिन्दु से अभिमत पाठ की स्वना पृष्ठ १३८ पर दी जा चुकी है।

इसके पश्चात् क्या हुन्रा?, अब सूत्रकार उसका वर्षान करते हुए कहते हैं---

मूल—ेतते एं से सीहसेणे राया सामाए देवीए मुन्छिते ४ अवसेसाओ देवीओ खो आहाति, थो परिजाणाति। अणाहायमाणे अपरिजाणमाणे विहरति। तते एं ता सिं एगूसगाणं पंचएहं देवीसयाणं एक्कूणाई पंचमाईसयाई इमीसे कहाए लड्डाई समा- एगई एवं खलु सीहसेणे राया सामाए देवीए मुन्छिते ४ अम्हं ध्याओ नो आहाति नो परिजाणाति, आणाहायमाणे, अपरिजाणमाणे विहरति। तं सेयं खलु अम्हं सामं देवि अगिप्योगेण वा विसप्योगेण वा सत्थप्यओगेण वा जीवियाओ ववरेशिक्तए। एवं संपेहिता सामाए देवीए अंतराणि य लिहाणि य विरहाणि य पिडजागरमाणीओ पिंडजागरमाणीओ विहरति। तते एं सा सामा देवी इपीसे कहाए लड्डा समाणी एवं वयासी—एवं खलु ममं एगूणागाण पंचणहं सवत्तीसयाण पंचमाइसयाई इमीसे कहाए लड्डाई समाणाई अन्तपन्न एवं वयासी—एवं खलु शीहसेणे जाव पांडजागरमाणीओ विहरित। तं न नज्जति सा पमं केणित कुमारेण मारेस्सति, त्ति कट्टा भीया ४ जेलेव कोवघरे तेणेव उनागच्छा उनागच्छा अोहय० जाव भियाति।

<sup>(</sup>१) छाया - ततः स सिहमेनो राजा इयामायां देव्यां मुच्छितः ४ अवशेषा देवीनों आदियते, नो परिजानाति, अनादियभाणोऽपरिजानन् विहरति । ततस्तासामेकोनानां प्रचानां देवीशतानामेकोनानि पञ्चमातृशतानि अनया कथ्या लब्धार्थानि सन्त एवं खलु सिहसेनो राजा द्यामायां देव्यां मुच्छितः ४ अस्माकं दुवितुर्शे आदियते नो परिजानाति, अवादियमाणोऽपरिजानन् विहरते । तच्छे यः खल्व-स्माकं द्यामां देवीमिनित्रयोगेण् वा विषययोगेण् वा शस्त्रअयोगेण् वा जीविताद् व्यामायाः देव्याः अन्तराण् च छिद्राण् च विरहांश्च प्रतिजामन्यः प्रतिजामन्यो वहरन्ति । ततः मा द्यामा देवो अनया कथ्या लब्धार्था सती एवमवादीत् -एवं खलु सम एको-नातां पंचानां चलनीसतानां एकोनानि पञ्चमातृशतानि अनया कथ्यां लब्बार्थानि सन्त्यन्योन्यमेवमव-सादिषुः -एवं खलु सिहसेनो यावत् पतिजामन्यो विहरन्ति '' -तद् न जायते मां केनचित् कुमारेण सर्विव्यन्ति -" इति कृत्वा भीता ४ यत्रैय कोपग्रहं तत्र वोपागच्छित उपागत्य अमहतः यावद् ध्यायति ।

नवम घष्य(य ]

श्री विपाक सूत्र -

पदार्थ-तते जं -तदनन्तर । से -षह । सीहसेणे राया -सिंहसेन राजा । सामाय-दयामा । देवीय - देवी में । मुच्छित ४-१ -मूब्छित - उसी के ध्यान में पगला बना हुआ, २-एड - उस की आकांक्षा वाला. ३ - प्रित - उसी के स्नेहजाल से बन्धा हुआ, ४ - अध्युपपन्न उसी में त्रासक हुआ २ । श्रवसेसाम्रो-श्रवशेष -- वाकी की । देवित्रो -- देवियों का । एरो श्रादाति -- श्रादर नहीं करता। को परिजाणाति -- उन की स्रोर ध्यान नहीं देता । श्राखाडायमाणे -- स्रादर नहीं करता हुन्ना । अपरिजासमारो — भ्यान न रखता हुआ । विहरति — विहरस कर रहा है । तते सं — तदनन्तर । तासि - उम । एन सुगान - एक कम । पंचएकं देवीसयासं - पांच सी देवियों की । पक्कूसाई-एक कम । पंचायाईसपाई -पांच सो माताएँ, जो कि । इसीसे-इस । कहाए-वृत्तान्त को । लद्धहाइं समाणाइं -- जान गई हैं, कि । एवं खतु -- इस प्रकार निश्चय ही । सीहसेणे - छिहसेन । राया --राजा। सामार देवीय-स्थामा देवा में । मुक्तिअते ४-१-मूर्विखत, २-एड, ३-पथित और ४ - अध्युपपन्न हुआ २ । ऋम्ह्रं - हमारी । धूपाआ -पुत्रियों का। नो आहाति -आहर नहीं करता, तथा। जो परिजाणाति -ध्यान नहीं करता, तथा । श्रणाढायभाखे -श्रादर न करता हुश्रा । श्रपरिजाणभाषे -ध्यान म रक्षता हुआ । विदर्शत- विदरण कर रहा है । तं - इतः । सेथं - योग्य है । खलु - निश्च-यार्यक है। म्हरूर हम को अर्थात् हमें ऋब यही योग्य है कि ! सामंदिवि - इयामा देवी को। प्राधितत्वक्रोगे स्वा - अभि के प्रयोग से अपना । विस्तव्य अभेगेस वा - विष के प्रयोग से अथवा । सत्यव्य-आगेण वा --शस्त्र के प्रयोग से ! जीवियाओं -जीवन से । ववरोवित्तर -व्यवरोपित करना, अर्थात् जीवनरहित कर देना। पर्व -इस प्रकार । संपेहेति संपेहिता -- विचार करती है, विचार करने के बाद। सामाप देवीप - श्यामा देवी के । श्रांतराणि य - श्रश्तर - श्रयात् जिस समय राजा का श्रागमन न हो । लिहा कि य - खिद अर्थात् जब राजा के परिवार का कोई भी व्यक्ति न हो । विरहािख य - विरह अर्थात् जिस समय और कोई सामान्य मनुष्य भी न हो, ऐसे समय की । पडिजागरमाणीओ पडिजागरमाणीओ -प्रतीक्षा करती हुई, प्रतीचा करती हुई । विदुर्गति -विचरण करती है। तते खं -तदनंतर । सा -वह । सामा देवी - इयामा देवी, जो । इमीसे - इस ! कश्चर - वृत्तान्त से । लढ्ढा समाणा - लब्धार्य हुई अर्थात् वह इस वृत्तांत को जान कर । एवं -इस प्रकार । वयास्तो - कहने लगी । एवं खलु -इस प्रकार निश्चय ही । समं -मुक्ते । एमूणगाणं -एक कम । पंचएहं सवलीसयाणं -पाँच सी सपहिनयों को । प्रकृत्गाई-एक कम । पंचमाईसयाई -पांच सी माताएं । इसीसे --इस । कहार -कथा -- वृतांत को । लखहार समाणाई -- जानतो हुई । एवं वयासी--कहने लगी । एवं खतु -इस प्रकार निश्वय ही । सीहसेणे -सिंहसेन । जाव -यावत् । पडिजागरमाणो स्रो - प्रतीदा करती हुईँ । विदुरंति - विदृरंति कर रही हैं। तं - स्रत: । न - नहीं । नज्जिति खं - जानती अर्थात् में नहीं जानती हूँ कि । मर्म - मुक्ते । केणति - किए । कुमारेलं –कुमार ऋर्यात् कुमौत से । मारेस्संति –मारेंगी । ति कहु –ऐसा विचार ६र । भीषा ४ – १ — भीता — भयोत्पादक बात को सुन कर भयभीत हुई, २ — त्रस्ता — मेरे प्राण लुट लिये जावेंगे, यह सोच कर त्रास को प्राप्त सुई, ३ - उद्दिग्ना - भय के मारे उस का इदय कांपने लगा, ४ - संजातमय - इदय के साथ २ उस का शारीर भी कांपने लगा, इस प्रकार १-भीत, २-त्रस्त, ३-उद्विग्न और ४-संजातभय होकर स्थामा देवी । जोणेच -- जहां । कांबघरे - कोपएइ या अर्थात् बहां कुद्ध हो कर बैठा जाए, ऐसा प्कान्त स्थान था। ते होव -वहां पर । उवागच्छति उवागच्छिता - ग्राती है, त्राकर। श्रोहयः - श्रप -तमन:संकट्या--जिसके मानसिक संकट्य विकत हो गये हैं अर्थीत उत्साह से रहित मन वाली होकर ।

## हिन्दी भाषा टीका संहित ।

XC &

जाव--यावत् । भियाति -- विचार करने लगी ।

मूलार्थ - तदनन्तर महाराज जिहसेन स्थामा देवी में मृचिद्धत, गृद्ध, प्रथित श्रीर अध्युग्पन हुत्या र अन्य देवियों का न तो आहर करता है और न उन का ध्यान ही रखता है, विपरीत इस के उन का अनादर और विस्मरण करता हुआ मानन्द समय यापन कर रहा है।

तदनन्तर उन एक कम पांच मी देवियों—र नियों की एक कम पांच सी माताओं ने जब यह जाना कि"—महाराज सिंहसेन श्यामादेवी में मुच्छित, गृद्ध प्रथित खीर काध्युपश्च हो हमारी वन्याओं का न तो अध्दर करता है खीर न उनका ध्यान ही रखता है — ' तब उन्होंने मिल कर निश्चय किया कि हमारे लिये यहां उचित है कि हम श्यामा देवी को अधिनश्योग, विषय्योग या शस्त्रप्रयोग से जीवनसहित कर हालें। इस तरह विचार करने के अपन्तर वे श्यामादेवी के अन्तर किया विषद वी प्रीक्षा करती हुई समय व्यतीत करने लगीं।

इधर श्यामादेवी को भी इस षड्यन्त्र का पता चल गया, जिम्म ममय उसे यह समाचार भिला तो वह इस प्रकार विचार करने लगी कि मेरी एक कम गांच सी सातियों की एक कम गांच सी माताए "—महारांच सिंहसेन श्यामा में ऋत्यन्त आसक्त हो कर हमारी पुत्रियों का आहर नहीं करता —" यह जान कर एकत्रित हुई और "—अन्ति, तित्र या शहत के प्रशोग से श्यामा के लीवन का अन्त कन देना ही हमारे लिये श्रेष्ठ हैं—" ऐसा विचार कर वे उस अवसर की खोज में लगी हुई हैं। यदि ऐसा ही है तो न जाने वे मुक्ते किस कुमौत से मारें?, ऐसा विचार कर वह श्यामा मीत, त्रस्त, उद्विम और संजातमय हो उठी, तथा जहां को मनवन था वहां आहि और आहर मानसिक संकटों के चिकल रहने से निराश मन से बैठो हुई यावत विचार करने लगी।

टीका — जैनशास्त्रों में ब्रह्मचर्य बत के दो विभाग उपलब्ध होते हैं — महावत और ऋगुवत ! हिन्दू शास्त्रों में इस के पालक की व्याख्या नैष्ठिक ब्रह्मचारी तथा उपहुर्वाण ब्रह्मचारी के रूप में की गई है। जो साधु मुनिराज तथा साध्वी सब प्रकार से स्त्री तथा पुरुष के संसर्ग से प्रयक् रहते हैं, वे सर्वविरित ऋषवा नैष्ठिक ब्रह्मचारी कहत्ताते हैं, तथा जो ऋपनी विवाहिता स्त्री के ऋतिरिक्त संसार की शेप स्त्रियों को माता तथा भगिनी एवं पुत्री के रूप में देखते हैं वे देशविरित या उपकुर्वाण ब्रह्मचारी कहत्ताते हैं। प्रस्तुत में हमें देशविरित या उपकुर्वाण ब्रह्मचारी के सम्बन्न में कुछ विचार करना इष्ट है।

यह ठीक है कि देश निरति — गृहस्थ अपनी निवाहिता स्त्री के अतिरिक्त शेष स्विपी की माता, बहिन और पुत्री के तुल्य समफे परन्तु अपनी स्त्री के साथ किये जाने वाले संसर्ग का भी यह अर्थ नहीं होता कि उस में वह इतना आसक हो जाए कि हर समय उसी का चिन्तन तथा ध्यान करता रहे, और उस को एक मात्र कामवासना की पूर्ति का साथन ही बना डाते, ऐसा करना तो स्वदारसन्तोपन्न की कड़ी अवहेलना करने के अतिरिक्त पाय कम का भी अधिकाविक वन्ध करना है । विषयासिक कर्तव्यपालक को कर्तव्यवाशक, अहिंसक की हिंसक, तथा दयालु को हिंसावरायण बना देती है। अप्तिक में स्वार्थ है, संकोच है और तार्व है, वहां दूसरे के हित को कोई अवकाश नहीं, अत विचारशील व्यक्ति को इस से सदा पृथक ही रहने का उद्योग करना चाहिये।

महाराज तिंद्र भेन के जीवन में आसिक की मात्रा कुछ अधिक प्रमाश में दृष्टिगीचर हो रही है । महारानी स्थामा पर वे इतने आसकत थे कि उस के अतिरिक्त किसी दूसरी विवाहिता रानी का उन्हें ध्यान तक भी नहीं आता था। तालप्यें यह है कि महाराज विंद्र भेन स्थामा के स्नेद्रपाश में बुरी तरह फंस गये थे। वहीं एक मात्र उन के दृदय पर सर्वेंसर्ज अधिकार जमाये हुए थी, यद्यि अन्य रानियों में भी पतिप्रेम और रूप — लावर्ण को कमी नहीं थी, परन्तु स्थामा के मोदनाल में फंसे हुए सिंहमेन उन की तरफ आंख भर देखने का भी कह न करते। महाराज सिंहसेन का यह व्यवहार बाक़ी को रानियों को तो असहा था ही, परन्तु जब उन की माताओं को इस व्यवहार का पता लगा तो उन्हें बहुत दुःख हुआ। वे सब मिल कर आपस में परामर्श करती हुई इस परिणाम पर पहुँची कि हमारी पुत्रियों से इस प्रकार के दुर्व्यवहार का कारण एक मात्र स्थामा है उस ने महाराज को अपने में इतना अनुरक्त कर लिया है कि वह उन को दूसरी तरफ कांकने का मी अवसर नहीं देती, इसलिये उसी को ठीक करने से सब कुछ ठीक हो सकेगा। ऐसा विचार कर वे अग्नि, विष, अथवा शस्त्र आदि के प्रयोग से महारानी स्थामा को समाप्त कर देने को भावना से ऐसे अवसर की खोज में लग गई जिस में स्थामा को मृत्युद्र देना सुलम हो सके।

प्रस्तुत कथासंदर्भ से स्निनेक चातव्य वातो पर प्रकाश पड़ता है, जो कि निम्नोक्त हैं — १—धर में हर एक के साथ समव्यवहार रखना चाहिये, किसी के साथ कम श्रीर किसी के साथ विशेष प्रेम करने से भी स्निनेक प्रकार की बाधाय उपस्थित हो जाती हैं। जहां समान स्राधकारी हो वहां हस प्रकार का मेदमूलक व्यवहार अनुचित ही नहीं किन्तु अयोग्य भी है। अतः इस का परिणाम भी अयंकर ही होता है। इतिहास इस की पूरी २ साची दे रहा है। महाराज सिंहतेन इयामा के साथ अनुराग करते हुए यदि शेष रानियों से भी अपना कर्तव्य निभाते और कम से कम उन की सर्वया उपेद्धा न करते तो भी इतना आपित्तजनक नहीं था, परन्तु उन्हों ने तो बुद्धि से काम ही नहीं लिया। तार्थ्य दह है कि यदि वे अन्य रानियों के साथ अपना यरिकंचित् स्तिई भी व्यक्त करने का व्यावहारिक उद्योग करते तो उनकी प्रेयसी इयामा के प्रति अन्य महिलाओं के तथा उन की माताओं के हृदयों में नारीजन—सुलभ विद्वेषां स्नि प्रव्वालत होने का अवसर ही न स्राता।

- (२) कुलीन महिना के लिये पतिप्रेम से विचित रहना जितना ेदु:खदायी होता है उतना स्त्रीर कोई प्रतिकृत संयोग उसे कष्टपद नहीं हो सकता। इस के विपरीत उसे प्रतिप्रेम से अधिक कोई भी सांसारिक वस्तु इष्ट नहीं होती। द्यामा देवी के साथ जिन स्त्रन्य राजकुमारियों का महाराज तिंहसेन ने पािश्य पहिष्य किया था, उन का भी पतिप्रेम में भाग था, किर उस से बिना किसी कारश्विशेष के उन्हें विचित रखना गृहस्यधर्म का नाशक होने के साथ र स्नन्यायपूर्ण मी है।
- (३) पुत्री के प्रति माता का कितना स्नेह होता है १, यह किसी स्पष्टीकरण की अपेदा नहीं रखता ! उस के हृदय में पुत्री को अपने अग्रुर्रेष्ट में सर्व प्रकार से सुखी देखने की अहर्निय लालसा वनी रहती है। सन से अधिक इच्छा उस की यह होती है कि उस की पुत्री पतिप्रेम का अधिक से अधिक उपभीग करे. परन्तु यहां तो उस का नाम तक भी नहीं लिया जाता ! ऐसी दशा में उन राजकुमारियों की माताए अपनी पुत्रियों के दुःल में समयेदना प्रकट करतो हुई हत्या जेसे महान अपराध करने पर उतार हो जावें तो इस में मानुगत हुदय के लिये आश्चर्यजनक कौनसी बात है १,

<sup>(</sup>१) श्री बाताधर्मकथाङ्क सूत्र के नवस अध्ययन में जिनगतित और जिनपात के जीवन — वृत्तान्त के प्रसंग में समुद्रगत डगमगाती हुई नौका का वर्णन करते हुए "—नव —वहू —ववस्यभ नुपा विलवमाणी विव —" ऐसा लिखा है अर्थात् नौका की स्थित उस नववधू की तरह हो रही है, जो पित के छोड़ देने पर विलाप करती है। भाव यह है कि पित से उपैक्तित नारों का जीवन बड़ा ही दुःखपूर्ण होता है। प्रकृत में जातास्त्रीय उपमा व्यवहार का रूप धारण कर रही है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

ACS

क्योंकि अपनी पुत्रियों के साथ किये गये दुर्ब्य बहार को चुपवाप ृंसहन करने का अर्था मातृहृद्य में बहुत कम पाया जाता है।

यह तो अनुभव मिद्ध है कि जीवन का मोह प्रत्येक व्यक्ति में पाया जाता है। संसार में कोई भी व्यक्ति इस से शून्य नहीं मिलेगा। व्यक्ति चाहे छोटा हो या बड़ा, जीवन सब को प्रिय है और सभी जीवित रहना चाहते हैं, । इसी लिये संसार में जिथर देखों उथर जीवनस्था के लिये ही हर एक प्राणी उद्योग कर रहा है। जोवन को हानि पहुंदाने वाले कारणों का प्रतिरोध तथा जीवन का अपहरण करने वाले शत्रु का प्रतिकार एवं उसे सुरक्षित रखने में निरन्तर साववान रहने का यहन यथा— शक्ति प्रत्येक प्राणी करता हुआ हिष्टगोचर होता है।

महारानी दयामा भी अपने जीवन को सुरक्षित रखने के लिये निरन्तर यत्नशील रहती है, उस के हृदय में जीवन के विषय में कुछ शंका हो रही है, इस लिए वह पूरी सावधानता से काम कर रही है। वह जानती है कि में हो महाराज सिंहसेन के हृदयसिंहासन पर विराज रही हूं, और किसी के लिये अशुमात्र भी स्थान नहीं। यही कारण है कि महाराज की ओर से मेरी शेष बहिनों (सपितयों —सीकनों ) की उपेला ही नहीं किन्तु उनका अपमान एवं निरादर भी किया जाता है। संभव है कि इससे मेरी बहिनों के हृदय में तीज आघात पहुंचे और इस के प्रतिकार के निमित्त वे अपनी कीधानि को मेरी ही आहुति से शान्त करने की चेष्टर करें। महाराज का उन के प्रति जो असद्भाव है, उस का मुख्य कारण में ही एक हूं। अतः मेरे प्रति उन की मनोवृत्ति में लोग उत्पन्न होना अस्वःमाविक नहीं है।

ऋहिमरत्ता की विचारधारा में निमम्न इयामा को किसी दिन विश्वस्त सूत्र से जब "-४९९ देवियों के शाथ महाराज सिंहसेन की ओर से किये गये दुर्ब्यवहार को जान कर उन की माताओं के हृदय में विरोध की ज्वाला प्रदीस हो उठी है और उन्हों ने मिल कर इयामा को अन्त करने का हृद्ध निश्चय कर लिया है, तदनुसार वे उस अवसर की प्रतीक्षा कर रही हैं—" यह ब्नान्त जानने को मिला तो इस से उस के सन्देह ने निश्चित रूप धारणा कर लिया! उसे पूरी तरह विश्वास होगया कि उसके जोवन का अन्त करने के लिये एक बड़े भारी पड्यवन्त्र का आयोजन किया जा रहा है और वह उस की अन्य बहिनों (सपहिनयों की माताओं की तरफ से हो रहा है। यह देख वह एकदम सयभीत हो उठी और 'कोपभवन में जाकर आर्तब्यान करने लगी।

"—मुचिक्कते ४—" यहां के अपंक्ष से —ि गिक्को, गाडितो, अपन्यताववाको —हन अवशिष्ट पदी का महण करना सूत्रकार को अपिमत है। इन का अपर्थ पृष्ठ १७३ पर लिखा जा चुका है, तथा —आन्तर बिद्ध और बिरह —हन पदी का अर्थ पृष्ठ ३६२ पर लिखा जा चुका है।

"—सीहसेणे जाव पडिजागरमाणीस्रो —" यहां पठित जाव — यावत् पद १ पठ ४७९ पर पहें गये —राया सामाय देवीय मुच्छिते से ले कर — छिद्दाणि य विरद्दाणि य – यहां तक के पदीं का परिचायक हैं।

"-भीषा ४ - "यहाँ ४ के श्रंक से -तत्था, उविग्णा, संज्ञातसया - इन पदी का महण करना चाहिये। इन पदी का श्रर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है।

"-श्रोहय॰ जान क्षियासि " यहां पठित जान - यावत् - पद से - मण्संकष्पा भूमीग-

(१) राजमहलों में एक ऐसा स्थान भी बना हुआ होता है जहां पर महारानियें किसी कारणवशात् उत्यन्न हुए रोग को प्रकट करतो हैं और वहां पर प्रवेश भात्र कांग — गुस्ते के कारण ही किया जाता है । उस स्थान को कोएगृह या कोएभवन कहते हैं। अध्यवा — महारानियें कोधयुक्त हो कर अपने केशादि को बखेर कर जिस किसी भी एकान्त स्थान में जा बैठती हैं वह कोएगृह कहलाता है।

पदिहिया करत्त्वपट्ट्रियमुदी अञ्चलकाषोवगया - इन पदी का अहण करना स्वकार को अभिमत है। जिस के मानसिक संकला विकल हो गये हैं उसे अगहतमन:संकल्या, जिस को दृष्टि भूभि की ओर लग रही है उसे भूभिगतदृष्टिका, जिस का मुख हाय पर स्थापित हो उसे करत्त्वपर्यस्तमुखी तथा जो आर्वध्यान को प्राप्त हो रही हो उसे आर्वध्यानोपगता कहते हैं।

प्रस्तुत सूत्र में महाराज सिंहसेन का महारानी इयामा के साथ ऋषिक स्तेह तथा अन्य रानियों के प्रशि उपेक्षाभाव और उस कारण से उन की माताओं का स्थामा के प्राण लेने का उद्योग एवं स्थाभा का भयभीत होकर कोपभवन में जाकर आतंच्यानमग्न होना आदि वातों का वर्णन किया गया है, इस के पश्चात् क्या हुआ है, अब सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं—

मूल— 'तते गं कीहरोणे राया इमीसे कहाए लड़ हे समाणे जेणेन कीनघर जेणेन सामा देनी तेणेन उनागच्छित उनागच्छिता सामं देनि आह्यमण्संकृष्णं जान पास्ति पानिचा एवं नयासी— कि गं तुमं देनाणुष्पए! ओह्यमण्संकृष्णा जान कियासि १, तते गं सा सामा देनी सीहरोणेण रएणा एवं नुत्ता समाणा उपकेण उप्केणियं एवं सीहरः यं नयासी—एवं खलु सामो ! ममं एक्कूणगाणं पंचएहं सक्तीसयाणं एगूणगाइं पंचमाइसयाई इमीसे कहाए लड़ हाई समाणाई अन्नमन्न सहानेति सहावित्ता एवं नयासी—एवं खलु सीहरोणे राया सामाए देनोए मुन्छिए ४ अम्हं भूयाओं नो आहाइ, नो परिजणाइ, आणाहायमाणे अपरिजाणमाणे निहरह, तं सेयं खलु अम्हं सामं देनि अभ्गिष्पश्चोगेण ना निहरह, तं सेयं खलु अम्हं सामं देनि अभ्गिष्पश्चोगेण ना निहरण्योगेण ना सत्थप्यश्चोगेण

<sup>(</sup>१) छाया -- ततः स सिंहसेनो राजा, अनया कथया लब्धार्थः सन् यत्रैव कोपएहं यत्रीव ज्यामा तर्वे बोपागच्छति उपागत्य इयामादेवीमपहतमनःसंकल्यां यावत् पदयति हप्ना देवी कि त्व देवानुप्रिये ! ऋपहत० यावत् भ्यायसि !, ततः सा स्यामा देवी सिंहसेनेन राजा पवसुकता सती ें उत्फेनोत्फेनितं सिंइसेनगजमे बनवादीत् एवं खलु स्वामिन् ! ममैकोनकानां पश्चानां सप्त्वीशतानामेकोनानि पञ्चमात्रशतानि त्र्यनया कयया लब्बायीनि सन्त्यन्योन्यं शब्दयन्ति शब्दयिता एवमवादिषः -- एवं खलु सिंहसेनो राजा स्थामायां देव्यां मुर्विद्रतः ४ अस्माकं दुहितनीं ऋदियते नो परिजानाति, अनाद्रियमानः त्रपरिजानन् विहर्शत् तच्छेयः खलु ग्रस्मानं स्यामां देवीमर्ग्निपयोगेन वा विषययोगेन वा शस्त्रप्रयोगेन वा जोविताः, व्यवसीपविद्रम् एवं संप्रचन्ते सप्रेच्य ममान्तराणि च ख्रिहाणि च विरहाणि च प्रतिजाप्रत्यो विहर्गन्त । तन्न जायते स्वामिन् ! केनचित् कुनारेण मारयिष्यन्ति इति कृत्या भीता यावर् ध्यायामि । ततः स सिंहसेनी राजा इयामां देवीमेवभवादीत् - भात्वं देवानुप्रिये ! ऋषहतमन संकल्पा यावद् न्याय ?, ऋहं तथा यतिष्ये यथा तव नास्ति कुतोऽपि शरीरस्यावाधा वा प्रवाधा या भविष्यति, इति कृत्वा तामिरिष्टाभिः यायत् समास्वासयित । प्रतिनिष्कामित, प्रतिनिष्कम्य कौटुम्बिकपुरुषान् शब्दयति शब्द्यित्वा एवमवादीत् गच्छत यूर्य देवानुषिया: ! सुप्रतिष्टाद् नगरःद् बहिरेकां महतीं क्रूटाकारशालां कुरुत । स्रनेकस्तम्भशतसंनिविष्टां प्रासादीयां ४ एतमर्थं प्रत्ययंथत । ततस्ते कौटुम्बिकपुरुषा: करतत्त् यावद् प्रतिशृष्त्रन्ति प्रतिश्र्य सुप्रांतष्ठितनगराद् बहि: पश्चिमे दिरभागे एकां महतीं कृटाकारशालां कुर्यन्ति, अनेकस्तम्भशतसन्निविष्टां प्रासादीयां ४ यत्रैव सिंहसेनो राजा तत्रैबोपागच्छन्ति उपागत्य तामाज्ञन्ति प्रत्यपंयन्ति ।

<sup>(</sup>१) उत्हेनोत्फेनितं फेनोद्दमनकृते, सकोपोध्मवचनं यथा भवतीत्वर्थः तश्रभधानराजेन्द्रकोषे)

वा जीवियाची ववरीवित्तए, एवं संपेहेंति संपेहिता ममं अन्तराणि य छिहाणि य विहराणि य पिंडजागरमाणीच्या विहरन्ति, तं न नज्जह णं सामी! ममं केणह कुमारेणं मारिसंति ति कहु भीया ४ फियामि। तते णं से भीडसेणे राया सामं देवि एवं वयासी—मा णं तुम देवाणुष्पए! च्रोहतमणसंकष्पा जाव फियाहि, चहं णं तहा जिचहामि जहा णं तव नित्य कत्तो वि सरीरस्स घावाहे वा पवाहे वा भविस्सति, ति कहु ताहि हट्टाहि जाव समासासित, ततो पांडनिक्खमित, पांडनिक्खमित्ता कोडं वियपुरिसे सहावेति सहावित्ता एवं वयासी—गच्छह णं तुक्मे देवाणुष्पिया! सुरहहस्त नगस्स बहिया एगं महं कुडागारसालं करेह अन्योगखंभध्यसैनिविद्वं जाव पासाह्यं ४ एयपहं पच्चिपणह । तते णं ते कोडं वियपुरिसा करतल जाव पांडसुर्णेति पांडसुर्णित्ता सुपहिष्टयनगरस्स बहिया पच्चियमे दिसिमाने एगं महं कुडागारसालं करेंति च्रणेगखंभस्यसंनिविद्वं जाव पासाह्यं ४ जेणेव सीहसेणे राया तेणेव उवागच्छित्त उवागच्छिता तमाणुत्तियं पच्चिपणांति।

पवार्थ-तते एां-तदनन्तर । से-वह । सिंहसेणे-सिंहसेन । राया-राजा । इमीसे - इस : कहाप — वृत्तान्त से । लद्धद्वे समाणे — लब्धार्य हुआ अर्थात् अवगत हुआ । जेगेव – जहां । कोवधर — कोपएइ था, और । जेलेव --जहां । सामा देवी -- स्थामा देवी थी । तेलेव -- वहां पर । उवामच्छूह उवा-गविद्युता -- ब्राता है, ब्राहर । सामें -- इयामा । देवि -- देवी को, जो कि । ब्रोहरामरासंकर्ण -- ब्राहतमनः --संकल्या - जिस के मानसिक संकल्प विकल होगये हैं, को । जाव यावत् । पासति पासिसा - देखता है, देख कर । पर्व —इस प्रकार । वयासी - कहता है । दे बालुप्तियर ! - हे महाभागे ! । तुमं — तुम । किएएं — क्यों। श्रोहयमणसंकप्पा —मानसिक संकर्षों को निष्कल किये हुए । जान —यावत् । भिष्मासि । विचार कर रही हो ! । तते णं -तदनन्तर । सा-वह ! सामादेवी - इयामा देवी ! सीहसेखेणं - सिंहसेन ! रत्या-राजा के द्वारा । एवं - इस प्रकार । वुता समाणा - कही हुई । उफेण उप्फेलियं दूध के उफान के समान कृद हुई अर्थात् कोधयुक्त प्रवत्न वचनों से । सीहरार्थ — सिंहराज के प्रति । एवं वयासी - इस प्रकार बोली । एवं खलु -इस प्रकार निश्चय ही । सामी ! - हे स्वामिन् ! । मर्म--मेरी । एककु अगार्खं - एक कम । पंचएई सबसोसपाणं -पांच सी सपत्नियों की । एककूणनाई - एक कम । पंच -पांच । माइस -याई - सौ माताएं । इमीसे --इस । कहाए -- कथा -- वृत्तान्त से । लद्भ हुई समाखाई -- लब्धार्थ हुई -- अवगत हुई। अन्तमन्त--एक इसरे को। सहाविंति सहावित्ता-बुलाती है, बुलाकर। एवं वयासी-इस प्रकार कहती हैं। एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही । सीहसेरो - सिहसेन । राया - राजा ! सामाए -स्यामा । देवीए -- देवी में । मृष्टिञ्जते ४ -- °मृष्टिञ्जत, ए.इ., प्रधित और अध्युपपनन हुआ । अम्हं -- हमारी । ध्यात्रो - पुत्रियो का । सो ब्राहाइ - ब्राहर नहीं करता । नो परिजासाइ - ध्यान नहीं रखता । असाढा -यमाणे -- श्रादर न करता हुआ। अवरिजालमाले - ध्यान न रखता हुआ। विदरह - विदरण करता है। तं-इस लिये । सेयं-श्रेय - योग्य है । खलु निश्चयार्थक है । ग्रम्हं - हमें । सामं - द्यामा । देवि - देवी को । ऋगिगष्य ओगेख वा - अग्नि के प्रयोग से । विस्तरप्रश्लोगेख वा - विष के प्रयोग से । सत्यव्य स्रोगेख वा-

<sup>(</sup>१) मुच्छित स्रादि पदों का स्रर्थ पृष्ठ ४८० पर पदार्थ में लिखा जा चुका है।

शस्त्र के प्रयोग से। जीवियात्रों ववरोविचार-जीवन से रहित कर देता। एवं संपे हैति संपेहिता -इस प्रकार विचार करती है, विचार कर । ममं - मेरे । श्रांतराणि य छिद्दाणि य विहराणि य-अन्तर १ खिद्र श्रीर विरह की। पिडिजागरमाणी श्रो - प्रतीक्ता करती हुई। बिहरंति - विहरण कर रही हैं। तं -अतः। न गुज्जति — मैं नहीं जानती हूं कि । साभी ! हे स्वामिन् । मर्म - मुक्ते । केगाई – किस । कमारेगं --कुमौत से । मारिस्संति - मारेंगी । सि कहु - ऐसा विचार कर । भोषा ४ - भीत, त्रस्त, उद्दिग्न और रजातभय हुई। जाव - यावत्। कियामि -विचार कर रही हूं। तते एां -तदनम्तर। से -वह। सी उसे एां राया-सिंहसेन राजा। सामं देवि-इयामा देवो के प्रति । एवं वयासी-इस प्रकार बोला । देवाणुष्पिय! -है महाभागे ! । तुमं - तुम । मा एं -मत । ऋदितमणसंकष्पा - ऋपहत मन वाली हो । जाव - यावत् । भियासि - विचार करो । प्रहं गां - मैं। तहा - वैसे। जलिहामि - यत्न करू गा । जहा गां - जैसे। तव – हुम्हारे । सरीरस्य – शरीर को । कस्तो वि – कहीं से सी । स्रावाहे वा – त्रावाधा – ईपत् पीडा । पचाहे वा - प्रवाधा - विशेष पीडा । निर्य - नहीं । भिवस्सति - होगी । ति कहु इस प्रकार से अर्थात् ऐसे कह कर : ताहिं - उन । इट्राहिं - इष्ट ! जाव - यावत् वचनों के द्वारा उसे । समासासेति - सम्यक्तया श्राश्वासन देता है - शान्त करता है । ततो - तत्पश्चात् वहां से । पाँडनिक्खमति - निकलता है । पडिनिक्खमित्ता -- निकल कर । कोड्'विषप्रिसे -- कौटुम्बिक पुरुषों को । सहावेति सहावित्ता --बुलाता है, बुजाकर। पर्व वयासी – इस प्रकार कहता है । देवाणुण्यिया !--हे भद्र पुरुषो ! । तुक्रमे -तुम लोग । गच्छु र गां - आश्रो, जाकर । सुपद्दुस्स - सुपतिष्टित । गुगरस्स - नगर के । बहिया --बाहिर | एगं महं - एक बहुत बड़ी । कूडागारसालं - कूटाकारशाला - वड्यन्त्र करने के लिये बनाया जाने वाला घर । करेड्-तैयार कराश्री जिल में । श्राणेगखंभसपशंभिविद्धं - सैंकड़ी स्तम्भ - खम्मे ही त्रौर जो । पालाइयं ४—प्रासादीय-मन को हर्षित करने वाली, दशंनीय - वारम्वार देख लेने पर भी जिस से ऋां लें न यकें, ऋभिरूप — निसे एक बार देख लेने पर भी पुन; दर्शन की लश्लासा बनी रहे, तथा प्रतिरूप क्रार्थात् जिसे जन भी देखा जाए तन ही नहां नवीनता ही प्रतीत हो। ए यमद्रं—इस स्नाचा का। एक चित्रास-प्रत्यर्पण करो अर्थात् वनवा कर मुक्ते सूचना दो तते णं तदनन्तर । ते वे स्कोड विषयि स्मा - कौटु-स्विक पुरुष । करतल्य - दोनों हाथ जोड़ । जाब --यावत् सर्थात् मस्तक पर दस नखों वाजी ऋंबज्ञि रख कर । पहिस्तुणैति पहिस्तुगेता - स्वीकार करते हैं, स्वीकार करके । सुन्दृद्वियस्त - सुप्रकृष्ठित नगर के । बिद्धया -बाहिर । पच्च त्थिमे -पश्चिम । दिसीभागे - दिग्भाग में एगं एक । महं - महती - बड़ी विशाल । कुडागारसालं – कुटाकार शाला । करेंति । तैयार कराते हैं. जो कि । ऋग्रेगखंभसपसंतिबिद्धं – सैंकड़ों खम्मी वाली और । पासाइयं ४ - पासादीय, दर्शनीय, अभिरूप तथा प्रतिरूप थी, तैयार करा कर । जेखेव -जहां पर मिहसेरो - सिंहसेन । राया - राजा था । तेरोव - वहां पर । जवागच्छंति अवागच्छिता --श्राते हैं, आकर । तामा सत्तियं - उस आजा का । पच्चि कि लाति - प्रत्यर्पस करते हैं अर्थात आप की अभाजातासार कृटाकार शाला तैयार करा दी गई है, ऐडा निवेदन करते हैं।

मूलार्थ - तदनन्तर वह सिंहसेन राजा इस वृत्तान्त को जान कर कोपभवन में जाकर स्थामा देवों से इस प्रकार बोला — हे महाभागे ! तुम इस प्रकार क्यां निराश और चिन्तित हो रही । महाराज सिंहसंन के इस कथन को सुन स्थामा देवी काधयुक्त हो प्रवत्त वचनों से राजा के प्रति इस प्रकार कहने लागि — हे स्थामिन ! मेरी एक कम पांच सौ सपरिनयों को एक कम पांच सौ माताएं इस वृत्ता त को जान

<sup>(</sup>१) अन्तर आदि पदों की अर्थावगात के लिये देखी पृष्ठ ४८० का पदार्थ।

कर आपस में एक दूसरी को इस प्रकार कहने लगी कि मदाराज सिंहसेन श्यामा देवी में अरयन्त आसक हो कर हमारी कन्याओं का आदर, सरकार नहीं करते, उन का ध्यान भी नहीं रखते, प्रत्युत उन का आदर न करते हुए और ध्यान न रखते हुए समय विता रहे हैं। इस लिये अब हमारे लिये यही समुचित है कि अगिन, विष तथ किसी शस्त्र के प्रयोग से श्यामा का आंत कर डालें। इस प्रकार उन्हों ने निश्चय कर लिया है और तत्नुसार वे मरे आंतर, छिद्र और विरद्ध की प्रतीचा करती हुई अवसर देख रही है। इसलिये न माल्म मुम्ते वे किस कृषीन से मारे, इस कारण भयभीत हुई में यहां पर आकर आर्तध्यान कर रदी हूं। यह सुन महाराज सिंहसेन ने श्यामादेवी के प्रति जो कुछ कहा वह निम्नोक हैं

प्रये! द्वम इस प्रकार हतोत्साह हो कर चार्त्तध्यान मत करो, मैं ऐसा उपाय करूंगा जिस से तुम्हारे शरीर को कहीं से भी किसी प्रकार की वाधा तथा प्रवाधा नहीं होने पावेगी । इस प्रकार श्यामा देवी को इष्ट मादि वचनों द्वारा सोन्द्रवना देकर महाराज सिंडसेन वहां से चले गये, जाकर उन्होंने कीटुम्बिक पुरुषों को बुलाया, बुलाकर उन से कहने लगे कि तुम लोग यहां से जान्त्रों छोर जाकर सुप्रतिष्ठित नगर से वाहिर एक वड़ी भारी कूटाकारशाला बनवान्त्रों जो कि सैकड़ों साम्मों से युक्त चीर प्रासादीय, दर्शनीय, द्वाभिक्षप तथा प्रतिक्षप हो न्नर्थात् देखने में नितान सुन्दर हो। वे कीटुम्बिक पुरुष दोनों हाथ जोड़ सिर पर दस नलों वाली आंजलि रख कर इस राजाज्ञा को शिरोधार्य करते हुए चले जाते हैं, जा कर सुप्रतिष्ठित नगर की पश्चिम दिशा में एक महती और अनेकस्तम्भों वाली तथा प्रासादीय, दर्शनीय, अभिक्तर चौर प्रतिकृष व्यर्थात् अत्यन्त मनोहर कूटाकारशाला तैयार कराते हैं और तैयार कराकर उस की महाराज सिंहसेन को सूचना दे देते हैं।

टीका — महारानी स्थामा का (४९९) रानियों की माताओं के घड्यन्त्र से अयभीत होकर कोपभवन में प्रविष्ट होने का समाचार उस की दाहियों के द्वारा जब महाराज सिहसेन को मिला तो वे वड़ी शीघता से राजमहल की त्रोर प्रत्थित हुए, महलों में पहुंचे त्रीर कोपभवन में त्राकर उन्हों ने महारानी स्थामा को बड़ी ही चिन्ताजनक अवस्था में देखा। वह वड़ी सहारी हुई तथा अपने को अयुरच्चित जान बड़ी व्याकुल सी हो रही है एवं उस के नेत्रों से अश्वां की धारा वह रही है । महाराज सिहसेन को अपनी प्रेयसी स्थामा की यह दशा बड़ी अखरी, उस की इस करणाजनक दशा में महाराज सिहनेन के दृदय में बड़ी मारी हलचल मचा दो, वे चड़े अधीर हो उठे और स्थामा को सम्योधित करते हुए बोले कि प्रिये! तुम्हारी यह अवस्था क्यों ? तुम्हारे इस तरह से कीपभवन में आकर बैठने का क्या कारण है ! जल्दी कही ? मुक्त से तुम्हारी यह दशा देखी नहीं जाती हत्यादि!

पतिदेव के सान्त्वनागिर्मित इन वचनी की सुन कर इयामा के हृदय में कुछ दादस बंधी परन्तु किर भी वह कोधयुक्त सिर्णी की तरह फु कारा मारती हुई अथवा दूध के उफान को तरह वहे रोष — पूर्ण स्वर में महाराज सिंहनेन को सम्बीधित करती हुई इस प्रकार बोली — स्वामिन् ! में क्या करूं, मेरी शेष सपित्यों (सौकनों) की माताओं ने एक त्रित होकर यह निर्णय किया है कि माहरराज स्थामा देवी पर अधिक अनुराग रखते हैं और हमारी पुत्रियों की तरक ध्यान तक भो नहीं देते। इस का कारण एक मात्र स्थामा है, अगर वह न रहे तो हमारी पुत्रियों सुली होजाएं। इस विचार से उन्हों ने मेरे को मार देने का पड्यन्त रचा है, वे रात दिन इसी ध्यान में रहती है कि उन्हें कोई उचित अवसर मिले और वे अपना फर्तब्व पालन करें। प्राणनाथ ! रस आगरतुक भय से त्रास को मास हुई मैं यहां पर आकर बैठी हूँ, पता नहीं कि अवसर मिलने पर वे सुक्ते किस प्रकार से मौत के घाट उतारें। इतना कह कर उस ने अपनी मृत्युमयजन्य आतरिक वेदना को अशुक्रणों द्वारा सूचित करते हुए अपने मस्तक को महाराज के चरणों में रख कर

निवाय खण्याय

मूकभाव से श्रभयदान की याचना की ।

महाराती स्यामा के इस मार्मिक कथन से महाराज सिंहतेन बड़े प्रमावित हुए, उनके इदय पर उस का बड़ा गहरा प्रमाव हुआ। वे कुछ विचार में पड़ गये, परन्तु कुछ समय के बाद ही प्रेम और आदर के साथ स्यामा को सम्बोधित करते हुए बोले कि प्रिये ! तुम किसी प्रकार की चिन्ता मत करों तुम्हारी रक्षा का सारा भार मेरे ऊपर है, मेरे रहते तुम को किसी प्रकार के अनिष्ट की शंका नहीं करनी चाहिये ! तुम्हारी और कोई आंख उठा कर नहीं देख सकता। इस लिये तुम अपने मत से भय की कलाना तक को भी निकाल दो ? इस प्रकार अपनी प्रेयसी स्यामा देवी को सान्त्वना भरे प्रेमालाप से झास्वामन दे कर महाराज सिहनेन वहां से चल कर बाहिर आते हैं तथा महारानी स्यामा के जीवन का अपहरण करने वाते पड़यन्त्र को तहस महस करने के उद्देश्य से कीदुम्बिक पुरुषों को बुला कर एक विशाल क्टाकारशाला के निर्माण का आदेश देते हैं।

इस सूत्र म पात पतना के अन्वन्ध का सुचार दिश्दशन कराया गया है। स्त्री अपने पति में कितना विश्वास रखती है तथा दुक्त में कितना सहायक समकती है, और पति भी अपनी स्त्री के साय कैंसा क्षेम्प व्यवहार करता है तथा किस तरह उस की संकटापन वचनावली को ध्यानपूर्वक सुनता है, पतं उसे मिटाने का किस तरह आश्वासन देता है. इत्यादि वालों की सूचना भली भान्ति निर्दिष्ट हुई है, जो कि आदर्श दम्पतों के लिये बड़े मूद्य की वस्तु है। इस के अतिरिक्त इस विषय में इतना ध्यान अवश्य रखता चाहिये कि दम्पती-प्रेम यदि अपनी मर्यादा के भीतर रहता है तब तो यह एइस्यजीवन के लिये बड़ा अपयोगी और सुखपद होता है और यदि वह मर्यादा की परिधि का उत्लंघन कर जाता है अर्थात प्रेम न रह कर आसक्ति या मूर्ज़ी का स्त्री धारणा कर लेता है तो वह अधिक से अधिक अनिष्टकर प्रमाणित होता है। महाराज सिंहनेन यदि अपनी प्रेमसी श्यामा में मर्यादित प्रम रखते, तो उन से भविष्य में जो अनिष्ट सम्बन्त होने वाला है वह न होता और अपनी शेष शनियों की उपेक्षा करने का भी उन्हें अनिष्ट अवसर प्राप्त न होता। सारोश यह है कि एइस्थी मानव के जिये जहां अपनी धर्मपत्नों में मर्यादत प्रम रखते हैं। महाराज सिंहनेन खीत है। मन्दि अपनी श्रम की उपेक्षा करने का भी उन्हें अनिष्ट अवसर प्राप्त न होता। सारोश यह है कि एइस्थी मानव के जिये जहां अपनी धर्मपत्नों में मर्यादत प्रम रखता हितकर है, वहां उस पर अत्यन्त आसक्त होना उतना ही अहितकर होता है। दूसरे शब्दों में — जहां प्रम मानव जीवन में उत्कर्ष का साधक है वहां आसिक होना उतना ही का कारए पनती है।

--- उप्केशाउण्केशियं - ! उत्केशोत्के भतम् ) की व्याख्या वृत्तिकार "-- सकोयोष्मव वनं यथा भवतीत्यर्थः - गइस प्रकार करते हैं । अर्थात् कोप कीध के साथ गरम २ वातें लैंसे की जाती हैं उसी तरह वह करने लगी। तात्वर्य यह है कि उस के -- इयामा के कथन में कोध का अत्वधिक आवेश था।

आवाधा और प्रवाधा इन दोनों शब्दों की ब्याख्या श्रो अभयदेन सूरि के शब्दों में - तचाबाधा -ईपत् पीडा, प्रवाधा -- प्रकृष्टा पीडिव इस प्रकार है। श्रयति सावारण कष्ट वाधा है और महान् कष्ट --इम अर्थ का परिचायक प्रवाधा शब्द है।

— ऋष्ट्रियमण्संकष्पं जाव पासित – तथा — ऋष्ट्रियमण्संकष्पा जाव किया सि – यहां पिटत जाव-यावत् –पद से – भूमिगयदिहियं, कात तपल इत्यमुहि ऋडण्काण्यिगयं – ये ऋभिमत पद पीछे पृष्ठ ४८३ तथा ४८४ पर लिखे जा चुके हैं। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां वे पद प्रथमान्त दिये गये हैं, जब कि प्रस्तुत में द्वितीयान्त भी ऋषे चित्र हैं, ऋतः ऋर्थ में द्वितीयान्त को भावना भी कर लेनी चाहिये।

—भीया ४ जाव भियामि यहां दिये गए ४ के अंक से —तत्या उब्बिग्गा संजाय तथा -इन १दां का ग्रहण करना चाहिये। इन का अर्थ पृष्ठ ४८० पर पदार्थ में लिखा जा चुका है। तथा — जात्र यात्रत् एव पृष्ठ ४८३ तथा ४८४ पर पढ़े गये —ओहरामणसंक्ष्या —इत्यादि पदों का परिचायक है। तथा — ओहरामण-

संकृष्ण जाव भियाहि - यहां पठित जाव-पावत् पद से पृष्ठ ४८३ तथा ४८४ पर पहे गये भूमीगयदिहि - या--इत्यादि पदी का दोध होता है।

- —इहाहिं जाव समासासेति –यहां पठित जाव-यावत् पद से —कंताहिं, पियाहिं, मनुएणाहिं, मणामाहिं, मणोरमाहिं, उरालाहिं, करताणाहिं, सिवाहिं, धन्नाहिं, मंगलाहिं, सिरीयाहिं, हिययग-मिजजाहिं, हिययपर इायनिज्जाहिं, मिय —महुर मंजुलाहिं वग्गूहिं—इन पदों का प्रइण करना सूत्रकार को इष्ट है। इष्ट श्राहि पदों का त्रर्थ निम्नोक्त है—
- १—इष्ट अभिल्पित (जिस की सदा इच्छा की जाए) का नाम है। २ —कान्त सुन्दर को कहते हैं। ३ जिसे सुन कर होप उत्पन्न न हो उसे प्रिय्य कहा जाता है। ४ जिस के अवण से मन प्रसन्न होता है वह मनोझ कहलाता है। ५ मन से जिस की चाहना की जाए उसे मनोऽम कहते हैं। ६ जिस के चिन्तन मात्र से मन में प्रमोदानुभव हो उसे मनोरम कहते हैं। ७ नाद, वर्ण और उस के उच्चारण आदि की प्रधानता वाला उदार कहलाता है। ८ समृद्धि करने वाला हस अप का परिचायक कल्याण शब्द है। ९ वाणी के दोषों से रहित को शिव कहते हैं। १० धन की प्राप्ति करने वाले अध्या प्रशंसनीय वचन को धन्य कहा जाता है। ११ अनर्थ के प्रतिघात विनाश में जो हितकर हो उसे मंगल कहते हैं। १२ आलंकार आदि को शोभा से युक्त सम्भीक कहलाता है। १३ हृद्यगमनीय शब्द कोमल और सुनोध होने से जो हदय में प्रवेश करने वाला हो, अध्या हृदयात शोकादि का उच्छेद करने वाला हो इस अर्थ का परिचायक है। १४ हृद्यप्रह्वादनीय शब्द हृदय को हिर्पित करने वाला, इस अर्थ का वोध कराता है। १५ मितमशुरमंत्रल इस में मित, मधुर और मंजुल ये तोन पद हैं। मित परिमित की कहते हैं, अर्थात् वर्ष, पद और वाक्य की अपेदा से जो परिमित हो उसे मित कहा जाता है। मधुर शब्द मधुर स्वर वाले वचन का बोध कराता है। शब्दों की अपेक्षा से जो सुन्दर है उसे मंजुल कहते हैं। १६ वान्तन का नाम है। प्रस्तुत में इष्ट आदि विशेषण हैं और वान्त यह विशेष्ण पद है।
- —पासाइयं ४ यहां दिये गये ४ के अंक से दंसणि णिक्जो अभिक्वे पिडिक्वे इन पदीं का प्रहृण अभिमत है। इन का अर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है। तथा करप त० जाव पिडिसुणेति यहां के बिन्दु तथा जात्र—पावत् पद से पृष्ठ २४६ पर पद्धे गये करप त्र पिराहियं दसण हं अंजिति मत्थय कहु इन पदों का, तथा पृष्ठ २५० पर पद्धे गये तहित्त आणाप विणयणं वयणं इन पदों का प्रहृण कराना स्वकार को अभिमत है।

प्रस्तुत सूत्र में महारानी इयामा का चिन्तातुर होना तथा उस की चिन्ता को विनष्ट करने की प्रतिशा कर महाराज सिंहसेन का अपने अनुचरों को नगर के पिदचम नाग में एक विशाल कृटाकारशाला के निर्माण का आदेश देना और उसके आदेशानुसार शाला का तैयार हो जाना आदि वालों का वर्णन किया गया है। अब सूत्रकार उस शाला से क्या काम लिया जाता है?, इस बात का वर्णन करते हैं —

मूल - ' तते मां से सीहरं से राया कयाइ एजू सगासं पंतरहं देवीसयासं एजू साई

(१ छाषा —ततः स सिहसेनो राजा अन्यदा कदाचिद् एकोनानां पञ्चानां देवीरातानामेको — नानि पञ्चमातृशतानि आमंत्रयति । ततस्तासामेकोनानां पञ्चानां देवीशतानामेकोनानि पञ्चमातृशतानि सिहसेनेन राजा आमन्त्रितानि सन्ति सर्वालंकार्यवम्भितानि यथायिभवं यत्रैव सुपतिष्ठं नगरं यत्रैव सिहसेनो राजा तत्र्वोषागच्छन्ति । ततः स सिहसेनो राजा एकोनानां पञ्चदेवीशतान।मेकोनानां पञ्चमातृशतानां कृष्टाकार — शालामायसथं दापयति । ततः स सिहसेनो राजा कोद्रम्विकपुष्ठान् शब्दयति शब्दयिका एवमवादीत् –गच्छत

### श्री विपाक सूत्र—

पंचमाइसयाई आमंतिति । तते गां तासि एगूणगागां पंचयहं देवीसयागां एगुग्रागाई पंचमा-इस याई सीहसेणेणं रएणा त्रामंतियाई समाणाई सन्वालंकारविभूसिताई अहाविभवेणं जेणेव सुपहट्टे समरे जेसेव सीहसेसे राया वेसेव उवागच्छंति ! तते सुं से सीहसेसे राया एगू ण गार्ण पंचदेवीसयाणं एगू ण गार्ण पंचमाइसयाणं कूडागारसालं श्रावसहं दलयति। तते एं से सीइसेणे राया कोडुं वियपुरिसे सदावेति सदावित्ता एवं वयासी--गच्छह एं तुब्मे देवासुष्पिया ! विउलं श्रसमां ४ उवसेह सुबहु, पुष्फवत्थर्गधमल्लालंकारं च कूडागरसालं साहरह । तते एं ते कोड विया पुरिसा तहेव जाव साहरंति । तते एं तामि एगूणगाएं पंचवहं देवीसपाणं एगुणागाई पंचमाइसयाई सञ्वालंकारविभृसियाई तं विउलं असर्णं ४ सुरं च ६ श्रासादेमाणाइ ४ गंधव्वेहि य नाडएहि य उविभिज्जमाणाई विहर्गन्त । तते से सीहसेणे राया अड्डरत्तकालसमयंधि वहूहि पुरिसेहि सिद्धं संपरिवुद्दे जेखेव कूडागारसाला तेखेव उना १ च्छति उवागच्छिता क्डागारसालाए दुवाराइ' विहेति विहित्ता क्डागारसालाए सन्वती समंता अगि कार्य दलयति । तते गां तासि एगू णगागां पंचगहं देवीसयागां एगू ण-गाइं पंचमाइसयाइं सीहसेणेणं रएणा बालीवियाई समाणाई रोयमाणाई ३ ब्रत्ताणाई असरणाई कालधम्मुणा संजुत्ताई । तते गां से सीहसेणे राया एपकम्मे ४ सुबहुं पावं कम्मं समिज्जिणिचा चोचीसं वाससयाई परमाउं पालाइचा कालमासे कालं किच्चा अद्वीए पुढवीए उक्कोसेणं वावीससागरीवशद्भिहरुस्य नेरहरुस्य नेरहयसार उववन्ने ।

पदार्थ -- तते जं -- तदनन्तर । से -- वह । सीहसेले राया -- सिंहसेन राजा । श्रन्नया कयाइ~ किसी अन्य समय । पगूणगाणं — एक कम । पंच एहं देवीस्तयाणं — पांच सी देवियों की । पगूणाई - एक कम । पंचमाइसयाइ' -- पांच सी माताओं को । आमंतित -- आमंत्रण देता है । तते णं -- तदनन्तर । तासि - उन । पगुणगाणं – एक कम । पंचलहं देवीसयाणं – पांच सौ देवियों की.। पगुणगाइं ⊸एक कम । पंचमाइस-यार् -- पांच सौ माताएं। स्रोडलंखेखं -- सिंहसेन। रएखा -- राजा के द्वारा। श्रमंतियाई समाणाई --श्रामत्रित की गर्र । जहाविभवेगां --यथाविभव श्रयति श्रयने श्रयने वैभव के श्रनुसार । सब्वालंकारविभूसि-ताई - सर्व प्रकार के आभूषणों से अलंकत हो कर । जेगोव - जहां । सुपद्दे - सुप्रतिष्ठित । गुगरे - नगर या । यूयं देवानुप्रियाः! विपुलभशनं ४ उपनयत, सुबह् पुष्पबस्त्रगन्धमाल्यालंकारं च कृटाकारशालां संहरत । ततस्ते कौटुम्बिकाः पुरुषास्तर्थेव यावत् संहरन्ति । ततस्तासामेकोनानां पञ्चानां देवीशतानामेकोनानि पञ्चमात्-शतानि सर्वीलंकारविभूषितानि तद् विपुलमशनं ४ सुरां च ६ आस्वादयन्ति ४ गांधवें अ नाटकैश्वोपगीयमा-नानि विहरन्ति । ततः स सिंहसेनो राजा ऋईरात्रकालसमये बुहुभिः पुरुषैः हाई संपरिवृतो यत्रैव क्टाकारशाला तन्नैनोपागच्छति उपागत्य कृटाकारशालायाः द्वाराणि पिदधाति पिधाय कृटाकारशालायाः सर्वतः । ऋष्तिकायं दापयति । ततस्तासामेकोनानां पञ्चानां देवीशतानामेकोनानि पञ्चमातृशतानि राजा ऋदीपितानि सन्ति स्दन्ति ३ अत्राणानि, ऋशरणानि कालधर्मेण संयुक्तानि । ततः स सिंह्सेनो राजा एतत्कर्मी ४ सुबहु पापं कर्म समर्ज्य चतुरित्रंशतं वर्षशतानि परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा वध्वयां पृथिव्यामुत्कर्षेण् द्वाविशातसामरोपमस्थितिवेषु नैरिविवेषु नैरिदक्तयोपपत्रः ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

866

जेखेच--जहां। सीहसेखे-- सिहमेन। राया -- राजा था। तेखेच--वहां पर। उवागच्छंति-- स्राजाती हैं। तते एां -सदनन्तर । से -वह । सोइसेएो -सिंहतेन । राया -राजा । प्रमूखनागां -एक कम । पंचदेवी-सयासं पांच सी देवियों की । एम् एमार्सं एक कम । पंचमाइस पार्श - पांच सी मातात्री की । कूडागारसातं - कूटाकारशाला में । त्रावसदं - रहने के लिये स्थान । दलयति - दिलवाता है । तते णं -तदमन्तर । से -वह । स्रोद्द सेरो -सिंहसेन । रापा -राजा । कोडु बियपुरिसे -कौटु म्विक पुरुषों - ऋतुचरी को ! सद्दावेति सद्दावित्ता - बुलाता है. बुलाकर । पर्व वयासी - इस प्रकार कहने लगा । देवासुध्यया ! --हे भद्रपुरुषो ! तुरुभे चतुम । गञ्ज्रद पां —जाश्रो । विउलं विपुल । असर्णं ४ —अशनादि । उवसोह — ले जाओ, तथा । सुबहुं -अनेकविष । पुष्क -पुष्प । बत्थ - वस्त्र । गंध - गंध - सुगन्धित पदार्थ । सल्ला-लंकारं च - और माला तथा अलंकार की। कूडागारसालं - कूटाकारशाला में । साहरह - ले जाश्री। तते एं -तदनन्तर । ते वे । को दुं विषयु रिसा -- कौ दुन्विक पुरुष । तहेव -- तथैव -- स्राज्ञा के अनुसार । जावं - यावत्। साहरंति - ले जाते हैं अर्थीन् कूटाकारशाला में पहुंचा देते हैं। तते सां - तदनन्तर। तासि - उन । एम् खगाल - एक कम । पंचगृहं देवीसयालं - पांच सौ देवियों की । प्रमूलगाइं - एक कम । पंचमाइसयाइ --पांच सौ माताएँ । सब्बालं कारविभू सियाइ --सम्पूर्णं अलंकारों से विभूवित हुई । तं – उस । वि उलं - विपुल । श्रासर्गं ४ – श्रशनादिक तथा । सुरं च ६ – ६ प्रकार की सुरा ऋदि मदिराश्री का । श्रासादेमाणाइं ४ - श्रास्वादनादि करती हुई । गंधव्वेहि य - गान्धवौँ - गायक पुरुषो तथा । नाडपहि य -नाटको --नर्तक पुरुषों द्वारा । उविगिज्जमा गुर्ह -- उपगीयमान अर्थात् गान की गहें । विहर-न्ति - विहरण करती हैं । तते जं - तदनन्तर । से -वह । सोइसेणे राया - महाराज सिहसेन । श्राडडरत्त-कालस अयंसि -- प्रदेशत्रि के समय । बहुद्दि -- अनेक । पुरिसेद्दि -- पुरुषों के । सद्धि -- साथ । संपरिदु है --धिरा हुन्ना। जेलेव —जहां। कूडागारसाला —कूटाकारशाला थी। तेलेव —वहां पर । उवागच्छति उवागिच बुना - त्राता है, त्राकर । कुडागारसालाय - कुटाकारशाला के । दुवाराई - द्वारों - दर्शज़ों को । विहेति विहिता -बन्द करा देता है, बन्द करा कर । कूडागारसालाय-कूटाकारशाला के । सन्वती समंता -चारों तरक से । अगिषकार्य - अग्नि । दलपति - लगना देता है । तते णं -तदनतर तासि -उन । एग्यागाएं -एक कम । पंचएहं देवीसयएं - पांच सौ देवियों की । पगुजगारं -एक कम । पंचमाइसयाई --पांच की माताएं। सीहसेखेरां-विहसेन। रएणा --राजा के द्वारा । ऋालीवियाई समालाइं - श्रादीस की गई अर्थीत् जलाई गई । रोयमालाइं ३ - ६६न, श्राकन्दन श्रीर विलाप करती हुई । असाणाइं -- अत्राण -- जित का कोई रक्षा करने वाला न हो, और । असरणाई -- अशरण -- जिसे कोई शारण देने वाला न हो : काल अम्युणा -- काल धर्म से । सञ्जलाई -- संयुक्त हुई । तते गाँ -- तदनन्तर । से -वह । सोइसेखे -सिंहसेन । राया -राजा । एयकम्मे ४-- धतत्कर्मी, एतलघान, एतद्विश्च और प्तःसमाचार होता हुआ । सुबहुं -श्रत्यधिक । पार्वं कस्मं -पाप कर्म को । समजिजिएस - उपार्जिन कर के । चौत्तोसं -३४ । बास सयाई - सौ वर्ष की । परमाउं - परमायु । पालइसा - मोग कर । का त-मासे--काल मास में कार्ज कि दा-काल कर के। छुटीय--खुटी। पुढवीय-पृथिवी-नरक में। उनको सेर्गं - उक्ता - अविकाधिक वा बीस सागरोवम द्विष्यसु - बाईस सागरोपम स्थिति वाले । नेरह यस --नार्कियों में । नेरइयत्ताय -नारकीय रूप से । उववन्ने -उत्पन्न हश्चा ।

मूलार्थ - तत्पश्चात् वह सिंह छेन राजा किसी अन्य समय पर एक कम पांच सौ देवियों की

<sup>(</sup>१) पतत्कर्मा, पतत्वधान आदि पदी का अर्थ पृष्ठ १७९ के टिप्पण में लेखा जा चका है।

एक कम पांच सौ माताश्रों को आमंत्रित करता है। तब सिंहसेन एका से आमंत्रित हुई वे एक कम पांच सौ देवियों की एक कम पाँच सौ माताएं सर्व प्रकार के बस्त्रों एवं आम्पूपणों से सुमिक्तित हो, सुप्रितिष्ठ नगर में महाराज सिंहसेन के पास आ जाती हैं। महाराज सिंहसेन उन देवियों की माताओं को निवास के लिए कूटाकारशाला में स्थान दे देता है। उदनन्तर बौटुन्बिक पुरुषों को खुला कर कहता है है भद्रपुरुषा! तुम लोग विपुल अशानादिक तथा अनेकविय पुष्तों, बस्त्रों, गन्धों—सुगन्धित पदार्थों, मालाओं और अलं हारों को कूटाकारशाला में पहुंचा दो ?, कोटुन्बिक पुरुष महाराज की आझानुसार सभी सामग्री कूटाकारशाला में पहुंचा देते हैं। ददनन्तर सर्व प्रकार के अलंकारों से विभूषित उन एक कम पांच सौ देवियों को माताओं ने उस विपुल अशानादिक तथा सुरा आदि सामग्री का आस्वादनादि किया—यथारुचि उपभोग किया और नाटक—नर्तक गान्धवीदि से उपगीयशान—प्रशस्यमान होती हुई सानन्द विचरने लगी।

तत्पश्चात् अर्द्ध रात्रि के समय अनेक पुरुषों के साथ समयरिवृत—िष्य हुआ महाराज सिंहसेन जहां कृटाकारशाला थी वहां पर आया, आकर उसने कृटाकारशाला के सभी द्वार बन्द करा दिये और उस के चारों तरफ आग लगवा दी! तदनन्तर महाराज सिंहमेन के द्वारा आदीपित—जलाई गई, त्राण और शरण से रहित हुई वे एक कम पांच सी देवियों की माताएं रुइन, आकन्दन और विलाप करती हुई कालधर्म को प्राप्त हो गई। तत्पश्चात् एतत्कर्मा, यतिद्वेद्य, एतत्प्रधान और एतत्समाचार वह सिंहसेन राजा अत्यधिक पाप कर्मों का उपार्जन करके ३४ सी वर्ष की परमायु पाल कर कालमास में काल करके छठी नरक में उत्कृष्ट २२ सागरोपम की स्थिति वाले नारिकयों में नारकीयरूप से उत्वन्न हुआ।

टीका — चैंकड़ों स्तम्भों से मुशोभित तथा बहुत विशाल क्टाकारशाला के निर्माण के अनन्तर महाराज सिंहसेन ने इयाना को छोड़ शेष ४९९ रानियों की माताओं को सप्रेम और सत्कार के साथ अपने यहां आने का निमंत्रण भेजा। महाराज सिंहसेन का अपनंत्रण प्राप्त कर उन ४९९ देवियों की माताओं ने वहां जाने के लिये राजमहिलाओं के अनुरूप वस्त्रामृष्णादि से अपने को मुसजितत किया और वे सब वहां उपस्थित हुई। महाराज सिंहसेन ने भी उन का यथोचित स्वागत और सम्मान किया, तथा क्टाकारशाला में उनके निवास का यथोचित प्रवन्ध कराया, एवं अपने राजसेवकों को खुला कर आजा दी कि क्टाकारशाला में चतुर्विध (अश्वन पान, खादिम और स्वादिम) आहार तथा विविध प्रकार के पुष्पों, वस्त्रों, मन्धों, मालाओं और अलंकारों को पहुँचा दो। महाराज सिंहमेन की आजानुसार उन राजसेवकों ने सभी खाद्य पदार्थ तथा अन्य वस्तुए प्रसुर मात्रा में वहां पहुँचा दी। तय वे माताए भी क्टाकारशाला में आए महार्ह भीत्यादि पदार्थों का यथास्वि भोगोपभोग करती हुई तथा अनेक प्रकार के गान्धवां—गायकों तथा नाटकों से मनोरंगन और नटों के द्वारा आसम्बन्धा का अनुभव करती हुई सानन्द समय यापन करने लगीं।

मुनि श्री स्नानन्दसागर जी ने स्वपने विपाकस्त्रीय हिन्दी स्ननुवाद में पृष्ठ २८९ पर — "प्रमूणगाणं पंचराई देवीस्पाणं प्रमूणगाई पंच भाइस्पाई स्नामतेति" — इस पाठ का — एककम पांच सी देवियों (श्यामा से स्नितिक ४९९ रानियों) को तथा उन की एक कम पांच सी मातास्त्रों को स्नामंत्रण दिया — यह स्रथं किया है, परन्तु यह स्रथं उचित प्रतीत नहीं होता, क्योंकि "देवीस्पाणं माइस्पाई" यहां पर सम्बन्ध में पष्ठी है। माता पुत्री का जन्यजनकमान सम्बन्ध स्वष्ट हो है दूसरी बात — यदि देवियों (रानियों) को भी निमंत्रण होता तो जिस तरह स्वकार ने "आमतेति" इस किया का कम 'माइपाइ" यह दितीयान रक्खा है, उसी प्रकार 'देवीस्पाण्" यहां घण्ठी न रख कर स्वकार दितीया विभक्ति का प्रयोग करते, स्वर्थत् 'देवीस्पाणं" के स्थान पर "देवीस्पाई" इस पाठ का व्यवहार करते। तीसरी बात — महारानी

8 ९ ३

इयामा के जीवन के अपहरण का उद्योग करने वाली वे ४९९ माताएं ही तो हैं और महाराज सिंहसेन का भी उन्हों पर रोग है। शेष रानियों का न तो कोई अपराध है और न हो उन्हें इस विषय में ईयामा ने दोषो ठहराया है। चौथी बात यहां पर 'ऋरेर" इस अथ का सूचक कोई चकारादि पद भी नहीं है। अत: हमारे विचारानुसार तो यहां पर 'एक कम पांच सी दिवियों की एक कम पांच सी माताओं को निमंत्रण दिया" यही अर्थ युक्तियुक्त और समुचित प्रतीत होता है।

गंधान्त्रेहि य नाड़ एहि य — 'गान्धर्वेश्च नाटकेश्च) यहां प्रयुक्त गान्धर्व पद — गाने वाले व्यक्ति का वोधक है। तृत्य करने वाले पुरुष का नाम नाड़क — नर्तक है। ताल्पर्य यह है कि गान्धर्वा और नाटकों से उन माताओं का यशोगान हो रहा था। यह सब कुछ महाराज सिंहसेन ने उन के सम्मानार्थ तथा मनोविनोदार्थ ही प्रस्तुत किया था ताकि उन्हें महाराज के षड्यंत्र का ज्ञान एवं भ्रम भी न होने पावे।

इस प्रकार क्टाकारशाला में ठहरी हुई उन माताओं को निश्चिन्त और विश्वव्य आमोद — अमोद में लगी हुई जान कर महाराज सिंहसेन अर्द्ध रात्रि के समय बहुत से पुरुषों को साथ लेकर क्टाकारशाला में पहुंचते हैं, वहां जाकर क्टाकारशाला के तमाम द्वार बंद करा देते हैं और उस के चारों तरफ से आग लगवा देते हैं। परिशामस्वरूप वे — माताएं सब की सब वहीं जल कर राख हो जाती हैं। देवगति कितनी विचित्र है, जिस अग्निप्योग से वे स्थामा को मस्म करने की ठाने हुई थीं उसी में स्वयं भस्मसात् हो गई।

महाराज सिंहसेन ने महारानी इयामा के वशीभूत होकर कितना घोर अनर्भ किया ! कितना बीमत्स अवस्था किया ! उसका स्मरण करते ही हृदय कांप उठता है। इतनी दर्वरता तो हिंसक पशुत्रों में भी दृष्टिगोचर नहीं होती। एक कम पांच सौ राजमहिला श्रों को जीते जी अग्नि में जला देना और इस पर भी मन में किसी प्रकार का पश्चात्ताप न होना, प्रत्युत हर्ष से फूले न समाना, मानवता ही नहीं किन्तु दानवता की पराकाष्ट्रा है। परन्तु समरण रहे —कमदाद के न्यायालय में हर बात का पूरा २ सुगतान होता है, वहां किसी प्रकार का अन्धर नहीं है। तभी तो सिंहसेन का जीव छठी नरक में उत्पन्न हुन्ना, अर्थात् उस को छठी नरक में नारकीयरूप से उत्पन्न हीना पड़ा । विषयांघ — विषयलोज्ञप जीव कितना अनर्थ करने पर उताह हो जाते हैं !, इसके लिये सिंहसेन का उदाहरण पर्याप्त है। प्रस्तुत कथा से पाठकों को यह थिद्या लेनी चाहिये कि विषयवासना से सदा दूर रहें, अन्यथा तज्जन्य मोधण कर्मों से नारकीय दुःखों का उपभोग करने के साथ २ जन्म मरण के प्रवाह से प्रवाहित भी होना पड़ेगा।

— श्रसणं ४ — यहां दिये गये ४ के श्रंक से श्रीभमत पाठ पृष्ठ २५० पर लिखा जा चुका है। तथा

— तहेव जाव साहरंति यहां पठित तहेव पद का श्र्म है, वैसे ही श्रभीत् जैसे महाराज सिंहसेन ने

श्रभन, पानादि सामग्री को कूटाकारशाला में पहुंचाने का श्रादेश दिया था, वैसे राजपुरुषों ने सिवनय

उसको स्वीकार किया श्रीर शीध ही उस का पालन किया, तथा इसी भाव का संस्चक जो श्रागम पाठ

है उसे जाव — यावत् पद से श्रीमन्यक किया है, श्रमीत् जाव — यावत् पद — पुरिसा करपत —

परिगाहियं दसणहं श्रंजिलें मत्यप कहु प्यमटुं पिडसुणेंति पिडसुणिता विउलं श्रमणं ४ सुबहुं

पुष्फवत्थगंधमल्लालंकारं श्र कूडागारसालं - इन पदों का परिचायक है। श्रर्थ स्पष्ट ही है।

— मुरं च ६ -यहां ६ के अंक से अभिमत पाठ की स्चना पृष्ठ ४४७ पर की जा चुकी है, तथा — आसादेमाणाइ ४ - यहां ४ के अंक से - विसादमाणाइ परिभायमाणाइ, परिभु जमाणाइ - ६न पदों का प्रहेण करना चाहिये। इन पदों का अर्थ पृष्ठ १४५ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये शब्द स्त्रीलिङ्क हैं जब कि प्रस्तुत में नपुंसक लिंग। अर्थगत कोई मेद नहीं है। —रोयमाणाई ३ - यहां ३ के श्रंक से - कंदमाणाइं विजवमाणाई - इन पदों का प्रहण करना श्रमिमत है। रुद्म रोने का नाम है. चिल्ला २ कर रोना आक्रन्दन और आर्त स्वर से कहलोतादक वचनों का बोलना विलाप कहलाता है। तथा - एयकम्मे ४ - यहां ४ के श्रंक से अभिमत पद पृष्ठ १७९ की टिप्पण में दिये जा चुके हैं।

प्रस्तुत सूत्र में नरेश सिंहसेन द्वारा किये गये निर्दयता एवं कर्ता पूर्ण कृत्य तथा उन कर्मों के प्रभाव से उस का छुठी नरक में जाना स्त्रादि बातों का वर्णन किया गया है । स्त्रव सूत्रकार उसके स्त्रिम जीवन का वर्णन करते हैं—

मूल — 'से णं ततो श्रणंतर उव्वहित्ता इहेव रोहीडए सगरे दत्तम्म सत्थवाहस्स करहिसरीए मारियाए कुन्छिस दारियत्ताए उववन्ते । तते सं सा करहिसरी स्वराई मासार्गं बहुपिडिपुरासां दारियं पयाया, सुकुमलपासियायं जाव सुरूवं । तते सं तीसे दारियाए श्रम्मापितरो निव्वत्तवारसाहियाय विउत्तं श्रससं ४ जाव मित्तः नामयेज्जं करेंति । होउ सं दारिया देवदत्ता नामेखं । तते सं सा देवदत्ता पंचधातीपरिग्गहिया जाव परिवड्डित । तते सं सा देवदत्ता पंचधातीपरिग्गहिया जाव परिवड्डित । तते सं सा देवदत्ता दारिया श्रम्भवक्ष्वालमावा जाव कोव्यसेस य लावरसेस य श्राति विवस्ता जाव विभूसिया, बहुहि खुज्जाहि जाव परिविखत्ता उपि श्रामासतलगंसि कस्मातिन्द्सएसं कीलमासी विहरति । इमं च सं वेसमसदत्ते राया एडाते जाव विभूसिते श्रासं दुरुहित दुरुहिता बहुहि पुरिसेहिं सिद्धं संपरिवुडे श्रासवाहिश्यापं सिज्जायमासे दत्तस्स गाडाव्हस्स गिहस्स श्रद्रसामंते वीतीवपति । तते सं से वेसमसो राया जाव वीतीवयमासे देवदत्तं दारियं उपिं श्रामासतलगंसि जाव पासति पासित्ता देवदत्ताए दारियाए रूदेस य जीव्वसेस य लावरसेस श्रामासतलगंसि जाव पासति पासित्ता देवदत्ताए दारियाए रूदेस य जीव्वसेस य लावरसेस श्रामासतलगंसि जाव पासति पासित्ता देवदत्ताए दारियाए रूदेस य जीव्वसेस य लावरसेस य

<sup>(</sup>१) छाया — स ततो अनन्तरसुद्ब्र्स, इहैव रोहीत के नगरे दत्तस्य सार्भवाहस्य कृष्णिश्रयाः भायीयाः कृषी दारिकतयोपपन्नः। ततः सा कृष्णिश्रीः नवस्त मासेषु बहुपरिपूर्णेषु दारिकां प्रजाता, सुकृमारपाणिपादां यावत् सुरूपां। ततस्तस्या दारिकायाः ऋम्वापितरौ निर्व तद्वादशाहिकाया विपुलमशनं ४ यावद् मित्र॰ नामधेयं कृष्टतः — अवतु दारिका देवदत्ता नाम्नः। ततः सा देवदत्ता पंचधात्रीपरिष्टहीता यावत् परिवर्धते। ततः सा देव-दत्ता दारिका उन्मुक्तवालभावा यावद् यौवनेन च रूपेण् च लावण्येन चातीवोत्कृष्टा उत्कृष्टशरीरा जाता चाप्यभवत्। ततः सा देवदत्ता दारिका ऋम्यदा कदाचित् स्नाता यावद् विभूषितः बहुभिः कृष्णाभयिवत् परिचिता उपरि ख्राकाशतले कनकतिनद्भकेन कीडन्ती विहरति। इतश्च वेश्रमणदत्तो राजा स्नातो यावत् विभूषितः ऋश्वमारोहित ऋष्यव्यव्यक्ति कर्नकतिनद्भकेन कीडन्ती विहरति। इतश्च वेश्रमणदत्तो राजा स्नातो यावत् विभूषितः ऋश्वमारोहित ऋष्यव्यव्यक्ति वहुभिः पुरुषः सार्व सम्परिवतो ऋश्ववाहिनकथा निर्योन् दत्तस्य गाथापतेः पहस्यादूरसन्ने व्यतिवजित । ततः स वेश्रमणो राजा यावद् व्यतिवजन् देवदत्तां दारिकामुःरि ऋषकाशतले यावत् पश्चितः द्वादिकाताः दारिकायाः हरेण च यौवनेन च लावपयेन च जातविह्मयः कीटुम्बिकपुद्यान् शब्दयति शब्दित्वा प्वमव्यति कृष्ण च यौवनेन च लावपयेन च जातविह्मयः कीटुम्बिकपुद्यान् शब्दयति शब्दिला प्वमव्यति स्वमव्यति स्वमवादिषुः — एषा स्वामिन् । दतस्य साथ वाहस्य दुदिता कृष्णश्चात्मज्ञा देवदत्ता नाम दारिका, हत्रण च यौवनेन च लावपयेन च उत्कृष्टोत्कृष्टशरीरा।

जायिक्हए कोड वियपुरिसे सहावेति सहाविता एवं वयासी—कस्स एं देवाणुष्पया! एसा दारिया, कि च णामिष्ठजेणं ? तते एं ते कोडिम्बिया वेसमण्रायं करतल जाव एवं वयासी—एस एं सामी! दत्तस्स सत्थवाहस्स धृया कएहिसिस्थिचया देवदत्ता णामं दारिया रूवेण य जीव्वरोण य लावएणेश उक्किट्टा उक्किट्टसरीरा।

पदार्थ - से एां - यह । ततो - यहां से । अएंतर - अन्तर रहित । उच्च टिसा - निकल कर । इहेच-इसी। राष्ट्रीडए-रोहीतक। गुगरे-नगर में । दत्तस्स-दत्त । सत्थवाहस्स-सार्थवाइ की। कएइ सिरीए – कृष्णश्री । भारियाए – भार्या की । कुच्छिं इसि – कुद्धि में । दारियचाए – वालिका रूप से । उध्वन्ने — उत्पन्न हुन्ना त्र्रायीत् कन्या रूप से गर्भ में क्राया । तते गां — तदनन्तर । सा ः उस । कराइसिरी — कृष्णश्री ने । नवगहं मासाणं -- नव मास । बहुपडिपुग्णाणं - लग भग परिपूर्णं हो जाने पर । दारियं --वालिका को । प्रयासा - जन्म दिया, जो कि । सुकुमालपाणिपायं - सुकुमार - अत्यन्त कोमल द्वाध, पैर वाली । जाव --यावत् । सुद्भवं --सुरूपा --परम सुन्दरी घी । तते णं --तदनन्तर : तीसे --उस । दाग्याय --वालिका के। श्रम्मापितरो -- माता -- पिता । निव्यत्तावारसाहियाप - जन्म से ले कर वारहवें दिन । विउत्तं—विपुल । स्रसारां ४ — त्रशन स्रादि स्राहार । जाव — यावत् । मिसा - मिन, शांति, निजकजन स्रोर स्वजनादि को भोजनादि करा कर । नामधेज्जे -नाम । करे ति -रखते हैं । हो उ एं -हो । दारिया -यह बालिका । देवदत्ता — देवदत्ता । नामेणं — नाम से अर्थात् इस बालिका का नाम देवदत्ता रखा जाता है । तते गं-तदनन्तर । सा-वह । देवदत्ता - देवदत्ता । पंचधातीपरिगाहिया - पांच धाथ मातात्रों से परिषद्दीत । जाव--यावत । परिवड्डात--वृद्धिको प्राप्त होने लगी । तते णं--तदनन्तर । सा--वह । देवदशा—देवदत्ता । दारिया – दारिका । उम्मुक्कबालभावा -- उन्मुक्कवालभावा - जिस ने वाल भाव को त्याग दिया है। जात्र -यावत्। जोवत्योगा य-यौवन से । ऋतेण य - रूप से । लावरणोण य - श्रीर लावएय श्रर्थात् श्राकृति की मनोहरता से । श्रातीय उक्तिकृद्धा-- श्रत्यन्त उत्कृष्ट - उत्तम, तथा । उक्तिकृद्धसरीरा -- उत्कृष्ट शरीर वाली। यावि होत्था -भी थी। तते णं -तदनन्तर। सा -वह। देवद्ता -देवदत्ता। दारिया -बालिका । श्रन्तया — श्रन्यदा । कथार - कदाचित् । गृहाया - नदा कर । जाव - यावत् । विभृत्तिया -सम्पूर्ण अलंकारों से विभूषित हो । बहुद्दि - अनेक । खुङजाहि -कुञ्जाओं से । जाव -यावत् । पश्कितसा-थिरी हुई। उप्पं - अपने मकान के ऊपर। आगासतलगं सि - भरोखे में। क गुगतिंदूसपणं - सुवर्ण की गेंद से। कीलमाणी - खेलती हुई। विहरित - विहरण कर रही थी। इसं च एां - श्रीर इतने में। वेसमणुदत्ते - वैश्रमणुदत्त । राया - राजा । एदाते - नहा कर । जाव - यावत् । विभूतिते - समस्त त्राभृषणों से विभृषित हो कर । श्रासं — त्रश्व पर । दुरुहति दुरुहित्ता — श्रारोहण करता है, करके । वहुर्हि — वहुत से । पुरिसंदि -पुरुषों के । सर्दि -संपरिवुडे -संपरिवृत -धिरा इत्रा । श्रासवाहिण-याप - अक्षवाहनिका-अश्वकीडा के लिये। णिङ्जायमाखे - जाता हुन्ना। दत्तस्स - दत्ता। गोद्दावइस्स -गाथापति-सार्यवाह के। गिहुस्स – घर के। ऋदूरसामतेणं – नज़दीक में से। वीतीवयति – जाता है – गुजरता है तते एां - तदनन्तर। से -वह । वेसमणे वेश्रमण । राया - राजा । जाव यावत्। वीतीवयमार्गे - जाते हुए ! देवदर्श - देवदत्ता । दारियं - वालिका की, जीकि । अप्यं - ऊपर I आगासत तगंसी - भरोखे में। जाब - यावत् अर्थात् स्वर्ण की गेंद से खेल रही है। पार्सात पासि ता --देखता है देख कर । देवदत्ताय --देवदत्ता । दारियाय --वालिका के । कवेण य - रूप से । जोव्वखेण य-यौवन से, तथा । लावरारोण य -- लावरय से । जायिवस्ड्य -- क्सिमय को शप्त हो । कोडु वियपुरिसे --

कींद्रं विम्कपुरुषों को । सद्दावेति — बुलाता है । सद्दावित्ता — बुलाकर, उनके प्रति । एवं वयासी — इस प्रकार कहता है । देवाणुष्पिया! — हे भद्रपुरुषो ! । एसा - यह । दारिया — बालिका । कस्स ए ं — किस की है । किस च सामधिक्तेणं — ब्रीर (इस का) क्या नाम है ? । तते णं — तदनन्तर । ते — वे । कोंद्रुं विया — कींद्रिम्बक पुरुष । वेसमएरायं — महाराज है अमरादत्त के प्रति । करतल्ल — दोनों हाथ जोड़ । जाव — यावत् मस्तक पर दस नखों वाली अंजल रख कर । एवं वयासी — इस प्रकार कहने लगे । सामो ! हे स्वामिन्!। एस एं — यह । दत्तरस्य — दत्त सत्यवाह्रस्त — सार्थवाह को । धूया — पुत्री, श्रीर । कएहिसरी अत्तया कृष्णुश्री की ब्रात्मजा है, तथा । देवदत्ता देवदत्ता । एमं — नाम की । दारिया — वालिका है, जो कि । स्वेण य — स्प से । जोट्दिणेश य — योवन से, ब्रीर । कावरणेश य — लाव्यय से । उपवहरू — उत्कृष्ट शरीर वाली है ।

मूलार्थ — तदनन्तर वह निद्सेन का जीव छठी नरक से निकृत कर रोहीतक नगर में दत्त सार्थवाह की कृष्णश्री नामक भार्था के उदर में पुत्रोहर से उत्तरत्र हुआ। तब उस कृष्णश्री ने लगभग नव मास परिपूर्ण होने पर एक कन्या का जन्म दिया जो कि ऋत्यन्त कोमल हाथ, पैरों वालो यावत परम सुन्द्री थी। तत्प्रश्चात् उस कन्या के माता जिता ने बारहवें दिन बहुन सा अशानादिक तैयार कराया, यावत् नित्र, हाति आदि को निमंत्रित कर एवं सब के मोजनादि से निवृत्त हो लेने पर कन्या का नामकरण संस्कार करते हुए कहा कि इमारो इस कन्या का नम देवदसा रखा जाता है। तदनन्तर वह देवदसा पांच घाय माताओं के मरस्त्रण में वृद्धि को प्राप्त होने लगी। तब वह देवदसा बाल्यावस्था से मुक्त होकर यावत् यौवन, हा और लावस्थ से बात्यन्त उत्तम एवं उत्कृष्ट शरीर वाली होगई।

तदनन्तर वह देवदत्ता किसी दिन स्तान करके यावत् समस्त भूषणों से विभूषित हुई बहुत सी छुडना आदि दासियों के साथ अपने मकान के उत्तर मरीखे में सोने को गेंद के साथ खेल रही थी और इधर स्नानादि से निवृत्त यावत् विभूषित महाराज वैश्रमण घोड़े पर सवार हो कर अने को अनुचरों के साथ अश्वकीड़ा के लिये राजमहत्त से निकल सेठ दत्त के घर के पास से होकर जा रहे थे, तब यावत् जाते हुए वैश्रमण महाराज ने देवदत्ता कन्या को उत्तर सोने की गेंद के साथ खेलते हुए देखा, देखकर कत्या के रूप, यौवन और लावएय से विश्वित होकर राजपुक्षों को बुलाकर कहने लगे कि है भद्रपुक्षों! यह कन्या किस की है तथा इस का नाम क्या है १। तब राजपुक्ष हाथ जाइ कर यावत् इस प्रकार कहने लगे निश्वी सेठानी की अस्मजा है। नाम इस का देवदत्ता है और यह रूप, यौवन और लावएय—कान्ति से उत्तम शारिर वाली है।

टीका - परम पूज्य तीथँकर भगवान् महाबीर स्वामी बोले कि गौतम ! तत्पश्चात् २२ सागरीपम की उत्कृष्ट स्थिति वाले छठे नरक में अनेकानेक दुःसह कहों को भीग कर वहां की भवस्थिति पूरी हो जाने पर सुप्रतिष्ठ नगर का अधिपति सिंहसेन उस नरक से निकल कर सीधा ही इसी रोहीतक नगर में, नगर के लब्धप्रतिष्ठ सेठ दत्त के यहां सेठानी कृष्णश्री के उदर में 'लड़की के रूप में उत्पन्न हुआ। सेठानी कृष्णश्री गर्भस्थ जीव का

<sup>(</sup>१) महाराज सिंहसेन का लड़की के रूप में उत्पन्न होना अर्थात् पुरुष से स्त्री वनना, उसके छल कपट का ही परिचायक है तथा छज, कपट-माया से इस जीव को स्त्रीत – स्त्री भव की प्राप्ति होती है। इस प्रकृतिसिद्ध सिद्धान्त को प्रस्तुत प्रकरण में व्यावहारिक स्वरूप प्राप्त हुन्ना है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

[४९७

यथाविधि पालन पोषण करने लगी अर्थात् गर्भकाल में हानि पहुंचाने वाले पदार्थों का त्याग और गर्भ को पुष्ठ करने वाले वस्तुओं उपभोग करती हुई समय व्यतीत करने लगी।

गर्भकाल पूर्ण होने पर कृष्णश्री ने एक सुकोमल हाथ पैरो वाली सर्वांगपूर्ण छोर परम रूपवती कन्या को जन्म दिया। बालिका के जन्म से सेठदम्पती को बड़ा हर्ष हुआ, तथा इस उपलक्ष्य में उन्हों ने बड़े समारोह के साथ उत्सव मनाया छौर प्रीतिभोजन कराया, तथा बारहवें दिन नवजात वालिका का "देवदत्ता" ऐसा नामकरण किया। तब से वह बालिका देवदत्ता नाम से पुकारी जाने लगी, इस तरह बड़े छाडम्बर के साथ विधिष्वक उसका नामकरण संस्कार सम्पन्न हुआ।

देवदत्ता के पालन पोपण के लिये माता पिता ने "-१-गोदी में उठाने वाली, २-दूध पिलाने वाली, ३-स्तान कराने वाली, ४-कीड़ा कराने वाली, और ५-शुंगार कराने वाली '' इन पांच धाय माताओं का प्रवन्ध कर दिया था और वे पांचों ही अपने २ कार्य में बड़ी निपुण थीं, उन्हीं की देख रेख में वालिका देवदत्ता का पालन पोषण होने लगा और वह बड़ने लगी। उस ने शियव अवस्था से निकल कर शुवावस्था में पदार्पण किया। यौवन की प्राप्ति से परम मुन्दरी देवदत्ता रूप से, लावएय से, सीन्दर्भ एवं मनोहरता से अपनी उपमा आप वन गई। उस की परम मुन्दर आकृति की दुलना किसी दूसरी युवती से नहीं हो सकती, मानों प्रकृति की मुन्दरता और लावएयता ने देवदत्ता को ही अपना पात्र बन।या हो।

किसी समय स्नानादि किया यों से निवृत्त हो सुन्दर वेष पहन कर बहुत सी दासियों के साथ अपने मगनवुम्बी मकान के उत्तर भरोखे में सोने को गेंद से खेलती हुई देवदत्ता बालसुल म कोईं। से अपना मन बहुला रही थी, इतने में उस नगर के अधिपति महाराज येश्रमणदत्त बहुत से अनुवरों के साथ घोड़े पर सवार हुए श्रश्यकीड़ा के निमित्त दत्त सेट के मकान के पास से निकले तो अकस्मात् उन की दृष्टि महल के उपरिभाग की तरफ गई और वहां उन्हों ने स्वर्णकन्दुक से दासियों के साथ कोड़ा में लगी हुई देवदत्ता को देखा, देख कर उस के अपूर्य यौवन और रुपलावएय ने महाराज वेश्रमणदत्त्व को बलात् अपनी आर आकर्षित किया और वहां पर ठहरने पर विवश कर दिया।

देवदत्ता के अज़ीकिक सौन्दर्य से महाराज बैश्रमण की वड़ा विस्मय हुआ। उन्हें आज तक किसी मानवी स्त्री में इतना सौन्दर्य देखने का सौमान्य प्राप्त नहीं हुआ था। कुछ समय तो वे इस आंति में रहे कि यह कोई स्वर्ग से उत्तरी हुई देवांगना है या मानवी महिला?, अन्त में उन्हों ने अपने अनुचरों से पूछा कि यह किस की कन्या है शि और इस का क्या नाम है १, इस के उत्तर में उन्हों ने कहा कि महाराज! यह अपने नगर सेठ दत्त की पुत्री और सेठानी कृष्णश्री की आत्मजा है और देवदत्ता इस का नाम है । यह रूपलावयय की राशि और नारीजगत में सर्वोत्कृष्ट है।

— उक्तिहा उक्तिहसरीरा — इस का अर्थ है — उत्कृष्ट उत्तम मुन्दर शरीर वानी । उत्कृष्ट सुन्दरं शरीरं यस्याः सा तथा । तथा कृप और सावएय में इतना अन्तर है कि रूप शुक्र, कृष्ण आदि वर्ण — रंग का नाम है और शरीरगत सीन्दर्यविशेष की लावएय संज्ञा है ।

श्रधंमागधी कोप में श्राकाशतलक और श्राकाशतल ये दो शब्द उपलब्ध होते हैं। श्रकाशतलक का अर्थ वहां भरोखा तथा श्रकाशतल के १ — श्राकाश का तज्ञ, २ गगनस्पर्शी — बहुत ऊंचा महल, ऐसे दो श्रथं लिखे हैं। प्रस्तुत में स्त्रकार ने श्राकाशतल शब्द का श्राक्षयण किया है, परन्तु यदि श्राकाशतल शब्द से स्वाथं में क प्रस्यय कर लिया जाए तो प्रस्तुत में श्राकाशतलक शब्द के — श्राकाश का तज्ञ, श्रयवा गगनस्पर्शी बहुत ऊंचा महल ये दोनों श्रथं भी निष्यत्र हो सकते हैं। ताल्प्यं यह है कि — उण्णि श्रामास्ततलगंसि — इस पाठ के १ — अपर मरोखे में, २ — अपर श्राकाशतल पर श्रयीत् मकान को छत पर तथा

#### श्री विपाक सूत्र—

नवम अभ्याय

गगनस्पर्शी बहुत ऊ'चे महल के ऊपर, ऐसे तीन अर्थ किये जा सकते हैं।

- सुकुमा तपाणिपायं जाव सुकवं यहां पठित जाव यावन पद पृष्ठ १०५ की टिप्पण पड़े में गये ऋहीं एप एप एपेंचिंदियसरीरं से ले कर पियदंसणं यहां तक के पदी का परिचायक है। ऋतर मात्र इतना है वहां ये पद पथमानत हैं, जब कि प्रस्तुत में ये पद दिशीयानत ऋषेद्वित है। ऋतः ऋथं में द्वितीयानत पदों की की भावना कर लेंी चाहिये।
- श्रमण ४ जाव मित्तः नामधेज्जं यहां पठित इन पदों से पाणं खाइमं साइमं उवकलडावेंति, मिन्न जाइ िएयग संयन्धि एरिजणं श्रामंतेंति, तश्रो पच्छा ग्रहाया कथबिलकम्मा से ले कर मिन्नणाइि एयगस्यणसम्बाधिपरिजणस्स पुरश्रो यहां तक के पदों का ग्रहण करना चाहिये। श्रश्न पान श्रादि शब्दों का श्रथं पृष्ठ ४८ को टिप्पण में, तथा मिन्न इत्यादि पदों का श्रथं पृष्ठ २२९ की टिप्पण में लिखा जा चका है। तथा तश्रो पच्छा इत्यादि पदों का श्रथं पृष्ठ २२९ की टिप्पण में लिखा जा चका है। तथा तश्रो पच्छा इत्यादि पदों का श्रथं पृष्ठ २२९ की टिप्पण में लिखा जा नुका है। मात्र ग्रन्ता इतना है कि वहां विजय चोरमेनाति का वर्णन है जब कि यस्तुत में सेठ दत्त श्रीर सेठानी कृष्णश्री का। तथा वहां —ए हाया इत्यादि पद एकदवनान्त है, जब कि यहां ये पद बहुवचनान्त श्रपेक्षित हैं, श्रतः श्रथं में बहुवचनान्त पदां की भावना कर लेनी चाहिये।

पत्रधातीपरिग्महिया जात्र परिचड्डिति - यहां पठित जात्र-यास्त् से पृष्ठ १५७ पर - दे गये - खीरधातीय १, मज्जण - से ले कर - चपयपायते सुद्दं सुहेण - यहां तक के पदी का प्रहण करना चाहिये इन का अर्थ पृष्ठ १५८ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां उज्भितक कुमार का यर्णन है, जब कि प्रस्तुत में देवदत्ता का। लिंगगत भिन्नता के ऋतिरिक्त ऋर्यगत कोई भेद नहीं है।

- उम्मुक्कबालभावा जाव जोव्वर्णे स- यहां पठित जाव यात्रत् पद से जोव्वर्ण --गमसुष्पचा विस्तायपरिस्मिनेता इन पदी का ब्रह्म करना चाहिये। युवावस्था प्राप्त की यौवनहानु --प्राप्ता कहते हैं और विकान की परिष्क्व अवस्था को प्राप्त विज्ञातपरिमात्रा कही जाती है।
- खुज्जाहिं जाव परिकित्रसा यहां पठित जाव यावत् पद से स्विलाइयाहिं याम गीवडभीवड्वरी - मे ले कर - चेडियाचक्कवाल - यहां तक के पदों महग्ग करना चाहिये । इन पदों का ऋर्य पृष्ठ १६० तथा १६१ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां उजिकतक कुमार का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में देवदत्ता कुमारी का।
- —एहाते जाव विभूसिते—यहां के जाव यावत् पर मे विगक्षित पाठ का वर्णन पृष्ठ
  ३३३ पर लिखा जा चुका है। तथा राया जाव वीतीवयमार्गे यहां पठित जाव यावत् पर से पृष्ठ
  ४९४ पर बदुिह पुरिसेहिं सिद्ध संदरिगुडे ब्रास्तवाहिणियाप गिज्जाश्रमार्गे दनस्त गाहावदस्स
  गिहस्स ब्रह्मसातेर्गं पहे गए इन पदों का ग्रह्म करना चाहिये । तथा क्रागासतलगंसि जाव
  पासि यहां पठित जाव यावत् पद से क्रागातिंद्सप्ण क्रोजमार्ग्णं इन पदों को ग्रह्म करना
  चाहिये । तथा करतला जाव पवं यहां के विन्दु से ब्रिभियत पाठ पृष्ठ २४६ पर लिखा जा चुका है।

दत्तपुत्री देवदत्ता के सम्बंध में ऋपने ऋनुवरी के कथन को सुनने के बाद रोहीतक नरेश वैश्वमण्-दत्त ने क्या किया ? ऋन सुत्रकार उस का वर्णन करते हुए कहते हैं —

# मूल - 'तते णं से वेसमणे राया अस्तवाहिणियाओं पिडिणियते समाणे अविभतर-

(१) छाया - तत: स वैश्रमणी राजा ऋश्ववाहनिकात: प्रतिनिवृत्तः सन् ऋश्यन्तरस्थानीयान् पुरुषान् राज्ययति २ एवमवादीत् -यच्छत त्रूयं देवानुषियाः ! इत्तस्य दुहितरं कृष्णश्रिय ऋश्मजां देवदत्ताः हाणिज्जे पुरिसे सद्दावित सद्दावित्ता एवं वयासी--मच्छह एं तुब्भे देवाणुष्पिया ! दत्तरस पूर्यं क्रणहिसिरीए अत्तरं देवदत्तदारियं पूमणंदिस्स जुवरणणो भारियत्ताए वरेह, जह वि य सा सयरज्जसुक्का । तते एं ते अब्भितरहाणिजा पुरिसा वेसमण्ररणणा एवं बुत्ता समाणा हट्टतु- हा करयत्त्व जाव एयम्हं पिंडमुणेंति २ एहाया जाव सुद्धप्पवेसाई वत्थाई पवन्परिहिया जेणेव दत्तरम गिहे तेणेव उवागया । तते एं से दत्ते सत्थवाहे ते पुरिसे एज्जमाणे पासति, पासित्ता हट्टतुं आसणाओ अब्सुंहे ति २ सत्तहृत्याई अब्सुगते आसणेण उवनिमंतिति, उवनिम्मंतिता ते पुरिसे आसत्ये वीसत्ये सुहासण्वरगते एवं वयासी—सद्भात्त एं देवाणुष्पिया ! किमागमण्यश्रीयणं ?, तते एं ते रायपुरिसा दत्तं सत्थवाहं एवं वयामी —अम्हे एं देवाणुष्पिया ! तव पूर्यं करहिसरीअत्तरं देवदत्तं दारियं पूमणंदिस्स जुवरण्णो भारियत्ताए वरेमो, तं जित एं जाणांस देवाणुष्पिया ! जुत्तं वा पत्तं वा सल्वाहाण्डजं वा सरिमो वा संजोगो, ता दिज्ज एं देवत्ता पूसणंदिस्स जुवरण्णो भण्य देवाणुष्पिया ! कि दत्त्वामां सुक्कं ?, तते एं से दत्ते ते आर्डभतरहाण्डिजे पुरिसे एवं वयासी—एतं चेत्र एं देवाणुष्पिया ! मम सुक्कं जं एं वेसमण्दित्ता राया मम दारियाणिमित्तेणं आणुगिरहृद्द, ते ठाणेज्जपुरिसे विउत्तेणं पुष्कत्त्वर्थाधम्बल्वा- लंकारेणं सक्कारेति २ पिडविसज्जेति । तते एं ते ठाणेज्जपुरिसा जेणेव वेसमणे राया तैणेव उवाग्च्छित २ वेसमण्यस्य राया एत्तम्हं निवेदेति ।

पदार्थ —तते णं —तदनन्तर । से —वह । घेसमणे — वैश्रमण । राया —राजा । श्रस्सवा — हृश्यि । श्रश्चवाहिनका — श्रश्वकीडा से । पडिशियक्ते समाणे — प्रतिनिष्ट्त हुश्रा श्रर्थात् धार्यस लीटा हुन्ना । श्रृडिंभतरहाशिक्ते —श्रश्यन्तरस्थानीय —निजी नौकर, खास ब्रादमी श्रथवा नज्दीक के सगे सम्बन्धी

दारिकां पुष्पनिद्दनो युवराजस्य भार्यातया वृग्णिष्वम् । यग्निष च सा स्वकराज्यशुक्का । ततस्ते अभ्यन्तरस्थानीयाः पुरुषाः वश्रमण्याजेन एवम्क्ताः सन्तः इष्टतृष्टाः करतन् यावदेतमर्थं प्रतिष्ट्रण्वति २ स्नाताः यावत् श्राद्धप्रवेदयानि वस्त्राण् प्रवर्षरिहिताः यत्रैव दत्तस्य एहं तत्रैवीपागताः । ततः स दत्तः सार्थवाहस्तान् पुरुषान् आयतः पश्यति, हृष्ट्रा इष्टग्रुष्टः आसनादभ्यक्तिः सप्ताष्ट्रपदानि अभ्युद्गतः आसनेनोपनिमंत्रयति उपनिमंत्रय तान् पुरुषानास्वस्थान् विस्वस्थान् सुखासनवर्गतान् एवमवादीत् — संदिश्रन्तु देवानुप्रियाः ! किमागमन — प्रयोजनन् १, ततस्ते राजपुरुषा दशं सार्थवाहमे अमवादिष्टः नवयं देवानुप्रिय ! तव दुहितरं कृष्णश्चिम आत्मात्रा देवदत्तां दारिकां पुष्यनिद्दनो युवराजस्य भार्यातया वृग्णिमहे, तद् यदि जानासि देवानुप्रिय ! युक्तं वा पार्शं वा इलापनीयं वा सदसो वा संयोगः, तदा दीयनां देवदत्ता पुष्यनिद्दने युवराजाय १, भग्र देवानुप्रिय ! किन्दाप्यामः शुक्कम् १, ततः स दत्तस्तानभ्यन्तरस्थानीयान् पुद्यानेवमवदत् एतदेव देवानुप्रियाः ! मम शुक्कं यद् येश्रमण्यदत्तो राजा मां दारिकानिमित्तेनानुग्रहाति । तान् स्थानीयपुद्धान् विपुत्तेन पुष्यवस्त्रगंधमास्यान्तंकारेण सरकारयति २ प्रतिविस्त्रति । ततस्ते स्थानोयपुद्धाः यत्रैव वेश्रमण्यो राजा तत्रोवोपाग्व्युति । विवदयन्ति ।

<sup>(</sup>१) त्रास्वस्थान् —स्वास्थ्यं प्राप्तान् गतिज्ञांनतश्रमाभावात् । विस्वस्थान् - विशेषस्पेण स्वास्थ्य -मिष्णतान् संज्ञीभाभावात् । सुखासनवरगतान् — सुखेन सुख चा त्रासनवरं गतान् ।

400]

पुरिसे -- पुरुषों को । सहावेति - बुलाता है । सहावित्ता -- बुला कर । पर्व -- इस प्रकार । वपासी -- कहने लगा। देवासुप्रिया! – हे मद्र पुरुषो !। तुढमे –तुम लोग । गच्छु इ स्रां – जाओ । दत्तस्स –दच की। धूयं - पुत्री । करहस्तिरीय - कृष्णश्री की । श्रत्तयं ~ श्रात्मजा । दैवदत्तदारियं - देवदत्ता दारिका - वालि-का को । पूसराहिस्स -पुरवनस्दी । जुवररासो - युवराज के लिए । भारियसाय--भार्याहर से । वरेह--मांगो १। जह वि य अत्रीर यद्यपि । सा - वह । सथरङज तुक्ता - स्वकीय राज्यलभ्या है अर्थात् यदि राज्य के अदते भी पात की जा सके तो भी ले लेनी योग्य है। तते एां -तदनन्तर । ते-वह । ऋकिमंतरठाणिकता-अभ्यन्तरस्थानीय । परिला – पुरुष । वेसमणुरुएणा – वैश्रमण राजा के द्वारा । पत्रं वृत्ता समाणा – इस पकार कहे गये। हट्लुट्टा - ऋत्यधिक हर्ष को प्राप्त हो। करतल् - हाथ जोड़। जाव - यावत् 🛊 प्रयम्हं -इस नात को : पडिछासेंति २- स्वीकार कर लेते हैं, स्वीकार कर । सहाया - स्नान कर । जाव - यावत ! सुद्धध्येत्रसाइ - शुद्ध तथा राजसभा ऋादि में प्रवेश करने के योग्य । वत्थाई पवरपश्किया - प्रधान-उत्तम वस्त्रों को धारण किये हुए। जेगोव जहां। दत्तरस -दत्त का। गिहे—घर या ा तेगोव - वहां पर। उवागया -- श्रामये , तते एां । तदनन्तर ! से - वह । दत्ते - दत्त । सत्यवाहे -- सार्यवाह । ते - उन । पुरिसे-पुरुषों को। प्रजनशरें। असे हुआें को । पासति -देखता है । पासिता-देख कर । हरुतुर्हे बड़ा प्रक्षन हुन्ना और अपने । त्रांसणात्रो--न्नासन से । ब्रब्सुट्टेति - उठता है, और । सत्तरूप-याई - सात ब्राठ पैर - क़दम । ब्रब्धुमाते - ब्रामे जाता है, तथा । ब्रास्तरी मं - ब्रासन से । उपनिमंतिन -निर्मात्रित करता है ऋर्थात् उन्हें स्त्रासन पर बैठने की प्रार्थना करता है। उवनिर्मतेला - इस प्रकार निर्मात्रित कर, तथा । स्नास्तःयो - स्नास्वस्य स्रधीत् गतिजन्य अम के न रहने से स्वास्थ्य -शान्ति की प्राप्त हुए ! वि-सत्थे -विस्वस्थ ऋर्थात् मानतिक चीमानाव के कारण विशेष रूप से स्वास्थ्य को प्राप्त हुए । सुद्वासण्वरगते -सुलपूर्वक उत्तम त्रासनो पर बैठे हुए । ते -- इन । पुरिसे -- पुरुषों के प्रति । पवं वयासी--- इस प्रकार बोला । देवागुष्यिया !- हे महानुभावो ! । संदिशंतु एं- प्राप भरमार्वे । किमागमगुप श्रोयगां - ग्राप के त्रागमन का क्या हेतु है ? श्रर्थात् त्राप कैसे पधारे हैं ! तते एां-तदभन्तर । ते-वे । रायप्रिला -राज-पुरुष । दत्तं सःथवाहं -दत सार्थवाह के प्रति । पर्व वयासी --इस प्रकार कहने लगे । देवाणुष्पया ! --हे महानुसाव !। अस्हे एां – इस । तथ – तुम्हारी धूयं – पुत्री । कए इसिरि स्रक्तयं – कृष्णश्री की स्रात्मजा । दैवदन्तं --देवदत्ता । दाध्यं -वातिका को । प्रसार्गदिस्स -पुष्य नन्दो । अत्ररएणो - युवराज के लिये । भारियत्ताय -भायित्व से । वरेमां - मांगते हैं ? । तं - ग्रतः । जति णं - यदि । देवासुपिया - ग्राप महानुभाव । जुन्तं वा - युक्त - हमारी प्रार्थना उचित । परां वा - प्राप्त - अवसरपात । सला दिण्डां - श्रा. धनीय तथा संजोगो वा -- वधूबर का संयोग। सरिसो वा -- समान -- तुल्य। जाणासि -- समभते हो । तो → तो । दिश्ज उ णं - दे दो । देवदत्ता - देवदत्ता को । जुवरण्णो-- युवराज । पूसण्दिस्स -- पुष्यनन्दी के लिये। भण -कहो। देवाणुण्यिया! -हे महानुमाव! स्राप्त को । कि-क्या। सुक्कं शुक्र - उपहार। दलपामो -- दिलवार्ये १ । तते एां -- तदनन्तर । से -- वह । दत्ते -- दत्त । ते -- उन । अभिनतरद्वाणि ज्ञे --अभ्यन्तरस्थानीय । पुरिसे - पुरुषों के प्रति । पर्वं वयासी -इस प्रकार बीले । देवाणुष्पिया ! - हे भहानु-भावो !। पतं चेव - यही। ममं - मेरे लिये। सुककं - शुक्र है। जं एां - जो कि । घेस मण्ड्री राया -महाराज वैश्रमण्दत्त । ममं - मुक्ते । दरियाणि मित्ते णं - इसदारिका - वालिका के निमित्त से । श्रणुगिदह -अनुपृहीत कर रहे हैं, इस प्रकार कहने के बाद । ते - उन । ठाणपूरिसे - स्थानीय पुरुषों का । विउल्लेणं -विपुल । पुष्क - पुष्प : चत्य -- वस्त्र । गंध -सुगंधित द्रव्य । मह लालंकारे णं -- माला तथा अलंकार से । सम्बारित २ - सरकार करता है, सरकार कर के। पिडिचिसाउजेति - उन्हें विसर्जित करता है। तते णं-

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

408

तदनन्तर ! ते — वे ! ठाणेज्जपुरिसा स्थानीयपुरुष ! जेणेव वेसमणे राया — जहां पर महाराज वेश्रमण्डत्त थे : तेणेव : वहीं पर | उदागच्छन्ति २ — आगये, आकर । वेसमण्डसः वेश्रमण्डतः । रग्णा - राजा को । प्रमार्ट - इस अर्थ का अर्थात् वहां पर हुई सारी बातचीत का । निवेदं ति — निवेदन करते हैं ।

मूलार्थ - तदनन्तर महाराज वैश्रमणदत्त अश्वत्राविका से - श्रश्वकीडा से वापिस आकर अपने अभ्यन्तरस्थानीय - अन्तरंग पुरुषों को बुलाते हैं, बुलाकर उन को इस प्रकार बहुते हैं --

हे महानुभ वो ! तुम जाश्री, जाकर यहां के प्रतिष्ठित सेठ दत्त को पुत्री और कुछ्णुश्री की श्राह्मजा देवरता नाम की कन्या को युवराज पुष्यनन्दी क लिए मार्थाक्ष्य से मांत करा । यद्याप वह स्वराज्यजभ्या है श्रार्थान् वह यदि राज्य दे का भी प्राप्त की जा सके तो भी ले लेनी योग्य है ।

महाराज वैश्रमण की इस ब्याज़ा को सम्मानपूर्वक खो कार कर के वे लोग स्तानादि कर और शुद्ध तथा राजसमादि में प्रवेश करने योग्य एवं उत्तम वस्त्र पहन कर जहां दत्त सार्थवाह का घर था, वहां जाते हैं। दत्त सेठ भो उन्हें जाते देख कर वड़ी प्रसन्तता प्रकट करता हुआ। जासन से उठ कर उन के सत्कारार्य सात आठ कहम जायों जाता है और उनका स्वागत कर आध्यन पर देठने की प्रार्थना करता है। तहनत्तर गतिजनित अम के दूर होने से स्वाध्य तथा मानसिक जोभ के न रहने के कारण विशेष रूप से स्वाध्य की प्रभ करते हुए एवं सुखपूर्वक उत्तम आसनों पर अवस्थित हो जाने पर उन आने वाले सज्जनों को दत्त सेठ विनम्न शब्दों में निवेदन करता हुआ इस प्रकार बोला—महानुभावो ! आप का यहां किस तरह से पधारना हुआ है ?, मैं जाप के जागमन का हेतु जानना चाहता हूं। दत्त सार्थवाह के इस प्रकार कहने के अनन्तर उन पुरुषों ने कहा कि हम जाप की पुत्री और कृष्णश्री को आहमजा देवदत्ता नाम की कत्या को खुबराज पुष्यनन्दी के लिए भार्थाह्म से मांग करने के लिये आये हैं। यदि हमारी यह मांग आप को संगत, अवस्था प्र, स्वावनीय और इन दोनों का सम्बन्ध अनुरूष जान पड़ता हो तो देवदत्ता को युवराज पुष्यनन्दी के लिये दे दो, और कही, आप को क्या शुल्क— उपहार दिलवाया जाय ?।

उन श्रभ्यन्तरस्यानीय पुरुषों के इस कथन को सुन कर दत्त बोले कि महानुभावो ! मेरे लिये यही वहा भारी शुन्क है जो कि महाराज बैश्रमण दत्त मेरो इस बालिहा को प्रह्मा कर मुक्ते श्रमुगुरीत कर रहे हैं। तहनन्तर दत्त सेठ ने उन सब का पुष्प, बस्त्र, गंध, माला श्रीर अलंकारादि से यथोचित सत्कार किया और उन्हों सम्मानपूर्वक विस्तित किया। तदनन्तर वे स्थानीयपुरुष महाराज बैश्रमण के पास आये और उन्होंने उन को उक्त साग वृत्तान्त कह सुनाया।

टीका - मनोविज्ञान का यह नियम है कि मन सदा नवीनता की ओर भुकता है, नवीनता की तरफ आक्रित होना उस का प्रकृतिसिद्ध धर्म है। किसी के पास पुरानी पुस्तक हो। उसे कोई नवीन तथा सुन्दर पुस्तक मिल जावे तो वह उस पुरानी पुस्तक को छोड़ नई को स्वीकार कर लेता है, इसी प्रकार यदि किसी के पास साधारण वस्त्र है, उसे कहीं से मन को छुमाने वाला नृतन वस्त्र मिल जाए तो वह यहले को त्याग देता है। एक व्यक्ति को साधारण —रूखा सूखा, भीजन मिल रहा है, इसके स्थान में यदि कोई दयालु पुरुष उसे स्वादिष्ट भोजन ला कर दे तो वह उसी की खोर ललचाता है। सारांशा यह है कि वाहे कोई धार्मिक हो चाहे सांसारिक प्रत्येक व्यक्ति नवीनता और सुन्दरता की छोर खाक्षित होता हुआ दिशोचर होता है। उन में अन्तर केवल इतना होगा कि धार्मिक व्यक्ति खास्मविकास में उपयोगो धार्मिक साधनों की नवीनता चाहता है और सांसारिक प्राणी संसारगत नवीनता की स्रोर दौहता है।

## श्री विशक सूत्र-

रोहीतकनरेश वैश्रमणदत्त ने जब से परमसुन्दरी दश पुत्री देवदशा की देखा है तब से वे उसके अन्द्रुत रूप लावस्य पर बहुत ही मोहित से हो गये। उन की विश्वभित्त पर कुमारी देवदशा की मूर्ति अभित्र वित्र की मान्ति श्रंकित हो गई और वे इसी विन्ता में निमन्त हैं कि किसी तरह से वह लड़की उसके राजभवन की लड़मी बने। वे विचारते हैं कि यदि इस कन्या का सम्बन्ध अपने युवराज पुष्यनन्दी से हो जाए को यह दोनों के अनुरूप अथवा सोने पर सुहारों जैसा काम होगा। प्रकृति ने जैसा सुन्दर और संगठित शरीर पुष्यनन्दी को दिया है वैसा ही अथवा उससे अधिक रूपलावस्य देवदशा को अर्पण किया है। तब दोनों की जोड़ी उशम हो नहीं किन्तु अनुपम होगी। जिस समय रूप लावस्य की अनुपम राशि देवदशा महाई वस्त्र मृष्यों से सुर्विजत हो साहात् एइलहमी की मान्त युवराज पृष्यनन्दी के वाम माग में बैठा हुई राजमवन की शोभाश्री का अन्द्रत उद्योत करेगी तो वह समय मेरे लिये कितना आनन्दवर्धक और उत्साह भरा होगा है इस की कल्पना करना भी मेरे लिये अश्वक्य है।

महाराज वैश्रमण्दरा के इन विचारों को यदि कुछ गम्भीरता से देखा जाय तो उन में पवित्रता और दीर्घदिशिता दोनों का राष्ट्र श्राभास होता है। उन्होंने दत्त सेठ को पूजी देवदत्ता को देखा और अस के श्रानुपम रूप लावएय के श्रानुरूप अपने पुत्र को ठहराते हुए उस की युवराज पुष्यनन्दी के लिये याचना की है। इस से यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि देवदत्ता के सौंदर्य का उन के मन पर कोई श्रानु चेत प्रभाव नहां पड़ा, तथा उन की मानसिक घारणा कितनी उज्जवल श्रीर मन पर उन का कितना श्रिषकार था है, यह मी इस विचारसन्दोह से स्पष्ट प्रमाणित हो जाता है। महाराज वेश्रमण्दत्त ने उसे हर प्रकार से प्राप्त करना चाहा परन्तु स्त्रीक्ष्य में नहीं प्रस्युत पुत्रीसमान पुत्रवधू के रूप में। इस से महाराज के संयमित जीवन की जितनी भी प्रशंसा की जावे उतनी ही कम है।

इन विचारों के स्रानन्तर उन्होंने स्रपने बान्तरंग परुषों को बुलाया स्रोर उन से दत्त सेठ के घर पर जा कर उस की पुत्री देवदत्ता को स्रपने राजकुमार पुष्यनन्दी के लिये मांगने को कहा। तदनुसार वे वहां गए स्रोर दत्त से उस की पुत्री देवदत्ता की याचना की। दश ने भी उसे सहर्ष स्वीकार करते हुए उन्हें सम्मान — पूर्वक विदा किया, एव उन्हों ने वापिस स्राकर महाराज वैश्रमण्डत्त को सारा वृशान्त कह सुनाया।

प्रस्तुत कथासंदर्भ से मुख्य दो वातों का पता चलता है, जो कि निम्नोक्त हैं -

१—प्राचीन काल में यह प्रथा थी कि जिस लड़की का सम्बन्ध जिस लड़के के साथ उचित जान पड़ताथा, उसी के साथ करने के लिये लड़की के माता गिता से लड़की की याचना की जाती थी, जो कि अपवाद रूप न हो कर शिष्टजन सम्मत तथ। अनुमोदित थी।

२-- उस समय ( जिस समय का यह कथासंदर्भ है ) कन्याओं के बदले कुछ शुस्क — उपहार लेने की प्रया भी प्रचलित थी। महाराज वंश्रमण द्वारा भेजे गए श्रन्तरंग पुरुषों का दन के प्रति यह कहना कि किहिये क्या उग्हार दिलायें , इस बात का प्रवल प्रमाण है कि उस समय कन्याओं का किसी न किसी रूप में उपहार लेने को निन्दा नहीं समका जाता था। यदि उस समय यह प्रथा निन्दा समको जाती होती तो ''दरा' इस का ज़रूर निषेध करता। उसने तो हतना ही कहा कि मेरे लिये यही शुस्क काफी है जो महाराज मेरी कन्या की पुत्रवधू बना रहे हैं। इस से स्पष्ट हो जाता है कि उस समय लड़की वाले को ज़ड़के वालों की तरफ से

<sup>(</sup>१) अभ्यन्तर स्थान में रहने वाला पुरुष आध्यन्तरस्थानीय कहा जाता है। अभ्यन्तरस्थानीय को क्रन्तरंग पुरुष भी कहा जाता है। अन्तरंग पुरुष दा तरह के होते हैं, सम्बन्धिजन और मित्रजन । दोनों का ग्रहण आभ्यन्तरस्थानीय शब्द से जानना चाहिये।

403

कुछ शुल्क देना अनुचित नहीं समभा जाता था।

वर्तमान युग में इस शुरुक "-अपहार लेने की प्रथा को इस लिए निन्च समभा जाता है कि इससे अनेक प्रकार के अन्या को जन्म मिला है। वृद्धिवाइ जैसी दुष्ट प्रया को परित मिलने का यही एक मात्र कारण है तथा अयोग्य वरों के साथ योग्य लड़िकयों का सम्बन्ध भी इसी को आभारी है। इन्हीं कुपरिणामों के कारण यह प्रथा निन्च हो गई और इस लिये आज एक निधंत कुलीन व्यक्ति अपनी लड़की के बदले लेना तो अलग रहा प्रत्युत लड़की के घर का। जहां लड़की व्यही गई हो। जल भी पोने को तैयार नहीं होता।

—जह विसासयर जस्का रहन पदों का अर्थ वृशिकार —यद्यपि सा स्वकोयराज्य शुल्का (स्वकीय प्रात्मीयं राज्यमेव शुल्कं यस्याः सा ) स्वकीयराज्य सम्भा इत्यर्थः —इस प्रकार करते हैं अर्थात् अपना समस्त राज्य भी उसके बदले में दिया जाए तो कोई बड़ी बात नहीं । कहीं पर —सर्य रज्ज सुक्का — ऐसा पाठ भी उपलब्ध होता है। इस का अर्थ है —यदि वह स्वयं राज्य शुल्का — पट्टरानी होने को भावना अभिव्यक्त करे तो भी ले लेनी योग्य है। यदि सा स्वयं राज्य शुल्का पट्टराजी भवितुमिच्छित तथापि तत्स्वीकृत्य तां बुग्णीध्विमिति भावः ।

जिस का गतिजनित श्रम दूर हो गया है वह आस्वस्थ तथा जिस का दृदयसंक्षोम - व्यम्रता ( घनराइट ) मे रहित है उसे विस्वस्थ कहते हैं। जुनां वा पत्तं वा सलाइणिज्जं वा सरिसो वा संजोगो - इन का शाब्दिक अर्थविभेद टीकाकार के शब्दों में निम्नलिखित है -

- जुर्स ति संगतम् । परां व ति पात्रं वा, श्रवसरप्राप्तं वा । सलाहिणि उर्ज ति श्लाष्ट्यमिद्म् । सरिसो व ति उचितः संयोगो वधूवरयोरिति । अर्थोत् युक्त संगत को कहते है । पात्र योग्य श्रयवा अवसरप्राप्त का नाम है अर्थात् ऐते सम्बन्ध का यह समय है इस अर्थ का बोधक पात्र शब्द है। श्लाधनीय दलाधा प्रशंक्षा के योग्य को कहते हैं । सदृश उचित और संयोग वधू वर के छंबंध का नाम है। तालर्थ यह है कि वर कन्या के छंथोग में इन सब बातों के देखने की आवश्यका होती है।
- —हंद्व॰ करयल॰ जाव एयमढं —यहां के प्रथम बिन्दु मे तुष्टु चित्तमाणंदिया पीइमणा परमसोमणस्सिया हरसवस्विस्वयमाणहियया धाराह्यक अंबुगं पिव समुस्सित्तप्ररोमकूवा इन पदों का प्रहण करना चाहिये हन का ऋर्य पृष्ठ २२७ तथा २२८ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये एक स्त्री के विशेषण हैं, जब कि प्रस्तुत में कौटु निक पुरुषों के। लिगगत तथा वचनगत भिन्नता के अतिरिक्त शेष अर्थगत कोई भेद नहीं है। तथा—जाव यात्त —पद से विवक्षित पाठ २४६ पर लिखा जा चुका है।
- च्यदायां जाव सुद्धप्रवेसा यहां के जाव-पावत् पद से --कप्रवित्तकम्भा कप्रको उपमंगल-पायच्छित्रका – इन पदों का प्रह्मा करना चाहिये । इन का अर्थ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर तिखा जा चुका है। अन्तर नात्र इतना है कि वहां ये पद एकवचनांत हैं जब कि प्रस्तुत में बहुवचनान्त ।
- हरुतुद्व० स्त्रासणास्त्रो यहां का बिन्दु पूर्वोक्त चित्तमाशांदिए से लेकर समुस्सिस्यिश् रोमकृषे - यहां तक के पदों का नोधक है। अन्तर मात्र इतना है कि प्रस्तुत में ये पद एकवचनान्त अपेदित है। प्रस्तुत सूत्र में वैश्रमणदत्त नरेश के द्वारा परमसुन्दरी दत्तपुत्री देवदत्ता को याचना तथा दत्त की

<sup>(</sup>११ लड़ की का शुल्क — उपहार लेने की प्रधासमी कुलो में थी - ऐसा भी नहीं कहा जा सकता, क्यों कि आपमों में ऐसे भी प्रमाण हैं, जहां लड़की के लिये शुल्क नहों भी दिशा गया है। वासुदेव श्री कृष्ण ने अपने भाई गजसुकुमार के लिये सीमा की याचना की, परन्तु उस के उपलक्ष्य में किसी प्रकार का शुल्क दिया हो, ऐसा उल्लेख अन्तगढ़ सूत्र में नहीं पाया जाता।

निवम ऋष्याय

उस के लिये स्वीकृति देना ऋदि का वर्णन किया गया है। ऋव सूत्रकार देवदत्ता से सम्बन्ध रखने वाले अभिम वृत्तान्त का वर्णन करते हैं —

मृल — 'तते णं से दने गाहावती अन्तया ह्याह सोहणं नि तिहिक्सणिद्वसणक्खनग्रहुन 'सि विउलं असणं ४ उन्छडावेति २ मिन्नाति० आमंतेति । एहाते जाव पायच्छिते सहासण्यस्गते तेणं मिन० सिंह संपरिवृद्धे तं विउलं असणं ४ आसादेमाणे ४ विद्रति । जिमियभुन्नस्गते आयंते ३ तं पिनणाइ० विउलेणं पुष्कवत्थगंधमन्तालं कारेणं सनकारेति २ सम्माणेइ २ देवद्त्तं दारियं एहायं जाव विभूसियभरीरं पुरिससहस्सवाहिणि सीयं दुरूहेति २ सुवहुमिन० जाव सिंह संपरिवृद्धे सिव्बिद्धीए जाव नाह्यस्वेणं रोहीडणं णगरं मिन्कंपिकं जेणेव वेसमण्यण्णो गिहे जेणेव वेसमणे राया तेणेव उत्तराच्छति २ वर्यन्त० जाव बद्धावेति २ वसमण्यण्णो देवद्त्तं दारियं उत्रणोतं पासिन्ता हृहुतुद्ध० विउलं असणं ४ उवक्खावेति २ मिन्नाति० आमंतेति जाव सक्कारेति २ सम्पाणेइ २ पूमणिद्कुमारं देवद्त्तं दारियं च पहुयं दुरूहेति २ सेयापीतेहिं क्लोसेहं मज्जावेति २ वरनेवत्थाइं करेति २ अगिगहामं करेति । पुसणंदिकुमारं देवद्त्तां पाणि गेएहावेति । तते णं से वेसमण्दन्ते राया पूनणंदिस्स कुमारस्स देवदन्ताए सिन्बिडिण जाव रवेणं महया इड्डीमक्कारसमुद्रएणं पाणिग्गहणं कारवेति २ देवदन्ताए अम्पापियरी मिन्न० जाव परियणं च विदलं असणं ४ वत्थगंधमन्त्रालंकारेण य सक्कारेति २ सम्माणेह २ पित्रावित्ता ।

पदार्थ - तते णं - तदनन्तर । से - वह । दत्ते - दत्त । गाहाबती - गाथापति - ग्रहपति । श्रन्तया - श्रन्यदा । कयाइ - कदाचित् । सोहरासि - शुग । तिहि - तिथि । करण - करण । दिवस - दिवस - दिवस - दिव । एक वत्त । नक्षत्र, श्रीर । मुहुत्तं सि - मुहूर्तं में । विवलं - विपुत्त । श्रस्तां ४ - श्रश्नादिक ।

<sup>(</sup>१) छाया ततः स दत्तो साधापितः अन्यदा कदाचित् शोमने तिथिकरण्दिवसनच्चत्रमुहूतें विपुत्तसरानं ४ उपस्कारवित २ मित्रज्ञाति । आमत्रयति । स्नातो यावत् प्रायदिचनः सुखासनवरगतः तेन मित्रक
सार्द्धं संपरिवृतः तद्विपुलमशनं ४ आस्वादयन् ४ विहर्राते । जिमितभुक्तोत्तरागतः आचान्तः १ तं मित्रज्ञाति ०
विपुत्तेन पुष्पवस्त्रशंधमास्थालंकारेण् सत्कारयित २ सन्मानयित २ देवदत्तां दार्रिकां रनातां यावद् विमूणि १शरीरां
पुरुषबहस्त्रवाहितीं शिविकामारोहयित २ सुबहुमित्रक यावत् सार्द्धं संपरिवृतः, सर्वर्द्धया यावद् नादितरवेण
रोहीतकं नगरं मध्यमध्येन यत्रैव ये अमण्याजस्य गृहं यत्रैव वे अमण्यो राजा तत्रैवोपागन्छति २ करतत्तव यावद्
वर्धयित २ वेश्रमण्राजाय देवदत्तां दारिकामुपनयित । ततः स वेश्रमण्यो राजा देवदत्तां दारिकामुपनीतां दृष्ट्वा
हृष्टतुष्टक विपुत्तमशनं ४ उपस्कारयति २ मित्रज्ञाति । आमत्रयति यावत् सत्कारयति २ सम्मानयित २ पुष्यनन्दिकुमारं देवदत्तां दारिकां पद्यनारोहयति २ इवेतपिते । कत्रशंमिकवर्धति २ वरनेपथ्यौ करोति २ अग्निहोमं
करोति । पुष्यनन्दिकुमारं देवदत्तायाः पाणि प्राह्यति । ततः स वेश्रमण्यो राजा पुष्यनन्दिना कुमारस्य देवदत्तायाः
सर्वर्द्धाय यावद् रवेण महता ऋदि सत्कारसमुदयेन पाणिग्रहण्यं कारचित २ देवदत्ताया अम्बापितरौ मित्रक यावत्
परिजनं च विपुलमशन ४ वस्त्रान्थमार्थ्यालकारेण च सरकारयांत २ प्रतिवस्त्रज्ञति ।

<sup>(</sup>१) सेयापी रहि - ति रजतसुवर्णमय इत्वर्थ: । वृत्तिकार:)

प्रि

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

उचक्लडाबेति २ - तैयार कराता है, तैयार करा कर । भित्तनाति० - मित्र श्रीर जातिजन ऋदि को ं। त्रामतेति -- त्रामंत्रित करता है - बुनाता है । एहाते -- स्नान कर । जाव -- यावत् । पापचित्रक्ते - दुष्ट स्वप्नादि के फल को विफल करने के लिये मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य कर के । सुद्दासण --वरगते - सुखासन पर हियत हो । तेरां -उस । मित्त० -मित्र, ज्ञाति, परिजन स्रादि के । सदि - साथ । संपरितुडे -संपरिवृत -- घिरा हुआ । तं -- उस । विउलं -- विपुल -- महान् । असगां ४ -- अशनादिक चतुर्विध त्राहार का । श्रासादमाणे ४ — श्रास्वादनादि कस्ता हुआ । विहरति —विहरण कस्ता है । 'जिभियभुत्तु — त्तरागते -भोजन के स्थनन्तर वह उचित स्थान पर स्थाया । स्थायंते ३ - स्थाचान्त - स्थाचमन किए हुए, चीत्त -मुखगत लेपादि को दूर किये हुए, अत:एव परम शुचिभूत--परम शुद्ध हुआ वह । तं -- उस । मित्तखाइ० ---मि तथा जातिजन ऋदि का । वि उसेएां – विपुल । पुष्कतन्त्यगंधमल्ता तकारेणं —पुष्प, वस्त्र, गंध, माला और ऋलंकार से । साक्कारेति २ -- सत्कार करता है, करके । सम्माखेद २ -- सम्मान करता है, करके देवदत्तं –देवदत्ता । दारियं –वालिका को । एउ।यं – स्नान । जाव – पावत् । विभूसियसरोरं – समस्त त्राभुषण्यो द्वारा शारीर को विभूषित कर । पुरिसास इसस शाहिर्णि —पुरुष हसवाहिनी —हज़ार पुरुषे से उठाई जाने वाली। सीय -शिविका - पालको में । दुरूहेति २ - आरू द कराता है - विटलाता है, विटा कर । बहुमित्तः - बहुत से मित्र । जाव - यावत् ज्ञातिजनादि के । सिद्ध - साथ । संपरिशुडे - संपरिवृत - विरा हुआ। सव्विड्ढीए - सर्व प्रकार की ऋदि से। जाव -यावत्। नाइपरवेरां -नादितध्वनि से - गाजे गाजो के साथ । रोड्रोडर्य —रोहीतक । सागरं – नगर के । मङ्ग्लंमङ्गेसं —बीची बीच । जेसेव – जहां । वेसमसा – रमुखो -- महाराज वश्रमण राजा का । मिहे -- घर था, श्रीर । जेखेव - जहां पर । वेसम ले -- वेश्रमण । राया -राजा था। तेखेत्र --वहीं पर। उचागच्छति २ -- श्राजाता है, ऋकर। करयज्ञ० -- हाथ जोड़ । जाब --यावत् । बद्धावेति २ - वयाई देता है, वयाई दे कर । वेस मण्डणां - वैश्रमण्डल राजा को । देवदसं -देवदत्ता। दात्यि –दारिका को। उब ग्रेति –श्चर्यण कर देता है। तते खं –तदनन्तर। से –वद्द। वेस-मस्य - वैश्रमस्य । राया - राजा । उव स्रोतं - लाई हुई । देवदत्तं - देवदत्ता । दारियं - दारिका - वालिका को । पासिसा –देख कर । हट्टत्हं –प्रसन्त होता हुआ । विक्लं - विपुत्त । स्नासणं ४ -- अशनादि को ः उनक्रवडावेति २ - तैयार कराता है, तैयार करा कर। मिसनाति० - मित्र तथा जातिजन स्नादि की । क्रामंतेति - त्रामंत्रित करता है : जान - यावत् : सक्कारेति २ - सकार करता है, करके । सम्माखेइ २ -सम्मान करता है, करके । पूसार्णीइकुमार - कुमार पुष्यनन्दी । देवदेसं दारियं च - श्रीर देवदत्ता वालिका को । पदय -पट्टक अर्थात् फलक पर । दुरुहेति २ -विठलाता है, विठला कर । सेयपोतेहिं - स्वेत और पीत - सफ़ौद और पीले । कलसेहिं - कलगों से । मजजावेति २ - स्नान कराता है, स्नान कराने के अनन्तर । वरने बत्यादं करेति २ — उन को सुन्दर वस्त्री श्रीर श्रामुषणों से श्रलंकृत किया, करके । श्रामिशोमं —श्राग्न-होम - इवन । करेति - करता है, तदनन्तर । पूल गुदिकुमारं - कुमार पुष्पनन्दो को । देवदत्ताय - देवदत्ता का । पाणि - हाथ । निएहावेति - प्रह्ण करातः है । तते ए - तदनन्तर । से -- वह । वेसमणेद्रशं -वैश्रमणुदत्त । राषा –राजा । पूसर्णदिस्स —पुष्यनन्दो । **कुमार**स्स —कुमार को, तथा । देवदत्तार —देव⊸ दत्ता को । सक्ति इंडीर - सर्व श्राद्धि । जात्र - यावत् । रवेणं - वादिलादि के शब्द से । महया - महान् । इड्डिस्ककारत रूप्त ए -ऋदि -वःवालंकारादि सम्मत्ति स्रोर सःकार -सम्मान के समुदाय - महानता से । पाश्चिमा इसं -पासिषहस -विवाहसंस्कार । कारवेति -कराता है, विवाह करा कर अर्थात् उक विधि से

<sup>(</sup>१) इस पद का ऋथ पृष्ठ २२१ पर लिखा जा चुका है। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां यह स्त्रियों का विशेषण है, जब कि प्रस्तुत में एक पुरुष का।

# भी विपाक सूत्र —

विवाहसंस्कार सम्पन्न हो जाने के बाद । देवदत्ता र — देवदत्ता के । श्रम्मापिय(रे — माता पिता श्रीर उन के । मित्त — मित्र । जाव — यावत् । परियणं च — परिजन को । विउलेखं - विपुल — पर्याप्त । श्रम्मण ४ — श्रम्मादिक, तथा । वत्थगंध्रमहजालं कारेख य — वस्त्र, गंध, माला श्रीर श्रलंकारादि से । सक्कारेति २ — संकार करता है, संकार कर के । सम्माखेर २ — सम्मान करता है, करके, उन सब को । पडिविस्तज्जेति — विसर्जित करता है — विदा करता है ।

म्लार्थ--किसी अन्य समय दत्त गाथापति - गृहस्थ शुभ तिथि, करण, दिवस, नत्तत्र और सहते में विपुल अशनादिक सामयी तैयार करा कर मित्र, झाति, स्वजन और सम्बन्धी आदि को आमंत्रित कर स्तान यावत् दुष्ट म्वप्नादि के फल को विनष्ट करने के लिये मस्तक पर तिलक और अन्य मांगलिक कार्य करके सुखपद आसन पर स्थित हो उस विपुल अशनादिक का मित्र, झार्ति, स्वजन, सम्बन्धी एवं परिजनों के साथ आस्वादन, विस्वादन आदि करने के अनन्तर, अंचत स्थान पर बैठ 'आचान्त, चाच और परमशुविभूत हो कर मित्र, झ निजन आदि का विपुल पुष्प, वन्त्र, गंध, माला और अलंकार से सत्कार करता है, सम्मान करता है। तदनन्तर स्तान करा कर यावत शारिक विभूषा से विभूषित की गई कुमारी देवदत्ता को सहस्रदुरुषवाहिनी अर्थात् जिसे हज़ार आदमी उठा रहे हैं ऐसी शिविका में बिठा कर अनेक मित्रों, झातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धितनों और परिजनों से चिरा हबा सर्व ऋदि यावत् वादित्रादि के शब्दों के साथ राहीतक नगर के सध्य में से होता हुआ दत्त सेठ, जद्दां पर महाराज वैश्रमण्य का घर और जहां पर महाराज वैश्रमण्यत्त विराजमान थे, वहां पर अत्या, आहर उस ने महाराज के सेमण्य के वाद के वाद कुमारी देवदत्ता को उनके अर्थण कर दिया. सौंय दिया ।

महाराज वैश्रमण दत्त उपनीत—अर्पण की गई कुमारी देवदत्ता को देख कर बड़े प्रक्रन हुए, और विप्त अशनादिक को तैयार करा कर मित्रों. ज्ञातिज्ञनों, निज्ञकज्ञनों, सम्यन्धिज्ञनों तथा परिज्ञनों को आमंत्रित कर उन्हें भोजनादि करा तथा उन का बस्त्र, गंध और माला अलंकार आदि हे सरकार करते हैं, सम्मान करते हैं, सम्मान करने के अनन्तर कुमार पुष्यनन्दों और कुमारी देवदत्ता को फलक पर विठा कर रवेत और पीत अर्थान् चांदा और सुवर्ण के कलशों से उनका अभिषेक कान कराते हैं, तदनन्तर उन्हें सुन्दर वेष भूषा से सुमान्जित कर, आगेनहोम-हबन कराते हैं, हबन के बाद कुमार पुष्यनन्दी को कुमारी देवदत्ता का पाण्यवहण कराते हैं, उदनन्तर वह वैश्रमण्डत्त नरेश कुमार पुष्यनन्दी और देवदत्ता का सम्पूर्ण ऋित आवन महान् बाद ध्वित और ऋित समुद्दाय तथा सम्मानसमुद्दाय के साथ दोनों को विवाह करवा हाउने हैं। ताल्वर्य यह है कि विध्यपूर्वक बड़े समारोह के साथ कुमार पुष्यनन्दी और कुप री देवदत्ता का विवाहमंस्कार सम्भन्त हो जाता है।

तर तन्तर देवरचा के माता पिता तथा उनके माथ आने वाले अन्य मित्रतनों, ज्ञातिजनों, निजकत्तनों, स्वतनों, सम्बन्धितनों और परिजनों का भो विषुत अश्वनादिक तथा वस्त्र, गन्ध, माला और अलं कारादि से सत्कार करते हैं, सम्भान करते हैं तथा सत्कार एवं सम्मान करने के बाद उन्हें सम्मानपूर्वक विसर्जित अर्थात विदा करते हैं।

<sup>(</sup>१) कुल्ला — कुल्ली करने वाले की आचान्त कहते हैं। मुंह में लगे हुए भक्त — भोजन के अंश की जिस ने साफ़ कर लिया है, वह खोला कहजाता है, तथा परम शुद्ध (जिस का मुख विल्कुल साफ़ हो) को परम- शुचिभूत कहा जाता है।

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

400

टीका — जिस तरह एक सुधातुर व्यक्ति सुभा दूर करने के साधनों को दूदता है और प्रयत्न करने से उन के मिल जाने पर परम आनन्द को प्राप्त होता है तथा अपने को बड़ा पुर्यशाली मानता है, ठीक उसी प्रकार नहाराज वैश्रमण भी परम सुन्दरी और परमगुणवती कुमारी देवदत्ता को अपनी पुत्रवधू बनाने की चिन्ता से व्याकुल थे, परन्तु अन्तरंग पुरुषों से " - देवदसा के पिता सेठ दत्त ने राजकुमार पुष्यतन्दी को अपना जामाता बनाना स्वीकार कर लिया है - अ यह सूचना प्राप्त कर, सुधातुर व्यक्ति को पर्याप्त भोजन मिल जाने पर जितने आनन्द का अनुभव होता है, उस से भी कहीं अधिक आनन्द का अनुभव उन्हों ने किया । वे अपनी भावी पुत्रवधू देवदत्ता के मोहक रूपलावएय का ध्यान करते हुए पुलक्तित हो उठे । तदनन्तर वे अपने यहां विवाह की तैयारी का आयोजन करने में व्यस्त हो गये।

इधर सेठ दल को भी हर्षातिरेक में निद्रा नहीं आती, जब से उसकी पुत्री कुमारी देवदशा के सम्बन्ध का महाराज वैश्रमणद्दा के राजकुमार पुष्यनन्दी से होना निश्चित हुआ, तब से वे फूले नहीं समाते। मेरी पुत्री देवदशा सेठानी न वन कर रानी, नहीं र पटरानी बनेगी, यह कितने गौरव को बात है!, उसे युवराज पुष्यनन्दी जैसा वर मिले, निस्सन्देह यह उसका ऋहोभाग्य है। उस का इस से ऋधिक सद्भाग्य क्या हो सकता है कि उसे महाराज वेश्रमण के सुन्दर और सर्वगुण सम्पन्न राजकुमार जैसे सुयोग्य वर की प्राप्ति का ऋवसर मिला !, ऋस्तु, ऋग जहां तक बने इस का जब्दी ही विवाह कर देना चाहिये, कारण कि इस सम्बन्ध में कोई दम्बद्दय वाधा न डाल दे तथा अपनी लड़की देवदशा भी ऋग विवाह दोग्य हो गई है और विवाहयोग्य होने पर लड़की को घर में रखना भी कोई बुद्धिमशा नहीं है, तथा ऐसी ऋगस्या में उस का सुसराल में ऋपने पित के पास रहना ही श्रेयस्कर है, इत्यादि सोच विचार करने के अनन्तर ऋपनी भार्या कृष्णाश्रो की ऋनुमित ले कर शुभ किरीय; करण, दिवस, नचन और शुभ मुहूर्त में देवदत्ता के विवाह का कार्य ऋगरम कर दिया।

सब से प्रथम उसने नाना प्रकार की मोज्य तथा खाद्य सामग्रो एकत्रित कराई, तथा अपने मित्रों जातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों और परिजनों को आमंत्रित किया। उन के आने पर उन सब का उचित स्वागत किया और विविध प्रकार से तैयार किये गये मोज्य पदार्थों को प्रस्तुत करके उन के साथ सह-मोज में संमिलित हुआ अर्थात् अपने सभी मित्र आदि के साथ बैठ कर प्रीतिभोजन किया। तदनन्तर सब के उचित स्थान पर एकत्रित हो जाने पर विपुल वस्त्र, पुष्प और गंध तथा माला अलंकारादि से उन सब का यथी-चित सरकार किया। इस प्रकार विवाह के पूब होने वाला सहमोजन या प्रीतिभोजन आदि काये सम्पूर्ण हुआ।

तदनन्तर कुमारी देवदत्ता को स्नान करा यावत् वस्त्रभूषाणादि से अलंकृत करके हज़ार आदिमियों से उठाई जाने वाली एक सुन्दर पालकी में विठा कर अपने अनेक मित्रों, जातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों एवं परिजनों को साथ ले कर बड़े समारोह के साथ दत्त सेठ ने महाराज वैश्रमनदत्त के राजमहल की आरे प्रस्थान किया और वहां जाकर महाराज को वधाई दी और देवदत्ता को उन के अपरेण कर दिया।

महाराज वैश्रमण्डल परम सुन्दरी कुमारी दबदत्ता को देख कर बड़े प्रसन्न हुए। उन्हों ने भी अपने मित्रो जातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्बन्धिजनों और परिजनों को बुला कर उन्हें विविध प्रकार के भोजनों तथा गंध, पुष्प और वस्त्रालंकारादि से सत्कृत किया। तदनन्तर वर कन्या दोनों का अभिषेक करा और उत्तम वस्त्राभूषणों से अलकृत कर अग्निहोम कराया और विधिपूर्वक बड़ी धूमधाम के साथ उन का पाणि-

<sup>(</sup>१) चन्द्रकला से युक्त काल अथवा चान्द्र दिवस तिथि कहलाता है । ज्योतिषशास्त्र में प्रसिद्ध, वब बालव आदि ग्यारह की करण संज्ञा है। ज्योतिषशास्त्र में विशेत दोगों से रहित दिन दिवस शब्द से प्राह्म है। ज्योतिषशास्त्र विहित — अप्रवनी, भरणी आदि २८ नक्षत्रों का नच्चत्र पद से महण होता है। दो घड़ी (४८ मिन्ट) समय अथवा ७७ लवों या ३७७३७ आसोच्छ्वासपरिमित काल मुहूर्त कहा जाता है।

प्रहण् — विवाह किया गया । विवाह हो जाने पर देवदत्ता के माना पिता श्रीर उन के साथ श्राने वाले उन के मित्रों, जातिजनों, निजकजनों, स्वजनों, सम्यन्धिजनों श्रीर परिजनों को भी भोजनादि से तथा श्रान्य वस्त्राभूषणादि में सत्कृत कर के महाराज वैश्रमण्डत ने सम्मानपूर्वक विदा किया । इस प्रकार कुमारी देवदत्ता श्रीर राजकुमार पुष्यनन्दी का विवाह हो जाने पर सेठ दत्त श्रीर महाराज वैश्रमण दोनों ही निश्चिन्त होगये।

कन्या को सुक्षराल में ले जाकर विवाह करने की उस समय की प्रथा थी। दिच्छ प्रांत के किन्हीं देशों में आज भी इस प्रथा का अल्ल स्वान्तर से प्रचलन सुनने में आता है। देशभेद और कालभेद से अनेक विभिन्न सामाजिक प्रथायें प्रचलित हैं इन में आशंका या आपित को कोई स्थान नहीं।

अग्निहोम — अभि में मन्त्री च्चारणपूर्वंक घृतादिमिश्रित सामग्री के प्रचेष को अग्निहोम कहते हैं। यह विवाहितिथि का उपलक्षक है। भारतीय सभ्यता में अभि को साची रख कर पाणिग्रहण — विवाह करने की पर्यादा व्यापक अथच चिरन्तन है

— ऋसण ० ४ — यहां के अंक से पाण्खाइमसाइमेणं — इस पाठ का ग्रहण करना चाहिये। तथा — मिलनाति श्रामतेति व्यहां का बिन्दु नियगस्यणसम्बन्धिपरिज्ञणं — इस पाठ का परिचायक है। मिन्न
आदि पदों का अर्थ पृष्ठ १५० की टिल्ल्या में लिख दिया गया है। तथा — ग्रहाते जाव पायि छुत्ते — यहां
के जाव-यावत पद से — कपवितिकस्मे, कपको उपमंगल — इस पाठ का ग्रहण करना चाहिये। स्तत्विल
कर्मा आदि पदों का अर्थ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर लिखा गया है। तथा — मित्त० सिक्स — यहां का बिन्दु
णाइ — ियग — स्यशा — सम्बन्धि परिज्ञणेशं — इस पाठ का बोधक है। तथा — आसादिमाणे ४ — यहां
के अंक से अभिमत पाठ पृष्ठ २५० पर लिखा जा चुका है। तथा — आयन्ते ३ — यहां के ग्रंक से — चोक्से
परमसुद्दभूष इन पदों का ग्रहण करना चाहिये। आचान्त आदि पदों का अर्थ पदार्थ में दे दिया गया है।

-- एहायं जाव विभू सियसरीरं - यहां पठित जाव-यात्रत् पद से -- कयवित्तकमां कयको उप -मंगलपायच्छित्र सव्वालंकार - इन पदों का प्रहण समभना चाहिये । कुनवित्तकमां त्रादि पदों का अर्थ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर लिखा गया है । अन्तर मात्र इतना है वहां ये पद प्रथमान्त हैं जब कि प्रस्तुत में द्वितीयान्त । तथा -- सब्बालंकारविभू सियसरीरं -- का अर्थ पदार्थ में किया जा चुका है ।

—सिव्बह्हीय जाय नाइयरवेणं - यहां के जाय-यावत् पद से - सव्वज्ञईए सव्ववसेणं, सव्वसमुद्देषणं सव्वायरेणं सव्वविभूईए सव्वविभूसाय सव्वसंभमेणं सव्वपुष्पतान्त्रमस्त्रालंकारेणं सव्वतुष्ठियसहस्तिणणायणं महया उड्ढोप महया जुईए महया वलेणं महया समुद्देषणं महया वरतु. डियजमगसमगव्यवाइएणं संख - पण्व पडह - भेरि - भल्लिर - खरमुहि - हुडुक्क - मुर्य - मुर्या - दुंदुहि - णिश्वोस - इन पदों का ग्रहण करना सुत्रकार को इष्ट है। इन का ऋषं निम्नोक्त है -

सर्व प्रकार की आभरणादिगत यू ति कान्ति से अथवा सब वस्तुओं के सम्मेलन से, सर्व सैन्य से, सर्वससुदाय में अर्थात् नागरिकों के समुदाय से सर्व प्रकार के आदर से अयवा औदिवस्यपूर्ण कार्यों के सम्पादन से, सर्व प्रकार की विभूति —सम्पिता से, सर्व प्रकार की शोभा मे, सर्व प्रकार के संभ्रम — आमन्दजन्य उत्मुकता से, सर्व प्रकार के पुष्प, गन्य - गन्ध युक्त पदार्थ, माला एवं अलंकारों से और सर्व प्रकार के वादियों के मेल से जो शब्द उत्पन्न होता है, उस मिले हुए महान् शब्द से अर्थात् बार्जों की गडगड़ाहट से तथा महती ऋष्टि

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत में एक आशंका होती है कि जब ऋदि अदि के साथ पहले सर्व शब्द का संयोजन किया हुआ है, किर उन के साथ महान् शब्द के संयोजन की क्या आवश्यकता थी !, इस का उत्तर टीकाकार श्री अभयदेव पृति के शब्दों में — अल्पेश्विप ऋद्भाविषु सर्वशब्द महता इड्ढीए - इस प्रकार

से, महती कान्ति में, महान् सैन्यादि रूप बल से, महान् समदाय से ऋनेक प्रकार के सुन्दर र साथ २ बजते हुए शांख (वाद्यविशेष), पराव — दोल, पटह – बड़ा दोल (नक्कारा , मेरी – वाद्यविशेष, भल्लरि – वलयाकार-वाद्यविशेष (फालर) खरमुखां – वाद्यविशेष, हुड्नक – वाद्यविशेष, मुरज – वाद्यविशेष, मृदंग – एक पकार का गाजा, जो ढोलक से कुछ लम्या होता है (तयला), दुंदुभि --वाद्यविशेष के शब्दों की पांतध्वनि के साथ।

--करयल जाय बद्धावेति - यहां के जाव-यावन् पद से - परिग्गहियं इसग्रहं श्रंजलिं मस्यण कर वेसमणं रायं जपविज्ञवणं --इन पदी का बहुण करना चाहिये। इन का अर्थ मूलार्थ में कर दिया गया है।

- ~हट्टन्द्रः विवतं यहां के विन्दु से चित्तमाण दिए पीइमणे परमसामणस्सिय हरिम-वसविसप्पमाण्डियम् धाराहयकत्त्वुगं पिव समस्ससियरोमकृते - इन पदो का ग्रहण् करना चाहिये। इन का ऋर्य प्रष्ठ २२७ तथा २२८ पर लिखा जा चुका है। ऋन्तर मात्र इतना है कि वहां ये एक स्त्री के विशेषण हैं जब कि प्रस्तुत में एक पुरुष के । ऋथंगत कोई भिन्नता नहीं है ।
- त्रामंतित जाव सक्कारेति यहां के पठित जाव वादन् पद से पृष्ठ ५०४ पर पढ़े गये → एडाते जाव पापि च्युत्तं, सुहासाखवरगते – से ले कर न जाव ऋलंकारेशां – यहां तक के पदी का प्रहर्श करना सूत्रकार को ऋभिमत है । तथा - मिच्न० जाब परिज्ञजं – ४हां के जाब-यावत् पद से **– एाइ – एियग** सयण-संबन्धि-इन पदी का ग्रहण करना चाहिये।

प्रस्तुत में युवराज पुष्यनन्दी का देवदत्ता के साथ विवाद बड़े समारोह से सम्पन्न हुन्ना, यह वर्शन किया गया है। तदनन्तर क्या हुआ ? ब्राव सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं—

मूल- 'तते सं से पूनसंदिक्तमारे देनदत्तार दारियाए सिद्धं उप्पि पासायवरगते फुट्ट-भागेहि भ्रयंगमत्थएहि वत्तीसहबद्धनाडएहि जाव विहरह । तते ग्रं से वेसभगे राया अन्नया कयाइ कालधम्मुणा संजुत्ते । नीहरणं जाव राया जाए पुसर्णंदी । तते गं से पूसर्णंदी राया सिराए देवीए मायामसे यावि होत्था । कल्लाकल्लि जेसीव मिरी देवी तेसीव उवागच्छइ २ सिरीए देनीए पायवड्यां करेति । सतपागसहस्यपागेहि तेल्लेहिं अन्भंगावेति । अद्भुहाए मंससुहाए तथासुहाए रोमसुहाए चउव्विहाए संवाहणाए संवाहावेति । सुर्राहणा गधवद्वएणं उन्बङ्घावेति २ निहिं उद्पृहिं मज्जावेनि, तंजहा-उसिणोटएएां सीत्रोद्एएं गंघोदएएं । विवकं है, ऋथीत् सर्व शब्द का प्रयोग ऋत्य ऋर्य में भी उपलब्ध होता है। ऋतः प्रस्तुत में ऋष्द्र ऋष्द्र की महत्ता

दिखलाने के लिए धूत्रकार ने ऋदि ऋदि शब्दों के साथ महता इस पद का प्रयोग किया है।

(१) छाया – ततः स पुष्यनन्दिकुमारो देवदत्तया दारिकया सार्द्धमुर्गार प्रासादवरगतः स्फुट्यमानेः मुदंगमस्तकैः दात्रिंशद्बद्दनाटकैः यावद् विद्रति । ततः स वैश्रमणो राजा खन्यदा कदाचित् कालधर्मेण संयुक्तः निस्तरणं यावद् राजा जात: पुष्यनन्दी । ततः म पुष्यनन्दी राजा श्रियो देव्याः मातृभक्तश्चाप्यभवत् कल्याक ल्यि यत्रैव श्रीदेवी तत्रैवीपागच्छति २, श्रियो देव्याः पादपतनं करोति, शतपाकसहस्त्रपाकाभ्यां तैला-भ्यामभ्यं ग्यति । त्रास्थिमुखया मांसमुखया त्वकमुखया रोममुखया चतुर्विधया संवाहनया संवाहयति । चुरिनगा गम्धवर्तकेनोद्वर्तयति २ त्रिमिषदकैर्मण्जयति, तद्यथा - उण्लोदकेन, शीतौदकेन, गंघोदकेन । विपुल-शनं भोजयति, श्रियां देव्यां स्नातायां यावत् प्रायश्चित्तायां यावत् जिमितमुकोत्तरागतायां ततः पश्चात् स्नाति वा भु कते वा उदारान् मानुष्यकान् भोगभोगान् भुंजानो विहरति ।

# श्री विपाक सूत्र—

असर्णं ४ भोषावेति। सिरीए देवीए एइ।पाए जाव पायच्छिताए जाव जिपियमुत्तुत्तरागयाए ततो पच्छा एहाति वा मुंजति वा उरालाई माणुस्सनाई मोगभोगाई मुंजमाणे विहर्गत ।

पदार्थं -- तते गां -- तदनन्तर । से --वह । पूसणंदिकुमारे -- कुमार पुष्यनन्दी । देवदत्ताए -- देव-दत्ता । भारियाय-भार्यो के । सिद्धि-साय । उपिंव-केपर । पासायवरगय - उत्तम महल में उहरा हक्रा । फुटमार्गोर्डि मुर्यंगमस्य रहि – वज रहे हैं । मृदंग जिन में, ऐसे ! वत्तीसहबद्धनाडफहिं – ३२ प्रकार के भाटको द्वारा । जान - यापत् । निहरति । विहरस्य करता है । तते सां -तदनन्तर । सं -वह । वेसमसो --वैश्रमसा। **रागा - राजा । ऋन्तया --** ऋन्यदा । कथाइ --- कदाचित् --किसी समय । का क्वयम्मुसा --- कालधर्म से । **संजुत्ते** —युक्त हुश्रा —काल कर गया । नोहरस्यं - निस्सर्ण —श्ररयी का निकालना । जाव -थावत् । पुसर्णदी - पुष्यनन्दी । राया - राजा : जागर - वन गया । तते गां । तदनन्तर । से -- वह 🕡 पुसर्गादी 👵 पुष्यनन्दी । राषा – राजा । सिरीय – श्री । देवीय – देवी का । मायाभन्ते – मातृभक्त - यह माता श्रर्थात् – "मान्यते पूज्यते इति माता -" पूज्या है, इस बुद्धि से भरत । यात्रि -भी । होत्या -या । कल्जाकिल्लं -प्रतिदिन । जेंगेन — जहां । सिरीदेवी — श्री देवी यी । तेगोच — वहां पर । उदागच पुद २ आता है आकर । सिरीए -श्री । देवीए -- देवी के । पायवडणं --पादवन्दन । करेति -करता है, श्रीर । सतपागस हम्स-पागतेल्ले हिं - शतपाक और सहस्त्रपाक अर्थात् एक शत और एक सहस्त्र औषधियों के सम्मिश्रण से बनाये हए तेलों से । अब्भंगाविति - मालिश करता है । अद्वित्तहाए - अस्थि को मुख देने वाले । संस्ति तुहार -मांस को सुखकारी । तयासुहाए — त्वचा को सुखप्रद । रामसुहार - रोमों को सुखकारी, ऐसी । च उबिदहाए --चार प्रकार की । संवाहणाय - संवाहना - अंगमर्दन से । संवाहावेति - सुल - शान्ति पहुंचाता है । **सुरहिला-**-सुरमि-सुगन्धित । गंधवहृष्ण - सन्धवतंक - बटने से । उठव हावेति - उद्रतन करता है - स्रर्थात् बटना मलता है। तिहि उदपहिं --तीन प्रकार के उदकों - जलों से । मजतावेति - स्नान कराता है। तंजहा - जैसे कि । उसिएोद्पएं - उष्ण जल से । सीम्रोद्पणं - शीत जल से । गंधोद्पणं - सुगिधत जल से, तदनन्तर । विष्ठलं विषुल । ग्रामणं ४ - चार प्रकार के अधनादिकों का । भोषाचेति - भोजन कराता है, इस प्रकार । सिरीप - श्री । देवीय - देवी के । सहायाय - नहा लेने । जाव यावत् । पाय-िञ्चलाए - अशुभ स्वप्नादि के फल को विकल करने के लिये मस्तक पर तिलक एवं अन्य मांगलिक कार्य कर के। जाव - यादत्। 'जिमियमुनु नरागयाए - भोजन के अनन्तर् अपने स्थान पर आ चुकने पर और बहुं कुल्ली तथा मुखगत लेप को दूर कर परमशुद्ध हो एवं मुखासन पर बैठ जाने पर। तता परुश्र -- उस के धीछे से । एड्राते वा – स्तान करता है । भुं जित – भोजन करता है । उराताई – उदार - प्रधान । भागुस्त – गाइं - मनुष्यसम्बन्धी । भोगभोगाइं - भोगनोगो का, ऋर्थात् सतोज शब्द, रूपादि विषयों का । भुंजमारो -अपभोग करता हुन्ना । विहर्गत - विहरण करता है ।

मूलार्थ — राजकुमार पुष्यनन्दी श्रेष्ठीपुत्री देवदसा के साथ उत्तम प्रामाद में विविध प्रकार के वाद्य और जिन में मृदंग बज रहे हैं ऐसे ३० प्रधार के नाटकों दारा उपगियमान — प्रशंसित होते हुए यावत् सानन्द समय विताने लगे। कुछ समय बाद महाराज शैश्रमण कान्तधर्म की प्राप्त हो। गये। उन की मृत्यु पर शोक्षमस्त पुष्यनन्दी ने बड़े समारोह के साथ उन का निस्मरण किया यावत् मृतक कर्म कर के प्रजा के अनुरोध से राज्यसिहासन पर आकृष्ट हुए, तब से तो कर वे युवराज से राज्य वन गये।

राजा वनने के अनन्तर पुष्यतन्त्री अपनी माता श्री देवी की निरन्तर भक्ति करने लगे । वे

<sup>(</sup>१) इस पद का सविस्तर ऋर्थ पृष्ठ २२१ पर किया जा चुका है।

4 १ १

## हिन्दी भाषा टीका सहित

प्रतिदिन माता के पास आकर उसके चरणों में प्रणाम कर तदनन्तर शतपाक और सहस्रपाक तैलों की म लिश से अध्य, मांग त्वचा और रोमों को सुखकारी ऐसी चार प्रकार की संवाहनिक्या से शरीर का सुच पहुंचाने । तदनन्तर राधवर्तक बटने से शरीर का उद्वर्तन कर उप्पा, शीत और सुर्गाधित जलों से स्नान कराते, उसके बाद विषुत्त अशनार्द्द का भोजन कराते भोजन कराने के बाद जब वह श्रीदेवी सुखामन पर विश्वसान हो जाती तब पी के से वे स्नान करते और भाजन करते तदनन्तर मनुष्यसम्बन्धी उदार भोगों का उपभाग करते हुए समय व्यतीत करने लगे।

टीका प्रस्तुत सूत्र में अन्य बातों के अतिरिक्त मातृसेवा का जो आदर्श उपस्थित किया गया है, वह अधिक शिक्षापद है। विता के स्वर्गवास के अनन्तर राज्यसिहासन पर आकृत होने के बाद पुष्यनन्दी ने अपने आवर्श से मातृभेवा का जो आद्यं प्रस्तुत किया है, वह शाब्दिक रूप से मातृभेक बनने या कहलाने वाले पुत्रों के लिये विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है। घर में अनेक दास दासियों के रहते हुए भी अपने हाथ से माता की सेवा करना तथा उन को सप्रेम मोजनादि करा देने के बाद स्वयं भोजन करना आदि जितनी भी बातों का उल्लेख प्रस्तुत सूत्र में किया गया है, उस पर से पुष्यनन्दी को आदर्श मातृभक्त कहना वा मानना उस के सर्वेषा अनुरूप प्रतीत होता है। स्वगत —''सिरीय देवीय मायाभक्ते यावि होत्था''—यह पाठ भी हसी बात का समर्थन करता है।

—वत्तीसद्द्वद्धः नाडयि जाव विद्यति – यहां पठित जाव-यावत् पर से – गागाविहव-रतरुणीसंपउत्तेहिं उन्वनिञ्चित्रज्ञमाणे २ उविधिक्रमाणे २ उवलालिज्जमाणे २ पाउसा – वासारत्त — सरद् – हेमन्त वसन्त – गिम्ह — पञ्जन्ते छुप्पि उद्दुं जद्दाविभवेगां माणमाणे २ कालं गालेमाणे २ दृष्टे सद्द्यारिसरस्वकान्धे पंचविद्धे माणुस्सय कामभोगे पञ्चणुभवमाणे — इन पद्धे का प्रदृण करना चाहिये। इन का प्रश्रं निम्नोदत् है —

परम सुन्दरी युवितयों के साथ बचीस प्रकार के नाटकों से उपमृत्यमान—जो मृत्य कर रहा है, उपगीय-मान—प्रशंसित अर्थात् जिस का गुण्प्राम हो रहा है, उपलास्यमान—उपलालित (कीडित) वह पुष्यनन्दी कुमार पात्रट्—वर्षा सुनु अर्थात् चौमापा, वर्षारात्र—आवण् और मादी का महीना शरद्— आसीज और कार्तिक का भहीना हेमन्त — मार्गशीर्ष तथा पांच का महीना यसत चैत्र और वैशाल मास का समय और प्रीष्म— ज्येष्ठ और आधाव मास का समय, इन छ: ऋतुओं का यथाविमव अपने ऐश्वयं के अनुसार अनुभव करता हुआ, आनन्द उठाता हुआ और समय स्यतीत करता हुआ एव पांच प्रकार के इष्ट रूप, रस, गन्ध, स्पर्श विषयक मनुष्यसम्बन्धी कामभोगी का उपभोग करता हुआ जीवन व्यतीत करने लगा।

— नीहाणं जाव राशा न्यहां का नीहाण शब्द अरथी निकालने के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है और यह—
तर ए से पूनणंदिकुमारे बहुदि राईसा —त क्षर -माडम्बिप —कोडमिवप इब्म-सिट्ठ - सत्ययाहणा निति हिं सिंद संपि बुडे रोप गए कन्द्रमाणे वित्रवमाणे वेसमणस्स रएणो मह्या इड्डोसक्कारसमुद्र एएं - इन पदों का परिचायक है। तथा — जाव — पाचन पद से — करेति २ बहुई लोइयाई मयकिच्चाई के रेति,तए एं ते बहुवे राईसर —तलवर - माडम्बिय —कोडम्बिप-इब्म-सिट्ठ —सत्यवाहा पूसनन्दिकुमार मह्या रापाभिसे एएं अभिस्ति चनित । तए एं — इन पदों का बहुए करना सुकार को इष्ट है। अर्थीत् महाराज वैश्वमण की मृत्यु के अनन्तर बहुत से राजा, वैश्वमण की मृत्यु के अनन्तर बहुत से राजा, वैश्वमण करता हुआ महान् सुद्धि और सत्कार सार्थवाह आदि में विशा हुआ पुष्यनन्दी कुमार घरन, कन्दन और विलाप करता हुआ महान् सुद्धि और सत्कार

<sup>(</sup>१) ईश्वर, तलवर-- त्रादि शब्दों का ग्रर्थ प्रष्ठ १६५ पर लिखा जा चुका है।

समुदाय के साथ महाराज वैश्रमणदत्त के शव को वाहिए ले जा कर इमसान पहुंचाता है। तदनन्तर अनेकों लौकिक मृतक सम्बन्धी कृत्य करता है। तदनन्तर राजा, ईश्वर, तलवर, माद्यम्बक, कौटुम्बिक, इस्य, श्रेष्टी और सार्यवाह मिल कर पुष्यनन्दों कुमार का महान् समारोह के साथ राज्याभिषेक करते हैं। तब से पुष्यनन्दी कुमार राजा बन गया।

ैशतपाक ं के चार ऋर्य होते हैं, जैसे कि ⊸ं१) जिस में प्रक्षिप्त ऋौपधियों का सौ बार पाक किया गया हो। (२) जो सौ ऋौपधियों से पका हुआ हो। (३) जिस तेज को सौ बार पक(या जाए। ४) ऋयवा जो सौ दपये के मूस्य से पकाया जाता हो। इसी प्रकार सहस्त्रपाक के ऋथीं की भावना कर लेनी चाहिये।

संवादना — ग्रंगमर्दन का नाम है। इस से चार प्रकार का शारीरिक लाम होता है। इस के प्रयोग से अहिय, मांस, त्वचा और रोमों को सुख प्राप्त होता है अर्थात् इन चारों का उपवृद्धि होता है। इसी लिये सूत्र — कार ने "— श्रिहसुहाप मंससुहाप, तयासुहाए, रोमसुहाप—" यह उल्लेख किया है।

किसी २ प्रति में "— अहि बुहाए मं॰ तया॰ चम्म॰ रोमसुहाए च उिव्वहाए संवाहणार — अ ऐसा पाठ है, परन्तु यह पाठ ठीक प्रतीत नहीं होता । जह स्त्रकार स्वयं चार प्रकार की संवाहना कहते हैं तो किर पांच प्रकार (अस्थि, मांस, त्वचा, चर्म, रोम॰ की संवाहना कैसे संभव हो सकती है !, दूसरी बात — त्वच से ही चर्म का प्रहरण हो सकता है। अतः पाठ में चम्म — चर्म का अधिक अथच अनावस्थक स्विवेश किया गया है।

तथा " — गंधवश्यमां – गंधवर्तकेन — " इस का अर्थ टोकाकार श्री अभयदेव स्रि ने 'कान्धचूरोनि" अर्थात् गंधचूर्ण किया है, जिस का तालपर्य सुगन्धित चूर्ण अर्थात् उवटना — वटना है।

— स्रस्तां ४ — यहां के अक से अभिमत पद पृष्ठ २५० पर लिखे जा चुके हैं। तथा — एहार जाव पायिन्ञ्चलाप जाव जिमियमुत्तु तरागयाप — यहां पठित प्रथम — जाव — यावत् पद से - कयवित-कम्माप कथकोउपमंगल — इस पाठ का तथा दितीय जाव पावत् — पद से — सुद्धप्यवसाई मंगलाई पवराई दल्थाई पिरिहियाए अप्यानह्याभरणां लेकियलरीरार भोयणवेताय भोयणमंडवंसि सुहासणवं रगयाप स्रस्ताणां वाइमसाइमं श्रामापमाणां विसापमाणां परिभुं जेमाणां परिभाषमाणां प्रमाणां मां का प्रदेश प्रदेश करना स्वकार को अभिमत है। इत्वविक्तिमां प्रदेश का अथ पृष्ठ १७६ तथा १७७ पर और सुद्धप्यवसाई — हत्यादि पदों का अर्थ पृष्ठ २२९ की टिप्यण में लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद प्रथमानत है जब कि प्रस्तुत में पञ्चम्यन्त। विभक्तिगत तथा लिगात भेद के स्रितिक स्त्रथं में कोई स्रतर नहीं।

प्रस्तुत सूत्र में राजकुमार पुष्पनन्दी का कुमारी देवदत्ता के साथ विवाह हो जाने के याद सान-बोचित सांसारिक मनोज्ञ विषयों का उपभाग करना, महाराज वैश्वमण् को मृत्यु एवं रोहांतकनरेश पुष्यनन्दी का मातुभ क्त करना आदि विषयों का वर्णन किया गया है । अब सुत्रकार देवदत्ता के हृदय म होने वालां विचारधारा का वर्णन करते हैं ---

<sup>(</sup>१) १ — शतं पाकानाम् औषिकवाथानां पाके यस्य । २ — श्रीपांधशतेन वा सह पच्यते यत् । ३ — शतकृत्वो वा पाको यस्य । ४ — शतेन वा कृष्यकाणां मूल्यतः पच्यते यत्तत् पाकशतम् । पवं सहत्वपाकमिष । (स्थानांगसूत्र — स्थान ३, उद्देश २१, सूत्र १३५, वृत्तिकारोऽनयदेवसूरिः ) इस विषय में ऋषिक देखने के जिज्ञासु आयुर्वेदीय ग्रंथों के तैता। क्रमकरशों की देख सकते हैं।

<sup>(</sup>२) ऋस्थनां सुबहेतुत्वात् ऋस्थिसुखया, पर्व मससुखया, त्वक् सुबया, रामसुखया संवा-धनया —संवाहनया (ऋगमदेनेन वा विश्वामण्या) संवाहिता । (कलासुक्रव्यक्तता वृत्तिः )

मूल — 'तते णं तीसे देवदत्ताए देवीए अन्तया क्याइ पुत्र्वरत्तावरत्तकालसमयंसि कुडु व नागरियं जागरमाणीए इमे एयारूवे अज्भात्थए ४ समुष्यिज्ञथा — एवं खलु पूमणंदी राया सिरीए देवीए माइ मत्ते समाणे जाव विहरात । तं एएणं वक्खेवेणं नो संचाएिष
अहं पूसणंदिका रएणा सिर्दे उरालाइं माणुस्सगाइं भोगमोगाइं भ्रु जमाणी विहरित्तए । तं
सेयं खलु ममं मिरि देवि अगिगप अगेण वा सत्थपआंगेण वा विसप्त्रभोगेण वा जोवियाओ
ववरोवेत्ता पूमणंदिका रएणा सिर्दे उरालाइं माणुस्सगाइं भोगमोगाइं भ्रु जमाणीए विहर्गत्तए, एवं संपेहेति २ सिरीए देवीए अन्तर्गाण य ३ पिड जागरमाणी २ विहर्गत । तते
यो सा सिरी देवी अन्तया क्याति "मज्जाविया विरिद्धसयिणज्ञंसि सुहप्पसुत्ता नाया यावि
होत्था । इमं च गां देवदत्ता देवा जेगोव सिरीदेवी तेगोव उवागच्छित २ सिरि देवि मज्जाविय
विरिद्धसयिणज्ञंभि सुहप्यसुत्तं पासित २ दिसालोयं करेति २ जेगोव भच्छरे तगोव उवागच्छर् २ लोहदंडं परामुमित २ लोहदंडं तावेति २ तत्तं समज्ञोतिभृतं फुल्लं किसुयसमाग्रं
संडासएणं गहाय जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छर् २ सिरीए देवीए अवाग्रंसि पविष्क्ववित । तते गं सा सिरी देवी महता २ सहेण आरसित्ता कालधममुणा संजुत्ता । तते गं
तीसे सिरीए देवीए दासचेडित्रो आरसियसहं सोच्चा निसम्म जेगोव सिरीदेवी तेगोव
उवागच्छन्त २ देवदत्तं देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छन्त २ देवदत्तं देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त २ देवदत्तं देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त २ देवदत्तं देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त २ देवदत्तं देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त स्वत्रा देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्ता सिरीदेवी तेगोव उवागच्छित्त स्वत्रहरू देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त सिरीदेवी तेगोव उवागच्छित्त देवि ततो अववक्तमाणि पासिति । जेगोव सिरी देवी तेगोव उवागच्छित्त सिरीदेवी तेगोव उवागच्छित्त सिरीदेवी तेगोव उवागच्छित्त सिरीदेवी तेगोव उवागचच्छित्त सिरीदेवी तेगोव उवागचच्या सिरीदेवी तेगोव उवागचच्या सिरीदेवी तेगोव उवागचच्या सिरीदेवी तेगोव सिरीदेवी तेगोव सिरीदेवी तेगोव सिरीदेवी तेगोव सिरीदेवी सिरीदेवी सिरीदेवी तेगोव सिरीदेवी सिरीदेवी सिरीदेवी सिरीदेवी सिरीदेवी सिरीद

<sup>(</sup>१) छाया - ततस्तस्याः वेयदत्ताया देव्या अन्यदा कदाचित् पूर्वराजापररात्रकालसमये कुटुम्नजागरिकां जायत्या अयमेतद्रूष्यः आध्यात्मिकः ५ समुद्रपद्यत - एवं खन्न पुष्यनन्दी राजा श्रिया देव्या मातुभकः
सन् यावद् विद्दाते, तदेतेनावचेपेण नो संशक्नोम्यहं पुष्यनन्दिना राज्ञा सार्द्रमुदारान् मानुष्यकान् भोगभोगाम्
सुंजाना विद्दर्तम् । तच्छ्र्यः खन्न मम श्रियं देवीमिन्नप्रयोगेण वा शस्त्रप्रयोगेण वा विवश्योगेण वा जीविताद्
व्यवरोप्य पुष्यनन्दिना राज्ञा सार्द्रमुदारान् मानुष्यकान् भोगभोगान् भुंजानाया विद्दर्तम् । एवं संप्रचिते २
श्रिया देव्या अन्तराणि च ३ मितजामती २ विद्दर्ति । ततः सा श्रीदेवी अन्यदा कदाचित् मण्जिता विरद्दितशयनीये सुख्यमसुक्ता जाता चाप्यमत्रत् । इतश्च देवदत्ता देवी यत्रैव श्रीदेवी तत्रैवोपागच्छ्रति २ श्रियं देवी माज्ञता
विरद्दितशयनोये सुत्रपसुक्ता पश्यति २ दिशालोकं करोति २ यत्रैव भक्तिश्चेता गत्रीवापागच्छ्रति २ लोहदंडं परामुश्ति २ लोहदंडं तापयित २ तप्तं ज्योतिःसमभूतं पुन्तकिंशुक्तसमानं संदंशकेन ग्रहीत्वा यत्रैव श्रीदेवी तत्रैवो—
पागच्छ्रति २ श्रिया देव्या अपाने पिद्यपित । ततः सा श्रीदेवी महता २ शब्देनारस्य कालधर्मेण संयुक्ता । तत स्तरसाः श्रियो देव्याः दासचेत्रयः आरितराश्च श्रुत्वा निशाम्य यत्रैव श्रीदेवी तत्रैवोपागच्छ्रात २ देवदत्ता
देशी ततोऽपक्तमन्ती पश्यति । यत्रेर श्रीदेवी तत्रैवोपागच्छ्रन्त २ श्रियं देवी । तत्रिवोपागच्छ्रात २ एप्यनिदराज
पश्यित २, हा हा श्रहो ! अकार्यमिति कृत्वा स्दत्यः २ यत्रैव पृष्यनन्दी राजा तत्रैवोपागच्छान्त २ पुष्यनिदराज
मेवमवदन् — एषं खलु स्वामिन् ! श्रीदेवी देवदत्त्तया देव्या अकाले एव जीविताद् व्यपरोपिता ।

<sup>(</sup>२) टीकाकार अभयदेवस्रि मज्जाविया के स्थान पर मज्जावीया ऐसा पाठ मान कर उस का ऋर्थ पीतमद्या - अर्थात् जिस ने शराव पी रखी है -- ऐसा करते हैं।

# भी विपाक सूत्र —

गच्छन्ति २ सिरिं देविं निष्पाणं निच्चेद्वं जीवविष्यजढं पासंति २ हा हा अहो अकज्जिमिति कड्युरोयमाणीओ २ जेखेव पूसणंदी राया तेखेव उवागच्छन्ति २ पूसणेदिरायं एवं वयासी—एवं खलु सामी ! सिरी देवी देवदचाए देवीए अकाले चेव जीवियाओ ववरोविया ।

पदार्थ -तते णं - तदनन्तर । तीसे - उस । देवदत्ताप - देवदत्ता । देवीप - देवी के । भ्रन्तया — अन्यदा । कयाइ — कदाचित् । पुब्बरत्तावर तका असमयंसि — मध्यरात्रि के समय । कुडुम्बज्ञा-गरियं --कौटुम्बिक चिन्ता के कारण । जागरमाणीय --जागती हुई के । इमे -- यह । प्रयास्त्वं -- इस प्रकार का । ऋष्मस्थिते ५ —संकल्प —विवार ५ । समुष्पज्ञियां — उत्पन हुआ । एवं खलु — इस प्रकार निश्चय ही । पूसणंदी - पुष्यनन्दी । राया - राजा । सिरीए देवीय माइभक्ते - श्रीदेवी का, यह पूज्या है, इस बुद्धि से भक्त । समाणे —बना हुआ । जाब –यावत् । बिहरति ⊸विहरण करता है । तं --अत: । पप्रणं --इस । वक्षवेरां : व्यचेष - वाधा से । नो - नहीं । संचारमा - समर्थ हूँ । ब्रहं - मैं । प्सरांदिसा - पुष्यनन्दी । रराणा - राजा के । सर्द्धि - साथ । उरालाई - उदार - प्रधान । माणुस्सगाई - मनुष्यसम्बन्धी । भोग -मोगाइं - विषयभोगों का। भुंजमाणी - सेवन करती हुई। विहरित्तव - विहरण करने को, अर्थात् ऐसी दशा में मैं महाराज पुष्यनन्दी के साथ पर्याप्तरूप से विषयभोगों का उपभोग नहीं कर सकती। तं-इसलिये। सेयं –योग्य है । खलु –निश्रयार्थक है । समं–मुभे । सिर्दि देवि –श्री देवी को । ऋगिणक्रोगेण वा –ऋपि के प्रयोग से, ऋयवा । सत्यप्य स्रोगेण वा -- शस्त्र के प्रयोग से, ऋथवा । विसप्प स्रोगेण -- विष के प्रयोग द्वारा । जीवियात्रो — जीवन से । ववरोवित्ता — व्यपरोषित कर, पृथक् करके । पूसरांदिसा — पुष्यनन्दी । रससा — राजा के । सद्धि - साथ । उरालाई - उदार -- प्रधान । माणुस्सगाई -- मनुष्यसम्बन्धी । भौगभोगाई --विषयभोगों का । भुँजमाणी सेवन करते हुए । विहरिक्तफ --विहरण करना । **एवं --** इस प्रकार । संपे--हेति २ — विचार करती है, विचार कर । सिरोप्र देवीय —श्री देवी के । अन्तराणि य ३ — १ - अन्तर - जिस् समय राजा का आगमन न हो, २-छिद्र - जिस समय राजपरिवार का कोई आदमी न हो, ३ विरह - जिस समय कोई सामान्य मनुष्य भी न हो, ऐसे अवसर की । पडिजागरमाणी २ -- प्रतीचा करती हुई २३ विहर्तत --विहरण करने लगी -- अवसर को प्रतोच्चा में रहने लगी। तते एां -- तदनंतर। सा -- वह। सिरी -- श्री।देवी --देवी । अन्तया —अन्यदा । कयाइ -- कदाचित् । मज्जाविया - स्नान कराए । हए । विरहियसयणिज्जे-स्ति – एकान्त में श्रवनी शय्या पर । सुरूपसुता जाया यावि – मुखपूर्वक सोई पड़ी । होस्था –थी । इसं च णं - श्रीर इधर अर्थात् इतने में लब्धावकाश । देवदत्ता - देवदत्ता । देवी - देवी । जेलेव - जहां । **सिरीदेवी** –श्रीदेवी थी । <mark>तेलेब</mark> – यहां पर । उचागच्छति २ – ब्राती है, ब्राकर । मज्जावियं – स्नानः कसवे हुए । विरहियसयणिज्जंसि -- एकान्त में अपनी शय्या पर । सु्ष्यसन्तं -- सुल से सीई हुई । सिटि देविं -- माता अदिवी को । पासति २ -- देखती है, देखकर । दिसालोयं -- दिशा का अवलोकन करती है अयदि कोई देखता तो नहीं ?, यह निश्चय करने के लिये वह चारों ओर देखती है, तदनन्तर । जेगोच - जहां । भत्तवरे-भक्तपह-रसोई यो। तेलेव-वहां पर। उवागठवृहः र-खाजाती है, ब्राकर । लोहदंडं-लोहे के दंड को। परामुखति २ - प्रहण करती है, प्रहण कर। लोहदंडं - लोहदण्ड को । तवाबेति २ -वपाती है, तपा कर । तत्त -तपा हुआ । समजोतिभूतं - अभि के समान देदीप्यमान । फुल्जिकिसुयसमार्गः विकसित — खिले हुए, किंगुक —केम् के कुसुम के समान लाल हुए लोहदएड को । संडासपणं — संडसा -एक प्रकार का लोहे का चिमदा या ब्रौज़ार जिस से गरम चीज़ें पकड़ो जातों है, पंजाब में जिसे संडासी कहते हैं। गहाय - पकड़ कर । जेलेव - जहां पर । सिरीदेवी - श्रीदेवी (सोई पड़ी थी) । तेलेव - वहां पर । उवा-

गच्छइ २—ऋाजाती है, ऋाकर । सिरीप-श्री । देवीय-देवी के । ऋवाणंसि → 'ऋपान -गुहास्थान में । पिक खबेति — प्रविष्ट कर देती है। तते णं — तदनन्तर। सा — वह। सिराँदिवो - श्रीदेवी। महता २ — त्रति महान् । सहेणं — शब्द से । आरिसत्ता — आकन्दन कर, चिल्ला २ कर । कालधम्मुएर – कालधर्म से । संजुका - संयुक्त हुई - काल कर गई। तते ण - तदनन्तर। तीते - उस। सिरीय देवोप-श्रीदेवी की । दासचेडीओ -दास, दासियां । आरसियसई - आरसितशब्द आकन्दनमय शब्द को अर्थात् राङ्को । सो-चत्रा-सुन कर । निस*न्म* —श्रवधारस्य कर । जेसेव —जहां पर । सिरीदेवी - श्रीदेवी थी । तेसेव - वहां पर । उवागच्छन्ति २--- ब्राजाती हैं, ब्राकर । ततो -- यहां से । देवदक्तं -- देवदक्ता । देविं -- देवी को । अवक्कमं-मार्खि - निकलती - वापिस आती हुई को । पासंति - देखतो हैं, और । जेखेव - जिथर । सिरीदेवी - श्री-देवी थी। तेलेव--वहां पर। उवागच्छन्ति २-- म्राती हैं, म्राकर। सिर्टि देवि अधैदेवी को। निष्पासां --निष्पार्य —प्रासर्राहत । निरुवेष्ट —निरुवेष्ट —वेष्टारहित । जीवाविष्पज्ञढं —जीवनरहित । पासीत २ — देखती हैं, देख कर। हा हा आहां --हा! हा! अही !। ऋकज्जिमिति --वड़ा अपनर्थ हुआ, इस प्रकार । कर् —कह कर । रोयमाणोश्रो २ — ददन, त्राकन्दन तथा विलाप करती हुई । जेगोव जहां पर । पूसगांदी - पुष्पनन्दी । राया - राजा था । तेलेव - वहां पर । उवागच्छति २ - स्राती हैं, स्राकर । प्सणंविरायं - महाराज पुष्यनन्दी के प्रति । एवं - इस प्रकार । वयासी - कहने लगी । एवं स्टलु - इस प्रकार निश्चय ही । सामी ! –हे स्वामिन् ! । सिरीदेवा –श्रीदेवी को । देवदसाए – देवदत्ता । देवीए – देवी ने । ऋकाले चेव — अकाल में ही । जीवियाओं —जीवन से । ववरोविया — पृथक् कर दिया, मार दिया ।

मुलार्ष — तदनन्तर किसी समय मध्यरात्रि में कुटुम्बसम्बन्धी चिन्ताओं से व्यस्त हुई देवदत्ता के हृद्य में यह संकल्प उत्पन्न हुन्ना कि महाराज पुष्यनन्दी निरन्तर श्रीदेवी की सेवा में लगे रहते हैं, तब इस अवचेष-विष्त से मैं महाराज पुष्यनन्दी के साथ उदार मनुष्यसम्बन्धी विषयभोगों का उपभोग नहीं कर सकती, अर्थात उन के श्रीदेवी की भिक्त में निरंतर लगे रहने से मुफ्ते उन के साथ पर्याप्तरूप में भागों के उपभोग का यथेष्ठ अवसर प्राप्त नहीं होता। इस लिये मुक्ते श्रव यही करना योग्य है कि अपि के प्रयोग, रास्त्र अथवा विष के प्रयोग से श्रीदेवी का प्राणांत करके महाराज पुष्यनन्दी के साथ उदार-प्रधान मनुष्यसम्बन्दी विषयभोगों का यथेष्ट उपभोग करूं, ऐसा विचार कर वह श्रीदेवी को मारने के लिये किसी अन्तर, छिद्र और विरह की अर्थात् उचित अवसर की प्रतीचा में मावधान रहने लगी।

तद्दनन्तर किसी समय श्रीदेवी स्नान किए हुए एकान्त शयनीय स्थान में सुखपूर्वक सोई पड़ी थी। इतने में देवी देवदत्ता ने स्निपत —िजसे स्नान कराया गया हो, एकान्त शयनागार में विश्वह्य — निश्चिन्त हो कर सोई पड़ी श्रीदेवी को देवा और चारों दिशाओं का अवलोकन कर जहां भक्तगृह था वहां आई, आकर एक लोहे के दंडे को लेकर अगिन में तपाया, जब वह अगिन जैसा और केसू के फूल के समान लाल होगया तो उसे संडास से पढ़ड़ कर जहां श्रीदेवी थी वहां आई, उस तपे हुए लोहे के दंडे को श्रीदेवी के गुहास्थान में प्रविष्ट कर दिया। उस के प्रदोप से यहे भारी शक्द से आकन्दन करती हुई श्रीदेवी काल कर गई।

तदनन्तर नस भयानक चीत्कार शब्द को सुन कर श्रीदेवी की दास दासियें वां दौड़ी हुई आह, आते ही उन्हों ने वहां से देवहत्ता को जाते हुए देखा और जब वे श्रीदेवी के पास गई तो उन्हों ने श्रीदेवी को प्राग्रारहित, चेष्टाशून्य और जीवनरहित पाया। तब मरी हुई श्रीदेवी को देख कर वे एकदम

<sup>(</sup>१) ऋषानशब्द का ऋर्थ कोषों में गुदा लिखा है, परन्तु कहीं २ योनि ऋर्य भी पाया जाता है।

### श्रो विपाक सूत्र--

[नवम श्रध्याय

चिल्ला उठीं, हाय ! हाय ! महान् अनर्थ हुआ, ऐसा कह कर राती, चिल्लाती एवं विलाप करती हुई वे महाराज पुष्यनत्वी के याल आई औं उन से इस पकार वालीं कि हे स्वामिन् ! बड़ा अनथं हुआ। देवो देवदत्ता ने माता श्रीदेवो को जीवन से रहित कर दिया — मार तिया।

टीका शास्त्रों में लिखा है कि जैने किमाक बृत के कल देखने में सुन्दर, खाने में मधुर और स्पर्श में सकोमल होते हैं किन्त उनका परिकाम वैसा सुन्दर नहीं होता अधीत् जितना वह दर्शनादि में सुन्दर होता है, खा लेने पर उसका परिणाम उतना ही भीषण होता है. गले के नीचे उतरते ही यह खाने वाले के प्राणी का नाश . कर डालता है। सागंश यह है कि जिस प्रकार किम्पाक फल देखने में ख्रौर खाने में सुन्दर तथा स्वाद होता हुआ भी भक्षण करने वाले के प्राणों का शीव ही विनाश कर डालता है ठीक उसी प्रकार विषयभोगों की भी यही दशा होती है। ये ब्रारम्भ में (भोगते समय) तो गड़े ही प्रिय ब्रीर चित्त को ब्राकर्षित करने वाले होते हैं परन्त भोगने के परचात् इन का वडा ही भयंकर फल बाता है। तारपर्य यह है कि आरम्भिक काल में इन की सन्दरता श्रीर मनोज्ञता चित्त को बड़ी लुमाने वाली होती है और इन के श्राक्षण का प्रभाव सांसारिक जीवों पर इतना श्राधिक एड ता है कि प्राण देकर भी वे इन को प्राप्त करने का प्रयत्न करते हैं। संसार में बड़े से बड़े युद्ध भी इस के लिए हए हैं। रामायण और महाभारत जैने महान् युद्धों का कारण भी यही है। ये छोटे बड़े और सभी को सताते हैं। मनुष्य, पशु पद्मी यहां तक कि देव भी कोई बचा नहीं है। भतु हिर ने वैराग्य शतक में एक स्थान पर लिखा है कि निर्वत काणा लंगड़ा पूंछरहित, जिस के यांवों से राध वह रही है, जिस के शारीर में कीड़े विलविल कर रहे हैं, जो बुढ़ा तथा भूखा है, जिस के गले में मिट्टी के वर्तन का घेरा गड़ा हुआ है, ऐसा कुत्ता भी काम के वशीभूत हो कर भटकता है। जब भूखे प्यासे ऋौर बूढ़े तथा दुर्वल घावों से युक्त कुत्ते की यह दशा है, तो दूध मकाई माता मिष्टान्न उडाने वाले भनुष्यों की क्या दशा होगी ?। वास्तव में काम का ऋाकर्षण है हो ऐसा, परन्तु यह कभी नहीं भूत जाना चाहिये कि यह ब्राक्ष्यण पैनी छुरी पर लगे हुए शहद के ब्राक्ष्य से भी ऋषिक भीषण है। यही कारण है कि शास्त्रों में किम्सक फल से इसे उपमा दी गई है।

जीवन की कड़ी साधनायों से गुज़रने वाले भारत के स्वनामधन्य महामहिम महापुरुषों ने यह प्रवल राज्दों में यह बात कही है कि बातनाए उपनोग में न तो शानत होतों हैं और न कम, किन्तु उन स हच्छा में और अधिक बृद्धि होतों है। कामी पुरुष कामभोगों में जितना अधिक असक्त होगा, उतनी ही उस की लालसा बढ़ती चली जाएगी। विषयभोगों के उपभोग से वासना के उपशानत होने की सोचना निरी मूखंता है। विषय भोगों से उस में प्रगति तो होती है, हाम नहीं जिस प्रकार प्रदोष्त हुई अपनब्वाला घृत के प्रदोप में बृद्धि को प्राप्त होती है, उसी भानति कामभोगों के अधिक सेवन करने से कामबासना निरन्तर बढ़ती चली जातों है, अघटती नहीं विषयीत इस के कई एक निवेकिकल प्राप्ती एक मात्र कामबासना से वासित होकर निरन्तर कामभोगों के सेवन में लगे हुए कामबसना की पूर्ति के स्वप्न देखते हैं और उस के लिये विविध प्रकार के आयास उठाते हैं, परन्तु उससे वासना तो क्या शान्त होनी थी प्रत्युत उस के सेवन से वे ही शान्त हो जाते हैं, तभी तो कहा है – भोगा न भुकता, वयमेव भुकताः।

१ — जहा किम्पागफलायां, परियामो न सुन्दरो । एवं भुत्ताणं भोगायां, परियामो न सुन्दरो ॥ (उत्तराध्ययन यू० अ० १९/१८)

<sup>(</sup>२) कृतः काणः खंजः श्रवणरिहतः पुच्छविकतो , वणी पूर्यक्तिननः कृमिकुत्ररातैरावृततनुः । चुधान्तामो जीर्णः पिठरजकपालापितगतः , श्रुनीमन्वेति श्वा इतमपि च इन्त्येव मदनः ॥ ( वैराग्यश्यतक, इलीक १८ )

<sup>(</sup>३) न जातु कामः कामानामुपभोगेन शास्यति । इविषा कृष्णवत्मेव भूष एवाभिवर्धते ॥

यह तो प्रायः अनुभव सिद्ध है कि विषयलोलु मानव को कर्तव्याकतंत्र्य या उचितानुचित का कुछ मी ध्यान नहीं होता। उस का एक मान ध्येय विषयवासना की पूर्ति होता है, किर उसके लिये भले ही उसे बड़े से बड़ा अनर्थ भी क्यों न करना पड़े और भले ही उस का परिणाम उस के लिये विशेष हानकर एवं अहितकर निकते, किन्तु इसकी उमे पबींद नहीं होतो, वह तो पापाचरण में ही तत्पर रहता है। रोहीतकनरेश पुष्पनन्दी की परमित्रया देवदत्ता से पाठक सुगरेचित हैं। उस के कालावस्थ और अनुप्रस सीन्द्य ने ही उसे एक राजमिहिषी बनने का अवसर दिया है। उस में जहां शरीरगत बाह्य सीन्द्य का आधिक्य है वहां उसके अन्तरात्मा में विषयवातना को भी कभी नहीं। वह मानवोचित कामभोगों के उपभोग की लालसा को हतना अधिक वडाए हुए है कि महाराज पुष्पनन्दी का क्षिण कि वियोग भी उने असह्य हो उठता है। वह नहीं चाहती कि रोहीतकनरेश उस में थोड़े समय के निये भी पृष्प हों। उसकी इसी तीब वासना ने ही उस से मानवात जैसे वर्षर एवं जयन्य अनर्थ कराने के लिये सबद्ध किया, जिस का स्मरण करते ही मानवता कांप उठती है। पृथिवी तथा आकाश रो उठते हैं पित की पूज्य माता को इस लिये प्राण्यहित कर देना कि उसकी सेवा में लगे रहने से पितसहवास से प्राप्त होने वाले आमोद —प्रमोद में विष्ठ पड़ता है, कितना उश्यत्तापूर्ण वृध्यित विचार है।, वास्तव में यह सब कुछ मानवता को पतन करने वाली आत्मधातिनी कामवासना का ही दूषित परिणाम है। जो मानव इस पिशाचिनी कामवासना के चंगुत में नहीं फंते या नहीं फंतते, वे ही वास्तव में मानव कहताने के योग्य हैं. बाको के तो सब प्राय: पाशविक जीवन विताने वाले केवल नाम के ही मानव हैं।

िषयवासना की भूलो, विवेकशून्य देवदत्ता ने अपने प्राणवहन्तम को चाह में, जिस का कि विषय पूर्ति के ऋतिरिक्त कोई भी उद्देश नहीं था, उस को तीर्थसमान पूज्य माता का जिस विधि और जिस निर्देशता से पाणान्त किया, उसक वर्णन मूलार्थ में आचुका है। इस पर से इतना समझने में कुछ, भी कठिनता नहीं रहती कि ऐहिक स्वार्थ में अधा हुआ २ मानव व्यक्ति भयानक से भयानक अनर्थ करने में भी संकोच नहीं करता

— विरहियसपणि न तंसि — इस पद की व्याख्या स्रभयदेवपूरि के शब्दां में — विरहिते विजन — स्थाने शयनोयं विरहितशयनोयं तात्र — इस प्रकार है। स्रथीत् सोने की वह शब्या, जहां पर दूसरा कोई भी मनुष्य नहीं है, — उस पर। — सुप्तथानुता — का स्रथं स्राजकल के मुहाबरे के स्रनुसार — स्राराम की नींद्र सोना, होता है। वास्तव में इस प्रकार का प्रयोग निश्चिन्त स्रवस्था में स्राई हुई निद्रा के लिये होता है। — पुरुलिकिसुयसमाणं — का स्रथं है — केस् के फून के समान लाल। इस कथन से तपे हुए लोहदण्ड के स्रियनस्वरूप में परिवर्तित हुए रूप का दिख्दान कराना ही सूत्रकार को स्रीममत है।

— अड़ मित्यते ५ यहां दिये ५ के अक से अभिमत पाठ पृष्ठ १३३ पर लिखा जा चुका है। तथा मा-इभक्ते समाणे जाव विश्रित — यहां के जाव — यावत् पद से पृष्ठ ५०९ तथा ५१० पर पढ़े गये - कल्लाक-िंज जेणेव सिरीदेवी तेणेव - से ले कर — भोगभोगाई भुं जमाणे — यहां तक केपदों का प्रहण करना सूत्रकार को अभिमत है। तथा - अन्तरालेण य ३ — यहां दिये गये ३ के अंक से — खिहाणि य विरहाणि य — इन पदों का प्रहण करना चाहिये। अन्तर आदि पदों का अर्थ पदार्थ में लिखा जा चुका है। तथा - भोयमाणीओ ३ — यहां दिये गये ३ अक से - कंद्माणीओ विलवमाणीओ — इन पदों का प्रहण करना चाहिये हाथ मां!, इस प्रकार कहकर हरन करती हुई, कंदन — अबे स्तर से हदन करती हुई और मस्तक आदि पोट कर हमारा वया होगा?, ऐशा कहकर विजान करती हुई — इन अर्था के परिचायक रोयमाणीओ आदि शब्द हैं।

राजमाता औदेशी की मृत्यु का समाचार देने वाली दासियों ने श्रीदेशी को मृत्यु को '-- एवं ख सामी! सिरीदेशी देशदकार देशीए श्रकाले चेव जीवियाश्री ववरोविया (एवं खलु स्वामिन्! श्रीदेशी देशदकार जीविताद् व्यगरोशिता) —" इन शब्दो द्वारा श्रीमव्यक किया है। इस कथन

से अकालमृत्यु का अस्तित्व प्रमाणित होता है, तथा अकालमृत्यु से कालमृत्यु अपने आप ही सिद्ध हो जाती है। तालर्य यह है कि काल और अकाल ये दोनों शब्द एक दूसरे की अपेक्षा रखते हैं, एवं एक दूसरे के अस्तित्व को सिद्ध करते हैं। तब मृत्यु के —कालमृत्यु और अकालमृत्यु ऐसे दो स्वरूप फलित हो जाते हैं।

सामान्य रूप से कालमृत्यु का अर्थ अपने समय पर होने वाली मृत्यु है और अकालमृत्यु का व्यवहार नय की अपेला समय के बिना होने वाली मृत्यु है, परन्तु वास्तव में काल और अकाल से क्या अभियेत है र और उससे सम्बन्ध रखने वाली मृत्यु का क्या विशेष स्वरूप है र, जिसमें कि दोनों का विभेद स्पष्ट हो र यह प्रश्न उपस्थित होता है। उस के सम्बन्ध में किया गया विचार निम्नों के हैं—

त्रायु दो प्रकार की होती है अपवर्तनीय और अनपवर्तनीय। जो आयु वन्धकालीन स्थित के पूर्ण होने से पहले ही शीघ भोगी जा सके वह अपवर्तनीय और जो आयु वन्धकालीन स्थिति के पूर्ण होने से पहले न भोगी जा सके वह अनपवर्तनीय, अर्थात् जिस का भोगफल बंधकालान स्थिति—मर्यादा से कुम हो वह अपवर्तनीय और जिस का भोगफल उक्त मर्यादा के बरावर ही हो वह अनपवर्तनीय आयु कही जाती है। अपवर्तनीय और जिस का भोगफल उक्त मर्यादा के बरावर ही हो वह अनपवर्तनीय आयु कही जाती है। अपवर्तनीय और अनपवर्तनीय आयु का बन्ध स्वामाविक नहीं है किन्तु परिणामों के तारतम्य पर अवलम्बित है। मावी जन्म की आयु वर्तमान जन्म में निर्माण की जातो है, उस समय यदि परिणाम मन्द हों तो आयु का बंध शिथिल हो जाता है, जिस से निर्मात्त मिलने पर बन्धकालीन कालमर्यादा घट जाती है। इसके विपरीत अगर परिणाम तीत्र हों तो आयु का बन्ध गाद हो जाता है, जिससे निर्मात्त मिलने पर भी बन्धकालीन कालमर्यादा नहीं घटती और न वह एक साथ ही भोगी जा सकती है। जैसे अत्यन्त हढ़ होकर खड़े हुए पुरुषों की पंक्ति अभेग्र और शिथिल हीकर खड़े हुए पुरुषों की पंक्ति भेग्र होती है। अथवा सचन बोए हुए यीजों के पौधे पशुओं के लिये दुहप्रवेश और विरत्ते र बोए हुए बीजों के पौधे उनके लिए सुप्वेश होते हैं। वैसे ही तीन्न परिणामजनित गादवन्ध आयु शस्त्र, विष आदि का प्रयोग होने पर भी अपनी नियतकाल — मर्यादा से पहले पूर्ण नहीं होती और मन्द परिणामजनित शिथिल आयु उक्त प्रयोग होते ही अपनी नियतकाल मर्यादा समास होने के पहले ही अन्तर्मुहूर्त मात्र में भोग ली जाती है। आयु के हस शीघ भोग को ही अपवर्तना या अकालमृत्यु कहते हैं और नियतस्थितिक भोग को अन्यवर्तना या कालमृत्यु कहते हैं।

श्चपवर्तनीय आयु सोपकम उपक्रमसहित हांती है। तीन शस्त्र , तीन विष, तीन आग्नि आदि जिन निमित्तों से अकालमृत्यु होती है, उन निमित्तों का प्राप्त होना उपक्रम है। ऐसा उपक्रम अपवर्तनीय आयु में अवस्य होता है क्योंकि वह आयु नियम से काजमर्यादा समाप्त होने के पहले ही भोगने के योग्य होती है, परन्तु अनपवर्तनीय आयु सोपकम और निस्फान दोर प्रकार की होती है अर्थात् उस आयु को अकालमृत्यु लाने वाले उक्त निमित्तों का सन्निधान होता भी है और नहीं भी होता, परन्तु उक्त निमित्तों का सन्निधान होने पर भी अनपवर्तनीय आयु नियत कालमर्यादा के पहले पूर्ण नहीं होती, सारांश यह है कि अपवतनीय

(२) जीवाएं भेते ! किं सोवक्कमाउया, निरुवक्कमाउया ? गोयमा ! जीवा सोवक्क—

माउया वि निरुवक्कमाउया वि । (भगवती सूत्र शतः २० उद्दे । १०)

<sup>(</sup>१) श्री स्थानांगसूत्र में ऋायुभेद के सात कारण लिखे हैं, जी कि निम्नीक्त हैं →

<sup>—</sup>सत्तविधे त्रायुमेदे पर्णते तंत्रहा — १ — त्रज्ञिवसागे, २ — निमित्ते, ३ त्राहारे, ४ — वेपणा ५ — पराधाते, ६ — फासे, ७ — क्रार्णपाण, सत्तविधं भिज्जप त्राउ । (७/३/५६१) त्रर्थात् ११) त्रभ्यवसान — राग, स्नेह, त्रीर भयात्मक त्रथ्यवसाय - संकल्प, (२) निमित्त – दश्ड, कशा - चाहुक शस्त्र त्रादि रूप, ३ — त्राहार — त्रधिक भोजन, ४ — वेदना — नेत्र त्रादि की पोड़ा, ५ — पराधात — गर्तपात त्रादि के कारण त्रगी हुई विशेष चोट, ६ — स्पर्श — सर्प त्रादि का इसना, ७ — श्वासांश्वास — का क्क जाना, ये सात त्रायु भेद - नाश के कारण होते हैं।

अध्य वाले प्राणियों को शस्त्र आदि का कोई न कोई निमित्त मिल हो जाता है, जिस से वे अकाल में ही मर जाते हैं आरे अन्यवर्तनीय अध्य वालों को कैसा भी प्रवल निमित्त क्यों न मिले, पर वे अकाल में नहीं मस्ते !

प्रश्न — नियत काल मर्यादा से पहले ऋायु का भीग हो जाने से कृतनाश (किये हुए का नाश), अकृताम्यागम जो नहीं किया उस की प्रांति) और निष्कत्तता (कल का ख्रमाव) दोष लगोंगे, जो शास्त्र में इष्ट नहीं, उन का निवास्ण कैसे होगा ?

उत्तर - शीव भीग होने में उक्त दोष नहीं आने पाते, क्योंकि जो कर्म चिरकाल तक भोगा जा सकता है, वही एक ताथ भोग लिया जगता है। उस का कोई भी भाग विना विपाकानुभव किये नहीं खूंटता, इसलिये न तो कृतकर्म का नाश है और न बद्धकर्म की निष्कत्तता ही है, इसी तरह कर्मानुसार खाने वालो मृश्यु ही आती है। अतएव अकृत कर्म का खागम भी नहीं। जैसे — पास की सपन राशा में एक तरफ छोटा हा अग्निकण छोड़ दिया जाए तो वह अग्निकण एक र तिनके को क्रमशः जलाते र सारी उस राशि को विलम्ब से जला सकता है, किन्तु यदि वे हो अग्निकण घास का शिथिल और विरल राशि में चारों और छोड़ दिये जाए तो एक साथ उसे जला डालते हैं।

इसी बात को विशेष स्वष्ट करने के लिये शास्त्र में और भी दो दृष्टान्त दिये गये हैं। पहला — गिएतिकिया का और दूसरा वस्त्र सुखाने का है। जैसे कोई विशिष्ट संख्या का लघुतम छेद निकालना हो तो इस के लिये गिएत प्रक्रिया में अनेक उपाय हैं। निपुण गिएतिज भभीष्ट फल लाने के लिये एक ऐसी रीति का उपयोग करता है, जिस से बहुत ही शोध अभीष्ट परिणाम निकल आता है, दूसरा साधारण जानकार मनुष्य भागाकार आदि विलम्बसाध्य प्रकिया से उस अभीष्ट परिणाम को देरी से ला पाता है।

इसी तरह से समान रूप में भीगे हुए कपड़ों में से एक को समेट कर ब्रीट दूसरे को फैलाकर सुखाया जाय. तो पहला देशे से ब्रीट दूसरा करदी से सुखेगा। पानी का परिमाख ब्रीट शोषणिकिया समान होने पर भी कपड़े के संकोच ब्रीट विस्तार के कारण उसके सूखने में देशी ब्रीट जल्दी का क्रक पड़ जाता है। समान परिमाख से युक्त अपवर्तनीय ब्रीट ब्रमत्पवर्तनीय ब्रीट व्रीट व्रीट ब्रीट ब्रीट व्रीट व्रीट व्रीट ब्रीट व्रीट व

उपरोक्त चर्चा में अकातमृत्य, और कालमृत्यु को सबस्या अनायास ही मुलकाई जासकती है, तथा दोनों प्रकार की मृत्यु का वर्णन शास्त्रसम्भत है। तप ही राजमाता श्रीदेशी की मृत्यु को अकालमृत्यु के नाम से प्रस्तुत पत्रपाठ में अभिहित किया गया है।

दात और दानियों के द्वारा राजमाता श्रोदेवी की इत्या का समाचार मिलने के अनन्तर महाराज पुष्यनन्दी के हृदय पर उस का क्या प्रमाव पड़ा श्रेऔर उसने क्या किया ?, अब अधिम सूत्र में उस का वर्णन करते हैं—

# मूल - तते गां से पूनगांदी राया ताविं दासचेडांगां ऋ तिए एयमह सीच्चा

- (१) श्रीपपातिक चरमदे दोत्तमपुरुगाऽसंखेयवर्षायुषाऽपवर्त्यायुषः । (तस्वार्षस्त्र अ २, स्त्र. ५२ के विवेचन में पंडितप्रवर श्री सुललाल जी)
- (२) छाया तत: स पुष्यनन्दी राजा तासां दासचेटीनामन्तिके एतमर्थं भुस्वा निशम्य महता मात्शोकेनाकातः सन् परशुनिकृत्त इव चम्यकवरपादयी धसेति धरणीतले संवागः सन्निपतितः । ततः स पुष्यनन्दी राजा मुहूर्तन्तिरे इवस्तः सन् बहुभी राजेश्वर० यावत् सार्थवाहैः भित्र० यावत् परिजनेन च सार्द्धं स्दन्-३ श्रियो देव्याः महता श्रृद्धिसस्कारसमुदयेन निस्सरणं करोति २ श्राशुक्तः ४ देवदत्तां देवी पुरा यावद् विदर्शत ।

५२०]

निसम्म महया पातिसोएणं अप्रुएणे समाणे परसुनियत्ते विव चंपगवरपायवे धमित धरणीत— लंसि सन्वंगेहि सन्निपिति । उते ग्रं से पूसगांदी राया मुहुत्तंतरेण आसत्थे समाणे बहुहिं राईसर० जाव सन्थवाहेहिं मित्त० जाव परियणेग्रं य सिद्ध रोपमाणे ३ सिरीए देवीए महता इिंड्डसक्कारसमुदएगं नीहरणं करेति २ आसुरुत्ते ४ देवदशं देवि पुरिसेहिं गेणहावेति २ एतेग्रं विहागोग्रं वज्कः आगावेति । एवं खलु गोतमा । देवदशा देवो पुरा जाव विहरित ।

पदार्थ-तते ग्रं-तदनन्तर । से-वह । पूसग्रंदी - पुष्यनन्दी । राया । राजा । तासि - उन । दासचेडीएं --दास और चेटियों --दासियों के। श्रंतिय --पास से। प्यमटुं इस वृत्तान्त को। सोचचा --सुन कर । निस्तम्म – उस पर विचार कर । महया – महान् । मातिस्रोएणं – मातृशोक से । ब्राट्यस्ताते समारो-माक्राकानत हुन्ना । परसुनियत्ते -परशु -कुल्हा हे से काटे हुए । संपगवरपायवे - चम्पकवरपादप -श्रेष्ठ चम्पक वृत्त की । विव - तरह । घसति धस (गिरने की ध्वनि का अनुकरण ), ऐसे शब्द से अधीत भड़ाम से । धरणीतलंसि - पृथ्वीतल पर । सब्बंगेहिं - सर्व अंगों से । सन्निपडिते - गिर पड़ा । तते सा -तदनन्तर । से -- वह । पूसर्णदी -- पुष्यनन्दी । राया -- राया । मुः र्त्ततरेण एक मुहूर्त के बाद । स्त्रासत्थे समारो - ग्राश्वस्त होने पर । बहुहि - ग्रनेक । राईसर० - राजा - नरेश . ईश्वर - ऐश्वर्ययुक्त । जाव । यावत । सत्थवाहोर्हि --सार्थवाहो -- यात्री व्यापारियों के नायको अथवा संघनायको, और । भित्तक -- मित्र आदि । जाव - यावत । परियाणेणं य -परिजन के । सिद्धि - साथ । रोयमाणे ३ - इहन, श्राकन्दन और विज्ञाप करता हुआ। सिरीप देवीप-श्री देवी का । महता-महान् । इड्डिसक्कारसमृद्यस् न्यू द तथा सत्कार समुदाय के साथ। **नीहरणं करेति २**—निष्कासन – ऋरथी ( सीद्धी के ऋाकार का ढांचा जिस पर मुदे को रख कर इमग्रान ले जाते हैं) निकालता है, निकाल कर के । स्नासुहत्तो ४ - क्रोध के स्नावेश में लाज पीला हुआ। देवदत्तं देवि -- देवदत्ता देवी को । पुरिसेहिं -- राजपुरुषो से । गोगहावेति २ -- पकड्याता है. पकड़ा कर । पतेणं - इस । विद्यारोणं - विधान से । बज्रमं - यह वय्या - इन्तव्या है, ऐसी राजपुरुषों को । आणाविति - त्राचा देता है। तं - त्रतः। पवं - इस प्रकार । खलु - निश्चय ही ा गीतमा ! - हे गीतम ! । देवदत्ता -- देवदत्ता । देवी -- देवी । पुरा -- पुरातन । जाव -- थानत् । विदरति -- विहरण् कर रही है ।

मूलार्थ—तदनन्तर पुष्यनन्दी राजा उन दास और दासियों के पास से इस वृत्तान्त का सुन और विचार कर महान् मानुशोक से आकान्त हुआ परशु से निकृत —काटे हुए चम्पक वृद्ध की भान्त धस शब्द पूर्वक भूमि पर सम्पूण आंगों से गिर पड़ा। तराआत मुहूर्त के बाद वह पुष्यनन्दा राजा आधस्त हो —होश में आने पर राजा, ईश्वर यावत सार्थवाद इन सब के साथ और मित्रों, ज्ञातंत्रजनों, निजकजनों स्वजनों, सम्बन्धिजनों और परिजनों के साथ कदन, कन्दन सौर विलाप करता हुआ महान् ऋद्धि एवं सत्कारसमुदाय से श्रीदेवों की अरशी निकालता हैं। तदनन्तर कोधातिरेक से लाल पोला हो वह देवदत्ता देवी को राजपुरुषों से पकड़ा कर इस विधान से वध्या —मारी जाए, ऐसी आहा देता है अर्थात् गौतम! जैसे तुम ने देवदत्ता का स्वरूप देखा है, उस विधान से देवदत्ता हन्तव्या है, यह आहा राजा पुष्यनन्दी की ओर से राजपुरुषों को दीकाती है। इस प्रकार निश्चय ही हे गौतम! देवदत्ता देवी पूर्वकृत पाप कर्मों का फल भोगती हुई विहरण कर रही है है।

टीका — दाखियों के द्वारा राजमाता श्रीदेवी की मृत्यु का बृत्तान्त सुनने तथा उसकी परम प्रेयसी देव - दत्ता द्वारा उसका वध किये ब्राने के समाचार ने रोहीतकनरेश पुष्यनन्दी की वही दशा कर दी जो कि सर्वस्व

के लुट जाने पर एक साधारण व्यक्ति की होती है। माता की इस त्राकिसक छीर करतापूर्ण मृत्यु से उस के इत्य पर इतनी गहरी चौट लगी कि वह कुठार के ऋाधात से कटी गई चम्यकवृक्ष की साखा की मान्ति धड़ाम से पृथिवी पर गिर गया। उस का शरीर निश्चेष्ट हो सुहूर्तपर्यन्त पृथिवी पर पड़ा रहा। उस के छंगरचक तथा दरवारी लोग चित्रलिखित मूर्ति की तरह निस्तब्ध हो खड़े के खड़े रह गये। छन्त में छनेक प्रकार के उपचारों से जब पुष्यनन्दी को होश छाई तो वह फूट फूट कर रोने लगा। मंत्रिगण तथा छन्य सन्वन्धिजनों के बार २ ऋाधासन देने पर उसे कुछ शान्ति मिली। तदनन्तर उसने राजीचित ठाठ से राजमाता का निस्सरण किया छार्यात् वाजों की ध्वनि से छाकाश को गुंजाता हुछा रोहीतकनरेश पुष्यनन्दी माता की छरथी निकालता है और दाहसंस्कार के छनन्तर विधिपूर्वक उसका मृतककर्म कराता है।

स्रपनी पूज्य मातिश्वरी श्रीदेवी के राव के दाहसंस्कार स्नादि करने के स्ननंतर जब मानुदात करने वाली स्नपनी पहरानी देवदत्ता की श्रीर ध्यान दिया तो उसमें दु:ख श्रीर कोध दोनों हो समानस्प से लाग उठे। दु:ख इसलिये कि उसे स्नपनी पूज्य माता के वियोग की भान्ति देवदत्ता का वियोग भी स्नसह्य था श्रीर कोध इस कारण कि उस की सहधर्मिणी ने वह काम किया कि जिस की उस से स्वप्न में भी सम्मावना नहीं को जासकती थो। श्रन्त में उसे देवदत्ता के विध्य में बड़ा तिरस्कार उत्पन्न हुआ। वह सोचने लगा – मेरी वीर्थ के समान पूज्य माता को इस भान्ति मारना श्रीर वह भी किसी विशेष स्नपराध से नहीं; किन्तु में उस की सेवा करता हूं केवल इसलिये। धिक्कार है! ऐसी स्त्री की। धिक्कार है उस के ऐसे निर्दयतापूर्ण क्रू रकम को। क्या देवदत्ता मानवी है? नहीं र साक्षात् राज्यती है। स्पलावस्प के अन्दर छिपी हुई हलाहल है। श्रस्तु, जिसने मेरी पूज्य माता का इतनी निर्दयता से वध किया है, उसे भी संसार में रहने का कोई श्राधिकार नहीं। उसे भी उसके इस वैशाचिक कृत्य के स्रनुसार ही दरड दिया जाना चाहिये, यही न्याय है, यही धर्मीनुप्राणित राजनीति है। इन विचारों से कोध के स्नावेश से महाराज पुष्यनन्दी का मुख लाल हो जाता है. श्रीर वह श्रपने राजपुरुषों को देवदत्ता को पकड़ लाने का स्नादेश देता है, तथा स्नादेशानुसार पकड़ कर लाये जाने पर उसे अमुक प्रकार से वध करने की श्राजा देता है।

चरम तीर्थंकर भगवान् महावीर बोले — गौतम ! आज तुम ने जिस भीषण हृइय को देखा है और जिस स्त्री की मेरे पास चर्चा की है, यह वही देवदत्ता है। देवदत्ता के लिये ही महाराज पृथ्यनन्दी ने इस प्रकार से दण्ड देने तथा वस करने की आजा प्रदान की है। खतः गौतम ! यह पूर्वकृत कमें का ही करु परिणाम है। इस तरह रोहीतक नगर के राजप्य में देखी हुई स्त्री के पूर्वभवसम्बन्धी गौतमस्वामी के प्रदन का वीर भगवान् की तरक से उत्तर दिया गया, जो कि मननीय एवं चिन्तनीय होने के साथ २ मनुष्य को विषयों से विरत रहने की पावन प्रेरणा भी करता है।

- —राईसर० जाव सत्थवाहेिं भित्त० जाव परिजिलेलां —यहां पठित प्रथम जाव —यावत् पद तलवरमाडिम्बिपकोडुम्बिपद्रक्रभसेट्ठि —हन पदों का, तथा दितोय जाव—यावत् पद —लाइनियमस्यण— सम्बन्धि —हन पदों का परिचायक है। राजा नरेश का नाम है। ईश्वर श्रादि शब्दों का अर्थ पृष्ठ १६५ पर, तथा मित्र श्रादि शब्दों का अर्थ पृष्ठ १५० के टिप्पण में लिखा जा चुका है।
- —रोपमाणे ३ —यहां ३ के श्रंक से —कंदमाणे विजवमाणे —हन पदों का ग्रहण करना सूत्रकार की स्रिमित है। श्रांसुओं का बहना रुदन, जंचे स्वर से रोना कन्द्रन और स्रार्तस्वरपूर्वक ददन विलाप कहलाता है। तथा श्रासुरुसे ४ —यहां के श्रंक से श्रिमित पद पृष्ठ १८७ पर लिखे जा चुके हैं।

#### श्रो विपाक सूत्र—

| नवम ऋध्याय

— पतेण चिश्योण - यहां प्रयुक्त पतद् शब्द का अर्थ पृष्ठ १७८ पर लिखा जा चुका हि । अन्तर मात्र इतना है कि वहां यह उक्तितक के दृश्य का योधक लिखा है जब कि प्रस्तुत में रोहोतक नगर के राजमार्ग पर भगवान् गौतमस्वामी द्वारा अवलोकित शूनी पर मेदन की जाने वाली एक स्त्री के वृत्तान्त का परिचायक है । तथा पुरा जाव विहरति यहां के जाव-यात्रत् पद से विविद्यत पाठ पृष्ठ २७१ पर लिखा जा चुका है।

श्रुत सूत्र में देवदत्ता के द्वारा राजमाता को मृथ्य तथा उन के इस कृत्य के दएडावयान आदि का वर्णन किया गया है। अब स्त्रकार देवदत्ता के हो अधिम जीवन का वर्णन करते हैं: ---

मूल- देवदत्ता एं भते ! देवी इती कालमासे कालं किच्चा वहिं गर्मिहिति ? कहिं उनव उन हत ?

पदार्थ — भंत ! — भगवन् ! । देवदत्ता एं देवी — देवदत्तादेवो । इतो — यहां से । कालमासे — कालमास मं ऋषीत् मृत्यु का समय जाने परा कालं — काल । किच्चा — करके । किट्न कहां । गमिटिति ? — जाएगी १। किट्न कहां परा चवविज्ञिति ? — उत्पन्न होगी ? ।

मूलाथं -- भगवन् ! देवदत्ता देवी यहां से कालमास में काल करके कहां जाएगी ? कहां पर तत्वन्त होती ?

टीका — रोहीतक नगर के राजमार्ग पर शस्त्र - अस्त्रों से सन्नद्ध सैनिक पुरुषों के मध्यस्थित अवकी-टकवन्धन से बन्धी हुई तथा कर्ण और नासिका जिसको काट लो गई थी, ऐसो शूनी पर चहाई जाने वाली एक वध्य नारी के करणाजनक दृश्य को देख धर भगवान् गौतमस्वामी के हृदय में जो उसके पूर्वजन्मसम्बन्धों वृत्तान्त जानने की इच्छा उसन्त हुई, नदनुतार उन्होंने भगवान् महायोर से जो पूछा था उसका उत्तर भिल जाने पर भगवान् गौतम उस स्त्री के आगाभी मधों का वृत्तान्त जानने की लालसा से फिर प्रभु बीर से पूछने लगे । वे बोले —

प्रभी! यह देवदत्ता नामक स्त्री यहां में मृत्यु को पास हो कर कहां जायेगी १ ऋौर कहां उत्पन्न होगी ? तात्पर्य यह है कि यह इसी भान्ति कर्मजन्य सन्ताप से दुःखोपभोग करती रहेगो, तथा जन्ममरण के प्रवाह में प्रवाहित होती रहेगी, या इस के दुःखों का कहीं ऋन्त भी होगा १ ऋौर कभी संसार सागर से पार भी हो सकेगी १

श्री गौतम स्वामी के द्वारा किये गये प्रश्न के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ, करमाया, स्त्रव ख्रकार उस का वर्णन करते हैं —

मूल — कोतमा ! धसीनि वामाइं परमाउं पोलियक्ता कालमासे कालं किच्चा इमी पे रयखप्य नाए पुढ्रवीए उवविज्ञहिति । संमारी जाव वर्णस्मइ० । तती अर्णतरं उव्व हुक्ता गंगापुरे खगरे हंसक्ताए पच्चायाहिति । से खं तत्थ माउणिएहिं वहिते समाखे तत्थेव गंगापुरे

<sup>(</sup>१) छाया - देवदत्ता भदन्त ! देवी इतः कालमासे कालं कृत्वा कुत्र गमिष्यति 🖟 कुत्रीपपत्स्यते !

<sup>(</sup>२) छाया — गौतम ! अशीति वर्षीण परमायुः पालियत्वा कालमासे कालं कृत्वा अत्यां रत्नप्रभायां पृथेव्यामुरप्रस्थते । संसारस्तरीय यावद् बनस्पति । ततोऽनन्तरमुद्दस्य गंगापुरे नगरे हंसत्या प्रस्थायास्यति । स तत्र शाकुनिकहेतस्तत्रीय गंगापुरे अे छ० वोविं० सौधर्मे० महाविदेहे० सेत्स्यति ५ नित्तेषः ।

<sup>॥</sup> नवसमध्ययनं समाप्तम् ॥

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ધિર≇

# सेंडि॰ बीहि॰ सोहम्मे॰ महाविदेहे॰ सिजिमहिति ५ शिक्खेवी। ।। ग्रावमं श्राज्यस्यगं समर्त्ता ।।

पदार्थ--मोतमा ! -हे गौतम !। ऋसीति - ऋस्ती (८०)। वासाइ - वर्षी की। परमाउ -- परमायु । पालियत्ता - पाल कर --भोग कर । कालमासे - कालभास में - मृत्यु का समय ब्राजाने पर । कालं -- काल । किच्चा - करके । इमोसे --इस । रयण्यभार -- स्त्वप्रभा नाम की । पुढ़ बीग -- पृथ्वी-नरक में । उचविज्ञ-हिति---उत्पन्न होगी । संसारो -- शेष संसारभ्रमण कर । वणस्सः - - वनस्पतिगत निम्व ग्रादि कटुवृद्धी तथा कटु तुम्य वाले अर्कीद पौधों में लाखों वार उत्पन्न होगी । ततो —वहां से । ऋग्रंतरं — अन्तर रहित । उब्बहिसा -- निकत्त कर । गंगापुरे -- गंगापुर । एगरे -- नगर में । इंस ताय - इंस्हर से । पच्चायाहि-ति — उत्पन्न होगी। से एां - वह इंछ। तत्य - वहां गर। सा उशि रहि - राकुनिकों - सिकारियों के द्वारा । विदिते —वध किया। समाणे नहुन्ना। तत्येत्र -वहीं। गंगापुरे -गंगापुर में । सेहि० -श्रेष्ठिकुल में उत्पन्न होगा । बोहिं - सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा । स्रोहम्मे - सौधर्म देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से । महावि -देहें -- महाविदेह चेत्र में उत्पन्न होगा, वहां से ! सिजिमिदिति ५ -- सिद्धि प्राप्त करेगा , केवलजान के द्वारा समस्त पदार्थों को जानेगा, सम्पूर्ण कमाँ से रहित हो जाएगा, सकल कर्मजन्य सन्ताप से विसुक्त हो जाएगा तथा सर्व प्रकार के दुःखों का अन्त कर डालेगा । िण म्खेबो - निक्षेत्र - उत्तर्वहार की कल्पना पूर्व की भांति कर लेनी चाहिये। एवमं -नवमः अञ्भवणं -अध्ययनः समर्शं - सम्पूर्णः हुन्नाः।
मूलार्य - हे गौतमः! देवदत्तादेवी श्रशीति (८०) वर्षी की परम श्रायु पाल कर कालमास में

काल करके इस रत्नप्रभा नाम की पृथियो —नरर में उत्पन्न होगी। शेष संसारश्रमण पूर्ववत् करती हुई — प्रथम श्राध्ययनवर्ती सृतापुत्र की भांति यावत् वनस्रतिगत तिम्ब आदि कटु वृत्तीं में तथा कटु दुग्ध वाले अर्क श्रादि पौथों में लाखों वार उत्पन्न होगी । वहां शाकुनि हों द्वारा वध किये जाने पर वह हंस उसी मंगापुर नगर में श्रेष्ठिकुत्त में पुत्रहर से जन्म लेगा, वहां सम्यक्त्व को प्राप्त कर सौधर्म नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां चारित्र पर्ण कर सिद्धि प्राप्त करेगा, कैवल झान द्वारा समस्त परार्थी को जानेगा, सम्पूर्ण कर्मों से विमुक्त हो जारणा, समस्त कर्पजन्य सन्ताप से रहित हो जारणा तथा सब दुःखों का श्रन्त करेगः। नित्ते। - उपसंदार को कलाना पूर्ववत् कर लेनी चाहिये।

# [[नवस अध्ययन समाप्त ||

टीका - अमण मगवान् महाबीर स्वामी द्वारा वर्णित देवरत्ता के पूर्व जन्म सम्यन्थी वृत्तान्त की सुन लेने के बाद गौतम स्वामी को उसके आगामी भवों को जिज्ञाला हुई, तदनुलार उन्हों ने भगवान् से उस के भावी जीवनवृत्तान्त का वर्णन करने की प्रार्थना की । गौतम स्वामी की प्रार्थना से भगवान् ने देवदत्ता के भावी जीवन के ब्लान्त की सुनाते हुए जो कुछ कहा, उस का वर्णन मूलार्थ में किया जा चुका है। यह वर्णन भी प्रायः पूर्व वर्णन जैसा ही है, ऋतः वह ऋधिक विवेचन की ऋपेक्षा नहीं रखता।

वास्तव में मानव जीवन एक पहेली है। उस में मुख दु:ख की ऋवस्थाओं का घटीयंत्र की तरह स्राना जाना निरन्तर बना रहता है। विविध प्रकार की परिस्थितियों से गुज़रता हुआ यह जीवात्मा जिस समय बोधि — सम्यक्तव का लाभ प्राप्त करता है, उस समय इसका उत्कान्ति मार्ग की छोर प्रस्थान करने का चल होता है, वहीं से इस की घ्येयप्राप्ति का कार्य ऋररम्भ होता है। सम्यक्त्व की प्राप्ति के ऋनन्तर शुम संयोगों के सिविधान से प्रगति मार्ग की स्त्रोर प्रध्थान करने वाला साधक का द्वारमा कर्मनन्धनों को तीड़ कर एक न एक दिन अपने वास्तविक लच्य को प्राप्त कर लेता है। वहां इसकी जन्म मस्सा परम्परा की विकट यात्रा का पर्य-वसान हो जाता है और उसे शाश्वा सुख प्राप्त हो जाता है। यही इस कथा का सारांश है।

# श्री विपाक सूत्र —

— संसारो तहेव जाव वर्णस्सड० — यहां पठित संसार शब्द – संसारभ्रमण, इस अर्थ का बोधक है। तथा — तहेव-तथेव पद वसे ही अर्थात् जिस तरह प्रथम अध्ययन में राजकुमार मृगापुत्र का संसारभ्रमण वर्णित कर चुके हैं. वसे ही देवदत्ता का भी संसारभ्रमण समभ लेना – इन भावों का परिचायक है। उसी संसारभ्रमण के संस्वक पाठ को जाव-पावत् पद से बोधित किया गया है, अर्थात् जाव-पावत् पद पुठ ८९ पर पढ़े गए – सा एां ततो अर्थातरं उठवित्ता सरीसवेसु उवविज्जिहिति, तत्थ एां कालं किया – से ले कर – तेइन्दिएसु, वेइन्दिएसु — यहां तक के पदी का परिचायक है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां पर मृगापुत्र का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में देवदत्ता का। तथा वर्णस्साइ० — यहां के बिन्दु से — कड्यहक्खेसु कडुयद्विएसु अर्थाग्यनतसहस्सव्युना उवविज्जिहिति — इन पदी का प्रहर्ण करना चाहिये। अर्थात् निम्बादि कुटु वृद्धी तथा कटु दुष्ध वाली अर्क आदि वनस्पति में लाखी वार जन्म भरण किया जायेगा । तथा "— सेट्ठि० वोर्हि० सोहम्मे॰ महाविदेहे० सिजिमहिति ५ " इन पदी में सेट्ठि० — यहां के बिन्दु से — कुलंसि पुनताए पञ्चापाहिति — इन पदी का यहण करना अभिमत है। तथा वोहि० — आदि पदी से विवक्षित पाठ पृष्ठ ३१२ पर लिखा जा चुका है।

पाठकों को स्मरण होगा कि प्रस्तुत अध्ययन के प्रारम्भ में यह वतलाया गया था कि श्री जम्बू स्वामी ने अपने परम पूज्य गुरुदेव श्री सुधर्मा स्वामी ते दुःखिवियाक सूत्र के अष्टमाध्ययन को सुनने के अमन्तर नवम अध्ययन को सुनाने की अभ्यर्थना की थी, जिस पर श्री सुधर्मी स्वामी ने उन्हें नवम अध्ययन सुनाना आरम्भ किया था। उस अध्ययन की समाप्ति पर श्री सुधर्मी स्वामी ने श्री जम्बू अनगार से जो कुछ फ्रमाथा, उसे सुत्रकार ने 'निक्खेबो' इस पद से अभिन्यक किया है। निक्खेब का संस्कृत प्रतिरूप निर्मण होता है। निर्मण का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। प्रस्तुत में निर्मण्यद्भ संस्तृत्वत स्वांश निम्नोक है—

पवं खलु जम्बू ! समिणेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्तोणं दुहविवागाणं नवमस्स ऋज्भ-यणस्य ऋयमहे परणात्ते त्ति वेमि । ऋषीत् —हे जम्बू ! यावत् मीत्तसम्प्राप्त अमण भगवान् महावीर स्वामी ने तुःखविपाक के नवम ऋष्ययन का यह ऋषं प्रतिपादन किया है । सारांश यह है कि भगवान् महावीर ने

स्रनगार गौतम स्वामी के प्रति जो देवदत्ता का आद्योपान्त जीवनवृत्तान्त सुनाया है, यही नवम अध्ययम का अर्थ है, जिस का वर्णन में अपनी तुम्हारे समज्ञ कर चुका हूं, परन्तु इसमें इतना ध्यान रहे कि यह जो कुछ भी मैंने तुम को सुनाना है, वह मैंने वीर प्रभु मे सुना हुआ ही सुनाया है, इस में मेरी अपनी कोई कल्पना नहीं।

पत्न त अध्ययन में विश्वासिक के दुष्परिणाम का दिग्दर्शन कराया गया है। कामासक व्यक्ति पतन की ओर कितनी शोधता से बढ़ता है और कित हद तक अन्य करने पर उताद हो जाता है? तथा रिणामस्वका उने कितनी भयंकर यातनाएँ भोगनी पड़तो हैं? इत्यादि वानों का इस कथासन्दर्भ में नुचाद कर से निदर्शन मिलता है। लाखों मनुष्यों पर शासन करने वाला सम्राट्भी जवन्य विषयासिक से नरक-गामी बनता है, तथा कालावएप को राशि एक महारानी भी अपनी अनुचित कामवासना की पूर्ति की कुल्सित भावना से प्रेरित हुई महान् अनर्थ का सम्यादन करके नरकों का आतिष्य प्राप्त कर लेती है। इस पर से मानव में बढ़ो हुई कामवासना के दुष्परिणाम को देखते हुए उस से निवृत्त होने या पराङ्मुख रहने की समुचित शिक्ता मिलती है। कामवासना से वासित जीवन वास्तव में मानवजीवन नहीं किन्तु पशुजीवन बल्कि उस से भी गिरा हुम्रा जोवन होता है, अतः विचारशील पुरुषों को जहां तक बने वहां तक अपने जीवन को संयमित और मर्यादित बनाने का यतन करते रहना चाहिये, तथा विषययासनाओं के बढ़े हुए जाल को तोइने

की ओर अधिक लक्ष्य देना चाहिये, यही इस कथासंदर्भ का यहणीय सार है।
[[नवस अध्याय समाप्त]]

# दशम ऋध्याय

संसार में अनन्त काल से भटकती हुई आत्मा जब विकासोन्मुख होती है, तब यह अनन्त पुराय के प्रभाव में निगोद में से निकल कर कमशः पत्येक वनस्पति, पृथ्मो, जनादि योनियों में जन्म लेती हुई द्वीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, खारिन्द्रिय, और पञ्चिन्द्रिय नारक तियँच आदि जीवों की विभिन्न योनियों के सागर को पार करती हुई किसी विशिष्ट पुराय के बल में मनुष्य के जीवन को उपलब्ध करती है। इस से मानव जीवन किसना दुर्लभ है? तथा, कितना महान् है १ इत्यादि बातों का भली भान्ति पता चल जाता है। जैन तथा जैनेतर सभी शास्त्रों तथा प्रन्थों में मानव जीवन की कितनी महिमा वर्षित हुई है ? इसके उत्तर में अनेकानेक शास्त्रीय प्रवचन उपलब्ध होते हैं। पाठकों की जानकारी के लिये कुछ उद्धरण दिये जाते हैं —

कस्माणं तुपहालाए, श्रालुपुरुवी कथाइ उः।

जीवा सोहिमणुपत्ता, श्राययंति मणुस्सयं।। (उत्तराध्ययन सूत्र अ०३-७) अर्थात् जब अर्थुम कर्मी का भार दूर होता है, आत्मा शुद्ध और पवित्र बनता है तब कहीं वह मनुष्य की गति को उपलब्ध करता है।

दुल्लहे खलु माणुसे भवे, चिरकालेण वि सञ्वपाणिणां।

गाढा य विवानकम्मुखो, समयं गोयम! मा पमायए ॥ (उत्तराध्ययन ६० अ० १० —४) अर्थात् संसारी जीवों को मनुष्य का जन्म चिरकाल तक इधर उधर की अन्य योनियों में भटकने के अनन्तर वड़ी कठिताई से प्राप्त होता है इस का मिलना सहज नहीं है। दुष्कर्म का फल बड़ा हो भयंकर होता है, अतः हे गौतम! अ्ष्ण भर के लिये भी प्रमाद मत कर।

नरेषु चकी त्रिदिवेषु बज्री, मृगेषु सिंहः प्रशमी भतेषु । मतो मही हृत्सु सुवर्णशैको, भवेषु मानुष्यभवः प्रधानम् ॥ (श्रावकाचार १०—१२)

अर्थात् जिस प्रकार मनुष्यत्तोक में चकवतीं, स्वगैलोक में इन्द्र, पशु ऋों में सिंह, बर्तो में प्रशासमाव ऋौर पर्वतों में स्वर्णिगिरि - मेद प्रधान है, श्रेष्ठ है, ठीक उसी प्रकार संखार के सब जनमों में मनुष्य जनम सर्वोत्तम है।

जातिरातेन लभते किल मानु स्वम् (गरङ्पुराण)

त्रर्थात् गर्भ को सैंकड़ों यातनाएं भुगतने के अनन्तर मनुष्य का शरीर प्राप्त होता है। गुह्य बहा तदिदं बनीमि, नहि मानुषान् श्रेष्टतरं हि किंचिन् ॥

ऋषीत् महाभारत में ज्यास जी कहते हैं कि ऋाओ, मैं तुम्हें एक रहस्य की बात बताऊं। यह ऋज्ज़ी तरह मन में हड़ निश्चय कर लो कि संसार में मनुष्य से बढ़ कर ऋौर कोई श्रेष्ठ नहीं है।

"— हिभुजः परमेश्वरः —" त्रर्थात् मनुष्य दो हाथ वाला परमेश्वर है।

स्वर्गी चे स्नमर इच्छिताती देवा मृत्युजोकी हावा जनम स्नाम्हां " (सन्त तुकाराम जी) स्र्यात् स्वर्ण के देवता इच्छा करते हैं कि प्रभो ! हमें मर्त्य — लोक में जनम चाहिये स्नर्थात् हमें मनुष्य बनने की चाह है।

# श्री विपाक सूत्र—

दरतन सम नहिं कविनिउ देही, जीव चराचर जाखत जेही।
यहे भाग मासुष तन पाभ, सुरदुलंग सब प्रधन गावा॥ (तुलसीदाह)
दुलंभ मानव जन्म है, देह न वारम्वार।
तरवर ज्यों पत्ता भाड़े, बहुरि न लागे डार॥ (कवीर वाणी)
जो फरिश्ते करते हैं, कर सकता है इन्सान भी।
पर फरिश्तों से न हो जो काम है इन्सान का॥
फरिश्ते से बेहतर है इन्सान बनना, मगर इस में पड़ती है मेहनत ज्यादा।

इत्यादि अनेको प्रयचन उपलब्ध होते हैं, जिन से मानव जीवन की दुर्लभता एवं महानता सुतरां प्रमाश्चित हो जाती है। इस के अतिरिक्त जैन शास्त्रों में मानव जीवन की दुर्लभता का निकाण बड़े विलक्षण दश हशान्तों द्वारा किया गया है, जिन का विस्तारभय से प्रस्तुत में उल्लेख नहीं किया जा रहा है।

ऊपर के वित्रेचन में यह स्पष्ट हो जाता है कि मानव का जन्म दुर्लभ है, महान् है। अतः प्रत्येक मानव का कर्तव्य हो जाता है कि इस अन्मोल और देवदुर्लभ मनुष्यभव को प्राप्त कर इस से सुगतिमूलक लाभ उठाने का प्रयान करना चाहिये, और प्राप्तिभे साथना चाहिये परन्तु इस के विषयोत जो लोग जीवन को पतन की और ले जाने वाले कृत्यों में मान रहते हैं तथा सुकृत्यों से दूर भाग कर अपदतुष्ठानों में प्रवृत्त रहते हैं, वे दुर्गतियों में अनेकाने क दुःल मोगने के साथ २ जन्म मरण के प्रयाह में प्रवाहित होते रहते हैं, ऐसे प्राणी अनेकों हैं, उन में से अञ्जूशी नामक एक नारों मो है, जिस ने पृथिवीशी गणिका के भव में अपने देवदुर्लभ मानव जीवन को विषय-वासना के पोषण में ही अधिकाधिक लगाया और अनेकानेक चूर्णादि के प्रयोगों द्वारा राजा, ईश्वर आदि लोगों को वस में ला कर उन्हें दुराचार के पथ का पिक बनाया, एवं अपनी वासनामूलक कुरिसत भावनाओं से जन्म मरण करी वृत्त को अधिकाधिक पृथ्यित एवं पल्जवित किया प्रस्तुत दश्वम अध्यक्त में उसी अंजू देवी का जीवन विणय हुआ है, जिस का आदिम सूत्र निम्नोक्त है—

मूल — 'दसम्स्स उक्खेंनो, एवं खलु जंबू! तेणं कालेणं २ नद्ध नाणपुरे णामं णगरे होत्था । विजयवड्ढमाणे उज्जाणे । माणिमद्दे जक्खे विजयमित्ते राया । तत्थ णं घ देवा णामं सत्थवाहे हात्था श्राड्ढे० । पिदंगू भारिया । श्रंज् दारिया जाव सरीरा । समासरणं । पिसा जाव गन्नो । तेणं कालेणं २ जेहे जाव श्राडमाणे विजयमित्तस्स रएणो मिहस्स अमोगनिणियाए श्राद्रसामंतेणं वीहनयमाणे पासति एगं इत्थियं सुक्खं सुक्खं निम्मसं कि- डिकिडियाभूयं श्राह्व वम्मावणद्धं भोलसाडमनियत्थं कहाइं कलुणाई वीमराई क्रुवमाणि

<sup>(</sup>१) छाया —दशमस्मोत्त्रे । एवं खनु जम्बू ! तिस्मिन् काते २ वर्ध सनपुरं नाम नगरमभूत् । विजव-वर्धमानमुद्यानम् । माखिनद्रो यक्षः । विजयमित्रो राजा । तत्र धनदेवो नाम सार्थवाहोऽभूदाढ्यः । प्रियंगूः भाषी । अञ्जू : दारिका यावत् शरीरा । समयसरणम् । परिषद् यावद् गता । तस्मिन् काले २ ज्येष्ठो यावद् स्रटन् विजयमित्रस्य राजो गृहस्याशोकविनकाया, स्रदूरासन्ते व्यतिवजन् पदयस्येकां स्त्रियं शुक्कां त्रमुक्षितां निर्मासां किटिकिटिभूतां चमीवनद्वां नीलशाटकनिवसितां कथानि करुणानि विस्वराणि क्जन्तीं दृष्ट्वा चिन्ता । तथैव यावदेवमवादीत् —सा भदन्त ! स्त्री पूर्व ।वे कासीद् १ व्याकरणम् ।

दशम ऋध्याय ]

# हिन्दी भाषा टोका सहित।

(५२७

पासित्ता चिन्ता। तहेव जाव एवं वयासा सा गां भंते। इतिथया पुठवभवे का आसि ? वायरगां।

पदार्थ -दसमस्त -दशम अध्ययन के । उपखेबो - उत्तेष -प्रस्तावना पूर्व की भान्ति जान लेना चाहिये। एवं खुनु –इस प्रकार निश्चय ही। जंबू !— हे जम्बू !। तेएां कालेगां २—उस काल श्रीर उस समय में । बद्धमाणपुरे – वधमानपुर। जामं – नामक । सागरे – नगर । होत्था – धा । विजयवड्टभासे – विजयवर्धमान नामक । उउतारी - उदान था, वहां । माणिभद्दे - माणिभद्र । जक्के - यक् का स्थान था । विजयमिक्ते --विजयभित्र । राया - सजा था । तस्य र्ण - वहां पर । ध गर्देशे -- धनदेव । सामं--नाम का । सत्थवाहे -- यात्री व्यापहरियों का मुलिया अथवा संवतायक । होत्या -- रहता था, जीकि । अड्ढे० -- बड़ा धनी तथा अपनी जाति में महान् प्रतिष्ठा प्राप्त किए हुए था, उस की । वियंगू भारिया – प्रियंगू नाम की भार्या थी । त्रं जू — अंजू नामक । दारिया — दारिका — यालिका । जाव — यावत् । सरीरा — उरकृष-उत्तम शरीर वाली थी। समोक्षरम् नमगवान् महावीर स्वामी पथारे । परिला -परिषद् । जाव --यावत् । मन्नो --चली गई । तेखं कालेखं २ – उस काल और उस समय । जेहे – ज्येष्ठ शिष्य।जाव – यावत्। अडमाखे – भ्रमण करते हुए । विजयमित्तस्य-विजयमित्र । रता ग्री -राजा के । गिडस्स-व्यर को । असोगविशायार - अशोकपनिका-अशोक वृक्त प्रवान बगोची के । अद्रासामंतेणं —समीप से । वीद्वपमाणे — गमन करते हुए । पासाति — देखते हैं । एसं – एक । इत्थियं –स्त्री को, जो कि । सुक्खं – सूखी हुई । भुक्खं - बुभुक्षित । निस्मंसं – मांप से रहित - जिस के शरीर का मांस समाप्तप्रायः हो रहा है । कि डिकिडिभूगं - किटिकिटि शब्द से युक्त --अर्थात् जिस की शरीरगत ऋत्थिएं किटि २ शब्द कर रही हैं । आद्विच मनावणुद्धं — जिस का चर्म ऋरिययों से चिपटा हुमा है सर्थात् स्रह्यिचर्मादरोर । जीतसाडगणियत्यं अत्रीर जो नीली साडी पहने हुए है, ऐसी उस । कट्टाइं -- कष्टात्मक -- कष्टप्रद कलुणाई -- कठणोत्पादक । वीसराई -- दीनतापूर्ण वचन । कूचमाणि --बोलवी हुई को । पासिसा -देखकर | चिन्ता -विचार उत्पन्न हुआ । तहेव - तथेव - उसी प्रकार । जान -- यावत् वा पेस ब्रा कर । त्वं त्रयासी --इस प्रकार कहने लगे । भंते ! -- हे भदंत ! । सा र्णं -- वह । इत्यिया — स्त्री । पुत्रवसवे — पूर्व भय में । का आहारित ! — कोन थी !, इस के उतर में भगवान महावीर स्वामी का । बागरणं - प्रतिपादन करना ।

मूलार्थ — दशम ऋष्ययन के उत्तेष-प्रस्तावना की कल्पना पूर्व की मान्ति कर लेनी चाहिये। हे जम्बू! उस काल तथा उस समय में वर्द्धभानपुर नाम का एक नगर था। वहां विजयवद्धमान नामक उद्दान था। उस में माग्गिमद्र नामक यत्त का स्थान था। विजयमित्र वहां के राजा थे। वां घनदेव नाम का सार्थवाह रहता था जोकि बहुत धनी और नगरप्रतिष्ठित था, उस की वियंगू नाम की भार्या थी, तथा उस की सर्वोद्धिप्र शरीर से युक्त अवजू नाम की एक वालिका थी।

उम समय विजयवर्द्धमान उद्यान में श्रमण भगवान् महाधीर स्वामी पधारे, यावन् परिषद् धर्मदेशना सुन कर वादिम चनी गई। उस समय भगवान् के ज्येष्ठ शिष्य यावन् भिन्नार्थं श्रमण करते हुए विजय-मिन्न गानों के घर की अशोकविनका के समीप जाते हुए एक सूखी हुई, अभून्तित निर्मात, किटिकिटि शब्द करती हुई श्रस्थचमीवनद्ध, नीली साड़ी पहने हुए. कष्टमय, करुणाजनक तथा दीनतापूर्ण वचन बोलते हुई एक स्त्री को देखते हैं, देखकर विचार करते हैं। शेष पूर्ववत् यावत् भगवान् से आकर इस प्रकार बोले – भगवन् ! यह स्त्री पूर्वभव में कीन थी। इस के उत्तर में भगवोन् प्रतिपादन करने लगे। टीका — विपाकसूत्र के नवस अध्ययन में वर्णित दत्त सेठ की पुत्री और कृष्णश्री की आत्मजा देवदत्ता के बृत्तान्त का आयोपान्त, कर्मगत विचित्रता से गर्मित जीवनबृत्तान्त का चम्पानगरी के पूर्णमद्र चैत्य — उद्यान में विराजमान आर्थ सुत्रमी स्वामी के अन्तेवाली – शिष्य श्री जम्बू स्वामी ध्यानपूर्वक मनन करने के अनन्तर आर्य सुत्रमी स्वामी के चरणों में उपस्थित हो कर विनयपूर्वक निवेदन करने लगे — भगवन् ! आप के परम अनुग्रह से मैंने विपाकश्रुत के दुःखियाक के नवम अध्ययन के अर्थ का अवण किया और उस का चिन्तन तथा मनन भी कर लिया है। अब मेरी इच्छा उस के दसवें अध्ययन के अर्थश्रवण की हो रही है, अतः आप श्री उस को भी सुनाने की कृषा करें !

सवेजपणीत निर्मथपनचन के महान् जिजास आर्य जम्बू स्वामी की उक्त विनीत प्रार्थना को सुन कर परमदयालु श्री सुधमी स्वामी बोले अम्बू ! बहुत पुराने समय की यात है, जब कि वर्द्धमानपुर नाम का एक प्रसिद्ध नगर था, उस के बाहिर ईशान कोण में अवस्थित विजयवर्द्धनान नाम का एक रमणीय उद्यान था, उस में माणिभद्र नाम के यक्ष का एक सुपिद्ध स्थान था, जिल के कारण उद्यान में बड़ी चहल पहल रहती थी। नगर के शासक विजयमित्र नाम के नरेश थे। इस के अतिरिक्त उस नगर में धनदेव नाम का एक सुप्रसिद्ध धनी, मानी सार्थवाह रहता था, उसकी प्रियंग् नाम की भाषी और अंजू नाम की एक अत्यंत रूपवती कन्या थी।

उस समय विजयवर्धमान उद्यान में चरम तीर्धंकर भगवान् महावीर स्वामी का पधारना हुन्ना, उन की धर्मरेशना सुन कर जरना के चने जाने के बाद उन के पधान शिष्य गौतम स्वामी भगवान् से म्राहा ले कर जब भिक्षा के लिये नगर में जाते हैं तब उन्हों ने महाराज विजयमित्र के भहल की अशोकवाटिका के समीप से जाते हुए वहां एक स्त्री को देखा। उस की दशा बड़ी दयाजनक थी। शरीर सुखा हुन्ना, भूख के कारण शरीरगत कथिर और मांस भी शरीर में दिखाई नहीं देता था, केवल चमड़े में लिपटा हुन्ना मिल्पर ही मज़र माता था, इस के म्रितिरिक्त उस का शब्द भी बड़ा करणीत्पादक और दीनतापूर्ण था, उसके शरीर पर नीली साड़ी थी। गौतम स्वामी इस दृश्य से बड़े प्रभावित हुए, उन्हों ने वापिस स्नाकर भगवान् से सारा वृत्तान्त कहा और उस स्त्री के पूर्वभव की जिज्ञासा की। यही सूत्रगत वर्णन का संचित्त सार है।

उक्लेव — उत्तेप प्रस्तावना का नाम है। विपाक सूत्र के दुःखविवपाक के दशम ऋष्यपन का प्रस्तावनासम्बन्धी स्त्रपाठ निम्नोक्त है —

जद एं भते ! सम्पोणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्तेणं दुहविवागाणं नवमस्स अन्नस्य एस्स अयमहे पण्णत्ते, दसमस्स गां भते ! अन्नस्य एस्स समिणेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्तेणं दुहविव गाणं के अहे पण्णत्ते ! —'' अर्थीत् यावत् मोत्तसंग्राप्त अमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दु:ख-विपाक के नवम अध्ययन का यदि भदन्त ! यह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है तो भदन्त ! यावत् मोत्त—सम्पाद्त अमण् भगवान् महावीर स्वामी ने दु:खविषाक के दशम अध्ययन का क्यां अर्थ कथन किया है ? !

ऋड्ढे॰ - यहां के बिन्दु से संसूचित पाठ का विवरण पृष्ठ १२० पर, तथा - परिसा जाब गक्रों - यहां पठित जाब-पावत् पद से श्रीमनत पाठ पृष्ठ ३७५ पर लिखा जा चुका है। तथा - जेड जाव श्रडमाणे - यहां का जाब - पावत् पद - श्रन्तेवासी इन्द्रभूती नामं श्रणगारे गोपशसगोत्ते - से ले कर - च उणाणोवगप सन्त्रक्षस्यन्तिवाई - यहां तक के पदों का तथा - छुटं - छुट्टेगां श्रिणिकि बत्ते णं तवो कम्मेणं श्रप्ताणं भावेमाणे विश्वत, तते णं से भगवं गोपमे छुट्ट-क्वमणपारणगंसि पदमाद

पोरिसीप संज्ञायं करेति, वीयाप पोरिसीप भाणं भियाति —से ले कर — दिहीय पुरस्रो रियं सोहे — भाणे — यहां तक के पदों का, तथा — जेणेव वद्धभाणपुरे एगरे तेणेव उवागच्छर उवागच्छिता वद्धभाणपुरे नगरे उच्चनीयमिक्सम्कुलाई — इन पदों का परिचायक है । स्रन्तेवासी इन्द्रभूती — इत्यादि पदों का अर्थ पृष्ठ १० और ११ के टिप्पण में, तथा — इट्टेंह ट्रेणं स्रणिक्खन्ते एं — इत्यादि पदों का स्रथं पृष्ठ १२३ पर लिखा जा चुका है । स्रन्तर मात्र इतना है कि वहां भगवान गौतम वीर प्रभु से परिणों के निमित्त वाणिजयाम नगर में जाने की स्राज्ञा मांगते हैं, जब कि प्रस्तुत में वर्धमानपुर नगर में जाने की । नगरगत भिन्नता के स्रतिरिक्त स्त्रीर कोई स्रन्तर नहीं है । तथा — जेणेव वद्धमाणपुरे इत्यादि पदों का स्रथं है — जहां वर्धमानपुर नामक नगर था वहां पर चले जाते हैं स्त्रीर जा कर उच्च (धनी), नीच (निर्धन) तथा मध्यम सम्मान्य) कुलों में ......।

— सुन्नलं मुन्नलं – इत्यादि पदी का अर्थ अष्ट्रमाध्याय के एष्ड ४३१ पर लिखा जा चुका है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद एक पुरुष के विशेषण हैं, जब कि प्रस्तुत में एक नारी के । तथा — खिता तहें व जाव एवं वयासी — यहां पठित चिन्ता शब्द में विविच्त पाठ की सूचना १८८ पर दी जा सुकी है । अन्तर मात्र इतना है कि वहां एक पुरुष के सम्बन्ध में चिन्तन किया गया है जब कि प्रस्तुत में एक नारी के सम्बन्ध में । तथा तहें व—कथें व पट का अर्थ है — वेंसे ही, अर्थात गौतम स्वामी उस स्त्री के सम्बन्ध में उक्त विचार करते हुए वर्द्धमानपुर नगर में उच्च (धनी), नीच (निर्धन) और मध्यम (सामान्य) कुलों में भ्रमण करते हुए यथेष्ट सामुदानिक — एहसमुदाय से प्राप्त भिचा को लेकर वर्धमानपुर नगर के मध्य में होते हुए जहां भगवान् महावीर स्वामी विराजमान थे, वहां आते हैं, आकर भगवान् के निकट गमनागमनसम्बन्धी प्रतिक्रमण (कृत पाप का पश्चात्ताप) कर तथा आहारसम्बन्धी आलोचना (बिचारणा या प्रायदिचत्त के लिए अपने दोधों को गुरु के सन्मुख रखना) की, आहार पानी दिखलाया, तदनन्तर प्रभु को वन्दना नमस्कार किया और निवेदन किया — प्रभी ! आप से आजा प्राप्त कर के में वर्धमानपुर नगर में गया वहां उच्च आदि कुलों में भ्रमण करते हुए मैंने विजयमित्र नरेश की आशोकवाटिका के निकट बड़ी दयनीय अवस्था को प्राप्त एक स्त्री को देखा, उसे देख कर मेरे मन में — अहह! यह स्त्री पूर्वकृत पुरातनादि कर्मी का फल पा रही है। यह ठीक है कि मैंने नरक नहीं देखे किन्तु यह स्त्री तो प्रत्यक्ष नरकतुख्य वेदना को भोग रही है—" ऐसे विचार उत्पन हुए, इन भावों को वेधक तहेंब — तथेंव पद है, और इन्हीं भावों के संस्त्वक पाठ को जाव — यावन पद से अभिव्यक्त किया गया है, तथा जाव-यावन पद से अभिव्यक्त किया गया है, तथा जाव-यावन पद से अभिमत पद निम्लोक पाठ का परिचायक है —

गया है, तथा जाव-यावन् पद से अभिमत पद निम्नोक पाठ का परिचायक है —
— सि कह् व द्वमाणपुरे जागरे उच्चनीयमिक्रिमकुले अडमाणे अहापक्जत्तं समुयाणं गेणहति २ सा वद्माणपुरं जगरं मक्संगरमेणं निगाचल्ला २ त्ता जिलेव समणे भगवं महावीर तेणेव उवागचल्ला २ त्ता समणस्स भगवन्नो महावीरस्स अहूरसामंते गमणागमणाप पिलक्षमाद २ त्ता पसणमणेसणे आलोपद २ त्ता भत्ताणं पिलदंसति। समणं भगवं महावोरं वंदति नमंसित २ त्ता पवं वयासी— पवं खलु अहं भंते ! तृब्भेहिं अब्भणुगणाते समाणे वद्माणपुरे जगरे उच्चनीयमिक्सिमकुले धरसमुदाणस्स भिक्बायरियाप अल्पाले पासामि प्रगं दिश्ययं सुक्वं...वी सराई क्वमाणे पासित्ता इमे अक्सित्यते ५ समुप्यिनजत्था— अहो जं पसा दृत्यी पुरा पुराणाणां दुच्चिणणां दुष्पिक्किन्ताणां असुभागं पावाणं कडागं कमाणां पावां फलवित्तिविसेसं पच्चिणुभवमाणे विहरति। न मे दिहा नरगा वा नेरह्या वा पच्चक्खं खलु एसा इत्थी निरयपिलक्षित्यं वेयणं वेयह। इन पदो का अर्थ स्वस्ट ही है। तथा वागरणं—का अर्थ है—गीतम स्वामी के उत्तर में अमण

भगवान् महावीर स्वामी का प्रतिपादन ।

िदशम ऋध्याय

श्री गौतम स्वामी की जिज्ञासापूर्ति के लिए श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने जो कुछ फरमाया, अब स्वकार निम्नलिखित स्व.में उसका वर्णन करते हुए कहते हैं—

मूल :— 'एवं खलु गोतमा ! तेणं कालेणं २ इहेव जम्बुद्दीवे दीवे मारहे वासे इन्द्रपूरे खामं खगरे होत्था। तत्थ खं इ'ददने राया पुढवीसिरी खामं गिख्या। वर्ण्या । तते खं सा पुढवीसिरी गिख्या इ'दपुरे खगरे वहवे राईसर० जाव प्यमियत्रो चुएखप्पत्रोगेहि य जाव स्रमित्रोगित्ता उरालाई माखुसभोगभोगाई स्र'जमाखी विहर्रत । तते खं सा पुढवीसिरी गिख्या एयकम्पा ४ सुवहुं पावं कम्मं समिजिजिखाना पखतीसं वाससताई परमाउं पालहत्ता कालमासे कालं किच्चा श्रद्धीए पुढवीए उक्कोसेखं० खेरइयत्ताए उत्तवन्ना । सा खं तत्रो उव्विद्धत्ता इहेव वद्धमाखे खगरे घखदेवस्स सत्थवाहस्स पियंगू--मार्याए कुव्छिसि दारियत्ताए उववन्ना । तते खं सा पियंगू भारिया खवयहं मासाखं वहुपिडपुएखाखं दारियं पयाया । नामं ऋंजूसिरी । सेसं जहा देवदत्ताए । तते खं से विजए राया श्रासवा० जहेव वेसमखद तहेव ऋंजु पासित, खवरं ऋप्पद्धी ऋद्वाए वरेति जहा तेतली, जाव अंजूए दारियाए सिद्ध उप्प जाव विहरित ।

पदार्थ — एवं खलु — इस प्रकार निश्चय ही । गोतमा ! — हे गौतम ! । तेगां कालेगां २ — उस काल तथा उस समय । जंबुदीवे — जम्बूदीय नामक । दीवे — दीय के श्रन्तगंत । भारहे वासे — भारत वर्ष में । इंद्युरे — इन्द्रपुर । गामं — नामक । गारी होत्था — नगर था । तत्थ गां — वहां पर । इंद्युसे — इन्द्रदत्त नामक । गाया — राजा था । पुढिविसिरी — पृथिवीश्री । गामं — नाम की । गागिया — गागिका — वेश्या थी । वर्षश्री — वर्णक वर्णनप्रकरण पूर्ववत् जानना चाहिये । तते गां — तदनन्तर । सा — वह । पुढिविसिरी — पृथिवीश्री । गागिया — गागिका । इदं पुरे — इन्द्रपुर । गारी — नगर में । वहवे — श्रनेक । राईसर० — राजा — नरेश, ईश्वर — ऐश्वर्य श्रुक । जाव — यावत् । प्यभियश्री — सार्यवाह - यावी व्यापारियों का मुखिया अथवा संघनायक प्रमृत — श्वर्य लोगों को । चुराणप्य श्रोनोहे य — चूर्णप्रयोगों से । जाव — यावत् । स्रमिश्चागिता — वश में कर के । उराक्षाई — उदार — प्रधान । मागुसमोगभागाई — मनुष्यसम्बन्धी विषय मोगों का । भुं जमाणी — उपभोग करती हुई । विहरति — समय व्यतीत कर रही थी । तते गां — तदनन्तर । सा — वह । पढिविसिरी-

<sup>(</sup>१) ह्याया —एवं खलु गौतम ! तिस्मन् काले २ इहैव जम्बूद्दीपे द्वीपे भारते वर्षे इन्द्रपुरं नाम नगरमभूत् । तत्रेन्द्रदत्तो राजा । पृथिवीश्रीः नाम गाँगका । वर्णकः । ततः सा पृथिवीश्रीः गणिका, इन्द्रपुरे नगरे बहुन् राजेश्वरं व यावत् प्रभृतीन् चूर्णप्रयोगेश्व यावद् अभियोज्य उदारान् मानुषभोगभोगान् भुंजाना विद्रति । ततः सा पृथिवीश्रीः गणिका एतत्कर्मा ४ सुबहु पारं कर्म समज्ये पंचित्रिशत् वर्षशतानि परमायुः पालवित्वा कालमासे कालं कृत्वा षष्ठयां पृथिव्यामुक्कर्षेण व नैरियक्तयोपपन्ना । सा तत उद्वृत्येहैव वर्षमाने नगरे धनदेवत्य सार्थवाहस्य प्रियंग्-भाषीयाः कुत्तौ दारिकातयोपपन्ना । ततः सा प्रियंग् भाषी नवसु मानेषु बहुपतिपूर्णेषु दारिकां प्रजाता । नाम अंजू शोषं यथा देवहत्तायाः । ततः सा विजयो राजा अश्ववाह नेकया यथेव व अमणदत्तः, तथेवांजू प्रथिते । केवलमात्मनोऽर्थीय वृशीते । यथा तेतिः । यावद् अंव्या दारिकया सार्द्रपुरि यावद् विहरति ।

4३१

पृथिवीश्री नामक । गणिया –गणिका । एपकम्मा ४ – एतत्कर्मी , एतद्विय, एतत्प्रधान और एतत्समाचार बनी हुई । सुबहुं — ऋत्यधिक । पार्व —पाप । कम्मं —कर्म का । समिष्ठिजिशात्ता —उपार्जन कर । पगातीसं वास-सताई - ३५ सौ वर्ष की । परमाउं - परम ब्राय को । पालइत्ता - पाल कर - भोग कर । कालमासे - काल मास में अर्थात् मृत्यु का समय त्रा जाने पर । कालं किशा काल करके । छट्टीर - छटी । पुढवीए - पृथिवी-नरक में । उक्कोसेगां - जिन की उत्कृष्ट स्थिति २२ सागरीयम की है, ऐसे नारिकयों में । ग्रेरइयत्ताए -नारकी रूप से ! उवधन्ता - उत्पन्न हुई ! स्ता गां -- वह ! तुत्रों -- वहां से । उब्धि हत्ता - निकल कर ! इहेव - इसी । वद्ममाणे - वर्षमान । सुनरे - नगर में । धरोदवस्त - धनदेव । सत्थवाहस्स - सार्थवाह की । विषंगूभारियाय - प्रियंगू नामक भार्या की । कुच्छिक्षिः कुक्षि-उदर में । दारियत्ताय-कन्या रूप से ! उववन्ता – उत्पन्न हुई। तते सां – तदनन्तर । सा – उस । पियंगु भारिया – प्रियंगूमार्या के। रावराहं नौ । मासाणं - मास । बहुपडिपुराणारां - लगभग परिपूर्ण होने पर । दारियं - दारिका-वालिका का । पयाया - जन्म हुन्ना, उस का । नामं - नाम । ऋ जू सिरी - ऋञ्जूशी रक्षा गया । सेसं - शेष । जहां -जेंसे । देवदत्तार—देवदत्ता का वर्णन किया गया है, वैसे ही जानना । तते of—तदनन्तर । से — वह । विजए - विजयमित्र । राया--राजा । श्रासवा०-- अधवाहिनका -- अधकीडा के लिए रामन करता हुआ । जहेच —जैसे । वेसमण्दक्तं —वैश्रमण्दस् । तहेच —उस्रो भान्ति । ग्रंजुः —ग्रंजुशी को । पासति —देखता है। **णवरं** – उस में इतनी विशेषतः है कि वह उसे। श्रद्धार्या – श्रद्धार – लिये। वरेति – मांगता है <sup>है</sup> जहां — जिस प्रकार । तेताती — तेताले । जाव — यावत् । ऋत् य — श्रंजुशी नामक । दारियाय — वालिका के । सर्कि – साथ, (महली के)। उप्पं – ऊपर। जाव – यावत्। विहर्रात – विहरण करने लगा।

मूलार्थ—गौतम ! इस प्रकार निश्चय ही उस काल श्रीर उस समय इसी जम्यूद्वीप नामक द्वीप के अन्तर्गत भारतवर्ष में इन्द्रपुर नाम का एक सुप्रीमाद्ध नगर था। वहां इन्द्रदत्त नाम का राजा राज्य किया करता था। नगर में पृथिवीश्री नाम की एक गिणिका—वेश्या रहती थी। उस का वर्णन पूर्ववर्णित कामक्वला वेश्या की भान्ति जान लेना चाहिए। इन्द्रपुर नगर में वह गिणिका अनेक ईश्वर, तलवर यावत सार्थवाह श्रादि लोगों को चूर्णादि के प्रयोगों से वश में करके मनुष्यसम्बन्धी उदार—मनीक कामभोगों का यथेष्ठ उपभोग करती हुई आनन्दपूर्वक समय बिता रही थी। तदनन्तर एतत्कर्मा, एतदप्रधान, एतद्विद्य, तथा एतत्समाचार वह प्रथिवीश्री वेश्या अत्यधिक पापकर्मों का उपालन कर ३५ सी वर्ष की परम आयु भोग कर कलमास में काल करके छठी नरक के २२ सागरायम की उत्कृष्ट स्थिति वाले नार्राकर्यों के मध्य में नारकीय हुए से उत्वन्न हुई। वहां से निकल कर वह इसी वर्धमानपुर नगर के धनदेव नामक सार्थ वाह की त्रियंगू भार्या के उदर में कन्याह्म से उत्पन्न हुई आर्थात् कन्याह्म से गर्भ में आई। तदनन्तर उस विद्यंगू भार्या ने नव मास पूरे होने पर कन्या को जन्म दिया और उस का अंजूशी नाम रक्खा। उस का रोज वर्णत देवरणा की तरह जानना। तदनन्तर महाराज विजयमित्र अश्वकीडा के निमित्त जाते हुए वैश्रमण दस को भान्ति ही अंजूशो को देखते हैं और तेतिल की तरह उसे अपने लिए मांगते हैं, थावत् वे अव्यक्ष क साथ क्वत प्रसाद में यावत् सानन्द विहरण करते हैं।

टीका -गौतम स्वामी के प्रश्न के उत्तर में उन के द्वारा देखी हुई स्त्री के पूर्वभवसम्बन्धी जीवन-बृद्धान्त का आरम्भ करते हुए असण भगवान् महाबीर बोले कि -गौतम ! बहुत पुरानी बात है, इसी जम्बूद्धीप के

<sup>(</sup>१) एतत्कर्मा एतद्विद्यं स्त्रादि पदों का अर्थ पृष्ठ १७९ की टिप्पश में दिया जा चुका है।

श्री विपाक सूत्र ---

दिशम ऋध्याय

श्रन्तगंत भरतक्षेत्र में अर्थात् भारत वर्ष में इन्द्रपुर नाम का एक नगर था, वहां पर महाराज इन्द्रदत्त का शासन या। वह प्रजा का वड़ा ही दितचिन्तक श्रोर न्यायशील राजा था। इस के शासन में प्रजा को हर एक प्रकार से सुख तथा शान्ति प्राप्त थी। उसी इन्द्रपुर में पृथिवीश्रो नाम की एक गिलुका रहती थी। वह कामशास्त्र की विदुष्त, अनेक कलाओं में निपुण, बहुत सी भाषाओं की जानकार श्रीर शृङ्कार की विशेषशा थी। इस के श्रातिक तृत्य श्रीर संगीत कला में भी वह ऋदितीय थी। इसी कला के प्रभाव से वह राजमान्य हो गई थी। इसारों वेश्याएं उस के शासन में रहती थीं। उस का रूप लावएय तथा शारीरिक सौन्दर्य एवं कलाकौशाल्य उस के पृथिवीश्री नाम को सार्थक कर रहा था। पृथिवीश्री अपने शारीरिक सौन्दर्य तथा कलाप्रदर्शन के द्वारा नगर के अनेक राजा, ईश्वर यावत् सार्थवाह प्रभृति — ऋादि घनी मानी युवकों को अपनी श्रोर आकर्षित किये हुए थी। किसी को सौन्दर्य से, किसी को कला से श्रीर किसी को विलद्यण हावभाव से वह अपने वश में करने के लिए सिद्धहस्त थी, श्रीर जो कीई इन से बच जाता उसे वशिकरणसम्बन्धों चूर्णादि के प्रदेग से अपने वश में कर लेती। इस प्रकार नगर के रूप तथा योवन सम्पन्न धनी मानी गृहस्थों के सहवास से वह मनुष्यसम्बन्धी उदार—प्रथान विषयभोगों का थिष्ट उपमोग करती हुई सांसारिक सुखों का ऋतुभव कर रही थी।

वशीकरण के लिये अमुक प्रकार के द्रव्यों का मंत्रोधारणपूर्वक या विना मंत्र के जो सम्मेलन किया जाता है, उसे धूर्ण कहते हैं। इस वशीकरणचूर्ण का जिस व्यक्ति पर प्रचेष किया जाता है अथवा जिसे खिलाया जाता है, वह प्रचेष करने या खिलाने वाले के वश में हो जाता है। इस प्रकार के वशीकरणचूरण उस समय बनते या बनाये जाते से और उनका प्रयोग भी किया जाता था, यह पस्तुत सूत्रपाठ से अनायास ही सिद्ध हो जाता है। पृथिवीश्रो नामक की वेश्या ने काममूलक विषयवासना की पूर्ति के लिए गुप्त और प्रकट रूप में जितना भी पापपुंज एकत्रित किया, उसी के परिगामस्वरूप वह छठी नरक में गई और उस ने वहां नरकगत वेदनाओं का उपभोग किया।

प्रश्न -यह ठीक है कि मैथुन से मनुष्य के शरीर में अवस्थित सारभूत पदार्थ वीर्य का स्वय होता

<sup>(</sup>१) भरतक्षत्र अर्थ चन्द्रमा के आकार का है। उसके तीन तरफ लवण समुद्र और उत्तर में चुस्तिहमवन्त पर्वत हैं अर्थात् लवण समुद्र और चुस्तिहमवन्त पर्वत हैं अर्थात् लवण समुद्र और चुस्तिहमवन्त पर्वत हैं अर्थात् लवण समुद्र और चुस्तिहमवन्त है, और उस से दी भाग होते हैं वैताका की दक्षिण तरफ का दक्षिणार्थ भरत और उत्तर की तरफ का उत्तराई भरत कहताता है। चुस्तिहमवन्त के अपर से निकलने वाली गंगा और सिन्धु नदी बताका की गुकाओं में से निकल कर लवण समुद्र में मिलती हैं, इससे भरत के छः विभाग हो जाते हैं। इन छः विभागों में साम्राज्य प्राप्त करने वाला व्यक्ति चक्रवर्ती कहताता है। तीर्थं कर वगे रह दक्षिणां के मध्य खयह में होते हैं।

<sup>(</sup>२) तान्त्रिकप्रस्थों में स्त्रीवशीकरण, पुरुषवशीकरण और राजवशीकरण आदि अनेकविध प्रयोगों का उल्ते त है। उन में केवज मंत्रों, केवज तंत्रों और मंत्रपूर्वक तंत्रों के भिन्न भिन्न प्रकार वर्णित हैं, परन्तु लामान्यस्य से इस के दो प्रकार होते हैं। प्रथम यह कि इस का प्रयोग देविकशक्ति को धारण करता है। इस प्रयोग से जो भी कुछ होता है वह देववल से होता है अर्थात देवता के प्रभाव से होता है। इस मान्यता के अनुसार इस का प्रयोग वहीं कर सकता है जिस के वशा में देविक शक्ति हो। दूसरी मान्यता यह है कि इस का प्रयोग करने वाला ऐसे पुद्गलों —परमाणु श्रों का संग्रह करता है कि जिन में आकर्षण शक्ति प्रधान होती है, और उन के प्रयोग से जिस पर कि प्रयोग होता है वह दास की तरह आजाकारी तथा अनुकूल हो जाता है। प्रथम में देवहिष्ट को प्रधानय प्राप्त है और दूसरे में मात्र आकर्षक परमाणुओं का प्रभाव है। इस में देवहिष्ट को कोई स्थान नहीं।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

• 433

है। बीर्यंनाश से शारीरिक, मानिसक एवं आहिमक शिक का हास होता है। बुद्धि मिलन हो जाती है। किसी भी काम में उत्साद नहां रहने पाता, तथा यह भी ठीक है कि मैयुतसेवी व्यक्ति दूसरों के अनुचित दबाब से भुक जाता है, उम की प्रवृत्ति दब्बू हो जाती है, वह लोगा के अपनान का भाजन बन जाता है, तथा और मो अनेकों दुगुंगा हैं जिन का वह शिकार हो जाता है इस के अतिरिक्त क्या विषयसेवन में हिंसा (प्राणिवध) की संभावना भी रहती है ?

उत्तर – हां, अवदय रहती हैं। शास्त्रों में लिखा है कि जिस समय कामप्रवृत्तिमूलक स्त्री और पुरुष का सम्बन्ध होता है, उस समय असंख्यात (संख्यातीत) जीवों की विराधना होती है। स्त्री पुरुष के सम्बन्ध के समय होने वाले प्राध्यिवनाश के लिये शास्त्रों में एक बड़ा हो मननीय उदाहरण दिया है। वहां लिखा है कि कल्पना करों कि कोई पुरुष एक बांस की निलका में रूई या बूर को भर कर उसमें अधिन के समान तथी हुई लोहे की सलाई का प्रवेश करदे, तो उससे रूई या बूर जल कर भरम हो जाता है। इसी तरह स्त्री पुरुष के संगम में भी असंख्यात संमूर्विद्यम अस जीवों का विनाश होता है। यहां निलका के समान स्त्री की जननेन्द्रिय और शलाका के समान पुरुषचिन्द तथा तूज-रूई के सहश वे संमूर्विद्यम जीव हैं, जो दोनों के संगम से मर जाते हैं। इस लिये विषय-मेथुन — प्रवृत्ति जहां अन्य अनर्थों की उत्पादिका है, वहां वह हिंसामूलक भी है। इसी जीविवराधना को लच्च में रखकर ही तश्ववेत्ता महायुद्धों ने ब्रह्मचर्य के पालन का उपदेश दिया है। इस के विपरीत जो मानव प्राणी ब्रह्मचर्य से पराङ्मुख होकर निरन्तर विषयसेवन में प्रवृत्त रहते हैं, वे अपना शाणिरिक और मानसिक बंज खोने के साथ २ जीवों की भी भारी संख्या में विराधना करते हुए अधिक से अधिक आत्मपतन की और प्रस्थान करते हैं। तथ पायकमों के उपचय से उन की आत्मा इतनी भारी हो जाती है कि उन को अध्वात की जाति की प्रांत असंभव हो जाती है और उन्हें नारकीय हु:खों का उपभोग करना पड़ता है।

पृथिवीश्री नाम की वेश्या के नरकगमन का कारण विषयासीक ही अधिक रहा है। उस ने इस जधन्य सावदा प्रवृत्ति में इतने अधिक पापकमं उपार्जित किये कि जिन से अधिक प्रमाण में भारी हुई उस की आतमा की छठी पृथिवी में उत्पन्न हो कर अपनी करणी का फल पाना पड़ा।

सगवान् कहते हैं कि गीतम ! नरक की भवस्थिति पूरी कर फिर वह इसी वर्धमानपुर नगर में धन-देव सार्थवाह की भार्या प्रियंगूश्री के उदर में कन्यास्य से उत्पन्न हुई अर्थात् गर्भ में आई। लगभग नवमास पूरे होने के अनन्तर प्रियंगूश्री ने एक कन्यारन की जन्म दिया। जन्म के बाद नामसंस्कार के समय उस का अंजूशी नाम सक्ला गया। उस का भी पालन, पोपण, और संवर्धन देवदत्ता की तरह सम्पन्न हुआ, तथा उस का सपलावग्व और सौन्दर्य भी देवदत्ता की भांति अपूर्व था।

मूलमेयमहम्मरसः, महादोससमुस्तयं। तम्हा मेहुणसंसम्मं, निग्मंथा वन्जयन्ति सं ॥ ऋ०६/१७।

<sup>(</sup>१) मेहुणेणं अते ! सेवमाणस्स केरिसिय असंजमे कज्जह १ गोयमा ! से जहानामप्र केइ पुरिसे रूपनालियं वा बूरनालियं वा तत्त्र णं कण्यणं समिविद्ध सेवजा. परिसेणं गोयमा ! मेहुणं सेवमाणस्स असंजमे कज्जह । भगवतीसूत्र श० २ उद्दे०४, स०१०६) । इस के अतिरिक्त मेशुन के सम्बन्ध में श्री दश्सीका जिक्क सूत्र में क्या ही सुन्दर लिखा है —

एक दिन श्रंजूशी अपनी सहेलियों श्रौर दासियों के साथ अपने उन्नत प्रासाद के भरीखे में कनक-कन्दुक अर्थात् सोने की गेंद से खेल रही थी। इतने में वर्षमानपुर के नरेश महाराज विजयमित्र अश्वकीड़ा के निमित्त अमण करते हुए उधर से गुड़ारे तो अचानक उन की हिए अंजूशी पर पड़ी। उस को देखते ही व उस पर इतने सुग्ध हो गए कि उन को वहां से आगे बढ़ना किंग्स हो गया। अजूशी के सौन्दर्य पूर्ण शरीर में कन्दुक-कीड़ा से उत्पन्न होने वाली विजव् या चंचलता ने अश्वास्त्र विजय नरेश के मन को इतना चंचल बना दिया कि उस के कारण वे अंजूशी को प्राप्त करने के लिये एकदम अधीर हो उठे । मन पर से उन का अंजुश उठ गया और वह अंजूशी की कन्दुककीड़ाजनित शारीरिक चवलता के साथ ऐसा उलभा कि वर्षापस आने का नाम ही नहीं लेता। सारांश यह है कि अंजूशी को देख कर महाराज विजयनरेश उस पर मोहित होगये और साथ में आने वाले अनुचरों से उस के नाम, अम आदि के विचार को स्थित कर स्वस्थान को ही वािस आग गये।

इन के आगे का अर्थीत् अंजूबी को प्राप्त करने के उपाय ने ले कर उस की प्राप्त तक का सारा वृत्तान्त अक्षरशः वहीं है जो वैश्रमण्दत्त के व्यान में आ चुका है। केवल नामों में अन्तर है। वहां देवदत्ता यहां अंजूबी, वहां देत्त यहां धनदेव एवं वहां वैश्रमण्दत्त और यहां विजय नरेश है। इसके अ विश्विक वैश्रमण्दत्त और विजय मित्र की याचना में कुछ अन्तर है। वेश्रमण्दत्त ने तो देवदत्ता को पुत्रवधू के रूप में मांगा था जब कि विजयमित्र अंजूबी की याचना महाराज कनकर्य के प्रधानमन्त्री 'ततिलि कुमार की भान्ति मार्थीरूप में अपने लिए कर रहे हैं। तदनन्तर अञ्जूबी के साथ विजय नरेश का पाणिग्रहण्य हो जाता है और दोनों मानवसम्बन्धी उदार विषयभोगों का उपभोग करते हुए सानन्द जीवन व्यतीत करने लगे।

—गणिया वर्णक्रो —यहां पठित —वर्णक पद का श्रर्थ है —वर्णनप्रकरण. श्रर्थात् गणिका — सम्बन्धी वर्णन पहले किया जा चुका है। इस बात को सचित करने के लिये स्त्रकार ने —वर्रणक्रो — इस पद का प्रयोग किया है। प्रस्तुत में इस पद में संस्चित - होत्था, श्रहीए० जाब सुक्ता वावत्तरीकलाएंडिया— से ले कर —श्राहेबच्चं जाव विहर्गत — यहां तक के पाठ का श्रर्थ पृष्ठ १०६ पर लिखा जा चुका है।

राईसर० जाव प्यभियत्रो तथा—चुएएप्यत्रोगेहि य जाव अभिक्रोगित्ता—यहां पठित

(१) तेतिलिपुत्र या तेतिनि कुमार का बचान्त " हाताधमकथाङ्ग०" नाम के छठ अंग के १४वें अध्ययन में वर्णित हुआ है। उस का प्रकृतीपयोगी सारांश इस प्रकार है —

तेतिल कुमार तेतिलपुर नगर के अधिपति महाराज कनकरथ का प्रधान मंत्री था, जो कि राजकार्य के संचालन में निपुण और नितिशास्त्र का परमममंत्र था। उस के नीतिकीशस्य ने ही उसे प्रधानमंत्री के सुयोग्य पद पर आरूढ़ होने का समय दिया था। उसी तेतिलपुर नगर में कलाद नाम का एक सुवर्णकार (सुनार) रहता था जो कि घनसम्पन्न और बुद्धिमान् था, परन्तु तेतिलपुर में उस की "मुणिकाकार द्रारक" के नाम से प्रसिद्धि थी। उस की स्त्री का नाम भद्रा था। भद्रा भी स्वभाव से सौम्य और पितप्रायणा थी। इन के पीहिला नाम की एक रूपवर्गी कन्या थी। जन्म से लेकर युवावस्था पर्यन्त पोहिला की पालन पोषण और शिक्षा दीन्दा आदि का प्रवन्ध भी योग्य धायमाताओं द्वारा सम्पन्न हुआ था। वह भी स्पलावएय और शारीरिक सौन्दर्य में अपूर्व थी। इस के आगे का अर्थात् उन्तर महल के भरोले में दासियों के स्थय कंदुककीड़ा करना, और प्रधान मंत्री तेतिल कुमार का उसे देखना एवं निजार्य याचना करना अर्थात् उसे अपने लिए मांगना आदि संपूर्ण वृत्तान्त पूर्व वर्णित नेअमणदत्त या विजयमित्र की तरह हो उल्लेख किया है। अधिक के जिशासु आताध्मकथाङ स्व में ही उक्त कथासंदर्भ का अवलोकन कर सकते हैं।

434

#### हिन्दी भाषा टोका सहित I

प्रथम—जाव—यावन पद —तलवरमाडिम्बयको हुम्थियक्वमसे हिस्तथवाह—इन पदो का तथा दितीय जाव—यावन पद —हियउ दुावरो हिं य निरह्य से हिं य परहवरो हिं य वसीकर से हिं य आभिक्रो गिप्छि य —इन पदों का परिचायक है। तलवर —आदि शन्दों का अर्थ पृष्ठ १६५ पर, तथा — हियउ दुवावरो हि इत्यदि पदों का अर्थ पृष्ठ १८५ पर, तथा — हियउ दुवावरो हि इत्यदि पदों का अर्थ पृष्ठ १८७ पर लिखा जा चुका है। तथा —प्यकम्मा ४ — यहां के अक्क से अभिमत पाठ का विवर्ण पृष्ठ १७९ की टिप्पण में दिया जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है वहां ये एक पुरुष के विशेषण हैं, जब कि प्रस्तुत में एक स्त्री के। लियगत भिन्नता के अतिरिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है।

- —उक्कोसंगं॰ ग्रेरइयत्ताय —यहाँ का जिन्दु —वावीससागरोवमिट्टइएसु नेरइएसु इन पदों का परिचायक है। इन पदों का ऋषे पदार्थ में दिया जा सुका है।
- —सेसे जहां देवदत्ताप —इन पर्दों से यूत्रकार ने अञ्जूशी के जीवनवृत्तान्त को देवदत्ता के तुल्य संसूचित किया है, अर्थात् जिस प्रकार दुःखियाक के नवम अध्ययन में देवदत्ता के पालन, पोषण, शारीरिक सौंदर्य तथा कुन्जादि दासियों के साथ विशाल भवन के ऊपर भरोखे में सोने की गेंद से खेलने का वर्णन किया गया है, उसी प्रकार अञ्जूशी के सम्बन्ध में भावना कर लेनी चाहिये।
- श्रासवा ० यहां का विन्दु हिए। याप रिज्जायमारों इस पाठ का वोधक है । तथा जहेंच पेसमएहत्त तहेंच श्रां जू इन पदों से सूत्रकार ने नवम अध्ययन में विर्णित पदार्थ की स्रोर संकेत किया है। तारार्थ यह है कि जिस प्रकार नवमाध्याय में विर्णित रोहीतकनरेश वैश्रमणदत्त गाथापित के घर के निकट जाते हुए सोने की गेंद से खेलती हुई देवदत्ता को देखते हैं और उसके रूपादि से विस्मत पर्व मोहित होते हैं, वैसे ही वर्धमाननरेश विजय धनदेव के घर के निकट जाते हुए अञ्जूशी को देख कर उस के रूपादि से विस्मित एवं मोहित हो जाते हैं।
- -- णवरं प्राण्यणो ऋद्वाप वरेति -- यहां प्रयुक्त णवरं -- इस अव्यय पद का अर्थ है -- केवल अर्थात् केवल इतना अन्तर है। ताल्प्य यह है कि वैश्रमणदत्त और विजयिमत्र में इतना अन्तर है कि वैश्रमणदत्त नरेश ने देवदत्ता को युवराज पुष्यनन्दों के लिये मांगा था जब कि विजय नरेश ने अञ्जूशी को अपने लिये अर्थात् अपनी रानी बनाने के लिये याचना की थी ।
- जाव श्रं जूए यहां पठित जाव-पावत् पद से श्री ज्ञाताधर्मकथाङ्ग सूत्र के १४वें ऋध्ययन में विर्णित तेतिलिपूत्र ने जिस तरह पोटिल्ला को अपने लिये मांगा था श्रादि कथासदमं के संस्चित पाठ को स्वित किया गया है, जिसे श्री ज्ञाताधर्म मथाङ्ग में देखा जा सकता है।
- उपि जाव विद्दरित यहां पित जाव-यावत् पद से अभिमत पासाप्वरगप फुटमारोहिं मे ले कर — पच्च गुभवमारो — यहां तक के पद पृष्ठ २३४ पर लिखे जा चुके हैं। अन्तर मात्र इतना है कि महां अभग्नसेन का वर्शन है. जब कि वस्त्रत में विजय नरेश का!

ऋत सूत्रकार ऋंज्श्री के आगामी जीवनवृत्तान्त का वर्णन करते हैं-

# मूल- "तते एं तीसे अंजूए देवीए अन्नया कयाइ जाणिवली पाउन्भूते यानि होस्था ।

(१) छाया – ततस्तस्या श्रंज्या देव्या द्वन्यदा कदाचित् योनिश्र्लं प्रादुर्भृतं चाप्यभूत्। ततः स विजयौ राजा होदुम्बिकपुरुवान् शन्दाययति २ एवमवादीत् –गन्छत देवानुप्रियाः ! वर्षमानपुरे नगरे शृंघाटक० यावद् एवमवदत – एवं खलु देवानुप्रियाः ! श्रंज्या देव्या योनिश्र्लं प्रादुर्भृतं य इन्छति वैद्यो वा ६ यावदुद्घोपयन्ति ।

# श्री विपाक सूत्र —

तते गां से विज्ञण् राया कोड़ वियपुरिसे सदावेति २ ता एवं वयासी-गच्छ इ गां देवाणुष्पिया ! वद्ध्य मानपुरे नगरे सिघा० जाव एवं वयद-एवं खलु देवाणुष्पिया ! अंजूए देवीए जोशिस्से पाउच्भूते जो गां इच्छिति वेज्जो वा ६ जाव उग्यासेति । तते गां ते बहवे वेज्जा चा ६ इमं एयाह्वं उग्योसणां सोचा निसम्म जेणेव विज्ञण् राया तेणेव उवागच्छन्ति अंजुए देवीए बहूहि उप्वत्ति-याहिं ४ बुद्धिहें परिगामेगाणा इच्छंति अंजुए देवीए जोशिस्सलं उवसामित्तए, नो संचाणित उवसामित्तए । तते गां ते बहवे वेज्जा य ६ जाहे नो संचाणित अंजूए देवीए जाशिस्सलं उवसामित्तए, ताहे संता तंता परितंता जामेव दिसं पाउच्भूता तामेव दिसं पिडगता । तते गां सा अंजू देवी तीए वेयगाए अभिभूया समाणी सुक्का अवसा निम्मंसा कट्ठाई कलुणाई वीसराई विलवति । एवं खलु गोयमा ! अंजू देवी पुरा जाव विहरति ।

पदार्थं -तते गां -तदनन्तर । तीसे -उस । अञ्जूष - अंजू । देवी प - देवी के । अन्तया -अन्यदा । कयाइ -- कदाचित् । जो खिस् ले - यो निश्रल - यो नि में होने वाली असह वेदना । पाउब्भूते --श्रादुर्भृत —उत्पन्न । याचि होत्या —हो गई थी । तते गां —तदनन्तर ! से —वह । विजय - विजयमित्र । राया -- राजा । कोडु वियपुरिसे -- कौटुम्बिक पुरुषों -- पास में रहने वाले अनुचरों को । सहावेति २ त्ता --बुनाता है और बुत्ताकर । पर्व वयाली - इस प्रकार कहने लगा । देवाणुष्या । !- हे भद्र पुरुषो !। राबत्रह र्णं —तुम जास्रो । वदमाणपुरे —वर्धमानपुर । एगरे —नगर के । सिंघा॰ — मृङ्गाटक — त्रिपथ । ज व - पावत् सामान्य मार्गी में । एवं - इस प्रकार । वयह - कही - उद्घीषणा करो । एवं खलु - इस प्रकार निश्चय ही। देवाणुष्पिया !-हे महानुभावो !। ऋंजुए - श्रजू । देवीए - देवी के। जाणिसूले - योनिशूल-रोगविशेष । पाउब्भूते - प्रादुभूति हो गया है - योनि में तीन वेदना उत्पन्न हो गई, तन । जो सां - जो कोई । वेडजो वा ६ - वैद्य या वैद्यपुत्र ग्रादि । इटछति - चाहता है । जाव - यावत् त्रर्थात् उपशान्त करने वाले की महाराज विजयमित्र पर्याप्त धनसम्पत्ति से सन्तुष्ट करेगा, इस प्रकार - उग्जोसेंति --उद्घीषणा करते है। तते णं --तदनंतर (नगरस्थ) । ते --वे । बहुवे---बहुत हे । बेउजा वा ६ --वेंग्र स्नादि । इमं --यह । प्रयाह्मवं -- इस प्रकार की । उग्रवासणं —उद्योषणा को । सोरुचा — पुन कर । निसम्म — अर्थरूप से अवधारण कर । जेलेव — जहां पर । विजय-विजयमित्र । राषा --राजा या तेरोव --वहां पर । उवागच्छन्ति २ सा - आ जाते हैं, आकर । अक्रजूप --श्रंजू ! देवीप --देवों के पास उपस्थित होते हैं, खोर । बहु हैं --विविध पकार से । उप्पतिः याद्वि ४ - ग्रीत्यति हो अपदि । बुद्धिद्धि - बुद्धियों के द्वारा । परिणामेमाणा - परिणाम को पास कर अर्थात्

ततस्ते बहवी वैद्या वा ६ इमामेतद्रुपामुद्रवीषणां श्रस्ता निशाम्य यत्रैव विजयो राजा तत्रैवोपागच्छन्ति उपागत्य श्रंजवा देव्या बहुभिः श्रोत्पातिकीभिः ४ बुद्धिनिः परिण्मयन्त इच्छन्ति, अंजवा देव्या यो निश्न्तमुपयमियतुम् । नो संशक्तुवन्ति उपशमयितुम् १ ततन्ते बहवो वैद्याः ६ यदा नो संशक्तुवन्ति अजवा देव्या योनिश्लसुवशम-यितुम्, तदा भानताः तान्ताः परितान्ताः यस्या एव दिशः प्रादुर्म्तास्तामेन दश पतिगताः । ततः सा अंजूर्देवी तया वेदनया अभिभूता सती शुक्ता बुभूविता निर्मां का कष्टानि कद्दणानि विस्वराणि वित्रपति । एवं खलु गौतम ! श्रंजूर्देवी पुरा यावद् विद्रति ।

<sup>(</sup>१) देवानुत्रिय शर्देद का अर्थनम्बन्धो ऊहापोह पृष्ठ ६७ के टिप्पण में किया जा चुका है।

[५३७

निदान आदि द्वारा निर्माय करते हुए वे वैद्य । अकत् ए देवीए — अंज्देवी के (नाना प्रकार के प्रयोगों द्वारा)। जो णियू लं - योनिश् ल को । उवसामित्तप — उपशान्त करना । इञ्छंति — चाहते हैं, अर्थात् यत्न करते हैं, परन्तु । उवसामित्ताप — उपशान्त करने में । नो संचापंति — समर्थ नहीं होते अर्थात् अंज्देवी के योनिश् ल को उपशांत दूर करने में सकत नहीं हो पाये। तते णं — तदनंतर । ते वेज्जा य ६ — वे वैद्य आदि । जाहे — जव । अकजूप — अंज् । देवीप — देवी के ! जो णियू लं — योनिश् ल को । उवसामित्तप — उपशान्त करने में । नो संचापं-ति — समर्थ नहीं हो सके । ताहे - तव । तता — तांत — िवल । संता — शांत, और । परितंता — इतोत्साह हुए २ । जामेव — जिस । दिसं — दिशा से । पाउकभूता — आये थे । तामेव — उसी । दिसं — दिशा को । पिडिगता — वाण्य चले गये। तते गं — तदनन्तर । सा — वह । अकजू देवी — अंज् देवी । ताप — उस । वेयणाप — वेदना से । अभिभूषा — अभिभूत — युक्त । समाणी — हुई २ । सुक्का — स्ल गई । भुक्ला — भूली रहने लगी । निम्मंसा — मांसरहित हो गई । कटु लं — कच्टेहेतुक । कतुणाई — कच्योत्पादक । वीसराई — दीनतापूर्ण वचनों से । विलवित — विलाप करती है । गोयमा ! — हे गौतम ! । प्रवं खतु — हस प्रकार निभय ही । अकजू देवी — अंज्देवी । पुरा जाव विहरित — पूर्वसंचित अशुभ कर्मों का फल भोग रही है ।

मूलार्थ — किसी अन्य समय अंजूओं के शरीर में योनिशूल नामक रोग का प्रादुर्भीय हो गया। यह देख विजयनरेश ने कौटुम्बिक पुरुषों को बुला कर कहा कि तुम लोग वर्धमानपुर में जःकर वहां के तिपय, चतुल्वय यावत सामान्य रास्तों पर यह उद्घोषणा कर दो कि देवी अंजूओं के योनिशूल रोग उत्सन्न हो गया है, अतः जो कोई वैद्य या वैद्यपुत्र आदि उस को उपशांत कर देगा तो उसे महाराज विजय-मित्र पुष्कत धन प्रदान करेंगे। तदनन्तर राजाझा से अनुचरों के द्वारा की गई इस उद्घोषणा को सुन कर नार के बहुत से अनुभवी वैद्य, वैद्यपुत्र आदि विजयमित्र के पास आते हैं और वहां से देवी अंजूशी के पास उपरिथत हो कर और तिकी आदि बुद्धियों के द्वारा परिणाम को प्राप्त करते हुए विविध प्रकार के आनुभविक प्रयोगों के द्वारा देवी अंजूशी के योनिशूल को उपशान्त करने का यस्त करते हैं, बरन्यु उन के प्रयोगों से देवी अंजूशी का योनिशूल उपशान्त नहीं हो पाया। तदनन्तर जब वे अनुभवी वैद्य अंजूशी के योनिश्ल को रामन करने में विकन्न हो गये, तब वे बिन्न, अन्त और हतोत्साह हो कर जिधर से आये थे उधर को ही चले गये। तस्यात् देवी अंजूशी उस शूलजन्य वेदना से दुःखी हुई र सूलने लगी, भूली रहने लगी और मांसरहित होकर कष्ट, करणाजनक और दीनतापूर्ण शब्दों में विलाप-करती हुई जीवन यापन करने लगी।

भगवान् कहते हैं कि हे गौतन ! इस प्रकार देवो अंजूशी अपने पूर्वोचार्जित पाप कर्मों के फल का उपभोग करती हुई जीवन व्यतीन कर रही है।

टीका — युख और दुःख ये दोनों प्राणी के शुभ और अशुभ कमों के फलिबरोब हैं, जो कि समय २ पर प्राणी उन के फल का उपमोग करते रहते हैं। शुभकमं के उदय में जीव सुखो और अशुभ के उदय में जीव दुःख का अनुभव करता है। एक की समाप्ति और दूसरे का उदय इस प्रकार चलने वाले कर्मचक में अमण करने वाले जीव को सुख के बाद दुःख और दुःख के अनन्तर सुख का निरंतर अनुभव करना पड़ता है। ताल्प्य यह है कि जब तक आत्मा के साथ कमों का सम्बन्ध है तब तक उन में समय २ पर सुख और दुःख दोनों की अनुभूति बनी रहती है। उक्त नियम के अनुसार अंजूशी के जब तक तो शुभ कमों का उदय रहा तब तक तो उसे शारीरिक और मानसिक सब प्रकार के सुख प्राप्त रहे, महाराज विजयमित्र की महारानी बन कर

श्रात्भविक उपाय भी निष्कल निकले ।

मानवीचित सांसारिक वैभव का उस ने यथेष्ट उपभोग किया, परन्तु आज उस के वे शुभ कर्म फल देकर प्रायः समाप्त हो गये। अब उन की जगह अशुभ कर्मों ने लेली है। उन के फलस्वरूप वह एक तीववेदना का अनुभव कर रही है। योनिश्चल के पीड़ा ने उस के शरीर को सुला कर अस्थिपंजर मात्र बना दिया। उस के शरीर की समस्त कान्ति सर्वया लुत हो गई। वह शूलजन्य असहा वेदना से व्याकुल हुई २ रात दिन निरन्तर विलाप करती रहती है। महाराज विजयमित्र ने उस की चिकित्सा के लिये नगर के अनेक अनुभवी चिकित्सकों, निपुण वैद्यों को बुलाया और उन्हों ने भी अपने बुद्धिवल से अनेक प्रकार के शास्त्रीय प्रयोगों द्वारा उसे उपशान्त करने का मरसक प्रयत्न किया परन्तु वे सब विफल ही रहे। किसी के भी उपचार से कुछ न बना। अन्त में हताश हो कर उन वैद्यों को भी वापिस जाना पड़ा। यह है अशुभ कर्म के उदय का प्रभाव, जिस के आगे सभी प्रकार के

श्रमण भगवान् महाबीर फरमाने लगे कि गौतम ! तुम ने महाराज विजयमित्र की अशोकवाटिका के समीप आन्तरिक वेदना से दुःखा होकर विलाय करती हुई जिस स्त्री को देखा था यह यही आंजूश्री है, जो कि अपने पूर्वीपार्जित अशुभ कमी के कारण दुःखमय विपाक का अनुभव कर रही है।

— सिंघा॰ जाव पवं — यहां पठित जाव — यावन् पद — दुग-तिय — चउक्क — चच्चर — महापह — पहेसु महया २ सहेणं उग्धोसेमाणा — इन पदों का तथा — वेज्जे वा ६ — यहां का श्रङ्क — वेज्ज- पुत्तों वा जाणश्रों वा जालयपुत्तों वा तेरिके अश्रों वा तेरिके इयपुत्तों वा — इन पदों का परिचायक है । इन पदों का श्रर्थ पृष्ठ ६५ तथा ६६ पर लिखा जा चुका है ।

—जाव उग्घोसंति—यहां का जाव – यावत् पद — श्रंजूप देवीप जोशिसूलं उवसामित्तते, तस्स एं विजय राया विजलं ऋष्यसंपयाएं दलयति, दोच्चं पि तच्चं पि उग्घोसेह उग्घासित्ता पपमाणित्यं पच्चिष्णिहातते एं ते कोडुं बिया पुरिसा, पपमहं करपलपरिगाहियं मत्यप दसणहं श्रंजिं कहु पिडिसुणेति पिडिसुणिता बद्रमानपुरे सिंवाडगः जाव पहेसु महया २ सहेणं एवं खलु देवाणुष्पिया! श्रंजूप देवीप जोशिस्ले पाउडभूते, तं जो एं दच्छति वेग्जो वा ६ श्रंजूप देवीप जोशिस्ले पाउडभूते, तं जो एं दच्छति वेग्जो वा ६ श्रंजूप देवीप जोशिस्लें उवसामित्तते, तस्स णं विजय राया विवसं श्रत्यसंपयाणं दलयति त्ति—इन पदी का परिचायक है। इन पदी का अर्थ स्पष्ट ही है।

—उप्पत्तियाहि ४ बुद्धिहि—यहां के ऋंक से श्रिमित ऋवशिष्ट वैनियकी ऋदि तीन बुद्धियों की स्वना ऋष्टमाच्याय के पृष्ठ ४५९ पर की जा चुकी है। तथा —श्रान्त, तान्त और परितान्त पदों का ऋर्य पृष्ठ ७३ पर, तथा —श्रुष्का —इत्यादि पदों का ऋर्य पीछे १ एष्ठ ४३१ पर, तथा - पुरा जाव विहरित — यहां के जाव — यावत पद से विवद्धित पदों का विवरण एष्ठ २७१ पर किया जा चुका है।

ऋञ्जूश्री के जीवनवृत्तानत का भवण कर ऋौर उसके शरीश्यत रोग को असाध्य जान कर मृत्यु के ऋनन्तर उस का क्या बनेगा १, इस जिज्ञासा को ले कर गौतम स्वामी प्रमु से फिर कहते हैं ---

मूल निश्च अंजू गां भंते ! देवी इत्रो कालमासे कालं किच्चा कहिं गच्छिहिति ?, किं उववज्जिहिति ?।

पदार्ष — संते ! — हे मगवन् ! : ऋँजू एां देवी — ग्रञ्जूदेवी । इस्रो — यहां से । कालमासे — काल-मास में । काले किञ्चा —काल करके । कहिं — कहां । गविञ्चेहिति ? — जायेगी ! । कहिं — कहां पर ।

<sup>(</sup>१) अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद द्वितीयान्त तथा पुरुषवर्णन में उपन्थरन हैं।

<sup>(</sup>२) ख्राया - ऋञ्जू: भदन्त ! देवी इतः कालमासे कार्ल कृत्वा कुत्र गमिष्यति !, कुत्र उपभत्स्यते ! ।

## हिन्दी भाषा टीका सांहत ।

[५३९

उवविजिहिति -- उत्पन्न होगी ?।

मृलार्थ —भगवन् ! ऋं जूदेवी यहां से कालमास में ऋशीत् मृत्यु का समय आ जाने पर, काल कर के कहां जायेगी ? और कहां पर उत्पन्त होगी ? ।

टीका -वर्षमाननरेश विजयमित्र के अशोकवाटिका के निकट जाते हुए गौतम स्वामी ने जो एक स्त्री का दयनीय दृश्य देखा या, तथा उस से उन के मन में उस के पूर्वजन्मसम्बन्धी वृत्तान्त को जानने के जो संकल्य उत्तत्र हुए थे, उन की पूर्ति हो जाने पर वे बड़े गद्गद हुए और फिर उन्हों ने भगवान् से उस के आगामी भवों के सम्बन्ध में पूछ्या आरम्म किया। वे बोले —भदन्त! अंजूशी यहां से मर कर कहां जायेगी रिश्रीर कहां उत्यत्र होगी रि, ताल्पर्य यह है कि अञ्जूषी इसी भानित संसार में घटीयन्त्र की तरह जन्म मरण् के चक में पड़ी रहेगी या इस का कहीं उद्धार भी होगा रे, इस के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फरमाया, अब सूत्रकार उस का उल्लेख करते हैं —

मूल — गोतमा १ श्रंज् गां देवी बहुई वासाई परमाउं पालइत्ता कालमासे कालं किच्या इमीसे रयणप्प नाए पुढवीए गोरइयत्ताए उवविज्ञिहिइ। एवं संसारी जहा पढ़मी तहा गोपव्यं जाव वणस्सिति । सा गां तती आणंतरं उव्विद्धत्ता सव्वश्रीभद्दे गानरे मयूरसाए पच्यायाहिति । से गां तत्य साउणिएहिं विधिते समाणे तत्थेव सव्वश्रीभद्दे गानरे सेष्टिकुलंसि पुत्तताए पच्चायाहिति । से गां तत्य उम्प्रकृष्णालमावे० तहास्वागां थेराणां आतिए केवलं बोहिं बुज्भिहिति । पवज्जा० । सोइम्मे० । ततो देवलोगाओ आउक्खएणं कहिं गच्छिहिति १, किहं उवविज्ञिहिति १ गोतमा ! महाविदेहे बहा पढमे जाव सिज्भिहिति जाव आतं काहिति । एवं खलु जम्बू १ समणेणं जाव संपत्तेणं दुदिववागाणं दसमस्स अवभवणस्स अयम्हे पएग्री। सेवं भंते !, सेवं भंते ! ।

॥ दुहविदागेसु दससु अज्भायगोसु पढमो सुयक्खंघो समत्तो ॥

(१) श्रहो ! संसारकूपेऽस्मिन् जीवाः कुर्वन्ति कर्मभि:।

श्ररघष्टघटीन्यायेन पहिरेयाहिरां कियाम् ॥१॥

ऋशींत् आश्चर्य है कि इस संसारस्य क्य में जीव (प्राणी) कर्मी के द्वारा श्चरघट्टघटी — न्याय के अनुसार गमनागमन की किया करते रहते हैं।

(२) छाया —गौतम ! अञ्जूरेंवी नवितं वर्षीण परमायुः पालियता कालमासे कालं कृत्वा अस्यां रत्नप्रभायां पृथिव्यां नेरियकतयोपपत्स्यते, एवं संसारो यथा प्रथमः तथा जातव्यो यावद् वनस्यति । सा ततो — ऽनन्तरमुद्बृत्य सर्वतोभद्रे नगरे मयूरतया प्रत्यायास्यति । सा तत्र शाकुनिकैईतः सन् तत्रेव सर्वतोभद्रे नगरे अधिठकुले पुत्रतया प्रत्यायास्यति । सा तत्र उनमुक्तवालमानः तयारूपाणां स्थविराणामन्तिके केवलं वोधि भोत्स्यते प्रवच्या । सौधमें । ततो देवलोकाद् आयुःक्षयेण कुत्र गमिष्यति ?, कुत्रोपपत्स्यते ? । गौतमः ! महाविदेहे यथा प्रथमः यावत् सेत्स्यति, यावद् अन्तं करिष्यति । एवं खलु जम्बू ! अमगोन यावत् सम्प्राप्तेन दुःखविपाकानां दश्वमस्याभ्ययनस्यायमर्थः प्रवतः । तदेवं भदन्त !, तदेवं भदन्त !।

॥ दुःखविपाकेषु दशस्त्रध्यपनेषु प्रथमः श्रुतस्त्रन्यः समाप्तः॥

दिशम अध्याय

पदार्थ - गोतमा ! - हे गौतम !। ऋञ्जू णं देवी - श्रं जुदेवी । नडई - नवति (९०) । वासाई | वर्षे की । परमार - परम श्रायु । पालक्ता - पाल कर । कालमासे - कालमास में । कालं किन्न्या - काल कर के। इसीसे --इस । रचणाष्प्रभाष --रत्नप्रभा नामक । पुढवीष --पृथिवी में । गोरइचलाष--नारकीरूप से । अवविज्ञिहिङ् — उत्पन्न होगी । एवं —इस प्रकार । संसारो — संसारभ्रमण । जञ्चा — जैसे । पडमो — प्रथम ऋध्ययन में प्रतिपादन किया है। तहा -तया -उसी तरह। ऐपन्वं -जानना चाहिए। जान -यानत्। वणस्सतिः - वनस्पतिगत निम्बादि कटुवृत्तो तथा कटु दुग्ध वाले अर्कादि के पौधों में लाखों होगी । सा एां - वह । ततो - वहां से । श्रणंतरं - व्यवधानरहित । उच्चहित्ता - निकल कर । सञ्बन्नी-भद्दे - सर्वतोभद्र ! एगरे - नगर में । मयूरत्ताय - मयूर - मोर के रूप में । पच्चायाहिति - उत्पन्न होगी । से गं - वह मोर ! तत्थ - वहां पर । साउणि एहिं - शाकुनिको - पित्तवातक शिकारियों के द्वारा। विधिते समाणे - वध किया जाने पर । तत्थेव - उसी । सञ्बन्धोभद्दे - सर्वतीभद्र । खगरे - नगर में । सेष्टिकुलंसि – श्रेष्टिकुल में । पुसत्ताप — पुत्ररूप से । पच्चायाहिति — उत्पन्न होगा । से गां – वह । तत्थ – वहां पर । उम्मुक्कशालमावे - चालमाव को त्याग कर - गीवनावस्था को प्राप्त हुए तथा विज्ञान की । परिपक्त अवस्था की प्राप्त किए हुए। तहारूवार्या — तथारूप। धेराणं — स्थिवरी के । अंतिए — समीप। केवलं - केवल ऋषीत् शंका, ऋकिंद्या ऋषि दोषों से रहित । बोधि - बोधि (सम्यक्त्व) को । बुजिसहिति -प्राप्त करेगा, तदनंतर । पठअज्ञार - प्रबच्या प्रहण करेगा, उस के अनन्तर । सोहस्मे - सौधर्म नामक प्रथम देनलोक में उत्पन्न होगा ! ततो — तदनन्तर । देवलोगाश्रो - वहां की श्रर्थात् देवलोक की । आउक्सएणं — श्चायु पूर्ण कर । किंह-कहां । मच्छिहिति ?-जायेगा 🚼 किंह-कहां । उवविज्जहिद ? -- उत्पन्न होगा 🚼 गोतमा !-हे गौतम! । महाविदेहे-- महाविदेह दोत्र में (जायेगा श्रौर वहां उत्तम कूल में जन्मेगा) । जहा पढमे - जैसे प्रथम अध्ययन में वर्णन किया है , तहत् । जाव-यावत् । सिज्भिहिति - सिद्ध पद को प्राप्त करेगा। जाव --यावत्। स्रांतं काहिति --सर्व दुःली का अन्त करेगा। पर्व -- इस प्रकार। खलु --निश्रय ही । जम्बू !-- हे जम्बू !। समरोणं -श्रमणं । जाव -यावत् । संपत्तेणं --सम्प्राप्त ने । दुहविवा-गाएं - दुःखविपाक के । दसमस्स - दसवें । श्रज्भयणस्स - अध्ययन का । श्रयमहे - यह अर्थ । पराणाची -- प्रतिपादन किया है। भंते !-- हे भगवन्!। सेवं -- वह इसी प्रकार है। भंते !-- हे भगवन्!।

मुलार्थ — हे गौतम ! छां जदेवी ९० वर्ष की परम आयु को भोग कर कालमास में काल करके इस रत्नप्रभा नामक पृथिवी में नारकीरूप से उत्पन्न होगी। उस का रोष संसारअसण प्रथम अध्ययन की तरह जानना चाहिए यात्रत् वनस्पतिगत निम्बादि कटुवर्तों तथा कटुटुग्ध वाले अर्क आदि पौधों में लाखों बार उत्पन्न होगी, वहां की भवस्थिति को पूर्ण कर वह सर्वतोभद्र नगर में भयूर — मोर के रूप में उत्पन्न होगी। वहां वह मोर पिच्छातकों के द्वारा मोरा जाने पर उसी सर्वतोभद्र नगर के एक प्रसिद्ध श्रेडिठकुल में पुत्ररूप से उत्पन्न होगा। वहां बालभाव को त्याग, यौवन अवस्था को प्रश्त तथा विज्ञान की परिषक्त अवस्था को उपलब्ध करता हुआ वह विश्वाह्म सर्थावरों के समीप बोधिलाभ — सम्यक्त्व को प्राप्त करेगा। तदनन्तर प्रव्रज्या — दीचा प्रहण करके, मृत्यु के बाद सौधर्म देवलोक में उत्पन्न होगा।

सेवं - वह इसी प्रकार है । दुरुविवागेस -दु:खविषाक के । दसस -दस । अञ्चलपणेस - अध्ययनों

में । पढमो -प्रथम । सुवक्षंधो - अतस्कन्ध । समत्तो - सम्पूर्ण हुन्ना ।

गौतम— भगवन् ! देवलोक की ऋायु तथा स्थिति पूरी होने के बाद वह कहां जायगा ?, कहां उत्पन्न

<sup>(</sup>१) तथारूप स्थिवर का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ ९७ पर किया जा चुका है।

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

**પિ**૪૧

होगा ?

भगवान् - गौतम ! महाविदेह चेत्र में जाएगा और वहां उत्तम कुल में जन्म लेगा, जैसे कि प्रथम ऋध्ययन में वर्णन किया गया है, यावत सर्व दु:लों से रहित हो जाएगा।

हे जम्बू ! इस प्रकार असएा भगवान महावीर स्वामी ने दुःखविपाक के दशवें ऋध्ययन का यह अर्थ प्रतिपादन किया है।

> जस्ब -- भगवन् ! आप को यह कथन सत्य है, परम सत्य है । ॥ दशम ऋश्ययन सम्पूर्ण ॥ ॥ द:स्रविपाकीय प्रथम श्रुतस्कन्ध समाप्त ॥

टीका - परमदुः खिता ऋ जूदेवी के भावी भवों की गीतम स्वामी द्वारा प्रस्तुत की गई जिजासा की पूर्ति में भगवान् ने जो कुछ फ़रमाया है, उस का उल्लेख ऊपर मृलार्थ में किया जा चुका है, जो कि सुगम होने से ऋषिक विवेचन की ऋषेक्षा नहीं स्खता।

महापुरुषों की जिज्ञासा भी रहस्यपूर्ण होती है. उस में स्वलाभ की अपेद्धा परलाम को बहुत अवकाश रहता है। श्रं जूदेवी के विषय में उस के अतीत, वर्तमान श्रीर भावी जीवन के विषय में जो कुछ पूछा है, त्या उस के उत्तर में भगवान् ने जो कुछ फरमाया है, उस का ध्यानपूर्वक अवलोकन और मनन करने से विवारशील व्यक्ति को मानव जीवन के उत्थान के लिए पर्याप्त साधन उपलब्ध होते हैं। इस के अप्रतिरिक्त स्रात्मशुद्धि में प्रतिबन्धरूप से उपस्थित होने वाले काम, मोह स्रादि कारणों को दूर करने में साधक को जिस वल एवं साइस की श्रावश्यकता होती है, उस की काफी सामग्री इस में विद्यमान है।

मूलगत "प्रवं संसारो जहा पढमो, जहा खेयव्वं" - इस उल्लेख से सूत्रकार ने मृगापुत्र नामक प्रथम अध्ययन को स्चित किया है। अर्थात् जिस प्रकार विपाकसूत्रगत प्रथम अध्ययन में मृगापुत्र का संसार — भ्रमण प्रतिपादन किया गया है, उसी प्रकार श्रंजूश्री के जीव का भी समभ लेना चाहिए । श्रंजूश्री श्रीर मृगापुत्र के जीव का रोष संसारभ्रमण समान है, ऐसा बोधित करना सूत्रकार को इष्ट है, तथा मृगापुत्र का संसारभ्रमण पर्व के प्रथम ऋध्ययन में वर्णित हो चुका है।

प्रश्न-स्त्रकार ने प्रत्येक स्थान पर "संसारो जढा पढमो" - का उल्लेख कर के सब का संसार-भ्रमण समान ही बतलाया है, तो क्या सब के कम एक समान थे ?, क्या कर्मबन्ध के समय उन के अध्यवसाय में कोई विभिन्नतानहीं यी है।

उत्तर - सामान्यरूप से तो यह सन्देह ठीक मालूम देता है, परन्तु यदि कुछ गम्भीरता से विचार किया जाये तो इस का समाहित होना कुछ कठिन नहीं है। "आगमों में लिखा है कि संसार में अपनन्त आल्नाएं हैं। कि शीका कर्ममल भिन्न तथा कि सीका अभिन्न साधनों से संप्रहीत होता है, इसी प्रकार कर्मफल भी भिन्न ह्यौर श्रभित्र दोनों रूप से मिलता है। मान लो — दो स्रादमियों ने ज़हर खाया तो उन को फल भी बराबर सा हो यह अवश्यक नहीं, क्योंकि विष किसी के प्राणों का नाशक होता है और किसी का घातक नहीं भी होता। सारांश यह है कि कर्मगत समानता होने पर भी फलजनक साधनों में भिन्नता हो सकती है

जैसा २ कमं होगा, वैसा २ फल होगा। कई बार एक ही स्थान मिलाने पर फला भिन्न २ होता है। जैसे — अनेकों अपराधी हैं किन्तु दएड विभिन्न होने पर भी स्थान एक होता है, जिसे कारागार — जेल के नाम से पुकारा जाता है। इसी तरह जीवों का संसारभ्रमण एक सा होने पर भी फल भिन्न २ हो तो इस में कौनधी आपर्यंत है !, अध्यदा - जो बराबर के कर्म करने वाले हैं तो उन का संसम्भ्रमण

<sup>(</sup>१) देंखो - श्री भगवतीसूत्र शतक २९, उद्देश० १।

दशम ऋध्याय

# श्री विपाक सूत्र-

तथा फल भी बराबर होगा।

इस सूत्र में उन आत्माओं का वर्णन है जिन्हों ने भिन्न २ कर्म किये हैं, और उन का दर्गड भी भिन्न २ हैं। यरन्तु स्यान अर्थात् संवार एक है। तभी तो यह वर्णन किया है कि वंसारभ्रमण के अनस्तर कोई मांहण बनता है, कोई मृग तथा कोई मोर और कोई इस रनता है। इसी तरह मच्छ और सूकर आदि का भी उन्होंस है। तब यदि दर्गडरात भिन्नता न होती तो महिष आदि विभिन्न रूपों में उन्होंस कैसे किया जाता ?, इसलिये सूत्र में उन्होंस की गई संवारभ्रमण की समानता स्थानाश्रित है जोकि युक्तियुक्त और आगमसम्मत है। तार्त्य यह है कि स्त्रकार के उनत कथन से परिणामगत विभिन्नता की कोई ज्ञांत नहीं पहुंचती।

स्रंज्ञ्ञी का जीव वनस्पतिकायगत कहुन् तथा कहुन् व वाले स्रकीदि पौधां में लाखों वार जन्म मरण् करने के स्रनन्तर सर्वतीमद्र नगर में मोर के का में स्रवतित होगा। वहां पर भी उसके दुष्कमं उस का पीछा नहीं छोड़े गें। वह शाकुनिकों-पिक्वधातकों के हाथा मृत्रु को प्राप्त हो कर उसी नगर के एक धनी परिवार में उत्पन्न होगा। वहां सुवावस्था को प्राप्त कर विकास—मार्ग की स्रोर प्रस्थित होता हुन्ना वह विशिष्ट संपमी सुनिराजों के सम्पर्क में स्राक्तर सम्प्रकृत्व को उपजब्ब करेगा। सन्त में साधुवर्म में दीक्षित होकर कर्मवन्धनों के तोड़ने का प्रयास करेगा। जीवन के समाप्त होने पर वह सौधमं नामक प्रथम देवलोंक में देवस्वरूप से उत्पन्न होगा। वहां के देविक मुखी का उपभोग करेगा। इतना कह कर भगवान मीन हो गये। तब गौतम स्वामी ने किर पूछा कि भगवन ! देवभवसम्बन्धी स्राप्त को पूर्ण कर स्रंज्ञ्जी का जीव कहां जायगा? स्रोर कहां उत्पन्न होगा १, इसके उत्तर में भगवान बोले —गौतम! महाविदेह चेत्र के एक कुलीन घर में वह जन्मेगा, वहां संयम की सम्यक स्राराधना से कर्मों का स्रार्थितिक च्य करके सिद्धगित को प्राप्त होगा। ताल्वर्य यह है कि यहां स्राकर उत्त की जीवनयात्रा कर पर्यवसान हो जायगा।

सौधर्म देवलों के में अंजूश्री के जीव की उत्पत्ति बतला कर मौन हो जाने और गौतम स्वामी के दोबारा पूछने पर उस की अधिम यात्रा का वर्णन करने से यही बात फलित होती है कि स्वर्ग में गमन करने पर भी आत्मा की छांछारिक यात्रा समाप्त नहीं हो जाती। वहां से च्यव कर उसे कहीं अन्धत्र उत्पन्न होकर अपनी बीवनयात्रा को चालू रखना ही पहता है।

श्चन्त में स्नार्य सुधर्मा स्वामी ऋपने पिय शिष्य जम्बू स्वामो से कहने लगे — जम्बू ! पतितपावन श्रमण भगवान महावीर स्वामो ने दुः खित्राक के श्चंजूशो नामक दसमें श्रध्ययन का यह (पूर्वोक्त) श्चर्थ प्रतिपादन किया है। मैंने भगवान से जैसा श्रवण किया है वैसा ही दुम को सुना दिया है। इस में मेरी निजी कल्पना कुछ नहीं।

श्रार्य सुधर्मा स्वामी के उक्त वचनामृत का कर्णपुटो द्वारा सम्यक् पान कर संतृत हुए जम्बू स्वामी श्रार्य सुधर्मा स्वामी के पावन चरणों में बिर भुकाते हुए गद्गद् स्वर से कह उठते हैं — "सेवं भन्ते!, सेवं भन्ते!" श्रार्थात् भगवन् ! जो कुछ श्रापने फरमाया है, वह सत्य है, यथार्थ है।

- ऐयरवं जात वंशस्तिति - यहां का जाव-पावत् पद १९ ८९ में पढ़े गए - सा एं ततो स्रशंतरं उठविध्ता स्रीसवेसु उवविज्ञिहिति। तत्थ णं कालं किसा दोसाए पुढवीए - से ले कर - तेपईदिसु बेइन्दिएसु - यहां तक के पदों का. तथा - वशस्तिति - यहां का विन्दु - कडुयरुक बेसु कडुयदुद्धिएसु ... अशोगसतसहस्रक खुतो उवविज्ञिहिति - इन पदों का परिचायक है। तथा - उम्मुक्क वालमावे - यहां का विन्दु - जाव शामगुष्ठ से विश्लाय परिश्वयमे तो - इन पदों का परिचायक है। इन का अर्थ १८ ३२९ पर लिखा जा चुका है। तथा - पठवज्जा । सोहम्मे - - ये पद १८ ३६२ पर पढ़े गये -

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

48इ

२ (बुज्भिहित्ता) श्रगाराश्रो त्रणगारिय पब्बइहिति – से ले कर—कत्ये देवत्ताप उववजिजहिति – इन पदों के परिचायक हैं।

- —महाविदेहे जहा पढ़में जाव सिजिमहिति अर्थात् अंजूशी का जीव देवलोक से च्युत हो कर महाविदेह संत्र में उत्पन्न होगा, उस का अवशिष्ट वर्णन प्रथम अध्ययन में वर्णित मृगापुत्र की तरह समभ लेना चाहिए। तास्तर्य यह है कि सूत्रकार ने "जहा पढ़में" यहां प्रयुक्त यथा तथा प्रथम इन शब्दों के अहर्ण कर प्रथमास्ययन में वर्णित मृगापुत्र की श्रोर संकेत किया है, और जो " अंजू श्री के जीव का महाविदेह चेत्र में उत्पन्न होने के अनन्तर मोच्चप्यन्त जीवनवृत्तान्त मृगापुत्र की भान्ति जानना चाहिये "इन भावों का परिचायक है। तथा महाविदेह चेत्र में जन्म लेकर मोच्च जाने तक के कथावृत्त को सूचित करने वाले पाठ का बोधक जाव यावत् पद है। यावत् पद से बोधित होने वाला वासे जाई कुलाई भवन्ति अब्हाई से ले कर वत्तन्वया जाव यहां तक का पाठ एष्ट ३१२ पर लिखा जा चुका है।
- सिज्भिहिति जाव अन्तं काहिति यहां पठित जावत् यावत् पद से बुज्भिहिति मुञ्चिदिति, परिणिञ्जाहिति सञ्बद्धक्रवाणं इन पदी का ब्रह्ण करना चाहिये । सिज्भिहिति इत्यादि पदी का ब्रर्थ निम्नोक्त है
  - १---सिजिमहिति -- सब तरह से कृतकृत्य हो जाने के कारण सिद्ध पद की प्राप्त करेगा।
  - २ बुजिमहिति केवल जान के आलोक से सकल लोक और खलोक का आता होगा।
  - ३ मुञ्चिहित सर्व प्रकार के ज्ञानावरणीय ऋदि ऋष्टविध कर्मी से विमुक्त हो जाएगा।
  - ४-परिखिज्वाहिति -समस्त कमंजन्य विकारों से रहित हो जायेगा ।
- ५—सञ्बद्धकारामंतं काहिति —मानसिक, वाचिक श्रीर काविक सब प्रकार के दुःखी का अन्त कर डालेगा अर्थात् अञ्चावाध सुख को उपलब्ध कर लेगा ।
- —समखेणं जाव सम्पत्ते णं -यहां पठित जाव -यावत् पद से भगवया महावीरेणं आहगरेणं तित्यगरेणं स्यंसंबुद्धे णं पुरिसुन मेणं पुरिस्सिहेणं पुरिस्वर पुण्डरीयणं पुश्सिवर -गन्धहियणा लोगुत्तमेणं लोगनाहेणं लोगिहियणं लोगपर्डवेणा लोगपर्डवेणा लोगपर्डवेणां अभयद्यणं
  च श्वुद्यणा मग्गद्यणं स्रण्युद्यणं जीवद्यणं बोहिद्यणं धम्मद्र्यणं धम्मदेस्यणं धम्मवाययणं
  धम्मसारहिणा धम्मवर व उत्तवक भविणा दीवो ताणं सरणं गई पद्दशं अप्यादिह्यवर नाण्यं -स्रण्धरेणं विषद च्छुउमेणं जिलेणं जाण्यणं तिर्णेणं तार्यणं बुद्धेण वोह्यणं मुत्तेणं
  मोययणं स्वव्यण्णा स्वव्दरिसिणा स्विम्यलम्ब्यमणं तम्ब्य्यमञ्जावाहमपुण्यावित्तिसिद्धिगङ्गमधेयं ठाणं इन पदों का ग्रहण् करना चाहिये। अमण् आदि पदों का अर्थं निम्नोक्त है --
- १—श्रमण तपस्वी ऋथया प्राणिमात्र के साथ समतामय समान व्यवहार करने वाले की श्रमण कहते हैं।
  - २--भगवान् जो ऐश्वर्य से सम्पन्न और पूज्य होता है, वह भगवान् कहलाता है।
- ३—महाबीर—जो अपने वैरियों का नाश कर डालता है, उस विक्रमशाली पुरुष की वीर कहते हैं। वीरों में भी जो महान् बीर है, वह महाबीर कहलाता है। प्रस्तुत में यह भगवान् वर्धमान का नाम है, जो कि उन के देवाधिकृत संकटों में सुमेह की तरह अचल रहने तथा घोर परीपहों और उपसर्गों के अपने पर भी क्षमा का त्थाग न करने के कारण देवताओं ने रखा था। आगे कहे जाने वाले आदिकर आदि सभी विशेषण भगवान् महाबीर के ही हैं।

## श्री विपाक सूत्र --

**दिशम अध्याय** 

- ४ आदिकर आचारांग आदि बारह अंगग्रन्थ अतुष्यमं कहे जाते हैं । अतुष्यमं के आदिकर्ता अर्थात् आष्ट उपदेशक होने के कारण भगवान महाबीर को आदिकर कहा गया है।
- ५ तीर्थंकर जिस के द्वारा संसारस्यी मोह माया का नद सुविधा से तिरा जा सकता है, उसे तीर्थं कहते हैं और धर्मतीर्थं की स्थापना करने वाला तीर्थंकर कहलाता है।
- ६ स्वयंस्तम्बुद्ध अपने आप प्रबुद्ध होने वाला, अर्थात् क्या त्रेष है ?, क्या उपादेय है ? और क्या उपेन्न्यीय है (उपेक्षा करने योग्य) है ? अयह जान जिले स्वतः ही प्राप्त हुआ है वह स्वयंसंबुद्ध कहा जाता है।
- ७ पुरुषोत्तम जो पुरुषों में उत्तम श्रेष्ठ हो, उसे पुरुषोत्तम कहते हैं, अर्थात् मगवान् के क्या बाह्य श्रीर क्या अर्थम्यन्तर, दोनों हो प्रकार के गुण अलौकिक होते हैं, असाधारण होते हैं, इसलिये वे पुरुषोत्तम कहलाते हैं।
- ८—पुरुषसिंह— भगवान महावीर पुरुषों में सिंह के समान थे। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार मृगराज सिंह श्रपने बल और पराक्रम के कारण निर्भय रहता है, कोई भी पशु वीरता में उस का सामना नहीं कर सकता, उसी प्रकार भगवान महावीर भी संसार में निर्भय रहते थे, तथा कोई भी संसारी प्राणी उन के आत्मवल, तथ और त्याग संबन्धी वीरता की बराबरी नहीं कर सकता था।
- ९—पुरुषवरपुंडरीक पुरहरीक श्वेत कमल का नाम है। दूसरे कमलों की श्रिपेक्ता श्वेत कमल, सीन्दर्भ एवं सुगन्ध में ऋत्यन्त उत्कृष्ट होता है। इज़ारों कमल भी उस की सुगन्धिकी बरावरी नहीं कर सकते। भगवान् महावीर पुरुषों में श्रेष्ट श्वेत कमल के समान थे ऋषीत् भगवान् मानव-सरीवर में सर्धश्रेष्ठ कमल थे। उन के ऋष्यात्मिक जीवन की सुगन्ध श्रनन्त थी श्रीर उस की कोई वरावरी नहीं कर सकता था।
- १० पुरुषवरगन्धहरती भगवान् पुरुषों में गन्धहरती के समान थे। गन्धहरती एक विलक्षण हांथी होता हैं। उस में ऐसी सुगन्ध होती है कि सामान्य हाथी उस की सुगन्ध पाते ही त्रस्त हो मागने लगते हैं। वे उस के पास नहीं उहर सकते। भगवान् को गन्धहरती कहने का अर्थ यह है कि जहां भगवान् विचरते थे वहां अतिवृष्टि, अनावृष्टि आदि कोई भी उपद्रव नहीं होने पाता था।
- ११ लोकोत्तम लोकशन्द से स्वर्गलोक, मर्त्यलोक और पाताललोक, इन तीनों का ग्रहण होता है। तीनो लोकों में जो ज्ञान आदि गुणों की अपेद्धा सब से प्रधान हो, वह लोकात्तम कहलाता है।
- १२ लोकनाथ नाथ शब्द का ऋषे हैं योग (अप्राप्त वस्तु का प्राप्त होना) और चेम (प्राप्त वस्तु की संकट के समय पर रचा करना) करने वाला नाथ कहलाता है। लोक का नाथ लोकनाथ कहा जाता है। सम्यग्दर्शनादि सद्गुर्यों की प्राप्त कराने के कारण तथा उन से स्खलित होने वाले सेवकुमार ऋदि को स्थिर करने के कारण मगवान को लोकनाथ कहा गया है।
- १३ लोक हित का हित करने वाले को लोक हित कहते हैं। भगवान महाबीर मोहनिद्रा में प्रमुप्त विश्व को जगा कर आध्यात्मिकता एवं सञ्चरित्रता की पुर्यविभृति से मालामाल कर उस का हित सम्पादित करते थे।
- १४ लोकप्रदीय लोक के लिये दीपक की भान्ति प्रकाश देने वाला लोकप्रदीय कहा जाती है। भगवान् लोक को यथावस्थित वस्तु स्वरूप दिखलाते हैं, इसलिये इन्हें लोकप्रदीय कहा गया है।

१५ — लोकपद्योतकर -- प्रद्योतकर सूर्य का नाम है। भगवान् महावीर लोक के सूर्य थे। अपने केवल ज्ञान के प्रकाश की विश्व में फैलाते थे और जनता के मिध्यात्वरूप श्रम्थकार की नष्ट कर के उसे सन्मार्ग सुभाते थे। इस लिये भगवान् की लोकप्रद्योतकर कहा गया है।

१६ — अभयद्य — अभय — निर्भवता का दान देने वाले को अभयद्य कहते हैं। भगवान् महावीर तीन लोक के अलौकिक एवं अनुगम दयालु थे। विरोधी से विरोधी के प्रति भी उनके हृदय में कहणा की धारा वहा करती थी। चएडकोशिक जैमे भीषण विश्वधर की लयलपाती ज्वालाओं को भी कहणा के सागर वीर ने शांत कर डाला था। इस लिए उन्हें अभयद्य कहा गया है।

१७—च जुर्दय-स्थां का देने वाला च जुर्द्य कहलाता है। जब संसार के श्वानहर नेत्रों के सामने श्रजान का जाला श्राजाता है, उसे सत्यासत्य का कुछ वित्रेक नहीं रहता, तब भगवान् संसार की जाननेत्र देते हैं, श्रजान का जाला साफ करते हैं। इसी लिए भगवान् को च जुर्द्य कहा गया है।

१८—मार्गद्य — मार्ग के देने वाले को मार्गद्य कहते हैं। सम्यग्रान, सम्यग्दर्शन त्रीर सम्यक्चारित्ररूप रत्नत्रय सोक्ष का मार्ग है। भगवान् महाबीर ने इस का वास्तविक स्वरूप ऐसार के सामने रखा था, अत्रव्य उन को मार्गद्य कहा गया है।

१९ — रारणद्य — शरण त्राण को कहते हैं। श्राने वाले तरह २ के कहीं से रचा करने वाले की शरणद्य कहा जाता है। भगवान् की शरण में त्राने पर किसी को किसी प्रकार का कह नहीं रहने पाता था।

२० - जीवद्य -- संयम जीवन के देने वाले को जीवद्य कहते हैं। भगवान् की पवित्र सेवा में आने वाले अनेकों ने संयम का आराधन कर के परम साध्य निर्वाण पद को उपलब्ध किया था।

२१ - बोधिद्य - बीधि सम्पन्त्व को कहते हैं। सम्बन्त्व का देने बाला बोधिद्य कहलाता है।

२२ — धर्मद्य — धर्म के दाता को धर्म दय कहते हैं। भगवान् महावोर ने ऋहिंसा, संयम तथा तपहर धर्म का संसार की परम पावन ऋनुपम सन्देश दिया था।

२३ — धर्मदेशक — धर्म का उपदेश देने पाले को धर्मदेशक कहते हैं । भगवान् श्रुतधर्म और चारित्रधर्म का वास्तविक मर्म बतलाते हैं, इसलिये उन्हें धर्मदेशक कहा गया है।

२४—धर्मनायक--धर्म के नेता का नाम धर्मनायक है। सगवान् धर्मभूलक छदनुष्ठानों का तथा धर्मभेवी व्यक्तियों का नेतृत्व किया करते थे।

२५—धर्मसारिध — सारिध उसे कहते हैं जो त्य को निरुपद्रवरूप से चलाता हुया उस की रचा करता है, त्थ में जुते हुए बैल ऋादि प्राणियों का संरच्छ करता है। भगवान् धर्मरूपी तथ के सारिध हैं। भगवान् धर्मरूपी में बैठने वालों के सारिध बन कर उन्हें निरुपद्रव स्थान ऋषीत् मोस्न में पहुँचाते हैं।

२६—धर्मवर — चतुग्नत — चकवतीं — पूर्व, पश्चिम और दिच्ण इन तीन दिशाओं में समुद्र — पर्यन्त और उत्तर दिशा में चूनहिमवन्त पर्वतपर्यन्त के भूमिमाग का जो अन्त करता है श्चर्यात् इतने विशाल भूखएड पर जो विजय प्राप्त करता है, इतने में जिस की अखएड और अप्रतिहत आजा चलती है, उसे चतुरन्तचकवर्ती कहा जाता है। चकवर्तियों में प्रधान चकवर्ती को वरचतुरन्तचकवर्ती कहते हैं। धर्म के वरचतुरन्तचकवर्ती को धर्मवरचतुरन्तचकवर्ती कहा जाता है। भगवान् महावीर स्वाभी नरक, तिर्यंच, मनुष्य और देव इन चारों गतियों का अन्त कर संपूर्ण विश्व पर अपना अहिंसा और सत्य आदि का धर्मराज्य स्थापित करते हैं। अध्यवा — दान, शील, तप और भावरूप चतुर्विध धर्म की साधना स्वयं अन्तिम कोटि तक करते हैं और जनता को भी इस धर्म का उपदेश देते हैं अतः वे धर्म के वरचतुरन्तचकवर्ती कहलाते

हैं। अध्यया — जिस प्रकार सब चकवर्तों के अधीन होते हैं, चकवर्ती के विशाल साम्राज्य में हो सब राजाओं का राज्य अन्तर्गत हो जाता है अर्थात् अन्य राजाओं का राज्य चकवर्ती के राज्य का ही एक अंश होता है, उसी प्रकार संसार के समस्त धर्मतत्त्व भगवान् के तत्त्व के नीचे आगये हैं। भगवान् का अनेकान्त तत्त्व चकवर्ती के विशाल साम्राज्य के समान है और अन्य धर्मकराकों के तत्त्व एकान्तरूप होने के कारण अन्य राजाओं के समान है। सभी एकान्तरूप धर्मतत्व अनेकान्त तत्त्व के अन्तर्गत हो जाते हैं। हसी लिये भगवान् को धर्म का अष्ट चकवर्ती कहा गया है।

२७ - द्वीप, त्राण, शरण, गित, प्रतिष्ठा - द्वीप टापू को कहते हैं, अर्थात् संसार - सागर में नानाविध दु:खों की विशाल लहरों के अभियात से व्याकुल प्राणियों को भगवान् सास्त्वना प्रदान करने के कारण द्वीप कहें गये हैं। अनर्थों - दु:खों के नाशक को त्राण कहते हैं। धर्म और नोक्तर अर्थ का सम्पादन करने के कारण भगवान् को शरण कहा गया है। दु:खियों के द्वारा सुख की प्राप्ति के लिये जिस का आश्रम लिया जाए उसे गिति कहते हैं। प्रतिष्ठा शब्द " - संसारक्ष्य गर्त में पतित प्राणियों के लिये जो आधारक्ष्य है - " इस अर्थ का परिचायक है। दु:खियों को आश्रम देने के कारण गिति और उन का आधार होने से भगवान् की प्रतिधा कहा गया है।

मूल में भगवया इत्यादि पद तृतीयानत प्रस्तुत हुए हैं, जब कि दीबो इत्यादि पद प्रथमानत । ऐसा क्यों है ! यह प्रश्न उत्पन्न होना अस्वामाविक नहीं है, परन्तु औपपातिकसूत्र में दृत्तिकार अभयदेव सूरि ने — नमोऽशु गां अरिहन्ताणं भगवन्ताणं — इत्यादि षष्ठयन्त पदों में पढ़े गये — दीवो तागां सरणं गई पइट्टा-इन प्रथमानत पदों की व्याख्या में — दीवो तागां सरणं गई पइट्टा-इन प्रथमानत पदों की व्याख्या में — दीवो तागां सरणं गई पइट्टा-इन प्रथमानत पदों की व्याख्या में — दीवो तागां सरणं गई पइट्टा-मिका कार्येति — इस प्रकार लिखा है । । अर्थात् वृत्तिकार के मतानुसार — दीवो तागां सरणं गई पइट्टा-ऐसा ही पाठ उपलब्ध होता है और उस के अर्थसंकलन में — जो तेसि नमोऽथु गां — ( जो दीप, त्राण, शरण, गति और प्रतिष्ठा कार है उन को नमस्कार हो), ऐसा अध्याहारमूलक अन्वय किया है । प्रस्तुत में जो प्रश्न उपस्थित हो रहा है, वह भी वृत्तिकार की मान्यतानुसार — दोवो ताणं सरणं गई पइट्टा, इत्यत्र जो तेण त्ति — (जो दीप, त्राण, शरण, गति तथां प्रतिष्ठा रूप है, उस ने ) इस पद्धित से समाहित हो जाता है।

२८ — अप्रतिहतक्षानदर्शन वर — अप्रतिहत का अर्थ है — किसी से विधित न होने वाला किसी से न रुकने वाला ! ज्ञान, दर्शन के धारक को क्षानदर्शन अर कहते हैं । तब भगवान् महाबीर स्वामी अप्रतिहत ज्ञान, दर्शन के धारण करने वाले थे, यह अर्थ फलित हुआ !

२९—व्यात्रसञ्ज्ञ — छन्न शब्द के — १ — स्नावरण, स्रोर २ — छन्न, ऐसे दो स्नर्थ होते हैं। ज्ञानावरणीय स्नादि चार घातक कर्म स्नाहमा की जान, दशन स्नादि मूल शक्तियों को छादन किए अर्थात् दके हुए रहते हैं, इस लिये वे छन्न कहलाते हैं। जो छन्न से स्नर्यात् ज्ञानाधरणीय स्नादि चार घातक कर्मों से तथा छल से स्नलग हो गया है, उसे व्यात्रसञ्ज्ञ कहते हैं। भगवान् महावीर छन्न से रहित थे।

३० — जिन — राग श्रीर द्वेष श्रादि श्रात्मसम्बन्धी शतुत्रों की पराजित करने वाला, उन का दमन करने वाला जिन कहलाता है।

३१ - झायक - सम्यक् प्रकार से जानने वाला झायक कहलाता है। ताल्पर्य यह है कि भगवान् राग आदि विकारों के स्वरूप की जानने वाले थे। रागादि विकारों को जान कर ही जीता जा सकता है।

कहीं — जावपरणं — ऐसा पाठ भी उपलब्ध होता है। जापक का अर्थ है-जिताने वाला। अर्थात् भगवान् स्वयं भी रागद्वेषादि को जीतने वाले थे और दूसरों को भी जिताने वाले थे।

३२-तीर्ण-जो स्वयं संसार सागर से तर गया है, वह तीर्ण कहलाता है।

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

५४७

- ३३ तारक जो दूसरी की संसारसागर से तराने वाला है, उसे तारक कहते हैं। भगवान् महावीर स्वामी ने श्रर्जीनमाली श्रादि अनेकानेक भव्य पुरुषों को संसारसागर से तारा था।
  - ३४ बुद्ध जो सम्पूर्ण तस्वों के बोध को उपलब्ध कर रहा हो, वह बुद्ध कहलाता है।
- ३५ वोधक जो दूसरों को जीव, अजीव आदि तत्त्वों का बोध देने वाला हो, उसे बोधक कहते हैं। जीव आदि तत्त्वों का बोध देने के कारण भगवान को बोधक कहा गण है।
- ३६ मुक्त जो स्वयं कर्मों से मुक्त है, अधवा जो बाह्य ख्रीर ख्राम्यन्तर दोनों प्रकार की प्रन्थियों गाठों - से रहित हो, उसे मुक्त कहा जाता है। भगवान् महावीर स्वामी ख्राम्यन्तर ख्रीर बाह्य प्रन्थियों से रहित ये ।
  - ३७ मोचक जो दूसरों को कमी के बन्धनों से मुक्त करवाता है, उसे मोचक कहते हैं।
- ३८ सर्वज्ञ चर श्रीर श्रचर सभी पदार्थी का ज्ञान रखने वाला श्रीर जिस में अज्ञान का सर्वथा स्रमाव हो, वह सर्विज्ञ कहलाता है। भगवान घट २ के ज्ञाता होने के कारण सर्वज्ञ कहे गए हैं।
- ३९ सर्वदर्शी चर श्रीर अचर सभी पदार्थों का द्रष्टा, सर्वदर्शी कहा जाता है । भगवान् सर्वदर्शी थे।
- ४० शिव, श्रचल, श्ररुज, श्रनन्त, श्रचय, श्रट्याबाध, श्रपुनराष्ट्रींच सिद्धगति नामक स्थान को प्राप्त । श्र्यीत् शिव श्रादि पद सिद्धगति (जिस के सब काम सिद्ध पूर्ण हो जावें उसे सिद्ध कहते हैं। श्रात्मा विष्कर्म एवं इतकृत्य होने के श्रयन्तर जहां जाता है उसे सिद्धगति कहा जाता है) नामक स्थान के विशेषण हैं। शिव श्रादि पदों का श्रयं निद्धोक्त है —
- १ शिव कल्याणुरूप को कहते हैं। ऋथवा जो बाधा, पीड़ा और दु:ल से रहित हो वह शिव कहलाता है। सिद्धगति में किसी प्रकार की बाधा या पीड़ा नहीं होती, अतः उसे शिव कहते हैं।
- २ अचल चल रहित अर्थात् स्थिर को कहते हैं। चलन दो प्रकार का होता है, एक स्वामाविक दूसरा प्रायोगिक। दूसरे की प्रेरणा बिना अथवा अपने पुरुषार्थ के बिना मात्र स्वमाव से हो जो चलन होता है, वह स्वामाविकचलन कहा जाता है। जैसे जह में स्वभाव से चंचलता है, इसी प्रकार बैठा मनुष्य भले ही स्थिर दीखता है किन्तु योगापेच्या उस में भी चंचलता है, इसे ही स्वामाविकचलन कहते हैं। वायु आदि बाह्य निमित्तों से जो चंचलता उत्पन्न होती है, वह प्रायोगिकचलन कहलाता है। मुकात्माओं में न स्वभाव से ही चलन होता है और न प्रयोग से ही। मुकात्माओं में गित का अभाव है, इसिवये भी वह अचल है।
- ३ श्ररुज रोगरहित को श्ररुज कहते हैं । शरीरर्राहत होने के कारण मुकात्मा को दात, पिच श्रीर कफ़ जन्य शारीरिक रोग नहीं होने पाते श्रीर कर्मरहित होने से मान रोग रागद्वेषादि मी नहीं होते ।
- ४ स्नानन्त स्नान्त रहित का नाम है। मुकात्माएँ सभी गुणापेच्या समान होती है। स्नाथवा मुकात्माओं का ज्ञान, दर्शन स्नान्त होता है स्नीर स्नान्त पदार्थों को ज्ञानता तथा देखता है, स्नत एव गुणा-पेक्षया वे स्नान्त है। स्नाथवा — स्नान्तरहित को श्रान्त कहते हैं। सिद्धगति प्राप्त करने की स्नादि तो है, परन्तु उस का स्नान्त नहीं, इसिंचे उस को स्नान्त कहते हैं।
- ५— आज्ञय ज्यरहित का नाम है। मुक्तारमाओं की जानादि आतमविभूति में किसी प्रकार की ज्ञीयता नहीं आने पाती, इस लिये उसे अव्जय कहते हैं।
- ६ प्रविधाशास पीड़ारहित की अवविधाशास कहते हैं । मुक्तात्माओं को सिद्धगित में किसी प्रकार का कष्ट या शोक नहीं होता और न वे किसी दूसरे को पीड़ा पहुँचाते हैं।
  - ७ अयुनरावृत्ति युनरागमन से रहित का नाम है, अर्थात् जो जन्म तथा मरण से रहित हो कर

486

श्री विपाक सूत्र —

दिशम ऋष्याय

एक वार सिद्धाति में पहुंच जाता है, वह फिर लौट कर कभी संसार में नहीं ब्राता ?

विपाकश्रुत के दो विभाग हैं, पहला दु:खिविपाक और दूसरा सुखिविपाक । जिस में हिंसा, अस्त्य, चौर्य, मैंधुन आदि द्वारा उपार्जित अश्रुम कमों के दु:खरूप विपाक -फल विणित हों, उसे दु:खिविपाक कहते हैं, और जिस में अहिंसा, सत्य आदि से जिनत शुभ कमों का विपाक वर्णन किया गया हो, उसे सुखिविपाक कहते हैं। दु:खिविपाक में -१ - मृगापुत्र, २ - उिक्ततक, ३ - अभग्नसेन, ४ - शकट, ५ - वृहस्पति, ६ - निद्वर्धन, ७ - अग्वरदत्त, ८ - शौरिकदत्त, ९ - देवदत्ता और १० - अं जू - ये दश अध्ययन हैं। मृगापुत्र उिक्ततक आदि का वर्णन पीछे कर दिया गया है। अं जूश्री नानक दसवें अध्ययन की समाप्ति के साथ विपाकश्रुत का दशाध्ययनात्मक प्रथम श्रुतस्कन्ध समाप्त होता है।

मृगापुत्र से ले कर अंज्ञ्रीपर्यन्त के दश अध्ययनों में वर्णित कथासंदर्भ से अहणीय सार को यदि अत्यन्त संद्धिस शब्दों में कहा जाय तो वह इतना ही है कि मानव जीवन को पतन को ओर ले जाने वाले हिंसा और व्यक्तिसाम्लक असल्क में के अनुष्ठान से सर्वथा पराङ्मुख हो कर आत्मा की आध्यात्मिक प्रगति में सहायक भूत धर्मीनुष्ठान में प्रवृत्त होने का यत्न करना और तदनुक्ल चारित्रसंगठित करना । वस इसी में मानव का आत्मश्रेय निहित है। इस के अतिरिक्त अन्य जितनों भी सांसारिक प्रवृत्तियें हैं, उन से आत्मकल्याण की सदि ब्ला में कोई प्रगति नहीं होती। इस भावना से प्रेरित हुए साधक व्यक्ति यदि उक्त दशों अध्ययनों का मननपूर्वक अध्ययन करने का यत्न करेंगे तो आशा है उन को उस से इच्छित लाभ की अवस्य प्राप्ति होगी। वस इतने निवेदन के साथ इस श्री विभाकश्र तस्कन्ध के प्रथम श्रुतस्कन्ध सम्यन्धी विवेचन को समाप्त करते हुए पाठकों से प्रस्तुत प्रथम श्रुतस्कन्ध के अध्ययनों से प्राप्त शिक्ताओं को जीवन में उतार कर साधनाप्य में अधिकाधिक अप्रेस होने का प्रयत्न करेंगे, ऐसी आशा करते हैं।

॥ दशम अध्ययन समाप्त ॥ ॥ विपाकश्रुत का प्रथम श्रुतस्कन्य समाप्त ॥ श्री

# विपाकसूत्र हिन्दीभाषाटीकासहित

का

मुखविपाक नामक हितीय श्रुतस्कृत्ध

# ॥ अथ द्वितीय श्रुतस्कन्ध ॥ प्रथम ऋध्ययन

भारतवर्ष धर्मप्रधान देश है। यहां धर्म को बहुत अधिक महत्त्व प्रदान किया गया है । छोटी से छोटी बात को भी धर्म के द्वारा ही परखना भारत की सब से बड़ी विशेषता रही है। इस के अतिरिक्त धर्म की गुल्णायाओं से बड़े २ विद्यालकाय प्रन्य भर रक्खे हैं। जीवन समाप्त हो सकता है परन्तु धर्म की महिमा का का अन्त नहीं पाया जा सकता। धर्म का महत्त्व बहुत व्यापक है। धर्म दुर्गित का नाश करने वाला है। मनुष्य के मानस को स्वच्छ एवं निर्मल बनाने के साथ २ उसे विशाल और विराट बना डालता है। अनादि काल से सोई मानवता को यह जाएत कर देता है। इदय में दया और प्रेम की नदी बहा देता है। यदि बात ज्यादा न बढ़ाई जाए तो—धर्म की महिमा अपरम्पार है, इतना ही कहना पर्यात होगा।

शास्त्रों में धर्म के दान, शील, तप श्रीर भावना ये चार प्रकार वतलाये गये हैं। इन में से पहला प्रकार दान धर्म है। जैनधर्म में दान की बड़ी महिमा बहुत मौिलिक शब्दों में श्रीभव्यक्त की गई है। दान देने बाले को स्वर्ग श्रीर मोद्य का श्रीधकारी बताया है। दान देने से संसार में कोई भी वस्तु श्राप्य नहीं रहती है। दान जीवन के समग्र सह णों का मूल है, श्रा उस का विकास पारमार्थिक दृष्टि से समस्त सह णों का श्राधार है, तया व्यावहारिक दृष्टि से मानवी व्यवस्था के सामंजस्य की मूलिभित्ति है। दान का मतलब है—न्यायपूर्वक श्राप्त को प्राप्त हुई वस्तु का दूसरे के लिये अर्थण करना । यह श्रांण उस के कर्ता श्रीर स्वीकार करने वाले दोनों का उरकारक होना चाहिये। श्रार्थण करने वाले का मुख्य उपकार तो यह है कि उस वस्तु पर से उस की ममता हट जाय, फलस्वरूप उसे सन्तीष श्रीर समभाव की श्राप्त हो। स्वीकार करने वाले का उपकार यह है कि उस वस्तु से उस की जीवनयात्रा में मदद मिले श्रीर परिणामस्वरूप सह णों का विकास हो।

सभी दान दानरूप से एक जैसे होने पर भी उस के फल में तरतम भाव रहता है। यह तरतम भाव दानधर्म की विशेषता के कारण होता है और यह विशेषता मुख्तया दानधर्म के चार श्रंगों की विशेषता वे अनुसार होती है। इन चार श्रंगों की विशेषता निम्नोक है ---

१—िबिशिवशेषता - विधि की विशेषता में देश काल का औचित्य और लेने वाले के सिद्धान्त को बाधा न पहुंचे, ऐसी कस्पनीय वस्तु का ऋपँग करना, इत्यादि बातों का समावेश होता है।

२—द्रव्यविशेषता—द्रव्य की विशेषता में दी जाने वाली वस्तु के गुणों का समावेश होता है। जिस वस्तु का दान किया जाये वह वस्तु लेने वाले पात्र की जीवनयात्रा में पोषक हो कर परिणामतः उस के निजगुणविकास में निमित्त बने, ऐसी होनी चाहिये।

३—दातृ विशेषता—दाता की विशेषता में लेने वाले पात्र के प्रति श्रद्धा का होना उस के प्रति तिरस्कार या ऋष्या का न होना, तथा दान देते समय या देने के बाद में विषाद न करना, इत्यादि गुर्णों का समावेश होता है।

<sup>(</sup>१) दाणं सीलं च तवो भावो, एवं चउव्विहो धम्मो । सञ्बक्तिणेहि भणिश्रो, तहा.....॥ २९६ ॥

५५०]

४ - पात्रविशेषता - दान लेने वाले व्यक्ति का सत्पुरिषार्थ के लिये ही सतत जागरूक रहना पात्र " की विशेषता है। दूसरे शब्दों में - जो दान ले रहा है उस का श्रापने ऋ।प को मानवीय आध्यात्मिक विकास की चरम सीमा की स्रोर भुकाव तथा सदनुष्ठान में निरंतर सावधानता ही पात्र की विशेषता है।

पात्रता की विशेषता वाले को सुपात्र कहते हैं, तथा सुपात्र की जी दान दिया जाता है, उसे सपात्रदान कहते हैं। सुरावदान कर्मनिजरा का साधक है और दाता के लिये संसारसमुद्र से पार कर परमात्मपद को प्राप्त करने में सहायक बनता है। सुपात्रदान की सफलता के लिये भावना महान सहायक होती है। भावना जितनी उत्तम एवं सबल होती है, उतना ही सुपानदान जीवन के विकास में उपयोगी एवं हितावह रहता है।

प्रस्तुत सूत्र के सुखिवियाक नामक द्वितीय श्रुतस्कंध के इस प्रथम ऋध्ययन में स्वनामधन्य पुर्वश्लोक श्री सुवाह कुमार जी का परम पिनत्र जीवनवृत्तान्त प्रस्तावित हुआ है, जिन्हों ने सुमुख गाथापित के भव में महामहिम तपरिवराज श्रीसुदत्त अनगार को उत्कृष्ट परिणामों से दान देकर संसार को परिमित और मनुष्यासु का बन्ध किया या, दूसरे शब्दों में उन्होंने उत्कृष्ट भावना के साथ एक सुपात्र को दान दे कर अपने भविष्य को उज्ज्वल समुज्ज्वल एवं ऋत्युज्ज्वल बनाया था। इस अध्ययन का आरम्म इस प्रकार होता है -

मूल - देतां कान्नेयं तेणं समएयां रायितहे गागरे गुणिसलए चेहए, सुहम्मे समीसढे । जंब जाव पञ्जुवामति, एवं वयासी-जइ गां भंते । समगोगां जाव संपत्तेगा दुहविवागागां अयमहो परागत्ते. सहविवागाएं भंते ! समरोगं जाद संपत्तेणं के बाह्रे पएगत्ते ?. तते एं से सहम्मे अग्रारे जम्बुनग्रनार एवं वयासी—एवं खलु जंवू ! सन्योगं जाव संपत्तेगं सुहविवागागं दस अज्यस्यां परणाता, तंजहा - (१) सुवाह्, (२) महनंदी, य (३) सुनाए, (४) सुवासवे, (५) तहेद जिखदासे, (६) धणवती, य (७) महन्दलो, (८) महनदी, य (६) महचंदे, (१०) वादत्ते । जति ए। भंते ! समगोर्ख जाव संयत्तेर्ण सुहविवागाणं दस श्रज्भयणा पएख-त्ता. पढमस्स एं भेते १ अज्भयगस्स सुहविवागाणं जाव संपर्शेणं के अट्ठे प्रणक्ते १, तते गां से सहम्मे जंबुमणगार एवं वयासी ।

<sup>(</sup>१) ऋनुप्रहार्थं स्त्रस्यातिसर्गो दानम् । विधिद्रव्यदात्पात्रविशेषासिक्वशेषाः । तत्त्वार्थसत्र अ० ७. सूत्र ३३/३४, के हिन्दी विवेचन में परिडतगवर श्री मुखलाल जी।

<sup>(</sup>२) छाया - तस्मिन् काले तस्मिन् समये राजग्रहे नगरे गुण्शिले चैत्ये सुधर्मा समवस्तः। जम्बः यावत प्य पास्ते प्रवमवादीत् - यदि भदन्त ! श्रमणेन यावत् संप्राप्तेन दुःखविपाकानामयमर्थः प्रज्ञमः, सुखविपाकानां भदन्त ! श्रमणीन यावत् संप्रान्तेन कीऽर्थः प्रवतः १, ततः स सुधर्माऽनगारो जम्बूमनगारमेवमवादीत् -एवं खुद जम्ब: ! श्रमणेन यावत् संप्राप्तेन सुर्वावपाकानां दश श्रध्ययनानि प्रवाहान्, तदाया - १ सुदाहः, २ -भद्रतन्दी च. ३ - धुनातः, ४ - धुवासवः, ५ - तयैव जिनदासः, ६ - धनपतिश्च, ७ - महावलः, ८ - भद्रतन्दी, ९-- महाचन्द्रः. १० - वरदत्तः। यदि भदन्तः ! अमरो न यावत् संप्राप्तेनः सुखविपाकानां दशाध्वयनानि प्रज्ञप्तानि, प्रथमस्य भदन्त । अध्ययनस्य सुत्रविष्कानां यावत् संप्राप्तेन कोऽर्थः प्रज्ञप्तः ?. ततः स सधर्मा जम्बूमनगारमेवमवादीत् ।

पदार्थ - तेरां -- उस । कालेरां -- काल । तेरां -- उस । समयरां -- समय । रायगिहे -- राजरह । जगरे-नगर के । गुणसिल्य-गुणशील । चेश्य-चेश्य में | सुद्दग्मे-सुधर्मा स्वामी । समोसदे - प्यारे जीवू - जीवू स्वामी । जाव - यावत् । पञ्जुवासाति - पर्यु पासना - मन्ति करने लगे । पर्व-इस प्रकार । वयासी - कहने लगे । जह एां यदि । भंते !- हे भगवन् ! । समरोगां - श्रमण । जाव - यावत् । संवत्ते -एां →मोक्षसंप्राप्त महावीर ने । दुहविवागाएां - दुःखविपाक का । अध्यमहे - यह अधे । पर्णक्ते - प्रतिपादन किया है, तो । सुह विवागाएां- सुखविपाक का । भंते ! - हे भगवन् ! । समिष्णां- अमस् । जाव-यावत् । संपत्तेणं - मोव्संप्राप्त ने । के प्रहे- क्या अभे । परागत्ते ? - प्रतिपादन किया है ? । तते गां तदनन्तर । से - वह । सुहम्मे - सुधर्मा स्वामी । ऋगागारे - अनगार । जंबुं - जम्बू । अणगारं - अनगार के प्रति । पवं वयासी- इस प्रकार बोले। पवं खलु-इस प्रकार निश्चय ही । जंबू !- हे जम्बू!। समग्रेणं-अमण । जाय - यावत् । संपत्ते एां - सम्प्राप्त महावीर द्वारा । सुद्धविवागाणं - मुखविपाक के । दस - दश । भागमयणा - अध्ययन । पराणासा - प्रतिपादन किये गये हैं । तंजहा - जैसे कि । १ - सुबाह - १ - सुबाह २—भद्दनन्दी य – २ – और भद्रनन्दी । ३ – सुजाए – ३ - सुजात । ४ – सुवास वे – ४ – सुवास व। तहेय-तभैव-उसी तरह । ५- जिल्दासे - ५ - जिनदास । ६ - धनवती य-६- श्रीर धनपति । ७-महब्बलो - ७ - महाबल । ८ - भहनन्दी य--८ - श्रीर भद्रनन्दी । ९ - महत्त्वंदे - महाचन्द्र । १० - वरदर् -- १० - वरदत्त । जति गां -- यदि । भंते !-- भदन्त ! । समणेगां -- श्रमण । जाव -- यावत् । संपत्तेगा -मोच्चम्प्राप्त ने । सुद्दविवागाणं – सुद्धविषाक के । दस – दश । अज्ञानयणाः - श्रध्ययन । पग्णत्ता – कपन किये हैं, तो। पढमस्त - प्रथम । अञ्करणाएस्त - अध्ययन का । अंते ! - हे भगवन् ! । सुहविवागाणं -सुखविपाक के। जाव - यावत्। संपत्तीयां - मोद्धसंप्राध्त महावीर स्वामी ने। के श्रष्टे - क्या सर्थ। पराणाको -प्रतिपादन किथा है। तते गां--तदनन्तर । से--वह। सुहम्मे - सुधर्मा स्वामी । जांबुं - जम्बू । श्रगगारं — श्रनगार के प्रति । एवं वयासी — इस प्रकार बोले ।

मूलार्थ — उस काल और उस समय राजगृह नगर के अन्तर्गत गुराशील नामक चैत्य में अनेगा श्री सुधमी स्वामी पधारे । तव उन की पर्यु पासना में रहे हुए जम्बू स्वामी ने उन के प्रति इस प्रकार कहा कि हे भगवन् ! यावत् मोचसंप्राध्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने यदि दुःवित्रशक का यह (पूर्वोंक्त) श्रथ प्रतिपादन किया है तो यावत् मोचसंप्राध्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने सुखिवपाक का क्या अथ प्रतिपादन किया है ?, इस के उत्तर में श्रीसुधमी अनगार श्रीजंबू अनगार के प्रति इस प्रकार बोले — जम्बू ! यावत् मोचसप्राध्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने सुखिवपाक के दस अध्ययन प्रतिपादन किये हैं, जैसे कि —

१—सुवाहु, २—भद्रनन्दी, ३—सुजात, ४—सुवासव, ५—जिनदास, ६—धनपति, ७— महाबल, ८—भद्रनन्दी, ९—महाचन्द्र, १०—वरदत्त ।

भगवन् ! यावत् मोचसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने यदि सुस्वविषाक के सुबाहु-कुमार श्रादि दश श्रम्ययन प्रतिषादन किये हैं तो भदना ! यात्रत् मोचसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महाबीर स्वामी ने सुखविषाक के प्रथम श्रम्ययन का क्या धार्थ कथन किया है !, तदनन्तर इस प्रश्न के उत्तर मैं श्री सुधमी स्वामी श्री जम्बू श्रानगार के प्रति इस प्रकार कहने लगे ।

टीका — संशय का विपक्षी निश्चय है, इसी मान्ति दु:ख का विपक्षी सुख है। सुख की प्राप्ति सुख — जनक कृत्यों की अपनाने से होती है। जब तक सुख के साधनों को अपनाया नहीं जाता तब तक सुख की

# ५५२]

उपलब्धि केवल स्वप्नमात्र होती है। सुलगांति के जिए दुःख के साधनों का त्याग उतना ही आवश्यक है जितनाकि सुख के साधनों को ऋपनाना। दुःख के साधनों कात्याग तभी संभव है जब कि दुःखजनक साधनों का विशिष्ट दोधे हो। कष्ट के उत्पादक साधनों के भान विना उन का त्याग भी संभव नहीं हो सकता. इसी प्रकार सुखमूलक साधनों को ऋपनाने के लिये उनका ज्ञान भी ऋावइयक है।

मनुष्य से ले कर छोटे से छोटे कीट, पतंग तक संसार का प्रत्येक प्राणी सुख की अभिलापा करता है। सभी जीवों की सभी चेटाक्रों का यदि सुक्ष्मरूप से अवजोकन किया जाय तो प्रतीत होगा कि उन की प्रत्येक चेष्टा सुख की अभिज्ञापा से अप्रोतिपीत है । ताल्पयं यह है कि इस विशाल विश्व के आंगण में जीवों की जितनी भी लीलाएं हैं वे सब सुखमूलक हैं। सुख की उपलब्धि के लिए जिस मार्ग के अनुसर्ग का उपदेश महापुरुषों ने दिया है. उस का दिग्दरान अनेक कों में कराया गया है। श्री विपाक सूत्र में इसी दृष्टि से दुःख-विशक और सुख विशक ऐसे दो विभाग करके दुःख और सुख के साधनों का एक विशिष्ट पद्धति के द्वारा निर्देश करने का स्तुत्य प्रयास किया गया है। दुः लिविपाक के दश अध्ययनों में दुः ल और उसके साधनों का निर्देश करके साधक व्यक्ति को उन के त्याग की त्र्योर प्रेरित करने का प्रयत्न किया गया है। इसी मान्ति उत्र के दूसरे विभाग – सुखविपाक में सुख और उनके साधनों का निर्देश करते हुए साधकों को उन के अपनाने की प्रेरणा की गई है। दोनों विभागों के ऋनुशीलन से देयोपादयेरूप में साधक को ऋपने लिये मार्गनिश्चित करने की पूरी २ सुविधा प्राप्त हो सकती है। पूर्वविधित दुः खिववाक से साधक को हेय का ज्ञान होता है, और स्त्रागे वर्णन किये जाने वाले सुखविषाक से वह उपादेय वस्तु का बोध प्राप्त कर सकता है।

पूर्व की भान्ति राजग्रह नगर गुणशील चैत्य-उद्यान में अपने विकीत शिष्यवर्ग के माथ पधारे हुए श्रार्य सुधर्मा स्वामी से उन के विनयशील श्रन्तेवासी -शिष्य श्रार्य जम्बू स्वामी उन के मुखारविन्द से विपाक-अत के दुःखिवि<sup>पा</sup>क के दश अध्ययनों का अवण करने के अनन्तर प्रतियोगी अर्थात प्रतिपत्ती रूप से प्राप्त होने वाले उस के सुखिविपाकमूलक अध्ययनों के अवण को जिजास से उनके चरणों में उपस्थित होकर प्रार्धना-रूप में इस प्रकार बोले --

भगवन् ! श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने विपाकश्र्व के अन्तर्गत दु:खविपाक के दश अध्ययनों का जो विषय वर्षान किया है, उस का तो अवण मैं ने आप श्री में कर लिया है, परन्तु विपक्तश्रुतान्तर्गत सुखविपाक के विषय में भगवान, ने जो कुछ प्रतिपादन किया है, वह मैंने नहीं सुना, ऋत ऋाप श्री यदि उसे भी सुनाने को कृपा करें तो ऋनुचर पर बहुत ऋनुप्रह होगा। तब ऋपने शिष्य की बढ़ी हुई जिज्ञासा को देख, ऋार्य सुधर्मा स्वामी ने फ़रमाया कि जम्बू! मोत्तसंपात अमण भगवान् महावीर स्वामी ने विपाकश्रुत के सुखविपाक में दश अध्ययन वर्णन किये हैं, जिन का नामनिर्देश इस प्रकार है -

१ — सुबाहुः २ — भद्र नन्दी, ३ — सुजात, ४ - सुबासव, ५ — जिनदास, ६ — धनमति, ७ — महाबल, ८--भद्रनन्दी, ९ - महाचन्द्र और १० -- बरदत्ता।

पूज्य श्री सुवाहुकुमार अपिट महापुरुपों का सविस्तर वर्णन तो यथास्थान अपिम पृष्ठो पर किया जाएगा, परन्तु संत्रेन में इन महापुरुषों का यहां परिचय करा देना उचित प्रतीत होता है-

१ - सुवाहुकुमार - यह हस्तिशीर्ष नगर के स्वामी महाराज ऋदीनशत्रु और माता श्री धारिस्ती के पुत्र थे। ये ७२ कला के जानकार थे। पुष्पचूना जिन में प्रधान थी ऐसी ५०० उत्तमोत्तम राजकन्यात्रों के साथ इन का विवाह सम्पन्न हुआ था। प्रथम मगवान् महावीर स्वामी से श्रावक के बारह वत धारण किये थे। फिर उन्हीं के चरणों में दीक्षित हो कर तथा संयम का ऋाराधन कर के देवलोक में उत्पन्न हुए। ऋाज कल आप देवलोक में विराजमान हैं वहां से च्यव कर ऋाप ११ भव करते हुए ऋन्त में मुक्ति को प्राप्त कर लेंगे। प्रस्तुत सुखविषाकीय प्रथम अध्ययन में ऋाप श्री का ही जीवन प्रस्तावित हुऋा है। पूर्व के भव में ऋाप ने श्री सुदत्त तपस्विराज को ऋाहार दे कर संसार परिमित किया या ऋौर मनुष्यायु का बन्ध किया था।

- २ अद्भवन्दी ये आष्ट्रमसपुर नामक नगर में उत्पन्न हुए थे। इन के पूज्य पिता का नाम महाराज धनावह तथा माता का नाम महारानी सरस्वती था। पूर्व के भव में श्री युगवाहु तीर्थकर की आहारदान दे कर इन्हों ने अपना भविष्य उन्नत बनाया था। वर्तमान में पिततपावन महावीर स्वामी के नेतृत्व में इन के जीवन का निर्माण हुआ। संयमाराधन से आप देवलोक में गये। वहां से च्यव कर ११ मव करते हुए निर्वाणपद प्राप्त करेंगे।
- ३ सुजात इन्हों ने वीरपुर नामक नगर को जन्म लेकर पावन किया था । पिता का नाम वीरकृष्ण्मित्र और माता का नाम श्रीदेवी था। जिन में राजकुमारी बालश्री मुख्य थी, ऐसी ५०० राजकम्याओं के
  साथ आप का पाणिग्रहण हुआ था। पूर्व के भव में आप इषुकार नामक नगर में ऋषभदत्त गाथापित के रूप
  में थे और वहां आप ने तपस्विराज मुनिपुद्धव श्री पुष्पदन्त जी जैसे सुपात्र को भावनापूर्वक आहारदान दे कर
  संसारभ्रमण परिमित और मनुष्पायु का बन्ध किया था। वर्तमान भव में पिततपावन वीर प्रभु के चरणों में दीचित
  हुए और देवलोक में उत्पन्न हुए, वहां से च्यव कर ११ भव करते हुए अन्त में मुक्ति में विराजमान हो आएंगे।
- ४—सुवासव आप ने विजयपुर नगर में जन्म लिया था। महाराज वासवदत्त आप के पूच्य विता है। महारानी कृष्णादेवी आप की मातेश्वरी थी। आप का जिन ५०० राजकुमारियों के साथ पाणियहण हुआ था, उन में भद्रादेवी प्रधान थी। पूर्वभव में आप ने महाराज धनपाल के रूप में तपस्विराज श्री वैश्रमण-दत्त जी महाराज का पारणा कराया था। वर्तमान भव में भगवान महावीर त्वामी के चरणों में दीद्धित हो संयम के आराधन से सिद्ध पद उपलब्ध किया था।
- ५ जिनदास ऋषि सौगन्धिकनरेश महाराज अप्रतिहत के पौत्र थे। पिता का नाम श्री महाचंद्र तथा माता का नाम श्री ऋरहदत्ता देवी था। महाराज मेघरथ के भव में ऋषि ने श्री सुधर्मा स्वामी प्रतिलाभित किए ये। वर्तमान सब में भगवान् महावीर स्वामी के चरखों में दीक्षित हुए ऋौर संयम के सम्यक् ऋराधन से ऋषि ने निर्वाणिषद प्राप्त किया था।
- ६ धनपति ऋष कनकपुरनरेश महाराज प्रियचन्द के पौत्र थे। ऋष की पूज्य दादी का नाम श्री सुभद्रादेवी था। ऋष के पिता का नाम श्री वैश्रमण्दत्त था। माता श्री देवी थी। पूर्वभव में ऋष ने तपस्वराद श्री संभूतविजय मुनिराज को भाषनापुरस्सर दान दिया था। वर्तमान भव में श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के पास दीचित हो निर्वाणपद प्राप्त किया था।
- ७—महाबल महापुरनरेश महाराज बल के ऋाप पुत्र थे। ऋाप की माता का नामश्री सुमद्रादेवी था। रक्तवतीप्रमुख ५०० राजकुमारियों के साथ ऋाप का विवाह सम्पन्न हुऋा था। नागदत्त गायापित के भव में आप ने तपस्वराज श्री इन्द्रदत्त मुनिवर्ष का पारणा करा कर संसार को परिमित किया था। वर्तमान भव में भगवान महावीर स्वामी के पवित्र चरणों में साधु धन कर उस के यथाविधि आराधन से मुक्ति प्राप्त की थी।
- ८-भद्दनन्दी-आप के पूज्य पिता का नाम मुघोषनरेश महाराज अर्जुन था और मातेश्वरी भी दत्तवती जी याँ। आप का ५०० राजकुमारियों के साथ विवाह सम्पन्न हुआ था, उन में श्रीदेवी मुख्य थी। श्री धर्मघोष के भव में आप ने भी धर्मिंह मुनिराज को निर्दोष एवं शुद्ध मार्बों के साथ आहार पानी देकर, पारसा करा कर अपने संसारभ्रमण को परिमित किया था। यर्तमान भव में भगवान महावीर स्वामी के चरणों में दीच्ति हो

प्रथम ऋध्याय

कर सिद्ध पद को प्राप्त किया था । प्रस्तुत द्वितीय श्रुतस्कन्धीय द्वितीय अध्याय के भद्रनन्दी इन से भिन्न ये । जन्मस्थान तथा माता पिता आदि की भिन्नता हो इन के पार्थक्य को प्रमाणित कर रही है।

९—महाचन्द्र - ऋष का जन्म चन्पा नगरी में हुऋ। था, पिता का नाम महाराज दत्त तथा माता का श्री दत्तवती था। श्रीकान्त जिन में प्रधान थी ऐसी ५०० राजकन्य। श्रों के साथ ऋष का प्राग्तिवृद्ध हुऋ। था। चिकित्सिकानरेश महाराज जितराञ्च के भव में ऋष ने तप्तिवराज श्री धमवीर्य का पारणा करा कर ऋपने भविष्य को उन्नत बनाते हुए मनुष्यायु का पन्ध किया और वर्तमान भव में भगवान महावीर स्वामी के चरणों में दीचित हो कर साधुधमं के सम्यक् ऋषाधन से परम साध्य निविण पद को प्राप्त किया था।

१० — वरद्त्त — ऋष के पूज्य पिता का नाम साकेतनरेश महाराज भित्रनन्दी था। माता श्रीकान्तादेवी थी। ऋष का जिन ५०० राजकुमारियों के साथ पाणियहण हुआ था, उन में वरमेना राजकुमारी प्रधान थी, ऋषीत् यह छाप की पहुरानी थी। शतदारनरेश महाराज विमलवाहन के भव में छाप ने तपस्विराज श्री धर्महिच जी महाराज का विशुद्ध परिणामों से पारणा करा कर संशार को परिमत करने के साथ र मनुष्यायु का बन्ध किया था। वर्तमान भव में चरम तीर्थं कर भगवान महावीर स्वामी के पवित्र चरणों में साधुवत धारण कर तथा उस के सम्यक् पालन से कालमास में काल करके श्रीधम नामक प्रथम देवलोक में उत्पन्त हुए। छाज कल छाप दैविक संशार में ऋपने पुर्यमय शुभ कमीं का सुखोपभोग कर रहे हैं। वहां से च्यव कर छाप ११ भव करेंगे और अन्त में महाविदेह चेत्र में दीक्षित हो कर जन्म मरण का अन्त कर डालेंगे। सिद्ध, खुद्ध, श्रवर और ऋमर हो जाए गे।

द्वितीय श्रुतस्कन्ध सुखिवपाक के पूर्वोक्त ६श अध्ययनों में महामिहिम श्री सुवाहुकुमार जी आदि समस्त महापुरुषों का ही जीवनवृत्तान्त कमश: प्रस्तावित हुआ है, इसीलिये सूत्रकार ने सुवाहुकुमार आदि के नामों पर अध्ययनों का नामकरण किया है, जो कि उचित ही है।

त्रार्य जम्बू स्वामी के मदन्त ! अमण मगवान् महावीर स्वामी ने मुखविपाक का क्या ऋर्य वर्णन किया है ? ऋर्थात् उस में किन २ महापुरुषों का जीवनवृत्तान्त उपन्यस्त हुआ है ?—" इस प्रश्न के उत्तर में आर्य पुषमी स्वामी ने मुखविपाक में भगवान् ने श्री सुराहुकुमार, श्री भद्रनन्दी ऋषि दश ऋष्ययन फरमाये हैं, ताल्पर्य यह है कि इन दश महापुरुषों के जीवनवृत्तान्तों का उल्लेख किया है —"वह उत्तर दिया था, परन्तु इतने नात्र से प्रश्नकर्ता श्री जम्बू स्वामी की जिज्ञासा पूर्ण नहीं होने पाई, ऋतः किर उन्हों ने विनम्न शब्दों में ऋपने परमपूज्य गुरुदेव श्री सुवर्मा स्वामी के पावन चरणों में निवेदन किया। वे बोले —भगवन् ! यह ठीक है कि अमण् भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के दश ऋष्ययन फरमाये हैं, परन्तु उस के सुवाहुकुमार नामक प्रथम ऋष्ययन का उन्हों ने क्या ऋर्य प्रतिपादन किया है ?, इस प्रश्न के उत्तर में ऋार्य सुधर्मा स्वामी ने जो कुळु फरमाया, उस का वर्णन ऋषिम सूत्र में किया गया है !

लोकोत्तर ज्ञान, दर्शन ऋदि गुणों के गण ऋषीत् समूह को घारण करने वाले तथा जिनेन्द्र प्रवचन की पहले पहल स्वरूप में रचना करने वाले महापुष्य गणधर कहलाते हैं। चरम तीर्थंकर अमण भगवान् महाबीर स्वामी के—१—इन्द्रभृति, २—ऋगिनभृति, ३—वायुभृति, ४—व्यक्तस्वामी,५ —सुधर्मा-स्वामी, ६—मण्डितपुत्र, ७—मौर्यपुत्र, ८—ऋकम्पित, ९—ऋवलभ्राता, १०—मेतार्य, ११—प्रभास, ये ११ गणधर थे। ये सभी वैदिक विद्वान् ब्राह्मण थे। ऋपने २ मत की पृष्टि के लिये शास्त्रार्थ करने के लिये भगवान् महाबीर के पास ऋषये थे। ऋपने २ संश्वां का भगवान् से सन्तोष-जनक उत्तर पाकर सभी उन के

<sup>(</sup>१) संशय तथा उनके उत्तरों का विवरण श्री अगरचन्द भैरोंदान हेटिया वीकानेर द्वारा प्रकाशित जनसिखान्त बोह्र संदर्भ के चतुर्थ माग में देखा जा सकता है।

प्रधम ऋध्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

444

शिष्य हो गरे थे, तथा भगवान् के चरणों में ज्ञानाराधन; दर्शनाराधन तथा चारित्राराधन की उत्कर्षता को प्राप्त कर उन्हों ने गण्धर पद को उपलब्ध किया था।

प्रस्तुत में जो श्री सुधर्मा स्वामी का वर्णन किया गया है, ये भगवान महावीर स्वामी के ही पूर्वोक्त पांच वें गणाधर हैं। त्रान का जैनेन्द्र प्रवचन इन्हीं की वाचना कहलाता है। यही त्रार्य जम्बू स्वामी के परमपूज्य गुरुदेव हैं। इन्हीं के श्रीचरणों में रहकर श्री जम्बूस्बामी अपनी ज्ञान — पिपासा को जैनेन्द्र प्रवचन के जल से शान्त करते रहते हैं। श्री जम्बूस्वामी का जीवनपरिचय पीछे, दु:स्वविपाक के पृष्ठ २ से लेकर ५ की टिप्पण में दिया जा चुका है पाठक वहीं से देख सकते हैं।

विपाकश्रुत का शब्दसन्बन्धी ऊहागोह पीछे पृष्ठ २० पर किया जा चुका है। विपाकश्रुत के दु:ख— विपाक और सुखिवाक ऐसे दो श्रतस्कन्य हैं। दु:खिवपाक ऋदि पदों का ऋधं भी पृष्ठ २१ पर लिख दिया गया है। दु:खिवपाक के भूगापुत्र श्रादि दश ऋध्ययन हैं, जिन का विवरण पहले कर दिया गया है। दु:ख-विपाक के ख़नन्तर सुखिवपाक का स्थान है, इस में सुबाहुकुमार ऋदि दश ऋध्ययन हैं। प्रस्तुत में — सुबाहु कुमार कौन था १, उस ने कहां जन्म लिया था १, वह किस नगर में रहता था १, उस के माता पिता का क्या नाम था १, उस ने किस तरह जीवन का निर्माण एवं कल्याण किया १, मानव से महामानव वह कैसे बना १, इत्यादि प्रश्न श्री जम्बुस्वामी की श्रोर से श्री सुधमी स्वामी के चरणों में रखे गये हैं, उन का उत्तर ही प्रस्तुत ऋध्ययन का प्रतिपाद्य विषय है।

—जम्बू जाव पज्जुवासित —यहां पठित जाव-यावत् पद से— लामं श्रण्णारे कासवगोरीणं सन्तु स्सेहे समच उरंससंठाणसंठिए वज्जरिसहनारायसंघयणे क्षण्णपुत्राण्चिसपम्हगोरे उमातवे दिसतवे तत्ततवे महातवे श्रोराले घोरे घोरगुणे घोरतवस्त्ती घोरबंभचेरवासी उद्ध्रदसरीरे संखित्तवि तत्ततवे महातवे श्रोराले घोरे घोरगुणे घोरतवस्त्ती घोरबंभचेरवासी उद्ध्रदसरीरे संखितवि विवक्तते वोहसपुव्वी च उण्णाणोवाण सव्वम्बरसित्रवाई श्रज्जसुहम्मस्स धेरस्त श्रदूरसामंते उद्दंजाण् श्रदोसिरे भाणकोद्दोवगते संजमेणं तवसा श्रप्पाणं भावेमाणे विहरित । तते णं श्रज्जजम्बू णामं श्रण्णारे जायसद्दे जायसंसर जायको उहत्ते, संज्ञायसद्दे संज्ञायसंसए संज्ञायको उहत्ते, उप्पन्तसद्दे व्यवस्ताचे उपश्रको उहत्ते, समुप्पन्तसद्दे समुप्पन्तको उहत्ते उद्दाय उद्देता जेणोमेव श्रज्जसुहम्मे धेरे तेणामेव उवागच्छा उवागच्छिता श्रज्जसुहम्मे धेरे तिक्खुत्तो श्रायाहिणं पयाहिणं करेति करिता वंदित नमंसित विद्ता नमंसित्ता अज्जसुहम्मे धेरे तिक्खुत्तो श्रायाहिणं पयाहिणं करेति करिता वंदित नमंसित विद्ता नमंसित्ता अज्जसुहम्मे धेरे तिक्खुत्तो श्रायाहिणं पयाहिणं करेति करिता वंदित नमंसित विद्यता नमंसित्ता अज्जसुहम्मे धेरे तिक्खुत्तो श्रायाहिणं पयाहिणं करेति करिता वंदित नमंसिति विद्यता नमंसित्ता अज्जनसुहम्म धेरस्त नचासत्रे नाइदूरे सुस्सूसमाणे जमंसमाणे श्रिभमुहे पंजित्रदे विजपणं — इन पदी का श्रथं निम्नोकत है —

आर्य जम्बू अनगार आर्य सुधर्मा स्वामी के पास संयम और तप से आहमा को मावित करते हुए विहरण कर रहे थे, जो कि काइयपगोत्र वाले हैं, जिन का शरीर सात हाय प्रमाण का है, जो पालधी मार कर वैठने पर शरीर की ऊंचाई और चीड़ाई बरावर हो ऐसे संस्थान वाले हैं, जिन का 'वजर्षभनाराच संहमन है, जो सोने की रेखा के समान और पदापराग (कमलरज) के समान वर्ण वाले हैं, जो उग्र तपस्वी—साधारण मनुष्य की कल्पना से अतीत को उग्र कहते हैं, ऐसे उग्र तप के करने वाले, दीन्ततपस्वी—कर्मक्यी गहन वन को सस्म करने में समर्थ तप के करने वाले, तप्ततपस्वी—कर्मसंताप के विनाशक तप के करने वाले और महा-तपस्वी—स्वर्गीद की प्राप्त की इच्छा बिना तप करने वाले हैं, जो उदार-प्रधान हैं, जो आहमशज्जुओं के विनष्ट करने में निर्मीक हैं, जो दूसरों के द्वारा दुष्णाप्य गुलों को धारण करने वाले हैं, जो घोर-विशिष्ट तपस्वी

<sup>(</sup>१) त्रज्ञर्षभानाराच संहनन का ऋषं पृष्ठ २७३ पर लिखा जा चुका है।

५५६]

हैं, जो दाइग्ए-भीषण ब्रह्मचर्य बत के पालक हैं, जो शरीर पर ममस्व नहीं रख रहे हैं, जो तेजोलेइया-विशिष्ट तपोजन्य लब्धिवशेष, को संचित्त किये हुए हैं, जो १४ पूर्वी के शाता है, जो मितरान, श्रुतशान अविधिशान और मनःपर्यवशान, इन चारों शानों के धारक हैं, जिन को समस्त अच्हरसंयोग का शान है, जिन्हों ने उत्कुद्धक नामक आसन लगा रखा है, जो अधोमुख हैं, जो धर्म तथा शाक्क ध्यानरूप कोष्ठक में प्रवेश किये हुए इत्थान जिस प्रकार कोष्ठक में धान्य सुरचित रहता है उसी प्रकार ध्यानरूप कोष्ठक में प्रविष्ट हुए आहम- विश्वी को सुरक्षित रख रहे हैं।

तदनन्तर त्रार्य जम्बूस्वामी के हृदय में विश्वकश्चत के द्वितीय श्रुवस्कन्धीय मुखविषाक में वर्णित तस्वी के जानने की इच्छा उत्पन्न हुई और साथ में यह संशय मी उत्पन्न हुआ कि दुःखविषाक में जिए तरह मृगापुत्र ऋदि का विषादान्त जीवन वर्णित किया गया है, क्या उसी तरह ही सुखविषाक में किन्हीं प्रसादान्त जीवनों का उपन्यास किया है?, या उस में किसी भिन्न पद्धति का ऋाश्रयण किया गया है?, तथा उन्हें यह उत्सुकता भी उत्पन्न हुई जब विषाकस्त्रीय दुःखविषाक में मृगापुत्रादि का दुःखनूत्रक जीवनवृत्तान्त प्रस्तावित हो चुका है और उसी से सुखनूलक जीवनों की कल्पना भी की जा सकती है, तो किर देखें भगवान् सुखविषाक में सुखनूलक जीवनों का करते हैं ?

प्रस्तुत में जो जात, संजात, उत्पन्न तथा समुत्यन ये चार पद दिये हैं. इन में प्रथम जात शब्द साधारण तथा संजात शब्द विशेष, इसी भान्ति उत्पन्न शब्द भी सामान्य और समुत्यन शब्द विशेष का बीध कराता है। जात और उत्पन्न शब्दों में इतना ही भेद है कि उत्पन्न शब्द उत्पत्ति का और जात शब्द उस की प्रवृत्ति का सूचक है। तात्यर्थ यह है कि पहले अद्धा, सशय, कौत्हल इन की उत्पत्ति हुई और पश्चात् इन में प्रवृत्ति हुई। इन के सम्बन्ध में अधिक ऊहापोह पृष्ठ १२ से ले कर १७ तक किया जा चुका है अस्तु।

जातश्रद्ध, जातसंशय, जातकौत्हल, संजातश्रद्ध, संजातसंशय, संजातकोत्हल, उत्पन्नश्रद्ध, उत्पन्नश्रद्ध, उत्पन्नश्रद्ध, समुत्पन्नसंशय, उत्पन्नकौत्हल समुत्पन्नश्रद्ध, समुत्पन्नसंशय तथा समुत्पन्नकौत्हल श्री जम्बू स्वामी श्रपने स्थान से उठ कर खड़े होते हैं. खड़े होकर जहां सुधर्मी स्थावर विराजमान थे, वहां पर श्राते हैं, श्राकर श्री सुधर्मी स्वामी को दिल्ला श्रोर से तीन बार प्रदृत्तिणा (पिकमा) की, प्रदृत्तिणा कर के स्तुति श्रीर नमस्कार किया, स्तुति तथा नमस्कार कर के श्रार्थ सुधर्मी स्वामी के थोड़ी सी दूरी पर सेवा श्रीर नमस्कार करते हुए सामने बैठे श्रीर हाथों को जोड़ कर विनयपूर्वक उन की भिक्त करने लगे।

— समरोणं जाव सम्पत्तेरां – यहां पठित जाव — यावत् पद से अभिमत पद १८ ४६ पर लिखे जा चुके हैं। पाठक वहीं पर देख सकते हैं।

श्रार्य सुधर्मी स्वामी ने भी जम्मू स्वामी की जिञ्चासापूर्ति के लिए जो कुछ फरमाया, उस का त्रादिम सूत्र इस प्रकार से है -

<sup>(</sup>१) १४ पूर्वी के नाम तथा उन का भावार्थ पृष्ठ ७ तथा ८ पर लिखा जा चुका है।

<sup>(</sup>२) प्रस्तुत में सुर्खावपाक के सम्बन्ध में श्री जम्बूस्वामी को क्या संशय उत्पन्न हुन्ना था ! या उस का क्या स्वरूप था ?, इस के सम्बन्ध में कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिल रहा है। इस सम्बन्ध में टीकाकार महानुमाव भी सर्वधा मीन है। तात्पर्य यह है कि जिस तरह भगवती सूत्र में टीकाकार ने भगवान् गौतम के संशय का स्वरूप बर्षिन किया है, उसी भांति प्रस्तुत में कोई वर्णन नहीं पाया जाता, तथापि झाताधर्मकथाद सूत्र के प्रथम अध्ययन में प्रतिपादित संश्वयस्वरूप की भांति प्रस्तुत में कराना की गई है।

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

[५५७

मूल :— 'एवं खलु जम्बू ! तेर्णं कालेणं तेर्णं समएगं हत्थिसी से गामं गुगरे होत्था, रिद्ध । तस्य गं हित्थिसोसस्य नगरस्य बहिया उत्तरपुर्ग्त्थिमे दिसी गामे पुष्फकरंडए गामं उज्जागे होत्था, सब्बोउप । तत्थ गं कयवणमालिपयस्य जक्खस्य जक्खायत्यो होत्था, दिन्वे । तत्थ गं हित्थिसी से गारे अदीणसत्तु नामं राया होत्था, महया । तस्य गं अदीणसत्तु स्स रग्णो धारिणीपामोक्खं देवीसहस्यं श्रोरोहे पावि होत्था । तते गं सा धारिणीदेवी अन्नया कयाइ तंसि तारिसर्गस वासमवणंसि सीहं सुमिणे जहा मेहजम्मणं तहा भाणियव्वं । सुबाहुकुमारे जाव अलं भोगसमत्थं व्यवि जाणंति जाणित्रा अम्मापियो पंच पासायविद्यमा-स्याइं कारेति, अब्धुग्मय अवगं , एवं जहा महब्बलस्य रग्णो, गवरं पुष्फचूलापामोक्खाणं पंचएहं रायवरक्यगमसयाणं प्रमदिवसेणं पाणिं गेएहार्वेति, तहेव पंचसहक्षो दाश्रो जाव उप्पं पासायवरगते प्रदे जाव विहरति ।

पदार्थ—एवं खलु — इस प्रकार निश्चय ही। जम्बू !— हे जम्बू !। तेणं कालेणं तेणं समप्णं — उस काल श्रीर उस समय। रिद्ध०—ऋढ — भवनादि के श्राधिक्य से युक्त, रितमित — स्वचक श्रीर परचक के भय से रहित तथा समृद्ध — धन, धान्यादि से परिपूर्ण। हित्यक्तीसं । हित्तशीर्ष। णामं — नाम का। णारे — नगर होत्था — था। तस्स णं — उसं। हित्यक्तीसस्स - हस्तिशीर्ष। णगरस्स — नगर के । बहिया — बाहिर। उत्तरपूर्व। दिसोमागे — दिशा के मध्य माग में श्र्यात् ईशान कोण में। पुष्फकरंडप — पुष्पकरण्डक। णामं — नाम का। उङ्जाणे — उथान। होत्था — था, जो कि। सव्वोउय० — सर्व श्रवुश्रों में होने वाले पल पुष्पादि से युक्त था। तत्थ णं — वहां। क्यवणमालपियस्स — कृतवनमालपिय। जक्ख — स्स — यच का। जक्खायतणे — यक्षायतन — स्थान। होत्या — था, जो कि। दिव्वे० — दिश्य श्रयीत् मधान एवं परम मुन्दर था। तत्थ णं — उस। हित्यत्तिसे — हित्यशिष। णगरे नगर में। श्रदीणस्त — अदीनश्चु। णामं — नाम का। राया — राजा। होत्या — या, जो कि। महया० — हिमालय श्रादि पर्वती के समान महान् था। तस्स णं — उस। ऋदीणसत्तु स्स — श्रदीनशचु। राणां — राजा की। धारिणीपामो क्स — धारिणीपमुल श्रयीत् धारिणी है प्रधान जिन में ऐसी। देवीसहस्सं — हजार देविये रानियें। श्रोरोहे पावि होत्या — श्रन्तःपुर में थीं। तने णं तदनन्तर। सा — वह। धारिणी → धारिणी । देवी — देवी। श्रन्तया - श्रन्तःपुर में थीं। तने णं तदनन्तर। सा — वह। धारिणी → धारिणी । देवी — देवी। श्रन्तया - श्रन्तः। क्याइ — कदाचित्। तांसि उस। तारिस्तरांसि — ताहरा — राजोचित । वासभव —

<sup>(</sup>१ ल्राया एवं खलु जम्बः ! तस्मिन् काले तस्मिन् समये इस्तिशीर्ध नाम नगरमभूत्, श्रुद्ध । तस्माद् इस्तिशीर्धित् नगराद् वहिक्तरपीरस्त्ये दिरभागे पुष्यकरंडकं नाम उद्यानमभूत्, सर्वत् । तत्र कृतवनमालप्रियस्य यक्षस्य यक्षायतनमभूत्, दिन्यम् । तत्र इस्तिशीर्धं नगरे ऋदीनशत्रुनीम राजाऽभूत्, महता । तस्यादीनशत्रोः राज्ञः धारिणीपमुखं देवीसहस्रम्, ऋवरोधे चाप्यभवत् । ततः सा धारिणी देवी ऋन्यदा कदाचित् तस्मिन् ताहशे वासभवने सिंहं स्वप्ने यथा मेधजन्म तथा मणितन्यम् । सुवाहुकुमारो यावत् ऋसंभोगसम्ये चापि जानीतः ज्ञात्वा अम्वापितरी पञ्च प्राक्षादावतंसकशतानि कारयतः, अम्युद्गतः, भवनम् । एवं यथा महावलस्य श्राप्तः नवरं पुष्यचूनाममुखाणां पंचानां राजवरकन्याशतानामे कदिवसे पाणि प्राह्यतः । तथेव पैचशतको दायो यावद् उपरि प्रासादवरगतः स्कृट । यावद् विहरति ।

गांसि—वासभवन में—वासएइ में । सुमिले —स्वप्त में । सीई —सिइ को (देलती है) । जहां — जैसे शाता—धर्मकथांग सूत्र में विश्व । मेहजम्मणं —मेवकुमार का जन्म कहा गया है । तहां —तथा — उसी मकार । भाणि—यव्वं — वर्णन करना श्रर्थात् उस के पुत्र का जन्म मेवकुमार के समान ही जानना चाहिये। सुवाहुकुमारे — सुवाहुकुमार को । जाव —यावत् । स्रत्नंभोगसमत्यं । यावि —भोगों के उपभोग करने में सर्वथा समथं हुआ । जागंति जागिचा — जानते हैं. भोगों के उपभोग में समर्थ जान कर । स्रम्मापियरों माता और पिता । पच-मासायविक्तं समस्याई —जिस प्रकार पृत्रणों में मुकुट सर्वोच्च होता है, उसी प्रकार महलों में उत्तम पांच सौ प्रासादों का निर्माण् । कार्रेति —करवाते हैं । स्रव्युग्गय » — जो कि स्रत्यन्त उन्नत ये और उन के मध्य में । सव-णं » — एक भवन तैयार कराते हैं । पवं —हस प्रकार । जहां —यथा स्र्यीत् जैसे भगवती सूत्र में विशेष महब्ब लस्स राणो — महावल राजा का कथन किया गया है तद्वत् जानना चाहिये। एवर —केवल इतना विशेष है कि । पुष्पत्युतापामोक्षाणं — पुष्पचूला है प्रमुख —प्रधान जिन में ऐसी । पचराई रायवरकन्त्रमस्याणं — पांच सौ श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ । पादिवसेणं —एक दिन में । पाणि गेरहावित पाणिप्रहण् — विवाह करा देते हैं । तहेव — उसी प्रकार सर्यात् महावल की मान्ति । पांचलहम्मा —पांच सौ की संख्या वाला । वाक्षो — दहेज प्राप्त हुमा जाव —यावत् । उति पासायवरगते — उपर सुन्दर प्रसादों में स्थित । पुष्ट० — जिस में मुदंग बजाए जा रहे हैं, ऐसे नाटकों द्वारा । जाव —यावत् विहर्गत – विहरण् करने लगा ।

मूलार्थ — हे जम्यू ! उस काल और उस समय हिंतशीर्ष नाम का एक बड़ा ही ऋद्ध, स्तिमित एवं समृद्धिपूर्ण नगर था । उस के बाहिर उत्तर और पूर्व दिशा के मध्य अर्थात् ईशान काण में सर्व ऋदुओं में उत्पन्न होने वाले फल, पुष्पदि से युक्त पुष्पकरण्डक नाम का बड़ा ही रमणीय उद्यान था । उस उद्यान में कृतवनमालिय नाम के यहां का एक बड़ा ही सुन्दर यहायतन—स्थान था । उस नगर में अदीनशत्रु नाम के राजा राज्य किया करते थे, जो कि राजा औं में हिमालय आदि पर्वतों के समान महान् थे। अदीनशत्रु नरेश के अन्त:पुर में धारिणाश्रमुख एक हज़ार देवियें थीं।

एक समय राजीचित वासभवन में शयन करती हुई धारिएए देवी ने स्वध्न में सिंह को देखा। इस के आगे जन्म आदि का संपूर्ण वृत्तान्त मेवकुमार के जन्म आदि की भानित जान लेना चाहिए, यावत् सुबाहुकुमार सांसारिक कामभोगों के उपनोग में सर्वथा समय हो गया व्यर्शत् पूर्णत्या यौवनसम्भन्त हो गया, तथा सुबाहुकुमार को यावत् भोगोपभोगों में समर्थ हुआ जान कर माना पिता ने सर्वोत्तम पांच सौ बड़े के चे प्रासाद और उनके मध्य में एक अत्यन्त विशाल भवन का निर्माण कराया, जिस प्रकार भगवतीत्त्र में विशित महावल नरेश का विवाह सम्भन्त हुआ था, उसी भांति सुबाहुकुमार का भी विवाह कर दिया गया, उस में अन्तर इतना है कि पुष्पचूला मुख पांच सौ उत्तम राजकन्याओं के साथ एक ही दिन में उस का विवाह कर दिया गया और उसी तरह पृथक २ पांच सौ प्रातिदान—इहेज दिए गए। तदनन्तर वह सुवाहुकुमार उस विशाल भवन में नाट्यादि से उपगीयमान होता हुआ उन देवियों के साथ मानवोचित मनोइ विषयभोगों का यथारुचि उपभोग करने लगा।

टीका — अनगार भी जम्मू की अभ्यर्थना को सुन कर आये श्री सुधर्मा स्वामी ने कहा कि है जम्मू! इस अवस्थियी काल के चौथे आरे में हस्तिशीर्घ नाम का एक नगर था जो कि अनेक दिशाल भवनों से समलकृत. धन, धान्य और जनसमूह से भरा हुआ था। वहां के निवासी बड़े सम्पन्न और सुखी थे। कृषक लोग कृषि के व्यवसाय से ईख, जौ, चावल और गेहूं आदि की उपज करके बड़ी सुन्दरता से अपना निर्वाह करते थे। नगर में गौएं और भैंसे आदि दूध देने वाले पशु भी पर्याप्त थे, एवं कूप, तालाव और उद्यान आदि से वह नगर

449

चारों स्रोर से सुशोभित ही रहा था, उस में व्यापारी, कृषक, राजकर्मचारी, नर्तक, गायक, महल, विरूषक, तैराक, ज्योतिकी, वैद्य, चित्रकार, सुवर्णकार तथा कुम्मकार स्रादि सभी तरह के लोग रहते है। नगर का वाज़ार वड़ा सुन्दर था, उस में व्यापारि —वर्ग का का खूब जमघट रहता था वहां के निवासी बड़े सब्जन और सहदय थे। चीरों, उचक्कों, गांठकतरों श्रीर डाकुओं का तो उस नगर में प्रायः श्रभाव साही था। ताल्पर्य यह है कि वह सगर हर प्रकार से सुरिज्ञत तथा भयशृत्य था।

नगर के वाहिर ईशान को गाँ में पुष्पकरएडक नाम का एक विशास अथच रमणीय उद्यान था। उस के कारण नगर की शोभा और भी बड़ी हुई थो। वह उद्यान नन्दनवन के समान रमणीय तथा सुखदायक था, उस में अनेक तरह के सुन्दर २ वृक्ष थे। प्रत्येक ऋतु में फलने और फूलने वाले वृद्धों और पुष्पलताओं की मनीरम छाया और आनन्दप्रद सुगन्ध में दर्शाकों के लिए वह उद्यान एक अपूर्व आमोद — प्रमोद का स्थान वना हुआ था। उस में कृतवनमालप्रिय नाम के यक्ष का एक सुप्रसिद्ध स्थान था जो कि बड़ा ही रमणीय एवं दिव्य — प्रधान था।

हिस्तशीर्ष नगर उस समय की सुप्रसिद्ध राजधानी थी। उस में ख्रदीनशत्रु नाम के परम प्रतापी चित्रिय राजा का शासन था। खरीनशत्रु नरेश श्रदीनशत्रु नरेश श्रदीनशत्रु करेश श्रदीनशत्रु करेश श्रदीनशत्रु करेश श्रदीनशत्रु करेश श्रदीनशत्रु करेश श्रदीनशत्रु के शासन में प्रजा हर प्रकार में सुखी थी। वे स्वभाव से बड़े नम्न ख्रीर दयालु थे, परन्तु ख्र-राधियों को दर्ख देने, दुष्टों का निकंदन ख्रीर शत्रुखों का मानमर्दन करने में बड़े करूर थे। उन की न्यायशीलता ख्रीर धर्मपरायशाता के कारण राज्यभर में तुष्काल ख्रीर महामारी ख्रादि का कहीं भी उपद्रव नहीं होता था। ख्रन्य मार्गडलीक राजा भी उन से सदा प्रसन्न रहते थे। ताल्यये यह है कि उन का शासन हर प्रकार से प्रशंसनीय था।

महाराज अदीनशत्रु के धारिणी प्रभृति — आदि एक हज़ार देखियें थीं, जिन में धारिणी प्रधान महारानी थीं। धारिणीदेवी सीन्दर्य की जीती जागती मूर्ति थी। इस के साथ ही वह आदर्श पतिव्रता और परम विनीता भी थी, यही कारण था कि महाराज के हृदय में उस के लिये बहु मान था। एक बार धारिणी देवी रात्रि के समय जब कि अपने राजीचित शयनमवन में सुखश्च्या पर सुखपूर्वक सो रही थी तो अर्खजाएत अवस्था में अर्थात् वह न तो गाढ़ निद्रा में थी और न सवर्था जाग ही रही थी, ऐसी अवस्था में उस ने एक विशिष्ट स्वप्न देखा। एक सिंह जिस की गरदन पर सुनहरो बाल विखर रहे थे। दोनों आंखें चमक रही थीं। कंपे उठे हुए, पूंछ टेड़ी और जंगाई लेता हुआ आकाश से उतरता है और उस के मुंह में प्रवेश कर जाता है। इस स्वप्न के अनन्तर जब धारिणी देवी जागी तो उस का फल जानने की उत्कर्धि से वह उसी समय अपने पतिदेव महाराज अदीनशत्रु के पास पहुँची और मधुर तथा कीमल शब्दों से उन्हें जगा कर अपने स्वप्न को कह सुनाया। स्वप्न सुनाने के बाद वह बोली कि प्राण्नाथ ! इस स्वप्न का फल बतलाने की अपा करें।

महारानी धारिणी के कथन की सुन कर कुछ विचार करने के अनन्तर महाराज अदीनशत्र ने कहा कि प्रिये! तुम्हारा यह स्वध्न बहुत उत्तम और मगलकारी एवं कल्याणकारी है । इस का फल अर्थलाम, पुत्रलाम और राज्यलाम होगा। विशेषलय से इस का फल यह है कि तुम्हारे एक विशिष्टगुर्यसम्पन्न यहा श्रूरवीर पुत्र उत्पन्न होगा। दूसरे शब्दों में तुम्हें एक सुयोग्य पुत्र की माता बनने का सौमाग्य प्राप्त होगा। इस प्रकार पतिदेव से स्वध्न का शुभ फल सुन कर धारिणों को बड़ी प्रसन्तता हुई और वह उन्हें प्रणाम कर वापिस अपने स्थान पर लीट आई। किसी अन्य दु:स्वध्न से उक्त शुभ स्वध्न का फल नष्ट न हो जाए इस विचार से किर यह नहीं सोई, किन्तु राजि का शेष भाग उस ने धर्मजागरण में ही ब्यतीत किया।

# श्री विपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुतस्कन्ध --

िप्रथम श्रध्याय

गर्भवती रानी जिन कारणों से गर्भ को किसी प्रकार का कष्ट या हानि पहुँचने की संभावना होती है उन से वह वरावर सावधान रहने लगी। ऋधिक उच्छा, ऋधिक उंडा, ऋधिक तीखा या ऋधिक खारा भोजन करना उस ने त्याग दिया। हित और मित भोजन तथा गर्भ को पुष्ट करने वाले ऋष्य पदार्थों के यथाविधि सेवन से वह ऋपने गर्भ का पोषण करने लगी

बालक पर गर्भ के समय संस्कारों का बहुत ऋपूर्व प्रभाव होता है। विशेषत: जो प्रभाव उस पर उस की माता की भावनाओं का पहता है, वह तो बड़ा विल क्ण होता है। तालार्य यह है कि माता को अच्छी या बुरी जैसी भी भावनाएं होंगी, गर्भस्य जीव पर वैसे हो संस्कार ऋपना प्रमुख स्थापि कर लेंगे। बालक के जीवन का निर्माण गर्भ से ही चाल हो जाता है, ऋत: गर्भवती माताओं को विशेष सावधान रहने की ऋावद्यकता होती है। भारतीय सन्तान की दुबलता के कारणों में से एक कारण यह भी है कि गर्भ के पालन पोपण और उस पर पड़ने वाले संस्कारों के विषय में बहुत कम ध्यान रखा जाता है। गर्भधारण के पश्चात पुरुषसंवर्ग न करना, वासना — पोषक प्रवृत्तियों से ऋलग रहना, मानस को हर तरह से स्वच्छ एवं निर्मल बनाए रखना ही स्त्री के लिए हिता-वह होता है, परन्तु इन वातों का बहुत कम स्त्रियां ध्यान रखतों हैं। उसी का यह दूषित परिणाम है कि झाजकल के बालक दुर्यल, ऋत्यायुधी और बुरे संस्कारों वाले पाए जाते हैं, परन्तु महारानी धारिणी इन सव बातों को भली भान्ति जानतो थीं। ऋतएव वह गमस्थ प्राणों के जीवन के निर्माण एवं कल्याण का ध्यान रखती हुई ऋपने मानस को दूषित प्रवृत्तियों से सदा सुरक्षित रख रही थीं। तदनन्तर लगभग नवनास के परिपूण होने पर उसने एक सर्वीमनुन्दर पुत्रस्त को जन्म दिया।

तदनन्तर लगभग नवमास के परिपूर्ण होने पर उसने एक सर्वोयनुन्दर पुत्रस्त को जन्म दिया। जातकमीदि संस्कारों के कराने से उस नवजात शिशु का 'सुवाहुकुमार' ऐसा गुण्निल्पन्न नाम रक्या। तत्यद्वात् दूध पिलाने वाली क्षीरधात्रों स्नान कराने वाली मज्जनधात्री, वस्त्रभूषण पहराने वालों मंडनधात्री, कीडा कराने वाली कीडापनधात्री श्रीर गोद में रखने वालों श्रंकधात्री, इन पांच धाय मातान्त्रों की देखरेख में वह गिरि-कन्दरागत लता तथा दितीया के चन्द्र की मान्ति यहने लगा। इस प्रकार यथाविधि पालन और पोषण से वृद्धि को प्राप्त होता हुआ सुवाहुकुमार जब आठ वर्ष का हो गया तो माता पिता ने श्रम मुहूत में एक सुयोग्य कला-चार्य के पास उस की शिक्षा का प्रवन्ध किया। कलाचाय ने भी योड़े ही समय में मनुष्य की ७२ कलाओं भें निपुण्य कर दिया और उसे महाराज को समर्पित किया। अब सुवाहुकुमार सामान्य वालक न रह कर विद्या, विनय, कप और यौवन सम्पन्न होकर एक आदर्श राज उमार बन गया तथा मानवोचित भोगों के उपभोग करने के सवया योग्य हो गया। तब माता पिता ने उस के लिए पांच सौ मन्य प्रासाद और एक विशाल मचन तैयार कराया और पुष्यचूलापमुख पांच सौ राजकुमारियों के साय उस का विवाह कर दिया, और प्रेमोपहार के रूप में सुवर्णकोटि क्यादि प्रत्येक वस्तु ५०० की संख्या में दी। तदनुसार सुवाहुकुमार भी उन पांच सौ प्रासादों में उन राजकुमारियों के साथ यथाकाच मानवोचित विषयभोगों का उपभोग करता हुआ सानन्द समय व्यतीत करने लगा। यह है सुत्रवर्णित कथासन्दर्भ का सार जिसे सुत्रानुसार अपने शब्दों में व्यक्त किया गया है।

हस्तिशिषि नगर तथा उस के पुष्पकरंडक उद्यान का जो वर्णन सुत्र में दिया है उस पर से भारत की प्राचीन वैभवशालीनता का भलीभानित ऋनुमान किया जा सकता है आज तो यह स्थिति भारतीय जनता की कल्पना से भी परे की हो गई है, परन्तु आज की स्थिति को हो दो सो वर्ष पूर्व के इतिहास से मिला कर देखा जाय तथा इसी कम से अड़ाई, तीन इज़ार वर्ष पूर्व की स्थिति का अन्दाजा लगाया जाय तो मालूम होगा कि

<sup>(</sup>१) ७२ कतास्रों का सविस्तर वर्णन १०८ से ले कर ११५ तक के पृष्ठों में किया जा चुका है।

<sup>(</sup>२) सुवर्णकोटि आदि का सविस्तर वर्णन ४७७ से ले कर ४७८ तक के पृष्ठो पर किया गया है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां कुमार सिंहसेन का वर्णन है जद कि प्रस्तुत में सुवाहुकुमार का।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

441

वह बात ऋत्युक्तिपूर्ण नहीं किन्तु वास्तविक ही है।

कुछ विचारकों का "—साधु मुनिराजों को नारी के सीन्दर्य तथा इसी प्रकार अन्य वस्तुयों के सीन्द्र्य वर्णन से क्या प्रयोजन है ?—" यह विचार कुछ गौरव नहीं रखता, क्योंकि वास्तविकता को प्रकट करना कोई दोषावह नहीं होता, प्रत्युत उसे छिपाना दोषाधायक हो सकता है । हां, वस्तु पर रागद्देष करना दोष है, न कि उस का यथायंक्ष में वर्णन करना । आज के साधु की तो वात ही जाने दीजिए, परमपूज्य गणधर देवों ने भा ऐसे वर्णन किए हैं। उन्हों ने सब बातों का, फिर वे बातों चाहे नगरसीन्द्र्य से सम्बन्ध रखती हों, स्त्री अथवा पुरुष के सीन्द्रयंविषय की हों, पूरी तरह से वर्णन किया है।

महारानी धारिणी देवी का रात्रि के समय महाराज अदीनशत्रु के पास स्वप्न का फल पूछने के लिये अपने शयनागार से उठ कर जाना, यह स्चित करता है कि पूर्वकाल में पित पत्नी एक स्थान पर नहीं सोया करते थे। इस से तथा इसी प्रकार के शास्त्रों में वर्णित अन्य कथानकों से यह सिद्ध होता है कि उस समय प्रायः सभी लोगों की यही नीति थी, जिस से कि उन की दीर्घदर्शिता एवं विवयविरिक्त स्वित होती है। इस नीति के पालन दम्पती भी अधिकाधिक सदाचारी रहने के कारण प्रायः नीरोग रहते और उन की सन्तित भी सशक्त अध्यव दीर्घजीवी होती। आज इस नीति का पालन तो शायद ही कहीं पर होता हो १, तब इस का परिणाम भी वही हो रहा है जो नीति के अंग करने से होता है। आज के स्त्रो और पुरुषों का दुर्वल होना, अनेक रोगों का घर होना तथा उत्साहहीन होना मात्र इस पूर्वीक पवित्र नीति के उल्लंबन का ही कुपरिणाम समफना चाहिए।

राजकुमार होते हुए भी सुबाहुकुमार कृषिविद्या, कपड़ा बुनना श्रीर हिर्म प्रकार अन्यान्य दस्तकारी के कामों को जानते ये, यह उन के ७२ कलाओं के बान से स्चित होता है। सुबाहुकुमार आज के धनी, मानी सुबकों की मान्ति कृषि आदि धन्धों के करने में अपना अपमान नहीं समस्तते थे। वे जानते ये कि जीवन में अनेक उतार चढ़ाव आते हैं, कभी जीवन सुखी तथा कभी दु:खी होता है। अनुकुल और प्रतिकृल दोनों तरह की स्थितिए जीवन में चलती रहती हैं, तदनुसार कभी अच्छा व्यवसाय मिल जाता है, तो कभी साधारण व्यवसाय से ही जीवन का निर्वाह करना होता है। यदि पास में कृषि आदि धन्धों का जान हा नहीं होगा, फिर भला समय पड़ने पर उन का उपयोग कैसे हो सकेगा है, पाकिस्तान और हिन्दूस्थान के विभाजन के उदाहरण ने इस तथ्य को व्यवहार का रूप दे दिया है। धन के विनष्ट हो जाने के कारण जो मनुष्य अर्थसाध्य व्यवसाय नहीं कर पाये वे यदि कुछ शिल्प-दस्तकारी का काम नहीं जानते थे तो उन्हें उदरपूर्ति करनी असम्भव हो गई, परन्तु जब कि हाथ का उद्योग करने वालों ने अपने पुरुषार्थ से अपने जीवन की गाड़ी की बड़ी सुविधा के साथ चलाया और अपना भविष्य निराशापूर्ण एवं दु:खपूर्ण होने से बचा लिया। इस के अतिरिक्त कृषि आदि धन्धों का जान संसारिक मनुष्य की स्वतन्त्रता को अद्धुरण बनाए रखता है और उसे आजीविकासम्बन्धि किसी भी कष्ट का भाजन नहीं बनने देता ......हत्यादि विचारों से प्रेरित हुए सुबाहुकुमार ने ५ २ कलाओं का शिक्षण प्राप्त किया था।

माता पिता ने सुबाहुकुमार का विवाह उस समय किया जब कि वह पूरा युवक हो गया था। इस से बाल्यकाल का विवाह अनायास ही निषिद्ध हो जाता है तथा जो माता पिता अपनी संतान का योग्य अवस्था प्राप्त करने से पहले ही विवाह कर देते हैं वे अपनी सन्तान के हिर्ताचन्तक नहीं किन्तु उसके अनिष्ट के सम्पादक हैं, यह भी प्रस्तुत कथासन्दर्भ से सुचित हो जाता है।

मुवाहुकुमार के ५०० विवाह क्यों १, त्रीर किस लिये । यह प्रश्न विचारणीय है क जैन शास्त्रों के

प्रथम ऋण्याय

पर्याक्षीचन से पता चलता है कि अधिक विवाह कराने वाते दो वर्ग हैं। एक तो वे जो वैकियलिध के धारक या वैकियलिधसम्ब होते हैं। अपने ही जैसे अनेक लगें को बना लेना और उन से काम भी ले लेना, यह वैकियलिध का पुरायकर्मजन्य प्रभाव होता है। लिध्धारियों का ऐसा करना कोई आश्चयंजनक वात नहीं है। रही दूसरे वर्ग की बात, सो इस के विषय में भी यह निर्णय है कि उस समय में ऐसा करना राजा महाराजाओं के वैभय का प्रतीक समक्ता जाता था। उस समय के विचारकों की दृष्टि में इस प्रथा को गहिंत नहीं समक्ता गया था, प्रस्युत आदर की दृष्टि में देखा जाता था। इसिलये सुवाह कुमार का एक साथ ५०० राज- कुमारियों के साथ विचाह का होना, उस समय की प्रचलित बहुविवाह प्रथा को ही आभारी है। उस समय विशाल साम्राज्य के उपभोक्ता का इसी में गौरव समक्ता जाता था कि उस के अधिक से अधिक विवाह हुए हीं। किसी विशाल साम्राज्य के अधिगति के कम विवाह हों, यह उस समय के अनुसार वहां के नरेश का अपमान समक्ता जाता था। यही कारण है कि सुवाहुकुमार के पिता अदीनशत्रु के रिनवास को एक इज़ार रानिएं सुशोभित कर रहीं थीं। जिन में प्रधान—पहरानी धारिणों देवो थी, परन्तु ध्यान रहे कि जहां अधिक विवाह करना गौरव का अंग बना हुआ था, वहां सदाचारी रहना भी उतना ही आवश्यक था। सुवाहुकुमार के सदाचारी जीवन का परिचय आगे चल कर सुन्नार स्वयं ही करा देंगे।

पहले से ही यह युग धर्मयुग कहलाता या, उस में धर्म का प्रचार था, चारों ब्रोर धर्म की दुन्दुमि बजती थी। जिधर देखो उधर ही धर्म की चर्च हो रही थी। उस के कारण मनोवृत्तियों का स्वच्छ रहना और कामगेपासना से विमुख होना स्वाभाविक ही है। आजकल का वासना का पुजारी मानव तो इसे माटिति असंभव कह देता वा समझ लेता है, परन्तु उसे क्या पता है कि सदाचारी अपने को कामदेव के चंगुल से कितनी सावधानी से बचा लेते हैं और अपने में कितने हुद रहते हैं। आज के मनुष्य की दशा तो कूप के मंदूक की भानित है, जो कूप के विस्तार को ही सवींपरि मानवा है। सच तो यह है कि जिस का आत्मा आश्यात्मक सुख को न देख कर केवल भोग का कलेवर बना हुआ है, वह अपने मानव जीवन को निस्सार कर लेता है और वह उपलब्ध हुए यहुमूल्य अवसर को यों ही खो डालता है। इस के विपरीत सदाचार के सौरभ से सुर्भित मानस अपने जीवन में अधिकाधिक सदाचारमूलक प्रवृत्तियों का पोषण कर के अपना भविष्य उज्ज्वल, समुक्ज्वल और अस्युज्ज्वल बना डालता है।

पांच सौ कन्यात्रों के साथ एक ही दिन में विवाह करने का यह अर्थ है कि लोगों के समय, शिक्त त्रीर स्वास्थ्य ख्रादि का बचाव किया जाय। एक २ कन्या का ख्रलग २ समय में विवाह किया जाता तो न जाने कितना समय लगता, कितनी शिक्त व्यय होती एवं लगातार गरिष्ट भोजनादि के सेवन से कितनों का स्वास्थ्य विगड़ता। इस के ख्रतिरिक्त राज्य के प्रवन्ध में भी अभयीदित प्रतिबन्ध के उपस्थित होने की संभावना रहती। इसी विचार में महाराज ख्रदीनशत्रु ने एक ही दिन में ख्रीर एक ही मएडप में विवाह का आयोजन करना उचित समभा, जो कि उन की दीघंदिशिता का परिचायक है। इस के ख्रतिरिक्त इस से समय का उपयोग कितनी निपुखता तथा बद्धिमत्ता से करना चाहिये ! इस बात की ख्रोर स्पष्ट संकेत मिलता है। एक मेधावी व्यक्ति के समय का मूल्य कितना होता है तथा उस का उपयोग किस रीति से करना चाहिये !, ये बातें प्रस्तुत

<sup>(</sup>१) सूत्रकार ने जो सुबाहुकुमार के ५०० राजकुमारियों के साथ विवाह का कथानक उपन्यस्त किया है, इस का यह अर्थ नहीं है कि जैनशास्त्र बहुविवाह की प्रथा का समर्थन या विधान करते हैं, परन्तु प्रस्तुत में तो मात्र घटनाइन का वर्णन करना ही सूत्रकार को इष्ट है।

प्रथम ऋष्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

483

वर्णन से जान लेनी चाहियें।

वह नगर ऋद - भवनादि के अपधिक्य से युक्त, स्तिमित - स्वचक और परचक के भय से विमुक्त तथा समृद्ध-धन घान्यादि से परिपूर्ण था। उस में रहने वाले लोग तथा जानपद - बाहर से आए हुए लोग, बहुत प्रसन्न रहते ये । वह मनुष्यसमुदाय से ऋाकी एं - व्यास था, तालार्य यह है कि वहां की जनसंख्या ऋत्यधिक थी। उस की सीमाओं पर दूर तक लाखों इलों द्वारा चेत्र — खेत श्रद्भी तरह वाहें जाते थे तथा वे मनोश, किसानों के ऋभिलंषित फल के देने में समर्थ और बीज बोने के योग्य बनाये जाते थे । उस में कुक्कुटों, मुर्ग़ी और सरहों — सांहों के बहुत से समूह रहते थे। वह इच् - गना, यव - जी ख्रीर शालि - धान इन से युक्त या ! उन में बहुत सी गौएं, भैंने और भेड़ें रहती थीं । उस में बहुत से सुन्दर चैत्यालय और वेश्याओं के मुहुल्ले थे । वह उत्कोच – रिश्वत लेने वालों, यन्यिभेदकों – गांठ कतरने यालों, भटों – बलात्कार करने वालों, संस्करों – चोरों न्त्रीर खरहरक्षों --कीतवाली स्रथवा कर -- महसूल लेने वालों से रहित था, ऋर्यात् उस नगर में प्रन्थिभेदक स्नादि लोग नहीं रहते थे । वह नगर दोमरूप था, अर्थात वहां किसी का अनिष्ट नहीं होता या । वह नगर निरूपद्रव -राजादिकृत उपद्रवों से रहित था। उस में मिस्तुकों को भिक्षा की कोई कमी नहीं थी। वह नगर विश्वस्त – निर्मय अध्यवा धैर्यवान् लोगों के लिये सुलक्त आवास वाला था, अर्थात् उस नगर में लोग निभेष और सुखी रहते ये । वह नगर अनेक प्रकार के कुटुन्वियों और सन्तुष्ट लोगों से भरा हुआ होने के कारण सुखरूप या । नाटक करने वाले, नृत्य करने वाले, रस्ते पर खेल करने वाले अयवा राजा की स्तुति करने वाले चारण, मब्ल - पहलवान, मीष्टिक - मुश्युद करने वाले, विदूषक, कथा कहने वाले और तैरने वाले, रामे गाने वाले अथवा "--आप की जय हो - " इस प्रकार कहते वाले, ज्योतिषी, बांसी पर खेल करने वाले, चित्र दिखा कर भिद्धा मांगने वाले, त्या नामक वाद्य बजाने वाले, वीएगा बजाने वाले, ताली बजा कर नाचने वाले स्नादि लोग उछ नगर में रहते ये । श्राराम - बाग, उद्यान - जिस में वृद्धों की बहुत्तता हो श्रीर जो उत्सव श्रादि के समय बहुत लोगों के उपयोग में लाया जाता हो, कृष -कृ थ्रां, तालाब, बावड़ी, उपजाऊ खेत हन सर की रमस्पीयता श्रादि गुर्णो से वह नगर युक्त था। नन्दनवन - एक वन जो मेहपर्वत पर स्थित है, के समान वह नगर शोभायमान था । उस विशाल नगर के चारों भ्रोर एक गहरी खाई थी जो कि ऊपर से चौड़ी श्रीर नीचे से मंकुचित थी,

प्रथम ऋष्याय

चक —गोलाकार शस्त्रविशेष, गदा –शस्त्रविशेष भुशुएडी —शस्त्रविशेष, ऋवरोध — मध्य का कोट, शतमी — र्सैकडो प्राशियों का नाश करने वाला शस्त्रविशेष (तोष) तथा ख्रिद्ररहित कपाट, इन सब के कारण उस नगर में प्रवेश करना बड़ा कठिन था, ऋषीत् रानुख्रों के लिये वह दुष्प्रवेश था। वक धनुष से भी ऋधिक वक प्राकार — कोट से वह नगर परिचित्त -परिवेदिटन था। वह नगर अनेक सुन्दर कंगूरों से मनोहर था। ऊंची अटारियों, कोट के भीतर ऋाट हाथ के मार्गों, ऊंचे २ कोट के द्वारों, गोपुरों -- नगर के द्वारों, तोरखों -- घर या नगर के बाहिरी फाटकों और चौड़ी २ उड़कों से वह नगर युक्त या। उस नगर का अर्गल - वह लकड़ी जिस से किवाड़ बन्द करके पीछे से ऋाड़ी लगा देते हैं (ऋरगल), इन्द्रकील (नगर के दरवाज़ों का एक ऋवयव जिस के ऋाधार से दरवाज़े के दोनों किवाड़ बन्द रह सकें) दृढ़ था ऋौर निपुण शिल्पियों द्वारा उन का निर्माण किया गया था, वहां बहुत से शिल्पी निवास किया करते ये, जिन से वहां के लोगों की प्रयोजनसिद्धि हो जाती थी, इसी लिए वह नगर लोगों के लिए सुखपद था। शृङ्गाटकों - त्रिकोण मार्गी, त्रिकों - जहां तीन रास्ते मिलते हों, ऐसे स्थानों, चतुष्कों - चतुष्पयों, चत्वरों - जहां चार से भी ऋधिक रास्ते मिलते हों ऐसे स्थानों और नाना प्रकार के बतन आदि के बाजारों से वह नगर संशोभित था! वह स्रातिरमणीय था। वहां का राजा इतना प्रभावशाली या कि उस ने अन्य राजाओं के तेज को फीका कर दिया था। अनेक अच्छे २ घोड़ों, मस्त हायियों, रथों, गुमटी वाली पालिकयों, पुरुष की लम्बाई जितनी लम्बाई वाली पालिकयों, गाड़ियों और युग्यों अर्थात् गोल्लदेश में एक प्रकार की पालकियां, जिन के चारों आरे फिरती चौरस दो हाथ प्रमाण की वेदिका (कठहरा) होती है, से वह नगर युक्त था। उस नगर के जलाशय नवीन कमल और कमलिनियों से सुरोभित थे। वह नगर इवेत त्रीर उत्तम महलो से युक्त था। वह नगर इतना स्वच्छ पा कि अनिमेप — विना भाषके दृष्टि से देखने को दर्शकों का मन चाइता था। वह चित्त की प्रसन्न करने वाला था, उसे देखते २ ऋांखें नहीं धकती थीं, उसे एक बार देख लेने पर भी पुनः देखने की लालसा बनी रहती थी. उसे जब देखा जाय तब भी वहां नवीनता हो प्रांत-भाषित होती थी, ऐसा वह सुन्दर नगर था।

—सन्वोजय० —यहां का विन्दु —सन्वोजयपुष्पप्रकलसमिद्धे रम्मे नंदणवण्यगासे पासाइ-प दंसिणिज के अभिक्षे पिडिक्षे —इस पाठका परिचायक है। सब ऋतुओं में होने वाले पुष्पों और फलों से परिपूर्ण एवं समृद्ध सर्वतु कपुष्पप्रलसमृद्ध कहलाता है। रम्य रमणीय को कहते हैं। मेहपर्वत पर स्थित नन्दनवन की तरह शोमा को प्राप्त करने वाला —इस अर्थ का परिचायक नन्दनवनप्रकाश राज्द है। प्रासादीय शब्द —मन को हर्षित करने वाला, इस अय का, दर्शनीयराज्द —जिसे बार २ देख लेने पर भी पुन: देखने की लालसा बनी रहे —इस अर्थ का एवं प्रतिकृत्य शब्द —जिसे जब भी देखा जाय तब भी वहां नवीनता ही प्रतीत हो, इस अर्थ का बोध कराता है।

— दिब्वे॰ —यहां का बिन्दु -सब्से सब्सोबाय सन्तिहियपाडिहेरे जागसहरसभागपडिच्छ्य बहुजणो श्रक्त्वेर कयवणमालिपयस्स जक्ष्मस जक्षायतणं -इन पदी का संस्वक है । इन पदी का भावार्थ निम्नोक्त है—

१— दिव्य — प्रधान को कहते हैं ! २— सत्य — यज्ञ की वाणी सत्य रूप होती थी, जो कहता या वह निष्मल नहीं जाता था, अत: उस का स्थान सत्य कहा गया है । ३ — सत्यावपात — उस का प्रभाव सत्य रूप था अर्थात् उस का चमत्कार यथार्थ ही रहता था। ४ — सन्निहितप्रातिहार्थ — वहां के अधिष्टायक वनमालिपय नामक यज्ञ ने उस की महिमा बढ़ा रखी थी अर्थात् वहां पर मानी गई मनौती को सफल बनाने में वह कारण रहता था। ५ — पागसहस्त्रभागप्रतीच्छ — हजारों यहां का भाग उसे प्राप्त होता था अर्थात् हज़ारों यहां का हिस्सा वह प्राप्त किया करता था। वहां आकर बहुत लोग उस कृतवनमालिप्रय यस्च के

**िइ**५

यस्रायतन की पूजा किया करते थे -- इन भावों का परिचायक -- बहुजाणो ऋञ्चेड कयवणमालिपयस्त जक्खस्स जक्खायतणं ---ये शब्द हैं।

—महपा० —यहां के बिन्दु से —हिमवंतमहंतमलयमन्दरमहिंदसारे अच्चंतविसुद्धदीहरायकुलवंससुप्पस्प णिरंतरं रायलक्खणविराइअंगमंगे बहुजणबहुमाणे पूजिए सञ्चगुणसमिसे
विस्तप मुद्दए मुद्धाहिसिन्ते माउपिउसुजाए द्यपन्ते सीमंकरे सीमंघरे खेमंकरे खेमघरे मणुस्सिदे
जावयपिया जणवयपाले जणवयपुरोहिए सेउकरे केउकरे गरपवरे पुरिसवरे पुरिससीहे पुरिसबग्धे पुरिसासीविसे पुरिसपुण्डरीए पुरिसवरगन्धहत्थी अड्ढे दिन्ते विन्ते विच्छिगणविउलमवणसयणासणजाखवाहणाइण्णे बहुधणवहुजायह्वरयते आस्रोगपस्रोगसंपउन्ते विछुद्धियम्तप्यरमन्तपाणे बहुदासदासीगोमिहिसगवेलगप्यभूते पडिप्णणजंतकोसकोहागाराउधागारे बलवं दुव्वलपचापासे स्रोहयकंटयं निहयकंटयं मिलयकंटयं उद्धियकंटयं स्रकंटयं स्रोह्मसन्तुं निहयसन्तुं मिलयसन्तुः
उद्धिस्रसन्तुं निजियसन्तुं पराइअसन्तुं ववगयदुव्यक्तिम्बं मारिभयचिष्णमुक्कं खेमं सिवं सुभियम्बं
पसन्तिडम्बडमरं रज्जं पसासेमाणे विहर्द्ध—इन पदी का ग्रहण करना चाहिये। इन पदी का भावार्थ
निमोक्त है—

वह राजा महाद्दिमवान् अर्थात् हिमालय के समान महान् था, तात्पर्य यह है कि जैसे समस्त पर्वतों में हिमालय पर्वत महान् माना जाता है, उसी भान्ति शेष राजात्रों की ऋषेचा से वह राजा महान् था, तथा मलव — पर्वतिविशेष, मन्दर — मेरु पर्वत, महेन्द्र — पर्वतिविशेष अयवा इन्द्र, इन के समान वह प्रधान या। वह राजा ऋत्यन्त विशुद्ध निर्दोष तथा दीर्घ चिरकालीन जो राजाओं का कुलरूप वंश या, उस में उत्पन्न हुआ। था। उस का प्रत्येक अग राजलक्षणो — स्वस्तिक आदि चिह्नों से निरन्तर — बिना अन्तर के शोमायमान रहता था। वह अप्रतेक जनसमूही से सम्मानित था, पूजित था। वह सर्वगुस्तसम्पन्न था। वह चित्रिय जाति का था। वह मुदित-प्रसन्न रहने वाला था। उसके पितामह तथा पिता ने उस का राज्याभिषेक किया था। वह माता पिता का विनीत होने के कारण सुपुत्र कहलाता था। वह दयालु था। वह विधान ऋदि की मर्यादा का निर्माता ऋौर ऋपनी मयोदास्रों का पालन करने वाला था। वह उगद्रव करने वाला नहीं था और नाहि वह उपद्रव होने देता था। वह मनुष्यों में इन्द्र के समान या तथा उन का स्वामी था। देश का हितकारी होने के कारण वह देश का पिता समभा जाता या । वह देश का रज्ञक था । शान्तिकारक होने से वह देश का पुरोहित माना जाता था । वह देश का मार्गदर्शक था। वह देश के अप्रद्वुत कार्यों को करने वाला था। वह श्रेष्ठ मनुष्यों वाला था ऋौर वह स्वयं मनुष्यों में उत्तम या । वह पुरुषों में वीर होने के कारण सिंह के समान या । वह रोषपूर्ण हुए पुरुषों में ज्यात्र - याध के समान प्रतीत होता था। अपने कोध को सफत करने में समर्थ होने के कारण वह पुरुषों में ऋश्शीविष सर्पविशेष के समान या। ऋर्थीरूपी भ्रमरों के लिये वह श्रोत कमल के समान था। गजरूपी शतुराजात्र्यों को पराजित करने में समर्थ होने के कारण वह पुरुषों में श्रेष्ठ गन्धहस्ती के समान था। वह श्राट्य समृद्ध त्र्रथीत् सम्पन्न था। वह ऋस्म —गौरव वालाथा। उस कायश वहुत प्रसृत हो रहाया। उस के विशाल तथा बहुसंख्यक भवन - महलादि शयन - शब्या, आसन, यान, वाहन - एथ तथा घोड़े आदि से परिपूर्ण हो रहे थे। उस के पास बहुत सा धन तथा बहुत सा चांदी, सोना था। वह सदा ऋर्थलाभ — क्रामदनी के उपायों में लगा रहता या वह बहुत से ऋत्र पानी का दान किया करता था। उस के पास बहुत सी दासियें, दास, गीप, भैंसें तथा भेड़ें थीं। उस के पास पत्यर फैंकने वाले यन्त्र, कीप भएडार,

िप्रथम अध्याय

कोष्ठागार—धान्यगृह तथा आयुधागार—शस्त्रशाला, ये सब परिपूर्ण थे, अर्थात् यंत्र पर्यासमात्रा में थे और उन से कोषादि भरे हुए रहते थे। उस के पास विशाल सेना थी। उस के पड़ीसी राजा निवल थे अर्थात् वह बहुत बलवान् था। उस ने स्पर्धा रखने वाले समानगोत्रीय व्यक्तियों का विनाश कर डाला था, हसी भान्त उस ने उन की सम्पत्ति छीन ली थी, उन का मान भंग कर डाला या, तथा उन्हें देशनिर्वास्तित कर दिया था, इसी लिये उस के राज्य में कोई स्पर्धा रखने वाला समानगोत्रीय व्यक्तित्व कर बाला था, उन की सम्पत्ति छीन आपने शत्रुओं—असमानगोत्रीय स्पर्धा रखने वाले व्यक्तियों का विनाश कर डाला था, उन की सम्पत्ति छीन ली थी, उन का मान भंग कर डाला था, तथा उन्हें देश से निकाल दिया था। उस राजा ने शत्रुओं को बीत लिया था तथा उन्हें पराजित अर्थात् पुनः राज्य प्राप्त करने की सम्मावना भी जिन की समाप्त कर दी गई हो, ऐसा कर डाला था। वह ऐसे राज्य का शासन करता हुआ विहरण कर रहा था, जिस में दुर्भिन्न—अकाल नहीं था, जो मारी—क्लेग के भय से रहित था. चेमरूप था, अर्थात् वहां लोग कुशलतापूर्वक रहते थे। शिव-रूप सुखरूप था। जिस में भिन्ना सुलभ थी, जिस में डिम्बो—विनों और इमरो—विद्रोहों का अभाव था।

"— सीहं सुमिएं जहां मेह जम्म एं तहां भारिएयव्वं — "इस पाठ में सूत्रकार ने सुवाहुकुमार के जीवन की जन्मगत समानता मेघकुमार से की है! मेघकुमार कौन था है, उस ने कहां पर जन्म लिया था है ब्रीर उस के माता पिता कौन तथा किस नाम के थे है, इत्यादि बातों के जानने की इच्छा सहज ही उत्पन्न होती है। तदर्भ मेधकुमार के प्रकृतोपयोगी जीवन इत्तान्त को संदोप से वर्णन कर देना भी आवश्यक प्रतीत होता है—

राजगृह नाम की एक प्रसिद्ध नगरी थी। उस के अधिपति — नरेश का नाम श्रेणिक था। उन की पहरानी का नाम बारिणी था। एक बार महारानी धारिणी राजोचित उत्तम नासगृह में आराम कर रही थी उस ने अर्धजागृत अनस्या में अर्थात् स्वप्न में एक परम सुन्दर तथा जम्माई लेते हुए, आकाश से उतर कर मुंह में प्रविष्ट होते हाथी को देखा। इस शुम स्वप्न के देखने से रानी की नींद खुल गई। तदनन्तर वह अपना उक स्वप्न पति को सुनाने के लिये अपनी शय्या से उठ कर पति के शयनस्थान की और चली। पति की शय्या के समीत पहुँव कर धारिणो देवी ने अपने पति महाराज श्रेणिक को जगाया और उन से अपना स्वप्न कह सुनाया तदनन्तर फलजिशासा से वह वहां बैठ गई। धारिणी से उस के स्वप्न को सुन कर महाराज श्रेणिक को बहुत हण हुआ। वे धारिणी से बोले कि प्रये! यह स्वप्न वहां शुम है, इस के फलस्वरूप तुम्हारी कुच्चि में एक बड़े भाग्य-शाली पुत्र का जन्म होगा जो कि परम यशस्वी और कुल का प्रदीप होगा। पति के मुख से उक्त शब्दों को सुन कर उन को प्रणाम कर के यह रानी धारिणी अपने शयनागार में चली गई और कोई अनिश्रीत्यादक स्वप्न न आए इन विचारों से शेष रात्र को उस ने धमजागरएं से ही व्यतीत किया।

दूसरे दिन प्रातःकाल आवश्यक कार्यों से निवृत्त हो कर महाराज श्रेशिक ने अपने कौटुम्बिक पुक्षों द्वारा स्वप्नशास्त्रियों को आमंत्रित किया और धारिगी देवी के स्वप्न को सुना कर उन से उस के शुभाशन फल की जिज्ञासा की । इस के उत्तर में स्वप्नशास्त्रों के वेता विद्वानों ने इस प्रकार कहना आरम्भ किया —

महाराज! स्वप्नशास्त्र में ७२ प्रकार के शुन स्वप्न कहे हैं। उन में ४२ साधारण और ३० विशेष माने हैं, अर्थात् ४२ का तो शुन फल सामान्य हीता है और ३० विशिष्ट फल के देने वाले हैं। जिस समय अरिहंत या चक्रवतीं अपनी माता के गर्भ में आते हैं, तब उन की माताएं इन तीस प्रकार के विशिष्ट स्वप्नों में से १४ स्वप्नों को देख कर जागती हैं, प्रत्युत जब वासुदेव गर्भ में आते हैं तब उन की मातायें इन चौदह स्वप्नों में से किन्हीं सात स्वप्नों की देखती हैं और जब बलदेव गर्भ में आते हैं तो उन की मातायें इन चौदह स्वप्नों में से किन्हीं चार स्वप्नों को देख कर

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

५६७

जागती हैं। इसी प्रकार किसी मांडलिक राजा के गर्भ में आने पर उन की मातायें इन चौदह स्वप्नोमें से किसी एक स्वप्न को देख कर जागती हैं। सो महारानी घारिणी देवी भी इन्हों चौदह स्वप्नों में से एक को देख कर जागी हैं, इस लिए इन के गर्भ से पुत्ररान का जन्म होगा। वह मालक अपने शिशुमाव को स्थाग कर युवावस्था-सम्पन्न होने पर सर्वविद्यासम्पन्न और सर्वकलाओं का जाता होगा। युवावस्था में प्रवेश करने पर या तो वह बालक दानशील और राज्य की बढ़ाने वाला होगा या आत्मकत्याण करने वाला परमतपस्वी और अखरड ब्रह्मचारी मुनि होगा। तदनन्तर महाराज श्रेणिक ने स्वप्नशास्त्रियों की बहुमूल्य वस्त्रामृष्णादि से सम्मानित कर विदा किया। स्वप्नशास्त्री भी महाराज श्रेणिक को प्रणाम करके अपने २ स्थान को चले गए।

गर्भ के तीसरे मास में महारानी को अक्षालमेघ का दोहद उत्पन्न हुआ, जिस के अपूर्ण रहने से महारानी हतोत्साह हुई आर्त्यान में ही रहने लगी। महाराज श्रीणिक को जब इस वृत्तान्त का पता चला, तब उन्हों ने उस को पूर्ण कर देने का आधासन देकर शान्त किया, श्रन्त में अमयकुमार के प्रयास से देवता के आराधन से उसे पूर्ण कर दिया गया। तदनन्तर समय आने पर धारिणी ने एक सर्वोङ्गसम्पूर्ण पुत्ररन्त को जनम दिया तथा उस का बड़े समारोह के साथ अकालमेघ दोहद के कारण "- मेघकुमार -" ऐसा गुण्निष्मल नाम रम्खा गया। पुत्रजन्म के हर्ष में महाराज श्रेत्यिक और महारानी धारिणी ने अपने बेमव के अनुसार गरीबों, अनाशों को जी खोल कर दान दिया। घर २ में मंगलाचार किया गया।

मेथकुमार का पालन पोषणा उसी प्रकार हुआ, जिस प्रकार राजा, महाराजाओं के बालकों का हुआ करता है। पांची धायमाताओं की देखरेख में दितीया के चन्द्र की मान्ति सम्बर्धन को प्राप्त होता हुआ, योग्य शिक्षकों की दांह तले ७२ कलाओं र की शिक्षा प्राप्त करता हुआ, विद्या और विनयसम्पत्ति प्राप्त करने के साथ ही वह युवावस्था को प्राप्त हुआ। यह है मेधकुमार का प्रकृतोपयोगी संक्षिप्त जीवनवृत्तान्त । श्राप्तिक के जिजास श्री ज्ञाताधर्मकथांग सूत्र के प्रथम अध्ययन का अवलोकन कर सकते है।

सुगाहुकुमार और मेघकुमार के गर्भ में आने पर माता को आए हुए स्वम्नों में इतना ही अन्तर है कि महाराज श्रीणक की अर्द्धींगनी ने स्वम में इस्ती को देखा और अदीनशक्त की रानी ने स्विह के दर्शन किये । इसी विभिन्नता को दिखलाने के लिए मूल में "—सीई सुमिले —" ऐसा उल्लेख कर दिया है । इस के अतिरिक्त अकालमेघ के दौहद से श्रीणंक के पुत्र का मेघकुमार नग्म रखना और अदीनशत्रु की रानी घारिणी को सेसे दोहद का उत्पन्न न होना और सुवाहुकुमार यह नाम रखना, दोनों की नामगतविभिन्नता को सूचन कर रहा है।

"-सुवाहुकुमारे जाव ऋलंभोगसम्हर्यः -" यहां उल्लिखित जाव-यावत्-पद से -

<sup>(</sup>१) गर्भ के तीसरे महीने गर्भस्थ जीव के भाग्यानुसार जो माता को अमुक प्रकार का मनोरय उत्पन्न होता है, उस की दोहद संग्रा है। तदनुसार धारिणी को उस समय यह इच्छा हुई कि मेघों से आच्छादित आकाश को देखूं परन्तु वह समय मेघों के आगमन का नहीं था, इसिलये उन से आच्छान आकाश को देखना बहुत किन्या। ऐसी दशा में उक्त दोहद की पूर्ति कैसे हो ?, तब शात होने पर महामंत्री अभयकुमार ने देवता के आराधन द्वारा इस दोहद को पूर्ण किया अर्थात् देवी शक्ति के द्वारा मेघों से आकाश को आच्छादित कर धारिणी देवी को दिखलाया और उस के दोहद को सफत किया ताकि गर्भ में कोई स्ति न पहुंचे।

<sup>(</sup>२) ७२ कलाओं का विस्तारपूर्वक वर्णन पीछे १०८ से ले कर ११५ तक के पृष्ठों पर किया जा चुका है।

'—बावत्तरीकलापंडिप, 'नंबंगसुरापडिबोहिप श्रद्वारसिवहिप्पगारदेसीमासाविसारप गीयर्द्गन्ध-व्यतद्दकुसले हयजोही गयजोही रहजोही बाहुजोही वाहुण्यमही अलंभोगसमत्थे साहसिप विद्याल-चारी जाते यावि होत्या, तते ग्रं तस्स सुबाहुकुमारस्स अम्मापिश्ररो सुवाहुकुमारं बावत्तरिकला— परिडयं नवंगसुत्तपिडवोहियं श्रद्वारसिविहिष्णगारदेसीमासाविसारयं गीयरहं गंधव्यनद्दकुसलं हय-जोहि गयजोदि रहजोिं बाहुजोिं बाहुज्यमिदं —इन पदीं का तथा —श्रतंभोगसमत्थं —यहां के बिन्दु से —साहसियं विद्यालचारिं जायं —इन पदीं का ग्रहण करना चहिए। इन पदीं का भावार्थ निम्नोक्त है —

सुवाहुकुमार ७२ कलाओं में प्रवीण हो गया। यौवन ने उस के सीए हुए —दो कान, दो नेत्र, दो नासिका, एक जिहा, एक त्वचा और एक मन —ये नव अंग जागृत कर दिये थे, अर्थात् बाल्यावस्था में ये नव अंग अव्यक्त चेतना —जान वाले होते हैं, जब कि यौवनकाल में यही नव अंग व्यक्त चेतना वाले हो जाते हैं, तब सुवाहुकुमार के नव अंग प्रवीधित हो रहे थे। यह कहने का अभिप्राय इतना ही है कि वह पूर्ण-रूपेण युवावस्था की प्राप्त कर चुका था। वह अठारह देशों की भाषाओं में प्रवीण हो गया था। उस की गीत संगीत में प्रेम था, तथा गाने और उत्य करने में भी वह कुशल — निपुण हो गया था। वह घोड़े, हाथी और रथ द्वारा युद्ध करने वाला हो गया था। वह चाहुयुद्ध तथा मुजाओं को मदन करने वाला एवं भोगों के परिभोग में भी समर्थ हो गथा था, वह साइसिक —साइस रखने वाला और अकाल अर्थान् आधी रात आदि समय में विचरण करने की शक्ति रखने में भी समर्थ हो चुका था। तदनन्तर सुवाहुकुमार के माता पिता उस को ७२ कलाओं में प्रवीण आदि, (आर्थोत जाणित्वा — जानते हैं तथा जान कर —) यह अर्थ निष्यन होता है।

— श्रव्युग्गय०, तथा — भवणं० - इन सांकेतिक पदों से श्रामिमत पाठ की सूचना पीछे पृष्ठ ४७३ से ले कर ४७४ तक के पृष्ठो पर कर दी गई है। ऋग्तर मात्र इतना ही है कि वहां महाराज महासेन के पृत्र श्री सिंहसेन का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में महाराज ऋदीन धन्नु के सुपुत्र श्री सुवाहुकुमार का। शेष वर्णन समान ही है। तथा वहां मात्र—श्रव्युग्गय०—इतना ही सांकेतिक पद दिया है जब कि प्रस्तुत में उसी के ऋग्तर्गत — भवाणं०—इस पद का भी स्वतन्त्र प्रहण किया गया है।

"— पर्च जहां मंहव्यतस्य राखों —'' इन परों से सूत्रकार ने प्राशादादि के निर्माण में तथा विवाहादि के कार्यों में राजा महायत की समानता सचित की है, अर्थात् जिस तरह श्री महायत के भवनों का निर्माण तथा विवाहादि कार्य सम्पन्न हुए थे. उसी प्रकार श्री सुवाहुकुमार के भी हुए । प्रस्तुत कयासन्दम में श्री महायत का नाम आने से उसके विषय में भी जिज्ञासा का उत्पन्न होना स्वाभाविक है। अतः प्रसंगवश उस के जीवनवृत्तान्त का भी संचित्र वर्षान कर देना समुचित होगा।

हस्तिनापुर नगर के राजा बल की प्रभावती नाम की एक रानी थी। किसी समय उस ने राति के समय अद्धंजायत अवस्था में अर्थात् स्वप्न में आकाश से उतर कर सुल में प्रवेश करते हुए एक सिंह को देखा। तदनन्तर वह जोग उठी और उक्त स्वप्न का फल पूछने के लिए अपने शयनागार से उठ कर समीप के शयनागार में सौय हुए महाराज बल के पास आई और उन को जगा कर अपना स्वप्न कह सुनाया। स्वप्न की सुन कर नरेश बड़े प्रसन्न हुए तथा कहने लगे कि पिये! इस स्वप्न के फलस्वरूप तुम्हारे गर्भ से एक बढ़ा प्रभावशाली पुत्ररन उत्पन्न होगा। महारानी प्रभावती उक्त फल को सुन कर ह्यांतिरेक से पतिदेव को प्रशास

<sup>(</sup>१) नवांगानि – श्रोत्रश्चचुरघाणस्यसनाश्त्वक्शमनोश्लच्छानि सुप्तानि सन्ति प्रबो-धितानि यावनेन यस्य स तथा। (वृत्तिकारः)

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ि ५६९

कर वाणिस अपने शयनभवन में आगई और अनिशोत्यादक कोई स्वम न आजाए, इस विचार से रोष राजि उस ने वर्मजागरण में ही विताई ।

स्नानदि की आवश्यक कियाओं से निवृत्त हो कर महाराज बल ने अपने कौटुम्बिक पुरुषों—राज-पुरुषों द्वारा स्वप्नशास्त्रियों को आमिन्त्रित किया और उन के सामने महारानी प्रभावती का पूर्वोक्त स्वप्न सुना कर उस का कल पूछा । स्वप्नशास्त्रियों ने भी "—आप के घर में एक सर्वाङ्गपूर्ण पुरुषात्मा पुत्र उत्पन्न होगा, जो कि महान् प्रतापी राजा होगा या श्राखर इत्रह्मचारी मुनिराज होगा ..... आदि शब्दों द्वारा स्वप्न का फलादेश कथन किया। तदनन्तर राजा ने यथोचित पारितोधिक दे कर उन्हें विदा किया।

लगमग नवमास के परिपूर्ण होने पर महारानी ने एक सर्वाङ्गसुन्दर पुत्रस्त को जन्म दिया । राजदम्पती ने बढ़े आनन्द मंगल के साथ पुत्र का जन्मोस्तव मनाया तथा बढ़े सनारोह के साथ उस का नामकरण्—
संस्कार किया और "महाबला ऐसा नाम दक्ता । तदनन्तर पांच धायमाताओं के संरच्या में वृद्धि तथा किसी
योग्य शिच्क से शिचा को प्राप्त करता हुआ युवाबस्था को प्राप्त हुआ। तब महाराज बल ने महाबल के लिये
विशाल और उत्तम श्राठ प्रासाद — महल बनवाये और उन के मध्य में एक विशाल भवन तैयार कराया। तदनन्तर श्रुभ तिथि, करण, नच्च और सहूर्त में सुयोग्य आठ राजकन्याओं के साथ उस का एक ही दिन में विवाह
कर दिया गया। विवाह के उपलक्ष्य में राजा बल ने आठ करोड़ हिराध, आठ करोड़ सुवर्ण, आठ सामान्य मुकुठ,
आठ सामान्य कुंगडलों के जोड़े, इस प्रकार को अनेकविध उपभोग्य सामग्री दे कर श्री महाबल कुमार को उन
महलों में निवास करने का आदेश दिया और महाबलकुमार भी प्राप्त हुई दहेज की सामग्री को आठों रानियों में
विमक्त कर उन महलों में उन के साथ सानन्द निवास करने लगा। यह है महाबल कुमार का प्रकृतप्रकरणानुसारी
संचित्र परिचय। विशेष जिबासा रखने वाले पाठक महानुमार्यों को मगबतीसूत्र के ग्यारहवें शतक का ग्यारहवां
उद्देश देखना चाहिये। वहां पर्योगन और सागरोपन के क्षयाप्रयम् कक्त के उत्तर में भगवान महावीर
स्वामी ने सुदंशन को उसी का महाबलम्बीय वृत्तान्त सुनाया था ।

राजकुमार महावल का आठ राजकुमारियों से विवाह हुआ — इस वात से विभिन्नता सूचित करने वाला सूनात "— पुष्फचूलापामो क्खाणं — " इत्यादि उल्लेख है। इस में सुनाहुकुमार का ५०० राजकन्याओं से विवाह होने का प्रतिपादन है तथा पांच सो प्रीतिदान — दहेज देने का वर्णन है। सरांश यह है कि जिस प्रकार भगवती सूत्र में महावल के लिये भवनों का निर्माण और उस के विवाहों का वर्णन किया है, उसी प्रकार श्री सुबाहुकुमार के विषय में भी जानना चाहिये, किन्तु इतना अन्तर है कि महावलकुमार का कमलाश्री प्रभृति आठ राजकन्याओं से विवाह हुआ और सुबाहुकुमार का पुष्पचूलाप्रमुख ५०० राजकन्याओं से। इसी प्रकार वहां आठ और यहां ५०० दहेज दिये गये।

— पंचसद्त्रो दात्रो जाव उप्पं—यहां पिठत — पंचसद्त्रो दात्रो — ये पद पृष्ठ ४७५ तथा ४७६ पर लिसे गए — पंचसपिदरएएकोडी श्रो पंचसपसुवरएएकोडी श्रो — से ले कर — श्रासत्त्रमाश्रो कुलवंसाश्रो पकाम देउ' पकाम भोता पिरमाद र — "हन पदों के परिचायक हैं। श्रन्तर मात्र इतना है कि वहां सिंहसेन का वर्णन प्रस्तावित हुत्रा है जब कि यहां सुबाहु कुमार का। शेषवर्णन समान ही है। तथा जाव — यावत् पद — तद एं से सुबाहु कुमारे प्रामेगाद भवताय प्रामेगं हिरएएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं सुवरएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरएकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरूकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं सुवरूकोर्डि वस्त्यति। प्रामेगं मुवरूकोर्डि वस्त्यति। स्त्रकार च सुबहुं हिरएणं जाव परिभावडं वस्त्यति। तते णं से सुबाह कुमारे — इन पदों का श्रहण् करना स्त्रकार को हन्द है। इन पदों का श्रवं इस प्रकार है —

तदनन्तर सुवाहुकुमार ने श्रपनी पत्येक भार्या —पत्नी को एक एक करोड़ का हिरएय और एक २ करोड़ का सुवर्ण दिया, एवं एक २ सुकुट दिया, इसी प्रकार पोसने वाली दासियों तक सब वस्तुए बांट दी तया अ-य बहुत सा सुवर्णदि भो उन्हांसव को बांट कर दे दिया । उस के पश्चात् सुवाहुकुमार...।

—फुटमाणेहिं जात्र जिहरित —यहां के जात्र —यात्रत् पद से विविश्वत —मुइंगमत्थपिहं वरतरुणीसंपउत्तोहिं —से ले कर —पञ्चणुभवमाणे —यहां तक के पदों का विवरण पृष्ठ २३४ पर दिया जा चुका है । अन्तर मात्र इतना हो है कि वहां चोरसेनापित अभग्नसेन का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में श्री सुवाहुकुमार का।

अब सूत्रकार सुवाहुकुमार के अधिम जीवन का वर्णन करते हुए कहते हैं-

मूल — 'तेणं कालेणं तेणं सगएणं सगणे भगवं महावीरे समीसढे परिसा निग्गया। अदीणसम् निग्गते जहा क्रिशिए। सुबाहु वि जहा जमाली, तहा रहेणं िणग्गते, जाव धम्मो किहिश्रो। राया परिसा गता। तते णं से सुबाहुकुमारे समणस्स भगवश्रो महावीरस्स अंतिए धम्मं साच्चा निसम्म हट्टतुट्टे उद्घाए उद्घेड उद्घित्ता समणं भगवंतं महावीरं वंदह वन्दित्ता नमंसित नमंसित्ता एवं वयासी — सहहामि णं भंते! निग्गंथं पावयणं जाव जहा णं देवाणुष्पियाणं अतिए बहवे राईसर जाव प्यमिईश्रो मुंडा भवित्ता अगाराश्रो अणगारियं पव्वह्या नो खलु श्रहं तहा संवाएमि मुंडे भवित्ता अगाराश्रो अणगारियं पव्वह्या ने खलु श्रहं तहा संवाएमि मुंडे भवित्ता अगाराश्रो अणगारियं पव्वहत्तां। श्रहं णं देवाणुष्पियाणं श्रंतिए पंचाणुव्वतियं सत्तसिक्छावतियं दुवालसविहं गिहिधम्मं पिडवज्जामि । श्रहासुहं देवाणुष्पिया! मा पिडवंधं करेह। तते णं से सुबाहुकुवारे समणस्स भगवश्रो महावीरस्स श्रंतिए पंचाणुव्वतियं सत्तसिक्छावतियं दुवालसविहं गिहिधम्मं पिडवज्जिति पिडविज्जा तमेव रहं दुरूहित दुरूहिता जामेव दिसं पाउञ्भृते तामेव दिसं पिडवज्जित ।

पदार्थ —तेशं कालेशं तेगं समपणं —उस काल और उस समय में । समशे —श्रमण । भगवं —भगवात महावीरे —महावीर स्वामी । समोलडे —पधारे । परिस्ता —परिषद् —जनता । निग्मया —नगर से निकली । अदीशासन् —अदीनशत्रु । निग्मते — निकले । जहां कृशिष — जैसे महाराज कृशिक निकला था । सुबाह्र वि —सुवाहुकुमार भी । जहां —जैसे । जमाली —अमालि । तहा —उसी प्रकार । रहेशं —रथ से । शिग्मते —

<sup>(</sup>१) छाया — तस्मिन् काले तस्मिन् समये अमणो भगवान् महावीरः समवद्यतः । परिषद् निर्गता । अदीनशतु निर्गतः यथा कृणिकः । सुवाहुरिप यथा जमालिस्तथा रथेन निर्गतः । यावद् धर्मः कथितः । राजा परिषद् गता । ततः सः सुवाहुकुमारः अमणस्य भगवतो महावीरस्य अतिके धर्मं श्रुत्वा निशम्य दृष्टतुष्टः उत्थाय उत्तिष्ठति उत्थाय अमणं भगवन्तं महावीरं घंदते वन्दित्वा नमस्यित नमस्यित्वा एवमवादीत् — अद्धामि भदन्तः । निर्मर्थं प्रवचनम् । यथा देवानुष्रियाणामन्तिके बहवो राजेश्वरः यावद् प्रभृतयः मुख्दाः भूत्वा अनगाराद् अनगारितां प्रविजताः, नो खलु अदं तथा शक्नोमि मुंडो भूत्वा अगारादनगारितां प्रविजतुम् । अदं देवानुष्रियाणामन्तिके पंचासुवितकं, सप्तिस्वावितकं, द्वादशिवधं एदिधमं प्रतिगये । यथायुलं देवानुष्रियः । मा प्रतिवन्धं कुर्याः । ततः स सुवाहुकुमारः अमग्रस्य भगवतो महावीरस्यान्तिके पंचासुवितकं, सप्तिराचावितकं द्वादशिवधं एदिधमं प्रतिपयते प्रतिपयते तमेव रथं आरोदित आदश्च यस्या एव दिशः प्रादुर्भूतः तामेव दिशं प्रतिगतः ।

## हिन्दी भाषा टीका सहित ।

५७१

निकला । जाव--यावत् । धम्मो--धमं । कहित्राो--प्रतिपादन किया । रापा---राजा (चला गया और) । परिसा-परिषद् । गता - चली गई । तते णं -तदनन्तर । से -वह । सुवाहुकुमारे - सुवाहुकुमार । समण-स्त --श्रमण ! भगव श्रो -- मगवान् । महाबीरस्त -- महाबीर स्वामी के । श्रांतिय--पास से । धम्मं -- धर्म की । सोच्या -- श्रवण कर । निसम्म -- श्रर्थरूप से श्रवधारण कर । हट्टतुट्ठे -- श्ररण्टत प्रसन हुए २ । उट्टाप --स्वरंकत उत्थान किया के द्वारा । उद्देर - उठते हैं। उद्विता - उठ कर । समर्ण भगवंतं महावीरं -अमण भगवान् महावीर स्वामी को । वंदइ वन्दिता - वन्दना करते हैं, कर के । नमंसह नमंसित्ता-नमस्कार करते हैं, करके। पर्व – इस प्रकार। वयासी – कहने लगे। संते! - हे भदन्त !। निगांशं पावयणं --नियंथ प्रवचन पर । सद्दामि ए। —मैं श्रद्धा करता हूं । जाव — यावत् । जहा ए। — जैसे । देवाणुष्पियार्ग — आप श्री नी के। ऋंतिर -पास वहवे -अनेक । राईसर-राजा, ईश्वर । जाव -थावत् । मुंडा भ-वित्ता-मुख्डित हो कर । अगाराश्रो-घर छोड़ कर । अणुगारियं पञ्चइया - मुनिधर्म को धारण किया है। खतु ऋहै -- निश्चय से मैं। तहा -- उस प्रकार। मुंडे भविता -- मुण्डित हीकर । ऋगाराओ श्राणगारियं—घर छोड़ कर श्रानगार अवस्था को । पठवहत्ताय अधरण करने में , नो संचयमि —समर्थ नहीं हुं। ऋ**र्ट एं** — <sup>में</sup> तो। देवाण्टियाएं — ऋषः श्री के। ऋंतिष — पास से । पञ्चागुब्दत्तियं — पांच ऋणु-वर्ती वाला । सत्तिसक्वावित्यं – सात शिक्षावर्ती वाला । दुवातसविद्धं – बारह प्रकार के । गिहिधस्मं – गृहस्य धर्म को । पडिवज्जामि —स्वीकार करना चाइता हूं । ऊत्तर में भगवान् ने कहा । स्वशासुहं --यया स्वर्धात् जैसे तुम को मुख हो। मा -- मत । पडिवंधं -- देर करो। तते गां -- तदनन्तर । से -- वह । सुवाहुकुमारे --सुवाहुकुमार । समण्स्स - अमण् । भगवत्रो - भगवान् । मद्दावीरस्स - महावीर स्वामी के । स्रीतिष - पास । पंचाण्डवतियं-पांच अणुवती वाले । सत्ति प्रिक्षावित्यं - सात शास्त्रावती वाले । गिहिधम्मं-पहत्य-धर्म को । पडित्रज्जिति पडिवज्जिसा — स्वोकार करता है, स्वीकार कर के। तमेव - उसी। रहं -रथ पर । दुरुहति दुरुहिता - सवार होता है, सवार हो कर । जामेत्र दिसं - जिस दिशा से । पाउठमते --न्नावा था। तामेव दिसं — उसी दिशा को । पडिगते — चला गया।

मुजार्थ — उस काल और उस समय श्रमण भगवान महावीर स्वामी हस्तिशीर्थ नगर में पवारे। परिषद् नगर से निकजी । कृष्णिक को भांति महाराज खहीनराष्ट्र भी नगर से चले, तथा जमालि की तरह सुबाहुकुमार ने भी भगवान् के दर्शनार्थ रथ के द्वारा प्रस्थान किया, यावत् भगवान् ने धर्म का निह्मण किया। परिषद् और राजा धर्म कथा सुन कर चने गये। तहनन्तर भगवान महावीर स्वामी के पास धर्म कथा का अवण तथा मनन कर ऋत्यन्त प्रसन्न हुआ सुबाहुकुमार चठ कर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी को वन्दन, नमस्कार करने के अनन्तर कहने लगा—

भगवन ! मैं निर्म नथप्रवचन पर श्रद्धा करता हूं, यावन जिस तरह आप के श्री चरणों में अनेक राजा, ईश्वर यावन सार्थवाह आदि उपस्थित हो कर, मुंडिन हो कर तथा गृहस्थावस्था से निकल कर अनगर धर्म में दीचित हुए हैं अर्थात जिस तरह राजा ईश्वर आदि ने पांच महात्रतों को प्रहण किया है, वैसे मैं पांच महात्रतों को प्रहण करने के योग्य नहीं हूं, श्वतः मैं पांच अगुत्रतों और सात शिचात्रतों का जिस में विधान है ऐसे बारह मकार के गृहस्थायम का आप से अगीकार करना चाहता हूं। तब भगवान के "—जैसे तुम को सुब हो, किन्तु इस में देर मत करो —" ऐसा कहने पर सुबाहुकुमार ने अमण भगवान महीबीर स्वामी के पास पंचागुत्रत, सात शिचात्रतहर बारह प्रकार के गृहस्थायम को स्वीकार किया, श्वर्थात बक्त द्वादशविध त्रतों के यथाविधि पालन करने का नियम ग्रहण किया । तहनन्तर उसी रथ पर

५७२]

ि प्रथम अध्याय

सवार होकर जिथर से झाया था, उधर को चल दिया।

दीका — जब असण भगवान् महावीर स्वामी पुष्पकरण्डक उद्यान में पधारे तो उन के पधारने का समाचार इस्तिग्रीर्घ नगर में विद्युत् — किजनी की भान्ति के गया। नगर की जनता में हर्ष तथा उस्ताह की लहर दौड़ गई। सभी भाद्यक नरनारी प्रभु के दशनार्थ उद्यान की द्योर प्रस्थान करने की तथारी में लग गये। इधर महाराज ऋदीनशत्रु श्री भगवान के आगमन की सुन कर बड़े प्रसन्न हुए और प्रभुदर्शनार्थ पुष्पकरण्डक उद्यान में जाने की तथारों करने लगे। उन्हों ने अपने हस्तिरत्न और चतुरंगिणी सेना को सस्विजत हो तथार रहने का छादेश दिया और स्वयं स्नानादि छावस्यक कियाओं से निवृत्त हो वस्त्रामुख्य पहने कर हस्तिरत्न पर सवार हो महारानी धारियोदिवो को तथा सुवाहुकुमार की साथ ले चतुरंगिणी सेना के साथ बड़ी सजधज से भगवान् के दर्शनार्थ उद्यान को और चत्र पड़े। उद्यान के सभीप पहुंच कर जहां उन्हों ने पतितपानन अमया भगवान् महावीर स्वामी को देखा वहां उन्हों ने हस्तिरत्न से नीचे उत्तर कर ऋपने पांचों ही, १ — स्वज्ञ, २ — खत्र ३ — सुकुट, ४ — चमर और ५ — उपानत्, इन राजचिह्नों को त्याग दिया और पांच ऋभिगमों के साथ वे भगवान के चर्थों में उपस्थित होने के लिए पैदल चल पड़े। भगवान् के चर्थों में उपस्थित होकर यथाविधि वन्दना, नमस्कार करने के अनन्तर उचित स्थान पर वैठ गए। महाराज ऋरीतरानु के यथास्थान पर वैठ जाने के अनन्तर महारानी और उनको अन्य द्विस भी प्रभु को वन्दन। नमस्कार कर के यथास्थान वैठ गई।

प्रमु महावीर स्वामी के समवसरण में उन के पावन दश्तेन तथा उपदेश अवणार्थ आई हुई देवपरिषद् अप्तिपरिषद्, मुनिपरिषद् और मनुजपरिषद् आदि के अपने २ स्थान पर अवस्थित हो जाने के बाद अमण मगवान महावीर ने धर्मदेशना आरम्भ की । भगवान बोले —

यह जीवारमा कर्मों के बन्धन में दो कारणों से ऋाता है । वे दोनों राग और द्वेष के प्रसिद्ध हैं। ये राग और देव इस आत्मा की घटीयंत्र की तरह संशार में घुमाते रहते हैं और विविध प्रकार के दुःखों का भाजन बनाते हैं। जब तक संसारभ्रमण के देतुभूत इस राग देव को सावक अग्रतमा अपने से पृथक् करने का यत्न नहीं करता, तब तक उस को सारी शक्तियें तिरोहित रहती हैं, उस का आत्मविकास दका रहता है। आक्षामा की प्राति में प्रतिबन्धका इस राग आरोर द्वेप का जब तक समूलधात नहीं होने पाता। तब तक इस आतमा को सची शानित का लाभ नहीं हो सकता । इस के लिये साथक पुरुष को संयम की आरे ध्यान देने की श्रावश्यकता है। संयमशील ब्रात्मा ही राग द्वेष पर विजय प्राप्त करके खाल्मशक्तियों के विकास द्वारा शान्तिलाभ कर सकता है। मानवजीवन का वास्तविक उद्देश ब्राध्यात्मिक शांति प्राप्त करना है। उस के लिये मानव को त्यागमार्ग का अनुसरम् करमा होगा । त्याग के दो स्वरूप हैं । देशत्याग श्रीर सर्व --त्याग । सर्वत्याग का ही दूसरा नाम सवविरतिधर्म या अनगारधर्म है । इसी प्रकार देशविरति या सरागधर्म को देशत्याग के नाम से कह सकते हैं। दूसरे शब्दों में कहें तो देशविरतिधर्म गृहस्थधम है श्रीर सर्वविरतिधर्म मुनिधर्म कहलाता है। जब तक साधक-स्रात्मा सर्वप्रकार के सावद्य व्यापार का परित्याग करके संयममार्ग का अनुसरण नहीं करता, तब तक उसे सची शान्ति उपलब्ध नहीं हो सकती। यह ठीक है कि समी साधक एक जैसे पुरुषायीं नहीं हो सकते, अतः संयममार्ग में प्रवेश करने के लिये दाररूप दादशविच पहस्यधम जिस का दूसरा नाम देशविरतिधर्म है, प्रविष्ट हो कर मोज्ञमार्ग के प्रथिक होने का प्रयत्न करना भी उत्तम है। देशत्याग सर्वत्याग के लिये आरम्भिक निरसरणों है । पांच अणुवत और सातशिचावत इस तरह बारह वती के पालन की प्रतिज्ञा करने वाला साधक भी विकास - मार्ग की स्रोर ही प्रस्थान करने वाला हो सकता है।

<sup>(</sup>१) अभिगमों का स्वरूप पृष्ठ २९ की टिप्पण में लिखा जा चुका है।

६७३

१—ऋहिसा, २—सत्य, ३—ऋस्तेय, ४—ऋष्वर्य और ५—ऋपरिग्रह इन पांच वर्ती की तरतमनाव से ऋणु और महान् सजा है। इन का ऋशिकरूप में पाजन करने वाला व्यक्ति ऋणुवर्ती कहलाता है और सर्व प्रकार से पालन करने वाले की महाब्रती संज्ञा है। महाब्रती अनगार होता है जब कि पहस्य की ऋणुवर्ती कहते हैं, परन्तु जब तक कोई साधक इन के पालन करने का यथाविधि नियम प्रकृण नहीं करता तब तक वह न तो महाब्रती और नाहिं ऋणुवर्ती कहला सकता है। ऐसी अवस्था में वह अवती कहलायेगा। अतः आत्मभये के अभिजाबी मानव प्राणी को यथाशक्ति धम के आराधन में उद्योग करना चाहिये। यदि वह सर्वविरातधम—साधुवर्म के पालन में असमर्थ है तो उसे देशविरतिधम—आवकधम के अनुष्ठान था आराधन में यत्न करना चाहिये। जन्ममरण को परम्परा से झुटकारा प्राप्त करने के लिये धम के ऋग्रसम्बन के सिवा और कोई उपाय नहीं है.... 'इत्यादि बीर प्रमु की पवित्र सुधामयी देशना को अपने २ कर्णपुटों द्वारा पान कर के संत्रन हुई जनता प्रभु को यथाविधि बन्दना तथा नमस्कार करके अपने २ स्थान को वापिस चली गई और महाराज अदीनशत्र तथा महारानी धारिणी देवी भी अपने ऋनुचरसमुदाय के साथ ममु को सविधि बन्दना नमस्कार कर के अपने महल की ओर परियत हुए!

मगवान् की देशना का मुवाहुकुमार के इदय पर बहुत गहरा प्रभाव पड़ा, वह उन के सन्मुख उपस्थित हो कर बड़ी नम्नता से बोला कि भगवन्! श्रमेक राजे महाराजे श्रीर धनाट्य आदि अनेकानेक पुरुष संसारिक वैभव की स्थाग कर आप श्री की शरण में आकर सर्वविरतिरूप संयम का ग्रहण करते हैं, परन्तु मुक्त में उस के पालन की शिक्त नहीं है, इस लिये मुक्ते तो ग्रहस्थोचित देशविरतिष्म के पालन का ही नियम कराने की कृपा करें।, सुवाहुकुमार के इस कथन के उत्तर में भगवान् ने कहा कि जिस में तुम्हारी श्रात्मा को सुख हो, वह करो, परन्तु धर्मकार्य में विलम्ब नहीं होना चाहिये। तदनन्तर सुवाहुकुमार ने भगवान् के समस्य पांच अगुवतों और सात शिक्तावतों के पालन का नियम करते हुए देशविरति धर्म को श्रंगीकार किया, और वह भगवान् को यथाविधि वन्दना नमस्कार करके अपने स्थ पर सवार हो कर श्रपने स्थान को वापिस चला गथा। प्रस्तुत सूत्र में जो कुछ लिखा है, उस का यह सारांश है। इस पर से विचारशील व्यक्ति को अनेकों उपयोगी शिह्याओं का लाभ हो सकता है। उन में से कुछ निम्नोक्त हैं—

१— धर्म केवल सुनने की वस्तु नहीं किन्तु आचरण में लाने योग्य पदार्थ हैं। जैसे औपि का वार २ नाम लेने या पास में रख छोड़ने से रोगी पर उस का कोई प्रभाव नहीं होता और नाहि वह रोगमुक्त हो सकता है, इसी प्रकार धर्म के केवल सुन लेने से किसी को लाभ प्राप्त नहीं हो सकता जब तक सुने हुए धर्मोपदेश को जोवन में उतारने अर्थात् आचरण में लाने का यत्न न किया जाय। जिस तरह रोग की निवृत्ति औषि के निरन्तर सेवन से होती है, उसी प्रकार भवरोग की निवृत्ति के लिये धर्म — श्रीषध का सेवन करना आवश्यक है न कि केवल अवण कर लेना। इसलिये जो व्यक्ति गुक्जनों से सुने हुए सदुपदेश को उनके कथन के अनुसार आचरण में लाता है वहां सच्चा श्रोता अथवा जिहासु हो सकता है। सुवाहुकुमार ने भगवान की धर्मदेशना को केवल सुन लेने तक ही सीमित नहीं रक्का किन्दु उस को आवश्य में लाने का भी स्तुत्य प्रवास किया।

२ — दिये गये उपदेश का ग्रहण श्रयीत् आचरण में लाना श्रोता की कवि, शक्ति श्रोर विचार पर निर्भर करता है। सभी श्रोता एक जैसी कवि, शक्ति श्रीर विचार के नहीं होते। बहुतों की श्रवण करने से धर्म में

<sup>(</sup>१) धर्मदेशना का विस्तृत वर्णन श्री औपपातिक सूत्र में किया गना है। अधिक के जिज्ञासु पाठक वहां देख सकते हैं।

# श्री विपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुत्मकन्ध —

प्रथम खध्याय

स्रभिविच तो हो जाती है, परन्तु वे उस के यथाविधि पालन में स्रसमर्थ होते हैं। इसी प्रकार बहुतों में शक्ति तो होती है परन्तु स्रभिवि—श्रद्धा का स्रभाव होता है स्रौर कई एक में विच स्रोर शक्ति के होने पर भी विचार-विभेद होता है, जिस के कारण वे धर्मानुष्ठान से वैचित रहते हैं। इसी दृष्टि को सन्मुख रखते हुए शास्त्रकारों ने अधिकारिवर्ग की विच स्रौर शक्ति के स्रनुसार धर्म को भी तरतमशाव से स्रोक स्वरूपों में विभाजित कर दिया है।

जैनपरम्परा में सामान्यतया धर्म को दो स्वलां में विभाजित किया है। प्रथम साधुधर्म है तथा दूसरा गृहस्थममें। इन्हों दोनों को जैनपरिभाषा में सर्वविरतिधर्म और देशांवरितधर्म कहते हैं। सर्वविरतिधर्म मुनिधर्म सब्धेष्ठ है परन्तु सभी की इस के प्रह्मण में बच्चे नहीं हो सकती, तथा दिन होने पर भी उसके सम्पक् अनुष्ठान की शक्ति नहीं होती। तब क्या गृहस्थ मानव धर्म से बंचित ही रह जाये ? नहीं, यह बात नहीं है, क्योंकि उस के लिये देशविरतिधर्म का विधान है अर्थात् वह देशविरतिधर्म को अंगोकार करता हुआ आत्मा को विकासमार्ग में प्रतिष्ठित कर सकता है। तात्यर्य यह है कि यथावि और यथाशक्ति धम का आराधन करने वाला व्यक्ति भी अपने लच्य को प्राप्त कर सकता है।

सुवाहुकुमार की भगवदुपदिष्ट स्ननगारधर्म पर पूरी २ स्नाहधा है, उस पर विश्वास होने के साथ २ वह उसे सर्वश्रेष्ठ भी मानता है परन्तु उसके यथाविधि स्नतुष्ठान में वह स्नाने को स्नमर्थ पाता है, इस लिए उस ने स्नपने स्नाप को श्रावकधर्म में दीचित होने की भगवान से प्रार्थना की स्नोर भगवान ने उसे स्वीकार करते हुए उसे आवकधर्म में दीचित किया ! सारांश यह है कि वतमहरण करने से पूर्व स्नपनो शक्ति का ध्यान स्ववश्य रख लेना चाहिये। यदि किसी विशिष्ट तप के स्नाराधन का शक्ति नहीं है तो उस से कम भी तप किया जा सकता है, परन्तु इतना ध्यान रहे कि यदि शक्ति है तो उस का धर्मणलन में स्निधकाधिक सुदपयोग कर स्नपना स्नारमभेय स्नवश्य साधना चाहिये, उमे छुपाना नहीं चाहिये।

३—मस्तुत कपासन्दर्भ में सर से अधिक आकर्षक तो भगवान् का वह कथन है जो कि उन्होंने सुवाहुकुमार को आवकधर्म में दीक्षित होने की इच्छा प्रकट करने के सम्बन्ध में किया है। सुवाहुकुमार को उत्तर देते हुए भगवान् कहते हैं "—श्रहासुहं देवाणुष्पिया! मा पडिबंध करेह —" अर्थीत् हे भद्र! जैसे तुम को सख हो बेसा करो, परन्तु इस में विज्ञान करो। भगवान् के इस उत्तर में दो बातें बड़ी मौलिक हैं—

१—धर्म के प्रहेण में पूरी २ मानसिक स्वतन्त्रता अपेद्यित है, उस के विना प्रहेण किया हुआ धर्म आहमप्रगति में सहायक होने के स्थान में उस को अवनित का साधक भी वन जाता है। जो वस्तु इच्छापूर्वक प्रहेण की जाए, प्रहेणकर्ता की उसके संरक्षण का जितना ध्यान रहता है उतना अनिच्छया (किसी प्रकार के दवाव से) एड्रीत वस्तु के लिए नहीं होता । सम्भवत: इसी लिए हो जैन शास्त्रों में उपदेशक मुनिराजों के लिए उपदेश तक सोमित रहने और आदेश न देने की मर्यादा रखी गई है।

ेत्रजरामरवत् प्राज्ञो विद्यामर्थं च चिन्तयेत् । गृहीत इव केशेषु मृत्युना धर्ममाचरेत् ॥ १ ॥

इस ऋमियुक्तोक्ति के ऋनुसार मृत्यु को हर समय सन्मुख रखते हुए श्रविलम्बरूप से धर्म के आराधन में लग जाना चाहिये। जो मानव व्यक्ति यह सोचते हैं कि ऋभी तो विषयभोगों के उपमोग करने की अवस्था है,

<sup>(</sup>१) मैं अजर हूं, मैं अमर हूँ, ऐसा समक्ष कर तो मनुष्य विद्या और धन का उपार्जन करे और मृत्यु ने मेरे को केशों से किंद्र कर अभी पटका कि अभी पटका, ऐसा जान कर मनुष्य धर्म का आचरण करे। ताल्प्य यह है कि धर्माचरण में विलम्ब नहीं करना चाहिये।

4 ও ধ

प्रथम ऋष्याय

जब कुछ बूटे होने लगेंगे, उस समय धर्म का आराधन कर लेंगे, वे बड़ी भूज करते हैं। मृत्यु का कोई भरोसा नहीं, कल सूर्य को उदय इते देखेंगे कि नहीं, इस का कोई निश्चय नहीं है। प्रतिदिन ऐसी ऋनेक घटनाएं दृष्टिगोचर होती हैं, जिन से मानव शारीर की विनद्शरता और क्यामक रता निस्वंदेह प्रमाणित हो जाती है । इसी दृष्टि से भगवान् ने सुवाहुकुमार को धर्माराधन में विलम्ब न करने का उपदेश दिया प्रतीत होता है। भगवान् के उक्त कथन में ये दोनो बात इतनी ऋधिक मूल्यवान है कि इन को हृदय में निहित करने से मानव में विचारसंकी गता को कोई स्थान नहीं रहता।

कपर अनगारधमें और सागारधर्म का उल्लेख किया गया है। अनगार-साधु का आचरगांप धर्म महाजतों का यथाविधि पालन करना है, तथा सागारधमं - एइस्थरमं अगुवती का पालन करना है । जत शब्द के साथ ऋणु और महत् शब्द के संयोजन से वह एहस्य और साधु के धने में प्रयुक्त होने लग जाता है। जैसे कि असुबती श्रावक और महावती साधु। इस प्रकार गृहस्य के वत ऋसू-छोटे और साधु के वत महान्-

बड़े कहे जाते हैं।

शास्त्रों में हिंसा, अनुत, स्तेय, अन्नहा और परिग्रह से विरति —निवृत्ति करने का नाम ैन्नत है। उन में अल्प अंश में निवृत्ति आरणावत और सर्वांग में विरित महाव्रत है। दूसरे शब्दों में आहिंसा, सत्य, अस्तेर बस्चर्य और अर्रारप्रहरूप वर्ती का सर्वाशकर में पालन करना महावत और अल्पांशरूप में पालन अणुवत कहलाता है। ऋडिसा आदि वर्तों का अर्थ निस्तोक है-

१-- आहिंसा - मन, वचन और शरीर के द्वारा स्थूल तथा सूच्म रूप सर्व प्रकार की हिंसा से

निकृत होना अहिंसाझत अर्थात् पहला बत है ।

२-सत्य - मन, वचन ऋरेर शरीर के द्वारा किसी प्रकार का भी निष्याभाषण न करना दूषरा सत्य व्रत है ।

३ - प्रस्तेय - किसी वस्तु को उस के स्वामी की आहा के विना पहण करना स्तेय - चौरी

है, उस का सन, वसन श्रीर काया से परित्याग करना श्रास्तेय श्रार्थीत श्रास्तीय श्राप्त है।

४-- ब्रह्म वर्ष- सर्व प्रकार के मेथुन का परित्याग करना ब्रह्म वर्षक्रत कहा जाता है।

५ - ऋष्रियह - लौकिक पदार्थों में मुच्छी-आसक्ति तथा ममत्व का होना परिश्रह है । उस की

त्याग देने का नाम आपरिग्रहक्रत है।

ये पांची ही ऋहा और महान् मेदों छेदो प्रकार के हैं। जब तक इन का ऋषिक पालन हो तब तक तो इन की श्राणुझत संज्ञा है श्रीर सर्वथा पालन में ये महाझत कहलाते हैं। ताल्पर्य यह है कि अहिसा आदि वर्तों के पालन का विधान शास्त्रों में एहस्य और साधु दोनों के लिये है, परन्तु एहस्थ के लिये इन का सर्वधा पालन ऋशक्य है, इन. का सर्वधा पालन साधु ही कर सकता है। ऋतः यहस्य की अपेक्षा ये अपानन हैं और साधुकी अपेता इन की सहाजन संशा है। अनगार महावर्ती का पालक होता है ब्रीर श्रावक ऋगुवतों का । पांच ऋगुवत और सात शिद्धावत सम्मित्ति करने से १२ वर्ती का

(१) दिसानृतस्तेपाब्रह्मपरिप्रहेम्यो विरतिव्रतम् ॥१॥ देशसर्वतोऽसमहती ॥२॥ (तत्वार्थ सुत्र श्र० ७)

<sup>(</sup>२) श्री श्रीपपातिक सूत्र के धर्मकथापकरण में पांच अणुवत, तीन गुरावेत श्रीर चार शिचावत इस प्रकार १२ वत लिखे हैं परन्तु प्रकृत में सूत्रकार ने तीन गणवतों श्रीर चार शिकावतों को शिकारूप मानते हए -सत्तिसिक बा बतियं - इस पद से ही व्यक्त किया है। व्याख्यास्थल में इम ने १२ वर्ती का निरूपण करते हुए औपपातिक —स्त्रानुसारिकी पद्धति को श्रापनाते हुए ५ ऋष्यत, तीन गुरावत और ४ विक्षावत. पेसा संकलन किया है।

त्रिथम ऋभ्याय

५७६ 🗍

पालन करने वाला ग्रहस्य जैनपरिभाषा के अनुसार देशविस्ति आवक कहलाता है। आवक के बारह ब्रतों का ब्रर्थसम्बन्धी ऊहापोह निम्नोक है।

१ - ऋहिंसाणवा - स्वरारीर में पीडाकारी तथा श्रपराधी के सिवाय रोग द्वीन्द्रिय (दो इन्द्रियों वाले जीव। स्त्रादि अस जीवों की संकल्पपूर्वक हिंसा का दो करणा, तीन योग से त्याम करना आवक का स्थूल प्रांगातिपातत्यागरूप प्रथम ऋदिसाणुक्रत है । दूसरे शब्दों में एहस्थधर्म में पहला बत प्रांगी की हिसा का परित्याग करना है। स्थावर जीव सूचम और द्वीन्द्रिय, बीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय हिलने चलने बाले जस प्राणी स्थूल कहलाते हैं। ग्रहस्य सूद्म जीवों की हिंसा से नहीं बच पाता ग्रर्थात् वह सर्वया सूक्ष्म अहिंसा का पालन नहीं कर सकता । इस लिये भगवान् ने ग्रहस्यधर्म श्रीर साधुधर्म की मंगीदा को नियमित करते हुए ऐसा मार्ग बतलाया है कि सामान्य प्रदस्य से लेकर चक्रवर्ती मी उस का सरलतापूर्वक अनुसर्गाकरता हुआ धर्म का उपार्जन कर सकता है।

दुसरी बात यह है कि आवक - ग्रहस्थ के लिये सूच्म हिंछा का त्याग शक्य नहीं है, क्योंकि उस ने चल्हे का स्त्रीर चकी का कृषि तथा गोपालन स्रादि का सब काम करना है। यदि इसे छोड़ दिया जाए तो उस के जीवन का निर्वाह नहीं हो सकेगा । इसलिये शास्त्रकारों ने श्रावक के लिये स्थूत हिंसा का त्याग बतला कर, उस में दो कोटियें नियत की हैं। एक आकुट्टो, दूसरी अनाकुट्टो, अर्थात् एक संकल्पी हिंसा दूसरी ब्रारम्भी हिंसा । संकल्पपूर्वक की जाने वाली दिंसा का नाम संकल्पी और ब्रारम्भ से उत्पन्न होने वाली हिंसा को श्रारम्भी हिंसा कहते हैं। इसे उदाहरण से समिनए --

गाडी में बैठने का उद्देश्य मार्ग में चलने फिरने वाले कीड़े मकौड़ों को मारना नहीं होता । फिर भी श्राय: गाड़ी के नीचे कीड़े मकोड़े मर जाते हैं, इस प्रकार की हिंसा आरम्भी या आरम्भजा हिंसा कहलाती है। इसी भाग्ति एक आदमी चींटियों को जान बुक्त कर पत्थर से मारता है, इस प्रकार की हिंसा संकल्यी या संकलाजा कही जाती है। छारांश यह है कि जस जीवों को मारने का उद्देश्य न होने पर भी एइस्थसम्बन्धी काम काज करते समय जो ऋबुद्धि - पूर्वक हिंसा होती है वह ऋारम्भजा है और संकल्पपूर्वक श्रर्थात् हरादे से जो हिंसा की जाए वह संकल्पना है। इन में पहले प्रकार की सर्यात् आरम्मजा हिसा का त्याग करना ग्रहस्य के लिए अशस्य है। घर का कुड़ा कचरा निकालने, रोटी बनाने. श्राटा पोसने, और खेती बाड़ी करने तथा फलपुष्पादि के तोड़ने

२-माइ नहीं बचन से अर्थात् किसी को शाप आदि नहीं देना, जिस से उस जीव की हिंसा हो जाय श्रयवा जो वाणी किसी पाखापहार का कारण वने. देसी वाणी नहीं बोलना ।

३ - मार्क नहीं काया से अर्थात् स्वयं अपनी काया से किसी जीव को नहीं मारना।

४—मरवाऊं नहीं मन से अर्थात् अपने मन से ऐसा मंत्रादि का जाप न करना जिस से दूसरे व्यक्ति के मन को प्रभावित कर के उस के द्वारा कसी प्राची की हिंसा की जाए।

u - सरवाऊं नहीं वचन से अर्थात् वचन द्वारा कह कर दूसरे से किसी प्राची के प्राची का म्रपहरण नहीं करना ।

६ - मरवा**ऊं नहीं काया से** ऋर्यात् ऋपने हाथ ऋादि के संकेत से किसी प्राणी की हिंसा न कराना । किसी जीव की मारू नहीं, मरवाऊ नहीं ये दो करण और मन, वचन और काया, ये तीन धोश कहलाते हैं। इस प्रकार जीवनपर्यन्त त्रस जीवों की हिंसा न करने का श्रावक के छः कीटि प्रत्याख्यान होता है । इसी मान्ति सत्य, ऋचीर्य ऋादि ब्रतों के विषय में भी भावना कर लेनी चाहिये।

दो करण. तीन योग से हिंसा नहीं करनी चांहए, ऐसा कहने का श्रभिषाय निम्नोक्त है :--१—मारू नहीं मन से अर्थात् मन में किसी को मारने का विचार नहीं करना या दृदय में ऐसा मंत्र नहीं जपना कि जिस से किसी प्राणी की हिंसा हो जाय!

৭৩৩

में त्रस जीनों की हिंसा असम्भव नहीं है। इस लिये ग्रहस्य को संकल्पी हिंसा के त्याग का नियम होता है, अन्य का नहीं। इस के आंतरिक श्रहिंसाणुक्षत की रचा के लिये १ — वन्ध, २ — वध, ३ — छिंबिच्छेद, ४ — श्रितमार और ५ — भक्तपानव्यवच्छेद इन पांच कार्यों के त्याग करने का ध्यान रखना भी अत्यावस्यक है। बन्ध आदि पदी का श्रर्थ निम्नोक्त है —

१—बन्ध—रस्ती आदि से बांधना बन्ध कहताता है। बन्ध दो प्रकार का होता है—हिपदबन्ध और चनुष्यदबन्ध। मनुष्य आदि को बांधना दि। दबन्ध और गाय आदि पशुओं को बांधना चनुष्यदबन्ध कहा जाता है। अपना —वन्ध अर्थवन्ध और अन्धेवन्ध, इन विकलों से दो प्रकार का होता है। किसी अर्थ — प्रयोजन के लिये बांधना अर्थवन्ध है तथा बिना प्रयोजन के ही किसी को बांधना अर्थवन्ध कहलाता है। अर्थवन्ध के भी १—सापेक्षवन्ध, और २ —िनरपेद्यवन्ध, ऐसे दो भेद होते हैं। किसी प्राणी को कोमल रस्सी आदि से ऐसा बांधना कि अन्ति लागे आदि का मय होने पर शोध ही सरत्रता से छोड़ा जा एके, उसे सापेक्षवन्ध कहते हैं। तात्रय यह है कि पढ़ाई आदि के लिये आहा न मानने वाले बालकों, चोर आदि अपराधियों को केयल शिला के लिये बांधना तथा पागज को, गाय आदि पशुओं को एवं मनुष्यादि को अग्नि आदि के भय से उन के सरक्षणार्थ बान्धना सापेक्षवंध कहलाता है, जब कि मनुष्य पशु आदि को निर्दयता के साय बांधना निर्देशवंध कहा जाता है। अन्धंबन्ध तथा निर्देशवंध के लिये स्वाच्य एवं हैय होता है।

२—वध-कोड़ा आदि से मारना वश्च कहलाता है। यथ के मी बन्ध की भानित दिपदवध -मनुष्य आदि को मारना, तथा चरुष्यदवय -पशुओं को मारना, ऋषवा -- ऋषंवध -- प्रयोजन से मारना और अन्यवध-विना प्रयोजन ही मारना, ऐसे दो भेद होते हैं। अन्यवध भावक के लिए स्याज्य है। ऋषंवध के सापेक्षवध और निरमेत्वध ऐसे दो भेद हैं। अवसर पड़ने पर प्राणों की रक्षा का घ्यान रखते हुए मर्म स्थानों में चोट न पहुँचा कर सापेच्च ताडन सापेच्च और निर्दयता के साथ ताडन करना निरमेच्चध कहलाता है। श्रावक को निरमेक्षवध नहीं करना चाहिये।

३—छ्रिबिच्छेद नशस्त्र स्नादि से प्राणी के अवयवो — स्नांगों का काटना छ्रिबच्छेद कहा जाता है। छ्रिबच्छेद के द्विपदछ्रिवच्छेद — मनुष्यादि के अवयवों को काटना, तथा चतुष्पदछ्रिवच्छेद — पशुस्रों के अवयवों को काटना, स्रथवा - स्रयंछ्रिवच्छेद — प्रयोजन से अवयवों को काटना तथा अन्यंछ्रिवच्छेद — विना प्रयोजन ही अवयवों को काटना, ऐसे दो सेद होते हैं। अन्यछ्रिवच्छेद श्रावक के लिये त्याच्य है। अर्थछ्रिवच्छेद — सापेच्छिवच्छेद स्नोर निरपेक्षञ्चिचच्छेद हन सेदों से दो प्रकार का होता है। कान, नाक, हाथ, पर स्नादि संगों को निदयतापूर्वक काटना निरपेच्छिवच्छेद कहलाता है जोकि भावक के लिये निषद है तथा किसी प्राणी की एक्षा के लिये घाव या फोड़े स्नादि का जो चीरना तथा काटना है वह सापेक्षञ्चिच्छेद कहा जाता है, हम का श्रावक के लिये निषेच नहीं है।

४—द्रातिभार —शक्ति से अधिक भार लादने का नाम स्रतिभार है। मनुष्य, स्त्री, बैल, घोड़े आदि पर अधिक भार लादना अथवा असमय में लड़कों, लड़कियों का विवाह करना, अथवा प्रजा के हित का ध्यान न रख कर कानून का बनाना अविभार कहा जाता है। अथवा —बन्ध आदि की भान्ति अतिभार के दिपदअतिभार—मनुष्यादि पर प्रमाण से अधिक भार लादना, तथा चतुष्यदअतिभार—पशुश्री पर प्रमाण से अधिक भार लादना, अथवा—अर्थअतिभार—प्रयोजन से अतिभार लादना तथा अनर्थअतिभार—विना प्रयोजन ही अतिभार लादना, ऐसे दो भेद होते हैं। अनर्थअतिभार आवक के लिये त्याच्य होता है। अर्थअतिभार सापेचअतिभार तथा निर्पेक्षअतिभार—इन भेदों से दो प्रकार का होता है। गाड़े आदि में जुते हुए बैलों

402]

त्रादि की तथा किसी भी भारवाहक मनुष्य अपदि की शक्ति की परवाह न कर के निर्देयतापूर्वक परिमाण से अधिक बीमः लाद देना, श्रथवा उन की शक्ति से अधिक काम उन से लेना निरपेक्षश्रविभार और सद्भावनापूर्वक । अतिमार लादना सापेशअतिमार कहा जाता है। निर्पेशअतिमार का आवक के लिये निषेध किया गया है।

५ - भक्तपानव्यच्छेद - अन्न पानी का न देना, अथवा उस में नाधा डालना भक्तपानव्यवच्छेद कहलाता है। मकपानव्यवच्छेर द्विपद्मकपानव्यवच्छेद -- मनुष्य स्रादि को भक्तपान न देना, स्रौर चतुष्पद--भक्तपानव्यवच्छेद - पशुश्रो को ब्राहार पानी न देना, अथवा - अर्थभक्तपानव्यवच्छेद श्रोर अन्धेमकपान-व्यवच्छेद इन मेदों से दो प्रकार का होता है। किसी प्रयोजन को लेकर आहार पानी न देना अर्थसक्तपान-व्यवच्छेर और विना कारण ही आहार पानी न देना अनर्यमकरानव्यवच्छेर कहलाता है । अनर्यमकपान---व्यवच्छेद आवक के लिये त्याच्य होता है, तथा अर्थमकपानव्यवच्छेद के सार्वेच्चमकपानव्यवच्छेद - रोगादि के कारण से ब्राहार पानी न देना तथा निरपेन्न मकरानव्यवच्छेरं -निर्दयतापूर्वक ब्राहार पानी का न देना, ऐसे दो भेद होते हैं। श्रावक के लिये निर्पेक्षभक्तपानव्यवच्छेद का निषेध किया गया है।

कुछ विचारकों का "-अदिसा कायरता है -" यह कहना नितान्त भ्रान्तिपूर्ण है और उन के श्रहिंसासम्बन्धी अवीध का परिचायक है। श्रहिंसा का गम्भीर ऊहापोह करने से उस में कोई तथ्य प्रतीत नहीं होता । देखिए -कायस्ता का प्रतिपक्षो कोस्ता है । वीरता का अर्थ यदि - अस्त्रशस्त्रहीन एवं दीन दुःखियों के जीवन को लूठ लेना, जो मन में आए सो कर डालना या निरंकुश वन जाना, इतना ही है, तो दिन भर भूठ बोलने वाला, दूसरों की धनादि सम्पत्ति चुराने वाला. सांतयों के सतीत्व को लूटने वाला, दुनिया भर की जघन्य प्रवृत्तियों से धन कमा कर श्रपनी तिजोरियां भरने वाला, क्या वीर नहीं कहलायेगा ? श्रीर स्था ऐसे वोरों से सामाजिक तथा राष्ट्रीय जीवन सुरक्षित रह सकेगा रै, उत्तर स्पष्ट है, कभी नहीं । क्योंकि जिस समाज या राष्ट्र में ऐसे नराधम व्यक्ति उत्पन्न हो जायेंगे. वह समाज या राष्ट्र अपने अन्तःस्वास्थ्य तथा बाह्यस्वास्थ्य से द्राथ घो बैठेगा। जैसे स्वास्थ्यताश का ऋन्तिम कटु परिसाम मृत्यु होता है, बैसे ही समाज श्रीर राष्ट्र के स्वास्थ्यनारा का श्रन्तिम परिणाम उस का सर्वतोमुखी पतन होगा। श्रतः वीरता किसी के जीवना-पहरण में नहीं होती, पत्युत अपना कर्तव्य निमाने में, दीन दुः खियों के जीवन के संरक्षण पवं पोषण में तथा प्रत्येक दु:खमूचक प्रवृत्ति से सुरुचित रहने में होता है। जो मानस वीरता के पावन सौरभ से सुरुमित होता है वह किसी भी काय को करने से पहले उस में न्यान अन्याय की जांच करता है। अन्याय से उसे घुणा होती है, जब कि न्याय को वह अपना अपराध्यदेव समभता है, जिस के मान की सुरिवृत रखने के लिये यदि उसे अपने जीवन का विलिदान करना पड़े तो भो वह उस से त्रिमुख नहीं होता । ऐसी ही वीरता का मूलस्रोत भगवती अहिंश है ।

इतिहास बताता है कि अहिंसा के बीरों ने हर समय न्याय की रक्षा की है। न्याय की रक्षा के लिये शत्रुओं का दमन करना उन्हों ने ऋपना कर्तव्य समभा था। राम रावण के साथ न्याय को जीवित रखने के लिये ही लड़े थे। रावण ने सती सीता को चुराकर एक अन्यायपूर्ण अन्नम्य अपराध किया था। शीता लौटाने के लिए उसे समाभाया गया परन्तु जब वह नहीं माना तो उस की श्रन्यायपूर्ण प्रवृत्तियों को ठीक करने के लिए तथा सतियों के सतील की रज्ञा के लिए राम जैसे अहिंसक ने अपने को युद्ध के लिए सलद

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत में सद्भावनापूर्वक श्रातिभार लादने का अभिषाय इतना ही है कि उद्युद्ध पशु आदि को शिचित करने, अथवा उसे अंकुश में लाने के लिये, अधवा-किसी विशेष परिस्थित के कारस, अथवा उपायान्तर के न होने से उन्भत्त व्यक्ति पर कदाचित् ऋतिमार रखना ही पड़ जाए तो उस में निर्दयता के भाव ंन होने से वह सापेशवन्य श्रादि की भान्ति एडस्य के धर्म का बाधक वहीं होता ।

प्रथम ऋध्यय]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

1909

करने में ज़रा संकोच नहीं किया। वास्तव में न्याय की रक्षा वीर ही कर सकता है, कायर के बंस का वह काम नहीं होता।

इस के श्रांतिरक्त श्रहिंसा के श्रमगर्य सन्देशवाहक भगवान् महावीर स्वामी तथा भारत के अन्य महामहिम महापुष्यों का अपना सापक जीवन भी — श्रादिस्ता वीरों का धम है — इस तथ्य को प्रमाणित कर रहा है। जिन जंगलों को शेर, अपनी भीषण भमंबेदी गर्जनाओं से व्याप्त कर रहे हों, जहां हाथी चिंघाड़े मार रहे हों, इसी भान्ति याच श्रादि श्रन्य हिंसक पश्चों का जहां सामाज्य हो, उन जंगलों में एक कायर व्यक्ति श्रकेला श्रीर खाली हाथ उहर सकता है?, उत्तर होगा, कभी नहीं, परन्तु श्रहिंसा की सजीय प्रतिमाण भगवान् महावीर आदि महापुरुव इन सब परिस्थितियों में निर्भय, प्रसन्न तथा शान्त रहते थे। श्रधिक क्या कहूं, ब्राज का बीर कहा जाने वाला मानय जिन देवताश्रों के मात्र कथानक सुन कर कंपित हो उठता है, रात को सुख से सी भी नहीं सकता, उन्हीं देवताश्रों के द्वारा पहुंचाए गए भीषणातिभीषण, श्रस्त दुःख श्रहिंसा के श्रमदूतों ने हंस २ कर केले हैं। साराश यह है कि श्रहिंसा वीरों का धम है, उस में कायरता और दुर्वलता को कोई स्थान नहीं है। एक हिंसक से श्रहिंसक बनने की श्राशा तो की जा सकती है परन्तु कायर कभी भी श्रहिंसक नहीं वन सकता।

२ — सत्याणुझत — इसे स्थूलमृयावादिवरमण्यत भी कहा जाता है। मृयावाद भूठ को कहते हैं, वह सदम और स्थूल इन मेदों से दो प्रकार का होता है। मित्र आदि के साथ भनोरंजन के लिए असस्य बोलना, अध्या कोई व्यक्ति बैठा २ ऊ धने लग गया, निकटवर्ती कोई मनुष्य उसे सायधान करता हुआ बोल उठा — इते ! सोते क्यों हो !, इसके उत्तर में वह कहता है. नहीं भाई ! तुम्हारे देखने में अन्तर है, में तो जाग रहा हूं ... इत्यादि वाणीविलास सुदम मृयावाद के अन्तर्गत होता है। स्थूल मृयावाद पांच प्रकार का होता है जो कि निम्नोक्त है —

१ — सन्यासम्बन्धी — श्रर्थात् कुल, शील, रूप श्रादि से युक्त, सर्वागरमपूर्ण सुन्दरी, निर्दोष कन्या को कुलादि से हीन बतलाना तथा कुलादि से हीन कन्या को कुलादि से युक्त बतलाना कन्यास्त्रीक है।

२ — भूमिसम्बन्धी — श्रयीत् उपजाक भूमि को श्रनुपणक कहना तथा श्रनुपजाक को उपजाक कहना, कम मृत्य वाली को बहु मृत्य वाली श्रीर बहु मृत्य वाली को कम मृत्य वाली कहना भूमि-श्रलीक है।

३—गोसम्बन्धी—अर्थात् गाय, भैंस, घोड़ा स्रादि चौपायों में जो प्रशस्त हो उन्हें स्रप्रशस्त कहना स्थीर जो स्रप्रशस्त हैं उन को प्रशस्त कहना । स्रथाया—बहु मूल्य वाले गाय स्रादि पशुस्रों को स्रत्य पहल बताना तथा स्रव्य वाले को बहुमूल्य बताना । स्रथाया — स्रिधक दूध देने वाले गाय भैंस स्रादि पशुस्रों को कम दूध देने वाला तथा स्रव्य दूध देने वालों को स्रिधक दूध देने वाला कहना, इसी भान्ति शोधगाति वाले घोड़े स्रादि पशुस्रों को कम गति वाले स्रीर कम गति वालों को शीधगति वाले कहना. इत्यादि सभी विकल्प गोसलीक के स्रन्तर्गत हो जाते हैं

४—न्याससम्बन्धी — अर्थात् कुछ काल के लिए किसी विद्वस्त पुरुष आदि के पास सीना, चान्दी, रुपमा, वस्त्र, थान्यदि की पुनः वापिस लेने के लिए रखने का नाम न्यास या धरोहर है। उस के सम्बन्ध में मुठ बोलना न्यास — अति है। तास्प्य यह है कि किसी की धरोहर रख कर, देने के समय तुम ने मेरे पास कब रखी थी १, उस समय कौन साझी — गवाह या १. मैं नहीं जानता. भाग जाओ — ऐसा कह देना न्याससम्बन्धी अस्य भाषण होता है।

५ - साहितसम्बन्धी - अर्थात् कृठी गवाही देना । तालर्थ यह है कि आंखों से देख लेने पर

५८०]

कहना कि मैं वहां खड़ा था, मैंने तो इसे देखा हो नहीं । ऋथवा न देखने पर कहना कि मैंने स्वयं इसे ऋमुक काम करते हुए दखा है ..... इत्यादि वाणोविज्ञास साद्विसम्बन्धी भूठ कहलाता है।

कत्यासम्बन्धीः भूमिसम्बन्धीः, गोसम्बन्धीः, न्याससम्बन्धीः तथा साक्षिसम्बन्धीः स्थूल असत्य का दो करण तीन योग से त्याग करना स्थूनमृषावादत्यागरूप द्वितीय सत्याणुवत कहलाता है।

श्रमन्त काल से आत्मा असस्य भाषण करने के कारण दुःखोपमोग करती आरही है। नाना प्रकार के क्लेश पाती आ रही है, अत: दुःख और क्लेश से विमुक्ति प्राप्त करने के लिये असस्य को छोड़ना होगा तथा सत्य की आराधना करनी होगी। विना सत्य के आराधन से आत्मश्रेय साधना असंभव है। संभव है इसी लिए पतितपावन भगवान् महावीर स्वामी ने सत्य को भगवान् कहा है। सत्य की आराधना भगवान् की आराधना है। अत: सत्य भगवान् की सेवा में आत्मार्पण कर के परम साध्य निर्वाणपद की उपलब्धि में किसी प्रकार का विलम्ब नहीं करना चाहिये। इस के अतिरिक्त सत्यासुबत के संरक्षण के लिये निम्नोक्त पांच कार्यों से सदा बचते रहना चाहिये—

१ — विचार किये बिना ही अर्थात हानि और लाभ का ध्यान न रख कर आवेश में आकर किसी पर त् चोर है, इस विवाद का तू ही मूल है, इत्यादि बचनों द्वारा मिथ्यारोप लगाना, दोशारोपण करना ।

२ — दूसरों की गुप्त बातों को प्रकट करना। अध्यवा एकान्त में बैठ कर कुछ गुप्त परामर्श करने वाले व्यक्तियों पर राजद्रोह आदि का दोध लगा देना।

३--एकान्त में अपनी पत्नी द्वारा कही हुई किसी गोपनीय-प्रकट न करने योग्य बात को दूसरों के सामने प्रकट कर 'देना । अथवा पत्नी, मित्र आदि के साथ विश्वास्थात करना ।

४ — किसी को भूठ उपदेश या खोटी सलाह देना। तालर्य यह है कि लोक तथा परलोक सम्बन्धी उन्नित के विषय में किसी उत्पन्न सन्देह को दूर करने के लिये कोई किसी से पूछे तो उमे अधर्ममूलक जयन्य कार्य करने का कभी उपदेश नहीं देना चाहिए। प्रत्युत जीवन के निर्माण एवं कल्याण की बातें ही बतलानी चाहिए।

५ — भूठे लेख लिखना, जालसाजी करना, तात्पर्य यह है कि दूसरे की मोहर आदि लगा देना या हाथ की सकाई से दूसरों के अक्षरों के तुल्य उस ढंग के अब्बर बना देने आदि प्रकारों से कूटलेख नहीं लिखने चाहियें।

३—अस्तेयाणुक्रत—इसे स्थून अदत्तादान विरमण्यत भी कहा जा सकता है । होतादि में सायवानी से या असावधानों से रखी हुई या भूती हुई किसी सचित (गाय, भैंस आदि), अचित्त (सुवर्ण आदि) स्थूल वस्तु का ग्रहण करना जिस के लेने से चीरी का अगराध लग सकता है। अध्यवा दुष्ट अध्यवसायपूर्वक साधारण वस्तु को उस के स्वामी की आजा के बिना प्रहण करना स्थूल अदत्तादान कहलाता है। खात खनना, गांठें खोल कर चीज़ निकालना, जैव काटना, दूसरे के ताले को बिना आजा के खोल लेना, पथिकों को लूटना, स्वामी का पता होते हुए भी किसी पढ़ी वस्तु को ले लेना, आदि सभी विकल्प स्थूल अदत्तादान में अन्तगत हो जाते हैं। ऐसे स्थूल अदत्तादान का दो करण और तीन थोग से त्याग करना स्थूल—अदत्तादानत्यागरूप दृतीय अस्तेयाणंवत कहलाता है।

दूसरे की सम्पत्ति पर अनुचित ऋधिकार करना चोरी है। मनुष्य को अपनी आवश्यकताएं अपने पुरुवार्थ से प्राप्त हुए साधनों के द्वारा पूर्ण करनी चाहिये। यदि प्रसंगवश दूसरों से कुछ लेने की

<sup>(</sup>१) पत्नी की गोपनीय बात प्रकट न करने में यही हार्द प्रतीत होता है कि वह अपनी गुप्त बात प्रकट हो जाने से लज्जा तथा को घादि के कारण अपने या दूसरों के प्राणों को घातिका बन सकती है। इस लिये उस की गोपनीय बात को प्रकट करने का निषेध किया है।

[468

आवश्यकता प्रतीत हो तो वह सहयोगपूर्वक मित्रता के भाव मे दिया हुआ ही महण करना चाहिये। किमी भी प्रकार का बलात्कार अयवा अनुचित शक्ति का प्रयोग कर के कुछ लेना, लेना नहीं है प्रत्युत वह छीनना ही है, जो कि लोकनिय होने के साथ र आत्मण्यन का भी कारण बनता है। अत: सुखा-भिलाबी मनुष्यों को चौर्यकर्म की जपन्य प्रवृत्तियों मे सदा बचते रहना चाहिये। इस के अतिरिक्त अरतेया सुव्रत के सरवाण के लिये निम्नलिखित पांच कर्मी का त्याग अव उप कर देना चाहिये -

१ — चोरद्वारा चोरी कर के लाई हुई छोना, चांदी ऋादि वस्तु को लोभवश ग्रस्य में

खरीदमा अर्थात् चोरो का माल लेना ।

२ — चोरों को चोरी के लिये प्रेरणा करना या उन को उत्साह देना या उनकी सहायता करनी अर्थात् तुम्हारे पास खाना नहीं है तो मैं देता हूँ, तुम्हारी अपद्दत वस्तु यदि कोई वेचता नहीं तो मैं बेच देता हूं, इत्यादि वचनो द्वारा चोरों का सहायंक बनना ।

३—विरोधी राज्य में उस के शासक को ऋाजा विना प्रवेश करना या अपने राजा की ऋाजा में विना शत्रुराजाओं के राज्य में आना तथा जाना या राष्ट्रविरोधी कर्म करना । ऋथवा कर—महसूल ऋादि की

चौरी करना।

४— भूठे माप और तोत रखना, तालप्य यह है कि तोलने के बाट और नापने के गज़ आदि हीनाधिक रखना, थोड़ी वस्तु देना और अधिक लेना।

५—बहु मूल्य वाली विदिया वस्तु में उसी के समान वर्णावाली ऋल्य मूल्य वाली वस्तु मिला कर ऋसली के रूप में वेचना। ऋष्यका ऋसली वस्तु दिला कर नकती देगा। ऋष्यता नकली की ही ऋसली के नाम

से बेचना।

४ - ब्रह्मचर्याण् व्रत इसे स्वदारसन्तोषव्रत भी कहा जा सकता है। विधिपूर्वक विवाहिता स्त्री में सम्तोष करना तथा अपनी विवाहिता पत्नी के अतिरिक्त रोष औदारिकशरीरधारी अर्थात् मनुष्य और तिर्यक्ष के शरीर की धारण करने वाली हिनयों के साथ एक करण, एक योग से अर्थात् काय से परस्त्री का सेवन नहीं कहागा, इस प्रकार तथा वैक्रियशरीरधारी —देवशरीरधारी हिनयों के साथ दो करण तीन योग से मैयुनसेवनत्यागरूप चतुर्थ ब्रह्मचर्याणव्रत कहलाता है।

विषयवासनाएं जीवन का पतन करने वाली हैं और उन का त्याग जीवन को उन्नत एवं समुन्नत बनाने वाला है, ख्रत: विवेकी पुरुष को इन्द्रियजन्य विषयों से सदा विरत रहना चाहिये। इन्द्रियों और विषयों के संयोग से उत्पन्न भोग दु:ख के ही कारण बनते हैं। इस तथ्य का गीता में बड़ी सुन्दरता से वर्णन किया गया है। वहां लिखा है —

ये हि संस्परीजा भोगा दुःखयोनय एव ते । श्रायन्तवतन्तः कैन्तेय !, न तेषु रमते बुधः ॥ (अध्ययन ५/२२)

त्रंयित् जो ये इन्द्रिय तथा विषयों के संयोग से उत्पन्न होने वाले सब भोग हैं, वे यद्यि विषयी पुरुषों को भ्रम से सुखरूप पतीत होते हैं, परन्तु ये नि:सन्देह दु:ल के ही कारण है और आदि श्रन्त वाले अर्थीत् अनित्य हैं। इसलिये हे कीन्तेय ! अर्थीत् हे अर्जुन ! बुद्धिमान विवेकी पुरुष इन में रमण नहीं करता। इस के अतिरिक्त बहान्यीगुद्धत के संरह्मण के लिये निम्नोक ५ कार्यों का त्याग अवश्य कर देना चाहिये —

१—कुछ काल के लिये अथीन की गई स्त्री के साथ, अधाया जिस स्त्री के साथ वाग्दान सगाई हो गया है उस के साथ, अधाया अल्प वय वाली अर्थात् जिस की श्रायु अभी भीगयोग्य नहीं हुई है ऐसी अपनी विवाहिता हुने के साथ सभीग आदि करना।

# श्री विपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुत्मकन्ध —

प्रथम ऋष्याय

२ — विवाहिता पत्नी के ऋतिरिक्त रोघ वेश्या, विधवा, कन्या, कुलवधू ऋादि स्त्रियों के साथ, अधवा जिस कन्या के साथ संगोई हो चुकी है, उस कन्या के साथ संगोग करना।

३ - कामसेवन के जो प्राकृतिक अंग हैं उन के अतिरिक्त अन्य अंगों से कामसेवन करना । इस्तमधुन आदि सभी कुकुमे इस के अन्तर्गत हो जाने हैं।

४ - ऋपनी सन्तान से भिन्न व्यक्तियों का कन्यादान के फल की कामना से, ऋथवा स्नेह ऋदि के वश हो कर विवाह कराना। ऋथना दूसरों के विवाहलग्न कराने में अमर्थीदत भाग लेना।

५—पांची इन्द्रियों के विषय कर, रस, गन्ध और स्पर्श में आसक्ति रखना, विषयवासनाओं में प्रगति लाने के लिये वीर्यवर्धक श्रीष्रधियों का सेवन करना, कामभोगों में अध्यधिक आसक्त रहना।

५—श्रपरिमहाणुनत — १ — चेत्र —खेत, २ — वास्तु — घर, गोदाम द्रादि, ३ — हिरएय — चांदी की बनी वस्तुएं, ४ — सुत्रणं — सुवर्णं से निर्मित वस्तुएं, ५ — द्विपद — दास, दासी ख्रादि, ६ — चतुष्पद — गाय, भेंस ख्रादि, ७ — धन — रूपया तथा जवाहरात इत्यादि, ८ — धन्य — २४ प्रकार का धान्य, तथा ९ — कुप्य ताम्या, पीतल, कांसी, लोहा ख्रादि धातु तथा इन धातु औं से निर्मित वस्तुयें — इन नध प्रकार के परिम्रह को एक करण्य तीन योग से मर्यादा अर्थात् में इतने मनुष्य, गज, ख्रध्य ख्रादि रखुंगा, इन से अधिक नहीं, इसी भानित सभी पदार्थों की स्थाशक्ति मर्यादा करना अर्थात् तृष्णा को कम करना, इच्छापरिमाणुक्त पञ्चम अपरिम्रहाणुक्षत कहा जाता है।

पूच्छी अर्थीत् आसिक का नाम परिग्रह है। दूसरे शब्दों में किसी भी वस्तु में चाहे वह छोटी, वड़ी, जड़, चेतन या किसी भी प्रकार की हो, अपनी हो, पराई हो उस में आसिक रखना, उस में वन्ध जाना, उस के पीछे पड़ कर अपने विवेक को नष्ट कर लेना ही परिग्रह है। धन आदि वस्तुए मूच्छीं का कारण होने से भी परिग्रह के नाम से अभिद्वित की जाती हैं, परन्तु वास्तव में उन पर होने वाली आसिक का नाम ही परिग्रह है। परिग्रह मी एक वड़ा भारी पाप है। परिग्रह मानव की मनोवृत्ति को उत्तरोत्तर दूषित ही करता चला जाता है और किसी भी प्रकार का स्वपरहिताहित एवं लाभालाभ का विवेक नहीं रहने देता। सामाजिक एवं राष्ट्रीय विषमता, संघर्ष, कलह, एवं अशान्ति का प्रधान कारण परिग्रह ही है। अतः स्व और पर की शान्ति के लिये अमर्यादित स्वार्यवृत्ति एवं समहबुद्धि पर नियन्त्रण का रखना अत्यावश्यक है। इस के अतिरिक्त अपरिग्रहाण्वत के संरक्षण एवं संवर्धन के लिये निर्मनोक प् बारों का विशेष स्थान रखना चाहिये —

१—धान्योत्पत्ति की जमीन की दोत्र कहते हैं, वह सेतु—जो कूप के पानी से सीचा जाता है, तथा केतु—वर्ष के पानी से जिस में धान्य पदा होता है, इन भेदों से दो प्रकार का होता है। भूमिएह-भोयरा; भूमिएह पर बना हुआ घर या पासाद, एवं सामान्य भूमि पर बना हुआ घर आदि वास्तु कहलाता है। उक्त दोत्र तथा बाह्दु को जो मर्यादा कर रखी है, उस का उल्लंघन करना । ताल्पर्य यह है कि यदि भूमि दस बीचे की, अध्वा दो घर रखने की मर्यादा की है तो उस से अधिक रखना। अध्वा मर्यादित चेत्र या घर आदि से अधिक चेत्र या घर आदि मिलाने पर बाह या दोवान वारी हराकर मर्यादित चेत्र या घर आदि से मिला लेना।

२ — घटित (घड़ा हुँग्रा) ओर अघटित (बिना घड़ा हुआ) सोना चांदी के पैरिमाण का एवं • १ — एक करण, एक योग से भी भर्यादा की जा सकती है। मर्याटा में मात्र शक्ति ब्रोपेन्तित है। केवल तुष्णा के प्रवाह को रोकना इस का उन्ने स्थ है।

**५८३** 

#### हिन्दी भाषा द्वीका सहित।

हीरा, पन्ना, जवाहरात ऋदि परिमाण का उल्लंधन करना। राजा की प्रसन्ता से प्राप्त धनादि नियत मर्यादा से ऋषिक होने के कारण वतभग के भय से पुनः वापिस लेने के लिये किसी दूसरे के पास रख देना।

३— घी तूथ, दही गुद्द, शक्कर आदि धन तथा चावल, गेहूं, मूंग, उद्दर, जी, मक्की आदि धान्य कहे जाते हैं। इन दोनों के विषय में जो मर्थादा की है, उस का उल्लंघन करना। आधवा सर्थादा से अधिक धन धान्य की प्राप्ति होने पर उसे स्वीकार कर लेना, परन्दु वतमंग के भय से उन्हें धान्यादि के विक जाने पर ले लूंगा, यह सोच कर दूसरे के घर पर रहने देना।

४—द्विपद सन्तान, स्त्री, दास दासी, तोता मैना आदि तथा चतुष्पद -गाय, भेंस, घोड़ा, ऊंट, हाथी आदि के परिमाण का उल्लंघन करना।

५—शोने, चांदी के ऋतिरिक्त कांसी, पीतल, ताम्बा, लोहा ऋदि धातु तया उन से निमित बर्तन ऋदि, ऋसन, शयन, वस्त्र, कम्बल, तथा बतन ऋदि घर के सामान की जो मर्यादा की है, उस का मंग करना ! ऋथवा नियमित कांसी ऋदि को प्राप्ति होने पर दो दो को मिला कर वस्तुऋं को बड़ी करा देना और नियमित संख्या कायम रखना । ऋथवा नियत काल की मर्यादा वाले का बतमंग के भय से ऋषिक कांसी ऋदि पदार्थों को न खरीद कर पुनः खरीदने के लिये उन के स्वामी को "—तुम किसी को नहीं देना, अमुक समय के अनन्तर में लेलू गा—" ऐसा कहना ।

पूर्वोक्त ५ अणुवतों के पालन में गुणकारी, उपकारक तथा गुणों को पुष्ट करने वाले वत गुणवत कहलाते हैं, और वे तीन हैं। उन की नामनिर्देशपूर्वक व्याख्या निम्नोक्त है —

१—दिक्परिमाणवत — दिक् दिशा को कहते हैं। दिशा — ऊर्घ, अधः और तिर्यंक् इन मेदों से तीन प्रकार की होती है। अपने से ऊपर की ओर को उध्वे दिशा, नीचे की ओर को अधोदिशा, तथा इन दोनों की बीच की ओर को तिर्यंक् दिशा कहते हैं। तिर्यंक् दिशा के — पूर्व पश्चिम, उत्तर और दिख्ण ऐसे चार भेद होते हैं। जिस ओर सूर्य निकलता है वह पूर्व दिशा, जिस ओर छिपता है वह पश्चिम — दिशा, सूर्य की ओर मुंह करके खड़ा होने पर बाए हाथ की ओर उत्तर दिशा और दाहिने हाय की ओर दिल्ला दिशा कहलाती है। चार दिशाओं के अतिरिक्त चार विदिशाए भी होती हैं, जो ईशान आग्नेय, नेक्स त्य और वायव्य इन नामों से अभिहित की जाती हैं। उत्तर और पूर्व दिशा के बीच के कोण को ईशान, पूर्व तथा दिलाग दिशा के बीच के कोण को की वायव्य कहा जाता है। इन सब ऊर्घ्व, अधः आदि भेदोपभेद वाली दिशाओं में गमनागमन करने अर्थात् जाने और आने के सम्यन्थ में जो मर्यादा की जाती है, ताल्पर्य यह है कि जो यह निश्चय किया जाता है कि मैं अमुक स्थान से अमुक दिशा में अथवा सब दिशाओं में इतनी दर मे अधिक नहीं जाऊ गा. उस मर्यादा या निश्चय को दिक्परिणामवत कहा जाता है।

अपने बदना ही जीवन का प्रधान अद्य होता है, परन्तु आगे बढ़ने के लिये चित्त की शान्ति सर्व-प्रथम अपेत्तित होती है। चित की शान्ति का सर्वोत्तम उपाय है — इच्छाओं का संकोच। जब तक इच्छा में सीमित नहीं होंगी तब तक चित्त की शान्ति भी नहीं हो सकती। इस लिये भगवान् ने व्रत्यारी आवक के लिये दिक्परिमाणवत का विधान किया है। इस से कर्मचीच को मयदा बांधी जाती है अर्थात् सीमा निश्चित की जाती है, उस निश्चित सीमा के बाहिर जा कर हिंसा, असर्थ आदि पांगचरण का त्यांग करना इस का प्रधान उद्देश रहा करता है। इस के अतिरिक्त दिक्परिमाणवत के सरक्ष्म के सिथे निम्नलिखित ५ बातों का

प्रथम अञ्याय

विशेष ध्यान रखना चाहिये —

१ - अर्घ दिशा में गमनागमन करने के लिए जो चेत्र मर्गादा में रखा है, उस का उब्लंघन न करना।

२-नीची दिशा के लिये किये गये त्रेत्रपरिमाण का उल्लंघन न करना।

३ — तियं क्दिशा ऋषीत् पूर्व और पश्चिम दिशा आदि के लिये गमनागमन का जी परिमाण किया गया है, उस का उक्लंबन न करना !

४ — एक दिशाके लिए की गई सीमाको कम कर के उस कम की गई सीमाको दूसरी दिशा की

सीमा में जोड़ कर दूसरी दिशा नहीं बढ़ा लेना । इसे उदाहरण से समिभए -

किसी व्यक्ति ने बत लेते समय पूव दिशा में गमनागमन करने की मर्थादा ५० कोस की रखी है, परन्तु कुछ दिनों के पश्चात् उस ने सीचा कि मुक्ते पूर्व दिशा में जाने का इतना काम नहीं पड़ता और पश्चिम दिशा में मर्थादित चेत्र से दूर जाने का काम निकल रहा है, इस लिए काम चलाने के लिये पूर्व दिशा में रखे हुए ५० कोस में से कुछ कम कर के पश्चिम दिशा के मर्थादित चेत्र को बढ़ा लूं। इस तरह विचार कर एक दिशा के सीमित चेत्र को कम कर के दूसरी दिशा के सीमित चेत्र में उमें मिला कर उस को नहीं बढ़ाना चाहिये।

५ -- च्रेत्र की मयीदा को मूल कर मयीदित चेत्र से आगे नहीं वढ जाना, आयवा में शायद अपनी मर्यादित च्रेत्र की सीमा तक आचुका हूंगा कि नहीं ? । ऐसा विचार करने के पश्चात् भी निर्णय किये विना आगे नहीं बढ़ना चाहिये ।

अपर कहा जा चुका है कि गुणवत श्रामुवतों को पृष्ट करने वाते, उन में विशेषता लाने वाले होते हैं। दिक्परिमाणवत त्रामुवतों में विशेषता किस तरह लाता है। इस के सम्बन्ध में किया गया विचार निम्नोक्त है --

१ - श्रावक का प्रथम त्रागुवत ऋहिंसाणु कत है। उस में स्थूल हिसा का त्याग होता है। सूच्म हिसा का श्रावक को त्याग नहीं होता और उस में किसी क्षेत्र को मर्थादा भी नहीं होती। सूच्म हिसा के लिये सभी चेत्र खुले हैं। दिक्परिमाणवत उसे सीमित करता है, उसे असीम नहीं रहने देता। दिक्परिमाणवत से जाने और आने के लिए सीमित चेत्र के वाहिर की सूक्ष्म हिंसा भी खूट जाती है। इस तरह दिक्परिमाणवत अहिंसागुवत में विशेषता लाता है।

२—श्रावक का दूसरा त्राणुत्रत सत्याणुत्रत है। उस में स्थूल भूठ का त्याग होता है परन्तु सुक्ष्म भूठ का त्याग नहीं होता। वह सभी द्वेत्रों के लिए खुना रहता है। दिक्रिस्साण्वत सत्याणुत्रत के उस सुद्रम भूठ की खूढ़ की सीमित करता है, जितना देत्र छोड़ दिया गया है उतने देत्र में सुद्रम भूठ के पाप से बचाव हो जाता है।

३—श्रावक का तीसरा ऋणुवत ऋजीर्यासुझत है। इस में स्थूल चोरी का त्थाग तो होता है परन्तु सक्त सोरी का त्याग नहीं होता। इस के ऋतिरिक्त वह सभी सेत्रों के लिये खुती रहती है, दिक्परिमाणवत उसे

सीमित करता है, उसे अमर्थौदित नहीं रहने देता।

४—श्रावक का चतुर्थ ऋगुत्रत ब्रह्मचर्यागुव्रत है। इस में परस्त्री ऋदि का सवया तथा सर्वत्र त्याग होने पर भी स्वस्त्री की जो मर्यादा है वह सभी क्षेत्रों के लिये खुली होती है, उस पर किसी प्रकार का क्षेत्रकृत नियंत्रण नहीं होता परन्तु दिक्र परिमाण्यत उसे भी सीमित करता है। दिक्परिमाण्यत घारण करने बाला ब्यक्ति मर्यादित चेत्र से बीहिर स्वस्त्री के साथ भी दाम्पत्य ब्यवहार नहीं कर सकेगा। इस प्रकार दिक्-परिमाण्यत ब्रह्मचर्यागुत्रत के पोषण का कारण बनता है।

५ — श्रावक का पांचवा परिग्रहासुझत है। इस में भी दिक्परिमाण्डत विशेषता उत्पन्न कर देता है क्योंकि दिक्परिमाण्डत ग्रहुण कर्ने वाला व्यक्ति मर्यादित परिग्रह का संरक्ष, अथवा उस की पूर्ति उसी

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

ि५८५

दोत्र में रह कर कर सकेगा जो उस ने दिक्परिमाण्यत में जाने श्रीर त्राने के लिये रखा है, उस दोत्र से बाहिर न तो मयीदित परिव्रह का रच्चण कर सकेगा और न उस की पूर्ति के लिये व्यवसाय। इस प्रकार दिक्परि-माण्यत सीमित तृष्णा को श्रीर सीमित करने में सहायक एवं प्रेरक होता है।

२—उपसोगपरिसांगपरिमाण्यत — जो एक बार भोगा जा चुकने के बाद किर न भोगा जा छके, उस पदार्थ को भोगना, काम में लाना उपसोग कहलाता है। जैसे एक बार जो भोजन खाया जा चुका है या जो पानी एक बार पीत्रा जा चुका है, वह भोजन या पानी किर खाया या पीया नहीं जा सकता, श्रथवा अंगरचना या विलेपन की जो वस्तु एक बार काम में आ चुको है, जैसे वह किर काम में नहीं श्रा सकती, इसी भान्ति जो २ वस्तुएं एक बार काम में आ चुकने के अनन्तर किर काम में नहीं श्रातीं, उन वस्तुओं को काम में लाना उपसोग कहलाता है। विपरीत इस के जो वस्तु एक बार से अधिक काम में ली जा सकती है, उस वस्तु को काम में लेना परिसांग कहलाता है। जैसे आसन, शब्या, वस्त्र, वनिता आदि। अथवा जो चीज़ शरीर के आन्तिरिक साग से भोगी जा सकती है, उस को भोगना उपसोग है और जो चीज़ शरीर के बाहिरी भागों से भोगी जा सकती है, उस चीज़ का भोगना परिसांग है। सभी उपभोग्य और परिभोग्य वस्तुओं के सम्बन्ध में यह मयीदा करना कि मैं असुक असुक वस्तु के स्वाय शेष वस्तुएं उपभोग और परिभोग में नहीं लाऊंगा, उस मयीदा को उपसोगयरिसोगपरिसाख्यत कहा जाता है।

इच्छाओं के संकोच के लिये दिक्पिरमाणवत की अपेक्षा रहती है, जिछ का वर्णन ऊपर किया जा चुका है, उस के आश्रयण से मर्यादित क्षेत्र से बाहिर का क्षेत्र और वहां के पदार्थीद से निवृत्ति हो जाती है, परन्तु इतने मात्र से मर्यादित क्षेत्र में रहे हुए पदार्थों के उपभोग और परिभोग की मर्यादा नहीं हो पाती है। मर्यादाहीन जीवन उन्नति की ओर प्रस्थित न हो कर अवनति की ओर प्रातिशील होता है। इसी हिए को सामने रखते हुए अचार्यों ने सातवें वत का विधान किया है। इस वत के आराधन से छठे वत द्वारा मर्यादित क्षेत्र में रहे हुए पदार्थों के उपभोग और परिभोग की भी मर्यादा हो जाती है। यह मर्यादा एक, दो, तीन दिन आदि के रूप में सीमित काल तक या याववजीवन के लिये मी की जा सकती है। उक्त मर्यादा के द्वारा पञ्चम वत के रूप में परिमित किये गये परिग्रह को और अधिक परिमित किया जाता है तथा आहिंसा की भावना को और अधिक विराट एवं प्रवल बनाया जाता है। यहा इस की अधुव्रतसम्बन्धिनी गुण्पोषकता है।

उपभोग और परिभोग में आने वाली वस्तुएं तो अनेकानेक हैं तथापि शास्त्रकारों ने उन वस्तुओं का २६ बोलों में संग्रह कर दिया है। इन बोलों में प्राय: जीवन की आवश्यक सभी वस्तुएं संग्रहीत कर दी गई हैं। इन बोलों को जानकारी से अतग्रहण करने वाले को बड़ी सुगमता हो जाती है। वह जब यह जान लेता है कि जीवन के लिये विशेषरूप से किन पदार्थों की आवश्यकता रहती है १, तय उन की तालिका बना कर उन्हें मर्यादित करना उस के लिये सरल हो जाता है। अस्तु, २६ बोलों का विवरण निम्नोक है —

- १ उल्लिणिया विश्विप्रमाण ऋार्द्र शरीर की या किसी भी ऋार्द्र हुस्तादि श्रवयवों के पोंछने के लिये जिन वस्त्रों की आवश्यकता होती है, उन की मर्यादा करना ।
- २ दन्तवराविधिप्रमारा दान्तों की साफ करने के लिये जिन पदार्थों की आवश्यकता होती है, उम पदार्थी की मर्यादा करना।
- ३ फलविश्रिप्रमाण दातुन करने के पश्चात् मस्तक श्रीर वालों की स्वच्छ, तथा शीतल करने के लिये जिन वस्तुश्रों की श्रावश्यकता होती है, उन की मर्यादा करना, या वाल श्रादि धोने के लिये श्रांवला

५८६]

स्त्रादि फलों की मर्यादा करना या स्नान करने से पहले मस्तक स्रादि पर लेग करने के लिये स्त्रांवले स्त्रादि फलों की मर्यादा करना।

- ४ अध्यक्जनिविधिप्रमाण त्वचासम्बन्धी विकारों को दूर करने के लिये और रक को सभी अवयवों में पूरी तरह संचारित करने के लिये जिन तेल आदि द्रव्यों का शरीर पर मर्दन किया जाता है उन द्रव्यों की मर्यादा करना।
- ५—उद्घर्त निविधिप्रमास शरीर पर लगे हुए तैल की चिकनाहट को दूर करने तथा शरीर में स्फूर्ति एवं शक्ति लाने के लिये जो उवटन लगाया जाता है, उस की मर्योदा करना।
  - ६ मज्जनविधिप्रमाण स्नान के लिये जल तथा स्नान की संख्या का परिमाण करना।
- ७—वस्त्रविधिप्रमाण—पहनने स्रोढने स्रादि के लिये वस्त्रों की मर्यादा करना । वस्त्रमर्यादा में लज्जारचक तथा शीतादि के रच्चक वस्त्रों का ही आश्रयण है, विकारोधादक वस्त्र तो कभी भी धारण नहीं करने चाहिए।
- ८ विलेपनविधित्रमाण चंदन, केसर आदि सुगन्धित तथा शोमोत्पादक पदार्थी की मर्थादा करना ।
- ९—पुष्पविधिन्नमाण —फूल तथा फूलमाला आदि की मर्यादा करना, अर्थात् में अमुक वृक्त के इतने फूलों के सिवाय दूसरे फूलों को तथा वे भी अधिक मात्रा में प्रयुक्त नहीं करूंगा, इत्यादि विकल्पपूर्वक पुष्प-सम्बन्धी परिमाण निश्चित करना।
- १० आभरणविधिप्रमाण शरीर पर धारण किये जाने वाले आभूषणों की मर्यादा करना कि मैं इतने मूल्य या भार के अमुक आभूषण के सिवाय और आभूषण शरीर पर धारण नहीं करूंगा।
- ११ धूपिविधिप्रमाण वस्त्र त्रीर शरीर को सुगन्धित करने के लिये या वायुशुद्धि के लिये धूप देने योग्य त्रगर त्रादि पदार्थों की मर्यादा करना !

उत्पर उन पदार्थों के परिमाण का नर्णन किया गया है जिन से या तो शरीर की रक्षा होती है या जो शरीर को विभूषित करते हैं। ऋद नीचे ऐसे पदार्थों के परिमाण का वर्णन किया जाता है, जिन से शरीर का पोषण होता है, उसे वल मिलता है तथा जो स्वाद के लिए भी काम में लाये जाते हैं—

१२ - ऐपविधिप्रमाण - जो पीया जाता है उसे पेप कहते हैं । दूध, पानी ऋदि पेय पदार्थों की मर्योदा करना।

१३ — भत्ताल विधिप्रमाण — नाइते के रूप में खाये जाने वाले मिठाई स्रादि पदार्थी की, स्रथवा पकवान की मर्यादा करना।

१४-- ऋोदन विश्विप्रमाण - स्रोदन शब्द से उन द्रव्यों का ग्रहण करना ऋभिमत है जो विधिपूर्वक उबाल कर खाये नाते हैं। जैसे - चावल, खिचड़ी ऋादि, इन सब की मर्यादा करना।

१५—सूपविधित्रमाण — सूप शब्द उन पदार्थी का परिचायक है जो दाल आदि के रूप में खाए जाते हैं, तथा जिन के साथ रोटी या भात आदि खाया जाता है अर्थात् मूंग, चना आदि दालों की मर्योदा करना।

१६ — विकृतिविधियमाण — विकृति शब्द तूथ, दही, घृत, तेल और गुड़ शक्कर आदि का परिचायक है, इन सब की मर्यादा करना।

१७-- शाकविधिप्रमाण्-शाक, सब्झी ऋादि शाक की जाति का परिमाण करना । ऊपर के

पनदह्वें बोल में उन दालों की प्रधानता है जो अपन से बनती हैं। शेर सूखे या हरे साग का अहरा शाक पद से होता है।

- १८ -माधुरविधिप्रमाण आम, जामुन, केला, अनार आदि हरे फल और दाख, बादाम. पिइता ऋदि सुखे फलों की मर्यादा करना।
- १९ जोमनविधिप्रसाण जेसन शब्द उन पदार्थी का बोधक है जो भोजन के रूप में सुधा के निवारण के लिए खाए जाते हैं, जैसे --रोटी, पूरी आदि । आधवा वड़ा, पकीड़ी आदि पदार्थ जेमन शब्द से संदर्शत होते हैं, इन सब की मर्यादा करना ।
- २०--पानीयविधिप्रमाण शीतोदक, उष्णोदक, गम्बोदक, श्रथवा खारा पानो, मीठा पानी श्चादि पानी के अनेकों भेद हैं, इन सब की मर्यादा करना।
- २१ मुखवास विधिप्रमाण मोजनादि के पश्चात् स्वाद या मुख को साफ करने के लिये प्रयक्त किए जाने वाले पान, सुपारी, इलायची, चूर्ण आदि पदार्थी की मर्यादा करना।
- २२ वाहनविधियमाण वाहन अर्थात् १ चलने वाले धोडा, ऊंट, हाथी आदि, तथा २ - फिरने वाले गाड़ी, मौटर, ट्राम, साइकल आदि, इन धव वाइनो की मर्यादा करना !
- २३ उपानत्विधिप्रमाण पैरो की रच्ना के लिये पैरों में पहने जाने वाले जूता, खड़ाऊ आदि पदार्थी का परिमाण करना ।
- २४ -शयन विधियभाण शयन शब्द से उन वस्तुत्रों का प्रहण होता है, जो सोने, बैठने के काम त्राती हैं, जैसे -- पलंग, खाढ, पाट, आसन, विद्योता, मेज़, कुर्सी आदि इन सब की मर्यादा करना !
- २५ सचित्तविधिप्रमाण अम आदि सचित्त पदार्थी की मर्यादा करना। तात्पर्य यह है कि पदार्थ दो तरह के होते हैं। एक सचित्त - जीवसहित और दूसरे अचित्त - जीवरहित । सचित्त और अचित्त दोनों ही अनेकानेक पदार्थ हैं। अवक यदि सचित्त का त्याग नहीं कर सकता तो उस को सचित्त पदार्थों की मर्यादा अवस्य कर लेनी चाहिए।
- २६ द्रव्यविधित्रमाण लाने के काम में आने वाले सचित्र या अचित्र द्रव्यों की मर्यादा करना। ताल्पर्य यह है कि उत्पर के बोलों में जिन पदार्थों की मर्यादा की गई है, उन पदार्थों को द्रव्यक्तप में संग्रह कर के उन की मर्यादा करना। जैसे — मैं एक समय में, एक दिन में या श्रायु भर में इतने द्रव्यों से अधिक का उपयोग नहीं करूंगा । जो वस्तु स्वाद की भिन्नता के लिये अलग मु'ह में डाली जाएगी, अध्यक्षा-एक ही वस्तु स्वाद की भिज्ञता के लिथे दूसरी वस्तु के संयोग के साथ मुंह में डाली जाएगी. उस में जितनी वस्तुएं मिली हुई हैं, वे उतने द्रव्य कहे जाएं रे ।

उपभोग्य स्त्रीर परिभोग्य पदार्थों की उपलब्धि के लिये धन की स्त्रावद्यकता होती है। धन के लिये गहरथ को कोई न कोई व्यवसाय चलाना ही होता है। ऋर्यात् कोई धन्धा - रोज़गार करना ही पडता है। विना कोई धन्धा किए एइस्य जीवन की आवश्यकताएं पूर्ण नहीं हो सकतीं। अतः यह निर्विव,द सिद्ध हो जाता है कि जीवन को चलाने के लिये गृहस्य को कोई न कोई व्यापार करना ही होगा। व्यापार श्रार्य - प्रशस्त श्रीर अनार्य - अपरास्त इन विकल्यों से दो प्रकार का होता है। प्रशस्त का अमिप्राय है -जिस में पाप कर्म कम से कम लगे और अप्रशस्त का अर्थ है - जिस में पाप अधिकाधिक लगे । तात्पर्य यह है कि कुछ न्यापार अल्यपापसाध्य होते हैं जबकि कुछ अधिकपापसाध्य । आवक अधिकपापसाध्य न्यापार न करे, इस बात को ध्यान में रखते हुए सूत्रकार ने उपसोगपरिस्रोगपरिमाणझत के दो भेद कर दिये हैं। एक भीजन से दूसरा कर्म से 1 भोजन शब्द से उपसोग्य श्रीर परिभोग्य सभी पदार्थों का प्रहेण कर लिया जाता है । भोजन तम्बन्धों परिमाण किस भान्ति होना चाहिए ? इस के सम्बन्ध में पहले लिखा जा खुका है। रही बात कर्मसम्बन्धों परिमाण को । कर्म का श्र्यं है — श्राजोविका । श्राजोविका का परिमाण कर्मसम्बन्धों उपमोग्यरिमाणवात कहलाता है। तात्म्य यह है कि उपभोग्य श्रीर परिभोग्य पदार्थों की प्राप्ति के लिये अधिकपापसाध्य — जिस में महा हिसा हो, ब्यापार का परिस्थाग कर के अस्य पर्य — साध्य ब्यापार की मर्यादा करना ।

भोजनसम्बन्धी उपभोगपरिसोगपरिमाणवत के संरक्षण के लिये निम्नोक ५ कार्यों का सेवन नहीं करना चाहिये —

१ — सचिताहार — जिस खान पान की चीज़ में जीव विद्यमान हैं, उस को सचित्त कहते हैं। जैसे — धान, बीज खादि। जिस सीचित्त का त्यांग किया गया है उस का सेवन करना।

२ — सिच त्तप्रतिबद्धाहार — वस्तु तो ऋचित्त है परन्तु वह यदि सिच वस्तु से सम्बन्धित हो रही है, उस का सेवन करना । ताल्पर्य यह है कि यदि किसी का सिच पदार्थ को ग्रहण करने का त्याग है तो उसे सिचत्त से सम्बन्धित अधित्त पदार्थ भी नहीं लेना चाहिये। जैसे — मिठाई अधित्त है परन्तु जिस दोने में रखी हुई है वह सिच ते है, तब सिच त्यागी व्यक्ति को उस का ग्रहण करना निषद है।

३— अप्रक्वीविधिभक्षणता — जो वस्तु पूर्णतया पकने नहीं पाई और जिसे कची भी नहीं कहा जा सकता, ऐसी अर्थपक्व वस्तु का प्रहण करना ! ताल्पर्य यह है कि यदि किसी ने सचित्त वस्तु का त्याग कर रखा है तो उसे जो पूरी न पकने के कारण मिश्रित हो रही है, उस वस्तु का प्रहण करना नहीं चाहिये। जैसे — अल्ली, होलके (होले) आदि ।

४—दुष्पक्रवीयधिभदाणता—जो वस्तु पकी हुई तो है परन्तु बहुत ऋषिक पक गई है, पक कर विगड़ गई है, उस का प्रहण करना। ऋथवा—जिस का पाक ऋषिक ऋरम्भसाध्य हो उस वस्तु का महण करना।

५—तुङब्रोपधिभन्तणता—जिस में सुधानिवास्त भाग कम हैं, श्रीर व्यर्थका भाग ऋधिक है, ऐसे पदार्थका सेवन करना । श्राप्रवा—जिस वस्तु में खाने योग्य भाग थोड़ा हो श्रीर फैंकने योग्य भाग ऋधिक हो, ऐसी वस्तु का ग्रहण करना ।

उपमोगपरिमाग्याद्यत का दूसरा विभाग कर्म है अर्थात् श्रावक को उपभोग्य श्रीर परिभोग्य पदार्थों की प्राप्ति के जिये जिन धन्यों में गाइ कर्मी का बन्य होता है वे धन्ये नहीं करने चाहिएं। अधिक पापसाथ्य धन्धों को ही शास्त्रीय भाषा में कर्नादान कहते हैं। कर्मीदान —कर्म श्रीर आदान इन पदों से निर्मित हुआ है, जिस का अर्थ है —जिस में गाड़ कर्मी का आग्रामन हो। कर्मीदान १४ होते हैं। उन के नाम तथा उन का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह निम्नोक्त है —

१ - इङ्गालकर्म - इसे प्राङ्गारकर्म भी कहा जाता है। स्रङ्गारकर्म का स्रर्थ है - लकड़ियों के कीयले बनाना और उन्हें बेच कर स्राजीविका चलाना । इस कार्य से ६ काया के जीवों की महान् हिंसा होती है।

२ - वनकर्म - जंगल का ठेका ले कर, वृत्त काट कर उन्हें वेदना, इस भान्ति ऋपनी ऋाजीविका चलाना । इस कार्य से जहां स्थावर प्रात्यायों की महान् हिसा होती है, वहां त्रस जीवो की भी पर्याप्त हिंसा होती है। वन द्वारा पशु पित्तियों को जो ऋाधार मिलना है, उन्हें इस कर्म से निराधार बना दिया जाता है।

३ -शाकटिक कमें - वैलगाड़ी या घोड़ागाड़ी आदि द्वारा भाड़ा कमाना । अथवा-गाड़ा गाड़ी

428

स्रादि बाहन बना कर वैचना या किराए पर देना।

४— भाटीकर्म— घोड़ा, ऊंट. भैंस, गधा, खचर. वैल ऋादि पशुद्धों को भाड़े पर दे कर, उस भाड़े से ऋपनी ऋाजीविका चलाना। इस में महान् हिंसा होती है, क्योंकि भाड़े पर लेने वाले लोग ऋपने लाम के सन्मुख पशुद्धों की दथा की उपेद्धा कर डालते हैं।

५ - स्फोटीकर्म इल. कुदाली स्नादि से पृथ्वी की फोड़ना स्नौर उस में से निकले हुए प्रयर, मिटी, धातु स्नादि खनिज पदार्थी द्वारा स्रपनी स्नाजीविका चलाना।

६- दन्तवाशिक्य-हाथी आदि के दान्तों का व्यापार करना। दान्तों के लिये अनेकानेक प्राशियों का वध होता है, इसलिये भगवान् ने श्रावकों के लिए इस का निषेध किया है।

७ - लालावाणिज्य - लाख वृक्षीं का मद होता है, उस के निकालने में त्रस जीवीं की बहुत हिंसा होती है। इसलिये श्रावक को लाख का व्यापार नहीं करना चाहिये।

८—रस्तवाशिज्य - रस का ऋर्थ है - मिंदरा आदि द्रव पदार्थ, उन का व्यापार करना। ताल्पर्थ यह है कि जो पदार्थ मनुष्य को उनमत्त बनाते हैं, जिन के सेवन से बुद्धि नष्ट होती है, ऐसे पदार्थों का सेवन अनेकानेक हानियों का जनक होता है, ऋतः ऐसे व्यापार को नहीं करना चाहिये।

९ — विषवाशिज्य — अक्रीम, संखिया आदि जीवन नाशक पदार्थों का व्यवसाय करना, जिन के खाने या सूंचने से भृत्यु हो सकती है।

१० - केशवाणिज्य — केश का अर्थ है — केश वाला। लच्या से दास दासी आदि हिपदीं का प्रहेश होता है, उन का व्यापार करना केशवाणिज्य है। प्राचीन काल में अच्छे केश वाली स्त्रियों का कय, विकय होता या और ऐसी स्त्रियां दासी बना कर मारत से बाहिर यूनान आदि देशों में भेजी जाती थीं, जिस से अनेकानेक जपन्य प्रवृत्तियों को जन्म मिलता या। इसलिये आवक के लिये यह निन्दा व्यवसाय भगवान् ने त्याज्य एवं हेय बतलाया है।

११ - यन्त्रपीडनकर्म यंत्रों-मशीनों द्वारा तिल, सरसीं ब्रादी या गला अदि का तेल या रस निकाल कर अपनी ब्राजीविका करना। इस व्यवसाय से त्रस जीवों की भी हिंसा होती है।

१२ — निर्लोक्छनकर्म वैल, मैंसा, थोड़ा आदि की नपुंसक बनाने की आजीविका करना। इस से पशुत्रों की अध्यन्तात्यन्त पीड़ा होती है, इस लिए भगवान् ने आवक के लिये इस का व्यवसाय निश्चिद कहा है।

१३ — द्वारिनदापनकर्म — यनदहन करना । तालपर्य यह है कि भूमि साफ़ करने में अम न करना पड़े, इसिलये बहुत से लोग आग लगा कर भूमि के ऊपर का जंगल जला डालते हैं और इस प्रकार भूमि को साफ़ कर या करा कर अपनी आजीविका चलाते हैं, किन्तु यह प्रवृत्ति महान् हिसासाध्य होने से आवक के लिये हेय है, त्याज्य है।

१४ — सराहद्वाडागशोषणुकर्म - तालाय, नदी आदि के जल को सुखाने का घन्धा करना। तालप्य यह है कि यहुत से लोग तालाय, नदी का पानी सुखा कर, वहां की भूमि को कृषियोग्य बनाने का घन्धा किया करते हैं, इस से जलीय जीव मर जाते हैं। अध्यवा बोए हुए धान्यों को पुष्ट करने के लिये सरोबर आदि से जल निकाल कर उन्हें सुखा देने की आजीविका करना, इस में इस और स्थावर जीवों की महान हिंसा होती है। इसीलिए यह कार्य आवक के लिए त्याज्य है।

१५ -- असतीजनपाष एकर्म -- असितयों का पोषण कर के उन से आजीविका चलाना । तालपर्य यह

# श्रो विपाकसूत्रीय द्वितीय श्रतस्कन्ध-

प्रिथम ऋष्याय

है कि कुछ लोग कुलटा स्त्रियों का इसलिए पोषण करते हैं कि उन से व्यभिचार करा कर धनोपार्जन किया जाये, यह धन्धा अनुर्यों का मूल और पापपूर्ण होने से त्याज्य है।

- (३) अनर्थद्राडिवरमण्यत चेत्र, धन, यह, शरीर, दास, दासी, स्त्री, पुत्री आदि के लिए जो दर्गड-हिंसा किया जाता है, उसे अर्थद्रगड कहते हैं और बिना प्रयोजन की गई हिंसा अनर्थद्रगड कहलाती है। जैसे रास्ते में जाते हुए व्यथं ही हरे पत्ते तोड़ते रहना, किसी कुत्ते आदि को छड़ी मार देना...हत्यादि सभी विकल्प अनर्थद्रगड के अन्तर्गत हो जाते हैं। ऐसे अनर्थद्रगड को त्यागने की प्रतिज्ञा का करना अनर्थ दर्गडिवरमण्यत है। शास्त्रों में अनर्थद्रगड के ४ भेद पाए जाते हैं, जिन के नाम तथा अर्थ निम्नोक्त हैं —
- १ अपभ्याना चिरित जो अप्रशस्त बुरा ध्यान ( अन्तमुंहूर्त मात्र किसी प्रकार के विचारों में एकामता ) है, वह अपध्यान कहलाता है। तालार्य यह है कि 'आर्त्तध्यान और 'रोद्रभ्यान के वश हो कर किसी प्राणी को निष्णयोजन क्लेश पहुंचाना अपध्याना चरित कहा जाता है।
- २—प्रमादाचरित—ग्रिशावधानी से काम करना, तेल तथा घी आदि के वर्तन दिना दके, खुले मुंह रखना आदि। अध्वा—मद, विषय, कथाय, निद्रा, विकथा ये प्रमाद होते हैं। अहंकार या मदिरा आदि मद्य पदार्थ का मद शब्द से प्रह्मा होता है। पांच इन्द्रियों के तेईस विषयों का प्रह्मा विषय शब्द से किया जाता है। कोघ, मान, माया, लोग इन चारों की कथाय संश है। निद्रा नींद की कहते हैं। जिन के कहने, युनने से कोई साम न हो उन बातों की गणना विकथा में होती है। इन प्रमादों का सर्वधा स्थाग संसारी व्यक्ति के लिये तो अध्यक्य होता है, हसलिए इस के निष्कारण और सकारण ऐसे दो भेद कर दिये गये हैं। स्कारण प्रमाद अर्थदरह में है जब कि निष्कारण प्रमाद अर्थदरह में है जब कि निष्कारण प्रमाद अर्थदरह में बोधित होता है। अनर्थदरह विरमणवत में निष्कारण प्रमाद का त्याग किया जाता है।
- ३ हिंसाप्रदान बिना प्रयोजन तलवार, ग्राल, भाला आदि हिंसा के साधनभूत शस्त्रों को क्रीध से भरे हुए, श्रथवा जो अनिभन्न हैं उन के हाथ में दे देना।
- ४—पापकर्मीपदेश—जिस उपदेश के कारण पाप में प्रवृत्ति हो, उपदेश सुनने वाला पापकर्म करने लगे, बेटा उपदेश देना । ताल्पर्य यह है कि बहुत से मनचले लोगों का ऐसा स्वभाव होता है कि वे दूसरों को मारने पीटने की तथा राजद्रोह आदि की व्यर्थ बातें कहते रहते हैं। अनर्थदगढ़ के त्यागी को ऐसा कम नहीं करना चाहिये।

श्रनर्थद्र उचिरमण्डत का इतना ही उद्देश है कि आवक्त ने श्रशुव्रत स्वीकार करते समय जिन यातों की छूट रखी है, उस छूट का उपयोग करने में अर्थ अनर्थ अर्थात् सार्थक और निरर्थक का वह अन्तर

<sup>(</sup>१) त्रार्ति दुःख कष्ट, या णीडा को कहते हैं। आर्ति के कारण जो ध्यान होता है उसे आर्तिभ्यान कहा जाता है। यह ध्यान —१ — अनिष्ट वस्तु के संयोग होने पर, २ — इष्ट वस्तु के वियोग होने पर, ३ — रीग आदि के होने पर तथा ४ — भोगों की लालता के कारण उत्पन्न हुआ करता है। इस ध्यान के कारण मन में एक प्रकार की विकलता सी अर्थीत् सतत कसक सी हुआ करती है।

२ — हिंसा आदि करू भावों की जिस में प्रधानता हो उस व्यक्ति की रुद्र कहते हैं। रुद्र व्यक्ति के मनोभावों को रौद्रभ्यान कहा जाता है। रौद्र ध्यान वाला व्यक्ति हिंसा करने, सूठ वोलने, चोरी करने और सम्प्राप्त विषयभोगों के संरक्षण में ही तत्वर रहा करता है और उस के लिए वह छेदन, भेदन, मारण ताइन आदि कठोर प्रवृत्तियों का ही चिन्तन करता रहता है।

[५९१

समभ्त ले और निर्धंक प्रयोग से अपने को बचा ले। गुणवत अणुवतों के पोषक होते हैं, यह पहले बताया जा चुका है। पहले दिक्परिमाणवत ने अमर्यादित चित्र को मर्यादित फिया। उपभोगपरिभोगपरिमाणवत से अमर्यादित पदार्थों को मर्यादित किया गया है और अमर्यंदराड विग्मणवत ने पहले की खूटों को किया से अर्थात् कार्य के अविवेक से पुनः मर्यादित किया है। ताल्पर्य यह है कि अमर्थदराड विरमणवत के प्रहण से यह मर्यादा की जाती है कि मैं निर्धंक पाप से बचा रहंगा और — एडकार्य मेरे लिये आवश्यक है या नहीं १, इस काम को करने के बिना भी मेरा जीवन चल सकता है या नहीं १, यदि नहीं चलता तो विवश मुक्ते यह काम करना ही पड़ेगा प्रत्युत इस काम के किए बिना भी यदि मेरा जीयनिनर्याह हो सकता है तो व्यर्थ में उसे क्यों करूं १, क्यों व्यर्थ में अपनी आत्मा को पाप से भारी बनाऊ १ — १ इस प्रकार का विवेक सम्प्राप्त हो जाता है और अर्यावतों के आगारों की निष्प्रयोजन प्रवृत्तियों को रोका जा सकता है। इस के अतिरिक्त अनर्थदराड विरमणवत के संरच्या के लिये निम्नलिखत ५ कार्यों का त्याग आवश्यक है —

१ - कन्दर्भ - कामवासना के पोषक, उत्तेजक तथा मोहोत्पादक शब्दों का हास्य या व्यंग्य में दूसरे के लिये प्रयोग करना।

२ - को कुच्य - ग्रांख, नाक, मुंह, मृकुटि ग्रादि ग्रंगों को विकृत बना कर भांड या विदूषक की भान्ति होगों को इंसाना । तालर्थ यह है कि भाषडचेष्टात्रों का करना । प्रतिष्ठित एवं सभ्य लोंगों के लिये अनुचित होने से, इन का निषेध किया गया है ।

३ — मौलर्ष — निष्कारण ही अधिक बोलना, निष्मयोजन और स्ननर्गल बातें करना, थोड़ी बात से काम चल सकने पर भी व्यर्थ में अधिक बोलते रहना।

४—संयुक्ताधिकरण — कूटने, पीसने और पहकार्य के अन्य साधन जैसे — ऊखल, मूसल आदि वस्तुओं का अधिक और निष्ययोजन संग्रह रखना। जिस से आत्मा दुर्गित का भाजन बने उसे अधिकरण कहते हैं अर्थात् दुर्गितमूलक पदार्थों का परस्पर में संयोग बनाए रखना, जैसे — गोली भर कर बन्दूक का रखना, वह अचानक चल जाए या कोई उसे अनिभन्नता के कारण चला दे तो वह जीवन के नाश का कारण हो सकती है, इसीलिए संयुक्ताधिकरण को दोषरूप माना गया है।

प-उपभोगपरिभोगातिरिक - उद्यान श्रांवला, तेल, पुष्प वस्त्र, श्रामृष्ण वधा श्रशन, पान, खादिम श्रौर स्वादिम श्रादि उपभोग्य तथा परिमोग्य पदार्थों को श्रपने एवं श्रात्मीय जनो के उपभोग से श्रांवक रखना । उपभोगपरिभोगपरिभागप्रत स्वीकार करते समय जो पदार्थ मर्यादा में रखे गये हैं, उन में श्रस्यिक श्रासक रहना उन में श्रानन्द मान कर उन का पुनः २ प्रयोग करना श्रयीत् उन का प्रयोग जीवननिर्वाह के लिये नहीं किन्तु स्वाद के लिये करना, जैसे - पेट भरा होने पर भी स्वाद के लिये खाना ।

श्रावक जो द्रत ग्रहण करता है वह देश से ग्रहण करता है, सर्व से नहीं। उस में त्वाग की पूर्णता नहीं होती। इस लिये उस की त्यागबुद्धि को सिंचन का मिलना ग्रावह्यक होता है। यिना सिंचन के मिले उस का पुष्ट होना कठिन है। इसीलिये स्त्रकार ने ऋणुवर्तों के सिचन के लिये तीन गुणवर्तों का विधान किया है। गुणवर्तों के ख्राराधन से श्रावक की ख्रावह्यकताएं सीमित हो जाती हैं ख्रौर श्रावक पुद्गलानंदी न रह कर मात्र जीवननिविद्य के लिये पदार्थों का उपमोग करता है तथा जीवन में ख्रावह्यक प्रवृत्तियों के त्याग के साथ २ ख्रायह्यक प्रवृत्तियों में भी वह निवृत्तिमार्ग के लिये सचेष्ट रहता है, परन्तु उस की उस निवृत्तिप्रधान चेष्टा को सदेव बनाये रखने के लिये और उस में प्रगति लाने के लिये किती शिक्षक एवं मेरक सामग्री की

िप्रथम ऋध्याय

# श्री विवादसूत्रीय द्वितीय शुतस्कन्ध-

स्रावद्यकता रहती है। विना इस के शिथिलता का होना स्रसंभव नहीं है। इसीलिये सुत्रकार ने ४ शिचाबतों का विधान किया है। ये चार शिचाबत पूर्व पृत्तीत वर्तों को हड़ करने में एवं उन की पालन की तत्परता में सहायक होते हैं। उन चार शिचाबतों के नाम और उन की व्याख्या निम्नोक्त है

१—सामायिक झत — जिस के अनुष्ठान से सममान की प्राप्ति होती है, राग द्वेष कम पड़ता है, विषय और कथाय की अग्नि शान्त होती है, चित्त निर्विकार हो जाता है, सावध प्रवृत्तियों को छोड़ा जाता है, तथा सांसारिक प्रपंचों की ओर आकर्षित न हो कर आत्ममान में रमण किया जाता है, उस बत अर्थात् अनुष्ठान को सामायिक झते कहते हैं।

जैनशास्त्रों में सामायिक का चहुन महस्य वर्णित हुन्ना है। सामायिक का यदि वास्तविक रूप साधक के जीवन में न्ना जाए तो उस का जीवन सुखी एवं न्नादर्श बन जाता है। सामायिक जीवन भर के लिये भी की जाती है न्नीर कुन्न समय के लिये भी। कम से कम उस का समय कर मिएट है। उद्देश ती जीवनपर्यन्त ही सावद्य प्रवृत्तियों के त्याग का होना चाहिये, परन्तु यदि यह शक्य नहीं है तो गृहस्य को कम से कम कर मिएटों के लिये तो न्नावश्य सामायिक करनी चाहिये। यदि सुहूत भर के लिये पोपों का त्याग कर लिया जायेगा तो न्नाशिक जाभ होने के साथ र इस के द्वारा न्नाहिया एवं समता की विराट कांकी के दर्शन न्नावश्य हो जाएंगे, जो मविष्य में उस के जीवन को जीवनपर्यन्त सावद्य प्रवृत्तियों से न्नलग रखने का कारण बन सकतो है। सामायिक दो घड़ी का न्नाश्यात्मिक स्नान है, जो जीवन को पापमल से हत्का करता है न्नीर न्नाहिय सिया जाना चाहिये न्नीर हमायिक हारा किये जाने वाले पापनिरोध न्नीर न्नार का न्नाराधिक न्नावश्य किया जाना चाहिये न्नीर इस सामायिक हारा किये जाने वाले पापनिरोध न्नीर न्नारमिक का न्नाराधिक ने न्नार निरोक्षण की न्नामूल्य निधि को प्राप्त कर परमसाध्य निर्वाण्य को पाने का स्तुष्य प्रयास करना चाहिये। इस के न्नातिर का सामायिकन्नत के संरक्षण के लिये निम्नोक्त के का न्नार्य का न्नाकर देना चाहिए —

१ - मनोदुष्प्रिश्चान - मन को बुरे व्वापार में लगाना ऋषीत् मन का समता से दूर हो जाना तथा मन का सांसारिक प्रपञ्चों में दौड़ना एवं अनेक प्रकार के सांसारिक कर्मविषयक संकटाविकस्य करना

२—वचोदुष्प्रणिधान —सामायिक के समय विवेकरहित, कह, निष्ठुर, असम्य वचन बोलना, तथा निर्यंक या सावद्य वचन बोलना ।

3 — कायदुष्प्रियान — सामायिक में शारीरिक चपलता दिखताना, शरीर से कुचेश करना, विना कारण शरीर को फैलाना, सिकोड़ना या बिना पूंजे श्रसावधानी से चलना।

४ - सामायिक का विस्मरण — मैंने सामायिक की है. इस वात का भूल जाना। अथवा कितनी सामायिक की हैं १, यह भूल जाना। अथवा —सामायिक करना ही भूत जाना। तालर्य यह है कि जैसे मनुष्य

अर्थात् जो साधक अस स्थावर रूप सभी जीवो पर समभाव रखता है, उसी की सामायिक शृद् होती है, ऐसा केवली भगवान् ने कहा है।

जस्स सामाणिक्रो ऋष्णा, संजमे णियमे तवे ।

तस्त सामादयं होइ, इइ केवलिभासियं।। (त्रावश्यकनियुं कि)

ऋषीत् जिस की ऋश्मा संयम में, तप में, नियम में सिर्वाहत-संलग्न हो जाती है, उसी की शुद्ध सामायिक होती है, ऐसा केवली मगधान् ने कहा है।

<sup>(</sup>१) जो समो सञ्बभूषसु, तसेसु धावरेसु य। तस्त सामाइयं होइ, इंद्र केवलिभासियं ।। (श्री अनुयोगद्वारस्त्र)

को ऋपने दैनिक भोजनादि का ध्यान रहता है, वैसे उसे दैनिक ऋनुष्ठान सामायिक को भी याद रखना चाहिये

५ - अनवस्थितसामाधिककरण - अव्यवस्थित रीति से सामाधिक करना, सामाधिक की व्यवस्था न रखना अर्थात् कभी करना, कभी नहीं करना, यदि की गई है तो उस से ऊबना, सामाधिकसमय पूरा हुआ है या नहीं १, इस बात का बार २ विचार करते रहना, सामाधिक का समय होने से पहले ही सामाधिक पार लेना आदि !

२—देशाचकाशिक अत - आवक के छठे वत में दिशाओं का जो परिमाण किया गया है, उस का तथा अन्य वतो में की गई मर्यादाओं को प्रतिदिन कम करना। ताल्पर्य यह है कि किसी ने आजीवन, वर्ष था मासादि के लिये "—मैं पूर्व दिशा में सौ कोस से आगे नहीं जाऊ गा — अब मर्यादा की है, उस का इस मर्यादा को एक दिन के लिये, प्रदर आदि के लिये और कम कर लेना अर्थात् आज के दिन मैं पूर्व दिशा में दस कोस से आगे नहीं आऊ गा, इस तरह पहली मर्यादा को संकृतित कर लेना या मर्यादित उपभोग्य और परिमोग्य पदार्थों में से अमुक का आज दिन के लिये या पहर आदि के लिये सेवन नहीं करू गा, इस मान्ति पूर्व गृहीत वतो में रखी मर्यादाओं को दिन भर या दोपहर आदि के लिये मर्यादित करना देशावका-सिक अत कहलाता है।

उपनीग्य और परिभोग्य पदार्थों का २६ बोलों में संग्रह किया गया है, यह पूर्व कहा जा चुका है परन्तु श्रावक के लिये प्रतिदिन चीदह नियमों के चिन्तन या ग्रहण करने की जो हमारी समाज में प्रथा है वह भी इस देशावकासिक वृत का ही रूपान्तर है। अतः यथाशक्ति उन चौदह नियमों का ग्रहण अवश्य होना चाहिये। इस नियम के पालन से महाज्ञाभ की प्राप्त होती है, उन नियमों का विवरण निम्नोक्त है—

१—सचित्त – १७वी, पानी, बनस्पति, सुपारी, इलायची, वादाम, धान्य, बीड़ा ऋदि सचित्त वस्तुऋों का यथाशिक त्याग ऋधवा परिमाण करना चाहिये कि मैं इतने द्रव्य और इतने वजन से ऋधिक उपयोग में नहीं लाऊंगा।

२—द्रव्य—जो पदार्थ स्वाद के लिये भिन्न २ प्रकार से तैयार किये जाते हैं, उन के विषय में यह परिमाण होना चाहिये कि स्राज में इतने द्रव्यों से स्राधिक का उपयोग नहीं करूंगा।

३ - विगय -- दूध, दही, घृत, तेल और मिठाई ये पांच सामान्य विगय हैं। इन पदार्थों का जितना भी त्याग किया जा सके उतनों का त्याग कर देना चाहिये, अवशिष्टों की मर्यादा करनी चाहिये।

मधु, मक्खन ये दो विशेष विगय हैं इन का निष्कारण उपयोग करने का त्याग करना तथा सकारण उपयोग करने की मर्पादा करना। मद्रा और मांस ये दो महाविगय हैं, इन दोनों का सेवन अधर्ममूलक एवं दुर्गतिमूलक होने से सर्वथा छोड़ देना चाहिये।

४—पन्ती—पांव की रहा के लिये जो जूते, मोजे, खड़ाऊं, ब्रं, चपल ऋदि चीज़ें धारण की जाती है, उन की मर्योदा करना ।

५ —ताम्बूल — जो वस्तु भोजनीयरान्त मुखशुद्धि के जिये खाई जाती है, उन की गणना ताम्बूल में हैं। जैसे —पान, सुरारी, चूर्ण आदि इन सब की मर्यादा करना ।

६ — वस्त्र — पहनने, ओड़ने के वस्त्रों की यह मर्यादा करना कि मैं अमुक जाति के अमुक वस्त्रों से अधिक वस्त्र नहीं लूंगा।

७ - कुसुम-फूल, इत्र (त्रातर), तेल तया सुरान्धादि पदार्थी की मर्थादा करना ।

८-चाह्न-हाथी, घोड़ा, ऊंट, गाड़ी, तांगा, मोटर, रेल, नाव, जहाज़ श्रादि सब वाहनी की

## श्री विपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुतस्कन्ध ---

िप्रथम ऋध्याय

मर्थादा करना।

९-शयन-शय्या, पाट, पलंग ऋादि पदार्थों की मर्यादा करना।

१० — विलोधन - शरीर पर लेपन किये जाने वाले केसर, चन्दन, तेल, साबुन, ऋंजन, मञ्जन ऋगदि पदार्थों की मर्यादा करना।

११ — ब्रह्मचर्य — स्वदारसन्तोष की मर्यादा को यथाशक्ति संकुचित करना । पुरुष का पत्नीसंसर्ग के विषय में ख्रीर स्त्री का पतिसंसर्ग के विषय में त्याग अथवा मर्यादा करना ।

१२ — दिशा — दिक्पिस्मास्त्रत स्वीकार करते समय आवागमन के लिए मर्थादा में जो देव जीवन भर के लिये रखा है, उस दोव का भी संकोच करना तथा मर्थादा करना।

१३ — स्नान — देश या सर्व स्नान के लिये मर्यादा करना। शरीर के कुछ भाग को भोना देश-स्नान है तथा शरीर के सब भागों को भीना सर्वस्नान कहलाता है।

१४—भत्त-भोजन, पानी के सम्बन्ध में मर्थादा करना कि मैं छाज इतने प्रमाण से ऋधिक न खाऊंगा और न पीऊंगा।

कई लोग इन चौदह नियमों के साथ श्रस्ति, मिस्त श्रीर कृषि इन तीनों को श्रीर मिलाते हैं। ये तीनों कार्य श्राजीविका के लिये जाते हैं। श्राजीविका के लिये जाते हैं। श्राजीविका के लिये जाते हैं। अपजीविका के लिये जो कार्य किये जाते हैं उन में से पन्द्रह कर्मीदानों का तो श्रावक को त्याग होता ही है, शेष जो कार्य रहते हैं उन के विषय में भी यथाशिक मर्यादा करनी चाहिये। श्रीसि श्रादि पदों का श्रर्थसम्बन्धी ऊहापोह निम्नोक्त हैं—

१--- प्रस्ति -- शस्त्र-त्रीज़ार ऋादि के द्वारा परिश्रम कर के अपनी आर्जीधका चलाना ।

२ - मिस - कलम दवात, काग्रज़ के द्वारा लेख या गियुत कला का उपयोग कर के जीवन चन्नाना !

३-कृषि -खेती के द्वारा या उन पदार्थों के कथविकय से आजीविका चलाना ।

देशावकाशिक व्रत की एक व्याख्या ऊपर दी जा चुकी है, परन्तु इस के अन्य व्याख्यान के दो और भी प्रकार मिलते हैं, जो कि निम्नोक हैं—

(१) जिस प्रकार १४ नियमों के प्रहण करने से स्वीकृत ब्रती से सम्पन्धित जो मर्यादा रखी गई है, उस में द्रश्य और खेब से संकोच किया जाता है, इसी प्रकार ५ अगुप्रतों में काल की मर्यादा नियत कर के एक दिन रात के लिये आखनसेवन का त्याग किया जाए, वह भी देशावकाशिक अता कहलाता है, जिस की आज का जैन संसार द्या या छु:काया के नाम से अभिदित करता है। दया करने के लिये आखनसेवन का एक दिन रात के लिये त्याग कर के विरतिपूर्वक धर्मस्थान में रहा जाता है। ऐसी विरति त्यागपूर्ण जीवन वितान का अभ्यासक्य है। दया उपवास कर के भी की जा सकती है। याद अपवास करने की शक्ति न हो दो आयंबिज आदि करके भी की जा सकती है। याद कारणायश ऐसा कोई भी तप न किया जा सके तो एक या एक से अधिक भोजन कर के भी की जा सकती है। सारांश यह है कि दया में जितना तप त्याग किया जा सके उतना ही अच्छा है।

दया में किये जाने वाले प्रत्याख्यान जितने करण और योग से करना चाहें कर सकते हैं। कोई दो करण और तीन योग से ५ अप्रश्नवसेवन का त्याग करते हैं। उन की प्रतिज्ञा का रूप होगा कि मैं मन, वचन और काया से ५ अप्रश्नवों का सेवन न करूंगा, न दूसरे से कराऊंगा। यह प्रतिज्ञा करने वाला व्यक्ति ठावदा कार्ये को स्वयं न कर सकेगा न दूसरों से करा सकेगा, परन्तु इस तरह की प्रतिज्ञा करने वाले व्यक्ति के लिए जो वस्तु बनी है, उस का उपयोग करने से उस की वह प्रतिज्ञा नहीं दूटने पाती।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

पिरुष

दया को एक करण तीन योग से भी धारण किया जाता है। एक करण तीन योग से प्रहण करने वाला जो व्यक्ति आक्षत्र का त्याग करता है वह स्वयं आक्षत नहीं करेगा परन्तु दूसरों से कराता है, तथापि उस का त्याग भंग नहीं होता क्योंकि उस ने दूसरे के द्वारा आहम कराने का त्याग नहीं किया।

इसी तरह इस बत को स्वीकार करने के लिये जो प्रत्याख्यान किया जाता है वह एक करणा और एक योग से भी हो सकता है। ऐसा प्रत्याख्यान करने वाला व्यक्ति केवल शरीर से ही आरम्भ के कार्य नहीं कर सकता। मन वचन से करने, कराने और अनुमोदने का उस ने त्याग नहीं किया, परन्तु यह त्याग बहुत अल्ब हैं। इस में आसवों का बहुत कम अंशा त्यागा जाता है।

(२) थोड़े समय के लिये आसवों के सेवन का त्याग भी — देशावकाशिक झत — कहलाता है, आजकल इसे सम्बर कहते हैं। सम्बर करने वाला व्यक्ति जितने थोड़े समय के लिए उसे करना चाहे कर सकता है। जैसे सामायिक के लिये कम से कम ४८ मिन्ट निश्चित होते हैं, वैसी वात सम्बर के लिये नहीं है। अर्थात् इच्छानुसार समय के लिये आसव से निवृत्त होने के लिए सम्बर किया जा सकता है। आज कल देशाव काशिक वर्त चौवहार उपवास न कर के कई लोग प्रामुक पानी का उपयोग करते हैं और इस प्रकार से किये गये देशावकाशिक वर्त को पीषध कहते हैं, परन्तु वास्तव में इस तरह का पीषध देशावकाशिक वर्त ही है। ग्यारहवें (११) वर्त का पीषध तो तब होता है जब चारों प्रकार के आहारों का पूर्णतया त्याग किया जाए और चारों प्रकार के पीषधों को पूरी तरह अपनाया जाये, जो इस तरह नहीं किया जाता प्रत्युत सामान्यरूप से अपनाया जाता है उस की गणना दशमें देशावकाशिक वर्त में ही होती हैं। इस के अनुसार तप कर के पानी का उपयोग करने अथवा शरीर से लगाने, मलने रूप तेल का उपयोग करने पर दशवां वर ही हो सकता है, ग्यारहवां नहीं।

श्रावक श्राहिता, स्थ्य ख्रादि ख्राहुवतों को प्रशस्त बनाने एवं उन में गुण उत्पन्न करने के लिये जो दिक्परिमाणवत तथा उपभोगपरिभोगपरिभोगपरिभाणवत स्वीकार करता है, उस में ख्रपनो ख्रावस्थकता ख्रौर परिस्थिति के ख्राहुसार जो मर्यादा करता है, वे जीवन भर के लिये करता है। तात्पर्य यह है कि दिक्परिभाणवत ख्रौर उपभोगपरिभोगपरिभाणवत जीवन भर के लिये यहण किये जाते हैं ख्रौर इसलिये इन वर्तों को प्रइण करते समय जो ख्रुट रखी जाती है वह भी जीवन भर के लिये होती है, परन्तु श्रावक ने वत लेते समय जो ख्रावागमन के लिये चेत्र रखा है तथा मोगोपभोग के लिये जो पदार्थ रखे हैं उन सब का उपयोग वह प्रतिदिन नहीं कर पाता, इसलिए परिस्थित के ख्रनुशर कुछ समय के लिए उस मर्यादा को घटाया भी जा सकता है। उन का कम कर देना ही देशावकाशिक वत का उद्देश रहा हुआ है। इस शिक्षावत के ख्राराधन से ख्रारम्भ कम होगा ख्रौर ब्रिहिशा भगवती की ख्रिषकाधिक सुखद साधना सम्पन्न होगी। ख्रतः प्रत्येक श्रावक को देशावकाशिक वत के पालन से ख्रपना भविष्य उज्जवता, समुज्जनता एवं ख्रानुष्य बनाने का स्तुरय प्रयास करना चाहिये। इस के द्रितिस्क देशावकाशिक वत के संरक्षण के लिये निम्नोक्त ५ कार्या का स्वास ख्रावस है—

१—द्यानयनप्रयोग—दिशास्त्री का संकोच करने के पश्चात् स्नावस्थकता उपस्थित होने पर मर्थादित भूमि से बाहिर रहे हुए पदार्थ किसी को भेज कर मंगाना। तारार्थ यह है कि जहां तक क्षेत्र की मर्थोदा की है उस से बाहिर कोई पदार्थ नहीं मंगाना चाहिये और तृष्णा का संवरण करना चाहिए। दूसरे के द्वारा मंगवाने से प्रथम तो मर्थादा का भंग होता है और दूसरे शावक जितना स्वयं विवेक कर सकता है उतना दूसरा नहीं कर सकेगा।

२—प्रेट्यप्रयोग—दिशास्रों के संकोच करने के कारण ब्रती का स्वयं तो नहीं जाना परन्तु अपने को मर्यादामंग के पाप से बचाने के विचारों से कोई वस्तु वहां पहुंचाने के लिए नौकर को भेजना । पहले भेद में आभयन प्रधान है जब कि दूसरे में प्रेषण ।

प्रथम ऋध्याय

3—शब्दानुपात—मर्यादा में रखी हुई भूमि के बाहिर का कोई कार्य होने पर मर्यादित भूमि में रह कर छीक आदि ऐसा शब्द करना जिस से दूसरा शब्द का आश्य समक्त कर उस कार्य को कर देवे। इस में शब्द की प्रधानता है।

४ -- क्रणानुपात -- मर्यादित मूमि से बाहिर कोई कार्य उपिष्यत होने पर इस तरह की शारीरिक

चेष्टा करना कि जिस से दूसरा व्यक्ति ऋाशय समभ कर उस काम को कर दे ।

५-- बाह्यपुद्गलभन्तेप-- मर्यादित भूमि से बाहिर कोई प्रयोजन होने पर दूसरे को ऋपना ऋ।शय

समभाने के लिए ढेला, कं हर ख्रादि पुद्गलों का प्रचीप करना।

३ — पौपधोपवासम्बत — धम को पुष्ट करने वाला नियमविशेष धारण कर के उपवाससहित पौषधशाला में रहना पौपधोपवासमत कहलाता है। वह चार प्रकार का होता है। उन चारों के भी पुन: देश और सर्व ऐसे दो २ मेद होते हैं। उन सब का नामपूर्वक विवरण निम्नोक्त है —

१ - आहारपौक्य - एकासन, आयंतिल करना देश-आहारत्यागपौक्य है, तथा एक दिन रात के लिए अशन, पान, खादिम तथा स्वादिम इन चारों प्रकार के आहारों का सर्वथा त्याग करना सर्व-आहारत्यागपौक्य कहलाता है।

२—शरीरपौषध—उद्वर्तन, अन्यंगन, स्नान, अनुलेपन आदि शरीरसम्बन्धी श्रलंकार के साधनों में से कुछ त्यागना और कुछ न त्यागना देश-शरीरपौषध कहलाता है तथा दिन रात के लिए शरीर-सम्बन्धी अलंकार के सभी साधनों का सर्वथा त्याग करना सर्व-शरीरपौषध है।

३ - ब्रह्मचर्यपौषध - नेवल दिन या रात्रि में मैथुन का त्याग करना देश-ब्रह्मचर्ययौषध और दिन रात के लिए सर्वथा मैथुन का त्याग कर धर्म का योषण करना सर्व-ब्रह्मचर्यपौषध कहलाता है।

४— ऋच्यापारपीयध — ऋजिविका के लिए किए जाने वाले कार्यों में से कुछ का त्याग करना देश-अञ्यापारपीयध और आजीविका के सभी कार्यों का दिन रात के लिए त्याग करना सर्व-ऋज्यापारपीयध कहलाता है।

इन चारों प्रकार के पौषधों को देश या सर्व से ग्रहण करना ही पौपधोपवास कहलाता है। जो पौषधोपवास देश से किया जाता है वह सामायिक (सानग्रशाम) सिंहत भी किया जा सकता है और सामायिक के बिना भी। जैसे—केवल आयं बिल आदि करना, शरीरसम्बन्धी अलंकार का आंशिक त्याम करना, ब्रह्मचर्य का कुछ नियम लेना या किसी व्यापार का त्याम करना परन्तु पौषध की वृत्ति धारण न करना, इस प्रकार के पौषध (त्याम) दशवें व्रत के अन्तर्गत माने गये हैं प्रत्युत न्यारहवां वत तो चारों प्रकार के आहारों का सर्वथा त्याम सामायिकपूर्ण दिन रात के लिए करने से होता है, उसे ही प्रतिपूर्ण पौषध कहते हैं। प्रतिपूर्ण पौषध का अर्थ संचेप में — आठ प्रहर के लिए चारों आहार, भिण, सुवर्ण तथा आभूपण, पुष्पमाला, सुणन्धित चूण आदि तथा सकल सावद्य व्यापारों को छोड़ कर धमस्थान में रहना और धर्मध्यान में लीन हो कर शुभ भावों के साय उक्त काल को व्यतीत करना —ऐसे किया जा सकता है।

प्रतिपूर्ण पौषधनत के पालक की स्थिति साधुजीवन जैसी होती है । इसीलिए उस में कुरता, कमीज, कोट, पतलून आदि एइस्थोचित वस्त्र नहीं पहने जाते । पलंग आदि पर सोया नहीं जाता और स्नान भी किया नहीं जाता, प्रस्तुत कमीज आदि सब उतार कर शुद्ध घोती आदि पहन कर मुख पर मुखब स्त्रिका लगा कर तथा सांसारिक प्रपंचों से सबेधा अलग रह कर साधुजीवन की मान्ति एकान्त में स्वाध्याय, ध्यान तथा आसमिचनतम आदि करते हुए जीवन को पवित्र बनाना हो इस बत का प्रयान उद्देश्य रहता है। इस के

[ ५९७

## ुहिन्दी भाषा टीका सहित ।

अतिरिक्त पौषधोपयासवत के संरक्षण के लिए निस्तीक्त ५ कार्यों को अवस्य त्याग देना चाहिए --

१—पौषध के समय काम में लिये जाने वाले पाट, विछीना, आसन आदि की प्रतिलेखना (निरी-च्या) न करना। अथवा मन लगा कर प्रतिलेखना की विधि के अंतुसार प्रतिलेखना नहीं करना तथा अप्रति— लेखित पाट का काम में लाना।

२ ---पौषध के समय काम में लिये जाने वाले पाट, ऋसन ऋगद का पारमाजन न करना 1 ऋथवा विधि से रहित परिमार्जन करना ।

प्रतिलेखन और परिमार्जन में इतना ही अन्तर होता है कि प्रतिलेखन तो दृष्टि द्वारा किया जाता है, जबिक परिमार्जन रजोहरणी—पूंजनी या रजोहरण द्वारा हुआ करता है, तथा प्रतिलेखन केवल प्रकाश में ही होता है, जबिक परिमार्जन राजि को भी हो सकता है। तात्प्य यह है कि कल्पना करो दिन में पाट का निरीच्या हो रहा है। किसी जीव जन्तु के वहां दृष्टिगोचर होने पर रजोहरणी आदि से उसे यतनापूर्वक दूर कर देना इस प्रकार प्रकाश में प्रतिलेखन तथा परिमार्जन होता है परन्तु राजि में अधिकार के कारण कुछ दिखता नहीं तो यतनापूर्वक रजोहरणादि से स्थान को यतनापूर्वक परिमार्जन करना अर्थात् वहां से जीवादि को अलग करना। यही परिमार्जन और प्रतिलेखन में भिन्नता है।

३ -- शरीरचिन्ता से निवृत्त होने के लिये त्यागे जाने वाले पदार्थी को त्यागने के स्थान की प्रति-लेखना न करना । प्राथवा उस की भलोभान्ति प्रतिलेखना न करना ।

४ — मल, मूत्रादि गिराने की भूमि का परिमार्जन न करना, यदि किया भी है तो भली प्रकार से नहीं किया गया।

५ - पौषधोपवासवत का सम्बक् प्रकार से उपयोगसहित पालन न करना ऋथीत् पौषव में आहार, शरीरशुश्रवा, मेथुन तथा सावद्य व्यापार की कामना करना।

४—श्रांतिश्वसंविभागमन जिस के श्राने का कोई समय नियत नहीं है जो बिना सुचना दिये, श्रनायास ही श्रा जाता है उने श्रांतिश्व कहते हैं। ऐसे श्रांतिश्व का सत्कार करने के लिये भोजन श्रांदि पदार्थों में विभाग करना श्रांतिश्वसंविभाग झत कहलाता है। श्रश्या— जो श्रांत्मच्योति को जगाने के लिये सांसारिक खटपट का त्याग कर संयम का पालन करते हैं, सन्तोषवृत्ति को धारण करते हैं, उन को जीवननिर्धाह के लिये श्रणने बास्ते त्यार किये गये १—श्रांत, २—पान, ३— खादिम, ४— स्वादिम, ५— बस्त्र, ६—पात्र, ७—कम्बल (जो शोत में रह्मा करने वाला होता है), ८—पादमीं छन (रजोहरण तथा रजोहरणी, ९ पीट (बैठने के काम श्राने वाते राट श्रादि), १०—कन ह (छोने के काम श्राने वाते लम्बे २ पाट), ११— शय्या (ठहरने के लिये घर), १२—संथार (विछाने के लिये घर श्रादि), १३— श्रीषध (जो एक चीज़ को कूट या पीस कर बनाई जावे) श्रोर १४—मोजन (जो श्रनेकों के सम्मश्रण से बनी है) ये चौदह प्रकार के पदार्थ निष्काम बुद्धि के साथ श्रात्मकस्थाण को भावना से देना तथा दान का संयाग न मिलने पर भो सदा ऐसी भावना बनाये रखना अति विक विभागयत कहलाता है।

भर्तृ हिर ने धन की दान भीग ऋीर नाशा ये तीन गतिए मानी हैं। ऋषीत् धन दान देने से जाता है, भीगों में लगाने से जाता है या नष्ट हो जाता है। जो धन न दान में दिया गया ऋौर न भोगों में लगाया गया उस की तीसरी गित होती है अर्थीत् वह नष्ट हो जाता है। तालप्य यह है कि धन ने जब एक दिन नष्ट हो ही जाना है तो दान के द्वारा क्यों न उस का सदुपयोग कर लिया जाये १ इस का ऋधिक संग्रह करना किसी भी दृष्टि से हितावह नहीं है। ऋधिक बढ़े हुए धन को नख की उपमा दी जा सकती है। बढ़ा हुआ नख ऋपने तथा दृसरे के शरीर पर जहां भी लगेगा वहां घावं ही करेगा, इसी प्रकार ऋधिक बढ़ा हुआ धन ऋपने को तथा ऋपने

प्रथम ऋध्याय

क्रासपास के दूसरे साथियों को संग ही करता है, अशान्ति ही बढ़ाता है। इसलिये बुद्धिमान् बढ़े हुए नाख्त को जैसे यथावसर काटता रहता है, इसी भान्ति धन को भी मनुष्य यथावसर दानादि के शुभ कार्यों में लगाता रहे। जैनधर्म धनपरिमाण में घमें बताता है और उस परिमित धन में से भी निस्यंपति यथाशक्ति दग्न देने का विधान करता है। जिस का स्पष्ट प्रमाण श्रावक के बारह बतों में बाहरवां तथा शिक्तावतों में से चौथा अतिथिसंविभागवत है। जो व्यक्ति जैनधर्म के इस परम पवित्र उपदेश को जीवनांगी बनाता है वह सर्वत्र सुखी होता है। इस के अतिरिक्त अतिथिसंविभागवत के संरक्षण के लिए निम्नोक ५ कार्यों का त्याग कर देना चाहिये:—

१—सचित्तिनिष्रेपन् —जो पदार्थ अवित होने के कारण मुनि महात्माओं के लेने योग्य हैं उन अवित्त पदार्थों में सिवत्त पदार्थ मिला देना । अध्यवा अवित्त पदार्थों के निकट सवित्त पदार्थ रख देना ।

२—सचित्तपिधान—साधुम्रों के लेने योग्य ऋचित्त पदार्थों के ऊपर सचित्त पदार्थ ढांक देना, अर्थात् ऋचित्त पदार्थ को सचित्त पदार्थ से ढक देना।

३—कालातिकम - जिस वस्तु के देने का जो समय है वह समय टाल देना । काल का अविकम होने पर यह सीच कर दान में उचत होना कि अब साधु जो तो लेंगे ही नहीं पर वह यह जानेंगे कि यह शावक बड़ा दातार है।

४—परव्यापदेश -वस्तुन देनी पड़े, इस उद्देश्य से वस्तु को दूसरे की बताना। श्राधवा दिये गये दान के विषय में यह संकल्प करना कि इस दान का फल मेरे माता, पिता, भाई श्रादि को मिले । श्राधवा वस्तु शुद्ध है तथा दाता भी शुद्ध है परन्तु स्वयंन देकर दूसरे को दान के लिये कहना।

५—मात्सर्य -दूसरे को दान देते देख कर उस की ईर्भ से दान देना, अर्थात् यह बताने के लिये दान देना कि मैं उस से कम थोड़े हूं, किन्तु बढ़ कर हूं, ! अथवा मांगने पर कुपित होना और होते हुए भी न देना ! अथवा कपायक लुपित चित्त से साधु को दान देना !

श्रावक जो वत स्रंगीकार करता है वो सर्व से स्रधीत पूर्णरूप से नहीं किन्तु देश — स्रपूर्णरूप से स्वीकार करता है। इसिलिये श्रावक की अश्रिक त्याग्रहाँद को पोत्साहन मिलना स्रावश्यक है। पांची अग्रहाँ को प्रोत्साहन मिलना रहे इस लिये तीन गुणवतों का विधान किया गया है। उन के स्वीकार करने से बहुत सी आवश्यकताएं सीमित हो जाती हैं। उन का संवर्धन फक जाता है। वहुन से आवश्यक पदार्थों का त्याग कर के नियमित पदार्थों का उपभोग किया जाता है. परन्तु यह वृत्ति तभी स्थिर रह सकती है जब कि साधक में आत्मजागरण की लग्न हो तथा आत्मानात्मवस्तु का विवेक हो। एतद्ये बाको के चार शिक्षा—वतों का विधान किया गया है। आत्मा को सजग रखने के लिये उक्त चारों ही बत एक सुयोग्य शिवक का काम देते हैं। इसिलये हन चारों का जितना अधिक पालन हो उतना ही अविक प्रभाव पूर्व के वतों पर पड़ता है और वे उतने ही विशुद्ध अथच विशुद्धतर होते जाते हैं। सार्शश यह है कि श्रावक के मूलवत पांच है, उन में विशेषता लाने के लिये गुणवत और गुणवतों में विशेषता प्रविध्वित करने के लिये शिक्षावत है, कारण यह है कि अग्रहती को पहस्थ होने के नाते ग्रहस्थ सम्बन्धी सब कुछ करना पड़ता है। संभव है उसे सामायिक आदि करने का समय हो न मिले तो उस का यह अर्थ नहीं होता कि उस का एइस्थ धर्म नष्ट हो गया। ग्रहस्थ धर्म का विलोप तो पांचों अग्रहतों के मंग करने से होगा, वैसे नहीं। सो पांचों अग्रहतों की पोषणा बरावर होती रहे। इसीलिये तीन गुणवत और चार शिक्षावत आधारों ने संक्रित किये हैं। वे साती वत भी नितानत उपयोगी हैं। इसी हिंध से अग्रहतों के साथ इन को परिगाणित किया गया है।

—समरो भगवं - यहां का विन्दु - महावीरं आइगरं - इत्यादि पदों का परिचायक है। इन पदों का अर्थ ५४३ से ले कर ५४८ तक के पृष्ठों पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद तृतीयान्त हैं जबकि प्रस्तुत में द्वितीयान्त । विभीक्तगत विभिन्नता के अतिरिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है।

जहां कृ िष्ण — यथा कृष्णिक: — इस का तारपर्य इह है कि जिस सरह चम्पा नामक नगरी से महाराज कृष्णिक यही सजधज के साथ भगनाम् को चन्दना करने के लिये गये थे, उसी भानित महाराज अपदीनरात्र भी इस्शिषि नगर से बड़े समारोह के साथ भगनाम् को चन्दना करने के लिये गये। चम्पानरेश कृष्णिक के गमनसमारोह का वर्णन श्री औषपातिक सूत्र में किया गया है, पाठकों की जानकारी के लिये उस सारांश मीचे दिया जाता है —

श्रीणकपुत्र महाराज कृश्यिक मगधदेश के स्वामी थे। चम्पानगरी उन की राजधानी थी। एक बार आग को एक सन्देशवाहक ने स्नाकर यह समाचार दिया कि जिन के दर्शनों की स्नाप को सदैव इच्छा बनी रहती है, वे श्रमण भगवान् महावीर स्वामी चम्पानगरी के बाहिर उद्यान में पधार गये हैं। चम्पानरेश इस सन्देश को सुन कर पुलकित हो उठे। सन्देशवाहक को पर्यात पास्ति पिक देने के श्रमंतर स्नानादि से निवच हो तथा वस्त्रालंकारादि से ख्रलंकृत हो कर वे ख्रपने समास्थान में ख्राये, वहां ख्राकर उन्हों ने सेनानायक को बुलाया और उस से कहा कि हे भद्र! प्रधान हाथी की तैयार करो तथा घोड़ों, हाथियों रयों और उत्तम योदाख्रों वालो चुरगिंगी सेना को सुनिजत करो। सुनदारमुख रानियों के लिये भी यान ख्रादि विस्कुल तैयार करके बाहिर पहुंचा दो ख्रीर चम्पानगरी को हरतरह से स्वच्छ एवं निर्मल बना डालो। बल्दी जाओ और ख्रभी मेरी इस ख्राजा का पालन करके मुक्ते स्वित करो।

इस के पश्चात् सेनानायक ने राजा की इस आजा का पालन कर के उन्हें संस्चित किया। चम्पानरेश अपनी आजा के पालन की बात जान कर बड़े प्रसन्न हुए। तदनन्तर महाराज कृष्णिक व्यायामशाला में गये। वहां पर नाना विधियों से व्यायाम करने के अनन्तर शतपाक और सहस्रपाक आदि सुगन्वित तेलों के द्वारा उन्हों ने अस्थि, मांस, त्वचा और रोमों को सुख पहुंचाने वाली माजिश कराई। तदनन्तर स्लानगृह में प्रवेश किया और वहां स्नान करने के पश्चात् उन्हों ने स्वच्छ वस्त्रों और उत्तमोत्तम आमृष्णों को धारण किया। तदनन्तर अण्नायक—गण् का मुलिया, दराजनायक—कोतवाल, राजा—मांडलिक (किसी प्रदेश का स्वामी), विस्त-युवराज, तलवर— राजा ने प्रसन्न होकर जो पड्चन्य दिया है उस से विभूषित, माहास्थक—मडम्ब (जो वस्ती भिन्न २ हो) के नायक, कौटुम्बिक—कुटुम्बों के स्वामी, मन्त्री—बजीर, महामन्त्री—प्रधानमंत्री, ज्योतिषी—ज्योतिष विद्या के जानने वाले, दौवारिक - प्रतिहारी (पहरेदार), अमात्य—राजा की सारसंमाल करने याला, चेट दास, पीठमर्द —अत्यन्त निकट रहने वाला सेवक अथच मित्र, नगर—नागरिक लोग, निगम—व्यापारी, श्रेक्टी—सेठ, सेनापति—सेना का स्वामी, सार्यवाह – यात्री व्यापारियों का मुखिया, दूत—राजा का श्वादेश पहुंचाने वाला, सन्धिगल —राज्य की सीमा का रज्ञक—इन स्वय से सम्परिवृत —िवरे हुए चम्पानरेश कृष्णिक उपस्थानशाला —सभामंडप में आकर हिस्तरक्ष्य पर सवार हो गये।

जिस हाथी पर चम्यानरेश बैठे हुए थे उस के आगे आगे—१—स्वस्तिक, २—श्रीवत्स, ३—नन्दावर्त, ४—वर्धमानक, ५—भद्रासन, ६—कलश—घड़ा, ७—मत्स्य, ८—दर्पण - ये आठ मांगलिक पदार्थ ले जाए जा रहे थे। हाथी, बोड़े, रथ और पेंदल सेना यह चतुरिक्षणी सेना उन के साथ थी. तथा उन के साथ ऐसे बहुत से पुरुष चल रहे थे जिन के हाथों में लाटियां, भाले. धनुष, चामर, पशुओं को बांधने की रज्जुएं, पुस्तकें, फलकें —दालें, आसनिविशेष, बीणाएं, आभृषण रखने के हिन्ने अथवा ताम्बृत आदि रखने के डिन्ने थे।

प्रमथ ऋध्यःथ

तथा बहुत से दग्डी—दग्ड धारण करने वाले, सुगडी सुगडन कराये हुए, शिलगडी चोटी रखे हुए, जटी — जटाओं वाले, पिंछी — मयूरपंत्र लिये हुए, हातकर — उपहास (दु:खद हंती) करने वाले, डमश्कर — लड़ाई भगड़ा करने वाले, चाटुकर — मिय बचन वालने वाले, बादकर बाद करने वाले करने वाले करने वाले, दनकर — परिहास (सुखद हंती) करने वाले, भागडचेष्टा करने वाले अर्थात् मसखरे, कीतिकर - कीति करने वाले, ये सब लोग कितता आदि गढ़ते हुए, गीतादि गाने हुए हंतने हुए नावते हुए, बोलते हुए और भविष्यसम्बन्धी वालें करते हुए, अथवा राजा आदि का अनिष्ट करने वालों को बुरा मला कहते हुए राजा आदि की रक्षा करते हुए, उन का अवलोकन देखमाल करते हुए, "— महाराज की जय हो, महाराज की जय हो "इस प्रकार शब्द बोलते हुए यथाकम चम्पानरेश कृष्णिक को सवारी के आगे २ चल रहे थे। इस के अतिरिक्त नाना प्रकार की वेशमूण और शस्वादि से सुसज्जित नानाविष्य हाथी और घोड़े दर्शन — यात्रा की शोभा को चार चांद लगा रहे थे।

वस्तःस्यल पर बहुत से सुन्दर हारों को धारण करने वाले, कुराइलों से उद्दीस—प्रकाशमान मुख वाले, द्विर पर मुकुद धारण करने वाले, ब्रायधिक राजतेज की लक्ष्मी से दीप्यमान व्रयात् चनकते हुए चम्पानरेश क्षिक पूर्णभद्र नामक उद्यान की ब्रोर प्रस्थित हुए, जिन के ऊरर छत्र किया हुआ था तथा दोनों क्रोर जिन पर चमर दुलाए जारहे थे एवं चतुरङ्किणी नेना जिन का मार्गप्रदर्शन कर रही थी। तथा सर्वप्रकार की ब्रुद्धि से युक्त, समस्त ब्राभरणादिक्य लच्मी से युक्त, सबप्रकार की ब्रुटि-सकल वस्त्रामुख्यादि की प्रभा से युक्त, सर्व प्रकार के बत्त —सैन्य से युक्त, सर्वप्रकार के समुदाय नागरिकों के ब्रीर राजपरिवार के समुदाय से युक्त, सर्वप्रकार के ब्राह्म —विवाद कार्यों के सम्पादन से युक्त, सर्व प्रकार की विभूति —ऐश्वर्य से युक्त, सर्वप्रकार की विभूषा—विवाद कार्यों के सम्पादन से युक्त, सर्वप्रकार की विभूति —ऐश्वर्य से युक्त, सर्वप्रकार की विभूषा—विवाद जन्य शोभा से युक्त, सर्वप्रकार के संप्रम —भक्तिजन्य उत्सुकता से युक्त, सर्वप्रकार की विभूषा—विवाद क्रीमा से युक्त, सर्वप्रकार के संप्रम —भक्तिजन्य उत्सुकता से युक्त, सर्वप्रकार कुणिक शंख, परह आदि क्रोनेकविध वादिजों —बाजों के साथ महान् समारोह के साथ चम्पानगरी के मध्य में से हो कर निकले। इन के सम्मुख दासपुरुषों ने भृगार —कारी उठा रखी थी, इन्हें उपलब्ध कर के दासपुरुषों ने पंखा उठा रखा था, इन के कार देवेत छत्र किया हुआ या तथा इन के कार छोटे २ चमर दुनाये जा रहे थे।

जब चम्पानरेश चम्पानगरी के मध्य में से हा कर निकल रहे थे तब बहुत से अर्थायां -धन की कामना रखने वाले, भोगार्थी —भोग ( मनोर गन्ध, रस और स्परा को कामना करने वाले, किल्विषक —दूसरों को नकल करने वाले, नकलिए, कारोटिक —िन्दुविशेष अयवा पानदान को उठाने वाले, लाभार्थी —धनादि के लाभ की इच्छा रखने वाले, कारवाहिक —महसूल से पीडित हुए, शिंखक —चन्दन से युक्त शंखों को हाथों में लिए हुए, चिकिक —चकाकार शस्त्र को धारण करने वाले, अयवा कुम्मकार —कुम्हार और तैलिक —तेलो आदि, नक्लिक —िकसान, मुखपाङ्गिक —पिट वचन वोलने वाले, अधनान —स्कन्धों पर उठाए पुरुष, पूष्यमानव — स्तुतिगठक, छात्र अमुदाय ये सब देहर कान्त, पिय, मनांड, मनोऽम, मनोश्रमिराम और इदयगमनीय वचनों द्वारा, "—महाराज की जय हो, विजय हो —" इस प्रकार के सैंकड़ों मगल वचनों के द्वारा निरन्तर अभिनन्दन—सराहना तथा स्तुति करते हुए इस प्रकार वोलते हैं :—

<sup>(</sup>१) प्रस्तुत में सब प्रकार का ऋ द से युक्त आदि विशेषण कार दिये ही जा चुके हैं। फिर महान् ऋदि से युक्त आदि विशेषणों की क्या आवश्यकता है ?, यह पश्न उपस्थित होता है। उस का उत्तर प्रष्ट ५०८ तथा ५०९ की टिप्पण में दिया जा चुका है।

<sup>(</sup>२) इष्ट, कान्त, प्रिय आदि पदों की व्याख्या १७ ४८९ पर की जा चुकी है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**{६०**१

हे समृद्धिशाली महाराज ! तुम्हारी जय हो, हे कल्याण करने वाले महाराज ! तुम्हारी विजय हो, ब्राप फूलें और फलें ! न जीते हुए शत्रुश्रों पर विजय प्राप्त करें, जो जीते हुए हैं उन का पालन पीयण करें खौर सदा जीते हुख़ों के मध्य में निवास करें।

देवा में इन्द्र के समान, असुरों में चमरेन्द्र के हमान, नागों में घरणेन्द्र के समान, ताराओं में चन्द्रमा के समान, मनुष्यों में भरत चक्रवर्तों के समान बहुत से वर्षों, बहुत से सेंकड़ों वर्षां, बहुत से हज़ार वर्षों, बहुत से लाखों वर्षों तक निर्दों परिवार आदि से परिपूर्ण और अत्यन्त प्रसन्न रहते हुए आप उत्कृष्ट आयु का उपभोग करें, इह जनों से समारिवृत होते हुए चम्पानगरी का तथा अन्य बहुत से प्रामों—गांवों, आकरों— खानों, नगरो—शहरों, रेंटों (जिस का कोट मिट्टी का बना हुआ हो उसे खेट कहते हैं), कर्वटों—छोटी बस्ती के स्थानों, महम्बो—भिन्न २ बस्ती वाले स्थानों, द्रोणमुखों—जल और स्थल के मार्ग से युक्त नगरों, पत्तनों—केवल जल के अथवा स्थल के मार्ग वाले नगरों, आध्रमों—तापस आदि के स्थानों, निगमों—व्यापारियों के नगरों, संबाहों—दुर्गविशेषों जहां किसान लोग सुरक्षा के लिये धान्यादि रखते हैं, सिलवेशों—नगर के बाहिर के प्रदेशों, जहां आभीर—दूध बेचने वाले लोग रहते हैं अथवा यात्रियों के पड़ाव, इन सब का आविपत्य, अप्रेशरत्व, भर्मू त्य, स्वामित्व, महत्तरकत्व, आक्रेश्वरसेनापत्य कराते हुए अथवा स्वयं करते हुए आपवा का ये मुदङ्शों के शब्दों के साथ विशाल भोगों का उपभोग करते हुए विहरण करें—इस प्रकार से कहने के साथ २ "—आप की जय हो, निजय हो—" ऐसे शब्द बोलते थे।

इस के अनन्तर इज़ारों नेत्रमाजाओं -नयनपंकियों के द्वारा अवलोकित, इज़ारों द्वयमालीओ के द्वारा अभिनन्दित -प्रशंसित, इज़ारी मनोरथमालाओं के द्वारा अभिज्ञित, इज़ारी ववनमालाओं के द्वारा श्रभिस्तत श्राप कान्ति श्रीर सीभाग्य रूप गुणों को प्राप्त करें। इस भाँ ति प्रार्थित, हज़ारी नरनारियों की इजारों ब्रंजिलिशालाओं को दाहिने हाथ से स्थीकार करते हुए, श्रति मनोहर बचनों के द्वारा नागरिकों से क्षेत कुशल आदि पुछते हुए, इजारों भवनपंकियों को लांघते हुए श्रीएकपुत्र चम्पानरेश कृश्विक चम्पानगरी के मध्य में से निकलते द्रुए जहां पर पूर्णभद्र उद्यान था, वहां पर ऋष्ट, ऋग कर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के योड़ी दूर रहने पर छत्रादिका तीर्थं करों के अतिशय (तीर्यं करनामकर्मजन्य विशेषताएं) देख कर प्रधान हायी को ठहरा कर नीचे उतरते हैं और १-- जब - तलबार, २-- खन्न, १-- मुकूर, ४ - उपानत् -- जूता, तथा ५---चमर, इन पांच राजिचहों को छोडते हैं, तथा जहां श्रमण भगवान् महावीर स्वामी विराजमान थे वहां पर पांच प्रकार के स्रभिगमोंर के द्वारा उन के सन्मुख उपस्थित होते हैं। तदनन्तर भगवान् को तीन बार प्रदक्षिणापूर्वक वन्दना तथा नमस्कार करते हैं, तदनन्तर कायिक, वाचिक और मानिसक उपासना के के द्वारा भगवान महाबीर स्वामी की पर्युपासना - भक्ति करते हैं, यह है चम्पानरेश कृणिक का दशंतवाजाव जानत जो कि श्री श्रीपपातिक स्तूत्र में बड़े विस्तार के साथ वर्णित हुन्ना है। प्रस्तुत में इतनी ही मिन्नता है कि वहां हस्तिशीर्थनरेश महाराज ऋदीनरात्र पुष्पकरएडक उद्यान में जाते हैं। नगर, राजा, रानी तथा उद्यागगत भिन्नता के अतिरिक्त अविशिष्ट प्रभुवीरदर्शनयात्रा का वृत्तान्त समान है ऋषीत् श्री श्रीपपातिक सूत्र में चम्पानगरी, श्रीएकपुत्र महाराज कृष्णिक, सुभद्राप्रमुख रानियाँ और पूर्णभद्र उद्यान का वर्णन है, जनकि सुबाहुकुमार के इस अध्ययन में हस्तिशीय नगर, महाराज अदीनशत्र, धारिगीप्रमुख रानियाँ पुष्पकरण्डक उद्यान का उल्लेख है।

<sup>(</sup>१) स्त्राधिपत्य ऋादि शब्दों का ऋषं पृष्ठ १९८ पर लिखा जा चुका है।

<sup>(</sup>२) पांच श्रभिगर्मो का तथा (३) तीन उपासनाम्बी का अर्थ पृष्ठ २९ पर लिखा जा चुका है।

प्रथम अध्याय

तथा "— खुबाहू वि जहा जमाती तहा रहेणं णिगाते आवं—" इस का ताल्प दृतिकार के शब्दों में "— येन भगवतीव णितप्रकारेण जमाली भगवद्भागिनेयो भगवद्भव्दनाय रथेन निर्गतः, श्रयमिप तेनैव श्रकारेण निर्गत इति. इह यावत्करणाद्दि हश्यं — समण्रस भगवश्रो महावीरस्स छत्ताहरू छतां पड़ागाइएडागं विज्ञाचारणे जभए य देवे खोवयमाणे उप्यमाणे य पासति, पासितः रहातां पड़्चारहित पड़्चारहित्ता समणं भगवं महावीर वंद् —" ह्यादि, इस प्रकार है। अर्थात् — भगवान् के भागिनेय—भानजा जमालि का भगवान् को वन्दना करने के लिए चार घंटों वाले रथ पर सवार हो कर जाने का जैसा वर्णन भगवती सूत्र में किया गया है, ठीक उसी तरह सुवाहुकुमार भी चार घंटों वाले रथ पर सवार हो कर भगवद्वन्दनार्थ नगर से निकला। इस श्रथं के परिचायक — सुवाहू वि जहा जमाले तहा रहेणं णिगाते—ये शब्द है और जाव—यावन् शब्द — श्रमण भगवान् महावीर के छत्र के छत्र को, पताका के अपर की पताकान्नों को देख कर विद्याचारण न्नीर जू भक देवों को उपर नीचे जाते श्राते देख कर रथ से नीचे उतरा न्नीर उतर कर भगवान् को भावपूर्वक वन्दना नमस्कार किया, इत्यादि भावों की परिचायक है। ताल्पर्य यह है कि भगवद्वन्दनार्थ सुवाहुकुमार उसी भाँति गया जिस तरह जमालि गया था। जमालि के जाने का सविस्तर वर्णन भगवती सूत्र (शतक १, उद्दे ० ३३, सू० ३८३) में किया गया है,

श्राह्मण कुएड प्राप्त नामक नगर के पश्चिम में च्रियकुएड प्राप्त एक नगर था । वह नगर नगरोचित भी ऋदि, समृद्धि श्राह्मि गुणों से परिपूर्ण था। उस नगर में जमालि नामक क्षित्रिकुमार रहता था। वह घनी, हीत — तेजस्वी यावत् किसी से पराभव को प्राप्त न होने वाला था। एक दिन वह अपने उत्तम महल के ऊपर जिस में कि मृदंग वज रहे थे, वैटा हुआ था। सुन्दर युवितयों के द्वारा आयोजित वचीस प्रकार के नाटकों द्वारा उस का नर्तन कराया जा रहा था अर्थात् वह नचाया जा रहा था, उस की स्तुति की जा रही थी, उसे अत्यन्त प्रसन्न किया जा रहा था, अपने विभव के अनुसार प्रावृट्, वर्षा, श्रास्त, देमन्त, वसन्त और प्रीप्स इन सु: ऋतुओं के सुख का अनुभव करता हुआ, समय व्यतीत करता हुआ, मनुष्यसम्बन्धी पांच प्रकार के इष्ट शब्द, स्पर्श, रस, रूप और गन्ध रूप कामभोगों का अनुभव कर रहा था।

परन्तु प्रकरणानुसारी जमालि का संक्षित जीवनपरिचय निम्नोक है-

इधर इतियकुएडमाम नगर के शृङ्गाटक, जिक, चतुष्क, चत्वर, चतुर्मुल — चार द्वारो वाला प्रासाद अथवा देवकुलादि, महापय और अपय इन सब स्थानों पर महान् जनशब्द-परस्पर आलापादि रूप, जनव्यूह-जनसमूह, जनवोल—मनुष्यों की ध्विन - अव्यवत शब्द, जनकलवल—मनुष्यों के कलकल— व्यवत शब्द, जनोर्मिलोगों की भीड़, जनोत्किलिका—मनुष्यों का छोटा समुदाय, जनस्विपात (दूतरे स्थानों से आकर लोगों का एक स्थान पर एकत्रित होना) हो रहे थे, और बहुत से लोग एक दूसरे को सामान्यरूप से कह रहे थे कि मद्रपुरुषों! अमण भगवान् महावीर स्वामी जो कि धर्म की आदि करने वाले हैं. यावत् सर्वत्र एवं सर्वदर्शों हैं, बाह्मणकुरह-प्राम नामक नगर के बाहिर बहुशालक नामक उद्यान में यथाकस्य—कस्य के अनुसार विराजमान हो रहे हैं!

हे मद्रपुरुषो ! जिन तथारू — महाफल को उत्पन्न करने के स्वामान वाले, श्ररिहस्तो भगनन्तों के नाम श्रीर गोत्र के सुनने से भी महाफल की प्राप्ति होती है, तब उन के श्रिभगमन — सम्मुख गमन, वन्दन — स्तुतिः नमस्कार, प्रतिप्रच्छन — शरीरादि की मुखसाता पूछना और पर्यु पासना — सेना से तो कहना ही क्या ! श्रपीत् श्रिभगमनादि का फल कस्पना की परिधि से बाहिर है ! इसके श्रितिरिक्त जब एक भी श्रार्थ और धिमक सुनचन

<sup>(</sup>१) प्रावृद् ऋादि शब्दों का अर्थ पृष्ठ ५११ पर लिख दिया गया है।

<sup>(</sup>२) श्ट्रेगाटक ऋदि शब्दों का ऋर्थ प्रष्ठ ६९ पर लिखा जा चुका है।

के अवस्य से महान् फल होता है, तब विशाल ऋर्थ के ग्रहस्य करने से तो कहना ही क्या ? ऋर्थीत् उस का वर्णन करना शक्य नहीं है। इसलिये हे भद्रपुरुषो ! चलो, और इम सब असण भगवान् महाबीर स्वामी की स्तुति करें, उन्हें नमस्कार तथा उन का सत्कार एवं सम्मान करें। भगवान कत्याया करने वाले हैं, मंगल करने वाले हैं, आराध्यदेव हैं, शानस्वरूप हैं, अत: इन की सेवा करें। भगवान् को की हुई वन्दना आदि इमारे लिये परलोक और इस लोक में दितकारी, सुखकारी, क्षेमकारी, मोच्चपद होने के साथ २ सदा के लिये जीवन की सुखी बनाने वाली होगी । इस प्रकार बातें करते हुए बहुत से उप - प्राचीन काल के स्वित्रों की एक जाति जिस की भगवान् भी ऋषभदेव ने ऋारक्षक पद पर नियुक्ति की थी, उग्रपुत्र--उप्रक्षत्रियकुमार, भोग-श्री ऋषभदेव प्रभु द्वारा गुरुस्थान पर स्थापित कुल, भोगपुत्र, राजन्य-भगवान श्री ऋषभ प्रभु द्वारा मित्रस्थान पर स्थापित वंश, राजन्यपुत्र, स्वत्रिय, क्षत्रियपुत्र, ब्राह्मणपुत्र, भट-शूरवीर, भटपुत्र, योषा--सैनिक, योधपुत्र, प्रशास्ता--धर्मशस्त्र के पढ़ने या पढ़ाने वाला, प्रशास्त्पुत्र, मझकी--- नृपविशेष, मस्लकिपुत्र, लेच्छकि -- तृपविशेष, लेच्छकिपुत्र, इन सब के अतिरिक्त और बहुत से राजा, ईश्वर-युवराज, तलवर-परितुष्ट राजा से दिये गये पट्टबन्ध से विभूतित मृत्, साडिन्दक - मडम्य (जिस के चारी स्रोर एक योजन तक कोई प्राम न हो) का स्वामी, कौदुम्बिक-कई एक कुटुम्बों का स्वामी, इम्य-बहुत धनी, श्रेष्ठी-सेठ,सेनार्पत-सेनानायकः सार्थवाह - संप्रनायक आदि इन में कई एक मगवान् को वन्दना करने के लिये, कई एक पूजन-आदर, सरकार, सम्मान, दशन, कौतुहल के लिये, कई एक पदार्थों का निर्णय करने के लिये, कई एक अअत पदार्थी के श्रवण और श्रुत के सन्देहापहार के लिये, कई एक जीवादि पदार्थों की अन्वयन्यांतरेकयुक्त हेतुन्त्रों, कारणी, व्याकरणों श्रधीत दूसरे के मओं के उत्तरों को पूछने के लिये, कई एक दी द्वित होने के लिय, कई एक आवक के १२ वत धारण करने के लिये, कई एक तीर्धकरों की भक्ति के अनुराग से, कई एक अपनी कुलपरम्परा के कारण वहां जाने के लिये स्नानादि कार्यों से निवृत्त हो तथा ऋनेकानेक वस्त्राभूषणों से विभूषित हो, कई एक घोड़ों पर सवार हो कर, इसी भाँ ति कई एक इाथी, तथ, शिविका - पालकी पर सवार हो कर तथा कई एक पैदल ही इस प्रकार उपादि पुरुषों के भुएड के भुएडो नाना प्रकार के शब्द तथा ऋत्यधिक कोलाइल करते हुए चृत्रिय --कुरब्द्याम नामक नगर के मध्य में से निकलते हैं, निकल कर जहां ब्राह्मराकुरव्द्याम नामक नगर था स्पीर जहां बहुशालक नामक उद्यान था, वहां पहुंचे और भगवान् के छुत्रादि रूप स्रतिशयों को देख कर स्रपने २ वाहन से नीचे उतरे श्रीर भगवान् के चरणों में उपस्थित हुए, वहां वन्दना, नमस्कार करने के पश्चान् यथास्थान बैठ कर भगवान की पर्युपासना करने लगे।

श्चरने महल में श्चानन्दोगभोग करते हुए जमालि ने जब यह कोलाहलमय वातावरण जाना तब उस के हृदय में यह इस प्रकार का अध्यवसाय उत्पन्न हुआ कि आज स्वियकुण्डयम नामक नगर में क्या इन्द्र का महोत्सव है है अथवा स्कृत् —कार्तिकेय, मुकुन्द —वासुदेव अथवा बलदेव, नाग, यक्ष, भूत, कृष, तहाग, नदी, हद. पर्वत, वृद्य, चेत्य अथवा स्तृप का महोत्सव है है, जो ये बहुत से उप्रवंशीय, भोगवंशीय आदि लोग स्नान, वस्त्राभूषणादि द्वारा विभूषा किये हुए तथा नाना प्रकार के बाहनों पर आलढ़ हुए २ एवं अनेकानेक शब्द बोलते हुए स्त्रियकुण्डयाम नामक नगर के मध्य में से निकल रहे हैं। इस प्रकार विचार कर उस ने द्वारपाल को बुलाया और उसे बोला कि हे भद्र पुरुष ! आज क्या बात है है, जो अपने नगर में यह बड़ा कोलाहल हो रहा है है, क्या आज कोई उत्सव है १ जमालि के हब प्रश्न के उशर में वह बोला कि महाराज ! उत्सवविशेष तो कोई नहीं है किन्तु नगर के बाहिर बहुशालक नामक उद्यान में श्री अमण भगवान महावीर स्वामी प्रधारे हुए हैं। ये लोग उन्हों के चरणों में अपनी २ भावना के अनुसार उपस्थित होने के लिए जा रहे हैं। द्वारपाल की इस गत को सुन कर जमालि पुलिकत हो उठा और उस ने अपने कौटुम्बक पुरुषों को

बुला कर उन्हें चार घएटों वाले ऋश्वयुक्त रथ को सोबातिस्थि विस्कृत तैयार कर के ऋपने पास उपस्थित कर देने की ऋशा दी। कीटुम्बिक पुरुषों ने भी जमालि की इस ऋशा के ऋनुसार रथ को शीघातिशीघ तैयार कर उस के पास उपस्थित कर दिया।

तदनन्तर जमालि कुमार स्नानादि से निवृत्त हो तथा वस्त्राभृष्णादि से विम्धित हो कर, जहां रथ तैयार खड़ा था, बहां पहुंचा, वहां पहुंच कर वह चार घएटों वाले अद्वयुक्त रथ पर चड़ा तथा सिर के ऊपर घारण किये गये कोरएट पुष्पों की माला वाला, छत्रों सहित, महान् योधाओं के समूह से परिवृत वह जम। लि चित्रय-कुएडमाम नामक नगर के मध्य भाग में से होता हुआ वाहिर निकला, निकल कर जहां आझणकुणडग्राम नामक नगर का बहुशालक नामक उद्यान था वहां आया, आ कर रथ से नीचे उतरा तथा पुष्प, ताम्बूल, आयुध-शस्त्र तथा उपानत् को छोड़ कर एक वस्त्र से उसरासन कर ऋरेर मुलादि की शुद्धि कर, दोनों हाथों को जोड़ मस्तक पर स्रंजिल रख कर जहां श्रमण भगवान् महावीर स्वामी विराजमान थे, वहां स्राया, स्राकर उस ने श्री बीर प्रभुको तीन बार ब्राद्क्षिणप्रदक्षिणा की तथा कायिक ', बाचिक एवं मानिसक पर्युपासना द्वारा भगवान् की सेवा भक्ति करने लगा - यह है जमालि छुमार का वीरदर्शनयात्रावृत्तान्त, जिस की सूत्रकार ने सुत्राह-कुमार के वीरदर्शनयात्रावृत्तान्त से तुलना की है। जमालि श्रीर सुराहकुमार के दर्शनयात्रावृत्तान्त में श्रिधिक साम्य होने के कारण ही सूत्रकार ने सुवाहुकुमार के दर्शनयात्रावृत्तान्त को बताने के लिए अमालि कुमार के दर्शनयात्रावृत्तास्त की स्त्रोर संकेत कर दिया है। स्त्रस्तर मात्र नामों का है। जैसे जमालि ज्ञियकुण्डयाम नगर का निवासी या जबकि सुवाहकुमार इस्तिशीर्ष नगर का । इसी भाँ ति जमालि कुमार ब्राह्मणकुराडप्राम नगर के बहुशालक छद्यान में भगवान् महाबीर के पधारने स्त्रादि का जनकीलाइल सुन कर वहां गया या जबिक श्री सुवाह्कुमार हस्तिशीर्ष नगर के पुष्पकरएडक उद्यान में प्रभु के पथारने आदि का जनकोलाहल सुन कर गया था । सारांश यह है कि नामगत भिन्नता के ऋतिरिक्त ऋथेंगत कोई मेद नहीं है।

"सद्दामि एां भंते ! निगांधं पात्रयणं जान"—इस पाठ में दिये गये जान — यानत् इस पद से — पत्तियामि एां भंते ! निगांधं पात्रयणं एवं रोपिन एां भंते ! निगांधं पात्रयणं, ऋब्सुटेनि एां भंते ! निगांधं पात्रयणं, प्रवसेयं भंते ! ऋतितहमेयं भंते !, ऋसंदिद्धमेयं भंते !, प्रिक्तिक्रुयमेयं भंते !, इिक्कुतपिक्तिक्रुयमेयं भंते !, जं एं तुब्भे नद्द क्ति कटु एवं नयासी — इन पदीं का महण करना चाहिये। सद्दामि गांभते !— इत्यदि पदीं का सब्दाई निम्नोक है —

हे भगवन्! मैं निर्मन्य प्रयचन पर श्रद्धा रखता हूं। हे भगवन् ! निर्मन्य प्रयचन पर प्रीति — स्नेह रखता हूं। हे भगवन् ! निर्मन्य प्रयचन मुक्ते अच्छा लगता है। हे भगवन् ! निर्मन्य प्रयचन को मैं स्वीकार करता हूं। हे भगवन् ! जैसा आप ने कहा है, वैसा ही है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन जैसी वस्तु है उसी के अनुसार है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन सत्य है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन सत्येहरहित है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन इह है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन वारम्यार इह है। हे भगवन् ! आप का प्रयचन वारम्यार इह है। हे भगवन् ! आप का कहते हैं वह हह तथा अत्यधिक इह है — इस प्रकार कह कर सुपाहुकुमार फिर बोले।

-राईसरं जात्र प्यभिद्यमो -यहाँ पठित जात्र-यात्रत् पद से -तज्ञत्रमाइंवियकोडुं ति --यसेट्टिसेणात्रइसत्थवाह --इन पदों का ग्रहण करना चाहिये । राजा प्रजापित को कहते हैं । सेना के नायक का नाम सेनापित है। अवशिष्ट ईश्वर अदि पदों का अर्थ पृष्ठ १६५ पर लिखा जा चुका है।

<sup>(</sup>१) कायिक आदि त्रिविध पर्युपासना का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह १८ २९ की टिप्पाएी में किया गया है।

**६०५** 

प्रस्तुत पूत्र में हस्तिशीय नगर के वाहिर पुष्पकरएडक उद्यान में भगधान् महावीर स्वामी का पंधारना, उन के दर्शनार्थ जनता तथा अदीनशञ्च ऋादि का ऋाना और उन के चरणों में उपस्थित हो कर सुवाहुकुमार का देशविरति —श्रावक्षम को ऋंगीकार करना ऋादि यातों का उल्लेख किया गया है। ऋब सूत्रकार ऋाममें सूत्र में सुवाहुकुमार के रूप लावस्य से विस्मय को प्राप्त हुए भगवान् के प्रधान शिष्य श्री गौतम स्वामी की जिन्नासा के विषय में प्रतिपादन करते हैं —

मूल - 'तेणं कालेणं तेणं समएणं जेहं ऋतेवासा इंदभृती जाव एवं वयासा छहो ण भंते! सुवाहुकुमारे इहे इड्डरूवे कंते कंतरूवे पिए पियरूवे मणुएणे मणुएण्रूवे मणामे मणामरूवे सोमे सुमने पियदंसणे सुरूवे। बहुजणस्य वि य णं भंते! सुवाहुकुमारे इहे जाव सुरूवे। साहुजणस्स वि य णं भंते! सुवाहुकुमारे इहे जाव सुरूवे। सुवाहुणा भंते! कुमारेणं इमा इमारूवा उराला माणुमरिद्री किएणा लद्धा? किएणा पत्ता शिक्एणा अभिसमन्नाग्या?

पदार्थ -तेणं कालेणं तेणं समपणं - उस काल और उस समय में। जेहें - ज्येष्ठ - प्रधान [ अतेवासी - शिष्य | इंदम्सी - इन्द्रम्ति | जाव - यावत् । प्रवं - इस प्रकार । वयासी - कहने लगे । अहो ! - अहो - आश्चर्य है। णं - वाक्यालंकार में है। मंते ! - हे भगवन् ! । सुबाहुकुमारे - सुवाहुकुमार । इहें - इष्ट । इहक्ष्वे - इष्टस्य | कस्ते - कान्त । कलक्ष्वे - कान्तस्य । पिप - प्रिय । पिपल्वे - प्रियक्ष्य । मणुगणे - मनोग । मणुगणक्षे - मनोगल्य । मणुगो - मनोग । मणुगणक्षे - मनोगल्य । मणोम - मोम - मोम - मोमल्य । सोम - सोम - सोम्य । सुभगे - सुभग । पिपदंसणे - प्रयदर्शन, और । सुक्वे - सुक्य है । मंते ! - हे भगवन् । बहुजण् - स्ति य णं - आहे बहुत से जनों को भी । सुवाहुकुभारे - सुवाहुकुमारे - सुवाहुकुमार

मूलाथे — उस काल तथा उस समय भगवान के ज्येष्ठ शिष्य इन्द्रभृति गौतम अनगार यावत इस प्रकार कहते लगे — ऋही ! भगवन् ! सुंबाहुकुमार वालक बड़ा ही इष्ट, दष्टरूप, कान्त, कान्तरूप, प्रिय, प्रियरूग, मनोज्ञ, मनोज्ञरूप, मनोम, मनोमरूप, सौन्य, सुभग, प्रियदर्शन स्त्रीर सुरूप — सुन्दर रूप वाला है। भगवन् ! यह सुवाहुकुमार साधुननों को भो इष्ट, दष्टरूप यावन् सुरूप लगता है।

<sup>(</sup>१) छाया — तस्मिन् काले तस्मिन् समये ज्येष्ठोऽन्तेत्रासो इन्द्रमृतिर्याव देवमवादीत् — ग्रही भदन्त र सुवाहुकुमार इष्ट इष्टस्यः कान्तः कान्तस्यः प्रियः पियस्यः मनोजः मनोजस्यः मनोमः मनोमस्यः सोमः सुभगः प्रियदर्शनः । वहुजनस्यापि च भदन्त ! सुवाहुकुमार इष्टो यावत् सुरूपः । साधुजनस्यापि च भदन्त ! सुवाहुकुमार इष्ट इष्टस्यः यावत् सुरूपः । सुवाहुना मदन्त ! कुमारेगोयमेतद्स्या मानुषद्धः केन लन्धा ?, केन प्राप्ता ?, केनाभिसमन्यागता ह को या एष त्रासीत् पूर्वभवे । यावत् समन्वागता ह ।

भदन्त ! सुबाहुकुमार ने यह अपूर्व मानवी ऋद्ध कैसे उपलब्ध की ?, कैसे प्राप्त की ! और कैसे उस के मन्मुल उपस्थित हुई ! और यह पूर्वभव में कौन था ! यावम् समृद्धि जिस के सन्मुख उपस्थि हो रही है !

टीका - भगवान के समवसरण - व्याख्यानसभा में अनेकानेक परमपूज्य छाधु, साध्वी, श्रावक श्रीर आविकार्थे उपस्थित थीं । सुवाह्कुमार के वार्तालाप के समय भी उन में से अनेकों वहां विद्यमान होंगे । सवाहकुमार के सीम्य स्वभाव और आकर्षक मुद्रा को देख कर कीन जाने किस २ के इदय में किस २ प्रकार की भावनाएँ उत्पन्न हुई होगी 1, उन सभी का उल्लेख यहां पर नहीं किया गया, परन्त भगवान के प्रभान शिष्य श्री इन्द्रभृति जो कि गौतम के नाम से प्रसिद्ध हैं, को वहां बैठे २ जो विचार ऋष्ट उन का वर्णन यहां पर किया गया है। सुबाहकुमार की रूपलावएयपूर्ण भद्र और मनोहर आकृति तथा सौम्य स्वभाव एवं मृद वाली आदि को देख कर गौतम स्वामीः विचारने लगे कि सुनाहकुमार ने पेसा कौन सा पुरुष किया है, जिस के प्रभाव से इस को इस तरह की लोकोच्चर मानवी ऋदि संप्राप्त हुई है , इसके अतिरिक्त इस की सुदृढ़ धार्मिक मावता श्रीर चारित्रनिष्ठा की ऋभिरूचि तो इस को श्रीर भी पुण्यशाली सचित कर रही है। उस में एक साथ इतनी विशेषताएँ विना कारण नहीं आ सक्तीं - इत्यादि मनोगत विचारपरम्परा से प्रेरित हुए गौतम स्थामी ने इस विषय की जिद्यासा को भगवान के पास व्यक्त करने का विचार किया और भगवान से सुबाहकमार में एक साथ उपलब्ध होने वाली विशेषताश्चों का मूलकारण जानना चाहा। अन्त में वे मगवान् से बोले ⊷प्रभो ! सुवाहुकुमार इष्ट है, इष्ट रूप बालां है, कान्त है, कान्त रूप वाला है, प्रिय है, पिय रूप वाला है, मनीज है मनोब रूप वाला है, मनोम है, मनोम रूप वाला है, सौम्य है, सुभग है, वियदर्शन श्रीर सुरूप है। मगवन् ! सुवाहकुमार को यह मनुष्य - ऋदि केसे प्राप्त हुई ?, यह पूर्वभव में कीन या।, इस का नाम क्या या ?, गीत्र क्या या ?, इस ने क्या दान दिया था , कीन सा भोजन खाया था !, क्या आचरण किया या !, किस बीतरागी पुरुष की बाणी को सुन कर इस के जीवन का निर्माण हुआ। या !

इष्ट, इष्टरूप, कान्त, कान्तरूप, प्रिय, प्रियरूप, मनोज, मनोजरूप, मनोग, मनोगरूप, सोम, सुभग, प्रियदर्शन और सुरूप इन की व्यापकता के लिए मूल में बहुजन और साधुजन ये दो पद दिये हैं । इस तरह उक्त इष्ट आदि १४ घदों का इन दो के साथ प्रथक् २ सम्बन्ध करने से बहुजन इष्ट, बहुजन इष्टरूप, बहुजन कान्त, बहुजन कान्तरूप — इत्यादि तथा — साधुजन इष्ट. साधुजम इष्टरूप, साधुजन कान्तरूप कान्तरूप कान्तरूप इत्यादि सब मिला कर २८ मेद होते हैं, इन सब का अर्थसम्बन्धों ऊहापोइ निम्नोक्त है —

जिस का प्रत्येक व्यापार या व्यवहार अनुकूल हो, वह इच्ट होता है । सुबाहुकुमार का व्यावहारिक जीवन सब की प्रिय होने के नाते वह बहुजनहच्ट कहलाया और उस का (सुवाहुकुमार का) धार्मिक जीवन साधुओं को अनुकूल होने के कारण वह साधुजनहच्ट बना। जिसे जिस से स्वार्य होता है अथवा जिस की जिस के प्रति आसिकत होती है उसे उस का रूप हुए प्रतीत होता है, परन्तु सुवाहुकुमार का रूप ऐसा इष्ट नहीं था, इस दात को विस्पष्ट करने के लिए ही यहां साधुजन शब्द का प्रयोग किया गया है। अर्थात् सुवाहुकुमार का रूप साधुजनों को भी इष्ट था। साधुजन न तो स्वार्यपरायण होते हैं और नाहि आसिकितियय । फिर भी उन्हें जो रूप इष्ट प्रतीत होता है वह कुछ साधारण नहीं अपितु अलीकिक होता है। उस की इष्टता कुछ विभिन्न ही होती है।

गौतम स्वामी ने सुवाहुकुमार के रूप को जो इष्ट बतलाया है, उस का आशाय यह है कि जो रूप

## हिन्दी भाषा टोका सहित।

€00

दूसरों को कल्यायामार्ग में इण्ट प्रतीत हो और जिसे देख कर दर्शक की कल्यायामार्ग की श्रीर प्रवृत्ति बढ़े, वह स्प इण्ट है। जिस स्प पर हिण्टिपात होते ही पाप कांप उठता है या प्रस्थान कर जाता है और अन्तरंग में दबी हुई विशुद्ध धर्ममावना खिल उठती है, वह रूप इण्टकारी है। इस बात की पुष्टि, के लिए पाठकों को अपने पूर्वजों के जीवन इस्तान्त पर हिण्टिपात करना होगा। एक श्रीर वलकल बस्त्रधारी महाराज राम हों और दूसरी श्रीर श्रीनेक उत्तमीस्तम बहुमूल्य वस्त्रामुखणों से सुमिज्जत रावण हो, तब इन दोनों में किस का रूप इष्ट है! सीचिये और विचार करिये कि राम का रूप इण्ट है या रावण का ? विचारक की हिष्ट में राम का रूप ही इष्ट हो सकता है, कारण कि उस में नैतिक और श्राध्यात्मिक सीन्दर्थ है। उस की अपेद्धा रावण के कृतिम शारीरिक सीन्दर्थ या विभूषा का कुछ भी मूल्य नहीं है। इसी हिष्ट से गौतम स्वामी सुवाहुकुमार के रूप को इष्ट, कान्त श्रीर मनोज शब्दों से विशेषित कर रहे हैं। यूसरे शब्दों में कहें तो—बहुजनसमाज को जो प्रिय लगता है, वह इष्ट कहलाता है—यह कह सकते हैं। जिस का रूप देख कर जनसमाज—यह मेरा है, यह इष्ट कहलाता है—यह कह सकते हैं। जिस का रूप देख कर जनसमाज—यह मेरा है, यह इष्ट कहलाता है अपेद हा स्वर्ध नीति हता, सुशीलता और धार्मिकता पर निर्मर रहा करता है। जो व्यक्ति जितना नीतिज, सुशील और धर्मिन होगा उस का रूप उतना हो इष्टकारी होता है। इस के विपरीत जिस क्वक्ति के देखने से दर्शक के इदय में पाप वासनाओं का प्राहुर्भाव हो वह देखने में मले ही सुन्दर मालूम दे परन्त वह इष्ट या कांतरूप नहीं कहा जा सकता है।

इष्ट श्रीर कान्त में क्या अन्तर है ? इसे भी समभ लेना चाहिये। कोई वस्तु इष्टकारी तो होती है प्रन्तु वह किसी के लिये इच्छा करने योग्य नहीं भी होती, अध्यक्षा देशकाल के अनुसार कमनीय है मगर कभी २ कमनीय नहीं भी रहती। इसे उदाहरण से समिक्षये—

घी और दूध को लें। घी और दूध इष्टकारी माना जाता है, परन्तु पर्याप्त भोजन कर लेंने के पंखात् क्या कोई उस को चाहता है? नहीं। उस समय घी, दूध कमनीय नहीं रहता, क्योंकि उस में किंच का अभाव होता है, उस में किंच नहीं होती। यह दोष श्री सुवाहुकुमार में नहीं था। वह कभी अकिचजनक रूप वाला नहीं होता। उस का रूप सदैव आल्हादजनक रहता है। अतः सुवाहुकुमार इष्ट, इष्टरूप, कान्त और कान्त रूप वाला कहा गया है अर्थात् वह इष्टकारी होने के साथ र सदा कमनीय भी है। इस से इष्ट और कान्त में जो विभिन्नता है, वह स्पष्ट हो जाती है।

इष्ट रूप अनुकूल होता है और कान्त मनोहरता को लिये हुए होता है तथा प्रिय और प्रियरूप का हार्द यह है कि कोई वस्तु इष्ट और कान्त होने पर भी प्रीति के योग्य नहीं होती। उदाहरण के लिये—एक वर्तन में पके हुए आमों का रस और दूसरे में मूंगी की पकी हुई दाल है। लुधातुर व्यक्ति के सामने दोनों के उपस्थित किये जाने पर दोनों में भूख को शान्त करने की समान शक्ति होने पर भी वह आम रस को चोहेगा। इसी तरह संसार में हुए और कमनीय तो बहुत हैं या होगे परन्तु मुद्गरूप और आम्ररस में जो अन्तर है वहीं अन्य सांसारिक मनुष्यों और सुवाहुकुमार में हिन्दगीचर होता है। जहां अन्य लोगों का रूप किसी को माता और किसी को नहीं भाता है वहां सुवाहुकुमार सब को प्रिय लगता है। इसी प्रकार मनोश और मनोशरूप के विश्य में भी निम्नलिखित विवेक हैं—

कई वस्तुए ऐसी होती हैं, जिन से प्रीति तो होती है परन्तु वे मनोज्ञ नहीं होती अर्थात् उन से मन और इन्द्रियों को शान्ति नहां मिलती। कोई भोज्य वस्तु ऐसी भी होती है जो इष्ट —कमनीय और प्रिय होने पर भी खाने के पश्चात् विकार उत्पन्न कर देने के कारण मनोज्ञ नहीं रहती। जैसे आमातिखार के रोगी को प्रिय होने पर भी आम का रस हानिप्रद होता है। ज्वर के रोगी को गरिष्ट भोजन स्वादिष्ट होने पर भी अद्वितकर

होता है। शारांश यह है कि संसार में अनेक वस्तुएं हैं जो किसी के लिये मनोज और किसी के लिये अमनोह होती हैं। एक हो वस्तु मनोज होने पर भो सब के लिए मनोज नहीं होती, परन्तु सुगहुकुमार इस चुटि से रहित है। उस का रूप तथा स्वयं वह सब के लिये मनोज है।

तदनन्तर गीतम स्वामी ने सुवाहुकुमार को मनीम और मनोमस्य कहा है, अर्थात् सुवाहुकुमार लाभ-दायक और लाभदायक रूप वाला है। इस का तालप भी स्पष्ट है। काई वस्तु मनोज्ञ आर पच्य होने पर भी शांकप्रद नहीं होतो। जिस वस्तु के सेवन से शरीरगत अस्थियों – हड़ियों को शांक मिले, वे मोटा हों, खूम और चर्यों में पतलापन आवे वे उत्तम होती हैं। इस के विपरीत जो वस्तु शरीरगत अस्थियों हड़ियों में पतलापन पैदा कर के, कथिर आदि को गाड़ा चमाती हैं वह अधम अर्थात् अनिष्टप्रद होती हैं। तालप्य यह है कि कोई वस्तु शरीर के किसी आंग को लाभ पहुंचाती है और किसा को हानि, परन्तु सुवाहुकुमार सभी को लाभ पहुंचाने वाला है, उठ के यहां से कोई भी निराश हा कर नहीं लौटता, इसीलिये वह मनोम और मनोमस्य कहलाया!

शीतल —सीम्य प्रकृति वाले को स्तोम कहते हैं। सोम नाम जन्द्रमा का भी है। जिस प्रकार उस की किर गों सब को प्रकाश और शीतलता पहुंचाती हैं, उसी प्रकार सुदाहुक मार भी अपनी गुणुसम्बद्धा से सब को सन्तापर हित करने में समये हैं।

सीमान्ययुक्त सुभग कहलाता है। जिस का रूप — आकृति सीमान्य प्राप्ति का हेतु हो वह सुभगरूप है। चन्द्रमा देखने में पिय होता है, सब में शीतलता का संवार करता है परन्तु उस में सीमान्यवधकता नहीं है। वह भूख के कथ्ट को नहीं मिटा सकता किन्दु सुवाहुकुमार में यह त्रुटि भी नहीं थी। वह सब के दुःखों को दूर करने में व्यस्त रहता है, इसिलये वह सुभगरूप है।

उत्तमोत्तम स्वादिष्ट भोजन करना, बहुमूल्य वस्त्राभूषण पहनना श्रीर यथार्क्स श्रामोदप्रमोद करना मात्र ही खाकर्षक नहीं होता, उस के लिये तो प्रेम और अच्छे स्वमाव की भी आवश्यकता होती है। एतदर्थ ही सुवाहुकुमार के लिए पियदर्शन और सुरूप ये दो विशेषण दिये हैं। प्रेम का आदर्श उपस्थित करने वाली दिव्य मृति का प्रियदर्शन के नाम से प्रहण होता है और स्वभाव की सुन्दरता का सूचक सुरूप पद है।

भगवान् गौतम के कथन से स्पष्ट है कि श्री सुवाहुकुमार में उपरिलिखित सभी विशेषतायें विद्यमान थीं, वे उसे समस्त जनता का प्यारा कहते हैं । इतना हा नहीं किन्तु साधुननों को भी प्रिय लगने वाला सुवाहुकुमार को बतला रहे हैं।

जनता तो कदाचित् भय और स्वार्थ में भी प्यार कर सकती है परन्तु साधु ग्रों को किस से भय १ श्रीर किस से स्वार्थ १ उन्हें किसी की फूडी प्रशंक्षा से क्या प्रयोजन १ गौतम स्वामी कहते हैं कि सुवाहुकुमार साधुजनों को भी इच्छ कान्त, प्रिय, मनोज, सौम्य और प्रियदर्शन है। इस से प्रतीत होता है कि वास्तव में ही यह ऐसा था। जो निस्पृह आक्ष्मा आरम्भ से दूर हैं, जिन का मन तृशा, मिटी मिएा और कांचन के लिये समान भाव रखता है, जो कांचन, कांमनी के त्यागी हैं, जिन्हों ने संसार के समस्त प्रलोभनी पर लात मार रखी है, उन्हें भी सुवाहुकुमार इष्ट, कान्त और मनोज प्रतीत होता है। इस से सुवाहुकुमार की विशिष्ट सुण्यारिमा के प्रमाणित होते में कोई भी सन्देह बाक़ो नहीं रह जाता।

"-द्हुं - " ब्रादि पदो की व्याख्या श्री ब्रमयदेवसूरि के शब्दों में निम्नोक्त है --इंड्यते स्मेति दृष्टः (जो चाहा जाये, यह इंड्य होता है स च कतविविज्ञतकार्यापेजयापि स्थादित्याह --

## हिन्दी भाषा टीका सहित।

**E09** 

इष्टरूप: इष्टस्वरूप इत्यर्थ: (किसी की चाह उस के विशेष कृत्य की उपलचित कर के भी ही सकती है, इस इष्टता के निवारणार्थ इष्टरूप यह विशेषण दिया गया है, श्रयति उस की श्राकृति ही ऐसी यी जो इष्ट प्रतीत होती थी ) इष्ट इष्टरूपो वा कारणवंशादपि स्यादित्यत श्राह - कान्त: --कप्रनीय, कान्तरूपः --कप्रभीयरूपः, शोभनः शोभनस्त्रभावश्वेत्पर्थः ( इष्टता और इष्टरूपता किसी कारण्विशेष से भी हो सकती है, इस अपित को दूर करने के लिए कान्त आदि पर दिये हैं, कान्त का अधे होता है --- कमनीय - सुन्दर और कान्तरूप का अर्थ है - सुन्दर स्वभाव वाला। सुबाहुकुमार की इध्टता में उस का सुन्दर स्वभाव ही कारण था) पर्वविधोऽपि कश्चित् कर्मदावात् परेगां प्रीति नोत्सद्येदित्यतः स्राह् - प्रयः -प्रोमोत्यादकः, प्रियरूप:--प्रीतिकारिस्वरूप: ( युन्दर स्वभाव होने पर भी कर्म के प्रभाव से कोई दूसरों में प्रीति उत्पन्न करने में असमर्थ रह सकता है, इस आशंका के निवारणार्थ प्रिय और प्रियरूप ये विशेषण दिये हैं। प्रेम का उत्पादक प्रिय श्रीर जिस का रूप प्रिय - प्रीति का उत्पादक हो उसे प्रियरूप कहते हैं। प्रवंशिधश्च सोकरूढितोऽपि स्यादित्यत ब्राह - मनोह: - मनसाउनत:संवेदनेन शोभनतया ज्ञायत इति मनोह: एवं मनोहरूप: ( कोई २ लोगों के व्यवहार में प्रियक्षप होता है और वास्तव में नहीं होता, इस ऋाश का के निवारणार्थ मनोजािक . का प्रयोग किया गया है। स्रान्तरिक वृत्ति से जिस की शोमनता स्रनुभव में स्रावे. वह मनोज्ञ, उस के रूप वाला मनोश्रहप कहलाता है ) प्रवंविधश्चे कदापि स्वादित्यत श्राह " मणीमेति " मनला श्रास्यते ग्रास्यते पुनः पून: संस्मरणतो यः स मनोम:, पर्व मनोमकप: ( किसी की मनोहता तास्कर्णक हो सकती है, यह ऐसर सुवाहुकमार के विषय में न समक्त लिया जाये, एतदर्थ मनोम विशेषण दिया है, जिस की सुन्दरता का स्मरण पुनः पुनः - बारंबार किया जाए, वह मनीम ऋीर उस के रूप को मनीमरूप कहते हैं। एतदेख प्रपंतयन्ताह - " सोमे" ति अरोदः सुभगो वरुतभः, " पियशंसणे" ति प्रोमजनकाकारः किम्कृतं भवति ! 'सुक्वेण ति शोमनाकारः सुस्वभावां वेति -(इस पूर्वोक सुन्दरता के विस्तार के लिये ही सीम इत्यादि पदी का संनिवेश किया गया है। बद्रतारहित व्यक्ति सीम -सीम्य स्थभाव वाला होता है छीर बहुतमता वाला -इस मर्थ का सूचक सुभगशन्द है, प्रेम का जनक -उत्पादक आकार और उस आकार वाला प्रियदर्शन कहलाता है। सन्दर आकार तथा सुन्दर स्वभाव वाले को मुख्य कहते हैं) प्रवंविधश्चेक अजापे-क्तवापि स्यादित्यत श्राह- 'बहुजसस्स य वि " इत्यादि ( सुवाहुकुमार की सुन्दरता, प्रियता श्रीर मनी-इता ब्रादि गुण्सहति - गुणसमूह एक व्यक्ति की अपेक्षा भी मानी जा सकती है ? इस के निराकरण के लिये बहुजन विशेषण दिया है अर्थात् सुवाहु कुमार किसी एक व्यक्ति को ही प्रिय नहीं था किन्तु बहुत से लीगों को वह प्रिय था ) एवं विध्वश्च प्राकृतजनापे ज्ञवाचि स्वादित्यत आह —" साहुज एस्स य वि " इत्यादि अप्रतेको मनुष्यो की वियता का अर्थ प्राकृतपुरुषो -साधारण मनुष्यों तक ही सीमित हो, ऐसा भी हो एकता है। इस लिये सुबकार ने साधुजन विशेषण दें कर उस का भी निराकरण कर दिया है। तासर्य यह है कि सबाहकुमार केवल सामान्य जनता का ही पियभाजन नहीं या ऋषितु साधुजनों की भी वह प्यारा या । साध शब्द के दो ऋर्थ ही सकते हैं - १ - विशिष्टप्रतिभाशाली व्यक्ति, २ - मुनिजन - त्यागशील या यति लोग। प्रकृत में ये दोनों ही अर्थ सुसंगत हैं।)

सुगहकूमार की उक्त काविधान्य गुणसम्बद्धा ने ऋक्तिष्ट हुए। गौतम स्वामी उस के चले जाने के अनन्तर भगवान् महाबोर से पूजते हैं कि भगवन् ! सुवाहुकुमार ने ऐसा कौन सा पुरुष उपार्जित किया है. जिस के फलस्वरूप इसे इस प्रकार की उदार मानवी ऋदि की उपलब्धि -- संप्राप्ति और ससुपरियति हुई है ?। गौतम स्वामी के प्रश्नों को टीकाकार के शब्दों में कहें तो - किएणा लखा !, केन हेतुनोपाजिता!, किएणा **{**\$0}

पत्ते ति ? केन हेतुना प्राप्ता — उपार्जिता सती प्राप्तिमुपगता ? । किएए। श्रिमिसमन्नागया ? ति — प्राप्तािप सती केन हेतुना श्राभिमुख्येन सांगरोन चोपार्जनस्य च पश्चात् भांग्यतामुपगति ति — श्र्यात् किस कारण से इस ने उपार्जित की है, श्रीर किस हेतु से उपार्जित की हुई को प्राप्त किया है ? तथा उपार्जित श्रीर प्राप्त का उपभोग में श्राने का क्या कारण है ?—"ऐसा कहा जा सकता है । मूल में —"लद्धा, पत्ता, श्रिभिसमन्नागया" — ये तीन पद दिये हैं, जिन का संस्कृत प्रतिहत — लक्ष्या, प्राप्ता, श्रिभिसमन्वागता न होता है । तब लक्ष्या, प्राप्ता श्रीर समन्वागता में जो श्रन्तर है श्रयीत् श्रयंविभेद है, उस को समभ लेना भी श्रावश्यक है । इन की श्रयंविभिन्नता को निम्नोक एक उदाहरण के द्वारा पाठक समभने का यन करें —

कल्पना करों कि किसी मनुष्य की उस के काम के बदले राजा की तरफ से उसे पारितायिक — इनाम के रूप में कुछ धन देने की आजा हुई। द्रव्य देने वाले ख़जांची को भी आदेश कर दिया गया, पर अब तक वह पारितोधिक — इनाम उस को मिला नहीं। इस अवस्था में उस इनाम को लब्ध कहेंगे, और जिस समय इनाम का वह द्रव्य उस को मिल गया हो, उस के हाथ में आगया हो तब उसे प्राप्त कहेंगे, अर्थात् इनाम देने की आजा तक तो वह लब्ध है और उस के मिल जाने पर वह प्राप्त कहलाता है। यह तो हुआ लब्ध और प्राप्त का भेद। अब "समस्वागत" के अर्थावमेद को देखिये — लब्ध और प्राप्त हुए द्रव्य का उपमांग करना, उसे अपने व्यवहार में लाना आभिसमन्वागत कहलाता है मानवी ऋदि के रूप में इन तीनों का समस्वय इस प्रकार है — मनुष्य शरीर की प्राप्त के योग्य कर्मों का बांधना तो लब्ध है, और उस शरीर का मिल जाना है प्राप्त, और मनुष्य शरीर को सेवादि कार्यों में लगाना उस का अभिसमन्वागत है। जैसा कि उपर वतलाया गया है कि एक मनुष्य को राजा की तरफ से इनाम देने का हुकम हुआ और ख़ज़ाने से उसे मिल भी गया, परन्तु वीमार पड़ जाने या और किसी अनिवाय प्रतिबन्ध के उपस्थित हो जाने से वह उस का उपभोग नहीं कर पाया, उसे अपने व्यवहार में नहीं ला सका, तब उस इनाम का उपलब्ध और प्राप्त होना न होने के समान है। अत: प्राप्त हुए का यथारुचि सम्यक्तया उपभोग करने का नाम हो अभिसमन्वागत है अर्थात् जो भली प्रकार से उपभोग में आ सके उसे आभिसमन्वागत कहते हैं।

पूर्वोपार्जित पुराय से सुबाहुकुमार को मानवशारीर की पूर्ण सामग्री प्राप्त हुई है तथा उसे सुरक्षित रखने के साधन भी मिले हैं और वह उस सामग्री का यथेष्ट उपभीग भी कर रहा है । तब इस प्रकार के मानव शरीर में प्रत्यक्षरूप से उपलम्यमान गुणसंहति से आर्किश्त हुआ व्यक्ति यदि उस के मूजकारण की शोध के लिए प्रयस्त करे तो वह समुचित ही कहा जाएगा । गौतम स्वामी भी इसी कारण से सुवाहुकुमार की गुणसंहति के प्रत्यक्तरक्तप की मौलिकता की जानने के लिए उत्सुक हो कर भगवान् से पूछ रहे हैं कि हे भगवन्! यह सुवाहुकुमार पूर्वभव में कौन या १ कहां था १ किस रूप में था ? और किस दशा में या १ इत्यादि ।

— इन्द्रभृती जाव पर्व — यहां पिठत जाव-पावत् पर पृत्र १० की टिप्पणी में पहे गये — नामं अलगारे गोपमसगोत्ते णं सत्तु स्सेहें — ने ले कर — भाणकोद्दीवगप संजमेणं तवसा अल्पाएं भावेमाणे विहरइ — इन पर्दो का तथा — तप णं से भगवं गोपमे सुवाहुकुमारं पासित्ता जायसङ्हें जायसंसप जायकोउहल्ले उप्पन्तसङ्हें उपन्तसंसप, उप्पन्तकोउहल्ले उद्दाप उद्देह संजायसंसप संजायकोउ — हल्ले समुप्पन्तसङ्हें समुप्पन्तसंसप, समुप्पन्तकोउहल्ले उद्दाप उद्देह उद्दाप उद्दित्ता जेणेव समणे भगवं महावीरे तेणेव उवागच्छुइ उवागच्छिता समणं भगवं महावीरे तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेई वंदइ नमंसद वन्दित्ता नमंसित्ता गुच्चासन्ते जाइदूरे सुस्पृत्तमाणे नमंसमाणे अभिमुहे विण रणं

६११

पंजलिउडे पञ्जुवासमारो २ - इन पदी का परिचायक है । तप एं से भयवं गोयमे सुवाहुकुमारं --इत्यादि पदों का अर्थ निम्नोक्त है --

सुवाह्कुमार को देखने के अनन्तर भगवान गौतम को उस की ऋदि के मूलकारण को जानने की इच्छा हुई और क्षाय ने यह संशय भी उत्पन्न हुआ कि सुवाह्कुमार ने क्या दान दिया था रे, क्या भोजन खाया था रे, कीन सा उत्तम आवरण किया था रे, क्या सुवाहुकुमार ने किसी मुनिराज के चरणों में रह कर धर्म भवण किया था या कोई और सुकृत्य किया था, जिस के कारण इन को इस प्रकार की अपृद्धि सम्प्राप्त हो रही है रे, तथा गौतम स्थामी को यह उत्सुकता भी उत्पन्त हुई कि देखें प्रभु वीर सुवाहुकुमार की गुणसम्पदा का मूल — कारण दान बताते हैं या कोई अन्य उत्तम आवरण रे, अथवा जब प्रभुवीर मेरे संशय का समाधान करते हुए अप्रने अमृतमय वचन सुवावेंगे तय उन के अमृतमय वचन अवण करने से मुफे कितना आनन्द होगा रे, इन विचारों से गौतम स्थामी के मानस में कौतूइल उत्पन्त हुआ।

प्रस्तुत में जो जात, संजात, उत्पन्न तथा समुत्वन ये चार पद दिये हैं, इन में प्रथम जात शब्द साधारण तथा संजातशब्द विशेष का, इसी भांति उत्पन्नशब्द मी सामान्य का न्नौर समुत्वनशब्द विशेष का जान कराता है। तात्वर्य यह है कि इच्छा हुई, इच्छा बहुत हुई, संशय हुन्ना, संशय बहुत हुआ, कौत्इल हुन्ना, बहुत कौत्इल हुन्ना, इसी भांति— इच्छा उत्पन्न हुई, बहुत इच्छा उत्पन्न हुई, संशय उत्पन्न हुआ, कहित कौत्इल उत्पन्न हुआ, कौत्इन उत्पन्न हुआ, बहुत कौत्इल उत्पन्न हुआ— इस सामान्य विशेष की भिन्नता की स्वित करने के लिए ही जात न्नौर उत्पन्न शब्द के साथ सम् उपसम का संयोजन किया गया है। जात न्नौर उत्पन्न शब्दों में इतना ही खन्तर है कि उत्पन्न शब्द उत्पत्ति का न्नौर जात शब्द उस की प्रवृत्ति का संयुक्त है। न्निया पहले इच्छा, संशय न्नौर कौत्इल उत्पन्न हुन्ना तदनन्तर उस में प्रवृत्ति हुई। इस भाँति उत्पत्ति न्नौर प्रवृत्ति का कार्यकारणभाव सूचित करने के लिये जात न्नौर उत्पन्न ये दोनों पद प्रयुक्त किये गए हैं। जातश्रद न्नादि सकते हैं। जातश्रद न्नादि सकते हैं।

जातश्रद्ध, जातसंशय, जातकीतृहल, संजातश्रद्ध, संजातसंशय, संजातकीतृहल, उत्पन्नश्रद्ध, उत्पन्नसंशय, उत्पन्नश्रद्ध, उत्पन्नसंशय, उत्पन्नश्रद्ध, सनुत्यन्नसंशय तथा समुत्यन्नतीतृहल श्री गौतम स्वामी उत्थानिक्या के द्वारा उठ कर जिस त्रोर श्रमन भगवान् महावीर स्वामी विराजमान थे, उस त्रोर त्राते हैं, त्राकर श्रमण भगवान् महावीर को तीन वार दक्षिण दिशा से त्रारम्भ कर के प्रदक्षिणा करके वन्दन करते हैं, नमस्कार करते हैं, नमस्कार कर के बहुत पास, न वहुत दूर इस प्रकार श्रश्रूषा त्रीर नमस्कार करते हुए विनय से ललाट पर अञ्जलि रख कर भक्ति करते हुए।

- —इद्वे जाव सुरुवे यहां पठित जाव-यावत् पर इद्वहत्वे, कन्ते, कन्तरुवे, पिप, पियस्रवे, मणुरुषे, मण्ये, मणुरुषे, मणुरुषे, मणुरुषे, मणुरुषे, मणुरुष
- ्नहमा प्यास्त्वा इन दोनों का अर्थ दृत्तिकार के शब्दों में इयं प्रत्यक्षा पतद्क्षा, उपलभ्य, मानस्वरूप व अकृत्रिमेत्यर्थ: इस प्रकार है। अर्थात् यह प्रत्यक्कप से उपलब्ध होने वाली अकृत्रिम—जिस में किसी प्रकार की बनावट नहीं ऐसी उदार मानवी श्रुद्धि सुवाहुकुमार ने कैसे प्राप्त की ?
  - —को वा एस ऋस्ति पुरुवभवे जाव समन्तागया—यहां पठित जाव-यावत् पद से---

कितामर वा, कि वा गोएएं, कपरंसि वा गामंति वा, नगरंसि वा, निगमंसि वा, रापदाणीय वा, खेडंसि वा, कश्वडंसि वा, मडंबंसि वा, पृष्टपंसि वा, दोएपुदंसे वा, मागरंसि वा, आसमंसि वा, संवाहंसि वा, सिनवेसंसि वा, कि वा दवा, कि वा माद्या, कि वा कि वा, कि वा समापरिता, कसस था तहाकवस्स समण्डस्स वा माद्यग्रस्त वा म्रांतिय प्रामिव श्वारियं सुवपणं सीचा थिसम्म शुवा- हुकुमारेणं दमा प्रयास्वा उराला माणुसिब्दी नदा १, पत्ता १, अभिसमन्त्राण्या १ - इन पदी का महण् करना चाहिये। इन पदी का भावाभं इस प्रकार है -

भगवन्! यह पूर्वभव में कौन था ? इस का नाम और गोत्र क्या था ?, किस प्राम, नगर, निगम, राजधानी, खेट, कर्वट, महम्ब, पट्टन, द्रोणमुख, श्राकर, श्राश्रम, संबाध तथा किस संनिवेश में कौन सा दान दे कर, क्या भोजन कर, कौन सा आचरण करके, किस तथारूप (विशिष्टशानी) प्रमण या माइन (श्रावक) से एक भी छार्य वचन सुन कर और इदय में धारण कर सुनाहुकुमार ने इस प्रकार की यह उदार-महान् मानवी समुद्धि को उपलब्ध किया ? प्राप्त किया और उसे यथार्थ उपभोग्य — उपभोग के योग्य बनाया अर्थात् वह उस के यथेष्टरूप से उपभोग में आरही है ?

इस प्रश्नावली में बहुत सी मीलिक सैद्धान्तिक वातों का समानेश हुन्ना प्रतीत होता है। श्रतः प्रसंगवश उन का विचार कर लेना भी अनुचित नहीं होगा संदेग से गौतम स्वामी के प्रश्नों को श्राठ भागों में विभक्त किया जा सकता है—१—यह पूर्वभव में कीन या?, २—इस का नाम क्या था है, ३—इस का गोत्र क्या था है, ४—इस ने क्या दान दिया था है, ५—इस ने क्या कांग्य किया था है, ७—इस ने क्या श्राचरण किया था है, ८—इस ने क्या श्राचरण किया था है, ८—इस ने किस तथास्त महात्मा की वाणी सुनो है, श्राचीत् इस ने क्या सुना है है

इन में नाम श्रीर गोत्र का प्रयक २ निर्देश सप्रयोजन है। एक नाम के अनेक व्यक्ति हो सकते हैं। उन की व्यावृत्ति के लिये गोत्र का निर्देश करना भी परम आवदयक है। इसी विचार से गौतम स्वामो ने नाम के बाद गोत्र का प्रथम किया है। गोत्र कुल या वंश की उस संशक्ति के कहते हैं जो उस के मूलपुरुष के अनुसार होती है।

चौथा प्रदन दान से सम्बन्ध रखता है अर्थात् सुवाहुकुमार ने पूर्वभव में ऐसा कौन सा दान किया था ! जिस के फलस्वरूप उसे इन प्रकार की लोकोत्तर मानवी विभृति की संप्राप्ति हुई है !, गौतम स्वामी के इस प्रदन में दान की महानता तथा विविधता प्रतिवीधित की गई है । जैनशास्त्रों में दस प्रकार के दान प्रसिद्ध हैं । उन का नामनिर्देशपूर्वक अर्थसम्बन्धी उद्दापोद्द इस प्रकार है —

<sup>(</sup>१) १ - प्रसते बुद्धारीन् गुणान् परि वा गम्यः - शास्त्रवसिद्धानामण्डः व्यानां कराणामिनित प्रामः । २ - न विद्यते करो पस्मिन् तक्षगरम् । ३ - निगमः - प्रभूततस्वणिग्वर्गवासः । ४ - राजाधिष्ठानं नगरं राजधानी । ५ - प्रांशुप्राकारनिष्ठं खेटम् । ६ - जुल्जप्राकारवेष्ठितं कर्वटम् । ७ - प्रधंगव्यूततृतीयान्तप्रामान्तररिहतं मडम्बम् । ८ - पष्टनं - जलस्थलिनिर्गमपदेशः, (पर्टनं राकटैः गम्यं घोटकैः नौमिरेव च । नौभिरंव तु यदुगम्यं पत्तनं तत्प्रचत्तते ), ९ - द्रोणमुखं - जलनिर्गमप्रवेशं पत्तनमित्यर्थः । १० - श्राकरो हिरण्याकरादिः । ११ - श्राक्षमः तोपसावस्थापलिततः साश्रमिवशेषः । १२ - संनिवेशः - तथाविधप्राकृतलोकनिवासः । १२ - संनिवेशः - तथाविधप्राकृतलोकनिवासः । (राजप्रशीयस्त्रे वृत्तिकारो मलपगिरिस्रिः )

<sup>(</sup>२) श्रावक - गृहस्थ को भी धर्मो देश - धर्म सम्बन्धी व्याखयान करने का अधिकार प्राप्त है, यह बात इस पाठ से मलीमान्ति सिद्ध हो जाती है।

[६१३]

१ - श्रमुकम्पादान । २ संग्रहदान । ३ भयदात । ४ - कारुएवदान । ५ - लज्जादान । ६ - गर्बदान । ७ - श्राममंदान । ८ - धर्मदान । ९ - करिष्यतिदान । १० - कर्त्यात ।

१--- किसी दीन दुःखी पर दया करके उस की सहायतार्थ जो दान दिया जाता है, उसे 'अनु---करुगदान कहते हैं। जैने -- भूखे को अन्न, प्यासे को पानी और नंगे को वस्त्र ऋगदि का प्रदान करना।

२ व्यसनप्राप्त मनुष्यों को जो दशन दिया जाता है, उने इसंग्रहदान कहते हैं। अध्या विना मेद भाव से किया गया दशन संग्रहदान कहलाता है।

३— भय के कारण जो टान दिया जाता है, उसे अभयदान कहते हैं। जैसे कि ये हमारे स्वामी के गुढ़ हैं, इन्हें आहारादि न देने से स्वामी नाराज़ हो जाएगा, इस मय से साधु को आहार देना।

४ -- किसी प्रियजन के वियोग में या उस के मर जाने पर दिया गया दान कारुएयदान कहलाता है।

५ - लज्जा के वश हो कर दिया गया दान भलजतादान कहलाता है। जैसे -- यह साधु हमारे घर आये हैं, यदि इन्हें आहार न देंगे तो अपकीतिं होगी, इस विचार से माधु को आहार देना ।

६--- वात पर चढ़ कर ऋषीत् गर्व या ऋहं कार से जो दान दिया जाता है वह "गर्यदान है। जैसे -- जोश में ऋकर एक दूसरे की रार्धी में भांड ऋषि को देन।।

७ - अधर्म का पोपण करने के लिये जो दान दिया जाता है उसे क्राधर्मदान कहते हैं। जैसे --विषयमोग के लिये वेश्या आदि को देना या चीरी करवाने आधवा भूठ बुलवाने के लिये देना।

८—धम के पोषणार्थ दिया गया दान <sup>७</sup>धर्मदान है। जैसे — सुपात्र को देना। त्यागशील मुनिराजों को धर्म के पोषक समक्त कर श्रद्धापूर्वक ब्राहासदि का प्रदान करना।

९ - किसी उपकार की ऋशा से किया गया दान किरिष्य तिदान कहलाता है।

१० — किसी उपकार के बदले में किया गया दान कितदान है। ऋथीत् इस ने सुके पढ़ाया है। इस ने मेरा पालनपोषण किया है, इस विचार से दिया गया दान कृतदान कहलाता है। चीया प्रश्न भगवान गौतम की — दस दानों में से सुवाहुकुमार ने कीनसा दान दिया था ? — इस जिज्ञासा का संस्चक है।

पांचवां प्रश्न भोजन से सम्बन्ध रखता है। संसार में दो प्रकार के जीव हैं। एक वे हैं जो खाने के लिये जीते हैं, दूसरे वे जो जीने के लिये खाते हैं। पहली कच्चा के जीवों की भावना यह रहती है कि यह शारीर खाने के लिये बना है और संसार में जितने भी खादा पदार्थ हैं सब मेरे ही खाने के लिये हैं, इस लिये

- (१) क्रवणेऽनाथद्रि व्यसन्माप्ते च रोगराोकहते। यद्दीयते क्रवार्थाद्र वक्षमा तद्दमवद्देशनम् ॥१॥
- (२) श्रभ्युद्ये व्यक्तने वा पत्किञ्चिद्दीयते सहायार्थम् । तत्संब्रहताऽभिमतं मुनिभिदानं न मोद्याय ॥१॥
- (३) राजारत्तपुरोहितमधुमुजमावलजदगडपाशियु च । यदीयते भयार्थानद्वभयदानं बुधैहेंयम् ॥१॥
- (४) अभ्यर्थितः परेण तु पहानं जनसमूहमध्यगतः । परिचत्तरत्त्णार्थं सञ्जायास्तद्वभवेद्दानम् ॥१॥
- (५) न उनर्तकपुष्टिकेभ्यो दानं सम्बन्धिवन्युमित्रेभ्यः । यद्दीयते यशार्द्धं गर्वेण तु तद्भवेदानम् ॥१॥
- (६) हिंसानृतचौर्योद्यतपरदारपरिव्रहप्रसन्तेभ्यः । यद्दीयते हि तेपां तज्जानीयादधर्माय ॥१॥
- (७) समतृणमणिमुक्तेभ्यो पद्दानं दीयते सुपात्रेभ्यः । अस्यमतुल्यनन्तं तद्दानं भवति धर्माय ॥२॥
- (८) करिष्यति कंचनोपकारं ममाऽयमिति बुद्धचा यहानं तत्करिष्यतीति दानमुच्यते ।
- (९) शतशः कृतोपकारो दत्तं च सहस्रको ममानेन । श्रहमपि ददामि किञ्चित्रद्यपकाराय तद्दानम् ॥

प्रिथम अध्याय

खाने पीने में किसी प्रकार की कमी नहीं रखनी चाहिये। इस भावना के लोग न तो भद्याभद्य का विचार करते है और न समय कुसमय को देखते हैं। भोजन की शुद्धता या अशुद्धता का उन्हें कोई ध्यान नहीं रहता । जो लोग भक्ष स्त्रीर स्रभक्ष्य के विवेक से शून्य होते हैं, उन के लिये ही स्त्रनेकानेक मूक प्राणियों - पशुपिश्चर्यो का वध किया जाता है, ऐसे मांसाहारी लोग इस बात का बिल्कुल ख्याल नहीं करते कि उन की भोजन-सामग्री कितने अनर्थ का कारण वन रही है ?, वास्तव में देखा जाये तो संसार में पाप की वृद्धि भूखे मस्ने वालों की ऋषेचा खाने के लिये जीने वाजों ने विशेष को है। यदि भद्याभद्य का कुछ विवेक रखा जाये तो इतना ऋधिक पाप न फैले। परन्तु इस कद्मा के लोग इन बातों को कहां ध्यान में लादे हैं? जो लोग जीने के लिये खाते अर्थात् भोजन करते हैं, उन का ध्येय यह नहीं होता कि हम खाकर शरीर को शक्तिशाली वनावें श्रीर पापाचरण करें, किन्तु वे इस लिये खाते हैं कि जिस से उन का शरीर टिका रहे खीर वे उस के द्वारा ऋषिक से ऋषिक धर्म का उपार्जन कर एकें। उन को मन्याभन्य का पूरा २ ध्यान रहता है, तया वे इस बात के लिये सदा चिन्तित रहते हैं कि उन के भीजन के निमित्त किसी जीव को अनावश्यक कष्ट न पहुंचे और वे उस दिन की भी प्रतीक्षा में रहते हैं कि जिस दिन उन के निमित्त किसी भी जीव को किसी भी प्रकार का कष्ट न पहुंच सके। यदापि भोजन दोनों ही करते हैं परन्तु एक पापश्कृति को बांधता है, जबकि दूसरा पुराद का बन्ध करता है। इस प्रकार भोजन के लिये जीने वालों का ऋाहार धम के स्थान में ऋधर्म का पीयक होता है ऋौर जीने के लिये खाने वालों का ऋाहार पुरायोगार्जन में सहायक होता है। यही दृष्टि गौतम स्वामी के भोजन-सम्बन्धी प्रदन में अवस्थित है।

छठा प्रश्न सुनाहुकुमार के कृत्यविषयक है। यह प्रश्न नई महत्त्व का है। मानव के प्रत्येक कृत्य-कार्य से दोनों की प्रकृतियों अर्थात पुराय और पाप की प्रकृतियों का बन्ध होता है। कमंबन्ध का आधार मानव की भावना है। मानवीय विचारधारा की शुनाशुन पेरणा से आध्वव संवर और सम्बर आध्वव हो जाता है। वास्तव में देखा जाए तो मानव की नाह्यिकिया मात्र से वस्तुतत्त्व का यथार्थ निश्चय नहीं हो सकता। आस्मशृद्धि या उस की अशृद्धि को मानविय भावना है। इसी के आधार पर शुनाशुभ कमंबन्ध की भित्ति प्रतिष्ठित है। सांसारिक कृत्यों-कार्यों से पाप पुराय इन दोनों का प्रादुर्माव होता रहता है, परन्तु जानपूर्वक निवेक के साथ जिस काम के करने में पुरायकर्मयन्थ होता है, उसी काम को यदि अज्ञानपूर्वक अर्थात् अविवेक से किया जाये तो उस में पापकर्म का बन्ध होता है। मनुष्य की प्रश्नत्त्वां उस की उन्नति एवं अवनित का कारण बना करती है। इस लिए मनुष्य को चाहिये कि किसी भी कार्य को करने से पहले उस की कृत्यता तथा अकृत्यता का विचार कर ले। यदि कार्य कृत्यता से शुन्य है तो उमे कभी नहीं करना चाहिये, चाहे कितना भी संकट आ पड़े। वनीतिकारों ने इस तथ्य का पूरे जोर से समर्थन किया है, अतः जीवन को पापजनक प्रवृत्तियों से बचाना चाहिये और धमंजनक प्रवृत्तियों को अपनाना चाहिये। श्री गौतम स्वामी के प्रश्न का भी यही

<sup>(</sup>१) मांसाहार धार्मिक दृष्टि से निन्दित है, गर्हित है, ख्रतः हेय है, त्याज्य है तथा मनुष्य को प्रकृति के भी प्रतिकृत है स्त्रादि बातों का विचार पृष्ठ ३९२ तथा ३९३ पर कर स्त्राये हैं।

<sup>(</sup>२) कर्तव्यमेव कर्तव्यं प्राणैः कएउगतंरिष । अकर्तव्यं न कर्तव्यं प्राणैः कएउगतैरिष ॥

अर्थात् — जब प्राण् कर्यत में आ जावें तब भी आपने कर्तव्य का पालन करना चाहिये, उस समय भी कर्तव्य को छोड़ना उचित नहीं है। इसके बिपरीत चाहे प्राण् कर्यत में आ जावें तब भी अक्तंव्य कर्म का अवस्या नहीं करना चाहिये। सारांश यह है कि कर्तव्यनिष्ठा में जीवनोस्तर्ग कर देना अवछा है, परन्तु अक — र्वव्य —अकृत्य को कभी भी जीवन में नहीं लाना चाहिये।

#### हिन्दी भाषा टीका साहत ।

६१५

ऋभिषाय है कि सुबाहुकुमार ने बिशुद्ध मनोवृत्ति से ऐसा कौन सा पुरस्कानक कृत्य किया ? जिस के कारण ऋगज वह प्रत्यस्कर में जगद्वल्लम बना हुआ है ?

सातवां प्रश्न उस के समाचरण् - शीलनम्बन्धों है! अर्थात् सुराहुकुमार ने ऐसे कौन में शांलब्रत का आराधन या अनुष्ठान किया है, जिस के प्रभाव से उस को ऐसी सर्वीच मानवता की प्राप्ति हुई है है आजकल शील शब्द का व्यवहार बहुत संकृ चित अर्थ में किया जाता है। उस का एक मात्र अर्थ पुरुष के लिए स्त्री-संस्मा का त्याग ही समस्ता जाता है, परन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। उस की अर्थपरिधि इस से बहुत अधिक व्यापक है। "स्त्रीसंस्मा का त्याग" यह शील का मात्र एक आश्चिक अर्थ है। इस से अतिरक्त अर्थों में भी वह व्यवहृत होता है। समुच्चयहन से उस का अर्थ निधिद बुरे कामों से निवृत्त होना और विहित — अच्छे कामों में प्रवृत्ति करना है। अर्थात् शास्त्राहित हिंसा भूठ, चोरी, व्यक्तिचार, यूत और मदिरापानादि से निवृत्त होना और शास्त्राह्मादित — अहिसा, सत्य, अस्तेय और स्वस्त्रीसन्तोप एवं सत्संग और शास्त्रस्वाध्याय आदि में प्रवृत्ति करना शील कहलाता है। परस्त्रीत्याग और स्वस्त्रीतन्तोष तो शील के अनेक अर्थों में से दो हैं। इतना मात्र आवरण् करने वाला शीलवत के मात्र एक अंग का आराधक माना जा सकता है, सम्पूर्ण का नहीं।

गौतम स्वामी का ऋाठवां प्रश्न श्रवण के सम्बन्ध में है। अर्थात उस ने ऐसे कीन से कल्याणकारी बचनी का श्रवण किया है जिन के प्रभाव से उस की इस प्रकार की लोकोत्तर कीर्ति का लाभ एवं संप्रान्ति हुई है। इस कथन से त्यागशील धमपरायण मुनिकनो था गुरजनों का बड़ा महत्त्व प्रदर्शित होता है, कारण कि धमगुरुओं के मुखारिवन्द से निकला हुआ धमोंपदेश जितना प्रभावपूर्ण होता है और उस का जितना विलक्षण असर होता है, उतना प्रभावशालो सामान्य पुरुषों का नहीं हीता। आवश्यसम्पन्न व्यक्त के एक बचन का भोता पर जितना असर होता है, उतना आवश्यश्योन व्यक्ति के निरन्तर किए गृष्ट उप देश का भो नहीं होता। तपोनिष्ठ त्यागशील गुरुजनों की आत्मा धम के रंग में निरन्तर रंगी हुई रहती है, उन के बचनों में अलीकिक सुधा का संमिश्रण होता है, जिस के गान से श्रोतृत्रमं की प्रमुप हृद्यत्त्रों में एक निष् ही जीवन का नाद प्रतिध्वनित होने लगता है। वे आत्मश्यक्ति से श्रोतप्रीत होते हैं। जिन के बचनों में आत्मिक शिक्त का मार्मिक प्रभाव नहीं होता, वे दूसरों को कभी प्रभावित नहीं कर सकते। उन का तो बक्ता के मुख से निकल कर श्रोताओं के कानों में विलीन हो जाना, इतना मात्र हो प्रभाव होता है। इसिलिए चारित्रशोल व्यक्तियों से प्राप्त हुआ सारग्रित सदुपदेश ही श्रोताओं के हृदयों को आलोडित करने तथा उन के प्रमुत आत्मा को प्रमुद हुआ सारग्रित सदुपदेश ही श्रोताओं के हृदयों को आलोडित करने तथा उन के प्रमुत आत्मा को प्रमुद करने में सफल हो सकता है।

हाथी का दान्त जब उस के पास ऋथीत् मुख में होता है, तो वह उस से नगर के मज़बूत से मज़बूत किवाड़ को भी तोड़ने में समर्थ होता है। ताल्प्य यह है कि हाथी के मुख में लगा हुआ दान्त इतना शिक-सम्पन्न होता है कि उस से इड़ किवाड़ भी टूट जाता है, पर वह दान्त जब हाथी के मुख से पृथक हो कर. खराद पर चढ़ चूड़े का रूप घारण कर लेता है तब वह सीभाग्यवती महिलाओं के करकमलों की शोभा बढ़ाने के ऋतिरिक्त और कुछ भी करने लायक नहीं रहता ! उस में से वह उधशक्ति विलुस हो जाती है। यही दशा धर्मप्रवचन या घर्मोपदेशक की है। चारित्रिक्छ त्यागशील गुरुजनों का प्रवचन हाथी के मुख में लगे हुए दान्त के समान होता है और स्त्रियों के हाथ में पहने हुए दान्त के चूड़े के समान चारित्ररिहत सामान्य पुरुषों का प्रवचन होता है। एक अपने अन्दर उधशक्ति रखता है, जबिक दूसरा केवल शोभा मात्र है। सुराहुकुमार पूर्वभव में किसी विशिष्ट व्यक्ति के प्रवचन से मार्मिक बोध की प्राप्त कर के तदनुसार आवस्य

## भीविपाकस्त्रीय द्वितीय अतस्क्रन्य---

िप्रथम श्रध्याय

करता हुआ पुनीत होता है। इस का निश्चय उन के ऐहिक मानवी वैभव से होता है।

विशिष्ट वोधसम्पन्न व्यक्ति की दृष्टि में आत्मा की उत्पत्ति या विनाश नहीं होता है । अर्थात् "किसी समय में उस की उत्पत्ति हुई होगी और किसी समय उस का विनाश होगा?' इस साधारमाजनसंगत अतास्विक कल्पना को उन के हृदय में कोई स्थान नहीं होता वे जानते हैं कि कोई पुरुष पुराने वस्त्रों की त्याग नवीन वस्त्र धारण करने पर नया नहीं हो जाता, उसी प्रकार नवीन शरीर ग्रहण कर लेने पर आक्षा भी नहीं बदलता । आत्मा की सत्ता बैकालिक है । वह आदि, अन्त हीन और काल की परिधि से बाहिर है । श्रारीर उत्पन्न होते हैं और विनध्ट भी हो जाते हैं, परन्तु शरीरी - आस्मा श्रविचाशी है। वह नानाविध आमृष्यों में ज्याप्त सुवर्ण की भाँति ध्व है। इस अवाधित सत्य को ध्यान में रखते हुए सुवाहुकुमार के पूर्वभव की प्रच्हा की गई है। तथा "कि वा दच्चा, कि वा भोचचा" -- इत्यादि अनेकविध प्रश्नों का तारार्य यह है कि ये सभी पुरयोपार्जन के साधन हैं। इन में से किसी का मी सम्यग् ऋतुष्ठान पुरयप्रकृति के बन्ध का हेतु हो सकता है, परन्तु सुवाहुकूमार ने इन में से किस का आराधन किया था ? यही प्रस्तुत में प्रष्टव्य है।

प्रस्तुत एत्र में सुवाहुकुमार की देख कर गीतम स्वामी के विस्मित होने तथा उसे प्राप्त हुई मानवी ऋदि का मूलकारण पूछते हुए उस के पूर्वभव की जिज्ञासा करने आदि का वर्शन किया है। इस के उत्तर में भगवान ने जो कुछ फ़रमाया श्रव सूत्रकार उस का प्रतिपादन करते हैं ---

मूल- प्वं खलु गीतमा ! तेरां कालेएं तेरां समएएं इहेव जंबुद्दोवे दीवे मारहे वासे इत्थिगाउरे गामं गगरे होत्था, रिद्ध०। तत्थ गां इत्थिगाउरे गामरे सुमुहे गामं गाहावती परिवसति अड्ढे॰ । तेयां कालेगां तेयां समएगां धम्मघोसा गामं धेरा जातिसंपन्ना जाव पैचिह समणसतेहि सिद्धं संपरिवुडा पुट्वाणुपूर्विव चरमाखा गामानुगार्म दृइज्ज-माणा जेगोत हत्थिणाउरे गागरे जेगोत सहसंबदगो उज्जागो तेगोत उतागच्छन्ति उतागच्छता ब्रहापडिह्रदं उग्गई उग्गिपहत्ता संजमेखं तवसा ऋष्याणं मावेमाणा विहरंति । तेणं कालेणं तेखं समएखं धम्मधोसाखं धेराखं अन्तेवासी सुदत्ते अखगारे वासखपणपारखगंसि पढम-पोरिसीए मज्मायं करेति, जहा गोयमसामी तहेव सुहम्मे थेरे आपुच्छति, जाव अडमारो सम्रहस्स गाहावांतस्स गिहं ऋणुपविद्रे ।

<sup>(</sup>१) छाया - एवं खलु गौतम ! तस्मिन् काले तास्मिन् समये इहैव जम्बूदीपे दीपे भारते वर्षे इस्तिनापुरं नाम नगरमभूद , ऋढ् । तत्र हस्तिनापुरे नगरे समुखो नाम गाथापतिः परिवस्ति, ऋाळा: । तिहमन् काले तरिमन् समये धर्मधीया नाम स्थावरा जातिसम्बन्ना यावत् पञ्चभिः श्रमणुशतैः सार्द्धे संपरि-बृताः पूर्वीतुपूर्वी चरन्तो मामानुगामं द्रवंतो यत्रैव इस्तिनापुरं नगरं यत्रैव सहस्राप्रवरामुखानं तत्रैवोपागच्छन्ति उपाग्रय यथामतिरूपमवग्रहमवग्रहा संयमेन तपसा ब्रात्माने भावयन्तो विहरन्ति । तरिमन् काले तस्मिन् समये धर्मधोषाणां स्थविराणामन्तेवासी सुदत्तो नाम अनगार उदारी यावत् तेजीलेश्यो मासंमासेन स्ममाणो विहर्ति । ततः स सुदत्तोऽनगारी मासत्मण्यारगुके पथमगैक्ष्यां स्वाध्यायं करोति, यथा गीतमस्वामो तथैव सधर्मणः स्थविरात् ऋष्ट्रच्छति यावदटन् सुमुखस्य गाथापतेर्णे हमनुषविष्टः ।

प्रदार्थ- पर्व खलु - इस प्रकार निश्चय ही । गातमा ! - हे गीतम ! । तेणं कालेणं तेखं समप्रणं --उस काल और उस समय। इहेव - इसी। जंबुद्दीवे वीवे - जम्बूदीप नामक द्वीप के अन्तर्गत। भारहे --भारत । वासे --वर्ष में । इत्थिणाउरे -- इस्तिनापुर । एगार्म -- नाम का । एगारे -- नगर । होस्था -- था, जो कि । रिद्ध - ऋद - भवनादि के आधिक्य से युक्त, स्तिमित - स्वचक और परचक के सय से मुक्त और समृद्ध - धनधानपादि से परिपूर्ण या । तत्थ एां - उस । हत्थिए। उरे - हस्तिनापुर । गुगरे - नगर में। सुमुद्दे-सुमुख । सामं-नाम का । गाहावती - गाथावति - गृहस्थ । परिवस्ति - रहता या, जोकि । श्रद्दे --- वड़ा धनी यावत् अपने नगर में वड़ा प्रतिष्ठित माना जाता था। तेणं कालेणं तेणं समपणं -- उस काल ब्रीर उस समय । धम्मधीला - धमेघोष । णाम --नाम के । थेरा --स्थविर । जातिसंपन्ना --जाति-सम्पन्न-अष्ठ मातृग्ध वाले । जात्र – यावत् । पंचिह्न-पांच । समगसतेहि-सौ श्रमणो के । सद्धि – साय । संगरितु डा -सम्परिवृत । पुरुवासुपुरिवं -पूर्वानुपूर्वी -क्रमशः । चरमासा -विचरते हुए । गामाणुगामं - प्रामानुप्राम - एक प्राम से दूधरे प्राम में । दूइल्जमाणा - गमन करते हुए । जेलेव - जहां । हत्थिणा उरे —हस्तिनापुर। खगरे – नगर था, श्रीर। जेखेव – जहां पर। सहसंववणे – सहसामवन नामक। उज्जारो -- उद्यान था ! तेरोच -- वहां पर । उद्यागञ्छंति -- ब्राते हैं । उद्यागिञ्जता -- श्राकर | श्रहापडि-रूर्व -- यथाप्रतिरूप-अनगारधर्म के अनुकृत । उम्माई -- अवग्रह-आश्रय-वस्ती को । उम्मिगिहस्ता अहरा कर । संजमेणं—संयम, और । तदस्ता - तप के द्वारा । श्रष्पाणं — श्रात्मा को । भावेमाणे – भावित करते हुए । विदरित - विचरण करते हैं। तेर्ण कालेणं तेर्ण समय एं - उस काल और उस समय में। धम्मधोसार्ण --थर्मवीष । श्रेरामं -स्यवितो के । अन्ते वासी -शिष्य । सुरत्ते -सुरत्त । नामं -नामक । ऋणागारे --श्चनगार । उराले —उदार-प्रधान । जाच —यावत् । तेउलेस्से —तेजोलेइया को संक्षिप्त किये हुए । मास-मासेगां - एक २ मास का । खममाणे - चमण - तप करते हुए अर्थात् एक मास के उपवास के बाद पारणा करने वाले । विदृरति -- विदृरण कर रहे थे । तते ए -- तदनन्तर । से -- वह । सुदत्ते -- सुदत्त । ऋणगारे —श्रनगार । मासक न्नमण्यार खगं सि -मासक्षमण के पार ए में । पटमपोरिसीए -प्रथमपौर्का में । सज्भायं - स्वाध्याय । करेति - करते हैं। जहा--यया । गोयमसामी - गौतमस्वामी । तहेव - तसैव । धम्मघोसे - धर्मधोष । धेरे - स्थविर को । स्रापुच्छति - पूजते हैं । जाव - यायत् मिन्नार्थ । ऋडमार्खे -भ्रमण करते हुए उन्होंने। सुमुहस्स -सुमुख। गाहावितस्स -गायापति के। गिहं - घर में। ऋणुपविहे -प्रवेश किया अर्थात् भ्रमण करते हुए सुमुख गाथावित के घर में प्रविष्ट हुए।

मूलार्थ — इस प्रकार निश्चय ही हे गौतम ! उस काल और उस समय इसी जम्बूहीप नामक हीप के श्रन्तर्गत भारतवर्ष में हस्तिनापुर नाम का एक ऋद्ध, स्तिमित तथा समृद्ध नगर था। वहां सुमुख नाम का एक धनाह्य गाथापति रहता था जोकि यावत नगर का मुख्यिय माना जाता था।

उस काल और उस सभय जातिसम्पन्न यावत् पांच सौ श्रमणों से परिवृत हुये धर्मघोष नामक स्थविर क्रमपूर्वक चलते हुए श्रौर भामानुश्राम विचरते हुए हस्तिनापुर नगर के सहस्राभवन नामक उद्यान में पधारे । वड़ां यथाप्रतिहर श्रवमह-वस्ती हो प्रहण कर संयम और तप से श्रात्मा हो भावित करते हुए विहरण करने लगे ।

उस काल और उस समय श्री धर्मघोष स्थिवर के अन्तेवासी --शिष्य उदार यावत् तेजी-लेश्या को संस्थित किये हुए सुदत्त नाम के अनगार मासिक समग्ण--तप करते हुए विहरण कर रहे थे, साधुजीवन विता रहे थे। तदनन्तर सुदत्त अनगार मासस्थमण के पारणे में पहले पहर में स्थाध्याय

िप्रथम व्यव्याय

करते हैं। जैसे गौतमस्वामी प्रभुं वीर से पूछते हैं वैसे ही ये श्री धर्मघोष स्थविर से पूछते हैं, यावत् भिज्ञा के लिये भ्रमण करते हुए उन्हों ने सुमुख गण्धापति के घर में प्रवेश किया।

टीका - श्री गीतम अनगार के पश्च के उत्तर में भगवान ने सुवाहुकुनार के पूर्वभव का वृत्तान्त सुनाना ख़ारम्म करते हुए काल और समय इन दोनों का कथन किया है। इस से स्पष्ट सिद्ध है कि ये दोनों ख़लग र पदार्थ है। जैने - लोक में व्यापारी लोग खाते में सम्वत् ख़ीर मिति दोनों का उल्लेख करते हैं। उस में केवल सम्वत् लिख दिया जाये और मिति न लिखी जाये तो वह वहीखाता प्रामाणिक नहीं माना जाता, उस की प्रामाणिकता के लिये दोनों का उल्लेख ख़ावर्यक होता है। वसे ही सूत्रकार ने काल और समय दोनों का प्रयोग किया है। काल शब्द सम्बत् के स्थानायन है और समय मिति के स्थान का पूर्क है। तब उस काल और समय का यह ख़र्थ निष्यम्न होता है कि इस ख़बर्थिणी के चतुर्थकाल - चौथे छारे में और उस समय जब कि सुवाहुक्मार सुमुख गाथापति के भव से इस भव में छाया था।

जब तक स्थान को न जान लिया जावे तब तक उस स्थान पर होने वाली किसी भी घटना का स्वरूप भलीमाँति जाना नहीं जा सकता । इसलिए स्थान का निर्देश करना नितान्त आवश्यक होता है, फिर भले ही वह कहीं हो या कोई भी हो । इसी उद्देश की पूर्ति के निमित्त जम्बूद्वीपान्तर्गत भारतवर्ष के सुप्रसिद्ध नगर हस्तिनापुर का उल्लेख किया गया है।

हिस्तनापुर बहुत प्राचीन नगर है। भारतवर्ष के इतिहास में इस की बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। यह नगर पहते भगवान शान्तिनाथ और कुन्धुराथ की राजधानी बना रहा है। फिर पांडवों की राजधानी का भी इसे गीरव प्राप्त रहा है। यहां पर अनेक तीर्थकरों के कल्याणक हुए और हमारे चिरतनाथक सुवाहुकुमार के जीई ने भी अपने को सुवाहुकुमार के रूप में जन्म लेने की योग्यता का सम्पादन इसी नगर में किया था। संभवत: इसी कारण प्राचीन हस्तिनापुर सुदूर पूर्व से लेकर आजितक भारत का भाग्यविधाता बना रहा है। इसी हस्तिनापुर में सुवाहुकुमार अपने पूर्वभव में सुमुख गाथापति के नाम से विख्यात था।

सुमुख — जिस का मुख नितान्त सुन्दर हो, जिस के मुख से प्रिय वचन निकलें, अर्थात् जिस के मुख से अर्थाल, कठोर, असस्य और अप्रिय वचनों के स्थान में सम्ब, कोमज, सन्य और प्रिय वचनों का निरस्परण हो, वह सुमुख कहा वा माना जाता है।

गाथापति—गाथा नाम घर का है, उस का पति -सरक्षक गाथापति - ग्रह्मित कहलाता है। वास्तव में प्रतिष्ठित गृहस्य का ही नाम गाथापति है।

सुमुख गायापित आद्य - सम्पन्न, दीत - तेजस्वी और अपरिभृत या अर्थीत् नागरिकों में उस का कोई पराभवं - नंतरस्कार नहीं कर सकता था । ताल्पर्यं यह है कि धनी, मानी होने के साथ २ वह आचरण-सम्पन्न भी था। इसलिये उस का तिरस्कार करने का किसी में भी साहस नहीं होता था । सुमुख गायापित पूरा २ सदाचारी था, अतएव अपरिभृत था।

धन, धान्य की प्रजुरता से किसी मनुष्य का महत्त्व नहीं बढ़ता। उस की प्रजुरता तो कृषण और दुःशील के पास भी हो सकती है। सुमुख का घर धन, धान्यादि से भरपूर था, मगर उस की विशेषता इस बात में थी कि उस का धन परीपकार में व्यय होता था। दीपक अपने प्रकाश से स्वयं लाभ नहीं उठाता। वह जलता है तो दूसरों को प्रकाश देने के लिये ही। सुमुख गाथापति भी दीपक की भाँति अपने वैभव का विशेषरूप से दूसरों के लिये ही उपयोग करता था। उस की बदान्यता—दानशीलता देश देशान्तरों में प्रख्यात थी। उस की धनसम्पत्ति का विशेष भाग अनकम्यादान और सपात्रदान में ही होता था।

## हिन्दी भाषा टीकः सहित।

ि ६१९

धर्मघोष सहसाम्रवन नामक उद्यान में ५०० शिष्यपरिवार के साथ पधारने वाले आचार्यश्री का धर्मघोष, यह गुणसम्पन्न नाम था। धर्मघोष का ब्युत्रात्तलम्य अथ होता है —धर्म की घोषणा करने वाला। तात्पर्य यह है कि जिस के जीवन का एक मात्र उद्देश्य धर्म की घोषणा करना, धर्म का प्रचार करना हो, वह धर्मघोष कहा जा सकता है। उक्त आचार्यश्री के जीवन में यह अर्थ अन्तरशः स्थटित होता है और उन की गुणसम्पदा के सर्वथा अनुरूप है।

स्थावर स्थिवर राज्य का अर्थ सामान्यका में बुद - बूड़ा या बड़ा होता है। पक्त में इस का वहा साधु - ग इस अर्थ में प्रयोग हुआ है। विशागमों में तीन प्रकार के स्थिवर वतलाये गए हैं - जातिस्थिविर सूत-श्रु तस्थिवर और पर्यायस्थितर। साठ वर्ष की आयु वाला जातिस्थिवर श्री स्थानांग और समवायांग का पाठी-जानकार सूत्रस्थिवर और वीस वर्ष की दीक्षापर्याय वाला पर्यायस्थिवर कहलाता है। यद्यपि धर्में धेष अनगार में इन तीनों में से कौन सी स्थिवरता थी है, इस का उल्लेख प्रस्तुत सूत्र में नहीं और नाहि टीका में है, तथापि सूत्रगत वर्णन से उन में उक्त ठीनों ही प्रकार की स्थिवरता का होना विश्वित्र होता है। पांच सी शिष्य परिवार के साथ विवरने वाले महापुर्व में आयु, श्रुत और दीद्वापर्याय इन तीनों की विशिष्टता होनी ही वाहिये। इस के अतिरिक्त जैनपरम्परा के अनुसार स्थिवरों को तीर्थंकरों के अनुवादक कहा जाता है। तथिकर देव के अर्थक्ष संमापण को शाब्दी रचना का रूप देकर प्रचार में लाने का काम स्थिवरों का होता है। गण्यचरों या स्थिवरों को यदि तीर्थंकरों के अमात्य - प्रधानमंत्री कहा जाए तो अनुवित न होगा। जैसे राजा के बाद दूसरे स्थान पर प्रधानमंत्री होता है, उसी प्रकार तीर्थंकरों के बाद दूसरे स्थान पर व्यवसों की गण्यना होती है, और जैसे राज्यसत्ता को काथम तथा प्रजा को सुखी रखने के लिये प्रधानमंत्री का अधिक उत्तरदायित्व होता है, उसी प्रकार अरिहन्तदेव के धर्म को दह करने और फैलाने का काम स्थिवरों का होता है। तथ तीर्थंकर देव के धर्म को आवरण और उपदेश के द्वारा जो स्थिर रखने का निरन्तर उद्योग करता है, वह स्थितर देव के धर्म को आवरण और उपदेश के द्वारा जो स्थिर रखने का निरन्तर उद्योग करता है, वह स्थितर है, यह अर्थ भी अनायस ही सिद्ध हो जाता है।

जातिसम्पन्न - धर्मधोष स्थविर को जातिसम्पन्न, कुलसम्पन्न और बलस्पन आदि विशेषणों से विशेषित करने का अभिप्राय उन के ध्वितिक को महान् स्वित करता है। जाति राष्ट्र माता के कुल की अंद्रता का बोधक है और कुल राष्ट्र पिता के वंश की उत्तमता का बोधक होता है। धर्मधोप स्थविर को जातिसम्पन्न और कुलसम्पन्न कहने से उन की मातृकुलगत तथा पितृकुलगत उत्तमता को ध्वक किया गया है। अर्थात् वे उत्तम कुल और उत्तम वंश के थे, वे एक असाधारण कुल में जनमे हुए थे।

प्रश्न-एक ही नगर में एक साथ पांच सौ मुनियों को ले कर श्री धर्मधीय जी महाराज का पधारना, यह सन्देह उत्पन्न करता है कि एक साथ पधारे हुए पांच सौ मुनियों का वहां निवीह केसे होता होगा ? इसने मुनियों को निर्दोष भिद्धा कैसे मिलती होगा ?

उत्तर—उस समय ग्रायांवर्त में श्रुतिधिसत्कार की भावना बहुत व्यापक थी। श्रुतिधिसेवा करने की लीग श्रुपना ग्रहोभाग्य समभते थे। भिद्धु को भिद्धा देने में प्रत्येक व्यक्ति उदारिवत्त था। ऐसी परिस्थिति में हस्तिनापुर जैसे विशाल देत्र में ५०० मुनियों का निर्वाह होना कुछ कठिन नहीं किन्तु नितान्त सुगम था।

<sup>(</sup>१) तत्रो थेरभूभीत्रो पं॰ त॰—जाइधेरे सुत्तथेरे, परियायथेरे.....वीसवासपरियायणं समसे शिगांथे परियायथेरे (स्थानांगसूत्र स्थान ३, उ॰ ३, सू० १५९)

<sup>(</sup>२) श्री झातासूत्र त्रादि में गणधरदेवों को भी स्थविरपद से ऋभिन्यक किया गया है।

्रिधम अध्याय

इस में कोई आशंका वाली बात नहीं है। अथवा पांच सौ मुनियों को साथ ले कर विचरने का यह भी ताल्प हो सकता है कि धर्मपोष आचार्य की निश्राय में, उन की आजा में ५०० मुनि विचरते थे। दूसरे शब्दों में उन का शिष्य मुनिपरिवार ५०० था. जिस के साथ वे शामानुषाम विचरते और धर्मोपदेश से जनता को कृतार्य करते थे। इस में कुछ मुनियों का साथ में आना, कुछ का पीछे रहना और कुछ का अन्य समीपवर्ती शामों में विचरसा करना श्रादि भी संभव हो सकता है। इस प्रकार भी ऊपर का प्रश्न समाहित किया जा सकता है।

साधुओं का जीवन वाह्य बन्धनों से विमुक होता है, उन पर — "आज इसी ग्राम में ठइरमा है या इसे होड़ हो देना है" इस प्रकार का कोई प्रतिबन्ध नहीं होता, इसो बात को सूचित करने के लिये "पुठवा- पुपुर्विय" यह पद दिया है। ऋषीत् धर्मधोष आचार्य मुनियों के साथ पूर्वीनुपूर्वी — एक प्राम से दूसरे ग्राम में विचरते थे। उन्हें किसी ग्राम को छोड़ने की ज़रूरत नहीं होती थी। वे तो जहां जाते वहां धमनुषा की वर्षा करते, उन्हें किसी को वंचित रखना अभीष्ट नहीं था। वास्तव में संयमशील मुनियनों के ग्रामानुपाम विचरने से ही धर्म को विशेष प्रोत्साहन मिलता है। इसीलिये साधु को चातुमीस के विना एक स्थान पर स्थित न रह कर सर्वत्र विचरने का शास्त्रों में आवेश दिया गया है।

धर्मधोष स्थित के प्रधान शिष्य का नाम सुदत्त था। सुदत्त अनगार जितेन्द्रिय और तपस्वी थे। तपोमय जीवन के बल से ही उन्हें तेजोलेश्या की उपलब्धि हो रही थी। उन की तपश्चर्या इतनी उप थी कि वे एक मास का अनशन करते और एक दिन आहार करते, अर्थात् महीने २ पारणा करना उन की बाह्य तपस्या का प्रधानक्षय था और इसी चर्या में वे अपने साधुजीवन को बिता रहे थे।

श्रम्तेवासी का सामान्य अर्थं समीप में रहने वाला होता है, पर समीप रहने का यह अर्थ नहीं कि हर समय गुढ़जनों के पीछे २ फिरते रहना, किन्तु गुढ़जनों के आदेश का सर्वथा पालन करना ही उनके समीप रहना है। गुढ़जनों के आदेश को शिरोधाय कर के उस का सम्यग् अनुष्ठान करने वाला शिष्य ही वास्तव में अन्तेवासी (अन्ते समीपे ससति तच्छीतः) होता है।

जिस में बहुत से सद्गुण विद्यमान हों, और उन सब का समुचित रूप में वर्णन न किया जा सकता हो तो उन में से एक दो प्रधान गुणों का वर्णन कर देने से बाक़ी के समस्त गुणों का भी बिना वर्णन किये ही पता चल जाता है। जैसे राजा के मुकुट का वर्णन कर देने से बाक़ी के समस्त आमृष्णों के सौन्दर्य की कल्पना अपने आप ही हो जाती है। इसी प्रकार सुदत्त मुनि के प्रधानगुण — तपस्या के वर्णन से ही उन में रहे हुए अन्य साधुजनोचित सद्गुणों का अस्तित्व प्रमाणित हो जाता है।

प्रश्न -- एक मास के अनशन के बाद केवल एक दिन भोजन करने वाले मुनि विहार कैसे कर सकते होंगे ? क्या उन के शरीर में शिथिलता न आ जाती होगी ? विना अन्न के औदारिक शरीर का सशक रहना समक्ष में नहीं आता ?

उत्तर —यह शंका बिल्कुल निस्सार है, ख्रौर दुर्बल हृदय के मनुष्यों की अपनी निर्वल स्थिति के आधार पर की गई है, क्योंकि आज भी ऐसे कई एक मुनि देखने में आते हैं जो कि कई वार एक २ या दो २ मास का अनशन करते हैं और आपनी सम्रूण आवश्यक कियाएं स्वयं करते हैं। तपश्चर्या के लिए शारीरिक नहनन और मनोबल की आवश्यकता है। जिस समय की यह वात है उस समय तो मनुष्यों का संहनन अप मनोबल आज की अपेक्षा बहुत ही सुदृद्ध था। इसलिए श्री सुदृत्त सुनि के मासत्त्रमण में किसी प्रकार की आशंका को अवकाश नहीं रहता। इस के अतिरिक्त आस्तरूव के चिन्तक, वर्ध्वर्या की मूर्ति श्री सुदृत्त मुनि

## हिन्दी भाषा टीका सांहत।

[६२१

श्चनशन वत का अनुष्ठान करते हुए शिथिल हैं या सशक — मज़बूर ? इस का उत्तर तो सूत्रकार ने ही स्वयं यह कह कर दे दिया है कि वे मासलमण के पारणे के लिये हस्तिनापुर नगर में स्वयं जाते हैं और भिक्षार्थ पर्यटन करते हुए उन्हों ने सुमुख ग्रहपति के घर में प्रवेश किया। इस पर से सुदत्त मुनि के मानसिक और शारीरिक वल की विशिष्टता का अनुमान करना कुन्छ कठिन नहीं रहता। तूसरी वात — तपस्या करने वाले सुनि को अपने शारीरिक और मानसिक वल का पूरा २ ध्यान रखना होता है। वह अपने में जितना वल देखता है उतना ही तप करता है। तपस्या करने का यह अर्थ नहीं होता कि दूसरों से सेवा करवाना और उन के लिये भारमूत हो जाना।

मास मास दो बार कहने का तालप्य यह है कि उन को यह तास्या लंबे समय से चालू थी। वे वर्ष मर में बारह दिन ही भोजन करते थे, इस से अधिक नहीं। आज भी सुदस सुनि के पारणे का दिन है। उन के अनशन को एक मास हो चुका है। वे उन दिन प्रथम पहर में स्वाध्याय करते हैं, दूसरे में ध्यान तीसरे में बस्त्रपात्रादि तथा मुख्यस्त्रिका की प्रतिलेखना करते हैं। तहनन्तर आचार्यश्री की सेवा में उपस्थित हो उन्हें सबिधि वन्दना नकस्कार कर पारणे के निमित्त भिक्षार्थ नगर में जाने की आजा मांगते हैं। आचार्यश्री की तरफ से आजा मिल जाने पर नगर में चले जाते हैं, हत्यादि।

तपस्या दो प्रकार की होती है, बाह्य और आभ्यन्तर । अनशन यह बाह्य तप — तपस्या है । बाह्य तप आभ्यन्तर अप के विना निर्जीत प्रायः होता है। बाह्य तप का अनुष्ठान आभ्यन्तर तप के साधनार्थ ही किया जाता है। यही कारण है कि श्री सुदत्त मुनि ने पारणे के दिन भी स्वाच्याय और ध्यानरूप आभ्यन्तर तप की उपेक्षा नहीं की। वास्तव में देखा जाये तो आभ्यन्तर तप से अनुषाित हुआ ही बाह्य तप मानव जीवन के आध्यास्मिक विकास में सहायक हो सकता है।

प्रश्न-पांच सौ मुनियों के उपास्य श्री मुधर्मधीय स्थिवर के श्रन्य पर्याप्त शिष्यपरिवार के होने पर भी परमतास्वी सुदत्त श्रन्यार स्वय गोचरी लेने क्यों गये ? क्या इतने मुनियों में से एक भी ऐसा मुनि नहीं या जो उन्हें गोचरी ला कर दे देता ?

उसर—महापुरुषों का प्रत्येक आचरण रहस्यपूर्ण होता है, उस के रोध के लिए कुछ मनन की अपेचा रहती है। साधारण बुद्धि के मतुष्य उपे समस नहीं याते। उन की पत्येक किया में कोई न कोई ऊंचा आदर्श छिपा हुआ होता है। सुदत्त मुनि का एक मास के अनशन के बाद स्वयं गोचरी को जाना, साधकों के लिये स्वाव—लम्बी बनने को सुगतिमूलक शिक्षा देता है। जब तक अपने में सामर्थ्य है तब तक दूसरों का सहारा मत हूं हो। जो व्यक्ति स्थाक होने पर भी दूसरों का सहारा द्वंदता है वह आत्मतस्य की प्राप्त से बहुत दूर चला जाता है। हित्य से आ स्थानांगसूत्र के चतुर्थ स्थान तथा तृतीय उद्देश्य में परायलम्बी को दुःखराय्या पर सीने वाला कहा है। वास्तव में आलसा बन कर सुख में पड़े रहने के लिये साधुत्व का अंगीकार नहीं किया जाता। उस के लिये तो प्रमाद से रिहत हो कर उद्योगशील बनने की आवश्यक्ता है। श्री द्युवका तिकस्तूत्र के द्वितीय अध्याय में स्पष्ट शब्दों में कहा है—"—चय सोगमल्लं—" अर्थात् सुकु मारता का परित्याण करो। एदस्थ भी यदि शिक्ति के होते हुए कमा कर नहीं खाता तो घर वाजों को शत्रु सा प्रतीन होने लगता है। सारांश यह है कि एदस्थ हो या साधु, "परावलम्बन सभी के लिए अहितकर है। वास्तव में विचार किया जाये तो बिना विशेष कारण

<sup>(</sup>१) स्वावलम्बन के सम्बन्व में श्री उत्तराज्ययन सूत्र का निम्नलि खत पाठ कितना मार्गदर्शक है ? — "— संभोगपश्चकखारोणं भंते ! जीवे कि जणपद, !, संभोगपश्चकखारोणं जीवे त्रालम्बलाई खवेद, निरालंबस्स य श्रावद्विया जागा भवन्ति, सदग्र लाभेणं सन्तुस्सद्द, परलाभं नो त्रासादेद, परलाभं

प्रिथम अध्यक्ष

के पराश्चित होना ही अहिमा को पतन की श्रीर ले जाने का मथम सोपान है। इस की तो भावना भी सामक के लिये वांछनीय नहीं है। बस इसी टॉक्ट में श्री सुद च मुंग ने स्वयं पारणे वे लिये प्रश्चान किया छोर वे हस्तिनापुर नगर के साबारण श्रीर श्रमाधारण सभी घरा मूं अन्य करते हुए अन्त में वहां के सुप्रविद्ध व्यापारी श्री सुमुख गाथापति के घर में प्रविष्ट हुए।

-रिद्धं - यहाँ के विन्दुं से श्रीममत पाठ पृष्ठं पहने पर, तथा — श्राइंटं • — यहां के विन्दु से श्रीममत पाठ पृष्ठं १२० पर लिखा जा चुका है। सथा — जातिसंग्न्ता जाव पंचहि — यहां पठित जाव — यावत् पद - कुतसम्पन्ने वतस्पविणयशाण्दंसणचित्तिज्ञात्र मस्पन्ने श्रीयंसी तेपंसी वच्चं सं असंसि जिपकोहे जिपमाणे जिपमाणे जिपलाहे जिपहित्य जिपनिहे जिपपिसहे जीविपास- सरणभयविष्यमुक्के तवष्पहाणे गुण्प्यहाणे पवं करणचरणियमहिण्ड्युपश्राक्त्रवमहवत्ताघवखन्ति— गुसिमुन्तिविक्तामंतवंभवेपनयनियमसक्चलायणाण्यदंसणचरित्तण्यहाणे उराते घोरे घोरव्वप घोर- तवस्सी घोरवंभवेर्यासी उच्छूदसरीरे संवित्तविष्ठकतेउल्लेखें च उद्सपूर्वी च उणाणोवगप - इन पदी को परिवायक है। जीतिसम्पन्न श्राद पदी का श्राधं निम्नोक्त है

धर्मधोष मुनिराज जातिसम्पन्न - उत्तम मानुपद्ध से युक्त, ऋधद्या जिस की माता सच्चरित्रता आदि सद्गुणों से सम्पन्न हो, कुन्नसम्बन्ध - उत्तम पितृपद्ध से युक्त, आवशा जिन का पिता सचरित्रता आदि उत्तम गुणों से सम्पन्न हो, वल - शारीकि शक्ति, रूप - शारीरिक सौन्दर्य, विनय - नम्रता, जान --बीध. दशन - अद्धान, चारित्र - संयम तथा लोधव - द्रव्य से अल्प उपकरण का होना तथा भाव से ऋदि, रस श्रीर साता के अहंकार की त्यांग, से सम्यन -युक्त श्रीजत्वी -मनोबल वाले, तेजस्वी शारीरिक प्रभा से युक्त, वचस्वी - सौभाग्यादि से युक्त वचन वाले अध्यक्षा वर्चस्वी - प्रभा वाले, यहस्वी - प्रशा वाले, जितकीथ - कोश के विजेता, जितमान - मान को जीतने वाले, जितनाय - माया (छन्नकपट) की जीतने वाले, जितलीम - लीभ पर विजय पास करने वाले, जितेन्द्रिय - इन्द्रियों के विजेता, जितनिद - निदा - नीद के बिजेता, जितपरीषद्द - परिषद्दी सुधा पिपासा आदि) के विजेता जीविताशामरण्मयविष्रमुक - जीविन की श्राशा और मृत्यु के भय से रहित, तपम्यान - अन्य मुनियों की अपेक्षा जिन का तप उक्कट था, गुरापधान -श्चन्य मुनियों की अपेदा जिन में गुणों की विशेषता थी. ऐते थे, इसी भाँति वे धमपीय मुनिवर करण -- पिरेड-विशुद्धि (ब्राह्मरश्रुद्धि), समिति, भावना ब्रादि जैनगास्त्र के प्रसिद्ध ७० बोलों का समुदाय, चरण -महाधत त्रादि. निषड् - अनाचार में पबृत्ति न करना, निश्चय -तत्त्रा का निर्णय आजेव -सरलता, मादव-मान का निग्रह, लाघव कार्यों में दचता, चान्ति -कोंध का न करना गुनि -मनोगुक्त, ववनगुक्ति स्रादि ३ गुप्तियें, मुक्ति-निर्लोभता, विदा शास्त्रीय शान अध्यवा देवी से अधि देत साधनसदित अद्यरखंति, मंत्र - हरिएएमोपी आदि देवों से अधिष्ठित अत्तरपदिति, ब्रह्म - ब्रह्मवर्ग अधाना सब प्रकार का कुरालानुष्ठान -सद ऋाचरण, वेद - ऋागम शास्त्रः, नय नौगम ऋांदि नय. नियम - ऋमियहविशेष, सत्य - सत्यवचन, शीच - द्रव्य से निर्लेंर - विशुद्ध अरि भाव से पात्र के अवनाए से रहित होता, जान - भतिहान, अ तहानादि पंचविध शान, दर्शन—चतुर्दर्शन श्रवतुर्देशन श्रादि चतुर्विध दर्शन, बारित—सामायिक श्रादि पत्रविध बारित्र, इन सब में प्रधानता रखने वाते थे । तथी जो उदार -प्रयान, घोर -राग द्रोधादि स्नात्मरातु भी के तिये भयातक, घोरवत - दूसरों से दुरनुचर वंतों - महावतों के घारक, घोरत स्त्री घोर तप के करने वाले, घोरवस वर्षवासी -नो तक्केड, नो पीडेड नो पत्थेड, नो अभिजसड । परताभं अणस्तायनाले अतक्केमाले अपीडेमाले श्रपत्थेमासे श्रणभिलस्सेमासे दुव सुद्देशका उवसंपिकत्ति ए विद्यह । (उत्तराध्ययन अ० २९, सू० १३)

[६२६

धोर ब्रह्मचर्य वत के धारक, उत्चित्तशारीर स्थारीरतात मम् व से सर्वधा रहित, संच्युतिष्युत्ततेजीतेश्य स्थानेक योजनप्रमाण वाले चेत्र में स्थित ब्रह्मुत्रों को भस्म कर देने वाली तेजीतेश्या घोर तप से प्राप्त होने वाली लेकिविशेष को अपने में संचित्त स्थान किये हुए, चतुर्यश पूर्वी १४ पूर्वी के ज्ञाना तथा चतुर्जनिभिगत स्मितिज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रुविज्ञान, मनःपर्यवज्ञान इन चार ज्ञानी को प्राप्त हो रहे थे ।

- श्रह्मपुडिह्वं — का श्र्य है शास्त्रानुमोदित श्रदगार्द्धाल के श्रनुसार, श्रीर — उगाहं — श्रवगहम् — का श्रवगहम् — का श्रवगह्म प्रावासस्थान रहने की जगह यह श्र्य होता है। तथा — उगितिहत्ता — का — ग्रहण करके — यह श्र्य समस्त्रना चाहिए। तब इस का संकलित श्रूर्य यह हुआ कि धर्मचीय स्थविर श्रपने शिष्य — परिवार के साथ सहसाम्रयन नामक उद्यान में शास्त्रविदित साधुद्वित के श्रनुसार आवासस्थान की ग्रहण कर के बहां अवस्थित हए।

उराले जाव लेस्सं यहां पिठत — जाव — यावत् पद से — घोरे घोरगुणे घीरव्यप् घोरतयस्सी घोरबंसचे । वासी उच्छू इस ीरे संश्विच विज्ञते उ — इत्यादि पदी का प्रहण करना चाहिये। घोर ख्रादि पदों का खर्ष कपर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना है कि वहां ये पद श्री धर्मधीय जी महाराज के विशेषण हैं. जबकि प्रस्तृत में श्री सुदत्त मुनि के। नामगटभिन्नता के ख्रतिरिक्त श्रयंगत कोई मेद नहीं है!

—जहा गोयमसामी तहेव सुद्दमी थेरे आयुच्यति जाव अडमाणे —इस में पारणे के दिन पहले प्रहर से लेकर दक्षिनापुर में भिदार्थ जाने तक का सुदत्त सुनि का जितना दत्तान्त है, उसे ै गीतम स्वामी के गतवृत्तान्त की तरह जान लेने का सुबकार ने जो निर्देश किया है, तथा जाव —यावत् पद से गीतमस्वामी के समान किये गर्ये सुदत्त सुनि के आचार के वर्णक पाठ को जो संस्थित किया है, वह निम्नोक्त है—

-सहम्मे थेरे तेलेव उवागच्छति उवागच्छता सहम्मं थेरं वंदइ नमंसइ, वन्दित्ता नमं-सित्ता एवं वयालो -इच्छामि एं भंते! नुब्मेहिं श्रव्मणुएणाते समाणे मासक्वमणपारणगंसि हरियणाउरे जगरे उच्चनीयमण्भिमघरसमुदाणस्व मिनवायरियाए श्रव्धित र ! श्रद्धासुदं देवाणुप्पिया! मा पिडविधं करेह, तए जं तुदत्ते अणगारे सुद्भिणं थेरेजं श्रव्धमणुरुणाते समाणे सुद्धमस्व थेरस्स श्रांतियातो पिडिनिक्बमित पिडिनिक्बमित्ता श्रतुरियमच्चवसमसंभंते जुगतंरपत्तोयणाते दिहीए पुरश्रो रियं सोहेमाणे जेलेव हरियणाउरे जगरे तेलेव उचागच्छा, हरियणाउरे जयरे उच्चनीयमञ्जिमकुलाहं । इन पदी का श्रर्थ निम्नोक है —

तपस्वराज श्री मुदत्त श्रनगार मासन्त्रमण के पारणे के दिन प्रथम पहर में स्वाध्याय करते, दूसरें में ज्यान करते, तीमरे पहर में कायिक श्रीर मानसिक चयलता से रहित हो कर मुखबस्त्रिका की, भाजने ए<sup>स</sup> वस्त्रों को पितलें बना करते, तदनन्तर पाशे को भाला में रख कर श्रार भो तो की ग्रहण कर सुप्रमि स्थावर के चरणों में उपस्थित हो कर बन्दना तथा नमस्कार करने के श्रनन्तर निवेदन करते हैं कि हे भगवन् ! श्राप

<sup>(</sup>१) गौतम स्वामी का वर्णन १८ १२३ पर किया जा चुका है। पारणे के लिये जिस विधि से वे गये ये उसी विधि का समस्त अनुसरण सुदत्त मुने करते हैं। अन्तर मात्र इतना है कि गौतम स्वामी निज्ञा के लिये बाणिजधाम नगर में जाने से पहले अमण मगत्रान् महाबीर स्वामी से पूछते हैं, अविक सुदत्त मुनि इस्तिना पुर में भिक्षार्थ जाने के लिये धर्मधीय या सधर्मी स्थविर से आजा मांगते हैं। नगरादि की नामगत भिन्नता के अविरिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है।

प्रिथम अञ्चाय

की आजा होने पर में मासक्षमण के पारणे के लिये हस्तिनापुर नगर में 'उच्च—घनी, नीच—निर्धन और मध्यम—सामान्य गृहों में भिक्षार्य जाना चाहता हूं। सुधर्मा स्थिति के ''—जैसे—तुम को सुख हो, वैसे करो, परन्तु विलम्ब मत करो—" ऐसा कहने पर वे सुदत्त अनगार श्री सुधर्मी स्थितर के पास से चल कर कायिक तथा मानसिक चपलता से रहित अश्रान्त और शान्तकप से तथा स्वदेहममाण दृष्टिपात कर के ई्योंसमिति का पालन करते हुए जहां दृश्तिनापुर नगर था वहां पहुंच जाते हैं, और नीच तथा मध्यम स्थिति के कुलों में —।

— सुद्रम्मे थेरे चापुच्छति सुधर्मणः स्यिवरानाप्ट्यति । अर्थात् सुदत्त मृनि सुध्म स्यिवर को पूछते हैं। इस पाठ के स्थान में यदि "- धर्ममघोसे थेरे आपुच्छति -" यह पाठ होता तो बहुत अच्छा या। कारण कि प्रकृत में सुधर्मा स्थिवर का कोई प्रशंग नहीं है क्यासन्दर्म के आरम्भ में भी सूत्रकार ने सुदत्त मुनि को धर्मधोष स्थिवर का अन्तेवासी बतलाया है। अतः यहां पर "- सुद्रम्मे-" यह पाठ कुछ सात नहीं जान पहता और यदि "- स्थितस्य गतिश्चिन्तनीया - " इस न्याय के अनुसार सूत्रगत पाठ पर विचार किया जाये तो सूत्रकार ने "सुवर्मा" यह "धर्मेशोष" का हो दूषरा नाम सूचित किया हुआ प्रतीत होता है। अर्थात् सुदत्त अनगार के गुददेव धर्मघोष और सुधर्मा इन दोनों नामों से विख्यात थे। इती अभिप्राय से सुक्तार ने धर्मघोष के बदले "सुध्रममे-सुधर्मा" इस पद का उल्लेख किया है। इस पाठ के सम्बन्ध में वृचिकार श्री अभयदेवसूरि "- सुद्रम्मे थेरे -" ति धर्मघोषस्य विरम्भित्यर्थः। धर्मशब्दस्याम्यात् शब्द्रस्याच्येकार्यत्वान् - इस प्रकार कहते हैं। तात्रप्य यह है कि "सुधर्मा और धर्मघोष" इन दोनों में धर्म शब्द समान हैं, उस समानता को लेकर ये दो शब्द एक हो अर्थ के परिचायक हैं। सुधर्मा शब्द से धर्मघोष और धर्मघोष से सुधर्मा का प्रह्रण होता है। यहां पर उल्लेख किये गये "- सुद्रम्मे थेरे -" शब्द से जम्बूस्वामी के गुद्देव श्री सुधर्मा स्थानी के प्रह्रण की मून तो कभी भी नहीं होनी चाहिये। उन का इन से कोई सम्बन्ध नहीं हैं। सुधुख गुद्दारि के घर में प्रवेश करने के अननतर स्था हुआ ? अर सुक्रार उस का वर्णन करते हैं -

# मूल — केते खं से सुमुहे गाहावती सुदत्तं अगागारं एउजमाखं पासित पासिता

- (१) संयमशील संसारत्यामी मुनि की दृष्टि में धनी और निर्धन, ब्राह्मण, वैदय, क्षत्रिय कीर सद्भ सब बरावर हैं, पर यदि इन में आचारसम्मत्ति हो। साधु के लिये जंब और नीच का कोई भेदमान नहीं होता। उच, नीच और मध्यमकुल में भिनाय साधु का भ्रमण करना शास्त्रसम्मत है। अतः उच्चकुल में गोचरी करना और नीच कुल में या सामान्य कुल में न करना साधुधमें के विरुद्ध है। साधु प्राश्चिमात्र पर समभाव रखते हैं, किन्तु जो आचारहीन हैं तथा आवारहीनता के कारण लोक में अस्पृत्य या वृश्यित समके जाते हैं, उन के यहां भिन्नार्थ जाना लोकदृष्टि से निषद्ध है।
- (२) छाया ततः स सुमुखो गायापतिः सुद्तमनगारमायान्तं पदयति, दृष्ट्वा इष्टतुष्टः ऋासनादअयुत्तिष्ठति ऋभ्युत्याय पादपीठात् प्रत्यवरोहित प्रत्यवरुद्ध पादुके ऋवमुञ्चति ऋवमुञ्च एकशाटिकमुत्तः युद्त्तमनगारं सप्ताष्ट्रपदानि प्रत्युद्गञ्छति प्रत्युद्गत्य त्रिवारमादिद्धिण् वन्दते नमस्यति वन्दित्वा नमस्यत्या यत्रेव
  भक्तरः तत्रेवोपगञ्छतिः उपागत्य म्बद्दतेन विपुलेन ऋशनपानः ४ प्रतिलम्भिष्यामीति तुष्टः ३ । ततस्तेन
  सुमुखेन गायापतिना तेन द्रव्यगुद्धेन ३ त्रिविधेन त्रिकरणशुद्धेन सुदत्तेऽनगारे प्रतिलम्भिते सृति सत्तारः
  परीतिकृतः, मनुष्यायुर्निवद्म । गृहे च तस्य इमानि पञ्च दिव्यानि प्रादुर्म् वानि, तद्यथा—१—वसुधारा वृष्टा ।
  २—दशार्द्धवर्णकृसुमं निपातितम् । ३—चेलोत्स्वेपः कृतः । ४— ऋहता देवदुन्दुभयः । ५— ऋन्तराण् चाकाशे
  ऋहोदानमहोदानं पुष्टं च । दृष्टितनापुरे शृंगाटकः यावत् पथेषु बहुजनोऽन्योऽन्यं एवमाख्याति ४—धन्योः

#### दिन्दी भाषा टीका सहित!

[६२५

हहुतुह आसणाओ अब्धुह ति अब्धुहित्ता पायपीढाओ पन्चोरुहित पन्चोरुहिता पाउयाश्रो भ्रोमुयति भ्रोमुहत्ता एगक्षाडियं उत्तर सुद्तं अणगारं सत्तह याहं पन्चगगन्छित पन्चगगन्छिता तिक्खुतो श्रायार वहति नमंसित बंदिता नमंसित्ता जेणेव भत्तघरे तेणेव छवागन्छित उवागन्छिता सयहत्थेणं विउत्तेणं असणं पाणं ४ पडिलाभेस्सापि ति कहु तुहे ३।
तते गं तस्स सुमुहस्स गाहावहस्म तेणं दव्यसुद्धेणं ३ तिविहेणं तिकरणसुद्धेणं सुद्त्ते
अणागारे पडिलाभिए समाणे संसारे पित्तीकते, मणुस्साउए निबद्धे, गिहंसि य से हमाहं
पञ्च दिव्वाहं पाउव्यूताहं, तंबहा-१—वसुहारा बुहा, २—दसद्धवण्णे कुसुमे निवातिते, ३—
चेलुक्खेवे कते, ४—आहताओ देवहुन्दुनीया, ४—अतरा वि य गां आगासंसि अहोदाणं
अहोदाणं घुट्ठं य । हत्थिणाउरे सिघाडमर जाव पहेसु बहुजणो अन्नमन्नस्स एवं आहबखह ४—धन्ने गां देवाणुप्पया ! सुमुहे गाहावती जाव तं भन्ने ४ । से सुमुहे गाहावती
बहुदं वाससताई आउर्य पालेति पालिता कम्लमासे कालं किचा हित इत्थिसीसए गाने अदीगासचुक्स रण्णो धारिणीए देवीए कुछिसि पुत्तताए उववन्ने । तते गां सा धारिणी देवी
सर्याणज्जेसि सुन्नागरा भेशोहीरमाणी २ तहेव सीहं पासिति । सेसं तं चेव जाव द्रार्थं
पासादे विहरति । एवं खलु गोतमा ! सुवाहुणा हमा एणस्त्वा मणुस्सिहिही लद्धा ३।

पदार्य-तते गं-तदनन्तर । से -वह ! सुमुहे-सुगुल । गाहावती -गायापि । सुद्तं - सुद्त । अग्मारं -अनगार को । पज्जभागं -आते हुए को । पासित -देखता है । पासिता -देख कर । हृहतु हे -हृहतु है -हृहतु है -हृहतु है -हृहतु है -हृहतु है -हृहतु है । प्रायपी हाओं -पादपीठ -पांव रखने के आधन से । पञ्चोरहति - उत्तता है । प्रायपी हाओं -पादपीठ -पांव रखने के आधन से । पञ्चोरहति - उत्तता है । पञ्चोरहिता - उत्तर कर । पायपी हाओं -पादपीठ -पांव रखने के आधन से । पञ्चोरहति - उत्तरता है । पञ्चोरहिता - उत्तर कर । पायपी हो ने सिशा हुआ न हो, इस प्रकार का । उत्तर - उत्तरासंग (उत्तरीय वस्त्र का शरीर में न्यासिवशेष) करता है, उत्तरासंग करने के अनन्तर । सुद्ता - सुद्दा । अग्नारं -अनगार के । स्त हृद्यारं -सात आठ कदम, स्कार के लिये । पञ्चुगाञ्जित -सामने जाता है । वाहावि - नमस्कार करता है । वाहावि - वाहावि - वाहावि - वाहावि - वाहावि - वाहावि - अपने हाथ ने । वि उत्तर्ण -वि पुत्त । अस्तर्ण पाणं ४ - अशन, पान देवातु कि आकर । सामहरूथे - अपने हाथ ने । वि उत्तर्ण -विपुत्त । असर्ण पाणं ४ - अशन, पान देवातु कि साम है साम है साम है साम है साम है । साम सुलो गाथापितः बहूनि वर्षशतानि आयुः पालयित पालयित्वा कालमाने कालं कृत्वा इहैव अदीनशजोः राष्टी धारिएया देव्याः कुसी पुत्रतथोपवचः । ततः सा

प्रासादे विहरति । तरेवं खन्नु गीतम ! सुवाहुना इयमतेद्रूपा मनुष्यदिर्लञ्घा ३ । (१) वारं वारमीपश्चिद्धां गन्नुन्तीत्यर्थः (इतिकारः)

धारिणी देवी शयनीये. सुप्तजागरा (निद्वातो) २ हत्तिशोर्षके नगरे तथैव सिंह' पश्यति । शेषं तदेव यावत् उपरि

श्रादि चतुर्विघ श्राहार का । पडिलाभेस्पामि चि दान दूंगा श्रथवा दान का लाग प्राप्त करू गा, इस विचार

से ! तदे 3 - प्रसन्नचित्त हुन्ना त्रर्थात् ऋत्यन्त प्रसन्नता को प्राप्त होता हुन्ना । तते गं-तदनंतर । तस्स - उस । सुमुहस्त - मुमुख । गाहाबङ्स्स -- गाथापति के । तेणं - उस । दब्बसुद्धे गुं - शुद्ध द्रव्य से, तथा । तिबिहे-र्ण — त्रिविध । तिकरणसुद्धे एं विकरणशुद्धि से । सुद्देश – सुद्धा । स्रणमारे - ग्रनगार के । पडिलाभिते समार्ण - प्रतिलम्भित होने पर त्रर्थात् सुद्ध जनगार को विशुद्ध भावना द्वारा शुद्ध ज्राहार के दान से अत्यन्त प्रसन्नता को प्राप्त हुए सुमुख गाथापित ने । संस्कारे संसार को - जन्म मरण की परम्परा को ैपरित्तीकते - बहुत कम कर दिया, और । **मणुस्ताउए-**-मनुष्य स्नायु का-- उत्तम मानव भव का । नि बद्धे--वन्ध किया ऋषींत् मनुष्य जन्म देने वाले पुष्यकर्भदिलकों को बांधा । य--श्रीर । से-उस के । गिहंसि -- घर में । इमाइ' -- ये । पंच -- पांच । दिव्वाई - दिख्य -- देवकृत । पाउबभूनाई -- प्रकट हुए । तंजहा - जैसेकि । १ - वसुद्वारा - वसु - सुवर्ण की धारा की । वुद्वा - वृष्टि हुई । २ - दस्रद्ववर्णे - पांच वर्णों के । कुसुमे - पुष्पों को । निवातिते - रिराया गया । ३ - चेलुक्खेंचे - वस्नों का उत्स्पे । करी -किया गया । ४ –देवदु दुभीम्रो –देश्टुन्दुभियें । स्राहताम्रो -वंजाई गई । ५ – स्रागासंसि स्रंतरा वि य गं श्रीर श्राकाश के मध्य में । अहोदाणं अहोदाणं य — श्रहोदान श्रहोदान, ऐसी : घुई - उद्-घोषण हुई । इत्थिणाउरे - इस्तिनापुर में । सिघाबग - श्रिपण । जाव - यावत् । पहेसु - सामान्य रास्तौ में । बहुजणो - बहुत से लोग । अन्न शन्न स्स - एक दूसरे को । एवं - इस प्रकार । आह्यन्बह ४ - कहते हैं, ४। धन्ने एं-धन्य है। देवाणुप्यिया !--हे महानुभावो !। सुमुहे-सुमुख । गाहावती-गायापित जाय-यावत्। तं -वह । धन्ते ४ - धन्य है, ५ । से -वह । सुमुद्दे - मुमुख । गाशवती - गाथापति । वहुरं -वहुत । वाससतारं - सेंकड़े वर्षे की । श्राउयं - ग्रायु की । पासेति पालिसा - उपभोग करता है, उपमोग कर के : कालमासे -- कालमास में | कालं किच्चा -- काल कर के । इहेव -- इसी । इत्थिकीसप -- इस्तिशोषक । शुगरे -- नगर में । श्रदीशासन् इस्त -- श्रदीनशत्रु । रत्यो -- राजा की । धारियीप -- धारियी । देवीप-देवी की। कुच्छिति - कुक्षि में - उदर में। पुचनाय-पुत्रहर से। उववन्ने - उत्पन हुआ-पुत्ररूप से गर्भ में आया । तते एं-तदनन्तर । सा -वह । धारिली - धारिली । देवी -देवी । सयणिक्रं-सि -- अपनी शय्या पर । सुत्तजागरा -- कुछ सोई तथा कुछ जागती हुई, अर्थात् । श्रोहीरमाणी २ -- ईषत् निद्रा लेती हुई। तहेव-तपैव -उसी तरह। सीई-सिंह को। पासति -देखती है। सेसं-वाको सर ा सं चेव —उसी भाँति जानता र जाव —यावत् । उप्पि पासादे — ऊपर प्रसादों में । विद्वरति —भोगों का उपभोग करता है। त' - अत:। एवं खलु --इस प्रकार निश्चय ही। गोधमा ! - हे गौतम !। सुवाहुए। -- सुवाहुकुमार ने । इसा - यह । प्रयास्त्रा - इस प्रकार की । मणुस्तिरिद्धि - मानवी समृद्धि । लद्धा ३ - उपलब्ध की है । मुलार्थ - तदन्तर सुमुख गाथापति आते हुए सुद्त अनगर को देखता है, देख कर अत्यन्त प्रसन्नित्त से आसन पर से उठता है, उठ कर पादपीठ से उत्तरता है, अतर कर पादका को त्याग कर एकशादिक उत्तराखंग के द्वारा सुदत्ता अनगार के स्वागत के लिये सात आठ क़दम सामने जाता है, सामने जा कर तीन बार आदि जिए प्रदिश्या करता है, करके वन्दना नमस्कार करता है, वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर जहाँ पर भक्तगृह है - रसोई है, वहां आता है, आकर आज मैं अपने हाथ से विपुत्त अशन, पानादि के द्वारा सुदत्त अनगार को प्रतिलाभित करूंगा अर्थात् सुपात्र में दान दूंगा, ऐसा विचार कर नितान्त प्रसन्न होता है। तदमन्तर उस सुमूख गृहपति ने उम शुद्ध द्रव्य तथा त्रिविध विकरणशुद्धि से सुदत्त अनगर को प्रतिलम्भित करने पर संसार को संदिप्त किया

<sup>(</sup>१) परीतोक्रतः । परि समन्तात् इतः — गतः इतिः परीतः । अनरीतः परीतः कृत इति परीतीकृतः, पराङ्मुखीकृतः प्रतिनिवर्तित हस्यर्थः । अन्यीकृत इति यावत् ।

श्वीर मनुष्य आयु का बन्ध किया, तथा उस के घर में —१—सुवर्ण वृष्टि, २—यांच वर्णों के कूनों की वर्षा, ३—वस्त्रों का कत्त्रेप, ४—देवदुंदुभियों का आहत होना, ५—आअश में अहोदान, श्रहोदान, ऐसी उद्घोषणा का होना —थे पांच दिव्य प्रकट हुए।

इस्तिनापुरनगर के त्रिपथ यावत् सामान्य मार्गो में अनेक मनुष्य एकत्रित होकर आपस में एक दूसरे से कहते थे -हे देवानुप्रियों! धन्य है सुमुख गाथापति यावत् घन्य है सुमुख गाथापति।

तहनन्तर वह सुमुख गृहपति सैंकड़ों वर्षों की आयु भोग कर कालमास में काल कर के इसी हिस्तिशीर्षक नगर में महाराज अदोनशजु की धारिणी देवी की कुक्ति में पुत्रक्ष से उत्तन हुआ। तहनन्तर वह धारिणी देवी अपनी शब्या पर किंचित सोई और किंचित जागती हुई स्पन्न में सिंह को देखती है। शेव वर्णन पूर्ववत् जानना यावत् उन्नठ प्रासादों में विषय भोगों का यथेच्छ उपभोग करने लगा

टीका — शास्त्रों में भिद्धा तीन प्रकार की बतलाई गई है । पहली — सबंधम्पत्करी, दूसरी वृत्ति श्रीर तीसरी पौरुषधातिनी । जिन मुनियों ने सांसारिक व्यवहार का सबंधा परित्याग कर दिया है, जो पांच महावर्तों का सम्यक्त्या पालन करते हैं श्रीर जिन का इदय करणा से सदा श्रोतभीत रहता है, वे मुनि केवल संयमरक्षा के लिये जो भिद्धा लेते हैं, वह भिक्षा सबंखम् निक्ता होती है । यह भिद्धा लेने श्रीर देने वाले, दोनों के लिये हितसाधक श्रीर आत्मविकास की जिनका होती है । इस के श्रातिरक यह मिद्धा स्वयं साधक की श्रात्मा में, समाज में तया राष्ट्र में सदाचार का प्रचएड तेज संचारित करने वाली होती है जिए मतुष्य लूना, लंगड़ा या श्रंथा है, स्वयं कमा कर खाने में असमर्थ है, वह श्रपने जीवननिर्वाह के लिये जो मिक्षा मांगता है वह शृत्ति भिद्धा कहलाती है । जैसे दूसरे लोग कमा कर खाते हैं उसी तरह वह भी मिद्धा के द्वारा श्रपनी आजीविका चलाता है । तात्पर्य यह है कि यह मिद्धा ही उस की श्राजीविका है इस लिये यह भिद्धा वृत्ति के नाम से प्रसिद्ध है । जो मनुष्य हट्टा कट्टा और तन्दक्सत है, वलवान है, कमा कर खाने के योग्य है परन्तु कमाना न पढ़े इस अभिनाय से मांग कर खाता है, उस की भिद्धा पुरुषार्य की धानिका होने से पौरुषधातिनी मानी जाती है।

सुदत्त श्रनगार की भिक्षा पहली भेगी की है अर्थात् सर्वसम्पत्करी भिद्धा है । यह भिद्धा के श्रेगीविभाग से श्रनायास ही सिद्ध हो जाता है। इस के श्रतिरिक्त इस भिद्धा में भी अध्यवसाय की प्रधानता के श्रनुसार फल की तरतमता होती है। भिक्षा देने वाले एशस्य के जैसे प्रणाम होंगे उस के श्रनुसार ही फल कियन होता है।

मुदत्त श्रनगार को घर में प्रवेश करते देव सुमुख एश्पित बड़ा प्रमन हुआ। उस का मन सूर्य-विकासी कमल की भाँति इस के मारे खिल उठा। यह ऋपने ऋतिन पर से उठ कर, नंगे पांव सुदत्त मुनि के रवागत के लिये सात ऋाठ कदम श्रागे गया और उस ने तीन बार झादिल्ला प्रदक्षिणा कर के मुनि को भक्ति-भाव से वन्दन, नमस्कार किया। तदनन्तर श्री सुदत्त मुनि का उचित शब्दों में स्वागत करता हुआ। बोला कि प्रमो । मेरा ऋहोमाय्य है। श्राज मेरा घर, मेरा परिवार सभी कुछ पावन हो गया। श्राप की चरणाज से पुनीत हुआ सुमुख आज अपने आप की जितनी भी सराइना करें उतनी ही कम है। इस प्रकार कहते हुए उस ने श्री सुदत्त मुनि को भोजनशाला की ऋोर प्रधारने की प्रार्थना की और अपने हाय से उन्हें निर्दोध ऋहार दे कर अपने आप को परम भाग्यशाली बनाने का स्तुत्य प्रयास किया। श्राहार देते समय उस के भाव इतने शुद्ध ये कि उन के प्रभाव से उस ने उसी समय मनुष्यभवसंवंधी आयु का पुष्य बन्ध कर लिया।

# श्रीविषा । सूत्रीय द्वितीय श्रुतस्कन्ध -

तपस्त्रिराज मुनि सुदत्त का सुपुत गृहपति के घर अकस्मात् प्रधारना मो किसी गीमीर आगाप का सुचक है। सन्तसनागम किसी पुराय से ही होता है। यह उक्ति आवाजगोपाल प्रसिद्ध है और सर्वानमोदित है। किर एक तपोनिष्ठ संवमी एवं जितेन्द्रिय मुनिराज का समागम तो किसी पूर्वकृत महान् पुरुष को प्रकट करता है। श्री सदत्त मृति अतायास ही सुमुख प्रदर्गति के घर अति हैं, इस का अर्थ है कि सुमुख का पूर्वीपाजित शुभ कर्म उन्हें -सदत्तम्नि को ऐसा करने की प्रेरणा करता है। स्रथना प्रभावशाली तपस्त्रिराज मुनिजनों का चरण-न्यास वहीं पर होता है जहां पर पूर्वकृत शुभकर्म के अनुसार उपयुक्त समस्त सामग्री उपस्थित हो । वर्षा का जल किसी उपजाक भूमि में गिरे तभी लाभदायक होता है। बंजर भूमि में पड़ा हुन्ना वह फलपद नहीं होता। यही कारण है कि श्री सुदत्त मुनि सुमुख जैसी उपजाक भूमि में अनुप्रहरूप वर्षा बरमाने के लिये मजल मेध के रूप में उस के घर में पधारे हैं।

सञ्चे दाता को दान का प्रसंग उपस्थित होने पर तीन गर हमं उत्पन्न होता है। १ - ऋाज मैं दान दंगा, ऋाज मुक्ते बड़े सन्दान्य में दान देने का सुप्रवसर प्राप्त हुआ है। २--दान देते समय हर्षित होता है, ब्रीर ३ - दान देने के पश्चात् सन्तीय ब्रीर ब्रानन्द का अनुभव करता है। साधु ने इतना ब्राहार लिया ! जिस के मन में ऐसे भाव आते हैं, उसने दान का महत्त्व ही नहीं समभा, ऐसा समभाना चाहिये । देय पदार्थ शुद्ध हो, उस में किसी प्रकार की तुटिन हो, दाता भी शुद्ध अर्थात् निर्मल भावना से युक्त हो और दान लेने वाला भी परम तपस्वी एवं जिलेन्द्रिय अनगार हो। दूसरे शब्दों में-देव वस्तु दाता ग्रीर प्रति-महीता-पात्र ये तीनों ही शुद्ध हो तो वह दान जन्म मरण के बन्धनों को तोड़ने वाला श्रीर संसार को सिच्छ करने - कम करने वाला होता है -- ऐसा कहा जा सकता है । सुमुख गृहपति के यहां ये तीनों ही शुद्ध थे, इसिलये उस ने ऋलभ्य लाभ की संप्राप्त किया।

वैदिकतम्बदाय में गंगा, यनुना और सरस्वती इन को पुरुषतीर्थ माना गया है। इन तीनों के संगम को पर्व त्रिवेणी कहा है। इसी को दूसरे शब्दों में तीर्थराज कहा जाता है और उसे पूरुर का उत्पादक माना गया है। किन्तु जैनपरम्परा में शुद्ध दाता, शुद्ध देय वस्तु ख्रीर शुद्ध पात्र ये तीन तीर्य माने गये हैं। इस तीनी के सम्मेलन से तीर्घराज बनता है। इस तीर्घराज की यात्रा करने वाला अपने जीवन का विकास करता हुआ दुर्गतियों में उपलब्ध होने वाले नानाविध दु:खों से छुट जाता है। इस के अतिरिक्त वह मनुष्यों तथा देवों का भी पुज्य बन जाता है । देवता लोग भी उस के चरणों के स्पर्श से अपने को कृतकृत्य समझते हैं । सुमुख गृहपति ने इसी पुरुष त्रिवेणी में रनान करके फलश्वरूप संसार को कम कर दिया और आगामी भव के लिये मन्ष्य की ब्रायु का बन्ध किया। इस के ब्रितिरिक्त उस के घर में जो मोहरों की वृष्टि, पांच वर्ण के पुर्धों की वर्षा, यहत्रों की वर्षी दुन्दुकि का वजना तथा "श्रहोदान श्रहोदान" की घोषणा होना - ये पांच दिव्य प्रकट हुए, यह विधिपुरस्तर किये गये सुराजदानका तीर्थ में स्नान करने का ही प्रत्यक्त फल है।

जैसा कि प्रथम भी कहा गया है कि पत्ये ह कर्तव्य के पोछे करने वाले को जो अपनी भावना होती है, उसी के अनुसार कर्तव्य-कर्म के फत का निर्वारण होता है। मानव की भावना जितनी शुद्ध और बलवती होगी, उतना ही उस का फल भी विशुद और बलवान् होगा यह बात ऊपर के कथा सन्दर्भ से स्पष्ट ही जाती है। जीवन के ख्रान्तरिक विकास में देय वस्तु के परिमाण का कोई मूल्य नहीं होता अपितु मावना का मूल्य है : देय वस्तु समान होने पर भी भावना की तरतमता से उसके फल में विभेद ही जाता है। भानव जीवन के विकाससेव में भावना को जितना महत्त्व प्राप्त है, उतुना श्रीर किसी वस्तु की नहीं। भावना के प्रमाय से ही मबदेवी माता, भरत चकवर्ती, प्रसन्न बन्द्र राजिष और किपलसुनि प्रभृति आत्मास्त्रों ने केवल ज्ञान प्राप्त कर

#### हिन्दी भाषा टोकः सहितः

६२९

निर्वाष्यद को प्राप्त कर लिया था। तास्यय यह है कि मानव जीवन का उत्थान और पतन भावना पर ही अवलम्बित है। ' पाहशी भावना यस्य सिद्धिर्भवति ताहरी"— इस अभियुक्तिक में अग्रुमात्र भी विसंवाद दिखाई नहीं देता अर्थात् इस की सस्यता निर्वाध है।

प्रश्न—सुदत्त मुनि ने महीने की तपस्या का पारणा किया, आहार देने वाले सुमुख के घर सुक्ण की वृष्टि हुई, यह ठीक है परन्तु आजिकल दो दो महीने की तपस्या होती है और पारणा भी होता है मगर कहीं पर भी इस तरह में स्वर्ण की वृष्टे देखी वा सुनी नहीं जाती, ऐसा क्यों?

उत्तर - सर से प्रथम ऐसा प्रश्न करने वालों या सोचने वालों को यह जान लेना चाहिये कि सुवर्णवृष्टि की लालसा ही उस वृष्टि में एक वड़ा भारी प्रतिबन्ध है, स्कावट है। जो लोग तपस्वी मुनि को स्थाहार देकर मोहरों की वर्षा की स्थामलाया करते हैं, वे थोड़ा देकर बहुत की इच्छा करते हैं। यह तो स्पष्ट ही एक प्रकार की सौदेवाज़ी है जिस की पारमार्थिक जगत में कुछ भी कोमत नहीं। देव किसी ध्यापारी या सौदेवाज़ के आंगन में मोहरों की वर्षा नहीं करते। मोहरों की वर्षा ते दाता के घर में हुआ करती है। सचा दाता दान के बदले में कुछ भी पाने की अभिलाधा नहीं करता, वह तो देने के लिये ही देता है, लेने के लिये नहीं। ऐसा दाता तो कोई विरला ही होता है और वसुवारा का वर्षण भी उसी के घर होता है।

इस के अतिरिक्त अगर कोई पुरुष भूख से पोडिन हो रहा है तो उस की भूख मिटाने के लिये उसे कुछ खाने की देना, उस को अपेता वह अपने लिये अधिक लाभकारो होता है। तास्पर्य यह है कि दान लैने वाले की अपेदा दान देने वाना अधिक लाभ उठाता है, इत्यादि वालों का स्मष्टाकरण प्रस्तुत में विखित सुसुख एहपति के जीवन से अनायास हो हो जाता है।

भश्न जिस समय सुमुख गृहपति ने सुदत्त मुनि के पात्र में आहार डाला। तो उस समय देवताओं ने वसुधारा आदि की वृष्टि को और आकाश से आहोदान आहोदान की घोषणा की, इस में क्या हार्द है।

उत्तर—इस के द्वारा देवता यह सूचित करते हैं कि हे मनुष्यों! तुम बड़े भाग्यशाली हो, तुम को ही इस दान की योग्यता प्राप्त हुई है । हमारा ऐसा सद्माग्य नहीं कि किसी सुप्रात्र को दान दे सकें। सब कुन्न होते हुए भी हम कुन्न नहीं कर सकते। तुम को ऐसा सुन्नवसर अने क बार प्राप्त होता है, इसलिये तुम भन्य हो तथा तुम्हें योग्य है कि उस को हाथ से न जाने दो। सारांश यह है कि देवता लोग इस सुवर्ण- वृष्टि द्वारा शुद्ध हृदय से किये गये सुपानदान की भूरि २ प्रशंसा कर रहे हैं।

प्रश्न — जिस समय श्री सुमुख गृह गति ने सुदत्तमुनि को दान दिया था वह समय भारतवर्ष का सुवर्णमय सुग था, जिसे लगमग तीन हज़ार वय से भी ऋषिक समय हो चुका है। उस समय जितना सस्तापन था उस की तो आज कल्पना भी नहीं कर सकते। ऐसे सस्तेपन के ज़माने में सुमुख गृहपति के द्वारा दिये आहार की क़ीमत भी बहुत कम हो दोगो, तर इतनी साधारण चीज़ के बदले में देवों ने सुवर्ण जैसी महाघ वस्तु की वृष्टि की, इस का क्या कारण है।

उत्तर—इस का मुख्य कारण यही था कि दाता के भाव नितान्त शुद्ध थे। इसी कारण दान का मूल्य चढ़ गया, ऋतः देवों ने स्थर्ण को वर्ग को। वास्तव मंदेखा जाए तो देव वस्तु का मूल्य नहीं ऋांका जाता, वह स्वस्य मूल्य की हो या अधिक की। मूल्य तो भावना का होता है। विना भावना के तो जीवन अपण किया हुआ। भी किसी विशिष्ट कल को नहीं देसकता। इत लिये दानादि समस्त कार्यों में भावना ही मूल्यवती है।

प्रश्न--सुमुख गृहपति ने श्री सुदत्त मुनि को दान देने पर मनुष्य का ऋायुष्य बांधा, इस कथन से स्पष्ट

प्रिथम अध्याय

सिद्ध होता है कि उस ने मिथ्याल की दशा में दान दिया, दूसरे शब्दों में वह मिथ्याली था या होना चाहिये।

उत्तर - श्री मुमुख गृहपति को मिथ्यात्वी या सिथ्यादृष्टि कहना भूल करना है । ध्यमशील मुनि-जनों में इस की जैसी अनन्य अद्धा थी, बैसी तो आजकल के उत्कृष्ट अवको में भी दृष्टिगोचर नहीं होती ! इस प्रकार की अपन्तरिक भक्ति सम्यग्दृष्टि में ही हो सकती है और इस के अतिरिक्त सम्यग्दृष्टि ध्यक्ति के जो र चिन्ह होते हैं, उन से वह सर्वया परिपूर्ण था ।

प्रश्न - भी भगवती सूत्र शतक ३० उद्देश १ में लिखा है कि सम्यगृहष्टि मनुष्य तथा पशु वैमानिक देवगति के अतिरिक्त अन्य किसी भी गति का बन्ध नहीं करता, परन्तु सुमुख ग्रहपति ने सम्यग्रहष्टि होते हुए भी मनुष्य ऋायुका बन्ध किया, देवगति का नहीं। इस से प्रमाणित होता है कि वह सम्यग्दृष्टि नहीं था। ऋगर सम्यग्द्रष्टि होता तो वैमानिक देव बनता, मनुष्व नहीं

उत्तर-श्री भगवतीसूत्र में जो कुछ लिखा है, उस से सुमुख एइपति का सम्यगद्देश होना निषिद्ध नहीं हो सकता। वहां लिखा है कि जो मनुष्य श्रीर तियच विशिष्ट कियावादी (सम्यगद्दित) होते हैं श्रीर निरतिचार व्रतीका पालन करते है वे ही वैमानिक की आयु का बन्ध करते हैं। इस से स्पष्ट विदित होता है कि भगवती सूत्र का उक्त कथन सामान्य सम्यग्द्रिष्ट के लिये नहीं किन्तु विशेष के लिये है।

प्रश्न-भी भगवतीसूत्र में इस विषय का जो पाठ है उस में मात्र " कियावादी " पद है, विशिष्ट कियाबादी नहीं। ऐसी दशा में उस का विशिष्ट कियाबादी ऋर्य मानने के लिये कीन सा शास्त्रीय ऋषार है !

उत्तर - यहां पर विशिष्ट कियावादी का ही महत्त्व करना उचित है । इस के लिये भारी दशाश्रात-स्कल्ध का उल्लेख प्रमाण है। वहां लिखा है कि महारंभी और महापरिप्रही सम्यग्टिंग्ट नरक में जाता है। बदि श्री भगवती सूत्रगत कियावादी पद से विशिष्ट सम्पग्दिष्ट अर्घ ग्रहीत न हो तो उस का श्री दशाश्रतस्कन्ध के साथ विरोध होता है। तालर्य यह है कि यदि सामान्यक्ष्य से सभी सम्यग्रहिंग्ड वैमानिक की आयु का बन्ध करते हैं - यह आधाय भी भगवतीसूत्र के उल्लेख का हो तो भी दशाश्रुतस्कन्धगत आरम्भ और परिग्रह की विशेषता रखने वाले सम्यग्द्धि को नरक्षणान्ति का उल्लेख विरुद्ध हो जाता है जी कि सिद्धान्त को इन्ट नहीं है और यदि कियवादी से विशिष्ट कियावादी अर्थ महण करें तो विरोध नहीं रहता । कारण कि जो विशिष्ट सम्यग्रहिष्ट है उसी के लिये वैमानिक अयु के बन्ध का निर्देश है न कि सभी के लिये । दूसरे शब्दों में कहें तो श्री भगवतीसूत्र में जिस सम्यगृहिष्ट के तिये वैमानिक आयु के बन्ध का कथन है, यह सामान्य कियाबादी के लिए नहीं ऋषित विशिष्ट कियावादी —सम्यगद्धांट के लिए हैं, और जो श्री दशाभुतस्कंत्र एक में महारम्शी तथा महापरिग्रही के लिये नरकप्राप्ति का उल्लेख है वह सामान्य सम्यगृहिष्ट के लिये है, विशिष्ट सम्यगृहिष्ट के लिए नहीं। उस में तो महारम्भ और महापरिष का सम्भव ही नहीं होता

प्रश्त--- क्या श्री द्शाश्रुत स्कन्यसूय के अतिरिक्त श्री भगवतीसूत्र में भी इस विषय का समर्थक कोई उल्लेख है र

उत्तर—हां है। मगवतीसूत्र में ही (श० १, उ० २) लिखा है कि विराधक आदक की उत्पत्ति जधन्य भवनवासी देवों में और उत्कृष्ट ज्योतिथी देवों में होती है। श्रावक के विराधक होने पर भी उसका सुरक्षित रहता है ऋषांत् वह कियावादी होने पर भी वैमानिक देवों में उत्पन्न न हो कर भवनवासी तथा ज्यो-तिषी देवों में उत्पन्न होता है। इस से भी स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि श्री मगवती गुत्रगत उक्त कियावादी पद से

<sup>(</sup>१) देखिये - श्रीदशास तस्कन्ध की खुठी दशा।

**[438** 

# हिन्दी भाषा टोका सहित।

विशिष्ट कियावदी का ही प्रहण करना श्रमीष्ट है, सामान्य का नहीं । इस लिये भी सुमुख गाथापति के सम्यग्रहीष्ट होने में कोई सन्देह नहीं है ।

प्रश्न-यदि श्री सुमुख गाथापित को मिथ्याहिष्ट ही मान लिया जाये तो क्या हानि है है

उत्तर — यही द्दानि है कि सुमुख एट्टपति का परित्तसंसारी — परिनितसंसारी होना समर्थित नहीं होगा और यह बात शास्त्रविस्त होगी। सिध्याटिट जीन का सदमुष्ठान अकामनिजेरा (कर्मनाश की श्रिनिच्छा से मूल श्रादि के सहन करने से जो निजेरा होती है वह) का कारण बनता है. और वह — 'श्रकामनिजेरा वाला संसार को परिल — परिमित नहीं कर सकता! संसार को परिमित करने के लिये तो सम्यक्त की आनस्यकता है। सम्यग्टिंग्ड जीन का सदनुष्ठान — शुभ कर्म ही सकामनिजेरा (कर्मनाश की इच्छा से ब्रह्मचर्य आदि बतों का पालन करने से होने वाली निजेरा) का कारण है और उस से ही संसार परिमित होता है।

दूसरी बात—अनन्तानुबंधी कोधादि के नाश हुए विना संसार परिमित नहीं हो सकता और अनन्तानुबंधी कोध का नाश सम्यक्त पाए विना नहीं हो सकता | तर सुमुख एहपित को परित्तसंसारी प्रमाणित करने के लिए यह आवश्यक हो जाता है कि उसे सम्यग्रहांच्ट स्वीकार किया जाये। इस के अतिरिक्त एक बात और भी प्यान देने योग्य है, वह यह कि मिध्याहांच्ट और उस की किया को भगवान् को आशा से अहिर माना है, जो कि युक्तिसंगत है। इसी न्याय के अनुसार सुमुख एहपित की दानिकया को भी आशाबाह्य ही कहना पंडेगा, परन्तु वस्तुरियति इस के विपरीत है। अर्थात् सुमुख को मिध्याहांच्ट और उस के सुपानदान को आशाविषद्ध नहीं माना गया है। अर्थर सुमुख मिष्याहांच्ट है तो उस की दानिकया को आशानुमोदित केसे माना जा सकता है! अत: जहां सुमुख की दानिकया भगवदाशानुमोदित है वहां उस का सम्यग्राच्ट होना भी भगवान् के कथनानुकृत ही है।

प्रश्न—देवों का सुवणवृष्टि करना श्रीर "श्रहोदान श्रहोदान?" की घोषणा करना क्या पाप-जनक नहीं है ?

उत्तर — नहीं | इसे एक लोकिक उदाहरण से समिन्नये | कल्पना करो कि कोई एहस्य अपने पुत्र या पुत्री की सगाई करता है पाँच उस ने पुत्र की सगाई की है तो वह लड़की वालों के सम्मान का माजन बनता है। लड़की का पिता उसे अपनी लड़की का श्वशुर जान कर उस का आदर, सम्मान करता है तथा सम्य भाषण और मोजनादि से उसे प्रसन्न करने का यत्न करता है। इस सम्मानस्चक व्यवहार से लड़के का पिता यह निश्चय कर लेता है कि सगाई पक्की हो गई। इन्हें मेरा लड़का और मेरा घर आदि सब कुछ पसन्द है। इसी प्रकार लड़की की सगाई में समिन्नए। यदि वह अपनी लड़की के श्वशुर का सम्मान करता है और वह उस के सम्मान को स्वीकार कर लेता है तो सगाई पक्की अन्यया कश्वी समक्त ली जाती है। वस इसी से मिलती जुलती बात की पुनरावृत्ति देवों की सुवर्णवृष्टि और देवकृत हर्षचेत्रणा ने की है। हर्षध्विन सुपात्रदान की प्रशंकासूचक है और सुवर्णवृष्टि उस की सफल अनुमोदना है। अब रही पुरय और पाप की बात है सो इस का उत्तर स्पष्ट है। जबिक सुपात्रदान कर्मनिर्जरा का हेतु है तो उस की प्रशंसा या अनुमोदना को पाप — जनक क्यों कर माना जा सकता है ! सारांश यह है कि स्वर्णवृष्टि और हर्षध्विन से देवों ने किसी प्रकार

<sup>(</sup>१) श्री श्रीपपातिकस्त्र के मूलपाठ में सम्बर्राहत निर्जरा की किया को मोद्दमार्ग से श्रवण स्वीकार किया है। उस किया का अनुष्ठान करने वाले मिध्याह के खजानी जीव को मोक्षमार्ग का अनाराधक माना गया है। विशेष की जिज्ञासा रखने वाले पाटक श्री सानांग स्तूज (स्थान ३, उह ०३) तथा श्री भगवती सूत्र के ग्रतक पहले और उद्देश चतुर्ण को देख सकते हैं।

ε₹₹]

िप्रथम श्रध्याय

के पाप का संचय नहीं किया प्रत्युत पुरुष का उपार्जन किया है।

इस कथा संदर्भ से यह बात भली माँति सिद्ध हो जाती है कि जो लोग यह समभति या सोचते हैं कि हाथ ! हम न तो करोड़पति हैं, न लखपति । यदि होते तो हम मी दान करते, वे मूल करते हैं । सुमुख गाथापति ने कोई करोड़ों या लाखों का दान नहीं किया किन्तु धोड़े से अन्त का दान दिया था । उसी ने उस के संसार को परिमित कर दिया अतः इस सम्बन्ध में किसो को भो निराश नहीं होना चाहिये । दान की कोई इयत्ता नहीं होती, वह घोड़ा भी बहुत फल देता है और बहुत भी निष्फल हो सकता है । दान की फलता और विफलता का आधार तो दाता के भावो पर निर्भर ठहरता है । देय वस्तु स्वल्प हो या अधिक इससे कोई अन्तर नहीं पड़ता, अन्तर का कारण तो भावना है । दान देते समय दाता के हदय में जैसी भावना होगी उसी के अनुसार ही फल मिलेगा । भावना का वेग यदि साधारण होगा तो साधारण फल मिलेगा और यदि वह असाबारण होगा तो उस का फल भी असाधारण ही प्राप्त होगा । ताहर्य यह है कि पाप पुरुष और निर्भर में सर्वप्रधान्य मावना को हो प्राप्त है । भावनासून्य इर एक अनुस्रान निस्सार एवं निष्यसोजन है ।

संसार में दान का कितना महत्त्व है ? यह सुमुख गाथापति के जीवन से सहज ही में शत ही जाता है। वास्तव में दान के महत्त्व की समभाने के लिये ही इस कथासन्दर्भ का निर्माण किया गया है, अन्यणा गीतमस्वामी अपने जानवल से स्वयमेव सब कुछ जान लेने में समर्थ थे ऐसा न कर सब के सन्मुख सुमुख गृहपति के जीवन की भगवान से पूज़ने का यत्न करना निस्सन्देह सांसारिक प्राणियों को दान की महिमा समभाने के लिये ही उन का पावन प्रयास है, तथा दान के प्रभाव को दिखजाने के निमित्त ही सूजकार ने सुमुख गृहपति को, कई सौ वर्ष तक सानंद जीवन व्यतीत करने के अनन्तर मृत्यूधम को प्राप्त ही कर महाराज अदीनशत्र की सती साक्वी धारिणी देवी के गर्भ में पुत्रहप से उत्पन्न होने और जन्म लेकर वहां के विपुल ऐश्वर्य का उपभोग करने वाला कहा है।

भगवान् कहते हैं — गौतम! इस सुमुख गृहपति का पुष्पशाली जीव ही धारिणी देवी के गर्भ में आकर सुवाहुकुमार के रूप में उत्तव हुआ है। इस से यह सुवाहुकुमार पूर्वजन्म में कीन था! इत्यादि प्रश्नों का उत्तर भली भॉन्ति रफ़ा हो जाता है। प्रस्तुत कथासन्दर्भ के उत्तर में गौतम स्वामी की ब्रोर से किये गए प्रश्नों के उत्तर में भगवान ने जो कुब फरमाया, उस से निष्पन्न होने वाले सारांश की तालिका मीचे उद्यत की जाती है—

#### गौतमस्वामी

१-- प्रश्न-- सुवाहुकुमार पृवभव में की तथा !

२--- प्रश्न--इस का नाम क्या था !

३---प्रश्न-ंद्स का गोत्र क्या था ?

४ --- प्रश्न --- इस ने क्या दान दिथा !

५--- प्रश्त-इस ने क्या खाया था ?

६ - प्रवन - इस ने क्या कृत्य किया था !

# श्रमण भगवान् महावीर

उत्तर-एक प्रसिद्ध गयापति - एर्स्थ था ।

उत्तर --- सुमुख गायापति ।

उसर -- (स्त्रसंकलन के समय लूट गया है)

उत्तर - सुदत्त अनगार को आहार दिया था।

उसर --मानवीचित सास्विक भोजन !

उत्तर -भावनापुरस्तर दानकार्य किया था।

<sup>(</sup>१) भावना के सम्बन्ध में निम्नोक वीरवाणी मननीय है — भावखाजोगसुंद्धणा, जले नावा हि ऋहिया । नावा य तीरसंपन्ना, सन्वदुक्खा तिउद्द ॥ (स्यगडांगस्त्र श्रुतस्कंध १. श्र० १५, गाथा ६)

#### हिन्दी भाषा टीका संहित।

**६३३** 

प्रमा इस ने किस शील का पालन किया था । उत्तर पांची शीलों का ।

८--- प्रश्न इस ने किस तयारूप मुनि के वचन सुने थे ? उत्तर--- तपस्वराज श्री सुदत्त मुनि जी महाराज कें।
सुपाहुकुमार के पूर्वभवसम्बन्धी जीवनवृत्तान्त में अधिकतथा सुपात्रदान का महत्त्व वर्णित हुन्ना
है, जीकि प्रत्येक मुमुद्ध जीव के लिये त्रादरणीय तथा आचरणीय है।

शास्त्रों में चार प्रकार के मेघ वतलाये गये हैं। जैसेकि - १ - चेत्र में वरसने वाले, २ - ऋच्तेत्र में बरसने वाले, ३ - चेत्र अचेत्र दोनों में न यरसने वाले। इसी प्रकार चार तरह के दाता होते हैं। जैसेकि - १ - चेत्र - सुपात्र में देने वाले, २ - ऋचेत्र - सुपात्र तथा कुगात्र दोनों में देने वाले, ४ - चंत्र अक्षेत्र - सुपात्र तथा कुगात्र दोनों में देने वाले। इस में तीसरी अर्थों के दाता वहें उदार होते हैं। वे सुपात्र को तो देते ही हैं परन्तु प्रवचनप्रभावना आदि के निमित्त कुपात्र को भी दान देते हैं। कुपात्र कम नजरा की दिह से चाहे दान के अयोग्य होता है परन्तु अनुकम्पा - कहणा बुद्धि से वह भी योग्य होता है। सभी दानों में सुपात्रदान प्रधान है, यह महती कर्मानजरा का हेतु होता है, तथा दाता को जन्ममरणपरम्पर के मर्थकर रोग से विमुक्त करने वाली रामवाण औषधि है। इस के स्रिवन से साधक आत्मा एक न एक दिन जन्म और मृत्यु के बन्धन से सदा के लिये खुट जाता है। इस के स्रिविरक्त घर में आये हुए मुनिराज का अध्युत्थानादि से किस प्रकार स्वागत करना चाहिए ? और उन को आहार देते समय कैसी भावना को हृदय में स्थान देना चाहिए ? एवं आहार दे चुकने के बाद मन में किस हद तक सन्तोष प्रकट करना चाहिए ? हत्यादि गृहस्थोचित सद्व्यवहार की शिद्धा के लिये सुमुख ग्राथापित के जीवनवृत्तान्त का अध्ययन पर्यास है।

हृष्ट तुष्ट — राष्ट्र के १ — हृष्ट — मुनि के दर्शन से हिष्ति तथा तुष्ट — सन्तोष को प्राप्त अर्थात् मैं धन्य हूं कि आज मुक्ते सुपानदान का सुअवसर प्राप्त होगा, इस विचार से सन्तृष्ट । २ - अत्यन्त प्रमोद से युक्त, ऐसे प्रनेकों अर्थ पाए जाते हैं। सिंहासन के नीचे पर रखने के एक आसनविशेष की पादपीठ संज्ञा होती है। पादुका खड़ाओं का ही दूसरा नाम है।

—उत्तर —यहां के विन्दु से —उत्तरासंगं करेड् करित्ता —इस पाठ का ग्रहण करना चाहिये । उत्तरासंग का अर्थ होता है – एक अर्थ्यूत वस्त्र के द्वारा मुख को आच्छादित करना ।

--सत्तद्वपयाइं --सप्ताष्टपदानि - इस का सामान्य ऋषं --सात आठ पांच --यह होता है। यहां पर मात्र सात या आठ का प्रह्मा न करके सुत्रकार ने जो सात और आठ इन दोनों का एक साथ प्रह्मा किया है, इस में एक रहस्य है, वह यह है कि जब आदमी दोनों पांच जोड़ कर खड़ा होता है, तब चलने पर एक पांच आगे होगा और दूसरा पांच पीछे। चलते २ जब अगले पांच से सात कदम पूरे हो जाएंगे तब उसी दशा में स्थित रहने से एक कदम आगे और एक पीछे, ऐसी स्थिति होगी, और तदनन्तर पिछले पांच को उठ कर दूसरे पांच के साथ मिलाने से खड़े होने की स्थित सम्पन्न होती है। ऐसे कम में जो पांच आगे था उस से तो सात कदम होते हैं और जिस समय पिछला पांच अगले पांच के साथ मिलाया जाता है उस समय आठ कदम होते हैं। तालप्य यह है कि एक पांच से सात कदम रहते हैं और दूसरे से आठ कदम होते हैं। इसी भाव को स्वित करने के लिये सूत्रकार ने केवल सात या आठ का उल्लेख किया है, जो कि समुचित ही है।

—तिकलुसो त्राया० – यहां का बिन्दु - हिएां पयाहिएं करेंद्र करिसा – इन पदों का उद्यक्त है। इन का अर्थ पदार्थ में दिया जा चुका है। प्रस्तुत में पढ़ गये – तिकलुसो – इत्यादि पद बन्दना –

िप्रधम ऋध्याय

विधि के पाठ का संविध्त रूप है। वन्दना का सम्पूर्ण पाठ निम्नोक्त है—

- "— तिक्खुत्तो आयाहिए। पयाहिए। करेमि वंदामि नमंसामि सक्कारेमि सम्माऐमि कल्लाणं मंगलं देवयं वेदयं एउनुवासामि मत्थएए। वंदामि । अर्थात् मैं तीन बार गुढ महाराज की दिल्ला की ओर से ले कर प्रदिल्ला (हाथों का आवर्त धुमाना) करता हूं, स्तृति करता हूँ, नमस्कार करता हूं, सत्कार करता हूँ, सम्मान करता हूं, गुढ महाराज कल्याणकारी हैं, मंगलकारी हैं, धम के देव हैं और ज्ञान के भएडार हैं, ऐसे गुढ महाराज की मन, वचन और काया से सेवा करता हूं, श्री गुढ महाराज को मस्तक सुका कर वन्दना करता हूं।
- —सयहत्थेणं विउल्लेणं असलणं पाणं ४ —यहां ४ के श्रंक से खादिम और स्वादिम इन दो का भी शहण जानना चाहिए। इस उल्लेख में -सयहत्थेणं —का यह भाव है कि सुमुख एइपति के मानस में इस विचार से परम इब हुआ कि में आज स्वयं अपने हाथों से मुने महाराज को आहार दूंगा। श्राजकल के आवक को इस से शिक्षा प्रहण करनी चाहिये। जब भी साधु महाराज घर पर पथारें तो स्वयं अपने हाथ से दान देने का संकल्प तथा तदनुशार आवश्य करना चाहिये जो लाभ अपने हाथ से देने में होता है, वह किसी दूसरें के हाथ से दिलवाने में प्राप्त नहीं होता, यह बात श्री सुमुख गाथापति के जीवन से भलोभाँति स्पष्ट हो जाती है। फलत: जो आवक नौकरों से ही दान कराते हैं, वे भूल करते हैं।
- —तुट्ठे ३ यहां पर उल्लेख किये गये ३ के ऋंक से —पिडलाभेमाणे तुट्ठे, पिडलाभिए वि तुट्टे इन पदों का ग्रहण करना चाहिए। इन का भावार्थ है कि सुमुख एहपति दान देते समय मुद्ति — प्रसन्त हुऋ। ऋौर दान देने के पश्चात् भी हर्षित हुऋ। दान देने के पूर्व, दान देने के समय और दान देने के पश्चात् मी प्रसन्तता का ऋतुभव करना, यही दाता की विशेषता का प्रत्यक्त चिद्व होता है।
- —द्व्वसुद्धेण ३ यहां दिये गए ३ के अंक से —गाहग हुद्धेणं, दायगसुद्धेणं इन पदीं का प्रहण करना चाहिए। इन का अभियाय प्राहकशुद्धि से और दाता की शुद्धि से है, अर्थात् दान देने वाला और दान तेने वाला, दोनों ही शुद्ध होने चाहिए।

दान के सम्बन्ध में जैसा कि पहले बतलाया गया है, दाता, देय ख्रौर ग्राहक - ये तीनों जहां शुद्ध होगे वहां ही दान कल्यायाकारी होता है। प्रकृत में सुमुख गृहपति दाता, उस का ख्राहार देय ख्रीर श्री सुदत्त

- (१) वन्दना के द्रव्य श्रीर भाव से दो भेद पाये जाते हैं। उपयोगशून्य होते हुए शारीर के दो हाय, दो पेर श्रीर एक भस्तक हन पांच श्रंगों को नत करना द्रव्यवन्दन कहलाता है. तथा जब इन्हीं पांचों श्रंगों से भावसहित विशुद्ध एवं निर्मल मन के उपयोग से वन्दन किया जाता है तब वह भाववन्दन कहलाता है।
- (२) पहले समय में तीर्थं कर या गुकदेव समवसरण के ठीक बीच में बैठा करते थे, अतः अधानतुक व्यक्ति भगवान् को या गुकदेव के चारों ओर घूम कर फिर सामने आकर पांची अङ्ग नमा कर वन्दन किया करता या । घूमना गुकदेव के दाहिने हाथ से आरम्म किया जाता था, इन सारे भावों को आदि चि.ण पदि विश्वा, इन पदीं द्वारा सूचित किया गया है, परन्तु आज यह परम्परा विच्छित्र हो गई है आज तो गुक्देव के दाहिनी और से बाई श्लोर अंजलिबद्ध हाथ धुमा कर आवर्तन किया जाता है। आवर्तन ने ही प्रदक्षिणा का स्थान ले जिया है। आजकल की इस प्रकार की प्रदक्षिणा किया का स्पष्ट रूप आरती उतारने की किया में दिश्योचर होता है। अञ्जलिबद्ध हाथों का आवर्तन प्राचीन प्रदक्षिणा का मात्र प्रतीक है।
  - (३) अशन, पान, खादिम और स्वादिम इन पदों का ऋर्य पृष्ठ ४८ की टिप्पणी में दिया जा चुका है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

६३५

मुनि खादाता - बाहक हैं, ये तीनों ही शुद्ध थे ! अर्थात् दाता की भावना ऊंची थी, देव वस्तु - खाहारादि प्रासुक-निर्दोष थी और प्राहक सर्वोत्तम था। इसलिये दान भी सर्व प्रकार से फलदायक सम्पन्न हुआ।

-तस्त सुमुहस्त गाहावश्स्त यहां तृतीया के स्थान में -हैमशब्दानुशासन शब्दशास्त्र के -कचित्र द्वितीयादेः। ८ -३ -१,४४। इस स्त्रा से बड़ी विभक्ति प्रयुक्त हुई है।

— तिविहेणं — तिकरणसुद्धेणं — (तीन प्रकार की करणशुद्धि से ) इन पदों का भावार्थ है कि जिस समय सुमुख एइपित आहार दे रहा था, उस समय उस के तीनों करण — मन, बचन और काया शुद्ध थे। आहार देते समय सुमुख एइपित की मनोवृत्ति, वाणी का व्यापार, शारीरिक चेष्टा, ये तीनों ही संयत, प्रशस्त अथ व निर्दोप थीं।

—परित्तोकते—इस का भावार्थ है —सुनुल एइपति ने उक्त सुपात्रदान से संसार --जन्ममरण्रूक्ष परमारा को परिमित -स्वल्य कर दिया। इस के श्वितिरिक्त जैनपरिभाषा के अनुसार "परिस्तंसारी" उसे कहते हैं, जिस का जघन्य (कम से कम) काल अन्तर्महूर्त हो और उत्कृष्ट (अधिक से अधिक) काल देशोन — थोड़ा सा कम, अर्घपुद्गानपरावर्तन हो। अर्थात् जिस का जन्ममरण्रूष्ट संसार कम से कम अन्तर्महूर्त का, अधिक से अधिक देशोन अर्घपुद्गालपरावर्तन तक रह जावे उसे परित्तासंसारी —परिमित संसार वाला कहते हैं। संसार अपरिमित है। उस की कोई इसता नहीं है। यह प्रवाह से अनादि अनग्त है। इस अपरिमित जन्ममरण्परम्पर को अपने लिए परिमित कर देना किसी विशिष्ट आत्मा को ही आभारी होता है। परिमित संसारी का मोद्यामन सुनिश्चित हो जाता है, इसलिये यह बड़े महत्त्व की वस्तु है।

दिल्य का अर्थ है — देवसन्यन्थी या देवहत । वसु का अर्थ है - सुवर्ण । उस की वृष्टि धारा कहलाती है । वास्तव में देवहत सुवर्णवृष्टि को ही वसुधारा कहते हैं । कृष्ण नील, पीत, इदेत और रक ये पांच रंग पुष्पों में पाए जाते हैं । देवों से गिराप गए पुष्प वैक्तियलिध्यजन्य होते हैं । अत्यव ये अचित्त होते हैं । यही इन की विशेषता है । चे जात्तिप — चेत नाम वस्त्र का है, उस का उत्तेष — फेंकना चेलोत्वेष कहलाता है । आधर्य उत्पन्न करने वाले दान की अहोदान संश है । सुवर्णवृष्टि, पुष्पवर्षण और चेलोत्वेष एवं दुन्दुभिनाद, ये सब ही आधर्यांत्पादक हैं । इसलिये जिस दान के प्रभाव से ये प्रकट हुए हैं उसे अहोदान सम्बद से व्यक्त करना नितरां सभीचीन है ।

—सिंघाडम॰ जाव पहेसु—यहां पिठत —जाव —यावत् —पद से —तियचउक्क चरुचर — महापह —इन पदों का महसा होता है। त्रिकीसा मार्ग की श्रष्ट गाटक संज्ञा है। जहां तीन रास्ते मिलते हों उसे त्रिक कहते हैं। चार रास्तों के सम्मिलित स्थान की चतुषक —चौक संज्ञा है। जहां चार से भी ऋषिक रास्ते हों वह चत्वर कहताता है। जहां बहुत से सनुष्यों का यातायात हो वह महाप्य और सामान्यमार्ग की

(१) द्वितीयादीनां विभक्तीनां स्थाने पष्टी भवति क्वचित्। सीमाधरस्स वन्दे । तिस्सा मुहस्स भित्मो । श्रत्र द्वितीया गः पण्डो । धणस्स जहां – यनेन लब्ध इत्यर्थः । चिरेण...(वृत्तिकारः)

(२) एक जीव जितने समय में लोक के समस्त पुद्गलों को ब्रौदारिक, बैकिय, तेजस ब्रौर कार्मण इन शरीरों के रूप से तथा मन, वचन ब्रौर कार्य के रूप में ग्रहण कर परिण्मित कर ले अर्थीत् लोक के सब पुद्गलों को ब्रौदारिक शरीर के रूप में, किर वैकिय, किर तेजस, किर कार्मण शरीर के रूप में, किर मन इसी भाँति वचन ब्रौर काय के रूप में समस्त पुद्गती का प्रहण करके परिण्त करे। उतने काल को पुद्गलपावर्तन कहते हैं। उस के अधकाल को अर्थपुद्ग उपरावर्तन कहते हैं। दूसरे शब्दों में —अनन्त अवसर्पिणी ब्रौर अनन्त उत्सर्पिणी ग्रमण का एक कालविमाग अर्थपुद्ग तपरावर्तन कहलाता है।

# श्रीविपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुतम्बन्ध —

िप्रथम श्रध्याय

पथ संज्ञा होती है।

—एवं श्राइक्खइ ४—इस पाठ में उपत्यक्त ४ का श्रंक—एवं श्राइक्खइ, एवं भासड, एवं पराखंड, एवं पर्लवंड, एवं पर्लवंड -इन चार पदों के बोध कराने के लिए दिया गया है। इस पर वृक्तिकार श्री श्रभथदेव सूरि कहते हैं कि 'श्रथम के-एवं श्राइक्खइ (इस प्रकार कथन करते हैं), एवं भासड (इस प्रकार भाषण करते हैं —इन दोने पदों के अनुक्रम से व्याख्यारूप ही—एवं पराखंड (इस प्रकार प्रतिपादन करते हैं), एवं प्रक्ष्वंड —इस प्रकार प्रक्ष्यण करते हैं,—ये दो पद प्रयुक्त किये गए हैं। ध्रथवा इन चारों का मावार्थ "—आइक्खइ—सामान्यरूप में कहते हैं। पराखंड —प्रमाण और युक्ति के हारा बोध कराते हैं। पर्ववंड — भिन्न २ रूप से प्रतिपादन करते हैं, इस प्रकार समक्ष्या चाहिए। ताल्प्य यह है कि समुख एड्पित के विषय में हरितनापुर की जनता इस प्रकार कहती है, इस प्रकार से वोलतो है, इस प्रकार में बोध कराती है और विभिन्नरूप से निरूपण करती है। यदि कुछ गम्भीरता से विचार किया जावे तो "श्राख्यानि, भाषते' इन दोनों के व्याख्यारूप में ही 'प्रशायपति और प्रक्रायति' ये दोनों पद प्रयुक्त हुए हैं या होने चाहियें। बुक्तिकार का पहला कथन— एतच्च पूर्वोक्तपद्द्य स्थित क्रमण क्याख्यान और प्रकार क्रमण क्याख्यान श्री पुक्तिकृतिक बोधन और विभन्न संगत प्रतीत होता है। श्राख्यान और भाषण को प्रजापन और प्रक्रपण अर्थात् युक्तिपूर्वक बोधन और विभिन्न प्रकार से निरूपण —यदी सुचाब व्याख्या हो सकती है।

—धन्ने ए देवा॰ सुमुहे गाहावती जाव तं धन्ने ५--इस स्थान में उल्लिखित जाव-यावन् पद से तथा ५ के श्रंक से भगवतीतृत्रानुसारी – धन्ते सं देवासुप्यिया ! सुमृहे गाहावती, कपत्ये सं देवाणुष्पिया ! सुमुहे गाहावती, कयपुरुले मं देवाणुष्पिया ! सुमुहे गाहावती, कयलक्खले सं देवाणु-िया ! सुमुहे गाहावतो, कया एं लोया देवाणुष्यिया ! सुमुहस्स गाहावहस्स, सुलन्ने एं देशणुष्यिया ! माणुस्तर जन्मजीविषकते सुमुद्दस्त गाहावद्दस्त, जस्त ए गिहंसि तहाक्रवे साधू साधुक्रवे पडि-लामिय समाणे इमाइं एंच दिव्याइं पाउडभूयाइं तंजहा-१-यसुहास बुद्धा, २ - दसद्भवण्णे कुलुमे निवातिते, ३ —चेतुक्लेवे कते, ४ —ब्राहतात्रा देवदुन्द्रमीब्रो, ५ —ब्रन्तरा वि य ए ब्रागास अही दाखम होदाखं घुई य, तं धन्त्रे कयत्ये कयपुन्ते कयज्ञकेवले कया एं लोया सुलद्धे माणुस्तर जन्मजोविषरुले सुनुहरूस गाहाबहरूस सुमुहरूस गाहाबहरूम -इस (पाठ की स्रोर संकेत कराया गया है। अर्थात् हे महानुभावो ! यह मुपुत्र गायापति धन्य है, कृताथ है - जिस का प्रयोजन सिद्ध हो गया है, कृतपुष्य-पुष्पशील है, कृतल क्षा है (जिल ने शरीरगत चिह्नों को सक्ष्म कर लिया है), इस ने दोनों लोक सफल कर लिये हैं, इसने ऋपने मनुष्य जन्म तथा जीवन की सफल कर लिया है - जन्म तथा जीवन का फल भलोगाँति प्राप्त कर लिया है। जिश के घर में सीम्य ऋकार वाले तथारूप साधु (शास्त्रों में वर्शित हुए ऋचार का पालक मुनि, के प्रतिज्ञानित होने पर ऋषीत् मुनि को दान देने मे - १ - सोने को वर्षा, २ - पांच वर्ण के पुरुशें की वर्षा, ३ - वस्त्रों की वर्षा, ४ - देवदुन्दुभियों का वजना, ५ - अहकाश में ब्रही (ब्राह्मर्यकारक) दान, ऋहोदान - इस प्रकार की उद्योषणा, ये पांच दिन्य प्रकट हुए है, इसलिये सुमुख गाथापति धन्य है, कृतार्थ है, कृतपुर्य है, कृतल तृष् है, इस ने दोनों लोक सफल कर लिये हैं, इस ने मतुष्य का जन्म तथा

(१) एवं आइक्चइ क्ति सामान्येनावर्ध्य, इह चान्यद्वि पद्वयं द्रष्ट्यम् - एवं भासद् कि विशेषतः आख्राद्ये। एवं पर्ण्वेदः एवं पहत्वेदः - एतच पद्वयं पूर्वोक्तपद्वयस्यैव कमेण् व्यास्या-नार्थं पद्वयमवर्गान्तव्यम् । अथ्या आख्यातीति तथैव, भाषते व्यक्तवचनैः, प्रवापयातीति युक्तिभिवेधियति, प्रह्मपति तु भेदतः कथ्यतीति । (वृक्तिकारः)

#### हिन्दी भाषा टीस सहित।

६३७

जीवन सफल कर लिया है। प्रस्तुत में प्रथम धन्य ऋदि पद देकर पुनः जो धन्य ऋदि पद पठित हुए हैं वे वीप्सा के संपूचक है। एक पाठ को एक से ऋषिक बार उच्चारण करने का नाम वीप्सा है। प्रस्तुत में वीप्सा के रूप में ही उक्त पाठ को दोवारा उचारण किया गया है। संभ्रमी या श्राध्यर्य में वीप्सा दोषावह महीं होती।

--तहेव सीहं पासति --यहां पठित तथे व यह पद " - वैसे ही अर्थात् प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में माता धारिगी ने स्वप्न में मुख में प्रवेश करते हुए सिह की देखा था, उसी भाँ ति यहां भी समक्त लेना चाहिये -- " इस श्रथं का परिचायक है। तथा बालक का जन्म, उस का सुबाहुकुमार नाम रखना, पांच धायमाताओं के द्वारा सुवाहुकुमार का पालनपोषण, विद्या का अध्ययन, युवक स्वाहुकुमार के लिये ५०० उत्तम महली तथा उन में एक विशाल रमर्गांथ भवन का निर्माण, पुष्यचूनाप्रमुख ४०० राजकुमारियों के साथ पाणिष्रहरण, माता पिता का ४०० की संख्या में प्रीतिदान — दहेज देना, सुबाहुकुमार का उस पीतिदान का श्रपनी पत्नियों में विभक्त करना तथा अपने महलों के ऊपर उन तक्या समियियों के साथ ३२ प्रकार के नाटकों के द्वारा सानन्द सांधारिक कामभोगों का उपभोग करना, इन सब बातो को संधुचित करने के लिये सूत्रकार ने -- सेसं तं चेव जाव उण्यिपासाई विदर्ति - इन पदी का संकेत कर दिया है। इन सब वाती का सविस्तर वर्णन प्रस्तुत ऋध्ययन के आरंभ में किया जा चुका है। पाठक वहीं देख सकते हैं।

-- लद्धा ३ - यहां प( दिये गये ३ के श्रंक से पत्ता श्रभिसमन्तागया - इन शेष पदी का यहण

करना सूत्रकार को अभिमत है। इन पदों का अर्थ पूर्व पृष्ठ ६१० पर लिख दिया गया है। इस प्रकार सुवाहुकुमार के अतीत और वर्तमान जीवनवृत्तान्त का पश्चिय करा देने के बाद श्रव स्त्रकार उस के भावी जीवनवृत्तानत का वर्णन करते हैं-

# मूल - र पभू गां भंते ! सुवाहुकुमारे देवाणुष्पियाणं अंतिए मुंडे भवित्ता अगाराश्रो

- (१) शाकटायन व्याकरण में लिखा है कि सम्ब्रम अथे में पदों का अनेक बार प्रयोग हो जाता है । जैनेकि - ५२९ -- संभ्रमेऽसकृत् । २-३-१ । संभ्रमे वर्तमानं पदं वाक्यं वा ऋसकृदनेकवारं प्रयुज्यते । जय जय जय । जिन जिन जिन । ब्रोहिरहिरहिः । सर सर सर । इस्त्यागच्छति इस्त्यागच्छति इस्त्या-गच्छति । लघु पलायभ्वं लघु पलायभ्वं लघु पलायभ्वमित्यादि । इस के अतिरिक्त सिद्धान्त कौमुदी में लिखा है - 'सम्रमेण प्रवृत्ता यथेष्टमनेकवा प्रयोगा न्यायितदः'' (वा० ५०५६) सर्प सर्प । बुष्यस्व बुभ्यस्त्र । सर्प सर्प । बुभ्यस्त्र बुभ्यस्य बुभ्यस्य । इत्यादि पद दिये हैं जो कि वीप्सा के संस्चक हैं। प्रस्तुत में नगरनिवासी सुसुख गायापित की जो पुनः २ प्रशंसा कर रहे हैं तथा इस में पदों का अपनेक बार जो प्रयोग हुन्ना है, वह भी वीष्सा के निमित्त ही है।
- (२) छाया प्रभु : भदन्त ! सवाहकुमारो देवानुप्रयागुप्तमन्तिके मुंहो भूत्वाऽगारादनगारतां प्रवृज्ञितुम् ? इन्त प्रभुः । तत: स भगवान् गौतमः श्रनणं भगवन्तं वन्दते नमस्यति वन्दिःवाः नमस्यित्वा संयमेन तपसाऽऽत्मानं भावयन् विहरति । तत: स श्रमणो भगवान् ऋन्यदा कदाचित् हस्तिशीषीद् नगराद् पुष्पकरंडा-दुद्यानात् कृतवनमालयक्षायतनात् प्रतिनिष्कामति प्रतिनिष्कम्य बिहर्जनपदं विहरति । ततः स सुबाहुकुमारः श्रमणोपासको जातः, श्रमिगतजीवाजीवो यावत् प्रतिलम्भयन् बिहरति, । ततः स सुबाह्युमारोऽन्यदा चतुर्दश्यष्टम्यहिष्टपौर्र्णमासीपु यत्रैव पौषधरााला तत्रैवोषागञ्छति उपागःय पौषधशालां प्रमाध्टि प्रमार्ज्य उचारप्रस्वराम्भि प्रतिलेखयति प्रतिलेखय दर्भसंस्तारं संस्त्राोति, दर्भसंस्तारभारोहति । ऋष्टमभक्तं प्रयुरहाति । पौषधशालायां पौषधिकोऽष्टमसांच्छकः पौषधं प्रतिजायत् २ विहरति ।

िप्रथम ऋष्याय

श्रमगारियं पन्वहत्तए ? हंता पश्चा तते एं से मगवं गोयमे समर्गं मगवं वंदति नमंसित विन्ता नमंसित्ता संबमेणं तवसा श्रप्पाणं मावेपाणे विहरति । तते ग्रं से समर्गे मगवं श्रम्नया कपाइ हित्थकीसाश्चा खगराश्चा प्रफक्रंडाञ्चा उज्जायाच्चा कतवखमालजक्खाय-तणाश्चा पांडिनिक्खमइ पांडिनिक्खिमत्ता बहिया जणवयं विहरति । तते ग्रं से सुवाहुकुमारे समाणोवासए जाते श्रामगयज्ञावाजीवे जाव पांडिलाभेमाणे विहरति । तते ग्रं सुवाहुकुमारे श्रम्नया चाउइसङ्गुदिङ्गुएएणमासिखासु जेखेव पासहसाला तेणेव उवागच्छइ उवागच्छित्ता पोसहसालं पमज्जति पमज्जिता उच्चारपासवस्त्रभूमि पांडिलोहेति पांडलोहिना द्रमसंथारगं संथरेइ द्रमसंथारं दुरूहति । श्रद्धमन्तं पगेएहति, पोसहसालाए पोसहिए श्रद्धमन्तिए पोसहं पांडिजागरमासे पांडिजागरमासे विहरति ।

पदार्थ-हे भंते !-हे भदन्त! । सुवाहुकुमारे-सुवाहुकुमार । देवाणुष्पियाएां -श्रापश्री के । श्रंतिप-पाष । मुएडे भवित्ता-मुंडित हो कर । श्रगाराश्रो-श्रगार-घर को छोड़ कर । श्रणगा-ियं - अनगारधमं को। पृत्रवहत्तर - पात करने में । पभू ! - तमर्थ है ! त्यां - वाक्यलंकारार्थक है । हंता - हां । पभू - समर्थ है। तते एां - तदनन्तर । से - वह । भगवं - भगवान् । शोधमें - गौतम । समर्गं -अमण् । भगवं -भगवान् महावीर स्वामी को । चंद् ति -वन्दना करते हैं । समंसति - नमस्कार करते हैं। वंदिसा नमंसिता-वन्दना, नमस्कार कर के। संजमेण - संयम और। तवसा--तप के द्वारा। श्रप्पाएां - श्रात्मा को । भावेमारो - भावित करते हुए । विहरति - विहरण करने लगे। तते एां -तदनन्तर । से -वे । समर्षे -अमर्ष । मगवं -अगवान् महावीर स्वामी । ग्रन्नवा - ग्रन्यदा । कवाइ -किसी समय । हत्यसीला ब्रो — इस्तिशीर्ष । एगराश्रो - नगर के । पुष्पकरंडात्रो — पुष्पकरंडक नामक । उज्जाणात्रो — उयान से । कृतवरामालजक्षायतायात्रो — कृतवनमाल नामक यक्षायतन से । पिडिनिक्स. भति पश्चिनिक्लमित्ता --निकलते हैं, निकल कर । बहिया -- गाहिर । जलवर्य -- जनपद -- देश में । विहरति --विहरणं करने लगे । तते एां --- तदनन्तर । से --वद । सुवाहुकुमारे -- पुबाहुकुमार । समयोवासय -- श्रमणो-पासक - शाव 6 - जैनगृहस्य । जाते - हो गया । श्रमिगयजीवाजीवे - जीव श्रीर श्रजीव श्रादि तत्त्वों का मर्मश । जाव -- यावत् । पडिलाभे-गाखे -- श्राहारादि के दानजन्य लाभ को गाप्त करता हुन्ना । विहरति --विहरण करने लगा । तते एां --तदनन्तर : से -वह । सुवाहुकुमारे -- सुवाहुकुमार । अन्तया -- अन्यदा । चाउदसदृशुद्धिहुपुरूषमासिर्शीसु -- चतुर्दशी, अष्टमी, उद्दिष्ट -- अमावस्या और पूर्णमासी इन तिथियों में से किसी एक विधि के दिन । जेखेब - जहां । पोसक्साजा - पीषवरा। ला - पीषवरा करने का स्थान था। तेरोव --वहां। उवागच्छति उवागच्छता--श्राता है, श्राकरः पोसहसालं --पौषधशाला काः प्रमञ्जति पमज्जिला - प्रमार्जन करता है, प्रमार्जन कर । उद्यारपासवराभूमि - उद्यारपसवराभृमि - मलमूत्र के स्थान की । पिंडलेहेति --प्रतिलेखना करता है, निरीक्त करता है, देखनाल करता है । द्वासीयारं --दर्भगंस्तार-कुशा का संस्तार — आसन । संयारेइ — विद्याता है । दक्ष्मसंयार - दर्भ के आसन पर । दुक्क्सते - आकृद होता है। श्रष्टमभन्तं अष्टममक -तीन दिन का अविरत उपवास । प्रोएहिति-प्रहण करता है। पोसहसालाय - पौषधशाला में । पौसहिए - पौषिक पौषधत्रत धारण किए हुए वह । ऋहपसिश्च -अष्टममक्तिक - अष्टममक्त सहित । पोस्न हं - पौषष - अष्टमो, चतुर्दशी आदि पर्वतियि में करने योग्य जैन श्रावक का व्रतिविशेष, ऋथवा ऋाहारादि के स्थागपूबक किया जाने वाला घार्मिक ऋनुष्ठानविशेष का। पडिजागरमाखे पडिजागरमाखे -पालन करता हुत्रा, २। बिहरति -विहरस करने लगा ।

#### हिन्दी भाषा टीका महिता

६३९

मृतार्थ -भगवन् ! सुवाहुकुमार श्रापश्री के चरणों में मुंडित है। कर गृहस्थावास को त्याग कर श्रानगारधर्म को प्रहण करने में समर्थ हैं ?

भगवान् - हां गौतम ! है, ऋर्थात् प्रव्रजित होने में समर्थ है !

तद्दनन्तर भगवान् गौतप श्रमण भगवान् महावीर ग्यामी को त्रिधिपूर्वक वन्दना नमस्कार कर संयम श्रीर तर के द्वारा श्रात्मभावना करते हुए विदरण करने लगे, श्रर्थान् साधुवर्था के श्रमुसार समय बिताने लगे।

तः नन्तर श्रमण भगवान् महावीर स्वामो ने बिसी अन्य समय दिलाशीर्ष नगर के पुष्पकरएहक व्यानगत कृतवनमाल नामक प्रजायतन से विद्वार कर अन्य देश में भ्रमण करना आरम्भ कर दिया। इधर सुबाहकुमार जो कि श्रमणोगामक —श्रावक वन चुका था और जीवाजीवादि पदार्थों का जानकार हो गया था, आहारदि के दान द्वारा अपूर्व लाभ प्राप्त करता हुआ समय विता रहा था । तत्पश्चात् किसी समय वह सुबाहु कुमार चतुर्द शी, अष्टभी, अमावस्या और पूर्णमासी के दिनों में से किमी एक दिन पौषधशाला में जाकर वहां को प्रमाजना कर, उचार और प्रस्रवण भूमि का निरीचण करने के श्वनन्तर वहां कुशासन विद्या कर, उस पर आह्र हो कर अष्टमसक —तीन उपवास को प्रहण करने के प्रवस्त करने लगा में पौषधगुक्त हो कर यथाविध उस कर पातन करता हुआ अर्थोन् तेलापौषध कर के विहरण करने लगा—धार्मिक किवानुष्टान में समय व्यतीत करने लगा।

टीका —प्रस्तुत मूलपाठ में सुनाहुकुमार से सम्बन्ध रखने वाली मुख्य— १ — गौतम स्वामी का प्रश्न और भगवान् का उत्तर । २ — सुनाहुकुमार का तस्वज्ञान से सम्बन्ध रखने वाला स्म्यक् वोध । ३ — यहण किये गये देशविरितिधर्म का 'सम्यक् पालन — इन तीन वातों का वर्णन किया गया है। इन तीनों का ही यहां पर कमश: विवेचन किया जाता है —

१—क्या भगवन् ! यह सुवाहुकूमार जिस ने आपश्री की सेवा में उपस्थित हो कर एहस्थधर्म को स्वीकार किया है, वह कभी आपश्री से सर्विवरितिधमें —साधुधमें को भी आंगीकार करेगा ? वह सर्विवरितिधमें के पालन में समर्थ होगा ? तात्र्य वह है कि आपश्री के पाछ मुख्डित हो कर आगर —घर की छोड़ कर अनगारता को पाष्त करने —एइस्टावास को त्याग मुनिधर्म को स्वीकार करने में प्रभु —समर्थ होगा कि नहीं ?, यह या प्रक्ष जो गौतम स्वामी ने भगवान से किया था । गौतम स्वामी के इस प्रश्न में प्रभुक्त किये गये १ —मुख्डित, २ — अनगारता, ३ —प्रभु । ये तीनों शब्द विरोध मायपूर्ण हैं। ये तीनों ही उत्तरोत्तर एक दूसरे के सहकारी तथा परस्वर सम्बद्ध हैं। इन का अर्थसम्बन्धी कहायोह निम्नोक्त है —

१— मुणिडत — यहां पर शिर के बाल मुंडा देने से जो मुण्डित कहलाता है, उस द्रव्यमुण्डित का ग्रहण अभिमत नहीं, किन्तु यहां भाव से मुण्डित हुए का प्रहण अभिमेत हैं। जिस साधक व्यक्ति ने सिर पर लदे हुए ग्रहस्य के भार को उतार देने के बाद हृदय में निवास करने वाले विषयकपायों को निकाल कर बाहिर फैंक दिया हो वह भावमुण्डित कहलाता है। अमणता — साधुता प्राप्त करने के लिये सब से प्रथम बाहिर से जो मुंडन कराया जाता है वह आन्तरिक मुंडन का परिचय देने के लिये होता है। यदि अन्तर में विषयक— वायों का कीच भरा पड़ा रहे तो बाहिर के इस मुंडन से अमणभाव साधुता की प्राप्ति दुषंट ही नहीं किन्तु अमम्भव भी है। इसीलिये शास्त्रकार स्वर वोधणा कर रहे हैं कि " — 'न वि मुंडिपरण समणों — '' अर्थात् केवल सिर के मुंडा लेने से अनण नहीं हो सकता, पर उत्तरे जिये तो भावमुंडित — विषयकपाय

<sup>(</sup>१) उत्तराध्यवनसूत्र अध्याय २५, गा० ३१। तथा श्री स्थानाङ्ग सूत्र में भी इस सन्यन्य में लिखा है— इस मुंडा एं॰ तंज्ञहा – सोइन्दियमुंडे जाव फार्सिदियमुएडे, कोहे जाव लोभमुएडे सिरमुएडे !

# भौविपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुतस्कन्ध --

्रिथम ऋष्याय

रहित होने की धावश्यकता है। तब गौतम स्वामी के पूछने का भी यही अमिप्राय है कि क्या श्री सुबाहुकुमार भाव से मुंडित हो सकेगा? तात्मर्थ यह है कि द्रव्य से मुंडित होने वालों, बाहिर से लिर मुंडाने वालों की तो संसार में कुछ भी कमी नहीं। सैंकड़ों नहीं बिलक हजारों ही निकल आयें तो भी कोई आश्चर्यजनक बात नहीं है परन्तु भाव से मुश्डित होने वाला तो कोई विरला ही वीरात्मा निकलता है।

२ — अप्रनगारता - एइस्य और साधु की बाह्य परीचा दो वातों से होती है । घर में और जर से । ये दोनों एइस्य के लिये जहां भूरणका वनते हैं वहां साधु के लिये नितान्त दूषणका हो जाते हैं । जिम एइस्यों के पास घर नहीं वह एइस्यों नहीं और जिस साधु के एस है वह साधु नहीं । इस लिये मुख्डित होने के साथ २ घरसम्बन्धी अन्य वस्तुओं के त्याग की भी साधुता के लिये परम आवश्यकता है । बतमान युग में घरवार आदि रखते हुए भी जो अपने आप को परित्राजकाचार्य या साधुशिरोमणि कहलाने का दावा करते हैं, वे भले ही करें, परन्तु शास्त्रकार तो उस के लिये (साधुता के लिये) अनगारता (घर का न होना) को ही प्रतिपादन करते हैं। एह के सुखी का परित्याग कर के, सर्वया एइत्यागी बन कर विचरना एवं नाना-विध परीयहों को सहन करना एक राजकुमार के लिये शक्य है कि नहीं ? अर्थात् सुगहुकुमार जैने सद्गुणसम्पन्न सुकुमार राजकुमार के लिये उस कठित संयमवत्र के पालन करने की संभावना की जा सकती है कि नहीं ? यह गीतम स्वामी के प्रक्ष में रहा हुआ अनगारता का रहस्यगिनंत भाव है ।

३ — प्रसु — पाठको को समरण होगा कि अमण मगवान महावीर की सेवा में उपस्थित हो कर उनकी धर्मदेशना सुनने के बाद प्रतियोध को प्राप्त हुए श्री सुवाहुकुमार ने भगवान से कहा था कि प्रभो ! इस में सन्देह नहीं कि आप के पास अनेक राजा महाराजा और सेठ साहूकारों ने सर्वविरित्धमं — साधुवर्म को आंगी— कार किया है परन्तु में उस सर्व विरितिरूप साधुधमं को प्रहण करने में समधं नहीं हूं। इसिल्ये आप मुक्ते देश— विरितिष्म को प्रहण कराने की कृप करें, अर्थात् में महावतों के पालन में तो असमर्थ हूँ अतः अणुवनों का हो मुक्ते नियम करावें। श्री सुवाहुकुमार के उक्त कथन को स्मृति में रखते हुए हो श्री गौतम स्वामी ने भगवान सें — प्रभू मं सन्ते ! सुवाहुकुमार देवाणु आंतिय मुंडे भवित्ता अगाराओ आणुगारियं पञ्चह्तांष — " यह पूछने का उपक्रम किया है । इस प्रश्न में सप से प्रथम प्रमु शब्द का इसी अनिप्राय से प्रयोग किया जान पड़ता है ।

भगवान् — हां गौतम ! है अर्थात् सुबाहुकुमार मुण्डित हो कर सर्वविरित्सल साधुवमें के पालन करने में समर्थ है। उस में भावसाधुता के पालन को ग्रांक है। भगवान् के इस उत्तर में गौतम स्वामी की सभी शंकायें समाहित हो जातो हैं।

-- हंता पभू--हंत प्रभु:--यहां हंत का ऋर्थ स्वीकृति होता है। ऋर्थीत् हंत ऋव्यय स्वीकारार्थ में प्रयुक्त हुआ है। प्रभु समये को कहते हैं।

— संजमेण तबसा अप्याणं भावेमारो — प्रथित् संया और तप के द्वारा अपना को भावित करना। संयम के आराधन और तप के अनुष्ठान से आत्मगुर्जों के विकास में प्रगति लाने का यत्न — विशेष ही आत्मभावना या आत्मा को वासित करना कहलाता है।

जनपद यह शब्द राष्ट्र, देश, जनस्थान ऋौर देशनियाशी जनसमूह ऋादि का बीधक है, किन्तु प्रकृत में यह राष्ट्र — देश के लिये ही प्रयुक्त हुआ है।

२ - से सुभाहुकुमारे समणावास्तर जाते अभिगयजीवाजीवे जाव पिंडनाभेमाणे विहर्णतः इन पदों में श्रमणोपासक का अर्थे और उस की योग्यता के विषय में वर्णन क्या गया है। श्रमणोपासक शब्द

(२) यहां पर घर शब्द को स्त्री, पुत्र तथा अन्य सभी प्रकार की धन सम्यत्ति का उपलब्ध समक्षत्रा चाहिए।

का व्युत्पचिजन्य, श्चर्य क्या है ? तया जीवाजीवादि पदार्थों का ऋषितम करने वाला अमणीपासक कैसा होना चाहिये ! इन बातों पर विचार कर लेना भी उचित प्रतीत होता है ।

अमणों के उपासक को अमणोंपासक कहते हैं। जो धर्मअवण की इच्छा से साधुन्नों के पास बैठता है, उस की उपासक के संवा होती है। उपासक —१ द्रव्य, २ — तदर्थ, ३ — मोह श्रीर ४ — भाव इन मेदों से चार प्रकार का माना गया है। जिस का शरीर उपासक होने के योग्य हो, जिस ने उपासक मान के आयुष्कर्म का बन्ध कर लिया हो तथा जिस के नाम गोशादि कर्म उपासक भाव के सम्मुख आ गये हों, उसे द्रव्योपासक कहते हैं। जो सचित्त, अचित्त और मिश्रित पदार्थों के मिलने की इच्छा रखता है, उन की प्राप्ति के लिये उपासना (प्रयत्न-विशेष) करता है, उसे तद्योपासक कहते हैं। अपनी कामवासना की पूर्ति के लिये युवती युवक की और युवक युवती की उपासना करे, परस्पर अन्धमान से एक दूसरे की आशा का पालन करें तथा मिध्यात्व की उत्तेजनादि करें उसे मोहोपासक कहा जाता है। जो सम्यग्रहि जीन शुभ परिणामों से शान, दर्शन श्रीर चारित्र के उपासक अमण-साधु की उपासना करता है उसे भावोपासक कहते हैं। इसी भावोपासक की ही अमणोपासक संज्ञा होती है। तालपर्य यह है कि भावोपासक और अमणोपासक ये दोनों समानार्थक है।

प्रश्न — जैनसंसार में आवक ( जो धमें को सुनता है — जैन एइस्थ ) शब्द का प्रयोग सामृहिक रूप से देखा जाता है। चतुर्विंघ संघ में भी आवकपद है, किन्तु सूत्र में "अमणोपासक" लिखा है। इस का क्या कारण है ? और इन दोनों में कुछ अर्थगत विभिन्नता है, कि नहीं ? यदि है तो क्या ?

उत्तर — श्रावक शब्द का प्रयोग ऋविरत सम्यग्दृष्टि के लिये किया जाता है और श्रमणोपासक, यह शब्द देशिवरत के लिये प्रयुक्त होता है। सूत्रों में जहां श्रावक का वर्णन झाता है वहां तो "— दंसणसावप-द्रशनशावक —" यह पद दिया गया है और जहां बारह बतों के आराधक का वर्णन है वहां पर "— समर्णो—वासप—श्रमणोपासक —" यह पाठ आता है। सारांश यह है कि बत, प्रत्याख्यान आदि से रहित केवल सम्यग्दर्शन को धारण करने वाला व्यक्ति श्रावक कहलाता है श्रीर द्वादशवतधारी की "श्रमणोपासक" संज्ञा है। यही इन दोनों में श्रयंगत मेद है। वर्तमान में तो प्रायः श्रावकशब्द ही दोनों के लिये प्रयुक्त होता है। श्रयीन श्रविरत सम्यग्दृष्टि और देशविरत दोनों का ही ग्रहण श्रावक शब्द से किया जाता है।

—श्रिमगयजीवाजीवे 3 — इस विशेषण से श्री सुबाहुकुमार को जीवाजीवादि पदार्थों का सम्यग् शाता प्रमाणित किया गया है। चेतना विशिष्ट पदार्थे को जीव श्रीर चेतनारहित जड़ पदार्थ को श्राजीव कहते हैं। इन दोनों का मेदोपमेदसहित सम्यग् बोध रखने वाला व्यक्ति श्रिमगतजीवाजीव कहलाता है। इस के श्रितिरिक्त श्री सुवाहुकुमार के सान्विक जान श्रीर चारित्रनिष्ठा एवं धार्मिक श्रद्धा के द्योतक श्रीर भी बहुत से विशेषण हैं, जिन्हें सत्रकार ने "जाव-यावन् पद से स्चित कर दिया है। वे सब इस प्रकार हैं—

<sup>(</sup>१) उप-समीपम् भ्रास्ते-निषीद्ति घर्मश्रवणेच्छ्या साधृनामिति उपासकः। (वृत्तिकारः)

<sup>(</sup>२) इन चारों की विशव व्याख्या के लिये देखों — जैनधर्मदिवाकर श्राचार्यप्रवर परमपूज्य गुरुदेव औं श्रातमा राम जी महाराज द्वारा श्रनुवादित श्री दशाश्चनस्कन्व सृत्र, पृष्ठ २७३।

<sup>(</sup>३) श्रिमिगतः सम्यक्तया हातः जीवाजीवादिपदार्थः — पदार्थस्वरूपो येन स तथा। इत्यित् जिस ने जीव, श्रजीव प्रभृति पदार्थों का सम्यग् बोध प्राप्त कर लिया है, उसे श्रिमिगतजीवाजीय कहते हैं। श्री सुवाहुकुमार को इन का सम्यग् बोध या, इसलिये उस के साथ यह विशेषण लगाया गया है।

िप्रथम ऋष्याय

जवलद्भपुरणपावे, श्रासवसंवरिनन्तरियाहिमरणबन्धमोक्क कुसले, श्रसहेन्जदेवता-सुरमामसुवरणजकलरक सिक्ति रिस्मिंग्र कांधव्यमहोरमाइपिंद देवगणे हिं निर्माथा पावयः साओ अण्डक्समणिन्जे. निर्माथे पावयणे निर्साकिप निक्किल्प निव्वितिमिन्छे लडिंदे गिंदपहे पुविद्वयहे श्रिष्ठमप्रहे विणिच्छिपहे श्रिष्ठिमिं जपेमाणुरागरके श्रयमाउसी ! निर्माथे पावयणे श्रहे, श्रयं परमेहे, सेसे श्रमहे, उसियफिलहे श्रवंगुयदुवारे नियश्तिर स्वरूप्त बहुहिं सीलव्ययगुणवेरमणपश्चक्लाणपोसहोपवासेहिं चाउदसहमुद्दिष्टुपुण्यमासिणीसु पिडपुण्णं पोस्त सम्मं श्रणुपालेमाणे समाणे निर्माथे फासुयसिण्ड जेणं श्रसणपाण्या इमसाइमेणं वत्थपिड गढिन सम्मे सम्मं श्रणुपालेमाणे समाणे निर्माथे फासुयसिण्ड जेणं श्रसणपाण्या इमसाइमेणं वत्थपिड गढिन सम्मे सम्मे श्रणुपालेमाणे समाणे निर्माथे पासुयसिण्ड जेणं श्रसणपाण्या इमसाइमेणं वत्थपिड गढिन त्वो-कम्मेहिं श्रणाणं भावेमाणे विदर्शत । इन पदी का श्रथं निष्नोक है —

वह सुवाहकुमार जीव, अजीव के अतिरिक्त पुरुष (आत्मप्रदेशों के साथ झीरनीर की भाँति मिले हुए शुभ कर्मपुद्गल) श्रीर पाप (श्रात्मप्रदेशों से मिले हुए अशुभ कर्मपुद्गल) के स्वरूप को भी जानता था। इसी प्रकार ब्राह्मव, धंवर<sup>२</sup>, निर्जरा<sup>3</sup>, किया<sup>४</sup>, अधिकरण्प<sup>4</sup>, बन्ध<sup>६</sup> और मोच्च के स्वरूप का जाता था. तथा किसी भी कार्य में वह दूसरों की सहायता की आशा नहीं रखता था। अर्थात् वह निर्मन्यप्रवचन में इतना दृढ़ था कि देव अपुर, नाग, सुवर्ण, यन्न, राक्षस, किन्नर, किपुरुष, गरुड़, गन्धर्व, महोरग आदि देवविशेष भी उसे निर्पेथ प्रवचन से विचलित नहीं कर सकते थे। उसे निप्रन्थप्रवचन में शका (तास्विकी शका) कांचा (इच्छा) श्रीर विचिकित्सा (फल में सन्देह लाना) नहीं थी। उस ने शास्त्र के परमार्थ को समभ लिया या, वह शास्त्र का अर्थ - रहस्य निश्चितरूप से धारण किये हुए था। उस ने शास्त्र के सन्देहजनक स्थलों को पूछ लिया था, उन का बान प्राप्त कर लिया था, उन का निरोपहर से निर्ण्य कर लिया था, उस की हर्डियां स्त्रीर मज्जा सर्वेत्रदेव के प्रेम-अनुराग से अनुरक्त हो रही थीं अर्थात् निर्धन्धप्रवचन पर उस्, का क्राटुट प्रेम था। हे क्रायुष्मन् । वह सीचा करता या कि यह निर्धिषप्रवचन ही अर्थ (सत्य) है, परमार्थ है (परम सत्य है), उस के विना अन्य सर अनर्थ (असत्यरूप) हैं । उस की उदारता के कारण उस के भवन के दरवाज़े की अर्गला ऊ ची रहती थी और उस का द्वार सब के लिये सदा खुला रहता था। वह जिस के घर या अन्तःपुर में जाता उस में प्रीति उत्पन्न किया करता था, तथा वह शीलवत , गुग्वत, विरमगु-रागादि से निवृत्ति — प्रत्याख्यान, पौषध, उपवास तथा चतुर्दशी, ऋष्टमी, ऋमावस्या और पूर्णिमा के दिन परिपूर्ण पौष्धवत किया करता था। अमर्गो - निपन्यों को निर्दोध और मास्य अशन, पान, खादिम और स्वादिम आहार, वस्त्र, पात्र, कम्बल, रजोहरण, पीठ, फलक, शय्या, संस्तार, श्रीवध श्रीरमेषज श्रादि देता हुन्ना महान् लाम

<sup>(</sup>१) शुभ और श्रशुभ कमाँ के अने का मार्ग श्रास्त्रव होता है। २ — शुभ श्रीर श्रशुभ कमों के श्राने के मार्ग को रोकना सम्बर कहलाता है। ३ — श्रात्मप्रदेशों से कम वर्गणाश्रों का देशत: या सर्वत: क्षीण होना निर्जरा कहलाती है। ४ — कमंदन्य की कारणभूत चेष्टाश्रों को क्रिया कहते हैं श्रीर वह २५ प्रकार की होती हैं। ५ — कमंदन्य के साधन — उपकरण या शस्त्र को श्राधिकरण कहते हैं। श्राधिकरण जीवाधिकरण श्रीर श्रजीवाधिकरण भेद से दो प्रकार का होता है। ६ — कमंपुद्गलों का जीवप्रदेशों के साथ दूध पानी की तरह मिलने श्रार्थत् जीवकर्म-संयोग को बन्ध कहते हैं। ७ — कमपुद्गलों का जीवप्रदेशों से श्रात्यन्तिक सर्वथा चीण हो जाना मोस कहलाता है।

<sup>(</sup>८) शीलवत से पांची ऋणुवती का प्रहण करना चाहिये। शीलवत, गुणवत और शिचावती की व्याख्या इसी ऋष्ययन में ५७६ से ते कर ५९८ तक के पूछों पर की जा चुकी है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**E83** 

को प्राप्त करता तथा ययाप्रग्रहीत तपकर्म के द्वारा ऋषनी ऋात्मा को भावित स्वासित करता हुआ। विहरण कर रहा था।

इस वर्णन में अमणोपासक की तस्वज्ञानसम्बन्धी योग्यता, प्रवचननिष्ठा, ग्रहस्यचर्या और चारिच-द्युद्धि की उपयुक्त धार्मिक किया आदि अनेक जातव्य विषयों का समावेश किया गया है। ग्रहस्यावास में रहते हुए धर्मानुक्त ग्रहसम्बन्धी कार्यों का ययाविधि पालन करने के अतिरिक्त उस का आस्मअय साधनार्थ स्था कर्तव्य है? और उस के प्रति सावधान रहते हुए नियमानुसार उस का किस तरह से आचरण करना चाहिए ? इत्यादि अनुकरणीय और आचरणीय विषयों का भी उक्त वर्णन से पर्याप्त बोध मिल जाता है।

(३) पौषश्चोणवास — धर्म केवल सुनने की वस्तु नहीं श्रिपतु आचरण की वस्तु है। जैसे औषि का नाम उचारण करने से रोग की निवृत्ति नहीं हो सकती और तदर्य उस का सेवन आवश्यक है। इसी प्रकार धर्म का अवण करने के अनम्तर उस का आवश्य करना आवश्यक होता है। विना आवश्य के धर्म से कुछ भी प्राप्त नहीं हो सकता। जब तक धर्म का अवण कर के पूरी अद्धा और विश्वास के साथ उस का आवश्य न किया जावे तब तक उस से किसी प्रकार का भी लाभ प्राप्त नहीं हो सकेगा। इसी हिष्ट से शान और दर्शन में कुशल श्री सुवाहुकुमार ने उन दोनों के अनुसार चारित्रमूलक पौषधोपवास अत का अनुशान करने में प्रमाद नहीं किया। सुवाहुकुमार अष्टमी, चतुर्दशी, अभावस्था और पूर्णिमा इन पुष्य तिथियों में पौषधोपवासत्रत करता था और धर्मध्यान के द्वारा आत्मिचन्तन में निमग्न हो कर यहस्यधर्म का पालन करता हुआ समय व्यतीत कर रहा था।

—पोसद्द —यह प्राकृत भाषा का शब्द है। इस की संस्कृत छाया 'पोषध होती है। पोषधशब्द का व्युत्पचिलभ्य अर्थ "—पोषणं पोष: —पृष्टिरित्यथ: तं धत्ते गृह्वाति इति पोषधम्" इस प्रकार है। अर्थात् जिस से आव्यात्मिक विकास को पोषण—पृष्टि मिले उसे पोषध कहते हैं। यह आवक का एक धार्मिक कृत्यविशेष है, जो कि पोषधशाला में जाकर प्राय: अष्टमी, चतुर्दशो आदि पर्वतिथियों में किया जाता है। इस में सर्व प्रकार के सावध व्यापार के त्याग से लेकर मुनियों की माँ ति सारा समय प्रमादरहित हो कर धर्मध्यान करते हुए व्यतीत करना पड़ता है। इस में आहार का त्याग करने के अतिरिक्त शरीर के शृंगार तथा अत्य समी प्रकार के लीकिक व्यवहार या व्यापार का भी नियमित समय तक परित्याग करना होता है। इस बत की सारी विधि पोषधशाला वा किसी पोषधोपयोगी स्थान पर की जा सकती है। इस के अतिरिक्त पोषधवत शास्त्रों में १ — आहारपोषध २ —शरीरपोषध , ३ — ब्रह्मचर्यपोषध और ४ — अव्यवहारपोषध या अव्यापारपोषध, इन मेदों से वेचार प्रकार का वर्णन किया गया है, येचारों भी सर्व और देश मेद के से हो २ प्रकार के कहे हैं। इस तरह सब मिला कर पोषध के आठ मेद हो जाते हैं। इन आठों मेदों का अर्थसम्बन्धी उद्दाशोह एष्ठ ४९६ पर किया जा जुका है।

सामान्यरूप से तो इस के दो ही भेद हैं -देश्रारीयत्र और सर्वपीपन्न । देशपीषन्न का ग्रहण दसवें

<sup>(</sup>१) पोषध शब्द से व्याकरण के "प्रज्ञादिभ्यश्च । ५—४—३६ (सिद्धान्त कौमुदी) इस सूत्र से स्वार्थ में अर्ण्यत्यय करने से पौषध शब्द मी निष्यत्र होता है। आज पौषध शब्द का ही अधिक प्रयोग मिलता है। इसीलिये हमने इस का अधिक आअय्गा किया है।

<sup>(</sup>२) पोसहोववासे चउव्विहे प्रा**ष्ट्र तंत्रहा** —श्राहारपोसहे. सरीरपोसहे, वस्भपोसहे श्रववहारपोसहे।

प्रिथम अध्याय

मत में और ग्यारहवें नत में सर्वणीषध का महरण होता है। पीषध लेने की जो विधि है उस में ऐसा ही 'उल्लेख पाया जाता हैं। स्वेणीषध में पूरे आठ प्रहर के लिए प्रत्याख्यान होता है। इस से कम काल का पीषध सर्वणीषध नहीं कहलाता। सुवाहकुमार का पौषध सर्वणीषध या और वह उसने पौषधशाला में किया था और वहीं पर इस ने अष्टममक-तेला नत सम्पन्न किया था। यह बात मूलपाठ से स्पष्ट सिद्ध हो जाती है। तालप्य यह है कि श्री सुवाहुकुमार ने लगातार तीन पौषध करने का नियम महण्य किया, परन्तु इतना ध्यान रहे कि पौषधत्रय करने से पूर्व उस ने एकाशन किया तथा उस की समाप्ति पर भी एकाशन किया। इस भाँति उस ने आठ भोजनों का त्याग किया। कारण कि पौषध में तो मात्र दिन रात के लिए आहार का त्याग होता है। दैनिक भोजन दिसंख्यक होने से पौषधत्रय में छः भोजनों का त्याग फलित होता है। सूत्रकार स्वयं ही पोसिहिए— इस विशेषण के साथ — अष्टुममिलिए — यह विशेषण दे कर उस के आठ भोजनों का त्याग संसूचित कर रहे हैं। प्रका — गौषध और उपवास इन दोनों में क्या मिलता है।

उत्तर—धर्म को पुष्ट करने वाले नियमविशेष का धारण करना पौषध कहलाता है। पौषध के मेदोपमेदों का वर्णन पीछे पृष्ठ ५९६ पर किया जा जुका है! और उपवास मात्र त्रिविध या चतुर्विध आहार के त्याग का नाम है। तथा उपवासपूर्वक किया जाने याला पौषधकत पौषधोपवास कहलाता है। पौषधकत में उपवास अवश्यंभावी है जब कि उपवास में पौषधकत का आचरण आवश्यंभावी है जब कि उपवास —अवस्थित पौषधोपवास कहलाता है।

पौषधशाला—जहां बैठ कर पौषधवत किया जाता है, उसे पौषधशाला कहते है। जैसे भोजन करने के स्थान को भोजनशाला, पढ़ने के स्थान को पाठशाला कहते हैं. उसी भाँति पौषधशाला के सम्बन्ध से भी जान लेना चाहिये। मलमूत्रादि परित्याग की भूमि को उच्चारप्रस्ववणभूमि कहा जाता है।

प्रश्त — सूत्रकार ने जो पुरीवालय का निर्देश किया है, इस की यहां क्या ऋष्वस्थकता थी? क्या यह भी कोई धार्मिक अंग हैं ?

उत्तर — जहां पर मलमूत्र का त्याग किया जाता हो उस स्थान को देखने से दो लाभ दोते हैं। प्रथम तो वहां के जीवों की यतना हो जाती है। दूसरे वहां की सफ़ाई से भविष्य में होने वाली जीवों की

(१) पीषघ का ध्त्रसम्मत पाठ इस प्रकार है-

दकारसमे पडिपुर्ते पोसहोववासवप सन्वत्रो श्रसण-पाण-खाइम -साइम-पच-क्क्षाणं, श्रवभ्म -पचक्क्षाणं, मणिसुवर्गणाइपचक्जाणं मालावन्नगविलेवणाइपचक्खाणं, सत्यमुसल् बावाराइसावज्जजोगपचक्काणं जाव श्रहोरत्तं पञ्जुवासामि दुविहं तिबिहेणं न करेमि न कारवेमि मणसा वयसा कायसा तस्स भंते !पडिक्कमामि निदामि गरिहामि श्रणाणं वोसिरामि।

इस पाठ में चारों प्रकार के आहार का, सब प्रकार की शारीरिक विभूषा का तथा सर्वे प्रकार के मेथुन एवं समस्त सावद्य व्यापार का ऋहोरात्रपयन्त त्याग कर देने का विधान किया गया है। प्रातःकाल स्योंदय से ले कर अगले दिन स्योंदय तक का जितना काल है वह अहोरात्र काल माना जाता है। दूसरे शब्दों में पूरे आठ प्रहर तक आहार, शरीरविभूषा, मेथुन तथा व्यापार का सर्वणा त्याग सर्वणोषध कहलाता है।

(२) पोषणं पोषः पुष्टिरित्यर्थः तं धत्ते गृहाति ६ति पोषधः, स चासायुपवासेश्चेति । यद्वोक्त्येव व्युत्पत्त्पा पोषधमष्टम्यादिकपाणि पर्वेदिनानि तश्चोपः श्राहारादित्यागक्षणं गुणमुपेत्य वासः—निवसनमुपवास इति पोषधोपवासः । (उपासकदशांग संजीवनीटीका १८ २५७) ।

EXU

विराधना से बचा जा सकता है और तीसरी बात यह भी है कि यदि किसी समय अकरमात् वाधा (मलमूत्र त्यान की हाजित) उत्पन्न हो तो जाय उस से फटिति निवृत्ति की जा सकती है। यदि उक्त स्थान को पहले न देखा जाय तो काम कैसे चलेगा है वाधा को रोकने से शरीर अस्वस्थ हो जाएगा, शरीर के अस्वस्थ होने पर धार्मिक अनुष्ठान में प्रतिवन्ध उपस्थित होगा...इत्यादि सभी दातों को ध्यान में रखते हुए सूत्रकार ने उच्चारप्रस्वण्यभूमि के निरीद्मण्य का निर्देश किया है। इस से इस की धार्मिक पोषकता सुस्पष्ट है।

— संधार — संस्तार, इस शब्द का मयोग ग्रासन के लिये किया गया है। द्र्भ कुशा का नाम है, कुशा का ग्रासन दर्भ संस्तार कहलाता है। ग्राहर ममक यह जैनसंसार का पारिभाषिक शब्द है। जब हकट्ठे तीन उपवासों का प्रत्याख्यान किया जाये तो वहां अष्टमभक्त का प्रयोग किया जाता है। ग्राध्या श्रष्टम शब्द ग्राठ का संस्वक है श्रीर भक्त भोजन को कहते हैं। तालप्य यह है कि जिस तप में श्राठ भोजन छोड़े जाए उसे श्राहर ममक्त कहा जाता है। एक दिन में मोजन दो बार किया जाता है। प्रथम दिन सार्यकाल का एक भोजन छोड़ना श्रायति एकाशन करना श्रीर तीन दिन लगातार छ: मोजन छोड़ने, तल्पश्चात् पांचवं दिन प्रातः का मोजन छोड़ना, इस भाति श्राठ भोजनों को छोड़ना श्राहर ममक्त कहलाता है।

इस प्रकार मस्तुत सूत्र में सूत्रकार ने सुवाहुकुमार के धार्मिक ज्ञान और धर्माचरण का वर्णन करते हुए उसे एक सुयोग्य धार्मिक राजकुमार के रूप में चित्रित किया है १ अब उस के अप्रिम जीवन का वर्णन करते हुए स्वकार कहते हैं —

मूल नित्य एं तस्स सुबाहुस्स कुमारस्स पुन्तर त्तावरत्तकाले धम्मजामिरयं जागर-माणस्स इमे एयाह्ववे अन्मत्थिते ४ समुष्यिन्जत्था न्धन्ने एं ते गामागर जाव सिन्नवेसा, जत्थ एं समसे मगवं महावीरे विहरति, धन्ना एं ते राईसर जे समस्यस्य भगवञ्चो महावीर स्स अंतिए मुंडा जाव पन्तयन्ति । धन्ना एं ते राईसर जे एं समस्यस्य भगवञ्चो महावीरस्स अंतिए पंचासुन्वतियं जाव गिहिधम्मं पिडवज्जन्ति । धन्ना एं ते राईसर जे एं समस्यस्य मगवञ्चो महावीरस्य मगवञ्चो महावीरस्य समस्यो महावीरस्य अंतिए धम्मं सुर्योति । तं जह एं समसे मगवं महावीरे पुन्वासुर्युन्ति

<sup>(</sup>१) ख्राया — ततस्तस्य सुवाहोः कुमारस्य पूर्वरात्रापररात्रकाले धमजागर्यया जामतोऽयमेतद्रूप श्राध्यात्मिकः ४ समुत्यदात — धन्यास्ते ' यामाकर० यावत् सिन्नवेशा यत्र अमणो भगवान् महावीरो विहरति । धन्यास्ते राजेश्वर० ये अमणस्य भगवतो महावीरस्यान्तिके मुंडा यावत् प्रव्रज्ञन्ति, धन्यास्ते राजेश्वर० ये अमणस्य भगवतो महावीरस्यान्तिके पञ्चाशुक्रतिकं यावद् एहिधमे प्रतिपद्यन्ते, धन्यास्ते राजेश्वर० ये अमणस्य भगवतो महावीरस्यान्तिके पञ्चाशुक्रतिकं यावद् एदि अमणो भगवान् महावीरः पूर्वानुपूर्व्या यावद् द्रवन् इहागछेत् यावद् विहरेत्, ततोऽहं अमणस्य मगवतो महावीरस्यान्तिके मुंडो भूवा यावत् प्रवज्ञयम् ।

<sup>(</sup>१) जहां महापुरुषों के चरणों का न्यास होता है वह भूमि भी पावन हो जाती है, यह बात बौदसाहित्य में भी मिलती है। देखिए ---

गामे वा यदि वा रज्जे, निन्ने वा यदि वा यते । यत्थारह्नतो विहर्रान्त, तं भूमि रामगोग्यकं ॥९॥ (धम्मपद अर्हन्तवर्ग)

**EX**E]

जान दृहज्जमारो इहमानिक्षेज्जा जाव विहरिज्जा, तते एां श्रहं समग्रास्स भगवत्रो महावीरस्स श्र तिए मु डे मवित्ता जाव पन्वएज्जा ।

पदाथ — तप ण — तदनन्तर । तस्स — उस । सुबाहुस्त — सुबाहु । कुमारस्स —कुमार को । पृत्वरत्तावरत्तकाले - मध्यरात्रि में । धम्मजागरियं - धर्मजागरण - धर्मचिन्तन में । जागरमाणस्म -जागते हुए को । इमे -यह । पयारूवे - इस प्रकार का । ऋजकत्थिते ४ - संकल्प ४ । समुप्यजित्रतथा-उत्पन्न हुन्ना । धन्ना र्एं -धन्य हैं । ते -वे । गामागर० - ग्राम, त्राकर । जाव - यावत् । सन्निवेसा -सिन्नवेश । जत्य गां - जहां । समयो । अमण । भगवं - भगवान् । महाबीरे - महावीर स्वामी । विहरति -विचरते हैं। धन्ना एां -धन्य है। ते -वे। राईसर॰ -- राजा ईश्वर श्रादि। जे एां --जो। समणस्स भगवश्रो महाबीरस्स - श्रमण भगवान् महावीर स्वःमी के। श्रांतिषः - पास । मृंडा - मृंडित हो कर । जाव -यावत । पठवरंति — दीचा भहण करते हैं । घनना गां — भन्य हैं। ते -- वे । राईसर ० -- राजा और ईश्वरादि । जो एं --जो । समणस्त भगवत्रो महावीरस्त - श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के । भ्रंतिए – पास । पंचाणुव्वतियं - पंचाणुश्रतिक । गिहिधस्मं – गृहस्यधर्म को । पडिवज्जति स्वीकार करते हैं। धन्ना णं-धन्य हैं। ते- वं। जे गां-जो । समग्रस्त भगवन्नो महाचीरस्त-अमग् भगवान् महावीर स्वामी के । श्रांतिय - समीप । धामां धर्म का । सुक ति - श्रवण करते हैं । तं - अतः । जद गां- यदि । समरो - अमर्ग । भगवं - भगवान् । महावीरे - महावीर । पुट्यागुपूर्वि - पूर्वीनुपूर्वी -क्रमश:। जाव-यावत्। दूरज्जमाणे -गमन करते हुए। इहमागच्छेज्जा - यहां श्रा जावें। जाव - यावत्। विहरिज्जा - विहरण कर । तते गां - तव । ऋहं - मैं । समणुस्त भगवन्नो महावीरस्त - श्रमणु मगवान महाबीर स्वामी के । श्रंतिय -पास । मृंडे -मुंडित । भवित्ता -हो कर । जाव -यावत् । पव्यपन्जा -प्रवित्त हो जाऊ - दिला प्रहण कर लूं।

मूलार्थ — तदनन्तर मध्यरात्रि में धर्मजागरण के कारण जागते हुए सुशाहुकुमार के मन में यह संकल्प ठठा कि वे प्राम, नगर, आकर, जनपद और सिन्तवेश आदि धन्य हैं कि जहां पर अमण भगवान् महाबीर स्वामी विचरते हैं, वे राजा, ईश्वर आदि भी धन्य हैं कि जो अमण भगवान् महाबीर स्वामी के पास मुखित हो कर प्रव्रजित होते हैं तथा वे राजा, ईश्वर आदिक भी धन्य हैं जो अमण भगवान् महाबीर के पास पञ्जाणुत्र तक (जिस में पांच अगुव्रतों का विधान हैं) गृत्थधभी को आगण भगवान् महाबीर करते हैं, एवं वे भी राजा, ईश्वरादि धन्य हैं जो अमण भगवान् महाबीर स्वामी के समीप धर्म का अवण करते हैं। तब बदि अमण भगवान् महाबीर स्वामी पूर्वातुपूर्वी यावत् गमन करते हुए, यहां पधारें तो में अमण भगवान महाबीर स्वामी के पास मुखित होकर प्रविज्ञत होजा ऊं —दीचा धारण करलां।

टीका — दर्भगंदतारक — 'कुशा के आसन पर बैठ कर पौषधोपनास्त्रत को आँगीकार कर के धर्म-चिन्तन में लगे हूप श्री सुबाहुकुमार के इदय में एक शुभ संकट्स उत्पन्न होता है। जिस का व्यक्त स्वरूप इस प्रकार है—

<sup>(</sup>१) मुबाहुकु नार का रेशम आदि के नमें और कोमल आसन को त्याग कर कुशा के आसन पर बैठ कर धर्म का आराधन करना उस की धर्मपय मनोवृत्ति की हदना को तथा उस की सादगी को स्चित करता है। साधक व्यक्ति में देहाध्यास (देहासिकत) की जितनी कमी होगी उतनी ही उस की विकासमार्ग की और प्रगति होगी। इस के अतिरिक्त कुशासन पर बैठने से अभिमान नहीं होता और इस में यह भी गुरा है कि उस से टकरा कर जो वायु निकलती है, उस से यीगसाधन में बड़ी सहायता मिलती है। बैदिकपर-परा में कुशा को बड़ा महस्व प्राप्त है।

घन्य हैं वे प्राम, नगर, देश और सिन्नवेश म्रादि स्थान जहां पर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी का विचरना होता है। वे राजा, महाराजा और मेठ साहुकार भी बढ़े पुर्पशाली हैं जो श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के चरणों में मुंडित हो कर दीचा प्रह्मण करते हैं और जो उन के चरणों में उपस्थित हो पंचामुन्नतिक पहस्थममें को श्रंगीकार करते हैं, वे भी धन्य हैं। उन के चरणों में रह कर धर्मश्रवण का सौभाग्य प्राप्त करने वाले भी धन्य हैं तब यदि सद्भाग्य से अब के भगवान् यहां प्रधारों तो मैं भी उन के पावन श्रीचरणों में उपस्थित हो कर संयमन्त को म्रंगीकार करूंगा।

सुराहुकुमार का संकल्प कितना उत्तम और कितना पुनीत है ? यह कहने की आवश्यकता नहीं ! तरखहार जीवों के संकल्प प्राय: ऐसे ही हुआ करते हैं, जो स्वं और पर दोनों के लिवे कल्याएकारी हो ! हदय के अन्दर जब सास्विक उल्लास उठता है तो साधक का मन विषयासक न हो कर आत्मानुरक होने का यल करता है और तदनुकुल साधनों को एकत्रित करने का प्रयास करता है ! पौषधशाला के प्रशान्त प्रदेश में एकाम मन से धर्मध्यान करते हुए सुवाहुकुमार के हृदय में उक्त प्रकार के संकल्प का उत्पन्न होना उस के मानव जीवन के सर्वतोभावी आध्यात्मिक विकास को उपलब्ध करने की पूर्वसूचना है । परिखामस्वरूप इस के अनुसार प्रवृत्ति करता हुआ वह अवश्य उसे प्राप्त करने में संकल्पमनोरय होगा !

प्रस्त श्री सुवाहुकुमार ने यह विचार किया कि यदि भगवान् इस्तिशीर्घ नगर में पधार ने तो मैं उन के पास दीचित हो जाऊ गा। इस पर यह अशंका होती है कि सुवाहुकुमार भगवान् के पास स्वयं क्यों न चला गया। अथवा उस ने भगवान् के पास कोई निवेदनपत्र ही क्यों न मेज दिया। जिस में यह लिख दिया होता कि मैं दीचा लेना चाहता हूं, अतः आप यहां पवारें ?

उत्तर -- सुवाहुकुमार न तो स्वयं गया और न उस ने कोई प्रार्थनापत्र भेजा, इस के अंदर भी कई एक कारण हैं। भला, एक परम श्रद्धालु व्यक्ति कोई ऐसा कृत्य कर सकता है जो स्त्व से शून्य हो है तथा निर्यक हो ? सुवाहुकुमार समक्ता है कि यदि मेरी इस मावना पर भगवान पन्नार जाएं तो मैं समक लूंगा कि मैं दीक्षित होने के योग्य हूँ और यदि मेरे में दीक्षामहण करने की योग्यना नहीं होगी तो मेरी इस भावना पर भी भगवान नहीं पन्नारेंगे। कारण कि भगवान सर्वज्ञ और सर्वान्तर्यामी हैं, वे जो कुछ भी करेंगे वे मेरे लाभ के लिये होगा। दूसरे शब्दां में भगवान महावोर स्वामी के पनारने का अर्थ यह होगा कि मेरा मनोरय सफल है, मिवतन्यता मेरा साथ दे रही है और यदि भगवान न पन्नारें तो उस का यह अर्थ होगा कि अभी में दीद्वा के अयोग्य हूँ। सुवाहुकुमार के ये विचार महान विनय के संसूचक हैं।

सुनाहुकुमार यदि श्रपने नगर को छोड़ कर श्रन्यत्र जा कर दीना लेता तो उस का वह प्रभाव नहीं हो सकता या, जो कि वहां श्रथीत श्रपने नगर में हो सकता है। एक राजकुमार का दीक्षा लेने की श्रमिलाण से श्रन्यत्र जाने की श्रपेन् श्रपनी राजधानी में दीन्तित होना श्रिधक श्रामाविक है। राजकुमार के दीन्तित होने पर वहां की प्रजा पर जो प्रमाव हित्तशीर्ष में हो सकता है वह श्रन्यत्र होना सम्भव नहीं है। इसीलिये सुनाहुकुमार मगवान् के पास नहीं गया । निवेदनपत्र के विषय में यह बात है कि सुवाहुकुमार को यह मालूम है कि मगवान् सर्वत है, सर्व दशीं हैं। तब सर्वत्र से जो प्रार्थना करनी है वह श्रास्मा के द्वारा सुगमता से की जा सकती है और उसी के द्वारा ही करनी चाहिये। सर्वत्र के पास निवेदनपत्र मेजना, सर्वश्वता का श्रपमान करना है और श्रपनी मूर्खता श्रमिन्यक करनी है। निवेदनपत्र तो खुश्मस्यों के पास भेज जाते हैं न कि सर्वश्व के पास भी। वस इन्हीं कारणों से सुवाहुकुमार न तो मगवान् के पास गया और न उन के पास किसी के हाय प्रार्थनापत्र मेजने को ही उस ने उन्तित समक्ता।

#### श्रोविपाकसूत्रीय द्वितीय श्रतस्कन्ध---

मधम अध्याय

- —घम्मजागरियं —धर्मचिन्तन के लिये किये जाने वाले जागरण को धर्मजागरिका कहते हैं, तथा इस पद में सूत्रकार ने यह भी स्चित किया है जो काल भोगियों के सोने का होता है वह योगियों के खाष्यारिभके चिन्तन का होता है।
- अज्ञातिथते ५ यहां पर उल्लेख किये गये ५ के श्रक से चितिष, किष्पद, पत्थिष मणोगप संकर्ष इन अवशिष्ट पदी का प्रदेश करना चिदि । स्यूजकर से इन का अर्थ समान हो है और सूचम दृष्टि से इन का जो अर्थावमेद है वह १६० १३३ पर लिखा जा चुका है।
- —गामागरः जाव सन्निवेसा -यहां पठित जाव-पावन् पद से -- नगरकव्वडमडंबलेड़-दोणमुह्रपद्दणनिगमञ्जासमसंवाहसंनिवेसा -- इन पदी का ग्रहण समभाना चाहिए । ग्राम त्रादि पदी का अर्थ निम्नोक है---

माम गांव की अथवा बाड से वेष्टित प्रदेश को कहते हैं। सुवर्ण एवं रत्नादि के उत्पत्तिस्थान को आकर कहा जाता है। नगर शहर का अथवा कर —महसून से रहित स्थान का नाम नगर है। खेट शब्द धूली के प्राकार के से वेष्टित स्थान — इस अथे का परिचायक है। अढ़ाई कोस तक जिस के बीच में कोई प्राम न हो — इस अर्थ का बोधक मड़स्व शब्द है। जज़ तथा स्थल के मार्ग से युक्त नगर द्रोशमुख कहलाता है। जहां सब वस्तुओं की प्राप्त की जाती हो उस नगर को एत्तन कहते हैं। वह जलपत्तन — जहां नीकाओं द्वारा जाया जाता है तथा स्थलपत्तन — जहां गाड़ी आदि द्वारा जाया जाता है, इन मेदों से दो प्रकार का होता है। अथवा जहां गाड़ी आदि द्वारा जाया जाए वह पत्तन और जहां नौका आदि द्वारा जाया जाता है वह पहन कहलाता है। जहां अनेकों व्यापारी रहते हैं वह नगर निगम, जहां प्रधानतया तपस्वी लोग निवास करते हैं वह स्थान आध्यम कहा जाता है। किसानों के द्वारा धान्य की रहां के लिये बनाया गया स्थलविशेष अथवा पर्वत की चोटी पर रहा हुआ जनाधिष्ठित स्थलविशेष अथवा जहां इधर उधर से यात्री लोग निवास एवं विशास करें उस स्थान को संबाह कहते हैं। सन्तिवेश छोटे गांव का नाम संनिवेश है।

- ---राईसर० --यहां दिए गए बिन्दु से --तलवरमाडं वियक्तोडुं वियस हिसे शावहस्तथवाह-प्रमियड -- इस पाठ का महण समकता चाहिये। राजा प्रजापित का नाम है। सेना के नायक को सेनापित कहते हैं। अवशिष्ट ईश्वर श्रादि पदों का अध पृष्ठ १६५ पर लिखा जा चुका है
- —मुंडा जाव पव्वपंति—यहां पठित जाव-पावत् पद से —भिवत्ता श्रगाराउ श्रणगारिपं (श्रयीत् दीचित हो कर अनगारभाव को धारण करते हैं) इन पदों का प्रहण करना चाहिए । तथा 'पंचा-णुव्वितियं जाव गिहिधम्मं'' इस में उल्लिखित जाव पावत् पद से — सत्तसिक्खावितयं दुवालिविहं— इस अविशिष्ट पठ का प्रहण जानना चाहिए । इस का अर्थ है — पांच श्रगुवत श्रीर सात शिक्षावत अर्थीत् वाश्व प्रकार के वेतो वाला एइस्थभमें । धर्मशब्द के अनेको अर्थ हैं, किन्दु प्रकृत में शुभकर्म — कुशलानुष्ठान,
- (१) सुना अमुनी सया, मुिणणो सया जागरित। (श्राचारांग स्व, श्र० ३०, उद् ० १)
  श्रायीत्—सोना और जागना द्रव्य एवं भावरूप से दो तरह का होता है। हम प्रतिदिन रात में सोते
  हैं श्रीर दिन में जागते हैं, यह तो द्रव्यरूप से सोना श्रीर जागना है, परन्तु पाप में ही प्रवृत्ति करते रहना
  भाव सोना है श्रीर धार्मिक प्रवृत्ति करते रहना भाव जागना है। इस प्रकार जो अमुनि है—पापिष्ट हैं
  दुष्ट वृत्ति वाले हैं वे तो सदेव सोए हुए ही हैं श्रीर जो मुनि हैं, सास्विक वृत्ति वाले हैं वे सदेव जागते रहते
  हैं। यही मुनि श्रीर श्रमुनि में अन्तर है, विशिष्टता है।

# हिन्दी भाषा है। इस सहिए व

EYS

पह अर्थ समझना चाहिए । धर्म का संदित अर्थ सुकृत है।

— पुरुवाणुपुर्श्व जाव दृइज्जमाणे — यहां पठित जाव — यावत् पद से — चरमाणे गामाणुगामं-इन अवशिष्ट परी का ग्रहण जानना चाहिये । अर्थात् ये पद''— कमशः चलते हुए और एक ग्रांम से दूसरे ग्रांम अ जाते हुए — गहस अर्थ के बोधक हैं । तथा — इहमागच्छेज्ञा जाव विहरिज्जा — इस वाक्यात जाव — यावत् पद से — इहेब एपरे अहापिडक्वं खोगाहं खोगिष्टित्ता संजमेणं तवसा अप्पाणं भावेमाणे — इन पदों का ग्रहण करना चाहिये । अर्थात् यदि भगवान् महावीर यहां पधारं और इसी नगर में अनगारवृत्ति के, अनुसार आश्रय स्वीकार कर के तप और संयम के द्वारा आत्मभावना से भावित होते हुए विहरण करें — निवास करें । तथा — मुंडे भवित्ता जाव पञ्चपज्जा — यहां पठित जाव — यावत् पद से — अगाराओं आणुगारियं — इन पदों का ग्रहण करना चाहिये । इन का अर्थ स्पष्ट ही है ।

सारांश यह है कि मेरा शारीर सर्वोद्भपरिपूर्ण है। किसी स्रांग में भी किसी प्रकार की त्रुटि नहीं है। पैसा सर्वागसुन्दर शरीर किसी विशिष्ट पुराय के उदय से ही प्राप्त होता है। संसार में अनेकों प्राणी है। उन में यदि बोलने की शक्ति है तो देखने की नहीं, देखने की है तो सुनने की नहीं, सुनने की है तो सूधने की नहीं, यदि सब कुछ है तो भले बुरे को पहिचानने की शांक नहीं। इसी प्रकार हाथ है तो पांव नहीं. कान हैं तो नाक नहीं और नाक है तो जिहा नहीं। अगर अन्य सब कुछ है तो प्रतिशा नहीं है । ताल्पर्य यह है कि ससारी प्राणियों में प्रायः कोई न कोई बृटि अवस्य देखने में आती है, परन्तु मेरा शरीर सब तरह से परिपूर्ण है। तव इस प्रकार के ऋविकृत शरीर को प्राप्त करके भी यदि मैं जन्म मरण के दुःखनाल से छुटने का उपस्य नहीं करूं गा तो मेरे से बढ़ कर प्रमादी कीन हो सकता है ? चिन्तामणि रत्न के समान प्राप्त हुए इस सानव शारीर को मृंही काममींगों में लगा कर व्यर्थ खो देना तो निरी मूर्खता है। ऐसे उत्तम शरीर से तो अच्छे से अच्छा काम लेने में ही इस की सफलता है। इस के द्वारा तो किसी ऐसे पुरसकार्य का संपादन करना चाहिये कि किर इस संसार की अन्धकारपूर्ण गर्म की कालकोठरी में आने का अवसर ही नः मिले । ऐसा कार्य तो धर्म का सम्यग अनुष्ठान ही है। जन्म मरण के भय से जास देने वाला और कोई पदार्थ नहीं है परन्तु धर्म का सम्यक पालन तभी शक्य हो सकता है जब कि स्नारम्भ स्त्रोर परिष्रह का त्याग किया, जाए । गृहस्थ में रह करे ब्रारमं ब्रीर परिग्रह का सर्वथा त्याग करना तो किसी तरह भी शक्य नहीं है। बहा तो ब्रुनेको प्रकार के प्रतिबन्ध सामने श्राखड़े होते हैं, जिन का नियारण करना कठिन ही नहीं किन्तु श्रसम्भव सा हो जात-है। ऋतैः इस के लिये सब से ऋधिक और सुन्दर तथा सरल उपाय तो खही है कि मैं अमरा भगवान महाबीर स्वामी के चरणों में उपस्थित हो कर संयमनत को अपना लूं, मुनिधर्म को अपनीकार कर लूं इसी में मेरा हित है, इसी में मेरा मंगल और कल्याण है। पहिले तो कई एक कारणों से उस अनमोल अवसर से लाभ नहीं उठा सका परन्तु अन कि ऐसी भूल नहीं करू गा। अवदय जीवन को साधुता के सौरभ से सुरसित कसंगा और अपना भविष्य उज्ज्वल एवं समुज्ज्वल बनाने का प्रयास करू गा । ये ये तेले की तपस्या के साथ आसिचिन्तन करने वाले सुवाहुकमार के मनीगत विचार, जिन के अनुसार वह अमला सगवान् महावीर स्वामी के पंचारने पर अपने आप को संयमवत के लोकोत्तर राग में रागने का स्वयः देख रहा है । इस के श्चनन्तर क्या हुन्ना श्चन सूत्रकार उस का वर्णन करते हैं --

मूल--ेतते एं समणे भगवं महावीरे सुवाहुस्त कुमारस्त इमं एय। रूवं अन्मत्थियं

<sup>(</sup>१) छाया - ततः अमणो भगवान् महावीरः सुवाहोः कुमारस्य इममेतद्रूपमाध्यात्मिकं यावद्

[प्रथम ऋष्याय

जाव वियाणित्ता पुन्ताणुपुन्ति द्रजनमाणे जेखेत हित्यसीसे णगरे जेखेत पुष्पकरंडे उज्जाले जेखेत कथवणमालित्यस्य जनखस्य जनखायत्यो तेखेत उत्तागन्छह उत्तागन्छता स्रहाप- डिक्स्वं उग्गहं उग्गिणहत्ता संजमेणं तवसा अप्याणं मानेमाणे विहरति । परिसा राया निम्मते । तते णं तस्य सुनाहुस्य कुमारस्य तं महया । जहा पढमं तहा निग्मश्चो । धम्मो किहिस्रो । परिसा राया गतो । तते णं से सुनाहुकुमारे समणस्य मगवस्रा महावीरस्य अंतिए धम्मं सोचना निसम्म हहुतुहु । जहा मेहो तहा अम्मापियरो आपुन्छति । निन्छमणामिसेस्रो तहेव जाव अण्यारे जाते, हरियासमिते जाव बम्भयारी ।

पदार्थं -तते ए'-तदनन्तर । समखे -अमण । भगवं -मगवान् । महावीरे - महावीर स्वामी । सुवाहुस्त – सुवाहु । कुमारस्त – कुमार के । इसं - यह । पयादवं – इस प्रकार के । श्रज्कितिययं ५ – संकल्प त्रादि को । जाव - यावत् । वियाणिसा - जान कर । पुठवाणुपुठिव - पूर्वानुपूर्वी-क्रमशः । दूइज्जम।णे - अमण करते हुए। जेगोव-- जहां। हृत्थिसीसे - हस्तिशीर्ष । गुगरे - नगर था । जेगोव - जहां । पुष्फकरगडे -पुष्पकरंडक नामक । उज्जारो — उद्यान था । जेरोव — जहां पर । क्यवणमालप्पियस्स — कृतवनमालपिय ! जक्खरस -- यद्य का । जक्कायतरो -- यद्यायतन था । तेरोव --- वहां पर । उवागच्छति -- पधारे । अहाप डिक्स्यं -ययावितस्य । उगाहं-अवग्रह । उगािएहसा-प्रहण कर । संजमेणं - संयम से । तवसा --तप के द्वारा । श्रप्राण -- श्रात्मा को । मावेमाणे -- मावित -- वासित करते हुए । विहरति --विहरस करने लगे। परिस्ता--परिषद्। राया-- राजा। निस्कते-- नगर से निकले। तेते र्ण-- तदनन्तरः। तस्त - उस । सुवाहुस्त - सुवाहु । कुमारस्स - कुमार का ।तं - वह । महया० - महान् समुदाय के साय । जदा - जैसे । पढमं - पूर्ववर्णित (नगर से निष्क्रमण था) । तहा - वैसे (वह) । निग्गश्रो - निकला । घम्मो -धर्मे का। कहिन्नो-प्रतिपादन किया। परिसा-परिषद् । राया-राजा। गतो-चला गया । तते खे-तदनन्तर । से - वह । सुबाहुकुमारे - पुवाहुकुभार । समग्रस्स - अमग्र । भगवस्रो महावीरस्स - भगवान महाबीर के । श्रांतिष - पास । धरमं - धर्मकथा को । सोच्चा १-सुन कर । निसमा - अर्थ से अवधारण कर । इडितु हुं ॰ — अत्यन्त प्रसन्न हुआ। २ ! जहां — जैसे ! मेहों — मेच — महाराज श्रेणिक के पुत्र मेघकुमार । तहां — उसी प्रकार । श्रम्मापियरो —माता विता को । श्रापुच्छति —पूछता है । निक्लमणाभिसेश्रो — निष्क्रमणा-भिषेक । तहेच - तसैव - उसी तरह । जाघ - यावत् । ऋणागारे - अनगार । जाते - हो गया । इरियास मिते -ईयीर्समिति का पालक । जाव - यावत् । वंभयारी - बह्मचारी वन गया ।

विश्वाय पूर्वातुपूर्व्या द्रवन् यन्नैव इस्तिशीर्ष नगरं, यन्नैव पुष्पकरण्डमुद्यानं यन्नैव कृतवनमालिप्रयस्य यसस्य यक्षायतनं तन्नैवोपागच्छिति उपागत्य थयाप्रतिरूपमवग्रहमवग्रह्म संयमेन तपसाऽऽत्मानं भवयन् विहरति । परिषद् राजा निर्गतः । ततस्तस्य सुवाहोः कुमारस्य तद् महता० यया प्रथमं तथा निर्गतः । धमः कपितः । परिषद् राजा गतः । ततः स सुवाहुकुमारः श्रमण्डय भगवतः भहावीरस्यांतिके धमे श्रुत्वा निश्चम्य हृष्टतुष्ट् । यथा मेघस्तय श्रमण्यति अभिकृतस्य । निष्क्रमण्याभिषेकस्तयेव यावद् श्रनगरो जातः ईर्याधिसतो यावद् बहाचारी ।

(१) सोच्चा — यह पद मात्र अवगापरक है। सुने हुए का मनन करने में " निसम्म ' शब्द का प्रयोग होता है। अर्थात् सुना और उसके अनन्तर मनन किया, इन भावों के परिचायक सोच्चा और निसम्भ ये दोनों पद है।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

[६५१

मूलार्थ —तदनन्तर श्रमण भगवान् महावीर स्वामी सुशाहुकुमार के क्क प्रकार के संकल्प को जान कर क्रमशः प्रामानुप्राम चलते हुए इस्तिशीर्ष नगर के पुष्पकरण्डक च्छानान्तर्गत कृतवनमालिप्रय नामक यत्त के यत्तायतन में प्रधारे श्रीर यथाप्रतिरूप —श्रनगारवृत्ति के श्रनुकृत श्रवप्रह—स्थान प्रहण कर के वहां श्रवस्थित हो गए।

तद्नन्तर परिषद् श्रीर राजा नगर से निकते, सुबाहुकुमार भी पूर्व की भाँति महान समारोह के साथ भगवान के दर्शनार्थ प्रस्थित हुए। भगवान ने घर्म का प्रतिपादन किया, परिषद तथा राजा धर्मदेशना सुन कर वापिस चले गथे।

सुवाहुकुमार भगवान् के पास धमें का श्रवण कर उस का मनन करता हुआ प्रसन्नचित्त से मेघकुमार की भाँति माता पिता से पूछता है। उस का (सुवाहुकुमार का) निष्कमण-ऋभिषेक भी उसी तरह (मेघकुमार की तरह) हुआ, यावत् वे अनगार, ईवीसमिति के पालक और ब्रह्मवारी बन गये, मुनिव्रत को उन्हों ने धारण कर लिया।

टीका — पुरुष श्रीर महापुरुष में भेद करने वाली एक शक्ति है. जो परोपकार के नाम से प्रसिद्ध है। पुरुष स्वार्थी होता है, वह अपना ही प्रयोजन सिद्ध करना जानता है, इस के विपरीत महापुरुष परमार्थी होता है, अपने हित से भी वह दूसरों के हित का विशेष ध्यान रखता है। दोनों के साध्य मिन्न २ होते हैं, इसी लिये दोनों विभिन्न साधनसमन्नी को जुटाने का भी विभिन्न प्रकार से प्रयास करते हैं।

स्वार्थी पुरुष तो उस साधनसामशी को द्वंदता है जिस से अपना स्वार्थ सिद्ध हो, उस में दूसरें की हानि या नाश का उसे बिस्कुल ध्यान नहीं रहता, उसे तो मात्र अपने प्रयोजन से काम होता है, परन्तु महापुष्प ऐसा नहीं करता, वह तो ऐसी सामगी को द्वंदेगा कि जिस से किसी दूसरें को हानि न पहुँचती हो, प्रत्युत लाभ ही प्राप्त होता हो। महापुष्पों का प्रत्येक प्रयास दूसरों को सुखी बनाने, दूसरों का कल्याण सम्पादित करने के लिये होता है। वे ''—परोपकाराय सतां विभूतयः —'' इस लोकोक्ति का बड़े ध्यान से संरक्षण करते हैं और अपनी धनसम्पत्ति या जानविभूति का वे दीन दु:खी प्राणियों के दु:खों तथा कहों को दूर करने में ही उपयोग करते हैं। यही कारण है कि संसारसमूद्ध में गोते खाने वाले दु:खसन्तस मानव प्राणी ऐसे महापुष्पों का अश्वय लेते हैं और उन्हें अपना उपास्य बना कर जीवन व्यतीत करने का उद्योग करते हैं।

सुवाहुकुमार जैसे भावुक तथा विनीत व्यक्ति की श्रपने उपास्य के प्रति कितनी श्रदा एवं विशुद्द मावना है? इस का वर्णन ऊपर ही चुका है। श्रपने उपासक की निर्मंत भावना को जिस समय सुवाहुकुमार के परम उपास्य मगवान महावीर ने जाना तो सुवाहुकुमार के उद्धार की इच्छा से भगवान ने हस्तिशीर्ष नगर की श्रोर प्रस्थान कर दिया। प्रामानुप्राम विचरते हुए भगवान हिस्तशीर्ष नगर में पश्चारे श्रीर पुष्पकरण्डक नामक उद्यानगत कृतवनमालिषय यद्य के मन्दिर में विराजमान हो गये। तदनन्तर उद्यानगत के द्वारा भगवान के प्रधारने की स्वना भितते ही नगरनिवासी जनता को बड़ा हर्ष हुआ। मावुक नगरनिवासी लोग प्रसन्न मन से भगवान के दर्शनार्थ उद्यान की श्रोर चल पड़े। इथर नगरनरेश भी सुवाहुकुमार को साथ ले कर बड़े समारोह के साथ उद्यान की श्रोर प्रस्थान करते हुए भगवान की सेवा में उपस्थित हो जाते हैं तथा विधिपूर्वक वन्द-नादि करके यशास्यान बैठ जाते हैं।

प्रश्त—क्या भगवान् महावीर स्वामी के पास शिष्य नहीं ये । यदि ये तो क्या वे भगवान् की सेवा नहीं करते ये ! यदि करते ये तो केवल एक शिष्य की लालसा से उन्हें स्वयं पैदल विहार कर इतना बढ़ा कष्ट उठा कर इस्तिशीर्ष नगर में खाने की क्या आवद्यकता प्रतीत हुई ?

प्रथम ऋध्याय

उसर भगवान महावीर स्वामी के शिष्यों की कुल संख्या १४ हज़ार मानी जाती है और उन में गौत्म स्वामी जैसे परमिवनीत, परमतपस्वी और मेशावी अनगार मुख्य थे। सब के सब भगवान के चरण कमलों के असर ये और अववान के हित के लिये अपना सर्वस्व अपेण करने वाले ये। तालप्य यह है कि उनका शिष्यपरिवार पर्यात था और वह भी परम विनीत । अतः उन की सेवा भी होती थी कि नहीं १ इस प्रभ का उत्तर अनगास ही। समभा जा सकता है। अब रही शिष्यलालमा की बात, उस का उत्तर यह है कि भगवान को शिष्य बनाने की न तो कोई लालमा थी और नांहि उन के आत्मसाधन में यह सहायक थी। केवल एक बात थी जिस के लिये भगवान ने वहां कह उठा कर भी पधारने का यत्न किया। वह थी "— "जगतिहत की भावना—"! सुवाहु-कुमार मेरे यहां जाने से दीला प्रहणा करेगा और दीक्षित ही कर जनता को सद्भावना का मार्ग प्रदिश्ति करेगा तथा अज्ञानान्धकार में पड़ी हुई जनता की उज्ज्वल प्रकाश देगा एवं अपने आत्मा का कख्वाण साधन करती हुआ अन्य आत्माओं को भी शान्ति पहुंचावेगा और स्वात्मा के उत्थान से अनेक पतित आत्माओं का उद्धार करने में समथ होगा..... हत्यादि शुभिचारणा से प्रेरित होकर ही भगवान ने विहार कर वहां प्रभारने का यत्न किया। भगवान के हदय में सुवाहुकुमार से निष्पन्न होने वाले दूसरों के हित का ही ध्यान था। तम इतने परम उपकारी वीरप्रभु के विषय में शिष्यलालसा की कल्यता तो निरी अज्ञानमूलक है । इस की तो वहां संगावना भी नहीं की जा सकती।

इस के ऋतिरिक यह भी विचारणीय है कि हर एक कार्य समय छाने पर बनता है, समय के छाए बिना कोई काम नहीं बनता । यदि समय नहीं छाया तो लाख यत्न करने पर भी कार्य नहीं होता छीर समय छाने पर छनायास ही हो जाता है। भगवान तो घट घट के बाता हैं, ऋतीत छौर छनागत उन के लिये वर्तमान है। वे तो पहले ही कह बुके हैं कि मुदादुकुमार उन के पास दोचित होगा, उन की वाणी तथ्य से कभी शत्य नहीं हो सकती थी किन्तु उस की सल्यता या पूर्ति की प्रत्यक्षता के लिये कुछ समय अपेचित था। समय छाने। पर सुवादुकुमार को नातो किसी ने प्रेरणा की छौर न किसी ने दीचित होने का उपदेश दिया किन्तु अन्तरात्मा से उसे प्रेरणा मिली छौर वह दीक्षा के लिये तैयार हो गया तथा भगवान के छागमन की प्रतीक्षा करने लगा।

मनुष्य की शुभ भावना और इद निश्चय अवस्य फल लाता है। इस अनुभवसिद उक्ति के अनुसार सुवाहुकुमार की शुभभावना भी अपना फल लाई। जिस समय उस के किसी अनुसार ने पुष्पकरएडक उद्यान में प्रभु के प्रधारने का समाचार दिया तो सुवाहुकुमार को जो प्रसन्नता हुई उस का व्यक्त करना इस सुद्ध लेखनी की सामर्थ्य से बाहिर की वस्त है।

भगवान् का आगमन सुनते ही वह पहले की तरह — जिस तरह प्रस्तुत अध्ययन के आरम्भ में वर्णन किया गया है, अस्त्या भगवान् महावीर स्वामी के चरणों में उपिश्यत हो जाता है और विधिपूर्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर भगवान् की पशुपासना में यथास्थान बैठ जाता है। सह के यथास्थान बैठ जाने पर उन की घर्मामृतपान करने की बढ़ी हुई अभिलाधा की देख कर भगवान् बोले —

भव्यपुरुषो ! जिस प्रकार नगरप्राप्ति के लिये उस के मार्ग को जानने और उस पर चलने की आवश्यकता है। उसी प्रकार मोस्मिन्दिर तक पहुंचने की इच्छा रखने वाले साधकों को मी उस के मार्ग का बोध प्राप्त करके उस पर चलने की आवश्यकता होती है। किसी प्रकार की लालसा का न होना मोस्न का मार्ग है। उन तक

<sup>(</sup>१) भगवान् को " तिराणाणं तारयाणं ? इसींलये कहा जाता है कि जहां भगवान् स्वयं संसार सागर से पार होते हैं, वहां वे संसारी प्राणियों को भी संसार सागर से पार करते हैं। "तारयाणं? यह पद भगवान की महान् द्यालुता, कृषालुता एवं विश्वमैत्रीभावना का एक ज्वलन्त प्रतीक हैं।

[६५३.

लालसायें बनी हुई हैं तब तक मोक्त की इच्छा करना, वायु को मुद्री में रोकने की चेष्टा करना है । इस लिये: सर्वप्रथम सांसारिक लालसाओं से पिंड छुडाना चाहिये। लालसाओं से पीछा छुडाने के लिये सब से प्रथम महा-पिशाचिनी दिंसा को त्यागना होगा । धिना हिंसा के त्याग किये लाजनायों निनष्ट नहीं हो सकर्ती । हिंसात्याग के लिये पहले असत्य को त्यागना होगा। जहां भूठ है बहां हिसा है। जहां हिसा है वहां लालसा है। लालचा मिटाने के लिए हिंसा के साथ भूठ का भी परिस्थाग करना पड़ता है । इसी प्रकार भूठ के त्यागार्थ चोरी का त्याग करना ऋावस्यक है। चोरी करने वाला मूठ, हिंसा और लालछा का दी उपासक होता है। इस लिये भूठ के शाय स्तेयकर्भ का भी परित्याग कर देना चाहिये और चौरी के त्याग के निमित्त बसवर्य का पालन करना असरी है। बिना ब्रह्मवयः पालन किये, बिना इन्द्रियां की वशः में किये न तो चोरी, छूट सकती है न असःय -- भूठ और नांहि दिसा । इस लिये हिंसा से ले कर भूठ खन्त समील दुर्श णों के त्यागाओं मैथुन का त्याग श्रीर ब्रह्म वया का पालन नितान्त श्रावश्यक है। जैसे हिंसादि के त्यागाया, ब्रह्म वया का पालन ऋर्योत् इन्द्रियों का निप्रहः करना स्त्रावश्यकाहै; उसी प्रकार ब्रह्मचर्य के लिये परिप्रहः का त्यागः करनाः होग्यः । सब प्रकार के पापों का मूलस्त्रीत परिग्रह हो है। दूसरे शब्दों में इस आत्मा को अन्म सरका रूप संसार में फिराने ब्रीर भटकाने वाला परिव्रह हो है। इसी से सर्वप्रकार के प्रामानरस्वे द्वीं- ब्रह जीन प्रावृत्ति होता. हैं। इसलिये परिग्रह का परित्याम करों। उस के त्यामने से लालसा का अपने अस्म त्यस्म हो जाएमा अस्व वर्ष या ममत्व का नाम परिष्रह है। संतार की जिस वस्तु पर आत्मा का ममत्व है अत्मात्मा के लिये वही परिप्रह है । अतः मोज्ञरुव स्त्रानन्दनगर में प्रवेश करने के लिये परिप्रह का परित्याग परम स्नावस्थक है । असी मुख्यान्मा इस का-परिग्रह का जितने श्रंता में त्यांग करेगा, उस की लालस्पर उतने ही श्रंश, में कम होती जावेगा श्रीर जिल्ली २: लालसाएं कम होंगी उदना २: यह श्रात्माः मोच्हंमिहर के समीप श्रासा चला जाएसा । मोच्हं में दु:ख तो लेश मात्र भी नहीं । वह तो ऋानंदस्तरूप है। वहां पर ख्रास्मानुभूति के ऋतिरिक्त और किसी भी प्रकार की दुःखानुभूति को स्थान नहीं है। अतः मोचानिलाधी जोबो के लिखे यह परुम आवश्यक है कि वे इस सारगर्भित सिद्धान्त का मनन करें और उस को यथाशकि आचरण में लाने का उद्योग करें ... इत्यादि भगवान की इस मर्मश्रशी देशना को सुन कर नागरिक लोग और महाराज अदीनशातु आदि जनता भगवान को बन्दनी तथा नमस्कार करके नगर की वापिस चली गई।

विश्ववन्त्र श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के समवसरण में उन के श्राज के उपदेश की विचार — पूर्वक मनन करने श्रीर उस के अनुसार श्राचरण करने वालों में से एक सुन्नाहुकुमार का ही इतिवृत्त हमें उपलब्ध होता है। रोप श्रोताश्चों के मना में क्या २ विचार उरप्रव हुए श्रीर उद्धीं ने किन हद तक भगवान के सदुपदेश को श्रपनाया या श्रपनाने का यत्न किया दिस का उत्तर हमारे पास नहीं है हों े सुपाहुकुमार जिल्ला के जीवन पर उस का जो प्रभाव हुआ, वह हमारे सामने श्रवहर उपस्थित है। किन के स्वाह कुमार हों है स्वाह कुमार हों है। इति है स्वाह कुमार हों है स्वाह कुमार हों है स्वाह कुमार हों है स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार हों है स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इति है स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कि सम्बाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कुमार है। इति स्वाह कुमार है। इतिवाह कि स्वाह कुमार है। इतिवाह कुमार है। इतिवाह

भगवान् की इस धर्मदेशना से सुवाहुकुमार के हद्रयगत उन विवास को बहुत पुष्टि मिली को कि उस नै।तेले की तपस्या करते समय अपने इद्रय में। एकत्रित कर लिए थे । अब उस ने अपने उन् संकर्णो को स्रोरभी इत कर लिया और वह शीम से शीम उन्हें कार्यान्वित करने के लिये उत्पुक्त हो उठा । तदनन्तर वह विधिपूर्वक वन्दमा, नमस्कार करके भगवान् के चरणों में बड़े विनीतभाव से इस प्रकार बोला —

अमो अप्रशी जब यहां पर्यहत्ते पधारे थे, ती उत्त समय मैंते अपने आप की मुन्धिम के लिये असमय बतलाया था और तरनुसार आप से आवकोचित अस्मुवती का महस्य कर के आपने आस्मा को सस्तीय

<sup>(</sup>१) भगवान् की धर्मदेशनारूप सधा का विशेषरूप से पान करने वाली की श्री श्रीपपातिक सूत्र का धर्मदेशनाधिकार देखना चाहिये।

िप्रथम अष्याय

दिया था। यास्तव में ही उस समय मैं मुनियमं का ययाविधि पाजन करने में असमर्थ या परन्तु अब मैं आएश्री के असीम अनुग्रह से आने श्राप को मुनियमं के योग्य समभता हूं। अब मुक्त में मुनियमं के पाजन करने का सामर्थ्य हो गया है। ऐसा मैं अनुभव करता हूँ। इसिजिय कृपा करके मुक्ते मुनियमं में दीजित करके अपने चरणों में निवास करने का सुअवसर प्रदान करने का अनुग्रह करें ? यही आपश्री के पुनीत चरणों में मेरी विनम्न पार्थना है। आशा है कि आप इसे अवस्य स्वीकार करेंगे।

तदनन्तर सुवाहुकुमार फिर बोले - मगवन ! मैंने अपने दूर तथा निकट के सांसारिक सम्बन्धों पर अपनी बुद्धि के अनुसार खूद विचार कर लिया है। विचार करने के अनन्तर में इसी परिणाम पर पहुंचा हूं कि संसार में धर्म के अतिरिक्त इस जीव का कोई रक्षक नहीं है। माता, पिता, भाई और बहिन तथा पुत्रकलत्रादि जितने भी सम्बन्धी कहे वा माने जाते हैं, वे अपने २ स्वार्थ को लेकर सम्बन्ध की दुहाई देने बाले हैं। समय अपने पर कोई भी किसी का साथ नहीं देता। साथ देने वाला तो एक मात्र धर्म है। मभो! अब में चाहता हूं कि जिन कहों को मैं अनन्त बार सह चुका हूं, उन से किसी प्रकार छुटकारा प्राप्त कर लूं। दीतपन्धा! मेरी धर्म पर जैसी अब आर्था है, वैसी पहिले भी थी किन्तु उस को आवरण में लाने का इस से पूर्व मुक्ते बल नहीं मिला था। अब आप श्री की कृपा से वह मिल गया है। अब अगर इस सुश्रवसर को हाथ से खो दूं तो फिर यह मुक्ते प्राप्त होने का नहीं है और इसे खो देना मेरी नितान्त मूर्वता होगी। इस लिये मुक्ते अब मुनिधर्म में दोचित करने की शीम कृपा करें। इस के लिये यदि माता पिता की आवा अगे छेउ है तो ने उसे प्राप्त कर लूंगा। इस के उत्तर में — जैसे तुम को सुल हो, वैसा करो, परन्तु विलम्ब मत करो — ' मगवान के इन बवनों को सुन कर प्रस्त्रचित्त हुआ सुवाहुकुनार भगवान को विविध्वक वन्दना नमस्कार करने के अनन्तर जिस रथ पर आया था, उसी पर सवार हो कर माता पिता से आवा प्राप्त करने के लिये अपने महल की ओर बल दिया।

- अन्नितियं जाव वियाशिसा—यहां पठित जा उ-या बत् पद से चितियं, किप्पयं, पत्थयं, मणोगयं, संक्ष्पं इन पदों का प्रहण करना चाहिए। इन पदों का अर्थ पृष्ठ १३३ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र इतना ही है कि वहां ये पद प्रयमान्त हैं जब कि प्रस्तुत में द्वितीयान्त । अतः अर्थ में द्वितीयान्त पदों की भावना कर लेनी चाहिये।
- —मह्या॰ जहा पढमं तहा शिमा स्रो ये शब्द स्त्रकार की इस स्वना को स्चित करते हैं कि प्रस्तुत ऋष्ययन के प्रारम्भ में यह वर्णन किया गया था कि भगवान् महावीर स्वामी नगर में पथारे तो उस समय सुवाहुकुमार बड़े बैभव के साथ जमालि की तरह भगवान् के दर्शनायं नगर से निकला हत्यादि सविस्तर वर्णन न करते हुए स्त्रकार ने संकेत मात्र कर दिया है कि सुवाु कुमार जैसे पहिले बड़े समारोह के साथ भगवान् के चरणों में उपस्थित होने के लिये स्राया था, उसी प्रकार श्रव भी स्राया।
- -हहतुहे॰ जहा मेहो तहा श्रम्मापियरो श्रापुच्छति, शिक्षसणाभिसे मो तहेव जाव श्रणगारे जाते—इस पाठ से स्त्रकार ने यह स्चित किया है कि सुवाहुकुमार का धर्म सुन कर प्रसन्न होना तथा दीन्नार्थ माता पिता से पूछना, निष्कमणाभिषेक इत्यादि सभी बातें मेथकुमार के समान जान लेनी चाहिए, तया दीन्नार्थ निष्कमण श्रीर श्रनगारवृत्ति का धारण करना छादि भी उसी के समान जान लेना चाहिये । मेथ कुमार का सविस्तर जीवनवृत्तान्त श्री झालाधर्मकथांग सूत्र के प्रथम श्रध्ययन में वर्णित है हुआ। विस्तारम्य हे

<sup>(</sup>१) श्री जमाति का दर्शनयात्राइतान्तं ६०२ से लेकर ६०४ तक के प्रश्ने पर लिखा जा चुका है।

#### हिन्दी भाषा टोका सहित।

६५५

उस का सम्पूर्ण उल्तेख तो यहां पर नहीं हो सकता तथापि प्रकृतोपयोगी स्थलमात्र का संच्रेप से बहां पर वर्णन कर दिया जाता है।

राजपह नाम की सुपिद्ध राजधानी में महाराज श्रेणिक का शासन था। उन की महारानी का नाम श्री घारियोदिवी था। महारानी धारियो की पुनीत कुक्षि से जिस पुर्यशाली वालक ने जन्म लिया वह मेघकुमार के नाम से संसार में विख्यात हुआ। मेधकुमार का लालन पालन प्रतीया धायमाताओं की पूर्य देखरेख में बड़ी उत्तमता से सम्पन्न हुआ। सुयोग्य कलाचार्य की छाया तले बालक मेघकुमार ने ७२ कला आदि का उत्तम शिक्तय प्राप्त किया और युवावस्था को प्राप्त करते ही वह अपने मानवोचित हर प्रकार के कर्तव्य को पूरी तरह समभने लगा और तदनुसार ही व्यवहार करने लगा।

मेघकुमार को युवक हुन्ना जान कर महाराज श्रेणिक ने उस के लिये श्राठ उत्तम महल श्रीर उन के मध्य में एक विशाल भवन बनवाया। तदनन्तर उत्तम तिथि, करण, नच्चत्रादि में स्नाठ सुयोग्य राज-कुमारियों के साथ पाणिप्रहण करवाया और प्रीतिदान में हिरएयकोटि श्रादि श्रनेकानेक बहुमूल्य पदार्थ दिए श्रीर मेवकुमार भी बचीछ प्रकार के नाटकों के साथ उन महलों में राजकुमारियों के साथ यथाक्वि भौगोप-भोग करने लगा।

एक समय श्रमण भगवान् महावीर स्वामी विचरते र राजगृह नगरी में पथारे और गुणशिल नामक खेल्य—उद्यान में विराजमान होगए। सारे नगर में भगवान् के पथारने की खबर विजली की भांते फैल गई! सब लोग भगवान् का दर्शन करने, उन्हें वन्दना नमस्कार करने तथा भगवान् के मुखारविन्द से विकले हुए श्रमुतमथ उपदेश को मुनने के लिये गुणशिल नामक उद्यान में बड़े समारोह के साथ जाने लगे। इथर मेघकुमार भी अपने पूरे वैभव के साथ मगवान् को वन्दन करने तथा उन का धर्मोपदेश मुनने के लिये वहां पहुंचा। सारी जनता के उचित स्थान पर बैठ जाने के बाद भगवान् ने उसे धर्मोपदेश देना आरम्भ किया। उपदेश क्या था श्रमानों जीवन के धार्मिक विकास का साह्यात् मार्ग दिखाया जा रहा था। भगवान् के सदुपदेश ने मेघकुमार के हृदय पर श्रपूर्व प्रभाव हाल दिया। उस के हृदयसरीवर में वैराग्य की तरंगे निरंतर उठने लगी। उस के मन पर से मानवोचित सीसारिक वैभव की भावना इस तरह उतर गई जैसे सांप के शरीर पर से पुरानी कांचली उतर जाती है। ताल्यर्थ यह है कि मगवान् की धर्मदेशना से मेघकुमार के विषय—वासनावासित हृदय पर वैराग्य का न उतरने वाला रंग चढ़ गया। उस का हृदय जहां विषयान्वित था वहां श्रव वैराग्यान्वित होकर संसार को वृणास्पद समभने और मानने लगा।

सर के चले जाने पर मेथकुमार अमण भगवान् महावीर स्वामी के सम्मुख उपस्थित ही कर बढ़े नम्माथ से बोला—भगवन् ! आप श्री का प्रवचन मुके अस्यन्त प्रिय श्रीर यथाय लगा, मेरी इच्छा है कि में आपभी के चरणों में मुखिडत होकर प्रवजित हो जाऊ; संयम वत को प्रहण कर लूं। माता तथा पिता से पूछना शेष है, अतः उन से पूछ कर में अभी उपस्थित होता हूं। इस के उत्तर में भगवान् ने—जैसे दुम को मुख हो, बिलम्ब मत करो —इस प्रकार कहा, यह सुन कर मेघकुमार जिस स्य पर चढ़ कर आया था उस पर सवार होकर घर पहुंचा और माता पिता की प्रणाम करके इस प्रकार कहने लगा—

में ने आंज भगवान् महाबीर स्वामी के उपदेशामृत का खूब पान किया ? उस से मुक्ते जो ऋानन्द मात हुआ वह वर्णन में नहीं श्रासकता। उपदेश ती अनेकों बार सुने परन्तु पहले कभी इदय इतमा प्रमावित नहीं हुआ या, जितना कि आज हो रहा है। मां ! भगवान् के चरकों में आज मैं ने जो उपदेश सुना है,

<sup>(</sup>१) ७२ कलाओं का दिग्दर्शन १०८ से लेकर ११५ तक के पृष्ठों पर किया वा सुका है।

<sup>ि</sup>प्रथम ऋष्याय

उस का मेरे इदयपट पर जो पावन चित्र अकित हुन्ना है उसे मैं ही देख सकता हुँ, दूसरे की दिखलाना मेरे लिये न्नाशन्य है री

पुत्र के इत बचना का सुन कर महाराना धारणा बाला — पुत्र ! तू बड़ा भ्राग्यशाली है ? जो कि तूने अभए भगवान महावीर की वाणी को सुना और उस में तेरी अभिकृति उत्पन्न हुई ! इस प्रकार के धर्माचार्यों से धर्म का अवए करना और उसे जीवन में उतारने का प्रयत्न करना किसी भाग्यशाली का ही काम हो सकता है । भाग्यशीन व्यक्ति को ऐसा पुनीत अवसर पास नहीं होता । इस लिये पुत्र ! तूं सचमुच ही माग्यशाली है ।

र्मा ! मेरी इच्छा है कि मैं भगवान् के चरणों में उपस्थित हो कर दीचा बहुण कर लूं। सेधकुमार ने वड़ी नम्रता से माता के सामने अपना मनीभाष व्यक्त किया और स्वीकृति मागी ।

अपने प्रिय पुत्र मेघकुमार की यह बात सुनकर महारानी अवाक सी रह गई। उसे क्या खबर थी कि उस के पुत्र के इदयपट को अमण भगवान् महावीर की धमदेशना ने अपने वैराग्यरंग से सर्वथा रिजित कर दिया है और अब उस पर मोह के रंग का कोई प्रभाव नहीं पढ़ सकता. उसे मेघकमार के उक्त विचार से पुत्रवियोगजन्य बहुत दु: खहुआ।

माता पिता अपनी निवाह के योग्य पुत्री का विवाह अपनी इच्छा से करते हैं, तब भी विदाई के समय उन्हें मातुपितृहनेह व्यथित कर ही देता है। इसी प्रकार मेचकुमार की धर्मपरायणा माता धारिणी देवी, दीक्षा को सर्वश्रेष्ठ मानती हुई भी तथा साधुजनों की संगति और संयम को आदर्श रूप समभती हुई भी मेघकुमार के मुख से दीजित होने का विचार सुन उस के हृदय को पुत्र की ममता ने हर प्रकार से व्यथित कर दिया। वह वेसुव हो कर पृथ्वी पर गिर पड़ी। जब दास दासियों के उपचार से वह कुछ सचेत हुई तो होहपूर्ण हृदय से मेघकुमार को सम्बोधित करती हुई इस प्रकार बोली —

पुत्र ! तू ने यह नया कहा ? में तो तुम्हारा मुख देख २ कर ही जी रही हूँ । मेरे स्नेह का एक मात्र केन्द्र तो खु ही है। मैंने तो तुम्हें उस रस्त से भी अधिक संभाज कर रखाहै, जिसे सुरिन्त रखने के लिये एक सुद्ध और सुन्दर डिक्के की ज़रूरत होती है ? मैं तो तुम्हारे आते का मुख और जाते की पीठ देखने के लिये ही खड़ी रहती हूं । ऐसी दशा में तुम्हारे दीनित हो जाने पर मेरी जो अवस्था होगी उस का भी तूं पुत्र ! गम्भीरता से विचार कर ? माता का भी पुत्र पर कोई अधिकार होता है । इसिल्ये बेटा! अधिक नहीं तो मेरे जीते तक तो तूं इस दीना के विचार को अपने हरय से निकाल दे । अभी तेरा भर योवन है, इस के उपयुक्त सामग्री भी घर में विद्यमान है, यह सारा वैभव तेरे ही लिये हैं. फिर तूं इस का यथारुचि उपमोग न कर के दीन्ता लेने की क्यों ठान रहा है ? छोड़ इन विचारों को, तू अभी बच्चा है, संयम के पालने में कितनी कठिनाइयें मेलनी पड़ती हैं, इस का तुम्क को अनुभव नहीं है । संयमवत का यहण करना कोई साधारण यात नहीं है । इस के लिये वड़े हट मनोबत्त को आवश्यकता होतो है । तेरा कोमल शरीर, सुकुमार अतस्या और देवदुलम राज्यवेभव की संगप्ति आदि के साथ दीन्ता जैसे कठीरवत की तुन्ता करते हुए सुमे तो तूं उस के योग्य प्रतीत नहीं होता । इस पर भी यदि तेरा दीक्षा के लिये ही विशेष आपह है तो मेरे मरने के बाद दीन्ता ले लेना । इस प्रकार माता की और महाराज अधिक के आ जाने पर उन की और से कही गई इसी प्रकार की स्नेहपूण ममता- मरी बाती को सुन कर माता पिता को सम्बोधित करते हुए मेक्क्सार बोलें —

त्राप की पुनीत गोद में. बैठ कर मैंने तो यह सीखा है कि जिस काम में अपना और संसार का

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

[ ६५७

कल्याण हो, उस काम के करने में क्लिम्ब नहीं करना चाहिये। परन्तु ऋष कह रहे हैं कि हमारे जीते जी दीचा न ली. यह क्यों ?, फिर क्या यह निश्चित हो चुका है कि इस में से पहले कीन मरेगा ? क्या माता पिता की उपस्थिति में पुत्र या पुत्री की मृत्यु नहीं हो सकती ?

मेशकुमार के इस कथन का उत्तर माता पिता के कुछ न बन पड़ा ! तब उन्हों ने उसे घर में रखने का एक और उपाय करने का उद्योग किया । महारानी धारिगी और महाराज श्रेणिक बोलें —

बेटा! यदि तुम को हमारा ध्यान नहीं, तो ऋपनी नवपरिणीता वधुओं का तो ख्याल करो । ऋभी तुम इन्हें व्याह कर लाये हो, इन वेचारियों ने तो ऋभी तक तुम्हारा कुछ भी मुख नहीं देखा। तुम यदि इन्हें इस ऋवस्था में छोड़ कर चले गये तो इन का क्या बनेगा ! इन को रहा करना तुम्हारा प्रधान कर्तव्य है। इन के विकसित हुए यौवन का विनाश कर दीक्षा के लिये उद्यत होना कोई बुद्धिमत्ता नहीं। यदि साधु ही बनना होगा तो ऋभी बहुत समय है, कुछ दिन घर में रह कर सांसारिक मुखों का भी उपभोग करो। वंश- वृद्धि का सारा भार तुम पर है वेटा !

मेघकुमार बोला - यह काममोग तो जीवन को पितत कर देने वाले हैं। स्वयं मिलन हैं और अपने उपासक को भी मिलन बना देते हैं। यह जो रूप लाजएय और शारीरिक सौंदर्य है, वह भी चिरस्थायी नहीं है, और यह शारीर जिसे सुन्दरता का निकेतन समका जाता है, निरा मज़नूत्र और अशुचि पदार्थों का घर है। ऐसे अपितत्र शारीर पर आसिक रखना निरी मूर्खता है। इस के अतिरिक्त ये शारीर, धन और कलजादि कोई भी इस जीव के साथ में जाने वाले नहीं हैं। समय आने पर ये सब साथ छोड़ कर अलग हो जाते हैं। किर इन पर मीह करना या विश्वास रखना कैसे उचित हो सकता है! पूज्य माता और पिता जो! इस अस्थिर सांसारिक सम्बन्ध के व्यामीह में पड़ कर आप मुक्ते अपने कर्तव्य के पालन से च्युत करने का यतन न करें। सच्चे माता पिता वे ही होते हैं, जो पुत्र के वास्तविक हित की ओर ध्यान देते हैं! मेरा हित हसी में है कि एक वीर स्तिय के नाते कर्मरूप आरमशजुओं को पराजित कर के आत्मस्वराज्य को प्राप्त कर्क । इस के लिये साधन है—संयम तन का सतत पालन। अतः यदि उस की आप मुक्ते आशा दे दें, तो में आप का बहुत आमारी रहूंगा। आप यदि सांसारिक प्रलोभनों के बदले मुक्ते यह आशीवीद दें कि, जा बेश! तू संयम अत को प्रहण करके एक वीर चित्रय की भाँति कर्मशजुओं पर विजय प्राप्त करने में सफल हो, तो कैसा अच्छा हो। मां! मुक्ते शीध आशा दो कि मैं भगवान के पास दीवित हो जाऊ ! पिता जी! कही न, कि दीवा लेना चाहते हो तो भले हो ले ली, हमारी आशा है।

मेयकुमार के इस आग्रह भरे वचनसन्दर्भ को सुनने के बाद उस की माता ने संयमकत की किठना-इयों का वर्णन करते हुए फिर कहा कि पुत्र! संयमकत लेने की देरे अन्दर जो लालसा है, वह तो प्रशंसनीय है, परन्तु जिस मार्ग का त् पियक वनने की इच्छा कर रहा है, उस का सम्यक्त्या बोध भी प्राप्त कर लिया है! संयम कहने में तो तीन चार व्यञ्जनों का समुदाय है, पर इस के बाच्य की जीवनसात् करना — जीवन में उतारना, बहुत किठन होता है। संयम लेने का अर्थ है — उस्तरे की धारा को चाटना और साथ में जिहा को कटने न देना, तथा नदी के प्रवल वेग के प्रतिकृत गमन करना, महान समुद्र को भुजाओं से पार करना। इसी भाँति संयम का अर्थ है — बड़े भारी पर्वत को सिर पर उठा कर चलना। इसलिये पुत्र! सब कुछ सीच समक्त ले, फिर संयम प्रहण की और बढ़ना किही ऐसा न हो कि इधर संसारिक बैभव से भी हाथ भी बैठो और उधर संयम भी न पाल सको। माता धारिणी फिर बोली कि पुत्र! संयमकत में सब से बड़ी किठनाई यह है कि उस में भोजन की व्यवस्था बड़ी अटएटी है। कचा पानी इस में त्याच्य होता है। को स्थगित कर दे ।

संसार भर के जितने मधुर से मधुर एवं कोमल से कोमल फल फूल हैं, उन सब का ग्रहण इस में वर्जित होता है। भोजन के ग्रहण में भी नड़ी साधधानी रखनी एड़ती है। भिला से जीवननिर्वाह करना होता है। इस विषय में तो इतनी अधिक कितनाई है कि जो तेरे जैसे राजसी ठाठ में पले हुए सुकुमार युवक की कटाना में भी नहीं आ सकती। नीरस भोजन, पृथ्वी पर सोना, दंशमशकादि का काटना और शीतातप का लगना आदि ऐसे अनेक कष्ट फेलने एड़ते हैं कि जिन की तेरे जैसे राजकुमार को कभी कल्पना भी नहीं हो सकती। ऐसे विकट मार्ग में गमन करने से पहिले अपने आत्मवल को भी देख लेना चाहिये। कहीं इस नवीन वराय्य की बाद में तरने के बदले अपने आप को खो देने की भूल न कर बैठना। तू अभी बचा है। तेरा अनुभव इतना विशद नहीं। प्रत्येक काय में उस के आरम्भ से पहले उस से निष्याल होने वाले हानि लाभ का विचार करना नितान्त

श्रावश्यक होता है। इस निये पुत्र ! मेरी तो इस समय तेरे लिये यही सम्मति है कि तू अभी दीक्षा के विचार

माता पिता के इस उपदेश का भी मेघकुमार के हृदय पर कुछ श्रसर नहीं हुआ, प्रत्युत कठिनाई की बातों को सुन कर वह कुछ उत्तजित सा होकर बोला कि माता जी! संयम महान् कठिन है, यह में जानता हूं और यह भी जानता हूं कि इस के धारक बोर पुरुष हो हो सकते हैं। यह काम कायरों और कमज़ोरों का नहीं, वे तो आरम्भ में ही फिछल जाते हैं। परन्तु में तो एक बीर च्रियाशी का बोरपुत्र हूं और चात्रधर्म का जीता जागता प्रतीक हूं बोरांगना के आस्मजों में दुर्वलता की श्रंका करना नितरां भ्रम है। मां! एक सिंहनी अपने पुत्र को रखसंग्राम से पीछे हटने का उपदेश दे, यह देख मुक्के तो आश्रम होता है। एक चित्रय कुमार होता हुआ में संयम की कठिनता से भयभीत हो जाऊ, यह तो आप को स्वयन में भी स्थाल नहीं करना चाहिये। ''ते तिस्वन: च्रियमसूनिय संत्यज्ञित । सत्यमतप्रणियनो न पुनः प्रतिक्राम् '' अर्थात् तेजस्वी, धीर और बीर पुरुष अपने प्राणों का त्याग कर देते हैं परन्तु प्रहण की हुई प्रतिशा को मंग नहीं होने देते। भला मां! यह तो वतलाओ कि संवार में कोई ऐसा काम भी है जिस में किसी न किसी प्रकार का कष्ट न उठाना पड़े ? माता बच्चे को जन्म देते समय कितनी व्यापक वेदना का अनुभव करती है ? यदि वह उस असहा वेदना को सह लेती है तभी तो अपनी गोद को बच्चे से भरी हुई पाती है और ''—मां!, मां!—'' इस मधुर ध्विन से अपने कर्णविवरों को पूरित करने का हर्षपूरा पुरुष अवसर प्राप्त करती है।

माता जो ! मुफे संयम की कठिनाइयों से भयभीत करके संयम से पराङ्मुख करने का विफल प्रयास मत करों । मैं तो "कार्य" वा साध्यामि देहं वा पातयामि"—इस प्रतिशा का पालन करने वाला हूँ। इस लिये मुफे संयम में उपस्थित होने वाली कठिनाइयों से ऋगुपात्र भी भय नहीं है। ऋग्य इस विषय में सर्वथा निश्चिन्त रहें। ऋग्य का यह वीर बालक ऋग्य की शुभकीर्ति में किसी प्रकार का लोखन नहीं लगने देगा। ऋत: मुफे दीन्। ग्रहण करने को ऋग्या प्रदान करों ! माता के चुप रहने पर वह किर बोहा —

वीर माता अपने पुत्र को रणचेत्र में जाने के लिये स्वयं सजा कर भेजती है, परन्तु आज न जाने उसे क्या ही गया ! मां ! में तो कमरूपी शत्रुओं के महान् दल को विध्वंस करने जा रहा हूं, मुफे उस के लिये स्वयं तैयार करो ! योग्य माताओं के आदर्श को अपना कर अपने इस वीर बालक को संयमयाना की आहा प्रदान करो ! अब तो सीभाग्यवश मुफे अमण भगवान् महावीर जैसे सेनानायक का संयोग प्राप्त हो रहा

<sup>(</sup>१) कार्य को सिद्ध कर लूंगा या उस की सिद्धि में जीवन को अर्थण कर दूंगा, अर्थीत् कार्य-सिद्धि के लिये इतनी हड़ता है तो उसके लिये मृत्युदेवी का सहर्षे आलिंगन कर लूंगा।

[६५९

है। मैं उन के शासन में अवश्य विजय प्राप्त करूंगा। ऐसा मुक्ते पूर्ण विश्वास है। इस लिये मां! उठो तुम स्वयं चल कर मुक्ते मगवान् के चरणों में जाकर उन्हें अपर्य कर दो और अव्यत्तीगस्वा यही समक लेना कि मेरा वीर पुत्र अपनी आन को बचाने की खातिर रणचेत्र में कृद पड़ा है।

मेघकुमार के पिता महाराज श्रेषिक बड़े नीतिज्ञ थे । उन्हों ने सोचा कि कभी कभी अपनेक युवक भावकता के पवाह में बहते हुए अंतरंग में स्थायी और हड़ सकट्यों के अभाव में भी स्थायी प्रभाव रखने वाले कार्यों में जुट जाते हैं। उस का फल यह होता है कि तीर तो हाथ से छूट जाता है मात्र पश्चाताप पल्ले रह जाता है। यद्यपि मेघकुमार बुद्धिमान और सुशील है तथापि युवक हो तो है। अस्तु, इस की हढ़ता ही प्रथम जांच करनी चाहिये। यह सोच महाराज श्रेषिक मेघकुमार को सम्बोधित करते हुए बोले —

पुत्र ! त्ं वीर है, संसार में वीरता का स्नादर्श उपस्थित कर त्ं संयमी – साधु वन कर दुनिया को कायरता का सन्देश क्यों देता है ? संसार का जितना कल्याण तलवार से हो सकता है, उतना जाधुवृत्ति से नहीं होगा। स्नाने कार स्नाये हुए एहस्थी के भार से भयमीत ही कर भागना कायरों का काम है, तेरे जैसे वीराक्ष्म का नहीं ? लोग तुभे क्या समर्भों ? तेरी शक्ति का संसार को क्या लाभ हुआं ? यदि तू संसार का कल्याण चाहता है तो स्नपने हाथ शासन की बागडोर ले स्नीर प्रजा का नीतिपूर्वक गालन कर । ऐसा करने से तेरा स्नीर जगत् दोनों का हित सम्बन्ध होगा ।

पिता की यह बात सुन मेबकुमार बोला - पिता जी ! यह ऋषि ने स्था कहा ! क्या संयम भारण करना कायरों का काम है ? नहीं, नहीं। उस के घारण करने के लिये तो बड़ी सूखीरता की ऋावश्यकता होती है, तलवार चलाने में वह वीरता नहीं जो सयम के प्रहुण करने में है। तलवार के बल से जनता के सन को भयभीत किया जा सकता है, उसे व्यथित एवं संत्रस्त किया जा सकता है परन्दु अपनाया या उठाया नहीं जा सकता । तलवार से वश होने वाले, तलवार की स्थिति तक ही वश में रह सकते हैं, पीछे, से वे शत्र बनते हैं ब्रीर समय आने पर सारा बदला चुका लेते हैं। राम अकेला था, निस्सहाय था, जंगल का विहारी था और रावण था लंकेश, परन्तु प्रजा ने किस का साथ दिया ? राम का न कि रावरण का । सारांश यह है कि तलवार चलाने में बीरता नहीं, बीरता तो उस काम में है, जिस से श्रपना और दूसरों का हित सम्पन्न हो, कल्याण हो । दूसरी बात यदि बाहिरी राजुओं को जीता तो क्या जीता ? इस में तो कोई ख्रमाधारण वीरता नहीं, वीरता तो आन्तरिकं शत्रुक्षों की विजय में है। उन का दमन करने वाला ही धच्छा बीर है। काम, क्रोधादि जितने भी स्नान्तरिक शत्र है वे तलवार से कभी जोते नहीं जा सकते, इन पर तलवार का कोई असर नहीं होता । उन के जीतने का तो एक मात्र साधन संयमव्रत है। संयम की तलवार में जितना बल है उस से तो शतांश या सहसाश भी इस बाहिर की चमकने वाली लोहे की जड़ तलवार में नहीं है ! संयम की तलवार जहां प्रान्दर के काम. कोधादि को मार भगाने में शक्तिशाली है, वहां बाहिर के शतुओं को पराजित करने में भी वह विद्वहस्त है। में तो इसी उद्देश्य से ऋषीत् इन्हीं ऋन्तरंग शत्रुश्रों पर विजय प्राप्त करने के लिये ऋपने ऋषि को संयम की तलवार से सन्नद्ध कर रहा हूँ, परन्तु त्राप उस में प्रतिबन्ध बन रहे हैं। क्या त्राप के हृदय में मेरी इस अप्रदर्श वीरोचित तैयारी के लिये प्रोत्साहन देने की भावना जाएत नहीं होती ? अवस्य होनी चाहिये। क्या ही अञ्चा हो, यदि आप अपने हाथ से मेरा निष्क्रमणाभिषेक करावें स्त्रोर प्रसन्नवित्त से सुके भगवान के हाथ समर्थित करें।

मेवकुमार के सदुत्तर ने महाराज श्रेणिक को भी मौन करा दिया और माता ने भी समभ लिया कि मेयकुमार अब दक नहीं सकेगा। तब इस से तो यही अब्दा है कि इस के श्रेयसाधक कार्य में अब विशेष

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

६६०

प्रतिवन्य उपस्थित न किया जाय। इस विचार के अनन्तर मैथकुमार को संबोधित करते हुए वह बोली —अञ्जा, बेटा ! यदि तुम्हारी यही इञ्जा है तो जाओ, वीरोचित धर्म का वीरवेध पहन कर उस को प्रतिष्ठा को अधिक से अधिक बढाने का उद्योग करते हुए, हन्डिअत विजय प्राप्त करों, यही मेरा हार्दिक आशीर्वाद है।

दीचा के लिये उद्यत हुए मेच्युमार को इस तरह से माता पिता का समकाना भी रहस्य से खाली नहीं है। उस में माता पिता के एक कर्त व्य की सूचना निहित है। इस के अतिरिक्त माता पिता इस बात की जांच करते हैं कि हमारा पुत्र किसी अमुक्त सांसारिक बात की कमी से ती साधु नहीं बन रहा ? इस के अतिरिक्त जांच करने से ''— अमुक्त का पुत्र अमुक कमी से साधु यम गया" इस अपवाद से अपने आप को बचाया जा सकता है। इसी लिये माता ने अन्य बातों के कहने के साथ २ अन्त में यह भी कहा डाला कि बेटा ! कम से कम एक दिन की राज्यश्रो का उपमोग तो अवहर्य करो — ऐसा कहने से वह ''संयम को श्रेष्ठ समक्षता है या राज्य को ? —'' इस बात का भी भली भाँति निर्णय हो जायेगा। इस के अतिरिक्त राज्य को त्याग कर संयम लेने से संसार पर विशिष्ठ प्रभाव पड़ेगा और संयम के महस्य का संसार को पता लगेगा।

मेधकुमार भी माता के उक्त कथन (एक दिन की राज्यश्री का उपमोग अयदय करो) का अभि-प्राय समक्ष गया और जैसे सोने की असली परीचा अग्नि में तपा कर ही होती है वैसे मुक्ते भी अपनी इड़ता की परीचा राज्य लेकर देनी हीगी। यह सोच उस ने राज्य लेने की स्वीकृति दे दी और माता के अनुरोध को शिरोधार्य कर उस को लालसा को पूरा किया।

दूसरे दिन मेघकुमार का बड़े समारोह के साथ राज्याभिषेक करके उसे राजा बना दिया गया ! मेघकुमार राज्यसिंहासन पर बैठा और उसके ऊगर छत्र और दोनों तरक चामर हुलाये जाने लगे ! राज्यसत्ता मेघकुमार को ऋषंण कर दी गई । दूसरे शब्दों में उसे राज्यशासन का सारा भार सौंप दिया गया । महाराज श्रेणिक और महारानी धारिणी अपने पुत्र को राजग्रहनरेश के रूप में देख कर अत्यन्तात्यन्त प्रसन्न हुए और सपेम कहने लगे कि पुत्र ! किसी कस्तु की इच्छा है ? तब मेघ नरेश ने उत्तर दिया —मुके रजोहरण और पात्र चाहियें और शिरोसुंडन के लिए एक नाई चाहिए ।

महाराज श्रेणिक तथा माता धारिणी ने जब यह देखा कि मेघकुमार अपनी परीक्षा में उत्तीर्ण हो गया है और अब उसे किसी ढंग से आपातरमणीय सांधारिक काममोगों में फंसाया नहीं जा सकता । अब तो यह प्रमु बीर के चरणों में दीचित होकर अपना आस्मश्रेय साधने में अस्यधिक उत्सुक एवं उस के लिये सबद हो रहा है तब उन्हों ने अपने कौडुम्बिक पुरुषों को बुजा कर कहा कि मद्र पुरुषों! राज्य के कोश में से तीन लाख मोहरें निकाल लो। उन में से दो लाख मीहरें दारा रजोहरण ओर पात्र ले आओ, एक लाख मोहरें नापित —नाई का दे हालो, जो दीक्षित होने से पूर्व कुमार का शिरोम्यडन करेगा।

कौदुम्बिक पुरुषों ने महाराज को इच्छा के अनुपार वह मय कुछ कर दिया, तब दीक्षामहोत्सव की तैयारी होने लगी। सब से बधम मेघकुमार को एक पटासन पर बैठा कर सोने और चांदी के कलशों से स्नान कराया गया। शारीर को पाँछ कर सुन्दर से सुन्दर तथा बहुमूल्य बखामूच्या पहनाये गये। सुगन्धित द्रव्यों का लेपन किया गया। तत्पश्चात् सेवकों को पालको लाने की आजा दी गई। आजा मिलते ही सेवक बन्द एक सुन्दर सुसज्जित और एक इज़ार आदिमयां के द्वारा उठाई जाने वाजी पालकी ले आये। उस पालकी में पूर्व की ओर मुख कर के मेघकुमार बैठ गये। उन के पास ही महारानी धारियों भी अच्छे २ बख्नालकार पहन कर बैठ गई। मेचकुमार के बाई और उन की धाय माता रजोइरण और पात्र ले कर बैठ गई। एक तक्या महिला छत्र लेकर उस के पीछे बैठ गई। दो युवितयें हाथों में चंवर लेकर वहां आई और मेघ-कमार को छुलाने लगीं। एक और तक्या सुन्दरी पंखा लेकर पालकी में आई और बढ़ां मेघकुमार के

्रिथम ऋष्याय

उध्यताजन्य संताप को दूर करने का यहन करने लगो। एक स्त्री भारी लेकर वहां आई वह भी वहां पूर्व-दिल्ल दिशा की ख्रोर खड़ी हो गई। ऐसे बेभव से मेघकुमार को उस पालकी में बिठलाया गया। पालकी की तैयारी होने पर महाराज श्रेणिक ने समान रंग, समान आयु और समान वस्त्र थाले एक हज़ार पुरुषों को बुलाया। श्राज्ञा मिलने पर वे पुरुष स्नानादि से निवृत्त हो, वस्त्रामृष्ण पहिन कर वहां उपस्थित हो गये। महाराज श्रेणिक की छोर से पालकी उठाने की आजा मिलने पर उन्हों ने पालकी की अपने कंधों पर उठा लिया और राजगृह के बाज़ार की छोर चलने लगे।

एक राजा अपने राज्य को त्याग कर दीला ले रहा है, ऐसी सूचना मिलने पर कौन ऐसा भाग्य हीन आदमी होगा जो इस पावन दीक्षामहोत्सव में सम्मिलित न हुआ होगा ? सारे नागरिक दीक्षामहोत्सव को देखने के लिये जनप्रवाह को भाँति उमड़ पड़े। राज्य की समस्त सेना भी उपस्थित हुई। सारांश यह है कि वहां महान् जनसमूह एकत्रित हो गया तथा सब लोग जय जय कार से आ काश को प्रतिध्वनित करते हुए दीचायात्रा की शोभा में वृद्धि करने लगे।

मेयकुमार की सहस्रपुरुषवाहिनी पालको यहे वैभवरूर्ण समारोह के साथ नगर के बीच में से होकर चली। सब के आगे सेना थी और महाराज अंग्लिक मी उनी के साथ थे। सेना के पीछे मंगलद्रव्य थे और उनके पीछे मेयकुमार की पालकी थो। पालकी के पीछे जनता थी। इस प्रकार धूमधाम से मेथकुमार की पालकी जहां महामहिम, करुणा के सागर, दीनों के नाथ, पतितपावन, दयानिधि अमण भगवान् महाबीर स्वामी विराजमान थे उस और अर्थात् गुणशिलक उद्यान की और चली। वहां उद्यान के समीप पहुँचने पर पालकी नीचे रक्खी गई और मेयकुमार तथा उस की माता आदि सब उस में से उतर पड़े। मेथकुमार को आगे करके महाराज अर्थिक और महारानी धारिणी जहां पर भगवान् महाबीर स्वामी विराजमान थे, वहां पहुँचे। सब ने विधियुवक भगवान् को बन्दन किया। सदनन्तर मेथकुमार की और संकेत कर के महारानो धारिणी तथा महाराज अर्थिक ने बड़े विनिद्यान से भगवान् को सम्बोधित करते हुए कहा—

भगवन्! हम आप को एक शिष्य की भिद्धा देने लगे हैं, आप इसे स्वीकार करने की कृषा करें।
यह मेवकुमार हमारा 'इकलौता बेटा है। यह हमें प्राणों से मो अधिक प्रिय है, परन्तु इस की भावना आप श्री
के चरणों में दीच्वित हो कर आस्मकल्याण करने की है। यद्यपि यह रिज्यवैभव के अनुपम कामभोगों में पला
है तथापि कीच में पेदा हो कर कीच से अलित रहने वाले कमल की भाँति यह कामभोगों में आसक नहीं
हुआ। जिन दुःखों को इस ने अतीत जन्मों में अनेक बार सहा है, उन से यह विरोध भयमीत है। अनागत
में अतीत के समान दुःखों को न पाऊं, इस भावना ने यह आपश्री के चरणों में उपस्थित हो रहा है।
अतः इस की इस पुनीत भावना को पूणे करने की आप इस पर अवश्य कृषा करें। माता पिता के इस निवेदन
के अनन्तर भगवान् महाबीर स्वामी की ओर से शिष्यभिक्षा की स्वीकृति मिलने पर मेवकुमार भगवान् के
पास से उठ कर ईशान कोण में चेते जाते हैं, वहां जाकर उन्होंने शरोर पर के सारे बहुमूल्य वस्त्रामूषणों
को उतारा और उन्हें माता के सुर्द किया। माता धारिणों ने भी उन्हें सुरक्षित रख लिया। तदनन्तर माता
और पिता मेवकुमार को सम्बोधित करते हुए बोले —

पुत्र ! हमारी अपन्तरिक इच्छान होने पर भी हम विवश हो कर तुम को आखा दे रहे हैं, किन्तु दुम ने इस बात का पूरा २ ध्यान रखना कि जिस कार्य के क्रिये तुम ने राज्यसिंहासन की टुकराया

<sup>(</sup>१) माता धारियों के एक ही पुत्र होने के कारण मेनकुमार की इकलौता बेटा कहा गया है।

प्रथम अध्याय

है उस को सफल करने के लिए पूरा २ उद्योग करना और पूरी सफलता प्राप्त करनी । तुम इतियन कुमार हो, इस लिये संयमद्रत के सम्यक् अनुष्ठान से कमशतुष्ठों पर विजय प्राप्त करने में पूरी २ अवस्मशक्ति का भयोग करना और अपने कतव्यपालन में प्रमाद को कभी स्थान न देना । उस से हर समय सावधान रहना । इस भी उसी दिन की प्रतीद्या कर रहे हैं जब तेरी ही तरह संयमशील बन कर कमें कपी शतुष्ठों के साथ युद्ध करने के लिए अपने अपन को प्रस्तुत करेंगे । इस प्रकार पुत्र को रामभा कर महाराज श्रीण क श्रीर महारानी धारिणी मगुवान को बन्दना नमस्कार कर के अपनी राजधानी की और स्थित हुए

माता पिता के चले जाने के बाद मेत्र कुमार ने पंचमुष्टि लोच कर के भगवान् के पास आकर विधि-

पूर्वक वन्दन किया श्रीर हाथ जोड़ इस प्रकार प्रार्थना की-

प्रभो ! यह संसार जरामर श्राहर आग्नि से जल रहा है। जिस तरह जलते हुए घर में से सर्वं प्रथम बहुमूल्य पदार्थों को निकालने का यान किया जाता है, उसी प्रकार मैं भी अपनी अपूल्य आहमा को संसार की आग्नि से निकालना चाहता हूँ। मेरी उत्कट इच्छा यही है कि मुक्ते इस अग्नि में न जलना पड़ें। इसी लिये मैं आपश्री के चरणों में दीक्षित हीना चाहता हूं। कृपया मेरी इस कामना को पूरा करो।

मेघकुमार की इस प्रार्थना पर भगवान् ने उसे मुनिधम की दोक्षा प्रदान की ऋौर मुनिधमींचित शिक्षाये देकर उसे मुनिधम की सारी चर्या समभा दी तथा मेधकुमार भी भगवान् वीर के आदेशानुसार संयमव्रत का यथाविधि पालन करते हुए समय व्यतोत करने लगे।

यह है मेथकुमार का दीक्षा तक का जीवन इत्तान्त, जिस से श्री सुवाहुकुमार की दीक्षा तक की चर्या को उपित किया गया है। तार्प्य यह है कि जिस तरह मेथकुमार के हृदय में दीचा लेने के भाव उत्पन्न हुए तथा माता पिता से आजा पास करने का उद्योग किया और माता पिता ने परीचा लेने के अनन्तर उन्हें सहषे आजा प्रदान की और अपने हाथ से समारोहपूर्वक निष्क्रमणाभिषेक कर के उन्हें भगवान की समर्पित किया उसी तरह श्री सुवाहुकुमार के विषय में भी जान लेना चाहिये। यहां पर केवल नामों का अन्तर है और कुछ नहीं। मेथकुमार के पिता का नाम श्री शिक है और सुवाहुकुमार के पिता का नाम अदीनशत्र है। दोनों की माताए एक नाम को थीं। मेथकुमार राजगृह नगर में पत्ता और उस ने गुणिशालक नामक उद्यान में दीक्षा ली, जब कि सुवाहुकुमार हस्तिशीर्ष नगर में पला और उस ने दीक्षा पुष्पकरराडक नामक उद्यान में ली। श्रीष, वृत्तान्त एक जैसा है।

—हरुतुरे॰ —यहाँ के शिन्दु से — समर्श भगवं महावीर — स्त्यादि पाठ का ग्रह्ण है। समग्रपाठ के लिथे 'श्रीझाताधमकथांग सूत्र के प्रथम अध्याय के २३वें सूत्र में ले कर २६वें सूत्र तक के पाठ को देखना

चाहिये। इतने पाठ में श्री मेशकुमार का समस्त वर्णन विस्तारपूर्वक वर्णित हुआ है।

निष्क्रमण नाम दीचा का है और श्रिभिषेक का श्रयं है – दीचालमन्थी पहिली तैयारी। ताल्पयं यह है कि दीचा की आरंभिक कियालम्बीच को निष्क्रमणाभिषेक कहा जाता है। जिस ने घर, बार आदि का सर्वथा परित्याग कर दिया हो, वह श्रमगार कहलाता है। तथा — इरियासमिते जाब बंभयारी — यहां पठित जाब चंपावत् पद से — मासासमिते, पस्तिशासिते, श्रायाणभंडमत्तिकखेवणासिते, उद्यारपासवणखेलसिवाण जलनपरिष्टावणियासमिते, मणसिते, वयसमिते, कायसमिते, भणगुत्ते, वयगुत्ते, कायगुत्ते, गुर्से, गुर्सिद्ये, गुत्तवंभयारी — इन अवशिष्ट पदों का ग्रहण करना चाहिए। इन का श्रयं इस प्रकार है—

<sup>(</sup>१) श्रागमोदयसमिति पृष्ठ ४६ से ले कर पृष्ठ ६० तक का सूत्रपाठ देखना चाहिये।

<sup>(</sup>२) न विद्यते श्रमारादिकं द्रव्यजातं यस्यासौ श्रनगारः । (इतिकारः)

६६३

#### · हिन्दी भाषा टी**टा** सहित

- १—ईर्यासमिति युग्रमाणपूर्वक भूमि को एकाम वित्त से देख कर जीवों को बचाते हुए यतनापूर्वक गमन करने का नाम ईर्यासमिति है ।
- २ भाषासमिति सदोध वाणी को छोड़ कर निर्दोष वाणी ऋषीत् हित, मित, सःय पवं स्पष्ट वचन बोलने का नाम भाषासमिति है।
- ३ एषणासिनिति श्राहार के ४२ दोशों को टाल कर, शुद्ध श्राहार तथा वस्त्र, पात्र श्रादि उपि का प्रहण करता। श्रार्थात् एषणा-गवेषणा द्वारा मिला एवं वस्त्र पात्रादि का शहण करने का नाम एषणासिनिति है।
- ४—श्रादानभांडमात्रनिच्चेपणासमिति—श्रासन, सस्तारक, पाट, वस्त्र, पात्रादि उपकरणे को उपयोगपूर्वक देख कर एवं रजोइरण से पोछ कर लेना एवं उपयोगपूर्वक देखी और प्रतिलेखित भूमि पर रखने का नाम श्राह्मानमाएडमात्रनिचोगणासमिति है।
- ५—उच्चारप्रस्वयाखेलसिंघाण जल्लपरिष्ठापनिकासमिति उचार मल, प्रस्वया मूत्र, खेल थूक, सिंघाण नाक का मल, जल्ल शरीर का मल इन की परिष्ठापना परित्याग में सम्यक् प्रवृत्ति का नाम उच्चारप्रस्वयाखेलसिंघाण जल्लापरिष्ठापनिकासमिति है।
- ६—मनःसमिति—पापों से निवृत्त रहने के लिए एकायतापूर्वक की जाने वाली आगामीक सम्यक एवं प्रशस्त मानसिक प्रवृत्ति का नाम मनःसमिति है।
- ७—वचःसमिति --पापें से बचने के लिये एकामतापूर्व के की जाने वाली आगमोक सम्यक् एवं प्रशस्त वाचनिक प्रवृत्ति का नाम वचःसमिति है।
- ८—कायसमिति पापों से सुरिच्चित रहने के लिये एकामतापूर्वक की जाने वाली स्नागमोक्त-सम्यक् एवं प्रशस्त कायिक प्रवृत्ति का नाम कायसिमिति है।
- (१) ईयो नाम गति या गमन का है। विवेक युक हो कर प्रवृत्ति करने का नाम हिमति है। ठीक प्रवचन के अनुसार आस्मा की गमनकर जो चेष्टा है उसे ईयोसिमित कहते हैं। यह इस का शाब्दिक अर्थ है। ईयोसिमित के आलम्बन, काल, मार्ग और यतना ये चार मेद होते हैं। जिस को आश्रित करके गमन किया जाए वह आलम्बन कहलाता है। दिन या रात्रि का नाम काल है। रास्ते को मार्ग कहते हैं और सावधानी का दूसरा नाम यतना है। आलम्बन के तीन मेद होते हैं—जान, दशन और चारित्र। पदार्थों के सम्यग् वोध का नाम बान है। तत्नामिक को दर्शन और सम्यक आचरण को चारित्र कहते हैं। काल से यहां पर मात्र दिन का महला है। साधु के लिये गमनागमन का जो समय है, वह दिवस है। रात्रि में आलोक का अभाव होने से चतुओं का पदार्थों से साल्याकार नहीं हो सकता। अत्यव साध्यों के लिये रात्रि में विहार करने की आजा नहीं है। मार्ग शब्द उत्ययहित पय का बोधक है। उसी में गमन करना शास्त्रसमत अथव युक्तियुक्त है। उत्यय में गमन करने से आल्या और संयम दोनों को विराधना संभवित है। यतना के-द्रव्य सतना है। साहे तीन हाय प्रमाण भूनि को आगे से देख कर चलना लेत्र यतना है। साहे तीन हाय प्रमाण भूनि को आगे से देख कर चलना लेत्र यतना है। उपयोग—सावधानता पूर्वक गमन करना भाव यतना है। तात्पर्य यह है कि चलने के समय शब्द, रूप, रस, राध और स्पर्य आदि को इन्द्रियों के विषय है उन को छोड़ देना चाहिये और चलते हुए वाचना, पृच्छना, परिवर्तना, धर्मकथा और अनुप्र चा इन पांच प्रकार के स्वाध्याओं का भी परित्याग कर देना चाहिये।

#### श्रीविपाकसूत्रीय द्वितीय अवस्कन्ध —

प्रथम श्रध्याय

९—मनोगुप्ति—आतंष्यान तथा रौद्रध्यान रूप मानसिक श्रशुम व्यापार को रोकने का नाम मनोगुप्ति है।

१०--वचनगुप्ति--वाचनिक अशुम व्यापार को रोकना ऋर्यात् विकथा न करना, भूठ न बोलना निंदा चुगली आदि दूषित वचनिवयम व्यापार को रोक देना वजनगुष्ति शब्द का अभिषाय है।

११ - कायगुति - कायिक अशुभ व्यागर को रोकना अर्थात् उउने, बैठने, दिलने, चलने, सोने अदि में अविवेक न करने का नाम कायगुष्ति है।

पूर्वोक ८ समितियों से, तीन गुप्तियों से युक्त और गुप्त - मन बचन और काया को सावद प्रवृत्तियों स इन्द्रियों को रोकने वाला और 'गुप्तेन्द्रिय —कच्छा को भाँति इन्द्रियों को वश में रखने वाला तथा ब्रह्मचर्यका संरक्षण करने वाला।

पश्न-समिति और गुहि में क्या अन्तर - मेद है ?

उनर - योगों में विवेकपूर्वक प्रदृत्ति का नाम समिति है स्त्रीर स्त्रशुप योगों से आसममंदिर में आने वाले कर्मरज को रोकना गुनि कहलाती है। दूसरे शब्दों ¶में मन:समिति का अर्थ है - कुशल मन की प्रवृत्ति । मनोगुप्ति का अर्थ है — अकुराल मनोयोग का निरोध करना । यही इन में अन्तर है । सारांश यह है कि गुप्ते में असत् किया का निषेध मुख्य है और समिति में सत् किया का प्रवतन मुख्य है। अतः समिति केवल सम्यक् प्रवृत्ति रूप हो होती है और गुप्ति निवृत्तिरूप !

प्रश्न--- महाराज श्रेणिक ने स्रोधे स्रोर पात्रों का मूल्य दो लाख मोहरें दिया तथा नाई को एक लाख मोहरें मेयकुमार के शिरोमुख्डन के उपलच्य में दीं। इस में क्या रहस्य रहा हुआ है ?

उत्तर - एक साधारण बुद्धि का वालक भी जानता है कि एक पैसे के मूल्य वाली चील एक पैसे में ही खरीदी जा सकती है, दो पैसों में नहीं। नोतिशास्त्र के परम पिडत, पुरुषों की ७२ कलाओं में प्रवीण न्त्रीर परम मेवावी मराधेश साधारण मूल्य वाले पदार्थ का अधिक मूल्य कैसे दे सकते हैं ? तब ओदे और पात्री की अधिक कीमत दो लाख मोहरें देने का अभिषाय और है जिस की जानकारी के लिये मनन एवं चिन्तन अपेक्षित है।

मेवकुमार के लिये जिस दुकान से छोघा छोर पात्र ख़रीदे गये थे, उस दुकान का नाम शास्त्रों में "क्तियावण -क्तिकापण" लिखा है। कु नाम पृथिवी का है। विक शब्द से ब्रघोलोक, मध्यलोक

- (१) "गुत्ता गुत्ति दिय त्ति " गुप्तानि शब्दाविषु रागाविनिरोधात् , श्रगुप्तानि च त्रागमध्रवरोयांसित्यादिष्वनिरोधादिग्द्रियाणि येषां ते तथा । (ब्रीपपातिकसूत्रे वृत्तिकारः)
- (२) "-क्तियावण उ ति" -देवताधिष्टितत्वेन स्वर्गमत्येपातालजक्षणभूत्रितयसंभवि-वस्तुसम्पादक त्रापणो - हटः कुत्रिकापणः। (त्रीपपातिकक्ते वृत्तिकारः)

इस का भावाय यह है कि देवता के अधिष्ठाता होने से स्वर्गलोक, मनुष्यलोक और पाताललोक इस तीन लोको में उत्पन्न होने वाली वस्तुत्रों की जहां उपलब्धि हो सके उस दुकान को कुत्रिकापण कहते हैं।

श्रभिधानराजेन्द्र कोष में कुत्रिकापण की छावा कुत्रिजापण ऐसी भी की है। वहां का स्थल मननीय होने से यहां दिया जाता है --

कुत्रिकापणः -- कुरिति पृथिव्याः सज्ञा । कूनां स्वर्गपातालमस्पेभूमीनां त्रिकं तात्स्थ्यात्तदुः-व्यपदेश: इति कृत्वा लोका श्रपि कुत्रिकमुच्यते । कुत्रिकमापणायति व्यवहरति यत्र हट्टे उसी क्षिकापणः । श्रथवा धातुमूजजीवलक्षः त्रिभ्यो जातं त्रिजं सर्वमिषः वस्तिवत्यर्थः । कौ पृथिव्यां विजमापणायति -व्यवहरति यत्र हरे ८ सौ कृतिजापणः ।

# हिन्दी भाषा टीका सहित।

६६५

न्नौर अर्ध्वलीक का प्रहरण होता है। न्नथया पृथिवी शब्द से न्नथः, मध्य न्नौर अर्ध्व हन तीनों भागों का प्रहरण करना इष्ट है। ताल्पर्य यह है कि जिस दुकान में भूमि के निम्नभाग तथा अर्ध्वभाग (पर्वतादि) एवं मध्य भाग (सम भूमि) इन तीनों भागों में उत्पन्न होने वाली प्रत्येक वस्तु उपलब्ध हो सके उसे कुत्रिकाएण कहते हैं।

इस दुकान में एक ऐसा भी विभाग होता था जहां धार्मिक उपकरण होते थे जो सब के काम आते थे। वे उपकरण धार्मिक प्रभावना के लिये बिना मृस्य भी वितरण किये जाते थे। मृस्य देने वाला मृस्य देकर भी ले जा सकता था और उस मृस्य से फिर वही सामग्री तैयार हो जाती थी, जो कि धार्मिक कार्यों के उपयोग में आ जाया करती थी। इस के आतिरिक्त स्वतंत्र रूप से भी दान दे कर उस में बृद्धि की जा सकती थी। महाराज श्रेणिक ने दो लाख मोहरें देकर रजोहरण और पात्रों का मृस्य देने के साथ २ धर्मप्रभावना के लिये उस धर्मीपकरण्विभाग में दीद्धामहोत्सव के सुअवसर में अवशिष्ट मोहरें दान में दे डालीं जो कि उन की दानभावना एवं धर्मप्रभावना का एक उज्ज्वल प्रतीक था, तथा अन्य धनी मानी एहस्थों के सामने उन के कर्तव्य को उन्हें स्मरण कराने के लिये एक आदर्श प्रेरणा थी। ऐसा हमारा विचार है। रहस्यन्तु के बितिगम्यम्।

दीला?—एक महान् पावन कृत्य है। महानता का प्रथम ग्रंक है। इसीलिये यह उत्सव बड़े हर्ष से मनाया जाता है। इस उत्सव में विवाह की भाँति ग्रानन्द की सर्वतोमुखी लहर दौड़ जाती है। ग्रान्तर मात्र हतना ही होता है कि विवाह में सांसारिक जीवन की भावना प्रधान होती है, जब कि इस में ग्रात्मकल्याण की एवं परमहाध्य निर्वाण्यद की उपलब्ध करने की मंगलमय भावना ही प्रधान रहा करती है। इसीलिये इस में सभी लोग सम्मिलित हो कर धर्मप्रभावना का ग्राधिकाधिक प्रसार करके पुरयोगार्जन करते हैं ग्रीर यथाशक्ति दानादि सकार्यों में ग्रापने धन का सदुपयोग करते हैं। इसी भाव से प्रेरित हो कर महाराज श्रीणिक ने नाई को एक लाख मोहरें दे डालीं। लाल मोहरें दे कर उन्हों ने यह ग्रादर्श उपस्थित किया है कि पुरयकार्यों में जितना भी प्रभावनापसारक एवं पुरयोत्पादक लाभ उठाया जा सके उतना ही कम है। इस के श्रातिरक ग्रागमों में वर्णन मिलता है कि जिस समय भगवान महावोर चम्पानगरी में पश्चारते हैं, उस समय उन के पथारने की सूचना देने वाले राजसेवक को महाराज कोखिक ने लाखों का पारितोधिक दिया। यदि पुत्र-दीज्ञामहोस्तव के समय खुशी में ग्राकर मगधेश श्रेखिक ने नाई को पारितोधिक के रूप में एक लाख मोहरें दे दी तो कौन सी ग्राक्ष्य की बात है ?

महाराज श्रेणिक ने जो कुछ किया वह अपने बैभव के अनुसार हो किया है, ऐसा करने से व्यवहारसम्बन्धी अकुशलता की कोई वात नहीं है। वड़ों की खुशी में छोटों की खुशी का अवसर न मिले तो बड़ों की खुशी का तथा उन के बड़े होने का क्या अर्थ ? कुछ नहीं। संभव है हसी लिए आज कल भी दीचार्थों के केशों को थालों में एख कर नाई सभी उपस्थित लोगों से दान देने के लिये प्रेरणा करता है और लोग भी यथाशक्ति उस की थाली में धनादि का दान देते हैं। धार्भिक हम में दानादि सत्कार्यों का पोषित होना स्वाभाविक ही है। इस में विसंवाद वाली कोई बात नहीं है।

प्रश्त — मेयकुमार की दीक्षा से पूर्व ही उसके माता पिता वहां से चले गये ? दीक्षा के समय वहां उपस्थित क्यों नहीं रहे !

उत्तर—माता पिता का इदय अपनी संतति के लिये बड़ा कोमल होता है। जिस सन्तति को अपने सामने सर्वोत्तम बेल्म्पूपा से सुसज्जित देखने का उन्हें मोह है, उसे वे समस्त वेषमूपा को उतार कर और

<sup>(</sup>१) संस्कारिवशेष या किसी उद्देश्य की सिद्धि के लिये ब्राह्मसमपैस करना ही दीला का भावार्थ है।

िप्रधम ऋध्यत्य

अपने हाथों में केशों को उलाइते हुए भी देखें, यह माता पिता का इदय स्वीकार नहीं कर सकता, यही कारण है कि वे दीक्षा से पूर्व ही चले गये।

प्रस्तुत सूत्र में यह वर्णन किया गया है कि अमणोपासक श्री सुवाहुकुमार ने विश्ववन्य दीनानाथ प्रतितपावन चरमतीर्थंकर करणा के सागर अगवान् महाबीर की धमदेशना को सुन कर संसार से विरक्त हो कर उन के चरणों में प्रवच्या यहण कर ली—एहस्थावास को स्याग कर मुनिधर्म को स्वीकार कर लिया। मुनि बन जाने के अनन्तर सुवाहुकुमार का क्या बना है इस जिज्ञासा की पूर्ति के लिए अब सूत्रकार महामहिम सुनिराज श्री सुवाहुकुमार जी महाराज की अग्रिम जीवनी का वर्णन करते हैं—

मूर्ले— 'तते णं से सुबाह अणगारे समणस्स भगवओ महावीरस्स तहारूवाणं थेराणं अन्तिए सामाइयमाइयाई एकतरस अंगाई अहिज्जित, बहुई चउत्थ० तवोविहाणेहिं अप्पाणं भावेता, बहुई वासाई सामणणपरियागं पाउणित्ता मासियाए संलेहणाए अप्पाणं भूसित्ता सिंह भत्ताई अणसणाए छेदिता आलोइयपिडक्कन्ते समाहिं पत्ते कालमासे कालं किच्चा सोहम्मे कप्पे देवताए उववन्ने । से णं ततो देवलोकाउ आउक्खएणं भवक्खएणं ठिइक्खएणं अणंतरं चयं चहत्ता माणुस्सं विग्गहं लिभिहिति लिभिहिता केवलं बोहिं बुज्भिहिति बुज्भिहिता तहारूवाणं थेराणं अन्तिए मुंडे जाव पत्र्वइस्सति । से णं तत्थ बहुई वासाई सायएणं पाउ-णिहिति पाउणिहित्ता आलोइयपिडक्कंते समाहिं पत्ते कालगते सणंकुमारे कप्पे देवताए वविज्ञिहिता । ततो माणुस्सं । पवज्जा । बंभलोए । माणुस्सं । महासुक्के । माणुस्सं । आण्ण । माणुस्सं । आरणे । माणुस्सं । स्व्वइसिद्धे । से णं ततो अणंतरं उव्विहत्ता महाविदिहे जाव अष्टुाई जहा दडपितएले सिज्भिहिति ५ । तं एवं खलु जम्बू ! समलेणं जाव संग्रेणं सुहवि—वागाणं पटमस्स अजभ्यणस्स अयम्हे पएण्ते । ति बेमि ।

### ॥ पढमं श्रजभयशं समत्तं॥

।। प्रथममध्ययनं समाप्तम् ॥

<sup>(</sup>१) छाया —ततः स सुवाहुरनगरः अमग्रस्य भगवतो महावोरस्य तथारूपाणां स्थविराणामन्तिके लामायिकादोनि, एकादशाङ्गानि अधीते । बहुभिश्चतुथ० तपोविधानैः श्रारमानं भावियत्वा, बहूनि वपीणि आम—
एयपर्यायं पाक्षयित्वा मासिक्या संलेखनयाऽऽस्मानं जोषियत्वा पष्टि भक्तान्यनशनतया छेदियत्वा आलेचितप्रति—
कान्तः समाधि प्राप्तः कालमासे कालं कृत्वा सीधमें कल्पे देवतयोपपनः । स ततो देवलोकायुः त्त्रेण भवत्येण्
स्थितिक्षयेण श्रनन्तरं चयं त्यक्ता मानुषं विप्रहं लप्स्यते लब्ध्वा केवलं बोधि भोत्स्यते बुध्वा तथारूपाणां
स्थितिक्षयेण श्रनन्तरं चयं त्यक्ता मानुषं विप्रहं लप्स्यते लब्ध्वा केवलं बोधि भोत्स्यते बुध्वा तथारूपाणां
स्थितिक्षयेण श्रनन्तरं चयं त्यक्ता मानुषं । स तत्र बहूनि वर्षाणि आमण्यं पालिष्यति पालियत्वा आलोचितप्रतिकान्तः समाधि प्राप्तः कालगतः सनत्कुमारे कल्पे देवतयोपपत्स्यते, ततो मानुष्यं, प्रवज्या । ब्रह्मलोके । मानुध्यं । महाशुके । मानुष्यं । श्रानते । मानुष्यं । श्रारणे । मानुष्यं । स्वर्थिविद्धे । स ततोऽनन्तरसुद्वत्य महाविदेदे
यावदाढ्यानि यथा दृष्प्रतिकः सेत्स्यति ४ । तदेवं खलु जम्बूः ! अमणेन यावत् संप्राप्तेन सुखिवपाकानां प्रथम —
स्याध्ययनस्यायमर्थः प्रकृतः । इति ब्रवीमि ।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

६६७

पदार्थ-तते गां -तदनन्तर । से -वह । सुवाह -सुवाह । ऋणगारे - अनगार । समणस्स --श्रमण । भगवत्रो - भगवान् । महावीरस्त - भहावीर स्वामी के । तहारूवाणं - तथारूप । शेराणं - स्थविरों के । स्रंतिष –पास । सामाइयमाइयाइ –सामायिक स्रादि । पक्कारस – एकादश । स्रंगाई – स्रंगों का । स्रहिज्जति —श्रम्पयन करता है। बहुर्हि —श्रनेक। चडत्थ० —वत, बेला श्रादि। तपोविहागोहि —नाना-विध तर्षों के त्राचरण से । प्राप्पार्ण -- त्रात्मा को । भावेत्ता -- भावित -- वासित करके । बहुई -- स्रनेक । वासाइ' - वर्षों तक । सामग्णपरियागं - श्रामण्यपर्याय अर्थात् साधुवृत्ति का । पाउणित्ता -- पालन कर । मासियार -मासिक - एक मास की। संले इणाद - संलेखना (एक श्रनुष्ठानविशेष जिस में शारीरिक अप्रैर मानसिक तप द्वारा कथायादि का नाश किया जाता है ) के द्वारा । श्रय्र**णणं** - ऋपने ऋाप की । क्रूसिचा — त्राराधित कर । सर्हि - साठ । भत्ताई - मर्को - भोजनी का । श्राणसणाप - ग्रनशन द्वारा । छेदित्ता---छेदन कर । त्र्यालोइयपडिक्कन्ते - त्र्यालोचितप्रतिकान्त त्र्यर्थात् 'त्र्यालोचना त्रौर प्रतिक्रमण् को कर के । समाहिं -- समाधि को । पत्ते -- प्राप्त हुआ । कालमासे -- कालमास में । कालं कि चा -- काल कर के । सो इस्मे — सौधर्म । कप्पे — देवलोक में । देवसाय — देवरूप से । अववन्ते — उत्तन हुआ । से णं --यह । तता --उस । देवलोकाउ --देवलोक से । आउक्खएणं -- ब्रायु के चय होने से । भवक्खएगुं --भव के चय होने से । िठइक्खपरणं — और स्थिति का क्षम होने से । स्राणंतरं — स्रान्तररहित । चयं - देवशरीर को। चइत्ता – छोड़ कर। माणुस्सं – मनुष्य के । विगाहं – शरीर को । लिभीहित – प्राप्त करेगा । लामिडित्ता-शत कर के, वहां। केवलं - निर्मल - शंका, आकांक्षा आदि दोवों, से रहित। बोर्डि-सम्बक्त को । बुज्मिहिति—प्राप्त करेगा । बुज्मिहित्ता – प्राप्त करके । तहारूवाण — तथारूप । धेराणं —स्यविर्धे के अंतिष —पास । मुंडे – मुण्डित होकर । जान – यावत् अर्थात् साधुधर्म में । पञ्चहस्स्तति —प्रव्रजित — ! दीक्षित हो बाएगा। से णं - वह। तत्थ - वहां पर। बहुई - अनेक। वासाई - वर्षां तक। सामग्णं --संयमवत को पाउखिहिति—पालन करेगा। स्रालोइयपडिक्कन्ते —स्रालोचना श्रीर प्रतिक्रमण कर । समाहि पत्ते --समाधि को प्राप्त हुन्ना :कालगते --काल करके । सर्गाकुमारे --समस्कुमार नामक ।कप्ये --तीसरे देवलोकः में । देवतार -देवतारू में । उववजिन्नहिति - उत्पन्न होगा । ततो - वहां से । माणुस्सं - मनुष्य भव शास करेगा, वहां से । महासुकके —महाशुक नामक देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से च्यव कर ! माणुस्सं — मनुष्य भव में जन्मेगा, वहां से मर कर । श्राणाप — त्रानत नामक नवम देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से । माणुस्सं - मनुष्यभव में जन्म लेगा, वहां से। आर्शे - ग्रारण नाम के एकादशवें देवलोक में उत्पन्न होगा, वहां से । माणुस्सं — मनुष्य भव में जन्मेगा और वहां से । सञ्बद्धसिद्धे — सर्वार्थसिद्ध में उत्पन्न होगा 🖡 सं र्गं – वह। तता – वहां से । श्रणंतरं – व्यवधानरहित । उत्वदित्ता – निकल कर । मदाविदेहे – महाविदेह चेत्र में उत्तन होगा। जात्र-यावत् । ऋड्डाई-ऋाढ्य कुल में । जहां - जैसे । दढपतिएसे -इड़प्रतिश्च । सिजिमहिति ५ - सिद्ध पद की प्राप्त करेगा, ५ । तं - सो । एवं - इस प्रकार । जलु - निश्चय हो। जंबू !—हे जम्बू !। समगोणं —श्रमण । जाव — यावत् । संपत्ते गां — संपास ने । सुहविवागाणां — सुख-विषाक के। पढमस्त — प्रथम । अउक्तपणस्त — अध्ययन का। अयमहे — यह अर्थ । पराणसो — प्रतिपादन

<sup>(</sup>१) स्नालोचना —शब्द प्रायिक्षत्त के लिये अपने दोषों को गुब्झों को नतलाना — इस अर्थ का परिचायक है, और प्रमादवश शुभ योग से गिर कर अशुभ योग प्राप्त करने के अनन्तर फिर से शुभयोग को प्राप्त करने तथा साधु और श्रावक के प्रातः सायं करने के एक आवश्यक अनुष्ठानिवशेष की प्रतिक्रमण संद्वा है।

्रिधम श्रध्याय

किया है ! त्ति - इस प्रकार ! बेमि - मैं कहता हूं । पढमं - प्रथम । श्राज्क्रायणं - श्रध्ययन । समत्तं -सम्पूर्ण हुद्रा ।

मुलार्थ-तद्नन्तर वह सुबाहु अनगार अम्य भगवान महावीर खामी के रूप स्थविरों के पास सामायिक ब्यादि एकादश ब्रंगों का ब्रध्ययन करने लगा, तथा उपवास व्यादि अभेक प्रकार के तथों के अमुन्डान से आहमा को भावित करता हुआ, बहुत वर्षों तक श्रामण्यपर्याय का यथाविधि पात्रन कर के एक मास की संलेखना से ऋपने छाप को छाराधित कर २६ उपवासों --अनरानवर्तों के साथ अलोचना और प्रविक्रमण करके आत्मशुद्धि द्वारा समाधि प्राप्त कर कालमास में काल करके सौधर्म नामक देवलोक में देवरूप से शरपन्न हुआ।

तदनन्तर वह सुबाहुकुमार का जीव सौधर्म देवलोक से छाय, भव श्रीर श्रित का क्षय होने पर देव-शरीर को छोड़ कर व्यवधानरहित मनुष्यशरीर को प्राप्त करेगा । वहां पर कांचा, न्याकांचा आदि दोषों से रहित सम्यक्त को प्राप्त कर तथा रूप स्थिवरों के पास मुंडित हो यावत दी चित हो जाएगा, वहां पर अनेक वर्षों तक श्रामण्यपर्याय का पालन करके आलोचना तथा प्रतिक्रमण कर समाधिस्य हो मृत्युधर्म को प्राप्त कर सनत्कमार नामक तीसरे लोक में उत्पन्न होगा। वहां से च्यव कर मनुष्य भव को प्राप्त कर दीन्नित हो मृत्यु के पश्चान् ब्रह्मलोक नामक पाँचवें देवलोक में उत्पन्न होगा। वहां से च्यव कर मनुष्य भव को धारण करके अनगारधर्म का आराधन कर शरीरान्त होने पर महाशुक्र नामक साववें देवलोक में उत्पन्न होगा । वड़ां से च्यव कर मनुष्य भव में श्राकर दीचित हो, काल करके श्रानत नामक नवमें देवलोक में जन्मेगा। वहां की भवश्यिति को पूरी करके किर मनुष्य भव को प्राप्त हो दीचानत का पालन करके मृत्यु के अनन्तर आरण नामक स्यारहवें देवलोक में उत्यक्त होता । तद्वन्तर वहां से च्यव कर पुन: मनुष्य भव को प्राप्त करेगा और अमणधर्म का पालन करके मृत्यु के पश्चात् सर्वार्थं सिद्ध नामक विमान में (२६ वें देत्रलोक में) उत्पन्न होगा श्रीर वहां से च्यव कर सुबाहकुमार का वह जीर व्यवधानरहित महाविदेह चीत्र में किसी धनिक कल में उत्पन्त होगा। वहां दृढपतिझ की भौति चारित्र प्राप्त कर सिद्ध पद को प्रहरण करेगा। अर्थात् जन्म भरण से रहित हो हर परम सुञ को प्राप्त कर लेगा ।

श्रार्थ सुधर्मा स्वामी कहते हैं कि है जम्बू ! मोत्तसंप्राप्त श्रमण भगवान महावीर स्वामी ने सुखविपाक के प्रथम अध्वयन का यह अर्थ प्रतिपादन किया है। ऐसा मैं कहता है।

।। प्रथम अध्ययन समाप्त ।। टीका — सुवाहुकुमार ने श्रमण भगवान महावीर स्वामी के पास साधुधम ग्रहण कर लिया है, यह पहले बताया जा चुका है। उस के पहले के ऋौर इस समय के जीवन में बहुत परिवर्तन हो गया है। कुछ दिन पहले वह राजकुमार था । घर में नाना प्रकार के स्वादिष्ट से स्वादिष्ट भीजन किया करता या परन्तु आज वह श्रकिंचन है, सर्व प्रकार के राज्यवैभव से रहित है, रूखा सूखा भोजन करने वाला है वह भी पराये घरों से मांग कर। उस का शरीर इस समय राज्य वेषभूषा के स्थान में त्यागशील मुनिजनी की वेषभूषा से मुशोभित हो रहा है। जहां राग या, वहां त्याग है। जहां मोह या, वहां विराग है। इसी प्रकार खान पानादि का स्थान अब अधिकाश उपवास आदि तपरचर्या को प्राप्त है। सामारता ने अब अवमारता कर आध्य पान किया है। बही उस के जीवन का प्रधान परिवर्तन है।

<sup>(</sup>१) तथा इ.ए तथा स्थविर पद की व्याख्या पृत्र ९७ पर की जा सुकी है।

सुवाहुकुमार ऋहिंसा ऋदि यांचों महावर्तों के यथाविधि यालन में सतत जागरूक रहता है। उस में किसी प्रकार का भी ऋतिचार —दोष न लगने पाने, इस का उसे पूरा २ ध्यान रहता है। जीवन के बहुमूर्य भन बहाचर्य की रक्षा के लिए भी वह विशेष सजग रहता है। कारण कि यह जीवन का सर्वस्व है। जिस का यह सुरच्चित है, उस का सभी कुछ सुरच्चित है। संचेप में कहें तो सुवाहु मुनि अमण भगवान् महावीर स्वामी से प्राप्त हुए संयम धन को बड़ी हट्टता और सावधानी से सुरच्चित किए हुए विचर रहा था।

ज्ञान से ही आहमा अपने वास्तिवक उद्देश को समक्ष सकता है और तदनन्तर उसके साधनों से उसे सिद्ध कर लेता है। शास्त्रों में जान की बड़ो महिमा गाई गई हैं। श्री भगवती सूत्र में लिखा है कि परलोक में साथ जाने वाला ज्ञान ही है, चारित्र तो इसी लोक में रह जाता है। गीता में लिखा है कि संसार में ज्ञान के समान पित्र और उस से ऊंची कोई वस्तु नहीं है। 'निंड ज्ञानेत साइग्रं पित्रिक्तिम विद्यते"। अतः छः महीने लगातार श्रम करने पर भी यदि एक पद का अभ्यास हो तब भी उस का अभ्यास नहीं छोड़ना चाहिये, क्योंकि ज्ञान का अभ्यास करते २ अन्तर के पट ख्त जाएं. केवल ज्ञान की प्राप्ति हो जाए, तो कोई आधर्य की बात नहीं है।

स्वनामधन्य महामहिम श्रो सुवाहुकुमार जो सहाराज जानाराधना की उपयोगिता को एवं अभिमत साध्यता को बहुत श्रव्ही तरह जानते थे। इसी लिये जहां उन्हों ने साधुजीवनचर्या के लिए पूरी २ सावधानी से काम लिया वहां जानाराधना भी पूरी शक्ति लगा कर की। पूज्य तयारूप स्यविशे के चरणों में रह कर उन्होंने सामायिक श्रादि ११ श्रंगों का श्रध्ययन किया, उन्हों याद किया, उन का भाव समभा श्रीर तदनुसार श्रपना साधुजीवन व्यतीत करना श्रारम्भ किया।

प्रताद्या अर्ग — जैनवाड मय अङ्ग, उपांग, मूल और छेद इन चार भागों में विभक्त है । उन में ११ अङ्ग, १२ उपांग, ४ मूल और ४ छेद हैं। इन की कुल संख्या ३१ होती है। इन में आवश्यक सूत्र के संकलन से कुल संख्या ३२ हो जाती है। ग्यारह आंगों के नाम निम्नोक्त हैं —

१ - श्राचारांग - इस में अमर्णो - निमन्धों के ख्राहार-विहार तथा नियमीपनियमों का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है।

२—सूत्रकृतांग — इस में जीव, अजीव अपि पदार्थों का बीच कराया गया है । इस के अतिरिक्त के एकान्त कियावादी आदि के मतों का उपपादन और निराकरण करके जैनेन्द्र प्रवचन को प्रामाणिक सिद्ध किया गया है। वर्णन बड़ा ही हृदयहारी है।

३ - स्थानांग - इस में जीव, अजीव आदि पदार्थों का तथा अनेकानेको जीवनीपयोगी उपदेशों का विराद वर्णन मिलता है और यह दश भागो में विभक्त किया गया है। यहां विभाग शब्द के स्थान पर 'स्थान'' शब्द का ब्यहार मिलता है।

४--समवायांग-इस सूत्र में भी जीव, अजीव ऋादि पदार्थी का स्वरूप संस्थात और असंख्यात विभागपूर्वक वर्णित है।

४— भगवती—इस में जीव, अजीय, लोक, ऋलोक, स्वसिद्धान्त, परसिद्धान्त ऋदि विषयों से सम्बन्ध रखने वाले ३६ इजार प्रश्न और उनके उत्तर विणित हैं।

६ - जाताधर्मकथांग - इस में अनेक प्रकार की वीधपद धार्मिक कथायें संग्रहीत की गई हैं।

७ - उपासकदरांग - इस में श्री आकर आदि दश श्रावकों के धार्मिक जीवन का वर्णन करते

(१) इसे विवाहपराण्चि--व्याख्याप्रक्षप्ति भी कहते हैं।

₹**₩**□ ]

हुए आवक्षमं का स्वरूप प्रतिपादित किया गया है।

८—श्रन्तकृद्शांग — इस में गजसुकुमाल ऋदि महान् जितेन्द्रिय महापुरुषों के तथा पद्मावती ऋदि महासतियों के मोज जाने तक के कृत्यों का वर्ण न किया गया है।

९ — श्रनुत्तरोपपातिकदशांग -- इस में जाली आदि महातपरिवयों के एवं भन्ना आदि महा --पुरुषों के विजय, वैजयन्त, आदि अनुत्तर विमानों में जन्म लेने आदि का वर्णन किया गया है।

१० — प्रश्नव्याकरण — इस में श्रंगुष्टादि प्रश्नविद्या का निरूपण तथा पांच ऋाशवों और पांच संवरों के स्वरूप का दिग्दरीन कराया गया था, परन्तु समयगित की विचित्रता के कारण वर्तमान में भात्र पांच ऋाशवों और पांच संवरों का ही वर्णन उपलब्ध होता है। ऋंगुष्टादि प्रश्नविद्या का वर्णन इस में उपलब्ध नहीं होता।

११ — विषाकश्रुत — इस में मृगापुत्र स्त्रादि के पूर्वसंचित स्रश्नम कर्मों का स्रश्नम परिखास तथा सुवाहुकुमार स्रादि के पूर्वसंचित शुभ कर्मों के शुभ विषाक का वर्णन किया गया है।

कालदोषकृत बुद्धिवल और आयु की कभी को देख कर सर्वसाधारण के हित के लिये आंगों में से भिन्न २ विषयों पर गणधरों के पश्चाद्वतीं श्रुवकेवली या पूर्वधर आचार्यों ने जो शास्त्र रचे हैं वे उपांग कहलाते हैं। उपांग १२ होते हैं। उन का नामपूर्वक संदिश परिचय निम्नोक्त है—

- १—श्रीपपातिकसूत्र—यह पहले ऋज श्राचाराज्ञ का माना जाता है। इस में चंपा नगरी, पूर्णभद्र यस, पूर्णभद्र चैत्य, ऋशोकवस्त, पृथ्वी शिला, की णिक राजा, राणी धारिणी, भगवान् महावीर तथा भगवान् के साधुश्रों का वर्णन करने के साथ २ तप का, गौतमस्वामी के गुणों, सश्यों, प्रश्नों तथा सिद्धों के विषय में किये प्रश्नोत्तरों का वर्णन किया गया है।
- २—राजप्रश्नीय —यद स्वकृतांग का उपाङ्ग है। स्वकृतांग से कियावादी, अकियावादी आदि ६३३ मतों का वर्णन है। राजा प्रदेशी अकियावादी था, इसी कारण उसने श्री केशी श्रमण से जीवविषयक प्रश्न किये थे। अकियावाद का वर्णन स्वकृतांग में है। उसी का दृष्टान्तों द्वारा विशेष वर्णन राजप्रश्नीयसूत्र में है।
- ३ जीवाजीवासिगम —यह तीसरे त्रंग स्थानांग का उपांग है। इस में जीवों के २४ स्थान, अवगाहना, त्रायुष्य, ऋत्यबहुत्व, सुख्यरूप से ऋटाई द्वीप तथा सामान्यरूप से सभी द्वीप समुद्रों का वर्णन है। स्थानांगसूत्र में संदोप से कही गई बहुत सी वस्तुएं इस में विस्तारपूर्वक बताई गई है।

४-प्रकापना - यह समवायांगसूत्र का उगंग है। समवायांग में जीव, अजीव, स्वसमय, परसमय, लोक, अलोक ऋादि विषयों का वर्णन किया गया है। एक २ पदार्थ की वृद्धि करते हुए सौ पदार्थों तक का वर्णन समवायांगसूत्र में है। इन्हीं विषयों का वर्णन विशेषरूप से प्रज्ञापना सूत्र में किया गया है। इस में ३६ पद है। एक २ पद में एक २ विषय का वर्णन है।

५ - जम्बूद्रीपम्कति - इस में जम्बूद्रीप के अन्दर रहे हुए भरत आदि क्षेत्र, वैताट्य आदि पर्वत, पदा आदि दह, गंगा आदि नदियां, भ्रयम आदि कूट तथा अपूर्वमदेव और भरत चकवरीं का वर्णन विस्तार से किया गया है। ज्योतिषी देव तथा उन के खुल आदि भी बताए गये हैं। इस में दस अधिकार हैं।

६ — चन्द्रपञ्चित्त — चन्द्र की ऋदि, मंडल, गति, गमन, संवत्सर, वर्ष, पत्त, महीने, तिथि, नक्षत्र का कालमान, कुल त्रीर उपकुत्त के नत्त्रत्र, ज्योतिषियों के सुख आदि का वर्णन इस सूत्र में बड़े विस्तार से हैं। इस सूत्र का विषय गणितानुयोग है। बहुत सहन होने के कारण यह सरलतापूर्वक समक्तना कठिन है।

७ - सूर्यंप्रकृति - यह उत्कालिक उपांग सूत्र है। इस में सूर्य की गति, स्वरूप, प्रकाश, आदि

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

६७१

विषयों का वर्णन है। इस में २० प्राभृत हैं।

८ - निरयावलिका - यह ब्राठवां उपांग है, इस के दस ब्रध्ययन हैं ख्रीर यह कालिक है।

९---कल्यावतंसिका - यह नौवां उपांग है, इस के दस ऋष्ययन हैं और यह कालिक है।

१० - पुब्यिका - यह सूत्र कालिक है और इत के दस अध्ययन हैं।

११ - पुष्पम्य तिका - यह सूत्र कालिक है, इस के दस अध्ययन है।

१२ - वृष्णिदशा - यह सूत्र कालिक है श्रीर इस के बारह अध्ययन है।

मुलसूत्र ४ हैं, जिन का नामपूर्वक संदित परिचय निम्नोक है-

१—उ सराध्ययन - इस में विनयश्रुत स्त्रादि ३६ उत्तर—प्रधान स्त्रध्ययन होने से यह उत्तराध्ययन ऋहलाता है।

२ - दशवैका तिक - यह सूत्र दश अध्ययनों ऋौर दो चू लिका स्रो में विभक्त है। इस में प्रधानतया साधु के ५ महावती तथा ऋन्य आचारसम्बन्धी विषयों का वर्णन किया गया है, और यह उत्कालिक है।

३ - नन्दीसूत्र - इस में प्रधानतया मितजान, श्रुतज्ञान, अवधिज्ञान, मनःपर्यवज्ञान और केवल --ज्ञान इन पांच जानी का वर्णन किया गया है और यह उत्कर्शलक (जिस का कोई समय न हो) सन्न है।

४ — अनुयोगद्वार — अनुयोग का अर्थ है — व्याख्यान करने की विधि । उपक्रम, निच्चेष. अनुगम और नव इन चार अनुयोगों का जिस में वर्णन हो उसे अनुयोगद्वार कहते हैं।

छेदस्तूत्र भी ४ हैं। इन का नामपूर्वक संज्ञिप्त परिचय निम्नोक्त है-

१—दशाश्र्तस्कंश्र — इस सूत्र में दश अध्ययन होने से इस का नाम दशाश्रुतस्कंश्र है और यह कालिक (जिस के पढ़ने का काल नियत हो) है।

२ - बृहत्कल्प - कल्प शब्द का श्रर्थ मर्यादा होता है। साधुधर्म की सर्वादा का विस्तारपूर्वक प्रतिपादक होने से यह सूत्र बृहत्कल्प कहलाता है।

३— निशीध — इस सूत्र में बीस उद्देश में हैं। इस में गुक्मालिक, लघुमालिक तथा गुरू चातुर्मीलिक लघु चातुर्मीलिक प्रायश्चित्तों का प्रतिपादन है।

४ - व्यवहारसूत्र - जिसे जो प्रायश्चित्त ऋ।ता है उसे वह प्रायश्चित्त देना व्यवहार है। इस स्त्र में प्रायश्चित्तों का वर्णन किया गया है। इस लिये इसे व्यवहारसूत्र कहते हैं।

ग्यारह स्रंग, दारह उपांग, चार मून स्त्रीर चार छेद ये सब ३१ सुत्र होते हैं। इन में स्त्रावश्यक सूत्र के संयोजन करने से इन की संख्या ३२ हो जाती है। साधु ख्रीर एहस्थ को प्रतिदिन दो बार करने योग्य स्त्रावश्यक अनुष्ठान या प्रतिक्रमण स्त्रावश्यक कहलाता है।

सामायिक शब्द चारित्र के पंचविध विभागों में से प्रथम विभाग-पहला चारित्र, आवक का नवम बत आवश्यक सूत्र का प्रथम विभाग तथा संयमविशेष इत्यादि अनेको अर्थों का परिचायक हैं। प्रकृत में सामायिक का अर्थ-आचारांग -- यह ग्रहण करना अभिमत है। कारण कि मूल में -- सामाइयमाइयाइं -- सामायि-कादोनि -- यह उल्लेख है। यह -- एकारस अंगाइं -- एकाद्शांगानि -- इस का विशेषण है। अर्थीत् सामायिक है अर्थि में जिन के ऐसे स्थारह अंग।

प्रश्न—सुनाहुकुमार को ग्यारह अंग पढाए गए —यह वर्णन तो मिलता है परन्तु उसे श्री स्नावस्यकस्त्र पढ़ाने का वर्णन क्यों नहीं मिलता, जो कि साधुजीवन के लिये नितान्त आवस्यक होता है ?

उत्तर - भी अपवर्यक सूत्र - , यह संज्ञा ही सूचित करती है कि साधुजीवन के लिये यह अवस्य

६७२]

पडमीय, स्मरणीय और स्नाचरणीय है। स्नतः उस के उल्लेख की तो स्नावश्यकता ही नहीं रहती। उस का स्नावश्यक तो सुबाहुकुमार के लिये स्निनाय होने से बिना उल्लेख के ही उल्लिखत हो ही जाता है।

प्रश्त - ग्यारह अंगी में विपाक भूत का भी निर्देश किया गया है, उस के दितीय भूतस्कंध के प्रथम अध्ययन में सुवाहुकुमार का जीवनचरित वर्णित है। तो क्या वह सुवाहुकुमार यही था सम्बर्ध थिया स्था अपन श्री था तो उस ने विपाकसूत्र पढ़ा, इस का क्या अर्थ हुआ ? जिस का निर्माण बाद में हुआ हो उस का अध्ययन केसे संभव हो सकता है ?

उत्तर—विपाकसूत्र के दितीय श्रुतस्कंध के प्रथम श्रध्ययन में जिस सुवाहुकुमार का वृत्तान्त विभित्त है, वह हमारे यही हिस्तरीर्धनरेश महाराज ऋदीनशत्तु के परमसुशील पुत्र सुवाहुकुमार है। श्रव रही वात पढ़ने की, सो इस का समाधान यह है कि भगवान् महावीर स्वामी के ग्यारह ग्रग्धर थे, जो कि श्रुतुषम ज्ञानादि गुरासमूह के धारक थे। उन की नौ वाचनायें (श्रागमसमुशाय) थीं जो कि है इन्हीं पूर्वोक्त श्रंगों, उपांगों श्रादि के नाम से प्रसिद्ध थीं। प्रत्येक में विषय भिन्न र होता था और उन का श्रध्ययनक्रम भी विभिन्न होता था। वर्तमान काल में जो वाचना उपलब्ध हो रही है वह भगवान् महाबीर स्वामी के पद्धर परमश्रद्धेय श्री सुधर्मी स्वामी की है। करर जो अंगों का वर्णन किया गया है वह इसी से सम्बन्ध रखता है। सुधर्मा स्वामी की वाचनागत विभिन्नता सुवाहुकुमार के जीवन होता या है वह इसी से सम्बन्ध रखता है। सुधर्मा स्वामी की वाचनागत विभिन्नता सुवाहुकुमार के जीवन होता श्रव स्था श्रव होता है कि सुयाहुकुमार का अध्ययन किसी श्रव्य गण्डभर की देख रेख में निष्पन हुआ श्रीर उस ने उस को वाचना के हो एकादश श्रग पढ़े, उन का श्र्य सुधर्मी स्वामी की वाचना से भिन्न था। श्रवः सुवाहुक कुमार ने जो विपाक पढ़ा वह भी श्रव्य या जोकि श्राज दुर्भाग्यवश श्रवुष्ठक है।

श्राचार्यप्रवर त्रभयदेवसूरि ने भगवतीसूत्र की व्याख्या में स्कन्दककुमार के विषय से सम्बन्ध रखने वाले विचारों का जो प्रदर्शन किया है वह मननीय धर्व प्रकृत में उपयोगी होने से नीचे दिया जाता है—

नन्वनेन स्कन्द्कचरितात् प्रागेवैकाद्शांगनिष्यसिरवसीयते पंचमांगान्तभूतं च स्कन्द्कचरितमुपलभ्यते, इति कथं न विरोधः ! उच्यते —श्रीमन्मदावीरतीयं कित नव वाचना, तत्र च सर्ववाचनाधु स्कन्दकचरितात् पूर्वकाले ये स्कन्दकचरिताभिषेया अर्थास्ते चरितान्तरद्वारेण प्रज्ञाप्यन्ते । स्कन्दकचरितार्वजो च सुप्रमंस्वामिना जम्बूनामानं स्वशिष्यमंगीकृत्याधिकृतवाचना-यामस्यां स्कन्दकचरितमेवाश्रित्य तद्धं प्रक्षपण कृतेति न विरोधः । अथवा सातिशायित्वाद् गण्धराणामनागतकालभाविचरितनिवन्धनमदुष्टमिति, भाविशिष्यसन्तानापेव्ह्या, श्रवीतकालनिर्दे-षोऽपि न दुष्ट इति । (भगवती सूत्र शतक २, उद्दे० १, द० ९३) अर्थात् — प्रस्तुत में यह प्रदन उत्पन्न होता है कि स्कन्दक चरित से पहले ही एकादश ग्रंगों का निर्माण हो चुका था । स्कन्दकवरित्र पंचम अंग (भगवती सूत्र) ने संकित्ति किया गया है । तब स्कन्दक ने ११ अंग पढ़े, इस का क्या अर्थ हुआ ? क्या उस ने अपना ही जीवन पढ़ा ? इस का उत्तर निम्नोक्त है—

भगवान् महाबीर के तीर्थ-शासन में नौ वाचनाएं घों। प्रत्येक वाचना में स्कन्दक के जीवन का ऋभिधेय--ऋर्य (शिद्धारूप प्रयोजन) समान रूप से अवस्थित रहता था। श्रन्तर इतना होता या कि जीवन के नायक तथा नायक के साथी मिनन होते थे। सारांश यह है कि जो शिक्षा स्कन्दक के जीवन में मिलती थी, उसी शिद्धा

<sup>(</sup>१) आज भी देखते हैं कि सब प्रान्तों में शास्त्री या बीए आद परीक्षाएं नाम हे तो समात हैं परन्तु उस की अध्ययनोय पुस्तकें विभिन्न होती हैं एवं पुस्तकात विषय भी प्रयक् प्रथक होते हैं। यह कम प्राचीनवा का प्रतीक है।

को देने वाले अन्य जीवनों का संकलन सर्ववाचनाओं में मिलता था। संधर्मी स्वरमी ने अपने शिष्य जम्ब स्वामी को लक्ष्य बना कर अपनी इस बाचना में स्कन्दक के जीवन से ही उस अर्थ की प्ररूपणा कर हाली. जो अर्थ अन्य वाचनाओं में गर्भित था। अतः यह स्पष्ट है कि स्कन्दक ने जो अंगर्दि शास्त्र पढे थे वे सुधर्मी स्वामी की बाचना में नहीं थे । ऋषवा दूसरी बात यह भी हो सकती है कि श्री ग्राधर महाराज ऋतिश्रय ऋर्थात् जानविशेष के धारक होते थे। इसिलिये उन्हों ने अनागत काल में होने वाले चरित्रों का संकलन कर दिया। इस के अतिरिक्त अनागत शिष्ववर्ग की अपेदा से अतीत काल का निर्देश भी दोषावह नहीं है।

दी दा के अनन्तर सुवाहुकुमार को तथारूप स्थितरों के पास शास्त्राध्ययनार्थ छोड़ दिया गया श्रीर श्री सुबाहुकुमार मुनि ने भी अपनी विनय तथा सुशीलता से शीब ही आगमी के अध्ययन में सफलता प्राप्त कर ली, वर्याप्त जानास्यास कर लिया। जानास्यास के पश्चात् सुवाहुकुमार ने तपस्या का ह्यारम्भ किया। उस मैं वे वत. बेला, तेला मादि का ऋतुष्ठान करने लगे। ऋधिक क्या कहें - मुपाहुमुनि ने ऋपने जीवन को तपोमय ही बना डाला । श्राहमशुद्धि के लिये तपश्चर्या एक द्यावस्थक साधन है। तए एक छाम है कि जो ख्राहमा के कषायमल को भरमसात कर देने को शक्ति एसती है। "-तपसा शक्तिमानोति -"।

श्रन्त में एक मास की संलेखना - २१ दिन का संथारा करके आलोचना तथा प्रतिक्रमण करने के अनन्तर समाधिपूर्वक श्री सुबाहु मुनि इस ऋौदारिक शरोर को त्याग कर देवज़ोक में पथार गये । दूधरे शब्दों में श्री सुवाहुकुमार पर्यातरूप से साधुवृत्ति का पालन कर परलोक के यात्री बने ब्रौर देवलोक में जा विराजे ।

—चउत्थ० तवोचिहाऐहि - यहां दिए गए चिन्दु से - छुटुइमदसमङ्बालसेहि मास-द्धमासः खमाऐहिं विचित्ते होहिं-इस अवशिष्ट पाठ का प्रहण करना चाहिये। इस का ऋर्य यह है कि वत् बेले, तेलो, चौते और पंचीलें के तप से तथा १४ दिन, एक महोने की तपस्या से एवं और अपनेक प्रकार के तपोमय अनुष्ठानी से ।

चतुर्थभकत - इस पद के दो श्रर्थ उपलब्ब होते हैं जैसे कि - १ - उपवास, २ - जिस दिन उपवास करना हो उस के पहले दिन एक समय खाना खीर उपवास के दूसरे दिन भी एक समय खाना । इस प्रकार से दो भक्त-भोजन हुए। दो भक्त उपवास के और दो आरो पीछे के । इस प्रकार दो दिनों के भक्त मिला कर चार भक्त होते हैं। इन चार भक्तां ( भोजनों ) का त्याग चतुर्थभक्त कहलाता है। आजकल इस का अयोग दो वंक्रत ऋहिए छोड़ने में होता है जो कि बड़ के नाम से प्रसिद्ध है। पूर्व पंचित कर्मी के नाश करने वाले अनुष्ठान निरोध की 'तप संज्ञा है, उस का विधान तपो जियान कहलाता है। आमग्य साधुता का नाम है। पर्याय भाव को कहते हैं। श्रामण्यपर्याय का अर्थ होता है - साधुभाव - साधुत्रत्ति ।

सलेखना — जिस तप के द्वारा शरीर ऋौर कोध, मान, माया और लोभ इन कथायों को कश --निर्वेत किया जाता है उस तर के अनुष्ठान को वसंलेखना कहते हैं।

—अप्पार्ण भूमित्ता - आत्मानं जोषपित्वा - यहां भूमित्ता का प्रयोग - श्राराधित कर के -इस ऋर्थ में किया गया है। संजेखना से ऋाराधित करने का ऋर्थ है — संजेखना द्वारा ऋपने को सोद्धमार्ग के श्र<u>त</u>कल बनाना । महीने की संलेखना के स्वष्टोकरणार्थ ही मूल में -सिंह भत्ताई -विष्ट भक्तानि -इस का उच्लेख किया गया है। अर्थात् महीने की संलेखना का अर्थ है -- साठ मक्तों -- भोजनों का परित्याग ।

प्रश्न-सूत्रकार ने-मासियाए संतेहणाए-का उल्लेख करने के बाद-सर्द्रि भत्ताई-इस

<sup>(</sup>१) तवेर्ण भंते ! जीवे कि जगपर ! तवेणं जीवे वोदास जसपर !। २७ । (उत्तरा० ग्र० २९)

<sup>(</sup>२) संलिख्यते कशी कियते शरीरकपायादिकमनयेति सलेखनेति भावः । (वृत्तिकारः)

का उल्लेख क्यों किया गया ! जब कि उस से ही काम चल सकता था, कारण कि मासिक संलेखना और साठ भक्तों का त्याग - दोनों एक ही ऋर्थ के बोधक हैं।

उत्तर—शास्त्र का कोई भी वचन व्यर्थ नहीं होता, केवल समफते की तुटि होती है। प्रत्येक श्वात में मासगत दिनों की संख्या विभिन्न होती है। तब जिस श्वात में जिस मास के २९ दिन होते हैं, उस मास के प्रहण करने की सूचना देने के लिये सूचकार ने-मासियाय संलेडणाय-ये पद देकर भी — सिंह भक्ताई — ये पद दे दिये हैं जोकि उचित ही हैं। क्योंकि २९ दिनों के बतों में ही ६० भक्त — भोजन छोड़े जा सकते हैं।

— आलो स्थपडियकन्ते — आलोचितप्रतिकान्तः — आस्मा में लगे हुए दोषों को गुरुजनों के समीप निष्कपट भाव से प्रकाशित कर के उन की आजानुसार उन दोषों से पृथक होने के लिथे प्रायिश्वत्त करने वाले को आजानितप्रतिकान्त कहते हैं। इस पद का सविस्तर विवेचन पृष्ठ ९८ पर किया जा चुका है।

समाधि-इस पद का नित्तेप-विवेचन नाम, स्थापना, द्रव्य श्रीर भाव से चार प्रकार का होता है। १ – किसी का नाम समाधि रस दिया जाय तो वह नामस्त्राधि है। २ – समाधि नाम वाले व्यक्ति की आकृति-आकार को स्थापना समाधि कहते हैं। ३ -- मनोज शब्दादि पश्चिषध विषयों की सम्प्राप्ति पर श्रोत्रादि इन्द्रियों की जो तुष्टि होती है, उस का नाम द्रव्यसमाधि है। अथवा — दूध श्रीर शकर के मिलाने से रस की जो पुष्टि होती है उसे, ऋथवा — किसी द्रव्य के सेवन से जो शान्ति उपलब्य होती है उसे द्रव्यसमाधि कहते हैं। अध्यक्षा – यदि तुला के ऊरर किसी वस्तु को चढ़ाने से दोनों भाग सम हो जावें उसे द्रव्यसमाधि कहते हैं। जिस जीव की जिस न्रेत्र में रहने से शान्ति उपलब्ध होती है, वह च्लेत्र की प्रधानता के कारण **दोत्रसमा**धि कहलाती है। जिस जीव को जिस काल में शान्ति मिलती है, वह शान्ति उस के लिये **कालसमाधि** है। जैसे — शस्दृ ऋदु में गौ को, रात्रि में उल्लू को ऋौर दिन में काक को शान्ति प्राप्त होती है, वह शान्ति-काल की प्रधानता के कारण काल समाधि कही जाती है। ४-भावसमाधि-भावसमाधि दर्शन, जान, चारित्र और तप इन मेदों से चार प्रकार की कही गई है। १ - जिस गुए-शक्ति के विकास से तस्व-सत्य की प्रतीति हो, ऋथवा जिस से छोड़ने ऋौर प्रहण करने योग्व तत्त्व के यथार्थ विवेक की ऋभिरुचि हो, वह दर्शन भावसमाधि है। २ - तय और प्रमाण से होने वाला जीवादि पदार्थों का यथार्थ बोध ज्ञानभावसमाधि है। रे - सम्यग् ज्ञान पूर्वेक काषायिक भाव राग, द्वेष और योग की निवृत्ति होकर जो स्वरूपरमण होता है वही चारित्र भावसमाधि है। ४ - ग्लानिरहित किया गया तथा पूर्ववद्ध कर्मी का नाश करने वाला तप नामक अनुष्ठानविशेष तपभावसमाधि है। सारांश यह है कि जिस के द्वारा आत्मा सम्यक्तया मोक्षमार्ग में ऋवस्थित किया जाय वह ऋनुष्ठान **समाधि** कहलाता **है।** प्रकृत में इसी समाधि का ग्रहण ऋभिसत है। समाधि को प्राप्त करने वाला व्यक्ति समाधिप्राप्त कहलाता है।

कालमास — का ऋर्य है — समय आने पर। इस का प्रवोग सूत्रकार ने अकाल मृत्यु के परिहार के लिये किया है। इस का ताल्पर्य यह है कि श्री सुवाहुकुमार की अकाल मृत्यु नहीं हुई है।

<sup>२</sup>कल्य---इस शब्द के अनेको अर्थ हैं -- १ -- समर्थ, २ -- वर्णन, ३ -- छेदन, ४ -- करण, ५--

<sup>(</sup>१) सम्यगाधीयते-मोतः तन्त्रागं वा प्रत्यात्मा योग्यः कियते व्यवस्थाप्यते द्वेयत धर्मेणा-सौ धर्मः समाधिः । (श्री सत्रकृताङ्गवृत्तौ)

<sup>(</sup>२) कल्प सब्दोऽनेकार्थाभिधायी—कचित्सामध्यें, यथा —वर्षाध्यमाणः चरणपरिपालने कड्यः समयः इत्ययः । कचिद् वर्णनायाम् —यथा —श्रध्ययनमिद्यनेन कल्पितं वर्णितमित्यर्थः । किच ब्ह्रोदने —यथा —केसान् कर्तर्यां कल्पयति —हिन्निच इत्यर्थः । कचित् करणे —कियायाम् —यथा-

साह्य, ६ - अधिवास - निवास, ७ - योग्य, ८ - आचार, ९ - कल्य-शास्त्र, १० - कल्य - राजनीति इत्यादि व्यवहार जिन देवलोकों में हैं वे देवलोक ... । इन. अर्थों में से प्रकृत में अन्तिम अथ का प्रहेण अभिमत है।

देवलोक २६ माने जाते हैं। १२ करूप और १४ कर्यातीत। इन में १—सीधमें, २-ईशान ३— सनस्कुमार, ४—महेन्द्र, ५ – ब्रह्म, ६ —लान्तक, ७ — महाशुक्र, ८ — सहस्रार, ९ — आनत, १. — प्राय्यत, ११ — आरखा. १२ - अच्युत, ये बारह कर्यवेष कहलाते हैं। तथा कर्यातीतों में पुरुषाकृतिरूप लोक के भीवास्थान में अवस्थित होने के कारण १ — मद्र,२ — सुभद्र, ३ — सुजात, ४ — सुमनस, २ — प्रियदशन, ६ — सुदर्शन, ७ — अमोध, ८ — सुप्रतिबद्ध, ९ — यशोधर ये ९ भैवेषक कहलाते हैं। सब से उत्तर अर्थात् प्रधान होने से पांच अनुत्तर विमान कहलाते हैं। जैसे कि — १ — विजय, २ — वेजयंत, ३ — जयन्त, ४ — अपराजित, ५ — सर्वार्थसिद्ध।

सौधर्म से अन्युत देवलोक तक के देव, कर्गोपपन स्रोर इन के उत्तर के सभी देव इन्द्रतुल्य होने से स्रिहिन्द्र कहलाते हैं। मतुष्य लोक में किसी निमित्त से जाना हुआ तो कर्पोपपन देव ही जाते स्राते हैं। कर्गातीत देव स्रपने स्थान को छोड़ कर नहीं जाते। इमारे सुवाहुकुमार स्रपनी स्रायु को पूर्ण कर कल्पोपपन देवों के प्रथम विभाग में उत्पन्न हुए, जो कि सीधर्म नाम से पिछ है। सारांश यह है कि सुवाहुकुमार मुनि ने जित लद्य को ले कर राज्यसिंहासन को उक्तराया था तथा संसारी जीवन से मुक्ति प्राप्त को थी, स्राज वह स्रपने लद्य में सकल होगए शिक्षोर साधुन्ति का यथाविधि पालन कर स्रायुप्य होने पर पहले देवलोक में उत्पन्न हो गए स्रीर वहां की देवी संपत्ति का यथाविध पालन कर नाग।

श्रमण भगवान् महावीर योले - गौतम ! सुवाहु मुनि का जीव देवलोक के सुखों का उपभोग करके वहां की श्रायु. वहां का भव श्रीर वहां की रिपति को पूरी कर के वहां से च्युत हो मनुष्यभव को प्राप्त करेगा श्र वहां श्री कर वहां की श्रायुत कर तीसरे देवलोक में उत्पन्न होगा । तदनन्तर वहां की श्रायु को समाप्त कर फिर मनुष्यभव को प्राप्त करेगा । वहां भी साधुधर्म को स्वीकार कर के उस का यथाविधि पालन करेगा और समय श्राने पर मृत्यु को प्राप्त हो कर पांचवें कल्प-देवलोक में उत्पन्न होगा । वहां से च्यव कर पांचवें कल्प-देवलोक में उत्पन्न होगा । वहां से च्यव कर किर मनुष्य श्रीर वहां से सातवें देवलोक में इसी माँति वहां से फिर मनुष्यभव में, वहां से मृत्यु को प्राप्त हो कर नवों देवलोक में उत्पन्न होगा । वहां से च्यव कर किर मनुष्य श्रीर वहां से ग्यारहवें देवलोक में जायगा । वहां से किर मनुष्य बनेगा तथा वहां से सवीर्य विद्व में उत्पन्न होगा । वहां के सुखों का उपभीग कर वह महाविदेह क्षेत्र में उत्पन्न होगा । वहां पर तथाक्य स्थियों के समीर मुनिधर्म की दीचा को महत्य कर संयम श्रीर तप से श्रातमा को भावित करता हुश्रा सम्यग्दर्शन श्रीर सम्यग्जान पूर्वक सम्यक्तया भावचारित्र की श्राराधना से श्रातमा के साथ लगे हुए कर्ममल को जला कर, कर्मवन्धनों को तोड़ कर श्रार्थिय कर्मों का च्या कर के परमकत्याणस्वक्तर सिद्धपद को प्राप्त करेगा । दूसरे शब्दों में सिद्ध, बुद्ध, मुक्त श्रीर परमातमयद को प्राप्त कर के श्रावागमन के चक्र से सदा के लिये मुक्त हो जायेगा, जन्म मरण से राईत हो जायोगा।

— आउक्लपणं, भवक्रवपणं, ठितिक्रवपणं — इन पदों की व्याख्या वृत्तिकार श्री अभयदेव सूरि के शब्दों में इस प्रकार है —

किल्पता मयाऽस्याजीविका कता इत्यर्थः । कचरौपम्ये – यथा –सौम्येन तेजसा च यथाक्रममि – न्दुसूर्यकल्याः साधवः । किचद्धिवासे – यथा –सौधर्मकल्यवासी शुकः सुरेश्वरः । उक्तं च – साम्थ्यें वर्णनायां छेदने करणे तथा ।

श्रीपम्ये चाधियासे च कल्पशब्दं विदुर्बुधाः ॥ (बृहत्कल्यस्ते भाष्यकारः)

—श्राउक्खप्णं सि—श्रायुष्कर्मद्रव्यनिर्जरणेण । भवक्खप्णं सि—देवगतिनिबंधनदेव—गत्पादिकर्मद्रव्यनिर्जरणेण । ठितिक्वपणं सि -श्रायुष्कर्मादिकर्मस्थितिविगमेन । श्र्यात् श्रायु शब्द से श्रायुष्कर्म के दिलकों (परमाणुविशेषों) का प्रदण होता है । दिलकों या कर्मवर्गणाश्रों का स्वय श्रायुक्त है । भव शब्द से देवगति को प्राप्त करने में कारणभूत नामकर्म की पुण्यात्मक देवगति नामक प्रकृति के कर्मदिलकों का यहण है, अर्थात् देवगति को प्राप्त करने में पुण्यक्ता नामकर्म की देवगति प्रकृति कारण होती है । उस प्रकृति के कर्मदिलकों का नाश भवनाश कहलाता है । स्थित शब्द से श्रायुष्कर्म के दिलकों की अवस्थानमर्यादा का प्रहण है । श्रायीत् श्रायुष्कम के दिलक जितने समय तक श्रात्मप्रदेशों से संबन्धित रहते हैं उस काल का स्थिति शब्द से प्रहण किया जाता है । उस काल (स्थिति) का नाश स्थितिनाश कहा जाता है । यही इन तीनों में मेद है ।

— आप्रांतरं — कोई जीव पुरातन दुष्ट कमीं के प्रभाव से नरक में जा उत्पन्न हुआ, वहां की दु:ख-यातनाओं को भोग कर तियंख योनि में उत्पन्न हुआ, वहां की स्थिति को पूरो कर किर मनुष्यगित में आया, उस जीव का मनुष्यभव को धारण करना सान्तर — अन्तरसहित है। एक ऐसा जीव है जो नरक से निकल कर सीधा मानव शरीर को धारण कर लेता है, उस का मानव यनना अनन्तर — अन्तररहित कहलाता है। सुचाहुकुमार की देवलोक से मनुष्यभवगत अनन्तरता को सूचित करने के लिये सुन्नकार ने 'अग्रान्तरं' यह पद दिया है, जो कि उपशुक्त ही है।

भगवतीसूत्र में तिखा है कि जानाराधना, दशनाराधना । (दर्शन — सम्यक्त की आराधना) और धंका, कांना आदि दोषों से रहित होकर आचार का पालन करने वाला व्यक्ति कम से कम तीन भव करता है, अधिक से अधिक १५ मव-जन्म धारण करता है। १५ भवों के अनन्तर वह अवस्य निष्कम — कमरहित हो जाएगा। सबै प्रकार के दुःखों का अन्त कर डालेगा। ऐसा शास्त्रीय विद्वान्त है। इस सिद्धान्तसम्मत वचन से यह सिद्ध हो जाता है कि सुपाहुकुमार ने सुमुख गाथापति के भव में एक सुदत्त नामक अनगार को दान देकर जधन्य जानाराधना तथा दर्शनाराधना का सम्यादन किया, उसी के फलस्वरूप वह पन्द्रहवें मव में महाविदेह त्रेत्र में उत्पन्न हो जाएगा। यह उस का अन्तिम भव है। इस के अनन्तर यह अन्म धारण नहीं करेगा।

देवलोकों का संख्यावद्ध वर्णन पहले किया जा चुका है। सर्वार्थिसद्ध से च्युत होकर सुबाहुकुमार का महाविदेह दोत्र में जन्म ले कर सिद्धाित को प्राप्त होना, यह महाविदेह दोत्र की विशिष्टता स्चित करता है। महाविदेह कर्मम्मियों का दोत्र हैं। इस में चौथे स्त्रारे जैसा अवस्थित काल है। महाविदेह दोत्र में जन्म ले कर सुबाहुकुमार ने क्या किया, जिस से कि वह सर्व कर्मों से रहित होकर मोद्ध को प्राप्त हुन्ना ? इस सम्यन्ध में कुछ भी न कहते हुए सूत्रकार ने इतना ही लिख दिया है कि जाहा दिदयतिस्से — स्त्रापित इस के स्त्रापे का उस का सारा जीवनवृत्तान्त हड़ प्रतिज्ञ की तरह जान लेना चाहिये। तास्पर्य यह है कि महाविदेह दोत्र में जन्म लेने के बाद सुबाहुकुमार ने वहीं कुछ किया जो कुछ श्री हड़ प्रतिज्ञ ने किया था। इस से हड़ प्रतिज्ञ के वृत्तान्त की जिज्ञासा स्वतः हो उत्पन्न हो जाती है। हड़ प्रतिज्ञ का सविस्तर वर्णन तो स्रीपपातिक सूत्र में किया स्वतः हो उत्पन्न हो जाती है। हड़ प्रतिज्ञ का सविस्तर वर्णन तो स्रीपपातिक सूत्र में किया स्वतः हो उत्पन्न हो जाती है। हड़ प्रतिज्ञ का सविस्तर वर्णन तो स्रीपपातिक सूत्र में किया स्वतः हो उत्तन्न हो स्वतः इस प्रकार है —

<sup>(</sup>१) श्राराधना-निरतिचारतपानुपालनाः। (वृत्तिकारः)

<sup>(</sup>२) जहन्तिए एं भंते ! नाणाराहणं आराहेता कतिहि भवगाहणेहि सिक्किति जाव श्रंतं करेति ? गायमा ! अत्थेगतिए तचेणं भवगाहेणं सिक्किइ जाव श्रंतं करेड । सत्तदुभवगाहणाइं पुण नाइककमा । एवं दंसणाराहणं पि एवं चरित्ताराहणं पि । (भगः शः ६, उ०१, ए० ३११) ।

**६७७** 

गौतम - भदन्त ! ऋम्पड परिवाजक का जीव देवजीक से च्युत हो कर कहां जायेगा ? कहां पर जन्म लेगा ?

भगवान् —गौतम ! महाविदेह नाम का एक कमेभूमियों का लेज हैं। उस में अनेकों घनाट्य एवं प्रतिष्ठित कुल हैं। अस्पड़ परिवाजक का जीव देवलोक से च्युत हो कर उन्हीं कुलों में से एक विख्यात कुल में जन्म लेगा। जिस समय वह माता के गर्भ में आयेगा, उस समय उस के माता पिता की अदा धम में विशेष हह होने लगेगी। गर्भ काल के पूर्ण होने पर जब वह जन्म लेगा तो उस का शीरांक सौन्दर्य बड़ा अनुत और विलच्छ होगा। उस के गर्भ में आते से माता पिता की धार्मिक अदा में विशेष हट्टता उत्पन्न होने के कारण माता पिता अपने नवजात बालक का हद्पतिश्च-यह गुर्णिनध्यन नाम रखेगे। माता पिता के समुचित पालन पोषण से वृद्धि को प्राप्त करता हुआ हद्पतिश्च बालक जब आठ वर्ष का हो जाएगा तो उसे एक सुयोग्य कलावाय को सौंग जाएगा। विनयशील हद्पतिश कुरायबुद्धि होने के कारण थोड़े ही समय में विद्यासम्पन्न और कलासम्पन्न होने के साथ र युवावस्था को भी प्राप्त हो जाएगा।

तदनन्तर प्रतिभाशाली युवक दृढ़प्रतिज्ञ को सांसारिक विषयभोगों के उपभोग में समर्थ हुन्या जान कर उसे सांसारिक बन्धन में फंसाने का यल करेंगे, परन्तु वह अनेक प्रकार के प्रयत्न करने पर भी इस बन्धन में आने के लिये सहमत नहीं होगा। अपने ब्रह्मचंग्रं को अखार एखने का वह पूरा २ ध्यान रखेगा । तदनन्तर किसी तथारूप अमण को संगति से उने सम्पक्ष का लान होगा । उस की प्राप्ति से उस में चैराग्य की भावना जाएत होगा और अन्त में वह मुनिधर्म की अगोकार कर लेगा। एहोत संयम बत का यथाविधि पालन करता हुआ। सिन हटमित ज्ञान, दर्शन और चारित्र की निर्मतिचार आराधना से कर्ममल का नाश करके आत्मविकास की पराकाष्टा—केवलज्ञान को प्राप्त कर लेगा।

भगवान् कहते हैं कि हे गौतम ! तदनन्तर अनेको वर्ष केवली अवस्था में रह कर अनगार दृद्प्रतिश्च मातिक संतेखना (आमरण अनशनवत) में शरीर को त्याग कर अपने ध्येय को प्राप्त करेगा । अर्थीत् जिस प्रयोजन के लिए उस ने सर्व प्रकार के सांसारिक पदार्थों से मीह को तोड़ कर साधुजीवन को अपनाया था, उस का वह प्रयोजन सिद्ध हो जाएगा। दूसरे शब्दों में सर्वप्रकार के कमवन्धनों का आत्यन्तिक विक्केंद्र कर वह कमें रहित होकर जन्म मरण के दु:खों से सर्वथा छूट जायगा, आत्मा ने परमत्मा बन जाएगा। यह है दृद्प्रतिश्च की संक्षित्त जीवनवृत्तान्त । इसी वृत्तान्त की समानता बतलाने के लिये सूत्रकार ने — जहा दिद्प्रतिग्णे — यह उल्लेख किया है । सारांश यह है कि सुताहुकुमार भी दृद्धितञ्च की भाँत मुक्ति को प्राप्त कर लेगे ।

—श्रंतिए मुण्डे जाव पञ्चरस्मति —यहां पञ्चित —जाव —यावस् पद से —भविसा श्रणगारिश्रं —हन पदों का ग्रहण करना चाहिये। इन का श्रयं पदार्थ में दिया जा चुका है। तथा — महाविदेदे जाव श्रद्धहाई —यहां के जाव —यावन् पद से — बासे जाई कुलाई भवंति — इन पदों का ग्रहण करना चाहिये। श्रर्थ स्पष्ट ही है।

—सिजिमहिति ५--यहां पर दिये गये ५ के ब्रांक से --ब्रुजिमहिति, मुठिचहिति, परिनि--ज्वाहिति, सञ्बद्धकवाणामेतं करिहिति --इन पदों को संप्रहीत करना चाहिये। इन का बर्ध निम्नोक्त है--

सिद्ध होगा — सकल कमों के क्षय से निष्ठितार्थ — कृतकृत्य होगा । बुद्ध होगा, केवलकान से सम्पूर्ण वस्तुतस्य को जानेगा । मुक्त होगा — भवीपयाही (जन्मयहण में निमिस्त भूत ) कमोंगों से खूट जाएगा । परिनिद्दस होगा — कर्मजन्य जो तार (दुःख) है उस के विरह (स्रभाव) हो जाने से शान्त होगा । जन्म मरण स्त्रादि के दुःखों का स्रन्त करेगा । सारांश यह है कि सुवाहुकुमार का जीव स्रपने पुनीत स्रावरणों से जन्म

प्रथम ऋग्याय

मरण अदि के दु:खों का अन्त करेगा । दूसरे शब्दों में कहे तो सुवाहुकुमार का जीव अपने पुनीत आचरणों से जन्म तथा मरण रूप भवगरम्परा का उच्छेद कर डालेगा और वह सदा के लिये इस से मुक्त हो जाएगा तथा अस्माकी स्वाभाविक अवस्थाको प्राप्त कर लेगाजो कि अनन्त ज्ञान, अनन्द दर्शन और अनन्त बीय — शक्ति रूप है" - यह कह सकते है।

सुरात्र दान की महानता और पावनता सुवाहु कुमार के सम्पूर्ण जीवन में स्पष्ट सिद्ध हो जाती है। समख गाथापति के भव में उस ने सुरात्र में भिक्षा डाली थी, उसी का यह महान् फल है कि आज वह परम्परा से सब का ऋरराध्य वन गया है। इस जीवन से भावना की मौलिकता भी विस्पष्ट हो जाती है। किसी भी कार्य में सफलता तभी प्राप्त होती है यदि उस में विशुद्ध भावना को अंचत स्थान प्राप्त हो। जब तक भावगत द्वरण दर नहीं होता तब तक आरमा अपनन्दरूप भूषण को इस्तगत नहीं कर सकता। श्रतः श्री सुवाहकुमार के जीवन को ऋचिरित करके मोचाभिलापियों को मोच् में उपलब्ध होने वाले सुल को प्राप्त करने का यहन करना चाहिये। यही इस कथासंदर्भ से ग्रहणीय सार है।

इस प्रकार सुवाहुकुमार के जीवनवृत्तान्त की सुनाने के बाद आर्य सुधर्मा स्वामी होले कि हे जम्बू ! इस प्रकार मोक्षसम्प्राप्त अमण् भगवान् महावीर स्वामी ने सुखवियाक के प्रथम ब्राध्ययन का यह श्रर्य प्रतिपादन किया है। जम्मू! प्रभु वीर के पावन चरणों में रह कर जैसा मैंने सुना था वैसा ही तुन्हें सुना दिया, इस में मेरी ऋपनी कोई कल्पना नहीं है। इस के मुलस्रोत तो परम आराध्य मंगलमूर्ति भगवान महावीर स्वामी ही है। आर्य सधर्मा स्वामी के इस कथन में प्रस्तुत अध्ययन की प्रामाणिकता सिद्ध की गई है। सर्वज्ञमाणित होने से उस का प्रामाएय सस्पष्ट है।

-- समारोग्। जाव संपत्तोणं - यहां पर उल्लेख किये गये जाव--- यावत पद से अभिमत पदों का वर्णन ५४३ से ले कर ५४८ तक के पृष्ठों पर कर दिया गया है।

सुरक्षप्राप्ति के लिये कहीं इधर उधर भटकने की ऋावश्यकता नहीं है। उस की उपलब्धि ऋपने ही ऋोर देखने से, ऋपने में ही लोन होने से होतो है। बाह्य पदार्थ सुख के कारण नहीं यन सकते, उन में जो सुख मिलता है, वह सुख नहीं, सुखाभास है, सुख की आन्त करपना है। मधुलिप्त असिघारा (शहद से लिपटी हुई तलवार की घारा) को चाटने से च्यांग सुख का आभाव ज़रूर होता है किन्तु उस का परिणाम सुखावह नहीं होता है। मधुर रस के अपस्वादन के साथ २ जिह्ना का भेदन भी होता चला जाता है । यहां बात संसार की समस्त सुखजनक सामग्री की है। जब सुख के साधन ऋचिरस्थायी ऋौर विनश्वर हैं तो उन से प्राप्त होने वाला सुख स्थायी कैसे हो सकता है १ इस के आतिरिक जानो पुरुषों का यह कथन सोलह न्नाने सत्य है कि संवादनतीं राजपाट, महल ऋटारी, गाड़ी घोड़ा, वस्त्राभूषण, श्लीर भोजनादि जितने भी पदार्थ हैं. उन में ऋतुराग या आसिक ही स्थायी दुःख का कारण है। इन से विरक्त हो कर आस्मानुराय ही वास्तविक सुख का यथार्थ साधन है। मानव प्राणो इन बाह्य पदार्थी से जितना भी विमुख होगा, जितना भी मोह कम करेगा, उतना ही वास्तविक सुख की उपलब्धि में अभेसर होगा और आध्यारिमक शान्ति की प्राप्त करता चला जारगा। सांसारिक पदार्थों के संसर्ग में रागद्वेषजन्य व्याकुलता का अस्तित्व अनिवार्य है और जहां व्याकुलता है, वहां कभी सुख का क्षणिक आमास भले हो परन्तु सुख नहीं है. निराकुलता नहीं है। इस लिये स्थायी सुख या निराकुलता प्राप्त करने के लिये सांशारिक पदार्थी के संसर्ग अर्थात् इन पर से अनुराग का त्याग करना परम अविश्यक है। वस यही प्रस्तुत अध्ययनगत सुवाहुकुमार के कथासन्दर्भ का रहस्यमूलक प्रहर्णीय सार है।

प्रथम ऋथ्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

६७९

श्री सुराहुकुमार का जीवनवृत्तान्त साधकी या मुमुद्धु जनों को सर्वधा उपादेय है। शाश्वत सुख के अभिलाधियों के लिये सुप्रसिद्ध राजमार्ग हैं। जो साधक विकास की ख्रोर प्रस्थान करने वाले हैं उन्हें इस के दिव्यालोक में सुख का वास्तविक स्वरूप ख्रवस्य उपलब्ध होगा।

यह आत्मा सुल और आनन्द का अथाह सागर है। जान की अनन्त राशि है। शक्तियों का अखूट मंडार है। जिस को यह अपना वास्तिवक रूप उपलब्ध हो जाता है, उस के लिये फिर कुछ भी अपाप्य या अनुपलभ्य नहीं रहता। परन्तु इस अवस्था को प्राप्त करने के लिये जिन साधनों को अपनाने की आवश्यकता होती है, वे सब प्रस्तुत अध्ययन के प्रतिपाद्य अर्थ में निर्दिष्ट हैं। जो साधक उन को आदर्श एल कर अपने जोवनपथ को निश्चित करेगा, वह महामहिम औ सुदाहुकुमार की भौति एक न एक दिन अपने गन्तव्य स्थान को प्राप्त कर लेगा। यह निर्विवाद और निस्सन्देह है।

।। प्रथम अध्ययन समाप्त(।

## अथ दितीय अध्याय

स्रतिकविध साधनसामधी के अपयोग से सुखप्राप्ति की वाञ्छा करने वाले मानव प्राणियों से मरा हुआ यह संसार सागर के समान है। जिस का किनारा मुक्तिवास है। संसारसागर को पार कर उस मुक्तिवास तक पहुंचने के लिये जिस हव तरणी—नौका की स्रावश्यकता रहती है, वह नौका सुधायदान के नाम से संसार में विख्यात है। अधीत् संसारसागर को पार करने के लिये सुदढ़ नौका के समान सुपात्र दान है और उस पर सवार होने याला संस्कारी जीव-सुवड़ मानव है। तालप्य यह है कि भवसागर से पार होने के लिये मुमुत्तु जीव को सुपायदानरूप नौका का आश्रयण करना परम आयश्यक है। विना इस के आश्रयण किये मुक्तिवास तक पहुंचना दुष्ट है।

मानव जीवन का अध्यक्षिमक विकास सुपात्रदान पर अधिक निर्भर रहा करता है, पर उस में
सद्भाव का प्रवाह पर्याप्त प्रवाहित होना चाहिये ! विमा इस के इश्लिद्धि असंभव है । हर एक कार्य या प्रवृत्ति
में, किर वह धार्मिक हो या सांसारिक, भावना का ही मृत्य है । कार्य की सफलता या निष्फलता का आधार
एक मात्र उसी पर है । सद्भावनापूर्वेक किया गया सुपात्रदान ही महान् फलपद होता है तथा जीवनविकास के
कम में अधिकाधिक साहास्य प्रदान करता है ।

प्रस्तुत सुखिवराकगत दितीय अध्याय में राजकुमार भद्रनन्दी के जीवनंद तास्त द्वारा सुरावदान की महिमा बता कर सूत्रकार ने सुपावदान के द्वारा आत्मकत्याण करने की पाठकों को पवित्र प्रेरणा की है। भद्रनन्दी का जीवनवृत्तान्त सूत्रकार के शब्दों में निम्नोक्त है—

मृ्ल-्वितियस्स उक्खेवो । एवं खल्ल जम्बू ! तेणं कालेणं तेणं समएणं उसभपुरे ग्रारे । धूमकरंडगं उल्लाणं । धन्तो जक्खे । धणावहो राया । सरस्तती देवी । सुमिणदंसणं, । कहणा । जम्मं । बालत्तणं । कतात्रो य । जोव्वणं । पाणिग्गहणं । दात्रो । पासाद० भोगा य जहा सुबाहुस्स, नवरं भइनंदीकुमारे । सिरीदेवीपामोक्खाणं पंचसपाणं रायवरकन्नगाणं पाणिग्गहणं । सायस्स समोप्तरणं । सावनधमं० । पुन्वभवपुच्छा । महाविदेहे वासे पुण्डरीगिणी ग्रारी । विजयकुमारे । जुगबाहू तित्थंगरे पिडलाभिते । मणुस्साउण् बद्धे । इहं उप्पन्ने । सेसं जहा सुबाहुस्स जाव महाविदेहे सिजिभहित, बुजिभहिति, मुचिहिति,

<sup>(</sup>१) छाया—द्वितीयस्योत्त्रः । एवं खलु जम्बूः ! तस्मिन् काले तस्मिन् समये वृष्भपुरं नगरम् । स्तूपकरंडकमुद्यानम् । धन्यो यत्तः । धनावहो राजा । सरम्वती देवो । स्वप्तदर्शनम् । कथनम् । जन्म । बालत्वम् । कलाश्च । यौवनम् । पाणियहणम् । दायः । प्रासाद० भोगाश्च, यथा सुनाहोः । नवरम्, भद्रनन्दीकुमारः । श्रोदेवी—प्रमुखाणां पञ्चशतानां राजवरकन्यकानां पाणियहणम् । स्वामिनः समवसरणम् । श्रावक्षधम् । पूर्वभवपुच्छा । महाविदेहे, पुण्डरीकिणी नगरी । विजयकुमारः । युगवाहुस्तीर्थकरः प्रतिलाभितः । मनुष्यायुर्वद्वम् । इहोस्वनः । रोषं यथा सुनाहोः यायत् महाविदेहे नेत्रस्यति, भोतस्यते, परिनिर्वास्यति, सर्वदुःखानामन्तं करिष्यति । निर्वेषः ।

दिन्दी भाषा टीश सहित ।

626

#### परिश्वित्वाहिति, सञ्बद्भखाणमंतं करेहिति। निक्खेवो । ॥ वितियं अज्भवणं समत्तं ॥

पदार्थ-वितियस्त-दितीय ऋष्ययन का । उक्खेवो-अन्दर्भ-अस्तावना पूचवत् जाननः चाहिये। एवं — इस प्रकार। खतु - निश्चय ही। जांबू ! — हे जम्बू !। तेणं — उसु । कालेण – काल में। तेणं समप्रणं - उस समय में ! उस मपुरे - ऋषभपुर नामक । समरे -- नगर था । शूमकरंडयं---स्तूप-करंडक । उज्जार्ण -- उद्यान था । धन्ते -- धन्य नामक । जक्लो -- यत्त था । धणावही -- धनावह । राया --राजा था । सरस्सती देवी - सरस्वती देवी थी । सुभाषाई सणं - स्वप्न का देखना । कहणं - कथन - पति है कहुना। जस्मं - नालक का जम्म । वालक्तर्यं - वाल्यावस्था। कज्ञास्रो य-- कलास्रों का सीखना । जी--ठचरां -- यौवन को प्राप्त करना । पाणि वाहणं -- पाणि प्रहण -- विवाह का होना । वास्त्रो -- प्रीतिदान विहेज की प्राप्ति । पास्ताद् • अम्हलों में । अनेगा य - भोगों का सेवन करने लगा । जहां - असे । सुवाहुस्स -सुर्वाहकुमार का वर्णन है। नवरं-नविशेष यह है कि। भहतन्दी - भद्रनन्दी। कुमारे-कुमार या। सिरी-देवीपामोक्साणं - श्रीदेवीप्रमुख । पंचसयाल् - पांच ही । रायवरकत्नगाणं - श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ । पाखिमाहणं - विवाह हुआ । सामिस्स - श्रमण भगवान् महाधीर स्वामी का । समोसरणं - समव-सर्ग --पद्मारना हन्ना । सावराध्यस्तं ० - श्रावकधर्म का प्रहरा करना । पुरुवसवपुरुक्ता --पूर्वसव की पुरुक्ता । महाविदेहें -महाविदेह क्षेत्र में पुराइरीशिया -पुराइरीकिया नाम की। सुगरी नगरी थी। विजय -विजय नामक । कुनारे - कुमार थां। जुगबाहु - युगबाहु । तिरधंगरे - तीर्थंकर । पडिस्नाभिते -प्रतिलाभित किये । मणुक्ताउपः मनुष्याश्चायु का श्वाद्यं चनन्य किया । इस् चयहां । उथवस्ते — उत्पन्न हुआ। सेसं - शेष। जहा - जैसे। सुवाहुस्त - सुवाहुकुमार का वर्णन है। जाव - यावत्। महाविदेहे -महाविदेह चेत्रं में । सिजिभाहित - सद्द होगा । बुजिमहिति - बुद्ध होगा । मुस्तिचहिति - कर्मवन्थनी से मुक्त होगा। परिनिञ्बाहिति - निर्वाण पद को प्राप्त होगा। सञ्बदुक्खाणमन्तं -- सर्व दु:खो का अन्त । करेढिति — करेगा । निक्लेबो कनिच्च की कलाना पूर्व की माँति कर लेगी चाहिये । वितियं - द्वितीय । श्राज्यसम्बद्धाः समार्थाः - समारा दुवा

मूत्रायं—द्वितीय अध्ययन के उत्तेप—प्रतावना की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये। जम्मू ! उस काल तथा उस समय ऋषभपुर नामक नगर था, वहां पर सूपकरंडक नामक उद्यान था, वहां बन्य नाम के यत्त का यत्तायतन था। वहां बनावह नाम का राजा राज्य किया करता था। उस की सरस्वती वेदी नाम की रानी थी। महारानी का स्वप्न देखना और पति से कहना, समय आने पर बालक का जन्म होना, और बालक का बाल्यावस्था में कलाएं सीख कर योवन को प्राप्त करना, तदनन्तर विवाह का होना, माती पिता द्वारा दहेज का देना, तथा राजभवन में यथारित भोगों का उपभोग करना आदि सब कुछ सुबाहुकुमार की भाँति जानना चाहिये। इस में इतना अन्तर अवस्य है कि बालक का नाम भद्रनन्दी था। उसका औदेवीप्रमुख ४०० अ उठ राजकन्याओं के साथ विवाह हुआ। महावीर स्वामी का प्रधारना, भद्रनन्दी का आवकधम प्रहण् करना, गौतम स्वामी का प्रवेभवसम्बन्धी प्रश्न करना, तथा भगवान का कथन करना—

महाविदेह त्रेत्र के अन्तर्गत पुण्डरीकिणी नाम की नगरी में विजय नामक कुमार था, उस का युगबाहु तीर्थकर को प्रतिलाभित करना, उस से मनुष्य आयु का बन्च करना और यहां पर

िद्वितीय ऋध्याय

#### श्रीविपाकसूत्रीय द्वितीय श्रुतस्कन्ध-

भद्रनन्दी के रूप में उत्पन्न होना। शेष वर्णन सुवाहुकुमार के सदृश ही जान लेना चाहिए। यावत् महाविदेह त्रेत्र में उत्पन्न होकर चारित्र पाल कर सिद्ध होगा, मुक्त होगा, निर्वाण पद को प्राप्त होगा और सर्व प्रकार के दु:खों का श्रन्त करेगा। निर्देष की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये।

॥ द्वितीय अध्ययन सम्पूर्ण ॥

टीका — राजगृह नगरी के गुणशिलक नामक उद्यान में श्रीर्य सध्मी स्वामी अपने शिष्यपरिवार के साथ पधारे हुए हैं। उन के प्रधान शिष्य का नाम जम्बू अनगार था। जम्बू मुनि जी घोर तपस्वी, परममेधावी, परम संयमी, विनीत, साधुओं में विशिष्ट प्रतिमा के धनी और परमविवेकी मुनिराज थे। आप प्राय: आर्य सुधर्मा स्वामी के ही चरणों में अधिक निवास किया करते थे। आप का अधिक समय शास्त्रस्वाध्याय में ही व्यतीत हुआ करता था। अभी आप सुखविपाक के सुवाहु नामक प्रथम अध्ययन का मनन करके उठे हैं। अब आप का मन सुखविपाक के दितीय अध्ययन के अर्थ को सुनने के लिये उत्कंठित हो रहा है।

श्रागे बढ़ने वाले को आगे ही बढ़ना पश्तन्द होता है। उसे उदासीन होना नहीं आता। उस की प्रकृति ही उसे प्रगति के लिये बध्य करती रहती है। श्री अम्बू मुनि मी हसी तरह प्रयत्नशील हुए और आर्य सुधर्मी स्वामी के चर्यों में उपस्थित हो कर बोले—भदन्त ! आप श्री के श्रनुग्रह से मैंने सुख्विपाक के प्रयम ऋष्ययन का अर्थ सुन लिया है और उस का यथाशकि चिन्तन तथा मनन मी कर लिया है। अब आप उस के दूसरे अध्ययन के अर्थ का श्रव्या कराने की भी कृपा करें ? मुक्ते उस का अर्थ सुनने की भी बहुत उत्सुकता हो रही है। इसी भाव को सुनकार ने — वितियस्स उक्खेबो — इस संक्षित वाक्य में गिमत कर दिया है।

--- उक्लेब -- उत्सेप प्रस्तावना का माम है। प्रस्तुत सुखविपाकगत द्वितीय श्रध्ययन का प्रस्तावना-रूप स्त्रांश निम्नोक है---

—जइ णं मंते! समग्रेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं सुद्दविवागाणं पढमस्त अञ्भयणस्य अयमहे परण्यां, वितियस्य णं भंते! अञ्भयणस्य सुद्दविवागाणं समग्रेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं के श्रष्टे परण्यां?! श्रर्थात्—यदि मदन्त! यावत् मोद्धंमात अमग्र भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के प्रथम श्रध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ वर्णम किया है तो भदन्त! यावत् मोद्धंप्राप्त भगग्र मगवान् महावीर ने सुखविपाक के दूसरे अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है!

जम्बू स्वामी की उक्त प्रार्थना पर दूसरे अध्ययन के अर्थ का प्रतिपादन करते हुए आर्य सुक्षी स्वामी बोले कि हे जबू! ऋषभपुर नाम का एक समृद्धिशाली नगर था। उस के ईशानकोला में स्तूपकरंडक नाम का एक रमणीय उद्यान था, उस में घन्य नाम के यद्ध का एक विशाल शन्दिर था। उस नगर के शासकन्यपित का नाम धनावह था। उस की सरस्वती देवी नाम की रानी थी। किसी समय शायनभवन में सुख-शाया पर सोई हुई महारानी सरस्वती ने स्वम में एक सिंह को देखा जो कि आकाश से उत्तर कर उस के मुख में प्रवेश कर गया। वह तुरन्त जागी और उसने अपने पति के पास आ कर अपने स्वम को कह सुनाया। स्वम को सुन कर महाराज धनावह ने कहा कि इस स्वम के फलस्वरूप तुम्हारे एक सुयोग्य पुत्र होगा। महारानी ने महाराज के मंगलबचन को बड़े सम्मान से सुना और नमस्कार कर के वह अपने श्य्यास्थान पर जा कर अवशिक्ष रात्रि को कोई आन्दोत्पादक स्वम न आ जाये इस विचार से धर्मजागरण में ही व्यतीत करने लगी।

समय आने पर महारानी सरस्वती ने एक रूप गुरा सम्पन्न बालक को जन्म दिया। माता पिता ने उस का नाम भद्रनन्दी रक्खा। योग्य लालन पालन से शुक्रपत्तीय शशिकला की भाँति वृद्धि की प्राप्त करता हुआ वह शिशुभाव को त्याग युवावस्था को प्राप्त हुआ। इस के मध्य में उस ने सुयोग्य विद्वानों की देख-

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

[६८३

रेख के कारण उचित शिक्षा में निपुणता प्राप्त कर ली। यौवनप्राप्त श्री भद्रनन्दी के माता विता ने उस का एक साथ श्रीदेवीप्रमुख ५०० राजकन्याओं के साथ विवाह कर दिया श्रीर सब को पृथक् २ दहेज दिया। तदनन्तर उन राजकन्याश्री के साथ उन्नत प्रासादों में रह कर शंसारिक कामभोगी का यथेष्ट उपभोग करता हुआ। भद्रनन्दी सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करने लगा ।

किसी समय ऋषभपुर नगर में चौबीसवें तीर्थं कर भगवान महावीर स्वामी पधारे और शिष्यपरिवार के साथ स्त्पकरंडक उद्यान में विराजमान हो गए। नगर की भावुक जनता उन के दर्शन और धर्मोपदेश अवण करने के लिये उद्यान में आई। भगवान ने सब की उपस्थिति में धर्म का उपदेश दिया। उपदेश सुन कर जनता अपने २ स्थानों को वापिस लीट गई। सब के चले जाने के बाद वहां धर्मअवणार्थ आये हुए भद्रनन्दी ने भगवान के सम्मुख उपस्थित हो कर सुवाहुकुमार की भाँति साधुवृत्ति के प्रहण में असमर्थता प्रकट करते हुए उन से पद्धागुर्वितक शहरयधर्म का प्रहण किया। जब शहरथधर्म का नियम महण करके भद्रनन्दी अपने स्थान को चला गया, तब गौतम स्वामी ने सुवाहुकुमार की तरह भद्रनन्दी के रूप, लावखब और गुणसम्पत्ति की प्रशंसा करते हुए उस के पूर्वमव के सम्बन्द में भगवान से पूच्छा कि भदन्त ! यह भद्रनन्दी पूर्वभव में कौन था। तथा किस पुराय के आचरण से इसने इस प्रकार की मानवी गुणसम्पद्धि प्राप्त की है! इत्यादि। गोतम स्वामी के उक्त प्रहन के उत्तर में अमण भगवान महावीर स्वामी ने जो करमाया, वह निम्नोक है—

गौतम ! महाविदेह क्षेत्र में पुराइरीकिनी नाम की एक सुष्ठसिद्ध नगरी थी ! वहां के शासक के पुत्र का नाम विजयकुमार था ! विजयकुमार प्रतिभाशालों और त्यागशीन साधु महात्माश्रों का बड़ा अनुरागी था ! एक वार उस नगरी में युगबाहु नाम के तीर्थकर महाराज पथारे ! विजयकुमार ने वड़ी विशुद्ध मावना से उन्हें आहार दिया ! आहार का दान करने से उस ने उसी समय मनुष्य की आधु का बन्ध किया ! तया वहां की भवस्थित पूरी करने के बाद उस सुराजदान के प्रभाव से वह यहां आकर भद्रनन्दी के रूप में अवतरित हुआ । तब भद्रनन्दी को इस समय जी मानवी ऋदि सम्प्राप्त हुई है, वह विशुद्ध मावों से किये गये उसी आहारदानरूप पुरायाचस्या का विशिष्ट फल है । तदनन्तर गौतम स्वामी के-भदन्त ! क्या यह मद्रनन्दी मुनि- धर्म में भी प्रवेश करेगा ! अर्थात् सुनिधमं की दीचा लेगा कि नहीं !—हस प्रइन के उत्तर में भगवान् बोले — हां गौतम !, लेगा ! तदनन्तर अमरा भगवान् मुहावीर स्वामी बहां से अन्यत्र विहार कर गये।

एक दिन अमणोपासक भद्रनन्दी पौषधशाला में जा कर पौषधीपवास करता है। वहां तेले की तपस्या से आत्मिवन्तन करते हुए मद्रमन्दी को सुबाहुकुमार को तरह विचार उत्पन्न हुआ कि धन्य है वे नगर और प्रामादिक, जहां अमण भगवान महाबीर स्वामी अमण करते हैं, धन्य हैं वे राजा महाराज और सेठ साहुकार जो उन के चरणों में दीचित होते हैं और वे भी धन्य हैं कि जिन्हों ने मगवान महाबीर से पक्षाग्रुव्यतिक एहस्थधम को स्वीकार किया है। तब यदि अब कि मगवान यहां पधारेंगे तो में भी उन के पास मुनिदीचा को धारण करू गा—हत्यादि। तदनन्तर अपने उक्क विचार को निश्चित रूप देने की भावना के साथ २ ग्रहीतव्रत की अवधि समास होने पर भद्रनन्दी ने कत का पारणा किया और वह मगवान के आगमन की प्रतीचा में समय बिताने लगा। कुछ समय के बाद भगवान महाबीर स्वामी जब वहां पधारे तो भद्रनन्दी ने उन के चरणों में मुनिद्दित्त को धारण करके अर्थात मुनिधर्म की दीचा प्रहण करके अपने शुभ विचार को सफल किया, तथा ग्रहीत संयमवत के सम्यग् आराधन से आत्मशुद्ध द्वारा विकास को भी सम्प्राप्त किया। इस के अतिरिक्त निर्वाण पद प्राप्ति तक भद्रनन्दी का सम्पूर्ण इतिवृत्त स्वाहुकुमार की भौति ही जान लेना चाहिये।

प्रथम अध्याय में सुवाहुकुमार के जीवन का जो विकासकम वर्णित हुआ है, वही सर भद्रनन्दी का

है। जहां कहीं कुछ विभिन्नता थी, उस का उल्लेख मूल में सूत्रकार द्वारा स्वयं ही कर दिया गया है। शेष जीवन, जन्म से लेकर मोच्चपर्यन्त सब सुबाहुकुमार के जीवन के समान ही होने से सूत्रकार ने उसका उल्लेख नहीं किया ।

इसी लिये विवेचन में भी उल्लेख करना आवश्यक नहीं समभा गया । कारण कि सुवाहुकुमार के जीवन--वृत्तान्तों में प्रत्येक बात पर यथाशकि पूरा २ प्रकाश डालने का यत्न किया गया है।

स्त्रकार ने पुरुषक्षीक परमपूज्य श्री सुवाहुकुमार के जीवनकृत्तान्त से स्वनामधन्य श्री भद्रनन्दी के जीवनवृत्तान्तों से अधिकाधिक समानता के दिखलाने जिए ही मात्र - उसमपूरे गागरे शूमकरंडगं -इत्यादि पद, तथा—पासाद • सावगधममं • – यहां बिन्दु – सुवाहुस्स जाव महाविदेहे - यहां जाव – यावन् पद दे कर वर्णित विस्तृत पाठ की स्त्रोर संकेत कर दिया है। स्त्रतः सम्पूर्ण पाठ के जिज्ञासु पाठकों को सवाह्कुमार के ऋष्ययन का अध्ययन अपेक्षित है ! नामगत मेद के ऋतिरिक्त अर्थगत कोई अन्तर नहीं है।

- निक्लोबो-का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। प्रस्तुत में उस से संस्थित सूत्राश निम्नोक है--

—पर्वं खलु जम्बू ! समरोगं भगवया महावीरेगं जाव सम्पत्तेण सुद्दविवागागं विति — यस्त श्रज्भयणस्य श्रथमट्टे पराणक्ते । कि बेमि । श्रर्थात् हे जम्बू ! यावत् मोक्षसंत्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने मुखविपाक के द्वितीय प्राध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ कथन किया है । मैंने जैसा भगवान् से सुना या, वैसा दुम्हें सुना दिया है। इस में मेरी ऋपनी कोई कल्पना नहीं है।

प्रस्तुत अध्ययन में मी प्रयम ऋध्ययन की तरह सुपात्रदान का महत्त्व वर्शित हुआ है । सपात्रदान से मानव प्राणी की जीवननीका संसारसागर से ऋव इय पार हो जाती है। यह बात इस अध्ययन की ऋर्थ-विचारणा से स्पष्टतया प्रमाणित हो जाती है। इसलिये मुमुद्ध जीवों के लिये उस का अनुसरण कितना आव-इयक है ? यह बतलाने की विशेष श्रावश्यकता नहीं रहती।

॥ द्वितीय श्रभ्याय सम्पूर्ण ॥

# त्रथ तृताय ऋध्याय

दान पद का निर्माण दो व्यञ्जनों और दो स्वरों के उमुदाय से हुआ है। यह छोटा सा पद बड़े विशद श्रो ग्राम्भीर श्रथ से ग्रामित एवं श्रोतिष्रोत है। इस श्रथ को जीवन में लाने वाला व्यक्ति दानी कहलाता है। कोई २ व्यक्ति अपनी सेवा या प्रशंसा के उद्देश्य से भी दान देते है, परन्तु इस भावना से किया गया दान, दान के महत्त्व से शून्य होता है। वास्तविक दान में तो किसी भी ऐहिक स्वार्य को स्थान नहीं होता। उस में तो नितान्त शुद्धि की आवश्यकता रहती है। दान देने वाला दान लेने वाला और देय वस्तु, ये तीनों नहीं शुद्ध हो, निदीं हो, किसी भी प्रकार के स्वार्थ से रहित हो, वहीं पर किया गया दान सकल नियडता है। प्रस्तुत तीसरे अध्ययन में भी ऐसी ही दानप्रणाली का वर्णन करने के लिए अढाशील दानी व्यक्ति श्री सुजातकुमार का जीवन संपहीत हुआ है। जिस का विवेचन निम्नोक है—

मूल - 'तच्चस्य उक्खेवो । वीरपुरं नगरं । मणोरमं उज्जाणं । वीरकएठमित्ते राया । सिरी देवी । सुजाए कुमारे । बलसिरीपामोक्खाणं पश्चसयकन्नगाणं पाणिग्गहणं । सामी समोसरिते । पुव्चभवपुच्छा । उसुयारे गागरे । उसभदने गाहावती । पुष्फदत्ते अणगारे पिड-लाभिए । माणुस्साउए निबद्धे । इहं उप्पत्ने जाव महाविदेहे सिज्भिहिति ॥ । निबखेवो ।

#### ॥ ततियं अज्भयणं समत्तं ॥

पदाये—तन्त्रस्स —तृतीय श्रध्ययन का । उक्लियो — प्रस्तावना पूर्व की भाँति जान लेना चाहिये। चीरपुरं —वीरपुर । गारं — नगर था मागोगमं — मनोरम । उन्नागं उद्यान या । चीर — करहिमत्तो — वीरकृष्ण्मित्र : राया — राजा था । सिरोदेवी — श्री देवी थी । सुजाय — सुजाव । कुमारे — कुमारे था । वलस्तरीयामोक्ष्णण् — बलश्रीप्रमुख । पंचस्यकत्त्रनागं — पांच सौ श्रेष्ठ राजकत्याङ्गों के साथ । पाणिग्राहण् — विवाह हुआ । सामी महावीर स्वामी । सुनोसरिते — पश्रोर । पुन्वभवपुन्तृत्रा पूर्वभव की पृच्छा की गई । उसुयारे — इन्तुसार नामक । गागरे जगर था । उन्भवत्त्रों भाहावती — गाथापति एहस्य था । पुण्यत्त्रे । पुण्यद्त्त । अग्रागारे अनगार । पिडलाभिय — प्रतिलंभित किये । माणुस्साउप निवाह चेत्र में । सिन्धिकिति ५ — सिद्ध होगा, १ । निकलेवा — निक्षेप — उपसंहार की कलाना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । तित्यं - ततीय । अग्रामपूर्व — निक्षेप — उपसंहार की कलाना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । तित्यं - ततीय । अग्रामपूर्व — निक्षेप — उपसंहार की कलाना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । तित्यं - ततीय । अग्रामपूर्व — निक्षेप — उपसंहार की कलाना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । तित्यं - ततीय । अग्रामपूर्व — निक्षेप — समन्तं माण्यां समन्तं समन्

<sup>(</sup>१) छाया तृतीयस्योत्हेषः । वीरपुरं नगरम् । मनोरममुद्यानम् । वीरकृष्णमित्रो राजा । श्री-देवी । सुज्ञातः कुमारः । वलश्रीप्रमुखाणां पञ्चरातकन्यकानां पाणिप्रदर्णम् । स्वामी समवस्तः । पूर्वभवपृष्टकुा । इज्जुकारं नगरम् । श्रृपमदत्तो गायापातिः । पुष्पदत्तोऽनगारः प्रतिलाभितः । मनुष्यायुर्निवद्धम् । इक्षोत्पन्नो यावत् महाविदेहे सेस्स्यति ५ । निनेपः ।

<sup>🔢</sup> तृतीयमध्ययनं समासम् ॥

| तृतीय श्रध्याय

मूलार्थ—तृतीय अध्ययन का उत्तेप पूर्व की भाँति जान लेना चाहिये। जम्बू! वीरपुर नामक नगर था। वहां मनोरम नाम का उद्यान था। महाराज चीरकुष्ण्मित्र राज्य किया करते थे। उन की रानी का नाम श्रीदेवी था। सुजात नाम का कुमार था। बलशीप्रधान पांच सी श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ उस का—सुजात कुमार का पाण्णिप्रहण हुआ। श्रमण भगवान महावीर खामी पचारे। सुजात कुमार का गृहस्थममें स्वीकार करना, भगवान गौतम द्वारा उस का पूर्वभव पूळ्या। भगवान का प्रतिपादन करना कि इजुसार नगर था। वहां ऋषभदत्त गाथापति निवास किया करता था। उसने पुष्पदत्त अनलार को प्रतिलम्भित किया—आहारदान दिया। मनुष्य की आयु को बान्या। आयु पूर्ण होने पर यहां सुजातकुमार के रूप में वीरपुर नामक नगर में उत्पन्न हुआ। यावन महाविदेह सेत्र में चारित्र प्रहण कर सिद्धपद प्राप्त करेगा—सिद्ध होगा। निसेप की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये।

ा। तृतीय अध्ययन समाप्त ।।
टीका — प्रस्तावना तथा उपसहार ये दोनो पदार्थवर्णनशैली के मुख्य अंग हैं । इस सम्बन्ध
में पहले भी कहा जा चुका है : प्रस्तुत में स्कार के शब्दों में प्रस्तावना जह एाँ भंते ! समागेण
भगवया महावीरेखां जान सम्पत्ते एां सुह निवगाणां नितियस्त अफ्रमपणस्त अपमेहे पण्ता ।
तित्यस्त एां भंते ! श्रज्भपणस्त सुद्धिववागाणां समागेणां भगवया महावीरेणां जान सम्पत्ते एां
के अद्वे पण्यात ? - इस प्रकार है । अर्थात् मदन्त ! यदि यावत् मोचलपान्त अमण मगवान् महावीर स्वामी
ने मुख्यिष्य के दूसरे अध्ययन का यह (पूर्वीक) अर्थ वर्णन किया है तो भदन्त ! यावत् मोद्यसम्प्राप्त अमण
भगवान् महावीर ने सुख्यिणक के तीतरे अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है ?

इसी प्रकार तीसरे अध्ययन का वर्णन करने के अनन्तर सूत्रकार ने पर्व खलु जम्बू ! समिणेण भगवया महावीरेण जाव संपत्तेण सुहविवागाण तच्चस्स अफक्यणस्स अपमाट्ठे पराण्ते ! सि बेमि । अर्थात् हे जम्बू ! इस प्रकार यावत् मोक्षसंप्राप्त अमण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के तीसरे अध्ययन का यह पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है, इस प्रकार में कहता हूं --यह कह कर मिन्नेप या उपसंहार संस्वित कर दिया है । सूत्रकार ने एक स्थान पर इन दोनों का निरूपण करके अन्यत्र इन के ।उपक्रम और उपसंहार के एवक कमश उन्यवेवो उत्तेपः, और निक्लोवो - निर्मणः ये ही पद दे

दिये हैं। जिन में उक्त श्रर्थ का ही समाहार — संदोप है।

तीसरे श्रध्ययन का पदार्थ भी प्रथम श्रध्ययन के समान ही है। केवल नाम श्रीर स्थानादि का मेद है। प्रथम श्रध्ययन का पहार्थ भी प्रथम श्रध्ययन के समान ही है। केवल नाम श्रीर स्थानादि का मेद है। प्रथम श्रध्ययन का सुख्य नायक सुवाहुकुमार है जब कि तीसरे का सुजातकुमार । इस के श्रातिरिक्त पूर्वमव में ये दोनों सुमुख और सुवात श्राप्य ना गाथापित के नाम से विख्यात थे। श्रयीत् सुवाहुकुमार सुमुख गाथापित के नाम से प्रख्यात था। इसी तरह सुवाहुकुमार को तारने वाले सुदत्तमुनि श्रीर सुजात के उद्धारक पुष्यदत्त हुए। इस के सिवा माता पिता के नाम को छोड़ कर बाका सारा जीवनवृत्तान्त दोनों का जन्म से लेकर मोक्षपयन्त एक हो जैसा है। श्रयीत्—गर्भ में श्राने पर माता का स्वम में मुख में प्रवेश करते हुए सिंह को देखना, जन्म के बाद वालक का शिक्षण प्राप्त करना. युवा होने पर राजकन्याश्रों से विवाह करना। श्रमण मंगवान महावीर स्वामी के प्थारने पर उन से प्रशासुत्रतिक गृहस्थयमं की दीना लेना। उन के विहार के करने के श्रनन्तर पीषधशाला में धर्मराधन करते हुए मन में शुम विचारों का उद्गम होना और फलस्वरूप भगवान के दोवारा प्रधारने पर मुनिषमं की दीना लेना और संयम का यथा-विधि पालन करने के श्रनन्तर सीधर्म देवलोक में उत्पन्न होना तथा वहां से ज्यव कर कर मनुष्य मव को प्राप्त

हतीय श्रध्याय ]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

ويتع

करना श्रीर इसी प्रकार आवागमन करते हुए अन्त में महाविदेह क्षेत्र में उत्पन्न हो कर संयम वत के सम्यग् अनुष्ठान से कमरन्धनों को तोड़ कर सिंड पद - मोक्षपद को मृष्य करना, आदि में अच्चरश: समानता है।

— उत्पन्ने जाव सिकिप्तदिति ४—यहां पठित जाव—यावन् पद गौतम स्वामी का वीर प्रभु से सुजातकुमार श्रापत्री के चरणों में दीचित होगा कि नहीं ?—ऐसा प्रश्न पृद्धना तथा भगवान् महावीर स्वामी का उत्तर देना और अन्त में १ मु का विहार कर जाना । धुजात कुमार का तेला पौषध करना, उस में साधु होने का विचार करना, भगवान् का वीरपुर नामक नगर में अना सुजातकुमार का दीचित होना संवमाराधन से उस का मृत्यु के अनन्तर देवलोक में उत्पन्न होना, वहां से सुवाहुकुमार की भाँति अनेकानेक भव करते हुए वह अन्त में महाविदेह चेत्र में उत्पन्न होगा, आदि भावों का परिचायक है ।। तथा ४ के अंक से अभिमत पद श्री सुवाहुकुमार नामक सुखविपाक के प्रथम अध्ययन के पृष्ठ ६०७ पर लिखे जा चुके हैं। पाठक वहीं देख सकते हैं। नामगत भेट के अतिरिक्त अर्थात होई अन्तर नहीं है।

॥ तृतीय श्रष्ययम संस्पृत्या

# अथ चतुर्थं अध्याय

प्रत्येक श्रनुष्ठान में विधि का निर्देश होता है । विधिधू वेक किया गया कियानुष्ठान हो हित्पद, लाम-पद और फलदायक हो सकता है। विधिहीन श्रनुष्ठान से फलाप्राप्ति के श्रतिरिक्त विपरीत फल की संभावना भी रहती हैं और वह सुखप्राप्ति के स्थान में संकट का उत्पादक भी बन जाता है। दान भी एक प्रकार का पविश्र श्रनुष्ठान है। उस का भी विधिपूर्वक ही श्राचरण करना चाहिये। विधि का स्वरूप, नीचे की पंक्तियों में है

दान देते समय भावना उच्च और निमंत हो तथा साथ में बेम का संचार हो । तभी दानविधि सम्पन्न होती है। किसी को अनादर या अपमान से दिया हुआ दान दाता को उस के अच्छे कल से बंचित कर देता है प्रस्तुत अध्ययन में इसी प्रकार के विधिपूर्ण दान और उस से निष्यच्हीने वाले मधुर कल की चर्चा की गई है, जिस को जिनदास के जीवनवृत्ता तो दारा अभिन्यक किया गया है। जिनदास का परिचय निभ्रोक्त है—

मूल-- चउत्थस्स उक्खेवो । विजयपुरं ए। गरं । नन्दएवएं उज्जाएं। असोगी जक्खो । वासवदत्ते राया । कएहा देवी । सुवासवे कुमारे । महावामोकखाएं पंचसयाएं जाव पुव्वभवे । कोसम्बी एगरी । धणपाले राया । वेसमणभहे अर्थागारे पडिलाभिते । इहं उप्यन्ने जाव सिद्धे । निक्खेवो ।

#### 🔢 चउत्थं ऋज्भवणं समत्तं 📙

पदार्थ - चउत्थस्स-चतुर्थ अध्ययन का । उक्लेबा-उत्होप-प्रस्तावना पूर्व की भाँति जान लेना वाहिये। विजयपुरं-विजयपुरः एगरं-नगर था । मंद्रणवर्ण-नन्दनवन नामक । उज्ज्ञारां—उद्यान या । असोगां—अशोक नामक । जक्लो—यक्ष था । वासवदत्ते—वासवदत्त । राया—राजा था । कराहा—कृष्णा । देवी—देवी थी । सुवासवे—सुवासव नामक । कुमारे—कुमार था । भद्रापामो—कलागं—भद्राप्रमुख । पचसपागां—पांच सी यावत् अर्थात् अष्ठ राजकन्यात्रों के साथ विवाह हुआ । पुट्य-भवं—पूर्वभवसम्बन्धं पृच्छा की गई । कासवी—काशांबी । धगरी—नगरी थी । धणपाल—धनपाल । राया—राजा था । वेसमणभद्दे—वेभमणभद्र । अणगारे—अनगर की । पहिजासिते—प्रतिलम्भित किया । इहं—यहां । उत्पन्ते—उत्पन्न हुआ । जाव—यावत् । सिद्धे—विद्य हुआ । निक्लेबी—निचेप—उपस्हार पूर्व की भाँति जान लेना चाहिये । चउत्थं—चतुर्थ । अज्ञ्यपणं—अध्ययन । समकं—सम्पूर्ण हुआ ।

मृतोर्ध — बतुथं ऋष्यन का उत्तेष — प्रस्तावना पूर्व की भाँति जान लेना चाहिए । जम्बू ! विजयपुर नाम का का एक नगर था। वहां नन्दनवन नाम का उद्यान था। वहां ऋशोक नामक

<sup>(</sup>१) छाया — चतुर्थस्योत्ह्रेयः । वजयपुरं नगरम् । नन्दभवनमुद्यानम् । ऋशोको यद्यः । वासवदत्तो राजा । कृष्णादेवी । सुवासवः कुमारः । भद्राप्रमुखाणां पंचशतानां यावत् पूर्वभवः । कौशाम्बी नगरी । धन-पालो राजा विश्वमणभद्रोऽनगारः प्रतिलाभितः । इहोत्पन्नी यावत् सिद्धः । निह्नेपः ।

<sup>॥</sup> चतुर्थमध्ययनं समान्तम् ॥

#### हिन्दी भाषा टीका सहित ।

६८९

यत्त का यत्तायतन था। वहां के राजा का नाम वासवदत्त था। उस की कृष्णादेवी नाम की रानी थी और सुवासव नामक राजकुमार था। उस का भद्राप्रमुख ४०० श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ विवाह हुआ। तार्थं कर भगवान महावार स्वामा प्रचार। तब सुवासव कुमार ने उन के पास श्रावकथर्म को खीकार किया। गौतम खार्मा ने उस के पूर्वभव का बृत्तान्त पूछा। प्रभु ने कहा—

गौतम ! कौशाम्बी नगरी थी, वहां घनपाल नाम का राजा था, उस ने वैश्रमणभद्र नामक श्रमनगर को त्राहार दिया और मनुष्य आयु का बन्ध किया । तदनन्तर वह यहां पर सुवासवकुमार के रूप में उत्पन्न हुआ यावन् मुनिवृत्ति को घारण कर के सिद्धगित को प्राप्त हुआ । निर्नेष की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिए।

#### ॥ चतुर्थे ऋध्ययन समाप्त ॥

टीका - जम्बू स्वामी की - भगवन् ! अमग्र भगवान् महावीर स्वामी ने मुखविपाक के चतुर्थ अध्ययन का क्या श्रर्य वर्णन किया है ? उसे भी सुनाने की कृपा करें ?, इस अध्यर्थना के अनन्तर आर्य सुधर्मी स्वामी बोले -- जम्बू ! विजयपुर नाम का एक प्रसिद्ध नगर या । उस के बाहिर ईशान कोग्रा में नन्दनवन नाम का उद्यान था। उस में अशोक यद्ध का एक विशाले यंद्धायतन था। वहां के नरेश का नाम वासवदत्त था। उस की कृष्णा देवी नाम की रानी थी। उन के राजकुमार का नाम सुवासव था। वह बड़ा ही सुशील तथा सु-न्दर या । एक बार विजयपुर के उक्त उद्यान में तीर्थंकर मगवान् महावीर स्वामी प्रधारे । तब सुवासव ने उन से प्रस्थिधम के पञ्चासुव्रतिक दीक्षा बहस की । सुवासव के सद्गुसासम्बन्न मानवी वैभव को देख कर सस्प्रस देव गौतम स्वामी ने भगवान् से उत के पूर्वभव को जानने की इच्छा प्रकट की। इस के उत्तर में भगवान् ने कहा - गौतम ! कौशाम्बी नाम की एक विशाल नगरी यी । वहां धनपाल नाम का एक धार्मिक राजा था । उस का संयमशील साधुजनों पर बड़ा अनुराग था। एक दिन उस के यहां वैश्रमण नाम के एक तपस्वी मूनि भिक्षा के निमित्त पंतरे । धनपाल नरेश ने उन को विधिपूर्वक बन्दन किया और अपने हाय से नितान्त श्रद्धा-पुरित इदय से निर्दोष पासुक आदार का दान दिया। उस के प्रभाव से उस ने मनुष्य आयु का बन्ध कर के उस भव की ऋायु को पूर्ण कर यहां आकर स्वाधव के रूप में जन्म लिया । इस के ऋागे का प्रभु वीर द्वारा वर्णित उस का सारा जीवनवृत्तान्त ऋषींन् जन्म से ले कर मोक्षपर्यन्त का सारा इतिवृत्त सवाहकुमार की भाँति जान लेना चाहिए। इस में इतनी विशेषता है कि वह उसी जन्म में मोद्ध की प्राप्त हुआ, इत्यादि वर्णन करने के अनन्तर आर्य सुधर्मा स्वामी कहते हैं कि हे जम्बू ! इस प्रकार अमरा भगवान महावीर स्वामी ने सुखविपाक के चतुर्थ अध्ययन का यह पूर्वीक अर्थ प्रतिपादन किया है।

प्रस्तुत अध्ययन में चिरित्रनायक के नाम, जन्मभूमि, उद्यान, माता पिता, परिणीत स्त्रियें तथा पूर्वभवसम्बन्धी नाम और जन्मभूमि तया प्रतिलाभित सुनिराज आदि का विभिन्नतासूचक निर्देश कर दिया गया है और अवशिष्ट दुत्तान्त को प्रयम अध्ययन के समान समक्त लेने की सूचना कर दी है।

— नंदर्ण वर्णा—इस पाठ के स्थान में कहीं — मणोरमं — ऐसा पाठ भी है। तथा — उन्होंप श्रीर निसेप शब्दों का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पीछे कर चुके हैं। प्रस्तुत में उन्होंप से — जह णं संते। समखेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्ते णं सुहविवागाणं तितयस्य श्राज्ञभयणस्य श्रायमद्वे पर्णात्ते; चडत्यस्य णं संते! श्राज्ञभयणस्य सुहविवागाणं समणेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्ते णं के श्रद्धे पर्णात्ते ! — अर्थात् यावत् मोक्षसंप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने यदि भदन्त ! सुखविषाक के तृतीय

चितुर्थ अध्याय

अध्ययन का यह अर्थ फरमाया है तो भगवन ! यावत् मोल्लंब्राप्त अमण् भगवान् महावीर ने सुर्खाविषकं के चतुर्थ अध्ययन का क्या अर्थ फरमाया है ! इन भावों का, तथा निलंध पद — एवं खलु जम्बू ! समणेणं भगवया महावीरेणं जाव सम्पत्तेणं सुद्धविवामाणं च उत्थस्त अञ्भयणस्त अयमहे परण्यते । ति वेमि — अर्थात् हे जम्बू ! यावत् मोक्षनंप्राप्त अमण् भगवान् महावीर स्वामी ने सुर्खिवपाक के चतुर्थ अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है — इन भावों का परिचायक है ।

— पाणिगाहणं जाव पुठवभवे —यहां पठित जाव-यावत् पद — स्वासवकुमार का ऋपने महलों में भद्राप्रमुख ५०० राजकुमारियों के साथ आनंदोपभीग करना, भगवान् महावीर स्वामी का विजयपुर नगर में पधारना। राजा, सुवासवकुमार तथा नागरिकों का अमीपदेश सुनने के लिये प्रभु के चरणों में उपस्थित होना, धर्मकथा अवण करने के अनग्तर राजा तथा जनता के चले जाने पर सुवासवकुमार का साधुधर्म को प्रहण करने में अपनी असमर्थता बतलाते हुए आवकधर्म को प्रहण करना और वन्दना तथा नमस्कार करने के अनग्तर वापिस अपने नगर को चले जाना, आदि भावों का तथा सुवासवकुमार के पूर्वजन्मसम्बन्धी वृत्तान्त को पूछना, भगवान् का उसे सुनाना, अन्त में विजयपुर में अवतरित होना, इन भावों का परिचायक है।

— उप्पत्ने जाव सिद्धे — यहां पठित जाव-यावत् पद सुवासवकुमार के सम्बन्ध में भगवान् से गौतम का "यह साधु बनेगा या नहीं ?, ऐसा प्रदन पूछुना, भगवान् का — हां, बनेगा, ऐसा उत्तर देना। तदनन्तर भगवान् का विहार कर जाना, इधर सुवासवकुमार का तेलागौषध में साधु होने का निश्चय करना, ऋत्त में भगवान् महावीर स्वामी के चरणों में दीक्षित होना तथा संयमाराधन द्वारा ऋधिकाधिक ऋग्यनिकास करके केवलज्ञान प्राप्त करना, ऋदि भावों का परिचायक है। सुवाहुकुमार ऋौर सुवासवकुमार के जीवनवृत्तान्त में इतना ही ऋत्तर है कि सुवाहुकुमार पहले देवलोक से मनुष्य भव करके इसी भाँति ऋन्य ऋनेकां भव करके ऋत्त में महाविदेह क्षेत्र में दीित्त हो सिद्ध बनेगा, जब कि श्री सुवासवकुमार ने इसी जन्म में सिद्ध पद को उपलब्ध कर लिया।

प्रस्तुत अध्ययन भी सुपात्रदान के महत्त्व का बोधक है। इस से भी उस की महिमा पदिश्ति होती है। लोक में जैसे —निदयों में गंगा, पशुआ्रों में गाय और पिक्षिों में गचड़ तथा बन्य जीवों में सिंह आदि महान् और प्रधान माना जाता है, उसी प्रकार सभी प्रकार के दानों में सुपात्रदान सर्वोत्तम, महान् तथा प्रधान होता है। तब मावपुरस्सर किया गया सुपात्रदान कितना उत्तम फल देता है? यह इस अध्ययन से स्पष्ट ही है।

### **अथ पञ्चम अध्याय**

भारतीय धार्मिक वाङ्मय में दानधर्म का वड़ा महस्व पाथा जाता है। दान एक सीदी है जो मानव प्राणी को अर्ध्वलोक तक पहुँचा देता है। जिस तरह मकान के ऊपर चढ़ने के लिये सीढ़ी की आवश्यकता होती है, ठीक उसी तरह मुक्तिकप विशाल भवन पर आरोहण करने के लिये भी सीढ़ी की आवश्यकता है। वह सीढ़ी शास्त्रीय परिभाषा में दान के नाम से विख्यात है। दान के आश्रयण से मनुष्य अर्थ्वगति प्राप्त कर सकता है, परन्तु जिस प्रकार सीढ़ी के द्वारा ऊपर चढ़ने वाले को भी सावधान रहना पड़ता है, ठीक उसी माँ ति मोच्च के सीपानकप इस दान के विपय में भी बड़ी सावधानता की ज़करत है। वह सावधानता दो प्रकार की होती है। एक पात्रापात्र सम्बन्धी दूसरी आवश्यकता और अन्यवश्यकता सम्बन्धी। पात्र की विचारणा में दाता को पहले यह देखना होता है कि जिस को में जो वस्तु दे रहा हूं, वह उस का अधिकारों भी है या कि नहीं। दूसरे शब्दों में—मेरी त्री हुई वस्तु का यहां सदुपयोग होगा या दुक्पयोग। पात्र में डाली हुई वस्तु जैसे अच्छा फल देने वाली होती है वैसे कुपात्र में डालने से उस का विपरीत फल भी होता है। इसी प्रकार प्रहण करने वाले को उस की आवश्यकता भी है या कि नहीं? इस का विचार करना भी ज़कररी है। जैसे समुद्र में वर्षण और तृप्त की भोजन ये दोनों अनावश्यक होने से निष्कल होते हैं, उसी तरह विना आवश्यकता के दिया गया पदार्थ भी फलपद नहीं होता। सारांश यह है कि जहां दाता और प्रतिग्राही—प्रहण करने वाला दोनों ही शुद्ध हों वहां पर ही देय वस्तु से समुचित लाभ हो सकता है, अन्यथा नहीं।

प्रस्तित ऋध्ययन में दान के महत्त्वप्रदर्शनार्थ जिस जिनदास नामक भावक व्यक्ति का जीवन ऋंकित हुआ है, उस में दाता, प्रतिग्रहीता और देव वस्तु ठीनों ही निर्दोष हैं, अतएव वहां फल भी समुचित ही हुआ। प्रस्तुत ऋध्ययन के पदार्थ का उपक्रम निम्नोक्त है —

मूलं — 'पञ्चमस्स उक्खेवो । सोगन्धिया एगरी । एशिलासोमे उज्जाखे । सुकालो जक्लो । अपिडहुत्री राया । सुकरहा देवी । महचंदे कुमारे । तस्स अरहदत्ता भारिया । जिए-दासो पुत्तो । तित्थगरागमणं । जिएदासपुञ्चभवो । मज्किमिया एगरी । मेहरहे राया । सुधम्मे अपागरे पहिलाभिते जाव सिद्धे । निक्खेवो ।

#### ।। पंचमं जन्मयसं समत्तं ।।

पदार्थ - पंचमस्त - पंचम अध्ययन का । उक्लेवो - उत्क्षेप - प्रस्तावना पूर्व की भाँति जानना चाहिये ! सागन्धिया - सौगन्धिका नामक । सागरी - नगरी थी । सीलासोगे - नीलाशोक नामक । उन्जाखे - उद्यान था । सुकाले - सुकाल नामक । जक्ले - यह - यह का स्थान था । अपिडहुओ - अप्रतिहत । राया - राजा था । सुकरहा - सुकृष्ण । देवी - देवी थी । महचंदे - महाचन्द्र । कुमारे - कुमार था । तस्स - उस की

(१) छाया - पञ्चमस्योत्हेप: । सीगन्धिका नगरी । नीलाशोकमुद्यानम् । सुकालो यद्यः । द्यप्रति-इतो राजा । सुकृष्णा देवी । महाचन्द्र: कुमार: । तस्य अर्हदत्ता भागी । जिनदास: पुत्रः । तीर्थकरागमनम् । अनदासपूर्वभवः । माध्यमिका नगरी । मेघरयो राजा । सुधर्मा अनगारः प्रतिलाभितो यावत् सिद्धः । निद्धेपः । ॥ पंचसमध्ययनं समाप्तमः ॥ महाचन्द्र को । श्ररहृद्शा—श्रहंदचा । भारिया—भार्या यो । जिल्ह्यासो - जिनदास । पुत्तो—पुत्र था । तित्यगरागमणं —तीयंकर भगवान का श्रागमन हुश्रा । जिल्ह्यासपुत्रकभयो - जिनदास का पूर्वभव पूछ्ना । मिल्किमया—माध्यमिका । लागरी —नगरी यो । मेहरहे —मेघरय । राया—राजा था । सुध्यम्मे—सुधर्म । श्राणगारे —श्रनगार । पिछनाभिते —प्रतिलंभित किये गए । जाव —यावत् । सिद्धे —सिद्ध हुश्रा ।

निक्खेबो — निक्षेप अर्थात् उपसंहार की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । पंचमं — पांचवां ।

**श्रहभावरां -- अध्ययन । समत्त**ं -- सम्पूर्ण हुआ ।

मृलार्थ— गञ्जम अध्ययन का उत्हेप—प्रस्तावना पूर्ववत् जानना चाहिये। जम्यू ! सौगन्धिका नाम की नगरी थी। वहां नीलाशोक नाम का उद्यान था उस में सुकाल नामक यहा का यहायतन था। नगरी में महाराज अप्रतिहत राज्य किया करते थे, उन की रानी का नाम सुकुष्णा देवी था और पुत्र का नाम महाचन्द्र कुमार था। उस की अहंदत्ता भायों थी, इन का जिनदास नाम का एक पुत्र था। उस समय तीर्थं कर भगवान का आगमन हुआ—अमण भगवान महावीर स्वामी पधारे। जिनदास का भगवान से पंचाणुवित करहाथिक गृहस्थवम स्वीकार करना, गण्धर देव श्री गौतम स्वामी द्वारा उस का पूर्वभव पूछना और श्रमण भगवान महावीर स्वामी प्रतिपादन करने लगे—

गौतम ! माध्यमिका नाम की नगरी थी। महाराज मेघरथ वहां के राजा थे। सुधर्मा अनगार को महाराज मेघरथ ने आहार दिया, उस से मनुष्य आयु का बन्ध किया और यहां पर जन्म लेकर यावत् इसी जन्म में सिद्ध हुआ। निर्नेष - उपसंहार की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये।

टीका — प्रस्तुत अध्ययन में जिनदास का जीवनवृत्तान्त सकलित किया गया है ! जिनदास महाचन्द्र का पुत्र और अर्हदत्ता का आत्मन था । इस के पितामह का नाम अप्रतिहत और पितामही का सुकृष्णादेवी था । इस को जन्मभूमि सौगन्धिका नगरी थो । जिनदास पूर्वभव में मेधरथ नाम का राजा था । इस को राजधानी का नाम माध्यमिका था । मेधरथ नरेश प्रजापालक होने के अतिरिक्त धर्म में भी पूरी अभिकृष्णि रखता था । एक दिन उस के पूर्वपुषयोदय से उस के घर में सुधर्मी नाम के एक परम तपस्वी मुनि का आगमन हुआ । मुनि को देख कर मेधरथ को बड़ी प्रसन्नता हुई, उस ने बड़े भित्तभाव से मुनि को अपने हाथ से आहार दिया । विशुद्ध भाव और विशुद्ध आहार से उक्त मुनिराज को प्रतिलाभित करने से मेधरथ ने मनुष्य आयु का वन्ध किया और समय आने पर मृत्युधर्म को प्राप्त करने के अनन्तर वह इसी सौगन्धिका नगरी में जिनदास के रूप में उत्पन्न हुआ ।

किसी समय नीलाशोक उद्यान में ठीर्थंकर भगवान् महावीर का पंधारना हुआ। उस समय यह जिनदास भी जनता के साथ मगवान् का दर्शन करने और धर्मभवण करने के लिये आया। धर्मदेशना को सुनकर उस के इदय में धर्म के आचरण की अभिकृषि उत्पन्न हुई और उस ने भगवान् से एइस्थर्धम की दीचा प्रदान करने की अभ्यर्थना की। भगवान् ने भी उसे भावकध्म की दीचा प्रदान कर दी। तद से जिनदास श्रमणी-पासक बन गया। इस के अननतर उस के श्रमण्डम में दीचित होने से लेकर मोक्षगमन पर्यन्त सारी जीवनचर्यां श्री सुवाहुकुमार की तरह हो है।—" यह है पांचवें अध्ययन का पदार्थ जिस की जिज्ञासा श्री जम्बू स्वामी ने अपने परमण्डय गुरुदेव श्री सुवामी स्वामी से की थी।

इस पांचरें अध्ययन के कथासन्दर्भ का तालर्प भी मानवभव प्राप्त प्राणियों को दानधर्म और विशेष कर सुपानदान में प्रकृत कराना है। शास्त्रकारों ने जो सुपानदान का फल मनुष्य आयु का बन्ध थावत् मोक्ष को

#### हिन्दी भाषा टीका सहित !

€93

प्राप्ति लिखा है। उस को इदयंगम कराने के लिये यह कयासन्दर्भ एक उत्तम शिक्षक का काम देता है।

— एडिलाभिते जाव सिद्धे — इस संज्ञिष्ठ पाठ में जाव-यावत् पद से आहार देने से लेकर मोझ जाने तक के प्रथम अध्ययन में उस्तेल किये गये समस्त इतिवृत्त को संप्रदीत करने की ओर संकेल किया गया है। विशेष बात यह है कि वह उसो भव में मोझ गया। इस के आलारकत अध्ययन की प्रस्तावना में दान धर्म को मोज का सोपान बतलाते हुए जो उस के महत्त्व का वर्णन किया था, प्रस्तुत कथासंदर्भ से उस की सम्यग्रस्प से उपित्त हो जाती है।

उत्तोष का अर्थ है - प्रस्तावना । प्रस्तुत में प्रस्तावनारूप सूत्रांश - जइ एां मंते ! समरोणं भगवया महाविरेणं जाव संपत्ते एां सुहिविवागाएं च उत्थरस अज्ञाय एसस अयमट्टे पराण्ते । पंचमस्त एां मंते ! अज्ञायणस्य समर्थेणं भगवया महाविरेणं जाव संपत्ते एां के अहे पराण्ते । - अर्थात् श्री जम्बृश्वामी अपने गुरुदेव श्री सुधर्मीस्वामी में कहने लगे कि यदि भदन्त ! यावत् मोत्त्रसंप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखवियाक के चतुर्य अध्ययन का यह (पूर्वोक्तः अर्थ प्रस्ताया है तो भगवन् ! यावत् मोत्तरसंप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखवियाक के प्रश्नम अध्ययन का क्या अर्थ प्रस्ताया है ?--" इस प्रकार है ।

नित्रेष का अर्थसम्बन्धी ऊहापोह पृष्ठ १८८ पर किया जा चुका है। नित्रेष शब्द से संस्चित स्त्रपाठ निस्नोक है—

पवं खलु जम्बू ! समर्थेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्ते गं सुहिविवागाणां पंचमस्स अष्ठभयणस्य अयमहे एण्सो। ति सेमि। अर्थात् सुधर्मा स्वामी कहने लगे कि हे जम्बू ! यावत् मोत्तसमाप्त अभण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखवियाक के पञ्चम अप्ययन का यह (पूर्वीक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है। इस प्रकार मैं कहता हूँ अर्थात् जैसा मैंने भगवान् से सुना है वैसा तुम्हें सुना दिया है। इस में मेरी अपनी कोई कल्पना नहीं है।

—पिडिजामिते जाव सिद्धे —यहां पिठत जाव-पावत् पद —मेवरथ राजा का संसार को पिर-मित करने के साथ २ मनुष्यायु को बांधना, मृत्यु के अनन्तर उस का जिनदास के रूप में अवतरित होना, गीतम स्वामी का भगवान महावीर से — जिनदास भ्राप भी के चरणों में दीच्वित होगा या कि नहीं ? — ऐसा प्राचा, भगवान का — हां होगा, ऐसा उत्तर देना तथा विहार कर जाना, जिनदास का तैला पौषध करना, उस में भगवान के चरणों में साधु बनने का निश्चय करना तदनन्तर मगधान महावीर स्वामी का वहां पर पधारना तथा जिनदास का माता पिता से आशा ले कर दीचित हो कर आत्मसाधना में संलग्न होना तथा समय आने पर केवलजान को प्राप्त करना, आदि भागों का परिचायक है। सुवाहुकुमार और जिनदास के जीवनवृत्तान्त में इतना हो अन्तर है कि श्री सुवाहुकुमार प्रथम देवलोक से च्युत हो कर अनेकों भव करके महाविदेह क्षेत्र में सिद्ध पद प्राप्त करेंगे जब कि जिनदास उसी जन्म में सिद्ध हो गए।

॥ पंचम श्रध्ययन समाप्त ॥

## त्रथ पष्ठ ऋध्याय

प्रथम ऋष्ययन से लेकर पांचवें अध्ययन तक सुपानदान की महिमा को श्री सुपाहुकुमार आदि नाम के विशिष्ट व्यक्तियों के जीवनवृत्तान्तों से समभागे का प्रयत्न किया गया है। उन्हीं ऋष्ययनों के विशाद इतिवृत्त को ही इस ऋष्ययन में संदित कर के श्री धनपति के जीवनवृत्तान्त द्वारा सुपानदान का महत्त्व दर्शाया गया है, जिस का विवरण निम्नोक्त है—

मूल- 'छद्धस्स उक्खेनो । कणगपुरं गागरं । सेतासीयं उज्जाणं । वीरभद्दी जक्खो । पियचंदी राया । सुभद्दादेवी । वेसमणे कुमारे जनस्या । सिरीदेवीपामोकखाणं पंचसयाणं राजवरकन्नगाणं पाणिग्गहणं । तित्थगरागमणं । धणवती जनस्यपुत्ते जान पुट्यभने । मणि- चह्या गागरी । मित्ते राया । संभूयविजए अग्रगारे पिडलाभिते जान सिद्धे । निक्खेनो ।

#### ॥ छट्टं अज्भवणं समत्तं ॥

पदार्थ — छुट्टस्स — छुठे अध्ययन का । उक्लेको — उत्लेष — प्रस्तावना पूर्व की भाँति जानना चाहिए। कणगपुरं — कनकपुर। जगरं — नगर था। सेतासोयं — देवेताशोक नामक। उजजारां — उद्यान था, उस में। वीरभद्दो — वीरभद्र नाम के। जक्लो — यद्य का यद्यायतन था। पियचन्दो — प्रियचन्द्र। राया — राजा था। सुभद्दा — सुभद्रा नाम की। देवी — देवी थी। वेसमणो — वेश्वभण नाम का। कुमारे — कुमारे । जुवराया — युवराज था। सिरीदेवीपामोक नागां — श्रीदेवीप्रमुखं। पंचस्पाणां — पांच सी। राजव — रक्लनागां — श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ। पालिगाहणां — पाणिग्रहण हुआ। तित्यगरागमणं — तीर्थकर भगवान का आगमन हुआ। धणवती — धनपति। जुवरायपुत्ते — युवराजपुत्र वहां उपस्थित हुआ। जाव — यावत्। पुन्वभवे — पूर्वभव की पृच्छा की गई। मिलच्छ्या — मिणच्छिका। णुगरी — नगरी थी। मित्ते — मित्र । गाया — राजा था। संभूयविजय — संभूतविजय। अगुगारे — श्रनगर। पिडलाभिते — प्रतिलिभित किये। जाव — यावत्। सिद्धे — सिद्ध हुए। निक्लोको — निक्षेप — उपसंहार को कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये। इष्टं — छुटा। अज्ञस्यगं — श्रथ्यन। समर्च — सम्पूर्ण हुआ।

मूलार्थ—छ ठे अध्ययन का उत्तेन—प्रस्तावना पूर्ववत् जानना चाहिये। हे जम्यू! कनक-पुर नाम का नगर था। वहां श्वेताशोक उद्यान था और उस में वीरभद्र नाम के यक्त का मन्दिर था। वहां महाराज प्रियचन्द्र का राज्य था, उस की रानी का नाम सुभद्रा देवी था, युवराजपदालंकृत कुमार का नाम वैश्रमण था, उस ने श्रीदेवीअमुख ४०० श्रोष्ठ राजकन्याओं के साथ विवाह किया। उस समय तोथँकर भगवान महावीर स्वामी प्यारे। युवराज के पुत्र धनयतिकुमार ने भगवान से श्रावक के व्रतों को प्रहण किया। पूर्वभव की पृच्छा की गई। धनपतिकुमार पूर्वभव में मिण्चियका

१—ञ्जाया पष्ठस्योत्त्यः । कनकपुरं नगरम् । श्वेताशोकमुद्यानम् । वीरभद्रो यक्षः । वियचन्द्रो राजा । सुभद्रा देवी । वैश्रमणः कुमारो युवराजः । श्रीदेवोत्रमुखाणां पंचशतानां राजवस्कन्यकानां पाणि – ब्रह्णम् । तीयकरागमनम् । धनगतियु बराजपुवो यावत् पूर्वभवः । मणिचियका नगरी । मित्रो राजा । संभूत-विजयोऽनगारः प्रतिलामितो यावत् सिद्धः । निच्चेषः ।

<sup>।)</sup> यष्ठमध्ययनं समाप्तम् ।।

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

६९५

नगरों का राजा था, उस का नाम मित्र था। उस ने श्री संभूतविजय नाम के मुनिराज को ऋहार से प्रतिलाभित किया। यावन इसी जन्म में वह सिद्धगृति को प्राप्त हुआ। निचेप की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये। ॥ छठा ऋध्ययन समाप्त ॥

टीका---प्रस्तुत अध्ययन में धनपतिकुमार का जीवनवृत्तान्त ऋकित किया गया है। उस ने भी सुवाहुकुमार की तरह पूर्वभव में सुपात्रदान से मनुष्यायु का बन्ध किया, तथा तीर्थकर भगवान् महाबीर स्वामी में आवकधमें और तदनन्तर मुनिधमं की दीक्षा ले कर स्यम के सम्यग् ऋाराधन से कर्मबन्धनों को तोड़ कर निर्वाणपद प्राप्त किया।

इसभव तथा पूर्वमव में नामादि की भिन्नता के साथ २ सुवाहुकुमार और धनपति कुमार के जीवन-षृचान्त में केवल इतना ही अन्तर है कि सुवाहुकुमार तो देवलोकों में जाता हुआ और मनुष्यभव को प्राप्त करता हुआ अन्त में महाविदेह चीत्र में सिद्धपद प्राप्त करेगा जब कि धनपतिकुमार ने इसो जन्म में कर्मों के धनधनों को तोड़ कर निर्वाणपद प्राप्त किया और वह सिद्ध बन गया।

मूल में पढ़ा गया उत्सेष पद — जह एां भेते ! सम्योगां भगवया महावीरेगां जाव संपत्ते गं सुहिविधागाणं पंचमस्स श्रम्भयणस्स श्रयमङ्के पराण्ते, छुट्टस्स ण भेते ! सम्योगां भगवया महा—वीरेणं जाव संपत्ते ण के श्रष्टे पराण्ते ?—श्रयात् यदि भगवत् ! यादत् मोक्सम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने सुखिवपाक के पंचम श्रय्याय का वह (पूर्वोक्त) श्रयं करमाया है तो भगवन् ! यावत् मोक्सम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने सुखिवपाक के छुठे श्रध्ययन का क्या श्रयं प्रतिपादन किया है ?—हन भावों का, तथा नित्तेष पद — पदं खलु जम्बू ! सम्योणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं छुट्टस्स श्रम्भयणस्स श्रयमङ्के पराण्ते —श्रयात् हे जम्बू ! यावत् मोक्सम्प्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर स्वामी ने छुठे श्रध्ययन का यह (पूर्वोक्त) श्रयं प्रतिपादन किया है—, इन भावों का परिचायक है ।

— जुबरायपुचे जाद पुठवभने — यहां पठित जाव — यावत पद धनपतिकुमार का भगवान महावीर स्वामी के चरणों में धमों परेशा सुनने के अनन्तर साधुवर्म को अंगी हार करने में अपना असामध्ये पकट करते हुए आवक्षम को प्रहण करना और जिस रथ पर सवार हो कर आया था, उसी रथ पर बैठ कर वापिस चले जाना ! तदनन्तर गौतम स्वामी का उस के पूर्वजन्मसम्बन्ध में भगवान से पूछना और भगवान का पूर्वजन्मसृतान्त सुनाना इत्यादि भावों का, तथा — पिछलाभिते जाव सिखे — यहां पठित जाव — यावत पद — मित्र राजा का संसार को परिमित करने के साथ साथ मनुष्य आयु का बन्ध करना, और मृत्यु के अनन्तर युवराजपुत्र धन — पित्रुभार के रूप में अवतरित होना तथा राजकीय ऐश्वर्य का उपभोग करते हुए जीवन व्यतीत करना । गौतम स्वामी का भगवान महावोर से — धनपतिकुमार आपश्री के चरणों में साधु होगा, या कि नहीं १ ऐसा प्रश्र पूछना, भगवान का — हां गौतम ! होगा, ऐसा उत्तर देना । तदनन्तर भगवान महावीर का घहां से विहार करना । एक दिन धनपतिकुमार का पौषध्याला में तेला पौषध करना, उस में भगवान के चरणों में दीक्षित होने का निश्चय करना तथा भगवान का कनकपुरनगर के स्वेत्यांक उद्यान में पधारना, राजा, धनपतिकुमार तथा नागरिकों का प्रभुचरणों में धनोंपदेश अवण करने के लिये उपस्थित होना और उपदेश सुन लेने के अनन्तर राजा तथा नागरिकों के चले जाने पर साधुधम में दीक्षित होने के लिये धनपतिकुमार का तथार होना, तथा माता पिता की आहा मिलने पर सगवान का उसे दीचित करना और मुनिराज धनपतिकुमार का वड़ी हदता तथा संलम्भता से संयमाराधन कर के अंत में केवलकान प्राप्त करना, आदि भावों का परिचायक है ।

॥ ५९८ ऋध्याय समाप्त ॥

## श्रथ सप्तम श्रध्यायः

यह ऋष्याय भी खठे ऋष्याय की भाँति सुपात्रदान की महिमार्श ही वरिंगत हुआ है। इस के मुख्यनायक श्री महावलकुमार हैं। इन की जीवनगाथा इस में ऋकित की गई है। इनका विवरण निस्नोक्त है —

मूल-- 'सत्तमस्स उन्स्वेत्रो । महापुरं गागरं । रत्तासीगं उज्जागं । रत्तपात्रो जन्त्वो । बले राया । सुभदा देत्रो । महत्वले सुमारे । रत्तवतीपामोक्खागं पंचसयागं रायवरकन्नगागं पाणिगाहगं । तित्थगरागमणं जाव पुन्वभवो । मणिपुरं गागरं । गागदत्ते गाहावती । इंदद्ते अगागरे पडिलाभिते जाव सिद्धे । निक्खेवो ।

#### ॥ सत्तमं ऋज्भयगं समर्च ॥

पदार्थ - सत्तमस्त - सप्तम श्रध्ययन का । उक्केवां - उत्तेप - प्रस्तावना पूबवत् जानना चाहिए ।
महापुरं - महापुरं । एगरं - नगर था । रत्तासीगं - रक्काशोक । उज्जारां - उद्यान था । रत्तपाश्रो रक्कपाद नामक । जक्कां - यद्य का यक्षायतन था । यत्ते - वल नामक । राया - राजा था । सुभद्दा युभद्रा नामक । देवी - देवी- रानी थी । महत्वते - महावल । कुमारे - कुमार था । रत्तवतीयामी कक्षारां - रक्कवतीप्रमुख । पंचसपारां - ५०० । रायवरकत्नगारां - श्रेष्ठ राजकत्याश्री के साथ । पाणिगाहरां - पाणिवहण विवाह हुन्ना । तित्थगरागमसां - तीर्थकर भगयान का स्नागमन हुन्ना । जाव यावत् । पुक्वभवो - पूर्वभव की पृच्छा की गई । मिणपुरं - मिणपुरं । एगरं - नगर था । एगगद से नगयद । गाहावती - गायापति था । इंदद ते - इन्द्रद । स्रश्यगरे - स्ननगार को । पिडलाभिते पितलाभित किया गया । जाव - यावत् । सिन्दे - सिद्ध हुन्ना । निक्केवों | निक्षेप - उपसंदार की करपना
पूर्व की भांति कर लेनी चाहिये । सत्तमं - सातवां । स्रश्यम्यन । समित्तं - सम्पूर्ण हुन्ना ।

मूलाये — सप्तम श्रध्ययन का उत्तेष-प्रस्तावना पूर्व की तरह जान लेना चाहिये। जम्यू ! महापुर नामक नगर था। वहां रक्ताशोक नाम का उद्यान था, उस में रक्तपाद यन्त का विशाल स्थान था। नगर में महाराज बल का राज्य था। उन की रानी का नाम सुभद्रा देवी था। इन के महाबल नाम का राजकुमार था। उस का रक्तवतीप्रधान ४०० श्रेष्ट राजकन्यात्रों के साथ पाणि, महण्-विवाह किया गया।

उस समय तीर्थंकर भगवान् महावीर स्वामी पघारे । तदनन्तर महावल राजकुमार का

<sup>(</sup>१) छाया — सप्तमस्योत्सेपः । महापुरं नगरम् । रक्ताशोकमुद्यानम् । रक्तपादो यक्षः । विलो राजा । सुभद्रा देवी । महावलः कुमारः । रक्तवतीष्रमुखायां पंचरातानां राजवरकन्यकानां पाखिग्रह्यम् । तीर्थकरागमनम् । यावत् पूर्वभवः । मणिपुरं नगरम् । नगदत्तो गाथापतिः । इन्द्रदत्तोऽनगारः । प्रतिलाभितो यावत् सिद्धः । निक्षेपः ।

<sup>॥</sup> सप्तमध्ययनं समाप्तम् ॥

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**६९७** 

श्रावकधमें भगवान से श्रंगीकार करना और गणधर देव का भगवान से उस का पूर्वभव पृक्षना तथा भगवान का प्रतिपादन करते हुए कहना कि गौतम मिणपुर नाम का एक नगर था। वहां नागदन नामक पृह्पति रहता था, उस ने इन्द्रदत्त नाम के अनगार को निर्मल भावनाओं के साथ शुद्ध आहार के द्वारा प्रतिलाभित किया तथा मनुष्य आयु का वत्य करके वह यहां पर महावल के रूप में उत्पन्न हुआ। तदनन्तर उस ने साधुधम में दीक्ति हो कर यावन सिद्ध पद को —मोच को प्राप्त किया। नित्ते को कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये।

#### ।। सप्तम अध्ययन समाप्त ।।

टोका — छठे अध्ययन के अनन्तर सप्तम अध्ययन का स्थान है ! सप्तम अध्ययन में श्री महावल — कुमार की जीवन द्वान्त संकलित हुआ ! महायल कुमार महापुर — नरेश महाराज बल के पुत्र थे, इन की माता की नाम सुभद्रा देवी था । माता पिता ने महायल का शिक्षण सुरोग्य कलाचार्यों की छत्रछाया तले करवाया था । युवक महायल का ५०० श्रेष्ठ राजकुमारियों के साथ विवाह सम्पन्न हुआ था । ५०० रानियों में सुख्य रानी श्रीमती रक्तवती जी थीं जो कि परम सुन्दरी अथच पतिपरायगा थीं ।

एक दिन चरम तीयकर पतितपावन श्रमण भगवान् महावीर स्वामी का महापुर नगर के रक्ताशोक नामक उचान में पधारना हुआ। नगरिक तथा राजा एवं महाबलकुमार भगवान् के चरणों में उपस्थित हुए। भगवान् ने धमें प्रदेश किया। उपदेश सुनने के अनस्तर राजा तथा नगरिकों के चले जाने पर महाबल ने श्रावकोचित वर्तों का नियम प्रहृण किया। गणधरदेव के पूछने पर भगवान् ने उसके पूर्व भव का वर्णन करते हुए कहा कि वह पूर्वभव में मिणपुर नगर का गाथापित था। उस ने इन्द्रदत्त नाम के एक तपस्वी अनगार को आशासि है प्रतिलागित करके मनुष्यायु का बन्ध किया था, वहां की आयु समात कर यह बलनरेश की धमपत्वी सुनदा देवी के गर्म से महाबल के रूप में उत्पन्न हुआ। तथा इस भव में सुनिधमें के श्रनुष्ठान से सुनाहुकुमार की भौति सब प्रकार के कमेवन्धनों का विच्छेद कर के इसी जन्म में मोज्ञगामी बनेगा।

उत्सेप सन्द प्रस्तावना का बोधक है। प्रस्तावना सूत्रकार के शन्दों में —जह णं भन्ते ! समलेणं-भगवया महावीरेणं जान संपत्तेणं सुद्धविवागाणं छहुस्स प्रन्कस्यणम्स अयमहे परणक्ते, सत्तमस्स णं भंते ! अन्ध्रमणस्स समलेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं के अहे परणक्ते !, अर्थात् जम्ब् स्वामी खपने परमपूज्य पुष्टदेव श्री सुधर्मी स्वामों में निवेदन करने लगे कि भगवन् ! यदि यावत् मोक्षसम्प्राप्त श्रमण भगवान् पहावीर ने सुखविषाक्ष के छठे अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है तो भगवन् ! यावत् मोक्षसंप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने सुखविषाक के सप्तम अध्ययन का क्या अर्थ परमाया है ? — इस प्रकार है । तथा निवोष सन्द उपसंहार का सूचक है । उपसंहारकष सूचपाठ निम्नोक्त है—

पवं खलु जम्नू ! समर्णेगं भगवया महावीरेगं जाव संयत्ते गां सुहविवागागं सत्तनस्स श्राञ्कयणस्स अपमेट्टे परणत्ते । ति वेमि । अर्थात् श्री सुधर्मा स्वामो कहने लगे कि हे जम्बू ! यावत् मोच्छंपात श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखिषपाक के सप्तम अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ फ़रमाया है। इस प्रकार में कहता हूं। अर्थात् हे जम्बू ! मैंने जो कुछ कहा है वह प्रमु वीर के कथनानुसार ही कहा है, इस में मेरी अपनी और से कोई कल्पना नहीं की गई है।

— तित्ययरागमणं जाव पुठवभवो —यहां पठित जाव-यावन् पद—तीर्थंकर भगवान् के आने के पश्चात् बलनरेश तथा जनता एवं महाबल कुमार ऋादि का ऋाना, उपदेश सुनना, उपदेश सुनने के अनस्तर **ERC** 

श्री विपाकसूत्रीय इतीय श्रुतस्कन्ध-

महायल कुमार का मगवान् से आयक्षमें का अंगीकार करना आदि सुगहुकुमार के अध्ययन में वर्णित विस्तृत कथासन्दर्भ का तथा ( -पडिजाभिते जाव सिद्धे - भयहां पठित जाव-यावत् पद - नागदत्त गाथापति का इन्द्रदत्त भुनि का पारणा कराने के अनन्तर मनुष्य अप्रायु का बांधना, संसार को परिमित करना और वहां से मृत्यु को प्राप्त हो जाने के अनस्तर महापुर नगर में महाराज वल के घर में महावल के रूप में उत्पन्न होना और भगवान् महाबीर स्वामी के पास दीचित होना ऋदि सुवाहुकुमार के ऋध्ययन में वर्णित दृवत्तान्त का परिचायक है। अन्तर मात्र इतना ही है कि धुवाहुकमार देवलोक तथा मनुष्य लोक में कई एक जन्म ले कर अन्त में महाविदेह चीत्र में साधु हो कर मुक्तिलाभ करेंगे जब कि महाबल कुमार प्रभु वीर के चरणों में दी जित हो कर इसी जनम में सिद्ध हो गए।

उत्पर के कथासन्दर्भ से यह भलीगाँति प्रमाणित हो जाता है कि सुपात्र को दिया गया भावनापूर्वक निर्दोष आहार जीवन के विकास कर कारण बनता है और परम्परा से इस मानव प्राणी को जन्म मरण<sup>े के</sup> बन्धनों से मुक्ति दिलवाकर परमसाध्य निवार्णपद को उपलब्ध कराने में महान सहायता प्रदान किरता है । अत: मुमुद्ध प्राणियों को मुपात्रदान का अनुसरण एवं आचरण करना चाहिए, यही इस अध्याय में विधित जीवनवत्तान्त से ग्रहणीय सार है।

🔢 सप्तम ऋध्याय समाप्त 🗓

## अथ अष्टम अध्याय

इस अध्ययन की रचना भी सुपानदान के महत्त्वनोधनार्थ ही हुई है। धर्म का आराधन इस मानव प्राणी को कितना ऊंचा ले जाता है तथा उसे अपने गनतब्य स्थान को प्राप्त कराने में कितना सहायक होता है ? यह भद्रनन्दी के जीवनवृत्तान्तों से सहज ही में हृद्यंगम हो सकता है। भद्रनन्दी का विवस्ण निम्नोक्त है —

मृल- 'अट्टमस्स उक्लेवो | सुघोसं एगरं | देवरमणं उज्जाएं । वीरसेणो जक्लो । अञ्जुणो राया । तत्तवती देवी । महनंदी कुमारे । सिरीदेवीपामोक्खाएं पंचसयाएं रायवर-- कन्नगाएं पाणिग्गहएं जाव पुञ्चभवे । महाघोसे एगरे । धम्मधोसे गाहावती । धम्मसीहे अण्गारे पडिलाभिते । जाव सिद्धे । निक्लेवो ।

#### ॥ श्रद्धमं श्रज्भयणं समत्तं ॥

पद्धि — ऋहमस्स — ऋहम ऋध्ययन का । उक्खेबो — उत्तेष - प्रस्तावना पूर्व की मान्ति जान लेना चाहिये । सुघोसं — सुवीष नाम का । एगरं — नगर था । देवरमणं — देवरमण नामक । उज्जाणं — उद्यान था । वीरसेणे — वीरसेन । जक्बो — यत्तं का ऋष्यतन — स्थान था । ऋज्जुणों — ऋजुन । राथा — राजा था । तत्तवती — तत्ववती । देवी — देवी थी । सहनन्दी — महनन्दी नामक । कुमारं — कुमारं था । सिरी — देवीपामोक्खाणं — श्रीदेवीप्रधान । पंचस्तयाणं — १०० । रायवरकन्दगाणं — श्रेष्ठ राजकन्याच्चों के साथ । पाणिमाहणं — पाणिमहणं — पाणिमहणं किया गया । जाव — यावत् । पुठवमचे — पूर्वभव की पृठ्छा की गई । महाघोसे — महाघोष नामक । एगरं — नगर था । धम्मघोसे — धमेघोष । बाहावती — गाथापित वा । धम्मसीहे — धर्मसिह । ऋणागारे — ऋनगार को । पाडिलाभिते — प्रतिलाभित किया गया । जाव — यावत् । सिन्हे — सिद्ध हो गया । निक्छेबो — निचेप — उपसंहार की कल्पना पूर्ववत् कर लेनी चाहिए । ऋहमं — श्रष्टम । ऋज्भयणं — ऋष्ययन । समतं — सम्पूर्ण हुआ ।

मूत्रार्थ-अप्टम श्रध्ययन का उत्तेष--श्रतावना की कल्पना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये। सुघोष नामक नगर था। वहां देवरमण नामक उद्यान था। उस में वीरसेन नामक यत्त का स्थान था। नगर में अर्जुन नाम के राजा का राज्य था। उस की तत्त्ववती रानी और भद्रनन्दी नामक कुमार था। उस का श्रीदेवीप्रमुख ४०० श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ पाणिष्रहण हुआ। उस समय तीर्थंकर भगवान महावीर स्वामी उद्यान में पधारे। तद्दनन्तर भद्रनन्दी का भगवान से श्रावकधर्म स्वीकार करना। गणधरदेव गौतम स्वामी का भगवान से उस के पूर्वभव के सम्बन्ध में पृच्छा करनी और भगवान का उत्तर देते हुए करमाना कि गौतम ! महाघोष नगर था। वहां

<sup>(</sup>१) छाया - अष्टमस्वीत्त्तेपः । सुघोषं नगरम् । देवरमणमुद्यानम् । वीरसेनी यदाः, । अर्जुणो राजा । तस्ववती देवी । भद्रनन्दी कुमारः । श्रीदेवीप्रमुखाणां पंचरातानां राजवरकन्यकानां पाणिप्रहण्यम् । यावत् पूर्व-भवः । महोषोषं नगरम् । धर्मघोषो गाधापति : । धर्मसिहोऽनगारः प्रतिलाभितो यावत् सिद्धः । निद्देपः ।

<sup>।।</sup> ऋष्टमाध्ययनम् समाप्तम् ।।

900]

त्रिष्टम ऋध्याय

धर्मधोप नामक गाथापति रहता था। उसने धर्मसिंह नामक अनगार को प्रतिलाभित किया और मनुष्य आयु का बन्ध करके वह यहां पर उत्पन्न रुआ। यावन उस ने सिद्धगति को उपलब्ध किया। निद्मप का कल्पना पूर्व को भाँति कर लेनी चाहिये।
।। अष्टम अध्याय समाप्त ।।

टीका—प्रस्तुत ऋध्ययन के चिरितनायक का नाम भद्रनन्दी है। भद्रनन्दी का जन्म सुघोष नगर में हुआ। पिता का नाम महाराज अर्जुन और माता का नाम श्रीतस्वति देवी था। भद्रनन्दी का पालन पोषण् वड़ी सावधानी से हुआ। योग्य कला वार्य के पास इस ने विद्याध्ययन किया। माता पिता द्वारा युवक भद्रनन्दी का श्रीदेवीप्रमुख ५०० श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ विवाह सम्पन्न हुआ और भद्रनन्दी भी उन राजकुमारियों के साथ अपने महलों में सांसारिक सुखोपनीय करता हुआ सानन्द जीवन व्यतीत करने लगा।

एक दिन चरम तीर्थं कर पतितपावन भगवान् महावीर स्वामी संसार में ऋहिंसा का प्यंज फहराते हुए सुधीय नगर के देवरमण नामक उद्यान में विराजमान हो जाते हैं। भगवान् के पधारने की सूचना नाग- रिकी को मिलने की ही देर थी, नागरिक बड़े समारोह के साथ वहां जाने लगे। राजा, भद्रनन्दी कुमार तथा नागरिकों के यथास्थान उपस्थित हो जाने पर भगवान् ने धर्मोपदेश दिया। उपदेश सुन कर लोग, राजा तथा नागरिक ऋपने २ स्थान को वापस चले गये, तब भद्रनन्दी कुमार ने साधुवर्म को प्रहण करने में ऋपनी ऋसम- यंता प्रकट करते हुए भगवान् से भावकवतों को प्रहण किया और तद्रनन्तर वह जिल रथ से ऋाया था उस पर वैठ कर ऋपने स्थान को वापस चला गया।

भद्रनन्दी के चले जाने पर गौतमस्वामी ने भद्रतन्दी की मानवी ऋदि के मूलकारण को जानने की इच्छा से भगवान् महावीर के चरणों में उस के पूर्वभव को अवलाने का निवेदन किया। गौतम स्वामी के विनीत निवेदन का उत्तर देते हुए मगवान् कहने लगे कि गौतम ! यह पूर्वभव में महाघोष नगर का प्रतिष्ठित एहपित था। इस का नाम धमेघोष था। इस ने धमेसिंह नाम के एक तपस्वी मुनिराज को श्रद्धापूर्वक आहार देने से जिस विशिष्ट पुरुष का उपार्जन किया, उसी के फलस्वरूप वह यहां आकर भद्रनन्दी के रूप में उत्पन्न हुआ और उसे सर्व प्रकार की मानवी संपत्ति पास हुई।

श्रावक धर्म श्रीर तदनन्तर साधु धर्म का ययाविधि श्रनुष्ठान करके श्री भद्रनन्दी श्रनगार ने वन्धे हुए कर्मी की निर्जरा करके मोद्यपट को प्राप्त किया। इस का समस्त जीवनबृत्तान्त प्रायः सुवाहुकुमार के समान ही है, जो श्रन्तर है वह सूत्रकार ने स्वयं ही श्रपनी भाषा में स्पष्ट कर दिया है।

— उक्खेबो – उत्क्षेप पद प्रस्तावना का संसूचक है। सूत्रकार के राब्दों में प्रस्तावना — जह एं भंते! समरोण भगवया महावीरेण जाव संपत्ते एं सुद्विवागाण सत्तमस्त अक्ष्मपण्स्त अपमृष्टे प्रश्चने, अष्टमस्त एं भन्ते! अक्ष्मयणस्त सुद्विवागाणं समरोणं भगवया मद्दावीरेणं जाव संपत्ते एं के अष्टे प्रश्णतं १, अर्थात् यदि भगवन्! यावत् भोत्तसंप्राप्त अमण भगवन महावीर स्वामी ने सुखविपाक के सप्तम अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) अर्थ प्रतिपादन किया है तो भगवन्! यावत् मोक्षसम्माप्त अभण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के अष्टम अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है दिस प्रकार है। तथा— निक्खेबो—नित्तेप शब्द से अभिमत पाठ निश्लोक है—

पतं खलु अम्बू ! समगोणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं सुहविवागःणं श्रष्टमस्स अज्भयणस्स श्रयमट्टे पण्णनां, ति वेमि--श्रर्थात् हे अम्बू ! इस प्रकार यावत् मोचलप्राप्त अमणा भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के श्रष्टम श्रय्यन का यह (पूर्वोक) श्र्यं प्रतिपादन किया है। मैंने जैसा वीर प्रभु **अ**ष्टम अध्याय]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

308

मुना है वैसा ही तुम्हें सुनाया है। इस में मेरी ऋरि से ऋपनी कोई कल्पना नहीं की गई है।

—पाणिगाहण् जाव पुन्वभवे—यहां पंडत जाव—यावत् पद—शीभद्रतन्दी का श्री सुबाहुकुमार की भाँति अपने महलों में अपनी विवाहित कियों के साथ सांसा रक कामभानों का उपभोग करते हुए विहरण् करना, भगवान् महावीर स्वामी का वहां आना, राजा, भद्रतन्दी तथा नगर की जनता का प्रभुचरणों में उपस्थित होना तथा उपदेश सुन कर वापिस अपने र स्थान को चले जाना । तद्रनन्तर भद्रतन्दी का साधुवृत्ति के लिथे अपने की अशक्त बता कर भगवान् से आवक्षमं अंगीकार करना और वहां से उठ कर वापस अपने महलों में चले जाना इत्यादि भावों का तथा—पित नामिते जाव सिद्धे—यहां पिटत जाव—चावत् पद्र—धमेथीय गाथापित का संसार को परिमित्त करने के साथ र मनुष्यायु का वान्धना, आयुपूर्ण होने पर महाराज अर्जुन के घर भद्रतन्दी के क्या में उत्यन्न होना । गीतम स्वामी का—भगवन् ! क्या भद्रतन्दी आपश्री के चरणों में दीचित होगा ? यह प्रभ करना, भगवान् का—हां में उत्तर देना । तदनन्तर भगवान् का विहार कर जाना, भद्रतन्दी का तेलापीयथ करना, उस में भगवान के पास दीचित होने का निश्चय करना । भगवान् का किर साधुधर्म को अंगीकार करना और उर्ध साध्मा हारा केवलहान की प्राप्ति करना—आदि भावों का परिचायक है ।

सुवाहुकुमार और भद्रशन्दी मी के जीवनकृत्तान्त में इतना ही अन्तर है कि भी सुवाहुकुमार जी देव-लोक अपदि के अनेकों भव करने के अनन्तर मुक्ति में जायेंगे जब कि श्री भद्रनन्दी इसी भव में मुक्ति में पहुंच जाते हैं।

🛚 ऋष्टम ऋष्याय समाप्त ॥

### श्रथ नवम श्रध्याय

इस अध्ययन में श्री महाचन्द्र कुमार का जीवनवत्तान्त वर्णित हुआ है । इस का पदार्थ भी पृव अध्ययनों के समान हो है, केवल नाम और स्थानादि में अन्तर है, जो कि नीचे के सूत्रपाठ से ही सुस्पष्ट हो जातां है —

मूल-- 'नवमस्स उक्लेव । चम्पा नगरी । पुरुणभद्दे उज्जाले । पुरुणभद्दे जक्ले । दत्ते राया । रत्तवती देवी । महचंदे कुमारे जुनसया । सिरीकंतापामोक्खालं पंचसयालं राय-वरकन्नगालं पाणिग्गहलं । जाव पुच्चभवे तिगिच्छिया लगरी । जितसन् राया । धम्मवीरिल अस्पारे पहिलाभिते जाव सिद्धे । निक्लेवी ।

#### ॥ नवमं ऋज्भवर्णं समत्तं ॥

पदार्थ—नवमस्स—नवम । अज्ञायणस्स — अध्ययन का । उत्रक्षेत्रो — उत्त्वेप-प्रस्तावना पूर्ववत् जानना चाहिए । चंपा नगरी—चंपा नाम की नगरी थी, वहां । प्राणभहे — पूर्णभद्र नामक । उज्जाले-उद्यान था, उस में । पुराणभहे — पूर्णभद्र । जक्षे — यक्ष का स्थान था । दस्ते — दस्त नाम का । राया—राजा था । रस्त्वती—रक्तवती । देवी — देवो — रानी थी । महचंदे — महाचन्द्र ! कुमारे — कुमार । जुवराया — युवराज था । सिरीकंतापामोक्ष्वाणं — श्रीकानताप्रमुख । पंचस्त्याणं — ५०० । रायवरकन्तराणं — श्रीकट राजक्त्याओं के साथ । पालिग्यहणं — पालिग्रहण हुआ । जाव — यावत् । पृत्वभवो — पूर्वभव की पृष्ठा की गई । तिश्वच्छा — चिकित्सिका नामक । एगरी—नगरी थी । जितसस्तू — जितशत्र नामक । राया — राजा था । धम्मवीरिए — धर्मवीर्य । अश्वगारे — अनगार की । पडिज्ञाभिते — प्रतिक्राभित किया गया । जाव — यावत् । सिद्धे — स्विद्ध हुआ । निक्खेबो — निच्छेव — उपसंहार की कहाना पूर्व की भाँति कर लेनी चाहिये । नश्यन् । अध्ययन । समस्तं सम्पूर्ण हुआ ।

मूलार्थ - नवम अध्ययन का उत्तेष—प्रस्तावना पूर्व की भाँति जान लेना चाहिये। जन्मू ! चन्पा नामक नगरी थी, वहां पूर्णभद्र नामक उथान था, उस में पूर्णभद्र यस का आयतन-त्थान था। वहां के राजा का नाम दस्त था और रानी का नाम रह वती था, उन के युवराजपदालंकृत महाचन्द्र नाम का कुमार था, उस का श्रीकान्ताप्रमुख ४०० श्रीष्ठ राजकन्याओं के साथ विवाह हुआ था।

एक दिन पूर्णभद्र उद्यान में तीर्धंकर भगवान महावीर खामी पत्रारे। महाचन्द्र ने उन से श्रावक के बारह अतों का प्रहण किया । गणबर देव गौतम खामी ने दत्त के पूर्वभव की पुच्छा की। भगवान महावीर ने उत्तर देते हुए कहा कि चिकित्सिका नामक नगरी थी। महाराज

(१) छाया - नवमस्योक्षेप: । चम्पा नगरी । पूर्णभद्रमुद्यानम् । पूर्णभद्रो यत्तः । दत्तो राजा । रक्तवती देवी । महाचन्द्र: कुमारो युवराजः । श्रीकान्तप्रमुखाणां पंचशतानां राजवरकन्यकानां पाणिप्रहण्म् । यावत् पूर्वभवः । चिकित्सिका नगरी । जितशब् राजा । धमेवीयोंऽनगारः प्रतिलाभितो यावत् सिद्धः । निचेषः । ।। नवममध्यसनं समातम् ।।

€ 0 3

जितरात्रु वहां का राजा था ! उस ने धर्मवीर्य ऋनगार को प्रतिज्ञाभित किया । यावन् सिद्धपद-मोज्ञपद को प्राप्त किया । ।। नवस अध्ययन समाप्त ।।

टीका - अष्टम अध्ययन के अनस्तर नवम अध्ययन का स्थान है। नवम अध्ययन की प्रस्तावना की सूचित करने के लिये सूत्रकार ने - उक्खेब - यह पद दे डाला है। उत्देर पद से अभिमत प्रस्तावनारूप त्त्रांश-ज्ञः एं भंते ! समसेकं भगवयः महावीरसः जाव सम्पत्तेसः स्ववागासः ऋडमस्स ऋडम-यणस्त अयमट्टे पर्रण्तो, नवमस्त एं भते ! श्रज्भयणस्त समर्पेण भगवया महावीरेण जाव सम्पत्ते ए के ब्रहे पराणुक्तं ?,—ब्रथित् यदि भदन्त ! यावत् मोद्धसम्प्राप्त अमरा भगवान् महावीर स्वामी ने सुखविपाक के ब्राष्ट्रभ अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) ब्राये प्रतिपादन किया है तो भगवन् ! यावत् मोजसम्प्राप्त अमण भगवान् महाबोर ने सुखिवपाक के नवम श्रध्यथन का क्या ऋर्थ प्रतिपादन किया है ? -- इस प्रकार है । प्रश्तुत ऋध्ययन के पदार्थ में चरित्रनायक का नाम महाचन्द या महचन्द्र है। यह महाराज दत्त का पुत्र और रकवती का आसमज तथा युवराज पद से ऋलंकृत या। इस का ५०० श्रेष्ठ राजकन्याओं के साथ विवाह हुआ। था। इस की पटरानी का नाम श्री कान्तादेवी था। पूर्व भव में यह चिकित्सिका नगरी का जितशतु नामक राजा था। प्रजापरायण होने के ऋतिरिक्त यह धर्मपरायण भी था। इस ने धर्मवीर्य नाम के एक ऋनगार की अद्धापूर्वक आहारदान दिया । उस के प्रभाव से यह इस चम्पानगरी में महाचन्द्र के रूप में उत्पन्न हुआ । जन तीर्थं इर भगवान् महाबीर स्वामी चम्या के पृर्णोभद्र उद्यान में पधारे तो महाचन्द्र ने श्रावक के बारह बर्तो का नियम प्रदेश किया, इत्यादि मोच्पर्यन्त सम्पूर्ण वृत्तान्त प्रथम ऋध्ययन गत सुवाहुकुमार के वर्णन के समान ही समभता चाहिए। केवल नाम ऋौर स्थानादि का ऋन्तर है। ऋन्त में बह इसी भव में सिद्ध गीत की प्राप्त हो जाता है।

निदोप-शन्द का श्रर्थसम्बन्धी ऊहापोह १४ १८८ पर किया जा चुका है। प्रस्तृत में निक्षेप शब्द से अभिमत सूत्रपाठ निम्नोक है---

— प्यं खलु जम्बू! समलेगं भगवया महाविरिणं जाव सम्पत्तेणं सुहविवागाणं नव-मस्त प्रश्नभयणस्त श्रयमट्टे पराण्नो, लि बेमि — श्रयंत् श्रायं सुवर्गा स्वामो फ्रभाने लगे कि हे जम्बू! यावत् मोत्तसम्प्राप्त श्रमण भगवान् महावीर स्वामी ने सुखिवपाक के नवम ऋष्ययन का यह (पूर्वोक्त) ऋर्य प्रतिपादन किया है। मैंने जैसा भगवान् से सुना था वैसा तुम्हें सुना दिया है। इस में मेरी ऋपनी श्रोर से कोई कल्पना नहीं की गई है।

—पाणिमाहण जाव पुठव भवो — तथा —पडिलाभिते जाव सिद्धे — यहां पठित जाव— यावत् पद से संसूचित पदार्थ पोछे पृष्ठ ७०१ पर लिखा जा चुका है। अन्तर मात्र हतना ही है कि वहां श्री भद्रनन्दी का वर्णन है जब कि प्रस्तुत में श्री महाचन्द्र कुमार का। तथा वहां भद्रनन्दी के नगर का, माता पिता का, उस के पूर्वभवगत नामादि का उल्लेख है, जब कि यहां महाचन्द्र के नगर का, माता पिता का, तथा महाचन्द्र के पूर्वभवगय नाम आदि का। सारांश यह है कि नामगत भिन्नता के अतिरिक्त अर्थगत कोई भेद नहीं है।

प्रस्तुत ग्रध्ययन में भी सुपात्रदान को सर्वोत्तम प्रमाणित करने के लिये एक धार्मिक आख्यान की संचित्तकप से संकलना की गई है। यह नवम अध्ययन का पदार्थ है।

!! नवम ऋभ्ययन समाप्त !!

# अथ दशम अध्याय

यह दसवां ऋध्ययन भी पहले नी ऋध्ययनों की भाँति सुपात्रदान ऋौर संयमाराधन के पश्णिम को इदयंगम कराने के लिये एक धार्मिक कंयासंदर्भ के रूप में ऋँकित किया गया है। इस ऋध्ययन में वर्णित हुए वरदत्तकुंमार के जीवनकृतान्त का विवरण निम्नोक है—

मूल--'दसमस्स उक्खेवो। एवं खलु जम्नू! तेणं कालेणं तेणं समएणं साएयं णामं णगरं होत्था। उत्तरकुरू उज्जाणे। पासामित्र्यो जक्खो। मिनणंदी राया। सिरीकन्तादेवो। वरदत्ते कुमारे। वरसेणापामोक्खाणं पंचदेवीसयाणं रायवरक्रक्रमाणं पाणिग्गहणं। तित्थगरागमणं। सावगधम्मं। पुत्र्यभवो। सयदुवारे णगरे। विमलवाहणे राया। धम्मरुई त्र्रणगारे पिंडलाभिते। मणुस्साउए बद्धे। इहं उप्पन्ने। सेसं जहा सुबाहुस्स कुमारस्स। चिन्ता। जाव पव्यज्जा। कप्पंतरे। ततो जाव सव्यद्धसिद्धे। ततो महाविदेहे जहा दिढपतिएणे जाव सिज्भित्हिति । एवं खलु जम्बू! समणेणं भगवया महावीरेणं जाव संपत्तेणं सहविवागाणं दसमस्स व्यवस्य समस्य व्यवस्य पर्णाते, ति वेमि। सेवं भंते!, सेवं भंते! सहविवागा।

### । दसमं अज्यस्यर्गं समत्तं ॥

पदार्थ-व्समस्स-दशम अध्ययन का । उक्केबो-उत्कोर-पस्तावना पूर्ववत् जानना चाहिये । एवं खलु-इस प्रकार निश्चय हो । जंबू !--हे जम्बू ! । तेणं कालेणं ---उस काल में । तेणं समएणं ---उस समय में । साययं---साकेत ! णामं--नामक । एगरं--नगर । हात्या---था । उत्तरकुर---उत्तरकुर नाम का । उज्जाणे---उद्यान या, वहां । पासामि म्रा--गशामृग नामक ! जक्रबो ---यक्ष-यद्ध का यक्षायतन था । नित्तर्ण दो--मित्रनन्दी । राया---राजा था । सिरीकंता--श्रीकान्ता नामक । देवी---देवी अर्थात् रानी यी । वरदत्ते --वरदत्त नामक । कुमारे---कुमार था । वरसेनापामोक्खाणं --वरसेनाशमुख । पंचदेवीस्याणं रायवरकम्नगाणं ---पांव सी श्रेष्ठ राजकुमारियों का । पाणिगाइणं ---पाणिग्रहण् --विवाह हुश । ति -- त्यगरागमणं ---वीर्थकर महाराज का आगमन हुआ । सावग्यममं---श्रावकथमं का अंगीकार करना ।

<sup>(</sup>१) छाया—दशमस्योत्ह्याः । एवं खलु जम्बूः ! तिस्मन् काले तिस्मन् समये साकेतं नाम नगरम—
भूत् । उत्तरकुर उद्यानम् । पाशामृगो यद्धः । मित्रनन्दी राजा । श्रीकान्ता देवी । वरदत्तः कुमारः । वरसेनापम्—
खाणां पंचदेवीशतानां राजवरकन्यकानां पाणिग्रहण्ं । तीर्थकरागमनम् । श्रावकधमम् । पूर्वभवः । शतदारं
नगरम् । विमलवाहनो राजा । धर्मकोचरनगरः प्रतिलाभितः । मतुष्यायुर्वदम् । इहीस्पन्नः । रोर्षं यथा सुवाहोः
कुमारस्य चिन्ता । यावत् प्रवत्या । करान्तरे ततो यावत् सवार्यसिद्धे । ततो महाविदेहे यथा हदप्रतिशो यायत्
सरस्यति ५ । एवं खलु जम्बूः । श्रमणेण भगवता महावीरेण यावत् संपाप्तेन सुखविवाकानां दशमस्य ऋष्ययन—
स्यायमर्थः प्रश्वतः । इति अवीमि । तदेवं भदन्त ! तदेवं भदन्त !, सुखविवाकाः ।

भ दश्रममध्ययने समाप्तम् ।।

७०५

हुऋा! क्ति वेमि—इस प्रकार मैं कहता हूं।

पुड्यमवी—पूर्वभव की पृच्छा की गई ! स्यदुवारे—शतदार नामक । जगरे—नगर था ! विमलवाह्णे राया-विमलवाहन नामक राजा था । धम्महई—धमंहिं ! अण्णमारे—अनगर को । पृडिलाभिते—प्रतिलाभित
किया. गया, तथा | मणुस्साउप—मनुष्य आयु का | वद्धे—बन्ध किया | इहं—यहां पर | उप्पन्ने—उत्पन्न हमा |
सेसं—रोष वर्णन | जहा—जैते | सुवाहुस्त—सुवाहु ! कुमारस्स—कुमार का है, वेसे ही जानना चाहिये !
चिन्ता—चिन्ता अर्थात् पौषध में भगवान् महावीर स्वामी के चर्णों में दीचित होने का विचार ! जाव—यावत् ।
पृद्धकता—प्रवच्या—साधुवृत्ति का प्रहृण् करना | कृष्णंतरे—कल्यान्तर में—अन्यान्य देवलोकों में उत्पन्न
होगा | ततो—वहां से | जाव—यावत् | सव्यहसिद्धे—सर्वाधिद्ध नामक विमान में उत्पन्न होगा !
ततो—वहां से | महाविदेहे—महाविदेह चेत्र में जन्मेगा | जहा—जैते | दिद्धपतिष्णे—हटप्रतिष्ठ । जाव—
यावत् | सिज्भितिदिति १—सिद्ध होगा, ५ | प्यं खलु—इस प्रकार निश्चय हो | जंबू !—हे जम्बू ! सम्पोणंअमण् । भगवया—भगवान् ! महावोरेणं—महावीर । जाव—यावत् । संपत्ते गां—मोन्नसंप्राप्त ने ग् सुद्दिववागाणं—सुलविपाक के । दसमस्स—दशम । अञ्चलपत्त का । अपयाहे—यह अर्थ ।
सुद्दिववागा—सुलविपाक कथन । दसमं—दशम । अञ्चलप्रां—अध्ययंन । समत्तं—सम्पूण्

मूजार्थ — जम्बू स्वामी — भगवन् ! यावत् मो क्संप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने यदि सुखविषाक के नवम अध्ययन का यह (पूर्वोक्त) ऋर्थ वर्णन किया है तो भदन्त ! यावत् मो क्संप्राप्त श्रमण् भगवान् महावीर ने सुखविषाक के दशम अध्ययन का क्या अर्थ प्रतिपादन किया है ?

सुधर्मा स्वामी - जम्यू ! उस काल और उस समय साकेत नाम का सुप्रसिद्ध नगर था। वहां उत्तरकुरु नामक उद्यान था, उस में पाशामृग नाम के यत्त का यत्तायतन-स्थान था। साकेत नगर में महाराज मित्रनन्दी का राज्य था। उस की रानी का नाम श्रीकान्ता और पुत्र का नाम वरदत्त था। कुमार का वरसेनाप्रमुख ५०० श्रेष्ठ राजकन्यात्रों के साथ पाणिश्रहण-दिवाह हुन्ना था। तदनन्तर किसी समय उत्तरकुरु उद्यान में तीर्थंकर भगवान् महावीर स्वामी का आगमन हुआ। वरदत्त ने भगवान् से श्रावकथर्म को ग्रहण किया। गणधरदेव के, पूछने पर भगवान् महावीर वरद्त्त के पूर्वभव का वर्णन करते हुए कहने लगे कि हे गौतम ! शतद्वार नामक नगर था। उस में विमलवाहन नाम का राजा राज्य किया करता था। उसने धर्मरुचि नाम के अनगार को आहारादि से प्रतिल-म्भित किया तथा मनुष्य आयु को बांधा। वहां की भवस्थिति को पूर्ण कर के वह इसी साकेतनगर में महाराज मित्रनन्दी की रानी श्रीकान्ता के उदर से दरदत्त के रूप में उत्पन्न हुन्त्रा । शेष वृत्तान्त सुबाहकुमार की भाँति समक्षना अर्थात् पौषघशाला में धर्मध्यान करते हुए उसका विचार करना और तीर्थंकर भगवान् के त्राने पर दीन्ना ऋंगीकार करना। मृत्युधर्म को प्राप्त कर वह अन्यान्य ऋर्थात् सौधमं ऋादि देवलोकों में उत्पन्न होगा। वरदत्त कुमार का जीव स्वर्गीय तथा माननीय अनेकों भव घारण करता हुआ अन्त में सर्वार्थसिद्ध विमान में उत्पन्न होगा, वहां से च्यव कर महाविदेह स्नेत्र में उत्पन्न हो रुढप्रतिज्ञ की तरह यावत् सिद्धगति को प्राप्त करेगा । हे जन्यू ! इस प्रकार यावत् मोक्संप्राप्त श्रमण भगवान् महावीर ने सुखविपाक के दशवें ऋध्ययन का यह ऋर्थ प्रतिपादन किया है। ऐसा मैं कहता हूँ।

जम्बूस्वामी—भगवन् श्रिपा का यह सुखिवपाकविषयक कथन जैसा कि आपने करमाया है, वैसा ही है, वैसा ही है। ॥ दशम अध्ययन समाप्त ॥

टीका - दसमस्त उक्लेबो - दशमस्योत्सेप: - इन पदों से सूत्रकार ने दशम अध्ययन की प्रस्तावना स्चित की है, जो कि सूत्रकार के शब्दों में - जाति खं भते ! समखेण भगवया महावीरे खं

जाव संपत्ते ए सुहुविवागाएं एवमस्त श्रज्भयणस्त श्रयमद्दे परएको, दसमस्त ण मंते ! अज्भ-यणस्य समर्थेण मगवया महावीरेण जाव संपत्तेण के प्रहे पर्णत्ती, इस प्रकार है। इन पदी का अर्थ मुलार्थ में दिया जा चुका है।

प्रस्तुत अध्ययन का चरित्रनायक वरदत्तकुमार है। वरदत्तका जीवनवृत्तान्त भी पाय: सुवाहु-कुमार के समान ही है। जहां कहीं नाम श्रीर स्थानादि का अन्तर है, उस का निर्देश सूचकार ने स्वयं कर दिया है। यह अन्तर नीचे की पंक्तियों में दिया जाता है -

| सुवाहुकुमार                         | वरदत्तकुमार –                                 |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------|
| १जन्मभूमि इस्तिशीर्ष ।              | १ <del>जन्मभूर्मि</del> सकेत ।                |
| २— <u>३द्यान</u> —पुष्पकरंडक ।      | र्— <b>उद्यान</b> — उत्तरकुर ।                |
| ३—यदायतन — कृतवनमालिष्य ।           | ३—-पद्मायतन —पाशामृग् ।                       |
| ४ <b>—पिता</b> — ब्रदीनशत्रु ।      | ४—पिता—मित्रनन्दी ।                           |
| ⊁ <del>—माता</del> –धारिखी देवी ।   | <b>५—माता -</b> श्रीकान्ता <b>दे</b> वी [     |
| ६—प्रधानपत्नी —पुष्यचूला ।          | ६—प्र <b>धानपत्नी</b> —वरसेना ।               |
| फपूर्वभद का नाम-धुमुख गाथापति ।     | ्र <b>्रवृत्येभव का नाम −</b> विमलवाइन नरेश । |
| य                                   | म <del>जन्त्रभूमि शतदार नगर ।</del>           |
| ६—प्रतिज्ञाभित श्रमगार अधे सुदत्त । | ६ – प्रतिलाभित अनगार - श्री धर्महाँचः         |

इस के ऋतिरिक्त दोनों की धार्मिक चर्या में कोई अन्तर नहीं है। दोनों ही राजकुमार थे। दोनों का देश्वर्य समान था। दोनों में अम्या भगवान महाबीर की धर्मादेशना के अवसा से धर्माभक्वि उत्पन्न हुई थी। दोनी ने प्रयम आवक्तधर्म के नियमों को ग्रहण किया श्लीर भगयान् के विहार कर जाने के अनन्तर पौषधराजा में पौत्रधीपवास किया तथा भगवान् के पास दीचित होने वालों को पुर्यशाली बतलाया एवं भगवान् के पुन: पधारने पर मुनिधर्म में दी जित होने का संकल्प भी दोनों का समान है। तदनन्तर संयमनत का पालन करते हुए मनुष्य भव से देवलोक और देवलोक से मनुष्यभव, इस प्रकार समान रूप से गमनागमन करते हुए अन्त में महाविदेह त्तेत्र में जन्म लेकर स्त्रीर वहां पर चारित्र की सम्यग् स्त्राराधना से कर्मरहित हो कर मोक्ष गमन भी दोनों का समान ही होगा ! ऐसी परिस्थिति में दूसरे ऋध्ययन से ले कर दसवें ऋध्ययन के अर्थ को यदि प्रथम अध्ययन के अर्थ का संचेप कह दिया जाये तो कुछ अनुचित न होगा। दूसरे राज्दों में कहें तो इन अध्ययन में प्रथम अध्ययन के अर्थ को ही प्रकारान्तर या नामान्तर से अनेक बार दोहराया गया है, ताकि मुमुद्ध प्राणी को दानधम और चारित्रधर्म में विशेष अभिरुचि उत्पन्न हो तथा वह उन का सम्यगुरूप से आचरण करता हुन्ना ऋपने ध्येय को प्राप्त कर सके ।

प्रश्त-सेलं जहा सुवाहुस्त-इतने कथन से वरदत्त के ब्रवशिष्ट जीवनदृत्तान्त का बोध हो सकता था, फिर स्नागे सूत्रकार ने जो -िचन्ता जाव पठवजना-स्नादि पद दिये हैं, इन का स्या प्रयोजन है अप्रति इन के देने में क्या तालाई रहा हुआ है ?

उत्तर---सेसं -- इत्यादि पदी से काम तो चल सकता था, पर सूत्रकार द्वारा-- जहा-- यथा -- शब्द से

-यत्तदोः नित्यसम्बन्धः -इस न्याय से सम्प्राप्त तहा शब्द से जिन पाठों ऋथवा जिन बातों का प्रइण करना ऋभिमत है, उन के साष्टोकरणार्थ हो ये - चिन्ता - श्रादि पदी का प्रइण किया गया है। इस में उस समय की लेखनक्याली था प्रतिपादनशैली ही कारण कही या मानी जा सकती है।

—सावगाधमां जिन्ता जाव पव्यज्ञा—हत्यादि संक्षिप्त पाठों में मूलपाठगत आदि और अन्त के मध्यवर्ती पाठों के प्रश्न को ओर संकेत किया गया है। स्त्रकार की यह शैली रही है कि एक स्थान पर समय पाठ का उस्तेख करके अन्यत्र उसके उस्तेख की आवश्यकता होने पर समय पाठ का उस्तेख न करके आरम्भ के पद के साथ जान —यावन् पद दे कर अन्त के पद का उस्तेख कर देना, जिस में कि मध्यवर्ती पदीं का संग्रह करना स्वित हो सके। इसी शैली का आगमों में माय: सर्वत्र अनुसरण किया गया है।

—सावगधरमं० —यहां के बिन्दु पृष्ठ ४७० पर पहें गये —पडिवज्ज्ञति २ त्ता तमेव रहं —हत्यादि पद का तथा — चिन्ता जाव पञ्चज्ञा —यहां पठित जाव —यावत् पद पृष्ठ ६४५ पर पढे गये —धन्ने णं ते गामागर॰ जाव सन्तिवेसा —हत्यादि पदो का तथा—ततो जाव सञ्चद्वसिद्धे—पहां पठित जाव-यावत् से पृष्ठ ६६६ पर पढे गये —हेवलोपाउ आउक्लपणं भवक्लपणं —हत्यादि पदों का संसूचक है।

—दिहपहराणे जाव.सिज्यिति वित्यहां पाँठत जाव — यावत् पद — श्रीपपातिक सूत्र में वर्णित हहपति के जीवन के वर्षाक पाठ को श्रीर संकेत करता है। हदपित का जीवन वृत्तान्त पीछ पृष्ठ ६७७ पर लिखा जा चुका है। तथा — सिजियिति ४ — यहां के श्रांक से भी श्रीममत पाठ पृष्ठ ६७७ पर, तथा महावीरेण जाव संपत्ते ए — यहां पठित जाव-पावत पद से श्रीममत — श्राहगरेण — इत्यादि पाठ ५४३ में लेकर ५४८ तक के पृष्ठों पर वर्णित हो चुका है।

- सेवं अंते ! सेवं अते ! सुद्दिवाग—इन पदों से जम्बू स्वामी की विनयसम्पत्ति और श्रद्धा— संभार का परिचय मिलता है। गुडननों के मुखार्रावन्द से सुने हुए निर्धन्यप्रवचन पर शिष्य की कितनी आस्या होनी चाहिये ?-यह इन पदों से स्पष्ट भासमान हो रहा है। जम्बू स्वामी कहते हैं कि हे भगवन् ! आपने जो कुछ फरमाया है, यह सर्वया—अन्नस्थाः यथाये है, असंदिग्ध है, सत्य है।

विपाकश्रुत के सुलविपाक नामक दिनीयश्रुतस्कन्ध के दश अध्ययनों में भिन्न भिन्न धार्मिक व्यक्तियों के जीवनवृत्ताम्तों के वर्णन में एक हो बात की वार २ पृष्टि की गई है। सुरानदान और संयमनत का सम्यम् आराधन मानवजीवन के आध्यास्मिक विकास में कितना उपयोगी है और उस के आचरण से मनुष्य अपने साध्यं को कैसे सिद्ध कर लेता है? इस विषय का इन अध्ययनों में पर्याप्त स्पष्टीकरण मिलता है। विकासगामी साधक के लिये इस में पर्याप्त सामग्रो है। सुरानदान यह दान के ऐहिक और पारलौकिक फल में अपना विशिष्ट स्थान रखता है। इस लिये सुलविगाक के दशीं अध्ययनों में इस के महत्त्व को एक से अधिक बार प्रदर्शित करने का प्रयस्त किया गया है।

ऋँगधंगों में विपाकसूत्र ग्यारहवां ऋंगसूत्र है। विपाकसूत्र दु:खविपाक स्रोर मुखविपाक इन दो विभागों में विश्वक है। दु:खविपाक में मृगापुत्र ऋदि दक्ष अध्ययन वर्णित हैं और मुखविपाक में मुबाहुकुमार ऋदि दस अध्ययन। प्रस्तुत वरदत्त नामक ऋध्ययन मुखविपाक का दसवां ऋध्ययन है। इस में श्री वरदत्त कुमार का जीवनवृत्तानंत प्रस्तावित हुआ है, जिस का विवरण ऊपर दिया जा चका है। इस ऋध्ययन की समान्ति पर मुखविपाक समान्त हो जाता है।

।। दशस श्रष्टवाय समाप्त ॥

# उपसंह।र

स्त्रकार ने जैसे प्रत्येक अध्ययन की प्रस्तावना और उस का उपसंहार करते हुए उत्सेप और निचेप इन दो पदों का उस्तेख करके प्रत्येक अध्ययन के आरम्भ और समान्ति का बोध कराया है, उसी कम के अनुसार श्री विपाकश्रुत का उपसंहार करते हुए सुत्रकार मंगलपूर्वक समान्तिसूचक पदों का उल्लेख करते हैं --

मृ्ल - 'नमो सुयदेवयाए। विवागसुयस्स दो सुयक्खंधा - दुहविवागो य सुहविवागो य । तत्थ दुहविवागे दस अज्भयणा एक असरगा दससु चेव दिवसेसु उदिसिज्जन्ति । एवं सुहविवागे वि । सेसं जहा आयारस्स ।

### ॥ एक्कारसमं श्रंगं सम्मत्तं ॥

पदार्थ नमो नमस्कार हो। सुपदेवयाप -श्रुतदेवता को । वियागसुपस्स - विपाकश्रुत के। दो - दो । सुपक्षधा -श्रुतस्कंध हैं, जैसेकि। दुहिव बागो प - दुःखविपाक श्रीर । सुहिवबागो प सुखविपाक होर । सुहिवबागो प सुखविपाक । तस्य - वहां । दुहिवबागो - दुःखविपाक में । दस - दस । श्रुक्तयणा - श्रुध्यम । पक्तसरगा - एक जैसे। दस सु चेव - दस ही। दिवसे सु - दिनों में। उहि सिक्तंति - कहे जाते हैं। पर्व - इसी प्रकार । सुहिवबागे वि - सुखविपाक में भी समक्त लेना चाहिये। सेसं - रोप वर्णक। जहा - जैसे। खायारस्म - श्राचारांग सूत्र का हैं, वैसे यहां पर भी समक्त लेना चाहिये। पक्कारसमं - एकादशवां। श्रामं - श्री। सममत्तं - सम्पूर्ण दुश्रा।

मृलायं - श्रुतदेवता को नमस्कार हो। विपाकश्रुत के दो श्रुतस्कंध हैं। जैसे कि -१ - दु:खांवपाक और २ - सुखविपाक। दु:खविपाक के एक जैसे दश अध्ययन हैं जो कि दस दिनों में प्रतिपादन किये जाते हैं। इसी तरह सुखविपाक के विषय में भी जानना चाहिए अर्थात् उस के भी दश अध्ययन एक जैसे हैं और दश ही दिनों में वर्णन किये जाते हैं। शेष वर्णन आचारांग सन्न की भाँति समक लेना चाहिये।

#### 🗸 ॥ एकाद्शवां ऋंग समाप्त ॥

टीका—मंगलाचरण की शिष्ट परस्परा अत्यन्त प्राचीन है । प्रस्थ के द्वारम्भ और समान्ति के अवसर पर मंगलाचरण करना यह शिष्ट सम्मत्त्र आचार है। इसी शिष्ट प्रया का अनुसरण करते हुए सूत्र का सूत्र की समान्ति पर —नम्मो सुयदेवयाण्—नमः श्रुतदेवतायै — इन पदो द्वारा मंगलाचरण का निर्देश किया है। इन का अर्थ अप्रिम पंक्तियों में किया जा रहा है। किसी २ प्रति में यह पाठ उपलब्ध नहीं भी दोता।

<sup>(</sup>१) छाया—नमः भुतदेवताये । विषाकभृतस्य ही श्रुतस्कन्थी — दुःखविषाकः सुख्यिषाकश्च । तम दुःखविषाके दश अध्ययनानि एकसदृशानि दशस्त्रेत्र दिवसेषु उद्दिश्यन्ते । एवं सुख्विष्णकेर्णाः भेणं यथा

<sup>।</sup> एकादशांगं समाप्तम् ॥

ઉં ક**દ** 

भी विराकश्रुत के १ — दुः खविपाक श्रोर सुखविपाक ये दो श्रुतस्कन्धे हैं। दुः खविपाक — जिस में दुष्ट कर्मी का दु:खरूप विपाक - परिशाम कथात्रों के रूप में वर्शित हो वह दु:खविपाक है। सुखविपाक - जिस में शुभ कर्मी का मुखरूप विपाक-फल का विशिष्ट व्यक्तियों के जीवनवृत्तान्तों से बोध कराया जावे उसे मुख-विपाक कहते हैं। दु:खविपाक के और मुखविपाक के दस २ अध्ययन हैं। इस प्रकार कुल बीस अध्ययनों में अनुतविपाक नाम के ग्यारहर्वे स्रांग का संकलन हुन्ना है। विपाकसूत्र के पूर्वोक्त २० अध्ययनों के ऋध्ययनक्रम का भी सूत्रकार ने स्वयं ही स्पष्ट उल्लेख कर दिया है। सूत्रकार का कहना है कि विपाकसूत्रगत दुःखविपाक के दस अध्ययन दस दिनों में बांचे जाते हैं और सुखविपाक के दस अध्ययन भी दुःखिविपाक की साँति दस दिनों में प्रतिपादन किये जाते हैं।

उपसंहार में सर्वपथम सूत्रकार ने श्रुतदेवता को नमस्कार किया है। यह नमस्कार श्राभमतप्रन्थ की निविध समाप्ति पर किया जाता है और यह मंगल का सूचक तथा प्रस्थ के निर्विध पूर्ण हो जाने के कारण उत्पन्न हुए हर्षविशेष का परिचायक है। मनोविज्ञान का यह सिद्धान्त है कि रूफलता, सफल ब्यक्ति को

द्धापने इष्टदेव का समस्या अवस्य कराया करती है। उसी के, फज़स्वरूप यह मङ्गलाचस्या है ।

श्रुतद्वता - यह शन्द तीर्थंकर या गराभर महाराज का बोधक है। अर्थात् इन पदों ते सून-कार ने मर्थरूप से जैनेन्द्र वाणी के प्रदाता तीर्थकर महाराज तथा सुत्ररूप से जैनेन्द्रवाणी के प्रदाता गणभर

महाराज का स्मरण करके अपने पुनीत अद्धासंभार का परिचय दिया है। -एककलरगा - एकलह शानि - इन पदों का अर्थ होता है-एक समान, एक जैसे। तात्पर्य यह है कि दुःखविपाक में जितने भी अध्ययन संकलित है वे सब एक समान हैं, इसी प्रकार सुखविपाक के दश अध्ययन भी एक जैसे हैं। यहां पर समानता परिणामगामिनी है ऋषीत् प्रथमश्रुतस्कन्ध में वर्णित अध्ययनों का अनितम परिस्ताम दुःख ऋौर द्वितीय श्रतस्कन्य में विस्तित ऋष्ययनों का ऋन्तिम परिसाम सुख है। इस दुःख ऋौर सुख की विश्वत व्यक्तियों के जीवन में समानता होने से इन को एक समान कहा गया है। ऋधवा विश्वित व्यक्तियों के अप्राचार में अप्रधिक समानता होने की दृष्टि से भी ये एक समान–एक जैसे कहे जा सकते हैं । आध्यवादस दिनों में इन दस ऋष्ययनों के वर्णन होने से इन की समानता सुतरां स्पष्ट हो जाती है। ऋथवा दु:खिवपाक तथा मुखविपाक के ऋध्ययनों में वर्णित मृगापुत्र ऋदि तथा सुंबाहुकुमार ऋदि सभी महापुरुष ऋन्त में परम-साध्य निवार्ण पद को प्राप्त कर लेते हैं। इस दृष्टि से भी ये सभी अध्ययन समान कहे गए हैं।

विपाकश्रुत के ऋध्ययनादि कम को विशेष रूप से जानने के लिये श्री ऋचारींग सूत्र क ऋध्ययन ऋषेक्षित है। यह वात — सेलंजहा आयारस्त — इन पदों से व्वनित होती है। ऋत: जिजास पाठकों को

श्री ब्राचारांग सूत्र का अध्ययन अवस्य करना चाहिये।

सूत्रकार ने -सेसं जहा ऋायारस्स --यह कह कर जो विषाकसूत्र के शेष वर्णन को ऋ।चाराङ्ग सूत्र के संमान संस्चित किया है, इस से यह स्पष्ट नहीं हो पाता कि सूत्र कारों को ऋाचाराङ्गपुत्र की विपाकसूत्र के साथ कौनसी समानता ऋभिमत है ? तथा ऋषियांग सूत्र के कौनसे वर्णन के समान विपाकसूत्र का वर्णन

(१) अतुत ऋगम या शास्त्र को और स्कन्ध उस शास्त्र के खब्ड या विभाग को कहते हैं ऋषीत् क्रागम या शास्त्र के खरड या विभाग का नाम भ्रातस्क्रन्य है। इस के अंगर विभाग आर**ध्ययन** के नाम से अभिहित किये जाते हैं।

(२) श्रीताम्बर मृतिपूजक परम्परा में श्रुतदेवता एक देवी मानी जाती है जो कि श्रुत की

अधिशात्री के रूप में उन के यहां प्रसिद्ध हैं।

समका जाये ? इस सम्बन्ध में आचार्य अन्यदेवसूरि भी मौन है। तथाति विद्वानी के साथ विचार करने से हमें जो जात हो सका है वह पाठकों की सेवा में अर्पित किये देते हैं। इस में कहां तक औचित्य है, यह पाठक स्वयं ही विचार करें।

नन्दीसूत्र आदि सूत्रों में विश्वित श्री उपासकरशाङ्क आदि सूत्रों के परिचय में श्रु तग्रहण के अनन्तर उपधान तय का वर्णन किया गया है। उपधान के अनेकों अर्थों में से " — उप समीपे धोयते कियते मूत्रा-दिक येन तपसा तदुषधानम्। अथवा — अक्रोपाङ्गानां सिद्धान्तानां पठनाराधनार्थमाचाम तोपवास— निर्विक्तयादिलदाणः तपाविशेष उपधानम्। अर्थात् जिस सप के द्वारा सूत्र आदि की श्रीप्र उपस्थित हो वह तप उपधान तप कहलाता है। तारार्य वह है कि तप निर्णा का सम्पादक होने से जानावरणीय कर्म के च्या तथा सयोपशम का कारण बनता है। जिस से स्थादि की श्रीप्र अवगति हो जाती हैं तथा साथ में सूत्रा-ध्ययन निर्विप्रता से समाप्त हो जाता है। अथवा अङ्ग तथा उपाङ्ग सिद्धान्तों के पत्नने और आराधन करने के लिये आर्थिक, उपवास और निर्विकृति आदि लच्चा वाजा तपविशेष — " ये दो अर्थ उपजब्ध होते हैं, इन्हीं अर्थों की पोषक मान्यता आजे भी प्रत्येक सूत्राध्ययन के साथ २ या अन्त में की जाती आर्थिक तपस्या के रूप में पाई जाती है। यह ठीक है कि वर्तमान में उपजब्ध आगमों में किस सूत्राध्ययन में कितना आर्थिवल विश्वेत से पाई जाती है। यह ठीक है कि वर्तमान में उपजब्ध आगमों में किस सूत्राध्ययन में कितना आर्थिवल अप्रदि तप होना चाहिये! इस सम्पन्ध में कीई निर्देश नहीं मिलता तथापि उन में उपधान तप के वर्णन में पूर्वोत्त मान्यता की प्रामाणिकता निर्विवाद सिद्ध हो जाती है। आगमों के अध्ययन के समय आर्थिवल तम की गुद्ध-स्परा के अनुसार जो मान्यता आज उपलब्ध एक प्रचलित है. उस की तालिका पाठकों को जानकारी के लिये नीचे दो जाती है—

- ११ ऋकुरास्त्र १ -- ऋषिराङ्गसूत्र ४० ऋषिविल । २ -- पूत्रकृताङ्गसूत्र ३० ऋषिविल । ३ -- स्थानांगसूत्र १८ ऋषिविल । ४ -- समवायांगसूत्र ३ ऋषिविल । ४ -- भगवतीसूत्र १८६ ऋषिविल । ६ -- जाता- धर्मक्यांग सूत्र ३३ ऋषिविल । ७ उपासकदशाङ्क १४ ऋषिविल । ८ -- ऋन्तकृदशाङ्क १२ ऋषिविल । ९ -- ऋन्तकृदशाङ्क १२ ऋषिविल । १० -- ऋभव्याकरण ५ ऋषिविल । ११ -- विपास इत्र २४ ऋषिविल ।
- १२—उपाद्गशास्त्र— १— औषपातिक ३ श्रामंबिल । २—राजप्रशीय ३ स्रामंबिल । ३—जीवाभिगम ३ श्रामंबिल । ४—प्रशपना ३ स्रामंबिल । १—जम्बूदीपप्रश्रास ३० स्रामंबिल । ६—निरमाविलका ७। स्रामंबिल ७—कल्पावतीसिका ७ स्रामंबिल । द्र—पुष्पका ७ स्रामंबिल । १२—चन्द्रप्रश्री ३ स्रामंबिल । १२— चन्द्रप्रश्री ३ स्रामंबिल । १२— चन्द्रप्रश्री ३ स्रामंबिल ।

४ - मृत्तसृत्र १ -- दशवैकालिक १५ श्रायंवित । २-- नन्दो ३ आर्यंवित ३ -- उत्तराध्ययन २६ आर्यंवित । ४ - अनुयोगद्वार २६ आर्यंवित ।

(१) श्रायंविल शब्द के अनेको संस्कृतक्यों में से श्राचाम्ल, यह भी एक रूप है। श्राचाम्ल में दिन में एक बार रूक्ष, नीरस एवं विकृतिरिहत एक आहार ही प्रहण किया जाता है। दूध, घी, दही, तेल, गुड़, शक्स, मीठा और पक्वाल आदि किसी भी प्रकार का स्वादु भीजन श्राचाम्लवत में प्रहण भहीं किया जा सकता। इस में लवण्यहित चावल, उड़द श्रयवा सच्च आदि में से किसी एक के द्वारा ही श्राचम्ल किया जात। है। श्राजकल भूने हुए चने आदि एक नीरस श्रव की पानी में भिगी कर खाने का भा श्राचाम्ल प्रचलित है। इस तथ में रसलोख्यता पर विजय प्राप्त करने का महान् आदर्श है। वास्तव में देखा जाए तो रसने निह्म का संयम एक बहुत बड़ा संयम है।

उपसंहार]

#### हिन्दी भाषा टीका सहित।

**७**११

४ **छेदस्य** —१—निशीय १० त्रायं विल । २—-वृहत्कल्प २० त्रायं विल । ३—-व्यवहार २० त्रायं विल । ४—-दशाश्रतस्कन्ध २० त्रायं विल ।

११ ऋइ, १२ उपाइ, ४ मूल और ४ छेव ये ३१ सूत होते हैं। आवश्यक ३२ वां सूत्र है, उस के लिये ६ आयंबिल होते हैं।

प्रस्तुत में विपाकसूत्र का प्रसंग चालू है। खत: विपाकसूत्र के अध्ययन ग्रादि करने वाले महानुभावों के लिये गुक्तरम्परा के अनुसार आज को उपलब्ध भारणा से २४ आयं विलों का अनुआन अपेक्तित रहता है। इसी बात को संसूचित करने के लिये सुत्रकार ने विपाकसूत्र के अन्त में — सोस्रं जहा आयारस्त — इन पर्दों का संकलन किया है। अर्थात विपाकसूत्र के सम्बन्ध में अवशिष्ट उपधान तप का वर्णन आचारांग सूत्र के वर्णन के समान जानना चाहिये। तात्पर्य यह है कि आचारां अस्त्रकात उपधानतप द्रपोद्दर्या समान है। जैसे आचारांग सूत्र के लिये अपधानतप निश्चित है वैसे ही विपाकसूत्र के लिये भी हैं, फिर मले ही वह भिज २ दिनों में सम्यन होता हो। दिनगत भिन्नता अपर बताई जा सुकी है।

किसी २ प्रति में प्रधार्य — १२५०, ऐसा उल्लेख देखा जाता है। यह पुरातन शैली है। उसी के अनुसार यहां भी उस को स्थान दिया गया है। प्रथ के अप्रको प्रन्थाय कहते हैं। प्रन्थ का अर्थ स्पष्ट है, और अप्र नाम परिमाण का है। तब प्रथ — शास्त्र का अप्र — परिमाण प्रथाय कहलाता है। ताल्प्य यह है कि प्रन्थात गाया था स्त्रोक आदि का परिमाण का सूचक प्रथाय शब्द है।

प्रस्तुतसूत्र का परिमाण १२५० लिला है अर्थात् गद्यरूप में लिखे गये विपाकश्रुत का यदि पद्यात्मक परिमाण किया जाए तो उसको संख्या १२५० होती है। परन्तु यह कहां तक ठीक है। यह विचारणीय है। अर्थीकि वर्तमान में उपलब्ध विपाकसूत्र की सभी प्रतियों में प्रायः पाठगत भिन्नता मुचाररूपेण उपलब्ध होती है, फिर भले ही वह आंशिक भी क्यों न हो।

उपलब्ध अंगध्यों में विराकसूत्र का अन्तिम स्थान है तथा आप्तोपदिष्ट होने से इस की प्रामणि-कता पर भी किसी मकार के सन्देह को अवकाश नहीं रहता। तथा इस निशंधप्रवचन से जो शिक्षा प्राप्त होती है उस का प्रथम ही मिल र स्थानों पर अनेक बार उल्लेख कर दिया गया है और अब इतना ही निवेदन करना है कि मानवभव को प्राप्त कर जीवनप्रदेश में अशुभकर्मों के अनुष्ठान से सदा पराङ्मुख रहना और शुभकर्मों के अनुष्ठान में सदा उदात रहना, यही इस निर्मन्थप्रवचन से प्राप्त होने वाली शिक्षाओं का सार है। अन्त में इम अपने सहदय पाठकों से पूज्य अमयदेवसूरि के वचनों में अपने के हार्द को अभिव्यक करते हुए विदा खेते हैं —

'बहानुयोगे यदयुक्तमुक्तं,

तत्थीधनाः द्राक् परिकोधयन्तु नोपेक्षणं युक्तिमदत्र येन, जिनागमे भक्तिपरायणानाम् ॥ विषाकसूत्र समाप्त ॥

(१) श्रयित् श्राचार्य श्री त्रभवदेवसूरि का कहना है कि मेरी इस व्याख्या में जो ऋयुक्त - युक्ति--रहित कहा गया है। बेनागमों की भक्ति में परायण--लीन मेधावी पुरुषों को उस का शीन्न ही संशोधन कर सेना चाहिये, क्योंकि ब्याख्यागत ऋयुक्त - युक्तिश्च्य स्थलों की उपेक्षा करनी योग्य नहीं है।

#### प्राप्ति-स्थान

(१)

# श्री जैनशास्त्रमाला कार्यालय

जैनस्थानक, लुधियाना ( पंजाब )







**(**२)

# लाला गूजरमल प्यारे लाल जैन चौड़ा बाजार, लुधियाना (पंजाब)

श्री

# विपाकसूत्र हिन्दीभाषाटीकासहित

का

परिशिष्ट विभाग

# परिशिष्ट नं० १

# प्रस्तावना तथा सूत्रव्याख्या में प्रयुक्त ग्रन्थों की सूची

१- ऋर्धमागधी कोप

२- श्रनुयोगद्वार सूत्र

३- श्रिभिधानचिंतामिंगु कोप (श्राचार्य हेमचन्द्र)

४- श्रभिधानराजेन्द्र कोप

५- अष्टांग हृदय

६- अन्तकृद्शांग सूत्र

७- श्राचारांग सूत्र

(श्री रतनलाल जी जैन) म्म श्रात्मरहस्य

६- श्रावश्यकनिय<sup>र</sup>क्ति

(इसाई धर्मग्रन्थ) १०-- इंजील

११- उत्तराध्ययन सूत्र (स्राचार्य श्री स्रात्माराम

जी महाराज)

१२– उपासकदशांग सूत्र (परिडतप्रवर मुनि श्री घासीलाल जी म०)

१३- ऋग्वेद

१४- श्रीपपातिक सूत्र (सटीक)

१४- कबीरवासी

१६- कर्ममन्थ

(पं० सुखलाल जी)

१७- कल्पसूत्र

(सटीक)

१८- गरुड पुराण

(सिक्ख धर्मशास्त्र) १६- गुरुषंथ साहिब

२०⊸ चऋदत्त

२१- चरकसंहिता

२२- जम्बचरित्र

२३- जम्बूद्रीपप्रज्ञप्ति सूत्र

२४- जवाहरिकरणायली (छठी किरण)

२४- जैन सिद्धान्त बोलसंब्रह (ऋगरचंद भैरोंदान सेठिया बीकानेर)

२६- जैनसिद्धान्तकौमुरी (शतावधानी श्री रत्नचंद जी महाराज)

२६- तत्त्वार्थ सूत्र (पं० सुखलाल जी) २६- तत्त्वार्थ सूत्र (भाष्य) २०- दशवैकालिक सूत्र (ऋाचार्य श्री आत्माराम जी महाराज)

३१- दशाश्रुतस्कन्ध सूत्र (त्र्याचार्य श्री त्र्यात्माराम जी महाराज)

३२- दीवाने ऋकवर

(समन्तभद्र श्राचार्य) ३३- देवागम स्तोत्र

(बौद्ध प्रन्य) ३४- धम्मपद

३४- धर्मवीर सुदर्शन (कविरत्न श्री ऋमरचंद जी महाराज)

३६- न्यायसिद्धान्तमुक्तावली

३७- नवतत्त्व

३५- नालन्दाविशालशब्दसागर (कोष)

३६- नंदीसूत्र (सटीक)

४०- पंचतन्त्र

४१- पद्मकोष

४२- प्रज्ञापना सूत्र (सटीक)

**४३**- प्रश्नव्याकरण सूत्र (सटीक)

४४- प्राकृतशब्दमहार्खव (कोष)

४४- भगवती सूत्र सटीक (श्री अभयदेव सूरि)

४६- भगवती सूत्र प्रथम शतक- ६ भाग (श्राचार्य श्री जवाहर लाल जी महाराज)

४७- भगवती सूत्र (पं० श्री बेचरदास जी)

४५- भगवान महावीर का ऋादशे जीवन (प्रसिद्धवक्ता श्री चौधमल जी महाराज) (७१६)

[परिशिष्ट नं० १

४६- भगवद्गीता

५०- मनुस्मृति (सर्टीक)

४१- महाभारत

४२- माधवनिदान

४३- मेबदूत

४४- योगरास्त्र (श्राचार्य देभचन्द्र)

४४- राजप्रश्रीय सूत्र (सटीक)

४६- रामचरितमानस (तुलसीदास)

५७⊶ लोक प्रकाश

४८- वंगसेन

४६⊸ वाग्भट्ट

६०- वाणी संत तुकाराम जी

६१- वात्स्यायन कामसूत्र

६२- विपाकसूत्र (श्री अभयदेव सूरि)

६३- विपाक सूत्र (मुनि आनन्द सागर जी)

६४→ विपाक सूत्र (पिंडतप्रवर मुनि श्री घासी-लाल जी महाराज)

६४ - विपाक सूत्र (अंग्रेजी अनुवाद सहित)

६६- वीतरागदेवस्तोत्र (स्राचार्थ हेमचन्द्र जी)

६७- वृहत्कल्प सूत्र (सटीक)

६८- वैराग्य शतक (भर्त हरि)

७६- वृहत् हिन्दी कोष

७८- शब्दस्तोममहानिधि (कोप)

५१- शब्दार्थाचन्तामणि (कोष)

७२- शाकटायन व्याकरण

७३- शाङ्ग धरसंहता

७४- शिवपुराग

७५- शिशुपात्तवध

५६- श्रमणसूत्र (कविरत्न श्री श्रमरचन्द्र

जी महाराज)

७५- श्रादक के बारह ब्रत (श्राचार्य श्री जवाहर-लाल जी महाराज)

**७**≒-- श्रावकाचार

৩১- समवायांग सूत्र (सटीक)

प्रथम प्रस्कृतशब्दार्थकौस्तुभ (कोष)

५१ संचिम्न हिन्दीशब्दसागर (काशी नागरी-प्रचारिग्री सभा द्वारा प्रकाशित)

**८२**- सामायिक प्रतिक्रमण सूत्र

८३- सिद्धहेमशब्दानुशासन (आचार्य हेमचन्द्र)

म्थ- सिद्धान्तकोमुदी (भट्टोजि दीचित)

८५- सुभाषितरःनभण्डागार (संस्कृतऋोकसंप्रह)

**८६**- सुभुतसंहिता

८७- सूयगडांग सूत्र (सटीक)

८८- सृष्टिवाद समीचा

इह स्थानांग सूत्र (सटीक)

६०- हरिभद्रीयाष्ट्रक

६१- हितोपदेश

६२- ज्ञाताधर्मकथांग सूत्र (सटीक)



# परिशिष्ट नं० २

# विपाकसूत्रीय शब्दकोष

| शब्द                         | <b>ৰূ</b> ষ্ট | ं क्ति          | शब्द                         | ã8          | पंक्ति     | शब्द               | ृष्ट <b>छ</b> | पंक्ति   |
|------------------------------|---------------|-----------------|------------------------------|-------------|------------|--------------------|---------------|----------|
|                              | <b>3</b> 4    |                 | श्रहारस                      | १८४         | 3          | ऋएए या             | ሂው            | ?        |
| <b>স</b> ক্তর                | 288           | १               | श्रद्वारसम                   | २०४         | <b>१</b> १ | ऋरिएजमाए           | ३७६           | ĸ        |
| श्रकन्त                      | ω <b>ξ</b>    | १२              | ऋद्धि                        | १७४         | <b>३</b>   | ऋतिसरमाण           | ३६६           | १४       |
| ऋकामिय<br>ऋकामिय             | ডড            | १४              | অভু (অহু)                    | १२१         | १०         | श्रतीव             | ४६४           | १३       |
| श्रका≀म्य<br><b>श्र</b> कारए |               | <i>५</i> २<br>३ | न् <u>र</u> ्र<br>ऋडवी       | १६२         | 8          | अनुरिय             | ३२            | ₹¥       |
|                              | એ             |                 | ऋडढ                          | <b>5</b> E  | <b>२</b> २ | ऋतेए               | 5,5           | ēο       |
| श्चक्खयशिह                   | <b>३६७</b>    | 9.<br>[7]       | अडढरत्त<br>अडढरत्त           | १४६         | २.४.       | ञतारा              | १६१           | १=       |
| श्रक्खात                     | ₹₹<br>34-     | <b>ξ</b> ο      | अड् <b>ढ</b> हार             | <b>३</b> ४२ | ۲,         | ऋत्थसम्पयाग्       | ६४            | 3        |
| श्चग <i>ड्</i>               | ३४२           | १२              | _                            | હ્યુ        | 5          | <b>ऋ</b> त्थि      | ₽६            | ₽        |
| श्रगण्किय                    | ₹ <b>४</b> ६  | <b>१</b>        | স্ত <b>্তা</b> হজা           | ?           | ¥.         | अथाम               | २५१           | Ÿ        |
| श्रमश्र                      | २०४           | ય               | त्र्राण्गार<br>              | ુ<br>જ      | ع<br>اود   | ऋदूरसामन्त         | ४२            | ११       |
| श्चग्गपुरिस                  | ४६            | १७              | <b>ऋ</b> ग्तंतर              |             | Ą          | <b>चर्</b> हिय     | ३४६           | ş        |
| श्रिगित्र                    | <b>5</b> 0    | ų.              | <b>ऋण्धारय</b>               | ३४२         |            | ऋद                 | <u> 5</u> €   | 3        |
| স্বङ्ग                       | १⊏            | १४              | ऋणाह                         | १३७         | 3          | <b>अ</b> द्धाए     | হ্ধ্          | Ę        |
| ऋङ्ग                         | ৩৩            | ११              | श्रिगिट्ठ                    | હફ          | १३.        | ऋन्तरावग्।         | २१२           | ११       |
| <b>श्र</b> च्छि              | २२            | २१              | <b>ऋ</b> ग्गिट्टतर           | 80          | १२         | श्रन्तिए           | <b>⋤</b> ₹    | १७       |
| श्रजीरते                     | হত            | Ą               | श्रणकड्ढ                     | Хo          | 8          | ऋन्तितात <u>ो</u>  | ३२            | २४       |
| श्रज                         | ę             | ध               | श्रगुगिएह                    | 338         | १३         | <b>ऋन्ते</b> वासी  | ŧ             | र्       |
| প্স.জ                        | १७६           | રૂં             | अ <b>रा</b> पुपत्त           | १७६         | १८         | श्रभत्थं           | १६६           | ý        |
| श्चडमस्थिते                  | ४७            | ११              | <b>श्च</b> शुमग्ग            | ३३          | 3          | अञ्चनमञ            | ६२४           | 3        |
| श्चन्भयग्                    | १८            | <b>२</b> १      | ऋगुमय                        | ৩৩          | 5          | <b>স্প</b> ত্তা    | ३६७           | २        |
| श्चन्भवसाण                   | १६६           | 5               | ऋगुवड्ढ                      | ३६७         | 5          | ऋप्पास्स           | ३७६           | १०       |
| श्र <b>ु</b> कावव <b>ञ</b>   | १६६           | હ               | त्रगुवासग                    | ६४          | १०         | ऋप्पिया            | ৬६            | Śź       |
| ऋट्ट                         | ખ્યુ          | 4               | ऋगोग                         | ςξ          | १०         | ऋष्पेगइय           | १४७           | 3        |
| त्रह<br>इ                    | १८            | १६              | ऋगोगखण्डी .                  | १६२         | ફ          | ऋष्फुरगा           | १६२           | ૪        |
| ऋट                           | <b>=</b> 3    | १               | <b>ऋगो हट्टि</b> ए           | १६६         | 5          | श्रबीय             | १४६           | २४       |
| श्रद्धम                      | २०४           | ц               | <b>ग्र</b> ग्डग्र            | २१२         | ĸ          | <b>अ</b> टभंग      | ६४            | <b>£</b> |
| भड़म<br>श्रहम                | ६३८           | ६               | -<br>श्रर <b>ड</b> यवाणिय    | २१२         | २          | <b>अ</b> टभगुएगाते | ३्२           | २३       |
| त्रहर्भा<br>श्रहमी           | ३२२           | 3               | अर <b>उ</b> न्नारः<br>श्रम्ण | ५६          | १७         | श्रद्भंग           | ३४२           | 18       |
| न्द्रमा                      | 11.           | ` '             | New Y                        | 1           | •          |                    |               |          |

| ( <b>u</b> १=)        |               |                 | [परिशिष्ट नं० २            |            |            |                                 |             |                  |
|-----------------------|---------------|-----------------|----------------------------|------------|------------|---------------------------------|-------------|------------------|
| शब्द                  | <b>দূদ্র</b>  | ; <del>कि</del> | খাহৰ                       | पृष्ठ      | पंक्ति     | शब्द                            | वृष्ठ       | पं क्ति          |
| श्रदभंतर              | <b>⊑</b> o    | १               | श्रसंग                     | So         | 8          | ञ्रावाह                         | ४८४         | ×                |
| ऋहिंभतरिय             | १६६           | ¥               | <b>ऋसयं</b> वस             | ৩৩         | १४         | आभिओगिश्र                       | १८०         | 3                |
| श्रव्भुक्ख            | ४०६           | 5               | श्रस्सारोह                 | १२३        | २०         | श्राभोत्र                       | प्र२        | १२               |
| श्रद्भुग्गत           | 800           | ጸ               | म्रसिपत्त                  | ३४६        | १३         | ऋामंत                           | 885         | १                |
| ऋब्भुट्टे ति          | ६२४           | 8               | <b>ऋ</b> मिलट्टि           | १६२        | ٤          | त्र्यामल                        | ४३३         | १०               |
| श्रभिक्खग             | ದಂ            | <b>ર</b>        | ऋसुभ                       | 8,0        | રૂ         | श्रामेल                         | १२३         | १७               |
| ऋभिभूत                | ४६            | ی               | <b>ऋंसाग</b> त             | २१म        | ફ          | त्रायन्त                        | २४७         | ¥                |
| <b>ऋभिसेय</b>         | ξ¥ο           | ફ               | ऋहस्मिए                    | ४२         | १३         | श्रायव                          | 888         | 5                |
| श्रभिसेग              | ३४२           | 8               | <b>अहापजत</b>              | १३२        | २          | <u>स्रायाहि गापया</u>           | हिसा १      | १०               |
| श्रमच                 | २८०           | ¥               | <b>ऋ</b> हाप <b>डिरु</b> व | ۶          | ६          | आवरणसत्ता                       | १३६         | २६               |
| <b>श्रमणाम</b>        | υĘ            | १२              | ऋहासुह्                    | ३२         | <b>२</b> ३ | त्र्यारसिय                      | १४६         | ¥                |
| श्रमगुरग              | હ્            | १२              | <b>ऋ</b> हिमड              | 80         | १२         | अाल वर्ण                        | ХЗ          | 8                |
| <b>अ</b> म्मधाति      | <b>=</b> २    | ₹8              | त्र्रहिलस                  | ৬৪         | 5          | त्रातीविय<br>विवय               | 8£c         | १३               |
| श्र∓म                 | ३६६           | ११              | श्रह                       | <b>≒</b> € | 5          | त्रातो <b>श्र</b>               | २१⊏         | - · ·            |
| श्रय                  | <b>रे</b> प्य | v               | Ì                          | ऋ[         |            | श्रासोइय                        | <u>π</u> ξ  | २०               |
| <b>अयो</b> मय         | ३०७           | ¥               |                            |            |            | (<br>त्र्रावज                   | १५६         | 5                |
| ऋरिस                  | ४७            | २               | श्राइक्ख                   | २४         | २६         | श्रास                           | १२३         | १८               |
| श्रिरिसिझ             | ३७६           | ?               | श्राउ                      | <b>⊏£</b>  | १३         | श्रासश्च                        | ४६          | ξ.               |
| ऋलंकारिय              | ३६३           | Ę               | ऋाउय                       | 55         | ३३         | श्रासत्थ                        | 88E         | v                |
| श्रलंभोगसमत्य         | ሂሂ७           | نې              | ऋाउर                       | ₹८७        | <u>5</u>   | त्रासवाहर <u>्</u> शी           | 858         | १७               |
| श्रलए                 | ३४२           | १४              | <b>ऋाउ</b> व्वेद           | ३८७        | २          | श्रासाश्र                       | હજ          | ς,               |
| श्रह्म                | २४७           | Ę               | स्राउह                     | १२३        | १=         | त्रापुरुत                       | ३०२         | १८               |
| श्रलपट्ट              | ३४६           | 88.             | श्रास्रोडाव                | ३४२        | १७         | श्राहिएड<br>आहिएड               | <b>२</b> १८ | , .              |
| श्रज्ञीण              | १४७           | <b>३</b>        | त्रागत                     | ३३         | Ą          | आहिय<br>आहिय                    | १६८         | २ <mark>६</mark> |
| श्रवश्रोडग            | १२३           | २२              | त्रागम                     | ३६३        | १३         | श्राह्य<br>श्राह्व <del>ब</del> | λá          | 3,4              |
| श्रवहाम               | १६२           | २               | त्रागार                    | १०४        | .3         | आह्पच                           |             | ,                |
| <del>श्र</del> वरहारा | ξ¥            | १०              | <b>आ</b> गितिमित्त         | २२         | २२         |                                 | ₹           |                  |
| श्रवडू                | ३४२           | 88              | त्रागिई                    | २२         | र्र        | इ                               | ₹४          | २०               |
| अवदाहरा               | ६४            | १०              | <b>স্থা</b> ৱা             | 808        | १३         | इस्रो                           | ३६८         | २६               |
| <b>अवयासाव</b>        | ३०७           | ሂ               | ऋाएतिय                     | ६४         | 8          | इंगाल                           | २१२         | १०               |
| <b>अ</b> वरज्म        | १२४           | 8               | आएव                        | ३०३        | <b>ર</b>   | इच्छ                            | ६४          | *                |
| त्र्यवसेस             | २०४           | ११              | ऋाग्गुपुञ्च                | १४६        | १२         | इट्ट                            | ww          | 5                |
| श्रवीरिए              | ₹४१           |                 | च्यापुच्छ                  | પ્રેહ      | ሂ          | इड्ही                           | १४६         | १४               |

| परिशिष्ट नं व                  | . =]         |                    | हिन्दीभाषाट                    | हिन्दीभाषाटीकासहित |             |                        |             | (७१६)     |  |  |
|--------------------------------|--------------|--------------------|--------------------------------|--------------------|-------------|------------------------|-------------|-----------|--|--|
| शब्द                           | वृष्ट        | पंक्ति             | शब्द                           | <u> 18</u>         | पंक्ति      | शब्द                   | पृष्ठ       | पंक्ति    |  |  |
| इत्थी                          | হ্দপ্ত       | રદ                 | उहिट्ट                         | ६३८                | Ę           | उसिय                   | १०४         | १०        |  |  |
| इन्द्रमह                       | ર્પ્ર        | २०                 | <b>उदाहु</b>                   | <b>⊑</b> ३         | Ę           | <b>उह</b>              | १४१         | १७        |  |  |
| इंब्स                          | १६२          | 8                  | उ <sub>द्धाः</sub> स           | 37                 | १०          |                        | ए           |           |  |  |
| इरियासमित                      | 58           | 38                 | उद्दामिय                       | १२३                | १६          | ए <del>क</del> ्कवीस   | १०४         | ς         |  |  |
| इरियासभिय                      | ६५१          | <b>પ્</b>          | उप्पत्तिया                     | 888                | 4           | एकारसम                 | १म          | १६        |  |  |
| ईसर                            | 'nέ          | १६                 | उपाड                           | ३४२                | 38          | एकारसम                 | २०४         | ٤         |  |  |
|                                | 3            |                    | उप्पीत्तिय                     | १२३                | १६          | <u>पंत्री</u>          | २×          | १४        |  |  |
| उउय                            | XX.o         | 3                  | उप्केसाउप्केसिय                | ሄፍሄ                | १२          | एगहिय                  | ४४१         | २         |  |  |
| उक्कप<br>इक्कप                 | ३४२          | ११                 | <b>उर</b> यरिसप्प              | <b>≒</b> €         | ११          | एगतीस                  | ३४२         | २०        |  |  |
| उक्किट्ट                       | १७६          | ??                 | उराल                           | १६६                | १०          | एगसाडिय                | ६२४         | Ą         |  |  |
| ्रास्त्र <sub></sub><br>उक्तित | १२३          | ));<br><b>२३</b> ; | उरुघंट                         | २१८                | نۍ          | एगमेग                  | ३२१         | <b>२३</b> |  |  |
| उक्कुरूडिया<br>इक्कुरूडिया     | <u>. ۲</u> ٠ | <b>?</b> :         | <b>डरं</b> डर                  | २४१                | 3           | पंजींगी                | <b>ያ</b> ወይ | १४        |  |  |
| <b>ુક્</b> યાં કું!            | <br>         | ર                  | <b>उ</b> झ                     | ४०६                | <b>X</b>    | एगूएतीस                | १०४         | =         |  |  |
| उक्तास<br>उ <b>क्ता</b> स      | ખ્ય          | ۲<br>اع            | <b>उलु</b> ग्ग                 | १४१                | £.          | एजमाण्                 | ३२          | ₹७        |  |  |
| उक्स्येव                       | ३१७          | ¥8                 | <b>उव</b> उत्त                 | १६६                | 5           | एंग्)ज                 | ४३३         | १२        |  |  |
| उग्गाह                         | ६१६          | <b>Ξ</b> ,3        | <b>उवगद्य</b>                  | 8                  | <b>y</b> .  | ए <del>ते</del> ।      | ३६७         | Ð         |  |  |
| उम्बोस                         | `ફેપ્ટ       | १२                 | <b>उवगू</b> ढ                  | १६२                | ×           | एयकस्म                 | ሂξ          | 38        |  |  |
| <b>उम्</b> (र                  | ६३८          | . نو               | <b>उवं</b> ग                   | <b>२२</b>          | <b>२</b> २  | एल                     | २८८         | 3         |  |  |
| उच्छंग                         | રૂદ્હ        | १                  | <b>उवद्</b> स                  | Яο                 | २           |                        | ऋो          |           |  |  |
| <b>उ</b> जल                    | હફ           | १०                 | <b>उवदिस</b>                   | ३८७                | <b>=</b>    | त्र्योगाढ्             | १२१         | १०        |  |  |
| <b>उ</b> ज्जाग्                | <b>२२</b>    | १६                 | उवपदाग                         | २४१                | १०          | श्रोगाह<br>श्रोगाह     | ४०६         | 8         |  |  |
| <b>उ</b> ज्ञ                   | १४६          | ? <b>\$</b>        | <i>उ</i> वयार                  | १०४                | <u>ፍ</u>    | अक्षित<br>अक्षेत्र     | १४१         | y         |  |  |
| बहु                            | ३४६          | 3                  | <b>उध्य</b> न्न                | હ્યુ               | <b>₹</b> ο- | ज्यामंधिय<br>स्रोमंधिय | १४१         | £         |  |  |
| उट्टिया                        | ३४६          | <b>ર</b>           | उववेय                          | १०४                | <u>ਬ</u>    | ओमुय                   | ६२४         | Ę.        |  |  |
| <b>उ</b> ह                     | ςx           | <b>च्</b> ३।       | <sup>उ</sup> वसाम              | ĘŁ                 | <b>ર</b> ે  | अ।रोह<br>।             | ४७०         | ą.        |  |  |
| उट्टात                         | ٦X           | રૂં <sup>ક</sup>   | उवाग <b>ञ</b>                  | <b>?</b>           | १०          | ਵਜੇਕਟ                  | ४०६         | 3         |  |  |
| <del>उत्तरकंचु</del> इद्ध      | १२३          | १७                 | जवीलण                          | 888                |             | श्रोवाइय               | ३६७         | 3         |  |  |
| उत्तरपुरत्थिम                  | <b>२</b> २   | १६                 | उ <b>ञ्</b> वट्ट               | ራያ                 | १०          | क्रोतील                | १६६         | રૂ        |  |  |
| उत्तरासंग                      | ६२५          | २                  | उञ्चट्टम्                      | Ę¥<br>U o o        | 3           | में क्षेत्र के का      | ३४२         | હ         |  |  |
| उत्तरिङ्ग                      | २३⊏          | ۶<br>۶             | उन्बद्दाव<br>उसिएा             | X0E                | ₹ <b>8</b>  | <b>त्रो</b> वीलेमाए    | жą          | 8         |  |  |
| उत्तास्                        | ३४२          | ą                  |                                | ¥¢£<br>Su.o        | <b>२</b> ४  | <b>अोस</b> ह           | ĘŁ          | १३        |  |  |
| उद्देश                         | ¥0£          | २४                 | उस्सु <del>व</del> क<br>उस्सेह | २५७<br>१           | <b>२</b> २  | श्रोसारिय              | १२३         | 38        |  |  |
|                                |              |                    |                                | ,                  | •           | `                      |             |           |  |  |

| (७२०)                      | श्री विपाकसूत्र  |                 |                    |        |          | <u></u>                | [परिशिष्ट नं० २ |           |
|----------------------------|------------------|-----------------|--------------------|--------|----------|------------------------|-----------------|-----------|
| <b>হাত্</b> র              | 48               | पंक्ति          | , शब्द             | प्रष्ठ | पंक्ति   | शब्द                   | ब्रह            | पंक्ति    |
| श्रोहय                     | १४१              | १२              | कमलोवम             | ३६७    | १        | कालुए।यड़िया           | २४              | १६        |
| श्रोहीर                    | ६२४              | १३              | कंचल               | १४१    | 8        | कास                    | ሂও              | २         |
|                            | क                |                 | कम्म               | 80     | ર        | कासिल                  | ३७६             | १         |
| कइ                         | १८               | २१              | कयत्थ              | ३६६    |          | कि <b>डिकिडिया</b> भूय | . ४२६           | 8         |
| क <del>कु</del> ह          | १४१              | 8               | कयर                | ४१     | . १४     | किमि                   | ३७६             | 3         |
| ककरस                       | १२४              | २               | कयलक्खण            | ३६६    | १२       | किंसुऋ                 | ४१३             | <b>११</b> |
| कक्ख                       | ३६६              | <b>\$8</b>      | कयाइ               | ४ू७ .  | १        | किड्ड                  | ४०६             | 8         |
| कच्छ                       | १२३              | १६              | कर                 | ४३     | २        | कील                    | SFR             | १७        |
| कच्छभ                      | ヸ६               | ٤               | करकडि              | १२३    | २३       | कीलावण                 | १५७             | <b>ર</b>  |
| कच्छुझ                     | ३७६              | 8               | करपत्त             | ३४६    | १२       | कीलिय                  | ३२८             | १४        |
| कज                         | ሂξ               | १७              | ,<br>करयत          | द३     | २        | कुक्कुडि               | <b>२</b> १२     | ξ         |
| कहु                        | 80               | Ę               | करें।डिय           | ঽ⊏ড    | પ્ર      | কুভিঞ্জ                | ३६०             | 8         |
| कट्ठ                       | So               | 3               | कलकल               | ३४२    | Ę        | कुच्छि                 | ধ্ৰ             | २         |
| कड                         | ४७               | 3               | कलंबचीरपत्त        | ३४६    | १२       | कुडंग                  | \$EE            | १         |
| कडसकर                      | ३४६              | <b>१</b> ३      | कलुस               | ४६     | २०       | कुडुम्बजागरिया         | eve.            | ¥         |
| कडीश्र                     | १२३              | २०              | कल्लाकिल           | २१२    | 8        | कुन्त                  | ४३              | ३         |
| कडुय                       | ww<br>Control    | १३              | कवश्र              | १४३    | १२       | कुमार                  | ३६३             | १३        |
| कण्ग                       | 8£8              | १४              | कवझी               | २१२    | १०       | कुहाड                  | ३४६             | १६        |
| कगङ्गर                     | ३४६              | 3               | कवोत               | ३⊏७    | 88       | कूड़पास                | ४४१             | ሂ         |
| कएडू<br>कएएा               | <b>४७</b><br>२२  | ર<br><b>૨</b> १ | कवलग्गाह           | ४४४    | £        | कूल                    | ४५१             | •         |
| कर्गारह                    | १०४              | 23              | कविट्ठ             | ४३३    | १०       | क्विय                  | १६२             | <b>ફ</b>  |
| कत्तो<br>कत्तो             | 8 <b>⊏x</b>      | ٠,<br>بر        | कस                 | २०४    | ধ        | क्यमाण                 | ३७६             | ¥         |
|                            | •                | <b>१</b> ४      | कहा                | २४     | १८       | कोउय                   | ४०६             | ¥         |
| कत्थ                       | ३०२<br>१६६       | 7.5             | ो <del>इस्कि</del> | २६     | 3        | कोट्टिझ                | ३४६             | १४        |
| कत्थइ                      | १५६<br>६०४       | y<br>v          | कहिं               | ३६८    | रु६      | कोडी                   | <b>≒£</b>       |           |
| कस्त                       |                  | १०              | -E-17              | २१२    | ¥        | कोडुंबिय               | ĘŁ              | 8         |
| क•्दू<br>                  | २१२<br>          |                 | [                  | १२४    | 3        | काढ़                   | ५७              | 8         |
| क <sup>ट्</sup> प          | २ <u>४</u><br>८६ | १६              |                    | 350    | <b>à</b> | कोढ़िय                 | ३७६             | ?         |
| कप्प<br>कप्पडिय            | मर<br>३४७        | २०<br>७         | क्रामा             | ४६     | १७       | कोद्दालिया             | २१२             | 8         |
| कप्पाड्य<br>कप्पर्गी       | रम्प<br>रमम      | 3               | lara               | १      | રૂ       | कोप्पर                 | १७४             | 3         |
|                            |                  |                 | ) काल              | ४३३    | ٤        | कोमारभि=               | ३८७             | 3         |
| कप्पाय<br><del>चरिका</del> | 338              | 8               | किल्लधस्य          | 800    | હ        |                        | १६२             | 8         |
| कप्पिय                     | २८८              | १०              | कालमास             | હ્યુ   | £.       | कोवघर                  | ४७६             | र्२       |

| परिशिष्ट नं०               | (रिशिष्ट नं० २]   |                | हिन्दीभाषाटीकासहित |            |        | ****************************** | (                   | ७२१)       |
|----------------------------|-------------------|----------------|--------------------|------------|--------|--------------------------------|---------------------|------------|
| शब्द                       | মূন্ত             | पंकि           | शहद                | দৃষ্ট      | पंक्ति | शब्द                           | <b>य</b> ष्ठ        | पंकि       |
|                            | ख                 |                | गत्त               | १२३        | २३     |                                | ध                   |            |
| खग्                        | <u> ج</u> و       | १५             | गन्धवट्टश्र        | ४०६        | २४     | घड़                            | ३७६                 | ६          |
| खग् <b>ग्</b>              | १६६               | , ```<br>```   | गन्धव्य            | ४६०        | . 3    | घर                             | १६६                 | <b>y</b>   |
| खएडपट्ट                    | १६५               | <del>२</del> ६ | गहभ                | U/U        | ز ع    | घलंथल                          | ३४२                 | Ę          |
| खरडपडह                     | १२४               | 5              | गल्                | 876        | χ).    | घात                            | 339                 | ঽ          |
| खएडमञ्ज                    | ३७६               | ફ              | गामेल्ल            | кé         | १७     | धायायणा                        | २३७                 | २४         |
| खरिडय                      | ४३३               | ,<br>-         | गायलिंह            | ४०६        | 5      | विसर                           | 888                 | 8          |
| खरडी                       | १६२               | Ę              | गालग्              | ىنى        | १२     | <b>बु</b> ह                    | ं ६२्४              | 3          |
| ख <b>त्त</b>               | 338               | ે!<br>રૂ       | गावी               | १३७        | 3      | बुइ                            | २१२                 | ×          |
| खत्तिय                     | ३२१               | 93             | गाह                | <b>5</b> E | 3      |                                | च'                  |            |
| खासव<br>खभ्भ               | २५.५<br>१३७       | ेर<br>इ.:      | गाह                | 886        | હ      | चउक्क                          | ६४                  | १२         |
|                            | १२७<br>१६६        | ا و            | गाहाब <b>इ</b>     | ४६४        | १७     | चउणाग                          | <b>?</b>            | ×          |
| खलग्र<br>सर्वेकसम्बद्धाः   | 144<br><b>=</b> E | १४             | गिद्ध              | १६६        | اون    | च उत्थ<br>च उद्दसी             | म£<br>३२२           | ડ<br>ર     |
| खलीणम <i>हिय</i><br>स्टब्स |                   | १२             | गिलाय              | ३८७        | ६      | च उपश्च<br>च उपश्च             | ₹?.₹<br>#E          | ११         |
| खलु <u>त्र्य</u>           | ३४२               |                | <b>गिह</b>         | છહ         | X      | चउःपुड                         | X∘<br>~<            | 5          |
| खर<br>——                   | <i>ড</i> ভ<br>    | १२             | गिंह               | २्४        | १६     | चअरिदिश्र                      | <u>58</u>           | १२         |
| <b>सह्यर</b>               | <b>न</b> ६        | १२             | गिहिधम्म           | ४७०        | १६     | चउ्छिनह                        | १६१                 | १७         |
| खातिम                      | Х٥                | 8              | गीवा               | ३६३        | 3      | च उसद्वि                       | १०४                 |            |
| खाय                        | <b>(5/3)</b>      | १३             | गुज्भ              | ४६         | १७     | चक्खु                          | ર્પ                 | १४         |
| खिष                        | ୪६                | 5              | गुड़ा              | १२३        | 38     | च <b>डयर</b>                   | રેપ્ર               | १४         |
| खीर                        | १५७               | 8              | गुड़ित             | १२३        | १६     | चन्र                           | ĘŸ                  | १२         |
| खील                        | ३४६               | १३             | गुंडिय             | १२४        | १      | चंदसूरदंसए<br>-                | १४६                 | <b>?</b> ३ |
| खुज                        | 858               | १५             | गुत्तिय            | १६६        | 8      | वस्परा                         | १६२<br>१६२          | 5 T        |
| खुर                        | ३६३               | 3              | गुलिया             | ६५         | १३     | चम्म                           | ₹₹%<br>₹ <b>%</b> % | ٠<br>Ę     |
| खुरपत्त                    | ३४६               | १३             | गेएह               | 80         | 3      | चम्सपट्ट                       | <b>३</b> ४६         | ૧૪         |
| खेड                        | ४३                | 8              | गेविज              | १२३        | १७     | चय                             | 70 T                | źξ         |
|                            | स्                |                | गोठिल्लिख          | १८०        | w      | चाउदस                          | ६३=                 | Ę          |
| गढित                       | १६६               | હ              | गेश्यत             | <u> </u>   |        | ,<br> चाउरंग                   | २५१                 | 3          |
| गण्मि                      | १६१               | १६             | ,<br>गारिए         | १४६        | १४     | चारग                           | ३४४                 | १३         |
| गणिया                      | १०४               |                | गोत्त              | ७७         | १०     | चारगपाल                        | १०४                 | 3          |
| गरिठभेय                    | १६८               |                | गैक्तिस            | १४६        | १०     | चि/रुवेश                       | १०४                 | 3          |
| गत                         | १०४               |                | गोमएडव             | १३७        | v      | चिंचा                          | ३४६                 | 5          |

| शब्द पृष्ठ पंक्ति शब्द पृष्ठ पंक्ति शब्द पृष्ठ<br>चिश्चिसर १४६ २६ जंगोल ३८७ ३ जाव १<br>जिह्न ४० २ जगा २५ १६ जाहे ३२५<br>चिथपट्ट १२३ २१ जस ४८४ ४ जिह्न १४१<br>चिरातीश्च २२ १७ जति १८ १४ जिह्न १४१<br>चुत ३६८ २६ जती ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुह्नपिउन्च २०४ ४ जध्मिति ७६ ११ जुत्त १०४<br>चुह्नमाउन्चा २०४ ७ जंभा ४५१ ४ जुव्य १२३<br>चुह्ममाउन्चा १०४ जमगसमग ४७ १ जुवराया ४७० | पक्ति<br>६ ४ ४ ७ १०<br>३३ ३ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| चिद्व ४० २ जए। २४ १६ जाहे ३२२<br>चिर्यादि १२३ २१ जस ४८४ ४ जिह्न १४१<br>चिरातीश्र २२ १७ जित १८ १४ जिमिय २१८<br>चुत ३६८ २६ जतो ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुह्नपिउन्न २०४ ४ जिमा ४५ १ जुस १२३<br>चुह्ममाउन्ना २०४ ७ जमासमा ४७ १ जुदराया ४७०                                                                                                                                      | ४<br>४<br>५०<br>६३          |
| चिट्ठ ४० २ जए। २४ १६ जाहे ३२२<br>चिथपट्ट १२३ २१ जस ४८४ ४ जिह्न १४१<br>चिरातीश्र २२ १७ जति १८ १४ जिमिय २१८<br>चुत ३६८ २६ जते। ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुह्मपिउन्न २०४ ४ जपभिति ७६ ११ जुत्त १०४<br>चुह्ममाउन्ना २०४ ७ जमा ४५ १ जुदराया ४७०                                                                                                                                    | ४<br>५<br>१०<br>६३          |
| चिथपट्ट १२३ २१ जत्त ४८४ ४ जिह्न १८१<br>चिरातीश्र २२ १७ जित १८ श्रि जिमिय २१८<br>चुत ३६८ २६ जतो ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुह्मपिउन्न २०४ ४ जप्पभिति ७६ ११ जुत्त १०४<br>चुह्ममाउन्ना २०४ ७ जमा ४५ १ जुयराया ४७०                                                                                                                                                                | <b>५</b><br>७<br>१०<br>२३   |
| चिरातीश्र २२ १७ जित १६ १४ जिमिय २१६<br>चुत ३६६ २६ जिता ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुह्मपिउन्न २०४ ४ जप्पभिति ७६ ११ जुत्त १०४<br>चुह्ममाउन्ना २०४ ७ जंभा ४४१ ४ जुय १२३<br>चेट्न्य १ ४ जमगसमग ४७ १ जुयराया ४७०                                                                                                                                                                   | <b>૧</b> ૦<br>૨્ર           |
| चुत ३६= २६ जतो ३३ १० जमलत्त ३०७<br>चुद्धपिउद्य २०४ ४ जप्पभिति ७६ ११ जुत्त १०४<br>चुद्धमाउद्या २०४ ७ जंभा ४५१ ४ जुय १२३<br>चेदद्य १ ४ जमगसमग ४७ १ जुदराया ४७०                                                                                                                                                                                                            | १ <b>०</b><br>६३            |
| चुद्धपिउन्न २०४ ४ जणांभांत ५६ ११ जुत्त १०४<br>चुद्धमाउन्ना २०४ ७ जंभा ४५१ ४ जुय १२३<br>चेटन्न १ ४ जमगसमग ४७ १ जुवराया ४५०                                                                                                                                                                                                                                               | <b>र्</b> ३                 |
| चुह्ममाउत्रा २०४ ७ जिंसा ४५१ ४ जुय १८२<br>चेटब्स १ ४ जमगसमग ४७ १ जुवराया ४७०                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |
| <del>चेटब्रा</del> १ ४[जमगसमग ५७ १ जुबराया ४७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3                           |
| - 1871 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |
| चेलुक्खेव ६२४ ५ जम्म ३६६ १३ जूब ४५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | y<br>C                      |
| चोक्स २४७ ४ जम्म ६८० १६ जूतकार २४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>१</b>                    |
| चोदसपुब्बि १ ४ जम्मपक ४३३ ६ जूह २६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ¥<br>≎.c                    |
| <u>े प्र</u> ३०७ १० जर ५७ २ जह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>ب</b> ي<br>د             |
| क्षेत्राची १६२ ४ जनस्य ६६ ६ जार्वसूर्व १७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १<br>१७                     |
| न्ह्र जहरा १०४ १० जाउँका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (3                          |
| १८ जहा १८ २०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                             |
| ुर्ध अहानामर ४० ११ भिय (०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०                          |
| वर वर १२० ६ जहाविभव ४६० २ भाग्काह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ક<br><i>૧</i> ૧             |
| व्यवस्था ३५३ ३५ जहोड्य १४१ ६ मियात (४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                             |
| लंडम ४५४ धुना ४० र मिल्लरी १४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ¥<br>°°                     |
| छड़्र १०४ १० जाति २२ २० म्मूस ६६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १०                          |
| छल्ली ६५ १२ जातिश्चंध २२ २० ट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                             |
| छागलिय २८६ २ जाइसंपन्न १ ४ टिहिमि २१२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ¥                           |
| ब्रिज्ज १२४ १ जागरिया १४६ १३ हाग्गिज ४६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ş                           |
| ब्रिंद १६६ ६ जाए। ३३ १० ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                             |
| श्चिप १४१ <sup>३</sup> जागाच्य ६४ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १८                          |
| न्निप्पतूर <sup>२१म ७</sup> जातनिंदन्त्रा १४६ ७ ८ - ३०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,ς<br>=                     |
| श्चिव <sup>२४६ म</sup> जामास्त्रम २०४ म ००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०                          |
| DISIT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १३                          |
| ज जाराख्य ३३ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٠.٣                         |
| जक्ख २३ ६ जायमेत्त १४६ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                             |
| जक्खाययण २२ १७ जायसङ्ह १ १० डम्भण ३४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १४                          |

| परिशिष्ट | नं० | २ी  |
|----------|-----|-----|
| 11 (17)  | • - | ` ' |

## हिन्दीभापाटीकासहित

(ডঽঽ)

| शब्द                           | युष्ठ                | पंक्ति । | शब्द       | <u> पृष</u> ्ठ | पंक्ति     | शब्द                    | बृष्ठ      | पंक्ति          |
|--------------------------------|----------------------|----------|------------|----------------|------------|-------------------------|------------|-----------------|
| डह                             | ४०६                  | १०       | तन्ती      | ३४६            | १८         | तेइच्छित्रो             | Ę٧         | ર               |
| **                             | ग्                   |          | तप्प्ग     | ६५             | ११         | तेड                     | <b>⊑</b> € | १३              |
| <b>गाउँ क</b>                  | ४०४                  | 3        | तप्पभिति   | ৬६             | ११         | ते <b>त्तीस</b>         | ४४३        | १६              |
| ण् <b>क्ख</b> स<br>एज्जति      | ३६३                  | १३       | तम्ब       | ३४२            | খ          | तेरस                    | ٩٤         | ٤               |
| गुजात<br>गुयरी                 | 44 <del>4</del><br>१ | 3        | तलवर       | ४६             | १६         | तेरसम                   | २०४        | १०              |
| र <b>ार</b> ग                  | છું                  | 8        | तत्तित     | १४१            | પ્ર        | तेल्ल                   | ३४२        | Ę               |
| <b>ग्</b> वरं                  | ४४७                  |          | तवस्र      | २१२            | १०         | चि                      | £0         | ρ               |
| स्पाइ                          | १४६                  | १२       | तवस्सी     | ३३             | ٤          |                         | थ          |                 |
| राग्री                         | ,3-<br><b>३</b> ३    | ٤        | तहत्ति     | म३             | १          | थण                      | १०४        | १०              |
| ्।<br>गाली                     | <u> </u>             | १        | तहा        | २४             | १म         | थलयर                    | २१२        | £               |
| ग् <b>षिकिक</b> ट्ठ            | २१म                  | ,<br>k   | तहारूव     | ३३             | 3          | थासक                    | १२३        | Şξ              |
| ्ण २ ए <u>ड</u><br>ग्रिच्छुभति | १६६                  | ¥        | तं         | १द             | १६         | थिमिय                   | ४२         |                 |
| णिज्ञायमाण                     | 8 <sub>E</sub> 8     | १७       | ताल        | ४३             | 8,         | थिर                     | =×         | ₹ <b>¥</b>      |
| <b>णि</b> ब्बुड                | १६१                  | १८       | ताव        | ४१३            | <b>१</b> १ | .प.र<br>शिविधिवंत       | ३७६        | ,``<br><b>a</b> |
| . ९-७-<br>गोयव्य               | ४३६                  | १३       | ताहे       | ३२२            | ¥          | ायापायपत<br>थे <b>र</b> | 434<br>5€  | १७              |
| गोरइय                          | ४७                   | 8        | ति         | १७५            | ₹          |                         |            | ,-              |
| गोरइयत्ता                      | ৬४                   | १०       | तिकरण      | ६२४            | ¥          | ,                       | द          | _               |
| र्ण                            | १                    | ای       | ति ऋखुता   | ६२४            | <b>ર</b>   | द्ग                     | ४०६        | 5               |
| एहाय                           | 888                  | 8        | _          | 888            | १४         | द्घा                    | ХŞ         | १४              |
|                                | त                    |          | तिय        | ६૪             | १२         | दढ़पद्दार               | १६२        | <b>5</b>        |
|                                |                      |          | तिरिक्ख    | <b>ς</b> ε     | 3          | द्राडम                  | २४         | १४              |
| तज्य                           | <b>રે</b> ક્ષ્ટર     | ¥        | तिरिय      | १७६            | ¥          | दंडिखण्डवसण्            | ३७६        | ×               |
| त <b>च</b>                     | ६४                   | 8        | तिलंतिल    | १२४            | 8          | दब्भ                    | ६३⊏        | ن<br>ت          |
| तच्छ्रग                        | ६४                   | 88       | तिवलिय     | १७४            | २२         | दृब्भाग्                | ३४६        | १६              |
| <b>র</b> জ                     | ४३                   | 8        | तिविद्     | ६२४            | ``<br>*    | दसद्धवएण                | ६२४        | ৬               |
| तांडि                          | ΨŁ                   | १६       | l          |                |            | दंसण                    | ডড         | 88              |
| तग्                            | १३७                  |          | तिसिर      | 888            | 8          | दरिसिएङ्ज               | २५१        | २१              |
| तत्त                           | ই০ও                  |          | ।<br>विहि  | 8°X            | Ę          | 1 / /                   | ६४         | १३              |
| तते                            | १                    |          | तुङ        | <b>३</b> २     | २४         | द्याचेति                | ३४२        | १४              |
| तता                            | ષ્ક                  |          | तुष्पिय    | १२३            | <b>२</b> ३ | दव्वसुद्ध               | ६२५        | אַ              |
| तत्थ                           | २२                   |          | तृ्वर      | ৩৩             |            | दसम                     | १८         | १४              |
| तन्त                           | ξX                   | १६       | तेइन्दिश्र | <b>≒£</b>      | 88         | द्सरत्त                 | २४७        | स्ः             |

| (কঠ৪)                 |                       |                | श्री                      |                  | [परिशिष्ट  |                           |               |                      |
|-----------------------|-----------------------|----------------|---------------------------|------------------|------------|---------------------------|---------------|----------------------|
| शब्द                  | ăâ                    | रंकि           | शब्द                      | वृष्ठ            | एंकि [     | शब्द                      | <i>6</i> 8    | पंक्ति               |
| दह                    | 888                   | ३              | दुइज्जनारा                | ६१६              | १८         | नमं सित्ता                | ?             | ११                   |
| <b>্</b> বিস          | २३२                   | 3              | देवाशुप्तिय               | ३२               |            | नह न्छ्रेय ए              | ३४६           | १६                   |
| दाञ्चोयरिश्र          | ३७६                   | 8              | देसप्यन्त                 | १६२              |            | नाडश्र                    | 880           | 3                    |
| दाम                   | २१≒                   | Ę              | रेसीभासा                  | १०४              | أع         | ना <b>म</b> धेऽज          | 388           | Ŀ                    |
| दाय                   | ३६७                   | 5              | देहंबलि                   | ३७६              | Ę          | नास                       | فأفر          | २२                   |
| दारश्च                | २२                    | र्०            | द्रो                      | १८               | १=         | निकक्ष                    | 338           | 8                    |
| दारग                  | २२                    | २१             | दोंच                      | ६४               | 8          | निक्वमण्                  | ६४०           | Ę                    |
| दारिय                 | ३६७                   | ৬              | t                         | ध                | ì          | निक्खेव                   | १६२           | ą                    |
| दालिम                 | ४३३                   | १०             |                           |                  | _ [        | निगर                      | ३४६           | Ę                    |
| दाह्                  | হত                    | २              | धमिए।                     | 50<br>50         | ર<br>- c   | निग्गच्छइ                 | ર્પ           | २०                   |
| दाहिणपुरस्थिम         | ४२                    | ११             | धम्म                      | २४               | <b>२</b> ६ | निरगन्ध                   | ४७०           | १३                   |
| दिज्ञ                 | ४३                    | 3              | धम्मायरिय                 | 38               | १४         | निग्गम                    | 983           | Ę                    |
| दि <b>ह</b>           | ४७                    | 8              | ध <b>र</b> णीतल           | १६२              | श          | निग्गम                    | ę             | v                    |
| दिट्ठी                | প্র                   | Ď              | धरिम<br>                  | १६१              | र्द        | निच्चेट्ठ                 | ५१४           | १                    |
| दिएस                  | १६२                   | ξ              | धस <b>त्ति</b><br>भारती   | १६२              | ×          | निच्छ <u>ु</u> ड          | १६६           | ξ                    |
| दिसिभाश्र             | २२                    | १६             | धाती<br> धिति             | १४७              | ?          | नि <b>डा</b> ल            | १७५           | Ď,                   |
| दीह                   | ४३३                   | 3              | ₹                         | 398              | (ق         | निच्छ <b>त्र</b>          | χĘ            | र<br>१ <del>८</del>  |
| ्दुग्ग                | २४७                   | 5              | भूया                      | २०४              | 3          | नित्तेय                   | १४१           | 3                    |
| <b>दु</b> चिएग        | ક્ષેપ્                | ₹              | ध्व<br>धेङ्ज              | ४०६<br>७७        | १०<br>5    | नित्थाण                   | 338           | 3                    |
| दुःह                  | ३४६                   | १४             | व ज्ञ                     | 33               |            | निदास                     | Ęĸ            | ,<br>5               |
| दुद्धिय               | 37                    | १३             |                           | न                |            | निद्धस्                   | ध३            | ×                    |
| दुष्पडिक्कंत<br>      | 80                    | ર્વ<br>૧૩      | नेक्क                     | 50               |            | निष्पक्ख                  | <b>પ્ર</b> રૂ | ý.                   |
| दुप्पडियाग् <b>द</b>  | <u>भ</u> ्दे<br>% र र | १३             | नगर                       | <sub>र्</sub> र् | - 1        | निपास                     | ०२२<br>११४    | 8                    |
| दुप्पह्स<br>          | १६२<br>०              | <i>ن</i><br>د  | नचुत्र                    | २०४              |            | निष्फ <b>न्न</b>          | १५६           | १ <u>४</u>           |
| दुव्यल                | ६८७<br>३५०            | Ę              | नत्तुइएीऋ                 | २०४              | ,          | नि <b>टमय</b>             | १२.५<br>१३.७  | <del>ر بر</del><br>ا |
| दुरूह                 | २४७                   |                | नतुई                      | <b>२</b> ०४      | ,          | नियम                      | १४६           | •                    |
| दुल्लभ                | १६२<br>४०             | <b>۾</b><br>وه | नित्तुयावई<br>  नत्तुयावई | २०४              |            | नियत्त<br>नियत्त          |               | १२                   |
| दुवार<br>टर्ने        | <u>ين</u><br>20       |                | नाधुकात्रक<br>नित्यि      |                  |            | ानयत्त<br>नि <b>य</b> त्थ | १६२<br>१२२    |                      |
| हुँवार<br>दुवे<br>दुह |                       |                | 1                         | <del>२</del> २   |            |                           | १२३           | २३                   |
| <i>पुरु</i><br>चटक    | ξ <b>ς</b><br>υ       |                | नदी<br>=ए'सम्बद्ध         | 37               |            | नियत्त                    | ३४६           | έ                    |
| दुहट्ट                | ५४                    | Ξ,             | नपु सगकम्म                | १७६              | =          | निरुवसम्म                 | १३७           | १०                   |

| परिशिष्ट नं०      | ۲,]            |              | हिन्दी                 |               | (4.2n)     |           |              |        |
|-------------------|----------------|--------------|------------------------|---------------|------------|-----------|--------------|--------|
| शब्द              | वृष्ठ          | पंक्ति       | शब्द                   | <b>पृ</b> ष्ठ | पंक्ति     | शब्द      | ā8           | पंक्ति |
| निरुद्            | ६४             | ११।          | । पडाग<br>'            | গৃহ্          | १७         | पत्थ      | ৬४           | 5      |
| निवानिते          | દુર્           | v            | पडरगातिपडाग            | ४३३           | 3          | पत्थिय    | २१२          | ጸ      |
| निविव <b>ण्</b> ण | હ્યુ           | ફ            | पडिकप्पित              | १२३           | १७         | पंथकोट्ट  | ३६६          | হ্     |
| निवेस             | 363            | 3            | पडिक्कंन               | <u></u> ፍξ    | २०         | पंथकोट्ट  | ४३           | 8      |
| निवेसिय           | ર્કેદહ         | 8            | पडिगय                  | 8             | 5          | पभि्गत    | ३६७          | २      |
| निव्यत्त          | १५६            | १४।          | पडिजागरमाग             | হ্হ           | <b>२</b> ३ | पभिइ      | १७६          | १२     |
| निव्वाघात्र       | १५७            | Ę            | पडिनिक्सम              | ३२            | २४         | पभू       | ६३७          | 38     |
| निश्चिएए          | ४४४            | २३           | पडिंग्यि <del>यत</del> | ४६५           | ३३         | पमञ्ज     | ४०६          | 5      |
| निसियाव           | २०४            | X,           | पडिवंध                 | ४७०           | १७         | पमेंद     | २४८          | ३      |
| नीहरण             | १४६            | <b>१</b> ३ ¹ | पडिवोहिय               | १०४           | 3          | पम्हल     | प्रव्ह       | ₹      |
| नेह               | १२३            | <b>र</b> ३   | पडियाइक्ख              | હ્યુ          | Ę          | पया       | ፍሂ           | ≑હ     |
|                   | Ч              |              | पडियार                 | 888           | १३         | पया       | ३६६          | ११     |
| पञ्               | १३७            | 8            | पडिलाभ                 | ६२४           | 8          | पयाय      | १०४          | ११     |
| पर्यायग्          | ३३             | 3            | पडिवङ्ज                | ४७०           | १६         | पयाया     | <del>হ</del> | २४     |
| पक्षार            | १२३            | £            | पडिवाल                 | ₹8७           | 5          | पथार      | १६६          | 4      |
| पक्ष्यी           | <b>4.</b> 6    | ६            | पडिविसञ्ज              | হ'ম≅          | ११         | पयाग      | १७६          | १२     |
| पगडिज्जमाग्       | ĘΥ             | १४           | पडिसुग्                | <b>≒</b> ३    | 8          | परमु      | १६२          | 8      |
| पगलंग             | ३७६            | ₹            | पडिसेह                 | २४४           | Ś          | परंमुह    | Хэ           | ११     |
| पंगुल             | ρģ             | २१           | पड़िय                  | १३७           | 3          | पराभव     | प्रइ         | ११     |
| प <b>च्चक्</b> ख  | 89             | 8            | ।<br>पढ़म              | 33            | 8          | परामुस    | ४०६          | Ŀ      |
| पच्याुभव<br>०-    | ४७             | <b>ર</b>     | पढ़ममझ                 | १६२           | ٤          | परक्कम    | २५१          | ¥      |
| पञ्चगुब्यतिया     | Xoc            | <b>१</b> ६   | पएएए त                 | १=            | १७         | परिक्खित  | १७४          | হ্দ    |
| पञ्चाया           | <del>ፍ</del> ፂ | <b>र्</b>    | पणतीस                  | प्र३०         | v          | परिगाहित  | १४७          | ?      |
| पंचिन्दिय         | <b>≒</b> ξ     | <u> </u>     | पगावीस                 | १७६           | 8          | परिचत्त   | <i>ሌ</i> ያ   | Ę      |
| प≂चुनर            | ४०६            | y,           | पंडिय                  | १०४           | છ          | परिछेज्ज  | १६१          | १७     |
| पच्छग्            | ĘX             | ११           | 1 पडल्लाइय             | १४१           | 3          | परिजया    | <b>\$</b> 8£ | १२     |
| पच्छा             | ४६             | 5.5<br>5.5   | े प्रश्ह्यम्           | १८०           | . 8        | परिजाग    | ४७६          | १३     |
| पच्छाय            | ২৮২            | १३           | ∓पएहावागरएः            | १म            | १६         | परिण्य    | 338          | v      |
| पडन               | ३४२            | ş            | 1477                   | ६४            | १२         | परिणाम    | 80           | 8      |
| पञ्जुवास          | <b>१</b>       | ११           |                        | ३६७           |            | परितंत    | દ્ય          | १६     |
| पट्ट<br>पट्टय     | ३४२            | 95           | पत्त                   | 8€€           | १०         |           | ६२४          | ६      |
| पहुष<br>पड        | ४०४<br>४०६     | \$1<br>}     | पति                    | १६२           | 3          | परिपेरन्त | <b>२१२</b>   | ¥      |

| (ড₹६)         |             |              | श्रीवि                    | पाकसृत्र           |                                         |                  | [परिशिष्ट             | नं० २  |
|---------------|-------------|--------------|---------------------------|--------------------|-----------------------------------------|------------------|-----------------------|--------|
| शब्द          | ae          | पंकि         | शब्                       | ăS                 | पंक्ति                                  | शब्द             | ब्रुष्ठ               | पंक्ति |
| परिभाश्र      | १४६         | ξ            | पाडल                      | ३७६                | y.                                      | पीय              | १२४                   | ?      |
| परियट्ट       | 80          | ર            | पाग्                      | १६४                | ۶.                                      | पीय              | હહ                    | १३     |
| परियाग        | <b>5</b> &  | হ্চ          | पार्थिए                   | ४७०                | <b>y</b> ]                              | र्पाह            | ৬%                    | 5      |
| परिवस         | <b>२</b> २  | १≂           | पा विग्नहण                | ξ≒ο                | <b>२</b> १                              | पुत्रखरिएाी      | ४०६                   | ₽,     |
| परिवुडा       | १६२         | ٤            | पाल्यि                    | १६२                | <u>s</u>                                | पुच्छ            | ĘΫ                    | 5      |
| परिस्सव       | <b>⊑</b> o  | Š            | पामुक्ख                   | 830                | 8                                       | पु`ज             | ३४६                   | ६      |
| परिसा         | 8           | હ            | गात्र<br>पात्र            | হুহ্               | <b>२</b> १                              | पुडवाग           | ६५                    | 22     |
| परिसुक्क      | १४१         | Ŋ,           | पापित्रक्रित              | १७४                | ຊວຸ                                     | पुढवी            | æ%<br>-               | _3     |
| परिहे         | ४०६         | 8            | पायन्द्रय                 | ३४६                | ; `<br>Ş                                | पुढ्योकाय        | 58.                   | १५     |
| पयह           | <b>5</b> 9  | হ            | पायरास                    | र्भू⊏<br>इ         | `.<br>اوي                               | पुरम्म           | <b>=</b> 2            | হুহ্   |
| पयाह          | ጸ≃እ         | y.           | पाद्यडिया                 | <del>२</del> ४१    | ٠<br>۶                                  | पुत्त            | মূহ                   | 3.8    |
| पबहुगा        | 878         | 8            | । (१६ ५१ वर्गः<br> पायनीड | ६२४                | શે                                      | पुत्तत(अ         | <b>म</b> , <b>१</b> , | १६     |
| पद्माय        | १६२         | X            | पारणग                     | ર`<br>३ <b>⊊</b> ૨ | ,<br>ئىن                                | पुष्फ            | ६४                    | १२     |
| पञ्चञ         | <b>≒</b> ٤  | १८           | पारदारिय                  | ₹£=                | ર્ય                                     | पुरता            | २४                    | 82     |
| पसएए          | १४१         | દ્           | पारेवड<br>-               | २१२                | Υ.<br>Υ.                                | पुरागीराण        | ४७                    | Ę      |
| पसय           | २८५         | 8            | पाले<br>पाले              | 38¥                | <b>१</b> ३                              | पुरिम            | ર્ષ્                  | १४     |
| पस्स          | ४६          | १८           | ]                         | ४०<br>४७           | \*<br>3                                 | पुरिमक्कार       | 29.8                  | ž,     |
| पंसु          | ३२८         | १४           | पाव<br>जनगण               | yyo                | र<br>१३                                 | पुरं हिन्छ       | ঽ१⊏                   | X      |
| पपह           | ६४          | १३           | षावयस्<br>पास             | হ্ <del>ড</del> ়  | ?                                       | पुरुष            | 78                    | 88     |
| पहकर          | χĢ          | १६           | भासवस्य<br>भासवस्य        | ६३८                | `<br>ن                                  | पुब्बरत्ताबरत्त  | काल-७७                | Ę      |
| पहरग्         | १२३         | <b>ર</b> ૦   | पासाई <b>य</b>            | २४७                | २१                                      | समय              |                       |        |
| पहास          | χę          | 38           | पासाय                     | 830                | 8,                                      | पुरुवासुपुर्विव  | ş                     | ફ      |
| पहार          | £8X         | ৬            | पासायवडंसग                | 800                | ÿ                                       | पुरुवाबरण्ह      | 283                   | હ      |
| पाउस्         | <b>≒</b> ٤  | २०           | पाहुड                     | २३=                | , y                                     | पृ्य             | 50                    | ą      |
| पाउभूय        | 8           | s            | वि<br>वि                  | ξų                 | ્રે પ્                                  | पृयत्त           | ४६                    | Ξ      |
| पाउया         | ६२४         | १            | पिश्च<br>विश्व            | ६०५                | ئى                                      | पंदित            | १६२                   | દ્     |
| पाउस          | <u> جد</u>  | 836          | <u>चित्रको</u> ो          | 85                 |                                         | ਜਿਵ              | 58                    | १६     |
| पाग           | <b>3≎</b> % | <b>न्</b> न् | ।∵ठ <i>ा</i><br>∤पिडश्र   | २१२<br>-           | y.                                      | `\               | १७६                   | ş      |
| यागार         | १६३         | ሂ            | पिउस्सियापतिय <b>ः</b>    | २०४                | १०                                      | याय              | १६१                   | १७     |
| <b>দা</b> ঙ্ক | ३३          | 8            | विष्यल<br>विष्यल          | २५५<br>३४६         | , , ,<br>१६                             | 1.00             | ३८५                   | २७     |
| पाड           | ३४२         | Ę            | ापञ्चल<br>पित्र           | २०५<br>२१¤         | : · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | पासहि <b>त्र</b> | ६३⊏                   | =      |
| पाडग्ग        | ৬৩          | १३           | विह्                      | २६६<br>२६६         | <b>१</b> ५                              | <b>पासह</b>      | ६३८                   | 5      |

| परिशिष्ट नं०              | [۶            |                 | हिन्दीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | भाषादीकासाँ      | हेत        |                |             | (ডইড)        |
|---------------------------|---------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|------------|----------------|-------------|--------------|
| शब्द                      | 2 <u>5</u>    | पंक्ति          | शुरुद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <i>ট</i> ম       | पंक्ति     | <b>श</b> ब्द   | पृष्ठ       | यंक्ति       |
| राहर<br>पोसहमाला          | ुरु<br>६३⊑    | Ę               | भत्तवाग्य <b>र</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 80               | ຣຸ         | मङ्ज           | १६६         | 5            |
| सम्बद्धाला                | <b>फ</b>      | `               | भन्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ्<br>१=          | ફપ્ર       | मञ्ज्रण        | १५७         | १            |
| फरिह                      | <u> </u>      | ار              | भर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | y <sub>o</sub>   | 8          | मजाविया        | ४१३         | 5            |
| •                         | १६५<br>२१म    | ×               | भर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | у3<br>У3         | ۰<br>ع     | मजाव           | प्रदेश      | १२           |
| - फलह<br>- फलवित्तिविसेर  |               | ફો              | भाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | रूप<br>३६७       | 5          | मङ्क           | ३४२         | २            |
|                           | , ວັ<br>ອຸນຸ  | ફ્યું           | भारिया<br>भारिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४० <del>४</del>  | સ્ફ        | मङ्ग्रमङ्गेरा  | <b>કર</b> ્ | <b>২</b> ড   |
| पुष्टु<br>प्रदेश          | ५१३<br>५१३    | 88              | भारता<br>भास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | νς<br>Σξ         | ? E        | मणाम           | ६०४         | ড            |
| फुल्ल                     | व<br>ब        | , , ,           | भाग<br>भिउडि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | रूप<br>१७५       | ž          | मण्इय          | <b>ς</b> ٤  | 4            |
| वतीस                      | १०४           | 5               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                | ¥.<br>'S   | मणुष्ण         | ६०४         | ৬            |
| वंदीसाहण                  | 338           | ÷ (             | भि <i>न</i> ्दुय<br>०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३८७              | <b>ર</b>   | मणुस्स         | १७४         | ∓, <b>ʻo</b> |
| वस्भयारी                  | <b>≒</b> ξ    | કૃદ             | भिद्रत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ध्र <sup>३</sup> |            | मंडरा          | १५७         | ર્           |
| वहिया                     | হ্হ           | १६              | ।मतर<br>०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ያ <u>አ</u> የ     | 8          | म <b>र</b> डव  | 289         | 8            |
| <sub>नाद्या</sub><br>दारस | १४६           | <b>4</b> 2      | भिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>८</b> ३       | 8          | मन्त           | १८०         | <b>१</b>     |
| वालत्तरण<br>वालत्तरण      | १८२<br>६८०    | 38              | भुक्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १४१              | <u> </u>   | मन्त           | ४६          | १७           |
|                           | ३५२           | ?               | मुख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>≒</b> €       | ११         | मध्            | १४१         | پر           |
| वालघाती<br>व्यक्तमारी     | २०४<br>१०४    | ٠<br>س          | भुयपरिमध्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u> </u>         | १२         | भन्ने<br>भन्ने | ३६६         | १३           |
| बादक्त <b>ी</b>           |               |                 | भूमिघर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | হ্ন্             | ষ্         | मम्मण्         | ३६६         | १४           |
| वाहिर                     | १६२           | ر<br>م          | भृमिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३२६              | 8          | ।<br>मयकिच     | 388         | १४           |
| वी <b>ऋ</b>               | ξX            | १२              | <b>मू</b> शविङ्जा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३द्ध⊌            | ₹<br>      | मलग्           | 888         | 3            |
| यु <sup>इ</sup> म¦        | રે દૃદ        | <b>5</b>        | भद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २४१              | 3          | मिलिय          | १४१         | १०           |
| वेइन्दिश्र                | <b>≒</b> €    | <b>१</b> २<br>- | भेगवज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | έπ               | १३         | 'H21           | १२३         | २३           |
| वेमि                      | 8,0           | Ę               | भेक्चा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रश             | <b>?</b> X | मह             | ३०७         | ×            |
|                           | <b>*[</b>     | ÷               | भंध्यस                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २४७              | ß          | महतिमहालिय     | ४२६         | <b>ર</b>     |
| भगव<br>                   | <b>કર</b>     | <b>२</b> ७      | मे।याव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्र१०            | १          | महरव           | २३५         | 3            |
| भगंदर                     | <i>)</i> , 's | ₽,<br>c         | ł                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | म                |            | महर्ग          | ४४१<br>२४   | ર<br>१٤      |
| भगंदरिय                   | <b>રેડ</b> ફ  | . <b>१</b>      | मुउड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ३४२              | 5          | मह्य           | र×<br>२३≒   | ₹<br>3       |
| भक्तगुत्र                 | ବ୍ୟବ୍         | १०              | मगर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>≒</b> ₹       | ٤,         | महत्थ          | ६४<br>६४    | १२           |
| भक्जित                    | १४१           | ¥               | गमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २४               |            | महापह          |             |              |
| भएडग                      | १६१           | ٧٠              | मग्गङ्ख                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २४७              | Ę          | ŧ              | २०४         | <b>5</b>     |
| भनि                       | <b>२</b> १२   | ३               | मन्छ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>45</b>        | 3          |                | २०४         | 5            |
| भन                        | <b>२</b> १२   | 8               | A ALL GOVERNMENT OF THE PARTY O | 888              |            |                | ४३३         | <b>.</b>     |
| भत्तपाग्                  | হ্ছ           | २३              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४४१              | १          |                | ४३३         | १०           |
| भत्तवेला                  | ફંદ           | १६              | मन्छिय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३६६              | =          |                | १७५         | <b>ર</b>     |
| भत्तघर                    | έźλ           | 3               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | žχ               | ٤'n        | महुर           | રૂદફ        | १४           |

| (ড२=)                 |                 |            | श्री          | विपाकसूत्र    | 1          |                                   | [परिशिष्ट    | नं० २           |
|-----------------------|-----------------|------------|---------------|---------------|------------|-----------------------------------|--------------|-----------------|
| शब्द                  | वृष्ठ           | पंक्ति     | शब्द          | <b>ৰূ</b> প্ত | पंक्ति     | ' शब्द                            | वंड          | पंक्ति          |
| माई                   | ૪≒૪             | १३         | रय सप्यभा     | હ્ય           | ٤          | लोइय                              | १४६          | 88              |
| माउसिया               | २०४             | ११         | रसायण         | ३८७           | ૪]         | लामहत्थ                           | ४०६          | હ               |
| भाउसियापति            | २०४             | १०         | रहस्स         | ४३३           | 3          | लोहियपाग्री                       | १६२          | 5               |
| माडंविय               | χę              | १६         | रहस्सिय       | १७३           | ३२         |                                   | व            |                 |
| माण <del>ुस</del> ाग  | १६६             | १०         | रहस्सकत       | ३३            | १०         | बइस्स                             | <b>३</b> २२  | 8               |
| मामिया                | २०४             | ११         | रात्र         | ક્રફ          | દ          | वक्कबंध                           | 823          | Ę               |
| मायाभत्त              | 30%             | <b>र</b> १ | रायमग्ग       | १२१           | १०         | वक्खेव                            | ५१३          | ३               |
| मास्य                 | <b>૪</b> ३३     | . ع        | राया          | ঽঽ            | १८         | वज्ञ                              | २१म          | ى               |
| माह्य                 | ३२१             | <b>२</b> ३ | रायरिह        | २३⊏           | 8          | व्यक्त                            | १२३          | <b>ন্</b> ই     |
| मित्त                 | ঽঽ              | २२         | रायावगारी     | ३४२           | 8          | वज्म.                             | १२४          | 8               |
| मिसिमिसोमाण्          | ३०२             | १८         | रिउब्बेय      | ३१८           | 8          | वट्ट                              | ४३३          | 5               |
| मुगगर                 | <b>ર</b> ુપ્ટદ્ | ٤.         | रिद्ध         | ধ্র           | ٤          | वट्टक                             | ३८७          | 68              |
| <b>मु</b> च्छित       | १६६             | પ          | रिद्धि        | ६०४           | १०         | वड़िया                            | 2,9          | १६              |
| <b>गु</b> त्त         | ३४६             | ર :        | रुक्ख         | <b>न</b> ६    | १२         | विड्डिअ                           | ३२६          | 88              |
| मुद्दिया              | ४३३             | १०         | रुहिर         | ३७६           | રૂ         | वग्                               | ३७६          | ই               |
| मुद्ध                 | ३६७             | ?          | रूव           | <b>२</b> ६    | হ্         | वगएफइ                             | 58           | १२              |
| मुद्ध                 | ४७              | ३          | रोगिय         | ३८७           | દ્         | वरगञ्ज                            | 8            | ×               |
| मुह                   | గ్రం            | ٤          | रोज्क         | <b>ম্দ</b> দ  | ጸ          | वस                                | ३०३<br>मध    | १<br><b>२</b> २ |
| <u> मुह</u> पोत्तिश्च | ४०              | १०         | रोयातंक       | <b>પ્ર</b> હ  | ۶          | वत्तव्यया<br><del>यक्तिकारम</del> | ĘX           | रूर<br>१०       |
| <b>मुहु</b> त्त       | ४०४             | 8          | }             | ल             |            | वस्थिकम्म<br>वद्धाव               | ५३<br>२६३    | 8               |
| मुख                   | २२              | २०         | लउड           | ર્યુષ્ટ્      | .3         | वंड                               | 8            | ११              |
| मेज                   | १६१             | १७         | तच्छि         | १६२           | 5          | वमग्                              | <b>ફ</b> ્રં | 3               |
| मेरग                  | १४१             | Ę          | लंखपोस        | પ્રેર         | 3          | वस्माव                            | <b>ર્</b> ષ્ | Ę               |
| मोडिय                 | ३४२             | £          | लट्टि         | १६२           | .3         | वस्मिय                            | १२३          | १=              |
|                       | य               |            | ्<br>  लता    | १६२           | ¥          | वय                                | દ્દ          | १२              |
| य                     | 38              | R          | लद्ध          | ÷γ            | १८         | वयंस                              | ३२५          | १३              |
| यावि                  | 80              | १          | लं <b>विय</b> | २१⊏           |            | वयामी                             | 8            | १२              |
|                       | ₹               |            | <b>लम्भ</b>   | १०४           | १०         | वरत्त                             | ३४६          | १०              |
| रज्जसिरि              | ३६३             | १६         | त्तहुहत्थ     | <b>ই</b> ⊑ড   | γ          | वर्तीवद                           | १३७          | 3               |
| स्टु                  | ৬৮              |            | लाविशित्र     | 888           |            | ववराविय                           | १८०          | <i>ن</i><br>:   |
| रद्भकुड               | ४२              |            | लावक          | ঽয়ড়         |            | ववहार                             | પ્રદ્        | <b>የ</b> ፍ<br>_ |
| रत्त                  | १२३             |            | लुद्ध         | ३८६           | <b>१</b> ४ | वसट्ट                             | હજ           | 5               |
| <b>र</b> ित्त         | १०४             |            | लेसे          | १२१           | ٤          | वसग                               | १४१          | ३               |

| परिशिष्ट नं              | ₹]<br>:                |                  | हिन्दीभाषा        | टीकासहित                              |            |                                | ( <b>u</b>     | <b>ξ</b> ξ) |
|--------------------------|------------------------|------------------|-------------------|---------------------------------------|------------|--------------------------------|----------------|-------------|
| शब्द                     | वृष्ठ                  | पंक्ति           | श <sup>ह</sup> द् | पृष्ठ                                 | पंक्ति     | शब्द                           | áB             | पंक्ति      |
| वसभ                      | १३७                    | 8                | विद्धी            | <del></del>                           | ૅર         | वीइवयमाण्                      | ४२६            | ३           |
| वसहि                     | হু সূত্ৰ               | ε                | विद्धंस           | ୫६                                    | £7         | वीसम्भ                         | च्छ १          | १०          |
| वसीकरण                   | १्८०                   | १                | विद्धस            | 50                                    | У. ]       | वीसम्भवाती                     | ३४०            | \$          |
| वंगीकलंक                 | १६२                    | X                | वि।नहाय           | १५६                                   | ς,         | . वीघर                         | ३७६            | ሂ           |
| बह                       | १४१                    | γ                | विष्यजद           | <b>X</b> {8                           | ۶.         | बुद्ध                          | ६०५            | પ્ર         |
| वह                       | 3.08.                  | Ę                | विष्पालाङ्खा      | १४६                                   | Ę          | बुत्त                          | 80             | १०          |
| वहरण                     | ४५१                    | <b>ą</b>         | चि <b>पुल</b>     | ४०                                    | 8          | वेज                            | દય             | 8           |
| वहिर                     | হ্হ                    | ٥,               | वि <b>म</b> ण     | १८७                                   | ٤.         | वेढाव                          | <b>३</b> ४२    | १=          |
| वाउ                      | <b>۾</b> و             | १३               | विम्ह्य           | ४६४                                   | १          | वेस                            | ३४६            | ٠           |
| वादस्य                   | ३३४                    | <b>२</b> ०       | वियंग             | १४७                                   | ર          | वेद                            | १३२            | ?           |
| वागरेति                  | হ্নধ্                  | १                | वियास्त्रिय       | १०४                                   | ११         | वेय                            | &ું            | ¥           |
| वागुरिया                 | ४३३                    | <b>5</b> (       | वियार             | <b>ક્રેર્ટ</b>                        | 8          | वेयस                           | <b>२१२</b>     | 8           |
| वाजिकरण                  | ३८७                    | 8                | वियाल<br>वियाल    | ३२६                                   | ફ          | वेयणा                          | 83             | π.          |
| वाडग                     | ್ರಿದ್                  | ×                | विरहिय            | <u> પ્ર</u> શ્ક                       | 5          | वेसासिय                        | 666<br>666     | <u>-</u>    |
| वायरासी                  | ३४६                    | 5                | विरेयण            | ६४                                    | 3          | वेसिया<br>वेश <del>िक्सम</del> | १६६            | ن           |
| वायव                     | २२                     | च् १             | विलव              | १४६                                   | १३         | वोच्छिएए                       | १४७            | •           |
| वाल                      | १०४                    | ११               | विवची             | १६१                                   | १८         |                                | स              |             |
| वाल                      | ३४६                    | ११               | विवाग             | १म                                    | 38         | <br> स                         | १४६            | १२          |
| वावीस                    | ३४२                    | २१               | <br> विवागसुय     | १म                                    | १६         | । ''<br>। सत्र्य               | 8              | Ę           |
| वास                      | <u>جو</u>              | <u>२१</u>        | विसत्थ            | 338                                   | Ę          | सञ                             | Ęĸ             | Ę           |
| वास<br>_                 | ሌጸ                     | म<br>६           | विसम              | १६३                                   | 8          | सइर                            | १६६            | <u>ب</u>    |
| वासभवरा                  | ىبر <u>ب</u> و         | ۶<br>۶           | विसर              | ४४१                                   | Х          | सक्कार                         | १५६            | १४          |
| वाहिय                    | হ্ <b>⊏</b> ড          |                  | विसङ्गकरण         | 888                                   | દ          | सगड                            | ₹६३            | હ           |
| विकिह                    | হ্ধুদ<br>২০১           | ę<br>ę           | विसारय            | १०४                                   | <b>ક</b> . | सगडिय                          | ४०             | 8           |
| वियाल<br>                | ३२् <u>६</u>           | ४                | विसेस             | १०४                                   | 5          | F                              | ३४६            | દ્          |
| विग्धुद्व<br>०           | १४६                    | ه<br>۶٤          | विसोह             | 857                                   | ११         | संकोडिय                        | <b>ક્</b> પ્રવ | =           |
| विज्ञ<br>^               | अह<br>७६७              | , र<br>म         |                   | १४६                                   |            | संगत                           | १०४            | ₹ ≎         |
| वि <b>णाम</b><br>० ३३०   | १६ <del>२</del><br>१४१ | -<br>د           | I c               | પ્રરૂ                                 | Ŋ          | I .                            | १४६            | १२          |
| विशेति<br>               | 262<br>338             | ن<br>ن           | 1∽                | १                                     | ىق:        | 1                              | २४             | १४          |
| विरुखाय<br><del>००</del> | १८८<br>२४              | १६               | 10 50             | 8°                                    | <b>१</b> १ | स <b>न्छं</b> र                | १६६            | 5           |
| विश् <u>वि</u>           |                        | <b>१</b> ५<br>१० | विहास             | <b>5</b> &                            | १३         | स्यण                           | १४६            | १२          |
| विदि <b>रम्</b>          | १०४<br>००७             | رې<br>چ          | 1                 | २६६                                   | १६         |                                | દ્દ્ર          | १४          |
| विदित                    | १६२                    | ę                | Fracial           | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 1 1        | • *                            |                |             |

| <b>/৬</b> ३०)             |                |              | श्री विपाव     | ह सूत्र         |            |                      | [परिशिष्ट    | नं २<br>   |
|---------------------------|----------------|--------------|----------------|-----------------|------------|----------------------|--------------|------------|
| शब्द                      | बंध            | पंक्ति       | शहद            | 48              | पंक्तिः    | शब्द                 | . ĀB         | पंक्ति     |
| संजम                      | ६१६            | २०           | समञ्र          | <b>શ</b> -      | 3          | सरीरग                | وريو         | १          |
| संजुत्त                   | ४७०            | 5            | समण            | Ý               | ×          | सरीसव                | 37           | 8          |
| संजोग                     | 338            | १८           | समदिज्ञस       | <b>५</b> ६      | <b>5</b> 5 | सलाहरिए ज्ज          | 33%          | १०         |
| सङ़                       | نونون          | १४           | समजोइभूय       | ३०७             | y ļ        | संलेहणा              | ६६६          | १०         |
| सिंहयं                    | ३७६            | Ę.           | समाग्          | ęχ              | १द         | संलवति               | ₹ <u></u> ξ. | १६         |
| ससाह                      | १३७            | Ψ.           | <b>समा</b> यर  | * 8             | 82         | सल्लह्न              | ३≒७          | 3          |
| संठिया                    | १६२            | Ŋ            | समायार         | ५६              | 750        | सवर्त्ती             | ४७६          | રં૦        |
| संडासञ्च                  | ४१३            | १२           | समासास         | 880             | ?          | सब्ब                 | <b>ৼৼ</b> ৢ  | ર્ડિ       |
| संग्ह                     | <b>પ્ર</b> કેર | રૂં          | समाहि          | <b>٦٤</b>       | રું દ      | सञ्बन्धा             | १४६          | ج.         |
| सत्त                      | ķ              | - <b>E</b> . | समुक्खित       | <del>२</del> १≖ | Ę          | सञ्बाउय              | হ্হ          | १७         |
| संसम                      | <b>५</b> ६     | 5            | समुद्य         | १५६             | १४         | संवच्छर              | ঽঽঽ          | ્ર 🞖       |
| ससरम                      | ३२७            | १२           | समुद           | र्१¤            | છ          | <i>मं</i> वड्ढ्      | १५६          | १३         |
| सत्तरसम                   | २०४            | 88           | समुध्यवज       | 80              | ११         | समय                  | रुद्रद       | ጸ          |
| सरासिकलावनि               | नेय-४७७        | ۶۳           | समुयास         | १३२             | Đ,         | संसुमार              | <b>5</b> 8.  | ٤          |
| सन्मावरम्                 | ३०७            | 8            | समुल्लावक      | ३६६             | १४         | सहस्स                | 32           | १०         |
| सनुस्सेह                  | 8              | <b>.</b>     | समुल्जासिय     | २्१≒            | Ę          | सहस्सखुत्ती          | दध           | १०         |
| संख्यकासह                 | ĘŁ             | દ્           | समासद          | १२१             | ' ફ        | सहस्मलस्भा           | 808          | १०         |
| सत्थवाह                   | ፞፠ቘ            | 9.3          | समोसर          | PX              | १७         | साउएिया              | ४३३          | 3          |
| सत्ये∤राडिऋ               | ३४२            | १०           | संपत्त         | १व              | १५         | साग्                 | ४३३          | <b>ś</b> 8 |
| सइ                        | च्छ्           | 38           | संपरिवुड़      | \$              | Ę          | सागरोवम              | હ્યુ         | £          |
| सहवेही                    | १६२            | 3            | <b>मंपत्ति</b> | 482             | ?          | साडग                 | प्रइ         | ঽঽ         |
| सदह                       | प्रपट          | १३           | संपेह          | હાહ             | १२         | साड्रग               | w            | १२         |
| सहाव                      | ĘŁ             | ११           | संभग           | 200             | રૂ         | साड़िया              | ४०६          | ×          |
| सद्भि                     | १              | <br>इ        | संभंत          | 二氢              | ঽঽ         | सातिम                | 808          | 8          |
| संत                       | સ્પ્રશ         | ११           | संमाणिय        | 889             | Ę          | स!म                  | २५१          | 3          |
| संत                       | Ęĸ             | १६           | सय             | χĘ              | १२         | मामरस                | <b>८</b> ६   | १६         |
| संतिहाम                   | ३२२            | ÷            | सर्वारहज       | 283             | 5          | सामी                 | <b>5</b> 3   | 3          |
| मंथर                      | ६३=            | 5            | सयहत्थ         | EPN             | 8          | मारक्ख               | १५६          | १२         |
| संथारग                    | ६३≒            | . 5          | सयरज्जसुकका    | 338             | ३          | सालाग                | ३द७          | <b>३</b>   |
| सं <i>दि</i> स            | 33             | ?            | सर             | २१≒             | ٤          | सावतेज               | २५१<br>५७    | १२<br>१२   |
| <b>मं</b> .धे <b>छे</b> य | १६=            | २६           | सरामण          | १२३             | <b>२</b> १ | साम<br>सासि <b>झ</b> | ३७६          |            |
| सन्निविद्व                | १६२            | 8            | 1_2_           | 88.8            | १०         | साहद्दु              | १७४          | ۶<br>ج     |

| परिशिष्ट नं                     | २]            |                  | हिन्दीभा      | पाटीकासहित      | r 1           |                   |                   | (७३१)                                   |
|---------------------------------|---------------|------------------|---------------|-----------------|---------------|-------------------|-------------------|-----------------------------------------|
| शब्द                            | মূষ্ট         | पंक्ति           | शब्द          | <b>ब्रे</b> ष्ठ | कि.           | शब्द              | पृष्ठ             | पं क्ति                                 |
| साहर                            | ४६०           | w                | मुत्तबन्धस    | ४४१             | Ę             | सोगियत्त          | ષ્ઠફ              | 5                                       |
| साहसित                          | ٦٤            | ₹                | सुद           | ३२२             | <b>ą</b>      | सोक्स             | χw                | ·                                       |
| सिक्खाव                         | १७६           | 5                | सुद्धप्पवेस   | 858             | မွ            | सोलसम             | २०४               | १०                                      |
| सिंघ                            | रेदद          | 8                | सुमिख         | χχω             | Ę             | सोल्ल             | २१२               | 88                                      |
| सिंघाडग                         | ६४            | ११               | सुयक्खंध      | 8=              | २०            | सोल्ल             | १४१               | X.                                      |
| सिज्भ                           | ३३४           | २१               | <b>सुलद्ध</b> | ३६६             | १३            | सोह               | ३२                | ર×                                      |
| सिद्धिकुल                       | 58            | १६               | सुर           | १४१             | X             |                   |                   |                                         |
| सिएोह                           | ξx            | £                | सुरूव         | 388             | १७            | हड                | ३२                | 28                                      |
| सिरोहपाग                        | ę́x           | Ł                | सुह           | १⊏              | ₹c            | हडाहड             | ę <sub>k</sub>    | 8.4                                     |
| सिरावेध                         | <b>ξ</b> ሂ    | ११               | मुहप्पसुत्ता  | ४१३             | १०            | हडीग्र            | ₹ક્ષ્             | · ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` |
| सिरोवस्थि                       | ξ¥            | 23               | सुहंसुहेरा    | १३७             | · <b>१</b> .c | हत्थ              | २०२<br><b>२</b> २ | <del>٩</del><br>٦१                      |
| सिला                            | ३४६           | Ł                | सुहहत्य       | ३८७             | 8.            | हत्थछिन्नश्र      | ३४२               |                                         |
| सिलिया                          | <b>ξ</b> ሂ    | १२               | सुहासए।       | 338             | - ي           | हत्यंदुय          | રે૪૬              | Ę                                       |
| सिवहत्थ                         | ३८७           | 8                | सूय           | ३७६             | ₹             | हत्थारोह          | १२३               | '१म                                     |
| सीश्र                           | KoF           | ₹8               | सूल           | १७६             | `হ            | हत्थी             | १२३               | र्१६                                    |
| सीधु                            | <b>\$</b> 8\$ | ६                | सूल           | ሂଓ              | ंश            | ह् <sub>ता</sub>  | રેદ્              | ,                                       |
| सीय                             | X08           | Ý                | सूर           | १६२             | 5             | हम्म              | <b>શ્</b> રેષ્ઠ   | Ę                                       |
| सीस                             | ₹४            | १४               | सूयरत्ताण     | २७१             | ₹X            | हरिय              | ४३३               | १२                                      |
| सीसग                            | ३४२           | Ę                | सूइ           | ३४६             | १४            | हुव्व             | ३३                | 3                                       |
| सीसगभम                          | २४१           | १०               | सेय           | ४०६             | Ł             | हिय <b>ु</b> शवण् | १८०               | . ۶                                     |
| सीह                             | ኳኒ<br>የርጉ     | 8                | सेय           | w               | ११            | हिययडेडऋ          | ३२२               | Ψ                                       |
| सुइ<br>सुक्क                    | १६६<br>४६६    | े <b>७</b><br>११ | सेयापीत       | ४०४             | १२            | हिल्लरी           | ४४१               | ×                                       |
| सु <del>क्</del> ख              | १४१           | ·5               | सेल           | १६२             | ×             | हुएड              | २२                | ₹?                                      |
| <i>सु</i> ग                     | २४            | १६               | सेव'          | χĘĘ             | ११            | हेटुऋा            | २६७               | ف                                       |
| धुरहा                           | २०४           | ,,,,             | सोश्र         | १३२             | 8             | हेट्टामुह         | ३४२               | Ę                                       |
| <i>3</i> ~(.<br>म <del>ुत</del> | १०४           |                  | सांसिल्ल      | ३७६             | १             | हेरंग             | ४३३               | <b>.</b>                                |
| <i>धुः</i> ।<br>सुत्त           | ₹8 <b>€</b>   | ११               | सोम           | ६०४             | =             | होत्या            | 8                 | <b>.</b> 3                              |
| सुत्तजागर                       | ६२४<br>६२४    | <b>१३</b>        | सोखिय         | <b>5</b> 0      | ę             |                   | -:0:              | - •                                     |



# परिशिष्ठ नं० ३

# श्री विपाकसूत्रीय शुद्धिपत्रक'

| श्रशुद्ध           | शुद्ध           | पृष्ठ | पंक्ति     | ্ষয়ুদ্ <u>ধ</u> | शुद्ध       | <u>वृष्ठ</u>  | पंक्ति | ऋशुद्ध        | য়ুদ্ধ      | áa          | पंक्ति |
|--------------------|-----------------|-------|------------|------------------|-------------|---------------|--------|---------------|-------------|-------------|--------|
| पाउन्भूया          | पाउक्सूया       | 8     | ×          | की               | का          | १६            | - २३   | स्त           | न स्त       | <b>રૂ</b> ર | ३६     |
| चोपगतः             | बोपागतः         | Y     | ३०         | भात -            | भाप्त       | १६            | २३     | रयीन्त        | • रयन्ति    | 33          | इंट    |
| सम्पर्ग            | सम्पन्ने        | ?     | ₹          | ग्यारवें         | ग्यारहवें   | २०            | े २२   | पघारने        | प्धारने     | का३४        | १३     |
| करोति              | करिति           | २     | 4£         | पृहराणी          | पटरानी      | ं२२           | 8      | पार           | पर          | **          | १६     |
| पूर्व              | पूर्वी          | २     | २४         | सर्वर्तु०        | सर्वेतुंक०  | २२            | ₹¥     | हुऋा रहा      | रहा हुझ     | ा ३६        | २३     |
| ञ्रार              | ऋोर             | ₹     | २          | पगुलो            | पंगुत्लो    | २२            | २८     | तों           | . हों       | ३७          | হ      |
| स्यारवां           | ग्यारहवां       | ₹     | 8          | रहिसयसि          | ाइस्सियं    | सं २३         | २२     | चापल्यभा      | बात् चापल्य | 11-         |        |
| द्भाषा             | वाधा            | 3     | १७         | श्राकार          | श्राकार     | २४            | ېې     | ł             | भावा        | ात्,        | ३२     |
| भी।                | भी              | 8     | ३३         | भांती            | भाँति       | २४            | २३     | अधे           | श्रंधे      | ३५          | 38     |
| सूत्र              | पाठ             | y     | ٠.         | निगाछति          | नियाच्छि    | ते२४          | २०     | <b>वी</b> त्य | वस्थ        | Se          | 3      |
| वार्यं             | <b>त्रीरियं</b> | હ     | <b>{</b> 8 | किं ननु          | कि          | २६            | ्र     | श्रमण्        | ्यावत् श्र  | मण् ४       | ११     |
| ऋवःजं              | अवं <b>मं</b>   | S     | १६         | द्विग            | दिच्छां     | २६            | २४     | चतुविध        | चतुर्विष    | 8રૂ         | રૂ     |
| व्रतः <u> </u>     | त्रतः           | હ     | ₹३         | शीर्ष            | शीर्प       | २६            | ३०     | पठान्तर्गत    | पाठान्तरो   | त ४६        | ₹      |
| मनपर्यव            | मन:पर्यव        | 4     | ₹          | भाव              | भावः        | २६            | રુષ્ટ  | तरिमन्        | तस्मिन्     | ४६          | १३     |
| <b>भन-ं</b> पर्याय | म्रन:पर्याय     | £     | ३₹         | निगच्छति         | निमाच्छिति  | <b>त</b> २७ . | k l    | च हरति        | चाहरति      | ४६          | २३     |
| शिष्ध              | शिष्य           | 83    | 8          | तीयसे            | तीसे य      | २७            | २०     | सोणिय         | सोगियं      | 80          | १      |
| ब्न                | इन              | ११    | १३         | तीत्र            | तीव         | ર્દ           | 33     | शोिएयं        | सोग्धियं    | પ્રંહ       | २१     |
| विशिष्ठ            | विशिष्ट         | 23    | २०         | सात्विक          | सास्विक     | 38            | Ψ      | गातमस्स       | गोतमस्स     | 57          | २३     |
| <b>भ</b> ्यभ       | <b>ब्रा</b> ष्  | ११    | 38         | धमप्राण          | धर्मप्रारा  | 38            | १०     | स्वादिम       | खादिम       | 용독          | ३२     |
| ऋषि                | ऋषि             | 88    | २४         | देना किया        | देनी की     | ३१            | १२ र   | भौरे          | भोंयरे      | 38          | १६     |
| प्रचीन             | प्राचीन         | 88    | २६         | निष्कम           | निष्कर्म    | 3?            | १२     | बलक           | वालक        | Κo          | ११     |
| उसे                | उस पर           | १६    | १४         | निगच्छन्ति       | निमाच्छन्ति | ۲,,           | २१     | शोशियं        | सोगियं      | Χc          | २४     |
| की                 | को              | १६    | 8×         | <b>३७</b> '      | के २७       | 33            | ,, J   | रिद्ध         | ऋद          | ४२          | २३     |

(१) प्रैस वालों की श्रसावधानी से जो अर्घविरामचिन्ह, पूर्णविरामचिन्ह तथा संयोगचिन्ह आदि चिन्ह गिर गए हैं या श्रनावश्यक लग गए हैं, पाठक उन्हें स्वयं सुधार कर पढ़ने की कृपा करें। इस के श्रातिरिक्त अनेक स्थलों पर मात्रायें, कर्घरेफ तथा अनुस्वार अस्पष्ट हैं या गिर गए हैं, पाठक उन्हें भी सुधार लें। मात्र दिग्दर्शन के लिये हम ने अपर मात्रा एवं अर्घरेफ से रहित कुछ शब्दों का शुद्ध रूप भी दे दिया है।

#### परिशिष्ट नं० ३]

### हिन्दी भाषा टीका सहित।

(७३३)

पृष्ठ पंक्ति <sub>।</sub> श्र<u>श्</u>रद्ध अशुद्ध र् द जप्पभिति नडी नहीं 30 ሂՉ पुव्वि विजवद्धमान विजयवर्छ-तप्पभिति भान уş ٧X खराशि कशाचपेटा ४३ 33 कशचेपटा मग फरमाया **x**8 হ্ড फरमया गर्भ रक्खें रवखे १२ ĸε बराणि २४ समाचर: Xε समाचार: दुखित गमेल्लेग गामेल्लग ŲΨ Ú तजहा तंजहा ዾΨ २१ नडियों व्यवहार यवहार ᆺ 8 कार्य भम्मक कार्यं ᇫᆕ Y अन्ध पदार्थ मूलार्थ ₹१ χĘ परिपूर्ण त्र्यावयक श्रावश्यक YŁ १० निसृत निरसृत १६ 80 उद्गन्न वताभिष्यन्द वाता-वहां भिष्यन्द ६३ X होत मेद ६३ २८ हस्ताचेप होता होता है ξX 3 तता वर्णन वर्गन ξX ¥ ग् विजयवर्द्ध- विजयवर्द्ध--६४ २७ चडरिदिएस 3 रट्टकुडस्य रट्टकूडस्स ξŁ ऋययन यथाविघ यथाविधि Ξ ६६ ऋघमी रहकूटस्स रट्टकूडस्स ĘĘ १७ भांती सुदर सुन्दर ξů २८ ऋोर श्रगमवादी श्रागमवादी ५० ११ स्थिति **उ**ध्व ऊध्व ७० १४ त्रयोविंशत चरक दि चरकादि ωş २८ वृंहर्गै: वृ हर्गैः ₹६ सगरोपम υĘ दुखी दु:खी Ψģ 38 गुनन यथासमय Ę यासमय بإرى उन चिकीत्सत चिकित्सित ७४ ₹€ निष्कष दु:खित: दुखितः يوی ३४ समाचर दुस्राती दु:खार्तो υy ३४ स्थन यो नयों का प्राय: 46 ş का

पंक्ति शुद्ध ग्रष्ट जप्पभिति ψş ११ पुव्वि وي ς तप्पभिति 30 ٤ बाराणि १२ " मंग २६ **GG** जीव २ **७**≒ खाराणि ড= १३ दु:खित ? હદ अञ्छितरेस अञ्छितरेस ५० Ę नाडियों Şο <u>ہ</u>۔ ३१ भस्मक 75 **⋤**३ ऋनधं 8 लगभग परिपूर्ण Ξ Ę₹ <u> বহিন্ন</u> £ ፍሄ वहां १३ 22 होता ςξ ૪ इस्त च्रेप **≒**७ ম্ত ततो ११ 4٤ गां १३ **3**2 चडरिंदिएस ६२ × şу ऋध्ययन ٤٤ श्चधर्मी €3 8 भाँति ₹. " £X १२ \*स्थिति २३ £8 त्रयस्त्रिशस् ₹X सागरोपम ЕX 8 १२ गुरान वहां २० 33 २१ निष्कष 77 £Ę २४ समाचार ₹६ स्थान 99 योनियों 77

শ্বস্থাৱ शुद्ध पंक्ति प्रष् मुरि सूरी ३४ £Ę विचित्राकर: विचित्राकार:,, ३⊏ विष्णाय विष्ण्य १६-₹X संज्ञा संज्ञ २४ सन्मुख ऋपने श्रादेशानु-हम १७ दोषों का निवेदन सार श्रपने पाप निवृत्ति के लिये प्राय**ध**ित्त को का 33 ę टीकाकार टीकाका Ú प्रसन्न प्रसन १०१ ₹ संचिप्त सन्निप्त ęΨ " सस्रेप संचेप २० सव सब ₹⋤ 17 दुखविपाक दु:खविपाक १०१ 3\$ सेरस्यति सेत्स्यत ३४ सर्वदुख सर्वदु:ख ३६ ऋहिसा श्रहिंसा १०३ X २२ जम्यू : जम्बू: ! 53 पौस्त्ये पौरस्त्ये २३ ३० त्रिशद् त्रिशद 37 रिद्ध० ऋदि ० १०४ कएणीरह-कस्मीरह-११ " स्मितं ₹६ स्मित " युक्त २७ युक्त विहित विहितं ŞΦ " पट्टराखी पदरानी १०४ 8 १०७ पटरानी १३ पटराखी शब्दों शब्दो २० 27 २८ साधरण साधारण 33. की 308 ₹ महिला महिलात्र्रो १११ v जबद्स्त २७ ज्ञबदस्त " पदार्थी ११२ पदाथा ¥

| (७३४) |  |
|-------|--|
|-------|--|

## श्री विपाक सूत्र

## [परिशिष्ट नं० ३

| প্সয়ুদ্ধ  | शुद्ध               | वंद्य ।    | पंक्ति | ऋतुद्ध         | शुद्ध        | मुष्ठ    | पंकि       | ऋशुद्ध                   | शुद्ध                          | वृष्ठ                | पंक्ति     |
|------------|---------------------|------------|--------|----------------|--------------|----------|------------|--------------------------|--------------------------------|----------------------|------------|
| का         | को                  | ११२        | 88     | पागा           | पार्ख        | ,,       | २१         | कःदन्                    | कन्दन्                         | १४६                  | २३         |
| के         | में                 | ११२        | ३०     | रहावीर         | महावीर       | 51<br>51 | <b>२३</b>  | विपलन्                   | विलपन्                         | "                    | २३         |
| सन्तानीपा  | <b>र</b> न सन्तानो- |            |        | पासभि          | पासामि       | १३४      |            | पूरे                     | लगभग पूर                       |                      |            |
|            | त्पादन              | ११३        | -      | धम             | धर्म         | 51       | <b>२</b> २ | रखने लगे                 | रखते हैं                       | ,                    | ११         |
| कला        | कला                 | ११४        | १४     | पदर्थों        | पदार्थाः     | १३५      |            | पूरे                     | लगभग पूरे                      |                      |            |
| सपा        | सर्पो               | ११४        | र्३ः   | प्रत्योत्याद्- | प्रत्ययोस्या | ₹-       |            | औद्धदें≀हेक              | : श्रौर्ध्य दे हि <sub>ए</sub> | Ŧ"                   | ঽঽ         |
| श्रीर      | ऋौर                 | 338        |        | नाथम् ,        | नार्थम्      | 35       | २४         | त्रिश्ल <u>ा</u>         | त्रिशला <sup>े</sup>           | <i>१</i> ४२          |            |
| लिये       | के लिये             | ११४        |        | सत्र           | सूत्र        | १३े      |            | ऋौर्द्व है हिक           | और्धदैहि                       | कश् <b>ध</b> २       | <b>३</b> १ |
| श्राद्श    | श्चादशे             | **         | ₹ંદ્ર. | सव             | सर्व         | १३६      | १          | जेगाव                    | जेऐव                           | १५३                  |            |
| यर         | यार्                | ११६        | 84     | ये             | यह           | >>       | 3          | वर्ष                     | <b>*</b> c                     | १४४ :                |            |
| <b>अ</b> ध | ऋर्थ                | ११५        | ¥      | इनग्तिशय       | ज्ञानातिश    | य "      | ११         | हस्तनापुर                | इस्तिनापुर                     |                      |            |
| सविवर्ण    | सविवरण              | ,,         | २८     | बचर्ना         | वचनी         | 75       | ३२         | मुख                      | सुखों<br>सुखों                 |                      | २<br>२४    |
| आहेवच्य    | श्राहेवच्च          | 73         | ₹६     | नमक            | नामक         | १३⊏      | ક          | ुः<br>दोरु               | ङ्<br>दोच्चं                   | ))<br>9 <b>9</b> E   | १२         |
|            | <b>मह</b> त्तरकत्वं |            | ३१     | गोशला          | गोशाला       | "        | 5          | परिपूर्ण                 | लगभग                           | 1-4                  | **         |
| ससारिक     | सांसारिक            | 388        | ₹      | वहा            | वहां         | 55       | ٤          |                          | परिपूर्ण                       | 993                  | १३         |
| सुमद्रा    | सुभद्रा             | 77         | 33     | <b>ग्रांखे</b> | ऋांखें       | १३६      |            | उभितक                    | उ <b>िमतक</b>                  | •                    | <b>२३</b>  |
| अधमर्गा    | <b>अधम</b> र्णी     | १२०        | ११     | तसि            | तंसि         | १४१      |            | पूरे                     | लगभग पूरे                      |                      | १४         |
| विएत       | वर्शित              | १२२        | १      | देवास्र०       | देवासुऽ      | 37       | १७         | <sup>००</sup><br>प्रचीन  | प्राचीन                        | ' ''<br>የ <b>አ</b> ይ |            |
| चलने       | चलाने               | ,          | १      | ए*             | ग्गं         | १५३      | २          | सम्बन्ध                  | ना पान<br>सम्बन्ध              | •                    | २१<br>३२   |
| भियाती     | िकयाति              | १२२        | २६     | श्रासा         | ऋासा०        | 79       | ₹.         | मज्जनधात्री              |                                | ))<br>1980           |            |
| श्रोसाारय  | <b>ऋोसा</b> रिय     | १२३        | 38     | गइ             | गई           | 55       | <b>२</b> १ | - ग्रन्तपुर<br>  ऋन्तपुर | श्रनःपुर                       | . १५१                | 5          |
| श्रन्यां च | ऋन्यांश्च           | <b>7</b> : | २्प    | हो पूरे        | पूरे हो      | १४४      | ¥          | चउविहं<br>च              | अराजुर<br>चउठिवहं              |                      | १७         |
| सत्रस्तं   | संत्रस्तं           | 39         | ३१     | पुरुएाञ्चो     | सपुरसाङ      | ते १४४   | १७         | कुर्वाना                 | कुर्वासा                       |                      | र -<br>३२  |
| डाग        | पडाग                | १२४        | 80     | खजूर           | खर्जूर       | १४४      | १०         | विजयवित्र<br>विजयवित्र   | विजयमित्र                      | ः<br>१६४             |            |
| डिभतक      | उडिकतक              | १२५        | ६२     | इक्छार्खा      | इच्छाओं      | ;;       | २१         | हो                       | हो                             | १६४                  |            |
| चुराद्दे   | चौराहे              | १२६        | ११     | हीएा           | हीना         | 53       | २६         | ्र.<br>लवणसद्र           | ्.<br>लबणसमु                   |                      |            |
| देखा       | को देखा             | १२५        | १      | भेरे           | मेरे         | १४६      | १०         | का                       | +                              | १६६                  | `\<br>\\$` |
| गडा        | गुङा                | "          | 8      | सन्पन्न        | सम्पन्न      | १४५      | <b>३</b>   | श्रं घाठक                | शृंगाटक                        | "                    | २३         |
| पृत्तिकार  | वृत्तिकार           | 22         | £      | पूर्ति         | पूर्ति       | ,,       | ی          | गया                      | गया था                         | १६७                  | Ġ          |
| निम्नोक    | इस प्रकार           | १२६        | ३६     | सहायता         | सहायका       | 77       | २०         | महापाल                   | महीपाल                         | ः<br>१६=             | ३२         |
| बद्धो      | बद्धौ               | १३०        | १      | जाने           | जाने पर      | 72       | २४         | ऋगाहटुए                  | <b>अणोहट्ट</b> ए               | , ,                  | Ę          |
| दुव्यवहार  | •                   | -          |        | बांछि-         | वांछ्रि-     | "        | વ્દ        | जालाई                    | उरालाई                         | ः<br>१६६             | ٠<br>٦     |
| मुनादि     | मुनादी              | १३१        |        |                | दोहदा        | 33       | ३२         | उ <b>क्तिययं</b>         | <b>उ</b> डिक्स ययं             | "                    | 8.         |
| सम्पूरा    | सम्पूर्ण            | १३३        | इ      | +              | ३            | १४६      |            | हीत्था                   | होत्था                         | "                    | १२         |
| w          | wy -                |            | ,      | r              |              | ,        | - ` {      | •                        | •                              | .,                   |            |

#### परिशिष्ट नं ०३]

### हिम्दो भाषा टोका सहित।

(¥\$¥)

|                            | e,                      | ++==: =-=- <del>1</del> -++=-= : | *************     | 444444444444444444444444444444444444444 |                 |             |                |          |
|----------------------------|-------------------------|----------------------------------|-------------------|-----------------------------------------|-----------------|-------------|----------------|----------|
| <del>श्</del> रगुद्ध       | शुद्ध                   | पृष्ठ प                          | ांकि              | त्रशुद्ध                                | शुद्ध           | पृष्ठ प     | क्तिः          | 3        |
| <b>ઝા</b> ધ્યુવસો          | ऋध्युपरन्नो             | 388                              | २≒                | तियग्भोगों                              | तिर्थमभोगो      | १ १८२       | १७             | हुः      |
|                            | ऋत्य न्त                | १७२                              | `x                | बारह                                    | बारहवें         | "           | २२             | प        |
| ऋत्यत<br>भों               | भीू                     | १७२                              | હ                 | व्यतीत<br>व्यतीत                        | सम्प्राप्त      |             | २३             | f        |
| नर्ही                      | नहीं                    | 73                               | =                 | सौघम<br>सौघम                            | सौधर्म          | ः<br>१≒३    | 3              | ि        |
| विक्र                      | विकृत                   | "                                | ξ.                |                                         |                 | -           | - 1            | प        |
| प्रमातिरेक                 | प्रेमातिरेक             | 77                               | १२                | इछा                                     | इच्छा<br>संस्क  | "<br>१८४    | २२             | व        |
| ऋगनी                       | श्रपने                  | 57                               | १४                | सप्रह                                   | संप्रह          |             | - 1            | भ<br>क   |
| सन्दभितः                   | सन्दर्भितः              | 25                               | २४                | वासनात्र्यो                             | वासनात्र्यो     | - •         | २३             | ति       |
| है। तत्पर्य                | +                       | १७३                              | १४                | समुदायारे                               | समायारे         | ्रदश        | २=             | ्<br>पं  |
| कि काम-                    |                         |                                  |                   | के टिप्पग                               | की टिप्पर       | •           | ₹٤             | ्<br>व   |
| ध्वजा वेश्य                | Ī                       |                                  |                   | इतन                                     | इतना            | १न६         | 3              |          |
| गत अशुभ                    |                         |                                  |                   | सकार                                    | संस्कार         | 77          | १३             | 9        |
| ज्यातम परि-<br>गाम सम्पन्न | -                       |                                  |                   | बोहि                                    | +               | १८७         |                | न        |
| यह है होने                 | '<br><del>स</del> ्रे   |                                  |                   | स्कन्ध                                  | श्रुतस्कन्व     | १८५         | १७             | के न     |
| उ <b>िमतकुम</b>            | ार                      |                                  |                   | प्राय                                   | प्राय:          | 8≥€         | १४             | <b>न</b> |
| पृति                       | पूर्ति                  | १७३                              | \$£               | पद्मीगरा                                | पिद्मगण         | 57          | ३१             | व        |
| कता                        | करता                    | રજ્ષ                             | ११                | स्वेद्धा                                | स्वेच्छा        | 77          | ३३             | 4        |
| गात्र                      | यात्रं                  | 55                               | ३३                | दुख                                     | दु:ख            | १८१         | 8              | वे       |
| सहितग                      | महितगत्तं               | १७४                              | ą                 | रहे                                     | र <i>हें</i>    | 99          | १३             | व        |
| स्बप्रों                   | स्वप्नों                | 33                               | २७                | विण्न                                   | वर्णन           | >>          | २१             | 3        |
| पवडवा                      | पकडवा                   | १७६                              | १४                | श्रध्ययन                                | श्चध्ययन        | १६२         | ११             | Įą       |
| ऋाशुरोक्तः                 | न्त्रा <u>स</u> ुरोक्तः | १७७                              |                   | करते                                    | कहते            | ફદ <b>પ</b> |                | ₹        |
| <u>आशुरुक्त</u>            | <b>ऋासुरोक्त</b>        | 55                               | १४                | भिएए                                    | भिन्न           | २०१         |                | 2        |
| <b>मिसमि</b> सीर           | राग मिसि                | मेसी-                            |                   |                                         | वन              |             | <b>प्र-२</b> ३ | 3        |
| • >                        | <u>मा</u> ण             | १७ <del>८</del>                  | 30                | विन                                     | पग<br>की टिप्पर |             |                | ፣        |
| परीचे                      | परोच्चे                 |                                  |                   | के टिप्पण                               |                 | ण ५०५       |                | q        |
| विरुणाय                    | विएग्य                  | રુષ્ટ                            | -                 | भान                                     | मान<br>उच्चित्र | ,,<br>૨૦૪   | २७<br>२६       | i q      |
| विद्यान                    | विज्ञक<br>—             | 55                               | 38                | दुहितः                                  | दुहितॄः         |             | -              | ٦        |
| या<br>                     | यथा                     | 17                               | ३७<br>३०          | शास्त्र                                 | शस्त्र          | ))<br>      | ३२             | Ī₹       |
| समुदाचार                   | समाचार                  | "                                | ३८-<br>१-३३<br>०८ | श्चगर                                   | नगर             | २०७         |                | Į        |
| भिष्णे                     | भिन्न                   | γ≒ò                              | े१६               | दशनार्थ                                 | दर्शनार्थ       | 77          | ¥              | 8 %      |
| क्सा                       | कर्मों                  | 37                               | २७                | अशुर-                                   | श्वशुर-         | २०५         | १न             | Ĭ        |
| <b>च्यती</b> त             | सम्प्राप्त              | १ <del>"</del> १                 | ę                 | शाल                                     | श्याल           | 12          | १=             | ŀ        |
| विरसाय                     | विरुएाय                 | **                               | ×                 |                                         | समायारे         | २१३         | 38             | 5        |
| चृ््                       | चूर्ग<br>बाले           | 55                               | १०                | का                                      | के              | २१४         |                |          |
| माले                       | बाले                    | ,,                               | २१                | पंचिवय                                  | षड़विथ          | 55          | १६।            | दु       |
|                            |                         |                                  |                   |                                         |                 |             |                |          |

शुद्ध पृष्ठ पंक्ति पशुद्ध हुई इ २१४ ञ्चविष पड्विष ११ भेत्र मित्र २१७ २६ वेशेति विशोन्ति २१८ ६ शंच छ: 389 गर्णो वासों २२० १० हन्धे कन्धों २२१ लये के लिये २२२ १७ चि विध षड्विध २२४ की १४ परिपूर्ण लगभग परिपूर्ण लगभग नौ २२६ सम्बन्धि पुरुबन्ध २२७ लगभग नौ १५ के टिप्पण की टिप्पणी २२५ १३ पदार्थी पदाथा २३१ १० के टिप्पण की टिप्पणी में ,, ३४ कियत् २३४ २४ कीयत जीवचर्या जीवनचर्या २३६ २० करें कराएं २३८ १८ मार्मी बाम अवदि २३६ वहीं वहां २३६ २६ जीवगा**हं** जीवगगहं २४४ १६ तये जाते २४७ २८ पंचविध षड्विध ३० जासूस जासूसों २४५ १२ पांच छ: २४६ का टिप्पण की टिप्पणी २४० ३२ सेनधो सेनश्चोर २४१ २४ का टिप्पण की टिप्पणी २४३ ३४ सैनिकीं सैनिकों २४६ १४ श्रभितार्थ श्रभिमतार्थ १६ महाराज २६० १७ महारज दुस्साध्य ्साध्य 39

**(**७३६)

### श्री विपाक सूत्र—

[परिशिष्ट नं० ३

| ऋशुद्ध    | शुद्ध           | युष्ट<br>स | पंक्ति    |
|-----------|-----------------|------------|-----------|
| कूटकार    | कूटाकार         | २६१        | Ł         |
| विवर्श    | विवरण           | २६२        | २७        |
| पांच      | छ:              | २६४        | १=        |
| पंचविष    | षड्विध          | 37         | ५७        |
| पंच       | छ:              | २६४        | હ         |
| पंचविध    | षड्विध          | 55         | ११        |
| टिप्पग्   | टिप्पणी         | 55         | ₹8        |
| ञ्चापति   | श्रापत्ति       | २६७        | २७        |
| चुका      | चुका है         | २६५        | १४        |
| सम्पति    | सम्पत्ति        | २७०        | ₹8        |
| नरेइएसु   | नेरइएसु         | २७१        | २३        |
| पर        | के              | २,७३       | १४        |
| उस ने     | उस के           | २७४        | १४        |
| निसृत     | निस्सृत         | २७७        | २४        |
| निमंथ     | निर्प्रथ        | 30,5       | ३०        |
| की        | का              | २८१        | ₹₹        |
| कामों     | कामों में       | २म३        | १४        |
| भेदलच्य   | ए दृण्डलच्या    | . ,,       | ३०        |
| धर्म      | धर्मः           | र्घ४       | ३१        |
| अमगारे    | खग्गारे         | २८७        | ٤         |
| तस्स      | तस्य            | "          | 38        |
| सहस्र     | सहस्र           | रुप्तप     |           |
| अंगारेष   | <b>अंगारेषु</b> | 1)         | २६        |
| <b>एक</b> | क               | र्षह       |           |
| पंचिवध    | षड्विध          | २६०        | ₹-        |
| _         |                 |            | ३०        |
| चर्या     | चर्या           | २६१        | 8         |
| जाता      | जाता है         | ,,         | २०        |
| जाना      | जाते            | "          | २७        |
| करना      | करते            | "          | २५        |
| देना      | देने            | "          | ,,        |
| निति      | नीति            | રદફ        |           |
| पूर्वेजित | पूर्वोपार्जित   | ",         | १६        |
| दस्स      | तस्स            |            | ₹१        |
| 4.44      | 11777           | २००        | <b>२१</b> |
|           |                 |            |           |

प्रष्ठ पंक्ति শ্বস্থান্ত शुद्ध पंचविघ षड्विध ३०१ ३० टिप्पए टिप्पग्री ३०३ ३६ ऋल्पज्ञ ३०४ ऋल्यज्ञ ३४ विचारे बेचारे ३०४ ₹ दिप्पग्री टिप्पग ३०६ Х 'त्री ै मंत्री ξ 55 वर्ष वर्षों ३०५ ऋस्मिए अहस्मिए ३०६ श्रलिगित ऋासिंगित २६ होगा + ३१२ १३ की टिप्पग्री, के टिप्पग 38 श्रघमधौ श्रधमणी ३१३ १८ गा कह ३१४ २८ कल्यारहेन्मु- कल्यारहोन्मु-खी खी ३१७ १४ मूर्ख मूख ३२४ ३४ के टिप्परा की टिप्पणी ३२७ રેઇ वर्ष वर्षो ३२८ २ ततः + २३ " ऋर्थी ३३० ऋरथी कि है कि ३३२ २१ वर्ष वर्षो ३३५ 23 वर्गान देशन २४ 73 को + ३३६ ₹₹ + 339 गया ę पदाध पदार्थ 8 77 खाना र्खना ३३६ जो उजो ३४१ 5 राज्ययोग्य राजयोग्य ३४३ तिष्ठन्ति तिष्ठति ३४४ २१ बह्न्य: बह्य: २२ 11 सर्वथा लगभग υγş £ वसुलताओं वेसुलताओं ३४≒ २४ त्तिये के लिये ३४१ 88 घाट्टति घाटयति Ş۵

पंक्ति ऋशुद्ध शुद्ध पृष्ठ ऋोंधा ऋंधा **३५३** १७ पांव पांव ₹₹ शरीर शरीर में **3**44 १६ सृइयों सूइय १७ विन्नाय वि₹्णाय ३६२ ÷ देवासाधिप ३६४ देवाशुप्पए ¥, १७ ३७५ लका लङ्का Ή. रंग źa 33 ऋध्यय ऋध्याय 🕽 Ę ġωg पाडलिसंडे पडितसंडे १४ 11 २ सयय समय ३७४ हाथों ३७७ १८ हाध पैरों पैर 77 95 हार्थो हाथ " " पैरों पैर " 27 देहिबिलका देहबलिका ३८१ 8X पुरिसं पुरस 3-3 £ द्वाविंशतं द्वात्रिशतं ३≒७ ३२ प्राक्तनीय प्राक्तन 3,50 38 हों २४ ही 11 Ę के बाद 3£8 बाद से भी १६ से " टिप्पग्री ३६ टिप्परा " से के ३६६ ३६ 38 ३६६ श्रवा: ऋम्बाः २६ यशह यसह प्रजनिष्यति प्रजनिष्यसि ३० " सम्बन्धी सम्बन्धि ३६६ २४ दिप्पगी ξĶ टिप्पण हो È ४०० २८ श्रद्ध 84 श्रद ४०४ + २७ न पदौं २८ पद् 17 ऋाई ४०५ Ý য়া

परिशिष्ट नं ८ ३]

### हिन्दी भाषा टोका सहित।

(434)

| *************************************** |                    |                   |
|-----------------------------------------|--------------------|-------------------|
| <b>म</b> शुद्ध                          | शुद्ध              | पुष्ठ पंक्ति      |
| प्रमाजन                                 | प्रमार्जन          | ४०५ १४            |
| 30                                      | ३६७                | ४०६ ७             |
| डवक्खडा                                 | उवक्खड़ा           |                   |
| सबहु                                    | सुबहु              | ,, २६             |
| <b>श्र</b> थात्                         | ऋर्थान्            | ४११ २४            |
| माताएँ                                  | सार्थवाद्द         | ,, ३১             |
| सार्थवाह                                | माताएं             | ं,, ३६            |
| होना                                    | होने               | ४१२ १५            |
| के टिप्परा                              | की दिप्प           | र्णो ,, ३०        |
| <b>₹</b>                                | +                  | ,, ३६             |
| श्रासादन्ति                             | श्रासादेति         |                   |
| हां                                     | यहां               | ,, Ę              |
| विदर्श                                  | विव्रण             | ", <del>२</del> १ |
| <del>স</del> ৈথ                         | ऋर्थ               | ું, રેવે          |
| रोगातक                                  | रोगातङ्क           | ४१४ २३            |
| शटितस्त                                 | शटितहस्त           | -                 |
| दुखी                                    | दु:खी              | ४१४ ६             |
| ञ्                                      | कुछ                | ४१६ २४            |
| रोगकान्त                                | रोगाकान्त          |                   |
| प्ररेणा                                 | प्ररणा             | ૪૧૯ ૨૩            |
| <b>श्र</b> मुभिृति                      | <b>ऋ</b> नुभूति    |                   |
| सोचने                                   | से सोचन            |                   |
| की                                      | को                 |                   |
| ृः<br>तृस्स                             | तस्य               | ,, रर<br>४२६ ३२   |
| समद्र                                   | समुद्र             |                   |
| बिवर्ण                                  | िवदरणः<br>विवरगः   | ्भः ।<br>४२म २¥ः  |
| टिप्पग्                                 | दिप्प <b>र्</b> ही | 510               |
| भरि<br>भरि                              | १८५५ए३<br>अस्टि    | 77 P.W            |
| भार<br>विवर्श                           | <i>मू</i> रि       | ४३० १६            |
| ाववस्य<br><del>के</del>                 | विवरस्<br>के कारण  | ४३१ ४             |
| के<br>वर्ष                              | के कारण<br>वर्षों  | ४३४ =             |
| दिपस                                    | टिप्पणी            | ,, ₹ <b>६</b>     |
| क्                                      | के                 | भुष्क <b>१</b> ०  |
| र्ग<br>गभित                             | गर्भित             | क्षेत्रस्य स      |
| याज्य                                   | त्याज्य            | ४४० २६            |
| <b>₹</b>                                | का                 | 888 કે            |
|                                         |                    |                   |

| भ्रशुद्ध                     | शुद्ध                                  | शृष्ट प   | कि         |
|------------------------------|----------------------------------------|-----------|------------|
| <b>लिये</b>                  | के लिये                                | 33        | ٤          |
| ऋथ                           | ऋर्घ                                   | ४४२       | 8          |
| निदित                        | नि <i>िदत</i>                          | 77        | હ          |
| छुदता                        | से बृटता                               | 53        | 38         |
| विवर्श                       | विवरण                                  | ४४४       | Ę          |
| शोरिक                        | शौरिक                                  | ४४७       | २२         |
| के टिप्पए                    | की दिप्पगी                             | 880       | 33         |
| प्रशेश                       | पा्री <b>श्र</b>                       | 888       | 3,5        |
| शोरिक                        | शौरिक                                  | 8KÉ       | Ę          |
|                              | ह व्यावहारिक                           |           |            |
| किकाल<br>एक्टों              | निकाल<br>पदौं का                       | 상환드       |            |
| पदीं<br><del>किन्नक</del>    |                                        | 3¥8<br>   | १०         |
| विचारी<br><del>दे</del> िक्क |                                        | १६८ २     |            |
| के टिप्पस                    |                                        | •         | १३ :       |
| शरोभूषण                      | त्रिरोभूष <b>ण</b>                     |           | ₹ <b>२</b> |
| द्वीप                        | द्वीपों                                | ४७१       | ₹४.        |
| विवर्ण                       | विवर् <b>ए</b>                         | 808       | रुम        |
| किरणी                        | किरसें                                 | प्रकर     | ٤          |
| श्राभूषण                     | <b>त्राभूषणी</b>                       | 800       | ર<br>_     |
| <b>पु</b> ठ                  | पुष्ठ                                  | 308       | 5          |
| ऋत                           | শ্বत:                                  | 8=8       | ३२         |
| बाघाय                        | बाघाएँ                                 | ४⊏२       | १२         |
| उतारु                        | उता <b>रू</b><br>०—                    | 77        | 3१         |
| मिद्ध                        | सिद्ध<br>∽                             | ४८३       | 3          |
| को                           | के<br>                                 | 77        | १६         |
| परिज्ञा                      | _                                      | ४८४       | 88         |
| तुच्छेयः                     | तच्छ्रेयः                              | "         | २३         |
| कोवघर                        | कोवधरे                                 | ४८४       | १३         |
| रही                          | रही हो                                 | ४न्६      |            |
| तथ                           | तथा                                    | ጸ⊏ው       | 8          |
| मरे                          | मेरे                                   | 77        | X,         |
| में 🛴                        | ्ने 🔐                                  | <u>~"</u> | २३         |
| श्रदापितानि<br>ऽ             | ने चादी <u>पिता</u><br>— <del>दे</del> |           |            |
| वर्ष                         | वर्षी<br>को जिल्ला                     | ४६१       | ३०<br>३०   |
| के दिप्पग                    | की टिप्पए                              | J. 22     | ₹¥         |

पृष्ठ पंक्ति श्रशुद्ध शुद्ध वर्ष वर्षो ४६२ १६ नहीं नाहीं 838 प्रमोद श्रमोद १० ধ্ন दानवता मानवता २२ उतार उतारू टिप्पर्णी टिप्परा 858 ¥ उन तज्जन्य ,, टिप्पणी टिप्पश् ४६८ २-६ Ýο पढ़े में में पढ़े कि है पदों का पदों २३ ऋगुपिएहइ ५०० ३३ ऋगुगिहइ KOZ EX उज्जवस उज्ज्वल ४०३ ३६ श्चन्तगङ् श्चन्तगढ X08 85-२ १ 3. वि विउत्तं メっと द्वदत्ता देवदत्ता you 38 ४०७ ३६ ३७७३ υξυυξ टिप्पर्णा ४०⊏ १३ टिपप्ण महती महती १ **३**२ सहस्त्र सहस्र ४१० १४ १८ उद्वतेन उद्घतन ४१२ २७ सहस्र सहस्त्र १३ त्वचा त्वच 33 टिप्पगी टिप्पग २४ ४१२ ३४ जिज्ञासु इच्छुक मज्जितां ४१३ २२ माञ्जतां ऋाई ४१४ ३३ ऋाइ किम्पाक किम्पक ४१६ त्राकर्षण ४१६ १६ श्राकषरा ४२० १२ राजा राया सद्धि ४२० १४

(৬३५)

## श्री विपाक सूत्र—े

[परिशिष्ट नं० ३

| শ্বয়ুব্র                | शुद्ध                               | वृष्ठ            | पंक्ति             | त्रशुद्ध                     | शुद्ध               | घड         | पंक्ति              | श्चशुद्ध             | शुद्ध             | प्रष्ट         | टक्ति      |
|--------------------------|-------------------------------------|------------------|--------------------|------------------------------|---------------------|------------|---------------------|----------------------|-------------------|----------------|------------|
| सन्बन्धि                 | सम्बन्धि                            | ४२१              | <b>x</b> [         | <b>उ</b> न                   | उस                  | ሂሂጓ        | १३                  | उपस्थि               | उपस्थित           | ६०६            | २          |
| के टिप्पण                | की दिप्पर                           | र्धा "           | ३१                 | गुणशील                       | गुणशिज्ञक           | ,,         | १७                  | वधकता                | वर्घकताः          | ६०५            | १६         |
| उ <b>तार</b>             | <b>उता</b> ह                        | ४२४              | २७                 | बालश्री                      | बुलओ                | ४४३        | १०                  | श्रार्किषत           | श्रकर्षित         | ६१०            | <b>૨</b> ૪ |
| श्रीर                    | श्रोर                               | ४२६              | १४                 | जन                           | जैन                 | XXX        |                     | ले                   | से ले             | ६११            | ₹०         |
|                          | धगादेवी                             | "                | २२                 | टिप्पण                       | टिप्प <b>र्गी</b>   | ሂሂሂ<br>ሂሂ写 | <u>۽</u>            | श्रमन्               | श्रमण             | 32             | २४         |
|                          | ं समोसर <b>णं</b>                   | 37               | २३                 | मु <del>ख</del><br>प्रातिदान | प्रमुख<br>प्रीतिदान | XX5        | 1                   | Ę                    | हुए               | ६१७            | १४         |
| क्षमानपुर                | : वर्धमान <b>पुर</b>                | ४२७              | ×                  | महारानी<br>महारानी           | रानी                |            | 38                  | শ্ব                  | ऋौर               | ६२०            | ३३         |
| अस्य                     | ऋस्थि                               | "                | ३२                 | मगलकारी                      |                     |            | ₹c                  | क                    | की                | . 17           | <b>३</b> ४ |
| के टिप्पए                | की दिप्पर्ण                         |                  | 8                  | भा                           | भी                  | प्रहर      | ×                   | कुच्छ                | कुछ               | ६२१            | 8          |
| वेसृमणद                  | वेस्मणदत्ते                         |                  | . ११               |                              | र (पाकिस्तान        | "          | २२                  | नकस्कार<br>सन्दर्भाट |                   | 37             | १२         |
| वर्ष                     | वर्षी                               | ४३१              | 3                  | त्तिया                       | लिया)               |            | २६                  | सन्तुस्सइ<br>था      | सन्तुस्सइ<br>या   | ः<br>६२४       | ३४<br>२४   |
| গ্মন্তনুপ্রী<br>———      | श्रद्धजूश्री<br><del>रिक्कारी</del> | 53               | ₹ <b>१</b>         | बाहें                        | बाहे                | ४६३        | १८                  | लस्भिते              | नाभिते            | ५२८<br>भ       | 38         |
| टिप्पए<br>ये             | हिप्पणी<br>से उस के                 | "<br><b>५३</b> २ | . <b>ર</b> ૪<br>૨૨ | कुक्कुटों,                   | कुवकुटों —          | <b>5</b> 3 | १६                  | दिथा                 | दिया              | ६३ँ३           |            |
| न्न<br>प्रयोग            | प्रयोक्ता                           | ***              | ₹ <b>२</b>         | का                           | के                  | ४६४        | १                   | <b>ਚ</b> ਠ           | <b>ਭ</b> ਠਾ       | ६३३            |            |
| <b>দখ্য</b> দ্ধ <b>০</b> | कथाङ्क                              | પ્રરૂપ્ઠ         | ₹8                 | नाहि                         | नाहीं               | 57         | २२                  | गळेत्                | गच्छेत्           | દંશ્વ          | २७         |
| <b>इिय</b> ड्डा          | हियउड्डा                            | χξχ              | २                  | की                           | को                  | ४६७        | ×                   | सुएन्ति              | सुरो <b>न्त</b> ं | ६४६            | १४         |
| विवर्ण                   | विवरण                               | ४३४              |                    | सामान्य                      | उत्ताम              | ४६६        | १४-                 | ३०                   | <b>३</b>          | ६४८            | ३०         |
| टिप्पस                   | टिप्पर्गी                           | 77               | "                  | टिप्पग                       | टिप्पणी             | પ્રહર      |                     | नांहि                | नाहीं             | ६४२            | Ę          |
| व <i>स्</i> तुत          | प्रस्तुत                            | "                | २म-                | नाहि                         | नाहीं               | ્રેપ્ડ     |                     | . 55                 | "                 | ६४३            | ٤          |
| शृं घाटक                 | शृ'गाटक                             | 31               | 32                 | धमें े                       | घर्म                | प्रथप      |                     | <b>इ</b> स           | इस                | Ę¥Ę            | २३         |
| प्रदूसवदत                | _                                   | 37               | <b>३३</b>          | श्रम्भाष्ट्रत                | श्रगुव्रत           | "          | १३                  | वविज                 | उवविज             | ६६६            | २६         |
| जा <b>णिसू</b> लं        | जो <u>शिस्</u> स्                   |                  | ्<br>१७            | तात्पय                       | तात्पर्य            | ¥α         | ७११                 | लोक                  | देवलोक            | ६६०            | १३         |
| श्रजू<br><del>र्</del>   | श्रव्जू<br>गई है                    | "                | ₹ <u>~</u>         | ऋनथ                          | श्रनर्थ             | **         | १७                  | किचच्छे              | द कचिच्छेद        | ६७५            |            |
| गई<br>गज्यम              | गर् <i>रू</i><br>मुपश्म             | 13               | रू<br>२८           | द्खा                         | देखा                | ሂፍ         | २ २                 | कचदौ                 |                   | guy<br>Tana Ta |            |
| मुवशम<br>दश              | दुर्ग<br>दिशं                       | "                | રદ                 | भूठ                          | भूउा                | ,,         | १प                  | करेगा                | करेगा श्री        |                |            |
| ५५।<br>के टिप्पण         |                                     | "<br>खो "        | ३२                 | वतन्तः                       | <b>वन्त</b> ृ       |            | ३ ३६                | गोतम                 | गौतम<br>कमशः      | ६८३<br>- ६८६   | -          |
| उपशान्त                  | उपशान्त                             |                  |                    | श्चावश्यव                    | न्ति- ऋनुयोग-       | -          |                     | क्रमश<br>जिल्ला      |                   |                |            |
| के पीड़ा                 | की पीड़ा                            | , ×3₁            | <b>=</b> 3         | र्युकि                       | द्वार               |            | ≀ ३३                | के                   | त सुवासवकुम<br>की | ≀≀र५००<br>६⊏१  |            |
| पयन्त                    | पर्यन्त                             | 78               | રૂ હ               | <b>उस</b>                    | उस का               | χE         |                     | <b>बक्स्वेव</b>      |                   | 901            |            |
| महञ्जलो                  | मह्ब्यल                             | אג ו             | 39 0               | द्रिप्पण                     | ्टिप्प <b>णी</b>    | ξo         | २ <b>३४</b><br>२ १६ | <b>कुमा</b> रस्य     | कुमारस्य ।        | ဖစ             | -          |
| गुणशील                   | गुग्शिल                             | क ४४             |                    | भी<br>भुएडों                 | ं सभी<br>भुएड       | ون<br>چو   | २ ४६<br>३ २१        | श्रध्ययन             | श्रध्ययनों        | હ્યુ           |            |
| अध                       | ऋर्थ                                | עע               | <b>२१</b><br>१ २४  | श्रिभिस                      | य- अभिसम-           | 4.         | , );                | इस                   | इसी               | <i>જ</i> ુ હ   |            |
| अथ<br>संग्रहत            | अय<br>सम्प्राप्त                    | ""               |                    |                              | न्ना                | 50         | ४ २३                | अन्तक-               | श्रन्तक दशा       |                |            |
| dated.                   | 71:411-71                           | "                | .4                 | 4                            |                     | ₹-         | `                   |                      |                   | <b>49</b> 0    |            |



