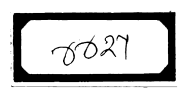
भी यशापिश्येश

**ेंज अंथभाज** हाहासाहेज, लावजगर વીર-ધર્મ



A Jain Graninnais

ઢંઢેરો.

卐

\_ન્યાયવિજય.

## परमपूज्यपाद-श्रीविजयधर्मसूरि-गुरुभ्यो नमः।

# વીર-ધર્મ

નો



લેખક.

ન્યાયવિશારદ—ન્યાયતીર્થ

મુનિરાજશ્રીન્યાયવિજયજી.

વીર સં. ૨૪૫૩.

વિ. સં. ૧૯૮૩.

પ્રતિ-સંખ્યા ૧૦૦૦

અમુક્ય.

પાલણપુર–નિવાસી— ધર્મ-ભગિનીએાની –આર્થિક મદદથી પ્રકારાક:---શ્રીવિજયધર્મ-પ્રકાશક-સભા. ભાવનગર.



-ઃ ભાવનગર ઃ— ધી આનંદ પ્રીન્ટીંગ પ્રેસમાં શાહ ગુલાખર્યંદ લલ્લુભાઇએ છાપ્યા.

# **એ** એોલ.

### **બ્હાલા વાંચનાર** !

મહારા તટસ્થ ઉપયોગ ઉપર જે ભાસ્યું, તે અત્રે રજ્ કર્યું છે. મ્હારા નિર્ભાન્તપણાના દાવા હું ન કરી શકું. આપણી બૂલા તાે ગ્રાની જાણે. છતાં અક્લાષત વિચાર–સુદ્ધિ ઉપર જે પ્રકારો તે ઉદાર **માશ**ય અને પર–હિત–દષ્ટિથી પ્રકટ કરવું એ અષ્યલટતાં ન ગણાય. છતાં આ લેખ વાંચતાં કયાંય તને વસમું લાગે તા સખૂરી રાખજે. વિચાર-બેંદા તા જિનભદ્ગણિ-ક્ષમા શ્રમણ. મહાવાદી અને સિહસેન દિવાકર જેવા મહાન્ પૂર્વાચાર્યો વચ્ચે પણ હતા. ધર્મ સાગરજ તથા ભાવવિજયજ-વિનયવિજયજ આદિ મહાવતધારી વિદ્વાના વચ્ચેના વિચાર–બેંદા ન્નેઇશ તા હું છક્ક થઇ જઇશ. વિચાર–બેદ પર ક્લુષિત થવું એ કમજોરી અને કાયરપદ્ધ છે. સારૂં લાગે તા ગ્રહ્ય કરજે. પ્રતિવાદ યા પ્રતિ-વિધાનમાં પણુ માધ્યસ્થ્યવૃત્તિ, સ્હામા પ્રત્યે હિતણુદ્ધિ અને રહામાને, પાતાને સાચું જ્યાય તે સમજાવવાની માયાળ લાગ-ણીના રગા પરજે. એમાંજ મજા **છે** અને શ્રાતાઓને પછ વિવેક કરવાનું રહેલું પડશે.

શ્રાવણ શદિ પ ધર્મ-સંવત પ વઢવાસ કેમ્પ.

લેખક.

# –: मुद्रा

इन्द्रियार्थ-विकासाय न जातं तव जन्मना । एकं कार्ये महत् कर्ते त्वमन्नाऽऽगतवानसि ॥

> 88 \* 983

दुःखान्धकार-नाशाय प्रकाशाय सुखाध्वनः । उद्भवन्ति महात्मानः कर्म-योगः सतामयम् ॥

> 88 883 88

म्लानि धर्मस्य वीक्षघ्वं समाजस्य च दुर्दशाम् । उत्तिष्ठध्वं तदुद्धारे सर्वे सम्भूय सज्जनाः॥

# लेख :--

—વિષય–વિક્ષાસ કરવા તારા જન્મ થયા નથી. એક મહાન્ કાર્ય કરવા માટે તું અહીં આવ્યો છે.

\* \* \*

-- દુ:ખ-અન્ધકારતા નાશ કરવા અતે સુખસાધક માર્ગતા પ્રકાશ કરવા મહાપુરૂષા અવતરે છે. સન્તાના આ કર્મ-ચાગ છે.

\* \* \*

—ધર્મની ગ્લાનિ અને સમાજની દુર્દશા તરફ નજર કરા, અને બધા સજ્જના એકત્રિત થઇ તેના ઉદ્દાર કરવા ઉડે!

# વીર-મન્ત્રો.

- " If you subdue not your passions, they will subdue you."
- —તમે તમારી દુર્વાસનાએ ઉપર જો અંકુશ નહિ મુકા તો તે તમને પાતાના તાબામાં કરશે.
- "He who reigns within himself and rules passions, desires and fears, is more than a king."
- —જે પાતાની જાત ઉપર રાજ્ય ચક્ષાવે છે અને વાસનાએ<u>.</u> તુષ્ણાએ**ા અને ભયાે** ઉપર અંક્શ રાખે છે. તે એક બા**દશાહ કર**તાં મ્હાટા છે.
- "He who masters his passions, conquers his greatest enemy. "
- **—જે** પોતાની વાસનાએા ઉપર આ**ધિ**પત્ય ભાગવે છે, તે પાતાના મ્હ્રાયાં મ્હ્રાયા દુશ્મનને છતે છે.

- "Command yourself and you may command the world."
- —તમે તમારી જત પર **હુકમ વલાવા અને એથી** દુનિયા ઉપર **હુ**કમ ચલાવી **શકે**ા.
- "The more one drinks, the more he wants to drink, till at last he dies of drinking it, So abstain from it."
- —પ્રાણી જેમ જેમ વિષય-રસનું પાન કરે છે, તેમ તેમ તેમાં તે વધુ આસકત ભતે છે, અને એ ત્યાં સુધી કે આખરે તે તેનાથી મરે છે. માટે એથી દૂર ખરી જા.
  - "Govern yourself before you govern others."
    Govern your mind, lest it governs you."
- બીજાના ઉપર સત્તા ચલાવવા જાઓ તે પહેલાં **તમારી જાત ઉપર** સત્તા ચલાઓ. તમારા મન **ઉ**પર સત્તા **ચલાઓ**, રખેને તે ત**મારી ઉપર** સત્તા **ચલાવે**.
  - "The kingdom of heaven is within you."
  - —સ્વર્ગ તું રાજ્ય તમારા-પાતાની અં**દર છે.**
  - "Love is the light by which we see God."
  - --- વિશ્વ-પ્રેમ એ એવી રાક્ષની છે કે જે વડે કશ્વર-દર્શન કરી શકાય.

- "The service of the poor is the service of God "
  - —ગરીબાની સેવા એ પરમેશ્વરની સેવા છે.
  - "When money is lost nothing is lost, When health is lost something is lost, When Character is lost all is lost."
    - —જો તમે પૈસો **ગુમાવ્યો** છે તેા ક્રાંઇ નથી ગુમાવ્યું, જો તમે તન્દુરસ્તી ગુમાવી છે. તેા કંઇક ગુમાવ્યું છે, જો તમે ચારિત્ર ગુમાવ્યું છે, તા બધુંય ગુમાવ્યું છે.
- "Expel avarice from your heart, So shall you loose the chains off your neck."
- --તૃષ્ણાને તારા હૃદયમાંથી દૂર કર; એથી તારા ગર્દન ઉપર પડેલી સાંકળાથી તું છૂટા થઈશ્વ.



# <sup>ૄ</sup> વિષય–સૂચન

| ٩ | <b>૧</b> ીર–જીવન        | ••• | ••• | ••• | ••• | ٩          |
|---|-------------------------|-----|-----|-----|-----|------------|
| ર | પ્રવચન                  | ••• | ••• | ••• | ••• | (          |
| S | સામ્યવાદ                | ••• | ••• | ••• | ••• | ,,         |
| ¥ | અહિંસા                  | ••• | ••• | ••• | ••• | Ŀ          |
| પ | સંગઠન                   | ••• | ••• | ••• | ••• | ૧૪         |
| ţ | <b>ધર્મ'–સંસ્થા</b> એા  | ••• | ••• | ••• | ••• | २०         |
| ૭ | નારી–સમ્માન             | ••• | ••• | ••• | ••• | ર૪         |
| 4 | <b>ધ</b> મ <sup>c</sup> | ••• | ••• | ••• | ••• | 3 <b>9</b> |

# વીર-ધર્મનો—

હંઢેરો.



અગ્ર સંસારમાં ઉચામાં ઉચું જીવન એક મતુષ્ય– જીવન છે. આત્માના પૂર્ણ વિકાશ એક માત્ર મતુ-**ધ્યતાના પૂર્ણ વિકાશ ઉપર આધાર**ેરાખે છે. મનુષ્યતાના જેમ જેમ વિકાશ થતા બાય છે, તેમ તેમ કૈવલ્ય-મન્દિર નજીક આ-વતું લાય છે. એક વિદ્વાન્ના શખ્દા છે કે-

[1]

"Man is the master of the whole Cosmos. If you are not man, be man; if you are an angel, descend to manhood; if you are an animal, ascend to manhood."

અર્થાત્—મનુષ્ય અનન્ત પ્રક્ષાંડનાે માસ્તર છે. તું જો મનુષ્ય નથી, તા મનુષ્ય બન. તું જો દેવતા છે, તા મનુષ્ય-જીવનમાં ઉતરી આવ. તું જે જાનવર છે, તેા મનુષ્ય–જીવન ઉપર આવી જા.

મહાવીર સ્વામીનું જીવન એ ખરેખર માનવ–જીવન છે. મનુષ્યજાતિને માનવજીવનના શ્રેષ્ઠ આદર્શ મહાવીરસ્વામીના જુવનમાંથી પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. માનવ-જીવનના અભ્યાસીએ મહાવીરસ્વામીના જીવનતું અધ્યયન કરવાની પરમ આવશ્યકતા છે. એ મહાપુરૂષના જીવનને આદર્શ બનાવી જો પ્રવૃત્તિ કર-વામાં આવે તા નિઃસન્દેહ આત્મસિદ્ધિના માર્ગ સુલભ થઈ જાય. પ્રભુ મહાવીર એકદમ પ્રભુ ન્હાતા થયા; તેએ પહેલાં <mark>લાૈકિક હતા; અલ્યાસ કરતાં કરતાં જ્યારે પુરૂષાર્થના શિખરે</mark> પહેાંચ્યા, ત્યારે લાૈકિક મટી અલાૈકિક થયા —પ્રભુ થયા. એમના પગલે ચાલવું એ મનુષ્ય–માત્રનું કર્ત્તવ્ય છે. એમનું જીવન નૈતિક, ધાર્મિક અને પારમાર્થિક તત્ત્વાેના ઉંચા આદ**ર્શો**થી ભરપૂર છે.

સનાતન સમયથી વર્ણાશ્રમ-૫હતિ જે ચાલી આવી છે, તેના ચીલે ચીલે ભગવાને પાતાની ગતિ લંબાવી છે. ખ્રક્ષચર્યાશ્રમ, ગુદ્ધસ્થાશ્રમ, વાનપ્રસ્થાશ્રમ અને સંન્યાસાશ્રમ એ આશ્રમામાં ક્રમપૂર્વક વિશ્રામ લેતા ભગવાન આખરે પૃુષ્ વિશ્વામી ખને છે.

મા-ખાપ મનુષ્યમાત્રના પ્રથમ અને મહાન ઉપકારી છે. તેમની તરફ ભક્તિપરાયણ થવું એ પ્રત્યેક પુત્રનું પ્રાથમિક અને મહત્ કર્ત્ત વ્ય છે. મહાવીર આ કર્ત્ત વ્યને બજાવવામાં કેટલા ઉંચા નંખર લે છે ? ગર્ભાવસ્થામાં ગર્ભનું હલન–ચલન, જે નૈસર્ગિક ( પ્રાકૃતિક ) છે, તેની ઉપર પણ મહાવીર અંકુશ મૂકે છે; અને તે એટલા માટે કે " મારા હાલવા–ચાલવાથી રખેને મારા માતાજીને દ્વ:ખ થાય ! "

ખાલ-સ્વભાવ-સુલભ ચંચળતા અને ચપળતા મહાવીરમાં ન હાય એ કેમ બને ! મહાવીર પાતાના સરખી ઉમ્મરના ગાેઠી-યાએા સાથે રમવા નિકળી પઉ છે; કિન્તુ રમત–ગમતમાં પણ– ખેલ–કુદમાં પણ તે બાળકની નિર્ભયતા અને હિમ્મત એક ઐાર પ્રકારની તરી આવે છે.

પ્રભુની ફ્રમ્મર આઠ વર્ષની થાય છે, ત્યારે તેમના મા-ખાપ મ્હાટા વરઘાડા સાથે તેમને નિશાળે બેસાડવા લઈ જાય છે. જે ં મા–આપ લાડમાંને લાડમાં પાતાના પ્યારા પુત્રને વિદ્યાધ્યયન કરાવવાનું વિસરી જાય છે, અગર તે તરફ એાછી દરકાર રાખે છે તે પાતાના પ્યારા પુત્રના વાસ્તવિક હિતૈષી નથી, કિન્ત માતા શત્રુ અને પિતા વૈરી છે, એ વાત શાણા સિદ્ધાર્થરાજા અને ડાહી ત્રિશ<mark>લા ક્ષ</mark>ત્રિયાણીના ધ્યાન ખહાર હાેઇજ કેમ શકે. પણ મહા-વીર જેવા પ્રખર પ્રજ્ઞાવાનને વિદ્યાધ્યયન માટે બીજા વિદ્યાર્થી-એાની જેમ પરિશ્રમ કરવાનું ન હાય.

એાછામાં એાછા ૧૯ વર્ષની ઉમ્મર સુધી બ્રહ્મચર્યપાલન-પૂર્વક વિદ્યા<sup>દ</sup>યયન કરવું એ પહેલું ' **પ્રદ્યા**ચર્યાશ્રમ ' છે. આ આશ્રમમાં ભવિષ્યની બધી જિન્દગીનાે પાયાે નાંખવામાં આવે છે. મહાવીર પણ તેટલી ઉમ્મર પછી ખ્રદ્માચર્યાશ્રમમાંથી ગૃહસ્થાશ્ર-

મમાં આવે છે. ગૃહસ્થાશ્રમ સાધીને સંન્યસ્ત થતું એ રાજ-સડક છે. તીર્થ કરા, ગણધરા, જ્ઞાનીએા, મહાત્માએા બધાય એ રાજ-સડકે ચાલેલા છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં આવ્યા વગરજ સંન્યસ્ત <mark>થયે</mark>-લાએાની સંખ્યા, એ રાજ-સડકે ચાલેલાએાની સંખ્યા આગળ એટલી ખધી જુજ છે કે સમુદ્રની આગળ જળ–બિન્દુ. ગૃહસ્થા-શ્રમમાં આવ્યા વગરજ સંન્યાસ તરફ વળવું એ બહુ સાંકડી શેરી રહી, એટલે તે રસ્તે જનારાએા બહુ જીજ હોય, એ સ્વાભાવિક છે; જ્યારે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પસાર થઇને સઃન્યાસ તરફ વળવું એ વિશ્વબ્યાપક અને સહીસલામત રાજ-માર્ગ રહ્યો, એટલે થાડા અપવાદાને બાદ કરતાં બધાય એ રાજ-માર્ગેજ ચાલેલા અને ચાલે એ દેખીતું છે.

ગૃહસ્થાશ્રમના પરિણામરૂપે ભગવાનને એક સંતતિ પણ ઉત્પન્ન થાય છે; અને તે પુત્ર નહિ, કિન્તુ કન્યા. ભગવાન્ પાતાની કન્યાને પાતાના ભાણેજ ' જમાલિ ' સાથે પરણાવે છે.

પાતાના ભાશેજને પાતાની કન્યા આપવી, એ હાલના વખતમાં અણઘટતું ગણાય. પણ સામાજિક રીત-રિવાને હમેશાં એક પ્રકારના કાયમ નથી રહેતા. એક વસ્તુ એક કાળમાં ઉચિત ગણાય છે તેજ વસ્તુ સમયના પલટા થતાં અનુચિત ગણાવા લાગે છે. આ ઉપરથી એ ચાપ્પું જણાઇ આવે છે કે સામાજિક રીત-રિવાનો એ બુદી વસ્તુ છે અને ધર્મ એ બુદી વસ્તુ છે. પાતાની કન્યા પાતાના ભાણેજને આપવી એ જો ધર્મથી વિરૂદ્ધ હાત તા મહાવીર જેવા ધાર્મિક પુરૂષ એવું કામ કરત ખરા કે ? અને ચેટક રાજા, કેજે મહાવીરના મામા થાય, તેમની પુત્રી સાથે મહાવીર પાતાના જયેષ્ઠ ભ્રાતા નન્દીવર્ધ નનાં લગ્ન થવા દેત ખરા?

મહાવીર જેવા મહાપુરૂષા રાજ-વૈભવ ભાગવવા જન્મતા

નથી. તેવાએાના જન્મની પાછળ મહાન્ લેદભર્યું રહસ્ય **છુ**પાય**લું હાે**ય છે. જે સમયમાં મહાવીર જન્મ્યા હતા, તે સમયની ભારતવર્ષની સ્થિતિ ખહુ વિચિત્ર હતી. તે વખતે ભારતવર્ષમાં વિષમતા, અંધશ્રદ્ધાં, પશુબલિ અને સામ્પ્રદાયિક ઝઘડા પૂરજેશથી ફેલાયા હતા; અને એથી તત્કાલીન પ્રજામાં એટલી અધી અશાન્તિ પ્રસરેલી હતી કે-" बहा बहा हि धर्मस्य \* \* " એ વાક્ય પ્રમાણે તે વખતે એક સમર્થ ઉદ્ધારક પુરૂષના અવતારની પરમ આવશ્યકતા હતી. મહાવીરનું કાર્ય-ક્ષેત્ર એ આવશ્યકતાને પૂરણ કરવાનું હતું. દુનિયાના દારૂણુ આર્ત્તનાદે મહાવીરને વિષય–વિલાસથી વિરક્ત ખનાવ્યા હતા. અને એ વિરક્ત પ્રભુ એજ **રોાધ**માં હતા કે દુનિયાના કરૂણ કાલાહલ કેમ શાન્ત થાય અને જગત્ના જીવાને સુખના ખરા માર્ગ કેવી રીતે સાંપડે.

મહાવીરને એ દઢ સંકલ્પ હતા કે માતા-પિતાની હયાતી સુધી દીક્ષા ગ્રહણ ન કરવી. આવેા સંકલ્પ કરવામાં તેમણે એ કારણ જોયું હતું કે તેમની ઉપર તેમના માતા–પિતાની અસીમ સ્નેહ-લાગણી હતી. દરેક માતા-પિતાને પાતાના પુત્ર ઉપર સ્નેહભાવ તા હાયજ, એ તા એક સામાન્ય વાત છે; પણ જ્યારે મહાવીરે ગર્ભાવસ્થામાં પાતાની માતાને દુ:ખ ન થાય એ માટે પાતાનું હલન-ચલન ખંધ કર્યું હતું, ત્યારે માતાને પાતાના **ગર્ભના સંબન્ધ**માં અનિષ્ટ શંકા થતાં પારાવાર શાેક–સન્તાપ ઉત્પન્ન થયા હતા, અને તેની જે ગંભીર અસર મહાવીરના વિવેકી હૃદય ઉપર થઇ હતી, એતું જ એ પરિણામ હતું કે તેમણે માતા–પિંતાની હયાતી સુધીમાં 'તપાવન 'ના માર્ગ લેવાતું મુલ્તવી રાખ્યું હતું.

મહાવીર અઠ્ઠાવીશ વર્ષની ઉમ્મરે તેમના માતા-પિતાના સ્વર્જવાસ થયા પછી જયારે દીક્ષા ગ્રહણ કરવા તત્પર થાય છે, ત્યારે તેમના જયેષ્ઠ ભ્રાતા નન્દીવર્ષન તેમને બીજાં બે વર્ષ ગ્રહવાસમાં રહેવા સ્વ્યવે છે. મહાવીર પાતાના વડીલ ભ્રાતાની સ્વયનાને કબ્લ રાખે છે અને એ રીતે, જયેષ્ઠ ભ્રાતા પ્રત્યે વિનીત ભાવે વર્ષવાના દાખલા જગત્ની સમ્મુખ રજી કરે છે.

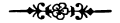
ભાઇના આગ્રહથી છે વર્ષ વધુ ઘરમાં રાકાઇને પણ ભગ-વાન્ પાતાની જીવન-ચર્યાને ત્યાગના રૂપમાં ફેરવી નાંખે છે. ગૃહસ્થ-વેષ-ભૂષામાં રહી તેઓ એક પ્રકારે સાધુજીવનની પદ્ધ-તિએ નિયમબદ્ધ રહે છે. તેમની આ ચર્યા આપણને 'વાનપ્ર-સ્થાશ્રમ 'ના ખ્યાલ ઉત્પન્ન કરાવે છે.

ચારિત્રના ઉમેદવારે ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કરવા પૂર્વે અમુક વખત મુધી ત્યાગ–ધર્મની પ્રેકટિસ કરવાની બહુ જરૂર છે. આજ દૃષ્ટિ –િબ-દુ ઉપર ત્રીજા વાનપ્રસ્થાશ્રમનું વિધાન છે. 'વાનપ્રસ્થાશ્રમ' એટલે તપસ્વિ–જીવનના ( ચારિત્ર–ધર્મના ) ઉમેદવારને લગતું ' આશ્રમ'; અર્થાત્ ચારિત્ર ગ્રહ્યુ કરવા પૂર્વે ત્યાગ–ધર્મની અભ્યાસ–પદ્ધતિ. આ એક કસોટી છે. અને એ માર્ગે પોતાના જીવનને કેળવીને પછી ચારિત્ર–મંદિરમાં પ્રવેશ કરવા એ બહુ સરસ રીતિ છે. જો કે મહાવીર જેવાને પહેલેથી કંઇ તેવી પ્રેકટિસ કરવાની જરૂર નજ હોય, છતાં તેઓ દુનિયાને બાધ–પાઠ શિખવા ખાતર સ્વયં પોતાના આચરાયુથી તેવા દાખલા રજી કરે છે, કેમકે તેઓ જગત્ના–માનવધર્મના એક મહાન અને શ્રેષ્ઠ આદર્શ છે.

૩૦ વર્ષ ની ઉમ્મરે મહાવીર સંન્યાસ ગ્રહ્યુ કરે છે. મહાવી-્રના સંન્યાસની ઉગ્રતા સંસારમાં મશહૂર છે. તે વખતના મહા- ત્મા ' બુદ્ધ ' વગેરે અન્ય તીર્થ'કરાએ પણ તેમને 'દીર્ઘ' તપસ્વી' તરીકે વર્જી વ્યા છે. સત્યની શોધ પાછળ ખાવું -પીવું મૂકી \*દઇ, માનપણે બાર બાર વર્ષના ઉજાગરા કરનાર અને ઉઘાડે પગે તથા ઉઘાડે શરીરે, રણવગડાએામાં અને વિકટ જંગલામાં એકલાે અવધૃત વિચરનાર એ વીર પુરૂષનું સંન્યાસી-જીવન આપણા જેવાએાના ખ્યાલમાં કયાં સુધી આવી શકે.

પ્રાણાન્ત આકૃતો વચ્ચે પણ પાતાની પ્રચંડ ધારાવાહિની તપશ્ચર્યાથી જરા પણ વિચલિત નહિ થતાં, સત્ય–શાધમાં નિર-ન્તર ઉભે પગે લાગ્યાે રહેનાર એ વીર સંન્યાસી જ્યારે 🗫 વર્ષને છેડે " પર–ષ્રક્ષ " ના પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર મેળવે છે, ત્યારે, પછી તે નિરાંત વાળી એસે છે. હવે તે કૃતાર્થ, કૃતકૃત્ય અને પૂર્શાત્મા બને છે.

પૂર્ણ સમાધિની પૂર્ણ જયાતિથી જળહળતા તે પરમ આત્મા હવે માનવ–મંડળની વચ્ચે આવી ખડેા થાય છે; અને ધર્મ'--સંદેશ સુણાવે છે; અને કલ્યાણમય આદર્શ જગતુની સમ્સુખ રજુ કરીને પછી પર-ખ્રદ્યા-સ્વરૂપમાં લીન થઇ જાય છે.



<sup>\*</sup> ભાર વર્ષમાં કક્ત **૩૪૯ દિવસ જ મહાવીરે આ**હાર લીધા.

### પ્રવચન.

મહાવીરનું પ્રવચન વિશ્વગામી, વિ<sup>શ્</sup>વાપયાગી અને વિશ્વ-કલ્યાણસાધક છે એમ તટસ્થ દષ્ટિએ જેનાર કાેઇપણ વિચારક કહી શકશે. તેનું તત્ત્વજ્ઞાન એટલું બધું ગંભીર અને ગહન છે કે જે દુનિયાના મ્હાેટા ભાગને નવીન જેવું લાગે. કર્મના સિ**દ્ધા**-ન્તાના વિષયમાં તેનું વિવેચન એટલું બધું બારીક અને વિસ્તૃત છે કે જગતના મ્હાટા મ્હાટા તત્ત્વજ્ઞાનીઓને પણ વિસ્મયાવહ થઇ પડે. એ વીતરાગની પ્રવચન-ધારામાં જે વીતરાગ ભાવા ભર્યા છે તે મહાન્ આકર્ષક છે; અને તેનાથા રાગાદિમલ-ક્ષાલનનું કામ વિશિષ્ટરૂપે સધાય એ સ્વાભાવિક છે.

મહાવીર વૈષમ્યવાદને વખાડી કાઢે છે. 'સામ્યવાદ એ તેના પ્રધાન સિદ્ધાન્ત છે. તેનું સ્પષ્ટ ક્રમાન છે કે દ્રનિયાના કાઇ પણ માણસ તેના શાસન⊸્ર સાસ્યવાદ. શ્રેત્રમાં પ્રવેશ કરી શકે. તેનું શાસન નહિન

[ ( ]

લેદથી નિયન્ત્રિત નથી. ગમે તે જાતિ, ગમે તે વર્ણ અને ગમે તે દેશના માણસ તેના અનુયાયી થઇ શકે. ચાંડાળા અને અન્ત્યજો પણ તેના અનુયાયી છે. માેક્ષ–માર્ગ અને માેક્ષ, ચાંડાળા અને અન્ત્યનેને માટે પણ તેટલા જ ઉઘાડા છે, જેટલા કે વાણ્યા-**પ્રાક્ષણે** અને ક્ષત્રિયાને માટે ઉઘાડા છે. મહાવીર–પ્રવચનના અધિકારી ચાંડાળા અને અન્ત્યને પણ તેટલે દરજ્જે છે, કે જેટલે દરજ્જે વાલિયા-ખ્રાદ્યાણા-ક્ષત્રિયા છે. સમ્યકત્વ, શ્રાવકધર્મ, સાધુધમ અને શ્રેણી-અવસ્થા જેમ વાલિયા-બ્રાક્ષણે ક્ષત્રિયા પાત્રી શકે તેમ અન્ત્યને અને ચાંડાળા પણ પાસી શકે. તેની વ્યાખ્યાન-પરિષદ્માં બધાને સ્થાન છે. મહાવીરની આ સામ્ય-**દર્ષિ છે. આ તેના સામ્યવાદ છે. આ તેના શાસનની પ્રાણ**–શકિત **છે. તેના લક્ષાવધિ વ્રતધારી શ્રાવકાેમાં** ઉત્કૃષ્ટ ગણાતા દશશ્રાવકાે પણ કણબી–કં ભાર જેવી વર્ણના છે.

અહિંસા એ સામ્યવાદનું સવેસ્વ છે. મહાવીર અહિંસાની દેદીપ્યમાન મૂર્ત્તિ છે. અહિંસા-ધર્મના અહિંસા. પ્રચારકામાં મહાવીર સહ્થી પુરાગામી છે. મહાવીરની અહિંસા વીરત્વપૂર્ણ છે અને તેનું સ્પષ્ટીકરણ અત્રે અસ્થાને નથી. ખાસ કરીને દેશની વર્ત<sup>ર</sup> માન ગંભીર સ્થિતિ મને સ્પષ્ટ લખવા પ્રેરે છે.

વાસ્તવમાં જે અળવાન્ અને અઢાદ્વર હાય, યાહા અને ભાલા હાય તે અહિંસાધર્મનું પાલન ખહુ સરસ રીતે કરી શકે. મહાવીરના શાસનમાં ગૃહસ્થાને માટે અહિંસાતું ક્ષેત્ર, " નિર-પરાધી સ્થૂળ ( ત્રસ ) જવાને જાણી જોઈને ન મારૂં " એટલા પ્રમાલનું છે. આ નિયમ પ્રમાણે અપરાધીને ઉચિત શિક્ષા યા સન્ન આપવી, એ ગૃહસ્થની નીતિ-રીતિને જૈનશાસ્ત્ર નિષેધત નથી. ખરી દયા શૂર-વીરજ બજાવી શકે. જે નખળા અને શક્તિહીન હાય, તે પાતાની આંખા રહામે મરાતા જાનવરા યા માણસોને રાેતડ માેઢે ઉભાે ઉભાે ૮ગ ૮ગ જોયા કરશે. તેનાથી બીજું શું વળવાનું ? પણ જો તે સ્થળે વીર–યોહા હશે, તા તે પાતાના ખાહુ-ખળથી અથવા શસ્ત્રોથી તે ઘાતડી-એાને હંફાવીને તે જાનવરાને યા માણસાને ખચાવી લેશે. આ ઉપરથી સાક નોઇ શકાય છે કે દયા–ધર્મ બજાવવા માટે વીરતાની-શૂરતાની-યુદ્ધ-પ્રવીણતાની અને ખઢાદ્વરીની કેટલી અગત્ય છે! પાતાના ઘર ઉપર ગુંડાઓના હુમલા થતાં, યા પાતાની સ્ત્રી ઉપર ખદમાશા કુદી પડતાં પાતે **ને ખલવાન હશે** તા તે બદમાશાને મારી **ભ**ગાડશે અને પાતાના ઘ<mark>રની રક્ષા</mark> કરશે અને પાતાની સ્ત્રીની ઇજજતને ખચાવશે; પણ પાતે જો માયકાંગલા હશે, તા ડરીને આઘા ખસી જશે અને પાતાના ઘરને અને પાતાની સ્ત્રીને બદમાશાના ભાગ થવા દેશે. જેઓ બલવાન્ અને વીર– ચાહા હાય, તેઓજ દેશ ઉપર હુમલા કરવા દાડી આવતા હુલડખારાને મારી ભગાવશે, અને તેઓજ ધર્મ ઉપરત્રાપ મારતા વિધર્મીઓને હાંકી કાઢશે. તેએાજ તીર્થ-રક્ષા કરી શકશે. તેએાજ ધર્મ<sup>\_</sup>-રક્ષા કરી શક**શે, અને તેએાજ ઉન્ન**ત મસ્તકે સંસા<sub>ં</sub> રની સપાટી ઉપર નિર્ભયતા અને સ્વા<mark>ધીનતાપ</mark>ૂર્વક વિચરણ કરી શકરો. માયકાંગલાચ્યાના કપાલમાં તા ગુલામી સિવાય બીજાં શું નિર્માયેલું હાય ! તેએ પોતાનાં ધર્મસ્થાનામાં ગમે તેવી ધર્મ કરણીઓ કરે અને ભજનીયાં ગાય અને ગમે તેટલા આડ-મ્બરપૂર્ણ ઉત્સવ–મહાત્સવા કરે, પણ એ લાેકા આખર ગુલામજ છે, અને એએો ખુશામદ યા ચાલાકી યા અર્થ-અળ ઉપર ભલે જીવવા માંગતા હાેય, પણ એવી નખળી **હાલતનું પરિણામ** આખરે નિપાતજ હાય. તેમનામાં ખરૂં **ક્ષનૂન** હાય, ખરી વીરતા

હાૈય અને ખરી બહાદૂરી હાૈય તાે તેમની આંખાે સ્હામે લુટાતાં ધર્મ-ધન યા તીર્થ-ધનને તેએા રાતડ માઢે ટગ ટગ જોઇ બેસી ન રહે. પાતાના ધર્મ –ધનની રક્ષા માટે તેમને પરમુખપ્રેક્ષી <mark>બનવું પડે છે. આડાં અવળાં કા</mark>કાં મારવા સિવાય બી<mark>જો શ</mark>ા રસ્તાે તેમને હાઇ શકે ? ગુલામ બની, બીજાની કૃપાના ડુકડા માટે ફાફાં મારનાર તે કમજેરાેથી ખીજું શું થઇ શકે ? લક્ષ્મીના મદ ઉપર તેઓ ગમે તેટલું ઝુઝે, જોર મારે અને કદાચ પૈસાનાં પાણી કરી લાખના અાર હજાર મેળવે, તાે પણ તે મળેલા ડુકડા ગુલામાને સ્વાધીન નથી રહી શકતા. માયકાંગ-**લાએાના હાથમાંથી તે** ટુકડા <mark>છીનવી લેવામાં સતાધીશ</mark>ા યા વિધર્મી અલવાનાને કેટલી વાર લાગવાની હતી !

જે કર્મ-શૂર હેાય તેજ ધર્મ-શૂર હેાય, એ કેાણ નથી लाख्तुं. " नमो अरिहंताणं " के, भूण भन्त्रने। प्रथम सूत्र-પાત છે, તેમાં જ ' અરિ ' ને મારનારાએોને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. એ મંગલમય નમસ્કારમાં કાેઇ વિલક્ષણ જ જુસ્સાે ભર્ચી છે. એ પરમપૂજનીય મન્ત્રધ્વનિમાં કાેઇ એવી વીજળી ્મૂકી છે, કે જેનું ધ્યાન આત્મામાં એક મહાન ખળ રેડે છે. જો કૈ તે ' અરિ ' શબ્દથી રાગ–દ્વેષાદિ ભાવ અરિઓ લેવાય છે; પણ તે ભાવ અરિએાને સંપૂર્ણ હણવા માટે પરમાત્કૃષ્ટ શરીર– **અ**ળની પણ અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે, એ વાતની કાં**ઇ** ના પાડી શકે તેમ નથી. જૈનશાસ્ત્ર ખુલ્લું જણાવે છે કે મુ!કતાંંથી પ્રાપ્તિ માટે જેમ સમ્યગ્દર્શનાદિ આજ્યંતર સામગ્રીની આંદ્રસ્યકતા છે, તેમ પરમાત્કૃષ્ટ શરીર–અળની પણ આવશ્યકતા છે. એ વગર મુક્તિ કદી મળે જ નહિ, એ મહાવીરના ઉદ્દેશષ છે.

વસ્તુસ્થિતિના વિચાર કરતાં જણાઇ આવે છે કે સારાસાર

પરિણામ વસ્તુ ઉપર આધાર નથી રાખતાં, પણ વસ્તુના ઉપ-યાેગ (  $\mathrm{U}^{\mathrm{se}}$  ) ઉપર આધાર રાખે છે. વસ્તુનાે સદુપયાેગ સુપરિ $\cdot$ **ણામ લાવે છે, જ્યારે તેના જ દુરૂપયાગ** દુષ્પરિણામ લાવે છે. "ये पदार्थाः संसारस्य देतवः, ते पदार्था मोक्षस्य देतवः; ये पदार्था मोक्षस्य देतवः, ते पदार्थाः संसारस्य देतवः "-----પદાર્થી સંસારના હેતુભૂત હાય, તેજ પદાર્થી માક્ષના હેતુભૂત થાય અને જે પદાર્થી માેક્ષના હેતુભૂત હાેય તેજ પદાર્થી સંસા-રના હેતુલૂત ર્શ્વાય દાખલા તરીકે જે શરીરથી પાપ અંધાય, તેજ શરીરથી <del>પર્</del>મ સધાય. કહ્યું છે કે:—

# " येनैव देखेन विवेकहीनाः संसार-बीजं परिपोषयन्ति । तेनैव देहेन विवेकभाजः संसार-बीजं परिशोषयन्ति " \* ।।

**અર્થાત્**—જે શરીરવડે વિવેક**હી**ન માણસા સંસારના બીજને પરિપુષ્ટ કરે છે, તેજ શરીરવડે વિવેકશાળી સજ્જના સંસારના બીજને સુકાવી નાંખે છે.

જે સ્ત્રીને 'નરકની ખાણુ' કહેવામાં આવે છે, તેજ સ્ત્રી શાણી, સુશીલા અને ધર્માત્મની હાઇ જો પાતાના પતિને આડે રસ્તે જતાં રાેકે અને ધર્મ-માર્ગપર લાવે તાે તેજ સ્ત્રી તેના પતિને માટે માેક્ષ-લાભનું કારણ ગણાય.

એ પ્રમાણે, જે તલવાર હિંસક શસ્ત્ર હાઇ અધર્મનું કારણ છે, તેજ તલવારથી દેશ અને ધર્મ પર ચઢી આવેલાં ઘાતકી દુશ્મનોનાં વાદળા ફેડી શકાય છે. અને એ રીતે દેશરક્ષા, પ્રજારક્ષા અને ધર્મ રક્ષા માટે યાગ્ય સમય પર યાગ્ય રાતે તલ-વારના કરાતા ઉપયાગ એ તેના સદુપયાગ હાઇ તેજ તલવાર ધર્મલાભનું કારણ બને છે.

<sup>\*</sup> સ્વાપન્ન ' અધ્યાત્મતત્ત્વાલાક ' ના પ્ર**થમ પ્રકરણમાં ૭૨ મા ^ે**લાક.

ઘર ઉપર કે. ધર્મ ઉપર ત્રાપ મારતા દુશ્મનને હું ફાવવાની શક્તિ પાતામાં ન હાય અને ડરીને આઘા ખસીને શાંત થઇ ઉભો રહે તા એ શાંતિ કે ક્ષમા ન કહેવાય. એ તા ચાપ્પી નખળાઇ, કાયરતા યા ખાયલાપશું છે. એવી નખળાઇને ક્ષમાનું નામ આપવું એ ક્ષમા–દેવીની નિષ્કુર ઝાટકણી કરવી છે. ક્ષમા તા વીરનું ભૂષણ છે. શૂર–વીર પાતાની શૂર–વીરતાના દુરૂપયાગ ન કરતાં શાન્તિ ધારણ કરે તા તેની એ ક્ષમા પૂજનીય ગણાય.

વીર-શાસનને વીરાજ ઝીલી શકે. નખળાએાના હાથમાં આવતાં તેતું પતન જ થાય. વીરશાસનનાે ઉપાસક ગૃહસ્**ય** ક્રીલામાં ક્રીલા સૂક્ષ્મ જન્તુથી લઇ ઇન્દ્ર પર્યન્ત તમામ છવ-રાશિ પ્રત્યે દયાની ઢાર્દિક લાગણી ધરાવનાર અને અહિંસા-ધર્મના સિદ્ધાન્તને વ્યાપક રૂપે પાતાની જીવન-ચર્ચામાં ઉતારનાર દ્વાવા જોઈએ. બીજાના ભલા માટે પાતાના સ્વાર્થના ભાગ આપવામાં તેને રસ પડતા હાવા જોઇએ. બીજાનું ખુરૂં કરીને · લાભ મેળવવાની લાલચ તેના હૃદયમાં ઉત્પન્ન ન થવી ને એકએ. અન્યાય અને અધર્મથી મળતી લક્ષ્મી તેને મન વિષરૂપ ગણાવી . ત્રેષ્ટ્રએ. સત્ય અને સંયમ એ તેના જીવનનાં આભ્રષણ હાેવાં નેઇએ. આવા ગૃહસ્થા પણ, જેમ શાસ્ત્રકશળ હાય, તેમ ને શસ્ત્રકુશળ હાય તા તેઓ વધારે ધર્મીઘોત કરી શકે. એવા ગઢસ્થાના હાથમાં ચમકતી તલવાર એ તેમના સાત્ત્વિક આત્મ-જારસાનું જવલંત ચિન્હ છે. એ તેમનું ધર્મ-ખર્જ છે. એ તેમના આત્મ-સમ્માનના (Self-reverence) જળહળતા પુરાવા છે. એવા ધર્મ-ખડુધારી ધર્મ-યાહાએા વીર-ભૂમિ-માંથી જ્યારે નિપજશે, ત્યારે વીર-ધર્મના ડંકો વાગવાના.

વીર-ધર્મના ડંકો વગાડવા માટે વીર-ભક્ત-સમાજનું

સંગઠન થવાની પરમ આવશ્યકતા છે. ચાહાએા પણ છિ**ત્રભિત્ર** દશામાં પડેલા સંગઠન હાેય તાં તેમનાથી પણ કંઇન વળે. ગચ્છાેના તથા ફિરકાએાના ઝઘડા અધાય પાણીમાં પધરાવી દેવા **ને** કે એ. હુદયમાં એ કાતરી રાખવું **ને** કે એ કે ભિન્ન ભિન્ન રીતિએ ક્રિયા કરવા છતાં પણ વીતરાગ–ધર્મની આરાધના કરી શકાય છે. આ ઉદાર તત્ત્વ વીર-ભક્તાનાં હૃદયામાં વસી જાય અને મત-સહિષ્ણુતા અને ઉદાર ભાવનાના વિકાસ થાય તાે તેમનું સંગ-ઠન થતાં વાર ન લાગે. જે સમાજનાે ઇષ્ટ−દેવ મૈત્રીભાવના સિદ્ધાન્તના અસાધારણ પ્રચારક હાેય અને જે ધર્મ–શાસનના ું મૂળ મંત્ર મૈત્રીભાવ હાય, તે સમાજમાં અંદર અંદર કુસંપ હાય, પરસ્પર વૈર–વિરાધ હાય અને ઝઘડા–રગડા ચારે બાજુ ફૈલાયલા હાેય એ કેટલી બધી શરમાવનારી બીના ગણાય ? આવી છિત્ર-ભિત્ન દશામાં આપણને એ પણ ભાન નથી રહ્યું કે-**જે**નાની શી દશા છે! જૈન-સમાજ કેવી ખીમારીમાં સપડાયા છે! અને તેનું ભવિષ્ય કેવું છે! મદુમશુમારીના આંકડા વાંચનારા-એાને ખબર હશે કે જૈન-વસ્તીના સંબંધમાં તે આંકડા કેટલા ખધા રાેમાંચકારી છે. જ્યાં દશ દશ વધે<sup>ર</sup> પ૦ યા **૬૦ હજારનાે** ઘાણ વળતા હાય, તે સમાજનું આયુષ્ય કેટલું કલ્પવું! કેટલાક ભાેળા માણસા એવું કહી નાંખે છે કે—" હરકત શી છે, ર૧ હુજાર વર્ષ તા જીવવાના છીએ જ. " પણ તેમને જરા વિચાર કરવાે ઘટે કે તેમને ૨૧ હજાર વર્ષ સારી હાલતમાં પસાર કરવાં છે કે, દીન–હીન–ક્ષીણ હાલતમાં બીજાએાનાં ઠેળાં ખાઇને પૂરાં કરવાં છે ? માટે હાલની આપણી શાચનીય સ્થિતિનાં કારણા

શાધીને તે માટે ચાંપતા ઉપાયા લેવાવા જોઇએ. આવા ભયંકર ઘટાડા માટે કાળ–રાજાને દાેષ દેવા પૂર્વે પાતાના જાતિ–અંધુ-

એાની દુદેશા તરફ નિરીક્ષણ કરવાની જરૂર છે. એકલા ગુજરાત –કાઠિયાવાડ ઉપર નહિ, પણ જયાં જયાં જૈનાની વસ્તી છે, તે અધા પ્રદેશા ઉપર વિચાર–દર્ષ્ટિ ફેંકવાની જરૂર છે. ત્યારેજ માલૂમ પડી શકશે કે જૈનામાં ભૂખમરા અને ગરીબાઇના ત્રાસ કેટલા વર્તી રહ્યો છે અને પેટને માટે ધમ પરાહુમુખ થવાનું કેટલા પ્રમાણમાં બને છે. ખરી વાત તા એ છે કે પેટમાં રાટલા પડયા હાય તા " नमो अरिइंताणं " સ્ડे. "सर्वारम्भास्तण्डु लप्रस्थमृत्राः" છે.

એાસવાલા જે અધાય જૈના હતા તેમાંથી કેટલાય ઇતર **ધર્મમાં ચા**લ્યા ગયા છે. એથી વધારે ઘટાડા પાેરવાડામાંથી થયા છે. ઉદેપુર–મેવાડમાં જે સ્થળે એાસવાળાનાં પાંચ હુજાર ઘર હ્રુતાં ત્યાં પાંચસાે ઘર રહી ગયાં છે. એાસવાળા વૈષ્ણવ થઈ ગયેલા માજાદ છે અને કેટલાય બીજા સમાજમાં ભળતા જાય છે. માઢ જાતિ જૈન હતી, તે પણ ધર્માન્તરમાં પરિવર્તિ વધ ગઈ છે. **અંગાળમાં 'સરાક' જાતિ છે, એ મ્હાેટા પ્રમા**ણમાં છે, એ અધાય પૂર્વે જૈના હતા. હજુ તેમનામાં 'નવકાર 'ની કંઇક આંખી છે. એમનું નામજ બતાવી આપે છે કે તેઓ પૃવે<sup>°</sup> સરા-ંવક ( શ્રાવક ) હતા; અને એ (સરાવક) ઉપરથીજ અત્યારે તેઓ ' સરાક કહેવાય છે. એકલા નાગપુરમાંજ જૈન કલાલાેનાં ૪૦૦ લગભગ ઘર છે. તે અધાઓ પૂર્વે જૈન હતા અને હુન-અત્યારે પણ તેઓની જાત ' 🎝ન કલાલ ' કહેવાય છે. તેઓ પાતાને જૈન કલાલના નામથી એાળખાવે છે. તેએ! ખુદ સમજે છે કે તેઓ એક વખતે જૈન હતા. પણ અત્યારે તા બધાય ઇતર ધર્મી છે. એટલું આશ્વર્ય છે કે તેએા બીજા કલાલાની જેમ દારૂના સંગમાં પડયા નથી. આમ જુદી જુદી જાતમાં જૈનાની મ્હાેટી સંખ્યા ભળતી ગઇ છે અને ભળતી જાય છે. આર્યસમાજનું

શાસન–ચક્ર હિન્દુએામાં અત્યારે જબરદસ્ત ચાલે છે. તેઓમાં ધાર્મિક જીસ્સા પારાવાર છે. હિન્દુ-સેવા માટે તેમણે કમર કસી છે અને અત્યારે મજહળી કટેાકટીના દારૂષ્યુ સમયમાં હિન્દુ નર– નારીઓની રક્ષા અને સેવા તેઓ અફ્લુત જેશથી કરી રહ્યા છે. હિન્દુધર્મના ફિરકાએોમાં હિન્દુ-સેવાના જાજવલ્યમાન નમૃના અત્યારે એક આર્યસમાજ છે. તેએાનું સંગઠન, તેએાનાે ઉત્સાહ તેઓનું ઝનુન અને તેઓના આગ્રહ અસાધારછ છે. તેઓની સમાજ–સંચાલન–કલા બીજાએાએ શિખવા જેવી વસ્તુ છે. તેઓનાં ગુરૂકુલાે, અનાથાલયાે, ખ્રદ્મચર્યાશ્રમાે, કન્યાવિદ્યાલયાે, હાઇસ્કુલા અને કાલેને નેવા જેવી અને અચરજ ઉપજાવનારી સંસ્થાએ છે. અત્યારે તેએ ભીષણ જુસ્સાથી કામ કરી રહ્યા છે. તેમના શાસનમાં કેટલાય જૈના ભળ્યા છે. અને ભળતા જાય છે. તેમની સગવડભરેલી સંસ્થામાં દુખિયા જૈન નર–નારીએાને સ્વત: પ્રવેશ કરવાનું મન થઇ આવે છે અને તે વીરાના હૃદય-દ્વારી પ્રયત્ના પણ બીજાઓને તેમની સંસ્થામાં ખેંચીને લાવે છે.

હિન્દુસ્તાનમાં ત્રણ મિશના જેરશારથી કામ કરી રહી છે. ઇસાઇ, મુસલ્માન અને આર્યસમાજ. ંઆ ત્રણેએ પાતાનાં યંત્રાે. હિંદમાં બીજાઓને પાતાની સંસ્થામાં લેવા માટે ફેલાવ્યાં છે. અતએવ એ ત્રણેમાં ભારે ચડસાચડસી અને હરીફાઇ ચાલી રહ્યી છે. ઇસાઇએાને તેા કાઇ વાતના ટાટા નથી. સમ્રાટ્ જે ધર્મના અનુયાયી હાય તે ધર્મવાળાઓને કઇ વાતની ખામી પડે; એટલે તેમના પ્રયત્ન સર્વાધિક વ્યાપક હાય એમાં નવાઇ નથી. તેમની મિશના હિંદમાં સન્ ૧૯૨૬ માં ૧૫૮૨ નિયુક્ત કરવામાં આવી છે: જેના ખર્ચને પદ્ધાંચી વળવા માટે ૭૦ કરાેડ રૂપીયાનું કંડ નાંધાઇ ચુક્યું છે. તેમના અડ્ડા જ્યાં જીઓ ત્યાં તૈયાર છે.

મુસલ્માનામાં શારીરિક જુસ્સાે વધારે કામ કરે છે. ગુસ્સાે અને બ્રુસ્સા ચઢી આવતાં તેમને વાર ન લાગે. એકતા તેમનામાં અક્લુત છે અને ચાલાકી તથા આવડતથી તેઓ પાતાની સંસ્થાને વધારવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે.

સિકખ કાેમ કેટલી જખ્બર છે એ તેમના 'સત્યાગ્રહ ' થી જાહેર થઇ ચુકયું છે. હિન્દુઓનું કલેવર બહુ મ્હાટું છે અને એમાં મ્હારા મહારા સમર્થ વિદ્વાના, દેશનેતાંઓ, વીરા અને ઉંચા ઉંચા અધિકારી–એાપ્રીસરાે છે. તેેએા આખા હિંદમાં સર્વત્ર પથરાયલા છે. આર્યસમાજ પણ તેમનું એક અંગજ ગણાય. પારસી કામ ભલે ન્હાની હાય, પણ તે બહુ લાગવગવાળી કામ છે. ઉંચી ઉંચી લાઇન પર તેઓ પહોંચેલા છે. એજ્યુકેશનના વિસ્તાર તેમનામાં ખહુ છે. અને તેએા ઉંચા પાેઝિશનના સ્ટેજ ઉપર છે. પરાપકારી સંખાવત કરવામાં તેએા ઉંચા નંખર ધરાવે છે.

આ બધું જેતાં જૈનો કયાં ઉભા છે એ વિચાર હૃદયમાં બહ્ સ્લાનિ ઉપજાવે છે.

🞝નાની દયા લીલાેતરી–સુકવણીમાં આવીને સમાણી છે, એવા આક્ષેપાે ખેદની સાથે સાંભળવા પઉ છે. પણ એટલું તાે કહેવું પડશે કે— જાતિ બંધુએાને સહાયતા કરવાની ઉદાર ભાવના જૈનામાં એાછી દેખાય છે. જ્યાં આવી સ્થિતિ હાય, તે સમાજ કદી આગળ ન વધી શકે. સમાજની પડતીમાં ધર્મની પડતી **થાયજ**. સમાજની ખીલવણીમાંજ ધર્મની ખીલવણી છે. ધર્મ-ક્ષેત્રાના ચળકાટ સમાજના ચળકાટ ઉપર અવલંબિત છે. શ્રાવક–શ્રાવિ-કાએા હૃષ્ટ-પુષ્ટ અને સુખ–સમ્પન્ન હેાય તેા ધર્મ–ક્ષેત્રાની પણ ઉન્નતિ થઇ શકે. વાસ્તવમાં, શ્રાવક–શ્રાવિકા–વર્ગ એ શેષ ધર્મ-ક્ષેત્રોનું મૂળ છે, કેમકે તે વર્ગમાંથી તે ક્ષેત્રોના પ્રાદ્રભીવ થાય છે.

એટલે તે વર્ગ સુખ–સમ્પન્ન અને પુષ્ટ હાય તાે તેમાંથી શેષ ધર્મઃ ક્ષેત્રો પણ સુંદર રૂપે નિપજે; અને જો, શ્રાવક-શ્રાવિકાવર્ગની સ્થિતિ નબળી હાેય અને તેઓજ જો ક્ષય–રાેગથી રીબાવા લાગે તે**ા પછી મ**ંદિરા વગેરેની સંભાળ કેા**ણ લેશે** ? " કુવામાં હાય તા અવાડામાં આવે. "

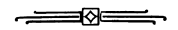
માંડવગઢના લક્ષાવધિ જૈના આગન્તુકગરીખ ભાઇને ઘર દીઠ એક એક રૂપીયા, એક એક ઇંટ, એક એક વળી અને એક એક નળીયું આપીને તત્કાળ લક્ષાધિપતિ ખનાવી દેતા; એજ જૈના આજે પાતાના ગરીબ બંધુએા પ્રત્યે લાપરવાહી ધરાવે છે, એ એાછા ખેદના વિષય ન ગણાય.

આચાર્ય હેમચન્દ્રના શરીર પર જીઈ-શીર્છ કપડું જોઇને રાજા કમારપાલે ખિત્ર થઇને કહ્યું કે—" પૂજ્યવર! આપ રાજ-ગુરૂના શરીર પર આવું કપડું જોઇને મને શરમ આવે છે અને દુ:ખ થાય છે. ત્યારે ગુરૂજી બાલ્યા કે—" રાજન્ ! જીર્જ્-શીર્જ્ વસ્ત્ર એ તા ભિક્ષનું ભુષણ છે; પણ ખરી વાત તા એ છે કે ગૃહસ્થાના ઘરમાં હાય તેજ મુનિઓને મળે, એ તમે શું નથી જાણતા કે ? તમારા ધર્મ-અંધુએા જે સુખી હાય તા તેએ**!** મુનિઓને સારી ચીજ વહારાવી શકશે. માટે સર્વ-પ્રથમ ધર્મ-ખંધુઓના ઉદ્ઘાર કરવાની જરૂર છે. "

વસ્તીના ઘટાડાની બાબતમાં બીજી વાત એ વિચારણીય છે કે—વાંઢાએા કેટલા બધા પ્રમાણમાં એવીને એવી હાલતે સંસા-રમાંથી કુચ કરી જાય છે. વળી, સમાજમાં વિધવાએા પુષ્કળ પ્રમાણમાં વધતી જાય છે. અને બાળ-વિધવાએાના કર્ણ આર્ત્તનાદે દુ:ખમય કેાલાહલ ઘણા વધારી દીધા છે. કેવલ **દેવ**-વશાત નહિ, પણ સામાજિક-રૂઢિંગત દાષાના કારણે વિધવા-

એાની સંખ્યા જે વિશેષ પ્રમાણમાં વધતી જાય છે, તે પણ વસ્તીના ઘટાડાના એક મહાન્ કારણ તરીકે શાચનીય બીના છે. આ બધી બાબતાે ઉપર મધ્યસ્થવૃત્તિએ અને શાંત મગજે પરગજુ હુદયથી વિચાર કરવાની અગત્ય છે.

ઉપર કહ્યું તેમ, સમાજની બીમારી વધતી જાય છે. છતાં **આશ્વ**ર્યના વિષય છે કે—આપણને આપણી બીમારીના અતુ-ભવ થતા નથી. કયાં કયાં, કેવાં કેવાં ભાઠાં અને ભગંદરા પડ્યાં છે, એની આપણને હજાુ પૂરી ખબર નથી. આ તે કેવી માહ– નિદ્રા ! બીમારીની ચિકિત્સા કરવામાં જેટલા વિલંબ કરવામાં આવે છે, તેટલાજ રાગ વધારે ફેલાય છે. જૈન–સંખ્યાના ભયં-કર હ્રાસ એ આપણી બીમારીનું મમ<sup>્</sup>વેધક પ્રમાણ છે. ઐનાેની સંખ્યા દશકાએાથી ઘટતાં ઘટતાં આજે પૂરી ખાર લાખ જેટલી પણ નથી રહી. તેમાં પણ અનેક ફિરકાએા અને અનેક શાખાઓ. તેમાં પણ વૈર–વિરાધ અને ઝવડા–રગડાના પાર નહિ. આવી હાલતમાં વીર–શાસનની ઉન્નતિ ગમે તેટલા ઉત્સવા–મહાત્સવાથી પણ શી રીતે થઇ શકે ? માટે સહ્થી પહેલી તકે જૈન સંગઠનની જરૂર છે. તમામ ધર્મ-નેતાએ અને સમાજ–નેતાએાએ તમામ વૈર–ઝેરને વિસરી જઇ, હૃદયની કડવાશને ધાેઇ નાંખી, એકસંપ કરીને સંગઠનના સૂત્રમાં ખદ્ધ થઈ જવું જોઇએ અને સમાજની અંદર ઘર કરી રહેલા સડા-એાને દ્વર કરવા પ્રયત્નશીલ થવું જોઈએ.



# ધર્મસંસ્થાઓ.

પાતાના સાધર્મિક ખંધુએાની સ્થિતિ સુધારવા માટે એક " જૈન–બે ક " ની આવશ્યક્તા છે. ભિન્ન જૈન એ'ક ભિન્ન પ્રાન્તામાં તેની શાખાએ પણ સ્થપાય. એ દ્વારા ગરીબાને રસ્તે ચઢા-વવાતું સાધન પૃરૂં પાડી શકાય. ધન–રાશિની વ્યવસ્થા માટે, તેના સદુપયાગ થવા માટે અને 🗗 બ ધુઓની સ્થિતિ સુધારવા માટે ' જૈન-બેંક ' ની ખહુ જરૂર છે.

પુરતી કેળવણીના અભાવે ઘણા યુવકાને આમ તેમ રખડવું પડે છે, અને જીવન-નિર્વાહની સગવડ બરાબર નહિ સાંપડતાં તેમને અહ હુન્નર–શાળા. વિડંબના ભાેગવવી પડે છે. તેઓની પાસે ને કંઇ હુન્નર-વિદ્યા હાય તા તેમને જીવનનિર્વાહની સુશ્કેલી ન રહે. કેળવણીની ઉંચી લાઇન પર નહિ ચઢેલાએા, અગર નહિ

[ २० ]

ચઢી શકનારાઓને સુખેથી રાેટલા ભેગા કરવા માટે હુન્નર— શાળાની સપ્ત જરૂર છે. આથી ઘણા નિરાધારા અને અશકતા રસ્તે ચઢી જશે. અને વેપારી–દૃષ્ટિએ પણ તેમાં ઘણા ફાયદા સમાયેલા છે. આજે હુન્નર–કળાવાળા જે કમાણી કાઢે છે તે 'મ્હેતાજી' અનેલા વાણ્યાના છાકરા નથી કાઢી શકતા. હુન્નર–કળા સાથે પુસ્તકીય કેળવણી અને ધાર્મિક શિક્ષણ પણ અવશ્ય અપાય.

વિધવાઓની કર્યાં જનક સ્થિતિ ઉપર નજર કરતાં શ્રાવિકાશ્રમાની કેટલી બધી જરૂર છે, એ દરેક
શ્રાવિકાશ્રમ. વિચારક સમજી શકે છે. આ સંસ્થાની
રચના તેમની ચારિત્ર–શુદ્ધિના મુખ્ય
ઉદ્દેશ ઉપર હાય, અને સવંત્ર તદનુકૂળ વિશુદ્ધ વાતાવરણ
હાય. તેમના બધા ટાઇમ ઉદ્યોગ–હુન્નરમાં પસાર થાય અને
ચારિત્રશુદ્ધિવધંક તથા આત્મકલ્યાણસાધક શિક્ષણ યા ઉપદેશ
પણ તેમને નિયમિત રૂપે અપાય. દુખિયા અને સંતપ્ત વિધવાઓને આવું શાંતિમય જીવન મેળવી આપવું એ બહુ જરૂરી
અને મહાન્ પુષ્યકર્મ છે.

હવે બ્રહ્મચર્યાશ્રમની વાત કરીએ. પાકે ઘડે કાંઠા ન ચઢે; માટે આજના બાળકોને કેળવવાની બહુ જરૂર **બ્રહ્મચર્યાશ્રમ**. છે. સારી રીતે કેળવાયલા એ બાળકા જ ભવિષ્યમાં સમાજના થાંભલા બની ધર્મની રક્ષા કરવા પાતાનાં આત્મબલિદાના આપવા પણ તત્પર થશે.

ખ્રદ્માસાયી શ્રમા વસ્તીથી ફર હાવાં જોઇએ, વસ્તીનું મહિન વાતાવરણ ત્યાં ન પહેાંચલું જોઇએ. વસ્તીથી દૂર, સુંદર વન– પ્રદેશમાં, સારા જળાશયની સમીપમાં આશ્રમા સ્થપાવાં જોઇએ.

ઉંચા આદર્શ ત્યાગીઓ તેના પ્રખંધક અને અધ્યાપક હોવા જોઇએ. તે સંસ્થામાં સાત–આઠ વર્ષની ઉમ્મરથી દાખલ **થયે**લા ભાળકાે એાછામાં એાછા ૧૯ વર્ષ સુધી વિદ્યા<sup>દ</sup>યયન કરે. એ સંસ્થાએોમાં વ્યાયામના ઉંચામાં ઉંચા પ્રબંધ હાય અને શસ્ત્ર-કળાનું પણ સુંદર શિક્ષણ અપાય.

તેટલાં વર્ષો સુધી અખંડ ખ્રદ્મચર્યોની સાધના સાથે વિદ્યોપાર્જન કરીને પછી અહાર નિકળેલા એ બ્ર<mark>ક્ષચારી</mark> વિદ્વાનાનું ખ્રક્ષ–તેજ દુનિયા ઉપર કેટલું અજવાળું નાંખશે ! **તેમનાં શરીર કેવાં અલમસ્ત હશે ! તેમનુ**ં દેહુ−સાૈન્દર્ય કેવું તગમગતું હશે! અને તેમની હાકલ દેશને કેવી ગજાવી મૂકશે!

. ખ્ર**ક્ષચ**ર્યાશ્રમમાંથી નિકળેલા એ વીર–યાેહા–<del>વિદ્વાન</del>–યુવકાે **જો** સંન્યાસના માર્ગ ગ્રહુણ કરશે તાે હેમચન્દ્રાચાર્યની આવૃત્તિએા નિકળશે, અને જગત્ના યુગ-પ્રધાનનાં કાર્યો **બજાવશે. અને ગૃહસ્થા**શ્રમમાં પ્રવેશ કરનારા ધુરન્ધર દેશ– ભક્તો, ધર્મ-વીરા અને મહાન્ આદર્શ ગૃહસ્થા નિવડશે.

શ્રીમાના ! વીરને નામે, મહાવીરને નામે, પરમેશ્વરને નામે, દયા–ધર્મને નામે આવાં ખાતાં ખાલવામાં તમારી લક્ષ્મીના ઉપયોગ કરાે. અત્યારે આવાં ખાતાં ખાલવાની સપ્ત જરૂર છે. નક્કા સમજી રાખા કે આવાં ખાતાં ખાલવા સિવાય જૈન-સમા-જની કફ્રાેડી સ્થિતિ કદી સુધરવાની નથી. દયાળુએ ! તમારા ગરીખ–દુખિયા ભાઇ–**બ્હેનાેની વ્હારે આવાે. તેમની** દર્દ*–*ભરી પીડા અને પાકારાને જરા કાન દઇ સાંભળા. તેમની સગવડને પૃરી પાડી તેમને ધર્મમાં સ્થિર કરાે. મુશ્કેલીએા અને આપત્તિઓના ઉપરા ઉપરી પડતા પ્રહારા ખમી ખમીને, આખરે હેરાન થઇ કંટાળી જઇ, નિષ્દુર-હૃદય બની તેઓ ધમોન્તરમાં ચાલ્યા જાય છે, એ વાતને વિચારાે. સમાજની ગરીખાઇ અને દુખિયા નારીઓની વિબ્હળ દશા તરફ નજર નાંખશા તા જરૂર તમારાં દયાળુ હૃદય એક વાર થરથરી જશે, અને તમારી આંખામાંથી દયાનાં બે ખુંદ સરી પડશે. દયાના સાગરા ! તેમની ઉપર તમારા દયાનાં જળ સીંચા. તેમની દુ:ખાબ્નિને શમાવા. તેમના ગૃહ-જીવનને ઉચિત ટેકા આપીને તેમને ધીરજ અંધાવાે. તેમને તમારાથી વિખ્**ટા પડવા ન** દાે. હિન્દુ મહિલાએાની જેમ, જૈન મહિલાએાના ( વિધવાએાના ) પણ ગુંડાઓથી ભગાવ્યાના અને જ્યાં ત્યાં રખડી-ભટકીને આખરે આર્યસમાજની સંસ્થામાં વિશ્રામ લીધાના દાખલા તમારા સાંભળવા ખહાર નહિજ હાય. આવી બધી ઘટનાએા કંઇ તુરતમાં જ દુનિયાની જાહેરમાં ન આવે; પણ અંદરખાને આવા ત્રાસજનક ગાટાળા કેટલા ચાલતા હશે, તેના જરા લમણે હા થ મૂકી વિચાર કરાે. આવી ભીષણ દશા જોઇ તમારા પરાેપકારી હુદયને એકવાર રહવું આવવું જોઇએ. તમારી પાસે હામ–દામ-ઠામ ખધુંય છે. ફક્ત તમે એટલું સમજી જાઓ કે તમારી લાપરવા-હીના કારણેજ આ બધી દુઈશા ફેલાઈ રહી છે. તમને તમારી ખુલ નજર આવતાં જરૂર તમારૂં દયાળુ હૃદય તમને તમારા દ્રખિયા સમાજની સંભાળ લેવા ઉઠાડશે; અને તમને પાેકારકરીને કહેશે કે—ઉઠા ! જલ્દી ઉઠા ! અને હુન્નરશાળા, અનાથાલય, કન્યાવિદ્યાલય. હાેસ્પીટલ, પ્રસ્**તિગૃહ, જેવાં શ્રેષ્ઠ ધર્મ** – મ**ંદિરો** યા ધર્મ-સંસ્થાઓ ઠેક ઠેકાણે ખાલા. અને બીજી વાત એ છે કૈ, દરેક પ્રાન્તાના મુખ્ય મુખ્ય સ્થળાએ એવાં **સાધિમિ**ક– સમુદ્ધારક-મંડળા ખાલાવાં જોઇએ કે તેઓ પાતપાતાની હ્રદમાં વસતા સાધર્મિક ખંધુએામાં જે કાેઇ ગરીબાઇથી પીડાતા હાય, તેમને સહાયતા કરવાનું કાર્ય કરે. સાધમિક-વાત્સદયની સારામાં સારી યાજના આ છે. આ દિશાએ સાધર્મિક-વાત્સલ્યની સંસ્થાએ ઉભી કરવાની પહેલી તકે જરૂર છે. આવી સંસ્થાએ સ્થપાતાં ગરીબાઇરૂપી ડાકણને પહેલે ધડાકે સમાજમાંથી દેશ-વેટા મળશે. અને એ રીતે સમાજની માનસિક-ભૂમિકા સ્વસ્થ થતાં તેમાંથી ધર્મ ખુદ્ધિના સુંદર અંકુરા કુટી નીકળશે. આમ જૈન શાસનની યશ:પતાકા ક્રકાવવા સાથે અખંડ પુષ્ટ્યના સંચય કરા.

વીર–ધર્મના ડંકા વગાડવા માટે સ્ત્રી-સમા<mark>જના સુધાર</mark> થવાની પરમ આવશ્યકતા છે. મહાવીરના નારી-સમ્માન. શાસનમાં જે સ્થાન પુરૂષોને છે, તે સ્થાન સ્ત્રીઓને છે; જ્યારે બીજી તરક સ્ત્રીઓને 'નરકની ખાણ, ''રાક્ષસી ' જેવાં વિશેષણાથી નવાજવામાં આવે છે. વસ્તુત: નથી સ્ત્રી ' નરકની ખાણ, ' તેમજ નથી પુરૂષ 'નરકની ખાણ; ' કિન્તુ એક-બીજાની તરફ જે કામાન્ધવૃત્તિ, તેજ દુર્ગતિના રસ્તાે છે. છતાં સ્ત્રીવર્ગ માટે આવા હલકા શબ્દોના વપરાશ ઘણા લાંબા વખતથી ચાલ્યા આવે છે. શાસ્ત્રો યા ગ્રન્થા પુરૂષાએ લખેલા છે, દુન્યવી વ્યવહારનું શાસન પુરૂષ –વર્ગના હાથે ચાલતું આવ્યું છે, એથી સ્ત્રી-જાતિના યાગ્ય હુકકાે પ્રત્યે પુરૂષ–વર્ગનાં આંખ–મીંચામણાં થયાં હાેય અને ખુદ पातानी अभनेताना वांड न डाढतां " कमजोर गुस्सा बहुत" ની કહેવત પ્રમાણે સ્ત્રીજાતિને ભાંડવા પુરૂષ-વર્ગ ઉશ્કેરાઇ ગયા હાય એમ આભાસ નથી થતા વારૂ!

સ્ત્રી-વર્ગ માટે---

भापदामाकरो नारी नारी नरक-वर्चनी। विनाश-कारखं नारी नारी प्रत्यच-राचसी॥

આવા પ્રકારના ઉદ્ગારા જેમ પુરૂષાએ રજા ક્યાં, તેમ સ્ત્રીએ પણ પુરૂષવર્ગ માટે તેવા પ્રકારના ઉદ્ગારા રજી ન કરી શકત કે ? અર્થાત્ સ્ત્રીએાએ તથાવિધ ગ્રન્થપ્રણ્યનમાં ભાગ લીધા હાત તા તેઓ પણ—

पुरुषो विपदां खानिः पुमान् नरक-पद्धतिः। पुरुषः पाप्मनां मृतं पुमान् प्रत्यच-राचसः ॥

આવા ઉદ્દગારા પુરૂષ-વર્ગ માટે ન કાઢત કે **?** 

આચાર્ય હેમચન્દ્ર યાેગશાસ્ત્રના ત્રીજા પ્રકાશના ૧૨૦ મા <sup>શ્</sup>**લાકના** વૃત્તિમાં સાક જણાવે છે કે—સ્ત્રીએાને માટે જો હલકા અને નીચ શબ્દોના પ્રયાેગા કરવામાં આવે તા પુરૂષાને માટે પણ તેવા શખ્દાના પ્રયાગા કાંન કરાય? પુરૂષા પણ કૂર, કૃતધ્ન, નાસ્તિક, ઘાત**ડી અને ધૂત્ત** હાય છે; કિંતુ એવા પુર્વોને લીધે આખી પુરૂષ-જાતિ જેમ ભંડાતી નથી, તેમ તેવી સ્ત્રીઓને લીધે આખી સ્ત્રી-જાતિ ન ભંડાવી જોઇએ. સક્શુણી પુરૂષાની જેમ સદ્યુણિની સ્ત્રીએા પણ સંખ્યાળંધ છે. સુશીલા સ્ત્રીએાના **શીલ**–ગુણ મહા ચમત્કારી વર્જુ વ્યા છે. એક અંગ્રેજનું કથન છે કે—

44 The Chastity of man is Praiseworthy, while that of woman is saluteworthy."

અર્થાત્—પુરૂષના શોલ-ગુણ પ્રશંસનીય છે, જ્યારે સ્ત્રી-**એાનાે** તે ગુણ નમસ્કરણીય છે.

સ્ત્રીઓને નિંદવામાં, સ્ત્રીઓ તરફ પુરૂષોને વૃષ્ણ છ્ટે અને તેમની તરફ પુરૂષાને વૈરાગ્ય-ભાવ ઉપજે, એ હેતુ ને પુરૂષાના હ્રુદયામાં વસ્યા હાય તા એવાજ પ્રશસ્ત હેતુએ, એટલે કે પુરુષા તરફ સીઓને વૃષ્ણા છૂટે અને વૈરાગ્યભાવ ઉપને એ માટે

સ્ત્રીઓ પણ, તેમને જો તેવા અનુકૂલ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા હાત, તા પુરૂષાને નિન્દવાનું કામ ન અજાવત કે ?

'મનુસ્મૃતિ ' માં મનુજી મહારાજ—

## અસ્તુ !

મહાવીરે પુરૂષ અને સ્ત્રાંને સરખી કાેટીએ મૂકયા છે. માેક્ષ-દ્વાર તે અંનેને માટે સરખી રીતે ખુલ્લું બતાવ્યું છે. ' ચંદન-ખાળા ' ને દીક્ષા આપીને મહાવીરે નારીજાતિના મસ્તકને ઉન્નત ખનાવ્યું છે. તત્કાલીન હિન્દુઓએ સ્ત્રી-જાતિને હલકી કાેટીએ મૂકીને તેમને માટે સંકુચિત કેન્દ્રનું નિર્માણ કર્યું હતું; તે ફેડવા માટે અને પુરૂષની સરખામણીમાં સ્ત્રીજાતિના ગારવની રક્ષા માટે પુરૂષ–સંઘની જેમ સ્ત્રી–સંઘના પણ સ્થાપના મહાવીરે કરી હતી અને 'ચંદનખાલા ' જેવી રાજકુમારીઓને દીક્ષા આપી સ્ત્રી-સંઘની અગ્રગામિનિએા બનાવી હતી. એટલું જ નહિ પણ ' સુલસા ' જેવી સંસારવતિ ની સુશીલા મહિલાએાના સદ્ ગુણાને વિશેષરૂપે પ્રશાંસીને તેમનાં આત્મ–ગાૈરવ વધાર્યાં હતાં.

જે સ્ત્રી–પુરૂષ પરસ્પર અસાધારણ પ્રેમિ-યુગલ છે, ત્યાં હુક્કની ચર્ચાને સ્થાનજ નથી રહેતું. સીને મન તેના પતિ પાતાના પ્રાણેશ્વર હાય અને પતિને મન તેની સ્ત્રી પાતાની અર્ધા ગના હોય, ત્યાં હુક્કની પડાપડી હોય ખરી ? ત્યાં તેા પર સ્પર એક-બીજા માટે પાતાનું સર્વસ્વ સમર્પવા તૈયાર હાય. પણ આવાં પ્રેમિ–યુગલાે કયારે નિપજે એ વિચારવાનું છે. આવાં પ્રેમિ–યુગલા નિપજાવવા માટે લગ્ન–પદ્ધતિની રીતિને સુધાર-વાની જરૂર છે. ખાલ-વિવાહ, અનમેલ વિવાહ અને વૃદ્ધવિવાહ ઉપર સખ્તમાં સખ્ત અંકુશ મૂકાવા જોઇએ. ૧૯ વર્ષની ઉમ્મર

પહેલાં પુરુષના અને ૧૪ વર્ષની ઉમર પહેલાં કન્યાના વિવાહ ન થવા જોઇએ. વર-કન્યા વચ્ચે પાંચ વર્ષનું આંતરૂં રાખવું જરૂરી, ઉચિત અને ફાયદાકારક છે. આમ, **ચાગ્ય ઉમ્મરે** મળતા સ્વભાવવાળાં, ત દુરસ્ત અને સુશિક્ષિત યુગક્ષાને લગ્ન-ગ્રન્થીમાં જોડવામાં આવે, તાે તેઓ આદર્શ દમ્પતી **અની** પાતાના ગૃહસ્થ-સંસારને સુખ-સમ્પન્ન અનાવી શકે.

ખાલકાની જેમ ખાલિકાએાને પણ ઉત્તમ કેળવણી, સદા-ચાર-શિક્ષણ અને ધાર્મિક જ્ઞાન આપવાની જરૂર છે. વ્યવદ્વારિક કૈળવણીમાં માતૃત્વ–શિક્ષણ પણ કન્યાએાને વધારે જરૂરતું છે. એ નિશ્ચય છે કે—વિદ્યાવતી અને સુસાંસ્કારશાલિનીજ કન્યાએાના માતૃ–પદથી નૃતન અને ભવ્ય રાષ્ટ્રનું નિર્માણ થશે. જ્યાં સુધી માતાએ સુશિક્ષિત અને સદાચારસ પન્ન નહિ નિપજે ત્યાં સુધી ધર્મ, સમાજ કે રાષ્ટ્રનું ઉત્થાન થવું અશકય છે. યાદ રાખવું **જો**ઇએ કે એક સુશિક્ષિત અને સદાચારવિભૂષિત માતા પાતાની સન્તતિને સુસંસ્કારિત બનાવવામાં સા શિક્ષકાની ગરજ સારે છે. કન્યાએા ઉત્તમ શિક્ષણ અને સુંદર સદાચાર સંપાદન કરીને પછી જયારે સુયાેગ્ય પુરૂષ સાથે લગ્નચનથામાં જાેડાશે, ત્યારે તે કેવી દેવીઓ નિકળશે અને એએાથી જગતનું પણ કેટલં ભલં થશે ?

લગ્ન એ જિન્દગીભરના સંબન્ધ છે. એક માટીના ઘડા **લેવા હાય તા પારખીને લઇએ, જ્યારે લગ્ન જેવાં** કાર્યા ખરા-બર પરખ વગર કરાય અને જેને જે માલ સાથે સંબંધ છે તેને પાતાના માલની જરાય ખબર ન હાય **એ** કેવી વાત ગણાય ! પૂર્વકાળની સ્વયંવરપ્ર<mark>થા</mark> કયા પાેઇન્ટ ઉપર <mark>જાય છે એના</mark> જરા વિચાર કરવા જોઈએ.

લગ્ન–શાદીની યાગ્યતાનું માપ ધનથી ન કરતાં ગુણાથી કરવું જોઇએ. ગરીબ હાય, પણ સદાચારી, તંદુરસ્ત અને નિર્વા**હ** જોગ પેદા કરનાર હાેય તાે તે વિવાહને પાત્ર છે, લાયક છે; કિન્**તુ** ગમે તેટલાે ધનવાન્ હાેવા છતાં પણ **જાે** દુરાચારી હાેય યા રાે**ાી** હાેય તાે તે વિવા**હને** લાયક નથી. વળી જન્મકુંડ<mark>લીની અપેક્ષા</mark> ગુણ-કુંડલીને વધારે મહત્ત્વ અપાવું જોઇએ. ચાખ્ખી રીતે જે નાલાયક દેખાતા હાય, તેને કેવળ જન્મ–કુંડળીના મેળ ઉપર વિવાહને યાેગ્ય સમજવા એ કેવળ મૂર્ખતા છે.

અયાગ્ય વિવા**હ અધમ્**ર્ય છે અને સમાજઘાતક છે, એ પ્રત્યક્ષ જેવાઇ રહ્યું છે. સમાજ ૩પી બિલ્ડિંગનાે પાયાે સુયાેગ્ય विवाड-पदित ( Marriage-system ) छे. उत्तम संतति ३५1 સું દર કૃળા ત્યાંથીજ પ્રકટ થાય છે. યાહાએા અને બાહાએા. ત્યાગીઓ અને વૈરાગીએા, ધીરા અને વીરા, શ્રીમાના અને ધીમાના તેજ રસ્તે આવિભૂત થાય છે.

પકવ ઉમ્મર થવા છતાં પણ કેટલાકાે ક્રી વિવાહ કરતાં અચકાતા નથી. અને ઉંટને ગળે ખકરી યા ખિલાડી લટકાવવા જેવું રાક્ષસીય કૃત્ય કરવા ઉતારૂ **થ**ઇ **જા**ય છે. આવા અધમ અને પાપિષ્ઠ વિવાહમાં શામિલ થઈ તેનું પાણી પણ પીવું એ ખુ**ન** પીવા બરાબર છે. ધનની કાેથળીએાના લાેલે ડાેકરાને ગળે પાતાની બાલિકા મઢનાર મા-બાપ તા દ્યાર પાપી છે જ, અને એ ડાેકરાના રાક્ષસપણાનું પણ શું પૂછવું, કિન્તુ તેવા ઘાતકી વિવાહમાં શામિલ થનાર મહાજન-વર્ગ પણ ઘાર પાપી છે, એટલુંજ નહિ, પણ કન્યાના માળાપ અને એ ડાકરાના કરતાંય એ મહાજન-વર્ગ વધારે અને ઘારાતિઘાર પાપી છે. તેઓ જો તેવા પાપમાં શામિલ ન થાય અને તેવા પાપી વિવાહને નિષ્<u>ઠ</u>-

રતાથી ફ્રુટકારી નાંખે, તાે તેવા પ્રલયકારી પ્રસંગા આપાેઆપ એાછા થઇ જાય.

સ્ત્રી-જાતિ અને પુરૂષ-જાતિના સમ્બન્ધ પરમ ઘનિષ્ઠ છે. સંસાર–રથનાં તે બે ચક્રો છે. બંને ચક્રોની સરખાઇમાં જ રથ ખરાખર ચાલે. તે ખંને એક્બીજાનાં વકાદાર હાવા જોઇએ. એક **ખીજાની તરફ વિશ્વાસની લાગણી અને** ઉદાર **ભાવના** હોવી <mark>જોઇએ. આ લાગણી અને ભાવનાના અ</mark>ભાવે જ એકખીજાનાં અન્તર એકબીજાથી ખહુ છેટાં પડી ગયાં છે અને પરસ્પર શંકા-શીલ તથા બ્હેમવાળાં અની ગયાં છે. અને એ તા સ્વાભા-વિક છે કે ક્ષુદ્રદૃષ્ટિ થતાં દેાષ–દશ<sup>દ</sup>ન જ થયા કરે. અત્યારે ઘણા ભાગે આવી સ્થિતિ વર્તી રહી છે. વળી પુરૂષ ગમે તેટલા દાેષ–ખહુલ હાેય, પણ તેનું ખહાર નથી આવતું, જ્યારે સ્ત્રીનું જરામાત્ર ખહાર આવતાં તેના ઉપર શિલાપાત જેવા ભીષણ પ્રસંગ આવી પડે છે. ખરી રીતે વિચાર કરતાં અગાડનું આદિ કારણ પ્રાય: પુરૂષજ હાય છે. સ્ત્રીની કામ–વાસનાની માત્રા પુરુષ-વર્ગ કરતાં ભલે અધિક માનવામાં આવે, અને એ પણ ંવાત ખરી કે એ હાથ <mark>વગર</mark> તાલી નજ પડે, છતાં દુરાચરણની પહેલ અધિકાંશ પુરૂષ તરફથીજ થાય છે; સક્રિય પ્રેરણા પ્રથમ પુરુષજ કરે છે. તેનું કારણ સ્પષ્ટજ છે કે—પુરુષ પ્રાય: નિસર્ગ-ચંચળ છે, જ્યારે સ્ત્રી લજ્જાશીલ અને ધીરજ-વૃત્તિવાળી છે. આમ છતાં દેાષના બધા પાટલા સ્ત્રીને માથે મઢવામાં આવે છે, અને પુરુષ કાેરા ધાકાેર છુટી જાય છે. આ " दैवं दुर्बल-घातकम् " નહિ તા બીજાં શં?

સ્ત્રી-વર્ગ જે સારી રીતે કેળવાય, તેનામાં સારા સંસ્કારા

પડે, તેનામાં જ્ઞાન તથા ખુહિનો વિકાસ થાય અને તે પાતાના વિચાર-બળથી પાતાની મુખ્ય કરજો સમજતો થઇ જાય તો તે ગૃહ-રાજ્ય યા કુટુંળ-રાજ્યને કેવું સરસ ચલાવી શકે! એટલું જ નહિ, પણ જે સામાજિક, ધાર્મિક અને રાષ્ટ્રીય કાર્યો એકલા પુરૂષ-વગેથી સાધ્ય નહિ થઇ શકવાને લીધે રખડી પડે છે, તે પણ સરલતાપૂર્વક સધાઇ જાય.

આલ-લગ્ન, વૃદ્ધ-લગ્ન, કન્યાવિક્રય, દાડા કરવાની રીત તથા રડવા-કુટવાની રીત વગેરે કુરૂઢિઓને દ્વર કરવા નારી-વર્ગના પ્રયત્ન શીઘ્ર લાભકારક થાય. આમ સાંસારિક અને ધાર્મિક સુધારાઓની યાજનાઓ પાર પાડવામાં સ્ત્રી-વર્ગના સહયાગની સખ્ત જરૂર છે.

મનુષ્ય-જાતિના અડધા અંગને કફાડી સ્થિતિમાં નાંખી યા રાખીને સમાજે બહુ નુકશાન ઉઠાવ્યું છે. સ્ત્રીને પુરૂષની 'ચાકરડી', 'ગુલામડી' યા 'દાસી' માનીને પાતાનાજ અંગ ઉપર કુઠારાઘાત કરવા જેવી ચેષ્ટા થતી આવી છે. છેાકરા જયારે પરણીને ઘરે આવે, ત્યારે પાતાની માને કહેશે કે—

> "મા ! રે ! મા ! હું તો પરણીને આવ્યો; છાણુ વાસિદું ને સં<mark>ધણું</mark> લાવ્યેા."

જુઓ ! કેટલી અધી ગેરસમજ ! સુભાગ્યે આવી ખરાબ હવા હવે ઓછી થતી જાય છે અને પુરૂષ-વર્ગ સ્ત્રીને પાતાના " ડાળા પગનું ખાસડું " માનોને પાતે " માચી " બનવા નથી માંગતા. એટલુંજ નહિ, પણ શાણા પુરૂષા સમજતા થતા જાય છે કે પુરૂષ અને સ્ત્રી એ બંનેનું અસ્તિત્વ અને ગારવ પરસ્પર સાપેક્ષ છે અને એ બંનેના સમ્મિલનમાં જ પૂર્ણી બાવ થતા હાઇ,

એક અંગને ઉતારી પાડવામાં બીજીં પણ અંગ રસ–દ્ધીન બની જાય છે.

સ્ત્રી-વર્ગને જ્યારે આત્મ–સમ્માનનું ખરૂં સચાેટ જ્ઞાન થશે, ત્યારે તેનામાં આત્મબળના સંચાર થશે, અને ત્યારેજ તે ઉત્સાહ–શક્તિસમ્પન્ન થતાં પાતાના ગાૈરવની રક્ષા કરો શકશે.

ઇશ્વર સાથે પાતાના સંખન્ધ ખરા અન્ત:કરણથી સમજીને, એ સંખન્ધને અનુસરી જે જે આચાર– ધાર્મ: વિચાર કરાય તે ધર્મ કહેવાય. કેવળ મનુષ્યજાતિ ઉપરજ નહિ, બલ્કિ આખા વિશ્વ ઉપર પ્રેમ, મૈત્રા, કરૂણા રાખવી એ ગુણા ખરા ધાર્મિક-પહ્યામાંથીજ ઉત્પન્ન થાય છે.

ધર્મના કાઇએ ઇજારા લીધા નથી. ધર્મનું તત્ત્વ હમેશાં ખુલ્લું, નિરાબાધ અને સર્વત્ર વ્યાપક છે. એટલે કાઇપણુ પ્રાણી ધર્મ-તત્ત્વના ખરા માર્ગને અવલં બીને પાતાના આત્માની ઉન્નતિ સાધી શકે છે. બ્રાહ્મણુ હાય કે જૈન હાય, પણુ તે સન્ધ્યા-વન્દન-પૂજા-પાઠ કે પ્રતિક્રમણુ-સામાયિક-ભક્તિ વગેરે ક્રિયાઓ કરવા છતાં-ક્રિયાઓમા સુસ્ત રહેવા છતાં અને ધાર્મિક કાર્યોમાં આગળ પડતા ભાગ લેવા છતાં પણુ જો તે વેપાર-ધંધામાં હડ-હડતાં જીઠાણું હાંકતા હાય, ખાટા ખાટા હિસાઓ કરી લાળા-ભદ્રિક માણુસાને લુંટતા હાય અને અનેક છળ-પ્રપંચ-દગલ-ભાઇ કરી નિષ્ફર અને નિર્દયી રીતે ગરીમાના ગળા ઉપર અધર્મ-વ્યવહારરૂપ છરી ફેરવતા હાય, તેમજ પાકા દરાચારી અને રંડીઆજ હાય તો એ હાલતમાં એને માટે દારૂણુ દુર્ગતિ સિવાય બીજો ફે સલાજ શા હાય શે હાલતમાં એને માટે દારૂણુ દુર્ગતિ સિવાય બીજો ફે સલાજ શા હાય શે હાલતમાં અને માટે હારૂણ દુર્ગતિ સિવાય

અન્ત્યજ, જે પાતાના જાતિ-ધંધાથી પેટ ભરતા હાય, પશ ઇશ્વરથી ડરીને અન્યાય અને બદમાશીથી સર્વથા વેગળા રહેતા હાય અને સત્ય તથા નીતિ પ્રમાણે સંતાેષપૂર્વક પાેતાનું જીવન ગાળતાે હાેય તાે તે નિ:સન્દેહ સદ્દગતિભાજન અને ઇશ્વરીય પુરસ્કારને પાત્ર છે.

આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ધર્મનું લક્ષણ અન્ત:કરણની શુદ્ધિ છે અને તે સદાચરણને આભારી છે. ભૂતદયા, પરાપકાર, સત્ય, સંયમ, સંતાષ એ ધર્મના ખાસ મુદ્દાઓ છે. એજ આ-પણા ધર્મ –સાધનનું સાધ્ય હાેવું જોઈએ. એનેજ ઉદ્દેશીને, એ-નાંજ તરફ આપણી ક્રિયાએા વહેવી જોઇએ. ક્રિયાદ્વારા જીવન-ગત રજ:પુંજનું પ્રમાર્જન થવું જોઇએ. ક્રિયા-જળથી જીવનગત મેલ ધાવાવા જોઇએ. ક્રિયાઓના સુંદર રસ જીવનમાં રેડાવા જોઇએ. ક્રિયાની સુંદર સુગંધથી જીવન બહેકાવું જોઇએ. ક્રિયાના મનાહુર રંગા જીવનમાં પૂરાવા જોઇએ અને જીવન ખીલી ઉઠતું <mark>જોઇએ. ક્રિયાની આ સફળતા છે, નહિ તે</mark>ા આપણે સિદ્ધસેન-દિવાકરનું વાકય કયાં નથી જાણતા કે—

'' यस्मात् क्रियाः प्रतिफल्लन्ति न भाषशुन्याः "—साव<sup>े</sup> શુન્ય ક્રિયાએા કળીભૂત નથી થતી.

સમ્યકત્વ, શ્રાવક-ધર્મ અને ચારિત્ર-ધર્મનાં ગુણસ્થાનાની વાતા તા દૂર રહી, પણ પ્રથમ ગુણસ્થાનના જ જો વિચાર કરીએ અને તેની સાથે આપણા જીવનને સરખાવીએ તો આપણે કયાં ઉસા છીએ, એ આપણને સ્પષ્ટ જણાઇ આવશે. ' મિત્રા–દર્ષ્ટિ ' પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પ્રથમ મિથ્યાત્વ-ગુણસ્થાનક આવે, એમ હુરિ-ભદ્રસૂરિ કરમાવે છે. અદ્રેષ ગુણ એ મિત્રા–દૃષ્ટિનું વિશેષ લક્ષણ

છે. સંસાર−પ્રપંચ ઉપર ઉદ્વેગ **થ**વાે અને ∶દીન-દુખિયા ઉપર કરૂણાર્ડ હ્રુદય થવું એ મિત્રા–દૃષ્ટિની અવસ્થા છે. આ દૃષ્ટિવા-ળાને પરાપકાર તથા પ્રભુભક્તિ જેવાં પવિત્ર કાર્યોમાં કંટાળા આવતા નથી. આવી મૈત્રીભાવવાળી મિત્રાદષ્ટિ પ્રથમ ગુણુસ્થા-નકમાં પ્રાપ્ત થાય છે. આવું પ્રથમ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થતાં ભવ– બ્રમણુનાે છેડા નિર્ણીત થઇ જાય છે.

પ્રથમ ગુણસ્થાનકગત મિત્રા–દષ્ટિની આ વિશેષતા છે, તેા ચાથી દષ્ટિ કેવા વિશિષ્ટ ગુણાવાળી હશે, એ વિચારવા જેવું છે. છતાં તે ચાથી દરિમાં પણ મિશ્યાત્વ-ભાવ વર્તે જ છે. એટલે તેના પણ સમાવેશ પ્રથમ ગુણસ્થાનકમાંજ છે. પાંચમી દર્ષિના ઉદય થતાં સમ્યગ્દર્શ નના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. સમ્યગ્દર્શ નીને શ્રાવક– ધર્મ સાંપડે છે અને તત્પશ્ચાત્ પરમ શાંતિમય, પરમ કલ્યાણુર્પ, વિશ્વવંદ્ય સાધુ–જીવન પ્રાપ્ત થાય છે.

વીર-ધર્મની આ પદ્ધતિ છે. એ પદ્ધતિએ ચાલનાર જૈન છે. જૈન એટલે કપાલ ઉપર ચાંદલા કરનાર જ નહિ, કિન્તુ જૈન એટલે વીરના પગલે વિજેતા અનવાના અભ્યાસ કરનાર. આત્મ– જેતાએાના–આત્મ–સમ્રાટાના ધર્મ તે જૈનધર્મ. અને જૈનધર્મ એ જ વીર-ધર્મ.

નક્કી સમજી રાખશા કે કારા ભાવિ–ભાવવાદના માગે કાેે પણ દેશ યા સમાજે કદી ઉન્નતિ મેળવી નથી. પુરૂષાર્થ-વાદને આગળ કરી વીજળીના વેગે દેાડનાર સાહસિક ધર્મ–વીરા જે દેશ યા સમાજમાં પ્રકટ થાય છે, તેજ દેશ યા સમાજ વિજય-લક્ષ્મી યા ઐશ્વર્ય-લક્ષ્મીની વર-માળાને પાત્ર અને છે, અને દુનિયામાં તેના ડંકા વાગે છે.

ઈવ્છીશું અને શાસનદેવને પ્રાથીશું કે વીર−ધમેના ઢંઢેરા સમાજના સૂત્રધારાને જગાહે, તેમનામાં ઉત્સાહ રેંકે તેઓમાં શક્તિ ભરે અને તેઓ કમર કસીને સમાજની ખબર લેવા શીઘ બહાર આવે. કિં બહુના—

> सर्वमंगलमांगन्यं सर्वकन्याणकारणम् । श्रीमहावीर-देवस्य सदा जयतु शासनम् ॥

2880





