भगवान् महावीरके २५००वें निर्वाण महोत्सवके अवसरपर प्रकाशित

श्रो-सकलकोर्ति-विरचितं

# वीरवर्धमानचरितम्

सम्पादन-अनुत्राद पं. हीरालाल जैन, सिद्धान्तशास्त्री

भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन

भगवान् महावीरके २५००वें निर्वाण महोत्सवके अवसरपर प्रकाशित ज्ञानपीठ मृतिंदेवी ग्रन्थमाला : संस्कृत ग्रन्थांक ४५

श्री-सकलकीति-विरचितं

# वीरवर्धमानचारितम्

[हिन्दीटीकोपेतम्]

सम्पादन-अनुवाद पं. हीरालाल जैन, सिद्धान्तशास्त्री



## भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशन

वीर नि० संवत् २५०० : विक्रम संवत् २०३१ : सन् १९७४ प्रथम संस्करण : मृत्य उन्नीस रुपये

# स्व॰ पुण्यश्लोका माता मृतिंदेवीकी पवित्र स्मृतिमें तत्सुपुत्र सोहू शान्तिप्रसादजी द्वारा संस्थापित

# भारतीय ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इस प्रन्थमाद्धां अन्तर्गत प्राइत, संस्कृत, अपश्रंत, हिन्दी, कचड़, तिमल आदि प्राचीन माषाओं में उपकृष्ध आग्रामिक, दार्शानक, पौराणिक, साहित्यक, ऐतिहासिक आदि विविध-विषयक जैन-साहित्यका अनुसन्धानपूर्ण सम्पादन तथा उसका मूल और यथासम्भव अनुवाद आदिके साथ प्रकाशन हो रहा है। जैन मण्डारोंकी सृष्यिं, शिलालेख-संग्रह, विशिष्ट विद्वानोंके अध्ययनप्रन्थ और कोकहितकारी जैन-साहित्य प्रन्थ मी

ग्रन्थमाला सम्पादक डॉ. आ. ने. उपाध्ये, एम. ए., डी. लिट्. पं. कैलाशचन्द्र शास्त्री

#### प्रकाशक

भारतीय ज्ञानपीठ

प्रधान कार्याख्य : बी/४५-४७, कर्नाट प्ळेस, नयी दिल्ळी-११०००१ प्रकाशन कार्याख्य : दुर्गाकुण्ड मार्ग, वाराणसी-२२१००५ मुद्रक : सन्मति मुद्रणालय, दुर्गाकुण्ड मार्ग, वाराणसी-२२१००५

स्वापना: फास्तुन कुष्ण ९, बीर नि० २४७०, विक्रम सं० २०००, १८ फरवरी १९४४ सर्वाधिकार सुरक्षित

# भारतीय ज्ञानपीठ, काशी



स्व॰ मूर्तिदेवी, मातेश्वरी सेठ शान्तिप्रसाद जैन

Published on the occassion of 2500th Nirvana Mahotsava of Bhagavan Mahavir

JNANAPITHA MURTIDEVI GRANTHAMALA : Sanskrit Grantha No. 48

# **VĪRAVARDHAMĀNCARITAM**

of

ŚRĪ-SAKALAKĬRTI

by
Pt. HIRALAL JAIN, Siddhantashastri



# BHĀRATĪYA JNĀNAPĪŢHA PUBLICATION

VIRA SAMVAT 2500 : V. SAMVAT 2031 : A. D. 1974

First Edition: Price Rs. 19/-

# BHĀRATĪYA JÑĀNAPĪŢHA MŪRTIDEVĪ JAIN GRANTHAMĀLĀ

FOUNDED BY

# SÃHU SHĀNTIPRAŞÃD JAIN IN MEMORY OF HIS LATE BENEVOLENT MOTHER

#### SHRĪ MŪRTIDEVĪ

IN THIS GRANTHAMĀLĀ CRITICALLY EDITED JAIN ĀGAMIC, PHILOSOPHICAL,
PAURĀŅIC, LITERARY, HISTORICAL AND OTHER ORIGINAL TEXTS

AVAILABLE IN PRĀKŖTA, SANSKŖTA, APABHRAMŚA, HINDĮ,
KANNADA, TAMIL, ETC., ARE BEING PUBLISHED
IN THEIR RESPECTIVE LANGUAGES WITH THEIR
TRANSLATIONS IN MODERN LANGUAGES

CATALOGUES OF JAIN BHANDARAS, INSCRIPTIONS, STUDIES OF COMPETENT SCHOLARS & POPULAR JAIN LITERATURE ARE ALSO BEING PUBLISHED.

General Editors

Dr. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt.

Pt. Kailash Chandra Shastri

Published by

#### Bharatiya Jnanapitha

Head office: B/45-47, Connaught Place, New Delhi-110001 Publication office: Durgakund Road, Varana:i-221005.

Founded on Phalguna Krishna 9, Vira Sam. 2470, Vikrama Sam. 2000, 18th Feb., 1944
All Rights Reserved.

### प्रधान सम्पादकीय

भगवान् महावीरके पच्चीस सौवें निर्वाण महोत्सव वर्षके उपलक्ष्यमें भारतीय ज्ञानपीठके संचालक-मण्डल तथा परामर्शदात्री समितिने यह निर्णय लिया था कि प्राक्रत, संस्कृत और अपभ्रंशमें पाये जानेवाले भगवान् महावीरके चरितोंका प्रकाशन किया जाये। तदनुसार अपभ्रंश भाषाके कवि पुष्पदन्तके महापुराणसे संकलित 'वीरजिणिदचरिउ' डॉ. हीरालाल जैनके द्वारा सम्पादित होकर प्रकाशमें आ चुका है।

उसके पश्चात् आचार्य सकलकीर्तिके द्वारा संस्कृतमें निबद्ध श्री वीरवर्द्धमान चरित पं. हीरालाल जी सिद्धान्तशास्त्रीके द्वारा सम्पादित होकर प्रकाशमें आ रहा है।

भगवान् महावीर जैन धर्मके अन्तिम तीर्थंकर थे। वह एक ऐतिहासिक महापुरुष थे। प्राचीन बौढ विपिटकोंमें 'निगंठ नातपुत्त' के नामसे उनका उल्लेख मिलता हैं। तथा उनके अनुयायी निर्मन्थोंका भी उल्लेख बहुतायतसे मिलता है। डॉ. हर्मन् याकोबीने जैन सूत्रोंकी प्रस्तावनामें कहा है—''इस बातसे अब सब सहमत हैं कि नातपुत्त, जो महावीर अथवा वर्धमानके नामसे प्रसिद्ध हैं, बुद्धके समकालीन थे। बौढ ग्रन्थोंमें मिलनेवाले उल्लेख हमारे इस विचारको दृढ़ करते हैं कि नातपुत्तके पहले भी निर्मन्थोंका, जो आज जैन अथवा आईतके नामसे अधिक प्रसिद्ध हैं, अस्तित्व था। जब बौढ धर्म उत्पन्न हुआ तब निर्मन्थोंका सम्प्रदाय एक बड़े सम्प्रदायके रूपमें गिना जाता होगा। बौढ पिटकोंमें कुछ निर्मन्थोंका बुद्ध और उसके शिष्योंके विरोधोंके रूपमें और कुछका बुद्धके अनुयायी बन जानेके रूपमें वर्णन आता है। उसके ऊपरसे हम उक्त बातका अनुमान करते हैं।''

जैन आगमों में यह भी उल्लेख मिलता है कि भगवान् महावीरके माता-पिता पार्श्वनाथके अनुयायी थे। दिगम्बर परम्परामें उनका कोई चिंत प्राकृत भाषामें निबद्ध प्राप्त नहीं हुआ। किन्तु आचार्य वीरसेनने जय- घवला टोकाके प्रारम्भमें कुछ गाथाएँ उद्धृत की हैं जिनमें उनके गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और निर्वाण तथा प्रथम धमेंदेशनाका चित्रण है। वे गाथाएँ कितनी प्राचीन हैं और कहाँसे संकल्ति की गयी हैं यह ज्ञात नहीं हो सका। उसके पश्चात् जिनसेनके हरिवंशपुराण (७८३ ई०) के प्रारम्भमें उनका संक्षिप्त चरित वर्णित है। प्रथम विस्तीर्णचरित गुणभद्रके उत्तरपुराणके अन्तिम परिच्छेदोंमें मिलता है उसमें उनके पूर्व भवोंका भी वर्णन है। महाकवि असगने वि. सं. ९१० में स्वतन्त्र रूपसे महावीरचरित संस्कृतमें रचा। इसमें अठारह सर्ग हैं किन्तु प्रारम्भके स्रोलह सर्गोमें महावीरके पूर्व भवोंका चित्रण है और प्रारम्भके छह अधिकारोंमें पूर्व-भवोंका चित्रण है। अवार्य सकलकीर्तिके वीरबर्द्धमानचरितमें १९ अधिकार हैं और प्रारम्भके छह अधिकारोंमें पूर्व-भवोंका चित्रण है। शेष तेरह अधिकारोंमें जीवनचरित है किन्तु अन्य चरितोंसे इसमें कुछ विशेष कथन नहीं है। जिन घटनाओंका चित्रण असग किन्नो दो सर्गोमें किया है उन्हींका इस चरित ग्रन्थमें १३ अधिकारोंमें वर्णन है।

हमें यदि किंचित् विशेषता प्रतोत हुई तो हरिवंशपुराणके कथनमें प्रतीत हुई। उसके अन्तिम छियासठवें सर्गके प्रारम्भमें गौतम गणधर श्रेणिकसे कहते हैं "जरत्कुमार, जिसके बाणसे कृष्णकी मृत्यु हुई थी, की पटरानी किंक्यराजाकी पुत्री थी। उसींकी वंश परम्परामें जितशत्रु हुआ। हे श्रेणिक! क्या तुम इस जितशत्रुको नहीं जानते जिसके साथ भगवान् महावीरके पिता राजा सिद्धार्थकी छोटी बहनका विवाह हुआ था। जब भगवान् महावीरका जन्मोत्सव हो रहा था तब यह कुण्डपुर आया था। इसकी यशोदया रानीसे उत्पन्न यशोदा नामकी पुत्री थी। उसके साथ भगवान् महावीरके विवाहको यह उत्कट कामना रखता था किन्तु भगवान् महावीर विरक्त होकर वनको चले गये, तब वह स्वयं भी विरक्त होकर पृथिवी छोड़ तपमें लीन हो गया।"

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

इसका निर्देश अन्य चिरितोमें नहीं है। यह महाबीरके विवाहके प्रसंगमें एक उल्लेखनीय यथाथ प्रतीत होता है। इवे. परम्परामें महावीरकी पत्नीका नाम यशोदा ही मिलता है। हरिवंशके कथनका दूसरा उल्लेखनीय प्रसंग है कि भगवान् महाबीरके निर्वाणके उपलक्ष्यमें भारतमें प्रतिवर्ष लोगोंके द्वारा दीपमालिका पर्वका मनाया जाना—

ततस्तु लोकः प्रतिवर्षमादरात् प्रसिद्धदीपालिकयात्र भारते । समुद्यतः पूजयितुं जिनेश्वरं जिनेन्द्रनिर्वाणविभूतिभक्तिभाक् ॥ ——६६।२ः

इसका भी निर्देश किसी चरितकारने नहीं किया है। प्राचीन और अर्वाचीन जनमानसमें बहुत अन्तर आ गया है। प्राचीन युगमें किसी व्यक्तिको उसके मात्र वर्तमान जीवनसे ही नहीं आँका जाता था किन्तु उसके अतीत जीवन सम्बन्धी जन्मपरम्परासे भी आँका जाता था। उससे उस व्यक्तिके विगत जीवनोंके उत्थान-पतनकी श्रृंखलासे बद्ध पाठकका मानस अपने जीवनके प्रति सुशिक्षित होता था। वह एक जन्मकी ही मृग-मरीचिकामें न फँसकर जीवनके यथार्थरूपको देखता था। इससे उसे प्रबोध मिलता था, और मिलता था पतनसे उत्थान की ओर जानेका दिग्दर्शन। यही वजह है कि उपलब्ध महावीर चरितोंमें महावीरके पूर्व जन्मोंकी घटनाओंको विशेष प्राधान्य दिया गया।

जैन परम्परामें संसारका सर्वोच्च पद है तीर्थंकरत्व-धर्मतीर्थका प्रवर्तक होकर मोक्ष प्राप्त करना। मुक्ति तो अनेक प्राप्त करते हैं किन्तु वे सब धर्मतीर्थके प्रवर्तक नहीं होते । इसीसे तीर्थंकरके गर्भमें आने और जन्म लेने का महत्त्व है। और उन्हें गर्भकल्याणक, जन्मकल्याणक कहा जाता है। जो भी व्यक्ति मोक्ष जाता है वह पहले अपनी माताके गर्भमें आता है, फिर जन्म लेता है, फिर प्रबुद्ध हो तप घारण करता है, फिर केवलज्ञान प्राप्त करता है, तब मोक्ष जाता है। इस तरह उसके भी गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और निर्वाण होते हैं किन्तू न उन्हें कल्याणक कहा जाता है और न उनका उतना सार्वजनिक महत्त्व ही होता है क्योंकि वह एक व्यक्तिगत जैसी बात है। किन्तु तीर्थंकरका जीवन केवल व्यक्तिगत नहीं होता। उसका जन्म तो धर्ममार्ग प्रवर्तनके लिए होता है जो उसके मोक्ष चले जानेपर भी चलता रहता है । जैसे भगवान् महावीरके निर्वाणको अढ़ाई हजार वर्ष बीतनेपर भी उनका धर्ममार्ग चल रहा है और जनता उससे लाभान्वित 'हो रही है। इसी से वस्तुतः तीर्थंकर पद केवलज्ञान प्राप्त होने पर ही प्राप्त होता है इससे पहले तो वह वास्तवमें तीर्थंकर नहीं होते । तीर्थका प्रवर्तन करने पर ही होते हैं और तीर्थका प्रवर्तन पूर्ण ज्ञान प्राप्त होनेपर ही होता है । जबतक राग-द्वेष, मोहका अस्तित्व है तबतक उपदेश की पात्रता नहीं मानी गयी । क्योंकि मनुष्य रागादिके वश होकर झूठ भी बोलता है। जब वह इस त्रिवेणीको पार करके पूर्ण ज्ञानी होता है तब वह धर्मोपदेशका पात्र होता है। तब उसकी उपदेशसभा लगती है जिसका नाम समवसरण है। उसमें सब ओरसे प्राणी आकर सम्मिलित होते हैं। किसीके आनेपर प्रतिबन्ध नहीं है। पशु-पक्षी तक पहुँचते हैं। किन्तु वहाँ वही पहुँचते हैं जिनका भविष्य उज्ज्वल होता है।

ंजैसे—इन्द्रभूति गौतम आदि अगवान् महावीरके समवसरणमें पहुँचे और उन्होंने भगवान्का शिष्यत्व स्वीकार कर प्रधान गणधरका पद पाया । भगवान्के पश्चात् दूसरा स्थान उनके गणधरोंका हो होता है । वे हो भगवान्की वाणीका अवधारण करके उसे द्वादशांगके रूपमें निबद्ध करते हैं और फिर शिष्य प्रशिष्य परम्पराके क्रमसे अवतरित होती हुई द्वादशांगवाणी प्रवाहित होती है । इसीसे गणधरका बड़ा महत्त्व है । गणधरके अभावमें भगवान् महावीरकी वाणी ६५ दिन तक नहीं खिर सकी थी । गौतमके गणधर बनने पर ही उसका खिरना प्रारम्भ हुआ ।

इस देशमें झान-विज्ञानके प्रसारमें ब्राह्मण वर्ण की महती देन हैं। भगवान् महावीरके प्रायः सब गणधर ब्राह्मण थे। ब्राह्मण परम्परा वेद और जगत्कर्ता ईश्वरकी अनुगामिनी है और भगवान् महावीरके धर्ममें दोनोंको ही स्वीकार नहीं किया। ब्राह्मण परम्परा और श्रमण परम्पराके पारस्परिक विरोधका मूल

#### प्रधान सम्पादकीय

III

कारण यह विचारभेद भी है किन्तु उसी ब्राह्मण परम्परामें ऐसे सत्य-प्रेमी भी हुए जिन्होंने उसे हृदयसे स्वीकार किया और अपने गुरु महावीर भगवानुका अनुगमन किया ।

आचार्य सकलकीर्तिने अपने वीरवर्धमानचिरतमें महाकवि असग की तरह ही केवलज्ञानके पश्चात् समवसरणका निर्माण कराकर गणधरकी उपलब्धि होनेपर भगवान्की देशना करायी है। पश्चात् उनका विहार कराकर राजगृहीमें समवसरणकी रचना करायी है। िकन्तु भगवान्की प्रथम धर्मदेशना राजगृहीमें ही श्रावण कृष्णा प्रतिपदाके ब्राह्ममुहूर्तमें होनेके प्राचीन उल्लेख हैं। ग्रन्थकारादिका परिचय ग्रन्थ सम्पादक पं. हीरालालजीने अपनी प्रस्तावनामें दिया है। हमें प्रसन्तता है कि उन्होंने ग्रन्थका सम्पादनादि कार्य परिश्रमपूर्वक समयसे किया है।

सकलकीति एक प्रभावशाली भट्टारक थे। भट्टारक परम्परा यद्यपि एक नवीन परम्परा थी और उसमें बुराइयाँ भी आ गयी थीं। विक्रमकी तेरहवीं शताब्दीके ग्रन्थकार पं. आशाधरने अपने अनगार-धर्मामृतमें (२।९६) उनके आचरणको म्लेच्छोंके तुल्य कहा है। किन्तु इस परम्पराने संरक्षणका भी महत्त्वपूर्ण कार्यं किया है। उसे भूलाया नहीं जा सकता। अस्तु।

हम भारतीय ज्ञानपीठके संस्थापक दानवीर साहू शान्तिप्रसादजी और ज्ञानपीठकी अध्यक्षा उनकी धर्मपत्नी श्रीमती रमा जैनके अतिकृतज्ञ हैं जिनकी प्राचीन भारतीय साहित्यके उद्धारकी महती भावना तथा अभिरुचि है। ज्ञानपीठके मन्त्री बाबू लक्ष्मीचन्द्रजी भी धन्यवादाई हैं जिनके सहयोग और श्रमसे मूर्तिदेवी ग्रन्थमालाका प्रकाशन कार्य बराबर प्रगति पर है।

द्वि० भाद्रपद शुक्ल १. वि. सं. २०३१ आ. ने. उपाध्ये कैलाशचन्द्र शास्त्री

#### सम्पादकीय

भगवान् महावीरकी पचीस सौवीं निर्वाण तिथिके महोत्सवके समय विभिन्न भाषाओं में रचित सभी महावीर-चितांका प्रकाशन किया जाना आवश्यक है, ऐसा निर्णय भारतीय ज्ञानपीठके संचालकोंने किया और तदनुसार संस्कृत भाषामें रचित प्रस्तुत चित्तके सम्पादनका कार्य मुझे सौंपा गया। इसका सम्पादन ऐ. प्रशालाल दि. जैन सरस्वती भवन ब्यावरकी प्रतियोंके आधारपर किया गया है। प्रतियोंका पिरचय प्रस्तावनामें दिया गया है। उन प्रतियोंके अतिरिक्त पुरानी हिन्दीमें सकलकीतिके इस चित्तके अनुवादकी एक हस्तिलिखत प्रति भी उक्त सरस्वती-भवनमें है। यद्यपि उसमें लेखन-काल नहीं दिया है, तथापि वह लगभग १०० वर्ष पुरानी अवश्य है। उसमें भाषाकारने आदि या अन्तमें कहीं भी अपना नाम नहीं दिया है। पर अनुवादमें प्रत्येक अधिकारकी श्लोक संख्या मूलके समान ही दी गयी है। अनेक सन्दिग्य स्थलोंपर इस प्रतिका उपयोग किया है। पाढमिनवासी स्व. पं. मनोहरलालजी शास्त्रीने भी प्रस्तुत चित्तका हिन्दी अनुवाद किया था, जिसे उन्होंने स्वयं ही अपने ग्रन्थोद्धारककार्यालयसे वि. सं. १९७३ में प्रकाशित किया था, जो कि इधर अनेक वर्षोंसे अप्राप्य है। इसके अनुवादमें शलोक संख्याके अंक नहीं दिये गये हैं और मिलान करनेसे ज्ञात हुआ है कि अनेक स्थलोंपर अनेक शलोकोंका अनुवाद भी तीन योगोंसे नमस्कार करता हूँ। 'फर भी इस अनुवादसे अनेक सन्दिग्य स्थलोंपर मुल पाठके संशोधन करनेमें सहायता मिली है।

सरस्वती भवनको 'अ' संकेतवाली प्रतिको आदर्श मानकर मूलका सम्पादन किया गया है। प्रतिके अति जीर्ण होनेसे अनेक स्थलोंपर कुछ अक्षर खिर जानेसे उनकी पूर्ति अन्य प्रतियोंसे की गयी है। उन्नीसवें अधिकारके पाँच स्लोकोंके खण्डित अंशोंकी पूर्ति आमेर (जयपुर) के भण्डारकी प्रतिसे हुई है। इसके लिए मैं डॉ. कस्तूरचन्द कासलीवाल जयपुरका आभारी हूँ।

प्रस्तुत चरितके प्रकाशनके लिए मैं भारतीय ज्ञानपीठके संचालकोंका आभारी हूँ।

ऐ. पन्नालाल दि. जैन सरस्वती भवन, व्यावर २०-८-७३

---हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री न्यायतीर्थ

#### प्रस्तावना

 सम्पादन-प्रति परिचय—प्रस्तुत वर्धमान चरित्रका सम्पादन ऐलक पन्नालाल 'दि. जैन सरस्वती भवनकी तीन प्रतियोंके आधारसे हुआ है। उनका परिचय इस प्रकार हैं —

अ—इस प्रतिका आकार १२  $\times$  ५ इंच है । पत्र संख्या १३९ है । प्रत्येक पृष्ठपर पंक्ति संख्या ११ है और प्रति पंक्ति अक्षर संख्या ३५-३६ है । इस प्रतिमें अन्तिम पत्र नहीं है, जिससे ग्रन्थकारकी प्रशस्तिका अन्तिम भाग छट गया है । जितना अंश १३९वें पत्रके अन्तमें उपलब्ध है, वह इस प्रकार है—

'श्रीमूलसंघे सरस्वतीगच्छे बलात्कारगणे श्री कुन्दकुन्दान्वये भ. श्री पद्मनिन्ददेवास्तत्पट्टे भट्टारक श्रीसकलकीर्तिदेवान्....'।

यह प्रति अति जीर्ण-शीर्ण होनेपर भी बहुत शुद्ध है। यद्यपि इसके अन्तमें प्रति लिखनेका समय नहीं दिया गया है, तथापि यह लगभग तीन सौ वर्ष प्राचीन अवश्य होनी चाहिए। सभी श्लोक पडिमात्रामें लिखित हैं।

ब — इस प्रतिका आकार १०  $\frac{2}{5}$  × ५ $\frac{2}{5}$  इंच है। पत्र संख्या ७५ है। प्रत्येक पृष्ठण्र पंक्ति संख्या १६ है। प्रति पंक्ति अक्षर-संख्या ४४-४५ है। यह प्रति उक्त 'अ' प्रतिसे नकल की गयी प्रतीत होती है, क्योंकि उसमें जहाँ जो पाठ अशुद्ध या सन्दिग्च है, ठीक वैसा ही पाठ इसमें भी है, तथा उस प्रतिमें जहाँ जो पाठ खण्डित या त्रुटित है, वह इसमें भी तथैव है। अन्तिम प्रशस्ति भी उसीके समान अपूर्ण है। हाँ, उसके आगे इतना अंश और लिखा हुआ है—

'श्री....ल. पुष्करणा ज्ञाती व्यास बंनसीधर मंछाराम रेवासी नागौर....तेलीवाड़।' इस प्रतिका कागज पृष्ट है और लिखावट लगभग १५० वर्ष पुरानी प्रतीत होती है।

स—इस प्रतिका आकार ११  $\times$  ५  $\frac{2}{5}$  इंच है। पत्र संख्या ८७ है। प्रति पृष्ठ पंक्ति संख्या १० है और प्रति पंक्ति अक्षर-संख्या ३९-४० है। यह प्रति अपूर्ण है। इसमें प्रारम्भके १३ ही अधिकार िलखे गये हैं। यह वि. सं. १९८२ के वैशाख वदी १० को िलखो गयी है। लेखक हैं नूपचन्द जैन पालम (देहली)। आश्चर्य इस बातका है कि लेखकने अपूर्ण ग्रन्थको पूर्ण कैसे मान लिया ?

उपर्युक्त तीन प्रतियोंके अतिरिक्त सरस्वती भवनमें पुरानी हिन्दीमें लिखित एक और हस्तिलिखित प्रति हैं जिसमें मूल क्लोक तो नहीं हैं, पर अनुवादक्रमसे क्लोक संख्या दी हुई हैं। तथा अनुवादके अन्तमें उसका ७७०० क्लोकप्रमाण परिमाण भी लिखा है। इसका आकार १०३ ४ ५ ई इंच है। पत्र संख्या ३२३ है। प्रति पृष्ठ पंक्ति संख्या ८ हैं और प्रति पंक्ति अक्षर-संख्या ३५-३६ है। इसके अन्तमें लेखन-काल नहीं दिया हैं, तो भी कागज, स्याही आदिसे १०० वर्ष पुरानी अवस्य प्रतीत होती है।

२. वर्धमान चरित—जहाँ तक मेरी जानकारी है, दि. सम्प्रदायमें भगवान् महाबीरके चरितका विस्तृत वर्णन सर्वप्रथम गुणभद्राचार्यने अपने उत्तरपुराणमें किया है। तत्पश्चात् असग कविने वि. सं. ९१० में महावीर चरितका संस्कृत भाषामें एक महाकाव्यके रूपमें निर्माण किया। इसके पश्चात् संस्कृत भाषामें प्रस्तुत महावीर-चरितको लिखनेवाले भट्टारक सकलकीर्ति हैं। इस प्रकार संस्कृत भाषामें निबद्ध उक्त तीन चरित पाये जाते हैं।

प्राकृत भाषामें किसी दि. आचार्यने महाबीर चरित लिखा हो, ऐसा अभी तक ज्ञात नहीं हो सका है। हौ, अपभ्रंश भाषामें पुष्पदन्त-लिखित महापुराणमें महाबीर-चरित, जयमित्तहल्लका बहुमाणचरिज, विबुध श्रीधरका बहुमाणचरिज और रयधू कविका महाबीरचरिज, इस प्रकार चार रचनाएँ पायी जाती हैं।

राजस्थानी हिन्दी भाषामें छन्दोबद्ध महावीररास भट्टारक कुमुदचन्द्रने लिखा है जो कि भ. रत्नकीर्तिके

ሄ

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

पट्टपर वि. सं. १६५६ में बैठे थे । ऐ० पन्नालाल दि. जैन सरस्वती भवनमें इसकी एक प्रति है जो कि वि. सं. १७४० की लिखी हुई है । दूसरा हिन्दीमें छन्दोबद्ध महावीर पुराण श्री नवलशाहने वि. सं. १८२५ में रचा है, जो कि सूरतसे प्रकाशित भी हो चुका है ।

यद्यपि सकलकीर्तिने प्रस्तुत चरितके प्रत्येक अधिकारके अन्तमें 'श्रीवीर-वर्धमानचरित्र' यह नाम दिया है, तथापि सुविधाकी दृष्टिसे हमने इसका नाम 'वर्धमानचरित' रखा है ।

३. वर्धमान चरितका आधार—दि. परम्परामें उपलब्ध उक्त सभी महावीर-चरितोंका आधार गुणभद्राचार्यका उक्तरपुराण रहा है, ऐसा उक्त ग्रन्थोंके अध्ययनसे स्पष्ट ज्ञात होता है। हाँ, अपभ्रंश कवियोंने एक-दो घटनाओंके उल्लेखोंमें क्वे० परम्पराके महावीर चरितका भी अनुसरण किया है।

४. वर्धमान चरितके रचयिता—भ० सकल कीर्ति—प्रस्तुत चरितके निर्माता भ० सकलकीर्ति हैं। इन्होंने प्रस्तुत चरितके अन्तमें अपने नामका इस प्रकार उल्लेख किया हैं—

> वीरनाथगुणकोटिनिबद्धं पावनं वरचरित्रमिदं च । शोधयन्त् सुविदश्चृतदोषाः सर्वेकीर्तिगणिना रचितं यत् ॥

> > ( अधिकार १९, इलो. २५६ )

इस पद्यमें सकलकीर्तिने अपने नामका उल्लेख 'सर्वकीर्ति गणी'के रूपमें किया है। 'सकल' पदके देनेसे छन्दोभंग होता था, अतः अपनेको 'सर्वकीर्ति' कहा है।

प्रश्नोत्तर श्रावकाचारके अन्तमें आपने अपना उल्लेख 'समस्तकीर्ति'के रूपमें भी किया है। यथा-

उपासकाख्यो विबुधैः प्रपूज्यो ग्रन्थो महाधर्मकरो गुणाढ्यः । समस्तकीर्त्यादिमुनीश्वरोक्तः सुपुण्यहेतुर्जयताद् धरिश्याम् ॥

(परिच्छेद २४, श्लो. १४२)

पुराणसार संग्रह ग्रन्थके अन्तमें आपने अपना उल्लेख 'समस्तकीर्तियोगी' के रूपमें किया है। यथा— पुराणसार: किल संग्रहान्तः समस्तकीर्त्याह्वययोगिनोक्तः।

ग्रन्थो धरिन्यां सकलैः सुसंघैर्वृद्धि प्रयात्वेव हि यावदार्याः ॥

( अधिकार १५, श्लो. १८ )

किन्तु मूलाचार प्रदीपमें आपने अपने 'सकलकीर्ति' नामका स्पष्ट उल्लेख किया है । यथा — रहितसकलदोषा ज्ञानपूर्णा ऋषीन्द्रा-

स्त्रिभुवनपतिपूज्याः शोधयन्त्वेव यत्नात् ।

विश्वदसकलकीर्त्याख्येन चाचारशास्त्र-

मिदमिह गणिना संकीर्तितं धर्मसिद्धचै।।

( अधिकार १२, इलो. २२४ )

इस प्रकार यद्यपि पद्य-रचनामें यथासम्भव भिन्न-भिन्न शब्द-विन्यासके द्वारा आपने 'सकलकीर्ति' नामको सूचित किया है, तथापि प्रत्येक ग्रन्थके अधिकार या परिच्छेदके अन्तमें आपने प्रस्तुत ग्रन्थके समान 'इति भट्टारकश्री सकलकीर्तिविरचिते' लिखकर अपने नामका स्पष्ट निर्देश किया है, जिससे कि उसे उनके द्वारा रचे जानेमें किसी भी प्रकारका सन्देह नहीं रह जाता है।

५. सकलकीर्तिका समय— 'भट्टारक-सम्प्रदाय'के लेखानुसार सकलकीर्ति नामके तीन भट्टारक हुए हैं — एक पद्मनित्दिके शिष्य, दूसरे पद्मकीर्तिके शिष्य और तीसरे सुरेन्द्रकीर्तिके शिष्य। इनमें प्रथमका समय सं. १४३७ से १४९९ है (देखो— भट्टारकसम्प्रदाय लेखांक ३३० से ३३४)। दूसरे सकलकीर्तिका समय सं. १७११ से १७२० है (देखो— भ. सं. ले० ५३३ से ५३७)। तीसरे सकलकीर्तिका समय सं. १८१६ का पाया जाता है (देखो— भ. सं. ले. ७६३)।

इन उक्त तीनोंमें से प्रस्तुत ग्रन्थके रचयिता प्रथम सकलकीर्ति हैं। यद्यपि इन्होंने अपने किसी भी

#### प्रस्तावना

ग्रन्थमें उसके रचे जानेके कालका निर्देश नहीं किया है, तथापि निम्न लिखित उद्धरणोंसे ये प्रथम सकलकीर्ति सिद्ध होते हैं—

(१) लेखांक ३३१-चौबीसमृति

सं. १४९० वैसाल सुदी ९ सनौ श्रीमूलसंघे नन्दीसंघे बलात्कारगणे सरस्वतीगच्छे श्रीकुन्दकुन्दा-वार्यान्वये भ. पद्मनन्दी तत्पट्टे श्री शुभचन्द्र तस्य भ्राता जगत्त्रयविख्यात मुनि श्री सकलकीर्ति-उपदेशात् हुंबडज्ञातीय ठा. नरवद भार्या बला तयोः पुत्र ठा. देपाल अर्जुन भीमा कृपा वासण वांपा कान्हा श्री आदिनाय-प्रतिमेयं।। (सरत, दा. ५३)

लेखांक ३३२-पार्श्वनाथमूर्ति

संवत् १४९२ वर्षे वैशाखविद १० गुरु श्रौमूल संघे....भ. श्रीपद्मनिन्दिदेवाः तत्पट्टे श्रीशुभचन्द्रदेवाः तत्रभ्राता श्रीसकलकीर्ति-उपदेशात् हुंबडन्याति उत्रेश्वरगोत्रे ठा. लींबा भार्या कह श्रीपार्श्वनाथं नित्यं प्रणमित सं. तेजा टोई श्रा. ठाकरसी हीरा देवा मूडलि वास्तव्य प्रतिष्ठिता । (भा. ७, पृष्ठ १५)

लेखाङ्क ३३३ शिलालेख

स्वस्ति श्री १४९४ वर्षे वैशाखसुदी १३ गुरौ मूलसंघे...भ. श्री पद्मनन्दी तत्पट्टे श्रीशुभचन्द्र भ. श्री सकलकीर्ति उपदेशाद्यौ व्याव (?) कृत्वा संघवै नरपाल...समस्त श्री संघ दिगम्बर अर्बदाचले आगिह-तीर्थ सीतांबरु प्रासद दिगम्बर पाछि दछाव्या श्री आदिनाथ बड़ादीकीजी श्री नेमिनाथ जी जिह श्री सीतल हरबुध प्रसाद दिगम्बर पाछिह पेहरी तिन वहण री महापूज धज अवासकरी संघवी गोव्यंद प्रशस्ति लिखाती....। (आबू, जैनमित्र ३-२-१९२१)

लेखाङ्क ३३४, आदिनाथमृति

सं. १४९७ मूलसंघे श्री सकलकोर्ति हुंबडज्ञातीय शाह कर्णा भार्या भोली सुता सोमा भात्री मोदी भार्या पासी आदिनाथं प्रणमित ॥ ( सुरत, दा. पृ. ५२ )

'भट्टारक सम्प्रदाय' से उद्धृत उक्त मूर्ति और शिलालेखोंसे तीन बातें सिद्ध होती हैं—पहली तो यह कि सकलकीर्ति भ. पद्मनन्दीके शिष्य थे, दूसरी यह कि वे भ. शुभचन्द्रके भाई थे और तीसरी यह कि उनके उपदेशसे वि. सं. १४९० से लगाकर सं १४९७ तक उक्त मूर्तियोंकी प्रतिष्ठा हुई है।

६. जीवन-परिचय—भगवान् सकलकीर्तिके जीवनकालका बहुत कुछ परिचय जैनसिद्धान्त भास्करमें प्रकाशित ऐतिहासिक पत्रके निम्न अंशसे प्राप्त होता है, जो इस प्रकार है—

'आचार्य श्री सकलकीर्ति वर्ष २६ छिविसती संस्थाह तथा तीवारे संयम लेई वर्ष ८ गुरापासे रहीने व्याकरण २ तथा ४ तथा काव्य ५ तथा न्यायशास्त्र तथा सिद्धान्तशास्त्र गोम्मटसार तथा त्रिलोकसार तथा पुराणसर्वे तथा आगम तथा अध्यात्म इत्यादि सर्वशास्त्र पूर्वदेशमाहे रहीने वर्ष ८ माहे भणीने श्री वाग्वर गुजरात माहे गाम खोडेषे पधार्या, वर्ष ३४ संस्था थई तीवारे सं. १४७१ ने वर्ष... साहा श्रीयौचाने गृहे आहार लीधो। तेहा थकी वाग्वरदेश तथा गुजरात माहे विहार कीधो। वर्ष २२ पर्यन्त स्वामी नग्न हता जुमले वर्ष ५६ छप्पन पर्यन्त आवर्या भोगवीने धर्मप्रभाववीने संवत् १४९९ गाम मेसाणे गुजरात जईने श्री सकलकीर्ति आचार्य हुआ ( मुआ ) .......पीछे श्री नोगामे संघे पदस्थापन करी।

( जैनसिद्धान्त भास्कर, भाग १३, पृ. ११३ )

इस ऐतिहासिक पत्रके उक्त अंशसे सकलकीर्तिके समग्र जीवनपर अच्छा प्रकाश पड़ता है और अनेक निर्णय प्राप्त होते हैं। अर्थात् सकलकीर्ति २६ छन्बीस वर्षकी अवस्था तक घरमें रहे। तत्पश्चात् संयमको स्वीकार करके ८ वर्ष तक गुरुके पास रहकर व्याकरण, काव्य, न्याय और सिद्धान्त शास्त्रोंका अध्ययन करते रहे। चौतीस वर्षकी अवस्थामें आप गुजरातके ग्राम खोडे पधारे। उस समय सं. १४७१ में आपने साह श्री यौचा (पौचा?) के घर आहार लिया। इस उल्लेखसे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि आपका जन्म वि. सं. १४३७ में हुआ था, क्योंकि सं. १४७१ में आपकी आयु ३४ वर्षकी थी। इस प्रकार १४७१ में से ३४ घटा देनेपर १४३७ शेष रहते हैं। सकलकीर्ति २२ वर्ष तक नग्न मुनिवेषमें रहे। इस प्रकार उपर्युक्त (२६ + ८

Ę

#### श्री-वीरवर्धंमानचरित

+ २२ = ५६ ) छप्पन वर्षकी आयु तक अर्थात् वि. सं. १४९३ तक आपका दिगम्बर वेषमें रहना सिद्ध होता है। इसके पश्चात् पूर्वोक्त लेखांक ३३१, ३३२, ३३३ और ३३४ के अनुसार वि. सं. १४९७ तक उनेका प्रतिष्ठादि कराना सिद्ध होता है और उक्त ऐतिहासिक पत्रके अनुसार वि. सं. १४९९ में आपका मरण और चरण-स्थापन सिद्ध है। इस प्रकार सकलकीर्तिकी आयु ६२ वर्ष सिद्ध होती हैं। यतः ऐतिहासिक पत्रमें २२ वर्ष नग्न रहनेका स्पष्ट उत्लेख है, और लेखांकोंके अनुसार सं. १४९७ तक प्रतिष्ठादि कराना भी सिद्ध है, उससे यही सिद्ध होता है कि सकलकीर्ति अपने जीवनके अन्तिम कालमें भट्टारकीय वेषके अनुसार वस्त्र-वारी हो गये थे।

यद्यपि उक्त ऐतिहासिक पत्रमें भट्टारकों की वि. सं. १३०० से लेकर वि. सं. १८०५ तक बागड़-देशमें होनेवाले भट्टारकों की पट्टावली दी गयी है अतः उसमें सकलकीर्तिक ग्रन्थरचना-कालका कोई उल्लेख नहीं हैं और मूर्तिलेखों आदिसे उनका वि. सं. १४९७ तक प्रतिष्टा आदिके करानेका उल्लेख मिलता है, इससे यह सिद्ध होता है कि सकलकीर्ति वि. सं १४७१ से लेकर सं १४९० तक वे एकमात्र ग्रन्थोंकी रचना करनेमें संलग्न रहे। उन्होंने अपने किसी भी ग्रन्थमें उसके रचनाकालको नहीं दिया है, तो भी उनके निर्मित ग्रन्थोंको देखनेसे यह अवश्य प्रतीत होता है कि उन्होंने चार अनुयोगोंके कमसे अपने ग्रन्थोंको रचना की होगी। तदनुसार आदिनाय आदि तीर्यंकरोंके चरित एवं अन्य चरित पहले रचे। पुनः प्रश्नोत्तर श्रावकाचार, मूलाचार प्रदीप आदि ग्रन्थोंकी रचना की। तत्परचात् कमविपाक, सिद्धान्तसार दीपक आदि ग्रन्थोंकी रचना की और अन्तिम कालमें समाधिमरणोत्साहदीपक-जैसे ग्रन्थोंकी रचना की होगी।

ऊपर दिये गये भट्टारक सम्प्रदायके लेखांक २२१ और २२२ में सकलकीर्तिको भ० शुभचन्द्रका भाई बताया गया है। तथा उक्त ऐतिहासिक पत्रके आधारपर उनका जन्म सं. १४३७ में सिद्ध होता है। सकलकीर्तिसे उनके भाई भ. शुभचन्द्र कितने बड़े थे, यह भट्टारक सम्प्रदायके लेखांक २४६ की पट्टावलीसे ज्ञात होता है। वह इस प्रकार है—

'सं. १४५० माह सुदि ५ भ. शुभचन्द्रजी गृहस्थ वर्ष १६ दिक्षा वर्ष २४ पट्टवर्ष ५६ मास ३ दिवस ४ अन्तर दिवस ११ सर्व वर्ष ९६ मास ३ दिवस २५ ब्राह्मण जाति पट्ट दिल्ली ।

(बलात्कार गण, मन्दिर, अंजनगाँव)

इस पट्टावर्लीके अनुसार शुभचन्द्र सं. १४५० में १६ वर्षके थे, अतः १४५० में से १६ घटा देनेपर सं. १४३४ में उनका जन्म होना सिद्ध होता है। ऊपर ऐतिहासिक पत्रके आधारपर सकलकीर्तिका जन्म सं. १४३७ में सिद्ध होता है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध है कि शुभचन्द्र सकलकीर्तिसे ३ वर्ष बड़े थे। दूसरी बात यह भी ज्ञात होती है कि शुभचन्द्र की जन्मजाति ब्राह्मण थी । अतः सोलह वर्षमें ही उन्होंने दीक्षा की, अतः वे बालब्रह्मचारी और अविवाहित ही ज्ञात होते हैं।

'भट्टारक सम्प्रदाय'के पृ. ९६ पर जो बलात्कारगणकी उत्तर शाखाका कालपट दिया है, तदनुसार भ. पद्मनिन्दिके प्रथम शिष्य शुभचन्द्र जयपुर-दिल्ली शाखाके, द्वितीय शिष्य सकलकीर्ति ईडरशाखाके और तृतीय शिष्य देवेन्द्रकीर्ति सूरत शाखाके पट्टपर आसीन हुए। इनमें भ. शुभचन्द्रका समय सं. १४५० से १५०७ तक, सकलकीर्तिका समय सं. १४५० से १५१० तक और देवेन्द्रकीर्तिका समय सं. १४५० से १४९३ तक रहा है, यह बात 'भट्टारक सम्प्रदाय'के कालपटों दी गयी है। परन्तु १४९९ के बादका कोई प्रमाण वहाँ पर नहीं दिया गया है।

इस प्रकार ऊपरके विवेचनसे सकलकीर्तिका जीवनकाल वि. सं. १४३७ से १४९९ तक निर्विवाद सिद्ध होता है। इससे २६ वर्ष तक वे गृहस्थ अवस्थामें रहे और ४७ वर्ष तक संयमी जीवन व्यतीत करते हुए अनेक ग्रन्थोंकी रचना की और अनेक स्थानोंपर मूर्तिप्रतिष्ठा आदि करते रहे।

किन्तु यदि शुभचन्द्र वास्तवर्मे सकळकीर्तिक बड़े भाई हैं, तो वे ब्र ह्यग नहीं, किन्तु हमड़ होना चाहिए। मेरे विचारसे दोनौं गुरुभाई थे।—सम्पादक

#### प्रस्तावना

19

यद्यपि सकलकीर्तिने अपने जन्मस्थान और माता-पिता आदिका कोई भी उल्लेख नहीं किया है, तथापि गुणराजरिवत सकलकीर्तिज्ञानसे पता चलता है कि उनका जन्म 'अणिहल्लपुर पट्टण' (गुजरात) निवासी हुमड़ जातीय श्री करमिंसहजीकी पत्नी शोभादेवीकी कुिक्षसे हुआ था। उनके माता-पिताने उनका नाम पूर्णीसह रखा था। वे अपने पाँचों भाइयोंमें सबसे ज्येष्ठ थे। विवाहित होनेके परचात् आप संसारसे विरक्त हो गये और 'नेणवां ग्राम आकर उन्होंने भ. पद्मनिव्दसे दीक्षा ले ली। गुस्ने उनका नाम सकलकीर्ति रखा। उक्त रासके उक्त अर्थसूचक पद्म इस प्रकार हैं—

विदस्युं ए गुरुनिग्रन्थ मूलसंघि गुरुगाइस्युं ए ।
गुर्जर देश मंझार अणिहलवाडो पाटणुं ए ॥२॥
हुँबडए ज्ञाति सिणगार करमसी साह तिहाँ विसए ।
सोभिसिरीए देवीयकंत च्यारि पदारथ तिहां बिसए ॥३॥
तस धरि ए नन्दन पाँच धन कण पूत संजूत ताय ।
पालए जिणवर धर्म सातइ व्यसन म इच्छिति ताय ॥४॥
पूनिसंघ ए पहिलो पूत बंधन तोड़ि कर्मधूय ।
धिग-धिग ए ए संसार भवि भवि जामण मरण भय ॥५॥

परियण् ए माय नें बाप संबोधि करि नीकल्या ए।
पहुँच्यो ए सांबरदेस नयणवाह पुरी तिहां गया ए॥१२॥
तिहां छे ए जिणवरधर्म पोमनंदी गुरु पाट घर।
पूंनसिंध ए सेवइ पाए गुरुक्रमि लीधऊ ज्ञानधरः॥१३॥

श्री सकलकोरति गुरुनाम कीयो श्रीमूलसंघ सिणगार। तां पदमनंदी गुरु पायंतली फोड्या बहुत संसार ॥१९॥

- ७. सकलकीर्ति-रचित ग्रन्थ
- कर्म विपाक—संस्कृत गद्यमें रचित इसका प्रमाण ५४७ क्लोक है।
- धर्म प्रक्नोत्तर-धार्मिक प्रक्नोंको उठाकर उनके उत्तर रूपमें रचित पदामय यह ग्रन्थ १५०० इलोक प्रमाण है।
- प्रश्नोत्तर श्रावकाचार—प्रश्न और उत्तरके रूपमें श्रावक धर्मका विस्तृत वर्णन करनेवाले इस ग्रन्थका प्रमाण २८८० व्लोक हैं।
- ४. मूलाचार प्रदीप-प्राक्वत मूलाचारको आधार बनाकर मुनिधर्मके वर्णन करनेवाले इस ग्रम्थका प्रमाण ३३६५ रुलोक है।
- पिद्धान्तसार दीपक-जैन सिद्धान्तके त्रिषयोंका विस्तृत एवं सुगम रीतिसे वर्णन करनेवाले ग्रन्थका
   प्रमाण ४५१६ क्लोक है ।
- ६. सार चतुर्विशतिका प्रमाण २५२५ श्लोक है।
- ७. सुभाषितावली का प्रमाण ५७५ रलोक है।
- ८. आदिनाथ या वृषभचरितका प्रमाण ४६२८ क्लोक है।
- शान्तिनाथ चरितका प्रमाण ४३७५ श्लोक है।
- १०. मल्लिनाथ चरित ९२४ ब्लोक प्रभाण है।
- ११. पार्क्नाथ चरित २८५० रलोक प्रमाण है।
- १२. वर्धमान चरित ३०५० श्लोक प्रमाण है।

ሪ

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

- १३. पुराणसार संग्रह—इसमें चौबीस तीर्थंकरों, चक्रवर्तियों आदि शलाकापुरुषों और उनके समयमें होनेवाले अन्य भी महापुरुषोंके चरितोंका वर्णन गद्य और पद्यमें किया गया है। इसका प्रमाण ५००० रलोक है।
- १४, श्रीपाल चरित १६०० श्लोक प्रमाण है।
- १५. सुकुमाल चरित ११०० श्लोक प्रमाण है।
- १६. सुदर्शन चरित ९०० श्लोक प्रमाण है।
- १७. वृत कथाकोष—इसका प्रमाण १६५७ ब्लोक है। इसमें २१ वृतों की कथाएँ दी गयी हैं। जिनका विवरण इस प्रकार है—

| १. एकावली व्रत कथा      | ११. श्रुतस्कन्ध कथा      |
|-------------------------|--------------------------|
| २. द्विकावली ,,         | १२. दश लक्षण व्रत कथा    |
| ३. रत्नावली ,,          | १३. कनकावली ,,           |
| ४. नन्दीश्वर पंक्ति कथा | १४. पुरन्दर विधि ,,      |
| ५. शीलकल्याण कथा        | १५. मुक्तावली वत 🕠       |
| ६. नक्षत्रमाला वृत कथा  | १६. अक्षय निधि ,,        |
| ७. विमान पंक्ति ,,      | १७. सुगन्ध दशमी ,,       |
| ८. मेरुपंक्ति ,,        | १८. जिनमुखावलोकन कथा     |
| . श्रुत ज्ञानविधि कथा   | १९. मुकुट सप्तमी वृत कथा |
| १०. सुख सम्पत्ति ,,     | २०. चन्दन षष्ठी व्रत कथा |
|                         | २१. अनन्त व्रत कथाकथा।   |

- १८. तत्त्वार्थदीपक-तत्त्वार्थसूत्रके प्रमुख विषयों पर प्रकाश डालनेवाले इस ग्रन्थका प्रमाण ११०० श्लोक है।
- १९. आराधना प्रतिबोध ५५ वलोक हैं।
- २०. समाधि मरणोत्साह दीपक २१५ रलोक हैं।

उपर्युक्त सर्व ग्रन्थोंकी हस्तिलिखित प्रतियाँ ऐ० पन्नालाल दि० जैन सरस्वती भवनमें विद्यमान हैं। उन्हींके आधार पर उक्त ग्रन्थोंके क्लोकोंका प्रमाण दिया गया है। इनके अतिरिक्त सकलकीर्ति-रिचत समाधि-मरणोत्साह दीपक नामक ग्रन्थ सानुवाद प्रकाशित हो चुका है।

उक्त ग्रन्थोंके अतिरिक्त राजस्थानके जैनशास्त्र भण्डारोंकी ग्रन्थ सूचीसे सकलकीर्ति-रचित निम्नलिखित ग्रन्थोंका और भी पता चला है-—

| १. अष्टाह्मिक पूजा संस्कृत | ९. आदित्यवार कथा हिन्दी    |
|----------------------------|----------------------------|
| २. गणधर वलय पूजा ,,        | १०. आराधना प्रतिबोध ,,     |
| ३. उत्तरपुराण ,,           | ११. मुक्तावली कथा "        |
| ४. राम पुराण "             | १२. मुक्तावली रास ,,       |
| ५. यशोधर चरित ,,           | १३. सोलहकारण रास 🔍         |
| ६. धन्यकुमार चरित ,,       | १४. रक्षाबन्धन कथा संस्कृत |
| ७. चन्द्रप्रभ चरित ,,      | १५. नेमीश्वर गीत हिन्दी    |
| ८. जम्बूस्वामि चरित ,,     | १६. रत्नत्रय रास ,,        |

उक्त ग्रन्थोंके अतिरिक्त पं. परमानन्द शास्त्रीके लेखानुसार निम्नलिखित ग्रन्थ भी सकलकीर्तिने रचे हैं—

#### प्रस्तावना

९

१. परमात्मराज स्तोत्र

२. पार्श्वनाथाष्टक

३. पंचपरमेष्ठी पूजा

४. द्वादशानुप्रेक्षा

५. आगमसार

६. णमोकार गीत

७. सोलहकारण पूजा

८. मुक्तावली गीत

इस प्रकार आपके द्वारा रचे गये ग्रन्थोंकी संख्या ४४ ज्ञात हो गयी है। सम्भव है कि पुराने भण्डारोंकी छानबीन करनेपर और भी आपकी रचनाएँ उपलब्ध होवें। प्रारम्भमें दिये गये २० ग्रन्थोंके श्लोकोंका प्रमाण ४४३६२ है। तत्पश्चात् उल्लिखित २४ ग्रन्थोंका परिमाण यदि ३० हजार श्लोक प्रमाण भी मान लिया जाये, तो आपके द्वारा रचित सर्व श्लोक संख्या ७५ हजारके लगभग पहुँचती है।

उक्त ग्रन्थोंको देखते हुए यह निःसंकोच कहा जा सकता है कि आपकी प्रतिभा सर्वतोमुखी थी और आपने चारों अनुयोगोंपर ग्रन्थ-रचना की है।

सकलकीर्तिने अपने किसी भी ग्रन्थमें अपना कोई विस्तृत परिचय नहीं दिया है, न गुरु आदिका ही उल्लेख किया है, केवल अपने नामका ही निर्देश किया है। किन्तु आपके शिष्य व्र. जिनदासने अपने द्वारा रचित जम्बूस्वामीचरित्रमें आपका कुछ परिचय इस प्रकार दिया है—

श्रीकुन्दकुन्दान्वयमौलिरत्नं श्रीपद्मनिन्दिविदितः पृथिव्याम् । सरस्वतीगच्छिवभूषणं च बभूव भव्यालिसरोजहंसः ॥२३॥ तत्राभवत्तस्य जगत्प्रसिद्धे पट्टे मनोजे सकलादिकीतिः । महाकविः शुद्धचरित्रधारी निर्प्रथराजा जगति प्रसिद्धः ॥२४॥

अर्थात्—श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके अन्वयमें सरस्वतीगच्छके आमूषण भव्यालिसरोजहंस, जगत्प्रसिद्ध श्रीपद्मनन्दि हुए । उनके जगत्प्रसिद्ध पट्टपर सकलकीर्ति विराजमान हुए, जो कि महाकवि, शुद्धचारित्रके भारक और जगत्में प्रसिद्ध निर्ग्रन्थराज थे।

अपने ग्रन्थको समाप्त करते हुए ब्र. जिनदासने लिखा है—

''इत्यार्षे श्रीजम्बूस्वामिचरित्रे भट्टारकश्रीसकलकीर्तितत्शिष्यब्रह्मचारिश्रीजिनदासविरिचते विद्युच्चर-महामुन्सिर्वार्थसिद्धिगमनो नामैकादशः सर्गः ॥

#### उपसंहार

इस प्रकार उक्त प्रशस्ति, 'सकलकीर्तिरास' और जैनसिद्धान्तभास्करके भाग १३वें के पृ. ११३ पर प्रकाशित ऐतिहासिक पत्रसे आपके जीवन और समय आदिका परिचय प्राप्त हो जाता है। सकलकीर्तिकी दो-तीन रचनाओंके सिवाय शेष सभी रचनाएँ अप्रकाशित हैं। उनके प्रकाशनका प्रयत्न किया जाना चाहिए।

८. प्रस्तुत वर्धमानचरित्रकी तुलना और विशेषता—

भगवान् महावीरके चरित्र-चित्रणं करनेवालों में गुणभद्राचार्यका प्रथम स्थान है, यह प्रारम्भमें लिखा जा चुका है। उनके द्वारा वर्णित चरित्रको ही असग किवने एक महाकाव्यके रूपमें रचा है। यही कारण है कि उसमें चरित्र-चित्रणकी अपेक्षा घटनाचक्रों के वर्णनका आधिक्य दृष्टिगोचर होता है। असगने भ. महावीरके पूर्व भवके त्रिपृष्ठका वर्णन पूरे पाँच सर्गों में किया है। असगने समग्र चरितके १०० पत्रों में से केवल त्रिपृष्ठके वर्णनमें ४० पत्र लिखे हैं।

असगने म. महावीरके पाँचों कल्याणकोंका वर्णन यद्यपि बहुत ही संक्षेपमें दिगम्बर-परम्पराके अनुसार ही किया है, तथापि दो-एक घटनाओंके वर्णनपर स्वेताम्बर-परम्पराका भी प्रभाव दृष्टिगोचर होता है । यथा—

(१) जन्मकल्याणकके लिए आया हुआ सौधर्मेन्द्र माताके प्रसूतिगृहमें जाकर उन्हें मायामयी निद्रासे सुलाकर और मायामयी शिशुको रखकर भगवान्को बाहर लाता है और इन्द्राणीको सींपता है:

> मायार्भकं प्रथमकल्पपतिर्विधाय मातुः पुरोऽथ जननाभिषवक्रियायै । बालं जहार जिनमात्मरुचा स्फुरन्तं कार्यान्तरान्नन् बुघोऽपि करोत्यकार्यम् ॥

श्री-वीरवर्धमानचरित

१०

शच्या धृतं करयुगे नतमब्जभासा निन्ये सुरैरनुगतो नभसा सुरेन्द्रः । स्कन्धे निधाय शरदभ्रसमानमूर्तेरैरावतस्य मदगन्धहतालिपङ्केः ॥

( सर्ग १७, क्लोक ७२-७३ )

(२) जन्माभिषेकके समय स्वे. परम्परानुसार सुमेर्ह्पर्वतके कम्पित होनेका उल्लेख असगने किया है। यथा—

> तस्मिंस्तदा क्षुत्रति कल्पितशैलराजे घोणाप्रविष्टसलिलात्पृथुकेऽप्यजस्रम् । इन्द्रा जरत्तृणमिवैकपदे निपेतु-वीर्यं निसर्गजमनन्तमहो जिनानाम् ।।

( सर्ग १७, इलो. ८२ )

दि. परम्परामें पद्मचरितमें भी सुमेरके कम्पित होनेका उल्लेख है, जो कि व्ये. विमलसूरिकृत प्राकृत 'पडमचरिउ'का अनुकरण प्रतीत होता है। पीछे अपभ्रंश चरितकारोंने भी इनका अनुसरण किया है।

दि. परम्पराके अनुसार भ. महावीर अविवाहित ही रहे हैं, फिर भी रयथु किवने अपने 'महावीर-चरिउ' में माता-पिताके द्वारा विवाहका प्रस्ताव भ. महावीरके सम्मुख उपस्थित कराया है और भगवानके द्वारा बहुत उत्तम ढंगसे उसे अस्वीकार कराया है, जो कि विलक्षुल स्वाभाविक है। अपने पुत्रको सर्वप्रकारसे सुयोग्य और वयस्क देखकर प्रत्येक माता-पिताको उसके विवाहकी चिन्ता होती है। परन्तु सकलकीर्तिने इस अंशपर कुछ भी नहीं लिखा है।

भ. महावीर जब दीक्षार्थ वनको जा रहे थे, तब उनके विधोगसे विह्नल हुई त्रिशला माताका पीछे-पीछे जाते हुए जो उसके करुण विलापका चित्र खींचा है, वह एक बार पाठकके आँखोंमें भी आँसू लाये बिना नहीं रहेगा। विलाप करती हुई माता वनके भयानक कप्टोंका वर्णन कर महावीरको लौटानेके लिए जाती है, मगर, महत्तरजन उसे ही समझा-बुझाकर वापस राजभवनमें भेज देते हैं।

श्रीधरने अपभ्रंश भाषामें रिचत अपने 'बड्डमाणचरिउ' भ. महावीरका चरित दि. परम्परानुसार ही लिखा है, तो भी कुछ घटनाओंका उन्होंने विशिष्ट वर्णन किया है। जैसे—

त्रिपृष्ठनारायणके भवमें सिंहके उपद्रवसे पीड़ित प्रजा जब उनके पितासे जाकर कहती है, तब वे उसे मारनेको जानेके लिए उद्यत होते हैं । तब कुमार त्रिपृष्ठ उन्हें रोकते हुए कहते हैं—

> जइ मह संतेवि असि वरु लेवि पसुणिग्गह कएण । अट्टिंड करि कोउ वइरि विलोउ ता किं मइतणएण ॥

अर्थात्—यदि मेरे होते सन्ते भी आप खड़्न लेकर एक पशुका निग्नह करने जाते हैं तो फिर **मुझ** पुत्रसे क्या लाभ ?

ऐसा कहकर त्रिपृष्ठकुमार सिंहको मारनेके लिए स्वयं जंगलमें जाता है और विकराल सिंहको **दहाड़ते** हुए सम्मुख आता देखकर उसके खुले हुए मुखमें अपना वाम हाथ देकर दाहिने हाथसे उसके मुखको फाड़ देता है और सिंहका काम तमाम कर देता है। इस घटनाका वर्णन कविने इस प्रकार किया है—

> हरिणा करेण णियमिवि थिरेण, णिद्मणेण पुणु तक्खणेण । दिढु इयक हत्यु संगरे समत्यु, वयणंतराले पेसिवि विकराले ॥ पीडियउ सीहु लोलंत जीहु, लोयणजुएण लोहियजुएण । दाविग्गजाल अविरलविशाल, थुवमंत भाइ कोवेण णाइ ॥ पवियाक्ओण हरि मारिऊण, तहो लोयहिएहिं तणु णिसामएहिं ॥

( ज्यावर भवन, प्रतिपत्र ३५ B)

सिंहके मारनेकी इस घटनाका वर्णन क्वे. ग्रन्थोंमें भी पाया जाता है।

#### प्रस्तावना

जयमित हल्लने भी अपभ्रंश भाषामें 'बड्डमाणचरिउ' रचा है, जो कवित्वकी दृष्टिसे बहुत उत्तम है । इसमें जन्माभिषेकके समय मेरु-कम्पनकी घटनाका इस प्रकार वर्णन किया गया है—

लइवि करि कलम् सोहम्म तियसाहिणा,

पेक्खि जिनदेह संदेह किउ णियमणा। हिमगिरिंदत्थ सरसरिसु गंभीरओ । गंगमुह पमुह सुपवाह बहुणीरओ ।। खिवमि किम कुंभु गयदंतु कहि लब्भई, मूर विबुव्व आवरिज णह अब्भई। सक्कु संकंतु तयणाणि संकप्पिओ, कणयगिरि सिहरु चरणंगुळीचप्पिओ ॥ टलिउ गिरिराउ खरहडिय सिलसंचया, पडिय अमरिद थरहरिय सपवंचया। रडिय दक्करिण गुंजरिय पंचाणणा, तसिय किडि कुम्मं उन्वसिय तरुकाणणा ॥ भरिय सरि विवर झलहलिय जलणिहि सरा, हुवउ जग खोहु बहु मोक्खु मोहियधरा। ताम तिय सिंदु णिछंतु अप्पउ घणं, वीर जय वीर जंपंत् कयवंदणं ।। धत्ता--जय जय जय वीर वीरिय णाण अणंतसूहा । महु खमहि भडारा तिहुअणसारा कवणु परमाणु तुहा ॥१८

भावार्थ — जैसे ही सौधर्मेन्द्र कलशोंको हाथों में लेकरके अभिषेक करनेके लिए उद्यत हुआ, त्योंही उसके मनमें यह शंका उत्पन्न हुई कि भगवान् तो बिलकुल बालक हैं फिर इतने विशाल कलशोंके जलप्रवाहंको मस्तक पर कैसे सह सकेंगे? तभी तीन ज्ञानधारी भगवान्ने इन्द्रकी शंकाके समाधानार्थ अपने चरणकी एक अंगुलीसे सुमेश्को दवा दिया। उसे दबाते ही शिलाएँ गिरने लगीं, वनोंमें निर्द्वन्द्र बैठे गज चिग्चाड़ उठे, सिंह गर्जना करने लगे और सारे देवगण भयसे ब्याकुल होकर इधर-उधर देखने लगे। सारा जगत् क्षोभित हो गया। तब इन्द्रको अपनी भूल ज्ञात हुई और अपनी निन्दा करता हुआ तथा भगवान्की जय-जयकार करता हुआ क्षमा मांगने लगा—हे अनन्त ज्ञान, सुख और वीर्यके भण्डार, मुझे क्षमा करो, तुम्हारे बलका प्रमाण कौन जान सकता है?

जयमित्तहलने एक और भी नवीन बात कही है कि भगवान् केवल्झानके उत्पन्न होनेके पश्चात् इन्द्रभूर्ति गौतमके समागम नहीं होने तक ६६ दिन दिव्यघ्वनि नहीं खिरने पर भी भूतलपर विहार करते रहे। यथा—

> णिग्गंथाइय समेउ भरंतह, केविल किरणहो घर विरहंतह। गय छासिट्ठ दिणंतर जामिह, अमराहिउ मिण चिंतइ तामिह।। इम सामिग्ग सयल जिणणाहहो, पंचमणाणुग्गम गयबाहहो। किं कारणुण उ वाणि पयासइ, जीवाइय तच्चाइ ण भासइ।।

> > ( व्यावर भवन, प्रति पत्र ८३ B)

भावार्थ —केवलज्ञान रूपी सूर्यकी किरणोंके धारण कर लेने पर निर्गुन मुनि आदिके साथ भारतवर्षमें विहार करते हुए छ्यासठ दिन बीत जानेपर भी जब भगवान्की दिव्य वाणी प्रकट नहीं हुई, तब अमरेश्वर इन्द्रके मनमें चिन्ता हुई कि सकल सामग्रीके होनेपर भी क्या कारण है कि भगवान् अपनी वाणीसे जीवादि तत्त्वोंको नहीं कह रहे हैं ?

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

भ. कुमुदचन्द्रने अपने महावीर रासकी रचना राजस्थानी हिन्दीमें की है और कथानक-वर्णनमें प्रायः सकलकीर्तिके वर्धमानचरित्रका ही अनुसरण किया है। इसकी रचना सं. १६०९ मगसिर मासकी पंचमी रविवारको पूर्ण हुई है।

किव नवलशाहने अपने वर्धमानपुराणकी रचना हिन्दी भाषामें की है और कथानक-वर्णनमें भी सकलकीर्तिका अनुसरण किया है, फिर भी कुछ स्थलोंपर किवने तात्त्विक विवेचनमें तत्त्वार्थसूत्र आदिका आश्रय लिया है। किवने इसकी रचना वि. सं. १८२५ के चैतसुदी १५ को पूर्ण की है। यह पुराण सूरत से मुद्रित हो चुका है।

सकलकीर्तिने इस प्रस्तुत चरित्रमें परम्परागत चरित्र-चित्रणके साथ मिथ्यात्वकी निन्दा, सम्यक्त्व की महिमा, पुण्य-पापके फल, जीवादि तत्त्वोंका विवेचन, बारह तप, बारह भावना आदिका यथास्थान विस्तारके साथ वर्णन किया है। आ. जिनसेनने भ. ऋष्यभदेवके जन्म समय जिस प्रकार विस्तारसे ताण्डव-मृत्यका वर्णन किया है, ठीक उसी प्रकारसे और प्रायः उन्हीं शब्दोंमें भ. महावीरके जन्म-समय भी किया है।

भ. महावीरके ज्ञानकल्याणकको मनानेके लिए जाते समय इन्द्रके आदेशसे बलाहक देवने जम्बूढीप प्रमाण एक लाख योजन विस्तारवाला विमान बनाया। (देखो-अधिकार १४, इलोक १३-१४) इस प्रकारके पालक विमानके बनाने और उसपर बैठकर आनेका वर्णन क्वे. हेमचन्द्र रचित त्रिषष्टिशलाका पुरुषचरितके पर्व १, सर्ग २ इलो. ३५३-३५६ में पाया जाता है।

हवे. शास्त्रके अनुसार सौधर्मेन्द्र उस विमानमें अपनी सभी सभाओंके देव-देवियों और परिजनोंके साथ बैठकर आता है। किन्तु सकलकीर्तिने इसका कुछ उल्लेख नहीं किया है। प्रत्युत कौन-सा इन्द्र किस वाहनपर बैठकर आता है, इसका विस्तृत वर्णन चौदहवें अधिकारमें किया है। इस स्थलपर जन्मकल्याणके समान ही ऐरावत हाथीका विस्तृत वर्णन किया गया है, और उसीपर बैठकर सौधर्मेन्द्र समवसरण में आता है।

सकलकीर्तिने म. महावीरकी ६६ दिन तक दिव्यध्विन प्रकट नहीं होनेका कोई उल्लेख नहीं किया है। प्रत्युत लिखा है कि केवलज्ञान प्राप्तिके पश्चात् समवशरणमें सभी लोगोंके यथास्थान बैठे रहनेपर और दिनके तीन पहर बीत जानेपर भी भगवान्की दिव्यध्विन प्रकट नहीं हुई, तब इन्द्र चिन्तित हुआ और अविध्ञानसे गणधरके अभावको जानकर तथा वृद्ध ब्राह्मणका रूप बनाकर गौतमको लानेके लिए गया।

(देखो, अधिकार १५, इलो. ७ आदि)

अन्य चरित्रकारोंने तो यह लिखा है कि मानस्तम्भके देखते ही गौतमका मानभंग हो गया और उन्होंने भगवान्के पास पहुँचते ही दीक्षा ले ली और भगवान्की दिव्यध्विन प्रकट होने लगी। किन्तु इस स्थलपर सकलकीर्तिने लिखा है कि इन्द्रके द्वारा पूछे गये जिस काव्यका अर्थ गौतमको प्रतिभासित नहीं हुआ था, उसमें विणित तीन काल, छह द्रव्य आदिके विषयमें उन्होंने भगवान्से पूछा और भगवान्ने एक-एक प्रक्नका विस्तारसे उत्तर दिया, जिनसे सन्तुष्ट होकर गौतमने भगवान्की स्तुति कर अपने दोनों भाइयोंके साथ जिन दीक्षा धारण की। (देखो, अधिकार १८, इलो. १४४-१५० आदि।

गौतम-समागमका उल्लेख प्रस्तुत चरित्रके १५वें अधिकारमें है और उनके दीक्षाका उल्लेख १८वें अधिकारके अन्तमें है। इस प्रकार १६,१७ और १८ इन तीन अधिकारोंमें गौतमके प्रश्नोंका ही उत्तर भगवान् के द्वारा विस्तारसे दिये जानेका वर्णन सकलकीर्तिने दिया है। उनका यह वर्णन बहुत कुछ स्वाभाविक प्रतीत होता है, क्योंकि जब इन्द्रोक्त पद्यमें वर्णन किये गये सभी तत्त्वोंका उन्हें बोध हो गया, तभी उनका अज्ञान और मिथ्यात्व दूर हुआ और तभी उन्होंने सम्यक्त्व और संयमको ग्रहण किया। सकलकीर्तिने इस स्थलपर बहुत स्पष्ट शब्दोंमें लिखा है—

अद्याहमेव धन्योऽहो सफलं जन्म मेऽबिलम् । यतो मयातिपुण्येन प्राप्तो देवो जगद्गुरुः ॥१४४॥ अनर्घ्यस्तत्प्रणीतोऽयं मार्गो धर्मः सुखाकरः । नाशितं दृष्टिमोहान्धतमश्चास्य वचोऽशुभिः ॥१४५॥

#### प्रस्तावना

इत्यादिचिन्तनात्प्राप्य परमानन्दमुल्बणम् ।
धर्मे धर्मफलादौ च स वैदग्ध्यपुर:सरम् ॥१४६॥
मिथ्यात्वारातिसंतानं हन्तुं मोहादिशत्रुभिः ।
सार्धं विप्राग्रणीर्मुक्त्यै दीक्षामादानुमुद्ययौ ॥१४७॥
ततस्त्यक्त्वान्तरे सङ्गाद् दश बाह्ये चतुर्दश ।
त्रिशुद्धपा परया भक्त्याहीतीं मुद्रां जगन्नुताम् ॥१४८॥
भ्रातुभ्यां सह जग्राह तत्क्षणं च द्विजोत्तमः ।
शत्पञ्चप्रमेक्ष्याः प्रवृद्धस्तस्वमञ्जसा ॥१४९॥

इन श्लोकोंका भाव ऊपर दिया जा चुका हैं। श्वे. शास्त्रोंमें भी इसी प्रकारका वर्णन है कि गौतम और उनके भाइयोंका तथा अन्य साथियोंका जब जीवादि तत्त्व-विषयक अज्ञान भगवान्के सयुक्तिक वचनोंसे दूर हो गया, तभी उन्होंने जिनदीक्षा धारणकर उनका शिष्यत्व स्वीकार किया।

किन्तु तिलोयपण्णत्ती जैसे प्राचीन ग्रन्थमें कहा है कि इस अवसर्पिणीके चतुर्थ कालके अन्तिम भागमें तैंतीस वर्ष, आठ मास और पन्द्रह दिन शेष रहनेपर वर्षके प्रथम मास आवण कृष्णा प्रतिपदाके दिन अभिजित् नक्षत्रके समय धर्मतीर्थकी उत्पत्ति हुई। यथा—

> एत्थावसप्पिणीए चउत्थकालस्स चरिमभागम्मि । तेत्तीस वास अडमासपण्णरसिवससेसम्मि ।। वासस्स पढममासे सावणणामम्मि बहुल्पडिवाए । अभिजीणक्खत्तम्मि य उप्पत्ती घम्म तित्थस्स ॥ सावण बहुले पाडिवरुद्दमृहुत्ते सुहोदये रिवणो । अभिजिस्स पढमजोए जुगस्स आदी इमस्स पुढं ।

> > (अधिकार १, गा. ६८-७०)

इसी बातको कुछ पाठभेदके साथ श्री वीरसेनाचार्यने कसायपाहुडसुत्तकी जयधवला टीकामें इस प्रकार कहा है—

एदस्स भरहखेतस्स ओसप्पिणीए चउत्थे दुस्समसुसमकाले णवहि दिवसेहि छह मासेहि य अहिय तैतीसवासावसेसे तित्थुप्पत्ती जादा । (जयधवला, भा. १, पृ. ७४)

अर्थात्—इस भरत क्षेत्रमें अवसर्पिणीकालके चौथे दुःषमा-सुषमा कालमें नौ दिन और छह माससे अधिक तेतीस वर्ष अवशेष रहनेपर धर्मतीर्थकी उत्पत्ति हुई।

वीरसेनाचार्यने अपने कथनकी पुष्टिमें घवला टीकामें तीन प्राचीन गाथाएँ भी उद्धृत की हैं। जो इस प्रकार हैं—

इम्मिस्सेवसप्पणीए चउत्थसमयस्स पिच्छमे भाए । चोत्तीसवाससेसे किंचि विसेसुणए संते ।।१॥ वासस्स पढममासे पढमे पक्खिम्ह सावणे बहुले । पादिवद पुन्वदिवसे तित्थुप्पत्ती हु अभिजिम्हि ।।२॥ सावणबहुलपडिवदे स्ह्मुहुत्ते सुहोदए रिवणो । अभिजिस्स पढमजोए जत्थ जुगादी मुणेयव्वा ।।३॥

पाठक देखेंगे कि ये तीन गावाएँ वे ही हैं, जो कुछ शब्द व्यत्ययसे तिलोयपण्णत्तीकी ऊपर दी गयी हैं। अपने उक्त कथनको और भी स्पष्ट करते हुए वीरसेन आगे शंका उठाकर उसका समाधान करते हुए लिखते हैं—

'छासट्टि दिवसावणयणं केवलकालिम किमट्टे कीरदे ? केवलणाणे समुप्पण्णे वि तत्थ तित्थाणुप्पत्तीदो । दिव्वज्झुणीए किमट्टे तत्थापउत्ती ? गणिदाभावादो । सोहिम्मिदेण तक्खणे चेव गणिदो किण्ण ढोइदो ? ण,

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

काललद्वीए विणा असहेज्जस्स देविदस्स तङ्कोषणसत्तीए अभावादो । सगपादमूलम्मि पडिवण्णमहब्वयं मोत्तृण अण्णमुद्दिसिय दिव्यज्झुणी किण्ण पयट्टदे ? साहावियादो । ण च सहावो परपज्जणिओगारुहो, अव्ववत्थापत्तीदो ।

शंका-केवलिकालमें-से छचासठ दिन किसलिए कम किये गये हैं?

समाधान—भ. महाबीरको केवलज्ञानकी उत्पत्ति हो जानेपर भी छ्यासठ दिन तक धर्मतीर्थकी उत्पत्ति नहीं हुई थी, इसलिए केवलिकालमें-से छ्यासठ दिन कम किये गये हैं।

शंका—केवलज्ञानकी उत्पत्तिके अनन्तर छघासठ दिन तक दिव्यध्वनिकी प्रवृत्ति क्यों नहीं हुई ? समाधान—गणधर न होनेसे ?

शंका-सौधर्मेन्द्रने तत्क्षण ही गणधरको क्यों नहीं ढुँढ़ा ?

समाधान—नहीं, क्योंकि काललब्धिके बिना असहाय सौधर्म इन्द्र भी गणधरको ढूँढ़नेमें असमर्थ रहा। शंका—अपने पादमूलमें महावत स्वीकार करनेवाले पुरुषको छोड़कर अन्यके निमित्तसे दिव्यध्विन क्यों नहीं प्रकट होती हैं ?

समाधान—ऐसा ही स्वभाव है और स्वभाव दूसरोंके द्वारा प्रश्न करनेके योग्य नहीं होता। यदि वस्तु-स्वभावमें हीं प्रश्न होने लगे तो फिर किसी भी वस्तुकी कोई व्यवस्था ही नहीं वन सकेगी।

अतएव कुछ कम चौंतीस वर्ष प्रमाण कालके शेष रहनेपर म. महावीरके द्वारा धर्मतीर्थकी उत्पत्ति हुई। हरिवंशपुराणकार आ. जिनसेनने भी श्रावण कृष्णा प्रतिपदाके प्रातःकाल अभिजित् नक्षत्रके समय भ. महावीरकी दिव्यध्विन प्रकट होनेका उल्लेख किया है। यथा—

> स दिव्यध्वनिना विश्वसंशयच्छेदिना जिनः । दुन्दुभिध्वनिधीरेण योजनान्तरयायिना ।। श्रावणस्यासिते पक्षे नक्षत्रेऽभिजिति प्रभुः ।

प्रतिपद्यह्नि पूर्वोत्ले शासनार्थमुदाहरत् ।। ( हरिवंशपुराण, सर्ग २, इलो. ९०-९१ )

इस प्रकार तिलोयपण्णत्ती, धवला-जयधवला टीका और हरिवंशपुराणमें श्रावणकृष्णा प्रतिपदाके प्रातःकाल अर्थात् केवलज्ञानकी वैशाखशुक्ला दशमीको उत्पत्ति हो जानेके ६६ दिन पश्चात् भगवान् महावीरके द्वारा धर्म-देशनाका स्पष्ट उल्लेख होनेपर भी सकलकीर्तिने इसका उल्लेख क्यों नहीं किया, यह बात विचारणीय हैं।

सकलकीर्तिने प्रत्येक कत्याणकके समय भगवान्की भरपूर स्तुति की है, इसके अतिरिक्त संगमकदेव और स्थाणु रुद्रके द्वारा उपसर्ग करनेपर भी भगवान्के निर्भय और अटल रहनेपर उनके द्वारा भी उत्तम शब्दों में स्तुति करायी है। इन्द्रभूति गौतमकी सभी पृच्छाओं का उत्तर दिये जानेपर उन्होंने जो गम्भीर और मार्मिक शब्दों के द्वारा ४२ रुलोकों में स्तुति की है, वह भी अत्यन्त भावपूर्ण है। दीक्षा लेते समय सकलकीर्तिने इन्द्र-द्वारा जो वीर जिनेश्वरकी व्याज-स्तुति करायी है वह अनुपम एवं पठनीय है। (देखो अधिकार १२, रुलो. १०८-१३४) इस प्रकार प्रस्तुत चिरतमें सब मिलाकर लगभग २०० रुलोक स्तुति-परक है। प्रत्येक अधिकारके प्रारम्भमें तो वीरनाथको बन्दन किया ही है, किन्तु सभी अधिकारों के अन्तमें सभी विभक्तियों के द्वारा भगवान् महाबीरकी स्तुतिवाले रुलोक भी उनकी अनुपम भक्तिके द्योतक हैं।

े प्रस्तुत चरितके पाँचवें, छठे और तेरहवें अधिकारमें बारह तपोंका वर्णन भी १३३ श्लोकों प्रष्टिय है। वैराग्यका वर्णन यद्यपि स्थान-स्थानपर किया है, पर जब भगवान् महावीर संसारसे विरक्त हुए, तब उनके मनोगत वैराग्य-उद्भृतिका चित्रण भी सकलकीर्तिने दशवें अधिकारमें बहुत सुन्दर किया है। भगवान्ने जिस प्रकार बारह भावनाओंका चिन्तवन किया, उसके लिए तो सकलकीर्तिने पूरा एक बारहवाँ अधिकार रचा है। इसके अतिरिक्त छठे अधिकारमें षोडश कारण भावनाओंका भी सुन्दर वर्णन किया है। तीसरे और चौथे अधिकारमें नरकके दुःखोंका वर्णन भी पठनीय है। पाँचवें अधिकारमें चक्रवर्तीके विशाल बैभवका वर्णन किया गया है।

भगवान् महावीरके दीक्षार्थ वन-गमनके समय उनके पिताका शोक और माता त्रिशलाका करुण विलाप तो पाठकके नेत्रोंमें भी आँसू लाये बिना न रहेगा । सकलकीर्तिके इस वर्णनसे सिद्ध होता है कि भगवानुके

#### प्रस्तावना

दीक्षा लेनेके समय उनके माता-पिता जीवित थे । किन्तु श्वेताम्बर शास्त्रोंके अनुसार दोनोंके स्वर्गवास होनेके दो वर्ष पश्चात् भगवान् महावीरने दीक्षा ली है ।

सकलकीर्तिने प्रत्येक अधिकारके अन्तमें जो पुष्पिका दी है उसके अनुसार प्रस्तुत ग्रन्थका नाम 'वीरवर्धमानचरित' है।

९. भगवान् महावीरके पूर्वभव—विगम्बर परम्परामें पुरूरवा भीलसे लेकर महावीर होने तक भगवान्के गणनीय ३३ भवोंका उल्लेख है जब कि श्वेताम्बर परम्परामें २७ ही भव मिलते हैं। उनमें प्रारम्भके २२ भव कुछ नाम-परिवर्तनादिके साथ वे ही हैं, जो कि दि. परम्परामें बतलाये गये हैं। शेष भवोंमें-से कुछको नहीं माना है। उनकी स्पष्ट जानकारीके लिए यहाँ पर दोनों परम्पराओं अनुसार भगवान् महावीरके पूर्वभव दिये जाते हैं—

| दिगम्बर मान्यतानुसार                      | क्वेताम्बर मान्यतानुसार           |
|-------------------------------------------|-----------------------------------|
| १. पुरूरवा भील                            | १. नयसार भिल्लराज                 |
| २. सौधर्म देव                             | २. सौधर्म देव                     |
| ३. मरीचिकुमार                             | ३. मरीचिकुमार                     |
| ४. ब्रह्मस्वर्गका देव                     | ४. ब्रह्मस्वर्गका देव             |
| ५. जटिल ब्राह्मण                          | ५. कौशिक ब्राह्मण                 |
| ६. सौधर्म स्वर्गका देव                    | ६. ईशान स्वर्गका देव              |
| ७. पुष्यमित्र ब्राह्मण                    | ७. पुष्यमित्र ब्राह्मण            |
| ८. सौधर्म देव                             | ८. सौघर्म देव                     |
| ९. अग्निसह ब्राह्मण                       | ९. अग्न्युद्योत ब्राह्मण          |
| १०. सनत्कुमार देव                         | १०. ईशान देव                      |
| ११. अग्निमित्र ब्राह्मण                   | ११. अग्निभूति ब्राह्मण            |
| १२. माहेन्द्र देव                         | १२. सनत्कुमार देव                 |
| १३. भारद्वाज ब्राह्मण                     | १३. भारद्वाज ब्राह्मण             |
| १४. माहेन्द्र देव                         | १४. माहेन्द्र देव                 |
| त्रस-स्थावर योनिके असंख्यात भव            | अन्य अनेक भव                      |
| १५. स्थावर ब्राह्मण                       | १५. स्थावर ब्राह्मण               |
| १६. माहेन्द्र देव                         | १६. ब्रह्म स्वर्गका देव           |
| १७. विश्वनन्दी ( मुनिपदमें निदान )        | १७. विश्वभूति ( मुनिपदमें निदान ) |
| १८. महाशुक्र स्वर्गका देव                 | १८. महाशुक्र स्वर्गका देव         |
| १९. त्रिपृष्ठ नारायण                      | १९. त्रिपृष्ठ नारायण              |
| २०. सातवें नरकका नारकी                    | २०. सातवें नरकका नारकी            |
| २१. सिंह                                  | २ <b>१</b> . सिंह                 |
| २२. प्रथम नरकका नारकी                     | २२. प्रथम नरकका नारकी             |
| २३. सिंह (मृग-भक्षणके समय चारणमुनि द्वारा | ×                                 |
| सम्बोधन )                                 |                                   |
| २४. सौधर्म स्वर्गका देव                   | ×                                 |
| २५. कनकोज्ज्वल राजा                       | X                                 |
| २६. लान्तव स्वर्गका देव                   | ×                                 |
| २७. हरिषेण राजा                           | ×                                 |

#### १६ श्री-वीरवर्धमानचरित

 २८. महाशुक्र स्वर्गका देव
 ×

 २९. प्रियमित्र चक्रवर्ती
 २३. पोट्टिल या प्रियमित्र चक्रवर्ती

 ३०. सहस्रार स्वर्गका देव
 २४. महाशुक्र स्वर्गका देव

 ३१. नन्दराज (तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध)
 २५. नन्दन राजा (तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध)

 ३२. अच्युत स्वर्गका इन्द्र
 २६. प्राणत स्वर्गका इन्द्र

 ३३. भगवान महावीर
 २७. भगवान महावीर

दोनों परम्पराओंके अनुसार भगवान् महावीरके पूर्वभवोंमें उक्त छह भवोंका अन्तर कैसे पड़ा ? यह प्रश्न विद्वज्जनोंके लिए विचारणीय है।

१०. गणधर-परिचय—सकलकीर्तिने प्रस्तुत चरित्रमें भगवान् महाबीरके ११ गणधरोंके केवल नामोंका ही उल्लेख किया है, उनका परिचय कुछ भी नहीं दिया है। उन्होंने गणधरोंके जो नाम दिये हैं, वे यद्यपि उत्तरपुराणमें दिये गये नामोंसे बहुत कुछ मिलते हैं, फिर भी कुछ नाम व्वेताम्बर शास्त्रोंमें पाये जानेवालेसे मेल नहीं खाते हैं। उक्त तीनोंके अनुसार गणधरोंके नाम इस प्रकार हैं—

| उत्तरपुराणके अनुसार | प्रस्तुत चरित्रके अनुसार | इवे. परम्पराके अनुसार |
|---------------------|--------------------------|-----------------------|
| १. इन्द्रभूति       | इन्द्रभूति               | इन्द्रभूति            |
| २. अग्निभूति        | अग्निभूति                | अग्निभूति             |
| ३. वायुभूति         | वायुभू ति                | वायुभूति              |
| ४. सुधर्म           | सुधर्म                   | सुधर्मा               |
| ५. मौर्य            | मौर्य                    | मौर्यपुत्र            |
| ६. मौन्द्रच         | मौण्डच                   | मण्डित                |
| ७, पुत्र            | पुत्र                    | आर्यव्यक्त            |
| ८. मैत्रेय          | मैत्रेय                  | मेतार्य               |
| ९. अकम्पन           | अकम्पन                   | अकम्पित               |
| १०. अन्धवेल         | अन्धवेल                  | अचलभाता               |
| ११. प्रभारी         | प्रभास                   | प्रभास                |

उक्त तीनों शास्त्रोंमें प्रारम्भके चार और अन्तिम ये पाँच नाम तो समान ही हैं। मौर्य और मौर्य-पुत्रको एक माना जा सकता है। दि. परम्पराके मैत्रेयके स्थानपर स्वे. परम्परामें मेतार्य हैं, अकम्पनके स्थान पर अकम्पित है और मौन्द्रच या मौण्ड्यके स्थानपर मण्डित है, जो कुछ भिन्नता रखते हुए भी सदृशताको ही सूचित करते हैं। दि. परम्भराके अन्धवेलके स्थानपर क्वे. परम्परामें अचलश्राता नाम है जो समानता नहीं रखता है। इसी प्रकार दि. परम्परामें आर्यक्यक्त नामका नहीं होना और उसके स्थानपर केवल 'पुत्र' नामका पाया जाना भी खटकता है। इन विचारणीय नामोंके निर्णयार्थ यहांपर उत्तरपुराण और प्रस्तुत महावीर चरित्रके गणधर नाम-प्रतिपादक श्लोक दिये जाते हैं—

> ततः परं जिनेन्द्रस्य वायुभूत्यग्निभृतिकौ । सुधर्ममौयौँ मोन्द्राख्यः पुत्रमैत्रेयसंज्ञकौ ॥३७३॥ अकम्पनोऽन्धवेलाख्यः प्रभासत्त्व मया सह ।

एकादशेन्द्रसंपूज्याः संमतेर्गणनायकाः ॥२७४॥ —उत्तरपु०, पर्व ७४ ।

१. उत्तर पु. ७४, श्लो. ३७३,३७४।

२. मस्तुत चरित्र, अधि० १९, रहो. २०६-२०७।

३. समनायांग, समनाय ११।

#### प्रस्तावना

१७

अथेन्द्रभूतिरेवाद्यो वायुभूत्याग्निभूतिकौ । सुधर्ममीर्यमौण्डास्यपुत्रमेत्रेयसंज्ञकाः ॥२०६॥ अकम्यनोऽन्धवेलास्यः प्रभासोऽमी सुराचिताः । एकादश चतुर्ज्ञानाः संमतेः स्युर्गणाधिपाः ॥२०७॥ ( प्रस्तृत चरित्र, अधि. १९ )

पाठक यदि दोनों पाठोंको घ्यानसे देखेंगे तो उन्हें यह बात स्पष्ट ज्ञात होगी कि सकलकीर्तिके सम्मुख उत्तरपुराणके उक्त रलोक उपस्थित थे और उन्होंने गणधरोंके नाम साधारण-सा परिवर्तन कर ज्योंके त्यों रख दिये हैं। भारतीय ज्ञानपीठसे मुद्रित उत्तरपुराणमें 'अकम्पनोऽन्धवेलाख्यः' पीठपर टिप्पणी नम्बर देकर 'अकम्पनोऽन्धवेलाख्यः इति क्ववित्' के रूपमें पाठान्तर दिया गया है। यदि इस पाठके स्थानपर 'अकम्पनोऽन्धलंलाख्यः इति क्ववित्' के रूपमें पाठान्तर दिया गया है। यदि इस पाठके स्थानपर 'अकम्पनोऽन्धलंशाता' इस पाठको कल्पना कर ली जाये तो अम्धवेलके स्थानपर अचलभ्राता नाम सहजमें प्राप्त हो जाता है। इसी प्रकार 'मोण्डाख्यपुत्र' पाठके स्थानपर 'मोण्डायंव्यक्त' पाठकी कल्पना कर ली जाये, तो 'पुत्र' इस असंगत-से नामके स्थानपर श्वेताम्बर-परम्परागत 'आर्यव्यक्त' यह नाम भी सहजमें उपलब्ध हो जाता है। और उक्त कल्पनाके करनेमें कोई असंगति भी नहीं है, प्रत्युत श्वेताम्बर परम्पराके साथ संगति ठीक बैठ जाती है। श्वेताम्बर परम्परामें उक्त ग्यारहों ही गणधरोंका विस्तृत परिचय-विवरण उपलब्ध है, जबिक वियम्बर परम्परामें केवल उक्त नामोल्लेखके अतिरिक्त कुछ भी परिचय प्राप्त नहीं है।

यहाँपर खेताम्बर शास्त्रोंके आधारपर सर्व गणधरोंका संक्षिप्त परिचय दिया जाता है, जिससे कि पाठकोंको उनके विषयमें कुछ जानकारी मिल सकेगी।

- १. इन्द्रभूति—गौतमगोत्री ब्राह्मण थे। ये मगध देशके अन्तर्गत 'गोवर' ग्रामके निवासी थे। इनकी माताका नाम पृथ्वी और पिताका नाम वसुभूति था। ये वेद-वेदांगके पाठी और अपने समयके सबसे बड़े बैदिक विद्वान् थे। इनकी 'द्रष्टव्यो रेऽयमात्मा' इत्यादि वेदमन्त्रमें आये 'आत्मा' के विषयमें ही सन्देह था। इन्द्रके द्वारा पूछे गये काव्यार्थको जब ये न बता सके, तब ये उसके साथ भगवान् महावीरके पास पहुँचे और जीव-विषयक अपनी शंकाका समुचित समाधान पाकर अपने ५०० शिष्योंके साथ उनके शिष्य बन गये। दीक्षाके समय इनकी अवस्था ५० वर्षकी थी। ये ३० वर्ष तक भगवान्के प्रधान गणधर रहे। जिस दिन भगवान् मोक्ष पथारे, उसी दिन इनको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई। १२ वर्ष तक केवली पर्यायमें रहकर इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया।
- २. अग्निभूति—ये इन्द्रभूतिके सगे मझले भाई थे। इनको कर्मके विषयमें शंका थी। ये भी इन्द्रभूतिके साथ गये थे और भगवान्के द्वारा अपनी शंकाका सयुक्तिक समाधान पाकर अपने ५०० शिष्योंके साथ दीक्षित हो गये। उस समय इनकी अवस्था ४६ वर्षकी थी। १२ वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर केवलज्ञान प्राप्त किया। १६ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर ये भगवान्के जीवन-कालमें ही मोक्ष प्रधारे।
- ३. वायुभूति—ये इन्द्रभूतिके सबसे छोटे सगे भाई थे। इनको जीव और शरीरके विषयमें शंका थी। ये भी इन्द्रभूतिके साथ भगवान्के पास गये थे और भगवान्से अपनी शंकाका समाधान पाकर ५०० शिष्योंके साथ दीक्षित होकर गणधर बने। दीक्षाके समय इनकी अवस्था ४२ वर्षकी थी। १० वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर इन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया और १८ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर भगवान् महावीरके निर्वाणसे दो वर्ष पूर्व ही इन्होंने मोक्ष प्राप्त किया।
- ४. आर्येब्यक्त —ये कोल्लागसन्निवेशके भारद्वाजगोत्रीय ब्राह्मण थे । इनकी माताका नाम वास्णी और पिताका नाम धनिमत्र था । ये पृथ्वी आदि पाँच भूतोंसे जीवकी उत्पत्ति मानते थे । इन्हें जीवकी स्वतन्त्र सत्तामें शंका थी । भगवान् महावीरसे अपनी शंकाका समाधान पाकर इन्होंने अपने ५०० शिष्ट्योंके साथ दीक्षा ले ली । उस समय इनकी अवस्था ५० वर्षकी थी । १२ वर्ष तक गणधर पदपर रहकर केवल-ज्ञान प्राप्त किया और १८ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर भगवान्के जीवनकालमें ही मोक्ष पधारे ।

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

- ५. सुधर्मा ये कोल्लागसित्रवेशके अग्निवेश्यायनगोत्रीय ब्राह्मण थे। इनकी माताका नाम भिह्ला और पिताका नाम धिम्मिल्ल था। इनका विश्वास था कि वर्तमानमें जो जीव जिस पर्यायमें है वह मरकर भी उसी पर्यायमें उत्पन्न होता है। पर आगम प्रमाण न मिलनेसे ये अपने मतमें सिन्दिग्ध थे। भगवान्से सयुक्तिक समाधान पाकर ये अपने ५०० शिष्योंके साथ दीक्षित हो गये। उस समय इनको अवस्था ५० वर्षकी थी। ये ४२ वर्ष तक गणधर पदपर रहे और ८ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर १०० वर्षकी आयु पूर्ण कर भगवान्के निर्वाणके २० वर्ष बाद मोक्ष प्रधारे।
- ६. मण्डित—ये मौर्यसिन्नवेशके विशिष्टगोतीय ब्राह्मण थे। इनकी माताका नाम विजया और पिताका नाम धनदेव था। इन्हें बन्ध और मोक्षके विषयमें शंका थी। भगवान्से शंका-निवारण होनेपर ये अपने ३५० शिष्योंके साथ दीक्षित हो गये। उस समय इनकी अवस्था ५३ वर्षकी थी। १४ वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर इन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया। १६ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर ८३ वर्षकी अवस्थामें भगवान्से पूर्व ही इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया।
- ७. मीर्यपुत्र—ये भी मौर्यसित्रिवेशके कारयपगोत्रीय ब्राह्मण थे। इनकी माताका नाम विजया और पिताका नाम मौर्य था, इसी कारणसे ये मौर्य-पुत्र कहलाते थे। इन्हें देवोंके अस्तित्वके विषयमें शंका थी। भगवान्से उसकी निवृत्ति होनेपर ६५ वर्षकी आयुमें इन्होंने भगवान्से ३५० शिष्योंके साथ दोक्षा ग्रहण की। १४ वर्ष तक गणधर पदपर रहकर ७९ वर्षकी अवस्थामें इन्होंने केवलज्ञानको प्राप्त किया। १६ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर ९५ वर्षकी अवस्थामें भगवान्के सामने ही मोक्ष पधारे।
- ८. अकम्पित—ये मिथिलाके रहनेवाले गौतमगोत्रीय ब्राह्मण थे। इनकी माताका नाम जयन्ती और पिताका नाम देव था। इनको नरकगितके विषयमें शंका थी। भगवान्से शंका निवृत्त होनेपर इन्होंने ४८ वर्षकी अवस्थामें अपने ३०० शिष्योंके साथ दीक्षा ग्रहण की। ९ वर्ष तक गणधर पदपर रहकर इन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया। २१ वर्ष तक केवलीपर्यायमें रहकर भगवान्के जीवनके अन्तिम वर्षमें निर्वाण प्राप्त किया।
- ९. अचलभ्राता—ये कोशल-निवासी हारीतगोत्रीय ब्राह्मण थे। माताका नाम नन्दा और पिताका नाम वसु था। इन्हें पुण्य-पापके विषयमें शंका थी। भगवान्से शंकाकी निवृत्ति होनेपर ४६ वर्षकी अवस्थामें इन्होंने ३०० शिष्योंके साथ दीक्षा ग्रहण की। १२ वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर केवलज्ञान प्राप्त किया और १४ वर्ष केवलीपर्यायमें रहकर भगवान्से ४ वर्ष पूर्व ही मोक्ष प्रधारे।
- १०. मेतार्ये—ये वत्सदेशान्तर्गत तुंगिक सन्तिवेशके निवासी कौडिन्य गोत्रीय ब्राह्मण थे। माताका नाम वारुणी और पिताका नाम दत्त था। इनको पुनर्जन्मके विषयमें शंका थी। भगवान्से समाधान पाकर ३०० शिष्योंके साथ इन्होंने दीक्षा ग्रहण की, उस समय आपकी अवस्था ३६ वर्षकी थी। १० वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर ४६ वर्षकी अवस्थामें केवलज्ञान प्राप्त किया और १६ वर्ष तक केवली पर्यायमें रहकर भगवान्के जीवनकालमें ही ६२ वर्षकी आयुमें इन्होंने निविण प्राप्त किया।
- १९. प्रभास—ये राजगृहके निवासी और कौडिन्य गोत्रीय ब्राह्मण थे। माताका नाम अतिभद्रा और पिताका नाम बल था। इन्हें मोक्षके विषयमें शंका थी। वीरप्रभुके द्वारा शंकाका समाधान होनेपर इन्होंने अपने ३०० शिष्योंके साथ १६ वर्षकी आयुमें दीक्षा ग्रहण की। पुनः ८ वर्ष तक गणधरके पदपर रहकर केवलकान प्राप्त किया। १६ वर्ष तक केवली रहकर केवल ४० वर्षकी आयुमें इन्होंने भगवान्से ६ वर्ष पूर्व ही निर्वाण प्राप्त किया। ये सभी गणधरोंमें सबसे छोटी आयुमें अर्थात ४० वर्षकी अवस्थामें निर्वाणको गमन किये।

यहाँ यह ज्ञातब्य है कि उक्त सभी गणधर जन्मना ब्राह्मण थे और वेद-वेदांग आदि सभी विद्याओं के ज्ञाता थे। इन सबका शिष्य-परिवार अलग-अलग था। इनके दीक्षा लेनेपर भगवान् प्रत्येकको उनके साथ दीक्षित होनेवाले शिष्य-मुनियों का गणधर बनाया, ऐसा क्वेताम्बर परम्परामें स्पष्ट उल्लेख है। इस उल्लेखसे प्रायः पूछी जानेवाली इस शंकाका भी समाधान हो जाता है कि प्रत्येक तीर्थंकरके अनेक गणधर क्यों होते हैं

#### प्रस्तावना

१९

भौर उनकी कोई घटती या बढ़ती संख्या क्यों है ? ब्वेताम्बर शास्त्रोंके अनुसार जिस-किसी भी तीर्थंकरके समयमें जो भी विशिष्ट ब्यक्ति दीक्षित होता था, उसके साथ दीक्षा लेनेवाले साथु-समुदायका वह गणघर बना दिया जाता था। वह गणघर कुछ काल तक तीर्थंकरके समीप अपने शिष्य-परिवारके साथ ज्ञानार्जन और सपश्चरण करते हुए रहता था और योग्य हो जानेपर उन्हें स्वतन्त्र विहारकी अनुज्ञा दे दी जाती थी।

उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट है कि उक्त ११ गणधर अपने ४४०० शिष्योंके साथ एक ही दिन दीक्षित हुए।

यहाँ यह भी ज्ञातव्य है कि दिगम्बर परम्परा जहाँ ६६ दिनके पश्चात् इन्द्रके द्वारा लाये गये इन्द्रभूति गौतमके प्रविज्ञित होनेपर भगवान् महावीरकी प्रथम देशना श्रावणकृष्णा प्रतिप्रदाके प्रातः सूर्योदयके समय मानती है, वहाँ व्वेताम्बर परम्परामें इस प्रकारका कोई उल्लेख नहीं है। इसके विपरीत वहाँ बताया गया है कि वैशाखशुक्ला दशमीके दिन भगवान्को केवलज्ञान प्राप्त होनेपर समवशरणको रचना हुई, फिर भी भगवान्ने कोई देशना नहीं दी, कारण कि गणधरपदके योग्य किसी विशिष्ट पुरुषका अभाव था।

भगवान् महावीरको केवलज्ञान प्राप्त होनेके कुछ समय पूर्वसे ही मध्यम पावापुरीमें सोमिल नामके बाह्मणने अपनी यज्ञशालामें एक बहुत बड़े यज्ञका आयोजन कर रखा था और उसमें उक्त इन्द्रभूति गौतम आदि ग्यारह ही महापुरुष अपने-अपने शिष्य-समुदायके साथ सिम्मिलित हुए थे। जब केवलज्ञानकी प्राप्ति जानकर देवगण भगवान्की वन्दनार्थ आकाशमार्गसे उत्तरते हुए आ रहे थे, तब इन्द्रभूति आदि यज्ञ करानेवाले विद्वानोंने यज्ञमें उपस्थित जन-समुदायको लक्ष्य करके कहा—देखो, हमारे मन्त्रोंके प्रभावसे देवगण भी यज्ञमें शामिल होकर अपना हब्य-अंश लेनेके लिए आ रहे हैं। पर जब उन्होंने देखा कि ये देवगण तो उनके यज्ञ-स्थलपर न आकर दूसरी ही ओर जा रहे हैं तब उन्हों वड़ा आश्चर्य हुआ। अनेक नगर-निवासियोंको भी जब उसी ओर जाते हुए देखा तो उनके आश्चर्यका ठिकाना न रहा और जाते हुए लोगोंसे पूछा कि तुम लोग कहाँ जा रहे हों? लोगोंने बताया कि महावीर सर्वज्ञ तीर्थंकर यहाँ आये हुए हैं, हम लोग उनका उपदेश सुननेके लिए जा रहे हैं। और हम ही क्या, ये देव लोग भी स्वर्गसे उत्तरकर उनका उपदेश सुननेके लिए जा रहे हैं। लोगोंका यह उत्तर सुनकर इन्द्रभूति गौतम विचारने लगे—क्या वेदार्थसे शून्य यह महावीर सर्वज्ञ हो सकता है? जब मैं इतना बड़ा विद्वान् होनेपर भी आज तक सर्वज्ञ नहीं हो सका, तब यह वेदानभिज्ञ महावीर कैसे सर्वज्ञ हो सकता है? चलकर इसकी परीक्षा करनी चाहिए और ऐसा सोचकर वे भी उसी ओर चल दिये जिस ओर कि नगर-निवासी जा रहे थे।

जब इन्द्रमूति गौतम समबशरणके समीप पहुँचे और उसकी अलौकिक शोभा देखी तो विस्मित होकर विचारने लगे—महावीर तो बड़ा इन्द्रजालिया ज्ञात होता है। अच्छा, यदि ये मेरे मनकी शंकाको जानकर उसका समाधान कर देंगे तो मैं उन्हें सर्वज्ञ मान लूँगा। यह सोचते हुए गौतम जैसे ही भगवान् महावीरके सामने पहुँचे, वैसे ही भगवान्ने कहा—अहो गौतम, तुम चिरकालसे आत्माके विषयमें शंकाशील हो? भगवान् के ढारा अपनेको नामोल्लेखपूर्वक सम्बोधित करते हुए हृदयस्थ शंकाकी बात सुनकर गौतम अतिविस्मित हुए। उन्होंने मिक्तपूर्वक भगवान्को नमस्कार करते हुए कहा—हाँ भगवन्, मुझे आत्माके विषयमें शंका है. क्योंकि—

"विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यति, न प्रेत्यसंज्ञास्ति"

इस वेदवाक्यसे आत्माका अस्तित्व ज्ञात नहीं होता। तब मगवान्ने इसी वेदवाक्यसे, तथा 'द्रष्टक्योऽरेऽप्रमात्मा' आदि अन्य वेदवाक्योंसे क्स्तिरपूर्वक आत्माके अस्तित्वकी सयुक्तिक सिद्धि की, जिसे सूनकर गौतमकी शंका दूर हो गयी और उनके हृदयके पट खुल गये। भगवान्की स्तुति करते हुए उन्होंने उसी समय अपने पाँच सौ शिष्योंके साथ भगवान्का शिष्यत्व स्वीकार कर लिया और जिन-दीक्षा प्रहण कर ली। भगवान्ने उन्हें उनके शिष्य-परिवारका गणधर बनाया। इस प्रकार भगवान्की देशना प्रारम्भ हुई।

#### रें

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

इन्द्रभूति गौतमकी प्रवज्याकी बात पवनवेगसे नगरमें पहुँची। जब उनके छोटे भाई अग्निभूति और बायुभूतिने यह सुना तो उन्हें विश्वास ही न हुआ और यथार्थ बातके निर्णयार्थ वे दोनों भी अपने-अपने पाँच-पाँच सौ शिष्योंके साथ भगवान्के समीप पहुँचे। भगवान्ने उन्हें भी सम्बोधित करते हुए उनके मनकी शंकाओंको कहा और उन्हें भी सुयुक्तियोंसे दूर किया। वे छोग भी अपने शिष्योंके साथ दीक्षित हो गये।

उक्त तीनों भाइयोंके द्वारा शिष्यत्व स्वीकार करनेके समाचार पाकर यज्ञस्थलपर उपस्थित सुधर्मा आदि शेष विद्वान् भी अपने शिष्योंके साथ भगवान्के समीप आये। भगवान्ने सबके नामोंके साथ सम्बोधित करते हुए उनकी मनोगत शंकाओंको कहा और प्रबल युक्तियोंसे उनका समाधान किया। जिससे प्रभावित होकर उन सभी विद्वानोंने शिष्यत्व स्वीकार कर अपने शिष्योंके साथ जिनदीक्षा ग्रहण की और भगवान्ने उनको अपने-अपने शिष्य-मुनियों का गणधर बनाया।

#### ११. विचारणीय स्थल

सकलकीर्तिने प्रस्तुत चरित्रमें 'गुणस्थान' शब्दको पुल्लिंगमें प्रयोग किया है, (देखो, अघि. १६, २लो. ६०) जबिक सर्वत्र अन्य आचार्योने इसका प्रयोग नपुंसक लिंगमें ही किया है। इसी प्रकार 'तस्व' शब्दका भी पुल्लिंगमें प्रयोग किया है। (देखो, अघि. १७, २लोक २) इसी प्रकार कारण आदि शब्दोंका भी प्रयोग पुल्लिंगमें प्रयोग किया है। कहीं-कहींपर सन्धि-नियमको भी नहीं अपनाया गया है। यथा—'अम्यणें अन्तर्वली'। (अघि. ८, २लो. १४) आदि। प्रथम अधिकारके २लोक ४१ में 'जम्बूस्वामिरन्तिमः', तथा उसी अधिकारके ५४वें २लोकमें 'पूजामहानयें आदि वाक्य भी दृष्टिगोचर होते हैं। मेरे सम्मुख उपस्थित प्रतियोंमें ये पाठ इसी प्रकारसे हैं। सम्भव है कि किन्हीं प्राचीन प्रतियोंमें इनके स्थानपर अन्य प्रकारके पाठ हों।

कितने ही स्थलोंपर भूतकालके स्थानपर विधिलकारका प्रयोग सकलकीर्तिने किया है। (देखो, अधिकार ६, रुलो. ८०–९६)

#### १२. उपसंहार

सकलकीर्तिने प्रायः अपने सभी ग्रन्थोंमें उसका परिमाण दिया है। तदनुसार प्रस्तुत चरित्र ३०३५ इलोक प्रमाण है। यहाँ यह जातव्य है कि ग्रन्थोंका परिमाण ३२ अक्षरवाले अनुष्टुण् ख्लोकसे गिना जाता है। प्रस्तुत ग्रन्थकी रचना जैसी सुगम और हृदयस्पर्शिनी है, वैसी ही उनके सभी ग्रन्थोंकी है। वे अपने पाठकोंको मानो सरल-सुबोध रचनाके द्वारा जैन सिद्धान्तोंके गृढ़ एवं गहन रहस्योंसे अवगत करा देना चाहते थे। सकलकीर्तिके पश्चात् इतने अधिक ग्रन्थोंका निर्माता अन्य कोई आचार्य, भट्टारक या विद्वान् नहीं हुआ है। ग्रन्थ-रचनाओंके द्वारा उन्होंने स्वोपकारके साथ पाठकोंका भी असीम उपकार किया है। प्रायः सभी ग्रन्थोंके अन्तमें उन्होंने यह कामना की है कि जबतक यहाँ भरतक्षेत्रमें आर्य जन रहें तबतक ग्रन्थका पठन-पाठन होता रहे। मैं भी उनके इन्हों शब्दोंको दुहराता हुआ मंगल-कामना करता हूँ कि जबतक संसारमें सूर्य-चन्द्र प्रकाश कर रहे हैं, तबतक उनके सभी ग्रन्थोंका पठन-पाठन कर भव्य जीव स्व-पर कल्याण करते रहें।

—हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री

# विषय-सूची

| प्रथम अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                           | ••••                                  | १७    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------|
| मंगलाचरण, चौबीस तीर्थंकरोंको स्तुति, गौतमस्वामी, सुधर्मस्वामी ः<br>स्मरण, तथा उनके पश्चात् होनेवाले पाँचों श्रुतकेविलयों, श्रुत-परम्परा<br>वर्ती कुन्दकुन्दादि आचार्योंका स्मरण, वक्ता और श्रोताओंका वर्णन ।                                                                           |                                       |       |
| द्वितीय अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••••                                  | 6-86  |
| जम्बूद्वीप और उसके विदेह क्षेत्रका वर्णन, भगवान् महावीरके पुरूरव<br>प्रधान भवों और त्रस-स्थावर-सम्बन्धी असंख्यात क्षुद्रभवोंका वर्णन तथा<br>दुष्फलका वर्णन ।                                                                                                                           |                                       |       |
| तृतीय अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                           | ••••                                  | १९–२९ |
| स्थावर ब्राह्मणके पन्द्रहवें गणनीय भवसे लेकर त्रिपृष्ठनारायण  तकके  च<br>तथा नरकके दुःखोंका विस्तृत वर्णन ।                                                                                                                                                                            | <b>ार गणनीय भवों</b> क                | ٢     |
| चतुर्यं अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                         | ••••                                  | ३०-३९ |
| विपृष्ठनारायणके मरकर सातवें नरकमें उत्पन्न होनेवाले नारकीके<br>हरिषेण राजा तकके ७ भवोंका वर्णन ।                                                                                                                                                                                       | बीसवें भवसे लेक                       | τ     |
| पंचम अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                            | ••••                                  | ४०-५० |
| हरिषेणके मरण कर स्वर्गमें उत्पन्न होनेके अट्ठाईसवें भवसे लेकरः नन्दराः<br>भवका निरूपण ।                                                                                                                                                                                                | जातकके इकतीस                          | f     |
| षष्ठ अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                            | ****                                  | ५१–६३ |
| नन्दराजाका प्रोष्ठिल मुनिके उपदेशसे जिनदीक्षा लेना, षोडश कारण भावना<br>प्रकृतिका बन्ध करना और समाधिमरणकर सोलहवें स्वर्गमें उत्पन्न होन<br>विमूतिका विस्तृत वर्णन ।                                                                                                                     |                                       |       |
| सत्तम अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                           | ••••                                  | ६४-७२ |
| कुण्डलपुरका वर्णन, वहाँके राजा सिद्धार्थका और महारानी त्रिशला-प्रि<br>भगवान् महाबीरके गर्भावतरणसे छह मास पूर्व सिद्धार्थनरेशके यहाँ रत्न-<br>देवीका सोलह स्वप्न देखना, सिद्धार्थनरेशसे उनका फल पूछना और उत्तः<br>होना, भगवान् महाबीरका गर्भमें झाना, इन्द्र द्वारा गर्भकल्याणक मनाना । | वर्षा होना, त्रिशल<br>र सुनकर आनन्दित | Г     |
| अष्टम अधिकार                                                                                                                                                                                                                                                                           | ••••                                  | ७३-८२ |
| छप्पन कुमारिका देवियोंके द्वारा जिनमाताकी नाना प्रकारकी परिचर्या<br>देवियोंके प्रश्न और जिनमाताके उत्तर, भगवान् महावीरका जन्म; सौध                                                                                                                                                     |                                       |       |

देवी-देवताओंका आगमन और अभिषेकके लिए भगवान्को सुमेरुपर ले जाना।

#### श्री-वीरवर्धमानचरित

#### नवम अधिकार

२२

८३–९३

भगवान् महावीरका क्षीरसागरके जलसे अभिषेक, सौधर्मेन्द्र द्वारा भगवान्की स्तुति और नामकरण, इन्द्राणी द्वारा .वीर भगवान्के प्रृंगारका अद्भुत वर्णन, तत्पश्चात् इन्द्र द्वारा भगवान्को माता-पिताकी गोदमें सींपकर आनन्द नृत्य करना ।

#### दशम अधिकार

98-808

देव-देवियोंके द्वारा बालरूप महावीरकी सेवा करना, भगवान्की बाल-क्रीड़ाओंका वर्णन, जन्मके साथ प्राप्त हुए दश अतिशयोंका वर्णन, उनके शरीर-गत शुभ लक्षण और व्यंजनादि-का वर्णन, तीस वर्षकी अवस्थामें अपने पूर्वभवोंके स्मरण होनेसे भगवान्का संसारसे विरक्त होना।

#### ग्यारहवाँ अधिकार

१०२-११२

वैराग्यको बढ़ानेवाली अनित्य, अशरण आदि बारह भावनाओंका चिन्तवन ।

#### बारहवां अधिकार

**११३**-१२३

भगवान् महावीरके समीप लौकान्तिक देवोंका आगमन और स्तुति करके उनके वैराग्यका समर्थन, भगवान्को विरक्त जानकर सौधर्मादि देवेन्द्रोंका सपरिवार आगमन, भगवान्का उत्सवके साथ अभिषेक करके ज्ञातृखण्ड वनमें ले जाना और भगवान्का जिनदीक्षा धारण कारना।

## तेरहवां अधिकार

**१**२४-१३३

भगवान्-द्वारा किये गये तपोंका वर्णन, उज्जियिनीके महाकाल वनमें रह-कृत उपसरोंको सहना और अन्तमें हारकर भगवान्की स्तुति करते हुए 'अति महावीर' नाम रखना, चन्दना-सतीका भगवान्को आहार देना और बन्धन-विमुक्त होना, भगवान्का ध्यानमें तल्लीन होकर क्षपकश्चेणीपर आरोहण और कर्मोंकी ६३ प्रकृतियोंका क्षय कर केवलज्ञानादि नव केवलल्बियोंकी प्राप्ति होना, भगवान्के केवलज्ञानकी प्राप्ति जानकर सौधमेंन्द्रका कुबेरको समव- शरण रचनेके लिए आदेश देना ।

## चौदहवाँ अधिकार

848-880

चर्तुनिकायके देवोंका अपने पूर्ण वैभवके साथ ज्ञानकल्याणक मनानेके लिए आगमन और समवद्यारणका विस्तृत वर्णन ।

### पन्द्रहवाँ अधिकार

१४८-१६0

समवशरण-स्थित वीरप्रभुकी महिमाका वर्णन, सौधर्मेन्द्र-द्वारा भगवान्का स्तवन,दिव्य-ध्विनके नहीं होनेपर सौध मन्द्रका चिन्तित होना, गौतमके पास ब्राह्मण वेषमें जाना और एक गूढ़ काव्यका अर्थ पूछना, अर्थ ज्ञात न होनेपर उनका इन्द्रके साथ समवशरणमें आना, वहाँ-की विभूति देखकर विस्मित होना और प्रणत होकर भगवान्की स्तुति करना।

### सोलहवाँ अधिकार

१६१–१७४

गौतम द्वारा अनेक प्रश्नोंका पूछना और वीरप्रभु-द्वारा उत्तरमें पहले सात तत्त्वोंका विस्तृत विवेचन ।

#### विषय-सूची

२३

#### सत्रहवां अधिकार

१७५-१८९

भगवान्-द्वारा पुष्य-पापादिके फलोंका विस्तृत व्याख्यान ।

#### अठारहवां आधिकार

१९०-२०१

भगवान्के द्वारा रत्नत्रय धर्मका उपदेश, श्रावक-मुनिधर्मका विवेचन, उत्सर्पिणी और अव-सर्पिणांके छहों कालोंका विस्तृत निरूपण।

#### उन्नोसवां अधिकार

२०२-२१९

इन्द्रकी प्रार्थनापर भगवान्का नाना देशोंमें विहार, देवकृत १४ अतिशयोंका वर्णन, राजगृह-समीपस्थ विपुलाचलपर आगमन, अपने परिवारके साथ श्रेणिकका समवशरणमें आना, धर्मोपदेश सुनकर सम्यक्त्वको ग्रहण करना, अपने पूर्वभव पूछना, नरकायुका बन्ध हुआ जानकर चिन्तित होना, गौतम-द्वारा आगामी कालमें तीर्थंकर हीनेकी बातको सुनकर हिंपत होना, षोडश कारण भावनाओंसे तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध करना, अभयकुमारका पूर्वभव सुनकर दीक्षित होना, भगवान्के चतुर्विध संवके प्रमाणका निरूपण, भगवान्का निर्वाण-गमन और इन्द्रादिकोंके द्वारा निर्वाण कल्याणकका पूजन।

प्रन्थकार-द्वारा अन्तिम मंगलकामना करते हुए अपनी लघुता प्रकट करना, ग्रन्थ-परिमाण ।

२१९--२२१

#### परिजिष्ट

२२३-२५५

 कलोकानुक्रमणिका । २. केवली और श्रुतघर-आचार्य-नामसूची । ३. तिरेसठ शलाका-पुरुष-नामसूची । ४. भ. महावीरके पाँचों कल्याणकोंकी तिथि और नक्षत्र । ५. भ. महावीरके ५ नाम । ६. पौराणिक नामसूची । ७. गणधरोंका जीवन-परिचय ।

# श्री-सकलकीतिं-विरचितं

# श्री-वीरवर्धमानचरितम्

## प्रथमोऽधिकारः

जिनेशे विश्वनाथाय झनन्तगुणसिन्धवे । धर्मचक्रभृते सूर्ध्ना श्रोवीरस्वासिने नमः ॥ ॥ यस्यावतारतः पूर्व िपन्नोः सौधे धनाधिषः । मासान् षण्णवसंपूर्णाश्चके रत्नादिवर्षणम् ॥२॥ यद्गातिशयं वीक्ष्य मेरी जन्ममहोस्सवे । तृष्ठिमप्राप्य शकोऽभूस्सहस्राक्षः सविस्मयः ॥३॥ वर्षमानश्चिया वर्षमानकीर्त्या जगस्त्रये । वर्षमानेन यो वर्षमानं नामाप वासवैः ।।॥ यो वास्येऽपि जगस्सारां श्चियं जीर्णनृणादिवत् । स्यक्त्वा ह्रस्वाक्षकामारींस्तपसेऽयात्तपोवनम् ॥५॥ यस्यान्नदानमाहास्याच्चन्दनाक्ष्या नृपास्मजा । आसीज्जगस्त्रये क्याता पञ्चाश्चयैविवन्धना ॥६॥ जित्वा रुद्दकृतान् घोरानुपमर्गाननेकशः । यो महातिमहावीरनामाप् त्रस्कृतं परम् ॥७॥ यो निहस्य महावीर्यः शुक्कध्यानासिनाचिरात् । घातिकर्मरिपृंश्चापस्केवलं नृसुरार्चनम् ॥८॥ येन प्रकाशितो धर्मः स्वर्मृक्तिश्रीसुखप्रदः । द्विषा प्रवर्ततेऽयापि स्थास्यस्यग्रे युगावधौ ॥९॥ इस्यायन्तातिगैविश्वरृणेश्चातिक्रयैः परैः । संपूर्णो यो सुदा स्तीमि तं वीरं तद्गुणासये ॥९॥

### [हिन्दी अनुवाद ]

समस्त विश्वके नाथ, अनन्त गुणोंके सागर और धर्मचक्रके धारक ऐसे जिनराज श्री वीरस्वामीके लिए मैं मस्तक झुकाकर नमस्कार करता हूँ ॥१॥ जिस प्रमुके अवतार लेनेके पुर्व ही माता-पिताके महलमें छह और नौ अर्थात् गर्भ में आने के पहले छह मास और गर्भकालके नौ मास इस प्रकार पन्द्रह मास तक कुबेरने रत्न आदिकी वर्षा की ॥२॥ जन्म-महोत्सवके समय समेरुपर्वतपर जिनके अतिशय सुन्दर रूपको देखकर विस्मित हुए इन्द्रने तृप्तिको नहीं पाकर अपने एक हजार नेत्र बनाये।।।।। जिन्होंने निरन्तर वर्धमान लक्ष्मीसे, तीन जगतमें वर्धमान कीर्तिसे और अपने वर्धमान गुणोंसे 'वर्धमान' यह सार्थक नाम इन्द्रोंसे प्राप्त किया। जो वाल-कालमें ही संसारकी सारभृत राज्यलक्ष्मीको जीर्ण तृणादिके समान छोडकर और इन्द्रिय तथा कामरूपी शत्रुओंका विनाश कर तपश्चरणके छिए तपोवनको चले गये। जिनको अन्नदान देनेके माहात्म्यसे चन्दना नामकी राजपुत्री बन्धनरहित होकर और पंचाश्चर्य प्राप्त कर तीन लोकमें प्रसिद्ध हुई। जिन्होंने क्ट्रकृत अनेक घोर उपसर्गोंको जीतकर उसीके द्वारा 'महति-महावीर' नामको प्राप्त किया। जिस महावीर्यशालीने ज्ञानावरणादि चार घातिकर्मीको शुक्लध्यानरूपी खड्गसे बहुत शीव्र जीतकर मनुष्य और देवोंसे पृष्जित केवल-ज्ञान प्राप्त क्या । जिन्होंने स्वर्ग और मुक्ति लक्ष्मीके सुखोंको देनेवाला धर्म प्रकाशित किया, जो आज भी श्रावक और मुनिधर्मके रूपमें दो प्रकारका प्रवर्त रहा है और आगे भी युगके अन्त तक स्थिर रहेगा। कर्मों के जीतनेसे जिन्होंने 'वीर' नाम प्राप्त किया, उपसर्गों को जीतनेसे जिन्होंने 'महावीर' नाम पाया और धर्मोपदेश देनेसे जिन्होंने 'सन्मित' नाम प्राप्त किया। इनको आदि लेकर परम अतिशयशाली समस्त अनन्त गुणोंसे जो परिपूर्ण हैं, ऐसे श्री वीरप्रभुकी मैं उन गुणोंकी प्राप्तिके लिए अति प्रमोद्से स्तुति करता हूँ ॥४-१०॥

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १.११-

वृषमं वृषचकाङ्कं वृषतीर्थप्रवर्तकम् । वृषाय वृषदं चन्दे वृषमं वृषमात्मनाम् ॥११॥
योऽजितो मोहकामाक्षारातिजाङैः परीषहैः । एकाकी मिळितैः सर्वेरिजतं तं स्तुवे मुदा ॥१२॥
हांभवं भवहन्तारं त्रिजगद्भव्यदेहिनाम् । कर्तारं विश्वसौख्यानामीडे तद्गतयेऽनिशम् ॥१२॥
चिदानन्दमयं दिव्यवाण्यानन्दकरं सताम् । अभिनन्दनमात्मोत्थानन्दास्यै संस्तुवे सदा ॥१४॥
नमामि सुमिति देवदेवं सन्मतिदाधिनम् । भव्यानां सन्मिति मूर्थ्या स्वव्यक्तमित्तक्ये ॥१४॥
पग्नप्रभमहं नौमि द्विधा पद्मायळंकृतम् । तत्यग्नास्यै सुजन्तुनां पद्मादं पद्मकान्तिकम् ॥१६॥
नमः सुपार्थनाथय सुधियां पार्थदायिने । अनन्तशर्मणेऽनन्तगुणायातीतकर्मणे ॥१७॥
करोति जगदानन्दं यो धर्मासृतविन्दुमिः । हत्वाज्ञानतमः स्तुत्यः सोऽस्तु मे चित्सुलासये ॥१८॥
सुविधि विधिहन्तारं मन्यानां विधिदेशिनम् । स्वर्गसुक्तिसुखाद्याप्त्यै सुदेडे विधिहानये ॥१८॥
हातिळं भव्यजीवानां पापातापविनाशिनम् । दिव्यथ्विनसुधापुरैनीम्यवातापविच्छिदे ॥२०॥
नमोऽस्तु श्रेयसे श्रेयोदायिने त्रिजगस्तताम् । विश्वश्र्योमयायैव श्रेयसेऽरिजितासमे ॥२॥
पूजितस्त्रिजगन्नाथयां सुदं नैति जातुचित् । निन्दितो न मनाग् द्वेषं वासुद्वयं तमाश्रये ॥२२॥
अनादिकर्मजल्लादीन् यद्वाचो हन्ति योगिनाम् । विसक्षो विमळात्मा स इन्तु मेऽषमळं स्तुतः ॥२३॥

धर्मचक्रसे अंकित, धर्मतीर्थके प्रवर्तक, वृषम ( बैल ) चिह्नवाले और धर्मात्माजनोंको धर्मके दातार ऐसे श्री वृषभस्वामीको धर्मकी प्राप्तिके लिए मैं वन्दना करता हूँ ॥११॥ जो अकेले होनेपर भी मोह, काम और इन्द्रिय आदि शत्रु-समुदायसे और अनेकों परीषहोंसे सम्मिलित होनेपर भी नहीं जीते जा सके, ऐसे श्री अजितनाथकी मैं हर्षसे स्तुति करता हूँ ॥१२॥ जो तीन जगत् के भव्य जीवोंके संसारके हरण करनेवाले हैं और सर्वसर्खोंके करने-वाले हैं, ऐसे सम्भवनाथकी मैं उन जैसी गतिकी प्राप्तिके लिए निरन्तर पूजा करता हूँ ॥१३॥ जो ज्ञानानन्दमय हैं, अपनी दिज्य वाणीसे सज्जनोंको आनन्द करनेवाछे हैं, ऐसे अभि-नन्दन प्रमुकी मैं आत्मोत्पन्न आनन्दकी प्राप्तिके लिए सदा स्तुति करता हूँ ॥१४॥ जो भन्य जीवोंको सन्मतिके देनेवाले हैं और देवोंके भी देव हैं, ऐसे सुमति देवको मैं निर्मल सन्मतिकी सिद्धिके छिए मस्तकसे नमस्कार करता हूँ ॥१५॥ जो अनन्तचतुष्टयरूप अन्तरंगलक्ष्मी और प्रातिहार्यादिकप वहिरंगलक्ष्मी से अलंकत हैं, जगत्के प्राणियोंको सर्व प्रकारकी लक्ष्मीके देने-वाले हैं और पद्मके समान कान्तिके धारक हैं, ऐसे पद्मप्रम स्वामीको मैं उनकी लक्ष्मीके पानेके लिए नमस्कार करता हूँ ॥१६॥ जो सुबुद्धिके धारकजनोंको अपना सामीप्य देनेवाले हैं, सर्वकर्म रहित हैं, अनन्त सुखी और अनन्त गुणशाली हैं, ऐसे सुपार्श्वनाथके लिए नमस्कार है ॥१७॥ जो धर्मरूप अमृत-बिन्दुओंसे जगत्को आनन्दित करते हैं और अपनी ज्ञान-किरणोंसे जगतके अज्ञानान्धकारको दूर करते हैं, ऐसे चन्द्रप्रभ स्वामीका मैं आत्मिक सुखकी प्राप्तिके लिए स्तवन करता है । १८।। जो कमों के हन्ता हैं और भव्य जीवोंको मोक्षमार्गकी विधिके उपदेश हैं, ऐसे सविधिनाथकी मैं स्वर्ग-मुक्तिके सुख आदिकी प्राप्तिके लिए तथा कर्मों के विनाशके लिए सहर्ष पुजा करता हूँ ॥१९॥ जो अपनी दिव्यध्वनिरूप अमृतपुरके द्वारा भव्य जीवोंके पाप-आताप-के विनाशक हैं, ऐसे शीतलनाथको मैं अपने पाप-सन्तापके दूर करनेके लिए नमस्कार करता हूँ ॥२०॥ जो तीन जगत्के सञ्जनवृत्दको कल्याणके दाता हैं, कर्म-शत्रुओंके विजेता हैं और समस्त श्रेयोंसे संयुक्त हैं, ऐसे श्रेयान्स जिनको मेरा श्रेयःप्राप्तिके लिए नमस्कार हो ॥२१॥ जो तीन जगतुके नाथ इन्द्रादिकोंके द्वारा पुजित होनेपर भी कभी हर्षित नहीं होते और निन्दा किये जानेपर भी कभी जरा-सा भी द्वेष मनमें नहीं छाते हैं ऐसे वासपुज्य स्वामीका मैं आश्रय छेता हूँ ।।२२। जिनके निर्मेछ वचन योगियोंके अनादिकाछीन कर्म-मुखका नाश करते हैं वे निर्मेछात्मा

अ वर्षणैनीम्यघातपिन्छदे ।

₹

## १.३७ ] प्रथमोऽधिकारः

यस्यानन्तगुणा छोकं प्रपूर्य संचरन्त्यहो । सुरेशां हृद्येऽनन्तो वन्त्यो द्यात् गुणान् स नः ॥२४॥ येन प्ररूपितो धर्मो द्विभा स्वर्मुक्तिशर्मणे । सुधियां धर्मचकेट् स धर्मो धर्मास्रयेऽस्तु मे ॥२५॥ दुःकर्मशत्त्रवोऽसंख्याः कषायाक्षाग्रुपद्रवाः । शाम्यन्ति यद्गिरा पुंसां तं शान्ति शान्तये स्तुवे ॥२६॥ यद्द्य्यच्विनात्रासीद्रक्षा कुन्ध्वादिदेहिनाम् । कुन्ध्वादौ सद्यं कुन्धुं वन्दे कुन्धुकृपायतम् ॥२०॥ यद्वच्यध्विनात्रासीद्रक्षा कुन्ध्वात्रवाः । नश्यन्ति स्वेन्द्रयैः सार्धं सोऽरो मेऽस्त्वरिहानये ॥२०॥ यद्वच्यध्वतिन दुर्घराः कर्मशात्रवाः । नश्यन्ति स्वेन्द्रयैः सार्धं सोऽरो मेऽस्त्वरहानये ॥२०॥ कर्ममल्लविजेतारं त्रातारं शरणार्थिनाम् । भेत्तारं मोहशत्रूणां मिल्लं तच्छक्तये स्तुवे ॥२९॥ सुन्यादिभ्यो वतादीनि यो ददाति निरन्तरम् । सद्वताप्त्ये तसानौमि वताद्वयं सुनिसुवतम् ॥३०॥ नमीशं निमताराति त्रिजगन्नाथवन्दितम् । हतकर्मारिसंतानं तद्गुणाय स्तवीम्यहम् ॥३१॥ मोहकर्माक्षशत्रूणां सुलं मक्नस्वाग्रु योऽद्भुतः । नेमिर्वाल्येऽपि जन्नाह द्वीक्षां स्तौमि यमाय तम् ॥३२॥ यस्माल्लब्ध्वा महामन्त्रं नागो नागी च तत्फलात् । नागेन्द्वस्तिश्रयात्राभूतं पार्थं संस्तुवेऽनिश्चम् ॥३३॥ यरमाल्लब्ध्वा महामन्त्रं नागो नागी च तत्फलात् । नागेन्द्वस्तिश्रयात्राभूतं पार्थं संस्तुवेऽनिश्चम् ॥३३॥ यरमाल्लब्ध्वा वौरं सन्त्रति धर्मदेशाते । उपसर्गागिनसंपाते महावीरं नमामि च ॥३४॥ एते तीर्थंकराः स्व्याताश्चतुर्विश्वतिरत्र हि । शास्त्राद्वो सन्त्व विश्वसत्कार्यसिद्धये ॥३५॥ अतीता येऽपरेऽनन्तास्तीर्थंनायाश्च संप्रति । सार्वद्वीपद्वये सन्ति श्रीसीमंचरमुख्यकाः ॥३६॥ त्रिजगदेवसंघाच्यां धर्मसाम्राज्यन्यकाः । स्तुत्या वन्त्या मयास्यादौ सन्तु मे विष्वत्वहानये ॥३०॥

विमलनाथ मेरे द्वारा स्तुत होकर मेरे पापमलका नाज्ञ करें ॥२३॥ जिसके अनन्त गुण समस्त लोकको पूरकर अहो देवेन्द्रोंके हृदयोंमें संचरित हो रहे हैं ऐसे वन्द्य अनन्त देव हमें अपने गुणोंको देवें ॥२४॥ जिनके द्वारा प्ररूपित मुनि-श्रावकरूप दोनों प्रकारका धर्म सुज्ञानी जनों-को स्वर्ग-मुक्तिके सुखका देनेवाला है, वे धर्मचक्रके स्वामी धर्मनाथ मेरे धर्मकी प्राप्तिके लिए हों ।।२५।। जिनको वाणीसे जीवोंके असंख्य दुष्कर्मरूप शत्रु और कषाय-इन्द्रियादिरूप उपद्रव शान्त हो जाते हैं, ऐसे शान्तिनाथकी मैं शान्ति-प्राप्तिके छिए स्तुति करता हूँ ॥२६॥ जिनकी दिन्य ध्वनिके द्वारा इस लोकमें कुन्धु आदि छोटे-छोटे जन्तुओंकी भी रक्षा सम्भव हुई, जो उन श्चद्र प्राणियोंपर सदा सदय हैं, ऐसे कुन्धुकृपापरायण कुन्धुनाथकी मैं वन्दना करता हुँ ॥२७॥ जिनके वचनरूप शस्त्राघातसे दुर्धरकर्मरूप शत्रु अपनी इन्द्रियरूपी सेनाके साथ नष्ट हो जाते हैं, ऐसे अरनाथ मेरे अरियोंके नाशके लिए सहायक हो ॥२८॥ कर्मरूप मल्लोंके विजेता, शरणार्थियोंके त्राता और मोहशतुके भेत्ता मल्लिनाथकी मैं उनकी शक्ति-प्राप्तिके लिए स्तुति करता हूँ ॥२९॥ जो मुनि आदि चतुर्विध संघके लिए निरन्तर व्रत आदि देते हैं, उन व्रत-परिपूर्ण मुनि सुव्रतनाथको मैं सद्व्रतोंको प्राप्तिके छिए नमस्कार करता हूँ ॥३०॥ जिन्होंने शत्रुओंको नमाया है, जो तीन जगत्के नाथोंसे वन्दित हैं और कर्मशत्रुओंकी सन्तानके विनाशक हैं ऐसे नमीश्वरकी मैं उनके गुणोंकी प्राप्तिके छिए स्तृति करता हूँ ॥३१॥ जिन्होंने मोहकर्म और इन्द्रिय-शत्रुओंके मुखका शीव्र भंजन कर बाल-कालमें ही दीक्षा बहुण की, ऐसे अद्भुत नेमिनाथकी मैं संयमकी प्राप्तिके लिए स्तुति करता हूँ ॥३२॥ जिनसे महामन्त्र पाकर नाग और नागिनी उसके फलसे धरणेन्द्र और पद्मावती हुए, उन पाइर्वनाथकी मैं अहर्निश स्तुति करता हूँ ॥३३॥ जो कर्मोंके जीतनेमें वीर हैं, धर्मका उपदेश देनेमें सन्मति-वारे हैं और उपसर्गरूप अग्नि-पातमें भी महाबीर हैं, ऐसे श्री वर्धमान स्वामीको नमस्कार करता हूँ ॥३४॥ इस भरत क्षेत्रमें ये चौबीस तीर्थंकर तीर्थ-प्रवर्तनसे प्रख्यात हैं, अतः शास्त्रा-रम्भमें सम्यक् प्रकारसे मेरे द्वारा स्तुति किये गये ये सभी तीर्थंकर मेरे समस्त सत्कार्यकी सिद्धिके छिए सहायक होवें ॥३५॥

अतीत कालमें जितने अनन्त तीर्थं कर हो गये हैं और वर्तमान कालमें श्रीसीमन्धर स्वामीको आदि लेकर अदाई द्वीपमें जितने तीर्थं कर विद्यमान हैं, जो तीन जगत्के देवसमूहसे

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ 2.32-

त्रंलोक्यशिखरावासान् कर्मकायातिगान् परान् । सद्गुणाष्टमयान् सर्वाननन्तान् ज्ञानकायिकान् ॥३८॥ अमूर्तान् मनसा ध्येयान् मुमुश्चिमिरानरतम् । समामि सिद्धये सिद्धांस्तद्गृणाप्त्ये सुखाकरान् ॥३९॥ कृत्स्नान् वृष्यभसेनादीश्चनुर्जानधरान् परान् । सप्तिद्धेमूणितान् वन्दे कवीन्द्रांश्च गणिषपान् ॥३०॥ श्रागौतमः सुधर्माख्यः श्रीजम्बूस्वामिरन्तिमः । मोक्षं गते महावीरे त्रयः केवलिनोऽप्यमी ॥४१॥ मध्ये द्वाषष्टिवर्षाणां जाता ये धर्मवर्तिनः । शरणं तत्कमाव्जानां तद्गुणार्थी वजाम्यहम् ॥४२॥ मन्दी हि नन्दिमित्राख्योऽपराजितमुनीश्वरः । गोवर्धनस्तता मद्दबाहुस्वामीति पञ्च ये ॥४३॥ सर्वपूर्वाङ्गवेतारोऽत्रोत्पन्नाश्चिजगिद्धताः । अन्तरे शतववर्षाणां तेषामक् व्रीक्षिदे स्तुवे ॥४४॥ विशाखः श्रीष्ठलाचार्यः श्रतियो जयमंत्रकः । नागः सिद्धायनामा जिनसेनो विजयस्ततः ॥४५॥ वृद्धिलो गक्त्र्गात्रकाऽथ सुधर्ममुनिपुङ्गवः । दश्पूर्वधरा एवं जाता एकादशात्र ये ॥४६॥ व्यश्चातिशतवर्षाणां मध्ये धर्मप्रकाशकाः । हक्-चिद्-वृत्तात्मनां तेषां चरणाव्जान् नमाम्यहम् ॥४०॥ वश्चत्रो जयपाळाख्यः पाण्डुश्च द्वासेन नाक् । कंस ह्रयत्र जाता ये क्षेत्रदशाङ्गवेदिनः ॥४८॥ विश्वताधिकविशत्यवदानां मध्ये मुनीश्वराः । धर्मप्रवर्तिनस्त्वां स्तुवे पादसरोख्दान् ॥४९॥ सुमदाख्यो यशोमद्रो जयवाहुस्तपोधनः । लोहाचार्यं इतीहोत्पन्ना ये क्षात्राङ्गवारिणः ॥५०॥ सम्प्रवर्तिनस्त्रां यशासङ्गवरिणः ॥५०॥ सम्प्रवर्तिनस्त्रां यशासङ्गवरिणः ॥५०॥ मध्ये देशधरा अष्टादशाधिकशतात्मनाम् । वर्षाणामन्तरे स्तामि तान्युनीन् प्रनथवर्जितान् ॥५२॥ मध्ये देशधरा अष्टादशाधिकशतात्मनाम् । वर्षाणामन्तरे स्तामि तान्युनीन् प्रनथवर्जितान् ॥५२॥

पूजित हैं और धर्म साम्राज्यके नायक हैं, उन सबकी में इस प्रन्थके आदिमें स्तुति और वन्दना करता हूँ। वे मेरे विष्नोंके दूर करनेवाले होवें ॥३६-३०॥ जो तीन लोकके शिखरपर निवास करते हैं, कर्मरूप शरीरसे रहित हैं, ज्ञानरूप शरीरके धारक हैं, उत्तम अष्ट सद्गुणोंसे संयुक्त हैं, अमृत हैं, मुमुश्चजनोंके द्वारा निरन्तर मनसे ध्यान किये जाते हैं और सुखके भण्डार हैं, ऐसे उन समस्त अनन्त सिद्ध भगवन्तोंको उनके गुणोंकी प्राप्तिके लिए और सिद्धिके लिए मैं स्मरण करता हूँ ॥३८-३९॥

चार ज्ञानके धारक, सात ऋद्धियोंसे विभूषित, परम कवीन्द्र वृषभसेन आदि समस्त गणधरोंकी मैं वन्दना करता हुँ ॥४०॥ भगवान् महावीर स्वामीके मोक्ष चले जानेपर श्री गीतम, सुधर्मा और अन्तिम जम्बूस्वामी ये तीन केवली यहाँपर वासठ वर्ष तक धर्मका प्रवर्तन करते रहे, अतः उनके गुणोंका इच्छक में उनके चरण-कमलोंकी शरणको प्राप्त होता हूँ ॥४१-४२॥ नन्दी, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन और भद्रबाहु स्वामी ये पाँच मुनीइवर सर्वे अंग और पूर्वोंके वेत्ता एवं तीन जगतुके हितकर्ता सौ वर्षोंके अन्तरकालमें हुए, मैं ज्ञान-प्राप्तिके छिए <mark>उनेके चरणोंकी स्तुति करता हूँ</mark> ॥४३–४४॥ इनके परचात् विशाख, प्रोष्ठिलाचार्य, **क्ष**त्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, जिनसेन, विजय, बुद्धिल, गंग और सुधमें ये ग्यारह मुनिपुंगव एक सौ तेरासी वर्षके भीतर दश पूर्व और ग्यारह अंगके धारक और धर्मके प्रकाशक हुए। मैं उन सम्यग्दर्शन, ज्ञान और चारित्रधारी मुनिराजोंके चरण कमलोंको नमस्कार करता हूँ ॥४५-४०॥ इनके पश्चात् नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, द्रमसेन और कंस ये ग्यारह अंगोंके वेत्ता मुनीश्वर दो सौ बीस वर्ष तक धर्मके प्रवर्तक हुए। मैं उनके चरण कमलोंकी स्तुति करता हूँ ॥४८-४९॥ इनके पश्चात् सुभद्र, यशोभद्र, जयबाहु और लोहाचार्य ये चार तपोधन आद्य आचारांगके धारक यहाँपर उत्पन्न हुए॥५०॥ तत्परचात् विनयधर, श्रीदत्त, शिवदत्त और अर्हदत्त ये अंग-पूर्वोंके एकदेशके ज्ञाता आचार्य एक सौ अठारह वर्षके भीतर यहाँ पर उत्पन्न हए। उन सब निर्प्रन्थ मुनिराजोंकी मैं स्तुति करता हूँ ॥५०-५२॥

१. अ अष्टादशाग्रैकशतात्मनाम् ।

### १.६७ ] प्रथमोऽधिकारः

हत्यत्र कालदोषेण हीयमाने श्रुते सित । मुनिर्मृतवली नाम्ना पुष्पदन्तोऽपरी यितः ॥५३॥ श्रुतनादाभयात्ताभ्यां होषं संस्थापितं श्रुतम् । पुस्तकेषु समं संबैः कृत्वा पूजामहानये ॥५४॥ अयेष्ठे धवलपञ्चम्यां ह्यतोऽत्रैती मुनीश्वरी । धर्मवृद्धिकरी स्तुत्वो वन्यो मे स्तां श्रुतासये ॥५५॥ अन्ये ये वहवो भूताः कुन्दकुन्दादिस्यः । सुकवीन्द्राश्च निर्मृत्याः सिन्त सर्वे महीतले ॥५६॥ पञ्चाचारादिभूषा ये पाठका जिनवाग्रताः । वन्याः स्तुता मया मेऽत्र द्युः स्वस्वगुणांश्च ते ॥५०॥ त्रिकालयोगयुक्ता ये महातपोविधायनः । साधवस्ते जगत्व्याः सन्तु तत्तपसे मम ॥५८॥ या मारती जगन्मान्या जिनास्याम्बुजसंभवा । कवित्वरचने दक्षां ग्रुद्धां वृत्ते मितं व्यथात् ॥५९॥ या मारती जगन्मान्या जिनास्याम्बुजसंभवा । कवित्वरचने दक्षां ग्रुद्धां वृत्ते मितं व्यथात् ॥५९॥ मेऽत्र सेव मया वन्या नृता विधार्यदेशिनोम् । करोतु परमां बुद्धिं दम्जानारव्धसिद्धये ॥६०॥ इत्यं सदेवसिद्धान्तगुरून् सद्गुणवालिनः । मदिष्टानिष्टसिद्धयर्थं नत्वा च मङ्गकासये ॥६०॥ ववनु-श्रोतृकथादीनां लक्षणं विच्या संप्रति । यैः प्रतिष्ठां परां याति प्रन्थोऽत्र स्वपरार्थकृत् ॥६२॥ ये सर्वसंगिनर्मुक्ताः ख्वातिपूजापराङ मुखाः । अनेकान्तमतोपेताः सर्वसिद्धान्तपारगाः ॥६३॥ ये सर्वसंगिनर्मुक्ताः ख्वादिष्तायाः । दक्षित्वत्वत्योभूषाः साम्यादिगुणसागराः ॥६४॥ निर्लोमा निरद्दकार गुणिधार्मिकवत्सलाः । जिनवासनमाहास्यप्रकाशनपरायणाः ॥६५॥ महाधियो महाप्राच्चा प्रन्थादिरक्तने क्षमाः । विख्यातकीतयो मान्या बुधैः सस्यवचोऽङ्किताः ॥६६॥ हस्याचन्यौगुणैः सारैर्मृषिताः सूर्योऽत्र ये । ते वक्तारोऽथ शाखाणां बुधैःया महोत्तमाः ॥६०॥

तद्नन्तर इस भरतक्षेत्रमें कालके दोषसे श्रुतज्ञानकी हीनता होनेपर भूतवली और पुष्पदन्त नामके दो मुनिराज हुए। उन्होंने श्रुत-विनाशके भयसे अवशिष्ट श्रुतको पुस्तकों में लिखकर स्थापित किया और सर्व संघके साथ ज्येष्ठ शुक्ला पंचमीके दिन उनकी महापूजा की। वे दोनों मुनीश्वर धर्मकी वृद्धि करनेवाले हैं, स्तुत्य हैं और वन्दनीय हैं, वे मुझे श्रुतकी प्राप्ति करें ॥५२-५५॥ इनके पश्चात् कुन्दकुन्द आदि अन्य बहुत-से आचार्य और निर्धन्य कवीश्वर इस महीतलपर हुए हैं और जो पंच आचार आदिसे भूषित हैं, वे सब आचार्य, तथा जिनवाणीके पठन-पाठनमें निरत पाठक (उपाध्याय) मेरे द्वारा वन्दनीय और संस्तुत हैं, वे सब मुझे अपने-अपने गुणोंको देवें ॥५६-५७॥ जो त्रिकालयोगसे संयुक्त हैं, महातपोंके करनेवाले हैं और जगत्पूज्य हैं, वे सर्व साधुजन मेरे उन-उन तपोंकी प्राप्तिके लिए सहायक होवें ॥५८॥ जो भारती (सरस्वती) जगन्मान्य है और जिनेन्द्रदेवके मुख-कमलसे निकली है, वह कविताके रचनेमें और चारित्रके बदानेमें मेरी बुद्धिको दक्ष और शुद्ध करे ॥५९॥ वह भारती ही मेरे लिए सदा वन्दनीय हैं और मेरे द्वारा नमस्कृत हैं, वह सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और आरम्भ किये गये इस प्रन्थकी सिद्धिके लिए मेरी बुद्धिको परम शुद्ध और समस्त अर्थको दिखानेवाली करे।।६०॥

इस प्रकार सद्-गुणशाली सुदेव, शास्त्र और गुरुको अपने इष्ट कार्यमें आनेवाले अनिष्टोंको दूर करनेके लिए तथा मंगलकी प्राप्तिके लिए नमस्कार करके अब वक्ता, श्रोता और कथा आदिका लक्षण कहता हूँ, जिससे कि स्व-परका उपकारक यह मन्थ इस लोकमें परम प्रतिष्ठाको प्राप्त होवे।।६१-६२।।

वक्ताका लक्षण—जो सर्व परिग्रहसे रहित हों, ख्याति और पूजासे पराङ्मुख हों, अनेकान्त मतके धारक हों, सर्व सिद्धान्तके पारगामी हों, जगत्के अकारण बन्धु हों, भव्य प्राणियोंके हितमें उद्यत रहते हों, सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तपसे भूषित हों, साम्यग्माव आदि गुणोंके सागर हों, लोभ-रहित हों, अहंकार-विहीन हों, गुणी और धार्मिकजनोंके साथ वात्सल्यभावके धारक हों, जैनशासनके माहात्म्य-प्रकाशनमें सदा तत्पर रहते हों, महाबुद्धिशाली हों, महान् विद्वान हों, प्रन्थ आदिके रचनेमें समर्थ हों, प्रख्यात कीर्तिवाले

Ę

#### श्री-वोरवर्धंमानचरिते

[ 2.46-

वर्मीषां वचसां दक्षा धर्मं गृह्णस्ति वा तपः । तदाचरणसुप्रमाण्याञ्चान्यशिधिलासमाम् ॥६८॥ यद्ययं वेति सद्धमं कथं नाचरति स्वयम् । इरयुक्त्वा शिथिलोक्तं न धर्मं स्वीकुरुते जनः ॥६९॥ ज्ञानहीनो वदस्यत्र यो धर्मं विवल्ववोद्धतः । मोः किं वेत्ययसित्युक्त्वोपहस्ति तमेव हि ॥७०॥ अतोऽत्र शास्त्रकर्वृणां वक्तृणां धर्मदेशिनाम् । द्वी गुणी परमी ज्ञेयौ ज्ञानवृत्तासमको सुवि ॥७१॥ वृक्षचिन्छोलकतोपेताः सिद्धान्तत्रवणोरसुकाः । श्रुतावधारणे शक्ता जिनेन्द्रसमये रताः ॥७२॥ अर्ह्वर्-भक्ताः सद्याचरा निर्भन्थगुरुत्तेवकाः । विचारचतुरा दक्षाः निकषप्रावसंनिमाः ॥७३॥ आचार्योक्तं श्रुतं सम्यक् सारासारं विचार्यं ये । असारं प्रामगृहीतं वा त्यक्त्वा गृह्णन्ति स्तृतम् ॥७॥ इस्तित स्वल्वितं स्र्रेनं मनाग् ये विवेकिनः । श्रुक्तमृद्धंसनीरादिगुणाक्या दोषदूरगाः ॥७॥ इत्याद्यपरसच्छ्रोतृगुणैर्युक्तं विदोऽत्र ये । ओतारः परमा क्षेत्रस्ते शास्त्राणां ग्रुभाशयाः ॥७॥ इत्याद्यपरसच्छ्रोतृगुणैर्युक्तं विदोऽत्र ये । ओतारः परमा क्षेत्रस्ते शास्त्राणां ग्रुभाशयाः ॥७॥ द्वान-पूजा-तपः वाल-वत्तादीनां फलानि च । बन्धमोक्षाद्यो ध्यक्तस्तेषां च हेतवो घनाः ॥७८॥ सल्या प्राणिदया यत्र प्रोष्ट्यते धर्ममातृका । सर्वसंगापरित्यागारस्वमोक्षं यान्ति धीधनाः ॥७८॥ सल्या प्राणिदया यत्र प्रोष्ट्यते धर्ममातृका । सर्वसंगापरित्यागारस्वमोक्षं यान्ति धीधनाः ॥७८॥

हों, ज्ञानियोंके द्वारा मान्य हों, सत्यवचनोंसे अलंकृत हों, तथा इसी प्रकारके अन्य अनेक सारभू क्रमुणोंसे जो विभूषित हों, ऐसे जो आचार्य हैं, वे ही विद्वानोंके द्वारा महान् उत्तम शास्त्रोंके वक्ता माने गये जानना चाहिए। कारण ऐसे ही वक्ताओंके वचनोंसे दक्ष पुरुष धर्मको और तपको प्रहण करते हैं क्योंकि उनके आचरणकी प्रमाणतासे वचनोंमें प्रमाणता मानी जाती है। अन्य शिथिलाचारी पुरुषोंके वचन कोई नहीं मानता है। क्योंकि उनके विषयमें लोग ऐसा कहते हैं कि यदि यह सत्य धर्मको जानता है, तो फिर स्वयं उसका आचरण क्यों नहीं करता है। ऐसा कहकर लोग शिथिलाचारीके कहे हुए धर्मको स्वीकार नहीं करते हैं। जो ज्ञानहीन वक्ता यहाँपर ज्ञानका लवमात्र पाकर उद्धत हुआ धर्मका प्रतिपादन करता है, उसके लिए लोग 'अरे, यह क्या जानता हैं', ऐसा कहकर उसकी हँसी उड़ाते हैं।।६२-७०॥ अतएव यहाँपर शास्त्रकर्ताओं और धर्मापदेश करनेवाले वक्ताओं- के ज्ञान और चारित्रात्मक हो परम गुण जानना चाहिए।।७१॥

श्रोताका लक्षण—जो सम्यग्दर्शन, शील और अतसे संयुक्त हों, सिद्धान्तके सुननेके लिए उत्सुक हों, सुनकर उसके अवधारण करनेमें समर्थ हों, जिनदेवके शासनमें निरत हों, अर्हन्तदेवके भक्त हों, सदाचारी हों, निर्मन्थ गुरुओंके सेवक हों, विचार करनेमें चतुर हों, अर्हन्तदेवके भक्त हों, सदाचारी हों, निर्मन्थ गुरुओंके सेवक हों, विचार करनेमें चतुर हों, तत्त्वके स्वक्तप-निणयमें कसौटीके पाषाणके सदृश चतुर परीक्षक हों, और जो आचार्यके द्वारा कहे गये श्रुतका सम्यक् प्रकारसे सार-असार विचार करके असारको तथा पहलेसे प्रहण किये गये अतत्त्वको छोड़कर सारभृत सत्त्यको प्रहण करनेवाले हों, और जो विवेकी जन आचार्यके स्वलन (चूक) पर जरा भी नहीं हँसते हों, जो तोता, मिट्टी और हंसके क्षीर-नीर विवेक समान गुणोंसे युक्त हों और सर्व प्रकारके दोषोंसे दूर हों, इनको आदि लेकर अन्य अनेक उत्तम गुणोंसे युक्त जो ज्ञानी श्रोता होते हैं, वे ही शुभाशयवाले शास्त्रोंके परम श्रोता जानना चाहिए।।७२-७६॥

उत्तम कथाका स्वरूप—जिस कथामें जीव आदि समस्त तत्त्व सम्यक् प्रकारसे निरूपण किये गये हों, जिसमें परमार्थका वर्णन हो, संसार, भोग और शरीर गृहादिमें मुख्य रूपसे संवेग (वैराग्य)का निरूपण हो, जिसमें दान, पूजा, तप, शील और ब्रतादिकोंका स्वरूप तथा उनके फलोंका वर्णन हो, जिसमें बन्ध और मोक्ष आदिका तथा उनके कारणोंका व्यक्त एवं विस्तृत वर्णन हो, जिस कथामें धर्मकी मातास्वरूप प्राणिद्या मुख्य रूपसे कही गयी हो, सर्व प्रकारके परिमहके परित्यागसे स्वर्ग और मोक्षको जानेवाले बुद्धिमान पुरुष

### १.८७ ]

### प्रथमोऽधिकारः

Y

त्रिषष्टिपुरुषादीनां महतां च महर्षयः । यत्रोच्यन्ते पुराणानि मवान्तराणि संपदः ॥८०॥ अन्यानि ग्रुभपाकानि कथ्यन्ते यत्र कोविदैः । सा सर्वा स्नृता धर्मकथा सारा श्रुमप्रदा ॥८१॥ पूर्वापाविरुद्धा च श्रोतच्या जिनसूत्रजा । श्रुङ्कारादिमवा नान्या जातुचित्पापकारिणी ॥८२॥ इत्थं सहक्तृ-सच्छुोतृ-कथानां स्कृषणं पृथक् । सम्यस् निरुप्त वस्थेऽहं चरित्रं पावनं परम् ॥८३॥ श्रोवीरस्वामिनो रम्यं महापुण्यनिवन्धनम् । वक्तृ-श्रोतृजनादीनां हितसुद्दिय पापहृत् ॥८४॥ येन श्रुतेन सभ्यानां पुण्यं संचियते तराम् । पूर्वपापं क्षयं याति संवेगो वर्धते महान् ॥८५॥ इति सकस्युयुक्त्या स्वेष्टदेवान् प्रणम्य परमगुणयुतान् वक्त्रादिसर्वाक्षिरुप्य । जिनवरमुखजातां सक्त्यां धर्मेखानि चरमजिनपतेर्वचमीह कर्मारिशान्त्ये ॥८६॥ बीरो वीरनराग्रणीर्गुणनिधिवीरा हि वीरं श्रिता वीरोग्रह मवेत्सुवीरिविभवं वीराय नित्यं नमः । वीराद वीरगुणा मवन्ति सुश्चियां वीरस्य वीराश्चरा वीरे मिक्क्युकुर्वतो मम गुणान् हे वीर देख्यद्वतान् ॥८७॥

इति भट्टारकश्रीसकलकीर्तिदेवविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते इष्टदेवनमस्कार-वक्त्रादिलक्षणप्ररूपको नाम प्रथमोऽधिकारः ॥१॥

जिसमें वर्णित हों, जिसमें तिरेसठ शलाका महापुरुषोंकी महाऋद्धि, उनके चिरित, भवान्तर और सम्पदाका वर्णन किया गया हो, जिसमें विद्वानोंके द्वारा अन्य अनेक पुण्य-विपाक कहे गये हों, ऐसी सभी सारभूत पुण्यदायिनी सच्ची धर्मकथाएँ जाननी चाहिए ॥७०-८१॥ जो पूर्वापर विरोधसे रहित है, ऐसी जिनसूत्रसे उत्पन्न हुई सत्कथाएँ ही श्रोताओंको सुननी चाहिए। किन्तु शृंगार आदिका वर्णन करनेवाली पापकारिणी अन्य कोई भी कथा कभी नहीं सुननी चाहिए।।८२॥

इस प्रकार उत्तम वक्ता, श्रोता और कथाका लक्षण पृथक-पृथक् सम्यक् प्रकारसे निरूपण करके अब में श्री वीरस्वामीका परम पावन, रमणीक और महापुण्यका कारणभूत पापका नाशक चरित्र वक्ता और श्रोता आदि जनोंके हितका उद्देश्य करके कहूँगा। जिसके सुनने से सभ्यजनोंके अत्यन्त पुण्यका संचय होता है और पूर्वभवके पाप क्षयको प्राप्त होते हैं तथा महान संवेग बढता है।।८३-८५॥

इस प्रकार सकल सुयुक्तियोंसे परम गुणयुक्त अपने इष्ट देवोंको प्रणाम करके और बक्ता आदि सभीका स्वरूप कहके, जिनेन्द्रदेवके मुखकमलसे उत्पन्न हुई, धर्मकी खानि-स्वरूप अन्तिम जिनपति महावीर स्वामीकी सत्कथाको अपने कर्म-शत्रुओंके शान्त करनेके लिए कहता हूँ ॥८६॥

वीरिजिनेन्द्र वीर मनुष्योंमें अमणी हैं, गुणोंके निधान हैं, वीर पुरुष ही वीर जिनके आश्रयको प्राप्त हुए हैं, वीरके द्वारा ही इस लोकमें उत्तम वीर-वैभव प्राप्त होता है, ऐसे श्री वीरस्वामीको मेरा नमस्कार हो। वीरसे सुबुद्धिशालियोंके वीर-गुण प्राप्त होते हैं, वीर जिनेन्द्रके अनुवर भी वीर ही होते हैं, ऐसे वीरिजिनेन्द्रमें भक्तिको करनेवाले मेरे हे वीर, त् मुझे अपने अद्भुत गुणोंको हे ॥८७॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्तिविरचित श्रीवीर-वर्धेमान-चरितमें इष्टदेवको नमस्कार और वक्ता आदिके लक्षणोंका वर्णन करनेवाला प्रथम अधिकार समाप्त हुआ ॥१॥

१. ब सर्वपापं ।

## द्वितीयोऽधिकारः

वीरं वीराजिमं वीरं कमंमल्किनिपातने । परीषहोपसर्गादिजये भैयांय नीमि च ॥१॥ अथ-जम्बृद्धमोपेतो जम्बृद्धीपो विराजते । मध्ये द्वीपाब्धि सर्वेषां चक्रवर्तीव भूभुजाम् ॥२॥ तन्मध्ये मेरराभाति सुदर्शनी महोश्वतः । मध्ये विश्वाचळानां च देवानामिव तीर्थंकृत् ॥३॥ तस्मारपूर्वेदिशो भागे आजते क्षेत्रसुत्तमम् । रम्यं पूर्वविदेहाल्यं धार्मिकैः श्रीजिनादिमिः ॥४॥ यतोऽत्र तपसानन्ता विदेहा सुनयश्चिद्या । भवन्त्यत ह्दं क्षेत्रं विधन्ते सार्थनाम हि ॥५॥ तन्मध्यस्थितसीताया नद्या उत्तरिक्तरे । विषयः पुष्कळावत्यमिधो माति महान् श्रिया ॥६॥ शोभन्ते यत्र तीर्थेशप्रासादास्तुङ्गकेतुमिः । पुर-प्राम-वनादौ सर्वत्र नान्यसुरालयाः ॥७॥ विहरन्ति गणेशाद्याश्वतुःसंविभूषिताः । धर्मप्रवृत्तये यत्र नैव पाष्विण्डिक्तिनः ॥८॥ अहिंसाळक्षणो धर्मो वर्ततेऽर्हन्मुखोद्गतः । यतिभिः श्रावकैर्नित्यो नापरः सखवाधकः ॥९॥ पठन्ति चाङ्गपूर्वाणि यत्रत्या सुविदः सदा । ज्ञानायाज्ञाननाशाय न कुशास्त्राणि जातुचित् ॥१०॥ प्रजा वर्णत्रयोपेता यत्र सन्ति सुखान्विताः । शश्वद्मरेता दक्षा बहुश्र्याद्या न च द्विजाः ॥१९॥ जायन्ते गणनातीतास्तीर्थनाथा गणाधिपाः । चिक्रणो वासुदेवाद्या यत्र मत्यं सुराचिताः ॥१२॥ शत्वाव्वत् त्रावन्ति तथा गत्रस्त सद्युः । पूर्वकोटिप्रमाणायुः काळश्चतुर्थं एव च ॥१३॥ शत्वाव्यधनुस्तुः विद्यते यत्र सद्युः । पूर्वकोटिप्रमाणायुः काळश्चतुर्थं एव च ॥१३॥

कर्मरूपी मह्नको गिरानेमें वीराप्रणी और परीषह—उपसर्गोंके जीतनेवाले श्री वीरप्रमु-को मैं धैर्य-प्राप्तिके लिए नमस्कार करता हुँ ॥१॥ असंख्यात द्वीप-समुद्रोवाले इस मध्यलोकके मध्यमें राजाओंमें चक्रवर्तीके समान जम्बूबृक्षसे संयुक्त जम्बूद्वीप शोभित है।।२॥ उस जम्बू-द्वीपके मध्यमें महान् उन्नत सुदर्शन नामका मेरुपर्वत देवोंके मध्यमें तीर्थंकरके समान सर्वे पर्वतोंमें शिरोमणि रूपसे शोभित है।।३।। उस मेरुपर्वतके पूर्व दिशा-भागमें पूर्व विदेह नामका एक उत्तम क्षेत्र श्री जिनेन्द्रदेवोंसे और धार्मिकजनोंसे रमणीय शोभित है ॥४॥ यतः उस क्षेत्रसे अनन्त मुनिगण तप करके देह-रहित हो गये हैं, अतः वह क्षेत्र 'विदेह' इस सार्थक नामको धारण करता है।।५।। उस पूर्वविदेह क्षेत्रके मध्यमें स्थित सीता नदीके उत्तर दिशावर्ती तटपर लक्ष्मीसे शोभायमान एक पुष्कलावती नामका देश है ॥६॥ उस देशमें पुर, ब्राम और बनादिमें सर्वत्र उन्नत ध्वजाओंसे युक्त तीर्थंकरोंके मन्दिर शोभायमान हैं, वैसे सुन्दर देवोंके भवन भी नहीं हैं ॥७॥ उस देशमें सर्वत्र चतुर्विध संघसे विभूषित तीर्थंकर और गणधर देवादिक धर्म-प्रवर्तनके लिए विहार करते रहते हैं। उस देशमें कोई भी पाखण्डी वेषधारी नहीं है।।८।। उस देशमें अईन्त भगवन्तके मुखारविन्दसे प्रकट हुआ अहिंसा लक्षण धर्म ही मुनि और श्रावकजनोंके द्वारा नित्य प्रवर्तमान रहता है। इसके अतिरिक्त जीवोंको बाधा पहुँचानेवाला और कोई धर्म वहाँ नहीं है।। ।। जहाँ के ज्ञानीजन नित्य ही ज्ञानकी प्राप्ति और अज्ञानके नाशके लिए अंग और पूर्वगत शास्त्रोंको पढ़ते हैं। वहाँपर कुशास्त्रोंको कभी भी कोई व्यक्ति नहीं पढ़ता है ॥१०॥ वहाँकी सर्व प्रजा क्षत्रिय, वैश्य और शुद्र इन तीन वर्णवाली ही है। सारी प्रजा सुख-संयुक्त, निरन्तर धर्म-पालनमें निरत और बहुत रुक्ष्मीसे सम्पन्न है। वहाँपर ब्राह्मण वर्ण नहीं है ॥११॥ उस देशमें मनुष्य और देवोंसे पूजित असंख्य तीर्थंकर, गणधर, चक्रवर्ती और वासुदेव आदि महापुरुष उत्पन्न होते हैं।।१२।। जिस विदेह क्षेत्रमें उत्पन्न होनेवाछे मनुष्योंके शरीर पाँच सौ धनुष उन्नत हैं,

२.२७ ] द्वितीयोऽधिकारः

यत्रोत्पन्ने मेहिदिश्च तपसा साध्यते यदि । स्वागें मोक्षोऽहिमिन्द्रस्वं तत्र का वर्णना परा ॥१४॥ दिष्ठपोजनायामा नवयोजनिवस्तृता । चतुःपयसहस्राक्ष्या सहस्रद्वारभूषिता ॥१५॥ शतपञ्चलघुद्वारा द्विषट्सहस्रसत्पथा । सद्धार्मिकजनैः पूर्णा महापुण्यनिवन्धना ॥१६॥ तन्मध्ये नामिवद् भाति नगरी पुण्डरिकिणी । आह्वयन्तीव नाकेशं चैत्यगेहस्थकेतुभिः ॥१०॥ तस्या वाद्ये भवेदम्यं मधुकाक्यं वनं महत् । शतिल्लं सफलं हेथा ध्यानस्थमुनिभूषितम् ॥१८॥ वसेद् ध्याधाधिपस्तत्र पुरूरवाभिधानकः । भद्रो मद्रा प्रिया तस्य काल्किकख्यामवच्छुमा ॥१९॥ कदाचित्कानने तस्मिन् वन्दनायै जिनेशिनः । सुनिः सागरसेनाक्य आयातः सत्यये वजन् ॥२०॥ सार्थवाहेन धर्मस्य स्वामिना सह सोऽञ्जभात् । सार्थों मिल्लेगृंहीतोऽखिलोऽञ्जमात् किं न जायते ॥२९॥ अतस्तत्र मुनान्द्रं तमीर्यापथिविलोचनम् । दिक्षोहाद्धमंसंलीनं पर्यटन्तमितस्ततः ॥२२॥ वतस्त्र मुनान्द्रं तमीर्यापथिविलोचनम् । दिक्षोहाद्धमंसंलीनं पर्यटन्तमितस्ततः ॥२२॥ दूराद्वीक्ष्य मृगं मत्वा हन्तुकामः पुरूरवाः । निषिद्धो द्वतमित्युक्त्वा ग्रुभात्तत्कान्तया गिरा ॥२३॥ वनदेवाश्चरन्तीमे विश्वानुमहकारिणः । न कर्तव्यमिदं नाय त्वया कर्माघकारणम् ॥२७॥ तद्वचःश्चरणात्काललक्ष्या भूत्वा प्रसन्नधोः । उपैत्यासौ मुनोशं तं ननाम शिरसा मुदा ॥२५॥ वितः स्वकृपयेत्याहं तं मक्यं प्रति धर्मधोः । सदेदं मद्वचःसारं श्र्णु सद्धमंसूचकम् ॥२६॥ कश्चरेत येन धर्मण लक्ष्मीकौंकत्रयोद्धवा । राज्यं श्रीणारिचकं च सुखिमन्द्वादिगोचरम् ॥२०॥

उनकी आयु एक पूर्वकोटी वर्ष प्रमाण है और वहाँपर सदा चौथा काल ही रहता है ॥१३॥ जहाँपर उत्पन्न हुए महामनुष्य तपके द्वारा स्वर्ग, मोक्ष और अहमिन्द्रपना ही सिद्ध करते हैं, वहाँका और क्या अधिक वर्णन किया जा सकता है ॥१४॥ उस पुष्कलावती देशमें एक पुण्डितिकणी नामकी नगरी है, जो कि बारह योजन लम्बी है, नौ योजन चौड़ी है, एक हजार चतुःपथों (चौराहों) से संयुक्त है, एक हजार द्वारोंसे विभूषित है, पाँच सौ छोटे द्वारोंवाली है, बारह हजार राजमागोंसे युक्त है, धार्मिक जनोंसे परिपूर्ण है और महापुण्यकी कारणभूत है ॥१५-१६॥ यह पुण्डरीकिणी नगरी उस देशके मध्यमें इस प्रकारसे शोभित है, जैसे कि शरीरके मध्यमें नाभि शोभती है। वह नगरी चैत्यालयोंके ऊपर उड़नेवाली ध्वजाओंसे मानो स्वर्गलोकको बुलाती हुई-सी जान पड़ती है ॥१७॥

उस नगरीके बाहर मधुक नामका एक रमणीक महावन है, जो शीतल छायावाले और फले फूले हुए वृक्षोंसे युक्त तथा ध्यानस्थ मुनियोंसे भूषित है ॥१८॥ उस वनमें पुरुरवा नामका भद्र प्रकृतिका एक भीलोंका स्वामी रहता था। उसकी कालिका नामकी एक भद्र और कल्याणकारिणी प्रिया थी।।१९।। किसी समय जिनदेवकी वन्दनाके लिए जाते हुए सागरसेन नामक एक मुनिराज उस वनमें आये। वे मुनिराज धर्मके स्वामी किसी सार्थ-वाहके साथ आ रहे थे कि मार्गमें उस सार्थवाहको पापोदयसे भीलोंने पकड लिया। अराभ कर्मके उदयसे क्या नहीं हो जाता है।।२०-२१।। सार्थवाहके साथसे बिछुड़कर और दिशा भूल जानेसे ईर्यासमितिसे इधर-उधर घूमते हुए धर्ममें संलग्न उन मुनिराजको पुरूरवा भीलने दूरसे देखा और उन्हें मृग समझकर बाण द्वारा मारनेके लिए उद्यत हुआ। तभी पुण्योदयसे उसकी स्त्रीने शीघ ही यह कहकर उसे मारनेसे रोका कि 'अरे, ये तो संसारका अनुप्रह करनेवाले वनदेव विचर रहे हैं। हे नाथ, तुम्हें महापाप कर्मका कारणभूत यह निन्य कार्य नहीं करना चाहिए' ॥२२-२४॥ अपनी स्त्रीके ये वचन सुननेसे, और काललब्धिके योगसे प्रसन्नचित्त होकर वह उन मुनिराजके पास गया और अति हर्षके साथ मस्तकसे उन्हें नमस्कार किया ॥२५॥ धर्मबुद्धि उन मुनिराजने अपनी द्यालुतासे उस भन्यसे कहा— 'हे भद्र, मेरे उत्तम धर्मके प्रकट करनेवाले सारभूत वचनको सुनो ॥२६॥ जिस धर्मके द्वारा तीनों लोकोंमें उत्पन्न होनेवाली लक्ष्मी प्राप्त होती है, जिसके द्वारा शत्रुचकका नाश करने-

### श्री-वीरवधंमानचरिते

7.72-

मोगोपभोगवस्त्ि सनोऽभीष्टसुसंपदः । धर्मप्राप्त्या किलाप्यन्ते स्वजनाद्याश्च शर्मदाः ॥२८॥ स धर्मो मद्यमासादिपञ्चोदुम्बरवर्जनैः । सम्यक्ति हृद्धिसाद्यणुवतैः पञ्चभिस्त्वया ॥२९॥ गुणवतिव्रकैः सारैः शिक्षावतचतुष्ट्यैः । साध्यते गृहिभिश्चेकदेशः स्वर्गसुखप्रदः ॥२९॥ इति तद्वचसा स्यक्त्वा मद्यमासवधादिकान् । नत्वा सुनीन्द्रपादाब्जो श्रद्धया पर्या समम् ॥३१॥ जप्राह दृष्टिना सार्थं मिल्लाधिपः ग्रुमाशयः । द्वाद्रतेव वतान्याञ्च श्रावकस्य वृषासये ॥३२॥ निदाधे तृषितो यद्वरप्राप्य पूर्णं सरोवरम् । संसारदुःत्वमीहर्वा सत्यं जैनेश्वरं मतम् ॥३३॥ शाखाभ्यसनशीलो वा विद्वद्भतं गुरोः कुलम् । रोगी वा रोगनिर्नाशं निधानं वा द्रिद्वान् ॥३४॥ कमते परमानन्दं तथा सन्तोषमूर्जितम् । अस्यन्तदुर्लभेनात्र धर्मलाभेन सोऽगमत् ॥३५॥ कतो यतेः स पुण्यात्मा दर्शयित्वा पयोत्तमम् । नमस्कारं सुदुः कृत्वा जगाम स्वाश्चयं सुदा ॥३६॥ आजन्मान्तं प्रपाल्योच्चैः सर्वं वतकदम्बकम् । अन्ते समाधिना मृत्वा वतजातञुभोदयात् ॥३९॥ शोधमांत्वये महाकल्पेऽनेकश्चर्माकरेऽभवत् । महर्द्धकोऽमरो भिल्ल एकसागरजीवितः ॥३८॥ शोधमांत्वये महाकल्पेऽनेकश्चर्माकरेऽभवत् । सहर्द्धकोऽमरो भिल्ल एकसागरजीवितः ॥३८॥ समस्तं प्राग्मवं ज्ञात्वा वतादिजनितं फलम् । तत्क्षणासाविध्वानाद्वभेंअधस्वमर्ति दृढाम् ॥४०॥ सतस्त्रैत्वाकृतं गत्वा सुदा धर्मादिसिद्धये । चकेऽसी परमां पूजां प्रतिमानां जिनेशिन.म् ॥४९॥ सतस्त्रैत्वाकृतं गत्वा सुदा धर्मादिसिद्धये । चकेऽसी परमां पूजां प्रतिमानां जिनेशिन.म् ॥४९॥

वाला राज्य प्राप्त होता है और इन्द्रादिके सुख प्राप्त होते हैं, मनोवांछित भोगोपभोगकी वस्तुएँ प्राप्त होती हैं और सभी अभीष्ट सम्पदाएँ मिलती हैं, तथा जिस धर्मकी प्राप्तिसे सुखके देनेवारे स्वजन-परिजन आदि मिलते हैं, वह धर्म मद्य, मांस आदिके तथा पंच उदुम्बर फलोंके भक्षणके त्यागसे प्राप्त होता है। अतः हे भव्य, तू सम्यक्त्वके साथ, तथा अहिंसादि पाँच अणुत्रतों, सारभूत तीन गुणत्रतों और चार शिक्षात्रतोंके साथ उस धर्मको धारण कर । यह स्वर्गके सुखोंको देनेवाला एकदेशरूप धर्म गृहस्थोंके द्वारा साधा जाता है ॥२७-३०॥ मुनिराजके इन वचनोंसे उस भिक्लराजने मद्य-मांसादिका भक्षण और जीवघात आदिका त्याग कर और परम श्रद्धाके साथ मुनिराजके चरण-कमलोंको नमस्कार कर शुभ हृद्यवाला होकर सम्यन्दर्शनके साथ श्रावकके बारह ही ब्रतोंको धर्म-प्राप्तिके लिए शीघ म्रहण कर लिया ॥३१-३२॥ जैसे मीष्मऋतुमें प्यासा मनुष्य जलसे परिपूर्ण सरोवरको पाकर अति प्रसन्न होता है, उसी प्रकार वह भील भी संसारके दुःखोंसे डरकर और जिनेश्वरो-पदिष्ट सत्य धर्मको प्राप्त कर अतिहर्षित हुआ। जैसे शास्त्राभ्यासका इच्छुक मनुष्य विद्वानोंसे भरे हुए गुरुकुछको पाकर हर्षित होता है, अथवा जैसे रोगी मनुष्य रोग-नाशक औषधिको पाकर प्रमुद्दित होता है, अथवा जैसे दरिद्री पुरुष निधानको पाकर परमानन्दको प्राप्त होता है, उसी प्रकार अत्यन्त दुर्छभ धर्मके लाभसे वह भिल्लराज भी अत्यन्त सन्तोषको प्राप्त हुआ ॥३३-३५॥ तत्पञ्चात् वह पुण्यात्मा भिल्छराज मुनिराजको उत्तम मार्ग दिखलाकर और उन्हें बार-बार नमस्कार करके हर्षित होता हुआ अपने स्थानको चला गया ॥३६॥ उसने अपने जीवन-पर्यन्त उस सब व्रत-समुदायको उत्तम प्रकारसे पालन किया और अन्तमें समाधिके साथ मरण कर ब्रत-पालनसे उत्पन्न हुए पुण्यके उदयसे अनेक सुखोंके भण्डार ऐसे सौधर्म नामके महाकल्पमें एक सागरोपमकी आयुका धारक महर्द्धिक देव ब्ल्पन्न हुआ ॥३७-३८॥ उपपादशय्याके शिलासम्पुटगर्भमें अन्तर्मुहूर्तके भीतर ही नवयौवन अवस्थाको प्राप्त कर और तत्क्षण प्राप्त हुए अवधिज्ञानसे पूर्वभवमें किये गये ब्रतादिका फल जानकर और स्वर्ग-विमानादिकी उत्कृष्ट लक्ष्मीको देखकर उसने धर्ममें अपनी मतिको और भी दृढ़ किया ॥३९-४०॥

तदनन्तर धर्म आदिकी सिद्धिके लिए इर्षित होकर उसने अपने परिवारके साथ

#### दितीयोऽधिकारः

**२.५५**]

28

सार्धं स्वपरिवारेण चाष्ट्रभेदैर्महार्चनैः । जकादिफलपर्यन्तैर्गीतनृत्यस्तवादिभिः ॥४२॥ पुनः प्रपुज्य तीर्थेशमूर्तीश्चेत्यदुमे स्थिताः । मेरुनन्दीश्वरादौ च गत्वारूढः स्ववाहनम् ॥४३॥ जिनेन्द्रकेवळज्ञानिगणेशादिमहात्मनाम् । महामहं विधायोचैर्मक्त्या मुर्प्ना ननाम सः ॥४४॥ तेभ्यः श्रुत्वा द्विधा धर्मं विश्वतस्वादिगर्मितम् । उपार्ज्यं बहुधा पुण्यं सोऽगमत्स्वालयं ततः ॥४५॥ इत्यसौ विविध पुण्य कर्वाणः ग्रुमचेष्ट्या । कीडां कुर्वेन् स्वदेवाभिः सौधमेरुवनादिषु ॥४६॥ श्रुण्यन् मनोहरं गीतं क्वचित्पञ्चश्र नर्तनम् । श्रुङ्गारं रूपसौन्दर्यं विलासं दिन्ययोषिताम् ॥४७॥ इत्यादिपरमान् मोगान् मुञ्जानः प्राक्ञुमार्जितान् । सप्तहस्ततन्तूसेघः सप्तधावितिगाङ्गभाक् ॥४८॥ त्रिज्ञानाष्ट्रविभूषाच्यो नेत्रस्पन्दादिद्र्याः । दिव्यदेहघरस्तत्र तिष्टेच्छर्माविधमध्यगः ॥४९॥ अथेह भारते क्षेत्रे देशोऽस्ति कोशळाभिधः। आर्यखण्डस्य मध्यस्य आर्याणां मुक्तिकारणः॥५०॥ यत्रोत्पञ्जाश्च मन्यार्या वृत्तेन यान्ति निर्वृतिम् । केचिद् ग्रैवेयकार्दि च केचित्स्वर्गं नरान्तिमम् ॥५९॥ केचिच्छावकधर्मेण गञ्छन्ति जिनमाक्तिकाः । सौधर्माद्यच्युतान्तं वा छभन्ते शकसत्पदम् ॥५२॥ अन्ये सुपात्रदानेन भोगम्सिं ब्रजन्ति च । केचिःपूर्वविदेहादौ प्राप्तुवन्ति नृपश्चिषम् ॥५३॥ ऋषिकेवलियत्याद्या यत्र भर्मादिहेतवे । विहरन्ति जगत्युज्याः सार्धं संघैश्चतुर्विधैः ॥५४॥ ग्रामपत्तनपुर्याद्या भान्ति तुङ्गजिनाङयैः । वनानि सफळान्यत्र ध्यानारूदैश्च योगिभिः ॥५५॥

चैत्यालयमें जाकर जिनेन्द्र देवोंकी प्रतिमाओंकी जलको आदि लेकर फल पर्यन्त आठ भेदरूप-उत्तम द्रव्योंसे गीत, नृत्य, स्तवन आदिके साथ महापूजा की। पुनः चैत्यदुमोंमें स्थित तीर्थंकरोंकी मृतियोंका पूजन करके वह अपने वाहनपर आरूढ़ होकर मेरूपर्वत और नन्दीश्वर आदिमें गया और वहाँकी प्रतिमाओंका पूजन करके तथा विदेहादि क्षेत्रोंमें स्थित जिनेन्द्रदेव, केवळ्ज्ञानी और गणधरादि महात्माओंका उच्च भक्तिके साथ महापूजन करके उसने उन सबको मस्तकसे नमस्कार किया। तथा उनसे समस्त तत्त्व आदिसे गर्भित मुनि और श्रावकोंके धर्मको सुनकर और बहुत-सा पुण्य उपार्जन करके वह अपने देवालयको चला गया ॥४१-४५॥

इस प्रकार वह अनेक प्रकारसे पुण्यको उपार्जन करता हुआ और अपनी शुभ चेष्टासे अपनी देवियों के साथ देव-भवनों में तथा मेरुगिरिके वनों आदिमें क्रीड़ा करता हुआ, उनके मनोहर गीत सुनता हुआ और दिव्य नारियोंके नृत्य-श्रंगार, रूप-सौन्दर्य और विलासको देखता हुआ तथा पूर्व पुण्योपार्जित नाना प्रकारके परम भोगोंको भोगता हुआ वह स्वर्गीय सुख भोगने लगा। उसका शरीर सात हाथ उन्नत था, सप्त धातुओंसे रहित और नेत्र-स्पन्दन आदिसे रहित था। वह तीन ज्ञानका धारक, और अणिमादि आठ ऋद्वियोंसे विभूषित था। दिव्य देहका धारक था। इस प्रकार वह सुख-सागरमें निमग्न रहता हुआ अपना काल बिताने लगा ॥४६-४९॥

इस भरतक्षेत्रके आर्यखण्डके मध्यमें कोशल नामका एक देश है, जो आर्यपुरुपोंकी मुक्तिका कारण है ॥५०॥ जहाँपर उत्पन्न हुए कितने ही भव्य आर्य पुरुष सकल चारित्रके द्वारा मोक्षको जाते हैं, कितने ही ग्रैवेयक आदि विमानोंमें और स्वर्गों में उत्पन्न होते हैं और कितने ही जिनभक्त लोग श्रावक धर्मके द्वारा सौधर्मको आदि लेकर अच्युत स्वर्ग तक उत्पन्न होते हैं और इन्द्र-सम्पदाको प्राप्त करते हैं ॥५१-५२॥ कितने ही छोग सुपात्रदानके द्वारा भोगभूमिको जाते हैं और कितने ही पूर्व-विदेहादिमें उत्पन्न होकर राज्यलक्ष्मीको प्राप्त करते हैं ।।५३।। जिस आर्य क्षेत्रमें केवली, ऋषि और मुनिजनादिक जगत्पुच्य पुरुष चतुर्विध संघके साथ धर्म आदिकी प्रवृत्तिके छिए सदा विहार करते रहते हैं।। पेश। जहाँपर प्राम, पत्तन और पुरी आदिक उत्तुंग जिनालयोंसे शोभायमान हैं और जहाँके वन फल-संयुक्त हैं

[ २.५६-

इत्यादिवर्णनोपेतस्यास्य देशस्य मध्यगा । विनीतास्ति पुरी रम्या विनीतजनसंभृता ॥५६॥ आदितीर्थंकरोत्पत्तौ निर्मिता यात्र नाकिभिः । हेमरलनयेनामा तुङ्गचैत्यालयेन च ॥५७॥ तन्मध्यस्थेन दिव्येन तुङ्गशालादिगोपुरैः । दीर्घंखातिकयालङ् ध्या शत्रुभिर्धामपङ्किभिः ॥५८॥ योजनानां नव व्यासायामा द्वादशयोजनैः । प्रीतिंकरा सुरादीनां तरां किं वर्ण्यंते हि सा ॥५९॥ दानिनो मार्दवा दक्षा धर्मशीलाः ग्रुमाशयाः । आर्जवादिगुणोपेता रूपलावण्यभूषिताः ॥६०॥ धार्मिका उत्तमाचाराः सुखिनो जिनभाक्तिकाः । प्रागार्जितमहापुण्या अतीव धनिनः ग्रुमाः ॥६९॥ वसनिन तुङ्गसोधेषु विमानेषु सुरा इव । तादरगुणशताकान्ता देव्याभा यत्र योषितः ॥६२॥ इच्छन्ति नाकिनो यस्यामवतारं शिवासये । तस्याः स्वर्धु किसन्मातुर्वर्णनं क्रियतेऽत्र किम् ॥६१॥ वस्त्रम्याः पतिः श्रीमान् प्रथमश्रकवर्तिनाम् । आदिस्विद्यिधातुरतुग्वयेष्ठे हि मरताभिधः ॥६४॥ अकम्पनादयो भूपा निममुख्याः खनेश्वराः । मागधाद्याः सुरा यस्य नमन्ति चरणाम्बुजौ ॥६५॥ वर्खण्डस्वामिनस्तस्य चरमाङ्गस्य धर्मिणः । निधिरत्नमहादेग्यादिसच्छ्रघलंकृतासनः ॥६६॥ त्रिञ्चानसुकलाविद्याविकेतादिपुणाम्बुधेः । कोऽत्र वर्णयितुं शक्तो स्पादिपुणसंपदः ॥६०॥ तस्य पुण्यवतो देवो पुण्यादातीत्युखाकरा । पुण्याख्या धारिणीसंज्ञा दिन्यलक्षणलक्षिता ॥६८॥ तयोः स स्वर्गतद्वस्युत्वा पुरूरवाचरोऽमरः । सूनुर्मरीचिनामाभूद् रूपादिगुणमण्डितः ॥६९॥ स कमाद् वृद्धिमासाद्य स्वयोग्यसंपदः ॥५०॥

और ध्यानारूढ योगिजनोंसे शोभित हैं। १५५॥ इत्यादि वर्णनसे युक्त उस कोशल देशके मध्यमें विनीता नामकी एक रमणीक पुरी है, जो विनीत जनोंसे परिपूर्ण है। १५६॥ जिस पुरीको आदि तीर्थंकर ऋषभदेवकी उत्पक्तिके समय देवोंने बनाया था। और जो उसके मध्यमें स्थित दिव्य, स्वर्ण-रत्नमयी उत्तुंग चैत्यालयसे शोभित है। तथा ऊँचे शाल आदिसे, गोपुरसे और शत्रुओंके द्वारा अलंध्य लम्बी खाई एवं भवनोंकी पंक्तियोंसे शोभित है। १५०-५८॥ वह पुरी नौ योजन चौड़ी है, और बारह योजन लम्बी है। अधिक क्या वर्णन करें, वह नगरी देवादिकों को भी अत्यन्त आनन्द करनेवाली है। १५९॥ वहाँके निवासी लोग दानी, मृदुस्वभावी, दक्ष, पुण्यशील, शुभाशयी, आर्जव आदि गुण-सम्पन्न, रूप-लावण्यसे भूषित, धार्मिक, उत्तम आचारवान, मुखी, जिनभक्त, पूर्वोपार्जित महापुण्यशाली, अत्यधिक धनी और शुभ परिणामोंके धारक हैं, वे वहाँके ऊँचे-ऊँचे भवनोंमें इस प्रकार आनन्दसे रहते हैं, जिस प्रकार कि देव लोग अपने विमानोंमें रहते हैं। वहाँकी स्त्रियाँ भी पुरुषोंके समान ही सैकड़ों गुणोंसे युक्त और देवियोंके समान आमाकी धारक हैं। १५०-६२॥ मोक्षकी प्राप्तिके लिए देव लोग भी जिस नगरीमें अवतार लेनेकी इच्ला करते हैं, उस स्वर्ग और मुक्तिकी जननीस्वरूपा नगरीका और अधिक क्या वर्णन किया जावे। १६३॥

उस विनीता नगरीका अधिपति श्रीमान् भरत नरेश हुआ, जो चक्रवर्तियोंमें प्रथम था और आदि सृष्टि-विधाता वृषभदेवका ज्येष्ठ पुत्र था ॥६४॥ जिस भरत चक्रवर्तिके चरण-कमलोंको अकम्पन आदि राजा लोग, निम आदिक विद्याधर और मागध आदि देवगण नमस्कार करते हैं ॥६५॥ षट्खण्डके स्वामी, चरमशरीरी, धर्मात्मा, नवनिधि, चौदह रत्न और महादेवी आदि उत्तम लक्ष्मी से अलंकृत, तीन झान, बहत्तर कला, सर्व विद्याओं और विवेक आदि गुणोंके सागर तथा रूपादि गुणसम्पदावाले उस भरत चक्रवर्तीके गुणोंका वर्णन करनेके लिए कौन पुरुष समर्थ है ॥६६-६७॥ उस पुण्यात्मा भरतके पुण्योदयसे सुखकी खानि, पुण्य-विभूषित और दिव्य लक्ष्मणोंवाली धारिणी नामकी रानी थी ॥६८॥ उन दोनोंके वह पुरूरवा भीलका जीव देव स्वर्गसे चयकर रूपादि गुणोंसे मण्डित मरीचि नामका पुत्र उत्पन्न हुआ ॥६९॥ वह क्रमसे अपने योग्य अन्न-पानादिसे और भूषणोंसे वृद्धिको प्राप्त होकर, अनेक

### द्वितीयोऽधिकारः

२.८३ ]

83.

सार्धं पितामहेनैव स्वस्य पूर्वेञ्जभार्जितान् । अन्वभूद् विविधान् भोगान् वर्नकीहादिभिः सर्ह ॥७१॥ कदाचिद् वृषभः स्वामी देवीनर्तनदर्शनात् । विश्वभोगाङ्गराज्यादौ लब्ध्या संवेगमूर्जितम् ॥७२॥ आरुद्ध शिविकां गरवा वनं शकादिभिः समम् । जप्राह संयमं त्यक्स्वा द्विधा संगान् स्वमुक्तये ॥७३॥ तदा कच्छादिभूपाठैः स्वामिमक्तिपरायणेः । चतुःसहस्रसंख्यानैः केवलं स्वामिमक्तये ॥७४॥ समं मरीचिरण्याञ्च द्वव्यसंयममाददे । नप्नवेषं विधायाङ्गे स्वामिवनमुग्धधीस्ततः ॥७५॥ त्यक्स्वा देहममस्वादीन् भूत्वा मेरुसमोऽचलः । हन्तुं कर्मारिसंतानं कर्मारातिनिकन्दनम् ॥७६॥ दधे योगं परं मुक्स्ये षण्मासावधिमात्मवान् । प्रलम्बतमुजादण्डो ध्यानपूर्वं जगद्गुहः ॥७७॥ ततस्ति क्षुतिपपासादीन् सर्वान् घोरपरीषहान् । तेन सार्धं विश्वं सोह्वा पश्चास्तोहुं किलाक्षमाः ॥७८॥ तपःक्रेशमराक्रान्ता दीनास्या धतिवृ्रगाः । जजलपुरित्थमन्योन्यं मुद्धु दीनतत्या गिरा ॥७९॥ अहो एव जगद्भति विश्वराट् ॥८०॥ अस्माकं प्राणसंदेहो वर्ततेऽस्मत्समानकैः । यतोऽनेन समं स्पर्धं कृत्वा मर्तंच्यमेव किम् ॥८९॥ इत्युक्त्वा लिङ्गिनः सर्वे ते नत्वा तत्कमाम्बुजी । मरतेशमयाद् गन्तुमक्ताः स्वाल्यं ततः ॥८९॥ तत्रैव कानने पापास्वेच्छ्या फल्काक्षणम् । कर्तुं पातुं जलं दीनाः स्वयं प्रोरेमिरे शठाः ॥८३॥

शास्त्रोंको पढ़कर और अपने योग्य सम्पदाको प्राप्त करके पूर्वोपार्जित पुण्यकर्मके उदयसे अपने पितामहके साथ ही वनकीडा आदिके द्वारा नाना प्रकारके भोगोंको भोगता रहा ।।७०-७१।। किसी समय नीलांजना देवीके नृत्य देखनेसे वृषभदेव स्वामीने समस्त भोगोंमें, देहमें और राज्य आदिमें उत्कृष्ट वैराग्यको प्राप्त होकर और पालकीपर बैठकर इन्द्रादिके साथ वनमें जाकर और अन्तरंग-बहिरंग दोनों प्रकारके परिग्रहको अपनी मुक्तिके लिए छोड़-कर संयमको प्रहण कर लिया।।७२-७३॥

उस समय केवल स्वामि-भक्तिके लिए स्वामिभक्ति-परायण कच्छ आदि चार हजार राजाओंके साथ मरीचिने भी शीघ्र द्रव्य संयमको प्रहण कर लिया और नग्नवेष धारण करके वह मुग्ध बुद्धि शरीरमें वृषभ स्वामीके समान हो गया। (किन्तु अन्तरंगमें इस दीक्षाका कुछ भी रहस्य नहीं जानता था।)॥७४-७५॥ भगवान् वृषभदेवने देहसे ममता आदि छोड़कर और मेरके समान अचल होकर कर्मशत्रुओंकी सन्तानका नाश करनेके लिए कर्मवैरीका घातक छह मासकी अवधिवाला प्रतिमायोग मुक्तिप्राप्तिके लिए धारण कर लिया और आत्मसामर्थ्यवान् वे जगदुगुरु अपने मुजादण्डोंको लम्बा करके ध्यानमें अवस्थित हो गये ॥७६-७७॥ भगवान् वृष्मदेवके साथ जो चार हजार राजा लोग दीक्षित हुए थे, वे कुछ दिन तक तो भगवान के समान ही कायोत्सर्गसे खड़े रहे और भूख-प्यास आदि सभी घोर परीपहोंको सहन करते रहे। किन्तु आगे दीर्घकाल तक भगवानके साथ उन्हें सहनेमें असमर्थ हो गये ॥७८॥ वे सब तपके क्लेशभारसे आक्रान्त हो गये, उनके मुख दीनतासे परिपूर्ण हो गये, उनका धैर्य चला गया, तब वे अत्यन्त दीन वाणीसे परस्परमें इस प्रकार वार्तालाप करने लगे—'अहो, यह जगद्-भर्ता वज्रकाय और स्थिर चित्तवाला है, हम नहीं जानते हैं कि यह विश्वका स्वामी कितने समय तक इसी प्रकारसे खड़ा रहेगा ? अव तो हमारे प्राणोंके रहनेमें सन्देह है ? अपने समान लोगोंको इस प्रमुके साथ स्पर्धा करके क्या मरना है ?' इस प्रकार कहकर वे सब वेषधारी साधु भगवान्के चरण-कमलोंको नमस्कार करके वहाँसे चले। किन्तु भरतेशके भयसे अपने घर जानेमें असमर्थ होकर वहीं वनमें ही पापसे स्वेच्छाचारी होकर वे दीन शठ फलोंका भक्षण करने लगे और नदी आदिका जल

१. अवनाप। २. अपरै:।

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 2.08-

मरीचिरि तैः सार्थं पीडिनोऽतिपरीषहैः । तस्समानिकयां कतुं प्रवृत्तोऽघविपाकतः ॥८४॥ तिन्यकर्गकत् स्तान् विलोक्य वनदेवता । इत्याह रे शठा यूयं श्रणुतास्मद्भचः ग्रुमम् ॥८५॥ विषेणानेन ये मूढाः कर्मेदं कुर्वतेऽग्रुमम् । निन्धं सस्वक्षयं कर्नृश्वभाव्यो ते पतस्यघात् ॥८६॥ गृहिलिङ्गकृतं पापमर्हेल्लिङ्गन् मुच्यते । अर्हेल्लिङ्गकृतं पापं वज्रलेपोऽत्र जायते ॥८०॥ अतोऽत्रेदं जगरपून्यं वेषं मुक्त्या जिनेशिनाम् । गृह्वीध्वमपरं नो चेहः करिष्यामि निम्नहम् ॥८८॥ अतोऽत्रेदं जगरपून्यं वेषं मुक्त्या जिनेशिनाम् । गृह्वीध्वमपरं नो चेहः करिष्यामि निम्नहम् ॥८८॥ इति तद्व चसा मीता मुक्त्या वेषं खुधार्षितम् । जटादिधारणैर्नानावेषं ते जगृहुस्तदा ॥८९॥ मरीचिरि तीव्रानिध्याव्योद्धतः स्वयम् । परिवाजकदीक्षां स हत्या वेषं निजं व्यधात् ॥९०॥ तच्छाक्रस्यनेऽस्याञ्च दीर्घसंसारिणः स्वयम् । शिक्तासोद्दहो यस्य यद्भावि तस्किमन्यथा ॥९९॥ अथासौ त्रिजगस्त्वामी झेकाकी सिंहवन्महीम् । विह्ययाव्यसहस्रान्तं मीनेन प्राक्तने वने ॥९२॥ हत्वा घातिरिपून् गुक्कध्यानलङ्गेन तीर्थराट् । केवलज्ञानसाम्राज्यं स्वीचकार जगद्धितम् ॥९६॥ तत्क्षणं यक्षराडस्य दिव्यमास्थानमण्डलम् । स्फुरद्रत्वसुवर्णाद्येत्रके विश्वाङ्गपृतिम् ॥९६॥ इन्द्राद्याः परया भूत्या सकलत्राः सवाहनाः । चिक्ररेऽष्टविद्यां पूजां भक्त्या दिव्याचेनैर्विभोः ॥९५॥ कच्छाद्याः प्राक्तनास्तेऽस्मादाकण्यं वन्धमोक्षयोः । स्वरूपं परमार्थेन निर्पत्या बहवोऽभवन् ॥९६॥ मरीचिश्वजगद्भतुंः श्रुत्वापि सत्यथं परम् । मुक्तेनं स्वमतं दुर्धीक्षात्यजद् भवकारणम् ॥९७॥

पीना उन्होंने प्रारम्भ कर दिया ॥०९-८३॥ पापके उद्यसे अति घोर परीषहोंके द्वारा पीड़ित हुआ मरीचि भी उन लोगोंके साथ उनके समान ही क्रियाएँ करने के लिए प्रवृत्त हो गया ॥८॥॥ इन अष्ट साधुओंको निन्ध कर्म करते हुए देखकर वनदेवताने कहा—'अरे मूर्खों, तुम लोग हमारे शुभ वचन सुनो ॥८५॥ इन नग्नवेषको धारण कर जो मूढ्जन ऐसा निन्ध अशुभ और जीव-घातक कार्य करते हैं, वे उस पापके फलसे घोर नरक सागरमें पड़ते हैं ॥८६॥ अरे वेषधारियो, गृहस्थ वेषमें किया गया पाप तो जिनलिंगके धारण करनेसे लूट जाता है। किन्तु इस जिनलिंगमें किया गया पाप वन्नलेप हो जाता है। (उसका लूटना बहुत कठिन है)॥८०॥ अतः जिनेश्वरदेवके इस जगत्पूज्य वेषको छोड़कर तुम लोग कोई अन्य वेष धारण करो। अन्यथा में तुम लोगोंका निम्नह करूँगा'॥८८॥ इस प्रकार वनदेवताके वचनसे भयभीत होकर विद्वत्पूज्य जिनवेषको छोड़कर तब उन लोगोंने जटा आदिको धारण करके नाना प्रकारके वेष प्रहण कर लिये॥८९॥ मरीचिने भी तीन्न मिध्यात्व कर्मके उद्यसे जिनवेषको छोड़कर स्वयं ही परिन्नाजक दीक्षाको धारण कर लिया॥९०॥ दीर्घ संसारी इस मरीचिके उस परिन्नाजक दीक्षाको धारण कर लिया॥९०॥ दीर्घ संसारी इस मरीचिके उस परिन्नाजक दीक्षाके अनुरूप शासकी रचना करनेमें शीन्न ही शक्त प्रकट हो गयी। अहो, जिसका जैसा भवितन्य होता है, वह क्या अन्यथा हो सकता है ॥९१॥

अथानन्तर वे त्रिजगत्स्वामी ऋषभदेव ( छह मासके योग पूर्ण होनेके पश्चात् ) एक हजार वर्ष तक मौनसे सिंहके समान पृथ्वीपर विहार करके जिसमें दीक्षा छी थी, उसी पूर्व बनमें आये और वहाँपर उन्होंने शुक्छध्यानरूप खड्गसे घातिकर्म रूप शत्रुओंका घात करके जगत्का हितकारक केवछज्ञानरूप साम्राज्य प्राप्त किया और तीर्थराट् बन गये ॥९२९९॥ उसी समय यक्षराजने स्फुरायमान रत्न सुवर्णादिसे उनके दिव्य आस्थानमण्डछ ( समव-सरण-समा ) की रचना की; जिसमें सर्व प्राणी यथास्थान बैठ सर्वे ॥९४॥ इन्द्रादिक भी उत्कृष्ट विभूति, अपनी देवांगनाओं और वाहनोंके साथ आये और दिव्य पूजन-सामग्रीसे उन्होंने प्रमुकी भिक्तके साथ आठ प्रकारकी पूजा की ॥९५॥ मगवानके मुखसे बन्ध और मोक्षका स्वरूप सुनकर उन पुरातन कच्छादिक भ्रष्ट साधुओंमेंसे बहुत-से साधु पुनः परमार्थ रूपसे निर्मन्थ बन गये ॥९६॥ दुवैद्धि मरीचिने त्रिजगत्प्रमुसे मुक्तिका परम सन्मार्ग रूप

## २.१११] द्वितीयोऽधिकारः

यथैष तीर्थंनायोऽत्रात्मना संगादिवर्जंनात् । त्रिजगजनसंक्षोभकारि सामर्ध्यंमाप्तवात् ॥९८॥
मदुपत्तं तथा लोके व्यवस्थाप्य मतान्तरम् । तिष्ठमिजोरुसामध्यांज्ञगत्त्रयगुरोरहम् ॥९९॥
प्रतीक्षां प्राप्तमिच्छामि तन्मेऽवस्यं भविष्यति । इति मानं।द्याद्दुष्टो न व्यरंसीत्स्वदुर्मतात् ॥१००॥
त्रिदण्डसंयुतं वेषं तमेवादाय पापधीः । कायक्रेषायरो मृखः कमण्डलुकराङ्कितः ॥१०१॥
त्रातः शीतजलस्नानात्कन्दम्लादिमक्षणात् । बाद्योपिषपरित्यागात् कुर्वन् विख्यातिमात्मनः ॥१०२॥
प्रातः शीतजलस्नानात्कन्दम्लादिमक्षणात् । बाद्योपिषपरित्यागात् कुर्वन् विख्यातिमात्मनः ॥१०२॥
कपिलारिस्विशिष्याणां स्वकल्पितमतान्तरम् । इन्द्रजालिनमं निन्धं यथार्थं प्रतिपादयन् ॥१०२॥
सुदा श्रान्त्वा चिरं भूमौ मिथ्यामार्गाप्रणीः खलः । कालेन मरणं प्राप तन्जो मरतेशिनः ॥१०५॥
अज्ञानतपसाथासौ बञ्चकल्पेऽमरोऽजनि । दशसागरजीवी स्वयोग्यसंपत्मुखान्वितः ॥१०५॥
अद्येद नारते पुर्यो साकेतायां द्विजो वसेत् । अतो ये सुतपः कुर्युस्तेषां कि कथ्यते फलम् ॥१०६॥
अथेह भारते पुर्यो साकेतायां द्विजो वसेत् । किपेलाख्यः प्रिया तस्य कालीनान्ना बसूत्र हि ॥१००॥
त्योः स निर्जरः स्वर्गदित्याभूजटिलाभिधः । सुतो दुमैतसंलोनो वेदस्मृत्यादिशाखवित् ॥१०८॥
पूर्वयस्तुचिरं लोके मृत्वा स्वस्यायुवः क्षये । तत्कष्टादमरो जज्ञे कल्पे सौधर्मनामनि ॥१००॥
दिसागरोपमायुष्कः स्वल्पिधुखसंयुतः । अहो न निःफलं जात् कुधियां कुतपो सुत्रि ।।१व ॥।

उपदेश सुन करके भी संसारके कारणभूत अपने खोटे मतको नहीं छोड़ा ॥९७। प्रत्युत मनमें सोचने लगा कि जैसे इन पूज्य तीर्थनाथ ऋषभदेवने परित्रहादिको त्यागनेसे तीन जगत्के जीवोंको श्लोभित करनेवाली सामर्थ्य प्राप्त की है, उसी प्रकार मैं भी अपने द्वारा प्ररूपित इस अन्य मतको लोकमें व्यवस्थित करके उसके निमित्तसे महान् सामर्थ्यवाला होकर त्रिजगत्का गुरु हो सकता हूँ। मैं उस अवसरको पानेके छिए प्रतीक्षा करता हूँ। वह सामर्थ्य मुझे अवश्य प्राप्त होगी। इस प्रकारके मानकषायके उदयसे वह दुष्ट अपने खोटे मतसे विरक्त नहीं हुआ ॥९८-१००॥ वह पापबुद्धि मूर्ख उसी तीन दण्डयुक्त वेषको धारण कर और हाथमें कमण्डलु लेकर कायक्लेश सहनेमें तत्पर रहने लगा ॥१०१॥ वह प्रात:काल शीतल जलसे स्नान करके कन्द्रमूलादि फलोंको खा करके और बाहरी परिग्रहके त्यागसे अपनी प्रख्याति करने लगा, तथा कपिल आदि अपने शिष्योंको इन्द्रजालके समान अपने कल्पित निन्दा मतान्तरको यथार्थ प्रतिपादन करता हुआ मिथ्या मार्गके प्रवर्तनका अप्रणी बनकर चिरकाल तक भारतमूमिमें परिश्रमण करता रहा । अन्तमें भरतेशका वह पुत्र मरीचि यथाकाल मरणको प्राप्त होकरे अज्ञान तपके प्रभावसे ब्रह्मकल्पमें दश सागरोपमकी आयुका धारक और अपने पुण्यके योग्य सुख-सम्पत्तिसे युक्त देव हुआ ॥१०२-१०५॥ अहो, इस प्रकार-के कुतपको करनेवाला ब्यक्ति यदि स्वर्गलोकको प्राप्त हुआ, तो जो लोग सुतपको करेंगे, उनके तपका क्या फल कहा जाये ? अर्थात् वे तो और भी अधिक उत्तम फलको प्राप्त करेंगे।।१०६॥

अथानन्तर इस भारतवर्षमें साकेतापुरीके भीतर किएल नामका एक ब्राह्मण रहता था। उसकी काली नामकी स्त्री थी।।१००।। उन दोनोंके वह देव स्वर्गसे चयकर जिल्ल नामका पुत्र हुआ। वह कुमतमें संलीन रहता था और वेद, स्पृति आदि शास्त्रोंका विद्वान् था।।१०८।। पूर्व संस्कारके योगसे वह पुनः परित्राजक होकर कुमार्गका प्रकाशन करता हुआ मृद्जनोंसे वन्दनीय हुआ।।१०९।। पूर्वभवके समान इस भवमें भी वह चिरकाल तक अपने मतका प्रचार करता और उसे पालन करता हुआ आयुके क्षय हो जानेपर मरकर उस अज्ञान तपके कष्ट-सहनके प्रभावसे पुनः सौधर्म नामक कल्पमें देव उत्पन्न हुआ।।१९०।। वहाँ वह दो सागरोपमकी आयुका धारक और अल्प ऋद्विसे संयुक्त हुआ।। अहो, कुबुद्वियोंका कुतप भी संसारमें कभी निष्फल नहीं होता है।।१९९॥

[ २.११२–

अधैवात्र पुरे रम्ये स्थूणागारसमाह्वये । भारद्वाजद्विजोऽग्यासीत्पुष्पदन्ता च वल्लभा ॥११२॥ तयोः स कल्पतर्न्युत्वा पुष्पित्रह्वयोऽभवत् । तन्जो दुर्मतोत्पन्नकुशास्त्राभ्यासतत्परः ॥११२॥ पुनर्मिथ्यावपाकेन मिथ्यामतिवमोहितः । स्वीकृत्य प्राक्तनं वेषं प्रकृत्यादिप्ररूपितान् ॥११४॥ पञ्चविंशतिदुस्तस्वान् दुर्धियामभिमानयन् । बद्ध्वा मन्दक्षायेण देवायुः सोऽभवद् व्यसुः ॥११५॥ तम् सौधर्मकल्पेऽभूदेकसागरजीवितः । स देवः स्वतपोयोग्यसुखळक्षम्यात्रिमण्डितः ॥११६॥ अधेह भारते क्षेत्रे श्वेतिकाल्ये पुरे शुमे । बाह्यणोऽस्त्यप्तिभूत्याल्यो बाह्यणी (तस्य) गौतमी ॥११७॥ स्वर्गाच्य्युत्वा तयोरासीत्स्तोऽभरः कर्मपाकतः । पुत्रोऽग्निसहनामा निजैकान्तमत्वशास्त्रवित् ॥११८॥ पुनः प्राक्रमणा भूत्वा परिवाजकदीक्षितः । कालं स पूर्ववर्षात्वा स्वायुषोऽन्ते सृतिं व्यगात् ॥११८॥ पदानानतपक्रेशाद् बभूवासौ सुरो दिवि । सनत्क्रमारसंत्रे सप्ताव्य्यायुष्कः सुत्वान्वतः ॥११८॥ अधास्मिन् भारते रम्ये मन्दिराख्येपुरे वरे । विप्रो गौतमनामास्य कौशिकी ब्राह्यणो प्रिया ॥१२१॥ तयोदेवो दिवर्च्युत्वा सोऽग्निम्त्राभिधोऽजित । तन्द्ववो महामिथ्यादिष्टुः श्रुतिपारगः ॥१२२॥ पुनः पूर्वभवाभ्यासाक्षीत्वा दीक्षां पुरातनीम् । विवाय चपुषः क्रेशं सृतः स स्वायुषः क्षये ॥१२२॥ तवाज्ञतपसा जन्ने कल्पे माहेन्द्रसंत्रके । गीर्वाणः स्वतपोज्ञातायुःश्रोदेव्यादिमण्डितः ॥१२२॥ अधेह प्राक्तने रम्ये पुरे मन्दिरनामके । साल्कायनविप्रोऽस्ति मन्दिरा तस्य वल्लमा ॥१२५॥ तयोद्विज्वरो देवरच्युत्वा माहेन्द्रतः स तृक् । मारहाजाह्वयो जातः कुशास्त्राभ्यासतत्परः ॥१२६॥

इसके पश्चात् इसी भारतवर्षके स्थूणागार नामके रमणीक नगरमें एक भारहाज नामका द्विज रहता था। उसकी पुष्पदन्ता नामकी स्त्री थी।।११२।। स्वर्गसे चयकर वह देव उन दोनोंके पुष्पित्र नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह कुमतसे उत्पन्न कुशाखोंके अभ्यासमें तत्पर रहता था।।११३॥ मिध्यात्व कर्मके विपाकसे वह पुनः मिध्यामतसे विमोहित होकर और उसी पुराने परिव्राजक वेषको स्वीकार करके प्रकृति आदि पूर्व प्रकृपित पचीस कुतत्त्वोंको कुबुद्धिजनोंके लिए स्वीकार कराता हुआ मन्द कषायके योगसे देवायुको बाँधकर मरा और सौधर्म कल्पमें एक सागरोपमकी आयुका धारक एवं अपने तपके योग्य सुख और लक्ष्मी आदिसे मण्डित देव उत्पन्न हुआ।।११४-११६॥

अनन्तर इसी भारत क्षेत्रमें स्वेतिका नामके उत्तम नगरमें अग्निभूति नामका ब्राह्मण रहता था। उसकी ब्राह्मणीका नाम गौतमी था॥१९७॥ स्वर्गसे चयकर वह देव उन दोनोंके अग्निसह नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह पूर्वकृत मिध्यात्व कर्मके उत्यसे अपने ही पूर्व प्रचारित एकान्त मतके शास्त्रोंका ज्ञाता हुआ और पुनः पुरातन कर्मसे परिव्राजक दीक्षासे दीक्षित होकर और पूर्व के समान ही काल विताकर और अपनी आयुके अन्तमें मरकर उस अज्ञान तपःक्लेशके प्रभावसे सनत्कुमार नामके स्वर्गमें सात सागरोपम आयुका धारक सुख-सम्पन्न देव हुआ॥११८-१२०॥

तत्पश्चात् इसी भारतवर्षमें रमणीक मन्दिर नामके उत्तम पुरमें गौतम नामका एक विप्र रहता था। उसकी कौशिकी नामकी ब्राह्मणी प्रिया थी॥१२१॥ उन दोनोंके स्वर्गसे च्युत होकर वह देव अग्निमित्र नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह महा मिथ्यादृष्टि और कुशाकोंका पारगामी था। वह पुनः पूर्व भवके अभ्याससे पूर्व भववाछी परित्राजक दीश्लाको छेकर और शारीरिक क्रोशों को सहनकर अपनी आयुके क्षय होनेपर मरा और उस अज्ञान तपसे माहेन्द्र नामके स्वर्गमें अपने तपके अनुसार आयु, छक्ष्मी और देवी आदिसे मण्डित देव उत्पन्न हुआ॥१२२-१२४॥

तदनन्तर इसी भारतवर्षके उसी पुरातन मन्दिर नामके रमणीक नगरमें सालंकायन नामका एक ब्राह्मण रहता था। उसकी स्त्रीका नाम मन्दिरा था। उन दोनोंके वह देव माहेन्द्र

#### २.१३६ ]

### द्वितीयोऽधिकार:

१७

तःकुजानजसंवेगाद्दीक्षां त्रिदण्डमण्डिताम् । गृहोत्वा तपता वद्वा हेवायुः स मृति ययौ ॥१२७॥ तत्फलेन यभूवासौ दिवि माहेन्द्रनामनि । एत्वा सप्तान्धिमानायुः स्वतपोऽजिंतशर्ममाक् ॥१२८॥ ततः प्रच्युत्य दुर्मागंप्रकटोकृतजेनसः । महापापविपाकेन निन्धाः सर्वा अधोगतीः ॥१२९॥ प्रविद्यासंख्यवर्षाणि चिरं आन्त्वा सुखातिगः । दुःकर्मश्रञ्जकावद्वसस्थावरयोनिषु ॥१३८॥ सर्वदुःखनिधानेषु नानादुःखातिपीडितः । वचोऽतिगं महादुःखं भिथ्यात्वफळतोऽन्वभूत् ॥ १३९॥ वरं हुताशने पातो वरं हाळाहळाधनम् । अव्यौ वा मज्जनं श्रेष्ठं मिथ्यात्वाच जीवितम् ॥ १३९॥ वरं न्याधारिचौराहितृश्चिकादिखळात्मनाम् । प्राणापहारिणां संगो न च मिथ्यादशां कचित् ॥ १३६॥ एकतः सकळं पापं मिथ्यात्वमेकतस्तयोः । वदन्त्यत्रान्तरं दक्षा मेक्सर्षपयोरिव ॥ १३४॥ इति मत्वा न कर्तंच्यं प्राणान्तेऽपि कदाचन । विश्वदुःखाकरीभृतं मिथ्यात्वं दुःखभीक्रीमः ॥ १३५॥

इति कुपथविपाकाच्छर्मबिन्द्राभमाप्य जन्छितिधसमदुःखं चान्वभूत् स त्रिदण्डी । त्रिजगति सुखकामा हीति मत्वा त्रिशुद्धचा त्यजत निखिकसिथ्यामार्गमादाय दृष्टिम् ॥१३६॥

स्वर्गसे चयकर भारद्वाज नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह सदा कुशास्नोंके अभ्यासमें तत्पर रहता था। पुनः उस कुज्ञानसे उत्पन्न संवेगसे उसने तीन दण्डोंसे मण्डित त्रिदण्डी दीक्षा प्रहण कर और तपसे देवायुको बाँधकर मरा और उसके फलसे माहेन्द्र नामके स्वर्गमें सात सागरोपम आयुका धारक और अपने तपसे उपार्जित पुण्यके अनुसार सुखको भोगनेवाला देव उत्पन्न हुआ ॥१२५-१२८॥

तत्पश्चात् वहाँसे च्युत होकर और क्वमार्गके प्रकट करनेसे उपार्जित महा पापकर्मके विपाकसे निन्द्य सभी अधोगतियोंमें प्रवेश करके असंख्यात वर्ष प्रमाण चिरकालतक सुखोंसे दूर और दुःखोंसे भरपूर होकर परिश्रमण करता हुआ दुष्कर्मोंकी शृंखलासे वह सर्वदुःखोंके निधानभूत त्रस-स्थावरयोनियोंमें वचनोंके अगोचर नाना दुःखोंसे पीड़ित हो मिथ्यात्वके फलसे महादुःखको भोगता रहा ॥१२९-१३१॥

आचार्य कहते हैं कि अग्निमें गिरना उत्तम है, हालाहल विषका पीना अच्छा है और समुद्रमें डूबना श्रेष्ठ है, किन्तु मिथ्यात्वसे युक्त जीवन अच्छा नहीं है ॥१३२॥ व्याघ्र, शत्रु, चोर, सर्प और विच्छू आदि प्राणापहारी दुष्ट प्राणियोंका संगम उत्तम है, किन्तु मिथ्यादृष्टियोंका संग कभी भी अच्छा नहीं है ॥१३३॥

यदि एक ओर सर्वपाप एकत्रित किये जावें और दूसरी ओर अकेला मिध्यात्व रखा जाये, तो ज्ञानीजन उनका अन्तर मेरु और सरसोंके दाने-जैसा कहते हैं। अर्थात् अकेला मिध्यात्व पाप सुमेरुके समान भारी है और सर्व पाप सरसोंके समान तुच्छ हैं॥१३४॥ इसलिए दुःखोंसे डरनेवाले मतुष्योंको समस्त दुःखोंके खानिस्वरूप मिध्यात्वका सेवन प्राणान्त होनेपर भी कभी नहीं करना चाहिए॥१३५॥

इस प्रकार मरीचिका जीव वह त्रिदण्डी कुपथ-( मिथ्यामार्ग-) प्रचारके विपाकसे विन्दुके समान अत्यल्प सुखको पाकर समुद्रके समान महान् दु:खोंको असंख्यकाल तक कुयोनियोंमें भोगता रहा। ऐसा समझकर जो जीव तीन लोकमें सुखके इच्छुक हैं, उन्हें मान, वचन, कायकी त्रियोग शुद्धिपूर्वक सम्यग्दर्शन को प्रहण करके समस्त मिथ्यामार्गको लोड़ देना चाहिए॥१३६॥

श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ २.१३७--

वीरोऽनन्तसुखप्रदोऽसुखहरो वीरं श्रिता धीधना वीरेणाञ्ज विनाइयते भवभयं वीराय भक्त्या नमः । वीरान्मुक्तिवधूर्भवेद् बुधसतां वीरस्य नित्या गुणा वीरे मे दधतो मनोऽरिविजये हे वीर शक्ति कुरु ॥ १३७॥

इति भट्टारक-श्रीसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीर-वर्धमानचरिते पुरूरवादि-बहुभववर्णनो नाम द्वितीयोऽधिकारः ॥२॥

वीर भगवान अनन्त मुखके देनेवाले हैं और दुःखोंको हरण करते हैं, अतः झानीजन बीर प्रमुका आश्रय लेते हैं। वीर प्रमुक्ते द्वारा भवभय शीव्र विनष्ट हो जाता है, इसलिए भक्तिके साथ वीरनाथको नमस्कार हो। वीर भगवान के प्रसादसे झानी सन्तजनोंको मुक्ति-वधू प्राप्त होती है, वीरनाथके गुण अक्षय हैं, अतः मैं वीरप्रमुमें अपने मनको धारण करता हूँ। है वीरनाथ, कर्म-शत्रुओंको जीतनेके लिए मुझे शक्ति हो।।१३७॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति-विरचित इस वीर वर्धमान चरित्रमें पुरूरवा आदि अनेक भवोंका वर्णन करनेवाला यह दूसरा अधिकार समाप्त हुआ ॥२॥

## तृतीयोऽधिकारः

यस्यानन्तगुणा न्याप्य त्रैलोक्यं हि निर्मालाः । चरन्ति हृदि देवेशां गुणाष्ये स स्तुतोऽस्तु मे ॥१॥ अथेह मागधे देशे पुरे राजगृहामिधे । वाह्मणः शाण्डिलिनीन्ना तस्य पाराशरी प्रिया ॥२॥ भवभ्रमणतः श्रान्तः सोऽतिदुःखी ततस्तयोः । स्थावराख्यः सुतो जातो वेदवेदाङ्गपाराः॥३॥ तत्रापि प्राक् स्वमिध्यात्वसंस्कारेण सुदाददे । परिवाजकदीक्षां स कायक्रेशपरायणः ॥४॥ तेनाङ्गक्रेशपाकेन सृत्वासीदमरो दिवि । माहेन्द्रे सप्तवाध्यप्तिः सोऽव्यश्रीसुखमोगमाक् ॥५॥ अथास्मिन् मागधे देशे पुरे राजगृहाह्नये । विश्वभूतिर्महीपोऽभूजैनी नाम्नास्य वल्लभा ॥६॥ तयोः स्वर्गात्स आगत्य विश्वनन्दी सुतोऽजिन । विष्वभूतिर्महीपोऽभूजैनी नाम्नास्य वल्लभा ॥६॥ तयोः स्वर्गात्स आगत्य विश्वनन्दी सुतोऽजिन । विश्वयातपीरुषो दक्षः पुण्यलक्षणभूषितः ॥७॥ विश्वभूतिमहीभर्तुः सस्नेहोऽस्यानुजो महान् । विश्वासभूतिनामास्य लक्ष्मणाख्या प्रियामवत् ॥८॥ तयोः पुत्रः कुधीर्जातो विशाखनन्दसंज्ञः । ते सर्वे पूर्वपुण्येन तिष्ठन्ति शर्मणा सुदा ॥९॥ अन्येद्यः शरदभस्य विनाशं वीक्ष्य ग्रभ्रधीः । विश्वभूतिनृपो भूत्वा निर्विण्णो हीत्यचिन्तयत् ॥३०॥ अहो यथेदम्भं हि विनाशमगमस्क्षणात् । तथायुर्यौवनादीनि मे यास्यन्ति न संशयः ॥१९॥ अतो न क्षीयते यावत्सामग्री मुक्तिसाधने । यौवनायुर्वलाक्षाया तावत्कार्यं तपोऽन्वम् ॥१२॥

जिस प्रमुके अनन्त गुण विना किसी रुकावटके तीनों लोकोंमें न्याप्त होकर देवेन्द्रोंके हृदयमें विचर रहे हैं, वे मेरे द्वारा स्तुति किये गये वीतरागदेव मेरे गुणोंकी प्राप्तिके लिए हों॥१॥

अथानन्तर इस भारतवर्षके मगधदेशमें राजगृह नामके नगरमें शाण्डिल नामका एक ब्राह्मण रहता था। उसकी प्रियाका नाम पाराशरी था। उन दोनोंके संसार-पिरेश्रमणसे थका हुआ वह मरीचिका अतिदुःखी जीव स्थावर नामका पुत्र हुआ। बड़े होनेपर वह वेद-वेदाङ्गका पारगामी हो गया॥२-३॥ वहाँ पर भी अपने पूर्व मिथ्यात्वके संस्कारसे उसने सहर्ष परित्राजक दीक्षा प्रहण कर ली और कायक्लेशमें परायण होकर नाना प्रकारके खोटे तप करने लगा। उस कायक्लेशके परिपाकसे आयुके अन्तमें मरकर वह माहेन्द्र स्वर्गमें सात सागरोपम आयुका धारक और अल्प लक्ष्मीके सुखका भोगनेवाला देव हुआ॥४-५॥

तत्परचात् इसी मगध देशमें और इसी राजगृह्नगरमें विश्वभूति नामका राजा राज्य करता था। उसकी जैनी नामकी वल्लभा रानी थी। उन दोनोंके वह देवस्वर्गसे आकर विश्वनन्दी नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह प्रसिद्ध पुरुषार्थवाला, दक्ष एवं पवित्र लक्षणोंसे भूषित था।।६–७।। विश्वभूति महीपतिके अतिष्यारा विशाखभूति नामका छोटा भाई था। उसकी लक्ष्मणा नामकी प्रिया थी।।८॥ उन दोनोंके कुबुद्धिवाला विशाखनन्द नामका एक पुत्र हुआ। ये सब पूर्व पुण्यके उदयसे सुखपूर्वक रहते थे।।९॥ किसी अन्य दिन शरद्ऋतुके मेघका विनाश देखकर वह निर्मल बुद्धिवाला विश्वभूति राजा संसार, देह और भोगोंसे विरक्त होकर इस प्रकार विचारने लगा—अहो, जैसे यह मेघ एक क्षणमें देखते-देखते विनष्ट हो गया, उसी प्रकार मेरे यह यौवन, और आयु आदिक भी विनाशको प्राप्त हो जायँगे, इसमें कोई सन्देह नहीं है।।१०-११॥ अतः जबतक यह यौवन, आयु, बल और इन्द्रियादिक सामग्री क्षीण नहीं होती है, तबतक मुक्तिके साधनमें निर्मल तपश्चरण करना चाहिए।।१२॥

[ ३.१३-

इत्यादिचिन्तनादास्य संवेगं द्विगुणं नृपः । भवभोगाङ्गळक्ष्म्यादी दीक्षां गृहीतुमुग्रयो ॥१२॥ तत्थ्यणं विधिना राज्यं स्वानुजाय ददी पुनः । यीवराज्यं स्वपुत्राय स्नेहाच नृपसत्तमः ॥१४॥ ततो गत्वा जगद्वन्यं श्रीधराख्यं मुनीधरम् । प्रगम्य शिरसा त्यक्त्वा बाद्यान्तरपरिप्रहान् ॥१५॥ त्रिज्ञुद्ध्या संयमं भूपो जन्नाह देवहुर्ळभम् । मुक्तये भूमिपैः सार्थं त्रिज्ञाते रागद्रगैः ॥१६॥ ततो हत्वाक्षमोहादीन् ध्यानखद्गेन संयमी । उद्योगं स तपः कर्तुमुग्रयो कर्मवातकम् ॥१७॥ अथान्यदा निजोद्याने विधनन्दी मनोहरे । क्षीडां कुर्वन् स्वदेवीभिः सर्म स्वळीळ्या स्थितः ॥१८॥ तर्मायं च तदुव्यानं वृष्ट्रा तम्भोहमोहितः । विशाखनन्द आसाधेत्यवादीत् पितरं निजम् ॥१९॥ विश्वनन्दिन उद्यानं तात मद्धं प्रदीयताम् । अन्यथाहं करिष्यामि विदेशगमनं ध्रुवम् ॥२०॥ तदाकण्यं नृपो मोहादित्याह सुत तेऽचिरात् । उपायेन वनं तस्य दास्यामि विष्ठ साम्प्रतम् ॥२३॥ प्रपन्नेनन्यदा भूप आहूय विश्वनन्दिनम् । इत्याख्यद् राज्यभारोऽयं त्वया भद्राध गद्धाताम् ॥२३॥ प्रपन्नेनन्यदा भूप आहूय विश्वनन्दिनम् । इत्याख्यद् राज्यभारोऽयं स्वदेशस्य सुखासये ॥२३॥ विद्युत्वा कुमारोऽवोचत् पुत्रय त्वं तिष्ठ शर्मणा । अर्थ गत्वा मवरप्रेष्यं करोमीत्यं त्वदाज्ञ्या ॥२४॥ इति प्राध्यं तदादेशं स्वसैन्येन समं रिद्न् । विजेतुं निर्ययो तस्माद्-विश्वनन्दी महाबळी ॥२५॥ गते तर्दिमस्तदुद्यानं ददी राजा स्वस्त्वे । अहो धिगस्तु मोहोऽयं यद्यं क्रियतेऽश्चमम् ॥२६॥ ज्ञात्वा तद्वन्यां ददी राजा स्वस्त्वे । अहो धिगस्तु मोहोऽयं यद्यं क्रियतेऽश्चमम् ॥२६॥ ज्ञात्वा तद्वन्यां तद्वने त्व्या प्रिष्यो तस्माद्वी सहस्वत्या व्यावावा । २५॥ ज्ञात्वा तद्वन्यां तद्वने त्वावावा प्रेषिताचरात्वा । विश्वनन्दी महाधंशो हिद्यं व्यव्ये तस्वत्वावा वद्वी राजा स्वस्त्वा । विश्वनन्दी महाधंशो हिद्यं स्वस्वरेथचिनत्वय ॥२०॥

इत्यदि चिन्तवनसे राजा संसार, शरीर, भोग और छक्ष्मी आदिके विषयमें दुगुने संवेगको प्राप्त होकर दीक्षा प्रहण करनेके लिए उद्यत हो गया ॥१३॥ उस उत्तम राजाने उसी समय अपने छोटे भाईको अतिस्नेहसे विधिपूर्वक राज्य दिया और अपने पुत्रको युवराज पद दिया ॥१४॥ पुनः जगद्-वन्द्य श्री श्रीधर नामके मुनिराजके समीप जाकर और उन्हें मस्तकसे नमस्कार कर राजाने बाहरी और भीतरी सर्व परिप्रहको छोड़कर मन-वचन-कायकी शुद्धिपूर्वक देव-दुर्लभ संयम, मुक्तिके लिए रागको दूर करनेवाले तीनसी राजाओंके साथ, धारण कर लिया ॥१४-१६॥ तत्पश्चात् वह संयमी ध्यानकपी खन्न से मोह, इन्द्रिय आदि शत्रुओंका विनाश कर कर्म-घातक उप्र-महाउप्र तपश्चरण करनेके लिए उद्यत हुआ ॥१७॥

इधर किसी समय विश्वनन्दी अपने मनोहर उद्यानमें अपनी स्त्रियों साथ लीलापूर्वक कीड़ा करता हुआ स्थित था।।१८।। उसे और उसके रमणीक उद्यानको देखकर उस उद्यानके मोहसे मोहित होकर विशाखनन्दने अपने पिताके पास जाकर यह कहा—हे तात, विश्वनन्दी का उद्यान मुझे हो। अन्यथा मैं निश्चयसे विदेश-गमन कर जाऊँगा।।१९-२०।। उसकी यह बात सुनकर राजा विशाखम् तिने मोहसे प्रेरित होकर कहा—हे पुत्र, मैं शीघ्र ही किसी उपायसे यह उद्यान तुमे दूँगा। अभी त् ठहर जा।।२१॥ इसके पश्चान् किसी दूसरे दिन राजाने किसी छल-प्रपंचसे विश्वनन्दीको बुलाकर कहा—हे भद्र, तुम यह राज्यभार प्रहण करो, मैं सीमा-वर्ती राजाके उपर उससे उत्पन्न हुए क्षोभकी शान्तिके लिए तथा अपने देशकी सुख-प्राप्तिके लिए जाता हूँ ।।२१-२३।। अपने काकाकी यह बात सुनकर विश्वनन्दी कुमारने कहा—हे पूज्य, आप सुखसे रहिए। मैं आपकी आज्ञासे जाकर उस शत्रुको आपका दास बनाता हूँ ॥२४॥ इस प्रकारसे प्रार्थना कर और उसकी आज्ञा लेकर अपनी सेनाके साथ शत्रुको जीतनेके लिए महाबली विश्वनन्दी वहाँसे चला गया॥२५॥ उसके चले जानेपर राजा हिवशाखम् तिने वह उद्यान अपने विशाखनन्द पुत्रके लिए दे दिया। आचार्य कहते हैं कि ऐसे मोहको धिकार है कि जिससे प्रेरित होकर मनुष्य ऐसे पाप कार्यको करता है॥२६॥

तत्पश्चात् वनपालके द्वारा भेजे गये गुप्तचरसे राजाकी यह प्रवंचना जानकर महाधीर विश्वनन्दी अपने हृदयमें इस प्रकार सोचने लगा—अहो, देखो इस मेरे काकाने मुझे शत्रुओं-

#### 3.88 1

## तृतीयोऽधिकारः

२१

स्रहो पद्म पितृष्योऽयं मां प्रहित्य रिपून् प्रति । कौटिल्यमीदृशं चके स्नेहराज्याङ्गनाशकृत् ॥२८॥ अथवा मोहिनां तर्लेक यदकृत्यं जगान्त्रयं । यतः कुर्वन्ति मोहान्धा कर्मात्रामुत्र नाशदम् ॥२८॥ वितक्येति प्रसाध्यारीन् हन्तुं स्ववनहारिणम् । सीधं रुषान्कुमारोऽतिवन्तो स्ववनमाययो ॥३०॥ तद्भयासोऽतिमोतातमा सुकिप्थमहीरुहम् । स्फीतं वृत्या समावेष्ट्य तन्मध्यभागमाश्रितः ॥३१॥ महीरुहं तमुन्मूल्य कुमारोऽन्दुतविकमः । तेन हन्तुं निजं शत्रुमधावत्तस्यप्रदः ॥३२॥ सत्तोऽसावस्त्याग्रु शिकास्तम्मस्य कातरः । अन्तर्धानं गतः काहो जयोऽत्रान्यायकारिणाम् ॥३३॥ वक्षो मुष्टिप्रहारेण स्तम्भमाहृत्य तत्क्षणम् । शत्रत्यान्यं ने किमशक्यं सवकात्मनाम् ॥३४॥ तस्मात्यकायमानं तं दीनास्यं स्वापकारिणाम् । निरोक्ष्य करुणाकान्तमना भृत्वेति सोऽस्मरत् ॥३५॥ अहो धिगस्तु मोहोऽयं यद्यं कातराङ्गिनाम् । वन्यूनां क्रियते दण्डो वधवन्धादिगोचरः ॥३६॥ भुक्तेयीविवधमोनिर्दुःखजेर्दुःखहेतुभिः । एति तृप्तिं न जात्वात्मा तैः कि साध्यं खकैः सताम् ॥३७॥ स्वस्य्यक्रमथनोद्भूता ये भोगा माननाशिनः । विश्वाशमीकरीमृतान् कि तानिच्छन्ति मानिनः ॥३८॥ विचन्येति समाहृय तस्मै द्रव्याग्रु तद्वनम् । त्यक्त्या राज्यश्रियं सोऽगार्त्यमृत्गुक्तिमम् ॥३९॥ मूर्जा नत्वा यतोन्दांही हित्वा सर्वपरिप्रहान् । सर्वत्राससुसंवेगो विश्वनन्दी तपोऽप्रहीत् ॥४०॥ अपकारोऽप्यही कोके कचिन्नीचैः कृतो महान् । जायते प्रोपकाराय सर्ता शक्षान्त्वैववत् ॥४९॥

के प्रति भेजकर स्नेह, राज्य और अरीरकी नाश करनेवाली ऐसी कुटिलता मेरे साथ की है ॥२७-२८॥ अथवा मोही जनोंके लिए तीन लोकमें ऐसा कौनसा अकृत्य है जिसे वे न करें। मोहान्ध होकर मनुष्य इस लोक और परलोकमें विनाशकारी कर्मको करता है।।२९।। ऐसा विचार कर और शत्रुओंको जीतकर अपने वनका अपहरण करनेवालेको मारनेके लिए वह अतिबली विश्वनन्दी कुमार रोषसे शीघ्र ही अपने वनमें आया ॥३०॥ उसके भयसे डरकर वह विशाखनन्द एक विशाल कपित्य ( कैंथ ) के वृक्षको काँटौंकी वारीसे घेरकर उसके मध्य भागमें जाकर अवस्थित हो गया ॥३१॥ तब अद्भुत पराक्रमी उस विश्वनन्दी कुमारने उस वृक्षको जड्मूलसे उखाड़कर उससे अपने शत्रुको मार्रनेके लिए उसे भयभीत करता हुआ उसके पीछे दौड़ा ॥३२॥ तब वह कायर विशाखनन्द शीघ्र वहाँसे भागकर एक शिलास्तम्भकी आडमें जाकर छिप गया। अहो, इस संसारमें अन्यायकारियोंकी जीत कहाँ सम्भव है ॥३३॥ तब उस बली विश्वनन्दीने अपने मुष्टि-प्रहारसे उस स्तम्भको तत्क्षण शतखण्ड कर दिया। अरे, बलवान् आत्माओंके लिए क्या अशक्य है ॥३४॥ तब वहाँसे भागते हुए दीनमुख अपने अपकारीको देखकर और करुणा-परित चित्त होकर वह विश्वनन्दी इस प्रकारसे विचारने लगा-अहो, इस मोहको धिकार हो, जिससे प्रेरित होकर यह जीव कायरताको प्राप्त अपने ही बन्धुओंको वध-बन्धनादिरूप दण्ड देता है।।३५-३६॥ दुःखोंसे उत्पन्न होनेवाछे और आगामी भवमें दुःखोंके कारणभूत इन भोगे गये नाना प्रकारके भोगोंसे यह आत्मा कभी भी तृप्तिको नहीं प्राप्त होता है। अतः ऐसे इन दुष्ट भोगोंसे सन्त जनोंका क्या प्रयोजन सिद्ध हो सकता है ॥३७॥ स्त्रीके शरीर-मन्थनसे उत्पन्न हुए ये भोग मनस्वीजनोंके मानका नाश करने-वाले हैं और संसारके समस्त दुःखोंके निधानभूत हैं, इनकी क्या मानी जन इच्छा करते हैं।।३८।। ऐसा विचार कर और उसे बुलाकर वह उद्यान उसे ही देकर और सब राज्यलक्ष्मी छोड़कर वह शीघ्र ही सम्भूतगुरुके समीप गया और मुनिराजके चरणोंको मस्तकसे नमस्कार कर तथा सर्व परिप्रहोंको छोड़कर एवं देह, भोग, संसार आदि सभीमें वैराग्यको प्राप्त होकर विश्वनन्दीने तपको प्रहण कर छिया।।३९-४०॥ प्रन्थकार कहते हैं कि अहो, छोकमें नीच पुरुषोंके द्वारा किया गया महान् अपकार भी कभी सज्जनोंके भारी उपकारके छिए हो जाता हैं। जैसे कि वैद्यके द्वारा शस्त्रचिकित्सासे रोगीका उपकार होता है ॥४१॥

[ ३.४२-

विशासमृतिरप्याप्य पश्चात्तापं दुरुत्तरम् । विनिन्य बहुधारमानं लब्ध्या संवेगमञ्जसा ॥४२॥

मवल्क्ष्म्यङ्गभोगादौ तमभ्येत्य मुनीश्वरम् । त्यवस्या संगांख्रिधा दीक्षां प्रायश्चित्तिम् ॥४३॥

तत्तरतपोऽतिनिःपापं कृत्वा घोरतरं चिरम् । स्वश्वस्या विधिना कृत्वा मृत्यौ संन्यासमृतितम् ॥४४॥

तत्तरतपोऽतिनिःपापं कृत्वा घोरतरं चिरम् । स्वश्वस्या विधिना कृत्वा मृत्यौ संन्यासमृतितम् ॥४४॥

तत्तरत्येनामवत्त्रव्ये महाश्चुकाभिधेऽमरः । महर्द्धिकोऽतिधर्मात्मा विश्वासमृतित्यंयमी ॥४५॥

विश्वनन्दी अमन्तानादेशग्रामवनादिकान् । तपसातिकृशामृतः पक्षमासादिनावलः ॥४६॥

कवित्त्वतनुसंस्थित्ये स्वीर्यापथात्तलोचनः । शुक्षीष्ठवत्नाङ्गोऽसौ प्राविश्वनमथुरां पुरीम् ॥४७॥

तद्या दुव्येनाञ्चिनग्राद् अष्टराज्यो महीपतेः । कस्यचिद्दृत्तमावेनागत्य तां स पुरीं शठः ॥४८॥

वशास्त्रनन्द एवाधोर्वेश्यासीधाग्रसंस्थितः । सद्यःप्रसूतगोश्वङ्गधातात्तं दुर्वन्तं स्वस्य घातकम् ॥५०॥

प्रस्वलन्तं समाध्यातिक्षीणदेहपराक्रमम् । इत्यवादीत् प्रहासेन दुर्वन्तः स्वस्य घातकम् ॥५०॥

सुने पराक्रमस्तेऽच शिलास्तरमादिभङ्गकृत् । क गतः प्राक्तनो दुर्पः शौर्यं क च ममादिश ॥५९॥

यतस्त्यं दृश्यतेऽतीव दुर्वेलः शक्तिद्राः । जल्लाताङ्गोऽतिशीताधौर्यग्यकायः शवादिवत् ॥५२॥

इति तद्दुर्वनः श्रुत्वा कोधमानोदयाचितः । मृत्वा कोपेन रक्ताक्ष इत्यन्तर्गतमाह सः ॥५३॥

रे दुष्ट मत्तपोमाहास्म्यात्प्रहासफलं महत् । प्राप्यसि त्वं न संदेहः कदुकं मृत्वनाशकृत् ॥५४॥

ईदृशं स तदुन्ध्वर्ये निदानं बुधनिन्दितम् । कृत्वा स्वतपसा प्रान्ते संन्यासेनामवद्व्यसुः ॥५५॥

ततस्तपःफलेनासौ तत्रैवामृत्तुरो दिवि । यत्रास्ति सुत्रसंलीनो विशासमृतिसन्युनिः ॥५६॥

इस घटनाके पश्चात् विशाखभृतिने भी भारी पश्चात्तापको प्राप्त होकर, अपनी अनेक प्रकारसे निन्दा करके शीघ्र संसार, राज्यलक्ष्मी, और शरीर-भोग आदिमें वैराग्यको प्राप्त होकर उक्त मुनीश्वरके समीग जाकर मन-वचन-कायसे सर्व परिप्रहोंको छोड़कर प्रायश्चित्तके समान दीक्षाको प्रहण कर लिया॥४२-४३॥

इसके पश्चात् चिरकाल तक अपनी शक्तिके अनुसार अतिनिर्मल घोरतर तप कर और मरण-समय विधिपूर्वक उत्क्रष्ट संन्यासको धारण करके उसके फलसे वह अति धर्मात्मा विशाखभूति संयमी महाशुक्र नामके कल्पमें महर्द्धिक देव उत्पन्न हुआ ॥४४-४५॥

इधर विश्वनन्दी सुनि भी पक्ष-मास आदिके तपोंके करनेसे आंतकुश शरीर एवं निर्बल होकर नानादेश, प्राम, वनादिकमें विहार करते ओठ, मुख और शरीरके सूख जानेपर भी ईर्यापथपर दृष्टि रखे हुए अपने शरीरकी स्थितिके लिए मथुरापुरीमें प्रविष्ट हुए। उस समय निन्च दुर्व्यसनोंके सेवनसे राज्यश्रष्ट हुआ और किसी अन्य राजाका दूत वनकर मथुरापुरीमें आकर किसी वेश्याके भवनके अग्रभागपर बैठा हुआ वह कुबृद्धि विशाखनन्द सद्यःप्रसूता गायके सींगके आघातसे अतिकृशदेह और क्षीणपराक्रम दुर्वल उन विश्वनन्दी मुनिको गिरता हुआ देखकर हास्यपूर्वक अपना घात करनेवाले दुर्वचन इस प्रकार बोला।।४६-५०।।

हे मुने, शिलास्तम्भ आदिको भग्न करनेवाला तुम्हारा वह पराक्रम कहाँ गया ? तुम्हारा वह पहलेवाला दर्प और शौर्य कहाँ गया ? सो मुझे बताओ। आज तो तुम शक्तिसे अतिदूर और अत्यन्त दुर्बल दिखते हो ? तुम्हारा यह शरीर मलसे ज्याप्त और अतिशीतसे दग्ध मुदें आदिके समान दिखाई दे रहा है ॥५१-५२॥

इस प्रकारके उसके दुर्वचन सुनकर क्रोध और मान कषायके उदयसे यह मुनि कोपसे रक्तनेत्र होकर मनमें बोळा—अरे दुष्ट, मेरे तपके माहात्म्यसे तू इस प्रहास्यका स्वमूळ-नाशक महान कटुक फछ पायेगा, इसमें कोई सन्देह नहीं है। इस प्रकार ज्ञानियों द्वारा निन्दित निदान उसके विनाशके छिए वह मुनि करके अपने तपसे अन्तमें संन्यासके साथ मरा और उस तपके फळसे वह उसी स्वर्गमें देव उत्पन्न हुआ, जहाँपर

### ₹.७० ]

## तृतीयोऽधिकारः

तत्र षोडश वाराशिप्रमायुष्को सुरोत्तमो । दिन्यदेहधरौ दीसौ सस्धातुविवर्जितौ ॥५०॥
विमानमेरुनन्दीश्वरादिषु श्रीजिनेशिनाम् । अर्जार्चनपरौ पञ्चकल्याणकरणोद्यतौ ॥५०॥
सहजाम्बरम्पास्विविविव्यान् सोगान् स्वदेवीसिः समं सुदा । शर्माविधमध्यनौ पुण्यपाकातौ तिष्ठतः सदा ॥६०॥
अथास्मिन्नादिमे द्वीपे सुरम्यविषये छुमे । पोदनाख्ये पुरे भूपः प्रजापतिरम् च्छुभात् ॥६१॥
देवी जयावती तस्य तयोश्च्युत्वा दिवोऽजिन । विशाखमू तराजाचरोऽमरो विजयाल्यतुक् ॥६२॥
विश्वनिद्यारे देवः स्वर्गादेख्याभवत्सुतः । तस्य राज्ञो सृगावत्यां त्रिष्ठष्ठख्यो महावली ॥६२॥
चन्द्रन्द्रनीलवर्णाङ्गो दोक्षिकान्तिकलाङ्कितौ । न्यायमार्गरतौ दक्षौ सप्रतापौ श्रुतान्वितौ ॥६४॥
चम्द्रन्द्रनीलवर्णाङ्गौ दोक्षिकान्तिकलाङ्कितौ । महाविभवत्यत्वेष्वा दिव्यामरणमण्डितौ ॥६४॥
कमात्सर्योवनं प्राप्य लक्ष्मोक्रीडागृहोपमौ । प्राङ्महापुण्यपाकेन संप्रासपरमोदयौ ॥६६॥
दिव्यभोगोपभोगाङ्यौ दानादिगुणशालिनौ । इन्हादित्याविवाभातस्तावायौ रामकेशवौ ॥६०॥
अथेह विजयार्घोत्तरश्रेण्यामलकापुरे । मयूर्यावराजामृद् राज्ञी नीलाञ्जनास्य च ॥६०॥
तयोविशाखनन्दः स चिरं भ्रान्त्वा मवार्णवे । स्वर्गादेत्य सुतो जातः क्रवित्युण्यविपाकतः ॥६०॥
अथ्वत्रीवाभिषो धीमांस्विखण्डश्रीविमण्डतः । अर्धचक्री सुरैः सेव्यः प्रतापो मोगतत्परः ॥७०॥

कि विशासम्ति सन्मुनिराजका जीव सुखमें मग्न देव था।।'५३-५६॥ वहाँपर उन उत्तम दोनों देवोंकी आयु सोलह सागर प्रमाण थी, दोनों सप्तधातु-रहित दीप्त दिव्य देहके धारक थे और दोनों ही सदा विमानस्थ तथा मेरुपर्वत, नन्दीश्वरद्वीप आदिमें स्थित श्रीजिनेन्द्र देवोंकी प्रतिमाओंके पूजनमें तत्पर एवं तीर्थंकरोंके पंचकल्याणकोंके करनेमें उद्यत रहते थे। वे सहजात दिव्य वस्त्र, आभूषण, माला और विक्रिया ऋद्धि आदिसे भूषित, सर्व प्रकारकी असातासे रहित और सौन्द्र्ययुक्त थे। तथा अपने पूर्वभवके तपश्चरणसे उपार्जित नाना प्रकारके भोगोंको आनन्द्रपूर्वक अपनी देवियोंके साथ भोगते हुए पुण्यकर्मके विपाकसे सदा सुख-सागरमें मग्न रहने लगे॥५७-६०॥

अथानन्तर इस आदिम जम्बूद्धीपमें गुभ सुरम्य देशके पोद्मपुर नामके नगरमें प्रजापित नामका राजा राज्य करता था। पुण्योदयसे उसकी जयावती नामकी एक सुन्दर रानी थी। उनके विशाखभूति राजाका जीव वह देव स्वर्गसे चय कर विजय नामका पुत्र हुआ।।६१-६२॥ उसी राजाकी दूसरी रानी मृगावतीके विश्वनन्दीका जीव वह देव चय कर त्रिपृष्ठ नामका महावछी पुत्र उत्पन्न हुआ।।६२॥ इनमें-से विजयका शरीर चन्द्रवर्ण और त्रिपृष्ठका शरीर नीलवर्णका था। दोनों दीप्ति, कान्ति और कलासे संयुक्त थे। दोनों न्यायमार्गमें निरत, दक्ष, प्रतापयुक्त, शास्त्रज्ञानवाले थे। खेचर, भूचर और देवोंके स्वामियों द्वारा उनके चरणकमलोंकी सेवा की जाती थी। दोनों महाविभवसे सम्पन्न, दिव्य आभरणोंसे मण्डित कमसे यौवन अवस्थाको प्राप्त होकर लक्ष्मीके कीडागृहकी उपमाको धारण करते थे। पूर्वोपार्जित महापुण्यके परिपाकसे परम उद्यको प्राप्त, दिव्य भोगोपभोगोंसे युक्त, दानादिगुणशाली वे दोनों भाई चन्द्रमा और सूर्यके समान मालूम पड़ते थे। वे दोनों इस अवसर्पिणीकालके आद्य बलभद्र और वासुदेव थे। अर्थात् विजय प्रथम बलभद्र और त्रिपृष्ठ प्रथम नारायण थे।।६४-६७॥

अथानन्तर इस भारतवर्षके विजयार्ध पर्वतकी उत्तर श्रेणीमें अलकापुर नामके नगरमें मयूरपीव नामका राजा राज्य करता था। उसकी रानी नीलांजना थी। वह विशाखनन्द चिरकाल तक संसार-सागरमें परिश्रमण कर पुण्यके विपाकसे स्वर्गमें गया और फिर वहाँसे चय कर उक्त राजा-रानीके अश्वधीव नामका बुद्धिमान, त्रिखण्डकी लक्ष्मीसे मण्डित, देवोंसे

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[₹.७१-

अथ विस्मन् खगाद्रावुत्तरश्रेण्यां प्रविद्यते । रथन्पुरशब्दादिचकवालपुरी परा ॥७१॥ ज्वलगादिजटी तस्याः पितरासीच्छुभोदयात् । चरमाङ्कोऽतिपुण्यास्मानेकविद्याविमूषितः ॥७१॥ सन्नैवाद्रौ महारम्ये पुरे द्युतिलकाभिषे । चन्द्राभाल्यः खगेशोऽभूसुभद्रास्य प्रियाजिनः ॥७१॥ वायुवेगा तयोजीता पुत्री रूपादिशालिनी । यौवने परिणीता ज्वलगादिजटिनापि सा ॥७६॥ अर्ककीतिंस्तयोः स्तुर्वभूवार्कनिभो गुणैः । सुता स्वयंप्रभाल्या च दिव्यरूपा ग्रुभाशया ॥७५॥ खगाधीशोऽन्यदा वीक्ष्य पुत्रीं सर्वाङ्गयौवनाम् । ददतीं जिनगन्धोदकमालां धर्मतत्पराम् ॥७६॥ नैमित्तिकं समाद्व्य संभिन्नश्रोतृसंज्ञकम् । अस्याः को मित्ता मर्ता पप्रच्छेतिस पुण्यवान् ॥७६॥ सत्यद्रमात्स उवाचेदं राजन्नाद्यार्थचिकणः । त्रिप्रष्ठस्य महादेवी त्वत्सुतेयं भविष्यति ॥७८॥ खगूत्वेरस्यश्रेण्योस्तद्त्वां चक्रवर्तिताम् । त्वापस्यसि खगेशानां नान्ययैतच्छुतोदितम् ॥७६॥ स्तृतेरस्यश्रेण्योस्तद्त्वां विश्वयं निश्चयं नृपः । अमात्यमिन्द्रनामानं मान्तिकं सुश्रुताङ्कितम् ॥८०॥ सलेलं प्राप्नृतेनामा प्राहिणोत्पीदनं प्रति । स्योग्नासमादाग्रु स प्राप वनं पुल्पकरण्डकम् ॥८०॥ सलेलं प्राप्नृतेनामा प्राहिणोत्पीदनं प्रति । स्योग्नासमादाग्रु स प्राप वनं पुल्पकरण्डकम् ॥८२॥ बहुमानेन दूतं तं नृपास्थानं समानयत् । परार्थमणिनिर्माणमनेकनुपवेष्टितम् ॥८३॥ वौदनाधिपतिं सोऽपि मूर्मा नत्वा सपत्रकम् । प्रदाय प्राप्नृतं तस्मै यथौस्थानमुपाविशत् ॥८४॥ वीक्ष्य मुद्रां समुद्रिद्य तदन्तःस्थितपत्रकम् । प्रदाय प्राप्नृतं तस्मै यथौस्थानमुपाविशत् ॥८४॥ वीक्ष्य मुद्रां समुद्रिद्य तदन्तःस्थितपत्रकम् । प्रसायं वाचयामास स होत्यसौ कार्यस्वकम् ॥८४॥

सेव्य, प्रतापी, भोगमें तत्पर अर्धचक्री (प्रतिनारायण) पुत्र उत्पन्न हुआ ॥६८-७०॥ उसी विजयार्ध पर्वतकी उत्तर श्रेणीमें रथनूपुरचक्रवाल नामकी उत्तम नगरी थी। उसका स्वामी पुण्योद्यसे ज्वलनजटी नामका अनेक विद्याओंसे विभूषित, अति पुण्यात्मा और चरमशरीरी विद्याधर था ॥७१-७२॥ उसी ही विजयार्धपर्वतपर द्युतिल्क नामके महारमणीकपुरमें चन्द्राभ नामका एक विद्याधरोंका स्वामी रहता था। उसकी सुभद्रा नामकी प्रिया थी। उनके वायु-वेगा नामकी रूप-कान्तिशालिनी पुत्री हुई। यौवनको प्राप्त होनेपर ज्वलनजटीने उसके साथ विवाह किया। उनके गुणोंसे सूर्यके समान अर्ककीति नामका पुत्र उत्पन्न हुआ और स्वयंप्रभा नामकी दिब्यरूपवाली शुभलक्षणा पुत्री भी उत्पन्न हुई ॥७३-७५॥ एक बार धर्ममें तत्पर वह स्वयंप्रभा जब अपने पिताको गन्धोदक और पुष्पमाला दे रही थी, तब सर्वाङ्गयौवनवती अपनी पुत्रीको देख कर उस विद्याधरोंके स्वामी ज्वलनजटीने संभिन्नश्रोता नामवाले ज्योतिषीको बुलाकर पूला कि कौन पुण्यवान मेरी इस पुत्रीका स्वामी होगा ? उसके प्रश्नके उत्तरमें उसने कहा है राजन, आपकी पुत्री प्रथम अर्धचक्री त्रिपृष्ठ नारायणकी यह महादेवी (पट्टरानी) होगी और उसके द्वारा दिये गये इस विजयार्ध पर्वतकी दोनों श्रेणियोंके विद्याधरोंके चकवर्तीपनेको तुम प्राप्त करोगे। मेरी यह शास्त्रोक्त बात अन्यथा नहीं हो सकती है। 198-991। इस प्रकार उस ज्योतिषीके द्वारा कहे गये वाक्यपर निश्चय करके ज्वलनजटी राजाने उत्तम शास्त्रज्ञानसे युक्त भक्ति-तत्पर इन्द्र नामके मन्त्रीको बुलाकर पत्र-सहित भेंटके साथ उसे पोदनपुर भेजा। वह आकाशमार्गसे शीघ्र ही वहाँके पुष्पकरण्डक वनमें पहुँचा ।।८०-८१।। त्रिपृष्ठ ज्योतिषीके मुखसे पहले ही उसके आगमनको जानकर स्वयं ही हर्षसे उसके सम्मुख जाकर बहुत सम्मानके साथ उस दूतको राजसभामें छिवा छाया। वह द्त भी श्रेष्ठ बहुमूल्य मणिनिर्मित, अनेक नृपवेष्टित सिंहासन पर बैठे हुए पोदनाधिपतिको मस्तकसे नमस्कार करके और पत्र-सहित भेंट उन्हें देकर यथास्थान बैठ गया ॥८२-८४॥ पोदनेश्वरने लिफाफेके ऊपर की मोहरको खोलकर उसके भीतर रखे हुए पत्रको पसारकर बाँचा, जिसमें कि इस प्रकार कार्यकी सूचना थी।।८५॥

## ३.१०० ] तृतीयोऽधिकारः

श्रीमानितः खगाधीशः पुण्यधीर्विनयाङ्कितः । न्यायमार्गरतो दक्षो नगरार् रथन्पुरात् ॥८६॥ जवलनादिजदी ख्यातो निमवंशनमेंऽश्चमान् । पौदनाख्यपुराधीशं प्रजापतिमहीपतिम् ॥८०॥ आदितीर्थकरोत्पन्नवाहुबल्यन्वयोद्भवम् । शिरसा स्नेहतो नत्वा कुशलप्रश्नपृवैकम् ॥८८॥ सप्रश्नयं प्रजानाथिमित्यं विज्ञापयत्यस्यौ । बैवाहिकः सुसंबन्धो विधेयो नाधुना मया ॥८९॥ त्वया वास्त्यावयोः किंतु पारम्पर्यागतोऽत्र सः । विश्चद्धवंशयोरच नैव कार्यं परीक्षणम् ॥९०॥ मद्भागिनेयप्ज्यस्य त्रिपृष्टस्य स्वयस्प्रमा । मत्सुता श्रीरिवान्याहो आतनोतु र्रातं पराम् ॥९१॥ तद्धन्धुमाषितं श्रुत्वा प्रजापतिनृयो सुदा । तस्येष्टं यनममेष्टं तदित्यमात्यमतोषयत् ॥९२॥ सोऽपि सन्मानदानादीन् प्राप्तो राज्ञा विसर्जितः । सद्यः स्वस्वामिनं प्राप्य कार्यसिद्धं न्यवेदयत् ॥९३॥ त्रिपृष्टाय दद्दो प्रीत्या माविनीमिव सच्छ्नयम् । अहो पुण्योदयात्पुतां दुर्लमं किं न जायते ॥९५॥ त्रिपृष्टाय दद्दो प्रीत्या माविनीमिव सच्छ्नयम् । अहो पुण्योदयात्पुतां दुर्लमं किं न जायते ॥९५॥ जामान्नेऽदात्पुनः सिहवाहिनीं स्वगतायकः । यथोक्तविधिता चान्यां विद्यां गरुडवाहिनीम् ॥९६॥ तयोः संपद्दिवाहादिवार्ताश्रवणविद्धतः । चरास्याच ज्वल्ताशु सोऽश्वधीवो नराधिपः ॥९०॥ वद्दानमनमाकण्यं चतुरङ्गवलान्वितः । प्रागेवागस्य तत्रास्थात्त्रपृष्टः सह वन्धुना ॥९८॥ तद्दानमनमाकण्यं चतुरङ्गवलान्वितः । प्रागेवागस्य तत्रास्थात्त्रप्रष्टः सह वन्धुना ॥९०॥ वतोऽक्रतरणे तत्र निर्जितो भाविचिक्रणा । मायेतरादिसंप्रामैर्हयप्रीवोऽतिविक्रमात् ॥९०॥

यहाँ रथन्पुर नामक नगरसे विद्याधरोंका स्वामी, पुण्यबुद्धि, विनयावनत, न्यायमार्गरत, दक्ष, निमवंशरूप गगनका सूर्य श्रीमान् ज्वलनजटी नामका राजा आदि तीर्थंकर ऋषभदेवसे उत्पन्न बाहुबलीके वंशमें पैदा हुए पोदनापुरके स्वामी श्री प्रजापित महीपालको स्नेहसे मस्तक द्वारा नमस्कार कर वह प्रजानाथसे इस प्रकार सिवनय निवेदन करता है कि हम लोगों का वैवाहिक सम्बन्ध (आपका हमारे साथ) अथवा हमारा आपके साथ अभी तक नहीं हुआ है, किन्तु हमारा आपका परम्परागत सम्बन्ध है। हम दोनोंका वंश विशुद्ध है, अतः इस विषयमें कोई परीक्षण नहीं करना चाहिए। मेरी पुत्री स्वयंप्रभा जो मानो साक्षात् दूसरी लक्ष्मीके समान है, वह मेरे पूज्य भागिनेय (भानेज) त्रिष्टष्ठकी परम रितको विस्तारित करे। अर्थान् मेरी पुत्री आपके पुत्रकी प्रिया होवे॥८६-९१॥

प्रजापित राजा अपने उस बन्धुकी इस कही गयी बातको सुनकर हर्षसे बोला—'जो बात उन्हें इष्ट है, वह मुझे भी इष्ट है।' ऐसा कहकर उस समागत मन्त्रीको सन्तुष्ट किया।।९२॥ तथा सम्मान-दानादिके द्वारा राजासे बिदा पाकर वह मन्त्री (दूत) शीघ्र ही अपने स्वामीके पास पहुँचा और कार्यकी सिद्धिको निवेदन किया।।९३॥ तत्परचात् अर्ककीर्ति पुत्रके साथ विद्याधरोंके स्वामी उचलनजटीने शीघ्र ही स्वयम्प्रभा पुत्रीको लाकर हर्षसे विद्याहिषिके साथ स्वयं ही प्रीतिपूर्वक त्रिप्रष्ठके लिए दी। वह कन्या मानो आगे होनेवाली उत्तम राज्यलक्ष्मीके ही समान थी। अहो, पुण्यके उदयसे मनुष्योंको कौन सी दुर्लभ वस्तु नहीं प्राप्त होती है ॥९४-९५॥ पुनः विद्याधरें उचलनजटीने अपने जामाताके लिए सिहवाहिनी और गरुड-वाहिनी ये दो विद्याधरें उचलनजटीने अपने जामाताके लिए सिहवाहिनी और गरुड-वाहिनी ये दो विद्याधरें अथे कि विधिसे दीं ॥९६॥ गुप्तचरके मुखसे उन दोनोंके सम्पन्न हुए विद्याह आदिकी बातके श्रवणस्प अग्निसे प्रज्वलित हुआ वह नरपित अश्वप्रीव शीघ्र ही विद्याधरोंसे और सेनासे संयुक्त होकर तथा चकरत्न आ दसे अलंकत होकर युद्धके लिए रथन् पुरके पर्वतपर आया।।९७-९८॥ उसके आगमनको सुनकर चतुरंगिणी सेनासे युक्त हो अपने भाई विजयके साथ त्रिप्रष्ठ पहलेसे ही वहाँपर आकर ठहर गया।।९९॥ तत्परचात् उस

१. व मोघेतरादि०।

[ 3.808-

चक्रस्तं कुधादायासत्तमृत्युर्व्यंघोदयात् । परीत्य प्रेषयामास त्रिपृष्ठं प्रति निष्दुरम् ॥१०२॥ तत्तं प्रदक्षिणीकृत्य तस्यौ तद्क्षिणे भुजे । तस्य पुण्यविपाकेन त्रिखण्डश्रीवशीकरम् ॥१०२॥ त्रिपृष्ठो दुतमादाय चक्रं शत्रुभयंकरम् । उद्दिश्य स्विर्णु कोपाद्क्षिपित्रिष्टुराशयः ॥१०३॥ अश्वश्रीवोऽिष तेनाप्य मृति रीद्राशयोऽग्रुमात् । बह्वारम्भधनाद्येः प्राग्वद्धश्रायुरेव च ॥१०४॥ कृत्सनदुःखाकरीभूतं शर्मदूरं पृणास्पदम् । महापापोदयेनागात्ससमं नरकं कुधीः ॥१०५॥ त्रिपृष्ठोऽथ जात्तस्याति लब्ध्वा तन्निर्जयाद्यशः । प्रसाध्य चक्ररतेन त्रिखण्डस्थान्नराधिपान् ॥१०६॥ त्रिपृष्ठोऽथ जात्तस्याति लब्ध्वा तन्निर्जयाद्यशः । प्रसाध्य चक्ररतेन त्रिखण्डस्थान्नराधिपान् ॥१०६॥ त्रिपृष्ठोऽथ जात्तस्याति । नियोज्य परया भूत्या पडक्रत्रत्वे त्रियण्डस्थान्तराधिपान् ॥१०६॥ श्रेणीद्वयाधिपत्येन रथन्पुर्रभूपतिम् । नियोज्य परया भूत्या पडक्रत्रत्वदेदिः ॥१०८॥ सिद्धदिग्वजयः श्रीमान् साग्रजो बहुपुण्यवान् । कीलया प्राविशद्धित्यं स्वपुरं श्र्यादिमण्डितम् ॥१०९॥ प्रागिर्तितयपाकेन समस्त्वाद्यलंकृतः । अमरैः खेचरैः षोडशसहस्वन्येन्तः ॥११०॥ सहस्रद्वप्रसंख्याभिः भूपपुत्रीमिरन्वहम् । केवलं विविधान् मोगानन्वभूदादिकेशवः ॥१११॥ मृत्युपर्यन्तमेवातिगृद्धचा वृत्ताशद्दर्राः । धर्मदानार्चनादीनां नाममात्रं विद्वाय च ॥११२॥ ततः श्रश्रायुरेवासौ बह्वारम्भपरिग्रहैः । अतीवविषयासक्त्या वध्वा दुर्ध्यानलेश्यया ॥११३॥ तत्रोपपाददेशे स बीभरसेऽतिष्ठणास्पदे । अधोमुखो हि पूर्णाङ्गं संग्राप्य घटिकाद्वयान् ॥११४॥

अद्भुत युद्धमें भावी चक्रवर्ती त्रिष्टक्षने विद्योपनत मायावी एवं अन्य शक्षाक्षोंके द्वारा अति-पराक्रमसे अश्वप्रीय को जीत लिया। तब आसम्रमृत्यु उस अश्वप्रीयने पापके उदयसे कोधित हो चक्ररत्नको निष्ठुरतापूर्वक त्रिष्टक्षे ऊपर चलाया। वह चक्ररत्न त्रिष्ट्रष्ठ की प्रदक्षिणा देकर उसके पुण्योदयसे उसकी दाहिनी भुजापर आकर विराजमान हो गया। तब त्रिष्ट्रष्ठने तीनखण्डकी लक्ष्मीको वशमें करनेवाले और शत्रुओंके लिए भयंकर उस चक्रको शीघ लेकर निष्ठुर हृदय होके क्रोधसे अपने शत्रुको लक्ष्य करके फेंका। रौद्रपरिणामी कुबुद्धि अश्वप्रीय भी उस चक्रके द्वारा मरणको प्राप्त होकर तथा बहुत आरम्भ-परिम्रहादिके द्वारा पूर्वमें नरकायुके बाँधनेके महा अग्रुभ पापोदयसे समस्त दुःखोंकी खानिभूत, सुखसे दूर, घृणास्पद, सातवें नरकको प्राप्त हुआ।।१००-१०५॥

इसके परचात उस अरवमीवके जीतनेसे जगद्-ज्याप्त यश और ख्यातिको प्राप्त कर चक्ररत्नके द्वारा तीनखण्डोंमें रहनेवाले सर्व राजाओंको, विद्याधरेशोंको और ज्यन्तरोंके अधिपति मागध आदि देवोंको अपने बलसे वशमें करके और उनसे कन्यारत्न आदि विषयक सार पदार्थोंको लेकर, तथा विजयार्थ पर्वतकी दोनों श्रेणियोंके आधिपत्यपर रथन्तपुरके नरेशको नियुक्त कर, षडङ्गसेनासे वेष्टित, बड़े भाई विजयके साथ दिग्विजय सिद्ध करके वह बहुपुण्यशाली श्रीमान् त्रिष्टश्वनारायण लीलापूर्वक लक्ष्मी-शोमा आदिसे मण्डित अपने दिव्यपुरमें प्रविष्ट हुआ ॥१०६-१०९॥ पूर्वोपाजित पुण्यके परिपाकसे सुदर्शनचक्र आदि सप्त रत्नोंसे अलंकत, देव, विद्याधर और सोलह हजार राजाओंसे नमस्कृत, और सोलह हजार राजपुत्रियोंके साथ निरन्तर एकमात्र नाना प्रकारके भोगोंको वह आदि वासुदेव त्रिष्ट्रष्ट भोगने लगा ॥११०-१११॥ मरण-पर्यन्त वह अतिगृद्धिसे भोगोंको मोगता हुआ, चारित्रके अंशसे भी दूर रहता हुआ, और धर्म, दान, पूजनादिके नाममात्रको भी छोड़कर विषयोंमें अति आसक्त रहा। इस कारण और बहुत आरम्भ परिप्रहसे, तथा खोटी लेश्यासे नरकायुको बाँधकर वह पापबुद्धि रौद्रध्यानसे प्राणोंको छोड़कर धर्मके विना पापके भारसे सातवें नरक-सागरमें गया ॥११२-११॥ वहाँ अति वीमत्स, अति घृणास्पद उत्पत्तिस्थानमें अधोमुख हुए उसका जन्म हुआ। दो घड़ीमें ही पूर्ण शरीरको प्राप्त कर एक हजार बिच्छुओंके काटनेसे भी अधिक जन्म हुआ। दो घड़ीमें ही पूर्ण शरीरको प्राप्त कर एक हजार बिच्छुओंके काटनेसे भी अधिक

### ३.१३१ ]

# तृतीयोऽधिकारः

২৩

वृश्चिकैकसहस्राधिकवेदनविधायिनि । रावं परं प्रकुर्वाणो न्यपतच्छ्वस्रभूतले ॥११६॥ उत्पत्याञ्च पुनस्तस्माद् गब्यूतिशतविंशतिम् । वज्रकण्टकसंकीणें महापीठे पपात सः ॥११०॥ ततो वीक्ष्य स दीनात्मा नारकान् मारणोद्धतान् । कृत्स्नासाताकरीभूतं तत्क्षेत्रमित्यचिन्तयत् ॥११८॥ अहो केयं घरा निन्द्या सर्वदःखनिबन्धना । केऽत्रामी नारका रौद्दा वेदनादानपण्डिताः ॥११९॥ कोऽहं कस्मादिहायात एकाकी सुखदुरगः । केन दुःकर्मणा वाहमानीतोऽत्र मयास्पदे ॥१२०॥ इत्यादिचिन्तनादाप्य विभङ्गावधिमाश्वतः । श्वश्रे स्वपतितं ज्ञाःवा विलापमिति सोऽकरोत् ॥१२१॥ अहो मया पुरा जीवराशयोऽनेकशो हताः । असत्यकटुकादीनि भाषितानि वचांसि च ॥१२२॥ परश्रीस्त्र्यादिवस्तूनि सेवितानि हठान्मया । मेलितानि धनादीनि लोमग्रस्तेन पापिना १२३॥ खादितान्यखाद्यानि चासेव्यसेवितानि वै। अपेयान्यपि पीतानि पञ्चेन्द्रियवशात्मना ॥१२४॥ किमन्न बहनोक्तेन मया सर्वं खलात्मना । पापमेकं कृतं घोरं प्राग्मवे स्वस्य घातकम् ॥१२५॥ न कृतः परमो धर्मः स्वर्गमुक्तिनिबन्बनः। न मनाकु पालिबान्येव ब्रतानि शुभदानि च ॥१२६॥ नानृष्टितं तपः किंचित्पात्रदानं न जातुचित् । पूजनं वा जिनादीनां ग्रुभकर्मं न चापरम् ॥१२७॥ अत्र तेषां समस्तानां महाधाचरणात्मनाम् । विपाकेन महातीवा वेदना मे पुरःस्थिताः ॥१२८॥ अतोऽहं च क गच्छामि कं पृच्छामि वदामि कम् । कस्य वा शरणं यामि कस्त्राता मे भविष्यति ॥१२९॥ इत्यादिचिन्तनोत्पन्नैः पश्चात्तापैदु रुत्तरैः । दद्यमानमना यावद्वर्तते सोऽतिदुःखभाक् ॥१३०॥ तावत्ते प्राक्तनाः पापा नारका एत्य तत्क्षणम् । मुद्गरादिप्रहारैस्तं व्लन्ति नृतननारकम् ॥१३१॥

वेदना देनेवाळी नरक-भूमिपर दारुण शब्द करता हुआ गिरा। पुनः वहाँ से एक सौ बीस कोश ऊपर उळळकर वज्रमय कंटकोंसे व्याप्त नरककी महा दुःखदायी भूमिपर वह गिरा॥१९५–१९७॥ तब वहाँ वह दीनात्मा त्रिप्षष्ठका जीव मारनेके ळिए उद्धत नारिकयोंको तथा समस्त असाताकी खानिरूप उस क्षेत्रको देखकर इस प्रकार चिन्तवन करने लगा ॥११८॥

अहो, सर्वदु:खोंकी कारणभूत यह कौन-सी निन्दा भूमि हैं ? यहाँपर वेदना देनेमें अतिकारल महाभयानक ये रौद्रस्वभावी नारकी कौन हैं ? मैं कौन हूँ ? सुखसे दूर, अकेला मैं यहाँ कहाँसे आ गया हूँ ? अथवा किस दुष्कर्मसे मैं इस अतिभयावने स्थानपर लाया गया हुँ १ इत्यादि चिन्तवन करनेसे शीघ्र प्राप्त हुए विभंगावधिज्ञानसे अपनेको नरकमें पतित हुआ जानकर वह इस प्रकारसे विलाप करने लगा ॥११९-१२१॥ अहो, मैंने पूर्वभवमें अनेक बार जीवराशियोंका संहार किया, असत्य और कटुक-निन्द्य आदि वचन बोले, परायी लक्ष्मी, स्नी और अन्य वस्तुओंको मैंने बलात्कारसे सेवन किया, लोभग्रस्त होकर मुझ पापीने धनादिका संग्रह किया, अखाद्य वस्तुओंको खाया, असेवनीय पदार्थींका सेवन किया और निश्चयसे पाँचों इन्द्रियोंके वश होकर मैंने अपेय मदिरा आदिका पान किया ॥१२२-१२४॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या, मुझ पापात्माने पूर्व भवमें अपना ही घात करनेवाले सर्व पापोंको किया। किन्तु स्वर्ग और मुक्तिको देनेवाला परम धर्म नहीं किया और न सुखदायी त्रतोंको ही रंचमात्र पालन किया । न तपका अनुष्ठान ही किया और न कभी पात्रोंको दान ही दिया । न जिनदेवादिकी पूजा ही की और न कोई दूसरा शुभ काम ही किया । इसलिए यहाँपर उन महा पापाचरणवाळे समस्त कार्योंके विपाकसे यह महातीत्र वेदना मेरे सामने उपस्थित हुई है।।१२५-१२८।। अतएव अब मैं कहाँ जाऊँ, किसे पूलूँ और किससे कहूँ ? मैं किसकी शरण जाऊँ ? यहाँपर कौन मेरा रक्षक होगा ? इत्यादि विचारसे उत्पन्न हुए दुरुत्तर पश्चात्तापोंसे जिसका हृदय जल रहा है ऐसा वह त्रिपृष्ठका जीव अति दुःख भोगता हुआ अवस्थित था, तभी पूर्वमें उत्पन्न हुए पापी नारकी लोग उसके सभीप तत्क्षण आकर इस नवीन नारकीको मुदुगर आदिके प्रहारोंसे मारने छगे ॥१२९-१३१॥

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ३.१३२-

उत्पाटयन्ति केचिच तस्य नेत्रे परे खलाः । विदारयन्ति सर्वाङ्गं त्रोटयन्त्यन्त्रमालिकाम् ॥१३२॥ निर्मृणाः काथयन्त्यन्ये कृत्वास्याङ्गं तिलोपमम् । केचिच्छक्षेण कृन्तन्त्यङ्गोपाङ्गान्यखिलानि च ॥१३३॥ आगत्योख्सिप्य तं केचित्तसत्तेलकटाहके । प्रपूरकारं प्रकुर्वाणं न्यक्षिपन् दाहहेतवे ॥१३४॥ तत्रातिक्षारदुर्गन्यतोयोम्प्रांचैः कद्धितः । कीसपत्रवनं सोऽगाद्विश्रामायातिदुःकरम् ॥१३६॥ तत्रातिक्षारदुर्गन्यतोयोम्प्रांचैः कद्धितः । असिपत्रवनं सोऽगाद्विश्रामायातिदुःकरम् ॥१३६॥ तत्रातिक्षारदुर्गन्यतोयोम्प्रांचैः कद्धितः । असिपत्रवनं सोऽगाद्विश्रामायातिदुःकरम् ॥१३६॥ तत्रातिक्षाण्डताङ्गोऽसो दीनः कृत्स्नासुखाविध्याः । तद्दुःखशान्तये गत्वा प्राविद्यात्पर्वतान्तरम् ॥१३८॥ तत्रापि पापिभिः क्रूर्गेनारकैर्विकियावलात् । च्याप्रसिहादिरुपाचैः प्रारुधः खादितुं च सः ॥१३९॥ इत्यादिविविधं घोरं कविवाचामगोचरम् । सुङ्के त्यक्तोपमं दुःखं पापपाकेन सोऽन्वहम् ॥१४९॥ सर्वाव्धिसलिलासाध्यातृषाभिसतृषितोऽपि सः । विन्दुमात्रं जलं पातुं लभते न कदाचन ॥१४१॥ विश्वाचभक्षणाशाम्या क्षुध्या स बुसुक्षितः । तिलमात्रसमाहारं प्राप्नोति नाशितुं कचित् ॥१४२॥ कक्षयोजनमानोऽयःपिण्डः क्षित्रोऽत्र केनचित् । दुतं शीततुषारेण शतलण्डं प्रयात्यहो ॥१४६॥ इत्याद्यन्यनमहादुःखं कायवाक्षनसोद्धवम् । परं परस्परोदीरितं क्षेत्रोत्यन्नमञ्चसा ॥१४४॥ सुङ्के सोऽन्वहमस्यन्तं पापपाकेन रौद्दधीः । त्रयक्षित्रारसमुद्वायुः कृष्णलेश्यः सुखातिगः ॥१४५॥

कितने ही दृष्ट नारकी उसके नेत्र उखाइने लगे, कितने ही उसके सर्व अंगका विदारण करने छगे और कितने ही उसकी आँतों की आवलीको बाहर निकालने छगे। कितने ही निर्देयी नारकी उसका क्वाथ (काढ़ा ) बनाने लगे, कितने ही शस्त्रोंके द्वारा उसके शरीरको तिल समान खण्ड-खण्ड करने लगे। कितने ही नारकी उसके सर्व अंग और उपांगोंको काटने लगे। कितनोंने आकर चिल्लाते हुए उसे उठाकर तप्त तेलके कड़ाहमें पकानेके लिए डाल दिया। इससे उसका सर्वांग जलगया और वह अत्यन्त दाहसे पीड़ित होकर वहाँसे निकल कर शान्ति पानेके लिए वैतरणीके जलमें जाकर हुवा। उसके अत्यन्त खारे, दुर्गन्धित पानी की लहरों आदि से पीडित होकर विश्राम पानेके छिए वह अतिदुष्कर असिपत्रवनमें गया ॥१३२-१३६॥ वायुके वेगसे गिरे हुए उस वनके बृक्षोंके तळवारकी धारके समान तीक्ष्ण पत्तोंसे उसका शरीर छिन्न-भिन्न होकर निरुचयतः अति भयानक हो गया ॥१३७॥ तब अति खण्डित सरीरवाला वह दीन नारकी सर्व दुःखोंके समुद्रमें दुवकी लगाता हुआ उस दुःखकी शान्तिके लिए पर्वतके मध्यभाग-में प्रविष्ट हुआ। वहाँपर भी पापी कर नारकी विक्रियाके बलसे व्याघ्न, सिंह, रीछ आदिके हर बनाकर उसे खाने लगे। इनको आदि लेकरके अनेक प्रकारके कविके वचन-अगोचर, उपमा-रहित दुःखोंको वह नारकी पापके विपाकसे निरन्तर भोगने लगा ॥१३८-१४०॥ सभी समुद्रोंके जल-पानसे भी नहीं शान्त होनेवाली प्याससे पीड़ित रहते हुए भी उसे कभी एक बिन्दु जल पीनेके लिए नहीं मिला। संसारके समस्त अन्नके भक्षणसे भी नहीं शान्त होनेवाली भुखर्स पीड़ित होनेपर भी कभी तिल-प्रमाण भी आहार खानेके लिए नहीं मिला ॥१४१-१४२॥

उन नरकों में शीत वेदना इतनी अधिक है कि यदि एक लाख योजनके प्रमाणवाला लोहेका गोला किसीके द्वारा वहाँ डाल दिया जाये तो वह वहाँ के अति शीत तुषारसे अहो शीन ही शतधा खण्ड-खण्ड हो जाये ॥१४२॥ इन दुःखोंको आदि लेकर उन नारिकयोंके परस्परमें दिये गये शारीरिक, वाचनिक और मानसिक दुःखोंको तथा क्षेत्र-जनित असहा महादुःखोंको वह रौद्रबुद्धि नारकी पापकमके विपाकसे निरन्तर भोगने लगा। वहाँपर त्रिष्टष्ट-के जीव उस नारकी की आयु तेतीस सागरोपम थी, कृष्ण लेश्या थी और वह सदा दुःखोंसे सन्तप्त रहता था॥१४४-१४॥।

### ३.१५० ]

## तृतीयोऽधिकारः

२९

अधैतस्य वियोगेन बलमद्रोऽतिपुण्यधोः । विश्वाङ्गभोगराज्यादौ विरक्तिं प्राप्य सोऽञ्जसा ॥१४६॥ कृत्वा घोरतरं द्वेधा तपो ध्यानासिना ततः । कृत्स्नकर्मारेपून् हृत्वा लब्ध्वानन्तचतुष्ट्यम् ॥१४७॥ देवार्चनीयं निर्वाणमनन्तसुखसागरम् । निरोपम्यं निरावाधं जगाम विश्ववन्दितम् ॥१४८॥ इति सुचरणयोगाद् सुक्तभोगोऽपि चैकोऽगमदिह जगद्ध्यं सत्पदं बन्धुरन्यः । कुचरणविधिपाकादन्त्यपातालरन्ध्रं चरत चरणसारं मो विदित्वेति दक्षाः ॥१४९॥ एतद्दुःखनिचारकं शिवकरं कर्मारिविध्वंसकं ह्यन्तातीतगुणार्णवं मवहरं स्वमुंक्तिशर्माकरम् । विश्वेशं शरणं जगस्त्रयस्यतां वन्यं च पूज्यं वरं वन्दे तद्गुणसिद्धयेऽन्तिमजिनं श्रीधर्मतीर्थङ्करम् ॥१५०॥

इति श्रीभट्टारकसकलकीत्तिविरचिते वीरवर्धमानचरिते स्थूलभवचतुष्ट्रयवर्णनो नाम तृतीयोऽधिकारः ॥३॥

त्रिपृष्ठ नारायणके वियोगसे समस्त देह, भोग और राज्याक्से विरक्त होकर उस पुण्यबुद्धि विजय बलभद्रने मुनिदीक्षा लेली और अतिघोर बिहरंग-अन्तरंग दोनों प्रकारका तप करके पुनः ध्यानरूपी खद्गसे समस्त कर्मरूपी शत्रुओंको नष्ट कर और अनन्तचतुष्टयको प्राप्त कर तथा देवोंके द्वारा प्जाको पाकर अनन्तसुखके सागर, निरुपम, निराबाध एवं विश्व-वन्दित निर्वाणको प्राप्त हुआ ॥१४६-१४८॥

इस प्रकार उत्तम चारित्रके भोगसे एक भाई सर्वसांसारिक सुखोंको भोगकर जगत्के अग्रभागपर स्थित मोक्षरूप सत्पदको प्राप्त हुआ। और दूसरा भाई खोटे आचरणसे उपार्जित पापके विपाकसे अन्तिम पातालके छिद्र स्वरूप सप्तम नरकको प्राप्त हुआ। ऐसा जानकर हे चतुर मनुष्यो, सारभुत चारित्रका आचरण करो॥१४९॥

यह धर्मरूपी तीर्थे सर्वदु:खोंका निवारक है, शिव-कारक है, कर्मरूप शत्रुओंका विध्वंसक है, अनन्त गुणोंका सागर है, संसारका संहारक है, स्वर्ग-मुक्तिके सुखका भण्डार है। ऐसे धर्मरूप तीर्थके प्रवर्तक जगत्के ईश, तीन ठोकको शरण देनेवाले सन्त जनोंसे वन्दनीय, उत्तम और पूज्य अन्तिम तीर्थंकर श्री वर्धमान जिनको में उनके गुणोंकी सिद्धिके लिए वन्दना करता हूँ ॥१५०॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति-विरचित इस वीर वर्धमानचरितमें उनके स्थूल चार भवोंका वर्णन करनेवाला तीसरा अधिकार समाप्त हुआ ॥३॥

# चतुर्थोऽधिकारः

श्रीमते मुक्तिनाथाय स्वानन्तगुणशािलने । महावीराय तीर्थेशे त्रिजगत्स्वािमने नमः ॥१॥ अप्रैष नारकः श्रम्नान्नगत्य स्वायुषः क्षये । विनिर्सिहगिरी सिंही बम्बाग्रुभपाकतः ॥२॥ तत्राप्येन उपाश्यों बैहिंसादिकृरकर्मिः । तस्योदयेन स प्राप निन्दां रत्नयभाविनम् ॥३॥ अनुमृय महादुःखमेकाव्ध्यन्तं ततो हि सः । च्युत्वा दुःकर्मबद्धात्मा द्वीपेऽस्मिन्नादिमे ग्रुभे ॥४॥ भारते सिद्धकृटस्य प्राप्भागे हिमवद्गिरेः । सानावभून्मृगार्धाशस्तिकृणदंष्ट्री सृतान्तकः ॥५॥ कदाचित्तं सृत्वैकस्य मक्षयन्तं ददर्श खे । गच्छन् मन्यहितोयुक्तो यमी नाम्नाजितंजयः ॥६॥ व्यारणिर्द्विपिप्राप्तो द्वानेकगुणसागरः । सहामितपुणास्येन सुनिना न्योमगामिना ॥७॥ स्मृत्वा तीर्थंकरोक्तं सोऽवतीर्थं नमसो महोम् । उपविश्य शिलापीठे कृपया चारणाप्रणीः ॥८॥ सृताधिषं समासाद्य तद्वितायेस्युवाच वै । भो मो भव्य सृताधीश श्र्णु पथ्यं मयोदितम् ॥९॥ त्रिप्रच्छेशमवे पूर्वं त्वया सुक्ताः ग्रुभोदयात् । भोगा मनोहराः सर्वेन्द्रियतृप्तिकराः पराः ॥२०॥ दिन्यस्त्रीिमः समं प्राप्य त्रिखण्डस्वामिजां श्रियम् । अतीवविषयासक्त्या सृत्यन्तं सद्नृषाद्विना ॥११॥ तम्यो जातमहापापपाकेन विषयान्यधीः । स्टवा त्वं सप्तमं श्रमं गतो दुःकर्मचेष्टितः ॥१२॥ तम्र वैतरणीं भीमां क्षारपृत्यप्कृष्दंमाम् । प्रवेशितोऽतिपापिष्ठेस्त्वं प्राम्मजनजावतः ॥१३॥ तम्रायःपिण्डनिद्यत्तिकृषितो नारकैर्वंळात् । संतप्तलोहनारीिमः प्राप्तश्रालकृतं मुहुः ॥१४॥ तम्रायःपिण्डनिद्यतिकृष्ठिते नारकैर्वंळात् । संतप्तलोहनारीिमः प्राप्तश्रालकृतं मुहुः ॥१४॥

मुक्तिके नाथ, आत्मीय, अनन्तगुणशाली, त्रिजगत्स्वामी, तीर्थेश श्रीमान् महावीर भगवान्को नमस्कार हो ॥१॥

अथानन्तर वह त्रिष्टेष्ठ नारायणका नारकी जीव आयुके क्षय होनेपर वहाँसे निकलकर विनिसिंह नामक पर्वतपर पापके उदयसे सिंह हुआ।।२।। वहाँपर भी हिंसादि महाक्रुर कर्मीसे पापका उपार्जन कर उनके उदयसे वह निन्द्नीय रत्नप्रभा नामकी प्रथम नरकम्मिको प्राप्त हुआ ॥३॥ वहाँपर एक सागरोपम काल तक महादुःखोंको भोगकर खोटे कर्मोंसे बँधा हुआ वह नारकी वहाँसे निकलकर इसी प्रथम शुभ जम्बूद्वीपमें भरत क्षेत्रके सिद्धकूटके पुर्व-भागमें शिखरपर तीक्ष्ण दाढ़ोंवाला, मृगोंका यमरूपे मृगाधीश सिंह हुआ ॥४५॥ किसी समय भव्योंके हितमें तत्पर, अनेक गुणोंके सागर, चारणऋद्भिके धारक अमितगुण नामक आकाशगामी मुनिके साथ आकाशमें जाते हुए अजितंजय नामके मुनिराजने उसे एक मृगको खाते हुए देखा ॥६-७॥ तीर्थं करदेवभाषित वचनका स्मरण कर वे चारण-ऋद्विधारियों में अग्रणी मुनिराज द्यासे प्रेरित होकर पृथ्वीपर उतरकर और एक शिलापीठपर उस सिंहके समीप बैठकर उसके हितार्थ इस प्रकार बोले-भो भो भव्य मृगराज, मेरे हितकारी वचन सुन ॥८-९॥ तूने पहले त्रिपृष्ठ नारायणके भवमें पुण्यके उदयसे सर्व इन्द्रियोंको तृप्त करने-वाले, तीन खण्डकी साम्राज्यलक्ष्मीको पाकर दिन्य स्त्रियोंके साथ धर्मके विना परम मनोहर भोगोंको विषयान्ध बुद्धि होकर भोगा है ॥१०-११॥ उन भोगोंके सेवनसे उत्पन्न हुए महापापके परिपाकसे मरकर तू सातवें नरकमें गया। वहाँपर दुष्कर्मकी चेष्टावाले तुझे पापी नारिकयोंने पूर्व जन्ममें स्नान करनेसे उत्पन्न हुए पापके फल स्वरूप खारे, पीव और कीचड़मय जलसे भरी हुई भयानक वैतरणीमें प्रवेश कराया ॥१२-१३॥ उसी भवमें किये गये परस्त्रीसंगके पापसे

४.३० ी

## चतुर्थोऽधिकारः

परस्त्रीसंगपापेन बद्धो नानातिबन्धनैः । कर्णौष्टनासिकाद्दीनां छेद्नैस्त्वं कद्धिंतः ॥१५॥ जीवहिंसोद्भवाघेन सुक्ष्मखण्डेस्तिलोपमैः । खण्डितोऽतीवदीनात्मा ञूलीमारोपितो भवान् ॥१६॥ इत्यासैर्विविधैर्घो रैः कदर्थन।दिकोटिभिः। पीडितः शरणं नित्यं प्रार्थयंस्त्वं न चाप्तवान् ॥१७॥ निर्गत्य नरकादायुःक्षये कर्मारिभिर्वृतः । जातः सिंहः पराधीनस्त्वमिहैवातिपापधीः ॥ १८॥ क्षुत्पिपासातपातीवशीतवर्षादिभिर्मवान् । बाध्यमानः पुनः कृत्वा क्र्रकर्माशुमाकरम् ॥१९॥ प्राणिहिंसादिना तस्य विपाकेनातिदुःखमाक् । प्रथमां प्रथिवीं प्राप्तो विश्वाशर्मखनीं खळः ॥२०॥ एत्य तस्मादिहोत्पन्नस्त्वमद्यापि समुद्रहन् । ऋ्रतां परमां किं ते विस्मृता श्वभ्रवेदना ॥२१॥ अतो दुर्गतिनाशाय त्यक्त्वा क्रोये त्वमञ्जसा । गृहाणानशनं सारं वतपूर्वं ग्रुभार्णवम् ॥२२॥ तदुक्तमिति स अ्त्वा रूब्ध्वा जातिस्मृतिं तदा । घोरसंसारदु:खौबभयात्सर्वाङ्गकम्पितः ॥२३॥ गलद्वाष्पजलोऽतीवशान्तचित्तोऽभवत्तराम् । अश्रुपति शुचा कुर्वन् पश्चात्तापभवेन च ॥२४॥ पुनर्मुनिर्हरिं वीक्ष्य स्वस्मिन् बद्धनिरीक्षणम् । शान्तान्तरङ्गमभ्येत्यं कृपयैवमभाषत ॥२५॥ पुरा पुरुरवा भिल्लो भूरवा रवं धर्मलेशतः । सौधर्मे निर्जरी जातस्तरमाञ्च्युरवा शुभोदयात् ॥२६॥ अभूर्मरीचिनामेह मरतेशसुतो महान् । बृषभस्य स्वामिना सार्धं कृतदीक्षापरिग्रहः ॥२७॥ परीषहभयात्त्र्यक्त्वा सन्मार्गे पापपाकतः । गृहीत्वा दुर्गतेर्हेतुं वेषं पाखण्डिनां भवान् ॥२८॥ सन्मार्गदूषणं कृत्वा कुमार्गमभिवर्धयन् । पितामहस्य सद्वाक्यमनादृत्यादिदृष्टश्वीः ॥२९॥ तन्मिथ्योद्भवपापेन जन्ममृत्यादिपीडितः । भवारण्ये भ्रमन् प्राप्तो दुःखं दुःकर्मसंभवम् ॥३०॥

उन नारिकयोंने अति सन्तप्त लोहेकी पुतलियोंसे बलात् बार-बार आलिंगन कराया, और तपे हुए लोहेके पिण्डोंसे मार-मारकर तेरा चूर्ण कर दिया। उस भवमें की गयी जीव-हिंसाके पापसे उन नारकियोंने नाना प्रकारके बन्धनोंसे बाँधकर, कान, ओठ और नाक आदि अंगों को छेदन कर और शस्त्रोंसे तिल-तिल समान सृक्ष्म खण्ड कर-करके तुझे खूब दु:ख दिये हैं और अतिदीन बने हुए तुझे शुळीपर चढ़ाया है ॥१४–१६॥ इनको आदि लेकर नाना प्रकारकी घोर कोटि-कोटि यातनाओंसे तुझे नित्य खुब पीड़ित किया है और तेरे प्रार्थना करनेपर भी तुझे किसी ने शरण नहीं दी ॥१७॥ आयुके क्षय होनेपर नरकसे निकलकर कर्म वैरियोंसे घिरा पराधीन हुआ तू यहाँ पर सिंह हुआ। तब भी तुझ पापबुद्धिने जीवोंकी हिंसा कर-करके महापापोंका उपार्जन किया, तथा भूख-प्यास, गर्मी-सर्दी और वर्षा आदिके महादु:खोंसे पीड़ित हो अति दुःख भोगता हुआ वहाँपर उपार्जित पाप कर्मके विपाकसे दुष्ट तू समस्त दुःखोंकी खानिरूप प्रथम पृथ्वीको प्राप्त हुआ ॥१८–२०॥ वहाँ से निकलकर तू पुनः यहाँपर सिंह हुआ है और आज भी परम क्रूरताको धारण कर इस दीन हरिणको खा रहा है ? क्या तुझे नरककी वे सब वेदनाएँ विस्मृत हो गयी हैं ॥२१॥ अतः अब तू शीघ्र ही दुर्गतिके नाशके लिए कृरताको छोड़कर त्रतपूर्वक पुण्यके सागरस्वरूप अनशनको प्रहण कर ॥२२॥ मुनिराजके इस प्रकारके वचन सुनकर और जातिस्मरण ज्ञानको प्राप्त कर उसी समय घोर संसाहके दुःख-समुदायके भयसे सर्वांगमें कम्पित होकर आँखोंसे आँसुओंको बहाता हुआ वह सिंह अत्यन्त शान्तचित्त हो गया । पश्चात्तापसे उत्पन्न हुए शोकसे अश्रुपात करते हुए और अपनी ओर एकटक दृष्टिसे देखते हुए उस सिंहको देखकर और उसे अन्तरंगमें शान्तचित्त हुआ जानकर मुनिने दयासे प्रेरित होकर इस प्रकार कहा ॥२३–२५॥

हे मृगराज, आजसे कितने ही भव पूर्व तू पुरूरवा भील था। वहाँ धर्मका लेश पाकर उसके फलसे सौधर्म स्वर्गमें देव हुआ। वहाँसे च्युत होकर पुण्यके उदयसे तू भरतनरेशका महान पुत्र मरीचि हुआ। तब तूने यहाँपर ऋषभदेव स्वामीके साथ दीक्षा धारण कर ली।।२६-२७॥ पुनः परीषहोंके भयसे सन्मार्गको लोड़कर पापके उदयसे दुर्गतिके कारणभूत

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ४.३१-

वियोगैरिस्टवस्त्नां संयोगैश्व खलारमनाम् । स्वानिष्टकारिणां रोगक्केशाचैः प्रचुरैः परैः ॥३१॥ अपरं च महद्दुःखं बृहत्पापोद्यापितम् । अमता सुचिरं कालं त्रसस्थावरयोनिषु ॥३२॥ सकलासातपूर्णासु पराधोनतया त्वया । लब्धं घोरतरं निन्दामसंख्यातसमावधि ॥३३॥ केनापि हेतुनाचाप्य विश्वनन्दित्वमासवान् । संयमं तन्निदानेन त्रिष्टच्डोऽभूजवान्तृपः ॥३५॥ इतोऽस्मिन् भारते क्षेत्रे दशमे भाविजन्मनि । तीर्थंकृद्नितमो नृनं भविष्यसि जगद्धितः ॥३५॥ जम्बृद्धीपस्थपूर्वाख्यविदेहे श्रीधराह्मयः । तीर्थंकर्तित संपृष्टः केनचित्सद्सि स्थितः ॥३६॥ भगवन्नादिमे द्वीपे भरते यो भविष्यति । चरमस्तीर्थंकृत्तस्य जीवः काद्य प्रवर्तते ॥३७॥ इति तत्प्रइन्तोऽवादीज्ञिनेन्द्रः स्वगणान् प्रति । त्रिकालगोचर्या सर्वा त्वदीयां सुकथामिमास् ॥३८॥ जनेत्रश्रीमुखादेतच्छुत्वा दिव्यं कथानकम् । भूतं मावि मया कृत्स्तं ते हिताय निरूपितम् ॥३९॥ इदानीं त्वं चिरायातं मिथ्यत्वं मवकारणम् । हालाहलमिवोज्ञित्वा सम्यक्तं खुद्धिकारणम् ॥४०॥ इदानीं त्वं चिरायातं सिथ्यत्वं मवकारणम् । हालाहलमिवोज्ञित्वा सम्यक्तं खुद्धिकारणम् ॥४०॥ इदानीं त्वं चिरायातं सिथ्यत्वं मवकारणम् । त्यापा स्थमं सुक्तिसोधस्य स्वीकुरु द्वतम् ॥४९॥ धर्मकल्पतरोर्म्लं शङ्कादिदोषवर्जितम् । सोपानं प्रथमं सुक्तिसोधस्य स्वीकुरु द्वतम् ॥४९॥ यतो न दर्शनेनेव समो धर्मो जगत्त्रये । न भूतो न भविता नास्ति सर्वाभ्यद्वसाधकः ॥४३॥ मिथ्यत्वेन समं पापं न भूतं न भविष्यते । न विद्यते त्रिलेकेऽपि विश्वानर्थनिवन्धनम् ॥४९॥ श्रद्धानं सप्त तत्वानां चार्वदागमयोगिनाम् । निःसंदेहं जिनः प्राहुर्दर्शनं ज्ञानवृत्तदम् ॥॥४५॥

पाखिण्डियोंका वेष ग्रहण कर, सन्मार्गमें दूषण लगाकर और कुमार्गको बढ़ाते हुए अपने पितामह ऋषभदेवके उत्तम वचनोंका अनादर करके अत्यन्त दुष्टबुद्धि होकर मिथ्यात्वका उपार्जन किया। पुनः उस मिध्यात्व कर्मसे उत्पन्न हुए पापसे जन्म-मरणादि से पीड़ित होते हुए तुम इस संसार-काननमें परिश्रमण करते हुए दुष्कर्मसे उत्पन्न महादुःखोंको प्राप्त हुए हो ॥२८-३०॥ इष्ट-वस्तुओंके वियोगसे, दुर्जन मनुष्योंके और अपने अनिष्टकारी वस्तुओंके संयोग से और भारी रोग-क्रेशादिके दु:खोंसे तुम पीडित रहे हो। इसके पश्चात् भारी पापके उदयसे अति दीर्घकालतक तुमने सर्वप्रकारकी असाताओंसे परिपूर्ण त्रस-स्थावर योनियोंमें पराधीन होकर घूमते हुए महानिन्दा, अतिघोर दुःखोंको असंख्यात कालतक भोगा ॥३१-३३॥ पुनः किसी पुण्यके निमित्तसे तुम विश्वनन्दीके भवको प्राप्त हुए और वहाँपर संयमका पालन कर तथा निदानका बन्ध कर उसके फलसे तुम त्रिष्टष्ट राजा हुए ॥३४॥ अब इससे आगे दसवें भवमें तुम इसी भारतवर्षमें जगत्का हित करनेवाले अन्तिम तीर्थंकर नियमसे होओगे ॥३४-३५॥ जम्बूद्वीपस्थ पूर्वविदेह नामके क्षेत्रमें श्रीधर नामक तीर्थंकर समवशरणमें विराजमान हैं। उनसे किसीने पृष्ठा-हे भगवन, इस जम्बूद्वीपके भरतक्षेत्रमें जो अन्तिम तीर्थंकर होगा, वह आज कहाँपर है। इस प्रकारके प्रश्न करनेपर जिनेन्द्रदेवने अपने गणोंके प्रति तुम्हारी यह त्रिकाल विषयक सुभ कथा कही ॥३६–३८॥ जिनेन्द्रदेवके श्रीमुखसे सुनकर मैंने तेरे हितके लिक यह भूत और भावी सर्व दिव्य कथानक तुझे कहा है ॥३९॥ अब तू चिरकालसे आये हुर, संसारके कारणभूत इस मिथ्यात्वको हालाहल विषके समान समझके छोड़ और पवित्रता-का कारणभृत, धर्मरूप कल्पवृक्षका मूल, मुक्तिरूप प्रासादका प्रथम सोपान यह सम्यक्त्व शंकादि दोषोंसे रहित होकर के शीव स्वीकार कर ।।४०-४१॥ इस सम्यक्तवके प्रभावसे तेरे निश्चयसे शीघ्र विश्वके समस्त अभ्युदय, तीन जगत्के सुख और तीर्थंकरादिके उत्तम पद प्राप्त होंगे। क्योंकि तीन जगत्में सम्यग्दर्शनके समान सर्वअभ्युद्योंका साधक धर्म न हुआ न है और न होगा ॥४२-४३॥ तथा समस्त अनथाँका कारण मिध्यात्व-जैसा पाप तीन लोकमें न हुआ, न है और न होगा ॥४४॥ जिनेन्द्रदेवने सात तत्त्वोंके, और सत्यार्थ देव-शास्त्र-गुरुओंके सन्देह-रहित श्रद्धानको ज्ञान-चारित्रका देनेवाला सम्यग्दर्शन कहा है ॥४५॥

#### ४.६१ ]

## चतुर्थोऽधिकारः

33

संन्यासेन समं चेदं गृहाण त्वं वृषासये । त्यक्त्वा मांसाङ्गिघातादीन् स्वर्मुक्त्यादिसुखावहम् ॥४६॥ उत्कृष्टश्रावकाणां सद्वतैः सर्वेर्जगिद्धतैः । त्यक्तदोषैः सहातीव शुद्धिदैः श्रीजिनोदितैः ॥४७॥ अद्य प्रभृति तेनास्ति संसारश्रमणाद् भयम् । रुचि विधेहि सन्मार्गे दुमोर्गे विरमाञ्जसा ॥४८॥ इत्थं योगिमुखेन्दुञ्जवं सहर्मसुधारसम् । पीरवा मिथ्याविषं घोरं वमित्वाशु चिरागतम् ॥४९॥ मुहः प्रदक्षिणीकृत्य मुनियुग्मं सुरार्चितम् । प्रणम्य शिरसाधाय श्रद्धानं हृदये परम् ॥५०॥ तत्त्वार्थश्रीजिनादीनां सम्यक्त्वं सकलैर्वतैः । संन्यासेन समं सिंहः स्वीचक्रे काललब्धितः ॥५९॥ निराहारं विना जातु व्रतमस्य न जायते । यतः क्वचिन्मृगारीणामाहारो न पछात्परः ॥५२॥ अतोऽस्य परमं घेर्यं बताचरणमूर्जितम् । अथवा काळलब्ध्यात्र किं न जायेत दुर्घटम् ॥५३॥ तदा प्रभृति सिंहोऽभूत् संयमी च प्रशान्तधीः । चित्रस्य इव शान्ताङ्गः सर्वसावद्यवर्जितः ॥५४॥ दुःस्थिति संस्तेनित्यं मनसा भावयन् मुदुः । क्षुत्तृषादिभवां सर्वौ सहन् बाघां वनोज्जवाम् ॥५५॥ धैर्यत्वेन दयां कुर्वन् विश्वसत्त्वेष्वनारतम् । अप्रशस्तं द्विधा ध्यानं हत्वा स्वैकाग्रचेतसा ॥५६॥ धर्मेःयानदृगादीनि चिन्तयन् सोऽघहानये । निरुचलाङ्गं विधायांचैः संयमीव स्थिरोऽभवत् ॥५७॥ यावजीवं प्रपाल्योचैरित्थं वतकदम्बकम् । संन्याससहितं प्रान्ते त्यक्त्वा प्राणान् समाधिना ॥५८॥ वतादिजफलेनाभूत्कल्पे सौधर्मनामनि । सिंहो महर्द्धिकः सिंहकेतुनामामरो महान् ॥५९॥ संपूर्णं वपुरासाय नवयौवनमण्डितम् । उपपादशिलागर्मे घटिकाद्वयमध्यतः ॥६०॥ विज्ञायाविधिगोधेन प्रान्मवं व्रतजं फलम् । प्रशस्यधर्ममाहात्म्यं सोऽधाद्धमें मितं दृढाम् ॥६१॥

इसिलए तू धर्मकी प्राप्तिके लिए मांस भक्षण एवं प्राणिषात आदिको छोड़कर स्वर्ग-मुक्ति आदिके सुख देनेवाले इस सम्यग्दर्शनको तथा श्री जिनदेव-कथित, जगत्-हितकारी अतीव शुद्धि-प्रदाता सभी निर्दोष सद्व्रतोंको संन्यासके साथ ब्रहण कर ॥४६-४०॥ यदि तुझे संसारके परिश्रमणसे दुःख है, तो आजसे ही सन्मार्गमें रुचिको धारण कर और दुर्मांगसे शीव विराम ले ॥४८॥

इस प्रकार योगिराजके मुखचन्द्रसे प्रकट हुए उत्तम धर्मरूपी अमृत रसको पीकर और चिरकाळसे आये हुए घोर मिथ्यात्वको शीघ वमन कर, देव-पूजित मुनि-युगळकी बार-बार प्रदक्षिणा और मस्तकसे नमस्कार करके काललब्धिक बलसे उसे सिंहने श्रायकके सर्वव्रतोंके और संन्यासके साथ तत्त्वार्थका एवं देव-शास्त्र गुरुका परम श्रद्धान हृदयमें धारण करके सम्यादर्शनको स्वीकार किया ॥४९-५१॥ निराहार रहनेके विना सिंहके ब्रत कभी सम्भव नहीं है. क्योंकि मृगारि-सिंहोंका मांसके सिवाय कहीं भी और कोई दूसरा आहार नहीं है ॥५२॥ अतः उस सिंहका यह परम धैर्य है कि उसने इस प्रकारका उत्तम व्रतका आचरण करना स्वीकार किया। अथवा काललब्धिसे इस संसारमें क्या दुर्घट वात सुघट नहीं हो जाती है ॥५३॥ इसके पश्चात् वह संयमी सिंह एकदम शान्त बुद्धिवाला हो गया। वह चित्रमें लिखित सिंहके समान शान्त शरीर और सर्व सावद्यसे रहित होकर संसारकी खोटी स्थितिका मन-से नित्य बार बार भावना करता हुआ, भृख-प्यास आदिसे उत्पन्न तथा वन-जनित सभी बाधाओंका धैर्यके साथ सहन करता हुआ, सर्व प्राणियोंपर निरन्तर दया धारण करता हुआ, आर्त-रौद्र इन दोनों प्रकारके अप्रशस्त ध्यानोंको दूर कर अपने एकाप्रचित्तसे पापोंकी हानिके छिए धर्मध्यान और सम्यग्दर्शनादिका चिन्तवन करता हुआ तिश्चल अंग करके उच संयमी मुनिके समान स्थिर हो गया ॥५४-५७॥ यावज्ञीवन इस प्रकार उत्कृष्ट रीतिसे सभी व्रत समृहका संन्याससहित पालन कर और अन्तमें समाधिके साथ प्राणींका त्याग कर वह सिंह त्रतादि पालन करनेसे उत्पन्न हुए पुण्यके फलसे सौधर्म नामके कल्पमें सिंहकेतु नामका महा-ऋद्भिवाला महान् देव हुआ ॥५८-५९॥ उपपाद शिलाके भीतर दो घड़ी कालमें ही नवयौवन

[ ४.६२–

ततश्चेत्यालये गत्वा दिव्याष्टिवधपूजनैः । सोऽहंतां मणिमूर्तीनां भक्त्या चक्रे महामहस् ॥६२॥ पुनः श्रीप्रतिमानां नृङोकनन्दीश्वरादिषु । सर्वाभ्युद्यसिद्ध्यर्थं इत्वा पूजां जिनेशिनाम् ॥६३॥ गणेशादिमुनीन्द्राणां प्रणामं च मुदामरः । श्रुत्वा तेम्यः सुतत्वादीनुपार्थं बहुधावृषम् ॥६४॥ आसावानु निजं स्थानं स्वपुण्यजनितां श्रियम् । स्वीचकार महादेवी विमानादिकगोचराम् ॥६५॥ इत्यादिविविधं पुण्यं सदाजंयन् सुचेष्टया । ससहस्तोरुदिव्याङ्गो नेत्रोन्मेषादिवर्जितः ॥६६॥ आवा क्ष्मान्ताविध्यानविक्रियर्द्वंवलान्वितः । अतीतैर्द्वंसहस्वाव्दैः सुधाहारं इदाहरन् ॥६६॥ आवा क्ष्मान्ताविध्यानविक्रियर्द्वंवलान्वितः । अतीतैर्द्वंसहस्वाव्दैः सुधाहारं इदाहरन् ॥६७॥ विश्वर्द्वंदिनिक्तंनिक्तंनिक्तंनिक्तंनिक्तंनिक्तं । पश्यम् रूपं विलासं च नर्तनं दिव्ययोषिताम् ॥६८॥ सुवंदुःवातिगो विश्वराममित्राव्यमध्यगः । द्विसागरोपमायुद्धः स्वेद्धात्रमलातिगः ॥७०॥ सुञ्जानो विविधान् मोगान् पुरा सुचरणार्जितान् । न जानानो गतं कालं सुदास्ते तत्र सोऽमरः ॥७१॥ अथ प्राप्धातकीखण्डे विदेहे पूर्वंसंज्ञके । देशोऽस्ति मङ्गलावत्याख्येयमाङ्गल्यकारकः ॥७२॥ तन्त्रस्वेप्यंद्वंकर्यतेष्वतः । माति कृटजिनागारवनश्रेणिपुरादिषु ॥७३॥ तस्यादेष्तरश्रेण्यां नगरं कनकप्रमम् । राजते कनकप्राकारप्रतोलीजिनाल्यैः ॥७॥। पतिः कनकपुङ्वाख्यस्तरस्यासीत् खेचराधिपः । प्रिया कनकमालख्यास्यामवत् कनकोज्ज्वला ॥७५॥ तयोइस्युत्वा स सौधर्मात् सिद्वेतुसुरः सुमात् । कनकोज्ज्वलनामाभृत् सुनुः कनककान्तिमान् ॥७६॥

मण्डित सम्पूर्ण शरीरको प्राप्त कर और अवधिज्ञानसे पूर्व भवमें पालन किये गये व्रत-जनित फलको और प्रशंसनीय धर्मके माहात्म्यको जानकर उस देवने धर्ममें अपनी बुद्धिको और भी दृढ़ किया ॥६०-६१॥

तत्पश्चात् चैत्यालयमें जाकर उसने अईन्तोंकी मणिमयी मूर्तियोंकी दिव्य अष्टविध द्रव्योंसे भक्तिके साथ महापूजन किया ॥६२॥ पुनः सर्वे अभ्युदयकी सिद्धिके लिए उसने मनुष्य लोक और नन्दीश्वर आदि द्वीपोंमें स्थित श्री प्रतिमाओंका और श्री जिनेन्द्रों तथा गणधरादि मुनीन्द्रोंका पुजन करके, प्रणाम करके और हर्षके साथ उनसे जीवादि सुतत्त्वोंका उपदेश सुनकर और अनेक प्रकारसे पुण्यका उपार्जन कर वापस अपने स्थानपर आकर अपने पुण्यसे उत्पन्न हुई महादेवियोंकी और विमान आदि सम्बन्धी सर्व छक्ष्मीको उसने स्वीकार किया ॥६३-६५॥ इस प्रकार वह देव अपनी उत्तम चेष्टासे जिनप्रतिमापूजन, धर्मश्रवण आदिके द्वारा नाना प्रकारके पुण्यका उपार्जन करता हुआ स्वर्गमें समय बिताने छगा। उसका दिव्य शरीर सात हाथ उन्नत था, उसके नेत्र निर्मेष-उन्मेष आदिसे रहित थे, पहली रब्रप्रभा पृथिवीके अन्ततकके अवधिज्ञान और तत्प्रमाण विक्रिया करनेकी शक्तिसे युक्त था, दो हजार वर्ष वीतनेपर मन से अमृत-आहार करता था, तीस दिन वीतनेपर कुछ थोड़ी-सी श्वास छेता था और दिव्याङ्गनाओं के रूप. विलास और नृत्यको देखता हुआ, देव-भवन, उद्यान और पर्वतादिपर अपनी देवियोंके साथ क्रीडा करता, असंख्य द्वीपों और पर्वतोंपर स्वयं अपनी इच्छानुसार विभृतिके साथ विहार करता रहता था। वह सर्व दुःखोंसे रहित और प्रस्वेद, रक्त-मांसादि सर्वे धातुओंसे रहित शरीरवाला था, समस्त सुखरूप अमृत-सागरमें निमग्न रहता था, और वह दो सागरोपमकी आयुका धारक था। इस प्रकार पूर्व आचरित चारित्रसे उपार्जित नाना प्रकारके भोगोंको भोगता हुआ वह देव बीतते हुए कालको नहीं जानता हुआ आनन्दसे स्वर्गमें रहने लगा ॥६६–७१॥

अथानन्तर पूर्वधातकीखण्डमें पूर्व विदेहमें मंगलावती नामका मंगलकारक देश है, उसके मध्यमें एक सौ कोश ऊँचा विजयार्धपर्वत है, वह क्रूट, जिनालय, वनश्रेणी और नगर आदिसे शोभायमान है। उस पर्वतकी उत्तरश्रेणीमें कनकप्रम नामका एक नगर है, जो

## ४.९० ] चतुर्थोऽधिकारः

पितास्यादौ जिनागारे कृत्वा कल्याणवर्धकान् । महाभिषेकपूजादीन् पञ्चकल्याणमागिनाम् ॥७०॥ तर्पयित्वा सुदानाधैर्बन्युदीनादिवन्दिनः । गीतनर्तनवाद्याधैश्वके जातमहोत्सवम् ॥७८॥ बालचन्द्र इवासाध कमाद् वृद्धि स सुन्दरः । पयःपानान्ननेपध्यैः स्वयोग्यैः सकलप्रियः ॥७८॥ पित्वानेकशास्त्राणि ह्यान्यस्य निखिलाः कलाः । रूपलावण्यकान्त्यादिगुणैर्नाकीव राजते ॥८०॥ ततोज्ञमे योवने तातो विवाहविधिना मुदा । कन्यां कनकवत्याख्यां दृदौ गृहिवृषाप्तये ॥८९॥ अन्येद्युर्भार्यया सार्धे कुमारः क्षीडितुं ययौ । महामेषं जिनार्चादीन् वन्दितुं च द्युमाय सः ॥८२॥ अन्यद्यावधिज्ञानवीक्षणं सुनिपुङ्गवम् । नभोगाम्याद्यनेकद्विभूषितं त्रिःपरीत्य सः ॥८२॥ प्रणम्य शिरसाप्राक्षीद्धमार्यांति तदाप्तये । भगवन्मेजन्यं धर्मं बृद्धि येनाव्यते शिवम् ॥८४॥ आकण्यं तद्वचो योगी जगावित्यं तदीप्सितम् । दक्ष त्वमेकचिचेन श्रणु धर्मं दिशाम्यहम् ॥८५॥ अववधौ पतनाद् भन्यान् य उद्वत्य शिवालये । धर्मे वा त्रिजगदात्रये तं धर्मं विद्धि तत्वतः ॥८६॥ यनावाम्युद्यः पुंसां मनोरथशतागमः । विलीयन्तेऽघदुःखाद्या अमेत् कीर्तिर्जगत्रये ॥८७॥ अमुत्र येन जायन्ते देवराजदिभूतयः । सर्वार्थसिद्धितीर्थेशवलचिकपदानि च ॥८८॥ तं धर्मं केवलिप्रोक्तं जानीहि त्वं सुखाकरम् । अहिसालक्षणं सारं निःपापं नापरं कचित् ॥८९॥ अर्हिसा सत्यमस्तेयं वद्ध संगविवर्जनम् । ईर्याभाषेपणादानिक्षेपोत्सर्गर्त्वकः। ॥८०॥ अर्हिसा सत्यमस्तेयं वद्ध संगविवर्जनम् । ईर्याभाषेपणादानिक्षेपोत्सर्गर्तिज्ञाः। ॥००॥

सुवर्णमय प्राकार, प्रतोळी और जिनाळ्योंसे शोभित है। उसका स्वामी कनकपुंख नामका एक विद्याधरेश था। उसकी सुवर्णके समान उज्ज्वल देहकान्तिको धारण करनेवाली कनक-माला नामकी प्रिया थी। उन दोनोंके वह सिंहकेतुद्वेव सौधर्म स्वर्गसे च्युत होकर पुण्यसे स्वर्णकान्तिका धारक कनकोज्ज्वल नामका पुत्र हुआ ।।७२–७६॥ उसके जन्म होनेपर उसके पिताने सर्व-प्रथम जिनालयमें पंचकल्याणकोंके भोक्ता तीर्थंकरदेवोंका कल्याण-वर्धक महा-भिषेकपूर्वक महापूजन करके, उत्तम दान-मानादिसे बन्धुओं, दीनजनों और वन्दीगणोंकी तृप्त कर गीत, नृत्य, वादित्रादिसे उसका जन्म-महोत्सव किया ॥७७-७८॥ सकल जनोंको प्रिय वह सुन्दर बालक अपने योग्य दुग्ध-पान, अन्नाहार और वस्त्राभुषणादिको प्राप्त कर बाल-चन्द्रके समान क्रमसे वृद्धिको प्राप्त होकर, अनेक शास्त्रोंको पढ्करे, और समस्त कलाएँ सीखकर रूप, टावण्य और कान्ति आदि गुणोंके द्वारा देवके समान शोभाको प्राप्त हुआ ॥७९–८०॥ तदनन्तर यौवन अवस्थामें उसके पिताने गृहस्थ धर्मकी प्राप्तिके छिए हर्षसे विधिपर्वक कनकवती नामकी कन्याके साथ उसका विवाह कर दिया ।।८१॥ किसी एक दिन वह अपनी भार्याके साथ क्रीडा करेने और जिनप्रतिमाओंका पूजन-वन्दन करनेके लिए महामेरु पर्वतपर गया ॥८२॥ वहाँ पर अवधिज्ञानरूप नेत्रके धारक, आकाशगामी आदि अनेक ऋद्भियोंसे भिषत उत्तम मुनिराजको देखकर उसने तीन प्रदक्षिणाएँ देकर और मस्तकसे नमस्कार करके धर्म-प्राप्तिके छिए धर्म के इच्छुक उसने धर्मका स्वरूप पृछा—हे भगवन्, मुझे धर्मका स्वरूप कहिए, जिससे कि शिवपदकी प्राप्ति होती है ॥८३-८४॥ उसके वचन सुनकर योगीश्वरने उसको अभीष्ट वचन इस प्रकार कहे-हे चतुर, मैं धर्मका स्वरूप कहता हूँ, तू एकाप्र चित्तसे सुन ॥८५॥ जो संसार-समुद्रमें पतनसे भन्योंका उद्घार कर तीन जगतुके राज्य स्वरूप शिवालयमें रखता है, उसे परमार्थसे धर्म जानो ॥८६॥ जिसके द्वारा इस लोकमें प्राणियोंके सैकड़ों मनोरथोंका आगमनरूप अभ्युदय प्राप्त होता है, पाप-जनित दुःख आदि विर्छीन हो जाते हैं और तीन छोकमें कीर्ति फैर्ट्रती है, तथा परछोकमें जिसके द्वारा देवेन्द्र आदिकी विभृतियाँ, सर्वार्थसिद्धि-कारक तीर्थंकर, चक्रवर्ती और बरुदेव आदि पद प्राप्त होते हैं, उसे तुम सर्व सुखोंका भण्डार केविल-भाषित धर्म जानो । वह धर्म अहिंसा लक्षणवाला है, सार है और निष्पाप है। इसके अतिरिक्त और कोई धर्म सत्य नहीं है।।८७-८९।। वह

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

8.98-

मनोगुप्तिर्वचोगुप्तिः कायगुप्तिनुंबेरिसैः । त्रयोदशप्रकारैः स साध्यते रागदूरौः ॥९१॥
तथा मूलगुणैः सर्वैः क्षमादिदशलक्षणैः । अञ्यंते परमो धर्मो जितमोहाक्षतस्करैः ॥९२॥
धीमंस्वयाप्यनुष्ठेयो धर्मोऽयं यतिगोचरः । बाल्येऽपि मोः प्रहत्याश्च स्मराद्यारीस्तपोऽसिना ॥९३॥
धर्मे विधेहि चित्तं स्वं धर्मणालंकुह स्वयम् । धर्माय त्यज गेहादीन् धर्मायान्यं त्वमाचर ॥९४॥
धर्मस्य शरणं याहि तिष्ठ धर्मे निरन्तरम् । तं कृत्वा सर्वथा धर्मे पाहि मामिति चार्थय ॥९४॥
किमत्र बहुनोक्तेन हत्वा मोहमहामटम् । सर्वयत्नेन सद्धर्मं मुक्तये स्वीकुरु हुतम् ॥९४॥
इति तद्धावयमाकण्यं तथ्यं सद्धर्मसूचकम् । आसाद्याङ्गमवस्त्र्यादौ निवंदिमिति चिन्तयन् ॥९४॥
अहो परहिताथ्येष विक्त मे हितकारणम् । अतोऽहं त्वितं सारं तपो मृह्णामि मुक्तये ॥९८॥
यतो न ज्ञायते नृणां कदा मृत्युर्भविष्यति । गर्मस्थानद्यजावान् वा मार्यदन्तकोऽर्भकान् ॥९८॥
अहिनन्दसुरेशादीन् कालेन पात्येद् यमः । यदि तद्धस्मदादानां कात्राशा जीवितादिषु ॥१००॥
कार्यो धर्मोऽत्र बृद्धत्वे मत्वेति तं न कुर्वते । ये शठास्ते क्षणाद् यान्ति यमस्य प्रासतामधान् ॥१०९॥
अतो विचक्षणैः कार्यः सर्वावस्थासु सोऽनिशस् । आश्वष्ट्यत्यानि सर्य न कार्यं काल्लक्षनम् ॥१०२॥
विचिन्त्येति हृदा धीमांस्यवन्ता बाह्याभ्यन्तरोपधीन् । पिशाचीमित्र तां कान्तां चाराध्य यतिसत्कमौ ॥
मनोवाक्षायसंग्रुद्ध्या प्रवच्यां श्रिजगन्तुताम् । जप्राह मुक्तये सारां स्वर्धिकसुखमातरम् ॥१०२॥

धर्म अहिंसा. सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और परिष्रहत्यागरूप है, ईर्या, भाषा, एषणा, आदान, निक्षेपण और उत्सर्गसमितिरूप है, तथा मनोगुप्ति, वचनगुप्ति और कायगुप्तिस्वरूप है। ज्ञानी जन रागसे दूर रहते हुए इन तेरह प्रकारोंसे उस धर्मकी साधना करते हैं। तथा सर्व मूलगुणोंसे क्षमादिदश उक्षणोंसे भोह और इन्द्रिय-चोरोंको जीतकर वह परम धर्म अर्जित किया जाता है।।९०-९२।।हे धीमन्, तुम्हें इस मुनि-विषयक धर्मका अनुष्ठान करना चाहिए। हे भव्य, बाल्यकाल होनेपर भी तुम काम आदि शत्रुओंको तपरूपी खड्गसे शीव नाश कर अपने चित्तमें उक्त धर्मको धारण करो और अपनेको धर्मसे अलंकृत करो। धर्मके लिए तुम धर आदिको छोड़ो, धर्मके सिवाय तुम अन्य कुछ भी आचरण मत करो, धर्मकी शरण जाओ, धर्म में ही निरन्तर संलग्न रहो और यह करके सदा यही प्रार्थना करो कि हे धर्म, तृ मेरी रक्षा कर ।।९३-९५॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या है, तृ मोहमहाभटको मारकर सर्व प्रयत्नसे मुक्ति प्राप्तिके लिए शीव उत्तम धर्मको स्वीकार कर ।।९६॥

इस प्रकार उन मुनिराजके तथ्यपूर्ण, सद्-धर्मसूचक वाक्य सुनकर संसार, शरीर और स्त्री आदिमें वैराग्यको प्राप्त होकर वह इस प्रकार सोचने लगा—अहो, पर-हितके इच्छुक ये मुनिराज, मेरे हितके कारणभूत इन वचनोंको कह रहे हैं, अतः में मुक्तिके लिए शीव ही सारभ्त तपको प्रहण करता हूँ ॥२०-९८॥ क्योंकि यह ज्ञात नहीं होता है कि मनुष्योंकी को कब मृत्यु होगी ? यह यमराज गर्भस्थोंको और आज ही उत्पन्न हुए वच्चोंको मार डालता है ॥२०॥ जब यह यम अहमिन्द्र और देवेन्द्र आदिको भी कालसे—समय आने पर—मार गिराता है, तब हमारे जैसे दीन पुरुषों की तो इस जीवन आदिमें क्या आशा की जा सकती है ॥१००॥ 'हम धर्म बुढ़ापा आनेपर करेंगे।' ऐसा मानकर जो शठ पुरुष यथासमय धर्म नहीं करते हैं, वे पापोद्यसे क्षणभरमें यमके प्राप्तपनेको प्राप्त होते हैं ॥१००॥ इसलिए चतुरजनोंको अपने मरणकी प्रतिसमय आशंका करके सभी अवस्थाओंमें निरन्तर धर्म करना चाहिए और कालका उल्लंघन नहीं करना चाहिए। अर्थात् धर्मन्सेवनमें प्रमाद नहीं करना चाहिए।।१०२॥ ऐसा हृदयमें विचारकर और अपनी कान्ताको पिशाची समझकर उस बुद्धिमान् कनकोड्यल विद्यापरने बाह्य और आभ्यन्तर दोनों प्रकारके परिप्रहको छोड़कर एवं साधुके चरणोंकी आराधना कर मन, वचन, कायकी शुद्धिपूर्वक तीन लोकसे पूजनीय स्वर्ग

चतुर्थोऽधिकारः

४.१२० ]

ततोऽसावार्तरौद्धध्यानदुर्लेश्या विहाय च । प्रयत्नेन शुभा धर्मशुक्कत्रेश्या भजन् सदा ॥१०५॥ विकथाळापवार्तादींस्त्यक्त्वा धर्मकथाः पराः । सिद्धान्तपठनं कुर्वन् सतां धर्मोपदेशनम् ॥१०६ सरागस्थानलोकादीनुत्तुज्य ध्यानसिद्धये । गुहावनइमशानाद्विनिर्जनेषु वसन् सुधीः ॥१०७॥ अटवीब्रामदेशादीन् विहरिक्समाशयः । द्विषड्भेदं तपोऽत्यर्थमाचरन् कर्महानये ॥१०८॥ इत्याद्यन्यत्प्रशस्तं च सर्वान् मूळगुणान् परान् । यत्याचारोक्तमार्गेण प्रतिपाल्य च संयमम् ॥१०९॥ अनघं मृत्युपर्यन्तं चान्ते संन्यासमाददौ । हित्वा चतुर्विधाहारान् स्वाङ्गादौ मसतां सुनिः ॥१ :०॥ ततो जित्वातिधैर्येण श्रुत्तृषादिपरीषहान् । स्ववीर्यं प्रकटीकृत्य मुक्तिश्रीसाधनोद्यतः ॥१११॥ आराध्याराधनाः सर्वाः प्रयत्नेन समाधिना । धर्मध्यानेन मुक्त्वासून् निर्विकल्पमना यतिः ॥१९२॥ तपोवतार्जिता येन स्वर्गे लान्तवनामनि । महर्द्धिकोऽमरो जातोऽनेककल्याणम् तिमाक ॥११३॥ तत्स्वावधिना ज्ञास्वा प्राय्मवं तपसा फलम् । मृत्वा दृढमना धर्मे पुनः श्रीधर्मसिद्ध्ये ॥११४॥ त्रिलोकस्था जिनेन्द्राची अहैतो गणिना सुनीन् । चार्चयन् प्रणमन्नित्यं स्वर्जयन् पुण्यमूर्जितम् ॥११५॥ त्रयोदशसमुद्रायुः पञ्चहस्तोच्छिताङ्गधत् । त्रयोदशसहस्राब्दैः सुधाहारं हृदा मजन् ॥११४॥ निःक्रान्तैः सार्धपण्मासैः सुगन्धितपुरुच्छ्वसन् । तृतीयाधीधराज्यासावधिचिद्विकियान्वितः ॥**११**७॥ सप्तथातुमलस्वेदातिगदिग्यश्चरीरभाक् । सम्य दिन्दः शुभध्यानजिनपूजारतो महान् ॥१९८॥ नर्तनैर्गीतवाद्याद्यैर्मधुरै शर्मकारकैः । भुञ्जानो महतो भोगान् दिन्यदेवाभिरन्वहम् ॥११९॥ भावनां भावयन् वृत्ते दृष्टिचिद्रत्नमण्डितः । सुद्रास्ते सोऽमरैः सेब्यो मजान् शर्मासृताम्बुधौ ॥ १२०॥

और मुक्तिके सुखोंकी जननी ऐसी सारभूत जिनदीक्षाको मुक्तिके छिए ब्रहण कर छिये।।।१०३-१०४॥

तत्परचात् वे सुज्ञानी कनकोञ्चल मुनि आर्त-रौद्रध्यान और दुर्लेश्याको छोड़कर, प्रयत्नके साथ शुभ धर्मध्यान और शुक्रालेश्या सदा धारण करते हुए, विकथालाप और निरर्थक बातचीतको छोडकर उत्तम धर्मकथा करते, सिद्धान्तशास्त्रोंको पढ़ते, सज्जनोंको धर्मका उपदेश देते, सराग स्थान और सरागी पुरुषोंका संगम छोड़ते, ध्यानकी सिद्धिके लिए गुफा, वन, इमशान, पर्वत आदि निर्जन स्थानोंमें बसते, अटवी, शाम, देशादिकमें ममत्व-रहित चित्त होकर विहार करते हुए कर्मीका नाश करनेके लिए अत्यन्त उप्र बारह प्रकारका तपइचरण करने लगे।।१०५-१०८।। इनको आदि लेकर अन्य प्रशस्त कर्तव्योंको तथा सभी उत्तम मूलगुणोंको यति-आचारोक्त मार्गसे पालकर, और मरण-पर्यन्त निर्दोष संयमको पालकर जीवनके अन्तमें उन्होंने संन्यासको धारण कर लिया। चारों प्रकारके आहारोंका और अपने शरीर आदिमें ममताका त्याग कर उन मुनिराज ने अतिधैर्यके साथ भूख, प्यास आदि परीपहोंको जीतकर एवं मुक्ति लक्ष्मीके साधनमें उद्यत हो अपने वीर्यको प्रकट कर सभी आराधनाओंकी प्रयत्नसे समाधिद्वारा आराधना कर, निर्विकल्पमन हो उन यतिराजने धर्म-ध्यानसे प्राणोंको छोड़ा और तपइचरण एवं व्रत-पालनसे उपार्जित पुण्यके द्वारा वह छान्तव नामके स्वर्गमें अनेक कल्याणयुक्त विभृतिका धारक महर्द्धिक देव हुआ ॥१०९-११३॥ वहाँ पर तत्काल उत्पन्न हुए अपने अवधिज्ञानसे पूर्व भवमें किये गये तपका फल जानकर वह देव धर्ममें दृढ्चित्त हो और भी श्रीधर्मकी सिद्धिके छिए तीन छोकमें स्थित जिनेन्द्रोंकी प्रतिमाओंकी तथा अर्हन्तों, गणधरों और मुनिजनोंका नित्य पूजन-नमन करते हुए उत्कृष्ट पुण्यका उपार्जन करने लगा ॥११४-११५॥ वहाँ पर उसकी तेरह सागरोपम आयु थी, पाँच हाथ उन्नत शरीर था, तेरह हजार वर्षांसे हृदय द्वारा अमृत-आहारको सेवन करता था, साढ़े छह मास बीतनेपर इवासोच्छ्वास छेता था, सुगन्धित शरीर था, नीचे तीसरी पृथिवीतक व्याप्त अवधिज्ञान और इतनी ही विक्रिया करनेकी शक्तिसे सम्पन्न था, सप्तधातु, मल-मूत्र,

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ४.१२१-

अथ जम्बूमित द्वोपे विषये कोशलाह्नये । अयोध्या नगरी रम्या विद्यते सक्जमैर्मृता ॥१२१॥ वन्नसेनो नृपस्तस्याः पितरासीच्छुमोद्यात् । शीलवत्याह्नया तस्य कान्ताम्च्छीलशालिनो ॥१२२॥ सोअमरो नाकतर्ज्युत्वा हरिपेणामिधः सुतः । दिन्यलक्षणपूर्णाङ्गस्तयोः पुण्याद्जायत ॥१२२॥ सवन्युमिः कृतं मूत्या कृत्सनं जातमहोत्सवम् । प्राप्य मोगोपमोगैश्व कौमारत्वं धियान्वितम् ॥१२४॥ अधीत्य जैनसिद्धान्ततारार्थानस्त्रविद्यया । समं धर्मादिनिष्पत्यै जनतानन्दकारकः ॥१२५॥ रूपलावण्यतेजोऽङ्गकान्तिदीष्यादिसद्गुणैः । दिन्यांग्रुकादिनेपथ्यैभूषितोऽमरवद् बमौ ॥१२६॥ ततोऽसौ यौवने वाष्य बह्नी राजसुताः ग्रुमात् । पितुः पदं श्रियामाप्य सुनिक्त सुखमुल्वणम् ॥१२०॥ सार्धं सदृत्विग्रुद्ध्या सद्वतानि गृहमेधिनाम् । गार्धस्थ्यधमेसिद्धयर्थं निःप्रमादेन पालयन् ॥१२०॥ सार्धं सदृत्विग्रुद्ध्या सद्वतानि गृहमेधिनाम् । गार्धस्थ्यभमेसिद्धयर्थं निःप्रमादेन पालयन् ॥१२०॥ अष्टम्यां च चतुर्दश्यां त्यक्त्वा सावयमञ्जसा । मूत्वा सुनिसमो घीमान् सुक्त्यै प्रोषधमाचरन् ॥१२०॥ उत्थाय शयनात्वातः सामायिकस्तवादिकान् । प्रयतेन विषये स आदी धमप्रवृद्धये ॥१६०॥ पश्चाहेवार्चनं भूत्या स्वगृहे जिनधामनि । धौताम्बरधरो मक्त्या त्रिवर्गसिद्धदं मजन् ॥११२॥ थोग्यकाले सुपात्राय दत्ते दानं यथाविधि । शासुकं मधुरं दक्षः साक्षाद्भावनया यथा ॥१३३॥ अपराह्ने स्वयोग्यानि सत्कर्माणि ग्रुमास्ये । सामायिकादिसर्वाणि करोति जितमानसः ॥१३३॥

प्रस्वेदादिसे रहित दिव्य शरीरका धारक था, महान् सम्यग्दृष्टि, शुभध्यान और जिनपूजनमें निरत रहता था। सुख-कारक नृत्य, गीत और मधुर वादित्रोंके द्वारा दिव्य देवियोंके साथ निरन्तर महान् भोगोंको भोगता हुआ, चारित्रमें भावना करता हुआ, सम्यग्दर्शन और सम्यग्झानरूप रत्नसे मण्डित तथा देवोंसे सेव्य, वह देवराज सुखरूप अमृतसागरमें मगन रहता हुआ आनन्दसे रहने छगा ॥११६-१२०॥

अथानन्तर इसी जम्बूद्वीपके कोशल नामक देशमें अयोध्या नामकी रमणीक नगरी है, जो सज्जनों से भरी हुई हैं। पुण्योदयसे उस नगरीका स्वामी वज्रसेन राजा था और शिलको धारण करनेवाली शीलवती नामकी उसकी रानी थी।।१२१-१२२॥ उन दोनोंके स्वर्गसे च्युत होकर वह देव पुण्यसे दिव्य लक्षण-परिपूर्ण देहवाला हरिषेण नामका पुत्र उत्पन्न हुआ।।१२३॥ राजाने अपने बन्धुजनोंके साथ बड़ी विभूतिसे उसका जन्ममहोत्सव एवं अन्य सभी मांगलिक विधि-विधान किये। क्रमशः भोगोपभोगोंके द्वारा बुद्धिमत्तासे युक्त उसने कुमारावस्थाको प्राप्त कर धर्मादि पुरुषार्थोंकी सिद्धिके लिए शस्त्रविद्याके साथ जैन सिद्धान्तके सारभृत तत्त्वार्थको पढ़कर, रूप, लावण्य, तेज, शरीर कान्ति और दीप्ति आदि सद्-गुणोंके द्वारा जनताको आनन्दित करता हुआ वह दिव्य वस्त्राभरण आदि वेष-भूषासे देवके समान शोभाको प्राप्त हुआ।।१२४-१२६॥

तत्परचात् यौवनावस्थामें पुण्योदयसे बहुत-सी राजकुमारियोंको प्राप्त कर और पिताकी राज्यलक्ष्मीके पदको पाकर वह उत्तम सुखको भोगने लगा ॥१२०॥ पुनः सम्यग्दर्शनकी विद्युद्धिके साथ गृहस्थोंके धर्मकी सिद्धिके लिए श्रावकोंके सद्-त्रतोंको प्रमादरहित होकर पालन करता, अष्टमी और चतुर्दर्शको सर्व पापभोगोंका त्याग करके मुनि समान होकर वह बुद्धिमान् मुक्ति-प्राप्तिके लिए प्रोषधोपवासको पालता और प्रातःकाल शयनसे उठकर सर्वप्रथम सामायिक, तीर्धंकरस्तवन आदि आवश्यकोंको प्रयत्नके साथ करता था। पश्चात् धर्मकी वृद्धिके लिए स्नान करके धुले हुए वस्त्र पहनकर भक्तिके साथ अपने घरके जिनालयमें जाकर विभ्तिके साथ देव-पूजन करके योग्यकालमें योग्य सुपात्रके लिए त्रिवर्गकी सिद्धि करनेवाले प्रास्तक मधुर दानको वह चतुर यथाविधि नवधा भक्तिके साथ साक्षात् स्वयं दान देता था॥१२८-१३२॥ अपराह्मकालमें स्वयोग्य कार्योंको करके पुनः मनको जीतनेवाला वह हिर्पण राजा पुण्यकी प्राप्तिके लिए सार्यकालके समय सामायिक आदि सर्व धर्म-कार्योंको

## ४.१४२ ]

## चतुर्थोऽधिकारः

३९

यात्रां वजित सोऽईं केविलयोगोन्द्रयोगिनाम् । संघेन महता साकं धर्मतीर्थंप्रवृत्तये ॥१३४॥
तेभ्यः श्रणोति सद्धर्मं तस्वाचारादिमिश्रितम् । रागहान्ये विदे भूपिश्चग्रद्धया शर्मवारिधिम् ॥१३५॥
वात्सल्यं कुरुते धर्मा धर्माय धर्मशालिनाम् । तद्योग्यदानसन्मानैः प्रीत्या तद्गुणरिज्ञतः ॥१६६॥
जिनवैत्यालयोद्धारैः प्रतिष्ठार्चादिकोटिभिः । जैनशासनमाहात्म्यं व्यनक्रयेष सदा सुधीः ॥१३७॥
यच्छकोति स पुण्यात्मा सर्वशक्त्या तदाचरन् । यत्र शकोध्यनुष्ठानुं विधन्ने तस्य भावनाम् ॥१६८॥
इत्यादिविविधाचारैः कुर्वन् धर्मं गिरा हृदा । चपुषा कारयंश्चान्यैर्मन्धैः सदुपदेशनैः ॥१३९॥
त्रिवर्गवृद्धिकृद्धात्यं पालयन् न्यायवर्त्मना । सोऽन्वभूत्यरमान् भोगान् स्वपुण्योदयजान् सुधीः ॥१४०॥
इति सुकृतविपाकात् प्राप्य सद्धान्यलक्ष्मीं निरूपमसुख्यतारान् सोऽत्र भुद्धके नरेशः ।
जगति विदितकीर्तिश्चेति मत्वा शिवाय मजत परमयत्वाच्छर्मकामाः सुधर्मम् ॥१४९॥
धर्मः प्राचरितो मया सुविधिना धर्मं भने प्रत्यहं धर्मेणानुचरामि वृत्तममलं धर्माय नित्यं नमः ।
धर्मान्नापरमाश्रयामि शरणं धर्मस्य गच्छाम्यघाद् धर्मे लोनमना अहं मवभयान्मां पाहि धर्माघतः ॥१४२॥
इति श्रीभट्टारकसकलकीर्तिविद्यिते श्रीवीर-वर्धमानचरिते सिहादिभवसप्तधर्मप्राप्तिवर्णनो नाम चतुर्थोऽधिकारः ॥४॥

करता था ॥१३३॥ धर्मतीर्थकी प्रवृत्तिके लिए वह बड़े भारी संघके साथ अईन्त, केवली, योगीन्द्र और साधुओंके दर्शन-बन्दनके लिए यात्राएँ करता था, उनसे तत्त्व और आचारादिसे मिश्रित अर्थात् द्रव्यानुयोग, चरणानुयोग आदि सर्व अनुयोगयुक्त मुखके सागर उत्तमधर्मको रागकी हानि और ज्ञानकी वृद्धिके लिए त्रियोगशुद्धिपूर्वक सुनता था ॥१३४-१३५॥ यात्राओंसे लौटकर वह हरिषेण राजा धर्मके लिए धर्म-शालियोंका उनके गुणोंसे अनुरंजित होकर प्रीतिसे यथायोग्य दान-सम्मानके द्वारा साधर्मी-वात्सल्य करता था। अर्थात् प्रीतिभोज देकर वस्ताभूषणादिसे साधर्मी जनोंका यथोचित सम्मान करता था।॥१३६॥ वह बुद्धिमान् राजा प्राचीन जिन चैत्यालयोंका उद्धार करके तथा नाना प्रकारकी प्रतिष्ठा, पूजनादिके द्वारा सदा ही जैनशासनके माहात्म्यको जगत्में व्यक्त करता रहता था॥१३०॥ वह पुण्यात्मा जिस कार्यको कर सकता था, उस धर्मकार्यको सर्वशक्तिसे सदा आवरण करता और जिसे करनेके लिए समर्थ नहीं होता, उस करने की भावना करता रहता था॥१३८॥ इत्यादि अनेक प्रकारके आचरणोंसे वह स्वयं धर्म करता, तथा मन, वचन और कायसे सदुपदेशोंके द्वारा अन्य भव्य जीवोंसे कराता हुआ त्रवर्ग (धर्म, अर्थ, काम) की वृद्धि करनेवाले राज्यको न्यायमार्गसे पालन करता हुआ वह बुद्धिमान् राजा अपने पुण्योदयसे प्राप्त परम भोगोंको भोगने लगा।॥१३९-१४०॥

इस प्रकार पुण्यके परिपाकसे उत्तम राज्य-लक्ष्मीको पाकर संसारमें सर्व ओर जिसकी कीर्ति फैल रही है, ऐसा वह हरिषेण नरेश वहाँ पर सारभूत अनुपम सुखोंको भोगता हुआ समय व्यतीत करने लगा। ऐसा जानकर सुखके इच्छुक पुरुषोंको शिवपदकी प्राप्तिके लिए परम यत्नसे उत्तम धर्मका सेवन करना चाहिए ॥१४१॥

मैंने उत्तम विधिके साथ पहले धर्म आचरण किया है। मैं अब भी प्रतिदिन धर्मको सेवन करता हूँ, धर्मके द्वारा निर्मल चारित्रको पालता हूँ, ऐसे धर्मको मेरा नित्य नमस्कार है। धर्मसे अन्य किसी का मैं आश्रय नहीं लेता हूँ, किन्तु पापसे दूर रहकर धर्मकी शरण जाता हूँ। भव-भयसे डरकर मैं धर्ममें मनको संलग्न करता हूँ। हे धर्म, मुझे पाप से बचाओ ॥१४२॥

इस प्रकार भट्टारक सकलकीर्ति-विरचित श्री वीर-वर्धमानचरितमें सिंह आदि सात भवोंका और उनमें धर्मकी प्राप्तिका वर्णन करनेवाला चतुर्थ अधिकार समाप्त हुआ ॥४॥

## पञ्चमोऽधिकारः

कर्मारातिविजेतारं वीरं वीरगणाग्रिमस् । वन्दे रुद्रकृतानेकपरीपहमरक्षमस् ॥१॥ अथान्येषुः स कालाप्या हरिपेणमहीपतिः । मिथो वितर्कयेदेवं विवेकाग्रवलमानसे ॥२॥ किंलक्षणोऽहमेंवात्मा कीदृता वपुरादयः । अमी कीदिग्वधं चैतःकुटुम्बं बन्धकारणम् ॥३॥ कुतो मे शाश्वतं शर्म कथामाशा विनश्यति । किं हितं चाहितं लोके किं कृत्यं किं किलेतरम् ॥॥॥ अहो दृग्जानगृत्तादिगुणकृषोऽहमात्मवान् । एतेऽत्राचेननाः पृतिगन्धयोऽङ्गादिपुर्गलाः ॥५॥ यथात्र मिलितं पक्षिवर्गं तुङ्गे तरी निशि । कुले तथा कुटुम्बं च स्वस्वकार्यपरायणम् ॥६॥ विर्वाणात्तापरं किंविच्छ श्वतं शर्म दृश्यते । विना संगपरित्यागाज्ञात्वाशा न प्रणक्यति ॥७॥ तपो रलत्रयेभ्योऽन्यद्वातं जातु न विवते । मोहाक्षविषयेभ्योऽन्यज्ञाहितं चाशुमाकरम् ॥८॥ अतो चैषयिकं सौख्यं विषवद्वयमञ्जसा । तपो रलत्रयं सारमादेयं हितकांक्षिणा ॥९॥ तत्कृत्यं धीमतां येन हीहासुत्र सुत्वं यशः । तद्कृत्यं तरां येन निन्दा दुःलं पराभवम् ॥१०॥ इत्यादिचिन्तनादाप्य संवेगं कर्मनाशकृत् । जगङ्गोगशरीरादौ हितायाधात्म उद्यमम् ॥२॥ ततो निक्षिप्य राज्यस्य दुर्मारं लोष्टवन्तु । । आदातुं स तपोभारं सुगमं निर्वयौ गृहात् ॥१०॥

कर्म शत्रुओंके विजेता, वीर पुरुषोंमें अग्रणी और रुद्रकृत अनेक उपसर्गी एवं परीषहों-के सहन करने में समर्थ श्री वीर जिनेन्द्रकी मैं वन्दना करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर किसी समय वह हरिषेण राजा काललब्धिकी प्राप्तिसे अपने विवेकसे निर्मल चित्तमें इस प्रकार विचारने लगा कि मेरा यह आत्मा किस स्वरूपवाला है और ये शरीर आदि किस प्रकारके स्वरूपवाले हैं? वन्धका कारण यह कुटुम्ब किस प्रकारका है? नित्य सुखकी प्राप्ति मुझे कैसे होगी और कैसे मेरी यह आशा विनष्ट होगी? लोकमें मेरा हित और अहित क्या है? यहाँ मेरा क्या कर्तन्य है और क्या अकर्तन्य है।।२-४।। अहो, मैं दर्शन ज्ञान चारित्ररूप आत्मावाला हूँ और ये शरीरादिके पुद्गल अपावत्र, दुर्गन्धि और अचेतन हैं।।५॥ जैसे यहाँ पर रात्रिके समय ऊँचे वृक्षपर पक्षियोंका समृह मिल जाता है उसी प्रकार मनुष्यकुलमें भी ये खी-पुत्रादिका कुटुम्ब मिल रहा है, किन्तु सब अपने-अपने कार्यमें परायण हैं।।६॥

यहाँ पर मोक्षके सिवाय और कहींपर भी नित्य सुख नहीं दिखता है और परिम्रहके त्यागके विना कभी भी यह आशा-तृष्णा नहीं नष्ट हो सकती है ॥७॥ यहाँपर तप और रत्न-त्रयके सिवाय अन्य कोई वस्तु हित करनेवाली नहीं है। तथा मोह और इन्द्रिय विषयों के सिवाय अन्य कोई अहित और अशुभ करनेवाला नहीं है ॥८॥ यह इन्द्रियों के विषयों से उत्पन्न हुआ सुख विषके समान निश्चयसे हेय है। अतः हितके चाहनेवाले पुरुषको सारभूत तप और रत्नत्रय महण करना चाहिए ॥९॥ बुद्धिमानोंको वही कार्य करना योग्य है, जिससे इस लोक और परलेक में सुख और यश हो। और वही कार्य अकृत्य है जिससे निन्दा, दुःख और पराभव हो॥१०॥ इस प्रकारके चिन्तवनसे संसार, शरीर और भोग आदिमें कर्मोंका नाश करनेवाले संवेगको प्राप्त कर उसने अपने हितके लिए उद्यम किया॥११॥ तदनन्तर लोष्ठके समान राज्यके दुर्भारको पुत्रपर डालकर और सुगम तपोभारको महण करनेके लिए

५. २६ ] पञ्चमोऽधिकारः

४१

श्रुतसागरनामानं योगीन्द्रं श्रुतपारगम् । आसाध शिरसा नत्वा त्रिःपरीत्य जगन्नुतम् ॥१३॥ वाद्यान्तःस्थाखिळात् संगांखिद्यद्भया प्रविहाय सः । मुमुक्षुमुंक्तये जैनी दीक्षां मूपो मुदाददौ ॥१४॥ ततः कर्माद्रिधाताय तपोवन्नायुधं दधे । दुष्टाक्षारिमनोरोधि प्रशस्तं ध्यानमाचरत् ॥१५॥ एकाकी सिंहविद्धत्यं धर्ममुक्कुप्रसिद्धये । कन्दराद्विगुहारण्यस्मशानादिषु संवसेत् ॥१६॥ अटवीप्रामखेटादीन् विहरन् यत्र चांग्रुमान् । अस्तं याति स तत्रैव तिष्टेद् रात्रौ दवाद्वंधीः ॥१०॥ सर्पादिसंकुळे शंशावातवृष्ट्यादिदुःकरे । प्रावृट्काळे दुमूळे स विधन्ने योगमूर्जितम् ॥१८॥ हमन्ते चत्वरे वासौ नदीतीरे हिमाकुळे । ध्यानोष्मणा हताशेषशीतवाधाः स्थिति भजेत् ॥१९॥ प्रीष्मे स्यांग्रुसंतसे पर्वंताप्रे विख्नाळे । कुर्याद् ब्युत्सर्गमाहस्योष्णवाधां ज्ञानपानतः ॥२०॥ प्राप्यम्यतरं घोरं कायक्रेशं सदा भजन् । बाद्यं सोऽभ्यन्तरे दक्षो ध्यानाध्ययनहेतवे ॥२१॥ गुणान् मूळोत्तरान् सर्वान् प्रतिपाल्य सुसंयमम् । आराधनां विधायोज्ञैः शोषयित्वा निजं वपुः ॥२२॥ ततो दृश्चानचारित्रतपसां मुक्तिदायनाम् । आराधनां विधायोज्ञैः शोषयित्वा निजं वपुः ॥२३॥ तपोऽभिना परित्यक्य प्रागान् सर्वसमाधिना । तत्पक्लेन महाग्रुक्ते सोऽभून्महर्द्धिकोऽमरः ॥२४॥ तत्राध्यान्तर्मुहूर्तेन सहजाम्बरम्यपूर्णेः । मूथितं यौवनाव्यं स कायं धातुमलातिगम् ॥२५॥ महर्ती स्वःश्रियं वीक्ष्यासाधावधिः स तत्क्षणम् । ज्ञात्वा प्राम्वकं तेन सर्वं धर्मपरोऽजनि ॥२६॥ महर्ती स्वःश्रियं वीक्ष्यासाधावधिः स तत्क्षणम् । ज्ञात्वा प्राम्वकं तेन सर्वं धर्मपरोऽजनि ॥२६॥

वह हरिषेण राजा घरसे निकला ॥१२॥ और श्रुत-पारगामी श्रुतसागर नामके योगीन्द्रके पास जाकर जगत्से नमस्कृत उन्हें शिरसे नमस्कार कर और तीन प्रदक्षिणा देकर, बाह्य और आभ्यन्तर समस्त परिप्रहोंको त्रिकरण-शुद्धिसे त्याग कर उस मुमुक्षु राजाने मुक्तिकी प्राप्तिके लिए हर्षके साथ दीक्षा प्रहण कर ली ॥१३-१४॥

तत्पश्चात् कर्मरूपी पर्वतके विघातके लिए तपरूप वजायुषको उसने धारण किया। और दुष्ट इन्द्रिय और मनरूप शत्रुओंको रोकनेवाले उत्तम ध्यानको धारण किया॥१५॥ वह धर्म और शुक्लध्यानकी सिद्धिके लिए पर्वतोंकी कन्दराओं, गुफाओंमें तथा वन-श्मशान आदिमें नित्य एकाकी सिंहके समान निर्भय होकर वसने लगा॥१६॥ अटवी, प्राम, खेट आदिमें विहार करते हुए जहाँपर सूर्य अस्त हो जाता, वहींपर वह दयाई चित्त रात्रिमें ठहर जाता। वह वर्षाकालमें सर्प आदिसे न्याप्त, झंझावात और वर्षा आदिसे मयंकर वृक्षके मूलमें उत्कृष्ट योगको धारण करता, हेमन्त ऋतुमें हिमसे ज्याप्त चतुष्पथपर अथवा नदीके किनारे ध्यानकी गरमीसे सर्व प्रकारकी शीतवाधाको दूर करता हुआ रहने लगा॥१९-१९॥ श्रीष्मकालमें सूर्यकी किरणोंसे सन्तप्त पर्वतके उपर शिलातलपर ज्ञानामृतके पानसे उष्ण-वाधाको दूर करता हुआ कायोत्सर्ग करता था॥२०॥ इनको आदि लेकर अन्य अनेक बाह्य तपरूप कायक्लेशको वह चतुर मुनि आभ्यन्तर ध्यान और स्वाध्यायरूप तपोंकी सिद्धिके लिए सदा सहने लगा॥२१॥ इस प्रकार जीवन-भर सभी मूलगुणों, उत्तरगुणों और संयमको पालन कर अन्तमें आहार और शरीरको छोड़कर हरिषणमुनि अनशनको प्रहण कर लिया॥२२॥

तत्पश्चात् मुक्तिको देनेवाली दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप इन चारों आराधनाओंको भली भाँतिसे आराधना कर और तपरूपी अग्निसे अपने शरीरको सुखा करके सर्व प्रकारकी समाधिके साथ हरिषेण मुनिने प्राणोंको छोड़कर उसके फलसे महाशुक्र नामके स्वर्गमें महर्धिक देवपद पाया ॥२३-२४॥

वहाँपर अन्तर्मुहूर्त मात्रसे ही सर्व धातुओंसे रहित, यौवन अवस्थासे युक्त और सहज वस्नाभूषणोंसे भूषित दिव्य देह पाकर, तथा स्वर्गकी महती विभूतिको देखकर, तत्क्षण उत्पन्न हुए अवधिज्ञानसे पूर्व भव-सम्बन्धी सर्व वृत्तान्तको जानकर वह देव धर्ममें तत्पर हो

٤

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ५.२७--

ततः सद्धमैसिद्ध्यर्थं गत्वा श्रीजिनमन्दिरं । चकार परमां पूजां विश्वास्युद्यकारिणीम् ॥२०॥ जलाग्रष्टियं स्त्रोत्पन्ने स्त्युतोपमैः । समं त्यंत्रिकैमैक्स्या स्तुतिस्तवनमस्कृतैः ॥२८॥ पुनस्त्यं इन्लोके च जिनम्तींजिनेशिनः । नत्वा प्रपूज्य तद्वाणीं श्रुत्वा सत्पुण्यमार्जयत् ॥२९॥ इति धर्मात्तवित्तोऽसौ चतुःकरोन्नताङ्गमाक् । षोडशाव्धिप्रमायुष्कः ग्रुभलेश्याः ग्रुमाशयः ॥३०॥ चतुर्यावित्तपर्यन्तं मृर्तिवस्तुचराचरम् । जानन् स्वाविधना युक्तो विक्रियदि च तत्समाम् ॥३१॥ गतैर्गृह्वन् सुधाहारं सहस्रवर्षपोडगः । मजन् सुगन्धिमुच्छ्वासं पक्षः षोडशमिर्गतैः ॥३२॥ प्राक्तपश्चरणोत्पन्नान् दिन्यान् मोगाननारतम् । स्वदेवीभिर्माहामृत्या ग्रुङ्गानोऽनव्पश्मर्गत्। ॥३३॥ निरोपम्यान् नृष्ठोकेऽस्मिन् पर्माच्यानपरायणः । मुदास्ते निर्जरस्तत्र निमग्नः सुखसागरं ॥३४॥ अथ सद्धातकीखण्डे द्वीपे पूर्वामिधानके । विदेहे पूर्वसंज्ञेऽस्ति विषयः पुष्कलावती ॥३५॥ प्रागुक्तवर्णना तत्र नगरी पुण्डरीकिणी । महती शाश्वता दिन्या चिक्रमोग्या हि विद्यते ॥३६॥ पतिस्तस्याः सुमित्राख्यो नरेशोऽभृत् सुपुण्यवान् । रात्री तस्यामवदम्या सुव्रताख्या व्रताङ्किता ॥३०॥ महाग्रुकात्स आगत्य देवोऽतिदिव्यलक्षणः । प्रियमित्रामिधो जातस्तयोः पुत्रो जगित्यः ॥३०॥ तत्यात्तास्य विमृत्यादौ कृत्वाहंतां जिनालये । महाभिषेकसत्यृजो विश्वास्युद्यशर्मदाम् ॥२०॥ दत्वा दानानि बन्धुभ्योऽनाथवन्दिस्य एव च । सुत्यंत्रिक्रकेत्वाद्यैवर्यधाज्ञातमहोत्सवम् ॥४०॥ दितीयाचन्द्रवद्विश्वजनतानन्दवर्वकः । सुरुपातिशयैरोयौः पयःपानान्नवस्तुभिः ॥४१॥

गया।।२५-२६।। तत्पश्चात् उत्तम धर्मकी सिद्धिके लिए श्री जिनमन्दिरमें जाकर समस्त लौकिक सुखोंकी सिद्ध करनेवाली परमप्जा, स्वर्गमें उत्पन्न हुए अनुपम जलादि अष्टिविध द्रव्योंसे भक्ति-द्वारा तीनों प्रकार के बाजों के साथ, स्तुति, स्तवन और नमस्कार पूर्वक की ॥२७-२८॥ पुनः तिर्यन्लोक और मनुष्यलोकमें जिनेन्द्रोंकी जिनप्रतिमाओंकी पृजा करके नमस्कार कर और जिनराजोंकी वाणीको सुनकर ब्रह्मदेवने उत्तम पुण्यको उपार्जन किया ॥२९॥ इस प्रकार वह देव सदा धर्ममें चित्त लगाकर अपना समय व्यतीत करने लगा। उसका शरीर चार हाथ उन्नत था, सोलह सागरोपम आयु थी, शुभलेश्या और शुभमनोवृत्ति थी।॥३०॥ चौथी पृथिवीतक अपने अवधिज्ञानसे सभी मूर्तिके चराचर वस्तुओंको जानता हुआ वहाँ तककी विक्रिया ऋद्धिकी शक्तिसे युक्त था। सोलह हजार वर्ष बीतने पर वह अमृत-आहारको प्रहण करता था, और सोलहपक्ष बीतनेपर सुगन्धित उच्छ्वास लेता था॥३९-३२॥ पूर्वभवमें किये गये तपश्चिरणसे उत्पन्न हुए, भारी सुख देनेवाले दिल्य मोगोंको महाविभूतिसे अपनी देवियोंके साथ निरन्तर भोगने लगा। वहाँके अनुपम भोगोंको इस मनुष्य लोकमें कोई उपमा नहीं है। इस प्रकार वह देव आनन्दसे सुख-सागरमें निमग्न रहने लगा॥३३-३४॥

अथानन्तर उत्तम धातकीखण्ड द्वीपके पूर्वभागवर्ती पूर्व विदेहमें पुष्कलावती नामका देश है। वहाँ पर पूर्वोक्त वर्णनवाली पुण्डरीकिणी नगरी है जो विशाल, शाश्वती, दिल्य और चक्रवर्ती द्वारा भोग्य है। १५५-२६॥ उस नगरीका स्वामी सुमित्र नामका अतिपुण्यवान राजा था। उसकी व्रत-भूषित सुव्रता नामकी सुन्दरी रानी थी। उन दोनोंके महाशुक्र विमानसे आकर वह देव दिल्यलक्षणवाला, जगित्रय, प्रियमित्र नामका पुत्र हुआ। जन्म होनेपर उसके पिताने भारी विभूतिके साथ सर्वप्रथम जिनालयमें जाकर समस्त अभ्युदय सुखोंको देनेवाली महाभिषेक पूर्वक उत्तम पूजा की। १३७-२९॥ पुनः वन्धुजनोंको, अनाथों और वन्दी लोगोंको दान देकर तीन प्रकारके वाजोंके साथ ध्वजा आदि फहराकर पुत्रका जन्ममहोत्सव मनाया।।४०॥ वह बालक समस्त जनताके आनन्दको बढ़ाता हुआ, अतिशय सुन्दर रूपसे, योग्य दुग्ध-पान, अन्नाहार आदि वस्तुओंसे, कीर्ति, कान्ति और शरीरके भूषणोंसे द्वितीयाके चन्द्रमाके समान वृद्धिको प्राप्त होकर दिक्कुमार या देवकुमारके समान अत्यन्त शोभाको

4.461

# पञ्चमोऽधिकारः

४३

कमतो वृद्धिमासाद्य कीर्तिकान्स्यङ्गभूषणैः । महान् भाति कुमारोऽसौ ैदिक्मार इवोर्जितः ॥४२॥ ततः सोऽध्यापकं जैनं प्राप्य धर्मार्थंसिद्धये । पपाठ सुधिया सारां विद्यां धर्मार्थसचिनीम् ॥४३॥ यौवने तु महामण्डलेश्वरश्रोसमन्वितम् । पितुः पदं समाप्यैष भुनक्ति सुखमुल्वणम् ॥४४॥ तदास्याद्भतपुण्येन प्राद्ररासन् स्वयं क्रमात् । चक्रादिसर्वरसानि निधयो नव चोर्जिताः ॥४५॥ ततोऽसौ परया भृत्या षडङ्गबलवेष्टितः । भ्रान्त्वा षटखण्डभूभागं नरखेचरनायकान् ॥४६॥ आकम्य मागधादीं३च व्यन्तरेशान् सुहेलया । महिस्त्रेव वशे स्वस्य चक्रे चक्रादिसाधनैः ॥४०॥ तेभ्यः कन्यादिरत्नानि सारवस्तुनि चक्रभृत् । आदाय परया छक्ष्म्यालंकृतः सुरराजवत् ॥४८॥ निवृत्य लीलया स्वस्य पुरी सरपुरीमिव । प्राविशत खगमर्त्येन्द्रेर्व्यन्तरेग्नैः समं मुदा ॥४९॥ अस्यासन् परपुण्येन खमूचरनृपात्मजा । षण्णवति-सहस्राणि रूपलावण्यखानयः ॥५०॥ राजानो मौळिबद्धा द्वात्रिंशत्सहस्रसंख्यकाः । नमन्त्यस्य पदद्वनद्वं स्वमूर्भाज्ञाविधायिनः ॥५१॥ चतुरशीतिलक्षाः स्यर्गजास्तुङ्गमनोहराः । तावन्तद्दच स्था अष्टादशकोटितुरङ्गमाः ॥५२॥ चतुरशीतिकोठ्यश्च शीव्रगामिपदातयः । गणबद्धामरास्तस्य सहस्रवोडशप्रमाः ॥५३॥ अष्टादशसहस्रप्रमाम्लेच्छवसुधाभुजः । सेवन्ते तस्य पादाञ्जौ नृविद्येशामरार्चितौ ॥५४॥ सेनापतिः स्थपत्याख्यः स्त्री हर्म्यपतिरेव हि । पुरोहितो गजोऽश्वो दण्डश्चकं चर्म काकिणी ॥५५॥ मणिश्छत्रमसिश्चेति रत्नानि स्युश्चतुर्दश । राज्यमोगाङ्गकर्तृणि रक्षितान्यमरैः प्रभोः ॥५६॥ पद्मः काळो सहाकाळः सर्वरत्नो हि पाण्डुकः । नैसर्घो माणवः शङ्कः पिङ्गळोऽमी शुभोदयात् ॥५७॥ निधयो नव संरक्ष्या देवैश्वकसृतो गृहे । भोगोपभोगवस्तुनि पूरयन्ति क्षयोजिन्नताः ॥५८॥

प्राप्त हुआ ॥४१-४२॥ पुनः जैन अध्यापकको प्राप्त होकर उसने धर्म और अर्थकी सिद्धिके लिए धर्म और अर्थको प्रकट करनेवाली सारभूत विद्याको उत्तम बुद्धि से पढ़ा ॥४३॥ यौवन अवस्थामें महामण्डलेश्वरकी राज्यलक्ष्मीसे युक्ते पिताके पदको पाकर यह उत्तम सुखको भोगने लगा ॥४४॥ तत्पश्चात् उसके अद्भुत पुण्यसे स्वयं ही चक्र आदि सभी चौदह रत्न और उत्कृष्ट नवों निधियाँ क्रमसे प्रकट हुई ॥४५। पुनः षडंग सेनासे वेष्टित उसने भारी विभूतिके साथ पट्खण्ड भूभागपर परिभ्रमण करके मनुष्य और विद्याधरोंके स्वामियोंपर आक्रमण कर चक्र आदि साधनोंके द्वारा उन्हें जीता। तथा मागधादिक व्यन्तर देवोंको अपनी महिमासे ही क्रीडापूर्वक अपने वशमें कर लिया ॥४६-४७॥ इस प्रकार उस चक्रवर्तीन उन राजा लोगोंसे कन्या आदि रत्नोंको और अन्य सारभृत वस्तुओंको लेकर उत्कृष्ट लक्ष्मीसे अलंकत हो देवेन्द्रके समान लौटकर लीलासे स्वर्गपुरीके तुल्य अपनी पुरीमें विद्याधरेन्द्रों और व्यन्तरेन्द्रोंके साथ प्रवेश किया ॥४८-४९॥ इस प्रियमित्र चक्रवर्तीके परम पुण्यसे विद्याधर और भूमिगोचरी राजाओंसे उत्पन्न हुई, रूप और लावण्यकी खानि ऐसी छियानवे हजार रानियाँ थीं। बत्तीस हजार आज्ञाकारी मुकटबद्ध राजा लोग अपने मस्तकोंसे इसके दोनों चरणोंको नमस्कार करते थे ॥५०-५१॥ उन्नत एवं मनोहर चौरासी लाख हाथी थे, चौरासी लाख ही रथ थे और अठारह करोड़ घोड़े थे ॥५२॥ चौरासी करोड़ शीवगामी पैदल चलनेवाले सैनिक थे। सोलह हजार गणबद्ध देव, तथा अठारह हजार म्लेच्छ राजा लोग मनुष्य, विद्याधर और देवोंसे पूजित उसके चरणोंकी सेवा करते थे ॥५३-५४॥ उस चक्रवर्ती सेनापति, स्थपति, गृहपति, पट्टरानी, पुरोहित, गज, अश्व, दण्ड, चक्र, चर्म, कार्किणी, मणि, छत्र और खड्ग ये चौदह रत्न थे जो कि राज्य-सुख और भोगके करनेवाले थे, तथा देवोंसे रिक्षत थे ॥५५-५६॥ पुण्यके उदयसे उस चक्रवर्तीके घरमें देवोंके द्वारा

१. अ कुमारो सुरकुमार० ।

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 4.48-

कोटीषण्णवितः ग्रामा देशखेटपुरादयः । सौधायुधाङ्गमोगाधाश्रिक्षयोग्या विभूतयः ॥५९॥ निःशेषा अस्य विज्ञेया आगमोक्ताः सुखाकराः । जाता पुण्यप्रभावेण घट्खण्डप्रभवाः पराः ॥६०॥ इमामन्यां परां छक्ष्मीं चासाद्य नृसुराचितः । दशाङ्गमोगवस्त् नि सुङ्केऽसौ सुखसुल्वणम् ॥६१॥ धर्मास्त्वार्थसंसिद्धिरथिःकामसुखं महत् । तत्यागारपरधमेण सुक्तिश्च जायते सताम् ॥६१॥ मत्वेरथेष सुधीनिंत्यं मनोवाकायकर्ममिः । कृतायैः प्रेरणेश्वेकं विधत्ते धर्मसुत्तमम् ॥६१॥ मत्वेरथेष सुधीनिंत्यं मनोवाकायकर्ममिः । कृतायैः प्रेरणेश्वेकं विधत्ते धर्मसुत्तमम् ॥६१॥ सत्वाऽतिदिविवशुद्धं स निःशङ्कादिगुणोक्तरेः । पाकयेश्विरतिचाराणि वतानि द्यगारिणाम् ॥६॥॥ चतुःवर्वसु पापन्नात् कुरुते प्रोषधान् सदा । निरारम्मः शुभध्यानपरो सुक्त्ये यमीव सः ॥६५॥ कारवित्वा बहुन् तुङ्गात् हेमरलेजिनालयान् । बह्वीजिनेन्द्रमूर्तीः प्रतिष्ठा तासां च मक्तितः ॥६६॥ स्वालये चैरयगेहेषु सामप्रया परयान्वहम् । अर्चयेदहंतां दिव्याः प्रतिमास्तद्गुणाय सः ॥६७॥ ददाति सुनये दानं प्रासुकं विधिपूर्वकम् । कीर्तिपुण्यमहाभोगप्रदं भक्त्या हितासये ॥६८॥ निर्वाणसूमितीर्थेशतद्विभ्वगणियोगिनाम् । वन्दनार्चनमक्त्यर्थं वजेद्यात्रां स धर्मधोः ॥६९॥ श्रणोति स्वजनैः सार्षं चाङ्गपूर्वणि धीधनः । बैराग्याय द्विधा धर्मं जिनेशगणसृत्यन्तेः ॥७०॥ स सामायिकमापन्नो ब्रहोरात्रकृताश्चमम् । विवेकी क्षपयेश्वित्यं स्वनिन्दागर्हणादिकैः ॥७९॥ इत्याद्यैः स श्चमावारैः कुर्वाद्धमं स्वयं सदा । कारयेदुपदेशेन भृत्यस्वजनमुनुताम् ॥७२॥

संरक्षित पद्म, काल, महाकाल, सर्वरत्न, पाण्डुक, नैसर्प, माणव, ग्रंख और पिंगल ये नी निधियाँ थीं, जो कि सदा अक्षयरूप से मोग-उपमोगकी वस्तुओं को पूरती रहती थीं ॥५०-५८॥ उस चक्रवर्तिक छियान के करोड़ प्राम, देश, खेट और नगर आदि थे। तथा चक्रवर्तिक योग्य ही राजप्रासाद, आयुध और शरीरके मोग आदि विम्तियाँ थीं ॥५९॥ इस प्रकार पुण्यके प्रभावसे षट्खण्डों से उत्पन्न हुई, सुखोंकी खानिरूप सभी आगमोक्त उत्कृष्ट विभृति उस चक्रवर्तीकी जानना चाहिए॥६०॥ इस उपर्युक्त तथा अन्य भी उत्तम लक्ष्मीको पाकर देव और मनुष्योंसे पूजित वह चक्रवर्ती दशांगमोग वस्तुओंको और उत्कृष्ट सुखको भोगता था।।६१॥

धर्मसे सर्व अर्थकी भले प्रकार सिद्धि होती है, अर्थसे महान् कामसुख प्राप्त होता है और उसके त्यागसे सज्जनोंको मुक्ति प्राप्त होती है। ऐसा समझकर वह बुद्धिमान चक्रवर्ती मन, वचन, कायसे स्वयं ही नित्य उत्तम धर्म करता था, तथा प्रेरणा करके दूसरोंसे उत्तम धर्मका आचरण कराता था ॥६२-६३॥ इसके परचात् वह चक्रवर्ती अपने सम्यग्दर्शनकी विश्रुद्धिको निःशंकित आदि गुणोंके समुदायसे बढ़ाने लगा, श्रावकोंके व्रतोंको निरितचार पालने लगा. मासके चारों पर्वोंमें पापके विनाशक प्रोषधोपवासोंको सदा आरम्भ रहित और शुभध्यानमें तत्पर होकर मुक्ति-प्राप्तिके लिए साधुके समान करने लगा ॥६४-६५॥ स्वर्ण-रत्नोंसे बहुत-से ऊँचे जिनाल्योंको बनवा करके, तथा बहुत-सी जिनम्तियोंका निर्माण कराके और भक्तिसे उनकी प्रतिष्ठा कराके अपने घरमें तथा जिनालयोंमें विराजमान करके प्रतिदिन उत्कृष्ट सामग्रीसे उनके गुण प्राप्त करने के लिए वह चक्रवर्ती उन दिव्य प्रतिमाओंका पूजन करता था ॥६६-६७॥ मुनियोंके छिए आत्म-हितार्थ, भक्तिसे विधिपूर्वक कीर्ति, पुण्य और महाभोगप्रद प्रासुक दान देता था ॥६८॥ वह धर्मबुद्धिवाला चक्रवर्ती निर्वाणभूमियों-की, तीर्थं करोंकी उनके प्रतिबिम्बोंकी, गणधर और योगिजनोंकी वन्दना, पूजन और भक्ति करनेके छिए यात्राको जाता था ॥६९॥ वह बुद्धिमान् तीर्थंकर देव और गणधरोंकी दिव्यव्यत्तिसे स्वजनोंके साथ अंग और पूर्वोंको तथा वैराग्यके छिए मुनि-श्रावकके धर्मको सुनता था।।७०।। वह विवेकी सामायिकको प्राप्त होकर दिन-रातमें किये गये अशुभ कार्योंको अपनी निन्दा गर्हणा आदि करके नित्य क्षपित करता था ।।७१।। इत्यादि सुभे आचारोंके

५.८६ ] पञ्चमोऽधिकारः

४५

ततोऽसी धर्ममृतिर्वा बनी विश्वमहीभुजाम् । मध्ये श्रीजिनदेवो वामराणां पुण्यचिष्टितैः ॥७३॥ अथैकदा नरेशोऽसी क्षेमंकरजिनेश्वरम् । वन्दितुं परिवारेण विभूत्यामा ययौ सुदा ॥७४॥ त्रिःपरित्य जिनेन्द्रं तं नत्वा मूर्श्वा प्रपुत्र्य सः । मक्त्या दिम्याचनाद्रन्येनुंकोष्ठे स उपाविशत् ॥७५॥ तिद्वताय जिनाधोशोऽसौ दिम्यध्वजिनावम् । गणान् प्रतीत्यनुप्रेक्षाप्त्रंकं धर्ममादिशत् ॥७६॥ आयुर्विश्ववपुर्मोगराज्यश्रीखसुखादिकान् । शम्पा इव चळान् ज्ञास्वाराध्यो मोक्षोऽचळो बुधैः ॥७७॥ सृत्युरुक्कक्रेशदुःखादेनं जन्तोः शरणं कचित् । धर्म विनेति मत्वाहो कर्तव्यस्तत्क्षयाय सः ॥७८॥ विश्वदुःखाकरीभूतं घोरं संसारसागरम् । विज्ञायात्र तदन्ताप्त्ये सेम्यं रक्षत्रयं महत् ॥७९॥ प्रकाकिनं विदित्वा स्वं जन्मसृत्युजरादिषु । ध्येथो क्षेको जिनेन्द्रो वा स्वास्मैकत्वपदासये ॥८०॥ अन्यत्वं स्वात्मनो ज्ञात्वा वपुरादेश्व निश्चयात् । मरणादौ स्वसिद्धपर्यं त्यक्त्वाद्वादीन् हितं चर ॥८९॥ सप्तधानुमयं निन्धं पृतिगन्धि कळेवरम् । यमागारं सुधीर्वीक्ष्य कथं न धर्ममाचरेत् ॥८२॥ सम्वतेण जीवानां संपातोऽत्र मवाणेव । मत्विति सुधिया प्राह्या दीक्षायास्रवहानये ॥८३॥ संवरेण सता न्नं सुक्तिश्रीजीयते तराम् । ज्ञात्विति स विधेषोऽत्र सुकत्व गुहाश्रमम् ॥८४॥ यदात्र निर्जेश कृत्सन्वर्मणं तपसा सताम् । तदैव सुक्तिरानिति ज्ञात्वा कार्यं तपोऽनचम् ॥८५॥ परमार्थेन विज्ञाय दुःसैः पूर्णं जगस्त्रयम् । चानन्तशर्मदं मोक्षं तदाप्त्ये संयमं मज ॥८६॥ परमार्थेन विज्ञाय दुःसैः पूर्णं जगस्त्रयम् । चानन्तशर्मदं मोक्षं तदाप्त्ये संयमं मज ॥८६॥

द्वारा वह सदा स्वयं धर्म करता था और उपदेश देकरके अपने भृत्यों, स्वजनों एवं राजाओंसे कराता था ॥७२॥ इस प्रकार वह समस्त राजाओंके मध्यमें अपनी पुण्य चेष्ठाओंसे धर्ममूर्तिके समान शोभाको प्राप्त हुआ, जैसे कि देवोंके मध्यमें जिनदेव शोभाको प्राप्त होते हैं ॥७३॥

इसके परचात् एक दिन वह चक्रवर्ती अपने परिवारके साथ बड़ी विभ्तिसे हर्षित होता हुआ क्षेमंकर जिनेश्वरकी वन्दना करनेके छिए गया ॥७४॥ वहाँपर उन जिनेन्द्रदेवको तीन प्रदक्षिणा देकर, मस्तकसे नमस्कार करके और भक्तिसे दिव्य पूजन-द्रव्यों द्वारा पूजा करके मनुष्योंके कोठेमें जा बैठा ॥७५॥ तब जिनेश्वरदेवने उसके हितके लिए दिव्यध्वनि द्वारा सर्वगणोंको छक्ष्य करते हुए प्रतीति (श्रद्धा) और अनुप्रेक्षापूर्वक धर्मका उपदेश दिया ॥७६॥ भगवान्ने कहा—आयु, शरीर, भोग, राज्यलक्ष्मी और इन्द्रियोंके सुख आदिक सभी संसारकी वस्तुओंको विजलीके समान चंचल अनित्य जानकर ज्ञानियोंको अचल मोक्षकी आराधना करनी चाहिए॥७७॥ मृत्यु, रोग, क्लेश और दुःखादिसे प्राणीको शरण देनेवाला धर्मके बिना कहीं पर भी और कोई नहीं हैं, अतः ऐसा समझकर दुःखोंके क्षय करनेके लिए अहो भन्यजीवो, तुम्हें धर्म करना चाहिए॥७८॥ यह घोर संसार-सागर सर्व दुःखोंका भण्डार है, ऐसा समझकर उसके अन्त करनेके लिए महान रत्नत्रय धर्मका सेवन करना चाहिए॥७९॥ जन्म, मरण और जरा आदि अवस्थाओंमें अपने को अकेला समझकर एकत्वकी प्राप्तिके लिए एकमात्र जिनेन्द्रदेवका अथवा अपनी सुद्ध आत्माका ध्यान करना चाहिए ॥८०॥ अपने आत्माको शरीरादिसे भिन्न जानकर निश्चयसे आत्मसिद्धिके छिए मरणादिके समय शरीरादिको छोड़कर हितका आचरण करना चाहिए।।८१।। यह शरीर सप्तधातुमय है, निन्च है, पृति गन्धवाला है और यमका घर है, ऐसा देखकर ज्ञानी जन क्यों नहीं धर्मका आचरण करें।।८२॥ कर्मोंके आस्रवसे जीवोंका संसार-समुद्रमें पतन होता है, ऐसा मानकर आस्नवकी हानिके छिए ज्ञानी जनोंको दीक्षा प्रहण करनी चाहिए ॥८३॥ संवरके द्वारा सन्त जनोंको नियमसे मुक्तिश्री शीघ्र प्राप्त होती है, ऐसा जानकर गृहाश्रम छोड़के मुक्तिके छिए प्रयत्न करना चाहिए ॥८४॥ जब तपके द्वारा सर्व कर्मी की निर्जरा हो जाती है, तभी सज्जनोंको मुक्तिरामा प्राप्त होती है, ऐसा जानकर सबको निर्दोष तप करना चाहिए ॥८५॥ परमार्थसे इस जगत्त्रयको दःखोंसे भरा हुआ जानकर और

¥ŧ.

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

4.29-

मध्यंजनमकुलारोग्यायुर्धीदक्षिव्यमादिकान् । विबुध्य दुर्लभान् सुष्टु यतध्यं स्वहिते बुधाः ॥८७॥ धर्मः श्रीकेविलिमोक्तिकागण्ड्वीसुलाकरः । हन्ता मवायदुःलानां कर्तव्यः सर्वयत्ततः ॥८८॥ दृक्षिव्यृत्ततपोयोगैः क्षान्त्यायैदंशलक्षणैः । निहत्य मोहसंतानं सुमुक्षुमिः शिवासये ॥८९॥ सुला विधिना धर्मः कार्यः स्वसुलवृद्धये । दुःलिना दुःल्याताय सर्वथा चेतरैजंनैः ॥९०॥ स एव पण्डितो धीमान् स एव सुलमाग्मवेत् । स एव जगतां प्र्यः स एव महतां गुरुः ॥९३॥ यो विहायान्यकर्माणि स्वालम्बनशतानि च । करोति निर्मलावरिर्धमंमेकं प्रयत्ततः ॥९२॥ मत्वेति सुधिया स्वायुर्मेकुरं च जगतत्त्रयम् । त्यक्त्वाहिविलवद् गेहं धर्मः कार्योऽत्र निस्तुषः ॥९३॥ इत्यस्य ध्वनिना चक्री ज्ञात्वातित्यं जगत्त्रयम् । तिर्विण्णः स्वाक्रराज्यादौ मृत्वा हृदीत्यचिन्तयत् ॥९४॥ अहो भुक्ता जगत्त्वारा मया मोगा जडात्मना । तथापि न मनाग् जाता तृतिसत्तैमें खश्चर्मणि ॥९५॥ अतो ये विषयासक्ता ईहन्ते भोगसेवनैः । तृष्णानाशं च तेलेन तेऽभिशानित जडाशयाः ॥९६॥ यथा यथा नरान् प्रार्था आयान्ति मोगसंपदः । तथा तथा निरुद्धाशा विसर्पति जगत्त्रयम् ॥९७॥ येन कायेन भुज्यन्ते भोगाः साक्षात् स दृश्यते । पृतिगन्धोऽतिनिःसारो विष्टाकृमिमलालयः ॥९८॥ शरीनं गृह्यते यस्मिन् संसारे स विक्रोक्यते । कृत्त्नार्माकरीमृतः परार्थानो दुरावायः ॥९८॥ राज्यं रजोनिमं नृतं सर्वपापनिवन्यम् । कामिन्य एनसौ खन्यो बन्यवो बन्यवो वन्यवोपनाः ॥९०॥

मोक्षको अनन्त सुखका देनेत्राला समझकर उसकी प्राप्तिके लिए हे भव्यो, संयमको धारण करो ॥८६॥ इस संसारमें मनुष्य जन्म, उत्तम कुल, आरोग्य, पूर्ण आयु, उत्तम बुद्धि, सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और संयम आदिको उत्तरोत्तर दुर्लभ जानकरके ज्ञानियोंको आत्मिहितमें सम्यक् प्रकार प्रयत्न करना चाहिए॥८०॥ श्री केवाल प्रणीत धर्म ही जगत्में श्री और सुखका भण्डार है और संसारके दुःखोंका विनाशक है, इसलिए सर्व प्रयत्नसे धर्म करना चाहिए॥८८॥

वह धर्म सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तपके योगसे, तथा क्षमा आदि दश छक्षणोंसे प्राप्त होता है। अतः मुमुश्रु जनोंको शिवप्राप्तिके लिए मोह-सन्तानका नाश कर उस धर्मका सेवन करना चाहिए।।८९॥ मुखी जनोंको अपने मुखकी दृद्धिके लिए, तथा दुःखी जनोंको अपने दुःखोंके नाशके लिए तथा सर्व साधारण लोगोंको दोनों कार्योंके लिए सर्व प्रकारसे धर्म करना चाहिए।।९०॥ संसारमें वही पुरुष पण्डित है, वही बुद्धिमान है, वही जगत्का पृज्य है, वही महापुरुषोंका माननीय है और वही मुखका भागी होता है जो अपने आश्रित सैकड़ों अन्य कार्योंको छोड़कर प्रयत्नपूर्वक निर्मल आचरणोंके द्वारा एकमात्र धर्म करता है।।९१-९२॥ ऐसा समझकर अपनी आयु और तीन जगत् को क्षण-भंगुर मानकर तथा शरीरको सर्पके बिल समान छोड़कर निर्द्धन्द हो धर्म करना चाहिए।।९३॥

इस प्रकार क्षेमंकर तीर्थंकरकी दिल्यध्वितसे चक्रवर्तीने तीन जगत्को अनित्य जानकर और अपने शरीर, राज्यादिसे विरक्त होकर हृदयमें यह विचारने लगा—अहो, मुझ जड़ात्माने जगतमें सारभृत सभी भोगोंको भोगा है, तथापि उनसे मेरे इन्द्रिय-सुखमें जरा-सी भी तृप्ति नहीं हुई है, अतः जो विषयासकत जन भोगोंके सेवनसे तृष्णाके नाशकी इच्छा करते हैं, जड़ाशय (मूर्ख) तेलसे अग्निको शान्त करना चाहते हैं ॥९४-९६॥ जैसे-जैसे इच्छित भोग सम्पदाएँ मनुष्योंके समीप आती हैं वैसे-वैसे ही उसकी आशाएँ तीन जगतमें फैलती जाती हैं ॥९७॥ जिस शरीरसे ये भोग भोगे जाते हैं, वह साक्षात् पृति गन्धवाला, निःसार और विष्टा, कृमि एवं मलका घर दिखाई देता है ॥९८॥ जिस संसारमें यह शरीर ष्रहण किया जाता है, वह समस्त दुःखोंकी खानिरूप, पराधीन और दुविंपाकरूप दिखाई देता है ॥९८॥ यह राज्य निश्चयसे धूलिके समान है और सर्व पापोंका कारण है। ये

## ५.११७ ]

## पञ्चमोऽधिकार:

४७

वेश्येव श्रीर्वेधैनिन्हा सुखं वैषयिकं कटु । हालाहलसमं सर्वे मङ्गरं विश्वसंभवम् ॥१०१॥ बहुनोक्तेन किं साध्यं विना रत्नत्रयं नृपः । न किंचिद् विद्यते सारं हितं वा त्रिजगरस्विप ॥१०२॥ अतोऽहमधुना छित्त्वा मोहजालं ग्रुभातिगम्। ज्ञानासिना जगःपूज्यां दीक्षां गृह्णामि मुक्तये ॥१०३॥ इयन्ति मे दिनान्यत्र संयमेन विना वृथा । गतानि विषयासक्तस्यातः किं काललङ्क नम् ॥१०॥॥ विचिन्स्येति पदं दस्वा सर्वेमित्राख्यसुनवे । निधिरतादिमिः सार्घं श्रियं हत्वा तृणादिवत् ॥१०५॥ मिथ्यात्वाद्यपधीन् सर्वानन्तरे च नराधिपः। जग्राहाश्वाईतीं सुद्धां सुक्तये सुक्तिकारिणीम् ॥१०६॥ दुर्लमां त्रिजगहोके देवतिर्यक्षजन्मिनाम् । सहस्रभूमि पैः साकं संवेगादि गुणान्वितैः ॥१०७॥ . ततोऽसौ महतीशक्त्या कुर्वन् घोरं द्विधा तपः । ध्यानाध्ययनसाराणि निःप्रमादश्च सन्मुनिः ॥१०८॥ मूळोत्तरगुणान् सम्यक् पालयन्निर्जिताशयः । त्रिकालयोगमापन्नश्चिगुप्त्यात्मा निरास्नवः ॥ १०९॥ स्थिति मजन जनातीताटवीगिरिगहादिषु । नानादेशपुरम्रामवनादीन् विहरन् सदा ॥११०॥ पक्षमासीपवाक्षादीनां पारणकवासरे । कृतादिदरगं गृद्धचा विनाहारं चिदाहरन् ॥१११॥ तन्वन् प्रमावनां जैने शासने नृसुराचिते । तपःसिद्धान्तधर्मोपदेशैः सद्गव्यवत्सरुः ॥१९२॥ इत्याबैः परमाचारैः संयमं दोषद्रगम् । काळान्तं प्रतिपाल्योचैः प्रान्ते समाधिसिद्धये ॥११३॥ त्यक्त्वा चतुर्विभाहारान् परमार्थासमानसः । संन्यासमाददे योगी कृत्वा योगस्य निग्रहम् ॥१९४॥ ततो ज्यक्तं विधायोच्चेः स्ववीर्यं तपसे महत् । सोड्वा क्षुधापिपासादीन् द्वाविंशतिपरीषहान् ॥१९५॥ चतुराराधनाः सम्यगाराध्य सुक्तिमातृकाः । प्राणान् मुक्त्वातियत्नेन जिनध्यानपरायणः ॥११६॥ प्रियमित्रमुनीन्द्रोऽसौ तद्जितशुभोदयात् । सहस्रारेऽभवदेवो महासूर्यप्रभामिघः ॥११७॥

सुन्दर स्त्रियाँ पापोंकी खानि हैं, ये सर्व बन्धुजन बन्धनोंके समान हैं ॥१००॥ यह लक्ष्मी वेश्याके समान ज्ञानियोंके द्वारा निन्च है, यह वैषयिक सुख हालाहल विषके समान करुक है और संसारमें उत्पन्न हुई सभी वस्तुएँ क्षणमंगुर है ॥१०१॥ अधिक कहनेसे क्या साध्य है, रत्तत्रयधर्मके बिना तीनों ही जगत्में सार और हितकर कुछ भी नहीं है ॥१०२॥ इसलिए अब मैं दु:खमय इस मोहजालको ज्ञानरूपी खद्भ से काटकर अपनी सुक्तिके लिए जगत्पूज्य जिनदीक्षाको यहण करता हूँ ॥१०३॥ मुझ विषयासक्तके इतने दिन यहाँपर संयमके बिना व्यर्थ चले गये हैं। अतः अब समय बितानेसे क्या लाभ है १ ऐसा विचारकर और सर्वमित्र नामके पुत्रके लिए राज्यलक्ष्मीको निधि और चौदह रत्नोंके साथ सारी राज्यलक्ष्मीको तृण आदिके समान छोड़कर तथा मिथ्यात्व आदि सभी आन्तरिक परिप्रहोंको भी छोड़कर उस नरेशने सुक्ति-प्राप्तिके लिए सुक्तिकारिणी, तीन लोकमें देव, तिर्थंच एवं छुजन्मवाले नारिकयोंको दुर्लभ ऐसी आईती जिनसुद्राको संवेग-वैराग्य आदि गुणोंसे मुक्त एक हजार राजाओंके साथ उस नराधिप प्रियमित्र चक्रवर्तीने शीच्र ग्रहण कर लिया॥१०४–१०॥।

तत्पश्चात् वे प्रियमित्र मुनिराज प्रमादरहित होकर भारी शक्तिसे दोनों प्रकारका घोर तप और सारभूत ध्यान अध्ययन करते, मूल और उत्तर गुणांको सम्यक् पालन करते, मनको जीतकर त्रिकाल योगको प्राप्त होकर, तीन गुप्तियोंसे सुगुप्त और निरास्तव होकर निर्जन अटवी गिरि-गुफा आदिमें निवास करते, सदा नाना देश, पुर, प्राम और वनादिकमें विहार करते पक्ष-मासोपवास आदिको करके उनके पारणाकाल्में कृत, उद्दिष्ट आदि दोषोंके बिना शुद्ध आहारको संयमकी रक्षाके लिए लेते, देव-मनुष्य-पूजित जैनशासनकी प्रभावना तप, सिद्धान्त और धर्मके उपदेशसे करते हुए वे सद्-भव्यवत्सल मुनिचर्याका पालन करते विचरने लगे ॥१०८-११२॥ इत्यादि परम आचारोंके द्वारा निर्दोष संयमको मरणान्त उत्तम प्रकारसे पालन कर अन्तमें समाधिकी सिद्धिके लिए चारों प्रकारका आहार त्याग कर परमार्थमें मनको लगाकर प्रियमित्र योगिराजने योगका निग्रह करके, तपके लिए अपने

[ 4.886-

तत्रोपपादशय्यायां प्राप्य यौवनमूर्जितम् । सत्काङजाविषज्ञानेन ज्ञात्वा प्राक्तपःफङम् ॥११८॥ भूत्वा धर्मे रतोऽत्यन्तं साञ्चात्तत्फलदर्शनात् । तदाप्त्यै श्रीजिनागारं ययौ रत्नमयं सुरः ॥११९॥ तत्र श्रीजिनविम्बानां पूजनं परमं मुदा । सार्धं स्वपरिवारेण चक्रेऽनिष्टविनाशनम् ॥१२०॥ संकल्पमात्रसंजातैर्दिव्यैरर्चनवस्तुभिः । सोऽष्टभेदैर्नमःस्तोत्रैस्तुर्यत्रिकमहोत्सवैः ॥१२१॥ पुनश्चैत्यद्वमाधःस्थाः प्रतिमा अर्हतां शुमाः । अभ्यर्च्यं मध्यलोकाद्विमेरुनन्दीश्वरादिषु ॥१२२॥ गत्वार्चया जिनार्चाश्च समस्ताः कृत्रिमेतराः । भूयो नरवा जगज्ज्येष्ठांस्तीर्थेशमुनिपुङ्गवान् ॥१२३॥ बहुनि धर्मतत्त्वानि श्रुत्वा तच्छीमुखाम्बुजात् । श्रेयोऽलं समुपाउर्यासावाययौ निजमाश्रयम् ॥१२४॥ स्वपुण्यजनितां छक्ष्मीमप्सरःस्वर्विमानगाम् । स्वीकृत्येति परान् भोगान् भुनक्त्येषोऽक्षतृप्तिदान् ॥१२५॥ अष्टादशसमुद्रायुश्रक्ष्रुरूमेषवर्जितः । सप्तथातुमलातीतसार्थत्रिकरदेहवान् ॥१२६॥ अष्टादशसहस्राब्दैर्गतैः सर्वाङ्गश्चर्मदम् । अमृताहारमादत्ते मनसा स च्युतोपमम् ॥१२७॥ नवमासैर्व्यतीतैः स उच्छ्वासं रूमते मनाक् । चतुर्थक्षितिपर्यन्तं वेत्ति द्रव्याश्वराचरान् ॥१२८॥ मूर्तान् स्वावधिना यातायातं कर् क्षमोऽमरः । विकियर्द्धिप्रभावेण क्षेत्रेऽवधिप्रमेऽनिशम् ॥१२९॥ सौधोद्यानाद्भिदेशेष्वसंख्यद्वीपाद्भिषु स्वयम् । स्वेच्छ्या विहरन् कुर्यात् क्रीडां देवीभिरन्वहम् ॥१३०॥ कचिद्वीणादिवादिन्नैः कचिद् गीतैमैनोहरैः । कचिद्दिन्याङ्गनानां सच्छङ्काररूपदर्शनैः ॥१३१॥ अन्यदा धर्मगोष्ठीभिः क्वचिरकेवलिपूजनैः । अन्येद्युर्हतां पञ्चकल्याणपरमोत्सवैः ॥१३२॥ इत्याद्यन्यायक्रमीविर्धर्मेण शर्मणामरः । नयन् काळं सुरैः सेव्यस्तस्थी सौख्याधिमध्यगः ॥१३३॥

महान् पराक्रमको उत्तम प्रकारसे न्यक्त कर क्षुषा, पिपासा आदि बाईस परीषहोंको सहन कर और मुक्तिकी मातास्वरूप चारों आराधनाओंकी सम्यक् प्रकारसे आराधना कर जिनध्यानमें तत्पर वे प्रियमित्र नामके मुनीन्द्र अति प्रयत्नके साथ प्राणोंको छोड़कर उस तपश्चरणादिसे उपाजित पुण्यके उदयसे सहस्नार स्वर्गमें महासूर्यप्रभ नामके देव हुए ॥११३–११७॥

वहाँ उपपादशच्यापर पूर्ण यौवन अवस्थाको प्राप्त कर, तत्काल उत्पन्न हुए अवधि-ज्ञानसे पूर्वजन्मकृत तपका फल जानकर साक्षात् उसका फल देखनेसे और भी अधिक धर्मकी प्राप्तिके लिए धर्ममें अत्यन्त निरत होकर वह देव अपने विमानके रत्नमय श्री जिनालयमें गया।।११८-११९॥ वहाँपर हर्षसे अपने परिवारके साथ श्री जिनबिम्बोंका अनिष्ट-विनाशक परम पूजन संकल्पमात्रसे उत्पन्न हुए अष्टभेदरूप दिव्य पूजन द्रव्योंसे तथा नमस्कार, स्तोत्र, तीन प्रकारके वाद्यों द्वारा महोत्सव-पूर्वक करके, पुनः चैत्य वृक्षोंके नीचे अवस्थित अईन्तोंकी शुभ प्रतिमाओंको प्जकर, मध्यलोकमें जाकर वहाँके मेरु पर्वत नन्दीश्वर द्वीप आदिमें स्थित समस्त कृत्रिम-अक्नुत्रिम जिनप्रतिमाओंका पूजन करके, उन्हें नमस्कार कर पुनः जगत्-शिरोमणि तीर्थंकरों और श्रेष्ठ मुनिजनोंको नमस्कार कर उनके श्री-मुखकमलसे बहुत प्रकारसे धर्म और तत्त्वोंका स्वरूप मुनकर और पुण्यका उपार्जन कर वह देव अपने स्थानको वापस आया ॥१२०–१२४॥ वहाँपर अपने पुण्यसे उत्पन्न अप्सराओं एवं स्वर्ग-विमान-गत अन्य रुक्ष्मीको स्वीकार करके इन्द्रियोंको तुप्त करनेवारे परम भोगोंको वह देव भोगने लगा ॥१२५॥ वह अठारह सागरोपम आयुका धारक, नेत्रोंके उन्मेषसे रहित और सप्त धातु-वर्जित साढ़े तीन हाथ प्रमाण शरीरवाला था ॥१२६॥ अठारह हजार वर्ष बीतनेपर सर्वांगको सुखदायी, उपमा-रहित अमृत-आहारको मनसे ब्रहण करता था ॥१२७॥ नौ मास बीतनेपर वह कुछ उच्छ्वास लेता था। चौथी दृथिवीतकके चर-अचर मूर्त द्रव्योंको अपने अवधिज्ञानसे जानता था, और विक्रिया ऋद्भिके प्रभावसे अवधिज्ञान-प्रमाण-क्षेत्रमें निरन्तर गमनागम करनेमें वह देव समर्थ था ॥१२८-१२९॥ भवन, उद्यान, पर्वत-प्रदेश, असंख्यात द्वीप-समुद्र और पर्वतादिपर स्वयं स्वेच्छासे विहार करते हुए देवियोंके साथ

# ५.१४६ ] पञ्चमोऽधिकारः

भय जम्बाह्वये द्वीपे क्षेत्रे भरतसंज्ञके । छत्राकारपुरं रम्यमस्ति धर्मसुखाकरम् ॥१३४॥
तस्य स्वामी ग्रुमादासीन्नन्दिवर्धनभूपतिः । राज्ञी वीरमती तस्य बभूव पुण्यशालिनी ॥१३५॥
च्युत्वा स निर्जरी नाकात्तयोः स्नुरजायत । नन्दनामा सुरूपाद्यौर्जगदानन्दकारकः ॥१३६॥
स बन्युविहिताः पुत्रजातोत्सवादिसंपदः । योग्यैः पयोऽक्षभूषाद्यौर्वृद्धि प्राप्य गुणैः समम् ॥१३७॥
कमाद्रधीत्य शाखास्त्रविद्याश्चाध्यापकाद्धिया । कलाविवेकरूपाद्यौर्नाकीवामाति पुण्यवान् ॥१३८॥
ततोऽसौ यौवने ल्रुच्चा राज्यं पितुः श्रिया सह । दिन्यान् भोगान् हि सुञ्जान इति धर्म सुदाचरेत् ॥१३९॥
निःशङ्कादिगुणोक्तपैर्विधत्ते दृश्विश्चदिताम् । द्वादशवतपूर्णानि यक्षेन प्रतिपालयेत् ॥१४०॥
उपवासान्निररम्भान् कुर्यास्य सर्वपर्वसु । दानं सन्सुनये भक्त्या ददाति विधिनान्वहम् ॥१४९॥
करोति महतीं पूजां जिनेशां स्वजिनालये । यात्रां वजेद् गणेन्द्राहृंचोगिगां धर्मशृद्धये ॥१४२॥
धर्मादिष्टार्थसंशासिरर्थात् समीहितं सुखम् । सुखत्यागाद्धि निर्वाणस्तत्र शर्म क्षयातिगम् ॥१४३॥
इत्येवं धर्ममूलं स विदित्वा सकलं सुखम् । इहासुत्र तदाप्त्यै सद्धमंभकं भजेत् सदा ॥१४५॥
स्वयं ग्रुभशताचारैर्वचोभिः प्रेरकैः सताम् । धर्मानुमतिसंकल्पैः सर्वावस्थासु धर्मधीः ॥१४५॥
तत्कलोत्थमहामोगान् भुञ्जानो राज्यसंपदः । अनयच्छर्मणा कालं महान्तं सोऽसुखातिगः ॥१४६॥

निरन्तर कहीं क्रीड़ा करते, कहीं वीणा आदि वादित्रोंसे, कहीं मनोहर गीतोंसे, कहींपर देवांगनाओं के सुन्दर शृंगार युक्त रूपोंको देखनेसे, कहींपर धर्म-गोष्ठियोंसे, कहींपर केविलयों- के पूजनसे और कभी तीर्थंकरोंके पंचकल्याणकोंके परम उत्सवोंसे, तथा इसी प्रकारके अन्य पुण्यकार्योंको करते हुए धर्म और सुखके साथ वह देव समयको विताता हुआ अन्य देवोंसे सेवित होकर सुख-सागरमें निमग्न रहने लगा ॥१३०-१३३॥

अथानन्तर इसी जम्बू नामक द्वीपके भरतनामक क्षेत्रमें छत्रके आकारवाला, धर्म और सुखका भण्डार एक रमणीक छत्रपुर नामका नगर है ॥१३४॥ पुण्योदयसे उसका स्वामी निन्द्वर्धन नामका राजा था। उसकी पुण्यशालिनी वीरमती नामकी रानी थी॥१३५॥ उन होनोंके वह देव स्वर्गसे च्युत होकर नन्द नामका पुत्र उत्पन्न हुआ। वह अपने सुन्दर रूप आदिके द्वारा जगत्को आनन्द करनेवाला था॥१३६॥ वन्धुजनोंके द्वारा किये गये पुत्रजन्मोत्सव आदिकी सम्पदाको पाकर, तथा योग्य दुग्ध, अन्न, वेष-भूषा (आदिसे) और गुणोंके साथ वृद्धिको प्राप्त होकर, कमशः अपनी बुद्धिके द्वारा अध्यापकसे शास्त्र और रास्त्र विद्याओंको पढ़कर, कला, विवेक और रूप आदिके द्वारा वह पुण्यवान नन्द्कुमार देवके समान शोभित होने लगा॥१३०-१३८॥ तत्पश्चात् यौवन-अवस्थामें लक्ष्मीके साथ पिताके राज्यको पाकर (और अपनी स्त्रियोंके साथ) दिन्य भोगोंको हर्षसे भोगता हुआ धर्मका आचरण करने लगा॥१३०॥ वह निःशंकित आदि गुणोंके द्वारा सम्यग्दर्शनकी विशुद्धि करने लगा, यत्नके साथ निरतिचार पूरे श्रावक ब्रतोंको पालने लगा॥१४०॥ सर्वपवौंमें आरम्भ-रिहत होकर उपवासोंको करने लगा, भिक्तसे विधिपूर्वक प्रतिदिन उत्तम मुनियोंको दान देने लगा॥१४०॥ अपने जिनालयमें जिनेन्द्रदेवोंकी महापूजाको करने लगा और धर्मकी वृद्धिके लिए तीर्थंकर, गणधर और योगियोंकी यात्राको जाने लगा॥१४०॥

धर्मसे इष्ट अर्थकी प्राप्ति होती है, अर्थसे मनोवांछित सुख मिछता है और सुखके त्यागसे निर्वाण और वहाँका अक्षय-अनन्त सुख प्राप्त होता है, इस प्रकार सर्वसुखोंका मूळ धर्मको समझकर वह नन्द राजा इस छोक और परछोक्रमें उसकी प्राप्तिके छिए एकमात्र धर्मको सदा सेवन करने छगा ॥१४३-१४४॥ स्वयं सैकड़ों उत्तम आचरणोंसे प्रेरक वचनोंसे और सज्जनोंके धर्म-कार्योंको अनुमतिरूप संकल्पों से वह सर्व अवस्थाओंमें

Lo

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ५.१४७-

हति शुभपरिपाकाञ्चन्दनामा नरेवो निरुपमसुखसारानाप मोगांश्च दिन्यान् । विमलचरणयोगैर्यं बतोऽत्रेति मत्वा मजत जिनसुधर्मं शर्मकामा शिवाय ॥१४७॥ धर्मेंकः कियतां ह्यनन्तसुखदं धर्मं कुरुध्वं बुधाः धर्मेंण वजताद्वृतं गुणगणं धर्माय मुर्झा नुतिः । धर्मान्माश्रयता परं सुगतये धर्मस्य धन्ताश्रयं धर्मे तिष्ठत धर्मे एव मवतां कुर्याच्छिवं चाह्य मे ॥१४८॥

इति भट्टारकश्रीसकलकोत्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते देवादिशुभ-भवचतुष्टयप्ररूपको नाम पञ्चमोऽधिकारः ॥५॥

धर्म-बुद्धिवाला राजा धर्मके कल्से उत्पन्न हुए महाभोगोंको और राज्य-सम्पदाको भोगता हुआ दुःखोंसे रहित होकर दीर्घकाल तक सुखसे समय विताने लगा ॥१४५-१४६॥

इस प्रकार पुण्यके परिपाकसे वह नन्दनामक राजा दिव्य, अनुपम सुखके सारभूत भोगोंको प्राप्त हुआ। ऐसा जानकर सुखके इच्छुक भव्यजन शिव-प्राप्तिके छिए निर्मछ आचरण-योगोंसे यत्न पूर्वक उत्तम जिनधर्मको सेवन करें।।१४७।।

एक मात्र धर्म करना चाहिए, हे ज्ञानी जनो, तुम लोग अनन्त सुखको देनेवाले धर्मको करो, धर्मके द्वारा ही तुम लोग अद्भुत गुण-समूहको प्राप्त होओ, धर्मके लिए मस्तक झुकाकर नमस्कार है, धर्मसे अतिरिक्त अन्य किसीका आश्रय मत लो, सुगतिके लिए धर्मका आश्रय धारण करो और धर्ममें सदा स्थित रहो। धर्म ही आप लोगोंका और मेरा शीघ्र कल्याण करे। हे धर्म, हम सबको शीघ्र शिवपद दो।।१४८॥

इस प्रकार भट्टारक श्रीसकलकीर्ति-विरिचत श्रीवीरवर्धमानचरितमें देवादि उत्तम चार भवोंका वर्णन करनेवाला यह पंचम अधिकार समाप्त हुआ ॥५॥

For Private And Personal Use Only

# षष्ठोऽधिकारः

हन्ता मोहाक्षशत्रृणां त्राता भव्याङ्गिनां भवात् । कर्ता चिद्धमंतीर्थानां धोरोऽस्तु तद्गुणाय मे ॥ १॥ अधैकदा स धर्मार्थं प्रोध्टिलं योगिसत्तमम् । विन्द्तं मितमान् भक्त्या ययौ भव्यगणावृतः ॥२॥ तत्राभ्यचर्याष्टिभिद्दं व्यद्विभंक्त्या सुनिश्वरम् । सूर्धा नत्वा स धर्माय तत्पादान्तसुपाविशत् ॥३॥ तद्धिताय परार्थी सोऽनवं धर्मं नृपं प्रति । इत्युक्तं सुगिरारेभे लक्षणेदंशिक्षः परैः ॥४॥ धीमन् धर्मः परः कार्यः क्षमयोत्तमया त्वया । उपद्वे कृते दुष्टेर्जातु कोषो न धर्महृत् ॥५॥ कर्तव्यं मार्ववं दक्षमंनोवाकायकोमलैः । धर्मार्थं न च काठिन्यं योगानां धर्मनाशकृत् ॥६॥ धर्माक्षमार्जवं धार्यमवक्षयोगकर्माक्षः । धर्मार्थं न च काठिन्यं योगानां धर्मनाशकृत् ॥६॥ धर्माक्षमार्जवं धार्यमवक्षयोगकर्माक्षः । वक्ता विधेयात्र कचिद्धमंविनाशिनी ॥७॥ वक्तव्यं वचनं सत्यं धर्मतंवेगकारणम् । धर्मिभिर्धमंतिद्वयर्थं नासत्यं धर्मनाशकम् ॥८॥ इन्द्रियार्थादिवस्त्योघे लोलुपं लोमशात्रवम् । हत्वा निर्लोभधर्माक्षं शौचं कार्यं न नीरकृत् ॥९॥ परञ्जनां दयां कृत्वा निग्रहं चाक्षचेतसाम् । स्ययमो धर्मसिद्धयर्थमनुप्टेयो न चेतरः ॥१०॥ विधेयानि तपांस्येव धर्मसिद्धकराण्यपि । बुधेद्वांद्वाभेदानि स्वशक्त्या धर्मसिद्धये ॥१९॥ परिग्रहपरित्यागं दानं श्रुतदयोक्षवम् । धर्महैतोविधातव्यं धर्मदं च गुणाकरम् ॥१२॥

मोह और इन्द्रियरूप शत्रुओंके हन्ता, संसारसे भव्य प्राणियोंके त्राता, और ज्ञान एवं धर्मतीर्थके कर्ता श्रीवीर भगवान इन गुणोंकी प्राप्तिके लिए मेरे सहायक हो ॥१॥

अथानन्तर एक बार भव्यजनोंसे घिरा हुआ वह बुद्धिमान् नन्द राजा धर्म-प्राप्तिके निमित्तसे प्रोष्ठिल नामक योगिराजकी वन्दनाके लिए भक्तिके साथ गया ॥२॥ वहाँ पर दिव्य अष्ट द्रव्योंसे भक्ति पूर्वक सुनीइवरकी पूजा करके और मस्तकसे नमस्कार करके धर्म-श्रवण करनेके लिए उनके चरणोंके समीप बैठ गया ॥३॥ तब परोपकारी उन सुनिराजने राजाके हितार्थ दश लक्षण रूप उत्तम भेदोंके द्वारा निर्दोष धर्मको उत्तम वाणीसे इस प्रकार कहना प्रारम्भ किया ॥४॥

हे धीमन् राजन्, दुष्टजनोंके द्वारा उपद्रव करने पर भी धर्मका नाश करनेवाला क्रोध कभी नहीं करना चाहिए और उत्तम क्षमासे युक्त धर्म धारण करना चाहिए ॥५॥ चतुर जनोंको धर्मके लिए मन वचन कायकी कोमलतासे भार्दव भाव रखना चाहिए और धर्मके नाशक भोगोंकी कठोरता नहीं रखना चाहिए ॥६॥ सरल मन वचन कायसे धर्मका अंग आर्जव भाव धारण करना चाहिए और धर्मविनाशिनी कुटिलता यहाँ कभी भी नहीं करनी चाहिए ॥७॥ धर्माजनोंको धर्मकी सिद्धिके लिए धर्म और वैराग्यके कारणभूत सत्य वचन बोलना चाहिए और धर्मनाशक असत्य नहीं बोलना चाहिए ॥८॥ इन्द्रियोंके विषयादि वस्तु-समुदायमें लोलुपता रूप लोभ-शत्रुको नाश कर निर्लोभरूप धर्मका अंग शोचधर्म धारण करना चाहिए। जलकी गुद्धि शौचधर्म नहीं है।।९॥ छह कायके जीवोंकी दया करके और इन्द्रिय-मनका निष्ठह करके धर्मकी सिद्धिके लिए संयम धारण करना चाहिए और असंयमसे बचना चाहिए।।१०॥ ज्ञानीजनोंको धर्मकी सिद्धि करनेवाले बारह भेदरूप तप अपनी शक्तिके अनुसार धर्म-सिद्धिके लिए करना चाहिए।।११॥ परिष्रहका परित्याग कर ज्ञान और संयमको उत्पन्न करनेवाल धर्मप्रद और गुणोंका भण्डार ऐसा पवित्र दान धर्मके ज्ञान और संयमको उत्पन्न करनेवाल धर्मप्रद और गुणोंका भण्डार ऐसा पवित्र दान धर्मके ज्ञान और संयमको उत्पन्न करनेवाल धर्मप्रद और गुणोंका भण्डार ऐसा पवित्र दान धर्मके ज्ञान और संयमको उत्पन्न करनेवाल धर्मप्रद और गुणोंका भण्डार ऐसा पवित्र दान धर्मके

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ६.१३-

आिक ज्ञन्यमनुष्टेयं योगै॰युंस्तर्गप्वंकम् । धर्मवीजं सुधर्माय चिन्तातीतसुलाकरम् ॥१३॥ वहाचर्यं सुदा सेन्यं परमं धर्मकारणम् । धर्माथिभिविधाय स्वाम्यासमाः सकलाः ख्रियः ॥१४॥ अमीभिर्लक्षणैः सारैदंशियं सुमुक्षवः । कुर्वते परमं धर्मं सुक्तिदं यितगोचरम् ॥१५॥ विश्वाभ्युद्रयद्यामंणि ते समाप्य जगत्त्रये । तरफलेनाचिराष्ट्रम् मचिन्त सुक्तिवल्लभाः ॥१६॥ साक्षाद्स्याप्यनुष्टानं दूरे तिष्टन्तु धीमताम् । धत्ते तल्लाममात्रं यः सोऽपि न स्यात् सुखातिगः ॥१७॥ इत्येवं धर्ममाहात्म्यं विचार्यं अणमङ्गुरम् । मवमोगाङ्गवस्तुनां निःसारं च विवेकिमिः ॥१८॥ त्यक्त्वा भोगाङ्गसंसारान् हःवा मोहाक्षशात्रवान् । त्वितं सर्वशक्त्यात्र धर्मः साध्यः शिवाण्तये ॥१९॥ त्यक्त्वा भोगाङ्गसंसारान् हःवा मोहाक्षशात्रवान् । त्वितं सर्वशक्त्यात्र धर्मः साध्यः शिवाण्तये ॥१९॥ अनन्तदुःखसंतानप्रदोऽहोचान्तवर्जितः । संसारोऽनादिरेवायं कथं स्थात् प्रीतये सताम् ॥२१॥ भवो यदि खळो नास्ति चािकहाशमेपूरितः । तिहं त्यक्तः कथं सुक्त्ये जिनाद्येः शर्मशालिमः ॥२२॥ अनुवृद्ष्कामकोपाद्याः प्रवत्वन्त्यप्रयोऽनिशम् । यत्र कायकुटीरेऽस्मिन् धीमतां तत्र का रितः ॥२३॥ यत्रक्षतस्कराः सर्वे धर्माद्यर्थात्वारित्वाम् । वत्र कायकुटीरेऽस्मिन् धीमतां तत्र का रितः ॥२३॥ यत्रक्षतस्कराः सर्वे धर्माद्यर्थात्वाद्विधिनः । पराधीनाश्रला मोगा ये तान् कः सेवते बुधः ॥२५॥ ये मोगा दुःकरा जाता रामात्वाङ्गकदर्थनैः । त्याज्या महद्विरासेन्याः क्षुद्रैस्ते किं सुखावहाः ॥२६॥ यद्यद्विचार्यते वस्तु मोगाङ्गेषु सुखेषु च । तत्त्यरां घृणां दत्ते साधुवृद्ध्या द्यमं न च ॥२०॥

हेतु देना चाहिए ॥१२॥ कायोत्सर्गपूर्वक झरीरसे ममता त्याग कर त्रियोगोंसे अचिन्त्य सुखा-कर और धर्मका बीज आकिंचन्य उत्तम धर्मकी प्राप्तिके छिए अनुष्ठान करना चाहिए ॥१३॥ धर्मार्थीजनोंको सर्व स्त्रियाँ अपनी माताके समान समझकर धर्मके कारणभूत परम ब्रह्मचर्य हर्षसे सेवन करना चाहिए ॥१४॥ जो मोक्षाभिछापी छोग इन सारभूत दश छक्षणोंके द्वारा मुनि-सम्बन्धी और मुक्तिदाता इस परम धर्मको करते हैं, वे इस तीन जगत्में उसके फछसे समस्त अभ्युदय-सुखोंको प्राप्त कर शीच्र ही नियमतः मुक्तिके वल्छभ होते हैं ॥१५-१६॥

बुद्धिमानोंके इस धर्मका साक्षात् आचरण तो दूर रहे, किन्तु जो धर्मके नाम मात्रको भी धारण करता है, वह भी कभी दुःखी नहीं होता ॥१७॥ इस प्रकारसे धर्मका माहात्म्य विचार कर, तथा संसार, शरीर-भोग आदि वस्तुओंको क्षणभंगर और निःसार जानकर विवेकियोंको चाहिए कि वे संसार, शरीर और भोगोंको छोड़कर, तथा मोह और इन्द्रियरूप शत्रुओंका नाश कर, शिव-प्राप्तिके छिए पूर्ण शक्तिसे शीघ धर्म साधन करें ॥१८-१९॥ इस प्रकार मुनि-राज-भाषित धर्मको सुनकर और संसार-शरीर भोगोंसे निर्वेदको प्राप्त होकर वह आत्महितैषी राजा अपने निर्मेळ चित्तमें इस प्रकार विचारने लगा ॥२०॥ अहो, अनन्त दुःखोंकी सन्तानको देनेवाला यह अनादि अनन्त संसार सज्जन पुरुषोंकी प्रीतिके लिए कैसे हो सकता है ॥२१॥ यदि यह संसार दुष्ट और समस्त दुःखोंसे भरपूर न होता, तो सुखशाली तीर्थं करादि महा-पुरुषोंने मुक्ति-प्राप्तिके लिए इसे कैसे छोड़ा ॥२२॥ जिस शरीर रूपी कुटीरमें क्षुधा, तृषा, काम-क्रोध आदि अग्नियाँ निरन्तर प्रज्वित रहती हैं, उस शरीरमें बुद्धिमानोंकी प्रीति कैसे सम्भव है ॥२३॥ जिस शरीरमें धर्मादिहर धनको चुरानेवाले सभी इन्द्रियचोर रहते हैं उस शरीरमें कौन बुद्धिमान रहनेकी इच्छा करता है ॥२४॥ जो भोग दु:खपूर्वक उत्पन्न होते हैं, अन्तमें अतिदुःख एवं दाहको बढ़ाते हैं, पराधीन हैं और चंचल हैं, उन्हें कौन ज्ञानी पुरुष सेवन करता है ।।२५।। जो भोग स्त्री और अपने शरीरके संघटनसे उत्पन्न होते हैं, दुःखकारक हैं और महापुरुषोंके द्वारा त्याज्य हैं, वे क्या धुद्रजनोंके द्वारा सेव्य और सुखकारक हो सकते हैं ? कभी नहीं ॥२६॥ भोगोंके कारणोंमें और उनके सुखोंमें निर्मल बुद्धिसे जिस-जिस वस्तुका विचार करते हैं, वह-वह वस्तु अत्यन्त घृणा पैदा करती है, कोई भी शुभ प्रतीत नहीं होती

# ६.४२ ] षष्ठोऽधिकारः

इस्यादि चिन्तनादाप्य बैराग्यं द्विगुणं नृषः । तमेव योगिनं कृत्वा हत्वा द्विविधोषधीन् ॥२८॥ अनन्तजन्मसंतानघातकं सुनिसंयमम् । आददे परया छुद्ध्या सिद्ध्ये सिद्धिकारणम् ॥२९॥ गुरूपदेशपोतेनाश्वेकादशाङ्गवारिशेः । पारं जगाम नन्दोऽसीं निःप्रमादेन सिद्ध्या ॥३०॥ स्वर्वायं प्रकटीकृत्य द्विष्ठद्वभेदं तपः परम् । प्रारेभे सर्वशक्त्या संकर्तुं कर्मक्षमित्यसी ॥३१॥ पक्षमासादिषण्मासावधि सोऽनशनं तपः । शोषकं सकलाक्षाणां कर्माद्विवक्षमाचरेत् ॥३१॥ एकप्रसादिनानेकभेद्मिष्ठं तपो भजेत् । आस्मवानवमोद्र्यं क्विजिद्वाधहानये ॥३३॥ अशाक्षयकरं वृत्तिपरिसंख्याभिधं तपः । चतुरेकगृहाधेश्व सो लाभायान्यदा चरेत् ॥३४॥ लागो रसपरिस्थागं भजतेऽसो जितेन्द्रयः । निर्विकृत्या कवित्काञ्जिकाञ्चेतात्पक्षशर्मणे ॥३५॥ स्वीपण्डकादिनिःकान्ते गुहागिरिवनादिके । ध्यानाध्ययनकृद् धत्ते विविक्तं शयनासनम् ॥३६॥ सञ्झावातमहावृष्ट्या ज्यासे मृले तरोरसौ । प्रावृद्काले स्थितिं कुर्याद् धैर्यक्रम्बलसंवृतः ॥३०॥ सञ्झावातमहावृष्ट्या च्यासे मृले तरोरसौ । प्रावृद्काले स्थितिं कुर्याद् धैर्यक्रम्बलसंवृतः ॥३०॥ स्वत्यदे वा सरित्तीरे तुषाराक्तेऽतिदुःसहे । कायोक्षमां विधत्ते हेमन्ते दग्धहुमोषमः ॥३०॥ भानुरश्चोवसंतसेऽदिमुर्थस्थिशलातले । प्रीष्मे ध्यानामृतस्वादी स तिष्ठेत् सूर्यसम्मुतः ॥३०॥ पृत्रं बाद्धं स षड्भेदं तपोऽभ्यन्तरतृद्विद्वम् । प्रवक्षं च नृणां कुर्याद् वृद्धयेऽन्तस्तपश्चिदाम् ॥४०॥ पृत्रं बाद्धं स षड्भेदं तपोऽभ्यन्तरतृद्विद्वस् । प्रवक्षं च नृणां कुर्याद् वृद्धयेऽन्तस्तपश्चिदाम् ॥४१॥ प्रायश्चित्तं तपो वृत्तग्रद्विदं सोऽनिशं चरेत् । दशपालोचनाधेश्च निःप्रमादः स्वग्रद्वये ॥४२॥ प्रायश्चितं तपो वृत्तग्रद्विदं सोऽनिशं चरेत् । दशपालोचनाधैश्च निःप्रमादः स्वग्रद्वये ॥४२॥

है ॥२७॥ इत्यादि चिन्तवनसे दुगुने वैराग्यको प्राप्त होकर राजा ने उन्हीं योगिराजको गुरु बनाकर, दोनों प्रकारके परिप्रहोंको छोड़कर अनन्त संसार-सन्तानके नाशक सिद्धिका कारण ऐसा मुनियोंका सकल संयम परम शुद्धिसे ब्रहण कर लिया ॥२८–२९॥ गुरुके उपदेश रूप जहाजसे वह नन्द मुनि निःप्रमाद और उत्तम बुद्धिके द्वारा शीब्र ही ग्यारह अंगरूप श्रुतसागर के पारको प्राप्त हो गया ॥३०॥

पुनः उसने अपने पराक्रमको प्रकट करके कर्मीका नाशक बारह प्रकारका परम तप अपनी शक्तिके अनुसार करना प्रारम्भ किया ॥३१॥ वे नन्द्रमुनि सर्व इन्द्रियोंका शोषक, कर्म-पर्वतके भेदनके छिए वज्रतुल्य, ऐसे अनशन तपको पक्ष, मास आदिसे छेकर छह मास तककी मर्यादापूर्वक करने छगे।।३२॥ कभी निद्राके पापनाश करनेके छिए एक प्रास आदिसे लेकर अनेक भेद्रूप अवमोदर्य तपको वे आत्मलक्षी नन्द्रमुनि करने लगे।।३३॥ आशाका क्षय करनेवाले वृत्तिपरिसंख्यान तपको एक, दो, चार आदि घरोंतक जानेका नियम कर आहार-लाभके लिए करने लगे ।।३४॥ वे जितेन्द्रिय मुनिराज अतीन्द्रिय सुखकी प्राप्तिके लिए कभी कभी निर्विकार यृत्तिसे कांजिक अन्नको छेकर रसपरित्याग तप करते थे॥३५॥ वे स्त्री-नपुंसक आदिसे रहित, गिरि-गुफा, वन आदिमें ध्यान और स्वाध्यायको करनेवाछे विविक्त शयनासन तपको करते थे ॥३६॥ वे वर्षाकालमें झंझावात और महावृष्टिसे व्याप्त वृक्षके मूलमें धैर्य रूप कम्बल ओढ़कर बैठते थे ॥३७॥ तुषारसे ज्याप्त, अतिशीतल हेमन्त ऋतुमें वे मुनिराज जले हुए बृक्षके समान होकर चौराहोंपर अथवा नदीके किनारे कायोत्सर्ग करते थे।।३८।। बीष्मकालमें सूर्यकी किरणोंके पुंजसे सन्तप्त पर्वतके शिखरपर स्थित शिलातल पर ध्यानामृतरसके आस्वादी वे मुनिराज सूर्यके सम्मुख बैठते थे ॥३९॥ इनको आदि छेकर नाना प्रकारके योगोंके द्वारा वे धीर-वीर मुनिराज काय और इन्द्रिय सुख के नाश करनेके लिए निरन्तर कायक्लेश नामक तपको करते थे ॥४०॥

इस प्रकार यह बाह्य छह भेदरूप तप मनुष्योंके प्रत्यक्ष है और आभ्यन्तर तपकी वृद्धि करनेवाला है। अतः वे मुनिराज अन्तरंगतपोंकी वृद्धिके लिए बाह्य तप और चैतन्य गुणोंको प्राप्तिके लिए अन्तरंग तप करने लगे ॥४१॥ अन्तरंग तपोंमें प्रथम तप प्रायश्चित्त है, यह

# श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ६.४३-

दृक्चित्वृत्ततपोऽर्ध्यानां तद्वतां च सुयोगिनाम् । सर्वार्धसिद्धिदं कुर्यात् त्रियुद्धया विनयं चिद्दे ॥४६॥ आचार्यादिमनोज्ञान्तानां पूर्यानां जगद्-बुधैः । सुश्रूषाज्ञादिभिर्वेयावृत्यं स दशधा चरेत् ॥४४॥ करोति पञ्चभेदं स्वाध्यायं योगवशीकरम् । निःप्रमादोऽङ्गपूर्वाणां मनोऽक्षद्मनाय सः ॥४५॥ त्यवस्वाङ्गाद्दौ ममस्वं स ब्युत्सर्गं भजतेऽन्वहम् । कर्मारण्यानलं धीमाक्षिमेमस्वसुखासये ॥४६॥ अनिष्ट्योगां संवेष्टवियोगांजनितं महत् । रोगोत्थं च निदानं हीत्यार्तंध्यानं चतुर्विधम् ॥४७॥ तिर्यंगातिकरं निन्धं क्षिष्टाश्चयभनं सुधीः । धर्मश्चक्कात्तवितोऽसौ स्वप्नेऽपि नाश्चयत् कचित् ॥४८॥ सम्बद्धितानृतस्तेयोपिधरक्षाविधायिनाम् । आनन्दप्रमवं निन्धं रोद्दध्यानं चतुर्विधम् ॥४९॥ रोद्दकर्माशयोग्यवं नरकाध्वफलावहम् । धर्मोग्रवले मनाग् नास्य चित्तं धत्ते पदं कचित् ॥५०॥ आज्ञाताय-विपाकाल्य-संस्थानविचयान्यपि । धर्मध्यानानि चस्वारि स्वर्गाग्रफलदानि च ॥५१॥ प्रशस्तार्योवचिन्तादिशुद्धाशयभवानि सः । सर्वावस्थासु सर्वत्र ध्यायेदेकाप्रचेतसा ॥५२॥ प्रथस्वामिधमेकत्वावीचाराह्वयमूर्जितम् । सूक्ष्मिक्रयाच्यवनाल्यं शेषिक्रयनिवर्तकम् ॥५३॥ चतुर्घति महद्ध्यानं ग्रुग्कं साक्षाच्छित्वप्रद्दम् । निर्विकल्यहद्दा धीमान् ध्यायत्येष वनादिषु ॥५४॥ इति द्वादशामेदानि तपांस्यत्र महान्ति सः । कर्मेन्द्रियादिशत्र्णा चातने वज्जमान्यपि ॥५५॥ वश्वर्धसुस्ववीजानि कैवल्योत्पादकानि से । समीहितार्थकर्ण्या चातने वज्जमान्यपि ॥५५॥ वश्वर्धसुस्ववीजानि कैवल्योत्पादकानि । समीहितार्थकर्ण्या चातने वज्जमान्यपि ॥५५॥

स्वीकृत त्रतोंकी शुद्धि करता है। अतः निःप्रमाद होकर वे आत्म-शुद्धिके छिए आलोचनादि दश् भेदोंके द्वारा प्रायदिचत्त तप निरन्तर करने लगे।।४२।। वे मुनिराज दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप और इनको धारण करनेवाले पूज्य योगियोंका सर्व अर्थकी सिद्धि करनेवाला विनय आत्म-स्वरूपकी प्राप्तिके लिए करने लगे।।४३॥ वे आचार्य, उपाध्यायसे लेकर मनोज्ञ पर्यन्त दश् प्रकारके जगत्-पूज्य पुरुषोंकी वैयाष्ट्रत्य शुश्रूषा करके और आज्ञा-पालनादिके द्वारा करने लगे।।४४॥ वे मन और इन्द्रिय दमनके लिए योगोंको वशमें करनेवाला अंग-पूर्वोंका पाँच भेदरूप स्वाध्याय प्रमाद-रहित होकर के करने लगे।।४५॥ वे ज्ञानी मुनिराज शरीरादिमें ममत्व त्याग कर कर्मरूप वनको जलानेके लिए अग्नि समान व्युत्सर्ग तप निर्ममत्वरूप सुखकी प्राप्तिके लिए निरन्तर करने लगे।।४६॥

वे बुद्धिमान् मुनिराज अनिष्टसंयोगज, इष्टिवियोगजनित, रोग-जनित और निदानरूप चारों प्रकारके महानिन्दा तिर्यमातिको करनेवाले और संक्लिष्ट चित्तसे उत्पन्न होनेवाले आर्त्रध्यानको कभी स्वप्नमें भी आश्रय नहीं करते थे, किन्तु धर्म और शुक्लध्यानमें ही अपना चित्त संलग्न रखते थे ॥४७-४८॥ वे जीविहंसा, अनृत (असत्य), चोरी और परिमहके संरक्षण करनेवाले जीवोंको आनन्द उत्पन्न करनेवाला, रौद्रकर्मके अभिप्रायसे उत्पन्न होनेवाला, नरकमार्गके फलको देनेवाला चारों प्रकारका निन्ध रौद्रध्यान अपने धर्मध्यानसे उज्ज्वल चित्तमें कभी भी रंचमात्र नहीं रखते थे ॥४९-५०॥ वे नन्दमुनिराज उत्तम तत्त्वोंके चिन्तवन आदि शुद्ध अभिप्रायसे उत्पन्न होनेवाले, आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचय और संस्थानिवचयरूप चारों प्रकारके धर्मध्यानको जो कि स्वर्गके उत्तम फलोंको देनेवाला है, सभी अवस्थाओं में सर्वत्र एकाप्रचित्तसे ध्याते थे ॥५१-५२॥ वे बुद्धिमान मुनिराज पृथक्त्व वितर्कसवीचार, एकत्ववितर्क अवीचार, सूक्ष्मक्रिया प्रतिपाति और शेषिक्रया निवृत्तिरूप चारों प्रकारके महान् शुक्लध्यानको, जो कि साधात् मोक्षका द्वाता है, वन आदि एकान्त स्थानोंमें ध्याते थे ॥५३-५४॥

इस प्रकार बारह भेदरूप महातपोंको, जो कि कर्म और इन्द्रिय आदि शत्रुओंके घातनेमें बज्जके समान हैं, संसारकी समस्त ऋद्धि और सुखके बीजस्वरूप हैं, केवलज्ञानके उत्पादक है और अभीष्ट अर्थके करनेवाले हैं, सदा सर्वशक्तिसे आचरण करते थे ॥५५-५६॥ ६.७०] षष्ठोऽधिकारः ५५

तपोसिर्दुंक्करैरेतैः प्रादुरासन् महर्द्वयः । एतस्यानेकको दिन्या ज्ञानाद्याः सुखखानयः ॥५०॥ सर्वसत्त्वेषु मैत्रीं स विभन्ने भर्मामृतकाम् । भर्माकरं प्रमोदं च सुनीन्द्रगुणशालिषु ॥५८॥ वृत्तमुलां कृषां कुर्याद् रोगक्केशाक्ष्यदेहिषु । मिथ्यादृग्विपरीतेषु माध्यस्थ्यं च सुखाण्वम् ॥५९॥ वृत्तमुलां कृषां कुर्याद् रोगक्केशाक्ष्यदेहिषु । मिथ्यादृग्विपरीतेषु माध्यस्थ्यं च सुखाण्वम् ॥५९॥ वृत्तमुला भावयित्तरः षोडशेमाः सुमावनाः । तद्गुणापितचित्तोऽसौ तीर्थनाथविभूतिदाः ॥६९॥ आदौ दृष्टिविशुद्धचर्यं निःशङ्कादीन् गुणान् परान् । स्वीचकेऽष्टी मलान् हत्वा सद्-दृष्टेः पत्नविश्वतिम् ॥६२॥ स्वस्यत्वविचारेषु जिनोक्तभयीगिषु । प्रामाण्यपुरुषाच्छङ्कां त्यक्तवा निःशङ्कितां व्यथात् ॥६३॥ सप्तसेह परत्रापि स्वभौगश्रीसुखादिषु । श्वभ्रदेषु निहत्याकाङ्कां स्त निःकाङ्क्षितां द्ये ॥६४॥ मलजङ्काक्तदेहेषु गुणशालिषु योगिषु । विचिकित्सां त्रिधोज्ञित्वा सोऽधान्निर्विचिकित्सताम् ॥६५॥ देवचित्रस्थर्मादीन् परीक्ष्य ज्ञानचश्चषा । मृदत्वं त्रिविधं सुक्त्वामृद्धत्वगुणमाददी ॥६६॥ बालाशक्तजनैतिदीचिकत्तासनस्य सः । आगतं दोषमाच्छाचोपगृहनगुणं मजेत् ॥६७॥ चळतो वृक्तपोवृत्ताचङ्कोकृतेभ्य एव सः । तद्गुणेषु स्थितिकृत्य स्थितिकरणमाचरेत् ॥६८॥ निःस्नेहोऽपि स्वकायादौ सद्यःप्रसृतधेनुवत् । सधभीण महास्नेहं कृत्वा वात्सल्यमाभजेत् ॥६९॥ मिथ्यातमोऽत्र निर्धृय तपोज्ञानांशुमिर्मुनिः । प्रकाश्य शासनं जैनं कुर्याद् धर्मप्रमावनाम् ॥७०॥

इन दुष्कर तपोंसे उन मुनिराजके सुखकी खानिरूप अनेक प्रकारकी दिन्य शारीरिक महाऋद्वियाँ प्रकट हो गयी और बीज, बुद्धि आदि अनेक ज्ञानऋद्वियाँ भी उन्हें प्राप्त हुईं ॥५७॥
वे मुनिराज सर्व प्राणियों पर धर्मकी मात्रस्वरूप मैत्री भावना, गुणशाली मुनीन्द्रोंके ऊपर
धर्माकर प्रमोद भाव, रोग-क्लेश-युक्त प्राणियों पर धर्मका मूल कृपाभाव और मिथ्या
दृष्टि एवं विपरीत बुद्धिवालोंपर सुखका सागर माध्यस्थ्य भाव रखते थे॥५८-५९॥ इन
चारों भावनाओंमें तल्लीन हृदयवाले उन मुनिराजके स्वप्नमें भी राग-द्वेष भाव स्थिति
करनेके लिए कभी समर्थ नहीं हुए॥६०॥

वे मुनिराज तीर्थंकरकी विभूतिको देनेवाली इन वक्ष्यमाण सोलह उत्तम भावनाओंकी तीर्थंकरोंके गुणोंमें समर्पित चित्त होकर निरन्तर मन वचन कायकी शुद्धिसे भावना करने लगे ॥६१॥ उनमें सबसे पहले सम्यग्दर्शनकी विश्वद्धिके लिए उसके पचीस दोषोंको दूर कर निइशंकित आदि आठ महान् गुणोंको उन्होंने स्वीकार किया।।६२॥ उन्होंने जिन-भाषित धर्मके करनेवाले सूक्ष्म तत्त्वोंके विचारनेमें 'प्रामाणिक पुरुषके वचन अन्यथा नहीं हो सकते' ऐसा निरुचय करके सर्व प्रकारकी शंकाको छोड़कर निरशंकित गुणको धारण किया ॥६३॥ उन्होंने तपके द्वारा इस लोकमें तथा परलोकमें स्वर्गीके भोग, लक्ष्मी, सुख आदिमें जो कि अन्तमें नरक निवासके दाता हैं, आकांक्षाका त्याग कर निःकांक्षित अंगको धारण किया ॥६४॥ मल और शारीरिक मैल आदिसे जिनका शरीर ज्याप्त है ऐसे गुणशाली योगियोंमें मन वचन कायसे ग्लानिका त्याग करके निर्विचिकित्सा अंगको धारण किया॥६५॥ उन मुनिराजने देव, शास्त्र, गुरु और धर्म आदिकी ज्ञाननेत्रसे परीक्षा कर तीनों प्रकारकी मृद्ताओंका त्याग कर अमृद्द्य गुणको स्वीकार किया ॥६६॥ निर्दोष जैन शासनमें अज्ञानी और असमर्थ पुरुषोंके द्वारों प्राप्त हुए दोषोंको आच्छादन करके उपगृहन गुणका पाछन किया ॥६०॥ सम्यग्दर्शन, तप, चारित्र आदिको अंगीकार करके उससे चलायमान हुए जीवोंको उपदेश आदिके द्वारा उन्हीं गुणोंमें पुनः स्थिर करके स्थितीकरण अंगका आचरण किया ॥६८॥ अपने शरीर आदिमें वे मुनिराज स्नेह-रहित थे, फिर भी सद्याप्रसूता गौ जैसे अपने बछड़ेपर अत्यन्त स्नेह करती है, उसी प्रकार उन्होंने साधर्मी जनोंमें आंत स्नेह करके वात्सल्यगुणका पालन किया ॥६९॥ उन मनिराजने इस संसारमें फैले हुए मिध्यात्वरूप अन्धकारको अपने तप और ज्ञानकी

## श्री-वीरवर्धंमानचरिते

**[ ६.७१**–

एतेरष्टगुणैः कृत्वा सवलं दर्शनं यमी। तेन कर्मरिपृन् हन्याद्यथा राज्याङ्गभृत्वपः ॥०१॥ देवलोकाप्रशस्तान्यसमयोत्थं त्रिधारमकम् । पापाकरं स धर्मन्नं मूहत्वं सर्वथात्यजत् ॥७२॥ सज्जातिसुकुलैश्वर्यरूपज्ञानतयोवलाः । शिल्पित्वं बहुधात्रेति मदा अष्टौ कुमार्गगाः ॥७३॥ जात्याद्यैः सद्-गुणैर्युक्तः सञ्चर्यपोऽखिलं जगत् । जानन् नित्यातिगं तेषु नावहज्ञातु दुर्मदम् ॥७४॥ मिथ्यादृज्ञानचारित्रास्तद्वन्तः कथ्यमा जडाः । इत्यनायनं पोढा श्वश्चदं सोऽत्यजत् त्रिधा ॥७५॥ निःशङ्कादिगुणेभ्यो ये दोषाः शङ्कादयोऽखुभाः । विपरीताहितानद्यौ सर्वथा स निराकरोत् ॥७६॥ एतान् प्रक्षाल्य चिन्नीरात्पन्नवित्रति दृश्मलान् । दर्शनं निर्मेलीकृत्य तद्विद्युद्धिं चकार सः ॥७७॥ संवेगस्त्रिकनिर्वेदो निन्दा गर्हणमेव हि । सर्वत्रोपश्चमो भिक्तर्यत्वस्य निर्वेद्धिं चकार सः ॥७०॥ समितरप्रमिः सारेर्गुणेरलङ्कृत्तो सुनिः । तार्थेशोद्धाद्यसोपाते दृश्विद्धद्वौ स्थिति व्यधात् ॥७५॥ आमीमिरप्रमिः सारेर्गुणेरलङ्कृत्तो सुनिः । तार्थेशोद्धाद्यसोपाते दृश्वद्धद्वौ स्थिति व्यधात् ॥७५॥ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराणां च तद्वताम् । गुणाधिकमुनीनां स त्रिखुद्ध्वा विनयं भजेत् ॥८०॥ अष्टादश्वसस्यभक्तरोलांश्च वतास्मनः । यकेन पाल्येश्वित्यं सोऽतीचारपराङ्मुखः ॥८१॥ अभिक्ष्मकृत्वादिक्तानमज्ञानवात्तकम् । पठेच पाठवेष्टिष्टप्यान् निःप्रमादोऽघशान्तवे ॥८२॥ देहभोगाङ्गवर्गेषु कृत्सनानर्थकरेषु सः । मोहाक्षारातिहन्तारं संवेगं भावयेत् परम् ॥८३॥

किरणोंसे नाग करके और जैन शासनका प्रकाश करके धर्मकी प्रभावना की ॥७०॥ उन संयमी मुनिराजने इन उपर्युक्त आठ गुणोंके द्वारा अपने सम्यग्दर्शनको सबल करके और उसके द्वारा कर्मरूप शत्रुओंको विनष्ट किया; जैसे कि राजा अपने राज्यके अंगोंको पुष्ट करके शत्रुओंको नष्ट करता है।।७१॥ उन्होंने देवमृद्ता, छोकमृद्ता और अन्य मतोंसे उत्पन्न द्वई पाखण्ड-मृहताको जो कि पापकी खानि हैं और धर्मकी घातक हैं, सर्वथा छोड़ दिया था ॥७२॥ उन्होंने सज्जाति, सुकुल, ऐश्वर्य, रूप, ज्ञान, तप, वल और अनेक प्रकार शिल्पकलाचातुर्यरूप आठों मदोंको जो कि कुमार्गमें ले जानेवाले हैं, सर्वथा छोड़ दिया था। यद्यपि वे स्वयं सजाति, सुकुछ आदि सद्-गुणोंसे युक्त थे, तथापि इस समस्त जगत्को अनित्य जानकर उक्त जाति-कुळादिकका उन्होंने कभी अहंकार नहीं किया । ७३-७४॥ उन्होंने मिथ्यादर्शन, ज्ञान, चारित्र और इनके धारक कुमार्गगामी जड़ ( मूर्ख ), सेवक इन छहाँ प्रकारके नरक ले जाने वाले अनायतनोंको त्रियोगसे त्याग कर दिया था ॥७५॥ निःशंकित आदि गुणोंसे विपरीत-और अहितकारी शंका आदि अशुभ दोष हैं, उनको उन्होंने सर्वथा दूर कर दिया था ॥७६॥ उन मुनिराजने सम्यग्दर्शनके इन पचीस मलोंको ज्ञानरूपी जलसे घोकर और सम्यग्दर्शनको निर्मल करके उसकी परम बिशुद्धि की ॥७०॥ संवेग, संसार-शरीर और भोग इन तीनोंसे विरक्तिरूप निर्वेद, निन्दा, गर्हण, सर्वत्र उपशमभाव, भक्ति, वात्सल्य और अनुकम्पा इन सारभूत आठ गुणोंसे अलंकृत उन मुनिराजने तीर्थंकरपदके प्रथम सोपानस्वरूप दर्शन-विज्ञुद्धिमें अपने-आपको अवस्थित किया ॥७८-७९॥ वे मुनिराज दर्जन ज्ञान चारित्र और उपचार विनय, तथा इनके धारण करनेवाले अधिक गुणशाली मुनियोंकी त्रियोगकी शृद्धिपूर्वक विनय करते थे ॥८०॥

उन्होंने अतीचारोंसे पराङ्मुख रहते हुए अठारह हजार शीलोंको और व्रतोंको यत्नके साथ नित्य पालन किया ॥८१॥ अज्ञानका घात करनेवाले अंग और पूर्वरूपादि रूप श्रुतज्ञानका वे निरन्तर पठन करते थे और पाप-शान्तिके लिए प्रमाद-रहित होकर शिष्यों को पढ़ाते थे ॥८२॥ वे मुनिराज सर्व अनर्थोंके करनेवाले शरीर, भोग और संसारके कारणभूत पदार्थोंमें मोह और इन्द्रियरूप शत्रुओंका नाशक परम संवेगकी भावना करते थे ॥८३॥

१. अ पराङ्मुखान्।

# ६.९९ ] षष्ठोऽघिकारः

५७

योगिभ्यो ज्ञानदानं सत्त्वेभ्यः सोऽमयं सदा । दद्याद्धर्मोपदेशं च सर्वजीवसुखावहम् ॥८४॥ हन्तृदुष्कर्मखारीणां द्विषङ्भेदं तपोऽनघम् । प्रागुक्तवर्णनोपेतं स्वशक्त्या सोऽन्वहं चरेत् ॥८५॥ रुजादिभिः स साधूनामसमाधिवतां सदा । शुश्रुषयोपदेशायैः समाधि वृत्तदं मजेत् ॥८६॥ आचार्योऽध्यापकः शिष्यस्तपस्वी ग्लान एव हि । गणो गुरुकुलः संघः साधुर्मनोज्ञ दृत्यमी ॥८७॥ बैयावृत्त्येऽत्र योग्याः स्युर्देश तेषां महात्मनाम् । स्वान्ययोर्गुणदं कुर्याद् बैयावृत्यं स मुक्तये ॥८८॥ मनोवचनकायाद्यैरईतां भक्तिमूर्जिताम् । धर्मार्थकाममोक्षाणां ....(?) सर्वदाश्रयत् ॥८९॥ आचार्याणां गणार्च्यानां पञ्चाचारपरायिणाम् । षट्त्रिंशर्गुणश्रातृणां घत्ते मक्तिं त्रिरत्नदाम् ॥९०॥ बहुश्रुतवतां विश्वोद्योतकानां मुनीशिनाम् । अज्ञानध्वान्तहन्तृणां भक्ति ज्ञानखनि श्रयेत् ॥९१॥ एकान्तान्धतमोहन्तुर्जेनप्रवचनस्य सः । समस्ततत्त्वपूर्णस्य दृध्याद् मिक श्रुताम्बिकाम् ॥९२॥ समता स्तुतिरेवानुवन्दना हि त्रिकालजा । सत्प्रतिक्रमणं प्रत्याख्यानं ब्युत्सर्ग एव हि ॥९३॥ इमान्यावस्यकान्येष सिद्धान्तबीजजान्यपि । नियमेनाघहन्तुणि काले काले करोति बै ॥९४॥ चिद्धिज्ञानतपोयोगैरुकृष्टाचरणैः सदा । विधत्तेऽङ्गिहितां सारां जैनमार्गप्रभावनाम् ॥९५॥ सम्यग्ज्ञानवतां पुंसां कृत्वा सन्मानमञ्जसा । कुर्यात् प्रवचनस्यासौ वात्सस्यं विश्वधर्मदम् ॥९६॥ अमुंस्तीर्थेशपद्भूतिकरान् षोडशकारणान् । शुद्धैर्मनीवचःकायैर्भावयिःवा स प्रत्यहम् ॥९०॥ तत्फलेन बबन्धाश वीर्थक्रन्नामकर्मे हि । अनन्तमहिसोपेतं त्रिजगत्क्षो मकारणम् ॥९८॥ प्रकम्पन्ते सुरेशां विष्टराणि यत्प्रभावतः । मुक्तिश्रीः स्वयमागत्य दत्ते चालिङ्गनं सताम् ॥९९॥

वे योगियोंके लिए ज्ञानदान, प्राणियोंके लिए अभयदान सबके लिए सुखकारक धर्मका उपदेश सदा देते थे ॥८४॥ जिनका पहले वर्णन किया गया है, जो दुष्कर्म और इन्द्रियरूप शत्रुओंका नाशक है ऐसे बारह प्रकारके निर्दोष तपोंको अपनी शक्तिके अनुसार सदा आचरण करते थे ॥८५॥ वे रोग आदिके द्वारा असमाधिको प्राप्त साधुओंकी सेवा-शुश्रूषा और उपदेश आदिसे चारित्रकी रक्षक साधु समाधिको सदा करते थे ॥८६॥ वे आचार्य, उपाध्याय, शिष्य, तपस्वी, ग्लान (रोगी) गण, गुरुकुल, संघ और मनोज्ञ इन दश प्रकारके महात्मा पुरुषोंकी मुक्तिप्राप्तिके लिए स्वपर-गुणकारक यथायोग्य वैयावृत्त्य करते थे ॥८५–८८॥ वे मुनिराज धर्म, अर्थ, काम और मोक्षके देनेवाले अर्हन्तोंकी मन, वचन, कायके द्वारा सदा उत्कृष्ट भक्ति करते थे ॥८९॥

गण द्वारा पुत्र्य, पंचाचार-परायण और छत्तीस गुण-धारक आचार्योंकी रत्नत्रयदायिनी भिक्तिको वे सदा करते थे।।९०।। अज्ञानान्धकारके नाशक, विश्वके प्रकाशक ऐसे
बहुश्रतवन्त मुनिराजोंकी ज्ञानकी खानिरूप भिक्त करते थे।।९१।। वे एकान्त अन्धतमके
नाशक, समस्त तत्त्वसे परिपूर्ण, जैन प्रवचनकी और जिनवाणी माताकी परम भिक्त करते
थे।।९२।। वे मुनिराज समता स्तुति त्रिकाल वन्दना सत्प्रतिक्रमण, प्रत्याख्यान और ज्युत्सर्ग
थे छह आवश्यक जो कि सिद्धान्तके बीजभूत हैं, और नियमसे पापके नाशक हैं, उन्हें
यथाकाल—यथासमय नियमसे करते थे।।९३-९४।। वे चिद्-अचित्तके भेदविज्ञानसे, तपोयोगसे और उत्कृष्ट आचरणोंसे सदा जीवोंका हित करनेवाली सारभूत जैनमार्गकी प्रभावना
करते थे।।९५।। वे सम्यक्तानी पुरुषोंका नियमसे सम्मान करके पूर्णधर्मको देनेवाले प्रवचनका वात्सल्य करते थे।।९६।। इस प्रकार तीर्थंकरकी सद्-विभूतिको देनेवाली इन सोल्ह् कारण भावनाओंकी शुद्ध मन वचन कायसे प्रतिदिन भावना करके उसके फल द्वारा तीर्थंकर
नामकर्मका शीघ्र बन्ध किया। यह तीर्थंकर नामकर्म अनन्त महिमासे संयुक्त है और तीन
लोकमें क्षोभका कारण है।।९७-९८।। जिस तीर्थंकर प्रकृतिमें प्रभावसे इन्होंके सिंहासन
प्रकृम्पित होते हैं और मुक्ति लक्षमी स्वयं आकरके सन्तोंका आर्ल्यन करती है।।९९।।

## श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ E. 200-

ततोऽसौ मृत्युपर्यन्तं प्रपाल्यानघसंयमम् । विदिखा निजमल्पायुस्त्यक्वाहारवपुःक्रियाम् ॥१००॥ त्रिजगच्छर्मकर्तारं व्रतसाफल्यकारकम् । संन्यासं परया शुद्धचाददे मोक्षसमाधये ॥१०१॥ ततो दुग्ज्ञानचारित्रतपसां ग्रुद्धिकारिणाम् । आराध्याराधना यलान्मुक्तिस्त्र्यम्या चतुर्विधा ॥३०२॥ निर्विकरूपं मनः कृत्वा स्थापयित्वा चिदातमनि । समाधिनात्यजद् धीमान् प्राणान् विश्वाङ्गिरक्षकान् ॥१०३॥ ततस्त्रयोगपाकेन सोऽच्युतेन्द्रोऽभवद्यतिः । दिवि षोडशमेऽनेकमूतिवाधौ सुरार्चितः ॥१०४॥ तत्र सोऽन्तर्मृहर्तेन संप्राप्य वपुरूर्जितम् । भूषितं सहजैर्दिन्यैः स्नम्भूषाम्बरयोवनैः ॥१०५॥ रकोपादशिकान्तःस्थमृदुपल्यञ्कतो मुदा । उत्थाय वीक्ष्य तत्सर्वे रामणीयकमञ्जतम् ॥१०६॥ नाकर्द्धिस्त्रीविमानादि-साश्चर्यहृदयः शनैः । सुप्तोस्थित इवेन्द्रः स्वमनसीत्थमचिन्तयत् ॥१०७॥ भक्षो कोऽहं सुपुण्यात्मा कोऽयं देशः सुखाकरः । केऽन्नामी वत्सका दक्षा अमरा विनयाङ्किताः ॥१०८॥ का इमा लकिता देव्यो दिव्यश्रीरूपखानयः । केषामेते वियद्गतमयाः प्रासादपङ्क्तयः ॥१०९॥ कस्येदं सप्तधानीकं मनोज्ञं सुररक्षितम् । कस्यायं परमस्तुङ्गसमामण्डप ऊर्जितः ॥११०॥ दिन्यरत्नमयं तुङ्गं कस्यैतद्धरिविष्टरम् । इ.मा अन्या निरोपम्या बह्वचाः कस्य विभूतयः ॥१९१॥ केन वा कारणेनायं जनः सर्वोऽतिसुन्दरः । विनीतो वीक्ष्य मामत्र सानन्दो वर्तते तरास् ॥११२॥ भथवाऽहमिहानीतः केनाञ्चतायकर्मणा । पुरार्जितेन देशेऽस्मिन् विश्वर्दिकुरूमन्दिरे ॥११३॥ इत्यादि-चिन्तमानस्य तदा तस्यामरेशिनः । नायाति निश्चयं यावद् हृदि संदेहनाशकृत् ॥११४॥ तावत्तस्सचिवा दक्षा अवधिज्ञानचश्चषा । तदाकृतं परिज्ञायाभ्येत्य नत्वाग्रु तत्कमौ ॥१९५॥ स्वहस्तौ कुड्मलीकृत्य मूर्भा दिग्यगिरा मुदा । तत्संदेहविनाशाय तं प्रतीत्यवद्त् विदः ॥११६॥

इस प्रकार मरण-पर्यन्त निर्दोष संयमका पालन कर और अपनी अल्पायुको जानकर उन्होंने आहार और शारीरिक क्रियाओंको छोड़कर त्रिजगत्के सुख देनेवाले और त्रतोंको सफल करनेवाले संन्यासको उन्होंने मोक्ष और समाधिकी प्राप्तिके लिए परम विशुद्धिके साथ धारण कर लिया ॥१००-१०१॥ तत्पश्चात् दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तपकी शुद्धि करनेवाली सुक्तिरमाकी मातृस्वरूपा चारों आराधनाओंका परम यत्नसे आराधन कर, मनको विकल्पोंसे रहित कर, तथा शुद्ध आत्मामें अपनेको स्थापित कर उन बुद्धिमान् नन्दसुनिराजने समस्त प्राणियोंकी रक्षा करनेवाले अपने प्राणोंको समाधिपूर्वक छोड़ा ॥१०२-१०३॥

तत्परचात् वे मुनिराज उस समाधि-योगके फलसे अनेक प्रकारकी विभूतिके समुद्र ऐसे सोलहवें अच्युतकल्पमें देवोंसे पूजित अच्युतेन्द्र उत्पन्न हुए ॥१०४॥ वहाँपर यह अच्युतेन्द्र अन्तर्मुहूर्तमें सहज उत्पन्न हुए दिन्य माल्य, आभूषण, वस्त्र और योवनावस्थासे भूषित उत्तम शरीरको पाकर, रत्नमयी उपपाद शिलाके अन्तरिश्वत कोमलशय्यासे उठकर तथा वहाँकी सभी रमणीय अद्भुत वस्तुओंको देखकर स्वर्गकी ऋद्धि, देवियाँ और विमान आदिके देखनेसे हृदयमें आश्चर्यमुक्त होकर धीरेसे सोकर उठते हुए राजकुमारके सदृश वह इन्द्र अपने मनमें इस प्रकार चिन्तवन करने लगा ॥१०५-१००॥ अहो, मैं पुण्यात्मा कौन हूँ, सुखोंका भण्डार यह कौन देश है, ये वत्सल, दक्ष, विनयसे परिपूर्ण देव कौन है ? दिन्य लक्ष्मी और रूपकी खानि ये सुन्दर देवियाँ कौन हैं ? ये आकाशमें अधर रहनेवाली रत्नमय अवनोंकी पंक्तियाँ किनकी हैं ? यह देव-रक्षित, मनोझ सात प्रकारकी यह सेना किसकी है ? यह परम उन्नत देदीप्यमान सभामण्डप किसका है, यह दिन्य रत्नमय उत्तुंग सिंहासन किसका है ? ये दूसरी अनुपम नाना प्रकारकी बहुत-सी विमूतियाँ किसकी हैं ? किस कारणसे ये सभी अतिसुन्दर विनीत जन मुझे देखकर अति आनन्दित हो रहे हैं ? ॥१०८-११२॥ अथवा पूर्वोपार्जित किस अद्भुत पुण्यकर्मके द्वारा में इस समस्त ऋद्वियोंसे परिपूर्ण मन्दिर-बाले देशमें लाया गया हूँ ॥११३॥ इत्यादि प्रकारसे चिन्तवन करनेवाले उस देवेन्द्रके

#### **4.826** षष्ट्रोऽधिकारः

५९

मो देव कुरु नः स्वामिन् प्रसादं स्वच्छया दशा । नुतानां श्रणु वाक्यं ते पूर्वापरार्थसूचकम् ॥११७॥ अद्य नाथ वयं घन्याः सफलं नोऽद्य जीवितम् । यतस्त्वयाघुना स्वेनोत्पादेनात्र पवित्रिताः ॥११८॥ महानच्युतनामायं कल्पो विश्वर्द्धिसागरः । राजतेऽखिळकल्पानां मुर्न्नि चुडामणिर्यथा ॥११९॥ अत्र संकित्पताः कामाः सुखं वाचामगोचरम् । दुर्लमं यत्त्रिलोकेऽपि सुलमं तत्सतामिह ॥१२०॥ गावः कामदुवाः सर्वे पादपाः कल्पशाखिनः । चिन्तामणय एवात्र रहान्येव निसर्गतः ॥१२१॥ नात्र जातु प्रवर्तन्ते ऋतवो दुःखहेतवः । किन्त्वेकः साम्यतापन्नः काकः स्याद् विश्वसीख्यदः ॥१२२॥ दिन-रात्रिविभागोऽत्र विद्यते जातुचिन्न हि । रहाळोकः स्फुरत्येको दिनश्रीसुखकारकः ॥१२३॥ नात्र दीनोऽस्खी रोगी दर्भगो वा गतप्रभः । अपुण्यो निर्गुणोऽज्ञश्च जातु स्वप्नेऽपि दुश्यते ॥१२४॥ वर्ततेऽत्र सदाप्येका महापूजा जिनेशिनाम् । जिनालयेषु नृत्यायैश्लोत्सवोऽनुदिनं महान् ॥१२५॥ असंख्यसंख्यविस्ताराः स्वर्विमाना हि योजनैः । शताग्रैकान्नषष्टिप्रमा एते शर्मवार्थयः ॥१२६॥ तेषां मध्ये त्रयोविंशत्यम्रं शतं प्रकोर्णकाः । श्रेणीबद्धास्ततो ज्ञेषा अन्ये दिन्याः सहेन्द्रकोः ॥१२७॥ एते सामानिका देवा सहस्रदशसंख्यकाः । आज्ञां विना महाभोगैस्वत्समाना महर्द्धिकाः ॥१२८॥

जबतक हृदयमें सन्देहका नाश करनेवाला निश्चय नहीं हो रहा था, तभी उसके कुशल विद्वान् सचिव अवधिज्ञानरूप नेत्रसे उसके अभिप्रायको जानकर और उसके चरणोंको नमस्कार कर अपने दोनों हाथोंको जोडकर मस्तकपर रखते हुए हर्षसे दिव्य वाणी द्वारा उसका सन्देह दर करनेके लिए उससे बोले ॥११४-११६॥

हे देवेन्द्र, हे स्वामिन, निर्मल दृष्टिसे हम लोगोंपर प्रसन्न होइए, और नमस्कार करते हुए आपके पूर्वापर अर्थ-सम्बन्धके सूचके हमारे वाक्य सुनिए ॥११७॥ है नाथ, आज हम लोग धन्य हैं, आज हमारा जीवन सफल हो गया, क्योंकि आज आपने अपने जन्मसे यहाँपर हम लोगोंको पवित्र किया है ॥११८॥ यह सर्व ऋद्धियोंवाला सागर अच्युत नामक महान् स्वर्ग है जो कि समस्त कल्पोंके मस्तकपर चुड़ामणि रत्नके समान शोभित हो रहा है ॥११९॥ यहाँपर मनोवांछित भोग और वचनोंके अगोचर सुख प्राप्त हैं। जो वस्त तीनों लोकोंमें दुर्लभ है, वह सब यहाँ उत्पन्न होनेवालोंको सुलभ है ॥१२०॥ यहाँपर स्वभावसे ही सभी गायें कामधेनु हैं, सभी पेड़ कल्पवृक्ष हैं, और सभी रत्न चिन्तामणि हैं ॥१२१॥ यहाँपर दुःखकी कारणभूत ऋतुएँ कभी नहीं होती हैं। किन्तु सर्वसुखदायक साम्यताको प्राप्त एक-सा ही काल रहता है।।१२२।। यहाँपर कभी भी दिन-रातका विभाग नहीं होता। किन्तु दिनकी शोभा और सुखका करनेवाला एकमात्र रत्नोंका प्रकाश रहता है ॥१२३॥ यहाँपर दीन, दुःखी, रोगी, अभागों, कान्तिहीन, पापी और गुण-रहित कोई भी जीव स्वप्नमें भी नहीं दिखाई देता है ॥१२४॥ यहाँपर जिनमन्दिरोंमें सदा ही श्री जिनेन्द्रदेवोंकी महापूजा होती रहती है और नृत्य-संगीत आदिसे प्रतिदिन महान् उत्सव होता रहता है ॥१२५॥ यहाँपर असंख्यात और संख्यात योजन विस्तारवाले श्रेणीयद्ध देव-विमान हैं, जिनकी संख्या एक सौ उनसठ है और वे सभी सुखके सागर हैं ॥१२६॥ उनके मध्यमें अन्य एकसी तेईस प्रकीर्णक विमान हैं। ये सब दिब्य हैं। इस अच्युत कल्पमें छह इन्द्रक विमान हैं ।।१२७।। ये दश हजारकी

१. षांडन्द्रका, प्रतिभाति ।

२. श्लोक सं. १२६-१२७ में जो श्रेणीबद्ध और प्रकीर्णकविमानोंकी संख्या दी गयी है, उसका मिलान तिलोयपण्णत्ती और त्रिलोकसारादिमें दी गयी संख्यासे नहीं होता है। 'सहेन्द्रका' पाठके स्थानपर 'षडिन्द्रकाः' पाठ मानकर छह इन्द्रक विमान अर्थ किया है। क्योंकि त्रिलोकसार गा० ४६२ में आनतादि चार कल्पोंमें छह इन्द्रक बतलाये हैं ?-अनुवादक।

٤o

# श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ६.१२९-

त्रयखिशत्त्रमा एते त्रायखिशाः सुरोत्तमाः । तव पुत्रसमानाः स्युः स्नेहनिर्मरमानसाः ॥१२९॥ चत्वारिंशस्सहस्राणि ह्यात्मरक्षा इमेऽमराः । तेऽप्यङ्गरक्षकैस्तुल्या विमवायैव संस्थिताः ॥१३०॥ एषान्तःपरिषत्तेऽस्ति सवादा शतसंख्यिका । सार्धद्विशतसंख्या च मध्यमा परिपत्परा ॥१३१॥ शतपञ्चप्रमा बाह्या तवादेशविधायिनी । चत्वारो लोकपाला एते तल्लोकान्तपालकाः ॥१३२॥ अमीषां लोकपालानां प्रत्येकं सुमनोहराः । द्वात्रिंशद् गणना देव्यः सन्ति शर्मादिखानयः ॥१३३॥ अष्टाविमा महादेव्यो रूपसौन्दर्यभूषिताः । तवादेशविधायिन्यस्खद्वागर्श्विताशयाः ॥१३४॥ आसां सन्त्यत्र प्रत्येकं परिवारसराङ्गमाः । त्रिज्ञानविक्रियर्ज्यच्याः सार्धे द्विशतसंख्यिकाः ॥१३५॥ एता वर्ल्डमिका देव्यस्त्रिषष्टिप्रमिताः ग्रुभाः । तव चेतोऽपहारिण्यो महत्तीरूपसंपदा ॥१३६॥ पिण्डिता निखिला देव्यस्तास्ते नाथ समर्पिताः । द्विसहस्राधिकैकाप्रसप्ततिप्रमिताः पराः ॥१३७॥ दशलक्षचतुर्विंशतिसहस्रप्रमाण्यपि । विकरोत्येकशो देवी दिन्यरूपाणि योषिताम् ॥१३८॥ हस्तिनोऽश्वा रथा पादातयो वृषाश्च सत्तमाः । गन्धर्वाः सुरनर्तक्यः सप्तानीकान्यमुन्यपि ॥१३९॥ तदेकैकचमूनां स्यु: सप्तकक्षाः पृथक् पृथक् । देवास्तेषां हि प्रत्येकं सन्ति सेना-महत्तराः ॥ १४०॥ प्रथमे च गजानीके सहस्रविंशतिप्रमाः । गजा शेषेष्वनीकेष द्वितृणद्वितृणा मताः ॥१४१॥ तथैव तुरगादीनां षट्सैन्यानां सुराधिष । विद्धि संख्यामनुनां त्वं तव सेवापरायिणाम् ॥१४२॥ एकैकस्या हि देव्या अप्सरसां परिषत्त्रयम् । गीतनृत्यकलाज्ञानविज्ञानादिकुलालयम् ॥१४३॥ परिषद्मथमायामप्तरसः पञ्चविंशतिः । द्वितीयायां च पञ्चाशत् वृतीयायां शतप्रमाः ॥१४४॥

संख्यावाले सामानिक देव हैं। आज्ञा के विना शेष सब महाभोगोंमें ये आपके समान ही महाऋद्धिवाले हैं।।१२८।। ये तीस संख्यावाले देवोंमें उत्तम त्रायरिंत्रश देव हैं। ये आपके पुत्रके समान हैं और इनका हृदय आपके प्रति स्नेहसे भरा हुआ है।।१२९।। ये चालीस हजार आत्मरक्षक देव हैं, जो आपके अंग-रक्षकोंके समान हैं और केवल वैभवके लिए ही हैं।।१३०।। ये एक सी पचीस देव आपकी अन्तःपरिषद्के सदस्य हैं। ये दो सी पचास देव मध्यम परिषद्के सभासद् हैं और ये पाँच सी देव बाहरी परिषद्के पारिषद् हैं। ये सभी देव आपकी आज्ञाकारी हैं। ये चार लोकसाल हैं जो आपकी अपनी-अपनी दिशाका लोकसे अन्ततक पालन करते हैं।।१३९-१३२।।

इन लोकपालों में से प्रत्येककी बत्तीस-बत्तीस देवियाँ हैं, जो सुख भोगादिकी खानि हैं ॥१३३॥ ये रूप-लावण्यसे भृषित आपकी आठ महादेवियाँ हैं, जो आपकी आझाकारिणी और आपके रागमें रंजित हृद्यवाली हैं ॥१३४॥ इन प्रत्येक महादेविक परिवारमें ढाई-ढाई सौ देवियाँ हैं जो तीन ज्ञान और विक्रिया ऋदिसे युक्त हैं ॥१३५॥ ये तिरसठ वल्लभिका देवियाँ हैं जो कि उत्तम भारी रूप-सम्पदासे युक्त हैं, आपके चित्तको हरनेवाली हैं ॥१३६॥ हे नाथ, ये सब मिलाकर दो हजार इकहत्तर परम देवियाँ आपको समर्पित हैं ॥१३६॥ ये आपकी एक-एक महादेवी दश लाख चौबीस हजार क्षियोंके दिव्य-रूप विक्रियासे बना सकती हैं ॥१३८॥ हाथी, घोड़े, रथ, पयादे, बैल, गन्धवं और देवनर्तकी वाली ये सात प्रकारकी आपकी उत्तम सेना है ॥१३९॥ एक-एक जातिकी सेनाकी पृथक-पृथक् सात-सात कक्षाएँ हैं। प्रत्येक कक्षा (पल्टन) के अलग-अलग सेना महत्तर (सेनापित) देव हैं ॥१४०॥ हाथियोंकी पहली कक्षामें बीस हजार हाथी हैं। शेष कक्षाओंमें इससे दूनी-दूनी संख्या है। इसी प्रकार है देवेन्द्र, आपकी आज्ञा-परायण घोड़े आदि छहों सेनाओंके प्रत्येक कक्षाकी संख्या जानिए ॥१४४-१४२॥ एक-एक देवीकी अप्सराओंकी तीन-तीन सभाएँ हैं, जो कि गीत, नृत्य, कला, ज्ञान-विज्ञानादि गुणोंसे सम्पन्न हैं ॥१४३॥ महादेवीकी प्रथम अन्तः-परिषद्में पचीस देवियाँ हैं, दूसरी मध्यम परिषद्में पचास देवियाँ हैं और तीसरी बाहरी

**६.१५९**]

# षष्ठोऽधिकारः

६१

एता विभूतयो दिन्या अन्याश्च विविधाः पराः । नाथ तेऽहुतपुण्येन संमुखोभावमागताः ॥१४५॥ समग्रस्वर्गराज्यस्य मव स्वामी त्वमद्य च । गृहाण सकला भूतीनिरीपम्याः स्वपुण्यतः ॥१४६॥ इत्यादि तह्यः श्रुत्वाथाविध्यानमञ्जसा । तेन प्राम्भववृत्तादीन् ज्ञात्वा भूत्वा परायणः ॥१४७॥ धर्मे जिनोक्तमार्गे च साक्षाद् दृष्टफलः सुधीः । अच्युतेन्द्र उवाचेदं वचः प्राग्भवस्चकम् ॥१४८॥ अहो मया पुरा धोरं कृतं सर्वं तपोऽनघम् । ध्यानाध्ययनयोगाद्याः ग्रुभाः कातरमीतिदाः ॥१४९॥ आराधिता जगत्प्रयाः सुपन्नपरमेष्ठिनः । रत्वत्रयं त्रिग्रुद्धचामा एतं मावनया परम् ॥१५०॥ निर्दंग्धं विषयारण्यं स्मरलाद्यरयो हताः । कषायरिपवः सर्वे निर्जिताश्च परीषहाः ॥१५५॥ वद्यलक्षिणिको धर्मः सर्वश्वस्त्रया पुरा मया । अनुष्टितस्ततस्तेनात्राहं संस्थापितः पर्ने ॥१५२॥ अथवा स्वर्गसाम्राज्यमिदं कृतस्तं गतोपमम् । धर्मस्यैव फलं मन्ये विषुलं विश्वश्वमंदम् ॥१५२॥ अतो धर्मसमो बन्धुनंन्यो लोकत्रये कचित् । धर्मश्चाता मवाम्मोधेर्धमः सर्वार्थसाधकः ॥१५४॥ सहगामी नृणां धर्मो धर्मः पार्वारिहंसकः । धर्मः स्वर्मुक्तिता च धर्मो विश्वसुलाकरः ॥१५४॥ सहगामी नृणां धर्मो धर्मः पार्वारिहंसकः । धर्मः स्वर्मुक्तिता च धर्मो विश्वसुलाकरः ॥१५४॥ इति मत्वा बुधैः कार्यः सर्वावस्थासु सर्वदा । शर्माधिभिः परो धर्मो निर्मेणचारकोटिनः ॥१५५॥ वृत्त् स्वर्वेव जायते सकलो महान् । तत्रात्र लभ्यते जातु ततोऽव्याहं करोमि किम् ॥१५७॥ वृत्त्व्यद्यसे मोदिसिद्धये । भक्तः श्रोजिननाथानां तन्यूर्तानां परार्चना ॥१५८॥ इत्युक्तवा स्वानवाष्यां स स्वात्वा धर्मार्जनाय च । अकृत्रिमं जिनागारं ययौ देवाङ्गनावृतः ॥१५८॥

परिषद्में सी देवियाँ हैं ॥१४४॥ हे नाथ, ये सब दिव्य विभृति और अन्य अनेक प्रकारकी सम्पदा आपके अद्भुत पुण्यसे आपके सम्मुख उपस्थित हैं ॥१४५॥ हे नाथ, आज आप अपने पुण्यसे इस समस्त स्वर्गके राज्यके स्वामी हो और इस समस्त अनुपम विभृतिको ग्रहण करो ॥१४६॥

इस प्रकारसे उस सचिव देवके वचनोंको सुन करके और तत्काल उत्पन्न हुए अवधि-ज्ञानसे पूर्वभवके वृत्तान्तको जानकर धर्ममें तत्पर होता हुआ वह बुद्धिमान अच्युतेन्द्र साक्षात् पुण्यके फलको देखकर पूर्वभव-सूचक यह वचन बोला ॥१४७-१४८॥ अहो, मैंने पूर्वभवमें सर्व प्रकारका निर्दोष घोर तप किया है, कायरजनोंको भय देनेवाले ग्रुम ध्यान, अध्ययन और योगुादि किये हैं, जगत्पुज्य पंचपरमेष्ठीकी आराधना की है, विशुद्ध भावना-के साथ परम रत्नत्रयधर्मको धारण किया है, इन्द्रियोंके विषयरूप वनको जलाया है, कामदेव रूप शतुको मारा है, कषायरूप शत्रुओंका दमन किया है, सभी परीषहोंको जीता है और पूर्ण सामर्थ्यसे मैंने पहले क्षमादि दश लक्षणवाले धर्मका परिपालन किया है उसीने मुझे यहाँ इस पदपर स्थापित किया है ॥१४९-१५२॥ अथवा उपमा-रहित और सर्वसुखदायक यह समस्त स्वर्गका विशाल साम्राज्य धर्मका ही फल है, ऐसा मैं मानता हूँ ॥१५३॥ अतः तीनों लोकोंमें कहींपर भी धर्मके समान दूसरा कोई बन्धु नहीं है। धर्म हो संसार-समुद्रसे पार उतारनेवाला रक्षक है और धर्म ही सब अर्थका साधक है ॥१५४॥ धर्म ही जीवोंका सहगामी है, धर्म ही पापरूप शत्रुका नाशक है, धर्म ही स्वर्ग-मुक्तिका दाता है और धर्म ही समस्त सुखोंकी खानि है। ऐसा समझकर सुखके इच्छुक झानी जनोंको चाहिए कि वे सभी अवस्थाओंमें सदा ही निर्मल आचरणोंसे परम धर्मका पालन करें ॥१५५–१५६॥ अहो, जिस चारित्रसे उस लोकमें और इस लोकमें यह सब महान् वैभव प्राप्त होता है उस चारित्र धर्म-को पालन करनेके लिए आज मैं क्या करूँ ॥१५७॥ अथवा धर्म आदिकी सिद्धिके लिए एक दर्शनविश्द्धि ही मेरे यहाँ पर होवे, तथा श्री जिननाथोंकी भक्ति और उनकी मूर्तियोंका परम पूजन ही करूँ ? ऐसा कहकर और स्नान-वापिकामें स्नान करके देवांगनाओंसे घिरा हुआ वह अच्युतेन्द्र धर्मोपार्जनके लिए अपने अकृत्रिम जिनालयमें गया ॥१५८-१५९॥

# श्री-वीरवर्धमानचरिते

६.१६०-

चकार महतीं पूजां नमस्कारपुरःसराम् । तत्राहंतां सुविम्वानां भक्तिभारवशीकृतः ॥१६०॥ सकल्यमात्रसंजातैदिंव्यैरष्टविधार्चनैः । तोयादिफल्पर्यन्तैर्गीतवाद्यस्तवादिमिः ॥१६१॥ ततोऽभ्यच्यं जिनार्चाक्ष चैत्यपादपसंस्थिताः । तिर्यग्नुलोकनाकस्था गत्वा भक्त्या सुरेश्वरः ॥१६२॥ नत्वा प्रपुत्र्य तीर्थेशगणेशादिमुनीश्वरान् । श्रुत्वा तेभ्यः स्वतत्त्वादीनमहाधर्भमुपाज्यत् ॥१६६॥ तस्मादेत्य निजं स्थानं स्वधर्मजनितां पराम् । विभूतिं विविधां सर्वा स्वीचके सोऽमरापिताम् ॥१६॥। त्रिकरोचातिदिव्याङ्गधरो नेत्रित्रयो महान् । स्वेदधानुमलातीतो नयनस्पन्दवर्जितः ॥१६५॥ वद्ममावनिपर्यन्तान् रूपिद्रव्याद्विधात्मकान् । जानन् स्वावधिबोधेन विक्रियद्विप्रभावतः ॥१६५॥ वद्ममावनिपर्यन्तान् रूपिद्रव्याद्विधात्मकान् । जानन् स्वावधिबोधेन विक्रियद्विप्रभावतः ॥१६५॥ गमनागमनं कर्तुं क्षमः क्षेत्रे स्वचित्समे । द्वाविशत्यविधमानायुविश्वाभरणभूषितः ॥१६०॥ द्वाविशतिसहस्वाव्दैर्गतैः सर्वाङ्गतृप्तिदम् । दिव्यं सुधामयाहारमाहरन्मनसीर्जितम् ॥१६८॥ एकादशप्रमेमांसैनिक्कान्तैश्व मनाग्मजन् । सुगन्धिदिव्यमुच्छ्वासं सुरमोकृतदिक्चयम् ॥१६९॥ पञ्चकल्याणकान्येव तीर्थेशां मक्तिनर्मरः । शेषकेविलनां कुर्वन् कल्याणद्विकमन्वहम् ॥१७०॥ स्वकोयं वर्थयन् धर्मं महार्चादिकोटिमिः । सुर्वं मनःप्रवीचारमवं त्यक्तोपमं महत् ॥१७०॥ सुञानः परमानन्दसुखसागरमध्याः । आस्ते तत्राच्युताधीशः कृत्यनामरनमस्कृतः ॥१७२॥ सुञानः परमानन्दसुखसागरमध्यगः । आस्ते तत्राच्युताधीशः कृत्यनामरनमस्कृतः ॥१७३॥

वहाँपर उसने भक्ति-भावसे नम्रीभूत होकर अर्हन्तोंके प्रतिबिन्बोंका नमस्कारपूर्वक महापूजन संकल्पमात्रसे उत्पन्न हुए जलादि-फल पर्यन्त आठ प्रकारके दिव्य द्रव्योंसे गीत, नृत्य, वाद्य, स्तवनादिके द्वारा की ॥१६०-१६१॥ तत्पश्चात् चैत्य बृक्षोंके नीचे विराजमान जिनप्रतिमाओंको पूजकर वह देवेन्द्र भक्तिके साथ तिर्यक्लोक, मनुष्यलोक और देवलोकमें स्थित कृत्रिम-अकृत्रिम चैत्यालयोंकी बन्दनाके लिए गया और तीर्थंकर गणधर आदि मुनीइवरोंको नमस्कार-पूजन कर और उनसे धर्म-तत्त्वको सुनकर उसने महान् धर्म उपार्जन किया ॥१६२-१६३॥

तत्पश्चात् वहाँसे वापस अपने स्थान पर आकर अपने पुण्यसे उत्पन्न और देवों द्वारा समर्पित नाना प्रकारकी सर्व विभूतिको उसने स्वीकार किया ॥१६४॥ वह इन्द्र तीन हाथ उन्नत अति दिव्य देहका धारक, नेत्रोंको अतिप्रिय, स्वेद-धातु आदि सर्व मलोंसे रहित और नेत्र-टिमकारसे रहित था॥१६५॥ छठी पृथिवी तकके तीन प्रकारके रूपी द्रव्योंको अपने अवधि-ज्ञानसे जानता हुआ वह देव अवधिज्ञान प्रमाण क्षेत्रमें विक्रिया ऋदिके प्रभावसे गमनागमन करनेमें समर्थ था, बाईस सागर प्रमाण आयु थीं और सब उत्तम आभरणोंसे भूषित था॥१६६-१६७॥

वाईस हजार वर्ष बीतनेपर सर्वांगको त्रप्त करनेवाला अमृतमय दिन्य आहार मनसे प्रहण करता था॥१६८॥ ग्यारह मास बीतनेपर दिङ्मण्डलको सुरभित करनेवाला सुगन्धिवाला दिन्य उच्छ्वास नाममात्रको लेता था॥१६९॥ भक्तिसे भरा हुआ वह अच्युतेन्द्र तीर्थंकरोंके पंच कल्याणकोंको, एवं शेष केवलियोंके ज्ञान-निर्वाण इन दो कल्याणकोंको निरन्तर करता हुआ महापूजनादिके महोत्सवों द्वारा अपने धर्मको बढ़ाता था, सर्व देवोंसे पूजित हैं चरण-कमल जिसके ऐसा धर्म-कार्यमें अप्रणी वह महान् देवेन्द्र अपनी महादेवियोंके साथ कोटि प्रकारके कीड़ा-कौत्इलादिसे खेलता मनःप्रवीचारजनित अनुपम महान् सुखको भोगता था॥१९००-१७२॥ इस प्रकार सर्वदेवोंसे नमस्कृत अच्युत स्वर्णका स्वामी वह देवेन्द्र वहाँपर परम आनन्दरूप सुख-सागरके मध्यमें निमम्न रहने लगा॥१७३॥

**4.864**]

# षष्ठोऽधिकारः

६३

इति वृषपरिपाकादाप्य नाकाघराज्यं सकलविभवपूर्णं सोऽन्वभूद् दिब्यभोगान् । सुरपतिरतिसारांश्चेति मत्वा मजध्वं शमदमयमयोगैर्धर्ममेकं सुदक्षाः ॥१७४॥ धर्मश्चाचरितो मया सह जनैर्धर्मं प्रकुर्वेऽनिशं धर्मेणानुचरामि वृत्तमनुलं धर्माय मूर्झा नमः । धर्माझापरमाश्रये शिवकृते धर्मस्य मार्गं मजे धर्मो मे दुधतो मनोऽत्र हृदये हे धर्म तिष्ठान्वहम् ॥१७५॥

> इति श्री-भट्टारकसकलकीर्तिविरिचते श्रीवीरवर्धमानचरिते नन्द-नृप-तपोऽच्युतेन्द्रोद्भवविभूतिवर्णनो नाम षष्ठोऽधिकारः ॥६॥

इस प्रकार धर्मके फल्लसे वह देवेन्द्र सर्ववैभवोंसे परिपूर्ण स्वर्गके उत्तम राज्यको प्राप्त कर सारभूत दिव्य महाभोगोंको भोगने लगा। ऐसा जानकर सुचतुर पुरुष शम, दम और योगसे एक धर्मको ही निरन्तर पालन करें॥१७४॥

साथियोंके साथ मेरे द्वारा धर्म आचरण किया गया, मैं धर्मको नित्य करता हूँ, धर्मके द्वारा मैं अनुपम चारित्रका पालन करता हूँ, धर्मके लिए मस्तक नवाकर नमस्कार है, मैं धर्म-से भिन्न किसी अन्य वस्तुका आश्रय नहीं लेता हूँ, मोक्षकी प्राप्तिके लिए मैं धर्मके मार्गका सेवन करता हूँ, धर्ममें अपने मनको लगानेवाले मेरे हृदयमें हे धर्म, तुम निरन्तर विराजमान रहो ॥१७५॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्तिविरचित श्री-वीरवर्धमानचरितमें नन्दराजाके तपका, अच्युतेन्द्रकी उत्पत्ति और वहाँकी विभूतिका वर्णन करनेवाला छठा अधिकार समाप्त हुआ ॥६॥

# सप्तमोऽधिकारः

कृत्स्नविद्योग्वहन्तारं त्रिजबाधसेवितम् । वन्दे श्रीपार्श्वतीर्थेशं पञ्चकल्याणनायकम् ॥१॥
अथेह भारते क्षेत्रे विदेहाभिध ऊर्जितः । देशः सद्धर्मसंघाधैविदेह इव राजते ॥२॥
तत्रत्या मुनयः केचिद् विदेहाः संभवन्यहो । वृत्तात्तस्मास्य देशोऽत्र विधत्ते नाम सार्थकम् ॥३॥
केचित्तीर्थेशसत्कर्म बन्नान्ति भावनादिभिः । यान्ति पञ्चोत्तरं केचिच्चाहमिन्दालयं दिवम् ॥४॥
केचित्त् भक्त्या प्रदायोच्चैः दानं पात्राय तत्प्तलात् । यान्ति मोगधरां चान्ये शकास्थानं जिनार्चया ॥५॥
किचित्यम् भक्त्या प्रदायोच्चैः दानं पात्राय तत्प्तलात् । यान्ति मोगधरां चान्ये शकास्थानं जिनार्चया ॥५॥
निर्वाणम्मयो यत्र विलोक्यन्ते पदे पदे । नृदेवखचरैर्वन्द्या अर्हत्केवलियोगिनाम् ॥६॥
यत्रारण्याचलादीनि भान्ति ध्यानस्थयोगिभिः । तुङ्गश्रीजिनधामौषैः पुरादीनि च संततम् ॥७॥
यत्र प्रमापुरीखेटमदंवाया चनानि च । तुङ्गैर्जिनालयैः सद्भिः शोभन्तेऽयाकरा इव ॥८॥
विहरन्ति यतीशौषा यत्र धर्मप्रवृत्तये । चतुर्विधैरमा संघैर्गणेशाः केवलेक्षणाः ॥९॥
इत्यादि वर्णनोपेतदेशस्याभ्यन्तरे पुरम् । कुण्डामिधं विराजेत नामिवद्याभिकैर्महत् ॥१०॥
यत्रङ्गगोपुरैः शालखातिकाभ्यां सुरक्षकैः । अलल्च्यं शत्रुमिश्चको वर्तते परमोत्सवः ॥१२॥
यत्र केवलितीर्थेशां कल्याणाय।गतैः सुरैः । तेषां यात्रादिभिश्चको वर्तते परमोत्सवः ॥१२॥
यत्रोजता जिनागारा हेमरत्नमयाः श्रुभाः । विश्राजन्ते सुरैः सेन्या इव धर्मावधयोऽद्भताः ॥१३॥

समस्त विघ्न-समूहके विनाशक, तीन जगत्के स्वामियोंसे सेवित और पंचकल्याणकों-के नायक श्री पाइर्वनाथ तीर्थशकी मैं वन्दना करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर इसी भारतवर्षमें विदेह नामक एक विशाल देश है, जो श्रेष्ठ धर्म और मुनीहवरोंके संघ आदिसे विदेहक्षेत्रके समान शोभायमान है ॥२॥ अहो, वहाँके कितने ही मुनिराज ग़द्ध चारित्रसे देह-रहित ( मुक्त) होते हैं, इस कारणसे वह देश 'विदेह' इस सार्थक नामको धारण करता है ।।३॥ वहाँके कितने मनुष्य दर्शनविशुद्धि आदि भावनाओंके द्वारा उत्तम तीर्थंकर नामकर्मको बाँधते हैं और कितने ही पंच अनुत्तर विमानोंमें जाकर अहमिन्द-पद प्राप्त करते हैं ॥४॥ कितने ही भव्य जीव उच्च भक्तिके साथ पात्रके लिए दान देकर भोग-भूमिको जाते हैं और कितने ही जिन-पूजनके प्रभावसे इन्द्रोंका स्थान प्राप्त करते हैं ॥५॥ जिस देशमें तीर्थंकर और सामान्यकेवित्योंकी देव, मनुष्य, विद्याधरोंसे वन्द्य निर्वाणभूमियाँ पद-पद पर दृष्टिगोचर होती हैं ॥६॥ जहाँके वन और पर्वतादिक ध्यान-स्थित योगियोंके द्वारा शोभित हैं और जहाँके नगर-प्रामादिक उत्तुंग जिनमन्दिरोंसे निरन्तर शोभा पा रहे हैं ॥ ॥ जहाँ पर याम, पुर, खेट, मटम्ब आदि और वन-प्रदेश उन्नत और उत्तम जिनालयोंसे पुण्यकी खानिके समान शोभित हैं ॥८॥ जहाँ पर धर्मकी प्रवृत्तिके लिए केवलज्ञानी भगवन्त, गणधर और मुनिराजोंके समृह चारों प्रकारके संघोंके साथ विहार करते रहते हैं ॥९॥ इत्यादि वर्णन-से संयुक्त उस देशके भीतर नाभिके समान मध्यभागमें कुण्डपुर नामक महान् नगर विराज-मान है ॥१०॥ जो सुरक्षक उत्तुंग गोपुरोंसे, कोट और खाईसे शत्रुओं द्वारा अलंघ्य है, अतः साकेतपुर (अयोध्यानगर ) के समान अयोध्या है ॥११॥ जहाँ पर केवली और तीर्थं करोंके कल्याणकोंके लिए, तथा तीर्थयात्रादिके लिए समागत देवों द्वारा सदा परम उत्सव होता रहता है ॥१२॥ जहाँपर उन्नत सुवर्ण-रत्नमयी उत्तम जिनालय शोभायमान है, जो ज्ञानी जनोंके

**6.26** 

# सप्तमोऽधिकारः

जयनन्दस्तवाध्ये गीतवाध्युनतेनैः । मिणविम्ववजिद्विधेर्मोपकरणैर्व रैः ॥१४॥ तेद्वचीये नृयुग्मानि यातायातानि चान्यहम् । दिन्यस्पाणि शोभन्तेऽभरयुग्मानि वा गुणैः ॥१५॥ यत्रया दानिनो निर्यं पात्रदानाय घोघनाः । प्रपत्रयन्ति गृहद्वारं मुहुर्गक्तिभराङ्किताः ॥१६॥ केचित्सुपात्रदानेन लमन्ते च सुरार्चनाम् । तद्वबर्ग्विमालोक्य परं स्युद्गिनतत्वराः ॥१०॥ यरपुरं राजते तुङ्गसौघाप्रध्वजपाणिभिः । आह्वयतीय नाकेशानुर्वोस्तरपदासये ॥१८॥ दातारो घार्मिकाः श्वरा वतशीलगुणाल्याः । जिनेन्द्रसद्गुरूणां च मिक्तसेवार्चनापराः ॥१९॥ नीतिमार्गरता दक्षा इहामुत्र हितोद्यताः । धर्मशीलाः तदाचारा घनिनः सुषिनो बुधाः ॥२०॥ दिव्यस्पा नरा नार्यस्तरसमानगुणाङ्किताः । वसन्ति तुङ्गसौधेषु यत्र देवा इवीर्जिताः ॥२१॥ पतिस्तस्य महीपालः श्रोमान् सिद्धार्थसंज्ञकः । आसीत् काश्यपगोत्रस्थो हरिवंशनमोऽज्यमान् ॥२२॥ धर्मकर्मात्रणीर्थारः सद्दृष्टिर्वरसलः सताम् । कलिभक्तो महादाता दिन्यलक्षणलक्षितः ॥२३॥ धर्मकर्मात्रणीर्थारः सद्दृष्टिर्वरसलः सताम् । कलिभक्तो महादाता दिन्यलक्षणलक्षितः ॥२३॥ धर्मकर्मात्रणीर्थारः सद्दृष्टिर्वरसलः सताम् । कलिन्द्रत्तराधीरीः सेविताहिर्नुपात्रयाः ॥२५॥ दीप्तिकान्तिपत्रयानावादिपराय गः । स-भूचरसुराधीरीः सेविताहिर्नुपात्रयीः ॥२५॥ दीप्तिकान्तिपत्रयावादिर्वरस्य हिश्वरस्य स्थाः । सभ्ये यथामराणां च सुरराजोऽतिपुण्यधीः ॥२७॥ नरेन्द्रः सोऽतिपुण्यारमा वमी विश्वमहोभुजाम् । मध्ये यथामराणां च सुरराजोऽतिपुण्यधीः ॥२०॥

तस्यामवन् महादेवी सन्नाम्ना प्रियकारिणी । अनीपम्यैर्गणवातैर्जगतां प्रण्यकारिणी ।।२८।।

द्वारा सेव्यमान हैं अतः वे अद्भुत धर्मके समुद्रके समान प्रतीत होते हैं ॥१३॥ वे जिनालय जय, नन्द आदि शब्दोंसे, स्तवन आदिसे, गीत, वाद्य, नृत्यादिसे, दिव्य मणिमयी जिन-चिन्वोंसे और उत्तम दिव्य, हेम-रचित उपकरणोंसे युक्त हैं और उनमें मनुष्य-युगल (की-पुरुषोंके जोड़े) पूजनके लिए सदा अस्ते-जाते रहते हैं, जो अपने गुणोंके द्वारा दिव्य रूपवाले देव-युगलके समान शोभित होते हैं ॥१४-१५॥ जहाँके बुद्धिमान दानी पुरुष भक्ति-भारसे युक्त होकर पात्रदानके लिए नित्य अपने घरका द्वार वार-बार देखते रहते हैं ॥१६॥ कितने ही पुरुष सुपात्रदानसे देवों द्वारा पूजाको प्राप्त होते हैं और उनके द्वारा की गयी रत्नवृष्टिको देखकर कितने ही दूसरे लोग दान देनेके लिए तत्यर होते हैं ॥१०॥ जो नगर ऊँचे प्रासादोंके अमभाग-पर लगी हुई व्वजारूपी हाथोंसे उच्चतर पदकी प्राप्तिके लिए देवेन्द्रोंको बुलाता हुआ-सा शोभता है ॥१८॥ उस नगरके ऊँचे भवनोंमें दातार, धार्मिक, शूर्वार, त्रत-शील-गुणोंके धारक, जिनेन्द्र देव और सद्गुरुओंकी भक्ति, सेवा और पूजामें तत्यर, नीति-मार्ग-निरत, चतुर, इस लोक और पर लोकके हित-साधनेमें उच्चत, धर्मात्मा, सदाचारी, धनी, सुखी, ज्ञानी, और दिव्यरूपवाले मनुष्य तथा उनके समान गुणवाली स्त्रियाँ रहती हैं, वे स्त्री-पुरुष देव-देवियोंके समान पुण्यशाली प्रतीत होते हैं ॥१९-२२॥

उस कुण्डपुरके स्वामी श्रीमान् सिद्धार्थं नामवाछे महीपाल थे, जो काश्यपगोत्री, हरि-वंशरूप गगनके सूर्य, तीन ज्ञानके धारक, बुद्धिमान्, नीतिमार्गके प्रवर्तक, जिनभक्त, महादानी, दिन्य लक्षणोंसे संयुक्त, धर्मकार्योमें अप्रणी, धीर वीर, सम्यण्टृष्टि, सज्जनवत्सल, कला विज्ञान चातुर्य विवेक आदि गुणोंके आश्रय, व्रत शील शुभध्यान भावनादिमें परायण, राजाओंमें प्रमुख थे और जिनके चरण विद्याधर, भूमिगोचरी और देवेन्द्रोंके द्वारा सेवित थे॥२३-२५॥ वे पुण्यातमा सिद्धार्थं नरेन्द्र दीप्ति, कान्ति, प्रताप आदिसे, दिन्यरूप वस्नोंसे, उत्कृष्ट वेष-भूषासे और सारभ्त धर्ममूलक सर्वप्रवृत्तियोंसे समस्त राजाओंके मध्यमें इस प्रकार शोभायमान थे, जैसे कि अतिपुण्य बुद्धिवाला देवेन्द्र देवोंके मध्यमें शोभा पाता है ॥२६-२७॥ उस सिद्धार्थं नरेश की रानी 'प्रियकारिणी' इस उत्तम नामवाली महादेवी थी। जो अपने अनुपम गुण-समृहसे जगत्की पुण्यकारिणी थी॥२८॥

.

[ ७.२९-

सा कलेवैँन्दवी कान्स्या जगदानन्ददायिनी । कलाविज्ञानचातुर्यैर्भारतीव जनप्रिया ॥२९॥ जितनीरजपादाब्जा नखचन्द्रांशुराजिता । मणिनूपुरझंकारैर्मुंखरीकृतदिङ्मुखा ॥३०॥ कदलीगर्भसादुश्यसृदुजङ्का मनोहरा । चारुजानुद्वयोपेता चुदारोरुद्वयाङ्किता ॥३१॥ मनोभुधामसंकाशकलत्रस्थानभूषिता । काञ्चीदाशां खुकैर्दिन्यैः परिव्कृतकटीतटा ॥३२॥ कृशमध्या महाकाया निम्ननाभिस्तनृदरा । मणिहारादिभूषाङ्गा तुङ्गचारुपयोधरा ॥३३॥ निर्जिताशोकसच्छायसृदुद्वियकरान्दिता । कण्ठाभरणशोभाद्या ग्रुभकण्ठातिकोकिला ॥३४॥ महाकान्तिकलालापदीप्रयुद्योतितसम्मुखा । कर्णामरणविन्यासैः सुकर्णाभ्यामलंकृता ॥३५॥ अष्टमीन्द्रसमाकारललाटा दिन्यनासिका । मनोज्ञञ्जलतानीककेशस्त्रस्युतमस्तका ॥३६॥ अतीवरूपसीन्दर्येळावण्यसुश्रुतात्मका । परमैक्षिजगत्सारैरणुमिर्निर्मिता सती ॥३७॥ इत्याद्यैरपरैः कृत्स्नैः स्त्रीलक्षणसमुत्करैः । सा शचीव बभी लोकेऽसाधारणपूणवजैः ॥३८॥ खनीय गुणरतानां निधिर्वाखिलसंपदाम् । श्रुतदेवीय सानेकशास्त्राब्धेः पारगा व्यमात् ॥३९॥ साभवत्त्रेयसी मर्तुः प्राणेभ्योऽतिगरीयसी । इन्द्राणीवामरेन्द्रस्य परा प्रणयभूमिका ॥४०॥ तौ दम्पती महापुण्यपरिपाकान्महोदयौ । महाभोगोपभोगादीन् भुञ्जानौ तिष्ठतो मुदा ॥४१॥ अथ सौधर्मकल्पेशो ज्ञात्वाच्युतसुरेशिनः । षण्मालाविश्वशेषायुः प्राहेति धनदं प्रति ॥४२॥ श्रीदात्र भारते क्षेत्रे सिद्धार्थन्यमन्दिरे । श्रीवर्धमानतीर्थेशश्ररमोऽवतरिष्यित ॥४३॥ अतो गरवा विधेहि त्वं रत्नवृष्टि तदालये । शेषाश्चर्याणि पुण्याय स्वान्यशर्माकराणि च ॥४४॥

वह अपनी कान्तिसे चन्द्रमाकी कलाके समान जगत्को आनन्द देनेवाली थी। कला विज्ञान चातुर्यके द्वारा सरस्वतीके समान सर्वजनोंको प्रिय थी, अपने चरण-कमलोंसे जलमें उत्पन्न होनेवाले कमलोंको जीतती थी, नखरूप चन्द्रकी किरणोंसे शोभित थी, मणिमयी नूपुरोंकी झंकारोंसे सर्व दिशाओंको व्याप्त करती थी ॥२९-३०॥ केलेके गर्भ-सदृश कोमल जंघावली, मनोहर, दो सुन्दर जानुओंसे युक्त, दो उदार ऊरुओंसे भृषित, कामदेवके निवासस्थानवाले स्त्री-चिह्नसे भृषित, कांचीदाम (करधनी) और दिञ्य विद्योंसे परिष्कृत कमरवाली, मध्यमें कुश और ऊपर पुष्ट शरीरवाली, गम्भीरनाभिवाली, क्रुशोदरी, मणियोंके हार आदिसे भृषित अंगवाली, उन्नत सुन्दर स्तनोंकी धारक, अशोककी पत्रकान्तिको जीतनेवाले कोमेल हाथोंसे युक्त, कण्ठके आभूषणोंसे शोभित, उत्तम कण्ठ-स्वरसे कोकिलकी बोलीको जीतनेवाली, महाकान्ति, कलकलालाप और दीप्तिसे प्रकाशित उत्तम मुखवाली, कानोंके आभूषण युक्त सुन्दर आकारवाले कानोंसे अलंकत, अष्टमीके चन्द्रसमान ठलाटवाली, दिव्य नासिकावाली, सुन्दर भ्रुलता, नीलकेश और पुष्प-मालासे युक्त मस्तकवाली, अत्यन्त रूप-सौन्दर्य, लावण्य और उत्तम विद्याओंको धारण करनेवाली वह सती प्रियकारिणी, मानो तीन लोकमें सारभूत परमाणुओंसे निर्मित प्रतीत होती थी। इन उक्त गुणोंको आदि लेकर अन्य समस्त स्त्री-लक्ष्मणोंके समृहसे तथा असाधारण गुणोंके पुंजसे वह लोकमें शचीके समान शोभती थी।।३१-३८।। वह गुणरूप रक्षोंकी खानि थी, समस्त सम्पदाओं की निधान थी और श्रुतदेवीके समान अनेक शास्त्र-समुद्रकी पारंगत थी। वह अपने भर्तारको प्राणोंसे भी अधिक प्यारी थी और इन्द्रके इन्द्राणीके समय परम प्रेमकी भूमिका थी।।३९-४०।। महापुण्यके परिपाकसे महान् उद्यको प्राप्त वे दम्पती राजा-रानी महान भोगोपभोगको भोगते हुए आनन्दसे रहते थे ॥४१॥

अथानन्तर सौधर्मस्वर्गका इन्द्रने उक्त अच्युतेन्द्रकी छह मास प्रमाण शेष आयुको जानकर कुवेरके प्रति इस प्रकार कहा—हे धनद, इस भरतक्षेत्रमें सिद्धार्थ राजाके राज-मन्दिरमें अन्तिम तीर्थकर श्रीवर्धमान स्वामी अवतार छेंगे, अतः तुम जा करके उनके 9.46]

## सप्तमोऽधिकारः

६७

इत्यादेशं स यक्षेशो मूर्झादायामरेशिनः । द्विगुणीभूतसद्भाव आजगाम महीतळम् ॥४०॥
ततः प्रत्यहमारेभे मणिकाञ्चनवर्षणेः । रत्ववृष्टिं मुदा कर्तुं भूपधामनि सोऽमरः ॥४६॥
नानारत्वमयाधारा सैरावतकराकृतिः । पतन्ती श्रीरिवायान्त्यमात् पुण्यकृत्यशाखिनः ॥४७॥
दीप्रा हिरण्यमयो वृष्टिः पतन्ती खाङ्गणाद् बभौ । ज्योतिर्माळेव सायान्ती सेवितुं पितरौ गुरोः ॥४८॥
प्राग्नाभीधानतः पण्मासान्तं सिद्धार्थमन्दिरं । सार्थं कृत्यदुमोद्भूतपुष्पगन्धाम्बुबृष्टिमिः ॥४९॥
रत्ववृष्टिं चकारोज्ञमेतृष्वम्वणिकाञ्चनैः । धनदोऽजुदिनं भूत्या सेवया श्रीजिनेशिनः ॥५०॥
तदा नृपाळयं दीप्रमाणिक्यस्वर्णेराशिभिः । पूर्णं तन्मणिरम्योचेर्प्रहचक्रमिवाबमौ ॥५९॥
केविद् विचक्षणा वीक्ष्य साङ्गणं भूपधाम तत् । न्यासं सन्मणिहेमार्यस्तदेश्याहुः परस्परम् ॥५२॥
अहो पश्येदमत्यन्तं माहात्म्यं त्रिजगद्गुरोः । बतोऽस्य मन्दिरं रत्नैः पूर्यामास यक्षराद् ॥ ५३॥
तदाकण्यापरेऽप्यूजुरित्यहो नैतदसुतम् । किन्तु मक्त्याईतः पित्रोः सेवां कुर्वन्ति वासवाः ॥५४॥
तत्वाच्यान्ये वदन्तीत्थं सर्वमेतदहो फळम् । धर्मस्य प्रवरं रत्ववृष्टघर्दस्युगोचरम् ॥५५॥
यतो धर्मेण जायन्ते पुत्रा लोकत्रयार्विताः । तीर्थेश्चरदकल्याणसंपदो दुर्घटानि च ॥५६॥
ततोऽपरे जपुश्चवमहो सत्यमिदं वचः । यस्माद् धर्मादते न स्युः सून्वाद्यभीष्टसंपदः ॥५०॥
तस्मात् सुखार्थिभिनित्यं कार्यो धर्मः प्रयक्षतः । अहिसाळक्षणो द्वेषाणुमहावतनिर्मलैः ॥ ४८॥

भवनमें रत्नोंकी वर्षा करो, तथा पुण्य प्राप्तिके लिए स्व-परको सुख करनेवाले होष आश्चर्योंको भी करो ॥४२-४४॥ वह यक्षेश अमरेन्द्रके इस आदेशको शिरोधार्य कर द्विगुण हिर्षत होता हुआ महीतल पर आया ॥४५॥ तत्पश्चात् उस यक्षेशने सिद्धार्थ राजाके भवनमें प्रतिदिन मिणसुवर्ण बरसाते हुए हर्षसे रत्नवृष्टि आरम्भ कर दी ॥४६॥ ऐरावत हाथीकी सूँडके समान आकारवाली नाना रत्नमयी वह धारा आकाशसे गिरती हुई ऐसी शोभती थी, मानो पुण्यरूपी कल्पवृक्षसे लक्ष्मी ही आ रही हो ॥४७॥ गगनांगणसे गिरती हुई वह देदीप्यमान हिरण्यमयी वृष्टि इस प्रकार शोभा दे रही थी, मानो त्रिजगद्-गुरुके माता-पिताको सेवा करनेके लिए ज्योतिर्मय नक्षत्रमाला ही आ रही हो ॥४८॥

गर्भाधानसे पूर्व छह मासतक सिद्धार्थ नरेशके मन्दिरमें कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए पुष्पोंके और सुगन्धित जलवर्षाके साथ, तथा बहुमूल्यवाछे मणियों और सुवर्णोंके द्वारा श्री जिनेश्वरदेवकी विभृतिसे सेवा करनेके छिए प्रतिदिन महारत्नवृष्टि करने छगा ॥४९-५०॥ उस समय कान्तिमान माणिक्य और सुवर्णकी राशियोंसे परिपूर्ण राजमन्दिर मणियोंकी रमणीक किरण-समृहसे प्रकाशमान बहचकके समान शोभाको प्राप्त हो रहा था ॥५१॥ उस समय कितने ही विचक्षण पुरुष उत्तम मणि-सुवर्णादिसे व्याप्त राजभवन और आँगनको देखकर परस्पर इस प्रकार कहने लगे।।५२॥ अहो, त्रिजगद-गुरुके इस असीम माहात्म्यको देखों कि यक्षराजने इस राजाका मन्दिर रह्नोंसे पर दिया है।।५३॥ उनकी यह बात सनकर दूसरे लोग बोले—अहो, यह कोई अदुभुत बात नहीं है, क्यों के तीर्थ करके माता-पिताकी सेवाको देव भक्तिसे करते हैं ॥५४॥ उनकी यह बात सुनकर अन्य पुरुष इस प्रकार बोले— अहो, यह सब धर्मका प्रकृष्ट फल है जो होनेवाले तीर्थंकर पुत्रके सम्बन्धसे यह भारी रत्नवर्षा हो रही है। १५५॥ क्योंकि धर्मके प्रभावसे तीन लोक-द्वारा पूजित तीर्थंकर पद्की कल्याणरूप सम्पदावाछे पुत्र उत्पन्न होते हैं और दुःखसे प्राप्त होनेवाली वस्तुएँ भी सुखसे अनायास प्राप्त हो जाती हैं।।५६।। तब दूसरे लोग इस प्रकार बोले-अहो, यह वचन सत्य है, क्योंकि धर्मके विना पुत्र आदि अभीष्ट्र सम्पदाएँ नहीं प्राप्त होती हैं।।५७। इसलिए सुखके इच्छुक मनुष्योंको नित्य ही प्रयत्न पूर्वक धर्म करना चाहिए। वह अहिंसा छक्षण धर्म निर्मेछ अणुत्रत और महात्रतके भेरसे दो प्रकारका है ॥५८॥

## श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ७.५९-

अथैकदा महादेवी सौधान्तर्मृंदुत्तल्पके । सुसातिशर्मणा स्वस्था पश्चिमे प्रहरे ह्यमे ॥५९॥ निशायाः पुण्यपाकेनापश्यत्स्वमान् जगिद्धतान् । इमान् षोडश तीर्थेशविश्वाभ्युद्यस्चकान् ॥६०॥ ददर्शादी गजेन्द्रं सा त्रिमदे श्वेतमूर्जितम् । ततो दीप्रं गवेन्द्रं च चन्द्रामं मन्द्रनिःस्वनम् ॥६१॥ लस्कान्ति महाकायं सृगेन्द्रं रक्तकत्थरम् । पद्यां स्नाप्यां हरिण् इस्मैर्निष्टरं देवदन्तिमः ॥६२॥ साद्राक्षीद्दामनी दिख्यामोदाकुष्टमदालिनी । हतध्वान्तं च संपूर्णं ताराधीशं सतारकम् ॥६१॥ निर्धृततमसोद्योतं मास्करं सोदयाचलात् । कुम्मौ हेममयौ पद्यपिहितावास्यावलोकथत् ॥६४॥ मत्स्यौ सरसि संपुत्तकुत्रसुदाममोजसंचये । तरस्यरोजिकञ्जलकं पूर्णं दिब्यं सरोवरम् ॥६४॥ उद्वेलं च महाध्वानमिव्धिमेषा व्यलोकथव । स्पुरन्मणिमयं तुङ्गं दिव्यं सरोवरम् ॥६५॥ उद्वेलं च महाध्वानमव्धिमेषा व्यलोकथव । स्पुरन्मणिमयं तुङ्गं दिव्यं सरोवरम् ॥६५॥ स्विमानं सुदापश्यत्पाध्यरंत्वभास्वरम् । फणीन्द्रमवनं पृथ्वीसुद्धिद्यादम्जितम् ॥६७॥ अद्राक्षीद् रत्यराशि च तदंशूबोतिताम्बरम् । प्रणीन्द्रमवनं पृथ्वीसुद्धिद्यातम् जितम् ॥६८॥ तिषामन्ते सुदाद्रक्षीत्तुङ्गवायं गजोत्तमम् । प्रविश्वनतं स्ववन्त्राव्ये सुतागमनस्चकम् ॥६८॥ ततेषामन्ते सुदाद्वाधीत्वक्षम् गजोत्तमम् । प्रविश्वनतं स्ववक्ताव्ये सुतागमनस्चकम् ॥६९॥ ततेष्ठक्तर्थाणामद्भुताः स्वराः । तस्याः प्रवोधमाधातुमिति पेदुः सुपाठकाः ॥७०॥ सुत्र तत्वत्यां स्वरावातादीन्यस्ललद्गिरः । प्रवोधसमयो देवि तेष्यं सम्मुखमागतः ॥७२॥ सुत्र तथायोगयं कुरु कृत्यं ग्रुभावहम् । येनामोषि जगस्तारं विश्वकल्याणसंचयम् ॥७२॥

इसके पश्चात् किसी दिन वह स्वस्थ महादेवी प्रियकारिणी राजमन्दिरके भीतर कोमल शय्यापर रात्रिके अन्तिम शुभ प्रहरमें अति सुखसे सो रही थी, तब उसने पुण्य-परिपाकसे जगत्के हित करनेवाले, और तीर्थंकरके सर्व अभ्युदयके सूचक ये वक्ष्यमाण सोलह स्वप्न देखे ॥५९-६०॥ उसने आदि में तीन स्थानोंसे मद झरते हुए श्वेत मदोन्मत्ते गजेन्द्रको देखा। तत्पश्चात् गम्भीरध्वनि करनेवाले दीप्तियुक्त चन्द्र समान उज्ज्वल वृषभराजको देखा ॥६१॥ तदनन्तर कान्तियुक्त, लाल कन्धेवाला विशाल देहका धारक मृगराजको देखा। पुनः कमलासनपर बैठी हुई लक्ष्मीको देव हस्तियोंके द्वारा सुवर्णकलशोंसे स्नान कराते हुए देखा ॥६२॥ पुनः उसने दिव्य सुगन्धिसे उन्मत्त भौरोंको आकृष्ट करनेवाली दो मालाएँ देखीं। पुनः अन्धकारको नाश करनेवाला, ताराओंके साथ सम्पूर्ण कलाओंसे युक्त चन्द्रमा देखा ।।६३।। पुनः अन्धकारको सर्वथा नाश करनेवाला ऐसा उदयाचलसे उदित होता हुआ सूर्य देखा । इसके पश्चात् कमलोंसे ढके हुए मुखवाले दो सुवर्णमयी कलल देखे ॥६४॥ तदनन्तर कुमुदों और कमलोंके संचयवाले सरोवरमें क्रीड़ा करती दो मछल्याँ देखीं। पुनः जिसमें कमल-पराग तैर रहा है ऐसा जल-पूर्ण दिव्य सरोवर देखा ॥६५॥ पुनः उसने गन्भीर ध्वनि करता हुआ उमड़ता समुद्र देखा। पुनः स्फुरायमान मणिमय उत्तुंग दिव्य सिंहासन देखा ॥६६॥ पुनः हर्षित होती हुई रानीने बहुमूल्य रह्नोंसे प्रकाशमान देवविमान देखा। पुनः भूमिको भेदकर निकलता हुआ देदीप्यमान घरणेन्द्रका विमान देखा ॥६७॥ अपनी किरणोंसे ओकाशको प्रकाशित करनेवाली रत्नराशि देखी। सबसे अन्तमें उस जिनमाताने प्रदीप्त निर्धूम अग्नि देखी। ॥६८॥ इन स्वप्नोंके अन्तमें प्रमोद संयुक्त माताने पुत्रके आगमनका सूचके, उन्नत गजराजको अपने मुखमें प्रवेश करते हुए देखा ॥६९॥

तत्परचात् प्रातःकालीन बाजोंकी अद्भुत ध्विन चारों ओर फैल गयी और उस माताको जगानेके लिए सुन्दर कण्ठवाले तथा अस्वलित वाणीवाले वन्दीजन उत्तम मंगल गीत आदिको गाते हुए इस प्रकार स्तुति करने लगे—हे देवि, जगनेका समय तेरे सम्मुख आकर उपस्थित हुआ है, अतः शय्याको लोड़ो और अपने योग्य शुभ कार्योंको करो जिससे

१. ब त्रिमदश्रुति-। २. ब हि्रण्य।

৩.८७ ]

सप्तमोऽधिकारः

६९

प्रभाते श्रावकाः केचित् समतापन्नमानसाः। सामायिकं प्रकुर्वन्ति कर्मारण्यहुताशनम् ॥७६॥ उत्थाय शयनात् केचित् सर्वविव्वविनाशकान् । परमेष्टिनमस्कारान् जपन्ति श्रीसुखाकरान् ॥७४॥ महाप्राज्ञाः परं ज्ञाततस्वाः संरुष्य मानसम् । भजनते धर्मकृद्ध्यानं कर्मवं शर्मसागरम् ॥७५॥ अन्ये धीरा भजन्ति स्म कायं त्यक्तवा शिवासये । ब्युत्सर्गं विधिहन्तारं स्वर्मोक्षसुखसाधनम् ॥७६॥ इत्याद्यैः ग्रुमकर्मोचैर्दक्षो लोकः प्रवर्तते । स्वहिताय प्रभातेऽस्मिन् धर्मध्यानेन संप्रति ॥७०॥ जनस्योद्गमं यद्वत् खद्योता इव दुर्मताः । जायन्ते निःप्रभासतद्वचेन्दुतारा इनोद्गमे ॥७८॥ अर्हद्-भान्द्रये यद्वत्कुलिङ्गितस्करात्कराः । प्रणक्यन्ति तथादिस्योदये चौरा भयातुराः ॥७९॥ यथाज्ञानतमो दिव्यवन्यंग्रुमिर्जिनांग्रुमान् । निर्णाशयति तद्वच भास्वान्तैश्यं तमोंऽज्ञुमिः ॥८०॥ सन्मार्गसुपदार्थादीन् ग्रुद्धवाक्करणैर्यथा । प्रकाशयति तथिष्ठेशस्त्वयेनः किरणैरिषि ॥८१॥ यथाहद्वचनांभौवैर्विकासं यान्ति निश्चितम् । मनोऽम्बुजानि मन्यानां तथावज्ञानीनरिहमिनः ॥८२॥ पापिहृद्धमुदान्याग्रु लमते म्लानिमहृतः । दिन्यवाक्करणैस्तद्वत् कुमुदानीनमाचयैः ॥८३॥ प्रातः कालोऽज्ञुना देवि वर्तते विश्वश्चर्मकृत् । धर्मध्यानस्य योग्योऽयं सर्वास्युद्मसाधकः ॥८४॥ अतः पुण्यात्मिके पुण्यं कुरु मुक्तवाग्रुतल्पकृत् । सामायिकस्तवाग्यैस्व कल्याणशतमागमव ॥८५॥ इति तत्सारमाङ्गस्यगीतैः वर्णमुखावहैः । ध्वनिद्वर्त्वाचसंवातैः सह सा राज्यज्ञारारीत् ॥८६॥ वतः स्वप्रविकोकोत्थानन्दिनर्मरमानसा । उत्थाय शयनाहेवी चक्के निःयक्रियां पराम् ॥८५॥

कि तुम जगत्में सारभूत सब कल्याणोंको पाओगी ॥७०-७२॥ प्रभातकालमें समता-सहित चित्तवाले कितने ही श्रावक सामायिकको करते हैं, जो कि कर्मरूपी वनको जलानेके लिए अग्निके समान है ॥७३॥ कितने ही मनुष्य शय्यासे उठकर सर्व-विष्न-विनाशक, लक्ष्मी और सुखके भण्डार पंचपरमेष्ठियोंके नमस्कार-मन्त्रका जाप करते हैं ॥७४॥ कितने ही तत्त्वोंके ज्ञाता महाबुद्धिमान् लोग मनको रोककर कर्मका नाशक और सुखका सागर धर्मध्यान करते हैं ॥७५॥ कितने ही धीर पुरुष मुक्ति-प्राप्तिके लिए शरीरका त्याग कर कर्म-नाशक एवं स्वर्ग-मोक्ष सुखका साधक कार्योत्सर्ग करते हैं।।७६।। इत्यादि अभ कार्योंके द्वारा चतुर लोग अब इस प्रभातकालमें अपने हितके लिए धर्मध्यानके साथ प्रवृत्त हो रहे हैं।।७७। जिस प्रकार जिन देवरूपी सूर्यके उदय होनेपर कुमतिरूपी खद्योत प्रभा-हीन हो जाते हैं, उसी प्रकार इस समय सूर्यके उदय होनेपर ये चन्द्रमा और तारागण प्रभा-हीन हो रहे हैं।।७८॥ जिस प्रकार अर्हन्तरूपी भानुके उदय होनेपर कुलिंगीरूपी चोरोंका समृह नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार इस समय सूर्यके उदय होनेपर चोर भयभीत होकर विनष्ट हो रहे हैं ॥७९॥ जिस प्रकार जिनेन्द्ररूपी सूर्य अपनी दिव्यध्वनि रूपी किरणोंसे अज्ञानरूपी अन्धकारका नाश करता है, उसी प्रकार यह सूर्य भी अपनी किरणोंके द्वारा रात्रिके अन्धकारका नाश कर रहा है ॥८०॥ जिस प्रकार तीर्थंकर भगवान् अपने शुद्ध वचन-िकरणोंके द्वारा सन्मार्ग और जीवादि पदार्थीं-को प्रकाशित करते हैं, उसी प्रकार यह सूर्य भी अपनी किरणोंसे सांसारिक पदार्थोंको प्रकाशित कर रहा है।।८१।। जिस प्रकार अईन्तदेवके वचन-किरणोंके समृहसे भव्य जीवोंके हृदय-कमल विकसित हो जाते हैं, उसी प्रकार सूर्यकी किरणोंसे ये कमल भी विकसित हो रहे हैं ॥८२.। जिस प्रकार अर्हन्तदेवके दिव्य वचन-किरणोंसे पापियोंके हृदय-कुमुद म्लान हो जाते हैं, उसी प्रकार सूर्यकी किरण समृहसे कुमुद म्लान हो रहे हैं ॥८३॥ हे देवि, अब यह सर्व सुख-कारक प्रातःकाल हो रहा है, जो कि सर्व अभ्यदयके साधक धर्मध्यानके योग्य है।।८४।। अतः हे पुण्यशालिनि, शीव शय्याको छोड़कर सामायिक, जिनस्तव आदिके द्वारापुण्य कार्य करो और शत कल्याणभागिनी होवो ॥८५॥ इस प्रकार उन बन्दीजनोंके सारभूत, कानोंको सुखदायी, मंगल गीतोंके द्वारा बजते हुए बाजोंके साथ वह रानी जाग गयी।।८६॥ तब स्वप्नोंके

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

-33.0

श्रेयोनिवन्धिनीं सारां विश्वमाङ्गस्वकारिणीम् । एकाप्रचेतसा मुक्त्ये स्तवसामायिकादिभिः ॥८८॥ ततो मञ्जननेपथ्यमण्डनानि विधाय सा । परीता रेवजनैः कैश्विज्ञगाम भूपतेः सभाम् ॥८९॥ भागच्छन्तीं नृपो वीद्वय प्रियां संमाध्य स्वेहतः । मधुरैर्वचनैस्तस्ये ददी स्वार्धासनं मुदा ॥९०॥ सुखासीना ततोऽप्येषा विधाय स्वमुखे मुद्दम् । मनोहरगिरा हीत्यं स्वमर्तारं व्यज्ञ्चित् ॥९१॥ देवाय पश्चिमे भागे यामिन्याः सुखनिद्विता । अद्राक्षं षोडरास्वमानहमन्नुतकारणान् ॥९२॥ इमान् गजादिवद्वयन्तान् महाश्चर्यकरान् परान् । पृथक् पृथक् त्वमेतेषां फलं नाथ ममादिश ॥९३॥ तदाकण्येति सोऽवादीत् श्रिज्ञानी श्र्षणु सुन्दरि । एकाप्रचेतसामीषां दिशामि फलमूर्जितम् ॥९३॥ प्रशस्ते मिवता कान्ते तीर्थनाथो गजेश्वणात् । जगञ्जयेष्ठो महाधर्मस्यप्रवर्तको दृषात् ॥९५॥ प्रशस्ते मिवता कान्ते तीर्थनाथो गजेश्वणात् । जगञ्जयेष्ठो महाधर्मस्यप्रवर्तको दृषात् ॥९५॥ सिहेनानन्तवीर्थोऽसौ कर्मभयूथवातकः । लक्ष्मयामिषेकमासेष मेरो मूर्म्मि सुरेश्वरैः ॥९६॥ दिश्वा सुगन्धि रेहश्च सद्धर्मज्ञानतीर्थकृत् । पूर्णेन्दुना बुधाह्वादी सद्धर्ममृतवर्षणः ॥९७॥ मास्वताज्ञानकुध्वान्तहन्ता समास्वरख्यति । कुम्माभ्यां निधिमःगी स ज्ञानध्यानसुधाघटः ॥९८॥ मत्ययुग्मेक्षणाद् विश्वश्वर्मकर्ता महासुखी । सरसा लक्षणैदिव्येस्द्वासी व्यञ्जनैश्च सः ॥९९॥ अध्यान केवलज्ञानी नवकेविल्लकिववान् । सिहासनेन साम्राज्यपदयोग्यो जगद्गुरः ॥१००॥ स्विद्यानावलोकेन दिवः सोऽवतिर्थति । नागेन्द्वभवनालोकात् सोऽविध्वाननेश्ववान् ॥१००॥

देखनेसे उत्पन्न हुए आनन्दसे जिसका हृदय परिपूर्ण है, ऐसी उस देवीने शय्यासे उठकर पुण्य-वर्धिनी और सर्वमंगलकारिणी नित्य क्रियाओंको एकाप्रचित्तसे मुक्तिके लिए सामायिक, जिनस्तुति आदिके साथ किया ॥८७-८८॥

तत्परचात स्नान करके और वस्नाभूषण धारण करके वह कितने ही स्वजनोंके साथ राजाकी सभामें गयी।।८९।। राजाने अपनी प्रियाको आती हुई देखकर स्नेहके साथ मधुर वचन बोलकर हर्षसे उसे अपना आधा आसन दिया ॥९०॥ तब सिंहासनपर सुखसे बैठकर इस रानीने अपने मुखपर प्रमोद धारणकर मनोहर वाणी द्वारा अपने स्वामीसे इस प्रकार निवेदन किया।। ११।। हे देव, आज रात्रिके अन्तिम पहरमें सुखसे सोते हुए मैंने अद्भत पुण्यके कारण ये सोलह स्वप्न देखे हैं ॥९२॥ ऐसा कहकर उसने हाथीको आदि लेकर अँग्नि पर्यन्त महा आइचर्य करनेवाले उन उत्तम स्वप्नोंको निवेदन किया और बोली-हे नाथ, इन स्वप्नों का भिन्न-भिन्न फल मुझे बताइए।।९३।। रानीका यह कथन सुनकर तीन ज्ञानके धारक सिद्धार्थने कहा-हे सुन्दरि, तुम एकामचित्तसे सुनो, मैं इनका उत्तम फल कहता हूँ ॥९४॥ हे उत्तम प्रिये, हाथीके देखनेसे तेरे तीर्थनाथ पुत्र होगा । बैठके देखनेसे वह जगत्में श्रेष्ठ और महान् धर्मरूप रथका प्रवर्तक होगा ॥९५॥ सिंहके देखनेसे वह कर्मरूपी गज-समुदायका घातक अनन्त बीर्यशाली होगा। लक्ष्मीके देखनेसे वह सुमेरुकी शिखरपर देवेन्द्रों द्वारा जन्माभिषेकको प्राप्त होगा ॥९६॥ मालाओंके देखनेसे वह सुगन्धित देहवाला और सद्धर्म-ज्ञानरूप तीर्थका प्रवर्तक होगा। पूर्णचन्द्रके देखनेसे वह श्रेष्ठ धर्मरूप अमृतका बरसानेवाला और ज्ञानियोंको आनन्द करनेवाला होगा ॥९०॥ सूर्यके देखनेसे अज्ञानरूपी अन्यकारका नाग्नक भास्वर कान्तिका धारक होगा। कलश-युगलके देखनेसे वह अनेक निधियोंका स्वामी और ज्ञान-ध्यानरूपी अमृतसे परिपूर्ण घटवाला होगा ॥९८॥ मत्स्य-युगलके देखनेसे वह सर्व सुखोंका करनेवाला, महासुखी होगा। सरोवरके देखनेसे वह दिव्य लक्षणों और ब्यंजनोंसे शोभित शरीरवाला होगा ॥९९॥ समुद्रके देखनेसे वह केवलज्ञानी और नव-के बळळि वियों बाला होगा। सिंहासनके देखनेसे वह साम्राज्य बदके योग्य जगद्-गुरु होगा ॥१००॥ स्वर्गविमानके देखनेसे वह स्वर्गसे अवतरित होगा। नागेन्द्र-भवनके देखनेसे वह

१. अपरिवारजनैः।

७.११८ ] सप्तमोऽधिकारः

હ

दक्चिद्वृत्तादिरत्नानामाकरो रत्नराशितः । अग्निना कर्मकाष्ठाणां भस्मीभावं करिष्यति ॥१०२॥ गजेन्द्राकारमादाय भवत्यास्यप्रवेशनात् । त्वद्गर्भे निर्मे हे तीर्थेऽन्तिमोऽवतरिष्यति ॥१०३॥ इत्यमीषां च सम्यक्तस्फलाकर्णनतः सती । कृत्वा रोमाञ्चितं गात्रं पुत्रं प्राप्तेव सातुषत् ॥१०४॥ तदैवादिसुरेशस्यादेशाच्छ्रुवाद्याः सुदेवताः । पद्मादिहृद्दवासिन्यस्तत्राजग्मुश्च षट्प्रमाः ॥१०५॥ व्यथुस्तीर्थकरोत्पस्यै तास्तस्या गर्मशोधनम् । स्वर्गादुपाह्नतैर्दिव्यैः ग्रुचिद्वव्यैः ग्रुभासये ॥१०६॥ पुनर्देव्यो जिनाम्बायामाद्शुः स्वानिमान् गुणान् । सर्वो अभ्यर्णवर्तिन्यस्तरसेवादिपरायणाः ॥१०७॥ श्रीः श्रियं होः स्वलजां च एतिधैर्यं महद्द्धे । तस्यां कीर्तिः स्तुति बुद्धिवाधि लक्ष्मीश्र वैभवम् ॥१०८॥ निसर्गनिर्मं ठा देवी भूयस्ताभिविशोधिता । तदाच्छस्फटिकेनेव घटिताङ्गोतरां बसौ ॥१०९॥ तदैवापाढमासस्य ग्रुक्के षष्ठो दिने ग्रुचौ । उत्तराषाढनक्षत्रे ग्रुभे लग्नादिके सति ॥११०॥ सोऽमरेन्द्रोऽच्युताच्च्युत्वा धर्मध्यानेन धर्मकृत् । सुगर्मे प्रियकारिण्याः शुचौ पुण्याद्वातरत् ॥१११॥ तद्गर्भाधानमाहात्म्याद् घण्टाशब्दो महानभूत् । स्वर्ङीकेषु सुरेशाां विष्टराणि प्रचकम्पिरे ॥१९२॥ स्वयमेवामवस्सिहनादो ज्योतिष्कधामसु । शङ्कध्वनिर्महानासीद् भवनाधिपसग्रसु ॥११३॥ मेरीरवोऽतिगम्भोरो व्यन्तराणां गृहेषु च । शेषाश्चर्याणि जातानि बहुनि सर्वधामसु ॥११४॥ इत्यादि विविधाश्चर्यदर्शनाच्छीजिनेशिनः । विवेदुरवतारं ते चतुर्णिकायवासवाः ॥११४॥ ततस्ते त्रिदशाधीशाः स्वस्वभूत्युपलक्षिताः । स्वं स्वं वाहनमारूढाः सद्धर्मकरणोद्यताः ॥११६॥ स्वाङ्गाम्रणतेजोभिर्धोतयन्तो दिशो दश । ध्वजळत्रविमानार्धे दछादयन्तो नभोऽङ्गणम् ॥११७॥ सामराः सकलत्रा जयवाद्यादिरवाङ्किताः । जिनकत्याणसंसिद्धवै झाजग्मुस्तत्पुरं परम् ॥११८॥

अवधिज्ञानरूप नेत्रका धारक होगा ॥१०१॥ रत्नराशिके देखनेसे वह सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारि-त्रादि गुणोंका भण्डार होगा। और अग्निके देखनेसे वह कर्मरूप काष्ठको भस्म क्रेगा॥१०२॥ मुखमें प्रवेश करते हुए गजेन्द्रके देखनेसे आपके निर्मल गर्भमें अन्तिम तीर्थंकर गजेन्द्रके आकारको धारण करके अवतरित होगा॥१०३॥ इस प्रकार इन स्वप्नोंका उत्तम फल सुननेसे वह सती रोमांचित शरीर होती हुई पुत्रको प्राप्त हुएके समान अत्यन्त सन्तुष्ट हुई ॥१०४॥

इसी समय सौधर्म सुरेन्द्रके आदेशसे पद्म आदि सरोवरोंमें रहनेवाली श्री आदि छहों देवियाँ वहाँ आयीं ।।१०५।। उन्होंने स्वर्गसे छाये हुए दिव्य पवित्र द्रव्योंसे पुण्य प्राप्तिके निमित्त तीर्थं करकी उत्पत्तिके लिए उस प्रियकारिणीके गर्भका शोधन किया ॥१०६॥ पुनः समीपमें रहकर और उसकी सेवामें तत्पर होकर उन सभी देवियोंने जिन मातामें ये अपने अपने गुण स्थापित किये ॥१०७॥ माताके शरीरमें श्री देवीने अपनी शोभाको, ही देवीने अपनी रुज्जाको. भृति देवीने महान् धैर्यको, कीर्तिदेवीने स्तुतिको, बुद्धिदेवीने बोधिको और लक्ष्मी देवीने अपने वैभवको धारण किया ॥१०८॥ वह देवी स्वभावसे ही निर्मेळ थी; पुनः उन देवियोंके द्वारा विशृद्ध किये जानेपर स्वच्छ स्फटिकमणि निर्मित शरीरके समान अत्यन्त शोभाको प्राप्त हुई ।।१०९।। उसी समय आषाढ्मासके शुक्रपक्षके पवित्र षष्ठीके दिन उत्तराषाढ्रा नक्षत्रमें शुभ लगादिक होनेपर वह धर्मात्मा देवेन्द्र धर्मध्यानके साथ अच्यत स्वर्गसे च्युत होकर पुण्योदय-से प्रियकारिणीके पवित्र गर्भमें अवतरित हुआ ॥११०-१११॥ उसके गर्भधारणके माहात्म्यसे स्वर्गलोकमें घण्टाओंका भारी शब्द हुआ और इन्द्रोंके आसन कम्पित हुए ॥११२॥ ज्योतिष्क देवोंके स्थानोंमें स्वयमेव ही सिंहनाद हुआ। भवनवासियोंके भवनोंमें राखध्वनि होने लगी ।।११३।। ब्यन्तरोंके घरोंमें अति गम्भीर भेरियोंका शब्द हुआ । उस समय सर्व ही स्थानोंमें इसी प्रकारके अनेक आश्चर्य हुए॥११४॥ इत्यादि नाना प्रकारके आश्चर्योंको देखनेसे चतुर्णि-कायके देवोंने श्री तीर्थंकर देवके गर्भावतारको जाना ॥११५॥ तब वे सभी देवेन्द्र अपनी-अपनी विभूतिके साथ अपने-अपने वाहनोंपर आरूढ़ हो उत्तम धर्मके करनेमें उद्यत हुए अपने

ও२

## श्री-वीरवर्षंमानचरिते

[ ७.११९-

तदानेकितिमानैश्वाप्सरोभिः सुरसैन्यकैः । तरपुरं परितो रुद्धं रेजेऽमरपुरं यथा ॥११९॥
जिनेन्द्रपितरौ भक्त्या द्वारोप्य हरिविष्टरे । अमिषिच्य कनत्काञ्चनकुम्भैः परमोत्सवैः ॥१२०॥
प्रपूज्य दिव्यभूषास्चवन्नेः शकाः सहामरैः । गर्भान्तरूथं जिनं स्मृत्वा प्रणेमुस्विपरीत्य ते ॥१२१॥
हत्यायं गर्भकल्याणं कृत्वा संयोज्य सद्गुरोः । अम्बायाः परिचर्यायां दिक्कुमारीरनेकतः ॥१२२॥
आदिकल्पाधिपो देवैः समं शक्तरुषाज्यं च । परं पुण्यं सुचेष्टामिनीकलोकं मुदा ययौ ॥१२३॥
हति सुचरणधर्माच्छर्मसारं नृनाके निरुपममिह भुक्तवा तीर्थकर्तावतीर्णः ।
शिवमतिसुखसिद्धचे चेति मत्वाश्रयध्वं द्वामलचरणधर्मं शर्मकामा जिनोक्तम् ॥१२४॥
धर्मोऽधर्महरः सुधर्मजनको धर्मं श्रितास्तद्विद्रो धर्मेणेव किलाप्यते जिनपदं धर्माय मुक्त्ये नमः ।
धर्मान्नास्थपरो जगत्सुशिवकृद्धर्मस्य हेतुः क्रिया धर्मे मां स्थितिवन्तमेव विधिमिहें धर्म मुक्तं कुरु ॥१२५॥
बीरो वीरवुधाप्रणीजितिरिषुं वीरं श्रयन्ते बुधा वीरेणारिचयः सतां विघटते वीराय सिद्धचे नमः ।
वीराज्ञास्थिरिधातकोऽत्र सुभटो वीरस्य नित्था गुणा वीरे वीरतरं दधे निजमनो मां वीर वीरं सज ॥१२६॥

इति भट्टारक-सकलकीर्ति-विरचिते श्री-वीरवर्धमानचरिते । भगवद्-गर्भावतार-वर्णनो नाम सप्तमोऽधिकारः ॥७॥

शरीरके आभूषणोंके तेजसे दशों दिशाओंको उद्योतित करते, ध्वजा, छत्र, विमानादिसे गगनाङ्गणको आच्छादित करते और जय-जय नाद करते और वाजोंको वजाते हुए अपनी स्त्रियों और अपने देव-परिवारके साथ भगवान्के गर्भकल्याणकी सिद्धिके छिए उस उत्तम कुण्डपुर नगर आये।।११६-११८॥

उस समय अनेक विमानोंसे, अप्सराओंसे और देव-सैनिकोंसे वह कुण्डपुर सर्व ओर से ज्याप्त होकर अमरपुरके समान शोभित होने लगा ॥११९॥ इन्द्रोंने तीर्थंकर भगवानके माता-पिताको भक्तिसे सिंहासनपर बैठाकर चमकते हुए सुवर्ण-कछशों द्वारा परम उत्सवके साथ अभिषेक करके, दिज्य वस्न, आभूषण और मालाओंसे सर्व देवोंके साथ पूजा करके उन्होंने गर्भके भीतर विराजमान जिनदेवका स्मरण कर और तीन प्रदक्षिणा देकर नमस्कार किया ॥१२०-१२१॥ इस प्रकार गर्भकल्याणक करके और जगद्-गुरुकी माताकी सेवामें अनेक दिक्कुमारियोंको नियुक्त करके तथा परम पुण्य उपार्जन करके वह आदि कल्पका स्वामी सौधर्मन्द्र उत्तम चेष्टावाले देवोंके साथ हिंगत होता हुआ देवलोकको चला गया ॥१२२-१२३॥

इस प्रकार उत्तम आचरण किये गये धर्मके प्रभावसे मनुष्य और स्वर्गकोकमें अनुपम सारम्त सुखोंको भोगकर तीर्थंकर देवने अवतार लिया। ऐसा समझकर सुखके इच्छुक जन शिवगतिके सुखोंकी सिद्धिके लिए जिन-भाषित निर्मल चारित्र धर्मका आश्रय लेवें ॥१२४॥ धर्म अधर्मका हती है और सुधर्मका जनक है, अतः सुधर्मके जानकार उस धर्मका आश्रय लेते हैं। धर्मके द्वारा ही निश्चयसे जिन पद प्राप्त होता है, अतः मुक्ति प्राप्तिके अर्थ धर्मके लिए नमस्कार है। जगत्में धर्मके अतिरक्त अन्य कोई सुखकारी नहीं हैं, धर्मका कारण चारित्र-आचरण है, अतः धर्ममें स्थिति करनेवाले सुझे हे धर्म, तुम कर्मोंसे मुक्त करो॥१२५॥ वीर भगवान् वीरोंमें झानियोंके अप्रणी हैं, अतः पण्डित लोग शत्रुओंके जीतनेवाले वीर भगवान्का आश्रय लेते हैं, वीरके द्वारा ही सन्तपुक्षोंका शत्रु-समृह विघटित होता है, अतः सिद्धि-प्राप्तिके अर्थ वीर प्रभुके लिए नमस्कार है। इस लोकमें वीरसे अतिरिक्त और कोई सुभट शत्रुओंका नाश करनेमें समर्थ नहीं है, वीर प्रभुके गुण नित्य हैं, मैं वीर भगवान्में अपने अति वीर मनको धारण करता हूँ, हे वीर भगवन्, मुझे वीर बनाओ॥१२६॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति-विरचित श्री-वीरवर्धमान चरितमें भगवान्के गर्भावतारका वर्णन करनेवाला सप्तम अधिकार समाप्त हुआ ॥॥।

# ऋष्टमोऽधिकारः

पञ्चकल्याणभोक्तारं दातारं त्रिजगिन्छ्यः । त्रातारं संस्तेः पुंसां वोरं तच्छक्तये स्तुवे ॥१॥ अथ मङ्गळधारिण्यः काश्चित्तस्याः सुराङ्गनाः । काश्चित्तमज्ञनपालित्यश्चात्त्यास्तावृळदायिकाः ॥२॥ काश्चित्तमहानसे लग्नाः शच्याविरचने पराः । पादप्रश्नालने काश्चिदासन् दिच्यप्रसाधने ॥३॥ काश्चिद्दियाः स्वज्ञस्यये दृष्युः कल्पळता इव । श्रौमांग्रुकानि काश्चिज्ञात्त्या रत्नामरणानि च ॥४॥ उरलातासिकराः काश्चिदङ्गरक्षाविधौ स्थिताः । तस्या अभीष्टमोगादीन् दातुं चान्यास्तदिच्छया ॥५॥ पुष्परेणुभिराकीणं मार्जयन्ति नृपाङ्गणम् । काश्चिज्ञात्त्याः प्रकुर्वन्ति चन्दनच्छटयोक्षितम् ॥६॥ विचित्रं विलिवित्त्यालं रत्नचूणेंः प्रकुर्वते । काश्चित्त् द्युशाखिपुष्पावैरत्या उपहरन्ति च ॥७॥ काश्चित्वे तुङ्गहर्म्यात्रे तरला मणिदीपिकाः । निशासु बोधयन्ति स्म विद्वन्वानस्तमोऽभितः ॥८॥ गतावंग्रुकसंधानमासनेऽप्यासनार्पणम् । स्थितौ च परितः सेवां तस्याश्चकुः सुराङ्गनाः ॥९॥ कदाचिज्ञलक्षेत्रीभिनंनक्षीडाभिरत्यदा । अन्येषुर्मेषुरैगीतैस्तस्तुतोक्ष्यपुणान्वितैः ॥१०॥ परेषुर्नर्तनेनेत्रप्रियेस्त्र्पंत्रिकैः परेः । कथागोष्टीभिरत्येषुः प्रेक्षणगोष्टीभिरत्यदा ॥११॥ इस्याग्वेरपरिदिच्यैविक्रियिदिव्यविक्रियिदिव्यविक्रियिदिव्यविक्रियिदिव्यविक्रियिदिव्यविक्रियिद्वित्रभावजैः । विनोदैस्ता जिनाम्बाया देव्यश्चक्रस्तरा सुत्वम् ॥१२॥

पंचकल्याणकोंके भोक्ता, तीन छोककी छक्ष्मीके दाता और संसारी जीवोंके त्राता श्री वीरनाथकी मैं उनकी शक्ति-प्राप्तिके छिए स्तुति करता हूँ ॥१॥

भगवान्के गर्भमें आनेके पश्चात् उन कुमारिका देवियोंमें से कितनी ही देवियाँ माताके आगे मंगल द्रव्योंको रखती थीं, कितनी ही देवियाँ माताको स्नान कराती थीं, कितनी ही ताम्बल प्रदान करती थीं, कितनी ही रसोईके काममें लग गयीं, कितनी ही शया सजानेका काम करने लगीं, कोई पाद-प्रक्षालन कराती, कोई दिव्य आभूषण पहनाती, कोई माताके छिए कल्पछताके समान दिव्य मालाएँ बनाके देती, कोई रेशमी बस्त्र पहननेके छिए देती और कोई रत्नोंके आमूषण लाकर देती थी ॥२-४॥ कितनी ही देवियाँ माताकी शरीर-रक्षाके लिए हाथोंमें तलवार लिये खड़ी रहतीं और कितनी ही देवियाँ माताकी इच्छाके अनुसार उन्हें अभीष्ट भोगादिकी वस्तुएँ ठाकर देती थीं ॥५॥ कितनी ही देवियाँ पुष्प-पराग-से ज्याप्त राजांगणको साफ करतीं और कितनी ही चन्दनके जलका छिडकाव करती थीं ॥६॥ कितनी ही देवियाँ रत्नोंके चुर्णसे सांथिया आदि पूरती थीं, और कितनी ही कल्पवृक्षोंके पुष्पोंसे वने फूल-गुच्छक भेंट करती थीं ॥७॥ कितनी ही देवियाँ आकाशमें ऊँचे राजभवनके अग्रभागपर रातके समय प्रकाशमान मणि-दीपक जलाती थीं जो कि सब ओरके अन्धकार-का नाश करते थे। माताके गमन करते समय कितनी ही देवियाँ वस्त्रोंको सँभालती थीं और उनके बैठते समय आसन-समर्पण करती थीं। माताके खड़े होनेपर वे देवियाँ चारों ओर खड़ी होकर उनकी सेवा करती थीं ॥८-९॥ वे देवियाँ कभी जलकीड़ाओंसे, कभी वनक्रीड़ाओं-से, कभी उसके गर्भस्थ पुत्रके गुणोंसे युक्त मधुर गीतोंसे, कभी नेत्र-प्रिय नृत्योंसे, कभी तीन प्रकारके बाजोंसे, कभी कथा-गोष्ठियोंसे और कभी दर्शनीय स्थलोंको दिखानेके द्वारा माताका मनोरंजन करती थीं ॥१०-११॥ इनको आदि छेकर विक्रिया ऋद्धिके प्रभावसे उत्पन्न हुए नाना प्रकारके अन्य दिव्य विनोदोंके द्वारा वे जिन-माताको सर्व प्रकारसे सुखी करती

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ८.१३-

इत्येचा दिक्कुमारीभिविधिना पर्युपासिता । तत्यमानैरिवाविष्टा वभौ त्यक्तोपमा सती ॥१२॥ नवमे मास्यथाभ्यणे अन्तर्वकीं महागुणाम् । प्रज्ञाप्तकर्षसंप्राप्तां देव्यस्तामित्यरञ्जयन् ॥१४॥ निगृदार्थिकयाबाद्दैर्नानाप्रदनैमंनोहरैः । प्रहेलिकानिरोष्ट्याचैः काव्यैः श्लोकैश्च धर्मदैः ॥१५॥ विरक्तो नित्यकामिन्यां कामुकोऽकामुको महान् । सस्प्रहो निःस्प्रहो लोके परात्मान्यश्च यः स कः ॥१६॥ ( प्रहेलिका )

हृश्योऽदृश्यिक्वित्यूषः प्रकृत्या निर्मेलोऽन्ययः । हन्ता देहिविधेरेंवोना यः क वर्ततेऽद्य सः ॥१७॥ ( प्रहेलिका )

असंख्यनुसुराराध्यो दृश्योऽत्र त्रिजगद्गुरुः । जयतात्ते सुतोऽनेक्वेर्गुंणैः सारैश्च सुन्दरि ॥१८॥ ( निरोष्टयम् )

नित्यस्त्रीरागरक्तो यस्त्यक्तान्यञ्जीसुखाशयः । सृतुस्ते जगतां नाथो नो रक्षतु गुणाकरः ॥१९॥ ( निरोष्ट्यम् )

हरहर्यादिविश्वेषां मनोऽम्ब त्रिजगत्पतेः । गर्माभानेन दिन्येन जगत्कल्याणकारिणि ॥२०॥ ( क्रियागोपितम् )

भटाद्युभूनुनाथानां तीर्थतां तीर्थधारिणे । धर्मतीर्थकरोत्पत्तेः स्वस्य गर्माज्जगद्धिते ॥२१॥ ( क्रियागोपितम् )

हितकुत्क इहामुत्र देवि योऽर-तशर्मणे । त्रिजगद्धितकत्रीश्च कर्ता चिद्धर्मतीर्थयोः ॥२२॥

थीं ॥१२॥ इस प्रकार उन दिश्कुमारी देवियोंके द्वारा विधिपूर्वक उपासना की गयी सती जिन-माताने उनके प्रभावसे व्याप्त होकर अनुपम शोभाको धारण किया ॥१२॥

अथानन्तर नवम मासके समीप आनेपर महागुणशाळिनी, बुद्धि प्रकर्षधारिणी उस गर्भवती माताका मन देवियोंने गृढ अर्थ और गृढ क्रियापद्वाले नाना प्रकारके मनोहर प्रश्नोंसे, प्रहेलिका ( पहेलियाँ ) पूछकर, निरोष्ठय (ओठसे नहीं बोले जानेवाले वर्णोंसे युक्त) काव्य, और धार्मिक इलोकोंके द्वारा इस प्रकारसे रंजायमान करना प्रारम्भ किया ॥१४-१५॥ देवियोंने पूछा—हे माता, बनाओ—नित्य ही कामिनी जनोंमें आसक्त होकरके भी विरक्त है, कामुक होकरके भी अकामुक है और इच्छा-सहित होकर भी इच्छा-रहित है ? ऐसा लोक-में कौन श्रेष्ठ आत्मा है ? माताने उनके इस प्रश्नका उत्तर इस प्रश्नमें पठित 'परात्मा' पदसे दिया। अर्थात् जो परमात्मा होता है, वह मुक्ति स्त्रीमें आसक्त होते हुए भी सौसारिक स्त्रियोंसे विरक्त रहता है ॥१६॥ पुनः देवियोंने पुछा—जो अदृश्य होकरके भी दृश्य है, रत्न त्रयसे भूषित होनेपर भी त्रिशृलधारक नहीं है, प्रकृतिसे निर्मल और अन्यय होनेपर भी देहकी रचनाको नाशक है, परन्तु वह महादेव नहीं है, ऐसा वह जीव अभी कहाँ रहता है ? इसका उत्तर इसी इलोक-पठित 'देवोना' परसे माताने दिया। अर्थात् वह देवरूपधारक मनुष्य तीर्थंकर हैं ॥१७॥ हे सुन्द्रि, असंख्य नर और सुर-आराध्य, दृश्य, त्रिजगद्गुरु अनेक सारवान गुण-युक्त तेरा पुत्र है। (यह निरौष्ट्रय काव्य है, क्योंकि इस इलोकमें ओठसे बोले जानेवाला एक भी शब्द नहीं हैं) ॥१८॥ जो नित्य-स्त्री-राग-रक्त हैं, अन्य स्त्रीसुखका त्यागी है, ऐसा जगत्का नाथ तेरा गुणाकर सुत हमारी रक्षा करे। ( इस पद्यमें भी सभी निरौष्टय अक्सर हैं ) ॥१९॥ हे जगत्कल्याणकारिणि, मातः, त्रिजगत्पतिको अपने दिव्य गर्भमें धारण करनेसे हर, हरि आदि सर्व देवोंके मनकी रक्षा करो। (इस इलोकमें 'अव' क्रिया छिपी होनेसे यह क्रियागुप्त पद्य है ) ॥२०॥ हे जगत्-हितंकरि, अपने गर्भसे धर्म-तीर्थंकरकी उत्पत्ति करनेके कारण तीर्थधारिणी तू देव, विद्याधर और भूमिगोचरी राजाओंका तीर्थस्थान बन ॥२१॥ ( इस पद्यमें 'अट' यह क्रिया गुप्त है ) । ( प्रइन– ) हे देवि ! इस लोक और परलोकमें

૭ષ

अष्टमोऽधिकारः

८.३५ ]

महागुरुगुंरूणां को यो गरीयान् जगस्त्रये । सर्वेश्वातिशयैर्द्धिगुंणैरन्तातिगैर्जिनेट् ॥२३॥ प्रामाण्यं सहचः कस्य यः सर्वज्ञो जगहितः । निर्दोषो वीतरागश्च तस्य नान्यस्य जातुचित् ॥२४॥ पीयूपिमव किं पेयं जन्ममृखुविषापहम् । जिनेन्द्रास्योद्भवं ज्ञानामृतं दुश्चिद्धिषं न च ॥२५॥ किं ध्येयं धीमतां छोके ध्यानं च परमेष्ठिनाम् । जिनागमं स्वतत्त्वं वा धर्मग्रुक्टं न चापरम् ॥२६॥ स्वरितं करणीयं किं येन नश्यति संस्तिः । अनन्ता दृष्टिचिद्वृत्त्वमादि तन्न चापरम् ॥२६॥ सहगामी सतां कोऽत्र धर्मबन्धुर्देयामयः । सर्वत्रापदि सत्त्राता पापारिरिप नापरः ॥२८॥ धर्मस्य कानि कर्त्वाणे तयो रत्नत्रयाणि च । वतश्चीलानि सर्वाणि श्वमादिलक्षणान्यपि ॥२९॥ धर्मस्य किं फलं लोके या विश्वेन्द्रविभूतयः । सत्सुखं श्रीजिनादीनां तत्सवं तत्कलं परम् ॥३०॥ लक्षणं कीदशं धर्मिणामत्र शान्तता परा । निरहंकारता ग्रुद्धक्रिया तत्सवं तत्कलं परम् ॥३०॥ कानि पापस्य कर्त्वाणि मिथ्यात्वादीनि लानि च । कोपादीनि कुसंगानि षोढानायतनान्यपि ॥३२॥ पापस्य किं फलं यचामनोज्ञं दुःलकारणम् । दुर्गतौ क्रेशरोगादिनिन्दां सर्वे हि तत्ककम् ॥३३॥ पापिनां लक्षणं कोदृग्विधं तीवकषायता । परनिन्दारमशंसादिरौद्दत्वादीनि तत्त्यसम् ॥३॥ को लोभी सर्वदा थोऽत्रेकं धर्मं मजते सुर्थाः । ग्रुमुक्षुविमलाचारैस्तपोगोगैश्च दुःकरैः ॥३॥ को लोभी सर्वदा थोऽत्रेकं धर्मं मजते सुर्थाः । ग्रुमुक्षुविमलाचारैस्तपोगोगैश्च दुःकरैः ॥३५॥

जीवोंका हित करनेवाला कौन है ? ( उत्तर- ) जो चेतन-धर्म तीर्थका कर्ता है, वही अनन्त सुखके लिए तीन जगत्का हित करनेवाला है ॥२२॥ (प्रश्न-) गुरुओंमें सबसे महान गुरू कौन है ? ( उत्तर- ) जो सर्व दिव्य अतिशयोंसे अनन्त गुणोंसे गरिष्ठ हैं, ऐसे जिनराज ही महान् गुरु हैं ॥२३॥ (प्रश्न-) इस लोकमें किसके वचन प्रामाणिक हैं ? (उत्तर-) जो सर्वज्ञ, जगत-हितैषी, निर्दोष और वीतराग है, उसके ही वचन प्रामाणिक हैं, अन्य किसी के नहीं हैं।।२४॥ (प्रश्न-) जन्म-मरणह्म विषको दूर करनेवाली, अमृतके समान पीने योग्य क्या वस्तु है ? (उत्तर-) जिनेन्द्रदेवके मुखसे उत्पन्न हुआ ज्ञानामृत ही पीनेके योग्य है । मिथ्याज्ञानियोंके विषरूप वचन नहीं ॥२५॥ (प्रश्न-) इस छोकमें बुद्धिमानोंको किसका ध्यान करना चाहिए? (उत्तर-) पंच परमेष्ठियोंका, जिनागमका, आत्मतत्त्वका और धर्मशुक्लरूप ध्यानोंका ध्यान करना चाहिए । अन्य किसीका नहीं ॥२६॥ ( प्रश्न- ) शीघ्र क्या काम करना चाहिए? (उत्तर-) जिससे संसारका नाश हो, ऐसे अनन्त दर्शन, ज्ञान, चारित्रके पालनेका काम करना चाहिए, अन्य काम नहीं ॥२०॥ (प्रश्न-) इस संसारमें सज्जनोंके साथ जानेवाला कौन है ? ( उत्तर- ) पापका नाशक, सर्वत्र आपदाओंमें रक्षक ऐसा द्यामयी धर्म बन्धु ही साथ जानेवाला है, अन्य कोई नहीं ॥२८॥ (प्रश्न-) धर्मके करनेवाले कौन हैं ? (उत्तर-) तप, रत्नत्रय, ब्रत, शील और क्षमादि लक्षणवाले सर्व कार्य धर्मके करनेवाले हैं।।२९॥ (प्रश्न -) इस लोकमें धर्मका क्या फल है ? (उत्तर-) समस्त इन्द्रोंकी विभृति, तीर्थंकरादिकी लक्ष्मी और उत्तम सुखकी प्राप्ति ही धर्मका उत्तम फल हैं ।।३०।। ( प्रइते– ) धर्मात्माओंका क्या लक्षण है ? ( उत्तर- ) उत्तम शान्त और अहंकार-रहित स्वभाव होना, तथा शृद्ध क्रियाओंके आचरणमें नित्य तत्पर रहना ये धर्मात्माके लक्षण हैं ॥३१॥ (प्रइन-) कीनसे कार्य पापके करनेवाले हैं ? (उत्तर-) मिथ्यात्व आदिक, पंच इन्द्रियाँ, क्रोधादि कषाय, कुसंग और छह अनायतन ये सब पापके करनेवाछे हैं ॥३२॥ ( प्रइन-) पापका क्या फल है ? ( उत्तर- ) अप्रिय और दुखके कारण मिलाना, दुर्गतिमें रोग-क्लेशादि भोगना और निन्दा पर्याय पाना ये सर्व ही पापके फल हैं ॥३३॥ (प्रश्न-) पापियोंके छक्षण किस प्रकारके हैं ? ( उत्तर - ) तीब्र कपायी होना, पर-निन्दा और अपनी प्रशंसा करना, रौद्र कार्य करना इत्यादि पापियोंके छक्षण हैं।।२४। (प्रश्न-) महाछोभी कौन है ? ( उत्तर- ) जो बद्धिमान संसारमें सदा एकमात्र धर्मका ही सेवन करता है, और

હદ

# श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ८.३६−

विवेकी कोऽत्र यो वेत्ति विचारं निस्तुषं हृदि । देवशास्त्रगुरूणां च धर्मादीनां न चापरः ॥६६॥ को धर्मी यो युतः सारैः क्षमाधिर्देशलक्षणः । जिनाज्ञापालको धोमान् वृती ज्ञानी न चापरः ॥६७॥ किममुत्र सुपाथेयं यत्पुण्यं निर्मलं कृतम् । दानप्जोपवासाधैर्वत्रशीलयमादिभिः ॥६८॥ सफलं जन्म कस्येद्द येनाप्ता बोधिरत्मा । मुक्तिश्रीसुखमाता च तस्य नान्यस्य जातुचित् ॥६९॥ कः सुखी जगतां मध्ये यः सर्वोपधिवर्जितः । ज्ञानध्यानामृतस्वादी वनवासी न चापरः ॥४०॥ चिन्ता कात्र विधेयाहो कर्मारीणां विधातने । साधने मुक्तिलक्ष्म्याहच नान्यत्र खादिशर्मणि ॥४९॥ क विधेयो महान् यत्रः पालने शिवदायिनाम् । स्त्रत्रयतपोयोगज्ञानादीनां न संपदाम् ॥४२॥ कः सुहृत्यस्यः पुंसां यो बलात्कारयेद् बृषम् । तपो दानं व्यतादीनि दुराचारं निवार्यं च ॥४३॥ कः शत्रुविषयो योऽत्र तपोदीक्षाव्रतादिकान् । हितान् द्दाति न दातुं स शत्रुः स्वान्ययोः कुधीः ॥४४॥ कं शत्रुविषयो योऽत्र तपोदीक्षाव्रतादिकान् । हितान् द्दाति न दातुं स शत्रुः स्वान्ययोः कुधीः ॥४४॥ कं शत्रुविषयो योऽत्र तपोदीक्षाव्रतादिकान् । हितान् द्दाति न दातुं स शत्रुः स्वान्ययोः कुधीः ॥४४॥ विद्यसमा का महादेवी महादेवं जगद्गुस्म् । सृते या धर्मकर्तारं मत्यमा सा न चापरा ॥४६॥ किं पाण्डस्यं श्रुतं ज्ञास्वा यद्दुराचारदुर्मद्म् । मनाग् न क्रियतेऽन्यद्वा पापहेतुकियादिकम् ॥४७॥ किं मूर्लस्यं परिज्ञाय यज्ज्ञानं हितकारणम् । तपो धर्मक्रयाचारं निःपापं न विधीयते ॥४८॥

निर्मल आचरणोंसे तथा दुष्कर तपोयोगोंसे मोक्षकी इच्छा करता है, वहीं महालोभी है ॥३५॥ (प्रश्न-) इस लोकमें विवेकी पुरुष कौन है ? (उत्तर-) जो मनमें देवशास्त्र गुरुका और धर्मादिकका निर्दोष विचार करता है, वह विवेकी है। अन्य कोई नहीं ॥३६॥ (प्रश्न-) धर्मात्मा कौन है ? ( उत्तर- ) जो सारभूत उत्तम क्षमादि दशलक्षण धर्मसे संयुक्त है, जिन-आज्ञाका पालक है, बुद्धिमान, ब्रती और ज्ञानी है, वही धर्मात्मा है। अन्य कोई नहीं।।३७।। ( प्रइन- ) परलोकमें जाते समय उत्तम पाथेय ( मार्गका भोजन ) क्या है ? ( उत्तर-) दान, पुजा, उपवासादिसे, तथा ब्रत, शील संयमादिसे उपार्जित निर्मल पुण्य ही परलोकका उत्तम पोथेय है ॥३८॥ ( प्रश्न− ) इस संसारमें किसका जन्म सफल है ? ( उत्तर− ) जिसने मुक्ति-श्रीकी सुखमयी मातास्वरूप उत्तम बोधि प्राप्त (भेदज्ञान) कर ही है, उसीका जन्म सफल है, अन्य किसीका नहीं ॥३९॥ ( प्रश्न⊸ ) जगतुमें सुखी कौन हैं ? ( उत्तर– ) जो सर्व परियहसे रहित है, ज्ञान और ध्यान रूप अमृतका आस्वादन करनेवाला है, ऐसा वनवासी साधु संसारमें सुखी है और कोई सुखी नहीं ॥४०॥ (प्रश्न-) संसारमें चिन्ता किस वस्तुकी करना चाहिए? (उत्तर-) कर्म-शत्रुओंके विघात करनेमें, और मुक्ति लक्ष्मीके साधनमें चिन्ता करना चाहिए। इन्द्रियादिके सुखमें नहीं ॥४१॥ ( प्रश्न - ) महान् प्रयत्न कहाँ करना चाहिए? (उत्तर-) शिव देनेवाले रत्नत्रयधर्ममें, तपःसाधनमें और ज्ञानादिकी प्राप्तिमें प्रयत्न करना चाहिए । सांसारिक सम्पदाओं के पानेमें नहीं ॥४२॥ ( प्रश्न-) मनुष्योंका परम मित्र कौन है ? ( उत्तर - ) जो आग्रहपूर्वक धर्मको, तप, दान और त्रतादिको करावें और दुराचारको छडावे ॥४३॥ ( प्रश्न – ) संसारमें विषम शत्र कौन है ? (उत्तर-) जो आत्म-हितकारक तप, दीक्षा और ब्रतादिको प्रहण न करने देवे, वह कुबुद्धि अपना और दूसरोंका परम शत्रु है ॥४४॥ (प्रश्न-) प्रशंसा करनेके योग्य क्या कार्य है ? (उत्तर-) जो अल्प धनसे युक्त होनेपर भी उत्तम क्षेत्रमें महान दान दे और दुर्बल अंग होनेपर भी निर्दोप उत्तम तपइचरण करे. उसके ये दोनों कार्य प्रशंसनीय हैं ॥४५॥ (प्रश्न-) तुम्हारे समान और दूसरी महादेवी कीन है ? (उत्तर-) जो जगतके गुरु और धर्मके कर्ता महान देवको उत्पन्न करती है, वह मेरे समान है, दूसरी कोई नहीं है, ॥४६॥ ( प्रश्न-) पाण्डित्य क्या है ? ( उत्तर-) जो शास्त्रोंको जानकर जरा-सा भी दुराचरण और दुरिममान नहीं करता, तथा पापकी कारणभूत अन्य क्रियादिको नहीं करना ही पाण्डित्य है ॥४०॥ ( प्रश्न- ) मूर्खता क्या है ? ( उत्तर- )

## ८.६२ ] अष्टमोऽधिकारः

के चौरा दुर्घराः पुंसां धर्मरत्नापहारिणः । पञ्चाक्षाः पापकर्वारः सर्वानयंविधायिनः ॥४९॥ के धूरा ये जयन्त्यत्र परीषहमहामटान् । धैर्यासिना कषायारीन् स्मरमोहादिशात्रवान् ॥५०॥ को देवोऽखिळवेत्ता यो दोषाष्टादशद्रगः । अनन्तगुणवाराशिर्धर्मकर्ता परो न च ॥५१॥ को महान् गुरुरेवात्र यो द्विधा सङ्गवर्जितः । जगद्मन्यहितोषुक्तो सुरुष्ठुर्नापरः कवित् ॥५२॥ इति तामिः प्रयुक्तानां प्रश्नानां ग्रुभकारिणाम् । सर्वविद्गर्भमाहास्म्यादुत्तरं सा स्फुटं ददौ ॥५३॥ हित तामिः प्रयुक्तानां प्रश्नानां ग्रुभकारिणाम् । सर्वविद्गर्भमाहास्म्यादुत्तरं सा स्फुटं ददौ ॥५३॥ हित्रगेणामला वृद्धिर्विज्ञानेऽस्यास्तरामभूत् । त्रिज्ञानभास्वरं देवसुद्धहन्त्या निजोदरं ॥५३॥ सुत्रोऽस्या उद्दरस्थोऽपि नाजीजनन्मनाग् व्यथाम् । ग्रुक्तिस्थो जलविन्दुः कि विक्रियां याति जातुचित्॥५५॥ त्रिवलीभङ्करं देव्यास्त्रथैवास्थात्तन्त्रस्म् । तथापि ववृधे गर्भस्तव्यभावो महात्मनः ॥५६॥ साभात्पुरुषरत्नेन तेन गर्भस्थितेन सोः । रत्नगर्भा धरेवान्या महती कान्तिसंश्रिता ॥५७॥ सक्षेण प्रहितेन्द्राणी द्वप्तरोभिः समं सुद्रा । सिषेवे यदि तां देवीं तस्याः का वर्णना परा ॥५८॥ इत्यादेः परमोत्साहमहोत्स्वरातैः परैः । नवमे मासि संपूर्णे चैत्रे मानि ग्रुभोद्ये ॥५९॥ त्रयोदशीदिने ग्रुक्ते थोगेऽर्थमणि नामनि । ग्रुभो लमादिके देवी सुक्षेन सुपुत्रे सुतम् ॥६०॥ लस्तरान्तिहत्वभवान्तं दिव्यदेहं जगद्धितम् । त्रिज्ञानभूषितं दीप्रं धर्मचित्तीर्थकारकम् ॥६१॥, तद्यस्य जन्ममाहात्म्यात्रापुर्विर्मेळतां दिशः । नमसामावयौ वायुः सुगन्धः श्निशारः शनैः ॥१६॥।

हितकारक ज्ञानको पा करके भी निष्पाप धर्म, क्रिया और आचारको नहीं करना ही मूर्खता है ॥४८॥ (प्रश्न-) दुर्धर चोर कौनसे हैं? (उत्तर-) जीवोंके धर्मरूप रत्नके चुरानेवाले, पाप-कारक, और सर्व अनर्थ विधायक इन्द्रिय-विषय ही दुर्धर चोर हैं ॥४९॥ (प्रश्न-) इस जगत्में शूर-वीर कौन हैं? (उत्तर-) जो धेर्यरूपी तल्वारके द्वारा परीषह रूपी महान् सुभटोंको, कपायरूप अरियोंको और काल-मोहादि शत्रुओंको जीतते हैं, वे ही पुरूप शूरवीर हैं ॥५०॥ (प्रश्न-) देव कौन हैं? (उत्तर-) जो सर्व वस्तुओंका ज्ञाता है, अठारह दोषोंसे रहित हैं, अनन्त गुणोंका सागर है और धर्म तीर्थका कर्ता है, वही देव हैं। दूसरा नहीं ॥५१॥ (प्रश्न-) महान् गुरु कौन हैं? (उत्तर-) जो अन्तरंग-विहरंग दोनों प्रकारके परिप्रहसे रहित हैं, जगत्के भज्य जीवोंके हित करनेमें उद्यत हैं, और मोक्षका इन्छुक हैं, वही सच्चा गुरु हैं और कोई नहीं॥५२॥ इस प्रकारसे उत्त देवियोंके द्वारा पृछे गये शुभ-कारक प्रश्नोंका उत्तम स्पष्ट उत्तर सर्ववेत्ता गर्भस्थ तीर्थंकरके माहात्म्यसे उस माताने दिया॥५३॥

यद्यपि माता प्रियकारिणी स्वभावसे ही निर्मल बुद्धिवाली थी, तो भी अपने उदरमें त्रिज्ञानी सूर्यरूप जिनदेवको धारण करनेसे विशिष्ट ज्ञानमें उसकी बुद्धि और भी अधिक निपुण हो गयी ॥५४॥ गर्भस्थ पुत्रने अपनी माताको जरा-सी भी पीड़ा नहीं दी। शुक्तिके भीतर स्थित जलविन्दु क्या कभी कुल विकार करता है? नहीं करता ॥५५॥ माताका न्निबलीसे सुन्दर कुश उद्र ज्योंका त्यों रहा और गर्भ बढ़ता रहा। यह प्रभाव गर्भस्थ महान् आत्माका था॥५६॥ गर्भमें स्थित उस पुरुवरत्नसे वह गाता इस प्रकारसे शोभाको प्राप्त हुई, जैसे कि महाकान्तिसे युक्त दूसरी रत्नगर्भा पृथ्वी ही हो।॥५०॥ यदि शकेन्द्रके द्वारा भेजी गयी इन्द्राणी अपसराओं के साथ हर्षसे उस प्रियकारिणी देवीकी सेवा करती थी, तो उसकी महिमाका और अर्धिक क्या वर्णन किया जा सकता है॥५८॥

इस प्रकारके परम उत्साह-पूर्ण सैकड़ों महोत्सवोंके साथ गर्भकालके नौ मास पूर्ण होनेपर चैत्र मासके शुभोदयवाले शुक्ल पक्षमें त्रयोदशीके दिन 'अर्थमा' नामक योगमें शुभ लग्नादिके समय सुखसे पुत्रको पैदा किया ॥५९-६०॥ वह पुत्र प्रकाशमान शरीरकी कान्तिसे अन्धकारको नाश करनेवाला, दिब्य देहका धारक, जगत्-हितैषी, तीन झानसे भूषित देदीप्य-मान और धर्मतीर्थका कर्ता था ॥६१॥ उस समय इस पुत्रके जन्म होनेके माहात्म्यसे सर्व

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ८.६३-

अम्जानकुमुमैर्शृष्टिं प्रचकुः सुरमूरुहाः । चतुर्णिकायदेवेशामासनानि च कम्पिरे ॥६६॥ अनाहताः पृथुध्वाना घण्टाद्मिमुखानकाः । दध्वनुर्नािकनां लोके वदन्तीव जिनोत्सवम् ॥६४॥ सिंहशक्कमहामेरीरवा आसन् स्वयं तदा । सहान्यैः सकलाश्र्यौनिकायत्रितये परे ॥६५॥ चिह्नैस्तैः सामराः शका ज्ञात्वा जन्मजिनेशिनः । तत्कल्याणे मतिं चकुः सौभमेन्द्राद्योऽखिलाः ॥६६॥ तदैवेन्द्राज्ञ्या देवपृतना निर्ययुर्दिवः । महाध्वानाः कमेणेव महाव्येरिव वीचयः ॥६०॥ हस्तिनोऽस्वा रथा गन्धवां नर्जवयः पदातयः । वृषमा इति देवेशां सप्तानीकानि निर्ययुः ॥६८॥ अथ सौधर्मकल्पेश आरुद्ध देवदन्तिनम् । ऐरावतं सहेन्द्राण्या प्रतस्ये निर्जे रेर्गृतः ॥६९॥ ततः सामानिकाद्या हि निःशेषा नािकनो मुदा । स्वस्वभूत्या प्रतस्ये निर्जे रेर्गृतः ॥६९॥ ततः सामानिकाद्या हि निःशेषा नािकनो मुदा । स्वस्वभूत्या श्रिता धर्मोद्यतस्तं परिविवरे ॥००॥ दुन्दुभीनां महाध्वानैर्देवानां जयघोषणैः । तदाभवन्महाध्वानः सप्तानीकेषु विस्फुरन् ॥७१॥ केचिद्धसन्ति वलान्ति नृत्यन्त्यास्कोटयन्ति च । पुरो धावन्ति नायन्ति तत्र देवाः प्रमोदिनः ॥०१॥ ततः खाङ्गणमारुध्य स्वैः स्वैद्वत्रत्रेष्वेत्रांकरेः । विभानेवाहनैवाद्येरवतीर्यं महीतलम् ॥७६॥ तदा मध्योध्वंभागेन परितस्तःपुरं सुरैः । देवीभिरभवहुदं शकार्यक्च नृपाङ्गणम् ॥७५॥ ततः शची प्रविवश्याद्य प्रसवानारमूर्जितम् । दिन्यदेहकुमारेण सार्भं वीक्ष्य जिनान्विकाम् ॥७६॥ मुदुः प्रदक्षिणीकृत्य मूर्मा नत्वा जगदगुरम् । जिनमातुः पुरः स्थित्वा इकावते स्मेति तां गुणैः ॥७७॥

दिशाएँ निर्माल हो गयीं और आकाशमें मन्द सुगन्धित पवन चलने लगा ॥६२॥ स्वर्गके कल्पबृक्षोंने खिले हुए फूलोंकी वर्षा की, और चारों जातिके देवेन्द्रोंके आसन काँपने लगे ॥६३॥
स्वर्गलोकमें विना बजाये ही गम्भीर ध्विन करनेवाले घण्टा आदि प्रमुख बाजे बजने लगे,
मानो वे प्रमुके जन्मोत्सवकी ही बाट जोह रहे हों ॥६४॥ शेष तीन जातिके देवोंके यहाँ
सिंह, शंख और भेरीके शब्द उस समय अपने आप ही अन्य आश्चर्योंके साथ होने लगे
॥६५॥ इन सब चिह्नोंसे देवोंके साथ इन्द्रोंने तीर्थंकर देवका जन्म जानकर सब देवोंने
भगवान्के जन्मकल्याणक करनेका विचार किया॥६६॥ तभी इन्द्रकी आज्ञासे देव-सेना
महाध्विन करती हुई महासमुद्रकी तरंगोंके समान क्रमशः स्वर्गसे निकली॥६०॥ हाथी,
घोड़े, रथ, गन्धर्व, नर्तकी, पयादे और वैल यह सात प्रकारकी देवोंकी सेना निकली॥६८॥
तभी सौधर्म स्वर्गका स्वामी ऐरावत नामके देव गजराजपर इन्द्राणीके साथ बैठकर देवोंसे
घिरा हुआ स्वर्गसे चला॥६९॥

तत्पश्चात् सामानिक आदि समस्त देवगण अपनी-अपनी विभूतिके साथ धर्ममें उद्यत होकर और इन्द्रको घरकर चले ॥७०॥ उस समय दुन्दुभियोंकी महाध्वनिसे तथा देवोंके जय-जयकारसे सातों प्रकारकी सेनाओंमें फैलता हुआ महान् शब्द हुआ ॥७१॥ उस समय हिंपत होते हुए कितने ही देव हँस रहे थे, कितने ही कृद रहे थे, कितने ही नाच रहे थे, कितने ही हाथोंसे तालियाँ बजा रहे थे, कितने ही आगे दौड़ रहे थे और कितने ही देव गा रहे थे ॥७२॥ तब वे देव अपने-अपने छत्रोंसे, ध्वजाओंके समूहोंसे, विमानोंसे, वाहनोंसे और बाजोंसे गगनांगणको ब्याप्त करते हुए भूतलपर उतरे और परम विभूतिके साथ अपनी-अपनी देवांगनाओंसे चिरे हुए वे चुर्तिक एके देवेन्द्र क्रमसे उस उत्तम कुण्डपुर पहुँचे ॥७३-७४॥ उस समय नगरका मध्य और ऊर्ध्व भाग देव देवियोंके द्वारा सर्व ओरसे घिर गया, तथा शक आदि इन्द्रोंके द्वारा राजाका आँगन व्याप्त हो गया ॥७५॥

तत्पश्चात् शची शीव प्रकाशमान प्रसूतिगृहमें प्रवेश करके, दिव्य देहके धारक बालक-के साथ जिन-माताको देखकर, बार-बार उनकी प्रदक्षिणा करके मस्तकसे जगद्-गुरुको नमस्कार करके और जिनमाताके आगे खडी होकर गुणोंके द्वारा उनकी इस प्रकार स्तुति

## ८.९२ ] अष्टमोऽधिकारः

त्वं देवि भुवनाम्बासि जननात्त्रिजगत्यतेः । महादेवी त्वमेवासि महादेवाङ्गजोद्भवात् ॥ ०८॥ त्वयाद्य सार्थकं नाम कृतं हे प्रियकारिणि । स्वस्य विद्वप्रियोत्पत्तेस्ततोऽन्या स्त्री न ते समा ॥ ०९॥ इत्यमिस्तुत्य गृहाङ्गो तां मायानिद्रयान्विताम् । कृत्वा मायामयं वालं निषाय तत्पुरोऽपरम् ॥ ८०॥ स्वकराभ्यां मुदादाय दीप्त्या द्योतितदिङ्मुत्वम् । जिनं संस्पदर्यं तद्गात्रमान्नाय तन्मुत्वं मुद्धः ॥ ८०॥ भेजे सा परमां प्रीति महतीं रूपसंपदाम् । निरुन्मेषतया दिन्यरूपतियानां विलोकनात् ॥ ८२॥ ततोऽसौ बालस्पूर्येण ब्रजन्ती तेन खे बमौ । तदङ्गकान्तितेजोभिः प्राचीव भानुना समम् ॥ ८६॥ लतोऽसौ बालस्पूर्येण ब्रजन्ती तेन खे बमौ । तदङ्गकान्तितेजोभिः प्राचीव भानुना समम् ॥ ८६॥ लत्नं सुश्वक्रम् । चामरं दर्पणं तालमित्यादाय स्वपाणिभिः ॥ ८४॥ लत्नं सुश्वक्रम् । तदा मङ्गलधारिण्यः दिक्कुमार्यः पुरो ययुः ॥ ८५॥ ततो मुद्रा समानीय जगदानन्दवर्तिनम् । इन्द्राणी देवराजस्य व्यधात् करतले जिनम् ॥ ८६॥ तन्महारूपसीन्दर्यकान्तिलक्षणदर्यन्ता । प्रमोदं परमं प्राप्य स जिनं स्तोतुमुद्ययौ ॥ ८०॥ त्वं देव परमानन्दं कर्तुमस्माकसुद्गतः । विद्वान् दर्शयितुं लोके पदार्थान् बालचन्दवत् ॥ ८८॥ लानन्ति जगतां नाथौ महतां त्वं महागुरुः । पतिजंगत्यतीनां त्वं धाता चिद्धमंतीर्थयोः ॥ ८९॥ आमनन्ति मुनीन्द्रास्त्वां केवलेनोद्याचलम् । त्रातारं भव्यजीवानां मतरिं मुक्तिसत्त्रयः ॥ ९०॥ सिच्याज्ञानान्धकृपेऽस्मिन् पततो मत्यदेहिनः । धर्महस्तावलम्बन बहुस्त्यमुद्धरिप्यसि ॥ ९९॥ सध्योऽत्र मवद्वाण्या हत्वा मोहादिद्विधीन् । यास्यन्ति परमं स्थानं केऽपि स्वर्गदि चापरम् ॥ ९२॥

करने लगी।।७६-७७। हे देवि, त्रिजगत्पतिको जन्म देनेसे तुम सर्व लोककी माता हो, महादेव स्वरूप पुत्रके उत्पन्न करनेसे तुम ही महादेवी हो, संसारके प्रिय पुत्रकी उत्पत्तिसे तुमने अपना 'प्रियकारिणी' यह नाम आज सार्थक कर दिया है, संसारमें तुम्हारे समान और कोई स्त्री नहीं है ॥७८-७९॥

इस प्रकारसे जिनमाताकी स्तुति कर गुप्त देहवाली ६स इन्द्राणीने उन्हें माथा-रूप निद्रासे युक्त करके और उनके समीप दूसरा माथामर्या वालक रखकर, अपनी कान्तिसे दशों दिशाओंको प्रकाशित करनेवाले वालिजनेन्द्रको हर्षके साथ दोनों हाथोंसे उठाकर, उनके शरीरका आर्लिंगन कर और वार-वार मुख चुम्बन कर, दिल्यरूप-जनित अलौकिक रूप सम्पदाको निर्निमेष दृष्टिसे देखती वह परम प्रीतिको प्राप्त हुई ॥८०-८२॥ उस समय वह इन्द्राणी भगवानके शरीरकी कान्ति और तेजसे युक्त वालस्यके साथ आकाशमें जाती हुई इस प्रकारसे शोभाको प्राप्त हुई, जैसे कि उदित होते हुए सूर्यके साथ पूर्व दिशा शोभती है ॥८३॥ उस समय जगत्में मंगल करनेवाली दिक्कुमारी देवियाँ छत्र, ध्वजा, भृज्ञार, कलश, सुप्रतिष्ठक (स्वस्तिक), चमर, दर्पण और ताल (पंखा) इन आठ मंगल वस्तुओंको अपने हाथोंमें लेकर इन्द्राणीके आगे चलीं ॥८४-८५॥ इस प्रकार संसारमें आनन्द करनेवाले वाल जिनको लाकर इन्द्राणीने हर्पके साथ देवेन्द्रके करतलमें दिया ॥८६॥ उन वाल जिनके रूप, सौन्दर्य, कान्ति और शुभ लक्षणोंके देखनेसे परम प्रमोदको प्राप्त होकर वह जिनदेवकी स्तुति करनेके लिए उद्यत हुआ ॥८९॥

हे देव, तुम हमारे परम आनन्दकों करनेके लिए तथा छोकमें सर्व पदार्थोंको दिखाने के लिए बालचन्द्रके समान उदित हुए हो ॥८८॥ हे ज्ञानवान, तुम जगत्के नाथ हो, महा-पुरुषोंके भी महान् गुरु हो, जगत्पतियोंके भी पित हो, और धर्मतीर्थके विधाता हो ॥८९॥ हे देव, मुनीन्द्रगण आपको केवलज्ञानरूप सूर्यका उदयाचल, भव्यजीवोंका रक्षक और मुक्ति रमाका भर्तार मानते हैं ॥९०॥ इस मिथ्याज्ञानरूप अन्य कूपमें पड़े हुए बहुतसे भव्य जीवों-को धर्मरूप हस्तावलम्बन देकरके आप उनका उद्घार करोगे ॥९१॥ इस संसारमें कितने ही बुद्धिमान् लोग आपकी दिव्यवाणीसे अपने मोहादि कर्म शत्रुओंका नाशकर मोक्षरूप परम

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

**「と.९३**-

अद्य प्रवर्तते देव द्यानन्दः परमः सताम् । त्रिलोके धर्महेतुनींऽमवत्तीर्थंकरोदयात् ॥९३॥ अतो देव वयं कुर्मः शिरसा ते नमस्कियाम् । सेवां मिक्कं मुदाज्ञां च द्भ्मो नान्यस्य जातुचित् ॥९४॥ स्तुत्वेति तं जगन्नाथं स्वाङ्कमारोप्य देवराट् । हस्तमुच्चाल्यामास मेरं गन्तुं गजान्नितः ॥९५॥ जय नन्देश वर्धस्य त्विमत्योच्चैध्वैनिवजैः । सुराः कलकलं चकुस्तदा न्यासं दिगन्तरम् ॥९६॥ अथोत्येतुर्नभोमागं प्रोच्चरजज्ञयवोषणाः । नाकिनोऽभासुरेन्द्रेण प्रमोदाङ्कितविम्रहाः ॥९७॥ तदाकाशे नटन्ति स्म लाल्याप्तरसः पुरः । विभोर्वजन्य एवात्र हर्षास्तूर्यत्रिकैः समम् ॥९८॥ जन्माभिषेकसंबिन्धचारगीतान्यनेकशः । दिन्यकण्टा हि गन्धवा गायन्ति सह वीणया ॥९०॥ कुर्वन्ति विविधान् नादान् देवहुन्दुभयोऽद्भुतान् । मधुरान् सुरहोःस्पराद् वधिरीकृतदिकुमुखान् ॥१००॥ किन्नयः किन्नरः स्वर्थं गीतं गानं सनोहरम् । पूर्णं जिनगुणैः सारैः कर्तुमारभिरे मुदा ॥१०९॥ वपुभगवतो दिन्यं परयन्तः स्वाङ्गनिन्ताः । तदानिमेषनेत्राणं फलं प्रापुः सुरासुराः ॥१०२॥ सौधर्माधिपतेरङ्कमध्यासोनस्य सद्गुरोः । शिरसीन्दुसमं लत्रमैनानेन्दः स्वयं दधे ॥१०२॥ सनत्वः गरानहेन्द्रौ चामरोत्वेपणेमुदा । क्षोराविध्ववीचिसाददयैभंजतो धर्मनायकम् ॥१०४॥ तदातनीं परा भूति वीक्ष्य के चिजनेतिनः । राकप्रमाणयमान्नित्य स्वीचकुर्वर्शनं हृत्व ॥१०५॥ ज्योतिष्यटलसुरलक्ष्य प्रययुर्वनायकाः । तन्वन्तरुचेन्द्रचापानि खेऽङ्गभूषणरिह्यमिमः ॥१०६॥ कमात्रापुः सुराधीशा महोस्तवरौः महोस्रतवरौः परैः । विभूत्यामा महत्या च महामेर् महोन्नतम् ॥१००॥

स्थानको प्राप्त करेंगे और किन ही स्वर्गादिको जायेंगे।।१२।। हे देव, आप तीर्थंकरके उदय होनेसे तीन लोकमें सन्तजनोंको आज परम आनन्द हो रहा है, क्योंकि आप धर्म-प्रवृत्तिके कारण हैं।।१३।। अतएव हे देव, हम मस्तक नमाकर आपको नकस्कार करते हैं और हर्षसे आपकी सेवा, भक्ति एवं आझाको धारण करते हैं। हम अन्य देवकी सेवा-भक्ति कभी नहीं करते हैं।।१४।। इस प्रकार वह देवेन्द्र स्तुति करके हाथीपर बैठकर और उस जगन्नाथको अपनी गोदमें विराजमान कर सुपेक्षर चलनेके लिए अपना हाथ उपर उठाकर घुमाया ।।१५॥। उस समय सब देवोंने 'हे प्रभो, आपकी जय हो, आप आनन्दको प्राप्त हों, वृद्धिको प्राप्त हों इस प्रकार उठ्चस्वरूपसे जय-जयनाद किया। उनकी इस कलकल ध्वनिसे सर्व दिशाओंके अन्तराल व्याप्त हो गये।।१६॥

अथानन्तर प्रमोद्से व्याप्त शरीरवाले वे देव जय-जय शब्द उच्चारण करते हुए इन्द्रके साथ आकाशकी ओर उड चले ॥९०॥ उस समय अत्यन्त हर्षको प्राप्त अप्तराएँ तीन प्रकारके बाजोंके साथ लीलापूर्वक आकाशमें प्रमुके आगे गमन करती हुई ही नाच कर रही शें ॥९८॥ दिव्य कण्ठवाले गन्धर्व देव अपनी वीणांके साथ जन्माभिषेक सम्बन्धी सुन्दर गीत अनेक प्रकारसे गा रहे थे ॥९८॥ उस समय देव-दुन्दुभियाँ स्वर्गलोक्के स्पर्शसे सर्व दिशाओंको विधर करनेवाले मधुर, अद्भुत नाना प्रकारके शब्दोंको करने लगीं ॥ किन्नरोंके साथ किन्नरी देवियोंने हर्षसे सारभूत जिनेन्द्र-गुणोंसे परिपूर्ण मनोहर गीतोंका गाना प्रारम्म किया ॥१००-१०१॥ उस समय सर और असुरोंने अपनी-अपनी देवियोंके साथ भगवान्ते दिव्य रूपवाले शरीरको देखते हुए अनिमेष नेत्रोंका फल प्राप्त किया ॥१०२॥ सौधर्म इन्द्रकी गोदमें विराजमान जगद्-गुरुके शिरपर चन्द्रके समान शुभ्र छन्नको स्वयं ईशानेन्द्रने लगाया ॥१०३॥ सनत्कुमार और माहेन्द्र स्वर्गके इन्द्र क्षीरसागरकी तरंगोंके समान उज्ज्वल चमर हर्षसे ढोरते हुए उस धर्मके स्वामीकी सेवा करने लगे ॥१०४॥ उस समयकी जिनेश्वर देवकी परम विभूतिको देखकर कितने ही देवोंने इन्द्रकी प्रमाणताका आश्रय लेकर अपने हृद्यमें सम्यग्दर्शनको स्वीकार किया ॥१०५॥ वे देव-नायक ज्योतिष्यटल का उल्लंघन कर और अपने शरीरके आभृष्णोंकी किरणोंसे आकाशमें इन्द्रधनुषकी शोभाको

### ८.१२२ ]

### अष्टमोऽधिकारः

८१

मवेदस्योग्नतिभू मेर्लक्षेकस्त्रमेय च। योजनानां सहस्रेण सहस्रं कन्द उन्नतः ॥१०८॥
तस्यायं भद्रशालाख्यं वनं भद्रं विराजते । चतुर्महाजिनागारेखिझाल्य्वजभूषितैः ॥१००॥
शतैकयोजनायामैस्तद्र्यविस्तृतैः परेः । उभयोऽर्थसमुत्तृङ्गे रत्नेपकरणान्वितैः ॥१००॥
गव्यूतिद्विसहस्राणि गत्वा पृथ्व्यास्य सुन्दरम् । एतस्य मेखलायां आजतेज्न्यं नन्दनं वनम् ॥१११॥
परिधानमिवानेकपादपैः कूटधामिनः । स्वर्णरत्नमयैदिंक्यदेचतुरुचैत्यालयोत्तमैः ॥११२॥
वै योजनसहस्राणि सार्थद्विष्टिसंख्यया । गत्वापरं महद्रस्यं भाति सौमनसं वनम् ॥११३॥
तस्यैवेवोपसंख्यानं सर्वतुंफलदेदुं मैः । अष्टोत्तरक्षताचांव्यव्यव्यत्वःशोजिनधामिनः ॥११४॥
तुनर्गत्वास्य षट्त्रिंशत्सहस्रयोजनान्यपि । मृश्चिं पाण्डुकमेवान्त्यं राजते वनमुद्वलम् ॥११५॥
शिरोरुहमिवातीव सुन्दरं द्वमसंचयैः । चतुरुवैत्यालयैस्तुङ्गेः शिलासिहासनादिभिः ॥११५॥
तिरोरुहमिवातीव सुन्दरं द्वमसंचयैः । चतुरुवैत्यालयैस्तुङ्गेः शिलासिहासनादिभिः ॥११५॥
सेरोरीशानदिग्भागे महती पाण्डुकाह्वया । योजनानां शत्यामा पञ्चाशद्विस्तृता शिला ॥११८॥
अष्टोच्छ्वत पवित्राङ्गा क्षालिता क्षीरवारिभिः । अर्थचन्द्रसमाकारा भातीवान्त्याष्टमी घरा ॥११९॥
व्यचामरभृङ्गारसुप्रतिष्टकद्वर्णैः । कलश्चवजतालैश्च मङ्गलद्वन्यधारणैः ॥१२०॥
वेद्यस्तिमं तस्या मध्ये सुहरिविष्टरम् । कोशपादोन्छ्वितं कोशपादभूभागविस्तृतम् ॥१२२॥
वद्यस्त्रस्वितरं जिनस्नानैः पवित्रितम् । राजते मणितेजोसिर्मेरेः श्व्हमिवापरम् ॥१२२॥

विस्तारते, तथा सैकड़ों प्रकारके महोत्सव करते हुए क्रमसे परम विभृतिके साथ महान उन्नत महामेरुपर पहुँचे ॥१०६-१०७॥ उस सुमेरु पर्वतकी ऊँचाई इस भूमितलसे एक हजार योजन कम एक लाख योजन है। भूमिमें उसका स्कन्द एक हजार योजनका है ॥ १०८॥ उस समेरुपर्वतके भूमितलपर भद्रशाले नामक प्रथम वन तीन कोट और ध्वजाओंसे भूषित चार महान चैत्यालयोंसे शोभायमान है ॥१०९॥ ये चैत्यालय पूर्व-पश्चिम दिशामें एक सौ योजन तम्बे, उत्तर-दक्षिण दिशामें पचास योजन चौड़े और उन दोनोंके आधे अर्थात पिच-हत्तर योजन ऊँचे हैं, तथा रत्नोंके उपकरणोंसे युक्त हैं ॥११०॥ पृथ्वीसे अर्थात भद्रशाल वनसे दो हजार कोश अर्थात पाँच सौ योजन ऊपर जाकर सुमेरुकी प्रथम मेखला (कटनी) पर दुसरा सुन्दर वन है ॥१९१॥ यह वन भी अनेक प्रकारके वृक्षोंसे, कूट प्रासादोंसे, तथा सुवर्ण-रत्नमय दिव्य उत्तम चार चैत्यालयोंसे शोभित है ॥११२॥ इससे ऊपर साढ़े बासठ हजार योजन ऊपर जाकर तीसरा महा रमणीक सौमनस नामका वन है। यह भी सर्व ऋतओंके फल देनेवाले वक्षोंसे और एक सौ आठ-आठ प्रतिमाओंसे यक्त चार श्रीजिनालयों-से संयुक्त है, होष कथन नन्दन बनके समान समझना चाहिए।।११३-११४।। इससे ऊपर छत्तीस हजार योजन जाकर सुमेरुके मस्तक पर चौथा उत्तम पाण्डुकवन शोभित है ॥११५॥ वह केशोंके समान वृक्ष समूहोंसे, चार उत्तुंग चैत्यालयोंसे, पाण्डुकशिला और सिंहासनादि-से अत्यन्त सुन्दर है ॥११६॥ उस पाण्डुक वनके मध्यमें मुकुटश्रीके समान उत्तम चूलिका शोभित है। वह चाळीस योजन ऊँची है, स्वर्गके अधोभागको स्पर्श करती है और स्थिर है ॥११७॥ सुमेरकी ईशान दिशामें एक विशाल पाण्डुक शिला है, जो सौ योजन लम्बी और पचास योजन चौड़ी है, तथा आठ योजन ऊँची है, क्षीरसागरके जलसे प्रक्षालित होनेके कारण पवित्र अंगवाली है, अर्घ चन्द्रके समान आकारवाली है, जो कि ईषत्प्राग्भार पृथ्वीके समान शोभती है ॥११८-११९॥ वह छत्र, चामर, भृंगार, स्वस्तिक, दर्पण, कल्झ, घ्वजा और ताल इन अष्ट मंगल द्रव्योंको धारण करती है ॥१२०॥ उस पाण्डुक शिलाके मध्य-में वैडूर्यमणिके समान वर्णवाला सिंहासन है, जो चौथाई कोश ऊँचा, चौथाई कोश लम्बा और उसके आवे प्रमाण चौडा है। तीर्थंकरोंके जन्माभिषेकोंसे पवित्र है, मिणयोंके तेजसे

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ८.१२३-

तस्य दक्षिणदिग्मागेऽस्त्यन्थसिंह।सनं महत् । सौधर्मेन्द्रस्य चेशानेन्द्रस्योत्तरदिशि स्फुटम् ॥१२३॥ तस्य मध्यस्थहर्यासनस्योपरि सुरेश्वरः । विभृत्या परयानीय सुरैः सार्धं महोत्सवैः ॥१२४॥ परीत्याद्यं गिरीन्द्रं तं सुरचारणसेवितम् । न्यधाच्छ्रीतीर्थकर्तारं प्राङ्मुखं स्नानसिद्धये ॥१२५॥

इति परमविभूत्या तीर्थं कृत्पुण्यपाकात्सकलसुरगणेशाः स्थापयामासुरन्त्यम् । इह जिनवरराजं हीति भत्वा सुभव्या भजत विभलपुण्यं कारणैर्द्वचष्टसंख्येः ॥१२६॥ पुण्यं तीर्थंकरादिभूतिजनकं पुण्यं श्रितास्तद्विदः

पुण्येनेव पिवित्रितं जगिंदिदं पुण्याय भद्रा किया ।
पुण्यात्रापर एव शर्मजनकः पुण्यस्य मूलं व्रतं
पुण्येऽदेकगुणा भवन्त्यसुमतां मां पुण्य, पूतं कुर ॥१२७॥
वीरो वोरबुधैः स्तुतस्य महितो वीरं प्रवीराः शिताद्
वीरेणाशु समाप्यते गुणचयो वीराय भक्त्या नमः ।
वीराज्ञास्त्यपः समरारिहतको वीरस्य दिव्या गुणा
वीरे मां विश्विना स्थितं विश्विजये भी वीर वीरं कुरु ॥१२८॥

इति श्रीभट्टारकसकलकीर्तिविरचिते वीरवर्धमानचरिते प्रियकारिणीप्रज्ञाप्रकर्षतीर्थ-कृत्(जन्म)सुराचलानयनवर्णनो नामाष्टमोऽधिकारः ॥८॥

शोभित है। वह सुमेरुके दूसरे शिखरके समान मालूम पड़ता है ॥१२१-१२२॥ उस सिंहासन-की दक्षिण दिशामें सौधर्मेन्द्रके खड़े होनेका और उत्तर दिशामें ईशानेन्द्रके खड़े होनेका एक-एक सुन्दर सिंहासन है ॥१२३॥ देवोंके स्वामी सौधर्मेन्द्रने उपर्युक्त तीन सिंहासनोंमें से वीचके सिंहासनके ऊपर भारी विभृतिसे, महान् उत्सवोंके द्वारा देवोंके साथ ठाकर, देव और चारणऋद्विवालोंसे सेवित उस गिरिराज सुमेरुकी प्रदक्षिणा देकर जन्माभिषेककी सिद्धिके लिए तीर्थंकर अगवान्को पूर्वमुख विराजमान किया ॥१२४-१२५॥

इस प्रकार तीर्थं कर प्रकृतिके पुण्य-परिपाकसे समस्त देव और उनके स्वामी इन्द्रोंने परम विभृतिके साथ अन्तिम श्री वर्धमान जिनराजको वहाँपर स्थापित किया। ऐसा मानकर भव्यजन सोछह कारण भावनाओंसे निर्मेछ पुण्यकी आराधना करें ॥१२६॥ यह उत्कृष्ट पुण्य तीर्थं करादिके वैभवका जनक है, झानी जन पुण्यका आश्रय छेते हैं, पुण्यसे ही यह जगत् पवित्र होता है, उत्तम क्रियाएँ पुण्यके छिए होती हैं, पुण्यसे अतिरिक्त और कोई वस्तु सुखकारक नहीं है, पुण्यका मूछ कारण त्रत है, पुण्यसे प्राणियोंके अनेक गुण प्राप्त होते हैं, इसिछए हे पुण्य, त् मुझे पवित्र कर ॥१२०॥ वीरजिन वीर ज्ञानीजनोंके द्वारा संस्तुत और पूजित हैं, उत्तम वीर पुरुष वीर जिनका आश्रय छेते हैं, वीरके द्वारा शीन्न ही उत्तम गुण-समुदाय प्राप्त होता है, इसिछए वीरनाथको भक्तिसे नमस्कार है। वीरसे भिन्न और कोई मनुष्य कामशत्रुका नाशक नहीं है, वीर जिनेन्द्रके गुण दिव्य हैं, वीरनाथमें विधिपूर्वक स्थित मुझे हे वीर भगवन, कर्म-विजयके छिए वीर करो।।१२८॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति विरचित श्रीवीरवर्धमानचरितमें प्रियकारिणीके प्रज्ञा प्रकर्ष, तीर्थंकरका जन्म और सुमेरुपर ले जानेका वर्णन करनेवाला आठवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥८॥

# नवमोऽधिकारः

तामथावेष्ट्य सर्वत्र इष्टुकामा महोत्सवम् । जिनेन्द्रस्य यथायोग्ये तस्पुर्धमोद्यताः सुराः ।।।॥
दिग्यालाः स्व-स्वदिग्मागं स्वैनिकायैः समं ग्रुदा । तिष्ठनित द्रष्टुकामास्तऽजन्मकृत्याणसंपदः ॥२॥
महान् मण्डपविन्यासस्तत्र चक्रेऽमरैः पाः । यत्र देवगणं कृत्स्नमास्ते स्मावाधितं मिथः ॥३॥
तत्रावलम्बिता सालाः कत्रपम्रुहपुष्पजाः । रेष्ठुर्धमरङ्कहौरोगीतकामा इवेशिनम् ॥२॥
तत्र प्रारेभिरे दिव्यं गीतगानं करुरवनाः । गन्धविश्च सुकित्तयों जिनकश्याणज्ञेषु णैः ॥५॥
नृत्यं चामरनर्तव्यो बहुभावरताद्विताः । ध्वननित देववाद्योद्याः क्षिष्यन्तेऽर्धाः अनेकशः ॥६॥
शान्तिपुष्टचादिकामैश्रोत्थित्यन्ते धृपराशयः । सुराः कलकलं कुर्यु जैयनन्दादिवीवणैः ॥०॥
अथ सौधर्मनाकेशो विभोः प्रथममज्ञने । प्रचक्रे कलशोद्धारं हत्वा प्रस्तावनाविश्वम् ॥८॥
ऐशानेन्द्रोऽपि सानन्दो सुक्तास्कृचन्द्रनार्चितम् । आददे कलशं पूर्णं कलशोद्धारमन्त्रवित् ॥९॥
शेषाः कल्पाधिषाः सर्वे सानन्द्वत्रयधोषणाः । परिचारकतामापुर्यथोत्तपित्वर्यया ॥१८॥
इन्द्राणीश्रमुखा देव्यो धर्भरागरसोस्युकाः । तदासन् परिचारित्यो मङ्गलद्वव्यमण्डिताः ॥१९॥
पूर्वं स्वायंभुवं देहं निसर्गाक्षीरशोणितम् । स्त्रष्टुं नान्यजलं योश्यं दुश्याव्यित्यसिललादते ॥९॥
सत्वैति नाकिनो नृनं ततः श्रेणी कृता सुदा । प्रसता अस्म आनेतुमन्तरंऽव्ययचलेन्द्रयोः ॥१३॥

अथानन्तर जिनेन्द्रदेवके जन्म महोत्सवको देखनेके इच्छुक धर्मोद्यत वे सर्वदेव उस पाण्डुक शिलाको सर्व ओरसे घेरकर यथायोग्य स्थानोंपर बैठ गये।।१॥ भगवान्के जन्म-कल्याणककी सम्पदाको देखनेके इच्छावाले दिग्गाल अपने-अपने निकायों (जाति-परिवारों) के साथ अपने-अपने दिग्गागमें हर्पपूर्वक बैठे।।२॥ वहाँ पर देवोंने एक विशाल मण्डप बनाया, जहाँ पर समस्त देवगण परस्पर बिना किसी बाधाके सुखपूर्वक बैठे।।३॥ उस मण्डपमें कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए फूलोंकी मालाएँ लटकायी गयी, उनपर गुंजार करते हुए भौरे ऐसे मालूम पड़ते थे, मानो जिनेन्द्रदेवके गुण ही गा रहे हो।।४॥ वहाँ पर सुन्दर कण्ठवाले किन्नर और किन्नरियोंने जिनदेवके जन्मकल्याणक-सम्बन्धी गुणोंके द्वारा दिव्य गीत गाना प्रारम्भ किया।।देव-नर्तकियोंने अनेक रस-भावसे युक्त नृत्य करना प्रारम्भ किया। देवोंके नाना प्रकारके बाजे बजने लगे, शान्ति-पुष्टि आदिकी इच्छासे देवोंने अनेक प्रकारके पुष्प, अक्षत-मुक्ता आदि फेंकना प्रारम्भ किया, सुगन्धित धूप-पुंज उड़ाया गया और देवोंने जय, नन्द' आदि शब्दोंको उद्यारण करते हुए कलकल नाइ किया। ६-आ

तत्परचान् सौधर्म इन्द्रने प्रस्तावना विधि करके अगवान्के प्रथसाभिषेकके लिए कलशोंका उद्घार किया ॥८॥ कलशोद्धारके मन्त्रको जाननेवाले ईशानेन्द्रने भी आनन्दके साथ मोती, माला और चन्द्रनसे चर्चित जलसे भरे हुए कलशको हाथमें लिया ॥९॥ उस समय शेष सभी कल्पोंके इन्द्र आनन्द्रपूर्वक ज्ञय-जय शब्द उच्चारण करते हुए यथायोग्य परिचर्याके द्वारा परिचारकपनेको प्राप्त हुए ॥१०॥ धर्मरागके रससे परिपूर्ण इन्द्राणी आदि देवियाँ मंगल द्रव्योंसे मण्डित होकर परिचारिकाएँ बनकर परिचर्या करने लगीं ॥११॥ 'स्वयम्भू भगवान्का देह स्वभावसे ही क्षीर रक्त वर्णवाला होनेसे पवित्र हैं' अतः इसे क्षीरसागरके जलसे अतिरक्त अन्य जल स्पर्श करने लिए योग्य नहीं हैं' ऐसा निश्चय करके देवोंकी

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

( 9.88-

कनःस्वर्णमयैः कुम्भेर्मुखे योजनिवस्तृतैः । अष्टयोजनगम्भीरेर्मुक्तादामाद्यलंकृतैः ॥१४॥ सहस्रप्रमितान् बाहून् दिन्याभरणमण्डितान् । विनिर्ममे तदादीन्द्रः स्नपनाय जिनेशिनः ॥१५॥ स तैः साभरणेहरेतैः सहस्रकळशान्वितैः । त्रभौ सद्भाजनाङ्गाख्यः कल्पशाखीव तेजसा ॥१६॥ ततो जयेति संप्रोच्य त्रिवारं निजमूर्धनि । महतीं प्रथमां धारां सौधर्मेन्द्रो न्यपातयत् ॥१७॥ तदा कळकळो भूयान् प्रचक्रेऽसंख्यनिजरेः । जय जीव पुनीहि त्वमिति वाक्यैर्मनोहरेः ॥१८॥ तथा सर्वेः सुराधीशैः समं धारा निपातिताः ।बहुशस्तैर्महाकुम्भैः स्वनंदीपुरसंनिमाः ॥१८॥ यस्याद्वेर्मूर्धने ता धाराः पतन्ति तत्प्रहारतः । तत्क्षणे सोऽचलो नृनं प्रयाति शतत्वण्डताम् ॥२०॥ यस्याद्वेर्मूर्धने ता धाराः पतन्ति तत्प्रहारतः । कप्रमाणमहावीर्यः कुसुमानीव मन्यते ॥२९॥ उच्छळन्त्यो विरेज्ञस्ता अप्छटाः खेऽतिदूरगाः । जिनाङ्गस्पर्शमान्नेण पापान्मुक्ता हवोर्ध्वगाः ॥२२॥ तिर्वित्यसारिणः केचित् स्नानाम्भःशीकरा विमोः । सुक्ताफळछुति तेनुदिग्वपूमुख्मण्डने ॥२२॥ तिर्वित्यसारिणः केचित् स्नानम्भःशीकरा विमोः । सुक्ताफळछुति तेनुदिग्वपूमुख्मण्डने ॥२२॥ रिजे तद्ममसां पूरः परितस्तद्भान्तरे । आप्छात्रयञ्चित्राद्वीन्तरं विचित्राकारजर्जितः ॥२४॥ पद्मरार्गर्थरापिटैः कवचन्मरकतप्रभैः । नानामणिमयैश्चान्यः कुम्मारयात्पतिताम्बुजैः ॥२५॥ तस्सनानम्भोभिराकीर्णं तद्वनं भग्नपादपम् । वभौ निरन्तरं रुच्या क्षीरार्णंव इवापरः ॥१६॥ इत्याखैर्विचिर्विद्वयमेहोत्सव्यतैः परेः । दीपधूपार्चनागितनृत्यवाद्यादिकोटिमिः ॥२०॥ सामश्या सर्या सार्थ स्राव्याव्यति । संपूर्णं कल्पनाथास्ते प्रचक्रुः स्वात्मसिद्धये ॥२८॥ सामश्या परया सार्थ स्राव्यास्ति । संपूर्णं कल्पनाथास्ते प्रचक्रुः स्वात्मसिद्धये ॥२८॥ सामश्या

श्रेणी (पंक्ति) क्षीरसागर और सुमेरुपर्वतके बीचमें जल लानेके लिए हर्षके साथ खड़ी हो गयी ॥१२-१३॥ जिन कलशोंसे जल लाया जा रहा था वे चमकते हुए स्वर्णनिर्मित थे, मोतियोंकी माला आदिसे अलंकत थे, आठ योजन ऊँचे (मध्यमें चार योजन चौड़े ) और मुखमें एक योजन विस्तृत थे।।१४॥ उन एक हजार कलशोंको लेकर जिनेश्वरका अभिषेक करनेके लिए सौधर्मेन्द्रने दिव्य आभूषणोंसे मण्डित अपनी एक हजार भुजाएँ बनायी ॥१५॥ उस समय वह आभूषणवासे तथा हजार कलशोंसे युक्त हाथोंके द्वारा अपने तेजसे भाजनाङ्ग जातिके कल्पवृक्षके समान शोभित हुआ।।१६॥ सोधर्मेन्द्रने तीन बार जय-जय शब्दको बोलकर भगवान्के मस्तकपर पहली महान् जलधारा छोड़ी ॥१०॥ उस समय भारी कल-कल शब्द हुआ, असंख्य देवोंने 'भगवान् , आपकी जय हो, आप पवित्र हो' इत्यादि प्रकारके मनोहर वाक्य उच्चारण किये ॥१८॥ इसी प्रकार शेष सर्व देवेन्द्रोंने भी एक साथ उन महाकुम्भोंके द्वारा स्वर्गङ्गाके पूरके सदृश जल धारा छोड़ी ॥१९॥ ऐसी विशाल जलधाराएँ जिस पर्वतके शिखरपर छोड़ी जार्चे तो उसके प्रहारसे वह पर्वत तत्काल नियमसे शत खण्ड हो जाय॥२०॥ किन्तु अप्रमाण महावीर्यशाली श्री जिनेश्वर देवने अपने मस्तकपर गिरती हुई उन जल-धाराओंको फूछोंके समान समझा ॥२१॥ उस समय अति दूर तक ऊपर उछछते हुए जछके छींदे ऐसे शोभित हो रहे थे, मानो जिनेन्द्रके शरीरके स्पर्शमात्रसे पाप-मुक्त होकर उपरको जा रहे हैं ॥२२॥ प्रभुके स्नानजलके कितने ही तिरछे फैलते हुए कण दिग्वधुओं के मुख-मण्डनमें मुक्ताफटोंकी कान्तिको विस्तार रहे थे ॥२३॥ अभिषेकका जल-पृर सुमेरके वन-मध्यभागमें नाना प्रकारके आकारवाला होकर गिरीन्द्र ( सुमेरु ) को आप्लावित करता हुआ सा शोभित हो रहा था ॥२४॥ भगवानके अभिषेक किये हुए जलसे ब्याप्त होनेके कारण डूबे हुए वृक्षींवाला वह पाण्डुकवन निरन्तर जलवृष्टिसे दूसरे श्लीरसागरके समान शोभित हो रहा था ॥२५॥ इत्यादि अनेक प्रकारके दिव्य परम सैकड़ों महोत्सवोंसे, दीप-धूपादिसे की गयी पुजाओंसे, कोटि कोटि गीत नृत्य और बाजोंके द्वारा उत्कृष्ट सामग्रीके साथ उन स्वर्गके स्वामी इन्द्रोंने अपने आत्म-कल्याणके लिए भगवान्का शुद्ध जलसे अभिषेक किया ॥२६-२८॥

९.४३ ]

### नवमोऽधिकारः

८५

पुनः श्रीतीर्थकर्तारमभ्यिष्व च्छताध्वरः । गन्धाम्युवन्दनाथै च विभूत्यामा महौत्सवैः ॥२९॥ सुगन्धिद्वच्यसन्मिश्रसुगन्धिज्ञ छप्तितैः । गन्धोद्कमहाकुम्मेमीणकाञ्चनिर्मितैः ॥३०॥ पतन्ती सा गुरोरक्ने धारा रेजेऽतिपिञ्जरा । तद्गात्रस्पर्शमात्रेण संजातेवाति पावनी ॥३१॥ जगतां पूरयन्त्याशाः सर्वाः पुण्यविधायिनीः । पुण्यधारेव धारासौ नस्तनोतु शिवश्रियम् ॥३२॥ या पुण्यास्त्रवधारेव सूते विद्वान्मनोरथान् । सा नः करोतु सिद्धवर्थं समस्तामीप्टसंपदः ॥३३ निश्चाता खद्भधारेव विद्वान्मनोरथान् । सा नः करोतु सिद्धवर्थं समस्तामीप्टसंपदः ॥३३ निश्चाता खद्भधारेव विद्वान्यलेखेवित्वम् । सतां सा हन्तु नौ धारा प्रत्यूहान् शिवसाधने ॥३५॥ सुधाधारेव या पुंसां निहन्यखिळवेदनाम् । सास्माकं वेदनां हन्तु मोक्षाध्वमळकारिणीम् ॥३५॥ दिव्याङ्गं श्रीमतः प्राप्य या यातातिपवित्रताम् । पवित्रयतु सास्माकं मनोदुःकर्मजल्ळतः ॥३६॥ इत्यं गन्धोदकैः कृत्वा तेऽभिषेकं सुर्धियाः । विभोः शान्त्ये सत्तां शान्ति घोषयामासुरुच्चकैः ॥३०॥ तत्सुगन्धाम्तु ते चकुरुत्तमाङ्गेषु नाकिनः । सर्वाङ्गेषु स्वशुद्धचै च स्वर्गस्योपायनं सुदा ॥३०॥ तत्सुगन्धाम्तु ते चकुरुत्तमाङ्गेषु नाकिनः । सर्वाङ्गेषु स्वशुद्धचै ते सुदा चकुः सच्गैर्गेगंनववारिमिः ॥३०॥ निम्यावित्वम् कृतमज्जनसिक्ष्याः । भानर्जु स्तं महाभन्या देवेन्द्रा नुसुराचितम् ॥४०॥ दिव्यर्गन्थेस्ततामोदौर्मु काफळमयाक्षतैः । कल्पशाखिजमाळाखैः सुधापिण्डचरुकजैः ॥४१॥ मणिदीपैर्महाधूवैः कल्पदुमफळोल्करैः । मन्त्रपूतैः महार्वेश्च कुसुमाञ्चळवर्षणैः ॥४२॥ कृतेष्ट्यविष्वाताः कृतपौष्टिकाः । इति जन्माभिषेकं भोः सुरेशा निरतिष्टपन् ॥४३॥

पुनः सौधर्मेन्द्रने गन्धोद्ककी वन्द्रनाके छिए परम विभूति और महान् उत्सवोंके साथ सुगन्धी द्रव्योंके सम्मिश्रणसे सुगन्धित जलसे भरे हुए, मणि और सुवर्णसे निर्मित गन्धोद्क-वाले महाकुम्भोंसे भी तीर्थंकर देवका अभिषेक किया ॥२९-३०॥ जगद्गुक्के शरीरपर गिरती हुई वह अनेक वर्णवाली जल्धारा उनके शरीरके स्पर्शमात्रसे अत्यन्त पवित्र हुई के समान शोभाको धारण कर रही थी ॥३१॥ जगत्के जीवोंकी सर्व आशाओंको पूर्ण करनेवाली, पुण्यविधायिनी पुण्यधाराके समान वह जल्धारा इमलोगोंको शिवलक्ष्मी देवे ॥३२ जल्धारा पुण्यास्त्रवधाराके समान सर्व मनोर्थोंको पूर्ण करती है, वह हमारे भी समस्त अभीष्ट सम्पद्दा-की सिद्धि करे ॥३३॥ जो तीक्ष्ण खड्गधाराके समान सज्जनोंके विद्म जालका नाश करती है, वह जल्धारा हमारे शिव-साधनमें आनेवाले विद्मांका नाश करे ॥३४॥ जो जल्धारा अमृतधाराके समान जीवोंकी समस्त वेदनाओंको नष्ट करती है, वह हमारे मोक्षमार्गमें मल उत्पन्न करनेवाली वेदनाका नाश करे ॥३५॥ जो जल्धारा श्रीमान् वीरनाथको प्राप्त होकर अति पवित्रताको प्राप्त हुई है, वह हमारे मनके दुष्कमौंसे हमें पवित्र करे ॥३६॥

इस प्रकार उन देवेन्द्रोंने प्रमुका सुगन्धित जलसे अभिषेक करके सज्जनोंके विब्नोंकी शान्तिके लिए उन्नस्वरसे शान्तिकी घोषणा की, अर्थान् शान्ति पाठ पढ़ा ॥३७॥ उन देवोंने अपनी शरीरकी शुद्धिके लिए स्वर्गकी मेंट समझकर हर्णके साथ उस उत्तम गन्धोदकको अपने मस्तकपर और सर्वांगमें लगाया ॥३८॥ सुगन्धित जलसे अभिषेक होनेके अन्तमें जय-जय आदि शब्दोंको उन्नरण करते हुए उन देवोंने हर्षके साथ उस चूर्ण-युक्त सुगन्धित जलसे परस्पर सिंचन किया अर्थान् आपसमें उस सुगन्धित जलके छींट डाले ॥३९॥ इस प्रकार अभिषेकके समाप्त होनेपर शरीरमञ्जनकृष सिक्तया करके छींट डाले ॥३९॥ इस प्रकार अभिषेकके समाप्त होनेपर शरीरमञ्जनकृष सिक्तया करके उन देवेन्द्रोंने देवों और मनुष्योंसे पूजित प्रमुकी महाभक्तिके साथ, जिनकी सुगन्ध सर्व ओर फैल रही है ऐसे दिव्य सुगन्ध दृव्योंसे, सुक्ताफलमयी अक्षतोंसे, कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए पुष्पोंकी माला आदिसे, अमृतपिण्डमय नैवेद्य पुंजसे, मिणमय दीपोंसे, महान् धूपसे, कल्पवृक्षोंके फल-समूहसे, मन्त्रोंसे पवित्रित महाक्योंसे और पुष्पांजलियोंकी वर्णासे पूजा की ॥४०-४२॥ इस प्रकार अनिष्टोंका विनाश करनेवाली पुजाओंको करके, तथा शान्ति-पौष्टिकादि कार्योंको करके उन देवेन्द्रोंने जन्माभि-

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 9.88

त्रिः परीस्य जिनाधीशं प्रणेष्ठः शिरसा समम् । श्वांमिर्निर्जारेश्वान्यैवांसवः प्रमुदोद्धताः ॥४४॥ पपात कौषुमी बृष्टिस्तदा गन्धोदकैः समम् । दिवो ववी मरुनमन्द्रं सुगन्धिः शिशिरोऽमरैः ॥४५॥ थस्य जन्मिमिषेकस्य स्नानपीठं सुराचलः । इन्द्रः स्नापिता कुम्माः क्षीरमेघिताः पराः ॥४६॥ सर्वा देव्यश्च नतंत्र्यः रनानद्रोणी पयोऽर्णवः । किंकरा निर्धार दक्षः कस्तं वर्णयितुं क्षमः ॥४०॥ अथामिषेकसंपूर्णे इन्द्राणी त्रिजगद्गुरोः । दिव्यं प्रसाधनं कर्तुं प्रारेभे कांतुकान्विता ॥४८॥ तस्याभिषिक्तगात्रस्य शिरोनेत्रमुखादिषु । लग्नानम्मःकणान् देवी ममार्जस्यमलांशुकैः ॥४९॥ निसर्गदिव्यगन्धाक्तमीशितुर्वपुरुर्जितम् । अन्वलिष्यत भक्त्या सा द्व्यः सानद्रैः सुगन्विभिः ॥५०॥ त्रिजगत्तिलकीमृतस्यास्य मालेऽच्युतोपमे । चकार तिलकं दीप्रं मक्तिरागेण केवलम् ॥५१॥ जगच्चुडामणेरस्य नयधानमन्दारमालया । उत्तसेन समं मूर्क्षि दीप्रं चूडामणि परम् ॥५२॥ विश्वनेत्रस्य देवस्य स्वभावासित्वश्चुषोः । चक्रे साञ्चनसंस्कारं स्वाचार इति लक्त्यते ॥५६॥ अविद्यित्रद्वयोश्वारकर्णयोस्त्रिजनस्यते । कुण्डलाभ्यां स्फुरद्वनाभ्यां शोमां सा परां व्यधात् ॥५४॥ कण्यं सा मणिहारेण बाहुगुमं महद्विभोः । सुद्विकाभिरलंचके केयूरकटकाङ्गदैः ॥५५॥ कटीतदे ववन्यास्य किङ्किणीभिविराजितम् । दीप्रं मणिमयं दाम तेजसा व्यासिरम्मुखम् ॥५६॥ पादौ गोमुखनिर्भासैर्मणिभिस्तस्य साकरोत् । वाचालितौ सरस्वस्य सेव्यमानाविवादरात् ॥५०॥ इत्यसाधारणैदिव्यमैण्डनैस्तन्त्रतैः परे: । निसर्गकान्वितत्रोभिर्लक्षणैः सहजेपुँ पैः ॥५८॥

षेकको सम्पन्न किया ॥४३॥ पुनः अपनी-अपनी इन्द्राणियोंके साथ इन्द्रोंने, तथा अपनी देवियोंके साथ सब देवोंने अत्यन्त प्रमुदित होते हुए तीन प्रदक्षिणाएँ देकर जिनेन्द्रदेवको नमस्कार किया ॥४४॥ उस समय देवोंने गन्धोदकके साथ पुष्पोंकी वर्षा की, और मन्द्र सुगन्धित शीतल पवन चलने लगा ॥४५॥ जिसके जन्माभिषेकका स्नानपीठ सुमेरपर्वत हो, इन्द्र अभिषेक करनेवाला हो, श्लीरसागरके जलसे भरे हुए उत्तम कलश हों, सर्वदेवियाँ नृत्यकारिणी हों, श्लीरसागर द्रोणी (जलपात्र) हो और देव किकर हों, उसका वर्णन करनेके लिए कीन दक्ष पुरुष समर्थ हैं ? कोई भी नहीं ॥४६–४०॥

अभिषेकका कार्य समाप्त होनेपर आइचर्यको प्राप्त इन्द्राणीने त्रिजगद्-गुरुका शृङ्गार करना प्रारम्भ किया ॥४८॥ सर्वप्रथम उसने भगवान्के जलाभिषिक झरीरके झिर, नेत्र और मुख आदि पर लगे हुए जलकणोंको निर्मल बस्त्रसे पोंछा ॥४९॥ तत्पश्चात् स्वभावसे ही दिव्य सुगन्धसे युक्त भगवान्के उत्तम शरीरपर भक्तिके द्वारा गीळे सुगन्धित द्रव्योंका छेप किया ॥५०॥ पुनः तीन जगत्के तिलक स्वरूप प्रभुके अनुपम ललाटपर केवल भक्तिके रागसे प्रेरित होकर देदीप्यमान तिलक किया ॥५१॥ पुनः जगतुके चूड़ामणि प्रभुके गस्तकपर मन्दार पुष्पोंकी माला और मुकुटके साथ परम प्रदीप्त चूड़ामणि रत्न बाँधा ॥५२॥ तत्पइचात् विइवके नेत्ररूप प्रभुके स्वभावसे ही अति कृष्ण नेत्रोंमें अञ्जन-संस्कार किया, यह उसने अपने आचार पालनके लिए किया ॥५३॥ पुनः त्रिजगत्पतिके अविद्ध छिद्रवाले दोनों कानोंमें प्रकाशमान रःन-जटित कुण्डलोंको पहिना कर परम शोभा की ॥५४॥ तत्पङ्चात् उस इन्द्राणीने प्रभुके कण्ठको मणिहारसे, बाहु-युगलको केयूर, कटक और अंगड आभूपणोंसे तथा अंगुलियोंको मुद्रिकाओंसे शोभित किया।।५५॥ तदनन्तर उसने प्रमुक्ती कमरमें छोटी-छोटी घण्टियोंसे विरा-जित अपने प्रकाशसे दिशाओंके सुखको ब्याप्त करनेके छिए। देर्द्,प्यमान मणिसयी। कांचीदाम ( करधनी ) पहनायी ॥५६॥ पुनः प्रभुके दोनों चरणोंमें मणिमयी गोमुखवाले प्रकाशसान कडे पहिनाये, जो कि ऐसे प्रतीत होते थे मानो सरस्वती देवी आदरसे उनके चरणोंकी सेवा ही कर रही हो ॥५७॥ इस प्रकार इन्द्राणीके द्वारा पहिनाये गये असाधारण विवय परम आभ-षणोंसे तथा स्वभाव-जनित कान्ति, तेज, लक्षण और गुणोंसे युक्त वे भगवान ऐसे शोभित

९.७३ ]

### नवमोऽधिकारः

लक्ष्म्याः पुत्त इवोद्भृत्तस्तेजसां वा निधिर्महान् । सौन्दर्यं स्येव संघातः सद्गुणानामिवाकरः ॥५९॥ भाग्यानाभिव संवासो राशिर्वा यशसां पराः । स्वभावरुचिरः कायस्तदामादाशिनोऽमलः ॥६०॥ इस्थं प्रसाध्यमानं तं शकोस्सङ्गस्थितं शची । स्वयं विस्मयमायासीस्पर्यन्ती रूपसंपदः ॥६९॥ तदातनीं परां शोभां वीक्ष्य सर्वाङ्गशालिनः । विभोस्तृत्तिमनासाद्य द्विनेशाश्यां च्युतोपमाम् ॥६२॥ पुनस्तामीक्षितुं चके सार्श्चयंहृदयः सुरेट् । सहस्रनयनान्याश्च निमेषविमुखान्यि ॥६६॥ देवाः सर्वेऽखिला देव्यो महतीं रूपसंपदम् । दृदृशुस्च प्रभोः प्रीत्यानिमेषिदिव्यलोचनैः ॥६॥॥ ततः परं प्रमोदं ते प्राप्य शका महाधियः । उद्ययुस्तमिति स्तोतुं तीर्थकृत्पुण्यज्ञेगुं णैः ॥६५॥ त्वं देव स्नातपूताङ्गः सहजातिशयैः परेः । भक्त्याद्य स्नापितोऽस्माभिः केवलं स्वाद्यत्वते ॥६६॥ त्रिजगन्मण्डनोभृत त्वं प्रकृत्यातिसुन्दरः । विना च मण्डनैः प्रीत्या मण्डितः स्वसुखास्य ॥६६॥ त्रिजगन्मण्डनोभृत त्वं प्रकृत्यातिसुन्दरः । विना च मण्डनैः प्रीत्या मण्डितः स्वसुखास्य ॥६६॥ त्रंचरिति विभो तेऽत्र महत्यो गुणराश्यः । प्रपूर्व सक्त्वं विश्वं सुरेशां हृद्येष्वि ॥ ॥६०॥ त्वः कल्याणमाण्स्यन्ति देव कल्याणकाङ्क्षिणः । भवद्वाण्या हनिष्यन्ति मोहिनो मोहशात्रवम् ॥६९॥ त्वयोद्दिष्टमहातीर्थपोतेन मववारिधिम् । अनन्तमुत्तिष्यित्व प्राप्ति न संश्यः ॥७०॥ भवद्वाविक्ररणैनांथ मिष्याज्ञानतमोऽञ्जसा । हतं मन्यास्मनां शीर्घ विनङ्श्यति न संशयः ॥७९॥ अनर्थवृत्यिद्ववृत्वत्रत्नादीन् शिवकारिणः । प्रादुर्वमृत्विशेशव्यं दातुं दाता महान् सताम् ॥७२॥ व्वं स्वामिन् केवलं नात्रोस्पननः स्वर्य शिवासये । कित स्वर्म कितिसद्वप्रं धीमतां चाष्वदर्शनात ॥०३॥

हुए, मानो लक्ष्मीके पुंज ही हों, अथवा तेजोंके निधान हों, अथवा सौन्दर्यके समूह हों, अथवा सद्-गुणोंके सागर ही हों, अथवा भाग्यों के निवास हों, अथवा यशों की उज्ज्वल राशि हों। इस प्रकार स्वभावसे ही सुन्दर और निर्मल प्रभुका शरीर उक्त आभूषणोंसे और भी अधिक शोभायमान हो गया ॥५८–६०॥

इस प्रकार आभूषणोंसे भूषित और इन्द्रकी गोदमें विराजमान उन भगवान्की रूप-सम्पदाको देखती हुई शची स्वयं ही आश्चर्यको प्राप्त हुई ॥६१॥ उस समय सर्वांगशोभित प्रभुकी परम अनुपम शोभाको दो नेत्रोंसे देखने पर तृप्त नहीं होते हुए आश्चर्य युक्त हृद्यवाले इन्द्रने और भी अधिक दृढ़तासे देखनेके लिए निमेप रहित एक हजार नेत्र बनाये ॥६२-६३॥ उस समय सभी देवों और देवियोंने प्रभुके शरीरकी भारी रूप सम्पदाको परम प्रीतिके साथ निर्निमेप दिव्य नेत्रोंसे देखा ॥६४॥

तदनन्तर परम प्रमोदको प्राप्त हुए वे महाबुद्धिशाळी इन्द्रगण तीर्थंकर प्रकृतिके पुण्यसे उत्पन्न हुए गुणोंके द्वारा इस प्रकार स्तृति करनेके लिए उद्यत हुए ॥६५॥ हे देव, आप स्नानके विना ही जन्मजात परम अतिश्योंके द्वारा पित्रत्र शरीरवाळे हैं, आज केवल अपने पापोंके नाश करनेके लिए हमने भक्तिसे आपको स्नान कराया है ॥६६॥ हे तीन लोकके आभूषण स्वरूप भगवन, आप स्वभावसे ही विना आभूषणोंके अति सुन्दर हो, हमने तो केवल सुखकी प्राप्तिके लिए प्रीतिसे आपको आभूषणोंसे मण्डित किया है ॥६०॥ हे प्रमो, आपके महागुणोंकी राशि सर्वविश्वको प्रकरके आज इन्होंके हृदयमें भी संचार कर रही हैं ॥६८॥ हे देव, कल्याणके इच्छुक लोग आपसे कल्याणको प्राप्त होंगे और मोहीजन आपकी वाणीसे अपने मोहशत्रुका नाश करेंगे ॥६९॥ रतनत्रय धनके धारण करनेवाले भव्य जीव आपके द्वारा उपिदृष्ट महातीर्थक्षप जहाजसे इस अनन्त संसार सागरके पार उतरेंगे ॥७०॥ हे नाथ, आपकी वचन किरणोंसे भव्यात्माओंका सिण्याज्ञानक्ष्प अन्धकार शीघ विनाशको प्राप्त होगा, इसमें कोई संशय नहीं है ॥७१॥ हे ईश, मोक्ष प्राप्त करनेवाले अमृत्य सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रादि रूप रत्न देनेके लिए आपसे प्रकट हुए हैं, इसलिए आप सज्जनोंके महान् दाता हो ॥७२॥ हे स्वामिन, आप यहाँ पर केवल अपनी मुक्तिकी प्राप्तिके लिए ही नहीं उत्पन्न हुए हैं, किन्तु

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ৎ,७४–

मुक्तिरामा महामाग चासका त्विय वर्तते । स्तिस्तृति त्रिजगद्भव्यास्त्वद्गुणैरिअताशयाः ॥७४॥ मोहमस्तृत्विजेतारं त्रातारं शरणार्थिनाम् । मोहान्धकृपपाताच हन्तारं कर्मविद्विषाम् ॥७५॥ नेतारं भव्यसार्थानां शाश्वते पथि तीर्थकृत् । कर्तारं धर्मतीर्थस्य विद्स्त्वामामनन्त्यहो ॥७६॥ अद्य जन्माभिषेकेण वयं नाध पवित्रिताः । ते गुणस्मरणैनैव नोऽभवन्नि मैलं मनः ॥७७॥ भवस्सुतिद्युमालापैजांतं नः सफलं वचः । गात्रं चावयदैः सार्धं सेवया ते गुणाम्बुधे ॥७८॥ मणः शुद्धाकरोद्मृतो यथा संस्कारयोगतः । दीष्यतेऽधिकमोश त्वं तथा स्नानादिसंस्कृतः ॥७९॥ त्रिजगत्स्वामिनां स्वामी त्वं नाथासि महान् भुवि । पतिर्विश्वपतीनां त्वं जगद्धन्युरकारणः ॥८०॥ अतो देव नमस्तुन्यं परमानन्द्दायिने । नमस्ते चित्रित्रतेत्राय नमस्ते परमात्मने ॥८१॥ नमस्त्रीर्थकृते तुभ्यं नमः सद्गुणसिन्धवे । मरूत्वेदातिगात्मन्तिद्विश्वदेहाय ते नमः ॥८२॥ नमस्त्रीर्थकृते तुभ्यं नमः कर्मारिनाशिने । जितपञ्चाक्षमोहाय पञ्चकल्याणभागिने ॥८३॥ नमो निसर्गपृताय भुक्तिमुक्त्यकेदायिने । नमोऽतिमहिमासाय नमोऽकारणवन्धवे ॥८४॥ नमो मुक्त्यक्रनामत्रे नमो विश्वप्रकाशिने । विजगत्स्वामिने तुभ्यं नमोऽधिगुरवे सताम् ॥८५॥ तमो मुक्त्यक्रनामत्रे नमो विश्वप्रकाशिने । विजगत्स्वामिने तुभ्यं नमोऽधिगुरवे सताम् ॥८५॥ तमे मुक्तम्वन्त्रत्वे नमे विश्वप्रकाशिने । विजगत्सवीमान्त्राय नमोऽधिगुरवे सताम् ॥८५॥ तमे मुक्तम्त्रत्वाम् सक्तां पूर्णं मोक्षसाधनकारिणीम् । त्वत्यस्त्वाम् स्वस्तान न त्वत्समो यतः ॥८६॥ सामग्री सकलां पूर्णं मोक्षसाधनकारिणीम् । त्वत्समां कृपयासमाकं दाता न त्वत्समो यतः ॥८६॥

ज्ञानियोंको भी मार्ग दिखाकर उनकी स्वर्ग और मुक्तिकी सिद्धिके छिए उत्पन्न हुए हैं।।७३।। हे महाभाग, मुक्तिरामा आपमें आसक्त हो रही है और तीन जगत्के भव्य जीव भी आपके गुणोंसे अनुरंजित हृदयवारे होकर आपसे परम स्नेह रखते हैं। ७४॥ अहो भगवन, ज्ञानी होग आपको मोहमल्छका विजेता, शरणार्थियोंको मोहान्धक्रपमें गिरनेसे बचानेवाहा रक्षक. कर्मशत्रुओंका नाशक, भन्य सार्थवाहोंको शाश्वत मुक्तिमार्गमें हे जानेवाहा नेता और धर्म-तीर्थका कर्ता तीर्थंकर मानते हैं।।७५-७६॥ हे नाथ, आज आपके जन्माभिषेकसे हम छोग पवित्र हुए हैं, और आपके गुणोंका स्मरण करनेसे हमारा मन निर्मल हुआ है। आपकी शुभ स्तृति करनेसे हमारे वचन सफल हुए हैं और हे गुणसागर, आपकी सेवासे सब अंगोंके साथ हमारा शरीर पवित्र हुआ है ॥७७-७८॥ हे ईश, शुद्ध खानिसे उत्पन्न हुआ मणि जैसे संस्कारके योगसे और भी अधिक चमकने लगता है, उसी प्रकार स्नान आदिके संस्कारको प्राप्त होकर आप और भी अधिक शोभायमान हो रहे हैं ॥७९॥ हे नाथ, आप तीन जगत्के स्वामियोंके स्वामी हैं, संसारमें समस्त विश्वपतियोंके आप महान पति हैं, और संसारके अकारण बन्धु हैं।।८०।। अतः हे देव, परम आनन्दके देनेवाले आपके लिए नमस्कार है, ज्ञानरूप तीन नेत्रोंके धारक आपके लिए नमस्कार है, परमात्मस्वरूप आपके लिए नमस्कार है, तीर्थके प्रवर्तन करनेवाले आपको नमस्कार है, सद्गुणोंके सागर आपको नमस्कार है, प्रस्वेद मल आदिसे रहित अत्यन्त दिव्यदेहवाले आपको नमस्कार है, कर्मशतुओंका नाश करनेवाले आपको नमस्कार है, पाँचों इन्द्रियोंको और मोहको जीतनेवाले आपको नमस्कार हे, पंचकल्याणकोंके भोगनेवार्छ आपको नमस्कार है, स्वभावसे पवित्र और भूक्ति-(स्वर्गीय सुख) मुक्तिके देनेवार्छ आपको नमस्कार है, महामहिमाको प्राप्त आपको नमस्कार है, अकारण बन्धु आपको नमस्कार है, मुक्तिरामाके भर्तार आपको नमस्कार है। विश्वके प्रकाश करनेवार्ले आपको नमस्कार है, त्रिजगत्के स्वामी आपको नमस्कार है और सज्जनोंके महागुरु आपको नमस्कार है ॥८१-८५॥

हे देव, यहाँपर इस प्रकार हर्षसे आपकी स्तुति करके हम तीन छोकके सर्व साम्राज्यको छेनेकी आशा नहीं करते हैं, किन्तु जगत्का हित करनेवाछी, अपने समान ही पूर्ण सर्वसामग्री कुपा करके हमें दीजिए, क्योंकि संसारमें आपके समान और कोई दाता नहीं है।।८६-८॥ 9.803]

### नवमोऽधिकारः

८९

इतीष्टप्रार्थनां कृत्वा व्यवहारप्रसिद्धये । नाकेशाः सार्थकं सारमिदं नामद्वयं व्ययुः ॥८८॥ अयं स्यान्महतां वीरः कर्मारातिनिकन्दनात् । श्रीवर्धमान एवासौ वर्धमानगुणाश्रयात् ॥८९॥ इत्याख्याद्वयं कृत्वा तथैवातिमहोत्सवैः । आरोप्यैरावतस्कन्धं दिव्यरूपं जिनेश्वरम् ॥९०॥ विमृत्या परया साकं जयनन्दादिघोषणैः । शेषकार्याय नाकेशा आजग्मुस्तत्पुरं परम् ॥९१॥ तदारुष्य पुरं विष्वग् नभोभागं च तद्वनम् । तस्थुः सर्वाण्यनीकानि देवा देव्यश्चतुर्विधाः ॥९२॥ ततः कतिपयैदेंवैदेंवदेवं स देवराट् । आदायामा नृपागारं प्रविवेश श्रियोर्जितम् ॥९३॥ तत्र गृहाङ्गणे रम्ये मणिसिंहासने शिशुम् । अशिशुं गुणकान्त्याद्यैः सौधर्मन्द्रोन्यवीविद्यात् ॥९४॥ सिद्धार्थभूपतिः सार्धं बन्धुभिर्हर्षिताननः । प्रीत्या विरूफारिताक्षस्तं ददशाद्भुतकान्तिकम् ॥९५॥ शच्या प्रबोधिता राज्ञी सापश्यत्स्वसुतं सुद्रा । तेजःपुञ्जमिवीत्पन्नं विश्वामरणभृषितम् ॥९६॥ सौधर्भेशं समं शच्या ताबदृष्टां जगत्वतेः । पितरौ तुष्टिमापञ्चौ परिपूर्णमनोरथौ ॥९७॥ ततस्तौ जगतां पुज्यौ प्रपुज्य स्वर्गलोकजैः । विचित्रैर्मणिनेपथ्यैदिंग्यैश्चाम्नरदामभिः ॥ ४८॥ प्रीतः सौधर्मऋषोन्द्रः प्रशशंसेत्यमामरैः । युवां धन्यौ महापुण्यवन्तौ विश्वाद्रिमौ परौ ॥९९॥ लोके गुरू युवां यस्मात्पितरौ त्रिजगत्पितुः । पती त्रिजगतां मान्यौ जननात् त्रिजगत्पते: ॥१००॥ विश्वोपकारिणौ जातौ युवां कल्याणमागिनौ । विश्वोपकारि तीर्थेशसुतोत्पादनहेतुतः ॥१०१॥ चैत्यालयमिवागारमिद्माराध्यमद्य नः । माननीयौ युवां पूज्यौ अस्मद्गुरुसमाश्रयात् ॥१०२॥ इत्यमिष्टुत्य तौ देव समर्प्य तस्करेश्मरेट् । क्षणं तस्थौ सुदा कुर्वस्तद्वार्ता मेरुजां वराम् ॥१०३॥

इस प्रकारसे इष्ट प्रार्थना करके इन्द्रोंने लोकव्यवहारकी प्रसिद्धिके लिए सार्थक और सारभत ये दो नाम रखे । कर्मरूपी शत्रुओंको नाश करने हेतु ये महावीर हैं और निरन्तर बढ़नेवाले गुणोंके आश्रयसे ये श्रीवर्धमान हैं ॥८८-८९॥ इस प्रकार दो नाम रखकर दिव्यक्तपधारी जिनेश्वरको ऐरावत गजके कन्ये पर विराजमान करके पूर्वके समान ही अत्यन्त महोत्सव और भारी विभृतिके साथ 'जय, नन्द' आदि शब्दोंको उच्चारण करते हुए वे देवेन्द्र शेष कार्योंको सम्पन्न करनेके लिए वापस कुण्डपुर आये ॥९०-९१॥ वहाँ आकर नगरको, आकाशको और वनोंको सर्व ओरसे घेरकर सर्व देव-सेनाएँ और चारों जातिके देव-देवियाँ यथास्थान ठहर गरे ॥९२॥ तत्परचात् कुछ देवोंके साथ उस देवराजने देवोंके देव श्रीजिनेन्द्र-देवको छेकर शोभासम्पन्न राजभवनमें प्रवेश किया ॥९३॥ वहाँ राजभवनके अंगण ( चौक ) में सौधर्मेन्द्रने रमणीक मणिमयी सिंहासनपर गुणकान्ति आदिसे अशिश ( शैशवावस्थासे रहित ) किन्तु वयसे शिशु जिनेन्द्रको विराजमान किया ॥९४॥ तब बन्धुजनोंके साथ हर्षित मुख सिद्धार्थ राजाने अति प्रीतिसे आँखें फैठाकर अद्भुत कान्तिवाले वाल जिनदेवको देखा ॥९५॥ इन्द्राणीके द्वारा जगायी गयी प्रियकारिणी राँनीने सर्व आभृषणोंसे भृषित समुत्पन्न तेजपुंजके समान अपने पुत्रको अति हर्षके साथ देखा ॥९६॥ उस समय जगत्पति श्रीवर्धमान स्वामीके माता पिता इन्द्राणीके साथ सौधर्मेन्द्रको देखकर परिपूर्ण मनोरथ हो अत्यन्त सन्तोषको प्राप्त हुए ॥९७॥ तत्पश्चात् सौधर्मेन्द्रने स्वर्गछोकमें उत्पन्न नाना प्रकारके मणिमयी वस्त्राभूषणोंसे और दिव्य पुष्पमालाओंसे उन जगत्पूच्य माता-पिताकी पूजा कर देवोंके साथ प्रसन्न होते हुए उनकी इस प्रकारसे प्रशंसा करने छगा-आप दोनों ही छोकके गुरु हैं, क्योंकि आप त्रिजगत्-पिताके माता-पिता हैं, त्रिजगत्पतिके उत्पन्न करनेसे आप छोग ही त्रिजगन्मान्य स्वामी हैं, संसारके उपकारी तीर्थेश पुत्रके उत्पन्न करनेके निमित्तसे कल्याणभागी आप दोनों ही विश्वके उपकारी हैं।।९८-१०१।। आज आपका यह भवन जिनमन्दिरके समान हमारे लिए आराध्य हैं । हमारे परमगुरुके आश्रयसे आप दोनों ही हमारे लिए माननीय और पुष्य हैं ॥१०२॥ इस प्रकार देवोंका स्वामी सौधर्मेन्द्रने माता-पिताकी स्तुति करके और उनके

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 9.908-

जन्माभिषेकजां सर्वा वार्ता श्रुखा सिवस्मयो । प्रमोदस्य परां कोटिं प्रापतुस्तो महोदयो ॥१०४॥ तो मुबोऽनुमति रूब्धा शकस्य बन्धुभिः समम् । चक्रतुः स्वसुतस्येत जातकर्ममहोस्सवम् ॥१०५॥ तस्यादो श्रीजिनागारे जिनार्चाणां महामहम् । नृपाद्याद्यक्तिरे भूत्या सर्वाभ्युद्यसाधकम् ॥१०६॥ ततः स्वजनशृत्येभ्यो दृदौ दानान्यनेकज्ञः । यथायोग्यं नृपो दीनानाथवन्दिभ्य एव च ॥१०७॥ तदा तोरणविन्यासैः केतुपङ्किमिरूर्जितैः । गीतैर्नृत्येश्च वादिग्नेमहोस्सवशतैः परेः ॥१०८॥ तत्युरं स्वःपुरं वाभास्त्वधामैव नृपाक्यम् । प्रमोदनिर्मराः सर्वे वभृतुः स्वजनाः प्रजाः ॥१०९॥ प्रमोदनिर्मराः विश्वास्तद्वन्यूं स्तन्महोस्सवे । पौरांश्च वीक्ष्य देवेशः स्वं प्रमोदं प्रकाशयन् ॥११९॥ प्रमोदनिर्मरान् विश्वास्तद्वन्यूं स्तन्महोस्सवे । पौरांश्च वीक्ष्य देवेशः स्वं प्रमोदं प्रकाशयन् ॥११०॥ आनन्दनाटकं दिव्यं त्रिवर्गफलसाधनम् । गुरोराराधनायामा देवीभिः कर्तुमुद्ययो ॥१११॥ नृत्यारम्भेऽस्य सद्गीतगानं (चैव) मनोहरम् । कर्तुं प्रारेभिरे गन्धवास्तद्वाद्यादिभिः समम् ॥११२॥ सिद्धार्थाद्या नृपाधीशाः सकलत्राश्च सोत्सवाः । तं द्रष्टुं प्रेक्षकास्तत्र प्रशेषक्षाद्य प्रमादश्च ॥११३॥ आदौ समवतारं स कृत्वा नेत्रसुलावहम् । जन्माभिषेकसंवद्धं प्रायुक्त्यत्वान्त्र ॥११४॥ प्रकृत्वत्वात्वान्त्र त्रस्यं लसदीप्तमराङ्कितम् । अधिकृत्य जिनेन्द्रस्यावतारान् प्राग्मवोद्धवान् ॥१ ५॥ प्रकृत्ववृत्तिलं नृत्यं लसदीप्तमराङ्कितम् । कल्पशालोव रेजेऽसौ दिव्यामरणदामभिः ॥११९॥ सल्वयैः क्रमविन्यासैः परितो रङ्गमण्डलम् । परिकामन् वभौ शक्तो सिमान इव भूतलस्य ॥१९७॥

हाथमें भगवान्को समर्पण कर मेरुपर हुई जन्माभिषेककी सुन्दर वार्ताको हर्षके साथ कहता हुआ कुछ क्षण खड़ा रहा ॥१०३॥ जन्माभिषेककी सारी बात सुनकर आश्चर्य-युक्त हो वे दोनों भाग्यशाळी माता-पिता अत्यन्त प्रमोदको प्राप्त हुए ॥१०४॥

तत्पञ्चात् माता-पिताने सौधर्मेन्द्रकी अनुमति छेकर बन्धुजनोंके साथ अपने पुत्रका जन्ममहोत्सव किया ॥१०५॥ सबसे प्रथम उन्होंने और राजाओंने श्रीजिनालयमें जाकर सर्व कल्याणकी साधक श्री जिनप्रतिमाओंकी महापूजा भारी विभूतिके साथ की ॥१०६॥ उसके बाद सिद्धार्थराजाने अपने परिजनोंको, नौकरोंको, दीन, अनाय और बन्दीजनोंको यथायोग्य अनेक प्रकारका दान दिया ॥१००॥ उस समय तोरण द्वारोंसे, वन्दनवारोंसे, ऊँची ध्वजा-पंक्तियोंसे, गीतोंसे, नृत्योंसे, बाजोंसे और सैकड़ों प्रकारके महोत्सवोंसे वह नगर स्वर्गपुरके समान और राज-भवन स्वर्ग-धामके समान शोभाको प्राप्त हो रहा था। सभी स्वजन और प्रजाजन अत्यन्त प्रमुदित हुए ॥१०८–१०९॥ उस जन्ममहोत्सवके द्वारा आनन्द्से परिपूर्ण समस्त बन्धुजनोंको और पुरवासियोंको देखकर सौधर्मेन्द्र अपना प्रमोद प्रकाशित कर श्रीजगद्-गुरुकी आराधना करनेको अपनी देवियोंके साथ धर्म अर्थ कामरूप त्रिवर्ग फलका साधक दिव्य आनन्द नाटक करनेके लिए उद्यत हुआ ॥११०-१११॥ नृत्यके प्रारम्भमें गन्धर्व देवोंने अपने-अपने वीणादि बाजोंके साथ मनोहर सद्-गीत-गान करना प्रारम्भ किया ॥११२॥ उस समय श्री महावीर पुत्रको गोदमें बैठाये हुए सिद्धार्थ राजा तथा अपनी-अपनी रानियोंके अन्य राजा लोग और उल्लासको प्राप्त अन्य दुईकाण उस आनन्द नाटकको देखनेके लिए यथास्थान बैठ गये ॥११३॥ उस सौधर्मेन्द्रने सबसे पहले नयनोंको आनन्दित करनेवाला, कल्याणमयी जन्माभिषेक-सम्बन्धी दृश्यका अवतार किया । अर्थात् सुमेरुपर किये गये जन्म कल्याणकका दृश्य दिखाया।।११४।। पुनः जिनेन्द्रदेवके पूर्वभव-सम्बन्धी अवतारींका अधिकार छेकर इन्द्रने बहुरूपक अन्य नाटक किया ॥११५॥ उल्लासयुक्त, दीप्ति-भारसे परिपूर्ण-उत्कृष्ट नाटकको करता हुआ वह इन्द्र उस समय दिव्य आभूषण और मालाओंके द्वारा कल्प-वृक्षके समान शोभाको प्राप्त हो रहा था ॥११६॥ छय-युक्त पादविक्षेपोंके द्वारा, रंगभूमिकी चारों ओरसे प्रदक्षिणा करता हुआ वह इन्द्र ऐसा मालूम होता था मानो इस भूतलको नाप

नवमोऽधिकारः

९.१३१ ]

९१

कृतपुष्पाञ्जलेरस्य ताण्डवारम्भसंभ्रमे । पुष्पवर्षं मुदामुञ्जन् देवास्तद्रक्तिवर्तिनः ॥११८॥ समं तद्योग्यवाद्यानि कोटिशो दृष्वनुस्तदा । आरेणुर्मधुरं वीणाः कळवंशा विसस्वनुः ॥११९॥ फलं गायन्ति किन्नर्यं ऊर्जितं गीतसंचयम् । रचितं श्रीजिनेन्द्राणां गुणग्रामैः ग्रुभप्रदम् ॥ १२०॥ प्रयुज्यासौ महच्छुद्धं पूर्वरङ्गमनुक्रमात् । करणैरङ्गहारैश्च विकृत्य पुनरूर्जितान् ॥१२१॥ सहस्त्रप्रमितान् बाहुन् मणिनेपथ्यम्षितान् । ननाट ताण्डवं दिन्यं दर्शयन् रसमञ्जतम् ॥१२२॥ नपादीनां सुखं कुर्वन् विकियद्वर्घाघहानये । विचित्रै रेचकैः पादकटीकण्ठकराश्रितैः ॥१२३॥ तस्मिन् बाहुसहस्रास्त्रे प्रनुत्यत्यमरेशिनि । पृथ्वी तत्क्रमविन्यासैः स्फुटन्तीव तदाचलत् ॥१२४॥ विक्षिप्तकरविश्लेपैस्तारकाः परितो भ्रमन् । कल्पद्रम् इवानतीं चलदंशुकभूषणः ॥१२५॥ एकरूपः क्षणादिन्यो बहरूपोऽपरः क्षणात् । क्षणात्मुक्ष्मतरः कायः क्षणात् न्यापो महोन्नतः ॥१२६॥ क्षणास्पाइवें क्षणादुत्रे क्षणादु व्योम्नि क्षणादुवि । क्षणादु द्विकरयुक्ताङ्गः क्षणादु बहुकराङ्कितः ॥१२७॥ इति तन्वन् सुदात्सीयं सामर्थं विक्रियोज्ञवम् । इन्द्रजास्मिवादीन्द्रोऽदर्शयन्नाटकं तदा ॥१२८॥ पुनरप्तरसो नेटुरङ्गहारैः सचारिभिः । उल्क्षिप्य भ्रूलतां शक्रभुजराशिषु सस्मिताः ॥१२९॥ वर्धमानलयैः काश्चिदन्यास्ताण्डवलास्यकैः । ननृतुर्दैवनर्तक्यश्चित्रैरेभिनयैः परैः ॥१३०॥ काहिचद्रावतीं पिण्डीमैन्द्रीं बद्ध्वा सुराङ्गनाः । अनृत्यं इच प्रवेशैनिष्क्रमैर्दिग्यैनियन्त्रितैः ॥१३१॥

ही रहा हो ॥११७॥ पुष्पांजिल विखेरकर ताण्डवनृत्य करते हुए इन्द्रके ऊपर उसकी भक्ति करनेवाळे देवोंने हर्षित होकर पुष्पोंकी वर्षा की ॥११८॥ उस समय ताण्डव नृत्यके योग्य करोड़ों बाजे बज रहे थे, बीणाओंने मधुर झंकार किया और सुरीही आवाजवाही अनेक बाँसुरियाँ बज रही थी ॥११९॥ किन्नरी देवियाँ श्री जिनेन्द्र देवके गुणसमूहसे युक्त उत्तम कल्याण-कारक सुन्दर गीतोंको गा रही थीं ॥१२०॥ इस प्रकार अनुक्रमसे महान पवित्र पूर्व रंग करके उस इन्द्रने मणिमयी आभूषणोंसे भूषित एक हजार उत्कृष्ट भुजाएँ बनाकर, हस्ता-गुलि-संचालन और अंग-विक्षेपोंके द्वारा अब्भेत रसको दिखलाते हुए दिव्य ताण्डव नृत्य किया ॥१२१–१२२॥ राजादि सभी दर्शकोंको सुख उत्पन्न करते हुए, अपने पापोंके विनाशके छिए विक्रिया ऋद्भिसे पाद, कमर, कण्ठ और हाथोंसे अनेक प्रकारके अंग-संचालन द्वारा सहस्र भुजावाले उस सौधर्मेन्द्रके नृत्य करते समय उसके पाद विन्यासोंसे पृथ्वी फूटती हुई-सी चलाय-मान प्रतीत हो रही थी ॥१२३-१२४॥ चंचल वस्त्र और आभृषणवाला वह इन्द्र किये गये करविक्षेपोंके द्वारा ताराओंके चारों ओर घूमता हुआ कल्पवृक्षेके समान नृत्य कर रहा था ॥१२५॥ नृत्य करते हुए वह इन्द्र क्षणभरमें एक रूप और क्षण-भरमें दिव्य अनेक रूपवाला हो जाता था। क्षण-भरमें अत्यन्त सूक्ष्म शरीरवाला और क्षण-भरमें महाउन्नत सर्वव्यापक देहवाला हो जाता था ॥१२६॥ क्षण-भरमें समीप आ जाता और क्षण-भरमें दूर चला जाता, क्षण-भरमें आकाशमें और क्षण-भरमें भूमि पर आ जाता था। क्षण-भरमें दो हाथवाला हो जाता और क्षण-भरमें अनेक हाथोंवाला हो जाता था ॥१२७॥ इस प्रकार अत्यन्त हर्षसे विक्रिया-जनित अपनी सामर्थ्यको प्रकट करते हुए इन्द्रने इन्द्रजालके समान उस समय आनन्द नाटक दिखाया ॥१२८॥

तत्पञ्चात् इन्द्रकी भुजाओंपर खड़ी होकर मुसकराते हुए अप्सराओंने अपनी भ्रूटताओं-को मटकाते और करविक्षेप करते हुए नृत्य करना प्रारम्भ किया ॥१२९॥ कितनी ही देवियाँ वर्धमान लयके साथ, कितनी ही ताण्डव नृत्यके साथ और कितनी ही अनेक प्रकारके अभि-नयोंके साथ नाचने छगीं ॥१३०॥ कितनी ही देवियाँ ऐरावत हाथीका और कितनी ही इन्द्रका रूप धारण कर दिव्य नियन्त्रित प्रवेश और निष्क्रमणके द्वारा नृत्य करने लगीं ॥१३१॥

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ९.१३२-

कल्पाहिंपस्य शासासु कल्पवल्य इवोद्गताः । वसुस्ताः परिनृत्यन्तः करीयेष्वरुरिताः ॥१३२॥ हस्ताङ्गुळीषु शक्रस्य निधाय स्वक्रमान् शुभान्। नेटुः काश्चित्सळीळं ताः सूचीनाट्यमिवाश्चिताः ॥१३३॥ दिन्याः कराङ्गुळीरन्या श्रेमुश्चादिसुरेशिनः । वंशयष्टीरिवास्त्य तद्मापितनाभयः ॥१३३॥ प्रतिवाह्मसेशस्य नटन्थो नाकियोषितः । यरनेन संचरन्ति स्म बञ्चयन्त्यो नृवीक्षणात् ॥१३५॥ प्रध्वं मुच्छाळयंस्ताः स्व नटन्तीर्दर्शयन् पुनः । क्षणात् कुर्वन्नदृश्याश्च क्षणान्नयनगोचगः ॥१३६॥ इतस्ततः स्वदोजांळे गृढं संचारयन् महान् । तदा हरिरमूळोके माहेन्द्रजाळकोपमः ॥१३०॥ प्रत्यङ्गमस्य ये रम्याः कळाद्या नृत्यतोऽमवन् । ता एव तासु देवीषु संविभक्ता इवारचन् ॥१३०॥ प्रत्यङ्गमस्य ये रम्याः कळाद्या नृत्यतोऽमवन् । ता एव तासु देवीषु संविभक्ता इवारचन् ॥१३०॥ इत्याद्यविविधिदैन्यैर्नर्तवैकिष्ठोद्धवैः । आनन्दनाटकं प्रेश्चं पूर्णं देवीमिराद्रात् ॥१३०॥ कृत्वामा बहुधाकारैहविनौनीवैः सहोत्सवैः । परं सौख्यं सुरेशोऽहित्यादीनामजीजनत् ॥१४०॥ ततः शका जिनेन्दस्य शुश्रुणमिक्तदेते । देवीष्रातीनियोज्यामरकुमाराश्च सुक्तये ॥१४२॥ इति सुकृतविपाकात्माप तीर्थेट्सुरेशैः सक्ळविभवपूर्णं जन्मकल्याणसारम् । शुभसुखगुणवीजं मो विदित्वेति दक्षाः मजत परमयत्राद्धमें संदेव ॥१४२॥

उस समय इन्द्रके भुजासमूह पर नृत्य करती हुई वे देवियाँ ऐसी शोभित हो रही थीं मानो कल्प-वृक्षकी शाखाओं पर फैली हुई कल्पलताएँ ही हों।।१३२।। कितनी ही देवियाँ शकके हाथकी अंगुलियोंपर अपने शुभ चरणोंको रखकर लीलापूर्वक सूचीनाट्य (सूईकी नोकों पर किया जानेवाला नृत्य) को करती हुई के समान नाचने लगी ॥१३३॥ कितनी ही देवियाँ इन्द्रकी दिव्य हस्तांगुलियोंके अप्र भागपर अपनी-अपनी नाभिको रखकर इस प्रकार परिभ्रमण कर रही थीं, मानो बाँसकी लकड़ीपर चढ़कर और उसके अब्र भागपर अपनी नाभिको रखकर घूम रही हों ॥१३४॥ कितनी ही देवियाँ इन्द्रकी प्रत्येक भुजापर नृत्य करती हुई तथा मनुष्यों-को नेत्रोंके कटाक्षसे ठगती हुई संचार कर रही थीं ।।१३५।। वह इन्द्र नृत्य करती हुई उन देवियोंको कभी ऊपर आकाशमें उछालकर नृत्य करता हुआ दिखाता था, कभी उन्हें क्षण-भरमें अदृश्य कर देता था और कभी क्षणभरमें दृष्टिगोचर कर देता था ॥१३६॥ कभी उन्हें अपनी भुजाओंके जालमें गुप्त रूपसे इधर-उधर संचार कराता हुआ वह इन्द्र उस समय लोकमें महान् इन्द्रजालिककी उपमाको धारण कर रहा था ॥१३०॥ नृत्य करते हुए इन्द्रके प्रत्येक अंगमें जो रमणीक कला-कौशल होता था, वह उन सभी देवियोंमें विभक्त हुएके समान प्रतीत होता था ॥१३८॥ इत्यादि विक्रियाजनित विविध दिब्य नृत्योंके द्वारा, प्रकारके आकारवाले हाव-भाव-विलासोंके द्वारा आदरसे देवियोंके साथ दर्शनीय आनन्द नाटक करके इन्द्रने माता-पिता और दर्शक आदिकोंको परम सुख उत्पन्न किया ॥१३९-१४०॥

तदनन्तर मुक्ति-प्राप्त्यर्थ जिनेन्द्रदेवकी शुश्रूषा और भक्तिके लिए अनेक देवियोंको धाय-रूपसे और भगवान्के वयके अनुरूप वेष आदिके करनेवाले देवकुमारोंको इन्द्रने नियुक्त किया। पुनः शुभचेष्टावाले देवोंके साथ महान् पुण्यको उपार्जन करके वे सब देवगण अपने-अपने स्वर्गको चल्ले गये॥१४१-१४२॥

इस प्रकार पुण्यके परिपाकसे तीर्थंकर देवने इन्होंके द्वारा समस्त वैभवसे परिपूर्ण सारभूत जन्मकल्याणकके महोत्सवको प्राप्त किया। अतः ऐसा जानकर चतुर पुरुष उत्तम और गुणोंके कारणभूत एक धर्मको ही परम यत्नके साथ सदा सेवन करें ॥१४३॥ **९.**१४५ ]

### नवमोऽधिकारः

९३

धर्मो नाकिनरेन्द्रशर्मजनको धर्मो गुणानां निधिधर्मो विश्वहितंकरोऽशुभहरो धर्मः शिवश्रीकरः ।
धर्मो दुःखमवान्तकोऽसमिपता धर्मश्च माता सुहन्निस्यं यः स विधीयतां बुधजना मोः किं हासस्कल्पनैः ॥१४४॥
यो बन्द्योऽङ्गिपतामहोऽसुखहरश्चिद्धर्मतीर्थंकरः
सर्वज्ञी गुणसागरोऽतिविमलो विश्वेकचूडामणिः ।
कल्याणदिसुखाकरो निरुपमः कर्मारिविध्वंसको
वन्द्योऽष्टर्योऽत्र मया जगल्त्रयबुधैर्मे सोऽस्तु तद्भृतये ॥१४५॥

इति भट्टारकसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते भगवज्जन्मा-भिषेकवर्णनो नाम नवमोऽधिकारः ॥॥।

धर्म इन्द्र और नरेन्द्रके सुखका जनक है, धर्म सर्व गुणोंका निधान है, धर्म विश्वभरके प्राणियोंका हितकारक है, अशुभका संहारक है और शिवलक्ष्मीका कर्ता है। धर्म संसारके दुःखोंका अन्त करनेवाला है, धर्म असामान्य पिता, माता और मित्र है। इसलिए हे ज्ञानी जनो, इस धर्मका ही सदा पालन करो। अन्य असत्कल्पनाओंसे क्या लाभ है ॥१४४॥

जो श्रीवीरप्रमु प्राणियोंके पितामह हैं, दुःखोंके हरण करनेवाले हैं, धर्मतीर्थके कर्ता हैं, सर्वज्ञ हैं, गुणोंके सागर हैं, अत्यन्त निर्मल हैं, विश्वके अद्वितीय चूड़ामणिरत्न हैं, कल्याण आदि सुखोंके मण्डार हैं, उपमा रहित हैं, कर्म-शत्रुओंके विध्वंसक हैं, और तीन लोकके ज्ञानी पुरुषोंके द्वारा एवं मेरे द्वारा वन्दनीय और पूज्य हैं, वे मेरे उक्त विभूतिके लिए सहायक होवें ॥१४५॥

इस प्रकार भट्टारक सकलकीर्ति-विरिचत श्रीवीरवर्धमानचरितमें भगवान्के जन्माभिषेकका वर्णन करनेवाला नवम अधिकार समाप्त हुआ ॥९॥

# दशमोऽधिकारः

नमः श्रीवर्धमानाय हताभ्यन्तरशत्रवे । त्रिजगिद्धतकत्रें मूर्धानन्तगुणसिन्धवे ॥१॥
अथ काश्चिच धाव्यस्तं भूषयन्ति शिश्चत्तमम् । वस्त्राभरणमाल्याद्यनिकोत्पन्नेविळेवनैः ॥२॥
स्नापयन्त्यशरा दिन्धैः सिळिलेद्वयोषितः । स्मयन्ति सुद्दा चान्या नानाकोडनजन्तैः ॥३॥
एहि होहि जगत्स्वामिन् प्रसार्थ स्वकराम्बुजान् । सुद्दुरिस्युक्तवस्थोऽन्याः श्रीस्यैनं कोडयन्त्यहो ॥४॥
वदासौ स्मितमातन्वन् प्रसर्पन्मणिभूतले । पित्रोर्भुदं ततानोचैर्मनोज्ञेबिल्वेष्टितैः ॥५॥
जगद्दन्ध्वादिनेत्राणां चन्द्रस्येवोत्सवप्रदम् । कलोउज्वलं तदास्यासीच्छैयावं विश्ववन्दितम् ॥६॥
सुग्धस्मितं यदस्यामृन्मुखेन्दौ चन्द्रकामलम् । तेन पित्रोर्मनस्तोषसमुद्दो ववृधेतराम् ॥७॥
सम्बद्धसम्मुखाद्वेऽस्यामवन्मन्मनभारतौ । वाग्देवतेव तद्वाल्यमनुकतुं तथाश्रिता ॥८॥
प्रस्खकत्याद्विन्यासैः शनैर्मणिधरातले । स रेजे संचरन् बालभानुवद्मृषणोज्ञसिः ॥९॥
हस्यश्चमकृदादीनां रूपमादाय सुन्दरम् । मुदा तंकीडयामासुन्नानाकीडापराः सुराः ॥१०॥
इत्यन्यैः शिशुचेष्टोवैबन्धूनां जनयन्मुदम् । क्रभारसुधान्नपानावैः स कौमारस्वमासवान् ॥११॥

अभ्यन्तर कर्मशत्रुके नाशक, त्रिजगत्के प्राणियोंके हितकर्ता और अनन्त गुणोंके सागर श्रीवर्धमानस्वामीके लिए नमस्कार है ॥१॥

अथानन्तर कितनी ही देवियाँ उस श्रेष्ठ बालकको स्वर्गलोकमें उत्पन्न हुए वस्त्र, आभूषण, माला और चन्द्रन-विलेपनसे भूषित करती थीं, कितनी ही देवियाँ दिव्य जलसे स्नान करातीं और कितनी ही देवियाँ हर्षपूर्वेक नाना प्रकारके खेळोंसे और मधुर वचनोंसे जन्हें रमाती थीं ॥२−३॥ कितनी ही देवियाँ अपने कर-कमलोंको पसारकर कहतीं—'हे जगत्स्वामिन् , इधर आइए, इधर आइए, इस प्रकार प्रीतिसे कहकर उन्हें अपनी ओर बुलाती और खिलाती थी ॥४॥ उस समय वे बाल वीर जिन मन्द-मन्द मुसकराते और मणिमयी भूतलपर इधर-उधर घूमते हुए अपनी सुन्दर बालचेष्टाओंके द्वारा माता-पिताको आनन्दित करते थे ॥५॥ उस समय भगवान्के शैशवकालकी उज्ज्वल कलाएँ समस्त बन्धुजनादिकोंके नेत्रोंको चन्द्रमाके समान उत्सव करनेवाली और विश्ववन्दित थीं ॥६॥ प्रभुके मुख-चन्द्रपर मुग्ध-स्मित ( मन्द् मुसकान ) हृष निर्मल चन्द्रिका थी, उससे माता-पिताके मनका सन्तोषहृष सागर उमड़ने लगता था ॥७॥ क्रमसे बढ़ते हुए श्रीमान महावीर प्रभुक्ते मुखरूपी कमलमें मन्मन करती हुई सरस्वती प्रकट हुई, सो ऐसा मालून पड़ता था मानो वचन देवता ही उनके बालपनका अनुकरण करनेके लिए उस प्रकारसे आश्रयको प्राप्त हुई है।।८॥ मणिमयी धरातलपर धीरे-धीरे डगमगाते चरण-विन्याससे विचरते हुए भगवान ऐसे शोभित होते थे मानो भूषणरूपी किरणोंके साथ बालसूर्य ही घूम रहा हो।।९।। नाना प्रकारकी क्रीड़ाओं में कुराल देवकुमार हाथी, घोड़े, बानर आदिके सुन्दर रूप धारण कर बड़े हर्षसे बालजिनको खिलाते थे।।१०।। इन उपर्युक्त तथा इनके अतिरिक्त अन्य नाना प्रकारकी बालचेष्टाओं के द्वारा बन्धुओंको प्रमोद उत्पन्न करते और अमृतमयी अन्न-पानादिके सेवनद्वारा क्रमसे बढ़ते हुए भगवान् कुमारावस्थाको प्राप्त हुए ॥११॥

# १०.२६ः] दशमोऽधिकारः

सम्यक्तं क्षायिकं चास्य प्राक्तनं मळदूरगम् । अस्ति तेनाखिलार्थानां स्वयं सुनिश्चयोऽमवत् ॥१२॥
मतिश्रुताविधज्ञानत्रितयं सहजं तदा । विभोरत्कर्षतां प्रायादिक्येन वपुषा समम् ॥१३॥
तेन विश्वपरिज्ञानकळाविधादयोऽखिलाः । गुणा भर्मविचाराद्याश्चागुः परिणतिं स्वयम् ॥१४॥
ततोऽयं नृसुरादीनां वभूव गुरुरुर्जितः । नापरो जातु देवस्य गुरुविध्यापकोऽस्त्यहो ॥१५॥
अष्टमे वत्सरे देवो गृहिधमासये स्वयम् । आददौ स्वस्य भोग्यानि व्रतानि द्वादरीच हि ॥१६॥
स्वेदद्रं वपुः कान्तं मलनीहारवर्जितम् । श्वीराच्छकोणितं रम्यमादिसंस्थानभूषितम् ॥१७॥
स वश्चपमनाराचज्येष्ठसंहननान्वितम् । सौरुष्योत्कृष्टसंयुक्तं महासौरम्यमण्डितम् ॥१७॥
स वश्चपमनाराचज्येष्ठसंहननान्वितम् । सौरुष्योत्कृष्टसंयुक्तं महासौरम्यमण्डितम् ॥१८॥
अष्टोत्तरसहस्रश्मेलंक्षणरेलंकृतम् । अप्रमाणमहाविधाङ्कितं द्यद्वयोऽमलम् ॥१९॥
प्रियं विश्वद्वितं चाभूद्विमोः कर्णसुखावहम् । इत्यं चातिश्चरीर्द्विचीः सहजीदंशिमर्युतम् ॥२०॥
प्रमाणेगुणश्चान्यैः सौम्याद्यैः कीर्तिकान्तिभः । कलाविज्ञानचातुर्यैर्वत्वशादिम् एणैः ॥२१॥
कनत्काञ्चनवर्णाभदिन्यदेहधरः प्रमुः । द्वासस्त्यव्यक्तीवी स धर्ममृतिरिवावमो ॥२२॥
अथान्येषुः सुराः प्राहुः कथामस्य परस्परम् । सभायां कल्पनाथस्य महावोयोद्ववामिति ॥२३॥
अद्यो वीरजितस्वामी कौमारपदभूषितः । धीरः श्रुराम्नणी वीरो ह्यप्रमाणपराकमः ॥२५॥
दिव्यक्षप्ररोऽनेकासाधारणगुणाकरः । वर्तते कीढ्यासक्तोऽधुनासक्तमवो महान् ॥२५॥
सङ्गमाल्योऽभरः शुखा तदुक्तं तं परीक्षितुम् । तस्मादेत्य महोद्याने द्वमकीढापरायणम् ॥२६॥

वीरप्रभुके निर्मल क्षायिक सम्यक्त्य पूर्वभवसे ही प्राप्त था, उससे उनके सर्वतत्त्वोंका यथार्थ निरुचय स्वयं हो गया ॥१२॥ भगवान्के मित श्रुत और अविध ये तीन ज्ञान जन्मसे ही प्राप्त थे, किर ज्यों-ज्यों उनका दिव्य शरीर बढ़ने लगा, त्यों-त्यों वे तीनों ज्ञान और भी अधिक उत्कर्षताको प्राप्त हुए ॥१३॥ उक्त ज्ञानोंके प्रकर्षसे समस्त पदार्थोंका परिज्ञान, समस्त कलाएँ, सर्वविद्याएँ, सर्वगुण और धार्मिक विचार आदि स्वयं ही भगवान्की परिणतिको प्राप्त हुए ॥१४॥ इस कारण वे बाल प्रभु मनुष्यों और देवोंके उत्तम गुरु सहजमें ही बन गये। इसीलिए वीरदेवका कोई दूसरा गुरु या अध्यापक नहीं हुआ, यह आश्चर्यकी बात है ॥१५॥ आठवें वर्षमें वीर जिनने गृहस्थ धर्मकी प्राप्तिके लिए स्वयं अपने योग्य श्रावकके बारह व्रतोंको धारण कर लिया ॥१६॥

भगवानका शरीर अतिशय सुन्दर, पसीना-रिहत, मळ-मूत्रादिसे रिहत, दूधके समान उड्डवळ रक्तवाला और सुगन्धित था। वे आदि समचतुरस्रसंस्थानसे भूषित थे, वस्त्रष्ट्रधम-नाराचसंहननके धारक थे, उरक्रष्ट सौन्दर्यसे युक्त, महासुखसे मण्डित, एक हजार आठ गुम लक्षण-व्यंजनोंसे अलंकृत और अप्रमाणमहावीर्यसे युक्त थे। प्रभु विश्वहितकारक और कर्णोंको सुखदायक प्रिय निर्मल वचनोंके धारक थे। इस प्रकार इन सहज उत्पन्न हुए दश दिव्य अतिशयों से युक्त थे, तथा सौन्यादि अप्रमाण अन्य गुणोंसे, कीर्ति-कान्तिसे, कला-विज्ञान-चातुर्यसे और अत-शीलादि भूषणोंसे भूषित थे॥१७-२१॥ प्रभु तपाये हुए सोनेके वर्ण जैसी आभावाले दिव्य देहके और बहत्तर वर्षकी आयुके धारक थे। इस प्रकार वे साक्षात् धर्ममूर्तिके समान शोभते थे॥१२॥

अथानन्तर एक दिन सौधर्म इन्द्रकी सभामें देवगण भगवान्के महावीर्यशाली होनेकी कथा परस्पर कर रहे थे कि देखो-बीरजिनेश्वर जो अभी कुमारपदसे भूषित हैं और क्रीड़ामें आसक्त हैं, फिर भी वे वड़े धीर-बीर, शूरोंमें अग्रणी, अप्रमाण पराक्रमी, दिव्यरूपधारी, अनेक असाधारण गुणोंके भण्डार, और आसन्न मन्य हैं ॥२३-२५॥ देवोंकी यह चर्चा सुनकर संगम नामका देव उनकी परीक्षा करनेके लिए स्वर्गसे उस महावनमें आया, जहाँ पर कि बीरजिन

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १०.२७–

कुमारं मासुराकारं ददर्शामा नृपाक्तजेः । काकपक्षधरेरेकचयोमिर्बहुभिर्मुदा ॥२७॥ तं विभीषितुं क्रूकाळनागाकृतिं सुरः । कृत्वा मूळाद् द्वुमस्याचु यावत्स्कन्धमवेष्टत ॥२८॥ तद्वयात्ते निपत्याचु विटपेभ्यो महोतळम् । दूरे पळायनं चकुः सर्वेऽतिमयविद्धलाः ॥२९॥ ळळिद्धातात्युग्रं तमिर्हे भीषणाकृतिम् । मुदारु विभीधीरी निःशको निर्मेळाशयः ॥३०॥ कुमारः कीडयामास मातृपर्यक्कचत्राम् । तृणवन्मन्यमानस्तमप्रमाणमहावळी ॥३१॥ तद्धेयमसमं वीक्ष्य देवः साश्चर्यमानसः । प्रकटीभूय तं स्तोतुं प्रोधयौ तद्गुणैः परैः ॥३२॥ तद्धेयमसमं वीक्ष्य देवः साश्चर्यमानसः । प्रकटीभूय तं स्तोतुं प्रोधयौ तद्गुणैः परैः ॥३२॥ व्यवे मतस्त्रां स्वामी धैर्यसारस्त्वमेव हि । व्यं कृत्स्नकर्मश्चर्यूणां हन्ता त्राता जगरसताम् ॥३३॥ अनिवार्या भवत्कीर्तिश्चन्दिकंवातिनर्मेळा । महावीर्यादिजा मन्येळोकनाच्यां समन्ततः ॥३४॥ व्यवार्यमस्तर्ययं नमोऽतिदिव्यमूर्तये । नमः सिद्धिव्यमूर्त्रये महावीराय ते नमः ॥३६॥ इति स्तुत्वा महावीरनाम कृत्वा जगद्गुरोः । सार्थकं तृतीयं सोऽस्मान्युहुनैत्वा दिवं ययौ ॥३०॥ कुमारोऽपि कचित्रज्ञवत् स्वययः शक्तिनर्मळम् । प्रोच्यमानं युगन्धवैविधकर्णसुष्पप्रस् ॥३८॥ अन्ययुः स्वगुणोत्पन्नगीतसागण्यनेकशः । किन्नरीभिः सुकण्ठीभिर्गायमानानि साद्रम् ॥३८॥ अन्ययुः स्वगुणोत्पन्नगीतसागण्यनेकशः । किन्नरीभिः सुकण्ठीभिर्गायमानानि साद्रम् ॥३८॥ अन्यया नर्तनं चित्रं नर्तकीनां सुरेशिनाम् । प्रयक्षेत्रप्रयं चान्यं नाटकं बहुरूपिणाम् ॥४०॥ कचित्राक्षेत्रप्त स्वस्य रैदानीतानि शर्मणे । भूषणास्वरमास्यानि दिव्यानि स्वर्गजानि च ॥४९॥

सुन्दर केशोंके धारक, समान अवस्थावाले अनेक राजकुमारोंके साथ आनन्दसे वृक्षपर चढ़े हुए कीड़ामें तत्पर थे। प्रमुके प्रकाशमान आकारको उस देवने देखा और उन्हें डरानेके लिए उसने क़्र काले साँपका आकार धारण किया और बृक्षके मूल भागसे लेकर स्कन्ध तक उससे लिपट गया।।२६-२८।। उस भयंकर साँपको वृक्षपर लिपटेता हुआ देखकर उसके भयसे अतिविद्धल होकर सभी साथी कुमार डालियोंसे भूमिपर कूद-कूदकर दूर भाग गये॥२९॥ किन्तु धीर-वीर, निर्भय, निःशंक, निर्मल हृद्यवाले वीर कुमार तो लपलपाती सैकडों जीभोंवाले, भीषण आकारके धारक उस साँपके ऊपर चढ़कर माताकी शय्याके समान क्रीड़ा करने लगे। अप्रमाणमहाबली प्रभुने उसे तृणके समान तुच्छ समझा ॥३०-३१॥ बीरकुमारके अतुल धैर्यको देखकर आइचर्यचिकत हृद्यवाला वह देव प्रकट होकर उनके उत्तम गुणोंसे इस प्रकार स्तृति करने लगा ॥३२॥ "हे देव, आप तीनों लोकोंके स्वामी हैं, आप ही महाधीर बीर हैं, आप ही सर्व कर्मशत्रुओंके नाश करनेवाले हैं और जगन्के सज्जनोंके रक्षक हैं॥३३॥ चिन्द्रकाके समान अतिनिर्मल महापराक्रमादि गुणोंसे उत्पन्न हुई आपकी कीर्ति भन्य पुरुषोंके द्वारा सारी लोकनालीमें अनिवार्य रूपसे सर्वत्र न्याप्त है ॥३४॥ हे देव, संसारमें आपकी धीरता परम श्रेष्ठ है, आपके नामका स्मरण करने मात्रसे पुरुषोंको सर्व अथौंकी सिद्धि करने-वाला धैर्य शीव प्राप्त होता है ॥३५॥ अतः हे नाथ, आपको नमस्कार है, अतिदिव्यमूर्तिके धारक आपको नमस्कार है, सिद्धिवधुके स्वामी आपको नमस्कार है और महान वीर प्रमु, आपको मेरा नमस्कार है ॥३६॥ इस प्रकार स्तुति करके और जगदु-गुरु वीर प्रभुका 'महावीर' यह तीसरा सार्थक नाम रख करके बार-बार नमस्कार कर वह देव वहाँसे स्वर्ग चला गया ॥३७॥

वीरकुमार भी देव-गन्धर्वोंके द्वारा गाये गये, सबके कानोंको सुखदायी, चन्द्रके समान निर्मल अपने यशको सुनते हुए विचरने लगे ॥३८॥ वे कभी सुन्दर कण्टवाली किन्नरी देवियोंके द्वारा आदरपूर्वक गाये अपने गुणोंका वर्णन करनेवाले गीतोंको सुनते, कभी देव-नर्तिकयोंके विविध प्रकारके नृत्योंको देखते और कभी अनेक रूप धारण करनेवाले देवोंके नेत्र-प्रिय नाटकको देखते थे ॥३९-४०॥ कभी स्वर्गमें उत्पन्न हुए और कुवेर-द्वारा लाये गये

### १०.५६ ] दशमोऽधिकारः

क्वित्सुरकुमाराधैः समं कुर्वन्सुदेशितंताम् । जलकेलि तथान्येयुर्वनक्रीडां निजेन्छ्या ॥४२॥
इत्याधैर्यद्विभः क्रीडाविनोदैः स निरन्तरम् । अन्वमृत्यरमं द्यमं योग्यं धर्मवतोऽित सन् ॥४६॥
सीधर्मेन्द्रोऽकरोत्तस्य महत्सीख्यं स्वद्यमंगे । विचिन्नेर्नर्तनैः रम्येगींतगानेमेनोहरैः ॥४४॥
कारितेनिजदेवीमः स्वर्गेनिदैन्यवस्तुभिः । काव्यवाद्यादिगोष्टीभिर्धमंगोष्टीभिरन्वहम् ॥४५॥
इत्थं सोऽन्तुतपुण्येन भुञ्जानः सुखसुल्वणम् । क्रमाल्लेभे जगच्छर्मकारणं यौवनं परम् ॥४६॥
तदास्य सुकुटेनालंकृते मन्दारमालया । क्रिरोऽलिनिमवालं च धर्माद्विकृटवद्वभौ ॥४०॥
ललाटं रुरुचे तस्य क्योलोध्यसुकान्तिभः । निधानमिव भाग्यानां वाध्यमीचन्द्रवत्तराम् ॥४८॥
किं वण्येतेऽस्य नेत्राव्वे चारुश्र्विभमङ्किते । यदुन्मेषादिमात्रेण प्रतृत्यन्ते जगज्जनाः ॥४८॥
मणिकुण्डलतेजोभिर्विमोः कर्णौ रराजतुः । गोतानां पारगौ ज्योतिश्रकेण वेष्टिताविव ॥५०॥
तन्मुखेन्दोः परा शोमा वण्येते किं पृथक्तराम् । निस्सरिष्यित यद्यसमाद् ध्वनिर्दिच्यो जगद्धितः ॥५९॥
नासिकाधरदन्तानां निसर्गरमणीयता । कण्टादीनां च यास्यासीत्वस्तां प्रोक्तुं क्षमो द्वयः ॥५२॥
पृश्च वक्षःस्थलं तस्य मणिहारेण मूषितम् । विदश्चे महतीं शोभां वीरचिष्क्रीगृहोपमाम् ॥५३॥
सुद्विकाङ्गदेश्युरकङ्गणादौरलंकृतौ । बाहू सोऽधाज्जनाभीष्टपदौ कल्यािक्विपयिव ॥५४॥
तदाश्रिता नसा दीप्रा मयुकाभिर्विभान्यहो । क्षमादीन् दृश्चभमित्रन्ते लोके वक्तुमिवोद्यताः ॥५५॥
स्वाङ्गमध्ये वभारासौ सावताँ नाभिमस्रताम् । सरसीमिव वाग्देवीलक्षस्योः क्रीढादिहेतवे ॥५६॥

सुखकारक दिव्य वस्त्र, आभूषण और मालाओंको देखते, कभी देवकुमारोंके साथ आनन्दसे जलकीड़ा करते और कभी अपनी इच्छासे वनकीड़ाको जाते थे ॥४१-४२॥ इत्यादि प्रकारके अनेक कीड़ा-विनोदोंके साथ वीर कुमार धर्मीजनोंके योग्य परम सुखका निरन्तर अनुभव करने लगे ॥४३॥ सीधर्मेन्द्र भी अपने सुखके लिए नाना प्रकारके रमणीक नृत्य और मनोहर गीत-गान अपनी देवियोंके द्वारा कराता, स्वर्गमें उत्पन्न हुई दिव्य वस्तुओंके द्वारा मेंट समर्पण करता, और निरन्तर काव्य-वाद्यगोष्ठी और धर्मगोष्ठीके द्वारा उन वीर प्रमुको महान सौख्य पहुँचाता था ॥४४-४५॥ इस प्रकार वीरकुमार अद्भुत पुण्यसे उत्कृष्ट सुखको भोगते हुए क्रमसे सांसारिक सुखकी कारणभूत परम योवनावस्थाको प्राप्त हुए ॥४६॥

युवावस्थाके प्राप्त होनेपर मुकुट और मन्दारमालासे अलंकृत वीर प्रभुका भ्रमरोंके समान काले वालोंसे युक्त सिर धर्मरूप पर्वतपर स्थित कूटके समान शोभायमान होता था ॥४७॥ कपोलोंसे उत्पन्न हुई कान्तिके द्वारा उनका अष्टमीके चन्द्रतुल्य ललाट भाग्योंके निधानके समान शोभित होता था ॥४८॥ सुन्दर भ्रु-विभ्रमसे युक्त उनके नेत्रकमलोंका क्या वर्णन किया जाये, जिनके निमेष-उन्मेषमात्रसे जगन्जन अत्यन्त सन्तुष्ट होते थे ॥४९॥ मणिमयी कुण्डलोंकी कान्तिसे प्रमुके सुन्दर गीतोंको सुननेवाले दोनों कान इस प्रकार शोभित होते थे मानो वे ज्योतिषचक्रसे ही वेष्टित हों ।।५०।। जनके मुखचन्द्रकी परम शोभाका क्या पृथक् वर्णन किया जा सकता है, जिससे कि कैवल्य प्राप्त होनेपर जगत्-हितकारी दिव्यध्वनि निकलेगी ॥५१॥ उनके नाक, अधर, ओष्ठ, और दाँतोंकी, तथा कण्ठ आदिकी जो स्वामाविक रमणीयता थी, उसे कहनेके छिए कौन बुद्धिमान समर्थ है ॥५२॥ मणियोंसे निर्मित हारसे भूषित उनका विशाल वक्षःस्थल वीरलक्ष्मीके घरके समान भारी शोभाको धारण करता थो ॥५३॥ वे मुद्रिका, अंगद, केयूर, कंकण आदि आभूषणोंसे अलंकत दो मुजाओंको अभीष्ट फल देनेवाले कल्पवृक्षोंके समान धारण करते थे ॥५४॥ उनके दोनों हार्थोंकी अँगुलियोंके किरणोंसे देदीप्यमान दशों नख ऐसे शोभायमान होते थे, मानो लोकमें क्षमादि धर्मके दश अंगोंको कहनेके छिए उद्यत हों ॥५५॥ वे अपने शरीरके मध्यमें आवर्त युक्त गम्भीर सुन्दर नामिको धारण किये हुए थे, जो ऐसी ज्ञात होती थी, मानो सरस्वती और लक्ष्मी भी क्रीडादि-

## श्री-वीरवर्धंमानचरिते

1 80.40-

समेखलं कटीभागं लसदंशुकवेष्टितम् । स्मरारेः स द्घेऽगम्यं ब्रह्मभूपगृहोपमम् ॥५७॥ बभारोरुद्वयं दीप्तं वीरो जङ्के च कोमले । कदल्या गर्मतः किंतु न्युत्सर्गादिविधौ क्षमे ॥५८॥ पादाञ्जयोर्महाकान्तिरस्य केनोपमीयते । किङ्करा इव देवेन्द्राः कुर्वन्त्याराधनं ययोः ॥५९॥ इत्याद्या परमा शोमा स्यात्केशास्यं नलाग्रतः । स्वभावेनाभवद्या तां विद्वान को गदितं क्षमः ॥६०॥ जगन्त्रयस्थितैर्दिन्यैर्दीप्रैः पुतैश्च पुद्गलैः । सुगन्धैर्निर्मितः कायो विभोः सद्विधिनासमः ॥६१॥ आद्यं संहननं तस्य वज्रास्थिघटितं ह्यम्त् । वज्रास्थिवेष्टितं वज्रनाराचैभिन्नमूर्जितम् ॥६२॥ मदखेदादयो जातु नास्य गात्रे पदं व्यष्टुः । महारागादिका दोषा आतङ्काश्च त्रिदोषजाः ॥६३॥ जगत्त्रिया ग्रुभा वाणी विश्वसन्मार्गदेशिनी । धर्ममातेव चास्यासीस्नापरोन्मार्गवर्तिनी ॥६४॥ मर्तुर्दिच्याङ्गमाश्रित्य चामूनि रुक्षणान्यपि । बभुर्यंथात्र धर्माद्या गुणा आश्रित्य धर्मिणम् ॥६५॥ श्रीवृक्षः शङ्ख एवान्जस्वस्तिकाङ्कशतोरणम् । सचामरं सितच्छत्रं केतनं सिंहविष्टरम् ॥६६॥ मत्स्यौ क्रम्भौ महाविधश्च कुर्मश्चक्रं सरोवरम् । विमानं भवनं नागो मर्त्यनायौ महान् हरिः ॥६७॥ बाणबाणासने गङ्का देवराजोऽचलाधिपः । गोपुरं पुरमिन्द्वकौ जात्यश्वस्तालवन्तकम् ॥६८॥ मुदङ्गोऽहिस्रजौ वीणा वेणुः पष्टांग्रुकापणौ । दीप्राणि क्रण्डलादीनि विचित्रामरणानि च ॥६९॥ उद्यानं फलितं क्षेत्रं सुपककलमान्वितम् । वज्रं रतं महाद्वीपो धरा लक्ष्मी सुभारती ॥७०॥ हिरण्यं कल्पवल्ली हि चुडारतं महानिधिः । सुरभिः सौरभेयोऽपि जम्बुवक्षश्च पक्षिराट ॥७३॥ सिद्धार्थपादपः सौधमुद्धनि तारका ब्रहाः । प्रातिहार्याण्यहार्याणि चान्यानि मङ्गलान्यपि ॥७२॥

के लिए वापिका ही हो ॥५६॥ वे सुन्दर मेखला (कांचीदाम) युक्त, शोभायमान रूपसे वेष्टित किटिभागको धारण करते थे, जो ऐसा प्रतीत होता था मानो कामदेवके अगम्य ऐसे ब्रह्मनृपतिका घर ही हो ॥५०॥ वे वीरप्रमु कान्तियुक्त और केलेके गर्भभागसे भी कोमल, किन्तु कायोत्सर्ग आदिके करनेमें समर्थ हो ऊर और जंघाओंको धारण करते थे ॥५८॥ उनके घरण-कमलों की महाकान्तिको किसकी उपमा दी सकती हैं, जिनकी कि आराधना देवेन्द्र भी किंकरके समान करते हैं ॥५९॥ इस प्रकार नखके अप्रभागसे लेकर केशके अप्रभाग तककी उनके शरीरकी पर्म शोभाको जो स्वभावसे ही प्राप्त हुई थी, कहनेके लिए कौन विद्वान् समर्थ है ॥६०॥ तीन लोकमें स्थित, दिव्य, कान्तियुक्त, पवित्र, सुगन्धित पुद्गल-परमाणुओंसे ही विधाताने प्रभुका अनुपम शरीर रचा था ॥६१॥ उनका प्रथम वश्रवृषम-नाराच-संहनन था, जो कि वश्रमय हिड्डियोंसे घटित, वश्रमय वेष्टनोंसे वेष्टित और वश्रमय कीलोंसे कीलित था ॥६२॥ उनके शरीरमें मद, खेद आदि विकार, रागादि दोष, और त्रिदोष-जितत रोगादिने कभी स्थान नहीं पाया था ॥६३॥ उनकी शुभ वाणी जगत्-प्रिय, विश्वको सन्मार्गका उपदेश देनेवाली और धर्ममाताके समान कल्याणकारिणी थी, कुदेवोंके समान उन्मार्ग-प्रवर्तानेवाली नहीं थी ॥६४॥

वीरप्रमुके दिव्य शरीरको पाकर ये आगे कहे जानेवाले लक्षण (चिह्न) ऐसे शोभायमान होते थे, जैसे कि धर्मात्माको पाकर धर्मादिक गुण शोभित होते हैं ॥६५॥ वे लक्षण ये हैं— श्रीवृक्ष, शंख, कमल, स्वस्तिक, अंकुश, तोरण, चामर, श्वेत छँत्र, ध्वजा, सिंहासन, मत्स्य-युगल, कलश युगल, समुद्र, कच्छप, चक्र, सरोवर, देव-विमान, नाग-भवन, स्त्री-पुरुप-युगल, महासिंह, धनुष, बाण, गंगा, इन्द्र, सुमेर, गोपुर, नगर, चन्द्र, सूर्य, उत्तम जातिका अश्व, तालबृन्त, सृदंग, सर्प, माला, बीणा, बाँसुरी, रेशमी बस्त, दुकान, दीप्तियुक्त कुण्डल, विचिन्न आभूषण, फलित उद्यान, सुपक धान्ययुक्त क्षेत्र, बन्न, रत्न, महाद्वीप, पृथ्वी, लक्ष्मी, सरस्वती, सुवर्ण, कल्पलता, चूड्रामणिरत्न, महानिधि, कामघेनु, उत्तम वृषम, जम्बू वृक्ष, पक्षिराज (गरुड़), सिद्धार्थ (सर्पप) वृक्ष, प्रासाद, नक्षत्र, तारिका, ग्रह, प्रातिहार्य इत्यादि दिव्य

१०.८७ ]

### दशमोऽधिकारः

९९

इत्याद्येलंक्षणेदिंक्येरप्टोत्तरशतप्रमेः । व्यञ्जनैः सकलैः सारैः परैनंवशतान्तिकैः ॥ १ ॥ विचित्रामरणैः स्रिमिनंसगंसुन्दरं विमोः । दिव्यमौदारिकं देहं बभौ त्यक्तोपमं सुवि ॥ ७ ६॥ किमत्र बहुनोक्तेन यिकविष्ठक्षणं ग्रुभम् । रूपं संपत्तियं वाक्यं विवेकादिगुणवजम् ॥ ७ ५॥ जगत्त्रयेऽपि तत्सर्वं तीर्थकृत्पुण्यपाकतः । बभ्वं स्वयमेवान्यद्वानेकशर्मकृत्यभोः ॥ ६ ॥ इत्याद्यन्यतरे रम्येर्गुणातिशयनिर्मलैः । मृषितः सेव्यमानोऽसौ नृखेचरसुराधिपैः ॥ ७ ६॥ इत्याद्यन्यतरे रम्येर्गुणातिशयनिर्मलैः । मृषितः सेव्यमानोऽसौ नृखेचरसुराधिपैः ॥ ७ ६॥ त्रिञ्चत्वा पालयन् गेहिवतानि धर्मसिद्धये । अतिकमादते नित्यं ग्रुभप्यानानि चिन्तयन् ॥ ७ ८॥ कुमारलीलया दिव्यान् नृपशकार्षितान्मुद्वा । मुञ्जानो महतो भोगान् स्वपुण्यजनितान् ग्रुभान् ॥ ७ ६॥ त्रिश्चर्याणि पूर्णानि कुमारशर्मणानयत् । मन्दरागो जगन्नाथः क्षणवत्सन्मतिर्महान् ॥ ८ ६॥ श्राक्ष्यपिण पूर्णानि कुमारशर्मणानयत् । सन्दरागो जगन्नाथः क्षणवत्सन्मतिर्महान् ॥ ८ ६॥ श्राक्ष्यपित्रमणं स्वस्य विचिन्त्य भवकोदिसिः । उत्कृष्टं प्राप वैराग्यं विश्वमोगाङ्गवस्तुषु ॥ ८ ६॥ त्रतेऽस्य धीमतश्चित्ते वितर्क इत्यभूत्तराम् । रखत्रयतपःकर्ता मोहारातिक्षयंकरः ॥ ८ ६॥ श्राक्ता वृष्या गतान्यत्र ममेयन्ति दिनानि च । मुग्धस्येव विना वृत्तं दुर्लभानि जगत्त्र रे ॥ ८ ६॥ प्राक्ता वृष्याचा ये तेषामायुः सुपुष्कलम् । सर्वत्र कर्तुमायाति न चास्मत्सदृतां कचित् ॥ ८ ६॥ विनानायाद्यो धन्या विदित्वा स्वस्य जीवितम् । स्वत्यं बाल्येऽप्यगुर्धीराः शीघं मुक्स्ये तपोवनम् ॥ ८ ६ अतोऽत्यत्यापुष्यं मैनात्रेका कालकला कचित् । संयमेन विना नेतुं न योग्या हितकालक्षिणाम् ॥ ८ ६॥

एक सौ आठ लक्षणोंसे और नौ सौ उत्तम व्यंजनोंसे, तथा शरीरपर घारण किये गये अनेक प्रकारके आभूषणोंसे और मालाओंसे स्वभावतः सुन्दर भगवान्का दिव्य औदारिक शरीर अत्यन्त शोभायुक्त था, जिसकी संसारमें कोई उपमा नहीं थी।।६६—७४॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या लाभ है ? इस जगत्त्रयमें जो कुल भी शुभ लक्षण, रूप, सम्पदा, प्रियव्यन, विवेकादि गुणोंका समूह है, वह सब तीर्थंकरप्रकृतिक पुण्य-परिपाकसे वीरप्रभुको स्वयमेव ही सुखके साधन प्राप्त हुए थे।।७५-७६॥ इत्यादि अन्य अनेक रमणीय निर्मल गुणातिशयोंसे भूषित और नरेन्द्र, विद्याधर एवं देवेन्द्रोंसे सेवित वीरप्रभुने धर्मकी सिद्धिके लिए मन-वचन-कायकी शुद्धि द्वारा श्रावकके व्रतोंको नित्य अतिचारोंके विना पालन करते, शुभ ध्यानोंका चिन्तवन करते, अपने पुण्यसे उपार्जित एवं मनुष्यों और इन्ह्रोंसे समर्पित दिव्य शुभ महान् मोगोंको भोगते हुए कुमारकालीन लीलाके साथ कुमारकालके तीस वर्ष एक क्षणके समान पूर्ण किये। इस अवस्थामें वे जगन्नाथ सन्मतिदेव परम मन्दरागी रहे। अर्थात् उनके हृदयमें कभी काम-राग जागृत नहीं हुआ, किन्तु सांसारिक विषयोंसे उदासीन ही रहे।।७७-८०।।

अथानन्तर काललियसे प्रेरित महावीर प्रमु किसी दिन चारित्रावरणीय कर्मोंके क्षयोप-शमसे स्वयं ही अपने कोटिभवोंके पूर्व परिश्रमणका चिन्तवन करके संसार, शरीर और भोगके कारणभूत द्रव्योंमें उत्कृष्ट वैराग्यको प्राप्त हुए ।:८१-८२॥ तब उन महाबुद्धिशाली प्रमुके चित्तमें रत्नत्रय धर्म और तपश्चरणका करनेवाला, तथा मोहशत्रुका नाशक ऐसा वितर्क उत्पन्न हुआ ।।८३॥ अहो, तीन जगन्में दुर्लभ मेरे इतने दिन चारित्रके बिना मृद पुरुषके समान वृथा ही चले गये ।।८४॥ पूर्वकालवर्ती जो वृषभादि तीर्थंकर थे, उनका आयुष्य बहुत था, इसलिए वे सांसारिक सर्व कार्य कर सके थे। अब अल्प आयुवाले हमारे जैसोंको सर्व कार्य करना कभी उचित नहीं है ।।८५॥ नेमिनाथ आदि धीर-वीर तीर्थंकर धन्य हैं कि जो अपना स्वल्प जीवन जानकर बालकालमें ही शीव्र मुक्ति-प्राप्तिके लिए त्रणोवनको चले गये ।।८६॥ इसलिए इस संसारमें हितको चाहनेवाले अल्पायुके धारक पुरुषोंको संयमके बिना कालकी

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १०,८८-

स्वस्पायुपो दिनान्यत्र गमयन्ति तपो विना । ये ते सीदन्स्यहो मूहा यमेन प्रसिता सुवि ॥८८॥ चित्रं त्रिज्ञाननेत्रोऽहं मूहवरसंयमादृते । इयन्तं कालमारमज्ञः स्थितो गेहाश्रमं, वृथा ॥८९॥ तन ज्ञानत्रयेणात्र किं साध्यं येन नेक्ष्यते । कर्माद्रः स्वं प्रथकृत्वा सुक्तिश्रीसुखपङ्कजस् ॥९०॥ ज्ञानस्य सत्फलं तेषां ये चरन्ति तपोऽनघस् । अन्येषां विफलः क्रेशो ज्ञानाभ्यासादिगोचरः ॥९१॥ सचक्कुर्यः पतेत्कृपे तस्य चक्कुर्निरर्थकस् । यथा ज्ञानो पतेन्मोहकूपे यस्तस्य तद् वृथा ॥९२॥ अज्ञानेन कृतं पापं यज्ञज्ञानेन सुच्यते । ज्ञानेन यत्कृतं पापं तदत्र केन सुच्यते ॥९३॥ इति मत्वा कचित्रपापं न कार्यं ज्ञानशालिभिः । प्राणात्ययेऽपि संप्राप्ते मोहादिनिन्यकर्मभिः ॥९४॥ यतो मोहेन जायेते रागद्वेषो हि दुर्घरो । ताभ्यां घोश्तरं पापं पापेन दुर्गतौ चिरस् ॥९५॥ यतो मोहेन जायेते रागद्वेषो हि दुर्घरो । ताभ्यां घोश्तरं पापं पापेन दुर्गतौ चिरस् ॥९५॥ परिश्रमणमत्यर्थं तस्माद्वाचामगोचरस् । लभन्ते प्राणिनो दुःखं पराधीनाः सुखच्युताः ॥९६॥ मत्वेति ज्ञानिभिः पूर्वं हन्तद्यो मोहत्रात्रवः । स्फुरहुराग्यसङ्गेन विश्वानर्थकरः खलः ॥९६॥ सर्वोत्तिभः पूर्वं हन्तद्यो मोहत्रात्रवः । रस्मत्तत्र्र्रतस्त्याद्रयं पापवन्-गृहबन्धनम् ॥९८॥ सर्वानर्थकरीभूतं वालत्वेऽपि विचक्षणैः । उन्मत्तयौवनत्वे वा घोरैर्मुक्त्यास्य यतः ॥९६॥ त एत्र जगतां पुत्र्या महान्तो धेर्यशालिनः । निष्निन्ति यौवनस्था ये स्मरार्रि सुष्ठ दुर्जयस् ॥१००॥ यतो यौवनभूपेन प्रेरिता मद्नाद्यः । पञ्चाक्षतस्करा यान्ति विक्रियां परमां सुवि ॥१००॥ आयाते सन्दतां यौवनरात्रे तेऽपि यान्त्यहो । सन्दतां स्वाश्रयाभावाज्ञरापाशेन वेष्टिताः ॥१०२॥

एक कला भी विताना योग्य नहीं है ॥८७॥ अहो, अल्प आयुके धारक जो मनुष्य तपके बिना जीवनके दिनोंको ब्यर्थ गँवाते हैं, वे मृद्जन यमराजसे प्रसित होकर संसारमें दुःख पाते हैं ।।८८।। आर्चर्य है कि तीन ज्ञानरूप नेत्रोंका धारक और आत्मज्ञ भी मैं मृद्के समान संयमके बिना इतने काल तक वृथा गृहाश्रममें रह रहा हूँ ॥८९॥ इस संसारमें तीन ज्ञानकी प्राप्तिसे क्या साध्य है जबतक कि कर्मादिसे अपने स्वरूपको पृथक् करके मुक्ति-लक्ष्मीका मुख-कमल नहीं देखा जाये।।९०। ज्ञान पानेका सत्फल उन्हीं पुरुषोंको है जो कि निर्मल तपका आचरण करते हैं। दूसरोंका ज्ञानाभ्यासादि-विषयक क्लेश निष्फल है ॥९१॥ जो नेत्र धारण करके भी कूपमें पड़े, उसके नेत्र निरर्थक हैं। उसी प्रकार जो ज्ञानी मोहरूप कूपमें पड़े, तो उसका ज्ञान पाना वृथा है ॥९२॥ जो पाप अज्ञानसे किया जाता है वह ज्ञानसे छट जाता है। किन्तु ज्ञानसे (जान करके) किया गया पाप संसारमें किसके द्वारा छूट सकेगा ? किसीके द्वारा भी नहीं छूट सकेगा ॥९३॥ ऐसा समझकर ज्ञानशालियोंको प्राणोंके जानेपर भी मोह-जनित निन्द्य कार्योंके द्वारा कभी कोई पाप कार्य नहीं करना चाहिए।।९४॥ क्योंकि मोहसे ही दुर्धर राग-द्वेष होते हैं, उनसे पुनः अतिघोर पाप होता है तथा पापसे दुर्गतिमें चिरकाल तक परिभ्रमण करना पड़ता है और उससे सुख-विमुक्त प्राणी पराधीन होकर वचनोंके अगोचर अति भयानक दुःखोंको पाते हैं ॥९५-९६॥ ऐसा समझकर ज्ञानी जनोंको पहले मोहरूपी शत्रु सुप्तरायमान वैराग्यरूप खड्गसे मार देना चाहिए, क्योंकि वह दुष्ट समस्त अनर्थोंका करनेवाला है ॥९७॥ अहो, वह मोहशत्रु गृहस्थोंके द्वारा कभी नहीं मारा जा सकता है, इसिंहए पापकारक यह घरका बन्धन दूरसे ही छोड़ देना चाहिए ॥९८॥ यह गृह-बन्धन बाळपनमें और उन्मत्त यौवन अवस्थामें सर्वे अनर्थांका करनेवाला है, अतः धीर-वीर बुद्धिमानोंको मुक्ति-प्राप्तिके छिए उसका त्याग कर ही देना चाहिए।।९९।। वे ही पुरुष जगतमें पुज्य हैं, और वे ही महाधैर्यशाली हैं, जो कि यौवन अवस्थामें ही अति दुर्जन कामशत्रुका नाश करते हैं ॥१००॥ क्योंकि यौवनरूप भूपके द्वारा प्रेरित हुए पंचेन्द्रिय-रूपी चोर संसोरमें परम विकारको प्राप्त होते हैं ॥१०१॥ यौबनरूपी राजाके मन्द पड़नेपर अपने आश्रयके अभावसे बृद्धावस्थारूपी पाशके द्वारा वेष्टित होकर वे इन्द्रिय-चोर भी १0-१067

### दशमोऽधिकारः

१०१

तस्मान्मन्ये तदेवाहं तपो तुष्करमूजितम् । दमनं विषयारीणां युविभः क्रियते च यत् ॥१०३॥ विचिन्येति महाप्राज्ञः सन्मितः प्रोउज्वले हृदि । तिःस्पृहो राज्यभोगादौ सस्पृहः शिवसाधने ॥१०४॥ कारागारसमं गेहं ज्ञात्वा राज्यश्रिया समम् । त्यक्तुं तपोवनं गन्तुं प्रोद्यमं परमं व्यधात् ॥१०५॥ इति द्यमपरिणामाकाललब्ध्या च तीर्थेट् सकलसुखनिधानं प्राप संवेगतारम् । मदनजनितसौख्यं योऽप्यभुक्त्वा कुमार इह दिशतु स वीरो मे रतुतः स्वां विभूतिम् ॥१०६॥ वीरो वीरगणैः स्तुतक्च महितो वीरा हि वीरं श्रिता वीरेणात्र विधोयतेऽखिलसुखं वीराय मूर्श्वा नमः । वीराद्वीरपदं भवेत् त्रिजगतां वीरस्य वीरा गुणा

इति भट्टारक-श्रीसकलकीर्तिविरिचते श्रीवीर-वर्धमानचरिते भगवत्कुमार-कालवैराग्योत्पत्तिवर्णनो नाम दशमोऽधिकारः ॥१०॥

मन्दताको प्राप्त हो जाते हैं ॥१०२॥ इसिलए में उसे ही परम दुष्कर तप मानता हूँ जो कि युवावस्थावाले पुरुषोंके द्वारा विषयरूप शत्रुओंका दमन किया जाता है ॥१०३॥ इस प्रकार विचार करके महाप्रज्ञाशाली सन्मति प्रभु अपने उज्ज्वल हृदयमें राज्यमोग निःस्पृह (इच्छा रहित) हुए और शिव-साधन करनेके लिए सस्पृह (इच्छावाले) हुए ॥१०४॥ उन्होंने घरको कारागार के समान जानकर राज्यलक्ष्मीके साथ उसे छोड़ने और तपोवन जानेके लिए परम उद्यम किया ॥१०५॥

इस प्रकार शुभ परिणामोंसे और काललब्धिसे तीर्थंकर प्रभु काम-जनित सुखको नहीं भोग करके ही समस्त सुखोंके निधानभृत उत्कृष्ट संवेग को प्राप्त हुए। इस प्रकारके वे वीर कुमार मेरे द्वारा स्तुतिको प्राप्त होकर मुझे अपनी विभृति देवें ॥१०६॥

वीर प्रभु वीरजनोंके द्वारा संस्तुत और पूजित हैं, वीर पुरुष वीरनाथके आश्रयको प्राप्त होते हैं, वीरके द्वारा ही इस संसारमें समस्त सुख दिये जाते हैं, ऐसे वीर प्रभुके लिए मस्तकसे नमस्कार है। वीरसे जगत्के जीवोंको वीरपद प्राप्त होता है, वीरके गुण भी वीर हैं, वीरमें अपने मनको धारण करनेवाले मुझे हे थ्री वीर भगवन्, शत्रुको जीतने के लिए वीर करो।।१००॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति विरचित श्री वीरवर्धमान चरित्रमें भगवान्के कुमारकालमें वैराग्यकी उत्पत्तिका वर्णन करनेवाला दसवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१०॥

# एकादशोऽधिकारः

वन्दे वीरं महावीरं कर्माशितिवातने । सन्मितं स्वात्मकार्यादौ वर्धमानं जगस्यये ॥१॥ अथ स्वामी महावीरः स्ववैराग्यप्रवृद्धये । अचिन्तयद्युप्रेक्षा द्वादशेति जगिद्धताः ॥२॥ अनित्याशरणे संसारैकत्वान्यत्वसंज्ञकाः । ततोऽशुच्यास्रवौ संवरामिधो निर्जरा तथा ॥३॥ लोकिन्त्रधात्मको बोधिदुर्लमो धर्म एव हि । द्विषड्भेदा इमा प्रोक्ता अनुप्रेक्षा विरागदाः ॥४॥ आयुर्नित्यं यमाकान्तं जरास्यस्थं च यौवनम् । रोगौरगिवलं कायं खसुखं क्षणमङ्गुरम् ॥५॥ यिकिचिद् दश्यते वस्तु सुन्दरं भुवनत्रये । कर्मोद्धवं हि तस्सवं नश्येक्कालेन नान्यया ॥६॥ यदायुर्वृत्रमं पुंसां मवकोटिशतैरपि । क्षणविष्यंसि सृत्योस्तका दुराशान्यवस्तुषु ॥७॥ यतो गर्मास्समारभ्य देहिनं समयादिभिः । नयति स्वान्तिकं पापी यमो विश्वक्षयंकरः ॥८॥ यद्यौवनं सतां मान्यं धर्मशर्मादिसाधनम् । तदिष व्याधिमृत्यादेः क्षणाद् यात्यअवस्थ्यम् ॥९॥ यौवनस्था यतः केचिद् रागानिकवलीकृताः । भुञ्जन्ति विविधं दुःखं चान्ये चन्दिगृहे एताः ॥१०॥ यस्यार्थं क्रियते कर्म निन्तं श्रश्नादिसाधकम् । निःसारं तदिष प्रोक्तं कुदुम्वं चळलं यमात् ॥१९॥ राज्यलक्ष्मीसुखादीनि चक्रिणामिष भृतले । अश्रच्छायोपमान्यत्र स्थिरता कान्यवस्तुषु ॥१२॥ राज्यलक्ष्मीसुखादीनि चक्रिणामिष भृतले । अश्रच्छायोपमान्यत्र स्थिरता कान्यवस्तुषु ॥१२॥

कर्मरूप शत्रुओंके नाश करनेमें महावीर, अपने आत्मीय कार्य आदिके साधनमें सन्मति और जगत्त्रयमें वर्धमान ऐसे श्री वीरश्रमुको वन्दन करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर महावीर स्वामी अपने वैराग्यका वृद्धिके छिए जगत्-हितकारी अनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अशुचि, आस्त्रव, संवर, निर्जरा, त्रिप्रकारात्मक लोक, वोधिदुर्लभ और धर्मनामवाली, वैराग्य-प्रदायिनी बारह अनुप्रेक्षाओंका चिन्तवन करने लगे।।१-४।।

संसारकी अनित्यताका विचार करते हुए वे सोचने छगे—प्राणियोंकी आयु नित्य ही प्रितसमय यमसे आक्रान्त हो रही है, यौवन वृद्धावस्थाके मुखमें प्रवेश कर रहा है, यह अरीर रोगरूपी साँपोंका विछ है और ये इन्द्रिय-सुख क्षणमंगुर हैं ॥५॥ इस तीन मुवनमें जो कुछ भी वस्तु सुन्दर दिखती है, वह सब कर्म-जनित है और समय आनेपर नष्ट हो जायेगी, यह अन्यथा नहीं हो सकता ॥६॥ जब शतकोटि भवोंसे भी अति दुर्छम मनुष्योंकी आयु सृत्युसे क्षणभरमें नष्ट हो जाती है, तब अन्य वस्तुओंमें स्थिरताकी इच्छा करना दुरासामात्र है ॥७॥ क्योंकि गर्मकालसे लेकर यह विश्वका क्षय करनेवाला पापी यमराज प्राणीको प्रति समय अपने समीप ले जा रहा है ॥८॥ जो यौवन सज्जनोंके धर्म और सुखका साधन माना जाता है, वह भी व्याधि और मृत्यु आदिसे मेघके समान क्षणभरमें क्षयको प्राप्त हो जाता है ॥९॥ यौवन अवस्थामें रहते हुए ही कितने मनुष्य रागरूपी अग्निके शास बन जाते हैं और कितने ही बन्दीगृहमें बद्ध होकरके नाना प्रकारके दुःख भोगते हैं ॥१०॥ जिस कुटुम्बके लिए यह प्राणी नरक आदि दुर्गतियोंके साधक निन्च कर्म करता है, वह कुटुम्ब भी यमसे प्रस्त है, चंचल है, अतः निःसार कहा गया है ॥११॥ इस भूतलपर जब चक्रवतियोंके भी राज्यलक्ष्मी और सुखादिक मेघ-छायाके समान अस्थिर हैं तब अन्य वस्तुओंमें स्थिरता कहाँ

११.२५ ]

# एकादशोऽधिकार:

१०३

विज्ञायेति क्षणध्यंसि जगद्वस्त्विष्ठं बुधाः । साधयन्ति दुतं मोक्षं निस्यं नित्यगुणाकरम् ॥१३॥ ( अनिस्यानुप्रेक्षा १)

यथात्र निर्जनेऽरण्ये सिंहदंष्ट्रान्तराच्छिशोः । न कोऽपि शरणं जातु रुग्मृथ्यादेस्तथाङ्गिनाम् ॥१४॥ यतः सेन्द्रैः सुरैः सर्वेश्वकिविद्याधरादिभिः । यमेन नीयमानोऽङ्गी क्षणं त्रातुं न शक्यते ॥१५॥ मिणमन्त्रादयो विश्वे कृत्स्नाश्चौषधराश्चयः । न्यर्थीमवन्त्यहो नृणामागते सम्मुखेऽन्तके ॥१६॥ शरण्याः सद्बुधैः प्रोक्ता जिनाः सिद्धाश्च साधवः । सहगामी सतां त्राता धर्मः केविष्ठमाषितः ॥१७॥ तपोदानिजनेन्द्रार्चाजपरलत्रयादयः । विश्वानिष्टाघहन्तारः शरण्याः धोमतां भृवि ॥१८॥ शरणं यान्ति येऽमीषां भवत्रस्ताशया बुधाः । तेऽचिरात्तद्गुणानाष्य पराः स्युस्तत्समाः स्फुटम् ॥१९॥ चिष्ठकाक्षेत्रपालादीन् ये यान्ति शरणं शराः । ते प्रस्ता रोगदुःखौदैः पतन्ति नरकाणवे ॥२०॥ मत्वेति धोधनैः कार्या शरण्याः परमेष्टिनः । तपोधर्माद्यः स्वस्य विश्वदुःखान्तकारिणः ॥२१॥ तथानन्तगुणैः पूर्णो मोक्षोऽनन्तसुखाकरः । विद्धिः स्वस्य शरण्योऽनुष्टेयो रत्नत्रयादिमिः ॥२२॥ ( अशरणानुप्रेक्षा २)

संसारो ह्यादिमध्यान्तदूरङ्चाभव्यदेहिनाम् । अनन्तोऽशर्मसंपूर्णः सान्तो मन्यात्मनां कवित् ॥२३॥ सुखदुःखोमयं भाति संसारेऽत्र जडात्मनाम् । अन्वहं केवळं दुःखं ज्ञानिनां च मतेर्बळात् ॥२४॥ यतो यदेव मन्यन्ते विषयोध्यं सुखं जडाः । तदेव चाधिकं दुःखं विदः श्वाश्राद्यधार्जनात् ॥२५॥

सम्भव है ॥१२॥ इस प्रकार इस समस्त जगत्को क्षण-विध्वंसी जानकर ज्ञानी पुरुष शीव्र ही नित्य गुणोंके भण्डाररूप स्थायी मोक्षका साधन करते हैं ॥१३॥

(यह अनित्यानुप्रेक्षा है-१)

जिस प्रकार निर्जन वनमें सिंहकी दाहों के बीचमें स्थित मृग-शिशुका कोई शरण नहीं है, उसी प्रकार प्राणियों को रोग और मरणसे बचाने के लिए कोई शरण नहीं है।।१४॥ यमराजके द्वारा ले जाये जानेवाले प्राणीकी एक क्षण भी रक्षा करने के लिए सर्व देव, इन्द्र, चक्रवर्ती और विद्याधरादि भी समर्थ नहीं हैं।।१५॥ अहो, मनुष्यों को ले जाने के लिए यमराजके सम्मुख आ जानेपर मिण-मन्त्रादिक और संसारकी समस्त औषधिराशियाँ व्यर्थ हो जाती हैं।।१६॥ ज्ञानीजनोंने अरहन्त जिन, सिद्ध परमात्मा, साधुजन और केवलि-भाषित धर्म सज्जनों के रक्षक और सहगामी कहे हैं।।१०॥ संसारमें बुद्धिमानों के लिए तप, दान, जिनेन्द्र-पूजन, जप, रत्नत्रय आदि ही शरण देनेवाले और सर्व अनिष्ट और पापोंका नाश करनेवाले हैं।।१८॥ संसारके दुःखों से त्रस्त चित्त—जो पण्डितजन उक्त अरहन्त आदि के शरणको प्राप्त होते हैं, वे शीश्र ही उनके गुणोंको प्राप्त होकर नियमसे उनके समान हो जाते हैं।।१९॥ जो मूर्ख चण्डिका और क्षेत्रपाल आदिके शरण जाते हें, वे रोग-दुःख आदिके समृहसे पीड़ित होकर नरकरूप समुद्रमें गिरते हैं।।२०॥ ऐसा जानकर ज्ञानीजनोंको अपने समस्त दुःखोंके अन्त करनेवाले पंचपरमेष्ठी और तप-धर्मादिका शरण श्रहण करना चाहिए।।२१॥ तथा अनन्त गुणोंसे परिपूर्ण और अनन्त सुखोंका ससुद्र ऐसा मोक्ष रत्नत्रय आदिके द्वारा सिद्ध करना चाहिए, वही आत्माको शरण देनेवाला है।।२२॥

( अशरणानुप्रेक्षा-२ )

यह संसार अभव्य जीवोंके लिए आदि, मध्य और अन्तसे दूर है, अर्थात् अनादि-अनन्त है और अनन्त दुःखोंसे भरा हुआ है। िकन्तु भव्यजीवोंकी अपेक्षा वह शान्त है।।२३।। मूर्खजनोंके लिए इस संसारमें सुख और दुःख दोनों प्रतिभासित होते हैं। िकन्तु ज्ञानियोंको तो बुद्धिके वल्से केवल दुःखरूप ही प्रतीत होता है।।२४।। जड़ बुद्धिवाले लोग जिस विषय-जनित सुखाभासको सुख मानते हैं, ज्ञानीजन उसे नरकादि दुर्गतियोंके कारणभूत पापोंका

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ११.२६-

दृश्यादिश्रमणैः पञ्चप्रकारां च मवाटवीम् । दुःखव्याद्यादिसंसेव्यां भीमां खतस्करैर्मृताम् ॥२६॥ सर्वेऽङ्गिनश्चरं श्रेमुर्श्रमन्ति गलके छताः । कर्मारिभिर्श्रमध्यन्ति हेति रत्नत्रयादते ॥२०॥ न गृहीता न मुक्ता ये पुद्गलाः खाङ्गकर्मभिः । न स्युस्तेऽत्र भवानन्तान् अमिद्धिर्थिय-जन्तुभिः ॥२०॥ विद्यते स प्रदेशो न यत्रोत्पन्ना मृता न च । सर्वेऽङ्गिनो अमन्तोऽसंख्यप्रदेशेऽखिलेऽत्र खे ॥२९॥ उत्सार्पिण्यवसर्पिण्योनांस्त्येकः समयोऽत्र सः । यत्र जाता व्ययं प्राप्ता बहुशो नाखिलाङ्गिनः ॥३०॥ चतुर्गतिषु सा योनिनं स्याद्या कृत्स्वदेहिभिः । न नीता नोजिन्नता मुक्त्वा विमानानि चतुर्दश ॥३९॥ मिथ्यादिप्रत्ययैः समुपञ्चाशत्संख्यकैः ललैः । दुष्कर्माण्यनिशं जीवा भ्रमन्तोऽत्रार्जयत्यहो ॥३२॥ इत्यनासाद्य यं धर्मं अमन्त्यत्र सदाङ्गिनः । भवशं बहुयक्षेत भवभीता भजन्तु तम् ॥३३॥ धर्मेणानन्तशर्माढ्यं निर्वाणं दुःखदूरगम् । यत्नाद्रक्षत्रयेणाशु शर्मकामाः श्रयन्त्वहो ॥३२॥ स्यागनप्रेशा ३ ।

एकाकी जायते प्राणी होको याति यमान्तिकम् । एको भ्रमेद्धवारण्यं चैको भुङ्क्तेऽसुखं महत् ॥३५॥ एको रोगादिभिर्यस्तो लभते तीव्रवेदनाम् । तदंशं नैव गृह्णन्ति पश्यन्तः स्वजनाः क्वचित् ॥३६॥ यमेन नीयमानोऽङ्गी कुर्वन्नाकन्दमुख्वणम् । एकाकी शक्यते त्रातुं क्षणं जातु न बन्धुमिः ॥३७॥

उपार्जन करनेसे भारी दुःख मानते हैं ॥२५॥ दुःखरूपी ब्याब्रादिसे सेवित, भयानक और इन्द्रियविषयरूप चौरोंसे भरी हुई द्रव्य, क्षेत्रादिरूप पाँच प्रकारकी संसाररूप गहन अटवीमें सभी प्राणी रत्नत्रयथर्मके विना द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव, और भावरूप पंच प्रकारके परावर्तनोंके द्वारा कर्मशत्रुओंसे गला पकड़े हुएके समान भूतकालमें घूमे हैं, वर्तमानकालमें घूम रहे हैं और भविष्यकालमें घूमेंगे ॥२६-२७॥ इस संसारमें अनन्त भवोंके भीतर परिश्रमण करते हुए सभी प्राणियोंने अपनी इन्द्रियों और कर्मों के रूपसे जिन पुद्गल परमाणुओं को प्रहण न किया हो और छोड़ा न हो, ऐसा कोई पुद्गल परमाणु नहीं है। अर्थात् सभी पुद्गल परमाणुओंको अनन्त बार शरीर और कर्मरूपसे ब्रहण करके छोड़ा है। यह द्रव्यपरिवर्तन है।।२८।। इस असंस्यप्रदेशी लोकाकाशमें ऐसा एक भी प्रदेश शेष नहीं है, जहाँपर परिश्रमण करते हुए सभी प्राणियोंने जन्म और भरण न किया हो। यह क्षेत्रपरिवर्तन है।।२९।। उत्सर्पिणी और अव-सर्विणी कालका ऐसा एक भी समय नहीं बचा है, जिसमें सभी प्राणियोंने अनन्त बार जन्म न लिया हो और मरणको न प्राप्त हुए हों । यह कालपरिवर्तन है ॥३०॥ देवलोकके नौ अनुदिश और पाँच अनुत्तर इन चौदह विमानोंको छोड़कर रोप चारों गतियोंमें ऐसी एक भी योनि शेष नहीं है, जिसे कि समस्त प्राणियोंने अनन्त बार प्रहण न किया हो और छोड़ा न हो। यह भवपरिवर्तन है ॥३१॥ अहो, ये संसारी जीव मिध्यात्व, कपायादि सत्तावन प्रत्ययरूप दुष्टोंके द्वारा परिभ्रमण करते हुए निरन्तर दुष्कर्मीका उपार्जन करते रहते हैं। यह भाव-परिवर्तन है ॥३२॥ इस प्रकार जिस सद्-धर्मको नहीं प्राप्त कर प्राणी इस संसारमें सदा भ्रमण करते रहते हैं, उस संसार-नाशक सद्-धर्मको भव-भयभीत पुरुष बहुयत्नके साथ सेवन करें ॥३३॥ सुखके इच्छुक हे भव्यजनो, दुःखोंसे रहित और अनन्त सुखोंसे परिपूर्ण शिवपदको जीव्र पानेके लिए रत्नत्रयरूप धर्मका आश्रय करो ॥३४॥

( संसारानुप्रेक्षा-३)

संसारमें यह प्राणी अकेला ही जन्म लेता है और अकेला ही यमके समीप जाता है, अकेला ही भव-काननमें भ्रमण करता है और अकेला ही महादुःखको भोगता है।।३५॥ जब रोगादिसे पीड़ित यह प्राणी तीत्र वेदनाको पाता है, उस समय देखते हुए भी स्वजन-वन्धुगण कहीं भी उस वेदनाका अंशमात्र भी हिस्सा नहीं बाँट सकते हैं।।३६॥ यमके द्वारा ले जाया हुआ यह अकेला प्राणी जब अत्यन्त करण विलाप करता जाता है, उस समय वन्धुजन एक

### ११.५०]

## एकादशोऽधिकारः

१०५

एको यः कुरुते पापं स्वस्य दुर्गतिकारणम् । निन्धैः सावद्यहिंसाधैः स्वपरीवारबृद्धये ॥३८॥ तत्कलेन स एवात्र प्राप्य श्वश्नादिदुर्गतीः । भुनक्ति परमं दुःखं तेनामा न जनोऽपरः ॥३९॥ उपाज्यैंको महत्पुण्यं जिनेन्द्रादिविभूतिदम् । दन्तपोज्ञानवृत्ताधैस्तद्विपाकेन घीघनः ॥४०॥ भुङ्के त्यक्कोपमं सौख्यं स्वर्गादिसुगतौ महत् । आसाद्य महतीर्मृतीर्नापरः कोऽपि तत्समः ॥४९॥ एको हत्वा स्वकर्मारीस्तपोरलत्रवादिमिः । अनन्तसुखसंपन्नं याति मोक्षं भवातिगः ॥४२॥ इत्येकत्वं परिज्ञाय सर्वत्र स्वस्य घीघनाः । एकं चिदातमकं नित्यं ध्यायन्तु तत्पदासये ॥४३॥

अन्यस्त्वं स्वात्मनो विद्धि जनमसृत्यादिषु रफुटम् । स्वाङ्गकर्मसुखादिभ्यो निश्चयाद्वाखिलाङ्गिनाम् ॥४४॥ अन्या माता पिताप्यन्योऽन्येऽनो सर्वेऽपि वान्धवाः । स्त्रीपुत्राद्याश्च जायन्ते कर्मपाकाजगस्त्रये ॥४५॥ सहजं वपुरात्मीयं पृथग्यत्र विलोक्यते । साक्षान्मस्यादिके तत्र किं स्त्रकीयं गृहादिकम् ॥४६॥ आत्मनः स्यात्पृथगम्तं मनः पुद्गलकर्मजम् । संकल्पजालपूर्णं च निश्चयेन वचो द्विधा ॥४७॥ कर्माणि कर्मकार्याणि सुखदुःखान्यनेकशः । जीवाचान्यस्वरूपणि मवन्ति परमार्थतः ॥४८॥ हन्द्रियेयेः पदार्थदिन् जीवो जानाति तत्त्वतः । तेऽपि ज्ञानात्मनो भिन्ना विज्ञेयाः पुद्गलोद्भवाः ॥४९॥ रागद्वेषादयो मावा वर्तन्ते येऽस्य तन्मयाः । तेऽपि कर्मकराः कर्ममवा जीवमया न च ॥५०॥

क्षणभर भी रक्षा करनेके लिए कभी समर्थ नहीं हैं ॥३०॥ यह अकेला प्राणी अपने परिवारकी वृद्धिके लिए निन्दा सावद्य हिंसादि पापकार्यों के द्वारा अपनी दुर्गतिके कारणभूत जिस पापकर्मका उपार्जन करता है, उसके फलसे वह यहाँपर ही अनेक प्रकारके दुःखोंको पाकर परभवमें नरकादि दुर्गतियों के महादुःखोंको भोगता है, उसके साथ दूसरा कोई जन उस दुःखको नहीं भोगता है ॥३८-३९॥ कोई एक बुद्धिमान मनुष्य सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप आदिके द्वारा तीर्थंकरादिकी विभूति देनेवाला महान पुण्य उपार्जन करके उसके परिपाकसे स्वर्ग आदि सुगतियों में भारी विभूति पाकर अनुपम सुखको भोगता है, उसके समान दूसरा कोई महान पुरुष नहीं है ॥४०-४१॥ यह अकेला ही जीव तपश्चरण और रत्नत्रय-धारणादिके द्वारा अपने कर्म-शत्रुओंका नाश कर और संसारके पार जाकर अनन्त सुखसम्पन्न मोक्षको प्राप्त करता है ॥४२॥ इस प्रकार संसारमें सर्वत्र जीवको अकेला जानकर हे बुद्धिशालियो, आप लोग उस शिवपदके पानेके लिए नित्य ही अपने एक चैतन्यस्वरूपात्मक आत्माका ध्यान करें ॥४३॥

(एकत्वानुप्रेक्षा ४)

हे आत्मन, तुम अपनी आत्माको जन्म-मरणादिमें स्पष्टतः सर्व प्राणियोंसे अन्य समझो, और निश्चयसे अपने हारीर, कर्म और कर्म-जनित सुख-दुःखादिसे भी भिन्न समझो ॥४४॥ इस त्रिमुवनमें माता अन्य है, पिता भी अन्य है और ये सभी बन्धुजन अन्य हैं। किन्तु कर्मके विपाकसे ये स्त्री-पुत्र आदिके सम्बन्ध होते रहते हैं ॥४५॥ मरणके समय जन्म-कालसे साथ आया हुआ अपना यह हारीर ही जब साक्षात् पृथक् दिखाई देता है, तब स्पष्ट रूपसे भिन्न दिखानेवाले घर आदिक क्या अपने हो सकते हैं किमी नहीं ॥४६॥ पौद्गलिक कर्मसे उत्पन्न हुआ यह द्रव्य मन और अनेक प्रकारके संकल्प-विकल्प जालसे परिपूर्ण यह तेरा भावमन, तथा द्रव्यवचन और भाववचन भी निश्चयसे तेरी आत्मासे सर्वथा भिन्न हैं। इसी प्रकार ज्ञानावरणादि कर्म और कर्मोंके कार्य ये अनेक प्रकारके सुख-दुःखादि भी परमार्थतः जीवसे भिन्न स्वरूपवाले हैं ॥४७-४८॥ यह जीव जिन इन्द्रियोंके द्वारा इन बाह्य पदार्थोंको जानता है, वे इन्द्रियाँ भी पुद्गल कर्मसे उत्पन्न हुई हैं, अतः इन्हें भी अपने ज्ञान स्वरूपसे भिन्न जानना चाहिए॥४९॥ जीवके भीतर जो राग-द्वेषादि भाव हो रहे हैं और

### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ ११.५१-

इत्याद्यन्यतरं वस्तु यहिंकचित्कर्मजं मुवि । तस्तर्वं तत्त्वतो ज्ञेयं पृथग्मृतं निजात्मनः ॥५१॥ बहुक्तेनात्र किं साध्यं दग्ज्ञानादिगुणान् परान् । तत्तन्मयान् विहायान्यत्स्वकीयं जातु नो भवेत् ॥५२॥ वपुरादेविदिन्वेत्यन्यस्वं स्वस्य चिदात्मनः । ध्यानं कुर्वन्ति योगीन्द्रा यत्नात्कायादिहानये ॥५३॥ ( अन्यत्वानुप्रेक्षा ५ )

शुक्रकोणितमृतं यरद्दितं सप्तधातुमिः । विष्टाश्चशुचिवस्रवोधैस्तद्कं को मजेरसुधीः ॥५४॥ श्रुतिपासाजरारोगामयो यत्र ज्वलस्यहो । तत्र कायकुटीरे किं निवासः शस्यते सताम् ॥५५॥ वसन्ति यत्र रागद्वेषकषायस्मरोरगाः । तत्र गात्रविले नित्यं ज्ञानी कः स्थातुमिच्छति ॥५६॥ कायोऽयं केवलं पापी स्वेने नाशुचितन्मयः । किन्तु सुगन्धिवस्रवादीन् स्वाश्रितानपि दूषयेत् ॥५७॥ मातङ्गपाटके यद्वद्गम्यं किंचिन्न दृश्यते । चर्मास्थ्यादीन् विना तद्वरसर्वाङ्गे मण्डितेऽपि च ॥५८॥ पोषितं शोषितं चैतन्तस्मराशिर्मविष्यति । यद्यवस्यं वपुस्तिः तपसे शोषितं वरम् ॥५९॥ यतोऽयं पोषितः कायो दृत्ते रोगाश्चदुर्गतीः । शोषितस्तपसासुत्र दाता स्वर्शक्तात्स्यस्वात् ॥६०॥ यद्यनेनापवित्रेण पवित्रा गुणराशयः । कैवल्याद्याः प्रसिद्धचन्ति तरकार्ये का विचारणा ॥६१॥ विदित्वेति शरीरेणानित्येन विमलारमभिः । साध्यो मोक्षो दुतं नित्यस्यक्त्वन्त तत्संमयं सुलम् ॥६२॥

जिनमें यह जीव तन्सय हो रहा है, वे भी कर्म-जिनत और नवीन कर्मबन्ध-कारक विभाव हैं, अतः पर हैं। वे जीवमय नहीं हैं ॥५०॥ इत्यादि रूपसे कर्म-जिनत जो कुछ भी वस्तु संसारमें विद्यमान है, वह सब वास्तवमें अपनी आत्मासे सर्वथा भिन्न जानना चाहिए ॥५१॥ इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या साध्य है, सम्यग्दर्शन-ज्ञानिद आत्माके स्वाभाविक तन्मयी उत्तम गुणोंको छोड़ करके संसारमें कोई भी वस्तु अपनी नहीं है ॥५२॥ इसिछए योगीह्वर शरीरादिसे अपने चेतन आत्माको भिन्न जानकर काय आदिके विनाशके छिए शुद्ध चेतन आत्माका ध्यान करते हैं ॥५३॥

(अन्यत्वानुप्रेक्षा ५)

जो शरीर माता-पिताके रज-वीर्यसे उत्पन्न हुआ है, सात धातुओंसे भरा हुआ है, विष्टा आदि अशुचि वस्तुओं के पुंजसे परिपूर्ण है, उस शरीरको कौन बुद्धिमान पुरुप सेवन करेगा ॥५४॥ अहो, जिस शरीरमें भूख-प्यास, जरा-रोग आदि अग्नियाँ सदा जलती रहती हैं, उस शरीररूप कुटीरमें सज्जनोंका निवास क्या प्रशंसनीय है ? कभी नहीं ॥५५॥ जिस शरीररूपी बिलमें राग, द्वेष, कषाय और कामरूपी सर्प नित्य निवास करते हैं, वहाँ कौन ज्ञानी पुरुष रहनेकी इच्छा करेगा ? कोई भी नहीं ॥५६॥ यह पापी शरीर केवल स्वयं ही अगुचि और अगुचिमय नहीं है, किन्तु अपने आश्रयमें आनेवाले सुगन्धी केशर, कर्पूर आदि द्रव्योंको भी दूषित कर देता है।।५७।। जैसे भंगीके विष्टापात्रमें कुछ भी रमणीय वस्तु नहीं दिखाई देती है, उसी प्रकार चर्म-मण्डित इस सर्वांगमें भी हड़ी, मांस, रक्त आदिके सिवाय कोई रम्य वस्तु नहीं दिखाई देती है।।५८।। खान-पानादि पोषण किया गया और तपश्चरणादिसे शोषण किया गया यह शरीर अन्तमें अग्निसे जलकर अवश्य ही राखका ढेर हो जायेगा, यदि यह निश्चित है, तब तपके छिए सुखाया गया यह शरीर उत्तम है ॥५९॥ क्योंकि पोषण किया गया यह शरीर इस जन्ममें रोगादिको और परभवमें दुर्गतियोंको देता है । किन्तु तपके द्वारा सुखाया गया यह शरीर परभवमें स्वर्ग और मुक्तिके उत्तम सुखोंको देता है ॥६०॥ यदि इस अपवित्र शरीरके द्वारा केवलज्ञानादि, पवित्र गुणराशियाँ सिद्ध होती हैं, तब इस कार्यमें विचार करनेकी क्या बात है ॥६१॥ ऐसा जानकर इस अनित्य शरीरसे निर्मेळ आत्माओंको नित्य मोक्ष इारीर-जनित सुख छोड़कर सिद्ध करना चाहिए॥६२॥

१. ब स्वेदुना।

११.७५]

## एकादशोऽधिकार:

608

अपवित्रेण देहेन कृत्स्नकर्ममछातिगः । पवित्रो विबुधैः कार्यः स्वाःमा दृक्चित्तपोजलैः ॥६३॥ ( अग्रुच्यनुप्रेक्षा ६ )

रागाधै रागिणो यत्र प्रयाति पुद्गलन्नाः । कर्मरूपेण स ज्ञेय आस्रवोऽनन्तदुःखदः ॥६४॥ सिन्छद्रं च यथा पोतं मज्ञत्यव्धी जलागमैः । तथा कर्मास्नदंः प्राणी ह्यनन्ते भवसागरे ॥६५॥ दुर्मतोत्थं कुमिध्यात्वं पञ्चधानर्थमन्दिरम् । अविरत्यो द्विषड्भेदाः प्रमादास्त्रिकपञ्चधा ॥६६॥ महापापाकरीभृताः कषायाः पञ्चविंद्यतिः । योगाः पञ्चद्रशैतेऽत्र प्रत्यया दुर्धराः खलाः ॥६६॥ सम्यश्वत्तसुयबाद्यायुधेस्तीक्षणेमुंमुक्षुमिः । इवारयः प्रहन्तव्याः कर्मास्वविनवन्धनाः ॥६८॥ कर्मागममहद्द्वारं निरोद्धुं ये क्षमा न हि । कुर्वन्तोऽपि तपो धोरं जातु तेषां न निर्वृतिः ॥६९॥ यैः स्वकर्मास्त्रवो रुद्धौ ध्यानाध्ययनसंयमैः । तेषां समीहितं सिद्धं कि साध्यं कायदण्डनैः ॥७०॥ यावःकर्मास्रवो योगाज्ञायते चञ्चलास्माम् । तावन्मोक्षो न तत्सङ्गाद्वर्षते भवपद्धतिः ॥७९॥ माखेरयादौ सुयत्नेन स्द्ध्वा सर्वाग्रुभाक्षवम् । स्वत्रयग्रुभध्यानैस्ततः प्राप्य चिद्रात्मनः ॥७२॥ निर्विकर्षं महद्ध्यानं कृत्स्नकर्मारिघातकम् । शुभास्रवान् स्वमोक्षाय निराकुर्वन्ति योगिनः ॥७३॥ (आस्रवानुप्रेक्षा ७

योगैः कर्मास्रवद्वारिनरोधः क्रियतेऽत्र यः । मुनिभिर्वृत्तगुष्याद्यैः संवरः स शिवप्रदः ॥०४॥ त्रयोदशविधं वृत्तं सद्धर्मो दशभेदभाक् । अनुप्रेक्षा द्विषड्भेदः परीषद्वमहाजयः ॥०४॥

अतः ज्ञानियोंको इस अपवित्र देहसे भिन्न, सर्व कर्म-मल्से रहित, अपना आत्मा दर्शन-ज्ञान-तपरूप जलके द्वारा पवित्र करना चाहिए ॥६३॥

(अशुच्यनुप्रेक्षा-६)

जिस रागवाले आत्मामें रागादिभावोंके द्वारा पुदुगलपिण्ड कर्मरूप होकरके आता है, वह अनन्त दु:खोंका देनेवाला आस्रव जानना चाहिए ॥६४॥ जिस प्रकार छिद्रयुक्त जहाज समुद्रमें डूब जाता है, उसी प्रकार कर्मोंके आस्रवसे यह प्राणी भी इस अनन्त संसार-सागर-में डूबता है।।६५॥ कर्मोंके इस आस्रवके कारण अनर्थोंका स्थान, दुर्मतोंसे उत्पन्न हुआ पाँच प्रकारका मिथ्यात्व है, छह प्रकारकी इन्द्रिय-अविरति और छह प्रकारकी प्राणिअविरति, पन्द्रह प्रकारका प्रमाद, महापापोंकी खानिरूप पचीस कषाय, और पन्द्रह योग हैं। ये सभी कर्मास्रवके कारण हैं, जो दुःखसे दूर किये जाते हैं और दुर्जन हैं ॥६६-६७॥ मोक्षाभिछाषी जनोंको चाहिए कि वे इन कर्मास्त्रवके कारणोंका शत्रुओंके समान सम्यर्दर्शन, ज्ञान, चारित्र आदि तीक्ष्ण शस्त्रोंके द्वारा प्रयत्नके साथ विनाश करें।।६८॥ जो पुरुष घोर तपको करते हुए भी कर्मों के आने के इन महाद्वारों को रोकने में असमर्थ हैं, उनकी कभी निर्वृति (मुक्ति) नहीं हो सकती है ॥६९॥ जिन पुरुषोंने घ्यान, अध्ययन और संयमके द्वारा अपने कर्मास्रव-को रोक दिया है, उनका मनोरथ सिद्ध हो चुका है। फिर उन्हें शरीरको क्लेश पहुँचानेसे क्या साध्य है ? ॥७०॥ जबतक चंचल आत्माओंके योगसे कर्मास्रव हो रहा है, तबतक उनको मोक्ष नहीं मिल सकता। किन्तु आस्त्रवके संगसे उनकी संसार-परम्परा ही बढ़ती है ॥७१॥ ऐसा समझकर योगीजन सबसे पहले सुप्रयत्नसे सर्व अशुभ आस्रवोंको रोक करके रत्नत्रय और शुभव्यानके द्वारा चेतन आत्मस्वरूपको प्राप्त करते हैं। तत्पञ्चात् सर्व कर्म-शतुओं के घातक निर्विकलर परमध्यानको धारण करके आत्माके मोक्षके छिए शुभ आस्रवको भी त्याग देते हैं ।।७२-७३॥

(आस्रवानुप्रेक्षा ७)

मुनिजन योग, चारित्र, गुप्ति आदिके द्वारा जो कर्मास्रवके द्वारका निरोध करते हैं, वह मोक्षका देनेवाला संवर हैं ॥७४॥ कर्मास्रवको रोकनेके कारण इस प्रकार हैं—पाँच

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ११.७६-

सामायिकादिचारित्रं पञ्चधा शशिनिर्मेळम् । धर्मग्रुक्कश्चमध्यानञ्चानास्यासादयो वराः ॥७६॥ एते मुनिश्वरैः सेव्याः कर्मास्रवनिरोधिनः । हेतवः संवरस्योचैर्जगत्साराः प्रयत्नतः ॥७७॥ कर्मणां संवरो येषां योगिनां प्रत्यहं परः । निर्जरा सुतपो मोक्षास्तेषां स्युः सद्गुणाः स्वयम् ॥७८॥ सहन्तश्च तपःहोरां कर्तुं दुष्कर्मं संवरम् । अशक्ता ये वतास्तेषां मुक्तिर्वा निर्मेळा गुणाः ॥७९॥ संवरस्य गुणानित्यं ज्ञात्वा मोक्षोत्सुकाः सदा । दृक्चिद्वृत्तादि-सद्योगैः कुर्वीध्वं सर्वथात्र तम् ॥८०॥ ( संवरानुप्रेक्षा ८ )

प्रागार्जितविधीनां यः क्रियते तपसा क्षयः । निर्जरात्राविपाका सा यतीनां शिवकारिणी ॥८१॥ जायते कर्मपाकेन निर्जरा याखिलात्मनाम् । स्वभावेनात्र सा हेषा सविपाकान्यकर्मदा ॥८२॥ विधीयते तपोयोगैर्यथा यथा स्वकर्मणाम् । निर्जरा याति मुक्तिर्व्वार्मनेः पाइवै तथा तथा ॥८३॥ जायते निर्जरा पूर्णा यदैव कृत्स्नकर्मणाम् । तपसात्र तदैव स्याद्योगिनां मुक्तिसङ्गमः ॥८४॥ विश्वकार्मखनी सारा मुक्तिरामान्विका परा । अनन्तगुणदा सेव्या तीर्थनार्थेगणार्थिषेः ॥८५॥ सर्वाश्वमीतिंगा पुंसां मातेव हितकारिणी । निर्जरा त्रिजगत्पूच्या विज्ञेषा मवनाशिनी ॥८६॥ इत्येतस्या गुणान् ज्ञात्वा तपो बोरपरीपहैः । सर्वयक्षेन कार्या सा मवभीतैः शिवासये ॥८७॥ (निर्जरानुप्रेक्षा ९)

महात्रत, पाँच समिति और तीन गुष्तिरूप तेरह प्रकारका चारित्र, उत्तम क्षमादिरूप दश प्रकारका धर्म, अनित्यादि बारह अनुप्रेक्षा, क्षुधादि-बाईस महापरीषहोंका जीतना, सामायिक आदि पाँच प्रकारका चन्द्रतुल्य निर्मेल चारित्र-परिपालन, धर्मशुक्लरूप शुमध्यान और उत्तम ज्ञानाभ्यास आदि। कर्मास्रवके रोकनेवाले और जगन्में सार ये सभी संवरके उत्कृष्ट कारण मुनीश्वरोंको प्रयत्न पूर्वक सेवन करना चाहिए।।७५-७०। जिन योगियोंके आनेवाले कर्मोंका प्रतिदिन परम सवर है और तपसे संचित कर्मोंकी निर्जरा हो रही है, उनको मोक्ष और सद्-गुण स्वयं प्राप्त होते हैं।।७८।। जो लोग तपके क्लेशको सहन करते हुए भी दुष्कर्मोंका संवर करनेके लिए असमर्थ हैं, उनकी मुक्ति कहाँ सम्भव है और निर्मल सद्-गुण पाना भी कहाँसे सम्भव है।।७९।। इस प्रकार संवरके गुणोंको जानकर मोक्षके लिए उत्सुक पुरुष सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रादि सद्योगों द्वारा सदा सर्व प्रकारसे कर्मोंका संवर करें।।८०।।

( संवरानुप्रेक्षा ८ )

पूर्वकालमें उपाजित कर्मांका तपके द्वारा जो क्षय किया जाता है, वह शिव पद प्राप्त करनेवाली अविपाक निर्जरा योगियोंके होती है ॥८१॥ कर्मकी विपाककालके द्वारा सभी संसारी प्रणियोंके जो स्वभावतः कर्म-निर्जरा होती है, वह सविपाक निर्जरा है। यह नवीन कर्मबन्ध कराती है, अतः त्यागनेके योग्य है ॥८२॥ तपोयोगोंके द्वारा जैसे-जैसे अपने कर्मांकी निर्जरा की जाती है, वैसे-वैसे ही मुक्तिलक्ष्मी तपस्वी मुनिके पास आती जाती है ॥८३॥ तपसे जब ही सर्व कर्मोंकी पूर्ण निर्जरा है, तब ही योगिजनोंको मुक्तिका संगम हो जाता है ॥८४॥ यह निर्जरा सर्व मुखोंकी खानि है, मुक्तिरामाकी माता है, परम सारभूत है, अनन्त गुणोंको देनेवाली है, तीर्थनाथों और गणनाथोंके द्वारा सेवन की जाती है, सर्व दुःखोंका नाश करती है, माताके समान मनुष्योंकी हितकारिणी त्रिजगत्पूच्य है और संसारको नाश करनेवाली है, ऐसा जानना चाहिए। इस प्रकार इस निर्जराके गुणोंको जानकर भवभय-भीत ज्ञानीजनोंको मोक्षप्राप्तिके लिए घोर तपश्चरण और परीषह-सहनके द्वारा सर्व प्रयत्नसे इस कर्म-निर्जराको करना चाहिए॥८५–८०॥

### ११.१०२ ]

# एकादशोऽधिकारः

१०९

षड् द्रब्या यत्र लोक्यन्ते स लोकस्त्रिविधो सतः । अधोमध्योधर्धमेदेनाकृत्रिमः शादवतो महान् ॥८८॥ सप्तरज्जुप्रमेऽस्याधोभागे रत्नप्रमादिकाः । स्युः स्वभ्रमयाः सप्तविद्वदुःखाग्रुभाकराः ॥८९॥ तासु स्युः पटलान्येकोनपञ्चाशच संग्रहे । चतुर्मिरधिकाशीतिलक्षाणि दुर्विलान्यपि ॥९०॥ तेषु ये प्राग्मवे दुष्टा महापापिवधायिनः । क्रूकर्मरता निन्धाः सप्तव्यसनसेविनः ॥९९॥ महामिध्यामतासक्ता आपत्रा नारकीं गतिस् । वाचामगोचरं दुःखं ते लमन्ते परस्परम् ॥९२॥ स्वृत्वविधाकारेस्तावनैक्च कदर्थनैः । ग्रूलादिरोहणस्त्रीवैः क्षुतृष्णादिपरीपहैः ॥९३॥ जम्बूद्वीपाद्यो द्वीपा लवणोदादयोऽक्ष्ययः । असंख्या मेरवः पञ्चतुक्रास्त्रिशक्तुलाद्यः ॥९४॥ विश्वतिर्गजदन्ता विजयार्धाः शतसप्तिः । असंख्या मेरवः पञ्चतुक्रास्त्रिशक्तुलाद्यः ॥९४॥ विश्वतिर्गजदन्ता विजयार्धाः शतसप्तिः । वक्षाराख्या अशीतिक्चतुरिष्वाकारपर्वताः ॥९५॥ दश कुरुद्वमा मानुषोत्तरेण सहोर्जिताः । सार्धद्वीपद्वये सन्ति जिनधामादिभूषिताः ॥९६॥ विपयाक्य नगर्यः सप्तव्याधिकशतप्रमाः । चतुर्गतिषु सुक्त्यम्बास्त्रिपञ्चकर्मभूमयः ॥९७॥ जनन्यो विश्वसोगानां त्रिशद्भोगधराः पराः । महानद्यो विभक्षाक्ष्य हदाः कुण्डादयो वराः ॥९८॥ चित्रेया आगमे दक्षैः षड्देवी कमलादयः । अत्र नन्दीक्वरे द्वीपेऽञ्जनाद्यव्यवर्तिनः ॥९८॥ द्विपञ्चारतस्तुत्कृष्टाः सर्वदेवनमसकृताः । सन्ति ये श्रीजिनागारास्तान् सदा प्रणमाम्यहम् ॥१००॥ चन्दाः सूर्या ग्रहास्ताराः सनक्षत्रा असंख्यकाः । आयुःकायिश्वार्माद्यैत्वार्गतिष्काः पञ्चवेत्यहो ॥१००॥ मध्येऽभीषां विमानानां सर्वेषां स्वुर्जिनाल्याः । हमरत्नमयाः सार्चा एतान्नौमि सहार्वेषा ॥१००॥

जहाँपर जीवादि छहों द्रव्य अवलोकन किये जाते हैं, वह लोक कहा जाता है। यह लोक अकृत्रिम, शास्वत और महान् है। तथा अधोलोक, मध्यलोक और ऊर्ध्वलोकके भेदसे तीन प्रकारका है।।८८।। इस छोकके सात राजु प्रमाण अधोभागमें समस्त अग्रुभ दुःखोंकी खानिरूप नरकमय रत्नप्रभादिक सात भूमियाँ हैं।।८९।। उनमें उनचास (४९) पटल हैं और उनमें चौरासी लाख खोटे बिल हैं।।९०॥ जो दुष्ट जीव पूर्वभवमें महापाप करते हैं, क्रूर कर्मोंमें संख्यन रहते हैं, निन्दनीय हैं, सप्त व्यसनसेवी हैं और महामिध्यात्वी कुमतोंमें आसक्त हैं, ऐसे जीव उन नरक बिडोंमें उत्पन्न होकर नारक पर्यायको प्राप्त होते हैं और वचनोंके अगोचर महादु:खोंको सहते हैं। वे परस्पर छेदन भेदन, विविध प्रकारके ताडन, कदर्थन, शुलारोहण आदिके द्वारा तथा तीत्र भुख-प्यास आदि परीषहोंके द्वारा रात-दिन दुःखोंको पाते हैं ।।९१–९३।। मध्यलोकमें जम्बूद्वीपको आदि लेकर असंख्य द्वीप और लवण-समुद्रको आदि छेकर असंख्य समुद्र हैं, पाँच उन्नत मेरुपर्वत हैं, तीस कुलाचल हैं, बीस गजदन्त पर्वत हैं, एक सौ सत्तर विजयार्ध गिरि हैं, अस्सी वक्षार पर्वत हैं। चार इब्बाकार पर्वत हैं, दश कुरुद्रम हैं, एक मानुषोत्तर पर्वत है। पाँच मेरु आदि ये सब अढ़ाई द्वीप में हैं। ये सभी पर्वत उन्नत जिनालयों और कटादिकोंसे विभूषित हैं ॥९४-९६॥ मनुष्यलोकमें एक सौ सत्तर बड़े देश और एक सौ सत्तर महानगरियाँ हैं। चारों गतियोंमें छे जानेवाली और मुक्तिकी मातारूप पन्द्रह कर्मभूमियाँ हैं।।९७। समस्त भोगोंकी जननी तीस भोगभूमियाँ हैं। इसके अतिरिक्त गंगा-सिन्धु आदि महानदियाँ, विभंग नदियाँ, पद्म आदि ह्नद और गंगाप्रपात आदि श्रेष्ठ कुण्ड आदि भी हैं।।९८।। ह्रदोंके सरोवरोंमें अवस्थित कमल और उनपर रहने-वाली श्री-ही आदि देवियाँ भी इसी मनुष्यलोकमें रहती हैं, सो यह सब वर्णन आगममें दक्ष चत्र पुरुषोंको जानना चाहिए। इसी मध्यलोकमें आठवाँ नन्दीश्वर द्वीप है, जहाँपर अंजनगिरि आदि पर्वतोंपर अति उत्कृष्ट बावन श्री जिनालय हैं, जो सर्वदेवोंके द्वारा नमस्कृत हैं। मैं भी उनको सदा नमस्कार करता है।।९९-१००।। इस मध्यलोकके ऊपर चन्द्र-सूर्य-ग्रह-तारा और नक्षत्र ये पाँच प्रकारके असंख्यात ज्योतिष्क देव रहते हैं, वे सभी असंख्यात वर्षकी आयुक्ते धारक ऋद्धि और सुखादिसे सम्पन्न हैं ॥१०१॥ इन सभी ज्योतिष्क देवोंके

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ११.१०३-

सप्तरज्ञचन्तरे स्वर्गाः सौधर्माद्याद्य षोढ्य । नव प्रैवेयकाद्याः स्युरूध्वं छोके सुखाकराः ॥१०३॥ कहपकरपातिगेष्वेव त्रिषष्टिपटलान्यपि । लक्षाद्यनुरशीितृश्य नवितः सप्तसंयुताः ॥१०४॥ सहस्राणि त्रयोविद्याते संख्येति जिनैर्मता । सर्वेषां स्विविमानानां विद्ववर्मानिविन्यनाम् ॥१०४॥ भवे ये प्राक्तने दक्षास्तपोरत्नत्रयाङ्किताः । महाधर्मविधातारद्याहिक्रां स्वयानातिकाः ॥१०६॥ जितेन्द्रियाः समाचाराः प्राप्ता देवगति हि ते । भुञ्जन्ति विविधं तेषु सुखं वाचातिगं महत् ॥१०७॥ दिव्यस्त्रीभिः समं नित्यं चाप्तरोनृत्यलोकनैः । स्वेच्छ्या क्रीडनैर्मोगेगीतादिश्रवणैः परैः ॥१०८॥ लोकाग्रेऽस्ति वियद्गत्तमया मोक्षश्वाला परा । नरक्षेत्रप्रमा वृत्ता स्थूला द्वादशयोजनैः ॥१०९॥ अनन्तसुखसंलीनाः सिद्धा अन्वातिगः पराः । ज्ञानाङ्गाः सन्ति ये तस्यां वन्दे तद्गतयेऽत्र तान् ॥११०॥ इति लोकत्रयं ज्ञात्वा सुखदुःखोभयाश्रितम् । रागं विहाय सर्वत्र तद्गस्थं शिवालयम् ॥११९॥ अनन्तगुणशर्माक्वं नित्यं शर्मार्थिनः परम् । रत्नत्रयतपोयोगैर्मजताश्च प्रयत्नतः ॥११२॥ लोकानप्रेक्षा १० )

अत्यन्तदुर्लमो बोधिइचतुर्गतिषु संततम् । अमतां कर्मकर्तॄणां निधिवच दरिदिणाम् ॥११२॥ मानुष्यं दुर्लमं चादावब्धौ चिन्तामणिर्यथा । तस्माद्प्यार्यखण्डं च खण्डाद्प्युत्तमं कुलम् ॥११४॥ कुलादीर्घायुरप्राप्यं ततः पञ्चाक्षपूर्णता । दुर्लमा रन्नखानीव पञ्चाक्षान्निर्मला मतिः ॥११५॥

विमानोंमें जिनालय हैं और उनमें स्वर्ण-रत्नमयी जिनप्रतिमाएँ हैं। इन सबको मैं पूजा-भक्तिके साथ नमस्कार करता हूँ।।१०२॥ मध्यलोकके ऊपर ऊर्ध्वलोकमें सात राजुके भीतर सौधर्मादिक सोछह स्वर्ग, नौ प्रैवेयक और नौ अनुदिशादि विमान हैं, वे सभी सुखके आकार हैं ॥१०३॥ स्वर्गलोकके उक्त कल्प और कल्पातीत विमानोंके तिरसठ पटल हैं। उनके सर्व विमानोंकी संख्या चौरासी लाख सत्तानवे हजार तेईस जिनदेवोंने कही है। ये सभी सांसारिक सुखोंको देनेवाछे हैं।।१०४-१०५॥ जो चतुर पुरुष पूर्वभवमें रत्नत्रय धर्मयुक्त तपश्चरण करते हैं, महान् धर्मके विधायक हैं, अहन्तदेव और निर्धन्य गुरुओंके भक्त हैं, इन्द्रिय-विजयी और उत्तम सदाचारी हैं, वे देवगतिको प्राप्त होकर वहाँपर वचनोंके अगोचर नाना प्रकारके महान् सुखोंको दिव्य स्त्रियोंके साथ अप्सराओंके नृत्य देखकर, उनके दिव्य गीतादि सुनकर और उनके साथ अपनी इच्छानुसार क्रीड़ा करते हुए भोगते हैं ॥१०६-१०८॥ लोकके अग्रभागपर देवीप्यमान रत्नमयी सिद्धशिला हैं, जो मनुष्य क्षेत्र प्रमाण पैंताळीस लाख योजन विस्तृत गोलाकार है और बारह योजन मोटी है ॥१०९॥ उस सिद्धशिलाके ऊपर अनन्त परम सुखमें लीन अनन्त सिद्ध भगवन्त विराजमान हैं, वे सभी ज्ञानशरीरी हैं। उस सिद्धगतिको पानेके लिए मैं उनकी वन्दना करता हूँ ॥११०॥ इस प्रकार सुख और दुःख इन दोनोंसे युक्त तीनों लोकोंका स्वरूप जानकर और सबसे राग छोड़कर लोकके अप्रभागपर अवस्थित अनन्त सुखसे युक्त परम शिवालयकी सुखार्यी जन रत्नत्रय और तपोयोगसे शीव्र ही प्रयत्न पूर्वक आरोधना करें ॥१११-११२॥

( छोकानुप्रेक्षा १०)

संसारमें चारों गतियोंके भीतर निरन्तर परिश्रमण करते हुए कर्मोंके करनेवाले प्राणियोंको बोधिकी प्राप्ति अत्यन्त दुर्लभ है, जिस प्रकार कि दरिद्रियोंको निधिकी प्राप्ति अति कठिन है ॥११३॥ सबसे पहले तो संसार-समुद्रमें पड़े हुए जीवोंको मनुष्यभव पाना चिन्तामणि रत्नके समान दुर्लभ है, उससे भी अधिक कठिन आर्य खण्डका पाना है और उससे भी अधिक कठिन उत्तम कुलकी प्राप्ति हैं। उत्तम कुलसे भी अधिक कठिन दीर्घ आयु पाना है, उससे भी अधिक कठिन पाँचों इन्द्रियोंको परिपूर्णता है। उस पंचेन्द्रियपरिपूर्णतासे भी बहुत

#### ११.१२९]

## एकादशोऽधिकारः

१११

मतेर्मन्दकषायित्वं तस्मान्मिथ्यात्वहीनता। ततोऽहो विनयाद्याः सद्गुणा अत्यन्तदुर्लभाः ॥११६॥ तेम्योऽप्यतीय दुष्प्रापा सामग्री धर्मकारिणी। देवशास्त्रयतीशानां कल्पवल्लीव देहिनाम् ॥११७॥ सामग्रवा दृग्विद्युद्धिश्च ज्ञानं वृत्तं तपोऽनधम् । अलभ्यं वरमृत्यादीनि सतां सुलमानि न ॥११८ इत्याद्यखिलसामग्रीं लब्ध्वा ये साधयन्त्यहो। इत्वा मोहंविदो मुक्तिं तैर्वोधिः सफलः कृतः ॥१५९॥ तामाप्य धर्ममोक्षादौ प्रमादं ये प्रकुर्वते । निमज्जन्ति भवावधौ ते च्युतपोता जना यथा ॥१२०॥ मत्वेतीह महान् यत्नो मुक्तौ धर्मादिसाधने । मरणे चोत्तमे दक्षैः कर्तव्योऽत्र भवे भवे ॥१२१॥ (वोधिदुर्लमानुप्रेक्षा ११)

मवान्धौ पतनाजीवात् य उद्धृत्य शिवालये । जिनेन्द्रादिपदे वाझु धत्ते स धर्म उत्तमः ॥१२२॥ सत्क्षमा मार्द्वोऽप्याजंवं सत्यं शौचमेव हि । संयमोऽनु तपस्याग आर्किचन्यममेथुनम् ॥१२३॥ अमृनि प्रोत्तमान्यत्र दशैव लक्षणान्यपि । महाधर्मस्य बीजानि विधेयानि तदर्थिमिः ॥१२६॥ अमृनि प्रोत्तमान्यत्र दशैव लक्षणान्यपि । महाधर्मस्य बीजानि विधेयानि तदर्थिमिः ॥१२६॥ यतोऽत्रैतै प्रजायेत महाधर्मः शिवप्रदः । हन्ता दुष्कर्मदुःखानां विश्वश्वामंनिबन्धतः ॥१२६॥ तथा स्तत्रयाचारेर्म्लोत्तरगुणवज्ञैः । तपसा जायते धर्मो यतीनां मुक्तिसौख्यकृत् ॥१२६॥ धर्मेण सुलमाः सर्वास्त्रैलोक्यस्थाः सुसंपदः । निजाः स्त्रिय द्वायान्ति स्वयं प्रीत्यात्र धर्मेणः ॥१२८॥ आकृष्टा धर्ममन्त्रेण ददात्यालिङ्गनं स्वयम् । सुक्तिस्त्री धर्मेणां नृनं का कथामरयोधिताम् ॥१२८॥ यक्तिचिद् दुर्लमं लोके महाद्यं सुखसाधनम् । तस्यवं धर्मतः पुंसां संपद्येत पदे पदे ॥१२९॥

दुर्लभ निर्मल बुद्धिका पाना है, जैसे कि रत्नोंकी खानिका पाना बहुत दुर्लभ है ॥११४-११६॥ इन सबसे भी अत्यधिक दुर्लभ देव शास्त्र गुरुओंका समागम और धर्मकारिणी सामग्रीका पाना है, जैसे कि दीन प्राणियोंको कल्पलताका पाना दुर्लभ है ॥११७॥ उक्त धर्म-सामग्रीसे भी अधिक कठिन दर्शनिवशुद्धि, निर्मल ज्ञान, चारित्र, तप और समाधिमरण आदिकी प्राप्ति है। किन्तु जो सम्वारित्रधारक सन्त पुरुष हैं, उन्हें यह सब मिलना मुलभ है ॥११८॥ इत्यादि समस्त सामग्रीको पा करके जो ज्ञानी पुरुष मोहका नाश कर मुक्तिका साधन करते हैं, वे ही बोधिकी प्राप्तिको सफल करते हैं ॥११९॥ उक्त सर्व सामग्री पा करके भी जो धर्म और मोक्षादिकी साधनामें प्रमाद करते हैं, वे जहाजसे गिरे हुए मनुष्यके समान संसार-समुद्रमें इवते हैं ॥१२०॥ ऐसा जानकर चतुर पुरुषोंको मुक्तिके लिए धर्मादिके साधनेमें भव-भवमें उक्तम मरणकी प्राप्तिमें महान् यन्त करना चाहिए॥१२१॥

(बोधिदुर्लभभावना ११)

जो संसार-समुद्रमें गिरनेसे जीवोंका उद्घार करके शिवालयमें अथवा तीर्थंकर-चक्र-वर्ती आदिके परोमें शीव स्थापित करे, वही उत्तम धर्म है ॥१२२॥ वह धर्म उत्तम क्षमा, मार्चव, आर्जव, सत्य, शौच, संयम, तप, त्याग, आर्किचन्य और ब्रह्मचर्य इन उत्तम दश लक्षणरूप धर्मके इन्छुक जनोंको महाधर्मकेये उत्तम वीज धारण करना चाहिए ॥१२३–१२४॥ क्योंकि इन बीजोंके द्वारा ही इस लोकमें मोक्ष-दाता, दुष्कर्म-जनित दुःखोंका नाशक और सर्व सुखोंका कारणभूत महान धर्म उत्पन्न होता है ॥१२५॥ तथा रत्नत्रयके आचरणसे, मूल्गुणों और उत्तरगुणोंके समुदायसे तथा तपसे मुक्तिसुखका करनेवाला मुनियोंका धर्म होता है ॥१२६॥ धर्मके द्वारा तीन लोकमें स्थित सभी उत्तम सम्पदाएँ सरलतासे प्राप्त होती हैं और वे धर्मात्माके पास प्रीतिसे अपनी स्थियोंके समान स्वयं समीप आती हैं ॥१२०॥ धर्मक्पी मन्त्रसे आछष्ट हुई मुक्तिक्पी स्त्री जब धर्मात्मा पुरुषको निश्चयसे स्वयं ही आकर आलिंगन देती हैं, तब अन्य देवांगनाओंकी तो कथा ही क्या है ॥१२८॥ लोकमें जो कुळ दुर्छम और बहुमूल्य सुखसाधन हैं, वे सब धर्मसे पुरुषोंको पद-पद्पर प्राप्त होते हैं ॥१२९॥

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ ११.१३0-

धर्मो मित्रं पिता माता सहगामी हितंकरः । धर्मः कल्पद्वमश्चिन्तारःनं धर्मो निधानकम् ॥१३०॥ धन्यास्त एव लोकेऽस्मिन् धर्मे ये कुर्वतेऽनिशम् । प्रमाद्परिहारेण प्र्या लोकत्रये सताम् ॥१३१॥ ये धर्मेण विना मूडा गमयन्ति दिनान्यहो । बृषमास्ते बुधैः प्रोक्ता निःश्रङ्गा गृहभारतः ॥१३२॥ ज्ञात्वेति धीधनैर्जातु विना धर्मात्प्रमादतः । नैका कालकला नेया क्षणध्वंसि यतो जगत् ॥१३३॥ ( धर्मात्रेक्षा १२ )

इति विगतिकारास्तीव्रवैराग्यमूळाः सकलगुणिनधानाः पापरागादिद्राः ।
जिनमुनिगणसेव्या घोधना रागहान्ये झनवरतमनुप्रेक्षा हृदि स्थापयन्तु ॥१३४॥
एता द्वादश भावनाः सुविमला मुक्तिश्रियोऽत्राम्बिका
अन्तातीतगुणाकरा भवहराः सिद्धान्तसूत्रोज्ञवाः ।
ये ध्यायन्ति यतीइवराः प्रतिदिनं तेषां न काः संपदः
स्वर्मुक्त्यादिविभूतयश्च परमा आविर्भवन्ति स्वयम् ॥१२५॥
यो सुक्त्वा नरदेवजां बहुविधां लक्ष्मीं सुपुण्योदयाद्
भूत्वा तीर्थंकरो जगत्त्रयगुरुर्वाव्येऽपि कर्मापहम् ।
वैशायं परमं समाप शिवदं विश्वाङ्गभोगादिषु
स श्रीवोरजिनः स्तुतो सम नतो बाव्येऽस्तु दीक्षास्रये ॥१३६॥

इति भट्टारक-श्रीसकलकीर्तिविरिचते श्रीवीरवर्धमानचरिते भगवदनुप्रेक्षा-चिन्तनवर्णनो नामैकादशोऽधिकारः ॥११॥

धर्म ही मित्र, पिता, माता, साथ जानेवाला और हित करनेवाला है। धर्म ही कल्पवृक्ष, चिन्तामणि और सब रत्नोंका निधान है ॥१३०॥ जो लोग इस लोकमें प्रमादका परिहार करके निरन्तर धर्मको करते हैं, वे धन्य हैं और वे ही तीनों लोकोंमें सज्जनोंके पूज्य हैं ॥१३१॥ अहो, जो मूढ्जन धर्मके विना दिन गँवाते हैं, ज्ञानीजनोंने उन्हें गृहके भारको होनेसे सींगरहित बैल कहा है ॥१३२॥ ऐसा जानकर बुद्धिमानोंको धर्मके विना प्रमादसे कालकी एक कला भी व्यर्थ नहीं खोनी चाहिए, क्योंकि यह संसार क्षण-भंगुर है ॥१३३॥

(धर्मभावना १२)

इस प्रकार विकार-रहित, तीत्र वैराग्य-कारक, सकल गुणोंकी निधान भूत, रागादि पापोंसे विहीन, तीर्थंकर और मुनिजनोंके द्वारा सेन्य ये बारह अनुप्रेक्षाएँ रागभावके विनाशके लिए ज्ञानीजन सदा अपने हृदयमें धारण करें ॥१३४॥ ये अति निर्मल बारह भावनाएँ मुक्तिलक्ष्मीकी माता हैं, अनन्त गुणोंकी भण्डार हैं, संसारकी नाशक हैं, सिद्धान्त-सूत्रसे उत्पन्त हुई हैं। इनको जो यतीश्वर प्रतिदिन ध्याते हैं, उनको कौन सी सम्पदाएँ नहीं प्राप्त होती हैं। उनको तो परम स्वर्ग और मुक्ति आदि विभूतियाँ स्वयं प्राप्त होती हैं।।१३५॥

जो उत्तम पुण्यके उदयसे मनुष्यों और देवोंमें उत्पन्न हुई अनेक प्रकारकी लक्ष्मीको भोगकर और तीर्थंकर होकर वालकालमें भी तीन जगतके गुरु हो गये और कर्मोंका नाश करनेवाले, एवं शिवपद देनेवाले ऐसे संसार शरीर और भोगादिमें परम वैराग्यको प्राप्त हुए, वे श्री वीर जिनेन्द्र मेरे स्तुत और नमस्करणीय हैं और वालकालमें वे दीक्षाकी प्राप्तिके लिए सहायक होवें ॥१३६॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति विरचित श्री वीरवर्धमान चरितमें भगवान्की अनुप्रेक्षा चिन्तनका वर्णन करनेवाला ग्यारहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥११॥

## द्वादशोऽधिकारः

वीरं वीराग्रिमं नौमि महासंवेगभूषितम् । मुनितकान्तामुखासकतं विरक्तं कामजे सुखे ॥१॥ अथ सारस्वता देवा आदित्या वह्वयोऽरुणाः । गीर्वाणा गर्दतीयाख्या निर्जातस्तुषितामिधाः ॥२॥ अव्यावाधा अरिष्टा इत्यष्टमेदाः सुरोत्तमाः । ब्रह्मछोकाछ्याः सौम्या छौकान्तिकसमाह्वयाः ॥३॥ प्राम्भवेऽभ्यस्तिःशेषश्चतवेरायभावनाः । सर्वे पूर्वविदो दक्षा निसर्गब्रह्मवारिणः ॥४॥ परिनिःकान्तकव्याणशंसिनोऽमलमानसाः । एकावतारिणो वन्द्याः शक्तेदेवर्षयोऽमरैः ॥५॥ स्वज्ञातेन परिज्ञाय तत्कल्याणमहोत्सवम् । अवतीर्य महीं स्वर्गादाजग्मुनिकटं गुरोः ॥६॥ मृद्र्या नत्वा महावीरं कर्मारिहननोद्यतम् । अवतीर्य महीं स्वर्गादाजग्मुनिकटं गुरोः ॥६॥ मृद्र्या नत्वा महावीरं कर्मारिहननोद्यतम् । प्रपृष्य परया मक्त्या स्वर्गोद्यवमहार्चनैः ॥७॥ विरिक्तजनकैर्वाक्यैश्वर्याभिः स्तृतिमिर्मुद्य । इति प्रारेभिरं स्तोतुम्रुषयस्ते महाध्रयः ॥८॥ व्यं देव जगतां नाथो गुरुणां त्वं महागुरुः । ज्ञानिनां त्वं महाज्ञानी बोधकानां प्रबोधकाः ॥९॥ अतोऽस्मामिर्नं बोध्यस्त्वं स्वयंबुद्धोऽखिलार्थवित् । असि बोधियतास्माकं भव्यानां च न संशयः ॥९०॥ प्रवोधितोऽयवा वीपो यथार्थादीन् प्रकाशयेत् । तथा त्वमपि विश्वाक्षेत्र सुवि व्यक्तान् करिष्यस्त ॥१९॥ किन्तु देव नियोगोऽयं मवत्संवोधनादिषु । स्तृतिव्याजेन नोऽग्रैवं सुखरीकुरुते बलात् ॥१२॥ मोहारिवजयोद्योगं त्वयैवत्संविधित्सुना । अधुनानुष्टितं बन्युकृत्यं देव जगत्यताम् ॥१४॥ मोहारिवजयोद्योगं त्वयैत्वत्संविधित्सुना । अधुनानुष्टितं बन्युकृत्यं देव जगत्यताम् ॥१४॥

महान संवेगसे भूषित, मुक्तिरमाके सुखमें आसक्त, काम-जनित सुखमें विरक्त ऐसे वीर-जिरोमणि श्री वीर-जिनेन्द्रको में नमस्कार करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर सारस्वत, आदित्य, विह, अरुण, गर्दतीय, तुषित, अव्यावाध और अरिष्ट नामवाले, ब्रह्मलोक निवासी, लौकान्तिक नामधारी, सौम्यमूर्ति, पूर्वभवमें सम्पूर्ण श्रुत और वैराग्यभावनाके अभ्यासी, सर्वपूर्वोंके वेत्ता, जन्मजात ब्रह्मचारी, एकभवावतारी, निर्मल वित्तधारी, इन्द्र और देवोंके द्वारा वन्द्य, एवं अभिनिष्क्रमण कल्याणक में तीर्थंकरोंको सम्बोध्यन करनेवाले देविष जब अपने अवधिज्ञानसे भगवान् महावीरके चित्तको विरक्त जाना, तव वे स्वर्गसे उत्तरकर इस भूतलपर जगद्गुरुके समीप आये और कर्म-शत्रुओंके घात करनेके लिए उद्यत्त श्री महावीर प्रमुको मस्तकसे नमस्कार कर तथा स्वर्गमें उत्पन्न हुए महान् द्रव्योंसे परम भिवतके साथ पूजकर विरक्ति-वर्धक वाक्यवाली अर्थपूर्ण स्तुतियोंके द्वारा अत्यन्त प्रमोदके साथ उन महाबुद्धिशाली देविषयोंने इस प्रकार स्तुति करना प्रारम्भ किया ॥२-८॥

हे देव, आप तीनों लोकोंके नाथ हैं, गुरुओंके महागुरु हैं, ज्ञानियोंके महागुरु हैं, प्रवोध देनेवालोंके महाग्रवोधक हैं, अतः आप हमारे द्वारा प्रवोधनेके योग्य नहीं हैं, आप तो स्वयंबुद्ध हैं, समस्त तत्त्वार्थके वेता हैं, और हमारे जैसे लोगोंके तथा समस्त भव्यजीवोंके प्रवोधक हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं है ॥९-१०॥ जैसे प्रवोधित (प्रज्वलित) प्रदीप घट-पटादि पदार्थोंको प्रकाशित करता है, उसी प्रकार आप भी समस्त जीव-अजीवादि पदार्थोंको संसारमें प्रकाशित करेंगे ॥११॥ किन्तु हे देव, आपको सम्बोधन करनेका यह हमारा नियोग है, इसलिए वह आज स्तुतिके ललसे हमें वाचाल कर रहा है ॥१२॥ यतः आप तीन ज्ञानरूपी नेवोंके धारक हैं, और हेय-उपादेय आदि सर्वतत्त्वोंके ज्ञायक हैं, अतः आपको शिक्षा देनेके लिए कीन समर्थ है ? क्या दीपक सूर्यको प्रकाश दिखा सकता है ॥१३॥ हे देव, मोह-शत्रुके

#### श्रो-वोरवर्धमानचरिते

[ १२.१५-

यतस्वतः प्रभो प्राप्य धर्मपोतं सुदुर्लभम् । भवाध्यमुत्तरिष्यन्ति केचिद्भव्याः सुदुस्तरम् ॥१५॥ केचिद्गलत्रयं लब्ध्वा भवद्वमीपदेशतः । तस्फलेन च यास्यन्ति सर्वार्थसिद्धिमूर्जिताम् ॥१६॥ भवद्वचींऽश्चभिः केचिन्मध्याज्ञानतपश्चयम् । निर्धृय विश्वतस्वार्थान् द्रक्ष्यन्ति च शिवात्मजाम् ॥१७॥ त्वत्तोऽत्राभीष्टसंसिद्धिनिष्ठिला सुधियां भुवि । भविष्यति न सन्देहः स्वामिन् स्वमीक्षश्यमं च ॥१८॥ मोहपङ्के निमन्नानां सतां हस्तावलम्बनम् । त्वं दास्यसि विभो नृनं धर्मतीर्थप्रवर्तनात् ॥१८॥ त्वद्वावयजलदेनात्य वैराग्यवज्रमद्वतम् । शतच्णींकरिष्यन्ति वुधा मोहादिमूर्जितम् ॥२०॥ भवत्तस्वोपदेशेन पापिनः पापमञ्जसा । कामिनः कामश्रत्तुं च हन्तिष्यन्ति न संशयः ॥२१॥ केचित्वद्वाक्तिका नाथ त्वत्पादाम्बुजसेवनात् । स्वीकृत्य दृग्विश्चुद्धवादीन् भविष्यन्ति भवत्समाः ॥२२॥ अस्य मोहाक्षश्चवीधास्ते कम्प्यन्ते जगद्द्विषः । संवैगासिप्टतं वीक्ष्य त्वां स्वमृत्यादिशङ्कया ॥२३॥ अत्य स्वात्यातीन् क्षमो जेतुं च हेलया । पर्यषहमरास्तीक्ष्णान् स्वान्येषां सुभरोत्तम ॥२४॥ अतो धीर कुरूखोगं मोहाक्षाश्चरिसंजये । विश्वमन्योपकाराय वातिकर्मारिवातने ॥२०॥ यतोऽयं ते समायातः कालः सन्मुखमूर्जितः । तपः कर्तुं विधीन् हन्तुं नेतुं मन्यान् शिवालयम् ॥२६॥ अतः स्वासिन् नमस्तुभ्यं नमस्ते गुणसिन्धवे । नमस्ते मुक्तिकान्ताप्यै प्रोद्यताय जगद्वित ॥२०॥ निःस्पृह्य नमस्तुभ्यं स्वाङ्गमोगसुखादिषु । सस्पृह्य नमस्तुभ्यं मुक्तिस्योस्यसाधने ॥२०॥

विजयका उद्योग करनेके इच्छुक आपने यह जगत्के सन्तजनोंके छिए उत्तम बन्धु-कर्तब्य पालन करनेका विचार किया है ॥१४॥ हे प्रभो, आपसे अति दुर्लभ धर्मपोतको पा करके कितने ही भव्य जीव इस दुस्तर संसार-सागरके पार उतरेंगे, कितने ही जीव आपके धर्मीप-देशसे रत्नत्रयको पाकर उसके फलसे अति उत्कृष्ट सर्वार्थसिद्धिको जायेंगे ॥१५-१६॥ कितने ही जीव आपकी वचन-किरणोंसे मिथ्याज्ञानरूप अन्धकार-पुंजका विनाश कर और समस्त तत्त्वार्थको जाकर शिवरमाका मुख देखेंगे॥१७॥ संसारमें सुधीजनोंको आपसे समस्त अभीष्ट अर्थकी सिद्धि होगी और हे स्वामिन, वे स्वर्ग एवं मोक्षके सुखको प्राप्त करेंगे, इसमें कोई सन्देह नहीं है ॥१८॥ हे प्रभो, मोहरूपी कीचड़में निमग्न पुरुषोंको धर्मतीर्थका प्रवर्तन कर आप निरुचयसे उन्हें हस्तावलम्बन दुंगे ॥१९॥ आपके वाक्यरूपी मेघसे अद्भुत वैराग्यरूपी बज्ज पा करके पण्डित लोग महान् मोहरूपी पर्वतके सैकड़ों खण्ड करके चूर्ण कर देंगे ॥२०॥ आपके तत्त्वोपदेशसे पापीजन अपने पापोंको और कामीजन अपने काम-शत्रुको मारेंगे, इसमें कोई संशय नहीं है ॥२१॥ हे नाथ, कितने ही आपके भक्तजन आपके चरणकमलोंकी सेवा करके और सम्यग्दर्शनकी विशक्ति आदि कारणोंको स्वीकार करके आपके समान होंगे ॥२२॥ हे प्रभो, जगत्का अकल्याण करनेवाले मोह और इन्द्रिय शतुओंका समृह आपको संवेगरूप खड्ग घारण किये हुए देखकर अपने मरण आदिकी शंकासे कम्पित हो रहा है।।२३।। क्योंकि हे सुभटोत्तम भगवन्, आप अपने और दूसरोंके दुःसह परीषह भटरूप दुर्जय शत्रुओंको क्रीडामात्रसे जीतनेके लिए समर्थ हैं । २४॥ अतएव हे धीर-वीर प्रभो, मोह और इन्द्रिय शत्रुओंके जीतनेके छिए, घातिकर्मांके नाश करनेके छिए तथा संसारके भव्य जीवोंके उपकार करनेके लिए आप उद्योग कीजिए ॥२५॥ हे भगवन, यतः आपके सम्मुख यह उत्तम अवसर तप करनेके लिए, कर्मोंको नाश करनेके लिए और भव्यजीवोंको शिवालय ले जानेके छिए उपस्थित हुआ है, अतः हे स्वामिन् , आपके छिए नमस्कार है, आप गुणोंके समुद्र हैं, अतः आपको नमस्कार है, हे जगत्-हितकारिन्, मुक्तिकान्ताकी प्राप्तिके छिए आप उद्यत हुए हैं, अतः आपको नमस्कार है ॥२६-२७॥ आप अपने शरीरमें और इन्द्रिय-भोगोंके सुखादिमें निःस्पृह हैं, अतः आपके लिए नमस्कार है। आप मुक्तिस्त्रीके सुख साधनेमें सस्पृह हैं. इसलिए

## १२.४२ ] द्वादशोऽधिकारः

नमस्तेऽद्भुतवीर्याय काँमारब्रह्मचारिणे । साम्राज्यश्रीविरक्ताय रक्ताय शाइवतिश्रयाम् ॥२९॥ नमोऽधिगुरवे तुभ्यं महते गुरुशीगनाम् । नमस्ते विद्वनित्राय स्वयंबुद्धाय ते नमः ॥६०॥ अनेन स्तवनेनात्रामुत्र जन्मित जन्मित । महादातः प्रदेहि त्वं तपदचारित्रसिद्धये ॥६१॥ ईट्ट्रशीं सकलां शिवंत मबदीयां मबद्गुणैः । सहवाल्येऽपि नो नाथ मोहारातिविनाशिनीम् ॥६२॥ इति स्तुत्वा जगन्नाथं जगन्त्रयवुधेदितम् । निजेष्टप्रार्थनां कृत्वा स्वनियोगं विधाय च ॥६३॥ उपार्ज्यं परमं पुण्यं नमःस्तुतिशतार्चनैः । तत्यादाव्जौ मुहुनंत्वा ययुः स्वर्गं महर्षयः ॥६६॥ तदेव सामराः सर्वे चतुर्णिकायवासवाः । सकलत्रा महाभूत्या स्वस्ववाहनमाश्रिताः ॥६५॥ वण्यानादादिचिह्नाधैज्ञात्वा तत्संयमोत्सवम् । आजग्मस्तपुरं भवत्या महोत्सवशतेः समम् ॥६६॥ वत्युरं तद्वनं मार्गादचारुध्य सुरसैन्यकाः । नमोभागं मुदा तस्थुः सकलत्राः सवाहनाः ॥६०॥ आदौ तं मुक्तिमर्तारारेष्य हरिविष्टरे । संभूय वासवाः सर्वेऽभ्यषिद्धन् परमोरसवैः ॥६८॥ क्षिरोदाव्धिपयःपूर्णिहेमकुम्भेर्महोन्नतैः । गीतनर्तनवाद्यार्धेजंत्रकोलाहलस्वनैः ॥१९॥ पुनस्तं भूषयामासुर्जगत्वित्रयभूषणम् । दिव्यरंग्रुकनेपथ्यमार्व्यस्ते मलयोद्धवैः ॥१९॥ वदा स मातरं स्वस्य महामोहात्तमानसाम् । बन्धूं इच पितरं दक्षं महाकष्टेन तीर्थकृत् ॥४१॥ विविक्तेर्मपुरालपिंत्रदश्चात्वादिभिः । वैराय्यजनकैविक्तेः स्वदीक्षाये द्वाधियत् ॥४२॥

आपको नमस्कार है ॥२८॥ आप अद्भुत वीर्यशाली हैं, कुमारकालसे ही ब्रह्मचारी हैं, लौकिक साम्राज्य लक्ष्मीसे विरक्त हैं और शाश्रत मोक्षलक्ष्मीमें अनुरक्त हैं, अतः आपको नमस्कार है ॥२९॥ हे गुरुओं के गुरु, आपको नमस्कार है, हे योगियों के पूज्य, आपको नमस्कार है, हे समस्त विश्वके मित्र, आपको नमस्कार है और हे स्वयं वोधिको प्राप्त हुए भगवन, आपको नमस्कार है ॥३०॥ हे महादातः, इस स्तवनके फलस्वरूप आप इस जन्ममें और परजन्मजन्मान्तरों में भी तप और चारित्रकी सिद्धिके लिए अपने गुणों के साथ हे नाथ, हमें भी बालकालमें मोहरूपी शत्रुको विनाश करनेवाली सम्पूर्ण शक्ति दीजिए ॥३१-३२॥ इस प्रकार वे देविष लौकान्तिक देव तीन लोकके ज्ञानियों से प्जित जगन्नाथ वीर प्रमुकी स्तुति करके, अपनी इष्ट प्रार्थना करके, अपना वियोग पूरा करके, नमस्कार, स्तुति और पूजनसे परम पुण्य उपार्जन करके और भगवान्के चरण-कमलोंको वार-वार नमस्कार करके स्वर्गलोक चले गये॥३३-३४॥

उन ठौकान्तिक देवोंके जाते ही चारों जातिक सभी देवगण घण्टानाद आदि चिह्नोंसे भगवानका संयमोत्सव जानकर अपनी-अपनी देवियोंके साथ अपने-अपने वाहनोंपर सवार होकर भक्तिके साथ सैकड़ों महोत्सवोंको करते हुए उस कुण्डपुर नगरको आये और उसके वनोंको और सर्व मार्गोंको अवरुद्ध कर वे देव सैनिक अपनी देवियों और अपने वाहनोंके साथ हिंपत हो आकाशमें ठहर गये ॥३५-३०॥ सर्वप्रथम उन सब देवोंने मुक्तिके भर्तार उन वीर प्रभुको सिंहासनपर विराजमान करके क्षीरसागरके जलसे भरे हुए महाउन्नत कलशोंके हारा परम उत्सवसे, गीत-नृत्य-वादित्र आदिसे, तथा जय-जयनादके कोलाहल पूर्ण शब्दोंके साथ उनका अभिषेक किया ॥३८-३९॥ पुनः त्रिजगत्तके भूषणस्वरूप उन वीर प्रभुको उन्होंने दिव्य वस्त्र, आभूषण, और मलयाचलपर उत्पन्न हुई पुष्पमालाओंसे आभूषित किया ॥४०॥ तत्यश्चात् उन वीर प्रभुने महामोहसे ज्यात्र चित्तवाली अपनी माताको, दक्ष पिताको और अन्य वन्धु जनोंको वैराग्य-उत्पादक मधुर वचनोंके द्वारा और सैकड़ों प्रकारके उपदेशी वाक्योंसे अलग-अलग सम्बोधित करते हुए महाकष्टसे उन्हें अपनी दीक्षांके लिए समझाया ॥४१-४२॥

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १२.४३-

ततोऽसौ शिविकां दिव्यां दोग्रां चन्द्रमभाभिधाम् । सुरेन्द्रनिर्मितां देवः संयमश्रीसुखोत्सुकः ॥४३॥ आरुरोह सुदा शकदत्तहस्तावलम्बनः । प्रतिज्ञामिव दीक्षायां त्यक्त्वा वन्धृन् श्रिया समम् ॥४४॥ तदारूढो जगन्नाथो विश्वामरणभूतिमः । वरोत्तम इवामासीत्तपोलक्ष्म्याः सुरावृतः ॥४५॥ आदौ तां शिविकामृहुः पदानि सस भूमिपाः । ततः खगःधिपा व्योन्नि निन्युः सप्तक्रमान्तरम् ॥४६॥ स्वस्कन्धारोपितां कृत्वा ततोऽसुं त्रिजगत्सुराः । खसुत्पेतुर्द्वं न्तं मृत्या धर्मरागरसोत्तरदाः ॥४०॥ अहो प्रमोः सुमाहात्म्यं वर्ण्यते कि पृथक्तराम् । तदास्य भुवनाधीशा आसन् युग्यकवाहिनः ॥४८॥ प्रत्यवृष्टि सुदा चक्रुः परितस्तं दिवौकसः । ववौ वातकुमारोत्थो मरुद् गङ्गाकणान् किरन् ॥४९॥ प्रस्थानमङ्गलान्यस्य प्रपेटुर्देववन्दिनः । बह्वाः प्रयाणभेर्यश्च सुरेरास्फालितास्तदा ॥५०॥ मोहाद्यरिजयोद्योगसमयोऽयं जगत्पतेः । इति शक्राज्ञ्या देवा घोषयामासुरेव तम् ॥५१॥ प्रध्वनन्ति नभो व्याप्य देवेन्द्रानककोटयः । नरित् सुर्नतंत्रयो विचित्रकरणादिभिः ॥५२॥ प्रध्वनन्ति नभो व्याप्य देवेन्द्रानककोटयः । नरित् सुर्नतंत्रयो विचित्रकरणादिभिः ॥५३॥ मोहारिविजयोङ्गतयशोगीतान्यनेकशः । गायन्ति शर्मदानस्य किन्नयौऽतिकलस्वनाः ॥५४॥ इतोऽसुतः प्रधावन्ति प्रमोदभरनिर्मरः । प्रचलित समदानस्य किन्नयौऽतिकलस्वनाः ॥५४॥ प्रवापितकरा लक्ष्मीर्वजते पुरतो विभोः । सार्थं समङ्गलार्वाभिरिक्कुमारीभिरुद्यतः ॥५५॥ प्रवापितकरा लक्ष्मीर्वजते पुरतो विभोः । सार्थं समङ्गलार्वाभिरिक्कुमारीभिरुद्यतः ॥५६॥ इत्याविककृतमाहारम्यो वीज्यमानः प्रकीणकैः । श्रेतकृत्राक्वितो मृत्रि देवेन्द्रैः परितो वृतः ॥५७॥ इत्याविककृतमाहारम्यो वीज्यमानः प्रकीणकैः । श्रेतकृत्राक्वितो मृत्रि देवेन्द्रैः परितो वृतः ॥५७॥

तत्पश्चात् देवेन्द्र-रचित, चन्द्रप्रभा नामकी देदीप्यमान दिव्य पालकीपर संयमह्मपी लक्ष्मीके सुख प्राप्त करनेके लिए उत्सुक, और इन्द्रके द्वारा दिया गया है हाथका सहारा जिनको ऐसे श्री वीर जिनदेव राज्यलक्ष्मीके साथ सब बन्धुजनोंको छोडकर दीक्षामें प्रतिज्ञा-बद्धके समान चढ़े ॥४३-४४॥ उस समय समस्त आभूषणोंकी विभूतिसे युक्त और देवोंसे आवृत वे जगत्के नाथ महावीर प्रभु उस पालकीपर विरोजमान होकर ऐसे शोभित हो रहे थे, मानो तपोलक्ष्मीको वरनेके लिए जानेवाले उत्तम वर ही हो ॥४५॥ सर्व प्रथम उस पालकीको राजाओंने सात पर तक उठाया, तत्पश्चात् सात पद तक विद्याधरोंने उठाया और उसके पश्चात् धर्मानुरागके रससे परिपूरित वे सभी देवगण उस पालकीको अपने कन्धोंपर आरोपण करके बडी विभूतिके साथ शीव आकाशमें उडकर है चहे।।४६-४७॥ अहो, उस प्रभुके महा-माहात्म्यका क्या अलग वर्णन किया जा सकता है, जिसकी कि पालकीको उठानेवाले लोक-नायक इन्द्रादिक हों ॥४८॥ उस समय देवोंने आकाशसे फूटोंकी वर्षा की और वायुकुमार देवोंने गंगाके जलकणोंसे युक्त सुरभित समीर प्रवाहित की ॥४९॥ उस समय देव वन्दी-जनोंने भगवान्के अभिनिष्क्रमण कल्याणक सम्बन्धी मंगल पाठ पढ़े, और देवोंने अनेक प्रयाणभेरियोंको बजाया ॥५०॥ 'जगत्पतिके मोहादि शत्रुओंको जीतनेके उद्योगका यह समय हैं' इस प्रकारसे इन्द्रकी आज्ञासे उस समय देवोंने उच्च स्वरसे घोषणा की ॥५१॥ उस समय स्वामीके आगे हर्षित हुए सुरासुरोंने 'हे ईश, तुम्हारी जय हो, नन्दो, वर्धों,' इत्यादि शब्दोंको बोलते हुए आकाशको अवरुद्ध कर महान् कोलाहल किया ॥५२॥ उस समय देवेन्द्रोंके कोटि-कोटि बाजे आकाशको ब्याप्त करते हुए बजने छगे और नाना प्रकारके हाव-भावोंके साथ देव नर्तकियाँ नृत्य करने लगीं । किन्नरियाँ अति मधुर स्वरसे प्रभुके मोह्शत्रुके विजयको प्रकट करनेवाले अनेक प्रकारके सुखद यशोगीत गाने लगी ॥५३-५४॥ उस समय प्रमोदके भारसे भरे हुए देवगण इधरसे उधर दौड़ रहे थे, और कोटि-कोटि ध्वजा-छत्रादिसे आकाशको आच्छादित करते हुए चल रहे थे,॥५५॥ प्रभुके आगे कमलोंको हाथमें लिये हुए लक्ष्मीदेवी मंगल द्रव्योंको धारण करनेवाली दिक्कुमारियोंके साथ-साथ आगे चल रही थी॥५६॥ देवेन्द्रांके द्वारा जिनके ऊपर चँवर ढोरे जा रहे हैं और मस्तकपर श्वेत छत्र लगाया गया है,

१२.७० ] द्वादशोऽधिकारः

११७

सम्बी स्वर्गीपनीतैः संमण्डितींऽग्रुकभूषणेः । वीरः पुराह्ननं गन्छन् पौरैरित्यभिनन्दितः ॥५८॥ वज सिद्ध्ये जयारातीन् कुरु कृत्यं जगर्गुरो । शिवपन्थास्तवाद्यास्तु करुयाणकोटिमाग्मव ॥५९॥ केचिह्विचक्षणा वीक्ष्य गच्छतं तं तपोवनम् । अभुन्तभोगसाम्राज्यं जगुरित्यं परस्परम् ॥६०॥ अहो पश्य महचित्रमिदमेष यतो जिनेट् । कोमारत्वेऽपि कामारिं इत्वा यति तपोवनम् ॥६१॥ तदाकण्यं परे प्राहुरयमेव क्षमोऽत्र मोः । मोहाक्षमदनारातीन् हन्तुं नान्यश्च जातुचित् ॥६२॥ ततः सूक्षमध्यः केचिदित्यृनुर्भो मवेदिदम् । सर्वं वैराग्यमाहात्म्यं वाह्यान्तः शत्रुनाशकृत् ॥६२॥ ईवृशाः स्वर्गजा मोगाः संपद्श्विजगद्भवाः । येन त्यक्तुं च शक्यन्ते हन्तुं पृद्याक्षतस्कराः ॥६६॥ वतस्यजेद् विरक्तोऽत्र तृणवच्चिकसंपदः । रागी दारिद्रयदग्धोऽपि कुटीरं नोज्झितं क्षमः ॥६५॥ तच्खुत्वान्यं वदन्त्येवमहो सत्यं वचोऽत्र वः । वैराग्येण विना यसमात्कृतोऽस्य निःस्पृहं मनः ॥६६॥ इत्यादिवचनालापैः केचित्रस्तवनं व्यपुः । केचित्यौराः प्रणेमुस्तं पश्यन्त्वप्रागमत् ॥६०॥ इत्यां विवालपारः राज्यानानः परे पदे । जनैर्जगरत्रयीनाथः पुरोपान्तमुपागमत् ॥६०॥ अथातो निर्गते सुनौ जिनाम्बान्तःग्रुचा हता । वल्लीव दवदग्धाङ्गा तुन्वयोगाग्निनः पिता ॥६०॥ रोदनं चेति कुर्वाणा बन्धुमः सममार्त्थोः । विरुष्टेविद्धिसर्वृःखात्स पुत्रमनु निर्येषुः ॥।००॥

जो सर्व ओर से देवेन्द्रोंके द्वारा समावृत है, जो स्वर्गसे छाये गये मालाओं और वस्नाभूषणों-से मण्डित हैं और इस प्रकार जिनका माहात्म्य सर्व ओर प्रकट हो रहा है, ऐसे वे वीर भगवान् जब नगरसे वनको जा रहे थे, तब पुरवासियोंने यह कहते हुए उनका अभिनन्दन किया – हे जगद्-गुरो, आप शत्रुओंको जीतें, सिद्धि प्राप्तिके छिए कर्तव्य कार्यको करें, आपका मार्ग सुखमय हो, आप कोटि-कोटि कल्याणोंको प्राप्त हो ॥५७-५९॥ साम्राज्य सुख और स्त्रीभोगको भोगे विना ही तपोवनको जाते हुए वीर भगवान्को देखकर कितने ही विचक्षण पुरुष परस्परमें इस प्रकारसे वार्तालाप करने लगे—अहो, देखो, यह महान् आश्चर्यकी बात है कि यह जिनराज कुमारावस्थामें ही कामरूपी शत्रुको मारकर तपोवनको जा रहे हैं ॥६०-६१॥ उनकी इस बातको सुनकर दूसरे लोग कहने लगे—अरे, इस लोकमें मोह, इन्ट्रिय-भोग और कामशत्रुको मारनेके छिए यह बीर प्रभु ही समर्थ है, और दूसरा कदाचित भी समर्थ नहीं है ॥६२॥ उनकी यह बात सुनकर कितने ही सूक्ष्म बुद्धिशाली पुरुष बोले—अरे, बाहरी और भीतरी शत्रुको नाश करनेवाछ वैराग्यका यह सब माहात्म्य है ॥६३॥ जिससे कि ऐसे स्वर्गीय भोग, और त्रिजगत्की सर्व सम्पदाको भी छोड़नेके लिए और पंचेन्द्रियरूपी चोरोंको मारनेके छिए ये समर्थ हो रहे हैं ॥६४॥ यह परम वैराग्यका ही प्रभाव है कि ये चक्रवर्ती की सम्पदाको विरक्त होकर तृणके समान छोड़ रहे हैं। अन्यथा रागी और दरिद्रतासे युक्त पुरुष तो अपनी जीर्ण पर्णकुटीरको भी छोड़नेके लिए समर्थ नहीं होता है।।६५॥ उनकी यह बात सुनकर दूसरे लोग कहने लगे—अहो, तुम्हारा कहना सत्य है, क्योंकि वैराग्यके बिना इनका ऐसा नि:स्पृह मन कैसे हो सकता है।।६६।। इत्यादि वचनाछापोंके द्वारा कितने ही लोग उनका स्तवन कर रहे थे, कितने ही पुरवासी लोग उन्हें प्रणाम कर रहे थे और कितने ही छोग अति कौतुकसे उन्हें देख रहे थे।।६७। इस प्रकार छोगोंके द्वारा पद-पदपर अनेक प्रकारके वचनालापांसे प्रशंसा किये जानेवाले वे तीन जगतके नाथ नगरके अन्तमें पहँचे ॥६८॥

इस प्रकार अपने पुत्र वीर कुमारके घरसे चले जाने पर जिन-माता त्रिशला आन्तरिक शोकसे आहत होकर दावाग्निसे जली हुई वेलिके समान होती हुई और पुत्र-वियोगकी अग्निसे पीड़ित सिद्धार्थ पिता भी आर्तिचित्त होकर बन्धुजनोंके साथ दुःखसे रोते और भारी

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १२.७१-

हा पुत्र क गतोऽद्य स्वं स्वक्त्वा मां मुक्तिरिक्षितः । द्रक्ष्यामि नयनाभ्यां स्वां कदाहं मदुर्ग्रिय ॥७१॥ स्विह्योगं यतोऽत्राहं क्षणमात्रं क्षमा न हि । ततस्त्वामन्तरेणेश जीविष्यामि कथं चिरम् ॥७२॥ हातिकोमळगात्रस्त्वं कथं जेष्यसि दुर्जयान् । सर्वान् परीषहान् घोरानुपसर्गाननेकशः ॥७३॥ दुर्देमेन्द्रियमातङ्गांस्रेलेक्ष्यज्ञविनं स्मरम् । कषायारीक्ष धेर्येण केन पुत्र हनिष्यसि ॥७४॥ हासि वालस्त्वमेकाकी कथं स्थास्यसि दुष्करे । भीमारण्ये गुहादौ च क्रूरेमाँसाशिमिर्मृते ॥७५॥ विलापिमित कुर्वाणां वजन्ती तां स्वलस्त्रमाम् । एत्या द्वयगिरेत्यूचुर्निरुध्य तन्महत्तराः ॥७६॥ दिवि किं वेस्सि नास्येदं चिरत्रं त्वं जगद्गुरोः । अयं त्रिजगतीमर्ता मुतस्तेऽद्वतिकमः ॥७७॥ भवाव्यौ पतनात्पूर्वं मुद्द्यत्यत्मानमात्मवित् । पश्चाद्रव्यान् वहून्त्नमुद्धरिष्यति तीर्थराट् ॥७८॥ पाशैर्वद्वो यथा सिहस्तिष्ठेजातु न दुर्जयः । तथा देवि मुतस्ते च बद्धो मोहादिवन्धनैः ॥७९॥ अस्यासन्त्रमवप्रान्तो जगदुद्धरणक्षमः । त्वत्मुत्वो दीनवद् गेहेऽग्रुमे कुर्यात्व्ययं रितम् ॥८०॥ तथा त्रिज्ञाननेत्रोऽयं ज्ञात्विक्ष्यो विरक्तधोः । पतेन्मोहान्धकृपेऽस्मिन् मृद्धवत्केन हेतुना ॥८५॥ मूर्खा एव यतः शोकं कुर्वन्तोष्टवियोगतः । दक्षा धर्मं च संवेगाःसर्वानिद्यं जगत्त्रयम् ॥८२॥ मूर्खा एव यतः शोकं कुर्वन्तोष्टवियोगतः । दक्षा धर्मं च संवेगाःसर्वानिद्विघातकम् ॥८३॥ इत्यादि तद्वयः अव्यं श्रुत्वा देवी प्रवृद्धधोः । विवेकांद्यमिराहस्य स्वान्तःशोकतमो द्वतम् ॥८३॥

विलाप करते हुए पुत्रके पीछे-पीछे घरसे निकले ॥६९-७०॥ हाय पुत्र, आज तुम मुझे छोड़कर कहाँ जा रहे हो १ हे मुक्तिमें अनुरक्त, हे मेरे हृदयके प्यारे, अब मैं तुम्हें अपने नेत्रोंसे कव देखूँगी।।७१।। जब मैं तेरे वियोगको क्षणमात्र भी सहन करनेको समर्थ नहीं हूँ, तब तेरे बिना मैं चिरकाल तक कैसे जीवित रह सकूँगी ॥७२॥ हे पुत्र, तुम अति कोमल शरीरवाले हो, फिर इन दुर्जय परीपह और अनेक प्रकारके घोर उपसर्गोंको कैसे जीतोंगे ? इन दुर्दमनीय इन्द्रियरूपी हाँथियोंको, त्रैलोक्यविजयी इस कामदेवको, और इन कषायरूपी शत्रुओंको किस वैर्यसे घात करोगे ॥७३-७४॥ हाय पुत्र, तुम अभी बालक हो, फिर इस दुष्कर भयकारी वनमें और कर मांस-भक्षी लिंहादिसे भरे हुए गुफा आदिमें कैसे रहोगे ॥७५॥ इस प्रकारसे विलाप करती और भगवानके पीछे-पीछे गिरती-पडती जाती हुई उस विशला माताको उसके महत्तर पुरुषोंने आकर और आगे जानेसे रोककर दिव्य वाणीसे इस प्रकार कहा-हे देवि, क्या तुस इस जगद्-गुरुके इस चरित्रको नहीं जानती हो ? तेरा यह पुत्र तीन छोकका स्वामी है और अद्भत पराक्रमी है ॥७६.७७॥ यह तीर्थंकर हैं, यह आत्मवेत्ता पहले संसार-सागरमें पतनसे अपना उद्धार करके पीछे बहुत-से भव्य जीवीका निश्चयसे उद्धार करेंगे ॥७८॥ जैसे दुर्जय सिंह कभी भी पाशोंसे वँघा हुआ नहीं रह सकता है, उसी प्रकार है देवि, तुम्हारा यह पुत्र भी मोह आदिके वन्धनोंसे बँधा हुआ घरमें कैसे रह सकता है अर्थात नहीं रह सकता है ॥७९॥ इनका संसार अति निकट आ गया है, यह जगत्के उद्घार करनेमें समर्थ तुम्हारा पुत्र दीन जनके समान इस अञुभ घरमें कैसे प्रीति कर सकता है ॥८०॥ यह तुम्हारा पुत्र तीन ज्ञानरूप नेत्रोंका धारक है, संसारका ज्ञाता है, संसारसे विरक्त चित्तवाला है। फिर . यह किस कारणसे मूट्जनके समान इस मोहरूप अन्धकूपमें गिरेगा ॥८१॥ ऐसा जानकर हे महाचतुर माता, पापका आकर (खानि ) इस शोकको छोडो और घर जाकर तथा इस तीन जगतको अनित्य जानकर धर्मका आचरण करो ॥८२॥ क्योंकि इष्ट जनोंके वियोगसे मूर्ख लोग ही शोकको करते हैं। किन्तु जो चतुर पुरुष होते हैं, वे संवेगसे सर्व अनिष्टोंके विघातक धर्मका पालन करते हैं।।८३।। इत्यादि प्रकारके उद्वोधक और श्रवणीय महत्तरोंके वचनोंको सनकर प्रबुद्ध बुद्धि वह देवी विवेकरूपी किरणोंसे अपने मनके शोकरूपी अन्ध-

१२.९८ ]

### द्वादशोऽधिकारः

११९

प्रत्वा स्वहृदये धर्मं संवेगाङ्कितविग्रहा । बन्धुभिः सह सृद्येश्व जगाम निजमन्दिरम् ॥८५॥ जिनेन्द्रो नातिद्रं खसुत्पत्य नेत्रगोचरम् । जनानां मङ्गलारग्मैर्यथोक्तैः संयमासये ॥८६॥ आजगाम सुरेः सार्थं वनं खण्डामिधं महत् । सन्छायं सफलं रग्यं ध्यानाध्ययनवृद्धिद्दम् ॥८७॥ तत्रैकिसम् शिलापट्टे चन्द्रकान्तमये सुचौ । देवैः प्रागिनिर्भिते वृत्ते हुमाँधच्छायशीतले ॥८८॥ चन्दनद्रवद्त्ताच्छच्छटामङ्गलपण्डते । इन्द्राणोकरिवन्यस्तरस्त्वणूर्णेपहारके ॥८९॥ केतुमालावृत्ताकाशे विचित्रपटमण्डपे । धूपधूमाचिदग्यागे पर्यन्तप्रतमङ्गले ॥९०॥ यानाद्वातरद् वीरो वीरकर्मात्तमानसः । निराकाङ्क्षी शरीरादौ साकाङ्क्षी मोक्षसाधने ॥९२॥ अथ शान्ते जनक्षोभे तत्रासीन उदङ्मुखः । सर्वत्रारातिमित्रादौ समता मावयन् पराम् ॥९२॥ क्षेत्रादीन् दशवाद्यस्थानुपर्थाश्चेतनेतरान् । मिथ्यात्वाद्यन्तरङ्गश्च चतुर्देशातिदुस्त्यजान् ॥९२॥ क्षेत्रादीन् दशवाद्यस्थानुपर्थाश्चेतनेतरान् । अस्यजिद्यस्पर्वाश्चरहोशातिदुस्त्यजान् ॥९२॥ ततः सिद्धान्तमस्कृत्य पत्यङ्कासनमाश्चरः । मोहपाशानिवालुङ्कश्चरौधान् पञ्चप्रिभिः ॥९५॥ विरम्य सर्वसावद्यान्मनोवाक्कायकर्मभिः । अष्टाविंशतिमेवाद्यान् सारान्मूलगुणान् परान् ॥९६॥ आतापनादियोगोत्थान् नानोत्तरगुणान् वरान् । वतानि समितीर्गुतीः स्वीद्यस्य सक्छा जिनेट् ॥९७॥ सर्वत्र समतापन्नः सामायिकाख्यसंयमम् । कृत्सनदोषातिगं सारं स्वीद्यत्य सक्छा जिनेट् ॥९७॥ सर्वत्र समतापन्नः सामायिकाख्यसंयमम् । कृत्सनदोषातिगं सारं स्वीद्यत्य गुणाकरम् ॥९८॥

कारको शीब्र दूर कर अपने हृदयमें धर्मको धारण कर संवेगसे ब्याप्तशरीरवाली वह माता बन्धुजनों और सेवकोंके साथ अपने राजमन्दिरको वापस लौट आयी ॥८४-८५॥

तद्नन्तर यथोक्त मांगलिक आयोजनोंसे मनुष्योंके नेत्रगोचर आकाशमें न अतिद्र, न अतिसमीप जाते हुए वीर जिनेन्द्र संयमकी प्राप्तिके छिए देवोंके साथ ज्ञातृखण्ड नामक महावनमें पहुँचे, जो कि उत्तम छायावाला, फल-युक्त, रमणीय और ध्यान-अध्ययनकी वृद्धि करनेवाला था।।८६-८७।। उस वनमें देवोंके द्वारा पहले ही निर्माण किये गये एक गोल चन्द्रकान्तमयी पवित्र शिलापट्टपर वीर भगवान पालकीसे उतरकर जा विराजे । वह शिलापट्ट वृक्षोंके समृहकी छात्रासे शीतल था, घिसे हुए चन्दनके रससे जिसपर छींटे दिये गये थे, सांथिया आदि मंगल-चिह्नांसे जो मण्डित था, इन्द्राणीके हाशों रत्नोंके चूर्णसे जिसपर नन्दावर्त आदि बनाये गये थे. जिसके ऊपर चित्र-विचित्र वस्त्रोंका मण्डप श्रीभायमान था और जो ध्वजा-पंक्तियोंसे आकाशको ज्याप्त कर रहा था, जिसके सर्व ओर दिशाओंमें धूपका सुगन्धित धुआँ फैल रहा था और जिसके चारों ओर मंगलद्रव्य रखे हुए थे ॥८८-९०॥ वीर कार्य करनेमें जिनका मन संलग्न है, जो शरीरादिकमें आकांक्षा-रहित हैं और मोक्षके साधन-में आकांक्षा-युक्त हैं, ऐसे श्री वीरप्रभु जन-संक्षोभ (कोलाहल) के शान्त हो जानेपर उस शिलापट्टके ऊपर उत्तर दिशाकी ओर मुख करके विराजमान हुए। उस समय वे शत्रु-मित्रादि सर्व प्राणियों पर परम समता भावकी भावना कर रहे थे।।९१-९२॥ तभी उन्होंने क्षेत्र-वास्त आदि दशों प्रकार के चेतन-अचेतन परिष्रहोंको तथा अति दुःखसे छोड़े जानेवाले मिध्यात्व आदि चौदह प्रकारके अन्तरंग परिप्रहोंको एवं वस्न, आभूषण और माला आदिकी शरीरादि में निःस्पृह और स्वात्मीय सुखमें सस्पृह होते हुए मोहके नाश करनेके लिए मन-वचन-काय-की शुद्धिपूर्वक सर्वदाके छिए परित्याग कर दिया ॥९३-९४॥ तत्पश्चात् पद्मासनसे बैठकर तथा सिद्धोंको नमस्कार कर मोह-पाशके समान अपने केश-समृहको पाँच मुद्वियोंसे उखाड़कर फेंक दिया और मन-वचन-कायके द्वारा सर्व सावद्यों (हिंसोदि पापों) का परित्याग कर सर्व गुणोंके आद्यस्वरूप सारभूत अट्टाईस परम मूल गुणोंको, आतापन आदि योगोंसे उत्पन्न होनेवाले नाना प्रकारके उत्तर गुणोंको, पंच महात्रतोंको, पंच समितियोंको और तीनों गुप्तियोंको वीर जिनराजने स्वीकार करके सर्वत्र समताभावको प्राप्त होकर सर्व दोषोंसे

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

१२.९९-

इत्यसौ मार्गविषिस्य कृष्णपक्षेऽप्यपराह्मके । हस्तोत्तरक्षेयोर्मध्यभागं चन्द्रे समाभिते ॥९९॥ दशस्यां सुसुहृतिदी सुक्तिकान्तासखीं पराम् । एकाकी ह्याद्दे जैनी दीक्षां सुक्त्ये सुदुर्लमाम् ॥१००॥ केशान् भगवतो मुध्नि विस्वासात्पवित्रितान् । मत्वा प्रतीक्ष्य देवेशो निधाय पाणिना स्वयम् ॥१०१॥ स्कुरह्रत्वपट्टवां हि गुदास्यच्यं पिधाय च । दिच्यां छुकेन नीत्वा सा सुरै रस्येमंहोत्सवैः ॥१०२॥ क्षीरोदाव्येः पवित्रस्य निसर्गेण छुचौ जले । न्यक्षिपत् परया भूत्या बहुमानग्रुभाष्तये ॥१०६॥ यद्यहो कालवालोघाः पूजां प्राप्ता जिनाश्रयात् । तर्हि तस्मान्न किं पुंसां जायते स्वेष्टसाधनम् ॥१०४॥ लभन्तेऽत्र यथा यक्षा जिनाह्ववन्जाश्रयान्महम् । तथा नीचजनाः पूजां दुर्ल्यनां चार्हदाश्रिताः ॥१०५॥ लगत्तेऽत्र यथा यक्षा जिनाह्ववन्जाश्रयान्महम् । तथा नीचजनाः पूजां दुर्ल्यनां चार्हदाश्रिताः ॥१०५॥ जातरूपस्तदा होव तसकाञ्चनभावपुः । निसर्गेः कान्तिदीप्त्याद्यस्तेजोशित्रिवानमौ ॥१०६॥ तत्वस्तुष्टाः सुराधीशाः स्तीतुमारेभिरे सुदा । इत्युच्चैस्तद्गुणप्रामैः श्रीवीरं परमेष्टिनम् ॥१०७॥ त्वं देव परमात्मात्र जगतां गुरुरूर्जितः । गुणाकरो जगन्नाथो निर्जितारिः सुनिर्मलः ॥१०८॥ ये गुणा गणनातीता अशक्याः स्तोतुमद्भताः । देव ते श्रीगणेन्द्राद्यौः सर्वेऽत्याप्ता भुवि ॥१९०॥ स्तूपन्ते ते कथं ह्यस्महिष्ठेरलपियान्वितः । मत्वेति नो मनो दोलायतेऽत्यन्तं भवस्तुतौ ॥११०॥ वधापि निर्मरा येका भक्तिरस्त तवोपरि । सैवेश त्वस्त्ववेऽत्रास्मानमुत्वरीकुरते हठात् ॥११९॥ वहिरन्तर्मलायान्निर्मला गुणराशयः । स्फुरन्ति तेऽद्य योगीश निर्मेषेन करा इव ॥११२॥

रहित और सर्व गुणोंका आकर ऐसा सामायिक नामका सारभूत संयम अंगीकार किया ।।९५-९८।। इस प्रकार मार्गशिर्षमासके कृष्णपक्षकी दशमीके दिन अपराह्वकालमें उत्तरा और इस नक्षत्रके मध्यभागमें चन्द्रमाके आश्रित होनेपर उत्तम मुहूर्तमें वीरप्रभुने अकेले ही मुक्तिकान्ताकी परम सखी और अतिदुर्लभ ऐसी जैनी दीक्षाको मुक्ति-प्राप्तिके लिए धारण किया ।।९९-१००।। भगवानके मस्तकपर चिरकाल तक निवास करनेसे केशोंको अति पवित्र मानकर देवेन्द्रने उन्हें स्वयं उठाकर हर्षसे उनकी पूजा कर और प्रकाशमान रन्नोंकी पिटारीमें रखकर तथा उसे दिव्य वस्त्रसे ढककर देवोंके साथ रमणीक महोत्सव करते हुए उस रत्निपटारीको पवित्र क्षीरसागरके स्वभावतः पवित्र जलमें परम विभूतिसे वहु सम्मान्य पुण्यकी प्राप्तिके लिए निश्चेपण किया ।।१०१-१०३॥ अहो, यदि जिनेश्वरके आश्रयसे ये काले अचेतन बालोंका समृह पूजाको प्राप्त हुआ, तो सचेतन पुरुषोंको उनसे क्या इष्ट साधन नहीं होगा ? अर्थात जिनेश्वरके आश्रयसे मनुष्योंको सभी इष्ट सिद्धियाँ प्राप्त होंगी ।।१०४॥ जिस प्रकार इस लोकमें यक्ष देव जिनदेवमें चरण-कमलोंके आश्रयसे सम्मानको पाते हैं, उसी प्रकार अर्हन्त देवका आश्रय लेनेवाले नीचजन भी दुर्लभ पूजाको प्राप्त करते हैं।।१०५॥

उस समय सन्तप्त सुवर्ण कान्तिवाले शरीरके धारक यथा जातरूपवाले वीर भगवान् नैसिगिंक कान्ति और दीप्ति आदिके द्वारा तेजोराशिके समान शोभित हुए ॥१०६॥ तव परम सन्तोषको प्राप्त हुए देवेन्द्रोंने हर्षसे उनके गुण-प्रामों द्वारा श्री वीर परमेष्ठीकी इस प्रकार उच स्वरसे स्तुति करना प्रारम्भ किया ॥१००॥ हे देव, इस संसारमें तुम ही परमात्मा हो, तुम ही तीनों जगन्के महान् गुरु हो, तुम ही गुणोंके सागर हो, जगन्नाथ हो, शत्रुओंके जीतनेवाले हो और अति निर्मल हो ॥१००॥ हे देव, आपके जो गणनातीत (असंख्यात) गुण हैं, वे अद्भुत हैं, संसारमें वे असाधारण हैं, उनकी स्तुति करनेके लिए श्री गणधर देवादि भी अशक्य हैं, तो फिर अल्प बुद्धिसे युक्त हमारे-जैसे लोगोंके द्वारा उनकी कैसे स्तुति की जा सकती है, यह समझकर हमारा मन आपकी स्तुति करनेमें झ्लाके समान झोंके खा रहा है ॥१०९-११०॥ तथापि हे ईश, आपके अपर हमारी जो एक निश्चल भिक्त है, वही हमें आपकी स्तुति करनेके लिए हठात् वाचालित कर रही है ॥१११॥ हे योगीश, बाह्य और आन्तरिक मरणके विनाशसे आपकी यह निर्मल गुणोंकी

### १२.१२६ 1

#### द्वादशोऽधिकारः

१२१

आग्न-तदुःश्वसिन्मश्रं चलं वैषियकं सुखम् । त्यक्षेह्तः स्वात्मजं सीख्यं परं ते क निरीहता ॥११३॥ पृतिगन्थे कुरामाङ्गे संगं मुक्त्वा प्रकुर्वतः । मुक्तिनार्यां महारागं कथं ते रागिवच्युतिः ॥११४॥ हेयादेयं रक्तुटं ज्ञास्वा त्यक्त्वा हेयं निजात्मगम् । आदेथं भजतो नाथ कुतस्ते सममावना ॥११५॥ हपदो रत्नसंज्ञान् विहायानध्यमहामणीत् । दृष्ट्यादीन् द्धतो देव लोममुक्तिः कथं तव ॥११६॥ क्षणध्वंस्यघदं राज्यं हत्वा नित्यं च्युतोपमम् । इच्छतिस्त्रज्ञगदाज्यं काच्यंते निःस्पृहं मनः ॥११७॥ चलां लक्ष्मों परित्यज्य परां लोकाग्रजां श्रियम् । ईहतस्ते कुतो लोकेप्रतासामुक्तिजंगल्यमो ॥११८॥ विचातान्मदनाराते रितिप्रीत्योः प्रकुर्वतः । वैधव्यं ब्रह्मवाणस्ते क देव हृदये कृपा ॥११९॥ कुरस्नकर्मारिसंतानं च्नतो ध्यानमहेषुभिः । मोहभूपितना सार्थं क ते नाथ दयां हृदि ॥१२०॥ ध्यक्तवा वन्धून्तिजान् स्वल्पान् जगतां बन्धुतां पराम् । कुर्वतः स्वगुणैदें व कथं ते बन्धुविच्युतिः ॥१२३॥ भोगान् भुजङ्गभोगाभांस्त्यक्तवा दक्ष प्रकुर्वतः । ग्रुक्ष्यानसुधापानं कुतस्ते प्रोषधव्यतम् ॥१२२॥ विध्यापितजगत्तापा पुण्यधारेव पावनी । त्वदीषयं महादीक्षा नः पुनातु बुधार्चिता ॥१२३॥ प्रवज्या जगतां ग्रुह्तं पित्रीकरणक्षमाम् । त्रिग्रुह्मवाङ्गभादी सस्पृह्तव्य शिवाध्वनि । तपःश्रीसंजुषे त्यक्तिहधासङ्गाय ते नमः ॥१२६॥ सम्यग्दृःज्ञात्वारित्रस्ववित्यभूष्णैः । अनर्थोभूषितायेश नमो निर्भूषणात्मने ॥१२६॥ सम्यग्दृःज्ञात्वारित्रस्ववित्यभूषणैः । अनर्थोभूषितायेश नमो निर्भूषणात्मने ॥१२६॥

राशि आज मेघ-रहित सूर्यकी किरणोंके समान प्रकाशमान हो रही है ॥११२॥ हे भगवन् , आदि और अन्तमें दु:खोंसे मिश्रित, चंचल विषय-जनित सुलको छोड़कर स्वात्मज उत्कृष्ट सुखकी इच्छा करनेवाले आपके निःस्पृहपना कहाँ सम्भव है ॥११३॥ अत्यन्त दर्गन्धियुक्त स्त्रियोंके खोटे शरीरमें रागको छोड़कर मुक्तिरमणीमें महारागको करनेवाले आपके राग-रहित ( वीतराग ) कैसे माना जाये ॥१९४॥ हैय और उपादेयको स्पष्ट जानकर हेयको छोडकर उपादेय निज आनन्दको स्वीकार करनेवाले आपके हे नाथ, समभावना कहाँ है ॥११५॥ रत्न नामधारी पत्थरोंको छोडुकर सम्यग्दर्शनादि अमुल्य महामणियोंको ब्रहण करने-वार्ले आपके हे देव, लोभ-मुक्ति कैसे मानी जाये ॥११६॥ क्षण- मंगुर, और पाप-वर्धक इस हौकिक राज्यको छोडकर नित्य और अनुपम तीन जगतके साम्राज्य की इच्छा करनेवाले आपका मन निःस्पृह् कैसे माना जा सकता है ॥११७॥ हे जगत्प्रभो, ठौकिक चंचल लक्ष्मीको छोड़कर सर्वोत्कृष्ट लोकायनिवासिनी मुक्ति लक्ष्मीको चाहनेवाले आपके संसारमें आशा-रहितपना कैसे सम्भव है। 19१८।। कामदेवरूपी शत्रुको ब्रह्मचर्यरूप बाणोंके द्वारा मार देनेसे रति और प्रीतिको विधवा बनानेवाछ आपके हृदयमें हे देव, दया कहाँ है ॥११९॥ ध्यानरूपी महाबाणोंके द्वारा समस्त कर्मशत्रुओंकी सन्तानका मोह-भूपतिके साथ विनाश करनेवाले आपके हृदयमें हे नाथ, करुणा कहाँ है ॥१२०॥ अपने थोड़े-से बन्धओंको छोडकर अपने गुणोंके द्वारा सारे जगतुके जीवोंके साथ परम बन्धुताको करनेवाले आपके हे देव, बन्धु-वियुक्तता कैसे सम्भव है।।१२१॥ हे दक्ष, सर्पफणाके सदृश विषयुक्त भोगोंको छोड़ करके शुक्ळध्यानरूपी अमृतपानको करते हुए आपके प्रोषधत्रत कैसे सम्भव है ॥१२२॥ पुण्यधाराके समान जगतुके सन्तापोंको शान्त करनेवाली, पवित्र और विद्वत्पृजित आपकी यह महादीक्षा हम सब लोगोंको पवित्र करे।।१२३॥ तीनों लोकोंको पवित्र करनेमें समर्थ ऐसी शुद्ध दीक्षाको मन-वचन-कायकी शुद्धिसे धारण करनेवाले और मुक्तिके इच्छुक आपके लिए नमस्कार है ॥१२४॥ ज्ञारीरिक सुखादिमें निःस्पृह और ज्ञिवमार्गमें सस्पृह, तपःश्रीसे संयुक्त और द्विविध परिग्रहके त्यागी हे भगवन्, आपको नमस्कार है ॥१२५॥ अनमोल सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रत्नत्रय आभूषणोंसे भूषित हे ईश, निर्भूषण आत्मस्वरूपवाछे तुम्हारे छिए हमारा

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १२.१२७-

निरस्ताखिळवस्त्राय दिगम्बरधराय च । नमस्तुम्यं महैद्दवर्यसाधनोद्यत्तेतसे ॥ १२७॥ सर्वसङ्गविमुक्ताय युक्ताय गुणसंपदा । महते मुक्तिकान्ताय नमस्तुम्यं जिनेद्वर ॥ १२८॥ नमोऽक्षातीतशर्माक्तमानसाय विरागिणे । उपोषिताय ते नाथ ग्रुक्षध्यानामृताक्षिने ॥ १२९॥ नमोऽक्ष दीक्षितायाच्यं ते चतुर्ज्ञानचक्षुपे । स्वयंबुद्धाय तीर्थेशे सद्बाळवह्मचारिणे ॥ १३०॥ विमुखायाखिळाक्षादौ सम्मुखाय चिदास्मिन । निश्चिन्ताय नमस्तुम्यं मुक्तो चिन्ताविधायिनि ॥ १३१॥ नमः कर्मारिसंतानचातिने गुणसिन्धवे । नमस्तुम्यं महाक्षान्त्यादिसुळक्षणशाळिने ॥ १३२॥ अनेन स्तवनेनेक्य जगदाशाप्रप्रण । नार्थयामो जगव्ळक्ष्मीं त्वां वयं किं तु देव नः ॥ १३२॥ भवदीयामिमां शक्ति तपोदीक्षाविधायिनीम् । बाळत्वे त्वदगुणैः सार्धं देहि मुक्त्ये भवे भवे ॥ १३६॥ मवदीयामिमां शक्ति तपोदीक्षाविधायिनीम् । उपाज्यं बहुधा पुण्यं नमःपूजास्तवादिभिः ॥ १३५॥ इति स्तुत्वा तमस्यच्यं मुहुनंत्वा सुराधिषाः । उपाज्यं बहुधा पुण्यं नमःपूजास्तवादिभिः ॥ १३६॥ इतकार्याः सुरैः सार्धं सर्वे धर्मात्तमानसाः । स्वस्वास्पदं मुदा जग्रुस्तरुक्त्याणकथारताः ॥ १३६॥ अथासौ कर्मशतुष्कां ध्यानं योगनिरोधकम् । निश्चलाङ्गो विधायोच्चेस्तस्यो ह्यसोत्यमूर्तिवत् ॥ १३०॥ तदेव तेन योगेन चतुर्थज्ञानमूर्जितम् । प्रादुरासीद्विभोनृतं केवळज्ञानसूचकम् ॥ १३८॥ इति विगतविकारो राज्यसोनादिळक्षमी नरसुरगतिज्ञातां योऽत्र बाल्यं विरक्त्या । तृर्थकि विगतविकारो राज्यसोनादिळक्षमी नरसुरगतिज्ञातां योऽत्र बाल्यं विरक्त्या । तृर्थकि विगतविकारो राज्यसोनादिळक्षमी नरसुरगतिज्ञातां योऽत्र बाल्यं विरक्त्या ।

नमस्कार है ॥१२६॥ समस्त प्रकारके वस्नोंके त्यागी और दिशास्प अम्बर (वस्न) के धारक, तथा महान् ऐश्वर्यके साधनमें उद्यत चित्तवाले आपके लिए नमस्कार है ॥१२०॥ सर्वसंगसे विमुक्त, गुण सम्पदासे युक्त, मुक्तिके महाकान्त हे जिनेश्वर,आपके लिए नमस्कार है ॥१२८॥ अतीन्द्रिय सुखसे युक्त चित्तवाले, विरागी, उपवासी और शुक्लध्यानामृतमोजी आपके लिए हे नाथ, नमस्कार है ॥१२९॥ हे पूज्य, आजके दीक्षित, चार ज्ञानस्प नेत्रके धारक, स्वयंबुद्ध, तीर्थके स्वामी और उत्तम बाल्जज्ञचारी, समस्त इन्द्रियसुखोंसे विमुख, चैतन्य आत्माके सम्मुख, निश्चिन्त और मुक्ति प्राप्तिमें चिन्ता करनेवाले, आपके लिए नमस्कार है ॥१३०-१३१॥ कम शत्रुओंकी सन्तानका घात करनेवाले, गुणोंके सागर, उत्तमक्षमादि दश लक्षण धर्मके धारण करनेवाले, आपको नमस्कार है ॥१३२॥ हे पूज्य, हे जगदाशाप्रपूरक, इस स्तवनके द्वारा हम आपसे किसी सांसारिक लक्ष्मीकी प्रार्थना नहीं करते हैं। किन्तु हे देव, बाल्पनेमें भी तपोदीक्षाविधायिमी अपनी इस शक्तिको अपने गुणोंके साथ मुक्तिके लिए भव-भवमें हमें दीजिए ॥१३३-१३४॥

इस प्रकार वे देवोंके स्वामी वीर प्रमुकी स्तुति करके, पूजा करके और बार-बार नमस्कार करके नसन, पूजन और स्तवनादिके द्वारा बहुत प्रकारका पुण्य उपार्जन करके कर्तव्य कार्यको पूर्ण करनेवाले, धर्ममें संलग्न चित्तवाले, और मगवान्के दीक्षा-कल्याणककी कथामें निरत वे सभी इन्द्र देवोंके साथ अपने-अपने स्थानोंको चले गये॥१३५-१३६॥

अथानन्तर वे वीर प्रमु निश्चल अंग होकर, कर्मशत्रुओंका विनाशक, योग-निरोधक ध्यानको धारण करके पाषाणमें उत्कीर्ण मूर्तिके समान ध्यानस्थ हो गये ॥१३७॥ उसी समय ही उस ध्यानयोगके द्वारा वीर प्रमुके उत्कृष्ट चतुर्थ मनःपर्यय ज्ञान प्रकट हुआ जो कि निश्चयसे केवलज्ञानकी प्राप्तिका सूचक है ॥१३८॥

इस प्रकार विकारोंसे रहित जिस वीर प्रभुने बालकालमें ही विरक्त होकर मनुष्य और देवगतिमें उत्पन्न हुई राज्य और भोग आदिकी लक्ष्मीको निरुचयसे तणके समान छोड़-कर शीव्र ही दीक्षाको प्रहण किया उस वीरनाथकी मैं अनुपम गुणोंके कीर्तन द्वारा स्तुति करता हूँ॥१३९॥ १२-१४0]

#### द्वादशोऽधिकारः

१२३

वीरो वीरगणाभ्रणीर्पुणनिधिवीरं हि वीराः श्रिताः वीरेणाञ्च समाप्यते वरसुखं वीराय भक्त्या नमः । वीरान्नास्त्यपरोऽत्र वीरपुरुषो वीरस्य वीरा गुणाः वीरे ध्यानमहं भजेऽप्यनुदिनं मां वीर वीरं कुरु ॥१४०॥

इति श्रीभट्टारकसकलक्रीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते भगवद्दीक्षाकल्याणवर्णनो नाम द्वादशोऽधिकारः ॥१२॥

वीर प्रभु वीर जनोंमें अप्रणी हैं, गुणोंके निधान हैं, ऐसे वीरनाथको वीर पुरुष ही आश्रित होते हैं, वीरके द्वारा शीव्र ही उत्तम सुख प्राप्त होता है, ऐसे वीर प्रभुके छिए भक्तिसे मेरा नमस्कार है। इस संसारमें वीरनाथसे भिन्न और कोई पुरुष नहीं है, उस वीरके गुण भी वीर ही हैं, ऐसे वीर जिनेन्द्रमें में अपना प्रतिदिन ध्यान छगाता हूँ, हे वीर प्रभो, मुझे वीर करो ॥१४०॥

इति श्री भट्टारक सकलकीर्तिविरचित श्री वीरवर्धमान चरितमें भगवान्की दीक्षा-कल्याणकका वर्णन करनेवाला बारहवाँ अधिकार पूर्ण हुआ ॥१२॥

# त्रयोदशोऽधिकारः

निःसङ्गं विगतावाधं मुक्तिकान्तासुलोत्सुकम् । ध्यानारूढं महावीरं वन्दे वीरगुणासये ॥१॥ अधेषोऽतीव शक्तोऽिष षण्मालादितपोविधो । तथाध्यन्यमुनीनां सञ्चर्यामार्गप्रवृत्तये ॥२॥ पारणाहिन योगीन्द्रो छित्रधेर्यवलाधिकः । निरीहोऽस्यन्तभोगादौ मितं चक्रे तनुस्थितौ ॥३॥ ततो बजन् प्रयत्नेन स्वीर्यापयात्तलोचनः । निर्धनोऽयं धनी चैष मनाग् हृद्दीत्यचिन्तयन् ॥४॥ मावयन् त्रिकसंवेगं कुर्वस्तोषं सुदानिनाम् । कृतादिदूरमाहारं शुद्धमन्वेषयन् स्वयम् ॥५॥ नातमन्दं न शीग्रं च न्यसन् पादं दयाद्दंधीः । क्रमादसौ पुरं रम्यं प्राविशत्कृत्वसंक्रम् ॥६॥ तत्र कृत्वाभिधो राजा वीक्ष्य पात्रोत्तमं जिनम् । निधानिमव दुष्प्राच्यं प्राप्यानन्दं परं हृदि ॥७॥ त्रिःपरीत्य प्रणम्याशु एत्वाङ्गपन्नकं भृवि । तिष्ठ तिष्ठ मुदेत्युक्त्वा प्रतिज्ञमह धर्मधीः ॥८॥ तत्तत्तसुपवेश्योच्चैः स्थानं प्रामुकम् जितम् । तत्पादपङ्कजौ शुद्ध अलैः प्रक्षाल्य तःजलम् ॥९॥ पवित्रममिवन्यानु प्रपुत्याष्टविधार्चनैः । मित्तमारेण भूपोऽसौ ननाम शिरसा ततः ॥१०॥ अथाहं सुकृतीमृतो गार्हस्थं सफलं च मे । पात्रलामाहिचिन्त्येति मनःशुद्धं चकार सः ॥१९॥ धन्योऽहं देव नाथाश्र संपवित्रोकृतस्त्वया । स्वागमेन गृहश्चेद्मुक्त्वा शुद्धं व्यधाद् गिरः ॥१॥ धन्योऽहं देव नाथाश्र संपवित्रोकृतस्त्वया । स्वागमेन गृहश्चेद्मुक्त्वा शुद्धं व्यधाद् गिरः ॥१२॥

सर्व प्रकारके परिश्रहसे रहित, बाधाओंसे रहित, मुक्तिकान्ताके सुख पानेके लिए उत्सक और ध्यानावस्थित श्री महावीरको मैं वीर-जैसे गुणोंकी प्राप्तिके छिए वन्दन. करता हूँ ॥१॥ अथानन्तर यह महावीर स्वामी छहमासी उपवास आदि तपोंके करनेमें अतीव समर्थ थे, तो भी अन्य मुनियोंको उत्तम चर्यामार्ग बतलानेके लिए पारणाके दिन धृति और धैर्यसे बल्लाली, शरीर-भोगादिमें अत्यन्त निःस्पृह उन योगीन्द्र महावीरने शरीर-स्थितिमें बुद्धि की अर्थात् गोचरीके लिए उद्यत हुए ॥२-३॥ तब प्रयत्नके साथ उत्तम ईर्यापथपर दृष्टि रखकर 'यह निर्धन है, और यह धनी हैं' ऐसा मनमें जरा भी चिन्तवन नहीं करते, संसार, झरीर और भोग इन तीनोंमें संवेग भाते, उत्तम दानियोंको सन्तोप करते, कृत, कारित, उद्दिष्ट आदि दोपोंसे रहित शुद्ध आहारका स्वयं अन्वेषण करते, न अति मन्द् और न अति शीघ्र पाद-विन्यास रखते वे दयाई चित्त महावीर प्रभु क्रमसे विचरते हुए क्रूछ नामक रमणीक पुरमें पहुँचे ॥४-६॥ वहाँपर कूछ नामक धर्मबुद्धि राजाने सर्व पात्रोंमें श्रेष्ठ वीर जिनको देखकर दुष्प्राप्य निधानको पानेके समान हृदयमें परम आनन्द मानकर उन्हें तीन प्रदक्षिणा देकर और शीघ्र पंच अंगोंको भूमिपर रखते हुए नमस्कार करके 'हे भगवन्, तिष्ठ तिष्ठ' ऐसा कहकर अतिहर्षित होते हुए उन्हें पडिगाहा ॥७-८॥ तत्पश्चान् उस राजाने भगवान्को प्राप्तुक, श्रेष्ठ उचस्थान पर बैठाकर गृद्ध जलसे उनके चरण-कमलोंको प्रक्षालन करके उस जलको पवित्र मानकर उसे मस्तकपर लगाया और भिक्तभारसे आठ द्रव्योंके द्वारा उनकी पूजा की और उन्हें नमस्कार किया॥९-१०॥ पुनः उसने 'हे भगवन्, आपके पदार्पणसे मैं पवित्र हो गया हुँ,' मेरा यह गाईस्थ्य जीवन सफल हो गया है, पात्रके लाभसे मैं धन्य हूँ, इस प्रकार विचार करते हुए अपनी मनःशृद्धि की ॥११॥ पुनः उसने 'हे देव, मैं धन्य हुँ, हे नाथ, आज आपने मुझे पवित्र कर दिया और आपके आगमनसे यह घर पवित्र हो गया' ऐसा कहकर १३.२७]

## त्रयोदशोऽधिकारः

१२५

पित्रमय गात्रं ये सफलौ करसत्तमो । पात्रदानेन मत्वेति वपुःशुद्धिं द्ये नृपः ॥१३॥ कृतादिदोषनिर्मुक्तामेषणाशुद्धिम् जिंताम् । प्रासुकान्तमवां सारां योग्यां चक्रे स निर्मलाम् ॥१४॥ इत्येतैविधिभेदैः सत्पुण्याजेननिवन्धनैः । नविभस्तत्क्षणं भूपो महत्पुण्यसुपाजेयत् ॥१४॥ मद्भाग्येनात्र संपूर्णं पात्रदानं सुदुर्लभम् । इदं जातु विचिन्त्येति श्रद्धां दाने परां व्यधात् ॥१४॥ स्वरावित प्रकटीकृत्य पात्रदानं स उद्ययो । श्रीरत्तवृष्टिकीर्त्यादींस्तदानान्धुक्तपंद्रत्यजत् ॥१४॥ स्वरावित प्रकटीकृत्य पात्रदाने स उद्ययो । श्रीरत्तवृष्टिकीर्त्यादींस्तदानान्धुक्तपंद्रत्यजत् ॥१४॥ अग्रं प्रासुक आहारो दानवेलेयमुर्जिता । विधिनानेन दानं देयं ज्ञानमाप चेत्यसो ॥१४॥ वह्पवाससंक्रेशान् सहमहाफलकरात् परान् । यहस्थानां तदा राजा स्वीचकार विशारदः ॥२४॥ ततस्तस्म सुपात्राय हिताय दातृदेहिनाम् । विद्याद्धा विधिना भक्त्या क्षीरान्तदानम् जिंतम् ॥२२॥ ततस्तस्म सुपात्राय हिताय दातृदेहिनाम् । त्रिशुद्ध्या विधिना भक्त्या क्षीरान्तदानम् जिंतम् ॥२२॥ प्रासुकं मधुरं मृषः सरसं दोषदूरगम् । तपोत्रद्धिकरं गुद्धं ददौ श्चृत्वृद्धिनाशकम् ॥२३॥ तदा तद्दानतस्तृष्टा निर्जराः ग्रुभयोगतः । राजाङ्गले नभोमागाद्दत्वष्टि परं व्यष्ठः ॥२४॥ अनर्वयंमणिकोटीनां स्यूल्वेधाराव्रजेवैनैः । अखण्डेः पुष्पनन्धोदकमित्रश्च समोपहैः ॥२५॥ दुन्दुभीनां निनादा जज्ञिनरं गगने तदा । घोषयन्त इदानेक्ष दातुः पुण्यं यदो महत् ॥२६॥ परं पात्रमिदं दातुस्तरकं भो भवाम्बुधः । अयं दाता महान् धन्यो यद्गेहमागतो जिनेट् ॥२७॥ परं पात्रमिदं दातुस्तरकं भो भवाम्बुधः । अयं दाता महान् धन्यो यद्गेहमागतो जिनेट् ॥२७॥

उसने अपनी वचनशृद्धि की ॥१२॥ आज मेरा इरीर आपके चरण-स्पर्शसे पवित्र हो गया, पात्रदानसे मेरे ये दोनों श्रेष्ठ हाथ सफल हो रहे हैं, ऐसा मानकर उस राजाने कायशुद्धि की ॥१३॥ पुनः उसने यह कहते हुए आहारशुद्धि प्रकट की कि यह भोजन कृत आदि दोषोंसे रहित है, प्राप्तुक अन्नसे निष्पन्न हुआ है, सार, योग्य और निर्मल है ॥१४॥ इस प्रकार उत्तम पुण्यके उपार्जनके कारणभूत इन नव प्रकारके भक्तिभेदोंके द्वारा राजाने उस समय महान् पुण्यका उपार्जन किया ॥१५॥ मेरे भाग्यसे आज यहाँ पर यह अत्यन्त दुर्रुभ सम्पूर्ण पात्र दानका सुअवसर प्राप्त हुआ है, जो कि अन्यत्र कदाचित् सम्भव नहीं, ऐसा विचार कर उस राजाने दान देनेमें परम श्रद्धा प्रकट की ॥१६॥ अपनी शक्तिको प्रकट करके वह पात्रदानमें उद्यत हुआ । मुक्तिके छिए दान देनेके भावसे उसने छौकिक छक्ष्मी, रत्नवृष्टि और कीर्ति आदि की इच्छाको छोड़ दिया ॥१०॥ उस समय धर्म-सिद्धिके लिए अन्य समस्त कार्योंको छोड़कर बुश्रृषा, आज्ञा-पालन, पुण्य-राग आदिके द्वारा वह उत्तम राजा भगवान्की भक्तिमें तत्पर हुआ ॥१८॥ यह आहार प्राप्तुक है, यह उत्तम दान-वेळा है, इस विधिसे मुझे दान देना चाहिए, इस प्रकारके आहारदान देनेके ज्ञानको वह राजा प्राप्त हुआ ॥१९॥ संयमी साधु अनेक उपवास-जनित क्लेशको कैसे सहन करते हैं ? इस प्रकार विचार कर उस राजाने परम क्षमाके साथ कुपाको धारण किया ॥२०॥ इस प्रकार गृहस्थोंके महाफल-कारक इन उत्तम सात दातारके गुणोंको उस विद्वान् राजाने अंगीकार किया ॥२१॥ तत्पश्चात् उस राजाने वीर प्रभु-जैसे उत्तम सुपात्रके लिए दाताजनोंके हितार्थ मन-वचन-कायकी शुद्धिपूर्वक विधिसे भक्तिके साथ उत्तम, प्राप्तक, मधुर, सरस, निर्दोष, तपकी वृद्धि करनेवाला और क्ष्या-तृषाका विनाशक क्षीरान्नका उत्कृष्ट दान दिया ॥२२-२३॥ उस समय उस दानसे सन्तुष्ट हुए देवोंने पुण्ययोगसे राजाके अंगणमें अन्धकार-नाशक अनमोल करोड़ों मणियोंकी स्थूल, अखण्ड, सघन, धारा-समूहोंसे, फूछोंकी सुगन्धिसे मिश्रित जलवर्षाके साथ आकाशसे भारी रत्नवर्षा की ॥२४-२५॥ उस समय दाताके महापुण्य यशकी घोषणा करते हुए अनेक दुन्दु-भियोंका शब्द आकाशमें व्याप्त हो गया ॥२६॥ अहो, दाताको संसार-समुद्रसे तारनेवाले यह जिनेन्द्र परम पात्र हैं, और यह महान् दाता धन्य है, कि जिसके घर जिनराज पधारे

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

१२६

[ १३.२८-

एतद्दानं परं पुंसां स्वगंमुक्तिनिबन्धनम् । इच्यूचुः सद्गिरो देवा जयादिघोषणैः समम् ॥२८॥ अहो यथेह रूभ्यन्ते पात्रदानेन भूतले । रत्नानां कोटयोऽनर्घ्याः छुआः कीर्स्यादयः पराः ॥२९॥ तयामुत्र श्रियोऽनर्घ्याः स्वर्गमोगधरादिषु । नृनं बह्व्यश्च जायन्ते महाभोगादिसंपदः ॥३०॥ तदा राजाङ्गणं सर्वं प्रितं रत्नराशिमाः । विलोक्य निपुणाः केचिदित्थमादुः परस्परम् ॥३१॥ अहो पर्यदमत्रेव दानस्य प्रवरं फरूम् । येनाद्य प्रितं राजमन्दिरं रत्नवर्षणैः ॥३२॥ तच्छुत्वान्यं विदः प्राहुः कियन्मात्रमिदं फरूम् । किन्तु स्वर्मुक्तिसौख्याद्या रूभ्यन्ते दानतः पराः ॥३३॥ आकण्यं तद्वचः केचित्प्रत्यक्षं वीक्ष्य तत्फरूम् । पात्रदाने मतिं चकुः स्वर्गश्चीभोगदायिनि ॥३४॥ श्रीवर्धमानतीर्थेशो वीतरागहृदा तदा । रागादीन् दूरतस्त्यक्ष्या पाणिपात्रेण संस्थितः ॥३५॥ श्रीवर्धमानतीर्थेशो वीतरागहृदा तदा । रागादीन् दूरतस्त्यक्ष्य पाणिपात्रेण संस्थितः ॥३५॥ तत्मुद्दानेन भूपोऽपि स्वस्य जन्म गृहाश्रमम् । धनं च सफर्लं मेने महापुण्यकरं परम् ॥३०॥ तत्मुद्दानेन भूपोऽपि स्वस्य जन्म गृहाश्रमम् । धनं च सफर्लं मेने महापुण्यकरं परम् ॥३०॥ तस्य दानानुमोदेन बहवो दानिनोऽपरे । दानुपात्रस्तवाद्येश्च तत्मार्जयन् ॥३८॥ जिनेशोऽपि बहुन् देशान् नानाप्रामपुराटवोः । वायुवद्विहर्राक्षयं निर्ममत्वः प्रयत्नतः ॥३९॥ एकाकी सिहतद् रात्रावसद् ध्यानादिशिद्धये । गिरिकन्दरदुर्गश्चमञ्चानेषु निर्जनेषु च ॥४०॥ वहुन् पश्चमादीश्च पणमासान्तास्तपोविधोन् । कुर्यादेशोऽवमोद्यं कदाचित्पारणाहिनि ॥४२॥ सङ्गिपिरसख्यानं कचिद्धसे तपोऽद्वनम् । अल्याभायावहान्ये चतुःपथादिप्रतिज्ञ्या ॥४२॥

हैं ॥२७॥ यह परमदान पुरुषोंको स्वर्ग और मोक्ष का कारण है, इस प्रकार देवोंने जय-जयकारकी घोषणाके साथ सद् वचन कहे ॥२८॥ अहो, जैसे इस भूतलपर पात्रदानसे अनमोल रत्नोंकी कोटियाँ प्राप्त होती हैं और उत्तम निर्मल कीर्ति आदि प्राप्त होती है, उसी प्रकार परलोकमें भी स्वर्ग और भोगभूमि आदिमें निश्चयसे अनेक अनमोल महाभोगादि सम्पदाएँ प्राप्त होती हैं ॥२९-३०॥ उस समय रत्नोंकी राशियोंसे सारे राजागणको पूरित देखकर कितने ही निपुण पुरुष परस्परमें इस प्रकार कहने लगे ॥३१॥ अहो, दानका उत्क्रष्ट फल यहींपर ही देखो कि आज यह राजभवन रत्नोंकी वर्षासे परिपूर्ण हो रहा है ॥३२॥ इस बातको सुनकर अन्य ज्ञानीजन बोर्छ— अरे, यह कितना-सा दानका फल है ? दानसे तो स्वर्ग और मोक्षके परम सुखादिक प्राप्त होते हैं ॥३३॥ उनके ये वचन सुनकर और दानके प्रत्यक्ष फलको देखकर कितने ही पुरुषोंने स्वर्गलक्ष्मीके भोगोंको देनेवाले पात्रदानमें अपनी बुद्धिको किया। अर्थात् पात्रदान देनेका निरुचय किया ॥३४॥ उस समय श्रीवर्धमान तीर्थेश रागादिको दूरसे ही छोड़कर वीतराग हृदयसे अवस्थित रहते हुए शरीरकी स्थितिके छिए पाणिपात्र द्वारा आहारको प्रहण कर और दानके फलसे राजाको और उसके घरको पवित्र करके वनको चले गये।।३५-३६॥ इस उत्तम दानसे राजाने भी अपना जन्म, अपना गृहाश्रम और महापुण्यकारी अपना धन सफल माना ॥३०॥ उसके दानकी अनुमोदनासे अन्य बहुतसे दानियोंने दाता और पात्रके स्तवन, गुण-गान आदिके द्वारा राजाके समान ही पुण्यका उपार्जन किया ॥३८॥

अथानन्तर वीर जिनेश नाना प्राम, पुर, अटवी और अनेक देशोंमें वायुके समान निर्ममत्व होकर प्रयत्नके साथ (जीव रक्षा करते) और नित्य विहार करते हुए विचरने ठगे।।३९॥ वे वीर जिन ध्यानादिकी सिद्धिके छिए भयंकर गिरि-गुफा, दुर्ग, इमशान आदिमें और निर्जन वन-प्रदेशोंमें सिंहके समान एकाकी रात्रिमें निवास करते थे।।४०॥ वे जिनदेव वेळा-तेळाको आदि छेकर छह मास तकके उपवासोंको करने छगे। कभी पारणाके दिन अवमोदर्थ (ऊनोदर ) तप करते, कभी अलाभ परीपहको जीतनेके छिए चतुष्पथ आदिकी प्रतिज्ञा करके

### १३.५६ ]

#### त्रयोदशोऽधिकारः

१२७

रसत्यागं तपो द्ष्याश्चिर्विकृत्यादिना कवित् । ष्यानाय वनादौ च विविक्तं शयनायनम् ॥४३॥ प्रावृद्काले विधक्तेऽसौ झंझावातादिसंकुले । महायोगं तरोमूं ले ष्टितिकम्यलवेष्टितः ॥४४॥ चतुष्पये सिर्त्तीरं शीतकाले स्थिति भजेत् । ष्यानाम्निष्यस्तशीतौवः शीतदग्धदुम्बजे ॥४५॥ मानुतीक्ष्णांञ्चसंतसे पर्वताप्रशिलातले । उष्णकाले प्रभुस्तिष्टेसिक्तो ष्यानामृताम्बुभिः ॥४६॥ कायक्लेशं भजन्तेवं शरीरसुखहानये । इत्यसौ षड्विधं चक्रे तपो बाद्धं सुदुस्सहस् ॥४७॥ प्रायश्चित्तीतमो देवो निःप्रमादो जितेन्द्रियः । निर्विकल्पं मनः कृत्वा कायोस्मर्गं विधाय च ॥४८॥ प्रायश्चित्तीतमो देवो निःप्रमादो जितेन्द्रियः । निर्विकल्पं मनः कृत्वा कायोस्मर्गं विधाय च ॥४८॥ सर्वत्र स्वात्मनो ष्यानं कृत्सनकर्मवनानलस् । कुर्याकर्मारिघाताय परमानन्दकारणम् ॥४९॥ अभ्यन्तरं तपः सर्वं संपूर्णं तस्य जायते । तेनात्मध्यानयोगेन विश्वास्त्रवित्रोधनात् ॥५०॥ इति तेपे चिरं वीरः सत्तपांसि पराणि च । स्ववीयं प्रकटीकृत्य द्वादशैव प्रयत्नतः ॥५१॥ आसीत्क्षमागुणेनासावकम्पः प्रविवीसमः । प्रसन्नेन स्वभावेन निर्मलोऽण्छाम्बुवरसदा ॥५२॥ दुष्कर्मारण्यदाहे स ज्वलद्विनिभोऽभवत् । दुर्जयः शत्रुतुल्यश्च कषायाक्षारिघातने ॥५३॥ धर्मशुद्धा भजेन्नित्यं महापर्मविघायिनः । इहासुत्र सुखाव्योत् स क्षान्त्यादीन् दशलक्षणान् ॥५४॥ कुष्वादिभवान् सर्वान् जयेद् योरान् परीषहान् । वनस्थोपद्रवान् शक्त्या वीरोऽनुलपराक्रमः ॥५५॥ महाव्रतानि पञ्चेव भावनासहितानि सः । अतीचाराहते दक्षो महाज्ञानाय पालयेत् ॥५६॥

अद्भत वृत्तिपरिसंख्यान तपको करते, कभी निर्विकृति आदिकी प्रतिज्ञा करके रसपरित्याग तपको करते और कभी ध्यानके लिए बनादि निर्जन प्रदेशोंमें विविक्तशयनासन तपको करते थे ॥४१-४३॥ वे वीरजिन वर्षाकालमें झंझावात आदिसे व्याप्त वृक्षके मूलमें वैर्यक्रप कम्बलसे वेष्टित होकर निवास करते, कभी शीतकालमें चौराहोंपर और नदीके किनारे ध्यानरूपी अग्निके द्वारा शीत पुंजको ध्वस्त करते हुए निवास करते थे, जिस शीतकालमें कि प्रचण्ड शीतके द्वारा बृक्षोंके समृह जल जाते थे ॥४४-४५॥ उष्णकालमें बीर प्रभु सूर्यकी तीक्ष्ण किरणोंसे सन्तप्त पर्वतके शिखरपर अवस्थित शिलातलपर ध्यानामृतरूप जलसे सिचित रहकर ठहरते थे ॥४६॥ इस प्रकार शारीरिक सुखको दूर करनेके छिए बीर-जिनेन्द्र कायक्रोश तपको धारण करते थे। इन उपर्युक्त छहों प्रकारके सुदुःसह बाह्य तपोंको बीर प्रभुने किया ॥४०॥ वीर जिनेन्द्र सदा प्रमाद-रहित होकर इन्द्रियोंको जीतते थे, अतः प्रायश्चित्त हेनेकी उन्हें कभी आवश्यकता नहीं थी। वे मनको सर्व प्रकारके संकल्प-विकल्पोंसे रहित करके और कायोत्सर्ग करके सर्वकर्मरूप वनको जलानेके लिए अग्निके समान अपनी आत्माका सर्वत्र ध्यान करते थे। इस प्रकार कर्म शत्रुके विघातके लिए परम आनन्दका कारणभूत सर्व प्रकारका अभ्यन्तर तप आत्मध्यानके योगसे और समस्त आस्रवोंके निरोधसे उनके सदा होता रहता था ॥४८-५०॥ इस प्रकार वीर भगवानने अपने वीर्यको प्रकट करके प्रयत्नपूर्वक बारहों ही उत्तम तवोंको चिरकाल तक तपा ॥५१॥

उत्तम श्रमागुणके द्वारा वे वीर भगवान् पृथिवीके समान सदा अकम्प रहते थे। और प्रसन्न स्वभावके द्वारा वे सदा स्वच्छ जलके समान निर्मल चित्त रहते थे। १५२॥ दुष्कर्मरूप वनको जलानेमें वे जलती हुई अग्निके समान थे, कषाय और इन्द्रिय-शत्रुओंको घात करनेमें वे दुर्जय शत्रुके तुल्य थे। १५२॥ वे भगवान् धर्मबुद्धिसे सदा परमधर्मका आचरण करते थे और इस लोक तथा परलोकमें सुखके सागर ऐसे क्षमादि दश लक्षणधर्मको धारण करते थे। १५४॥ वे अतुल पराक्रमी वीर प्रभु अपनी शक्तिसे श्रुधा-तृषादि-जनित सर्वधोर परीषहोंको तथा वनमें होनेवाले सभी उपद्रवोंको सहन करते थे। १५४॥ वे दश्रप्रभु भावनाओंके साथ, अतीचार-रहित पाँचों ही महाव्रतोंको परम केवलज्ञानकी प्राप्तिके लिए पालन करते थे। १५६॥

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १३.५७--

मातृः प्रवचनस्येष श्रयेदृष्टौ सुदान्वहस् । समित्याद्या हि गुष्यन्ताः कर्मपांञ्जविनाशिनीः ॥५७॥ विश्वोत्तरगुणैः सार्धं सर्वान्सूळगुणान् सुधीः । अतिन्द्रितो नयेन्नेव स्वप्नेऽपि मळसंनिधिस् ॥५८॥ इत्यादिपरमाचाराळंकृतो विहरन्महीस् । उज्जयिन्याः स्मशानं देवोऽतिसुक्तकाख्यमागमत् ॥५९॥ तत्र रोद्वे इमशानेऽसौ स्वक्त्वा कायं शिवासये । प्रतिमायोगमाधाय वीरोऽस्थाद्वळोपमः ॥६०॥ पराह्मध्यानसंळीनं मेरुश्क्रुनिमं जिनम् । स्थाणुनामान्तिमो स्द्रोऽधोगामी वीक्ष्य पापधीः ॥६९॥ दौष्ट्यात्तर्वेर्थसामर्थ्यं परीक्षित्तमधान्मतिस् । उपसर्गे जिनेन्द्रस्य पापपाकेन तत्क्षणम् ॥६२॥ विकृत्य स्थूळवेताळरूपाण्येषोऽप्यनेकहाः । स्विवद्या जिनं ध्यानाचाळियतुं ससुद्ययो ॥६२॥ विकृत्य स्थूळवेताळरूपाण्येषोऽप्यनेकहाः । स्विवद्या जिनं ध्यानाचाळियतुं ससुद्ययो ॥६२॥ व्यात्ताननेश्च तीक्ष्णाच्यपळहरतेर्गुरोनिति । ध्यानध्वंसकरं चक्रे ह्युपसर्गं सुदुःकरम् ॥६५॥ विस्मन्तुपद्ववे वीरो मेरुश्क्र्ङ् इवाभवत् । न मनाक् चिळतो ध्यानात्तरेषद्वकोटिमिः ॥६५॥ तिस्मन्तुपद्ववे वीरो मेरुश्क्र्ङ इवाभवत् । न मनाक् चिळतो ध्यानात्तरेषद्वकोटिमिः ॥६६॥ ततः पापी स विज्ञाय द्याच्यंत्रतर्भीतिद्म । उपसर्गं महाधोरमन्यैर्वाक्येर्यंव्वतेरिक्षेः शठः ॥६७॥ तदापि न मनाग्देवः स्वस्वरूपाचचाळ सः । तरां निजात्मनो ध्यानमाळक्यास्थान्महीन्द्रवत् ॥६९॥ तदापि न मनाग्देवः स्वस्वरूपाचचाळ सः । तरां निजात्मनो ध्यानमाळक्यास्थान्महीन्द्रवत् ॥६९॥ तत्रतं धोरतापन्नं ज्ञात्वा दुष्टो महाधियम् । परीषहांश्रकारास्य पापाजंनैकपण्डितः ॥७०॥ किरातसैन्यरूपार्थः शाखहर्सीभैयानकैः । दुःसहेविविधाकारैरन्येः कातरमीतिदैः ॥७९॥

वे कर्म-पाशकी विनाशक पाँच समिति और तीन गुप्ति रूप आठों प्रवचन-माताओंका सदा ही हर्षसे आश्रय छे रहे थे ॥५७॥ वे महाबुद्धिमान् वीर भगवान् समस्त उत्तर गुणोंके साथ सर्व मलगणोंको अप्रमादी होकर पालन करते थे और स्वप्नमें भी कभी मलों (अतीचारों) को पास नहीं आने देते थे।।५८।। इत्यादि परम आचारसे अलंकृत वीर जिनेन्द्र पृथ्वीपर विहार करते हुए उज्जयिनीके अतिमुक्तक नामके इमशानमें आये ॥५९॥ उस रौद्र इमशानमें बीर जिनेज शिव-प्राप्तिके लिए कायका त्याग कर और प्रतिमायोगको धारण कर पर्वतके समान अचल होकर ध्यानस्थ हो गये ॥६०॥ परम आत्मध्यानमें संलीन, मेरु शिखरके समान स्थिर जिनराजको देखकर अधोगामी और पापबुद्धिवालों—स्थाणु नामक अन्तिम रहने दुष्टताके कारण उनके धैर्यके सामध्येकी परीक्षाके लिए पापके उदयसे उसी क्षण उनके ऊपर उपसर्ग करनेका विचार किया ॥६१-६२॥ तब वह अपनी विद्यासे अनेक प्रकारके विज्ञाल वेताल रूपोंको बनाकर जिनदेवको ध्यानसे चलानेके लिए उद्यत हुआ ॥६३॥ उन भयानक रूपादिके द्वारा, तर्जना करनेसे, खोटी दृष्टिसे देखनेसे, अद्रहासोंसे, घोर ध्वनि करनेसे, विविध प्रकार से छययुक्त नृत्योंसे, फाड़े हुए मुखोंसे, तीक्ष्ण रास्त्र और मांसको छिये हुए हाथोंसे उस रात्रिमें उसने जगद-गुरुके ध्यानको नष्ट करनेवाला अति दुष्कर उपसर्ग किया ॥६४-६५॥ उस उपद्वके समय बीर जिनेन्द्र मेरु शिखरके समान अचल रहे और उसके उन करोड़ों उपद्रवोंके द्वारा ध्यानसे रंचमात्र भी विचित्रत नहीं हुए ।।६६॥ तब उस पापी शठ रुद्रने श्री जिनराजको अविचल जानकर अपनी विक्रियासे बनाये हुए बड़े-बड़े फणावाले साँपोंसे, सिंहोंसे, हाथियोंसे, प्रचण्ड वायुसे और जलती हुई ज्वालाओंसे, इसी प्रकारके अन्य भयंकर रूपोंसे और दुष्ट वाक्योंसे कायरोंको भयभीत करनेवाला महाघोर उपसर्ग श्री वर्धमान जिनेन्द्रके ऊपर किया ॥६७-६८॥ तो भी बीर जिनदेन अपने ध्यानावस्थित स्वरूपसे रंचमात्र भी चल-विचल नहीं हुए। किन्तु निज आत्माके ध्यानका आलम्बन करके सुमेरके समान अचल बने रहे ॥६९॥ तब पाप-उपार्जन करनेमें अति पण्डित वह दुष्ट रुद्र धीरता युक्त महावीरको जानकर अनेक प्रकारके परीषह और उपसर्गोंको करने लगा ॥७०॥ उसने अपनी विक्रियासे भोठोंकी विकराल सेना बनायी, जिनके हाथोंमें भयानक शख थे, जो दुःसह और

### त्रयोदशोऽधिकारः

१३.८५ ]

१२९

इत्याबुपद्रवैवों रैवेंष्टितोऽपि जगस्पतिः । तथापि न मनाक् क्केशं मनसागान्नगेन्द्रवत् ॥७२॥ चलस्यचलमालेयमहो दैवात् कचिद्भुवि । न जातु योगिनां चित्तं ध्यानाद् घोरैस्पद्रवैः ॥७३॥ घन्यास्त एव लोकेऽस्मिन् येषां याति न विक्रियाम् । मनाग्मनः स्थितं ध्याने ह्युपसर्गशतादिभिः॥७४॥ ततो ज्ञास्ता महावीरमचलाकृतिमूर्जितम् । ळजापन्नः स एवेश्यं तस्सुतिं कर्तुमुखयौ ॥७५॥ देव त्वमेव लोकेऽस्मिन् वीर्यशाली जगद्गुरः । वीराग्रणीर्महावीरो महाध्यानी महावपाः ॥७६॥ महातेजा जगन्नाथो जिताशेषपरीषहाः । निःसङ्गो वायुवद्धीरो स्वचलोऽत्र क्रलाद्विवत् ॥७७॥ क्षमया मृसमो दक्षो गम्भीर ह्व सागरः । स्वच्छास्त्रवत्यसम्नाथमा कर्मारण्येऽनलोपमः ॥७८॥ वर्धमानस्त्रमेवात्र वर्धमानाज्ञगत्त्रये । सन्मितः सार्थकस्त्वं च परमात्मा महावळः ॥७२॥ वर्धमानस्त्रमेवात्र वर्धमानाज्ञगत्त्रये । सन्मितः सार्थकस्त्वं च परमात्मा महावळः ॥७२॥ अत्र नाथ नमस्तुभ्यमचलाकृतिघारिणे । नमः परात्मने नित्यं प्रतिमायोगशालिने ॥८०॥ इति कृत्वा स्तुतिं तस्य सुदुर्नत्वा पदाम्बुजौ । स महातिमहावीराख्यां विधाय ह्यमस्तरः ॥८१॥ उमयाकान्तया सार्थ निर्त्तवानव्दनिर्मरः । चारित्रचलितो स्त्रो जगाम निजमान्नयम् ॥८२॥ दुर्जना अप्यहो वीक्ष्य साहसं महतां महत् । तुष्यन्ति योगजं नृनं मूतळे का कथा सताम् ॥८३॥ वर्धका चेत्रस्त्रस्त्र चन्दनाख्यां सुतां सतीम् । वनक्रीडासमासक्तां कश्चिकामातुरः खगः ॥८४॥ वर्धियोपयेन नीत्वाद्य गर्वस्त्रम् स्थाः । पश्चाद्वीत्वा स्वभार्यया महाटव्यां व्यसर्जयत् ॥८५॥

अनेक प्रकारके भयावह आकारोंकों धारण किये हुए थे, और कायरजनोंको डरानेवाले थे। उनके द्वारा उस रुद्रने भगवानके ऊपर घोर उपद्रव कराये। किन्तु उनके द्वारा सर्व ओरसे वेष्टित भी जगत्वित वीरनाथ मनसे जरा भी क्लेशको नहीं प्राप्त हुए किन्तु सुमेरके समान स्थिर बने रहे।।७१-७२॥ आचार्य कहते हैं कि अहो, संसारमें देवयोगसे कचित् कदाचित् पर्वतमाला भले ही चलायमान हो जाये, किन्तु योगियोंका चित्त घोर उपद्रवोंके द्वारा ध्यानसे कभी विचलित नहीं होता है।।७३॥ इस लोकमें वे पुरुष ही धन्य हैं, जिनका ध्यानमें स्थित मन सैकड़ों-हजारों उपसर्गोंके द्वारा भी रंबमात्र विकारको नहीं प्राप्त होता है।।७४॥ तब वह रुद्र महावीरको अत्यन्त अचलाकार जान करके लज्जाको प्राप्त होता हुआ इस प्रकारसे उनकी स्तुति करनेके लिए उद्यत हुआ।।७५॥

हे देव, आप ही इस लोकमें परम वीर्यशाली हैं, जगद्-गुरु हैं, बीर पुरुषोंमें अप्रणी हैं, महान् वीर हैं, महाध्यानी हैं, महान् तपस्वी हैं, महातेजस्वी हैं, जगन्के नाथ हैं, समस्त परीपहोंके विजेता हैं, वायुके समान निःसंग हैं, धीर-वीर हैं और कुलाचलके समान अचल हैं ॥७६-७०॥ आप क्षमासे पृथ्वीके समान हैं, दक्ष हैं, सागरके समान गम्भीर हैं, स्वच्ल जलके समान प्रसन्न आत्मा हैं, और कर्मरूप वनको जलानेके लिए अग्निके समान हैं ॥७८॥ आप तीनों लोकोंमें अपने गुणोंसे बढ़ रहे हैं, अतः आप ही यथार्थमें वर्धमान हैं, उत्तम बुद्धिको धारण करते हैं, अतः आप 'सन्मित' इस सार्थक नामवाले हैं, आप ही परमात्मा हैं और महावली हैं ॥७८-७९॥ हे पूज्य स्वामिन्, अविचल देहके धारण करनेवाले आपके लिए मेरा नमस्कार हैं, नित्य प्रतिमायोगशाली आप परमात्माके लिए मेरा नमस्कार हैं ॥८०॥ इस प्रकार वर्धमान जिनकी स्तुति करके और बार-बार उनके चरण-कमलोंको नमस्कार करके 'महितमहावीर' इस नामको रखकर मत्सर-रित होकर अपनी उमा कान्ताके साथ आनन्द-निर्भर हो नृत्य करके चारित्रसे चलायमान हुआ वह हद्र अपने स्थानको चला गया ॥८१-८२॥ आचार्य कहते हैं कि अहो, दुर्जन पुरुष भी महापुरुषोंके योग-जिनत महान् साहसको देख करके जब सन्तुष्ट होते हैं, तब भूतलपर सञ्जनोंकी तो कथा ही क्या है ? अर्थात वे तो और भी अधिक सन्तोषको प्राप्त होते हैं ॥८३॥

अथानन्तर चेटक राजाकी वनक्रीड़ामें आसक्त, चन्दना नामकी सती पुत्रीको देखकर १७

[ १३.८६-1८६॥

स्वैनःकर्मोद्यं ज्ञात्वा सा तत्रैव महासती । जपन्ती सन्नमस्कारान् धर्मध्यानपरामवत् ॥८६॥ वनेचरपतिः कश्चित्तामाकोक्य धनेच्छया । नीत्वा वृषमसेनस्य समर्पयद्वणिक्पतेः ॥८०॥ श्रेष्ठिभार्या सुभद्राख्या दृष्ट्वा तद्वू पसंपदः । भिवता से सपत्नीयिमिति तक्कां व्यथाद् हृदि ॥८८॥ तत्तस्तद्वृपहान्ये सा पुराणं कोद्रचोदनम् । आरनालेन सिम्मश्चं क्षराये निहितं सदा ॥८९॥ ददती चन्दनायाश्च श्रङ्ख्ख्ळाबन्धनं व्यधात् । तत्रापि सा सती दक्षा नात्यजद्धमंभावनाम् ॥९०॥ अन्येयुर्वत्सदेशेऽत्र तकौशाम्बीपुरं परम् । कायस्थित्ये महावीरः प्राविश्वद्रागद्रगः ॥९९॥ पात्रोत्तमं तमाकोक्य विच्छिन्नवन्धनामवत् । तद्दानाय तदा प्रत्युद्वजन्तो चन्दना ग्रुमात् ॥९२॥ ततो नीलालिमाकेशमारस्वम्मूषणाङ्किता । गत्वा सा विधिना नत्वा प्रतिज्ञ्याह सन्मतिम् ॥९३॥ शिलमाहात्म्यतस्तस्या अभवत्कोद्दवोदनम् । शाल्यक्षं तच्छरावं च पृथुकाञ्चनभाजनम् ॥९४॥ अहो पृण्यविधिः पुंसां विश्वताविदितानिषि । घटयत्येव दूरस्थान् मनोऽभोष्टाक्च संशयः ॥९५॥ ततोऽस्मै परया भक्त्या तदक्षद्वानमूर्जितम् । नवप्रकारपुण्याख्या ददौ सा विधिना मुदा ॥९६॥ तत्क्षणार्जितपुण्येन सा चापाश्चर्यपञ्चकम् । संयोगं वन्धुभिः सार्घं दानास्कि नाष्यवेऽत्र मोः ॥९७॥ जगद्वचिष यशस्तस्या अभवच्छशिनमंलम् । इष्टवन्ध्वादिवस्त्नां सङ्गमोऽभृत्सुदानतः ॥९८॥ अथासौ भगवान् वर्षमानोऽपि विहरन्महीम् । छन्नस्थेन कमान्मौनी नीत्वा द्वादशवल्यरम् ॥९८॥

कोई कामातुर और पाप-परायण विद्याधर किसी उपायसे उसे शीघ ले उड़ा और आकाश मागसे जाते हुए उसने अपनी भार्याके भयसे पीछे किसी महाअटवीमें उसे छोड़ दिया ॥८४-८५॥ तब वह महासती अपने पापकर्मोद्यको जानकर पंचनमस्कार मन्त्रको जपती हुई उसी अटवीमें धर्मध्यानमें तत्पर होकर रहने लगी ॥८६॥ वहाँपर किसी भीलोंके राजाने उसे देखकर धन-प्राप्तिकी इच्छासे ले जाकर वृषभसेन नामके वैश्यपतिको सौंप दी॥८९॥ सुभद्रा नामकी उस सेठकी स्त्री ने उसकी रूप-सम्पदाको देखकर 'यह मेरी सौत वनेगी' ऐसी शंकाको मनमें धारण किया॥८८॥ तब उसने उसके रूपसौन्दर्यकी हानिके लिए (उसके केश मुँड़ा दिये और) साँकलसे बाँधकर (उसे एक कालकोठरीमें बन्द कर दिया।) तथा आरनाल (कांजी) से मिश्रित कोदोंका भात मिट्टीके सिकोरेमें रखकर उसे नित्य खानेको देने लगी। ऐसी अवस्थामें भी उस सतीने अपनी धर्मभावनाको नहीं छोडा॥८९-९०॥

किसी एक दिन उन महावीर प्रमुने रागसे रहित होकर शरीर-स्थितिके लिए वत्स-देशकी इस कौशाम्बीपुरीमें प्रवेश किया। १९॥ उन उत्तमपात्र महावीर प्रमुको देखकर चन्दनाके भाव दान देनेके हुए। पुण्योदयसे उसके बन्धन तत्काल टूट गये। सिर काले भौरों-के समान केशभारसे, और शरीर माला-आभूषणोंसे युक्त हो गया। तब उसने सामने जाकर और उन्हें नमस्कार कर सन्मित प्रमुको पिंडगाह लिया। १९२-९३॥ उसके शीलके माहात्म्यसे कोदोंका भात शालि चावलोंका हो गया और वह मिट्टीका सिकोरा विशाल सुवर्णपात्र बन गया। १९॥ आचार्य कहते हैं कि अहो, यह पुण्य कर्म पुरुषोंको समस्त अघटित और दूरवर्ती भी अभीष्ट मनोरथोंको स्वयमेव घटित कर देता है, इसमें कोई संशय नहीं है ॥९५॥ तब उस चन्दना सतीने परम भक्तिके साथ नव प्रकारके पुण्योंसे युक्त होकर अर्थात् नवधा भक्तिपूर्वक विधिसे हार्षेत होते हुए श्री महावीर प्रभुको वह उत्तम अन्नदान दिया। १९६॥ इस महान दानके प्रभावसे उसी समय उपार्जित पुण्यके द्वारा वह पंचाश्चर्योंको प्राप्त हुई और तभी बन्धुओंके साथ उसका संयोग भी हो गया। अहो, पुण्यसे क्या नहीं प्राप्त होता है ॥९०॥ उस चन्दनाका सुदानके प्रभावसे चन्द्रमाके समान निर्मल यश जगतमें ज्याप्त हो गया और इष्ट बन्धुजनों और इष्ट बस्तुओंका भी संगम हो गया। १८८॥

अथानन्तर वर्धमान भगवान भी महीतलपर विहार करते हुए मौन धारण कर

#### १३.११५]

#### त्रयोदशोऽधिकारः

१३१

जुम्भिकाञ्चामबाह्यस्थे मनोहरवनान्तरे । ऋजुकूळानदीतीरे महारत्नशिलातले ॥१००॥ प्रतिमायोगमाधायाधोभागे शालभूरहः । व्यधाद् ध्यानं हृदा षष्ठोपवासी ज्ञानसिद्धये ॥१०१॥ अष्टादशसहस्रोघशोळसञ्चाहवर्मितः । भूषितो द्विद्विचत्वारिंशल्ळक्षगुणभूषणैः ॥१०२॥ महावताद्यनुप्रेक्षाभावनांशुक्रमण्डितः । संवेगेश्रेन्द्रमारूढश्चारित्ररणमूस्थितः ॥१०३॥ रत्नत्रयमहाबाणतपश्चापकराङ्कितः । ज्ञानदक्कृतसंधानो गुप्स्यादिसैन्यवेष्टितः ॥१०४॥ इत्याद्यपरसामस्याळङ्कतोऽयं महाभटः । कर्मारातीन् बहुन् रौद्रानुद्ययौ हन्तुमञ्जसा ॥१०५॥ तत्रादौ कर्महन्तृणां सिद्धानां निष्कलात्मनाम् । इत्यष्टौ तद्गुणान् ध्यायेत्तद्गुणार्थौ शिवासये ॥१०६॥ सम्यवस्वं क्षायिकं ज्ञानं दर्शनं केवलं परम् । अनन्तं च महद्वीर्यं सूक्ष्मस्वं ह्यवगाहनम् ॥१०७॥ ततोऽपुरुलघुत्वं तथान्याबाघपुणोत्तमम् । इत्यत्राष्टौ गुणा ध्येया नित्यं सिद्धगुणार्थिभिः ॥१०८॥ पुनर्निर्मलचित्तेन सदाज्ञाविचयादिकात् । धर्मध्यानान्महोत्कृष्टान् ध्यातुमारूधवान् सुधीः ॥१०९।। आद्याः कषायचत्वारो मिथ्यात्त्रप्रकृतित्रयम् । तिर्यंगायुश्च देवायुर्नरकायुरमो दश ॥११०॥ कर्मारयोऽस्य भीत्याद्वयत्नान्नाशमगुः स्वयम् । तिष्ठतो हि चतुर्थाद्यप्रमत्तान्तगुणे कचित् ॥१११॥ तस्मालुब्धजयो देवो बृहत्कर्मारिघातनात् । भटोत्तम इवात्यन्तं शुक्कथ्यानमहायुधः ॥१९२॥ द्वतं सत्क्षपकश्रेणीं निःश्रेणीं सुक्तिधामनि । आरुरोह महावीरः कर्मारिहननोद्यतः ॥१९३॥ स्त्यानगृद्धचारूयदुष्कर्मनिद्रानिद्राविधिस्ततः । प्रचलाप्रचला इवभ्रगतिस्तिर्थगातिस्तथा ॥११४॥ एकाक्षद्धित्रितुर्येन्द्रियचतुर्जातयोऽग्रभाः । स्वश्रतिर्यगातिप्रायोग्यानुपूर्व्ये तथातपः ॥११५॥

छद्मस्थभावके साथ क्रमसे बारह वर्ष विताकर जृम्भिका प्र⊦मके बाहर स्थित मनोहर वनके मध्यमें ऋजुकूछानदीके किनारे महारत्नशिछातलपर शालबृक्षके नीचे प्रतिमायोगको धारण कर, बेळाका नियम छेकर ज्ञानकी सिद्धिके छिए ध्यानावस्थित हुए ॥९९-१०१॥ उस समय अट्टारह हजार शीटोंके समृहरूप कवचको धारण कर, चौरासी टाख उत्तम सद्-गुणरूप भूषणोंसे भूषित होकर, महाव्रतादि अनुप्रेक्षाभावनारूप वस्त्रसे मण्डित होकर, संवेगरूपी गजेन्द्रपर ओरूढ़ होकर, चारित्ररूशी रणभूमिमें अवस्थित होकर, रत्नत्रयरूप महावाणोंको और तपरूप धनुषको हाथमें टेकर, ज्ञान-दर्शनके द्वारा सन्धानको साधकर, गुप्ति आदि सेनासे वेष्टित होकर, इसी प्रकारकी अन्य सर्व सामग्रीसे अलंकत हो वे महासुभट महावीर प्रभु अति रौद्र कर्म-शत्रुओंको शीघ्र विनाश करनेके लिए उद्यत हुए ॥१०२-१०५॥ उस समय उन्होंने सर्वप्रथम मोक्षप्राप्तिके छिए सिद्धोंके गुणोंके इच्छुक होकर कर्म-शत्रुओंके हनन करनेवाले निष्कल परमात्मा सिद्धोंके क्षायिक सम्यक्त्व, केवलज्ञान, केवलदर्शन, अनन्त महावीर्य, सूक्ष्मत्व, अवगाहनत्व, अगुरुलघुत्व और अव्याबाध इन आठ उत्तम महागुणोंका ध्यान करना प्रारम्भ किया। जो जीव सिद्धोंके उक्त गुणोंको प्राप्त करनेके इच्छुक हैं, उन्हें नित्य ही उक्त गुणोंका ध्यान करना चाहिए ॥१०६-१०८॥ पुनः महाबुद्धिशाली महावीरने निर्मल चित्तसे आज्ञाविचय आदि परम उत्कृष्ट धर्मध्यानके भेदोंका चिन्तन करना प्रारम्भ किया ॥१०९। उस समय उनके आद्य अनन्तानुबन्धी चार कषाय, दर्शन मोहनीयकी मिध्यात्व आदि तीन प्रकृतियाँ, तिर्यगायु, देवायु और नरकायु ये दश प्रकृतिरूप कर्मशत्रु डर करके ही मानो बिना प्रयत्नके स्वयं ही शीघ्र विनाशको प्राप्त हो गये। जब कि वीरजिन चतुर्थ गुणस्थानसे छेकर सातवें गुणस्थान तक किसी एक गुणस्थानमें विराजमान थे ॥११०-१११॥ उक्त दश कर्मप्रकृतियोंके जीतनेसे विजयको प्राप्त वे महावीर भगवान् उत्तम सुभटके समान अत्यन्त पवित्र शुक्छध्यानरूप महान आयुधको धारण कर शेष कर्मशत्रुओंको हनन करनेके लिए उद्यत होते हुए मोक्ष-महल्जें पहुँचनेके लिए नसैनी स्वरूप क्षपकश्रेणीपर शीव चढ़े ॥११२-११३॥ क्षपकश्रेणीपर चढते ही बीर्राजनने स्त्यानगृद्धि, निद्रानिद्रा, प्रचला-

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १३.११६-

उद्योतः स्थावरः सुक्ष्मः साधारण इमाः खळाः । षोडशपकृतीवींरो जवानेवारिसंवयान् ॥११६॥ सुमटीत्तमवचायगुकुध्यानासिना स्वयम् । अनिवृत्तिकरणस्थानस्याग्रे भागे स्थितो महान् ॥११६॥ भागेऽस्यैव द्वितीयेऽष्टी कषायान् वृत्तवातिनः । तृतीये क्षीववेदं च चतुर्थे खीवेदमात्मवान् ॥११८॥ भागेऽस्यैव द्वितीयेऽष्टी कषायान् वृत्तवातिनः । तृतीये क्षीववेदं च चतुर्थे खीवेदमात्मवान् ॥११८॥ पद्ममे किळ हास्यादिषद्धं भागे च द्वित्रिके । पुंवेदं सप्तमं संज्वळनकोधमथाव्ये ॥११०॥ मानं संज्वळनं वे नवमे भायां तथान्तिमाम् । ग्रुक्तायुधेन तेनैवाहचारातीतिवीर्जितः ॥१२०॥ ततो निहतकमीरिसंतानो वळवान् जिनः । जयमूमि परां चाष्य गुणस्थानं द्विपद्ममम् ॥१२१॥ निहत्य सूक्ष्मळोमं सूक्ष्मताम्परायसंयमी । तुर्ववृत्तेन सोऽभूरक्षीणकषायी तदाद्युतः ॥१२२॥ इति मोहमहाराति कर्मणां पतिमूर्जितम् । हत्या तत्सेनया सार्धं सोऽभाच्छूराप्रणीरित ॥१२२॥ अथोत्पत्य गुणस्थानं प्राप्य द्वादशमं जितेट् । केवळज्ञानसान्नाज्यं स्वीकृतुमुययौ तराम् ॥१२४॥ चत्रां च प्रचळां सोऽक्ष्ययद्द्विसमयेऽनितमे । गुणस्थानस्य तस्यैव द्वितीयग्रुक्कयोगतः ॥१२५॥ ज्ञानावरणकर्माणि पटतुल्यानि पद्ध्या । दर्शनावरणान्येव शेषच्यारि पद्ध्या ॥१२६॥ अन्तराया इमा घात्मप्रकृतीक्ष चतुर्दश । द्वितीयग्रुक्कवाणेन जवान त्रिजगन्युकः ॥१२०॥ द्विष्य्गुणस्थानस्यान्तिमे समये जिनः । इति त्रिषष्टिकर्मप्रकृतीहंत्वाप केवळम् ॥१२८॥ ज्ञानमन्त्राविर्यं छोकालोकतत्त्वप्रकाशकम् । अनन्तमहिमोपेतं मुक्तिवान्नात्रक्ष्मणम् ॥१२०॥ वेशाखग्रुक्रवस्य दशम्यामपराह्मके । हस्तोत्तरान्तरं याते चन्द्रं योगादिके ग्रुमे ॥१२०॥

प्रचला, नरकगति, तिर्यम्मति, एकेन्द्रियजाति, द्वीन्द्रियजाति, त्रीन्द्रियजाति, चतुरिन्द्रिय-जाति, नरकगत्यानुपूर्वी, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, आतप, उद्योत, स्थावर, सूक्ष्म और साधारण इन अरिसंचयस्वरूप सोलह अशुभ दुष्ट प्रकृतियोंको अनिवृत्तिकरण नामक नवम गुणस्थानके प्रथम भागमें स्थित रहते हुए उत्तम सुभटके समान प्रथम शुक्लध्यानरूपी खड्गके द्वारा एक साथ ही स्वयं नाश कर दिया ॥११४-११७॥ पुनः उन्होंने इसी नवम गुणस्थानके द्वितीय भागमें चारित्रकी घात करनेवाली दूसरी अप्रत्याख्यानावरण चतुष्क और तीसरी प्रत्याख्या-नावरण चतुष्क इन आठ कषायोंको विनष्ट किया। पुनः तीसरे भागमें नपुंसकवेदको, चौथे भागमें स्त्रीवेदको, पाँचवें भागमें हास्यादि छह नोकपायोंको, छठे भागमें पुरुषवेदको, सातवें भागमें संज्वलन क्रोधको, आठवें भागमें संज्वलन मानको और नवें भागमें संज्वलन मायाको उन समर्थ आत्मस्वरूपके धारक बीर प्रभुने उसी प्रथम शुक्लध्यानरूप आयुधके द्वारा विनष्ट किया ॥११८-१२०॥ तत्पश्चात् कर्म शत्रुओंकी उक्त सन्तानके विनाश करनेसे बलवान् वीरजिनने परम विजयभूमिके समान दशम गुणस्थानको प्राप्त होकर सूक्ष्म साम्पराय संयमी होते हुए संज्वलन सूक्ष्म लोभका भी विनाश कर चौथे संयमके द्वारा वे क्षीणकषायी हो गये ॥१२१-१२२॥ इस प्रकार अद्भूत पराक्रमशाली वीरजिन कर्मोंके स्वामी प्रबल मोह महाशत्रुका उसकी सेनाके साथ विनाश कर शुराप्रणीके समान शोभाको प्राप्त हुए ॥१२३॥ इसके पश्चात् वे जिनराज क्षीणकषाय नामके बारह वें गुणस्थानमें चढ़कर केवलज्ञान-रूपी साम्राज्यको प्राप्त करनेके छिए उद्यत हुए ॥१२४॥ तब उन्होंने इस बारहवें गुणस्थानके चरम समयमें निद्रा और प्रचला इन दो कर्मप्रकृतियोंका द्वितीय शुक्लध्यानसे क्षय किया ॥१२५॥ पुनः ज्ञानके ऊपर वस्नके समान आवरण डाल्नेवाली पाँचों ज्ञानावरण प्रकृतियोंको, चक्षुदर्शनावरणादि शेष चार दर्शनावरण प्रकृतियोंको और पाँचों अन्तरायोंको इन चौदह कर्मप्रकृतियोंको बारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें द्वितीय शुक्छध्यानके द्वारा तीन जगत्के गुरु महावीर प्रमुने एक साथ विनष्ट किया और इस प्रकार तिरेसठ कर्मप्रकृतियों-का विनाश करके लोकालोकके तत्त्वोंका प्रकाशक, अनन्त महिमासे युक्त, और मुक्तिरूप साम्राज्यकी प्राप्तिका कारण अनन्त केवलज्ञान वैशाख मासकी शुक्लपक्षकी दशमीके अपराह्र

१३.१३६]

#### त्रयोदशोऽधिकारः

१३३

सम्बन्धं क्षायिकं मोक्षदं यथाख्यातसंयमम् । अनन्तं केवलज्ञानं दर्शनं दानमुत्तमम् ॥१६१॥ लामभोगोपमोगा वीर्यं चेमा हि च्युतोपमाः । नवकेवलल्कधीः स स्वीचकार जिनाम्रणीः ॥१६२॥ इति भगवति वृतान्निर्जितारो तदैव नमसि जयनिनादो देवसंवैर्जजृम्मे । सुरपटहरवौष्ठेव्ह्रमासीत्वलेकं सुवनपतिविमानेक्छादितं यात्रयास्य ॥१३३॥ धनकुसुमवृष्टिश्चापतत्वात्सुरेन्द्राः असमपरममनत्या श्रीपतिं प्राणमंस्नम् । विगतमलविकाराः संबमुबुर्दिशोऽष्टौ गगनममलमासीत् केवलश्रीप्रमावात् ॥१३४॥ सुबुर्शिशिरतरोऽस्मान्मातरिक्वा ववौ च सकलसुरपतीनां किपरे विष्टराणि । समवक्षरणमूर्ति यक्षरादाशु चके ह्यसमगुणनिष्ठे श्रीवर्षमानस्य मक्त्या ॥१३५॥ इत्थं योऽत्र निहत्य घातिकृरिपून् कैवल्यराज्यश्चियं स्वीचकेऽनुपमैः परेर्गुणगणैः अन्तातिगैः क्षायिकैः । तन्वन् विक्वततां प्रमोदमतुलं मन्यकैष्टुर्गते संस्तुवे ॥१३६॥ तं लोकत्रयतारणैकचतुरं तद्मत्वयं संस्तुवे ॥१३६॥

इति श्रीभट्टारकसकलकीर्तिवरिचते श्रीवीरवर्धमानचरिते केवलज्ञानोत्पत्ति-वर्णनं नाम त्रयोदशोऽधिकारः ॥१३॥

कालमें हस्त और उत्तरा नक्षत्रके मध्यमें शुभचन्द्रयोगके समय शुभलग्न योगादिके होनेपर उन्होंने प्राप्त किया ॥१२६-१३०॥ उसी समय मोक्षको देनेवाला क्षायिक सम्यक्त्व, यथाल्यात संयम, अनन्त केवल्रज्ञान, अनन्त केवल्रह्मन, उत्तम अनन्त दान लाभ भोग उपभोग और अनन्तवीर्य इन उपमारहित नव केवल्लियोंको जिनोंमें अप्रणी वीरप्रमुने स्वीकार किया ॥१३१-१३२॥

इस प्रकार चारित्रके प्रभावसे भगवान्के कर्मशत्रुओंके जीत लेनेपर आकाशमें उसी समय देवसमूहके द्वारा जय-जयकार शब्द ब्याप्त हो गया। तथा देवदुन्दुभियोंके शब्दोंसे आकाश व्याप्त हो गया। भगवान्की दर्शन-यात्रार्थ आनेवाले भुवनपति-देवोंके विमानोंसे आकाश आच्छादित हो गया। १२३॥ केवललक्ष्मीके प्रभावसे आकाशसे सघन पुष्पवृष्टि होने लगी और देवेन्द्रोंने आकर उन श्रीपित महावीर जिनेन्द्रको अनुपम परम भक्तिसे नमस्कार किया। उस समय आठों ही दिशाएँ मल-विकारसे रहित (निमल) हो गयीं और आकाश भी निर्मल हो गया। १२४॥ उस समय मृदु शीतल समीर मन्द-मन्द बहने लगी और सभी देवेन्द्रोंके आसन कम्पायमान हुए। तभी यक्षराजने आकर अनन्त गुणोंके निधान श्रीवर्धमान जिनेन्द्रकी भक्तिसे शीघ्र समवसरण विभूतिकी रचना की। १२६॥।

इस प्रकार यहाँ पर जिन्होंने खोटे घातिया केर्मशत्रुओंको मार करके अनुपम, अनन्त क्षायिक गुण-समूहके साथ केवल्यराज्य-लक्ष्मीको प्राप्त किया, जो संसारके समस्त सज्जनोंको अनुल आनन्दके विस्तारनेवाले हैं, भन्य जनोंमें अद्वितीय चूडामणिरत्नके समान हैं, तीनों लोकोंके तारनेमें एक मात्र कुशल हैं, ऐसे श्रीवीरजिनेन्द्रकी में उनकी विभूति पानेके लिए स्तुति करता हूँ ॥१३६॥

इति श्रीभट्टारक सकलकीर्तिविरचित श्रीवीरवर्धमानचरितमें केवलज्ञानकी उत्पत्तिका वर्णन करनेवाला तेरहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१३॥

# चतुर्दशोऽधिकारः

श्रीवीरं त्रिजगन्नाथं केवलज्ञानभास्करम् । अज्ञानध्वान्तहन्तारं वन्दे विश्वार्थदेशिंतम् ॥१॥ अथ तत्केवलोत्पत्तिप्रभावाद्भवत्स्वयम् । नादो जिताब्धिनिर्घोषो घण्टोत्थो मथुरोऽद्भुतः ॥२॥ पुष्करैः स्वेस्तथोत्भित्तपुष्कराधाः सुरहिषाः । सानन्दा ननृतुः स्वगे चलन्तः पर्वता इव ॥३॥ पुष्पाञ्जलीनिवातेतुः पुष्पपृष्टीः सुराङ्गिषाः । रक्षस्यका दिशोऽभूवन्नम्वरं निर्मलं द्यभूत् ॥४॥ विष्टराणि सुरेशानां सहसा प्रचकम्पिरे । अक्षमाणीव तद्गवं सोढुं श्रीकेवलोत्सवे ॥५॥ मौलयो नाकिनाथानां नन्नीभावमगुस्तराम् । इत्थासन् स्वयमाश्रयाः नाके तत्स्वका इव ॥६॥ विज्ञायते परिश्विह्वेरिन्द्रास्तत्केवलोदयम् । मुदोत्थायासनान्नश्रास्तद्भवस्यासन् वृषोत्सुकाः ॥७॥ ज्योतिलोके तदैवासीन्महान् सिंहस्वरोऽन्नुतः । वभूवः स्वर्गवतिसहासनकम्पाद्योऽखिलाः ॥८॥ शङ्कावनिरम् द्वीर्घो भावनाधिपधामसु । अभूवन् सक्काश्रयां मौल्यासनचलादयः ॥९॥ भरोरवः परो जातः स्वयं व्यन्तरवेशमसु । अश्वर्यमभवत्सर्वं तद्व ज्ञानस्चकम् ॥९०॥ इत्याश्रयैर्विबुध्येनं प्राप्तकेवललोवनम् । नत्वा मृद्योखिलाः शकास्तरुक्कम् ॥१०॥ इत्याश्रयैर्विवुध्येनं प्राप्तकेवललोवनम् । नत्वा मृद्योखिलाः शकास्तरुक्कपाणे तिति व्यथुः ॥१२॥ अथ तज्ज्ञानपूजाये निश्रकामामरेवृतः । प्रयाणपटहेषूच्यैः प्रध्वनत्स्वादिकरपराद् ॥१२॥ तदा बलाहकाकारं विमानं कामकाभिधम् । जम्बृद्वीपप्रमं रम्यं मुक्तालम्वनशोमितम् ॥१३॥ नातारक्षम्यं दिव्यं तेजसा व्याप्तदिग्रुखम् । किञ्कणीस्वनवाचालं चके देवो बलाहकः ॥१४॥

ू तीन जगन्के नाथ, अज्ञानरूप अन्धकारके नाशक, केवलज्ञानरूप सूर्यसे समस्त पदार्थी-

के दर्शक श्रीवीर भगवान की मैं वन्दना करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर वीरप्रमुके केवलज्ञानकी उत्पत्तिके प्रभावसे देवलोकमें समुद्रकी गर्जनाको भी जीतनेवाला, घण्टाओंसे स्वयं उत्पन्न हुआ अद्भुत मधुर नाद हुआ ॥२॥ देवगज अपनी सूंडोंमें कमलोंको लेकर और उन्हें आधी ऊपर उठाकर चलते हुए पर्वतके समान स्वर्गमें सानन्द नाचने लगे।।२।। देवलोकके कल्पवृक्षोंने पुष्पांजलिके समान पुष्पवृष्टि की। सर्व दिशाएँ रज-रहित हो गयीं और आकाश निर्मेळ हो गया ॥४॥ भगवान्की केवलोत्पत्तिके उत्सवमें इन्द्रोंके गर्वको सहनेमें असमर्थ होकर मानो देवेन्द्रोंके सिंहासन सहसा काँपने लगे ॥५॥ सुरेन्द्रोंके मुक्कट स्वयं ही नम्रीभृत हो गये । इस प्रकार स्वर्गमें भगवान्के केवलो-त्पत्तिके सूचक आइचर्य हुए ॥६॥ इन तथा इसी प्रकारके अन्य चिह्नोंसे भगवान्के केवलज्ञान-के उदयको जानकर इन्द्रगण अपने-अपने आसनोंसे उठकर हर्षित होते हुए धर्मोत्सुक हो भगवद्-भक्तिसे नम्रीभूत हो गये ॥७॥ उस समय ज्योतिष्क लोकमें महान् अडूत सिंहनाद हुआ। तथा स्वर्गके समान सिंहासनोंका कम्पन आदि सर्व आश्चर्य हुए॥ ।। । भवनवासी देवोंके भवनोंमें शंखोंकी महाध्वनि हुई और मुकुट नम्रीभूत होना तथा आसनोंका कँपना आदि शेष समस्त आइचर्य हुए ॥९॥ व्यन्तरोंके निल्योंमें भेरियोंका भारी शब्द स्वयं होने लगा और भगवान्के केवलज्ञानकी प्राप्तिके सूचक रोष सर्व आश्चर्य हुए ॥१०॥ इन सब आरुचर्योंसे सर्व देव और इन्द्रगणोंने वीरप्रभुके केवलज्ञानरूप नेत्रको प्राप्त हुआ जानकर ज्ञानकल्याणक मनानेका विचार किया ॥११॥ तब आदि सौधर्मकल्पका स्वामी शक्रेन्द्र प्रस्थान-भेरियोंको उच्च स्वरसे बजवाकर सर्व देवोंसे आवृत हो भगवान्के केवलज्ञानकी पूजाके छिए निकला ॥१२॥ तब बलाहक नामक आभियोग्य जातिके देवने जम्बृद्धीपप्रमाण एक लाख योजन विस्तृत, रमणीक, मुक्तामालाओंसे शोभित, किंकिणी (छोटी घण्टियों ) के

#### १४.२८]

## चतुर्दशोऽधिकारः

१३५

तुङ्गवंशं महाकायं सुवृत्तोन्नतमस्तकम् । सार्त्तिकं बिल्नं युक्तं दिन्यैन्धं झनलक्षणैः ॥१५॥
तिर्यग्कोकायितस्थूलदीर्घानेकमहाकरम् । वृत्तगात्रं महोतुङ्गं कामगं कामरूपिणम् ॥१६॥
सुगन्धिदीर्घनिःश्वासं दीर्घोष्टं दुन्दुनिस्वनम् । कल्याणप्रकृतिं रस्यं कर्णचामरकोमितम् ॥१७॥
महाघण्याद्वयोपेतं ग्रैवेयमालयाङ्कितम् । नक्षत्रदामशोभाढयं हेमकक्षं वरासनम् ॥१८॥
जम्बृद्वोपप्रभं दीग्रं श्वेतिताखिलदिग्मुखम् । मदनिर्झरिलप्ताङ्गं चलन्तमिव पर्वतम् ॥१९॥
विक्रियद्धिमयं विक्रियद्धर्या चैरावताह्वयम् । नागदत्ताभियोग्येशो व्यधान्नागेन्द्रमूर्जितम् ॥२०॥
विक्रियद्धिमयं विक्रियद्धर्या चैरावताह्वयम् । नागदत्ताभियोग्येशो व्यधान्नागेन्द्रमूर्जितम् ॥२०॥
व्यात्रिशत्तस्ममुखान्यस्य मुखं प्रति रदाष्टरम् । दन्तं प्रतिसरो रम्यमेकं पूर्णं जलैः पृथक् ॥२९॥
सरः प्रत्यविजनी चैका झिल्जनीमिल्जनीं प्रति । द्वात्रिशत्कमलान्येव प्रत्येकं कमलं प्रति ॥२२॥
वृत्यविजनी चैका झिल्जनीमिल्जनीं प्रति । द्वात्रिशत्क्षमलान्येव प्रत्येकं कमलं प्रति ॥२२॥
वृत्यविजनीपेतं तं गजेन्द्रमधिष्ठितः । शच्या सहातिपुण्यात्मा सौधर्मेन्द्रो व्यमात्तराम् ॥२५॥
विधिवत्तेलसां भूत्या स्वाङ्गभूषणरिमभिः । गच्यत्र सहातिपुण्यात्मा सौधर्मेन्द्रो व्यमात्तराम् ॥२५॥
विधिवत्तेलसां भूत्या स्वाङ्गभूषणरिमभिः । गच्यत्र स्वपरिवारेण शक्रेण सह निर्ययौ ॥२०॥
व्यतिन्द्रोऽपि महासृत्या स्वाव्यत्व निजवाहनम् । मक्त्या स्वपरिवारेण शक्रेण सह निर्ययौ ॥२०॥
आजेश्वर्यादते शक्तमाः सामान्यकाः गुणैः । निर्ययुर्हिद्विचत्वारिंशत्वहस्त्रमम (८४०००) मृदा ॥२८॥

शब्दोंसे मुखरित, तेजसे सर्व दिशाओं के मुखोंको व्याप्त करनेवाला, सर्वमनोरथोंका पूरक ऐसा नानारत्नमयी बलाहकाकार दिव्य विमान बनाया ॥१३-१४॥ उसी समय नागदत्त नाम- के आभियोग्य देवों के स्वामीने एक विशाल ऐरावत हाथीको बनाया, जो उन्नतवंशका था, विशाल कायवाला था, जिसका मस्तक गोलाकार और उन्नत था, जो सात्त्विक प्रकृतिका था, बल्झाली था, दिव्य व्यंजन और लक्षणों से युक्त था, तिर्यंग्लोक जैसे लम्बे, मोटे, विशाल अनेक करों (शुण्डादण्डों) को धारण करनेवाला था, गोल शरीरवाला, महाउत्तुंग, इच्छा- नुसार गमन करनेवाला इच्छानुसार अनेक रूप बनानेवाला था। जिसका सुगन्धित दीर्घ श्वासेच्ल्ल्वास था, दीर्घ ओठ थे, दुन्दुभिके समान शब्द करनेवाला था, रमणीक था, जिसके दोनों कानोंपर चामर शोभित हो रहे थे, जिसके दोनों ओर महाघण्टा लटक रहे थे, जिसके रोनों कानोंपर चामर शोभित हो रहे थे, जिसके दोनों और महाघण्टा लटक रहे थे, जिसके गलेमें सुन्दर माला अंकित थी, नक्षत्रमालाकी शोभासे युक्त था, सुवर्णमयी सिंहासनसे शोभित था, जम्बूद्दीप प्रमाण विस्तृत था, देदीप्यमान था, अपने श्वेत वर्णसे समस्त दिशाओंके सुखोंको श्वेत कर रहा था, मद झरनेसे जिसका सर्व अंग लिप्न था, जो चलते हुए पर्वतके समान ज्ञात होता था, ऐसा विक्रियाग्रद्धिमय ऐरावत नामक ओजस्वी नागेन्द्रको उसने अपनी विक्रिया ऋद्विसे बनाया ॥१५५-२०॥

डस ऐरावत गजके बत्तीस मुख थे, एक-एक मुखमें आठ-आठ दन्त थे, एक-एक दन्तके प्रति जलसे पूर्ण एक-एक सरोवर था, एक-एक सरोवरमें एक-एक कमलिनी थी, एक-एक कमलिनी में बत्तीस वत्तीस कमल खिल रहे थे, प्रत्येक कमलेमें बत्तीस रमणीक पत्र थे, उन विस्तृत पत्रोंपर दिन्यसप धारिणी मनोहर, लयके साथ स्मितमुख और लिल भुकुटिवाली, मृदङ्ग, गीत, ताल आदिके साथ, विक्रियामय अंगोंसे रस-पूरित बत्तीस-बत्तीस देव-नर्वकियाँ नृत्य कर रही थीं ॥२१-२४॥ इत्यादि वर्णनसे युक्त उस गजराजपर इन्द्राणीके साथ बैठा अपने शरीरके मूषणोंकी किरणोंसे और विभृतिसे तेजोंके निधानके समान श्रीवर्धमानस्वामीके केवलज्ञानकी पूजाके हेतु जाता हुआ वह अतिपुण्यात्मा सौधर्मेन्द्र अत्यन्त शोभाको प्राप्त हो रहा था ॥२५-२६॥ प्रतीन्द्र भी अपने वाहनपर आरूढ़ होकर अपने परिवारसे संयुक्त हो महाविभृति और महाभक्तिसे सौधर्मेन्द्रके साथ निकला ॥२०॥ जो आज्ञा और ऐश्वर्यके सिवाय शेष सब गुणोंमें इन्द्रके समान हैं, ऐसे चौरासी हजार

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

१४.२९-

त्रयस्त्रिशः मास्त्रायस्त्रिशद्देवाः ग्रुभाष्तये । पुरोधोमन्त्र्यमात्यानां समा इन्द्रात्तमाययुः ॥२९॥ द्विषट्सहस्र (१२०००) देवाक्याभ्यन्तरा परिषत्परा । चतुर्दशसहस्रामरै: संयुक्ता च मध्यमा ॥३०॥ निजरैशन्वता बाह्याः सहस्रपोडशप्रमैः । इति त्रिपरिषद्देवा वितरे तं सुरेशिनम् ॥३१॥ शिरोरक्षासमा आत्मरक्षास्तव्संनिधि ययुः । त्रिज्ञक्षाधिकषट्त्रिंगल्सहस्त्रसंख्यकास्तदा ॥३२॥ दुर्गपालनिभा लोकपाला लोकान्तपालकाः । विविरे तं च सर्वोशं स्वपरीवारमण्डिताः ॥३३॥ चतुष्टयाधिकाशीतिलक्षसंख्या वृषोत्तमाः । दिव्यरूपाः पुरः शकस्याग्रेऽनीके च निर्ययौ ॥३४॥ आद्याद द्विगुणसंख्याना द्वितीये वृषभाः पराः । तेभ्यो द्विगुणसंख्यातास्तृतीये सासना वृषाः ॥३५॥ पुत्रं सप्तवृषानीका द्विपुणद्विगुणप्रमाः । नानावर्णाः सुरैर्युक्ताः पुरो जग्मुः सुरेशिनः ॥३६॥ तत्प्रमास्तुरगास्तुङ्गाः सप्तानीकान्त्रिताः पृथक् । रथा मणिमया दीप्रा अद्रुचामा दन्तिनः परा ॥३७॥ उद्यमेन प्रगच्छन्तः शीघ्रगामिपदातयः । दिन्यकण्ठाश्च गन्धर्वा गायन्तः श्रीजिनोत्सवम् ॥३८॥ नृत्यन्त्यः सुरनर्तक्यो गीतैर्वाद्यैर्जिनोद्भवैः । प्रत्येकं सप्तकक्षाद्याः क्रमादस्याप्रतो ययुः ॥३९॥ पौरैश्च संनिभा देवा गतसंख्याः प्रकीर्णकाः । आभियोग्याभिधास्तद्व द्वासकर्मकरोपमाः ॥४०॥ प्रजाबाह्यसमाना बहुवः किल्विषिकामराः । सौधर्मेन्द्रेण भक्त्यामा निर्गतास्तन्महोत्सवे ॥४ १॥ अइववाहनमारूढ ऐशानेन्द्रोऽपि धर्मधीः । तत्समं निर्ययौ भक्त्या स्वविभृतिविराजितः ॥४२॥ मृगेन्द्रवाहनारुडः सनःक्रमारनायकः । माहेन्द्रः सर्वसामध्या दिव्यवृषममाश्रितः ॥४३॥ दीप्तसारसमारूढी ब्रह्मेन्द्रश्रामरैर्वृतः । हंसवाहनमारूढो लान्तवेन्द्रो महर्द्धिकः ॥४४॥

सामानिक देव भी हर्षसे निकले ॥२८॥ पुरोहित, मन्त्री और अमात्योंके समान तैंतीस त्रायस्त्रिश देव भी पुण्य-प्राप्तिके लिए इन्द्रके समीप आये ॥२९॥ बारह हजार देवोंसे युक्त आभ्यन्तर परिषद्, चौद्ह हजार देवोंसे संयुक्त मध्यम परिषद् और सोल्ह हजार देवों सहित बाह्य परिषद्ने आंकर उस सुरेन्द्र सौधर्मेन्द्रको घेर लिया। अर्थात् तीनों सभाओंके उक्त संख्यावाले सभी देव ज्ञानकल्याणककी पूजा करनेके लिए सौधर्मेन्द्रके समीप आये ॥३०-३१॥ शिरोरक्षकके समान तीन लाख छत्तीस हजार आत्मरक्षक देव उसी समय सौधर्मेन्द्रके समीप आये ॥३२॥ दुर्गपालके समान लोकान्त तक स्वर्गकी पालना करनेवाले लोकपाल देव भी अपने परिवारके साथ सर्व दिशाओंको मण्डित करते हुए उसको चारों ओरसे घेरकर आ खड़े हुए ॥३३॥ इन्द्रकी प्रथम वृषभसेनाके चौरासी लाख दिव्यरूपके धारक उत्तम बैल इन्द्रके आगे चलने लगे ॥३४॥ इनसे दने बैल वृषभोंकी दूसरी सेनामें थे, उनसे दूने बैल वृषभोंकी तीसरी सेनामें थे। इस प्रकार सातवीं वृषभ सेना तक दुने-दुने प्रमाणवाले, नाना वर्णींके धारक सुन्दर बैळ इन्द्रके आगे चलने लगे ॥३५-३६॥ बैलोंकी सातों सेनाओंकी संख्याके समान ही प्रमाणवाली घोडोंकी सात सेनाएँ उनके पीछे-पीछे चलीं। उनके पीछे मणिमयी दीप्रियुक्त रथ, पर्वतके समान विशाल गज, उद्यमके साथ चलनेवाले शीव्रगामी पैदल सैनिक, दिव्य कण्ठ-वाले और श्रीजिनोत्सवके गीत गानेवाले गन्धर्व, और जिनेन्द्र सम्बन्धी गीत-वाद्योंके साथ नाचती हुई देव-नर्तकियाँ ये सब क्रमसे अपनी-अपनी उक्त संख्यावाली सात-सात कक्षाओंके साथ आगे-आगे चलने लगे ॥३७-३९॥ पुरवासी लोगोंके सदृश असंख्यात प्रकीर्णक देव, दासके समान कार्य करनेवाले आभियोग्य जातिके देव और प्रजासे बाहर रहनेवाले बहुत से किल्विषिक देव भक्तिसे सौधर्मेन्द्रके साथ उस महोत्सवमें आगे-आगे चल रहे थे ॥४०-४१॥ धर्मबुद्धिवाला ऐशानेन्द्र भी भक्तिके साथ अपनी विभूतिसे युक्त होकर अश्ववाहनपर आरूढ़ हो सौधर्मेन्द्रके साथ निकला ॥४२॥ मृगराज (सिंह) के वाहनपर चढ़कर सनत्कुमारेन्द्र और दिब्य वृषभपर चढ़कर माहेन्द्र भी सर्व सामग्रीके साथ निकला ॥४३॥ कान्ति युक्त सारसपर आरूढ होकर देवोंसे घिरा हुआ ब्रह्मेन्द्र, हंसवाहनपर आरूढ़ होकर महर्द्धिक लान्तवेन्द्र,

## १४.६१]

# चतुर्दशोऽधिकारः

१३७

दीप्ताङ्गगरुडारुडः ग्रुकेन्द्रो निर्ज रैर्चृतः । सामान्यकादिकैः स्त्रीभिस्तत्यूजायै च निर्ययौ ॥४५॥ स्वाभियोग्यसुरोत्पन्नमयुरवाहनान्वितः । सामरः सक्छत्रश्च शतारेन्द्रोऽपि निर्गतः ॥४६॥ आनतेन्द्रादयः शेषाञ्चत्वारः कल्पनायकाः । विमानपुष्पकारूढास्तत्कल्याणाय निर्ययौ ॥४७॥ इति द्वादश कल्पेन्द्राः स्वस्वभूतिविराजिताः । द्विषटप्रतीन्द्रसंयुक्ताः स्वस्ववाहनमाश्रिताः ॥४८॥ पटहादिमहाध्वानैः पूरयन्तो दिशोऽखिछाः । तन्वन्तः सुरचापानि स्वाङ्गभूषांश्चमिद्दच स्रे ॥४९॥ छादयन्त्रो नमोभागं ध्वजछत्रादिकोटिभिः । जय-जीवादिशब्दौर्वेषिरीकृतदिगमुखाः ॥५०॥ गोतनर्तनवाद्यादिमहोस्सवशतैः समम् । ज्योतिषां पटलं प्राप्तरवतीर्यं दिवः शनैः ॥५१॥ चन्द्राः सूर्या ग्रहाः सर्वे नक्षत्रास्तारकामराः । स्व स्ववाहनमारुद्ध स्वस्त्रभृतिविमण्डिताः ॥५२॥ असंख्याताः स्वदेवाढ्या धर्मरागरसाङ्किताः । जिनकल्याणसंसिद्धयै जग्मस्तैः सह भूतलम् ॥५३॥ चमरः प्रथमोऽधेन्द्रो विरोचनो द्वितीयकः । भूतेशो धरणानन्दो वेण्वाख्यो वेणुधार्यथ ॥५४॥ शकः पूर्णोऽविशष्टित्र जलामो जलकान्तिमान् । हरिषेणोऽमरेन्द्रो हरिकान्तोऽस्निशिखी ततः ॥५५॥ अग्निवाहननामानितगःयमितवाहनौ । इन्द्रो घोषो महाबोषो वेळाञ्जनप्रमञ्जनौ ॥५६॥ अमी विंशतिदेवेनद्राः प्रतीनद्राश्च तथाविधाः । मवनामरजातीनामसुरादिदशात्मनाम् ॥५७॥ स्वस्ववाहनमूत्याद्यैः स्वदेवीभिरलंकृताः । घरामुद्भिय चाजग्मुस्तत्पूजायै महीतलम् ॥५८॥ किन्नरः प्रथमश्चेन्द्रस्ततः किंपुरुषाभिधः । शकः सत्पुरुषाख्योऽथ महापुरुषनामकः ॥५९॥ अतिकायो महाकाय इन्हो गोतरविस्ततः । सरेन्द्रो रतिकार्तिर्मणिभद्गः पूर्णभद्गकः ॥६०॥ भीमनामा महाभीमः सुरूपः प्रतिरूपकः । इन्द्रः कालो महाकाल इतीन्द्राः घोडशाद्भुताः ॥६१॥

दीप्त शरीरवाछे गरुड्पर आरूढ़ और देवोंसे घिरा हुआ शुक्रेन्द्र भी अपने सामानि-कादि देवोंसे तथा देवियोंसे युक्त होकर भगवानकी पूजाके लिए निकले ॥४४-४५॥ अपने आभियोग्य देवसे निर्मित मयूर वाहनपर चढ्कर शतारेन्द्र भी अपने देव और देवी-परिवार-के साथ निकला ॥४६॥ आनतेन्द्र आदि शेष चार कल्पोंके स्वामी इन्द्र भी अपने-अपने देव-परिवारोंके साथ पुष्पक विमानपर आरूढ होकर भगवानके ज्ञानकल्याणकके छिए निकले ॥४७॥ इस प्रकार बारह कल्पोंके इन्द्र अपने बारहों प्रतीन्द्रोंसे संयुक्त होकर अपनी-अपनी विभित्तके साथ अपने-अपने वाहनोंपर चढकर भेरी आदिके महानादोंसे समस्त दिशाओंको परित करते, अपने भूषणोंकी कान्तिपुंजसे आकाशमें इन्द्रधनुषकी शोभाको विस्तारते, कोटि-कोटि ध्वजा और छत्रोंसे नमोभागको आच्छादित करते, जय-जीव आदि शब्द-समूहोंसे दिशाओंको बधिर करते स्वर्गसे धीरे-धीरे उतरकर गीत नृत्य वादित्र आदिके साथ सैकड़ों उत्सवोंको करते हुए ज्योतिषी देवोंके पटलको प्राप्त हुए ॥४८-५१॥ तब ज्योतिष्क पटलके सभी असंख्यात चन्द्र, सूर्य, ब्रह, नक्षत्र और तारागण अपनी-अपनी विभूतिसे मण्डित होकर धर्मानुरागके रससे व्याप्त हो, अपनी अपनी देवियोंसे युक्त हो जिनकल्याणकी सिद्धिके छिए उक्त कल्पवासी देवोंके साथ भूतलकी ओर चले ॥५२-५३॥ उसी समय असुरकुमारादि दश जातिके भवनवासी देवोंके १ चमर, २ वैरोचन, ३ भूतेश, ४ धरणानन्द, ५ वेणुदेव, ६ वेणुधारी, ७ पूर्ण, ८ अवशिष्ट, ९ जलप्रभ, १० जलकान्ति, २१ हरिषेण, १२ हरिकान्त, १३ अग्निशिखी, १४ अग्निवाहन, १५ अमितगति, १६ अमितवाहन, १७ घोष, १८ महाघोष, १९ वेलंजन, और २० प्रभंजन ये बीस इन्द्र और बीस ही उनके प्रतीन्द्र अपनी अपनी विभित्त, बाहनोंसे तथा अपनी-अपनी देवियोंसे संयुक्त होकर भूमिको भेदन कर भगवान्की पुजाके छिए इस महीतलपर आये ॥५४-५८॥ उसी समय किन्नरे आदि आठों जातिके व्यन्तर देवोंके १ किन्नर, २ किन्पुरुष, ३ सत्पुरुष, ४ महापुरुष, ५ अतिक।य, ६ महाकाय, ७ गीतरति, ८ रति-कीर्ति ( गीतयश ), ९ मणिभद्र, १० पूर्णभद्र, ११ भीम, १२ महाभीम, १३ सरूप, १४ प्रतिरूप,

### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १४.**६**२–

तावन्तो हि प्रतीन्द्राश्च स्वस्ववाहनसंस्थिताः । च्यन्तराखिलयोनीनां किन्नराध्यष्टधारमनाम् ॥६२॥ परया स्वस्वसामग्रवा भूषिता निर्जरावृताः । तत्कल्याणाय भूमागमुद्धियागुस्वदाशु हि ॥६२॥ एते चतुर्णिकायेशाः शाचीगीर्वाणमूषिताः । निमेषोज्ञितसन्तेत्राः परमानन्दशालिनः ॥६४॥ कृड्मलोक्वतपाण्यव्जाः श्रीवीरं द्रष्टुमुत्सुकाः । जयनन्दादिमद्घनसुखराः शोवगामिनः ॥६५॥ कृड्मलोक्वतपाण्यव्जाः श्रीवीरं द्रष्टुमुत्सुकाः । जयनन्दादिमद्घनसुखराः शोवगामिनः ॥६५॥ दृदृशुर्द्रतो दीग्नं विमोरास्थानमण्डलम् । विस्वर्त्तिगणसंपूर्णं रत्नांशुव्याप्तदिगुसस् ॥६६॥ धनदादिमहाशिल्पिनिर्मितस्य जगद्गुरोः । तस्य मुक्त्वा गणेन्द्रं को रचनां गदितुं क्षमः ॥६०॥ तथापि मन्यसार्थानां धर्मप्रोत्त्रस्य जगद्गुरोः । तस्य मुक्त्वा गणेन्द्रं को रचनां गदितुं क्षमः ॥६०॥ एक्योजनविस्तीर्णं सुवृत्तं श्राजते तराम् । सुरेन्द्रनीलरत्नौष्ठेतस्याद्यं पीठमूर्जितम् ॥६०॥ मो विशक्तिसहसाङ्गमणिसोपानराजितम् । मुक्त्वा सार्धद्विगव्यूतिं भूमेर्नभिति संस्थितम् ॥७०॥ तस्य पर्यन्तभूमागमलंचकेऽतिदीप्तिमान् । धूलीशालपरिक्षेपो रत्नपश्चमयो महान् ॥७१॥ किचद्वनत्त्रस्यामः कचित्काञ्चनसंनिमः । कचिद्वनपुष्टभामः कचित्रसुकच्चर्टलितः ॥७२॥ नानासुवर्णरत्नोत्थपासुतेजक्वर्यः कचित् । तन्वचित्तेन्द्रचापानि हसन् वा से स राजते ॥७३॥ चतुर्विक्ष्वस्य दीप्त्याख्या हेमस्तम्भाग्रलम्बताः । तोरणा मकरास्कोटमणिमाला विमान्त्यहो ॥७४॥ ततोऽन्तरान्तरं किचित्रस्याचाम्बुपवित्रिताः । स्युर्चतस्त्रो जगत्यो हि वीथोनां मध्यभूमिषु ॥७५॥ चतुर्गोपुरसंयुक्तप्राकारत्रयवेष्टिताः । हेमथोडशसोपानयुत दीप्रा मनोहराः ॥७६॥

१५ काल और १६ महाकाल ये सोलह अद्भुतरूपधारी इन्द्र अपने सोलहों प्रतीन्द्रोंके साथ अपने-अपने वाहनोंपर आरूढ़ होकर अपनी-अपनी परम सामग्रीसे भृषित और अपने-अपने देव-देवी परिवारसे आदृत होकर भृभागको भेदन करके ज्ञानकल्याणक करनेके लिए इस भृतलपर आये ॥५९-६३॥ ये चारों देविनकायोंके स्वामी, अपनी इन्द्राणियों और देवोंसे भृषित, निमेष-रहित उत्तम नेत्रोंके धारक, परम आनन्दराली, कर-कमलोंको जोड़े, जय, नन्द आदि मांगलिक शब्दोंको बोलते श्रीवीर प्रमुको देखनेके लिए उत्सुक अतएव शीघ गमन करते हुए यहाँपर आये ॥६४-६५॥ और उन्होंने समस्त ऋद्वियोंसे परिपूर्ण, रत्न किरणोंसे दिङ्मुखको व्याप्त करनेवाले, देदीप्यमान ऐसे भगवान्के समवशरण मण्डलको दूरसे देखा ॥६६॥

कुबेर आदि महाशिल्पियोंके द्वारा निर्मित जगद्गुरुके उस समवशरणकी रचनाको कहनेके छिए गणधरदेवको छोड़कर और कौन समर्थ हो सकता है।।६७। तो भी भन्य जीवोंके धर्म प्रेमकी सिद्धिके लिए अपनी शक्तिके अनुसार उस समवशरणका कुछ वर्णन करता हूँ ।।६८।। वह समवशरण गोलाकार एक योजन विस्तारवाला था, उसका प्रथमपीठ उत्तम इन्द्रनीलमणियोंसे रचा गया था, अतः वह अत्यन्त शोभायमान हो रहा था ॥६९॥ हे भव्यो, वह वीस हजार मणिमयी सोपानों (सीढ़ियों)से विराजित था और भृतल्से अढाई कोश ऊपर आकाशमें अवस्थित था।।७०।। उसके किनारेके भूभागके सर्व ओर अतिदीप्तिमान् , रत्नधृष्ठिसे निर्मित विशाल धृलिशाल नामका पहला परकोटा था ॥७१॥ वह कहींपर विद्रुम ( मूँगा ) की सुन्दर कान्तिवाला था, कहीं सुवर्ण आभावाला था, कहीं अंजन पुंजके समान कोळी आभावाला था और कहींपर शुक (तोता) के पंखोंके समान हरे रंगवाला था ॥७२॥ कहींपर नाना प्रकारके रत्न और सुवर्णीत्पन्न धूलिके तेज-पुंजसे आकाश में इन्द्रयनुषोंकी शोभाको विस्तारता अथवा हँसता हुआ शोभित हो रहा था ॥७३॥ उसकी चारों दिशाओंमें दीप्ति-युक्त सुवर्णस्तम्भोंके अग्र भागपर मकराकृति मणिमालावाले चार तोरणद्वार सुशोभित हो रहे थे। १७४।। उसके भीतर कुछ दूर चलकर वीथियोंकी मध्य-भूमिमें पूजन-सामग्रीसे पवित्रित चार वेदियाँ थीं ॥७५॥ वे चार गोपुरद्वारोंसे संयुक्त, तीन प्राकारों (कोटों) से वेष्टित, सुवर्णमयी सोलह सीढ़ियोंसे भूषित, देदीप्यमान और मनको

#### १४.९०]

## चतुर्दशोऽधिकार:

१३९

तासां मध्येषु भान्खुण्चैस्तत्प्रमाः पीठिकाः पराः । जिनेन्द्रप्रतिमायुक्ता मणितेजोऽर्चनादिमिः ॥७०॥ पीठिकानां च मध्येषु चतुःपोठानि सच्छ्रिय । त्रिमेखलानि दिण्यानि राजन्ते मणिदीप्तिभिः ॥७८॥ तेषां मध्येषु राजन्ते कनस्काञ्चननिर्मिताः । मध्यभागजिनाचांच्या मूर्ष्नि छत्रत्रयान्विताः ॥७९॥ तृक्षाः सार्थकनामानो दुर्वृशां मानखण्डनात् । मानस्तम्भा ध्वजेषंण्यागीतनृत्यप्रकीणकैः ॥८०॥ तेषां पर्यन्तपृथ्वीषु सन्ति वाष्यः सहोत्पलाः । दिशं प्रति चत्त्वो मणिसोपानमनोहराः ॥८१॥ नन्दोत्तरादिनामानस्ता नृत्यन्त इवोर्जिताः । कर्मिहस्तैविभार्षुण्वैगांचन्त्यो वालिगुञ्जनैः ॥८२॥ तासां तरेषु विचन्ते कुण्डान्यम्बुभृतानि च । तथात्रागतमन्यानां पादप्रक्षालनाय च ॥८३॥ स्तोकान्तरं ततोऽतीत्य वीथीं वीथीं च तां घराम् । चिताम्बुखातिका वन्ने द्विरेकैः कमलाकरैः ॥८४॥ माति सा वातसंघहोत्यतरङ्गे रवोत्करैः । नृत्यन्तीव सुदा गायन्तीव वा तन्महोरसवे ॥८५॥ तदन्तःस्यं महोभागमवृणोत्सल्लतावनम् । वल्लीगुल्महुमौघोत्यसर्वतुकुसुमान्वितम् ॥८६॥ रम्याः क्रीडाद्यो यत्र सशय्याइच लतालयाः । पुष्पप्रकरसंकीणी धत्तये देवयोषिताम् ॥८६॥ चन्द्रकान्तिका यत्र लताभवनमध्यगाः । श्रीतला नाकिनाथानां विश्रामाय मनोहराः ॥८८॥ तद्वनं राजतेऽतीव सुन्दरं सफलं प्रियम् । अशोकाधैर्महावृक्षेस्तुङ्गेद्विरेष्ठपुक्षनैः ॥८९॥ वत्रोधितीय सुन्तरं रापर्थण महात्वस्त । प्रकारः प्रथमो वत्रे तुङ्गो हरण्मयो महान् ॥९०॥

हरण करनेवाली थीं ॥७६॥ उन वेदियोंके मध्यभागमें जिनेन्द्रदेवकी प्रतिमासहित, मणियोंकी कान्ति और पूजनसामग्रीसे युक्त चार ऊँचे पीठ (सिंहासन) शोभायमान थे ॥७०॥ उन पीठोंके मध्यमें चार और छोटे पीठ थे जो उत्तम शोभासे, मणियोंकी कान्तिसे और दिव्य तीन मेखला-(कटिनी-) युक्त शोभित हो रहे थे ॥७८॥ उनके मध्यमें चमचमाते सुवर्णसे निर्मित, मध्यभागमें जिनप्रतिमासे युक्त, शिखरपर तीन छत्रोंसे शोभित, ध्वजा, घण्टा आदिसे युक्त, उन्नत, मिथ्यादृष्टियोंके मान-खण्डनसे सार्थक नामवाले चारों दिशाओंकी वेदियोंपर चार मानस्तम्भ थे, जिनके समीप देव-देवांगनाएँ गीत-नृत्य करती हुई चामर ढोर रही थीं ॥७९-८०॥

उन मानस्तम्भोंके समीपवाछी भूमिपर चारों दिशामें मणिमयी सीदियोंसे मनो-हर, जलभरी और कमलोंसे युक्त ऐसी चार वापियाँ थी॥८१॥ उन वापियोंके नन्दा, नन्दोत्तरा आदि नाम थे, वे अपने जल्ल-तरंगरूपी हाथोंसे नाचती हुई-सी, और कमलोंपर भौरोंकी गुंजारसे गाती हुईके समान अत्यन्त शोभित हो रही थीं ॥८२॥ उन वापियोंके किनारोंपर जलसे भरे हुए कुण्ड विद्यमान थे, जो भगवान्की वन्दना-यात्राके लिए आनेवाले भव्य जीवोंके पाद-प्रक्षालनके लिए बनाये गये थे ॥८३॥ वहाँसे थोड़ी दूर आगे चलकर वीथी ( गली ) थी और वीथी-धराको घेरकर अवस्थित, जलसे भरी, कमलोंके समूहों और भौरोंसे . ज्याप्त खाईँ थी ॥८४॥ वह खाईँ पवनके आघातसे उत्पन्न हुई तरंगोंसे और तरंग-जनित शब्दोंसे भगवानके ज्ञानकल्याणकके महोत्सवमें नृत्य करती और गाती हुई सी शोभित हो रही थी ॥८५॥ उसके भीतरके भूभागको उत्तम छताओंका वन घेरे हुए था और वह छतावन अनेक प्रकारकी वेटों, गुल्मों और वृक्षोंमें छगे हुए सर्व ऋतुओंके फूटोंसे संयुक्त था ॥८६॥ वहाँपर रमणीक अनेक क्रीड़ा करनेके पर्वत थे, जो उत्तम शब्याओंसे, छतामण्डपोंसे और पुष्प-समृहसे व्याप्त थे और जो देवांगनाओंके क्रीडा-कौत्हल एवं विश्रामके लिए बनाये गये थे ॥८७॥ उन पर्वतोंपर लताभवनोंके भीतर देवेन्द्रोंके विश्रामके लिए शीतल और मनोहर चन्द्रकान्तमयी शिलाएँ रखी हुई थीं ॥८८॥ उन पर्वतींपर अशोक आदिके ऊँचे महावृक्षोंसे और उनके पुष्पोंपर भौरोंकी मुंजारोंसे युक्त फलझाली, अतीव सुन्दर प्रियवन झोभायमान था ॥८९॥ उसके आगे कुछ दूर चलकर महीतलको घेरे हए, सुवर्णमयी महान उन्नत प्रथम

#### श्री-वोरवर्धमानचरिते

[ १४.९१-

स्वाङ्गोपरितलेऽन्तर्यहिर्लग्नमाँकिकादिमिः । नारासंतिवाङ्कां स दघच्छ्रोमान् मनोहरः ॥९१॥ किचिद्विद्वमकान्स्याद्व्यः कचिन्नवघनच्छविः । किचच सुरगोपाभ इन्द्रनीलच्छिवः कचित् ॥९२॥ किचिद्विद्वप्रस्तांश्चरचितेन्द्रधनुर्महान् । विद्युदा पिञ्चरोऽनेकवणाँग्धिमिर्वमाँ तराम् ॥९३॥ स हसन्निव द्विप्व्याप्रसिद्धंसादिदेहिनाम् । वस्त्रीनं नुमयूराणां युग्मरूपेदिवतोऽखिलः ॥९४॥ महान्ति गोपुराण्यस्य शोभन्ते दिक्चतुष्ट्ये । राजितानि विभूमानि प्रहसन्तीव तेजसा ॥९५॥ पद्यरामयेस्तुङ्गेः शिखरैव्यामलिङ्गिः । श्व्हाणीव महामेरोगीपुराणि वसुस्तराम् ॥९६॥ तीर्थेशस्य गुणानेषु गायन्ति देवगायनाः । केचिच्छृण्यन्ति नृत्यन्ति केचिदाराधयन्ति च ॥९७॥ भृङ्गारकलशाब्दाद्या मङ्गलद्वय्यसूतयः । प्रत्येकं गोपुरेव्वासन्तर्योत्तरतप्रमाः ॥९८॥ स्वासरणनानाभाविचित्रीकृतखाङ्गणाः । प्रत्येकं गोपुरेव्वासन्तर्योत्तरतप्रमाः ॥९८॥ निसर्गमास्वरे काये विभोः स्वानवकाशताम् । मस्वेवामरणान्यस्थुनिरुध्य तोरणानि भोः ॥ २००॥ द्वारोपान्वेषु राजन्ते शङ्खाद्या निध्यो नव । वैराययेण जिनेन्द्रेण तिष्ठन्तीवावधीरिताः ॥१०१॥ तिषुमिर्भूमिभिस्तुङ्गो भातस्ती नाच्यमण्डपो । मुक्तेक्षिधास्मकं मार्गं सता वक्तुमिवोद्यते ॥१०२॥ तिषुभिर्मूमिभिस्तुङ्गो भातस्ती नाच्यमण्डपो । मुक्तेक्षिधास्मकं मार्गं सता वक्तुमिवोद्यते ॥१०३॥ हिरण्मयवृह्वस्तम्मौ शुद्धस्काटिकमित्तिकौ । तेषु मण्डपरङ्गेषु नृत्यन्ति स्माप्यरोवराः ॥१०४॥

प्राकार था ॥९०॥ उस प्राकारके ऊपर, नीचे और मध्यभागमें मोती लगे हुए थे, जिनके द्वारा शोभायक वह मनोहर प्राकार ताराओंकी परम्पराकी शंकाको धारण कर रहा था। १९१। वह प्राकार कहींपर विद्वमकी कान्तिसे युक्त था, कहींपर नवीन मेघकी छविको धारण कर रहा था, कहींपर इन्द्रगोप-जैसी छाछ शोभासे युक्त था और कहींपर इन्द्रनीलमणिकी नीली कान्तिको धारण कर रहा था।।९२।। कहीं पर नाना प्रकारके रत्नोंकी किरणोंसे महान इन्द्र-धनुषकी शोभाको विस्तार रहा था और कहींपर अनेक वर्णवाले रत्नोंकी किरणोंसे यक्त होकर बिजलीकी होभा दिखा रहा था।।९३।। वह समस्त प्राकार हाथी, व्याघ्र, सिंह, हुँस आदि प्राणियों, मनुष्यों और मयूरोंके जोड़ोंसे, तथा वेटोंके समृहोंसे हँसते हुएके समान शोभायमान था ॥९४॥ इस प्राकारकी चारों दिशाओं में तीन भूमियों ( खण्डों ) बाले विशाल रजतमयी चार गीपुर शोभित थे, जो अपने तेजसे हँसते हुएके समान प्रतीत हो रहे थे।।९५॥ वे गोपुर पद्मरागमयी, ऊँचे आकाशको उल्लंघन करनेवाले शिखरोंसे ऐसे शोभित हो रहे थे मानो महामेरके उन्नत शिखर ही हों।।९६।।उन शिखरोंपर कितने ही गन्धर्व देव तीर्थेश्वरके गुणोंको गा रहे थे, कितने ही उन गुणोंको सुन रहे थे, कितने ही नृत्य कर रहे थे और कितने ही तीर्थं कर देवकी आराधना कर रहे थे ॥९०॥ प्रत्येक गोपुरपर भुङ्गार, कलश, दर्पण आदि आठों जातिके मंगलद्रव्य एक सौ आठ-एक सौ आठकी संख्यामें विराजमान थे।।९८॥ प्रत्येक गोपुर द्वारपर नाना प्रकारके रत्नोंकी कान्तिसे गगनांगणको चित्र-विचित्र करनेवाले सौ-सौ तोरण शोभायमान हो रहे थे ॥९९॥ उन तोरणोंमें लगे हुए आभूषण ऐसे प्रतीत होते थे, मानो स्वभावसे ही प्रकाशमान प्रभुके शरीरमें रहनेके छिए अवकाशको न पाकर वे अब तोरणोंको ब्याप्त करके अवस्थित हैं ॥१००॥ उन द्वारोंके समीप रखी हुई अंख आदि नवों निधियाँ ऐसी जान पड़ती थीं, मानो जिनेन्द्रदेवके द्वारा वैराग्यसे तिरस्कृत होकर द्वारपर ही ठहरकर भगवानकी सेवा कर रही हैं।।१०१।। इन गोपुर द्वारोंके भीतर एक-एक महावीथी थी, जिसके दोनों पार्र्वभागोंमें दो-दो नाट्यशालाएँ थीं। इस प्रकार चारों दिशाओंमें दो-दो महानाट्यशालाएँ थीं ॥१०२॥ तीन भूमियों (खण्डों ) से युक्त, ऊँचे वे नाट्यमण्डप ऐसे शोभित हो रहे थे, मानो सञ्जनोंको मुक्तिका रत्नत्रयस्यरूप त्रियात्मक मार्ग कहनेके छिए उद्यत हैं ॥१०३॥ उन नाट्यमण्डपोंके विशाल स्तम्भ सुवर्णमयी थे, उनकी भित्तियाँ निर्मल

### १४.११८]

## चतुर्दशोऽधिकारः

१४१

बीणया सह गायन्ति काश्चिच्च विजयं विभोः । दिव्यकण्डाइचगन्धर्वाः कैवहयादिभवान् गुणान् ॥१०५ ततो धूपधरौ हो हो वीथीनगमुभयोदिँशोः । धूपधूमेस्ततामोदैः सुगन्धीकृतखाङ्गणो ॥१०६॥ तत्र विश्यन्तरेष्वासंद्वतस्रो वनवीथयः । सर्वतु फलपुष्पाख्या नन्दनाया इवापराः ॥१००॥ अशोकसप्तपर्णाख्यचम्पकाम्रमहीस्हाम् । वनानि तानि भान्ययुच्चैस्तुङ्गैः पाद्पवजैः ॥१०८॥ वनानां मध्यभागेषु कविद्वाप्यो लसजलाः । त्रिकोण्यद्व चतुष्कोणाः पुष्करिण्यः कविष्यराः ॥१०९॥ कविद्वम्पणि रम्याणि कविद्वाकीडमण्डगाः । कविष्येक्षालयास्तुङ्गादिचत्रशालाः कविच्छुभाः ॥११०॥ एकशाला हिशालाद्या दोप्राः प्रासादपङ्कयः । कविष्कोष्ठायस्तुङ्गादिचत्रशालाः कविच्छुभाः ॥११०॥ एकशाला हिशालाद्या दोप्राः प्रासादपङ्कयः । कविष्कोद्याप्रदेशाः स्युः कविच कृतकाद्वयः ॥१११॥ अशोकवनमध्ये स्यादशोकदवैत्यपादपः । पीठं त्रिमेखलं हैमं रम्यं तुङ्गमिष्टितः ॥११२॥ चतुर्गोपुरसंबद्धतिशालपरिवेष्टितः । त्रयछत्राङ्कितो मूर्षि रणदण्योऽतिसुन्दरः ॥११६॥ धवानिर्माङ्गल्यद्वव्यश्रीप्रतिमादिभिः । नाति देवाचैनैः सोऽत्र जम्बूगृक्ष इवोन्नतः ॥११४॥ चतुर्विद्वस्य या सन्ति दीप्राः श्रीजिनमूर्वयः । ताः सुरेन्द्राः स्वपुण्याय पूजयन्ति महाचैनैः ॥१९४॥ पत्र शेषवनेषु सुश्रैत्यगृक्षाः सुरार्विताः । सत्रपर्णाद्यो रस्वाद्यञ्चाहंस्रतिमादिभिः ॥१९४॥ मालाखुकमयूराब्जहंसानां गरुदशम्ता । सत्रपर्णादयो रस्वाद्यव्यास्यिक्तिमिवोद्यतः ॥१९९॥ दशमेदा ध्वास्तुङ्गाः स्युर्मोहारिज्ञा । स्रार्माद्वयभेभेन्द्रचक्राणां दिव्यस्पिणाम् ॥१९७॥ दशमेदा ध्वास्तुङ्गाः स्युर्मोहारिज्ञाः । स्रार्मोह्यान्वसभेभेन्द्रचक्राणां दिव्यस्पिणाम् ॥१९०॥ दशमेदा । स्वास्तुङ्गाः स्युर्मोहारिज्ञयार्जिताः । प्रमोक्षिजगरीस्वयंभक्षकर्तिमिवोद्यताः ।।१९८॥

स्फटिक मणिमयी थीं। उन मण्डपोंके भीतर उत्तम अप्सराएँ नृत्य कर रही थीं।।१०४॥ कितनी ही देवियाँ वीणाके साथ प्रभुके विजयका गान कर रही थीं और कितने ही दिञ्य कण्ठवाले गन्धर्व भगवान्के कैवल्यप्राप्तिसे उत्पन्न हुए गुणोंको गा रहे थे ॥१०५॥ उन वीथियोंकी दोनों दिशाओंमें दो-दो घूपघट थे, जिनके घूपकी सुगन्धीको विस्तारनेवाले घुएँके द्वारा गगनांगण सुगन्धित हो रहा था।।१०६। उसके आगे कुछ दूर चलकर वीथियोंके मध्यमें चार वनवीथियाँ थीं, जो सर्व ऋतुके फल-फूलोंसे युक्त दूसरे नन्दनादि वनोंके समान मालूम पड़ती थीं ॥१०७॥ उन वनवीथियोंमें अशोक, सप्तपर्ण, चम्पक और आम्रवृक्षोंके वन थे. जो कि अति उन्नत वृक्षसमृहोंसे शोभित हो रहे थे॥१०८॥ उन वनोंके मध्यभागमें जलसे भरी हुई वापियाँ थीं और केहींपर तिकोन और चतुष्कोनवाळी पुष्करिणियाँ थीं ॥१०९॥ उन वनोंमें कहींपर सुन्दर भवन थे, कहींपर सुन्दर क्रीडामण्डप थे, कहींपर दर्शनीय प्रेक्षागृह थे और कहींपर उन्नत शोभायुक्त चित्रशालाएँ थीं ॥११०॥ कहींपर एक खण्डवाले और कहीं-पर दो खण्डवाले देदीप्यमान प्रासादोंकी पंक्तियाँ थीं, कहींपर क्रीडास्थल थे और कहींपर कृत्रिम पर्वत थे ॥१९९॥ वहाँ अशोक वनके बीचमें अशोक नामका चैत्यवृक्ष था, जिसका पीठ रम्य, सुवर्णमयी तीन मेखलाओंबाला था और वह चैत्यवृक्ष बहुत ऊँचा था ॥११२॥ चैत्यवृक्ष तीन शालों (कोटों) से वेष्टित था, प्रत्येक शालमें चार-चार गोपुर द्वारथे। वह चैत्यवृक्ष तीन छत्रोंसे युक्त था और उसके शिखरपर शब्द करता हुआ अतिसुन्दर घण्टा अवस्थित था॥११३॥ वह चैत्यवृक्ष ध्वजा, चामर आदि संगल द्रव्योंसे और श्री जिनदेवकी प्रतिमा आदिसे युक्त था, देवगण जहाँपर पूजन कर रहे थे और वह जम्बृबुक्षके समान उन्नत था ॥१९४॥ इस चैत्यबुक्षके ऊपर चारों दिशाओंमें दीप्तियुक्त श्री जिनम्तियाँ थीं, जहाँपर आकर अपने पुण्योपार्जनके हिए देवेन्द्र महान् द्रव्योंसे उनकी पूजा कर रहे थे ॥११५। इसी प्रकार शेष वनोंमें भी देवोंसे पूजित, छत्र-चामर और अर्हत्प्रतिमाओंसे युक्त रमणीय सप्तपर्णादि चैत्यवृक्ष थे ॥११६॥ माला, शुक्र, मयूर, कमल, हंस, गरुड़, सिंह, वृषभ, हाथी और चक्र इन दश चिह्नोंकी धारक दिव्य रूपवाली ऊँची ध्वजाएँ फहराती हुई ऐसी ज्ञात होती थीं मानो मोह-शत्रुको जीत छेनेसे उपार्जित प्रभुके तीन लोकके ऐइवर्यको एकत्रित करनेके लिए उद्यत हुई हो ॥११७-११८॥

#### श्री-वोरवर्धमानचरिते

[ १४.११९-

एकैकस्यां दिशि ज्ञेयाः प्रत्येकं पाळिकेतवः । अष्टोत्तरशतं रम्यास्तरङ्गा इव खाम्बुधेः ॥११९॥ मस्दान्दोळितस्तेषां खे भ्रमन्नं शुक्तेक्तरः । ज्याज्ञहू षुंरिवाभाति जिनाचयि जगज्जनान् ॥१२०॥ स्वकंतुषु खजो रम्याः सौमनस्यो छलम्बिरं । वस्त्रध्यजेषु दिव्यानि स्क्ष्मवस्त्राणि च स्फुटम् ॥१२१॥ इति वहाँदिकंत्वेषु ध्वजेषु सुरशिदियभिः । राजन्ते निर्मिता दिव्या मयूराद्याः सुमूर्तयः ॥१२२॥ अशीत्यग्रं सहस्त्रं स्युर्दिश्येकस्यां च पिण्डताः । चतुर्दिश्च नभोहित्रिचतुरङ्गप्रमा ध्वजाः ॥१२३॥ अशीत्यग्रं सहस्त्रं स्युर्दिश्येकस्यां च पिण्डताः । चतुर्दिश्च नभोहित्रिचतुरङ्गप्रमा ध्वजाः ॥१२३॥ तत्रोऽभ्यन्तरसूर्मागे शालोऽस्ति द्वितीयो महान् । श्रीमानर्जुननिर्माणः प्राक्षाळवर्णनासमः ॥१२४॥ पूर्ववद्गोपुराण्यस्य राजतानि भवन्ति वै । तेष्वाभरणिवन्यस्ततोरणानि महान्ति च ॥१२५॥ विधयो मङ्गळद्वया नाट्यशालाद्व यं भवेत् । तद्वद्यूष्यद्यौ हो हो महावोध्युभयं तयोः ॥१२६॥ स्याद्वाध्यताळयोगीतनर्तनादिकदम्वकम् । शेषोऽत्रापि विधिक्तेय आद्यताळसमोऽखिलः ॥१२८॥ तत्रो विध्यन्तरेष्वस्यां कक्षायां मास्वरं वनम् । नानारत्तप्रभोत्कर्षेरासीत्कत्वमहीस्हाम् ॥१२८॥ तत्रो विध्यन्तरेष्वस्यां कक्षायां सफ्ला वराः । दिव्यस्वयनस्रपूषाद्या राजायन्तेऽत्र संपदा ॥१२९॥ देवोदमकुरवोऽत्रेशमागता इव सेवितुम् । शोमन्ते दशभदैः स्वः सहाळं कर्षावासिः ॥१३०॥ विध्यानि फळान्येषां पल्लवा अञुकानि च । माळाः शाखाप्रकम्बयो दोष्ठाः प्रारोहयष्टयः ॥१३२॥ व्योतिष्काः उयोतिरङ्गेषु दीपाङ्गेषु च नाकजाः । भावनेन्द्राः स्वाङ्गेषु दति कोडां प्रकुर्वते ॥१३२॥ अस्मन् वनान्तरेऽभूवन् दिव्याः सिद्धार्थपादपाः । विद्धार्चधिष्ठितार्ष्ठत्रचामरादिविराजिताः ॥१३२॥

एक-एक दिशामें प्रत्येक चिह्नवाली एक सौ आठ रमणीय ध्वजाएँ जानना चाहिए। वे ऐसी प्रतीत होती थीं, मानो आकाशरूप समुद्रकी तरंगें ही हों ॥११९॥ उन ध्वजाओंके पवनसे हिल्ले और चारों ओर घमते हुए वस्न ऐसे मालूम होते थे मानो जिनराजके पूजनके लिए जगत्के जनोंको बुला ही रहे हों॥१२०॥ उन दश चिह्नवाली ध्वजाओंमें-से माला चिह्नवाली ध्वजाओं में रमणीक फुटोंकी मालाएँ लटक रही थीं। वस्न-चिह्नवाली ध्वजाओं में सूक्ष्म चिकने वस्र लटक रहे थे ॥१२१॥ इसी प्रकार मयूर आदि चिह्नवाली ध्वजाओंमें देव-शिल्पियों द्वारा निर्मित सुन्दर मूर्तिवाले मयूर आदि शोभित हो रहे थे ॥१२२॥ वे ध्वजाएँ एक-एक दिशामें एक हजार अस्सो (१०८०) थीं और चारों दिशाओंकी मिलाकर चार हजार तीन सौ बीस ( ४३२० ) थीं ॥१२३॥ उससे आगे चलकर भीतरी मुभागमें चाँदीसे बना हुआ, लक्ष्मीयुक्त दूसरा महान् शाल (कोट) था, जिसका वर्णन प्रथम शालके समान ही जानना चाहिए ॥१२४॥ इस झाळमें भी पूर्वझाळके समान ही रजतमयी गोपुर द्वार थे और वहाँपर आभृषणोंसे युक्त बड़े-बड़े तोरण थे ॥१२५॥ यहाँपर भी पूर्वके समान नवनिधियाँ, अष्ट-प्रकारके मंगळद्रव्य, दो-दो नाट्यशालाएँ और दो-दो धूपघट महावीर्थाके दोनों ओर थे ॥१२६॥ उन दोनों नाट्यशालाओंमें गीत-नृत्य आदि तथा शेष समस्त विधि भी प्रथम शालके समान जानना चाहिए ॥१२७॥ इससे आगे वीथीके अन्तरालमें नाना प्रकारके रत्नींकी प्रभासे शोभित कल्पवृक्षोंका एक देदीप्यमान वन था। जिसमें दिव्य माला, वस्न, आभूपण आदिकी सम्पदासे युक्त ऊँचे, फ़ुबाले, और उत्तम छायाबाले रमणीक कल्पवृक्ष शोभायमान हो रहे थे ॥१२८-१२९॥ उन्हें देखकर ऐसा ज्ञात होता था मानो देवकुर और उत्तरकुर ही अपने दश जातिके कल्पवृक्षोंके साथ भगवान्की सेवा करनेके हिए यहाँपर आये हैं ॥१३०॥ उन कल्पवृक्षोंके फल आभूषणोंके समान, पत्ते वस्त्रोंके समान, और शाखाओंके अग्रभागपर लटकती हुई देदीप्यमान मालाएँ वट-वृक्षकी जटाओंके समान प्रतीत होती थीं ॥१३१॥ इन कल्पवृक्षों में-से ज्योतिरंग कल्पवृक्षोंके नीचे ज्योतिष्क देव, दीपांग कल्पवृक्षोंके नीचे कल्पवासी देव, और मालांग कल्पवृक्षोंके नीचे भवनवासी इन्द्र क्रीड़ा करते हुए विश्राम कर रहे थे ॥१३२॥ इन कल्पवृक्षोंके वनके मध्यमें दिव्य सिद्धार्थ वृक्ष थे, जो कि सिद्ध प्रतिमाओंसे

### १४.१४८ ]

# चतुर्दशोऽधिकारः

१४३

पूर्वोक्ता वर्णना चैत्यवृक्षेण्वत्रापि योज्यताम् । किं कल्पाङ्त्रिपा प्ते संकल्पितसुभोगदाः ॥१२४॥ पर्यन्तेऽथ वनानां सद्दम्यास्त वनवेदिका । चामीकरमयै रत्नैः खिचताङ्गी प्रमास्वराः ॥१२५॥ राजतानि विराजन्ते तस्यां सद्गोपुराणि वै । सुकाल्यनदामौधैर्वण्टाजालप्रलम्बनैः ॥१२६॥ सङ्गीतातोखनुत्तैश्च पुष्पमाल्याष्टमङ्गलैः । उत्तुङ्गशिखरैदींप्रेः रत्नाभरणतोरणैः ॥१२६॥ सङ्गीतातोखनुत्तैश्च पुष्पमाल्याष्टमङ्गलैः । उत्तुङ्गशिखरैदींप्रेः रत्नाभरणतोरणैः ॥१२६॥ ततो वीध्यन्तरालस्यां विविधा ध्वजपङ्कयः । पर्ग महोमलंचकुर्हेमस्तम्माग्रलम्बताः ॥१२८॥ मणिपीरेषु सुस्थास्ते शोभन्ते स्वोज्ञतिश्चिया । कर्मारिविजयं भर्तुः पुंसां वक्तुमियोद्यताः ॥१२९॥ अष्टाशीत्यङ्गलान्येषां रुन्दृत्वं गणिभिर्मतम् । पञ्चविद्यतापानि स्तम्भानामन्तरं विदुः ॥१४०॥ मानस्तम्भा ध्वजास्तम्भाः सिद्धार्थचैत्यपादपाः । स्त्पाः सतोरणाः सर्वे प्रकारा वनवेदिकाः ॥१४२॥ प्रोक्तास्तीर्थकरोत्सेषादुरसेषेत द्विष्ठगुणाः । आयामयोग्यमेतेषां विस्तारं ज्ञानिनो विदुः ॥१४२॥ वनानां सर्वहम्याणां पर्वतानां तथैव च । तुङ्गत्वमेतदेवोक्तं द्वादशाङ्गाविष्यारगैः ॥१४२॥ वदत्ति वेदिकादीनामुरसेधाच्च चतुर्थकम् । तिस्तारं विद्वतत्वज्ञा गणाधीकाः सुराचिताः ॥१४५॥ वदन्तवः कचित्वाप्यः कचित्रकतमण्डलम् । कचित्रसमागृहादीनि भवन्त्यत्र वनान्तरे ॥१४६॥ वनविदिका कचित्रस्तो वक्तिम्या तुङ्ग चतुर्गोपुरसूषिता ॥१४७॥ अस्यास्तोरणमाङ्गल्यद्वयासरणसंपदः । गीतनर्तनवाद्याद्या विज्ञेयाः पूर्ववर्णिताः ॥१४०॥ अस्यास्तोरणमाङ्गल्यद्वयासरणसंपदः । गीतनर्तनवाद्याद्या विज्ञेयाः पूर्ववर्णिताः ॥१४८॥

अधिष्ठित और छत्र-चामरादि विभृतिसे विराजित थे ॥१३३॥ पूर्वमें जो चैत्यवृक्षोंका वर्णन किया गया है वह इन सिद्धार्थ बृक्षोंमें भी समझना चाहिए। किन्तु ये कल्पवृक्ष संकल्पित सभी उत्तम भोगोंको देनेवाले थे ॥१३४॥ इन कल्पवृक्षोंके वनोंके चारों ओर एक रमणीक वनवेदिका थी जो कि सुवर्ण-निर्मित, रत्नोंसे जड़ी हुई और अति प्रभायुक्त थी ॥१३५॥ उस वनवेदिकामें मोतियोंकी लटकती हुई मालाओंके पुंजसे और लटकते हुए घण्टा-समृहसे युक्त रजतमयी चार उत्तम गोपुर द्वार थे ॥१३६॥ वे सब संगीत, वादित्र और नृत्योंसे, पुष्पमाला आदि अष्टमंगलद्रव्योंसे, ऊँचे शिखरोंसे तथा देदीप्यमान रत्नोंके आभूषणवाले तोरणोंसे शोभित थे।।१३७। उससे आगे वीथीके अन्तरालमें सोनेके स्तम्भोंके अप्रभागपर फहराती हुई अनेक प्रकारकी ध्वजा-पंक्तियाँ वहाँकी श्रेष्ठ मूमिको अलंकृत कर रही थीं।।१३८॥ मणिमयी पीठोंपर अवस्थित वे ध्वजस्तम्भ अपनी उन्नत शोभासे ऐसे शोभित हो रहे थे, मानो स्वामीकी कर्म-रात्रकी जीतको पुरुषोंसे कहनेके लिए ही उद्यत हो रहे हैं ॥१३९॥ उन ध्वजास्तम्भोंकी मोटाई अठासी (८८) अंगुल और स्तम्भोंका पारस्परिक अन्तराल पचीस (२५) धनुष गणधरोंने बताया है। समवशरणमें स्थित सर्व मानस्तम्भ, ध्वजास्तम्भ, सिद्धार्थ-वृक्ष, चैत्यवृक्ष, स्तुप, तोरण-सहित प्राकार और वनवेदिकाएँ तीर्थंकरके झरीरकी ऊँचाईसे बारह गुनी ऊँचाईवाली कही गयी हैं। इनका आयाम और विस्तार ज्ञानियोंको इनके योग्य जान छेना चाहिए ॥१४०-१४२॥ समवशरणमें स्थित वनोंकी, सर्व भवनोंकी तथा पर्वतोंकी ऊँचाई भी इतनी ही द्वादशांग श्रुत-सागरके पारगामी गणधर देवोंने कही है ॥१४३॥ पर्वत अपनी ऊँचाईसे आठ गुणित विस्तीर्ण हैं, और स्तूपोंकी मोटाई उनकी ऊँचाईसे निश्चयतः कुछ अधिक है ॥१४४॥ विश्वतत्त्र्योंके झाता, देव-पूजित गणधरदेव वनवेदिकादिकी चौडाई ऊँचाईसे चौथाई कहते हैं।।१४५।। इस वनके मध्यमें कहीं नदियाँ, कहीं वापियाँ, कहीं सिकता-(बालुका-) मण्डल, और कहींपर सभागृह आदि थे।।१४६॥ इन वनवीथीको घेरे हए सुवर्णमयी, उन्नत और चार गोपुर द्वारोंसे भूषित वनवेदिका थी ॥१४०॥ इसके तोरणद्वार, मांगलिक द्रव्य, आभूषण सम्पदा, और गीत-नृत्य वादित्रादिकी शोभा पूर्वोक्त वर्णनके समान ही जाननी चाहिए ॥१४८॥

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १४.१४९-

अथोल्लङ्घ प्रतोली तां परितः परिवीध्यभूत् । नानाप्रासादपङ्किभिनिर्मिता देवशिष्पिमः ॥१४९॥ हिरणमयमहास्तम्मा वज्राधिष्ठानवन्धिताः । चन्द्रकान्तरीला दिव्यमित्तयो मणिचित्रिताः ॥१५०॥ सहम्बंहितलाः केचित्रलेचित्र तिचतुस्तलाः । चन्द्रशालयुताः केचित्रलभिच्छन्दशोभिताः ॥१५१॥ प्रासादा भान्ति ते तुङ्गाः स्वतेजोम्बुधिमध्यगाः । दीप्रा उत्तुङ्गक्र्याग्रेध्योन्स्तया निर्मिता इव ॥१५२॥ क्र्यागरसमागेहप्रेक्षशाला वयुः कचित् । शध्यासनयुतास्तुङ्गाः सोपानाः देविताम्बराः ॥१५२॥ स्तान्धर्वाः सुरा व्यन्तरा उत्योतिकाः लगेद्वराः । पत्रगाः किन्तरैः सार्धं रमन्ते तेषु चान्वहम् ॥१५४॥ केचित्तद्गीतगानैश्च केचिद्धादित्रवादनैः । नृत्तधर्मादिगोष्ठीमिर्जिनमाराधयन्ति ते ॥१५५॥ पद्मरागमयास्तुङ्गादिवताः स्तूपा नवोद्ययुः । वीथोनां मध्यभूभागे सिद्धार्हेत्वतिमावजैः ॥१५६॥ स्तूपानामन्तरेष्वेषां मणितोरणमःलिकाः । विचित्रतनमोभागा भान्तीवेन्द्रधनुर्निमाः ॥१५७॥ दिधाच्चीधेर्ध्वजच्छत्रसर्वमङ्गलसंपदा । धर्ममूर्तय एवेव राजन्ते ते स्वतेजसा ॥१५८॥ तत्रामिषिद्य संपूज्य मन्व्यस्ता प्रतिमाः पराः । ततः प्रदक्षिणीकृत्य स्तुवाऽज्येग्स्ति सदृत्वपम् ॥१५९॥ सत्पहस्यविलिरद्धामुलङ्घ तां महीं ततः । नमःस्पिटकशाचेऽभ्रत्सुरुरउज्योत्स्नात्तिकःः ॥१६०॥ विश्वत्वन्तेशस शालस्य दिव्यानि गोपुराणि च । पद्यरागमयान्युच्चैर्मव्यरागमयानि च ॥१६१॥ अत्रापि पूर्ववद्तेया मङ्गलह्वश्यतंयः । । वेपथ्यतेरणाः सर्वे निधयो नर्तनादयः ॥१६२॥

इसके पश्चात् इस प्रतोळीको उल्छंघन करके उससे आगे सर्व ओर एक और वीथी थी जो देव-शिल्पियोंसे निर्मित नाना प्रकारके प्रासाद-( भवन )-पंक्तियोंसे शोभित हो रही थी ॥१४९॥ उन प्रासादोंके सुवर्णमयी महास्तम्भ थे, उनका वज्रमय अधिष्ठान बन्धन था, चन्द्रकान्तमणिमयी शिलावाली उनकी दिव्य भित्तियाँ थीं और वे नाना प्रकारकी मणियोंसे जडी हुई थीं ॥१५०॥ उस प्रासाद-पंक्तिमें कितने ही भवन दो खण्डवाले, कितने ही तीन खण्डवाले और कितने चार खण्डवाले थे। कितने ही चन्द्रशाला ( छत ) से युक्त थे और कितने ही वलभी (छजा और गेलेरी) से शोभित थे ॥१५१॥ देदीष्यमान, ऊँचे कूटाब्रोंसे शोभित, अपने तेजकान्तिरूपी समुद्रके मध्यमें अवस्थित वे प्रासाद ऐसे शोभा दे रहे थे, मानो चन्द्रकी चन्द्रिकासे ही निर्मित हुए हों ॥१५२॥ वे प्रासाद कूटागार, सभागृह, प्रेक्षणशाला, शय्या और आसनोंसे युक्त एवं उत्तुंग थे। उनके सोपान अपनी धवलिमासे आकाशको . धवलित कर रहे थे ॥१५३॥ उनमें गन्धर्व, व्यन्तर, ज्योतिष्क और पन्नगदेव, तथा विद्याधर किन्नरोंके साथ सदा क्रीडा कर रहे थे ॥१५४॥ उनमें से कितने ही गीत-गायनोंसे, कितने ही वादित्र बजानेसे, कितने ही नृत्योंसे और कितने ही धर्मगोष्ठी आदिके द्वारा जिनभगवानकी आराधना कर रहे थे ॥१५५॥ उन वीथियोंके मध्य भूभागमें पद्मराग मणिमयी, नौ ऊँचे स्तूप थे जो सिद्ध और अरहन्तदेवकी प्रतिमाओंके समृहसे युक्त थे ॥१५६॥ इन स्तूर्पोके अन्तरार्ल्मे नभोभागको चित्र-विचित्रित करनेवाली मणिमयी तोरणमालिकाएँ इन्द्रेघनुषके समान शोभित हो रही थीं ॥१५७॥ वे अईन्त-सिद्धोंकी प्रतिमासमृहसे, ध्वजा-छत्रादि सर्व सम्पदासे और अपने तेजसे धर्ममृर्तियोंके समान शोभायमान हो रहो थी ॥१५८॥ वहाँपर जाकर भन्य जीव उन उत्तम प्रतिमाओंका अभिषेक कर, पृजन कर, प्रदक्षिणा देकर और स्तुति करके उत्तम धर्मका उपार्जन कर रहे थे ॥१५९॥ इस स्तूप और प्रासादोंकी पंक्तिसे व्याप्त वीथीवाली भूमिका उल्लंघन कर उससे कुछ आगे अपनी स्फरायमान सुभ्र ज्योतस्नासे दिग्भागको आलोकित करनेवाला, आकाशके समान स्वच्छ स्फटिकमणिमर्यो एक शाल (प्राकार) था। इस शालके पद्मरागमणिमयी, ऊँचे दिव्य गोपुरद्वार शोभित हो रहे थे, जो ऐसे प्रतीत होते थे, मानो भव्य जीवोंका धर्मानुराग ही एकत्रित हो गया है ॥१६०-१६१॥ यहाँपर भी पूर्वके समान ही मंगलद्रव्यसम्पदा, आभूषणयुक्त तोरण, नवों निधियाँ और गीत-वादित्र-नर्तन

#### १४.१७५]

## चतुर्दशोऽधिकारः

१४५

मान्ति चामरताळाब्दध्वजळतेः सहोजिताः । सुप्रतिष्ठिकभृङ्गारकलशा गोपुरं प्रति ॥१६६॥ द्वारेषु त्रिकशाळानां गदादिपाणयः सुराः । द्वारपाळाः कमादासन् मौममावननाकजाः ॥१६६॥ तत्राच्छरफिटकाच्छाळादापीठान्तं समायताः । मित्तयः षोडशाभूवन् महावीध्यन्तराश्रिताः ॥१६५॥ तासां रफिटकिमित्तीनां मुर्धि श्रीमण्डपोऽभवत् । वियद्गत्नमयस्तुङ्गो रत्नस्तम्भैः समुद्खतः ॥१६६॥ सस्यं श्रीमण्डपोऽत्रायं जगच्छ्रीमित्रिराभृतः । यत्रार्हद्धविन्ता मन्या ळमन्ते द्युशिवश्रियम् ॥१६०॥ तन्मभ्ये राजते तुङ्गा प्रथमा पीठिका तराम् । वैद्वर्यरत्निर्माणा तेजसा न्यासिदिग्मुखा ॥१६०॥ तस्याः षोडशसोपानमार्गाः स्युः षोडशान्तराः । चतुर्दिश्च द्विषट्कोष्टप्रवेशेषु च विस्तृताः ॥१६०॥ पीठिकां तामलंचकुर्धौ मङ्गळभूतयः । यक्षैश्च धर्मचकाणि प्रोद्धतानि स्वमूर्धिमः ॥१७०॥ सहस्राराणि तान्युच्चवेदन्तीवां स्वान्यस्य । धर्म जगत्सतां मान्ति जिनाश्रयाद्धसन्ति वा ॥१७९॥ तस्या उपि सत्योठमभवद्द्वितीयं परम् । तुङ्गं हिरण्मयं कान्स्या जितादित्येन्दुमण्डलम् ॥१०२॥ चक्षेमन्द्रव्यामोजदिन्यां सुकस्रोशिनाम् । गरुडस्य च माल्यस्य ध्वजा अष्टौ मनोहराः ॥१७३॥ तस्योपरितले तुङ्गा राजन्ते दीप्रविप्रहैः । दिश्वष्टासु सुपीठस्य सिद्धाष्ट्रगुणसंनिमाः ॥१७४॥ तस्योपि स्कुरद्वनरोचिविध्वस्तमश्चयम् । सर्वरत्नमयं स्नासीनृतीयं पीठमूर्जितम् ॥१०५॥ तस्योपि स्कुरद्वत्नरोचिविध्वस्तमश्चयम् । सर्वरत्नमयं स्नासीनृतीयं पीठमूर्जितम् ॥१०५॥

आदि सब साज-बाज थे।।१६२।। प्रत्येक गोपुर द्वारपर चामर, तालवृन्त, दर्पण, ध्वजा, और छत्रोंके साथ प्रकाशमान सुप्रतिष्ठिक, भृंगार और कलश ये अष्ट मंगलद्रन्य शोभित हो रहे थे।।१६३।।

उक्त तीनों ही शालोंके द्वारोंपर गदा आदिको हाथोंमें लिये हुए व्यन्तर, भवनवासी और कल्पवासी देव क्रमसे द्वारपाल बनकर खड़े हुए थे।।१६४।। बहाँपर उक्त स्वच्छ स्फटिक मणिमयी शालसे लेकर पीठ-पर्यन्त लम्बी, चारों महावीथियोंके अन्तरालके आश्रित सोलह भिक्तियाँ थीं।।१६५॥

उन स्फटिकमणिमयी भित्तियोंके शिखरपर रत्नम्यी स्तम्भोंसे उठाया हुआ, निर्मल रत्न-निर्मित, उत्तुंग श्रीमण्डप था॥१६६॥ यह सत्यार्थमें श्रीमण्डप ही था, क्योंकि यह तीन जगत्की सर्वोत्कृष्ट श्री (लक्ष्मी) से भर-पूर था और जहाँपर आकर भन्यजीव अर्हन्तदेवकी दिन्यध्वनिसे स्वर्ग और मोक्षकी श्रीको प्राप्त करते थे॥१६७॥ उस श्रीमण्डपके मध्यमें ऊँची प्रथम पीठिका अति शोभित हो रही थी, जो कि वैद्वर्यरत्नोंसे निर्माण की गयी थी और अपने तेजसे सर्व दिशाओंके मुखांको न्याप्त कर रही थी॥१६८॥

उस प्रथम पीठिकाके सर्व ओर सोछह अन्तराल-युक्त सोछह सोपानमार्ग थे। जिनमें से चार सोपानमार्ग तो चारों दिशाओंमें थे और बारह सोपानमार्ग बारह कोठोंके प्रवेशद्वारोंकी ओर फैले हुए थे॥१६९॥

इस प्रथम पीठिकाको आठों मंगलद्रव्य अलंकत कर रहे थे और यक्षदेव अपने मस्तकोंपर धर्मचक्रोंको धारण किये हुए खड़े थे। वे धर्मचक्र एक-एक हजार आरेवाले थे और ऐसे शोभायमान हो रहे थे, मानो अपनी किरणस्प वचन-समृहसे जगतके सज्जनोंको धर्मका स्वरूप ही कह रहे हों, अथवा जिनदेवके आश्रयसे हँस ही रहे हों॥१७०-१७१॥

इस प्रथम पीठके ऊपर हिरण्यमयी अति उन्नत द्वितीय पीठ था, जो अपनी कान्तिसे चन्द्रमण्डलको जीत रहा था ॥१७२॥ इस दूसरे पीठके उपरितलपर चक्र, गजराज, वृषभ, कमल, दिन्यांशुक, सिंह, गरुड़ और मालाकी आठ मनोहर ऊँची ध्वजाएँ आठों दिशाओं में शोभायमान हो रही थीं, जो अपने प्रदीप आकारोंसे सिद्धों के आठ गुणोंके सदृश प्रतीत हो रही थीं ॥१७३-१७४॥ इस द्वितीय पीठके ऊपर अपनी स्फुरायमान रत्निकरणोंके द्वारा

#### श्री-बीरवर्धंमानचरिते

[ १४.१७६-

माति तत्परमं पीठं जित्वा तेजांसि नाकिनाम् । स्वांकु मिर्हसतीवात्रानेकमङ्गळसंपदा ॥१७६॥ तस्योपिर जगत्सारां पृथ्वीं गन्थकुटीं पराम् । रैराइ निवेशयामास तेजोम् तिमिवाहुताम् ॥१७०॥ माति सार्थकनान्नी सा सुगन्धीकृतखाङ्गणा । दिव्यगन्धमहाधूपनानान्नक्पुष्पवर्णनैः ॥१७८॥ तस्या यां यक्षराट्चके दिव्यां हि रचनां पराम् । नानामरणिन्यासैर्मुक्ताजाछैगैतोपमैः ॥१७८॥ हैमैर्जाछैस्तरां स्थूछैः स्फुरहस्नैस्तमोपहैः । तां को वर्णयितुं शक्तो बुधः श्रीगणिनं विना ॥१८०॥ तस्या मध्ये व्यधाद् रैदः परार्थ्यमणिभूषितम् । हैमं सिहासनं दिव्यं स्वप्रमाजितमास्करम् ॥१८९॥ विष्टरं तदळंचके कोळ्यादित्याधिकप्रमः । भगवान् श्रीमहावीरस्त्रिजगङ्गव्यवेष्टितः ॥१८२॥ अनन्तमहिमारूढो विश्वाङ्गयुद्धरणक्षमः । चतुर्मिरङ्गुछैः स्वेन महिन्नाऽस्पृष्टतत्तळः ॥१८३॥ इत्यं श्रीजिनपुङ्गवो बुधनुतो विश्वकच्छामणिः संप्राप्तः परमां विभूतिमतुलां बाह्यां सुरैः कविषताम् । अन्तातीतगुणैः समं निर्पमैः कैवल्यभूत्या च यस्तं छोकैकिपवामहं गुणगणैः श्रीवर्धमानं स्तुवे ॥१८४॥ यो छोकत्रयतारणैकचतरः कर्मारिविध्वंसक

आस्ते दिन्यसभागणैः परिवृतो धर्मापदेशोद्यतः । नो निष्कारणवान्धवस्त्रिजगति श्रीवीरनाथो महां-स्लब्धवानन्तचतुष्ट्यः स्वशिरसा तज्जतये नौमि तस् ॥१८५॥

अन्धकारके समृहको विध्वस्त करनेवाला, सर्वरत्नमयी तेजस्वी तृतीय पीठ था ॥१७५॥ यह परम पीठ अपनी उज्ज्वल किरणोंके द्वारा और अनेक मांगलिक सम्पदासे देवोंके तेजोंको जीतकर हँसता हुआ शोभित हो रहा था ॥१७६॥ इस तीसरे पीठके ऊपर कुवेरराजने जगतमें सारभृत उत्कृष्ट गन्धकुटी नामकी पृथ्वीको रचा था जो कि अद्भुत तेजोम्[तंके समान थी ॥१७०॥

वह दिव्य सुगन्धीवाले धूपोंसे, और नाना प्रकारके पुष्पोंकी वर्षासे गगनांगणको सुगन्धित करती हुई अपना 'गन्धकुटी' यह नाम सार्थक कर रही थी।।१७८॥ यक्षराजने उस गन्धकुटीकी दिव्य रचना नाना प्रकारके आभरण-विन्यासोंसे, उपमा-रहित सुक्ताजालोंसे, सुवर्ण-जालोंसे, स्थूल, स्फुरायमान और अन्धकार-विनाशक रत्नोंसे की थी, उसकी होभाका वर्णन करनेके लिए श्री गणधरदेवके विना और कौन बुद्धिमान समर्थ है।।१७९-१८०॥

उस गन्धकुटीके मध्यमें यक्षराजने अनमोल उत्कृष्ट मणियोंसे भूषित, अपनी प्रभासे सूर्यकी प्रभाको जीतनेवाला, स्वर्णमयी दिन्य सिंहासन बनाया था ॥१८१॥ उस सिंहासनको कोटिसूर्यकी प्रभासे अधिक प्रभावाले और तीन लोकके भन्यजीवोंसे वेष्टित श्री महावीर प्रभु अलंकृत कर रहे थे ॥१८२॥

उसपर अनन्त महिमाशाली, विश्वके सर्वप्राणियोंके उद्घार करनेमें समर्थ, और अपनी महिमासे सिंहासनके तलमागको चार अंगुलोंसे नहीं स्पर्श करते हुए भगवान् अन्तरिक्षमें विराजमान थे ॥१८३॥

इस प्रकार विद्वज्ञनोंसे नमस्क्रत, विश्वके एकमात्र चूडामणि, जिनश्रेष्ठ श्रीवीरप्रभुने देवों द्वारा रचित बाहरी अतुल उरक्कष्ट समवशरण विभृतिको, तथा अनुपम अनन्त गुणोंके साथ केवल विभृतिको प्राप्त किया, उन लोकके अनुपम पितामह श्री वर्धमान जिनेन्द्रकी में गुणगणोंके द्वारा स्तुति करता हूँ ॥१८४॥ जो श्री वीरनाथ तीनों लोकोंके तारनेमें कुशल हैं, कर्म-शत्रुओंके विष्वंसक हैं, दिल्य सभागणोंसे परिवृत हैं, धर्मोपदेश देनेके लिए उदात हैं, जो तीन जगत्के जीवोंके अकारण बन्धु हैं, और अनन्त चतुष्ट्यको जिन्होंने प्राप्त किया है और जो महान् हैं, ऐसे श्री महार्वार प्रभुको मैं उनकी विभृति पानेके लिए अपना मस्तक

१४.१८६]

## चतुर्दशोऽधिकारः

१४७

असमगुणनिधानं केवलज्ञाननेत्रं त्रिभुवनपतिसेव्यं विश्वलोकैकवन्धुम् । निहतसकलदोषं धर्मचित्तीर्थकर्तारमिह शिवगुणाप्त्ये संस्तुवे वीरनाथम् ॥१८६॥

> इति श्रीभट्टारकसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते देवागमन-भगवत्समवशरणरचनावर्णनो नाम चतुर्दशोऽधिकारः ॥१४॥

झुकाकर नमस्कार करता हूँ ॥१८५॥ जो अनुपम गुणोंके निधान हैं, केवलज्ञानरूप नैत्रके धारक हैं, त्रिमुबनके स्वामियों द्वारा सेवित हैं, समस्त विश्वके एकमात्र बन्धु हैं, सर्व दोषोंके नाशक हैं, इस भृतलपर धर्मतीर्थके कर्ता हैं, ऐसे श्री वीरनाथकी मैं शिवके गुणोंकी प्राप्तिके लिए स्तुति करता हूँ ॥१८६॥

इति श्री भट्टारक सकलकीर्ति-विरचित श्री वीरवर्धमानचरितमें देवोंका आगमन और भगवान्के समवशरण-रचनाका वर्णन करनेवाला चौदहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१४॥

# पञ्चदशोऽधिकारः

श्रीमते केवलज्ञानसाम्राज्यपद्शािलने । नमो वृताय मन्योधेर्धमंतीर्थप्रविते ॥१॥
परितस्तं जिनाधीशं व्याप्य स्वास्थानमूत्तलम् । सर्वं कुसुमवृष्टीः प्रकुर्वन्ति सुरवािरदाः ॥२॥
आयान्ती सा नमोभागाद्गन्याकृष्टािलगुअनैः । गायन्तीव जगन्नाथं माति दिव्या तताम्बरा ॥३॥
सार्थकाल्याधरस्तुको जगच्छोकापनोदनात् । आसीद्शोकवृक्षोऽत्र जिनाभ्यासेऽतिदीिधमान् ॥॥॥
विचित्रेमीणपुष्पैमंरकतािद्सुपल्लवैः । चलच्छाल्षेमीहान् भाति भव्यानाह्मयतीव सः ॥५॥
विभोः शिरसि दीपाङ्गं मुक्तालम्बनभूषितम् । नानारत्नवजीिदैव्यैः पिनद्भदण्डमूर्जितम् ॥६॥
इवेतछत्रत्रयं दीप्त्या जितचन्द्रं विराजते । त्रैळोन्याधिपतित्वं हि सतां मूचयतीव मोः ॥७॥
श्रीराव्धिवीचितादृक्ष्यैरचतुःषष्टिप्रकीर्णकैः । यक्षपाण्यापितीदिव्यवीज्यमानो जगदगुरुः ॥८॥
त्रिजनज्ञव्यमध्यस्यो लक्ष्मयाऽलंकृतविप्रहः । वरोत्तम इवाभाति सुक्तिनार्थः सुक्त्यवान् ॥९॥
सार्थद्वाद्शकोटिप्रमा जिताम्बदगर्जनाः । देवदुन्दुभयो देवकरेरातादिताः पराः ॥१०॥
तर्जयन्त इवानेककर्मारातीन् जगव्यताम् । कुर्वन्ति विविधान् शब्दान् सुजिनोत्सवस्चकान् ॥१॥।
दिव्यौदारिकदेहोस्यं दीपं भामण्डलं प्रभोः । कान्तं विराजते रम्यं कोटिसूर्याधिकप्रमम् ॥१२॥
निरावाधं निरीपस्यं प्रियं विश्वतिक्ष्रस्य । विश्वति प्रत्यहं सर्वतत्वधर्मादिस्चकः ॥१४॥

केवलज्ञानरूप साम्राज्यपद्के भोक्ता, भन्य जीवोंसे वेष्टित, और धर्मतीर्थके प्रवर्तक श्रीमान महावीर स्वामीके लिए नमस्कार है ॥१॥ जिस गन्धकटीमें भगवान विराजमान थे उस स्थानके सर्व भूभागको व्याप्त कर देवरूपी मेव पुष्पोंकी वर्षा कर रहे थे।।२॥ गगन-मण्डलसे आती हुई वह दिव्य पुष्पवृष्टि अपनी सुगन्धिसे आकृष्ट हुए भ्रमरोंकी गुंजारसे जगत्के नाथ वीर जिनेश्वरके गुणोंको गाती हुई-सी प्रतीत हो रही थी ॥३॥ जिनदेवके समीपमें अति उन्नत दीप्तिमान अशोकबृक्ष था, जो कि जगतके जीवोंके शोकको दर करनेसे अपने नामको सार्थक कर रहा था ॥४॥ वह महान् अशोकवृक्ष मणिमयी विचित्र पुष्पोंसे, मरकतमणि-जैसे वर्णवाले उत्तम पत्तोंसे. तथा हिल्ती हुई शाखाओंसे भन्य जीवोंको बुलाता-सा प्रतीत होता था ॥५॥ प्रभुके शिरपर दीप्त कान्तिवाला, मुक्तामालाओंसे भूषित, दिन्य नाना रत्न-समूहसे जटित दण्डवाला, और अपनी कान्तिसे चन्द्रमाकी कान्तिको जीतनेवाला छत्रत्रय सङ्जनोंको भगवान्के तीन लोकके स्वामीपनेकी सूचना देते हुएके समान शोभित हो रहा था ॥६-७॥ क्षीरसागरकी तरंगोंके सदृज्ञ शुभ्र वर्णवाले, यक्षोंके हस्तों द्वारा चौसठ चामरोंसे वीज्यमान, तीन छोकके भव्य जीवोंके मध्यमें स्थित, और छक्ष्मीसे अलंकृत शरीर-वाले, उत्तम रूपवाले जगद्-गुरु श्री वर्धमान स्वामी मुक्तिरमाके उत्तम वरके समान शोभित हो रहे थे।।८-९।। मेघोंकी गर्जनाको जीतनेवाली, देवोंके हाथोंसे बजायी जाती हुई साढ़े बारह करोड़ उत्तम देव-दुन्दुभियाँ अनेक कर्म-शत्रुओंकी तर्जना करती हुई और जगतुके सज्जनोंको उत्तम जिनोत्सवकी सूचना करती हुई नाना प्रकारके शब्दोंको कर रही थीं ॥१०-११॥ भगवान्के दिव्य औरारिक शरीरसे उत्पन्न हुआ देदीप्यमान कोटि सूर्यसे भी अधिक प्रभावाला रम्य भामण्डल शोभित हो रहा था ॥१२॥ वह भामण्डल सर्ववाधाओंसे रहित, अनुपम, सर्व प्राणियोंके नेत्रोंको प्रिय, यशोंका पुंज अथवा तेजोंका निधान-सा ही प्रतीत हो रहा था ॥१३॥ वीरजिनेन्द्रके श्रीमुखसे निकलनेवाली, विश्वहित-कारिणी, सर्व-

१५.२८ 1

## पञ्चदशोऽधिकारः

१४९

एकस्पो यथा मेघजलौधः पात्रयोगतः । चित्रस्पो हुमादीनां जायते फलमेदकृत् ॥१५॥ तथा दिव्यध्विन्दिचादावेकस्पोऽध्यनक्षरः । नानाभाषामयो व्यक्तस्पोऽध्यस्मयो महान् ॥१६॥ जायतेऽनेकदेशोध्पन्नानां नृणां च नाकिनाम् । पद्मनां धर्मचिद्धक्ता विद्यसंदेहनाशकृत् ॥१७॥ रत्नपीठत्रयाप्रस्थं सिंहासनम्नुक्तरम् । आरुढो जगतां नाथो धर्मराजैव भाष्यहो ॥१८॥ इत्यनध्येंमहादिव्यैः प्राविहार्याष्ट्रसिः परेः । अलंकृतो महावीरो समायां राजते तराम् ॥१९॥ विमोः प्राविद्यमारम्य सत्कोष्ठे प्रथमे ग्रुमे । गणीन्द्राचा मुनीशौधाः स्थितं चक्रे शिवासये ॥२०॥ विमोः प्राविद्यमारम्य सत्कोष्ठे प्रथमे ग्रुमे । गणीन्द्राचा मुनीशौधाः स्थितं चक्रे शिवासये ॥२०॥ विचो प्रयोतिषां देव्यः पञ्चमे व्यन्तराङ्गनाः । षध्ये भावनदेवानां पद्मावत्यादिदेवताः ॥२२॥ चतुर्थे उथोतिषां देव्यः पञ्चमे व्यन्तराङ्गनाः । षध्ये भावनदेवानां पद्मावत्यादिदेवताः ॥२२॥ सप्तमे धरणेन्द्राचाः सर्वे च भावनामराः । अष्टमे व्यन्तराः सेन्द्राः नवमे ज्योतिषां सुराः ॥२३॥ सम्प्रस्थादयः सेन्द्रा दशमे कल्पवासिनः । एकादशसत्कोष्टे च खगेशप्रमुखा नराः ॥२६॥ कोष्टे द्वादशमे तिर्यञ्चोऽहिसिहमृगादयः । इति द्वादशकोष्टेषु परीत्य त्रिजगद्गुस्म् ॥२५॥ द्विष्वस्तैजगद्भति भासतेऽत्यन्तसुन्दरः । सर्वेषां धर्मणां मध्ये धर्ममृतिरिगोच्छ्वितः ॥२६॥ विद्वसर्तेजगद्भति भासतेऽत्यन्तसुन्दरः । सर्वेषां धर्मणां मध्ये धर्ममृतिरिगोच्छ्वतः ॥२६॥ विद्वसर्तेजगद्भति भासतेऽत्यन्तसुन्दरः । सर्वेषां धर्मणां मध्ये धर्ममृतिरिगोच्छतः ॥२६॥ विद्वसर्तेजगद्भति भासतेऽत्यन्तसुन्दरः । सर्वेषां धर्मणां मध्ये धर्ममृतिरिगोच्छतः ॥२६॥

तत्त्व और धर्मको प्रकट करनेवाली दिव्य ध्विन प्रतिदिन प्रकट होती थी।।१४।। जैसे मेघोंसे बरसा हुआ एक रूपवाला, जलसमूह वृक्षादिकोंके पात्र-योगसे विविध प्रकारके फलोंका उत्पन्न करनेवाला होता है, उसी प्रकार भगवान्की एक रूपवाली भी अनक्ष्री दिव्यध्विन नाना भाषामयी और व्यक्त अक्षरवाली होकर अनेक देशोंमें उत्पन्न हुए मनुष्यों, पशुओं और देवोंके समस्त सन्देहोंका नाश करनेवाली और धर्मका स्वरूप कथन करनेवाली थी।।१५-१७।। तीन रत्नपीठोंके अप्रभागपर स्थित अनुपम सिंहासनपर विराजमान ऐसे तीन जगत्के नाथ वीरजिनेन्द्र धर्मराजाके समान शोभित हो रहे थे।।१८।। इस प्रकार इन अमूल्य उत्कृष्ट आठ महाप्रातिहायोंसे अलंकृत भगवान् महावीर समवशरण-सभामें अत्यन्त शोभायमान हो रहे थे।।१९।।

इस समवशरण-सभामें बारह कोठे थे। उनमें-से भगवान्की पूर्विदिशासे लेकर प्रथम शुभ प्रकोष्ठमें गणधरादि मुनीश्वरोंका समूह शिवपदकी प्राप्तिके लिए विराजमान था।।२०॥ दूसरे कोठेमें इन्द्राणी आदि कल्पवासिनी देवियाँ विराजमान थीं। तीसरे कोठेमें सर्व आर्यिकाएँ श्राविकाओंके साथ हर्षसे वैठी हुई थीं।।२१॥ चौथे कोठेमें ज्योतिषी देवोंकी देवियाँ वैठी थीं। पाँचवें कोठेमें ज्यन्तर देवोंकी देवियाँ और छठे कोठेमें भवनवासी देवोंकी पद्मावती आदि देवियाँ वैठी थीं।।२२॥ सातवें कोठेमें घरणेन्द्र आदि सभी भवनवासी देव वेठे थे। आठवें कोठेमें अपने इन्द्रोंके साथ व्यन्तर देव वैठे थे। नवें कोठेमें चन्द्र-सूर्यादि ज्योतिषी देव वैठे थे।।२३॥

दशवें कोठेमें कल्पवासी देव बैठे थे। ग्यारहवें कोठेमें विद्याधर आदि मनुष्य बैठे थे और बारहवें कोठेमें सर्प, सिंह, मृगादि तिर्यंच बैठे थे। इस प्रकार वारह कोठोंमें वारह गणवास्त्रे जीव भक्तिसे हाथोंकी अंजिल बाँधे हुए, संसारतापकी अग्निसे पीड़ित होनेसे उसकी शान्तिके लिए भगवान् वे वचनामृतका पान करनेके इच्छुक होकर त्रिजगद्-गुरुको घेरकर बैठे हुए थे॥२४-२६॥ उक्त बारह गणोंसे वेष्टित, अत्यन्त सुन्दर, जगद्-भर्ता श्री वर्धमान भगवान् सर्वधर्मीजनोंके मध्यमें उन्नत धर्ममूर्तिके समान शोभायमान हो रहे थे॥२०॥

अथानन्तर धर्मरूप रसके पान करनेके उत्कट अभिलाषी वे सौधर्मादि इन्द्र अपने-

### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १५.२९-

त्रिः परीत्य जिनास्थानमण्डलं शरणं सताम् । प्रविशन् परया भक्त्या द्वर्डुकामा जगद्गुरुम् ॥२९॥ मानस्तम्भमहाचैत्यद्वमस्त्पेषु संस्थितान् । जिनेन्द्रसिद्धिक्वेषान् प्जयन्तो महाचैनः ॥३०॥ लोकयन्तो निरोपम्यां दिव्यां तद्वचनां पराम् । देवैः कृतां कमाच्छक्कास्तत्समां विविश्चमुँदा ॥३९॥ तत्रोचुक्वयद्वारूढं तुक्कसिंहासनाश्रितम् । तुक्कशयं महाजुक्कमुचुक्वैगुंणकोटिभः ॥३२॥ चतुर्वक्तं महावीरं वोज्यमानं प्रकीणंकम् । दृदशुः परया भृत्वा शकाः विस्कारितेक्षणाः ॥३३॥ वतस्तं त्रिःपरीत्योच्चैभीक्तमारवशोक्कताः । मक्त्या विन्यस्य सूमागे स्वजान्त् कर्महानये ॥३४॥ भुवनत्रयसंसेव्यो जिनेन्दस्य पदाम्बुजौ । नाकिनाथा स्फुरन्मूर्झा प्रणेमुनिर्जरैः समम् ॥३५॥ शच्याद्याः स्कला देव्यः स्वाप्सरोभिः समं मुदा । पञ्चाक्कं सत्यणामं व्रिजगन्नाथाय चिक्तरे ॥३६॥ व्यव्यायाः सकला देव्यः स्वाप्सरोभिः समं मुदा । पञ्चाक्कं सत्यणामं व्रिजगन्नाथाय चिक्तरे ॥३६॥ व्यव्यामराधीशास्तद्गुणप्रामरित्रताः । परया दिव्यसामप्र्या तत्पूजां कर्तुमुद्ययुः ॥३८॥ व्यव्यामराधीशास्तद्गुणप्रामरित्रताः । परया दिव्यसामप्र्या तत्पूजां कर्तुमुद्ययुः ॥३८॥ कनत्वाञ्चनमुत्रतालेकभ्यः स्वच्छवारिजाः । धाराः स्वाधविश्चद्वचे ते तत्कमाभे न्यपातयन् ॥३९॥ कनत्वाञ्चन् महामक्या दिव्यगन्धैर्विलेपनैः । इन्द्रा मगवतो रम्यं पीठाप्रं भुक्तिमुक्तये ॥४९॥ मुक्ताफलमयैर्दिक्वरेक्षतेः श्वेतिताम्बरैः । व्यकुः पञ्चोत्रतान् पुञ्जास्तद्येऽक्षयशर्मणे ॥४९॥ दिव्यैः कल्पदुमोद्भृतैः पुत्रपालादिकोटिभिः । चक्रुरते महतीं पूजां विनोः सर्वार्थसाधिनाम् ॥४२॥ सुधापिण्डजनैवेषान् रस्वार्कारितान् सुराः । प्रमोः पादाम्बजे भक्त्याऽऽवौक्वय् स्वसुखासये ॥४३॥

अपने देव-परिवारके साथ मस्तकपर कर-कमलोंको रखे और जय-जय आदि घोषणा करते हुए समवशरणमें प्रविष्ट हुए। उन्होंने सज्जनोंको शरण देनेवाले उस समवशरण मण्डलकी तीन प्रदक्षिणाएँ दीं । पुनः जगद्-गुरु श्री वीरजिनेन्द्रके दुर्शनोंके इच्छुक उन देवेन्द्रादिकोंने परम भक्तिके साथ मानस्तम्भ, महाचैत्यवृक्ष और स्तूपोंमें विराजमान जिनेन्द्र और सिद्ध भगवन्तोंके विम्ब-समूहकी महान् द्रव्योंसे पूजा की। पुनः समवशरणकी देवों द्वारा रचित अनुपम दिव्य रचनाको देखते हुए वे हर्षके साथ उस समामें प्रविष्ट हुए ॥२८-३१॥ वहाँपर **उतु**ंग स्थानपर रखे हुए उन्नत सिंहासनपर विराजमान, अति उत्तम कोटि-कोटि गुणोंसे उत्तुंग कायवाले, चार मुखोंके धारक, चामरोंसे वीज्यमान महावीर भगवानको विस्फारित नेत्रवाले इन्द्रादिकोंने परम विभूतिके साथ देखा ॥३२-३३॥ तब भक्तिभारसे नम्रीभत होकर उन सबने अति भक्तिके साथ भगवान्की तीन प्रदक्षिणाएँ देकर भूमि-भागपर अपनी जानुओं ( घुटनों )को रखकर कर्मोंके नाश करनेके छिए तीन छोकके जीवोंसे सेवित जिनेन्द्रदेवके चरण-कमलोंको इन्द्रोंने समस्त देवोंके साथ मस्तकसे नमस्कार किया ॥३४-३५॥ शची आदि सभी देवियोंने अपनी-अपनी अप्सराओंके साथ त्रिजगदीश्वरको अति हर्पसे पंचांग नमस्कार किया ॥३६॥ उनके नमस्कार करते समय इन्द्रोंके रत्नमयी मुकुटोंकी किरणोंसे चित्र-विचित्र शोभाको धारण करते हुए जिनेन्द्रदेवके चरण-कमल अत्यन्त शोभायमान हो रहे थे ॥३७॥ जिनके शरीरकी छाया नहीं पड़ती है, ऐसे वे देवोंके स्वामी इन्द्रादिक भगवान्-के गुण-प्रामसे अनुरंजित होकर उत्कृष्ट दिव्य सामग्रीके द्वारा वीरजिनेन्द्रकी पूजा करनेके लिए उद्यत हुए ॥३८॥ उन्होंने चमकते हुए सुवर्ण-निर्मित शृंगार नालोंसे स्वच्छ जलकी धारा अपने पापोंकी विश् द्विके छिए भगवान्के चरणोंके आगे छोड़ी ॥३९॥ पुनः महाभक्तिसे उन इन्द्रोंने भुक्ति और मुक्तिकी प्राप्तिके लिए भगवान्के रमणीक पीठके आगे दिज्य गन्ध-विलेपनसे पूजा की ॥४०॥ पुनः अपनी स्वच्छतासे आकाशको धवल करनेवाले मुक्ताफलमयी दिन्य अक्षतोंसे उन्होंने अक्ष्य सुख पानेके छिए भगवान्के आगे पाँच उन्नत पुंज बनाये ॥४१॥ पुनः कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए दिव्य कोटि-कोटि पुष्पमालादिसे सर्व अर्थोंको सिद्ध करनेवाली भगवान्की महापूजा की ॥४२॥ पुनः उन देवोंने रत्नोंके थालोंमें रखे हए असत

१५.५७ ]

### पञ्चदशोऽधिकारः

848

स्फुरहत्नमयैदींपैर्विश्वोद्योत्तनकारणैः । तेऽद्योतयन् जगन्नाथक्रमाङ्जौ स्वश्चिद्दासये ॥४४॥ कालागुर्वादिसद्-इन्यजातैर्धूमोत्करैवँ रैः । ततामोदैर्जिनाङ्ग्री तेऽधूपयन् धर्मसिद्धये ॥४५॥ कल्पशास्तिनवैनांनाफलैनेंत्रप्रियवैदैः । तेऽपूजयन् जिनेन्द्राङ्ग्री महाफलप्रसिद्धये ॥४६॥ क्लपशास्तिनवैनांनाफलैनेंत्रप्रियवैदेः । तेऽपूजयन् जिनेन्द्राङ्ग्री महाफलप्रसिद्धये ॥४६॥ एजान्ते ते सुराधोशाः कुसुमाञ्जक्रिकोटिमिः । पृष्पवृष्टि सुदा चकुः परितस्तं जगद्गुक्स् ॥४८॥ प्रजरतोद्रवैश्वपूर्णैर्विचित्रं विल्मूर्जितम् । स्वहस्तेनालिखद्भक्त्या विभोरग्रे शची तदा ॥४८॥ ततः प्रणम्य वीर्थेशं तुष्टास्ते देवनायकाः । ईपन्नम्ना महाभक्त्या स्वहस्तकुड्मलोक्नताः ॥४९॥ दिव्यवाचा जिनेन्द्रस्य गुणरनतातिगैः परैः । आरेमिरे स्तुर्ति कर्तृप्तित्यं तद्गृणहेतवे ॥५०॥ व्वं देव जगतां नाथो गुरूणां त्वं महागुरुः । पृत्यानां त्वं महापुर्वा वन्यस्त्वं वन्यनाकिनाम् ॥५९॥ योगिनां त्वं महायोगी व्रतिनां त्वं महातती । ध्यानिनां त्वं महाध्यानी धीमतां त्वं महासुर्धाः ॥५२॥ शानिनां त्वं महाश्रानी यतीनां त्वं जितेन्द्रियः । स्वामिनां त्वं परः स्वामी जिनानां त्वं जिनोत्तमः ॥५३॥ धर्मेणां त्वं सदा प्रयेयः स्तुत्यः स्तुत्यात्मनां विमो । दातृणां त्वं महादाता गुणिनां त्वं स्वान्यकर्मणाम् ॥५५॥ धर्मेणां त्वं परे धर्मी हितानां त्वं परे हितः । त्राता त्वं भवमीक्णां हन्ता त्वं स्वान्यकर्मणाम् ॥५५॥ शरण्यो निःशरण्यानां सार्थवाहः शिवाध्वति । निःकारणमहावन्धुरवन्धुत्वन्धुतं त्वं जगद्धितः ॥५६॥ लोभिनां त्वं महालोभी विश्वाग्रराज्यकाङ्क्षणात् । रागिणां त्वं महारागी मुक्किक्षसङ्गचिन्तनात् ॥५७॥

पिण्डमयी नैवेचको अपने सुखकी प्राप्तिके लिए भक्तिके साथ प्रभुके चरण-कमलोंमें चढ़ाया ॥१३॥ पुनः स्फुरायमान रत्नमयी, विश्वके प्रकाश करनेमें कारणभूत दीपोंके द्वारा अपने चैतन्यस्वरूपकी प्राप्तिके लिए उन इन्द्रोंने जगत्के नाथ वीरिजनेन्द्रके चरण-कमलोंको प्रकाशित किया ॥४४॥ तत्पश्चात् उन इन्द्रोंने कालगुरु आदि उत्तम द्रव्योंसे निर्मित, सुगन्धित श्रेष्ठ धूप-समूइसे जिनदेवके चरण-कमलोंको थूपित किया ॥४५॥ तद्मन्तर कल्पवृक्षोंसे उत्पन्न हुए, नेत्र-प्रिय, श्रेष्ठ अनेक महाफलोंसे उन्होंने मुक्तिरूप महाफलकी सिद्धिके लिए जिनेन्द्रके चरण-कमलोंकी पूजा की ॥४६॥ इस प्रकार अच्द्रव्योंसे पूजा करनेके अन्तमें उन इन्द्रोंने कोटि-कोटि कुसुमांजलियोंसे जगद्-गुरुके सर्व ओर हिषत होकर पुष्पवृष्टि की ॥४०॥ तत्पश्चात् इन्द्राणीने प्रभुके आगे पाँच जातिके रत्नोंके चूर्णों द्वारा अपने हाथसे भक्तिके साथ अनेक प्रकारके उत्तम सांथिया आदिको लिखा ॥४८॥ तद्मन्तर पूजा करनेसे अति सन्तुष्ट हुए उन देवोंके नायक इन्द्रोंने कुछ नम्रीभूत होकर महाभक्तिसे अपने हाथोंको जोड़कर तीर्थंकर प्रभुको नमस्कार कर दिव्य वचनोंसे जिनेन्द्रदेवके अन्त-रहित (अनन्त) गुणोंके द्वारा उन गुणोंकी प्राप्तिके लिए इस प्रकार स्तुति करना प्रारम्भ किया ॥४९-५०॥

हे देव, तुम सारे जगत्के नाथ हो, तुम गुरुजनोंके महागुरु हो, पूज्योंके महापूज्य हो, वन्दनीय देवेन्द्रोंके भी तुम वन्दनीय हो, ॥५१॥ तुम योगियोंमें महायोगी हो, व्रतियोंमें महाव्रती हो, ध्यानियोंमें महाध्यानी हो, और बुद्धिमानोंमें तुम महाबुद्धिमान् हो ॥५२॥ ज्ञानियोंमें तुम महाज्ञानी हो, यतियोंमें तुम जितेन्द्रिय हो, स्वामियोंके तुम परम स्वामी हो और जिनोंमें तुम उत्तम जिन हो ॥५३॥

ध्यान करने योग्य पुरुषोंके तुम सदा ध्येय हो, स्तुति करने योग्य पुरुषोंके तुम स्तुत्य हो, दाताओंमें तुम महादाता हो और हे प्रमो, गुणीजनोंमें तुम महागुणी हो ॥५४॥ धर्मीजनोंमें तुम परमधर्मी हो, हितकारकोंमें तुम महान् हितकारक हो, भव-भीरुजनोंके तुम त्राता (रक्षक) हो और अपने तथा अन्य जीवोंके कर्मोंके नाश करनेवाले हो ॥५५॥ अशरणोंको आप शरण देनेवाले हैं, शिवमार्गमें सार्थवाह हैं, अबन्धुओंके आप अकारण बन्धु हैं और जगत्के हितकर्ता हैं ॥५६॥ लोभीजनोंमें आप महालोभी हैं, क्योंकि विश्वके अग्रभागपर स्थित मुक्तिसाम्राज्यकी आकांक्षासे यक्त हैं। रागियोंमें आप महारागी हैं, क्योंकि मिक्त स्त्रीके

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 84.46-

सग्रन्थानां सुसग्रन्थो दृगादिरस्नसंग्रहात् । हन्तृणां त्वं महाहन्ता कर्मारातिनिकन्दनात् ॥५८॥ जेतृणां त्वं महाजेता कषायाक्षारिनिर्जयात् । निरीहस्त्वं स्वकायादौ विश्वाप्रश्रीसमीहकः ॥५९॥ देवीनिकरमध्यस्थो ब्रह्मचारी परोऽित च । पुत्रवक्त्रोऽिप देवस्त्वं चतुर्वेक्त्रो विकोक्यते ॥६०॥ श्रिया विश्वातिकरायिन्याऽलंकृतस्त्वं जगद्गुरो । महानिर्ग्रन्थराडत्राहितीयोऽिस गणाग्रणीः ॥६१॥ अद्य देव वयं धन्याः सफलं नोऽद्य जीवितम् । कृतार्थाद्यचरणा अद्य त्वद्यात्रागमनािह मो ॥६२॥ अद्य नः सफला हस्तास्तवेत्रार्वनतो गुरो । सफलान्यद्य नेत्राणि त्वत्यादाम् उजवीक्षणात् ॥६३॥ सफला अद्य नो वाण्यो देव ते गुणमापणात् । पित्राण्यय गात्राणि नो मवत्यादसेवनात् ॥६४॥ सफला अद्य नो वाण्यो देव ते गुणमापणात् । मनािस निर्मेलान्यद्य नाथ ते गुणचिन्तनात् ॥६४॥ सफला अद्य नो वाण्यो देव ते गुणमापणात् । मनािस निर्मेलान्यद्यं गौतमािदगणेशिनम् ॥६६॥ स्तुत्यास्ताः कथमसमािभः परमा गुणतानयः । अश्वत्याः स्तोतुमत्यर्थं गौतमािदगणेशिनम् ॥६६॥ स्तुत्यास्ताः कथमसमािभः परमा गुणतानयः । मत्वेति त्वत्यस्तुतौ नाथ न कृतः श्रम ऊर्जितः ॥६७॥ अतो देव नमस्तुभ्यं नमोऽनन्तगुणात्मने । नमो विश्वाग्रभुताय नमस्ते गुरवे सताम् ॥६८॥ नमः परात्मने गुभ्यं नमो लोकोत्तमाय ते । केवलज्ञानसाम्राज्यभूतितय नमोऽस्तु ते ॥६९॥ अनन्तद्शिने तुभ्यं नमोऽनन्तसुखात्मने । नमस्तेऽनन्तवीर्याय मित्राय त्रिजनस्ताम् ॥७०॥ नमः श्रीवर्धमानाय विश्वमांगल्यकारिणे । नमः सन्मतये गुभ्यं महावीराय ते नमः ॥७०॥

संगमका चिन्तन करते हैं ॥५७॥ सम्रन्थों (परिम्रहीजनों ) में आप महासम्रन्थ हैं, क्योंकि आपने सम्यग्दर्शनादि रत्नोंका संग्रह किया है। घातकजनोंमें आप महाघातक हैं, क्योंकि आपने कर्मरूपी महाशत्रुओंका घात किया है।।५८।। विजेताजनोंमें आप महाविजेता हैं, क्योंकि आपने कषाय और इन्द्रियरूपी शत्रुओंको जीत लिया है। अपने शरीरादिमें इच्छा-रहित हो करके भी आप विश्वके अग्रभागपर स्थित मुक्तिलक्ष्मीके वांलक हैं ॥५९॥ चतुर्निकाय-वाली देवियोंके समृहके मध्यमें स्थित हो करके भी आप परम ब्रह्मचारी हैं तथा एक मुखवाले हो करके भी आप चार मुखवाले दिखाई देते हैं ॥६०॥ हे जगद्गुरो, आप विश्वातिशायिनी लक्ष्मीसे अलंकत हैं, आप महान निर्धन्थराज हैं, आपके समान संसारमें कोई दूसरा नहीं है और आप गणके अम्रणी हैं।।६१॥ हे देव, आज हम लोग धन्य हैं, आज हमारा जीवन सफल हुआ है, और हे प्रभो, आज आपके दर्शनार्थ यात्रामें आनेसे हमारे चरण कृतार्थ हो गये हैं ।।६२।। हे गुरो, आपका पूजन करनेसे आज हमारे हाथ सफल हो गये हैं और आपके चरण-कमळोंको देखनेसे हमारे नेत्र भी सफल हुए हैं।।६३।। आपके चरण-कमलोंको प्रणाम करनेसे हमारे ये शिर सार्थक हो गये हैं और आपके चरणोंकी सेवासे हमारे ये शरीर आज पवित्र हुए हैं।।६४।। हे देव, आपके गुणोंको कहनेसे हमारी वाणी आज सफल हुई है और हे नाथ, आपके गुणोंका चिन्तवन करनेसे हमारे मन आज निर्मल हो गये हैं ॥६५॥ हे देव, आपकी जो अनन्त महागुणराशि है, उसकी सम्यक् प्रकारसे स्तुति करनेके लिए गौतमादि गणधरदेव भी अशक्य हैं, तब हम-जैसे अल्पज्ञानियोंके द्वारा आपकी परम गुणराशि कैसे स्तवनीय हो सकती है। ऐसा समझकर है नाथ, आपकी स्तुतिमें हमने अधिक श्रम नहीं किया है।।६६-६७।। इसलिए हे देव, आपको नमस्कार है, अनन्त गुणशाली, आपको नमस्कार है, विश्वके शिरोमणि, आपके लिए नमस्कार है और सन्तजनोंके गुरु, आपके लिए हमारा नमस्कार है ॥६८॥ हे परमात्मन्, आपके छिए नमस्कार है, हे छोकोत्तम, आपके लिए नमस्कार है, हे केवलज्ञान साम्राज्यसे विभूषित भगवन् , आपके छिए हमारा नमस्कार है ॥६९॥ हे अनन्तदर्शन् , आपके लिए नमस्कार है, हे अनन्त सुखात्मन् , आपके लिए नमस्कार है, हे अनन्तवीर्यशालिन् , आपके छिए नमस्कार है, और तीन छोकके सन्तोंके मित्र आपके छिए हमारा नमस्कार है।।७०।। संसारका मंगल करनेवाले श्री वर्धमान स्वामीके लिए नमस्कार है, हे सन्मते आपके

## १५.८६ ]

## पञ्चदशोऽधिकारः

१५३

नमो जगत्त्रयोनाथ स्वामिनां स्यामिनेऽनिशम् । नमोऽतिशयपूर्णाय दिन्यदेहाय ते नमः ॥७२॥
नमो धर्मात्मने तुभ्यं नमः सद्धर्ममूर्तये । धर्मोपदेशदात्रे च धर्मचक्रप्रवर्तिने ॥७३॥
इति स्तुतिनमस्कारमक्त्रयाद्यजितपुण्यतः । त्वत्प्रसादाज्जगन्नाथ सकला गुणराशयः ॥७४॥
त्वदीया द्वतमस्माकं सन्तु त्वत्पद्सिद्धये । यान्तु कर्मारयो नाशं सन्मृत्याद्या मवन्तु च ॥७५॥
इति स्तुत्वा जगन्नाथं सुहुर्नत्वा चतुर्विधाः । इत्वेष्टप्रार्थनां मक्त्या सामरा वासवास्तदा ॥७६॥
ते धर्मश्रवणाय स्वस्वकोष्ठेषु झुपाविशन् । जिनेन्द्रसन्मुखा मक्या देष्ट्योऽपि च हितासये ॥७६॥
प्रस्तावेऽस्मिन् विलोक्याद्य गणान् द्वादशसंख्यकान् । स्वस्वकोष्ठेषु चासीनान् सद्धर्मश्रवणोत्सुकान् ॥
यामत्रये गतेऽप्यस्याहेतो न ध्वनिर्निर्गमः । हेतुना केन जायेतादीन्द्रो हृदीत्यचिन्तयत् ॥७६॥
ततः स्वावधिना ज्ञात्वा गणेशाचरणाक्षमम् । सुनिवृन्दं पुनश्रेत्थं देवेन्द्रश्चन्तयेत्सुधीः ॥८०॥
अहो मध्ये सुनीशानां सुनीनदः कोऽपि तादशः । नास्ति योऽर्हन्मुखोद्भृतान् विश्वतत्त्वार्थसंचयान् ॥८१॥
श्रुत्वा सक्त्करोत्यत्र द्वादशाङ्गश्रुतास्मनाम् । सम्पूर्णा रचनां शीग्रं योग्यो गणसृतः पदे ॥८२॥
विचिन्त्येत्यनुविज्ञाय गौतमं विप्रमूर्जितम् । गणेन्द्रपदयोग्यं च गोतमान्वयमूषणम् ॥८२॥
केनोपायेन सोऽप्यन्नागमिष्यति हिजोत्तमः । इति चिन्तां चकारोज्ञैः सौधर्मेन्द्रः प्रसन्नर्थाः ॥८४॥
कहो एष मयोपायो ज्ञात आनयनं प्रति । विद्यादिगर्वितस्यास्य किंचित्वर्वाम्त्रागमिष्यति ॥८४॥
काव्यादिमङ्शु गत्वाहं पुरं ब्रह्माभिधं किल । तद्द्यानात्यत्व वादार्थां स्वयमत्रागमिष्यति ॥८६॥

लिए हमारा नमस्कार है, हे महावीर, आपके लिए नमस्कार है ॥७१॥ हे जगत्त्रयी नाथ, आपके लिए नमस्कार है, हे स्वामियोंके स्वामिन्, आपके लिए नमस्कार है, हे अतिराय सम्पन्न आपके लिए नमस्कार है, हो स्वामियोंके स्वामिन्, आपके लिए हमारा नमस्कार है। ॥७२॥ हे धर्मात्मन्, आपके लिए नमस्कार है, हे सद्धममूर्ते, आपके लिए नमस्कार है, हे धर्मापदेशदातः, आपके लिए नमस्कार है, और हे धर्माचकके प्रवर्तन करनेवाले भगवन्, आपके लिए हमारा नमस्कार है। ॥७३॥ हे जगन्नाथ, इस प्रकार स्तुति करने, नमस्कार और भिक्त आदिके करनेसे उपार्जित पुण्यके द्वारा आपके प्रसादसे आपकी यह सकल गुणराशि आपके पदकी सिद्धिके लिए शीव ही हमें प्राप्त हो, हमारे कर्मशत्रुओंका नाश हो और हमें समाधिमरण, बोधिलाम आदिकी प्राप्ति हो। ॥७४-७५॥

इस प्रकार वे चतुर्निकायके इन्द्र अपने-अपने देवोंके साथ जगन्नाथ श्री वीरप्रभुकी स्तुति करके बार-बार नमस्कार करके और भक्तिके साथ इष्ट प्रार्थना करके धर्मोपदेश सुननेके लिए अपने-अपने कोठोंमें जिनेन्द्रकी ओर मुख करके जा बैठे तथा अन्य भव्य जीव और देवियाँ भी अपनी हितकी प्राप्तिके लिए इसी प्रकार अपने-अपने कोठोंमें जिनेन्द्रके सम्मुख जा बैठे ॥७६-७॥ इसी अवसरमें सम्यक् धर्मको सुननेके लिए उत्सुक और अपने-अपने कोठोंमें बैठे हुए बारह गणोंको शीघ्र देखकर, तथा तीन प्रहरकाल बीत जानेपर भी इन अर्छन्तदेवकी दिव्यध्वनि किस कारणसे नहीं निकल रही है, इस प्रकारसे इन्द्रने अपने हृदयमें चिन्तवन किया ॥७८-७९॥ तब अपने अवधिज्ञानसे बुद्धिमान इन्द्रने गणधरपदका आचरण करनेमें असमर्थ मुनिवृन्दको जानकर इस प्रकार विचार किया ॥८०॥ अहो, इन मुनीइवरोंके मध्यमें ऐसा कोई भी मुनीन्द्र नहीं है, जो कि अर्हन्मुख कमल-विनिर्गत सर्व तत्त्वार्थसंचयको एक बार सुनकर द्वादशांग श्रुतकी सम्पूर्ण रचनाको शीघ्र कर सके और गणधरके पदके योग्य हो ॥८१-८२॥ ऐसा विचार कर गौतमगोत्रसे विभूषित गौतमविष्ठको उत्तम एवं गणधर पदके योग्य जानकर किस उपायसे वह द्विजोत्तम गौतम यहाँपर आयेगा, इस प्रकार प्रसन्नबृद्धि सौधर्मेन्द्रने गम्भीरतापूर्वक चिन्तवन किया॥८३-८४॥ कुछ देर तक चिन्तवन करनेके पश्चात् वह मन ही मन बोला—अहो, उसके लानेके लिए मैंने यह उपाय जान लिया है कि विद्या

[ १५.८७-

इत्यालोच्य हृदा धीमान् यध्यिकान्वितसत्करम् । बृद्धवाह्मणवेषं स कृत्वा तन्निकटं ययौ ॥८७॥ विद्यामदोद्धतं वीक्ष्य गौतमं प्रत्युवाच सः । विप्रोत्तमात्र विद्वांस्यं मरकाव्यैकं विचारय ॥८८॥ मर्गुरुश्रीवर्धमानाख्यो मौनालम्बो स विद्यते । श्रूते मया समं नाहं काव्यार्थार्थी त्विहागतः ॥८९॥ काव्यार्थो नात्र जायेताजीविका मम पुष्कला । उपकारइच मन्यानां तव ख्यातिमंविष्यति ॥९०॥ तदाकण्यं द्विजः प्राह वृद्ध त्वत्काव्यमञ्जस्य । यदि व्याख्याम्यहं सत्यं ततस्त्वं कि करिष्यसि ॥९०॥ ततः क्षको जगावित्थं विप्र त्वं यदि निश्चितम् । याथातथ्येन मस्काव्यं व्याख्यास्याशु ततः स्फुटम् ॥९२॥ तव शिष्यो मवाम्येवं नो चेत्वं कि करिष्यसि । ततोऽवादीत्स रे वृद्ध श्र्ष्णु मे निश्चितं वचः ॥९३॥ व्याख्यामि यद्यहं न त्वत्काव्यार्थं मङ्क्षवहो स्फुटम् । तद्यहं त्वद्गुरोः शिष्यो भविष्यामि न संशयः ॥९४॥ एतैः पञ्चशतैः शिष्येः स्वश्रातृभ्यां सह द्वृतम् । अधुनैव जगत्त्वातस्यक्त्वा चेदादिजं मतम् ॥९५॥ अस्यां मम प्रतिज्ञायां साक्ष्येतत्पुरपालकः । काश्यपाख्यो द्विजोऽमी च साक्षिणो निखिला जनाः ॥९६॥ तच्छुत्वा तेऽवदन् सर्वे कचिदैवाचलेदहो । मन्दरो नास्य सद्वाक्यं सन्मतेरिव चाहंतः ॥९८॥ हत्यन्योन्यमहो वाचो जाते सति निवन्धने । तयोरिन्दस्ततो दिव्यगिरेदं काष्यमाह सः ॥९८॥ त्रैकाल्यं इत्ययदकं सकक्ष्यतिगणाः सत्यदार्था नवैव

विश्वं पञ्चास्तिकाया वतसमितिचिदः सप्ततस्वानि धर्माः ।

आदिके गर्वसे युक्त उससे कुछ दुर्घट (अित किठन) काव्यादिके अर्थको शीघ्र उस ब्राह्मणके आगे जाकर पूछूँ? उस काव्यके अर्थको नहीं जाननेसे वह वाद (शास्त्रार्थ) का इच्छुक होकर स्वयं ही यहाँपर आ जायेगा।।८५-८६॥ हृदयमें ऐसा विचारकर वह बुद्धिमान सौधर्मेन्द्र छकड़ी हाथमें छिये हुए बृद्ध ब्राह्मणका वेष बना करके उस गौतमके निकट गया।।८०॥ विद्याके मदसे उद्धत गौतमको देखकर उसने उनसे कहा—हे विप्रोत्तम, आप विद्वान् हैं, अतः मेरे इस एक काव्यका अर्थ विचार करें।।८८॥ मेरे गुरु श्री वर्धमान स्वामी हैं, वे इस समय मौन धारण करके विराज रहे हैं और मेरे साथ नहीं बोल रहे हैं। अतः काव्यके अर्थको जाननेकी इच्छावाला होकर मैं आपके पास यहाँ आया हूँ।।८९॥ काव्यका अर्थ जान छेनेसे यहाँ मेरी बहुत अच्छी आजीविका हो जायेगी, भव्य जनोंका उपकार भी होगा और आपकी स्याति भी होगी।।९०॥

उसकी इस बातको सुनकर गौतम विष्र बोला—हे वृद्ध, यदि तेरे काव्यकी मैं शीघ सत्य अर्थ-व्याख्या कर दूँ, तो तुम क्या करोगे ॥९१॥ तब इन्द्रने यह कहा—हे विष्र, यदि तुम निश्चित यथार्थरूपसे शीघ मेरे काव्यकी स्पष्ट अर्थ-व्याख्या कर दोगे, तब मैं तुम्हारा शिष्य हो जाऊँगा। और यदि ठीक अर्थ-व्याख्या नहीं कर सके तो तुम क्या करोगे ? यह सुनकरके गौतम बोला—रे वृद्ध, तू मेरे निश्चित वचन सुन—'यदि मैं तेरे काव्यके अर्थकी स्पष्ट व्याख्या न कर सकूँ, तो जगत्यसिद्ध मैं गौतम अपने इन पाँच सौ शिष्योंके तथा अपने इन दोनों भाइयोंके साथ शीघ ही वेदादिके मतको लोड़कर अभी तत्काल ही तेरे गुरुका शिष्य हो जाऊँगा, इसमें कोई संशय नहीं है ॥९२-९५॥ मेरी इस प्रतिज्ञामें इस नगरका पालक यह काश्यप नामक द्विज साक्षी है और ये समस्त लोग भी साक्षी हैं ॥९६॥ गौतमकी यह बात सुनकर वे सब उपस्थित लोग बोले—अहो, क्वचित्-कदाचित् दैववर सुमेर चल जावे, किन्तु इसके सद्वचन सन्मति अर्हन्तके समान कभी नहीं चल सकते हैं ॥९७॥ इस प्रकार उन दोनोंमें परस्पर प्रतिज्ञा-बद्ध वचनालाप होने पर उस इन्द्रने विव्य वाणीसे यह काव्य कहा।॥९८॥

"त्रैकाल्यं द्रव्यषट्कं सकलगतिगणाः सत्पदार्था नवैव, विश्वं पञ्चास्तिकाया व्रतसमितिचिदः सप्ततत्त्वानि धर्माः। १५.१११ ]

## पञ्चदशोऽधिकारः

१५५

सिद्धेर्मार्गः स्वरूपं विधिजनितफलं जीवषट्कायलेक्या

एतात् यः श्रद्धाति जिनवचनरतो मुक्तिगामी स मन्यः ॥९९॥
तदाकण्येष साइचर्यस्तदर्थं ज्ञातुमक्षमः । मानभङ्गभवादित्यं मानसे हि वितर्कयेत् ॥१००॥
मोरिदं दुर्घटं कान्यं नास्यार्थो ज्ञायते मनाक् । त्रैकार्ण्यं किं मवेदत्र दिनोध्यं वान्दसंमवम् ॥१०१॥
अय कालत्रयोत्पन्नं यक्तानाति सर्ववित् । वा यस्तदागमज्ञः स नान्यो मादृग्जनः कवित् ॥१०२॥
पड्द्व्याः केऽत्र कथ्यन्ते कस्मिन् शास्त्रे निरूपिताः । सकला गतयः का मोस्नासां किं लक्षणं मुवि ॥१०३
ये पदार्था न श्रुताः पूर्वमेतान् को ज्ञातुमहिति । विश्वं किं कथ्यते सर्वं त्रेलोक्यं वा न वेद्यादस् ॥१०४॥
केऽत्र पञ्चास्तिकाया हि वतानि कानि भूतले । का मोः समितयो ज्ञानं केनोक्तं तस्य किं फलम् ॥१०५॥
कानि ससीव तक्तानि के धर्मा वात्र कीदृशाः । सिद्धेश्च कार्यनिष्पत्तेवीत्र मागोऽप्यनेकथा ॥१०६॥
किं स्वरूपं विधिः कोऽत्र किं तस्य जनितं फलम् । के षड्जीवनिकायाः काः षड्लेश्या न श्रुताः क्रित्य ॥
एतेषां लक्षणं जातु न श्रुतं प्राग्मया मनाक् । नास्मच्छास्त्रेषु वेदे वा समृत्यदिषु निरूपितम् ॥१०९॥
अहो मन्येऽहमत्रेवं सर्वं सिद्धान्तवारिधेः । रहस्यं दुर्घंटं यक्तत्वर्तं पृच्छित मामयम् ॥१०९॥
अहो मन्येऽहमत्रेवं कार्यं गृदं विनोजितम् । सर्वज्ञं वा हि विच्छिष्यं न्याख्यानुं कोऽपि न क्षमः ॥१०।।
अधना यद्यनेनामा विवादं वितनोम्यहम् । ततो मे मानभङ्गः स्यास्यामान्यद्विजवादतः ॥११॥।

सिद्धेर्मार्गः स्वरूपं विधिजनितफलं जीवषट्कायलेश्या

एतान् यः श्रद्दधाति जिनवचनरतो मुक्तिगामी स भव्यः ॥९९॥" इस काव्यको सनकर आश्चर्ययुक्त हो और उसके अर्थको जाननेमें असमर्थ होकर वह गौतम मान भंगके भयसे मनमें इस प्रकार विचारने लगा ॥१००॥ अहो, यह काव्य बहुत कठिन है, इसका जरा-सा भी अर्थ ज्ञात नहीं होता है। इस काव्यमें सर्वप्रथम जो 'त्रैकाल्यं' पद है, सो उससे दिनमें होनेवाले तीन काल अभीष्ट हैं, अथवा वर्ष सम्बन्धी तीन काल अभीष्ट हैं ?।।१०१।। यदि भूत, भविष्यत् और वर्तमान सम्बन्धी तीन काल अभीष्ट हैं, तो जो इन तीनों कालोंमें उत्पन्न हुई वस्तुओंको जानता है, वही सर्वज्ञ है और वही उसके आगमका ज्ञाता हो सकता है, मुझ सरीखा कोई जन कभी उसका ज्ञाता नहीं हो सकता॥१०२॥ कान्यमें जो पड्द्रत्योंका उल्लेख है, सो वे छह द्रव्य कीनसे कहे जाते हैं, और वे किस शास-में निरूपण किये गये हैं ? समस्त गतियाँ कौन-सी हैं, और उनका क्या रुक्षण है ? संसारमें अरे, जिन नौ पदार्थीका नाम भी नहीं सुना है, उन्हें जाननेके लिए कौन योग्य हैं ? विइव किसे कहते हैं, सबको या तीन लोकको, यह भी मैं नहीं जानता हूँ ॥१०३-१०४॥ इस काव्यमें पठित पाँच अस्तिकाय कौन से हैं, इस भूतलमें कौन से पाँच ब्रत हैं, और कौन सी पाँच समितियाँ हैं ? ज्ञान किसके द्वारा कहा गया है और उसका क्या फल है ॥१०५॥ सात तत्त्व कौन-से हैं, दश धर्म कौन-से हैं, और उनका कैसा स्वरूप है ? सिद्धि और कार्य-निष्पत्तिका मार्ग भी संसारमें अनेक प्रकारका है ॥१०६॥ विधिका क्या स्वरूप है और उसका क्या फल उत्पन्न होता है ? छह जीवनिकाय कौन-से हैं ? छह छेइयाएँ तो कभी कहीं पर सुनी भी नहीं हैं।।१०७।। काब्योक्त इन सबका छक्षण मैंने पहले कभी जरा-सा भी नहीं सुना है और न हमारे वेदमें, शास्त्रोंमें अथवा स्मृति आदिमें इनका कुछ निरूपण ही किया गया है।।१०८॥ अहो, मैं समझता हूँ कि इस काव्यमें सिद्धान्तसमुद्रका सारा कठिन रहस्य भरा हुआ है, और उसे ही यह बुड़ा ब्राह्मण मुझसे पूछ रहा है ॥१०९॥ मेरा मन यह मानता है कि यह काव्य गृढ अर्थवाला है, उसे सर्वज्ञके अथवा उनके उत्तमज्ञानी शिष्यके विना अन्य कोई भी मनुष्य अर्थ-व्याख्यान करनेके लिए समर्थ नहीं है।।११०॥ अब यदि मैं इसके साथ विवाद करता हूँ तो साधारण ब्राह्मणके साथ बात करनेसे मेरा मान भंग होगा?

#### श्री-वी रवर्धमानचरिते

[ १५.११२-

अतो गत्वा करोम्याशु विवादं गुरुणा सह । त्रिजगत्स्वामिनास्यैव चमस्कारकरं भुवि ॥११२॥ तेनोत्तमिववादेन महाख्यातिर्मेविष्यति । सर्वथा न मनाग्हानिर्मे जगद्गुरुसंश्रयात् ॥११३॥ विचिन्त्येति स कालादिलिब्धेपेरित बाह वै । वादं वित्र त्वया सार्धं न कुर्वे त्वद्गुरं विना ॥११४॥ इत्युक्त्वासौ समामध्ये शिष्येः पञ्चकातेर्नृतः । आतृभ्यां च ततो वेगान्विर्ययौ सन्मतिं प्रति ॥११५॥ कमात्सुधीर्वजन् मार्गे हृदये चिन्तयेदिति । असाध्योऽयमहो विद्रो गुरुः साध्योऽस्य मे कथम् ॥११६॥ अथवा महतो योगान्नावि यत्तन्ममास्तु भोः । किन्तु वृद्धिने हानिर्मे श्रीवर्धमानसंश्रयात् ॥११७॥ इत्थं स चिन्तयन् वृद्गान्मानस्तम्भान्महोन्नतान् । ददर्श पुण्यपाकेन जगद्दारचर्यकारिणः ॥११८॥ तेषां दर्शनवञ्चेण मानाद्दिः शतचूर्णताम् । अगात्तस्य श्रुमो भावः प्रादुगसीच्च मार्दवः ॥११०॥ ततोऽतिश्रुद्धमावेन पत्रयन् साश्रयंमानसः । विभूति महतीं दिव्यो प्राविश्वत्तस्यमां द्विजः ॥१२०॥ ततोऽतिश्रुद्धमावेन पत्रयन् साश्रयंमानसः । विभूति महतीं दिव्यो प्राविश्वत्तस्यमां द्विजः ॥१२०॥ तत्रान्तःस्यं जगन्नायं विश्वविगणवेष्टितम् । दिव्यविष्टरमासीनमपत्रयस्य द्विजोत्तमः ॥१२१॥ ततोऽसौ परया मक्त्या त्रिः परीत्य जगद्गुरुम् । स्वकरो कुद्दमलीकुत्य नत्वा तद्यरणाम्बुजौ ॥१२२॥ मृद्यां भक्तिरेणेव नामार्थः पद्विष्येः परैः । सार्थकैः स्तुतिनक्षेतैः स्वसिद्वयं स्तोतुमुद्ययौ ॥१२२॥ मगर्वस्त्वं जगन्नायः सार्थेनीमभिक्तितैः । अष्टोत्तरस्वस्ममानानि नामाक्मीसत् ॥१२४॥ नाम्वकेनाखिलार्थज्ञो यस्त्वां स्तौति मुदा सुधीः । सोऽचिरात्वस्यमानानि नामान्याप्नोति तत्कलात् ॥

अतः इसके त्रिजगत्स्वामी गुरुके समीप शीघ जाकर संसारमें चमत्कार करनेवाले विवादको करूँगा । उस उत्तम विवादसे मेरी महाप्रसिद्धि होगी और जगद्-गुरुके आश्रय लेनेसे मेरी मान-हानि भी कुछ नहीं होगी ॥१११-११३॥

इस प्रकार विचारकर और कालल्लिश्य प्रेरित हुआ वह गौतम बोला—हे विप्र, निश्चयसे तेरे गुरुके विना में तेरे साथ वाद-विवाद नहीं करता हूँ। अर्थात तेरे गुरुके साथ ही बात करूँगा॥११४॥ इस प्रकार सभाके मध्यमें कहकर अपने पाँच सौ शिष्यों और दोनों भाइयोंसे घिरा हुआ वह गौतम विप्र सन्मित प्रमुके समीप जानेके लिए वहाँसे वेगपूर्वक निकला॥११५॥ वह बुद्धिमान क्रमशः मार्गमें जाते हुए हृदयमें इस प्रकार सोचने लगा कि जब यह बूदा ब्राह्मण ही असाध्य है, तब इसके गुरु मेरे लिए साध्य कैसे हो सकता है ॥११६॥ अथवा महापुरुषके योगसे जो कुछ होनेवाला है, वह मेरे होये। किन्तु श्री वर्धमानस्वामीके आश्रयसे मेरी घृद्धि ही होगी, हानि नहीं हो सकती है ॥११०॥ इस प्रकार चिन्तवन करते और जाते हुए गौतमने दूसरे ही संसारमें आश्चर्य करनेवाले अति उन्नत मानस्तम्मोंको पुण्योदयसे देखा॥११८॥ उनके दर्शनरूप वन्नसे उसका मानसरूप पर्वत शतधा चूर्ण-चूर्ण हो गया और उसके हृदयमें शुभ मृदुभाव उत्पन्न हुआ॥११९॥ तब वह गौतम आश्चर्ययुक्त चित्तवाला होकर अति गुद्ध भावसे महान् दिन्य विभूतिको देखता हुआ उस समवशरणसभामें प्रविष्ट हुआ॥१२०॥ वहाँपर सभाके मध्यमें स्थित, समस्त ऋद्धि-गणसे वेष्टित, और दिन्य सिंहासनपर विराजमान श्री वर्धमानस्वामीको उस द्विजोत्तम गौतमने देखा॥१२९॥

तब वह परम भक्तिसे जगद्-गुरुकी तीन प्रदक्षिणा देकर और अपने दोनों हाथोंको जोड़कर उनके चरण-कमलोंको मस्तकसे नमस्कार कर भक्तिभारसे अवनत हो नाम, स्थापना आदि छह प्रकारके सार्थक स्तुति-निक्षेपोंके द्वारा अपनी सिद्धिके अर्थ स्तुति करनेके लिए उद्यत हुआ ॥१२२-१२३॥ हे भगवन, आप जगत्के नाथ हैं, उत्तम, सार्थक एक हजार आठ नामोंसे विभूषित हैं और नामकर्मके विनाशक हैं ॥१२४॥ सब नामोंके अर्थोंको जाननेवाला जो बुद्धिमान् पुरुष आपके एक नामसे भी हर्षके साथ आपकी स्तुति करता है, वह उसके फलसे आपके समान ही एक हजार आठ नामोंको शीव प्राप्त कर

१५.१४१ ]

### पञ्चदशोऽधिकारः

१५७

मत्वेति देव मक्त्याहं त्वन्नामार्थी सुनामभिः । करोमि ते स्तवं भक्त्या ह्यष्टोत्तरज्ञतप्रमैः ॥१२६॥ धर्मराड धर्मचक्री त्वं धर्मी धर्मक्रियाग्रणीः । धर्मतीर्थंकरो धर्मनेता धर्मपदेश्वरः ॥१२७॥ धर्मकर्ता सुधर्मात्वो धर्मस्वामी सुधर्मवित् । धर्म्याराध्यद्य धर्मीशो धर्मीत्वो धर्मबान्धवः ॥१२८॥ धर्मिज्येष्ठोऽतिधर्मात्मा धर्मभर्ता सुधर्मभाक् । धर्मभागी सुधर्मज्ञो धर्मराजोऽतिधर्मधीः ॥१२९॥ महाधर्मी महादेवो महानादो महेश्वरः । महातेजा महामान्यो महापूतो महातपाः ॥१३०॥ महात्मा च महादान्तो महायोगी महाव्रती । महाध्यानी महाज्ञानी महाकारुणिको महान् ॥१३१॥ महाधीरी महावीरी महाचाँह्यों महेशता । महादाता महात्राता महाकर्मा महीधरः ॥१३२॥ जगन्नाथो जगद्भर्ता जगत्कर्ता जगत्पतिः । जगज्ज्येष्टो जगन्मान्यो जगत्सेव्यो जगन्तुतः ॥१३३॥ जगत्पुज्यो जगत्स्वामी जगदीशो जगदगुरुः । जगद्धन्धुर्जगज्जेता जगन्नेता जगत्प्रभुः ॥१३४॥ तीर्थकृत्तीर्थभृतात्मा तीर्थनाथः सुतीर्थवित् । तीर्थंकरः सुतीर्थात्मा तीर्थेशस्तीर्थकारकः ॥ १३५॥ तीर्थनेता सुतीर्थज्ञः तीर्थार्द्धस्तीर्थनायकः । तीर्थराजः सुतीर्थाङ्कस्तीर्थम् तीर्थकारणः ॥ १३६॥ विश्वज्ञो विश्वतत्त्वज्ञो विश्वव्यापी च विश्ववित् । विश्वाराध्यो हि विश्वेशो विश्वछोकपितामहः ॥१३७॥ विश्वाप्रणीहिं विश्वारमा विश्वाच्यों विश्वनायकः । विश्वनाशो हि विश्वेड्यो विश्वधद्विश्वधर्मकृत् ॥ १३८॥ सर्वज्ञः सर्वलोकज्ञः सर्वदर्शी च सर्ववित् । सर्वात्मा सर्वधर्मेशः सार्वः सर्वबुधाप्रणीः ॥१३९॥ सर्वदेवाधिपः सर्वलोकेशः सर्वकर्मेहत् । सर्वविद्येश्वरः सर्वधर्मकृत्सर्वशर्ममाक ॥१४०॥ पतैर्भतार्थनामौद्यैः स्ततस्त्वं त्रिजगत्पते । स्तोतारं मां स्वकारुण्यास्वन्नामसद्दशं कुरु ॥१४१॥

छेता है, अर्थात् आप-जैसा बन जाता है ॥१२५॥ ऐसा मानकर हे देव, आपके नामोंको पानेका इच्छुक मैं भक्तिसे एक सौ आठ उत्तम नामोंके द्वारा आपका स्तवन करता हूँ ॥१२६॥

हे भगवन् , आप धर्मराजा, धर्मचक्री, धर्मी, धर्मक्रियामें अव्रणी, धर्मतीर्थके प्रवर्तक, धर्मनेता और धर्मपद्के ईश्वर हैं ॥१२०॥ आप धर्मकर्ता, सुधर्माढ्य, धर्मस्वामी, सुधर्मवेत्ता, धर्मीजनोंके आराध्य, धर्मीजनोंके ईश्वरधर्मी जनोंके पूज्य और सर्वप्राणियोंके धर्मबन्धु हैं ॥१२८॥ आप धर्मीजनोंमें ज्येष्ठ हैं, अतिधर्मात्मा हैं, धर्मके स्वामी हैं और सुधर्मके धारक एवं पोषक हैं। धर्मभागी हैं, सुधर्मज्ञ हैं, धर्मराज हैं और अति धर्मवृद्धिवाले हैं।।१२९।। महाधर्मी हैं, महादेव हैं, महानाद, महेरवर, महातेजस्वी, महामान्य, महापवित्र और महातपस्वी हैं ।।१३०।। आप महात्मा हैं, महादान्त (जितेन्द्रिय), महायोगी, महाव्रती, महाध्यानी, महाज्ञानी, महाकारुणिक (द्यालु) और महान् हैं ॥१३१॥ आप महाधीर, महावीर, महापूजाके योग्य और महान् ईशत्वके धारक हैं। आप महादाता, महात्राता, महान् कर्मशील और महीधर हैं ॥१३२॥ आप जगन्नाथ, जगद्र-भर्ता, जगत्कर्ता, जगत्पति, जगज्ज्येष्ठ, जगन्मान्य, जगत्सेव्य और जगन्नमस्कृत हैं ॥१३३॥ आप जगत्पूज्य, जगत्स्वामी, जगदीश, जगद्गुरू, जगद्बन्धु, जगज्जेता, जगन्नेता और जगत्के प्रभु हैं ॥१३४॥ आप तीर्थकृत्, तीर्थस्वरूपात्मा, तीर्थनाथ, सुतीर्थवेत्ता, तीर्थंकर, सुतीर्थात्मा, तीर्थंश और तीर्थकारक है, ॥१३५॥ आप तीर्थनेता, सुतीर्थज्ञ, तीर्थ-पूज्य, तीर्थनायक, तीर्थराज, सुतीर्थाङ्ग, तीर्थभृत् और तीर्थकारण हैं।।१३६।। आप विश्वज्ञ, विश्वतत्त्वज्ञ, विश्वव्यापी, विश्ववेत्ता, विश्वके आराध्य, विश्वके ईश और विइव (समस्त) छोकके पितामह हैं ॥१३७॥ आप विइवके अप्रणी हैं, विइवस्वरूप हैं, विरुवपूज्य, विरुवनायक, विरुवनाथ, विरुवार्च्य, विरुवधृत और विरुवधर्मकृत हैं ॥१३८॥ हे भगवन, आप सर्वज्ञ हैं, सर्व लोकके ज्ञाता हैं, सर्वदर्शी और सर्ववेत्ता हैं। आप सर्वात्म-स्वरूप हैं, सर्वधर्मके ईश हैं, सार्व ( सबके कल्याणकारी ) हैं और सर्व बुधजनोंमें अप्रणी हैं ॥१३९॥ आप सर्वदेवोंके अधिपति हैं, सर्वछोकके ईश हैं, सर्वकर्मीके हर्ता हैं, सर्वविद्याओंके ईश्वर हैं, सर्वधर्मके कर्ता और सर्व सुखोंके भोक्ता हैं ॥१४०॥ हे त्रिजगत्पते, इन यथार्थ

[ १५.१४२-

एतान्यथ प्रतिविम्मानि कृत्रिमाकृत्रिमाणि च । हेमरलाश्मजातानि यानि सन्ति जगस्त्रये ॥१४२॥ तानि सर्वाणि वन्देऽहं भक्तिरागवशीकृतः । स्तुवेऽर्चयेऽनिशं भक्त्या भवत्स्मरणहेतवे ॥१४३॥ त्वदीयाः प्रतिमा देव येऽर्चयन्ति स्तुवन्ति च । नमन्ति मिक्तारेण ते स्युर्छोकत्रवाधिषाः ॥१४४॥ साक्षार्त्वा मृतिमन्तं ये तुर्विस्तृत्यर्चनादिभिः । सेवन्तेऽहिन्शं तेषां फलसंख्यां न वेद्म्यहम् ॥१४५॥ साक्षार्त्वा मृतिमन्तं ये तुर्विस्तृत्यर्चनादिभिः । सेवन्तेऽहिन्शं तेषां फलसंख्यां न वेद्म्यहम् ॥१४५॥ सावन्तः सन्ति लोकेऽस्मिन् ग्रुभाः स्निग्धाः पराणवः । तैर्विनिर्मितः कायो देव दिब्योऽतिसुन्दरः ॥१४६ यतस्तेऽङ्गं निरौषम्यं राजते जगतां प्रियम् । कोटीनाधिकतेजोभिरुद्योतितदिगन्तरम् ॥१४०॥ प्रदीसं साम्यतापम् वक्त्रं ते विक्रयातिगम् । आत्यन्तिको मनः ग्रुद्धं वदतिवेश मासते ॥१४८॥ भवत्यादाम्बुजाभ्यां यात्रिता भूमिर्जगद्गुरो । सात्रैव तीर्थतां प्राप्ता वन्त्यासीन्मुनिनाकिभिः ॥१४९॥ क्षेत्राणि तानि पूज्यानि पवित्रितानि यानि मोः । त्वया जन्मादिकल्याणैनीय प्राप्तानि तीर्थताम् ॥१५०॥ कालः स एव धन्योऽत्र यत्र प्रादुरभूच ते । विभो गर्मादिकल्याणैनिक्तिः केवलोदयः ॥१५२॥ अनन्तं केवलज्ञानं त्वदीयं विश्वदीपकम् । लोकालोकनभोन्याप्य ज्ञेयाभावात्त्वितं तिभो ॥१५२॥ अतस्तं विज्ञगत्तम् सर्वतस्वित् । विश्वव्यापी जगन्नायो देवात्र सम्मतः सताम् ॥१५३॥ केवलं दर्शनं स्वानिकृततीतं जगन्तुतम् । लोकालोकं विल्यापी जगन्तायो देवात्र सम्मतः सताम् ॥१५३॥

नामोंके समूहसे आपकी स्तुति की है, अतः स्तुति करनेवाले मुझे भी अपनी करूणासे आप अपने नामके सदृश कीजिए ॥१४१॥

हे नाथ, तीन लोकसे जितनी भी सुवर्ण, रत्न और पाषाणमयी क्वित्रम-अक्वित्रम जिन-प्रतिमाएँ हैं उन सबकी मैं भक्तिरागके वश होकर वन्दना करता हूँ और आपके स्मरणके लिए नित्य भक्तिसे पूजन करता हूँ ॥१४२-१४३॥ हे देव, जो लोग भक्तिभावसे आपकी इन प्रतिमाओंकी पूजा करते हैं, स्तुति करते हैं और नमस्कार करते हैं, वे तीन लोकके स्वामी होते हैं ॥१४४॥ और जो मूर्तिमान आपकी नमस्कार, स्तवन और पूजनादिसे साक्षात् अहनिंश (रात-दिन) सेवा करते हैं, उनको प्राप्त होनेवाले फलोंकी संख्या को मैं नहीं जानता हूँ ॥१४५॥

हें भगवन, इस लोकमें जितने भी अभ और स्निग्ध परमाणु हैं, उनके द्वारा ही आपका यह अतिसुन्दर दिव्य देह रचा गया है ॥१४६॥ क्योंकि आपका यह उपमा-रहित और जगित्रय शरीर अति शोभायमान हो रहा है। आपका तेज कोटि सूर्यों के तेजसे भी अधिक है और समस्त दिशाओंके अन्तरालको प्रकाशित कर रहा है ॥१४७॥ हे ईश, आपका सर्व विकारोंसे रहित साम्यताको प्राप्त और प्रदीप्त यह मुख आपकी आत्यन्तिक हृदय-शुद्धिको कहते हुएके समान प्रतीत हो रहा है ॥१४८॥ हे जगदु-गुरो, आपके चरण-कमलोंसे जो भूमि आश्रित हुई और हो रही है, वह यहाँपर ही तीर्थपनेको प्राप्त हुई है और मुनिजन एवं देवगणसे वन्दनीय हो रही है ॥१४९॥ हे नाथ, आपके गर्भ-जन्मादि कल्याणकोंके द्वारा जो क्षेत्र पवित्र हुए हैं, वे सब तीर्थपनेको प्राप्त हुए हैं, अतः पूज्य हैं ॥१५०॥ हे प्रभो, वही काल धन्य है, जिस कालमें आप पैदा हुए, गर्भ-कल्याणक हुआ, निष्क्रमण (दीक्षा) कल्या-णक हुआ और केवलज्ञानका उदय हुआ है ॥१५१॥ हे विभो, आपका यह अनन्त केवलज्ञान विश्वका दीपक है, क्योंकि वह लोकाकाश और अलोकाकाशको ज्याप्त करके अवस्थित है, उसके जानने योग्य पदार्थका अभाव है, अर्थात् आपके ज्ञानने जानने योग्य सभी पदार्थीको जान लिया है।।१५२।। इसलिए हे देव, आप तीन जगत्के स्वामी हैं, सर्वज्ञ हैं, सर्वतत्त्ववेत्ता हैं, विश्वज्यापी हैं, और सन्तजनोंने आपको जगन्नाथ माना है ॥१५३॥ हे स्वामिन् , आपका अन्त-रहित और जगत्से नमस्कृत यह केवलदर्शन लोकालोकको अवलोकन करके अवस्थित है, अतः हे ईश, वह आपके ज्ञानके समान ही अत्यन्त शोभाको प्राप्त हो रहा है ॥१५४॥

### १५.१६८]

## पञ्चदशोऽधिकारः

१५९

वीर्यं तेऽन्तातिगं नाथ सति विश्वार्थद्द्यं । सर्वदोषविनिःक्षान्तं निरौपम्यं विराजते ॥१५५॥ अनन्तं परमं सीख्यं निरावाधं च्युतोपमम् । अस्यक्षं तेऽमवदेवागोचरं विश्वदेहिनाम् ॥१५६॥ अनन्यविषया एते ते दिव्यातिशयाः पराः । सर्वासाधारणा वीर विश्वाजन्ते महोद्याः ॥१५६॥ अनन्यविषया एते ते दिव्यातिशयाः पराः । सर्वासाधारणा वीर विश्वाजन्ते महोद्याः ॥१५७॥ एतास्ते निःस्पृहस्याष्ट प्रातिहार्यविभूतयः । कृरस्तविश्वातिशायिन्यः शोभन्तेऽत्र च्युतोपमाः ॥१५८॥ अन्ये ते गणनातीता गुणा छोकत्रयात्रणाः । निरौपम्याश्च शक्यन्ते स्तोतुं मादृव्विधेः कथम् ॥१५९॥ मध्यारानभस्तारावाध्यूंम्यंनतदेहिनाम् । यथा न ज्ञायते संख्या तथा ते गुणवारिधेः ॥१६०॥ मस्तेति स्वरस्तुतौ देव मया नातिक्रतः अमः । भाषणे ते गुणानां चागोचराणां गणेशिनाम् ॥१६९॥ अतो देव नमस्तुम्यं नमस्ते दिस्यमूर्तये । सर्वज्ञाय नमस्तुम्यं नमोऽनन्तगुणासमे ॥१६२॥ नमस्ते हतदोषाय नमोऽबान्धवबन्धवे । नमो मङ्गलभूताय नमो छोकोत्तमाय ते ॥१६२॥ नमो विश्वशरण्याय नमस्ते मन्त्रमूर्तये । नमस्ते वर्धमानाय महावीराय ते नमः ॥१६४॥ नमः सन्मतये तुभ्यं नमो विश्वहितासमे । त्रिजगद्गुरवे देव नमोऽनन्तमुखाधये ॥१६५॥ हति स्तवननमस्कारमिक्तरागोध्यधर्मतः । दातारं परमं त्यां न याचे छोकत्रयश्चियम् ॥१६६॥ किन्तु देहि मवद्मूर्ति सर्वा कमक्षयोद्भवाम् । मेऽनन्त्वर्भक्षेत्रवाम् । वाश्वर्वा परमो दाताऽत्राहं छोभी महान् स्रवि । अतो मे सफ्लैषास्तु प्रार्थना त्वस्यसादतः ॥१६६॥ यतस्तं परमो दाताऽत्राहं छोभी महान् स्रवि । अतो मे सफ्लैषास्तु प्रार्थना त्वस्यसादतः ॥१६८॥

हे नाथ, सर्वदोषोंसे रहित आपका अनुपम यह अनन्तवीर्य विश्वके समस्त पदार्थोंके देखनेमें समर्थ हो रहा है ॥१५५॥ हे देव, आपका बाधारहित, अनुपम और अतीन्द्रिय अनन्त परम सुख विश्वके समस्त प्राणियोंके अगोचर हैं ॥१५६॥ हे वीर प्रभो, दूसरोंमें नहीं पाये जाने-वाले ऐसे असाधारण ये सर्व दिव्य और महान् बदयवाले परम अतिशय आपमें शोभायमान हो रहे हैं ॥१५७॥

हे भगवन, सर्वविश्वातिशायिनी, उपमा-रहित ये आठ प्रातिहार्य-विभूतियाँ सर्व इच्छाओंसे रहित आपके शोभित हो रही हैं ॥१५८॥ इनके अतिरिक्त अन्य जो आपमें गणनातीत और त्रिलोक के अयगामी अनन्त निरुपम गुण हैं, उनकी स्तुति करने के लिए मेरे समान जन कैसे समर्थ हो सकते हैं ॥१५९॥ हे गुणसमुद्र, जैसे मेघधाराकी विन्दुएँ, आकाशके तारे, समुद्रकी तरंगें और अनन्त प्राणियोंकी संख्या हमारे-जैसोंके द्वारा नहीं जानी जा सकती है, उसी प्रकार आपके गुण-समुद्र को संख्या नहीं जानी जा सकती है ॥१६०॥ ऐसा मानकर हे देव, आपकी स्तुति करनेमें और गणधरोंके भी अगोचर आपके गुणोंके कहनेमें मेंने अधिक श्रम नहीं किया है ॥१६१॥ अतः हे देव, आपको नमस्कार है, हे दिव्य मूर्तिवाले, आपको नमस्कार है, हे सर्वज्ञ, आपको नमस्कार है और हे अनन्तगुणशालिन, आपको नमस्कार है ॥१६२॥

दोषोंके नाशक आपको नमस्कार है, अवान्धवोंके बन्धु हे भगवन्, आपको नमस्कार है, हे लोकोत्तम, आपको नमस्कार है ॥१६३॥ विश्वको शरण देनेवाले आपको मेरा नमस्कार है, हे सन्त्रमूर्ति, आपको नमस्कार है, हे वर्धमान, आपको नमस्कार है, हे सन्मते, आपको नमस्कार है, हे विश्वात्मन्, आपको नमस्कार है, हे त्रिजगद्-गुरो, आपको नमस्कार है और अनन्त सुखके सागर हे देव, आपको मेरा नमस्कार है ॥१६४-१६५॥ इस प्रकार स्तवन, नमस्कार और भक्तिरागसे उत्पन्न हुए धर्मके द्वारा हे भगवन्, में आपसे तीन लोककी लक्ष्मीको नहीं माँगता हूँ, किन्तु हे नाथ, कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न होनेवाली, अनन्त सुखकारी, जगन्नमस्कृत, अपनी नित्य विभूतिको सुमे दीजिए, क्योंकि आप इस संसारमें परमदाता हैं और में महान् लोंभी हूँ। अतः आपके प्रसादसे मेरी यह प्रार्थना सफल ही होवे ॥१६६-१६८॥

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १५.१६९-

स्वं देव त्रिदशेश्वरार्षितपदस्सं धर्मतीर्थोद्धरस्वं कर्मारिनिकन्दनोऽतिसुमटस्त्वं विश्वदीपोऽमलः ।
स्वं कोकत्रयतारणेकचतुरस्त्वं सद्गुणानां निधिः
संसाराम्बुधिमज्जनाज्जिनपते स्वं रक्ष मां सर्वथा ॥१६९॥
इति विबुधपतीक्यो दृष्टिचिद्गलमासो
निहतकुमतशत्रुर्ज्ञातसद्धर्ममार्गः ।
जिनपतिपदपद्मौ गौतमः संप्रणम्य
स्तवनकरणमक्त्या स्वं कृतार्थं च मेने ॥१४०॥
वीरो वीरजिनाम्रणीर्गुणनिधिवीरं मजन्ते बुधा
वोरेणवमवाप्यते शिवपदं वीराय ग्रुद्ध्ये नमः ।
वीराननात्त्वपरः परार्थजनको वीरस्य तथ्यं वचो
वीरेऽहं विद्धे मनः स्वसदृशं मां वीर शीघं कुरु ॥१७१॥

इति भट्टारक-श्रोसकलकीर्तिविरचितेः श्रीवीरवर्धमानचरिते श्रीगौतमागमन-स्तुतिकरणवर्णनो नाम पञ्चदशोऽधिकारः ॥१५॥

हे देव, आप स्वर्गके अधीरवर इन्होंके द्वारा पूजित पदवाले हैं, आप धर्मतीर्थके उद्घारक हैं, कर्म-रात्रुके विध्वंसक हैं, अतः आप महासुभट हैं, आप विश्वके निर्मल दीपक हैं, आप तीनों लोकोंको तारनेमें अद्वितीय चतुर हैं और सद्गुणोंके निधान हैं, अतएव हे जिनपते, संसार सागरमें इवनेसे आप मेरी सर्व प्रकारसे रक्षा कीजिए ॥१६९॥ इस प्रकार विद्वानोंके अधिपतियोंसे पूज्य, सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानरूप रत्नको प्राप्त, मिथ्यामतरूप रात्रुके नाशक और सद्-धर्मके मार्गके ज्ञाता गौतमने जिनेन्द्रदेवके चरणकमलोंको नमस्कार करके और सतुति करनेकी भक्तिसे अपने आपको कृतार्थ माना ॥१७०॥

वीर भगवान वीर जिनोंमें अग्रणी हैं, गुणोंके निधान हैं, ऐसे वीर जिनेन्द्रकी झानी-जन सेवा करते हैं। वीरके द्वारा ही शिवपद प्राप्त होता है, ऐसे वीरके लिए आत्म-शुद्धगर्थ नमस्कार है। वीरसे अतिरिक्त अन्य कोई मनुष्य परमार्थका जनक नहीं है, वीर के वचन सत्य हैं, ऐसे वीर जिनेशमें मैं अपने मनको धरता हूँ, हे वीर, मुझे अपने सदृश शीघ्र करो॥१७१॥

इस प्रकार भट्टारक श्रीसकलकोर्ति-विरचित श्रीवीर-वर्धमानचरितमें श्री गौतमके आने और स्तुति करनेका वर्णन करनेवाला यह पन्द्रहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१५॥

## षोडशोऽधिकारः

श्रीमते विश्वनाथाय केवलज्ञानमानवे । अञ्चानध्वान्तहन्त्रेऽत्र नमो विश्वप्रकाशिने ॥१॥ अधासो गौतमस्वामी प्रणम्य शिरसा मुदा । हितं जगत्यतामिच्लन् स्वस्य श्रीतीर्थनायकम् ॥२॥ अज्ञानोच्लिक्सये ज्ञानप्राप्ये सर्वज्ञगोचराम् । प्रश्नमालामिमामप्राक्षीद्विश्वाङ्गिहितां पराम् ॥३॥ देवादेर्जीवतत्त्वस्य लक्षणं कीदृशं भुवि । कावस्या च कियन्तो हि गुणा भेदा द्विधारमकाः ॥४॥ के पर्यायाः कियन्तो वा सिद्धसंसारिगोचराः । अजीवस्यापि तत्त्वस्य के प्रकारा गुणादयः ॥५॥ शेषास्त्रवादितत्त्वानां के दोषगुणकारणाः । कस्य तत्त्वस्य कः कर्त्ता किं फलं लक्षणं च किम् ॥६॥ केन तत्त्वेन किं वात्र साध्यते कार्यमञ्जसा । कीदृशैश्च दुराचौरैनेरकं यान्ति पापिनः ॥७॥ केन दुष्कर्मणा मुद्धास्त्रयंभ्योनि च दुष्कराम् । कीदृशैश्च सदाचारैः स्वर्गं गच्छन्ति धर्मिणः ॥८॥ छुभेन कर्मणा केन नृगति श्रीसुखाश्रिताम् । केन दानेन वा यान्ति भोगभूमि छुभाश्रयाः ॥९॥ केन चाचरणेनात्र ख्रीलिङ्गं जायते नृणाम् । पुंवेदः पुण्यनारीणां क्रीवत्वं वा दुरात्मनाम् ॥१०॥ पङ्गवो बिधराश्चान्या मूका विकत्कमूर्तयः । केन पापेन जायन्ते प्राणिनो व्यसनाकुलः ॥१९॥ रोगिणो रोगहीनाश्च रूपिणोऽतिकुरूपिणः । सुमगा दुर्भगाः केन विधनात्र मवन्ति च ॥१२॥ सुधियो दुर्धियो मूर्खा नरा विद्वांस एव च । ग्रुमाश्रयाश्च दुर्श्चित्रा मवेदुः केन कर्मणा ॥१३॥ धर्मिणः पापिनो भोगमागिनो भोगवर्जिताः । धनिनो निर्धनाः स्युश्च कीदृशाचरणोल्करैः ॥१४॥

विद्वके नाथ, अज्ञानान्धकारके विनाशक और जगत्के प्रकाशक ऐसे केवलज्ञानरूप सर्य श्रीवर्धमानस्वामीके लिए नमस्कार है ॥१॥

अथानन्तर उन गौतमस्वामीने तीर्थनायक श्री महावीरप्रभुको हर्षके साथ सिरसे प्रणाम करके अपने और जगत्के सन्तजनोंके हितार्थ अज्ञानके विनाश और ज्ञानकी प्राप्तिके छिए समस्त प्राणियोंका हित करनेवाली यह सर्वज्ञ-गम्य उत्तम प्रश्नावली पूछी ॥२-३॥ हे देव, सात तत्त्वोंमें जो संसारमें जीवतत्त्व है उसका कैसा उक्षण है, कैसी अवस्था है, कितने गुण हैं, उनके विभागात्मक कितने भेद हैं, कितनी पर्याय हैं, सिद्ध और संसारी-विषयक उसके कितने भेद हैं ? इसी प्रकार अजीवतत्त्वके भी कितने भेद, गुण और पर्याय आदि हैं ॥४-५॥ तथा आस्रवादि शेष तस्वोंके दोष और गुणोंके कारण कौन हैं ? किस तस्व-का कौन कर्ता है, उसका क्या रुक्षण है, क्या फर है और किस तत्त्वके द्वारा इस संसारमें निश्चयसे क्या कार्य सिद्ध किया जाता है ? किस प्रकारके दुराचारोंसे पापी लोग नरकमें जाते हैं, किस दुष्कर्मसे मृढ लोग दुःखकारी तिर्यग्योनिको जाते हैं, और किस प्रकारके सदाचरणोंसे धर्मीजन स्वर्ग जाते हैं।।६-८।। किस शुभकर्मसे जीव रुक्ष्मी और सुखसे सम्पन्न मनुष्यगतिको जाते हैं और किस दानसे उत्तम भाववाले जीव भोगभूमिको जाते हैं।।९।। किस प्रकारके आचरणसे इस संसारमें मनुष्योंके पुरुषवेद, पुण्यशीला नारियोंके स्त्रीवेद और पापाचारी दुरात्माओं के नपुंसक वेद होता है।।१०। किस पापसे प्राणी छँगड़े, बहरे, अन्धे, गँगे, विकलाङ्ग और अनेक प्रकारके दुःखोंसे पीड़ित होते हैं।।११।। किस प्रकारके कर्म करनेसे जीव यहाँ पर रोगी-निरोगी, सुरूपी-कुरूपी, सौभाग्यवान् और दुर्भागी होते हैं ॥१२॥ किस कर्मसे मनुष्य सुबुद्धि-कुबुद्धि, विद्वान-मुर्ख, शुभाशय और दुराशयवाले होते हैं ॥१३॥ किस प्रकारके आचरण करनेसे मनुष्य धर्मात्मा-पापात्मा, भोगशार्टा-भोगविहीन, धनी और

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १६.१५-

छभ्यन्ते कर्मणा केन वियोगाः स्वजनादिभिः । संयोगाश्चेष्टवन्ध्वाद्येः समं वेहितवस्तुभिः ॥१५॥ दातृत्वं कृपणत्वं च गुणित्वं गुणहीनताम् । परिकङ्करतां स्वाभित्वं श्रयेत् केन कर्मणा ॥१६॥ न जीवन्ति नृणां पुत्रा विधिना केन भूतले । बन्ध्यत्वं वा भवेन्तिन्द्यं स्युः सुताहिचरजीविनः ॥१७॥ कातरत्वं च धीरत्वं निन्द्यतं विभिन्नं यशः । प्राप्यते विधिना केन निःशीलत्वं सुशीलता ॥१८॥ सरसङ्गश्चातिदुःसङ्गो विवेकित्वं च मृहता । कुलश्रेष्ठं जनैनिन्द्यं लभ्यते केन हेतुना ॥१८॥ सरसङ्गश्चातिदुःसङ्गो विवेकित्वं च मृहता । कुलश्रेष्ठं जनैनिन्द्यं लभ्यते केन हेतुना ॥१८॥ मिथ्यामार्गानुरागित्वं जिनधर्मातिरक्तताम् । दृष्ठं कायं च निःशक्तं लभन्ते केन कर्मणा ॥२०॥ मुक्तेः को मार्ग एवात्र फलं किं वा सुलक्षणम् । यतीनां कः परो धर्मः कोऽन्यो वा गृहमेधिनाम् ॥२१॥ तयोः किं सरफलं पुंसां कानि वा कारणान्यपि । धर्मोत्वत्तिधातृणि शुभान्याचरणानि च ॥२२॥ द्विष्ट्वालस्वरूपं च कीदृशं कीदृशी स्थितः । त्रेलोक्यस्य शलकाः पुरुषाः के स्युर्महीतले ॥२६॥ दिष्ट्वालस्वरूपं च स्विना दिश । भन्धानामुपकाराय स्वर्गमुक्तिवृवासये ॥२५॥ हति प्रदन्तशादेवो विश्वभव्यहितोद्यतः । तस्वादिप्रदनराशीनां सद्भावं च तदीप्सतम् ॥२६॥ दिव्येन ध्वनिना तिथेद् स्वर्गमुक्तिसुलासये । प्रारेभे वक्तुमित्थं च मुक्तमार्गप्रवृत्तये ॥२५॥ श्वण्याम् मनः कृत्वा स्थिरं सर्वर्गणेः समम् । प्रोच्यमानमिदं सर्व त्वद्विभेष्रतसाधनम् ॥२०॥ प्राम्नुर्विभोर्मनाग् नासीदोष्यदिस्यन्दविक्रया । मुखाव्जे साम्यतापन्ने तथापि तन्सुलास्वजात् ॥१९॥ प्रोक्तुर्विभोर्मनाग् नासीदोष्टादिस्यन्दविक्रया । मुखाव्जे साम्यतापन्ने तथापि तन्सुलास्वजात् ॥१९॥

निर्धन होते हैं ॥१४॥ किस कर्मसे जीव अपने इष्ट जनादिकोंसे वियोग पाते हैं और किस कर्मसे इष्ट-बन्धु आदिके तथा अभीष्ट वस्तुओंके साथ संयोग प्राप्त करते हैं ॥१५॥ किस कर्मसे मनुष्य दानशीलता, कृपणता, गुणशालिता-गुणहीनता, स्वामित्व और परदासत्वको प्राप्त होता है ॥१६॥ किस कर्मसे इस संसारमें मनुष्योंके पुत्र नहीं जीते हैं और किस कर्मसे चिरजीवी पुत्र उत्पन्न होते हैं ? तथा कैसे कर्म करनेसे स्त्रियोंके निन्दा बन्ध्यापन होता है।।१७॥ किस कर्मसे जीवोंके कायरता-धीरता, अपयश-निर्मल यश और कुशीलता-सुशीलता प्राप्त होती है।।१८।। किस कारणसे जीव सत्संग-कुसंग, विवेकिता-मृहता, श्रेष्टकुल और निन्चकुल प्राप्त करते हैं ॥१९॥ किस कर्मसे मनुष्य मिथ्यामार्गानुरागी और जिनधर्मानुरक्त होते हैं, तथा दुढ ( सबल ) काय और निर्वल कायको पाते हैं ॥२०॥ इस संसारमें मुक्तिका क्या मार्ग है, उसका क्या लक्षण और क्या फल है ? साधुओंका परम धर्म कौन सा है और गृहस्थोंका अपर धर्म क्या है।।२१।। पुरुषोंको इन दोनों धर्मांके सेवनसे क्या सत्फल प्राप्त होता है ? धर्मकी उत्पत्ति करनेवाले कीनसे कारण हैं और शुभ आचरण कौनसे हैं ॥२२॥ उत्सर्पिणी और अवसर्पिणोके छहों कालोंका क्या स्वरूप है, उसकी स्थिति कैसी है, और इस महीतलपर तीन लोकमें प्रसिद्ध शलाका (गण्य-मान्य) कौन होते हैं ॥२३॥ इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या ? हे ऋपानाथ, जो पहले हो चुका है, वर्तमानमें हो रहा है और आगे होगा ? ऐसा त्रिकाल-विषयक द्वादशाङ्गश्रुतजनित जो ज्ञान है, वह सब ऋषा करके भन्य-जीवोंके उपकारके छिए और उन्हें स्वर्गमुक्तिके कारणभूत धर्मकी प्राप्तिके छिए अपनी दिव्यध्वनिके द्वारा उपदेश दीजिए ॥२४-२५॥

इस प्रकार गौतमस्वामीके प्रश्नके वशसे संसारके समस्त भव्य जीवोंके हित करनेके छिए उद्यत, तीर्थंकर वर्धमानदेवने मुक्तिमार्गकी प्रवृत्तिके छिए सप्त तत्त्वादि-विषयक समस्त प्रश्न-समृहोंका सङ्गाव और उनका अभीष्ट अभिप्राय जीवोंको स्वर्ग और मोक्षके मुख प्राप्त करानेके छिए दिव्य ध्वतिसे इस प्रकार कहना प्रारम्भ किया ॥२६-२०॥ भगवान्ने कहा— हे धीमन्, सर्वगणके साथ मनको स्थिर करके तुम्हारे सर्व अभीष्ट-साधक मेरा यह वक्ष्यमाण (उत्तर )—मुनो ॥२८॥ जब भगवान्ने उत्तर देना प्रारम्भ किया, तव बोळते समय प्रभुके

१६.४२]

## षोडशोऽधिकारः

१६३

निर्ययो भारती रम्या सर्वसंशयनाशिनी । मन्दरादिगुहोत्यन्नप्रतिच्छन्दिनिमा श्रुमा ॥३०॥ अहो तीर्येशिनामेषा योगजा शक्तिरूजिता । यया जगरसतामत्रोपकारः क्रियते महान् ॥३१॥ हे गौतमात्र याधात्म्यं तथ्यं यत्योच्यते बुधैः । सर्वज्ञोक्तपदार्थानां तत्तस्त्रं विद्धि निश्चितम् ॥३१॥ हेषा जीवा मवन्त्यत्र मुक्तसंसारिभेदतः । मुक्ता भेदिविनिःकान्ता बहुभेदा भवाध्वगाः ॥३३॥ अष्टकर्माङ्गनिर्मुक्ता गुणाष्टकविभूषिताः । एकभेदा जगद्ध्येया समानसुखसागराः ॥३४॥ सर्वदुःखातिगा ज्ञेया सिद्धा छोकाप्रवासिनः । अनन्ता विगतावाधा ज्ञानदेहाश्च्युतोपमाः ॥३५॥ सर्वदुःखातिगा ज्ञेया सिद्धा छोकाप्रवासिनः । वक्लेकाक्षपञ्चाक्षभेदैश्वेधाङ्गनो मताः ॥३६॥ सत्यारिणो जीवाः स्थावरत्रससंज्ञकाः । विक्लेकाक्षपञ्चाक्षभेदैश्वेधाङ्गनो मताः ॥३६॥ चत्रधा देहिनो नृनं गतिभेदेन कीर्तिताः । एकद्वित्रचतुःपञ्चेन्द्रयोः पञ्चविधाश्च ते ॥३०॥ त्रसस्थावरभेदाभ्यां पद्विधाः प्राणिनः स्मृताः । सतां षड्जीवरक्षाये जिनेनातिद्यालुना ॥३८॥ पृथ्व्याद्याः स्थावराः पञ्च विक्लदोहिनः । स्विज्ञनोऽस्तिनोऽत्रेति स्रष्ट्या जीवयोनयः ॥४०॥ पञ्चय स्थावरा एकभेदा विक्लदेहिनः । स्विज्ञनोऽस्तिनोऽत्रेति स्रष्ट्या जीवयोनयः ॥४०॥ पञ्चव स्थावरा द्वित्रचतुःपञ्चेन्द्रयाङ्गिनः । इति स्रुन्वधा जीवप्रकाराः श्रीजिनागमे ॥४९॥ पृथ्व्यसेजोमरूप्रयोकसाधारणदेहिनः । द्वित्रितुर्याक्षपञ्चक्षा इत्यत्र दश्चाङ्गनः ॥४२॥

साम्यताको प्राप्त मुख-कमलमें रंचमात्र भी ओष्ठ आदि चलनेकी विक्रिया (विशेष-क्रिया) नहीं हुई। तथापि उनके मुख-कमलसे सर्व संशयोंका नाश करनेवाली मन्दराचलकी गुफामेंसे निकली प्रतिष्वनिके समान गम्भीर, श्रूम और रमणीय वाणी निकली ॥२९-३०॥ आचार्य कहते हैं कि अहो, तीर्थंकरोंकी यह योग जिनत ऊर्जिस्वनी शक्ति है कि जिसके द्वारा इस संसारमें समस्त सञ्जनोंका महान् उपकार होता है।।३१॥ भगवान् बोले—हे गौतम, इस संसारमें ज्ञानी जन जिसे यथार्थ सत्य कहते हैं, वह सर्वज्ञोक्त पदार्थोंका वास्तविक स्वरूप है, वही तत्त्व कहलाता है, यह तू निश्चित समझ ॥३२॥ उस प्रयोजनभूत तत्त्वके सात भेद हैं। उनमें प्रथम जीवतत्त्व है। संसारी और मुक्तके भेदसे जीव दो प्रकारके हैं। मुक्त जीव भेदोंसे रहित हैं, अर्थात् सभी एक प्रकारके हैं। किन्तु भव-भ्रमण करनेवाले संसारी जीव अनेक भेदवाले हैं ॥३३॥ इनमें मुक्त (सिद्ध) जीव ऑठ कर्मरूप शरीरसे रहित हैं, सम्य-क्त्वादि आठ गुणोंसे विभूषित हैं, एक भेदवाले हैं, जगत्के भव्य जीवोंके ध्येय हैं, समान सुखके सागर हैं, सर्वदुःखोंसे रहित हैं, लोकके अत्रभागपर निवास करते हैं, सर्ववाधाओंसे विमुक्त हैं, ज्ञानशरीरों हैं, सर्व उपमाओंसे रहित हैं और उनकी अनन्त संख्या है। ऐसे संसारसे मुक्त हुए जीवोंको सिद्ध जानना चाहिए ॥३४-३५॥ त्रस और स्थावर नामके भेदसे संसारी जीव दो प्रकारके हैं, विकलेन्द्रिय, एकेन्द्रिय और पंचेन्द्रियके भेदसे वे तीन प्रकारके माने गये हैं ॥३६॥

नरक आदि चार गितयों के भेदसे वे निश्चयतः चार प्रकारके कहे गये हैं, एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, चीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पंचेन्द्रियके भेदसे वे पाँच प्रकारके हैं ॥३०॥ पृथिवीकायादि पाँच स्थावर और जसकायके भेदसे संसारी प्राणी छह प्रकारके कहे गये हैं, अतिदयाछु जिनेन्द्रोंने इन छह कायके जीवोंकी रक्षाके छिए सङ्जनोंको उपदेश दिया है ॥३८॥ पृथिवी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पतिसे पाँच स्थावरकाय, विकलेन्द्रिय जीवराशि और पंचेन्द्रिय इस प्रकार सात भेदक्प जीव-जातियाँ जानना चाहिए॥३९॥ पाँच प्रकारके स्थावर, एक भेदक्प विकलेन्द्रिय और संज्ञी-असंज्ञीक्ष्प दो प्रकारके पंचेन्द्रिय, इस प्रकार इस संसारमें आठ जातिकी जीवयोनियाँ हैं ॥४०॥ पाँचों ही स्थावर, द्वीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय ये तीन विकलेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय जीव, इस प्रकार श्री जिनागममें संसारी जीव नौ प्रकारके कहे गये हैं ॥४९॥ पृथिवी, जल, अग्नि, वायु, प्रत्येक और

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १६.४३-

सूक्ष्मवादरभेदाभ्यां दशघा स्थावरास्तथा । स्रसाः सर्वे बुधेर्झेया इत्येकादश देहिनः ॥४६॥ दशघा स्थावराः स्क्ष्मवादराभ्यां च वर्गिताः । विकलाक्षा हि पञ्चाक्षा अभी जीवा द्विषड्विधाः ॥४४॥ भूजलाग्निसमीराः सर्वे वनस्पतयोऽखिलाः । स्क्ष्मवादरभेदाभ्यां दशघा स्थावरास्तथा ॥४५॥ विकलाङ्गभृतः पञ्चेन्द्रिया हृदयवर्जिताः । संज्ञिनोऽत्रेति मन्तव्यास्त्रयोदशिवधाङ्गनः ॥४६॥ समनस्का मनोहोना द्वित्रितुर्योन्द्रयास्तथा । एकाक्षा वादराः स्क्ष्मा एते सप्तविधाङ्गनः ॥४६॥ समनस्का मनोहोना द्वित्रितुर्योन्द्रयास्तथा । एकाक्षा वादराः स्कृष्मा एते सप्तविधाङ्गनः ॥४८॥ अष्टानवित्रभेदाश्यां ते सर्वे गुणिता बुधैः । ज्ञातव्यास्तद्वयाये जीवसमासाक्षतुर्दशः ॥४८॥ अष्टानवित्रभेदाश्यां ते सर्वे गुणिता बुधैः । ज्ञातव्यास्तद्वामिना श्रोक्ता गौतमाद्यान् गणान् प्रति ॥४९॥ भूम्यसेजोमरुक्षाया नित्येतरिनगोद्वाः । प्रत्येकं सप्तलक्षाश्च दशलक्षा महीरुहाः ॥५०॥ पद्वक्षाया विकलाक्षायां द्विषड्कशाश्च योनयः । तिर्यकृतरकदेवानां नृणां लक्षाश्चतुर्दशः ॥५९॥ एवं चतुरशीतिप्रमलक्षा जीवजातयः । सर्मं च कुलकोटीभिः प्रोक्ता देवेन तान् प्रति ॥५२॥ चतुर्था गतयः पञ्चविधा इन्द्रियमार्गणाः । षट्काया हि तथा पञ्चदश्योगाश्च विस्तरात् ॥५३॥ चिथा वेदाः कषायाश्च पञ्चविद्यतिसंख्यकाः । अष्टौ ज्ञानानि सस्त्व संयमाद्व ग्रुमेतराः ॥५४॥ चत्वारि दर्शनान्येव षड्लेश्या हि वरेतराः । भव्येतरा द्विधा जीवाः सम्यक्त्वं पड्विधं तथा ॥५४॥

पंचेन्द्रिय, इस प्रकार संसारमें दश प्रकारके जीव हैं ॥४२॥ पाँच प्रकारके स्थावर जीव सृक्ष्म और वादरके भेदसे दश प्रकारके हैं, तथा द्वीन्द्रियादि सर्व त्रसकाय, इस प्रकार ग्यारह जातिके संसारी प्राणी ज्ञानियोंको जानना चाहिए ॥४३॥ सृक्ष्म-बादरके भेदसे वर्गीकृत दश प्रकारके स्थावर जीव, विकलेन्द्रिय और पंचेन्द्रिय (सकलेन्द्रिय) ये सब मिलकर वारह प्रकारके संसारी जीव होते हैं ॥४४॥ पृथिवी, जल, अग्नि, वायु और सर्व वनस्पति, ये सब स्थावर जीव सृक्ष्म-बादरके भेदसे दश प्रकारके हैं, तथा विकलेन्द्रिय, मान-रहित असंज्ञी पंचेन्द्रिय और मन-सहित संज्ञी पंचेन्द्रिय इस प्रकारसे संसारी जीव तेरह प्रकारके समझना चाहिए ॥४५-४६॥ समनस्क (संज्ञी) पंचेन्द्रिय मन-रहित अमनस्क (असंज्ञी) पंचेन्द्रिय, वीन्द्रिय, चतुरीन्द्रिय, बादर एकेन्द्रिय और सृक्ष्म एकेन्द्रिय, ये सात प्रकारके प्राणी पर्याप्त और अपर्याप्तके भेदसे गुणित होकर चौदह प्रकारके हो जाते हैं। ये ही चौदह जीव-समास उनकी दया (रक्षा) करनेके लिए ज्ञानियोंको जाननेके योग्य हैं ॥४७-४८॥ इस प्रकार विवक्षा-भेदसे उत्तरोत्तर बढ़ते हुए अट्टानवे आदि अनेक भेद रूप बहुत प्रकार की जीव जातियाँ श्रीवीर स्वामीने गौतमादि सर्व गणोंके लिए कहीं॥४९॥

पुनः वर्धमानदेवने गौतमादि सर्व गणोंको चौरासी लाख योनियोंका वर्णन इस प्रकार-से किया—पृथिवी, जल, अग्नि, वायु, साधारण वनस्पति रूप नित्यनिगोद, इतरिनगोद इन लहों जातिके जीवोंकी सात-सात लाख योनियाँ हैं (६×०=४२) प्रत्येक वनस्पतिरूप वृक्षोंकी दश लाख योनियाँ हैं। विकलेन्द्रियोंकी लह लाख योनियाँ हैं, तिर्यंच, नारक और देवोंकी वारह लाख योनियाँ हैं और मनुष्योंकी चौदह लाख योनियाँ हैं। इस प्रकार भगवान्ने कुल कोटियोंके साथ चौरासी लाख प्रमाण जीव जातियाँ कहीं।।५०-५२॥

पुनः भगवान्ने जीवोंकी जातियोंके अन्वेषण करानेवाली चौदह मार्गणाओंका वर्णन करते हुए बतलाया—गित मार्गणा चार प्रकार की है, इन्द्रियमार्गणा पाँच प्रकार की है, कायमार्गणा छह प्रकारकी है, योगमार्गणा विस्तारसे पन्द्रह प्रकारकी है (और संक्षेपसे तीन प्रकारकी है।) ॥५३॥ वेदमार्गणा तीन प्रकारकी है, कपायमार्गणा (संक्षेपसे कोधादि चार भेदरूप है और विस्तारसे) पच्चीस भेदवाली है। ज्ञानमार्गणा आठ प्रकारकी है, संयममार्गणा गुभ और अशुभ (असंयम) के भेदसे सात प्रकारकी है, दर्शनमार्गणा चार भेद रूप है, छेश्यामार्गणा तीन शुभ और तीन अशुभके भेदसे छह प्रकारकी है, भव्यमार्गणा मध्य और

१६.६८ ]

### षोडशोऽधिकारः

१६५

संज्यसंज्यिभधा जीवा द्विधाहारकदेहिनः । इत्युक्तास्तीर्थनाथेन मार्गणा हि चतुर्दश ॥५६॥ सृग्याः संसारिणो जीवा आशुमार्गणकोविदैः । चतुर्गतिगता यक्षाःज्ञानाय दृग्विशुद्धये ॥५७॥ मिथ्यासासादनौ मिश्रोऽविरतो देशसंयतः । प्रमत्ताख्योऽप्रमत्तामिधोऽपूर्वकरणाह्वयः ॥५८॥ गुणस्थानोऽनिवृत्त्वादिकरणो नवमस्ततः । सूक्ष्मादिसाम्परायाख्यो ह्युपशान्तकषायकः ॥५९॥ ततः क्षीणकषायः सयोग्ययोगिजिनाविति । चतुर्दशगुणस्थाना ब्यासेनोक्ताश्चतुर्दश ॥६०॥ निर्वाणं ये गता भव्या यान्ति यास्यन्ति भृतले । केवलं ते गुणैरेताश्चारह्य नान्यथा कचित् ॥६९॥ यतोऽत्रेकादशाङ्गार्थविदोऽभव्यस्य सर्वदा । दिक्षितस्यैक एवाहो गुणस्थानो न चापरः ॥६२॥ यथा कालोरमः शकरादुरधं च पिवन् विषम् । न मुञ्जति तथाभव्यो मिथ्यात्वं चागमामृतम् ॥६२॥ अतोऽत्रासन्तमव्यानां गुणस्थानास्त्रयोदश । भवन्त्येव न वान्येषां दूरभव्यात्मनां कचित् ॥६६॥ अतोऽत्रासन्तमव्यानां गुणस्थानास्रयोदश । मवन्त्येव न वान्येषां दूरभव्यात्मनां कचित् ॥६६॥ इत्याख्यादिमं तत्त्वं वोरश्चाममापत्या । पुनः प्रोक्तं समारेभे सतामध्यात्ममापया ॥६५॥ बहिरात्मानतरात्मा तु परमात्मातिनिर्मलः । इति त्रिधाङ्गिनो दक्षेः कथ्यन्ते गुणदोषतः ॥६६॥ विचारविकलो योऽत्र तत्वातत्त्वे गुणागुणे । सद्गुरी कुगुरी धर्मे पापे मार्गे श्चमाश्चमे ॥६०॥ जिनसुत्रे कुशास्त्रे च देवादेवे विचारणे । हेवादेवे परीक्षादौ बहिरात्मा स उच्यते ॥६०॥

अभव्यके भेदसे दो प्रकारको है, सम्यक्त्वमार्गणा छह प्रकार की है, संज्ञामार्गणाकी अपेक्षा जीव संज्ञी और असंज्ञीके भेदसे दो प्रकारकी है, तथा आहारमार्गणा आहारक-अनाहारकके भेदसे दो प्रकारकी है। इस प्रकार तीर्थ-नायक वीरनाथने चौवह मार्गणाओंका उपदेश दिया ॥५४-५६॥ मार्गणाओंके जानकार विद्वानोंको अपने ज्ञानकी वृद्धिके छिए तथा सम्यग्दर्शनकी विश्वद्विके छिए चारों गतियोमें रहनेवाले संसारी जीवोंका इन मार्गणाओंके द्वारा शीघ यत्नसे मार्गण (अन्वेषण) करना चाहिए॥५७।

पुनः जीवोंके क्रमशः विकासको प्राप्त होनेवाले चौदह गुणस्थानोंका उपदेश दिया। उनके नाम इस प्रकार हैं—मिथ्यात्व, सासादन, मिश्र, अविरत, देशसंयत, प्रमत्तसंयत, अप्रमत्तसंयत, अपूर्वकरणसंयत, नवम अनिवृत्तिकरणसंयत, सूक्ष्मसाम्परायसंयत, उपशान्त-कषायसंयत, क्षीणकषायसंयत, सयोगिजिन और अयोगिजिन। इन चौदहों गुणस्थानोंका भगवान् विस्तारसे वर्णन किया॥५८-६०॥ जो भव्य जीव इस संसारमें निर्वाण (मोक्ष) को गये हैं, जा रहे हैं और भविष्यमें जावेंगे, वे इन गुणस्थानोंपर आरोहण करके ही गये, जा रहे और जावेंगे। यह नियम कचित् कदाचित् भी अन्यथा नहीं हो सकता है ॥६१॥ अभव्य-जीवके सदा केवल पहला ही गुणस्थान होता है, भले ही वह यहाँपर ग्यारह अंगोंका वेत्ता हो और दोर्घकालका दोक्षित हो। उसके पहलेके सिवाय अन्य गुणस्थान नहीं हो सकता ॥६२॥ जैसे काला साँप शक्कर-मिश्रित दूधको पीता हुआ भो अपने विषको नहीं छोड़ता है, उसी प्रकार आगमरूप अमृतका पान करके भी अभव्यजीव मिथ्यात्वरूप विषको नहीं छोड़ता है ॥६३॥ इसलिए निकट भव्यजीवोंके ऊपरके तेरह गुणस्थान होते हैं, अभव्योंके और दूर भव्यजीवोंके कभी भी ये गुणस्थान नहीं होते हैं ॥६४॥

इस प्रकार वीर जिनेन्द्रने आगम भाषासे आदिके जीवतत्त्वको कहकर पुनः सज्जनों-को उसका उपदेश अध्यात्म भाषासे देना प्रारम्भ किया ॥६५॥ ज्ञान-कुशल जनोंने गुण और दोषके कारण प्राणियोंको तीन प्रकारका कहा है—बिहरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा। इनमें परमात्मा अति निर्मल हैं, (अन्तरात्मा अल्प निर्मल हैं और बिहरात्मा अति मलयुक्त है।)॥६६॥ इनमेंसे जो जीव तत्त्व-अतत्त्वमें, गुण-अगुणमें, सुगुक्त-कुगुक्तें, धर्म-अधर्ममें, गुममार्ग-अशुममार्गमें, जिनसूत्र-कुशास्त्रमें, देव-अदेवमें, और हेय-उपादेयके विचार करनेमें तथा उनकी परीक्षा आदि करनेमें विचार-रिहत होता है, वह बिहरात्मा कहा जाता है

[ १६.६९-

पदार्थान् स्वेच्छ्याद्रसे सःयेतरप्ररूपितान् । यो विचारादृते मूढो बिहरात्माग्रिमोऽत्र सः ॥६९॥ हालाहलिभं घोरं मुखं वैषयिकं शठः । योऽत्रोपादेयबुद्ध्या सेवते स बिहरात्मनः ॥७०॥ ऐक्यं जानाति यो मृद्धः संसर्गाद्देहदेहिनोः । जडचिन्मययोः सोऽत्र जडात्मा ज्ञानदूरगः ॥७१॥ तपःश्रुतवताद्योऽपि ध्यानं यः स्वपरात्मनः । न वेत्ति बिहरात्मासौ स्विवज्ञानविहःकृतः ॥७१॥ पापं पुण्यं परिज्ञाय बिहरात्मा कुबुद्धितः । कृत्वा क्षेत्रं च पुण्याय अमेत्तेन भवाटवीम् ॥०१॥ मत्वेति सर्वथा हेयो बहिरात्मा कुमार्गगः । स्वप्नेऽप्यत्र न कर्तव्यस्तत्मक्षे जातु घीघनेः ॥७४॥ तस्मायो विपरीतात्मा विवेकी जिनसूत्रवित् । स्फुटं वेत्ति विचारं च तत्वातत्त्वे ग्रुमाग्रुमे ॥७५॥ देवादेवे मते सत्यासत्ये धर्माद्योगापु । दुष्पथे मुक्तिमार्गादौ सोऽन्तरात्मा जिनमेतः ॥७६॥ हालाहलिविषायोऽत्र वेत्ति वैषयकं सुखम् । सर्वानर्थाकरीभूतं सुमुक्षुः सोऽन्तरात्मवान् ॥७७॥ कर्मभ्यः कर्मकार्येश्यः पृथम्भूतं गुणाकरम् । मोहाश्रद्वेषरागाङ्गादिभ्यः स्वात्मानमञ्जसा ॥७८॥ निष्कलं सिद्धसादद्वयं योगिगाम्यं च्युतौपमम् । ध्यायेदभ्यन्तरे सोऽत्र ज्ञानीः स्वात्मरतो महान् ॥७९॥ स्वात्मद्वयान्यदेहादिव्वच्याणामन्तरं महत् । यो जानाति महात्राज्ञः सकलं सोऽन्तरात्ममाक् ॥८०॥ किमत्र विस्तरोक्तेन निकषयावसंनिभम् । सद्विचारं मनःसारं यस्यासौ ज्ञानवान् परः ॥८१॥ सर्वार्थसिद्वपूर्यन्तस्वर्थाजिनवैभवम् । मजेत्स्वरणज्ञानादिभिश्चात्रान्तरात्मवान् ॥८२॥

॥६७-६८॥ जो जीव इस लोकमें दूसरोंके द्वारा प्ररूपित सत्य-असत्यका विचार न करके स्वेच्छासे यद्वा-तद्वा पदार्थोंको जानता है और उन्हें उसी प्रकारसे प्रहण करता है, वह पहला बहिरात्मा है ॥६९॥ जो शठ पुरुष इन्द्रिय-विषय-जनित, हालाहल विष-सदृश भयंकर वैषयिक सुखको यहाँपर उपादेय बुद्धिसे सेवन करता है, वह बहिरात्मा है ॥७०॥ जो मृद् जड़ शरीर और चेतन आत्माको शरीरके संसर्गमात्रसे एक मानता है, वह सद्-ज्ञानसे रहित बहिरात्मा है ॥७१॥ तप, श्रुत और त्रतसे युक्त हो करके भी जो पुरुष स्व-पर आत्माके विवेकको नहीं जानता है, वह स्वविज्ञानसे बहिष्ठत बहिरात्मा है ॥७२॥ बहिरात्मा जीव पुण्य-पापको जानकर कुबुद्धिसे पुण्यके लिए क्लेश करके उसके फलसे भव-वनमें परिश्रमण करता है ॥७३॥ ऐसा जानकर बुद्धिमानोंको कुमार्गमें ले जानेवाला बहिरात्मपना सर्वथा छोड़ देना चाहिए और उसकी संगति यहाँ स्वप्नमें भी कभी नहीं करनी चाहिए ॥७४॥

इस उपर बतलाये गये बहिरात्माके स्वरूपसे जो विपरीत स्वरूपका धारक है, अर्थात् देह और देहीका विवेकवाला है, जिनसूत्रका वेत्ता है, जो तत्त्व-अतत्त्व और ग्रुभ-अग्रुभके विचारको स्पष्ट जानता है, देव-अदेवको, सत्य-असत्य मतको, धर्म-अधर्मयोगी कार्योको, कुमार्ग और मुक्तिमार्ग आदिको भलीभाँतिसे जानता है, उसे जिनराजोंने अन्तरात्मा माना है।।७५-७६।। जो इन्द्रिय-विषयजनित सुखको हालाहल विषके समान सर्व अनर्थोकी खानि मानता है और जो संसारके बन्धनोंसे लूटना चाहता है, वह अन्तरात्मा कहा जाता है।।७०।। जो निश्चयतः कर्मोंसे, कर्मोंके कार्योंसे, मोह, इन्द्रिय और राग-द्वेषादि अपनी अनन्तगुणाकर आत्माको पृथग्भूत (भिन्न) निष्कल (शरीर-रहित) सिद्ध-सदृश, योगि-गम्य और उपमा-रहित अपने भीतर ध्यान करता है, वह स्वात्म-रत ज्ञानी और महान अन्तरात्मा है।।७८-७९।।

जो अपने आत्मद्रव्य और देहादि अन्य द्रव्योंके सर्व महान् अन्तरको जानता है, वह महाप्राज्ञ अन्तरात्मा है।।८०।। इस विषयमें अधिक कहने से क्या, जिसका मन सद्विचारमें कसौटीके पाषाण-तुल्य है, जो असार असद्विचारका त्याग कर सद्विचारको ही प्रहण करता है, वह परम ज्ञानवान् अन्तरात्मा है।।८१।। यह अन्तरात्मा अपने उत्तम चारित्र और ज्ञानदिगुणोंके द्वारा इस संसारमें सर्वार्थसिद्धि तकके सुखोंको और जिनेन्द्रके

१६.९६ ]

## षोडशोऽधिकारः

१६७

विज्ञायेति परित्यक्ष्य मृहत्वं निखिलात्मसु । अन्तरात्मपदं प्राह्यं परमात्मपदासये ॥८३॥ सकलेतरभेदेन परमात्मा द्विधा भवेत् । सकलो दिव्यदेहस्थो निष्कलो देहवर्जितः ॥८४॥ यो घातिकर्मनिर्मुक्तो नवकेवलल्विधवान् । त्रिजगन्तृसुरैः सेव्यो ध्येयो नित्यं सुमुञ्जमिः ॥८५॥ धर्मापदेशहस्ताभ्यां भव्यानृद्धनुंसुद्यतः । भवावधौ पतनाहक्षः सर्वज्ञो महतां गुरुः ॥८६॥ धर्मतीर्थकरोऽन्यो वा केवली विश्ववन्दितः । दिव्योदारिककायस्यः समस्तातिशयाङ्कितः ॥८७॥ धर्मामृतमयीं वृष्टि कुर्वेत्लोकेऽध्यनारतम् । स्वर्गमुक्तिफलाध्ये परमात्मा सकलो हि सः ॥८८॥ अयमेव जगन्नाथः सेव्यस्तत्यद्काङ्क्षिमिः । अनन्यशरणीभूय तत्यदाय जिनायणीः ॥८९॥ कुरस्तकर्माङ्गनिर्मुक्तोऽभूतौ ज्ञानमयो महान् । त्रिजगिष्टक्षरावासो गुणाष्टकत्रिभूषितः ॥९०॥ व्रिजगिष्वाथसंसेव्यः सिद्धो वन्थो मुमुञ्जमिः । निष्कलः परमात्मा स जगम्बुद्याणिर्महान् ॥९०॥ ध्येयोऽयं मुक्तिसिद्धवर्थं मनः कुरवातिनिश्चलम् । सिद्धो विश्वाप्रिमो नित्यं परमेष्ठी शिवार्थिमिः ॥९२॥ अत्यद्यां परमात्मानं ध्यायेद्योगी गतन्नमः । तादृशं परमात्मानं शिवीमूतं लभेत मोः ॥९३॥ उत्कृष्टो वहिरात्मा गुणस्थाने प्रथमे मतः । द्वितीय मध्यमो दक्षेर्जवन्यस्तृतीय शरः ॥९४॥ जयन्योऽन्तरात्मा स्वाद्गुणस्थाने चतुर्थके । जयेष्ठो द्वादशमेऽनन्तकेवल्ञानकारकः ॥९५॥ तयोर्मध्ये गुणस्थानाः सन्ति ससेव ये ग्रुमाः । तेष्वनेकविधो मध्यमोऽन्तरात्मा शिवाध्वगः ॥९६॥

वैभवको भोगता है ॥८२॥ ऐसा जानकर सर्व आत्माओंमें मूढपना छोड़कर परमात्मपदकी प्राप्तिके छिए अन्तरात्माका पद ग्रहण करना चाहिए ॥८३॥

सकल (शरीर-सहित) और निष्कल (शरीर-रहित) के भेदसे परमात्मा दो प्रकारका है। परमोदारिक दिन्य देहमें स्थित अरिहन्त सकल परमात्मा हैं और देह-रहित सिद्ध भगवन्त निष्कल परमात्मा हैं ॥८॥ जो चार घातिया कर्मोंसे विमुक्त हैं, अनन्तज्ञान आदि नो केवलल्वियोंके धारक हैं, तीन लोकके मनुष्य और देवोंसे सेन्य हैं, मुमुक्षुजनोंके द्वारा नित्य ध्यान किये जाते हैं, धर्मोपदेशरूपी हाथोंसे भव-सागरमें गिरते हुए भन्य जीवोंके उद्घार करनेके लिए उद्यत हैं, दक्ष हैं, सर्वज्ञ हैं, महात्माओंके गुरु हैं, धर्मातीर्थके स्थापक तीर्थंकर केवली हैं, अथवा सामान्य केवली हैं, विश्ववन्दित हैं, दिन्य औदारिकदेहमें स्थित हैं, समस्त अतिशयोंसे युक्त हैं और जो भन्य जीवोंको स्वर्ग-मुक्तिका फल प्राप्त करानेके लिए लोकमें निरन्तर धर्मागृतमयी दृष्टिको करते रहते हैं, वे सकल परमात्मा हैं॥८५–८८॥ यही जिनाप्रणी जगन्नाथ सकल परमात्मपदके आकांक्षी लोगोंके द्वारा उस पदकी प्राप्तिके लिए अनन्यशरण होकर सेवनीय हैं॥८९॥

जो सर्व कमौंसे और शरीरसे रहित हैं, अमूर्त हैं, ज्ञानमय हैं, महान हैं, तीन लोकके शिखरपर जिनका निवास है, श्लायिकसम्यक्त्व आदि आठ गुणोंसे विभूषित हैं, तीन लोकके अधीश्वरोंके द्वारा संसेव्य हैं, मुमुश्च जनोंके द्वारा वन्द्य हैं और जगच्चूड़ामणि हैं, ऐसे महान् सिद्ध भगवान् निष्कल परमात्मा हैं ॥९०-९१॥ शिवार्थी जनोंको मुक्तिकी सिद्धिके लिए मनको अति निश्चल करके विश्वके अप्रणी यही सिद्ध परमेष्ठी नित्य ध्यान करनेके योग्य हैं ॥९२॥ हे गौतम, भ्रम-रहित होकर योगी पुरुष जैसे परमात्माका ध्यान करता है, वह उसी प्रकार शिवस्वरूप परमात्माको प्राप्त करता है ॥९३॥

जो शठ प्रथम गुणस्थानमें निवास करता है, वह उत्कृष्ट अर्थान् सबसे निकृष्ट विहरात्मा है। जो द्वितीय गुणस्थानमें रहता है, वह मध्यम जातिका बिहरात्मा है। और जो तृतीय गुणस्थानमें वास करता है, उसे दक्ष पुरुषोंने जघन्य बिहरात्मा कहा है। ९४।। चौथे गुणस्थानमें रहनेवाला जघन्य अन्तरात्मा है, बारहवें गुणस्थानमें रहनेवाला और अन्तर्भुहूर्तमें ही केवलज्ञानको उत्पन्न करनेवाला है, वह उत्कृष्ट अन्तरात्मा है। चौथे और बारहवें इन दोनों

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

१६.९७-

विज्ञेयः परमात्मासौ गुणस्थानद्वयेऽन्तिमे । त्रिजगज्ञनताराध्यः सयोग्ययोगिसंज्ञकः ॥९७॥ द्रव्यभावाभिधेः प्राणैर्यतोऽजीवज्ञ जीवति । जीविष्यति ततो जीवः कथ्यते सार्थनामकः ॥९८॥ पञ्जेन्द्रियाद्वयाः प्राणा मनो वाक्कायजास्त्रयः । आयुरुष्ठ्वासनिःश्वासः प्राणा द्रवेतिसंज्ञिनाम् ॥९९॥ नय प्राणा मता सिद्धरसंज्ञिनां मनो विना । कर्णादृते भवन्त्यष्टौ चतुरिन्द्व्यदेहिनाम् ॥१००॥ नयनेन विना सस प्राणास्त्रीन्द्र्यजन्मिनाम् । नासिकामन्तरेण स्युः षष्ठ्पाणाः द्वीन्द्रियासनाम् ॥१००॥ एकाक्षाणां चतुःप्राणा वाङ्मुखाम्यां विना समृताः । विज्ञेया आगमे पर्याप्तानां प्राणा अनेकथा ॥१००॥ उपयोगमयो जीवश्येतनालक्षणो महान् । अकर्ता कर्मनोकर्मवन्धमोक्षादिकर्मणाम् ॥१००॥ असंख्यातप्रदेशी किलामूर्तः सिद्धसंनिभः । परद्रव्यातिगो दक्षीनिंद्वयेनान्त्र कथ्यते ॥१००॥ अञ्जद्धनिश्चयेनासौ रागादिभावकर्मणाम् । कर्ता च तत्प्तरुभोक्ता स्वात्मज्ञानवहिस्थितः ॥१००॥ कर्मनोकर्मणां कर्ता त्यक्तीपचरितान्नयात् । व्यवहारादसङ्गुतात्स्यानपराङ्गुखः ॥१००॥ व्यवहारनयेनासङ्गुतोपचरितात्मना । कर्ता घटपटादीनां संसारी स्वाक्षवितः ॥१००॥ कायप्रमाण आत्मायं समुद्धातं विना मवेत् । युक्तः संहारविस्ताराभ्यां प्रदीप इवान्वहम् ॥१००॥ वेदनाख्यः कषायाभिधो विकुर्वणनामकः । मारणान्तिकनामा तैजस आहारकाह्वयः ॥१००॥ वतः केवलिसंज्ञोऽमी समुद्धाता हि सस च । ययस्ते योगिनां ज्ञेयाः शेषाः सर्वात्मनां मताः ॥१९०॥

गुणस्थानोंके मध्यमें जो सात शुभ गुणस्थान हैं, उनमें रहनेवाछे शिवमार्गगामी क्रमशः विकसित गुणवाले, अनेक प्रकारके मध्यम अन्तरात्मा हैं ॥९५-९६॥ अन्तिम हो गुणस्थानोंमें रहनेवाले परमात्मा जानना चाहिए। उनमें जो तेरहवें गुणस्थानवर्ती हैं, वे सयोगिजिन हैं और चौदहवें गुणस्थानवर्ती अयोगिजिन कहलाते हैं। ये दोनों प्रकारके परमात्मा तीन लोककी जनताके आराध्य हैं॥९७॥

यतः जीव द्रव्यप्राणों और भावप्राणोंसे भूतकालमें जीता था, वर्तमानकालमें जी रहा है और भविष्यकालमें जीवेगा, अतः उसका 'जीव' यह सार्थक नाम कहा जाता है ॥९८॥ स्पर्शन, रसना, घ्राण, चक्षु और कर्ण ये पाँच इन्द्रियाँ, मन, वचन, काय ये तीन योग, आयु और श्वासोच्छ्वास ये दश द्रव्यप्राण संज्ञी पंचेन्द्रिय जीवॉके होते हैं ॥९९॥ मनके विना शेष नौ उक्त प्राण असंज्ञी पंचेन्द्रिय जीवोंसे सन्त पुरुषोंने माने हैं। उक्त नौ प्राणोंमें-से कर्णेन्द्रियके विना शेष आठ प्राण चतुरिन्द्रिय जीवोंके होते हैं ॥१००॥ इनमेंसे नेत्रेन्द्रियके बिना शेष सात प्राण त्रीन्द्रिय प्राणियोंके होते हैं । इनमेंसे घाणेन्द्रियके विना शेष छह प्राण द्वीन्द्रिय जीवोंके होते हैं।।१०१।। उनमेंसे रसनेन्द्रिय और वचनके विना शेष चार प्राण एकेन्द्रिय जीवोंके आगममें माने गये हैं। इस प्रकार पर्याप्त जीवोंके ये अनेक प्रकारके प्राण जानना चाहिए।।१०२।। ज्ञान और दर्शनरूप चेतना भावप्राण है। निर्चय नयसे जीव चेतना छक्षणवाला है, उपयोगमयी है, महान् है, कर्म नोकर्म और बन्ध-मोक्षादि कार्योंका अकर्ता है, असंख्यात प्रदेशी है, अमूर्त है, सिद्ध भगवानके सदृश है और सर्व परद्रव्योंसे रहित है ऐसा दक्षपुरुष निश्चयनयकी अपेक्षासे कहते हैं ॥१०३-१०४॥ अशुद्धनिश्चयनयकी अपेक्षासे वह जीव रागादि भावकर्मीका कर्ता और उनके फलका भोक्ता है और अपने आत्मीय ज्ञानसे बहिर्भृत है ॥१०५॥ अपने आत्मध्यानसे पराङ्मुख हुआ जीव उपचरित ब्यवहारनयसे ज्ञानावरणादि कर्मोंका, और औदारिकादि शरीरहर नोकर्मीका कर्ता है, तथा असद्भूतो-पचरित ब्यवहारनयसे यह अपनी इन्द्रियोंसे उगाया हुआ संसारी जीव घट-पट आदि द्रव्योंका भी कर्ता कहा जाता है ॥१०६-१०७॥ समुद्घात-अवस्थाके सिवाय यह जीव सदा शरीर-प्रमाण रहता है। संकोच-विस्तारगुणके निमित्तसे यह छोटे-बड़े शरीरमें प्रदीपके समान निरन्तर अवगाहको प्राप्त होता रहता है ।।१०८।। मूल शरीरको नहीं छोड़ते हुए कुछ आत्म- १६.१२३]

## षोडशोऽधिकारः

१६९

स्वभावाख्या गुणा अस्य केवळावगमादयः । मतिज्ञानादयो ज्ञेया विभावाख्या विधिष्रजाः ॥१११॥ विभावाख्याद्यच पर्याया नुनारकसुरादयः । छुद्धास्तस्य प्रदेशाः स्युः स्वभावाख्या वपुरुच्युताः ॥११२॥ विनाशः प्राक्शरीरस्य प्रादुर्भावोऽपरस्य च । श्रीच्य एव स आत्मेति तस्योत्पादादयस्ययः ॥११३॥ इत्यादिबहुधा जीवतत्त्वं जिनेन्द्र आदिशत् । विचित्रेनंयभङ्गाद्येनृंविद्युद्धचै गणान् प्रति ॥११४॥ अथ पुद्गळ एवाश्र धर्मोऽधर्मो द्विधा नमः । काळक्व पञ्चधैवेत्यजीवतत्वं जगौ जिनः ॥११५॥ वर्णगन्धरसस्पर्शमयाद्यानन्तपुद्गळाः ॥ पूरणाद्गळनाद्य संप्राप्तान्वर्थनामकाः ॥११६॥ अणुस्कन्धविभेदाभ्यां सामान्यायुद्गळाः द्विधा । अविभागौ द्धाणुः स्कन्धा बहुभेदा सुविस्तरात् ॥११७॥ अथवा सूक्ष्मसूक्ष्मादिभेदैस्ते षड्विधा मनाः । सूक्ष्मसूक्ष्मास्ततः सृक्ष्माः स्यूक्षस्थात्वा पृणाः स्यूक्रस्थूळा इति स्फुटम् । पुद्गळाः षद्विधा ज्ञेया स्निग्धसूक्ष्मगुणान्विताः ॥ एकोऽणुः सूक्ष्मसूक्ष्मः स्यादृदृश्यो जनचक्षुषाम् । अष्टकर्ममयाः स्वन्धाः सूक्ष्मा भवन्ति पुद्गळाः॥१२०॥ शब्दाः स्पर्शा गन्धाः सूक्ष्मस्थूळाख्यपुद्गळाः । विज्ञेयाः स्थूकसूक्ष्मास्ते द्वायाज्योत्स्नातपादयः ॥ जळक्वाळादयोऽनेकशः स्थूळाः पुद्गळा मताः । भूविमानाद्विधामाद्याः स्थूकस्थूळा हि रूपिणः ॥१२२॥ स्पर्शाचा विश्वतिष्यं स्युरुणी च निर्मेळा गुणाः । ते स्वभावाभिधाः स्कन्धे विभावाख्या गुणाः परे ॥१२३॥

प्रदेशों के बाहर निकलनेको समुद्धात कहते हैं। वह सात प्रकारका है—१ वेदना, २ कथाय, ३ वैक्रियिक, ४ मारणान्तिक, ५ तैजस, ६ आहारक और ७ केवलिसमुद्धात। इन सात समुद्धातों मेंसे अन्तके तीन समुद्धात योगियों के जानना चाहिए और प्रारम्भके शेष चार समुद्धात सर्व संसारी जीवों के माने गये हैं ॥१०९-११०॥ जीवके केवलज्ञान, केवलदर्शन आदि स्वाभाविक गुण हैं और मितज्ञानादि कर्म-जनित वैभाविक गुण जानना चाहिए ॥१११॥ मनुष्य नारक और देवादि वैभाविक पर्याय हैं और शरीर-रहित शुद्ध आत्मप्रदेश स्वाभाविक पर्याय है ॥११२॥ संसारी जीव जन्म-मरण करता रहता है, अतः मरण-समय पूर्व शरीरका विनाश होता है, जन्म लेते हुए नवीन शरीरका उत्पाद होता है और आत्मा तो दोनों ही अवस्थाओं में वही का वही धौटयरूपसे रहती है, अतः जीवके उत्पाद व्यय और धौट्य ये तीनों ही हैं ॥११३॥ इस प्रकारसे जिनेन्द्रदेवने अनेक नय-भंगादिकी विवक्षासे मनुष्य-देवादि गणोंको सम्यग्दर्शनकी विशुद्धिके लिए जीवतत्त्वका अनेक प्रकारसे उपदेश दिया॥११॥ तत्पश्चात् जिनदेवने अजीवतत्त्वका उपदेश देते हुए कहा कि वह पुदुगल, धर्मास्तिकाय,

अवर्मास्तिकाय, लोक-अलोकरूप आकाश और कालके भेदसे पाँच प्रकारका है।।११५॥ पुद्गल अनन्त हैं और वह वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्शमय हैं। पूरण और गलन होनेसे यह 'पुद्गल' ऐसा सार्थक नामवाला है ॥११६॥ सामान्यतः अणु और स्कन्थके भेदसे पुद्गल दो प्रकारका है। पुद्गलके अविभागी अंशको अणु कहते हैं। दो या दो से अधिक अणुओंके समुदायको स्कन्ध कहते हैं। विस्तार की अपेक्षा वह अनेक भेदवाला है।।११०॥ अथवा सूक्ष्मसूक्ष्म आदिके भेदसे पुद्गलके छह भेद माने गये हैं, जो इस प्रकार हैं—१. सूक्ष्मसूक्ष्म, २. सूक्ष्म, ३. सूक्ष्मस्थूल, ४. स्थूलसूक्ष्म, ५. स्थूल और ६. स्थूलस्थूल। ये छहों प्रकारके पुद्गल स्निष्ध और कक्ष गुणसे संयुक्त जानना चाहिए॥११८-११९॥ एक अणु सूक्ष्मसूक्ष्म पुद्गल हैं, जो कि मनुष्योंकी आँखोंसे अदृश्य हैं। आठ कर्ममयी स्कन्ध सूक्ष्म पुद्गल हैं।।१२०॥ शब्द, स्पर्श, रस और गन्ध ये सूक्ष्मस्थूल पुद्गल हैं। छाया, चन्द्रिका, आतप आदि स्थूलसूक्ष्म पुद्गल हैं।।१२९॥ जल, अग्निब्वाला आदि अनेक प्रकार स्थूल पुद्गल माने गये हैं और भूमि, विमान, पर्वत, मकान आदि स्थूलस्थूल पुद्गल जानना चाहिए॥१२२॥ (पुद्गलमें जो स्पर्शिक् चार गुण कहे गये हैं, उनमें स्पर्शके आठ भेद हैं, रसके पाँच, गन्थके दो और वर्णके पाँच भेद होते हैं।) स्पर्शिदके ये बीस गुण अणुमें निर्मल स्वामाविक हैं और स्कन्धमें वे स्पर्शिद भेद होते हैं।) स्पर्शिदके ये बीस गुण अणुमें निर्मल स्वामाविक हैं और स्कन्धमें वे स्पर्शिद

[ १६.१२४-

शब्दोऽनेकविधो बन्धः सुक्षाः स्थुलो झपेक्षया । संस्थानं षड्विधं भेदस्तमञ्ज्ञायातपस्तथा ॥१२४॥ उद्योताद्या अभी स्युर्विमावपर्यायसंज्ञकाः । पुद्गलानां स्वभावाख्याः पर्यावा अणुषु स्थिताः ॥१२४॥ शरीरवाङ्मनः प्राणापानाः स्युः पुद्गलारमनाम् । पर्यायेण मवन्त्येव देहिनां पञ्चिन्द्रियादयः ॥१२६॥ सृत्युजीवितशर्माशर्मादीञ्चनेकशोऽङ्गिनाम् । उपप्रहान् प्रकुर्वन्ति पुद्गला विविधा भुवि ॥१२०॥ एकाण्वपेक्षया न स्यात्कायोऽत्र पुद्गलारमनाम् । बह्वण्वपेक्षया स्कन्धे झुपचारारस उच्यते ॥१२८॥ जीवपुद्गलयोधर्मः सहकारी गतेर्मतः । अमूर्तो निष्क्रियो निस्यो मत्स्यानां जलवहृवि ॥१२९॥ जीवपुद्गलयोधर्मः स्याजीवपुद्गलयोः स्थितः । नित्योऽमृतः कियाहीनद्रख्येव पथिकाङ्गिनाम् ॥१३०॥ लोकालोकनमोभेदादाकाशोऽत्र द्विधा भवेत् । अवकाशप्रदः सर्वद्रव्याणां मूर्तिवर्जितः ॥१३१॥ धर्माधर्मयुताः कालपुद्गला जीवपूर्वकाः । खे यावत्यत्र तिष्ठन्ति लोकाकाशः स उच्यते ॥१३२॥ तस्माद्वहिरनन्तोऽस्त्याकाशोऽन्यद्रव्यवर्जितः । नित्योऽमूर्तः क्रियाहीनः सर्वज्ञनृष्टिगोचरः ॥१३३॥ नवजीणदिपर्यायौद्वव्याणां यः प्रवर्तकः । समयादिमयः कालो व्यवहाराभिधोऽस्ति सः ॥१३२॥ लोकाकाशप्रदेश ह्यकैका अणवः स्थितः । मिन्नभिन्नप्रदेशस्य रक्षानामित्र राशयः ॥१३२॥ विधामसंख्यकालाण्यसं क्षात्र कथ्यते सताम् ॥१३६॥ धर्माधर्मेकजीवानां लोकाकाशस्य कीर्तिताः । असंख्याताः प्रदेशाः किन्त्यतः कथ्यते सताम् ॥१३६॥ धर्माधर्मेकजीवानां लोकाकाशस्य कीर्तिताः । असंख्याताः प्रदेशाः किन्त्वतः कथ्यते सताम् ॥१३६॥ धर्माधर्मेकजीवानां लोकाकाशस्य कीर्तिताः । असंख्याताः प्रदेशाः किन्त्वतः कथ्यते सताम् ॥१३६॥ धर्माधर्मेकजीवानां लोकाकाशस्य कीर्तिताः । असंख्याताः प्रदेशाः किन्त्वतः कथ्यत्वे स्रीजिनागमे ॥१३८॥

विभावरूप गुण हैं ॥१२३॥ अनेक प्रकारका शब्द, स्थूल-सूक्ष्मकी अपेक्षासे दो प्रकारका बन्ध, छह प्रकारका संस्थान, भेद, अन्धकार, छाया, आतप तथा उद्योत आदि पुद्गलकी विभाव संज्ञावाली पर्याय हैं, ( जो कि स्कन्धोंमें होती हैं )। पुद्गलोंकी स्वभावपर्याय अणुओंमें होती हैं ॥१२४-१२५॥ शरीर, वचन, मन, श्वासोच्छ्वास, और पाँच इन्द्रियाँ आदि सब पुद्गलोंकी पर्याय हैं, जो कि प्राणियोंके होती हैं ॥१२६॥ ये पुद्गल संसारमें जीवोंके जीवन, मरण, सुख, दुःख आदि अनेक प्रकारके उपकारोंको करते हैं ॥१२७॥ एक अणुकी अपेक्षा संसारमें शरीर नहीं बन सकता है, किन्तु बहुत अणुओंकी अपेक्षासे शरीर बनता है, अतः स्कन्धमें अणुके उपचारसे शरीरको पुद्गलकी पर्याय कहा जाता है ॥१२८॥

धर्मास्तिकाय द्रव्य जीव और पुद्गलोंकी गतिका सहकारी कारण माना गया है। कर्ता या प्रेरक नहीं है। जैसे संसारमें जल मत्स्यकी गतिका सहकारी कारण माना जाता है। यह धर्मास्तिकाय अमूर्त, निष्क्रिय और नित्य है ॥१२९॥ अधर्मास्तिकाय द्रव्य जीव और पुद्गलोंकी स्थितिका सहकारी कारण है, जैसे पथिकजनोंके ठहरनेमें छाया सहकारी कारण मानी जाती है। यह अधर्मास्तिकाय द्रव्य भी स्थितिका कर्ता या प्रेरक नहीं है और नित्य अमूर्त और क्रियाहीन है ॥१३०॥ लोकाकाश और अलोकाकाशके भेदसे यहाँ आकाश दो प्रकारका है। यह सर्व द्रव्योंको ठहरनेके छिए अवकाश देता है। यह भी मूर्ति-रहित और निष्क्रिय है ॥१३१॥ जितने आकाशमें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गल और जीव रहते हैं, वह लोकाकाश कहा जाता है ॥१३२॥ उससे बाहर जितना भी अनन्त आकाश है, वह अलोकाकाश कहलाता है। उसमें आकाशके सिवाय अन्य कोई द्रव्य नहीं पाया जाता हैं। यह दोनों भेदरूप आकाश नित्य, अमूर्त, क्रियाहीन और सर्वज्ञके दृष्टिगोचर है ॥१३३॥ जो द्रव्योंका नवीन जीर्ण आदि पर्यायोंके द्वारा परिवर्तन करता है, वह समयादिरूप व्यवहार-काल है।।१३४।। लोकाकाशके एक-एक प्रदेशपर रत्नोंकी राशिके समान जो एक-एक कालाणु भिन्न-भिन्न प्रदेशरूपसे स्थित हैं, उन निष्क्रिय स्वरूपवाले असंख्य कालाणुओंको सन्तोंके लिए जिनेन्द्रोंने 'निश्चयकाल' इस नामसे कहा है ॥१३५-१३६॥ धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, एक जीव और लोकाकाश, इनके असंख्यात प्रदेश कहे गये हैं, किन्तु कालके प्रदेश कभी नहीं

## १६.१५३ ]

### षोडशोऽधिकार:

१७१

यावानाकाश एवात्र व्यासो स्रोकाणुना हुयें। तावानाकाश एकप्रदेशः प्रोक्तोऽवगाहदः ॥१६९॥ सागादिद्धितेनैव येन मावेन रागिणाम् । आस्वन्ययत्र कर्माणि स मावास्रव एव हि ॥१४०॥ दुर्मावकलिते जीवे पुर्गकानां य भागमः । प्रस्ययैः कर्मरूपेण द्वन्यास्रवो मतोऽत्र सः ॥१४१॥ विस्तरेणास्रवस्यास्य सिष्यात्वाद्याश्च हेतवः । प्रागुक्ता एव विश्चेया अनुप्रेक्षास्थले मया ॥१४२॥ विस्तरेणास्रवस्यास्य सिष्यात्वाद्याश्च हेतवः । प्रागुक्ता एव विश्चेया अनुप्रेक्षास्थले मया ॥१४२॥ वित्तनपरिणामेन रागद्वेषमयेन च । येन कर्माणि बध्यन्ते माववन्यः स एव हि ॥१४३॥ माववन्यनिसिक्तेन संस्त्रेषे जीवकर्मणोः । योऽसौ चतुःप्रकारोऽत्र द्वन्यवन्यो हुयैः स्मृतः १४४॥ प्रकृतिः स्थितवन्थोऽनुभागः प्रदेशसंज्ञकः । इति चतुर्वियो बन्धः सर्वानर्थाकरोऽग्रुमः ॥१४५॥ प्रकृत्वादिप्रदेशाख्यो बन्धो योगैः प्रकीतितो । कषायौर्मुनिमः स्थित्यनुमागो देहिनां खलौ ॥१४६॥ प्रकृत्वादप्रदेशाख्यो बन्धौ योगैः प्रकीतितो । कषायौर्मुनिमः स्थित्यनुमागो देहिनां खलौ ॥१४६॥ ज्ञानावरणकर्माणि मतिज्ञानादिसद्गुणान् । आच्छादयन्ति जीवानां देवास्थानि यथा पटाः ॥१४७॥ दर्शनावरणान्यत्र चश्चरादिसुद्शनान् । वारयन्ति स्वकार्यदी द्वारपाला यथागतान् ॥१४९॥ मधुलिसासिघारेव वेदनीयविधिन् णाम् । सर्षपामं सुलं दक्ते दुःखं मेरुसमं परम् ॥१४९॥ मध्यविक्रकलान् कुर्यान्मोहनीयं शठात्मनः । दृष्टिज्ञानविचारादी चारित्रे धर्मकर्मणि ॥१५५॥ चत्रकार इवानेकरूपान् कुर्याच जन्माम् । नामकर्माहमार्जरसिहेमनुस्रादिकान् ॥१५२॥ गोत्रकर्मनृणां दध्याद् गोत्रं लोकत्रयावितम् । उत्तमं च जनैनिन्दं कुम्मकार इवान्वहम् ॥१५२॥

होते हैं। अतएव कालके बिना शेष पाँच द्रव्य 'अस्तिकाय' कहलाते हैं। कालके साथ वे ही सब श्री जिनागममें षट्द्रव्य कहे गये हैं।।१३७-१३८।। इस लोकमें जितना आकाश एक अणुके द्वारा व्याप्त हैं, उतना आकाश ज्ञानियोंके द्वारा एक प्रदेश कहा गया है। वह एक प्रदेश भी अपनी अवगाहनाशक्तिसे समस्त परमाणुओंको अवगाह देने की शक्ति रखता है।।१३९॥

रागी जनोंके रागादिसे दूषित जिस भावके द्वारा कर्म आत्माके भीतर आते हैं, वह भावास्रव है ॥१४०॥ दुर्भाव-संयुक्त जीवमें मिध्यात्व आदि कारणोंसे पुदुगलोंका कर्मरूपसे जो आगमन होता है, वह जैनागममें द्रव्यासव माना गया है ॥१४१॥ इस आस्रवके मिध्यात्व आदि कारण विस्तारसे मैंने पहले अनुप्रेक्षाके स्थलपर कहे हैं, उन्हें जान लेना चाहिए॥१४२॥ जीवके राग-द्वेषमयी जिस चेतन परिणामसे कर्म बँधते हैं, वह भावास्त्रव है ॥१४३॥ उस भावबन्धके निमित्तसे जीव और कर्मका जो परस्पर संब्छेष होता है, वह ज्ञानियोंके द्वारा द्रव्यवन्ध माना गया है। यह चार प्रकारका है—१. प्रकृतिबन्ध, २. स्थितिबन्ध, ३. अनुभाग-बन्ध और ४. प्रदेशबन्ध।यह चारों ही प्रकारका बन्ध अश्भ है और समस्त अनर्थोंकी खानि है ॥१४४-१४५॥ इनमेंसे प्रकृतिबन्ध और प्रदेशबन्ध योगोंसे होते हैं और स्थितिबन्ध तथा अनुभागवन्ध कषायोंसे होते हैं, ये सब प्राणियोंको दुःख देते हैं। ऐसा मुनिजनोंने कहा है ॥१४६॥ ज्ञानावरणकर्म जीवोंके मतिज्ञानादि सद्-गुर्णोको आच्छादित करता है । जैसे कि वस्न देवमूर्तियोंके मुखोंको आच्छादित करते हैं ॥१४७॥ दर्शनावरणकर्म चक्षदर्शन आदि दर्शनोंको रोकता है। जैसे कि द्वारपाल राजासे मिलनेके लिए आये हुए लोगोंको अपने कार्य आदि करनेमें रोकता है ॥१४८॥ मधुलिप्त खङ्गधाराके समान वेदनीय कर्म मनुष्योंको सुख तो सरसोंके समान अल्प देता है और दुःख मेरुके समान भारी देता है ॥१४९॥ मोहनीयकर्म मूढ़जनोंको मदिराके समान सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र और धर्म-कर्मादिके विचारमें विकल करता है ॥१५०॥ आयुकर्म झरीररूपी बन्दीगृहसे जीवोंको इच्छानुसार अभीष्ट स्थानपर नहीं जाने देता है और साँकलसे जकड़े हुए के समान दुःख शोक आदि समस्त अश्भ वेदनाओं-का आकर है।।१५१।। नामकर्म चित्रकारके समान जीवोंके साँप, मार्जार, सिंह, हाथी, मनुष्य और देवादिके अनेक रूपोंको करता है ॥१५२॥ गोत्रकर्म कुम्भकारके समान कभी तीन

### श्री-वीरवधंमानचरिते

[ १६.१५४-

दानलाभादिपञ्चानां पुंसां विद्यं करोत्यहो । अन्तरायाभिधं कर्म माण्डागारीव सर्वदा ॥१५४॥ इत्यावा बहुधा ज्ञेयाः स्वभावा अष्टकर्मणाम् । प्रतिक्षणभवा नृणां कर्मागमनहेतवः ॥१५५॥ दृक्विदाष्ट्रतिवेद्यानामन्तरायस्य चोत्तमा । स्यात्त्रिक्षलोटिकोटी सागराणां प्रमिता स्थितिः ॥१५६॥ कोटीकोटिसमुद्राणां चोत्कृष्टा सप्ततिप्रमा । स्थितिदु मोहनीयस्य विंक्षतिर्मागोत्रयोः ॥१५०॥ त्रयत्रिक्षत्रपर्याराशिरायुषः स्थितिहः ॥ त्रपष्टकर्मणामाह जिनेन्द्रः स्थितिमुत्तमाम् ॥१५८॥ वेदनीयस्य च द्वादशमुहूर्तप्रमा स्थितिः । जधन्याष्टमुहूर्तप्रमाणात्र नामगोत्रयोः ॥१५०॥ वेदनीयस्य च द्वादशमुहूर्तप्रमा स्थितिः । जधन्याष्टमुहूर्तप्रमाणात्र नामगोत्रयोः ॥१५०॥ स्थितिस्तर्मुहूर्तप्रमा शेषपञ्चकर्मणाम् । मध्यमा बहुधा ज्ञेया सर्वेषां कर्मणां नृणाम् ॥१६०॥ अञ्चभप्रकृतिसर्वात्ममुगागः ग्रुमो भवेत् । गुडलण्डसमः शर्वदेशो विषहालाहलोपमः ॥१६१॥ ग्रुमप्रकृतिसर्वात्ममुगागः ग्रुमो भवेत् । गुडलण्डसमः शर्वदेशास्तिमोऽक्षिनाम् ॥१६२॥ सर्वेष्वात्मप्रदेशेषु संबन्धं यान्ति पुद्गलाः । अनन्तानन्तसंख्याः स्कृमाः प्रदेशावगाहिनः ॥१६२॥ सर्वेष्वात्मप्रदेशेषु संबन्धं यान्ति पुद्गलाः । अनन्तानन्तसंख्याः स्कृमाः प्रदेशावगाहिनः ॥१६२॥ इति चतुर्विधो बन्धो विश्वदुःलनिवन्धनः । इन्तञ्यः शत्रुवहक्षेत्रृकृत्वत्वृत्ततपःशरैः ॥१६६॥ चतिन्यपरिणामो यो रागद्वेषातिगो महान् । कर्माक्षवितरोधस्य हेतुः स भावसंवरः ॥१६६॥ चैतन्यपरिणामो यो रागद्वेषातिगो महान् । कर्माक्षवितरोधस्य हेतुः स भावसंवरः ॥१६०॥

लोकपूजित उच्चगोत्रमें जीवोंको उत्पन्न करता है और कभी मनुष्योंसे निन्दित नीचकुलमें उत्पन्न करता है ॥१५३॥

अन्तरायकर्म भण्डारीके समान सदा ही जीवोंके दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य इन पाँचोंकी प्राप्तिमें विघ्न करता है ॥१५४॥ इत्यादि प्रकारसे आठों कर्मोंके अनेक जातिरूप स्वभाव जानना चाहिए। जीवोंके ये कर्मागमनके कारण प्रति समय होते रहते हैं, अतः जीव उनसे बँधता रहता है।।१५५॥ (यह प्रकृतिबन्धका स्वरूप कहा। अब कर्मोंके स्थितिबन्धको कहते हैं)—ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय और अन्तरायकर्मकी उत्कृष्ट स्थिति तीस कोडाकोडी सागर-प्रमाण है ॥१५६॥ दर्शनमोहनीय कर्मकी उत्कृष्ट स्थिति सत्तर कोडाकोडी सागर-प्रमाण है। नाम और गोत्रकर्म की उत्कृष्ट स्थिति बीस सागर-प्रमाण है। इस प्रकार जिनेन्द्र देवने आठों कमौंकी उत्क्रष्ट स्थिति कही ॥१५७-१५८॥ वेदनीय-कर्मको जघन्य स्थिति बारह मुहूर्त-प्रमाण है। नाम और गोत्र कर्मकी जघन्य स्थिति आठ मुहूर्त-प्रमाण है और शेष पाँच कर्मोंकी जघन्य स्थिति अन्तर्महुर्त-प्रमाण है। मध्यम स्थिति सर्व कर्मोंकी मनुष्योंके (जीवोंके) अनेक प्रकारकी जाननी चाहिए॥१५९-१६०॥ (अब कर्मीका अनुभागबन्ध कहते हैं-) अञ्चभ कर्म प्रकृतियोंका अनुभागबन्ध निम्ब-सद्श, कांजीर सदृश, विष-सदृश और हालाहालके सदृश चार प्रकारका अगुभ होता है ॥१६९॥ सभी शुभकर्म प्रकृतियोंका अनुभागवन्य गुड़-सदूश, खाँड-सदूश, शकर-सदूश और अमृतके सद्य प्राणियोंके गुभ होता है ॥१६२॥ इस प्रकार संसारी प्राणियोंको सुख-दुःखादिका देने-बाला सर्वकर्मीका अनेक जातिबाला अनुभाग क्षण-क्षणमें उत्पन्न होता रहता है।।१६३॥ ( अब प्रदेशबन्ध कहते हैं — ) रागी जीवके सर्व आत्म-प्रदेशों पर अनन्तानन्त संख्याबाछे सूक्ष्म कर्म पुर्गल परमाणु सम्बन्धको प्राप्त होते हैं और वे परमाणुओंसे भरे हुए एक क्षेत्रमें निरन्तर एक प्रदेशावगाही होकर अवस्थित होते रहते हैं । यह प्रदेशबन्ध ही समस्त दुःखोंका सागर है ॥१६४-१६५॥ यह चारों प्रकारका कर्म-बन्ध सर्व दुःखोंका कारण है, अतः दक्ष पुरुषोंको चाहिए कि वे दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तपरूप बाणोंके द्वारा उसका शत्रुके समान विनाश करें ॥१६६॥

राग-द्रेषसे रहित जो महान् चैतन्य-परिणाम कर्मास्रवके विरोधका कारण है, वह

## १६.१८२]

## षोडशोऽधिकारः

१७३

सर्वास्त्वितिरोधो यः क्रियते तेन योगिभिः । महाव्रतादिसद्ध्यानैर्द्रभ्याख्यः स सुखाकरः ॥१६८॥ संवरस्य मया पूर्वमुक्ता ये सद्वताद्यः । परीषद्वजयाद्याद्य ज्ञेयस्ते हेतवो बुधैः ॥१६९॥ सविपाकाविपाकाभ्यां द्विधा स्यान्निर्जराङ्गिनाम् । अविपाका मुनीद्राणां सविपाकाखिलात्मनाम् ॥१७०॥ प्रागुक्तं निर्जरायाः प्रवर्णनं विस्तरेण च । पुनरुक्तादिदोषस्य भयाक्तरोमि नायुना ॥१७९॥ सर्वेषां कर्मणां योऽत्र क्षयहेतुः शिवार्थिनः । परिणामोऽतिग्रुद्धः स भावमोक्षो ज्ञिनैर्मतः ॥१७९॥ सर्वेषां कर्मणां योऽत्र क्षयहेतुः शिवार्थिनः । वरमध्यानयोगेन दृष्यमोक्षः स कथ्यते ॥१७६॥ स्वाद्यस्त्रभ्यः कर्मजालेभ्यो विद्यलेषो यहिचदात्मनः । चरमध्यानयोगेन दृष्यमोक्षः स कथ्यते ॥१७६॥ स्वाद्यस्त्रभ्यः व्यथा वन्धनकोटिभिः । बद्धस्य मोचनात्सौख्यं परमं जायतेऽन्वहम् ॥१७४॥ तथा सर्वाङ्गबद्धस्य द्धसंख्यैः कर्मबन्धनः । मोक्षात्सौख्यं निरावाधमनन्तं जायतेतराम् ॥१०५॥ तत्रोऽत्रात्मा वजेदूर्ष्वस्यभवेनातिनिर्मलः । अमृतों ज्ञानवान् मोक्षं कृत्स्तकर्माङ्गनात् ॥१०६॥ तत्र अङ्के निरावाधं निरीपम्यं निजात्मजम् । विषयातीमत्यर्थं सर्वद्वन्द्वपरिच्युतम् ॥१०७॥ वृद्धिहासादिनिष्कान्तं शाद्यतं सुखसुद्वणम् । अनन्तं सकलोत्कृष्टं सिद्धो ज्ञानवपुर्महान् ॥१०८॥ अहिमन्द्राद्यो देवा नराद्यकिखात्यः । भोगभूमिभवादचार्याः पश्चो व्यन्तराद्यः ॥१०८॥ सर्वे यद्युसुज्ञः सौख्यं परं सुञ्जनित चान्वहम् । मोक्ष्यन्ति विषयोत्पन्नं तत्सर्वं पिण्डतं सुवि ॥१८०॥ सस्वेति धीधना मोक्षं साध्यन्त्वप्रमादतः । अनन्तगुणश्चाप्तिन्तं समये सुङ्के सिद्धः कर्माङ्गवर्जितः ॥१८९॥ मस्वेति धीधना मोक्षं साध्यन्त्वप्रमादतः । अनन्तगुणश्चापिन्तै तपोरखत्रयादिभिः ॥१८२॥

भावसंवर है ॥१६०॥ इसिंछए योगी पुरुष महाव्रतादिके पालन और उत्तम ध्यानके द्वारा जो कर्मास्रवका निरोध करते हैं, वह सुखोंका आकर द्रव्यसंवर है ॥१६८॥ संवरके कारण जो व्रत सिमित गुप्ति आदिक और परीषहजयादिक मैंने पहले कहे हैं, वे बुधजनोंके द्वारा जाननेके योग्य हैं ॥१६९॥ कर्मोंके आत्माके भीतरसे झड़नेको निर्जरा कहते हैं। वह जीवोंके सिविपाक और अविपाकके भेदसे दो प्रकारकी होती है। इनमेंसे अविपाकनिर्जरा तपस्वी सुनियोंके होती है ॥१७०॥ निर्जराका विस्तारसे वर्णन पहले कहा है, अतः पुनरुक्तादि दोषके भयसे अब नहीं करता हूँ ॥१७१॥

शिवार्थी मनुष्यका जो अत्यन्त शुद्ध परिणाम सर्व कर्मीके क्षयका कारण होता है, वह जिनेन्द्रोंके द्वारा भावमोक्ष माना गया है ॥१७२॥ अन्तिम शुक्छध्यानके योग द्वारा सर्व कर्मजालोंसे आत्माका विश्लेष (सम्बन्धविच्लेद ) होता है, वह द्रव्यमोक्ष कहा जाता है ॥१७३॥ जिस प्रकार पैरोंसे लगाकर मस्तक-पर्यन्त कोटि-कोटि वन्धनोंसे वँघे हुए जीवके बन्धनोंके विमोचनसे परम सुख होता है, उसी प्रकार असंख्य कर्म-बन्धनोंके द्वारा सर्वाङ्गमें बँधे हुए जीवके भी उनके विमोक्षसे निरावन्ध चरम सीमाको प्राप्त अनन्त सुख प्रति समय होता है।।१७४-१७५॥ जब यह आत्मा समस्त कर्म-बन्धनोंसे विमुक्त होता है, तभी वह अमूर्त ज्ञानवान् और अति निर्मेल आत्मा ऊर्ध्वगामी स्वभाव होनेसे ऊपरको जाता है, अर्थात् लोकोन्तमें जाकर अवस्थित हो जाता है ॥१७६॥ वहाँपर वह महान् ज्ञानशरीरी मुक्तजीव आत्मोत्पन्न, निरावाध, निरुपम, विषयातीत, सर्व-द्व-द्व-विमुक्त, आत्यन्तिक, वृद्धि-हानिसे रहित, शारवत और सर्वोत्कृष्ट सुखको भोगता है ॥१७७-१७८॥ इस संसारमें जो अहमिन्द्रादि देव हैं, चक्रवर्ती आदि मनुष्य हैं, भोगभूमिज आर्य और पश हैं, तथा ब्यन्तरादिक हैं, इन सबने जितना सुख आज तक भोगा है, वर्तमानमें प्रतिदिन भोग रहे हैं और भविष्यकालमें भोगोंगे, वह सब विषय-जनित सख यदि एकत्र पिण्डित कर दिया जाये, तो उस पिण्डीकृत सुखसे अनन्त-गुणित विषयातीत सुखको कर्मशरीरसे रहित सिद्ध जीव एक समयमें भोगते हैं ॥१७९-१८१॥ ऐसा जानकर बुद्धिमान् छोग उस अनन्त गुणवाछे सुखकी प्राप्तिके छिए तप और रत्नत्रयके द्वारा मोक्षकी प्रमाद-रहित होकर साधना करते हैं ॥१८२॥

श्री-वीरवर्धमानचरिते

१७४

[ १६.१८३–

इति शिवगतिहेत्त् सप्ततत्त्वान् समग्रात् दृगवगमसुबोजात् भव्यजीबैकयोग्यान् । निखिळगुणगणानां दृग्विशुद्धये जिनेन्द्रो तृखगसुरपतीख्यो दिव्यवाण्या समाख्यत् ॥१८३॥ यो देवेन्द्रनरेन्द्रवन्दितपदो ध्यायन्ति यं योगिनो येनाप्ता प्रभुता जगत्त्रयनुता यस्मै नमन्तीश्वराः । यस्माज्ञास्त्यपरो गुरुख्चिभुवने यस्याप्यनन्ता गुणा यस्मिन् मुक्तिवधूः स्पृहां प्रकुर्वते तत्तद्विभुत्ये स्तुवे ॥१८४॥

> इति भट्टारकश्रीसकलकोर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते गौतमपृच्छा-सप्ततत्त्ववर्णनो नाम षोडशोऽधिकारः ॥१६॥

इस प्रकार शिवगतिके कारणभूत सात तत्त्वोंको और भव्यजीवोंके योग्य दर्शन-ज्ञानके समग्र बीजोंको समस्त देव-मनुष्यादिगणोंकी दृग्विशुद्धिके छिए नरपति, खगपति और सुरपति से पूजित वीर जिनेन्द्रने दिव्यध्वनिसे कहा ॥१८३॥

जिनके चरण देवेन्द्रों और नरेन्द्रोंसे विन्दित हैं, योगीजन जिनका ध्यान करते हैं, जिनके द्वारा त्रिलोक-नमस्कृत प्रभुता प्राप्त की गयी है, जिसके लिए संसारके समस्त अधीश्वर नमस्कार करते हैं, जिससे बड़ा कोई दूसरा त्रिभुवनमें गुरु नहीं है, जिसके गुण अनन्त हैं, और जिसके विषयमें मुक्ति वधू इच्छा करती हैं उन वीर प्रभुको उनकी विभूति पानेके लिए मैं उनकी स्तुति करता हूँ ॥१८४॥

इस प्रकार भट्टारक श्रीसकलकोर्ति-विरचित श्रोवीरवर्धमानचरितमें गौतमके प्रश्न और उनके उत्तरमें सात तत्त्वोंका वर्णैन करनेवाला यह सोलहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ।।१६।।

# सप्तदशोऽधिकारः

वन्दे जगस्त्रयीनाथं केवळ्श्रीविस्षितम् । विश्वतस्वाय वक्तारं वीरेशं विश्ववान्धवस् ॥१॥ अथ ते सस्तरःवा हि पुण्यपापद्वयान्विताः । पदार्था नव कथ्यन्ते सम्यन्धवज्ञानहेतवः ॥२॥ ततो व्यासेन तीर्थेशः सर्वविद्पुण्यपापयोः । हेतृन् फलानि मञ्यानां संवेगायेत्युवाच सः ॥३॥ मिथ्याःवपञ्चिमः कृरैः कषायैश्चाप्यसंयमैः । प्रमादैः सक्लैर्निन्धेयोगैः कौटिल्यकर्मिः ॥४॥ भार्तशैद्वातिदुध्यानेरुं लेश्याभश्च दुष्यिय । शत्यवात्र दुष्यानेरुं लेश्याभश्च दुष्याभश्च दुष्या । श्राच्यवात्र दुराचारैजीयते पापस्र्वितम् ॥६॥ परस्त्रीधनवस्त्रादिलम्पटं रागदृषितम् । क्रोधमोहाप्तिसंतसं निर्विचारं च निर्देयम् ॥७॥ मिथ्याःववासितं पापशास्त्रचिन्तापरं मनः । स्त्रे घोरं नृणां पापं विषयैव्यांकुलीकृतम् ॥८॥ परानिन्दापरं निन्धं स्वप्रशंसाकरं सुवि । असत्यदृषितं वाक्यं पापकर्मप्रस्पकम् ॥९॥ कृशास्त्राभ्याससंलीनं तपोधमादिदृषकम् । जिनस्त्रातिगं पुंसां तनोति पापसंचयम् ॥९०॥ कृरकर्मकरः कृरो वधवन्धविधायकः । दुर्धरो विकियापन्नो दानप्जादिवर्जितः ॥९९॥ स्वेच्छाचरणक्रीलश्च तपोवतपराङ्मुखः । जनयेत्पापिनां कायोऽधं महच्छवश्चकारणम् ॥१२॥ जिनेन्द्रजिनसिद्यान्तिर्वर्थभभिष्यारिणाम् । निन्दनैर्तृधियां निन्धं महापापं प्रजायते ॥१३॥

त्रिलोकके नाथ, केवल्ज्ञानरूपी लक्ष्मीसे विभूषित, समस्त तत्त्वोंके उपदेशक और विश्वके बन्धु ऐसे श्री वीरजिनेश की मैं वन्दना करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर वीरनाथने बतलाया कि ये जीवादि सात तत्त्व ही पुण्य और पाप इनसे संयुक्त होनेपर नो पदार्थ कहे जाते हैं। ये पदार्थ सम्यग्दर्शन और सम्यग्द्वानकी प्राप्तिके कारण हैं।।।। तत्पश्चात् तीर्थेश सर्वज्ञ वीरनाथने विस्तारसे पुण्य-पापके कारण और फल भन्य जीवोंके संवेगकी प्राप्तिके लिए इस प्रकारसे कहे।।३॥ एकान्त विपरीत आदि पाँच प्रकारके मिण्यात्वोंसे, क्रोधादि चार क्रूर कषायोंसे-षट्कायिक जीवोंकी हिंसादि करने रूप असंयमों-से, पनद्रह प्रमादोंसे, सर्व निन्द्नीय मन-वचन-कायरूप तीन योगोंसे, कुटिलकमोंसे, अति आतं, रीद्ररूप दुर्ध्यानोंसे, कृष्णादि अशुभ लेश्याओंसे, तीन शल्योंसे, तीन दण्डोंसे, कुगुरु-कुदेवादिकी सेवा करनेसे, धर्मादिके कमोंको रोकनेसे और पापोंके करनेका उपदेश देनेसे, तथा इसी प्रकारके अन्य दुराचारोंसे इस लोकमें पापियोंमें सदा उत्कृष्ट पापकमोंका संचय होता रहता है।।४-६।।

परस्री, परधन और परवस्नादिमें लम्पट, रागसे दूषित, क्रोधमोहरूप अग्निसे सन्तप्त, विवेक-विचारसे रहित, निर्दय, मिध्यात्ववासनासे वासित, और कुशास्त्रोंका चिन्तवन करनेवाला और विषयोंसे न्याकुलित मन मनुष्योंके घोर पाप उत्पन्न करता है ॥७-८॥संसारमें पर-निन्दाकारक, स्वप्रशंसाकारक, निन्दनीय, असत्यसे दूषित, पाप-प्ररूपक, कुशास्त्राभ्यास-संल्यन, तपोधर्मादि-दूषक और जिनागम-बाद्य वचन पुरुषोंके महापापका संचय करते हैं ॥९-१०॥ कूर, कूरकर्म-कारक, वध-बन्ध-विधायक, दुःखद कार्य करनेवाला, विकारको प्राप्त, दान-पूजादिसे रहित, स्वेच्छाचरणशीलवाला, और व्रत-तपसे पराङ्मुख काय पापी जनोंके नरकके कारणभूत महापापको उपार्जन करता है ॥११-१२॥ जिनेन्द्र देव, जिन सिद्धान्त, और निप्रन्थ धर्मधारक गुरुजनोंकी निन्दा करनेसे दुर्बुद्धि लोगोंके निन्दा महापाप

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १७.१४-

इत्यादि निन्धकर्माणि प्रञ्जराणि जिनाधिपः । महापापनिमित्तानि प्रादिशद्गीतये नृणाम् ॥१४॥ करा भार्या जगन्निन्द्याः शत्रुतुल्याश्च वान्धवाः । सुता दुर्ज्यसनोपेता स्वजनाः प्राणघातिनः ॥१८॥ रोगक्केशद्रिदाद्या वधवन्धादयोऽखिळाः । पापोद्रयेन दुःखाद्या उत्पद्यन्ते च पापिनाम् ॥१६॥ अन्धा मुका कुरूपाइच विकलाङ्गाः सुखातिगाः । पङ्गवी बधिराः कुब्जकाः दासाः परधामनि ॥१७॥ दोनाइच दुर्धियो निन्द्याः ऋराः पापपरायणाः । पापसूत्ररताः पापाद्भवन्ति प्राणिनो भुवि ॥१८॥ सप्तेव नरकाण्येव विश्वदुःखाकराणि च । सर्वदुःखखनीस्तिर्यग्योनीः जन्म सुखातिगम् ॥१९॥ मातङ्गादिकुलं निन्धं म्लेच्छजातिं ह्यघावनिम् । लभन्ते पापिनोऽमुत्र दुःखं वाचामगोचरम् ॥२०॥ अधोमध्योध्वं लोकेषु यत्किचिद्दु:खमुल्बणम् । क्रेशदुर्गतिदु:खादि तस्तर्वं लभ्यते ह्यावात् ॥२१॥ इति पापफलं ज्ञात्वा प्राणान्तेऽपि कदाचन । सुखार्थिभिनं तत्कार्यं कार्ये कोटिशते सृति ॥२२॥ इत्थं पापफलादीन् स सभ्यानां भीतिहेतवे । व्याख्याय पुनिस्यिह पुण्यस्य कारणादिकान् ॥२३॥ सर्वेभ्यः पापहेतुभ्योऽष्यन्यथाचरणैः शुभैः । सम्यग्दृश्ज्ञानचारित्रैरणुवतमहावतैः ॥२४॥ कषायेन्द्रिययोगानां निम्रहैर्नियमादिभिः । सद्दानपूजनैइचाईदगुरुभस्त्यादिसेवनैः ॥६५॥ द्यमभावनया ध्यानाध्ययनादिसुकर्मभः । धर्मोपदेशनैः पुण्यं कश्यते परमं बुधैः ॥२६॥ निर्वेदतत्वरं धर्मवासितं पापदूरगम् । परचिन्तातिगं स्वात्मचिन्ताव्रतपरायणम् ॥२७॥ गृहदेवापशास्त्राणां परीक्षाकरणक्षमम् । कृपाक्रान्तं मनः पंसां जनयेखुण्यमूर्जितम् ॥२८॥ परमेष्ठिजपस्तोत्रगुणख्यापनतत्परम् । स्वनिन्दाकरमन्येषां निन्दाद्रं सुकोमछम् ॥२९॥

उत्पन्न होता है ॥१३॥ इत्यादि महापाप के निमित्तभूत प्रचुर निन्यकर्मोंका श्री जिनेश्वर देवने मनुष्योंको पापोंसे उरनेके लिए उपदेश दिया ॥१४॥ पापकर्मके उदयसे ही क्रूर स्त्री, लोकनिन्य और शत्रुनुल्य बान्धव, दुर्व्यसनोंसे युक्त पुत्र, प्राण-घातक स्वजन, रोग-क्छेश-दिर्द्रतादि तथा वध-बन्धनादि और सर्व प्रकारके दुःखादिक पापियोंके उत्पन्न होते हैं ॥१५-१६॥ पापकर्मके उदयसे ही प्राणी संसारमें अन्धे, गूँगे, कुरूप, विकलाङ्गी, सुख-रिहत, पंगु, बहिरे, कुवड़े, पर-घरमें दास बनकर काम करनेवाले, दीन, दुर्वुद्धि, निन्य, क्रूर, पाप-परायण, और पापवर्धक शास्त्रोंमें निरत होते हैं ॥१७-१८॥ समस्त दुःखोंके मंडार जो सात नरक हैं, सर्व दुःखोंकी खानि जो तिर्यग्योनि है, मातंग आदिके जो नीच कुल हैं और पापोंकी भूमि जो म्लेच्छजाति है, पापी जीव परभवमें उनमें उत्पन्न होकर वचन-अगोचर दुःखोंको पाते हैं ॥१९-२०॥ अधोलोक, मध्यलोक और उर्ध्व लोकमें जितने कुछ भी महान दुःख हैं, क्लेश, दुर्गति गमन और शारीरिक मानसिक आदि दुःख हैं, वे सब पापसे ही प्राप्त होते हैं ॥२१॥ इस प्रकारसे पाप कर्मके फलको जानकर सुखार्थीजनोंको कोटिशत कर्मोंके होने पर और प्राणोंके वियोग होने पर भी पापके कार्य कभी भी नहीं करना चाहिए ॥२२॥ इस प्रकार समवशरण सभामें विद्यान सभ्योंको पापोंसे डरनेके लिए पापके फलादिका व्याख्यान करके पुनः पुण्यके कारणादिको इस प्रकार कहा ॥२३॥

जितने भी सभी पापके कारण हैं, उनसे विपरीत आचरण करनेसे, शुभ कार्यों करनेसे, सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रसे, अणुवत और महाव्रतों के पालनेसे, कषाय, इन्द्रिय और मनोयोगादिके निष्रह करनेसे, नियमादि धारण करनेसे, उत्तम दान देनेसे, पूजन करनेसे, अर्हद्-भक्ति, गुरुभक्ति आदि करनेसे, शुभ भावना रखनेसे, ध्यान-अध्ययन आदि उत्तम कार्योंसे और धर्मापदेश देनेसे पण्डित जन परम पुण्यको प्राप्त करते हैं ॥२४-२६॥ वैराग्यमें तत्पर, धर्मवासनासे वासित, पापसे दूर रहनेवाला, पर-चिन्तासे विमुक्त, स्वासम-चिन्ता और व्रतमें परायण, देव-गुरु-शास्त्रकी परीक्षा करनेमें समर्थ और करणासे ज्याप्त मन उत्क्रष्ट पृण्यको उत्पन्न करता है ॥२७-२८॥ पंचपरमेष्ठीके जाप, स्तोत्र और गुण कथनमें तत्पर,

१७.४५ ]

### सप्तदशोऽधिकारः

१७७

धर्मोपदेशदं मिष्टं सत्यसीमाद्यधिष्टितम् । वचः सूते परं पुण्यं सतां चार्हत्पदादिजम् ॥३०॥ कायोत्पर्गासनापन्नं जिनेन्द्रयजनोद्यतम् । गुरुसेवापरं पात्रदानदं विकियातिगम् ॥३१॥ शुभकर्मकरं साम्यतापन्नं वपुरद्वतम् । विश्वशर्मकरं पुण्यं जनयत्यत्र धीमताम् ॥३२॥ अनिष्टं यद्भवेत्स्वस्य तद्न्येषां न जातु यः । चिन्तयेत्सर्वदा तस्य परं पुण्यं न संशयः ॥३३॥ पुण्यकारणभृतानि बहुन्याख्याय तीर्थराट् । संवेगाय गणानां तत्कळमाहेत्यनेकथा ॥३४॥ कामिनीः कमनीयाङ्गाः कामदेवनिभान् सुतान् । स्वजनान्मित्रतुल्यांश्च कुटुम्बं शर्मकारणम् ॥३५॥ पर्वतामान् गजेन्द्रादीन् कविवाक्यातिगं सुखम् । महामोगोपभोगांश्र वपुः कान्तं वचः शुमम् ॥३६॥ मानसं करुणाक्रान्तं रूपळावण्यसंपदः । लमन्ते पुण्यपाकेनात्रान्यद्वा दुःकरं जनाः ॥३७॥ जगन्त्रयस्थिता कक्ष्मीर्द्रकमा पुण्यकारिणी । वशं याति स्वयं पुण्याद् गृहदासीव धर्मिणाम् ॥३८॥ त्रिजगन्नाथसेब्यार्चं परं सर्वज्ञवैभवम् । पुण्योदयेन जायेत सतां सुक्तिनिबन्धनम् ॥३९॥ विश्वामरगणाभ्यस्यं विश्वभोगैकमन्दिरम् । विश्वश्रीभूषितं पुण्याल्लभेतेन्द्रपदं कृती ॥४०॥ निधिरत्नादिसंपूर्णाः षट्खण्डप्रमवाः श्रियः । पुण्योदयेन जायन्ते पुण्यभाजां सुखाकराः ॥४९॥ यिंकचिद् दुर्लभं छोके दुर्घटं वा जगस्त्रये । सारं सद्वस्तु सर्वं मोस्तस्क्षणं लम्यते शुमात् ॥४२॥ इत्यादिविविधं ज्ञात्वा पुण्यस्य प्रवरं फलम् । शर्मकामाः प्रयक्षेन कुरुध्वं पुण्यमूर्जितम् ॥४३॥ इत्यमा पुण्यपापाम्यां तस्वान्युक्तवा जिनाग्रणीः । हेयादेयादिकतुं णि तेषां प्राह गणान् प्रति ॥४४॥ मध्येऽत्र जीवराशीनां पञ्जेव परमेष्ठिनः । उपादेयाः सतां ज्ञेया विश्वमन्यहितोद्यताः ॥४५॥

स्वनिन्दाकारक, पर-निन्दासे दूर रहनेवाला, सुकोमल, धर्मका उपदेश देनेवाला, मिष्ट और सत्यकी सीमा आदिसे युक्त वचन अरिहन्तपद आदिको उत्पन्न करनेवाले पुण्यको सङ्जनोंके उत्पन्न करता है ॥२९-३०॥ कायोत्सर्ग आसनको प्राप्त, जिनेन्द्र पूजनमें उद्यत, गुरुसेवामें तत्पर, पात्रदान करनेवाला, विकारसे रहित, शुभ कार्य करनेवाला और समता भावको प्राप्त काय बुद्धिमानोंके सर्व सुख उत्पन करनेवाले अद्भुत पुण्यको उत्पन्न करता है।।३१-३२॥ जो बात अपना अनिष्ट करनेवाली है, उसे कभी भी, जो दूसरोंके लिए नहीं चिन्तवन करता है, उसके सर्वदा परम पुण्यका उपार्जन होता रहता है, इसमें कोई संशय नहीं है ॥३३॥ इस प्रकारसे तीर्थके सम्राट् वर्धमान स्वामीने पुण्यके कारणभूत बहुतसे कार्यांको कहकर द्वादशगणके जीवोंको संवेग-प्राप्तिके लिए पुनः उन्होंने पुण्यके अनेक प्रकारके फलोंको कहा ॥३४॥ पुण्यके फल्से जीव सुन्दर शरीरवाली स्त्रियोंको, कामदेवके समान सुपुत्रोंको, मित्र-तुल्य स्वजनोंको, सुन्दर शरीरको, मिष्ट शुभ वचनको, करुणासे व्याप्त मनको, और रूप-लावण्य-सम्पदाको तथा अन्य भी दुर्लभ वस्तुओंको प्राप्त करते हैं ॥३५-३७॥ पुण्यके उदयसे तीन लोकमें स्थित, पुण्यकारिणी लक्ष्मी गृहदासीके समान धर्मी पुरुपोंके वशमें होकर स्वयं प्राप्त होती है।।३८।। पुण्यके उदयसे सज्जनोंको मुक्तिका कारण तथा तीन छोकके स्वामियोंसे पूज्य उत्कृष्ट सर्वज्ञवैभव प्राप्त होता है ॥३९॥ पुण्यके उद्यसे सुकृती पुरुष समस्त देवोंसे पूज्य, सर्व भोगोंका एक मात्र मन्दिर, और संसारकी श्रेष्ठ लक्ष्मीसे भूषित इन्द्रपद प्राप्त होता है ॥४०॥ पुण्यसेवी पुरुषोंके पुण्यके उदयसे नी निधि और चीदह रत्नोंसे परिपूर्ण, षट् खण्ड भूमिमें उत्पन्न और सुखकी भण्डार ऐसी चक्रवर्ती की सम्पदाएँ प्राप्त होती हैं ॥४१॥ संसारमें जो कुछ भी दुर्छम अथवा दुर्घट सार उत्तम वस्तुएँ हैं, वे सब हे भज्यो, शुभ पुण्यसे तत्क्षण प्राप्त होती हैं ॥४२॥ इत्यादि विविध प्रकारके पुण्यके श्रेष्ठ फड़को जानकर सुखके इच्छुक जनोंको प्रयत्न पूर्वक उत्कृष्ट पुण्यका उपार्जन करना चाहिए ॥४३॥

इस प्रकारसे जिनाप्रणी जिनराजने पुण्य-पापके साथ सात तत्त्वोंको कहकर गणोंके लिए उनके हेय-उपादेयादि कारक कर्तव्योंको कहना प्रारम्भ किया।।४४।। इस संसारमें सर्व

### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १७.४६-

ज्ञानवान् सिद्धसादृश्यो निजात्मा गुणसागरः । उपादेयो मुमुक्षूणां निर्विकल्पपदेक्षिणाम् ॥४६॥ अथवा निखिला जीवाः गुद्धनिश्चयतो बुधैः । उपादेयाः परिज्ञेयाः व्यवहारबहिःस्थितैः ॥४७॥ ब्यवहारनयेनात्र हेया मिथ्यादृशोऽखिलाः । अभन्या विषयासक्ताः पापिनो जन्तवः शठाः ॥४८॥ अजीवतत्त्वमादेयं क्वचित्सरागदेहिन।म् । धर्मध्यानाय हेयं च विकल्पातिगयोगिनाम् ॥४९॥ पुण्यास्त्रवायबन्धी क्वचिदादेयी सरागिणाम् । दःकर्मापेक्षया हेयी मुमुक्षणां च मुक्तये ॥५०॥ पापास्रवाघवन्धी चै विश्वदुःखनिबन्धनौ । अयतजनितौ निन्धौ सदा हेयौ हि सर्वथा ॥५१॥ सर्वयत्नेन सर्वत्रादेये संवरनिर्जरे । मोक्षः साक्षादुपादेयो ह्यनन्तसुखकारकः ॥५२॥ इति हेयमुपादेयं ज्ञात्वा हेयं प्रयक्षतः । निहत्य निपुणाः सर्वं गृह्ण-त्वादेयमूर्जितम् ॥५३॥ मुख्यवृत्त्या भवेत्कर्ता पुण्यास्रवायबन्धयोः । सम्यग्दृष्टिर्गृहस्थो वा वती सरागसंयमी ॥५४॥ पुण्यास्रवायबन्धौ च कुर्याद् भोगाप्तये कचित् । मिथ्यादृष्टिर्वपुःक्तेशाद्याति मन्दोदये सति ॥५५॥ मिथ्यादृष्टिर्विधाता स्यारपापास्नवाघवन्धयोः । मुख्यवृत्त्या दुराचारी कुत्सिताचारकोटिमिः ॥५६॥ संवरादित्रितस्वानां कर्तारः केवलं भुवि । जिताक्षा योगिनो दक्षा रतन्नयविभूषिताः ॥५०॥ भव्यानां हेतवो ज्ञेयाः पञ्चात्र परमेष्ठिनः । निर्विकल्पनिजात्मानो वा संवरादिसिद्धये ॥५८॥ मिथ्यादशो मवन्त्यत्र हेतुभृताश्च संस्रतेः । पापास्रवाधबन्धाय स्वेषां चान्यजडात्मनाम् ॥५९॥ हेतुभूतं परिज्ञेयमजीवतत्त्वमञ्जसा । सम्यग्दग्ज्ञानयोर्नुनं पञ्चधाखिरुधीमताम् ॥६०॥ पुण्यासवायबन्धौ हेतुमृतौ दृष्टिशाछिनाम् । तीर्थेशादिविभृतेश्च मिथ्यादृशां•मवपदौ ॥६१॥

जीव-राशियोंके मध्य पाँचों ही परमेष्ठी सज्जनोंके उपादेय जानना चाहिए, क्योंकि ये समस्त भज्य जीवोंके हित करनेमें उद्यत हैं ॥४५॥ निर्विकल्पपदके इच्छुक मुमुक्षुजनोंको ज्ञानवान्, सिद्ध-सद्भ, और गुणोंका सागर ऐसा अपना आत्मा ही उपादेय है ॥४६॥ अथवा शद्ध निश्चयनयसे, व्यवहारसे परवर्ती ज्ञानियोंको सभी जीव उपादेय जानना चाहिए॥४७॥ व्यवहारनयकी अपेक्षा इस संसारमें सभी मिथ्यादृष्टि, अभव्य, विषयासक्त, पापी और ज्ञठ जीव हेय हैं ॥४८॥ सरागी मनुष्योंको धर्मध्यानके छिए कहीं पर अजीवतत्त्व उपादेय है और विकल्प-त्यागी अर्थात् निर्विकल्प योगियोंके छिए अजीवतत्त्व हेय है ॥४९॥ सरागी जीवोंको क्वचित् कदाचित् पुण्यास्रव और पुण्य बन्ध दुष्कर्मों (पापों) की अपेक्षा उपादेय हैं और मुमुक्ष जनोंको मुक्तिकी प्राप्तिके लिए वे दोनों हैय हैं ॥५०॥ अयत्न-जनित पापास्रव और पापबन्ध समस्त दुःखोंके कारण हैं, निन्दा हैं, अतः वे सर्वथा ही हेय हैं ॥५१॥ संवर और निर्जरा सर्वयत्नसे सर्वत्र उपादेय हैं ॥५२॥ इस हेय और उपादेय तत्त्वको जानकर निपुण पुरुष प्रयत्नपूर्वक हेयका परित्याग कर सर्व उपादेय उत्तम तत्त्वको प्रहण करें ॥५३॥ अविरत सम्यग्दृष्टि, देशव्रती गृहस्थ और सकलव्रती सरागसंयमी साधु मुख्यरूपसे पुण्यास्रव और पुण्यबन्धका कर्ता होता है।।५४।। और कभी मिथ्यादृष्टि जीव भी पापकर्मों के मन्द उदय होनेपर भोगोंकी प्राप्तिके छिए शारीरिक क्छेशादि सहनेसे पुण्यास्रव और पुण्यबन्धको करता है ॥५५॥ दुराचारी मिथ्यादृष्टि करोड़ों खोटे आचरणोंके द्वारा मुख्य रूपसे पापास्रव और पापबन्धका विधाता होता है।।५६॥ संवर, निर्जरा और मोक्ष इन तीन तत्त्वोंके कत्ती संसारमें केवल जितेन्द्रिय, रत्नत्रय-विभूषित और दक्ष योगी ही होते हैं।।५७।। भन्य जीवोंको संबरादि तीन तत्त्वोंकी सिद्धिके छिए ब्यवहारनयसे इस छोकमें पंचपरमेष्ठी कारण जानना चाहिए और निश्चयनयसे निर्विकल्प निज आत्मा ही कारण जानना चाहिए।।५८।। मिथ्या-दृष्टि जीव इस लोकमें अपने और अन्य अज्ञानी जीवोंके पापास्नव और पापवन्धके लिए संसारके कारण भृत होते हैं ॥५९॥ इस प्रकार समस्त बुद्धिमानोंको पाँच प्रकारका अजीव-तत्त्व निश्चयसे सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानका कारण जानना चाहिए।।६०॥ दृष्टिशाली

१७.७५ ]

## सप्तदशोऽधिकारः

१७९

पापास्रवायवन्थो ही केवलं भवकारणो । शाठारमनां च विज्ञेयो कुस्सन्तुःखनिवन्धनो ॥६२॥ भवतो हेतुभूतेऽत्र मुक्तेः संवर्गतर्जरे । साक्षाद्धेतुर्भवेन्मोक्षो झनन्तसुखवारिधेः ॥६३॥ इति सर्वपदार्थानां स्वामिहेतुफलादिकान् । सम्यगुक्त्वा ततः शेषप्रश्नानित्थाह सोऽखळान् ॥६४॥ ससदुर्ब्थसनासकाः परस्रीश्र्यादिकाल्क्षणः । बह्वारम्मकृतोत्साहा बहुश्रीसंग्रहोद्यताः ॥६५॥ कृर्कमंकराः कृरा निर्देया रोद्ममानसाः । रोद्रध्यानरताः निर्द्य विषयामिषलम्पटाः ॥६६॥ निन्यकर्मान्विता निन्या जिनशासनिनन्दकाः । प्रतिकृत्रा जिनेन्द्राणां धर्मिणां च सुयोगिनाम् ॥६७॥ कृत्वास्थासमंत्रीना मिथ्यामतमदोद्धताः । कुर्देवगुरुमकाः कुरुमाध्रप्रेरकाः खलाः ॥६८॥ अत्यन्तमोहिनः पापपण्डिता धर्मदूरगाः । निःशीकाश्च दुराचारा वतमात्रपराङ्गुखाः ॥६९॥ कृष्णलेश्याशया रोद्मा महापञ्चाघकारकाः । इस्यन्यवहुदुःकर्मकारिणः पापिनोऽखिलाः ॥७०॥ ये ते व्रजन्ति दुःकर्मजातपापोदयेन च । रोद्रध्यानेन चै सृत्वा नरकं पापिनां गृहस् ॥७९॥ आद्यादिससमान्तं स्वदुष्कर्मयोग्यमञ्जसा । विश्वदुःखाकरीभूतं निमेषार्धसुखातिगम् ॥७२॥ मायाविनोऽतिकौटिल्यकर्मकोटिविधायिनः । परश्रीहरणासक्ता अष्टप्रहरमक्षकाः ॥७३॥ महासूखाः कुशास्त्रज्ञाः पञ्जवृक्षादिसेविनः । नित्यस्नानकराः ग्रुद्वे कृतीर्थगमनोवतः ॥७४॥ जिनधर्मवहिन्ता वतर्शालादिदुरगाः । निन्याः कपोतलेश्चा आर्त्रध्यानकराः सदा ॥७४॥

अर्थान् सम्यादृष्टि जीवोंके पुण्यास्रव और पुण्यवन्य तीर्थंकरादिकी विभूतिके कारणभूत हैं और मिध्यादृष्टियोंके पुण्यास्रव और पुण्यवन्य संसारके कारण हैं ॥६१॥ अज्ञानी मिथ्या- वियोंके पुण्यास्रव और पुण्यवन्ध ये दोनों ही केवल संसारके कारण और समस्त दुःखोंके निमित्त जानना चाहिए ॥६२॥ संवर और निर्जरा मुक्तिके परम्परा कारणभूत हैं और मोक्ष अनन्त सुख-सागरका साक्षान् हेतु है ॥६३॥ इस प्रकार सर्व पदार्थोंके स्वामी, हेतु और फलादिको कहकर पुनः भगवान्ने गौतमके शेष प्रश्नोंका इस प्रकार उत्तर देना प्रारम्भ किया ॥६४॥

जो जीव सप्त दुर्ज्यसनोंमें आसक्त हैं, पर-क्षी और पर-धन आदिकी आकांक्षा रखते हैं, बहुत आरम्भ-समारम्भ करनेमें उत्साही हैं, बहुत लक्ष्मी और परिप्रहके संप्रहमें उद्यत हैं, क्रूर हैं, क्रूर कर्म करनेवाले हैं; निर्दयी हैं, रौद्र चित्तवाले हैं, रौद्रध्यानमें निरत हैं, नित्य ही विषयोंमें लम्पट हैं, मांस-लोलुपी हैं, निन्द्य कमोंमें संलग्न हैं, निन्दनीय हैं, जैनशास्त्रोंके निन्दक हैं, जिनेन्द्रदेव, जिनधर्म और उत्तम गुरुजनोंके प्रतिकूल आचरण करते हैं, कुशास्त्रोंके अभ्यासमें संलग्न हैं, मिध्यामतोंके मदसे उद्धत हैं, कुदेव और कुगुरुके भक्त हैं, खाटे कर्मों और पापोंकी प्ररणा देते हैं, दुष्ट हैं, अत्यन्त मोही हैं, पाप करनेमें कुशल हैं, धर्मसे दूर रहते हैं, शील-रहित हैं, दुराचारी हैं, वतमात्रसे पराङ्मुख हें, जिनका हृदय कृष्णलेश्या-युक्त रहता है, जो भयंकर हैं, पाँचों महापापोंको करते हैं, तथा इसी प्रकारक अन्य बहुतसे दुष्कर्मोंके करनेवाले हैं, ऐसे समस्त पापी जीव इन हुष्कर्मोंसे उत्पन्न हुए पापके द्वारा, तथा रौद्रध्यानसे मरकर पापियोंके घर नियमसे जाते हैं। १५५-७१॥ वह पापियोंका घर पहलेसे लेकर सातवें तक सात नरक हैं, वे पापी अपने दुष्कर्मके अनुसार यथायोग्य नरकोंमें जाते हैं। वे नरक संसारके समस्त दुःखोंके निधानस्वरूप हैं और उनमें अर्थ निमेष मात्र भी सुख नहीं है।।७९॥

जो मायाचारी हैं, अति क्रुटिलतायुक्त कोटि-कोटि कार्योंके विधायक हैं, पर-लक्ष्मीके अपहरण करनेमें आसक्त हैं, दिन-रातके आठों पहरोंमें खाते-पीते रहते हैं, महामूर्ख हैं, खोटे शाखोंके ज्ञाता हैं, धर्म मानकर पशुओं और वृक्षोंकी सेवा-पूजा करते हैं, शुद्धिके लिए नित्य स्नान करते हैं, कुतीथोंकी यात्रार्थ जानेको उच्चत रहते हैं, जिनधर्मसे बहिर्मूत हैं, ब्रत-शीलादिसे दूर रहते हैं, निन्दनीय हैं, कापोतलेश्यासे युक्त हैं, सदा आर्तध्यान करते रहते ह,

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

**१**७.७६-

इस्याचपरदुष्कर्मरता ये मुढमानसाः । आर्तथ्यानेन ते प्राप्य मरणं दुःखविद्धलाः ॥७६॥ तिर्यंग्गतीः प्रगच्छन्ति बह्वीर्दुःखखनीद्ग्रीतम् । मरणोत्पत्तिसंपूर्णाः पराधीनाः सुखच्युताः ॥७७॥ नास्तिका ये दुराचाराः परलोकं वृषं तपः । वृत्तं जिनेन्द्रशास्त्रादीन् मन्यन्ते न च दुर्धियः ॥७८॥ तेऽत्यन्तविषयासक्तास्तीव्रमिध्यात्वपूरिताः । अन्तातीतं निकोतं प्रयान्ति दुःखैकसागरम् ॥७९॥ अनन्तकाळपर्यन्तं महादुःखं वचोऽतिगम् । भुञ्जन्ति तत्र ते पापान्मरणोत्पत्तिजं खलाः ॥४०॥ तीर्थेशां सदगुरूणां च ज्ञानिनां धर्मिणां सदा । तपस्विनां च कुर्वन्ति सेवां मिक्तं च येऽर्चनाम् ॥८१॥ महावतानि चाहं बिर्फ्रन्थाज्ञां पालयन्ति ये । अणुवतानि सर्वाणि सनयः श्रावका सदा ॥८२॥ द्विषड्भेदतपांस्येव स्वशक्त्या ये प्रकृर्वते । कषायेन्द्रियचौराणां विधाय निग्रहं खुधाः ॥८३॥ ध्यायन्ति धर्मे ग्रुक्लाख्यध्यानानि जितमानसाः । आर्तरौद्राणि चाहत्य ग्रुमलेश्याशयान्विताः ॥८४॥ दधते दृष्टिहारं ये हृद्ये कर्णयोरित । ज्ञानकुण्डळयुग्मे च मूर्जि चारित्रशेखरम् ॥८५॥ श्रयन्ति येऽतिसंवेगं मवभोगाङ्गधामसु । भावयन्ति सदाचाराष्ट्ये भावनाः ग्रुभाः ॥८६॥ कुर्वन्ति प्रत्यहं धर्म क्षमाग्रैदेशलक्षणैः । स्वयं ये सर्वशक्त्या च वाचाऽन्येषां दिशन्त्यलम् ॥८७॥ इत्याद्यन्यैः ग्रुभाचारैरर्जयन्ति महावृषम् । ये ते सर्वे ग्रुमध्यानानमृत्वा यान्ति सुरालयम् ॥८८॥ श्रावका मुनयो वात्र विश्वसौल्यैकसागरम् । सर्वदःखातिगं रम्यं पुण्यभाजां कळालयम् ॥८९॥ ये दृष्टिमूषिता दक्षा नियमेन व्रजन्ति ते । परं कल्पं न जात्येषां मतयो ज्यन्तरादिकाः ॥९०॥ अज्ञानतपसा मृढाः कायक्केशं चरन्ति ये । नीचदेवगति ज्यन्तरादिकां तेऽपि यान्त्यहो ॥९१॥

तथा इसी प्रकारके अन्य दुष्कर्मोंके करनेमें जो मूढिचित्त पुरुष संलग्न रहते हैं, वे:आर्वध्यानसे मरण कर दुःखोंसे विह्नल हो बहुत दुःखोंकी खानिरूप तिर्यग्गतिमें जाते हैं, जहाँ पर वे उत्पत्तिसे छेकर मरण-पर्यन्त पराधीन और दुःखी रहते हैं ॥७३-७०॥ जो नास्तिक हैं, दुराचारी हैं, परलोक, धर्म, तप, चारित्र, जिनेन्द्र शास्त्र आदिको नहीं मानते हैं, दुर्बुद्धि हैं, विषयोंमें अत्यन्त आसकत हैं, तोत्र मिध्यात्वसे भरे हुए हैं, ऐसे जीव अनन्त दुःखोंके सागर ऐसे निगोदको जाते हैं। और वहाँ पर वे पापी अपने पापसे अनन्त काल-पर्यन्त वचनातीत जन्म-मरण-जिनत महादुःखोंको भोगते हैं॥७८-८०॥

जो तीर्थंकरोंकी, सद्-गुरुऑकी, ज्ञानियोंकी, धर्मात्माओंकी, तपित्वयोंकी सदा सेवा भिक्त और पूजा करते हैं, जो पंच महांत्रतोंका और अर्हन्तदेव वा निर्मन्थ गुरुऑकी आज्ञा-का पालन करते हैं, ऐसे मुनिजन हैं, तथा जो सर्व अणुत्रतोंका पालन करते हैं, ऐसे आवक हैं, जो हपसे अपनी शक्तिके अनुसार बारह प्रकारके तपोंको करते हैं, जो ज्ञानी कपाय और इन्द्रियरूप चोरोंका निघह करके तथा आर्त-रौद्रध्यानको दूर करके धर्मध्यान और शुक्तध्यानको ध्याते हैं, मनको जीतनेवाले हैं, शुभलेश्याओंसे जिनका चित्त युक्त है, जो अपने हृदयमें सम्यग्दर्शन रूपी हारको, दोनों कानोंमें ज्ञानरूप कुण्डल-युगलको, और मस्तकपर चारित्ररूप मुकुटको धारण करते हैं, जो संसार, शरीर, भोग और भवनादिकमें अतिसंवेग भाव रखते हैं, जो सदाचारकी प्राप्तिके लिए सदा शुभ भावनाओंको भाते रहते हैं, जो प्रतिदिन क्षमादि दशलक्षणोंसे उत्तम धर्मको अपनी शक्तिके अनुसार स्वयं करते हैं, और वचनोंके द्वारा धर्म-पालनका भली-भाँति उपदेश देते हैं, इन और इसी प्रकारके अन्य शुभ आचरणोंसे जो महान् धर्मका उपार्जन करते हैं, वे सब जीव मरकर शुभध्यानके योगसे देवोंके आलय (स्वर्ग) को जाते हैं ॥८१-८८॥ जो संसारमें आवक, मुनि और सम्यग्दर्शनसे भूषित दक्ष पुरुष हैं, वे नियमसे कल्पवासी देवोंमें उत्पन्न होते हैं, उनकी व्यन्तरादि गित कभी नहीं होती हैं ॥८९-९०॥ जो मूढ अज्ञान तपसे कायकोश करते हैं, वे जीव ही व्यन्तरादिकी नीचगितको प्राप्त करते हैं ॥११॥

१७.१०७ ]

## सप्तदशोऽधिकारः

१८१

स्वभावमार्द्वोपेता आर्जवाङ्कितविग्रहाः । सन्तोषिणः सदाचारा नित्यं मन्दकषायिणः ॥९२॥ गुद्धाशया विनीतास्च जिनेन्द्रगुरुधर्मिणाम् । इत्याद्यन्यामलाचारैर्मण्डिता येऽत्र जन्तवः ॥९३॥ ते लमन्तेऽन्यपाकेन चार्यं खण्डे शुभाश्रिते । नुगतिं सःकुछोपेतां राज्यादिश्रीसुखान्विताम् ॥९४॥ भक्त्योत्तमसुपात्रायाननदानं दृदतेऽत्र ये । महामोगसुखाकीणौ भोगभूमि बजन्ति ते ॥९५॥ येऽत्र मायाविनो मर्त्या अतुप्ताः कामसेवने । विकारकारिणोऽङ्गादौ योषिद्वेषादिधारिणः ॥९६॥ मिथ्यादृशश्च रागान्था निःशीला मृहचेतसः । नार्यो भवन्ति ते लोके मृखा स्त्रीवेदपाकतः ॥९७॥ शुद्धाचरणशीला या मात्राकौटिस्यवर्जिताः । विचारचतुरा दक्षा दानपूजादितत्पराः ॥९८॥ स्वल्पाक्षशर्मसंतोषान्विता दुःज्ञानभूषिताः । नार्थः पंवेदुपाकेन जायन्तेऽत्र च मानवाः ॥९९॥ अतीवकामसेवान्धाः परदारादिलम्पटाः । अनङ्गकीडनासक्ता निःशीला वतवर्जिताः ॥१००॥ नीचधर्मरता नीचा नीचमार्गप्रवर्तिनः । ये ते नपंसकाः स्युश्च क्लीववेदवशाज्जहाः ॥१०१॥ कारयन्ति पश्चनां येऽतिभारारोपणं शठाः । व्नन्ति पादेन सत्त्वांश्रेक्षणादतेऽध्वगामिनः ॥१०२॥ कुतीर्थे पापकर्मादौ गच्छन्ति निर्देयाशयाः । मृत्या ते पङ्गवो निन्द्याः स्युराङ्गोपाङ्गकर्मणा ॥१०३॥ अश्रुतं परदोषादि श्रुतं वदन्ति चेर्षया । श्रुण्वन्ति परनिन्दां ये विकथां दुःश्रुतिं जडाः ॥१०४॥ केवलिश्रुतसङ्घानां दूषणं चात्र धर्मिणाम् । मवेयुर्वधिरास्ते कुज्ञानावरणपाकतः ॥१०५॥ बुवन्त्यत्रेर्ज्यादृष्टदृष्टं ये परदूषणम् । कुर्युनेत्रविकारं च पश्यन्त्यादरतः खलाः ॥१०६॥ परस्रोस्तनयोन्यास्यान् कुतीर्थदेवलिङ्गिनः । तेऽतीवदुःखिनोऽन्धाः स्युश्रक्षुरावरणोदयात् ॥१०७॥

जो स्वभावसे मृदुता-युक्त हैं, जिनका शरीर सरलतासे संयुक्त है, सन्तोषी हैं, सदा-चारी हैं, सदा जिनकी कषाय मन्द रहती है, शुद्ध अभिप्राय रखते हैं, विनीत हैं, जिनेन्द्र देव, निर्यन्थ गुरू और जिनधर्मका विनय करते हैं, इन तथा ऐसे ही अन्य निर्मल आचरणों से जो जीव यहाँपर विभूषित होते हैं, वे पुण्य के परिपाकसे शुभके आश्रयभृत आर्यखण्डमें सत्कुल्लसे युक्त, राज्यादि लक्ष्मीके युख्तसे भरी हुई मनुष्यगतिको प्राप्त करते हैं।।९२-९४॥ जो पुरुष भक्तिसे उत्तम सुपात्रोंको यहाँपर आहारदान देते हैं, वे महान भोगों और सुखोंसे भरी हुई मोगभूमिको जाते हैं।।९५॥ जो मनुष्य यहाँपर मायावी होते हैं, काम सेवन करने-पर भी जिनकी हिप्त नहीं होती, शरीरादिमें विकारी कार्य करते हैं, स्त्री आदिके वेषको धारण करते हैं, मिथ्यादृष्टि हैं, रागान्ध हैं, शील-रहित हैं और मृदुचित्त हैं, ऐसे मनुष्य मरकर स्त्रीवेदके परिपाकसे इस लोकमें स्त्री होते हैं।।९६-९७॥ जो शुद्धाचरणशाली हैं, माया-कुटिलतासे रहित हैं; हेय-उपादेयके विचारमें चतुर हैं, दक्ष हैं, दान-पूजादिमें तत्तर हैं, लेल इन्द्रिय-सुखसे जिनका चित्त सन्तोप-युक्त है, और सम्यग्दर्शन झानसे विभूषित हैं, ऐसी स्त्रिय पुरुषवेदके परिपाकसे यहाँपर मनुष्य होती हैं।।९८-९९॥ जो पुरुष काम-सेवनमें अत्यन्त अन्ध (आसक्त) होते हैं, परस्ती-पुत्री आदिमें लम्पट हैं, हस्तमेथुनादि अनङ्गलीड़ामें आसक्त रहते हैं, शिल-रहित हैं, इत-रहित हैं, नीच धर्ममें संलग्न हैं, नीच हैं और नीच मार्गके प्रवर्तक हैं; ऐसे जड़ जीव नपुंसक वेदके वशसे नपुंसक होते हैं।।१००-१०१॥

जो शठ पशुओं के उपर उनकी शक्ति अधिक भारको छादते और छदवाते हैं, पैरोंसे प्राणियोंको मारते हैं, विना देखे मार्गपर चछते हैं; क्रतीर्थमें और पाप-कार्यादिमें जाते हैं, ऐसे निर्देय चित्तवाछे निन्दा जीव मरकर अंगोपांगनामकर्मके उदयसे पंगु (छँगड़े) होते हैं।।१०२-१०३।। जो जड़ छोग नहीं सुने हुए भी पर-दोषोंको ईर्ष्यासे कहते हैं, पर-निन्दा, विकथा और कुशास्त्रोंको सुनते हैं, केवछी भगवान, श्रुत संघ और धर्मात्माओंको दूषण छगाते हैं, वे कुझानावरणकर्मके विपाकसे विधर (बहरे) होते हैं।।१०४-१०५॥ जो अन्य छोगोंके देखे या अनदेखे दूषणोंको कहते हैं, नेत्रों की विकार युक्त चेष्टा करते हैं, जो दुष्ट

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ 36.806-

प्रजल्पन्ति वृथा येऽत्र विकथाः प्रत्यहं शठाः । दोषाक्विदोषिणां चाहं ब्हुतसत्त्गुरुथिंगाम् ॥१०८॥ पठित्त पापतास्त्राणि स्वेच्छया च जिनागमम् । विनयादिं विना छोभख्यातिषुजादिवाण्छ्या ॥१०९॥ धर्मसिद्धान्ततत्त्वार्थानयुक्त्याऽन्यान् दिशन्ति च । ते ज्ञानावृतिपाकेन मूकाः स्युः श्रुतवर्जिताः ॥११०॥ स्वेच्छया ये प्रवर्तन्ते हिंसादिपापपञ्चसु । उन्मत्ता इव गृह्णन्ति तत्त्वार्थान् श्रीजिनोदितान् ॥१११॥ देवश्रुतगुरून् धर्माचिदीन् सत्यांस्तथेतरान् । भवन्ति विकछास्ते मितज्ञानावरणोदयात् ॥११२॥ कुबुद्धया येऽत्र सेवन्ते सप्त वै व्यसनान्यछम् । विषयामिषकाम्पटचान्मूर्खा दुर्गतिगामिनः ॥११६॥ मित्रश्वं च प्रकुर्वन्ति व्यसनासक्त्वेतसाम् । मिथ्यावृशां च साधुभ्यो दृर्ग नक्त्यन्ति पापिनः ॥११४॥ ते श्रुश्रादिगतीर्श्वान्त्व पुनः स्वश्रादिसद्धये । उत्पद्यन्तेतिपापेन खळा दुर्व्यस्ताकुळाः ॥११५॥ तपोयमव्रतादीन् विना येऽतिकम्पटाश्याः । पोषयन्ति वपुनित्यं नानाभोगैर्वृषादृते ॥११६॥ चरन्ति निश्च चान्नादीन् पोडयन्त्यिङ्गने वृथा । भक्षयन्ति द्यखाद्यानि पापिनः करूणातिगाः ॥११७॥ तरिक्ताक्कमपाकेन कृत्स्नरोगैकभाजनाः । जायन्ते रोगिणस्तीववेदना विद्वलायाः ॥११८॥ शरीरे ममता त्यक्त्वा ये चरन्ति तपोवतम् । स्वसमां जीवराशि विज्ञाय घनन्ति न जातुचित् ॥११९॥ आकन्ददुःखशोकादीन् स्वान्ययोर्जनयन्ति न । भवेयुः सुखिनस्तेऽत्र विश्वरोगतिगाः ग्रुभात् ॥११२॥ सेवन्ते पर्ता सक्तरां वपुपो मण्डनादिभिः । तपोनियमयोगाधैः कायक्लेशं श्रयन्ति च ॥१२२॥ सेवन्ते पर्ता भक्त्या पादाङ्गान् जिन्योगिनाम् । ग्रुभग्रकृतिपाकेन दिव्यस्पा भवन्ति ते ॥१२२॥ सेवन्ते पर्ता भक्त्या पादाङ्गान् जिन्योगिनाम् । ग्रुभग्रकृतिपाकेन दिव्यस्पा भवन्ति ते ॥१२२॥

परिश्वयों के स्तन, योनि आदि अंगोंको आदर और प्रेमसे देखते हैं, कुतीर्थी, कुदेवभक्त और कुर्लिगी हैं, वे पुरुष चक्षुदर्शनावरणकर्मके उदयसे अतीव दुःख भोगनेवाले अन्धे होते हैं ॥१०६-१०७॥ जो शठ यहाँपर प्रतिदिन वृथा ही विकथाओंको कहते रहते हैं, निर्दोष अर्हन्त, श्रुत, सुद्-गुरु और धार्मिकजनोंके मन-गढ़न्त दोषोंको कहते हैं, पापशास्त्रोंको अपनी इच्छासे पढ़ते हैं, और जिनागमको विनय आदिके बिना छोम, ख्याति, पूजा आदिकी इच्छा से पढ़ते हैं, जो धर्म, सिद्धान्त और तत्त्वार्थका कुयुक्तियोंसे अन्यथारूप दूसरोंको उपदेश देते हैं, वे जीव ज्ञानावरणकर्मके विपाकसे श्रुतज्ञानसे रहित मूक ( गूँगे ) होते हैं ॥१०८–११०॥ जो जीव हिंसादि पाँचों पापोंमें अपनी इच्छासे प्रवृत्त होते हैं, श्रीजिनेन्द्रदेवसे उपदिष्ट तत्त्वार्थको उन्मत्त पुरुषके समान यद्वा-तद्वा रूपसे प्रहण करते हैं, तथा सत्य और असत्य देव शास्त्र, गुरु, धर्म, प्रतिमा आदिको भी समान मानते हैं, ऐसे जीव मति ज्ञानावरणकर्मके उदयसे विकलाङ्गी होते हैं ॥१११-११२॥ जो लोग कुबुद्धिसे यहाँपर सातों व्यसनोंका भरपूर सेवन करते हैं, वे मुर्ख विषय-छोलुपता और मांस-भक्षणकी लम्पटतासे दुर्गतियोंमें जाते हैं ॥११३॥ जो होग नरकादिकी सिद्धिके हिए ज्यसनासक्त चित्तवाहे मिथ्यादृष्टियोंके साथ मित्रता करते हैं, और साधु पुरुषोंसे दूर रहते हैं, वे पापी जन विनाशको प्राप्त होते हैं, वे अति पापके उदयसे नरकादि गतियोंमें परिभ्रमण कर दुर्व्यसनी और दुःखोंसे न्याकुल दुर्गतियोंमें उत्पन्न होते हैं ॥११४-११५॥ जो अति रम्पट चित्तवारु पुरुष तप्, संयम, ब्रतादिके विना धर्मको छोड़कर नाना प्रकारके भोगोंसे शरीरको सदा पोषण करते रहते हैं, रात्रिमें अन्नादिको खाते हैं, प्राणियोंको अकारण वृथा पीड़ा देते हैं, अभक्ष्य वस्तुओंको खाते हैं, और करुणासे रहित हैं, वे पापी असाताकर्मके परिपाकसे सर्व रोगोंके भाजन, तीत्र वेदनासे विद्वल चित्तवाले ऐसे महारोगी उत्पन्न होते हैं।।११६-११८॥ जो पुरुष शरीरमें ममताका त्याग कर तप और व्रतको पालते हैं, अपने समान सर्वजीवराशिको मानकर किसी भी जीवका कभी भी घात नहीं करते हैं, जो आकन्दन, दुःख, शोक आदि न स्वयं करते हैं और न दूसरोंको उत्पन्न कराते हैं, वे मनुष्य यहाँपर साता कर्मके उदयसे सर्व रोगादिसे दूर रहते हैं, और निरोगी सुखी जीवन यापन करते हैं ॥११९-१२०॥ जो ज्ञानी पुरुष आभृषण आदिसे शरीरका संस्कार

१७.१३७ ]

### सप्तदशोऽधिकार:

१८३

कार्यं मत्वा स्वकीयं ये क्षालयन्ति पश्चपमाः । ग्रुद्धे च मण्डयन्त्यत्र रागिणो मूष्णादिभिः ॥१२३॥ क्रिदेवगुरुधर्मादीन् मजन्ति शुमकाङ्क्षया । क्रुरूपिणोऽतिवीमस्सा भवेयुस्तेऽशुभोदयात् ॥१२४॥ ये क्रुर्वेनित परां भिक्तं जिनेन्द्रागमयोगिनाम् । आचरन्ति तपोधमं व्रवानि नियमादिकान् ॥१२४॥ हत्वा च दुर्ममत्वादीन् जयन्तीन्द्रियतस्करान् । स्युस्ते नेत्रप्रिया क्रोके सुभगाः सुमगोदयात् ॥१२६॥ सुनौ मलादिलिसाङ्गे पृणां कुर्वन्ति ये शठाः । रूपादीनां मदान् गर्वादीहन्ते परयोषितः ॥१२६॥ सुनौ मलादिलिसाङ्गे पृणां कुर्वन्ति ये शठाः । रूपादीनां मदान् गर्वादीहन्ते परयोषितः ॥१२०॥ स्दसे कुरिसतां शिक्षां येऽन्येषां वञ्चनोद्यताः । विचारेण विना भिक्तं प्रमाय कुर्वते ॥१२०॥ देवशास्त्रगुरूणां च सत्यासत्यात्मनां जडाः । ते मत्यावरणाखिन्द्या जायन्ते दुर्धियोऽशुभाः ॥१३०॥ सुर्द्धां ददतेऽन्येषां तपोधमादिकर्मसु । विचारयन्ति ते नित्यं तत्त्वातत्वादिकान् बहुन् ॥१३१॥ सारान् गृह्णन्ति धर्मादीन् मुद्धन्त्यन्यान् बुधोत्तमाः । मत्यावरणमन्दात्ते सन्तिमधाविनो विदः ॥१३२॥ सारान् गृह्णन्ति प्रमादीन् मुद्धन्त्यन्यान् बुधोत्तमाः । मत्यावरणमन्दात्ते सन्तिमधाविनो विदः ॥१३३॥ हितं जिनागमं त्यवत्वा पठन्ति दुःश्चतं चिदे । वदन्ति कदुकालापान् वचद्यागमनिन्दितम् ॥१३४॥ परपीडाकरं लोके वासत्यं धर्मदूरगम् । निन्दाः सन्ति महामूर्कात्ते श्चतावरणोदयात् ॥१३५॥ परपीडाकरं लोके वासत्यं धर्मदूरगम् । निन्दाः सन्ति महामूर्कात्ते श्वतावरणोदयात् ॥१३५॥ वरिन्त पाठयन्त्यन्त् ये सदा श्रीजिनागमम् । कालाद्यद्वधाचारैन्यक्तिकर्मेण धर्मकर्मणेण ॥१३०॥ वोधयन्ति वहुन् मन्यान् धर्मीपदेशनादिभिः । प्रवर्तन्ते स्वयं शर्वाक्षमिके धर्मकर्मणि ॥१३०॥

नहीं करते हैं, और तप-नियम-योगादिके द्वारा कायक्रेशको करते हैं, परम भक्तिसे जिनदेव और योगियोंके चरण-कमलोंकी सेवा करते हैं, वे शुभकर्मके परिपाकसे दिव्यहर धारी होते हैं ॥१२१-१२२॥ जो पशु-तुल्य मूढ जीव यहाँपर शरीरको अपना मानकर उसकी शुद्धिके छिए जलसे प्रक्षालन करते हैं, जो रागी पुरुष आभूषणादिसे शरीरका श्रंगार करते हैं, जो शुभ (पुण्य) की इच्छासे कुदेव, कुगुरु और कुधर्मादिकी सेवा करते हैं, वे जीव अशुभ कर्मके उदयसे अति बीभत्स कुरूपके धारक होते हैं ॥१२३-१२४॥ जो पुरुष जिनदेव, जिनागम और योगियोंकी परम भक्ति करते हैं, तप, धर्म, ब्रत और नियम आदिको धारण करते हैं. खोटे ममत्व आदिका घात कर इन्द्रियरूप चोरोंको जीतते हैं, ये पुरुष सुभग कर्मके उदयसे लोकमें सौभाग्यशाली और नेत्रप्रिय होते हैं ॥१२५-१२६॥ जो शठ मल-मूत्रादिसे लिप्त मुनिपर घुणा करते हैं, जो रूप आदि मदोंके गर्वसे परिश्वयोंकी इच्छा करते हैं, जो मृषा भाषणोंसे स्वजनोंके प्रीतिको उत्पन्न करते हैं, वे पुरुष दुर्भगनामकर्मके उदयसे दुर्भागी और लोक-निन्दित होते हैं ॥१२७-१२८॥ दूसरोंको छल्से ठगनेमें उद्यत जो पुरुष खोटी शिक्षा देते हैं और जो जड़ पुरुष सद्-असद् विचारके विना धर्मके छिए सच्चे और झुठे देव शास्त्र गुरुओं-की भक्ति-पूजा करते हैं, वे मतिज्ञानावरणकर्मके उदयसे दुर्बुद्धि और अशुभ प्रवृत्तिवाले होते हैं ॥१२९-१३०॥ जो पुरुष दूसरोंको सद्-बुद्धि देते हैं, तप और धर्मादि कार्योंमें नित्य ही जो तत्त्व-अतत्त्व और सत्य-असत्य आदि अनेक बातोंका विचार करते हैं, जो उत्तम ब्रुधजन धर्मादि सार बातोंको प्रहण करते हैं और असार बातोंको छोड़ देते हैं, वे पुरुष मत्यावरणके मन्द होनेसे मेधावी और विद्वान होते हैं ॥१३१-१३२॥ ज्ञानके मदसे गर्व-युक्त जो पुरुष पढ़ानेके योग्य भी व्यक्तिको नहीं पढ़ाते हैं, जो दुष्ट यथार्थ तत्त्वको जानते हुए भी अपने और दूसरोंके लिए दुराचारोंका विस्तार करते हैं, हितकारी जैनागमको छोड़कर ज्ञान-प्राप्तिके लिए कुशास्त्रको पढ्ते हैं, ठोकमें कटुक वचनालाप करते हैं, आगम-निन्दित, पर-पीडाकारी, असत्य और धर्मसे पराङ्मुख वचन बोछते हैं, वे पुरुष श्रुतज्ञानावरणकर्मके उदयसे महामुर्ख और निन्दनीय होते हैं ॥१३३-१३५॥ जो कालशुद्धि आदि आठ प्रकारके ज्ञानाचारोंके साथ सदा श्रीजिनागमको स्वयं पढते हैं, औरोंको पढाते हैं, धर्म-सिद्धिके लिए उसका व्याख्यान करते हैं.

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १७.१३८-

मायन्तेऽत्र हितं सत्यं वचोऽसत्यं न जातुचित् । ते विद्वांसो जगत्यूच्याः स्युः श्रुतावरणात्ययात् ॥१३८ वैराग्यं मव मोगाङ्गे जिनेन्द्रगुरुसद्गुणात् । धर्मं धर्माय तत्त्वादीत् चिन्तयन्ति सदा हृदि ॥१६९॥ त्यक्त्वा ये चार्जवादीन्न कौटिल्यं द्धते कचित् । शुभान्नया मवेयुस्ते शुभाच्छुभविधायिनः ॥१४९॥ परस्त्रीहरणादौ ये कौटिल्यं कुटिलानयाः । चिन्तयन्त्यन्त्वहं चित्ते द्युच्चाटनं च धर्मिणाम् ॥१४९॥ तुष्यन्ति मनसा दृष्ट्वा दुराचाराणि दुर्धियाम् । पापार्जनाय जायन्ते तेऽशुभेनाग्रुभान्नयाः ॥१४२॥ ये कुर्वन्ति मनसा दृष्ट्वा दुराचाराणि दुर्धियाम् । पापार्जनाय जायन्ते तेऽशुभेनाग्रुभान्नयाः ॥१४२॥ ये कुर्वन्ति सदा धर्मं तपोवतक्षमादिमिः । सत्यात्रदानपूजार्थेन्दृक्वद्वतृत्तैर्दृगन्विताः ॥१४२॥ ते नाकादौ सुखं भुङ्क्स्वा पुनरुव्वेः पदासये । धर्मकर्मकरा धर्मादुत्यवन्तेऽत्र धर्मिणः ॥१४४॥ येऽर्जयन्ति सदा पापं हिंसानृतादिभिः खळाः । दुर्बुद्धता विषयासक्त्या मिथ्यादेवादिमक्तिः ॥१४५॥ यअर्वे तस्यत्रेभयोऽतिमक्तिः । अर्चयन्ति जिनेन्द्राङ्गी गुरुपादाम्बुजौ शुमौ ॥१४७॥ यदते येऽन्वहं दानं सत्यात्रेभ्योऽतिमक्तिः । अर्चयन्ति जिनेन्द्राङ्गी गुरुपादाम्बुजौ शुमौ ॥१४०॥ विद्यमानान् बहुन् मोगास्यजन्ति धर्मसिद्धये । ते लमन्तेऽत्र धर्मेण महतीर्भोगस्वतैः ॥१४०॥ सेवन्ते प्रत्यहं येऽत्र मोगानन्यायकर्मिः । यान्ति जातु न संतोषं बहुमिर्मोगसेवतैः ॥१४०॥ यात्रदाजिताचां च नैव स्वर्वेति कुर्वते । तेऽध्याकेन जायन्ते दीना मोगादिवर्जिताः ॥१५०॥ वे तन्वन्ति सदा धर्म पूजनं च जिनेशिनाम् । वितरन्ति सुपात्रभ्यो दानं मक्तिमराङ्किताः ॥१५२॥ तपोवत्रमराक्षीवाः । वान् प्रति स्वयमायान्ति जगस्साराः श्रियः श्रुभात् ॥१५२॥ तपोवत्रवस्यादीश्चावरन्ति लोमदूरगाः । तान् प्रति स्वयमायान्ति जगस्साराः श्रियः श्रुभात् ॥१५२॥

धर्मोपदेशादिके द्वारा अनेक भव्यजीवोंको बोध देते हैं, स्वयं सदा निर्मल धर्म-कर्ममें प्रवृत्ति करते हैं, हितकारी और सत्य यचन ही बोलते हैं और लोकमें कभी भी असत्य वचन नहीं बोलते हैं, वे पुरुष श्रुतज्ञानावरणकर्मके क्षयोपशमसे विद्वान् और जगत्पृत्य होते हैं ॥१३६-१३८॥

जिनके हृदयमें संसार, भोग और शरीरसे वैराग्य है, जिनेन्द्र देव और सद्-गुरुके गुणोंका, धर्मका और तत्त्वादिका धर्म-प्राप्तिके लिए सदा चिन्तवन करते हैं, जो आर्जव ऑदि सद्-गुणोंको छोड़कर क्वचित्-कदाचित् भी कुटिलता नहीं करते हैं, वे ग्रुभ आशयवाले पुरुष पुण्यकर्मके उदयसे शुभ कार्योंके करनेवाले होते हैं।।१३९-१४०।। जो क्रटिल अभिप्रायवाले मनुष्य परस्त्रीहरण आदि कुटिल प्रवृत्ति करते हैं, धर्मात्माजनोंके उच्चाटनका चित्तमें सदा विचार करते रहते हैं और दुर्बुद्धियोंके दुराचारोंको देखकर मनमें सन्तुष्ट होते हैं, वे अशुभ कर्मके उदयसे पापोपार्जनके लिए अशुभ अभिप्रायवाले उत्पन्न होते हैं।।१४१-१४२॥ जो पुरुष तप, त्रत, क्षमादिके द्वारा, सत्पात्रदान-पूजादिके द्वारा, दर्शन-ज्ञान और चारित्रके द्वारा . सदा धर्मको करते हैं, सम्यग्दर्शनसे युक्त हैं, वे स्वर्गादिमें सुख भोगकर पुनः उच्च पदोंकी प्राप्तिके लिए धर्म-कार्य करते हैं, वे जीव इस लोकमें धर्मके प्रभावसे धर्मात्मा उत्पन्न होते हैं ॥१४३-१४४॥ जो दुष्ट मनुष्य हिंसा, झुठ आदिके द्वारा दुर्वुद्धिसे, विषयोंमें आसक्तिसे और कुदेवादिकी भिक्तसे सदा पापोंका उपार्जन करते हैं, वे जीव इस लोकमें ही चिरकाल तक दुःख भोगकर उस पाप कर्मके फलसे नरकादि गतियोंमें उत्पन्न होते हैं। अहो गौतम, वे जीव दुर्गतिको जानेके लिए पापसे पापी ही उत्पन्न होते हैं ॥१४५-१४६॥ जो पुरुष सत्पात्रोंके छिए अति भक्तिसे प्रतिदिन दान देते हैं, जिनेन्द्रदेवके और गुरुजनोंके शुभ चरण-कमळोंको पूजते हैं, और धर्मकी सिद्धिके लिए विद्यमान बहुत से भोगोंको छोड़ते हैं, वे मनुष्य इस छोकमें धर्मके द्वारा महा भोग-सम्पदाओंको पाते हैं ॥१४७-१४८॥ जो पुरुष इस<sup>े</sup> छोकमें प्रतिदिन अन्याय और अत्याचार-परिपूर्ण कार्यांके द्वारा भोगोंको भोगतें हैं, बहुत भोगोंके सेवनसे भी कभी सन्तोषको प्राप्त नहीं होते हैं, और पात्रदान, जिनपूजा आदिको स्वप्नमें भी नहीं करते हैं, वे उस पापके परिपाक द्वारा भोगोंसे रहित दीन अनाथ उत्पन्न होते हैं ॥१४९-१५०॥ जो सदा धर्मका विस्तार करते हैं, जिनेशोंका पूजन करते हैं, भिनतभारसे

# १७.१६६ ] सप्तदशोऽधिकारः

१८५

समर्था अपि ये पात्रदानं श्रीजिनप्जनम् । धर्मकार्यं च जैनानामुपकारं न कुर्वते ॥१५३॥ वाज्छन्ति सकला लक्ष्मीलीनाद्धमंत्रतातिगाः । तेऽघपाकेन दुःखाद्धा निर्धनाः स्युमंवे मवे ॥१५४॥ पश्नां वा मनुष्याणां वियोगं ये वितन्वते । वन्ध्वाद्धाः पररामाश्रीवस्त्वादीश्च हरन्त्यलम् ॥१५५॥ निःशीलास्ते लमन्तेऽत्र वियोगं च पदे पदे । पुत्रवान्धवकान्ताश्च्यादीष्टेभ्यो द्धाशुमोदयात् ॥१५६॥ दृष्यन्ति न जीवान् ये वियोगतादनादिभिः । पोषयन्ति सदा जैनांस्तदीहितसुसंपदा ॥१५७॥ सेवन्ते यत्नतो धर्मे वतदानार्चनादिभिः । स्पृहयन्ति न शर्मस्त्रीतुरधनादीन् शिवं विना ॥१५८॥ संपद्धन्तेऽत्र तेषां च पुण्यभाजां सुपुण्यतः । सयोगाश्च मनोऽमीष्टपुत्रस्त्रीधनकोदिभिः ॥१५९॥ पात्रेश्चयो येऽनिशं दानं धनं मक्त्या च सिद्धये । चैत्यचैत्यालयादीनां दृदते धर्मकाल्क्षिणः ॥१६०॥ तेषां सर्वत्र जायेत दानृत्वगुण उत्तमः । पूर्वसंस्कारयोगेन श्रेयसेऽत्र परत्र च ॥१६१॥ वितरन्ति न दानं ये पात्रेभ्यः कृपणाः कवित् । धनं न जिनपूजाये त्रिजगच्छीसुखार्थनः ॥१६२॥ विद्यानित तद्गुणाप्त्ये ये गुणांहोकोत्तमान् सदा । अर्हतां च गणेशानां तद्वाचो मुनिधर्मिणाम् ॥१६॥ धणाव्रहणशीकाश्च सर्वत्रागुणदूरगाः । गणिनस्ते मवन्त्यत्र बुधार्च्या गुणवृद्धये ॥१६५॥ दोषान् गृहन्ति ये मृदा गुणिनां न गुणान् कवित् । निर्मुणानां कुदेवादीनां स्मरन्ति गुणान् वृथ्या ॥१६६॥ दोषान् गृह्यत्वे ग्रम्दा गृणिनां न गुणान् कवित् । निर्मुणानां कुदेवादीनां स्मरन्ति गुणान् वृथा ॥१६६॥

युक्त होकर सुपात्रोंको दान देते हैं, तप, व्रत, संयमादिका आचरण करते हैं, और छोभसे दूर रहते हैं, उनके पास पुण्यकर्मके उदयसे जगत् में सारभूत लक्ष्मी स्वयं जाती है ॥१५१-१५२॥ जो पुरुष समर्थ होकरके भी पात्रदान, श्री जिनपूजन, धर्म-कार्य और जैनोंका उपकार नहीं करते हैं, धर्म और व्रतसे दूर रहते हैं और लोभसे संसारकी सम्पदाओंकी वांछा करते हैं, वे जीव पापके परिपाकसे भव-भवमें निर्धन और दुःख भोगनेवाले होते हैं।।१५३-१५४॥ जो जीव पशुओंका अथवा मनुष्योंका उनके बन्धु जनोंसे वियोग करते हैं, पर-स्रो, पर-लक्ष्मी और पर-वस्तु आदिका निरन्तर अपहरण करते हैं, तथा ब्रत-झीलसे रहित हैं, वे जीव यहाँ पद पद पर पाप कर्मके उद्यसे पुत्र, बान्धव, स्त्री और लक्ष्मी आदि इष्ट वस्तुओंसे वियोगको प्राप्त होते हैं ॥१५५-१५६॥ जो पुरुष वियोग, ताड़न आदिसे दूसरे जीवोंको दुःख नहीं पहुँचाते हैं, सदा जैनोंका उनकी अभीष्ट सम्पदासे अर्थात मनीवांछित वस्तु देकर पोषण करते हैं, यत्नपूर्वक ब्रत, दान, पूजनादिके द्वारा धर्मका सेवन करते हैं, मोक्षके विना सांसारिक सुख-छो, पुत्र और धनादिकी इच्छा नहीं करते हैं, उन पुण्यशाछी लोगोंकी सुपुण्यके निमित्तसे मनोभीष्ट पुत्र स्त्री और कोटि-कोटि धनके साथ इस लोकमें संयोग प्राप्त होते हैं।।१५७-१५९॥ जो धर्मके अभिलाषी जन पात्रोंके लिए सदा दान देते हैं, जिन-प्रतिमा और जिनालय आदिके निर्माणके लिए भक्तिके साथ धन देते हैं, उनके पूर्व संस्कारके योगसे सर्वत्र उत्तम दानत्व गुण प्राप्त होता है, जो उनके इस छोक और परछोकमें कल्याणके छिए कारण होता है ॥१६०-१६१॥ जो कृपण पुरुष क्वचित् कदाचित् भी पात्रोंके लिए दान नहीं देते हैं और तीन लोककी लक्ष्मी और सुखके इच्छुक होकरके भी जिनपूजाके लिए धन नहीं देते हैं, दे कृपण अपने इस पापके द्वारा तीत्र लोभसे आकुलित होकर चिरकाल तक दुर्गतियोंमें परि-भ्रमण कर पुनः सर्प आदिकी गति पानेवाले होते हैं ॥१६२-१६३॥

जो पुरुष अरिहन्तोंके, गणधरोंके और अन्य मुनिधर्म पालन करनेवालोंके लोकोत्तम गुणोंका तथा उनके वचनोंका उन जैसे गुणोंकी प्राप्तिके लिए सदा ध्यान करते हैं, गुज-प्रहण करनेका जिनका स्वभाव है, जो सर्वत्र सर्वदा हुर्गुणोंसे दूर रहते हैं, ऐसे पुरुष इस लोकमें गुजबृद्धि के लिए विद्वानों द्वारा प्जित ऐसे गुजवान् होते हैं।।१६४-१६५।। जो मृद् पुरुष दोषोंको ही प्रहण करते हैं और गुणी जनोंके गुणोंको क्वचित् कदाचित् भी प्रहण नहीं करते

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १७.१६७-

जातु दोषाञ्च जानन्ति मिथ्यामार्गकुलिङ्गिनाम् । सवेयुनिंगुंणास्तेऽत्र तिर्गन्थकुसुमोपमाः ॥१६७॥
मिथ्यादृशां कुदेवानां कुरिसतानां कुलिङ्गिनाम् । सेवां मिक्तं च कुर्वन्ति ये धर्माय वृषोपमाः ॥१६८॥
न च श्रीजिननाथानां धर्मिणां न सुयोगिनाम् । परिकङ्करता पापात्ते लमन्ते पदे पदे ॥१६९॥
त्रिजगरस्वामिनश्चार्हद्गणेन्द्रागमयोगिनः । रत्नत्रयं तपोधर्ममाराधयन्ति येऽनिश्चम् ॥१७०॥
त्रिकुद्धचा जुतिपूजाधेस्त्यक्त्वा सर्वान्मतान्तरान् । उत्पद्यन्तेऽत्रपुण्यात्ते स्वामिनो विश्वसंपदाम् ॥१७१॥
निर्द्या ये वतैर्हीना चनन्त्यत्र परवालकान् । तन्वन्ति बहुमिथ्यात्वं संतानादिप्रसिद्धये ॥१७९॥
तेषां श्वरास्मनां मिथ्यात्वाधपाकेन निश्चितम् । स्वल्पायुषो न जीवन्ति पुत्राः पुण्यादिवर्जिताः ॥१७६॥
चण्डिकाक्षेत्रपालादोन् यागगौर्यादिकान् बहुन् । दूर्वादोन् पुत्रलामाय ये मजन्त्यर्चनादिमिः ॥१७॥।
चचर्हतीऽत्र पुत्रादिसर्वार्थसिद्धिदान् शठाः । बन्ध्यत्वं ते लमन्तेऽहो मिथ्यात्वेन भवे भवे ॥१७५॥
स्वसंतानसमान्मत्वाऽन्यपुत्रान् व्रन्ति जातु न । मिथ्यात्वं शत्रुवत्यक्त्वा येऽहिंसादिवतान्विताः॥१७६॥
यजन्ति जिनसिद्धान्तयोगिनः स्वेष्ठसिद्धये । दिव्यरूपाः श्रुभात्तेषां सुताः स्युश्चिरजीविनः ॥१७६॥
तपोनियमसद्श्यानकायोत्सर्गादिकर्मसु । वापरे धर्मकार्यादौ दीक्षादानेऽविदुष्करे ॥१७८॥
कातरत्वं प्रकुर्वन्ति हीनसत्त्वा हि येऽङ्गिनः । कातरास्तेऽत्र जायन्ते सर्वकार्येऽक्षमा ह्यचात् ॥१७९॥
स्वधैर्यं प्रकटीकृत्य दुष्कराणि तपासि च । ध्यानाध्ययनयोगादीन् कायोस्तर्गं चरन्ति ये ॥१८०॥

हैं, गुण-होन कुदेव आदिके गुणोंका व्यर्थ स्मरण करते हैं और मिध्यामार्ग पर चलनेवाले कुछिंगियों के दोषोंको कदाचित् भी नहीं जानते हैं, वे पुरुष इस छोकमें निर्गन्ध कुछुमके समान निर्गणी होते हैं।।१६६-१६७।। जो पुरुष मिध्यादृष्टि कुदेवोंकी और खोटे आचरण करनेवाले कुलिंगियोंकी धर्म-प्राप्तिके लिए सेवा और मिक्त करते हैं और श्री जिननाथोंकी. धर्मात्मा सुयोगियोंकी सेवा-भक्ति नहीं करते हैं, वे अपने इस उपार्जित पापसे बैलोंके समान पद-पद्पर पर-बन्धनमें बद्ध होकर दासपनेको पाते हैं ॥१६८-१६९॥ जो छोग तीन जगतके स्वामी अर्हन्तोंकी, गणधरोंकी, जिनागमकी, योगी जनोंकी, रत्नत्रयधर्मकी और तपकी निरन्तर मन वचन कायकी शृद्धिपूर्वक और सर्व मतान्तरोंको छोड़कर आराधना करते हैं, वे इस छोकमें उस पुण्यसे सर्व सम्पदाओंके स्वामी होते हैं ॥१७०-१७१॥ जो निर्दय, ब्रत हीन मनुष्य इस लोकमें दूसरोंके बालकोंका घात करते हैं और सन्तान आदिकी प्राप्तिके लिए अनेक प्रकारका मिथ्यात्व सेवन करते हैं, उन शठ पुरुषोंके मिथ्यात्वपापके परिपाकसे उनके पुत्र अल्प आयुके धारक होते हैं, वे जीते नहीं हैं और जितने दिन जीवित रहते हैं. उतने दिन पुण्य और सौभाग्य आदिसे हीन रहते हैं ॥१७२-१७३॥ जो मुर्ख पुत्र-लामके लिए चिण्डका गौरी क्षेत्रपाल आदि देवी-देवताओंकी, पूजा-अर्चना आदिसे सेवा करते हैं, अनेक प्रकारके यज्ञ-यागादिकको करते हैं, और दूर्वा-पीपल आदिको पूजते हैं, किन्तु पुत्रादि सर्व अर्थोंकी सिद्धि देनेवाले अर्हन्तोंकी पूजा-उपासना नहीं करते हैं, वे पुरुष मिध्यात्व कर्मके उदयसे भव-भवमें पुत्र हीन होते हैं, अर्थात् बन्ध्यापने वाली स्त्रियोंको पाते हैं ॥१७४-१७५॥ जो पुरुष अन्यके पुत्रोंको अपनी सन्तानके समान मानकर उनका स्वप्नमें भी घात नहीं करते ( किन्तु प्रेमसे पालन-पोषण करते हैं ) और मिथ्यात्वको शत्रुके समान जान उसे छोड़कर अहिंसादि व्रतोंको धारण करते हैं, तथा जो अपनी इष्ट सिद्धिके लिए जिन देव, जिन-सिद्धान्त और जिनानुयायां साधुओंकी पूजा-उपासना करते हैं, उस पुण्यके उद्यसे उनके पुत्र चिरकाल तक जीनेवाले और दिव्यरूपके धारक होते हैं ॥१७६-१७७॥ जो लोग तप, नियम, सदु-ध्यान और कायोत्सर्ग आदि कार्योंमें तथा अन्य धार्मिक कार्योंमें, एवं अतिकठिन दीक्षा छेनेमें कायरता प्रकट करते हैं, वे हीन सत्त्ववाले जीव उस पापसे इस लोकमें कायर और सर्व कार्योंके करनेमें असमर्थ होते हैं ॥१७८-१७९॥ जो अपने धैर्यको प्रकट कर अति

### १७.१९५ |

# सप्तदशोऽधिकारः

१८७

सहन्ते निजञ्जनस्याखिकोपसर्गपरीपहात् । श्वमाः कर्मारिधातेऽत्र धीरास्तेऽहो मवन्ययात् ॥१८१॥ निन्दां कुर्वन्ति ये दुष्टा जिनेशां च गणेशिनाम् । सिद्धान्तस्य च निर्मन्थश्रावकादिषु धर्मिणाम् ॥१८२॥ प्रश्नास पापिनां मिध्यादेवश्रुततपस्विनाम् । तेऽयशःकर्मणा दोषाख्या निन्द्याः स्युर्जगत्त्रये ॥१८३॥ दिगम्बरगुरूणां च ज्ञानिनां गुणिनां सताम् । सशीकानां सदा मिक्तं सेवां पूजां प्रकुर्वते ॥१८४॥ पालयन्ति त्रिधा शीलं समं साराखिलवन्तै । शिक्षवन्तो मनेयुस्ते धर्मात्स्वर्भुक्तिगामिनः ॥१८५॥ पालयन्ति त्रिधा शीलं समं साराखिलवन्तै । शिक्षवन्तो मनेयुस्ते धर्मात्स्वर्भुक्तिगामिनः ॥१८५॥ निःशीलान् कुगुरून् दुष्टान् कुदेवशास्त्रपापिनः । भजन्ते नुतिपूजायौनिःशीला ये वतातिगाः ॥१८५॥ सुर्वं वैषयिकं नित्यमीहन्तेऽन्यायकर्मणा । निःशीलास्ते भवन्यत्र पापास्दुर्गतिगामिनः ॥१८०॥ सुर्वं वैषयिकं नित्यमीहन्तेऽन्यायकर्मणा । सिःशीलास्ते भवन्यत्र पापास्दुर्गतिगामिनः ॥१८०॥ सुर्वं स्वाधा गुर्वादिगुण्मिश्च तैः । भवेत्सर्वमहान् सङ्गः स्वर्गमिक्तगुणादिदः ॥१८९॥ संसर्गमुक्तगुणादिदः ॥१८९॥ संसर्गमुक्तगुणादिदः ॥१८९॥ त्रिधामिन एवाहो इहामुत्रासुनाशिनम् । सङ्गं तद्गतिहेतुं तैर्लंभन्ते दुर्जनैः सह ॥१९९॥ त्रिधामामिन एवाहो इहामुत्रासुनाशिनम् । धर्माधमिदिदानानां विचारं तन्वतेऽनिशम् ॥१९९॥ स्वावत्वत्वात्राय ये तेषां विवेकः परमो हिदि । अमुत्र विश्वदेवादिपरीक्षायां क्षमो भवेत् ॥१९९॥ देवा हि गुरवः सर्वे वन्दनीयाश्च मिक्तः । निन्दनीया न कर्तन्या विश्वे धर्माः शिवासये ॥१९॥ स्वित वि स्वावत्वेत ये मजन्त्वत्र क्रव्यत्वाद्य मिक्तः । निन्दनीया न कर्तन्या विश्वे धर्माः शिवासये ॥१९॥ स्वित वि स्वावति ये मजन्त्वत्व क्रव्यत्व क्रव्यत्व क्रव्यत्व विश्वे धर्माः शिवासये ॥१९॥

दुष्कर तपोंको ध्यान, अध्ययन आदि योगोंको और कायोत्सर्गको करते हैं, तथा अपनी शक्तिसे समस्त घोर उपसर्ग और परीषहोंको सहन करते हैं, अहो गौतम, वे पुरुष उस तपस्याके प्रभावसे कर्मरूप शत्रुओंके घातनेमें समर्थ ऐसे घीर-बीर होते हैं ॥१८०-१८१॥ जो दुष्ट पुरुष जिनराजोंकी, गणधरोंकी, जिनसिद्धान्तकी, निर्मन्थ साधु साध्वी, श्रावक और श्राविकादि धार्मिक जनोंकी निन्दा करते हैं, तथा पापी मिथ्या देव शास्त्र गुरुओंकी प्रशंसा करते हैं, वे अयशःकीर्तिकर्मके उद्यसे तीनों छोकोंमें निन्दनीय और दुःखोंसे संयुक्त होते हैं ॥१८२-१८३॥ जो पुरुष दिगम्बर गुरुओंकी, ज्ञानी गुणी सज्जन और शीळवान पुरुषोंकी सदा सेवा भिक्त और पूजा करते हैं जो त्रियोगसे सदा सारभूत सर्व व्रतोंके साथ शीळव्रतको पाळते हैं, वे शीळवान होते हैं और शीळधर्मके प्रभावसे स्वर्ग और मुक्ति-गामी होते हैं ॥१८४-१८५॥ जो व्रत-रहित जीव शीळ-रहित दुष्ट छुगुरुओंकी छुदेव, छुशास्त्र और पापियोंकी नमस्कार-पूजादि से सेवा-उपासना करते हैं, स्वयं शीळरहित रहते हैं, और अन्याययुक्त कार्योंके द्वारा विषय जिनत सुखकी नित्य इच्छा करते हैं, वे छोग इस छोकमें निःशीळ और दुर्गतिगामी होते हैं ॥१८६-१८०॥

जो मनुष्य गुणोंके सागर ऐसे जिन-योगियोंकी, ज्ञानी गुरुओंकी और सम्यग्वृष्टि पुरुषोंकी उनके गुण पानेके लिए सदा संगति करते हैं उन्हें गुणी गुरु अनादि सुजनोंके
साथ स्वर्ग-सुक्तिका दाता महान संगम प्राप्त होता है ॥१८८-१८९॥ जो लोग उत्तम जनोंका
संगम लोड़कर अज्ञानी मिथ्यावृष्टियोंका गुण-नाशक संगम नित्य करते हैं, वे अघोगामी
जीव इस लोक और परलोकमें प्राण-नाशक और दुर्गतिका कारणभूत कुसंग—दुर्जनोंका साथ
सदा पाते हैं ॥१९०-१९१॥ जो पुरुष अपनी सूक्ष्म बुद्धिसे निरन्तर तत्त्व-अतत्त्वका, शाखकुशाख्रका, तथा देव, गुरु, तपस्वी, धर्म-अधर्म और दान-कुदान आदिका विचार करते रहते
हैं, परलोकमें उनका विवेक सभी देव-अदेव आदिकी परीक्षा करनेमें समर्थ होता है ॥१९२१९३॥ जो समझते हैं कि सभी देव और सभी गुरु, भक्ति पूर्वक वन्दनीय हैं, किसीकी निन्दा
नहीं करना चाहिए। तथा सभी धर्म मोक्षके देनेवाले हैं, ऐसा मानकर दुर्वृद्धिसे सभी धर्मोंकी
और सभी देवादिकी इस लोकमें सेवा करते हैं, वे भव-भवमें निन्दनीय एवं मृदुताको प्राप्त

१७.१९६–

तीर्थेशगुरुसङ्घानामुचैः पदमयात्मनाम् । प्रत्यहं च नुति मक्ति तन्वन्ति गुणकीर्तनम् ॥१९६॥ स्वस्य निन्दां च येऽत्रार्या गुणिदोषोपगृहनम् । तेऽमुत्र त्रिजगद्वन्दां गोत्रं श्रयन्ति गोत्रतः ॥१९७॥ स्वगुणाख्यापनं दोषोद्धावनं गुणिनां सदा । कुर्वन्ति नीचदेवांश्च नीचधर्मगुरून् जडाः ॥१९८॥ ये सेवन्ते च धर्माय ते नीचपदमागिनः । नीचगोत्रं च संप्राष्त्रवन्त्यत्र नीचकर्मणा ॥१९९॥ मिथ्यामार्गानुरागेणात्रैकान्ते कुस्सिते पथि । स्थिता ये कुगुरून् मिथ्यादेवधर्मान् भजन्ति च ॥२००॥ दुर्धियः श्रेयसे तेषां पूर्वसंस्कारयोगतः । सिध्यामार्गेऽनुरागोऽसुत्र जायेताञ्चभाकरः ॥२०१॥ जिनशास्त्रगुरून् धर्मे परीक्ष्य ज्ञानचक्षुषा । ये तात्पर्येण सेवन्ते भक्त्या तद्गुणरञ्जिताः ॥२०२॥ अनन्यशरणानन्यात् स्वप्नेऽपि कुपथस्थितात् । जिनधर्मेऽनुरक्तास्ते स्युरसुत्र शिवाध्वगाः ॥२०३॥ ब्युत्सर्गं दुष्करं योगं तपोसीनव्रतादिकान् । स्वशक्त्या द्धते ये च ब्रधाः स्वर्मुक्तिकाङ्क्षिणः ॥२०४॥ नाच्छादयन्ति सद्वीर्यं तपोधर्मादिकर्मसु । ते लभनते दृढं कायं तपोभारक्षमं शुमम् ॥२०५॥ शक्ता येऽत्र निजं नीर्थं व्यक्तं कुर्वन्ति जातु न । कायशर्मरता धर्मतपोन्युत्सर्गसिद्धये ॥२०६॥ तन्वन्ति पापकर्माणि गृहञ्यापारकोटिभिः । परत्राघाद्भवेत्तेषां वपुर्निन्यं तपोऽक्षमम् ॥२००॥ इति विश्वद्गिरासौ प्रश्नराजेजिनेन्द्रः सुरशिवगतिहेतोरर्थरूपेण युक्त्या ।

प्रति सगणगणेशं प्रादिशय्पोत्तरं यस्तमिह परमभक्त्या वीरनाथं स्तुवेऽहम् ॥२०८॥

होते हैं ॥१९४-१९५॥ जो आर्यजन तीर्थंकर, सुगुरु, जिनसंघ और उचपदमयी पंचपरमेष्ठियों-की प्रतिदिन पूजा-भक्ति करते हैं, उनके गुणोंका कीर्तन करते हैं, उन्हें नमस्कार करते हैं, अपने दोषोंकी निन्दा करते हैं और दूसरे गुणी जनोंके दोषोंका उपगृहन करते हैं, वे पुरुष उच्च गोत्र कर्मके परिपाकसे परभवमें त्रिजगद्-वन्दा गोत्र कर्मका आश्रय प्राप्त करते हैं अर्थात् तीर्थंकर होते हैं ॥१९६-१९७॥ जो जड़ पुरुष अपने-अपने गुणोंको प्रकट करते हैं और गुणी जनोंके दोषोंको सदा प्रकट करते रहते हैं, तथा नीच देवोंकी, नीच धर्मकी और नीच गुरुओंकी धर्मके लिए सेवा करते हैं, वे लोग इस संसारमें नीच गोत्र कर्मके उदयसे नीचगोत्र पाते हैं और नीच पदके भागी होते हैं।।१९८-१९९॥ जो दुर्बुद्धि पुरुष इस लोकमें मिथ्यामार्गके अनुरागसे एकान्ती मिथ्यामार्गमें स्थित हैं और कुगुर कुदेव कुधर्मकी आत्मकल्याणके छिए सेवा करते हैं उनका पूर्व भवके संस्कारके योगसे परभवमें अञ्भका भण्डार-ऐसा अनुराग मिथ्यामार्गमें होता है ॥२००-२०१॥

जो अपने ज्ञाननेत्रसे यथार्थ जिनदेव, शास्त्र-गुरु और धर्मकी परीक्षा करके उनके गुणानुरागी होकर उन गुणोंकी प्राप्तिके अभिप्राय से भक्ति पूर्वक उनकी सेवा करते हैं, उन्हें ही अपने अनन्य (एक मात्र) शरण मानते हैं और कुमार्गमें स्थित अन्य कुदेवादिकी स्वप्नमें भी सेवा नहीं करते हैं, वे परलोकमें जिनधर्मानुरक्त और शिवमार्गके पथिक होते हैं ।।२०२-२०३।। जो स्वर्ग-मुक्तिके इच्छुक ज्ञानी पुरुष अपनी शक्तिके अनुसार अति दुष्कर कायोत्सर्गयोगको और मौनव्रत आदिको धारण करते हैं, तपश्चरण और धर्म सेवनादि कार्योंमें अपने विद्यमान बल-वीर्यको नहीं छिपाते हैं, वे परभवमें तपके भारको सहन करनेमें समर्थ ऐसे शुभ वज्रवृषभनाराचसंहननवाले दृढ़ शरीरको पाते हैं ॥२०४-२०५॥ जो समर्थ होकरके भी धर्म तप ब्युत्सर्ग आदिकी सिद्धिके छिए कदाचित् भी अपने बछ-वीर्यको व्यक्त नहीं करते हैं और शरीरके सुखमें मग्न रहते हैं, तथा घरके व्यापार-सम्बन्धी करोड़ों कार्योंके द्वारा पाप कर्मोंको करते रहते हैं, उन जीवोंको उस पापसे परभवमें तप करनेमें असमर्थ और निन्दनीय शरीर प्राप्त होता है ॥२०६-२००॥

इस प्रकार जिस वीर जिनेन्द्रने स्वर्ग और मोक्षगतिकी कारणभूत गौतमकी प्रश्नावली का विशद वाणी द्वारा अर्थक्यसे युक्तिपूर्वक समस्त गण और गणधरके लिए उत्तर दिया, उस

१७.२०९ ]

### सप्तदशोऽधिकार:

१८९

वीरोऽत्रेष तुतः स्तुतः किल मया वीरं श्रयाम्यन्वहं वीरेणानुचराम्यमा र्शिवपथं वीराय कुर्वे तुर्ति । वीराबास्त्यपरो ममातिहितकृद्वीरस्य पादौ श्रये वीरे स्वस्थितिमातनोमि परमां मां वीर तेऽन्तं नय ॥२०९॥

इति भट्टारकश्रीसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते श्रीगौतम-स्वामिकृतप्रश्नमालोत्तरवर्णनो नाम सप्तदशोऽधिकारः ॥१७॥

वीरनाथकी मैं यहाँ पर परम भिक्तसे स्तुति करता हूँ ॥२०८॥ जो वीरप्रभु मेरे द्वारा यहाँ पर नमस्कृत स्तुतिके विषयभूत हैं, मैं उन वीरनाथका आश्रय छेता हूँ। वीर प्रभुके साथ में भी शिवमार्गका अनुसरण करता हूँ, तथा वीरप्रभुके छिए नमस्कार करता हूँ। वीरसे अतिरिक्त अन्य कोई मेरा हित करनेवाला नहीं है, इसिलिए मैं वीर जिनेन्द्रके चरणोंका आश्रय छेता हूँ। मैं वीर-भगवान्में अपने चित्तकी परम स्थितिको करता हूँ। हे वीरभगवान् , आप मुझे अपने समीप ले जायें॥२०९॥

इस प्रकार भट्टारक श्री सकलकीर्ति-विरिचत श्री वीरवर्धमानचरितमें श्री गौतम स्वामी द्वारा पूछे गये प्रश्नमालाके उत्तर वर्णन करनेवाला सत्रहवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१७॥

# ऋषादशोऽधिकारः

श्रीवीरं मुक्तिभर्तारं वन्देऽज्ञानतमोऽपहम् । विश्वदीणं समान्तःस्थं धर्मोपदेशनोद्यतम् ॥१॥ अथ गीतम धीमंस्स्वं श्रणु सार्थं गणैबुंवे । मुक्तेर्मागं विदो येन शिवं यान्ति न संशयः ॥२॥ शङ्कादिदोषद्रं यच्छुद्धानं तद्गुणान्वितम् । तत्वार्थानां शिवाङ्गं तद्व्यवहाराख्यदर्शनम् ॥३॥ नार्हद्भयो जातु देवोऽन्यो निर्प्रन्थेभ्यो गुरुनं च । अर्ह्वसादिवतेभ्योऽत्रापरो धर्मो न तत्त्वतः ॥४॥ जैनशासनतो नान्यच्छासनं प्रवरं कचित् । अङ्गपूर्वेभ्य एवान्यक्ष ज्ञानं विश्वदीपकम् ॥५॥ रत्नत्रयास्परो नान्यो मुक्तिमागों हि विद्यते । भव्यानां परमेष्टिभ्यो हितकर्तापरो न च ॥६॥ पात्रदानात्परं दानं न च श्रेयोनिवन्धनम् । सहगामि सुधर्मान्न पाथेयं परजन्मिन ॥७॥ नात्मध्यानात्परं ध्यानं केवळज्ञानकारणम् । धर्मविद्धः समः स्नेहो न महान् धर्मशर्मदः ॥८॥ द्वादशम्यस्तपोभयोऽन्यत्तपो नाधक्षयंकरम् । नमस्कारमहामन्त्रान्मन्त्रो न सुक्तिमुक्तिदः ॥९॥ कमिक्षिभ्योऽपरो वैरी नेहामुत्रातिदुःखदः । इत्यादि सकळं विद्धि त्वं दृष्टेर्मूळकारणम् ॥१०॥ ज्ञानचारित्रयोशींजं मुक्तः सोपानमग्रिमम् । अधिष्टानं वतादीनां जानीहि दर्शनं परम् ॥१॥ दर्शनेन विना पुंसां ज्ञानमज्ञानमेव मोः । दुश्वारित्रं च चारित्रं निष्फळं स्यात्रपोऽत्वळम् ॥१२॥ इति ज्ञात्वा दृढीकार्षं सम्यक्त्वं चन्द्रनिर्मळम् । निःशङ्कादिनुणहैत्वा शङ्कामौक्यादितन्मळान् ॥१३॥

मुक्तिके भर्ता, अज्ञानरूप अन्धकारके हर्ता, विश्वके प्रकाशक, समवशरणके मध्यमें विराजमान और धर्मीपदेश देनेमें उद्यत ऐसे श्री वीर भगवानको में नमस्कार करता हूँ ॥१॥ इसके पश्चात् भगवान्ने कहा-हे धीमन् गौतम, तुम सर्व गणोंके साथ सुनो । मैं मोक्षका मार्ग कहता हूँ, जिससे कि ज्ञानी जन मोक्षको जाते हैं इसमें कोई संशय नहीं है ॥२॥ तत्त्वार्थका जो शंकादि दोषोंसे रहित और निःशंकादि गुणोंसे युक्त श्रद्धान है, मोक्षका अंगस्वरूप व्यवहार सम्यग्दर्शन है।।३।। इस संसारमें अर्हन्तोंसे अतिरिक्त कोई श्रेष्ठ देव नहीं है, निर्प्रन्थ गुरुओंसे बढ़कर कोई उत्तम गुरु नहीं है, अहिंसादि पंच महाव्रतोंसे बढ़कर कोई अन्य धर्म नहीं है ॥४॥ जैनशासनसे भिन्न कोई उत्कृष्ट शासन नहीं है, द्वादश अंगों और चतुर्दश पूर्वोसे बढ़कर अन्य कोई विश्वप्रकाशक ज्ञान नहीं है ॥५॥ रःनत्रयसे अन्य कोई दूसरा मुक्तिका मार्ग नहीं है, पंच परमेष्ठियोंसे अन्य कोई दूसरा भव्य जीवोंका हितकर्ता नहीं है ॥६॥ पात्रदानसे परे कोई दूसरा कल्याणकारक दान नहीं है, सुधर्मसे अतिरिक्त अन्य कोई पर जन्ममें साथ जानेवाला पाथेय ( मार्ग-भोजन, कलेवा ) नहीं है ॥ । केवल-ज्ञानके कारणभृत आत्मध्यानसे बढ़कर कोई दूसरा ध्यान नहीं है, धर्मात्माओं के साथ स्नेहके समान धर्म और सुखको देनेवाला अन्य कोई स्नेह नहीं है।।८।। द्वादश तपोंसे अन्य, पापोंका क्षय करनेवाला अन्य कोई तप नहीं है, पंचनमस्कारमहामन्त्रसे भिन्न स्वर्ग और मोक्षको देनेवाला अन्य कोई मित्र नहीं है ॥९॥ कर्म और इन्द्रियोंके सिवाय इस लोक और परलोकमें अति दु:खोंको देनेवाला और कोई शत्रु नहीं है। इत्यादि सकल कार्योंको हे गौतम, तुम सम्यग्दर्शनका मूलकारण जानो ॥१०॥ यह सम्यग्दर्शन ज्ञान और चारित्रका बीज है, मोक्षका प्रथम सोपान ( सीढ़ी ) है और ब्रतादिका परम अधिष्ठान है, ऐसा तू जान ॥११॥ हे गौतम, सम्यग्दर्शनके विना जीवोंका ज्ञान तो अज्ञान है, चारित्र कुचारित्र है और समस्त तप निष्फळ है ॥१२॥ ऐसा जानकर निःशंकादि गुणोंके द्वारा शंका और मृढ़तादि मलोंको दूर कर सम्य-क्तवको चन्द्रमाके समान निर्मेल और दृढ़ करना चाहिए॥१३॥

# १८.२७ ] अष्टादशोऽधिकारः

तंत्वार्थानां परिज्ञानं याथातथ्येन यत्सताम् । विपरीतातिगं तज्ज्ञानं न्यवहारसंज्ञकम् ॥१४॥ ज्ञानेन ज्ञायते विश्वं धर्मं पापं हिताहितम् । बन्धो मोक्षः परीक्षा च देवधर्मादियोगिनाम् ॥१५॥ ज्ञानहीनो न जानाति हेयादेयं गुणागुणम् । कृत्याकृत्यं विवेकं च तत्त्वानामन्धवत् कृष्टित् ॥१६॥ सत्वेति प्रत्यहं यत्नात्स्वमंक्तिपुष्तकाङ्क्षणः । जिनागमश्रुताम्यासं कृत्यं शिवसिद्धये ॥१७॥ हिंसादिपञ्चपापानां सामस्थेन च सर्वदा । त्यजनं यत्त्रिगुप्त्यापञ्चधा समितिपालनैः ॥१८॥ चारित्रं व्यवहाराख्यं भुक्तिभुक्तिनिवन्यनम् । तज्ज्ञेयं शर्मदं सारं कर्मागमनिरोधकम् ॥१९॥ चारित्रेण विना जातु तपोऽङ्गक्केशकोटिमिः । कर्मणां संवरः कर्तुं शक्यते न जिनैरिप ॥२०॥ संवरेण विना मुक्ति कृतो मुक्तिविना सुखम् । कथं च जायते पुंतां शाश्वतं परमं यतः ॥२१॥ वृत्तहीनो जिनेन्द्रोऽपि दृष्टितिज्ञानभृषितः । सुराच्यां जातु पत्र्येक्षाहो मुक्तिक्षोमुखाम्बुजम् ॥२२॥ विज्ञायति वृष्येधां चारित्रं शितिमिकशास्त्रवित् । राजते न विना वृत्तादन्तहीनो गजो यथा ॥२३॥ विज्ञायति वृष्येधां चारित्रं शितिमिकशास्त्रवित् । न च स्वप्नेऽपि मोक्तव्यं सुपसर्गपरीषहैः ॥२४॥ हदं रत्नत्रयं साक्षात्तीर्थकृत्वादिसिद्विधेः । कारणं निश्चयाख्यस्य सत्त्रयस्य साधकम् ॥२५॥ सर्वार्थसिद्विपर्यंन्तमहासुखकरं सताम् । निरोपम्यं जगरपुत्यं भव्यानां परमं हितम् ॥२६॥ अनन्तगणवाराशेः स्वारमनोऽभ्यन्तरेऽत्र यत् । श्रद्धानं निश्चयाख्यं तत्सम्यवस्यं कर्वातिनाम् ॥२६॥

तत्त्वार्थोंका जो सन्त पुरुषोंके विपरीतपनेसे रहित यथार्थरूपसे ज्ञान होता है, वह व्यवहार सम्यज्ञान है ॥१४॥ ज्ञानके द्वारा ही सर्व धर्म-अधर्म, हित-अहित, बन्ध-मोक्ष ज्ञात होते हैं, एवं देव, गुरु और धर्मादिकी परीक्षा जानी जाती है ॥१५॥ ज्ञान-होन व्यक्ति हेय-उपादेय, गुण-अवगुण, कर्तव्य-अकर्तव्य और तत्त्वोंके विवेकको अन्धेके समान कभी नहीं जानता है ॥१६॥ ऐसा जानकर स्वर्ग और मुक्तिके मुखोंके अभिलाषी तुम सब लोग मोक्षकी सिद्धिके लिए जिनागमश्रुतका अभ्यास करो ॥१७॥

हिंसादि पाँचों पापोंका समस्त रूपसे, अर्थात् कृत कारित और अनुमोदनासे, सर्वदाके छिए त्रियोगकी शुद्धि पूर्वक तीन गुप्ति और पंच समितिके परिपालनके साथ त्याग करना व्यवहारचारित्र है, यह भुक्ति ( सांसारिक भोगसुख ) और मुक्तिका कारण है, इसे ही कर्मोंके आस्रवका रोकनेवाला और सारभूत सुखका देनेवाला जानना चाहिए ॥१८-१९॥ औरांकी तो बात ही क्या है, तीर्थंकर भी चारित्रके विना शरीरको कष्ट देनेवाले कोटि-कोटि तपोंके द्वारा कर्मोंका संवर नहीं कर सकते हैं ॥२०॥ संवरके विना मुक्ति कैसे प्राप्त हो सकती है और कर्मोंसे मुक्त हुए विना जीवोंको शाहवत स्थायी परम मुख कैसे प्राप्त हो सकता है ? अर्थात् नहीं हो सकता ॥२१॥

सम्यग्दर्शन और तीन झानसे विभूषित एवं देवेन्द्रोंसे पूजित भी चारित्र-हीन तीर्थंकर देव अहो मुक्तिस्त्रीके मुख-कमलको नहीं देख सकते हैं॥२२॥ चिरकालका दीक्षित, अनेक शास्त्रोंका वेता भी ज्येष्ठ मुनि चारित्रके बिना दन्त-हीन हाथींके समान शोभाको नहीं पाता है ॥२३॥ ऐसा जानकर झानियोंको चन्द्रके समान निर्मल (निर्दोष) चारित्र धारण करना चाहिए और उपसर्ग-परीषहोंके आने पर स्वप्नमें भी उसे नहीं छोड़ना चाहिए॥२४॥ यह व्यवहार रत्नत्रय तीर्थंकर आदि शुभपद देनेवाले शुभकर्मका साक्षात् कारण है और निश्चय रत्नत्रयका साधक है॥२५॥ यह व्यवहाररत्नत्रय सर्वार्थ-सिद्धि तकके महासुख सन्त जनोंको प्रदान करता है, उपमा-रहित है, ज्यत्पृज्य है और भव्योंका परम हितकारी है॥२६॥

अनन्त गुणोंके सागर ऐसे अपने आत्माका जो भीतर श्रद्धान किया जाता है, वह निर्विकल्प निश्चय सम्यक्त्व है॥२७॥ स्वसंवेदन ज्ञानके द्वारा अपने ही परमात्माका जो स्वसंवेदनबोधेन स्वस्यैव परमात्मनः । अन्तरे यत्परिज्ञानं तज्ज्ञानं निश्चयाह्वयम् ॥२८॥

[ १८.२८-

त्यक्त्वाऽन्तर्बाह्यसंकल्पान् स्वरूपे यन्निजात्मनः । चरणं ज्ञानिनां तत्स्याचारित्रं निश्चयाभिधम् ॥२९॥ एतद्रबन्नयं सर्वेबाह्यचिन्तातिगं परम् । निर्विकरुपं भवेत्साक्षात्तद्रवे मुक्तिदं सताम् ॥३०॥ द्वेधायं मुक्तिमार्गोऽत्र मुक्तिस्त्रीजनको महान् । भव्यैः सेव्योऽनिशं छित्वा मोहपाशं मुमुक्षुमिः ॥३१॥ निर्वाणं ये गता भन्या यान्ति यास्यन्ति भूतले । प्रतिपाल्यं द्विधेदं ते केवलं जातु नान्यथा ॥३२॥ मुक्तेनित्यं फलं ज्ञेयमन्तातीतं सुखं महत् । सम्यक्त्वादिगुणैः सार्धमष्टमिः परमैः परम् ॥३३॥ संसारजलको पाताद्य उदध्त्य स्वयं यतः । सेन्यमानो विधत्तेऽहो राज्ये छोकत्रयाप्रिमे ॥६४॥ स धर्मोहि द्विधा प्रोक्तः स्वर्गमुक्तिसुखप्रदः । सुगमा श्रावकाणां स दुःकरो योगिनां परः ॥३५॥ सप्तब्यसनसंत्यका ह्यष्टमुकगुणान्विताः । दुग्विशुद्धिश्च या साद्या प्रतिमा दर्शनामिधा ॥३६॥ पञ्जैवाणुंब्रतान्यत्र त्रिधा गुणब्रतानि च । शिक्षाव्रतानि चरवारि द्वादशेति व्रतानि वै ॥३७॥ मनोवचनकायैश्च त्रसाङ्गिनां कृतादिमिः । रक्षणं क्रियते यत्नाद्यत्तदाद्यमणुत्रतम् ॥३८॥ एतरसर्वेवतानां च मूळं विश्वाङ्गरक्षकम् । गुणानामाकरीभूतं धर्मबीजं जिनैः स्मृतम् ॥३९॥ वचः सत्यं हितं सारं ब्रयते यदब्रपाकरम् । असत्यं निन्दितं त्यक्त्वा तदद्वितीयमणुव्रतम् ॥४०॥ सत्येन वचसा कीर्तिः प्रादुर्भविति भारती । कलाविवेकचातुर्यगुणैः सार्धं च धीमताम् ॥४१॥ परस्वं पतितं स्थूळं नष्टं वा स्थापितं कवित् । प्रामादौ गृह्यते यन्न तृतीयं तद्णुवतम् ॥४२॥

अपने भीतर परिज्ञान है, वह निश्चय सम्यग्ज्ञान है ॥२८॥ अन्तरंग और बहिरंग सभी प्रकारके संकल्पोंको त्याग कर जो अपनी आत्माके स्वरूपमें विचरण करना, वह ज्ञानियोंका निश्चय सम्यक् चारित्र है।।२९॥ यह निरुचय रत्नत्रय सर्व बाह्य चिन्ताओंसे रहित और निर्विकल्प है तथा उसी भवमें सज्जनोंको साक्षात् मोक्षका देनेवाला है ॥३०॥ निरुचय और व्यवहाररूप यह दोनों प्रकारका मोक्षमार्ग मुक्तिस्त्रीका जनक है, महान् है। अतः मोक्षके इच्छुक भव्योंको मोक्षकी आशा छोड़कर निरन्तर उसे सेवन करना चाहिए॥३१॥ इस भूतळपर भूतकाळमें जो भव्य जीव मोक्ष गये हैं, वर्तमानमें जा रहे हैं, और आगे जायेंगे, इस द्विविध रत्नत्रयको प्रतिपालन करके ही जायेंगे, अन्य प्रकारसे कभी कोई मोक्ष नहीं जा सकता ॥३२॥ मुक्तिका नित्य फल अनन्त महान् मुख है। वह परम मुख सम्यक्त्व आदि आठ परम गुणोंके साथ प्राप्त होता है ॥३३॥

जो संसार-समुद्रसे उद्धार कर सेवन करनेवाले पुरुषको तीन लोकके अग्रिम मुक्ति-राज्यमें स्वयं स्थापित करे, वह स्वर्ग और मुक्तिके सुखोंको देनेवाला धर्म दो प्रकारका कहा गया है-पहला श्रावकोंका धर्म जो पालन करनेमें सुगम है और दूसरा मुनियोंका धर्म जो पालन करनेमें कठिन है।।३४-३५॥ इनमें श्रावक धर्म ग्यारह प्रतिमारूप है। जो सातों व्यसनोंके त्यागी हैं, आठ मूलगुणोंसे युक्त हैं और निर्मल सम्यग्दर्शनके धारक हैं, वे जीव दर्शन नामकी प्रतिमाके धारी हैं ॥३६॥ जो इस छोकमें पाँच अणुव्रत, तीन गुणव्रत और चार शिक्षात्रत इन बारह त्रतोंको धारण करते हैं वे श्रावक दूसरी व्रतप्रतिमाके धारी हैं॥३७॥ मन वचन कायसे और कृत कारित आदिसे त्रस प्राणियोंका रक्षण यत्नसे किया जाता है, वह प्रथम अहिंसाणुत्रत है ॥३८॥ यह अहिंसाणुत्रत सर्व त्रतोंका मूल है, विश्वके प्राणियोंका रक्षक है, गुणोंका निधान है और धर्मका बीज है, ऐसा जिनेन्द्रोंने कहा है ॥३९॥ जो निन्दित असत्य वचनको छोड़कर धर्मके निधानस्वरूप हितकारी सारभृत सत्य वचन बोले जाते हैं वह दूसरा सत्याणुत्रत है ॥४०॥ सत्य वचनसे कछा विवेक और चातुर्य आदि गुणोंके साथ बुद्धिमानोंके कीर्ति और सरस्वती प्रकट होती है ॥४१॥ जो प्रामादिक में पतित, नष्ट या कहीं पर स्थापित परधनको प्रहण नहीं करता वह तीसरा अचौर्याणुत्रत है।।४२॥

# १८.५७] अष्टादशोऽधिकारः

१९३

वधवन्धादयः पापात्परदृष्यापहारिणाम् । जायन्तेऽत्रैव चामुत्र श्वअदुःखान्यनेकतः ।।४३॥ सार्पिणीित सर्वान्यक्षियस्यवस्या विधीयते । संतोषो यः स्वरामायां तद्वह्याणुवतं मतम् ॥४४॥ क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं दासीदासाश्चतुष्पद्गः । आसनं शयनं वश्चं भाण्ड्यं सङ्गा इमे दश ॥४५॥ एषां परिग्रहाणां च संख्या या क्रियते बुधैः । लोमाशाधिवनाशाय पञ्चमं तद्गुवतम् ॥४६॥ परिग्रहप्रमाणेन चाशालोभादयः सताम् । विलीयन्तेऽत्र जायन्ते संतोषधर्मभूतयः ॥४७॥ योजनग्रामसीमाधैर्मर्थादा या विधीयते । गमनादौ दशाशानां प्रथमं तद्गुणवतम् ॥४८॥ विना प्रयोजनं यच पापारम्भायनेकथा । त्यज्यतेऽनर्थदण्डादिविरतिव्रतमेव तत् ॥४९॥ पापोपदेशहिंसादानापध्यानानि दुःश्रुतिः । निन्धा प्रमादचर्येते तद्गेदाः पञ्च पापदाः ॥५०॥ भोगानामुपभोगानां प्रमाणं कियतेऽत्र यत् । पञ्चाक्षारिज्यायेव तत्तृतीयं गुणवतम् ॥५१॥ श्वङ्गवेरादयः कन्दा अनन्तजीवकायिकाः । कीटाड्यफलमूलाद्याः कुसुमात्थानकादयः ॥५१॥ अङ्गवेरादयः कन्दा अनन्तजीवकायिकाः । वीटाड्यफलमूलाद्याः कुसुमात्थानकादयः ॥५१॥ अम्हयाः सर्वया त्याज्या विषविष्टा इवाखिलाः । वताय पापहान्ये च व्रतिमिः पापमीक्षमः ॥५३॥ गृहपाटकवीथ्याचैर्गमनादेदिंनं प्रति । गृह्यते नियमं यत्तद्वतं देशावकाशिकम् ॥५४॥ हत्वा दुध्यान-दुलैक्श्याः सामायिकं प्रपात्यते । काले काले त्रिवारं यत्तच सामायिकत्रतम् ॥५५॥ अष्टम्यां यश्चतुर्देश्यां त्यक्तवारम्भान् विधीयते । नियमेनोपवासस्तृतीयं शिक्षावतं च तत् ॥५६॥ सुनिभ्यो दीयते दानं विधिना यचनुर्विधम् । निष्पापं प्रत्यदं मन्त्या शिक्षावतं तदन्तमम् ॥५७॥

परधनके अपहरण करनेवालोंको इस लोकमें ही चोरीके पापसे वध-बन्धनादि दण्ड प्राप्त होते हैं और परलोकमें अनेक बार नरकके दुःख प्राप्त होते हैं ॥४३॥ सर्पिणयोंके समान समझकर जो अन्य सर्व स्त्रियोंका त्याग कर अपनी स्त्रीमें सन्तोष धारण किया जाता है वह चौथा ब्रह्म-चर्याणुत्रत माना गया है ॥४४॥ क्षेत्र, वास्तु, धन-धान्य, दासी-दास, चतुष्पद, पशु, आसन, शयन, वस्त्र और भांड ये दश प्रकारके परित्रह होते हैं। ज्ञानी जनोंके द्वारा लोभ और आशा-रूप पापके विनाशके लिए जो इन दशों प्रकारके परिप्रहोंकी संख्या स्वीकार की जाती है वह पाँचवाँ परिप्रहपरिमाणाणुत्रत है।।४५-४६।। परिप्रहके परिमाणसे सज्जनोंकी आञाएँ और लोभा-दिक विलीन हो जाते हैं, तथा इसी लोकमें सन्तोष धर्मके प्रभावसे अनेक विभित्याँ प्राप्त होती हैं ॥४७॥ योजन और ब्रामसीमा आदिके द्वारा दशों दिशामें गमनादिकी जो मर्यादा की जाती है वह दिग्वत नामका पहला गुणवत है।।४८।। बिना प्रयोजनके जो अनेक प्रकारके पापारम्भोंका त्याग किया जाता है, वह अनर्थदण्डविरति नामका दूसरा गुणब्रत है ॥४९॥ उस पापकारी अनर्थदण्डके पाँच भेद हैं-पापोपदेश, हिंसादान, अपध्यान, दुःश्रुति और निन्दनीय प्रमादचर्या ॥५०॥ पाँच इन्द्रियरूप शत्रुओंके जीतनेके लिए भोग-उपभोगकी वस्तुओंका प्रमाण किया जाता है, वह भोगोपभोगपरिमाण नामका तीसरा गुणत्रत है ॥५१॥ अनन्त जीवकायिक अदरक आदि कन्द, मूली आदि मूल, कीड़ोंसे युक्त फलादिक, कुसुम (फूल), अथाना (अचार-मुरब्बा) आदिक अभक्ष्य हैं। ये सब पाप भीरु ब्रती जनोंके द्वारा पापकी हानि और त्रतकी वृद्धिके लिए विष और विष्ठाके समान छोड़नेके योग्य हैं ॥५२-५३॥ दिग्त्रतकी सीमाके अन्तर्गत प्रतिदिन गमनागमनादिकी घर, बाजार, गली, मोहल्ला आदिकी सीमा द्वारा नियम प्रहण किया है वह देशावकाशिक नामका पहला शिक्षात्रत है।।५४।। दुर्ध्यान और दुर्लेश्याको छोडकर प्रतिदिन प्रातः, मध्याह्न और सायंकाल तीन बार सामायिक पालन किया जाता है, वह सामायिक नामका दूसरा शिक्षात्रत है।।५५॥ प्रत्येक मासकी अष्टमी और चतुर्द्शीके दिन सर्व गृहारम्भोंको छोड़कर नियमसे जो उपवास किया जाता है, वह प्रोष-घोपवास नामका तीसरा शिक्षात्रत है ॥५६॥ मुनियोंके छिए प्रतिदिन विधिपूर्वक भक्तिसे जो निर्दोष दान दिया जाता है, वह अतिथिसंविभाग नामका चौथा शिक्षावित है।।५०।।

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १८.५८-

त्रिशुद्धचा द्वादशेमानि व्रतानि पाळयन्ति ये। अतीचारादृते तेषां द्वितीया प्रतिमा वरा ॥५८॥ त्यक्त्वाहारकषायादीन् गृहीत्वा मुनिसंयमम् । अन्ते सळेखना कार्या व्रतिभिः सत्यद्वामये ॥५९॥ सामायिकाभिधा त्रेया गृतीया प्रतिमा श्रुमा । चतुर्थी प्रतिमा प्रोषधोपवासाह्वया परा ॥६०॥ फळाम्बुबीजपत्रादि सचित्तं यत्सचेतनम् । द्याये त्यज्यते सर्वं पञ्चमी प्रतिमात्र सा ॥६०॥ रात्रो चतुर्विधाहारं यिव्वराक्रियते सदा । दिवसे मैथुनं मुक्त्ये सा षष्ठी प्रतिमा वरा ॥६०॥ पाळ्यन्ति त्रिशुद्धचा येऽअमाः षट् प्रतिमा बुधाः । ते जबन्या मता सिद्धः श्रावकाः स्वर्गगामिनः ॥६३॥ चयते ब्रह्मचर्यं यन्मनोवाक्कायकर्मभिः । मत्वाम्बावत् स्थियः सर्वा ब्रह्मचर्याभिधा हि सा ॥६४॥ वाणिज्याद्यख्ये तिन्द्यो गृहारम्मोऽश्चमार्णवः । त्यज्यते पापमीतैर्यः साष्टमी प्रतिमोर्जिता ॥६५॥ वस्त्रं विना समस्तानां सङ्गानां पापकारिणाम् । त्रिशुद्धचा त्यजनं यत्सा नवमी प्रतिमा सत्ताम् ॥६६॥ वचेमाः प्रतिमा येऽत्र मजन्ति रागदूरगाः । मध्यमाः श्रावकाः प्रोक्तास्ते जिनैः पृजिता सुरैः ॥६७॥ गृहारम्मे विवाहादौ त्वाहारे वा धनार्जने । निवृत्तिर्यानुमत्यादेदौशमी प्रतिमात्र सा ॥६८॥ त्यक्त्वाखादिनास् सदीषात्रं कृतादिजम् । भिक्षया भुज्यतेऽत्रं तत्प्रतिमा सा परान्तिमी ॥६९॥ सर्वयत्रे सर्वा ये द्यते प्रतिमा इमाः । उत्कृष्टश्चावका विरागिणस्ते जगदिनिताः ॥००॥ इमं श्रावक्षमं ये सेवन्ते व्रतिनोऽनिशम् । पोडशस्वर्गपर्यन्ते ते क्रमन्ते सुत्रोत्वात्राम् ॥००॥

जो पुरुष त्रियोगकी शुद्धि द्वारा अतिचारोंसे रहित इन बारह ब्रतोंको पालते हैं, उनके यह श्रेष्ठ दूसरी ब्रतप्रतिमा होती है ॥५८॥ इस प्रतिमाधारी ब्रती श्रावकोंको उत्तम पदोंकी प्राप्तिके लिए जीवनके अन्तमें आहार और कषायादिका त्याग और मुनियोंके सकल संयमको धारण करना चाहिए॥५९॥

सामायिक नामकी तीसरी और प्रोषधोपवास नामकी चौथी शुभप्रतिमा है। (दूसरी प्रतिमामें बताये गये सामायिक और प्रोषधोपवास शिक्षाव्रतको निरतिचार नियमपूर्वक पालन करने पर ही उन्हें प्रतिमा संज्ञा प्राप्त होती है )।।६०। जीव-द्याके लिए जो सर्चेतन सर्व फल, जल, बीज और सचित्त पत्र-पृष्पादिका त्याग किया जाता है, वह पाँचवीं सचित्त-त्याग प्रतिमा है ॥६१॥ मुक्तिकी प्राप्तिके लिए जो रात्रिमें सदा चारों प्रकारके आहारका और दिनमें मैथुन-सेवनका त्यांग किया जाता है, वह श्रेष्ठ रात्रिमुक्तित्याग अथवा दिवा मैथुन त्याग नामवाली छठी प्रतिमा है ॥६२॥ जो ज्ञानीजन इस जीवनमें त्रियोगकी शृद्धिसे इन छह प्रतिमाओंका पालन करते हैं, सन्तोंके द्वारा वे ग्यारह प्रतिमाधारियोंमें जघन्य श्रावक माने गये हैं। ये सब स्वर्गगामी होते हैं ॥६३॥ मन वचन कायसे सर्व स्त्रियोंको माताके समान मानकर जो ब्रह्मचर्यका पालन किया जाता है, वह सातवीं ब्रह्मचर्य प्रतिमा है ॥६४॥ वाणिज्य, कृषि आदि सभी गृहारम्भ निन्दा और पापके समुद्र हैं। पाप-भीर जनोंके द्वारा उनका जो त्याग किया जाता है, वह आरम्भ त्याग नामकी आठवीं श्रेष्ठ प्रतिमा है ॥६५॥ एक मात्र वस्त्रके विना पापकारी समस्त परित्रहोंका जो त्रियोगशुद्धिसे त्याग किया जाता है, वह सज्जनोंकी परिव्रहत्याग नामवाली नवमी प्रतिमा है ॥६६॥ जो रागभावसे दूर रहकर इन नौ प्रतिमाओंका पाळन करते हैं, उन्हें जिनराजोंने मध्यम श्रावक कहा है। वे देवोंसे पुजे जाते हैं।।६७।। घरके आरम्भमें, विवाहादिमें, अपने आहार-पानादिमें और धनके उपार्जनमें अनुमति देनेका त्याग किया जाता है, वह अनुमतित्याग नामकी दसवीं प्रतिमा है ॥६८॥ जो कृत-कारितादि दोष-जनित सदोष सर्व अन्नको अभक्ष्यके समान त्याग कर भिक्षासे भोजन करते हैं, वह अन्तिम (ग्यारहवीं ) उत्कृष्ट उदिष्टत्याग प्रतिमा है ॥६९॥ जो सर्व प्रयत्नके साथ इन सर्व प्रतिमाओंको धारण करते हैं, वे जगत्पृजित विरागी सन्त उत्कृष्ट श्रावक हैं ॥७०॥ जो ब्रती पुरुष निरन्तर इस श्रावकधर्मका पालन करते हैं, वे यथायोग्य १८.८६ 1

#### अष्टादशोऽधिकार:

१९५

सम्यद्दर्शनसंशुद्धाः धर्मेणानेन भृतले । भुक्स्वा त्रिलोकजं सौख्यं क्रमान्मोक्षं प्रयान्त्यहो ॥७२॥ इति गार्हस्य्यधर्मेण मुद्दमुत्पाद्य रागिणाम् । ततः प्रीत्ये यतीनां स बाह तद्धममञ्जसा ॥७३॥ अहिंसाई।नि साराणि महाव्रतानि पञ्च वै । शुभाः सितयः पञ्च हीर्याभाषैषणादिकाः ॥७४॥ पञ्चेन्द्रियनिरोधाश्च लोचोऽथावद्यकानि षट् । अचेलत्वं सुरैः पुज्यमस्नानं शयनं क्षितौ ॥७५॥ अदन्तपावनं रागद्रं च स्थितमोजनम् । एकभक्तमिमे मूळगुणा धर्मस्य योगिनाम् ॥७६॥ मूलभूताः सदादेया अष्टाविद्यातिसंख्यकाः । प्राणान्तेऽपि न मोक्तव्याख्विजगच्छ्रीसुखप्रदाः ॥७७॥ पर्राषहजयात्वापनादियोगा अनेकशः । बहुपवासमौनाद्याः स्युरुक्तरगुणाः सताम् ॥७८॥ आदौ मूलगुणान् सम्यक् प्रतिपाल्यानतिकमात् । पाळयन्तु ततो योगिनोऽत्रोक्तरगुणवज्ञान् ॥७९॥ उत्तमाद्या क्षमा मार्द्वार्जवौ सत्यमुक्तमम् । शौचं च संयमो द्वेधा तपस्त्यागः परस्ततः ॥८०॥ आर्किचन्यं महद्वद्यस्य धर्मस्य योगिनाम् । लक्षणानि दशेमानि सर्वधर्माकराणि च ॥८९॥ मृलोक्तरगुणैः सर्वेः क्षमादिदशलक्षणैः । जायते परमो धर्मो मोक्षदस्त्वत्वे सताम् ॥८२॥ मृलोक्तरगुणैः सर्वेः क्षमादिदशलक्षणैः । जायते परमो धर्मो मोक्षदस्तव्वते सताम् ॥८२॥ धर्मेणानेन योगीन्द्रा यान्ति नोक्षं निरन्तरम् । भुक्त्वा सर्वार्थसिद्धवन्तं सौव्यं तीर्थकरादिजम् ॥८३॥ न धर्मसदृशः किद्वद्वनुः स्वामी हितंकरः । पाष्टन्ता च सर्वत्र सर्वाम्युद्रयसाधकः ॥८४॥ अथेह मारतस्यार्थखण्डे काळौ प्रकीतितौ । उत्सर्पिण्यवसर्पिण्याख्यौ द्वौ चैरावते तथा ॥८५॥ कोटीकोटिदशाविधप्रमाणाद्योस्पर्पिण सुधैः । उत्सर्पात्वस्यते स्पत्रलाद्वेशमणाम् ॥४६॥

सोलहवें स्वर्ग तक उत्पन्न होकर उत्तम सुखोंको प्राप्त करते हैं ॥७१॥ इस भूतल्पर सम्यग्दर्शन से शुद्ध जीव इस श्रावकधर्मके द्वारा तीन लोकमें उत्पन्न सुखोंको भोग कर क्रमसे मोक्षको जाते हैं॥७२॥ इस प्रकार गृहस्थधर्मके वर्णन-द्वारा सरागी श्रावकोंको हर्ष उत्पन्न करके तत्पश्चात् उन वीर प्रभुने साधुओंकी प्रीतिके लिए उनका सुनिधर्म निश्चय रूपसे कहा ॥७३॥

अहिंसादि सारभूत पंच महाव्रत, ईयी भाषा एषणा आदि पाँच शुभ समितियाँ, पाँचों इन्द्रिय-विषयोंका निरोध, केश्छुंच, समता-वन्दनादि छह आवश्यक देवोंके द्वारा पुज्य अचेलकपना ( नग्नता ), स्नान-त्याग, भूमि-शयन, अदन्तधावन, रागसे दूर रहते हुए खड़े-खड़े भोजन करना और एक बार ही खोना, ये योगियोंके धर्मके अट्टाईस मूलगुण हैं। ये निश्चयधर्मके मूळ स्वरूप हैं। इनको सदा धारण करना चाहिए। ये छोकमें छक्ष्मी और सुख देनेवाछे गुण प्राणोंका अन्त होने पर भी नहीं छोड़ना चाहिए ॥७४-७७॥ वाईस प्रकारकी परीषहोंका जीतना, आतापन आदि अनेक योगोंका धारण करना, अनेक प्रकारके उपवास करना, मौन-धारण करना इत्यादि मुनियोंके उत्तर गुण हैं।।७८।। आदिमें मुनिजन सम्यक् प्रकारसे क्रमका उल्लंघन नहीं करके इन अट्ठाईस मूलगुणोंका पालन कर तत्पश्चात् उत्तरगुण समृहका पालन करें ॥७९॥ उत्तम क्षमा मार्दव आर्जव, उत्तम सत्य शौच, दो प्रकारका संयम, दो प्रकारका तप, उत्तम त्याग, आकिचन्य और महान् ब्रह्मचर्य ये मुनियोंके धर्मके दश रुक्षण हैं, और सर्वधर्मके निधान हैं ॥८०-८१॥ सर्व मूल और उत्तर गुणोंसे और क्षमादिदशलक्षणोंसे सन्तोंको उसी भवमें मोक्ष देनेवाला परमधर्म होता है ॥८२॥ इस मुनिधर्मसे योगीन्द्रजन सर्वार्थसिद्धि तकके तथा तीर्थंकरादि पद्-जनित सुखोंको भोग कर सदा मोक्षको जाते रहते हैं।।८३।। इस लोकमें सर्वत्र धर्मके सदृश न कोई बन्धु है, न स्वामी है, न हितकारक है, न पाप-विनाशक है और न सर्व अभ्युदय — सुखोंका साधक है ॥८४॥

इस प्रकार बीर जिनेन्द्रने श्रावक-मुनिधर्मका उपदेश देकर कालका स्वरूप इस प्रकार-से कहना प्रारम्भ किया—इस मनुष्य लोकमें भरतक्षेत्र-स्थित आर्य खण्डमें प्रवर्तमान उत्सिपिणी और अवसर्पिणी नामके दो काल कहे गये हैं। इसी प्रकार ऐरावत क्षेत्रमें भी दोनों काल प्रवर्तते हैं। इनमें उत्सर्पिणी काल दश कोड़ाकोड़ी सागर-प्रमाण होता है। प्राणियोंके

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १८.८७-

अवसर्पात्समास्या अवसर्पिणी तयान्यथा । पृयक्-पृथक्षयोविद्धिः षट् काळा हि प्रकीतिंताः ॥८७॥ प्रथमोऽत्रावसर्पिण्या द्विरुक्तसुषमाभिधः । काळो भवेचतुःकोटीकोटिसागरमानकः ॥८८॥ तस्यादौ भवन्त्यार्याः पल्यत्रितयजीविनः । कोशत्रयसमुत्तुङ्गा उद्यादित्यभानिभाः ॥८९॥ दिनत्रयगते तेषां बद्रीफळमात्रकः । दिन्याहारोऽस्ति सर्वेषां नीहारवर्जितात्मनाम् ॥९०॥ मयत्य्यविभूषास्रगःथोतिदोपगृहाङ्गकाः । भोजनाङ्गाश्च वस्त्राङ्गा भाजनाङ्गा द्रशेत्यहो ॥९१॥ कल्पवृक्षाः सपुण्यानां द्दते भोगसंपदः । संकल्पिता महाभूत्योत्तमपात्रसुदानतः ॥९२॥ आर्या आर्यस्वमावेन भुक्तवा भोगालिरन्तरम् । सहजन्मोत्थनार्यामा सर्वे यान्ति दिवाळयम् ॥९३॥ उत्कृष्टा भोगमूरेषा विज्ञेयाज्ञिलकार्मदा । तत्रेषां रीद्रपञ्चाश्चित्रकलत्रयवर्जिता ॥९४॥ उत्कृष्टा भोगमूरेषा विज्ञेयाज्ञिलकार्मदा । तत्रेषां रीद्रपञ्चाश्चित्रसमानः सुषमाह्वयः ॥९५॥ तदादौ मानवाः सन्ति द्विपल्योपमजीविनः । गञ्यतिद्वयतुङ्गाङ्गाः पूर्णेन्दुसमकान्तयः ॥९६॥ दिनद्वयान्तरे दिव्यमाहारं तृप्तिकारणम् । भुङ्गन्त्यक्षफळेनात्र तृत्यं ते भोगभागिनः ॥९०॥ पश्चान्त्वीयकाळः सुषमाहिदुषमाभिधः । जवन्यभोगमूभाग् द्विकोटिकोट्यक्षिमानकः ॥९८॥ तस्यादौ स्युनंरा एकपल्याखण्डायुधः ग्रुमाः । कोशौकतुङ्गसहेद्वाः प्रियङ्गकान्तिमाः ॥९०॥ एकान्तरेण तेषां स्थादाहारस्तृप्तिकारकः । तुत्य आमळकेनात्र कल्पद्वभोगमागिनाम् ॥१००॥

रूप वल आयु शरीर और सुखके उत्सर्पण (वृद्धि) होनेसे ज्ञानियोंने इसे उत्सर्पणी काल कहा है ॥८५-८६॥ जिस कालमें जीवोंके रूप वल आयु शरीर और सुखादिका अवसर्पण (कमशः हास) होता है, उसे अवसर्पिणीकाल कहा जाता है। यह उत्सर्पिणीसे विपरीत होती है। इन दोनोंके पृथक-पृथक लह काल-विभाग कहे गये हैं ॥८०॥ उनमेंसे अवसर्पिणीका पहला काल सुपम-सुपमा नामवाला है, इसका समय चार को ड़ाकोंड़ी सागर प्रमाण है ॥८८॥ इस कालके आदिमें उत्पन्न होनेवाले आर्य पुरुप तीन पत्यकी आयुवाले, तीन कोशके ऊँचे और उदय होते हुए सूर्यके समान आभावाले होते हैं ॥८८-८९॥ तीन दिनके बीतने पर वदरी फल (वर) के प्रमाणवाला उनका दिव्य आहार होता है और ये सब नीहार (मल-मूत्रादि) से रहित होते हैं ॥९०॥ उस कालमें यहाँपर मद्यांग, सूर्यांग, विभूषांग, मालांग, ज्योतिरंग, दीपांग, गृहांग, भोजनांग, वस्त्रांग और भाजनांग ये दश जातिके कल्पवृक्ष होते हैं। वे महा-विभूतिके साथ दिये गये उत्तम पात्रदानके फलसे पुण्यशाली उन आर्य जनोंको संकल्पित भोग-सम्पदाएँ देते हैं ॥९१-९२॥ वे आर्य अपने आर्य (उत्तम) स्वभावसे जनमके साथ ही उत्पन्न हुई स्त्रीके साथ निएन्तर भोगोंको भोगकर मरणको प्राप्त हो वे सभी देवलोकको जाते हैं ॥९३॥

यह उत्कृष्ट भोगभूमि समस्त सुखोंको देनेवाली जाननी चाहिए। वहाँपर क्र्र्र् स्वभावी पंचेन्द्रिय और विकल्प्नय तिर्यंच नहीं होते हैं ॥९४॥ तत्पश्चात् मध्यम भोग-भूमिसे युक्त दूसरा सुपमा नामका काल प्रवृत्त होता है। उसका प्रमाण तीन कोड़ाकोड़ी सागरोपम है।।९५॥ उसके आदिमें मनुष्य दो पल्योपमकाल तक जीवित रहनेवाले, दो कोश-की ऊँचाईवाले शरीरके धारक और पूर्ण चन्द्रके समान कान्तिमान् होते हैं ॥९६॥ वे भोग-भूमियाँ दो दिनके पश्चात् अक्षफल (बहेड़ा) प्रमाणवाले, तृप्तिकारक दिन्य आहारको करते हैं।।९७॥ तत्पश्चात् सुषमदुषमा नामवाला, दो कोड़ाकोड़ी सागरके प्रमाणवाला जघन्य भोग-भूमिसे युक्त तीसरा काल प्रवृत्त होता है।।९८॥ उसके आदिमें मनुष्य एक पल्यकी अखण्ड आयुके धारक, शुभ, एक कोश ऊँचे उत्तम देहवाले और प्रियंगुके समान कान्तिके धारक होते हैं।।९९॥ कल्पवृक्षोंके द्वारा दिये गये भोगोंके भोगनेवाले उन मनुष्योंका एक दिनके अन्तरसे आँवलेके तुल्य प्रमाणवाला तृप्तिकारक दिन्य आहार होता है।।१००॥

१८.११८ ]

# अष्टादशोऽधिकारः

१९७

ततर्चतुर्थकालोऽस्ति दुःषमादिसुषाह्वयः । कर्मभूमिजधर्माद्यः शलाकापुरुषान्वितः ॥१०१॥ कोटीकोटचडिधमानास्य स्थितिरूना मतागमे । सहस्रवत्सराणां द्विचत्वारिंशव्यमाणकैः ॥१०२॥ तस्यादौ मनुजाः पूर्वेककोटीवर्षजीविनः । शतपञ्चधनुस्तुङ्गाः पञ्चवर्णप्रमान्विताः ॥१०३॥ दिनं प्रति मनुष्यास्ते भुञ्जन्त्याहारमुजितम् । वारैकं तत्र जायन्ते शलाकापुरुषा इमे ॥१०४॥ वृषमोऽजिततीर्थेशः श्रम्भाख्योऽभिनन्दनः । सुमतिः पञ्चमः पग्नप्रमः सुपार्श्वतीर्थेकृत् ॥१०५॥ चन्द्रप्रमजिनः पुष्पदन्तः शीतलसंज्ञकः । श्रेयान् श्रीवासुपुरुयाख्यो विमलोऽनन्तनामकः ॥१०६॥ धर्मः शान्तीश्वरः कुन्धुररो मल्लिजिनाधिषः । मुनिसुवतनाथः श्रीनमिर्नेमिजिनाग्रणोः ॥१०७॥ पार्श्वः श्रीवर्धमानाख्य इमे तीर्थकरा इह । त्रिजगत्स्वामिभिर्वन्द्याः स्युश्चतुर्विशतिप्रमाः ॥१०८॥ भरतः सगरश्रको मघवा चक्रनायकः । सनत्कुमारचक्रेशः शान्तिकुन्थ्वरचक्रिणः १०९॥ सुभूमाख्यो महापद्मी हरिषेणी जयाभिधः । ब्रह्मदत्तीऽप्यमी ज्ञेयाइचक्रिणी द्वादशैव हि ॥११०॥ विजयाख्योऽचलो धर्मः सुप्रमो हि सुदर्शनः । नन्दी च नन्दिमित्राख्यो रामः पद्म इमे बलाः ॥१११॥ त्रिपृष्ठाख्यो द्विपृष्ठोऽथ स्वयंभुः पुरुषोत्तमः । ततः पुरुषसिंहः पुण्डरीको दत्तसंज्ञकः ॥१९२॥ कक्षमणः कृष्ण एवात्र वासुदेवा नव रसृताः । त्रिखण्डस्वामिनो घीराः प्रकृत्या रौद्रमानसाः ॥११३॥ अथग्रीवोऽर्घचको च तारको मेरकाह्मयः । निशुम्मः कैटमारिश्च मधुसूदनसंज्ञकः ॥११४॥ बिलहुन्ताभिधो रावणो जरासन्ध एव हि । वासुदेवद्विषोऽत्रैते तत्समानधिमागिनः ॥११५॥ त्रिषष्टिपुरुषाणाममीषां नरखगाधिपैः । सुरैर्नुतपदाञ्जानां पूज्यानां च परायमनाम् ॥११६॥ भवान्तराणि सर्वाणि पुराणानि पृथक्-पृथक् । ऋद्धवायुर्वेन्ठसौख्यानि भाविनीनिखिळा गतीः ॥११७॥ विस्तरेण जिनाधीशो दिव्येन ध्वनिना स्वयम् । व्याजहार गणाधीशं गणान् प्रति शिवासये ॥११८॥

तत्पश्चात् दुषमसुषमा नामका कर्मभूमिज धर्मसे युक्त तिरेसठ शलाका पुरुषोंको जन्म देनेवाला चौथा काल प्रवृत्त होता है ॥१०१॥ इसकी जिनागममें बयालीस हजार वर्षी-से कम एक कोडाकोडी सागरोपम स्थिति कही गयी है ॥१०२॥ इसके आदिमें मनुष्य एक पूर्व कोटी वर्ष जीवी, पाँच सौ धनुष ऊँचे और पाँचों वर्णोंकी प्रभासे यक्त होते हैं।।१०३॥ वे मनुष्य प्रतिदिन एक बार उत्तम आहार करते हैं । इस कालमें ये शलाका पुरुष उत्पन्न हुए हैं ॥१०४॥ भावार्थ—चौबीस तीर्थंकर, बारह चक्रवर्ती, नौ नारायण, नौ प्रतिनारायण और नौ बलभद्र ये तिरेसठ शलाका अर्थात् गण्य-मान्य पुरुष हुए हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं। श्री ऋषभ, अजित, शम्भव, अभिनन्दन, सुमति, पद्मप्रभ, सुपार्श्व, चन्द्रप्रभ, पुष्पदन्त, शीतल, श्रेयान् , वासुपूज्य, विमल, अनन्त, धर्म, शान्ति, कुन्धु, अर, मल्लि, सुनिसुत्रतनाथ, निम, नेमि, पार्ट्य और वर्धमान ये चौबीस तीर्थंकर इस युगमें हुए हैं। ये सभी तीन लोकके स्वामियों द्वारा वन्दनीय हैं ॥१०५-१०८॥ भरत, सगर, मघवा, सनत्कुमार, शान्ति, कुन्धु, अर, सुभूम, महापद्म, हरिषेण, जय और ब्रह्मदत्त ये बारह चक्रवर्ती जानना चाहिए।।१०९-११०॥ विजय, अचल, धर्म, सुप्रम, सुदर्शन, नन्दी, नन्दिमित्र, पद्म और राम ये नौ बलभद्र हुए हैं।।१११।। त्रिप्रष्ठ, द्विप्रष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम,पुरुषसिंह, पुण्डरीक, दत्त,लक्ष्मण और कृष्ण ये नौ वासुदेव (नारायण) हुए हैं । ये सभी तीन खण्डके स्वामी, धीरवीर और स्वभावसे ही अतिरौद्र चित्त होते हैं ॥११२-११३॥ अइवग्रीव, तारक, मेरक, निग्रम्भ, कैटभारि, मधुसूदन, बलिहन्ता, रावण और जरासन्ध ये नौ वासदेवोंके प्रतिपक्षी अर्थात् प्रतिवासदेव (प्रति-नारायण) हुए हैं। ये सभी वासुदेवके समान ही ऋद्भिके भागी होते हैं।।११४-११५। नराधिप, विद्याधराधिप और देवोंसे नमस्कृत चरण कमलवाले इन पूज्य तिरेसठ शलाका महापुरुषोंके सर्व भवान्तर, चरित, ऋद्धि, आयु, वल, सौख्य और भावी सब गतियोंको श्री वीर जिनेशने दिव्यध्वनिके द्वारा विस्तारसे स्वयं ही गणाधीश गौतम और सर्व गणोंको शिव-प्राप्तिके लिए

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १८.११९-

अथ दुःषमकालाख्यः पञ्चमो दुःखपूरितः । वस्तराणां सहस्तैकविंदातिप्रम एव हि ॥१९९॥ विंदात्यप्रशतायुक्का वर्षाणां मन्द्रधीयुताः । नराः सप्तकरोत्सेषा रूक्षदेद्दाः सुखातिगाः ॥१२०॥ दुःखिनोऽसकृदाहाराः प्रत्यहं कुटिलाशयाः । तस्यादौ स्युः क्रमादीनाः स्वाङ्गायुर्धीवलादिभिः ॥१२१॥ दुःषमादुःषमाख्योऽथ पष्टकालोऽतिदुःखदः । वर्षैः पञ्चमकालस्य समो धर्मादिदूरगः ॥१२२॥ अस्यादौ द्विकरोत्सेषा धूमवर्णाः कुरूपिणः । नग्नाश्च स्वेच्छ्याहारा विंदात्यव्दायुषो नराः ॥१२३॥ एकहस्तोच्छ्वतास्ते स्युः कालान्तेऽत्र पञ्चपमाः । पोडशाव्दाः परायुष्का निन्धा दुर्गातगामिनः ॥१२४॥ यथावसर्पिणीकालः क्रमेण हानिसंयुतः । तथात्रोत्सर्पिणीकालो वृद्धियुक्तो जिनैर्मतः ॥१२५॥ अधो वेत्रासनाकारो मध्ये स्याज्झल्ररीतमः । मृदङ्गसदृशश्चान्ते लोकः पद्धव्यप्रितः ॥१२६॥ इत्याचनेकसंस्थानं श्वभस्वर्गोदिगोचरम् । त्रैलोक्यस्यायवादेन न्यवेद्यज्ञिनाधिपः ॥१२०॥ दिल्याचनेकसंस्थानं श्वभस्वर्गोदिगोचरम् । त्रैलेक्टित्रजगन्मध्ये पदार्थाश्च ग्रुभाग्नुमाः ॥१२८॥ सृताश्च भाविनो वर्तमानाः कैवल्यवृष्टिगाः । सन्त्यलोकेन सार्धं तान् पदार्थान् सकलान् जिनः ॥१२९॥ द्वाद्यङ्गानाविंदाच्छ्रोगौतमं प्रति । हिताय विश्वभन्यानां धर्मतीर्थप्रवृत्तये ॥१३०॥ इति श्रीजिनवक्त्रेन्दूद्वयं ज्ञानामृतं महत् । पोत्वा श्रीगौतमो हत्वा मिथ्याहालाहलं दुतम् ॥१३९॥ काललब्ध्या मुदासाद्य संवेगं वृष्टिपूर्वकम् । विश्वाङ्गश्रीखमोगादो स्वहदीत्थमतर्कयन् ॥१३२॥

कहा ॥११६-११८॥ अथानन्तर दुःखोंसे भरा हुआ दुःषम नामका पंचम काल होगा। उसका काल-प्रमाण इक्कीस हजार वर्ष है ॥११९॥ उसके प्रारम्भमें मनुष्य एक सौ वीस वर्ष की आयुके धारक और सात हाथके ऊँचे होंगे। इस कालके मनुष्य मन्द बुद्धिसे युक्त रुक्ष देह-वाले और सुखोंसे रहित होंगे ॥१२०॥ वे दुःखी लोग प्रतिदिन अनेक वार आहार करेंगे और कुटिल चित्त होंगे। पुनः उनका शरीर, आयु, बुद्धि और वल आदिक कमसे हीन होता जायेगा ॥१२१॥ तत्पश्चात् दुःषमदुःषमा नामका अति दुःखदायी लठा काल आयेगा। उसका काल-प्रमाण पंचम कालके समान इकीस हजार-वर्ष है। उस समय धर्मादि नहीं रहेगा॥१२२॥ इस कालके आदिमें मनुष्योंके देह दो हाथ ऊँचे और धूम्रवर्णके होंगे। वे मनुष्य कुरूपी, नग्न, स्वेच्छाहारी और वीस वर्षकी आयुके धारक होंगे॥१२३॥ इस कालके अन्तमें मनुष्य एक हाथ ऊँचे, पशुके समान आहार-विहार करनेवाले, उत्कृष्ट, सोलह वर्षकी आयुके धारक, निन्दनीय और दुर्गितगामी होंगे॥१२४॥ जिस प्रकारसे यह अवसर्पिणी काल कमसे आयु, बल, शरीर आदिकी हानिसे संयुक्त है, उसी प्रकारसे उत्सर्पिणीकाल उन सबकी वृद्धिसे संयुक्त जिनराजोंने कहा है ॥१२५॥

तदनन्तर बीरप्रभुने छोकका वर्णन करते हुए कहा—इस छोकका अधोभाग वेत्रासनके आकारवाला है, मध्यमें झल्छरीके समान है और अपर मृदंगके सदृश है। यह सदा जीवादि छह द्रुट्योंसे भरपूर है।।१२६।। (इस छोकके अधोभागमें नरक हैं, ऊर्ध्वभागमें स्वगं हैं और मध्यभागमें असंख्यात द्वीप-समुद्र हैं।) इत्यादि प्रकारसे सत्यार्थवादी जिनराज श्री वर्धमान स्वामीने अनेक संस्थानवाले और स्वर्ग-नरकादि विषयवाले तीन छोकका स्वरूप कहा।।१२७॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या, इस तीन लोकके मध्यमें त्रिकाल-विषयक और केवलज्ञानगोचर जितने कुछ भी शुभ-अशुभ पदार्थ भूतकालमें हुए हैं, वर्तमानमें विद्यमान हैं और भविष्यमें होंगे, उन सर्व पदार्थोंको अलोकाकाशके साथ वीर जिनेन्द्रने द्वादशांगगत अर्थके साथ श्री गौतमके प्रति सर्व भव्य जीवोंके हितार्थ और धर्मतीर्थकी प्रवृक्तिके लिए उपदेश दिया।।१२८-१३०॥

इस प्रकार श्री वीरजिनके मुख चन्द्रसे उत्पन्न हुए वचनरूप अमृतको पीकर और अपने मिथ्यात्वरूपी हलाहल विषको शीघ्र नाश कर श्री गौतम काललब्धिसे हर्षके साथ सम्यग्दर्शन-

१८.१४६ ]

# अष्टादशोऽधिकारः

अहो मिथ्यात्वमार्गोऽयं विश्वपापकरोऽशुमः । चिरं वृथा मया निन्दः सेवितो मूटचेतसा ॥१३३॥ सम्भ्रान्त्यात्र यथा कश्चिरकृष्णाहिं शर्मणेऽग्रहीत् । तथाहं धर्मबुद्धयेदं मिथ्यापापं महद्द्ये ॥१३४॥ भूतंप्रजिल्पितेनानेन मिथ्यावर्ग्मना शठाः । नीयन्ते नरकं घोरं संख्यातीतास्तदाश्चिताः ॥१३५॥ उन्त्रता विकला यद्गृथवीथ्यां पतन्ति भोः । तद्विन्मथ्यादृशो दृष्टिवैकल्यादुत्पथेऽशुभे ॥१३६॥ चस्तां भो यथान्धानां कृपादौ पतनं मवेत् । तथा मिथ्याध्वलग्नानां नरकाशन्यकृपके ॥१३७॥ इसं मिथ्यात्वदुर्मागं मन्येऽहं विषमं तराम् । खलान् श्वभ्रपथं नेतुं सार्थवाहं शठादृतम् ॥१३८॥ सम्यक्चिद्वृत्तधर्मादिनृपतीनां च शात्रवम् । प्राणिनः खादितुं सर्पमाकरं परमेनसाम् ॥१३९॥ गोश्वः च यथा दुग्धं बह्ममोमथनाद् वृतम् । यशो दुर्व्यसनात्व्यातिः कृपणत्वात्कुकर्मणा ॥१४०॥ धनं वा लम्यते जातु नैव भिथ्यात्वतस्तथा । न शुभं न सुलं नात्र सद्गतिश्च जहास्माः ॥१४९॥ सम्यात्वाचरणेनाहो केवलं गम्यते स्फुटम् । अगम्यं नरकं घोरं मिथ्यादृग्मिवृषातिगैः ॥१४२॥ इति मत्वा बुधेरादौ धर्मस्वर्मुक्तिसिद्धये । मिथ्यात्वारिः प्रहन्तव्यो दृग्विशुद्धवसिना द्रुतम् ॥१४३॥ अनाद्यंस्तत्व्यातिशे स्मुक्तं स्मुक्तं । यतो मयातिपुण्येन प्राप्तो देवो जगद्गुरः ॥१४७॥ अनाद्यंस्तत्व्यातिश्वं मार्गो धर्मः सुलाकरः । नावितं दृष्टिमोहान्धतमश्चास्य चचोऽश्चिमः ॥१४६॥ इत्यादि चिन्तनात्प्राप्य परमानन्दमुल्यणम् । धर्मे धर्मफलादौ च स बैराग्यपुरस्तरम् ॥१४६॥

पूर्वक संसार, शरीर, छक्ष्मी और इन्द्रिय-भोगादिमें संवेगको प्राप्त होकर अपने हृदयमें इस प्रकार विचार करने लगे ॥१३१-१३२॥ अहो, यह मिथ्यात्वमार्ग समस्त पापोंका आकर है, अशुभ है और निन्दनीय है । मुझ मृद-हृदयने चिरकाल्से इसे वृथा सेवन किया है ।।१३३।। इस लोकमें जैसे कोई अज्ञानी मालाके भ्रमसे सुख-प्राप्तिके लिए काले साँपको प्रहण करे, उसीके समान मैंने धर्मबुद्धिसे यह महान् भिध्यात्व पाप हृदयमें धारण किया ॥१३४॥ धूर्त जनोंसे प्ररूपित इस मिथ्यात्वमार्गके द्वारा मिथ्यात्वको प्राप्त हुए असंख्यात मूर्ख प्राणी घोर नरकमें छे जाये जा रहे हैं ॥१३५॥ जैसे मदिरापानसे उन्मत्त विकल पुरुष विष्टासे भरी गलीमें पडते हैं, अरे, उसी प्रकार मिथ्यात्वसे विमोहित मिथ्यादृष्टि जीव अशुभ कुमार्गमें पडते हैं ॥१३६॥ अहो, जैसे चलते हुए अन्धोंका कृप आदि निम्न स्थानमें पतन होता है उसी प्रकार मिथ्यामार्गगामियोंका नरकादि अन्धक्रपमें पतन होता है।।१३७।। ( भगवान्के उपदेशसे प्रबोध पाकर अब ) मैं मानता हूँ कि यह मिध्यात्वरूप कुमार्ग अत्यन्त विषम है और दुर्जनोंको नरकके मार्गपर छे जानेके छिए सार्थवाह के सदृश है। यह शठ पुरुषोंसे समादत है, सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र और दश धर्मादि राजाओंका रात्र है, प्राणियों को खानेके छिए अजगर साँप है और महापापोंका आकर है।।१३८-१३९।। जिस प्रकार गायके सींगसे दूध, बहुत भी जलके मन्थनसे घीं, दुर्ब्यसन-सेवनसे यश, ऋपणतासे ख्याति, और खोटे ज्यापारादि कार्योंसे धन नहीं प्राप्त होता है, उसी प्रकार मिथ्यात्व-सेवनसे कभी भी जड़ात्मा पुरुषोंको इस छोकमें न शुभ वस्तु मिछ सकती है, न सुख मिछ सकता है और न सद्गति प्राप्त हो सकती है ॥१४०-१४१॥ अहो, मिथ्यात्वके आचरणसे तो धर्म-विमुख मिथ्यादृष्टि जीव निश्चयसे केवल अगम्य घोर नरकको ही आते हैं ॥१४२॥ ऐसा समझकर बुद्धिमानोंको धर्मकी प्राप्ति और स्वर्ग-मोक्षकी सिद्धिके छिए सबसे पहले मिथ्यात्वरूपी वैरी-को दृग्विशुद्धिरूप तलवारके द्वारा शीघ्र मार देना चाहिए ॥१४३॥

अहो, आज मैं धन्य हूँ, मेरा यह सारा जीवन सफल हो गया है, क्योंकि अति पुण्यसे आज मैंने जगद्-गुरु श्री जिनदेवको पाया है।।१४४॥ इनके द्वारा प्रणीत (उपदिष्ट) यह मार्ग और यह धर्म अनमोल है, और मुखका भण्डार है। आज इनके व वनरूप किरणोंसे दर्शनमोह-रूप महान्धकार नष्ट हो गया है।।१४५॥ इत्यादि रूपसे धर्म और धर्मका फल चिन्तन

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

₹ 88.889-

मिथ्यात्वारातिसंतानं हन्तुं मोहादिशत्रुमिः । सार्धं वित्राग्रणोर्मुन्स्ये दीक्षामादातुमुखयौ ॥१४७॥ ततस्यवस्वान्तरे सङ्गात् दंश बाह्ये चतुर्देश । त्रिशुद्धचा परया भक्त्याहैतीं सुद्रां जगन्तुताम् ॥१४८॥ भातृभ्यां सह जब्राह तत्क्षणं च द्विजोत्तमः । शतपञ्चप्रमैश्छात्रैः प्रबुद्धस्तत्त्वमञ्जसा ॥१४२॥ अन्ये च बहवो भव्या जिनवाकिरणोत्करैः । मोहसङ्गतमो हत्वा जगृहर्मुनिसंयमम् ॥१५०॥ काश्चिन्नृपात्मजा अन्या बह्वचश्च सुख्यियो सुदा । प्रबद्धास्तद्गिरा सिद्धचै बभुवुरार्थिकास्तदा ॥१५१॥ केचिच्छ्रीजिनवाक्येन सकलानि व्रतानि वै । आदुदुः श्रावकाणां च नरा नार्योऽपराः शुमाः ॥५५२॥ केचित्सत्परावः सिंहसर्पाद्याः ऋरतां निजाम् । प्रहत्य तद्वचो लब्ध्वा स्वीचकः श्रावकवतान् ॥१५३॥ केचिचत्रिकायस्था देवाः काश्चिच देवताः । मानवाः पशवो हत्वा मिथ्या हालाहलं विषम् ॥१५४॥ तद्वाक्यामृतपानेन काळाप्रयाञ्च शिवासये । अनर्घ्यं दृष्टिहारं स्वहृद्ये निर्मेलं व्ययु: ॥१५७॥ व्रताद्याचरणेऽशक्ताः केचित्स्वश्रेयसे जनाः । दानपूजाप्रतिष्टादीनुद्ययुः कर्तुमञ्जसा ॥१५६॥ केचित्तपोव्रतादीनि सर्वशक्त्या प्रयक्षतः । आदाय येष्वशक्ताश्च तेषु दुष्करकर्मसु ॥१५७॥ आतापगदियोगेषु चकः कर्मारिहानये । सर्वेषु भावनां भक्त्या त्रिशुद्ध्या भवनाशिनीम् ॥१५८॥ तदैवास्य गणेशस्य सौधर्मेन्द्रोऽतिमक्तितः । दिव्यार्चनैः प्रपूज्येष पादाव्जी त्रिजगन्तुतौ ॥१५९॥ नत्वा कृत्वा स्तुति दिश्येर्गणैर्मध्ये जगरसताम् । इन्द्रभूतिरयं स्वामीत्युक्तवा नामान्तरं न्यधात् ॥ १६०॥ तत्क्षणं श्रीगणेशस्य सप्तैवास्य महर्धयः । प्रादुर्वभूवुरत्यन्तपरिणामसुगुद्धितः ॥१६९॥ भो मनःशुद्धिरेवात्र सर्वामीष्टप्रदा सताम् । ययाप्यन्ते क्षणार्धेन केवलज्ञानसंपदः ॥१६२॥

करनेसे अति उत्कृष्ट परम आनन्दको प्राप्त हुआ वह ब्राह्मणोंका नेता गौतम वैराग्यपूर्वक मोहादि शत्रुओंके साथ मिध्यात्वरूपी वैरीकी सन्तानको मारने और मुक्ति पानेके छिए दीक्षा छेनेको उद्यत हुआ ॥१४६-१४७॥ तत्पश्चात् निश्चयसे तत्त्वके प्रवोधको प्राप्त उस गौतमने अपने दोनों भाइयोंके तथा पाँच सौ छात्रोंके साथ चौदह अन्तरंग और दश बाह्य परिप्रहको छोड़कर त्रियोग शुद्धिपूर्वक परम भक्तिसे जगत्-पृज्य जिनमुद्राको तत्काल प्रहण कर लिया ॥१४८-१५०॥ उसी समय भगवान्की वाणीसे प्रबोधको प्राप्त हुई कितनी ही राजकुमारियाँ और अन्य बहुत-सी उत्तम स्त्रियाँ आत्मसिद्धिके छिए आर्थिका बन गर्यी ॥१५१॥ उसी समय श्री जिनेन्द्रके वचनोंसे प्रबुद्ध हुए कितने ही उत्तम मनुष्योंने और कितनी ही उत्तम स्त्रियोंने श्रावकोंके सर्व त्रतोंको ब्रहण किया ॥१५२॥ उसी समय कितने ही सिंह, सर्प आदि उत्तम पशुओंने अपनी ऋरताको छोड़कर और भगवान्के वचनोंका लाभ पाकर श्रावकके त्रतोंको स्वीकार किया ॥१५३॥ तभी चतुर्णिकायके कितने ही देवोंने और कितनी ही देवियोंने तथा अने क मनुष्यों और पशुओंने भगवान्के वचनामृत पानसे मिण्यात्वरूपी हालाहल विषको दरकर काउँछव्यिसे शिव-प्राप्तिके ठिए शोब हो अनमोछ सम्यग्दर्शनरूपी निर्मेळ हारको अपने हृदयोंमें घारण किया ॥१५४-१५५॥ त्रतादिके पालन करनेमें असमर्थ कितने ही लोग दान-पूजा-प्रतिष्ठा आदि करनेके छिए शीघ्र उद्यत द्वुए ॥१५६॥ कितने ही छोगोंने अपनी सर्व शक्तिके अनुसार प्रयत्नपूर्वक व्रत-नियमादि प्रहण कर उन कठिन आतापनादि योगोंमें अशक्त होनेसे कर्मरात्रुके विनाशके लिए उन सर्व उत्तम कार्योमें त्रियोगगृद्धिपूर्वक भक्तिसे संसारको नाश करनेवाली भावना की ॥१५७-१५८॥ उसी समय सौधर्मेन्द्रने द्वादश गणींके स्वामीपद-को प्राप्त हुए गौतम गणधरके अतिभक्तिसे दिव्य पूजन-द्रव्योंके द्वारा त्रिलोक-नमस्कृत चरण-कमलोंको पूजकर, नमस्कार कर और दिन्य गुणोंके द्वारा स्तुति करके सब सत्युरुषोंके मध्यमें 'ये इन्द्रभूति स्वामी हैं' ऐसा कहकर उनका इन्द्रभूति यह दूसरा नाम रखा ॥१५९-१६०॥

जिन-दीक्षा प्रहण करनेपर श्री गौतम गणधरको परिणामोंकी अत्यन्त विशुद्धिसे तत्काल सातों ही महाऋद्धियाँ प्रकट हो गयीं ॥१६१॥ हे भन्यजनो, सन्तोंके मनकी शुद्धि ही इस १८.१७० ]

### अष्टादशोऽधिकार:

२०१

सद्यः श्रीवर्धमानाह् तत्त्वोपदेशनेन च । सर्वाङ्गार्थपदान्येव हदा परिणितं ययुः ॥१६३॥ अर्थ रूपेण पूर्वाह्ने श्रावणे बहुले तिथौ । पक्षादौ योगग्रह्मदास्य हीन्द्रभूतिगणेशिनः ॥१६४॥ ततः पूर्वाणि सर्वाणि भागेऽस्य पश्चिमे धिया । दिवसस्यार्थरूपेण प्राहुरासन् विधेः श्रयात् ॥१६५॥ ततोऽसौ ज्ञातसर्वाङ्गपूर्वो धीचतुष्कवान् । तीक्ष्णप्रज्ञोरुबुद्ध्याखिल्हाङ्गानां रचनां पराम् ॥१६६॥ चकार विश्वमन्याम्युतकारप्रसिद्धये । पूर्वरात्रे सुमक्त्या पदवस्तुप्रामृतादिभिः ॥१६५॥ पूर्वाणां पहिचमे भागे यामिन्या रचनां ग्रुमाम् । पदप्रन्थादिरूपेण चक्रेऽसौ तीर्थवृत्त्तये ॥१६८॥ इति वृषपरिपाकाद् गौतमः श्रीगणेशः सकल्यतिगणानां मुख्यं आसीत्सुराच्याः । विखलश्रतविधाता चेति मत्वा सुधमं कुरुत हृदयशुद्धया भो बुधाः कार्यसिद्धये ॥१६९॥

योऽभूद्धमंमयो व्यनिक च सतां धर्मं जगच्छर्मणे धर्मेणेह हि वर्ततेऽघिषजयो धर्माय छोकं वजन् । धर्माद् विक शिवालयं प्रकटयेद्धमंस्य मार्गं गिरा धर्मे दत्तमनाः स वीरजिनपो द्यास्त्वधर्मं मम ॥१७०॥

इति भट्टारक-श्रीसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते भगवद्धमीपदेशवर्णनो नामाष्टादशोऽधिकारः ॥१८॥

लोकमें सर्व अभीष्ट फलोंको देनेवाली है और इसी मनकी गुद्धिसे आधे क्षणमें केवलज्ञान सम्पदा प्राप्त हो जाती है ॥१६२॥ श्री वर्धमान जिनके तत्त्वोपदेशसे सर्व श्रंगश्रुतके बीज पद इन्द्रभूति गौतम गणधरके हृद्यमें श्रावण कृष्णपक्षके आदि दिन अर्थात् प्रतिपदाके पूर्वाह्नकालमें योगगुद्धिके द्वारा अर्थरूपसे परिणत हो गये ॥१६३-१६श। तत्पश्चात् उसी दिनके पश्चिम भागमें श्रुतज्ञानावरण कर्मके विशिष्ट क्ष्योपशमसे प्रकट हुई बुद्धिके द्वारा सभी (चौदह) पूर्व अर्थरूपसे परिणत हो गये ॥१६५॥ भावार्थ—श्रावण कृष्णा प्रतिपदाके पूर्वाह्मकालमें तो गौतम अंगश्रुतके वेत्ता हुए और अपराह्मकालमें चतुर्दश पूर्वोंके वेत्ता बने। इसके पश्चात् सर्व अंग पूर्व के ज्ञाता और चार ज्ञानके धारी गौतम गणधरने अपनी तीक्ष्ण प्रज्ञा और विशाल बुद्धिके द्वारा समस्त अंगोंकी उत्कृष्ट रचना समस्त भव्यजीवोंके उपकारकी सिद्धिके लिए पूर्व रात्रिमें सुभक्तिसे की। और रात्रिके पश्चिम भागमें पद, वस्तु, प्राभृत आदिके द्वारा सर्व पूर्वोंकी ग्रुभ रचना पद-प्रन्थादिक्षिसे धर्मतीर्थकी प्रवृत्तिके लिए की ॥१६६–१६८॥

इस प्रकार धर्मके परिपाकसे देवोंसे पूज्य श्री गौतम गणधर सर्वसाधु समूहके प्रमुख हुए और सकलश्रुतके विधाता बने। ऐसा समझकर हे ज्ञानी जनो, स्वाभीष्ट कार्य सिद्धिके लिए तुम लोग हृद्यकी शुद्धिके साथ उत्तम धर्मका पालन करो ॥१६९॥

जो स्वयं धर्ममय हुए, जिन्होंने जगतके सुखके लिए सन्तोंको धर्मका उपदेश दिया, जो धर्मके द्वारा ही पापोंके जीतनेवाले हुए, जिन्होंने धर्मके लिए लोकमें विहार किया, धर्मसे शिवपदको प्राप्त हुए, अपनी वाणीसे धर्मका मार्ग प्रकट किया और धर्ममें मन लगाया, वे श्री वीरजिनेन्द्र मुझे अपना धर्म देवें ॥१७०॥

इस प्रकार भट्टारक श्रीसकलकीर्ति-विरिचत श्रोवीरवर्धमानचरितमें भगवान्के धर्मोपदेशका वर्णन करनेवाला अठारहवाँ अधिकार पूर्ण हुआ ॥१८॥

# एकोनविंशोऽधिकारः

मोहिनिद्दाघहन्तारं श्रीवीरं ज्ञानमास्करम् । दीपकं विश्वतत्त्वानां वन्दे भन्याञ्जबोधकम् ॥१॥ अथ शान्ते जनक्षोभे दिन्यभाषोपसंहते । त्रिजगद्भन्यमध्यस्थं विश्वाङ्गिबोधनोवतम् ॥२॥ भगवन्तं युदा नत्वा सौधर्मेन्द्रः सुधीर्महान् । भन्त्येति स्तोतुमारेभे स्वसिद्धं गुणवित्तराम् ॥३॥ जगत्सारेगुणवातैर्मन्यसंबोधनोद्भवः । तत्सुतीर्थविहारायोपकाराय च धीमताम् ॥४॥ त्वा जगत्त्रयदक्षेट्यं स्तोष्येऽनन्तगुणार्णवम् । केवलं देव छुद्धचर्यं स्ववचःकायचेतसाम् ॥५॥ त्वामिष्टुवतां यस्मात्त्रिजगन्द्धोसुखादयः । आविर्मवन्ति सर्वाश्च छुद्धयोऽघमलात्ययात् ॥६॥ निश्चित्ययेथाप्यसामग्रीं सकलां त्वत्सुताविमाम् । विशिष्टफळकाल्क्षी को विद्वांस्त्वां स्तोति न प्रभो ॥७॥ स्तुतिः स्तोता महान् स्तुत्यः फलं चेति चतुर्विधा । सामग्री परमा ज्ञेया त्वत्स्तवेऽघविनाशिनी ॥८॥ अर्हतां गुणराशीनां याधातथ्येन कीर्तनम् । क्रियते यद्विचार्शैः सा स्तुतिर्महती शुमा ॥९॥ पक्षपातच्युतो वाग्मो यो गुणागुणतत्त्वित् । आगमज्ञः कवीन्द्रः स स्तोता सद्दृष्टिरुत्तमः ॥१०॥ योऽनन्तदर्शनज्ञानाद्यनन्तगुणवारिधिः । वीतरागो जगन्नाथः स्तुत्यः स परमः सताम् ॥११॥ साक्षायज्ञ परं पुण्यं जायते स्तुतिकारिणाम् । क्रमात् स्तुत्यगुणवातं सकलं तत्स्तुतेः फलम् ॥१२॥

मोहरूपी निद्राके नाशक, विश्वतत्त्वोंके प्रकाशक और भव्यजीवरूपी कमलोंके प्रबोधक ऐसे ज्ञान-भास्कर श्री वीर स्वामीको मैं नमस्कार करता हूँ ॥१॥

अथानन्तर दिन्यध्वनिके उपसंहार होनेपर तथा मनुष्योंका कोलाहल शान्त होनेपर महान् विद्वान् एवं गुणवेत्ता सौधर्मेन्द्रने तीन लोकके जीवोंके मध्यमें स्थित और समस्त प्राणियोंके सम्बोधन करनेमें उद्यत श्री वीर भगवान्को हर्षसे नमस्कार कर अपने गुणोंकी सिद्धिके लिए, बुद्धिमानोंके उपकारके लिए और यहाँपर धर्मतीर्थ प्रवर्तनार्थ विहार करनेके लिए जगन्में सारभृत, भन्योंका सम्बोधन करनेवाले गुणसमृहके कीर्तनसे इस प्रकार स्तुति करना प्रारम्भ किया।।२-४॥

हे देव, मैं केवल अपने मन-वचन-कायको शुद्धिके लिए तीन लोकके दक्ष पुरुषोंके द्वारा पूज्य और अनन्त गुणोंके सागर ऐसे आपकी स्तुति करता हूँ। क्योंकि आपकी स्तुति करनेवाले जीवोंके पापमलके विनाशसे सर्वप्रकारकी शुद्धियाँ और तीन लोककी लक्ष्मी सुख आदिक सम्पदाएँ स्वयं ही प्रकट होते हैं। ऐसा निश्चय कर हे प्रभो, आपकी स्तुति करनेके लिए यह सर्व योग्य सामग्री पाकर विशिष्ट फलका इच्छुक कौन विद्वान आपकी स्तुति करनेके लिए यह सर्व योग्य सामग्री पाकर विशिष्ट फलका इच्छुक कौन विद्वान आपकी स्तुति करनेवाला) महान स्तुत्य (स्तुति करनेके योग्य पुरुष) और स्तुतिका फल; यह चार प्रकारकी पापविनाशिनी उत्तम सामग्री झातव्य है।।८॥ गुणोंकी राशिवाले अर्हन्तोंके गुणोंका जो विचारशील पुरुषोंके द्वारा यथार्थरूपसे कीर्तन किया जाता है, वह महाशुभ स्तुति कही जाती है।।१॥ जो पक्षपातसे रहित, गुण-अवगुणरूप तत्त्वोंका वेत्ता, आगमझ, कवीन्द्र, सम्यग्दृष्टि वाग्मी (गुणवर्णन करनेवाल) पुरुष है, वह उत्तम स्तोता कहलाता है।।१०॥ जो अनन्त झान-दर्शन आदि अनन्त गुणोंका समुद्र है, वीतराग है, जगन्का नाथ है, वह परम पुरुष ही सज्जनोंका स्तुत्य माना गया है।।११॥ स्तुतिका साक्षात् फल स्तुति करनेवाले मनुष्योंको परम पुण्यका ग्राप्त होना है और परम्परा फल कमसे स्तुत्य देवसे सर्व गुण-समृहका प्राप्त परम पुण्यका ग्राप्त होना है और परम्परा फल कमसे स्तुत्य देवसे सर्व गुण-समृहका प्राप्त

# १९.२६ ] एकोनविंशोऽधिकारः

इत्यासाचेह सामग्री त्वामहं स्तोतुमुचतः । देवाच मां पुनीहि त्वं दृष्ट्या प्रसन्नया मुद्दे ॥१६॥ अच नाथ भवद्वाक्यां पुनिर्मिध्यातमोऽखिलम् । भिन्नं ननाश भव्यानामन्तःस्थं भान्वगोचरम् ॥१४॥ त्वद्वचोऽसिप्रहारेण भग्नो मोहारिरीश भोः । सगणं त्वां विहायाश्रितो मनोऽक्षजडात्मनाम् ॥१४॥ त्वद्भनेदेशनावज्रवातेन प्रहतः स्मरः । देवाच मरणावस्थां प्राप संहाक्षतस्करैः ॥१६॥ नाथ त्वत्केवलज्ञानचन्द्रोदयेन धीमताम् । दृष्ट्यादिरबदाताच ववृधे धर्मवारिधः ॥१७॥ भगवन्नच पापारिक्षिजगद्दुःखदायकः । मवद्धर्मीपदेशायुधेन याति क्षयं सताम् ॥१८॥ त्वत्ते नाथाच संप्राप्य दृग्वत्ताचाः पराः श्रियः । केचिन्मुक्तिपथे भव्या व्यवन्त्यनन्तशर्मणे ॥१९॥ त्वत्रयतपोवाणान् केचिदासाच मुक्तये । ईशाच भवतो व्वन्ति कर्मारातींश्रिशातान् ॥२०॥ त्वं जगत्त्रयभव्येभयो दातासि प्रत्यहं प्रभो । सम्यग्दृश्चानचारित्रधर्मचिन्तामणीन् परान् ॥२१॥ चिन्तितार्थप्रदान् सारानन्ध्यान् सुखसागरान् । अतः करस्वत्समो लोके महादाता महाधनी ॥२२॥ स्वामिन्नच जगत्वय्व मेहिनिद्वास्त्वेतनम् । त्वद्ध्वनीनोदयाद्वुद्धं सुसीरियतमिवासवत् ॥२३॥ विभो भवत्यसादेन सन्तस्त्वचरणाश्रिताः । यान्ति सर्वार्थसिद्धं च दिवं केचित्यरं पदम् ॥२४॥ वयीप सकलः संघः पद्यस्थि सुरै: समम् । सज्ञीऽभूत्वत्रिता इन्तं कर्मसंतानमञ्जसा ॥२५॥ वयीप सकलः संघः पद्यस्थ सुरै: समम् । सज्ञीऽभूत्वत्रिता इन्तं कर्मसंतानमञ्जसा ॥२५॥

होना है ॥१२॥ इस प्रकार यहाँपर स्तुतिकी उत्तम साममीको पाकर हे देव, मैं आपकी स्तुति करनेके लिए उद्यत हुआ हूँ । हे भगवन, प्रसन्न दृष्टिसे आप आज मुझे पवित्र करें ॥१३॥ इस प्रकार प्रस्तावना करके इन्द्र स्तुति करना प्रारम्भ करता है—

तथा मवद्विहारेणात्रार्येखण्डोद्भवा विदः । विज्ञाय विश्वतत्त्वानि हुनिष्यन्त्यघसंचयम् ॥२६॥

हे नाथ, आज आपके वचनरूप किरणोंके द्वारा भव्यजीवोंके अन्तरंगमें स्थित और सूर्यके अगोचर ऐसा समस्त मिथ्यान्धकार नष्ट हो गया है।।१४।। हे भगवन, आपके वचनरूप तलवारके प्रहारसे मोहरूपी शत्रु विनष्ट हो गया है, इसीसे वह सकलगण-सहित आपको छोड़कर इन्द्रिय और मनके विषयोंमें निमग्न जड़ात्माओंके आश्रयको प्राप्त हुआ है ॥१५॥ हे देव, आपके धर्मदेशनारूपी वज्रके प्रहारसे आहत हुआ कामदेव आज अपने इन्द्रिय-चोरोंके साथ मरण अवस्थाको प्राप्त हुआ है ॥१६॥ हे नाथ, आपके केवलज्ञानरूप चन्द्रके उदयसे बुद्धिमानोंको सम्यग्दर्शनादि रत्नोंका दाता धर्मरूपी समुद्र बुद्धिको प्राप्त हुआ है।।१७॥ हे भगवन् , आज तीन लोकको दुःख देनेवाला भव्योंका पापरूपी शत्र् आपके धर्मोपदेशरूपी आयुधसे क्षयको प्राप्त हुआ है ॥१८॥ हे नाथ, आज आपसे सम्यग्दर्शन, सम्यक्चारित्र आदि उत्तम लक्ष्मीको पाकरके कितने ही भन्यजीव अनन्त सुखकी प्राप्तिके लिए सुक्तिमार्गपर चल रहे हैं।।१९।। हे ईश, आपसे रत्नत्रय और तपरूपी बाणोंको पाकरके कितने ही भव्य जीव आज मुक्ति पानेके छिए चिरकारुसे साथमें आये ( रुगे ) हुए कर्मरूपी शत्रुओंको मार रहे हैं ॥२०॥ हे प्रभो, आप महान्-महान् दाता हैं, क्योंकि तीन लोकके भव्य जीवोंको प्रतिदिन सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र धर्मरूप उत्तम चिन्तामणिरत्न देते हैं।।२१।। वे धर्मरत्न चिन्तित पदार्थोंको देनेवाले हैं, सारभूत हैं, अनमोल हैं और सुखके सागर हैं। अतः लोकमें आपके समान कौन महान् दाता और महाधनी है ॥२२॥ हे स्वामिन् , आज मोहनिद्रासे नष्ट चेतना-शक्तिवाला यह जगत् आपके ध्वनिरूप सूर्यके उदयसे प्रबुद्ध होकर सोनेसे उठे हुएके समान प्रतीत हो रहा है।।२३॥ हे विभो, आपके प्रसादसे आपके चरणोंका आश्रय छेनेवाछे छोगोंमें-से कितने ही स्वर्गको, कितने ही सर्वार्थसिद्धिको और कितने ही परम पद मोक्षको जा रहे हैं ॥२४॥ जिस प्रकार पश्ओं और देवोंके साथ यह सर्व चतुर्विध संघ आपकी वाणोसे कर्म सन्तानका घात करनेके निश्चयसे सज्जित हुआ है, उसी प्रकार आपके विहारसे इस आर्यखण्ड-में उत्पन्न हुए अन्य ज्ञानी जन भी सर्व तत्त्वोंको जानकर अपने पापोंके संचयका घात करेंगे

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १९,२७-

॥२५-२६॥ आपके तीर्थ विहारसे कितने ही भव्य जीव तपरूप खड्गके द्वारा संसारकी स्थिति का घात कर उत्तम सुखके समुद्र ऐसे मोक्षको प्राप्त होंगे ॥२७॥ कितने ही योगीजन चारित्र धारण कर अहमिन्द्र पदको सिद्ध करेंगे और कितने ही जीव आपके सत्यधर्मके उपदेशसे स्वर्गको जायेंगे ॥२८॥ हे ईश, इस लोकमें आपके द्वारा उपदिष्ट सन्मार्गको प्राप्त होकर मोही जीव अपने मोह-शत्रुका घात करेंगे और पापी जीव अपने पापशत्रुका विनाश करेंगे॥२९॥ हे नाथ, भव्यजीवोंको मोक्षरूपी द्वीपान्तर छे जानेके लिए सार्थवाहके समान आप ही दक्ष हैं और इन्द्रिय-कषायरूपी अन्तरंग चोरोंको मारनेके छिए आप ही महाभट हैं ॥३०॥ अत एव हे देव, भन्यजीवोंके अनुग्रहके छिए और मोक्षमार्गकी प्रवृत्तिके छिए धर्मका कारणभूत विहार कीजिए ॥३१॥ हे भगवन्, मिथ्यात्वरूपी दुर्भिक्षसे सूखनेवाले भन्यजीवरूपी धान्योंका धर्मरूप अमृतके सिंचनसे स्वर्ग-मोक्षकी प्राप्तिके लिए हे ईशे, उद्घार कीजिए ॥३२॥ हे देव, जगत्को सन्तापित करनेवाले, दुर्जय मोहशत्रुको पुण्यात्मा जनोंके लिए धर्मोपदेशरूप बाणों-की पंक्तियोंसे आज आप जीतें।।३३॥ क्योंकि देवोंके द्वारा मस्तकपर धारण किया हुआ, मिध्याज्ञानरूप अन्धकारका नाशक, विजयके उद्यमका साधक यह धर्मचक्र सजा हुआ उपस्थित है ॥३४॥ तथा हे नाथ, सन्मार्गका उपदेश देनेके लिए और कुमार्गका निराकरण करनेके छिए यह महान् काल आपके सम्मुख आया है ॥३५॥ अतएव हे देव, इस विषयमें बहुत कहनेसे क्या लाभ है ? अब आप विहार करके इस उत्तम आर्यखण्डमें स्थित भन्य जीवोंको अपनी सद्वाणीसे पवित्र कीजिए ॥३६॥ क्योंकि किसी भी कालमें आपके समान बुद्धिमानोंके कुमार्गरूप घोर अन्यकारका नाशक और स्वर्ग-मोक्षके मार्गका दर्शक अन्य कोई नहीं है।।३७।। अतः हे देव, आपके लिए नमस्कार है, गुणोंके समुद्र आपको नमस्कार है, अनन्तज्ञानी, अनन्त दर्शनी और अनन्त सुखी आपको मेरा नमस्कार है ॥३८॥ अनन्त महा-वीर्यशाली और दिन्य सुमूर्ति आपको नमस्कार है, अद्भवहालक्ष्मीसे विभूषित होकरके भी महाविरागी आपको नमस्कार है ॥३९॥ असंख्य देवांगनाओंसे आवृत होनेपर भी ब्रह्मचारी आपको नमस्कार है। मोहारि शत्रुओंके नाशक होनेपर भी दयाई चित्तवाले आपको नमस्कार है ॥४०॥ कर्मशत्रके विजेता होनेपर भी शान्तरूप आपको नमस्कार है, विश्वके नाथ और १९.५६ ]

# एकोर्नावशोऽधिकारः

२०५

नमः सन्मतये तुभ्यं महावीराय ते नमः। नमो वीराय ते नित्यं मूर्धा देव स्वसिद्धये ॥४२॥ अनेन स्तवसङ्गीनस्कारफलेन च । देव देहि त्वमस्माकं भिक्तमेकां भवे भवे ॥४३॥ तय पादाम्बुजे सम्यग्दृक्विद्वृत्तादिप्विंकाम् । नान्यद्वहुतरं किंचित्त्वां प्रार्थयाम एव हि ॥४४॥ यतः सैवात्र भिक्तनेऽमुत्र नृनं फिल्यति । त्रिज्ञगत्सारशर्माणि मनोऽमीष्टफलानि च ॥४४॥ इति शक्तोफितः प्वं जगत्संवोधनोद्यतः । पुनः प्रार्थनयास्यासौ तीर्थकृत्कर्मपाकतः ॥४६॥ तरां स्थापियतुं मन्यानमुक्तमार्गे अमातिगे । निहत्याखिलदुर्मागांनुद्ययौ त्रिजगद्गुरः ॥४७॥ ततोऽसौ मगवान् देवैर्वाज्यमानः सुचामरैः । वृतो गणैद्विष्ट्भेदैः सितल्वत्रत्रयाङ्कितः ॥४८॥ परीतः परया भूत्या ध्वनत्सु वाद्यकोटिषु । विहारं कर्तुमारेभे विश्वसंबोधहेतवे ॥४९॥ तदा पटहत्त्र्याणां द्धवनुः कोटयस्तराम् । आसीदुद्धं चलद्विनंभरक्रप्रचजपङ्क्तिः ॥"०॥ जय मोहं जगच्छुतं नन्देश भुवनत्रये । घोषयन्तोऽमरा इत्थं परितस्तं विनिर्वयुः ॥५१॥ देवोऽसौ विहरत्येवमनुयातः सुरासुरैः । अनिच्छापूर्विकां वृत्तिमास्कन्दिक्तयं भानुमान् ॥५२॥ सर्वत्रास्थानतो दिश्च सर्वासु जायतेऽर्हतः । शतयोजनमात्रं च सुमिक्षमीतिवर्जनम् ॥ १३॥ विश्वमन्योपकारार्थं वजत्येष नमोऽङ्गो । नानादेशादिपुर्वादीन् धर्मचक्रपुरःसरः ॥५४॥ विभोः साम्यप्रमावेण क्र्रैः सिहादिजातिभिः । बाधो न वर्तते जानु सृगादोनां मयादि च ॥५५॥ नोकर्माहारपुष्टस्यानन्तसुखमागिनः । भुक्तिनं वीतरागस्य विद्यवे घातिघातनात् ॥५६॥

मुक्तिक्षीके बल्लभ ( प्रिय ) आपको नमस्कार है ॥४१॥ हे सन्मित, आपको मेरा नमस्कार है, हे महाबीर, आपको मेरा नमस्कार है और हे बीर प्रभो, हे देव, आत्म-सिद्धिके लिए आपको मेरा मस्तक झुकाकर नित्य नमस्कार है। ॥४२॥ हे देव, इस स्तवन, सद्भक्ति और नमस्कार के फल्ले आप हमें भव-भवमें सम्यग्दर्शन झान-चारित्रादिपूर्वक अपने चरण-कमलोंमें एकमात्र भक्तिको ही दीजिए। हे भगवन्, हम इसके सिवाय और अधिक कुल भी नहीं चाहते हैं। क्योंकि वह एक भक्ति ही हमारे इस लोकमें और परलोकमें निश्चयसे तीन लोकमें सारभूत सुखोंको और मनोवांछित सर्व फल्लोंको देगी॥४३-४५॥ इस प्रकार इन्द्रके निवेदन करनेसे भी पहले भगवान् जगत्के सम्बोधन करनेके लिए उद्यत थे, किन्तु फिर भी इन्द्रकी प्रार्थनासे और तीर्थंकर प्रकृतिके विपाकसे वे त्रिजगद्गुर भन्य जीवोंको समस्त दुर्मागोंसे हटाकर और अमरहित मुक्तिमार्गपर स्थापित करनेके लिए उद्यत हुए॥४६-४५॥

अथानन्तर देवोंके द्वारा उत्तम चँचरोंसे वीज्यमान, द्वादश गणोंसे आदृत, श्वेत तीन छत्रोंसे शोभित और उत्कृष्ट विभूतिसे विभूषित भगवान्ने करोड़ों बाजोंके बजनेपर संसारको सम्बोधनके लिए विहार करना प्रारम्भ किया ॥४८-४९॥ उस समय करोड़ों पटह (होल) और तृयों (तुरई) के बजनेपर तथा चलते हुए देवोंसे तथा छत्र-ध्वजा आदिकी पंक्तियोंसे आकाश व्याप्त हो गया ॥५०॥ हे ईश, जगत्के जीवोंके शतुभूत मोहको जीतनेवाले आपको जय हो, आप आनन्दको प्राप्त हों, इस प्रकारसे जय, नन्द आदि शब्दोंकी तीन लोकमें घोषणा करते हुए देवगण भगवान्को सर्व ओरसे घेरकर निकले ॥५१॥ सुर और असुर देवगण जिनके अनुगामी हैं ऐसे श्री वीर जिनन्द्र अनिच्छापूर्वक गतिको प्राप्त होते हुए सूर्यके समान विहार करने लगे ॥५२॥ विहार करते समय सर्वत्र भगवान्के अवस्थानसे सर्व दिशाओंमें सो योजन तक सभी ईति-भीतियोंसे रहित सुभिक्ष (सुकाल) रहता है ॥५३॥ धर्मचक्र जिनके आगे चल रहा है, ऐसे वीर प्रभुने संसारके भन्य जीवोंके उपकारके लिए गगनांगणमें चलते हुए अनेक देश, पर्वत और नगरादिमें विहार किया ॥५४॥ वीर प्रभुके साम्य भावके प्रभावसे कृर जातिवाले सिंहादिके द्वारा मृगादिके कदाचित् भी बाधा और भयादि नहीं होता था ॥५५॥ घातिकमोंके विनाशसे विशिष्ट नोकर्मक्ष अहारसे पृष्ट और अनन्त सुखके होता था ॥५५॥ घातिकमोंके विनाशसे विशिष्ट नोकर्मक्ष अहारसे पृष्ट और अनन्त सुखके

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १९.५७-

शक्रादिवेष्टितस्यास्यासातोदयातिमन्दतः । अनन्तचतुराद्ध्यस्य नोपसर्गो नरादिजः ॥५७॥ चतुर्मुखरचतुर्दिक्षु दृश्यते त्रिजगदगुरः । गणेद्वादिश्वासः सर्वसमायां किल सन्मुखः ॥५८॥ दुर्घातिकर्मनाशेन केवलज्ञानचक्षुषः । स्वामित्वं विश्वविद्यानामासीद्विश्वार्थदश्कम् ॥५८॥ न छाया दिन्यदेहस्य जात्त्र्मेषो न नेत्रयोः । वृद्धिनं नखकेशानां जगन्नाथस्य जायते ॥६०॥ अनन्यविषया एते दश्चेवातिशया विमोः । प्रादुरासन् स्वयं दिन्याश्चतुर्वात्यरिघातनात् ॥६९॥ सर्वार्थमार्गाभाषा सर्वाङ्मश्वनिस्यरेघातनात् ॥६९॥ सर्वार्थमार्गाभाषा सर्वाङ्मश्वनिसंभवा । सर्वाक्षरदिन्याङ्गी समस्ताक्षरिनरूपिका ॥६२॥ सर्वानन्दकरा पुंसां सर्वसंदेहनाशिनी । विमोरस्ति द्विधाधमंविश्वतत्त्वार्थसूचिका ॥६२॥ सर्वर्तुकल्खुल्यादीनं जातिकारणवैरिणाम् । जायते परमा मैत्री वन्धूनामिव सद्गुरोः ॥६४॥ सर्वर्तुकल्खुल्यादीन् फलन्त तरवोऽखिलाः । दर्शयन्त इवात्यन्तं कलं सुतपसां प्रमोः ॥६५॥ आस्थानमण्डले चास्य धर्मराजस्य सर्वतः । मही रत्नायी दिच्याभवदादर्शसनिमा ॥६६॥ वजनतं त्रिजगन्नाथं जगत्संबोधनोद्यतम् । प्राणिशर्माकरोऽन्वेति सुगन्धिः शिशिरो मरुत् ॥६७॥ विमोध्यानमहानन्दादानन्दो धर्मशर्मकृत् । जायते परमः पुंसां सर्वदा शोकिनामि ॥६८॥ मरुत्सुरः समास्थानाचृणकोटादिवर्जितम् । योजनान्तरभूमागं गुरोः क्रयन्मनोहरम् ॥६९॥ स्तनिताख्योऽमरो मक्त्या विद्यनालादिभूषिताम् । गन्धोदकमर्यी वृष्टि कुरुते परितो जिनम् ॥७०॥ दिन्यकेसर-पत्राणि हेमरक्षमयान्यपि । महादीप्राणि पद्यानि सप्त सप्तप्रमाणि च ॥७९॥

भोक्ता वीतरागी भगवान्के असाता कर्मके अति मन्द उद्य होनेसे कवलाहाररूप भोजन नहीं होता है तथा इन्द्रादिसे वेष्टित और अनन्तचतुष्टयके धारक भगवान्के मनुष्यादि कृत उपसर्ग भी नहीं होता है।।५६-५७। समवशरणमें तथा विहार करते समय सर्वत्र होनेवाली ज्याख्यानसभाओंमें द्वादश गणोंके द्वारा त्रिजगदुगुरु चारों दिशाओंमें चार मुखवाछे दिखाई देते हैं।।५८।। दृष्ट घातिकमोंके विनाशसे केवछज्ञाननेत्रवाछे भगवान्के समस्त विद्याओंका विश्वार्थदर्शक स्वामित्व प्राप्त हो गया था।।५९॥ तीर्थंकरके दिन्यदेहकी छाया नहीं पड़ती है, उनके नेत्रोंकी कभी भी पलकें नहीं झपकती हैं और न उस त्रिलोकी-नाथके नख और केशोंकी बुद्धि ही होती है ॥६०॥ इस प्रकार अन्य साधारण जनोंमें नहीं पाये जानेवाले ये दशों दिन्य अतिशय चार घातिकर्मीं के नाशसे प्रभुके स्वयं ही प्रकट हो गये थे ।।६१।। तीर्थंकर प्रभुकी भाषा सर्वार्ध-मागधी थी जो कि सर्वाङ्गसे उत्पन्न हुई ध्वनिस्वरूप थी। वह सर्व अक्षररूप दिव्य अंगवाली, समस्त अक्षरोंकी निरूपक, सर्वको आनन्द करने-वाली, पुरुषोंके सर्व सन्देहोंका नाश करनेवाली, दोनों प्रकारके धर्म और समस्त तत्त्वार्थको प्रकट करनेवाली थी ।।६२-६३।। सद्गुरुके प्रभावसे कृष्ण सर्प और नकुल आदि जाति स्वभावके कारण वैर पाले जीवोंके बन्धुओंके समान परम मित्रता हो जाती है ॥६४॥ प्रभुके प्रभावसे सभी बृक्ष सबे ऋतुओं के फल-पूज्पादिको प्रभके उत्तम तपोंका अति महान फल दिखलाते हुएके समान फूलने फलने लगे ॥६५॥ इस धर्म सम्राटके सभामण्डलमें पृथ्वी सर्व ओर दुर्पणके समान निर्मेळ दिव्य रत्नमयी हो गयी ॥६६॥ जगतुको सम्बोधन करनेमें उद्यत और विहार करते हुए त्रिलोकीनाथके सर्व ओर सर्व प्राणियोंको सुख करनेवाला शीतल मन्द सुगन्धि बाला पवन बहुने लगता है ॥६७॥ तीर्थंकर प्रभुके ध्यान-जनित महान् आनन्दसे सर्वदा शोकमुक्त पुरुषोंके भी धर्म और सुखका करनेवाला आनन्द प्राप्त होता है ॥६८॥ पवन-कुमारदेव त्रिजगद्गुरुके सभास्थानसे एक योजनके अन्तर्गत भूमिभागको तृण, कंटक और कीड़े आदिसे रहित एवं मनोहर कर देते हैं ॥६९॥ मेघकुमार नामक देव भक्तिसे विद्युन्माला आदिसे युक्त गन्धोदकमयी वर्षा जिनभगवान्के सर्व ओर करते हैं।।७०।। प्रमुके गमन करते समय उनके चरण-कमछोंके नीचे, आगे और पीछे सात-सात संख्याके प्रमाण-युक्त,

#### १९.८६]

### एकोनविंशोऽधिकारः

२०७

द्विद्विपञ्चाक्कमानानि देवाः संचारयन्ति वे । पदाञ्जयोः पुरः पृष्ठेऽघोभागे वजतः प्रभोः ॥७२॥ विद्यानि विश्वसंतर्पकाण्यपि । सर्वतुंफलनम्राणि भान्त्यस्य निकटे सुरैः ॥७३॥ निमंलस्य जिनेन्द्रस्यात्थाने सर्वा दिशोऽमलाः । व्योक्षा समं विराजन्ते पापान्युक्ता इवामरैः ॥७४॥ तीर्थकतुंः सुयात्राये चतुर्णिकायनिर्जराः । कुर्वन्त्याह्वाननं नित्वमिन्द्रादेशात्परस्परम् ॥७५॥ स्फुरद्रव्वमयं दीप्रं सहस्वारं वजेत् पुरः । वजतोऽस्य हतध्वानतं धर्मचकं सुरावृतम् ॥७६॥ आदृश्वप्रमुखा अष्टौ मक्कल्द्वयसंपदः । विश्वमाङ्गल्यकर्तुर्मुद्रा ढौकयन्ति नाकिनः ॥७६॥ आदृश्वप्रमुखा अष्टौ मक्कल्द्वयसंपदः । विश्वमाङ्गल्यकर्तुर्मुद्रा ढौकयन्ति नाकिनः ॥७६॥ महतोऽतिशयोतित्रयौर्वव्यमुक्ष्वपुर्वेश । महाविशायिनो मन्यासाधारणान् जगत्सताम् ॥७८॥ इत्येषोऽतिशयौदिव्येशुर्विशस्प्रमाणकैः । प्रातिहार्याष्टकैः संज्ञानाद्यनन्त्वतुष्टयैः ॥७९॥ अन्यैरन्तातिगीदिव्येशुर्णेश्वालंकृतः प्रभुः । नानादेशपुरश्रामखेटान् वै विहरन् क्रमात् ॥८०॥ धर्मोपदेशपीयूषैः प्रीणयन् सज्जनान् बहून् । सुक्तिमार्गे सतोऽनेकान् स्थापयंस्तस्वद्वर्शनैः ॥८९॥ सम्यव्यवज्ञानचारित्रतपोदीक्षामहामणीन् । समीहितान् ददन्तिस्यं मुक्तेमार्गं व्यक्तं प्रकाशयन् ॥८२॥ सम्यव्यवज्ञानचारित्रतपोदीक्षामहामणीन् । समीहितान् ददन्तिस्यं भक्तेमगं व्यक्तं प्रकाशयन् ॥८३॥ संधेदेवैकृतो राजगृहाद्वाह्यस्थितस्य च । विपुलाचलतुङ्गस्योपरि धर्माधिपोऽगमत् ॥८४॥ तद्मामं परिज्ञाय वनपालसुखाद् दुतम् । श्रेणिको भूपतिर्मक्त्या पुत्रक्षोमव्यवन्धुभिः ॥८५॥ सहागस्य सुद्रा भक्त्या विः परीत्य जगदगुरम् । ननाम शिरसा ग्रुद्धयै मक्तिमार्वज्ञोकतः ॥८६॥

दिव्य केसर और पत्रवाले सुवर्ण और रत्नमयी महा दीप्तिमान कमलोंको विछाते हुए चलते / हैं ॥७१-७२॥ भगवान्के निकटवर्ती क्षेत्रोंमें संसारको तृप्त करनेवाले ब्रीहि आदि सर्वे प्रकारके धान्य और सर्व ऋतुओं के फलोंसे नम्र वृक्ष देवों के द्वारा शोभाको प्राप्त होते हैं।।७३॥ कर्म-मलसे रहित जिनेन्द्रके सभास्थानमें आकाशके साथ सर्व दिशाएँ देवोंके द्वारा निर्मल होती हुई शोभित होती हैं, जो पापसे मुक्त हुई के समान; प्रतीत होती हैं ॥७४॥ तीर्थंकर प्रमुकी विहारयात्रामें साथ चलनेके लिए चतुर्णिकायके देव इन्द्रके आदेशसे परस्पर बुलाते हैं ॥७५॥ तीर्थंकर प्रभुके चलते समय चमकते हुए रत्नोंसे निर्मित, दीप्तियुक्त, एक हजार आरेवाला, अन्धकारका नाशक और देवोंसे वेष्टित धर्मचक्र आगे आगे चलता है ॥७६॥ विश्वके मंगल करनेवाले भगवान्के विहारकालमें देव लोग दर्पण आदि आठ मंगल द्रव्यरूप सम्पदाको हर्षके साथ लेकर आगे-आगे चलते हैं।।७७॥ इन महान् चौदह अतिशयोंको, जो कि जगत्के अन्य सामान्य लोगोंके लिए असाधारण हैं, महान् अतिशयशाली देव भक्तिसे सम्पन्न करते हैं ।।७८।। इस प्रकार इन चौंतीस दिव्य अतिशयोंसे, आठ प्रातिहार्योंसे, सद्ज्ञानादि अनन्त-चतृष्ट्यसे एवं अन्य अनन्त दिव्य गुणोंसे अलंकृत बीरप्रभुने अनेक देश-पुर-प्राम खेटोंमें क्रमसे विहार करते हुए, धर्मीपदेशरूपी अमृतके द्वारा सज्जनोंको तृप्त करते, बहुतोंको मुक्ति-मार्गमें स्थापित करते, अनेकोंका तत्त्व-दर्शनरूप वचनिकरणोंसे मिथ्याज्ञानरूप कुमार्गके गाढ अन्धकारको हरते, मुक्तिका मार्ग स्पष्ट रूपसे प्रकाशित करते, भव्य जीवोंके लिए कल्पवृक्षके समान सम्यक्त्व ज्ञान-चारित्र-तप और दीक्ष।रूपी मनोवांछित महामणियोंको नित्य देते हुए चतुर्विध संघ और देवोंसे आवृत और धर्मके स्वामी ऐसे श्री वीरजिनेन्द्र राजगृहके बाहर स्थित विपुटाचलके उन्नत शिखरके ऊपर आये ॥७९-८४॥

वीर प्रभुका वनपालके मुखसे आगमन सुनकर राजा श्रेणिकने भिक्तपूर्वक पुत्र-स्नी-बन्धु अनेक भन्यजनोंके साथ आकर, हिंपत हो जगद्-गुरुको भिक्तसे तीन प्रदक्षिणा देकर नमस्कार किया। तत्पश्चात् आत्म-शुद्धिके लिए भिक्तमारके वर्शगत होकर आठ भेदरूप महा-द्रव्योंसे जिनेन्द्रदेवोंकी पूजा कर और पुनः नमस्कार-कर अति भिक्तसे उनकी स्तुति करनेके लिए उद्यत हुआ।।८५-८७। श्रेणिकने कहा—हे नाथ, आज हम धन्य हैं, आज हमारा यह

#### श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ १९.८७-

ततोऽभ्यच्यं जिनेन्द्राङ्घी सोऽष्टभेदैर्महार्चनैः । पुनर्नस्वातिभक्त्येति तस्तवं कर्तुमुद्ययौ ॥८७॥ अद्य नाथ वयं घन्याः सफलं नोऽद्य जीवितम् । मर्त्यंजन्म च यस्मात्त्वं प्राप्तोऽस्माभिर्जगदगुरुः ॥४८॥ अद्य में सफले नेन्ने भवत्पादाम्बजेक्षणात् । सार्थकं च शिरो देव प्रणामास्वत्कमाञ्जयो: ॥८९॥ धन्यो मम करौ स्वामित्रद्य ते चरणार्चनात् । यात्रया च क्रमौ वाणी सार्थिका स्तवनेन च ॥९०॥ अद्य मेऽभूनमनः पूर्व स्वद्ध्यानगुणचिन्तनात् । गात्रं ग्रुश्रुवया सर्वे दुरितारिर्ननाश च ॥९१॥ संसारसागरोऽपारइच्छकाभोऽद्य मासते । त्वां पोतसममासाद्य नाथ मे कि मयं ततः ॥९२॥ इति स्तुरवा जगन्नाथं मुहुर्नस्वा मुदान्वितः । सद्धर्मश्रावणायासौ नरकोष्ठे ह्यपाविद्यात् ॥९३॥ तत्रासीनो नृपो मक्त्या शुश्राव ध्वनिना गुरोः । धर्म यतिगृहस्थानां तत्त्वानि सक्लानि च ॥९४॥ पुराणानि जिनेशानां पुण्यपापफकानि च । लक्षणानि सुधर्मस्य क्षमादीनि वतानि च ॥९५॥ ततः श्रीगौतमं नत्वा प्राक्षीदिति महीपतिः । भगवन् मद्द्यां कृत्वा प्रागुजनमानि ममादिश ॥९६॥ तच्छुरवेति गणेशोऽवादीत्तं प्रति परार्थकृत् । श्वणु धीमन् प्रवक्ष्ये ते वृत्तकं त्रिमवाश्रितम् ॥९७॥ इह जम्बूमति द्वीपे विन्ध्याद्रौ कुटवाह्नये । वने खदिरसाराख्यः किरातो मदकोऽवसत् ॥९८॥ सोऽन्यदा वीक्ष्य पुण्येन समाधिगुप्तयोगिनम् । विश्वजन्तुहितोद्यक्तं शिरसा प्राणमत्सुधीः ॥९९॥ धर्मेलाभोऽस्तु ते भद्र ह्याशीर्वादं स इत्यदात् । तदाकर्ण्यं किरातोऽसावित्यपुच्छन्मुनीश्वरम् ॥१००॥ स धर्मः कीदृशो नाथ कि कृत्यं तेन देहिनाम् । किमस्य कारणं कोऽत्र काम एतन्ममादिश ॥१०॥। तच्छुत्वोवाच योगीति त्यागो यः क्रियते बुधैः । मधुमांससुरादीनां स धर्मी वधदूरमः ॥१०२॥

जीवन और मनुष्य जन्म पाना सफल हो गया, क्योंकि हमें आप-जैसे जगद्-गुरु प्राप्त हुए हैं।।८८।। आपके चरण-कमलोंके देखनेसे आज हमारे ये दोनों नेत्र सफल हो गये हैं, आपके चरण-कमलोंको प्रणाम करनेसे हे देव, हमारा यह सिर सार्थक हो गया है। हे स्वामिन, आज आपके चरणोंकी पूजासे मेरे दोनों हाथ धन्य हो गये हैं, आपकी दर्शन-यात्रासे हमारे दोनों पैर कृतकृत्य हो गये हैं और आपके स्तवनसे हमारी वाणी सार्थक हो गयी है ॥८९-९०॥ आज मेरा मन आपका ध्यान करने और गुणोंके चिन्तनसे पवित्र हो गया, आपकी सेवा-शश्रुषासे सारा शरीर पवित्र हो गया और हमारे पापरूपी शत्रुका नाश हो गया है ॥९१॥ हे नाथ, आप जैसे जहाजको पा करके यह अपार संसार-सागर चुल्लू-भर जलके समान प्रति-भासित हो रहा है। इसलिए अब हमें क्या भय है।।९२।। इस प्रकार जगत्के नाथ वीर प्रमुकी स्तुति कर, पुनः हर्षसे संयुक्त हो नमस्कार कर उत्तम धर्मको सुननेके लिए मनुष्योंके कोठेमें जा बैठा।।९३॥ वहाँपर बैठे हुए राजाने भक्तिसे जगद्-गुरुकी दिव्यध्वनिके द्वारा मुनि और गृहस्थोंका धर्म, सर्व तत्त्व, जिनेन्द्रोंके पुराण, पुण्य-पापके फल, सुधर्मके क्षमादिक लक्षण, और अहिंसादि ब्रतोंको सुना ॥९४-९५॥ तत्पश्चात् श्रेणिक राजाने श्रीगीतम प्रभुको नमस्कार कर पूछा-हे भगवन् , मेरे ऊपर दया करके मेरे पूर्वजन्मोंको कहिए ॥९६॥ श्रेणिकके प्रइनको सुनकर परोपकारी श्री गौतमगणधर बोटे—हे श्रीमन् , मैं तेरे तीन भवसे सम्बन्ध रखनेवाले वृत्तान्तको कहता हूँ सो तू सुन ॥९०॥

इसी जम्बृद्वीपमें विन्ध्याचल पर कुटब नामक वनमें एक खदिरसार नामका भला भील रहता था ॥९८॥ उस बुद्धिमान्ने किसी समय पुण्योदयसे सर्व प्राणियोंके हित करनेमें उद्यत समाधिगुप्त योगीको देखकर प्रणाम किया ॥९९॥ उन्होंने 'हे भद्र, तुझे धर्मलाभ हो' यह आशीर्वाद दिया। यह सुनकर उस भीलने मुनीश्वरसे पूला—हे नाथ, वह धर्म कैसा है, उससे प्रणियोंका क्या कार्य सिद्ध होता है; उसका क्या कारण है और उससे इस लोकमें क्या लाभ है, यह मुझे वतलाइए ॥१००-१०१॥ उसके इन वचनोंको सुनकर योगिराजने कहा—हे भव्य, मधु, मांस और मिद्रा आदिके खान-पानका बुद्धिमानोंके द्वारा त्याग किया जाना

#### १९.११६ ]

### एकोनविंशोऽधिकारः

२०९

तरकृते तु परं पुण्यं पुण्यास्वर्गसुलं महत् । धर्मस्य योऽत्र लामः स्याद्धमंलामः स उच्यते ॥१०३॥ तदाकण्यं जगौ भिल्ल इत्थं तं प्रति भो सुने । नाहं मांससुरादीनां त्यागं कर्तुं क्षमोऽञ्जसा ॥१०४॥ तदाकण्यं जगौ भिल्ल इत्थं तं प्रति भो सुने । नाहं मांससुरादीनां त्यागं कर्तुं क्षमोऽञ्जसा ॥१०४॥ तदाकण्यं स इत्याख्यत्कदाचित्तन्न मिक्षतम् । मया ततो यमी प्राह यद्येवं तिर्हं शर्मणे ॥१०६॥ मद त्यं नियमं तस्य गृहाण भक्षणेऽघुना । नियमेन विना यस्माजातु पुण्यं न घीमताम् ॥१०७॥ सोऽपि तहाक्यमाकण्यं संतुष्टो दीयतां ततम् । इत्युक्त्वाक्षु तदादाय यति नत्वा गृहं ययौ ॥१०८॥ कदाचित्तस्य संजातेऽसाध्ये रोगेऽज्ञुमोदयात् । वैद्यस्तच्छान्तये काकमांसीषधं किलादिशत् ॥१०८॥ तदा तद्वक्षणे दक्षः स्वजनैः शेरितोऽवदत् । स इत्यहो व्रतं त्यक्ता तुर्लंभं मवकोटिमिः ॥११०॥ रस्यन्ते ये शर्वैः प्राणास्तैः किं साध्यं सुधर्मिणाम् । यतो मवे भवे प्राणाः स्युः स्यान्त च शुभं व्रतम् ॥ वरं प्राणपरित्यागो व्यनभङ्गान्न जीवितम् । प्राणत्यागाद्वदेस्वगः स्वश्चं च व्रतभङ्गतः ॥११२॥ इति तिन्तयमं श्रुत्वा सारसाख्यपुरात्तदा । आगच्छंस्तत्पुरं स्रवीरस्तन्मिश्चनः शुचा ॥११२॥ महागहनमध्यस्यस्य वटस्याप्यधस्तके । कांचिद्वेवं स्दन्तों संवीक्ष्याप्राक्षीदिति स्पुटम् ॥११४॥ का त्वं वा हेतुना केन रोदिषि वृह्व देवते । तदाकण्यावदत्सदं श्रुणु भद्र वचो मम ॥११५॥ वनयक्षी वसाम्यत्र वनेऽहं व्याधिपीदितः । त्वन्मथुनो गतायुःखदिरसारोऽञ्जुमाच्च यः ॥११६॥

और जीव-हिंसासे दूर रहना धर्म है।।१०२॥ उस धर्मके करने पर उत्तम पुण्य होता है, पुण्य-से महान् स्वर्ग-सुख प्राप्त होता है। ऐसे धर्मका जो लाम (प्राप्ति) यहाँपर हो, वही धर्मलाम कहा जाता है।।१०३॥ यह सुनकर वह भील उनसे इस प्रकार बोला—हे सुनिराज, में मांस-भक्षण और मिंदरा-पान आदिका निश्चित रूपसे त्याग करनेके लिए समर्थ नहीं हूँ।।१०४॥ तब उसका अभिप्राय जानकर मुनिराजने उस भीलसे कहा—क्या तूने पहले कभी काकका मांस खाया, अथवा नहीं, यह मुझे बता।।१०५॥ यह सुनकर वह बोला—मैंने कभी काक मांस नहीं खाया है। तब योगी बोले—यदि ऐसी बात है तो हे भद्र, सुख प्राप्तिके लिए तू अब उसके खानेके त्यागका नियम महण कर। क्योंकि नियमके बिना बुद्धिमानोंको कभी पुण्य प्राप्त नहीं होता है।।१०६-१००॥ वह भील भी मुनिराजके यह बचन सुनकर सन्तुष्ट होकर बोला—'तब मुझे व्रत दीजिए', ऐसा कहकर और उनसे काक-मांस नहीं खानेका शीघ व्रत लेकर और मुनिको नमस्कार कर अपने घर चला गया।।१०८॥

अथानन्तर किसी समय पापके उदयसे उसके असाध्य रोगके उत्पन्न होनेपर वैद्यने उस रोगकी शान्तिके लिए 'काक-मांस औषध है', ऐसा कहा ॥१०९॥ तब काक-मांसके खानेके लिए स्वजनोंसे प्रेरित हुआ वह चतुर भील इस प्रकार बोला—अहो, कोटि भवोंमें बड़ी किंठनतासे प्राप्त वतको लोड़कर जो अज्ञानी अपने प्राणोंकी रक्षा करते हैं, उससे धर्मात्माओं का क्या प्रयोजन साध्य है ? क्योंकि प्राण तो भव-भवमें सुलभ हैं, किन्तु शुभव्रत पाना सुलभ नहीं है ॥११०-१११॥ इसलिए प्राणोंका परित्याग करना उत्तम है, किन्तु व्रत-भंग करके जीवित रहना अच्छा नहीं है । व्रतकी रक्षा करते हुए प्राण-त्यागसे स्वर्ग प्राप्त होगा और व्रत-भंग करनेसे नरक प्राप्त होगा ॥११२॥ (इस प्रकार कहकर उसने औषधरूपमें भी काक-मांसको खाना स्वीकार नहीं किया। रोग उत्तरोत्तर बढ़ने लगा। यह समाचार उसकी ससुराल पहुँचा।) तब उसके इस नियमको सुनकर सूरवीर नामका उसका साला शोकसे पीड़ित होकर अपने सारसपुरसे चला और मार्गमें आते हुए उसने महागहन वनके मध्यमें स्थित वटवृक्षके नीचे रोती हुई किसी देवीको देखकर पूछा—हे देवते, तू कीन है, और किस कारणसे रो रही है ? यह सुनकर वह बोली—हे भद्र, तुम मेरे यह वचन सुनो॥११३-११५॥ मैं वनयक्षी हूँ और इस वनमें रहती हूँ। पापके उदयसे तुम्हारा खिरसार बहनोई व्याधिसे

#### श्री-वीरवर्धंमानचरिते

[ १९.११७-

काकमांसिनवृत्याचपुण्यानमे मिवता पतिः । मांसं मोजियतुं गच्छन् मजनं कर्तुमिच्छिति ॥११७॥ नरके घोरदुःखानां तस्य रवं हि वृथा शठ । अनेन हेतुनायाहं करोमि रोदनं शुचा ॥११८॥ शुखा तदुिक्तमित्याह स हे देवि शुचं रयज । नाहं तिन्यसस्यैय जातु भक्नं करोम्यहम् ॥११०॥ इस्युक्त्वा तां स संतोष्य मङ्क्ष्वासाथ तमातुरम् । परिणामपरीक्षायं तस्येदमधवीद्वचः ॥१२०॥ मित्रामयापनोदार्थं प्रमोक्तव्यमिदं त्वया । सत्यत्र जीवितव्ये भोः सत्युण्यं क्रियते मुद्धः ॥१२०॥ तच्छुत्वा सोऽवदद्धोमान् सुहृत्योक्तमिदं वचः । नोचितं ते जगन्निन्यं स्वभूदं धर्मनाशकृत् ॥१२२॥ अन्तावस्था ममायातो यमतो बृहि संप्रति । किविद्यमीक्षरं येनासुत्रात्मा मे सुखायते ॥१२२॥ अन्तावस्था ममायातो यमतो बृहि संप्रति । किविद्यमीक्षरं येनासुत्रात्मा मे सुखायते ॥१२२॥ तच्छुत्वाथ स संवेगं धर्मे धर्मफले सुधीः । त्यक्त्वा समस्तमांसादीन् जमाहाणुत्रतानि च ॥१२५॥ तच्छुत्वाथ स संवेगं धर्मे धर्मफले सुधीः । त्यक्त्वा समस्तमांसादीन् जमाहाणुत्रतानि च ॥१२५॥ कालान्ते तत्फलेनासौ मुक्त्वा प्राणान् समाधिना । महर्धिकामरो जातः सौधर्मेऽनेकशर्मभाक् ॥१२६॥ सूर्वारस्ततो गच्छन् स्वपुरं तत्र वीक्ष्य ताम् । साइचर्यहद्यो यक्षीमित्यपुच्छद् गिरा स्वयम् ॥१२७॥ देवि मन्मैथुनः किं ते पतिजीतो न वाधुना । साहेदं मे पतिनीसीत्स किन्तु निजीरेऽजिति ॥१२८॥ सर्वधतोत्थपुण्येन कल्पे सौधर्मनामित । महर्धिको गुणाक्योऽस्मद्व्यन्तरत्वपराङ्मुतः ॥१२९॥ तत्र सुक्तं प सौध्यः देवीनिकरसंभवम् । स्वगैलक्षमी स आसाध कुर्वन् पूजां जिनेशिनाम् ॥१३०॥ तदाकण्यं स इत्थं स्वहृद्येऽचिन्तयत्सुधीः । अहो पत्र्य व्यतस्येदं प्रवरं फळमञ्जसा ॥१३९॥

पीड़ित है। वह मरकर काक-मांसकी निवृत्तिसे प्राप्त पुण्यके फलसे मेरा पित होगा। किन्तु हे शठ, काक-मांस खिलानेके लिए जाते हुए तुम उसे नरकमें भेजकर वृथा ही घोर दुःखोंका भाजन बनाना चाहते हो। इस कारण शोकसे आज मैं रोदन कर रही हूँ ॥११६-११८॥ उसकी यह बात सुनकर वह बोळा—हे देवि, तुम शोकको छोड़ो, मैं उसके नियमका कभी भी भंग नहीं करूँगा ॥११९॥

इस प्रकार कहकर और उसे सन्तुष्ट कर वह शीघ्र उस वीमार खिद्रसारके पास आया और उसके पिरणामोंकी परीक्षाके लिए ये बचन बोला ॥१२०॥ हे मित्र, रोगके दूर करनेके लिए तुम्हें यह काक-मांस उपयोगमें लेना चाहिए। अरे, जीवनके रहनेपर यह पुण्य तो फिर भी किया जा सकता है ॥१२२॥ अपने सालेके यह वचन सुनकर वह बुद्धिमान खिद्रसार बोला—हे मित्र, ये लोक-निन्दा, नरक देनेवाले और धर्मके नाशक वचन कहना उचित नहीं है ॥१२२॥ मेरी यह अन्तिम अवस्था आ गयी हैं, अतः इस समय तुम धर्मके कुछ अक्षर बोलो, जिससे कि परलोकमें मेरी यह आत्मा सुखी होवे ॥१२२॥ उसका यह निश्चय जानकर तत्पश्चात् उसने यक्षीका सर्व कथानक और उसके व्रतका फल अतिप्रीतिसे खिद्रसारको बतलाया ॥१२४॥ उसके वचन सुनकर उस सुधी खिद्रसारने धर्म और धर्मके फलमें संवेगको धारण कर और सर्व प्रकारके मांसादिकको लोड़कर अणुव्रतोंको प्रहण कर लिया ॥१२५॥ जीवन-कालके अन्तमें प्राणोंको समाधिसे त्यागकर वह उसके फलसे सौधर्म स्वर्गमें अनेक सुखोंका भोक्ता महर्धिक देव हुआ ॥१२६॥

तत्पश्चात् अपने नगरको जाते हुए सूर्वीरने वनके उसी स्थानपर उस यक्षीको देखकर आश्चर्ययुक्त हृदय होकर उससे स्वयं ही पूछा—हे देवि, मेरा वह बहनोई क्या अब तेरा पित हुआ है, अथवा नहीं हुआ है? वह बोली—वह मेरा पित नहीं हुआ, किन्तु सर्व व्रतोंसे उपार्जित पुण्यसे सौधर्म नामके प्रथम स्वर्गमें हमारी व्यन्तरोंकी क्षुद्रजातिसे पराङ्मुख, उत्कृष्ट जातिका महाऋद्विधारी देव हुआ है।।१२७-१२९।। वहाँपर वह स्वर्गकी लक्ष्मीको पाकर जिनेश्वर देवकी पूजाको करता हुआ देवियोंके समृहसे उत्पन्न हुए परम सुखको भोग रहा है।।१३०।। यक्षीकी यह बात सुनकर वह बुद्धिमान सूरवीर अपने हृदयमें इस प्रकार विचारने

१९.१४५ ]

# एकोनविंशोऽधिकारः

२११

येन व्रतेन लभ्यन्तेऽसुत्रदृश्योऽत्र संपदः । विना तेन न योग्यैका नेतुं कालकला कवित् ॥१६२॥ विचिन्त्येति स गत्वाशु समाधिगुसयोगिनम् । नत्वा सुदाग्रहीद् भन्यो व्रतानि गृहमेधिनाम् ॥१६६॥ स्वर्गास्विद्रसाराङ्गदेवो सुक्त्वा सुखं महत् । स हिसागरपर्यन्तं च्युत्वा पुण्यविपाकतः ॥१६५॥ स्वर्गास्विद्रसाराङ्गदेवो सुक्त्वा सुखं महत् । साहस्यागरपर्यन्तं च्युत्वा पुण्यविपाकतः ॥१६५॥ सृदुः कुणिकभूपस्य श्रीमस्याश्च नृपोत्तमः । जातस्त्वं श्रेणिको नाम्ना भन्यश्रेणिशिवाग्रणोः ॥१६५॥ तत्क्याश्रवणात्प्राप्य तत्त्वे श्रद्धा परा नृपः । जिनेन्द्रधर्मगुर्वादो पुनर्नत्वा पप्रच्छ तम् ॥१६६॥ देव मे महती श्रद्धा विद्यते धर्मकर्मणि । हेतुना केन न स्याच मनाग्वतगुणोऽधुना ॥१६०॥ उवाचेदं ततो योगी धोमंस्त्वं बद्धवानिह । प्रागेव नरकायुष्कं गाढमिथ्यात्वभावतः ॥१६८॥ हिंसादिपञ्चपापाच बह्वारम्भपरिग्रहात् । अतीवविषयासवस्या बौद्धमक्त्या वृषादृते ॥१६०॥ तेन दोषेण ते नास्ति मनाग्वतपरिग्रहः । बद्धदेवायुषो यस्मात्स्वीकृत्वन्ति द्विधा व्रतम् ॥१६०॥ आज्ञाच्यं मार्गसम्यक्त्वं झुपदेशाभिधं ततः । सूत्राह्मयं च बीजाख्यं संक्षेपाख्यं सविस्तरम् ॥१६९॥ अर्थोध्यमवगाढं परमावगाढसंज्ञकम् । दश्चिति सुसम्यक्त्वं सोपानं प्रथमं शिवे ॥१६२॥ सर्वज्ञाज्ञानिमित्तेन पद्मुन्यादिषु या ह्विः । जायते महती तत्स्यादाज्ञासम्यक्त्वगुत्तमम् ॥१४६॥ अत्र निःसङ्गनिक्वणाणपात्रादिलक्षणम् । श्रुत्वा या मोक्षमार्गस्य श्रद्धा तन्मार्गदर्शनम् ॥१४५॥ त्रिपष्टिपुरुपादीनां पुराणश्रवणाच यः । सद्याः स्वाक्षिश्चयोऽत्रेतदुपदेशाख्यदर्शनम् ॥१४५॥।

लगा—अहो, त्रतको शीव्र प्राप्त हुए उत्तम फलको देखो ॥१२१॥ जिस त्रतके द्वारा परलोकमें ऐसी स्वर्ग-सम्पदाएँ प्राप्त होती हैं, उस त्रतके विना मनुष्यको कालकी एक कला भी कभी विताना योग्य नहीं है ॥१२२॥ ऐसा विचार कर और शीव्र ही समाधिगुप्त मुनिराजके पास जाकर, उन्हें नमस्कार कर उस भन्यने गृहस्थोंके व्रतोंको हर्षके साथ ब्रहण कर लिये ॥१२३॥

खदिरसारका जीव वह देव दो सागरोपम काल तक वहाँके महासुखोंको भोगकर और स्वर्गसे च्युत होकर पुण्यके विपाकसे कुणिक राजा और श्रीमती रानीके श्रेणिक नामसे प्रसिद्ध नृपोत्तम और भव्य जीवोंकी पंक्तिमें-से मोक्ष जानेमें अग्रेसर पुत्र हुआ है ॥१३४-१३५॥ अपने पूर्वजन्मकी इस कथाको सुननेसे तत्त्वोंमें जिनेन्द्रदेव, जिनधर्म और जिनगुरु आदिमें परम श्रद्धाको प्राप्त होकर उन्हें नमस्कार कर पुनः पूछा ॥१३६॥ हे देव, धर्मकार्यमें मेरी भारी श्रद्धा है, किन्तु किस कारणसे अभी तक मेरे कोई जरा-सा भी व्रत या गुण घारण करनेका भाव नहीं हो रहा है ॥१३७॥ यह सुनकर गौतम गणधरने कहा—हे सुंघी, तीत्र मिथ्यात्वभावके द्वारा आजसे पूर्व ही तूने इसी जीवनमें हिंसादि पाँचों पापोंके आचरणसे, बहुत आरम्भ और परिग्रहसे, अत्यन्त विषयासक्तिसे और सत्य धर्मके विना बौद्धोंकी भक्तिसे नरकायुको बाँध लिया है, अतः उस दोषसे तेरे रंचमात्र भी व्रतका परिग्रह नहीं है। क्योंकि देवायुको बाँधनेवाले जीव ही मुनि और श्रावकके दो भेदरूप धर्मको स्त्रीकार करते हैं . ॥१३८–१४०॥ (अपने नरकायुका बन्ध सुनकर राजा श्रेणिक मन ही मन विचारने लगा–अहो भगवान्, तब इससे मेरा कैसे छुटकारा होगा ? उसके मनकी यह बात जानकर गौतमने कहा-) संसारसे उद्धार करनेवाला सम्यक्त्व है। वह दश प्रकारका है-१ आज्ञासम्यक्त्व, २ मार्ग सम्यक्त्व, ३ उपदेशसम्यक्त्व, ४ सूत्रसम्यक्त्व, ५ बीजसम्यक्त्व, ६ संक्षेपसम्यक्त्व, ७ विस्तारसम्यक्त्व, ८ अर्थोत्पन्नसम्यक्त्व, ९ अवगाद्सम्यक्त्व और १० परमावगाद्-सम्यक्त्व । यह दश प्रकारका सम्यक्त्व मोक्षरूप प्रासादमें जानेके लिए प्रथम सोपान है ॥१४१-१४२॥ सर्वज्ञदेवकी आज्ञाके निमित्तसे जीवादि छह द्रव्योंमें दृढ़ रुचि या श्रद्धा होती है, वह उत्तम आज्ञासम्यक्त्व है।।१४३।। यहाँ पर परिग्रह-रहित निश्चेष्ठ (वस्त्र-रहित दिगम्बर) और पाणिपात्रभोजी साधु आदिके छक्षणवाछे निर्घन्थ धर्मको मोक्षमार्गकी जो दृढ़ श्रद्धा उत्पन्न होती है, वह मार्ग सम्यक्त्व है ॥१४४॥ तिरेसठ शलाका पुरुष आदि

[ १९.**१**४६**-**

आचाराख्यादिमाङ्गोक्ततपःकियाश्रुतेविंदाम् । प्रादुर्मृता रुचियत्रि स्रुत्रसम्यक्त्वमेव तत् ॥१४६॥ या तु बीजपदादानात्स्द्भार्थश्रवणाद्विः । प्रादुर्मेवति मञ्यानां बीजदर्शनमेव तत् ॥१४७॥ याभुच्छुद्वा पदार्थानां संक्षेपोक्त्यात्र धीमताम् । संक्षेपदर्शनं तद्धि कथ्यते शर्मकारणम् ॥१४८॥ विस्तरोक्त्या पदार्थानां प्रभागनयविस्तरैः । यो निश्चयोऽत्र तत्सारं सम्यक्त्यं विस्तराद्धयम् ॥१४९॥ अवगाह्याङ्गवार्धे च त्यक्त्या वचनविस्तरम् । आदायात्रार्थमात्रं या रुचिस्तदर्थदर्शनम् ॥१५०॥ अङ्गाङ्गवाद्यसङ्गवमावनातोऽत्र या रुचिः । जाता श्लीणकषायस्यावगादं दर्शनं हि तत् ॥१५२॥ केवलावगमालोकिताखिलार्थगता रुचिः । या सम्यक्त्वं परं तत्परमावगादसङ्गकम् ॥१५२॥ दशमेदं जिनेन्द्रोक्तं सम्यक्त्वमिति तत्त्वतः । तेषां मध्ये कियन्तस्ते तद्भेदाः सन्ति भूपते ॥१५३॥ वद्वात्र तीर्थकृत्वम जगदाश्रवं कारणः । समस्तेश्र जगद्वन्यरेन्ते श्लीत्रजगद्गुरोः ॥१५४॥ वद्वात्र तीर्थकृत्वम जगदाश्रवं कारणम् । धृवं रुव्यभामन्ते कर्मपाकेन यास्यसि ॥१५५॥ वर्षकृत् स्रुत्रस्ते वर्षेत्रकृत् ॥१५६॥ सद्वात्र तीर्थकृत्वम चतुर्मिः कालाव्दमानकैः । तस्मानिर्गत्य मन्यस्त्वं महापद्माख्यतीर्थकृत् ॥१५६॥ मविष्यसि न संदेहो धर्मतीर्थप्रवर्तकः । आगाम्युत्सपिणोकाले प्रथमः श्लेमकृत्सताम् ॥१५७॥ तस्मादासन्नमन्यस्त्वं मा भैषीः संस्तरेवतः । अमन्तः प्राणिनोऽनेकवारान् प्राङ्नरकं गताः ॥१५८॥ स्वस्य रक्षप्रभावासिश्रवणाच्छ्रं णिकस्तदा । विषणास्तं पुनर्गत्वयप्रच्छच्छ्रीगणाधिपम् ॥१५८॥ भगवन्मत्यरेऽत्रासिमन् विशाले खुण्यधामनि । मां विनाधोगितं कश्चिदन्यो यास्यति वा न च ॥१६०॥

महामानवोंके पुराणोंको सुननेसे जो आत्म-निश्चय या धर्म-श्रद्धान उत्पन्न होता है, वह लोकमें उपदेशनामक सम्यक्त्व है ॥१४५॥ आचारादि अंगोंमें कही तपत्चरणिकयाके सुननेसे ज्ञानियोंको जो उसमें रुचि उत्पन्न होती है, वह सूत्रसम्यक्तव है ॥१४६॥ बीजपदोंको महण करनेसे और उनके सूक्ष्म अर्थके सुननेसे भव्यजीवोंके जो तत्त्वार्थमें रुचि उत्पन्न होती है, वह बीज सम्यक्त्व है ॥१४७॥ जीवादि पदार्थींके संक्षेप कथनको सुनकर ही जो बुद्धिमानों के हृदयमें श्रद्धा उत्पन्न होती है वह सुखकारण संक्षेपसम्यक्त्व कहा जाता है ॥१४८॥ जीवादि पदार्थींके विस्तार-युक्त कथनको सुनकर प्रमाण और नयोंके विस्तारद्वारा जो धर्ममें निश्चय उत्पन्न होता है, वह विस्तार सम्यक्त्व है ॥१४९॥ द्वादशांगश्रुतरूप समुद्रका अवगाहन कर वचन-विस्तारको छोड़कर और अर्थमात्रको अवधारण कर जो श्रद्धा उत्पन्न होती है, वह अर्थसम्यक्त्व है ॥१५०॥ अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य श्रुतके रहस्य चिन्तनसे क्षीणकषायी योगीके जो दृढ़ रुचि उत्पन्न होती है, वह अवगाड़सम्यक्त्व है ॥१५१॥ तथा केवलज्ञानके द्वारा अवलोकित समस्त पदार्थोंपर जो चरम सीमाको प्राप्त अत्यन्त दृढ़ रुचि उत्पन्न होती है वह परमावगाढ़ नामका सम्यक्त्व है।।१५२॥ इस प्रकार जिनेन्द्र देवने तात्त्विक दृष्टिसे सम्यक्त्वके दश भेद कहे हैं। हे राजन, उनमें-से कितने भेद तेरे हैं ॥१५३॥ जगद्-वन्दा दर्शनविज्ञृद्धि आदि षोड्श कारणोंमेंसे कुछ या सब कारणोंसे त्रिजगद्-गुरु श्री वर्धमान-स्वामीके समीप जगत्में आश्चर्यका कारण तीर्थंकर नामकर्म यहाँपर निश्चयसे वाँयकर जीवनके अन्तमें पूर्वीपार्जित कर्मके उदयसे रत्नप्रभाष्ट्रथिबीवाले नरकमें जाओगे। वहाँपर उपार्जित कर्मोंका फल भोगकर आगामी चार काल-प्रमाण अर्थात् चौरासी हजार वर्षींके बाद बहाँसे निकलकर हे भव्य, तू महापद्मनामका धर्मतीर्थका प्रवेतक, सज्जनोंका क्षेम-कुशलकर्ता, आगामी उत्सर्पिणी कालमें प्रथम तीर्थंकर होगा, इसमें कोई सन्देह नहीं है ॥१५४-१५७॥ हे राजन्, तुम निकटभव्य हो, अब इस अल्पकालिक संसारके परिभ्रमणसे मत डरो। क्योंकि इसके भीतर परिभ्रमण करनेवाछे प्राणी अनेक बार पहले नरक गये हैं ॥१५८॥ अपनी रत्न-प्रभागत नरककी प्राप्तिकी बात सुनकर विषादको प्राप्त हुए श्रेणिकने पुनः श्री गौतमगणधरको नमस्कार करके इस प्रकार पूछा ॥१५९॥ हे भगवन् , इस विशाल, पुण्यधामवाले मेरे नगरमें

१९.१७४ ]

# एकोर्नावशोऽधिकारः

283

तद्नुग्रहधर्माय ततः श्रीगौतमो जगौ। श्रुणु घीमन् वचस्तथ्यं भवच्छोकापनोदकम् ॥१६१॥ कालशौकिरिकोऽत्रैव पुरे नीचकुले मृशम् । मवस्थितिवशाद् बद्धमनुष्यायुः कुकर्मणा ॥१६२॥ सप्तकृत्वोऽधुना जातिस्मरो भूत्वेत्यविन्तयत् । पुण्यपापफलेनाहो संवन्धोऽस्यिक्कनां यदि ॥१६३॥ तिर्हे पुण्यादृते कस्मात्प्राप्तोऽयं नृमवो मया । ततः पापं न पुण्यं वा श्रेयो वैषयिकं सुखम् ॥१६४॥ हित मत्वा स पापात्मा भूत्वा निःशङ्क पृव च । हिंसादिपञ्चपापिन मांसाद्याहारमञ्जसा ॥१६५॥ करोति तत्फलेनैव बह्वारम्भपरिग्रहैः । बद्धश्वश्चायुरन्तेऽघाद्यास्यस्ति श्वश्मनितमम् ॥१६६॥ श्वश्माल्या द्विजपुत्री च रागान्धा मद्विद्धला । उग्रस्त्रीवेदपाकेन निःशीला निर्विवेकिनी ॥१६०॥ गुणशीलसदाचारान् वीक्ष्य श्रुरवातिकोपिनी । अतीवेन्द्रियलाम्पदयान्नरकायुर्वेवन्ध च ॥१६०॥ गौद्ध्यानेन मृत्वेति ततः सात्र गमिष्यति । सर्वदुःखलनीं निन्द्यं पापात्तमःप्रमावनिम् ॥१६९॥ इति तद्धचनस्यान्ते प्रणित्य गणाधिपम् । अमयाख्यः कुमारः पप्रच्छ स्वस्य मवान्तरम् ॥१७०॥ तद्गुग्रहबुद्धासौ प्राह तस्य मवावलीम् । इद्देव भरते विप्रतन्तुजः सुन्दरामिषः ॥१००॥ सृदत्रययुतो भद्दो मिथ्यादृष्टिर्वजन् पथि । वेदाम्यासाय स जैनाईहासेन समं कुधीः ॥६०२॥ वोक्ष्य पाषाणराशि च पिष्पलाचःस्थितां पराम् । देवोऽयं सम हीत्युक्त्यानमत्परीत्य तं दुम् ॥१७६॥ वचेद्य वोक्षय तद्बोधनाय प्रहस्य तं तरम् । पादेन मर्दनं कृत्वाववहहासो बमक्ष सः ॥१७४॥

मेरे विना क्या और कोई पुरुष अधोगति (नरक) को जायेगा, या नहीं ? श्रेणिककी बात सुनकर उसके अनुबह करनेके लिए श्रीगौतमने कहा-हे घीमन, तेरे शोकको दूर करनेवाले मेरे यथार्थ वचन सुनो ॥१६०-१६१॥ इसी राजगृहनगरमें भवस्थितिके वशसे पूर्वभवमें मनुष्यायुको बाँधकर नीचगोत्रके उदयसे अत्यन्त नीच कुलमें उत्पन्न हुआ कालशौकरिक नामका कसाई रहता है। अब उसे सात भव-सम्बन्धी जातिस्मरणज्ञान उत्पन्न हुआ है, अतः वह विचारने लगा है कि यदि पुण्य-पापके फड़से जीवोंका सम्बन्ध होता, तो मैंने पुण्यके बिना यह मनुष्य जन्म कैसे पा लिया ? इसलिए न पुण्य है और न पाप है। किन्तु इन्द्रियोंके विषयोंसे उत्पन्न हुआ वैषयिक सुख ही कल्याण-कारक है ॥१६२-१६४॥ ऐसा मानकर वह पापात्मा निःशंक होकर हिंसादि पाँचों पापोंको और मांसादिके आहारको निश्चयतः करता है। इन पापोंके फलसे तथा बहुत आरम्भ और परिश्रहसे उसने नरकायुको बाँध लिया है। जीवनके अन्तमें वह उक्त पापोंके उदयसे अन्तिम (सातवें) नरकको जायेगा ॥१६५-१६६॥ तथा इसी नगरमें शुभानामवाली एक ब्राह्मणपुत्री है, वह रागसे अन्धी और मदसे विह्नल है। तीत्र स्त्रीवेदके उदयसे शील-रहित है, अर्थात् व्यभिचारिणी है, और विवेक-रहित है। वह गुणी, शीलवान और सदाचारी पुरुषोंको देखकर और सुनकर अत्यन्त कुपित होती है। उसने भी इन्द्रिय विषय-सेवनकी अतीव लम्पटतासे नरकार्य बाँध ली है। वह भी जीवनके अन्तमें रौद्रध्यानसे मरकर पापके फलसे निन्दा और सर्वेदुःखोंकी खानिवाली तमःप्रभा नामकी छठी नरकभूमि जायेगी।।१६७-१६९।। (यह सुनकर राजा श्रेणिक कुछ आश्वस्त हुए।)

जब गौतमस्वामी नरक जानेवाले उक्त दोनोंकी बात कह चुके, तब अभयकुमारने गणधरदेवको नमस्कार करके अपने पूर्वभवोंको पूछा ॥१७०॥ उसके अनुमहकी बुद्धिसे गौतमस्वामीने उसकी भवावलीको इस प्रकारसे कहना प्रारम्भ किया—हे भद्र, इस भरत क्षेत्रमें सुन्दरनामका एक ब्राह्मणपुत्र था। वह तीन मृद्रताओंसे युक्त मिण्यादृष्टि था। वह कुबुद्धि वेदोंके अभ्यासके लिए एकवार जब अर्हहास जैनीके साथ मार्गमें जा रहा था तब किसी स्थान पर पीपलके वृक्षके नीचे रखी हुई पत्थरोंकी राशिको देखकर 'यह मेरा देव हैं' ऐसा कहकर और उस वृक्षकी तीन प्रदक्षिणा देकर उसने उसे नमस्कार किया॥१०१-१०३॥ उसकी यह चेष्टा देखकर उसे समझानेके लिए अर्हहासने हँसकर और पैरसे उसे मर्दन कर उसे

#### श्री-वीरवर्धमान वरिते

[ १९.१७५-

ततोऽग्रे किपिरोमाख्यवछीजालं समाप्य सः। श्रावको महेवोऽयमित्युक्त्वा माययानमत् ॥१७५॥ कराभ्यां सुन्दरिक्छन्दन् विगृह्णंस्तत्तदीर्षया । सर्वाङ्गे तत्कृतासद्यकण्डूयवाधनान्तराम् ॥१७६॥ भीत्वा तस्माजजल्पेति सत्यस्ते देव एव हि । ततो विहस्य जैनोऽवादीत्तरसंबोधहत्वे ॥१७७॥ रे भद्र तरवोऽत्रैते निग्रहानुप्रहच्युताः । एकेन्द्रियस्वमापन्नाः पापाहेवा न जातुचित् ॥१७८॥ किन्तु तीर्थंकरा एव सुक्तिसुक्तिकराः सताम् । त्रिजगञ्जानतोऽभ्यच्यां देवाः स्युन्त्रंत्र चापरे ॥१७९॥ इत्यादिवचनैरतस्य देवमौद्यां निराकरोत् । ततः क्रमाद् द्विजौ गच्छन्तौ गङ्गातीरभागतौ ॥१८०॥ तीर्थनीरमिदं नृनं पवित्रं छुद्धिकारणम् । इत्युक्त्वा तज्जलैः स्नात्वा मिथ्यादृष्टिरवन्दत् ॥१८१॥ तत्रासमे मोक्तुकामाय सुक्त्वा भोक्तुं स्वयं ददौ । स्वोच्छिष्टान्नं च गङ्गाम्बुमिश्रतं श्रावकोत्तमः ॥१८२॥ तं दृष्ट्वाहं कथं सुञ्जेऽन्योच्छिष्टमिति सोऽवदत् । ततो जैन उवाचेदं तस्य सन्मागीसिद्धये ॥१८२॥ मत्राछुदं मयोच्छिष्टं गङ्गाम्बु यदि निन्दितम् । गर्दमाव्यैस्तदुच्छिष्टं कथं छुद्धं च छुद्धिदम् ॥१८५॥ अतो जलं न तीर्थं न जातु छुद्धिकरं नृणाम् । स्नानं तथाङ्गिघाताच केवलं पापकारणम् ॥१८५॥ देहोऽछुच्याकरे नित्यं स्वभावान्निर्मलोऽसुमान् । छुद्धं स्नानेन नायाति तस्मात्स्वानं वृथाघदम् ॥१८६॥ स्नानेन यदि छुद्धाः स्युर्भिथ्यात्वादिमलोमसाः । तिर्हं मत्स्याद्यो वन्द्याः छुद्धं न दयान्वताः ॥१८०॥ कित्यहंत्तीर्थमेवात्र तद्दावस्वसुत्तमम् । विद्धं छुद्धिकरं पुतामन्तःपापमलापहम् ॥१८८॥

तोड़ दिया ॥१०४॥ वहाँसे आगे जानेपर कपिरोमा ( करेंच ) नामकी वेलिके समृहको देख-कर उस अई दास श्रावकने 'यह मेरा देव हैं' ऐसा कहकर मायाचारसे उसे नमस्कार किया ॥१७५॥ यह देखकर उस सुन्दर ब्राह्मण-पुत्रने पहलेकी ईर्ष्यासे उसे दोनों हाथोंसे उखाड़कर और उसकी फलियोंको मसलकर सारे शरीरमें रगड़ डाला। उसकी रगड़से उसके सारे शरीरमें असहा वेदना हुई। उससे डरकर वह अई हाससे बोला-अहो, तेरा देव सचा है। तब वह जैनी हँसकर उसके सम्बोधनके छिए बोछा ॥१७६-१७७॥ अरे भद्र, ये वृक्ष पापके उदयसे यहाँ एकेन्द्रिय वनस्पतिकी पर्यायको प्राप्त हैं। ये किसीका निप्रह या अनुप्रह करनेमें असमर्थ हैं, ये कभी देव नहीं कहे जा सकते ॥१७८॥ किन्तु सच्चे देव तो तीर्थंकर ही हैं, जो कि सांसारिक सुख और मुक्तिको देनेवाले हैं, तीन लोकके ज्ञानसे युक्त हैं। वे ही पूजनीय देव हैं। उनके सिवा इस लोकमें और कोई देव नहीं है।।१७९॥ इत्यादि वचनोंसे अई दासने उस ब्राह्मण-पुत्रकी देव मूढ़ताको दूर किया। तत्पश्चात् क्रमसे चलते हुए वे दोनों गंगा नदीके किनारे आ पहुँचे ॥१८०॥ तब उस मिध्यादृष्टि ब्राह्मणपुत्रने 'यह तीर्थजल निश्चयसे पवित्र है, शुद्धिका कारण हैं यह कहकर उसके जलसे स्नान कर उसकी वन्दना की ॥१८१॥ वहाँपर उस श्रावकोत्तम अईदासने भोजन किया और खानेका इच्छुक देखकर उस ब्राह्मणपुत्रको अपने खानेसे बचे हुए जुटे अन्नको गंगाके जलसे मिश्रित कर उसे खानेके लिए दिया। यह देखकर वह बोला कि इने जूठे अन्नको मैं कैसे खा सकता हूँ? तब उसको सन्मार्ग प्राप्त करानेके छिए वह जैनी बोछा—है मित्र, गंगाजलसे मिश्रित भी यह जुठा अन यदि निन्द्नीय है तो गधे आदिसे जुठा किया गया जल कैसे शृद्ध और शृद्धिको देनेवाला हो सकता है ॥१८२-१८४॥ अतः न जल पवित्र है, न जलस्थान तीर्थ है और न उसमें किया गया स्नान मनुष्योंकी शृद्धि कर सकता है। किन्तु जलमें स्नान करनेसे अनेक प्राणियोंका नाज्ञ होता है, अतः वह केवल पापका कारण ही है ॥१८५॥ यह शरीर स्वभावसे अशुचिका भण्डार है, किन्तु इसके भीतर विराजमान आत्मा शुद्ध है, निर्मेछ है। स्नानसे पवित्रता नहीं आती है, इस कारण स्नान करना ब्यर्थ ही पापोंका उपार्जन करनेवाला है ॥१८६॥ मिध्यात्व आदि भावमलसे मलिन जीव यदि स्नान करनेसे शुद्ध होते होवें, तब तो नित्य ही जलमें स्नान करनेवाले मगर-मच्छादि वन्दन करनेके योग्य हैं, द्यायुक्त मनुष्य नहीं ॥१८७॥ इस-

१९.२०२ ]

# एकोनविंशोऽधिकारः

२१५

इति संबोधनोपायैर्वाक्यैस्तीर्धादिस्चकैः। अहँ हासो बळात्तस्य तीर्थमौक्यमपाकरोत् ॥१८९॥
तत्र पञ्चाग्निमध्यस्यं तापस वीक्ष्य सोऽवदत् । पदय मद्द्याने सन्ति बद्धीदृशास्तपस्वनः ॥१८०॥
अहँ हासः स तद्गर्वहानये तममाषत । तापसं तपसोऽनेकैः कौळिकागममावणैः ॥१९९॥
ततस्तं निर्मदं कृत्वा जैनोऽवादीदिति स्फुटम् । मद्रैते कि तपः कर्तुं क्षमाः स्युः कुतपस्विनः ॥१९२॥
किन्तु देवा महान्तोऽत्र सर्वज्ञा एव भूतले । निर्मन्या गुरवो वन्द्याः कार्यो धर्मो द्यामयः ॥१९३॥
किनेकिमेव सिद्धान्तं तथ्यं विश्वामदीपकम् । जिनं च शासनं वन्द्यं शरणं च तपोऽनचम् ॥१९४॥
एतेषां निश्चयं कृत्वा गृहाण मित्र दर्शनम् । कुमार्गं शत्रुवत्त्यक्त्वा धर्ममूलं सुखाकरम् ॥१९५॥
इति तद्वोधनं श्रुत्वा नत्त्रा तं सुन्दर्शे सुदा । कालळव्याददी त्यक्त्वा मिथ्यात्वं दर्शनं वृषम् ॥१९६॥
तत्रो मित्रत्वमापन्नौ द्याटवीगहनान्तरे । गच्छन्तौ प्रापतुः पापोदयाद्दिग्मृहतां द्विजौ ॥१९७॥
तत्रवामानुषेऽरण्ये जीवनोपायवर्जिते । विदित्वा श्ररणं चैकं जिनधर्मं जिनाधिपम् ॥१९८॥
हित्वाहारशरीरादीन् प्रोस्साहं प्रविधाय तौ । संन्यासं शिवसिद्धयर्थमगृद्धातां बुधोत्तमौ ॥१९९॥
ततः सोद्वातिधर्येण क्षुत्वृषादिपरीषहान् । सुक्त्वा समाधिना प्राणान् सुभध्यानेन तौ हिजौ ॥२००॥
तदाचारीत्थपुण्येन सौधर्मेऽतिमहर्धिकौ । अभूतां सुरसंसेव्यौ देवौ दिव्यसुखोदयौ ॥२०१॥
तत्र सुक्त्वामरं सौख्यं चिरं च्युत्वा शुभोदयात् । स सुन्दरचरो नाकी ततः श्रेणिकम्पवेः ॥२०२॥

हिए हे भद्र, यह गंगा तीर्थ नहीं है, किन्तु अर्हन्तदेव ही तीर्थ हैं और उनका वचनरूप अमृत जल ही जीवोंकी शुद्धि करनेवाला और अन्तरंग मलका विनाशक है।।१८८।। इस प्रकार तीर्थादिके सूचक सम्बोधनात्मक वचनोंसे अईइासने हठात् उसकी तीर्थमृद्ता दूर की ।।१८९।। वहीं कुछ दूरपर गंगाके किनारे ही पंचाग्निके मध्यमें बैठे किसी तापसको देखकर वह विप्रपुत्र बोला-देखो, मेरे मतमें ऐसे-ऐसे बहुत-से तपस्वी हैं।।१९०।। तब उस अई दासने उसके गर्वको दूर करनेके लिए कौलिकशास्त्रके तपसम्बन्धी अनेक वचनोंके द्वारा उस तापसके साथ सम्भाषण किया और अपनी प्रवल युक्तियोंसे उसे मद-रहित करके उस जैनीने उस ब्राह्मण-पुत्रसे स्पष्ट कहा — हे भद्र, ये कुतपस्वी क्या सञ्चा तप करनेके लिए समर्थ हैं ? अर्थात् नहीं हैं। किन्तु इस भूतलपर सर्वज्ञदेव ही सचे महान् देव हैं, परिग्रहरहित निर्ग्रन्थ साधु ही सच्चे साधु हैं और वे ही वन्द्नीय हैं। मनुष्यको द्यामयी धर्म ही सेवन करना चाहिए ॥१९१-१९३॥ जिनदेवके द्वारा उपदिष्ट सिद्धान्त ही सत्य है और वही विश्वकी सर्व वस्तुओं-का दर्शक है, जिनशासन ही वन्दन करनेके योग्य है और हिंसादि पापोंसे रहित निर्दोष तप ही प्राणियोंको शरण देनेवाला है ॥१९४॥ इसलिए हे मित्र, कुमार्गको शत्रुके समान छोड़कर इन सत्यार्थ देव-शास्त्र-गुरु और दयामयी धर्मका निश्चय करके सम्यग्दर्शनको प्रहण करो। यह सम्यग्दर्शन ही धर्मका मूल है और सर्व सुर्खोकी खानि है ॥१९५॥ इस प्रकार उस अईदासके सम्बोधक वचनोंको सुनकर उस सुन्दर विप्रपुत्रने हर्षके साथ मिथ्यादशेनको छोडकर काळळब्धिके प्रभावसे सत्यधर्मको प्रहण कर लिया ॥१९६॥

तत्पश्चात् मित्रताको प्राप्त वे दोनों द्विज गहन अटवीके मध्यमें जाते हुए पापोदयसे दिग्मृद्धताको प्राप्त हो गन्तव्य दिशा भूछ गये ॥१९०॥ जीवनके उपायसे रहित निर्जन वनमें एक-मात्र जिनेन्द्रदेव और जिनधर्मको ही शरण जानकर उन दोनों उत्तम ज्ञानियोंने आहार-शरीर आदिका त्याग कर और उत्साहको धारण कर मुक्तिको सिद्धिके छिए संन्यासको प्रहण कर छिया ॥१९८-१९९॥ तदनन्तर अति धेर्यके साथ क्षुधा त्यादि परीषहोंको सहनकर और शुभध्यानसे समाधिपूर्वक प्राणोंको छोड़कर वे दोनों ब्राह्मण इस ब्रताचरणसे उपार्जित पुण्यके द्वारा सौधर्मस्वर्गमें भारी ऋद्विके धारक अनेक सुरोंसे पूजित एवं दिव्य सुखोंके भोक्ता देव हुए ॥२००-२०१॥ वहाँपर पुण्योदयसे देव-सम्बन्धी सुखको चिरकाछ तक भोगकर वह सुन्दर

[ १९.२०३–

दक्षः स्नुमंहाप्राज्ञोऽजनिष्टस्त्वसिहेदशः । हुतमाप्यसि निर्वाणं तपसा च विषेः क्षयात् ॥२०३॥ हित तस्तत्कथां श्रुत्वा केचिद्दैराग्यवासिताः । आददुः संयमं केचिद् हृदि धर्मं च दर्शनम् ॥२०४॥ ससुतः श्रेणिकस्तस्माप्यीतधर्मश्रुतामृतः । नत्वा च श्रीजिनं मक्त्या गणेशान् स्वपुरं ययौ ॥२०५॥ अथेन्द्रमृतिरेवाद्यो वायुभूत्विभे सृत्वति । सुधर्ममौर्यमौण्ड्याख्यपुत्रमेन्नेयसंत्रकाः ॥२०६॥ अकम्पनोऽन्धवेलाख्यः प्रमासोऽमी सुराचिताः । एकादश चतुर्ज्ञानाः सन्मतेः स्युर्गणाधिपाः २०७॥ शतत्रवप्रमा लेया विमोः पूर्वार्थधारकाः । सहस्राणि नवैवाथ तथा नवशतान्यपि ॥२०८॥ हित संख्यान्विताः सन्ति शिक्षकाश्चरणोद्यताः । त्रयोदशकातान्येव सुनयोऽविभूषिताः ॥२०८॥ केवलज्ञानिनः सप्तशतसंख्याश्च तस्त्यमाः । सुनयो विकियद्धर्याख्याः स्युः शतानि नवास्य च ॥२१०॥ चतुर्थज्ञानिनः पूज्याः शतपञ्चप्रमाः प्रमोः । चतुःशतप्रमाणा मवन्त्यनुत्तरवादिनः ॥२११॥ सर्वे पिण्डीकृताः सन्ति सहस्राणि चतुर्देश । संयताः श्रीवर्धमानस्य रखत्रितयभूषिताः ॥२१२॥ आर्थिकाश्चन्दनाद्याः षट्त्रिशस्तद्वसंसितः । नमन्ति तत्पद्विको सत्तपोमूळगुणान्विताः ॥२११॥ सृत्रान्तसन्ति सहस्राणि चतुर्देश । संयताः श्रीवर्धमानस्य रखत्रत्वप्रमुषिताः ॥२१३॥ द्वा देव्यस्त्वसंत्वतोपेताः श्रावकाः लक्षसंत्यकाः । त्रिलक्षश्चाविकाश्चास्याचयन्त्यकृष्ठिताः ॥२१४॥ देवा देव्यस्त्वसंत्वताः सेवन्ते तत्पदाम्बुजौ । दिव्यैः स्तुतिनमस्कारपूजाद्यस्त्वकोटिभः ॥२१५॥ तिर्यञ्चः सिहसर्पद्याः शान्तिचता वताङ्किताः । संवर्याता मित्रका वीरं श्रयन्ते भवमोरवः ॥२१६॥ एतैद्विद्यसंत्वयातेर्गणैर्मोक्तभोत्करैः । संपरीतो जगन्नाथस्ततो हि विहरन् झनैः ॥२१७॥

ब्राह्मणका जीववाला देव वहाँसे चय कर यहाँपर श्रेणिक राजाके ऐसे चतुर महाप्राज्ञ अभय-कुमार नामके पुत्र हुए हो। और शीव्र ही तपसे कर्मीका क्षय करके निर्वाणको प्राप्त होओगे ॥२०२-२०३॥ अभयकुमारकी इस पूर्वभवसम्बन्धी उत्तम कथाको सुनकर वैराग्यसे परिपूर्ण हुए कितने ही लोगोंने तो संयमको प्रहण किया और कितने ही मतुष्योंने अपने हृद्यमें श्रावक धर्म और सम्यग्दर्शनको धारण किया॥२०४॥ इस प्रकार गौतमस्वामीसे धर्म और श्रुतरूप अमृतको पीकर अभयकुमार पुत्रके साथ श्रेणिक राजा भक्तिपूर्वक श्रीवीरजिनको और गौतम गणधरको नमस्कार कर अपने राजगृह नगरको चला गया॥२०४॥

अथानन्तर वीर जिनेन्द्रके ग्यारह गणधरोंमें इन्द्रभूति गौतम प्रथम गणधर थे। दूसरे वायुभूति, तीसरे अग्निभूति, चौथे सुधर्मा, पाँचवें मौर्य, छेठे मौंड्य, ( मण्डिक ) सातवें पुत्र (?), आठवें मैत्रेय, नवें अकम्पन, दशवें अन्धवेल, और ग्यारहवें प्रभास गणधर हुए। ये वीर भगवान्के सभी ग्यारह गणधर देव-पुजित और चार ज्ञानके घारक थे।।२०६-२०७।। भगवान महावीरके समवशरणमें चतुर्दश पूर्वके अर्थको धारण करनेवाले तीन सौ थे। नौ हजार नौ सौ चारित्र आचरण करनेमें उद्यत शिक्षक मुनि थे, तेरह सौ मुनि अवधिज्ञानसे भूषित थे। उनके ही समान ज्ञानवाले सात सौ केवल्ज्ञानी थे। नौ सौ मुनि विक्रिया ऋद्धिसे युक्त थे । पाँच सौ पूज्य मनःपर्ययज्ञानी थे, चार सौ अनुत्तरवादी थे । इस प्रकार ये सब मिलकर चौदह हजार साधु श्रीवर्धमानस्वामीके शिष्य परिवारमें थे और ये सब रत्नत्रय**से** विभृषित थे।।२०८-२१२।। चन्दन आदिक छत्तीस हजार आर्यिकाएँ थीं। वे सब उत्तम तप और मूलगुणोंसे युक्त थीं और भगवान्के चरण-कमलोंको नमस्कार करती थीं ॥२१३॥ सम्यग्देशेन, सम्यग्ज्ञान और गृहस्थव्रतोंसे संयुक्त एक लाख श्रायक थे और तीन लाख श्राविकाएँ थीं । ये सभी जिनेन्द्रदेवके चरण-कमलोंको पूजते थे ॥२१४॥ असंख्यात देव और देवियाँ भगवानके पादारविन्दोंकी दिब्य स्तुति, नमस्कार, पूजा और करोड़ों प्रकारके उत्सवोंसे सेवा करते थे ॥२१५॥ सिंह-सर्पादि शान्तचित्त, त्रत-युक्त, भक्तिमान, और भवभीर, संख्यात तिर्यंचोंने वीर भगवान्का आश्रय लिया था ॥२१६॥ भक्तिभारसे ब्याप्त इन बारह गणोंसे वेष्टित जगत्के नाथ श्रीवर्धमान तीर्थंकर देव तत्पश्चात् धीरे-धीरे विहार करते, नाना देश-पर प्राम- १९.२३५ ]

# एकोनविंशोऽधिकारः

२१७

नानादेशपुरमामान् बोधयन् मन्यमाक्तिकान् । बहुधर्मोपदेशेन कुर्वन्मोक्षपथे स्थिरान् ॥२९८॥ निर्ध्याज्ञानकुष्वान्तं प्रकाश्याध्वानमूर्जितम् । सुक्तेर्वचींऽग्रुमिर्देव आजगाम कमान्महान् ॥२१९॥ सचम्पानगरोचानं फळपुष्पादिशोभितम् । विद्वत्य षड्दिनोनानि त्रिंशद्वर्षाणि तीर्थराट् ॥२२०॥ तत्र योगं निरुध्यासौ दिन्यभाषां च निःक्रियः । मुक्तयेऽवातिहन्तारं प्रतिमायोगमाददौ ॥२२१॥ अथ देवगतिः पञ्चशरीराणि तथैव च । पञ्चसंघातनामानि पञ्चाङ्गबन्धनान्यथ ॥२२२॥ त्रीण्याङ्गोपाङ्गानि षट्संस्थानानि संहननानि षट् । पञ्च वर्णा द्विगन्धप्रकृती पञ्च रसास्तथा ॥२२३॥ अधी स्पर्शास्तथा देवगत्यानुपूर्व्यकर्म वै । ततोऽगरुलधुइचोपघातोऽथ प्रधातकः ॥२२४॥ उच्छ्वासो द्विविद्दायोगती चापर्याप्तिसंज्ञकः । प्रत्येकः स्थिरनामास्थिरः शुभाशुभदुर्मगाः ॥२२५॥ दुःस्वरः सुस्वरानादेया यशःकीर्तिरेव हि । असातकर्मनीचैर्गीत्रं निर्माणं जिनोत्तमः ॥२२६॥ द्वासप्ततिप्रमा एताः प्रकृतीर्मुक्तिवाधिनीः । अयोगाख्यगुणस्थानमारुह्य योगशक्तितः ॥२६७॥ तुर्ये गुक्रमहाध्यानखड्गेन सुमटो यथा । निजारातीन् जघानाञ्च तस्यान्त्यसमयद्वये ॥२२८॥ तत आदेयनामाथ मनुष्यगतिसंज्ञकः । ततो नरगतिप्रायोग्यानुपूर्व्यसमाह्नयः ॥२२९॥ पञ्चाक्षजातिमर्स्यायुःपर्याप्तित्रसवादराः । सुभगाख्यो यशःकोर्त्तिः सातोच्चेगीत्रसंज्ञकौ ॥२३०॥ तीर्थक्रज्ञाम तीर्थेश एताखयोदशप्रमाः । प्रकृतीस्तेन ग्रुक्केन तस्यान्त्यसमयेऽप्यहन् ॥२३१॥ ततोऽसौ कुत्स्नकर्मारिकायत्रयविनाशतः । निर्वाणमगमचोध्वगतिस्वभावतोऽमळः ॥२३२॥ कार्तिकाल्ये ग्रुभे मासे अमावास्याभिधे तिथौ । स्वातिनामनि नक्षत्रे प्रभातसमये वरे ॥२३३॥ तत्र सिद्धत्वमासाद्य सम्यक्त्वादिगुणाष्टकम् । भुङ्क्ते सुखं निरीपम्यं सोऽमूनौं विषयातिगम् ॥२३४॥ परद्रव्यातिगं नित्यं स्वात्मजं दुःखदूरगम् । निरावाधं क्रमातीतमनन्तं परमं शुभम् ॥२३५॥

वासी जनोंको सम्बोधते, धर्मोपदेशसे मोक्षमार्गमें स्थिर करते हुए तथा अपनी वचन-किरणों-से अज्ञानान्धकारका नाश कर और उत्तम मार्गका प्रकाश कर छह दिन कम तीस वर्ष तक विहार करके क्रमसे फल-पुष्पादि शोभित चम्पानगरीके उद्यानमें आये ॥२१७–२२०॥ वहाँपर दिज्यध्वनिको और योगको रोककर निष्क्रिय हो उन्होंने मुक्ति-प्राप्तिके लिए अघाति कर्मोंका हनन करनेवाला प्रतिमायोग प्रहण कर लिया ॥२२१॥

तत्पश्चात् उन्होंने देवगति, पाँच शरीर, पाँच संघात नामकर्म, पाँच बन्धन, तीन अंगोपाग, छह संहनन, छह संस्थान, पाँच वर्ण, दो गन्ध, पाँच रस, आठ स्पर्श, देवगत्यानु-पूर्वी, अगुरुठघु, उपघात, परघात, उच्छवास, दोनों विहायोगति, अपर्याप्तनाम, प्रत्येकशरीर, स्थिर-अस्थिर, शुभ-अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, अयशःकीर्ति, असातावेदनीय, नीचगोत्र और निर्माण नामकर्म इन बहत्तर संख्यावाळी मुक्तिकी वाधक प्रकृतियोंको जिनोत्तम वर्धमान स्वामीने योगशक्तिसे अयोगिगुणस्थानमें चढ़कर चौथे महाशुक्तध्यानरूप खड्गसे अपने शत्रुओंको सुभटके समान उस गुणस्थानके द्विचरम समयमें एक साथ क्षय,कर दिया ॥२२२-२८॥ तत्पश्चात्त् आदेयनाम, मनुष्यगति, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, पंचेन्द्रिय जाति, मनुष्यायु, पर्याप्तिनाम, त्रस, वादरनाम, सुभग, यशःकीर्ति, सातावेदनीय, उचगोत्र और तीर्थकरनामकर्म इन तेरह प्रकृतियोंको वर्धमानतीर्थेश्वरने उसी शुक्त ध्यानके द्वारा अयोगिकेवळी गुणस्थानके अन्तिम समयमें क्षय कर दिया ॥२२९-२३१॥

इस प्रकार शुभ कार्तिक मासकी अमावस्या तिथिके दिन स्वाति नक्षत्रमें श्रेष्ठ प्रभात समय समस्त कमेशत्रुओंके तीनों शरीरोंका विनाश कर उस निर्मेछ आत्माने ऊर्ध्वगति स्वभाव होनेसे ऊपर जाकर निर्वाण (मोक्ष) को प्राप्त किया ॥२३२-२३३॥ वहाँपर क्षायिक सम्यक्त्व आदि आठ गुणस्वरूप सिद्धपनाको प्राप्त कर वे अमूर्त वर्धमान सिद्धपरमेष्ठी उपमा-रहित, विषयातीत, परद्रव्योंके सम्बन्धसे रहित, दुःखोंसे रहित, वाधाओंसे रहित,

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

१९.२३६-

नृदेवखेचराधीशा आयां में हुण्छाश्च मानवाः । अन्ये च त्रिजगजीवा बुभुजुर्यस्सुलं परम् ॥ २३६॥ भुजनित यच भोक्ष्यन्ति तस्सर्वं पिण्डतं भुवि । तस्मादन्तव्यितिकान्तं सुलं वाचामगोचरम् ॥ २३७॥ एकेन समयेनैव भुङ्कं मोक्षे निरन्तरम् । सर्वोत्कृष्टं जगद्वन्योऽनन्तकालान्तम् जितम् ॥ २३०॥ तदा चतुर्णिकायेशाः सकलत्राइच सामराः । तिवर्वाणं परिज्ञाय स्वैः स्वैदिचहैः पृथिन्यः ॥ २३०॥ विभूत्या परया सार्थं गीतनृत्यमहोरसवैः । अन्त्यकस्याणप्जार्थमाजग्रमुस्तत्र सिद्धये ॥ २४०॥ पवित्रं तद्वपुर्मत्वा विभो निर्वाणसाधनम् । शिविकान्ते न्यपुर्मृत्या स्फुरन्मिणमये सुराः ॥ २४९॥ ततोऽम्यर्च्यं जगस्यारैः सुगन्धिद्वव्यराशिभः । कायं मवस्यानमन्त्रभू स्वतं सद्वरालिना ॥ २४२॥ पर्यायान्तरमेवाण सुगन्धिकृतलाङ्गणम् । तद्गात्रं शीधमधीन्द्रसुकुटोत्पन्नविह्ना ॥ २४३॥ तद्वादाय पवित्रं तद्वस्म शकाद्योऽमराः । एवमस्माकमत्रास्विचरान्निर्वाणसाधनम् ॥ २४४॥ तद्वादाय पवित्रं तद्वस्म सकाद्योऽमराः । एवमस्माकमत्रास्विचरान्निर्वाणसाधनम् ॥ २४६॥ तद्वत्वते प्रयमं चकुर्माले बाह्वोश्च दृग्द्वये । सर्वाङ्गेषु पुनर्भक्त्या सुदा तद्गतिशस्तिनः ॥ २४५॥ तत्रेव ते प्रपुत्योचैः पूतं तत्सुमहीतलम् । निर्वाणक्षेत्रसंकल्पं व्यप्रधर्मप्रवृत्तये ॥ २४६॥ पुनर्देवा सुदा तुष्टा संमूय सममूर्जितम् । आनन्दनाटकं चकुर्देवीभिः परमोत्सवैः ॥ २४८॥ तत्रोपि ते महेन्द्राधादचकुः कैत्रस्यपूजनम् । इन्द्रस्तिरसुकुक्कष्यानेन घात्यरिवातनात् ॥ २४८॥ तत्रापि ते महेन्द्राधादचकुः कैत्रस्यपूजनम् । इन्द्रस्तर्गणैः सार्थं तथोग्यमूरिमूतिमः ॥ २४९॥ तत्रापि ते महेन्द्राधादचकुः कैत्रस्यपूजनम् । इन्द्रस्तर्गणैः सार्थं तथोग्यमूरिमूतिमः ॥ २४९॥

क्रमसे रहित, नित्य, स्वात्मीय, परम शुभ अनन्त सुखको भोग रहे हैं ॥२३४-२३५॥ संसारमें नरपित, विद्याधरपित, देवपित, आर्य और म्छेच्छ मानव और अन्य भी तीन छोकके जीव जिस उत्तम सुखको वर्तमानमें भोग रहे हैं, भूतकाछमें उन्होंने भोगा है और भविष्यकाछमें वे भोगेंगे, वह सब यदि एकत्रित कर दिया जाये, तो उससे भी अनन्तगुणा वचन-अगोचर सुख मोक्षमें एक समयके भीतर भोगते हैं। ऐसा सर्वोत्छष्ट सुख जगद्-वन्द्य वीर सिद्धप्रभु मोक्षमें निरन्तर अनन्त काछतक भोगते रहेंगे ॥२३६-२३८॥

अथानन्तर अपने-अपने पृथक् चिह्नोंसे भगवान्का निर्वाण जानकर समस्त चतुर्निकायके देवेन्द्रोंने अपने-अपने देव-परिवारके साथ परम विभूतिसे गीत-नृत्यमहोत्सव करते हुए आत्मसिद्धयर्थ अन्तिम निर्वाणकल्याणककी पूजा करनेके छिए वहाँपर आये ॥२३९--२४०॥ निर्वाणका साधक प्रभुका यह शरीर पिवत्र है, ऐसा मानकर उन देवोंने चमकते हुए मिणयों-वाछी पाछकीमें बड़ी भारी विभूतिके साथ उसे विराजमान किया ॥२४१॥ पुनः तीन जगत्में सारभूत सुगन्धी द्रव्य समूहसे उस शरीरकी पूजा कर भक्तिसे रत्नमुकुटधारी मस्तकसे उन्होंने उसे नमस्कार किया ॥२४२॥ तत्परचात् अग्निकुमार देवेन्द्रके मुकुटसे उत्पन्न हुई अग्निसे वह शरीर गगनाङ्गणको सुगन्धित करता हुआ पर्यायान्तर (भस्मभाव) को प्राप्त हुआ॥२४३॥

तब इन्द्रादिक देथोंने 'यह हमारे भी शीघ्र निर्वाणका साधक हो' इस प्रकार कहकर उस पित्रत्र भस्मको हाथमें प्रहण करके पहले मस्तकपर, फिर नेत्रोंमें, फिर बाहुओंमें, फिर हृद्यपर और फिर सर्वांगोंमें भक्तिपूर्वक मोक्षगतिकी प्रशंसा करते हुए लगाया ॥२४४-२४॥। वहींपर उस उत्तम पित्रत्र भूमितलको उत्कृष्ट भक्तिसे पूजकर आगे धर्मकी प्रवृत्तिके लिए उसे निर्वाणक्षेत्र संकल्पित किया ॥२४६॥ पुनः हर्षसे सन्तुष्ट हुए उन देवोंने एकत्रित होकर अपनी देवियोंके साथ परम उत्सव पूर्वक आनन्द नाटक किया ॥२४९॥

तत्पश्चात् उत्तम शुक्तध्यानसे घातिकर्मशत्रुओंके घातनेसे उन श्री गौतम गणधरमें केवलज्ञान उत्पन्न हुआ ॥२४८॥ वहाँपर जाकर उन उत्तम देवेन्द्रोंने सर्व गणके साथ उनके योग्य भारी विभूतिसे इन्द्रभूति केवलीके केवलज्ञानकी पूजा की ॥२४९॥ १९.२५४]

# एकोनविंशोऽधिकारः

२१९

इति सुचरणयोगाच्छर्मसारं महद्यो नृसुरगतिषु भुक्त्वा तीर्थनाथोऽभूत्वा । नृखगसुरपतीड्यः कृत्स्नकर्माणि हत्वागमदतु शिवसौधं संस्तुवे वीरनाथम् ॥२५०॥ वीरो वीरजनार्चितो गुणनिधिवींरं सुवीराः श्रिता वीरोणेह किळाप्यते शिवसुखं वीराय नित्यं नमः । वीरान्नास्त्यपरः क्षमोऽघविजये वीरस्य वीर्यं परं वीरे चित्तमहं दुधे रिपुजये मां वीर वीरं कुरु ॥६५९॥

#### अन्तिम मंगल-कामना

वीरो योज्य मया चरित्ररचनान्याजेन मूर्झा नतो

भक्त्या तत्गुणभाषणैनिजितिरा शक्त्या स्तुतः पूजितः।

मावेनैव मुहुर्भेहुः स जिनपो दशाच मे लोभिनः

सामग्रीं सकलां विमुक्तिजननीं शीग्रं त्रिररनोज्ञवाम् ॥२५२॥

यो बाल्येऽपि सुसंयमं त्रिमणिजं जग्राह सुक्त्यासये

यं तं मे स ददातु मुक्तिजनकं चेहाप्यमुत्र स्फुटम्।

यः सद्ध्यानमहासिनाखिलिएप्त शोग्रं जवानोर्जितान्

मेऽसौ कर्मारिप्त् खचौरसहितान् हन्याद् द्वृतं मुक्तये ॥२५३॥

येनाक्षाक्षिजगत्स्तुता वरगुणा सीमातिगा निर्मेलाः

कैवल्यग्रमुखाः स ताक्षिजगुणान् सर्वान् प्रद्धान्मम्।

तस्माचेन शिवारमजा त्रिविधिना वीरेण भोः स्वीकृता

क्षित्रं मे स तनोतु मुक्तिममलां चान्तातिगां शर्मणे ॥२५॥

इस प्रकार उत्तम चारित्रके योगसे जो देव और मनुष्यगितमें सारभूत महासुखको भोगकर और तीर्थके नाथ होकर, नरपित; खगपित और सुरपितयोंसे पूजित हो और तरपश्चात् सर्व कमोंका नाश कर शिव-सदनको प्राप्त हुए, उन वीरनाथकी मैं सकलकीर्ति स्तुति करता हूँ ॥२५०॥ वीरजिन वीरजनोंसे पूजित हैं, गुणिनिधि हैं, वीरजिनको वीरजन ही आश्रित होते हैं, वीरके द्वारा ही इस लोकमें शिवसुख प्राप्त किया जाता है, अतः वीरके लिए मेरा नित्य नमस्कार है। वीरसे परे दूसरा कोई भी पापकमोंको जीतनेमें समर्थ नहीं है, वीरका वीर्य परम श्रेष्ठ है, मैं वीर जिनमें अपना मन लगाता हूँ, हे वीर, शत्रुको जीतनेमें सुझे वीर करो ॥२५१॥

#### अन्तिम मंगल-कामना

मेंने चिरित्रकी रचनाके बहाने जो वीरप्रभुको मस्तकसे नमस्कार किया है, भिक्तपूर्वक अपनी वाणीके द्वारा शक्तिके अनुसार उनके गुणोंका वर्णन कर उनकी प्रशंसा और स्तृति की है एवं शुभ भावोंसे बार-बार उनकी पूजा की है, ऐसे वे श्रीवीर जिनेन्द्र मुझ लोभीको मुक्तिको प्राप्त करानेवाली और सम्यग्दर्शनादि तीन रत्नोंसे उत्पन्न होनेवाली सकल सामग्रीको शीग्न देवें ॥२५२॥ जिस वीरप्रभुने बालकाल (कुमारावस्था) में भी मुक्तिकी प्राप्तिके लिए रत्नत्रयज्ञित उत्तम संयमको प्रहण किया, जिन्होंने उत्तम शुक्लध्यानक्ष्पी महान खड्गके द्वारा अति प्रचण्ड सर्व कर्मशत्रुओंको विनष्ट किया, वे वीर प्रभु मुझे इस लोक और परलोकमें मुक्ति-दाता संयम और रत्नत्रयको देवें, तथा इन्द्रियक्षी चोरोंके साथ मेरे सब कर्मशत्रुओंका मुक्ति पानेके लिए शीग्न विनाश करें ॥२५३॥ जिन्होंने तीन लोकसे स्तुति किये गये अनन्त निर्मल केवलज्ञानादि उत्तम गुण प्राप्त किये हैं, वे वीर प्रभु उन सब अपने गुणोंको मुझे

श्री-वीरवर्धमानचरिते

२२०

[ १९.२२५-

न कीर्तिपुजादिकलाभकोभतो नाहो कवित्वाद्यभिमानतोऽत्र। अन्थः कृतोऽयं परमार्थबृद्धचा स्वान्योपकाराय च कर्महान्यै ॥२५५॥ वीरनाथगुणकोटिनिबद्धं पावनं वरचरित्रमिदं च। शोधयन्त सुविद्रस्यतदोषाः सुर्वकीर्तिगणिना रचितं यत् ॥२५६॥ यिंकचिद्विद्वितं मयात्र च ग्रुभे प्रनथे प्रमादात्क्वचि-दज्ञानादथवाक्षरादिरहितं सन्ध्यादिमात्रोज्ञितम् । तस्सर्वं मम तुच्छघीश्रुतविदो दृष्ट्वा परं साहसं सदवृत्तोद्धरणे समं जिनगिरा यूयं क्षमध्वं विदः ॥२५७॥ ये पठन्ति निपुणा, श्रुतमेतत्पाठयन्ति गुणिनो गुणरागात् । ते समाप्य विरतिं विषयादौ ज्ञानतीर्थमचिराच लभन्ते ॥२५८॥ लिखन्ति ये ग्रन्थमिदं पवित्रं वा लेखयन्ते भवि वर्तनाय । ते ज्ञानदानेन किळाप्य सौख्यं विज्ञ्वोज्जवं केविकानो भवन्ति ॥२५९॥ सर्वे तीर्थंकराः परार्थजनकाः श्रीभुक्तिमुक्तिप्रदाः सिद्धा अन्तविवर्जिता निरुपमास्त्रैलोक्यचुडोपमाः। पञ्चाचारपरायणाइच गणिनः श्रीपाठकाः सद्विदः उद्योगाङ्कितसाधवः ग्रमकरं कुर्वन्तु वो मङ्गलम् ॥२६०॥ प्रवरगुणसमुद्रं धर्मरतादिखानि ....सुशरणमिहमञ्यानां महेन्द्रादिपूज्यम् । सरशिवगतिमूळं शासनं श्रीजिनस्य त्रिभुवनगतभन्यैर्यातु वृद्धिं धरित्र्याम् ॥२६१॥

प्रदान करें। जिन बीर जिनेन्द्रने मुक्तिरूपी कुमारीको विधिपूर्वक स्वीकार किया है, वे प्रभु वह अनन्त निर्मल मुक्तिलक्ष्मी सुख-प्राप्तिके लिए मुझे देवें॥२५४॥ मुझ सकलकीर्तिने यह प्रन्थ कीर्ति, पूजा के लाभ या किसी प्रकारके लोभसे नहीं रचा है और न कविपनेके अभिमानसे हो रचा है, किन्तु इसकी रचना परमार्थ बुद्धिसे अपने और अन्यके उपकारके लिए तथा अपने कमोंके विनाशके लिए की है।।२५५॥ वीर जिनेन्द्रके कोटि-कोटि गुणोंसे निवद्ध यह पावन श्रेष्ठ चरित्र, जिसे सकलकीर्ति गणीने रचा है, उसे दोषोंसे रहित सुझानी जन शुद्ध करें ॥२५६॥ इस शुभ व्रन्थमें मेरे द्वारा प्रमाद्से, अथवा अज्ञानसे यदि कहीं कुछ अक्षरादिसे रहित, या सन्धि-मात्रासे रहित अशुद्ध या असम्बद्ध छिखा गया हो, तो श्रुतवेत्ता ज्ञानी जन इस उत्तम चरित्रके जिन वाणीसे उद्घार करनेमें मुझ तुच्छ बुद्धिका भारी साहस देखकर आप लोग मुझे क्षमा करें।।२५७॥ जो निपुण बुद्धिवाले लोग इस शास्त्रको पढ़ते हैं और गुणियोंके गुणानुरागसे दूसरोंको पढ़ाते हैं वे अपने विषय-कषायादिमें विरतिभावको प्राप्त होकर केवळज्ञानरूपी ज्ञानतीर्थको शीघ्र प्राप्त करते हैं ॥२५८॥ जो भव्य श्रावकजन इस पवित्र प्रनथको लिखते हैं और भूमण्डल पर प्रसार करनेके लिए दूसरोंसे लिखाते हैं, वे अपने इस ज्ञानदानके द्वारा विश्वमें उत्पन्न होनेवाले सुखोंको प्राप्त कर निश्चयसे केवलज्ञानी होते हैं ।।२५९।। परके उपकारक, सांसारिक लक्ष्मी, स्वर्गीय भोग और मुक्तिके प्रदाता, सभी तीर्थ-कर, अन्त-रहित उत्कृष्ट अवस्थाको प्राप्त, उपमासे रहित और तीन छोकके चूड़ामणि, सभी सिद्ध भगवन्त, पंच आचारोंमें परायण, सभी आचार्य, उत्तम श्रुतवेत्ता, सभी उपाध्याय और आत्म-साधनके उद्योगसे युक्त, सभी साधुजन आप लोगोंका ग्रुभ करनेवाला मंगल करें ॥२६०॥ यह वीर जिनेन्द्रदेवका चरित गुणोंका समुद्र है, धर्मरत्न आदिकी खानि है, भव्योंको

१९.२६५ ]

## एको न विंशोऽधिकारः

२२१

अर्थाक्यं धर्मबीजं ख-विरतिजनकं वीरनाथस्य दिन्यैः
सार्थेस्तय्यैगुंणौबैनिंचितमपमलं रागनिर्णाशहेतुम् ।
कर्मध्नं ज्ञानमूलं विशदमुनिगणेः पावनं तच्चरित्रं
यावत्कालान्तमत्रासमगुणगहनैर्नन्दतादार्यखण्डे ॥२६२॥
येनोक्तो धर्मसारः सुरशिवगतिदस्त्यक्तदोषो गुणाधिः
देधा हिंसादिव्रो गृहिजनमुनिभवंतंतेऽधापि नित्यम् ।
स्थास्यत्यग्रेऽत्र नृनं परमसुस्तकरो यावदस्यावधिः स्यात्
कालस्यासौ जिनेशो मम हरतु भवं वन्दितः संस्तुतश्च ॥२६३॥
जिल्पतेन बहुना किमाश्रयेद्वीरनाथ इह यो मया स्तुतः ।
मे ददातु कृपयाद्य सोऽस्रुतान् मुक्तये निजगुणान् स्वशर्मणे ॥२६४॥
त्रिसहस्राधिकाः पद्यत्रिंशच्छ्लोकाः भवन्ति वै ।
यरनेन गुणिताः सर्वे चारित्रस्यास्य सन्मतेः ॥२६५॥

इति भट्टारकश्रीसकलकीर्तिविरचिते श्रीवीरवर्धमानचरिते श्रेणिकाभयंकुमारभवावली-भगवन्निर्वाणगमनवर्णनो नामैकोनविज्ञोऽधिकारः ॥१९॥

शरण देनेवाला है, इन्द्रादिकोंके द्वारा पूज्य है, स्वर्ग और मोक्षका मूल कारण है, एवं परम पिवत्र है, वह कालके अन्त-पर्यन्त इस आर्यखण्डमें सर्वत्र प्रसिद्धिको प्राप्त हो ॥२६१॥ यह चित्र सुन्दर अर्थसे संयुक्त है, धर्मका बीज है, इन्द्रियोंके विषयोंसे विरक्तिका उत्पादक है, सत्यार्थ गुणोंसे युक्त है, निर्मल है, रागके नाशका कारण है, कर्मोंका विनाशक है, ज्ञानका मूल है, निर्मल मुनिजनोंके गुणोंसे पिवत्र है, और अतुल गुणोंसे गहन है ॥२६२॥ जिस वीर प्रमुने स्वर्ग और शिवगितका देनेवाला, दोषोंसे रिहत, गुणोंका समुद्र, हिसादिसे दूरवर्ती परम अहिंसामयी धर्मके सारवाला यह धर्म गृहस्थ और मुनिके रूपसे दो प्रकारका कहा है, जो आज भी गृहस्थ और मुनिजनोंके द्वारा नित्य प्रवर्तमान है और आगे भी नियमसे प्रवर्तमान रहेगा, वह परम मुखका करनेवाला जैनधर्म जब तक इस कालकी अविध हो, तब तक सदा प्रवर्तमान रहे। इस धर्मके उपदेष्टा, एवं मेरे द्वारा वन्दित और संस्तुत वे जिनेन्द्र देव मेरे संसारको हरें ॥२६३॥ इस विषयमें अधिक कहनेसे क्या, जिन वीरनाथका मैंने आश्रय लिया है, और इस प्रन्थमें मैंने जिनकी स्तुति की है, वे कृपाकर शीघ्र ही अपने अद्भुत गुणोंको मुक्ति और आत्मीय मुखकी प्राप्तिके लिए मुझे देवें ॥२६४॥

श्री सन्मतिके इस चरित्रके यत्नसे गणना किये गये सर्वश्लोक तीन हजार पैंतीस हैं।

अर्थान् मूळ संस्कृतचरित्रं तीन हजार पैंतीस ( ३०३५ ) इल्लोक प्रमाण है ।

इस प्रकार भट्टारक श्रो सकलकीर्ति-विरिचत इस श्रीवीरवर्धमानचरितमें श्रेणिक राजा, और अभयकुमारकी भवावली तथा भगवानके निर्वाण-गमनका वर्णन करनेवाला यह उन्नीसवाँ अधिकार समाप्त हुआ ॥१९॥

## परिशिष्ट

## १. क्लोकानुक्रमणिका

अ. इलो.

भ. इलो. [अ] 2.44 अकम्पनादयो भूपा अकम्पनोऽन्धवेलाख्यः 29.200 १.६४ अकारणजगद्बन्धवो अकृच्छायामराधीशाः १५.३८ अग्निवाहननामामित-**१**४.५६ अङ्गाङ्गबाह्यसद्भाव-29.248 अजीवतत्त्वमादेयं 89.88 **अज्ञानतपसायासी** 2.804 अज्ञानतपसा मूढा 29.98 अज्ञानेन कृतं पापं १०.९३ अज्ञानोच्छित्तये ज्ञान-₹६.३ अटवीग्रामखेटादीन् ५.१७,४.१०८ **अटाचु**भूनृनाथानां ८.९१ अणुस्कन्धविभेद।भ्यां **१**६.११७ अतः कालं विना ते 24.236 अतः पुण्यात्मिके पुण्यं **७**.८५ अतः स्वामिन् नमस्तुम्यं १२.२७ अतस्तत्र मुनीन्द्रं २.२२ अतस्त्वं त्रिजगत्स्वामी१५.१५३ अतिकायो महाकाय 18.50 अतीता मेऽपरेऽनन्ताः 2.₹€ अतीव रूपसौन्दर्य-७.३७ अतीव कामसेवान्धः 10.200 अतो गत्वा करोम्याशु १५.११२ अतो गत्वा विधेहि त्वं 48.0 अतो न जलं तीर्थं 14.224 अतोऽत्यल्पायुषां नैवा-03.09 अतो धर्मसमो बन्धुः 4.848 अतोऽत्र शास्त्रकर्तृणां \$.98 अतोऽत्रासन्नभव्यानां **१**६.६४ अतोऽत्रेदं जगतुपुज्यं 7.24

अतो देव नमस्त्रभ्यं 9.28, १९.३८,१५.६८,१५.१६२ अतो देव वयं कुर्मः 6.98 अतो देव विघेहि त्वं 19.38 अतो देवात्र कि साध्यं १९.३६ अतो दुर्गतिनाशाय 8.22 अतो धीर कुरूद्योग १२.२५ अतो न क्षीयते यावत् ₹. १ २ अतो ये विषयासका ५.९६ अतो विचक्षणैः कार्यः 8.202 अतो वैषयिकं सौरूयं 4.8 अतोऽस्माभिर्न बोध्यस्त्वं १२.१० अतोऽहमधुना छित्वा ५.१०३ अतोऽहं च क्व गच्छामि ३.१२९ अतोऽस्य परमं धैर्यं 8.43 अत्यन्तदुर्लभो बोधि-११.११३ अत्यन्तमोहितः पाप-१७.६९ 84.00 अत्यासन्नभवप्रान्ते अत्र तेषां समस्तानां -3.826 अत्र नाथ नम- १०.३६,१३.८० अत्र: नि:सङ्गनिश्चेल- १९.१४४ अत्र संकल्पिताः कामाः ६.१२० अत्रापि पूर्ववद्ज्ञेया अथ कालत्रयोत्पन्नं १५.१०२ अथ काश्चिच्च धात्र्यस्त्वं १०.२ अथ गौतम धीमंस्त्वं १८.२ अथ चेटकराजस्य 83.28 अथ जम्बुद्रमोपेतो २.२ अथ जम्बूमति द्वीपे 8.838 अथ जम्ब्दाह्वये द्वीपे 4.838 अथ तत्केवलोत्पत्ति-१४.२ अथ तज्ज्ञानपूजायै १४.१२

अ. इस्रो. अथ तस्मिन् खगाद्रा-₹.७१ अथ ते सप्ततत्त्वा हि **१**७.२ अथ ते सामरा देवा-१५.२८ अथ दुःषमकालास्यः 12.118 अथ देवगतिः पञ्च १९.२२२ अथ नाथ भवद्वाक्यांशु- १९.१४ अथ नाथ वयं धन्याः 28.66 अथ पुद्गल एवात्र १६.११५ अथ प्राग्घातकीखण्डे ४.७२ अथ मङ्गलधारिण्यः **८.**२ अथ मोहाक्षरात्र्वौघा-**१**२.२३ अथवा निखिला जीवाः १७.४७ अथवा महतो योगाद् अथवा मोहिनां तत्किं अथवा सूक्ष्मसूक्ष्मादि-१६.११८ अथवा स्वर्गसाम्राज्यं ६.१५३ अथवाहमिहानीत: ६.११₹ अथ शान्ते जन- १९.२.१२.९२ अथ सद्धातकीखण्डे ५.३५ अथ सारस्वता देवा **१**२.२ अथ सौधर्मकल्पेशः ८.६९ अथ सौधर्मकल्पेशो ७.४२ अथ सौधर्मनाकेशो 9.6 अथ स्वामी महावीर: ११.२ अथातो निर्गते सूनौ १२.६९ अथान्यदा निजोद्याने 3.86 अथान्येद्युर्महावीरः 80.68 अथान्येद्यः स कालाप्त्या 4.2 अथान्येद्युः सुराः प्राहुः १०.२३ अथाभिषेकसंपूर्णे 9.86 अथासौ कर्मशत्रुष्टनं 22.236 अथासो गौतमस्वामी 14.3

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

|                           | <b>२.९</b> २         | अद्राक्षीद् रत्नराशि च                                            | ७.६८                  |
|---------------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| •                         | ३. <b>९९</b>         | अधीत्य जैनसिद्धान्त                                               | 8.854                 |
|                           | ₹. <b>६१</b>         | अधुना यद्यनेनामा                                                  | १५.१११                |
| •                         | ₹.६                  | अघो वेत्रासनाकारो                                                 | <b>१</b> ८.१२६        |
| अथास्मिन् भारते रम्ये ३   | <b>.१</b> २ <b>१</b> | अनन्तकालपर्यन्तं                                                  | १७.८०                 |
| अथाहमेव धन्योऽहो १८       | .१४४                 | अनन्तं केवलज्ञानं                                                 | १५.१५२                |
| अथेह प्राक्तने रम्ये २    | . १ २५               | अनन्तगुणवाराशेः                                                   | १८,२७                 |
| अथेन्द्रभूतिरेवाद्यो १९   | .२०६                 | अनन्तगुणशर्माद्यं                                                 | ११,११२                |
| अथेह भारतस्यार्ध- १       | ८.८५                 | <b>अ</b> नन्तजन्मसंतानं                                           | ६.२९                  |
| अथेह भारते क्षेत्रे ७.२,२ |                      | अनन्तदिशने तुभ्यं                                                 | १५.७०                 |
|                           | .११७                 | अनन्तदुःखसंतान-                                                   | ६.२ <b>१</b>          |
|                           | .१०७                 | अनन्तमहिमारूढो                                                    | १४.१८३                |
| -                         | ₹.२                  | अनन्तसुखसंलीनाः                                                   | ११.११०                |
| अथेह विजयार्घोत्तर-       | ३.६८                 | अनन्तं परमं सौख्यं                                                | १५.१५६                |
|                           | <b>4</b> .98         | अनघं मृत्युपर्यन्तं                                               | 8.880                 |
| अथैकदा महादेवी            | ७.५९                 | अनन्यविषया एते                                                    | १९.६१                 |
| अर्थैकदा स धर्मार्थं      | <b>६.</b> २          |                                                                   | १५.१५७                |
| अर्थतस्य वियोगेन ३        | .१४७                 | अनन्यशरणानन्या <b>न्</b>                                          | १७.२०३                |
| अर्थवात्र पुरे रम्ये २    | . <b>१</b> १२        | अनर्ध्यदृष्टिचिद्वृत्त-                                           | ९.७२                  |
| अथैष नारकः स्वभ्रा-       | ٧.٦                  | अनर्घ्यमणिकोटीनां                                                 | <b>१</b> ३.२५         |
| अर्थेषोऽतीव शक्तोऽपि      | १३.२                 | अनर्घ्यस्तत्प्रणोतोऽयं                                            | १८.१४५                |
| अधोत्पत्य गुणस्थानं १३    | .१२४                 | अनादिक <b>र्म</b> जल्लादीन्                                       | १.२३                  |
| अथोत्पेतुर्नभोभागं        | ८.९७                 | अनाहताः पृथुघ्वाना                                                | ८.६४                  |
| अयोल्लङ्घ्य प्रतोलीं १४   | .१४९                 | अनित्याशरणे संसा-                                                 | ₹१.३                  |
| अन्तराया इमा घाति- १३     | .१२७                 | अनिवार्या भवत्कोतिः                                               | १०.३४                 |
| अपकारोऽप्यहो लोके         | ₹.४१                 | अनिष्टयोगजं स्वेष्ट                                               | ६.४७                  |
| अपवित्रेण देहेन १         | १.६३                 | अनिष्टं यद्भवेत्स्वस्य                                            | १७,३३                 |
|                           | ४.३२                 | अनुभूय महादुःख-                                                   | ٧,٧                   |
| अपराह्वे स्वयोग्यानि ४    | .१३३                 | अनेन स्तवसद्भक्ति-                                                | १९.४३                 |
|                           | ۰.२१                 | अनेन स्तवनेनात्रा                                                 | <b>१</b> २.३ <b>१</b> |
| अदन्तधावनं राग- १         | ८.७६ .               | अनेन स्तवनेनेड्य                                                  | <b>१</b> २.१३३        |
| अद्य जन्माभिषेकेण         | ९.७७                 | अन्तावस्था ममायाते                                                | १९.१२३                |
| अद्य देव वयं धन्याः १     | ५.६२                 | अन्धा मूकाः कुरूपाश्च                                             | १७.१७                 |
| अद्य नाथ वयं घन्याः ६     | .११८                 | अन्यत्वं स्वात्मनो ज्ञात्व                                        | ा ५.८१                |
| अद्य नः सफलं जन्म १       | ५.६३                 | अन्यस्त्वं स्वात्मनो विवि                                         | इ ११.४४               |
| अद्य प्रभृति तेनास्ति     | 8.86                 | अन्यदा धर्मगोष्ठीभिः<br>अन्यदा नर्तनं चित्रं<br>अन्यानि शुभपाकानि | ५.१३२                 |
| अद्य प्रवर्तते देवं       | ८.९३                 | अन्यदा नर्तनं चित्रं                                              | १०,४०                 |
|                           | 9.98                 | अन्यानि शुभपाकानि                                                 | १.८१                  |
|                           | <b>९</b> .८९         | अन्या माता पिताप्यन्यं                                            | ो ११.४५               |
|                           | ₹. <b>११</b>         | अन्ये च बहवो भन्याः                                               |                       |
| ÷ •                       |                      | *                                                                 |                       |

अन्ये ते गणनातीता १५.१५९ अन्द्येद्यभर्यिया सार्धं 8.63 अन्येद्युर्वत्सदेशस्य 23.58 अन्येद्युः शरदभ्रस्य 3.80 अन्येद्युः स्वगुणोत्पन्न-१०,३९ अन्ये धीरा भजन्ति स्म ७.७६ अन्येऽपि बहवो भृताः १.५६ २.५३ अन्ये सुपात्रदानेन अन्यैरन्तातिगैदिव्यैः 88.60 अब्धिना केवलज्ञानी 9.200 अभक्ष्याः सर्वथा १८.५३ अभीक्ष्णभञ्जपूर्वादि **६.८२** अभूमंरीचिनामेह 8.39 अभ्यन्तरं तपः सर्वं 22.40 अमीभिरष्टभिः सारैः £.99 अभीमिलक्षणैः सारैः E. 84 अमीषां लोकपालानां **६.१३३** अमीषां वचसा दक्षा 8.50 अमी विंशतिदेवेन्द्राः 28.40 अमुत्र येन जायन्ते 8.66 अमूनि प्रोत्तमान्यत्र ११.१२४ अमूर्तान् मनसा ध्येयान 2.39 अम्स्तीर्थेशसद्भृति-६.९७ अम्लानकुसुमैर्वृष्टि 6.53 अयमेव जगन्नाथः १६.८९ अयं प्रासुक आहारो 23.29 अयंस्तन्महतां वीरः 9.69 अर्ककोतिस्तयोः सन्ः ₹.७५ अर्थरूपेण पुर्वाह्ने १८.१६४ अर्थादयं धर्मबीजं **१९.२६२** अर्थोत्थमवगाढं -१९.१४२ अर्हतां गुणराशीका १९.६ अर्हद्दासः स तद्गर्व- १९.१९१ अर्हद्भक्ताः सदाचाराः ₹.७३ अर्हद्भानुदये यद्वत् ७.७९ अवगाह्याङ्गवाधि च १९.१५० अवसर्पात्समास्या 86.69 अविद्धछिद्रयोश्चारु 9.48 अप्याबाघा अरिष्टा **१**२.३ अशीत्यग्रं सहस्रं स्युः १४,१२३

अशुद्धनिश्चयेनासौ

अशुभप्रकृतीनां स्या-

अशोकवनमध्ये स्या-

अशोकसप्तपणस्यि-

अश्रुतं परयोषादि

अश्वग्रीवाभिधो धीमा-

अश्वग्रीवोऽपि तेनाप्य

अश्वग्रीवोऽर्घचक्री च

अश्ववाहनमारूढ-

अष्टकर्माङ्गनिर्मुक्ता

अष्टमीन्दुसमाकार-

अष्टम्यां च चतुर्देश्यां

अष्टम्यां यच्चतुर्दश्यां

अष्टमे वत्सरे देवो

अष्टादशसमुद्रायु-

अष्टादशसहस्रप्रम-

अष्टादशसहस्राब्दै-

अष्टादशसहस्रोध-

अष्टानवतिभेदादि-

अष्टोत्तरसहस्रप्रमैः

अष्टौ मंगलवस्तूनि

असमगुणनिधानं

असंस्थातप्रदेशी

अस्माकं प्राणसंदेहो

अस्याऽऽसन् परपुण्येन

अस्यां मम प्रतिज्ञायां

अहमिन्द्रपदं केचित्

अहमिन्द्रसुरेशादीन्

असंख्यनुसुराराध्यो

असंख्यसंख्यविस्ताराः

अष्टाविमा महादेव्यो

अष्टाशीत्यङ्गलान्येषां **१४.१**४०

अष्टोच्छिता पवित्राङ्गा ८.११९

अष्टौ स्पर्शास्तथा देव १९.२२४

असंस्याताः स्वदेव्याट्या १४.५३

अस्मिन् वनान्तरेऽभूवन् १४. १३३

अस्यादी द्विकरोत्सेघा १८.१२३

अस्यास्तोरणमाञ्जल्य- १४.१४८

अष्टादशसहस्र-

**१**६,**१**०५

**१**६.१६**१** ५

**१४.१**२२

१४-१०८

800,808

3.90

3.808

१४.४२

**१**६.३४

७.३६

**४.१**२९

१८.५६

१०.१६

4.825

4.48

६.८१

4.830

१३.१०२

१६.४९

**६.१३४** 

20.29

2.24

**१४.**१८६

८.१८

६.१२६

१६,१०४

4.40

१५.९६

19.76

8.800

१६.१७९

१८.११४

## श्लोकानुक्रमणिका

अहं चोपरि गच्छामि ₹.२३ अहिंसांदीनि साराणि 80.58 अहिंसालक्षणो धर्मो २.९ अहिंसासत्यमस्तेयं 8.90 अहो ईदृक् तपःकर्ता २.१०६ अहो एष जगद्-भर्ता २.८० अहो एष मयोपायो 84.64 अहो केयं घरा निन्द्या 3.229 4.906 अहो कोऽहं सुपुण्यात्मा अहो दुग्ज्ञानवृत्तादि-4.4 अहो धिगस्तु मोहोऽयं 3.35 अहो तीर्थेशिनामेषा **१६.३१** अहो परहितार्थ्येष 8.96 अहो पश्य पितृब्योऽयं 3.72 अहो पश्य महन्चित्रं १२.६१ अहो पश्येदमत्यन्तं ७.५३ अहो पश्येदमत्रैष **१**३.३२ अहो पुण्यविधिः पुंसां 83.84 अहो प्रभोः सुमाहात्म्यं 22.86 अहो भुक्ताजगत्साराः 4.84 अहो मध्ये मुनीशानां १५.८१ अहो मन्येऽहमत्रैवं १५.१०९ अहो मयापुरा घोरं **६.१४९** अहो मया पुरा जीव ₹.१२२ अहो मिथ्यात्वमार्गोऽयं १८.१३३ अहो यथेदमभ्रं हि ₹.११ अहो यथेह लम्यन्ते १३.२९ अहो वृत्तेन येनैष ६.१५७ अहो वृथा गतान्यत्र १०.८४ अहो वीर जिनस्वामी 80.28 [ आ ]

आकर्ण तहचः केचित् १३.३४ आकर्ण तहचो योगो ४.८५ आकिञ्चन्यमनुष्ठेयं ६.१३ आकिञ्चन्य महद्बहा- १८.८१ आक्रन्यदुःखशोकादीन् १७.१२० आक्रम्य मागधादींस्च ५.४७ आकृष्टा धर्ममन्त्रेण ११.१२८ आगच्छन्तीं नृगो वीक्ष्य ७.९०

## २२५

आगत्योत्क्षिप्य तं केचित्३.१३४ आचार्याणां गणाच्यानां आचार्यादि-मनोज्ञान्तानां ६.४४ आचार्योऽध्यापकः शिष्यः ६.८७ आचार्योक्तं श्रुतं सम्यक् १.७४ आचाराख्यादिमाङ्गोक्त१९.१४६ आजगाम सुरैः सार्थं आजन्मान्तं प्रपाल्योच्चैः २.३७ आज्ञारूयं मार्गसम्यवत्वं १९.१४१ / आज्ञापायविपाकारूय-**६.५**१ आज्ञैश्वयद्ति शक्र-् १४.२८ १८.१५८ आतापनादियोगेषु आत्मनः स्वात्पृथग्भूतं ११.४७ आतापनादियोगोत्थान् १२.९७ आदर्शप्रमुखा अष्टौ **१**९.७७ ७.१२३ आदिकल्पाधिपो देवः आदितीर्थकरोत्पन्न-₹.८८ आदितीर्थकरोत्पत्ती २.५७ आदौ तं मुक्तिभर्तार-**१**२.३८ आदौ तां शिबिकामूहुः १२.४६ आदौ दृष्टिविशुद्धघर्यं ६.६२ आदौ मूलगुणान् सम्यक् १८.७९ आदौ समयसारं स 9.888 आद्यक्ष्मान्तावधिज्ञान-8.50 आद्यन्तदुःखसन्मिश्र-१२.११३ आद्यं संहननं तस्य १०.६२ आद्याः कषायचत्वारो १३.११० आद्याद्द्विगुणसंख्याता १४.३५ आद्यादिसप्तमान्तं १७.७२ आनतेन्द्रादयः शेषाः **१**४.४७ क्षानन्दनाटकं दिव्यं 9.222 आपादमस्तकान्तं १६.१७४ आमनन्ति मुनीन्द्रास्त्वां 6.90 आयाते मन्दतां यौवन-१०,१०२ आयान्ती सा नभोभागा १५.३ आयुनित्यं यमाक्रान्तं ११.५ आयुविश्ववपुर्भोग-५.७७ आर्तरौद्रातिदुर्घ्यानै: १७.५ आराधिता जगत्पुज्याः आराध्याराधनाः सर्वाः ४.११२

अहमिन्द्रादयो देवा २९

आर्या आर्यस्वभावेन १८.९३ आर्यिकाश्चन्दनाद्याःषट्१९.२१३ आरुरोह मुदा शक्र-**१**२.४४ आरुह्य शिविकां गत्वा ₹ ७.5 आशाक्षयकरं वत्ति-**६.२४** आस्थानमण्डले चास्य १९.६६ आसाद्यानु निजं स्थानं 8.54 आसां सन्त्यत्र प्रत्येकं **६.१३५** आसीत्क्ष्मागुणेनासा-11.47

### [ इ ]

इच्छन्ति नाकिनो यस्या- २.६३ इतस्ततः स्वदोजलि 9.830 इति कूपथविपाकात् २.१३६ इति कृत्वा स्तुति तस्य १३.८१ इति गार्हस्थ्यधर्मेण . इति चत्रविधो बन्धो १६.१६६ इति क्षणक्षणोत्पन्नो **१६.१६**३ इति ज्ञात्वा दृढीकायँ इति तद्बोधनं श्रुत्वा १९.१९६ इति तद्वचनस्यान्ते १९.१७० इति तन्नियमं श्रुत्वा १९.११३ इति तन्वन् मुदात्मीयं इति तत्प्रश्नतोऽवादी-8.36 इति तद्वचसा त्यवत्वा ₹.३१ इति तद्वचसा भीता **२**.८९ इति तद्वानयमाकण्यं 8.90 इति तद्दुर्वचः श्रुत्वा ३.५३ इति तत्सकथां श्रुत्वा १९.२०४ इति तत्सारमाङ्गल्य-9.28 इति तस्योक्तमाकर्ण्यं 4.20 इति ताभिः प्रयक्तानां ८.५३ इति तेनोक्तसद्वाक्ये ₹.८० इति तेपे चिरं वीरः 23.48 इति दातृगुणान् सप्त **१३.२१** इति द्वादशकल्पेन्द्राः 18.86 इति द्वादश भेदानि ६.५५ इति धर्मात्तवित्तोऽसौ 4.30 इति परमविभूत्या तीर्थ-८ १२६ इति पापफलं ज्ञात्वा १७.२२

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

इति प्रश्नवशाहेवो १६.२६ इति प्रार्थ्य तदादेशं ₹.२५ इति बर्हादिकेष्वेषु १४.१२२ इति भगवति वृत्ता १३.१३३ इति मत्वा ववचित्पापं १०.९४ इति मत्वान कर्त्तव्यं २.१३५ इति मत्वा बुधैः कार्यः **६.१५**६ इति मत्वा बुधैरादौ १८.१४३ इति मत्वा स पापात्मा-१९.१६५ इति मोहमहाराति १३.१२३ इति विगतविकाराः 88.838 इति विगतविकारो १२.१३९ इति विबुधपतीड्यो १५.१७० इति विशदगिरासौ १७.२०८ इति वृषपरिपाकाद् १८.१६९ इति वृषपरिपाकादाप्य €.808 इति लोकत्रयं ज्ञात्वा ११.१११ इति शकोक्तितः पूर्वं **१**९.४६ इति शिवगतिहेतून् १६.१८३ इति शुभपरिणामा-१०.१०६ इति शुभपरिपाकान्नन्द- ५.१४७ इति श्रीजिनवक्त्त्रेन्द्र- १८.१३१ इति सकलभुयुवत्या 8.28 इति संख्यान्विताः **१**९.२०**९** इति संबीधनोपायैः 19.969 इति सर्वपदार्थानां ४१.७६ इति सुकृतविपाकात् ४.१४१ इति सुकृतविपाकात्प्राप 9.883 इति सूचरणयोगाद इति स्चरणधर्माच्छर्म- ७.१२४ इति सुचरणयोगाच्छर्म-१९.२५० इति स्तृतिनमस्कार-१५.७४ इति स्तवननमस्कार- १५.११६ इति स्तुत्वा जगन्नायं १२.३३ १५.७६, १९.९३ इति स्तृत्वा तमभ्यच्यं १२.१३५ इति स्तुत्वा महावीरः १०.३७ इति हेयमुपादेयं १७.५३

इतोऽस्मिन् भारते क्षेत्रे ४.३५ इत्यत्र कालदोषेण १.५३ इत्यनध्येमंहादिव्यै: 24.29 इत्यनासाद्य यं धर्म ११.३३ इत्यन्योन्यमहोवाचो १५.९८ इत्यन्यैश्च शिशुचेष्टीघैः १०.११ इत्यभिष्टत्य गृढाङ्की 6.60 इत्यभिष्टुत्य तौ देवं 9.203 इत्यमा पुण्यपापाम्यां 84,08 इत्यसौ मार्गशीर्षस्य १२.९९ इत्यमीषां च सम्यक् 9.208 इत्यसाधारणैर्दिव्यैः ९.५८ इत्यस्य ध्वनिना चक्री 4.88 इत्यसौ विविधं पुण्यं २.४६ इत्यारूपाद्वयं कृत्वा 9.90 इत्याख्यायादिमं तत्त्वं १६.६५ इत्यादिचिन्तमानस्य 4.88X इत्यादिचिन्तनादाप्य 3.878 €. **२८, ५.११, ३.१३** इत्यादि चिन्तनात्प्राप्य१८.१४६ इत्यादि तद्वचः श्रव्यं १२.८४ इत्यादि तद्वचः श्रुत्वा ६.१४७ इत्यादि चिन्तनोत्पन्नैः 3. 2 30 इत्यादि निन्द्यकर्माणि १७.१४ इत्यादि परमान् भोगान् 2.86 इत्यादि परमाधारा-**१**२.४**९** इत्यादिवचनालापैः १२.६७ इत्यादिवचनैस्तस्य १९.१८० इत्यादिवर्णनोपेत- २.५६, ७.**१०** इत्यादिवर्णनोपेलं 28.24 इत्यादिबहुधा जीव-१६.१४४ इत्यादिविविधं ज्ञात्वा १७.४३ इत्यादिविविधं पृण्यं 8.55 इत्यादिविविधाचारैः 8.838 इत्यादिविविधाश्चर्य-9. 2 24 इत्यादिविविधं घोरं 3.880 इत्याद्यखिलसामग्रीं ११.११९ इत्याद्य**ने**कसंस्थानं 26.270 इत्याद्यन्यतरं घोरं 4.78

3.66

**१**२.५५

इत्याद्यन्यतरं वस्तु

११.५१

इतीष्टप्रार्थनां कृत्वा

इतोऽमुतः प्रधावन्ति

## **रलोकानुक्रमणिका**

२२७ ७.७४

इत्याद्यन्यतरे रम्यैः १०.७७ इत्याद्यन्यैः शुभाचारैः १७.८८ इत्याद्यपरसामग्र्या १३.१०५ इत्याद्यपद्रवैघोरैः १३.७२ इत्यादेशंस यक्षेशो 9.8**4** इत्याद्यन्यत्प्रशस्तं च 8.209 इत्याद्यन्यन्महादुःखं ३.१४४ इत्याद्यन्यायकमेघिः ५.१३३ इत्याद्यैर्गुणैः सारैः 8.50 इत्याद्यन्तातिगैविश्वैः १.१० इत्याद्यपरदुष्कर्म १७.७६ इत्याद्यपरसच्छ्रोतृ १.७६ इत्याद्या परमा शोभा १०.६० इत्याद्यां बहुधा ज्ञेया १६.१५५ इत्याद्यैः परमाचारैः 4.883 ८.५९ इत्याद्यैः परमोत्साहैः इत्याद्यैर्बंहुभिः क्रीडा-१०.४३ इत्याद्यैरपरैः कृत्स्नैः ७.३८ इत्याद्यैरपरैदिव्यैः ८.१२ इत्याद्यैर्लक्षणैदिव्यै-१०.७३ इत्याद्यैविविधैदिग्यैः 9.70. **९.१३९** इत्याद्यैविविधैघोरैः 8.80 इत्याद्यैविविधैयोगै: ₹.४० इत्याद्यैः शुभकर्मीघैः છ**.७**૭ इत्याद्यैः स शुभाचारैः ५.७२ इत्याद्यं गर्भकल्याणं ७.१२२ इत्यालोच्य हृदा श्रीमान्१५.८७ इत्याविष्कृतमाहात्म्ये १२.५७ इत्यारचयैविबुध्यैनं १४.१**१** इत्यासाद्येह सामग्रीं १९.१३ इत्युक्तवातां स १९.१२० इत्युक्त्वा प्रथमं चक्रु- १९.२४५ इत्युक्त्वालिङ्गिनः सर्वे २.८२ इत्युक्तवा स्नानवाप्यां स६.१५९ इत्युक्त्वासी सभामध्ये १५.११५ इत्येकत्वं परिज्ञाय ११.४३ इत्येतस्या गुणान् ज्ञात्वा ११.८७ इत्येतैविधिभेदैः स १३.१५

इत्येवं धर्ममाहात्म्यं

६.१८

इत्येवं धर्ममूलं स ५.१४४ इत्येषा दिक्कुमारीभि-**८.१३** इत्येषोऽतिशयैदिव्यै: १९.७९ इत्थं गन्धोदकैः कृत्वा , 9.30 इत्यं पापफलादीन् स १७.२३ इत्थं प्रसाध्यमानं तं 9.58 इत्थं योगिमुखेन्दूद्भवं 8.88 इत्थं योऽत्र निहत्य १३.१३६ इत्थं श्रीजिनपुङ्गवो १४.१८४ इत्थं स चिन्तयन् दूरा-१५.११८ इत्थं सदेव सिद्धान्त-2.58 इत्थं सद्धक्तृ-सच्छ्रोतृ ₹.८३ इत्यं स विविधाचारैः १२.६८ इत्थं सोऽद्भुतपुण्येन १०.४६ इदं रत्नत्रयं साक्षात् \$2.24 इदानीं त्वं चिरायातं 8.80 इन्द्राणीप्रमुखा देव्यो 3.22 इन्द्राद्या परया भूत्या २.९५ इन्द्रियार्थादिवस्त्वौघे **६.९** इन्द्रियैयैः पदार्थादीन् ११.४९ इमं मिथ्यात्वदुर्मागं १८.१३८ इमंश्रावकधर्मं ये १८.७१ इमान् गजादिवह्नय्न्तान् ७.९३ इमामन्यां परां लक्ष्मीं 4.58 इमान्यावश्यकान्येष **६.**९४ इयन्ति मे दिनान्यत्र ५.१०४ इह जम्बूमित द्वीपे **१९.**९८ ['ई]

ईदृशं स तदुच्छिरये ३.५५ ईदृशाः स्वर्गजा भोगाः १२.६४ ईदृशों सकलां शक्ति १२.३२

उत्कृष्टश्रावकाणां सद- ४.४७ उत्कृष्टा भोगभूरेषा १८.९४ उत्कृष्टा बहिरात्मा १६.९४ उत्कातिसकराः काश्चि- ८.५ उच्छलन्त्यो विरेजुस्ताः ९.२२ उच्छ्वासो द्विवहा- १९.२१५ उत्तमाद्या क्षमा मार्दवः १८.८०

उत्थाय शयनात् केचित् उत्थाय शयनात् प्रातः ४.१३० उत्पत्याशु पुनस्तस्माद् ३.११७ उत्पाटयन्ति केचिच्च **३.१३**२ **उत्पादयन्ति वा प्रीति १७.१**२७ उद्यमेन प्रगच्छन्तः १४.३८ उद्यानं फलितं क्षेत्रं 80.00 **उद्योतः स्थावरः सूक्ष्मः१३,११६** उद्योताद्या अमी स्युः १६.१२५ उपयोगमयो जीवः १६.१०३ **उपवासान्निरारम्भान्** 4.888 **डपार्ज्य परमं पुण्यं १**२.३४ डपार्ज्यको महत्पुण्यं **११.४०** उमया कान्तया साधे **१**३.८२ **ज्न्मत्ता विकला यद्गू-१८. १३**६ उत्सपिण्यवसपिण्योः ₹₹.३० उवाचेदं ततो योगी **१**९.१३८ उद्वेलं च महाध्वानं 47.0 [ क ] **ऊर्घ्वमु**च्छालयस्ताः खे 9. 2 3 4 [ऋ] ऋषिकेवलियत्याद्यां २.५४ [ए] एकग्रासादिनानेक-६.३३ एकतः सकलं पापं २.१३४ एकयोजनविस्तीर्णं 18.55 एकरूपः क्षणाद्दिव्यो **६.१**२६ एकरूपो यथामेध १५.१५ एक्शाला द्विशालाचा १४.१११ एकहस्तोच्छितास्ते १८.१२४ एकाञ्चद्वित्रतुर्येन्द्रिय 23.224 एकाक्षाणां चतुःप्राणाः १६.१०६ एकाकिनं विदित्वा स्वं 4.00 एकाकी जायते प्राणी ११.३५

एकाकी सिंहवन्नित्यं

एकादशप्रमैमसिः

एकाकी सिंहवद् रात्रा- १३.४०

एकाण्वपेक्षया न स्यात् १६.१२८

एकान्तरेण तेषां स्या- १८.१००

५.१६

एकान्तान्धतमो हन्तु-६.९२ एकेन समयेनैव १९.२३८ एकैकस्यां दिशि ज्ञेयाः १४.११९ एकैकस्या हि देव्यः ६.१४३ एकोऽणुः सुक्ष्मसुक्ष्मः १६.१२० एको यः कुरुते पापं ११.३८ एको रोगादिभिग्रस्तो ११.३६ एको हत्वा स्वकर्मारीन् ११.४२ एतत्सर्वव्रतानां च १८.३९ एतद्दानं परं पुंसा १३.२८ एतद्दु:खनिवारकं ३.१५० एतद्रत्नत्रयं सर्वं १८.३० एता द्वादश भावनां ११.१३४ एतान् प्रक्षाल्य चिन्नीरात् ६.७७ एतान्यथ प्रतिबिम्बानि १५.१४२ एता वल्लभिका देव्य- ६.१३६ एता विभूतयो दिव्या ६.१४५ एतास्ते निःस्पृहस्याष्ट-१५.१५८ एते चतुर्णिकायेशाः एते तीर्थकराः ख्याता १.३५ एते मुनीश्वरैः सेव्याः ११.७७ एतेषां निश्चयं कृत्वा १६.१९५ एतेषां लक्षणं जात् १५.१०८ एते सामानिका देवा ६.१२८ **एतैद्वदिशसं**ख्यानैः १९.२२७ एतै: पञ्चशतै: शिष्यै: १५.९५ एतैर्भृतार्थनामौषैः 84.888 एतैरष्टगुणैः कृत्वा ६.७१ एत्य तस्मादिहोत्पन्न-8.38 एवं चतुरशीतिप्रमलेक्षा १६.५२ एवं बाह्यं स षड्भेदं ६.४१ एवं शेषवनेषु स्युः १४.११६ एवं सप्तवृषानीका १४.३६ एषां परिग्रहाणां च १८.४६ एषान्तः परिषत्तेऽस्ति एहि ह्योहि जगत्स्वामिन् १०,४

## [ ð ]

ऐन्यं जानाति यो मूढः १६.७१ ऐशानेन्द्रोऽपि सानन्दं ९.९

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

[ क ] २.९६ कल्पाद्याः प्राक्तनास्ते कटीतटे बबन्धास्य 9.48 कण्ठं सा मणिहारेण ९.५५ कदलीगर्भसाद्रयं **७.३**१ कदाचित्कानने तस्मिन् २.२० कदाचिज्जलकेलीभि: ८.१० कदाचित्तस्य संजाते १९.१०९ कदाचित्तं मृगैकस्य ४.६ कदाचिद् वृषभः स्वामी २.७२ कनत्काञ्चनभृङ्गार-१५.३९ कनत्काञ्चनवर्णाभ-१०.२२ कनत्स्वर्णमयै: कुम्भै: 9.88 कपिलादिस्वशिष्याणां ₹.१०३ कराभ्यां सुन्दरश्छि-१९.१७६ करोति जगदानन्दं 8.86 करोति तत्फलेनैव १९.१६६ करोति पञ्चभेदं ६.४५ करोति महतीं पूजां 4.882 कर्त्तंब्यं मार्दवं दक्षैः ६.६ कर्मणां संवरो येषां ११.७८ कर्म-नोकर्मणां कर्ता १६.१०६ कर्ममल्लविजेतारं १.२९ कर्मभ्यः कर्मकार्येभ्यः १६.७८ कर्माक्षेभ्योऽपरो वैरी १८.१० कर्मागममहद्द्वारं **११.**६९ कर्माणि कर्मकार्याणि 28.86 कर्मारयोऽस्य भीत्या 23.222 कर्मारातिविजेतारं 4.8 कर्मास्रवेण जीवानां 4.23 कलकण्ठाः सुमाङ्गल्य-**૭.૭** ફ कलंगायन्ति किन्नर्यः ९.१२० कल्पकल्पातिगेष्वेव 28.208 कल्पवृक्षः सपुण्यानां १८.९२ कल्पशाखिभवैर्नाना १५.४६ कल्पाह्मिपस्य शाखासु 9.832 कषायेन्द्रिययोगानां १७.२५ कस्येदं सप्तधानीकं ६.११० कः शत्रुर्विषयो योऽत्र ሪ.ሄሄ

**कः सुह**त्त्वरमः पुंसां ८.४३ का इमाललिता देव्यो ६.१०९ काकमांसनिवृत्त्याप्ता- १९.११७ कातरत्वं च धीरत्वं 84.86 कातरत्वं प्रकुर्वन्ति १७.१७९ कात्वं वाहेतुनाकेन १९.११५ कानि पापस्य कर्तृणि कानि सप्तैव तत्त्वानि १५.१०६ कामिनीः कमनीयाङ्गाः १७.३५ कायक्लेशं भजन्नेवं 23.89 कायप्रमाण आत्मायं १६.१०८ कायबन्दिगृहाज्जीवान् १६.१५१ कायोऽयं केवलं पापी ११.५७ कायोत्सर्गासनापन्नं १७.३१ कायं मत्वा स्वकीयं ये १७.१२३ कारयन्ति पशुनां ये १७.१०२ कारियत्त्रा.बहुन् तुङ्गान् ५.६६ कारागारसमं गेहं 80.804 कारितैर्निजदेवीभिः १०.४५ कार्तिकाख्ये शुभे मासे १९.२३३ कार्यो धर्मोऽत्र वृद्धत्वे काललब्ध्या मुदासाद्य १८.१३२ कालशौकरिकोऽत्र 25.257 कालागुर्वादिसद्-द्रव्य-१५.४५ कालान्ते तत्फलेनासौ १९.१२६ काल: स एव धन्योऽत्र १५,१५१ काव्यादि मंक्षु गत्वाहं काव्यार्थेनात्र जायेता-14.90 काश्चित्खे तुङ्गहम्यग्रि 6.6 काश्चिदैरावतीं पिण्डी- ९.१३१ काश्चिद्दिव्या: स्रजस्तस्यै 8.5 काश्चिन्महानसे लग्नाः ८.३ काश्चिन्नपात्मजा अन्या १८.१५१ कि ध्येयं धीमतां लोके ८.२६ किन्तुतीर्थकराएव १९.१७९ किन्तु देव नियोगोऽयं किन्तु देवा महान्तोऽत्र १९.१९३ किन्तु देहि भवद्भूति १५.१६७ किन्त्वर्हत्तीर्थ**मेवा**त्र 28.866 किन्नरः प्रथमश्चेन्द्रः १४.५९

८४०

कः सुखी जगतां मध्ये

## श्लोकानुक्रमणिका

२२९

किन्नर्यः किन्नरैः सार्धं 6.808 कि पाण्डित्यं श्रुतं ज्ञात्वा ८.४७ किमत्र बहुनोक्तेन ३.१२५ ४.९६, १०.७५, १६.२४, १८.१२८ किमत्र विस्तरोक्तेन १६.८१ किममुत्र सुपाथेयं ८.३८ किं मूर्खत्वं परिज्ञाय 2.86 किरातसैन्यरूपाद्यैः १३.७१ किलक्षणोऽहमेबात्मा ५.३ कि वर्ण्येतेऽस्य नेत्राब्जे १०.४९ कि रलाध्यं यन्महद्दानं ८.४५ किस्वरूपं विधिः कोऽत्र१५,१०७ कुड्मलीकृतपाण्यब्जाः 28.54 कुतीर्थे पापकर्मादौ १७.१०३ कुतो मे शाश्वतं शर्म 4.8 क्देवगुरुधमदीन् 80.838 कुबुद्धचा येऽत्र सेवन्ते १७.११३ कुमारलीलया दिव्यान् १०.७९ कुमारोऽपि क्वचित्कृष्वन् १०.३८ कुमारं भासूराकारं 80.30 कुमारः क्रीडयामास १०.३१ कुर्वन् क्रीडां स्वदेवीभिः 8.59 कुर्वन्ति प्रत्यहं धर्म १७.८७ कुर्वन्ति विविधान्नादान् ८.१०० कुलाही वीयुरप्राप्यं ११.११५ **कु**शास्त्राभ्याससंलीनं १७.१० कुशास्त्राभ्याससंलीना 20.50 कूटागारसभागेह-१४.१५३ कृतकार्याः सुरैः सार्धं १२,१३६ कृतपुष्पाञ्जलेरस्य 9.886 कुतादिदोषनिर्मुक्ता 83.88 कृतेष्टयः कृतानिष्ट-९.४३ कृत्वा घोरतरं द्वेधा ₹.१४७ कृत्वामा बहुधाकारैः 9.880 कृशमध्या महाकाया ७.३३ कुत्स्नकर्माङ्गनिर्मुक्तो १६.९० <del>कृत्स्नक मोरिसंतानं</del> **१**२.१२० **कृ**त्स्नदुःखाकरीभूतं ३.१०५ कुत्स्नान् वृषभसेनादीन् 8.80

कृत्स्नविष्नौघहन्तारं **૭.** ર कुरस्नेभ्यः कर्मजालेभ्यः१६.१७३ कृष्णलेश्याशया रौद्रा 90.00 कृष्णाहिनकुलादीनां **१**९.६४ केऽत्र पञ्चास्तिकाया १५.१०५ केचिच्चतुर्णिकायस्थाः १८.१५४ केचिच्छोजिनवास्येन १८.१५२ केचिच्छावकधर्मेण २,५२ केचित्तद्गीतगानैश्च १४.१५५ के चित्तपोवतादी नि १८.१५७ केचित्तीर्थेशसत्कर्म केचिद् भक्त्या प्रदायोच्चैः ७.५ केचिद् रत्नत्रयं लब्ध्वा १२.१६ केचित्त्वद्-भाक्तिका नाथं**१२**.२२ केचिद् विचक्षणा वीक्ष्य ७.५२ केचित्सत्पशवः सिंह- १८.१५३ केचित्सुपोत्रदानेन **७.१**७ केचिद्धसन्ति वल्गन्ति 2.93 के चौरा दुर्घरा पुंसां 6.88 केतुमालावृताकाशे 27.90 केन चाचरणेनात्र १६.१० केन तत्त्वेन किं वात्र १६.७ केन दुष्कर्मणा मूढा १६.८ केन वा कारणेनायं **६.११**२ केनापि हेतुनावाप्य 8.38 केनोपायेन सोऽप्यत्रा-१५.८४ के पर्यायाः कियन्तो वा १६.५ केवलज्ञानिनः सप्त 19.280 केवलं दर्शनं स्वामिन १५.१५४ केवलावगमालोकिता- १९.१५२ केवलिश्रुतसंघानां १७.१०५ केशान् भगवतो मूब्ति १२.१०१ के शूराये जयन्त्यत्र कोटीकोटिदशाब्धिप्रमा १८.८६ कोटीकोटचब्धिमानास्य १८.१०२ कोटीकोटिसमुद्राणां १६.१५७ कोटी षण्णवतिः ग्रामाः 4.48 को देवोऽखिलवेत्ता यो 6.48 को धर्मों यो युतः सारैः ८.३७ को महान् गुरुरेवात्र ८.५२

को लोभी सर्वदा योऽत्रैकं ८.३५ कोष्ठे द्वादशमे तिर्यञ्चः १५.२५ कोऽहं कस्मादिहायातः ३.१२• क्रमतो वृद्धिमासाद्य 4.83 क्रमाच्छ्रीमन्मुखाङ्जे १०.८ क्रमात्प्रापुः सुराधीशाः 6.800 क्रमात्सद्यीवनं प्राप्य ३.६६ क्रमात्सूधीर्वजन् मार्गे १५.११६ क्रमादधीत्य शास्त्रास्त्र क्रुरकर्मकरः क्रुरो क्रूरकर्मकराः क्र्राः १७.६६ क्रूरा भार्या जगन्निन्द्या १७.१५ ववचिन्नद्यः ववचिद्या- १४.१४६ क्वचिद्विचित्ररत्नांशु १४.९३ क्विच्छम्याणि रम्याणि१४.११० क्वचिद्विद्वमकान्त्याद्यः १४.९२ व्यचिद्धिदुमरम्याभः क्यचिदालोकयन् स्वस्य १०.४१ क्विचहीणादिवादित्रैः 4.838 क्वचित्स्वतनुसंस्थित्यै ₹.४७ व्वचित्सूरकुमाराद्यैः १०.४२ <del>व</del>व विधेयो महान् यत्नः ८.४२ क्षणघ्वंस्यघदं राज्यं १२.११७ क्षणात्पादवें क्षणाद्दूरे **९.१**२७ क्षमया भूसमो दक्षो १३.७८ क्षीराब्धिपयःपुर्णैः १२.३९ क्षीराब्धिवीचिसादृश्यैः 84.6 क्षीराब्धेः पवित्रस्य १२.१०३ क्षुत्तृट्रुक्कामकोपाद्याः ६.२३ क्षुतृषादिभवान् सर्वान् १३.५५ क्षुत्पिपासाजरारोगा 88.44 क्षुत्पिपासातपातीव क्षेत्राणि तानि पुज्यानि१५.१५० क्षेत्रादीन् दश बाह्यस्थान्१२.९३ क्षेत्रं वास्तु धनं धान्यं

## [ख]

स्वगाद्वेषभयश्रेण्यो- ३.७९ स्वगाधीशोऽन्यदा वीक्ष्य ३.७६ स्वगेशान् मागधाधींश्च ३.१०७

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

| खनीव गुणरत्नानां          | ७.३ <b>९</b> |
|---------------------------|--------------|
| ख-भूचरसुराधीशैः           | ३.६५         |
| <b>खादितान्यखाद्या</b> नि | ३.१२४        |
|                           |              |

# [ग]

| गर्जन्द्राकारमादाय             | ७.१०३        |
|--------------------------------|--------------|
| गणेशादिमुनीन्द्राणां           | 8.58         |
| गतावंशुकसन्धान-                | ८.९          |
| गते तस्मिंस्तदुद्यानं          | ३.२६         |
| <b>ग</b> तैर्गृह्णान् सुधाहारं | ५.३२         |
| गत्वार्चया जिनार्चाश्च         | १.१२३        |
| गन्धाम्बुस्नपनस्यान्ते         | <b>९.</b> ३९ |
| गमनागमनं कर्तुं                | ६.१६७        |
| गलद्वाष्पजलोऽतीव               | 8,28         |
| गव्यूति द्विसहस्राणि           | ८.१११        |
| गावः कामदुषा सर्वा             | ६.१२१        |
| <b>ग्राम</b> पत्तनपुर्याद्या   | २.५ <b>५</b> |
| गीतनर्तनवाद्यादि               | १४.५१        |
| गुणग्रहणशीलाश्च                | १७.१६५       |
| गुणव्रतित्रकैः सारैः           | २.२०         |
| गुणशीलसदाचारान्                | १९.१६८       |
| गुणस्थानोऽनिवृत्त्यादि         | १६.५९        |
| गुणान् मूलोत्तरान् सव          | न् ५.२२      |
| गुणाब्धीनां गुरूणां च          | १७.१८८       |
| गुरुदेवाय शास्त्राणां          | १७.२८        |
| गुरूपदेशपोतेना-                | ६.३०         |
| गृहपाटकवीष्याद्यै-             | १८.५४        |
| गृहारम्भे विवाहादौ             | १८.६८        |
| गृहिलिङ्गकृतं पापं             | २.८७         |
| गोत्रकर्मनृषां दध्या-          | १६.१५३       |
| गोश्रङ्गाच्च यथा दुग्ध         | १८.१४०       |
| ग्रीष्मे सूर्याशुसन्तप्ते      | ५.२०         |
| [ឆា]                           |              |

## [घ]

घनकुसुमवृष्टि 83.838 घण्टानादादिचिह्नौषै: **१**२.३६

### [ 웹 ]

चकार महतीं पूजां चकार विश्वभव्यानां १८.१६७ चक्ररत्नं क्रुधादाय ₹.१०१

| चक्रेभेन्द्रवृषाम्भोज-       | <b>१</b> ४.१७३    |
|------------------------------|-------------------|
| चण्डिकाक्षेत्रपालादीन्       | ११.२०             |
|                              | १७.१७४            |
| चतुर्गतिषु सा योनि           | 98.38             |
| चतुर्गोपुरसंबद्ध -           | १४.११३            |
| चतुर्गोपुरसंयुक्त-           | १४ ७६             |
| चतुर्थज्ञानिनः पूज्याः       | १९.२११            |
| चतुर्थावनिपर्यन्तं           | ५.३१              |
| चतुर्थे ज्योतिषां देव्यः     |                   |
| चतुर्दिक्ष्वस्य दीप्त्याख्य  |                   |
| चतुर्दिक्ष्वस्य या सन्ति     |                   |
| चतुर्घा देहिनो नूनं          | १६.३७             |
| चतुर्धा गतयः पञ्च            | १६.५३             |
| चतुर्धेति महद्-ध्यानं        | ६.५४              |
| चतुःपर्वसु पापघ्नान्         | ५.६५              |
| चतुर्वक्त्रं महाबीरं         | १५.३३             |
| चतुर्मुखश्चतुर्दिक्षु        | १९.५८             |
| चतुरशीतिकोट्यश्च             | <b>५</b> .५३      |
| चतुरशीतिलक्षाः स्यु-         | ५.५२              |
| चतुराराधनाः सम्य-            | ५.११६             |
| चतुष्टयाधिकाशीति-            | १४.३४             |
| चतुष्पथे सरित्तीरे           | १३.४५             |
| चत्वरे वा सरित्तीरे          | ६.३८              |
| चत्वारि दर्शनान्येव          | <b>१</b> ६.५५     |
| चत्वारिंशत्सहस्राणि          | ६.१३०             |
| चन्दनद्रवदत्ताच्छं           | १२.८९             |
| चन्द्रकान्तशिखा यत्र         | १४.८८             |
| चन्द्रप्रभजिनः पुष्प-        | १८.१०६            |
| चन्द्रसूर्यादयः सेन्द्रा     | १५.२४             |
| चन्द्राः सूर्याग्रहास्तार    |                   |
| चन्द्राः सूर्या ग्रहाः सर्वे | ર્ <b> १४.</b> ५२ |
| चन्द्रेन्द्रनीलवर्णाङ्गौ     | ३.६४              |
| चमरः प्रथमोऽयेन्द्रो         | १४.५४             |
| चरतां भो यथान्धानां          |                   |
| चरन्ति निशि चान्नादी         |                   |
| चर्यते ब्रह्मचर्य            | १८.६४             |
| चलतो दृक्तपोवृत्ता-          | ६.६०              |
| चलत्यचलमालेय-                | <b>१</b> ३.७३     |
|                              |                   |

| चारित्रेण विना जातु       | १८.२०          |
|---------------------------|----------------|
| चारित्रं व्यवहाराख्यं     | १८.१९          |
| चिदानन्दमयं दिव्य         | १.१४           |
| चिरप्रव्रजितो ज्येष्ठो    | १८.२३          |
| चिद्विज्ञानतपोयोगैः       | ६.९५           |
| चित्रकार इवानेक १         | ६.१५२          |
| चित्रं त्रिज्ञाननेत्रोऽहं | १०.८९          |
| चिन्ता क्वात्र विधेयाहो   | ८.४१           |
| चिन्तितार्थप्रदान् सारान् | <b>९.</b> २२   |
| चिह्नस्तैः सामराः शका     | ८.६६           |
| चेतनापरिणामेन १           | ६.१४३          |
| चैतन्यपरिणामो यो १        | ६ <b>.१६</b> ७ |
| चैत्यालयमिवागार-          | ९.१०२          |
| च्युत्वा स निर्जरो नाकात् | (५.१३६         |

### [ 평 ]

| छत्रचामरभृङ्गार-       | ८.१२० |
|------------------------|-------|
| छत्रं ध्वजं सुभृङ्गारं | 6.68  |
| छादयन्तो नभोभागं       | १४.५० |
| ·छेदनैविविधाकारैः      | ११.९३ |

## [ज]

जगच्चुडामणेरस्य 9.47 जगतां पूरयन्त्याशाः ९.३२ जगत्त्रयस्थिता लक्ष्मी १७.३८ जगत्त्रयस्थितैर्दिब्यैः १०.६१ जगत्त्रयेऽपि तत्सर्वं ₹0.65 जगत्पूज्यो जगत्स्वामी १६.१३४ जगत्प्रया शुभा वाणी १०.६४ जगत्संतापिनं मोहा-**१**९.३३ जगत्सारैर्गुणवातैः 8.8 जगद्बन्ध्वादिनेत्राणां 20.4 जगद्व्यापि यशस्तस्था १३.९८ जगन्नाथो जगद्भर्ता 84.833 जग्राह दृष्टिना सार्ध २.३२ जघन्योज्नतरात्मा स्याद् १६,९५ जघन्यो विश्वभोगानां ११.९८ जन्माभिषेकजां सर्वी 9.908 जन्माभिषेकसंबन्धि-6.88 जम्बूद्वीपादयो द्वीपा ११.९४ जम्बूद्वीपस्थपुर्वाख्य-8.35

चलां लक्ष्मीं परित्यज्य १२.११८

8.9

**चारणधि**परिप्राप्तो

## श्लोकानुक्रमणिका

२३१

जम्बुद्धीपप्रमं दीप्रं १४.१९ जय नन्दस्तवाद्यंश्च 9.28 जय नन्देश वर्धस्व ८.९६ जय मोहं जगच्छत्रुं १९.५१ जयेश नन्द वर्धस्व १२.५२ जलज्वालादयोऽनेक-१६.१२२ जलाद्यष्टविधैर्द्रव्यै-4.70 जल्पितेन बहुना किमा- १९.२६४ जातरूपस्तदा ह्येष १२.१०६ जातुदोषात्र जानन्ति १७.१६७ जात्याद्यैः सद्गुणैर्युक्तः ६.७४ जायते कर्मपाकेन ११.८२ जायते निर्जरा पूर्णा 88.28 जायन्ते गणनातीताः २.१२ जायन्तेऽनेकदेशोत्पन्नानां १५.१७ जामात्रेऽदात्पुनः सिंह-३.९६ जितनी रजपादाब्जा 9.30 जितेन्द्रियाः समाचाराः ११.१०७ जित्वा रुद्रकृतान् घोरा-१.७ जिनचैत्यालयोद्धारैः 8. 2 3 9 जिनधर्मबहिर्भुता १७.७५ जिनशास्त्रगुरून् धर्म १७.२०२ जिनसूत्रे कुशास्त्रे च १६.६८ जिनसूर्योद्गमे यद्वत् 50.0 जिनेन्द्रकेवलज्ञानि-2.88 जिनेन्द्रजिनसिद्धान्त-१७.१३ जिनेन्द्रपितरी भक्त्या ७.१२० जिनेन्द्रश्री मुखाहिन्या 84.88 जिनेन्द्रो नातिदुरं 12.24 जिनेश श्रीमुखादेत-8.38 जिनेशे विश्वनाथाय 2.2 जिनेशोऽपि बहुन् देशान् १३.३९ जिनोक्तमेव सिद्धान्तं १९.१९४ जीवपुद्गलयोर्धर्मः १६.१२९ जीवहिंसो द्भवाद्येन 8.85 जुम्भिका ग्रामबाह्यस्थे १३.१०० जेत्णां त्वं महाजेता १५.५९ जैनशासनतो नान्य-१८.५ ज्ञात्वा तद्वञ्चनां तद्वन-3.70 ज्ञात्वा तन्निश्चयं 29.278 ज्ञात्वेति घीधनैर्जातु ११.१३३ ज्ञानचारित्रयोबींजं १८.११ ज्ञानत्रयधरो धीमान् ७.२३ ज्ञानदर्शनचारित्रोप-६.८० ज्ञानमन्तातिगं लोका- १३.१२९ ज्ञानवान् सिद्धसादृश्यो १७.४६ ज्ञानस्य सत्फलं तेषां १०.९१ ज्ञानहीनो न जानाति १८.१६ ज्ञानहीनो वदत्यत्र 8.00 ज्ञानावरणकर्माणि १३.१२६ १६.१४७ ज्ञानिनां त्थं महाज्ञानी १४.४३ ज्ञानेन ज्ञायते विश्वं १८.१५ ज्येष्ठे धवलपञ्चम्यां १.५५ ज्योतिलोंके तदैवासी-88.6 ज्योतिष्का:ज्योतिरञ्जेषु१४.१३२ ज्योतिष्प**टलमुल्ल**ङ्घ्य 6.808 ज्वलनादि जटी ख्यातो ३.८७ ज्वलनादिजटी तस्याः ३.७२ [₹ ] झंझावातमहावृष्टचा ६.३७ [त] त एव जगतां पूज्या १०.१०० तच्चेष्टां वीक्य तद्वोध- १९.१९४ तच्छास्त्रारचनेऽस्याशु-तच्छ्रत्वा कुमारोऽवोचत् तच्छ्रत्वातेऽत्रदन् सर्वे तच्छुत्वाऽन्ये वन्दन्त्येव तच्छ्रत्वाऽन्ये विदः प्राहः १३.३३ तच्छ्रत्वा वदन्तीत्थं 6.44

ततः खाङ्गणमारुघ्य ८.७३ ९.**६५** ततः परं प्रमोदं ते ततः पापी स विज्ञाय १३.६७ ततः पूर्वाणि सर्वाणि १८.१६५ ७.४६ ततः प्रत्यहमारेभे ततः प्रच्युत्य दुर्मार्ग-२.१२९ ततः प्रणम्य तीर्थेशं 14.89 ततः शका जिनेन्द्रस्य 9.888 ततः शको जगावित्थं 84.97 ततः शची प्रविश्याश् ८.७६ ततः श्रीगौतमं नत्वा **१९**.९६ ततः श्वभ्रायुरेवासी **३.१**१३ ततः सद्धर्मसिद्धचर्थं 4.70 ततः सामानिकाद्या हि ८.७० ततः सिद्धान्नमस्कृत्य १२.९५ ततः सूक्ष्मिधयः केचि- १२.६३ ततः सोढ्वातिधैर्येण 19.200 ततः सोऽध्यापकं जैनं 4.83 ततः स्वजनभृत्येभ्यो 9.200 ततः स्वप्नविलोकोत्था **6.6**6 ततः स्वावधिना ज्ञात्वा १५.८० ततश्चतूर्थं कालोऽस्ति १८.१०१ तत्तश्चैत्यालये गत्वा 8.57 ततश्चैत्यालयं गत्वा ₹.४₹ ततस्तपोऽतिनि:पापं ₹.४४ ततस्तप:फलेनासौ ३.५६ ततस्तद्रूपहान्यै स **१**३.८९ ततस्तद्योगपाकेन €. ₹ 0¥ ततस्तम्पवेश्योज्यः 23.8 ततस्तस्मै सुपात्राय १३.२२ ततस्तुष्टाः सुराधीशाः १२.१०७ ततस्ते क्षुत्पिपासादीन् २.७८ ततस्ते त्रिदशाधीशाः 9. **११६** ततस्तौ जगतां पूज्यौ 9.96 ततस्तं धीरतापन्नं १३.७० ततस्तं त्रिःपरीत्योच्चैः 84.38 ततस्तं निर्मदं कृत्वा १९ १९२ ततस्त्यवत्वान्तरेसङ्गा-१८.१४८ ततो गत्वा जगद्वन्द्यं ततोऽगुरुलघुत्वं १३.१०८

ततः क्षीणकषायः सयो- १६.६०

तच्छ्रस्वा ससंवेगं

तत आदेयनामाथ

ततः कतिपयैर्देवैः

ततः कर्माद्रिघाताय

ततः केवलिसंज्ञोऽमी

तच्छत्वा सोऽवदद्धीमान् १९ १२२

तच्छु त्वेतिगणेशोऽवादी**- १**९.**९७** 

तच्छुत्वोवाच योगीति १९.१०२

89.824

१९.२२**९** 

9.93

4.84

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

| ततोऽग्रे कपिरोमारूप १९.१७५                                 |
|------------------------------------------------------------|
| ततो जज्मिभरे प्रात- ७.७०                                   |
| ततो जयेति संबोच्य ९.१७                                     |
| ततो जित्वातिधैर्येण ४.१११                                  |
| ततो ज्ञात्वा महावीर १३.७५                                  |
| ततोऽतिखण्डिताङ्गोऽसौ ३.१३८                                 |
| ततोऽद्भुतरणे तत्र ३.१००                                    |
| ततो द्वितीयकालो १८.९५                                      |
| ततो द्रुतं मुदानीय ३.९४                                    |
| ततो दृग्ज्ञानचारित्र- ५.१३,                                |
| ६.१०२                                                      |
| ततोऽतिदृग्विशुद्धि स ५.६४                                  |
| तत्रेऽतिशुद्धभावेन १५.१२०                                  |
| ततोऽन्तरान्तरकिञ्चित्-१४.७५                                |
| ततो घूपघटो द्वौ द्वौ १४.१०६                                |
| ततो निक्षिप्य राज्यस्य ५.१२                                |
| ततो निहतकर्मारि- १३.१२१                                    |
| ततो नीलालिमाकेश- १३.९३                                     |
| ततोऽत्रात्मा व्रजेदूर्ध्व- १६.१७६                          |
| ततोऽच्वानं कियन्तं १४.९०                                   |
| ततोऽपरे जगुश्चैव ७.५७,                                     |
| -<br>१६.१७ <b>६</b>                                        |
| ततोऽभ्यच्यं जिनाचीश्च ६.११२                                |
| ततोऽभ्यच्यं जिनेन्द्राङ्घ्री १९.८७                         |
| ततोऽम्यच्यं जगत्सारैः १९.२४२                               |
| ततोऽम्यन्तरभूभागे १४.१२४                                   |
| ततो मज्जननेपथ्य- ७.८९                                      |
| ततो मित्रत्वमापन्नौ १९.१९७                                 |
| ततो मुदा समानीय ८.८६                                       |
| ततो यतेः स पुण्यात्मा २.३६                                 |
| ततोऽयं नृसुरादीनां १०.१५                                   |
| ततो वीक्ष्य स दीनातमा ३.११८                                |
| ततो वीथ्यन्तरास्रस्थां १४.१३८                              |
| ततो वीध्यन्तरेष्वस्यां १४.१२८                              |
|                                                            |
| ततो व्यक्तं विधायोच्चैः ५.११५                              |
| ततो व्यक्तं विधायोच्चैः ५.११५<br>ततो व्रजन् प्रयत्नेन १३.४ |
|                                                            |
| ततो व्रजन् प्रयत्नेन १३.४                                  |
| ततो वजन् प्रयत्नेन १३.४<br>ततो व्यासेन तीर्थेश १७.३        |

ततोऽसौ कृत्स्तकमीरि १९.२३२

ततोऽसौ ज्ञातसर्वाङ्ग- १८.११६ ततोऽसौ धर्ममृतिर्वा ततोऽसौ परया भक्त्या १५.१२२ ततोऽसौ परया भूत्या ५.४६ ततोऽसौ बालसूर्वेण 6.63 ततोऽसौ भगवान् देवैः १९.४८ ततोऽसौ महती शक्तया 4.800 ततोऽसौ मृत्युपर्यन्तं ६.१०० ततोऽसौ यौवने लब्ध्वा ५.१३९ ततोऽसी शिबिकां दीप्रां १२.४३ ततोऽसौ यौवने वाण्य 8. 2 3 9 ततोऽस्यै परया भक्त्या **१३.**९६ ततोऽस्मै यौवने तातो 8.68 ततोऽस्य केवलज्ञान-१९.२४० ततोऽस्य धीमतश्चित्त १०.८३ ततो हत्वाक्षमोहादीन् ₹.९७ तत्कथाश्रवणात्प्राप्य १९.११३ तत्कुज्ञानजसंवेगाद् २.१२७ तत्कृते परं पुण्यं १९.१०३ तत्कृत्यं धीमतां येन 4.80 तत्क्षणाजितपुण्येन १३.९७ तत्क्षणं यक्षराजस्य 7.98 तत्क्षणं विधिना राज्यं ₹.88 तत्क्षणं श्रीगणेशस्य १८.१६१ तत्त्यक्तवाऽन्तर्बाह्यसङ्ग- १८.२९, तत्त्वातत्त्वात्त्रशास्त्राणां १७.१९२ तत्तं प्रद्रक्षिणीकृत्य ३.१०२ तत्त्वार्थानां परिज्ञानं 86.88 तित्पतास्य विभूत्यादौ 4.38 तत्पुरं तद्वनं मार्गान् **१**२.३७ तत्पुरं स्वःपुरं वाभात् 9.809 तत्त्रभास्तुरगास्तुङ्गाः १४.३७ तत्त्रणामे सुरेन्द्राणां १५.३७ तत्प्रश्नात्स उवाचेदं ₹.७८ तत्फलेन बबन्धाशु ६.९८ तत्फलेनं बभुवासी 7.872 तत्फलेनाभवत्कल्पे ३.४५ तत्फलेन स एवात्र ११.३९ तत्फलोत्थमहाभोगान् 4.884 तत्फलं तत्र भुक्त्वा

तत्र कूलाभिधो राजा १३.७ तत्र गृहाङ्गणे रम्ये 9.98 तत्रत्या मुनयः केचिद् છ.રૂ तत्र पञ्चारिनमध्यस्थं १९,१९० तत्र प्रारेभिरे दिव्यं तत्र भुक्त्वामरं सौख्यं १९.२०२ तत्र भुङ्के निराबाधं १६.१७७ तत्र भुङ्क्ते परंसौरूयं १९.१३० तत्र योगं निरुध्यासौ १९.२२१ तत्र रौद्रे श्मशानेऽसौ तत्र वीथ्यन्तरेष्वासंश्च१४.१०७ तत्र वीक्ष्यावधिज्ञान 8.63 तत्र श्रीजिनबिम्बानां 9.82 तत्र षोडशवाराशि-₹.५७ तत्र सिद्धत्वमासाद्य **१९.२**३४ तत्र सोऽन्तर्महर्तेन तत्राच्छस्फटिकाच्छाला १४.१६५ तत्रातिक्षारदुर्गन्ध-तत्रादौ कर्महन्तृणां १३.१०६ तत्रान्तःस्थंजगन्नाथं १५.१२१ तत्रापि ते महेन्द्राद्याः १९.२४९ तत्रापि प्राक् स्वमिथ्यात्व- ३.४ तत्रापि पापिभिः क्र्रैः ३.१३९ तत्राप्यन्तर्मुहर्तेन 4.24 तत्राप्येन उपाज्योंच्चै: ४.३ तत्राभिषिच्य संपूज्य तत्राभ्यच्योष्टिभद्रव्यै-६.३ तत्रावऋम्बिता मालाः 9.8 तत्रासीनो नृपो भक्त्या १९.९४ तत्रास्मै भोक्तुकामस्य १९.१८२ तत्रैकस्मिन् शिलापट्टे १२.८८ तत्रैत कानने पापात् 2.63 तत्रैव ते प्रपूज्योज्जैः १९.२४६ तत्रैव वैतरणीं भीमां ४,१३ तत्रैवाद्री महारम्ये ३.७३ तत्रैवामानुषेऽरण्ये 29.296 तत्रोत्त्गपदारूढं १५.३२ तत्रोपपाददेशे च 3.884 तत्रोपपादशय्यायां 4.882 तत्सुगन्धाम्बु ते चक्र्-9.36

## **रलोकानुक्रमणिका**

२३३

तत्सुदानेन भूयोऽपि १३.३७ तत्सर्वं त्वं कुपानाथ १६.२५ तत्स्नानाम्भोभिराकीण ९.२७ तत्स्वावधिना ज्ञात्वा 8.888 तत्त्वार्थश्रीजिनादीनां 8.48 तथा त्रिज्ञाननेत्रोऽयं १२.८१ तथा दिव्यध्वनिश्चादा-१५.१६ तथानन्तगुणैः पूर्णी **१**१.२२ तथापि निर्भरा सैका १२.१११ तथापि भव्यसार्थानां १४.६८ तथा भवदिहारेण १९.२६ तथामुत्र श्रियोऽनर्ध्याः १३.३० तथा मूलगुणैः सर्वेः ४.९२ तथा रत्नत्रयाचारैः ११.१२६ तथाचयन् महाभक्त्या १५.४० तथा सन्मुखमायातः १९.३५ तथा सर्वाङ्गबद्धस्य १६.१७५ तथा सर्वेः सुराधीशैः 9.89 तथैव तुरगादीनां **६.१४**२ तदज्ञानतप:क्लेशाद् २.१२० तदनुग्रहधर्माय १९.१६१ तदनुग्रहबुद्धचासी १९.१७१ तदन्तःस्थं महीभाग-१४.८६ तदर्धमुखविस्तारं 6.822 तदा कच्छादिभूपालैः ₹.७४ तदा कलकलो भूयान् 9.86 तदाकण्यं जगौ भिल्ल- १९.१०४ तदाकण्यं परे प्राहु-**१२.**६२ तदाकण्यं द्विजः प्राह १५.98 तदाकर्ण्य नृपो मोहा-३.२१ तदाकर्ण्य स इत्याख्यत् १९.१०६ तदाकर्ण्य स इत्थं १९.१३१ तदाकर्ण्य सोऽवादीत् **9.98** तदाकर्ण्येष सारचर्यः १५.१०० तदाकण्यापरेऽप्यूचु-**७.48** तदाकाशे नटन्ति स्म 6.96 तदाकूतं ततो ज्ञात्वा १९.१०५ तदागमनमाकण्यं ३.९९ तदागमं परिज्ञाय १९.८५ तदा चतुर्णिकायेशाः **१**९.२३९

तदाचारोत्थपुण्येन १९.२०१ तदातनीं परां भूति ८.१०५ तदातनीं परां शोभां 9.53 तदा तोरणविन्यासैः 9.900 तदा तद्दानतस्तुष्टा **१**३.२४ तदा तद्भक्षणे दक्षः १९.११० तदादाय पिवत्रं तद् 88.288 तदा दुर्व्यसनान्निन्द्याद् 3.४८ तदादी मानवाः सन्ति **१**८.९६ तदानेकविमानैश्च ७.११९ तदा नृपालयं दीप्र-9.48 तदा पटहतूर्याणां १९.५० तदापि न मनाग् देवः १३.६९ तदा प्रभृति सिहोऽभूत् 8.48 तदा बलाहकाकारं **१**४.१३ तदा मध्योध्वभागेन ८.७५ तदारुध्य पुरं विष्वक् 9.97 तदा राजाङ्गणं सर्वं 23.38 तदारूढो जगन्नाथो 17.84 तदाश्रिता नखा दीप्रा १०.५५ तदा स मातरं स्वस्य १२.४१ तदासौ स्मितमातन्वन् 80.4 तदास्य जन्ममाहात्म्यात् ८.६२ तदास्य मुकुटेनाल-१०.४७ तदुक्तमिति स श्रुत्वा ४.२३ तदेकैकचमूनां स्युः ६.१४० तदैव तेन योगेन १२.१३८ तदैव सामराः सर्वे 87.34 तदैवादिसुरेशस्या ७.१०५ तदैवाषाढमासस्य ७.११० तदैवास्य गणेशस्य १८.१५९ तदैवेन्द्राज्ञया देव-८.६७ तद्गभीघानमाहातम्याद् ७.११२ तद्धिताय जिनाधीशो ५.७६ तद्धिताय परार्थी सोऽनघं ₹.४ तद्धैर्यमसमं वीक्ष्य **१**०-३२ तद्बन्धुभाषितं श्रुत्वा ३-९२ तद्भयात्ते निपत्याशु **१**०.२९ तद्भयात्सोऽतिभीतात्मा ₹.३१ तद्वचःश्रवणात्काल-२.२५

तद्वनं राजतेऽतीव १४.८९ तहयोरूपवेषादि-९.१४२ तद्वाक्यामृतपानेन १८,१५५ तनुस्थित्यै तदाहारं १३.३६ तन्निन्दाकर्मकत् स्तान् २.८५ तन्मध्यस्थितसीताया २.६ तन्मध्ये चूलिका भाति ८.११७ २.१७ तन्मध्ये नाभिवद् भाति तन्मध्ये मेरुराभाति २.३ तन्मध्ये राजते तुङ्गा १४.१६८ तनमध्यस्थेन दिव्येन २.५८ तन्मध्ये विजयाधीद्र-४,७३ तन्महारूपसौन्दर्यं ८.८७ नन्मियोद्भवपापेन ४.३० तन्मुखेन्दोः परा शोभा १०.५१ तन्वन् प्रभावनां जैने **५**.११२ तन्वन्ति पापकार्याणि 80.200 तप:क्लेशभराक्रान्ता २.७९ तपःश्रुतव्रताढ्योऽपि १६.७२ तपसेह परत्रापि ६.६४ तवोऽग्निना परित्यज्य 4.78 तपोदानजिनेन्द्राची 28.86 तपोनियमसद्घ्यान-१७.१७८ तपोभिर्द:करैरेतै: ६.५७ त्रपोयमञ्जतादीन् विना १७.११६ तपोरत्नत्रयेभ्योऽन्य-4.6 तयोर्मध्ये गुणस्थानाः १६.९६ तपो रसपरित्यागं **६.३**५ तपोव्रतयमादींश्चा-१७.१५२ त्तपोन्नताजिता येन ४.११३ तप्तायः पिण्डनिर्घातैः 8.88 तयोः किं सत्फलं पुंसां **१**६.२२ तयोद्धिजचरो देवः २.१२६ तयोर्देवो दिवश्च्युत्वा 2.822 तयोः पुत्रः स कुधीर्जातः 4.9 तयोविशाखनन्दः 3.59 तयोश्चयुत्वा स सौधर्मात् ४.७६ तयोः स कल्पतरच्युत्वा २.११३ तयोः स्वर्गात्स आगत्य

तरां स्थापयितुं भव्यान् १९.४७

#### तयोः स निर्जरः स्वर्गा- २.१०८ तयोः स स्वर्गतश्च्युत्वा २.६९ तयोः सम्पद्धिवाहादि 3.90 तर्जयन्त इवानेकं १५.११ तर्पयित्वा सुदानाद्यै-୪.७८ तर्हि पुण्याहते कस्मात् १९.१६४ तल्लीनहृदयस्यास्य ६.६० तव पादाम्बुजे सम्यग् १९.४४ तव शिष्यो भवाम्येवं १५.९३ तस्मादासन्नभव्यस्त्वं 29.840 तस्मादेत्य निजं स्थानं **६.१६४** तस्मात्पलायमानं तं ३.३५ तस्मात्पिण्डोकृतात्सौ- १६.१८१ तस्मात्पूर्वदिशो भागे तस्माद्वहिरनन्तोऽस्त्या-१६.१३३ तस्मात्सुखार्थिभिनित्यं ७.५८ तस्मान्मन्ये तदेवाहं 80,80€ तस्माद्यो विपरीतात्मा १६.७५ तस्माल्लब्धजयो देवो १३.११२ तस्मिन्नुपद्रवे वीरो **१३.६६** तस्मिन् बाहुसहस्राद्ये 9.878 तस्य दक्षिणदिग्भागे ८.१२३ तस्य दानानुमोदेन 28.36 तस्य पर्यन्तभूभाग-१४.७१ तस्य पुण्यवतो देवी २.६८ तस्य मध्यस्थहयसिन-८.१२४ तस्य वायुवशात्तीव्र-₹.१३७ तस्य स्वामी शुभादासी-५.१३५ तस्या उपरि सत्पीठ- १४.१७२ तस्यादौ भवन्त्यायीः 20.68 तस्यादी मनुजा: पुर्वेक १८.१०३ तस्यादौ श्रीजिनागारे 9.808 तस्यादौ स्युर्नरा एक १८,९९ **त**स्याःद्भृतपुण्येन 4.84 तस्याद्रेरुत्तरश्रेण्यां 8.68 तस्याद्यं भद्रशालाख्यं 6.809 तस्या बाह्ये भवेद्रभ्यं ₹.१८ तस्याभवन्महादेवी ७,२८ तस्याभिषिक्तगात्रस्य ९.४९ तस्या मध्ये व्यधाद्वैदः १४.१८१

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

तस्यायां यक्षराट् चक्रे १४.१७९ तस्याः षोडश सोपानं १४.१६९ तस्यैवेवोपसङ्ख्यानं 6.888 तस्योपरि जगत्सारां 28.200 तस्योपरितले तुङ्गा १४.१७४ तस्योपरि स्फुरद्रत्न-१४.१७५ तादुशी पतती धारा ९.२१ तानि सर्वाणि वन्देऽहं १५.१४३ तामथावेष्टच सर्वत्र तामाप्य धर्ममोक्षादौ ११.१२० तावत्तत्सचिवा दक्षा ६.११५ तावत्ते प्राक्तनाः पापाः ३.१३१ तावन्तो हि प्रतीन्द्राश्च १४.६२ तासां तटेषु विद्यन्ते 88.63 तासां मध्येषु भान्त्युच्चैः १४.७७ तासां स्फटिकभित्तीनां १४.१६६ तासू स्यः पटलान्येको ११.९० तियंगातिकरं निन्दां ६.४८ तिर्यग्गतीः प्रगच्छन्ति १७.७७ तिर्यञ्चः सिंहसर्पाद्याः १९.२१६ तिर्यग्लोकायितस्थूल-१४.१६ तिर्यग्विसारिणः केचित् ९.२३ तिसुभिर्भूमिभिस्तु**ङ्गौ** १४.१०३ तीर्थकर्तः सुयात्रायै १९.७५ तीर्थं कृत्तीर्थं भूतातमा 84.834 तीर्थकृन्नामतीर्थेश १९.२३१ तीर्थनीरमिदं नूनं १९.१८१ तीर्थनेता स्तीर्थज्ञः १५.१३६ तीर्थेशगुरुसंघाना-१७.१९६ तीर्थेशस्य गुणानेषु १४.९७ तीर्थेशां सद्गुरूणां च १७.८१ तुङ्गवंशं महाकायं १४.१५ तुङ्गा सार्थकनामाने-१४.८० तुर्यशुक्लमहाध्यान-१९.२८८ तुष्यन्ति मनसा दृष्ट्वा १७.१४२ तेऽत्यन्तविषयासक्ताः १७.७९ ते दुर्गती चिरं भ्रान्त्वा१७.१६३ तेऽधोगामिन एवाहो 20.292 तेन ज्ञानत्रयेणात्र 80.90 तेन ते जायते नूनं ४.४२

तेन दोषेण ते नास्ति १९.१४० तेन विश्वपरिज्ञान-१0.१४ तेन सर्वाङ्गदग्धोऽस्मात् ३.१३५ तेन सौधर्मकल्पेऽभू-२.११६ तेनाङ्गवलेशपाकेन ३.५ ते नाकादौ सुखं भुङ्क्त्वा१७.१४४ तेनाज्ञतपसा जज्ञे २.१२४ ते धर्मश्रवणाय १५.७७ तेभ्यः कन्यादिरत्नानि 4.80 तेभ्यो जातमहापापं 8.83 तेभ्योऽतीव दुष्प्राप्य ११.११७ तेभ्यः श्रुत्वाद्रिघा धर्म २.४५ तेम्यः श्रुणोति सद्धमं 8.834 ते लभन्तेऽन्यपाकेन 86.88 ते इवभ्रादिगतीभ्रन्त्वा१७,११५ तेषामन्तर्महावीथ्या १४.१०२ तेषामन्ते मुदाद्राक्षीत् ७.६९ तेषु ये प्राग्भवे दुष्टा ११.९१ तेषां दर्शनवज्रेण १५.११९ तेषां पर्यन्तपृथ्वीषु १४.८१ तेषां मध्ये त्रयोविश-६.१२७ तेषां मध्येषु राजन्ते १४.७९ तेषामसंख्यकाल।णूनां १६,१३६ तेषां शठात्मनां मिथ्या १७.१७३ तेषां सम्पद्यते सार्ध १७.१८९ तेषां सर्वत्र जायेत १७.१६१ तेष्वचीयै नुयुग्मानि 9.**१**4 तेऽसातकर्मपाकेन १७.११८ तैर्भयानकरूपाद्यै-१३.६४ तौ दम्पती महापुण्य-७.४१ ती भूयोऽनुमति लब्ध्वा ९.१०५ तं दृष्ट्वाऽहं कथं भुञ्जे १९.१८३ तं धर्मं केवलिप्रोक्तं 8.69 तं रम्यं च तद्रद्यानं ३१.१९ तं विभीषयितुं क्रूर-१०.२८ त्यक्त्वाखाद्यमिवाशेषं १८.६९ त्यक्त्वाङ्गादौ ममत्वं स ६.४६ त्यवत्वा चतुर्विधाहारान् ५.११४ त्यक्त्वा देहममत्वादीन्

त्यवत्वा बन्धुन्निजान् १२.१२१

त्यवत्वा भोगाङ्गसंसारान् ६.१९

त्यक्त्वा ये चार्जवादीन्न १७.१४०

त्यक्तवाहारकषायादीन् १८.५९

१६.१५८

६.१२९

18.28

११.७५

8.884

6.50

१६.३८

E. 8 E 4

६.१०१

१.५८

9.48

9.60

१.३७

१७.३९

१६.९१

१५.९

९.६७

२.६७

२.४९

3.808

१६.५४

3.88

५.७५

१५.२९

23.6

₹.८२

३.९५

8.80

३.१०६

₹.१०३

८.५६

8.880

20.40

29.29

त्रयत्रिशत्पयोराशि

त्रयस्त्रिशस्त्रमा एते

त्रयोदशविधं वृत्तं

त्रयोदशसमुद्रायुः

त्रयोदशीदिने शुक्ले

**त्रसस्थावरभेदाभ्यां** 

त्रिकालयोगयुक्तां

त्रिजगच्छर्मकर्तारं

त्रिजगद्देवसं**घाच्या** 

त्रिजगन्नाथसेव्यार्च्य

त्रिजगन्नाथसंसेव्यः

त्रिजगन्मण्डनी भ्**तं** 

**त्रिज्ञानस्**कलाविद्या

त्रिदण्डसंयुतं देवं

त्रिज्ञानाष्ट्रचिभूषा**ट्यो** 

त्रिधा वेदा कषायाश्व

त्रि:परीत्य जिनाधीशं

त्रिःपरीत्य जिनेन्द्रं तं

त्रि:परीत्य जिनास्थान-

त्रिःपरीत्य प्रणम्याश्

त्रिपृष्ठः प्राक् परिज्ञाय

त्रिपष्ठाय ददौ प्रीत्या

त्रिपृष्ठोऽथ जगत्ख्याति

त्रिपृष्ठो द्रुतमादाय

त्रिवलीभङ्गरं देव्याः

त्रिवर्ग वृद्धिकृद्राज्यं

त्रिशुद्धचा द्वादशेमानि

त्रिशुद्धचा नुतिप्जाद्यै-

त्रिपष्ठेशभवे पर्व

त्रिपृष्ठाख्यो द्विपृष्ठोऽथ १८.११२

त्रिलोकस्था जिनेन्द्राची ४.११५

त्रिजगद्भव्यमध्यस्थो

त्रिकरोच्चातिदिव्याङ्ग-

त्रिजगत्तिलकोभतस्या-

त्रिजगत्स्वामिनां स्वामी

त्रिजगत्स्वामिनश्चाहंद् १७.१७०

त्रयस्त्रिशस्त्रमास्त्राय-

## श्लोकानुक्रमणिका

त्रिसहस्राधिका पञ्च १९,२६१

तिशुद्धचा भावयन्त्रित्यं

त्रिशुद्धचा संयमं भूपो

त्रिशद्वर्षाणि पूर्णानि

त्रिशुद्धचा पालयन् गेहि १०.७८ त्वं स्वामिन् केवलं त्वां जगत्त्रयदक्षेड्यं ₹.१६ त्वामभिष्टुवतां यस्मात् त्वां मुदे हेत्यभिष्ट्त्य 20.60 [व] दक्षः सूनुर्महाप्राज्ञो दत्वा दानानि बन्धुभ्यो ददती चन्दनायाइच ददते कृत्सितां शिक्षां ददते येऽन्वहं दानं ददशादी गजेन्द्रं सा ददाति मुनये दानं

त्रिशद्दिनैरतिकान्तैः ४.६८ त्रिषष्टिपुरुषादीनां १.८०, १९.१४५ त्रिषष्टिपुरुषाणां १८.११६ त्रीण्याङ्गोपाङ्गानि **१**९.२२३ त्रैकाल्यं द्रव्यषट्कं 14.99 त्रैलोक्यशिखरावासान् 8.₹८ त्र्यशीतिशतवर्षा**गां** 2.89 त्वत्तः कल्याणमाप्स्यन्ति 9.59 त्वत्तोऽत्राभीष्टसंसिद्धिः १२.२८ त्वत्तो नाथाद्य सम्प्राप्य १९.१९ त्वत्समा का महादेवी ८.४६ त्वदीया द्रुतमस्माकं १५.७५ त्वदीयाः प्रतिमा देव 84.888 त्वद्वाक्यजलदेनाप्य १२.२० त्वद्वियोगं यतोऽत्राहं १२.७**२** त्वद्धर्मदेशनावज्र-१९.१६ स्वद्वचोऽसिप्रहारेण १९.१५ त्वयाद्य सार्थकं नाम 6.68 त्वया वास्त्यावयोः किन्तू ३.९० त्वयोद्दिष्टमहातीर्थ 9.00 त्वयोपदिष्टसन्मार्गं १९.२९ त्वरितं करणीयं कि 6.80

त्वं देव जगतां नाथो १२.९, **१५.**५१ त्वं देव जगतां स्वामी १०.३३ त्वं ज्ञानिन् जगतां नाथो ८.८९ १५.१६९ त्वं देव त्रिदशेश्वरा-त्वं देव परमात्मा च १२.१०८ त्वं देव परमानन्दं 6.66

१९.२१

१९.१५४

त्वं जगत्त्रयभव्येभ्यो

त्वं दर्शनविशुद्धचार्यैः

त्वं देव स्नातपुताङ्ग-९.६**६** त्वं देवि भुवनाम्बासि 2.96 त्वन्नामस्मरणाद्देवं १०.३५ ₹.७३ 18.4 १९.६ 9.64

१९.२०३ 4.80 **१**३.९० १७.१२९ १७.१४७ ७.६१ ५.६८ ददते दृष्टिहारं ये १७.८५ दद्शुद्रंरतो दीप्रं **१**४.६६ दधे योगं परं मुक्त्यै २.७७ दर्शनावरणान्यत्र 28.286 दर्शनेन विना पुंसा १८.१२ दश कुरुदुमा मानु-११.९६ दशधा स्थावराः सूक्ष्म- १६.४४ दशभेदा ध्वजास्तुङ्गाः १४.११८ दशभेदं जिनेन्द्रोक्तं १९.१५३ दशम्यां सुमुहत्तिौ १२.१०० दशलक्षचतुर्विशति ६.१३८ दशलाक्षणिको घर्मः ६.१५२ दातारो धार्मिकाः शुराः . 9. 8 8 दातुत्वं कृपणत्वं च **१**६.१६ दानपुजातपःशील-2.66 दानिनो मार्दवा दक्षा २.६० दाम्ना सुगन्धिदेहश्च 6.80 दिगम्बरगुरूणां च 80.868 दिग्पालाः स्वस्वदिग्भागं ९.२ दिनत्रयगते तेषां 26.80 दिनद्वयान्तरे दिव्य 82.90 दिनं प्रति मनुष्यास्ते 80.808 दिनरात्रिविभागोऽत्र ६.१२३ दिव्यकेसरपत्राणि 29.62. दिन्यभोगोपभोगाट्यो 3.49 दिव्यरत्नत्रयं तुङ्गं ६.१११ दिव्यरूपघरोऽनेका १०.२५

#### दिव्यरूपा नरा नार्यः ७.२१ दिव्यवाचा जिनेन्द्रस्य १५.५० दिव्यस्त्रीभिः समं नित्यं ११.१०८ दिव्यस्त्रीभिः समं प्राप्य दिव्याः कराङ्गली रम्या ९.१३४ दिव्याङ्गं श्रीमतः प्राप्य दिव्येन ध्वनिना तीर्थेट् १६.२७ दिव्यैः कल्पद्रमोद्भृतैः १५.४२ दिव्यैर्गन्धेस्ततामोदैः ९.४१ दिव्यौदारिकदेह**स्थं** १५.१२ दीनाश्च दुधियो निन्द्या १७.१८ दोप्तसारसमारूढो **१४.४**४ दीताङ्गगरुडारूढः १४.४५ दीप्तिकान्तिप्रतापाद्यैः ७.२६ दीप्राहिरण्मयी वृष्टिः ७.४८ दु:कर्मशत्रवोऽसंख्या **१.**२६ दु:खपूर्वास्तदन्तेऽपि ६.**२५** दुःखिनोऽसकृदाहाराः १८.१२१ दु:षमदु:षमाख्योऽथ १८.१२२ दुःस्थिति संसुतेनित्यं 8.44 दुःस्वरः सुस्वरानादेया १९.२२६ दुन्दुभीनां निनादा-23.25 दुन्दुभीनां महाध्वानैः 6.68 दुर्गपालनिभा लोक-१४.३३ दुर्जना अप्यहो वीक्ष्य **१**३,८३ दुर्दमेन्द्रियमातङ्गान् १२.७४ दुर्घातिकर्मनाशेन 29.49 दूधियः श्रेयसे तेषां १७.२०१ दुर्भावकलिते जीवे **१**६.१४**१** दुर्मतोत्थं कुमिथ्यात्वं **११**.६६ दुर्लभां त्रिजगल्लोके 4.900 दुष्कर्मारण्यदाहे स 23.43 दूराद् बोध्य मृगं मत्वा ₹.२३ दूषयन्ति न जीवान् ये १७.१५७ दुक्चिच्छीलव्रतोपेताः १.७२ दृक्चिद्वृत्ततपोऽच्यानां ६.४३ दुक्चिद्वृत्ततपोयोगैः 4.८९ दृक्चिद्वृत्तादिरत्नाना- ७.१०२ दृक्चिदावृत्तिवेद्याना- १६.१५६ दृक्शुद्धिरथवैका ये ६.१५८

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

दृग्ज्ञानसद्व्रतोपेताः १९.२१४ दृश्योऽदृश्यस्त्रिचिद्भूष: ८.१७ द्षदो रत्नसंज्ञान् १२.११६ देवचिद्गुरुधर्मादीन् ६.६६ देव ते या महत्योऽत्र १५.६६ देव त्वमेव लोकेऽस्मिन् १३.७६ देव में महती श्रद्धा १९.१३७ देव लोकाप्रशस्तान्य-६.७२ देवशास्त्रगुरूणां च १७.१३० देवश्रुतगुरून् धर्मा-१७.११२ देवादेर्जीवतत्त्वस्य **१**६.४ देवादेवे मते सत्यासत्ये १६.७६ देवा देव्यस्त्वसंख्याताः १९.२३५ देवा हि गुरवः सर्वे 89.888 देवाद्य पश्चिमे भागे ७.९२ देवार्चनीयं निर्वाण ₹.१४८ देवाः सर्वेऽखिला देव्यो 3.58 देवि कि वेत्सि नास्येदं १२.७७ देवि मन्मैथुनः किंते 29.872 देवी जयावती तस्य ३.६२ देवीनिकरमध्यस्थो 28.40 देहभोगाञ्जवर्गेषु **६.८३** देहोऽशुच्याकरो नित्यं १९.१८६ देवोऽसौ विहरत्येव १९.५२ देवोदक्कुरवोऽत्रेश १४.१३० दोषान् गृह्णन्ति ये मूढा१७.१६६ दौष्ट्यात्त द्वैर्यसामर्थ्य १३.६२ द्रव्यभावाभिष्ठैः प्राणैः १६.९८ द्रव्यादिभ्रमणैः पञ्च ११.२६ द्रुतं सत्क्षपकश्रेणीं 83.883 द्वात्रिशसन्मुखान्यस्य १४.२१ द्वात्रिशद्रम्यपत्राणि 88.₹३ द्वादशभ्यस्तपोभ्योऽन्यत् १८.9 द्वादशाङ्गगतार्थेना १८.१३० द्वारेषु त्रिकशालानां **१**४.१६४ द्वारोपान्तेषु राजन्ते १४.१०१ द्वाविंशतिसहस्राब्दै-६.१६८ द्वासप्ततिप्रमा एताः **१**९.२२७ द्वितीये कल्पनार्यश्चा-१५.२१ द्वितीया चन्द्रवद्विश्वं 4.88

द्विद्विपञ्च। ज्ञुनामानि १९.७२ द्विधाच्चौँधैर्घ्वजच्छत्र १४.१५८ द्विपञ्चाशत्समृत्कृष्टाः ११.१०० द्विशताधिकविशत्यब्दाः १.४९ द्विषट्कालस्वरूपंच 1€.2₹ द्विषड्गुणस्थानस्या-१३.१२८ द्विषड्भेदतपांस्येव १७.८३ द्विषड्भेदा गणा भवत्या १५.२६ द्विषड्योजनायामां **२.१५** द्विषट्सहस्रदेवाढ्या १४.३० द्विसागरोपमायुष्कः 2.222 द्वेधा जीवा भवन्त्यत्र 84.33 द्वेषायं मुक्तिमार्गोऽत्र १८:३१ द्वेधा संसारिणो जीवा **१**६.३६

### [ध]

धनदादिमहाशिल्पि-**१**४.६७ धनलाभादिपञ्चानां 24.848 धनं वा लभ्यते जात् १८.१४१ धन्यास्त एव लोके- ११.१३१, 83.68 धन्योऽहं देव नाथाद्य १३.१२ धन्यो मम करौ स्वामिन् १८.९० धर्मः प्राचरितो मया ४.१४२ धर्मः शान्तीश्वरः 96.800 धर्मः श्रीकेवलिप्रोक्त 4.८८ धर्मकर्ता सुधर्माख्यो 24.276 धर्मकर्माग्रणीर्धीरः ७.२४ धर्मकल्पतरोर्मूलं 8.88 धर्मतीर्थंकरोऽन्यो वा १६.८७ धर्मध्यानदयादीनि ४.५७ धर्मबुद्धचा भजेन्नित्यं 83.48 धर्मस्य कानि कर्तृणि ८.२९ धर्मस्म कि फलं लोके ٥,३٥ धर्मश्चाचरितो मया ६.१७५ धर्मराड् धर्मचक्री त्वं १५.१२७ धर्मलाभोऽस्तुते भद्र १९.१०० धर्मसिद्धान्ततत्त्वार्था १७.११० धर्मस्य शरणं याहि 8.84 धर्माङ्गमार्जवं धार्य **Ę**. 19

## **रलोकानुक्रमणिका**

२३७

धर्मात्सर्वार्थसंसिद्धिः 4.53 धर्मादिवारणैः पाप-१७.६ 4.883 धर्मादिष्टार्थसम्प्राप्ति धर्माधर्मयुताः काल-24.232 धर्माधर्मेकजीवानां १६.**१**३७ धर्मामृतमयीं वृष्टि १६.८८ धर्मिज्येष्ठोऽतिधर्मात्मा १५.१२९ धर्मिणः पाविनो भोग-धर्मिणां त्वं महाधर्मी १५.५५ धर्मे जिनोक्तमार्गेच **६.१४८** धर्मेणानेन योगीन्द्राः १८.८३ धर्मेण सूलभाः सर्वाः ११.१२७ धर्मेणानन्तरामी ढ्यं 88.38 धर्में कः क्रियतां ह्यनन्त ५.१४८ धर्मोऽधर्महरः सूधर्म-9. **१२५** धर्मी नाकिनरेन्द्रशर्म-9.888 धर्मी मित्रं पिता माता ११.१३० धर्मोपदेशदं मिष्टं १७.३० धर्मोपदेशपीयूषै: 38.68 धर्मोपदेशहस्ताम्यां १६.८६ धर्म विधेहि चित्ते स्वं 8.98 धार्मिका उत्तमाचारा २.६१ घोमन् धर्मः परः कार्यः ६.५ धी मंस्त्वयाऽप्यनुष्ठेयो 8.83 धूर्तप्रजल्पितेनानेन १८.१३५ धृत्वा स्वहृदये धर्मं **१**२.८५ धैर्यत्वेन दयां कूर्वन् ४.५६ घ्यायन्ति तद्गुणाप्तयै १७.१६४ ध्यायन्ति धर्मशुक्लास्य १७.८४ घ्येयानां त्वं सदा घ्येयः १५.५४ घ्येयोऽयं मुक्तिसिद्धचर्थ १६.९२ **घ्वजचामरमाङ्गल्य** 28.228

## [ न ]

न कीर्तिपूजादिकलाभ-१९.२५५ न कृतः परमो धर्मः ३.१२६ नक्षत्रो जयफलाख्यः ९.४८ न गृहीता न मुक्ता ये ११.२८ न च श्रीजिननाथानां १७.१६९ न चाहतोऽत्र पुत्रादि १७.१७५

न छाया दिव्यदेहस्य १९.६० न जीवन्ति नृणां पुत्रा १६.१७ नत्वा कृत्वा स्तुर्ति १८.१६० नत्वा प्रपुज्य तीर्थेशं ६,१६३ न धर्मसदृशः कश्चिद् १८.८४ नन्दी हि नन्दिमित्राख्यो १.४३ नन्दोत्तरादिनामानः १४.८२ नमः कर्मारिसन्तान-१२.१३२ नमोऽद्य दीक्षितायाच्य १२.१३० नमो जगत्त्रयीनाथ १५.७२ नमो धर्मात्मने तुम्यं १५.७३ नमः परात्मने तुभ्यं १4.69 नमः श्रोवर्धमानाय १०.१, १५.७१ नमः सन्मत्तये तुभ्यं १4. १६५, **१**९.४२ नमः सुपार्श्वनाथाय १.१७ नमस्तीर्थकृते तुभ्यं 8.22 नमस्तेऽद्भतवीयाय **१**२.२९ नमस्ते शान्तरूपाय **१**९.४१ नमस्ते हतदोषाय १५.१६३ नमामि सुमति देव 8.84 नमीशं नमिताराति 8.38 नमोऽक्षातीतशर्माक्त-१२.१२९ नमोऽधिगुरवे तुभ्यं **१**२.३० नमोऽसंख्यामरस्त्रीभिः 🐇 १९.४० नमोऽनन्तमहावीर्यात्मने १९.३९ नमो निसर्गपूताय 9.68 नमो मुक्त्यङ्गनाभर्त्रे 9.24 नमो विश्वशरण्याय १५.१६४ नमोऽस्तु श्रेयसे श्रेयो १.२१ नयनेन विना सप्त १६.१**०१** नरके घोरदु:खानां ११.११८ नरेन्द्रः सोऽतिपुण्यात्मा 6.50 नर्तनैर्गीतिवाद्याद्यै: 8.888 नवजीणदिपर्यायैः **१**६.१३४ नव प्राणा मता सद्भि १६.१०० नवमासैर्व्यतीतैः स 4.872 नवमे मास्यथाभ्यर्णे 6.28 नवेमाः प्रतिमा येऽत्र १८.६७

नाकद्विस्त्री विमानादि नाच्छादयन्ति सद्वीर्यं १७.२०५ नातिमन्दं न शीघ्रं च १३.६ नात्मध्यानात्परं घ्यानं 26.6 नात्र जातु प्रवर्तन्ते ६.१२**२** नात्र दीनोऽसूखी रोगी **4.838** नाथ त्वत्केवलज्ञान १९.१७ नानादेशपुरग्रामान् १९.२१८ नानारत्नमया धारा 08.0 नानारत्नमयं दिव्यं 28.28 नानासुवर्णरत्नोत्थ **१४.७३** नानुष्ठितं तपः किञ्चित्३.१२७ नाम्नैकेनाखिलार्थज्ञो नार्हदुभ्यो जात् देवोऽन्यो १८.४ नासिकाधरदन्तानां १०.५२ नास्तिका ये दूराचाराः १७.७८ निगृढार्थ क्रियाशब्दै-2.84 नित्यस्त्रीरागरको यः ८.१९ निदाघे तृषितो यद्वत् २.३३ निन्द्यकर्मान्त्रिता निन्द्या १७.६७ निन्दां कुर्वन्ति ये दुष्टा १७.१८२ निद्रां च प्रचलां सोऽक्ष १३.१२५ निधयो नव संरक्ष्या 4.46 निधयो मङ्गलद्रव्य १४.१२६ निधिरत्नादिसंपूर्णाः १७.४१ निधिवत्तेजसां भूत्या १४.२६ निरस्ताखिलवस्त्राय १३.१२७ निराबाधं निरौपम्यं 24.23 निराहारं विना जात् 8.47 निरौपम्यान् नृलोकेऽस्मिन् ५.३४ निर्गत्य नरकादायुः 8.86 निर्घृणाः क्वाथयन्त्यन्ये ३.१३३ निर्जरैरन्विता बाह्या १४.३१ निजिताशोकसच्छाय **७.३४** निर्दग्धं विषयारण्यं ६.१५१ निर्दया ये व्रतैर्हीना १७.१७२ निर्धृततमसोद्योतं ७.६४ निर्धयाज्ञानकृष्वान्तं १९.२१९ निर्मलस्य जिनेन्द्रस्या-89.98 निर्ययौ भारती रम्या १६.३०

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

| निर्लोभा निरहङ्कारा १.६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| निर्वाणान्त परं किञ्च ५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| निर्वाणभूमितीर्थेश ५.६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| निर्वाणदर्शिने तुभ्यं ९.८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| निर्वाणभूमयो यत्र ७.६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| निर्वाणं ये गता भव्या १६.६१,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>१</b> ८.३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| निर्विकरुपं मनः कृत्वा ६.१०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| निर्विकरपं महद्घ्यानं ११.७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निवृत्तावभिषेकस्य ९.४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| निवृत्य लीलया स्वस्य ५.४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| नि:राङ्कादिगुणेभ्यो ये ६.७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| निःशङ्कादिगुणोत्कर्षेः ५.१४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| निशाता खङ्गघारेव ९.३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| निशायाः पुण्यपाकेन ७.६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| निश्चित्येत्याप्य सामग्री १९.७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| निःशीलास्ते लभन्तेऽत्र १७.१५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| निःशीलान् कुगुरून् १७.१८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| नि:शेषा अस्य विज्ञेया ५.६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| निष्कान्तैः सार्घषण्मासैः ४.११७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निःस्नेहोऽपि स्वकायादौ ६.६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| निःस्पृहाय नमस्तुभ्यं १६.२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| निःस्पृहायाङ्गरामादौ १२.१२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| निःसङ्गं विगताबाधं १३.१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| निष्कलं सिद्धसादृश्यं १६.७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| निसर्गदिव्यगन्धावत- ९.५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| निसर्गनिर्मला देवी ७.१०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| निसर्गभास्वरे काये १४.१००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| निसर्गेणामला बुद्धिः ८.५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| निहत्य सूक्ष्मलोभं १३.१२२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| नीचधर्मरता नीचा १७.१०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| नीतिमार्गरता दक्षा ७.२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| नृत्यन्ति सलयस्मेर १४.२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| नृत्यन्तः सुरनर्तवयो १४.३९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| नृत्यारम्भेऽस्य सङ्गीत- ९.११२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| नृत्यं चामरनर्तक्यो ९.६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| नृदेवखेचराधीशा १९.२३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| नृपादीनां सुखं कुर्वन् ९.१२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| नेतारं भव्यसार्थानां ९.७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| The second section of the second section is a second secon |

| श्रा-वारवधमानचरित                         |  |  |
|-------------------------------------------|--|--|
| नेपथ्यानि फलान्येषां १४.१३१               |  |  |
| नेमिनाथादयो धन्या १०.८६                   |  |  |
| नैमित्तिकं समाहूय ३.७७                    |  |  |
| नोकर्माहारपुष्टस्या- १९.५६                |  |  |
|                                           |  |  |
| [प]                                       |  |  |
| पक्षपातच्युतो वाग्मी १९.१०                |  |  |
| पक्षमासादिःषण्मासा- ६.३२                  |  |  |
| पक्षमासोपवासादीनां ५.१११                  |  |  |
| पङ्गवो बधिराश्चान्धा १६.११                |  |  |
| पञ्चकल्याणकान्वेव ६.१७०                   |  |  |
| पञ्चकल्याणभोक्तारं ८.१                    |  |  |
| पञ्चधास्थावरा एक- १६.४०                   |  |  |
| पञ्चमे किल हास्यादि १३.११९                |  |  |
| पञ्चरत्नोद्भवैश्चूणैः १५.४८               |  |  |
| पञ्चविशतिदुस्तत्त्वान् २.११५              |  |  |
| पञ्चाक्षजातिमर्त्यायुः १९.२३०             |  |  |
| पञ्चाचारादिभूषा ये १.५७                   |  |  |
| पञ्चेन्द्रियनिरोधाश्च १८.७५               |  |  |
| पञ्चेन्द्रियाह्नयाः प्राणाः १६.९ <b>९</b> |  |  |
| पञ्चैव स्थावरा द्वित्रि- १६.४१            |  |  |
| पञ्चेवाणुव्रतान्यत्र १८.३७                |  |  |
| पटहादिमहाध्वानैः १४.४९                    |  |  |
| पठन्ति चाङ्गपूर्वाणि २.१०                 |  |  |
| पठन्ति पाठयन्त्यन्यान् १७.१३६             |  |  |
| पठन्ति पापशास्त्राणि १७,१०९               |  |  |
| पठित्वानेकशास्त्राणि ४.८०                 |  |  |
| पतन्ती सा गुरोरङ्के ९.३१                  |  |  |
| पतिस्तस्य महीपालः ७.२२                    |  |  |
| पतिस्तस्या सुमित्राख्यो ५.३७              |  |  |
| पति: कनकपुङ्खाख्य- ४.७५                   |  |  |
| पदार्थान् स्वेच्छयादत्ते १६.६९            |  |  |
| पद्मः कालो महाकालो ५.४७                   |  |  |
| पद्मप्रभमहं नौमि १.१६                     |  |  |
| <b>पद्मरागमयास्तुङ्गा १४.१५६</b>          |  |  |
| पद्मरागमयैस्तुङ्गैः १४. <b>९</b> ६        |  |  |
| पद्मरागैर्घराषीठैः ९.२५                   |  |  |
| पद्मार्पितकरा लक्ष्मी १८.५६               |  |  |
| पपात कौसुभी वृष्टि: ९.४५                  |  |  |
| परद्रव्यातिगं नित्यं १९.२३५               |  |  |

|                                         | ,              |
|-----------------------------------------|----------------|
| परनिन्दापरं निन्दां                     | १७.९           |
| परपीडाकरं लोकं                          | १७.१३५         |
| परमार्थेन विज्ञाय                       | ५.८६           |
| परमेष्ठिजपस्तोत्र-                      | १७.२९          |
| परया स्व-स्वसामग्र्या                   | १४.६३          |
| परस्त्रीधनवस्त्रादि                     | <b>१</b> ७.७   |
| परस्त्रीसङ्गपापेन                       | ४.१५           |
| परस्त्रीस्तनयोन्यास्यान्                | १७.१०७         |
| परश्रीस्त्र्यादिवस्तूनि                 | ₹.१२३          |
| परस्त्रीहरणादौ ये                       | १७.१४१         |
| परस्वं पतितं स्थूल                      | १८-४२          |
| परात्मध्यानसन्तानं                      | १३.६१          |
| परिग्रहपरित्यागं                        | ६. <b>१</b> २  |
| परिग्रहप्रमाणेन                         | १८.४७          |
| परितस्तं जिनाधीशं                       | १५.२           |
| परिधानमिवानेक                           | ८.११२          |
| परिनिष्क्रान्तकल्याण                    | १२.५           |
| परिभ्रमणमत्यर्थं                        | १०. <b>९</b> ६ |
| परिषत्प्रथमायामप्सर-                    | ६.१४४          |
| परोतः परया भूत्या                       | १९.४९          |
| परीत्याद्यं गिरीन्द्रं तं               | ८.१२५          |
| परोषहजयाताप-                            | 20.58          |
| परीषहभयात्त्यक्त्वा                     | ४.२८           |
| परेद्युर्नर्तनैनंत्र-                   | 6.88           |
| परं पात्रमिदं दातु                      | <b>१</b> ३.२७  |
| पर्यन्तेऽथ वनानां                       | १४.१३५         |
| पर्याप्तेतरभेदाभ्यां                    | <b>१</b> ६.४८  |
| पर्यायान्तरमेवाय-                       | १९.२४३         |
| पर्वताभान् गजेन्द्रादीन्                |                |
| पवित्रं तद्वपुर्मत्वा                   | १९.२४१         |
| पवित्रमद्य गात्रं ये                    | <b>१</b> ३.१३  |
| पवित्रमभिवन्द्यानु                      | १३.१०          |
| पश्नां वा मनुष्याणां                    | १७.१५५         |
| पश्चात्तृतीयकालः                        | १८.९८          |
| पश्चाद्देवार्चनं भूत्या                 | 8.838          |
| पाठयन्ति न पाठाहीन्                     | <b>१</b> ७.१३३ |
| पात्रदानजिनाची च                        |                |
| पात्रदानालगाचा च                        | १७.१५०         |
| पात्रदानात्पर दान<br>पात्रभयोऽनिशं दानं | ७.১१           |
|                                         | १७.१६०         |
| पात्रोत्तमं तमालोक्य                    | १३.९२          |

## **रलोकानुक्रमणिका**

२३९

पादाञ्जयोर्महाकान्ति १०.५९ पादौ गोमुखनिर्भासैः ९.५७ पापस्य कि फलं यच्चा ८.३३ पापास्रवायबन्धी च १७.५१ पापास्रवायबन्धौ द्वौ १७.६२ पापिनां लक्षणं कीदग् ८.३४ पापिहृत्कुमुदान्याशु ७.८३ पापोपदेशहिंसादाना-१८.५० पापं पुण्यं परिज्ञाय १६.७३ पारणाहनि योगीन्द्रो ₹₹.₹ पार्श्वः श्रीवर्धमानास्यः १८.१०८ पालयन्ति त्रिधा शीलं १७.१८५ पालयन्ति त्रिशुद्धचाये १८.६३ पार्श्वद्धी यथा सिह १२.७९ पिण्डिता निखिला देव्य-६.१३ 9 पितास्यादौ जिनागारे 8.99 पीठिकां तामलंचक्र्-१४.१७० पीठिकानां च मध्येषु 88.66 पीयूषमिव कि पेयं ८.१५ पुण्यकारणभूताभि-86.38 पुण्यं तीर्थकरादिभूति-८.१२७ पुण्यास्रवायबन्धो १७.५०, १७.६१ पुण्यास्रवायबन्धौ च १७.५५ पुनर्गत्वास्य षट्त्रिशत् ८.११५ पुनर्देवा मुदा तुष्टा १९.२४७ पुनर्देव्यो जिनाम्बाद्य-७.१०७ पुनर्ननाट शक्रोऽन्य ९.११५ पुनरप्सरसो नेट्-9.838 पुनमिथ्यात्वपाकेन २.११४ पुनर्मुनिर्हरि वीक्ष्य 8.24 पुनश्चैत्यद्रमाधःस्याः 4.822 पुनस्तामीक्षितुं चक्रे ९.६३ पुनस्तिर्यङ्नृलोके ५.२९ पुनस्तं भूषयामासुः १२.४० पुननिर्मलचित्तेन १३.१०९ पुनः पूर्वभयाभ्यासा-२.१२३ पुनः प्रपूज्य तीर्थेश २.४३ पुनः प्रावकर्मणा भूत्वा २.११९ पुनः श्रीतीर्थकर्तार **९.**२९

पुनः श्रीप्रतिमानां ४.६३ पुराणानि जिनेशानां १९.९५ पुरा पुरूरवा भिल्लो ४.२६ पुष्करैः स्वैस्तयोत्क्षिप्त १४,३ पुष्परेणुभिराकीणै ٧.٤ पुष्पवृष्टिं मुदा चक्रः १२.४९ पुष्पाञ्जली निवातेनुः 88.8 पूजान्ते ते सुराधीशाः १५.४७ पूजितस्त्रिजगन्नाथैः **१.**२२ पूर्तिगन्धे कुरामाङ्गे १२.११४ पूतं स्वायम्भुवं देहं ९.१२ पूर्ववत्सुचिरं लोके ₹.११० पौरैश्च सन्निभा देवा **१**४.४० प्रजाबाह्यसमाना १४.४१ प्रव्रज्यां जगतां शुद्धां **१२.**१२४ प्रशस्तार्थीचचिन्तादि ६.५२ प्रशस्ते भविता काले ७.९५ प्रशंसा पापिनां मिथ्या- १७.१८४ प्रस्खलत्पादविन्यासै: 20.8 प्रस्खलन्तं समीक्ष्याति 3.40 प्रस्तावेऽस्मिन् विलो-१५.७८ प्रस्थानमञ्जलान्यस्य १२.५० 20.64 प्राक्तना वृषभाद्या ये प्राक्तपश्चरणोत्पन्नान् 4.33 प्राक्परिभ्रमणं स्वस्य १०.८२ प्रागजितनिधीनां यः ११.८१ प्राग्गर्भाधानतः षण्मास-७.४९ प्रागजितायपाकेन 3.220 ५.३६ प्रागुक्तवर्णना यत्र प्रागुक्तं निर्जरायाः १६.१७१ प्राग्भवेऽभ्यस्तनि:शेष १२.४ प्रातःकालोऽधुना देवि **9.68** प्रातःशीतजलस्नानात् २.१०२ प्राणिहिंसादिना तस्य 8.20 प्रामाण्यं सद्धचः कस्य 2.28 प्रायश्चित्तं तपोवृत्त-६.४३ प्रायश्चित्तातिगो देवो १३.४८ प्रावृट्काले विधत्तेऽसौ १३.४४ प्रासादा भान्ति ते 28.842 १३.२३ प्रासुकं मधुरं भूपः

पूर्ववद्गोपुराष्यस्य १४.१२५ पूर्वसंस्कारयोगेन २.१०९ पूर्वाणां पश्चिमे भागे १८.१६८ पूर्वापराविरुद्धा च १.८२ पूर्वोक्ता वर्णना चैत्य 88.838 पृथवत्वाभिधमेकत्वा ६.५३ पृथुवक्षःस्थलं तस्य 80.43 पृथ्व्यप्तेजोमस्त् १६.४२ पृथ्व्याद्या स्थावराः पञ्च १६.३९ पोषितं शोषितं चैतद् 28.48 पौदनाघिपति सोऽपि ₹.८४ प्रकम्पन्ते सुरेशां ६.९९ प्रकुर्वन्नूजितं नृत्यं 9. १ १ ६ प्रकृतिः स्थितिबन्धो-१६.१४५ प्रकृत्यादिप्रदेशा**स्**यौ १६.१४६ प्रजल्पन्ति वृथा येऽत्र १७.१०८ प्रजावर्णत्रयोपेता 2. ? ? प्रणम्य शिरसाऽप्राक्षीद् 8.28 प्रतिबाह्ममरेशस्य 9.834 प्रतिमायोगमा**धाय** १३.१०१. त्रतीन्द्रोऽपि महामृत्या १४.२७ प्रतीक्षां प्राप्तुमिच्छामि **२.१००** प्रत्यङ्गमस्य ये रम्याः १.१३८ प्रथमे च गजानीके ६.१४१ प्रथमोऽत्रावसपिण्या 86.66 प्रदीमं साम्यतापननं 84.886 प्रध्वनन्ति नभो व्याप्य १२.५३ प्रभाते श्रावकाः केचित् **છ.**૭३ प्रपञ्चेनान्यदा भूप-₹.२२ प्रपूज्य दिव्यभूषास्नग् ७.१२१ प्रबोधितोऽथवा दीपो १२.११ प्रमोदनिर्भरःन् विश्वान् ९.११० प्रयुज्यासौ महच्छुद्धं **९.१२**१ प्रवरगुणसमुद्रं धर्म-**१९**.२६१ प्रविश्यासंख्यवर्षाण 7.830 प्रियमित्रमुनीन्द्रोऽ**सौ** ५.११७ प्रियं विश्वहितं चाभूद् १०.२• प्रीतः सौधर्मकल्पेन्द्रः 9.99 प्रोक्तास्तीर्थकरोत्सेधा- १४.१४२ प्रोक्तुर्विभोर्मनाग् नासी- १६.२९

### [ फ]

#### फलाम्बुबीजपत्रादि १८.६१

### [ब]

बद्धावत्र तीर्थकुन्नाम 29.844 बभारोरुद्वयं दीप्तं 80.46 बभूवास्याः पतिः श्रीमान् २.६४ बलिहन्ताभिधो रावणो१८.११५ बली मुष्टिप्रहारेण 3.38 बहिरन्तर्मलापाया-१२.११२ बहिरात्मान्तरात्मा तु १६.६६ बहुनोक्तेन कि साध्यं 4.802 बहुभिः खगपैः सैन्ये ३.९८ बहश्रुतवतां विश्वोद्योत ६.**९१** बहुक्तेनात्र कि साध्यं ११.५२ बहुनि धर्मतत्त्वानि 4.838 बहुन् षष्ठाष्टमादींश्च १३.४१ बहूपवाससंक्लेशात् **१**३,२० बाण-बाणासने गङ्गा १०,६८ बालचन्द्र इवासाद्य 8.68 बालासक्तजनैनिदोष ६,६७ बाह्यान्तःस्थाखिलान् 4.88 बुद्धिलो गङ्गसंज्ञोऽथ १.४६ बोधयन्ति बहुन् १७.१३७ ब्रह्मचर्यं मुदा सेव्यं ६.१४ **ब्रीह्यादिसर्वशस्यानि** १९.७३ बुबन्त्यत्रेर्ध्या दृष्टा १७.१०६

## [भ]

भक्त्योत्तमसुपात्राय १७.९५ भगवन्नद्य पापारि-१९.१८ भगवंस्त्वं जगन्नाथः १५.१२४ भगवन्तं मुदा नत्वा १९.३ भगवन्नादिमे द्वीपे ४.३७ भगवन् भन्यशस्यांस्त्वं १९.३२ भगवन्मत्पुरेऽत्रास्मिन् १९.१६० भद्र त्वं नियमं तस्य १९.१०७ भरतः सगरश्चक्री १८.१०९ भर्तुदिन्याङ्गमाश्चित्य १०.६५ भवत्तत्त्वोपदेशेन

१२.२१

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

भवतो हेतुभूतेऽत्र १७.६३ भवत्तीर्थविहारेण १९.२७ भवदीयामिमां शक्ति १२.१३४ भवद्वाविकरणैनीय ९.७१ भवत्पादाम्बुजाभ्यां या २५.१४९ भवभ्रमणतः श्रान्तः ₹.₹ भवद्वचोंऽशुभिः केचि-१२.१७ भवलक्षम्या ज्ञभोगादौ 3.83 भवान्तराणि सर्वाणि १८.११७ भवाब्धौ पतनाज्जीवान् ११.१२२ भवाब्धो पतनात्पूर्व-१२.७८ भवाब्धी पतनाद् भव्यान् ४.८६ भवत्स्तुतिशुभालापैः 9.96 भविष्यसि न सन्देहो १९.१५७ भवेदस्योन्नतिर्भमे 6.206 भवे ये प्रत्क्लें दक्षाः ११.१०६ भवो यदि खलो नास्ति भव्यानां हेतवो ज्ञेया 80.46 भागेऽस्यैव द्वितीयेऽष्टी १३.११८ भाग्यानामिव संवासे 9.40 भाति तत्परमं पीठं **१४.१**७६ भाति सार्थकनाम्नी सा १४.१७८ भाति सा वातसंघड़ो 88.64 भान्ति चामरतालाब्द १४.१६३ भानुतीक्ष्णांशुसन्तप्ते **१**३.४६ भानुरश्म्यौघसन्तप्ते ६.३९ भारते सिद्धकूटस्य 8.4 भावबन्धनिमित्तेन 24.888 भावनां भावयन् वृत्ते ४.१२० भावयन् त्रिकसंवेगं १३.५ भासन्तेऽत्र हितं सत्यं 89.836 भास्वताज्ञानकुष्वान्त **७.९८** भीत्वा तस्माज्जल्पे-१९.१७७ भीमनामा महाभीमः १४.६१ भुञ्जन्ति यच्च भो-१९.२३७ भुञ्जानः परमानन्द ६.१७१ भुञ्जानो विविधान् भोगान् ३.६०, 8.90 भुङ्क्ते त्यक्तोपमं सौख्यं ११.४१

भुक्तैर्येविविधिभोगै: ३.३७ भुवनत्रयसंसेव्यौ १५.३५ भूजलाग्निसमीराः सर्वे १६.४५ भूताश्च भाविनो वर्त- १८.१२९ भूत्वा धर्मे रतोऽत्यन्तं 4.888 भूम्यप्तेजोमरुत्काया १६.५० भृङ्गारकलशाब्दाद्या 88.86 <sup>7</sup> भेजे सा परमां प्रीति 6.62 भेरीरवः परो जातः ₹४.१० भेरीरवोऽतिगम्भीरो ७.११४ भोगान् भुजङ्गभोगा- ११.१२२ भोगानामुपभोगानां 80.48 भोगोपभोगवस्तुनि २.२८ भो देव कुरु नः स्वामिन्६.११७ भो मनःशुद्धिरेवात्र १८.१६२ भोरिदं दुर्घटं काव्यं १५. १०१ भो विशतिसहस्राङ्क **१**४.७० भ्रातृभ्यां सह जग्राह १८.१४९

[甲]

मणिकुण्डलतेजोभि-१०.५० मणिदीपैर्महाधुपै: ९.४२ मणिपीठेषु सुस्थास्ते १४.१३९ मणिमंत्रादयो विश्वे ११.१६ मणिः शुद्धाकरोद्भतो 9.99 मणिरछत्रमसिश्चेति ५.५६ मतिश्रुतविधिज्ञान 🏻 १०,१३ मतेर्मन्दकषायित्वं ११.११६ मत्वेति ज्ञानिभिः पूर्वं मत्वेति त्वतस्तुतौ देव १५.१६२ मत्वेति देव भवत्याहं १५.१२६ मत्वेति धीधना मोक्षं १६.१८२ मत्वेति धीधनैः कार्या ११.२१ मत्वेति नाकिनो नुनं 3.83 मत्वेति प्रत्यहं यत्नात् १८.१७ मत्वेति ये भजन्त्यत्र १७.१९५ मत्वेति सर्वथा हेयो १६.७४ मत्वेति सुधिया स्वायु-५.९३ मत्वेतीह महान् यत्नो ११.१२१ मत्वेत्यादी सुयत्नेन ११.७२ मत्वेत्येष सुधीनित्यं ५.६३

भुङ्क्ते सोऽन्वहमत्यन्तं

## **रलोकानुक्रमणिका**

६.११९

१४.९५

**११**.६७

७.७५

११.९२

१७.७४

१३.१०३

१७.८२

१३.५६

५.३८

३,३२

११.५८

१७.२०

**१**३.**५**७

१७.३७

**११**.१२०

१५.३०

**१**४.११७

**१**७.११४

१९.१२१

१९.१८४

१९.८२

८.९१

६.७०

१७.४

१७.८

¥,४४

६.७५

११.३२

मोहनिद्राघहन्तारं

१९.१

१८.१४५

९.३

२४१ मिथ्यामार्गानु रागित्वं **मिथ्यामार्गानुरागे**ण मिथ्यासासादनौ मिश्रो मुक्ताफलमयैदिव्यै-मुक्तिरामा महाभाग मुक्तेः को मार्गएकत्र मुक्तेनित्यं फलं ज्ञेयं मुख्यवृत्त्या भवेत्कर्ता मुख्या प्राणिदया यत्र मुन्धस्मितं यदस्याभू-मुञ्ज तल्पं यथायोग्यं मुद्रिकाङ्गदकेयूर-मुनिभ्यो दीयते दानं मुने पराक्रमस्तेऽद्य मुनौ मलादिलिप्ताङ्गे मुन्यादिभ्यो वतादीनि मुहुः प्रदक्षिणीकृत्य मूढत्रययुतो भद्रो मूर्खाएव यतः शोकं मुर्ध्नानत्वा महावीरं मूर्व्ना नत्वा यतीन्द्रांह्री मूलभूताः सदादेया मुलोत्तरगुणान् सम्यक् मूलोत्तरगुणैः सर्वैः मृगाधिपं समासाद्य मृगेन्द्रवाहनारूढ-मृत्युपर्यन्तमेवाति-मृत्यु**रुक्**क्लेशदुःखादेः मृत्युजीवितशर्मादी-

मत्स्ययुगेक्षणाद्विश्व-७.९९ महानच्युतनामायं महान्ति गोपुराण्यस्य मत्स्यौ कुम्भौ महाब्धिश्च १०.६७ मत्स्यौ सरिस संफुल्ल महान् मण्डपविन्यासः ७.६५ महापापाकरीभूताः मदखेदादयो जातु १०.६३ मद्गुरुश्रीवर्धमानाख्यो । महाप्राज्ञाः परे ज्ञात-१५.८९ मद्यत्यंविभूषास्रग् १८.९१ महामिथ्यामतासक्ता मद्भागिनेयपूज्यस्य ₹.९१ महामूर्खाःकुशास्त्रज्ञाः मद्भाग्येनात्र सम्पूर्ण **१३.१**६ महाव्रताचनुष्रेक्षा मद्यवद्विकलान् कुर्या-१६.१५० महात्रतानि चार्हन् मदुपज्ञं तथा लोके २.९९ महाव्रतानि पञ्चैव मधुलिप्तासिघारेव १६.१४९ महाशुक्रात्स आगत्य मध्येऽत्र जीवराशीनां महीरुहं तमुन्मूल्यः १७.४५ मध्ये देशधरा अष्टा १.५२ मातङ्गपाटके यद्वद् मध्ये द्वाषष्टिवर्षाणा-१.४२ मातङ्गादिकुलं निन्दां मध्येऽमीषां विमानानां ११.१०२ मातृः प्रवचनस्यैष मनोगुप्तिर्वचोगुप्तिः 8.98 मानसं करुणाक्रान्तं मनोभूधामसंकाश-७.३३ मानं संज्वलनं वै मनोवचनकायाद्यै-६.८९ मानस्तम्भमहाचैत्य-मानस्तम्भाः ध्वजास्त-१४.१४१ मनोवचनकायैश्च 20.36 मानुष्यं दुर्लभं चादा ११.११४ 8.908 मनोवाक्कायसंशुद्धचा मायाविनोऽतिकोटिल्य- १७.७३ मन्यते मन्मनोऽत्रेदं १५.११० मालाशुकमयूराब्ज मर्त्यजन्मकुलारोग्य ५.८७ मित्रत्वं च प्रकुर्वन्ति मरीचिरपि तीवात्त 2.90 मरीचिरपि तैः सार्धं मित्रामयापनोदार्थं **7.28** मित्राशुद्धं मयोच्छिष्टं मरीचिस्त्रिजगद्भर्तुः २.९७ मिथ्याज्ञानकुमार्गान्ध-मरुदान्दोलितस्तेषां १४.१२० मरुत्सुरः सभास्थानात् **१**९.६९ मिथ्याज्ञानान्धकूपेऽस्मिन् ६.६५ मिध्यातपोऽत्र निर्धूय मलजल्लाक्तदेहेषु मिथ्यात्वपञ्चभिः क्रूरैः महतीं स्वःश्रियं वीक्ष्या- ५.२६ मिथ्यात्ववासितं पाप-महतोऽतिशयानेतान् १९.७८ मिथ्यात्वाचरणेनाहो महाकान्तिकलालाप ७.३५ १९.११४ मिथ्यात्वाद्युपघीन् सर्वा- ५.१०६ महागहनमध्यस्थ मिध्यात्वारातिसन्तानं १८.१४७ महागुरुर्गुरूणांको ८.२३ महाघण्टाद्वयोपेतं १४.२८ मिथ्यात्वेन समं पापं ₹₹.७७ मिथ्यादृग्ज्ञानचारित्रा-महातेजा जगन्नाथो महात्मा च महादान्तो १५.१३१ मिथ्यादिप्रत्ययैः सप्त-महादेवीभिरेवासौ ६**.१७२** मिथ्यादृशरच रागान्धा १७.९७ महाधर्मी महादेवो मिथ्यादृशां कुदेवानां १७.१६८ १५.१३० महाधियो महाप्राज्ञा मिथ्यादृशो भवन्त्यत्र **१.**६६ महाधीरो महावीरो १५.१३२ मिथ्यादृष्टिविधाता स्यात् १७.५६

१६.२० 80.200 १६.५८ १५.४१ ९.७४ **१**६.२**१** ₹८.३३ **१**७.**५**४ १.७९ 80.0 ७.७२ मुदा भ्रान्त्वा चिरं भूमौ २.१०४ १०.५४ १८.५७ 3.48 १७.१२७ १.३० ४.५०, ৩৩.১ १९.१७२ १२.८३ मूर्तान् स्वावधिना याता ५.१२९ 27.9 ३.४० १८.७७ ५.१०९ १८.८२ 8.8 88.83 मृग्याः संसारिणो जीवा १६.५७ ३**.११२** ५.७८ १६.१२७ मृदङ्गोऽहिस्रजी वीणा १०.६९ मृदुशिशिरतरोऽस्मा-१३.१३५ मेवधारा नभस्तारा १५.१६० मेरोरीशानदिग्भागे 6.886 मोक्षद्वीपान्तरं नेतुं १९.३० मोहकर्माक्षशत्रूणां १.३२

## श्री-वीरवर्धमानचरिते

| मोहपङ्के निमग्नानां | १२.१९                 |
|---------------------|-----------------------|
| मोहमल्लविजेतारं     | ९.७५                  |
| मोहारिजयोद्योग      | <b>१</b> २.५ <b>१</b> |
| मोहारिविजयोद्भूत    | <b>१</b> २.५४         |
| मोहारिविजयोद्योगं   | १२.१४                 |
| मौलयो नाकिनायानां   | १४.६                  |

[ य ] यतः सज्जमिदं वासीद् १९.३४ यतः सेन्द्रैः सुरैः सर्वैः ११.१५ यतः सैवात्र भक्तिनी १९.४५ यतस्त्वत्तः प्रभो प्राप्य १२.१५ यतस्त्वं दुर्जयारातीन् **१२.**२४ यतस्त्रिज्ञाननेत्रस्त्वं १२.१३ यतस्त्वं दृश्यतेऽतीव ₹.47 यतस्त्यजेद्विरक्तोऽत्र **१**२.६५ यतस्त्वं परमो दाता **१**५.१६८ यतस्तेऽङ्गं निरौपभ्यं १५.१४७ यतिः स्वक्रुगयेत्याह २.२६ यतो गर्भात्समारभ्य 21.6 यतोऽत्र तपसाऽनन्ता 7.4 यतोऽत्रैकादशाङ्कार्थ **१**६.६२ यतो धर्मेण जायन्ते હ. ધ્દ यतोऽत्रैते प्रजायेत **११.१**२५ यतो न ज्ञायते नृणां 8.55 यतो न त्वत्समोऽन्योऽस्ति १९.३७ यतो न दर्शनेनैव ४,४३ यतो मोहेन जायेते 20.54 यतो यदेव मन्यन्ते **११.**२५ यतोऽयं ते समायातः **१२.**२६ यतोऽयं पोषितः कायो 22.40 यतो यौवनभूपेन 20,202 यिकञ्चिदुर्लभं लोके १७.४३, **११.१**२९ यरिकचिद्विहितं मयात्र १९.२५७ यरिंकचिद् दृश्यते वस्तु यच्छवनोति स पुण्यात्मा४.१३८

यजन्ति जिनसिद्धान्त- १७.१७७

७.११

७.१८

यसुङ्गगोपुरैः शाल-

यत्पुरं राजते तुङ्ग

यत्र केवलितीर्थेशां ७.१२ यत्र ग्रामपुरीखेट-**७.८** यत्रत्या दानिनो नित्यं ७.१६ यत्राक्षतस्कराः सर्वे ६.२४ यत्रारण्याचलादी नि 9.9 यत्रोन्नता जिनागारा ७.१३ यत्रोत्पन्नाश्च भव्यार्था २.५१ 2.88 यत्रोत्पन्नैर्महद्भिश्च यदात्र निर्जरा कुत्स्न-4.24 ११.७ यदायुर्द्छभं पुंसां यद्दिव्यघ्वनिनात्रासीद् १.२७ यद्यद्विचार्यते वस्तु ६.२७ यद्यनेनापवित्रेण ११.६१ यद्ययं वेत्ति सद्धर्मं १.६९ यद्यहो कालबालीघाः १२.१०४ यद्यौवनं सतां मान्यं ११.९ यद्रपातिशयं वीक्ष्य १.३ 8.26 यद्वच:शस्त्रघातेन यथा कालोरगः शर्करा- १६.६३ यथाज्ञानतमो दिव्य-9.60 यथात्र निर्जनेऽरण्ये ११.१४ यथात्र मिलितं पक्षि-५.६ ५.९७ यथा यथा नरान् प्रार्थ्या यथाईद्वचनांश्वीघैः ७.८२ यथावसर्पिणीकाल: 20.274 यथैष तीर्थनायोऽत्रा २.९८ यथैष सकल: सङ्घः १९.२५ यमेन नीयमानोऽङ्गी ११.३७ यस्माल्लब्ध्वा महामन्त्रं 2.33 यस्य जन्माभिषेकस्य ९.४६ यस्याद्रेर्मूघ्नि ता घाराः 9.20 यस्यानन्तगुणा व्याप्य ₹.१ यस्यानन्तगुणा लोकं १.२४ यस्यान्नदानमाहातम्याद ₹.₹ यस्यावतारतः पूर्वं १.२ यस्यार्थं क्रियते कर्म ११.११ यस्यां सम्यग् निरूप्यन्ते 9.99 या तु बीजपदादानात् १९.१४७ यात्रां व्रजित सोऽईन् 8.838 यादृशं परमात्मानं १६.९३

यानादवातरद्वीरो १२.९१ या पुण्यास्रवधारेव 9.32 या भारती जगनमान्यः १.५९ याभूच्छ्रद्धा परार्थानां १९.१४८ यामत्रये गतेऽध्यस्या १५.७९ यावज्जीवं प्रपाल्योच्वैः ४.५८ यावत्कर्मास्त्रवो योगा-११.७१ यावन्तः सन्ति लोके १५.१४६ यावानाकाश एवात्र १६.१३९ ये कूर्वन्ति परां भक्ति १७.१२५ ये कुर्वन्ति सदा धर्मं १७.१४३ ये गुणा गणनातीता १२.१०९ येऽर्जयन्ति सदा पापं १७.१४५ ये तन्वन्ति सदा धर्मं १७.१५१ ये ते व्रजन्ति दुःकर्म-१७.७१ येऽत्र मायाविनो मत्यी १७.९६ येऽत्र सैव मया वन्चौ १.६० ये दृष्टिभृषिता दक्षा १७.९० ये धर्मेण विना मूढा 28.832 येन कायेन भुज्यन्ते 4.96 येन कुर्वन्ति संस्कारं **१**७.**१**२१ येन प्रकाशितो धर्मः 8.8 येन प्ररूपितो धर्मी १.२५ येन व्रतेन लभ्यन्ते १९.१३२ येन श्रुतेन सम्यानां 8.24 येनात्राम्युदयः पुंसां 8.69 येनाप्तास्त्रिजगत्स्तुता १९.२५४ येनोक्तो धर्मचारः १९.२६३ ये पठन्ति निपुणाः श्रृत-१९.२५८ ये पदार्थां न श्रुताः पूर्वं १५.१०४ ये योगा दुःकरा जाता ६.२६ ये सर्वसङ्गनिर्मुक्ताः १.६३ ये सेवन्ते च धर्माय १७.१९९ यै: स्वकर्मास्त्रवो रुद्धो ११.७० योऽजितो मोहकामाक्षा-१.१२ योऽनन्तदर्शनज्ञान-१९.११ योऽभूद्धर्ममयो व्यनक्ति १८.१७० योगिनां त्वं महायोगी १५.५२ योगिभ्यो ज्ञानदानं ६.८४ योगैः कर्मास्त्रवद्वार ११.७४ योग्यकाले सुपात्राय

## श्लोकानुक्रमणिका

रे मद्र तरबोऽत्रेते १९.१७८
रोगवलेशदरिद्राद्या १७.१६
रोगिणो रोगहीनाश्च १६.१२
रोदनं चेति कुर्वाणा १२.७०
रौद्रकर्माशयोत्पन्नं ६.५०
रौद्रघ्यानेन मुक्त्वासून् ३.११४
रौद्रघ्यानेन मृत्वेति १९.१६९

### [ਲ]

लक्षणं कीदृशं धर्मिणा-८.३१ लक्षयोजनमानो यः 3.883 लक्ष्मणः कृष्ण एवात्र १८.११३ लक्ष्म्याः पुञ्ज इवोद्भृत- ९.५९ लभते परमानन्दं 2.34 लभन्तेऽत्र यथा यक्षा १२.१०4 लभ्यते येन धर्मेण २.२७ लभ्यन्ते कर्मणा देव १६.१५ ललजिजह्वाशतात्यु**ग्रं** १०.३० ललाटं रुख्ये तस्य \$0.86 लसत्कान्ति**हत**ध्वान्तं ८.६१ लसत्कान्ति महाकायं ७.६२ लाभभोगोपभोगा १३.१३२ लिखन्ति ये ग्रन्थमिदं १९.२५९ लोकयन्तो निरौपम्यं 84.38 लोकस्त्रिघात्मको बोधि 88.8 लोकाग्रेऽस्ति वियद्रत्न ११.१०९ लोकालोकनभोभेदा-**१**६.१३१ लोकालोकप्र देशे 24.234 लोके गुरू युवां यस्मात् ९.१०० लोभिनां त्वं महालोभी १५.५७

### [व]

वक्तव्यं वचनं सत्यं ₹.८ वक्तु-श्रोतृकथादीनां १.६२ वचः सत्यं हितं सारं १८.४0 वज्रसेनो नृपस्तस्य ४.१२२ वदन्ति वेदिकादीना-१४.१४५ वधबन्धादयः पापात् १८.४३ वनदेवाश्चरन्तीमे २.२४ वनयक्षी वसाम्यत्र १९.११६ वनवीथीमिमामन्त-१४.१४७ २४३

१४.१०९

वनानां सर्वहम्यानां १४.१४३

वनेचरपतिः काश्चित् १३.८७

वनानां मध्यभागेषु

वन्दे जगत्त्रयीनाथं १७.१

वन्दे वीरं महावीरं ११.१ वपुरादेविदित्वेत्य ११.५३

वपुर्भगवतो दिव्यं ८.१०२

वरं प्राणपरित्यागो १९.११२

वरं व्याघ्रारिचौराहि- २.१३३

वरं हताशने पातो २.१३२

वर्ततेऽत्र सदाप्येका ६.१२५

वर्णंगन्धरसस्पर्श- १६.११६

वर्धमानलयैः काश्चिद् ९.१३०

वर्धमानश्रिया वर्ध- १.४

वर्षमानस्त्वमेवात्र १३.७९

वसन्ति तुङ्गसौधेषु २.६२

वसन्ति यत्र रागद्वेष- ११.५६

वहेद् व्याधाधिपस्तत्र २.१९ वस्त्राभरणमाल्यानि १२.९४

वस्त्रं विना समस्तानां १८.६६

वाञ्छन्ति सकला १७.१५४

वाणिज्याद्यखिलो निन्द्यो १८.६५

बात्सरुयं कुक्ते धर्मों ४.१३६

वायुवेगा तयोर्जाता ३.७४

विकथालापवार्तादी ४.१०६

2

विकलामृतपञ्चे- १६.४६

विकृत्य स्थूलवेताल १३.६३

विक्रियद्भिमयं विक्रिय- १४.२०

विक्षिप्तकरविक्षेपैः ९.१२५

विधातानमदनाराते १२.११९

विचारविकलो योऽत्र १६.६७

विचित्राभरणैः स्रग्भ- १०.७४

विचित्रैमंणिपुष्पैः १५.५

विचिन्त्येति पदं त्यक्तवा ५.१०५

विचिन्त्येति महाप्राज्ञः १०.१०४

बिचिन्त्येति स कालादि १५.११४

विचिन्त्येति स गत्वाशु १९.१३३

विचिन्त्येति समाहूय ३.३९

विचिन्त्येति हृदा धीमान् ४.१०३ विचिन्त्येत्वन् विज्ञाय १५.८३

## यो घातिकर्मनिर्मुक्तो १६.८५ योजनग्रामसीमाद्यः १८.४८ योजनानां नवव्यासा २.५९ यो देवेन्द्रनरेन्द्रवन्दित- १६.१८४ यो निहत्य महावीर्यः १.८

8.832

यो निहत्य महावीर्यः १.८
यो बाल्येऽपिजगत्साररं १.५
यो बाल्येऽपि सुसंयमं १९.२५३
यो मुक्त्वा नरदेवजां ११.१३६
यो विहायान्यकर्माण ५.९२
यो वीरोऽङ्गिपितामहो ९.१४५
यो लोकत्रयतारणैक- १४ १८५

## [₹]

यौवनस्था यतः केचिद् ११.१०

यौवने तु महामण्डले-

रक्ष्यन्ते ये शठैः प्राणा १९.१११ रत्नत्रयतपोबाणान् १९.२० रत्नश्रयमहाबाण-83.808 रत्नत्रयात्परो नान्यो १८.६ रत्नपीठत्रयाग्रस्थं 24.86 रत्नवृष्टि चकारोच्चै: ७.५० रत्नाभरणनानाभा १४.९९ रत्नोपपादशिलान्तःस्थ ६.१०६ रम्याः कल्पद्रुमास्तुङ्गाः १४.१२९ रम्याः क्रीडाद्रयो यत्र १४.८७ रसत्यागं तवो दध्या-83.83 रागद्वेषादयो भावा ११.५० रागादिदूषितेनैव १६.१४० रागाद्यै रागिणो यत्र ११.६४ रागिणोऽणुभृते ह्येक १६.१६५ राजतानि विराजन्ते १४.१३६ राजानो मौलिबद्धा 4.48 राज्यलक्ष्मी सुखादीनि ११.१२ राज्यं रजोनिभं नूनं 4.200 रात्री चतुर्विधाहारं १८.६२ रुजादिभिः स साधुनां **६.८**६ रूपलावण्यतेजोङ्ग-४.१२६ रेजे तदम्भसां पूरः 9.28 रे दुष्ट मत्तपोमाहातम्यात् ३.५४

## श्री-वीरवर्धंमानचरिते

| विचित्रं बलिविन्यासं         | ૮.७                    |
|------------------------------|------------------------|
| विजयाख्योऽचलो धर्म           | १८.१११                 |
| विज्ञायावधिबोघेन             | ४.६१                   |
| विज्ञायेति क्षणध्वंसि        | ११.१३                  |
| विज्ञायेति परित्यज्य         | १६.८३                  |
| विज्ञायेति बुधैर्वार्यं      | १८.२४                  |
| विज्ञायेति महादेशे           | १२.८२                  |
| विज्ञायैतैः परैश्चिह्नैः     | 88.9                   |
| विज्ञेया आगमे दक्षैः         | ११.९९                  |
| विज्ञेयः परमात्मासौ          | <b>१</b> ६. <b>९</b> ७ |
| वितरन्ति न दानं ये           | १७.१६२                 |
| वितवर्येति प्रसाध्यारीन्     |                        |
| विदित्वेति शरीरेणा-          | ११.६२                  |
| विद्यते स प्रदेशो न          | ११.२९                  |
| विद्यमानान् बहून्            | १७.१४८                 |
| विद्यामदोद्धतं वीक्ष्य       | 84.66                  |
| विधीयते तपोयोगैः             | ११.८३                  |
| विधेयानि तपांस्येव           | <b>६.११</b>            |
| विध्यापितजगत्तापा            | <b>१३.१</b> २३         |
| विनयादिधरः श्रीदत्तार        |                        |
| बिना प्रयोजनं यच्च           | १८.४९                  |
| विनाशः प्राक्शरीरस्य         | १६.११३                 |
| विभावास्याश्च पर्यायाः       |                        |
| विभूत्या परया साकं           | 9.98                   |
| विभूत्या परया सार्धं         | ८.७४,                  |
|                              | <b>१</b> ९.२४०         |
| बिमोर्घ्यानमहानन्दा-         | १९.६८                  |
| विभोः प्राग्दिशमारभ्य        | १५.२०                  |
| विभोः भवत्त्रसादेन           | १९.२४                  |
| विभोः शिरसि दीप्राङ्ग        |                        |
| विभोः साम्यप्रभावेन          | १९.५५                  |
| विभ्राजन्तेऽस्य शालस्य       |                        |
| विमानमेरुनन्दीश्वरा-         | ३.५८                   |
| विमुखायाखिलाक्षादौ           | <b>१</b> २.१३ <b>१</b> |
| वियोगैरिष्टवस्तूनां          | ४.३१                   |
| विरक्तिजनकैर्वाक्यैः         | १२.८                   |
| विरक्तो नित्यकामिन्यां       | ८.१६                   |
| विरम्य सर्वसावद्या-          | १२.९६                  |
| विलापमिति कुर्वाणां          | <b>१</b> २.७ <b>६</b>  |
| <b>विविक्तैर्मधु</b> रालापैः | <b>१</b> २.४२          |
|                              |                        |

बिवेकी कोऽत्र यो वेत्ति ८.३६ विशाखनन्द एवाघीः 3.88 विशाखभू तिरप्याप्य 3.83 विशाखः प्रोष्टिलाचार्यः 8.84 विश्वज्ञो विश्वतत्त्वज्ञो १५.१३७ विश्वदु:खाकरीभूतं 4.99 विश्वनन्दिचरो देव-3.53 विश्वनन्दिन उद्याने ३.२० विश्वनन्दी भ्रमन्नाना ₹.४६ विश्वनेत्रस्य देवस्य 9.43 विश्वभव्योपकारार्थं 29.48 विश्वभूतिर्महीभर्तुः ₹.८ विश्वधिसुखबीजानि ६.५६ विश्वशर्मखनी सारा 22.24 विश्वाग्रणीहिविश्वातमा १५.१३८ विश्वान्त्रभक्षणाप्यशाम्या ३.१४२ विश्वामरगणाभ्यच्यं 89.80 विश्वोपकारिणौ जातौ 9.208 विश्वोत्तरगुणैः सार्धं 83.46 विश्वाभ्युदयशर्माणि ६.१६ विषयाश्च नगर्यः सप्त ११.६७ विष्टराणि सुरेशानां 28.4 विष्टरं तदलं चक्रे १४.१८२ विस्तरेण जिनाधीशो १८.११८ विस्तरेणास्रवस्यास्य १६.१४२ विस्तरोक्त्या पदार्थानां१९,१४९ विस्तीर्णा अद्रयः सन्ति१४.१४४ विहरन्ति गणेशाद्याः विहरन्ति यतीशौघाः ७.९ विशतिर्गजदन्ता ११.९५ विशत्यग्रशतायुष्कः १८.१२0 वीक्ष्य पाषाणराशि च १९.१७३ वीक्ष्य मुद्रां समुद्भिद्य 3.24 वीक्ष्योपायेन नीत्वाश १३.८५ वीणया सह गायन्ति १४.१०५ वीरनाथगुणकोटिनिबद्धं १९.२५६ वीरोऽत्रैष नृतः स्तृतः १७.२०९ वीरोऽनन्तसुखप्रदो २.१३७ वीरो योऽत्र मया चरित्र१९.२५२ बीरो बीरगणाग्रणी 22.286

वीरो वीरगणैः स्तुतइच१०.१०७ वीरो वीरजनाचितो १९.२५१ वीरो वीरजिनाग्रणी १५.१७१ वीरो वीरनराग्रणी १.८७ वीरो वीरबुधाग्रणीः ७.१२६ वीरो वीरबुधैः स्तृतश्च ८.१२० वीरं वीराग्रिमं वीरं ٦.१ वीरं कर्मजये वीरं 8.38 बीरं वीराग्रिमं नीमि 82.8 वीयं तेऽन्तातिगं नाथ १५.१५५ वृत्तमूलां कृषां कुर्याद ६.४९ वृत्तहीनो जिनेन्द्रेऽपि १८.२२ वृद्धिह्नासादिनिष्क्रान्तं १६.१७८ वृश्चिकैकसहस्राधिक ३.१२६ वषमोऽजिततीर्थेश १८.१०५ वृषभं वृषचक्राङ्गं 2.22 वेदनाख्यः कषायाभिधो१६.१०९ वेदनीयस्य च द्वादश १६.१५९ वेश्येव श्रीर्वधीनन्दा 4.202 वैषेणानेन ये मृढा २.८६ वेष्टितस्तैर्जगद्भर्ता 14.70 वैडुर्यसिन्निभं तस्या ८.१२१ वैयावृत्त्येऽत्र योग्याः स्युः ६.८८ वै योजनसहस्राणि ८.११३ वैराग्यं भवभोगाङ्गे १७.१३९ वैशाखशुक्लपक्षस्य १३.१३० व्यध्स्तीर्थं करोत्पत्तौ 50 g. e व्यवहारनयेनात्र 80.86 व्यवहारनयेनास-24.200 व्याख्यामि यद्यहं न १५.९४ व्यात्ताननैश्च तीक्ष्णास्त्र १३.६५ व्युत्सर्गं दूष्करं घोरं 80.208 व्रज सिद्धचै जयारातीन् १२.५९ व्रजन्तं त्रिजगन्नाथं १९.६७ वृतशीलशुभध्यान-७.२५ **ब्रतादिजफलेनाभू**त् 8.49 व्रताद्याचरणे शक्ता १८.१५६ [ হা ] शक्रः पर्णोवशिष्टश्च १४.५१

शकादिवेष्टितस्यास्या-

89.40

## **रलोकानुक्रमणिका**

२४५

| शक्रेण प्रहितेन्द्राणी         | ८.५८                    |
|--------------------------------|-------------------------|
| शक्रादिदोषदूरं                 | १८.३                    |
| शङ्खध्वनिरभूदीर्घो             | १४.९                    |
| शच्याद्याः सकला देव्य          | : १५.३६                 |
| शच्या प्रबोधिता राज्ञी         | 9.98                    |
| शतपञ्चधनुस्तुङ्गं              | २.१३                    |
| शतपञ्चलघुद्वारा                | २. <b>१</b> ६           |
| शतपञ्चप्रमा बाह्या             | <b>६.१३</b> २           |
| शतैकयोजनायामैः                 | ८.११०                   |
| शक्ता येऽत्र निजं वीर्यं       | १७.१०६                  |
| शतत्रयप्रमा ज्ञेया             | १९.१०८                  |
| शब्दाः स्पर्शरसा गन्धा         | :१६,१२१                 |
| शब्दोऽनेकविधो बन्धः            | १६.१२४                  |
| शरण्यो हि शरण्यानां            | <b>१</b> ५.५६           |
| शरण्यं यान्ति येऽमीषां         | ११.१९                   |
| शरण्याः सद्बुधैः प्रोक्त       | त ११.१७                 |
| शरीरवाङ्मनःप्राणा-             | <b>१</b> ६. <b>१०</b> ६ |
| शरीरे ममतां त्यवत्वा           | १७.११९                  |
| शरीरं गृह्यते यस्मिन्          | ५.९९                    |
| शान्तिपुष्ट्यादिकामै-          | ९.७                     |
| शास्त्राभ्यसनशीलो वा           | २.३४                    |
| शिरोरक्षासमा आत्म-             | <b>१</b> ४.३२           |
| शिरोरुहमिवातीव                 | ८.११६                   |
| शिलासम्पुटगर्भे स              | २.३९                    |
| शीतलं भव्यजीवानां              | १.२०                    |
| शीलमाहत्म्यतस्तस्या            | १ <b>३.९</b> ४          |
| शुक्रशोणितभूतं यत्             | ११.५४                   |
| शुद्धाचरणशीला या               | १७.९८                   |
| शुद्धाशया त्रिनीताश्च          | १७,९३                   |
| शुभकर्मकरं साम्य               | १७.३२                   |
| शुभप्रकृतिसर्वासा-             | १६.१६२                  |
| शुभभावनया ध्याना-              | १७.२६                   |
| शुभारूया द्विजपुत्री च         | १९.१६७                  |
| शुभेन कर्मणा केन               | <b>१</b> ६.९            |
| शुश्रूषाज्ञायरागा <b>र्यं-</b> | १३.१८                   |
| श्रुङ्गवेरादयः कन्दाः          | १८.५२                   |
| श्रृणु घीमन् मनः कृत्व         |                         |
| श्रुणोति स्वजनैः सार्ध         |                         |
| प्रुण्वन् मनोहरं गीतं          | १.४७                    |
| शेषाः कल्पाधिपा सर्वे          | 5.20                    |
|                                |                         |

| J                                  |
|------------------------------------|
| शेषास्रवादितत्त्वानां १६.६         |
| शोमन्ते यत्र तीर्थेश २.७           |
| शंभवं भवहन्तारं १.१३               |
| श्रद्धानं समतत्त्वानां ४.४५        |
| श्रवन्ति येऽतिसंवेगं १७.८६         |
| श्रावका मुनयो वात्र १७.८९          |
| श्रिया विश्वातिशायिन्या १५.६१      |
| श्रीगौतमः सुधर्मास्य १.४१          |
| श्रीदात्र भारते क्षेत्रे ७.४३      |
| श्रीमते केवलज्ञान १५.१             |
| श्रीमते मुक्तिनाथाय ४.१            |
| श्रीमते विश्वनाथाय ९६.१            |
| श्रीमानितः खगाधीशः ३.८६            |
| धीवधंमानतीर्थेशो १३.३५             |
| श्रीवीरस्वामिनो रम्यं १.८४         |
| श्रोवीर त्रिजन्नायं १४.१           |
| श्रीवीरं मुक्तिभर्तीरं १८.१        |
| श्रीवृक्षः शङ्ख एवाञ्ज १०.६६       |
| श्रीः श्रियं ह्याः स्वलज्जां ७.१०८ |
| श्रुतनाशभयात्ताभ्यां १.५४          |
| श्रुतसागरनामानं ५.१३               |
| श्रुत्वा तदुक्तिमित्याह १९.११९     |
| श्रुत्वा सक्नुत्करोत्यत्र १६.८२    |
| श्रेणीद्वयाधिपत्येन ३.१०८          |
| श्रेयोऽनिबन्धिनीं सारां ७.८८       |
| श्रेष्ठिभार्या सुभ्रद्राख्य १३.८८  |
| इवभादौ तत्फलेनात्र १७.१४६          |
| श्वेतछत्रत्रयं दीप्त्या १५.७       |
| [4]                                |

## षट्खण्डसाधितस्तस्य १.६६ पट्प्रभाविनपर्यन्तान् ६.१६६ षडङ्गिनां दयां कृत्वा ६.१० षड् द्रव्याः केऽत्र कथ्यन्ते१५.१०१ पड् द्रव्याः यत्र लोक्यन्ते११.८८ पड्लाक्षा विकलाक्षाणां १६.५१

## स एव पण्डितो घीमान् ५.९१ सकलासातपूर्णासु ४.३३ सकलेतरभेदेन १६.८४

स क्रमाद् वृद्धिमासाद्य २.७० स गन्धर्वाः सुरा १४.१५४ सग्रन्थानां सूसग्रन्थो १५.५८ सङ्कल्पमात्रसंजातै-4.१२१. ६.१६१ सङ्गमारुयोऽमरः श्रुत्वा १०.२६ सङ्गीतातोद्यन्त्यैश्च १४.१३७ सच्चम्पानगरोद्याने १९.२३० सच्छिद्रं च यथा पोतं ११.६५ सचक्ष्यः पतेत्क्पे १०.९२ सञ्चरन्ति विभो तेऽद्य 9.40 सज्जातिसुकुलैश्वर्य ६.७३ स तैः साभरणैर्हस्तैः ९.१६ सत्क्षमामार्दवोऽप्यार्जवं ११.१२३ सत्येन वचसा कीर्तिः १८.४१ सत्यं श्रीमण्डपोऽत्रायं १४.१६७ सत्बहिसानुतस्तेयो ६.४९ सत्सङ्गश्चातिदु:सङ्गो १६.१९ सद्यः श्रीवर्धमानार्हत् १८.१६३ स धर्मः की दृशो नाथ १९.१०१ स घर्मो द्विचा प्रोक्तः १८.३५ सधर्मो मद्यमांसादि 2.29 सनत्कुमारमाहेन्द्री 803.5 सन्मार्गदूषणं कृत्वा 8.39 सन्मार्गसुपदार्थादीन् 9.68 सप्तकृत्वोऽघुना जाति १९.१६३ सप्तदृर्व्यसनासक्ताः 30.54 सप्तधातुमयं निन्दां 4.68 सप्तधातुमलस्वेदा-8.886 सप्तमे धरणेन्द्राद्याः १५.२३ सप्तरज्जुप्रमेऽस्याद्यो 88.68 सप्तरज्ज्वन्तरे स्वर्गाः ११.१०३ सप्तव्यसनसंत्यका १८.३६ सप्तैव नरकाण्येव १७.१९ सप्रश्रयं प्रजानाथ ₹.८९ सर्पिणीरिव सर्वान्य 88.58 सफला अद्य नो वाण्यो १५.६५ सफलं जन्म कस्येह 6.39 सबन्धुभिः कृतं भूत्या 8. 2 28 सबन्ध्विहिता पुत्र-५.१३७

### श्री-वीरवर्धमानचरिते

| समग्रस्वर्गराज्यस्य       | ६.१४६                 | सर्वानर्थकरीभूतं                     | १०.९९                |
|---------------------------|-----------------------|--------------------------------------|----------------------|
| समता स्तुतिरेवानु         | ६.९३                  | सर्वाब्धिसलिला साध्या                | १४१.ह                |
| समनस्का मनोहीना           | <b>₹</b> ₹.४′9        | सर्वार्थमागधी भाषा                   | १९६२                 |
| समर्था अपि ये पात्र-      | १७.१५३                | सर्वाशर्मातिगा पुंसां                | ११.८६                |
| समस्तं प्राग्भवं ज्ञात्वा | २.४०                  | सर्वार्थसिद्धिपर्यन्त-               | १८.२६,               |
| समेखलं कटीभागं            | 80.419                |                                      | १६.८२                |
| समं तद्योग्यवाद्यानि      | 9.883                 | सर्वास्रवनिरोधो यः                   | <b>१</b> ६.१६८       |
| समं मरीचिरप्याशु          | <b>१</b> .હષ          | सर्वेऽङ्गिनश्चिरं भ्रेमुः            | ११.२७                |
| सम्पद्यन्तेऽत्र तेषां च   | १७.१५९                | सर्वे तीर्थकराःपरार्थ-               | १९.२६०               |
| सम्पूर्णवपुरासाद्य        | ४.६०                  | सर्वे विण्डीकृताः सन्ति              | <b>१९.२१</b> २       |
| सम्यक्चिद्वृत्तधर्मादि    | १७.१३९                | सर्वेभ्यः पापहेतुभ्यः                | १७.२४                |
| सम्यक्तवं क्षायिकं चार    |                       | सर्वे यद्बुभुजुः सौ <del>र</del> ुयं | १६.१८०               |
| सम्यक्त्वं क्षायिकं ज्ञान | f {३.१०७              | सर्वेषां कर्मणां योऽत्र              | <b>१</b> ६.१७२       |
| सम्यक्त्वज्ञानचारित्र     | १९.८३                 | सर्वेष्वात्मप्रदेशेषु                | <b>१</b> ६.१६४       |
| सम्यक्तवं क्षायिकं मोक्ष  | - <b>१</b> ३.१३१      | सलयैः क्रमविन्यासैः                  | ९.११७                |
| सम्यग्ज्ञानवतां पुंसां    | <b>६.९</b> ६          | सलेखं प्राभृतेनामा                   | ₹.८१                 |
| सम्यग्दर्शनसंशुद्धा       | <b>१</b> ८.७२         | स वज्जर्षभनाराच                      | १०.१८                |
| सम्यग्दृग्ज्ञानचारित्र-   | <b>१</b> २.१२६        | सविपाकाविपाकाभ्यां                   | १६.१७०               |
| सम्यग्वृत्तसुयत्नाद्या    | ११.६८                 | स <b>वृत्तिपरिसंख्यानं</b>           | १३.४२                |
| सरःप्रत्यब्जिनी चैका      | १४.२२                 | स सामायिकमापन्नो                     | <b>५.</b> ७ <b>ફ</b> |
| सरागस्थान् लोकादीन्       | 8.800                 | ससुतः श्रेणिकस्तस्मात्               | १९.२०५               |
| सर्पादिसङ्कुले झञ्झा-     | 4.86                  | सहगामी नृणां धर्मों                  | ६.१५५                |
| सर्वज्ञः सर्वेलोकेशः      | १५.१३९                | सहगामी सता कोऽत्र                    | ८.२८                 |
| सर्वज्ञाज्ञानिमित्तेन     | <b>१</b> ९.१४३        | सहजाम्बरभूषास्रग्                    | ३.५९                 |
| सर्वत्र समतापन्नः         | <b>१</b> २.९८         | सहजं वपुरात्मीयं                     | ११.४६                |
| सर्वत्र स्वात्मनो ध्यानं  | <b>१</b> ३.४ <b>९</b> | सहन्तश्च तपःवलेशं                    | ११.७९                |
| सर्वत्रास्थानतो दिक्षु    | १९.५३                 |                                      | १७.१८१               |
| सर्वदुःखनिधानेपु          | २.१३१                 | सहर्म्यद्वितलाः केचि-                | <b>१</b> ४.१५१       |
| सर्वदुःखातिगा ज्ञेया      | <b>१</b> ६.३५         | स ह्यकर्ताप्यधर्मः स्या-             | १६.१३०               |
| सर्वदुःखातिगो विश्व-      | 8.90                  | स हसन्निव द्विपव्याघ्न-              | १४.९४                |
| सर्वदेवाधिषः सर्व-        | १५.१४०                | सहस्रद्वचष्टसङ्ख्याभिः               | \$ \$ \$ \$ \$       |
| सर्वपूर्वाङ्गवेत्तारो     | १.४४                  | सहस्रप्रमितान् बाहून्                | ९.१५,                |
| सर्वयत्नेन सर्वत्रा-      | १७.५२                 |                                      | ९.१२२                |
| सर्वयत्नेन सर्वा ये       | १८.७०                 | सहस्राणि त्रयोविंशतिः                | ११.१०५               |
| सर्वर्तुफलपुष्पादीन्      | १९.६५                 |                                      | १४.१७१               |
| सर्वव्रतोत्यपुण्येन       | १९.१२९                | सहागत्य मुदा भक्त्या                 | <b>१</b> ९.८६        |
| सर्वसङ्गविमुक्ताय         | १२.१२८                | साभात्पुरुषरत्नेन                    | ૮.५७                 |
| सर्वसत्त्वेषु मैत्रीं स   | ६.५८                  | सा कलेवैन्दवी कान्त्या               | ७.२ <b>९</b>         |
| सर्वा देव्यश्च नर्तक्यः   | ९.४७                  |                                      | १५,१४५               |
| सर्वानन्दकरा पुंसा        | १९.६३                 | साक्षाद्यच्च परं पुण्यं              | १९.१२                |
| -                         |                       | •                                    |                      |

साक्षादस्याप्यनुष्टानं ६.१७ साद्राक्षीदामनी दिव्या-७.६३ साभवत्त्रेयसी भर्तुः ७.४० सामग्रीं सकलां पूर्णी 9.20 सामग्र्यादृग्विशुद्धिश्च ११.११८ सामग्र्या परया साधै 9.76 सामराः सकलत्रा जय-9.886 सामायिकादिचारित्रं ११.७६ सामायिकाभिधा ज्ञेया १८.६0 सारान् गृह्णन्ति १७.१३२ सार्थकारुयधरस्तुङ्को 84.8 सार्थकानि शिरांस्यद्य १५.६४ सार्थवाहेन धर्मस्य 2.78 सार्धद्वादशकोटिप्रमा 84.9 सार्धं पितामहेनैवं २.७१ सार्घ सद्गिवशुद्धचा 8.836 सार्धं सर्वपरिवारेण २.४२ सिद्धदिग्विजयः श्रीमान् ३.१०९ सिद्धार्थपादपः सौध-80.03 सिद्धार्थंभूपतिः सार्धः 9.94 सिद्धार्थाद्या नृपाधीशाः 9.223 सिंहशङ्खमहाभेरी ८.६५ सिंहेनानन्तवीयीऽसौ ७.९६ सुखदुःखोभयं भाति ११.२४ सुखासीना ततोऽप्येषा ७.९१ सुखिना विधिना धर्मः 4.90 सुखं वैषयिकं नित्य 80.860 सुगन्धिदीर्घनि:श्वास-28.20 सुगन्धिद्रव्यसन्मिश्र-9.70 सुतोऽस्या उदरस्थोऽपि 6.44 सुघाघारेव या पुंसां 9.34 सुधापिण्डजनैवेद्यान् १५.४३ सुधियोऽत्र भवद्वाण्या 6.97 सुधियो दुधियो मुर्खाः १६.१३ सुबुद्धि ददतेऽन्येषां १७.१३१ सुभटोत्त मवच्चाद्य १३.११७ सुभद्राख्यो यशोभद्रो १.५० सुभुमाख्यो महापद्मो १८.११0 सूविधि विधिहन्तारं 2.86 सूक्ष्मतत्त्वविचारेषु ६.६३

## श्लोकानुक्रमणिका

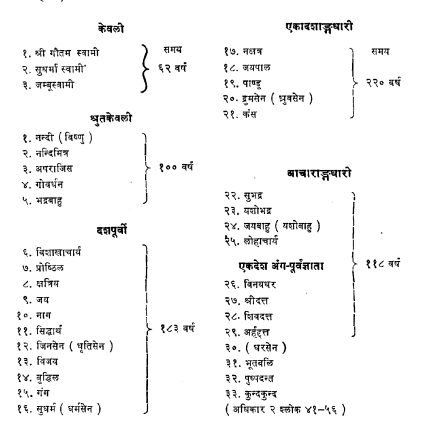
२४७

सूक्ष्मबादरभेदाभ्यां १६.४३ सूक्ष्मबुद्धचात्र ये तेषां १७.१९३ सूनु: कुणिकभूपस्य १९.१३५ सूरवीरस्ततो गच्छन् १९.१२७ सेनापतिः स्थपत्याख्यः ५.५५ सेवन्तो यत्नतो धर्म 24.246 सेवन्ते परया भवत्या १७.१२२ सेवन्ते प्रत्यहं येऽत्र १७.१४९ सोऽन्यदा वीक्ष्य पुण्येन , १९.९९ सोऽपि तद्वाक्यमाकर्ण्यं १९.१०८ सोऽपि सन्मानदानादीन् ३.९३ सोऽप्यहो शक्यते जातु १०.९८ सोऽमरेन्द्रोऽच्युताच्च्युत्वा ७.१११ सोऽमरो नाकतश्च्युत्वा 8.833 सौधमस्यि महाकल्पे २.३८ सौधर्माधिपतेरङ्क-८.१०३ सौधर्मेन्द्रोऽकरोत्तस्य 88.88 सौधर्मेशं समं शच्या **९**.९७ सौधोद्यानाद्रिदेशेष्त्र-4.830 संज्ञ्यसंज्ञ्यभिधा जीवा १६.५६ संन्यासेन समं चेदं ४.४६ संवरस्य गुणानित्थं 28.60 संवरस्य मया पूर्वं **१**६.**१६९** संवरादित्रितत्त्वानां १७.५७ संवरेण विना मुक्ति **१८.**२१ संवरेण सता नूनं 4.28 संवेगस्त्रिकनिर्वेदो ६.७८ संसर्गमुत्तमानां ये १७.१९० संसारजलघौ पाता-१८.३४ संसारसागरोऽपारः १९.९२ संसारो ह्यादिमघ्यान्तः- ११.२३ स्तनिताख्योऽमरो भक्त्या १९.७० स्तुतिः स्तोता महान् स्तुत्यास्ताः कथमस्माभिः१५.६७ स्तुत्वेति तं जगन्नाथं **८.९**५ स्तूपहम्यविलीरुद्धा-१४,१६० स्तूपानामन्तरेप्वेषां १४.**१५**७ स्तुयन्ते ते कथं १२.११० स्तोकान्तरं ततोऽतीत्य **१४.८४** स्त्यानगृद्धचाख्यदुष्कर्म १३.११४ स्त्रीपण्डकादिनि:क्रान्ते ६.३६ स्थितिरन्तर्मृहर्तप्रमा १६.१६० स्थिति भजन् जनातीता ५.११० स्थूलसूक्ष्मास्तथा स्थूलाः१६.११९ स्नानेन यदि शुद्धाः स्युः१९.१८७ स्नापयन्त्यपरा दिव्यै-₹0.3 स्पर्शाद्या विशतिर्ये स्यु:१६.१२३ स्फुरद्ररत्नपटल्यां हि १५.४४ स्फुरद्रत्नमयैदींपैः १९.७६ स्फुरद्रत्नमयं दीप्रं स्मृत्वातीर्थकरोक्तंसो 8.6 स्यान्नाट्यशालयोगीत- १४.१२७ स्रक्केतुषु स्रजो रम्या १४.१२१ स्रग्भान्त्यात्र यथा १८.१३४ स्रग्वी स्वर्गोपनीतैः १२.५८ स्वकराभ्यां मुदादाय 6.63 स्वकीयं वर्धयन् धर्मं ६.१७१ स्वकृतैर्वर्धमानस्य १३.६८ स्वगुणाख्यापनं दोषो- १७.१९८ स्वज्ञानेन परिज्ञाय १२.६ स्वधैर्यं प्रकटीकृत्य १७.१८० स्वपुण्यजनितां लक्ष्मी-4.834 स्वभावाख्या गुणा अस्य१६ ११**१** स्वभावमार्दवोपेता १७.९२ ७.११३ स्वयमेवाभवदिसह-स्वयं शुभशताचारै-4.884 स्वर्गाच्च्युत्वा तयोरासीत्२.११८ स्वर्गात्खदिरसाराङ्गि- १९.१३४ स्वर्विमानावलोक्तेन ७.१०१ ૭**.६७** स्वविमानं मुदापश्यत् स्वल्पाक्षशर्मसन्तोषा-१७.९९ स्वल्पायुषो दिनान्यत्र 30.66 स्ववीयं प्रकटीकृत्य ६.३१ स्वशक्ति प्रकटीकृत्य १३.१७ स्वसन्तानसमान् यत्वा १७.१७६ स्वसंवेदनबोधेन १८.२८ स्वस्कन्धारोपितां कृत्वा १२.४७ स्वस्त्र्यङ्गमथनोद्भता 3.36 स्वस्य निन्दांच १७.१९७ स्वस्य रत्नप्रभावाप्ति १९.१५९ स्वस्य वाहनभूत्याद्यैः १४.५८ स्वहस्तौ कुड्मलीकृत्य ६.११६ स्वाङ्गमध्ये बभारासौ १०.५६ स्वाङ्गाभरणतेजोभिः **७.११७** स्वाङ्गोपरितलेऽन्त-१४.९१ स्वान्यद्रव्यान्यदेहादि १६.८० स्वाभियोग्यसुतोत्पन्न-१४.४६ स्वामिन्नद्य जगत्सर्वं १९.२३ स्वालये चैत्यगेहेषु ५.६७ स्वेच्छयाये प्रवर्तन्ते १७.१११ स्वेच्छाचरणशीलाश्च १७.१२ स्वेददूरं वपुः कान्तं १०.१७ स्वैन:कर्मोदयं ज्ञात्वा 83.28

[ ह ] हत्वा घातिरिपृन् शुक्ल- २.९६ हत्वाच दुर्ममत्वादीन् १७.१२६ हत्वा दुर्घ्यानदुर्लेश्या १८.५५ हन्ता मोहाक्षशत्रुणां ₹.१ हन्तृ दुःकर्मखारीणां ६.८५ हरहर्यादिविश्वेषां ८.२० हसन्ति स्खलितं सूरेः १.७५ हस्ताङ्गलीषु शक्रस्य ९.१३३ हस्तिनोऽदवारथागन्धर्वा८.६८ हस्तिनोऽश्वा रथा पादा- ६.१३९ हस्त्यश्वमर्कटादीनां १०.१० हातिको मलगात्रस्त्वं **१**२.७३ हासि बालस्त्वमेकाकी १२.७५ हा पुत्र क्व गतोऽद्य त्वं १२.७१ हालाहलनिभं घोरं १६.७० हालाहलविषाद्योऽत्र १६.७७ हितकृत्क इहामुत्र 2.33 हितं जिनागमं त्यवत्वा १७.१३४ हित्बाऽऽहारशरीरादीन् १९.१९९ हिरण्यं कल्पवल्ली हि 90.08 हिरण्मयवृहत्स्तम्भौ 88.808 हिरण्मयमहास्तम्भाः १४.१५0 हिसादिपञ्चपापाच्च १९.१३९ हिंसादिपञ्चपापानां १८.१८ हे गौतमात्र याथात्म्यं १६.३२ हेतुभूतं परिज्ञेयं १७.६० हेमन्ते चत्वरे वासौ 4.89 हेयादेयं स्फुटं ज्ञात्वा १२.११५ हैमैजिलिस्तरां स्थूलै: १४.१८०

## २. केवली और श्रुतधर-आचार्य-नामसूची

( जिनका नामोल्लेख प्रस्तुत चरितके प्रारम्भमें (तीन केवलज्ञानियोंके पश्चात् ) ग्रन्थकारने किया है—— )



## ३. तिरेसठ शलाकापुरुष-नाम-सूची

चौबीस तीर्यंकर, बारह चक्रवर्ती, नौ नारायण, नौ प्रतिनारायण और नौ बलभद्र इन तिरेसठ महापुरुषोंको शलाकापुरुष कहते हैं। ये तिरेसठ शलाकापुरुष प्रत्येक अवसर्पिणीके चौथे कालमें और उत्स-पिणीके तीसरे कालमें होते हैं। इस युगमें हुए शलाकापुरुषोंके नाम इस प्रकार हैं—

| २४ तीर्थंकर      | १२ चक्रवर्ती          | ९ नारायण         |
|------------------|-----------------------|------------------|
| १. ऋषभदेव        | १. भरत                | १. त्रिपृष्ठ     |
| २. अजितनाथ       | २. सगर                | २. द्विपृष्ठ     |
| ३. संभवनाथ       | ३. मघवा               | ३. स्वयम्भू      |
| ४. अभिनन्दन      | ४. सनत्कुमार          | ४. पुरुषोत्तम    |
| ५. सुमतिदेव      | ५. शान्तिनाथ          | ५. पुरुषसिंह     |
| ६. पद्मप्रभ      | ६. कुन्थुनाय          | ६. पुण्डरीक      |
| ७. सुपाइर्वदेव   | ७. अरनाथ              | ७. दत्त          |
| ८. चन्द्रप्रभ    | ८. सुभूम              | ८. लक्ष्मण       |
| ९. पुष्पदन्त     | ९. महापद्म            | ९. कृ <b>ट</b> ण |
| १०. शीतलनाथ      | <b>१०.</b> हरिषेण     | -                |
| ११. श्रेयान्सनाथ | ११. जयकुमार           |                  |
| १२. वासुपूज्य    | १२. ब्रह्मदत्त        |                  |
| १३. विमलनाथ      |                       |                  |
| १४. अनन्तदेव     |                       | •                |
| १५. धर्मनाथ      | ९ बलभद्र              | ९ प्रतिनारायण    |
| १६. शान्तिनाथ    | १. विजय               | १. अश्वग्रीव     |
| १७. कुन्थुनाथ    | २. अचल                | २. तारक          |
| १८. अरनाथ        | ३. धर्मं              | ३. मेरक          |
| १९. मल्लिनाथ     | ४. सुप्रभ             | ४. निशुम्भ       |
| २०. मुनिसुन्नत   | ५. सुदर्शन            | ५. कैटभारि       |
| २१. निमनाथ       | ६. नन्दी              | ६. मधुसूदन       |
| २२. अरिष्टनेमि   | ७. नन्दिमित्र         | ७. बलिहन्ता      |
| २३. पार्क्वनाथ   | ८. पद्म ( रामचन्द्र ) | ८. रावग          |
| २४. वर्धमान      | ९. बलदेव              | ९. जरासन्ध       |

## ४. भ. महावीरके पाँचों कल्याणकोंकी तिथि और नक्षत्र

१. गर्भ कल्याणक—आषाढ़ शुक्ला षष्ठी,

२. जन्म कल्याणक--चैत्र शुक्ला त्रयोदशी,

३. दीक्षा कल्याणक -- मार्गशीर्ष कृष्णा दशमी

४. केवल कल्याणक—वैशाख शुक्ला दशमी,

५. निर्वाण कल्याणक-कार्तिक कृष्णा अमावस्या,

उत्तराषाढा उत्तराफाल्गुनी

,,

मघा स्वाति

## ५. भ. महावीरके ५ नाम

- १. वीर, जन्माभिषेकके समय इन्द्र-प्रदत्त-नाम
- २. श्री वर्धमान-नाम संस्कारके समय पिता द्वारा प्रदत्त-नाम
- ३. सन्मति विजय-संजय मुनि द्वारा शंका-समाधान होनेपर प्रदत्त-नाम
- ४. महावीर--संगमक देव-द्वारा प्रदत्त-नाम
- ५. महति महावीर-स्थाणु रुद्र-द्वारा प्रदत्त-नाम

## ६. पौराणिक-नाम सूची

अकम्पन-एक राजा (२.६५) अकम्पन-अष्टम गणधर (१९.२०६) अग्निभूति-अग्निसहका विता (२.११७) अग्निभूति-द्वितीय गणधर (१९.२०६) अग्निमित्र-महावीरका ११वाँ भव (२.१२२) अग्निसह-महावीरका नवाँ भव (२.११८) अजितंजय-चारणींघ मुनि-सिंहभवमें भगवान् महा-वीरको सम्बोधित करनेवाले मुनि (४.६) अतिमुक्तक-रमशान । रुद्र-उपसर्गका स्थान, उज्जैनका मरघट (१३.५९) अमितगति-अजितंजयके साथी चारणिंधमुनि (४.७) अयोध्या-प्रसिद्ध नगरी (४.१२१) अर्ककोर्ति-ज्वलनजटीका पुत्र (३.७५) अर्हद्दास-सुन्दर विप्रपुत्रका मिथ्यात्व छुडानेवाला एक सेठ (१९.१७२) अलकापुर-विजयार्घकी एक नगरी (३.६८) अइवग्रीव-प्रथमनारायण, महावीरका १९वाँ भव (३.७०) इन्द्रभृति गौतम-भ. का प्रथम गणधर (१९.२०६) उज्जियिनी-प्रसिद्ध नगरी (१३.५९) उमा-अन्तिम रुद्रकी पत्नी (१३.८२) **भरजुकू का न**दी-जृम्भिका ग्रामके समीप बहनेवाली नदी (१३.१००) कच्छ-एक राजा (२.९६) कनकपुंख-कनकोज्ज्वलका पिता (४.७५) कनकप्रभपुर-विजयार्धका एक नगर (४.७४) कनकमाला-कनकोज्ज्वलकी माता (४.७५) कनकवती-कनकोण्जवलकी स्त्री (४.८१) कनकोज्ज्वल-भगवान्का २५वां भव (४.७६) कपिल-मरीचिका शिष्य (२.१०३) कपिला-कपिळकी स्त्री (२.१०७) कालशौकरिक-राजगृहका एक कसाई जो कि प्रतिदिन ५०० जीवोंका घात करता था। (१९.१६२) काल्किका–पुरूरवाकी स्त्रो (२.१९) कुणिक भूप-श्रेणिकके पिताका नाम (१९.१३५) कुण्डलपुर-भ. महावीरका जन्मनगर (७.१०)

क् उपुर-भ. की प्रथम पारणाका नगर (१३.६) कूछ राजा-भगवान् महावीरको प्रथम आहार दान दाता (१३.७) कोशक देश-प्रसिद्ध देश (२.५०) कौ शाम्बी-वत्स देशकी एक नगरी (१३.९१) कोशिकी-गौतमकी स्त्री (२.१२१) खदिरसार मीळ-श्रेणिकके पूर्व भवका नाम (१९.९८) गौतम-प्रथम गणधर (१५.८३) गौतम द्विज-अग्निमित्रका पिता (२.१२१) गौतमी-अग्निभूतिकी स्त्री (२.११७) चन्दना-चेटक राजाकी पुत्री (१३.८४) चन्द्राम-एक विद्याधर (३.७३) छन्नपुर-जम्बूदीपस्य भरत क्षेत्रका एक नगर(५.१३४) जटिल-महावीरका पाँचवाँ भव (२.१०८) जयावती-प्रथम बलभद्रकी माता (३.६२) जुम्भिका ग्राम-जहाँ पर भगवान्को केवलज्ञानको प्राप्ति हुई। (१३.१००) जैनी-विश्वनन्दीकी माता (३.६) <del>ज्वस्त्रनजटो</del>—विद्याधर राजा (३.७२) द्युतिळकपुर-विजयार्धका एक नगर (३.७३) धवल-दशम गणधर (१९.२०६) धारिणी-भरतकी रानी, मरीचिकी माता (२.६८) नन्द राजा-भ. महावीरका ३१वाँ भव (५.१३६) नन्दिवर्धन-नन्दराजाका पिता (५.१३५) निम-एक विद्याधर (२.६६) नीलाञ्जना-प्रथम प्रतिनारायणकी माता (३.६८) पाराशरी-स्थावरकी माता (३.२) पुण्डरोकिणी-विदेहकी एक नगरी (५.३६) पुरुरवा-महावीरका प्रथम भव (२.१९) पुष्कलावती-पूर्व विदेहका एक देश (५.३५) पुष्पदन्ता-भारद्वाजकी स्त्री (२.११२) पुष्पमित्र-महावीरका सातर्वां भव (२.११३) पोदनपुर-एक प्रसिद्ध नगर (३.६१) प्रजापति राजा-विजय नामक प्रथम बलभद्रका पिता (३.६१)

## पौराणिक-नामसूची

२५३

प्रमास-एकादशम गणधर (१९.२०६) प्रियकारिणी-भ. महावीरकी माता (७.२८) प्रियमित्र चक्रवर्ती-भ. महावीरका २९वाँ भव (५.३८) प्रोध्ठिल मुनि-नन्दराजाके दोक्षा गुरु (६.२) मरत-प्रथम चक्री (२.६४) भारद्वाज -भ. महावीरका १४वाँ भव (२.१२६) मगध-एक प्रसिद्ध देश (३.२) मथुरा-प्रसिद्ध नगरी (३.४७) मयुरब्रीच--प्रथम प्रतिनारायणका पिता (३.६८) मागध-एक देश (३.६) मागधदेव-एक व्यन्तर देव (२.६५) मृगावती-त्रिपृष्ठकी माता (३.६३) मैत्रेय-सप्तम गणधर (१९.२०६) मौण्ड्य पुत्र-षष्ठ गणधर (१९.२०६) मौर्यपुत्र-पंचम गणधर (१९.२०६) रथनृपुर चक्रवाल-विजयार्धका एक नगर (३.७१) रथावर्ताचल-प्रथम नारायण -प्रतिनारायणका युद्ध-स्थल (३.९८) राजगृह-प्रसिद्ध नगर (३.६) रुद्र-महादेव (१.६) वस्सदेश-जम्बू द्वीपस्थ भरतका एक देश (१३.९१) वज्रसेन-हरिषेणका पिता (४.१२२) वायुभूति-तृतीय गणधर (१९.२०६) वायुवेगा-चन्द्राभकी पुत्री (३.७४) विजयार्घ पर्वत-भरत क्षेत्रका एक पर्वत (३.६८) विदेह-एक देश (७.२) विनीता-अयोध्या (२.५६) विशाखनन्द-विशाखभूतिका पुत्र (३.९)

विशासमृति-विश्वभूतिका अनुज (३.८)

विश्वभृति राजा-विश्वनन्दीका पिता (३.६)

विद्वनन्दी-महावीरका १७वाँ भव (३.७)

वीरमती-नन्दिवर्धनकी रानी (५.१३५)

बृषमसेन-एक सेठ जिसने चन्दनाको आश्रम दिया था। (१३.८७) ब्यक्त-नवम गणधर (१९.२०६) शाण्डिलिबाह्मण-स्थावरका पिता (३.२) शीळवती-हरिषेणकी माता (४.१२२) शुमा-एक व्यभिचारिणी द्विजपुत्री (१९.१६७) श्रीधर-पूर्व विदेहके तीर्थंकर (४.३६) श्रुतसागर मुनि-हरिषेण राजाके दीक्षा गुरु (५.१३) सच्चम्पानगर-जहाँसे भगवान्ने निर्वाण प्राप्त किया (१९.२३०) समाधिगुप्त सुनि-खदिरसारको व्रत देनेवाले साधु (१९.९९) साकेता-अयोध्या (२.१०७) सागरसेन-पुरूरवाको सम्बोधित करनेवाले मुनिराज (२.१०) सारसपुर-एक नगर (१९.११३) सालंकायन विप्र-भारद्वाजका पिता (२.१२५) सिंह-भगवान्का २१वां भव (४.२) सिंह-भगवान्का २२वां भव (४.५) सिद्धार्थ नरेश-भ. महावीरके विता (७.२२) सुधर्मा–चतुर्थ गणधर (१९.२०६) सुन्दर विप्रपुत्र-अभयकुमारके पूर्व भवका नाम (१९.१७१) सुमद्रा-चन्दनाको बन्धनमें डालनेवाली सेठानी (१३.८८) सुमित्र-राजा-प्रियमित्र चक्रवर्तीके पिता (५.३७) सुवता रानी-प्रियमित्र चक्रवर्तीको माता (५.३७) सुरवीर-खदिरसारका साला (१९.११३) सौधर्म कल्प-प्रथम स्वर्ग (२.३८) स्थाणु-अन्तिम रुद्र (१३.६१) स्थावर-महावीरका १५वाँ भव (३.३) स्थूणागार-एक नगर (२.११२) स्वयम्प्रभा–त्रिपृष्ठकी पट्टरानी (३.७५) -हरिषेण-भ. महावीरका २७वां भव (४.१२३)

## ७. गणधरोंका

दिगम्बर शास्त्रोंमें भ. महावीरके ११ गणधरोंके नाम और कहीं पर उनके माता-पिता आदिका जानकर क्वे. शास्त्रोंके आधार पर उनका परिचय यहाँ दिया जा रहा है—

| संख्या | १<br>नाम<br>गणधर | २<br>पिता का<br>नाम | ३<br>माता का<br>नाम | ४<br>गोत्र-नाम | ५<br>जन्म-नक्षत्र | ६<br>जन्मस्थान      | ७<br>गृहस्थ<br>जीवन |
|--------|------------------|---------------------|---------------------|----------------|-------------------|---------------------|---------------------|
| 8      | इन्द्रभूति       | वसुभूति<br>बाह्मण   | पृथ्वी              | गौतम           | ज्येष्ठा          | गोबर ग्राम<br>(मगध) | ५०वर्ष              |
| २      | अग्निभूति        | ,,                  | ,,                  | ,,             | <br>  कृत्तिका    | ,,                  | ४६ "                |
| ₹      | वायुभूति         | ,,                  | ,,                  | ,,             | स्वाति            | ,,                  | ४२ "                |
| ४      | व्यक्त           | धनमित्र ,,          | वारुणी              | भारद्वाज       | श्रवण             | कोल्लाग(मगध)        | ųο <u>"</u>         |
| ५      | सुधर्मा          | धम्मिल्ल ,,         | भहिला               | अग्निवैश्यायन  | उत्तरा फाल्गुनी   | ,,                  | 40 ,,               |
| Ę      | मंडिक            | ध्नदेव ,,           | विजया               | ্ৰিহ <u>িছ</u> | मघा               | मौर्यसन्निवेश       | <b>५३</b> ,,        |
| ঙ      | मौर्यपुत्र       | मौर्य ,,            | विजया               | काश्यप         | रोहिणी            | ,,                  | ξų ,,               |
| 6      | अकम्पित          | वसु .,,             | नन्दा               | हारीत          | मृगशिरा           | मिथिला              | ४६ ,,               |
| 9      | अचलभ्राता        | देव ,,              | जयन्ती              | गौतम           | उत्तराषाढ़ा       | कोशल                | ٧૮ ,,               |
| ξ o    | मेतार्य          | दत्त ,,             | वरुणा               | कीडिन्य        | अधिवनी            | तुंगिक सन्निवेश     | ₹ ,,                |
| ११     | प्रभास           | ਵਲ ,,               | अतिभद्रा            | ,,             | पुष्य             | राजगृह              | १६ ,,               |

## जीवन-परिचय

जल्लेख मात्र पाया जाता है, पर क्वेताम्बर शास्त्रोंमें इन गणधरोंका विस्तृत वर्णन उपलब्ध है। उपयोगी

| ८<br>दोक्षा-<br>स्थान                       | ९<br>शिष्य<br>संस्था                                 | १०<br>छद्मस्थ-<br>काल                                   | १ <b>१</b><br>केवलि-<br>काल                                         | <b>१२</b><br>सर्वआयु                                                                            | <b>१</b> ३<br>′निर्वाण काल            | १४<br>निर्वाण-<br>स्थान | १५<br>गणधर बनने के पूर्व<br>शंका                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सच्यम<br>पावा<br>''<br>''<br>''<br>''<br>'' | 400<br>400<br>400<br>400<br>340<br>300<br>300<br>300 | ३० वर्ष<br>१२ "<br>१२ "<br>१२ "<br>१४ "<br>१४ "<br>१२ " | १२ वर्ष<br>१६ " "<br>१८ " "<br>१६ " "<br>१६ " "<br>१६ " "<br>१६ " " | ९२ वर्ष<br>७४ ;;<br>७० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;;<br>१०० ;; | र र र र र र र र र र र र र र र र र र र | वैभारगिरि ( राजगृह )    | जीवके अस्तित्वमें कमंके विषयमें जीव और शरीरके ,, पंचभूतोंसे जीवोत्पत्ति ,, मरणके बाद भी उसी पर्यायमें उत्पन्न होता है बन्ध और मोक्षके विषयमें पुष्यके ,, परलोकके ,, मोक्षके ,, |

# Bharatiya Jnanapitha Murtidevi Jaina Granthamala

General Editors :

Dr. H. L. JAIN, Balaghat: Dr. A. N. UPADHYE, Mysore.

The Bhāratīya Jñānapīţha, is an Academy of Letters for the advancement of Indological Learning. In pursuance of one of its objects to bring out the forgotten, rare unpublished works of knowledge, the following works are critically or authentically edited by learned scholars who have, in most of the cases, equipped them with learned Introductions, etc. and published by the Jñānapīţha.

#### Mahābandha or the Mahādhavalā:

This is the 6th Khanda of the great Siddhānta work Sakhandāgama of Bhūtabali: The subject matter of this work is of a highly technical nature which could be interesting only to those adepts in Jaina Philosophy who desire to probe into the minutest details of the Karma Siddhānta. The entire work is published in 7 volumes. The Prākrit Text which is based on a single Ms. is edited along with the Hindī Translation. Vol. I is edited by Pt. S. C. DIWAKAR and Vols. II to VII by Pt. PHOOLACHANDRA. Prākrit Grantha Nos. 1, 4 to 9. Super Royal Vol. I: pp. 20 + 30 + 350; Vol. II: pp. 4+40; Vol. Vil. pp. 10 + 496; Vol. IV: pp. 16 + 428; Vol. V: pp. 4+460; Vol. VI: pp. 22 + 370; Vol. VII: pp. 8 + 320. First edition 1947 to 1958. Vol. I Second edition 1966. Price Rs. 15/ – for each vol.

#### Karalakkhana:

This is a small Prākrit Grantha dealing with palmistry just in 61 gāthās. The Text is edited along with a Sanskrit Chāyā and Hindī Translation by Prof. P. K. Modi. Prākrit Grantha No. 2. Third edition, Crown pp. 48. Third edition 1964. Price Rs. 1/50.

### Madanaparajaya :

An allegorical Sanskrit Campū by Nāgadeva (of the Samvat 14th century or so) depicting the subjugation of Cupid. Critically edited by Pt. RAJKU-MAR JAIN with a Hindī Introduction, Translation, etc. Sanskrit Grantha No. 1. Super Royal pp. 14 + 58 + 144. Second edition 1964. Price Rs. 8/-.

### Kannada Prāntīya Tādapatrīya Grantha-sūcī:

A descriptive catalogue of Palmleaf Mss. in the Jaina Bhandāras of Moodbidri, Karkal, Aliyoor, etc. Edited with a Hindī Introduction, etc. by Pt. K. BHUJABALI SHASTRI. Sanskrit Grantha No. 2. Super Royal pp. 32 + 324. First edition 1948, Price Rs. 13/-.

(2)

### Ratna-Mañjūsā with Bhāsya:

An anonymous treatise on Sanskrit prosody. Edited with a critical Introduction and Notes by Prof. H. D. Velankar. Sanskrit Grantha No. 5. Super Royal pp. 8 + 4 + 72. First edition 1949. Price Rs. 3/-.

### Nyāyaviniścaya-vivaraņa:

The Nyāyaviniścaya of Akalanka (about 8th century A.D.) with an elaborate Sanskrit commentary of Vādirāja (c. 11th century A.D.) is a repository of tracitional knowledge of Indian Nyāya in general and of Jaina Nyāya in particular. Edited with Appendices, etc. by Pt. Mahendrakumar Jain. Sanskrit Grantha Nos. 3 and 12. Super Royal Vol. I: pp. 68 + 546; Vol. II: pp. 66 + 468. First edition 1949. and 1954. Price Rs. 18]-each.

### Kevalajñāna-Praśna-cūdāmaņi:

A treatise on astrology, etc. Edited with Hindi Translation, Introduction, Appendices, Comparative Notes etc. by Pt. Nemichandra Jain. Sanskrit Grantha No. 7. Second edition 1969. Price Rs. 5/-.

### Nāmamālā:

This is an authentic edition of the Nāmamālā, a concise Sanskrit Lexicon of Dhanamjaya (c. 8th century A. D.) with an unpublished Sanskrit commentary of Amarkīrti (c. 15th century A. D.). The Editor has added almost a critical Sanskrit commentary in the form of his learned and intelligent foot-notes. Edited by Pt. Shambhunath Tripathi, with a Foreword by Dr. P. L. Vaidya and a Hindī Prastāvanā by Pt. Mahendrakumar. The Appendix gives Anekārtha nighantu and Ekākṣarī-kośa. Sanskrit Grantha No. 6. Super Royal pp. 16 + 140. First edition 1950. Price Rs. 4/50.

### Samayasāra:

An authoritative work of Kundakunda on Jaina spiritualism. Prākrit Text, Sanskrit Chāyā. Edited with an Introduction, Translation and Commentary in English by Prof. A. CHAKRAVARTI. The Introduction is a masterly dissertation and brings out the essential features of the Indian and Western thought on the all important topic of the Self. English Grantha No. 1. Super Royal pp. 10 + 162 + 244. Second edition 1971. Price Rs. 15/—.

### Jātakaţţhakathā:

This is the first Devanāgarī edition of the Pāli Jātaka Tales which are a storehouse of information on the cultural and social aspects of ancient India. Edited by Bhikshu DHARMARAKSHITA. Pāli Grantha No. 1, Vol. 1. Super Royal pp. 16 + 384. First edition 1951. Price Rs. 9/-.

### Mahāpurāņa:

It is an important Sanskrit work of Jinasena-Gunabhadra, full of encyclopaedic information about the 63 great personalities of Jainism and about Jaina lore in general and composed in a literary style. Jinasena (837 A. D.) is an outstanding scholar, poet and teacher; and he occupies a unique ( 3 )

place in Sanskrit Literature. This work was completed by his pupil Gunabhadra. Critically edited with Hindi Translation, Introduction, Verse Index, etc. by Pr. Pannalal Jain. Sanskrit Grantha Nos. 8, 9 and 14. Super Royal: Vol. 1: pp. 8 + 68 + 746, Vol. II: pp. 8 + 556; Vol. III: pp. 24 + 708; Second edition 1963-68. Price Rs. 20/- each.

### Vasunandi Śrāvakācāra:

A Prākrit Text of Vasunandi (c. Samvat first half of 12th century) in 546 gāthās dealing with the duties of a householder, critically edited along with a Hindi Translation by Pt. Hiralal Jain. The Introduction deals with a number of important topics about the author and the pattern and the sources of the contents of this Śrāvakācāra. There is a table of contents. There are some Appendices giving important explanations, extracts about Pratiṣṭhāvidhāna, Sallekhanā and Vratas. There are 2 Indices giving the Prākrit roots and words with their Sanskrit equivalents and an Index of the gāthās as well. Prāktit Grantha No. 3. Super Royal pp. 230. First edition 1952. Price Rs. 6/-.

### Tattvārthavārttikam or Rajavārttikam :

This is an important commentary composed by the great logician Akalanka on the Tattvārthasūtra of Umīsvāti. The text of the commentary is critically edited giving variant readings from different Mss. by Prof. Mahendrakumar Jain. Sanskrit Grantha Nos. 10 and 20. Super Royal Vol. I: pp. 16 + 430; Vol. II: pp. 18 + 436. First edition 1953 and 1957. Price Rs. 12/- for each Vol.

### Jinasahasranāma:

It has the Svopajña commentary of Pandita Āśādhara (V. S. 13th century). In this edition brought out by Pr. Hiralal a number of texts of the type of Jinasahasranāma composed by Āśādhara, Jinasena, Sakalakīrti and Hemacandra are given. Āśādhara's text is accompanied by Hindī Translation. Śrutasāgara's commentary of the same is also given here. There is a Hindī Introduction giving information about Āśādhara, etc. There are some useful Indices. Sanskrit Grantha No. 11. Super Royal pp. 288. First edition 1954. Price Rs. 6/-.

### Purāņasāra-Samgraha:

This is a Purana in Sanskrit by Damanandi giving in a nutshell the lives of Tirthamkaras and other great persons. The Sanskrit text is edited with a Hindi Translation and a short Introduction by Dr. G. C. JAIN. Sanskrit Grantha Nos. 15 and 16. Crown Part I: pp. 20+198; Part II: pp. 16+206. First edition 1954 and 1955. Price Rs. 5/- each. (out of print)

### Sarvārtha-Siddhi:

The Sarvārtha-Siddhi of Pūjyapāda is a lucid commentary on the Tattvārthasūtra of Umāsvāti called here by the name Grdhrapiccha. It is edited here by Pt. Phoolchandra with a Hindī Translation, Introduction, a table of contents and three Appendices giving the Sūtras, quotations in the commentary and a list of technical terms. Sanskrit Grantha No. 13. Double Crown pp. 116 + 506, Second edition 1971, Price Rs. 18/-.

(4)

### Jainendra Mahāvṛtti :

This is an exhaustive commentary of Abhayanandi on the Jainendra Vyākaraṇa, a Sanskrit Grammar of Devanandi alias Pūjyapāda of circa 5th-6th century A. D. Edited by Pts. S. N. Tripathi and M. Chaturvedi. There are a Bhūmikā by Dr. V. S. Agrawala, Devanandikā Jainendra Vyākaraṇa by Premi and Khilapāṭha by Mimāmsaka and some useful Indices at the end. Sanskrit Grantha No. 17. Super Royal pp. 56 + 506. First edition 1956. Price Rs. 18/-.

### Vratatithinirnaya:

The Sanskrit Text of Sinhanandi edited with a Hindī Translation and detailed exposition and also an exhaustive Introduction dealing with various Vratas and rituals by Pt. NEMICHANDRA SHASTRI. Sanskrit Grantha No. 19. Crown pp. 80 + 200. First edition 1956. Price Rs. 5/-.

#### Pauma-cariu:

An Apabhramsa work of the great poet Svayambhū (677 A. D.). It deals with the story of Rāma. The Apabhramsa text with Hindī Translation and Introduction of Dr. Devendrakumar Jain, is published in 5 Volumes. Apabhramsa Grantha. Nos. 1, 2, 3, 8 & 9. Crown Vol. I: pp. 28 + 333; Vol. II: pp. 12 + 377; Vol. III: pp. 6 + 253, Vol. IV: pp. 12 + 342, Vol. V: pp. 18 + 354. First edition 1957 to 1970. Price Rs. 5/- for each vol.

### Jīvamdhara-Campū:

This is an elaborate prose Romance by Haricandra written in Kāvya style dealing with the story of Jīvamdhara and his romantic adventures. It has both the features of a folk-tale and a religious romance and is intended to serve also as a medium of preaching the doctrines of Jainism. The Sanskrit Text is edited by Pt. Pannalat Jain along with his Sanskrit Commentary, Hindī Translation and Prastāvanā. There is a Foreword by Prof. K. K. Handiqui and a detailed English Introduction covering important aspects of Jivamdhara tale by Drs. A. N. Upadhye and H. L. Jain. Sanskrit Grantha No. 18. Super Royal pp. 4 + 24 + 20 + 344. First edition 1958. Price Rs. 15/-.

### Padma-purāņa:

This is an elaborate Purāṇa composed by Raviṣeṇa (V. S. 734) in stylistic Sanskrit dealing with the Rāma tale. It is edited by Pt. Pannalal Jain with Hindī Translation, Table of contents, Index of verses and Introduction in Hindī dealing with the author and some aspects of this Purāṇa. Sanskrit Grantha Nos. 21, 24, 26. Super Royal Vol. I: pp. 44 + 548; Vol. II: pp. 16 + 460; Vol. III: pp. 16 + 472. First edition 1958-1959. Price Vol. I Rs. 16/-, Vol. III Rs. 16/-, Vol. III Rs. 16/-, Vol. III Rs. 16/-.

### Siddhi-viniścaya:

This work of Akalankadeva with Svopajňavrtti along with the commentary of Anantavīrya is edited by Dr. Mahendrakumar Jain. This is a new find and has great importance in the history of Indian Nyāya literature. It is a feat of editorial ingenuity and scholarship. The edition is equipped with

(5)

exhaustive, learned Introductions both in English and Hindi, and they shed abundant light on doctrinal and chronological problems connected with this work and its author. There are some 12 useful Indices. Sanskrit Grantha Nos. 22, 23. Super Royal Vol. I: pp. 16 + 174 + 370; Vol II: pp. 8 + 808. First edition 1959. Price Rs. 20/-and Rs. 16/-.

### Bhadrabāhu Samhitā:

A Sanskrit text by Bhadrabāhu dealing with astrology, omens, portents, etc. Edited with a Hindī Translation and occasional Vivecana by Pt. Nemichandra Shastri. There is an exhaustive Introduction in Hindī dealing with Jain Jyotiṣa and the contents, authorship and age of the present work. Sanskrit Grantha No. 25. Super Royal pp. 72 + 416. First edition 1959. Price Rs. 14/-.

### Pañcasamgraha:

This is a collective name of 5 Treatises in Prākrit dealing with the Karma doctrine the topics of discussion being quite alike with those in the Gommatasāra, etc. The Text is edited with a Sanskrit Commentary, Prākrit Vṛtti by Pt. Hiralal who has added a Hindī Translation as well. A Sanskrit Text of the same name by one Śrīpāla is included in this volume. There are a Hindī Introduction discussing some aspects of this work, a Table of contents and some useful Indices. Prākrit Grantha No. 10. Super Royal pp. 60 + 804. First edition 1960. Price Rs. 21/-.

### Mayana-parajaya-cariu:

This Apabhramsa Text of Harideva is critically edited along with a Hindi Translation by Prof. Dr. Hiralal Jain. It is an allegorical poem dealing with the defeat of the god of love by Jina. This edition is equipped with a learned Introduction both in English and Hindi. The Appendices give important passages from Vedic, Pali and Sanskrit Texts. There are a few explanatory Notes, and there is an Index of difficult words. Apabhramsa Grantha No. 5. Super Royal pp. 88 + 90. First edition 1962. Price Rs. 8/-.

### Harivamsa Purāņa:

This is an elaborate Purāṇa by Jinasena (Śaka 705) in stylistic Sanskrit dealing with the Harivamśa in which are included the cycle of legends about Kṛṣṇa and Pāṇḍavas. The text is edited along with the Hindī Translation and Introduction giving information about the author and this work, a detailed Table of contents and Appendices giving the verse Index and an Index of significant words by Pt. Pannalal Jain. Sanskrit Grantha No. 27. Super Royal pp. 12 + 16 + 812 + 160. Fitst edition 1962. Price Rs. 25/-.

### Karmaprakṛti:

A Prākrit text by Nemicandra dealing with Karma doctrine, its contents being allied with those of Gommaṭasāra. Edited by Pt. HIRALAL JAIN with the Sanskrit commentary of Sumatikīrti and Hindī Tīkā of Paṇḍita Hemarāja, as well as translation into Hindī with Vīśeṣārtha. Prākrit Grantha No. 11. Super Royal pp. 32 + 160. First edition 1964. Price Rs. 8/-.

(6.)

### Upāsakādhyayana:

It is a portion of the Yasastilaka-campū of Somadeva Sūri. It deals with the duties of a householder. Edited with Hindi Translation, Introduction and Appendices, etc. by Pt. Kailashchandra Shastri. Sanskrit Grantha No. 28. Super Royal pp. 116 + 539. First edition 1964. Prige Rs. 16/-.

### Bhojacaritra:

A Sanskrit work presenting the traditional biography of the Paramāra Bhoja by Rājavallabha (15th century A. D.). Critically edited by Dr. B. CH. CHHABRA, Jt. Director General of Archaeology in India and S. SANKARNARAYANA with a Historical Introduction and Explanatory Notes in English and Indices of Proper names. Sanskrit Grantha No. 29. Super Royal pp. 24 + 192. First edition 1964. Price Rs. 8/-.

### Satyaśāsana-parīkṣā:

A Sanskrit text on Jain logic by Ācārya Vidyānanda critically edited for the first time by Dr. Gokulchandra Jain. It is a critique of selected issues upheld by a number of philosophical schools of Indian Philosophy. There is an English compendium of the text, by Dr. Nathmal Tatia. Sanskrit Grantha No. 30. Super Royal pp. 56 + 34 + 62. First edition 1964. Price Rs. 5/-.

### Karakanda-cariu:

An Apabhramsa text dealing with the life story of king Karakanda, famous as 'Pratycka Buddha' in Jaina & Buddhist literature. Critically edited with Hindī & English Translations, Introductions, Explanatory Notes and Appendices, etc. by Dr. Hiralal Jain. Apabhramsa Grantha No 4. Super Royal pp. 64 + 278. 1964. Price Rs. 15/-.

### Sugandha-dasamī-kathā:

This edition contains Sugandha-dasamī-kathā in five languages, viz. Apabhramśa, Sanskrit, Gujarātī, Marāṭhī and Hindī, critically edited by Dr, Hiràlal Jain. Apabhramśa Grantha No. 6. Super Royal pp. 20 + 26 + 100 + 16 and 48 Plates. First edition 1966. Price Rs. 11/-.

### Kalyāņakalpadruma:

It is a Stotra in twenty five Sanskrit verses Edited with Hindi Bhāṣya and Prastāvanā, etc. by Pt. JUGALKISHORE MUKHTAR. Sanskrit Grantha No. 32. Crown pp. 76. First edition 1967. Price Rs. 1/50.

### Jambū sāmi cariu:

This Apabhramsa text of Vīra Kai deals with the life story of Jambū Svāmi a historical Jaina Ācārya who passed in 463 A. D. The text is critically edited by Dr. VIMAL PRAKASH JAIN with Hindī translation, exhaustive introduction and indices, etc. Apabhramsa Grantha No. 7. Super Royal pp. 16 + 152 + 402. First edition 1968. Price Rs. 15/-.

(7)

### Gadyacintāmaņi:

This is an claborate prose romance by Vādībha Singh Sūri, written in Kāvya style dealing with the story of Jīvamdhara and his romantic adventures. The Sanskrit text is edited by Pt. Pannalal Jain along with his Sanskrit Commentary, Hindī Translation, Prastāvanā and indices, etc. Sanskrit Grantha No. 31. Super Royal pp. 8 + 40 + 253. First edition 1968. Price Rs. 12/-.

### Yogasāra Prābhṛta:

A Sanskrit text of Amitagati Ācārya dealing with Jaina Yoga vidyā. Critically edited by Pt. JUGALKISHORE MUKHTAR with Hindī Bhāṣya, Prastāvanā, etc. Sanskrit Grantha No. 33. Super Royal pp. 44 + 236. First edition 1968, Price Rs. 8/-.

### Karma-Prakṛti:

It is a small Sanskrit text by Abhayacandra Siddhāntacakravartī dealing with the Karma doctrine. Edited with Hindī translation, etc. by Dr. GOKUL CHANDRA JAIN. Sanskrit Grantha No. 34. Crown pp. 92. First edition 1968. Price Rs. 2/-.

### Dvisamdhāna Mahākāvya:

The Dvisamdhāna Mahākāvya also called Rāghava-Pāṇḍavīya of Dhanamjaya is perhaps one of the oldest if not the only oldest available Dvisamdhāna Kāvya. Edited with Sanskrit commentary of Nemicandra and Hindī translation by Prof. Khushalchandra Gorawala. There is a learned General Editorial by Dr. H. L. Jain and Dr. A. N. Upadhye. Sanskrit Grantha No. 35. Super Royal pp. 32 + 404, First edition 1970. Price Rs. 15/-.

### Saddarśanasamuccaya:

The earliest known compendium giving authentic details about six Darśanas, i. e. six systems of Indian Philosophy by Ācārya Haribhadra Sūri, Edited with the commentaries of Gunaratna Sūri and Somatilaka and with Hindī translation, Appendices, etc. by Pt. Dr. Mahendra Kumar Jaina Nyāyācārya. There is a Hindī Introduction by Pt. D. D. Malvania. Sanskrit Grantha No. 36. Super Royal pp. 22 + 536. First edition 1970. Price Rs. 22/-.

### Śākaţāyana Vyākaraņa with Amoghavṛtti:

An authentic Sanskrit Grammar with exhaustive auto-commentary. Edited by Pt. Sambhu Natha Tripathi. There is a learned English Introduction by Prof. Dr. R. Birwe of Germany, and some very useful Indices, etc. Sanskrit Grantha No. 37. Super Royal pp. 14 + 127 + 488. First edition 1971. Price Rs. 32/-.

### Jainendra-Siddhānta Kośa:

It is an Encyclopaedic work of Jaina technical terms and a source book of topics drawn from a large number of Jaina Texts. Extracts from the basic sources and their translations in Hindt with necessary references are given.

### (8)

Some Twenty-one thousand subjects are dealt in four vols. Compiled and edited by Stī Jinendra Varnī. All the four volumes are published and as Sanskrit Grantha No. 38, 40, 42, and 44. Super Royal pp. Vol. I pp. 516, Vol. II pp. 642, Vol. III pp. 637, Vol. IV pp. 544. First edition 1970-73. Price Vol. I Rs. 50/-, Vol. II Rs. 55/-, Vol. III Rs. 55/-, and Vol. IV Rs. 50/-. Advance Price for full set Rs. 150/-.

### Dharmasarmābhyudaya:

This is a Sanskrit Mahākāvya of very high standard by Mahākavi Haricandra. Edited with Sanskrit commentary, Hindī translation, Introduction and Appendices, etc. by Pt. Pannalal Jain. Sanskrit Grantha No. 39. Super Royal pp. 30 + 397. First edition 1971. Price Rs. 20/-.

### Nayacakra (Dravyasvabhāvaprakāśaka):

This is a Prakrit text by Śrī Māilla Dhavala dealing with the Jaina Theory of Naya covering all the other topic dealt in the Ālāpapaddhati, Edited with Hindī translation and useful indices, etc. by Pt. Kailashi Chandra Shastri. In this edition Ālāpapaddhati of Devasena and Nayavivaraņa from Tattvārthavārtika are also included with Hindī translations. Prakrit Grantha No. 12. Super Royal pp. 50 + 276. First edition 1971. Price Rs. 15/-.

### Purudevacampū:

It is a stylistic Campūkāvya in Sanskrit composed by Arhaddāsa of the 13-14th century of the Vikrama era. Edited with a Sanskrit Commentary, Vāsantī, and Hindi Translation by Pt. Pannalal Jaina. Sanskrit Grantha No. 41. Super Royal pp. 36 + 428. Delhi 1972. Price Rs. 21/-.

### Nāyaku māracariū

An Apabhramsa Poem of Puspadanta (10th century A.D.), critically edited from old Mss. with an Exhaustive Introduction, Hindi Translation, Glossary and Indices, Old Tippana and English Notes by Dr. Hiralal Jaina. This is a Second Revised edition. Apabhramsa Grantha No. 10. Super Royal pp. 32 + 48 + 276. Delhi 1972. Price Rs. 18/-.

### Jasaharacariū:

It was first edited by Dr. P. L. Vaidya. Here is a Second edition of the same With the addition of Hindi Translation and Hindi Introduction by Dr. Hiralal Jaina. This is the famous Apabhramsa Poem of Puspadanta (10th century A.D.), so well-known for its story. Apabhramsa Granth No. 11. Super Royal pp. 64 + 246. Delhi 1972. Price Rs. 18/-.

### Daksina Bhārata Men Jaina Dharma:

A study in the South Indian Jainism by PT. KAILASH CHANDRA SHASTRI. Hindī Grantha No. 12. Demy pp. 209. First edition 1967. Price Rs. 7/-.

### Sanskrit Kāvya ke Vikāsa men Jaina Kaviyon kā Yogadāna:

A study of the contribution of Jaina Poets to the Development of Sanskrit Kāvya literature by Dr. Nemi Chandra Shastri. Hindī Grantha No. 14. Demy pp. 32 + 684. First edition 1971. Price Rs. 30/-.

### For Copies Please write to:

BHĀRA'TĪYA JÑĀNAPĪŢHA, B/45-47, Connaught Place, New Delhi-l



## भारतीय ज्ञानपीठ

उद्देश्य

ज्ञान की विद्युस, अनुपळक्य और अप्रकाशित सामग्री का अनुसन्धान और प्रकाशन तथा कोक - हितकारी मौळिक साहित्य का निर्माण

> संस्थापक श्री शान्तिप्रसाद जैन अध्यक्षा श्रीमती रमा जैन

मुद्रकः सन्मति मुद्रणालय, दुर्गाकुण्ड मार्ग, वाराणसी-२,२१,००५