श्री यशोपिश्यञ्ज श्रेन ग्रंथभाणा हाहासाहेज, लावनगर. होन: ०२७८-२४२५३३२१

श्री विजयदेवसूर संध-भंधांत-१०

## વિશ્વજયોતિ વિભુ વર્ધમાન મહાવીર

हिला : भंगणहास विक्रमहास अवेरी-थाखा



अक्षाशके :

શ્રી વિજયદેવસૂર સંધ તરફથી શ્રી ગાડીજ મહારાજ જૈન દેરાસર અને ધર્માદા ખાતાઓનાં મેનેજંગ ડ્રસ્ટીઓ પ્રવધની, મુંખઇ-૩

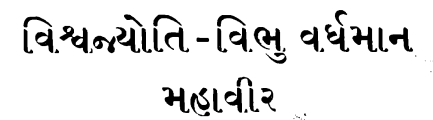
卐

विक्रम सं. २०१६]

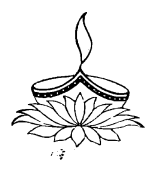
बीर सं. २४८६

કિંમત રા. ૧-૦૦

( S. A. 9640



લેખક: મંગળદાસ ત્રીકમદાસ ઝવેરી-થાણા



#### : પ્રકાશકાે :

શ્રી વિજયદેવસુર સંઘ તરફથી શ્રી ગાડીજી મહારાજ જૈન દેરાસર અને અન્ય ખાતાએાનાં મેનેજીંગ ટ્રસ્ટીએા

પાયધુની, મું ખઇ-3

卐

વિક્રમ સં. ૨૦૧૬

विर सं. २४८६

ઈ. સ. ૧૯૬૦

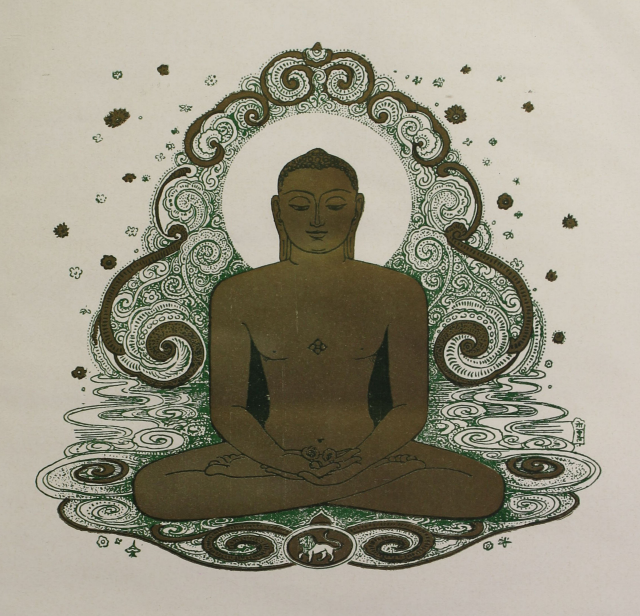
卐

કિંમત રૂા. ૧-૦૦

વ્યવસ્થા કરનાર **શ્રી વિજયદેવસુર સંઘ જ્ઞાન સમિતિ** પાયધુની–**મું થા**ઇ 3

> आवृत्ति : प्रथम नक्ष्त : १०००

> > મુદ્રક**ઃ** ગિર**ધ**રલાલ કુલચંદ શાહ સાધના મુદ્રણાલય **દાસાપીઠ–ભાવનગર**



# श्रीमाणा भगावाब

## ભૂ મિ કા

'વિશ્વજ્યોતિ વિભુ વર્ધમાન-મહાવીર' નામા પુસ્તકના લેખક ભાઇશ્રી મંગળદાસ ત્રીકમદાસ ઝવેરી છે અને તેમણે બે ભાગમાં એ પુરૂં કરવા ધારણા રાખેલી; દરમીઆન આયુષ્યના અંત આવતા પ્રથમ ભાગ છપાયેલ પણ પ્રગટ કરાયા વિનાના કેવળ પ્રેસમાં પડેયો રહ્યો! સામાન્ય રીતે શ્રી વિજય-દેવસૂર સંઘની પ્રણાલિકા એવી રહેલી છે કે જેમ પાતાની પાસેના દેવદ્રવ્યમાંથી જૃદા જૃદા ભાગમાં આવેલ દેવાલયાના જેણાં હારમાં મદદ આપે છે તેમ ન્રાનખાતામાંથી વિદ્વાના તથા મુનિમહાસળ્યઓ દ્વારા સંપાદિત પ્રન્થામાં બંધારણ મુજબ સહાય કરે છે અને જરૂરી પુસ્તકાનું પ્રકાશન પાતાના નામથી પણ કરે છે. આ પુસ્તકનું પ્રેસમાં છપાયેલ મેટર નિરર્થક ન જાય એ શુભ હેતુથી સંધરથાપિત ન્રાન ભંડાર સમિતિએ આનું પ્રકાશન કરી જનસમૂહના કરકમળમાં મૂકવાનું ઉચિત માન્યું છે. લેખક દ્વારા છપાયેલ લખાણમાં ઘણે સ્થળે સ્પલનાઓ થવા પામી છે અને કાઈ કાઈ કાઈ સ્થળે ભ્રમજનક લખાણ થયેલ છે. પૂજ્ય મુનિમહારાજ પં. ધુરત્ધરવિજય ગણિએ આ સંબંધમાં ખાસ લક્ષ્ય ખેંચી કેટલાક મહત્ત્વના સૂચના દર્શાવેલા છે. એ સર્વને અહીં શરૂઆતમાં રજી કરાયેલ છે કે જેથી વાંચનાર સૌ પ્રથમ એ વાંચીને જ આગળ વધે. વળી પૂક્શોધન પણ બરાબર થયેલ નથી! એ બધું જોતાં આનું પ્રકાશન શ્રી વિજયદેવસર સંધના નામથી થાય તે શાભાજનક ન ગણાય; આમ હતાં ઉપર જે હેતુનું આલેખન કરેલ છે તે તરફ દ્રષ્ટિ રાખીને-લાભાલાભનું તાલન કરીને-સિનિતએ પ્રકાશન કરેલ છે.

મંગળ પ્રાર્થનામાં જે પ્રથમ શ્લોક છે તેના અર્થ આ પ્રમાણે સમજવા—શ્રી સિદ્ધાર્થરાજાના વંશરુપ મંદિરમાં ધ્વજરૂપ, જેમને મનાહર દેવશ્રેણીએ સ્તવ્યા એવા હે દુઃખથી રક્ષણ કરનારા, શટુ- આથી પણ નમાયેલા–હદયથી માહ, કામ ને માનરૂપ શત્રુઓ જેમના દૂર થયા છે એવા વીર! અજ્ઞાન– અન્ધકારના નાશ કરનારા મેરુ સમાન ધીર–આપને હું વિનયપૂર્વક સ્તવું છું.

પાના–ર૧ ના ત્રીજા ક્કરામાં ચાર હજાર તાપસ વાળી વાત આ પ્રકારે સમજવી—ૠપલદેવ પ્રભુને કેવળત્તાન થયાનું સાંભળીને–કચ્છ મહાકચ્છ સિવાયના ચાર હજાર તાપસા પ્રભુ પાસે આવ્યા અને શુદ્ધ સંયમ સ્વીકારી એનું પાલન કરવા લાગ્યા.

પાના–૨૪. ક્કરા ખીજામાં મરીચિની દીક્ષા ચાર હજાર રાજપુત્રોની દીક્ષા સાથે લખેલી છે તે બરાબર નથી. ભગવંતને કેવળજ્ઞાન થયા પછી મરીચિએ દીક્ષા લીધી છે.

પાના-૨૬. કકરા બીજામાં અટ્ટાલું ભાઇએ વાળા પ્રસંગ વર્લ્ડ વ્યા છે તે ભરત-બાલુબિલના યુદ્ધ પૂર્વેના છે અર્થાત્ કકરા પહેલાની વાત એ પછી આવવી ઘટે. વળી ભરત અને બાલુબિલ વચ્ચે ચાર પ્રકારના યુદ્ધ ખેલાયા છે. યુદ્ધના નિયમ વિરુદ્ધ ભરતરાજે ચક્ર મુક્યું પણ સ્વગાતિય હોવાથી તેની અસર ન થઈ. આ અન્યાય બાલુબિલિયી સહન ન થયા અને આવેગમાં આવી ભરત સામે મુષ્ટિયી પ્રહાર કરવા હાથ ઉંચા કર્યા. એ વેળા 'એ પાતાના વહિલ ભાઈ છે' એ ભાવ જાગ્રત થતાં, અને ઉગામેલ મુષ્ટિ પાછી પણ ન કરે એવા નિશ્વય હાવાથી, પાતાના મસ્તક પરના કશના લાચ કર્યા.

**પાના–૨૭** માં 'માનપૂર્વ'ક ભાજન કરાવી ' ને બદલે 'ભાવપૂર્વ'ક આહાર વહાેરાવીને ' વાંચવું.

પાના-રહમાં શત્રું જય બિરિરાજની તળેડી ઋપભદેવ ભગવાનના સમયમાં વડનગર સુધી હતી તે હકીકતને કાઇપણ પ્રકારનું સમર્થન નથી.

**પાના–૪૦** માં '' શ્રી મુનિસુવ્રત તીર્થ' કરે પ્રાણત દેવલા કથી ચ્યવી…અવતાર લીધા '' તેને બદલે '' શ્રી મુનિસુવ્રત સ્વામિના જીવ પ્રાણત દેવલા કથી ચ્યવી માતા પદ્માવતીની રત્નકુક્ષીએ જન્મ્યા. ''

**'पाना-४४ भां "** यादशी भावना तादशीमेव" तेने लद्दे " यादशी भावना यस्य सिद्धिभवति तादशी"

**પાના–૪૫** માં 'અહેા ! મારું કુળ કેવું ક્રેષ્ઠ છે ' એની પછી ઉમેરવું–આવા કુળમદના કારણે મરીચિએ નીચગાત્ર કર્મ બાંધ્યું, જેના અવશેષ અંતિમ ભવ પર્યાત પહેાંચ્યા. "

**પાના–૪૬** માં ત્રિદંડી ભવેામાં જ્યાં જ્યાં 'લાખ વર્ષ ' નાંધાયા છે ત્યાં ત્યાં 'લાખ પૂર્વ ' સમજવા. એ કાળે આયુષ્યની મર્યાદા એટલી લાંખી હતી.

**પાના–૪૮** માં ગાયને શોંગડાએાથી પકડી 'ચક્રની પેકે ઉપર ધુમાવતા લખ્યું છે' ત્યાં 'આકાશમાં ઉછાળી અને પાછી નીચે આવતાં ઝીલી લીધી 'એમ વાંચવું.

**પાના પર** માં ત્રેવીશ–ચાેવીશ ભવના લખાણુમાં પ્રિયમિત્રે દીક્ષા લઇ એકક્રોડ વર્ષ પર્ય'ત ચારિત્ર પાજ્યું એ મુદ્દાની વાત રહી ગયેલી છે; એજ પ્રમાણે પચીશમા ભવમાં ૧૧૮૦૬૪૫ માસખમણ કર્યા એ મહત્ત્વની બાળત રહી ગયેલ છે.

**પાના-૬૪** માં પરમાત્માની 'સર્વ બાળચેષ્ટા 'ને બદલે 'શંકા નિવારણ અંગેની કરણી ' સમજવી.

**પાના–૯૪** માં પુષ્પ નૈમિત્તિકને ઇન્દ્ર મહારાજે પ્રસ્તુની ઓળખાણ કરાવી ને સામુદ્રિકશાસ્ત્ર ખાં*હુ*ં નથી એમ કહી તેને સર્વ રીતે સંતાષ્યા એ મુદ્દાની વાત રહી ગયેલ છે.

**પાના–૧૫૦** માં 'ભગવાનના કાનમાં કાંસાની એ સળી જોરથી કાેકી દીધી, આ લખાણ તદ્દન ખાેટું છે. કેટલેક ઠેકાણે ચિત્રામણામાં પણ એ માણસાે હથાેડા સાથે ખીલા મારતા દર્શાવાય છે તે પણ સાવ ખાેટું છે. ખરી વાત નીચે પ્રમાણે **છે**.

'ગોવાળે ક્રોધિત બની કાશડા નામની વનસ્પતિનાં ઝાડની શળીઓ કાનમાં નાખી. પેલી બન્ને શળીઓ કાનની બન્ને બાજુથી એવી રીતે જોરપૂર્વક નંખાઈ કે જેથી ઉભયના છેડા પરસ્પર મળી ગયા. વળી ક્રાઈ દેખી શકે નહીં અને કાઢવા પ્રયત્ન ન કરે એ માટે બહારના બન્ને છેડા પણ કાપી નાંખ્યા.

**પાના-૧૫૬** માં " પ્રકરણ અગિયારમું " તે બદલે " પ્રકરણ બારમું " વાંચવું.

આ ઉપરાંત વાકચ રચનાની તેમજ જોડણી આદિની રખલનાઓ છે જ. વળી કેટલાક પ્રસંગો વર્તામાન વાતાવરણને અનુલક્ષી શાબ્દિક ફેરફાર સાથે મુકાયા છે જે છદ્દમસ્થ લેખકની દ્રષ્ટિએ બહુ વાંધા પડતા ન જ ગણાય. એકંદરે લેખકે યુગલિક કાળયા આરંભી, અંતિમ જિનપતિ શ્રી મહાવાર સ્વામી પર્યંતના ચાવીશે તીર્થં કરાની વાત કહી છે અને એમાં પ્રથમ તીર્થપતિ શ્રી ઋપભદેવ તેમજ છેલ્લા જિન શ્રી વર્ધમાન સ્વામી અંગે તા ડીક ડીક વિસ્તાર કર્યો છે. નામ ભલે 'મહાવીર' મૂક્યું છે પણ એક રીતે વિચારીએ તા ઉગતી પેડીને ચાલુ અવસર્પિણી કાળમાં થયેલ ચાવીશે તીર્થં કરાના જવનના આછા ખ્યાલ આવે અને એ પાછળ રહેલ ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિ સમજાય તેવી સંકલના કરેલી છે. જાદા જાદા મથાળા પાડી ભવા–ઉપસર્ગો તેમજ ચાતુર્માસ આદિ વિષયો એવી રીતે ગાદવ્યા છે કે અભ્યાસકની નજરમાં એ ઝટ ચોંડી જાય.

આ પુરતકમાં થાડી ઘણી રખલનાએા, ત્રુટીએા તથા અશુદ્ધિએા રહી જવા પામી છે. એમ છતાં બીજ દ્રષ્ટિએ જેતાં આ પુરતકના વિદ્વાન લેખકે અનેક વિષયા તથા હકિકતા ઘણી જ સચાેટ અને ઐતિહાસિક પુરતકમાં આની ગણત્રી થશે એમ લાગે છે.

જ્યારે આ પુસ્તક પ્રગટ કરવા માટે સમિતિ પાસે દરખાસ્ત આવી ત્યારે પુસ્તક છપાર્ક ગયું હતું પરંતુ સારા નસીએ તેનું બાર્કન્ડીંગ કામ બાકી હતું. સમિતિના વિદ્વાન સભ્યોએ તેને સુધારવા માટે શક્ય એટલા પ્રયાસા કર્યા છે. કેટલાક ભાગ એાછાવત્તો કરીને તેમાં રહી ગએલી ત્રુટીઓ ઓછી કરવા પ્રયત્ન કરેલ છે. તેમજ મૂળ લેખકે ળીજા ભાગમાં પુસ્તક પૂર્ણ કરવાની ધારણાથી આ ગ્રંથને અધુરા રાખ્યા હતા તેમાં અમૂક ભાગ વધારી દઇને ગ્રંથને પૂર્ણ કરેલ છે.

એમ છતાંએ અમારાથી જે કાંઇ ભૂલા રહી ગઈ હાય તે બદલ વાચકવૃંદ ઉદાર દીલ રાખો અમાને દરગુજર કરશે અને જો કાંઈ ભૂલા અમાને લખા જણાવશે તા ભવિષ્યમાં આ પ્રંથની બીજ અવિત્ત છપાવવાના વખત આવશે તા તેમની સૂચના લક્ષમાં લેવા અમારાથી બનતું જરૂર કરીશું. પ્રસંગાપાત જણાવીએ છીએ કે પ્રસ્તુત ભૂમિકા શ્રીયૃત માહનલાલ દીપચંદ ચાકસીએ વૈશાખ વદ ર ના લખેલ હતી.

વીર સંવત ૨૪૮૬ આશ્વિન વદી ૦)) ગુરુવાર વીર વિભ મંગલમય નિર્વાણ તિથિ. લા.

કેશવલાલ ખુલાખીદાસ ભાઈચંદ નગીનભાઇ પાનાચંદ રૂપચંદ રૂધનાથ જવણભાઈ કત્તેહચંદ ઝવેરભાઈ રાયચંદ મગનલાલ છાટાલાલ ગીરધરભાઈ ગીરધરલાલ દુર્લભજી–મા. મંત્રી શ્રી ગાેડીજ જ્ઞાન સમિતિ

## શ્રી વિજયદેવસૂર સંઘ તરફથી પ્રકાશિત થયેલા **પુસ્તકાની યાદી**

## 卐

× ૧ શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્ચય સંસ્કૃત પ્રતાકારે

× ૨ કુમારપાળભૂપાળચરિત્ર સંસ્કૃત પ્રતાકારે

 $\times$  3 नवत $_{\tau}$ व भावनी

૪ સૂયડાંગસૂત્ર ભા ૧ સંસ્કૃત પ્રતાકારે

× ५ ५ यप्रतिक्वमण्सूत्र आदित १

૬ સૂયડાંગસૂત્ર ભા. ૨ સંસ્કૃત પ્રતાકારે

9 Jainism in Gujrat

૮ શેંક માત્તીશાહ

૯ ભગવતીસૂત્ર

૧૦ વિશ્વજ્યાતિ વિભુ વર્ધમાન-મહાવીર

૧૧ પંચપ્રતિક્રમણ સૂત્ર આવૃત્તિ ર

१२ Lord Mahavir & Verbal Science

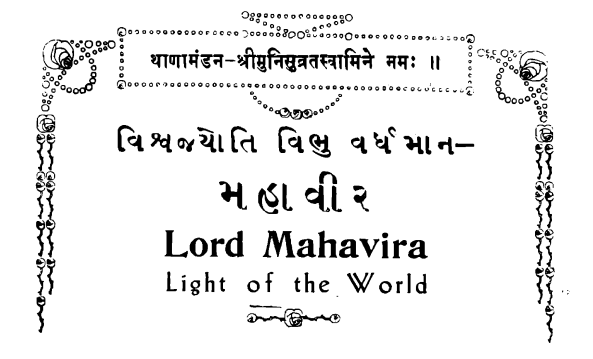
x આ પુસ્તકાે લભ્ય નથી.

# **ચ્ય નુ ક્રમ ણુિ** કા ખંડ પહેલાે

|           |                                                          |        | પાનું  |
|-----------|----------------------------------------------------------|--------|--------|
| પ્રકરણ    | ૧લું: પીઠિકા                                             | •••    | ٦      |
| ,         | ર <b>જાં</b> ઃ શ્રી ઋડષભદેવ ભગવંતના બાર પૂર્વ ભવેા       | •••    | 3      |
| ,,        | ૩ જાું : કાલસ્વરૂપ અને યુગલિકભાવ                         |        | ૧૫     |
| ,,        | ૪ શું ઃ આદ્ય તીર્ધ કર શ્રી ઋષભદેવનાે પ્રાર્દુભાવ         |        | 94     |
| ,,        | પ મું : પરમાત્માની દીક્ષા                                |        | २०     |
| "         | <b>૬ હુ</b> ં : પરમાત્માનું નિર્વાણ                      | •••    | २४     |
| ,,        | ૭ મુ <b>ં ઃ શેષ તીર્થ</b> ંકરાેનાે સંક્ષિપ્ત પરિચય …     |        | ૩૧     |
| ,,        | ૮ મુ <b>ં : મ</b> હાવીર ભગવાનના પૂર્વ ભવાે               |        | 88     |
| ,,        | <b>૯મું : ત્રેવીશમા</b> તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથ–સંતાનીય | ા સાધુ |        |
|           | સંપ્રદાયે બન્નવેલ અભૂતપૂર્વ સેવા                         | •••    | પર     |
|           | ખંડ બીજો                                                 |        |        |
| પ્રકરણ    | ૧ લું : પ્રભુ શ્રી મહાવીરના પ્રાદુર્ભાવ                  | •••    | યહ     |
| "         | ર જું: પ્રભુ શ્રી મહાવીરના જન્મ અને જૈતેન્દ્ર વ્યાકરણત   |        | <br>ڊع |
| ,,        | ૩ જું <b>ૈ: પરમા</b> ત્માના ગૃહસ્થાવાસ                   | •••    | \$ 2   |
| ,,        | ૪ શું : પરમાત્માના દીક્ષા મહાત્સવ                        | •••    | હ      |
| •         | ખંડ ત્રીજો                                               |        |        |
| an aisi:  | ૧ લું : પ્રથમ ચાતુર્માસ                                  |        | હક     |
| પ્રકરણ    | ર જુ <b>ં:</b> બીજું ચાતુર્માસ                           |        | ૯૦     |
|           | ર જુ . તજુ તજુ<br>૩ જું : ત્રીજું ચાતુર્માસ              |        | ૯૯     |
| "         | ૪ શું : ચતુર્થ ચાતુર્માસ                                 |        | 900    |
| **        | પમું: પંચમ ચાતુર્માસ                                     |        | ₹•3    |
| , ,,      | <b>કુંઃ છ</b> ઠું ચાતુર્માસ                              |        | 9.4    |
| **        | ુ . ુ                                                    |        | 933    |
| ,,        | ૮ મું: નવમું અને દશમું ચાતુર્માસ                         |        | ૧૨૭    |
| ,, .      | ૯ મું: અગીઆરમું ચાતુર્માસ                                |        | ૧૩૫    |
| ,,        | ૧૦ મું: બારમું ચાતુર્માસ                                 | •••    | 188    |
| ,,        | ૧૧ મું: તેરમું ચાતુર્માસ                                 |        | 140    |
| **        | ૧૧અ(૧૨ મું): ગણધરાતું સંક્ષિપ્ત વર્ણન                    |        | ૧૫૬    |
| "         | ૧૩ મું: ભગવંત મહાવીરની પ્રભાવપૂર્ણ દેશના                 | •••    | ૧૭૩    |
| ,,        | ૧૪ મું: પ્રભુ મહાવીર પધાર્યા છે                          | ***    | 700    |
| ,,        | ૧૫ મું: ચાેેેેમાસાં અને નિર્વાણ                          | •••    | ૧૭૯    |
| <b>,,</b> | ૧૬ મું: શ્રી ગૌતમસ્વામીને કેવળજ્ઞાન                      | •••    | 141    |
| ,         |                                                          |        |        |

## શુદ્ધિ ૫ ત્ર ક

| પાનુ        | લીટી       | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                      | પાનું       | લીટી       | અશુદ્ધ                      | શુદ્ધ                 |
|-------------|------------|------------------------|----------------------------|-------------|------------|-----------------------------|-----------------------|
| ર(ભૂમિકા)૩૩ |            | હેકિકતા                | <b>હ</b> કિકતા             | ૯૨          | २६         | વધુ વિશેષ                   | વધુ                   |
| 8           | 11         | ગયેા                   | ગયેા.                      | ૯૩          | <b>ર</b> ૧ | ધર                          | ઘેર                   |
| ,           | ,,         | પહેરગીર                | પહેરેગીર                   | 46          | ( ૩        | વષ્ટિત                      | વ છિત                 |
| ,,          | <b>૧</b> ૩ | વિનતિથી                | વિન તિથી                   | ૯૯          | 3          | થઇ                          | <del>ል</del> ନ        |
| •           | 3          | સુખુદ્ધિં              | સુ <b>ખુ</b> હિ            | 905         | 90         | ભૂમિ                        | ભૂમિ તરક              |
| 13          | 11         | માહનીય                 | માહનીય                     | १०७         | ૧૫         | ક્રાધ                       | ક્રોધે                |
| १८          | ૨૧         | <b>બની</b>             | <b>બની</b> .               | ,,          | 99.        | શુકનને                      | અપશુકનને              |
| २ ३         | 16         | શ્રુતકેટલી             | <b>શ્રુત</b> કેવલી         | ,,          | २४         | <b>પા</b> રે                | પાર                   |
| ટર          | પ          | પરિણામ                 | પરિણામી                    | 906         | \$         | રહે                         | <b>રહે</b> .          |
| 38          | રપ         | <b>મૃગશ</b> ર          | મુ <b>ગ</b> શિષ્           | ૧૧૩         | 9          | માગદર્શ નથી                 | <b>માર્ગ</b> દર્શ નથી |
| <b>૩</b> ૫  | (          | શાસનમાં                | શાસનના                     | ११५         | 99         | થુખ                         | <del>ધ</del> ભ        |
| ૩૭          | ۶ ۶        | યુજુર                  | યજુર                       | 995         | ત્ ૦       | એકાથ્રચિતે                  | એકાગ્રચિત્તે          |
| 37          | २०         | પુરૂષાેના              | પુરૂષાના                   | **          | .,         | સિદ્ધપુરૂષ                  | સિહ્ધપુરૂષને          |
| <b>४</b> १  | 16         | ના ૧૧                  | ૧૧ ના                      | ",          | 31         | <b>પા</b> મે છે             | પામે છે.              |
| પર          | ٩ ۶        | પુરૂષા <b>થ</b> ે      | પુરૂષા <b>થી</b>           | ११७         | ₹9         | क्षे                        | ક્રોંધ                |
| યહ          | ঙ          | રાષ્ટ્રાય              | રાષ્દ્રીય                  | ११८         | Ŀ          | પ્રસન્નચિત                  | પ્રસન્નચિત્ત          |
| ૫૯          | ٩ ٩        | દેવાનદાની              | <b>દે</b> વાન દાની         | १२८         | રહ         | ધરૂબાઇ                      | ધરબાર                 |
| ,,          | <b>૧</b> ৩ | સ્વામી                 | સ્વામી દ્વારા              | "           | ३०         | ગયા                         | ગયા                   |
| ,,          | ૧૯         | વેદાંતના               | વેદાંતના                   | • •         | ٠,         | આવ્યા,                      | <b>અ</b> ાવ્યાે.      |
| <b>§</b> c  | ٤          | <b>દે</b> વન દાએ       | દેવાન દાએ                  | 130         | ઉ          | દ તુશ્રળા                   | દંતુશળા               |
| ৩০          | २ ६        | <b>વક્ષસ્થળે</b>       | વક્ષસ્થળે                  | ૧૪૫         | ૧૫         | વજા.                        | વજ                    |
| <b>૭</b> ૩  | ٩٧         | રગથી                   | રંગથી                      | ,,          | 25         | સ્ <b>કુ</b> લિગા <b>ચી</b> | સ્કુલિંગાથી           |
| હ્યું       | ૨ ૬        | યાચકાની                | યાચકાના                    | १५०         | 93         | નામન                        | નામના                 |
| ७६          | ٦          | કરી                    | કરી.                       | 9 ६ ३       | ٩٩         | સિદ્ધિ                      | સિદ્ધ                 |
| ,,          | ૧૩         | દીધા                   | દીધા.                      | ૧૬૪         | २८         | જાય ?                       | જાય.                  |
| 90          | ર્ ૦       | <b>ક</b> री            | કહી                        | १६६         | २२         | <i>હા</i> મ                 | થર્મ                  |
| <b>( •</b>  | २४         | આ <sub>ત્</sub> મચિતવન | આ <sub>ત્</sub> મચિંતવનમાં | २ ६ ७       | ક ૧        | નહીં                        | નહીં.                 |
| <b>/3</b>   | (          | હેાય                   | હેાય.                      | <b>૧</b> ७१ | ٩٧         | અભાવ ?                      | અભાવ.                 |
| ८४          | ₹ ૩        | અને મેં                | અને ધર્મ                   | ૧૭૫         | २६         | એ ધડી મિનિટ<br>-            | <b>બે ધ</b> ડી        |
| ረዣ          | 9          | તેની                   | તેના                       | 141         | ૧૫         | દશનથી                       | દર્શનથી               |
| ,,          | ٩ ٥        | પાતાન                  | પાતાના                     | <b>૧</b> ૮૨ | 3          | અ                           | ચ્યા                  |
| ,,          | २ ०        | <b>બન</b>              | <b>બન</b> ;                | ,,          | <b></b>    | થયા,                        | થયા                   |
| ૯૧          | ş          | નિષ્ફલ ?               | નિષ્ક્લ.                   | "           | <b>૨૧</b>  | અાર્ય                       | આર્યા                 |
| "           | રપ         | હતા. ?                 | <i>७</i> तु।               | **          | २४         | ઉત્કષ્ટ                     | ල් දිව                |
| ૯ર          | <b>૨</b> ૨ | સંખાેધનની              | સ બાેધનથી                  | 148         | ૨ં૦        | નયી,                        | નથી.                  |



ખંડ પહેલા પ્રકરણ પહેલું

પીઠિકા

મંગલ પ્રાથ<sup>ર</sup>ના—

सिद्धार्थवंशभवने अस्तुत यं सुराली, हृद्या तमोहमकर! ध्वजमानतारे!। त्वां नौमि वीर! विनयेन सुमेरुधीरम्, हृद्यातमोहमकरध्वजमान! तारे॥

મન, વચન અને કાયાના દંડ રહિત, પાપસમૂહને નષ્ટ કરનાર, શત્રુસમૂહથી પણ ભક્તિભાવે વંદન કરાયેલ, જેમના હૃદયમાંથી માહ, મદન-કામદેવ ને અભિમાન નાશ પામ્યાં છે, મનાહુર દેવઝ્રેણીએ પણ જેમની સ્તુતિ કરી છે, શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજવીના કુળને વિષે પતાકા-ધ્વજ સમાન તેમજ સુમેરુપર્વતની જેવા અચળ-અડગ વૈયેવાળા શ્રી મહાવીર પરમાત્માને હું વિનયપૂર્વ વંદન કરું છું.

पकटपाणितले जपमालिका, कमलपुस्तकवेणुवराधरा। धवलहंससमा श्रुतवाहिनी, हरतु मे दुरितं भ्रुवि भारती॥

જેમના જમણા બે હસ્તમાં પુસ્તક અને માળા છે, તેમજ ડાબા બે હસ્તમાં કમળ અને વીણા છે, ઉજ્જવળ હ'સ જેવા જેમના શ્વેત વર્ણ છે, એવી શ્રુતને ધારણ કરતી ભારતી-સરસ્વતી દેવી પૃથ્વીપીઠને વિષે મારા પાપાના નાશ કરાે.

#### **પી**ઠિકા

ભગવંત મહાવીરના જીવન-ચરિત્રની શરૂઆત તેઓ શ્રીના "નયસાર" ના ભવથી થાય છે, પરંતુ ચાલુ અવસપિંણી કાળના આદ્ય તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવ ભગવંતના પોત્ર અને ભરત ચક્રવર્તીના પુત્ર મરીચિ તરીકેના તેઓ શ્રીના ભવ તેમના જીવનમાં મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. આ હેતુને અનુલક્ષીને ભગવંત મહાવીર ચરિત્રની શરૂઆત કરતાં પૂર્વ અવસપિંણી કાળ, તેના ભાવ, તીર્થ પ્રવર્ત કશ્રી ઋષભદેવ ભગવંતના પૂર્વ ભવા, તેઓ શ્રીનું સંક્ષિપ્ત જીવન, ચાલુ અવસપિંણી કાળના ખીજા તીર્થ કર શ્રી અજિતનાથ ભગવંતથી પ્રારંભીને ત્રેવીશમા તીર્થ કર શ્રી પાર્થનાથ ભગવંત સુધીના તીર્થ કરોના સંક્ષિપ્ત જીવનચરિત્રો આલેખવાના પ્રયાસ કર્યો છે, જેથી આ એક જ પુસ્તક વાંચકને જરૂરી ખધી માહિતી પૂરી પાડી શકે.

આ પુસ્તકમાં સમાવાતી હકીકતો એટલી વિસ્તૃત ને ચિત્તાકર્ષ ક છે કે તે દરેક હકીકતને લગતા એક–એક વિશાળ ગ્રંથ થઇ શકે, પરન્તુ "ગાગરમાં સાગર" સમાવવાની માફક મહત્ત્વના પ્રસંગા જ આલેખ્યા છે. વિશેષ માહિતી મેળવવાના જિજ્ઞાસુઓએ તે તે વિષયના ગ્રંથા વાંચવા પ્રયાસ કરવા.

હવે પ્રારંભમાં આપણે આ અવસપિ<sup>°</sup>ણી કાળના આદ્ય ધર્મ પ્રવર્ત ક શ્રી ઋષભદેવ ભગવંતના પૂર્વભવાનું વિહંગાવલાકન કરીએ.



#### પ્રકરણ બીજાું

#### શ્રી ઋષભદેવ ભગવંતના બાર પૂર્વભવા

આ પૃથ્વી પર અનેક દ્વીપ અને સમુદ્રોથી વીંટાયેલા જંખૂદ્વીપ નામના દ્વીપ છે. તેના મધ્ય ભાગમાં સાનાના મેરુપર્વત છે. તે મેરુપર્વતથી પશ્ચિમ ભાગમાં આવેલા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નામનું નગર છે. તે નગરમાં પ્રસન્નચંદ્ર રાજવી ન્યાયપૂર્વક પ્રજાનું પાલન કરતા હતા.

તે નગરમાં અતિ ધનવાન ધન નામનાે સાથેવાહ રહેતાે હતાે. તે સ્વભાવે ભદ્રિક અને શ્રહાળુ હતાે. વેપાર અથે માેટા માેટા કાક્લા સાથે તે પરદેશમાં લાંબી લાંબી મુસાક્રીએા કરતાે. પુષ્કળ ધન ઉપાર્જન કરી તેના સત્કાર્યીમાં વ્યય કરતાે.

તે સમયે આજના જેવાં ઝડપી સાધના ન હતાં. રસ્તાએા પણ વિકટ હતા, તેથી લાં<mark>ખી</mark> મુસાક્**રીએા ઘણા માણસા સાથે અને ઘાડા, ઉંટ, ખળદ, ખ**ચ્ચર તથા ગાડાં **વિગેરે સાધનાેથી** જ થઇ શકતી.

એક વખતે ધન સાર્થવાહને વેપાર અર્થે વસંતપુર જવાની ઇચ્છા થઇ, તેથી નગરમાં ઘાષણા કરાવી કે—" ધ્રુન સાર્થવાહ વસંતપુર જવાના છે, તેા જેને સાથે આવવું હાય તે ખુશીથી આવે. કાઇને કાઇ પણ પ્રકારની મદદની જરૂર હશે. તા તે સાર્થવાહ પૂરી પાડશે." આ ઘાષણા સાંભળી અનેક નાના વેપારીઓ વસંતપુર જવા તૈયાર થયા અને શુભ મુહુર્તે સૌ સાથે પ્રસ્થાન કરી શહેર બહાર પડાવ નાખ્યો.

તે વખતે સાક્ષાત્ ધર્મ ના અવતાર સમા ધર્મધોષ નામના આચાર્ય મહારાજ પણ પાતાના શિષ્યપરિવાર સાથે વસંતપુર જવાની ભાવનાથી સાર્થવાહને મળ્યા.

વિનયપૂર્વ ક હાથ જોડી સાર્થ વાહે તેમને આગમનનું કારણ પૂછ્યું. આચાર્ય મહારાજે સ્વહેતુ જણાવતાં સાર્થ વાહે કહ્યું -આપ જેવા મહાતમા પુરુષ અમારી સાથે આવવાના છે, તેથી હું મારા આત્માને ભાગ્યશાળી માનું છું. પછી રસાે આઓને આજ્ઞા કરી કે -તમારે આચાર્ય મહારાજ માટે હંમેશાં વિવિધ રસાેઇ તૈયાર કરવી. આચાર્ય મહારાજે જણાવ્યું કે -હે સાર્થેશ! અમને અમારા નિમિત્તે જ કરાવેલ આહારાદિ કલ્પે નહીં. સચિત્ત પાણી પણ અમારાથી ન વાપરી શકાય, ઉકાળેલું પાણી જ સૂર્યાસ્ત પહેલાં વાપરી લેવાય, રાત્રિએ તેા કાેઇપણ પદાર્થ કલ્પે જ નહિ.

આચાર્ય મહારાજનાં આ વચનાથી શ્રેષ્ઠીના મન પર સારી છાપ પડી અને આચાર્ય મહારાજને પાતાની સાથે પધારવા આગ્રહપૂર્વક વિજ્ઞપ્તિ કરી.

સર્વ તૈયારીએ કરી સાર્થ વસંતપુર જવા ઉપડ્યો. એક પછી એક દિવસા વીતવા લાગ્યા. શિયાળા વીતી ગયા. ઉનાળા આવ્યા. ગરમીને લીધે સાર્થ <mark>ધીમે ધીમે પ્રયાણ કરવા</mark> લાગ્યા. સાર્થ શ્રીષ્મ ઋતુની સખત ગરમીથી અકળાઇને વરસાદની રાહ <mark>નેવા લાગ્યાે. ત્યાં</mark> તો ચામાસું પણ આવી પહેાંચ્યું. વરસાદને લીધે રસ્તાએા કાદવ–કીચડવાળા થઇ ગયા. આગળ વધવું અશકય લાગવાથી સાર્થવાહે પાતાના મિત્ર મણિબદ્રને સારી જગ્યા જોઇ સાર્થના પડાવ નાખવા કહ્યું.

ઊંચી અને મજખૂત જમીન જોઇ જીવજંતુ રહિત જગ્યા ઉપર મણિલદ્રે સ્રિજીના નિવાસ માટે એક ઝૂંપડી બનાવી આપી. પાતાના શિષ્યસમુદાય સાથે ત્યાં રહી આચાર્ય મહારાજશ્રી ધર્મધ્યાન કરવા લાગ્યા. સાર્થના ખીજા લાકા માટે પણ વિવિધ રાવટીએા અને તં**ખૂ** વિગેરે નંખાઇ ગયા.

સાર્થમાં ઘણા લાકા હાવાથી તેમ જ મુસાકરીમાં ધાર્યા કરતાં વિશેષ સમય વ્યતીત થવાથી લાકાની પાસે ભાતું ખૂટી ગયું તેથી સાર્થવાસીએા કંદમૂળ આદિનું ભક્ષણ કરવા લાગ્યા. સાર્થની આવી દુ:ખી હાલતની વાત મણિલદ્રે સાર્થવાહને કરી, તે સાંભળી સાર્થવાહ ચિન્તામાં ડૂખી ગયા તેવામાં પાતાના કાઇ પહેરગીરનું "અમારા સ્વામી શરણાગતનું સારી રીતે પાલન કરે છે" એવું વાકય સાંભળી સાર્થવાહને અચાનક જ આચાર્ય મહારાજ યાદ આવ્યા.

ધન સાર્થવાહ સ્વગત વિચારવા લાગ્યો કે-મારી વિનિતિથી આચાર્ય મહારાજ મારી સાથે આવ્યા છે. મેં આજ દિન સુધી તેમની જરા પણ સારસંભાળ લીધી નથી. અરે વાણી-માત્રથી પણ ઉચિત સાચવ્યું નથી. હું શી રીતે મારું મુખ તેમને ખતાલીશ? છતાં પણ તેમનાં પુષ્ટયદર્શન કરી મારા અપરાધની ક્ષમા માશું. એમ વિચારી સાર્થવાહ આચાર્ય-મહારાજ પાસે આવ્યો સર્વ સાધુઓ સહિત આચાર્ય મહારાજને વંદન કરી પૃછ્યું: હે પૃજય! મેં મારી સાથે આવવા આપને આમંત્રણ આપ્યું; છતાં આપનું ઔચિત્ય હું સાચવી શકયો નથી. આપ મારા આ પ્રમાદની ક્ષમા આપે.

આચાર્ય મહારાજે કહ્યું: હે સાર્થ શ! હિંસક પ્રાણીએા અને ચૌરાદિના ભયથી તમારા માણુસાએ જ અમારી રક્ષા કરી છે. અને નિર્દોષ ભાજન વગેરે પણ સંઘના માણુસા આપે છે. અમને લેશમાત્ર અગવડ પડી નથી. તમે મનમાં જરા પણ એદ કરશા નહીં.

સાર્થ વાહે કહ્યું: મહાપુરુષા હ મેશાં ગુણને જ જીએ છે. મારા થયેલા પ્રમાદને લીધે મને શરમ આવે છે. મારા પર કૃપા કરી મારે ત્યાં આહારાદિ વહારવા પધારા. સાર્થવાહની વિનંતિથી આગ્રાર્થમહારાજે છે સાધુએાને તેમની સાથે વહારવા માકલ્યા.

તે વખતે પાતાના આવાસમાં સાધુઓને વહારાવવા લાયક અન્નપાનાદિ ન હતું, તેથી સાર્થવાહે ચારે તરફ નજર ફેરવી તા ખૂણામાં તાર્જુ ઘી પડેલું જોયું. "સાધુઓને આ યાગ્ય છે" એમ જાણી વહારવા વિન'તિ કરી અને સાધુમહારાજે પાત્ર ધર્યું.

પાતાની જાતને ભાગ્યશાળી માનતા સાર્થવાહ ઘી વહારાવવા લાગ્યા. આ સમયે, પાતાના આ કૃત્યની વારંવાર અનુ માદના કરતા અને પાતાના ધનની સાર્થ કતા સમજતા સાર્થવાહ એટલા અધા હર્ષ વડે રામાંચિત થઇ ગયા હતા કે સાધુ મહારાજે જયારે "અસ" કહ્યું ત્યારે જ તેને ખબર પડી કે ઘીથી પાત્ર પૂર્ણ ભરાઇ ગયું છે.

ઘી વહેારાવી અને મુનિએાને વંદન કર્યું. મુનિએા પણ "ધમ<sup>લ</sup>લાભ" આપી સ્વસ્થાને ગયા. મુનિદાનના પ્રભાવથી ધન સાર્થ**વાહે દુર્લભ એવું** બાેધિબીજ\* સમકિત પ્રાપ્ત કર્યું.

સાર્થ વાહ રાત્રે પણ સાધુઓના નિવાસસ્થાને ગયા. સર્વે ને વંદન કરી બેઠા. યાગ્ય જાણી આચાર્ય મહારાજે ધર્મા પદેશ આપ્યા, જે સાંભળી આનંદ પામી સાર્થ વાહ પાતાના આવાસે આવ્યા. હવે ધન સાર્થ વાહ સારી રીતે ધર્મનું આરાધન કરવા લાગ્યા.

વખતને જતાં કાંઇ વાર લાગે છે? વર્ષાઋતુ વીતી ગઇ અને સાર્થવાહે આગળ પ્રયાણ આરંભ્યું. ચાલતાં ચાલતાં સાર્થ અનુક્રમે વસંતપુર આવી પહેાંચ્યા. સાર્થવાહની રજા લઇને આચાર્યમહારાજ અન્યત્ર વિહાર કરી ગયા.

સાર્થવાહે અને સાથેના બીજા વેપારીઓએ પાતપાતાનાં કરિયાણાં વેચીને સારા નફા મેળવ્યા. નવાં કરિયાણાં ખરીદ કર્યાં. ક્રય-વિકય કરતાં પાછા કરી થાડા વખતમાં સાર્થવાહ પાતાના નગરમાં આવી પહેાંચ્યા. ધર્મનું સારી રીતે આરાધન કરી, આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, મુનિદાનના પ્રભાવથી ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં §યુગલીઆરૂપે ઉત્પન્ન થયા.

#### ભવ ખીજો: યુગલિક :: ભવ ત્રીજો: સૌધર્મ દેવ

ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં ધનશ્રેષ્ઠીના જીવ દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષોદ્વારા સ્વર્ગસમાન સુખાે ભાેગવી આયુષ્યને અંતે દાનના પ્રભાવથી સૌધર્મ દેવલાકે દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયાે.

#### ભવ ચાેથા : મહાખળકુમાર

સૌધર્મ દેવલાકમાંથી વ્યવી પશ્ચિમ મહાવિદેહની ગંધિલાવતી વિજયના ગં**ધાર દેશમાં** ગંધસમૃદ્ધી નામની નગરીમાં શતળળ રાજાની ચંદ્રકાંતા રાણીની કૂક્ષિમાં **ધન સાર્થવાહના** જીવ પુત્રપણે અવતર્યુા. તેનું નામ મહાળળ રાખવામાં આવ્યું. યુવાવસ્થા થતાં માતપિતાએ વિનયવતી નામની સુરીલિ અને સદ્દુણી કન્યા સાથે લગ્ન કર્યાં.

એક વખત એકાંતમાં બેઠેલા શતબળ રાજાને શરીર, આયુષ્ય, લક્ષ્મી, યુવાવસ્થા વિગેરે પદાર્થીની ક્ષણલ ગુરતા સમજાઇ, તેથી વૈરાગ્યવાસિત થઇ પરમપાવની દીક્ષા ગ્રહણ કરવાના નિર્ણય કર્યો.

<sup>\*</sup> સુદેવ, સુધર્મ અને સુગુરુ પર નિશ્વલ શ્રહા.

<sup>§</sup> બાળક-ળાળિકા સાથે જન્મે તેને યુગલિક કહેવાય. તેઓ યાગ્ય ઉંમરે પતિ-પત્તી તરીકે રહે. આયુષ્યના છ માસ બાકી હોય ત્યારે તેઓ પુત્ર-પુત્રીરૂપ એક યુગલના જન્મ આપી, રાગ વિના છોંક કે બગાસું આવે ને મૃત્યુ પામી દેવલાકમાં જ જાય. તેમને આછિવિકા માટે મહેનત કરવી પડતી નથી. દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષા તેમની બધી જરૂરીયાતા પૂરી પાડે. તેમનું શરીર ત્રણ ગાઉનું અને આયુષ્ય ત્રણ પલ્યાપમનું હોય છે. (પુષ્યશાળીને પુષ્યરૂપી કમાણી ભાગવવાનું આ સ્થાન છે.)

મહાળળકુમારને બાલાવી પાતાના વિચાર જણાવ્યા. ધર્મકાર્ય કરવાના ઉપદેશ આપીને રાજ્યભાર તેને સાંપ્યા અને સ્વયં ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ઘણા વખત સુધી નિર્મળ ચારિત્ર પાળી, આયુષ્ય પૂર્ણ કરી શતબળ રાજા દેવલાકમાં ગયા.

રાજા મહાબળકુમાર માજશાખમાં ખૂબ મશગૂલ રહેવા લાગ્યાે. પિતાએ આપેલ ઉપદેશ ભૂલી જઈ વૈલવ-વિલાસને જ જિંદગીનું સાર્થકેય માનવા લાગ્યાે.

તેમને ૧ સ્વયં ખુદ્ધ, ૨ સંભિન્નમતિ, ૩ શતમતિ અને ૪ મહામતિ નામે ચાર પ્રધાના હતા. સ્વયં ખુદ્ધ ધર્મિષ્ઠ અને રાજબક્ત હતો. તેણે વિચાર્યું કે-મારા જાણતાં મારા સ્વામી વિષયાસકત થઇ દુર્ગતમાં જાય તે ઠીક ન ગણાય. મારે તેમને સત્ય સમજાવવું જોઇએ. એવું વિચારી મહાળળને જણાવ્યું કે-હે રાજન્! પાતાનું હિત ઇચ્છનાર માણુસે ધર્મ કરવા જોઇએ. ઉત્તમ કુળમાં અવતાર ધારણ કરીને જે ધર્મકાર્ય કરતા નથી, તે બીજા જન્મમાં અનેક પ્રકારનાં દુ:ખા ભાગવે છે.

આ સાંભળી "પરલાક નથી, સર્વ વસ્તુઓ ક્ષણિક છે, અને બધું જગત માયારૂપ છે" એમ માનનાર બીજા ત્રણ પ્રધાનાએ 'મળેલાં પ્રત્યક્ષ સુખાને છાડી પરલાકનાં સુખ મેળવવા પ્રયત્ન કરવા એ નરી મૂર્ખતા છે,' એમ રાજાને કહ્યું પણ સ્વયંબુધ્ધે યુક્તિપૂર્વક તે પ્રધાનાને નિરુત્તર કર્યા.

સ્વયં બુદ્ધ મંત્રી ધરે અન્ય પ્રધાનાને આપેલા યુક્તિપૂર્ણ ને સચાટ જવાએ સાંભળીને રાજાએ કહ્યું કે–હે સ્વયં બુદ્ધ! તમે મને ધર્મ કરવાનું કહ્યું તે બરાબર છે. હું કાંઇ ધર્મનો દ્વેષી નથી પણ તમે અનવસરે ધર્મના ઉપદેશ કર્યો છે. કારણ મળેલા યોવનની કાેણ ઉપેક્ષા કરે? વળી તમારા કહેવા પ્રમાણે ધર્મનું ફળ પરલાક છે, તે સંદેહવાળું છે, તાે મળેલાં સુખા લાેગવવાના તમે કેમ નિષેધ કરાે છાે?

સ્વયં ખુદ્ધ મંત્રીએ વિનયપૂર્વ ક જણાવ્યું કે-મહારાજ! ધર્મમાં કયારે પણ સંદેહ કરવા યાંગ્ય નથી. આપને યાદ હશે કે એક વખત આપણે નંદનવનમાં કરવા ગયા હતા. ત્યાં એક અત્યંત તેજસ્વી દેવનાં આપણે દર્શન કર્યા હતાં. તે દેવે તમને કહ્યું હતું કે "હું અતિળળ નામે તમારા પિતામહ છું. વૈરાગ્યવાસિત થઇ રાજ્ય છાડી મેં દીક્ષા લીધી હતી અને લાવપૂર્વક તેનું પાલન કર્યું હતું. તેના પ્રભાવથી લાંતક દેવલાકમાં દેવ થયા છું." હે મહારાજ! હાથકંકણને આરસીની શી જરૂર? આ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે તા બીજા પ્રમાણની શી જરૂર છે? મહાળળે કહ્યું-તમે મને પિતામહના વચનનું સ્મરણ કરાવ્યું, તે સારું કર્યું પરલાક છે અને ધર્મ કરવા જોઇએ એમ હું માનું છું. રાજાના આ લાવનાલથી વચન સાંભળી સ્વયં ખુદ્ધ મંત્રીએ કહ્યું-રાજન્! સાંભળા.

આપના વંશમાં કુરુચંદ્ર નામે રાજા થઇ ગયા. તેને કુરુમતી નામે રાણી અને હરિશ્ચંદ્ર નામે યુત્ર હતા. કુરુચંદ્ર રાજા દુરાચારી, નિદ્ધ અને ભયંકર હતા છતાં પૂર્વ ભવની પુન્યાઇને કારણે ઘણા કાળ સુધી તેણે રાજ્ય ભાગવ્યું. અંતે મહારાગી થઇ તે મૃત્યુ પામ્યા. પછી હરિશ્ચંદ્ર રાજા થયા અને સારી રીતે રાજ્ય ચલાવવા લાગ્યા. પાતાના પિતાને મળેલ પાપનું ફળ જોઇ તે ધર્મ પ્રેમી થયા અને પાતાના સુખુહિ નામના શ્રાવકમિત્રને કહ્યું.–તારે મને હંમેશાં ધર્મ સંભળાવવા.

- :

એક વખત શીલ ધર નામના કેવળી લગવાનને પાતાના પિતાની ઉત્પત્તિ પૃછી. કેવળી લગવાને કહ્યું કે–તેના જેવા પાપીને નરક સિવાય ખીજી કઈ ગતિ હાય? સાતમી ‡નરકમાં જ ગયા છે. તે સાંભળી પાપના ભયથી ડરી પુત્રને રાજ્ય ભળાવી સુખુર્હિ મિત્રને કહ્યું કે–હું દીક્ષા લઇશ. તમે મારા પુત્રને ધર્માપદેશ આપજો ત્યારે સુખુદ્ધિએ કહ્યું –હું પણ તમારી સાથે દીક્ષા લઇશ. મારા પુત્ર તમારા પુત્રને ધર્મીપદેશ આપશે. પછી બન્નેએ દીક્ષા લીધી. અને ઘણાં વર્ષો સુધી દીક્ષા પાળી માક્ષમાં ગયા.

હે રાજા! તમારા વંશમાં ખીજો દંડક નામે રાજા થયા. તેને મણિમાલી નામે પુત્ર હતો. દંડક ચાંદી, રતના વિગેરમાં અત્યંત આસકત હતા. તે વસ્તુઓને જોઇને તે રાજી થતા. દુધ્યાનથી મરીને તે ભંડારમાં અજગર થયા. ભંડારમાં જે આવે તેને ડસતા અને ગળી જતા. એક વાર મણિમાલી ભંડારમાં ગયા. પૂર્વ જન્મના સ્મરણથી અજગરે તેને કાંઇ ન કર્યું અને શાંત થઇ ગયા તેથી મણિમાલી આશ્ચર્ય પામ્યા. 'આ મારા કાઇ હિતેચ્છુ છે.' તેમ માન્યું. અજગર સંગંધી કાઇ જ્ઞાની સુનિરાજને પૂછતા આ પાતાના પિતા છે, એમ મણિમાલીએ જાણ્યું. ત્યારે તેણે તેની પાસે બેસો ધર્મ સંભળાવ્યા, તેથી શુભ ભાવે મરી તે અજગર દેવ થયા. તે દેવે પાતા પર ઉપકાર કરનાર મણિમાલીને સુક્તાફળના હાર આપ્યા. જે હાર આપના હુદયપ્રદેશ પર અત્યારે શાભી રહ્યો છે. હે રાજા! આપ હરિશ્વંદ્રના વંશમાં અને હું સુધુહિના વંશમાં ઉત્પન્ન થયા છીએ.

હવે અવસર વિના મેં આપને ધમ<sup>6</sup>ના ઉપદેશ કર્યો તેનું કારણ સાંભળા. મેં નંદનવનમાં બે ચારણ-મુનિઓને જોયા હતા. તેઓને મેં આપનું આયુષ્ય કેટલું છે? એમ પૃછ્યું. તેઓએ ફક્ત એક માસનું છે એમ કહ્યું, તેથી હે મહારાજ! આપને ધર્મ કરવા માટે સમય ઉચિત ને યાગ્ય જ છે.

રાજાએ કહ્યું: મંત્રીશ્વર! તમે મને જાગૃત કર્યો તે સારું કર્યું. પણ આટલા થાડા સમયમાં હું શી રીતે ધર્માચરણ કરી શકું ?

સ્વયં ખુ કે કહ્યું – મહારાજ ખેદ ન કરાે. એક દિવસ દીક્ષા પાળનાર માક્ષ મેળવી શકે છે, માટે આપ દીક્ષા હયાે. મંત્રીની શિખામણુ પ્રમાણે પાતાના પુત્રને રાજ્યગાદી પર બેસાડી, દીન અનાથાને દાન આપી, જિનમ'દિરામાં અદ્વાઇ મહાત્સવ કરી જ્ઞાની ગુરુ પાસે મહાબળ રાજાએ ચારિત્ર લીધું. ખાવીશ દિવસનું કૃંઅનશન કરી પંચપરમેષ્ઠીના જાપપૂર્વક કાળ કરી ઇશાન દેવલાકના શ્રીપ્રસ નામના વિમાનમાં લલિતાંગકુમાર નામે દેવ થયા.

#### પાંચમા ભવ : ક્ષસિતાંગ દેવ

અવધિજ્ઞાનથી પૂર્વ ભવતું સ્મરણ થયું અને ધર્મના પ્રભાવથી જ આ સર્વ દેવ–ઋદ્ધિ મળી છે એમ જાણ્યું. પછી તે દેવ વિલાસભુવનમાં ગયા. ત્યાં સ્વયંપ્રભા નામની દેવીને

§ ભાજન, પાણી વિગેરેતા ત્યાગ કરી જિંદગી સુધી ( છવે ત્યાં સુધી ) ધર્મધ્યાનમાં રહેવું તે.

<sup>†</sup> પાપનાં ફળ ભાગવવાનું સ્થાન. તે સાત પ્રકારે છે. પહેલી કરતાં બીજીમાં, બીજી કરતાં ત્રીજીમાં ઉત્તરાત્તર વધુ દુઃખ હોય છે. ત્યાં ક્ષણવાર પણ સુખ હોવું નથી. દુઃખથી ડરીને નાસી જવા કે મરવા ઇચ્છે, પણ ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલ જીવ પરાધીનની જેમ કાંઇ કરી શકતા નથી. આયુષ્ય પૂરું થાય ત્યાં સુધી દુઃખ ભાગવવું જ પડે છે.

જોઈ તેણી તરફ પ્રેમભાવથી આકર્ષાયા. તેની સાથે ક્રીડા કરતાં ઘણા સમય વીતી ગયા. આયુષ્ય પૂરું થતા સ્વયંપ્રભા દેવી વ્યવી ગઇ, તેથી તે લલિતાંગદેવ અત્યંત દુ:ખી થયા. આ તરફ સ્વયંખુદ્ધ મંત્રી પણ મહાબળના મૃત્યુ ખાદ વૈરાગ્ય પામી આચાર્ય મહારાજ પાસે દીક્ષા લઇ, સારી રીતે સંયમ પાળીને આ ઇશાન દેવલાકમાં લલિતાંગ દેવના દઢધમી નામના મિત્ર-દેવ થયા.

પૂર્વ ભવના પ્રેમને લીધે તે સમયે આવીને લિલતાંગદેવને આશ્વાસન આપી કહેવા લાગ્યા–હે મિત્ર! સ્ત્રીને માટે આમ ખેદ કરવા તને યુક્ત નથી. લિલતાંગદેવે કહ્યું–મિત્ર! પ્રાણાના વિરહ સહી શકાય પણ સ્વયંપ્રભાના વિરહ સહન થઈ શકતા નથી. તે સમયે 'અવિધજ્ઞાન દ્વારા જોઇ દેહધર્માએ કહ્યું. મિત્ર! તું ખેદ કર નહિં. તારી થનારી પ્રિયા હાલ કયાં છે, તે મેં જાલ્યું છે. સાંભળ–ધાતકીખંડના પૂર્વ મહાવિદેહ ક્ષેત્રને વિષે નંદીયામમાં એક નાગિલ નામના દિરદ્રી ગૃહસ્ય રહે છે. તેને નાગશ્રી નામે સ્ત્રી છે. તેણીને ઉપરાઉપરી છ પુત્રીઓ થઇ. નાગિલે વિચાર કર્યો કે–જો હવે તેની સ્ત્રી છાકરીને જન્મ આપશે તે કુદું બના ત્યાગ કરી પરદેશમાં ચાલ્યા જઇશ.

કર્મ સંયોગે નાગશ્રીએ સાતમી વખત પણ છેાકરીના જન્મ આપ્યા, તેથી નાગિલ નિરાશ થઇને ગુપ્ત રીતે પરદેશમાં ચાલ્યા ગયા.

'પડતા પર પાટુ'ની જેમ આવા સાંકટ સમયે પતિ પરદેશ ચાલ્યાે જવાથી નાગશ્રીને ઘણું જ દુ:ખ થશું. અને કન્યાનું નામ પણ ન પાડ્યું. લાેકાે તેને નિર્નામિકા કહેવા લાગ્યા.

પારકાં કામ કરી તે બાલિકા કાળ પસાર કરવા લાગી. એક વખત ઉત્સવના દિવસે કાઇ ધનવાનના બાલકના હાથમાં લાડુ જોઇ તેણીએ પાતાની માતા પાસે લાડુ માગ્યાે. ગુસ્સે થઇને માતાએ કહ્યું કે–લાડુ ખાવા હાય તા અંબરતિલક પર્વત ઉપર જા અને લાકડાંના ભારા લઇ આવ.

ખાલિકા નિર્નામિકા રડતી રડતી લાકડાંના ભારા લેવા પર્વત તરફ ચાલી. તે વખતે પર્વતના શિખર ઉપર યુગંધર મુનિને \* કેવળજ્ઞાન થયું હતું. દેવતાઓએ તેમના જ્ઞાન-મહાત્સવ કર્યો. દેવો અને મનુષ્યા મુનિને વંદન કરી ઉપદેશ સાંભળવા એઠા. નિર્નામિકાએ પણ વંદન કર્યું અને ઉપદેશ સાંભળ્યો. પછી તેણે ગુરુને પૃછ્યું-હે ભગવંત! મારા કરતાં વધુ દુ:ખી કાેઇ છે?

<sup>†</sup> ત્રાન પાંચ પ્રકારનાં છે. મિત, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યવ અને કેવળ. તેમાંના શરૂઆતનાં ખે ત્રાન ઇંડિયા અને મનની મદદથા ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી તે પરાક્ષ ત્રાન કહેવાય છે ત્યારે બાકીનાં ત્રણ ઇંડિયાદિની અપેક્ષા વિના આત્મિકશક્તિ વધતાં આત્માને પ્રત્યક્ષ થાય છે તેથી તે પ્રત્યક્ષ ત્રાન કહેવાય. અવધિજ્ઞાન-મર્યાદા પ્રમાણે રૂપા (રૂપને ધારણ કરતાર) અથવા દેખી શકાય તેવા પદાર્થીને ઇંડિયાની મદદ વિના જાણી અને દેખી શકે.

<sup>\*</sup> કેવળત્તાની દુનિયાની દશ્ય કે અદશ્ય વસ્તુઓને જાણી શકે છે, જોઇ શકે છે, કેવળ ત્તાન જેવું અજોડ ત્તાન બીજું એકેય ત્રાન નથી. આ ત્તાન એટલે ત્તાનની હેલ્લી હદ. જેને આ ત્તાન પ્રાપ્ત થાય છે તે અવશ્ય માક્ષે જ જાય છે.

કેવળી ભગવાને કહ્યું-હે ખાળા! તારે તો શું દુ:ખ છે? નરક અને તિર્યચગતિમાં જીવાને અનેક પ્રકારનાં દુ:સહ્ય દુ:ખા ભાગવવાં પડે છે. એમ કહી નરક અને તિર્યચગતિનાં દુ:ખાનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી સમજાવ્યું. તે સાંભળી નિર્નામિકાને વૈરાગ્ય થયા અને મુનીશ્વર પાસે સમ્યકૃત્વ અને ગૃહસ્થનાં ખાર વ્રતા અંગીકાર કરી તેનું પાલન કરવા લાગી.

તે ઉંમરલાયક થઇ છતાં તેણીને કાેઇ પરણતું નથી એટલે વિશેષ વૈરાગ્ય પામી હાલમાં તેણીએ યુગંધર મુનિ પાસે અનશન વ્રત અ'ગીકાર કર્યું છે, તાે હે લલિતાંગ દેવ! તમે ત્યાં જાઓ, તેને તમારું દિવ્યરૂપ દેખાહા, જેથી તમારામાં આસકત થયેલી તે તમારી સ્ત્રી થાય. લલિતાંગ દેવે મિત્ર–દેવના કથન પ્રમાણે કર્યું. નાગશ્રી પણ તેના ઉપર રાગવાળી થવાથી મૃત્યુ પામીને સ્વયંપ્રમા તરીકે ઉત્પન્ન થઇ. પછી ઘણા કાળ સુધી તે બન્નેએ દિવ્યસુખા લાગવ્યાં.

#### अव ६ हो : वलकं घ राज

આયુષ્ય પૂર્ણ કરી લલિતાંગ દેવનાે જીવ પૂર્વ મહાવિદેહની પુષ્કલાવતી વિજયમાં લાેહાર્ગલ નગરનાં સુવર્ણજં ઘ રાજાની રાણી લક્ષ્મીવતીનાે વજજં ઘ નામનાે પુત્ર થયાે.

સ્વયં પ્રભાદેવી પણ કાળ કરી તે જ વિજયમાં પુંડરીગિણી નગરીમાં વજસેન ચક્રવર્તીની ગુણવર્તી નામની રાણીની શ્રીમતી નામે પુત્રી થઇ. કાળક્રમે તે શુવાવસ્થા પામી.

એક વખત શ્રીમતી પોતાના મહેલ ઉપર ચઢીને ચારે ળાજુ સૃષ્ટિ—સૌન્દર્ય જોવામાં મશ્ગૂલ હતી. તે વખતે નજીકના મનારમ નામના ઉદ્યાનમાં કાઇ મુનિને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં કેવળજ્ઞાનના મહાત્સવ કરવા જતા દેવાને જોઇને તે વિચારવા લાગી: અહા! આવું રૂપ મે કયાંક જોયું છે. કયાં જોયું છે? તે વિચારમાં તન્મય થઇ જતાં તેને ફજાતિસ્મરણ જ્ઞાન (પૂર્વ ભવનું સ્મરણ) થયું. તેના પ્રભાવથી તેણીએ જાણ્યું કે–હું સ્વયંપ્રભા નામની દેવી હતી. લિલતાંગકુમાર મારા ભતીર હતા. પરણું તો તેમને જ પરણું. આવા તેણીએ નિશ્ચય કર્યા. હમણાં તે કયાં હશે? તેમના મેળાપ થાય તા સારું. એવું વિચારી તેણીએ મોન ધારણ કર્યું. માતાપિતાએ અનેક ઉપાયો કર્યાં પણ શ્રીમતી બાલતી નથી. જયારે ધાવમાતાએ એકાંતમાં પૂછ્યું, ત્યારે તેણીએ પોતાના પૂર્વ ભવની ખધી વાત જણાવીને પાતાના મનની વાત પણ કહી ખતાવી. ચતુર ધાવમાતા શ્રીમતીના પૂર્વ ભવના વૃત્તાંતને એક ચિત્રપટમાં આળેખી, તે પટ લઇ રાજમાર્ગ ઉપર ઊભી રહી.

તેવામાં વજસેન ચક્રવર્તી ના વર્ષગાંઠ દિવસ આવ્યા તેથી ઘણા રાજાઓ અને રાજકુમારા પુંડરીગિણી નગરીએ આવ્યા. દુર્દીત નામના રાજકુમારે આ ચિત્રપટ જોઇ વિચાર્યું કે શ્રીમતીને મેળવવાના આ અવસર સારા છે. એવું વિચારી જાણે મૂચ્છા આવી હાય તેમ ઢાંગ

ર્ફું જેમ ઘણાં વર્ષો પહેલાં જોયેલ વસ્તુ ફરી જોવામાં આવે ત્યારે ઘણાં વર્ષો પહેલાંના સર્વ પ્રસંગા દષ્ટિ સન્મુખ ખડા થઇ જાય છે, તેમ પૂર્વભવમાં અનુભવેલ કે જોયેલ પદાર્થીને જોતાં તે સવ યાદ આવે છે. વિચારમાં તન્મયતા વધતાં વધતાં ઘણી તન્મયતા વધે ત્યારે આ શાન થાય છે. તે મતિજ્ઞાનના ભેદ છે. આ કાળમાં પણ ઘણાને જાતિરમરણ જ્ઞાન થયાના દાખલા જાણવા મળે છે.

કરી પૃથ્વી પર પડી ગયાે અને થાેડી વારે જાણે ભાનમાં આવ્યાે હાેય તેમ ઉઠ્યો. લાેકાેએ તેને મૂચ્છાતું કારણ પૂછ્યું ત્યારે કહ્યું કે–આ ચિત્ર મારા પૂર્વભવતું છે. હું લલિતાંગ દેવ છું. આ મારી સ્વયંપ્રભા દેવી છે.

ત્યારે ધાવમાતાએ પૃછ્યું: ધાતકીખંડ અને નંદીગ્રામ કયાં આવ્યાં ? તે અતાવા. આ મુનિ કેા છું ? તે કહા. ત્યારે દુર્દા તે સ્થાન અને નામ ખાટાં જણાવ્યા, તેથી ધાવમાતાએ હાસ્ય-પૂર્વ કહ્યું: ખરાખર છે. હે લલિતાંગ! તમારી સ્વયંપ્રભા હમણાં નદીગ્રામમાં કર્મના દાષથી ખિચારી પાંગળી થઇને અવતરી છે. તમારા વિયાગથી તે ઝૂરે છે, માટે હે કુમાર! મારી સાથે ચાલા અને તે દુ:ખિયારીને આવાસન આપા. તે સાંભળી દુર્દા તના મિત્રા હસવા લાગ્યા, જેથી શરમાઇને તે પણ ત્યાંથી ચાલતા થયા.

થાડી વારે લાેહાર્ગલપુરના રાજકુમાર વજાજંઘ ત્યાં આવ્યા. ચિત્ર જેતાં જ મૂચ્છાં પામ્યા. ચેતના આવતાં ઉદ્યો ત્યારે ધાવમાતાએ પૂછ્યું એટલે વજાજંઘ કહ્યું કે—આ મારા પૂર્વભવનું ચિત્ર છે. આ ઇશાન દેવલાેક છે, તેમાં આ શ્રીપ્રભ વિમાન છે. હું લલિતાંગકુમાર દેવ છું અને આ મારી સ્વયંપ્રભા દેવી છે. વિગેરે સર્વ વૃત્તાંત સત્ય રીતે કહી અતાવ્યું.

ધાવમાતાએ અધી વિગત શ્રીમતીને કહી અને શ્રીમતીએ ધાવમાતા દ્વારા પાતાના પિતાને વિન'તિ કરાવી. વજસેન ચક્રી ખુશી થયા. અને વજજંઘ કુમારને સન્માનપૂર્વ કે બાલાવી ઘણા મહાત્સવથી શ્રીમતીને તેમની સાથે પરણાવી.

થાડાક વખત ખાદ વજસેન ચક્કવર્તીની રજા લઇ વજજંઘ કુમાર શ્રીમતી સાથે પાતાના નગરે ગયા. સુવર્ણજંઘ રાજાએ વજજંઘકુમારને રાજ્ય સાંપી પાતે દીક્ષા લીધી.

આ ખાજી વજસેન ચક્કવર્તીએ પણ પાતાના પુષ્કરપાળ નામના પુત્રને રાજ્ય આપી દીક્ષા લીધી અને તેઓ તીર્થ કર તરીકે પૃથ્વીપીઠ પર વિચરવા લાગ્યા.

શ્રીમતીની સાથે સુખ ભાગવતાં વજજં ઘે ઘણા કાળ પસાર કર્યા. તેઓને એક પુત્ર થયેા. પુષ્કરપાળથી સીમાડાના રાજાએા વિરુદ્ધ થઇ ગયા તેથી તેણે વજજં ઘની મદદ માગી.

વજજ દે ત્યાં જઇ તેઓને જીતી લીધા ખાદ પાતાના નગર તરફ પાછા ફરતાં માર્ગમાં સાગરસેન અને મુનિસેન નામના મુનિઓનો મેળાપ થયા. લક્તિપૂર્વક તે ખન્ને મુનિઓને વંદન કરી આહારપાણી વહારાવ્યાં અને સ્વયં વિચારવા લાગ્યા કે—આ મુનિઓ ધન્ય છે. હું પણ મારા પુત્રને રાજ્ય આપી પિતાની જેમ વ્રત લઇશ. આ પ્રમાણે વિચારણા કરી પાતાના નગરમાં આવ્યા. "સવારમાં પુત્રને રાજ્ય સાંપીને વ્રત લઇશ." એવા વિચારમાં રાજારાણી ખન્ને સૂઇ ગયાં.

શુભ સંકલ્પ કરીને વજજંઘ અને શ્રીમતી પાતાના શયનખંડમાં સુખપૂર્વ કિનદ્રા લઈ રહ્યા છે, અને બીજી બાજા રાજ્યલાભી પુત્રે, રાજા-રાણીને મૃત્યુ પમાડીને રાજ્ય હસ્તગત કરવાના પ્રપંચ રવ્યા છે. તેણે શયનખંડમાં ઝેરી ધૂમાઢા પ્રગટાવ્યા અને તેને પરિણામે બન્ને રાજા રાણી મૃત્યુ પામ્યા.

#### સાતમા ભવ: યુગિલક: આઠમા ભવ: સૌધર્મ દેવ

દીક્ષા લેવાની શુભ ભાવનાના પ્રભાવથી મૃત્યુ પામી તે દંપતી ઉત્તરકુરુક્ષેત્રમાં યુગલિક તરીકે જન્મ્યાં. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સોધર્મ દેવલાકમાં મિત્રદેવ થયા. ઘણા કાળ સુધી દેવ સંબ'ધી સુખ ભાગવી આયુષ્ય પૂર્ણ થયે ચ્યવ્યા.

#### ૯ માે ભવ: છવાનંદ વૈદ્ય

વજજં ઘના જીવ મહાવિદેહ ક્ષેત્રના ક્ષિતિપ્રતિષ્ઠિત નગરમાં સુવિધિ વૈદ્યને ત્યાં જીવાનં દ નામે પુત્ર થયા. તે વખતે તે જ નગરમાં ખીજા ચાર જણને ઘેર પુત્રોના જન્મ થયા.

ઇશાનચંદ્ર રાજાને કનકવતી રાણીથી મહીધર નામે પુત્ર થયો. સુનાસીર પ્રધાનને લક્ષ્મીવતી સ્ત્રીથી સુખુદ્ધિ નામે પુત્ર થયો. સાગરદત્ત સાર્થવાહને અભયમતી સ્ત્રીથી પૂર્ણું ભદ્ર નામે પુત્ર થયે৷ તથા ધનશ્રેષ્ઠીને શીલવતી સ્ત્રીથી ગુણાકર નામે પુત્ર થયે৷. અને શ્રીમતીના જીવ તે જ નગરમાં ઇશ્વરદત્ત શેઠને ત્યાં કેશવ નામે પુત્ર થયે৷.

આ છએ જણને પરસ્પર મિત્રતા થઇ. સાથે હરતાંક્રતાં અને આનંદપ્રમાદ કરતાં સુખપૂર્વક તેઓ કાળ નિર્ગમન કરવા લાગ્યા. જીવાનંદ પાતાની વારસાગત વૈદ્યવિદ્યામાં પારંગત થયા. તે અનેક પ્રકારનાં ઔષધા બનાવતા તથા ચાક્કસ નિદાન કરી અસાધ્ય રાગાને પણ મટાડી શકતા.

એક વખત પાંચે મિત્રો વૈદ્યપુત્ર જીવાનં દને ત્યાં બેઠા હતા તે વખતે તપસ્વી પણ કોઠ રાગવાળા ગુણાકર નામના મુનિરાજ આહાર વહારવા આવી ચઢ્યા. તેઓ શ્રીના જવા પછી રાજકુમાર મહીધરે હાસ્યપૂર્વક જીવાનં દને કહ્યું કે–તું ઓવધાનું સુંદર જ્ઞાન ધરાવે છે, રાગાનું નિદાન કરવામાં અને ઉપચાર કરવામાં કુશળ છે, છતાં આવા તપસ્વી મુનિની દવા કેમ કરતા નથી? જગતમાં કહેવાય છે કે "વૈદ્યો લાભીયા અને દયાભાવરહિત હાય છે." તે સત્ય જણાય છે, પરંતુ વિવેકી માણસાએ આવા સંતાની સેવા કરવાના શુભ અવસર જવા દેવા ન જોઇએ.

જીવાન દે કહ્યું-મિત્ર! તમે અવસરને ચાગ્ય ઢીક કહ્યું છે, પણ મારું કહેવું સાંભળા. આ રાગ મટાડવા ૧ લક્ષપાક તેલ ૨ રત્નકંળળ અને ૩ ગાશીર્ષ ચંદન એ ત્રણ વસ્તુએ! જોઈએ. તેમાં લક્ષપાક તેલ મારી પાસે છે. બીજી બે ચીજો મારી પાસે નથી. તમે લાવી આપા તા હું મુનિરાજના રાગની ચિકિત્સા કરું.

આ સાંભળી પાંચે મિત્રા તે ચીજો લેવા ગામમાં એક વૃદ્ધ વિશુકની દુકાને ગયા. વિશુકે દરેક ચીજની લાખ લાખ રૂપીયા કિંમત માગી. બધા મિત્રા તે રકમ આપવા તૈયાર થયા, એટલે આશ્ચર્ય પામી વિશુકે તેઓને પૂછ્યું: ભાઇએ!! તમે આ વસ્તુઓને શું ઉપયોગમાં લેશા? બધા મિત્રાએ પાતાના હુદયના વિચાર જણાવ્યા.

નાની ઉમરના છતાં વિવેકથી વૃદ્ધ સમાન તેઓને કાંઇ પણ કિંમત લીધા વિના વિણક વેપારીએ બન્ને વસ્તુ આપી અને મુનિસેવામાં મારી આ ચીજો ખપ લાગશે તેથી હું મારા આત્માને ધન્ય માનું છું, એમ પણ કહ્યું. પછી કાલક્રમે તે વેપારીએ પણ દીક્ષા લઇ માેક્ષ મેળવ્યું. ત્યારપછી છએ મિત્રો ખધાં સાધના લઇ મુનિરાજ પાસે આવ્યા. તેમની રજા મેળવીને તેમના શરીરે લક્ષપાક તેલ ચાંત્યું. તેલની ઉષ્ણતાથી મુનિ એલાન ખની ગયા અને રાગનાં જંતુઓ ખહાર નીકળ્યા. પછી શરીર ઉપર રત્નકં ખળ ઓહાડી દીધી. રત્નકં ખળ શીતળ હોવાથી તે જંતુઓ તેમાં આવી ગયા. તે સર્વ જવાને મરેલી ગાયના શરીર પર ખંખેરી નાખ્યા. આ પ્રમાણે બે વખત કર્યું જેથી રાગના સર્વ જંતુઓ ખહાર નીકળી ગયા. પછી મુનિરાજના શરીરે ગાંશીર્ષ ચંદનના લેપ કર્યો. તેથી મુનિ રાગરહિત થયા અને બીજે સ્થળે વિહાર કરી ગયા.

ઉપચાર કરતાં વધેલ વસ્તુઓ અને રત્નકંળળને વેચીને તેમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ ધનવહે ઇએ મિત્રોએ એક લવ્ય જિનમંદિર બંધાવ્યું તથા બીજું ધન સન્માર્ગે વાપર્યું. ઘણા સમય સુધી ધર્મારાધન કરી છેવેટે વૈરાગ્યવાસિત થઇ દીક્ષા લીધી. દેાષરહિત–શુદ્ધ રીતે દીક્ષાનું પાલન કરી આયુષ્ય પૂર્ણ કરી †બારમા દેવલાકમાં ∔સામાનિક દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

#### ભવ ૧૦ મા : અચ્યુતદેવ

આવીસ સાગરાયમ સુધી દેવલાકનાં દિવ્ય સુખાને ભાગવી અંતે કેશવ (નિર્નામિકાના જીવ)ના જીવ સિવાયના પાંચે મિત્રો પૂર્વમહાવિદેહની પુષ્કલાવતી વિજયમાં પુંડરીગિણી નગરીમાં વજસેન રાજવીના પુત્રો થયા.

#### ભવ ૧૧ મા : વજનાભ

જીવાનં દના જિવ ચોદ મહાસ્વપ્નાથી સૂચિત વજનામ નામે પહેલા પુત્ર થયા. રાજ-પુત્રના જીવ બાહુ નામે બીજો પુત્ર થયા. પ્રધાન પુત્રના જીવ સુબાહુ નામે ત્રીજો પુત્ર થયા. શ્રેષ્ઠીપુત્ર ગુણાકરના જીવ પીઠ નામે ચાથા પુત્ર થયા તથા સાર્થવાહપુત્ર પૂર્ણમદ્રના જીવ મહાપીઠ નામે પાંચમા પુત્ર થયા.

કેશવના જીવ એક રાજાના સુયશા નામે પુત્ર થયા. પૂર્વ ભવના સ્નેહને લીધે બાળપણાથી સુયશા વજનાલ પ્રત્યે અત્યંત સ્નેહ ધારણ કરવા લાગ્યા. પાંચે રાજકુમારાએ અને સુયશાએ સુવાવસ્થામાં પ્રવેશ કર્યો એવામાં લાકાંતિક દેવતાએ આવીને વજસેન રાજાને વિનંતી કરી " & લગવંત! ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવા." વજસેન રાજા વજનાલને રાજ્ય સાંપી, પાતે સાંવત્સરિક દાન આપી, દીક્ષા લઇ, પૃથ્વી પર વિહાર કરવા લાગ્યા.

વજનાલે પાતાના લાઇએાને : જુદા જુદા દેશનાં રાજ્યા આપ્યાં અને સુયશા તેમના સારથી થયા.

<sup>†</sup> દેવા ચાર પ્રકારના છે. ૧ ભુવનપતિ, ૨ વ્યંતર, ૩ જ્યાતિષી, ૪ વૈમાનિક. સૌમાં વૈમાનિક દેવા ઉચ્ચ કાટિના ગણાય. તે વૈમાનિક દેવા ખે જાતના છે. પહેલાથી ભારમા દેવલાક સુધીના દેવાને કલ્પાપત્ર દેવા કહેવાય. કલ્પાપત્ર-રાજા, પ્રધાન અથવા નાના માટાની જ્યાં મર્યાદા હાય તે. કલ્પાત્તિન સૌ સરખા. જ્યાં નાના માટાની કે રાજા પ્રજાની મર્યાદા ન હાય તે નવ શ્રેવેયક અને અનુત્તરવાસી દેવા.

<sup>+</sup> ઇંદ્રની સરખી ઋદિવાળા.

# ધાલી કર્મ ના ક્ષય થવાથી વજસેન લીર્થ કરને કૈવળજ્ઞાન થયું. તે જ વખતે વજ નામની આયુધશાળામાં ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થયું તથા ખીજાં પણ તેર રતના પ્રાપ્ત થયાં. આ ચૌદ રતનાથી સમગ્ર પુષ્કલાવલી વિજય જીલી વજનામ ચક્રવર્લી થયા.

વિહાર કરતાં વજસેન તીર્થ કર પુંડરીગિણી નગરીમાં પધાર્યો. દેવાએ સમવસરણુની રચના કરી. પાંચ ભાઇએા અને સુયશા સહિત વજનાભ ચક્રવર્તી ભગવંતને વંદન કરવા ગયા. વંદન કરીને ધર્મ દેશના સાંભળી તેથી તેઓનું મન વૈરાગ્યથી વાસિત થયું અને છએ જણાએ તેમની પાસે દીક્ષા લીધી.

વજનાલ ચક્રીએ દીક્ષા લઇ દ્વાદશાંગીના અભ્યાસ કર્યો. તપ અને ત્યાગના પ્રભાવથી જગતને આશ્ચર્ય પમાંડે તેવી ×િસદ્ધિઓ અને §લબ્ધિઓ તેમને પ્રાપ્ત થઇ. આવી અદ્ભૂત સિદ્ધિઓ અને લબ્ધિઓ (શક્તિઓ) પ્રાપ્ત થયા છતાં અપ્રમત્તપણે "સવિ જીવ કરું શાસન-

× ૧ અિણમા-સાયનાં નાકામાં પણ પ્રવેશ કરવાની શક્તિ ૨ મહિમા-મેરુપર્વત ઢીંચલુ મુધી આવે તેવું માટું શરીર કરવાની શક્તિ. ૩ ગરિમા-ઇંદ્રાદિ દેવો પણ સહન ન કરી શકે તેવું ભારે વજનદાર શરીર કરવાની શક્તિ. ૪ લિધમા-પવનથી પણ પાતાના શરીરને હલકું કરવાની શક્તિ. ૫ પ્રાસિ-જમીન પર રહીને મેરુના અપ્રભાગને કે પ્રહાદિકને અડકી શકે તેવી શક્તિ. ૬ પ્રાકામ્ય-જેમ જમીન પર ચાલી શકે તેમ જળ પર ચાલી શકે અથવા જલમાં ડુબકી મારી શકે તેમ જમીનમાં પણ ડુબકી મારી શકે, ૭ ઇશિત્વ-ઇંદ્ર અને ચક્રવર્તીની ઋદિ વિસ્તારવાની શક્તિ. ૮ વશિત્વ-કૂર પશુએ અને અન્ય જ તુઓ (જીવોને) વશ કરવાની શક્તિ.

#### આ આઠ મહાન સિદ્ધિઓ કહેવાય છે.

ડું આદિ, મધ્ય કે અંત કાઇ એક પદ સાંભળવાથી આખા શ્રંથના બાંધ થાય તે પદાનુસારિણી લિબ્ધિ. જેમના પાત્રમાં પડેલું થાંહું અન્ન પણ દાન કરવાથી ખૂટે નહિ તે અક્ષિણ મહાનસી લિબ્ધિ— બ્રા ગૌતમરવામીએ ૧૫૦૦ તાપસોને પારણું કરાવ્યું તેમ. કાઇ પણ ઇંદ્રિયવડે બીજી ઇંદ્રિયાના વિષયને પણ જણી શકે જેમકે સર્વ ઇંદ્રિયાવડે સાંભળા શકે તે સંભિન્નશ્રોતલિબ્ધ. જેથા એક પગલે રૂચક દ્રીપે (તેરમા દ્રીપે) જઇ શકે. પાછા વળતાં બીજે પગલે નંદનવનમાં અને ત્રીજે પગલે જ્યાં હતા યાં આવી શકે તે જંઘાચારણ લિબ્ધ; જેથી એક પગલે માનુષાત્તર પર્વત, બીજે પગલે નંદી ધર દ્રીપે જાય અને તે રીતે પાછા આવી શકે તે વિદ્યાચારણ લિબ્ધ. જેમના શ્લેષ્મના લેશમાત્ર ચાપડવાથી કાઢ જેવા રાગા પણ નાશ પામે અને સુવર્ણ જેવું શરીર થાય તે ખેલો થિ લિબ્ધ. જેમના કાન, તેત્ર અને અંગના મેલ રાગીના રાગને હણનાર તથા કરતૂરી જેવા સુગંધવાળા હાય તે જલો થિ લિબ્ધ. જેમના શરીરને રપર્શંલું જળ, તથા સ્પર્શલો વાયુ પણ ઝેરના દાષને–રાગાની પીડાને દૂર કરે તેમજ જેમના નખ, દાંત વગેરે ઓષધનું કાર્ય કરે તે સવો પાય લિધાલિબા. વિગેરે લણી લિબ્ધએ છે.

<sup>\*</sup> ત્રાનાવરણીય, દર્શનાવરણી, મેાહનીય અને અંતરાય એ ચાર ધાલીકર્મ કહેવાય છે. આત્માના મુખ્ય ગુણ ( અનંતત્રાન, અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર અને અનંતવીર્ય )ના ધાલ(નાશ) કરનારા હાેવાથી તે ધાલી કર્મો કહેવાય છે.

રસી " એ લાવનાવાળા વજનાલ મુનિએ ‡વીશ સ્થાનક તપની આરાધના કરી. એ વીશમાંના એક પદની આરાધના કરનાર પણ તીર્થ કરનામકર્મને આંધે છે. આ મુનીશ્વરે તેા વીશે સ્થાનકની ભાવપૂર્વક આરાધના કરી તીર્થ કરનામકર્મ નિકાચિતપણે આંધ્યું.

ખીજા પાંચ મુનિએા પણ અગ્યાર અંગ લણ્યા. તેમાંના ખાહુ મુનિ પાંચસેં સાધુએાને હંમેશાં આહારપાણી લાવી આપીને લક્તિ કરતા, તેથી \*ચક્રવર્તી પદ અપાવનાર કર્મ ઉપાર્જન કર્યું:

સુખાહુ મુનિ બધા તપસ્વી સાધુઓની વિશ્રામણા (હાથ, પગ, માથું વિગેરે દબાવવારૂપ ભક્તિ) કરતા તેથી બાહુ(હાથ)નું અપૂર્વ બળ મળે તેવું કર્મ તેમણે ઉપાર્જન કર્યું.

એકદા વજસેન તીર્થ કરે બાહુ અને સુળાહુ મુનિની પ્રશંસા કરી કહ્યું કે–સાધુએાની વૈયાવચ્ચ અને વિશ્રામણા કરનાર બાહુ અને સુળાહુ ધન્યવાદને પાત્ર છે, જેઓ અનેક તપસ્વી અને ત્યાગીઓને મદદરૂપ થઇ પડે છે.

હં'મેશાં જ્ઞાનધ્યાનમાં રક્ત રહેનાર પીઠ અને મહાપીઠને આ સાંભળી ઇર્ષ્યા થઇ અને વિચારવા લાગ્યા કે–જગતમાં સોને કામ વહાલું લાગે છે. આપણે ભણવાગણવામાં મશગૂલ હાવાથી કાેઇને ઉપકાર કરી શકતા નથી. મનમાં પ્રગટેલા આ ઇર્ષ્યાવની આલાેચના ન કરવાથી તે બંનેએ સ્ત્રીવેદના બંધ કર્યો.

#### ખારમા ભવ : સર્વાર્થસિન્દિ વિમાને દેવ

આ છ**એ મુનિવરાે ઘ**ણા સમય સુધી નિર્મળ ચારિત્રને પાળી, અંતે અનશન કરી, આયુષ્ય ક્ષયે સર્વાર્થસિંહ નામના પાંચમા અનુત્તર વિમાનમાં દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા.

<sup>‡</sup> ૧ અરિહતપદ. ૨ સિહ્લપદ. ૩ પ્રવચનપદ. ૪ આચાર્યપદ. ૫ સ્થવિર્પદ. ૧ ઉપાધ્યાયપદ. ૭ સાધુ પદ. ૮ ગ્રાનપદ. ૯ દર્શનપદ. ૧૦ વિનયપદ. ૧૧ ચારિત્રપદ. ૧૨ ધ્યદ્મચર્યપદ. ૧૩ સમાધિપદ. ૧૪ તપપદ. ૧૫ દાનપદ. ૧૧ વૈયાવચ્ચપદ. ૧૭ સંયમપદ. ૧૮ અભિનવ ગ્રાનપદ ૧૯ શ્રુતપદ ૨૦ તીર્થપદ. આ વીશમાંથી એક પદનું આરાધન પણ તીર્થકરનામકર્મના બધનું કારણ છે.

<sup>\*</sup> સર્વ રાજાઓના શિરામિશ, જેના તાળામાં ખત્રીસ હજાર માટા રાજાઓ હોય. નવનિધાન અને ચૌદ રતો જેની પાસે હોય. જેમાં ચક્કરતન સર્વ રતનામાં શ્રેષ્ઠ, વૈરીને જીતનાર છે. ચાસઠ હજાર જેને સ્ત્રીઓ હોય. ૮૪૦૦૦ હાથી. તેટલા જ ઘાડા, તેટલા જ રથ અને ૯૬ કરાડ જેને પાયદળ લશ્કર હાય. ૯૬ કરાડ ગામા અને ૭૨૦૦૦ શ્રેષ્ઠ નગરાના જે શ્વામી હોય. તેમજ ૧૬૦૦૦ યક્ષો જેની સેવામાં હોય તેનું ચક્કવાર્તિપદ મહાન પુન્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે.

#### પ્રકરણ ત્રીજું

#### કાલસ્વરૂપ અને યુગલિક ભાવ

સૃષ્ટિમાં ચૈતન્ય અને જડ આ બે મુખ્ય પદાર્થી છે. આજે જે સંસારચક્ર ગતિમાન થઇ રહ્યું છે, તે સર્વ ચૈતન્ય અને જડ વસ્તુનુા પર્યાયરૂપ છે.

કાળના પરિવર્તન સમયે કાેઇ વખત ઉન્નતિના તાે કાેઇ સમયે અવનતિના આવ્યા કરે છે. જેના ભેદા બે પ્રકારના છે. (૧) ઉત્સપિષ્ણી (૨) અવસપિષ્ણી. આ અંને ભેદાને એકત્રિત કરતાં એક કાળચક્ર થાય છે. આવાં અનંતા કાળચક્રો ભૂતકાળમાં વ્યતીત થઇ ગયાં અને ભવિષ્ય કાળમાં થવાના છે. આ પ્રમાણેના કાળચક્રના પરિભ્રમણયાેગે કાળના આદિ કે અંત સમજવા અશક્ય છે.

ઉત્સિપિ ણી કાળમાં વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, સંહનન, સંસ્થાન, જીવાનું આયુષ્ય અને શરીર (દેહમાન) આદિ સર્વ પદાર્થીની ક્રમશ: ઉન્નતિ–વૃદ્ધિ થયા કરે છે.

અવસર્પિણી કાળમાં પૂર્વેક્તિ સર્વ વસ્તુઓની ક્રમશ: અવનતિ (ઘટાડાે) થયા કરે છે. આ પ્રમાણે ઉન્નતિ અને અવનતિના ચકાવા રૂપે સૃષ્ટિનું પરિભ્રમણ થયા કરે છે.

વેદાંતિક-સનાતન ધર્મમાં સત્યુગ, દ્વાપરયુગ, ત્રેતાયુગ અને કલિયુગનાં નામ સંગાધીને કાળનું પરિવર્તન માન્યું છે. તેજ પ્રમાણે જૈન ધર્મમાં પણ ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીના છ છ આરાઓદ્વારા કાળનું પરિવર્તન મનાયું છે.

#### આરાતું સ્વરૂપ

ઉત્સિપિં શ્રી કાળના છ વિભાગ-(૧) દુ:ષમાદુ:ષમ (૨) દુ:ષમ (૩) દુ:ષમાસુષમ (૪) સુષમાદુષમ (૫) સુષમ (६) સુષમાસુષમ પરિભ્રમણ કાળના સ્વાભાવિક ગુણ છે. દુ:ખની ચરમ સીમા સુધી પહેંચીને પરિભ્રમણના ક્રમમાં પલટા લઇ સુખની ચરમ સીમાએ પણ પહેંચી જાય છે. ત્યારબાદ કરીથી તે પાતાની મૂળ ચક્રગતિએ આવી ઉપસ્થિત થાય છે.

અવસર્પિ છી કાળના છ વિભાગ-(૧) સુષમાસુષમ (૨) સુષમ. (૩) સુષમાદુષમ. (૪) દુ:ષમાસુષમ. (૫) દુ:ષમ. (६) દુ:ષમાદુ:ષમ.

અર્થાત્ ઉત્સિપિ ણીકાળ પૂરા થાય ખાદ અવસર્પિ ણીકાલ શરૂ થાય છે અને પછી ક્રી ઉત્સિપિ ણીકાળ શરૂ થાય છે. એમ ઉત્સિપિ ણી અને અવસર્પિ ણી કાળ બે સાથે મળી એક કાળ- ચક (ખાર આરા દ્વારા) થાય છે.

આપણે અવસપિંણી કાળના પાંચમા આરામાં જીવન જીવી રહ્યા છીએ.

(૧) સુષમાસુષમ નામે પહેલા આરા ચાર કોડાકોડ સાગરાપમના પ્રમાણવાળા હાય છે. તે કાળે ભૂમિની સુંદરતા અને રસાળતા હાય છે. મનાવાંછિત ફળ દેનારા દશ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષા જીવનની સર્વ જરૂરિયાતા પૂર્ણ કરે છે. તે કાળે મનુષ્યા સુંદર સ્વરૂપવાન, વિનયશાળી, સરલ સ્વભાવી, ભદ્રિકપરિણામી, શાંતચિત્ત, કષાયરહિત, મમત્વરહિત, પદચારી, ત્રણ ગાઉના પ્રમાણવાળા (શરીરે) ઊંચા, ત્રણ પલ્યાપમ આયુષ્યના ધારણ કરવાવાળા અને દૈવી સુખ-વૈભવ ભાગવનારા હાય છે. તેઓને અસિ, મસિ અને કૃષિના કર્મરહિત દરેક પ્રકારનું સુખ અને વૈભવની પ્રાપ્તિ ઇચ્છા પ્રમાણે તાત્કાલિક પ્રાપ્ત થતી હતી.

આ કાળમાં સ્ત્રી-પુરુષરૂપ યુગલ દંપતી જીવનના અમુક દિવસો ખાકી રહે ત્યારે એક યુગલના જનમ આપે છે. (જેમાં એક બાળક અને બીજી બાળકા હાય છે) માતાપિતા તેની પ્રતિપાલના ૪૮ દિવસ સુધી કરે છે. પછી માતાપિતારૂપ યુગલ છીંક અને બગાસું આવવાથી મૃત્યુ પામે છે. (બીજો કાઇ રાગ તેમને થતા નથી) યુગલ મરીને સ્વગ માં જાય છે. પાછળ રહેલ યુગલ યુવાવસ્થાએ પહેાંચતાં દંપતી તરીકે સંસાર ભાગવતાં. તે કાળે ભાઇ બહેન તરીકેની સંજ્ઞા ન હાવાથી આ યુગલ નિર્દોષ ગણાતું.

સિંહ, વાઘ આદિ વનચર પશુએા પણ ભદ્રિક, વૈરભાવરહિત, શાંત મનાંભાવવાળા હતા. કાળના પરિવર્તન સાથે તેમના વર્ણુ, ગંધ, રસ, સ્પર્શે, સંહનન, સંસ્થાન, દેહમાન, આયુષ્યાદિ સર્વમાં ન્યૂનતા થતી ગઇ. આ સર્વે અવસર્પિણી કાળના પ્રભાવરૂપ સમજવું.

- (૨) સુષમા નામે બીજા આરાતું પ્રમાણ ત્રણ કોડાકોડ સાગરાપમ હાય છે. આ કાળમાં યુગલ મતુષ્યાતું દેહમાન બે ગાઉ અને આયુષ્ય બે પલ્યાપમતું હાય છે. કાળના પ્રભાવે દરેક રીતે દરેક વસ્તુમાં ન્યૂનતા થતી રહે છે.
- (૩) દુ:ષમસુષમા નામે ત્રીજો આરા બે કોડાકોડ સાગરાપમના હાય છે. યુગલમનુષ્યાનું દેહમાન (શરીરની ઊંચાઇ) એક ગાઉ અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ઘટીને એક પલ્યાપમ જેટલું હાય છે. આવી રીતે આયુષ્ય, દેહમાન વિગેરમાં કાળપ્રભાવે હાનિ થતી રહે છે.

ત્રણ વિભાગમાંથી ( આરામાંથી ) પહેલા એ વિભાગ સુધી તેા યુગલધર્મ ખરાળર ક્રમ પ્રમાણે ચાલતા રહ્યો પરંતુ ત્રીજા આરામાં કાળના પ્રભાવે કલ્પવૃક્ષા મનવાંછિત આપવામાં સંકુચિત થયાં, પરિણામે મમત્વભાવની વૃદ્ધિ થઇ. મમત્વ હાેય ત્યાં કલેશ હાેય જ. તેથી તેઓના જીવનવ્યવહાર કલેશમય ખનવા લાગ્યાે. અને તે એવી સ્થિતિએ જઇ પહોંચ્યાે કે– તેઓને રક્ષણ અને માર્ગદર્શન માટે એક સત્તાધારી યુગલિકની જરૂરીયાત જણાઇ.

એવામાં કુદરતી સાનુકૂળતાલયાં સંજોગામાં એક અનુપમ સૌંદર્પશાળી યુગલિક મનુષ્ય હાથી પર સુવ્યવસ્થાપૂર્વક અંખાડીમાં એસી ભૂમિ ઉપર પરિભ્રમણ કરી રહ્યો હતા. તેને જોતાં જ દુ:ખી થતા યુગલિકાને લાગ્યું કે–આ મનુષ્ય જરૂર સર્વધી માટા, જ્ઞાની ને મહાન છે. કારણ આ પહેલાં કાઇ પણ યુગલિક મનુષ્યને હાથી પર સ્વારી કરેલ તેઓએ દેખેલ નહી.

સવે યુગલિકા એકત્રિત થયા અને આ હસ્તિસ્વાર યુગલિકને પાતાના પ્રથમ કુલકર તરીકે સ્વીકાર્યો. તેનું નામ 'વિમલવાહન' રાખ્યું, કારણ તેના વાહન–હસ્તીના રંગ વિમલ એટલે સકેદ હતા.

આ વિમલવાહન કુલકરે, જો કાે યુગલિક પાતાની મર્યાદાનું ઉલ્લાંઘન કરે તાે તેના માટે "હકાર" (હા! તેં આવું કર્યું ?) દંડની રાજનીતિ ઘડી હતો. ન્યાય ચૂકવવામાં આ

રાજનીતિના ઉપયાગ કરવામાં આવતા. માનવ સમુદાયમાં ગુન્હા કરનારને દાેષિત ઠરાવી "હકાર"ના દંડ કરતા, જેથી યુગલિક લિજ્જિત થર્મ જતા અને આજીવન ક્ર્રીથી કાેઇ પણ પ્રકારનું અનુચિત કાર્ય ન કરતાે.

આ પ્રમાણે "હકાર " રાજનીતિ કેટલાય કાળ સુધી ચાલી. વિમળવાહન કુળકરની ચંદ્રયશા નામની ભાર્યાથી ચક્ષુષ્માન નામે પુત્ર થયેા. તે પણ પાતાના પિતાના સ્થાને કુળકર થયા. તેની રાજનીતિના માર્ગ પણ 'હકાર' નીતિ અનુસાર જ હતા.

તેમના સમયમાં કલ્પવૃક્ષોનું પ્રમાણુ ઘણું જ એાછું કૃળદાયી થયેલ હાવાથી યુગલિકામાં મમત્વભાવ પેદા થયા. મમત્વના કારણે તેમનામાં કલેશનું વાતાવરણ જામવા લાગ્યું, જેથી 'હકાર' નીતિનું ઉલ્લંઘન થવા લાગ્યું. તેમના માટે " મકાર નીતિ " (ક્રરીથી આવું ન કરીશ) ઘડાઇ, જેનાથી યુગલિકા લિજ્જિત થઇ દાષરહિત બનવા લાગ્યા. કેટલાએક કાળ સુધી આ રાજનીતિના માર્ગ પ્રચલિત રહ્યો. ચક્ષુષ્માનને ચંદ્રકાંતા પત્નીથી યશસ્વી અને સુરૂપાનું યુગલ જન્મ્યું.

આ યશસ્વી કુળકરની સુરૂપા ભાર્યાથી અભિચંદ્ર નામના પુત્ર થયા. તેઓ પણ પાતાના પિતાની માફક કુશળતાથી સુગલિકાના માર્ગદર્શક રહ્યા. અભિચંદ્રની પ્રતિરૂપા નામની ભાર્યાથી પ્રસેનજિત નામે પુત્રની ઉત્પત્તિ થઇ. તે પણ પાતાના પિતાની માફક સુંદર રીતે ન્યાયાસન દીપાવવા લાગ્યા.

આ કાળે " હકાર " અને "મકાર "ની નીતિમાં કપરા સંજોગોને કારણે તેમને "ધિક્કાર" નીતિના વધારા કરવા પડ્યો, તેથી લિજ્જત-શર્રામેદા થઇ યુગલિકા અઘિત કાર્ય કરતા અટકયા અને કલેશમય વાતાવરણમાં કંઇક અંશે શાંતિ થતી. પ્રસેનજિત કુળકરની ચક્ષુષ્કાંતા નામની ભાર્યાથી મરદેવ નામના પુત્રની ઉત્પત્તિ થઇ. તે પણ પાતાના પિતાને સ્થાને રહી સુંદર કુશળતાથી યુગલિકાને સંભાળી શકયા. આ મરદેવની ભાર્યા શ્રીકાંતાથી નાભિ નામના પુત્રની ઉત્પત્તિ થઇ. તે પણ પાતાના પિતાના પિતાના સથાનને લાયક નીતિજ્ઞ તરીકે કુળકરના પદને દીપાવવા લાગ્યા.

આ કાળે ત્રણ પ્રકારની રાજનીતિ હોવા છતાં કાળના ભયંકર પ્રભાવ યુગલિક મનુષ્યા પર એવી રીતે પ્રસર્યો કે ત્રણે પ્રકારની નીતિનું તેઓ ઉલ્લંઘન કરવા લાગ્યા અને અમર્યાદિત અન્યા. કલ્પવૃક્ષા પ્રભાવરહિત અન્યાં જેથી ભાગાપભાગમાં અત્યંત ન્યૂનતા આવી. કલેશ અને કષાયનું વાતાવરણ ભયંકર પ્રમાણમાં વધી પડ્યું. આ કાળની દુ:ષમ નીતિમાં યુગલિકાનું જીવન પણ દુષ્કર થઈ પડ્યું.

#### પ્રકરણ ચાેથું

#### આદ્ય તીર્થ કર શ્રી ઋપલદેવના પ્રાદુર્ભાવ

રાજા વજાજ ઘના જીવ જે સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાને દેવ થયા હતા, તે તેત્રીસ સાગરાપમનું આયુષ્ય પરિપૂર્ણ કરી આ ભરતભૂમિ પર નાભિ કુળકરની મરુદેવા ભાર્યાની પ્રવિત્ર કૂક્ષિમાં ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રમાં ચંદ્રના યાગ આવતાં અસાડ વદ ૪ ના દિવસે ત્રણ જ્ઞાન (મતિ, શ્રુત ને અવિધિ) સંયુક્ત અવતર્યા. માતાએ વૃષભાદિ શુભ ચૌદ મહાસ્વપ્ના જોયાં.

શુભ સ્વપ્તાને અંગે મરુદેવીને થતાં દરેક પ્રકારનાં શુભ દોહલાઓ નાભિ રાજાએ પૂર્ણ કર્યા. ચૈત્ર વદ આઠમના દિવસે સર્વ શ્રહા ઉચ્ચ સ્થાનકે રહ્યો છતે તેમજ ચંદ્રના ચાત્ર હતાં હતાં હતાં તેમજ ચંદ્રના ચાત્ર હતાં હતાં તેમજ ચંદ્રના ચાત્ર હતાં હતાં હતાં હતાં હતાં સ્થાનિકા સ્થાનિકા કર્મ આદિ કાર્ય કર્યું અને ચાસઠ ઇંદ્રોએ સુમેરુ પર્વત પર પ્રભુના સ્નાત્ર મહાતસવ ભક્તિ તેમજ આદરપૂર્વક ઉજ્વે.

મરુદેવા માતાએ સ્વપ્નમાં પ્રથમ વૃષભને જોયાે તથા ભગવાનનું લંછન પણ વૃષભ હાેવાથી ભગવાનનું નામ " વૃષભકુમાર" યાને "ઋષભદેવ" રાખવામાં આવ્યું.

ઇંદ્ર મહારાજ જયારે પ્રભુના દર્શાને આવ્યા ત્યારે તેમના હાથમાં ઇક્ષુ(શેરડી)ના સાંઠા હતા. આળ પ્રભુએ લાંબા હાથ કરી ઇંદ્ર મહારાજ પાસેથી તેને ગ્રહણ કર્યો, જેના યાેગે ઇંદ્ર મહારાજે પરમાત્માના વંશની ઇક્ષ્વાકુ રાજવંશના નામે સ્થાપના કરી. ઋષભકુમારની સાથે યુગલ તરીકે સુમંગલાના જન્મ થયાે હતાે.

આ કાળે એક નૂતન યુગલ તાડના વૃક્ષ નીચે છાયામાં ક્રીડા કરી રહ્યું હતું તેવામાં કર્મવશાત્ તાડનું એક કળ પુરુષના કામળ સ્થાન પર જોશથી પડ્યું. અને કાળના પ્રભાવથી તે પુરુષના સ્વર્ગવાસ થયા. યુગલિક પૈકી પુરુષ અને સ્ત્રી બંને સાથે જ મૃત્યુને વશ થતાં પણ આ ઘટના દુર્દેવથી બની યુગલિક પુરુષના સાથે જન્મેલ સુનંદા એકલી, અટલવાઇ અને નિરાધાર બની. આ નિરાધાર કન્યાને યુગલિકા નાભરાજાને તેના રક્ષણ માટે સાંપી ગયા.

રાજકુમાર ઋષભદેવ યુવાવસ્થાએ પહેંચા ત્યારે જન-સમુદાયની વિજ્ઞમિથી સુનંદા અને સુમંગલા સાથે તેમનું પાણિગ્રહણ કરવામાં આવ્યું. આ પ્રમાણેનો આ પાણિગ્રહણ વિધિ પ્રથમ હાવાથી લગ્ન વ્યવહાર, વિધિવિધાન, તેને અંગે પુરુષાનું કર્ત વ્ય સ્વયં ઇંદ્ર મહારાજે અને સ્ત્રીઓનું કર્ત વ્ય ઇંદ્રાણીએ જનસમૂહને સમજાવ્યું અને 'લગ્નવિધિ'ની શરૂઆત કરી. લગ્નનું પવિત્ર રહસ્ય સમજાવતાં ઇંદ્ર મહારાજે કહ્યું કે:—"એક માતાની પવિત્ર કૂક્ષીમાંથી જન્મેલ "યુગલ" ના સંખંધ હવે પછી ભાઇ ખહેન રૂપે પવિત્ર મનાશે. જયારે લગ્નાથે—પાણિગ્રહણાથે અન્ય ખાલિકા અને યુવાનના સંખંધ શાસ્ત્રોક્ત ગણાશે. અને તે પતિપત્નીના નામથી સંબાધાશે. " ત્યારપછી યુગલિકાના લગ્નાદિ વ્યવહાર જે ભાઈ ખહેનમાં થતા હતા તે ખંધ પડ્યો.

કાળના પ્રભાવથી ધીમે ધીમે સર્વ કરપ્વૃક્ષા નષ્ટ થવાથી યુગલ મનુષ્યામાં અધિકાધિક કરીશ વધવા લાગ્યો. આજિવિકા માટે પાલન-પાષણનું ક્ષેત્ર સંકુચિત પડવા લાગ્યું. નાભિ કુલકરના સમયમાં પ્રચલિત 'હકાર' 'મકાર' અને 'ધિક્કાર' નીતિના પણ ક્ષુધાતુર યુગલા વારંવાર ભંગ કરવા લાગ્યા, જેથી યુગલિકાએ પાતાના ઉદ્ધારાર્થે જ્ઞાની ઋષભદેવકુમારને રાજ અનાવવાની નાભિકુલકર પાસે જઇ માગણી કરી. નાભિકુલકર કહ્યું-"તમે ઋષભદેવ કુમારને તમારા રાજ અનાવા." યુગલિકા આનંદિત થયા અને ઋષભદેવના રાજ્યાભિષેકની તૈયારીઓ કરવા લાગ્યા. પરમાત્માના રાજ્યાભિષેક સમયે ઇંદ્ર મહારાજ પણ આવ્યા. ઇંદ્ર મહારાજે સાથ પુરાવી રાજ્યાભિષેક વિધિની સમજ આપી અને તીર્થ બૂમિઓનું પવિત્ર જળ લાવવાની આજ્ઞા કરી. જયારે યુગલિકા જળ લેવા ગયા ત્યારે ઇંદ્ર મહારાજે પોતાની શક્તિથી પરમાત્માને યાગ્ય રાજસભા, રાજસિંહાસન, રાજવીને ઉચિત યોગ્ય વસ્ત્રાભૂષણોથી શ્રી ઋષભદેવ કુમારને અલંકૃત કરી સિંહાસનારૂઢ કર્યા.

યુગલ મનુષ્યા જયારે જળપાત્ર ભરી લાગ્યા ત્યારે તેઓએ **સાન દાશ્વર્ય નેયું કે** સિંહાસનારૂઠ ઝાષભકુમાર દિવ્ય વૈભવ, શ્રેષ્ઠ અલંકારા અને ઉત્તમ વસ્ત્રાદિ<mark>થી સુસન્નિજત છે.</mark> ત્યારે તેઓએ વિચાર કરીને સિંહાસનારૂઠ ઝાષભદેવની પાદુકાએાનું લાવેલ જળથી પ્રક્ષાલન કર્યું.

આ પ્રમાણેના વિચારપૂર્વ કના જળાલિષેકથી ઇંદ્ર મહારાજે વિચાર્યું કે–આ યુગલિકામાં હવે ખુદ્ધિસંચાર, વિવેક અને વિનયની ખીલવણી સારી રીતે થઇ રહી છે. એટલે તેઓએ સ્વર્ગ પુરી સદશ ખાર યોજન લાંખી અને નવ યોજન પહાળી એવી "વિનીતા" નામે નગરી પાતાની દિવ્ય શક્તિ દ્વારા ખનાવરાવી અને તેમાં સર્વ યુગલિકાને વસાવ્યા. તે વિશાળ નગરીની આન્નુખાન્નુ નગરો, ઉપનગરા અને ગામા વસવા ચાલુ થયાં.

જેમને કાેટવાળ આદિસ્થાને નિયુક્ત કર્યા તે ઉગ્રવંશી મનાયા. રાજકુટું બીએાની ઉપમા અપાય તેવી લાયકાતવાળા હતા તેમની ગણતરી ભાગવંશમાં થઇ. જેમને મંત્રી આદિ ઉચ્ચાધિકારે નિયુક્ત કર્યા તેમની ગણના રાજવંશ તરીકે થઇ. બાદ શેષ જનતા રહી તેમની ગણતરી ક્ષત્રિય વંશમાં થઇ; જયારે રાજ્યશાસક તરીકે મહારાજા ઋષભદેવ(કુલકર)ની ગણતરી ઇક્વાકુ રાજવંશ તરીકે થઇ.

તે કાળથી આ પ્રમાણે કુળ અને વંશની સ્થાપના થઇ. ઉપરાક્ત કુળ અને વંશમાં આદીના સવ<sup>લ</sup>ના સમાવેશ થયેા.

ઋષલદેવ મહારાજના યુગલ મનુષ્યાને નીતિના માર્ગે પ્રવર્તાવવામાં, નીતિ માર્ગનું શિક્ષણ આપવામાં લાંબા કાળ પસાર થયા તે દરમિયાન મહારાજા ઋષભદેવને ભરત, ખાહુખલી આદિ ૧૦૦ પુત્રા અને ધ્રાહ્મી અને સુંદરી નામે છે પુત્રીઓ થઇ.

#### પ્રકરણ પાંચમુ**ં**

#### પરમાત્માની દીક્ષા

જ્ઞાની લગવંત ઋષભદેવે ખાહુખલાદિ પુરુષાને ૭૨ કલાએ તેમજ બ્રાહ્મી આદિ સ્ત્રીવર્ગને ૧૪ કલાએ તથા અઢાર પ્રકારની લિપિનું જ્ઞાન આપ્યું, જેના આધારે સાંસારિક વ્યવહારના દરેક કાર્યીની સરલતા થઇ.

યુગલિકા વ્યવહાર–માર્ગમાં જોડાયા. ધીમે ધીમે અસિ, મસી ને કૃષિના કાર્યમાં પ્રવીણ અનવા લાગ્યા. સર્વ પ્રકારે સુખનું સામ્રાજ્ય વિસ્તરવા લાગ્યું. પરમાત્મા શ્રીઋષભદેવને જણાયું કે–લાેકાને હવે ''ધર્મ'' માર્ગ દર્શાવવા જોઇએ, જેથી તેઓ સ્વકલ્યાણ સાધી શકે.

પ્રભુ ઋષભદેવના આયુષ્યનાં ત્યાશી લાખ ‡પૂર્વ આવી રીતે સંસાર અને વ્યવહાર માર્ગ સુધારવામાં વ્યતીત થયા. પરમાત્માને ધર્મ – પ્રવર્તનના કાળ હવે નજીક આવ્યો છે એમ જાણી એક સમયે લાકાંતિક દેવાએ આવીને પરમાત્માને વિજ્ઞપ્તિ કરી કે-' હે દીના હારક! આપે જે પ્રમાણે નીતિધર્મને પ્રચલિત કરી કલેશમય દુ:ખદ સ્થિતિએ પહોંચેલ યુગલ મનુષ્યાને તાર્યા, તે જ પ્રમાણે હવે આત્મિક ધર્મના પ્રકાશ કરી સંસાર – સમુદ્રમાં ભ્રમણ કરી રહેલ જીવાના ઉદ્ધાર કરા. આપની દીક્ષાના સમય હવે નજીક છે. અઢાર કાડા કાડી સાગરાપમથી કાંઇક ન્યૂન સમયથી માક્ષમાર્ગ જે બંધ પડ્યો છે તેને આપ ક્રીથી ચાલુ કરા. પ્રભુએ દીક્ષા અવસરને જાણી, એક વર્ષ સુધી (વર્ષી) દાન આપ્યું; અને આ રીતે સોપ્રથમ " દાનધર્મ" ની શરૂઆત કરી.

ભરતને વિનીતાનું રાજ, બાહુબલિને તક્ષશિલાનું રાજ તેમજ અંગ, વંગ, કુરુ, પુંડ, ચંદી, સુદન, માગધ, અંધ્ર, કલિંગ, ભદ્ર, પંચાલ, દર્શાણ, કોશલ્યાદિ પુત્રોને પ્રત્યેક દેશાનું રાજ્ય આપ્યું. પાછળથી પુત્રાનાં નામા પરથી દેશાનાં નામા પણ તેજ પ્રમાણે પડ્યાં, જેમાંના ઘણાખરા દેશા પ્રાચીન નામાથી આજે પણ સંબાધાય છે.

ભગવાનના દીક્ષાપ્રસંગે ચાંસઠ ઇંદ્રોએ દેવગણ અને પરિવાર સાથે માેટી ધામધુમથી પ્રભુના ભગ્ય દીક્ષા મહાત્સવ ઉજગ્યા. ભગવાનની સાથે ૪૦૦૦ રાજપુરુષાએ ચૈત્ર વદ ૮ ને દિવસે દીક્ષા અંગીકાર કરી.

પૂર્વજન્મમાં પ્રભુએ અન્તરાય કર્મ ઉપાર્જન કરેલ હતું જેથી બિક્ષાર્થે એક વર્ષ સુધી કરવા છતાં કલ્પ્ય ગાંચરી ન મળી. આ કાળે બિક્ષાના શુદ્ધ આચારને જાણુનાર પણ કાઇ ન હતું, જેથી પરમાત્માને પ્રાસુક આહાર વહારાવી શકે. લાકા પાતાના કીંમતી હસ્તિ, અશ્વ, રતન, માણુક, માતી અને સાલંકૃત સુંદર કન્યાએ પ્રભુની સન્મુખ ધરતા હતા જેનું ભગવાનને કાંઇ પણ પ્રયોજન હતું જ નહિ. તેમને તા માત્ર વિશુદ્ધ પ્રાસુક આહારની જ આવશ્યકતા હતી.

<sup>‡</sup> ૮૪૦૦૦૦૦ તી સંખ્યાને ૮૪૦૦૦૦૦ ગુણતાં જે સંખ્યા આવે તેને એક "પૂર્વ" કહેવામાં આવે છે.

કલ્પ્ય ગાચરી ન મળવાને કારણે પરમાતમાં ઉપવાસ ઉપર ઉપવાસ કર્યે જતા હતા અને એક સ્થળેથી ખીજે સ્થળે પરિભ્રમણ કરતા હતા, પરંતુ પરમાતમાની સાથે જ દીક્ષિત થયેલા ૪૦૦૦ રાજપુરુષા હવે ક્ષુધાનું કષ્ટ સહન કરી શકે તેમ ન હતા—તેમની ધીરજ ખૂટતી આવતી હતી. પ્રાંતે તેઓ સર્વ વિચારીને પરમાતમાના ત્યાગ કરી જીદા પડી ગયા, અને ફળ ફુલ તથા કંદમૂલાદિનું લાજન કરી તાપસ સ્વરૂપે જંગલામાં અને પહાડાની ગુકાઓમાં રહેવા લાગ્યા અને પ્રભુ ઋષભદેવનું ધ્યાન ધરતા પાતાનું જીવન નિર્દોષતાથી મુમુક્ષુ તરીકે વિતાવવા લાગ્યા.

અંતરાય કર્મના ક્ષય થતાં એક વર્ષ બાદ હસ્તિનાપુરમાં પધારેલ પ્રભુનું પારણું વૈશાખ સુદ ૩ ના દિવસે બાહુબલિના પૌત્ર શ્રેયાંસકુમારના હાથે થયું∴ દેવતાએ≀એ તે સમયે રત્નાદિ પાંચ પદાર્થાની વૃષ્ટિ કરી. તે સમયથી મનુષ્યા મુનિએાના દાનમાર્ગના જ્ઞાતા થયા.

પ્રભુ ઋષભદેવના પારણાની હકીકત સાંભળી અરણ્યવાસી ૪૦૦૦ તાપસા ( મુનિઓ) પણ પ્રભુ પાસે આત્યા અને સંયમ અને તપવહે આત્મકલ્યાણના માગે વત્યા. છદ્મસ્થ અવસ્થામાં રહેલ પ્રભુ ઋષભદેવ: વિહાર કરતા કરતા બાહુબલિજીની તથશિલા નગરીના સીમાઉ (નજીકમાં) જઇ પહોંચ્યા. પરમાત્માના આવવાના સમાચાર બાહુબલિજીને મળતાં તેમણે વિચાર્યું કે-સવારે અતિ આડંબરપૂર્વક વંદન કરવા જઇશ, પરંતુ પ્રભુ વહેલી સવારે જ ત્યાંથી અન્યત્ર વિહાર કરી ગયા. જે સ્થાને પ્રભુએ સ્થિરતા કરી હતી ત્યાં તેમની ચરણપાદુકાઓની સ્થાપના બાહુબલિએ કરી અને મહાન તીર્થ ભૂમિ બનાવી. આ તીર્થ ભૂમિવાળું જિનાલય મહારાજા વિક્રમાદિત્યના કાળ સુધી વિદ્યમાન હતું. બાદ મ્લેચ્છોને હાથે તે નષ્ટ થયું.

ભગવાન ૧૦૦૦ વર્ષ છદ્મસ્થ અવસ્થામાં રહ્યા. અનેક પ્રકારની તપશ્ચર્યાવ પૂર્વીપાર્જિત કર્મોના ક્ષય થતાં ફાગણ વદ ૧૧ ના દિવસે પુરિમતાલ નામના ઉદ્યાનમાં તેમને દિવ્ય કેવળ- જ્ઞાન અને કેવળદર્શન પ્રાપ્ત થયું. આ સમયે સર્વ ઇંદ્રો, દેવી અને દેવતાઓ કૈવલ્ય મહાત્સવાર્થ ત્યાં આવ્યા. એક યાજનભૂમિમાં રતન, સુવર્ણ અને ચાંદીના ત્રણ ગઢની રચના કરી, મધ્યભાગે સ્કૃડિક રત્નમય સિંહાસન બનાવ્યું. પૂર્વદિશાએ ભગવાન બિરાજમાન થયા. બાકીની ત્રણ દિશાએ ઇંદ્રના આદેશથી વ્યંતર દેવાએ સાક્ષાત ભગવાનની આકૃતિ જેવાં જ ત્રણ પ્રતિબિંગો (મૂર્તિઓ) બિરાજમાન કર્યાં. આરે દિશાના દરવાજેથી આવવાવાળા સર્વને પ્રભુના દર્શનના લાભ મળતા. સર્વના મનમાં એમ થતું કે–પ્રભુ સાક્ષાત્ અમારી સન્સુખ જ બિરાજમાન છે.

જન્મથી ચાર અતિશયા, જ્ઞાનાત્પત્તિ સમયના અગિયાર અતિશયા અને આગણાશ અતિશયા દેવકૃત મળી ચાત્રીસ અતિશયા સંયુક્ત, અશાકવૃક્ષ, સુરપુષ્પ વૃષ્ટિ, દિવ્ય ધ્વનિ, ચામર, આસન, ભામ ડેલ, દું દુભિ, છત્ર આદિ અષ્ટ પ્રાતિહાયાથી શાભિત, ચાસઠ ઇંદ્રો, અનેક દેવદેવીઓ અને વિદાધરાથી પૂજિત પ્રભુના સમવસરણના સુણાનુવાદ અલ્પન્ન લેખકની કલમથી ક્યાંથી થઇ શકે ?

ભરત મહારાજ રાજસભામાં રાજસિંહાસને છેઠા છે. તે સમયે યમક અને સમક નામના બે અનુચરાએ આવી ભરત મહારાજને પ્રણામ કરી નમ્રતાપૂર્વક જણાવ્યું કે-" હૈ દેવ! આજે પુરિમતાલ નગરના શકટાયન નામે ઉદ્યાનને વિષે યુગાદિનાથને કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે." સમકે પણ કહ્યું કે-" આપણી આયુધશાળામાં હમણાં જ ચક્રરત્ન ઉત્પન્ન થયું છે." આ બંને હર્ષદાયક હકીકત સાંભળી ભરતરાય ક્ષણવાર વિચારમાં પડ્યા કે-મારે પ્રથમ કાની અર્ચા કરવી? વિશ્વને અભય આપનાર પિતાજી કર્ચા? અને મનુષ્યાના ઘાત કરનાર ચક્ર કર્યા? એમ ક્ષણમાત્રમાં વિચારી પ્રથમ ઋષભસ્વામીને વંદન કરવા જવા માટે તૈયાર થવાની માણુસોને આજ્ઞા આપી યમક અને સમકને યાગ્ય પારિતાષિક આપી વિદાય કર્યા.

પછી માતા મરુદેવા પાસે જઇ ભરત મહારાજે કહ્યું "હે માતા! આપે તો મારા ઋષભ જંગલમાં કેવું દુ: ખંસહન કરતા હશે! વગેરે કહી રડી રડી આંખાનું નૂર ગુમાવ્યું. આપ કહેતા હતા કે મારા ભિક્ષાહારી અને એકાકી પુત્ર દુ:ખ પામે છે, પણ હે માતા! આપ મારી સાથે આપના પુત્રનું ત્રલાક્ય સ્વામિત્વ નજરે જુઓ-તેમનું એક્ષર્ય જુઓ." એમ કહી માતાને ગજેન્દ્ર ઉપર આરૂઢ કર્યાં. પછી સુવર્ણશાભિત આભૂષણવાળા ઘાઢા, હાથી, પાયદળ અને રથા લઇ રાજકુઢું ખ અને વિપુલ પ્રજાગણ સહિત ભરતરાજે પ્રયાણ કર્યું. ભરતરાજે દૂરથી ઉપરના તેંજોમય રત્નના ગઢ જોયા અને મરુદેવા માતાને કહ્યું કે-"હે માતા! જુઓ દેવતાઓએ પ્રભુનું સમવસરણ કેવું અદ્ભુત પ્રભાવશાળી રચ્યું છે. પિતાજીના ચરણકમળની સેવામાં ઉન્મત્ત ળનેલા દેવતાઓના આ જયજયનાદ દૂરથી દેવદું દુભિ તુલ્ય સંભળાઇ રહ્યો છે. પ્રભુના દર્શનાર્થ દેવી દેવતાઓ વિમાનમાં એસી પ્રભુના સમવસરણમાં હારખંધ આવતા દેખાય છે. જેમના વિમાનાની ઘુઘરીઓના માટા અવાજોએ આકાશને મેઘગજના તુલ્ય કરી મુકેલ છે."

વહેતા પાણીના પ્રવાહથી જેમ કાદવ ધાવાઇ જાય તેમ ભરતનું કથન સાંભળી ઉત્પન્ન થએલ છે આનંદામુ જેમને એવા મરુદેવા માતાની દિષ્ટમાં વળેલાં પડલ ધાવાઇ ગયાં જેથી પૂર્વવત્ આંખ સારી થઇ એટલે પાતાના પુત્રની અતિશય સહિત તીર્થંકરપણાની લક્ષ્મીને માતાએ પાતાના નેત્રાવેઠ સાક્ષાત્ જોઇ. તેના દર્શનથી થયેલા અપરિમિત આનંદ વડે મરુદેવા તન્મય થઇ ગયાં અને તતકાળ સમકાળે અપૂર્વકરણના ક્રમથી ક્ષપકશ્રેણીમાં આરૂઢ થયાં અને જોતજોતામાં આઠે કર્મના ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. તે વખતે તેમનું આયુષ્ય પણ પૂર્ણ થવાથી આ તકૃત્કેવલી થઇ માતા મરુદેવા હાથીના સ્કંધ ઉપર જ માક્ષપદને પામ્યાં. આ અવસર્પિણીકાળમાં તેઓ પ્રથમ સિદ્ધ થયાં.

મરુદેવાના શરીરને સત્કાર કરી દેવતાએ તેને 'જય જય નંદા'ના હર્ષ નાદોથી ગર્જિત કરી ક્ષીરસમુદ્રમાં પધરાવ્યું. ત્યારથી મૃતશરીરની પૂજાની પ્રથા ચાલુ થઈ. કારણ મહાત્માએ કરે તે આચાર માટે જ કલ્પાય છે.

પછી રાજયચિક્ષોના ત્યાગ કરી ભરતરાજ પરિવાર સહિત પગે ચાલતા ઉત્તર દિશાના દ્વારથી સમવસરણમાં પ્રવેશ્યા. ત્યારે દેવતાએાથી વીંટળાયેલા પ્રભુને તેમણે જોયા. પછી ભગવંતને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દર્ધ અંજલિ જોડી સ્તુતિ કરી.

ચાસઠ ઇંદ્રો, અનેક દેવતાઓ, દાનવા, મનુષ્યા અને વિદ્યાધરાથી પૂજિત ભગવાન ઋષભદેવે ભાર પ્રકારની પર્ષદામાં અતિ ગ'ભીર અને મધુર સ્વરે ભવતારણી ધર્મદેશના આપી, જેમાં સ્યાદ્વાદ, નય, નિક્ષેપ, જીવાદિ નવતત્ત્વ, ષટ્દ્રવ્ય, તેના ગુણ અને પર્યાય, તથા લાકોલાક

( સ્વર્ગ-મૃત્યુ અને પાતાળ)નું સ્વરૂપ અને સુકૃત દુઃકૃત( પુષ્ય–પાપ )નું કળ, તથા દાન, શીલ, તપ, લાવ, ગૃહસ્થાનાં ષટ્કર્મ, ખાર વ્રતાદિનું સ્વરૂપ, યતિધર્મ–પંચમહાવ્રતનું સ્વરૂપ ( અર્થાત્ ગૃહસ્થધર્મ અને સાધુધર્મનું સ્વરૂપ ) વિસ્તારપૂર્વક અસરકારક શૈલીથી સમજાવ્યું.

આ દેશનાની અસર શ્રોતા સમુદાય પર એટલી સચાટ થઇ કે વૃષભસેન ( પુંડરીક) વગેરે અનેક પુરુષા તેમજ ખ્રાહ્મી આદિ અનેક સ્ત્રીઓએ પ્રભુની પાસે સાધુધર્મ અંગીકાર કર્યો. જેઓ સાધુધર્મ અંગીકાર કરવા અસમર્થ હતા તેમણે ગૃહસ્થ ( શ્રાવક ) ધર્મ અંગીકાર કર્યો.

આ સમયે ઇન્દ્ર મહારાજ વજરતના થાળમાં વાસક્ષેપ લાવી હાજર થયા. પ્રભુએ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાઓ પર વાસક્ષેપ નાખી ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી. જેમાં વૃષ્ણસેન એટલે પુંડરીક મહારાજને ગણુધરપદે નિયુક્ત કર્યા. જેમણે પ્રભુની દેશનાના સારરૂપ તત્ત્વજ્ઞાન ભાસ્કર તુલ્ય દ્વાદશાંગ સિદ્ધાન્તાની રચના કરી-૧ આચારાંગસૂત્ર, ૨ સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર, ૩ સ્થાનાંગસૂત્ર, ૪ સમવાયાંગસૂત્ર, ૫ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞખ્તિસૂત્ર, ૧ જ્ઞાતાધર્મ કથાસૂત્ર, ૭ ઉપાસક-દશાંગસૂત્ર, ૮ અંતકૃદ્દશાંગસૂત્ર, ૯ અનુત્તરાપપાતિકસૂત્ર, ૧૦ પ્રશ્નવ્યાકરણસૂત્ર, ૧૧ વિપાકસૂત્ર, અને ૧૨ દિષ્ટવાદસૂત્ર.\*

આ પ્રમાણે જૈનધર્મની અમરજયાતસમ પાતાનું મહાન કર્જાવ્ય અદા કરી, પ્રભુને સ્તવી, વંદન કરી અને નમસ્કાર કરી ઇંદ્ર મહારાજ આદિ દેવગણે સ્વર્ગ પ્રત્યે પ્રસ્થાન કર્યું તથા ભરત મહારાજા આદિ માનવગણ વિસર્જન થયા.

<sup>\*</sup> ઉપરાક્ત અંગસ્ટ્રોની વાચના પ્રભુ મહાવીરના સાતમા પટ્ધર શ્રી રયૂલિભદ્દે વીરાત્ ૧૬૦ ધર્ષે મગધદેશના પાટલીપુત્ર નગરમાં ભવંકર ભાર દુકાલીના યાંગે કંડસ્ય ગ્રાનના લાપ સમયે મુનિવરાના મધ્યમાં રહી આપી હતી. આ કાળે શ્રુતકેટલી શ્રી ભદ્દભાહુરવામી નેપાળથી આ પર્વદામાં પધાર્યા હતા. જેના યાંગે આ સૂત્રા પંચમ આરાની ગ્રાનદીપિકા તૃલ્ય ક્રીથી સ્ત્રાકારે તાડપત્રા પર મંચિત થયા. અને મગધની આ સ્ત્રવાચના વીર નિર્વાણ પછીની પ્રથમ વાચના તરીકે ઇતિહાસના પાને અમર ખની. જુઓ અમારા મંથ-સમ્રાહ્ સંપ્રતિ. ત્યારળાદ આર્ય સંદેલની અયધ્યતામાં મથુરામાં અને યુગપ્રધાન નાગાર્જીનની નિશ્વામાં વલ્લભીપુરમાં પણ વાચના થઇ, જે બંને "માથુરી" અને "વલ્લભી" વાચનાના નામે પ્રસિદ્ધ છે. તે બંને યુગપ્રધાનો એકત્ર થઇ શક્યા નહી, જેથી કેટલાક મતમતાંતર રહી જવા પામ્યા છે.

### प्रकर्ण छड्डं

#### પરમાત્માનું નિર્વાણ

એક સમયે ચક્કવર્તી લરતે પ્રભુને વિનયપૂર્વક પૂછ્યું કે:- હે વિલા! જે પ્રમાણે આપ સર્વજ્ઞ અને તીર્થકર છા. એવા ભવિષ્યમાં તીર્થકરા થશે ખરા? ઉત્તરમાં પ્રભુએ ભવિષ્યમાં થનારા ત્રેવીશ તીર્થકરાનાં નામ, વર્ણ, આયુષ્ય અને શરીરમાનાદિ સર્વ હકીકત પાતાના દિગ્ય કેવળજ્ઞાનના યાંગે દર્શાવી. જેની અમર સ્મૃતિ અર્થ ભરત મહારાજે અષ્ટાપદ પર્વત પર "સિંહનિષદા" નામના ભવ્ય જિનપાસાદ અંધાવ્યા જેમાં ચાવીશે તીર્થકરાની પ્રતિમાઓ, તેમના દેહમાન અને વર્ણ પ્રમાણે રતન અને સુવર્ણની અનાવી સ્થાપિત કરી. આ અષ્ટાપદ પર્વત પ્રભુ મહાવીરના સમયે પણ વિદ્યમાન હતા. જેની યાત્રા શ્રી ગોતમસ્વામી ગણધર મહારાજે કરી હતી.

પ્રભુની સાથે જે ચાર હજાર રાજપુત્રાએ દીક્ષા લીધી હતી તેમાં ભરત મહારાજના પુત્ર મિરચીકુમાર\* પણ હતા. તેઓ મુનિમાર્ગનું પાલન કરવામાં અસમર્થ હોવાથી તેઓએ પાતાની મિત કલ્પનાથી અન્ય એક જીદી જ જાતનાં "ત્રિદંહી"ના વેષની રચના કરી. કેમશ: તેની "પરિવ્રાજક-સંન્યાસી વેષ" તરીકે પ્રસિદ્ધિ થઇ, પરંતુ આ ત્રિદંહિક વેષધારી પરિવ્રાજક મરિચીમુનિ પ્રભુના ઉપદેશ અને તત્ત્વજ્ઞાનને માન્ય રાખતા હતા અને કાઇ દીક્ષાભિલાષી પાતાની પાસે આવતું તા તેને તેઓ પ્રભુની પાસે માકલતા હતા.

એક સમયે ભરત મહારાજે સમવસરણમાં પ્રભુને પૂછ્યું કે:–હે વિભા ! આ સમવસરણમાં એવા કાઇ ઉચ્ચ કાંડીના જીવ છે કે જે ભવિષ્યમાં તીર્થ કર પદને પ્રાપ્ત કરશે ?

પ્રભુએ જણાવ્યું કે:-'' સમવસરણની બહાર જે મરિચિ એઠા છે તેઓ આ અવસર્પિણી કાળમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામના પ્રથમ વાસુદેવ, તેમજ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મૂકા રાજધાનીમાં પ્રિયમિત્ર નામના ચક્રવર્તી અને ચાવીશમા મહાવીર નામના તીર્થ કર થશે."

આ પ્રમાણે સાંભળી, ભગવાનને વંદન કરી ભરતરાજ મરિચી પાસે આવ્યા. તેમને વંદન કરી કહેવા લાગ્યા. હે મરિચી! હું તમારા આ ત્રિદંડીના વેષને વંદન કરતા નથી, પરંતુ તમે પ્રથમ વાસુદેવ, મહાવિદેહમાં ચક્રવર્તી અને આ ભરતક્ષેત્રમાં ચરમતીર્થ કર થશા તેથી ભાવી તીર્થ કરે તરીકે વંદન કરું છું.

આ સાંભળી ભરતમહારાજાના જવા ખાદ મરિચીએ અહંકાર કર્યો કે–'' અહેા ! મારું કુળ કેવું ઊંચું–ઉત્તમ છે ! મારા દાદા પ્રથમ તીથ°કર! મારા પિતા પ્રથમ ચકવર્તી ! અને હું પ્રથમ વાસુદેવ, ચક્રવર્તી તથા અંતિમ તીથ°કર! એમ ત્રણ પદવીધારક થઇશ. આ પ્રમાણે કુળમદ કરી તેમણે નીચગાત્ર ઉપાજેન કર્યું."

<sup>\*</sup> પ્રભુ મહાવીરના જીવના ત્રોજો ભવ

એક સમયે મરીચિ ભગવાનની સાથે વિહારમાં હતા તેવામાં તેઓ માંદા પડી ગયા. તેમને અસંયત ગણી કાેઇ પણ મુનિરાજે તેમની વૈયાવચ્ચ ન કરી. ત્યારે તેમણે નિશ્ચય કર્યો કે–પાતાની સેવા અને ત્રિદંડી માર્ગના રક્ષણાર્થે કાેઇ શિષ્યની આવશ્યકતા છે, જેથી આવી માંદગીના સમયે તે સેવા–ચાકરી કરી શકે.

સંજોગાનુસાર કપિલ નામે એક રાજકુમાર જે તેમની પાસે દીક્ષાર્થ આવ્યા હતા, તેને પ્રભુ પાસે જવાનું કહેતાં આ બહુલકર્મીએ સામા પ્રશ્ન કર્યો કે–શું તમારા મતમાં ધર્મ નથી ? કપિલના આ પ્રશ્નથી મરીચીએ વિચાર્યું કે–આ શિષ્ય મારે લાયક છે. પછી તેમણે કહ્યું–હે કુમાર! મારા મતમાં પણ ધર્મ છે તેમજ પ્રભુના મતમાં પણ ધર્મ છે. કપિલે મરીચિ પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી ત્રિદંડી વેષ ધારણ કરી. આ પ્રમાણે મરીચિની ઉત્સ્ત્રપ્રરૂપણાથી તેમના એક કાડોકોડી સાગરાપમપ્રમાણ સંસારની વૃદ્ધિ થઇ.

મરીચિના દેહાંત થતાં પરિવાજક કપિલે મરીચિના માર્ગ ચાલુ રાખ્યા-જ્ઞાનશૂન્ય ક્રિયાના માર્ગ વહેતા રાખ્યા. તેને આસૂરિ નામના શિષ્યની પ્રાપ્તિ થઇ તેણે પણ જ્ઞાનશૂન્ય માર્ગનું પરિપાષણ કર્યું. આ પ્રમાણે ક્રમશ: આ મતમાં એક સાંખ્ય નામના આચાર્ય થયા. તેના નામથી સાંખ્યમતની ઉત્પત્તિ અને પ્રસિદ્ધિ થઇ.

આ સાંખ્યમત પ્રભુ મહાવીરના સમયે પણ વિદ્યમાન હતા, જેના અનેક સંન્યાસીઓએ પ્રભુની સાથે તેમજ અન્ય ગીતાર્થ મુનિરાજો સાથે ચર્ચા કરી હતી. જૈનદર્શનના તત્ત્વજ્ઞાનથી સંતોષ પામી, \*સાંખ્ય મતના ત્યાગ કરી કેટલાય સાંખ્ય સંન્યાસીઓ જૈન ધર્માનુયાયી બન્યા હતા. એકી સાથે દીક્ષા લેનારા આ સાંખ્યમુનિઓની સંખ્યા ૫૦૦ ની હતી, જેઓ રાજગૃહી નજદીકના હસ્તિદ્વાપસ નામના આશ્રમમાં રહેનારા હતા. તેઓને આદ્ર મુનિના ઉપદેશથી, સત્યધર્મનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું અને તેઓ પૂર્ણ જૈનધર્માનુરાગી બન્યા હતા.

પ્રભુ ઋષભદેવે દીક્ષા સમયે સર્વ રાજકુમારાને અલગ અલગ રાજયા આપ્યાં હતાં. આ સમયે નિમ અને વિનમિ હાજર ન હતા. થાડા સમય ખાદ તેમને માહિતી મળી કે-ભગવાને સર્વ રાજકુમારાને રાજય આપ્યું હતું, જેમાં પાતે જ ભાગ્યહીન તરીકે રહી ગયા! જેથી તેઓ ભગવાન પાસે આવ્યા, પરંતુ આ સમયે આ મહાન્ તપસ્વી મોનપણ દીક્ષિતાવસ્થામાં કાઉસ્સગ્યાનમાં લીન હતા. નિમ વિનમિએ તેમની ઉપાસના શરૂ કરી. એકદા ઇંદ્ર મહારાજ પ્રભુના દર્શનાથે પધાર્યો હતા. તેઓએ નિમ વિનમિને સમજાવી ૪૮૦૦૦ વિદ્યાઓ સાથે વૈતાઢ્યગિરિનું રાજય આપ્યું જેથી નિમકુમારે ઉત્તરશ્રેણિમાં ૧૦ નગરા અને વિનમિકુમારે દક્ષિણ શ્રેણિમાં ૫૦ વિશાળ નગરા વસાવી તે પ્રદેશમાં રાજય કરવા લાગ્યા. તેઓ મહાવિદ્યાવાળા હોવાથી વિદ્યાધરા કહેવાયા. આ કાળે પણ ઉપરાક્ત રાજકુમારાના વસાવેલ દેશ, નગરા તેમની ચિરંજીવી સ્થાપના તરીકે વિદ્યમાન છે. વિશેષ હકીકત જાણવા માટે જીઓ અમારા લેય 'સમ્યાટ્ સંપ્રતિ"

તેમના વંશમાં રાવણ, કુમ્લકર્ણ, સુગ્રીવ, પવનંજય, હનુમાન વિગેરે સુપ્રસિદ્ધ પુરુષોની ઉત્પત્તિ થઈ. તેઓ સર્વ આ બન્ને મહાન્ વિદ્યાધર રાજકુમારાની કુલસંતતિના અતુલ વિદ્યા અને અળધારી મહાન્ શક્તિશાળી વિક્રમા હતા.

<sup>\*</sup> સાંખ્યમતની સમીક્ષા માટે આ જ પુરતકમાં સ્ત્રતંત્ર પ્રકરણમાં હકીકત દર્શાવવામાં આવશે.

સમાદ ભરત જ્યારે છખંડ પૃથ્કીના વિજય કરી પાછા અયાધ્યા પધાર્યા ત્યારે ચકરતને આયુધશાળામાં પ્રવેશ ન કર્યો, જેના અંગે વિચાર કરતાં સમજાયું કે—" ભાહુ ખલિજ એ ચકવર્તી ભરતની આફ્રાને સ્વીકાર કર્યો નથી" તરત જ ભરત મહારાજાએ દૂતને તક્ષશિલા માકલી બાહુ બલ-જને કહેરાવ્યું કે—તમા અમારી આજ્ઞાને આધીન બના. બાહુ બલિજ એ દૂતના કહેલાના અસ્વીકાર કર્યો. આ બન્ને વીર બાંધવાએ યુદ્ધની પ્રચંડ તૈયારીએ કરી, પરંતુ આ યુદ્ધ બન્ને વીરાતમાંએ વચ્ચે જ હાવાથી અન્ય જવાના વિના કારણ તેમાં સંહાર ન થાય, તે ખાતર બન્ને ભાઇએ જાતે દ્વંદ્વયુદ્ધમાં ઉતર્યા. અનેક પ્રકારના દ્વન્દ્વયુદ્ધના દાવપેચમાં કાઇના પરાજય ન થયા. અંતમાં મુષ્ટિયુદ્ધ ચાલુ થયું. જેમાં બાહુબલિજ એ ભરત પર મુષ્ટિપ્રહાર કરવા હાથ ઊંચા કર્યા પણ તત્ક્ષણ તેમના જાગ્રત આત્માએ તેમને આ કાર્ય કરતાં રાકયા. ક્ષણ માત્રમાં તેમના હૃદયપલટા થયા. તેમને વિચાર આવ્યા—અહા ! આ સંસાર કેવા અસાર છે? માત્ર રાજ્યલાલથી નીતિ અને ધર્મમાર્ગનું ઉલ્લાંઘન કરી હું વડીલ ભ્રાતા ભરતને મારવા તૈયાર થયા છું. મારે મુષ્ટિપ્રહાર કરવા ઉચિત તા નથી જ, પણ ઉગામેલી મુષ્ટિ કઇ રીતે પાછી કરે? તે જ સમયે તેમના વૈરાગ્યવાસિત અંત:કરણે તેજ ઊંચી કરેલી મુષ્ટિદ્ધારા પાતાના કેશાના લાચ કર્યા અને પાતા સ્વયં દીક્ષા અંગીકાર કરી.

ભરતરાજે પાતાના અઠ્ઠાણું ભાઇઓ પાસે રાજદ્ભતાને માકલી પાતાની આજ્ઞાના સ્વીકાર કરવા જણાવ્યું હતું. તે સર્વે આ આદેશથી અકળાઇ પ્રભુ પાસે આવ્યા, અને અરજ કરી કે: હે દયાળુ! આપે આપેલ રાજ્ય ભરતરાજ અમારી પાસેથી પડાવી લેવા તૈયાર થયા છે, જેથી આપ ભરતને બાલાવી અમારી સંધિ કરાવી આપા. પ્રભુએ તેઓ સર્વને ઉપદેશ દેતાં કહ્યું કે, હે ભદ્ર! આ કૃત્રિમ રાજ્ય છે. તમે સર્વે મારી પાસે આવા! તમને હું એવું અકૃત્રિમ શાધત રાજ્ય આપીશ કે જેના કાઇ પણ કાળે નાશ ન થાય. પ્રભુના આવા ઉચ્ચકાેટિના ઉપદેશ અને માર્ગદર્શનની અસર કુમારા પર થઇ અને તેઓ સર્વે એ પ્રભુની પાસે દીક્ષા અગીકાર કરી.

આ પ્રમાણે અનેલ ઘટનાની બાહુઅલિજીને માહીતિ મળી અને પાતાના લઘુબ્રાતા મહા-મુનિએ તેમજ પરમપૂજ્ય ભગવાન ઋષભદેવના વંદનાથે જવા વિચાર કર્યો પણ તેમ કરતાં તેમને આંત:કરણના એકદા ખૂણામાં સંતાઇ રહેલા અહંકારે રાકચો, અને તેમના મનમાં વિચાર આવ્યા કે– હમભ્યાં પરમાત્મા પાસે જતાં વયમાં મારાથી નાના પણ સંથમમાં માટા એવા લઘુબાંધવાને મારે નમસ્કાર કરવા પડશે, માટે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી જ હું પરમાત્મા પાસે જઇશ. આ પ્રમાણે અભિમાનગ્રસ્ત મહામુનિ જંગલમાં જઇ દીધ કાળ સુધી કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાનમાં લીન થયા. ઘાર તપશ્ચર્યાના કારણે તેમના કાનમાં પક્ષીઓએ માળા નાખ્યા, શરીર પર વેલડીએ વીંટાઇ ગઇ, સપીએ તેમના ચરણમાં રાક્ડા કર્યા.

આ તરફ જ્ઞાની પ્રભુએ બાહુબલિજીના પ્રતિબાધાર્થ મહાસતી સાધ્વીએ લાહ્યો અને સુંદરીને તેમની પાસે માકલી તેઓએ આવી, વંદન કરી, ભ્રાતાને પ્રતિબાધતાં કહ્યું: "વીરા મારા ગજ થકી ઉતરા, ગજ ચઢે કેવળ ન હાય" આ પ્રમાણેનાં સાધ્વીએનાં પ્રતિબાધક વાકયા સાંભળી બાહુબલિજીએ વિચાર કર્યો કે: શું સાધ્વીએ કદી પણ અસત્ય બાલે? મેં તો ગજ, તુરગાદિ સવે રાજસાહ્યળી છાડી દીક્ષા અંગીકાર કરી છે. ત્યારે આ મહાદેવીએ મને ઉદ્દેશીને આમ કેમ કહી રહી છે? આ પ્રમાણે વિચાર પ્રેણીના ઊંડાણમાં ઉતરતાં તેમને સમજાયું કે:-અવશ્ય આ દેવીએનું

કથન અક્ષરશ: સત્ય છે. "હું માનરૂપી ગજ ઉપર હજી સુધી તેા ળેઠેલ છું." મારે લઘુભ્રાતા. મહામુનિઓના વંદનાથે અવશ્ય જવું જ જોઇએ. આ પ્રમાણે નિશ્વય કરી ઉચ્ચ કાેટીની ભાવનાથી ખાહુખલિમુનિએ ભાઇએાને વંદન કરવા જવા માત્ર એક જ કદમ ઉઠાવ્યું. આ પ્રમાણે આ મહામુનિ નિરભિમાની થતાં ખરાળર આજ સમયે તેમને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. તેઓ ભગવાનની પાસે આવ્યા. પ્રભુને વંદન કરી કેવળી પર્ષદામાં જઇ બેઠા.

ખીજી ખાજી ભરત સમ્રાટે સાંભળ્યું કે-મારા જ રાજકાંભને કારણે મારા અદૃૃૃં ભાઇઓએ દીક્ષા લીધી છે ત્યારે, તેમને પણ પશ્ચાત્તાપ થયા. તેમણે વિચાર કર્યા કે-આ સૌ ભાઇઓને માનપૂર્વ ક ભાજન કરાવી પછી તેમની પાસે ક્ષમાની યાચના કરું, જેથી ૫૦૦ ગાડાં ભાજન-સામગ્રીનાં ભરી પ્રભુના સમવસરણમાં આવ્યા. અને પ્રભુને વંદન કરી વિજ્ઞિપ્તિ કરી. હે પ્રભુ! મારા ભાઇઓને આજ્ઞા આપા કે-આ ભાજનસામગ્રીના તેઓ સ્વીકાર કરે જેથી મારા આત્મા પણ સંતુષ્ટ થાય,

પ્રભુએ કહ્યું: હે રાજન્! મુનિઓ નિમિત્તે લાવેલ ભાજનસામથી તેમને ખપતી નથી. પરમાત્માના કથનથી ભરતરાજા ઉદાસ થયા ત્યારે ઇંદ્રે કહ્યું કૈ–રાજન્! જેઓ આપથી અધિક ગુણી હાય તેમને ભાજનાર્થ આ સામથી સુપ્રત કરા. આ સમયે વિવેકી ભરતરાજે વિચાર કર્યા કે 'હું તા અવતી–સગ્યગૃદષ્ટિ છું. મારાથી અધિક ગુણવાળા દેશવતી (દેશવિરતિવાળા) છે. એટલે ભરત મહારાજાએ સવેં દેશવિરતિવારી ઉત્તમ શ્રાવકાને બાલાવી તેમને આ ધાન્ય સામથીથી ભરેલ ૫૦૦ ગાડાઓ સુપ્રત કર્યા અને સર્વેને કહ્યું કે–આપ નિત્ય અહીં જ ભાજન કર્યા કરા."

ગસ પછી શું? જોઇ લ્યા ! ભાજનાદિ કાર્યમાં કાેણુ પાછું હઠે? દિવસે દિવસે ભાજન કરવાવાળાઓની સંખ્યામાં વૃદ્ધિ થવા લાગી. જે ભોજનસમયે એટલી હદ સુધી વધી પડી કે તેનાથી રસાઇયાઓ અકળાયા, ગભરાયા. તેઓએ ભરત મહારાજા પાસે જઇ આના યાગ્ય પ્રખંધ કરવા વિનંતી કરી ત્યારે ભરતરાજે દેશવિરતિ − ઉત્તમ વ્રતધારી શ્રાવકાના હૃદય-પ્રદેશ પર કાકિણી રત્નથી ત્રણ રેખાઓ દાેરી ચિન્હા કર્યાં, જેનું નામ જ યજ્ઞાપવિત. આ પ્રમાણે ચિદ્ધિત શ્રાવકા માટે ભરતરાજે નીચેના મહાન સૂત્રાના પણ પ્રખંધ કર્યા હતા. ભોજન કરીને ખહાર નીકળતાં તેઓ તેના ઉચ્ચાર કરતા હતા " जितो भवान વર્ષતે મીસ્તસ્માનમા દૃન મા દૃન"

આ જાતના પ્રતિએાધક વાકચથી ભરતરાજને પણ આત્મ-વિચારણા ઉદ્દભવી જેના પરિણામે તેમને પણ વૈરાગ્યની ભાવનાએા જાગ્રત થઇ. અને તેએા પણ સત્વર ચારિત્રના માર્ગ તરફ વળવા ઉજમાળ થયા.

આ પ્રમાણે ભોજનશાળાઓમાં જમનારા માહના કહેતાં ખ્રાહ્મણે પુરુષાર્થ હીન-પ્રમાદી અની ન જાય તેની ખાતર તેમના સ્વાધ્યાયાર્થ ભગવાન ઋષભદેવના ઉપદેશાનુસારે ચાર આર્ય-વેદાની રચના કરી. જેનાં નામા-(૧) સંસારદર્શન વેદ. (૨) સંસ્થાપનપરામદર્શન વેદ. (૩) તત્ત્વખાય વેદ. (૪) વિદ્યાપ્રખાય વેદ. આ ચારે વેદાનું પઠનપાઠન ખ્રાહ્મણા (માહના) કર્યા કરતા હતા, જેની છ છ માસે પરીક્ષા થતી હતી. આ પ્રમાણેના વહેવાર નવમા તીર્થ કર શ્રીસુવિધિનાય સુધી ચાલુ રહ્યો.

આ કાળ પર્ય ત જૈન ખ્રાક્ષણાનું સન્માન રાજા મહારાજાઓ તેમજ જનસમુદાય આદરપૂર્વ ક કરતા હતા. પ્રભુ ઋષભદેવના શાસનકાળથી તેમનામાં ઉચ્ચકાેટીના દેશવિરતિને લાયક જે સદ્દગુણાદિ હતા, તેના કાળે કરી લાપ થયા. તેમનામાં કાળપ્રભાવે સ્વાર્થવૃત્તિ જાગૃત થઈ અને તેઓએ કલ્યાણાર્થ બનાવેલા ભરતરાજના ચારવેદામાં પરિવર્તન કર્યું.

નવા નવા પ્રકારના ધર્મ ચન્થાની તેમણે રચના કરી, જેમાં શ્રાહદાન, કન્યાદાન, ભૂમિદાન, ગૌદાન આદિના વિધિવિધાનાના ગ્રંથા બનાવ્યાં. અને સ્વાર્થી વૃત્તિથી ધન એકત્રિત કરવા માંડઘું ને પાતે જ સ્વયં પૂજનિક બની ગયા

આ કાળ હુણ્ઢા અવસર્પિણીના હતા, જેની અસર જૈન શાસન પર એવી ભયંકર રીતે થઈ કે, આ કાળે અલ્પ સમયમાં જ જૈન શાસનના વિચ્છેદ થયા. જેમાં શ્રીસુવિધિનાથ પ્રભુના માેક્ષગમન પછી તાે ટૂંક સમયમાં જ ધર્મજાગૃતિને ટકાવી રાખવાવાળા મુનિઓ, આર્યાઓ તેમજ શ્રાવક શ્રાવિકાઓરૂપ ચતુવિધ સંઘના લાેપ થયાે.

આ પ્રમાણે આ કાળથી "અસંયતી"ની પૂજાના માર્ગ ચાલુ થયા, જેના પરિણામે જૈનદર્શન અને સનાતન વેદાંતદર્શન નામે બે માર્ગી-સંસ્કૃતિના પ્રવાહા ચાલુ થયા.

x x x

ક્રમશ: ૧૫ મા તીર્થકર શ્રીધર્મ નાથના શાસનકાળમાં જૈનધર્મ જે અલ્પ પ્રમાણમાં પળાતો હતો તેમાં પણ ન્યૂનતા આવી. આ કાળે તો સનાતન વેદાંતવાદી શ્રાહ્મણોનું સામ્રાજ્ય પૂરતા પ્રમાણમાં જામ્યું, તેઓએ પોતાના સંપ્રદાયના ધર્મ કાર્યાર્થ પૂર્વીકૃત ચાર વેદાના નામામાં નીચે પ્રમાણે ફેરફાર કર્યો: "ઋડવેદ, યજીવેંદ, સામવેદ, અથવે વેદ." તેમાં સમયે સમયે ફેરફાર થતો રહ્યો. તેમજ નવી નવી શ્રુતિઓનો સમાવેશ થતા ગયા. તેમની વેદાંતિક શ્રુતિઓમાં વિશેષતાએ 'હિંસાત્મક યજ્ઞાને મહત્તા ' અપાઇ. જેમાં યાજ્ઞાવલકચ, સુલસા અને પિપ્લાદેએ તો નરમેધ, પિતૃમેધ, ગજમેધ, અશ્વમેધ યજ્ઞા પર ખાસ ભાર મૂકચો.

કાળાંતરે આગળ વધતાં વોશમા તીર્થ કર શ્રીમુનિસુવ્રતસ્વામીના શાસનકાળે વસુરાજા અને પર્વતે મહાકાળ નામના વ્યંતરની સહાયતાથી યજ્ઞકર્મને હિંસાદિક ક્રિયાથી એટલી હદ સુ**ધી પહે**ાંચાડચો હતો કે જેનું વર્ણન કરતાં લેખકના હાથ, હૃદય અને કલમ ઘૂજી ઊઠે છે.

વત માન કાળના ઇતિહાસકારા પણ નિર્ણયાત્મકતાથી જણાવે છે કે-''ભગવાન મહાવીર અને મહાત્મા ભુદ્ધ પહેલાં ભારતવધ માં યજ્ઞામાં થતી હિંસા-રુધિરથી નદીઓ વહી રહી હતી." આ બન્ને મહાત્માએ પાતાના ખુલંદ અવાજે જનતાને જાગૃત કરી, હિંસાકમેને દૂર કરી શાંતિની સ્થાપના કરી હતી.

x **x** x x

સુવર્ણ સમ તેજસ્વી કાંતિ અને ૫૦૦ ધનુષ્યની ઊંચી કાયા તેમજ વૃષભ લંછનધારી ભગવાન ઋષભદેવનું આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વનું હતું. તેમાં તેઓએ ૮૩ લાખ પૂર્વ સંસારીપણામાં, ૧૦૦૦ વર્ષ છદ્મસ્ય અવસ્થામાં અને ૧૦૦૦ વર્ષ ન્યૂન એક લાખ પૂર્વ સર્વદ્રપણામાં ભૂમિ પર વિહાર કરી અસંખ્ય ભવ્યાત્માઓનું કલ્યાણુ કર્યું અર્થાત્ સમસ્ત ભારતભરમાં જૈનધર્મને રાજ્ય અને રાષ્ટ્ર ધર્મ તરીકે વ્યાપક ખનાવ્યા.

સ્વયં આદિરાજા, આદિમુનિ, આદિતીર્થ કર, સૃષ્ટિસંચાલનના આદ્ય મહાન્ યુગાવતારી તીર્થ પતિ સર્વત્ત તીર્થ કર થયા. પુંડરીક આદિ ૮૪ ગણધરા, ૮૪૦૦૦ મુનિવરા, ત્રણ લાખ સાધ્વીઓ તેમજ ત્રણ લાખ પચાસ હજાર શ્રાવકા અને પાંચ લાખ ચાપન હજાર શ્રાવિકાના પરિવાર હતા.

પુંડરીક ગણધર મહારાજ પાંચ કાેડી મુનિવરા સાથે શ્રીશત્રુંજયગિરિરાજ પર માેઘે ગયા. જે ગિરિરાજ પર પ્રભુશ્રી ઋષભદેવ નવાણું પૂર્વ વખત સમવસર્યા હતા. તે કાળે શ્રીશત્રુંજય ગિરિરાજની તળેટી ગુજરાતના વડનગર સુધી હતી. તે કાળના પ્રભાવથી ક્રમશ: ઘટતી ઘટતી આજે પાલીતાણા સુધી પહેાંચી છે.

અંતમાં ભગવાન્ શ્રીઋષભદેવ અષ્ટાપદ પર્વત પર દશ હજાર મુનિવરા સાથે મહા વદ ૧૩ ને દિવસે નિર્વાણ પદને પામ્યા. આ અવસરે ઇંદ્રાદિ દેવગણાએ પ્રભુતું નિર્વાણ કલ્યાણક ઉજવ્યું.

પ્રભુના દેહના જયાં અગ્નિસંસ્કાર કરવામાં આવ્યા હતા ત્યાં ઇંદ્રે રતના સ્તૂપ ળનાવ્યા. તેજ પ્રમાણે એકેક ગણુધર અને મુનિવરાના સ્થાને એક સ્તૂપ ળનાવ્યા. પ્રભુની દાઢા અને અસ્થિ ઇંદ્ર અને દેવતાએ લઈ ગયા, જેનું પૂજન-પ્રશાલન આદિ જિનપ્રતિમાની માફક તેઓ કરવા લાગ્યા.

× × × ×

અવસર્પિણી કાળમાં ૨૪ તીર્થ કરેા થાય તેવા નિયમ છે. તે જ પ્રમાણે ૧૨ ચક્રવર્તી રાજાઓ થવાના પણ નિયમ છે.

આ અવસર્ષિણી કાળમાં તે પ્રમાણે બાર ચકવર્તીઓ થયા તેમાં ભરત પ્રથમ ચકવર્તી રાજા હતા, જેની ઋદ્ધિ અપર પાર હતી. ચૌદ રત્ના જેવા કે:–સેનાપતિ, ગાથાપતિ, વાર્દ્ધ કિ, પુરાહિત, સ્ત્રી, હસ્તી, અધ, ચક, છત્ર, ચામર, મણિ, કાકિણી, ખડ્ગ અને દડરતન ૧૬ હજાર દેવતાએ તેમજ ખત્રીસ હજાર મુકુટધારી રાજાએ તેમની સેવામાં હાજર રહેતા. ૮૪ લાખ હાથી, ૮૪ લાખ અધ, ૮૪ લાખ રથ અને છત્નું કરાેડ પાયદળ સૈન્ય હતું.

છ ખંડ જીતવામાં ભરતરાજને સાઠ હજાર વર્ષો લાગ્યાં હતાં. આ કાળે આર્ય અને અનાર્ય સર્વે દેશાનું આધિપત્ય તેમના હાથમાં ચક્રવર્તી રાજવી તરીકે હતું. આર્ય અને અનાર્ય દેશાના સંખ્યાબંધ રાજવીઓએ પાતાની પુત્રીઓ ભરતરાજ સાથે પરણાવી હતી, જેના યાંગે આ ભારતદેશ વિસ્તૃત ક્ષેત્રફળના કારણે આર્યાવર્તના નામે પ્રસિદ્ધિને પામ્યા હતાં. તે ભરતરાજના અંત:પુરમાં ૬૪ હજાર રાણીઓ હતી, જેના રક્ષણાથે દરેક રાણી દીઠ બે બે અંતેઉરી (સખીએ!) રાખવામાં આવી હતી.

છ ખંડના વિજેતા ચક્રવર્તી ભરતરાજે એકધારું એકછત્રી રાજ્ય ઘણી જ કુશળતાપૂર્વક ચલાવ્યું. આર્યાવર્તની ભારે આખાદી કરી. તેમણે ધર્મકાર્યો પણ ઘણાં જ સુંદર **રીતે કર્યાં.** અષ્ટાપદ પર " સિં**હ**નિયદ્યા " નામના ભગ્ય જિનપ્રાસાદ બનાવ્યાે.

અ તમાં આરિસાલવનમાં આન દક્ષિયા સમયે એક આંગળીમાંથી મુદ્રિકા સરી પડવાથી દર્પણમાં પોતાની તે આંગળી વિરૂપ દેખાઇ. જેના અંગે વિચારમગ્ર થતાં અંતરાત્મા જાગૃત

થયા. આસ્તે આસ્તે ક્રમશ: શરીર પરના સવે અલંકારા દ્વર કરતાં હાડપિંજરના માળખારૂપ નાશવંત શરીરની ભયંકરતા સમજાઇ, અને આ સમયે તેઓ એવા તા અંતરધ્યાનમાં ઉતરી ગયા કે-તેમાં શુકલધ્યાનમાં ચિત્તની એકાગ્રતા થતાં ક્ષપકશ્રેણીએ ચઢેલા ભરતરાજને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. દેવતાઓએ મુનિવેશ અર્પણ કર્યો. તેમણે દશ હજાર રાજકુમારા સાથે દીક્ષા લઇ કેટલાય વર્ષો સુધી ચારિત્ર પાળી જનતાના ઉદ્ધાર કરતા આખરે અક્ષયસુખના ભાકતા બન્યા.

x x x x

ચક્રવર્તી ભરતરાજના માેક્ષગમન ખાદ તેમની રાજગાદી પર આદિત્યયશા નામે રાજા થયા તથા ખાહુખલિજીની ગાદી પર ચંદ્રયશા નામે રાજા થયા. આ ખંને રાજવીઓના સંતાનામાંથી સ્તૂર્યવ'શ અને ચંદ્રવ'શ ચાલુ થયા. અને કુરુરાજાના સંતાનાથી કુરુવ'શ ચાલુ થયા, જેમાં કોરવા અને પાંડવા થયા.

ભરતરાજ પાસે કાકિણી રતન હતું, જેનાથી તે માહનાના હુદયપ્રદેશ પર ત્રણ રેખાએા દોરી અંકિત કરતા હતા. તેમની પછી આદિત્યયશા પાસે કાકિણી રતન ન હોવાથી સાનાના તારની ત્રણ દોરીએા (જેનાઇ) પહેરાવતા હતા. ત્યારખાદ ક્રમશ: સોનામાંથી રૂપાની થઇ અને રૂપામાંથી પંચવર્ણના રેશમની જેનાઇએા થઇ, બાદ સુતરની થઇ જે આજ પર્યંત વિદ્યમાન છે.

ભરતરાજની આઠ પાટ સુધી સર્વે રાજાઓને આરીસા ભવનમાં જ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ અને તેઓ મોક્ષે ગયા. તેમજ બીજા પણ અસંખ્યાતા આત્માઓ મોક્ષે ગયા.

# પ્રકરણ સાતમું

#### શેષ તીર્થ કરાતા સ'ક્ષિપ્ત પરિચય

મહારાજા ભરત ચક્કવર્તીની આઠ પાટ સુધી દરેક ઇફ્લાકુવ રી રાજવીએ આરિસા-ભુવનમાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી મેણે ગયા. તેમજ અન્ય પ્રાણીએ! હળુકર્મી હાવાથી તેમજ ભદ્રિક પરિણામ હાવાથી સેંકડા રાજવીએા, કર્મચારીએા અને પ્રજાગણે પણ સિદ્ધિસુખના આસ્વાદ કર્યો.

આઘ તીર્થ કર શ્રીઋષભદેવ ભગવંતે પ્રવર્ત્તાવેલ ધર્મ – માર્ગ અબાધિતપણે ચાલુ જ રહ્યો. અને તે ધર્મ – તીર્થને ત્યારપછી થયેલા તીર્થ કર ભગવંતાએ સારી રીતે પુષ્ટ કર્યો દરેક તીર્થ કર ભગવંતાના વિસ્તૃત જીવન–ચરિત્રા છે, પણ ગ્રંથવિસ્તારના ભયથી તે તે તીર્થ કર ભગવંતાના અતિ સંક્ષિપ્ત રીતે પરિચય આપવાના પ્રયાસ કર્યો છે.

### (ર) શ્રી અજિતનાથ પ્રભુ

શ્રી અજિતનાથ તીર્થ કરનું અવતરણ અયોધ્યાનગરીમાં જિતશત્રુરાજાની વિજયારાણીની રત્નકૂક્ષીથી ત્રણ જ્ઞાનસ યુક્ત; વૈશાખ શુદિ તેરસના દિવસે થયું. માતાએ ચૌદ મહાસ્વમો દેખ્યાં; જેનું શુભ કળ સ્વપ્નપાઠકાએ દર્શાવ્યું. રાજાએ રાણીના ઉચ્ચ કાેટીના દાહલાએા સહર્ષ પૂર્ણ કર્યાં. મહા શુદ આઠમના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયાે.

છપ્પન દિકકુમારી દેવીઓએ સૂતિકા કર્મ કર્યું. ચાસઠ ઇંદ્રો તેમજ દેવોદેવતાએ એ ભગવાનને સુમેરુ પર્વત પર લઇ જઈ જન્માલિષેક કર્યો. જિતશત્રુ રાજાએ પણ ધામધૂમથી આનંદોત્સવ મનાવ્યો.

યુવાવસ્થાએ પહેંાંચતા જ ભગવાનનું પાણિશહણ સુશીલ અને સદ્દગુણાલ કૃત રાજકન્યા સાથે કરવામાં આવ્યું. પ્રભુનું શરીર સુવર્ણ કાંતિમાન્ સાડાચારસાે ધનુષ્ય પ્રમાણ હતું. તેમનાે "ગજ" લંછનયુક્ત શાભિત દિવ્ય દેહ; ઉચ્ચકાેટીના યુગાવતારી પદને દીપાવતાે હતાે.

સાંસારિક તેમજ પોદ્દગલિક સુખાેથી વિરક્ત થવાના સમય નજદિક આવતાં જ લાેકાંતિક દેવાએ ભગવાનને વિજ્ઞિસ કરી કે, 'હે પ્રભાે! આપને દીક્ષા ગહુણ કરવાના સમય આવાે પહાેંચ્યાે છે. આપ દીક્ષા ગહુણ કરી પ્રભુ ઝષભદેવે પ્રચલિત કરેલ માર્ગના ધર્મો દ્વારક ખનાે.' લાેકાંતિક દેવાના સૂચનને અનુલક્ષીને મહા શુદ ૯ ના શુભ દિવસે એક હજાર વીરાતમાંઓ સાથે ભગવાને ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરતા પાષ શુદ ૧૧ ના દિવસે પરમાત્માને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. જૈન ધર્મના ઉચ્ચકાેડીના પ્રચાર અને વૃદ્ધિમાં તીર્થ કર પદને

દીપાવતાં, એક લાખ મુનિવરા, ત્રણ લાખ ત્રીસ હજાર આર્યાએા, બે લાખ અઠ્ઠાણું હજાર શ્રાવક, પાંચ લાખ પીસ્તાલીસ હજાર શ્રાવિકા એ પ્રમાણે ચતુર્વિધ સંઘ-સંપ્રદાયને સમક્તિધારી અનાવી, બહેાંતર લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, ચૈત્ર શુદ પાંચમના દિવસે પ્રભુ માેક્ષે પધાર્યા. તેમના સિંહસેન આદિ ગણધરાએ પરમાત્માના ધર્મ-માર્ગને પૃથ્વીતળને વિષે વ્યાપ્ત કર્યો.

#### બીજા ચક્રવર્તી સગર

શ્રી અજિતનાથ તીર્થ કરના કાળમાં વિનીતા નગરીમાં સુમિત્ર રાજાની યશામિત રાણીની કૂક્ષીથી સગર નામે બીજા ચક્રવર્તી થયા. તેઓ પાતાના સુપુત્રા તેમજ બહાળા કુટું બ પરિવાર સાથે તીર્થ યાત્રા કરતા, અષ્ટાપદ પર્વત પાસે આવ્યા, જ્યાં ગિરિરાજના ભવ્ય જિનમ દિરા જેઈ, અતિહર્ષિત થયા.

સગર ચક્રવર્તીને સાઠ હજાર પુત્રા હતા. એકદા પરિભ્રમણ કરતાં કરતાં તેઓ સર્વ અષ્ટાપદ પર્વત પાસે જઇ પહોંચ્યા. પર્વત પર ચઢી યાત્રા કરી નીચે ઉતરતાં તેઓને વિગ્રાર સ્ફૂર્યો કે, પોતાના પૂર્વ જોએ બંધાવેલા ભવ્ય જિનમ દિરાની રક્ષા માટે અષ્ટાપદ પર્વત કરતી જો ખાઇ ખાદવામાં આવે તા ભવિષ્યમાં કાઇ પણ જાતનું નુકશાન ન થઇ શકે. તરતજ તેમણે આ વિગ્રારને અમલમાં મૂક્યો ને દંડરતનની સહાયથી ગંગા નદીના પ્રચંડ પ્રવાહને તે બાજી વળ્યાે.

સગર ચકલાના પુત્રાના આ કાર્યથી ભુવનપતિ નાગકુમારના ભુવનામાં વહેતા જળ—પ્રવાહે ખળભળાટ મચાવ્યા પરિણામે નાગકુમારના ઇંદ્રે (ભુવને દ્રે) કોધાયમાન થઇ પાતાની દષ્ટિજવાળાથી ચકલતી સગરના સવે કુમારાને બાળી ભરમ કર્યા. આ સમાચાર સાંભળી સગરને અતિ દુ:ખ ઉપજ્યું. ઇંદ્ર મહારાજાએ ખ્રાહ્મણના વેશે આવી, દષ્ટાંતદ્વારા તેમના શાક દૂર કર્યો. સગર રાજાએ પાતાના પોત્ર ભગીરથને ભુવને દ્રને પ્રસન્ન કરવા ગંગાત જઇ; હ્યા તપશ્ચર્યા કરવાની આજ્ઞા કરી. તેમણે દીર્ધ કાલીન તપશ્ચર્યાથી ભુવને દ્રને પ્રસન્ન કરી; ગંગાજીના પ્રચંડ પ્રવાહને સમુદ્ર સાથે મેળવી દર્ધ સંકટનું નિવારણ કર્યું. તેમજ પિતા અને કાકા વગેરને પુન: જીવન પ્રાપ્ત કરાવ્યું. ત્યારથી ગંગા ભાગીરથીના નામથી પ્રસિદ્ધિને પામી. આદ સગર ચકલતી એ ચારિત્ર અંગીકાર કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષળમન કર્યું.

## (૩) શ્રી સંભવનાથ

નવમા આનત દેવલા કથી, ફાગણ શુદ આઠમના દિવસે વ્યવી; શ્રાવસ્તી નગરીના જિતારી રાજાની સેના રાણીની કૂલીએ અવતર્યા હતા. માગશર સુદ ચોદસના દિવસે તેમના જન્મ થયા. ચારસા ધનુષ્યનું દેહમાન હતું. અશ્વ ચિદ્ધથી વિભૂષિત, દિવ્ય દેહકાંતિ તેમજ ઉચ્ચ કાેડીનું જ્ઞાન સંયુક્ત જીવન, જૈનધર્મના પ્રભાવનાર્થે સાર્થકતામય અન્યું હતું. યુવાવસ્થાએ તેમનું પાણ્યિક્શ થયું. ન્યાયયુક્ત, દીર્ઘકાલીન રાજ્ય ભાગવી માગસર સુદ પૃનમના દિવસે એક હજાર ભાવિકા સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. આદ તપ આદિ કિયા દ્વારા ઘાતી કર્મના સ્ય કરી કાર્તિક વદ પ ના દિવસે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી. ચારુ આદિ બેલાખ મુનિ; શ્યામા આદિ ત્રણ લાખ છત્રીસ હજાર સાધ્વીઓ; બે લાખ ૯૩ હજાર શ્રાવક; છ લાખ છત્રીસ હજાર શ્રાવકાએ આદિ સંપ્રદાયની વૃદ્ધિ કરતા, ચૈત્ર સુદ પ ના દિવસે સાઠ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી શ્રી સંભવનાથ પ્રભુ મારફે પધાર્યા. તેમનું શાસન દસ લાખ કોડ સાગરાપમ સુધી પ્રવર્ત્ત માન હતું.

#### (૪) શ્રી અભિનંદન તીર્થ કર

જયંત વિમાનથી વૈશાખ શુદ ૪ ના દિવસે વ્યવીને શ્રી અભિનંદન પરમાત્માના જવ અયા ધ્યા નગરીના સંવર રાજાની સિદ્ધાર્થા રાણીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતી છું થયા માહ શુદ ૨ ના દિવસે ભગવાનના જન્મ થયા. ૩૫૦ ધનુષ પ્રમાણ શરીર, પીતવણે અને વાનરના લંછનયુક્ત પરમાત્માએ યુવાવસ્થામાં પાણિ શ્રહણ કર્યા ખાદ સમગ્ર રાજ્ય ભાગવી; માહ શુદ ૧૨ ના દિવસે એક હજાર પુરુષા હાથે ચારિત્ર અંગી કાર કર્યું. પ્રભુને પાષ વદ ૧૪ ના દિવસે કેવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ. વજાનાભાદિક ૩૦૦૦૦ મુનિ, અજિતાદિ ૬૩૦૦૦૦ સાધ્વીએા, ૨૮૮૦૦૦ શ્રાવક અને પર૭૦૦૦ શ્રાવિકાઓના સંપ્રદાય હતા. પચાસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને વૈશાખ શુદ ૮ ના દિને સમ્મેતશિખર ઉપર પરમાત્મા માફે પધાર્યા. તેઓનું શાસન નવ લાખ કોડ સાગરાપમ સુધી પ્રવર્ત્ત માન રહ્યું હતું.

# (૫) શ્રી સુમતિનાથ તીથ<sup>°</sup>કર

શ્રાવણ સુદ ર ના દિવસે વ્યવી સુમતિનાથ તીર્થ કરના જવ અયોધ્યા નગરીના મેઘરથ રાજાની રાણી મંગલાદેવીની કુક્ષીમાં અવતરિત થયો. વૈશાખ સુદ ૮ ના દિવસે તેમના જન્મ થયો. તેમના ત્રણસા ધનુષ્યપ્રમાણ દેહ હતા. સુવર્ણ વર્ણ અને ક્રીંચ પક્ષીનું ચિન્હ હતું. પાણિગ્રહણાદિ સંસ્કારા પછી સંપૂર્ણ રાજ્યપદને ભાગવી વૈશાખ સુદ ૯ ના દિવસે પ્રભુશ્રીએ એક હજાર પુરુષા સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ચૈત્ર વદ ૧૧ ના દિવસે પ્રભુને કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. ચરમાદિ ૩૨૦૦૦ સુનિએા, કાશ્યપા આદિ ૫૩૦૦૦ સાધ્વીએા, ૨૮૧૦૦૦ શ્રાવકા; ૫૧૬૦૦૦ શ્રાવિકાઓના સંપ્રદાય પ્રવર્ત્ત માન રહ્યો. ચાલીસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને, ચૈત્ર શુદ નવમીના પવિત્ર દિને શ્રી સમ્મેતશિખરજી ઉપર પ્રભુ માક્ષે પધાર્યા. એમનું શાસન ૯૦ હજાર ક્રોડ સાગરાપમ કાળ સુધી પ્રવર્ત્ત માન રહ્યું.

### ( ૬ ) શ્રી પદ્મપ્રભુ તીર્થ'કર

માઘ વદ ६ ના દિવસે નવમા કેવેયક વિમાનથી વ્યવી પરમાતમાંના જવ કોસંખી નગરીના રાજા શ્રીધરની પટ્ટાણી સુધુમાની રત્નકૂક્ષીમાં અવતીર્ણ થયો. પ્રભુજના કારતક વદ ૧૨ ના દિને જન્મ થયો. ૨૫૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ, રક્તવર્ણ, પદ્મકમલના ચિન્હવાળું સુંદર શરીર હતું. પાણિગ્રહણ સંસ્કાર ખાદ રાજ્યસંપદાના સંપૂર્ણ ભાગ કરીને, પ્રભુજએ કારતક વદ ૧૩ ના દિને એક હજાર ભગ્યાતમાંઓ સાથે દીક્ષા અંગીકાર કરી અને વૈશાખ સુદ ૧૫ ના દિવસે પ્રભુજને કૈવલ્ય- જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ. ૩૩૦૦૦૦ પ્રદ્યોતનાદિ સુનિઓ, ૪૨૦૦૦૦ રતિ આદિક સાધ્વીઓ, ૧૭૬૦૦૦ શ્રાવકા, ૫૦૫૦૦૦ શ્રાવિકાઓના સંપ્રદાય થયા હતા. ત્રીસ લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, માગસર વદ ૧૧ ના દિવસે સમ્મેતશિખરજ ઉપર પ્રભુ માણે પધાર્યા. પ્રભુનું શાસન નવ હજાર કોડ સાગરાપમ સુધી વર્ત્ત રહ્યું હતું.

# (૭) શ્રી સુંપાર્ધા નાથ તીર્થ<sup>લ</sup>કર

ભાદ્રપદ કૃષ્ણુ અષ્ટમીના દિવસે મધ્યગ્રૈવેયક વિમાનથી વ્યવી શ્રી સુપાર્શ્વનાથ **તીર્થ કરના** જીવ વાણારસી નગરીના પ્રતિષ્ઠિત રાજાની પૃથ્વી રાણીની રત્નકૂક્ષીથી અવ**તીર્ણ થયાે. જેઠ સુદ** 

×

×

૧૨ ના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયા. પ્રભુના શરીરનું દેહમાન ળસા ધનુષ પ્રમાણ હતું. સ્વસ્તિકના લંઇનથી વિભૂષિત હતું. પાણિયહણાદ સંસ્કારા થયા ખાદ રાજ્યલક્ષ્મીના સંપૂર્ણ ભાગ કરી, જેઠ સુદ ૧૩ ના દિવસે એક હજાર ભગ્યાત્માએ સાથે પ્રભુજએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ફાગણુ વિદ છઠ્ઠના દિવસે પ્રભુને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. ૩૦૦૦૦ વિદર્ભાદ મુનિવરા, શીમાદિ ૪૩૦૦૦૦ સાધ્વીએા, ૨૫૭૦૦૦ શ્રાવકા, ૫૦૭૦૦૦ શ્રાવિકાએાના સંપ્રદાય હતા. વીસ લાખ પૂર્વનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરીને, ફાલ્ગુન વદ હના દિવસે સમ્મેતશિખરજી ઉપર પ્રભુજએ મેહ્લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી. શ્રી સુપાર્શ્વનાથ ભગવંતનું શાસન નવસા કોડ સાગરાપમ સુધી ચાલુ રહ્યું હતું.

### (૮) શ્રી ચંદ્રપ્રભ તીથ"કર

શ્રી ચંદ્રપ્રભ તીર્થ કર ચૈત્ર વદ પ ના દિવસે વિજયત વિમાનથી ચ્યવી ચંદ્રપુરી નગરીના મહસેન રાજાની લક્ષ્મણા રાણીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતરિત થયા. પરમાત્માના જન્મ પાષ વદ ૧૨ ના દિવસે થયા હતા. દોઢસા ધનુષ્યપ્રમાણ દેહમાન, શ્વેતવર્ણ, ચંદ્ર લંછનયુક્ત પ્રભુનું શરીર હતું. પાણિ બહુણાદિક સંસ્કારા થયા પછી, રાજ્યસંપદાના સંપૂર્ણ ભાગ કરી, પાષ વદ ૧૩ ના દિવસે એક હજાર પુરુષા સાથે પ્રભુએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું કાલ્યુન વદ સપ્તમીના દિવસે પ્રભુજને કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ૨૫૦૦૦૦ દત્તાદિક મુનિઓ, ૩૮૦૦૦ સુમનાદિક સાધ્વીઓ, ૨૫૦૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૧૦૦૦૦ શ્રાવકાઓ. આટલા પ્રભુજના શાસનપંથીઓના સંપ્રદાય પ્રવર્ત્ત માન્ રહ્યો હતા. દસ લાખ પૂર્વનું સર્વાયુખ્ય પૂરું કરીને, ભાદ્રપદ વદ સપ્તમીના દિવસે સમ્મેતશિખરજ પર પ્રભુ માક્ષગામી થયા. ૯૦ કરાડ સાગરા-પમ સુધી તેમનું શાસન ચાલતું રહ્યું હતું. આ કાળ સુધી ભરતક્ષેત્રમાં પ્રાય: સર્વત્ર જૈનધર્મ એક રાષ્ટ્રીય ધર્મ તરીકે અતિશય પ્રભાવપૂર્ણ ચાલતા રહ્યો હતા.

# (૯) શ્રી સુવિધિનાથ તીથ<sup>ે</sup> કર

શ્રી સુવિધિનાથ તીર્થ કર પ્રભુ વૈજયંત વિમાનથી વ્યવી, કાકંદી નગરીના સુગ્રીવ રાજાની રામારાણીની રત્નકૂલીમાં કાલ્ગુન વદ નવમીના દિવસે અવતરિત થયા. માગસર વદ પાંચમના દિવસે પ્રભુને જન્મ થયો. પ્રભુનું શરીર ૧૦૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ, શ્વેતવર્ણ અને મગરના લંછનયુક્ત હતું. પાણિગ્રહણાદિક પવિત્ર સંસ્કારા થયા તે પછી સંપૂર્ણ રાજ્યભાગ કરી, એક હજાર ભવ્યાત્માંઓ સાથે પ્રભુજાએ મૃગશર વદ છઠ્ઠના દિવસે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. કાર્તિક શુદ ૩ ના પવિત્ર દિવસે પ્રભુને કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ૨૦૦૦૦૦ વરાહાદિ મુનિવરા, ૨૨૦૦૦૦ વારૂણા આદિ સાધ્વીઓ, ૨૨૯૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૭૨૦૦૦ શ્રાવકાઓ, આટલા ભવ્યાત્માંઓના પ્રભુજીના શાસનના સંપ્રદાય ચાલતા રહ્યો. એ લાખ પૂર્વ સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, ભાદ્રપદ સુદ નવમીના પવિત્ર દિવસે પ્રભુજી શ્રી સમ્મેતશિખર પર માફ્યે પધાર્યા. નવ કરોડ સાગરાપમ સુધી પ્રભુજીનું શાસન પ્રવર્ત્ત માન રહ્યું હતું.

### (૧૦) શ્રી શીતલનાથ તીર્થ કર

પ્રભુ શ્રી શીતલનાથજી પ્રાણત દેવલાકમાંથી ચ્યવી, વૈશાખ વદ છઠ્ઠના દિવસે, ભદ્દીલપુર નગરના રાજા દ્રહરથની રાણી નંદાની કુક્ષીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશ: માઘ વદિ ખારસના દિને પરમાત્માના જન્મ થયા. ભગવાનનું શરીર ૯૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ, સુવર્ણ કાંતિયુક્ત, શ્રી વત્સના ચિક્ષથી વિભૂષિત હતું. પાણ્ચિહણાદિક સરકારા થયા ત્યારળાદ સંપૂર્ણ રાજ્યના ભાગ કરી, પ્રભુજીએ એક હજાર પુરુષાની સાથે માધ વદ બારસના દિવસે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. 'ઉત્કૃષ્ટ તપશ્ચર્યા કરતાં કરતાં પાય વદ ૧૪ ના પવિત્ર દિવસે પ્રભુને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. ૧૦૦૦૦૦ આનંદાદિ સુનિવરા, ૧૦૦૦૦ સાધ્યોઓ, ૨૮૯૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૫૮૦૦૦ શ્રાવકાઓ પ્રભુજીના સંપ્રદાયમાં સંલગ્ન થયાથી પ્રભુજીનું શાસન ખૂબ જ પ્રભાવાત્પાદક બન્યું. બધું મળીને એક લાખ પૂર્વનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરીને વૈશાખ વદ બીજના દિવસે પ્રભુ સમ્મેતશિખર ઉપર નિર્વાણ પામ્યા. એક સાગરાપમના અંતરમાં જ આપના શાસનમાં પણ વિચ્છેદ થયા હતા. પરમાત્માના શાસનાંતરમાં એક યુગલ મનુષ્યથી "હરિવંશ" કુલની ઉત્પત્તિ થઇ. આ વંશની ઉત્પત્તિ સંબંધી વિસ્તૃત વિવેચન માટે જુએા-અમારું "શ્રી સુનિસુવ્રતસ્વામી ચરિત્ર અને મંત્રવિધાન સંગ્રહ" જેમાં હરિવંશની ઉત્પત્તિને લગતા સંપૂર્ણ ઇતિહાસ તેમજ શ્રી સુનિસુવ્રતસ્વામીજીનું મનહર અને આનંદકારક જીવનચરિત્ર સચિત્ર રજાૂ કરવામાં આવ્યું છે.

\*

જે વસ્તુ કદી બનવા ન સંભવે છતાં કાળ પ્રમાણે અને તેને જૈન શાસન "અચ્છેરું" એટલે કે આશ્ચર્યકારક ઘટના માને છે. અવસર્પિણી કાળમાં દશ અચ્છેરા થયા છે, તેમાં "હરિવંશ"ની ઉત્પત્તિ પણ એક અચ્છેરા તરીકે વર્ણવાઇ છે.

# (૧૧) શ્રી શ્રેયાંસનાથ **તી**ર્થ'કર

પ્રભુ શ્રી શ્રેયાંસનાથ તીર્થ કર શુક દેવલાકથી ચ્યવીને, જેઠ વદ է ના દિવસે સિંહપુરી નગરીના વિષ્ણુ રાજાની વિષ્ણુ રાણીની રત્નકૃક્ષીમાં અવતીર્ણુ થયા. ક્ષલ્યુન વદ ૧૨ ના દિવસે કમશ: પ્રભુજએ જન્મ ધારણુ કર્યા. પ્રભુનું શરીર ૮૦ ધનુષ પ્રમાણ, સુવર્ણુ સદ્દશ કાંતિયુક્ત, ગેંડાના ચિક્ષથી વિશાભિત હતું. પાણિગ્રહણુ આદિ સંસ્કારા થયા. ત્યાર પછી સંપૂર્ણ રાજ્યના ભાગ ભાગવીને પ્રભુ શ્રેયાંસનાથજએ કાલ્યુન વદ ૧૩ ના દિવસે એક હજાર ભવ્યાતમાઓ સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. તપ:પ્રભાવથી પ્રભુને માધ વદ ૦)) ના પવિત્ર દિને કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ. ૮૪૦૦૦ કચ્છપાદિ સાધુઓ, ૧૦૩૦૦૦ ધારણુ આદિ સાધ્યીઓ, ૨૭૯૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૪૮૦૦૦ શ્રાવિકાઓના સંપ્રદાય પ્રવર્ત માન્ રહ્યો. ૮૪૦૦૦ પૂર્વ વર્ષનું સર્વાયુખ્ય પૂર્ણ કરીને, શ્રાવણ વદ ૩ ના દિને પ્રભુશ્રી શ્રી સમ્મેતશિખર તીર્થ ઉપર નિર્વાણુ પામ્યા. આપનું શાસન ચોપન સાગરાપમ પર્યન્ત ચાલુ રહ્યું હતું. શ્રી શ્રેયાંસનાથ પરમાત્માના શાસનકાળમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામના પહેલા વાસુદેવ, અચલ ખલદેવ અને અધ્યગ્રીવ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા હતા.

# (૧૨) શ્રી વાસુપૂજ્ય તીથ"કર

શ્રી વાસુપૂજ્ય તીર્થ કર ભગવાન પ્રાણત દેવલાકથી ચ્યવીને, જેઠ શુદ નવમીના દિને ચંપાપુરી નગરીમાં વસુપૂજ્ય રાજાની જયારાણીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશ: કાલ્યુન વદ ૧૪ ના દિવસે આપના જન્મ થયા. આપનું શરીર ૭૦ ધનુષ પ્રમાણ તેમજ રક્તવર્ણ, મહિષ– (પાડા)ના ચિન્હયુક્ત સુંદર હતું. પાણિગ્રહણ કર્યા પછી કાલ્યુન વદ ૦)) ના દિને ૬૦૦

પુરુષા સાથે પરમાત્માએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. અને ઉત્કૃષ્ટ તપશ્ચરણ કરીને માઘ સુદ ખીજના પવિત્ર દિવસે પ્રભુજએ કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૭૨૦૦૦ સૂક્ષ્માદિ મુનિએા, ૧૦૦૦૦ ધારણી આદિ સાધ્વીએા, ૨૧૫૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૩૬૦૦૦ શ્રાવિકાએા હતી. પ્રભુજના પરિવારમાં બહાતેર લાખ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરીને આષાઢ સુદ ૧૪ ના રાજ ચંપાનગરીમાં પ્રભુજ નિર્વાણ પામ્યા. ત્રીસ સાગરાપમ કાળપર્યં ત પરમાત્માનું શાસન જયવંતું રહ્યું હતું. આપના શાસનકાળમાં દ્વિપૃષ્ઠ નામના વાસુદેવ, વિજય બલદેવ અને તારક નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા હતા.

#### × (૧૩) શ્રી વિમલનાથ તીર્થ'કર

×

શ્રી વિમલનાથ પ્રભુજ સહસાર દેવલા કથી વ્યવીને વૈશાખ સુદ ર ના દિવસે કંપિલપુરના રાજા કૃતવર્માની શ્યામારાણીની રત્નકૂ ક્ષીમાં અવતરિત થયા. આપના જન્મ કમશ: માઘ શુદ ૩ ના દિવસે થયા. આપશ્રીનું શરીર ૬૦ ધનુષ પ્રમાણ; સુવર્ણ કાંતિયુક્ત, વરાહના ચિન્હથી શાંભિત હતું. પાણિગ્રહણ સંસ્કાર પછી રાજ્યના ભાગ ભાગવીને, માઘ સુદ ૪ ના રાજ એક હજાર ભવ્ય પુરુષા સાથે પ્રભુજએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ઉત્કૃષ્ટ તપ તપી, પાષ સુદ ६ ના દિવસે કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી. ૬૮૦૦૦ મંદરાદિક મુનિવરા, ૧૦૦૮૦૦ ધરાદિક આર્યિકાઓ, ૨૦૮૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૩૪૦૦૦ શ્રાવિકાઓ આપશ્રીના સંપ્રદાયમાં હતા. સાઠ લાખ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, અષાઢ વદ સમમીના દિને શ્રી સમ્મેતશિખર પર્વત ઉપર આપશ્રી નિર્વાણ પામ્યા. નવ સાગરાપમ પ્રમાણ કાળ પર્ય ત આપનું શાસન ચાલ્યું હતું.

આપના શાસનકાળમાં ત્રીજા સ્વયંભૂ વાસુદેવ, ભદ્ર ખલદેવ તેમજ મેરક નામે પ્રતિવાસુદેવ થયા હતા.

# (૧૪) અનંતનાથ તીથ'કર

×

શ્રી અનંતનાથ તીર્થ કર લગવાન્ પ્રાણત દેવલાકથી વ્યવીને, શ્રાવણ વદ સપ્તમીના દિને અયાદયા નગરીના સિંહસેન રાજાની સુયશા નામની રાણીની રત્નકૂ લીમાં અવતી છું થયા. વૈશાખ વદ ૧૩ ના દિવસે પ્રભુના કમશ: જન્મ થયા. પ્રભુનું દેહપ્રમાણ ૫૦ ધનુષ, પીતવર્ણ, સિંચાણ(શ્યેન પક્ષી)નું ચિન્હ સુશાભિત હતું. પાણિગ્રહણ વિધિના સંસ્કાર થયા પછી સંપૂર્ણ રાજ્યના ઉપભાગ લઇ, વૈશાખ વદ ૧૪ ના દિવસે એક હજાર પુરુષાની સાથે પ્રભુએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ઉત્કૃષ્ટ તપ કરીને પ્રભુજએ વૈશાખ વદ ૧૪ ના દિવસે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. દર૦૦૦ થશ આદિ સુનિવરા, ૮૨૦૦૦ પદ્માદિક આર્યિકાઓ, ૨૦૬૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૧૪૦૦૦ શ્રાવકાઓ–આટલા પરમાત્માના સંપ્રદાય હતા. ત્રીસ લાખ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, ચૈત્ર સુદ પ મીના દિવસે શ્રી સમ્મેતશિખર પર્વત ઉપર પ્રભુજ નિર્વાણ પામ્યા. તેમના શાસનકાળ ચાર સાગરાપમ પ્રમાણ ચાલ્યા હતા.

આપના શાસનમાં પુરુષાત્તમ નામના ચાેથા વાસુદેવ, સુપ્રભ ખલદેવ અને મધુ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા.

#### (૧૫) શ્રી ધર્મનાથ તીર્થ કર

શ્રી ધર્મનાથ તીર્થ કર ભગવાન્ વૈજયંત વૈમાનથી ચ્યવીને, વૈશાખ સુદ હ ના દિવસે રત્નપુરી નગરીના ભાનુરાજાની સુવ્રતારાણીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતીર્જુ થયા. ક્રમશ: માઘ શુદ ૩ ના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયા. તેમનું ૪૫ ધનુષ્ય, દેહ પ્રમાણ, પીતવર્જ, વજલં છન યુક્ત, હતું. પાણિ ચહ્યુ સંસ્કાર પછી રાજ્યભાગ ભાગવાને માઘ સુદ તેરસના દિને એક હજાર પુરુષા સાથે ભગવાને ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ઉત્કૃષ્ટ તપ તપીને પૌષ સુદ ૧૫ ના પવિત્ર દિને ભગવાને કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૬૪૦૦૦ અરિષ્ટાદિ મુનિવરા, દર૪૦૦ શિવાદિક આર્યિકાએ, ૨૦૪૦૦૦ શ્રાવકા, ૪૧૩૦૦૦ શ્રાવિકાએ થઇ. પ્રભુએ ૧૦ લાખ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરીને, સમ્મેતશિખર તીર્થ ઉપર જેઠ સુદ પાંચમના દિને માક્ષપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

પ્રભુના શાસનકાળના સમયે જ પુરુષસિંહ નામના પાંચમા વાસુદેવ, સુદર્શન અલદેવ, નિષ્કું ભ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા હતા. વાસુદેવાદિક અધા રાજાએા અરિહંતાપાસક જૈન-ધર્મી હતા.

આપના શાસનાંતરમાં મઘવા અને સનત્કુમાર નામના ચક્રવર્તિ જૈન રાજાઓ થયા હતા. નવમા તીર્થે કર ભગવાન શ્રી સુવિધિનાથના કાળથી લઇને અહીં સુધી વચમાં વચમાં શાસન-વિશ્છેદ થયા કરતા હતા, જેને લીધે ભગવંત શ્રી ઋષભદેવના સમયથી પ્રચલિત થયેલા આર્ય વેદાને નષ્ટભ્રષ્ટ કરી. ઋગ, યુજીર, સામ, અને અથર્વ શુ નામના નવા વેદ ખનાવી વૈદિક સંપ્રદાયે પાતાને મનફાવતા ફેરફાર કર્યા હતા.

#### × ' (૧૬) શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કર

શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કરના આર ભવા સુવિખ્યાત છે. ૧. શ્રીષેણુરાજા, ૨. યુગલિક, ૩. સીધર્મ દેવલાકમાં દેવ, ૪. વૈતાહ્ય પર્વત પર અમિતતેજ રાજા, ૫. પ્રાણત દેવલાકમાં દેવ, ૬. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં અપરાજિત નામના અળદેવ, ૭. અચ્યુત કલ્પમાં દેવ, ૮. વજાયુધ ચક્કવર્તી, ૯. શ્રેવેયકમાં દેવ, ૧૦. મેઘરથ રાજા, ૧૧. સર્વાર્ધસિદ્ધમાં દેવ, ૧૨. શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કર.

પૂર્વના ભવા પૈકી શ્રી મેઘરથ રાજાના ભવમાં પરમાત્માના જીવે અહિંસાનું જે આચરણ કર્યું તે સૌ કાેઇને આદર્શરૂપ અને અનુકરણીય હાેઇ અહીં તેના સંક્ષેપમાં ઉલ્લેખ કરવા આવશ્યક છે.

વજાયુદ્ધ ચક્રવર્તીના જવ શ્રેવેયકમાંથી ચ્યવીને જ ખૂદીયના પૂર્વ મહાવિદેહ ક્ષેત્રની પુષ્કલાવતી નામની વિજયની પુંડરીકિણી નગરીના ધનરથ રાજાની પ્રિયમતી રાણીની ફૂક્ષીએ અવતર્યા. રાણીને મેઘનું સ્વપ્ત આવેલ તદનુસારે જન્મસમયે તેમનું "મેઘરથ" એવું સાર્થક નામ પાડવામાં આવ્યું. યુવાવસ્થામાં પાણિ શક્યું કર્યા ખાદ પિતાશ્રી ઘનરથે પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારતાં મેઘરથ રાજવી ખન્યા. તેમના રાજ્ય દરમિયાન પ્રાણી માત્રને સુખશાંતિ હતાં તેમજ સર્વ કેલ્ડ "અલય" ના અનુભવ કરતાં હતાં.

એક દિવસે તેઓ પૌષધશાળામાં પૌષધ ગ્રહણ કરીને રહ્યા હતા તેવામાં કંપતો, દીન-મુખવાળા, ગ્રપળ નેત્રવાળા અને અત્યંત ભય પામેલા એક પારેવા તેમના ખાળામાં આવીને લપાઇ ગયા અને મનુષ્ય ભાષામાં રાજવી પાસે અભયદાન માગવા લાગ્યા. તેવામાં તા એક શ્યેન (બાજ) પક્ષી ત્યાં ધસી આવ્યા અને રાજાને ઉદ્દેશીને બાલ્યા કે—હે રાજન્! મારા ભક્ષ્યને મૂકી દ્યો. રાજવીએ કહ્યું કે—આ પારેવા મારા શરણે આવેલા છે તેથી તે હું તને સાંપીશ નહીં. વળી તારા પ્રાણનું ધારણ તા બીજા ભાજનથી પણ થઇ શકશે, પણ જવિહંસા કરીને કાયાનું પાષણ કરવું તે તા નરકગિતને સામા ચાલીને બાલાવવા જેવું કાર્ય છે. શ્યેને જવાબ આપ્યા કે—હે રાજન્! હું ક્ષુધાથી પીડા પામેલા છું. તમે પારેવાની પીડાનું મારા પાસે વર્ણન કરા છા, પણ મારી ક્ષુધા—પીડા દૂર કરવા માટે કેમ કંઈ કરતા નથી? હું પક્ષીએાનું માંસ ખાનારા છું બીજાં ભાજન મને કાવતું નથી તેમ ભાવતું પણ નથી માટે મને મારા ભક્ષ્ય આ પારેવા સુપ્રત કરા, જેથી ક્ષુધાથી પીડાતા મારા આત્મા તૃષ્ત થાય. મેઘરથ રાજવીએ કહ્યું કે—હે શ્યેન! તું આકુળવ્યાકુળ ન થા. જો તારે માંસનું જ ભક્ષણ કરવું હાય તા હું તને પારેવાના બદલામાં મારા શરીરમાંથી માંસ આપું, પણ મારા શરણે આવેલા પારેવાને તા હું તને નહીં જ સોંપું. શ્યેન પક્ષીએ તે બાબતમાં સંમિત આપી.

તરત જ ત્રાજવા-તોલાં મગાવવામાં આવ્યા. એક છાળડામાં પારેવાને મૂકીને બીજા છાળડામાં રાજા પોતાના શરીરતું માંસ કાપી-કાપીને મૂકવા લાગ્યા. પરંતુ જેમ જેમ રાજવી પાતાના દેહના કટકા કરી કરીને ત્રાજવામાં મૂકવા લાગ્યા તેમ તેમ પારેવાવાળું છાળડું વધારે વજનવાળું ખનતું ગયું. રાજપુરુષા વિચારમાં પડી ગયા, પણ રાજાને અટકાવવાની કાઇની હિંમત ન ચાલી. છેવટે દયાના સમુદ્ર મેઘરથ રાજવી પાતે જ છાળડામાં છેસી ગયા. રાજવીની આવી અપ્રતિમ દયા જોઇ તરત જ ત્યાં પૃષ્પવૃષ્ટિ થઇ. પરીક્ષા નિમિત્તે આવેલા દેવે "જય જય"ના ઉચ્ચાર કરી મેઘરથ રાજવીની અતિ પ્રશાસા કરી. રાજવીનું કપાયેલું શરીર સજજ કરી તેમને પ્રણામ કરી દેવ છાલ્યા કે-પુરુષાના વિષે તમે જ એક પુરુષ છે. ઇશાનેંદ્ર તમારા સત્ત્વની નિરંતર પ્રશાસા કરતા હતા તે નહીં સહન થવાથી મેં આપની પરીક્ષા કરી, પણ તેમાં મારા પરાજય થયા છે અને દયાના સાગર સરખા આપના વિજય થયા છે. હે રાજન્! મારા આ અપરાધ આપ ક્ષમા કરા.

પ્રાત:કાળે પોષધ પારી, પાતાના મેઘસેન નામના પુત્રને રાજ્યાસન પર બેસારી ચાર હુજાર રાજાએા, સાતસા પુત્રા વિગેરેની સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. વીશ સ્થાનકના આરા-ધનવડે મેઘરથ મુનિએ તીર્થ કરનામગાત્ર ઉપાર્જન કર્યું. પ્રાંતે અંબરતિલક પર્વત પર અનશન કરી, કાળધર્મ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા.

શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કરદેવ સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનથી ચ્યવીને, ભાદ્રપદ વદ સખ્તમીના દિને હસ્તિનાપુરના રાજા વિશ્વસેન અને તેમની અચિરા રાષ્ટ્રીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતીર્ષ્ણ થયા. ક્રમશ: જેઠ વદ ૧૩ ના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયા. ભગવાનનું દેહમાન ૪૦ ધનુષ્ય, સુવર્ષ્ણ કાંતિમય, શરીર પર મૃગચિન્હ શાંભિત હતું. પાષ્ટ્રિગ્રહણ વગેરે વિધિઓ બાદ પ્રભુએ રાજપદ અને ચક્કવર્ત્તી પણું ખંને સાથે ભાગવીને, જેઠ વદ ૧૪ ના દિવસે એક હજાર ભવ્યાત્માઓની સાથે દીક્ષા શ્રહણ કરી. આત્મચિતવનના અમાઘ શસ્ત્રભળે અઘાતિયા કર્મના નાશ કરી, પાષ સુદ ૯ મીના દિને કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

\$૨૦૦૦ ચક્રયુહાદિ મુનિઓ, ૧૧૬૦૦ આર્યિકાએ, ૧૯૦૦૦૦ શ્રાવકા, ૩૯૩૦૦૦ શ્રાવકાએ આટલા સમુદાય સહિત ધર્મ પ્રવર્તનના સંપ્રદાય ચાલતા હતા. એક લાખ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, ભગવાને જેઠ વદ ૧૩ ના દિવસે શ્રી સમ્મેતશિખરજી પર નિર્વાણ પદ પ્રાપ્ત કર્યું. આપનું શાસન અર્ધા પલ્યાપમ સુધી અવિચ્છિન્નતયા ચાલતું રહ્યું, જેના પ્રભાવે આપના સમયે મિથ્યાત્વી તથા પાખંડી લાેકાનું જોર બહુ એાછું થઇ ગયું હતું.

# (૧૭) શ્રી કું યુનાધ તીય"કર

શ્રી કું શુનાથ તીથે કર સર્વાર્થ સિદ્ધ વૈમાનિક દેવલાકથી વ્યવીને શ્રાવણ વદ ૯ મીના દિવસે હસ્તિનાપુરના રાજા શ્ર્રાજાની શ્રીદેવી રાણીની રત્નકૂ ક્ષીમાં અવતીર્ણ થયા. વૈશાખ વદ ૧૪ ના દિવસે પ્રભુએ જન્મ લીધા. પ્રભુનું દેહમાન ૩૫ ધનુષ્ય જેટલું, પીતવર્ણ, અકરાના ચિન્હથી સુશાભિત સું દર શરીર હતું. પાણ્યિહણ વિધિ અદ રાજપદ અને ચકવર્તી પદ અં નેના વૈભવ ભાગવીને, વૈશાખ વદ પાંચમના દિને એક હજાર પુરુષા સાથે ભગવાને ચારિત્ર આંગીકાર કર્યું. તપાદિક ભાવનાઓથી નિર્મળ અનીને ચૈત્ર સુદ ૩ ના દિવસે ભગવાને કેવલ્યન્ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૧૫દિક ભાવનાઓથી નિર્મળ અનીને ચૈત્ર સુદ ૩ ના દિવસે ભગવાને કેવલ્યન્ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૧૦૦૦૦ સ્વયં ભૂ મુનિઓ, ૧૦૧૦૦૦ દામની આદિ આર્યિકાઓ; ૧૭૯૦૦૦૦ શ્રાવકો, ૩૧૧૦૦૦ શ્રાવકાઓના બહાળા સંપ્રદાય ચાલુ રહ્યો. ૯૫૦૦૦ વરસનું સર્વાયુધ્ય ભાગવીને વૈશાખ વદ ૧ ના દિને શ્રી સમ્મેતશિખર ઉપર આપ નિર્વાણ પામ્યા. ૧/૪ પલ્યોપમ કાળ પર્ય તે આપનું શાસન અવિચ્છિન્નપણે ચાલતું રહ્યું હતું. આપે તીર્થ કર તેમજ ચક્રવર્તી અને પદનો ઉપલોગ કર્યો હતો.

# (૧૮) શ્રી અરનાથ તીથ"કર

ભગવાન્ શ્રી અરનાથ તીર્થ કર નવમા શ્રેવેયક દેવલાકથી ચ્યવી, ક્ષલ્ગુન સુદ ર ના દિવસે હિસ્તિનાપુરના સુદર્શન રાજાની પટ્ટરાણી દેવીરાણીની રત્નકૂક્ષીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશ: મૃગશર સુદ ૧૦ મીના દિને તેમના જન્મ થયા. પ્રભુનું દેહમાન ૩૦ ધનુષ્ય પ્રમાણ હતું. શરીરની કાંતિ સુવર્ણ વર્ણ હતી. નંદાવર્તના લંછનથી શરીર સુશાભિત હતું. પાણ્યુઢહણના પવિત્ર સંસ્કાર થયા બાદ પ્રભુએ રાજપદ તેમજ ચક્રવર્તી રાજાનું પદ શ્રહણ કરી, માગશર સુદ ૧૧ ના દિને એક હજાર પુરુષોની સાથે ચારિત્ર શ્રહણ કર્યું. પ્રભુને કારતક સુદ ૧૨ ના દિવસે કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ૫૦૦૦૦ કું માદિ મુનિએ!, ૧૫૦૦૦ રક્ષિતાદિ આર્યિકાએ!, ૧૮૪૦૦૦ શ્રાવકા અને ૩૦૨૦૭૦ શ્રાવિકાઓના પરિવાર હતો. ૮૪૦૦૦ વર્ષનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી સમ્મેતશિખર પર માગશર સુદ ૧૦ મીના દિને પ્રભુજએ નિર્વાણ પદ પ્રાપ્ત કર્યું. એમનું શાસન એક હજાર કોડ વર્ષ સુધી ચાલતું રહ્યું હતું. પ્રભુ અરનાથજી પણ ઉપરના શ્રી કુંશુનાથ અને શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની જેમજ તીર્થ કર તેમ જ ચક્રવર્તી પદ એમ દ્વિ–પદવીધારક હતા.

આપના શાસનાંતરમાં પુરુષપુંડરીક નામના છઠ્ઠા વાસુદેવ, આનંદ અ**લદેવ અને અલી** નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા. તેમજ આઠમા સુભૂમ નામના ચક્રવર્તિ રાજા થયા, જેની કથા જૈન શાસ્ત્રોમાં ખહુ જ વિસ્તારથી લખેલી છે. સુભૂમ ચક્રવર્તિ ખાદ એ જ કાળમાં દત્ત નામના સાતમા વાસુદેવ, નંદ નામના ખલદેવ અને પ્રલ્હાદ નામના પ્રતિવાસુદેવ થયા હતા.

#### (૧૯) શ્રી મક્ષિનાથ તીથ"કર

શ્રી મિલિનાથ તીર્થ કર ભગવાન્ વંજયંત નામના વૈમાનિક દેવલાકથી ચ્યવીને, કાલ્ગુન સુદ ૪ ના દિવસે મિથિલાનગરીના કુંલરાજાની રાણી પ્રભાવતીની કૂલીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશ: માર્ગ શીર્ષ સુદ ૧૧ ના દિને ભગવાનના કન્યારૂપે જન્મ થયા. પ્રભુનું દેહમાન ૨૫ ધનુષ્ય પ્રમાણ, શરીર નીલવર્ણ અને કલશ ચિહ્નથી શાભાયમાન થયેલું હતું. કુમારા-વસ્થામાં જ માર્ગ શીર્ષ સુદ ૧૧ ના દિવસે ૩૦૦ સ્ત્રિયોની સાથે ભગવાને ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. પ્રભુને માર્ગ શીર્ષ સુદ ૧૧ ના દિને જ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ. ૪૦૦૦૦ મુનિઓ, ૫૫૦૦૦ ળિંદુમતિ આદિ આર્યિકાઓ, ૧૮૩૦૦૦ શ્રાવકા અને ૩૭૦૦૦૦ શ્રાવિકાઓના પ્રભુના શાસનસં પ્રદાયમાં સમિલત થયા હતા. ૫૫૦૦૦ વર્ષ નું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, કાલ્ગુન સુદ ૧૨ દિને પ્રભુ શ્રી સમ્મેતશિખર ઉપર નિર્વાણ પામ્યા. આપનું શાસન ૫૪૦૦૦૦૦ વર્ષ સુધી અવિચ્છિજ્ઞતાથી પ્રચલિત રહ્યું હતું. તીર્થ કરો હંમેશાં પુરુષરૂપે જન્મતા હાય છે, છતાં શ્રી મલ્લિનાથ સ્ત્રીરૂપે તીર્થ કર થયા તે અચ્છેરાભૂત ગણાય છે.

# ( ૨૦) શ્રી મુનિસુવ્રત <mark>તી</mark>થ<sup>લ</sup>કર

શ્રી મુનિસુવત તીર્થ કરે પ્રાણત દેવલા કથી વ્યવી, શ્રાવણ સુદ ૧૫ ના દિવસે રાજગૃહી નગરમાં સુમિત્ર રાજાને ત્યાં પદ્માવતીની રતનકૂક્ષીમાં અવતાર લીધા અને ક્રમથી જેઠ વદ ૮ ના દિવસે તેમના જન્મ થયા. ૨૦ ધનુષ્યનું તેમનુ દેહમાન હતું. શરીરના શ્યામ વર્ણ, કચ્છપ લંછન હતું. લગ્ન થયા ખાદ સર્વ રાજસપંદાના ભાગ કરી, ફાગણ સુદ ૧૨ ને દિવસે એક હજાર પુરુષા સાથે તેમણે દીક્ષા લીધી. પ્રભુને ફાગણ વદ ૧૨ ને દિવસે કેવળજ્ઞાન થયું. ૩૦૦૦૦ ઇંદ્રાદિક મુનિ, ૫૦૦૦૦ પુષ્પમતી આદિ આર્યિકાઓ, ૧૭૨૦૦૦ શ્રાવકા, ૩૫૦૦૦૦ શ્રાવિકાઓ આટલાં પ્રભુના પરિવાર હતા. ૩૦૦૦૦ વર્ષનું સર્વાયુષ્ય ભાગવીને, જેઠ વદ ૯ ના દિને પ્રભુજી સમ્મેતશિખર પર્વત ઉપર નિર્વાણ પામ્યા. ૬૦૦૦૦૦ વર્ષ સુધી આપનું શાસન જયવંત રીતે પ્રવર્ત્તમાન રહ્યું હતું.

પરમાત્મા શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામીના શાસનમાં "અશ્વાવણાધ" તીર્થની ઉત્પત્તિ થઇ, તેને લગતી હકીકત નીચે પ્રમાણે છે–

પરમાત્મા વિહાર કરતાં કરતાં ભૃગુકચ્છ (હાલનું ભરુચ) આવ્યા. પરમાત્માની દેશના સાંભળવા માટે જિતશત્રુ રાજવી અધ્ધ પર ચડીને આવ્યાે. કલેશને નષ્ટ કરનારી પરમાત્માની અમાઘ દેશના સાંભળીને રાજા તેમજ અધ્ધ ખંને રામાંચિત થઇ ગયા.

દેશનાને અંતે ગણુધરભગવંતે પરમાત્માને પ્રશ્ન કર્યો કે—હે પ્રભુ! અત્યારે આ સમવસ-રણમાં કેાણુ પ્રતિબાધ પામ્યું છે? પરમાત્માએ જવાબ આપ્યા કે—આજે જિતશત્રુ રાજાના અશ્વ સિવાય કાઇ પણ પ્રતિબાધ પામેલ નથી. આવી આશ્વર્ય ઉપજાવે તેવી હકીકત સાંભળી જિતશત્રુ રાજાએ ભગવંતને પ્રશ્ન કર્યો કે—આ અશ્વ કાેણુ છે? અને તે કઇ રીતે ધર્મ પામ્યા ? પરમાત્માએ જણાવ્યું કે— પદ્મિનીખંડ નગરમાં જૈન ધર્મમાં રક્ત જિનધર્મ નામના શ્રાવક હતા. સાગરદત્ત નામના શ્રેષ્ઠી તેના ગાઢ મિત્ર હતા. ભદ્રિકપણાને કારણે તે હંમેશા જિનધર્મની સાથે જિનચૈત્યા તેમ જ ઉપાશ્રયમાં સાથે જતા. એકદા તેણે મુનિરાજના મુખથી સાંભત્યું કે—" જે કાઇ પ્રાણી અરિહંત પરમાત્માનું બિંળ ભરાવે તે બીજા ભવમાં સંસારના નાશ કરનાર ધર્મ અવશ્ય પામે." આ પ્રમાણે સાંભળીને તે સાગરદત્તે સુવર્ણની અર્હત્ પ્રતિમા કરાવીને સ્થાપન કરી પરન્તુ સમક્તિને પ્રાપ્ત કર્યા વિના, સ્વબાવથી દાન કરવાના સ્વભાવવાળા અને દ્રવ્યાપાર્જનમાં તૃષ્ણાવાળા તે મૃત્યુ પામીને આ તમારે! અશ્વ થયા છે. હે રાજન્! આ અશ્વને પ્રતિબાધ કરવાના આશયથી જ અમે અહીં ભૃગુકચ્છપુરે દીર્ઘ વિઢાર કરીને આવ્યા છીએ. પૂર્વજન્મમાં કરાવેલ જિનપ્રતિમાને કારણે તે પ્રતિબાધ પામ્યા છે."

આ પ્રમાણે હકીકત સાંભળીને જિતશત્રુ રાજાએ તે અશ્વને સ્વતંત્ર કર્યો. અધ્વે પણ ભક્તિભાવથી અનશન સ્વીકાર્યું. ત્યારથી જગતને વિષે અશ્વાવેણાંધ તીર્થ પ્રસિદ્ધિને પામ્યું છે. શ્રી મુનિસુવ્રત ચરિત્રને અંગે અવશ્ય વાંચા અમારૂં શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામી ચરિત્ર.

# (૨૧) શ્રી નમિનાથ તીર્થ'કર

શ્રી નિમનાથ તીર્થ કર અપરાજિત દેવલાકમાંથી સ્થવીને આસા સુદ ૧૫ ના દિવસે મિથિલાનગરીના વિજયરાજાની વપારાણીની રત્નકૂ સીથી અવતીર્ણ થયા. શ્રાવણ વદ ૮ ના દિને કમશ: પ્રભુના જન્મ થયા. પ્રભુનું દેહમાન ૧૫ ધનુષ્યનું હતું. શ્યામ કમલના લંછનથી શાભિત સુવર્ણ વર્ણ યુક્ત શરીર હતું. પાણ્યિહણાદિ સંસ્કારા થયા પછી રાજપદના ભાગ કરી, આષાઢ વદ ૯ ના દિને એક હજાર પુરુષાની સાથે પ્રભુએ ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. માગશર સુદ ના ૧૧ દિને પ્રભુને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ૨૦૦૦ કું ભાદિક મુનિએા, ૪૧૦૦૦ અનિલાદિ આર્યિકાઓ, ૧૭૦૦૦૦ શ્રાવકા અને ૩૪૮૦૦૦ શ્રાવકાએા પ્રભુના સંપ્રદાય–શાસનમાં હતા. ૧૦૦૦૦ વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી વૈશાખ વદ ૧૦ દિને શ્રી સમ્મેતશિખર ઉપર પ્રભુનિર્વાણ પામ્યા. ૫૦૦૦૦ વર્ષ સુધી આપનું શાસન પ્રવર્ત્ત માન રહ્યું હતું.

આપના શાસનાંતર કાળમાં જય નામના ચક્રવર્ત્તી રાજા થયા હતા.

### × (૨૨) શ્રી નેમિનાથ તીર્થ કર

શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ અપરાજિત દેવલાકથી વ્યવી, કાર્તિક વદ ૧૨ ના રાજ શોરિપુરનગરના સમુદ્રવિજય રાજાની શિવાદેવી રાણીની કૂક્ષીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશઃ શ્રાવણ સુદ પાંચમના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયા. પ્રભુના શરીરનું માન દશ ધનુષ્ય પ્રમાણ હતું. શ્યામવર્ણ, શંખ-લં છન્યુક્ત શરીર હતું. કુમારાવસ્થામાં જ પ્રભુએ શ્રાવણ સુદ છદ્દના દિવસે એક હજાર પુરુષા સાથે દીક્ષા અંગીકાર કરી. આસા વદિ ૦))ને દિવસે પ્રભુને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ૧૮૦૦૦ વરદત્તાદિ મુનિએ, ૪૦૦૦૦ યક્ષદિન્નાદિ આર્યિકાઓ, ૧૭૯૦૦૦ શ્રાવકા, ૩૩૯૦૦૦ શ્રાવકાઓ પ્રભુના શાસનસં પ્રદાયમાં પ્રવર્ત્તિત હતા. એક હજાર વરસનું સર્વાયુષ્ય પૂર્ણ કરી, આષાઢ સુદ ૮ ના દિને ગિરનાર પર્વત ઉપર પ્રભુએ માક્ષયદ પ્રાપ્ત કર્યું. ૮૩૭૫૦ વર્ષ સુધી આપનું શાસન ચાલતું રહ્યું હતું.

×

આપના શાસનકાળમાં શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવ, બલભદ્ર અલદેવ, જરાસંધ નામના નવમા પ્રતિવાસુદેવ થયા, જેમના વિસ્તૃત ચરિત્રનું વર્ણન ત્રિષષ્ટિ શલાકાપુરુષ ચરિત્રના આઠમા– નવમા પર્વમાં આપવામાં આવેલ છે.

આપના શાસનાંતરમાં ૧૨ મા ખ્રક્ષદત્ત નામના ચક્રવર્તી થયા હતા.

### ( ર૩ ) શ્રી પાર્ધ<sup>°</sup>નાથ તીથ<sup>°</sup> કર

શ્રી પાર્ધા નાથ તીર્ધ કર પાણત દેવલાકથી વ્યવાન, ચૈત્ર વદ જ ના રાજ વારાણુસી(કાશી)નગરીના અશ્વસેન સ્નાની વામારાણીની રત્નકૂલીમાં અવતીર્ણ થયા. ક્રમશ: પૌષ વદ ૧૦ ના દિવસે પ્રભુના જન્મ થયા. નવ હાથ પ્રમાણ દેહમાન, નીલવર્ણ, સર્પના લં છન્યુક્ત શરીર હતું. પાણિગ્રહણ સંસ્કાર પછી પ્રભુએ પૌષ વદ ૧૧ ના રાજ ૩૦૦ પુરુષાની સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું. ચૈત્ર વદ ૪ ના દિવસે પ્રભુએ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૧૬૦૦૦ આર્યદત્તાદિ મુનિએા, ૩૮૦૦૦ પુષ્પચૂલાદિ સાધ્વીએા; ૧૬૪૦૦૦ શ્રાવકો તેમ જ ૩૭૭૦૦૦ શ્રાવકાએ આપના સંપ્રદાયમાં હતાં. સા વરસનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને શ્રાવણ શુદિ અષ્ટમીના દિવસે સમ્મેતશિખર પર પ્રભુ નિર્વાણ પદને પામ્યા આપનુ શાસન અવિવ્છિત્ર રીતે ૨૫૦ વર્ષ સુધી ચાલુ રહ્યું હતું.

શ્રી પાર્ધિનાથ ભગવંતની કુમારાવસ્થામાં કમઠ નામના તાપસ વારાણસી નગરીના ઉદ્યાનમાં આવ્યા હતા. તે દુષ્કર તપશ્ચર્યા કરતા. પંચાગ્નિ સળગાવી તેની વચ્ચે બેસી આતા-પના લેતો. લોકા તેના પ્રત્યે આકર્ષાયા, પ્રતિદિન હજારા લેકા તેની ભક્તિ કરવા લાગ્યા. એક વખત પાર્ધિકુમાર ગામમાં બેઠા બેઠા નગરચર્યા જોઇ રહ્યા હતા તેવામાં લોકાને વસ્ત્રાભૂવણોથી સજજ થઇ, વિવિધ સામગ્રીઓ સાથે નગર બહાર ઉદ્યાન તરફ જતા જોઈ તે સંબંધમાં પૃચ્છા કરતાં કમઠ તાપસ સંખંધી સર્વ હકીકત જાણવામાં આવી એટલે લોકાને સન્માર્ગ વાળવાની કરુણા ભાવનાથી પ્રેરાઇને શ્રી પાર્ધિકુમાર પણ પરિવાર સાથે ઉદ્યાનમાં ગયા.

કમઢ તાપસ પંચાગ્ન સળગાવીને આતાપના લઇ રહ્યો હતો. પાસે અળતા માટા લાકડામાં એક સર્પ અર્પ દેગ્ધ થઇ રહ્યો હતો. પરમાતમાંએ અવિધિજ્ઞાન દ્વારા તે હકીકત જાણી, કમઢ તાપસને તે સંખંધમાં સૂચના કરી. તપશ્ચર્યા અને લાેકાના આદર-સત્કારથી ગવીં 8 ળનેલા કમઢ તાપસે તે હકીકતની હાંસી ઉડાવી એટલે પરમાતમાંએ પાતાના સેવક દ્વારા તે લાકડું ક્ડાવી તેમાંથી અળતા સાપને અહાર કઢાવ્યા અને આંતમ અવસ્થાએ પહોંચેલા તે સર્પને સેવક મુખદ્રારા જ "નવકાર મહામંત્ર" સંભળાવ્યા, જેના પ્રભાવથી મૃત્યુ પામીને તે સર્પ ધરણુંદ્ર થયા.

શ્રી પાર્શ્વકુમાર દ્વારા આવી રીતે વિશાળ જનસમૂકની હાજરીમાં પાતાના પરાજ્ય થયા દાવાથી ક્રમઠ તાપસ ઘણી લજ્જા પામ્યો અને સાથાસાથ પાર્શ્વકુમાર પ્રતિ મનમાં અતિ રાષ પણ ધારણ કરવા લાગ્યા. ઉગ્ર તપશ્ચર્યાને કારણે મૃત્યુ પામી તે મેઘકુમાર નિકાયમાં દેવ થયા અને ભગવંત શ્રી પાર્શ્વકુમાર દીક્ષા લીધા પછી અવનીતલ પર વિચરી રહ્યા હતા ત્યારે પણ સાત અહારાત્રિ પર્યાં તે અખંડ મેઘ-ધારા વર્ષાવી ભગવંતને ઉપસર્ગ કર્યો હતા, પરન્તુ

ધરણું ક્રે અવધિજ્ઞાનથી આ હકીકત જાણી, પરમાત્માના કાઉસગ્ગ સ્થાને આવી ઉપસર્ગનું નિવારણ કર્યું અને મેઘમાલીને ઉપાલ ભ આપતાં તે પણ પરમાત્માને પ્રણામ કરી, પાતાના અપરાધની માપ્રી માગી સ્વસ્થાને ગયા હતા.

ભગવંત શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્વામીના નિર્વાણ પછી પવિત્ર આર્યાવર્તની ભૂમિમાં વૈદિક સંપ્રદાયાનું જોર વૃદ્ધિંગત થયું. વેદવાકયાને વિપરીત અર્થ કરવામાં આવ્યા. યજ્ઞ–યાગને નામે પશુહિંસા થવા લાગી અને જિહ્વાલાલુપતાને કારણે આ પશુહિંસા એટલા પ્રમાણમાં વૃદ્ધિ પામી ગઇ કે જેથી જનતામાં ચારે કાેર હાહાકાર મચી ગયા.

દેવ-દેવીઓની પ્રસન્નતાને કારણે વૈદિક ધર્મ ગુરુઓ પણ આ કિયાને ઉત્તેજન આપવા લાગ્યા અને ધીમે ધીમે રાજપુરાહિતા પણ યજ્ઞ–યાગમાં ભાગ લેવા લાગ્યા. કેટલાક રાજવીઓ પણ દેવની મહેરબાની પ્રાપ્ત કરવાની આશાથી હિંસક યજ્ઞ-યાગમાં જેડાયા. આર્યાવર્તના ચારે પૂણામાં હિંસાનું મહાન્ તાંડવ મચી રહ્યું. જો કે જૈન મુનિઓ અને ઉપદેશકાએ આ પ્રકારની હિંસા સામે પાતાના પ્રચાર કર્યા, પણ રાજસત્તા અને ઇતિર સંપ્રદાયાના વિશેષ ખળ પાસે તેઓના પ્રયાસ સંપૂર્ણ સફળ ન નીવડ્યો.

જનતા ધર્મા હારકની આતુરતાપૂર્વક રાહ જેતી હતી. સો કાઇ મનમાં આવા પ્રકારની હિંસા સામે ઘૃદ્યા દર્શાવતા હતા, પરન્તુ હિંમતપૂર્વક આગળ આવવા કાઇ તૈયાર થતું ન હતું. આવા સંક્રાંતિ કાળે ભગવાન મહાવીરના ક્ષત્રિયકુંડ નગરમાં જન્મ થયા, જેને લગતું વિશેષ વર્ષ્ય હવે આ પછીના ખંડમાં વાંચીશું.

# પ્રકરણ આઠમું મહાવીર ભગવાનના પૂર્વ ભવા

#### પહેલા અને બીજો ભવ

પશ્ચિમ મહાવિદેહના એક ગામમાં નયસાર નામે એક રાજ્યાધિકારી હતો. એક સમયે તે રાજાની આજ્ઞા મુજબ જંગલમાંથી કાષ્ઠો લેવા માટે સેવકજના સહિત ગયા, કાર્ય કરતાં મધ્યાહ્ન થયા. બપારના સૂર્ય પાતાની ઉપ્મા વર્ષાવી રહ્યો હતા ત્યારે તેઓ ભાજન કરવા એઠા. તે સમયે નયસારને વિચાર સ્ફૂર્યો કે—આ સમયે કાઇ સાધુ—સંત આવી ચહે તા તેમને ભાજન કરાવી પછી ભાજન કરું. " यादशी भावना तादशीमेव" એ કહેવત મુજબ તે સમયે અચાનક જ સાધુવૃંદ દેખાયું. નયસારના હર્ષના પાર ન રહ્યો.

સાધુ સમુદાય એક સાર્થની સાથે વિહાર કરી રહ્યા હતા પરંતુ કારણવશાત સાર્થ આગળ નીકળી જવાથી, તેઓ માર્ગ ભૂલી ભટકતાં ભટકતાં મધ્યાદ્વ સમયે આ પ્રદેશમાં આવી ચઢ્યા.

સાધુ-મુનિરાજોને જોતાં જ તે આદરપૂર્વ ક તેમની પાસે ગયા અને વિજ્ઞપ્તિ કરી પાતાના પડાવ પાસે લાવ્યા. આહાર-પાણીથી ભાવપૂર્વ ક એમનું આતિથ્ય કર્યું. પછી તડકા નરમ પડતાં જ નયસારે વિજ્ઞપ્તિ કરી કે-ચાલા મહારાજ! આપને યાગ્ય માર્ગે ચઢાવું.

તે આગળ ચાલ્યા અને સાધુગણુ એની પાછળ! માર્ગમાં ચાલતાં ચાલતાં ગુરુએ નયસારને યાેગ્ય જીવ જાણી, ધર્મી પદેશ કર્યો. નયસારે મુનિવરાને માર્ગ બતાવ્યાે તાે મુનિવરાએ તેને આત્માના સાચા માર્ગ બતાવ્યાે. ભિદ્રિક નયસારના જીવને તે ઉપદેશ ગમી ગયાે અને તે પ્રમાણે આચરણ શરૂ કર્યું. તેણે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્યું; અને જીવનપર્યં ત ગુરુપદેશ પ્રમાણે અનુસરણ કરતાં એણે પાતાનું જીવન સફળ કર્યું.

ખીજા ભવમાં નયસારના જીવે સૌધર્મ કલ્પમાં પલ્યાેપમની આયુસ્થિતિવાળું દેવપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

#### ત્રીજો અને ચાેથા ભવ

દેવગતિનું જીવન પૂર્ણ કરીને નયસારના જીવ ત્રીજા ભવમાં ચક્રવર્તિ ભરતના પુત્ર મસ્ચિ નામક રાજકુમાર થયા.

એક સમય ભગવાન્ ઋષભદેવ પુરિમતાલ નગરીના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. મહારાજા ભરત પાતાના પરિવાર સાથે ભગવાનને વંદન કરવા અને ધર્મો પદેશ સાંભળવા આવ્યા.

ભગવાને વૈરાગ્યજનક ધર્મ દેશના દીધી, જે સાંભળી મરીચિ સંસારથી વિરક્ત થઇ ગયા. અને અનેક રાજપુત્રો સાથે પરમાત્મા પાસે પ્રવજ્યા અંગીકાર કરી ભગવાન્ સાથે વિચરવા લાગ્યા. દીર્ધ કાળ સુધી પ્રવ્રજ્યા પાલન કરતા મરિગ્રી મુનિ શ્રમણ માર્ગની કહિન ક્રિયાઓથી ગભરાઇ ગયા અને સાધુવેશને બદલે એમણે એક નૃતન ત્રિદંડીના વેશ ધારણ કર્યો. હાથમાં ત્રિદંડ, મસ્તક પર શિખા અને છત્ર, પંગામાં કાષ્ઠની પાદુકાઓ અને શરીર પર ભગવું વસ્ત— આ પ્રમાણે નૃતન વેશ ધારણ કરી, પાતે નિર્ધાય શ્રમણાથી નૃતન વેશ ધારણ કરી પ્રતિઓધ પામતું તેને દીક્ષા લેવા માટે તેઓ લગવાન શ્રી ઋષભદેવ પાસે જ માકલતા. મુમુશ્ર જીવોને તેઓ! કહેતાં કે-સાચા માર્ગ તો ભગવંત ઋષભદેવના જ છે. મારાથી તે પ્રમાણે આગરણ શર્શ શકતું નથી તેથી જ મેં આ નૃતન વેશ ધારણ કર્યો છે.

એક સમય ચક્રવર્તિ ભરતે ભગવંત ઋષભદેવને પૂછ્યું. ભગવન્! આપની આ સભામાં કાેઇ ભાવી તીર્ઘ કર છે? ઉત્તરમાં મરીચિ તરફ અંગુલીનિર્દેશ કરતાં પરમાત્માએ કહ્યું– "રાજન્! આ ત્રિદંડી, તમારા પુત્ર મરીચિ આ અવસર્પિણી કાળમાં ચાવીસમા "મહાવીર" નામના તીર્થ કર થશે. એટલું જ નહિં પરંતુ તીર્થ કર થયા પહેલાં આ ભારતવર્ષમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામક પ્રથમ વાસુદેવ થશે. અને પશ્ચિમ મહાવિદેહમાં પ્રિયમિત્ર નામક ચક્રવર્તી થશે, તેમજ અંતમાં આ અવસર્પિણી કાળમાં ભારતવર્ષમાં અંતિમ તીર્થ કર મહાવીર થશે."

ભગવાનના મુખથી ભાવિ વૃત્તાંત સાંભળી ભરત મરીચિ સમીપ જઈ વંદન કરી બેલ્યા: "મરીચિ, હું તમારા આ પરિવાજકત્વને વંદન નથી કરતો પરંતુ તમે અંતિમ તીર્થ કર થવાના છા! એ જાણી તમારા ભાવી તીર્થ કરતને વંદન કરું છું. સંસારમાં જે મહાન્ પદવીએ ગણાય છે, તે સર્વ તમને મળી ગઈ છે. તમે આ ભારતવર્ષમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામના પ્રથમ વાસુદેવ, મહાવિદેહમાં પ્રિયમિત્ર નામના ચક્કવર્ત્તિ અને આ ભારતવર્ષનાં વર્ષમાન નામક ચાવીશમા તીર્થ કર થશે!. "

ચક્રવર્તી ભરતની વાતથી મરીચિ ઘણા પ્રસન્ન થયા. સાથાસાથ તેને પાતાના કુળના મદ થયા. તેણે પાતાની ભુજાનું ત્રણ વાર આસ્ફ્રાેટન કરી ગર્વી ઇ વાણીમાં કહ્યું કે-" અહા! હું પ્રથમ વાસુદેવ, ચક્રવર્તિ અને અંતિમ તીર્થ કર થઇશ. હું વાસુદેવોમાં પહેલા, મારા પિતા ચક્રવર્તીઓમાં પહેલા! અને મારા દાદા તીર્થ કરોમાં પહેલા! અહા! મારું કુળ કેવું શ્રેષ્ઠ છે!"

એક સમય મરીચિ બિમાર પડ્યા. તેઓ વિશાળ સાધુ-સમુદાય સાથે વિચરતા હતા, છતાં પણુ તેમને અસંયત સમજી શ્રમણાએ એમની પરિચર્યા ન કરી. હવે મરીચિને પોતાની અસહાયાવસ્થાનું ભાન થયું. આ માંદગીવાળી અવસ્થામાં તેઓને વિચાર સ્કૂર્યો કે-મારે જે શિષ્ય હાય તો તે મારી સારવાર કરે. આ સંઅંધી તેમણે યાગ્ય વ્યક્તિની પસંદગી કરવાના નિર્ણય પણ કર્યો.

એક વખત મરીચિ પાસે કપિલ નામના રાજપુત્ર આવ્યા. તેને મરીચિએ સંસારની અસારતાના ઉપદેશ આપ્યા. કપિલ સંસારથી વિરક્ત અની દીક્ષા લેવા ઉઘુકત થયા. ત્યારે મરીચિએ એને ભગવંત પાસે જઇ ચારિત્ર અંગીકાર કરવા કહ્યું. કપિલે કહ્યું-"હું આપના મતમાં પ્રવ્રજિત થવા ઈચ્છું છું. શું આપના મતમાં ધર્મ નથી?" કપિલના આવા પ્રશ્નથી મરીચિએ જણાવ્યું કે-આ મારે યાગ્ય શિષ્ય છે. મરીચિએ કહ્યું-અહીં પણ ધર્મ છે, અને ત્યાં પણ ધર્મ છે

×

×

આવી ઉત્સૂત્રપરૂપણાને કારણે મરિચીનું સંસાર-પરિભૂમણ અનેકગણું વૃદ્ધિ પામ્યું. \*ત્રિદંડી અવસ્થામાં ચારાસી લાખ પૂર્વ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, મરીચિએ બ્રહ્મલાકમાં દેવપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

#### પાંચમા ભવ

ખ્રદ્ધાલાકમાં દસ સાગરાયમનું આયુષ્ય પૂરું કરી, નયસારના જીવ કાેલ્લાગ સન્નિવેશમાં કોશિક નામના ખ્રાદ્ધાણુ થયાે. એણે એ સી લાખ વર્ષનું આયુષ્ય ભાેગવ્યું. પાતાના આ લાંબા જીવનમાં એણે અનેકવિધ કર્મ કર્યા અને મરીને ઘણાં ભવ ધારણ કર્યાં.

### છઠ્ઠો અને સાતમા ભવ

છઠ્ઠા અને સાતમા ભવમાં નયસારના જીવ શુણા નગરીમાં પુષ્પમિત્ર નામક ખ્રાહ્મણ થયાે. એનું આયુષ્ય સીત્તેર લાખ વર્ષ નું હતું. પાતાના આ દીર્ઘ જીવનના અધિકાંશ ગૃહસ્થા-શ્રમમાં વીતાવી તે પરિવાજક બન્યાે અને આયુષ્ય પૂરું કરી સૌધર્મ દેવલાેકમાં દેવ થયાે.

#### આક્ષ્યા અને નવમા ભવ

દેવલાકથી ચ્યુત થઇ નયસારના જીવ ચૈત્ય સંનિવેશમાં અગ્નિઘુત નામના બ્રાહ્મણ થયાે. તે પણ અંતમાં પરિવાજક બન્યાે. અને ચાસઠ લાખ વર્ષનું આયુષ્ય સમાપ્ત કરી, ઇશાન્-દેવલાકમાં મધ્યમસ્થિતિના દેવપણે ઉત્પન્ન થયાે.

#### દશમા અને અગિયારમા ભવ

ઈશાન દેવલાકથી ચ્યુત થઇ, નયસારના જીવ દશમા ભવમાં મંદિર સંનિવેશમાં અગ્નિ-ભૂતિ નામના બ્રાહ્મણ થયા. અંતમાં તેણે પરિવાજક મતની દીક્ષા લીધી; અને છપ્પન લાખ વર્ષનું આયુષ્ય સમાપ્ત કરી અગિયારમા ભવમાં સનત્કુમાર દેવલાકમાં મધ્યમ સ્થિતિવાળા દેવ થયા.

#### ખારમા અને તેરમા ભવ

સનત્કુમાર દેવલાકથી ચ્યવીને નયસારના જીવ, શ્વેતાંબિકા નગરીમાં ભારદ્વાજ નામક ભ્રાહ્મણ થયા; અને આખરે પરિવાજક બની, ૪૦ લાખ વર્ષનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી, મહેંદ્ર-

\* ત્રિદંડી મરીચિના પંચ ત્યારળાદ તેમની શિષ્યપરંપરામાં તાપસ સ્વરૂપે પરિશુમ્યા, જેમાંથી શાક્ય મતની સ્થાપના થઇ. ત્યારળાદ આ મતમાં પ્રભુ મહાવીરના સમકાળે મહાત્મા છુદ નામના ખાધિસત્વ શાક્ય મુનિ થયા, જેમણે પોતાના નામ પરથી બૌદ ધર્મની સ્થાપના કરી, જે ધર્મ આજે એશિયા, જાપાન, ચીન અને દૂર દૂરના દેશાંતરામાં પ્રવર્ત્તી રહ્યો છે. બૌદ ધર્મના અનુયાયીએાની સંખ્યા આજે આશરે પ૦ કરાડની મનાય છે.

આ પંથના અનુયાયીઓ આજે પણ માંસાહારી હોવા છતાં જૈનદર્શનના પ્રથમ વૃત પ્રાણાતિપાત-વિરમણ સિવાય અન્ય સિદ્ધાંતાનું ળહુધાએ આચરણ કરે છે. કલ્પમાં દેવ થયેા. મહે દ્રદેવલાેકથી સ્થબ્યા પછી તેણે અનંતાનંત સંસારભ્રમણ કર્યું, જે ભવ ગણત્રીમાં લેવાયા નથી

# ચૌદમા ભવ અને પંદરમા ભવ

ચૌદમા ભવમાં નયસારના જીવ રાજગૃહમાં સ્થાવર નામના બ્રાહ્મણુ થયાે. એણું પાતાના ચાત્રીસ લાખ વર્ષમાંથી અધિકાંશ ગૃહસ્થાશ્રમમાં વ્યતીત કર્યા. અંતમાં પરિવાજક ધર્મ સ્વીકાર કર્યો; અને આયુષ્યની સમાષ્ત્રિ થતાં બ્રહ્માલાેકમાં દેવ થયાે. બ્રહ્માલાેકથી ચ્યુત થઇ, એણે કંઇક સમય સુધી અનિયત ભ્રમણુ કર્યું, જેથી સ્થૂલ ભવાેમાં ગણના નથી કરાઇ.

#### સાળમા અને સત્તરમા ભવ

સોળમા ભવમાં નયસારના જીવ રાજગૃહ નગરમાં વિશ્વનંદી રાજના ભાઇ વિશાખભૂતિના પુત્ર વિશ્વભૃતિ રાજકુમાર થયા. તે યુવાવસ્થામાં નગર બહાર પુષ્પકર ડક ઉદ્યાનમાં રહેતા હતા; અને ભાગવિલાસમાં જીવન વ્યતીત કરતા હતા. એનું આ સુખ પટ્ટાણીની દાસીઓથી ન સહાયું. એઓએ રાણીના આગળ વિશ્વભૂતિના સુખવિહાર અને ક્રીડાઓનું વર્ણન કરતાં કહ્યું— ' રાજ્યના સુખ વૈભવા તા વિશ્વભૂતિ ભાગવી રહ્યો છે. જો કે કુમાર વિશાખનંદી રાજાના પુત્ર . છે છતાં પણ વિશ્વભૂતિના સુખ-વૈભવા આગળ એનાં સુખ કંઇ ગણત્રીમાં નથી. કહેવાને માટે ભલે રાજ્ય તમારું હાય; પરંતુ એના વાસ્તવિક ઉપભાગ તા વિશ્વભૂતિના જ બાગ્યમાં લખ્યા છે."

દાસીઓની વાતાથી રાણીના હૃદયમાં ઇર્ષ્યાં પ્રજ્વિલિત થયા અને એણે કાયગૃહના આશ્રય લીધા. આ ખબર મળતાં રાજા એની પાસે ગયા અને તેને શાંત કરવાની ઘણી કાેશિશ કરી.

રાણી ક્રોધિત થઇ બાેલી-જ્યારે તમારા જીવતા અમારી આ દશા છે તાે પછી અમને ગણશે જ કાેશ્

રાજાએ ઘણી રીતે સમજાવવા છતાં પણ જયારે તે શાંત ન થઈ ત્યારે આ વાત અમાત્યં સુધી પહેાંચી અને તેણે પણ ઘણું કહ્યું છતાં સફળતા ન મળી. આખરે અમાત્યે રાજાને સલાહ આપી–"મહારાજ! દેવીના વચનના અનાદર ન કરાે. સ્ત્રીહઠ છે! કદાચ આત્મઘાત પણ કરી બેસે!"

રાજાએ કહ્યું–એના કંઇ ઉપાય નથી! અમારી કુલમર્યાદા છે કે જ્યાં સુધી પહેલાં પ્રવેશ કરેલા પુરુષ બહાર ન આવે ત્યાં સુધી બીજો પુરુષ ઉદ્યાનમાં પ્રવેશ નથી કરી શકતો. વિશ્વભૂતિ વસંતઋતુ ગાળવા માટે ઉદ્યાનમાં રહ્યો છે. તે બહાર નહિ નીકળે.

અમાત્યે કહ્યું-એના ઉપાય થઇ શકે છે.

આદ અમાત્યે અજ્ઞાત મનુષ્યોના હાથથી રાજા પાસે કૃત્રિમ (બનાવટી **લેખ પહેાંચાક્યો.** લેખ વાંચતાં જ યુદ્ધયાત્રા જાહેર કરી. આ વાત વિશ્વભૂતિના કર્ણ સુધી પહેાંચી અને તે તુરત ઉદ્યાનથી નીકળી રાજા પાસે ગયા અને રાજાને રાકી, પાતે યુદ્ધયાત્રા માટે ચા<mark>લી નીકન્યો</mark>. જે પ્રદેશમાં શત્રુના ઉપદ્રવની હકીકત જાહેર કરવામાં આવી હતી, ત્યાં વિશ્વસૂતિ સૈન્ય સાથે જઈ પહેાંચ્યા, પરંતુ ત્યાં કંઇ ઉપદ્રવ ન દેખ્યા, યુદ્ધની હિલચાલ પણ ન નીહાળી જેથી વિશ્વસૂતિ જેવા ગયા હતા તેવા જ પાછા ક્યાં.

વિશ્વભૂતિ બહાર નીકળતાં રાજકુમાર વિશાખનંદીએ પુષ્કરંડકાેઘાનમાં પાતાનું સ્થાન જમાવી દીધું.

વિશ્વભૂતિ પાછા ક્ર્રી રાજમહેલે આવ્યા અને ઉદ્યાનમાં જવા લાગ્યા; ત્યારે દ્વારપાળાએ તેમને રાકી કહ્યું–"કુમાર! વિશાખનંદી અંત:પુર સાથે ઉદ્યાનમાં રહેલ છે, જેથી તમે ત્યાં નહીં જઈ શકા!"

હવે વિશ્વભૂતિને જણાયું કે યુદ્ધના સરંભ-વાસ્તવમાં આ ઉદ્યાનથી અહાર કાઢવાના પ્રપંચ માત્ર હતા. તેણે ક્રોધિત થઇ દ્વાર પર રહેલ એક કાઢાના વૃક્ષ પર જોરથી મુષ્ટિપ્રહાર કર્યો, જેનાથી નીચે પહેલાં કાઢાના ક્ળાથી જમીન ઢંકાઇ ગઇ. એણે દ્વારપાલાને કહ્યું-જો પિતાશ્રીનું ગૌરવ ન જાળવતા હાત તા હું આ પ્રકારે તમારાં માથાં ઉડાવી દેત!

વિશ્વસૂતિને આ અપમાનથી ઘણા આઘાત થયા. અને તે વિરક્ત બની ઘેરથી નીકળી ગયા અને આર્યસંસૂત સ્થવિરની સમીપે જઇ દીક્ષા લઇ સાધુ બન્યા.

રાજા, યુવરાજ અને બીજા સ્વજનગણાએ જઇ વિશ્વભૂતિથી ક્ષમાની પ્રાર્થના કરી; અને ઘેર આવવા આગ્રહ કર્યો, પરંતુ તે પાતાના નિશ્વયથી ડગ્યા નહીં. વિશ્વભૂતિ પ્રવ્રજિત થઇ વિવિધ તપ કરવા લાગ્યા. છું અદુમથી લઇ, માસક્ષમણુ સુધીની તીવ્ર તપશ્ચર્યા કરતાં કરતાં દેશવિદેશોમાં વિહાર કરવા લાગ્યા.

કાલાંતર વિશ્વભૂતિ મથુરા ગયા અને માસક્ષમણની સમાપ્તિ કરી, પારણાને દિવસે નગરમાં ગાંચરી માટે કરવા લાગ્યા. એ દિવસોમાં કુમાર વિશાખન દી પણ લગ્ન કરવા માટે ત્યાં આવ્યા હતા; અને પાતાની જાન સાથે રાજમાર્ગ નજીક જઇ રહ્યો હતા કાળયાં ગે વિશ્વભૂતિ ત્યાં થઇ ભિક્ષાચર્ચા માટે જઇ રહ્યા હતા; એને દેખી વિશાખન દીના સેવકાએ કહ્યું-"કુમાર! આપ આ મુનિરાજને જાણા છા!"

વિશાખન દીએ કહ્યું-" નહીં!"

સેવકાએ કહ્યું-"એ વિશ્વભૂતિ કુમાર છે!"

વિશ્વભૂતિને દેખતાં જ વિશાખન દીની આંખામાં ક્રોધ ભરાઇ આવ્યા. સરાષ નેત્રોથી તે મુનિને દેખી રહ્યો હતા, એટલામાં એક નવપ્રસૂતા ગાયે વિશ્વભૂતિને શીંગડાના પ્રહારથી ભૂમિ પર પાડી નાંખ્યા.

એ દેખી વિશાખનંદી અને એના સેવકા ખડખડાટ હસી પડ્યા. "એક પ્રહારથી ઘણા કાઠા પાડી નાખવાવાળું તમારું બળ કયાં ગયું?" મુનિએ આ તરફ જોયું તો વિશાખનંદી તરફ દષ્ટિ પડી. એના મનમાં રહેલ રાષ જાગૃત થઈ આવ્યા. અને ગાયને શીંગડાઓથી પકડી ચક્રની પેઠે ઉપર ઘુમાવતાં બાલ્યા: "દુર્બલ સિંહનું બળ પણ શિયાળીયાઓથી નથી ઉલ્લંઘાતું." વિશ્વભૂતિના આવા પ્રકારના શોર્યથી વિશાખનંદી અને સેવકા ઝંખવાણા પડી ચાલ્યા ગયા.

મુનિ ત્યાંથી પાછા ફર્યા. તેએા મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા–'હજી સુધી તે દુરાત્મા મારા પર રાષ ધારણ કરી રહેલ છે.' તે પછી વિશ્વભૂતિ સાધુજીવનનું પાલન કરતાં આયુષ્ય પૂર્ણ કરી મહાશુક કલ્પમાં ઉપજયા.

#### **અઢારમા અને ઓગણીસમા ભવ**

મહાશુક દેવલાકથી ચ્યવી, નયસારના જવ પાતનપુરમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામના વાસુદેવ થયા. પાતનપુરના રાજા પ્રજાપતિ, પ્રતિવાસુદેવ અશ્વગ્રીવના મંડલિક હતા. પ્રજાપ્રતિ રાજાને છે પુત્ર હતા: એક અચલ અને બીજો ત્રિપૃષ્ઠ.

એક સમય પાતનપુરની રાજસભામાં નાટારંભ થઇ રહ્યો હતા. રાજા, બન્ને રાજકુમાર અને સભાજના એમાં મસ્ત થઇ રહ્યા હતા. બરાબર તે સમયે અધ્યગ્રીવના દ્વત કાર્યવશ રાજસભામાં આવ્યો. રાજાએ સંભ્રમપૂર્વક દ્વતનું સ્વાગત કર્યું અને જલસા બંધ કરાવી, એના સંદેશ સાંભળવા લાગ્યો.

રંગમાં ભંગ કરનાર દ્વત પર કુમાર ઘણા કોધાયમાન થયો. એણે પાતાના સેવકાને કહ્યું. 'જ્યારે આ દ્વત અહીંથી ચાલ્યો જાય ત્યારે મને ખળર આપશા.'

કાર્ય પતાવી સત્કારપૂર્વ ક રાજાની વિદાય લઇ દૂત રવાના થયો. ખન્ને કુમારાને એના પ્રયાણના સમાચાર મળતાં એએાએ તેની પાછળ જઇ, તેને ખૂબ માર માર્યો. દૂતના સાથીએા પણ એને છાડી નાસી ગયા.

પ્રજાપતિને જ્યારે આ ઘટનાના સમાચાર મળ્યા ત્યારે એ ઘણા નાખુશ થયાે. દૂત અધ-ગ્રીવને આ ઘટનાના સમાચાર ન આપે તેથી દૂતને આદરપૂર્વક પાછા છાલાવી તેનું ઘણું સન્માન કર્યું. પાતાના રાજકુમારા તા બાળકા છે, તેના આ કૃત્યને મનમાં ન લાવવું વિગેરે કહી તેના મનનું શાંતવન કર્યું અને આ હકીકત અધગ્રીવ પ્રતિવાસુદેવને ન જણાવવા સ્ચના કરી. દૂત માની ગયા; પરંતુ એના સાથીએા તેની પહેલાં જ રાજા પાસે પહેાંચી ગયા, જેથી આ સર્વ હકીકતથી અધગ્રીવ વિદિત થયાે.

દૂતના અપમાનની વાત જાણી અધ્યગ્રીવ ઘણા નારાજ થયા અને પાતાના દૂતને અપ-માનિત કરનાર બન્ને રાજકુમારાને જાનથી માસ્વાના નિશ્ચય કરી લીધા.

અશ્વગ્રીવને કાેઇ ભવિષ્યવેત્તાએ રહી રાખ્યું હતું કે-' જે મનુષ્ય તમારા ચંડવેગ નામના દૂતને માર મારશે તેમજ શાલિક્ષેત્રના મદાંધ સિંહને વિદારશે, તે જ તમારા મૃત્યુનું કારણ થશે. '

અશ્વગ્રીવે બીજો દૂત માકલી પ્રજાપતિને કહેવરાવ્યું-તમે શાલીક્ષેત્રમાં જઈ, ત્યાં ઉપદ્રવ કરતાં સિંહને વિદારી શાલિક્ષેત્રની રક્ષા કરાે.

પોતાના પુત્રાને ચેતવણી આપતાં પ્રજાપતિએ કહ્યું-"તમાએ દ્વતનું અપમાન કરીને અકાલ મૃત્યુને જગાડયું છે. આપણા સમય ન હાવા છતાં પણ શાલિક્ષેત્રની રક્ષા કરવાની આ આગ્રા મળી. આ તમારા ઔદ્ધત્યનું ફળ છે." પોતાના સ્વામીની આગ્રા શિરોધાર્ય કરીને રાજા સેના સાથે પ્રયાણ કરવા લાગ્યા ત્યારે કુમારાએ રાજાને કહ્યું-" આપ અહીં રહાે. એ કામ

માટે તો અમે જઇશું. " રાજાના રાકવા છતાં પણ કુમારા ગયા અને શાલિક્ષેત્ર પર પહેાં રી વનપાલકા તેમજ ખેડૂતાને પૂછયું – "બીજા રાજા વિગેરે આવીને અહીં કેવી રીતે રક્ષણ કરે છે?" લોકાએ કહ્યું – 'કુમાર! જયાં સુધી ખેતરામાં ધાન્ય રહે છે ત્યાં સુધી, ગતુરંગી સેનાના ઘેરા ઘાલી તેઓ અહીં રહે છે, અને સિંહથી લોકાની રક્ષા કરે છે. પરંતુ આ પ્રચંડ શક્તિશાળી વનરાજના સામના કરવાની કાઇની પણ હિંમત ચાલતી નથી. 'ત્રિપૃષ્ઠ ખાલ્યાના "એટલા સમય સુધી કાેણુ રહે? મને એ સ્થાન ખતાવા, જ્યાં સિંહ રહેતા હાય." લાેકાએ ત્રિપૃષ્ઠને સિંહની ગુકાવાળી જગ્યા ખતાવી. કુમાર રથમાં છેસી ગુકાના દ્વાર પર પહોંચ્યા. લોકાએ જેરથી શાેરખકાર કર્યા એટલે સિંહ ગુકાના દ્વાર પર આવ્યા. સિંહને જોઇને કુમારે વિચાર્યું. આ તો પદાતિ (પગે ચાલવાવાળા) છે અને હું તાે રથિક છું. આ વ્યાજળી ન કહેવાય. તરત જ ઢાલ તલવાર સાથે તે રથથી નીચે ઉતરા ગયા, અને કરી વિચાર કરવા લાગ્યાન્આ સિંહ કાંઈ શસ્ત્રસર્જ નથી, માત્ર નખ જ તેના શસ્ત્રા છે અને હું તાે ઢાલ તેમજ તલવારધારી છું, એ પણ ઠીક નહીં, તેથી એણે ઢાલ, તલવાર પણ છાંડી દીધી. પરાક્રમી કુમારને આ પ્રમાણે સામના માટે તત્પર દેખી વનરાજ પણ પાતાનું માં પહેાળું કરી તેના પર ત્રાટકયો. પરન્તુ સાવચેત રણધીર ત્રિપૃષ્ઠે પાતાપર ધસી આવતાં વનરાજના બન્ને જડળાઓને પેગમાં લઈ જાલું વસ્ત્રની માક્ક ક્ષણમાત્રમાં કાડી કેંકી દીધા–સિંહને ઊલા ને ઊલા જ ચીરી નાખ્યા. તે દરય જેતાં જ જનતાએ જોરથી હર્ષનાદ કર્યા.

ત્રિપૃષ્ઠ સિંહનું ચામડું લઈ પાતાના નગર તરફ ચાલ્યા ગયા. લાકાએ તમામ હકીકત અધાશ્રીવને જણાવી. તે ઘણા કુદ્ધ થયા અને દ્વત માકલીને પ્રજાપતિને કહેવડાવ્યું –"હવે તમે વૃદ્ધ થઇ ગયા છા, તેથી મારી સેવામાં કુમારાને માકલી આપા. તમારે આવવાની જરૂર નથી." પ્રજાપતિએ કહ્યું –"હું પાતે તમારી સેવામાં આવવા તૈયાર છું" અધાશ્રીવે કુદ્ધ થઇ કહ્યું – "તમે મારી આજ્ઞાના અનાદર કર્યા છે, જેથી યુદ્ધ માટે તૈયાર થઇ જાઓ."

કુમારાએ આ સમયે પણ દૂતને અપમાનિત કરી કાઢી મૂકયો. અધ્યત્રીવે સંપૂર્ણ સૈન્ય સાથે પાતનપૂર પર ચઢાઇ કરી. ત્રિપૃષ્ઠ વિગેરે પણ પાતાની સેના સાથે દેશની સીમા પર આવી ખડા થયા. બન્ને સેનાઓમાં ભયંકર યુદ્ધ શરૂ થયું, અને પહેલે જ દિવસે યુદ્ધભૂમિ લાહીથી ભીની થઇ ગઈ. નિરપરાધી અનેક જીવાના આ સંહાર ત્રિપૃષ્ઠને ઢીક ન લાગ્યા. એણે અધ્યત્રીવ પાસે દૂત માકલી કહેવડાવ્યું—"કાલથી હું અને તમે બન્ને જ યુદ્ધમાં પ્રવૃત્ત થઇએ તા ઘણું સારું. નિરપરાધ જીવાને મારવાથી શું લાભ ?"

અધ્યગ્રીવે ત્રિપૃષ્ઠના પ્રસ્તાવ મંજૂર રાખ્યા અને રથમાં એસી પાતપાતાના મારચાથી નીકળી બન્ને યુદ્ધ માટે ભેગા થયા. અનેક પ્રકારના દાવપેચથી બન્ને શૂરવીરા ઘણા સમય સુધી લડ્યા છતાં વિજયશ્રી કાેઇ પણને ન વર્રા. અધ્યગ્રીવે જોયું કે સર્વ અસ્ત્રો ખૂટી ગયા છે હતાં પણ ત્રિપૃષ્ઠ પરાજિત થતા નથી. છેવટે તેણે પાતાનું પ્રતિવાસુદેવ તરીકેનું અમાઘ શસ્ત્ર "ચક્રરન" ને યાદ કર્યું. ચક્ર પ્રાપ્ત થતાં જ અધ્યગ્રીવ અતિહિષ્દિત થયા. તેને ખાત્રી હતી કે હવે ત્રિપૃષ્ઠ અવશ્ય મૃત્યુ પામશે. તેણે ચક્ર તેના પ્રતિ ફેંકયું, પણ સા કાેઇના આશ્ચર્ય વચ્ચે ચક્રે પ્રહાર કરવાને બદલે ત્રિપૃષ્ઠને પ્રદક્ષિણા દઇ, તેના હાથમાં સ્થંભી ગયું. ત્રિપૃષ્ઠ

X

અશ્વચીવને પાતાના પરાજય કબૂલ કરી લેવા સૂચન કર્યું પણ ગર્વાષ્ઠ અશ્વચીવ કેમ માને? છેવડે ત્રિપૃષ્ઠે તે જ ચક્ર તેના તરફ ફેંકયું, અને અશ્વચીવના શિરાચ્છેદ થઇ ગયા. આકાશમાં "જય જય" ના ધ્વિનિ પ્રસરી રહ્યો અને દૈવી વાણી થઇ કે–આ અવસર્પિણી કાળના પ્રથમ વાસુદેવ "ત્રિપૃષ્ઠ" છે.

સવે<sup>ર</sup> રાજાઓએ ત્રિપૃષ્ઠની આજ્ઞા સ્વીકારી લીધી અને અડધા ભારતવષ<sup>ર</sup>ને પાતાને આધીન કરીને એણે વાસુદેવનું પદંધારણ કર્યું.

ચૌરાશી લાખ વર્ષ નું આયુષ્ય પૂરું કરી; ત્રિપૃષ્ઠ સાતમી નરક; ભૂમિમાં તેત્રીસ સાગ-રાેપમના આયુષ્યસ્થિતિવાળા નૈરયિક થયા.

### વીસમા, એકવીસમા અને ખાવીસમા ભવ

નરકથી નીકળી નયસારના જીવ સિંહ થયાે. આ ભવમાં તેની હત્યાએાની ગણત્રી કયાંથી થાય ? તેના ફળરૂપે ત્યાંથી મરણ પામી ચાથી નરકમાં ગયાે. નરકમાંથી નીકળી નયસારના જીવે કેટલાય સમય સુધી સંસારભ્રમણ કર્યું અને અંતે મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ કરી.

#### તેવીસમા અને ચાવીસમા ભવ

તેવીસમા ભવમાં નયસારના જીવ પશ્ચિમ મહાવિદેહની રાજધાની મુકા નગરીમાં પ્રિયમિત્ર નામે ચક્કવર્તી રાજા થયા. એણે પાટિલાગાર્ય નામના આગાર્ય પાસે પ્રવ્રજ્યા લઇ, ચોરાસી લાખ પૂર્વનું આયુષ્ય ભાગવી, ચાવીસમા ભવમાં તે મહાશુક દેવલાકમાં દેવ તરીકે ઉપજ્યા.

#### પચીસમા અને છવ્વીસમા ભવ

દેવભવમાંથી વ્યવી, પચીસમા ભવમાં નયસારના જીવ છત્રા નગરીમાં જિતશતુ રાજાના પુત્ર નંદન નામે રાજકુમાર થયા. તે બાલ્યાવસ્થામાં જ રાજ્ય સિંહાસન પર બેઠા અને ચાવીસ લાખ વર્ષ પર્યંત રાજ્ય ભાગવી આખરે પાટિલાચાર્ય પાસે પ્રવ્રજ્યા અંગીકાર કરી. પછી નંદનમુનિએ મહાઘાર તપશ્ચર્યાએ કરી માસખમણને પારણે માસક્ષમણ કરીને એણે અહેત, સિદ્ધ, ધર્માપદેશક, બહુશ્રુત, તપસ્વી, દર્શન, વિનય, વગેરે પદાથી વીશ સ્થાનક તપની આરાધના કરી, તીર્થંકરનામકર્મ ઉપાર્જિત કર્યું. અંતમાં નંદન મુનિએ બે માસનું અનશન કર્યું અને સમાધિપૂર્વક દેહમુક્ત થઇ પ્રાણત કલ્પના પુષ્પાત્તર વિમાનમાં દેવપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

×

### પ્રકરણ નવમું

ત્રેવીશમા તીથ'કર શ્રી પાર્થ'નાથ સંતાનીય સાધુસ'પ્રદાયે બજાવેલ અભૂતપૂર્વ સેવા

#### ૧. શ્રી શુભદત્ત ગણધર

પ્રભુ શ્રી પાર્ધનાથના નિર્વાણ અંદ તેમની પાટ ઉપર શુલદત્ત નામના જૈનાચાર્ય થયા. તેઓશ્રી પાર્ધનાથના ગણધરામાં મુખ્ય ગણધર હતા. કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અંદ તેઓ શાસન-પ્રભાવનાર્થ લવ્ય જીવાના ઉદ્ધારક તરીકે પોતાના વિશાળ શિષ્ય સમુદાય સાથે પ્રભળ પુરુષાર્થી અન્યા હતા. તેમના શિષ્ય સમુદાય પણ વિશાળ, જ્ઞાની અને શાસન હિતચિંતક હતા. તેઓએ અંતિમ સમયે પોતાની શિષ્યપરંપરાના ભાર શ્રી હરિદત્તસૂરિ નામના આચાર્યને અર્પિત કરી, શ્રી સિદ્ધાચળ તીર્થ પર એક માસનું અનશન કરી માેલગતિને પ્રાપ્ત કરેલ.

#### २. श्री हिरहत्तसूरि

તેઓશ્રી શ્રુતસમુદ્રના પારગામી, વચન લિખ્ધવાળા, અમૃતતુલ્ય દેશના આપનાર, ઉપશાંત, યશસ્વી, પરાપકારી વિગેરે અનેક ગુણાથી ભૂષિત હતા. તેમના મિલનસાર સ્વભાવથી યજ્ઞકાંડી પ્રખર પંડિતો સાથેના વાદવિવાદમાં તેઓ સદાય વિજેતા અનતા હતા. પરિણામે અસંખ્ય પશુ—યજ્ઞા પર કંઇક અંકુશ આવ્યા, પરંતુ જ્યાં તેઓ અને તેમના શિષ્ય સમુદાય વિચર્યા નેહાતો એવા પ્રદેશમાં પશુયજ્ઞામાં વૃદ્ધિ થવા લાગી, જે વસ્તુ તેમના જેવા જ્ઞાની માટે મહાન કર્તવ્યના કારણભૂત અની. તેઓ પ્રખર પુરુષાર્થ યાગીની જેમ શ્રાવસ્તિનગરીએ પહોંચ્યા કે જ્યાં યજ્ઞવાદીઓનું પૂરતું સામ્રાજય હતું. શ્રાવસ્તિ નગરીમાં અદીનશસુ નામે સનાતનધર્મી રાજવી રાજય કરતા હતા. નગરીના ઉદ્યાનમાં આવી આ વીરાતમાંએ સ્થિરતા કરી, અને " અહિંસા પરમા ધર્મ "ના ઉચ્ચ કાેટીના તત્ત્વજ્ઞાનાનુસાર એવી રસિકતાથી વ્યાખ્યાન આપવા શરૂ કર્યા કે જેની અસર નગરજના પર સચાેટ થઇ; એટલું જ નહિ પણ અદીનશસુ રાજવી પણ " જ્ઞાની સુગુરુદેવના" વ્યાખ્યાના પ્રત્યે આકર્ષાયા. નિત્ય સવારના આ ઉદ્યાન રાજવી સહ નગરજનાથી ખીચાખીચ ભરાવા લાગ્યું. પરિણામે શ્રાતાઓ જેન ધર્મના સિદ્ધાંતા પ્રત્યે સુદ્રઢ અને અનુરાગી અન્યા. તેવામાં લાભાનુલાભી સંજોગાવશાત્ પરિનાજક લાહિતાચાર્યના નામના સંન્યાસી પાતાના બહાળા શિષ્યસમુદાય સાથે એ ઉદ્યાનમાં આવી ચઢ્યા

અદીનશત્રુ રાજવી પણ ધાર્મિક વાદના શાખીન અને સંસ્કારી હતો. તેના રાજદરભારના અમાત્યા અને કર્મ ચારીઓ પણ હિતચિંતક હતા એટલું જ નહિ પણ આ કાળે શ્રાવસ્તી નગરી પણ ધર્મ પુરી તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલ હતી જેથી ધર્મ ચર્ચા અને વાદના શાખીન રાજવી-એ રાજદરભારમાં જ સમર્થ આચાર્યો વચ્ચે ધર્મ વાદ કરવાના પૂરતા પ્રખંધ કર્યો. વિદ્વાન પંહિતા, શાસ્ત્રીએા, સંન્યાસીઓ, રાજદરભારીઓ અને નગરજનાથી રાજદરભાર ખીચાખીચ લરાઇ ગયા અને બન્ને પક્ષના આચાર્યોને યાગ્ય ઉચ્ચસ્થાને યાગ્ય લદ્રાસના પર સ્થાન આપી

રાજવીએ સમર્થ આચાર્યોને શાંતિથી નિષ્પક્ષપાત શાસ્ત્રવાદ વાદી-પ્રતિવાદીરૂપે કરવાની વિજ્ઞપ્તિ કરી. બન્ને દર્શનકારાએ વિદ્વત્તાપૂર્ણ શૈલીથી ધર્મવાદની શરૂઆત કરી.

ખનને પક્ષના ધર્માચાર્યો વચ્ચે ધર્મવાદમાં તાત્વિકવાદ અતિ મહત્ત્વતાભર્યો બન્યો. રાજસભા, સંસ્કારી રાજવી તેમજ વિદ્વાન શાસ્ત્રીઓ તેમાં લીન બન્યા. જેમાં શ્રી હરિદત્ત-સૂરિએ ત્રણ દિવસના એકધારા વાદમાં આકર્ષક સિદ્ધાંતાનુસાર પ્રાચીન વેદાંતિક શ્રુતિઓના આધારે જેન ધર્મના કર્મવાદી સિદ્ધાંતાની સ્ફ્રમતાપૂર્વક છણાવટ કરી એ હસ્તામલકવત્ત સિદ્ધ કરી આપ્યું કે–યત્ત ક્રિયામાં પશુ બલિદાનના કાઈ પણ સ્થળે ઉલ્લેખ નથી. પરિણામે ભદ્રિક પરિણામી શાંતમૂર્તિ શ્રી લેહિત પરિવાજકે પાતાના ૧૦૦૦ સાધુઓ સહિત અતિ ઉલ્લાસથી શ્રી હરિદત્તસૂરિ પાસે જૈન દીક્ષા શ્રહણ કરી સદ્દ્યાનના પ્રતિબાધક આચાર્ય બન્યા. આ બનાવથી જૈન શાસનના પ્રભાવ વિસ્તર્યો અને સમસ્ત શ્રાવસ્તીનગર જૈનધર્મી અન્યું. મરુ પ્રદેશમાં રાપાએલ જૈનધર્મના બીજ કાળે કરી વિકસિત બન્યા અને કાળાન્તરે આ પ્રદેશ આદર્શ જૈન ભૂમિ બન્યો કે જયાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરે પાતાના શિષ્યસમુદાય સાથે વિચરી આ ભૂમિને પાવન કરી હતી.

અજોડ વ્યાખ્યાતા શ્રી લાેહિતાચાર્યજી તેમજ તેમના એક હજાર શિષ્ય સમુદાયે શ્રી હિસ્દિત્તસ્તિ પાસે રહી નિત્ય ત્રિકાલિક વાંચના મેળવી ''અહિંસા પરમાે ધર્મ "ના પ્રચારાર્થે તેમજ પશુયજ્ઞના પ્રતિગંધનાર્થ પ્રળળ પુરુષાર્થી બન્યા અને તેમણે દક્ષિણ ભારતના એવા પ્રદેશ તરફ વિહાર કર્યો કે જયાં પશુયજ્ઞની પરંપરા ચાલુ હતી.

આ પ્રદેશમાં વિચરતા શ્રી લેહિતાચાર્ય જ અને તેમના શિષ્યસમુદાયને ધર્મ પ્રચારમાં પૂરતા યશ મલ્યા. અને જયાં જયાં તેઓ વિચરતા ગયા ત્યાં ત્યાં પશુયજ્ઞ બંધ કરાવવામાં કલીભૂત થયા એટલું જ નહિ પણ વિદ્વાન શાસ્ત્રીઓ જેઓ યજ્ઞકિયાકાંડના ખાસ હીમાયતી હતા તેમના પર પાતાના ધર્મ પ્રભાવ પાડી તેમને જૈની દીક્ષા આપી મુનિરાં બનાવ્યા.

આ પ્રમાણે જૈનધર્મની અંજોડ સેવા ળજાવનાર શ્રી લાહિતાચાર્ય છ દક્ષિણ તરફ જૈન ધર્મના પ્રચાર કરી રહેલ હતા. એવામાં બીજી બાજા તેમના વૃદ્ધ ઉપકારી ગુરુ શ્રી હરિદત્તન્ સ્વિને પાતાના અંતિમ સમય નજદીકમાં જણાતા તેઓએ પાતાની પાટ પર ઉપર શ્રી આર્ય સમુદ્ર નામના વિદ્વાન આચાર્ય શિષ્યની સ્થપના કરી, એકવીશ દિવસનું અનશન કરી વૈભારગિરિ પર સમાધિપૂર્વક સ્વર્ગે સિધાવ્યા.

# ૩. શ્રી આર્ય સમુદ્રસ્**રિ**

પ્રભુ પાર્ધ નાથના ત્રીજા પદુધર શ્રી આર્ય સમુદ્રસ્તિ પ્રભાવિક વિદ્યાઓના જ્ઞાતા, શ્રુતજ્ઞાની તેમજ દૈત્ય સ્વરૂપે પ્રસરેલ પશુ યજ્ઞકિયાકાંડના પ્રખર વિરાધી હતા. માંસ, મિદરા આદિ અત્યાચારા ધર્મના નામે કદાપિ કાળે નભાવી ન જ લેવાય તેવું દ્રષ્ટિભિંદુ ધરાવનારા અને સમર્થ વકતા હતા. તેમના શિષ્યપરિવાર વિશાળ હતા તેમજ એવા પ્રદેશમાં વિચરતા રહેતા કે, જ્યાં હિંસાદિના પ્રચાર વેગવંતા હતા. તેઓ બંગાલ, ઓરિસ્સા, પંજાબ, મુલતાનાદિ દેશામાં ખાસ વિચરતા હતા. ઉપરાકત દેશામાં વિચરતા વિચરતા આ મુનિરાજે અને તેમના

×

શિષ્યસંપ્રદાયે અપાર સંકટા સહન કરી, અનેક રાજસભાઓમાં વિદ્વાન શાસ્ત્રીઓ સાથે વાદમાં ઉતરી "અહિંસા પરમા ધર્મ "નું સૂક્ષ્મ છતાં રાષ્ટ્રીયકરણ સ્વરૂપ સચાટ મુદ્દાઓ સાથે સમજાવી, અનેક ભાવિક આત્માઓને જૈનધર્મી અનાવવામાં સક્લતા પ્રાપ્ત કરી હતી. જેમાં વેદાંતવાદી શાસ્ત્રીઓના તા ખાસ સમાસ થતા હતા કે જેઓ દીક્ષિત જૈન મુનિ બનીને જૈનધર્મના પ્રખર પ્રચારક અનતા. પરિણામે તેની અસર જનસમાજ પર પૂરતી થતી અને જ્યાં જયાં તેમના વિહાર થતા ત્યાં ત્યાં જૈનધર્મ દિનપ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામતા.

દક્ષિણ ભારતમાં કર્ણાટક તરફ શ્રી હરિદત્તસૂરિના સમુદાયમાંથી વિહાર કરી ગએલા શ્રી લાહિતાચાર્ય અને તેમના શિષ્યસમુદાયે કર્ણાટક, તૈલંગ, મહારાષ્ટ્રાદિ દેશામાં વિહાર કરી લગભગ ૬૦૦૦ જેટલા શિષ્ય સમુદાયની પ્રાપ્તિ કરી હતી. આ અવિસ્ત પુરુષાર્થી આચાર્યશ્રીના પ્રયાસાના સુંદર ફળ તરીકે ઉપરાક્ત દેશા પણ અહિંસામય તેમજ ધર્મપરાયણ અન્યા.

શ્રીમદ્ લાહિતાચાર્યનું ઉપરાકત દેશામાં એટલું અધું વર્ચસ્વ પ્રબલ હતું કે, જેના યાગે દક્ષિણ ભારતમાં તેમના નામની લાહિત શાખા સ્થાપિત થઇ હતી. ઉત્તર તેમજ દક્ષિણ પ્રદેશામાં વિશાળ શિષ્ય સમુદાય ધરાવનારા આ બન્ને ધર્મ ક્રાંતિકારી આચાર્યા તથા તેમના શિષ્યસમુદાયના યાગે એવું એક પણ ગામ કે શહેર નહાતું કે જેના પર અહિંસાની પ્રતિભાન પડી હાય.

#### ૪. વિદેશી મુનિરાજ

શ્રી આર્ય સમુદ્રસૂરિના શિષ્યસમુદાયમાં વિદેશી નામના એક પ્રભાવિક જ્ઞાની મુનિરાજ હતા. તેઓએ ૫૦૦ શિષ્યસમુદાય સાથે અવન્તિ તરફ વિહાર કર્યો અને ઉજજૈનીના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા, જ્યાં જયસેન રાજવી રાજગાદી પર બિરાજમાન હતા.

આ રાજવીને ખુહિશાળી અને સંસ્કારી કેશીકુમાર નામે પાટવી રાજકુંવર હતો, જે ઊગતી યુવાનીમાં જ વિદેશી મુનિરાજ અને તેમના શિષ્યસમુદાયના સમાગમમાં આવ્યો હતો. મુનિરાજશ્રીની પ્રથમ દેશના સાંભળતાં જ કેશીકુમારને વૈરાગ્યની પ્રાપ્તિ થઇ. પરિણામે માતા-પિતાની આજ્ઞા મેળવી કેશીકુમારે આળખ્રદ્યાચારી સ્થિતિએ જ દીક્ષા અંગીકાર કરી. વિનય ગુણધારક શ્રી કેશીકુમારે જ્ઞાનસ્મૃતિના કારણે અલ્પ સમયમાં જ ઊંચકાેડીના શાસ્ત્રાભ્યાસ કર્યો અને શ્રુતગામી અન્યા. તેઓ ડ્રંક સમયમાં જ દાદાગુરુશ્રી આર્યસમુદ્રસ્તિના સમાગમમાં આવતા આળખ્રદ્યાચારી વિનયી શ્રુતગામી પ્રશિષ્યને પાતાના પટ્ધર બનાવી વયાેવૃદ્ધાવસ્થાએ આ સ્ર્રિએ શ્રી સિદ્ધેત્ર પર સંલેખણાપૂર્વક પંદર દિવસનું અનશન કરી સ્વર્ગારાહણ કર્યું.

#### પ. આચાર્ય શ્રી કેશીકુમાર ગણવર

અવંતીના પાટવીકુમારે બાળખ્રદ્ધાચારી તરીકે અનેક પ્રકારની સિદ્ધિએા અને વિદ્યાએ! પ્રાપ્ત કરી નિર્મળ જ્ઞાનના પ્રભાવે સૂર્ય સમાન પાતાનું જીવન પ્રકાશિત બનાવ્યું અને પટ્ધર પદને લાયક જૈન શાસનની અપૂર્વ સેવા બજાવવા માટે વીર્ય ને ફારવવામાં સદાકાળ તત્પરતા રાખી.

ખીજી ખાજુ દક્ષિણવિહારી શ્રી લાેહિતાચાર્ય જેવા સમર્થ સાથીદાર આચાર્યશ્રીના સ્વર્ગવાસ થયાે. તેઓશ્રી છ હજાર જેટલાે સમર્થ વિદ્વાન શાસ્ત્રપાર ગત સમુદાય ધરાવતા હતા.

તેમના સ્વર્ગવાસ ખાદ તેમના વિશાળ સમુદાયમાં, આંતરિક ધાર્મિક-વાદ તેમ જ આંતરકલહ ઉત્પન્ન થતા કંઈક શિથિલપણું આવ્યું. અધૂરામાં પૂરું આ અંજોડ તત્ત્વજ્ઞાની, વાદપારગામી સમુદાયમાંના અનેક મુનિરાંજોને દક્ષિણના અનેક રાજવીઓ અને રાજકુળા તરફથી ખહુમાન મળવા લાગ્યું અને તેને પરિણામે તેઓ રાજયોગીની માફક આડં ળરધારી ખન્ય!. "અહિં સા પરમાં ધર્મ "ના મહાન્ સિદ્ધાંતના પ્રખર ઉપદેશક મુનિરાંજો તરીકેની કર્ત વ્યપરાયણતામાં શિથિલતા આવી. પરિણામે તેઓની વિદ્યમાન સ્થિતિમાં જ આ પ્રદેશમાં હિંસા વૃત્તિ જાગૃત થવા લાગી જેના સમાચારા ઉત્તર ભારતમાં વિચરતા શ્રમણાચાર્ય શ્રી કેશીકુમારને પહેાંચ્યા. તેમણે તરત જ પોતાના વિદ્વાન શિષ્યોને દક્ષિણ ભારતમાં માકલી આ સુજ્ઞ સૂરિશ્રીએ ળગડતી બાજી સુધારી લીધી. લેહિતાચાર્યના કેટલાક મુનિવરા જેઓ વચ્ચે આંતર મતભેદ ઊભા થયા હતો તેમને પેલાની પાસે ઉત્તર પ્રદેશમાં બાલાવી લઇ ઉત્તર ભારતમાં ધર્મ પ્રચારનું કાર્ય જેરદાર ખનાવ્યું. શ્રી કેશીકુમારને શ્રી લેહિતાચાર્યના વેદાંતપારગામી વિદ્વાન શિષ્યસમુદાયના આ પ્રમાણે બહાળે! સાથ ને સહકાર મળતા પ્રભાવિક શિષ્યસમુદાય સાથે તેઓએ મેવાડ, માલવા, મારવાડ, મુલતાનાદ પ્રદેશોને ચુસ્ત જૈન ધર્માનુરાગી ખનાવવામાં પુરુષાર્થી પ્રયાસો આદર્યા.

પરિણામે જયાં જયાં જૈન મુનિરાજોના સમુદાય વિહારી અનતા ત્યાં ત્યાં ગામામાં, ઉદ્યાન આદિ જાહેર વ્યાખ્યાનધામામાં વિરાટ ધર્મ સભાઓ મળતી. તેમના તત્વજ્ઞાની વ્યાખ્યાનાને રાજાશ્રય મળવા લાગ્યા અને ગ્રામજનતા તેમાં પૂરતી સહકારી અનવા લાગી. આ જાતના કુશળ ધર્મનીતિના યાગે અને સમર્થ સાધુ સંસ્થા પર અપૂર્વ કાબૂ ધરાવનાર શ્રી કેશીકુમાર ગણુધરના કુશળ સંગ્રાલનના યાગે દક્ષિણ ભારતમાં જે કંઇક અંશે પણ શિથિલતા વ્યાપી હતી તેમાં પૂરતી જાગૃતિ આવી. અને પ્રભુશ્રી પાર્શ્વનાથ સતાનીયા મુનિરાજોના અહાળા શિષ્યસમુદાય ક્રીથી કર્તવ્યપરાયણ અન્યો.

શ્રી કેશીકુમારની સાથે રહેલ શ્રી ગંગાચાર્યે વિદ્વાન ને તેજસ્વી ૫૦૦ શિષ્યસમુદાય સાથે સિંધ-સીવીર તરફ વિદ્વાર કર્યો. શ્રી યવાચાર્યે કાશી-કાશલ તરફ ૫૦૦ શિષ્યના પરિવાર સાથે વિદ્વાર કર્યો. શ્રી અહેનાચાર્યે અંગ, વંગ અને ખંગ તરફ ૫૦૦ શિષ્ય સમુદાય સાથે વિદ્વાર કર્યો. શ્રી કાશ્યપાચાર્યે ૫૦૦ શિષ્ય સમુદાય સાથે સંયુક્તપ્રાંત તરફ વિદ્વાર કર્યો. શ્રી શિવાચાર્યે ૫૦૦ શિષ્યસમુદાય સાથે અવંતિ તરફ વિદ્વાર કર્યો.

શ્રી કેશીકુમાર ગણધરે પાતાની સાથે વિદ્વાન્, શ્રુતજ્ઞાની, શિષ્યસમુદાયને રાખી મગધ સામ્રાજ્યમાં ચાલતા ભયંકર પશુયજ્ઞના પ્રતિગંધનાર્થ રાજા મહારાજાઓને પ્રતિબોધવાનું મહાન્ કાર્ય હાથ ધર્યું. તેમના પ્રતિબોધના ફલસ્વરૂપે મહારાજા ચેટક, દિધવાહન, સિદ્ધાર્થ, વિજયસેન, ચંદ્રપાલ, અદિનશત્રુ, પ્રસેનજીત, ઉદાયી, ધર્મશીલ, શતાનીક, જયકેતુ, દશાર્ધું ભદ્ર અને પ્રદેશી આદિ અનેક સમર્થ રાજવીએ અને જનતા જૈનધર્મ પરાયણ ખની હતી. આ પ્રમાણે જૈન દર્શનની ઊંચ કાટીની સેવા ખજાવનાર શ્રી કેશીકુમાર ગણધરના મહાન કાર્યને જાણે કુદરતે અપનાવ્યું ન હાય તે પ્રમાણે આ કાળે જગદુહારક, કરુણાસિંધુ, શાંતિસાગર ચરમતાર્થ કર પરમાતમા મહાવીરસ્વામીના જન્મ ધર્મો હારક તરી કે ક્ષત્રિયકું હયામ નગરમાં મહારાજ્ઞ સિદ્ધાર્થને ત્યાં શ્રી ત્રિશલાદેવીની રત્તકૂ ક્ષીથી ઇ. સ. પૂર્વે ૪૯૯ના ચૈત્ર શુદ ૧૩ના પવિત્ર દિવસે ત્રિકાળજ્ઞાની તરી કે થયા. તેમણે ૩૦ વર્ષની યુવાવસ્થ એ સંસારના ત્યાગ કરી, સાડા અર વર્ષની ઉચ તપશ્ચર્યા પછી કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી, તીર્ધ કર પરમાતમા તરી કે જૈન-

धर्मना પ્રणળ પુરુષાર્થી – પ્રચારક બન્યા અને પૂર્વ તેમ જ ઉત્તર ભારતમાં જૈનધર્મના વિજય ધ્વજ રાષ્ટ્ર દેવજ તરીકે ફરકાવ્યા.

શ્રી વીરપ્રભુને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતા સુધીમાં અને તેમના શાસનની સ્થાપના થતા સુધીમાં કેશીકુમાર ગણુધરના પટ્ધરપણા નીચે શ્રી પાર્શ્વનાથ સંતાની ય આ વિદ્વાન સાધુ સંપ્રદાયના સેંકડા સુનિવરાએ જૈન શાસનની સેવા ભારતના સાળે પ્રાંતમાં અસ્ખલિત રીતે ખજાવવી શરૂ જ રાખી હતી.

કાળે કરી શ્રી કેશીકુમાર ગણધર વયાેવૃદ્ધ અવસ્થાએ પહેાંચ્યા. તેમણે અંતિમ અવસ્થાએ પોતાની પાટ પર શ્રી સ્વયંભવસૂરિ નામના મુનિની સ્થાપના કરી એક માસના અનશનપૂર્વ ક સમેતશિખર તીર્થ પર પ્રભુ મહાવીરના વિદ્યમાન કાળે સ્વર્ગવાસ કર્યો.

શ્રી પાર્શ્વનાથ સંતાનીય શ્રી કેશીકુમાર ગણધર અને ભગવાન મહાવીરના મુખ્ય ગણધર અનં તલિ ધિનિધાન શ્રી ગૈતમસ્વામી –ંએ બંનેના મેળાપ થયા હતા. શ્રી પાર્શ્વનાથમં તાનીય મુનિવરા ચાર મહાવતના ધારક હતા જ્યારે ભગવંત મહાવીરે પાંચ મહાવતની પ્રરૂપણા કરી હતી. આ સંબંધી શ્રી ગૈતમસ્વામી અને કેશી ગણધર વચ્ચે વાર્તાલાપ ચાલ્યા હતા અને પરિણામે શ્રી પાર્શ્વનાથમં તાનીય મુનિવરાએ ભગવાન મહાવીરના માર્ગ સ્વીકાર્યો હતા અને તદનુરૂપ ધર્માચરણ કર્યું હતું. શ્રી કેશીકુમાર ગણધર અને શ્રી ગૈતમસ્વામી વચ્ચેના વાર્તાલાય આ જ પુસ્તકમાં એક સ્વતંત્ર પ્રકરણ તરીકે આવવાના હોવાથી તે સંબંધી વિશેષ વિવરણ આ સ્થળે કર્યું નથી. શ્રી કેશીકુમારના વિસ્તૃત જીવનચરિત્ર માટે જુએા અમારા તરફથી પ્રકાશિત થયેલ મહાન્ ને અદ્વિતીય શ્રંથ "સમ્રાટ્ સંપ્રતિ".

# ખંડ બીજો

### પ્રકરણ પહેલું

#### પ્રભુ શ્રી મહાવીરના પ્રાદુર્ભાવ

પર કાજે તરુવર ફળે, પર કાજે જળવાર; પર કાજે સુપુરુષ નરા, કરતા પરઉપકાર. નર નારી પંખી પશુ, ભાવે સુરપતિ દેવ; પર ગુણ કાજે જે હવા, <u>ઋષભ</u> કરે તસ સેવ.

આ કાળે ભારતની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ રૂઢી અને આડંબરનું સ્વરૂપ ધારણ કરી રહી હતી, છતાં રાષ્ટ્રાય સ્થિતિ કંઇક સંતાષકારક હતી.

અંગ, મગધ, વત્સ, દશાર્ણુ, અવન્તિ, સિંધ વગેરે અનેક દેશ આ કાળે રાજ્યસત્તાક હતા, છતાં પણ ત્યાંની પ્રજા અધિકારસ પન્ન અને સુખી હતી.

કાશી, કેાશલ, વિદેહ વગેરે રાષ્ટ્રોમાં રાજાઓના અધિકાર નામના જ હતાં. ત્યાંની રાજ્ય-વ્યવસ્થા પ્રજાથી ચૂંટી કઢાએલા પ્રતિનિધિઓ દ્વારા પાર્લામેન્ટરી પહિતએ ચાલતી. આ રાષ્ટ્રો ''ગણરાજ"ની પ્રસિદ્ધિને પામ્યા હતા. દરેક રાજ્યકાર્યમાં દેશના શાસકા આ ગણ-રાજ્યોની સલાહ લેતા હતા. તેમજ યુદ્ધ સમયના પ્રસંગે તા રાજાઓ આ ગણરાજ્યોની સલાહ વગર એક પણ પગલું ભરતાં ન હતાં. "વિદેહ"ની રાજ્યધાની "વૈશાલી" તત્કાલીનુ પ્રસિદ્ધ સમૃદ્ધ નગરીએામાંની એક હતી.

મિથિલાની ચિરસંચિત સમૃદ્ધિ આ સમયે વૈશાલીને પ્રાપ્ત થઇ હતી. એના નિવાસીએા, વૃજિક અને વિદેહ, દેવ જેવા ઋદ્ધિશાળી હતા અને વૈશાલી એમની અમરાવતી હતી.

હૈહયવંશના જૈન રાજા ચેટકની છત્રછાયામાં વૈશાલી પાતાની ઉન્નતિ અને ખ્યાતિની પરાકાષ્ટાએ પહેાંચી ગઇ હતી.

વૈશાલીની પશ્ચિમે ગાંડકી નદી વહેતી હતો. ગાંડકીના પશ્ચિમ તટ પર ખ્રાક્ષણકુંડપુર, ક્ષત્રિયકુંડપુર, વાણિજયગ્રામ, કુમારીગ્રામ અને કાેલ્લાક સિન્નિવેશ વિગેરેઅનેક રમણીય ઉપનગરા પાતાની અતુલ સમૃદ્ધિથી વૈશાલીની શાેભાને અભૂતપૂર્વ બનાવી રહ્યા હતા.

ખ્રાક્ષાણુકુંડપુર અને ક્ષત્રિયકુંડપુર અનુક્રમે એક્ષ્મીજાની પૂર્વ−પશ્ચિમે હતા. આ બન્ને ઉપનગરાના દક્ષિણ અને ઉત્તરમાં અખ્બે વિભાગ હતા. અંને ઉપનગરા પાસેપાસે હતા. અન્ને વચ્ચે એક ઉદ્યાન હતું. આ ઉદ્યાન અહુશાલ ચૈત્યના નામથી પ્રસિદ્ધ હતું.

ખ્રાદ્માણુકું ડપુરના દક્ષિણ વિભાગ અર્થાત્ દક્ષિણ ખ્રાદ્માણુકું ડપુર " ખ્રદ્ધાપુરી " કહેવાતા હતા. અહિં વિશેષ વસતિ ખ્રાદ્માણાની હતી.

બ્રહ્મપુરીમાં કાંડાલ ગાત્રીય ઋષ**ભદત્ત નામે** બ્રાહ્મણુ રહેતા હતા, જેઓ બ્ર**દ્મ**સમાજના નાયક હતા. તેમની સ્ત્રી દેવાનંદા જાલંદર ગાત્રના હતાં. આ દંપતી લગવાન શ્રી પાર્શ્વનાથના શાસનાતુયાયી જૈન શ્રમણાપાસક હતા.

ક્ષત્રિયકું ડપુરના ઉત્તર વિભાગમાં જ્ઞાતક્ષત્રિયાના લગભગ ૫૦૦ ઘર હતાં. તેમના નાયક કાશ્યપ ગાત્રીય રાજા સિદ્ધાર્થ હતા. તેઓ અહિંના સર્વાધિકારસંપન્ન સ્વામી હતાં. આ વિભાગની પ્રજા તેમને ''રાજા " તરીકે સંબાધતી.

રાજા સિદ્ધાર્થની રાણી ત્રિશલાદેવી વૈશાલીના રાજા ચેટકની ખહેન હતા. તેઓ વશિષ્ટ ગોત્રીય ક્ષત્રિયાણી હતાં. રાજા સિદ્ધાર્થ અને એમનું કુટુંળ તીર્થ કર શ્રી પાર્શ્વનાથની શ્રમણ-પરંપરાના શ્રમણાપાસક હતાં. જે સમયની પરિસ્થિતિનું વર્ણન અહિં કર્યું છે તે સમય વિક્રમ સંવત્સરની પૂર્વેની છઠ્ઠી શતાબ્દિના છે.

આ સમયે "વૈશાલી" ભારતવર્ષમાં સમૃદ્ધિને શિખરે વિરાજતું હતું. રાજા ચેટકની બુદ્ધિપ્રભાના ચમકારાથી આ સમસ્ત પ્રદેશ તેમની આજ્ઞામાં હતો. "ગણરાજ્ય"ના તેઓ ચુસ્ત રીતે પાલક હતા. લિચ્છવી અને વૃજ્જિ ગણતંત્રો તેમની આજ્ઞા ખંઢે પગે ઉઠાવતા. વૈશાલીની શાભા પણ અપૂર્વ હતી. વૈશાલીનું વર્ષન કરતાં ચંચકારા જણાવે છે કે–' ભારત-વર્ષને ઉત્તરમાંથી વિધી છેક ખંગાળ સુધીના વિશાળ ક્ષેત્રને કળદુપ ખનાવતી ગંગાનદીને કિનારે લિચ્છવીએાનું આ ગણરાજ આવેલ હતું જેની રાજધાની વૈશાલીમાં હતી. આ લિચ્છવી ક્ષિત્રિયા સૂર્યવંશી હતા.

આ વૈશાલી નગરીના ત્રણ વિભાગા હતા. વેશાલી, કુંડગ્રામ અને વાણિજયગ્રામ. કુંડગ્રામમાં ક્ષત્રિયા જ રહેતા હતા, જેઓ શ્રી પાર્શ્વનાથ સંતાનીયા શ્રાવકા તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલ હતા.

વૈશાલીમાં સાનાના કળશવાળા સાત હજાર પ્રાસાદાે, રૂપાના કળશવાળા ચૌદ હજાર આવાસા અને ત્રાંખાના કળશવાળા એકવીશ હજાર ગૃહા હતા. ઉત્કર્ષ પામેલ અને રમણિય, માનવ ધર્મને સમજનારા સંસ્કારી માનવાથી ભરપૂર અને તેના ઉપનગરાથી અલ'કૃત પુષ્પવાટિકા અને ઉદ્યાનથી આવૃત્ત આ ભગ્ય નગરી એવી રીતે દેખાતી કે જાણે તે ઇંદ્રપુરી-અમરાપુરીની હરિફાઇ ન કરતી હાય?

વૈશાલીના રાજવી–મહારાજા ચેટક પણ શ્રી પાર્શ્વનાથના અનુયાયી સમક્તિધારી શ્રાવક રાજવી હતા. તેમનું આખુએ રાજકુળ જૈનધર્માભિમાની અને ધર્મ સંસ્કારમાં એાતપ્રાેત હતું.

દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીર પ્રાણત નામક કલ્પ સ્વર્ગ)થી વ્યવી ઇ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ ના અષાડ શુદ ६ ના મધ્યરાત્રીના સમયે ખ્રહ્મપુરીમાં દેવાન દાની કૂક્ષીમાં અવતર્યો. ક્ષણભર માટે જગત અવર્ણુનીય પ્રકાશથી ઉદ્યોતિત થયું. અને પૃથ્વી હર્ષથી ઉચ્છ્વાસિત થઈ ગઈ. નારકાને પણ ક્ષણભર સુખના અનુભવ થયેા.

એ રાત્રીએ અલ્પ નિદ્રામય સ્થિતિમાં દેવાન દાએ સિંહ, હાથી, વૃષભ, લક્ષ્મી, પુષ્પમાળા, ચંદ્ર, સૂર્ય, ધ્વજા, કલશ, પદ્મ સરોવર, ક્ષીર સમુદ્ર, દેવ વિમાન, રતનરાશી અને ધૂમાડા વિનાના અિન એમ ચોદ મહાસ્વપ્ના જોયાં. સ્વપ્નસૃષ્ટિમાંથી જાગૃત થતાં હર્ષાવેશમાં દેવાન દાએ પાતાના સ્વામી ઋષભદત્ત શાસ્ત્રીને સ્વપ્નદર્શનનું કળ પૂછ્યું. ઋષભદત્તે શાસ્ત્રોકત દૃષ્ટિએ સ્વપ્નના ક્ળના વિચાર કરી કહ્યું. "હે દેવાનુપ્રિયે, આ સ્વપ્તો ખહુ શુભ છે. શાસ્ત્રાનુસાર જ્ઞાની અને વેદાંતના પારંગત પુત્રરત્નની પ્રાપ્તિ થવી જોઇએ. તેમજ આજથી જ આપણી સર્વતાસુખી ઉન્નિતના પણ આરંભ થવા જોઇએ."

સ્વર્યનાનું ફળ સાંભળી દેવાન દા અત્યાંત આનંદિત થઇ. બાવિ પુત્ર અને એની વિશિષ્ટતા-ઓનાં સંબંધમાં આત્મગૌરવના અનુભવ કર્યો. સુખ, સંતાષ અને શાંતિના વાતાવરણમાં ખ્યાસી દિવસા ઘટિકાની જેમ પસાર થઈ રહ્યા હતાં.

તીર્થ કરોના જીવ પાતાના પૂર્વ ભવામાંથી ઘણું કરીને પૂર્વ ના ત્રીજા ભવમાં એવી વિશિષ્ટ પ્રકારની ધર્મ સાધના કરે છે કે તીર્થ કરના ભવમાં સવેતિકૃષ્ટ પૂન્યપ્રકૃતિઓના ઉદય થાય છે. તીર્થ કરા ક્ષત્રિયકુલમાં જન્મ લે છે, છતાં પણ ભગવાન મહાવીરના છવતું દેવાનંદા બ્રાદ્મણીના ગર્ભમાં અવતરણ થવું તે આશ્ચર્ય ભૂત ઘટના હતી.

### ગ**ભ<sup>૧</sup>ની અ**દલા–ખદલી

×

ત્રાશીમા દિવસની મધ્ય રાત્રિએ સૌધર્મેન્દ્રને તીર્થ કરના અવતરણની જ્ઞાનભળે જાણુ થઇ. તેમને ઘણા આનંદ થયા. એણે લાવી તીર્થ કરની સ્તુતિ કરી અને પાતાના પ્રતિહારી હરિણુગમૈષી નામક દેવને બાલાવી કહ્યું, "દેવાનુપ્રિય, પચ્વી પર તીર્થ કરનું

<u>-</u>--

અવતરણ થયું છે એ અતિશય આનંદની વાત છે પણ તે અવતાર ખ્રાક્ષણકુલમાં થયા છે એ અણુકાજતી વાત ખની છે. આજ સુધી તીર્થ કરના જન્મ ખ્રાહ્મણકુલમાં નથી થયા અને નહિ થાય, માટે તમે જાઓ અને ચાવીસમા તીર્થ કર શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને દેવાન દાની કૂસીથી લઇ રાજા સિહાર્થની રાણી ત્રિશલાની કૂસીમાં મૂકા અને ત્રિશલાના પુત્રીરૂપી ગર્ભને દેવાન દાની કૂસીમાં સ્થીમાં સ્થાપિત કરા."

ઇન્<mark>દ્રની આજ્ઞા મુ</mark>જબ હરિણુગમૈષી દેવે આ**ધિન વદ ૧૩ ની મધ્ય રાત્રીએ મનુષ્ય લેાકમાં** આવી દેવાન દા તેમજ ત્રિશલાને નિદ્રાધીન કરી બન્નેના ગર્લ દૈવી શક્તિથી બદલી નાખ્યાં.

જ્યારે ભગવાન મહાવીરના ગર્ભ આ પ્રમાણુ દેવાન દાની કૂક્ષીમાંથી ત્રિશલાદેવીની કૂક્ષીમાં સ્થાપિત થયા ત્યારે દેવન દાએ સ્વપ્નમાં પાતે જોયેલાં ચૌદ મહાસ્વપ્ના હરાતાં દેખ્યાં અને તેજ મહાસ્વપ્ના ત્રિશલાદેવીએ પાતાની સ્વપ્નાવસ્થામાં દીઠાં.

શ્રેષ્ઠ દૈવી સ્વ<sup>પ</sup>ના પૂરાં થતાં ત્રિશલાદેવી તુરત જાગૃત થયાં. સ્વપ્નની મહત્ત્વતા સમજવા અતિ ઉદ્ઘાસથી તેમણે નિદ્રાધીન થયેલ રાજા સિદ્ધાર્થને વિનયપૂર્વક જાગૃત કરી, પોતાનાં સ્વપ્નદર્શનની વાત કહી. રાજાએ પાતાની ખુદ્ધિ અનુસાર પુત્રપ્રાપ્તિસ્વરૂપ શ્રેષ્ઠ ફળ બતાવ્યું. ત્રિશલાદેવીએ શેષ રાત્રિ ધર્માચિતનમાં જ વ્યતીત કરી.

પ્રાત:કાળે રાજા સિદ્ધાર્થ પાતાના સુભટાને બાલાવી આસ્થાન મંડપને શણુગારવા તથા નિમિત્તશાસ્ત્રીઓને બાલાવવાના આદેશ કર્યો. પ્રાત:કાળના નિત્ય કર્મોથી પરવારી સિદ્ધાર્થ રાજવી સામંત–મંત્રીમંડળ સાથે સભામંડપમાં આવી સિદ્ધાસન પર બેઠા સામંત તથા મંત્રીઓ વગેરે સો પાતપાતાના સ્થાને બેઠાં. રાણી ત્રિશલાદેવી પણ સહચરી અને દાસીઓ સાથે યવનિકા(પડદા)ની અંદર સુશાભિત ભદ્રાસન પર આવી બેઠાં.

રાજાનું નિમંત્રણ મળવાથી અષ્ટાંગ નિમિત્તશાસ્ત્રના પારંગત વિદ્વાન્ પંડિતો રાજ-સભામાં આવ્યા અને આશીર્વાદ વગેરેના શિષ્ટાચારપૂર્વક યાેગ્ય આસન પર છેઠા.

રાજા સિદ્ધાર્થ પુષ્પાંજલિ ભરી ઉઠ્યા અને તેમને વધાવતાં બાલ્યાં: "હે વિદ્વાના ! મર્ક મધ્યરાત્રીએ સુખશચ્યામાં સૂતેલા રાણી, સિંહ, હાથી વગેરે ચીદ સ્વપ્ના જોઇ જાગૃત થયા અને બાકીની રાત્રી નિદ્રા વિના જાગૃત અવસ્થામાં ધર્મધ્યાન કરતાં પસાર કરી. દેવાનુપ્રિય, આ સ્વપ્તદર્શનનું ફળ નિશ્ચિત શું થવું જોઇએ તે શાસ્ત્રોના આધારથી જણાવા."

વિદ્વાન્ શાસ્ત્રીઓએ સ્વપ્ત સંખંધી સંપૂર્ણ હંકીકત સાંભળી તે સંખંધી એક બીજા સાથે વિચાર-વિનિમય કરી નિશ્ચય પર આવ્યાં. તેમાંના મુખ્ય વિદ્વાન્ વૃદ્ધ શાસ્ત્રીએ મહારાજાને કહ્યું: "હે રાજન, આ સ્વપ્રદર્શન ઘણું જ શુભ છે. અમારાં સ્વપ્તશાસ્ત્રમાં કુલ બાંતેર પ્રકારના સ્વપ્ત બતાવ્યાં છે. જેમાંથી હાથી, બળદ વગેરે જે ચીદ મહાસ્વપ્ના છે તેને તે જ પરમ ભાગ્યવતી સ્ત્રીઓ દેખે છે કે જેના ગર્ભમાં રાજા અથવા ધર્મચક્રવર્તી તીર્થ કરના જન્મ (અવતાર) થાય છે. મહારાણીએ જે સ્વપ્તા જોયાં છે તે આ જ મહાસ્વપ્તા છે. આથી ચાક્કસ એમની કૂક્ષીથી કાઇ મહાન્ ચક્રવર્તી અથવા તીર્થ કરના જન્મ થશે."

યવનિકાની અંદર રહેલ રાણીએ સ્વપ્નનું ફળાદેશ સારી રીતે સાંભળી લીધું હતું છતાં રાજાએ રાણી સમીપ જઇ સ્વપ્ન-પાઠકાના મુખથી સાંભળેલ સ્વપ્રફળ અતિ હર્ષ પૂર્વક કહી સંભળાવ્યું. રાણી અત્યંત સંતુષ્ટ થયાં અને સ્વપ્નફલનું સ્મરણ કરતાં કરતાં રાજુમહેલમાં ગયાં. રાજાએ પણ સ્વપ્નપાઠકાને અતિશય દાન દેવાપૂર્વક સંતાષી વિદાય કર્યો.

× × × ગભ°માં પણ ભગવ'તની માતા-પિતા પ્રત્યે અપૂર ભક્તિ

આ લાકમાં તીર્થ કરાનું માતાની કૂક્ષીમાં આવવું મિત, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન યુક્ત જ હાય છે અર્થાત્ ગર્ભાવસ્થામાં જ તેઓ વિશિષ્ટ જ્ઞાની હાય છે. ગર્ભા ધાનના સાતમા મહિને શારી-રિક ચલન વગેરેથી પાતાની માતાને કષ્ટન થાય એ વિચારથી પરમાતમા મહાવીરના છવે પાતાના શરીરનું હલનચલન વગેરે બીલકુલ બંધ કરી દીધું પરંતુ માતાએ પાતાના ગર્ભની નિશ્વલતાથી અમંગલની કલ્પના કરી અને વિચાર્યું કે–ગર્ભમાં રહેલ બાળક શું મૃત્યુ પામ્યું હશે ? આ કુશં કાથી રાણી તેમ જ રાજકુટું ખ ક્ષણભર તા શાક–સાગરમાં ડૂબી ગયું અને રાણી ત્રિશલાદેવી અત્યંત કલ્પાંત કરવા લાગ્યા.

ગર્જામાં રહેલ પ્રભુએ માતાની દુ:ખદ સ્થિતિ વિચારી અને નિશ્ચય કર્યો કે "માતા-પિતાની સંતાન વિષયક મમતા ઘણી પ્રભળ છે. હજા જેનું મુખ પણ નથી દેખ્યું એવા મારા વિયોગની કલ્પનાથી તેઓ આ પ્રકારે અધીરા અને વ્યાકુળ થઇ ગયા છે. અહા ! આ તે સંતાન પરત્વેની કઇ જાતની મમતા." આ પ્રમાણે પ્રભુએ વિચારી ગર્ભાવસ્થામાં જ પ્રતિજ્ઞા કરી કે "માતા-પિતાની જીવિત અવસ્થામાં હું સંયમ ગ્રહણ નહિ કરું."

જયારથી ભગવાન મહાવીર રાજા સિદ્ધાર્થના કુળમાં અવતીર્ણ થયા ત્યારથી જ રાજાની સત્તા અને વૈભવ વધવાં લાગ્યા અને જ્ઞાતવંશની સર્વ પ્રકારે ઉન્નતિ થવા લાગી. આ પ્રમાણે પલટાતી સ્થિતિ અને અલ્યુદયને દેખી સિદ્ધાર્થ રાજા અને રાણીએ નિશ્ચય કર્યો કે–આ સર્વે ઉન્નતિ એ અમારા ગર્ભસ્થ પુત્રના પૂન્ય-પ્રતાપનું જ ફળ છે, એટલા માટે તેના જન્મ થયા પછી અમા આ પુત્રનું ગુણનિષ્પન્ન નામ ''વધ'માન" રાખીશું.

ઇ. સ. પૃવે પલ્લના ચૈત્ર સુદ ૧૩ ની મધ્યરાત્રીએ રાણી ત્રિશલાદેવીની પૂન્ય કૂક્ષીથી શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના ક્ષત્રિયકુંડ નગરમાં પરમ કલ્યાણકારી અને જગતને સુખકારક જન્મ થયા.

# ગ**ભ**ેની અદલાબદલીનું કારણ ?

આ પ્રમાણે દેવાનંદા બ્રાહ્મણીના સ્વપ્ત અને પુત્રફળ-ત્રિશલા માતાને કેમ ફડ્યું ? અને તેની સાથે વીરપ્રભુના પૂર્વોક્ત જન્માના કઇ રીતે સંખંધ હતા તે જાતના મહત્ત્વભર્યો પ્રશ્ન ઊભા થાય તે સ્વાભાવિક છે. તે શાંકાના સમાધાનમાં પ્રાચીન ગ્રંથકારા બે મહત્વતાભરી ઘટનાએા રજૂ કરે છે, જેમાંની એક તાે એ છે કે-

દેવાન'દા અને ત્રિશલાદેવી પૂર્વભવમાં દેરાણી જેઠાણી હતા. તે સમ**યે દેવાનંદાએ** ત્રિશલાના રત્ન-કરંડીયા ચાર્યા. જેના અંગે ત્રિશલાદેવી અત્યંત કલ્પાંત કર**વા છતાં તે** કરંડીયા દેવાનંદાએ પાછા ન આપ્યા. જે કર્મના અદલા દેવાનંદાને આ **લવમાં મળ્યા.**  એના પુત્રરૂપી ગર્ભને-ઇન્દ્રે (જો કે શુદ્ધ ઉચ્ચ કાેટીના આશયથી) હરી લીધા અને ત્રિશલાદેવીની કુક્ષીમાં મૂકયા અને ત્રિશલાની પુત્રી-દેવાનંદાની કુક્ષીમાં મૂકી.

ખીજી ઘટના એવી છે કે-

પ્રભુ મહાવીરે ત્રિદંડીના ભવમાં કુલમદ કરેલ તેના પરિણામે એમને રાજકુળના અદલે ભિક્ષુક (બ્રા**શ**ણ)કુળમાં ખ્યાસી દિવસ સુધી રહેવું પડ્યું.

આ પ્રમાણે પ્રભુ મહાવીરના પ્રાદુર્ભાવ અંગે ખનેલ આશ્ચર્યજનક ઘટનાને જૈન ગ્રંથકારા 'અછેરા' તરીકે જણાવે છે જે કાેઇ પણ અવતારી વિભૃતિઓને અંગે ખનેલ નથી. જો કે ઇંદ્રની આજ્ઞા મુજબ ગર્ભની ફેરબદલી થઇ હતી પણ તેમાં પણ શ્રી વીરભગવંતના પૂર્વ-જન્મના વિપાક હતા.

આ અવસર્પિણી કાળમાં દશ પ્રકારનાં અચ્છેરાં થયાં છે, જેમાંથી ગર્ભાહરણ અને સ્થાપના એ દશમાંથી એક છે. દશે અછેરાએાનું લગતું રસિક શાસ્ત્રોક્ત વર્ણન અમા આ ગ્રંથમાં જ અલગ" પરિશિષ્ટ"માં જણાવશું.

# પ્રકરણ બીજું

## પ્રભુ શ્રી મહાવીરના જન્મ અને જૈનેન્દ્ર વ્યાકરણની રચના

### ઃ જગદ્વંઘ માતાએાની વિશિષ્ટતા

પાપ અને જીલ્મના ભાર જયારે પૃથ્વી પરવધી જાય છે, ત્રાસથી દંખાઇ ગએલી જનતા જ્યારે ઉદ્ધારક અવતારને ક્રંખતી હાય છે, ત્યારે નવયુગ સર્જનાર અને કલ્યાણના માર્ગદર્શક મહાન વિભૂતિઓના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

તેવી જ રીતે જયારે જયારે પાપ, વહેમ અને અજ્ઞાનતાનું જોર જામતું હાય છે, ત્યારે ત્રિશલા કે એકાદ દેવાનંદા માતા થાય છે, અને એવી માતાઓ પેતાના પ્રાણ્સ દ્વારા મહા-વીર જેવા તીર્થ કરને ઉછેરે છે. જેથી જગતને પ્રકાશ આપનાર, સુખ અને કલ્યાણના માર્ગ ચિંધનાર, યુગાવતારી મહાપુરુષાની માતાએ પણ એમના સંતાના જેટલી જ વંદનીય અને જયાતિમંથી ખની રહે છે.

પ્રભુ મહાવીરના નામ સ્મરણુ સાથે છે મહાન સન્નારીઓની વિશિષ્ટતા નજર સામે તરી આવે છે. જેમાં પ્રભુ મહાવીરના ઘડાતા દેહનું ખ્યાસી દિવસ પછી પાલન કરનાર ત્રિશલાદેવીને અમારા વંદન હો. તથા પૂર્વના ખ્યાસી દિવસ સુધી ભગવાન જેની કૂક્ષીમાં રહ્યા હતા તે સુભાગી દેવાન દાને પણ વંદન હો.

અન્તે સંસ્કારી સન્નારીઓના ગર્ભવાસમાં રહી જ્ઞાની ગર્ભે (પ્રભુએ) શું પ્રાપ્ત કર્યું ? દેવાનંદાની કૂક્ષીમાં રહી પ્રભુએ ત્યાગવૃત્તિ, સંયમ, જ્ઞાન, ભક્તિ અને સંસ્કાર પ્રાપ્ત કર્યાં જ્યારે ત્રિશલામાત્રાના ગર્ભમાં રહી ક્ષાત્રોચિત વીરતા, અડગતા, નિર્ભયતાના તત્વા, અને જીવન વિકાસની ખીલવણી કરી. જેથી બ્રાહ્મણ સામાજિક વેદાંતિક જ્ઞાન અને ક્ષાત્ર સંસ્કૃતિની ધારાઓ પ્રભુ મહાવીરના સાગર સમા જીવનમાં સમાઇ જાય છે.

દેવાન દા બ્રાહ્મણ સંસ્કૃતિનાં પ્રતિનિધિરૂપ હતાં જયારે ત્રિશલામાતા ક્ષાત્ર સંસ્કૃતિના પ્રણેતા હતા. આ રીતે આર્યાવર્તની એ સમર્થ સંસ્કૃતિ "બ્રાહ્મણ" અને "શ્રમણ" તે પરમાત્માના જીવનમાં ઓતપ્રોત બની ગઈ.

આ પવિત્ર આત્માના પ્રાદુર્ભાવથી ફક્ત ક્ષત્રિયકુંડપુર જ નહિ પરંતુ સમસ્ત જગત ક્ષણભર માટે લાેકાત્તર પ્રકાશથી દેદીપ્યમાન થઇ ગયું. રાજા સિદ્ધાર્થ જ નહિ પણુ સમસ્ત પ્રાણીવર્ગે અનિર્વચનીય આનંદના અનુભવ કર્યાે.

પ્રભુ મહાવીરના જન્મ થતાંની સાથે જ સૌધર્મ દ્રતું ઇંદ્રાસન કંપ્યું. છપ્પન દિક્**કુમારિ** કાંચ્યાએ આવીને સર્વ સૂતિકર્મ કર્યું અને પાતપાતાના આગ્રાર યાગ્ય મંગળક્રિયા કરી. ક સૌધર્મદ્ર વિશાળ દેવસમૂહ સાથે પ્રભુગૃહે આવ્યા. માતાને અવસ્વાપિની નિદ્રા **આપી,** તેમની બાજીમાં પ્રભુના પ્રતિબિંબને સ્થાપી, પરમાત્માના સ્નાનાભિષેક કરવા માટે મેરુ**પર્વતના**  શિખરે ગયા. ત્યાં બાકીના ત્રેસઠ ઇંદ્રો પણ સપરિવાર આવી પહોંચ્યા. આ સમયે પરમાત્માના લઘુ–દેહને નિરખી સૌધમે દંતના મનમાં સંશય ઉપજયા કે–પરમાત્મા આટલા બધા સંખ્યાતીત કળશાઓનું જળ કેમ સહન કરી શકશે ? ત્રણ જ્ઞાન સંયુક્ત પરમાત્માએ ઇંદ્રના આ સંશય અવધિજ્ઞાન દ્વારા જાણી અરિહ ત–તીર્થ કરોની અચિન્ત્ય શક્તિના સાક્ષાત્કાર કરાવવા માટે ક્ષક્ત પોતાના જમણા પગના અંગૂઠા મેરુપર્વતના શિખર પર આંપ્યો કે ક્ષણ માત્રમાં લાખ યોજન પ્રમાણ મેરુપર્વત કંપી ઉઠ્યો, ધરતી ધણુધણી ઊઠી, નદીઓના નીર ઉછળવા લાગ્યા, સાગરમાં અતિશય ગર્જા રવ થવા લાગ્યો. ઇંદ્રે અચાનક આ પ્રકાપ થવાનું કારણ સમજવા પ્રયત્ન કર્યો તો તેને પરમાત્માની સર્વ ળાલચેષ્ટા સમજાઇ. પોતાના સંશયના નાશ કરવા માટે પરમાત્માની આ કીડા જોઇ સૌધર્મે દ્રે પરમાત્માને ખમાવ્યા અને અપૂર્વ ઉદ્ઘાસથી પરમાત્માને સ્નાનાલિષેક કરી, પુન: માતા સન્મુખ મૂકી, સ્તવના કરી સર્વ દેવગણ સ્વસ્થાને ગયો.

રાજા સિદ્ધાર્થે ક્ષત્રિયકુંડનગરમાં દશ દિવસ સુધી ઉત્સવ કર્યો. પ્રજાના ઉલ્લાસની સીમા ન રહી. આખું યે નગર ઉત્સવ અને આનંદનું કેંદ્ર અની ગર્યું.

ખારમા દિવસે પરમાત્માના નામકરણુ સંસ્કાર થયા. રાજા સિદ્ધાર્થ આ પ્રસંગ પર જ્ઞાતિજન, કુટું અપરિવાર અને મિત્ર સ્નેહીઓને આમંત્રિત કર્યા. ભાજન, તાંબૂલ, વસ્ત્રા-લંકારોથી સર્વના સત્કાર કરી, પાતાના મનારથ વ્યક્ત કરતા કહ્યું-" જ્યારથી આ કુમાર અમારા કુળમાં અવતીર્ણુ થયા છે ત્યારથી કુળમાં ધન, ધાન્ય, કાેષ, કાેષ્ઠાગાર, ખળ, પરિજન અને રાજ્યની વૃદ્ધિ થઈ ગઈ છે. તથા શત્રુ સામંત રાજાઓ અમારા તાખામાં આવી ગયા છે. આ પ્રકારના કુળગોરવના કારણથી હું આ પુત્રનું નામ "વદ્ધ માન " રાખવાના અભિલાષી છું. મારા લાંબા સમયના મનારથ આજે સકલ થયા. આ પ્રમાણે નામવિધિ-સંસ્કારમાં કુમારનું નામ "વદ્ધ માન" રાખવામાં આવ્યું.

×

×

×

### **ખાલક્રીડા અને બળપરીક્ષા**

કુમાર વર્ષ માનની ખાલ્યાવસ્થા રાજકુમારાચિત વૈભવસંપન્ન હતી. જો કે રાજા સિદ્ધાર્થની પછી સાચા વારસદાર કુમાર નંદિવર્ષન હતા, છતાં પણ રાજા સિદ્ધાર્થ માટે કુમાર વર્ષ માન યુવરાજથી પણ અધિક હતા. સ્વપ્નપાઠકોએ ચક્કવર્તી રાજા અથવા ધર્મ ચક્કી થવાનું જે ભવિષ્ય કથન કર્યું હતું, તેને યાદ કરતાં સિદ્ધાર્થ અને રાણી ત્રિશલા પાતાના લઘુ પુત્રને વિશિષ્ટ ભાગ્યશાળી સમજતા હતા.

પાંચ ધાત્રીઓ, બાલમિત્રા, સેવકા અને બીજા તમામ સુખસાધન વર્દ માન માટે ઉપ-યુક્ત હતા. વર્ધ માન બાળપણથી જ વિવેક, વિચાર, વિશિષ્ટતા અને ગાંભીર્યાદ અનેક ગુણાથી અલંકૃત હતા. પોતાના આ શિષ્ટગુણાથી સમાનવયસ્ક મિત્રાને જ નહિ પરંતુ જ્ઞાનવૃદ્ધ સમજદાર વૃદ્ધપુરુષોને પણ તેઓ આશ્ચર્ય ચકિત કરી દેતા હતા. જન્મથી જ ત્રણ જ્ઞાન સંયુક્ત પરમાત્માને શું અસંભવિત હાય? આ પ્રમાણે શ્રેષ્ઠ શક્તિ હાવા છતાં તેમની વિશિ-ષ્ટતાઓને કાેઇ સમજ શકતું ન હતું, આ કાળે અનેક રાજવીઓ, સરદારા તેમજ ગૃહસ્થાએ પાતાના કુમારાને સંસ્કારસંપન્ન ખનાવવા વર્ષમાન કુમારની સુસંગતમાં રાખી તેમને સમાનવર્યી બાળમિત્રા બનાવ્યા હતા. આ પ્રમાણે ઉચ્ચકારિના સત્સંગી બાળકમારા સાથે અનેક પ્રકારની ક્રીડાઓ કરતાં બાળકુમાર વર્ષ માન પોતાના ખાલ્યજીવનની રમણીયતાથી કુટુંખને આનંદિત કરી રહ્યા હતા. કુમારની ખાલ્યક્રીડાએામાં આમલકી ક્રીડા પ્રસિદ્ધિને પામેલ હતી. જેમાંના એકાદ બે રામાંચક અને પરીક્ષક પ્રસંગની નાેંધ લેતાં પ્રાચીન ગ્રંથકારા જણાવે છે કે–કુમાર વર્ધ માન આશરે આઢ વરસની અવસ્થામાં હતા ત્યારે તે પાતાની ખાલમિત્રમંડળી સહિત નગરની ખહાર આમલકી ક્રીડામાં તલ્લીન થઇ ગયા હતા. તે જ સમયે ઇંદ્ર મહારાજાથી વખણાયેલ વર્દ્ધમાન કુમારનું અળ, સાહસ, દૈર્ય અને જ્ઞાનની પરીક્ષા કરવાની <sup>ત્રું</sup> છાથી એક દેવ, વિકરાળ સર્પ (નાગ)નું રૂપ ધારણ કરીને ત્યાં આવ્યા અને ક્રીડાનૃક્ષની ડાળાએ વિટળાઇને ફૂંફાડા મારવા લાગ્યા ભયંકર ને દીઈ સર્પને જોતાં જ કુમારના તમામ મિત્રા લયભીત અન્યા; પણ આ અતુલ અલધારી જ્ઞાની કુમારે બિલકુલ ભય ન ધરતા સર્પની સન્મુખ જર્છ તેને પાતાના હસ્તે ફૂલની માળાની જેમ પકડી દ્વર ફેંકી દીધા. આ પ્રકારની કુમારની દૃઢતા અને અતુલ હિંમત જોઇ બાળકુમારા સાન દાશ્વર્ય પામ્યા. પછી જાણે કંઇ જ ળનાવ ન બન્યાે હાય તેમ ક્રીથી ક્રીડાની શરૂઆત થઈ. આ દાવમાં બખ્બે આળકા "તિદ્વસક" રમત રમવા લાગ્યા. અબ્બે આળકાે વચ્ચે આ રમત રમાતી જેમાં હારવાવાળા આળક પાતાની પીઠ ઉપર વિજેતાને ચઢાવીને દાેડતા. પરીક્ષક દેવે હવે બીજી યુષ્ટ્રિત અજમાવી. તે આ રમતમાં ભળી ગયા. તેણે બાળકનું રૂપ ધારણ કર્યું.

ક્ષણભરમાં રૂપધારી દેવ કુમાર વર્ધ માનથી હારી ગયા. જે શરતના ધારણ પ્રમાણે વર્ધ માન કુમારને વિજેતા તરીકે પીઠ પર બેસાડી દાેડવા લાગ્યા. અને એકાંતના લાભ લઈ પાતાનું શરીર વધારવા માંડયું. થાડીક પળમાં તા તે સાત તાડ જેટલા લાંચા બહામણા પિશાચ બની ગયા.

અવધિજ્ઞાની વર્ષમાને આ દૈવી માયા તુરત જાણી લીધી અને જેરથી એની પીઠ પર મુષ્ટિપ્રહાર કર્યો. કુમારના વજ સમાન મુષ્ટિપ્રહાર આ માયાવી દેવ સહન ન કરી શકયો. તે જ ક્ષણે તેણે પાતાની હાર કખૂલી; અને પ્રગટ થઇ ખાળકુમારાના દેખતા ખુલ્લા શબ્દોમાં કહ્યું કે-હે વર્જમાન્! તમે ખરેખર મહાન્ જ્ઞાની, અતુલ ખલધારી "મહાવીર" છો. ઇંદ્રસભામાં ઇંદ્ર મહારાજે જેવું આપનું અપરિમિત ખળ દર્શાવ્યું હતું તેવા જ આપ છે કે કેમ? તેની પરીક્ષા માટે, હે કુમાર! હું તમારા વિધ્વંસક ખનીને આવ્યા હતા અને આશ્ચર્યતાપૂર્વક પ્રશાસક ખનીને જાઉં છું. બાદ દેવે પ્રભુને વંદન કર્યું.

ખરાખર આ જ સમયે કુમારના સ્નેહી તેમ જ સંરક્ષક વર્ગ જેને આમલકી ફ્રીડા સમયે પ્રગટ થયેલ નાગદેત્ર, જેને ઉંચકી કુમારે ફ્રેંકી દીધાની માહિતી મળી હતી, તેઓ કુમારના સંરક્ષણાર્થ તત્કાળ દોડી આવ્યા હતા, તેમને પરીક્ષક દેવને કુમારને વંદન કરતાં જોઇ સાનંદાશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયું. સર્વના દેખતાં દેવે પ્રભુના અતુલ બળની પ્રશંસા કરતાં કહ્યું કે—''મારા જેવા શક્તિશાળી દેવ પણ પરાજિત થઇ જાય, તેવા આ કુમાર ખરેખર '' મહાવીર " છે. "

આ પ્રસંગ પછી 'મહાવીર' શબ્દ વર્ષ માનકુમારને અંગે સદાને માટે વિશેષણરૂપ અની ગયો.

### ગ્રાનપરીક્ષા

વર્ષ માનકુમાર ભાલ્યાવસ્થાથી જ ગંભીર હતા. જેમના પાઠશાળામાં પ્રવેશના પ્રથમ દિવસની વિશેષતા સમજાવતા ઉલ્લેખ કલ્પસૂત્રાદિ અનેક પ્રાચીન શ્રંથામાં નીચે પ્રમાણે મળી આવે છે.

શ્રી વર્ધ માન કુમાર અલોકિક જ્ઞાન અને વિદ્યાએાના નિધાન સમાન હતા; પરંતુ એમની ગંભીરતાના કારણે એમના માતાપિતા પણ કુમારની પ્રકાંડ વિદ્વત્તા સંબંધમાં વિશેષ સમજી શકયા નહેાતા.

તેઓએ પાતાના પ્રિય પુત્રને આઠમા વરસે વિદ્યાપાપ્તિ અર્થ પાઠશાળામાં માકલવાના નિશ્ચય કર્યો. શુભ તિથિ, કરણ અને યાગમાં મહામહાત્સવપૂર્વક વિદ્યાશાળાએ લઇ ગયા. ખરાખર તે જ સમયે અવધિજ્ઞાની ઇંદ્રને આ પ્રસંગની જાણ થઇ.

ઇંદ્રે કુમાર વર્ષમાનની ગંભીરતા અને માતા-પિતાના વાત્સલ્યભાવ નીહાત્યા. પરમાત્માની અખૂટ શક્તિ પ્રદર્શિત કરવા ઇંદ્ર તે સમયે વૃદ્ધ ખ્રાક્ષણના રૂપમાં ક્ષત્રિયક ડપુર આવ્યા અને પાઠશાળામાં જઇ પહોંચ્યા. જ્ઞાની કુમારે તેમને તુરત જ આળખી લીધા અને અટહાસ્ય સ્વરૂપે કહ્યું " હે ખ્રદ્ધાદેવ! આપને મારા નમન હા!" પછી આ વૃદ્ધ ખ્રદ્ધાદેવને તેમના તેજસ્વી દેખાવ પરથી મહાન વિભૂતિ માની યાગ્ય ઉચ્ચ સ્થાને છેઠક આપી. બાદ તેમણે શાંતિથી વર્ષમાન કુમારને વ્યાકરણ વિષયક અનેક પ્રશ્નો પૂછવા શરૂ કર્યા.

કુંવરે પણ જ્ઞાનની મહત્તારૂપ વ્યાકરણ વિષયક પૂછાતા અટપટિયા પ્રશ્નોના સચાટ ઉત્તરા આપી માતપિતા, સ્નેહી સ્વજના તેમ જ અધ્યાપકને આશ્ચર્ય ચક્તિ અને રંજિત કરી દીધા. અધ્યાપક તેમ જ કુટુંળ વર્ગના આશ્ચર્યની સીમા ન રહી. અને સવે સાનંદાશ્ચર્ય મય નજરથી વર્ષમાન તરફ એકીટસે જોઇ રહ્યા.

આ સમયે બ્રાહ્મણરૂપધારી ઇંદ્ર બાલ્યા –''હે દેવાનુપ્રિય વિદ્વાન્ સજ્જના! આ રાજકુમારને તમા સાધારણ બાળક ન માના. આ બાળક વિદ્યાના સમુદ્ર અને જ્ઞાનના ભાંડાર છે. તેમના મુકાળલા કરી શકે તેવી વ્યક્તિ આ દેશમાં તા શું પણ સમગ્ર વિદ્યમાં મળી શકે તેમ નથી. સજ્જના! આ જ્ઞાની કુમાર ભાવીમાં એક મહાન્ ધર્મ તીર્થ કર થશે અને હિંસક યજ્ઞ–માર્ગ તેમજ અધર્મ અને અન્યાયથી પીડિત ભારતવર્ષના તેમના હાથે ઉદ્ધાર થશે. તેમજ જૈન ધર્મ મહાન્ પ્રગતિ સાધી રાષ્ટ્રધર્મ તરીકે સર્વ વ્યાપક બનશે. "

આ પ્રમાણે ઇંદ્રે બાળકુમારના જીવનની મહત્તા વધારી તેમણે પાતાનું દેવી સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું. પરમાત્માએ દર્શાવેલ વ્યાકરણુંની '' જૈને'દ્ર વ્યાકરણું ''ના નામથી પ્રસિદ્ધિ થઇ.

ત્યારખાદ આ જૈને દ્ર વ્યાકરણ પ્રભુના સમકાળે નીચેના દસ સૂત્રામાં વલ્કલ પત્રા પર લખાયું. (૧) સંજ્ઞાસૂત્ર (૨) પરિભાષાસૂત્ર (૩) વિધિસૂત્ર (૪) નિયમસૂત્ર (૫) પ્રતિષેધસૂત્ર (૬) અધિકારસૂત્ર (૭) અતિદેશસૂત્ર (૮) અનુવાદસૂત્ર (૯) વિભાવસૂત્ર (૧૦) નિપાદસૂત્ર.

આ **દ**શે સૂત્રોની એક એક નકલ કાશી દેશના ભારતીય માતાના જ્ઞાનમ દિરમાં સૂરક્ષણાથે<sup>દ</sup> માકલવામાં આવી ત્યાર પછી અર્ધ માગધી વ્યાકરણના શિક્ષણમાં મહાન્ ફેરફાર થયાં અને બાળકુમાર "મહાવીર" સૂચિત નૂતન પહિતાએ સ્થાન લીધું. જેના ઉપયાગ સમકાલીન પાઠશાળાઓના અધ્યયનમાં ચારે દિશાએ સરલતાથી થવા લાગ્યા. પાછળથી આ વ્યાકરણ વિશેષ પ્રસિદ્ધિ પામ્યું, જેના કેમશાં દસ અધ્યાયા રચાયા. જેના આધારે કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજે શબ્દાનુ-શાસન નામના અતિ પ્રસિદ્ધ થયેલા વ્યાકરણ ગ્રાંથની રચના કરી. જે ગ્રંથ શ્રી સાધુ સંપ્રદાય માટે આ કાળે પણ ખાસ આશીર્વાદ સમ ખનેલ છે.

# પ્રકરણ ત્રીજું

#### પરમાત્માના ગૃહસ્થાવાસ

### યશાદારાણીનું અદ્ભૂત છવનચરિત્ર

એક દિવસ અનુચરે દરખારમાં આવી વંદનપૂર્વ કિસિદ્ધાર્થરાજાને જણાવ્યું કે-વસંતપુરના રાજવી સમરવીરના દ્વત આપને મળવા માગે છે. રાજાએ આદેશ આપ્યા કે-એને માનપૂર્વ ક દરખારમાં લાવા અને યાગ્ય આસને બેસાડી તેનું બહુમાન કરાે.

દ્ભતે રાજસભામાં આવી મહારાજાને વંદન કર્યું અને પાતાને ઉચિત છેઠક લીધી. દૂતને રાજની કુશળતા સાથે આગમનનું કારણ પૂછતાં તેણે જણાવ્યું કે–રાજન્! અમારા રાજા સમ-રવીર ધર્મિષ્ઠ, સંસ્કારી અને નીતિજ્ઞ તરીકે પ્રસિધ્ધ છે. આ પ્રજાપ્રિય રાજવીને પદ્માવતી નામે મહારાણી છે જેની પવિત્ર કૂક્ષીથી જન્મેલ રાજકન્યા યશાદા–રૂપરૂપના ભંડાર સમી દિવ્ય કાંતિવાન છે. આ રાજકન્યાના જન્મદિવસે એક અદ્દભૂત ઘટના અનેલ, તે સાંભળા–

" જે દિવસે કુંવરીના જન્મ થયા તે જ દિવસે પાછલી રાત્રે ત્રીજા પ્રહરે રાજાને અદ્ભૂત સ્વપ્ન આવ્યું કે-પાતે વનમાં ક્રીડા કરવા નીકળેલ છે ત્યાં વનમાં જ અળાઢચ શત્રુ રાજવી શક્તિશાળી સૈન્ય સાથે પાતાના પ્રદેશમાં ચઢી આવ્યા જેના સામના કરતાં વનમાં જ ભયંકર લડાઇ થઈ, જેમાં દુશ્મન રાજવી હાર્યી અને કેદ પકડાયા ''

પ્રાત: કાળે સ્વપ્નપાઠકાને દરભારમાં બાલાવી, રાત્રીના ત્રીજા પ્રહરે આવેલ ઉપરાકત સ્વપ્નની હકીકત કહી, તેના ફલાદેશ સાંભળવાની ઇ છા પ્રદર્શિત કરી. સ્વપ્નપાઠકાએ વિચાર કરી જણાવ્યું – રાજન્! આપનું વનમાં જવું ને ત્યાં લડાઇ થવી અને તેમાં આપના વિજય થવા – એ બધું એ સૂચવે છે કે, આપે લડાઇની સંપૂર્ણ સામગ્રી સાથે વનમાં જવું. લગ્ન ઘટિકા ચાગ જોતાં સમજાય છે કે – વનમાં જરૂર કાઇ શક્તિશાળી રાજવી સાથે લડાઇ થવાની, જેમાં દુશ્મનના પરાજય થતાં આપને સંપૂર્ણ યશ મળશે. એવા શક્તિશાળી રાજવી પર આપ વિજય મેળવશે કે જેથી દિગંતમાં આપની કીર્તિ – પતાકા કરકશે. સ્વપ્નપાઠકાના મુખથી લડાઇનું ભાવી ક્ળ સાંભળી, વીરાતમાં રાજવીએ પાતાના લશ્કરને તરત જ સજજ થવા ભેરી વગડાવી અને નગારે ઘાવ દીધા. ઘડી અધ ઘડીમાં તે! સમસ્ત રાજમહેલ વીર યાદ્ધાઓથી ઉભરાઇ ગયા. સંપૂર્ણ રસ્યુ – તૈયારી સાથે રાજવીએ પ્રયાસ્ કર્યું.

સમસ્ત નગરજના અને લશ્કરી અધિકારીઓના આશ્વર્યના પાર ન રહ્યો, કારણ જયાં દુશ્મન ચઢી આવ્યાની ગંધ પણ નથી ત્યાં વનમાં ભયં કર યુદ્ધની આગાહી કેમ સંભવે? દિવ્ય સ્વપ્તને માન આપનાર શ્રદ્ધાળુ રાજવીએ આ સમયે પાતાના સૈન્યને સંબોધતાં કહ્યું: હે વીરાત્માઓ! આજની મારી અણચિંતવી તૈયારીથી તમાને આશ્વર્ય તો થયું હશે જ પણ તેમાં દેવી સંકેત સમાએલ છે. આપ સર્વ એવી રીતે વ્યૂહ આકારે તૈયાર થઇ વનમાં પ્રવેશા કે જાણે આપણે કાઇ શક્તિશાલી રાજવીના સામના કરવા કેશરીયા કરી રણે ન ચઢયા હાઇએ!

હુલું તો રાજવીનું જુસ્સઃદાર પ્રવચન પૂરું થયું ન થયું ત્યાં તે৷ એક વનદ્ભતે મારતા અ<sup>શ્</sup>વે આવી, મહારાજને વંદન કરી કહ્યું–રાજન્! આપના દુશ્મન દુર્યોધન રાજવી એક ધાડપાડુ તરીકે એાગ્રીતા આપના પર ચંડી આવ્યા છે અને તેણે વનમાં પ્રવેશ પણ કર્યા છે.

વારુ પછી શું થયું'? સિદ્ધાર્થ રાજવીએ ઉત્સુકતાપૂર્વક આવેલ દૂતને પ્રશ્ન કર્યો. અને સમસ્ત રાજસભા એકચિત્તે આ રસિક દૈવી ઘટના સાંભળવા અધીરી બની.

જે ધર્મિષ્ઠ રાજવીનું પ્રભળ પૂછ્ય સદાકાળ જાગૃત છે, તેમજ જેણે સ્વપ્નમાં પાતાના વિજય નજરાનજર નીહાત્યો છે તે રાજવી સમરવીરે, પાતાથી અધિક શક્તિશાળી રાજવીના સૈન્યના સામના માટે લશ્કરને ઉત્તેજિત કર્યું. દુશ્મન રાજવીને સ્વપ્ને પણ ખ્યાલ ન આવી શકે તેમ તેના પર દાહાવરની માકક હલ્લા કર્યા

આ પ્રમાણના અણુધાર્યા હલ્લાથી દુર્યોધન રાજવી તેમજ સર્વે અજાયબ થયાં. આમાં અવશ્ય દૈવી શક્તિની મદદ હોવી જોઈએ એમ માની શક્તિશાળી દુર્યોધન રાજવી હતાશ થયાં. રાગ-રંગ અને કીડાનું ઉપવન આ સમયે રણાંગણ બન્યું રણવાદ્યો સાથે હથિયારાનાં ખડભડાટથી ધરા ઘૂછ ઉઠી. સામસામા તીરકામઠાએ ચઢચા. બાણાવળીઓને શૂર આવ્યું. સામસામી તલવારા-વીજળીના ચમકારાની જેમ-ચારે બાજીએ ચમકવા લાગી. યાહાએ!ના હાથથી છૃટતા હથિયારા અને બાણોના મારાથી શૂરવીરાના શીરા ધડાધડ ધડથી છૃટા થવા લાગ્યા અને શીર વિનાના ધડા પણ શૂરના આવેગમાં કલાકાના કલાકા સુધી લડવા લાગ્યા. વીરતાલમાં યુદ્ધમાં વાજંત્રોના શીર્યનાદથી વાતાવરણ એવું તો શૂરાતનમય બન્યું કે-હસ્તિએ હસ્તિ, અધોએ અધો, રથીએ રથી, અને પાયદળ સાથે પાયદળા એવી રીતે રણવેલા બની લડવા લાગ્યા કે જાણે છવનમુક્ત થતા પાતાને 'વીરપુરુષ' તરીકે સ્વગી ય અપ્સરા હાથમાં કૂલની સુગંધિત વરમાળા લઇને વરવા માટે આતુર ઊભી હોય?

સમરવીર રાજવીના કુશળ દ્વત આ હઠીકત એવી વીરતાથી કુશળતાપૂર્વક વર્ણવી રહ્યો હતો કે સિહાર્થ રાજાના દરભારમાં રહેલા ભુંગળ ભેરીધારીઓને પણુ આ સમયે કુદરતી શૂરાતન ચડ્યું અને તેઓએ મંગળમય શૂકનદાયક ભેરી વગાડી રાજદુવાઇ ગાઇ આનંદ પ્રદર્શિત કર્યો. વીર ને રાણકુશળ રાજદરભારીઓ પણ જાણે આ સમયે રણે ચઢવાની તૈયારી ન કરતા હાય તે પ્રમાણે તેઓએ તરત જ પોતાના જમણા હાથ ડાબા પડખામાં રહેલા મ્યાનધારી તલવાર પર મૂકયો, કેટલાકે તા પોતાનીમૂછોએ વળ ચઢાવ્યા અને સ્વયં સિહાર્થરાજા પણુ આ રસમય ઘટના સાંભળતા ગર્જતા ખોંખારા સહિત જીસ્સામાં આવી બાહ્યા કે-કહા રાજદૂત! ત્યાર પછી શું બન્યું?

રાજન્! આ પ્રમાણે કલાકાના કલાકા સુધી એકધારું યુદ્ધ ચાલ્યું. તેમાં બન્ને બાજીની સેનાના સારા પ્રમાણમાં ભાગ અપાયા. લાગ સાધી, દુશ્મન રાજવીએ પાતાના પટ્ટ હસ્તી અમારા રાજવી સમરવીરના હસ્તી સામે લાવી ઊભા રાખ્યા અને લાગ સાધી બાલુ છોડયું. કુદરતી સંકેતથી બાલુ પુલ્યાતમા રાજવીની જમણી બાજીથી પસાર થઇ જઈ દૂર પડયું. કુશળ બાલુાવળી રાજવી સમરવીરે પણ તેટલા જ વેગથી પાતાનું બાલુ છાડયું જેનાથી શત્રુ રાજવી ઘવાયા અને તે પાતાના જ હસ્તી પર આંબાડીમાં ઢળી પડયા. દુર્યોધન પડ્યાના સમાચારા વાયુવેએ શત્રુ સૈન્યમાં ફેલાતા તરત જ સૈન્યમાં ભંગાલુ પડયું. પટ્હિસ્ત સહિત દુશ્મન રાજવીને

કૈદી બનાવી અમારા વીર રાજવીએ પાેતાના વિજય વાવડા ફરકાવ્યા ને વિજયડંકા સાથે રાજવીરા સહિત રાજમહેલ તરફ પ્રયાણ કર્યું:

નગરમાં વિજયના સમાચાર પવનવેગે પ્રસરી ગયા જેથી ઉત્સાહિત નગરજના પૃષ્યાતમાં રાજવીના દર્શને ટાળેટાળા વળીને આવવા લાગ્યા. હજી તો રાજવી રાજમહેલમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યાં તો, હર્ષમાં વિશેષ વધારા કરે તેવી વધામણી મળી કે—"મહારાણી પદ્માવતીએ કન્યારતનને જન્મ આપ્યા છે." આ સમાચાર સાંભળી મહારાજા સાથે દરળારીઓના હર્ષના પાર ન રહ્યો.

તરત જ સઘળાં રાજકેદીઓને ખંધન મુક્ત કરવામાં આવ્યા દીનજનાને ભાજન આપ-વામાં આવ્યું તેમજ છૂટે હાથે ખજાનામાંથી દાન આપી યાચક જેનાને સંતાષ પમાડ્યા. સર્વત્ર તેમજ રાજદરખારમાં આનંદનું માેનનું કરી વળ્યું. આ સમયે રાજસભામાં રહેલા વિદ્વાનવર્ગે રાજવીને વિનંતિસહ જણાવ્યું કે–આ "યશસ્વી ક્ષણે" પુત્રીજન્મ થયા હાવાથી તેનું "યશાદા" એવું ઉચિત નામ રાખશા. વળી સર્વ કેદીઓને મુક્ત કરી દીધા છે તાે તે જાતની રાજનીતિ પ્રમાણે શત્રુ રાજવી દુર્યોધન પણ ક્ષમાને પાત્ર અને છે, તાે આપ કૃપા કરી તેમને પણ અલયદાન આપશા.

અમારા રાજવી સમરવીર આ જાતની વિનંતિથી ક્ષણમાત્ર વિચારમાં પડી ગયા પરન્તુ તરત જ તેમણે ઉદારતાથી દુર્યોધનને અંધન મુક્ત કરવા આદેશ આપ્યા. અંધન મુક્ત થતાં જ શરમીંદા અનેલ દુર્યોધને સમરવીરના ચરણમાં પ્રણામ કર્યો. આ સમયનું દશ્ય ખરેખર આહ્લાદક હતું. રાજા સમરવીર તેને તેના પ્રદેશ પુન: અર્પણ કર્યો. દુર્યોધને પણ જવનપર્ય તિમત્ર રાજવી તરીકે રહેવાનું કળૂલ કર્યું.

### રાજકુમારીના વર્ષમાનકુમાર સાથે થયેલ લગ્ન

ખીજી ખાજુ સદ્ગુણના ભંડારરૂપ રાજકુંવરી યશાદા શુકલપક્ષના ચંદ્રની જેમ કાંતિ, રૂપ, સદ્ગુણ અને વહેવારકુશળતામાં દ૪ કલાસંપન્ન અનવા સાથે ઉચ્ચકાેટીના ધાર્મિક સંસ્કારમય અને છે. યોવન વયને પામેલ આ રાજકન્યાને હાલ ચોદમું વર્ષ ચાલે છે. તરુણ કુમારિકાનું વિશિષ્ટ તેજ અને યાગ્યતા જોઇ રાજવીએ જોશીને બાલાવી પ્રશ્ન પૃછ્યો કે—આ કન્યાને લાયક યાગ્ય પતિ કાેણ મળશે ? ત્યારે જોશી મહારાજે રાજકન્યાના જન્મચહની કુંડળીના યાગાનું નિરીક્ષણ કરતા ફલાદેશના આધારે જણાવ્યું કે—'રાજન્! જેનામાં એક હજાર ને આઠ શુભ લક્ષણા હશે, જે દેવાને પણ વ'દા હશે. તેમજ જેના વૃક્ષસ્થળે શ્રીવત્સનું ચિક્ષ હશે, એવા ભાગ્યાતમા પ્રભાવિક રાજકુમાર આ કુંવરીના સ્વામી થશે.'

આ પ્રમાણેના ક્લાદેશ સાંભળતા અપૂર્વ ઉદ્ઘસિત થએલ રાજવીને તે જ દિવસે રાજ-સભામાં અમૃતયાગે આપના પ્રભાવિક કુમાર વર્ધમાનનું સ્મરણ થઇ આવ્યુ કે જેની મહાન વિભૂતિ તરીકેની ખ્યાતિ આજે દશે દિશામાં ગાજી રહી છે. પછી તુરત જ શુભમંગળ-કારી દિવસે રાજજેશી અને નિમિત્તશાસ્ત્રીઓની સલાહ મુજબ સેનાપતિ મેઘનાદની સરદારી નીચે કુંવરીના લગ્નને લગતી સર્વ જાતની સામગ્રી સાથે રાજકન્યાને કન્યાદાનમાં આપવાં લાયક કનક, ખજાના, હાથી, ઘાડા, દાસદાસીઓના પરિવાર સાથે પ્રયાણ કરાવ્યું અને તેની

×

વધાઈ માટે મારતી સાંઢે મને આપના રાજદરભારે માેકલેલ છે તાે રાજન્! લગ્નવધાઈ અને શ્રીક્ળના સ્વીકાર કરાે. મારી પાછળ રાજકન્યા સહ લગ્નના રસાલાે આવી રહેલ છે, જેને આપ ઉત્સાહપૂર્વક વધાવી લાે.

આવા ઊંચ કેાટીની સંસ્કારમય રાજકન્યા, કુમાર વર્ષ માનના લગ્ન માટે આવી પહેાંચવાની તૈયારી અને વધાઇ સાંભળતા મહારાજા સિદ્ધાર્થ સહ રાજદરખારના હર્ષના પાર રહ્યો નહિ. રાજ તરફથી સાત માળની હવેલી ઉતારા માટે આપવાના, દરેક જાતની ઊંચ કાેટીની રાજ-વ્યવસ્થા સાચવવાના કર્માચારીઓને હુકમાે અપાયા. રાજદ્વતનું ખહુમાન કરવા સાથે આજનાે રાજદરખાર હર્ષાવેશમાં ભરખાસ્ત થયાે.

વરાગ્યવાસિત ભાવનામય વર્ષ માનકુમારને સમજાવવા તેના સમાન વયસ્ક મિત્રોએ તેમજ ખૂદ રાજમાતાએ ભગીરથ પ્રયાસા કર્યા, જેમાં જ્ઞાની વર્ષ માનકુમારે અંતે પ્રેમાળ માતાપિતાના સ્નેહને આધીન ખની નમતું મૂક્યું. સર્વે ના અપાર હર્ષ વચ્ચે લગ્નની પુરત્નેશથી તૈયારીએા ચાલી રહી અને આખુંએ ક્ષત્રિયકુંડ ગ્રામ હર્ષ ઘેલું બન્યું.

છે ત્રણ દિવસામાં જ રાજકન્યા સાથે સેનાયતિ કન્યાદાનના દાયજા તેમજ અપૂર્વ કીમતી સામગ્રી સાથે ક્ષત્રિયકું ડગ્રામ નગરે આવી પહેાંચ્યા. નગરજનાએ અપૂર્વ સામૈયું કર્યું. સારી રીતે તેમનું આતિથ્ય કરવામાં આવ્યું.

મેઘનાદ સેનાપતિ ઉત્તમ પ્રકારના ભેટણા સાથે દરખારમાં આત્યા. કુશળતાના અરસપરસના સમાગારા પછી રાજકન્યાના લગ્નને લગતી વાત કાઢી અને જણાવ્યું કે–રાજન્! મંગલકારી દિવસનું અમારા રાજનેશીના કાઢી આપેલ મુહૂર્ત પ્રમાણે આજ સાંજે જ ગારજ લગ્નની તૈયારી કરા. મહારાજાએ તેના સ્વીકાર કર્યો અને વિવાહની તૈયારી પુરજાશમાં ચાલી.

આખાએ શહેરને જાતજાતના તારણા ને કુલવાડીથી શણગારવામાં આવ્યું. **લગ્નમંડપમાં** વેદીએ ગેડવાઇ ગઈ. માતીના ચાક ચારે દિશાએ મંડપમાં પુરાયા વરકન્યાના **આસના** માટે રત્નમણિજડિત સુવર્ણ બાજોઠા વેદિકા મંડપમાં ગાડવામાં આવ્યા.

સ્ત્રીઓનાં માંગલિક ગીતાની રમ્યતા તા એવી જામી કે જાણે ઇંદ્રપુરીના અધિષ્ઠાતા ઇંદ્રદેવનું લગ્ન ન હાેય. ? ખરાેખર લગ્નસમય થતા પાણિગ્રહણ–હસ્તમેળાપ અથે વર તેમજ કન્યાને શૃાંગાર વિભૂષિત ખનાવવામાં રણવાસ ઘેલું ખન્યું.

માતા ત્રિશલાદેવી, રાજકુમાર વર્ષ માનને દિવ્ય વસ્તો અને અલંકાર પહેરાવી રહેલ છે. જેમનું મુખ શરદ પુનમના ચંદ્રની જેમ સુશાભિત દીપી રહેલ છે. દિવ્ય કાંતિ, ગુલાબી ગાલ, દાડમ પંકિત સમ દંતો, તેમજ શારીરિક શુભ ઉજ્જવળ ગુલાબી કાંતિ, મદનમસ્ત કામદેવના રૂપને પણુ ઝાંખું કરે તેવા વિશ્વલંદનીય વિભુ વર્ષ માન કુમારને માતાએ લટકતી મુકતામાળથી રતનજિંત મુવર્ણ કુંડેલા પહેરાવ્યા. તેમજ કામતી મુકતાફળની લટકતી વરમાળ લાડકવાયા કુંવરના કું આ રાપણ કરતા પ્રેમાળ માતાના ચક્ષુમાંથી હર્ષાશ્રુના ઉષ્ણ બિંદુઓ કુમાર વર્ષ માનના મુખારવિંદ પર પડતા જ, માતૃપ્રેમની અદ્ભુતના સમજનાર જ્ઞાની કુમાર વર્ષ માનને, પાતાના ગર્ભવાસ સમયનું માતાનું કરપાંત યાદ આવ્યું. સાથાસાથ ' માતાપિતાની વિદ્યમાન અવસ્થા

સુધી દીક્ષા નહિ અંગીકાર કરું ''ની લીધેલ પ્રતિજ્ઞા પણ યાદ આવી. ગર્ભાવસ્થાકાળે તેમ કરવામાં પાતે ખરેખર વ્યાજળી હતા એમ સમજાયું.

ગાલ પર પડેલ અશ્રુખિંદુને લૂછતાં મહાવીરે જરા ઊંચી નજરે સ્મિતભાવથી નીહાળી માતાને સંબાધતાં કહ્યું. 'પૂ. માતાશ્રી ! આપ આ શું કરી રહ્યા છેા ? '

છેટા કાંઇ જ નહિં! એ તો સ્હેજ! તારા પ્રત્યેના અગાધ પ્રેમથી મારા ચક્ષુઓમાંથી હર્ષાશ્રુઓ વહન થઇ ગયા. કહી માતા ત્રિશલાદેવી હસી પડયા.

અહીં કવીશ્વરા આ સમયના કુંવરના અલંકાર ને કાંતિનું વર્ણન કરતા જણાવે છે કે, જેમના મસ્તક ઉપર મણિના મુગટ તેમજ તેના પર રત્નજહિત કલગી શરદ ઋતુના ચંદ્રની ચાંદની સાનાના પર્વત પર શાલે તેમ શાલી રહેલ છે. કુંવરના માથા પરના વાળમાં ગુંથેલા ફૂલાના ગુચ્છા એવી રીતે આચ્છાદિત થએલા છે કે જાણે ગગનમાં તારાઓ ઝગમગી ન રહ્યા હાય? વસ્ત્રાલંકાર યુકત કુમાર વર્ધ માનનું સહેજ પણ હલનચલન વિજળીના ઝબકારા સરખું ચમકતું ખન્યું છે. આ પ્રમાણે ત્રિશલામાતાએ કુંવરને તૈયાર કર્યા અને નારીઓ મંગળ ગીતા ગાવા લાગી. આ પ્રમાણે શૃંગારેલ કુમાર રાજમહેલમાંથી વડીલ ભ્રાતા ન દિવર્ધન તથા પિતા સિહાર્થ સાથે મંડપમાં વાજતેગાજતે પધાર્યા.

ખીજી બાજુથી યશાદા કુંવરી પણ શણગારી વિભૂષિત થઇ. પગના ઝાંઝરના ઠમકારથી બાળ હંસની ચાલથી ચાલતી લગ્નમંડપમાં વેદિકા ભુવનમાં નારીસમૂકથી વિટળાએલ આવી પહેંચી. માંગલિક શ્લાેકાચ્ચાર સાથે લગ્નવિધિ થવા લાગી આશીર્વ ચના ઉચ્ચરાયા, મંગળફેરા ફેરવાયા અને કન્યાદાન વિધિમાં સાનારૂપાના થાળ, વાટકાઓ, કેટારાઓ, પ્યાલાઓ, મુગટ મણિજિકત કેટીસૂત્ર વગેરે અનેક અલંકારા તેમજ લાખા રૂપિયાના દાયજો હસ્તિ, ઘાડા, રથ વગેરે આપી સમરવીર રાજવીની કોર્તિ સેનાપતિએ ગર્જિત કરી. બીજી બાજુએ સિદ્ધાર્થ રાજવીએ પણ પાતાની પુત્રવધૂને પંચરત્નજિકત કીમતી અલંકારા અને વસ્ત્રો આપ્યા તેમજ તેમને રહેવા અર્થ સાત માળની જીદી હવેલી દાસદાસીઓના પરિવાર સાથે આપી. બાદ યાગ્ય પહેરામણીની આપ-લે થયા બાદ સેનાપતિએ વિદાય લીધી.

સાત માળના રાજમહેલમાં વરકન્યા પધાર્યા જ્યાં દેવને પણ દુર્લ ભ સુખ આ દંપતી ભાગવી આદર્શ જીવન ગાળતા હતા.

આમ આશરે સાત આઠ વર્ષ ના ગાળા દાંપત્ય જીવનના સુખમાં વિતાવતા રાણી યશાદા ગર્ભવંતી ખન્યા અને યથાયાગ્ય સમયે તેમણે પુત્રીના જન્મ આપ્યા, જેના આકર્ષક સુંદર દેખાવ પરથી તેનું નામ "પ્રિયદર્શ'ના" રાખવામાં આવ્યું. આ પ્રમાણે વર્ષમાન કુંવર અને યશાદા રાણી ગૃહસ્થાશ્રમનું સુખી જીવન વિતાવી રહેલ છે.

દેવી સંજોગવશાત્ રાણી યશાદાના સ્વર્ગવાસ કુમારના માતાપિતાની સ્વર્ગવાસ પૂર્વ થયા, જેથી કુમારને રાજમહેલમાં એકાંતે યાગસાધનાના સુયાગ પ્રાપ્ત થયા. આ પ્રમાણે ઊંચ- કાંડીનું નૈતિક જીવન વ્યતીત કરતી રાજકુમારની ઉમર અદાવીશ વર્ષની થતાં તેમને જ્ઞાન- અળે માતાપિતાના સ્વર્ગવાસ તેમ જ પાતાના દીક્ષાકાળ નજદીક દેખાયા.

\*

\*

# પ્રકરણ ચાેેે

સિહાર્થ રાજાના પુત્ર-જ્ઞાતપુત્ર, જ્ઞાતકુળમાં ચંદ્રસમાન, વજજાવભ નારાચ સંઘયણ અને સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાન વહે મનાહર હોવાથી વિશિષ્ટ પ્રકારના શરીરવાળા, વિદેહદિન્નાના અપત્ય એટલે કે ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણીના પુત્ર, સુકામળ સુંદર શરીરવાળા વિભુ વર્ષમાન અનેક વિશેષ્યણોથી વિભૂવિત પ્રભુ ત્રીશ વરસ સુધી ગૃહસ્થાવાસમાં રહ્યા. પછી જ્યારે તેમના માતા પિતા દેવપણાને પામ્યા અને માટાભાઈ ન દિવર્ષન તથા અન્ય વહિલાની દીક્ષા લેવા માટે રાજી ખુશીથી અનુમતિ મળી ત્યારે દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા. માટાભાઇના આગ્રહથી બે વરસ વધારે ગૃહસ્થાવાસમાં રહેવાના અભિગ્રહ સંપૂર્ણ થયેલા હાવાથી "સમાપ્ત થઇ છે પ્રતિજ્ઞા જેમની" એવું વિશેષણ પ્રભુ માટે સ્ત્રકાર યાજે છે.

શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની ઉમ્મર અધ્યાવીશ વર્ષની થઇ તે વારે તેમના માતા પિતા સ્વર્ગવાસી થયા. આવશ્યક સૂત્રના અભિપ્રાય પ્રમાણે પ્રભુના માતા પિતા ચાથે દેવલોકે ગયા અને આચારાંગસૂત્રના અનુસારે અચ્યુત નામના ખારમા દેવલોકે ગયા. પ્રભુએ ગર્ભાવાસમાં જ પ્રતિજ્ઞા લીધી હતી કે " માતા પિતાની હૈયાતિ દરમ્યાન દીક્ષા ન લેવી " એ પ્રતિજ્ઞા પૂરી થઈ. એટલે તેમણે પાતાના માટાભાઈ નંદિવર્ધ તની અનુમતિ માગી. માટાભાઈએ કહ્યું કે-" ભાર્ષ ! માતા પિતાના વિયાગનું શૂળ હજુ શમ્યું નથી, એ દુ:ખ હજી મને વિસારે પડ્યું નથી. એટલામાં વળી તમે દીક્ષાની વાતો કરાે છાે તેથી મને ઘા ઉપર ખાર નાખ્યા જેટલાે મંતાપ થાય છે. આવી સ્થિતિમાં તમારે મને છેાડીને જવાની વાત પણ ન ઉચ્ચારવી જોઇએ " વૈરાગ્ય રંગથી તરંબાળ થયેલા પ્રભુએ જવાબ આપ્યા કે-" & આર્ય! આ સંસારમાં દરેક જુવે કેટ કેટલીવાર માતા, પિતા, ભાઈ, બહેન, ભાર્યા અને પુત્રના સંબંધ બાંધ્યા ? **આવી** સ્થિતિમાં કાેે કાેને માટે પ્રતિઅધ કરવા ? તાત્ત્વિક નજરે નેંધએ તાે કાેઇ કાેેઇનું નથી. માટે શાક સંતાપ છાડી દેવા એજ ઉચિત છે. " રાજા નંદિવર્ધને કહ્યું કે-" ભાઇ! તમે કહાે છા તે સંપૂર્ણ સત્ય છે. પણ તમે મને એટલા બધા પ્રિય છા કે તમારા વિરહ મને ઘણાજ સંતાપકારક થઈ પડશે. માટે આ વખતે દીક્ષા લેવાનું મુલતવી રાખી હન્નુ એ વરસ મારા આગ્રહથી ખમી જાવ તો બહુ સારૂં!" પ્રભુએ જણાવ્યું કે " ભલે તમારા આગ્રહ છે તા હજી છે વરસ ઘેર રહીશ. પણ હવેથી મારે માટે કાર્ક પણ પ્રકારના આરંભ ન કરશા. હ પ્રાસુક આહાર–પાણીવડે મારા શરીરનાે નિર્વાહ કરીશ. "

નંદિવર્ધન રાજાએ પણ પ્રભુનું વચન સ્વીકાર્યું. પાતે કહ્યા પ્રમાણે પ્રભુ બે વર્ષ વધારે મૃહસ્થાવાસમાં રહ્યા. જો કે તે બે વર્ષ પર્યાત પ્રભુ વસ્તો અને આભૂષણાવડે અલાંકૃત રહેતા, પણ હંમેશા નિરવદ્ય આહાર કરતા. જળ પણ અચિત્તજ પીતા, અને સર્વ સ્નાનને અદલે લાકવ્યવહારથી હાથ પગ મહાં ધાતા, તે પણ અચિત્ત જળથી જ. તે વખતથી તેમણે જાંદગી પર્યાત પ્રદ્યાચર્ય પાળ્યું. પ્રભુએ દીક્ષા લીધી ત્યારે તા તેમણે સચિત્ત જળથી સ્નાન કર્યું હતું કારણકે તીર્થકરોના એવા આચાર છે.

### લાકાન્તિક દેવાના સંકેત

એક તરફ પાતાની પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થયેલી હાવાથી પ્રભુ પાતે જ દીક્ષા લેવાને તૈયાર હતા. અને બીજી તરફ પ્રદ્માલાક નિવાસી લાકાન્તિક દેવાએ દીક્ષાને એક વરસ બાકી રહ્યું એટલે કે પ્રભુની એાગણત્રીસ વરસની ઊંમર થઈ ત્યારે પાતાના શાધત આચાર પ્રમાણે પ્રભુને દીક્ષાના અવસર આવ્યાનું સૂચવી દીધું. જો કે પ્રભુ સ્વયંસં બુદ્ધ છે, તેથી તેમને કાર્કના ઉપદેશની અપેક્ષા ન હાય; પરંતુ પાતાના આચારને માન આપી લાકાન્તિક દેવા આવા સંકેત સૂચવી જય છે. તે નવ પ્રકારના લાકાન્તિક દેવાએ પાતાની મધુર, પ્રિય અને હૃદયમાં ઉતરી જાય એવી વાણીમાં પ્રથમ તા પ્રભુને વારંવાર અભિનંદી ખૂબ સ્તુતિ કરી. તેમણે કહ્યું કે–'હે સમૃદ્ધિશાલી! આપના જય હા! હે કલ્યાણવંત! આપના વિજય થાઓ! હે પ્રભુ! આપનું કલ્યાણ હા! જગતના ઉદ્ધાર કરવાની ધાંસરી ધારણ કરવામાં સમર્થ હાવાથી હે ક્ષત્રિઓમાં શ્રેષ્ઠ વૃષભ સમાન! આપના જય હા! હે ભગવાન! આપ બાધ પામા! દીક્ષા સ્વીકારા! હે લાકનાથ! સકળ જગતના જીવાને હિતકર એવું ધર્મતીર્થ પ્રવર્તાવા! કારણ કે આ ધર્મતીર્થ સકળ લોકને વિષે સર્વ જીવાને હિત કરનારું થશે, સુખકારક તથા મોક્ષદાયક થશે.'

### વાર્ષિક દાન

પ્રમણ ભગવાન્ મહાવીર ઉત્કૃષ્ટ ઉપયોગવાળા અવધિજ્ઞાન તથા અવધિદર્શનવંડે પોતાના દીક્ષાકાળ અરાબર જાણતા હતા. દીક્ષાકાળ નજીક આવેલા જાણી તેઓએ હીરા, માણેક, માતી, સુવર્ણ, ધન, ધાન્ય, હાથી, ઘોડા, રાજપાટ, ઇત્યાદિના ત્યાય કરી યાચકા તથા સ્વગાતિયોને વહેંચવા માંડયું. પ્રભુને દીક્ષા લેવાને એક વર્ષ બાકી હતું ત્યારથી જ તેમણે વાર્ષિક દાન આપવાનું શરૂ કર્યું. તેઓ હંમેશા સૂર્યોદયથી આરંભી પાત:કાળના ભાજન પહેલાં એક કરાડ ને આઠ લાખ સાનૈયાનું દાન આપવા લાગ્યા. નગરના દરેક રસ્તે અને શેરીએ શેરીએ હંદેરા પીટાવ્યા કે—" જેને જે કંઇ જોઇએ તે લઇ જાય." જેને જેની જરુર હાય તેને તે પ્રભુ પાસેથી મળવા માંડયું અને તેમાં ઇન્દ્રની આજ્ઞાથી દેવાએ પણ સહાય કરી. એવી રીતે એક વર્ષમાં પ્રભુએ ત્રણ અબજ અઠયાશી કરાડ અને એંશી લાખ સાનૈયા દાનમાં ખર્ચી દીધા! આ વાર્ષિક દાનના સંબંધમાં કહે છે કે દાનની એવી તો વૃષ્ટિ થઇ કે દરિદ્રીએાના દારિદ્રય અને યાચકાની દીનતારુપી દાવાનળ છેક શાંત થઈ ગયા. કેટલાક પુરુષાને નવાં આભૂષણે, વસ્તો અને અધો વિગેરે સાથે ઘર તરફ આવતાં જોઇ તેમની સ્ત્રીએ તેમને એાળખી પણ ન શકી. પછી જ્યારે પુરુષોએ સાગન ખાધા, ખાત્રીએા આપી, નિશાનીએા આપી, ત્યારે જ સ્ત્રીએાને ખાત્રી થઇ કે આ બીજા કાઇ નહિ પણ તેમના પોતાના જ ધણી છે!

### શ્રી નંદિવર્ધ નની અનુમતિ અને દીક્ષા મહાત્સવ

વાર્ષિક દાનની ક્રિયા સમાપ્ત થતાં, પ્રભુએ પાતાના વડિલળ'ધુ નંદિવર્ધ નને પૂછ્યું કે– 'હુ રાજન્ ! તમે કહેલી મુદત હવે પૂરી થાય છે, તેથી હવે હું દીક્ષા સ્વીકારૂ છું.' આ વાત સાંભળી પ્રભુના વડીલખ'ધુ નંદિવર્ધને પણ અનુમતિ આપી. તેમણે દીક્ષા મહાત્સવ કરવા માટે આખા ક્ષત્રિયકુંડનગરને ધ્વજા–પતાકા તથા તાેરણાથી શણુગાર્યું, રસ્તા અને બજારાને સ્વચ્છ બનાવી, રંગથી સુશાભિત કરી, ઉત્સવ જેવા આવનારા પ્રેક્ષકા માટે માંચડા ગાેઠત્યા. યાેગ્ય સ્થળે પંચવણી પુષ્પાની માળાએા લટકાવી દીધી અને એ રીતે નગરને દેવ-લાેક જેવું બનાવી દીધું.

ત્યાર પછી નંદિવર્ધન રાજાએ અને શક ઇંદ્ર આદિ દેવાએ સુવર્ણના, રૂપાના, રત્નના, સુવર્ણ અને રૂપાના, સુવર્ણ અને રત્નના, રત્ન અને રૂપાના, સુવર્ણરત્ન અને રૂપાના તથા માટીના, એવી રીતે આઠ જાતિના કલશ; પ્રત્યેક જાતિના એક હજાર ને આઠ આઠ સંખ્યાના તૈયાર કરાવ્યા તેમ જ બીજી પણ જોઇતી સામગ્રી તૈયાર કરાવી.

અચ્યુત ઇંદ્ર વિગેરે ચાસઠ ઇન્દ્રોએ મળી પ્રભુના અભિષેક કર્યો. તે પછી દેવાએ કરેલા કળશા દિવ્ય પ્રભાવથી નંદિવર્ધન રાજાએ કરાવેલા કળશાની અંદર અંતર્હિત થઈ ગયા અને તેથી કળશાનું સૌંદર્ધ અપૂર્વ પ્રકારે ખીલી નીકળ્યું.

ન દિવર્ષન રાજાએ પૂર્વ દિશા સન્મુખ પ્રભુને ઉત્તમ પ્રકારના આસન ઉપર વિરાજમાન કરી, દેવાએ આહેલા ક્ષીરસમુદ્રના જળથી તથા ઉત્તમ પ્રકારની ઔષધીઓથી તેમ જ સર્વ તીર્થાની માટીથી પવિત્ર અને સુગંધી યુક્ત જળથી વિભુવર્ષમાન સ્વામીને અભિષેક કર્યો. તે વખતે ઇન્દ્રો પાતાના હાથમાં ઝારી તથા દર્પણ વિગેરે લઇને 'જય! જય!'ના નાદ ગજવતાં આગળ ઉભા રહ્યા. પ્રભુને એ રીતે સ્નાન કરાવી, ગંધકાષાયી વસ્ત્રવેડે શરીરને લું છી નાંખી આખે શરીરે દિવ્ય ચંદનનું વિલેપન કર્યું. એ વખતે પ્રભુના કંઠે ભાગ, કલ્પ વૃક્ષના પુષ્પાથી રચાયેલી માળાવડે દીપવા લાગ્યા, તેમના આખા શરીર ઉપર સુવર્ણ અને રત્નજડીત છેડાવાળું, સ્વચ્છ, ઉજ્જવળ અને લક્ષમૃલ્યવાળું શ્વેત વસ્ત્ર શાભવા લાગ્યું. વક્ષઃ સ્થળ ઉપર કિંમતી હાર ઝુલવા લાગ્યા, ખાનુખંધ અને કડાઓથી તેમની ભુજાઓ અલંકૃત અની અને કુંડળના પ્રકાશથી તેમના મુખમંડળમાં અવનવી દીપ્તિ ચમકવા લાગી. એવી રીતે આમૂષ્ણે અને વસ્ત્રોથી અલાંકૃત થઈ પ્રભુ પાલખીમાં વિરાજ્યા.

### પ્રભુની દીક્ષા-પાલખી

આ પાલખી પચાસ ધનુષ્ય લાંબી, પચ્ચીસ ધનુષ્ય પહેાળી અને છત્રીસ ધનુષ્ય ઊચી, સુવર્ણુ મય સેંકડા સ્તંભાથી શાભી રહેલી અને હીરા, માણેક, માતી વિગેરે રતનાથી જડિત હાવાથી અતી દેદીપ્યમાન અને શાભીત લાગતી હતી. આવા પ્રકારની ચંદ્રપ્રભા નામની પાલખીમાં બેસી પ્રભુ દીક્ષા લેવા માટે નીસર્યા.

આ સમયે માગશર વદી (કૃષ્ણપક્ષની) દશમની તિથિ હતી. પ્રભુએ છઠ્ઠના તપ કર્યો હતો. પ્રભુના જમણા પડે કુલની મહત્તરા સ્ત્રી ભદ્રાસન ઉપર બેઠી હતી અને ડાંમે પડે ધાવમાતા દીક્ષાનાં ઉપકરણ લઇને બેઠી હતી. એ સિવાય છત્ર, ચામર, કળશ, પંખા ઇત્યાદિ લઇને અન્ય શ્રૃંગારવાળી, સ્વરૂપવતી, તરુણ નારીઓ બેઠી હતી. રાજા ન દિવર્ધનની આજ્ઞાથી તેના સેવકાએ પાલખી ઉપાડી અને પછી શકેન્દ્ર, ઇશાનેન્દ્ર, ચમરેન્દ્ર

તથા ખલીન્દ્ર ઇત્યાદિ દેવા અને ઇન્દ્રોએ ભગવાનની પાલખી ઉપાડી પુષ્પાની વૃષ્ટિ કરી, દું દુભી વાગી રહ્યા છે, નાેખતા ગગડી રહી છે, વાજ ત્રો વાગી રહ્યા છે, અનેક પ્રકારના વાજ ત્રોના નાદ આકાશતલ અને ભૂતલ ઉપર પથરાઇ રહ્યો છે.

વાજી ત્રોના કર્ણુ પ્રિય નાદ સાંભળી નગરવાસી નારીઓ પાતપાતાનાં કાર્ય છાડી ઉતા-વળથી દાેડતી દાેડતી આવી, પ્રભુને નીરખવા માટે ઉભી રહી છે.

માંિઓને કલેશ–કજીઓ, કાજળ અને સીંદુર એ ત્રણે ચીજ પ્રિય હાય છે, પણ તેનાથી અધિક દૂધ, જમાઇ અને વાજી ત્ર તાે અતિશય વહાલાં હાેય છે.

તથી નગરની નારીઓ વાજ ત્રોના નાદ સાંભળતા જ હાવરી બાવરી અની ગઇ, પાતાનાં કામ અધુરાં મૂકીને એવી તો વિચિત્ર રીતે ચાલી નીકળી કે કાઇને પણ જોઇને હસવું આવ્યા વિના ન રહે. કાઇ કાઇ સ્ત્રીઓએ તો આંખમાં આંજવાનું કાજળ ગાલે લગાવી દીધું ને ગાલે લગાડવાની કસ્તુરી આંખમાં આંજી દીધી, પગમાં પહેરવાનું ઝાંઝર ગળામાં પહેરી લીધું ને કંઠમાં પહેરવાનો હાર પગમાં પહેરી લીધા; ડાકમાં પહેરવાનો હાર કમ્મરમાં પહેરી લીધા તો કમ્મરમાં પહેરવાનો કંદોરા ડાક આંધી દીધા, ઉત્સવ જોવાની ઉત્સકતામાં અને ઉતાવળમાં જે કાંઈ કામ કરતી હતી તે એમનું એમ પડતું મૂકી આનંદના ઉત્સાહમાં આવી જઇ ભગવાનના વરઘાડા જોવા ચાલી નીકળી અને આનંદમાં જાણે ભાનભૂલી બની હાય તેમ જોનારને હાસ્ય પેદા કરતી હતી. કાેઇ ન્હાતી ન્હાતી અહાર નીકળી પડી હતી તો કાેઇ શ્રૃંગાર સજતી અર્ધ શ્રૃંગારે પડતું મૂકી છાટા વિખરાયેલ વાળવાળી વસ્ત્રની અસ્તવ્યસ્ત સ્થિતિમાં ભગવાનના વરઘાડા જોવા અને દર્શન કરવા ઘેલી બની ગઇ હતી. રખેને જરાએ માેડું થાય ને દર્શન વગરની રહી ન જાય. આ દેખાવ જોનારને હાસ્ય સ્ફુર્યા વિના કેમ રહે?

એવી રીતે નગરવાસી પુરુષા અને સ્ત્રીઓ, જેમના વૈભવના ઉત્કર્ષ જેવા ટાળે મળ્યા છે. તે ભગવંતના વરઘાડામાં અષ્ટમંગલ વાજી ત્રો, હાથી, ઘાડા, રથ, પાયદળ, સંન્ય, વીર પુરુષા, માટી ધ્વજાઓ, ચામરા, છત્રો, પૂર્ણ કળશા, કાઇ હસાવનારી ટાળીઓ, કાઇ નૃત્ય કરનારી ટાળીઓ, સ્ત્રીઓ, પુરુષા, આળકા, દેશ દેશના રાજા મહારાજાઓ, રાજકુમારા, અમલ-દારા, સેવકા, ભાટચારણા ઇત્યાદિ તથા ઇંદ્રો, દેવા, દેવીઓ અને કુટું બીઓ, શેઠીયાઓ, સાર્થવાહા વિગેરે વિગેરે પ્રસુની આગળ પાછળ અને અડખે પડખે ચાલવા લાગ્યા.

દેવા અને મનુષ્યાના મુખામાંથી પ્રભુની સ્તુતિ કરાતી વાણી સરી પડવા લાગી કે-"હ સમૃદ્ધિમાન! તમારા જય થાંઓ! હે કલ્યાણકારક! તમે જય પામા, તમારું કલ્યાણ થાંઓ! જીતી ન શકાય એવી ઇન્દ્રિયાને અતિચાર રહિત જ્ઞાન, દર્શન ને ચારિત્રવહે વશ કરા! હે પ્રભુ! તમારા વિધ્ના દૂર થાંઓ અને તમે સિદ્ધિની મધ્યમાં વિરાજી! શ્રમણ ધર્મને વશ કરવાના પ્રકર્ષમાં આપને કાઈ જાતના અંતરાય ન નહા! આદ્ય અને અભ્યંતર તપવહે રાગ અને દ્વેષર્યી મલ્લોના વિનાશ કરા, ધીરપણામાં અતિશય કમ્મર કસી ઉત્તમ શુકલ ધ્યાનવહે આઠ કમેક્યી શત્રુનું મદન કરા! કમેફ્યી શત્રુઓને જીતી વિજય પ્રાપ્ત કરા! આવરણ રહિત અને અનુપમ-પ્રધાન કેવળજ્ઞાન મેળવા! પરમપદરૂપી માક્ષસ્થાન પ્રાપ્ત કરા! હૈ પ્રભા ! આપ જય પામા ! જય પામા ! આ પ્રમાણે કુળના વડિલા અને નગરજના, સજ્જના અને સન્નારીએ। અંતરના ઉડાણમાંથી આશિષ વરસાવા લાગ્યા ને પ્રભુના જય જયકાર બાલવા લાગ્યા! માર્ગમાં મહાત્સવ જોવા માટે હારબંધ ગાેઠવાએલા માણસાએ હજારા નેત્ર પંક્તિથી વારંવાર પ્રભુને નીરખ્યા. હજારા વચનાની પંક્તિઓથી તેમની વારંવાર સ્તુતિ કરી. હજારા હુદય પંક્તિઓએ ' તમે જય પામા ! તમે દીર્ઘાયુષી થાઓ ! અને તમે આનંદ પામા ! " ઇત્યાદિ શુભ ભાવનાએ પ્રેરી "અમે આ પ્રભુના આજ્ઞાકારી સેવક થઇએ તો કેવું સારું ?" એવા હજારાએ મનારથ કર્યા હજારા સ્ત્રી પુરુષાના હજારા નમસ્કારા પ્રભુએ પાતાના જમણા હાથથી ગ્રહણ કર્યા. એ રીતે એક પછી એક એમ હજારા ઘરાની પંક્તિએ એાળંગીને પ્રભુના વરઘાડા આગળ ચાલવા લાગ્યાે. વાજંત્રોમાંથી ઉઠતા મધુર અને મનાહર શબ્દાથી આકાશે ગુંજવા લાગ્યું. પુષ્પાની વૃષ્ટિએા, સુગંધી પદાર્થો, પુષ્પમાળાએન અને અલંકારાની શાભાવઉ દેદિપ્યમાન લાગતા ભગવાન મહાવીર દીક્ષા લેવા માટે જ્ઞાતખંડ વત તરફ આગળ વધવા લાગ્યા. ભગવંતની પાછળ હાથી ઉપર બેઠેલા, મનાહર છત્રવડે શાભતા, ચામરાવડે વિંઝાતા અને ચતુરંગી સેનાથી પરિવરેલા નંદીવર્ધન રાજા પણ ધીમે ધીમે આગળ ગતિ કરી રહ્યા હતા. એ રીતે સમય દખદખાવાળા જનસમુદાય શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સાથે ક્ષત્રિયકું ડપુર નગરની મધ્યમાં થઇને પસાર થતો જ્ઞાતખંડવન નામના ઉદ્યાનમાં જયાં **અશોક નામનું** ઉત્તમ વૃક્ષ હતું ત્યાં આવી પહોં<sup>ચ્</sup>યો.

પાલખી નીચે ઉતરાવી, પ્રભુ પાતે નીચે ઉતર્યા અને પાતાની મેળે જ આભૂષણા અને અલંકારા ઉતારવા લાગ્યા. કુળની મહત્તરા સ્ત્રીએ હંસલક્ષણ સાડીમાં તે લઇ લીધા અને પ્રભુને આશિષના ઉત્તમ વચના કરી વંદન તથા નમસ્કાર કરી એક ખાજી ખસી ગઇ.

સર્વ અલંકારાના ત્યાગ કર્યા પછી શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે પાતાની મેળે જ એક મુષ્ટિવડે દાડી—મૂછના અને ચાર મુષ્ટિવડે મસ્તકના દેશના એવી રીતે પંચમુષ્ટિ લાંચ કર્યા. પંચમુષ્ટિ લાંચ કર્યા બાદ પ્રભુએ સામાયક ઉચ્ચારવા ઇચ્છા કરી ત્યારે ઇંદ્ર મહારાજે વાજંત્રો વિગેરેના કાલાહલ શાંત કરાવ્યા. પ્રભુએ 'નમા સિદ્ધાણં' એ પ્રમાણે કહીને 'करेमि मामाइसं सम्बं सावज्जं जोगं पचक्सामि' ઇત્યાદિ પાઠના ઉચ્ચાર કર્યા. પણ 'મંતે' (પૂજ્ય) શખ્દ ન એહિયા; કારણ કે તિર્થ કરીના એવા આચાર છે. આવી રીતે ચારિત્ર ચહણ કર્યું. ઇન્દ્ર મહારાજે દેવદ્વખ્ય વસ્ત્ર ભગવાનના ડાબા ખભા ઉપર સ્થાપન કર્યું. પ્રભુએ ચારિત્ર ચહણ કર્યું કે તુરત જ પ્રભુને ચાર્યું મન:પર્ય વજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું ત્યાર પછી ઇંદ્ર આદિ દેવા તેમને વંદી નંદીશ્વરદીપની યાત્રા કરી પાતપાતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.

શ્રમણ ભગવાન મહાવીર અંધુવર્ગની અનુમતિ લઇ ત્યાંથી **ચાલી નીકળ્યા. પ્રેમી** અંધુવર્ગ, પ્રભુ દષ્ટિગાચર થાય ત્યાં સુધી તેમની તરફ એકીટશે નીરખી રહ્યો. પ્રભુના વિયાગથી તેમને ઘણી જ વેદના થઇ અને આંખમાંથી આંસુ પાડતા પાડતા નિસ્તેજ સુખે પાતાના ઘેર ગયા.

# શ્રી વિજયદેવસૂરિ સંઘ પ્રકાશિત થ્ર**ંથા**ની યાદિ

| <b>(9)</b>  | સુત્રકૃતાંગસુત્ર ભા.              | ૧ | 8-00          |
|-------------|-----------------------------------|---|---------------|
| <b>(</b> २) | ,, ભા.                            | ર | 3-00          |
| (٤)         | શેઠ માેતીશાહ                      |   | २–५०          |
| (8)         | Jainism in Gujrat                 |   | <b>4-00</b>   |
| (પ)         | ભગવતીસૂત્ર                        |   | <b>ર–</b> ૫૦  |
| (६)         | પંચ પ્રતિક્રમણસૂત્ર               |   | ર–૨૫          |
| (૭)         | Lord Mahavir and Verbal Science   |   | o- <b>ર</b> પ |
| (८)         | વિભુ વર્ધ <sup>૧</sup> માન મહાવીર |   | 9-00          |
| <b>5</b> 5  |                                   |   |               |

# ખંડ ત્રીજો

# **પ્રકરણ પહેલું**

### પ્રથમ ચાતુર્માસ

ગૃહસ્થાવાસમાં રાજકુમાર યાગ્ય વૈભવમાં ઉછરેલ વર્ધમાનકુમારે "મહાવીર"ને ઉચિત ઉચ્ચ કાેટીની દુષ્કર જીવનચર્યા શરૂ કરી. રાજસંપત્તિ, રાજકુટુંળ, દેશ વગેરેને તૃણુ સમાન સમજી, તેના ત્યાગ કરીને વીર રાજકુમારે ત્યાગી શ્રમણપણાના સ્વીકાર કર્યા.

### પ્રથમ ઉપસર્ગ

ચારિત્ર અંગીકાર કર્યાળાદ તરત જ પ્રભુએ ભાઇ તથા કુટું ખજન વગેરેની વિદાય લઇ "જ્ઞાતખંડ"થી આગળ વિહાર કર્યો. જ્ઞાતખંડથી વિહાર કરવાના સમયે માત્ર એક મુહૂર્ત દિવસ બાકી હતો. તેઓ કુમારથામની સીમમાં આવ્યા અને રાત્રિ ત્યાં વિતાવવાના મનસૂખાથી કાયાત્સર્ગમાં ધ્યાનસ્થ થયા. સંધ્યાસમયે એક ગાવાળ બળદા સાથે ત્યાં આ•યા અને ખળદાને પ્રભુના રક્ષણુમાં મૂકી ગામમાં ગયા.

જ્યારે પાતાના કાર્યોથી નિવૃત્તિ પામી ગાવાળ પાછા કર્યો ત્યારે તેણે બળ**દાને ત્યાં ન જોયા એટલે** ધ્યાનસ્થ પ્રભુ પાસે જઇ તેને પૂછચું કે ''હે દેવાર્ય'! અહીંથી મારા બળદા કઇ દિશામાં ગયા છે તે આપ જાણા છેા ?" પરમાત્મા તરફથી તેના ક'ઈ જ જવાળ મલ્યા નહિ. જેથી તેણે વિચાર્યું કે-તેમને કાંઈ માલૂમ નહિ હાય! તેથી તે બળદાની શાધમાં ત્યાંથી ચા**લી નીક**ળ્યા. સમસ્ત સાત્ર ગાઢ જ'ગલમાં ભમી શાધ કરી પણ બળદાના પત્તો ન લાગ્યા.

આખી રાત લામી ભામીને થાકેલ ગાવાળ રાત્રિના ત્રીજ પ્રહરે ગામની સીમમાં પાછા આવ્યા તો ત્યાં પ્રભુ સમીપ અળદા શાંતિથી વાગાળતા એઠા હતા. આ જોઈ અજ્ઞાની ગાવાળ પ્રભુ મહાવીર પર ગુસ્સે થઇ કહેવા લાગ્યા કે "અળદા કઇ દિશામાં ગયા છે એ જાણવા છતાં તમે મને આખી રાત શા માટે રખડાવ્યા ?" આટલું ગાલતામાં કોધના આવેશમાં આવેલ ગાવાળે પાતાના હાથમાંની રાસ ઉગામી ધ્યાનસ્થ પ્રભુને મારવા હાથ ઉગામ્યા. આ સમયે ઇંદ્રને અવધિત્રાન દ્વારા અઘટિત અનાવની જાણ થઈ એટલે દૈવીશક્તિથી ગાવાળને ત્યાં ને ત્યાં જ જમીન સાથે સ્થિર કરી દીધા. આદ ગગનમાર્ગે ઇંદ્રે પ્રગટ થઈ અજ ડ ખેડૂતને સંબાધતા કહ્યું: "હે દુરાત્મન્! તને એટલું પણ ભાન નથી કે, આ સિહાર્થ રાજાના દીક્ષિત રાજકુમાર ભાવી તીર્થ કર પ્રભુ મહાવીર છે?"

ત્યાર પછી ભાગવાતને વાંદન કરી ઇંદ્રે કહ્યું: હે ભાગવાત! આર વર્ષ સુધી આપને વિવિધ પ્રકારના વિષમ ઉપસર્ગી થવાના છે. આપ ફરમાવા તો, ત્યાં સુધી હું આપની સેવામાં રહીને કપ્ટ નિવારણમાં મદદગાર અનું. ઇંદ્રની પ્રાર્થનામાં ઉત્તરમાં ભગવંતે કહ્યું: "હે દેવેન્દ્ર! "આ પ્રમાણે ભૂતકાળમાં કદી થયું નથી અને ભવિષ્યમાં નહિ થાય. અહેં ત, દેવેન્દ્ર અથવા સુરેન્દ્ર કાેઇની સહાયથી કદાપિકાળે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરતા નથી, પરંતુ પાતાના ઉદ્યમ, બળ અને પુરુષાર્થથી કમેં ખપાવી, ઉપસર્ગા સહન કરી, કેવળજ્ઞાન પામીને સિદ્ધગતિ પ્રાપ્ત કરે છે અને કરશે." મારી ભાવચર્યા પણ તે જ પ્રકારની જ રહેશે. અધા જ સિદ્ધાત્માએ પાતાના કમેં પાતે જ ભાગવે છે. હે સોધર્મપતિ! ઉપસર્ગા ઘણા જ વિષમ છે અને તે શાંતિથી કર્મનિર્જરાર્થ ભાગવવાના છે, એમ સમજને જ મેં સંયમ અંગીકાર કર્યા. છે. સાધકા માટે તેા આ પુરુષાર્થ યોગ કહેવાય." આટલા પ્રત્યુત્તર આપી પ્રભુ શાંત થયા અને પુન: કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં લીન બન્યા, અને ઇંદ્રરાજ પ્રભુજીવનને ધન્યવાદ દેતા સ્વસ્થાને ગયા.

અહીં જ્ઞાની ગ્રાંથકારા કહે છે કે, '' પ્રાણાંત ઉપસગ<sup>°</sup> થવા છતાં પણ તીથ<sup>°</sup>કર દેવા કદાપિકાળે મૃત્યુ પામતા નથી કારણ એમનું શરીર 'વજઋલમનારાચ' સંઘયણવાળું હાય છે તેમ જ તેઓ \*નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા હાય છે.

ળીજે દિવસે પ્રભુએ કુમારગામથી આગળ વિદ્વાર કર્યો અને કેાલ્લાગ સમીપ ગયા. જયાં "ભહુલ" ધ્રાહ્મણને ત્યાં તાપસાના આવાસ નજદીક ક્ષીરાન્નથી છઠ્ઠનું પારણું કર્યું. દેવતાઓએ આ સમયે તેના ઘેર વસુધારાદિ પાંચ દિવ્ય પ્રગટ કર્યાં.

### ઉપસગ<sup>©</sup> બીજો

પ્રભુની દીક્ષાપ્રસંગે ઇંદ્રરાજ સાથે જ્ઞાતખંડ ઉદ્યાનમાં આવેલ દેવતાઓએ ભક્તિન ભાવપૂર્વક દૈવી સુગંધી દ્રવ્યોથી પ્રભુના શરીરને લેપ કરેલ જેની સુગંધી દ્વર દ્વર સુધી ચારે દિશામાં ભભૂકી રહી. આ સુગંધિત રસદ્રવ્યના રસપાનાર્થ સેંકડા ભ્રમરા શું જારવ કરતા ટાળાળંધ આવી નિર્દોષતાથી પ્રભુના શરીરને ડંખ મારવા લાગ્યા. લગભગ છ મહીના સુધી પ્રભુના શરીર પર આ દૈવી સુગંધના પમરાટ રહ્યો અને બ્રમરાના ઉપદ્રવ પણ તેટલા સમય પર્યં ત રહ્યો. અશુભ કર્માના વિનાશાર્થ, સકામ નિર્જરાવડે ઉદયમાં આવેલ કર્મને અહારાત શાંતિથી સહન કરતા બ્રમરાના વિષપ્રહારી ડંસા અને ગું જારવને પણ સહન કરતા પરમાત્મા વિશેષ સમયકાઉસગ્રાધ્યાને જ રહેતા અને આત્માનંદી આત્મા તરીકે આત્મચિંતવન જ મગ્ન ખનતા.

આ કાળે તો આવા ઉપસર્ગો પણ નથી તેમજ તેમાંથી શતાંશે સહન કરવાની તાકાત પણ નથી છતાં ઉપયોગમાં રહી સકામ નિજે રાના આલંખને શકય તેટલા ઉપસર્ગો સહન કરી જો કર્મો ખપાવી શકાય તે તે ખપાવવાની ખાસ આવશ્યકતા રહે છે, ને આવા જ પ્રસંગોથી જ કઠણતાપૂર્વક ભવાંતરાના ફેરાઓ ટલી શકે છે. તેમાં કર્મયોગી તરીકે પુરુષાર્થી અનવાની આવશ્યકતા રહે છે.

કાલ્લાગ સંનિવેશથી વિહાર કરી પ્રભુ મારાક સંનિવેશ આવ્યા. ગામની બહાર દુઇજજંતક નામના તાપસના આશ્રમ નજીક આવ્યા, જ્યાં તાપસા રહેતા. આ આશ્રમના કુલપતિ રાજા સિદ્ધાર્થના મિત્ર થતા હતા. તેઓ શ્રી મહાવીરના પરિચિત પણ હતા. તેમણે પ્રભુને દેખતાં જ વંદન કર્યું અને આગ્રહપૂર્વક આશ્રમમાં રહેવા વિજ્ઞપ્તિ કરી.

<sup>\*</sup>નિરુપક્રમ આયુ કદાપિકાળે કાઇ પણ જાતના આઘાતથી તૂટતું પણ નધી.

કુલપતિના આગ્રહથી પ્રભુ ત્યાં અહેારાત્ર કાઉસગ્ગધ્યાને ધ્યાનસ્થ રહ્યા. બીજે દિવસે વિહાર સમયે કુલપતિએ વિનંતિપૂર્વક કહ્યું " કુમાર! આ આશ્રમ બીજાના ન સમજતા કંઇક સમય અહીં રહી આ ભૂમિને પણ પવિત્ર કરાે. એાછામાં એાછા આવેના વર્ષાકાળ તાે અહીં વિતાવવાની મારી પ્રાર્થનાના સ્વીકાર કરશાે."

કુલપતિની પ્રાર્થનાના સ્વીકાર કરી તપસ્વી દેવાયે ત્યાંથી વિહાર કર્યો. શિયાળા તેમ જ ઉનાળા મડંબ, કર્બટ અને ખેડા વગેરે ગામ-નગર ક્રસ્તી પસાર કરી વર્ષાઋતુના પારંભમાં પ્રભુ પાછા તે આશ્રમમાં આવી પહેાંચ્યા. કુલપતિએ ભાવપૂર્વક પ્રભુને ધાસના સંગ્રહવાળી એક અનુપમ ગૂંપડીમાં સ્થાન આપ્યું.

આ સમયે જંગલમાં ઘાસની તંગી હતી અને ચાલુ વર્ષાને કારણે નવું ઘાસ પણ ઉગેલ ન હતું, જેથી જંગલમાં ચરવા જવાવાળા ઢારાએ ગામની સીમમાંથી પસાર થતા, આશ્રમની પ્રભુના સ્થાનવાળી ઝુંપડીમાં ઘાસના સુંદર સંચય દીઠા અને તે તરક દોટ મૂકવા લાગ્યા. જેમને રાેકવા આશ્રમવાસી તાપસાંએ અનેક રીતે અટકાવ નાખ્યા પણ, ભૂખ્યા પ્રાણીઓ તાપસાં તેમ જ રખેવાળાની નજર ચુકાવી ઘાસના સંચયવાળી પ્રભુની ઝૂંપડીએ પહાંચી તૃપ્તિ મેળવવા લાગ્યા. માત્ર એક પખવાડીયામાં તાે પ્રભુની ઝૂપડીવાળા ઘાસના સંચય લગભગ પૂરા થવા આવ્યા.

કુલપતિ પાસે તાપસાની ક્રિયાદ જવા લાગી છતાં, ઉચ્ચકાેટીના ભક્તિભાવ અને પ્રભુની સેવામાં આત્મનિર્જરા માનનારા કુલપતિએ પ્રભુને આને અંગે એક અક્ષર પણ કદ્યો નહિ. પણ જયારે ગામના ઢારાએ આશ્રમવાસીઓની પૂરતી હેરાનગતિ કરવા માંડી ત્યારે જ, એક સમયે કુલપતિએ અતિ નમ્રતાપૂર્વક સ્નેહભાવે પ્રભુને કહ્યું:-હે કુમાર! પક્ષીએ પણ પાતાના માળાનું રક્ષણ કરતા હાય છે. પરંતુ આપ તા ક્ષત્રિય રાજકુમાર હાેવા છતાં પાતાના આશ્રમસ્થાનનું રક્ષણ પણ નથી કરી શકતા ? આ કેટલું દુ:ખદ કહેવાય?

દયાળુ પ્રભુ આના શા જવાબ આપે?

પ્રભુના જાગૃત અને જ્ઞાની આત્મા માટે કુલપતિની એક જ વાકચની શિખામણુરૂપી ટકાર માર્ગદર્શક બની અને તેઓશ્રીએ આ સમયે નીચે પ્રમાણે પાંચ અલિગ્રહ ધારણ કર્યા.

- (૧) જ્યાં અપ્રીતિ થાય ત્યાં અને તેવા સ્થાને રહેવું નહિ.
- (૨) જ્યાં રહેવું પડે ત્યાં ઊભા ઊભા કાઉસગ્ગધ્યાનમાં રહેવું.
- (3) પ્રાય: મૌનાવસ્થામાં કર્મ નિજ<sup>૧</sup>રા કરવી.
- (૪) કરપાત્રમાં ભાજન કરવું.
- (પ) ગૃહસ્થના વિનય કરવા નહિ.

ઉપર પ્રમાણેની પાંચ પ્રતિજ્ઞાએ ધારણ કરી પ્રભુ ચાતુમાંસની અધવચમાં જ ત્યાંથી વિહાર કરી \*અસ્થિકગામની ભાગાળે આવ્યા.

<sup>\*</sup> તે ગામનું આ પૂર્વે વર્ધમાનપુર એવું નામ હતું. તે બદલાઇ અસ્થિકગામ નામ પડ્યું. આ ગામનું નામ ક્રેમ બદલાયું તે અંગે વાંચા શલપાણી યક્ષનું પૂર્વ ભવિક ચરિત્ર.

ઉપસર્ગ ત્રોજો : : શુલપાણી ચક્ષના ઉપદ્રવ

અસ્થિક ગામની ભાગાળે શૂલપાણી નામના યક્ષનું મંદિર હતું. આ વ્યંતર દેવના મંદિરે પ્રભુ ગયા અને મંદિરના પૂજારી પાસે ત્યાં કાઉસગ્રાધ્યાને રહેવાની આજ્ઞા માગી. પૂજારીએ નમ્રતાપૂર્વક જણાવ્યું કે: હે દેવાર્ય! આ મંદિર પર અધિકાર ગામના છે, જેથી તે લોકા પાસે આપ માગણી કરાે.

પૂજારીની સૂચના પ્રમાણે પ્રભુ ગામમાં ગયા તે આ સમયે ગામના ચારામાં લોકો એકત્રિત થએલા હતા. પ્રભુએ તેમની પાસે જઈ યક્ષના મંદિરે સ્થિરતા કરવાની માંગણી કરી ત્યારે, તેમનામાંથી એક મુખીએ જણાવ્યું કે: હે દેવાર્ય! અહીં એક રાત્ર પણ રહેવું તેમાં જીવનનું પૂરતું જેખમ છે, કારણ કાઈ પણ માણસ અહીં દિવસના રહી શકે છે પણ, રાત્રિવાસ રહેનારને આ વ્યંતર દેવ મારી નાખે છે. જેથી આપ રાત્રિવાસ માટે અન્ય સ્થળ શોધા અને તેના ઉપયાગ કરા તેમાં અમા રાજી છીએ

ગ્રામ્ય પટેલનું ઉપરાક્ત વચન સાંભળી જ્ઞાની પ્રભુએ કહ્યું: આપ મારા જીવનની ગિંતા ન કરશા. મારે માત્ર ગ્રામ્યપંચાની આજ્ઞા જ જોઈએ છે. હાજર રહેલા ગ્રામ્ય જનાએ પ્રભુને દુ:ખાતા દિલે રજા આપી અને પ્રભુ ચૈત્યમાં આવ્યા, જયાં એક ખૂણામાં ઊભા ઊભા કાઉસગ્રાધ્યાને સ્થિર થયા.

આ સમયે મંદિરના પૂજારો ઇંદ્રશર્માએ પ્રભુને નિષેધ કરતાં કહ્યું: 'હે ભાગ્યાતમા ! આપ હઠાગ્રહના ત્યાગ કરી અન્ય સ્થાને જઇ ધ્યાનસ્થ અના. શા માટે આપના ઊંચ કાેટીના જીવનને આ યક્ષરાજના ભાગનું કારણ અનાવા છાે ?

પ્રભુ પાતાના નિરધાર પર નિશ્ચળ રહ્યા. પ્રતિમાધારી-ધ્યાનસ્થ બનેલ પ્રભુની દિવ્યકાંતિ જોઇ પૂજારીએ નીસાસા નાખ્યા અને સંધ્યાસમયે મ દિરમાં દીવાબત્તી વગેરે કરી દુ:ખાતા દિલે સ્વસ્થાને ગયા.

વ્ય તરદેવે પ્રભુ શ્રી મહાવીરની આ પ્રકારની નિર્ભયતાને ઘૃષ્ટતા માની લીધી. મનમાં તે વિચારવા લાગ્યે કે–આ કેવા મૂર્ખ માણસ છે? ગામવાળાઓએ તેમજ પૂજારીએ પણ મારા મંદિરમાં રાત્રિવાસના નિષેધ કર્યો છતાં પણ, આમણે તે હકીકત મનમાં ન લીધી. ઠીક છે. સમય થવા દે!. તેમને હું દેખાડી દઇશ કે, તારા જેવા અનેક હઠવાદી તપસ્વીઓના અહીં ભાગ લેવાયા છે. તેમાં તારા એકના વધારા થશે. જોતજોતામાં સંધ્યા વીતી ગઇ અને પૂરતા અંધકાર વ્યાપ્યા, જેથી યક્ષદેવે પાતાનું પરાક્રમ ખતાવવાની નીચે પ્રમાણે શરૂઆત કરી.

### શૂળપાણી યક્ષના ઉપદ્રવાની પર પરા : શાંતિ અને પ્રતિએાર્થ

પહેલાં તો તેણે એવું તો પિશાચી અટ્કાસ્ય ભયંકર પકાડી અવાજે કર્યું કે, જેના અવાજથી આપુ ગામ મૂજી ઉઠ્યું. ગ્રામ્યજનતા જાગી ઉઠી. જંગલના પશુ પક્ષીએ ભયભીત અન્યા ને ખીલે બ ધાએલ જાનવરા-પશુએા ભડકી તાેકાને ચઢ્યા ગામના કૂતરાએ અને સીમના શિયાળીયા આદિ પ્રાણીએ! આકંદ કરવા લાગ્યા ને દરેકના હૃદયા ક્ડક્ડાટમય ખન્યાં. છતાં, આ ભીષણ અટ્કાસ્યની લેશમાત્ર પણ અસર વીરાતમા પ્રભુ પર થઇ નહિ. તેએ. નિશ્વળભાવથી ધ્યાનમાં એકાકાર જ રહ્યા.

ત્યારબાદ તેણે હાથીનું સ્વરૂપ ધારણ કરી પ્રભુને દંતુશળના પ્રહારા કરવા માંડ્યા તેમ જ બીજ પણ અનેક પ્રકારની ચેષ્ટાઓ કરી તેની પણ કાંઇ અસર થઇ નહિ જેથી તેણે ભયંકર પિશાચ રૂપ ધારણ કરી પ્રભુને ખીવરાવવા માંડ્યું, જેની પણ અસર થઇ નહિ. પછી ભયંકર સર્પ અને વીંછીનું રૂપ ધારણ કરી શરીરે ડંખા મારવા શરૂ કર્યા તેથી પણ સંયમધારી પ્રભુ પર કાંઇ જ અસર થઇ નહિ. અંતે કંટાળી તેણે પ્રભુના આખા શરીરે ભયંકર તીવ્ર વેદનાઓ ઉત્પન્ન કરી.

આ વેદનાઓ એટલી તા તીવ્ર અને પીડાકારી હતી કે, જેના યાગે સામાન્ય માણુસાના તા કયારના ય દેહાંત થઇ ગયા હાય પરંતુ "નિરુપક્રમ" આયુષ્યવાળા પ્રભુએ અપૂર્વ ઘેંઘે અને શાંતિથી અહેત ધ્યાનમાં મગ્ન રહી, આ તીવ્ર પરિષદ્ધ સહન કરવામાં જ કર્મનિર્જરા માની ને એકાથધ્યાને સ્થિરતા ધારી રહ્યા.

આ પ્રમાણે રાત્રિના પહેલા પ્રહરથી લગાવી વ્યાંતરે રાત્રિના ત્રીજા પ્રહર સુધી અનેકવિધ પ્રકારે પરમાત્માની કસોટી કરી જેમાં પ્રભુના દેહના તેમ જ શાંત ક્ષમાવાત સુદ્રાના લેશમાત્ર પણ રંગ બદલાયા નહિ.

"જયારે અશુભ કર્મીના વિષાક જીવાને પાતાના કર્મરૂપ ક્ળનું દુ:ખરૂપ સ્વરૂપ ખતાવે છે ત્યારે રક્ષણાત્મક દેવી દેવતાએ પણ તેમાં મદદગાર બની શકતા નથી. આનું નામ તે કર્મ રાજાની સત્તા અથવા તા ભવિતવ્યતાના કર્મયાગ" તે પ્રમાણે અહીં પણ ખન્યું. ઇદ્રમહારાજે પ્રભુના રક્ષણાર્થ નિયુક્ત કરેલ સિદ્ધાર્થ વ્યંતરદેવ આ સમયે અન્ય કાર્યમાં વ્યવ્રતાપૂર્વક શું થાએલ હતા જેથી શૂલપાણી યક્ષના ઉપદ્રવ સમયે હાજર રહી શક્યા નહી.

જ્યારે દ્યાંતરદેવે પ્રભુના શરીરે તીવ્ર વેદનાઓના ઉપદ્રવ ચાલુ કર્યા અને તેથી પ્રભુનું શરીર વેદનાગ્રસ્ત બન્યું ત્યારે, ઇંદ્રનું સિંહાસન પણ કંપિત બન્યું. અને ખૂદ ઇંદ્રરાજ પણ અવિધિજ્ઞાને પ્રભુની આ સમયની અત્યંત દુ:ખદ સ્થિતિ તેમજ તેમની સ્થિરતા જોઇ આશ્ચર્ય- ચક્તિ બન્યા.

આ જ ક્ષણે સિહાર્થને પાતાની લુલાએલ કરજનું ભાન થયું ને તે આંખના પલકાસમાં યક્ષના મે દિરમાં આવી પહેંચ્યો અને શૂલપાણીને પ્રતિબાધતાં બાલ્યાે: અરે દેવાધમ! તે આ શું કર્યું ? ત્રણે જગતને પૂજનીય એવા આ વીર પ્રલને શું તું જ્ઞાનખળે પણ ન જાણી શકયાે ? તારું આ અધમકાર્ય ઈંદ્રથી પણ કેમ સહન થઈ શકશે ? જરૂર તને તેના ખદલા. તત્ક્ષણે મળી જેવા જોઇએ આટલું કહી સિહાર્થ શાંત થયાે. તેણે પાતાની દેવી શક્તિથી પ્રલની તીવ્ર વેદનાએનું સંહરણ કર્યું અને પ્રલ વેદનામુક્ત બન્યા.

ખીજી ખાજુએ ઈંદ્રરાજે આ શૂલપાણી યક્ષની સર્વે દૈવી શક્તિ હરી લીધી ને તેને સામાન્ય દેવની કાંડીમાં મૂકી દીધા જેથી ભવિષ્યમાં તે કાંઇને આ પ્રમાણે હેરાન ન કરે. પાતાની સર્વે દેવી શક્તિનું આ પ્રમાણે હરણ થતાં અત્યંત પશ્ચાત્તાપમાં ડૂબેલ યક્ષરાજને પાતાની ભયંકર ભૂલનું ભાન થયું અને તે પ્રભુને નમી પડયા અને પાતાના અપરાધની સાક્ષી માંગી પ્રભુની સ્તુતિ અને ગાનતાન કરવામાં મશગૂલ ખન્યા.

શૂળ પાણી યક્ષના જીવ પૂર્વ ભવમાં કાેે હતા અને તેને શા માટે આવું કૂર કર્મ કરવું પડ્યું તેને લગતી રસપ્રદ હકીકત નીચે પ્રમાણે રજા કરીએ છીએ.

### શૂળપાણી યક્ષતા પૂર્વભાવ

કૌશાંબી નગરીમાં ધનશેઠ નામે એક શાહસાદાગર રહેતા હતા. તેને વૃદ્ધાવસ્થામાં ધનદેવ નામે એક પુત્ર થયા માતાપિતાના આ લાડકવાયા પુત્ર યુવાવસ્થાએ પહેાંચતા સુધીમાં તા દુજેન મિત્રાના સંગત દાષથી સપ્ત વ્યસનમાં લીન બન્યા. તે એટલા સુધી કે માતાપિતા તેમજ કુળમર્યાદાની લાજ મૂકી તે પ્રતિદિન વારાંગનાઓને ત્યાં જ રહેવા લાગ્યા.

આડા રસ્તે ઉતરી ગયેલ ધનદેવે લગભગ દશ વર્ષના ગાળામાં તાે પાતાના પિતાના કુંબેર ભંડારીસમ ભરપૂર ખજાના ખાલી કરી નાખ્યાે. વૃદ્ધ પિતાના ધનદેવ એકના એક જ પુત્ર હાવાથી લાગણીવશ ખનેલ માતાપિતાએ વિચાર્યું કે–ધનદેવ ઉમર લાયક થતાં ઠેકાણે આવશે અને સમજણા થશે, પણ તેમની એ આશા નિષ્ફળ નીવડી.

એક દિવસ એકાંતમાં વૃદ્ધ પિતાએ પાતાના ઉમર લાયક પુત્રને પાસે છેસાડી મીઠાશનથાં વાકચોમાં શિખામણ આપતા તેની અસર થાય તેવા શબ્દોમાં કહ્યું કે: બેટા! તું હવે ઉમર લાયક થયા છે અને હું વૃદ્ધાવસ્થાએ પહોંચ્યા છું. તેમાં વળી મને દમના વ્યાધિ હોવાથી મારું શરીર એટલું તા લથડી ગયું છે કે, કયારે તે ઢળી પહે તેની પણ ખબર પડવાની નથી. આવી સ્થિતિમાં મારી કોશલ્યતા અને વ્યાપારી કળા પણ તદ્દન શિથિલ બની છે, તા ભાઇ! તારે હવે કુટું અના ભાર માથે ઉપાડી લઈ, પુરુષાર્થથી ધન પ્રાપ્ત કરવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. તારા વિલાસી જીવનને સંતાષવામાં પુત્રપ્રેમને અંગે મેં દસ વર્ષમાં કુખેરભંડારીસમ ખન્નના ખલાસ કર્યો હવે આલાંશમાં માત્ર કુટું અની ઇન્નન અને અમીઝરતા વહેવાર જ રહ્યો છે. તે પણ હવે સંભાળવા મુશ્કેલ અન્યા છે.

દીકરા! હવે તો તારે (અમારા માટે તો નહિ પણ) આપણા "સોદાગર" કુટું બની ઇજ્જતના રક્ષણાર્થે વ્યસન રહિત બનવા સાથે વહેવારીયા થવું જોઇએ. દીકરા! નિર્ધન માણસ આ જગતમાં પશુ તુલ્ય મનાય છે. સુપાત્રદાન અને ધર્મ આરાધનાના લાભ પણ ધનવાનાને સરલતાથી પ્રાપ્ત થાય છે દીકરા! ધન વગરના પતિના પત્ની પણ અનાદર કરે છે. અનેક વર્ષોના જાૂના પાઢાશીને પણ નિર્ધન થએલ સમજ જરૂરિયાતના પ્રસંગે હલદર જેવી મામૂલી ચીજ પણ તેમને આપતા સધન પાઢાશી અચકાય છે.

પુત્ર! આવી જાતના આકર્ષક ધનવહેવાર શું સૂચવે છે? જડણ હિ અને અવગુલ્થી ભરેલ, નીચકુળમાં જન્મેલ દુરાચારી માનવી જો લક્ષ્મીન દન હશે તો તે સર્વત્ર ગુલ્યાન તરીકે પુજાવાના. આપણા પૂર્વ પુરુષાની કહેવત પણ છે કે:-सर्वे गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ते ॥ सामान्य જનવ્યવહારમાં પ્રાધાન્યતા શાની રહેલ છે દીકરા ? માત્ર લક્ષ્મીદેવીની જ કૃપાના પ્રભાવ સર્જાયેલ છે, તો દીકરા! આ વૃદ્ધની શિખામણ ધ્યાનમાં લઈ કુળ, કુડુંખની ઇજજત ખાતર અગર તારા ભાવિજીવનની રક્ષા અને ઇજજત ખાતર પણ તારે વ્યસન રહિત ખની જીવનને સુધારી ગૃહ-વહેવારને સંભાળી લેવા જોઇએ

પોતાના તવયુવાન પુત્રને શિખામણ આપતા વૃદ્ધ પિતાની ચક્ષુઓમાંથી શ્રાવણ ભાદરવા સમ અશ્રુપ્રવાહ અસ્ખલિતપણે વહી રહ્યો અને વૃદ્ધની છાતી ભરાઈ આવતાં તે ઘુસકે ઘુસકે એક બાળકની માફક રડી પડ્યો. પોતાના કથનની સચ્ચાઇ દર્શાવવા ખાતર વૃદ્ધે પુત્રના હાથ ઝાલી દશ વર્ષ પૂર્વના ભરપૂર ધનભંડારવાળા એારડામાં લઇ જઈ બતાવી આપ્યું કે, ધનભંડાર તળિયા ઝાટક ખાલી થઈ ગયા છે.

ગમે તેવા તાય ધનદેવ અંતે તા વિશ્વકપુત્ર જ હતા અને તેમાં પણ તે શાહ સોદાગર જેવા ખુદ્ધિશાળી વેપારીના દીકરા હાવાથી તેની અંતરચક્ષુએા તુરત જ ખુદ્ધી ગયા. પાતાના અવિચારી તેમ જ દુરાચારી જીવને પ્રેમાળ પિતાની તેમજ કુળની આ પ્રમાણે પાતે દુર્દેશા કરી છે તેના તેને પૂરતા ખ્યાલ આવ્યો અને નેત્ર પડલા ખુલતાં જ ક્ષણમાત્રમાં તેના હુદયપલટા થયા.

ધનદેવને પાતાના પિતાની શિખામણ રામભાણસમ અસરકારક નીવડી અને જન્મ-દાતા વૃદ્ધ ઉપકારી પિતાના ચરણામાં મસ્તક નમાવી તે ઘુસકે ઘુસકે રડી પડ્યો. પશ્ચાત્તાપ-પૂર્વ કરેલ દુરાચરણની પિતા પાસે માપ્રી માગી. અને ખાતરાપૂર્વક જણાવ્યું કે તે પિતૃ-આજ્ઞાને માન આપી શાહ સાદાગરના રાજમાગે કુટુંબની રક્ષા કરશે.

પુત્રના જવાળથી ધનશ્રેષ્ઠીને સંતાષ થયા. તેણે ધનદેવને જણાવ્યું કે–જતી રહેલ અને ગુમાવેલ લક્ષ્મી પુરુષાર્થયાગથી પાછી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. ઉદ્યમી માનવી દરેક ઠેકાણે દરેક પ્રકારે સફળ થતા હાય છે. શાસ્ત્રકારા જણાવે છે કે–

> ભાવિ અશુભ સુધારવા, પુરુષાર્થ જે પ્રાણી કરે: પામે અતિશય સંપત્તિ ને, સુખમાં તે સંચરે.

પિતાએ પુત્રના માથે હાથ મૂકતાં પ્રેમપૂર્વક જણાવ્યું કે-પુત્ર! મારું કહ્યું માન અને સત્સંગી બન અને કુળાચાર પ્રમાણે શાહ સાદાગરના રાજમાર્ગે પાઠ તૈયાર કર, દેશાંતરે જા અને ધન પ્રાપ્ત કરી, કુળની અને ધર્મની ઇજજતનું રક્ષણ કર.

ધનદેવે ધીમે ધીમે વ્યવસાયમાં પાતાનું ચિત્ત પરાવ્યું. પુરુષાર્થને અંગે દ્રવ્યપ્રાપ્તિ પણ થવા લાગી. "પુરુષના નસીળ આડું પાંદડું" એ કહેવત પ્રમાણે તે ધીમે ધીમે શાહ સાદાગરની કાેટિમાં ગણાવા લાગ્યાે. વિશાળ દ્રવ્યાપાર્જન માટે તેણે હવે દેશાંતર જવાની વિચારણા કરી.

ધનદેવે વિવિધ કરિયાણાથી ભરપૂર પાંચસા ગાડા ભરવાના સેવકજનાને આદેશ કર્યો (૧) ગિણમ (ગણીને વેચાય તેવી વસ્તુઓ) (૨) ધરિમ (જેખીને વેચી શકાય તેવી) (૩) પરિમેય (માપીને વેચી શકાય તેવી) અને (૪) પરિચ્છેદ (નિર્ણય કરાને વેચી શકાય તેવી) એ પ્રમાણે ચાર. પ્રકારના કરિયાણાના ગાડાઓ ભરાત્યા. વિશાળ ખાંધવાળા, કીમલી ઘૂઘરાઓથી યુક્ત બળદોની જોડાથી શાભતા ગાડાઓ તેમજ નાકરા અને ચાકીયાતાથી શાભતા ધનદેવ માતાપિતાની શુભાશિષા સહ સ્વજનાની આશીષ લઇ શુભ મુહૂર્ત અને શુભ શુકને રવાના થયા. કેટલાક પંચ કાપ્યા પછી માર્ગમાં વેગવતી નામની નદી આવી. આ નદીમાંથી નીકળતા ગાડા—માર્ગ કીચડ અને કાદવથી ભરેલ હતા. જેમાં ગાડના બળદો પશુ મહા મુસીબતે માલના વજનદાર ગાડાઓને ખેંચી રહ્યા હતા. ઝીણી રેતીથી ભરેલો પહેલો પહેલો.

ખડભચડા—ચઢઉતરના ખડકાળા માર્ગ અને ભરેલ ગાડાઓ, આ અધીએ કઠણાઇઓ એકી સાથે દૂર કરવી મુશ્કેલ લાગવાથી નદીના મધ્ય ભાગના એક વિશાળ રેવાળપટ પર પાઠે વિશ્રાંતિ અર્થે પડાવ નાખ્યો. સાથેના માણસાએ ઘણી જ મહેનત કરી. વારાક્રતી ગાડાએ પહાડી ટેકરી અને ચઢાણના માર્ગે ચઢાવવાના પ્રયત્ન કર્યો પણ રેતીમાં ભારે વજનદાર ગાડા ખેંચી લાેથપાથ થએલ થાકેલા બળદોથી તે ખેંચાયા નહિ, જેથી તેઓ જમીન પર લથડાતા પટકાવા લાગ્યા. પાઠના માણસાએ ઘણીએ મહેનત કરી પણ બળદો ગાડાએ ખેંચી શકયા નહી. સર્વત્ર વ્યાકુળતા વ્યાપી અને સી કાેઈ નિરાશ થયા. આ સમયે ધનદેવને પાતાના ઘરના એક મહાશક્તિશાળી બળાઢ્ય લાડકવાયા અને નવયુત્રાન બળદની યાદ આવી.

તેણું પોતાના માણુસાને કહ્યું કે: ભાઇઓ! આ અતુલ શક્તિશાળી "વૃષભ" અમારા કુટું ખને પ્રાણુથી વહાલા છે. તેના પગ નીચે અમારા કુટું ખનું એકાદ નાનું બાળક પણ સહેલાઇથી રમી શકે છે. ઘરના માણુસાને આ ખળદ એટલા પ્રિય છે કે તેના પાષણુર્થ ઘાસચારા વિગેરે નિત્ય પૂરતા પ્રમાણુમાં અને છૂટથી અપાય છે. આવા પ્રિય શક્તિશાળી વૃષભને અણીના પ્રસંગે અહીં લાવા. ગાડાઓની એક ખાંધે આ વૃષભને જોડા અને બીજા બળદાને બીજી ખાંધે જોડા. તે આ વિકટ માર્ગ માંથી આપણા અવશ્ય ઉદ્ધાર કરશે. ધનદેવની આજ્ઞા મુજબ તરતજ વૃષભરાજને ત્યાં લાવવામાં આવ્યા અને જે પ્રમાણુ શૂરવીર પુરુષાર્થી પુરુષ અણીના પ્રસંગે પ્રાણાંતે ધાર્યું કાર્ય પાર ઉતારવામાં આત્મબલિદાન આપે છે, તે મુજબ, આ બળદના જ્ઞાની આત્માએ સમયને ઓળખી; પોતાના માલીકના રક્ષણાર્થ પ્રાણનું બલિદાન આપવામાં પાછી પાની ન કરી જોતજોતામાં પોઠના દરેકે દરેક ગાડાઓને નદીને પેલેપાર ઊતાર્યા. જેમાં છેવટનું ગાડું પાર ઉતારતા આ અતિશ્રમિત થએલ વૃષભને લાહીની ઉલટીઓ થઇ. તેની જીલ બહાર નીકળી ગઇ અને તે ધનદેવની સામે વહાલથી જોતા મરણુની અંતામ ઘડીઓ ગણવા લાગ્યા.

પાતાના વહાલા વૃષભના માલીશમાં તેમ જ તેને કીમતી દવા-ઉપચારાયા સુધારવામાં ધનદેવે પણ કચાશ રાખી નહિ. બળદને તેથી કાંઇક શાંતિ મળી જેથી નજદીકના વર્ધ માનક ગામમાં જઇ શેઠે ગામના મુખીને બાલાવી કહ્યું કે—અમા અહીં આપના રક્ષણમાં અમારા બીમાર બળદને મૂકીને જઇએ છીએ તો તેને પ્રેમથી સાચવે કહી, તેના રક્ષણથે સા સોનૈયા આપ્યા તેમ જ ગામના પટેલ આદિને યાગ્ય મૃદ્યવાન અક્ષીસ આપી સંતેષ્યા પાતાના વહાલસાયા કુટું બીથી છૂટા પડતા જેટલું દુ:ખ થાય તેટલા દુ:ખી હૃદયે ધનદેવ બળદને ભાવપૂર્વક લેટી છૂટા પડયો.

ધનદેવના જવા ખાદ ગામવાસીઓએ તેમજ ગ્રામ પટેલે બળદની પૂરેપૂરી સભાળ લીધી નહિ. તેને વખતસર ઘાસચારા તેમ જ પાણી પણ મળવા ન લાગ્યું. ગામલાકા સીમ-માંથી પાતપાતાના ઢારા માટે ઘાસચારા લઇને આ બળદની પાસે થઇને જ નીકળતાં, છતાં કાઇ તેની સામે પણ ન જોતું. થાડા જ દિવસામાં હાડકા અને ચામડાનું સાવ ખાપ્યું અનેલ આ બળદે એક દિવસ નિરાશ બનીને અત્યંત અકળામણમાં આંસુ વરસાવતાં જીવન ત્યાંગ કર્યા.

અકામ તૃષ્ણા, અકામ ક્ષુધા અને તીલ વેદનાને કારણે માનસિક રાષ ધરતા તે વૃષભ મરણ પામીને નજીકના જ સ્થળમાં શૂળપાણી નામે વાણવ્યંતર દેવ થયા. ઉત્પન્ન થતાં જ પાતે વિચારણા કરી કે કયા કારણથી હું આવી દેવ-ઋદ્ધિ પામ્યા. જ્ઞાનદ્વારા પાતાના પૂર્વ લવ દેખાયા. ગામલે કાનું દુષ્ટ વર્તન જાણીને તે અત્યંત રાષે ભરાયા. શામજનામાં તેણે મરકીના રાગ

(મહામારી) વિકુર્વી જેને પરિણામે માણસા ટપાટપ મૃત્યુ પામવા લાગ્યા. ગામમાં સર્વત્ર હાહાકાર મચી ગયા. લાેકા કલ્પાંત કરવા લાગ્યા. લાેકા વિવિધ પ્રકારે માનતાઓ કરવા લાગ્યા, શાંતિ કર્મ કરવા લાગ્યા, છતાં વ્યંતર થયેલા શૂળપાણીના મનમાં શાંતિ ન થઈ એટલે લાેકા કંટાળીને, તે ગામના ત્યાગ કરીને પાસેના ગામમાં ચાલ્યા ગયા. છતાં શૂળપાણીના રાેષ શમ્યા નહિ. તેણે ત્યાં પણ મરકી અને મહાજવર ફેલાવ્યાં. એટલે મુખ્ય પુરુષાએ એકત્ર થઇ વિચાર કરી કે આપણે આપણા ગામમાં જઇ જે કાેઇ દેવ, યક્ષ, વ્યંતર હાય તેની ક્ષમા-યાચના કરીએ; નહીંતર કાેધે લરાયેલ દેવ આપણને કાેઇ પણ સ્થળે શાંતિથી રહેવા દેશે નહીં.

સર્વ ગ્રામજના પાછા પાતાના ગામમાં આવ્યા અને વિવિધ પૂજા સામગ્રી, ધૂપ વિગેરેથી પ્રાર્થના કરતાં અંતે શાંતિ પામેલા શૂળપાણીએ પ્રગટ થઇને કહ્યું કે: મૃત્યુ પામેલા લાેકાના હાડકાંએાએકત્ર કરી તેના પર મારું વિશાળ મંદિર બંધાવા અને તેમાં અળદ સહિત મારી યક્ષ પ્રતિમાસ્થાપન કરા અને પ્રતિદિન પૂજા કરાે; નહીંતર હું તમને સર્વને યમસદનમાં પહેાંચાડીશ.

આ રીતે શૂળપાણી યક્ષના પ્રભાવ વિસ્તર્યો પણ સંધ્યાસમય પછી જે કાેઇ તેના મંદિરે રાત્રિવાસા રહેતા તેને આ યક્ષ મૃત્યુ પમાડતા. ઇંદ્રશમાં પૃજારી પણ સંધ્યાસમયની આરતિ વિગેરે ક્રિયા પછી મંદિરે રહેલ અજાણ્યા મુસાકરાેને ત્યાંથી ચાલ્યા જવાની ચેતવણી આપી રાત્રિ પડતાં પહેલાં જ યક્ષદેવની આરતી આદિ કરી ગામમાં ચાલ્યા જતાે.

આ જાતના કષ્ટનું નિવારણ કરવા અને લાેકાેના મનને શાંત પમાડવા તેમજ યક્ષ પર ઉપકાર કરવાની બુદ્ધિથી જ્ઞાની પરમાત્મા મહાવીર આ યક્ષમંદિરમાં સમજપૂર્વક રાત્રિવાસાે રહ્યા અને તે યક્ષને પ્રતિબાધ આપી, સુમાર્ગે વાળ્યાે.

શૂલપાણી યક્ષના ઉપદ્રવ શાંત થતાં પ્રભુને રાત્રિના ચાથા પ્રહરે મુહૂર્ત માત્ર નિદ્રા આવી. આ સમયે આ વીર પરમાત્માને ભાવિ માર્ગસૂચક નીચે પ્રમાણે દશ સ્વ<sup>ર</sup>ના આવ્યા.

### પ્રભુએ દીઠેલા દશ સ્વપ્ના

- ૧ પાતાના હાથથી તાલપિશાચને મારવા.
- ર પાતાની સેવા કરતા એક શ્વેત પક્ષી
- ૩ પાતાની સેવામાં તલ્લીન ખનેલ એક કાેકીલ પક્ષી.
- ૪ સુગંધિત **ખે** શ્વેત માળાએા.
- પ સેવામાં હાજર રહેલ ગૌવર્ગ.
- દ ખીલેલા કમળાવાળું પદ્મ સરાવર.
- ૭ સમુદ્રને પાર કરવા.
- ૮ ઊગતા સૂર્ય'ના કિરણાનું ફેલાવું.
- ૯ પાતાની આંતરડીથી માનુષ્યાત્તર પર્વતનું લપેઠાવું. અને
- ૧૦ મેરુપવ<sup>ર</sup>ત પર ચહલું.

આ પ્રમાણેના દશ દૈવી સ્વપ્નાનાં દશ્યા જોયા બાદ પ્રભુ તુરત જ જાગૃત થયા ત્યાં તા અરુણાદય થયા અને પશુપક્ષીઓના આનંદિત કાલાહલ વચ્ચે જગત પણ જાગૃત બન્યું.

પ્રભુની કુશળતા અંગે શંકિત અનેલ ગ્રામજનતા શૂલપાણી વ્યંતરના મંદિરે વહેલી સવારે આવી પહોંચી તેમાં અસ્થિક ગામના ઉત્પલ નામે એક નિમિત્તશાસ્ત્રી પણ હતા, જે પૂર્વે પ્રભુ પાર્શ્વનાથની પરંપરાના અનુયાયી હતો. તે નિમિત્ત અને જયાતિષ શાસ્ત્રથી પાતાની આજિલકા ચલાવતા હતા. સાનંદાશ્વર્ય વચ્ચે સવે એ જોયું તા પ્રભુ શાંત ચિત્તે કાયાત્સર્ગ ધ્યાને સ્થિર (પ્રતિમાધારી) ઊભા છે અને તેમના ચરણામાં પુષ્પ વગેરે પૂજનિક દ્રવ્યા ચઢેલા છે. અને યક્ષદેવ સાક્ષાત્કારે પ્રભુની સ્તુતિમાં લીન અનેલ છે. આ દ્રશ્યથી ગ્રામ્ય જનતાના હર્ષના પાર રહ્યો નહિ

હર્ષથી પ્રભુના નામના ગગનભેદક જય બાલાવતા સર્વ ભગવાતના ચરણમાં હળી પડ્યા.

પરમાતમાની અતુલ શક્તિથી આનં દિત અનેલ સમગ્ર જનતા કહેવા લાગી કે: હે દેવાર્ય! આપના દિવ્ય આત્મળળથી આપે કૂર યક્ષને પણ સદા માટે શાંત કરી દીધા. તે આપના આખા ગામ પરમહાન ઉપકાર થયા છે. પછી વાતાવરણ શાંત થતાં અષ્ટાંગ નિમિત્ત શાસ્ત્રના જાણકાર ઉત્પલ નૈમિત્તિક કહ્યું કે, હે મહામુનિવર! આપને પાછલી રાત્રે જે દશ મહાસ્વપ્ના આવ્યા છે તેનું ફલાદેશ આ પ્રમાણે છે.

- (૧) આપ માહનીય કર્મના જલદીથી નાશ કરી શકશા.
- (ર) શુકલ ધ્યાન આપના સાથ નહિ છાેડે.
- (૩) વિવિધ જ્ઞાનમય દ્વાદશાંગ શ્રુતની આપ પ્રરૂપણા કરશા.
- (૫) શ્રમણ, શ્રમણી, શ્રાવક શ્રાવિકા આદિ ચતુર્વિધ સંઘ આપની સેવા કરશે.
- (६) ચારે પ્રકારના દેવ સમુદાય આપની સેવામાં હાજર રહેશે.
- (૭) સંસારસમુદ્રના આપ પાર કરશા.
- (૮) આપને કૈવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે.
- (૯) સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ સુધી આપના નિર્મલ યશ ફેલાશે.
- (૧૦) સમવસરાષુમાં સિંહાસન પર બેસીને આપ દેવ અને મનુષ્યાની સભામાં ધર્મ-પ્રરૂપણા કરશા.

આ પ્રમાણે આપના નવ સ્વપ્નોનું ફળ તો હું સમજ શક્યા પણ પ્રભુ! ચાથા સ્વપ્નમાં આપે ફૂલની બે માળાઓ દીઠી. એનું ફળ મારી સમજમાં નથી આવતું.

પ્રત્યુત્તરમાં પ્રભુએ શાંતિથી જણાવ્યું કે, હે ઉત્પલ! મારા ચતુર્થ સ્વપ્નનું ક્ળ એ થશે કે, "સર્વાવરતિ અને દેશવિરતિરૂપ દ્વિવિધ ધર્મના હું ઉપદેશ આપીશ."

આ પ્રમાણે ફ્લાદેશ સાંભળી સર્વને સંતાષ થયા. બાદ પ્રભુએ આ જ યક્ષરાજના મંદિરમાં તેમ જ ગ્રામજનતાએ આપેલ આવાસસ્થાનમાં રહી, પ્રથમ ચાતુર્માસની સ્થિરતા કરી. જેમાં યક્ષરાજને પ્રતો પ્રતિબાધ કર્યો. તે સંપૂર્ણ ધર્માનુરાગી ને સમતાધારી બન્યા. ગ્રામજનતાએ પણ પ્રભુના દર્શન-ભક્તિના લાભ ઉઠાવ્યો.

ચામાસું વ્યતીત થયે પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરવા લાગ્યા ત્યારે શૂલપાણી યક્ષે પ્રભુને ભાવ-પૂર્વ ક નમન કરતાં જણાવ્યું કે, "હે પ્રભુ! આપ મને સમક્તિધારી અનાવવા અનુકંપાની દ્રષ્ટિથી જ મારા મંદિરે પધારેલ હતા. જેમાં મેં આપને અસદ્ય અનેક પ્રકારે ઉપસર્ગો કર્યા છતાં તેની ઉપેક્ષા કરીને આપે મને તાર્યો છે. આપે ભયંકર અપરાધીના અપરાધના અદલા ઉપકારમાં વાળી આપી મારી નરકગતિ નિવારી છે જે માટે આપના જેટલા આભાર માનું તેટલા એાછા છે.

આ પ્રમાણે ગર્વરહિત અનેલ શૂલપાણી યક્ષ પ્રભુને વાંદી પાછે৷ ક્યીં.

આ ચાતુર્માસમાં (વિ. સંવત પૂર્વે પ૧૨–૫૧૧) પ્રભુએ અર્ધ અર્ધ માસક્ષમણની આઢ તપશ્ચર્યાએ પૂર્ણ કરી. પ્રભુએ અસ્થિક ગામથી (ગુજરાતી કારતક) માગસર વદ ૧ ના દિવસે વિહાર કર્યો અને વાચાલ સન્નિવેશ તરફ પથાર્યો.

# પ્રકરણ <mark>બી</mark>જીં બીજીં ચાતુર્માસ (વિ. સં. પૂર્વે પર૦–૫૦૯)

માગશર વદ ૧ ના રાજ પ્રભુએ અસ્થિક ગામથી વિહાર કર્યો અને તેઓ વાચાલ સન્નિવેશ તરફ વલ્યા. માર્ગમાં મેરાક ગામની સીમમાં આવી એક ઝાડીવાળા ઉદ્યાનમાં પ્રતિમા-સ્વરૂપે તેઓ ધ્યાનસ્થ બન્યા.

તપશ્ચર્યામાં એકાશ્રધ્યાની અનેલ પ્રભુના તપ, ધ્યાન અને જ્ઞાનની આ ગામમાં એટલી અધી તો પ્રશંસનીય પ્રસિદ્ધિ અની હતી કે ત્યાં નિત્ય પ્રભુના દર્શને મેળા ભરાતો. તપસ્વી ને પ્રાભાવિક પરમાતમાના દર્શને વિપુલ જનસમૂહ આવતો હોવાથી લોકોના કોલાહલથી તેમ જ આવાગમનથી પરમાતમાને ધ્યાન ધરવું મુશ્કેલ લાગ્યું જેથી આગળ વિહાર કરવાના નિર્ણય કર્યો તેવામાં તે ગામના '' અચ્છ દક" નામના નૈમિત્તિકે આવી પ્રાર્થના કરી કે–હે સ્વામિન્! આપના પધારવાથી મારા મંત્રબળના તેમ જ નિમિત્ત સંળંધીના ધંધા પડી ભાંગ્યા છે તો મહેરખાની કરીને મારી રક્ષા કરા. પરમાતમાએ તરત જ વાચાલ સન્નિવેશ તરફ વિહાર લંખાવ્યો. આ ગામના બે વિભાગા હતા, એક ઉત્તર વાચાલ અને બીજો દક્ષિણ વાચાલ અને વિભાગાના મધ્યમાં સુવર્ણવાલુકા અને રૂપ્યવાલુકા નામની બે નદીઓ વહેતી હતી.

પ્રભુ મહાવીર દક્ષિણ વાચાલ થઇને ઉત્તર વાચાલ જવા ઇચ્છતા હતા. ત્યારે તેમનું દીક્ષા સમયનું અર્ધું દેવદ્વખ્યવસા ખૂબ જોરથી કું કાતા પવનના યોગે સુવર્ણ વાલુકાના તટ પર કાંટાની વાડમાં ભરાઇ પડી ગયું. પ્રભુએ પાછું વાળી જોયું તો તેમણે પાતાના પિતાના મિત્ર ખ્રાહ્મણને ઊડેલ વસ્ત્ર ઉપાડી લેતા જોયો કે જે ખ્રાદ્મણ તેને માટે લગભગ એક વર્ષથી પાતાની પાછળ કરતા હતા. ભગવાન તેને ત્યાં જ છાડી આગળ નીકળી ગયા.

### ચંડકૌશિક સર્પતા ઉપસર્ગ અને ઉદ્ધાર (ઉપસર્ગ ચાથા)

ઉત્તર વાચાલ જવાના બે માર્ગ હતા " એક કનકખળ આંશ્રમપદના અંદરથી અને બીજો એની બહાર થઇને અંદરવાળા માર્ગ સીધા હાવા છતાં પણ ભયંકર અને ઉજ્જડ હતા. જયારે બહારના માર્ગ લાંબા, વાકાેચું કાે છતાં નિર્ભય હતાે.

પ્રભુએ અંદરના ભયાનક માર્ગથી પ્રયાણ કર્યું. તેએ થાડાંક પગલાં આગળ વધ્યા હશે ત્યાં તો ગાવાળાએ તેમને રાેકતા કહ્યું. "હે તપસ્વી! આ માર્ગ આપતિમય છે એમાં એક ભયંકર સર્પ રહે છે, જે પાતાની વિષ જ્વાળાએ થી મુસાકરાેને ખાળી ભસ્મ કરે છે, જેથી આ માર્ગ સીધા હાેવા છતાં પણ ઉજજડ છે તાે, આ માર્ગના ત્યાગ કરી આપ બહારના રાજમાં ગે પધારાે."

ગોવાળાની ચેતવણી પર કાંઇ પણ ધ્યાન ન આપતાં–વિશ્વકલ્યાણની ભાવનાવાળા જ્ઞાની પ્રભુએ ધારેલ કાર્યની સિદ્ધિ અર્થે –તે જ માગે આગળ પ્રયાણ કર્યું. ચાલતા ચાલતા તેઓ સર્પના રાક્ડા સન્મુખ યક્ષના દેવાલયના ખુલ્લા મંડપમાં જઇ ધ્યાનસ્થ થયા.

આખા દિવસ આશ્રમસ્થાનની ચારે બાજી કરી સર્પ સંધ્યાસમયે જ્યારે પાતાના રાક્ડા પાસે આવ્યા ત્યારે તેની નજર ધ્યાનસ્થ પ્રસુ પર પડી. તે આશ્ચર્ય સાથે વિચારવા લાગ્યા કે– ઘણા લાંબા સમયે આ નિજ<sup>૧</sup>ન વનમાં આ મનુષ્ય કેવી રીતે આવી ચઢયાે ? તેણે ક્રોધિત થઇ પાતાની વિષમય જ્વાળા તેમના પ્રતિ ફેંકી.

સાધારણ મનુષ્ય તાે આ સર્પના માત્ર એક જ કૃંકાડાની વિષમય જવાળાથી ખળીને ખાખ થઇ જતાે ત્યારે પ્રભુ મહાવીર પર તેની કંઇ જ અસર ન થઇ.

આ પ્રમાણે બે ત્રણ વાર આ વિષધરે પાતાની વિષપૂર્ણ જવાળાઓ ભગવંત મહાવીર પ્રત્યે ફેંકી પણ પરિણામ નિષ્ફલ ?

હવે સર્પના ક્રોધના પાર ન રહ્યો. તે જોરપૂર્વક પરમાતમા પ્રત્યે દોડયો અને જોરથી ઉછળો પ્રભુના અંગૂઠે ડંસ માર્યો. રખે પ્રભુના મૂર્વિંછત દેહ પાતાના શરીર પર ન પડે તે ભયથી તે એક બાજી હઠી ગયા અને સ્થિરદ્રષ્ટિએ ફેલ્યુ લગાવા પ્રભુના મુખભાવનું નિરીક્ષણ કરવા લાગ્યા. પરનતુ પ્રભુની શાંતિ અને સ્થિરતામાં કાંઇ પણ ક્રસ્ક ન પડયો.

અજ્ઞાની કોધી સર્પે પૂરી તાકાતથી કરી આક્રમણ કર્યું પણ પરિણામ જેનું તે જ આવ્યું

હવે સર્પાને નિશ્ચય થયેા કે આ કેાઈ સાધારણ વ્યક્તિ નથા પણ કેાઇ મહાન દૈવી શક્તિશાળી માનવ છે. થાકીને હારીને સ્થિર દ્રષ્ટિએ તે ભગવાનની સન્મુખ ધારીધારીને જોવા લાગ્યાે.

આ સમયે તેના ક્રોધ શાંત થવા સાથે પ્રભુની અદ્ધિતીયતા અને ધ્યાનાવસ્ધાની તેને પ્રતીતિ થઇ અને જીજ ક્ષણેમાં તો તેના હુદયપલટા થયા. તેમ થતાંની સાથે જ પ્રશમરસ યુક્ત ભગવાનની દ્રષ્ટિમાં ચમકતી દિવ્ય શાન્તિ અને ક્ષમાની જયાતિથી એની આંખા ને ચિત્ત પ્રસન્ન થયાં.

એ સમયે ધ્યાનસ્થ પ્રભુને લાગ્યું કે, આ અવસર સર્પરાજના પ્રતિ<mark>બાધાર્થ યાેગ્ય છે,</mark> જેથી ધ્યાનમુક્ત થઇ તેમણે સર્પને સંબાધન કરી કહ્યું "હે ચ'ડકોશિક! સમજ સમજ!"

ભગવાનના આ વચનામૃતથી સર્પનું હૃદય પાણી પાણી થઇ ગયું અને શાન્ત થઇ વિચારવા લાગ્યો કે " ચંડકોશિક" આ નામ મેં કાઇક ઠેકાણે સાંભળ્યું છે. આમ અંતરમાં લાંડા લાહાપાહ કરતાં કરતાં એને પાતાના પૂર્વજન્મનું જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું, જેથી કેવી રીતે એના જીવ પૂર્વના ત્રીજા જ લવે આ આશ્રમમાં ચંડકોશિક નામના કૂળપતિ હતા. ? કેવી રીતે તે અગીચાને ઉજ્જડ ખનાવનાર રાજકુમારાની પાછળ દાંડ્યો ? કેવીરીતે દાંડતા દાંડતા કૂહાડા સાથે કૂવામાં પડ્યો અને મૃત્યુ પામ્યા વિગેરે હકાકત જેમ આરિસામાં પાતાનું પ્રતિબિખ દેખાય તેમ તેના જાણવામાં આવી.

## ચંડકૌશિકના પૂર્વ વૃત્તાંત

ચંડકોશિકના જવ પૂર્વ ભવમાં સાધુ હતા એક વખત પારણાના દિવસે ગાંચરી લેવા જતાં માર્ગમાં પગ નીચે એક દેડકી અજાણપણે ચગદાઇ ગઈ. આ સમયે તેમની સાથે એક શિષ્ય હતા. આ ખનાવ તેના જોવામાં આવવાથી આલાચના માટે ચગદાઇ ગએલ દેડકી તેણે ગુરુને ખતાવી. તે સમયે ગુરુએ માત્ર એટલું જ કહ્યું કે-પછી આલાચના લઇ લઇશું. ખપારના સમયે દેવવ દન કરતાં શિષ્યે આલાચના લેવા માટે સ્મરણ કરાવ્યું ત્યારે તે સમયે પણ

ગુરુએ જણાવ્યું કે-રાત્રિના પ્રતિક્રમણ સમયે લઇ લઇશું. શુદ્ધ ખુદ્ધિશાળી શિષ્યે વિચાર કર્યો કે, મારા ભદ્રિક ગુરુ આમાં ખાેટી રીતે લિજ્જિત બને છે. તેમને આલાેચના લીધા વગર છૂટકાે જ નથી.

સાય કાળે પ્રતિક્રમણ સમયે આલાેચના કર્યા સિવાય જયારે પાતાના ગુરુ બેસી ગયા ત્યારે શાંતિથી શિષ્યે કરી તેના ઉપયાગ આપ્યા. ભવિતવ્યતાના યાગે ગુરુને આ સમયે શિષ્ય પર ક્રોધ ચઢ્યો અને તેને મારવા દાેડયા પણ ક્રોધાવેશમાં દાેડતાં ઉપાશ્રયમાં વચમાં સ્થંભ આવે છે તેનું ભાન પણ તેમને ન રહ્યું અને સ્તંભ સાથે તેમનું મસ્તક જેરથી અફળાયું અને આલાેચના કર્યા વગર તે સમયે જ તે સુનિરાજ સ્વર્ગવાસી થયા.

સંયમની વિરાધના કરવાથી તે જ્યાતિષી નિકાયમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ થએથી કનકખળ નામના સ્થાનમાં પાંચસા તપસ્વીઓના કુલપતિના કોશિક નામે પુત્ર થયા. ળાલવયથી જ તે અતિકોધી હાવાથી તેનું નામ ચંડકોશિક પાડ્યું. પિતાના સ્વર્ગવાસ ળાદ તે તાપસાના કુળપતિ થયા. તેને પાતાના તપાવન પર હદ ઉપરાંતના માહ હતા. વન-વેલીનું એકાદ પાંદડું કે કાહેલું ફળ-ફૂલ કાઇ તાડતું તેને કોધપૂર્વક ગારવા દાડતા. તેના ત્રાસથી તમામ તાપસા ત્યાંથી અન્યત્ર ચાલ્યા ગયા. ફક્ત એકલા જ તે વર્નમાં રહેવા લાગ્યા.

એક સમયે શ્વેતાંખીનગરીના કેટલાક રાજકુમારા આ તપાવનમાં આવી કોડા અને કલ્લેાલ કરતા હતા. કીડા કરતાં તપાવનમાં થતું નુકશાન ચંડકોશિકથી સહન થયું નહિ અને કુહાડા લર્ષ કોધાવેશમાં તેમને મારવા દાડ્યો. દાડતાં કોધાંધ થએલ ચંડકોશિક માર્ગમાં રહેલ કૂવાનું ભાન ભૂલી ગયા અને તે કુહાડા સહિત કૂવામાં પડયો. પરિણામે આ તીક્ષ્ણ કુહાડા તેના જ ઘાતનું કારણ બન્યા અને મૃત્યુ પામ્યા. "કુકમેના વિષાક આવા જ હાય છે."

ક્રોધાવેશમાં મૃત્યુ પામેલ આ તાપસ તે જ વન પરત્વેની મૂચ્છીથી તે જ વનમાં દર્ષિવિષ સર્પ થયા કે જેને કરુણાનિધાન વીરપ્રભુએ પ્રતિએાધ આપી આ ભયંકર ભવસાગરમાંથી તાર્યો.

પરમાત્માના સંબાધનની ચંડકોશિક પૂર્ણ જાગૃત બન્યાે અને પશ્ચાત્તાપ કરવાપૂર્વ ક તિર્ધ ચ-ના ભવમાં પણ પાતાના કરેલ કમાં ખપાવવા માટે અનશન અંગીકાર કરવાનાે નિશ્ચય કર્યાે.

પ્રભુને ભક્તિસાવથી ત્રણ પ્રદક્ષિણા ફરી સર્વ પ્રકારની શારીરિક ક્રિયા રહિત અની પ્રભુને ભાવપૂર્વક વંદન કર્યું. આ સમયે જ્ઞાની પ્રભુએ તેના મનના અભિપ્રાય જાણી પાતાની અમી દષ્ટિ તેના પર મૂકી તેને વધુ વિશેષ ઉપશાન્ત કર્યો.

ભયંકર વિષમય પાતાની દૃષ્ટિ કાઇના પર પડવાથી વખતે કાઇને તે હાનિનું કારણ ન અને તે ખાતર તેણે પાતાનું મસ્તક રાફડામાં રાખ્યું અને પૂંછડીના ભાગ બહાર રાખ્યા અને સમતારૂપ અમૃતપાનનું તે પાન કરવા લાગ્યા.

ભગવંતને ઉપદ્રવ રહિત રહેલા જોઇ સર્વ ગાવાળા અને વત્સપાળા વિસ્મય પામી કંઇક ડરતાં ડરતાં તે સ્થળે આવ્યા. વૃક્ષને આંતરે સંતાઈ સર્પની ચેષ્ટા જોવા લાગ્યા. સર્પને નિશ્વલ જોઇને તેઓ નજીક આવી, સર્પના શરીરને ધીમે ધીમે સ્પર્શ કરવા લાગ્યા તા પણ સર્પે જ્યારે પાતાની કાયાને હલનચલન વગરની સ્થિર રાખી ત્યારે તેમને ખાતરી થઇ કે ધન્ય છે આ દેવાર્ય ને કે–જેમણે આવા ભયંકર નાગરાજને પણ પાતાની માફક ધ્યાનસ્થ અને મૂર્ચ્છા રહિત અનાવ્યા.

પછી આ સ્થાન જોતજોતામાં મહાન્ પવિત્ર યાત્રાધામસમ બન્યું. ગાવાળા અને ગ્રામવાસીઓ ટાળાળ ધ દર્શને આવવા લાગ્યા. ગાવાળાની કેટલીક ભદ્રિક સ્ત્રીઓ ભાળાભાવથી સર્પના શરીરે ધી ચાપડવા લાગી. કેટલીક તેના મુખ પર દૂધધારાઓ વહેવરાવવા લાગી. કંકુ પુષ્પાદિકની પૂજા આદિથી આત્મકલ્યાણ માનવા લાગી.

ભોળી ભિદ્રિક ભાવવાહી સ્ત્રીસમુદાયની આ પ્રકારની ઘી-દૂધાદિની પૂજાનું ફળ સર્પરાજ માટે કર્મ કસોટી સમ બન્યું. ઘી અને દૂધની સુગંધથી આકર્ષાઇને ત્યાં તીક્ષ્ણુ મુખવાળી કીડીઓ આવી, તેના આખા શરીરે થાંકનાથાક કરી વળી અને સર્પના શરીરને ચારણી જેવું જર્જ-રિત કરી નાખ્યું. આ સમયે સર્પના જ્ઞાની આત્માએ અપૂર્વ સમતા ધારણ કરતા પાતાના આત્માને પ્રતિખાધ કરતાં સમજાવ્યો કે "મારા પાપ કર્મ પાસે આ પીડા શી ગણત્રીમાં છે! મારા આ જવનની તારણહાર બનેલ આ બીચારી અલ્પ બળવાળી કીડીઓ મારા શરીરના કાંઈપણ ભાગના દબાણથી દેડકીની માક્ક અજાણતાં પણ દબાઈ તો માર! માટે દૂધણરૂપ બનશે, તો વધારે હિતકારક એ છે કે-મારે પણ પ્રભુની માક્ક શારીરિક માહના ત્રિવિધપણ ત્યામ કરી શાંતપણ નમસ્કારમ ત્રના જાપમાં લયલીન થવું અને આત્મકલ્યાણ સાધવું. આ જાતના નિશ્ચયથી ચંડકીશિકે ત્યારબાદ પાતાના શરીરને જરા પણ હલાવ્યું નહિ.

આ પ્રમાણે કરુણાના પરિણામ અને શાંત મનાવૃત્તિવાળા સર્પ ભગવંતની દયામૃત દ્રષ્ટિથી સિચિત થતા તેમના જ શરણમાં રહી એક પખવાડીયામાં શુભભાવે સમાધિપૂર્વક મૃત્યુ પામીને સહસાર નામના દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા.

આ પ્રમાણે ચંડકોશિકને તારી પ્રભુ ત્યાંથી ઉત્તર વાચાલ ગામ આવ્યા. પક્ષાપવાસના પારણાના માટે ગામમાં ગાેચરીએ ક્રેરતા, તે ગામના નાગસેન નામના ગૃહસ્થને ઘર પધાર્યા.

નાગશેઠને ત્યાં પ્રભુ ગાેચરી માટે પધાર્યા તે દિવસે જ શેઠના પુત્ર પુષ્કળ ધનની પ્રાપ્તિ કરી ઘરે આવ્યા હતા. તેના આનંદાત્સવ નિમિત્તે સગાસ ળંધીએા અને નાતીલાએા જમણ જમી રહ્યા હતા તે સમયે ગુણના નિધાન એવા પ્રભુને પાતાને ત્યાં પધારતાં જેયા.

પ્રભુને જોતાં જ હર્ષિત થએલ નાગશેઠ જાતે ઊભા થયા અને પ્રેમપૂર્વ ક સીર ભાજનથી પ્રભુને પારણું કરાવતા બાલ્યા કે,—"અમારા આજે ધન્ય ભાગ્ય કે, આપ જેવા દેવાર્થે મારા ગૃહે પધારી અનુપમ લાભ આપ્યો છે. હે પ્રભુ! આ દુનિયામાં માણસોને રાજ્ય, ધનસંપત્તિ, પુત્ર, પરિવાર વગેરે ળધું મળી રહે છે પણ આપ જેવા દેવાર્થ મહાત્માના દર્શન દુર્લ લહાય છે."

આ દાનના સમયે ''અહા દાન" એવા દૈવી ગગનભેદક શળ્દ-ધ્વિન આકાશમાંથી સંભ-ળાવા લાગ્યાે. સુવર્ણ પુષ્પા વરસવા લાગ્યા અને આકાશમાં દેવદું દુર્ભા વાગવા લાગી, ત્રણે ભવનમાં જયજયકાર સાથે શેઠનું જીવન ધન્ય થયું.

ઉત્તર વાચાલથી ભગવાન <sup>શ્</sup>વેતાંબિકા તરફ ચાલ્યા. ત્યાંના પ્રદેશી રાજાએ પ્રભુના ભાવભીના સત્કાર કર્યો. તે રાજવો શુદ્ધ શ્રાવક બન્યા હતા. ત્યાંથી ભગવાન સુરભિપુર વિહાર કરી રહ્યા હતા ત્યાં માર્ગમાં પ્રદેશીરાજાને ભેટવા જતા પાંચ નૈયક રાજાઓ સામે મળ્યા. તેમણે પશે પ્રભુના ભાવપૂર્વક સત્કાર કર્યા.

સુરિભિપુર અને રાજગૃહના વચમાં ગંગાનદી વહેતી હતી તેમ જ વિહાર માટે અન્ય માર્ગ ન હોવાથી ભગવાન નાવ પર ચઢ્યા. બીજા પણ અનેક મુસાકરા નાવમાં બેઠા હતા જેઓમાં ખેમલ નામના એક નૈમિત્તિક પણ હતો.

નાવ આગળ ચાલતા જ ડાખી બાજીથી ઘૂવડના ભયંકર ધ્વનિ થયા જે સાંભળી ખેમલ બાલ્યા: આ માટું અપશુકન થયું છે આથી સમજાય છે કે આપણ સર્વ પર પ્રાણુઘાતક સંકટ આવવાનું છે, પરંતુ આ મહાત્માપુરુષના પ્રભાવથી આપણે સર્વે બચી જઇશું.

ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં જે સિંહને પરમાત્માના જીવે ચીરી નાખ્યા હતા તે કાળાંતરે સુદાઢ નામના નાગદેવ થયેલ. તેણે ભગવંતને જોઇ પૂર્વના વૈરને યાદ કરી ઉપસર્ગ કર્યો.

નાવ ગંગાની મધ્યમાં આવી પહોંચ્યુ ત્યાં એક મોટા જળચરે (નાગરાજે) આવી નાવને ઉથલાવી પાડવા સખ્ત રીતે પછાટ મારી જેથી નાવ હીલાળે ચઢચું ને ડૂબવાની અણી પર આવ્યું. આ સમયે નાવમાં બેઠેલ લોકો પાતપાતાના ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ કરવા લાગ્યા. આ સમયની દિલ ધડકાવનારી પળામાંથી મુસાફરોનું જીવન પસાર થઇ રહ્યું હતું. કઇ ક્ષણે વહાણ ભાંગીને ભુકા થઇ જશે તેની પૂરતી બોતિ હતી. આવા બયં કર ઉલ્કાપાત સમયે પણ પ્રભુ મહાવીર નાવના એક પૂણામાં નિશ્ચળ ભાવથી ધ્યાનમાં જ લીન હતા. આ ઉપસર્ગની કંખલ તેમ જ શંળલ નામના દેવોને જાણ થતાં તેમણે ત્યાં આવી, સુદાહને પરાજિત કર્યો. કંઇક સમય પછી તાફાન શાંત થયું. નાવ કિનારે પહોંચ્યું. નાવિક અને મુસાફરા પાતપાતાના પુનજેન્મ માની ઉતાવળથી ઉતરવા લાગ્ય ને માર્ગે પડ્યા. પ્રભુ પણ નાવમાંથી ઉતર્યા અને ગંગાની પુલિન-(રેતી)માં ચાલતા પૂણાગ સિત્નવેશના ભાગાળે જઇ યાગ્ય સ્થાને ધ્યાનસ્થ થયા. ગંગાનદી પાર કર્યાળાદ તેની રેતીમાં પરમાત્માના પગલાં પડ્યા હતા. થોડાક સમય બાદ પૂષ્ય નામના એક સામુદ્રિક શાસ્ત્રી એ રસ્તેથી રાજગૃહ જઇ રહ્યો હતો. ગંગાના રેતાળ પ્રદેશમાં પડેલ પ્રભુના પાદચિન્હા જોઇ તે મનમાં વિચારવા લાગ્યો કે, ચાક્રસ આફતથી ઘરાએલ કાઇ ચક્રવર્તિ આ રસ્તાથી એકલા પદાતિ (પગે ચાલીને) ગયા છે. હું જઇને તેની સેવા કર, કારણ કે ભવિષ્યમાં એને ચક્રવર્તિપદ પ્રાપ્ત થતાં મારું પણ ભાગ્ય તેની સાથે ખુલી જાય.

ભગવાનની પાદપંકિતને નજર સામે રાખી પુષ્ય રાજગૃહી નજદીકના શુણાગ ગામની ભાગોળ પહોંચ્યા જ્યાં તેની નજરે ધ્યાનસ્થ પ્રભુ એકાગ્રતામય લીનસ્થિતિમાં દેખાયા! પ્રભુને દેખતાં જ નિરાશ થઇ તે બાલ્યા " આજસુધી હું સમજતા હતા કે, સામુદ્રિક શાસ્ત્ર સાચું છે પણ આજથી ખાતરી થાય છે કે, તેમાં સાચા વિધાસ રાખવા જેવું નથી. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, ગંગાનદીના રેતાળ પ્રદેશમાં જેવાં પગલાં પડ્યાં છે તેવા ચિદ્ધવાળા પુરુષ અવશ્ય ચક્રવર્તિ થાય પરંતુ આજ હું નજરે જોઇ રહ્યો છું કે, આવી રેખાવાળા મનુષ્ય ભિદ્ધુક તરીકે ગામાગામ ભટકી રહેલ છે."

યુખ્ય નૈમિત્તિકના સામુદ્રિક શાસ્ત્ર પરથી વિશ્વાસ ઉઠી ગયો અને તે પાતાના ગ્રથા જળ-શરણ કરવાના તૈયારી કરવા લાગ્યો તેવામાં તેના સાંભળવામાં આવ્યું કે, જેના સંબંધમાં પાતે ઊઢાપાઢ કરી રહ્યો છે તે કાે સામાન્ય ભિક્ષુક નથી. પણ ધર્મ ચક્રવર્તિ તીર્થ કર છે. તે ચક્રવર્તિ અને સ્વર્ગના ઇંદ્રને પણ પૂજનીય છે. પછી તે પ્રભુને વંદન કરી પાતાના કામે ચાલ્યા ગયા.

### ગૌશાલકની ઉત્પત્તિ

ઉત્તર પ્રદેશમાં શિલિ ધ નામના સિલિવેશમાં કેશવ નામે એક સૈનિક રહેતા હતા. તેને શિવા નામે એક સુશીલ પત્ની હતી. તેની કૂખથી માંખ નામે અળવાન પુત્ર જન્મ્યા હતા.

અનુક્રમે આ મંખ યૌવન અવસ્થાએ પહોંચ્યો. એક વખત તે પાતાના પિતા સાથે કરતા કરતાં સરાવર કાંઠે આવ્યા. અને શાંતિથી સરાવર કિનારે ન્હાવા છેઠા. તેવામાં એક વૃક્ષ પર ચક્રવાક પક્ષીનું યુગલ પ્રેમરંગમાં જીવનની માજ માની રહ્યું હતું. સંધ્યાસમયે વૃક્ષ ઉપર છેઠેલ આ જોડલું પાતાના દેહનું ભાન ભૂલી આનંદથી કલરવ કરી રહ્યું હતું. ત્યાં દુદેવે એક પારધીના બાણથી ચક્રવાક વિધાયો ને તરફડાટ સાથે તે જમીન પર પડયો અને તરફડાટ કરવા લાગ્યો. આ સમયે ક્લિકિલ એવા કચવાટભર્યા શળ્દામાં પાતાનું દુ:ખ અને વિયાગ પ્રદર્શિત કરતી ચક્રવાકીને પાતાના પતિના તરફડાટ અસહ્ય થઈ પડયો. અને જોતજોતામાં તે પણ તરફડાટ સાથે વૃક્ષ પરથી પાતાના પતિના દેહ પર તૂટી પડી. અને પડતાંની સાથે પ્રાણમુક્ત અની. તેની સાથાસાય ચક્રવાકના પણ પ્રાણ ક્ષણભરમાં ઊડી ગયે.

આ સમયે સરાવરિકનારે સ્નાન કરતા મંખની નજરે આ કરુણાજનક ઘટના પડી. તેના હુદય પર તેની સચાટ અસર થઇ અને અરેરાટી સાથે આ યુવાન મંખ પણ જમીન પર પછડાઈ પડ્યો અને જોતજોતામાં અંતિમ શ્વાસો ચ્છ્વાસ લેવા લાગ્યા.

આ અચાનક બનાવથી સરાવર કિનારે માનવ સમુદાય એકત્રિત થયા. અનેક જાતના યાગ્ય ઉપચારા કરવામાં આવ્યા, પરિણામે મંખ સાવધ થયા અને ભયભીત હુદયે શૂન્ય અની પૃથ્વી, ઝાડ તેમજ પાતાના પિતા સામું જોતા એક ગાંડા માનવીની માક્ક બેળાકળા બન્યા.

તેને ગમે તે પ્રકારે સમજાવી ઘેર લઈ જવામાં આવ્યો. જયાં શાંતિ વલ્યા ખાદ માથે હાથ ફેરવતા તેના પિતાએ પૂછ્યું કે-હે પુત્ર! આમ અગ્રાનક અણચિતવ્યું શું અન્યું? જવાબમાં મંખે જણાવ્યું કે–

પિતાશ્રી! હું સરાવર કિનારે સ્નાન કરી રહેલ હતો ત્યાં મારી નજરે કિનારા પરના એક વૃક્ષ ઉપર ચકલાક પક્ષીનું જોડલું આનંદમગ્ર દેખાયું જેમાં તે સમયે લવિતબ્યતાની દુર્ઘટના એવી બની કે આ નિર્દીષ પ્રેમીયુગલના અંત મારી જ નજર સામે અતિ દુ:ખદ રાતે આવ્યા

પિતાશ્રી! આગલા ભવે માનસરાવરમાં એક ઝાડ પર ચક્રવાકપણ અમારું નરમાદાનું પ્રેમાળ જોડું આનંદમગ્ન અનેલ હતું તેવામાં એક પાપી ભીલે આવી મારી પક્ષિણીને ધાયલ કરી ને તે તરફડાટ કરતી ઝાડ પરથી તૂટી પડી ને પડતાંની સાથે જ તેના જીવ ઉડી ગયા. પાછળ રહેલ પક્ષીના હૃદયને આ દુ:ખ અસદ્ય થઇ પડતા તે પણ માદાના શરીર પર ઝાડ પરથી તૂટી પડ્યો. અને પડતાની સાથે જ મરણ પામ્યા. આ ચક્રવાકના જીવ તે હું તમારે ત્યાં પુત્રપણે જન્મયા છું.

હે પિતાશ્રી! આ ચક્રવાક જોડલાનું આ પ્રમાણેનું દુ:ખદ અવસાન જોતાં જ મને તે જ સમયે પૂર્વભવનું અત્રોકિક જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જ અમારા પ્રેમી જોડલાના પણ આ પ્રમાણે અંત નજર સામે દેખાયા. અને મારા આંતર આત્મા પર તેની પૂરતી અસર શક અને આત્મા ચકડાળે ચક્યો. જેમાં મારી પૂર્વ ભવની પ્રેમાળ પત્ની મારા હૈયાને કાતરી રહેલ છે, જેને કાઇ પણ લેટો મેળવવાના મેં નિશ્ચય કરેલ છે તો હે પિતાજી! હું આપને નમ્રતાપૂર્વક અરજ કરું છું કે, આપ મારા પૂર્વની પ્રેમાળ પત્ની મેળવી આપા!

પિતાએ આશ્વાસન આપતા કહ્યું-પુત્ર! મારાથી ળનતા ળધાએ પ્રયત્ના કરીશ. તેના ચિત્તની વ્યથતા વધતી ગઇ અને પ્રિયતમાના મેળાપના વિચારમાં ને વિચારમાં ત્યારપછી તો મ'ખ આખા ગામમાં ગાંડાની માફક કરવા લાગ્યા તેવામાં એક છુદ્ધિમાન પુરુષે તેને સલાહ આપી અને તેની સૂચના પ્રમાણે તેણે એક ચિત્રપટ તૈયાર કર્યું. જેની કલાત્મક પીછીથી કિનારા પરના ઝાડ પર કલ્લાલ કરતું ચક્રવાક પક્ષીનું જોડું ચિતરાવ્યું. જેમાં એક પારધીના ખાણથી ચક્રવાકી કેવી રીતે વિંધાય છે તેમજ તેમની પાછળ પક્ષી કઇ રીતે તેના દેહ પર તરફડાટ કરીને જીવન ત્યાગ કરે છે. આ સવે દેખાવા તાદૃશ્ય એવી રીતે ચિતરાવ્યા કે તેને જોતાં જ ભલભલાના હુદય દ્વાવક ળને.

આ ચિત્રપટ સાથે મંખ ગામાગામ એવી અમર આશાથી કરવા લાગ્યા કે વખતે પાતાની પૂર્વ લવની પત્ની પણ આ ચિત્ર જોતાં પાતાના પૂર્વ લવનું જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પામે અને આ લવમાં તેના પાછા મેળાપ થાય.

મડંખ, કર્જાટ, ખેટક, પુર, પાટણ વગેરે ગામામાં આ ચિત્રપટ સાથે કરતા મંખના ઘણો સમય ત્યતીત થયા. જેમાં આ ચિત્ર પણ જીણે થવા આવ્યું હતું. એવામાં ચંપાનગરીએ આવતા એક ઘટના એવી બની કે,–

આ ગામમાં મંખલી નામે ગૃહસ્ય રહેતા હતા. આ યુહસ્ય કર્મ સંજોગાએ એવી દુ:ખદ સ્થિતિએ આવી પહોંચ્યા કે તેને પાતાના ગુજરાનાર્થે કાંઇ પણ રહ્યું નહિ. એવામાં મંખને હાથમાં ચિત્રપટ સાથે અતિકરુણાજનક ગઝલમાં તેનું વર્ણુન કરતા અને તેના આધારે પાતાનું ગુજરાન કરતા જોયો. તેને પાતાના કોંદું બિક ગુજરાન માટે મંખવાળા ધંધા કામધેનુ તુલ્ય લાગ્યા અને તે મંખ પાસે આવ્યો. તેની સેવા સ્વીકારી તેની ગાયન આદિ કળા સ્વીકારી તે એક ઉસ્તાદ ગવૈયો અન્યો. આ પ્રમાણે મંખ અને મંખીલીની જોડી ગામાગામ ચિત્રપટ સાથે ગ્રામજનાને રંજન કરી પાતાના નિર્વાહ આનંદથી કરી રહેલ છે. મંખને પાતાની પત્નીના મેળાપ ન થવાથી હૃદયમાં અતિશય દુ:ખ થવા લાગ્યું અને તે આધાતને પરિણામે તેના અચાનક સ્વર્ળવાસ થયો.

મંખના મરી જવાથી મંખલી રાજી થયો. કમાએલ પુષ્કળ ધન સાથે તે પાતાને ઘેર આવ્યો. પાતાની મુભદ્રા નામે સ્ત્રી સાથે આનંદથી રહેવા લાગ્યો.

માં ખલીએ ત્યારપછી આ જીર્ણ ચિત્રના ખદલે અતિ આકર્ષ ક એવું આ જ પ્રકારનું ચિત્ર ખનાવ્યું. આ પ્રમાણે માં ખલી પાતાની સ્ત્રી સુભદ્રા સહિત ગામાગામ કરી પાતાનું ગુજરાન કરી રહેલ છે.

આ પ્રમાણે કરતા કરતા શરવણ સન્નિવેશમાં આવી ગાળકુલ બ્રાહ્મણની ગૌશાળામાં એક ખાલી જગ્યામાં મેળવી તેમાં વાસ કર્યી. અહીં સુલદ્રાએ એક ભાળકના જન્મ આપ્યો જેનું ગુણસંપન્ન ગાશાલા એવું નામ તેના માળાપે રાખ્યું. મંખલીપુત્ર ગાેશાલક ૧૬ વર્ષની યુવાવસ્થાએ પહેાંચતા કુટિલ, વક્રસ્વભાવી અને અનેક પ્રકારની લુચ્ચાઇ તેમજ અવગુણથી ભરપૂર ખન્યો.

માતાપિતાની શિખામણ તેના માટે નકામી ખની. નિત્ય ગૃહઆંગણું ગાશાલકને અંગે કલેશમય વાતાવરણ ખનવા લાગ્યું. હવે ઉચ્છૃંખલ ગાશાલકને પાતાનું ગૃહઆંગણું આકરું થઇ પડ્યું અને તે ચક્રવાકના અતિ આકર્ષક ચિત્રપટ સાથે ઘરની બહાર નીકળી પડયો અને સ્વતંત્રતાથી આજવિકા ચલાવવા લાગ્યો.

યૂણાગથી વિહાર કરતાં પ્રભુ મહાવીર રાજગૃહી પહેાંચ્યા જયાં નગરની અહાર પરામાં નાલન્દાની એક વણાટશાળામાં જઇ ત્યાં ચાતુર્માસની સ્થિરતા કરી. આ વણાટશાળાની નજદીકના મકાનમાં, પારસમણીના સ્પર્શથી જેમ કથીર તુરત સાેનું અની જાય છે તેમ ગાશાલકની મલિનતા દૂર થઇ. ગાશાલકે પણ વર્ષાઝાતુમાં ચાતુર્માસની સ્થિરતા કરી.

આ ચાતુર્માસમાં ભગવાને માસક્ષમણના અંતમાં માત્ર એક જ વખત વિજય શેઠને ત્યાં પારણું કર્યું. દેવતાઓએ પાંચ દિવ્યો પ્રગટ કર્યા. આ જાતના દૈવી પ્રભાવયુક્ત તપશ્ચર્યા અને વિધિના ગાશાલક પર પૂરતા પ્રભાવ પડ્યો. હાથમાંનું ચિત્રપટ દ્વર ફેંકી તપસ્વી પ્રભુના શિષ્ય ખનવાના નિશ્ચય કર્યો. અને તેણે પ્રભુને પ્રાર્થના કરી કે: "હે ભગવંત! હું આપના શિષ્ય થવા માગું હું." પરંતુ ભગવાન મહાવીરે તેની પ્રાર્થનાના પ્રત્યુત્તર ન આપ્યો છતાં તે પ્રભુની સાથે જ રહ્યો.

કાર્તિક શુદ ૧૫ પૂર્ણિ માએ ભિક્ષા લેવા જતા ગાશાલક પ્રભુને પૂછ્યું કે પ્રભુ! આજે મને ભિક્ષામાં શું મળશે? ભગવાને કહ્યું " સાયુચાખા, ખાટી છાશ અને દક્ષિણામાં એક ખાટા રૂપિયા." ગાશાલકને જ્ઞાની પ્રભુની વાણી જાૂઠી ઠરાવવાનું મન થયું. એ દિવસે ધનાઢ્ય લાકાના ઘરામાં તે ખૂબ કર્યો છતાં તે ઘરામાંથી પણ કાંઇ જ ન મળ્યું; સાંજે એક કમે કારે સાયુચાખાની ખીર તથા ખાટી છાશનું તેને ભાજન કરાવ્યું અને દક્ષિણામાં એક ખાટા રૂપિયા આપ્યો. આ ઘટનાએ ગાશાલકના મન ઉપર વિપરીત અસર કરી જેના પરિણામસ્વરૂપે તે વિધિવાદથી કંટાળી ગયો અને કહેવા લાગ્યો: "શ્વાનું કદી નિષ્ફળ નથી શતું જે શ્વાનું હોય છે તે પહેલાથી જ નિશ્ચિત જ હોય છે." આ રીતે ''નિયતિવાદે" તેના મનમાં ઘર કર્યું.

ચાતુર્માસની સમાપ્તિ થતાં ભગવાને નાલંદાથી વિહાર કર્યો અને રાજગૃહના કાલ્લાગ સંનિવેશમાં જઇ બકુલ ખ્રાહ્મણને ત્યાં માસક્ષમણનું પારણ કર્યું. એના પહેલાં ત્રણ પારણા રાજગૃહીમાં જ આનંદ શ્રાવક, વિજય શેઠ અને સુનંદ ગૃહસ્થને ત્યાં થયા હતા.

નાલ દાથી ભગવાને વિહાર કર્યો ત્યારે ગાેશાલક ભિક્ષા માટે ખહાર ગયો હતાે. ભિક્ષા-ચર્યાથી પાછા કરી તે શાળામાં પાછા આવ્યો તાે ભગવાનને ન દેખ્યા. એણે વિચાર્યું કે ભગવાન વસ્તીમાં ગયા હશે. તે પાછા નગરમાં ગયો અને રાજગૃહનાે એકે એક મહાેલ્લા તથા ગલી શાેધી પણ ભગવાન મહાવીરનાે પત્તો ન લાગ્યાે

હવે એણે ધાર્યું કે, પ્રભુ કાંઇક ખહાર ગયા હશે તેથી તે પાતાના સ્થાને પાછા આવ્યો. ભિક્ષામાં જે કાંઇ પ્રાપ્ત થયું હતું તે અને '' આજવિકાની " તમામ વસ્તુએ**ા બ્રાક્ષણોને દાનમાં** અર્પણ કરી, પાતે માથું મુંડાવી એક મુનિની જેમ ભગવાન મહાવીરની શાેધમાં નીકળી પડ્યો. રાજગુકના શાખાપુરા અને પરાએામાં પ્રભુને શાધતા મંખલિપુત્ર કાલ્લાગ સિલવિશ પહોંચ્યા. એણે ત્યાં એક તપસ્વીની તપશ્ચર્યા અને એના પારણાતી ફળચર્ચા સાંભળી. આ સર્વ ઘટનાએા પ્રભુ મહાવીર સિવાય બીજે સંભવિત નથી, તો અવશ્ય દેવાર્ય અહીં નજીકમાં જ હાવા જોઇએ, એવા નિશ્ચય પર તે આવ્યા ને ગામમાં પ્રવેશ્યો. આ સમયે ભગવાન ગામની સીમમાંથી પાછા કરતા એને માર્ગમાં જ મલ્યા.

તેણું તેમને વંદન કર્યું ને ગળગળા થઇ હાથ જોડી કહ્યું કે-"હે ભગવાન! આપ મારા ધર્માચાર્ય અને હું આપના શિષ્ય" ગાશાળાની પ્રાર્થનાના સ્વીકાર કરતા ભગવાને કહ્યું: "બહુ સારું" પછી તા પ્રભુની સાથે ગાશાલકે વિહાર શરૂ કર્યો.

# ઉપાધ્યાય શ્રી વારવિજયછ મહારાજકૃત સુબાધદાયક દુહાએ

ખરા માર્ગ વીતરાગના, સૂક્ષ્મ જેહના ભેદ, શ્રદ્ધા હોય તે સદ્દહળો, મનમાં રાખી ઉમેદ. વિધ્ન ક્રાંડ દૂરે ટળે, વછિત ફળે તત્કાળ, સિદ્ધચક્ર સેવે સદા, તસ ઘર મંગળમાળ. જેસી ચિંતા દેહકી, એાર કુડું મ પરિવાર, એસી આત્મ જવકી, કરતા કર્મ સંહાર. કાળકેરી ફાળ ભરતા, શી ગતિ તારી થશે? રાેતા છતાં માનવી, ત્યાંથી તું નહીં છૃડશે. ટકે ન કાેને કારણે, જલધિતણા જુઆળ. સારાે માઠાે નવ રહે, સૌને એક જ કાળ. ધર્મ કરતાં ધન વધે, વધત વધત વધ જાય, ધર્મ ઘટતા ધન ઘટે, ઘટત ઘટત ઘટ જાય. ાધમ કરા સૌ પ્રાણીયા, ધર્મથકી સખ ધર્મ કરતા જગમહીં, દુખિયા દીકા ન કાય. કલ કરે સા આજ કર. આજ કરે સા અખ. કાળ પકડ લે જાયગા તા, ફીર કરેગા કવ્ય? રત્ના કરાેડા આપતા. ક્ષણ ગએલા નવ મળે. ઉપદેશ આ મહાવીરના, સ'ભારજે પળે પળે. વી ર પ્ર ભુ ના ચરણને, પ્રણમી વિનયથી ઉચ્ચરું, મળજો ભાવાભવ તાહરું, શાસન ત્રિપુટી નિર્મળું.

# પ્રકરણ ત્રીજાં

# ત્રીજાં ચાતુર્માસ

કેલ્લાગથી ભગવાન સુવર્ણ ખલ તરફ થઈ રહ્યા હતા ત્યારે માર્ગ માં એક સ્થળે ગાવાળાની એક ટાળી હાંડીમાં ખીર બનાવતી હતી તે ગાશાળકની દ્રષ્ટિએ પડી. ગાશાળક બાલ્યો-નુઓ ભગવાન, અહીં ગાવાળીઆઓ ખીર બનાવી રહેલ છે. આપ જરા સ્થિરતા કરા તો તેના લાભ મને મળે. પ્રભુએ કહ્યું: "આ ખીર પાકશે જ નહિ. વચ્ચમાં જ હાંડી ફાટી ખીર ઢાળાઈ જશે." ગાશાલકે ગાવાળિયાઓને કહ્યું: સાંભળા છા ? આ ત્રિકાળજ્ઞાની દેવાર્ય કહે છે— "આ ક્ષીરની હાંડી ડ્ટી જશે".

ગાેશાળકની ચેતવણીથી ગાેપ ટાેળી વધુ તર્કવિતર્કવાળી અની, અને વાંસની ખપાટાેથી હાંડીને સારી રીતે મજખૂત આંધી દીધી. ભગવાન તાે નિ:સ્પૃહતાથી આગળ નીકળી ગયા, પરંતુ ગાેશાલક ક્ષીરભાજનની લાલચે ત્યાં જ થોભી ગયો

હાંડી દ્વધથી ભરેલ હતી અને ચાેખા પણ એમાં નાખી દીધા હતા. ભવિતવ્યતાના યોગે હાંડલી ફાટી ને તેના મધ્યમાંથી જ બે ટુકડા થઇ ગયા. સાથોસાથ ગાેશાલકની આશાએા પણ ક્ષીર સાથે ધૂળમાં મળી ગઇ.

આ ઘટનાથી મંખલીપુત્ર બાલ્યો. "થવાનું હોય છે તે કેાઇ પણ ઉપાયે મિથ્યા થતું નથી. અથવા ભવિતવ્યતાના યાગ કદાપિકાળે મિથ્યા થતા નથી."

પછી ગાેશાળો ઉતાવળો ઉતાવળા આગળ વધી પ્રભુને જઇ મલ્યો. ભગવાન અને ગોેશાલક એક ગામમાં ગયા.

અ! ગામના **બે વિભાગ હતા. એક 'નન્દપાટક અને** બીજો ઉપનન્**દપાટક. એ અન્ને** પાટકાના નંદ અને ઉપનંદ નામે અન્ને **બા**ઇએા સ્વામી હતા.

મહાવીર નન્દપાટકને ત્યાં ભિક્ષાર્થ ગયા તો ત્યાં તેમને ભિક્ષામાં ભાજન મલ્યું ને ગાશા-લક ઉપન દપાટકને ત્યાં ગયો હતા જ્યાં ઉપનન્દની આજ્ઞાથી એની દાસી વાસી ચાખા ભિક્ષામાં આપવા આવી પરંતુ ગાશાલક તે લેવાના ઇન્કાર કર્યો. આ સમયે ઉપનન્દે દાસીને કહ્યું કે, જો તે ભિક્ષા ન સ્વીકારે તા એના ઉપર ફેંકીને ચાલી આવા દાસીએ તે જ પ્રમાણે કર્યું આથી ગાશાળક ખીજવાઇ ગયો. તેણે શાપ દઈ તે બ્રાહ્મણનું ઘર બાળી નાખ્યું.

ખ્રાહ્મણુગામથી લગવાન અને ગાેશાળક ચંપાનગરીએ ગયા અને ત્રી**જું ચાતુર્માસ** ચમ્પામાં કર્યું.

આ ચાતુર્માસમાં ભગવાને બળ્બે માસક્ષમણુની બે તપશ્ચર્યા કરી, અને વિચિત્ર <mark>આસનાથી</mark> ધ્યાન ધર્યું. પહેલું પારણું ચંપામાં કર્યું અને બીજીં ચંપા નગરીની બહાર. ત્યાંથી પ્રભુએ કાેેેલ્લાગ સંનિવેશ તરફ વિહાર કયો<sup>°</sup>.

# પ્રકરણ ચાેથું

### ચતુથ<sup>ર</sup> ચાતુર્માસ

ચંપાથી પ્રભુ કેાલ્લાગ સિવિશ પધાર્યા. ત્યાં ગામની સીમના એક ખંડેર(મકાન)માં વાસ કર્યો અને આખી રાત ત્યાં ધ્યાનસ્થ બન્યા. તેમની સાથે રહેલ ગાશાલક પણ મકાનના બારણા પાસે બેસી રહ્યો.

આ ગામના મુખીના સિંહ નામે પુત્ર વિદ્યુન્મતી નામે એક દાસીના પ્રેમમાં લુબ્ધ ખન્યો હતા તે, દાસી સાથે કાંઇક રાત્રિ વ્યતીત થતાં ત્યાં આવ્યો અને પડકાર કરી સત્તાધીશ અવાજે બાલ્યો કે: "અહીં કાેઇ સાધુ, સંત, મુસાફર, બ્રાહ્મણ આદિ ઉતર્યા હાે તાે, ખહાર ચાલ્યા જાવ."

ધ્યાનસ્થ પ્રભુ માટે આ સૂચનાના કાંઇ જ અર્થ હતા નહિ ત્યારે અટકચાળીયા ગાશાલક માટે તે કોતુકમય બન્યું. તે દરવાજાની આડમાં છૂપાઇ રહ્યો અને જયારે દાસી અને સિંહ રતિક્રીડા કરીને મકાનની બહાર જવા લાગ્યા ત્યારે તેણે દાસીનું અટકચાળું કર્યું જેથી સિંહ ખીજવાયો અને તેને સારી રીતે માર માર્યા. પછી બન્ને ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા ને ગાશાલકે પ્રભુ પાસે પાતાને માર મારવાની કરિયાદ કરી.

ખીજે દિવસે પ્રભુએ અહીંથી પત્રાલક તરફ વિહાર કર્યો. ત્યાં પણ ગામની સીમમાં આવા જ ખંઉર મકાનમાં વાસ કરવાના યોગ પ્રાપ્ત થયો, જ્યાં રાત્રિભર પ્રભુ ધ્યાનસ્થ ખન્યા.

અહીં પણ એવા જ પ્રસંગ બન્યો જેમાં ગામના મુખીના (પટેલના) યુવાન ખંદક નામે પુત્ર, દંતાલિકા નામે એક દાસીના પ્રેમમાં પડ્યો હતા. તેના પણ પ્રણય કીસ્સે ઉપર પ્રમાણે આ જ ખંડિયેર મકાનમાં રાત્રિના સમયે બન્યા એને ગાશાલકને તેના અટકચાળિયા સ્વભાવ પ્રમાણે માર પડ્યો.

અનેક કીસ્સાએામાં અટકચાળીયા ગાશાલકને હેરાનગતિ ભાગવવી પડી હતી જેમાંથી માત્ર આ બન્ને ઘટનાએાની નાંધ સૂત્રકારાએ એટલા માટે લીધેલ સમજાય છે કે, આવા પ્રસંગામાં પણ પ્રભુ કેવી રીતે સમતાથી ધ્યાનસ્થ અવસ્થાના ભંગ થવા ન દેતા, તેમજ મનને અંશ માત્ર વિકૃત થવા ન દેતાં પૂર્વ શાંતિથી લીન રહેતા હતા.

પ્રભુએ અહીંથી કુમાર સંનિવેશ તરફ વિહાર કર્યો અને રમણીંય એવા ચંપાઅરણ્યના ઉદ્યાનમાં પહેંચી તેઓ ધ્યાનસ્થ ળન્યા. લગભગ મધ્યાદ્વ થવા આવ્યું હતું. ભિક્ષાના સમય થઈ ગયો હતા. આ સમયે ગાશાલકે પ્રભુને કહ્યું: હે ભગવંત! શિક્ષાના સમય થઇ ગયો છે. ભગવંતે કહ્યું: મારે તા આજે ઉપવાસ છે જેથી ગાશાલક એકલા ગામમાં ભિક્ષાર્થે ગયો.

આ સમયે પાર્શ્વાપત્ય શ્રી મુનિચંદ્રસૂરિ સ્થવિર ભિક્ષાર્થ ગામમાં કરતા હતા. તેમના વાસ કુવનય કુંભારની વણાટશાળામાં હતા. ગાશાલક કરતા કરતા વણાટશાળામાં જઇ પહેંચ્યો. પાર્શ્વાપત્ય મુનિના તેને દર્શન થયા. ગાેશાલકે તેમને પૂછ્યું કે, "તમે કાેેેે છાે ?" પાર્શ્વા-પત્યમુનિ બાેલ્યા-અમે શ્રમણુનિર્જ થ છીએ.

ગાેશાલક-વાહ ! નિર્જા થ. આટલા આટલા પાત્રા અને આટલી આટલી આડં બર ચુક્ત વસ્ત્રાદિકની સમગ્રી હાેવા છતાં આપ કેવી રીતે નિર્જા થ ? સાચા નિર્જા થ તાે અમારા ધર્માચાર્ય છે, જે તપ, જ્ઞાન અને ત્યાગની સાક્ષાત્ પ્રતિમૂર્તિ છે.

પાર્શ્વાપત્યે કહ્યું: બાલવામાં અને વર્જનમાં જેવા તું ઉદ્ધત અને અવિવેકી દેખાય છે તેવા જ તારા ધર્માચાર્ય પણ હોવા જોઇએ!

ગાશાલક-શું તમા મારા ધર્માચાર્યની નિંદા કરા છા ? તેના પરિણામની તમને માહિતી છે ખરી ? મારા ધર્માચાર્યના તપતેજથી તમારા ઉપાશ્રય અળીને ખાખ થઇ જશે એટલી શક્તિ મારા ધર્મગુરુના પ્રભાવથી મારામાં વિદ્યમાન છે, તેની તમાને અબર છે ખરી ?

પાર્શ્વાપત્ય-અમે તમારા જેવાના શાપથી શું બળી જવાના?

આ પ્રમાણે કંઇક સમય સુધી પાર્ધાં સંતાનીય અનગારા સાથે મિથ્યાવાદમાં **ઉતરી,** ગાશાલક પાતાના સ્થાન પર આવ્યો અને પ્રભુને વ'દન કરીને બાલ્યો. હે ભગવ'ત! આજ તા મને સારમ્ભ અને સપરિગ્રહ શ્રમણાના મેળાપ થયો હતા.

પ્રભુએ કહ્યું-તે પાર્ધાપત્ય અનગારા છે. આ પ્રમાણે દ્રકા સંતાષકારક જવાળ આપી પ્રભુધ્યાનસ્થ બન્યા.

બીજે દિવસે ગાશાલા સહિત ત્યાંથી વિહાર કરી પ્રભુ ચારાક સંનિવેશમાં આવ્યા. અહીં વનનિકુંજમાં પ્રભુ કા§સગ્ગધ્યાને સ્થિર થયા.

તે ગામના કાેટવાળે હશ્મના કે તેમના જાસૂસા ગુપ્ત રીતે પાતાની સરહદમાં પેસી ન જાય તે માટે ચારે તરફ ચાેકીપહેરા ગાેઠવી દીધા હતા.

એવામાં ગ્રામ્ય કાેટવાલને બે લેદી ગુષ્તચરા ગામની સીમમાં આવ્યાની માહિતી મળી. તે છે ધ્યાનસ્થ અવસ્થાએ રહેલ પ્રભુ તેમજ તેમની પાસે બેઠેલ ગાેશાલકને લેદી વેશધારી વ્યક્તિએ! -દુશ્મનના જાસુસા માની લીધા આવા લાેકા નિર્જન સ્થાનમાં ગામની ગુષ્ત ભાતમીઓ મેળવી પાતાના દેશમાં પહાંચાંક છે જેના આધારે મહાન્ ઉપદ્રવ થાય છે, તેથી આ સમયે તેમની એવી ખબર લેવી જાેઇએ કે તેમની ખાતરી થાય કે ચારાકવાસીઓ પણ પૂરતા જાગત છે. આ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી કાેટવાળ તેમની પાસે ગયો અને ઉચ્ચ સ્વરે દમદાટી દેતા બાેલ્યા: 'તમે કાેણુ છાે ?' પ્રભુ તાે ધ્યાનસ્થ ને મીન હતા એટલે તેમના પાસેથી તાે જવાબ મળે તેમ હતા જ નહિ. આ સમયે પ્રભુ મીન રહ્યા એટલે તેનું અનુકરણ કરી ગાેશાલક પણ મીન રહ્યો. વારંવાર પૂછવા છતાં પણ કાંઈ જવાબ આપ્યો નહિ એથી કાેટવાળે ચાક્કસપણે માની લીધું કે—અવશ્ય આ લાેકા ગુષ્તચરા જ છે. પછી કાેટવાળે ગાેશાળક સામે આંગળી ચીધી પાતાના સાથીદારાને

આજ્ઞા કરી કે-આ જીવાન સાધુને તેા પહેલાં દોરડાથી બાંધા અને કૂવામાં ઉતારી તેને અદ્ધર એવી રીતે રાખાે કે, કષ્ટથી હેરાન–પરેશાન થઇ જઈ પાતાની સાચી હકીકત જણાવે.

કાેટવાળની આજ્ઞાના તુરત જ અમલ થયા ને ગાેશાલકને મુશ્કેટાટ ખાંધી કૂવાની મધ્યમાં એવી રીતે ટાંગી દીધા કે, જાણું દારડાથી ખંધાએલ ભરેલ પાણીના ઘઢા અધવચે લટકી ઝાેલાં ન ખાતા હાેય!

પછી તેઓ ધ્યાનસ્થ પ્રભુ પાસે આવ્યા અને તેમને સંછાધી કહ્યું કે, 'હે તપસ્વી વેશધારી ગુપ્તચર! તારા ચાલાકીભર્યા વેશથી અમા ભરમાવાના નથી. આ યુવાન સાથીદાર કરતાં પણ તારા વધુ ખૂરા હાલ થવા જોઇએ. શું તમને અમારા દેશની માહિતી જોઇએ છે?' આવા આક્રોશયુક્ત વચના બાલી કાેટવાલની ટાળીએ અતિ સખત રીતે પ્રભુને મુશ્કેટાટ બાંધી, પાણીના ઘડાની માક્ક કૂવામાં નીચે ઉતારે અને ઉપર લાવે અને તેમનું અટ્હાસ્ય કર્યા કરે.

આ સમયે પ્રભુના તેમજ ગાશાલકના પૂરતા એહાલ થઇ રહ્યા હતા. કર્મ-નિર્જરાર્થે આ ઉપસર્ગ આત્મહિતકારક માની આ પ્રકારના ઉપસર્ગ સહન કરવામાં પરમાતમાએ આત્મિક આનંદ માન્યા અને ગાશાલક પણ તેમાં પાતાના કર્મની નિર્જરા માની અદ્ભૂત સહનશક્તિનો પ્રભુને ખાતરી કરી આપી.

આ સમયે ચારાક ગામની સીમમાં કૂવા નજદીકથી જઇ રહેલ \*સોમા અને જયંતી નામે છે પરિવ્રાજિકાઓ આ દ્રશ્ય નજરે જોઇ અત્યંત કકળતા હૃદયે છેાલી ઉઠી કે: અરે! આ તો સિદ્ધાર્થરાજાના પુત્ર ઉગ્રતપસ્વી જગદ્વંદા પ્રભુ મહાવીર છે. તેઓ દેવાને પણ પૂજનીક છે. એવા પ્રભુને હે દુધો! તમા કેમ મહાકષ્ટ આપી રહ્યા છા?

તેમના આવા ઉદ્ગારા સાંભળી અને આ પ્રમાણેની એાળખાણ સાધ્વીએા માર્ક તે મળતાં એ લાેકા ગભરાઈ ગયા ને તુરત પ્રભુ તેમ જ ગાશાલકને અધનમુક્ત કર્યા તેમ જ ભાવપૂર્વક વંદન કરી તેમની ક્ષમા માગી. અંને સાધ્વીએા પણ પરમાત્માને ભક્તિપૂર્વક વંદન કરી સ્વસ્થાને ગઈ.

પ્રભુએ ચારાકથી પૃષ્ટચંપા તરફ વિહાર કર્યો અને ચાશું ચાતુર્માસ ત્યાં વ્યતીત કર્યું.

આ ચાતુર્માસમાં લગુડાસન, વીરાસનમાં સતત ધ્યાન ધરતાં પરમાત્માએ ચાતુર્માસિક તપ કર્યું. છેલ્લે દિવસે પારણું કરી કૃતાંગલ સંનિવેશ તરફ વિહાર કર્યો.

<sup>\*</sup>સોમા અને જયંતિ એ ળંને પૂર્વે વર્ણવાઈ ગયેલ ઉત્પલ નૈમિત્તિકની બહેના થતી હતી. તેમણે વૈરાગ્યવાસિત થઇ બ્રા પાર્શ્વનાથ ભગવંતના સંપ્રદાયમાં દીક્ષા લીધી હતી પરન્તુ પરીષહા સહન કરવામાં અશક્ત બનવાથી આજીવિકા અર્થે પરિવાજિકાના વેષ ધારણુ કર્યો હતા.

# પ્રકરણ પાંચમું

### પંચમ ચાતુર્માસ

ત્યાંથી વિહાર કરી કૃતાંગલ સિન્નવેશમાં પ્રભુ પધાર્યા. આ ગામમાં સપત્નીક, સારંભી પરિગ્રહધારી દરિદ્ર સ્થિવિર નામના પાખંડીઓ રહેતા હતા. તેમના કૃળિયામાં શિખરબંધ સુશાભિત એક મંદિર હતું. પ્રભુને આ સ્થાન યાગ્ય લાગવાથી તેના એકાંત ભાગમાં પ્રભુ ધ્યાનસ્થ બન્યા અને ગાશાલક શાંતિથી બેસી રહ્યો.

જે દિવસે પ્રભુએ અહીં કાઉસગ્ગધ્યાને સ્થિરતા કરી તે દિવસે પાખંડીઓના ધાર્મિક ઉત્સવ હોવાથી સંધ્યાકાળ થતાં જ સ્ત્રી તથા પુરુષા સામુદાયિક રીતે એકત્રિત થઇ વાજા-વાઈ ત્રો સાથે ગીતગાન તેમ જ નૃત્યમાં લીન બન્યા હતા. આ રીતે ઉત્સવમાં એકતાન થયાથી તેઓ દેહભાન પણ ભૂલી ગયા હતા. વાદ્યોના જોરશારથી અવાજ થઇ રહ્યો હતો જેથી ગાશાલક હેરાન થઇ ગયા. પ્રભુ તા પાતાના ધ્યાનમાં લીન હતા. મંદિરના બહારના ભાગમાં ધીમે ધીમે જળકણ વર્ષી રહ્યા હતા તેને કારણે વાતાવરણ શાંત બન્યું હતું. ઠંડા પવન પણ સ્ત્રીપુરુષાને મત્ત બનાવી રહ્યો હતો. ગાનતાન ને નાચમાં મશગૂલ બનેલા લાકો કુટું બીજનાનું પણ ભાન ભૂલી જવા લાગ્યા. યથેચ્છ મદિરાપાન થવા લાગ્યું. આવી જાતની લીલા જોઇ અત્યાર મુધી મીન રહેલા ગાશાલાથી સહસા બોલાઈ જવાયું કે:-

આ તે કઇ જાતની ધર્મકિયા! જ્યાં રમણી વિષે પ્રેમ-ચેષ્ટા કરાતી હાય અને નાચ ને ગાનતાનમાં મસ્ત્ર અનીને કાેણ પરાયું અને કાેણ પાતીકું તેના વિવેક પણ ન જળવાતા હાેય તેને તે કેવા પ્રકારના ધર્મ કહેવા ?

આવા કર્ણ કટુ વચનથી પાખંડીએ રાષે ભરાયા ને ગાશાલકની ડાક પકડી, માર મારી મંદિરની બહાર કાઢી મૂક્યા.

ખહારના ભાગમાં ઠંડા પવન તેમ જ ઝાકળસમ વરસાદ વરસતા હાવાથી ઠંડીથી ધ્રૂજતા ગાશાળા ઉચ્ચ સ્વરે બાલવા લાગ્યા કે, " દુનિયાના માર્ગ જ વિપરીત છે, જ્યાં સાચું બાલવા વાળાઓની મારા જેવી હાલત થાય છે."

મં દિરના બહારના ભાગમાં ઠંડીયા ધૂજતા ગાશાલકની એક વૃદ્ધને દયા આવતાં કહ્યું કે, આ ધ્યાનસ્થ મહાત્માના આ માણુસ સેવક-ભક્ત દેખાય છે તો તેને હવે વધુ હેરાન ન કરતા અંદર બાલાવી તેને ચૂપચાપ બેસી રહેવા દો. પછી ગાશાલકને મંદિરના એક ખૂલાસં બેસાડવામાં આવ્યા અને લાકાએ વધુ જેરશારથી નાચવા કૂદવા માંડયું. જો કે ગાશાલકને તેમના આવા અયાગ્ય વર્તનથી ઘણું જ લાગી આવ્યું પણ બાલે તા માર ખાય જેથી તે શાંત બેસી રહ્યો અને આખી રાત અશાંતિમાં ગાળી.

ળીજે દિવસે સવારના સૂર્યોદય થતાં પ્રભુએ ધ્યાનમુક્ત થઈ. ગાશાલા સહિત ત્યાંથી આગળ વિહાર કર્યો, અને શ્રાવસ્તીનગરે પહેાંચ્યા. ત્યાં નગરના સીમાપ્રદેશમાં દોષ રહિત સ્થાને ધ્યાનસ્થ બન્યા. અહીં થોડા દિવસની સ્થિરતા કરી પ્રભુ હલદ્ગુત (હરદ્ગુ) ગામે પધાર્યા. હલદ્ગુત ગામની બહાર હરિદ્ર નામનું અતિ પ્રખ્યાત, પ્રાચીન તેમજ અતિ વિશાળ એક વૃક્ષ હતું. તે વૃક્ષની નીચે પરમાત્માએ તેમજ ગાશાલક રાત્રિની સ્થિરતા કરી અને પ્રભુ ધ્યાનસ્થ બન્યા. અનેક મુસાકરા પણ આ વૃક્ષ નીચે રાત્રિવાસ કરી બીજે દિવસે પ્રભાતે આગળ જતા હતા. તે મુજબ અન્ય મુસાકરા બીજે દિવસે પ્રભાતે ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા હતા. માત્ર ગાશાલક અને પ્રભુ બન્ને જણા જ ત્યાં રહ્યાં હતા તેવામાં એક અતિ દુર્ઘટ ઘટના બની.

મુસાક્રેરાએ ઠંડી ઉડાડવા માટે રાત્રે તાપણી સળગાવી હતી તે અગ્તિ પવનના સખત અપાટાઓના કારણે આગળ વધી જે જગ્યાએ ભળવાન ધ્યાનારૂઢ થયા હતા ત્યાં વૃક્ષના પાંદડાંઓના માટે સંચય થયા હતા જેથી આગ આગળ વધતી વધતી ત્યાં સુધી આવી પહેાંચી. ગાશાલક અગ્નિને આગળ વધતી જોઈ પ્રભુને કહ્યું કે–હે દેવાર્ય! ભાગા! બાગા! પણ પ્રભુ મહાવીરે તા કર્મનિર્જરાર્થ દેહની મમતા વાસરાવી ઉગ્ર તપશ્ચર્યા આદરી હતી. શું તેઓ કર્મવશ બની આ સમયે નાસી છૂટે ખરા? કદાપ જ નહિ!

માઝા મૂકેલ અગ્નિ જવાળાઓ જેમના માટે કર્મ કરોાટીરૂપ અનેલ છે એવા અનંતજ્ઞાની પ્રભુ તો ત્યાં જ વધુ સુદ્રહ ધ્યાનસ્થ અન્યા. આગની જવાળાએ, સમુદ્રમાં ભરતી આવે અને જેમ જળના વેગ વધે તેમ તેમ વૃદ્ધિ પામતી ચાલી અને વધતી વધતી પરમાત્માના પાદપીઠ સુધી આવી પહોંચી. પશ્ચિમ તેમના અન્ને પગા દાઝી ગયા.

આ પ્રસંગની મહત્તા સમજાવતા સ્ત્રકારા જણાવે છે કે-ધ્યાનમાં મગ્ન રહેલ પ્રભુના શરીરને અગ્નિ જવાળાએ સ્પર્શવા લાગી, છતાં તે જાણે શીતળ જળના તરંગા ન હાય તેમ માની આ પરિસહ સહન કરી, પ્રભુ ધ્યાનારૂઢ રહ્યા. આવું દુ:ખ પડે છતાં ડગે નહિં તેનું નામ જ ધ્યાનમગ્ન આત્મા કહેવાય.

ગાશાલક તાે આ ઉપદ્રવ સહત ન કરી શકવાથી દૂર ભાગી ગયો હતાે. તે અગ્નિ શાંત થતાં પાછા પરમાત્મા પાસે આવ્યો.

તે જ દિવસે ખપારના પરમાત્માએ ત્યાંથી વિહાર કર્યો અને મંગળ નામના ગામમાં પધાર્યા. ત્યાં વાસુદેવના મ દિરમાં કાર્યાત્સર્ગમાં લીન બન્યા. આ સ્થળે પણ ગાશાલકે પાતાના દુર્વર્તનને પરિણામે લાકોના માર ખાધા.

પ્રભુએ ત્યાંથી કાઉસગ્ગ પારી ગાેશાલક સહિત આવર્ત નામના ગામ બહાર બળદેવના મંદિરમાં પ્રતિમાવત્ સ્થિરતા ધારણ કરી ધ્યાનમગ્ન બન્યા.

આ દેવમ દિરમાં પણ ગાેશાલકના અટકચાળીયા કૃત્યાેના યોગે પાેતાને તેમ જ પ્રભુને હેરાનગતિમાં સુકાવાના સમય ઉપસ્થિત થયાે. આ સમયે પ્રભુની રક્ષાર્થે ઇંદ્રની આજ્ઞાથી સાથીદાર ખનેલ સિદ્ધાર્થ યક્ષરાજે એક અદ્ભૂત એવા ચમત્કાર ખતાવ્યા કે, ખલદેવની પ્રતિમાના હાથમાં જયાં માળા હતી ત્યાં તેના સ્થળે હળ વિસ્તાર્યું ને તેને હળ હાંકતા દર્શાવ્યા. આ જાતના ચમત્કારથી ગામલાકાને જણાયું કે–આ વ્યક્તિ મહાન્ પુરુષ છે અને તેમના શિષ્ય પણ જરૂર જ્ઞાની અને તપસ્વી છે જેથો તેમને કરેલ ઉપદ્રવાની માપ્રી માગવી. તેમને સતાવવામાં સાર નથી. સંત, ભગત, ક્કીર એ બધાય પ્રભુના સંદેશવાહક છે જેથી તેમને દુભાવવાથી જરૂર ચામ્ય જનતા પર દુ:ખદ પ્રસંગા આવી પડે છે. આ પ્રકારના ચમત્કાર જ સૂચવે છે કે, જરૂર આ તપસ્વી પુરુષ મહાત્મા છે. આ પ્રમાણે વિચારી સર્વ ચામ્ય જનતાએ પ્રભુના ચરણે નમન કર્યું અને પાતાના દુષ્કૃત્યની માપ્રી માગી. પરિણામે તત્કાણે જ સિદ્ધાર્થે પાતાની દૈવીલીલાને સંહરી લીધી. આંખના પલકારામાં મૂર્તિના હાથમાંનું હળ અદ્વશ્ય બન્યું અને પ્રતિમા પાતાની પૂર્વાકત સ્થિતિમાં હતી તેમ જ એટલે કે માળા સહિત દેખાઇ. પછી પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી ગાશાલક સાથે ચારાક નામના સિદ્મિયામાં પધાર્યા.

મધ્યાદ્ધના સમય નમતા ગાશાલકને ક્ષુધા વ્યાપવાથી તેણે પ્રભુને કહ્યું -ભગવાન! ગાંચરીના સમય થઇ ગયા છે. જવાળમાં પ્રભુએ કહ્યું: હજી ઘણી વાર છે. છતાં તેનાથી ભૂખ સહન ન થતાં તે એકલા જ ગાંચરી અર્થે ગામમાં ગયા. ત્યાં એક સદ્ગૃહસ્થને ત્યાં મીષ્ટ લાજન તૈયાર થઇ રહ્યું હતું ને જમણ માટે હજી સમય ળાકી હતા જેથી તેણે ધાર્યું: કે- જો આ વખતે હું દરવાજા પર જઇ ઊલા રહીશ તો તેઓ કહેશે કે-"મહારાજ, ભાજન તૈયાર નથી" ને મારે પાછા કરવું પડશે જેથી તેણે મનથી મનસૂઓ કર્યો કે-હું આ મકાનની આડમાં એક ખૂણે ભાજન તૈયાર થાય ત્યાં સુધી ઊલા રહું અને સર્વે જમવા એસે તે જ અવસરે "ભિક્ષાર્થ" પ્રગટ થાઉં. આ પ્રમાણે વિચાર કરી તે મકાનના એકાંત ખૂણમાં લપાઇ લાજન તૈયાર થઇ ગયું કે નહીં તેમ જ લાકા જમવા એઠા કે નહીં તેની વારંવાર તપાસ કરવા લાગ્યા.

મકાનના એકાંત ખૂણામાંથી વાર વાર લાજનગૃહ તરફ નિહાળી જેતાં ગાેશાલકને મકાન માલીકે ચાર અગર લૂંટારા ધારી, પકડી માર મારવા તૈયાર થયા. તેની ઝડતી લેતાં જોળીમાંથી માત્ર લિક્ષાપાત્ર સિવાય કાંઇ જ ન મળતા તેને ગાંડા ધારી છેાડી મૂકચો.

આથી ખેદ પામેલ ક્ષુધાતુર ગાેશાળકે ધાર્યું કે-પરમાત્માની વા**ણીમાં પ્રમાણભૂત તત્ત્વાે** અને સત્યતા રહેલ છે. જેનું ઉદલંઘન કરતા જરૂર તેનું પરિણામ વિપરીત જ આવે છે તેા હવે પછી તેમના સૂચન પ્રમાણે જ વર્તવામાં લાલ છે. આ પ્રમાણે માનસિક નિશ્ચય કરી તે પ્રભુ પાસે નિસ્તેજ ખની પાછા આવ્યાે. પછી પ્રભુ તેમ જ ગાેશાળકે ત્યાંથી વિહાર કર્યાે અને તેઓએ કલં ખુકા નામના સન્નિવેશમાં પ્રવેશ કર્યા

કલ ભુકા ગ્રામના **મેઘ અને કાલહસ્તિ** નામે બે લાઈએા અધિકારી હતાં જેમાંથી કાલહસ્તિના વ્યવસાય ધાડ પાડવાના હતા. ત્યારે તેના માટા લાઇ મેઘ રાજસત્તા <mark>લાગવતા.</mark>

પ્રભુ અને ગાેશાલક આ ગામની સીમમાં આવી યાેગ્ય નિર્દોષ સ્થાને *ભૂ*મિ **પ્રમાર્જિત** કરીને ધ્યાનારૂઢ થયા. ગાેશાલક શાંતિથી તેમની પાસે છેસી રહ્યો આ દિવસે કાલહસ્તિ પાતાની ટાળી સાથે અન્ય ગામે ધાડ પાડવા જઈ રહ્યો હતો. તેણે અન્ને તપસ્વીઓને જોઇ પૂછ્યું: "તમે કેાણ છા ?"

પ્રભુની માફક કર્મ નિજે રાર્થે શારીરિક કષ્ટ સહન કરવામાં ગોશાલક પણ હવે તો દઢ ખનેલ હતો. તેણે પણ ધ્યાનસ્થ પ્રભુની માફક મોન ધારણ કર્યું ને કંઇ પ્રત્યુત્તર ન આપ્યા; જેથી કાલહ-સ્તિને આ લાકો ચાર હોવાની શંકા પડી. કાલહસ્તિ જે ધાડ પાડવામાં પાવરધા હતા છતાં તેના આતમામાં સંસ્કારિતાના વાસ હતા તેણે આ સમયે વિચાર્યું કે-આ ખન્ને સાધુઓને ન્યાય માટે રાજસભામાં મેઘ પાસે માકલી આપું. મારા ભાઇ તેને યાગ્ય જરૂર ન્યાય કરશે. કાલહસ્તિએ મોન ધારી ખન્ને જણને રખેવાળા સાથે મેઘ પાસે માકલી આપ્યા.

રાજદરભારે પહેાંચેલ તપસ્વી પ્રભુ મહાવીરને જેતાં જ મેઘે સિહાર્થ રાજવીના તપસ્વી કુમાર મહાવીર તરીકે એાળખી લીધા. તેમના તપસ્વી જીવનને ધન્યવાદ આપતા તે તેમના ચરણામાં નમી પડ્યો અને પાતાના ભાઇની થએલ ગંભીર ભૂલ માટે તેમની ક્ષમા માગી લીધી.

રાજસભામાંથી અહાર નીકન્યા પછી પ્રભુએ અવધિજ્ઞાનના ઉપયાગ મૂકી જાણી લીધું કે, અનંતા જન્માના નિકાચિત કર્મ ખપાવવા માટે અન્યની સહાયતાની ખાસ આવશ્યકતા પડવાની છે. અહીં સૂત્રકારા જણાવે છે કે, જેવી રીતે ખેતરમાં પાકેલું ધાન્ય લાણવામાં પણ અન્યની સહાયતાની જરૂરિયાત રહે છે તે મુજળ પ્રભુને પાતાના અનન્તા જન્માનાં ચિકણાં કર્મની નિર્જરાથે અન્યની સહાયતાની આવશ્યકતા સમજાઈ. તેઓએ પાતાના આત્માને વજસમ લાખેડી માની લઇ મ્લેચ્છ ભૂમિ વિહાર કર્યો.

આ સમયે ગાેશાલક પણ પ્રભુના સાથીદાર તાે હતાે જ. ગુરુ અને શિષ્ય બન્ને જણા જોતજોતામાં મ્લેચ્છ વ્યાપ્ત એવા લાટ ઊંદે<sup>ડ</sup> રાઢ દેશમાં પધાર્યો.

આ પ્રદેશ હાલના મુર્શી દાળાદની આસપાસના ગણાય છે. આચારાંગ સૂત્રમાં આ ભૂમિને લાટ અને વજ ભૂમિ એવા નામાથી સંબાધી છે.

### **ગ્લે**ચ્છ રાઢભૂમિમાં પ્રભુ મહાવીર

આ ભૂમિના લાેકાએ પ્રભુ મહાવીરને મેલાઘેલા દેહવાળા, વિખરાએલ વાળવાળા વિચિત્ર સ્વરૂપે જેતાં જ તેમના તરફ તિરસ્કારની દ્રષ્ટિએ જેતાં. ઘણા લાેકા તેમને અસભ્ય વચનાથી ધૂતકારી બાેલાવતા, અનેક અજ્ઞાનીએ તાે મુઠીએાથી મારતા. અનેકા તેમને ભૂતાવળના ભાઇ માની લઇ તેમની પાછળ કુતુહલતાથી કૂતરાએ દાડાવતા અને તેઓ પાતાના જાતિસ્વભાવ પ્રમાણે પ્રભુ પર ભસતાભસતા ધસી જઈ અનેક વખત ખીજાઇ ખાંચકા પણ ભરી જતા, જેથી પ્રભુના શરીરમાંથી રુધિરધારાએ વહેતી ને ઉઝરડા પડતા

આ પ્રમાણે આ ભૂમિના વિદારમાં પ્રભુએ અનન્તા જન્મનાં અનેક પ્રકારના નિકાચિત કર્મોની નિર્જરા ઉગ્રધ્યાનથી કરી. ઉપદ્રવ કરનારાઓના સહાયક તરીકે આભાર માનતા પ્રભુ અને ગાશાલક આ ભૂમિની સરહદને વટાવી અહાર નીકળ્યા. જેથી ગાશાલકે છૂટકારાના દમ ખેંચ્યા પણ પ્રભુના જ્ઞાની આત્મામાં તેના આનંદ અવર્ષ્યાય હતા.

રાઢભૂમિના વિહારપ્રસંગાનું વર્ષુન કરતાં સૂત્રકારા જણાવે છે કે-આ અનાર્ય ભૂમિના અનેક મંદિરાનાં સ્થાપિત યક્ષ. દેવો, અસુરા અને વ્યાંતરાની પ્રતિમાના અધિષ્ઠાતા દેવ સ ક્ષાત્કારે પ્રગટ થઈ પ્રભુની સેવા કરતા, પાતપાતાની હદ સુધી પ્રભુને કુશળતાપૂર્વક પહોં-ચાડવામાં મદદગાર બનતા હતા, છતાં પ્રભુને તેમની કાંઇ જ પડી ન હતી. તેમને તા માત્ર પાતાના કર્મની નિર્જરાની જ પડી હતી. એટલે તેઓ આવા બંધનયુક્ત પ્રસંગાને તુરત વટાવી આગળ નીકળી જતા અને કર્મ-નિર્જરાર્થે અસદ્યા ઉપસર્ગા સહન કરતાં પાતાના કાર્યસિદ્ધાંતમાં લીન બનતા.

પ્રભુન! સત્સંગથી તેમના સાથીદાર અનેલ ગાશાલકને અનેક વખત વિચાર થતા કે–શા માટે મારા ધર્માચાર્ય આ પ્રમાણે દિવસે દિવસે અધિકાધિક કષ્ટ અને ઉપસર્ગો હસતે મુખે જાણી જોઇને વેઠચે જાય છે?

### આર્યભૂમિમાં પ્રભુ અને ગાશાલક

પ્રભુ મહાવીર અને ગાશાલક અનાર્ય ભૂમિમાંથી નીકળી અર્ત્ય ભૂમિ તરફ વળ્યા. માર્ગમાં પૃષ્ઠું કલશ નામના સંનિવેશમાં ગાશાલક સહિત પ્રભુ પ્રવેશતા હતા તે વખતે અનાર્યભૂમિમાં ચારી કરવા બે ચાર જઈ રહ્યા હતા. તેઓએ પ્રભુના દર્શનને અપશુકનીયા માન્યા, તેથી ક્રોધે ભરાઇ શુકનને નિષ્ફળ ખનાવવા ખડ્ગથી તેમના પર આક્રમણ કર્યું. અચાનક ઇંદ્રને અવધિત્રાન દ્વારા આ પ્રસંગની જાણ થતાં તેમણે આ આક્રમણને નિષ્ફળ ખનાવી દીધું.

ત્યાંથી પ્રભુ ગાશાલક સહિત આર્ય પ્રદેશમાં આવી પહેાંચ્યા અને મ**લયદેશ તરફ વિહાર** કર્યો. આ દેશની રાજધાની **ભ**દ્દિલ નગરીમાં પ્રભુએ ચાતુર્માસની સ્થિરતા કરી. પોતાનું પાંચમું ચાતુર્માસિક તપ અનેક પ્રકારના આસનાથી તેમ જ ધ્યાનથી પૂર્ણ કર્યું.

ત્રાતુર્માસિક તપનું પારણું પ્રભુએ ભદ્દિલમાં કર્યું અને ગુરુશિષ્યની બેલડીએ ત્યાંથી કદલીસમાગમ તરફ વિઢાર કર્યી.

### <u>બાેધદાયક દુહા</u>

આરાધના **દૂરે રહેા** પણ, રાગ શાસનના મને; ભવસિંધુ પારે પમાડશે, એહ નિશ્વય મુજ મને. કાળી નાગણ કામિની, પરનરશું જે લીન, અતુચિત કરતાં જે નવી ડરે, થઇ મન્મથ આધીન. વ્યભિચારે જસ મન વસ્યું, તેહુ તણી શી વાત? અઘટિત કરતા નવિ ડરે. તેના કર 93 સંસારરૂપ સાગરમહી. ગુરુ છે નાવ એ નાવના આશ્રિતા, સદા રહે ગુલતાન. 28 તપ તેજે કરી શાસતા, ક્ષમા સદા ધરનાર, એવા આતમ થઇ શકે, શિવરમણી ભરથાર. 14 **બ3 બ3 કેા દુ:ખ હૈ, છાટે સે દુ:ખ દૂર,** તારા સા ત્યારા રહે. ગ્રહે ચંદ્ર એાર સૂર. 95

# પ્રકરણ છકું

# છઠ્ઠું ચાતુર્માસ

ભગવાન કદલીસમાગમથી જંખુ ખંડ અને ત્યાંથી તાલાક (તંખાય) ગામે આવ્યા. ત્યાં એ દિવસામાં પાર્શ્વાપત્ય નંદિષેણ સ્થવિર વિચરી રહ્યા હતા. ગાશાલક સાથે તેમના મેળાપ થયા. અહીં અન્તે વચ્ચે વાદ થયા.

તાલાકથી ભગવાન કૂપિકા સમિપ પધાર્યા જ્યાં તેઓને ગ્રુપ્તચર સમજ રાજ્યાધિકારી-એાએ પકડી હેરાનગતિમાં મૂકી દીધા. આ ગામના પરિવ્રાજિક આશ્રમમાં રહેતી પ્રગલ્ભા અને વિજયા નામે બે પારિવ્રાજિકાએાને તેમની માહિતી મળતાં તેઓ તુરત જ ત્યાં ગઇ. અધિકારી-એાને પ્રભુના પરિચય આપતા કહ્યું: શું તમે સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર તપસ્વી પ્રભુ મહાવીરને નથી એાળખતા ? જો આ વાતની ઇંદ્રને જાણુ થઇ તા તમારી શું દશા થશે?

રાજ્યાધિકારીઓને પાતાની અજ્ઞાનજન્ય ભૂલ માટે પશ્ચાત્તાપ થયાે. ભગવાન પાસે તેમણુ મા**પ્રી** માગી. દયામૂર્તિ ભગવાન મહાવીરે મૌનપણે તેના સ્વીકાર કર્યાે.

પ્રભુએ કૃપિકા સિન્નવેશથી વૈશાલી તરફ ગાશાલક સહિત વિહાર કર્યો. માર્ગમાં વૈશાલી અને રાજગૃહી નગરના સંગમ-માર્ગ આવતાં ગાશાલક પ્રભુને કહ્યું: "હે પ્રભુ! આપની સાથે વિચરતા મને ખાવાપીવામાં મુશ્કેલી પડે છે તેમ જ અનેક ઠેકાણે માર પણ ખાવા પડે છે, જે મારાથી સહન થઇ શકતા નથી, તેથી હવે હું એકલા વિચરવા માશું છું."

આ સમયે પ્રભુ શાંત રહ્યા અને પાેતે વૈશાલીના માર્ગે વલ્યા અને ગાેશાલક રાજગૃહીના માર્ગે ચાલ્યાે.

કૂપિકા સન્નિવેશથી રાજગૃહી જતાં માર્ગમાં અતિ હિંસક પ્રાણીઓ તેમજ ચાર અગર લૂંટારાથી ભયભીત ગણાતું ગાઢ જંગલ આવતું હતું, જેમાંથી પસાર થનારા વટેમાર્ગુ – મુસાક્રેરા માટે ભામિયાની ખાસ આવશ્યકતા રહેતી હતી.

આ ગાઢ જંગલમાં પ્રવેશેલ ગોશાલક ધાર્યું હતું કે, માર્ગમાં મુસાક્રોના સાથ થઇ જશે અને શાંતિપૂર્વક રાજગૃહી પહોંચી શકાશે. જંગલના મધ્યભાગમાં આવતા તો તેને અનેક હિંસક પ્રાણીઓથી મહામુશીખતે પોતાના જીવનને ખચાવી, સામના કરી આગળ વધવું પડ્યું હતું આ ગાઢ નિર્જન જંગલમાં ચારાની એક ટાળી અડ્ડો જમાવીને રહેલ હતી. જેની નજરે એકલદાકલ મુસાક્ર દેખાય કે તેઓ લૂંટી લેતા આ ટાળીના કાઇક ચર પુરુષ એક ઊંચા ઝાડની ડાળીએ ચડી જંગલમાં પ્રવેશતા મુસાક્રે તે દૂર દૂરથી જોઇ શકતો અને સાવધતાથી તેને ઘેરી લઇ લૂંટી લેતા આ સમયે તેમની નજરે દૂરથી યતીવેશી (સાધુ) ગોશાલક દેખાયા. ગોશાલક તે ઝાડ નીચે આવતાં જ તેમના સરદારે તેમનું સ્વાગત કરતાં કહ્યું: 'પધારા બાઇ! અમા તમારી જ કયારની રાહ જોઇ રહ્યા છીએ. અમાએ ઘણા દિવસથી

સાંભલ્યું હતું કે, રાજ તરકથી ગુપ્ત વેશે અમારી શાધમાં જાસુસા (ગુપ્તચરા) તપાસ માટે રવાના કરાયા છે, તેની આજે અમને ખાતરી થાય છે. શું તમારે લૂંટારુ ટાળીની તપાસ જોઈએ છે ? જુવા, અમે તમારી સન્મુખ હાજર છીએ; ચાલા પકડાવા અમને ? આટલા શખ્દા બાલતામાં તો લૂંટારુના સરદારે ઉશ્કેરાઇને ગાશાલકને જોશબંધ ક્ટકાબ્યા ને મુશ્કેટાટ બાંધ્યા. અને એક ટેકરી પરથી એવી રીતે ગખડાવી દેવાના વિચાર કર્યા કે, જ્યાં નીચેના ભાગમાં પડતાં તેના હાડકાના ઝીણા ઝીણા ચૂરા થાય ને નામનિશાન પણ ન રહે

પ્રભુથી જુદા પડવા માટે આ સમયે ગોશાલકને અત્યંત પશ્ચાત્તાપ થયેા. તેણે વિચાર્યું કે-જો માર્ગમાં દયાળુ પ્રભુના ભેટા થાય તા તુરત જ તેમના શરણે જઇ ભૂલની માફી માગી તેમની સેવામાં પાછા રહું.

સમય અતિ કટોકટીના હતા. આ સમયે ગોશાલકે દીનતાલરી વાણીથી તેમને કહ્યું:— લાઇ! ન તા હું ગુપ્તચર છું, ન તા હું કાઇ લેદી અમલદાર છું. હુ તા સિદ્ધાર્થ રાજાના તપસ્વી પુત્ર લગવાન મહાવીરના શિષ્ય ગોશાલક નામે મુનિ છું. કૂપિકાથી અમા ગુરુશિષ્ય વૈશાલી સાથે જઇ રહ્યા હતા જેમાં માર્ગે મને એકલ વિહારના ઉમંગ થઇ આવ્યા. અને હું અવિચારીપણાથી પ્રભુથી માર્ગનાં સંગમ આગળથી જોદા પડયો. ગાઢ જંગલમાં આવતા આપના સ્વાગતના આ પ્રમાણે લાલ મલ્યા. લાઇએ! આપના ભ્રમ અને શંકાના હું નાહકનો લાગ અન્યા છું. કૃપા કરી મને અલયદાન આપા. પ્રભુ આપનું કલ્યાણ કરશે! ગૌશાલકના કરુણાજનક શખ્દા પર તેમને દયા આવતાં તેને બંધનમુક્ત કર્યા. સમય મધ્યાલના થવાથી તેઓ ત્યાં વાપરવા બેઠા, જેમાંથી ગાશાલકને લક્તિ લોજનના લાભ મલ્યા.

અહીં કાંઈક શાંતિ મેળવી ગાેશાલક તેમની સાથે જંગલના ખહાર રાજમા**ાં આવ્યા.** ખીજી ખાજુ પ્રભુ અનુક્રમે વિહાર કરતા વૈશાલી પહેાંચ્યા, જ્યાં એક લુહારના પડતર કારખાનામાં યાેગ્ય સ્થાને ભૂમિ પ્રમાજી ધ્યાનસ્થ ખન્યા.

પૂર્ણ રાજવૈશ્વમાં પાતાનું જીવન વ્યતીત કરનાર તપસ્વી રાજકુમાર પ્રભુને કર્મનિર્જરાર્થ આ સમયે એવા સ્થાનાની આવશ્યકતા રહેતી કે જ્યાં રહી, તેઓ કર્મનિર્જરા કરી શકે. અને જ્ઞાની આધ્યાત્મક પ્રભુ માટે બનતું પણ તેમજ. તેઓ જે જે સ્થાનાએ ધ્યાનસ્થ બનતાં તે તે સ્થાના તેમને કર્મનિર્જરાર્થ સહાયક બનતા. જ્યાં સરલતાથી સમતાપૂર્વક પાતે નિર્જરા કરી શકતા. આનું નામ તે પ્રભુપદની મહત્તા. આ લુહારના કારખાનાવાળી અવાવરુ જગ્યા તેમના માટે ઉપકારી બની.

વાત એમ હતી કે-તે કારખાનાના માલીક લુહાર લગલગ છ મહિનાથી ખિમાર હતો જેથી કારખાનામાં જઇ શકતા નહિ. પ્રભુને સ્થિરતા કર્યાના બીજો જ દિવસ હતો. આ દિવસે લુહારને થયું કે ઘણા દિવસથી હું કારખાને ગયા નથી તો લાવ કેરા મારી આવું, કારણ હવે મારી તબીયત સુધરતી રહી છે. આમ વિચારી તે લુહાર કારખાનામાં આવ્યા. કારખાનામાં પ્રવેશતા જ તેને માત્ર લંગાેટધારી ધ્યાનસ્થ પ્રભુના દર્શન થયા.

પ્રભુના મંગળકારી દર્શનને અજ્ઞાત લુહારે અપશુક્રન અને અમંગળકારી માની લીધું. જડખુદ્ધિ લુહારને આ સમયે વિચાર પણ ન આવ્યો કે, આ હું શું કરી રહ્યો છું.? તેણે એક માટે ઘણુ હાથમાં લીધા અને ધ્યાનસ્થ પ્રભુના માથા પર મારવા દોડ્યો અને બન્ને હાથે ઉગામ્યા પણ ખરા! પણ તેના શરીરની સવે શક્તિઓ વિદ્યુત વેગે હણાઇ ગઇ અને હાથના હથાદા પ્રભુના માથે પડવાને બદલે તેના જ પગ પર જાશથી પડ્યો. મારવા દોડેલ અવિચારી માનવી પાતાની જાતને જ આ પ્રમાણે મારી બેઠા. તેને સખત લાગ્યું અને તે ધળ દેતા જમીન પર ઢળી પડ્યો.

આ સમયે પ્રભુ ધ્યાનમુકત થયા. તેવામાં ઇંદ્ર પ્રગટ થયા. તેમણે ભાવપૂર્વક પ્રભુને વંદન કર્યું અને પ્રભુને કહેવા લાગ્યા કે, "હે પ્રભુ! જેઓના જન્મ જગતના કલ્યાણાર્થ થએલ છે એવા વિશ્વીદ્વારક અને ષટ્કાય જીવાના રક્ષક આપના પર આવા ભયંકર સંકટો કેમ આવતા હશે? મને તે સંખંધી અહુ જ આશ્વર્ય થાય છે. હે પ્રભુ! જેના દર્શન માત્રથી આત્માનું કલ્યાણ અને આનંદ થાય તેના તરફ આવા લોકા વક્ક દ્રષ્ટિથી કેમ જેતા હશે? અમૃતને લોકા વિષ કેમ સમજતા હશે?"

પ્રભુએ કહ્યું. "હે ઇંદ્ર! એ પૂર્વે કરેલા કર્મનું ફળ છે તે ભાગવ્યા વિના છૂટકા થતા જ નથી. પાતાના કરેલા સારા કે નરસા કર્મોનું ફળ જવાને મળે છે, જેમાં કર્મ ખપાવ્યા વિના કાઇનું કહ્યાણ કદી પણ થવાનું નથી.''

આ પ્રમાણે પ્રભુના મુખથી '' કર્મ અને તેના ફળ " અંગે સતોષકારક ખુલાસાે મેળતી, પ્રભુને વંદન કરી ઇંદ્ર સ્વસ્થાને ગયા. પછી પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી ગ્રામાકર નગર તરફ પધાર્યા.

થામાકર સંનિવેશમાં ભિલેલક યક્ષના વાસ હતા. તે પૂર્વ લવે સમકિત પામેલ હાવાથી પ્રભુને ધ્યાનસ્થ જોઇ અતિ પ્રમુદિત થયા અને હર્ષ પૂર્વ ક તેણે પરમાત્માની પૂજા-લક્તિ કરી. આ બિલેલક યક્ષ પૂર્વ લવમાં કાેણ હતાે અને તેને કેવી રીતે સમકિતની પ્રાપ્તિ થઇ તે સંબધી કૃતાંત નીચે પ્રમાણે છે—

#### બિભેલક યક્ષતું વૃત્તાંત

મગધ સામ્રાજ્યમાં શ્રીપુર નામના ગામમાં મહાસેન નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો, જેને શ્રી નામની રાણી હતી. તેમને શૂરસેન નામે રાજકુંવર હતો. આ સૌંદર્યવાન રાજકુમાર યુવાવસ્થાએ પહોંચવા છતાં સાંસારિક માહિવલાસમાં મગ્ન થવાને ળદલે પ્રાત:કાળે વહેલા જાગૃત થઇ તે પાતાનું જીવન આત્મિક યાગધ્યાન વગેરમાં વ્યતીત કરતા. આથી રાજરાણીને પ્રીકર થઇ કે રખે આ કુમાર મુનિપણું અંગીકાર કરે!

એક વખત શ્રીપુરનગરના ઉપવનમાં સ્રપ્રભ નામે એક જ્ઞાની જૈનાચાર્ય પધાર્યા. તેમના દર્શને મહાસેન રાજવી રાજકુમાર તેમજ નગરજનો સહ પધાર્યા. જ્ઞાની મુનિરાજને ભાવપૂર્વક વંદન કરી વ્યાખ્યાન શ્રવણાર્થે રાજકુમાર સહ રાજવી યાગ્ય આસને બેઠા અને અધિકારી અને અન્ય પ્રજાગણે યાગ્ય સ્થાને બેઠક લીધી.

ત્યાગમય ભાવનાથી ભરપૂર આત્મહિતકારી વ્યાખ્યાનના શ્રવણુબાદ મહાસેન રાજવીએ ગુરુદેવને પૂછ્યું, જ્ઞાની ગુરુદેવ! હું એ જાણુવા માગું છું કે, મારા આ કુંવરને વિવાહ સંખંધી વાત કેમ પસંદ પડતી નથી?

જ્ઞાની સૂરિજીએ જણાવ્યું કે-હે રાજન ! આમાં રાજકું વરના પૂર્વ ભવના વિયોગ અને સુખ દુ:ખના કારણરૂપ "કર્મયાગ" છે. તારા આ રાજકું વરના પૂર્વ ભવનું વૃત્તાંત અતિ બાધ-દાયક અને માર્ગદર્શક હાવાથી તેનું તું એકાગ્ર ચિત્તે શ્રવણ કર.

પૂર્વ લવમાં આ રાજકુમાર શંખપુર નામે નગરમાં ચારુદત્ત નામે રૂપસંપન્ન વિશ્કપુત્ર હતો. કર્મ સંજોગે, એક દિવસ તેને પોતાની પત્ની સાથે ભયંકર કલહ થયા જેથી તેણે ક્રોધમાં પાતાની પત્નીને કહ્યું કે, તારા પર જલદીથી શોકય લાવું ત્યારે જ હું ખરા! આ પ્રમાણે કહી ક્રોધી અનેલ ચારુદત્ત સુશીલ પત્નીની શાધમાં પાતાના મિત્રોસહ ગામાંગામ કરવા લાગ્યા, જેમાં કરતા કરતા તે દક્ષિણ દેશના કાંચીપુર નામે ગામમાં આવી પહોંચ્યા ગામમાં પ્રવેશતાં જ તેને શુભ શુકન થતાં, તે પ્રપુલ્લિત હુદ્દયે પાતાના એક સ્વજનને ત્યાં ગયા. જયાં તેને પાતાના આગમનનું કારણ દર્શાવ્યું. જે સાંભળતા તેણે કહ્યું કે, હે વિણકપુત્ર! એક મ્યાનમાં બે તલવાર રાખવા જેવું આ અઘટિત કાર્ય હોવાથી, અને તેમાં સમગ્ર જીવન મહાદુ:ખદ થતું હોવાથી, આ જાતના અનિષ્ટ પરિણામકારી કર્મથી હાથ ઉઠાવી લે.

સદાકાળ કાંઇ કુટું બકલેશ એક સરખાે રહેતા નથી તેમ એક હાથે કદાપિ કાળે તાળી પણ વાગતી નથી માટે મારું કહ્યું માનીને ઘેર જઈ પાતાનો સંસાર સુધારો **હો**.

સંબંધી હિતેચ્છની સોનેરી શિખામણુ આ સમયે તેને વિષ સમ લાગી. ચારુદત્તે ખુલ્લા શબ્દોમાં જણાવ્યું કે, મારે તો ગમે તે ભાગે બીજા લગ્ન કરી પ્રથમ પત્નીનું અભિમાન ઉતારવું છે.

ઠીક છે. અમા તેમાં પ્રયત્ન કરી જોઇશું કહી ચારુદત્તના સંબંધીએ તેને **આધાસન** આપ્યું. આવી જાતના વાર્તાલાપ પરથી ચારુદત્તે માન્યું કે–આ સંબંધી મને કાંઇ **મદદ કરેં** તેમ જણાતું નથી તેથી તેણે ત્યાંથી માનપૂર્વક વિદાય લઇ લીધી.

તે જ નગરમાં ગંગદત્ત નામે એક શેઠને કનકવતી નામે સુંદર અને સુસ્વરૂપવાન ઉમર લાયક કન્યા હતી. એક દિવસ કનકવતી સમાન વયની સખીઓ સાથે બગીચામાં પુષ્પ સૂંટી રહી છે તેવામાં, તેણે શ્રીદત્ત નામે એક વિશ્વકપુત્રને દીઠા. બન્નેના નયનો મલ્યા, અને મદન-પ્રહારે બન્ને જણ ઘવાયા. કનકવતી સખીઓ સાથે પરવશપણાની સ્થિતિએ ઘેર આવીને પથારીવશ બની. તેને વિષમ જવર લાગુ પડ્યો અને સ્થિતિ અસાધ્ય બની. વૈદ્ય હકીમ આદિના સચાટ ઇલાજો કરવા છતાં કનકવતીની પીડા ન શમતાં સુજ્ઞ અને વૃદ્ધોએ માની લીધું કે, આ કન્યા કાઇની ઝપટમાં આવી છે; માટે તેના ઉતારનો પ્રભાધ કરવા જોઇએ.

આ ગામમાં વસતી ભગવતી નામે એક પારિવાજિકા કે જે ભૂતપ્રેતાદિનો દોષોના તેમજ નજરાદિના ઉતારનું કામ કરતી હતી તેને બાલાવવામાં આવી. જમાનાની ખાધેલ આ ચાલાક પરિવ્રાજિકાએ કનકવતીને બારીકાઇથી તપાસી ખાતરી કરી લીધી કે-આમાં યુવાન કન્યાના હુદયના મું ઝારાનું મૂળ સમજાય છે. તેણે સવ<sup>6</sup>ને કહ્યું. કે–મને કનકવતી પાસે એકાંતે થોડાક સમય રહેવા દો, તા તેની પીડા દૂર કરવાના માર્ગની મને સમજ પડે. આ કન્યા કોઈની દ્રષ્ટિની છાયામાં આવી હાય તેમ લાગે છે.

ભાગવતીના કહેવાથી કુટું ખીજનો દૂર ખસી ગયા. પછી ભગવતીએ કનકવતીના માથા પર વાત્સલ્યતાથી હાથ ફેરવતા કહ્યું: ''બેટા! તું કોઇ નવસુવાનના પ્રેમભાણે ઘાયલ થઈ હાેય એમ જણાય છે. જેથી મારા પર માતા તુલ્ય વિશ્વાસ રાખી તું તારી અનેલ ઘટના કહી અતાવ. જેથી તારા ઇચ્છિત પ્રેમી સાથે તને મેળવી આપું.

એટા! અમારા તા આ જ જાતનો પરાપકારી ધંધા છે. તેમાં મેં આવા અનેકના સંધાનો કરી આપી તેમના સંસાર સુધાર્યા છે તાે મને નિઃસંકોચપણે કહે કે તું કયા મનગમતા પ્રેમી પુરુષના નયન−ળાણથી વીંધાઇને હરિહ્યીની માફક તરફ્રે છે ?

પોતાના વલાવાતા હુદયમાં આમ અમૃતના સિંચનરૂપ શાંત ને આધાસનમય શબ્દો સાંભળતાં કનકવતીએ દુખાતા દિલે કહ્યું: હે પૂજ્ય! ગઇ કાલે હું અગીચામાં પુષ્ધા ચુંટવા ગઇ હતી ત્યાં શ્રીદત્તનો અચાનક મેળાપ થયા; અને તેના પ્રત્યે હું આકર્ષાઈ. પરિણામે મારી આ સ્થિતિ થઇ છે; માટે કોઇ પણ પ્રકારે તેનો મારી સાથે મેળાપ કરાવી આપા.

અહેા! એમાં તે શું? તારા હુદયની શાંતિ કરવી તે મારી પ્રથમ કરજ છે, કોઇ પણ પ્રકારે હું તને શ્રીદત્તનો મેળાપ કરાવી આપીશ. આ પ્રમાણે આશ્વાસન આપી પરિવ્રાજિકા ચાલી ગઇ. હુદય-તાપ શાંત થતાં કનકવતી પણ સ્વસ્થ થઇ ઘરકામમાં લાગી. તેના કુટુંબી જનો પણ આનંદ પામ્યા.

ખીજી બાજી શ્રીદત્તની પણ કનકવતીના જેવી જ સ્થિતિ થઇ હતી. તેને ચિત્તભ્રમ જેવું થયું અને તે પણ પરવશ બની ગયાે.

આ પ્રમાણે વિશ્વકપુત્રની પરવશ સ્થિતિ નીહાળતાં તેના માતાપિતા ચિંતામાં પડ્યા. તેના ઉપાય માટે તે જ લગવતી પરિવાજિકાને પાતાને ત્યાં તેડી લાવવા સેવક માકલ્યા. આ સમયે કાગનું ખેસવું અને તાડનું પડવું —એવા કીસ્સા બન્યા. ખરાખર આ જ સમયે લગવતી કનકવતીને ત્યાંથી શ્રીદત્તને મેળવી આપવાનું આશ્વાસન આપી ઘેર આવી હતી તેને પણ સાનેરી તક સાંપડી.

શ્રીદત્તને ઘેર તે આવી. મહાન્ જાદુગરનો અને જયાતિષીના ડાળ ઘાલી સહુને જણાવ્યું ક્રે–શ્રીદત્તના ચિત્તભ્રમનું કારણ જ્ઞાનખળે મને સમજવા મળ્યું છે માટે મને થાડીક એકાંત આપા તા તેને હમણાં જ ચમત્કારી દૈવી ઉપાયાદ્વારા શાંત કરી દઉં.

ભગવતીના સૂચન મુજબ ભગવતીને એકાંત મળતાં જે તેણે શ્રીદત્તને જણાવ્યું: ખુદ્ધિ-શાળી વિશ્વકપુત્ર! આ રીતે મન પરના કાખૂ ગુમાવવાથી શું તને એકાએક કનકવતી મળવાની છે? તારા મનની અધીએ મૂંઝવણ મને જ્ઞાનભળે સમજાણી છે, માટે હવે આ ક્ષણથી દીવાનાપણું મૂકી દે અને મારા કહેવા મુજબ કર સાંભળ, તારે આવતી કાલે બીજા પ્રહરે રાત વીત્યે મનોજના મંદિરે આવવું. ત્યાં તારા હસ્તમેળાપ કનકવતી સાથે કરાવી આપીશ. આમાં તારી મનોકામના જરૂર પરિપૃષ્ષુ થશે. પણ આ કામમાં હીં મત રાખી, તારે અવશ્ય ચકારતાથી વર્તવું પડશે. આ પ્રમાણે આધાસન આપી શ્રીદત્તને ભગવતીએ શાંત પાદ્યો અને શ્રીદત્તે મનાજના મંદિરે આવવાનું કખૂલ કર્યું.

એક ઘડી પહેલાંના ચિત્તભ્રમવાળા શ્રીદત્ત લગવતીના સમજાવવાથી અને માગદર્શનથી પહેલાંના જેવા આનંદિત અને વિકસ્વર બન્યાે. તેના કુટુંબીજનાએ આમાં લગવતીની દૈવી શક્તિના પ્રભાવ માન્યાે અને તેને ઊંચ કાેટીના શિરપાવ આપી વિદાય કરી.

જાણે મહાન્ ઇડરીયા ગઢ જીતવાનું કામ ન કરી આવી હાય તેમ તે ભગવતી કનકવતીને ત્યાં આવી અને તેને કહ્યું: કનકવતી! તારું ધાર્યું: કાર્ય પાર પાડ્યું છે. આવતી કાલે રાતના બીજા પ્રહરે તારા મનમાનીતા શ્રીદત્ત તને મળશે તેની સાથે ગાંધર્વ લગ્નથી જોડાઈ તું તારું જીવન સુખી કરજે. આ પ્રમાણે જણાવી ભગવતીએ તેને આધાસન આપ્યું.

માણુસા પાતાની કલ્પના પ્રમાણે શેતરંજના સાગઠા ગાઠવે છે અને તેમાં પાતે સફળ થશે તેમ માને છે, પણ કુદરતને શું ગમે છે તેની તેને જાણ થતી નથી. તેવું જ કંઇક, કનકવતી અને શ્રીદત્તના સંબંધમાં પણ અન્યું.

પાતાની પત્ની સાથેના કલેશથી કંટાળી, બીજી પત્નીની શાધમાં નીકળેલ ચારુદત્ત જે વિશુક સંબંધીને ત્યાં ઉતરેલ હતો તેનાથી આ કાર્ય થઇ શકશે નહિ, એવું માની ચારુદત્ત બીજે ગામ જવા નીકળ્યો તો ખરા પણ આ સમયે તેના હૃદયમાં થયું કે-શુકન કદાપિ નિષ્ફળ ન થાય, માટે હું આજે તો આ ગામમાં જ રાત્રિવાસ રહું. આવા વિચારમાં ને વિચારમાં તે મનોજના મંદિરે આવ્યા. અહીં કુદરતી સંજોગાવશાત્ તેનું દિલ મનાજની પ્રાર્થનામાં લીન ખન્યું. તેણે રાત્રિ પણ તે જે મંદિરમાં વીતાવવાના નિર્ણય કર્યો અને તે જ સ્થળે મંદિરના ચાગાનમાં એક બાલ્યુએ સૂતા અને નિદ્રાધીન થઇ ગયો.

બીજી બાજી કનકવતી રાત્રિના પ્રથમ પ્રહેરે જ ઘેરથી નીકળી ભગવતીને ત્યાં આવી અને ભગવતી પરિવાજિકા સાથે ધીમે પગલે ડરતી ડરતી, લગ્નની યાગ્ય સામગ્રી સાથે રાત્રિના પ્રથમ પ્રહેરે મંદિરે આવી પહેાંચી. કેટલી રાત વ્યતીત થઇ હશે તે અધિરીયા સ્વભાવવાળી કનકવતીના સમજવામાં ન આવવાથી તેણે ભગવતીને કહ્યું: પૂજ્ય! મધ્યરાત્રિ થઇ ગએલ દેખાય છે, માટે શ્રીદત્ત આપણી વાટ જોતો એકાંતે નિદ્રાધીન તો નહિ બન્યા હાય ને? મંદિરમાં જઇ તપાસ તો કરો.

પોતાના મનમાન્યા પ્રેમીને મળવાની અને તેની સાથે લગ્ન કરવાની ધૂનમાં ઘેલી છે ખેનેલ કનકવતી ભગવતી સાથે મે દિરના અંદરના ભાગમાં ગઇ, જયાં ભગવતીને મે દિરના ખૂણામાં કાઇ સૂતેલ દેખાયું. તે જ શ્રીદત્ત છે, એમ ભ્રમથી માની લઇ ભગવતીએ ચારુદત્તને ઉઠાડયો અને લગ્નકાળ વહી જાય છે એમ કહી તેને જાગ્રત કર્યો. આ સમયે

તે કાંઇ પણ ખુલાસા કરે ત્યાર પહેલાં તા અધીરી પ્રેમવશ ળનેલ કનકવતીના ડાળા હાથનો પંજો ચારુદત્તના હાથમાં આપ્યા. અને શુભલગ્ન સાવધાનના મંત્રાપચારા સાથે મના-જની સાક્ષીએ બન્નેના ગાંધવે લગ્ન કરી આપ્યા. બાદ ભગવતી પાતાના ઘરે ચાલી ગઇ.

એક સરખી વય અને સમાન દેખાવવાળા ચારુદત્તને શ્રીદત્ત માની કનકવતીએ કહ્યું: "હે નાથ! આપ મારી સાથે અહીંથી અન્ય સ્થળે ચાલા, જ્યાં આપણે આપણું જીવન સંતાષથી વ્યતીત કરીએ."

અંધારામાં માર્ગ કાપતા તેઓ એકાદ ગામની સીમે આવ્યા. જયાં પ્રાત કાળ થતાં બન્ને અપરિચિત આત્માએ ના દિલમાં બનેલ આ અદ્ભૂત ઘટના પર આશ્ચર્ય વ્યાપ્યું. કનકવતીને ક્રેરજી આત સંતોષ માની ચારુદત્ત સાથે તેના ગામ જવું પડ્યું, જયાં એ બન્નેના સ્નેહ જમ્યા અને તેઓ પ્રેમપૂર્વક રહેવા લાગ્યા.

ખીજી બાજી શ્રીદત્ત રાત્રિના બીજા પ્રહરે મંદિરે જતાં ત્યાં કાેઇ પણ તેના જેવામાં ન આવ્યું એટલે પસ્તાતા દિલે તે મંદિરથી પાઇા કર્યો અને પાતાની ભૂલ માટે મહાન પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યા. ત્યાર પછી તેેણે પાતાનું જીવન શાંતિથી પ્રભુભક્તિમાં વિતાવવા નિશ્ચય કર્યો અને જીવન નીતિના માર્ગે પસાર કર્યું.

ચારુદત્તના ઘેર આવેલ કનકવતીથી ચારુદત્તનું સંસારી જીવન સુખી થયું. ચારુદત્તની પ્રથમ કજીયાખાર સ્ત્રીથી આ બન્નેના સ્નેહ સહન ન થયા તેથી તે વિશેષ કજીયાળી બની. અંતે તેને તેના પીયર સદાને માટે માેકલી આપવામાં આવી અને કનકવતી અહીં સુખેથી રહેવા લાગી.

ચારુદત્તની પ્રથમ સ્ત્રીને કાઢી મુકાવવાથી કનકવતીએ આ ભવમાં ભાગાંતરાય કમ<sup>6</sup> બાંધ્યું. કનકવતી મરણ પામી તિર્ધ ચ ગતિ પામી. બીજી બાજુ શ્રીદત્તને નિરાશ કરવાથી ચારુદત્તે પણુ ભાગાંતરાય કમ<sup>6</sup> બાંધ્યું. ચારુદત્ત પણુ તિર્ધ ચપણાને પામ્યા. પછી અનેક ભવામાં ભમી તે ચારુદત્તનો જીવ " હૈ રાજન્! તમારે ત્યાં રાજકુમાર સૂરસેન તરીકે જન્મેલ છે."

હવે તેના ભાગાંતરાય કર્માનો માટા સમૂહ ખપી ગયા છે. શેષકર્મ ખાકી છે તે પણ ટૂંક સમયમાં ખપી જશે અને તેને તેના પૂર્વભવની પત્ની મળતા સંતાષ થશે. તેમજ તેનું મન ભાગવિલાસમાં મગ્ન થશે.

આ પ્રમાણે પાતાના વહાલા પાટવી પુત્રનું પૂર્વ શવિક વૃત્તાંત સાંભળી, સંતાેષ પામી રાજવીએ નગરીમાં પ્રવેશ કર્યો અને જ્ઞાની મુનિવરે ત્યાંથી વિઢાર કર્યો.

કનકવતીના જીવે ભવભ્રમણ કરી કુસુમસ્થળ નગરના જિતશત્રુ રાજાને ત્યાં રાજકુંવરી તરીકે જન્મ લીધા જેનું નામ રત્નાવલી રાખવામાં આવ્યું. અનુક્રમે યોવન પામવા છતાં રાજકન્યાના મનમાં વિવાહની જરા પણ ઇચ્છા થતી નથી તેના માટે અનેક રાજકુમારાના માગાઓ આવ્યા છતાં રાજકન્યાએ ખુલ્લું જણાવી દીધું કે-પિતાજી, હાલ તુરતને માટે મારા વિવાહની વાત મુલતવી રાખા. રાજકન્યાના લગ્નકાળ વ્યતીત થતા હોવા છતાં લગ્ન માટે

તે આનાકાની કરે છે એ જાતની લાેકવાયકા ચારે દિશાએ પ્રસરી ગઇ. આ પ્રમાણે સૂરસેન અને રત્નાવલિ બન્ને જણા પૂર્લભવિક સંબંધ યાેગે વિયાેગ દુ:ખ ભાેગવી રહેલ છે.

દૈવિક સુચારો આ પૂર્વ ભવના પ્રેમી યુગલના લગ્નચારા ભવિતવ્યતાના યાગે સંધાયા અને સુરસેન કુમારના લગ્ન અતિ ધામધુમથી રત્નાવલી સાથે થયા. વૈભવી સુખ ભાગવતા ઉભય-દંપતિના થાડા દિવસા કઇ રીતે પસારથઇ ગયા તેની તેમને ખબર પણ ન રહી.

એક દિવસ રાજકુમાર સુરસેન એક દેવાંશી અધ પર બેસી વનકીડાર્થ જઇ રહેલ હતો. તેવામાં કુદરતી સંજોગામાં રાજકુમાર દૂર દૂર ગાઢ જંગલમાં જઇ ચઢ્યો અને માર્ગ ભૂલ્યા. રખડતાં રખડતાં દિવસના મધ્યાલકાળ થયા હતા. અધરાજ તેમજ કુમાર-બન્ને પ્રાણીઓને ભૂખ અને તૃષા સતાવી રહી હતી એટલે કુમાર જળાશય અને વનકળાદિની શાધમાં ચારેદિશાએ ક્રવા લાગ્યા, અધ પણ અતિ પરિશ્રમિત થયા હતા. વધુ આગળ ચાલતાં ભરજંગલમાં અતિ પરિશ્રમિત થએલ અશ્વે થખ દેતા-જમીન પર પાતાનું શરીર નાખી દીધું અને કુમાર તેની કંઇ પણ સારવાર કરે તેટલામાં તા કુમારની સામે દિષ્ટ રાખી, તે પ્રાણમુક્ત થયા. કુવરે અધના મૃતદેહને પ્રણામ કરી સ્વજીવનના રક્ષણાર્થ આગળ પ્રયાણ કર્યું:

#### ભવિતવ્યતાના અજબ સંજોગ

આવા વિકટ પ્રસંગમાં ગલરાએલ અને વિદ્ધળ અનેલ કુંવરે નજદીકના એક વિશાળ વૃક્ષ નીચે આશ્રય લીધા.

થાડા જ સમયમાં એક ધનુષ્યધારી ભિલ્લ ત્યાંથી નીકળ્યા એને જેતાં જ કુંવરે આતુ-રતાથી પૂછ્યું: 'ભાઇ, આટલામાં કયાંય પાણી મળશે! તૃષાથી મારું જીવન અકળાઇ રહ્યું છે.'

અરે ભાઇ, આ તો કાદ ખરી વનના મધ્ય ભાગ છે. અજાષ્યા મુસાફરને અહીં પાણી કે માર્ગ મળવા મુશ્કેલ છે. આ વનના હું સંપૂર્ણ ભામિયા હાવાથી ચાલા મારી સાથે, નજદીકમાં એક જળાશય ખતાનું. આ પ્રમાણે કહી મિલ્લે ગીચ વનરાજથી ગુંચવાએલ કેડીના માર્ગ લીધા. કુંવર પણ સાથે ચાલ્યા. અને માત્ર અર્ધા ફ્લાંગ જેટલા અંતરે આવેલ, અતિ ગાઢ ઝાડીમાં ઢ કાએલ એક જળાશય પર ખંને આવ્યા. કુંવરે સંતાષપૂર્વક જળપાન કર્યું. ખાદ મિલ્લ કુંવરને જળાશય નજદીક ઝાડીમાં આવેલી પાતાની ઝૂપડીએ લઇ ગયા, જ્યાં ઊંચકાંડીના અમૃત તુલ્ય સ્વાદિષ્ટ મીઠા ફળાથી તેનું સ્વાગત કરી તેની ક્ષુધા પણ શાન્ત કરી.

આ સમયે કુંવરે વિચાર્યું કે-આ ભિલ્લે વિના સ્વાર્થ મારા જીવનનું રક્ષણ કર્યું છે તેથી તેના અવશ્ય આભાર માનવા એઇએ અને યાગ્ય સમયે તેના અદલા વાળી આપવા એઇએ. એમ વિચારી કુંવરે ભિલ્લ નાયકને કહ્યું: હે ઉપકારી અંધુ! હું શ્રીપુરના રાજવીના પાટવી કુમાર છું. વનકીડાર્થે ફરતાં આ ભયંકર અટવીમાં સપડાઇ ગયા છું. મારા અશ્વે પણ આ જ જંગલમાં તૃષાતુર સ્થિતિમાં તરફડાટપૂર્વ ક પ્રાણાપેણ કર્યું છે. તમે મારું રક્ષણ કરી મને જીવતદાન આપ્યું છે. તેની નિશાની તરીકે મારી આ રાજમુદ્રિકા તમને આપું છું. તમે ત્યારે મારા નગરે પધારા ત્યારે આ મુદ્રિકા અતાવશા એટલે મહેલના રખેવાળા તમને માનપૂર્વક મારી પાસે લાવશે.

કુંવર સાથે ભિલ્લને મિત્રાચારી ખંધાઇ જતાં ભિલ્લે તેને કહ્યું કે–આ વન કોતુકી છે, આશ્ચર્યોના સ્થાનભૂત છે, માટે મારી સાથે ચાલા, હું તમને તેની મહત્તા ખતાવું. સમય સંધ્યાના હતા. આ સમયે પરસ્પર મિત્રો ખનેલા ભિલ્લરાજ અને કુમાર ગાઢ અટવીમાં જીદાજીદા આશ્ચર્યી જેવા નીકળી પડ્યા.

એક સ્થળે મૃંત્રવાદીએ રાતા ચંદનના માંડલનું આલેખન કરી મૃંત્રસાધના કરી રહ્યા હતા, તો ખીજે સ્થળે ધાતુવાદીએ પત્થરા તપાવી ધમી રહ્યા હતા.

એક સ્થળે ઔષધિરસથી ભસ્મ ખનાવવામાં સાધકા લીન ખન્યા હતા. એક સ્થળે સુવર્ણ-સિદ્ધિના પ્રયાગ ચાલી રહ્યો હતા.

આમ આ ચમત્કારી વનલીલા નિહાળતા કુંવર ભિલ્લ સાથે આગળ ચાલી રહેલ છે એવામાં તેની નજરે એકાથચિતે સાધના કરતી એક યાગી દેખાયા. તેમજ એક સિન્કપુરુષ મંત્રસાધનામાં એકાથ ખનેલ જોયા. તે જ માફક કાઈ એક સાધક પાતાના ઇષ્ટદેવની સાધનામાં લીન ખનેલ જણાયા

આ પ્રમાણે અનેક મંત્ર અને સિદ્ધિસાધકાથી ભરપૂર તેમજ દૈવિક રિદ્ધિ-સિદ્ધિથી ભરપૂર વનમાં આશ્વર્યજનક ઘટનાઓનું નિરીક્ષણ કરતા સૂરસેનકુમાર, પાતાના મિત્ર ભિલ્લ નાયક સાથે રાત્રિના સમયે કરતા કરતા એવા સ્થળે આવી ચઢચો કે-જ્યાં ભૂત, પ્રેત, વૈતાલ પિશાચ આદિ પ્રેતચાનીઓનું સામ્રાજ્ય વ્યાપક હતું. આ સ્થળમાં પ્રવેશતાં જ ભીલ્લ સરદારે કહ્યું: કુંવર! રાત્રિના સમયે આ ભૂતાવળા અહીં વિચિત્ર પ્રકારની નૃત્યલીલામાં લીન થતી હોય છે. તેમને બૂલેચૂકે જો માનવની ગંધ આવી જાય અને તેમાં માનવી સપડાઇ જાય તા તેના નાશ થઇ જાય છે-તેના રક્તનું પાન કરતા તેઓ આનંદાત્સવ કરે છે.

કુમાર! આ સ્થળે ભલભલા સાધકા પણ પાતાના જીવનની ઢાનિ માને છે, માટે આ પ્રદેશથી ઢવે પાછા કરવામાં જ જીવનની સલામતી છે. કુમાર સાહસિક ઢતાે. તેને કોતુકા જોવાના અજબ શાખ લાગ્યાે ઢતાે એટલે એણે ભીલ મિત્રને કહ્યું કે-આપ ભલે ઝૂંપડીએ પધારાે. હું તાે અઢી રહી તેમની પિશાંચલીલાનું દ્રષ્ય જોવા માગું છું.

અંધકારનું સામ્રાજ્ય વ્યાપક અનેલ હતું એવામાં થાડુંક આગળ જતાં કુંવરને એક દિશામાંથી દિવ્ય ધૂપની મીઠી સુગંધ આવવા લાગી. કુંવર તે તરફ વળ્યાે. થાડેક જતાં એક અગ્નિકુંડ તેની નજરે પડ્યો જેની જ્વાળાએામાંથી સુગંધી દ્રવ્યની સુવાસ આવી રહી હતી.

એક સાધક મંત્રવાદી તેની સન્મુખ બેસી મંત્રસાધનામાં લીન બનેલ હતો એવામાં એકાએક એક ચેટકદેવ અગ્નિકુંડ નજદીકમાં લયંકર જવાળા વચ્ચે પ્રગટ થયા અને સાધક પ્રત્યે ગુસ્સે થતા બાલ્યા: સાધક, તે આ મંત્રનું માહાત્મ્ય જાલ્યા વગર તેની સાધના કેમ કરી? જો કાઇ સાધક મંત્રસાધનામાં ભૂલ કરે છે તો તેના પર મારા ગુસ્સા અપરંપાર ઉતરે છે અને છેવટે તે વિનાશ પામે છે હું તારા હમણાં જ લાગ લઉં છું કહી તે ચેટકદેવે સાધક પર પાતાનું અગ્નિજવાળા નામનું શસ્ત્ર ફેંકયું.

આ જાતનું દરય જોતાં જ સુરસેનકુમારનું ક્ષાત્રતેજ ઉછળી આવ્યું. તેણે સાધકની રક્ષા કરવા માટે પાતાની કમરમાંથી ખડ્ગ ખેંચી કાઢી ચેટક દેવ તરફ દોટ મૂકી તેવામાં તેને જણાયું કે-દેવ-દેવીએા પર માનવીના શસ્ત્રાે કંઇ પણ અસર ઉપજાવી શકતા નથી, માટે તેઓને તાે વિનય-વિવેકથી જ વશ કરવા જાઇએ.

તત્ક્ષણે કુંવરે પાતાના હાથની કટારી દૂર કેંકી દીધી અને ચેટકદેવની નજદીક જઇ, તેના ચરણામાં પડી વિનંતિ કરતાં કહ્યું: હે ચેટકરાજ! આપ તા દયાના ભંડાર ગણાવ. દેવમાં સદાકાળ દયા જ હાય છે, તા કૃપા કરી આ સાધકની ભૂલ માટે આપ ક્ષમા કરા અને આપના કોધાશ્રિને શાંત કરા.

હે દેવ! ક્ષમા એ એક એવું અમાઘ શસ્ત્ર છે કે જે દેનાર અને લેનાર બન્નેનું કલ્યાણ કરે છે. તેમજ દેવનું દર્શન કદાપિકાળે નિષ્ફળ જતું નથી તે મુજબ આપે આ સાધકની ઈચ્છા પરિપૂર્ણ કરવી જોઇએ, એવી મારી પ્રાર્થના છે.

પ્રભાવશાળી તેજસ્વી યુવાનની વિનયયુક્ત પ્રાર્થનાની અસર દેવ પર સચાટ થઇ. તેના ક્રાધ શમી ગયા અને પ્રસન્ન થયેલ તે ચેટકદેવ સાધકની કામના મુજબ ઔષધિ સિદ્ધ કરી આપી, કુંવરના વખાણ કરી આંતધ્યીન થઇ ગયા.

દેવની કોધમૂર્તિ નીરખતાં જ મૂર્ચિંછત અનેલ સાધક થંડા ઉપચારથી શુદ્ધિમાં આવતાં તેણે પોતાને અભયદાન સાથે સિદ્ધિ અપાવનાર કુંવરના આભાર માનતાં કહ્યું: હે વીર યુવાન! આવા ભયંકર સ્થાનમાં તમા કેવી રીતે આવી ચઢ્યા? અહીં મારા જેવા સાધકાના આવા હાલ થાય છે ત્યાં તમારા તા શી ગણત્રી? છતાં આશ્ચર્યની હકીકત તા એ છે કે-આવા ભયપ્રદ સ્થળમાં તમાએ જીવનની પરવા ન કરતા ચેટકદેવ જેવાથી તમારું જીવન ખચાવ્યું અને મારું રક્ષણ કર્યું.

કુમાર! મારું નામ કનકચુડ વિદ્યાધર છે. હવે આપ મારી સાથે મારા નગરે પધાસે અને મારી સેવાના સ્વીકાર કરા.

પછી કનકચૂડ વિદ્યાધર પાેતાના વિમાનમાં કુંવરને લઇ ગગનમાર્ગે ગાઢ અંધકારમાં વૈતાઢય પર્વત પર પાેતાના વૈભવી મહેલે આવ્યા અને કુમારનું તેણે સુંદર સ્વાગત કર્સું.

સમય મધ્ય રાત્રિના હેાવાથી શ્રમિત કુવરની નિદ્રા માટે વૈભવી મહેલમાં એક દિબ્ય કળાત્મક પલંગ પર કુમારને શયન કરવાની ગાેઠવણ કરવામાં આવી.

આ પત્ર ગની ચારે દિશાએ રહેલ વિદ્યાધર દેવીએા કુંવરને દરેક રીતે શાંતિ મળે તેવી રીતે સુગ'ધી દ્રવ્યોથી પલગને સુગ'ધિત કરી રહી હતી.

તેમાંની એક ગાંધારદેવીએ તેા સિતાર તેમજ વીણાના વાદન–તાલના સાથે ભૈરવી રાગના ગાનમાં કુંવરને એવા લીન બનાવ્યા કે, તેને આ સમયે એમ જ થયું કે, '' <mark>પાતે રાજકુમાર છે કે</mark> દ્વકુમાર ?" આ પ્રમાણે વિદ્યાધરના વૈભવી મહેલમાં કુંવરે સુખપૂર્વક રાત્રિ વ્યતીત કરી.

પ્રાત:કાળે ઊંચ કેાટીના મસાલાથી ભરપૂર સુવાસિત દૂધના રત્નજડિત પ્યાલા એક **દેવીએ** લલિતમય હાવભાવથી કુમારને આપ્યા. તેમજ રત્નજડિત સુવર્ણના ભિન્ન ભિન્ન થાળામાં અમૃત તલ્ય મીઠાશવાળા વિવિધ પ્રકારના દિવ્ય ક્ળા સહિત રૂમઝુમ કરતી અનેક દેવીએા આંખના પલકારામાં હાજર થઇ કુંવરને ઘેરી વળી અને ભાવથી થાળા કુંવરના સન્મુખ ધર્યા. કુંવરે સાન દાશ્ચર્ય પ્રેમભાવે તેના ઉપયોગ કર્યો.

પછી સુગંધિત દ્રવ્યથી ભરપુર-તાંખૂલના ઉપક્ષાગ કરાવી, દેવાંગનાઓ કુમારને સ્નાન-ગૃહમાં લઇ ગઇ. જ્યાં અતિ કી મતી અત્તર ગુલાખજળ વગેરેથી સુવાસિત એવા રત્નજડીત-સુવર્ણમય જળકુંડમાં કુમારને એવી રીતે સ્નાન કરાવવામાં આવ્યું કે, જેના અનુભવ આ વૈભવી રાજકુમારને આ ભવમાં પ્રથમ જ વાર થયા અને તેને એમજ લાગ્યું કે પાતે કાઇ દેવલાકમાં દિવ્ય સુખના આસ્વાદ લઇ રહ્યો છે. સ્નાનાગારથી બહાર આવી. અમૃલ્ય રત્નજડિત આભૂષણ-યુક્ત અણમાલ વસ્રધારી કુમારની પ્રકુલ્લિતતામાં કાંઇ પણ કચાશ ન રહી.

એક જ રાત્રિમાં પાતાના જીવનના આ પ્રમાણે અદ્ભુત પલટા જોઇ અતિ પ્રસન્નચિત કુમાર વિદ્યાધર સાથે વૈતાઢ્ય પર્વત જેવી દેવભૂમિની રમણીયતા નીહાળવા અહાર પડ્યો.

ચમત્કારી પવિત્ર પર્વતની હારમાળાઓમાં કરતા એક માટી શિલા ઉપર પાતાની ભુજાઓ આકાશ તરફ ઊ ટી રાખી, એક પગ પર આખા શરીરના ભાર મૂકી, પ્રતિમારૂપે ધ્યાન ધરતા એક મુનિવર તેમની નજરે પડ્યા. તેમના પવિત્ર દર્શનથી કુંવરને તેમના તરફ ભક્તિભાવ ઉત્પન્ન થયા. અને મુનિદર્શનથી કુંવરે પાતાના જીવનની સાર્થકતા માની. મુનિવર પાસે જઇ તેમને ભાવપૂર્વક વદન કરી તેમની સમીપ કુંવર અને કનકથ્ઢે એઠક લીધી.

આ સમયે મહામુનિએ પાતાના કાઉસગ્ગ પાર્યા. કુંવરને યાગ્ય પાત્ર જાણી અમૃત તુલ્ય ધર્માતત્ત્વ સમજાવતાં મહામુનિએ કહ્યું: 'હે મહાનુભાવ?

ધર્મનું મૂળ અહિંસા અને દયામાં રહેલ છે. મઘ, માંસ, રાત્રિભાજન આદિ, શારીરિક રાગ ઉત્પન્ન કરનારા તેમજ દુર્ગતિગામી છે. મઘપાનથી બેન, દીકરી, માતા આદિનું ભાન પણ સુલાય છે અને ન કરવાના અનર્થનાં કાર્યો સહેજે થાય છે, જેના પરિણામે નરકગતિનાં દુ:ખો ભાગવવા પઉ છે.

કૃમિ તેમજ વિવિધ પ્રકારનાં જંતુના ઉત્પત્તિસ્થાન એવા માંસાહારથી પાતાની હાજરીને કષ્પ્રસ્તાન બનાવવું, તેમાં સંતાષ માની રાજી થવું તેના જેવું મહાન્ પાપ એક નથી. નિર્દોષ પ્રાણીઓના રક્ષણાર્થ તો માનવ જીવનની પ્રાપ્તિ થએલ છે તો તેને આ પ્રમાણે હિંસાદિક કૃત્યાથી કયા લાનભૂલા આત્મા પાતાને નરકગામી બનાવે! કુમાર, રાત્રી સમયે જમતાં ઝીણી નજરથી પણ ન દેખી શકાય તેવાં સ્ક્ષમ હજારા જંતુઓ આહાર સાથે પેટમાં જતા હાય છે તેથી અનેક પ્રકારના રાગા ઉત્પન્ન થઇ અંતે તે જીવનના નાશ કરનારા બને છે.

જેમ એક મનુષ્યે પાતાના હાથમાં લીધેલ પાણી, ધીમે ધીમે હથળીમાંથી વહી જાય છે તે મુજળ મનુષ્યનું આયુષ્ય રાત્રિદિવસ પળે પળે કપાતું જ રહે છે અને કયારે તેના નાશ થશે તે કહી શકાય નહિં, જેથી આવા ક્ષણમાં ગુર શરીરના માહમાં કસાયા વિના જલદો તરણાપાય શોધી લેવા જોઇએ. કુંવર! સંસાર એ કેદખાનું છે. તે કેદખાનામાંથી છૂટવા માટે અવશ્ય પ્રયાસ કરવા જોઇએ. સમજી માનવી પાતાનું સ્વકલ્યાણ ન સાધે તા તેના જેવી બીજી મૂર્ખાઇ કઇ હાઇ શકે?

આ સંસારને અસાર અને સ્વ<sup>પ</sup>નાવત ક્ષણભંગુર માની મહાન્ કારુણ્યસાગર **ગ્રાની** વીતરાગ દેવે, તરણુતારણુરૂપ ઉત્તમ માર્ગ ળતાવ્યા છે.

આ પ્રમાણેની અમીઝરણાંરૂપ રસધારાની અસર કુમાર અને કનકચૂડ વિદ્યાધર પર થઇ. બન્ને ભાવિક આત્માઓએ મુનિરાજ પાસે આજીવન માંસ, મદિરા, રાત્રિભાજન આદિના પચ્ચકખાણ લીધા. પછી પાતાના જીવનને ધન્ય માનતા બન્ને જણા રાજમહેલે આવ્યા. કનકચૂડ વિદ્યાધરના સ્વાગતના તેમજ વિદ્યાઓના અપૂર્વ લાભ લઇ રહેલ કુમારે થાડાક દિવસા અહીં આનંદમાં વિતાવ્યા એક દિવસ વિદ્યાધરને કુંવરે જણાવ્યું કે-ઘણા દિવસથી હું નીકળ્યા છું માટે હવે મારે માતા-પિતાને મળી તેમના વિરહ દૂર કરવા જોઇએ, કનકચૂડ તેને રાકવા ઘણા આયહ કર્યી પરંતુ, સુરસેનકુમારની અનિચ્છા જાણી વિમાનમાં તેઓ કાદંબરી વનમાં આવી પહોંચ્યા.

આ ખાજી, કુમારનું અ<sup>8</sup>વે કરેલા અપહેરણ પછી સૈન્યે ઘણી તપાસ કરી છતાં કુમારના પત્તો ન મળવાથી તે સર્વ સૈન્ય શ્રીપુરનગરે ગયું. અને રાજા રાણી તેમજ રાજકુટું ખ સાથે સુરસેનકુમારની રાણી રત્નાવલિના શોકના પાર ન રહ્યો. છેવટે રાજાએ રત્નાવલિ તેમજ વિશાળ સૈન્ય સહિત કુમારની તપાસ માટે કાદંખરી વનમાં પ્રવેશ કર્યો. વિવિધ પ્રકારે શોધ કરતાં રાજાએ કુમારના ઉપકારી તે ભિલ્લને જેયા. તેમજ ભિલ્લના હાથમાં સુરસેનકુમારના નામવાળી મુદ્રિકા પણ જોઇ. તેથી તેમને સહેજે શંકા ઉદ્દલની કે-આ ભિલ્લે જ કુમારના વધ કર્યો હશે, નહીં તો તેની પાસે કુમારના નામાભિધાનવાળી મુદ્રિકા કર્યાથી હાઇ શકે?

સિલ્લને કેટલાક સવાલા પૂછચા, પરંતુ રાજાના પ્રશ્નોના તે સંતાષકારક જવાળ આપી શકયા નહી એટલે રાજાને તેના પર વિશેષ વહેમ આવ્યા અને તેને કેદ કર્યા.

રાજકુમારની મુદ્રિકા મળવાથા સૈન્યમાં પણ એવી અફવા ફેલાણી કે-"કુમાર પંચતા પામ્યા છે." આ સમાચાર રત્નાવલીને મળતાં તે મૂચ્છિત ખની ગઇ. થોડા સમય ખાદ મૂચ્છા વળતાં તેણું પાતાની ધાવમાતાને એકાંતમાં કહ્યું કે-"હે માતા! હું મારા જીવિતને ટકાવી રાખવા ઇચ્છતી નથી. મારા પ્રાણેશ પંચતા પામ્યા છે તો, મારે જીવીને શું કરવું છે? માટે મારા આ કાર્યમાં તું મને સહાયભૂત થા." ધાવમાતાએ રત્નાવલીને આધાસન આપી શાંતિ પમાડી અને હજી વિશેષ સમય રાહ જોવા સમજાવી.

રાત્રિના શાંત અને અધકાર સમયે રત્નાવલી ધાવમાતા તેમજ રક્ષક સૈન્ય વગેરેની નજર ચુકાવી તે જ વનમાં દૂરની કળી ગઇ. પે!તાના ઉત્તરીય વસ્ત્રના કંઠપાશ ળનાવી, પાતાના કેશકલાપને સરખા કરી વડના એક ઝાડ નીચે જઇ-"એ નાથ! હું આપને આવીને મળું છું" કહી ગળે ફાંસા નાખી લ∠કી પડી.

રત્નાવલીની ફીકરમાં જેણે પાતની નિદ્રા ગુમાવી છે તે ધાવમાતાએ માત્ર થોડા જ સમય ખાદ રત્નાવલીની શબ્યા તપાસતા તેને શૂન્ય દેખાણી તે એકદમ પાકાર અને રુદન કરવા લાગી. ચારે દિશાએ રત્નાવલીની શાધમાં માણસા ફરી વલ્યા એવામાં થોડે દૂર જંગલના અંધકારમાં વડના ઝાડની ડાળીએ કાઇ લટકતું હાય તેમ સર્વને દેખાણું મહારાજા, ધાવમાતા આદિ સાં

દોડી ગયા અને જોયું તો રત્નાવલી-''એ નાથ! એ નાથ!" ના નામાે વ્યાર સાથે ઘેરા ધાસો ધાસ લઇ રહી હતી. અહીં રાેકકળાટમય વાતાવરણ એવું તાે ઘેરું બન્યું કે તેના પડઘા દ્વર દ્વર ચારે દિશાએ સંભળાવા લાગ્યા.

ખરાખર આ જ સમયે–દૈવયાંગે એવું ખન્યું કેં, પાતાના મિત્ર કનકચૂડ વિદાધર સાથે રાજકુમાર સુરસેન વિમાનમાં આ સ્થળેથા પસાર થક્ષ≉રહ્યો હતો તેમના કાને કરુણાજનક વિલાપ સંભળાયા. એટલે આક્તમાં આવી પડેલાને મદદ કરવારૂપે વિમાનને સ્થંભાવી તેઓ નીચે આવી પહોંચ્યા.

ખરાખર આ જ સમયે ઝાડ પર લટકતી દેખાતી રતનાવલીના કંઠપાસ ઢીલા કરી સૈનિકા તેને હાથમાં ઉચકી રાજવી પાસે લઇ જતા હતા. તે જ સમયે રાજકુમાર તેમની સન્મુખ જઇ ઊલા અને આશ્ચર્ય વચ્ચે પાતાના પિતાને તેમજ સૈન્ય સહ ધાવમાતા વગેરેને કલ્પાંત કરતા જોયા અને રતનાવલી અર્ધ મૃત્યુ અવસ્થાએ "ઓ નાથ! એા નાથ?" ના ઉચ્ચાર કરતી જણાઇ.

તુરતજ કુમારે-આ સમયે લજ્જાને બાજુએ મૂકી, એા રત્નાવલી! આંખા ખાલ અને જો "તારા આંતરના નાદે મને તારી સન્મુખ હાજર કર્યો છે." આ પ્રમાણે કહી તેને શાંતવન આપવા સાથે જાગ્રત કરી, ઠંડા ઉપચાર કરતાં રત્નાવલી સ્વસ્થ થઇ અને વાતાવરણ આનંદિત બન્યું.

રાજાએ તે ભિલ્લને મુકત કર્યો અને કુમારે તેને પાતના "પ્રાણદાતા" તરીકે એાળખાવ્યો એટલે તેને સારા શિરપાવ આપી વિદાય કર્યો. કનકચૂડ વિદાધરે પણ સ્વસ્થાને જવાની રજા મા**ગી. બાદ કન**કચૂડે સ્વરાજ્યમાં જઇ, પાતાના કુમારને રાજ્યાસને બેસારી દીક્ષા સ્વીકારી.

આદ કાળક્રમે મહાસેન રાજા પાંચત્વ પામતાં સુરસેનકુમાર રાજા થયો અને ન્યાય-નીતિથી પ્રજાતું પાલન કરવા લાગ્યો

એકદા વનપાલે વધામણી આપી કે-આપણા ઉદ્યાનમાં કનકચૂડ નામના મુનિ પધાર્યા છે.

સુરસેન રાજવી, રાજપરિવાર સહ કનકચૂડ મુનિના દર્શને વનમાં પધાર્યો. અવધિજ્ઞાની મુનિએ સુરસેન રાજવીને ઉપદેશામૃતનું પાન કરાવ્યા બાદ પૃચ્છા કરી કે-રાજન્! પૂર્વે ગ્રહણ કરેલા નિયમાનું બરાબર પાલન કરા છો ને ? માંસ, મદિરા, તેમજ રાત્રિભાજનના ત્યાગના લીધેલ વ્રતને ભૂલી તો ગયા નથીને? સુરસેન રાજવીએ નમ્રતાપૂર્વક જણાવ્યું: "હે ઉપકારી મુનિરાજ, જે વ્રતાએ તો મારા જીવનનું ભયંકર પ્રસંગામાં રક્ષણ કરેલ છે તેવા જીવનરક્ષક વ્રતાને હું ભૂલી શકું ખરા ? બાદ કનકચૂડ મુનિએ સુરસેન રાજવીને જણાવ્યું કે, તમારી જિંદગીનું કલ્યાણ કરવા માટે હવે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતકથિત સમક્તિ સ્વીકારા અને કુવાસનાજન્ય મિશ્યાત્વના ત્યાગ કરા. આ રીતે પરમાર્થ ખુદ્ધિથી આચરણ કરતાં તમે આ લાક તેમજ પરલાક ખનેનું હિત સાધી શકશા. ગુરુમહારાજના ઉપદેશથી સુરસેન રાજવીએ અતિ ઉતકઠાથી જિનધર્મ સ્વીકાર્યો અને સ્વસ્થાને ગયા.

કાળાંતરે રાજવીને શરીરે વેદના ઉત્પન્ન થઈ અને તેને કારણે અવિશુદ્ધ અધ્યવસાય થવાથી સમકિતમાં દૂષણુ લાગતાં અને તેનું યથાયાગ્ય પ્રાયશ્વિત ન કરતાં મૃત્યુ પામીને તે સુરસેન રાજવી ખિલેલક યક્ષ તરીકે ઉત્પન્ન થયા. તે યક્ષ એવા વનમાં ઉત્પન્ન થયા કે જયાં લય કર હિંસાનું તાંડવ ચાલી રહ્યું હતું. યક્ષરાજ તરીકે ઉત્પન્ન થવાથી તેમજ તેને પૂર્વ જન્મનું જાતિ સમરણ જ્ઞાન હાવાયા તેણે પૂર્વ પાળેલ સમકિત આદિ વ્રતના અચિંત્ય પ્રભાવ સમજાયા. જેને કારણે તે યક્ષરાજ વનના રક્ષક દેવ તરીકે રહ્યો. તેમના આવા સદ્વર્તનથી નગરવાસીએ આ ખિલેલક યક્ષની વિવિધ પ્રકારે પૂજા-માનતા કરવા લાગ્યા.

પાતાના મદિરે પધારેલ ઉત્ર તપસ્વી પ્રભુનું તેણે અપૂર્વ ઉત્સાહપૂર્વક સ્વાગત કર્યું. પ્રભુ શાંતિથી કાઉસગ્ગ ધ્યાને સ્થિર થયા અને યક્ષરાજને યેાગ્ય પ્રતિભાધ દઇ, તેને સમકિતમાં વિશેષ સુદ્રઢ બનાવી પ્રભુએ ત્યાંથી શાલિશીર્ધક નગર તરફ વિહાર કર્યો.

### કઢપૂતના વ્ય'તરીના શીત-ઉપસગ

આ નગરના બહારના ઉપવનમાં પરમાત્મા કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા. આ સમયે માહ માસ ચાલતો હોવાથી શીત અસહ્ય હતી છતાં પરમાત્મા કર્મ-ક્ષય નિમિત્તે ઉદ્યાનમાં કાઉસગ્ગમાં સ્થિત થયા.

આ સ્થાનમાં કરપૂતના નામે વ્યાંતર દેવી રહેતી હતી, જે પ્રભુના ત્રિપૃષ્ટ વાસુદેવના ભવમાં તેમની વિજયવતી નામની અણુમાનીતી રાણી તરીકે દુ:ખી જીવન ગાળતી હતીં. તે સમયે પાતાનું જીવન દ્વેષ તથા ઇષીળુપણામાં ગાળી, મૃત્યુ પામી, સંસારમાં પરિભ્રમણ કરી, મનુષ્ય જન્મ પામી, તે મનુષ્ય ભવમાં કરેલા આળતપના પ્રભાવે મરી આ ઉદ્યાનપ્રદેશમાં વ્યાંતરી તરીકે જન્મી.

તપસ્વી પરમાતમાને જોતાં જ તેને પાતાના પૂર્વ લવ યાદ આવ્યા. વિજયવતી રાણીના લવમાં કરેલ ઉપેક્ષાનું સ્મરણ થઇ આવ્યું. તેણે પરમાત્માને દુ:ખ દેવા માટે તાપસીનું રૂપ વિકુવર્યું. પછી વલ્કલ ધારણ કરી, લટકતી લાંખી જટા હિમ જેવા શીતળ જળથી આદ્રે કરી. પછી પરમાત્માની ઉપર અહર રહી પાતાનું સમસ્ત શરીર કંપાવવા લાગી. જેથી હિમ જેવા શીતળ કર્ણાથી મિશ્ર અને અતિ શીતળ પવનથી વ્યાપ્ત જળબિંદુઓ પરમાત્માના શરીર પર બાણુ-પ્રહાર જેવી વેદના કરવા લાગ્યા. માહ માસની ઠંડી હતી અને તેમાં પણ આ વ્યંતરીએ આ રીતે શીતળતામાં ગાઢ વધારા કર્યો. સામાન્ય માનવીના તો આવી જાતના ઉપસર્ગથી ગાત્ર જ ગળી જાય, નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા ભગવંતે સમતા ભાવે આ પરિષદ સહન કર્યો. રાત્રિના ચાર પહાર પર્યાત આ શીત ઉપસર્ગ સહન કરતાં પરમાત્માના વિશેષ કર્મોના ક્ષય થતાં ભગવંતનું અવિધાના વિશેષ વિકાસ પામ્યું, જેને શાસ્ત્રકારે ''પરમાવિધ જ્ઞાન" કહે છે.

અંતે વાણ્વ્યંતરી કટપૂતના થાકી પણ દ્રહવ્રતી તપસ્વી પ્રભુ અંશ માત્ર ચલાયમાં માત્ર થયા નહી. પ્રભાત થતાં વ્યંતરી પ્રભુની સન્મુખ આવી, પશ્ચાત્તાપપૂર્વક પ્રભુને નમન કરી સ્વસ્થાને ચાલી ગઇ.

પ્રભુએ ત્યાંથી આગળ વિહાર લંબાવ્યા અને ચાતુર્માસની સ્થિરતાર્થે તેઓ ભાદિકા ગામે પધાર્યા. પ્રભુની શોધમાં આકાશપાતાલ એક કરી રહેલ ગાશાલક પ્રભુને અહીં જોતાં જ હર્ષ ઘેલા થઇ ગયો અને તે છે પરમાત્માને ભાવપૂર્વક વંદન કર્યું. તરણ-તારણહાર શ્રી મહાવીર દેવના મનમાં ગાશાલકના એક પણ અવગુણ આવ્યા નહિ. તે પ્રભુની સેવામાં રહ્યો. ભદ્રિકા ગામમાં મનધાર્યા અભિગ્રહ પ્રમાણે પરમાત્માએ ચાતુર્માસની સ્થિરતા કરી અને ચાતુર્માસ ખમણ કર્યું. પારણું કરી પ્રભુએ મગધ દેશમાં વિહાર કર્યો. આ પ્રદેશમાં પ્રભુ ઉપસર્ગ રહિત આઠ માસ વિચર્યા. વર્ષાકાળ નજદિક આવતાં આલ'ભિકા નગરીમાં પધાર્યા અને સાતમું ચાતુર્માસ ત્યાં પૂર્ણ કરી ગામની બહાર પારણું કર્યું.

# શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામીનું સ્તવન

શ્રી થાણાનગર તીર્થાધપતિ, શ્રી મુનિસુવતસ્વામી ભગવાનનું અંજનશક્ષાકા, પ્રતિષ્ઠાનું વર્ણન તથા નવપદ મંદિરની ઐતિહાસિક, કારણીના ચિત્રપટની વિગત સહિતનું સ્તવન.

(મીઠા લાગ્યા છે મને આજના–એ રાગ)

થાણાનગરના નવા દેરામાં, મુનિસુવ્રત **ભ**ગવાન રે, ભક્તિ ભાવે કરોા-એ ટેક. દેશવિદેશના યાત્રાળ આવે. યાત્રા કરીને પુન્ય ફળ પાવે; મૂર્તિ દેખી મનાહાર રે, પૂજા પ્રીતે કરા. થાણા નગરના૦ **(9)** અદ્ભૂત અમી ઝરતી મૃતિ, દરા ન વ્યાપે અ તરમાં સ્કૃતિ; **ચ્યાત્મકલ્યાણ કરનાર રે. ભાવે નમન** કરેા. (२) થાણાં નગરના૦ શાસનસભ્રાર, તપાગચ્છાધિપતિ, વિજયનેમિસૂરિ શુદ્ધ મતિ; વઢવાણ શહેર માંદ્ય રે, શુભ હસ્તે વરાે. થાણા નગરના૦  $(\varepsilon)$ અ'જનશલાકા, સુવ્રતસ્વામીની, બે હુજાર ચાર વૈશાક વદ છકુની; શુભ મુહ્ત મંડાણ રે, શાંતિ ચિત્તે ધરાે. (8) થાણા નગરના૦ પ્રભુપ્રવેશ પૂર્ણ ઉત્સાહ્યકી. ખળદ એકસા આઠ જોડેલા રથથી; અતિ ઉદ્યોત થાય રે. જેઠ વદી આક્ષ્મ હૈયે ધરાે. **(Y)** થાણા નગરના૦ વિજયપ્રતાપસૂરિ નિશ્રાયે, નેમિદાસ અભેચંદ પ્રભુ પંધરાવે, આનંદમંગળ વર્તાય **રે, ભવ ભ્રમ**ણ હરો. (5) થાણા નગરના૦ પ્રતિષ્ઠા એ હજાર પાંચ સાલે, વસંત પંચમી હર્ષ ઉજવાળે; સંઘ ઉમંગ ઉભરાય રે, પુન્ય પૂંજ ભરા. **(9)** થાણા નગરના૦ શ્રી સિદ્ધચક્રની અનુપમ રચના, યંત્ર, મંત્ર, સહિતની જચના (ખુબી); પ્રીતે પેખા ધરી પ્રેમ રે, દર્શને દુ:ખ હરા. (८) થાણા નગરના૦ શ્રીપાળક'વર મયણા સુંદરી, સાક્ષાત્ પ્રતિમા અ'તર ઉતરી, આરાધે ભાવ ભરપૂર રે, પર**ભ**વતું ભાતું ભરેા. (೬) થાણા નગરના૦ નવપદ ઓાળી શાધાતી સાહે, શ્રીપાળ ચરિત્ર દેખી મન માહે; રાસ ર'ગ ચિત્રપટ જોય રે, અડતાલીશ અંક ધરાે. (૧૦) યાણા નગરના૦ (અનુસંધાન પેજ ૧૨૬)

\*

# આડમું ચાતુર્માસ ( વિ. સં. પૂ. ૫૦૫–૫૦૪ )

આલંભિકાનું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પરમાત્મા કાંડક સંનિવેશમાં પધાર્યો. ત્યાં વાસુદેવના મંદિર પાસે એકાંત સ્થળમાં કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં સ્થિર થયા. ગાેશાલક પરમાત્માની સાથે જ હતાે.

વાસુદેવના મંદિરમાં પણ અટકચાલીયા ગાેશાલક શાન્ત રહી શકયો નહીં. જ્યારે પ્રભુ શાંતચિત્તે કર્માનર્જરા માટે ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં લીન હતા ત્યારે આ મહાશય મંદિરમાં વાસુદેવની પ્રતિમાને ટેકા દર્ષ અવિવેકથી બેઠા.

પૂજાના સમય થતાં પૂજારી હાથમાં ફૂલ, ધૂપદાની વગેરે પૂજાની સામગ્રી લઇ મંદિરે આવ્યો તેવામાં વિચિત્ર દશ્ય તેની નજરે ચઢચું. તપાસ કરતાં તેના શ્રમણ-મુનિ જેવા વેષ જોઇ તેણે વિચાર્યું કે—આ કાઇ શ્રમણ દેખાય છે. તેણે આ હકીકત ગામલાકાને જણાવી. લેાકાએ તેને આવા દુર્વર્તન માટે સારી રીતે માર માર્યો છેવટે તેને ગ્રહિલ-ગાંડાંઘેલા જેવા સમજીને છેાડી મૂકયા. કાઉસગ્ગ પૂર્ણ કરી પ્રભુ ત્યાંથી મઈન સંનિવેશમાં પધાર્યા. ત્યાં પણ ગાલકે પાતાના અટકચાલીયા સ્વભાવ પ્રમાણે અળદેવનાં મંદિરમાં દુશ્રેષ્ટિત કરવાથી માર ખાધા.

વીર પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી શાલક ગામની સીમમાં આવ્યા અને શાલિવનમાં કાઉસગ્ગ ધ્યાને સ્થિર રહ્યા.

તે પ્રદેશમાં એક શાલાર્યા નામની વ્યંતરી રહેતી હતી. તેણીએ પ્રભુને જોયા. તેના પાપના ઉદયથી પ્રભુના ઉપર તેને ક્રોધ ઉત્પન્ન થયા તેથી અનેકવિધ ઉપસર્ગા તેણીએ કર્યા. કર્મ શત્રુને જીતવાના પ્રણળ નિશ્ચયી પ્રભુએ અડગતાથી તે સર્વ ઉપસર્ગા સમભાવે સહન કર્યા. અંતે વ્યત્તરી દેવી પણ પ્રભુના શાંત ગુણુ અને સમતાધારી સ્વભાવથી પરાજિત થઇને પશ્ચાત્તાપપૂર્વક પ્રભુને વંદન કરીને સ્વસ્થાને ગઇ.

આ પ્રમાણે વિહારમાં અસદા ઉપસર્ગોની પર પરા સહન કરતાં શાંતમૂર્તિ પ્રભુ મહાવીર, વન વન કરતાં લાહાગલ નગરે પધાર્યા. ત્યાં જિતશત્રુ રાજ રાજ્ય કરતા હતા. જિતશત્રુ રાજા પર શત્રુ રાજવીઓની વક્કદ્રષ્ટિ હોવાથી તે સતત ચિતાશીલ રહેતા હતા. કાઇ પણ વ્યક્તિ પાતાના પરિચય આપ્યા વિના નગરમાં પ્રવેશ કરી શકે નહિ તેવા કડક ખંદાખસ્ત તેણે રાખ્યા હતા.

પ્રભુ મહાવીર અને ગાશાલક રાજધાની નજદીક સીમાપ્રદેશમાં પધારતાં ચરપુરુષોએ તેમના પરિચય માગ્યા. મોનધારી પ્રભુએ તેના કંઇ પણ જવાળ ન દીધા, તે જ પ્રમાણે ગાશાલક પણ પ્રભુનું અનુકરણ કર્યું અને તે પણ મૌન જ રહ્યો જેથી પહેરેગીરા તેમને શત્રુના જાસુસ માની, ગિરફતાર કરી રાજદરળારમાં લઇ ગયા.

પ્રભુ મહાવીર અને ગાેશાલકને રાજસભામાં લાવવામાં આવ્યા તે સમયે પૂર્વે વર્ણ વેલ આસ્થિક ગ્રામવાસી નૈમિત્તિક ઉત્પલ પણ ત્યાં હાજર હતાે. ભગવાનને જોતાંજ તે રાજસભામાં ઊભા થયા અને બાલ્યા: આ મહાન્ વ્યક્તિ કાઇ ગુપ્તચર નથી. તેઓ રાજા સિદ્ધાર્થના પુત્ર ધર્મચક્રવર્તિ શ્રી મહાવીર તીર્થં કર છે. તમને મારા વચનમાં શંકા આવતી હાય તા આ મહાપુરુષના ચરણ તેમજ હસ્તતલમાં રહેલ ચક્ર, ગદા, વજ, કમળ ને કળશ વિગેરે ઉત્તમ લક્ષણા જુઓ. ઉત્પલ માર્ક્ત પરમાત્માના પરિચય મળતાં જિતશત્રુએ ભગવાન અને ગાશાલકને સત્કારપૂર્વક મુક્ત કરી એમની પાસે થયેલ અપરાધની ક્ષમા યાચી.

લાહાર્ગલ નગરથી ભગવાને પુરિમતાલ તરફ વિહાર કર્યો અને નગર બહાર શકટમુખ નામના ખગીચામાં કેટલાક સમય સુધી ધ્યાનસ્થ રહ્યા.

### વગ્ગુર શ્રેષ્ઠીનું વૃત્તાંત

આ નગરમાં વગ્ગુર નામે ધર્મપ્રેમી શેઠ રહેતો હતો. તેને ભદ્રા નામની ભદ્રિક અને ધર્મપરાયણ સ્ત્રી હતી. કર્મવશાત આ ધર્મિષ્ટ દંપતિને ઘણા વર્ષો વ્યતીત થઇ જવા છતાં કંઇ પણ સંતાનની પ્રાપ્તિ થઇ નહિ, જેથી ભદ્રા શેઠાણી પાતાના "વંધ્યા" તરીકેના કલંકને દ્વર કરવા અનેક પ્રકારનાં તપ તથા જપ વગેરે કરતી.

એક સમયે ઉભય દંપતી કરતા કરતા આ ઉપવનમાં આવી ચઢ્યા જ્યાં તેઓએ ભગ્ન સ્થિતિમાં આવી પહેલું મંદિર જોયું. આ મંદિર શ્રી મિલ્લિનાથ ભગવંતનું હતું. ભગવંતની મનહર મૂર્તિ નીરખતાં જ ભદ્રા શેઢાણીને અત્યંત આનંદ થયા અને તેણે હર્ષાવેશમાં આવી તેનું યથાયાગ્ય પૂજન વગેરે કાર્ય કર્યું. તે સમયે ભદ્રા શેઢાણીએ એવા સંકલ્પ કર્યો કે-જો મને કંઇ પણ પુત્ર કે પુત્રી પ્રાપ્ત થશે તા અવશ્ય અમા આ મંદિરના જાણી દ્વાર કરાવશું.

આ મંદિરની નજદીકમાં જ એક વ્યંતરીદેવીનું સ્થાનક હતું. તેની પણ ભાવપૂર્વક ભક્તિ અને સેવા ઉભય દંપતીએ કરી. વ્યંતરી દેવીના પ્રભાવથી ભાગ્યયોગે ભદ્રા ગર્ભવતી ખની અને એક સુંદર લક્ષણવંતા પુત્રને જન્મ આપ્યો.

શેઠના હવ<sup>6</sup>ના પાર ન રહ્યો. તેમણે તાત્કાલિક મિલ્લનાથ જિનમંદિરના જીણેડિકાર કરાવ્યો અને પાતાના સ્નેહી-સંખંધીજના સાથે વિશેષ ભક્તિ કરી. પછી તેા હંમેશ શ્રી મિલ્લિજનના દશેન-વંદન-પૂજન કરવા એ તેના નિત્યક્રમ થઇ ગયા.

આ પ્રમાણે તેના દિવસા પસાર થતા હતા તેવામાં એક સમયે તે જિનમંદિરમાં વંદન કરવા માટે સ્રસેન નામના આચાર્ય પધાર્યા. તેવામાં પૂજનની સામગ્રી સહિત વગ્ગુર શ્રેષ્ઠી પણ આવ્યા. જિનપૂજા આદિ કાર્ય પતાવી, ગુરુને વંદન કરીને તે આચાર્ય સમીપ બેઠા.

ગુરુદેવે પણ શ્રેષ્ઠીને સુપાત્ર જાણી ઉપદેશ આપતાં જણાવ્યું કે-હે મહાનુભાવ! દાન આપતાં નિયાણું કરવું નહિ. તેના ત્રણ ભેદો જ્ઞાનીઓએ ભવિજનના હિતાર્થ કહ્યા છે.

પહેલું અભયદાન, બીજીં જ્ઞાનદાન અને ત્રીજીં ધર્મોપષ્ટંભદાન.

- (૧) અભયદાન-લાૈકાત્તર અને પારલાૈકિક કલ્યાણકર છે. અભયદાન વિના કાઇ ધર્મ કદી ચિરસ્થાપિત રહ્યો સાંભળ્યા નથી.
- (ર) જ્ઞાનદાન-એ સદૈવ પ્રકાશ સમાન દીવા છે. તેના વગર કર્ત વ્યા-કર્ત વ્ય કે ગ્રેયા-ગ્રેયનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું નથી. જ્ઞાનહીનને જગત અધકાર સદૃશ ળની જાય છે.

ભવસાગરમાં ભૂલા પહેલા પ્રાણીઓને સાર્થવાહ સમ જ્ઞાની મહાત્મા મુનિરાજો જ કલ્યાણુ માર્ગના આલંખનરૂપ છે. તેમની વિવિધપણે સેવા કરવાથી આત્મા પર રહેલ અજ્ઞાનતા-રૂપી આવરણા દૂર થઇ, નિર્મળ જ્ઞાની આત્મા ઉંચકાેટીના કેવળજ્ઞાન સુધી પહાંચી, વિશ્વાહારક તરણતારણહાર મહાન તીર્થ કરપદ પ્રાપ્ત કરે છે. ધર્મચક્રવર્તિ તરીકે જગજીવા પર અપૂર્વ ઉપકાર કરતાં અને સ્વહિત સાધતાં આ મહાન્ અવતારી તીર્થ કરદેવ અંતે સિદ્ધગતિને પ્રાપ્ત કરી જવનમુકત અને છે.

આવા ઊંચકાેટીના જ્ઞાનદાન માટે તા સદાકાળ તત્પર અને ઉદ્યમશીલ રહેવું જોઇએ.

(૩) ધર્મા પષ્ટં ભાદાન-આ દાન ગૃહસ્થીએ માટે લવસાગર તરવા માટે જહાજ-વહાણ સમાન છે ધર્મા પષ્ટં ભાએ કલે-ધર્મ ને નિભાવવા માટે મદદ-એ પ્રકારના દાનના પ્રભાવે આચાર્યો અને મુનિવરાનું સમક્તિ નિર્મળ થાય છે.

હે દેવાનુપ્રિય, આ પ્રમાણે ત્રિવેણીના સંગમ જેવા ત્રિવિધ પ્રકારના દાનથી ગૃહસ્થા-શ્રમીએાએ ધર્મની ઉત્કૃષ્ટ સેવા બજાવવી અને તત્પરતા દાખવવી જોઈએ.

આ પ્રમાણે આચાર્ય શ્રીની ઉપદેશધારાનું અમૃતપાન કરતાં વગ્ગુર શેઠ અને શેઠાણી આદિ સ્વજનાએ શ્રાવકધર્મ સ્વીકાર્યો અને મુનિરાજને ભાવપૂર્વ ક વંદન કરી સ્વઆવાસે આવ્યા.

આ શક્ટમુખ ઉદ્યાનમાં એક વખત શ્રમણ ભગવંત મહાવીર પધાર્યા. કુદરતી સંજોગોમાં ઇશાન ઇંદ્રને પ્રભુના દર્શને જવાની ઉત્કંઠા થઇ. પાતાના દિવ્ય અને શુગારેલ વિમાનમાં અનેક દેવી દેવતાએ સહ ઇંદ્ર પ્રભુ પાસે આવ્યા. પરમાતમાને વિધિપૂર્વક વંદન કરી તેમની સમક્ષ છેઠા તેવામાં વગ્ગુર શ્રેષ્ઠો પણ પૂજનની સામગ્રી સહિત શ્રી મિદ્રિજિનના મંદિરે જવા ત્યાંથી નીકળ્યો એટલે ઇંશાને દ્વે તેને સંબાધીને કહ્યું કે–હે શ્રેષ્ઠી! પ્રત્યક્ષ તીર્થ કર શ્રી મહાવીરને ત્યાં નીકળ્યો એટલે ઇંશાને દ્વે તેને સંબાધીને કહ્યું કે–હે શ્રેષ્ઠી! પ્રત્યક્ષ તીર્થ કર શ્રી મહાવીરને ત્યાં તેને લખે જનપ્રતિમાને પૂજવા જાવ છો એટલે " દૂરના દેવા સાચા પરચાવાળા હાય છે." એ કહેવતને તમે સાચી કરી ખતાવા છા. ત્રણ ભુવનને પૂજનીક તેમજ સંસાર–સાગરમાં દૂખતા પ્રાણીઓના ઉદ્ઘાર કરવામાં સમર્થ પરમાતમા મહાવીર અહીં જ ખિરાજી રહ્યા છે. વચ્ચુક શ્રેષ્ઠીએ મિચ્છામિ દુક્કલ કહી, સ્વજના સહિત પરમાતમાની અત્યંત ભક્તિભાવથી સ્તવના કરી.

ખાદ ઈંદ્ર મહારાજા પણ સ્વસ્થાને ગયા. વગ્ગુર શ્રેષ્ઠીએ પણ શ્રી મિદ્રિજિનના મં**દિરે જ**ઇ ભકિત ભાવનાથી પૂજા–સેવા કરી

પરમાત્મા ત્યાંથી વિહાર કરી "તુન્નાક" નામના સંનિવેશમાં ગયા. ગાશાલક પણ તેમની સાથે જ હતો.

રસ્તે ચાલતા એક કદરૂપું નવપરિણીત યુગલ તેની દૃષ્ટિએ પડયું. તેને જેતાં જ ગાશાલક બાલી ઊઠયા: 'વાહ રે વાહ! તમારા કાન! હાંડ ને પેટ કેટલા વિચિત્ર અને ઢંગાધાં વગરના તેમજ લાંબા ને પહાળા છે? તમારા દાંત તા હાથી દાંતની માધક ખહાર ઝુલતા અને આંખા જાણે ખિલાડાની માધક ઘૂરકતી ન હાય એવા આ તમારા દેખાવતા મેં કયાંય જાયા નથી. મ વારંવાર આ પ્રમાણે તેમની સામું જોઇ વિચિત્રતાથી તેમની મશ્કરી કરતા ગાશાલકને ઉભય-દંપતિએ કોધમાં આવી ખૂબ જોરથી પકડી જમીન પર પછાડયા, લાતા અને મુક્કાના મારથી અધમુવા કરી તેને નજદીકની એક વંશજળમાં ફેંકી દીધા. પાતાના અવિચારી કૃત્યનું ફળ

ભાગવતા ગાશાલક પરમાત્માને પાતાને ખચાવવા પ્રાર્થના કરી ત્યારે સહાયક સિદ્ધાર્થ દેવે કહ્યું: 'તારી કરણીનું ફળ તું ભાેગવ.'

પરમાતમાં તો થાઉ દ્વર જઈ ઊભા રહ્યા. માર્ગે નીકળતાં લાકાએ જાણ્યું કે-પરમાતમા ગાશાલકના સાથ ઇચ્છે છે એટલે તેઓએ તેને વંશજાલમાંથી ખહાર ખેંચી કાઢ્યો. એટલે ગાશાલક પરમાત્મા સાથે થઇ ગયા.

પ્રભુએ ગાશાલક સાથે ત્યાંથી ગાભૂમિકા સ્થળ તરફ વિહાર કર્યો. આ ભૂમિમાં ગાયા આદિ પશુધનને ચારા-પાણી મનમાન્યા મળતા હતાં, કારણ કે આ ભૂમિ ઘણો જ ફળદ્રપ હતી. આ ગામમાં રહેતા ગાવાળાની પણ છેડતી કરવામાં અટકચાલીયા ગાશાલકે કચાશ ન રાખી એટલે અહીં પણ તેને સારા પ્રમાણમાં મારનો આસ્વાદ લેવા પડ્યો.

પછી ભગવંત આઠમા ચાતુર્માસ માટે રાજગૃહી નગરે પધાર્યા. ત્યાં તેમણે યાગ્યસ્થાને સ્થિરતા કરી. કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં તેમજ વિવિધ પ્રકારના અભિગ્રહા ધારણ કરીને પરમાત્માએ આ આઠમું ચાતુર્માસ વ્યતીત કર્યું. છેવટે નગરની બહાર પાર્**ણ**ં કર્યું.

# (અનુસંધાન પેજ ૧૨૨ નું)

સુવ્રતસ્વામીનાં પંચકલ્યાણક, અધાવબાધ તીર્થ સ્થાપક:

કાતરણી ચિત્રપટ હાય રે, પેખી પાપ હરા. (૧૧) થાણા નગરના૦ ચરમજિત શ્રી વીરજિને<sup>શ</sup>્વર, કલ્યાણક ઉપસગ<sup>ર</sup>ના પટ્ટક સુંદર;

શ્રેણિક અભયકુમાર રે. ચરિત્ર ચિત્રણાધ ધરાે. (૧૨) થાણા નગરના૦ પૂર્વ માર્ય સુહસ્તિસૂરિ, સંપ્રતિરાય અનુમાદના ભૂરિ;

સેવા ક્રોડ બિંગ્ય ભરાય રે, હૈયે શાંતિ ઠરાે. (૧૩) થાણા નગરના૦ રાજા વિક્રમ પ્રતિષ્માયક કાલક સિદ્ધસેનજી, શ્રીમદ હેમચંદ્રસુરી ધર;

पट्ट प्रतिक दशीय रे, यात्रा स्ते हे करे। (१४) થાણા નગરના૦ પરમ અહુલ કમારપાળ રાજા, જૈન ધર્મ છંડા કરકાવે ઝાઝા;

સિદ્ધરાજ પણ શિખરે ચઢ્યો, તેનું અનુકરણ કરાે. (૧૫) થાણા નગરના૦ સ્વયં પ્રભસૂરિ. ઓસવાલ સ્થાપક, રત્નપ્રભસૂરિ પાેરવાલ સ્થાપક;

પ્રભાવિક ચરિત્રપટ ખાર રે, મરુ દેશ ઉદ્ધાર કર્યો. (૧૬) થાણા નગરના૦ કાતરણી ચિત્રપટ એકસા નેવાસી, પંચર'ગી મ'ડપ સંકલના છે ખાસી;

ભાવના ભવ્ય ઉલસાય રે, સાર્થ'ક શ્રેષ્ઠ કરો. (૧૭) થાણા નગરના૦ આ મહાન તીર્થના પરમાપકારી, સિદ્ધિસૂરિશ્રીના સંઘ આભારી;

ત્રેરણા પાકી કરનાર રે, પુન્યના કુંજ ભર્યા (૧૮) થાણા નગરના૦ કુશળ કાર્યકૃતિ ઇતિહાસકેરી, મંગળદાસ ત્રિકમદાસ ઝવેરી;

પરિશ્રમ સેવ્યા અપાર રે, પુન્યના પુંજ ભર્યા. (૧૯) થાણા નગરના૦ તપગચ્છનાયક નેમિસૂરીધર, તસ પટે વિજયલાવષ્યસૂરીધર;

> કિંકર કલ્યાણથી રચાય રે, હજાર ખે અગ્યાર ધરાે. (૨૦) થાણા નગરના૦ રથયિતા-મુનિશ્રી કલ્યાણ પ્રભવિજયજ મહારાજ થાણાનગર ચાતુર્માસ: સં. ૨૦૧૧, શ્રાવણ શુદ્દ ૧૫

# પ્રકરણ આડમું

# ચાતુર્માસ નવસું અને દસમું (વિ. સં. પૂ. ૫૦૪-૫૦૩-૫૦૨)

દીક્ષાવ્રત અંગીકાર કરે<sup>ડ</sup> પ્રભુને લગભગ આઠ વર્ષ પૂરા થવા આવ્યા હતા. મહિના<mark>ઓ સુધી તેમણે એકધારા ઉપવાસો કર્યા. ઉપવાસ આદિ તપ, વ્રત, યેાગધ્યાનાદિ તે! તેમના</mark> જીવનનો નિત્યક્રમ થયા હતા.

પંચે દ્રિય પર અપૂર્વ કાળૂ ધરાવનાર આ વીરાતમાં કાયાના મોહ તો દીક્ષાકાળથી જ એાસરાવી દીધા હતો. શજગૃહીથી વિહાર કરવાના સમયે પૂર્ણ પ્રકાશિત અવધિજ્ઞાનના બળે વીર પ્રભુને પોતાના પૂર્વ ભવના સંચિત નિકાચિત કર્મા ભાગવવાની તેમજ ખયાવવાની હજા પૂરેપૂરી આવશ્યકતા સમજાઇ જેથી વીરાતમા મહાવીરે અસિધારા જેવા સંચમી જીવનને યાગ્ય ઉપસર્ગોની પરંપરા સમતાપૂર્વક, શાંતિથી ભાગવી કર્મનિર્જરા થઇ શકે તે માટે નિશ્ચય કર્યો. હવે આ ચિરપરિચિત સ્થળા અને નગરાના ત્યાગ કરી મારે હવે એવા સ્થળામાં વિચયવું કે જયાં અસહા ઉપસર્ગો થાય અને કર્મ ખપાવવામાં તે સહાયકારી બને.

આ પ્રમાણેના નિશ્વયધારી મહાન્ કર્મયાગી પ્રભુએ રાઢ (લાટ), વજ ભૂમિ જેવા અનાર્ય દેશ તરફ વિહાર કર્યો. આ સમયે આ અનાર્ય પ્રદેશમાં જવા માટે ગાશાલક સાધુવેશે તેમની સાથે જ હતા. તે સમયે શક, યવન, કિરાત, શખર, ખર્ખર, સિંહલ, પારસ, ક્રીચ, પુલિંદ, ગંધાર, રામ, ક્રીક્ણ, પદ્ધવ, હુણ જેવા પ્રદેશાની ગણત્રી અનાર્ય દેશામાં થતી હતી.

ત્યાંના લોકો કૂર, અત્યાચારી, ધર્મ વિમુખ, અનાચારી, અને જડણુદ્ધિ હતા. આ ભૂમિમાં 'અદુિસા પરમા ધર્મ'" ના મહાન્ ઉપદેશક સાધુ સંસ્થાના વિચરવાના યાેગ ઉપલબ્ધ ન થવાથી જૈન નિર્જ્ર ય મુનિવરા (મુનિવેશ)ના પહેરવેશ, આચાર, મહાવતા આદિનું તેમને અંશ માત્ર જ્ઞાન ન હાેવાથી આ અનાર્ય લાેકા સત્ય ધર્મથી વિમુખ હતા.

આ પ્રદેશના લાકામાં ખાવાપીવાના તેમજ વસાદિ પહેરવેશના રીતરિવાજ તદ્દન જુદા જ હતા. તેઓ સૂવા માટે ઘાસ કે એવા પ્રકારના પદાર્થીમાંથી ચટાઇએ આદિ તૈયાર કરી તેના ઉપયાગ કરતાં તેમજ ખાદા ખારાકમાં જવાર, ખાજરી અને ભાત તેમજ મદિરા–માંસ આદિના ઉપયાગ કરતાં. આવા અનાચારી પ્રદેશમાં પ્રભુએ ઇરાદાપૂર્વક વિહાર કર્યો. અહીંની ધર્મવિમુખ પ્રજાએ પણ પ્રભુને દુ:ખ દેવામાં જરાય પાછી પાની કરી નહિ.

આ પ્રદેશની પ્રજાએ કાેઇ પણ સ્થળે ગામમાં અગર ગામની સીમમાં પ્રભુના કાઉસ્ચાનની સ્થિરતામાં પણ સ્ખલના પહેાંચાડવામાં કચાસ ન રાખી. પરિણામે પ્રભુને ચાતુર્માસની સ્થિરતાર્થે પણ એકાદ ખંડેરની પણ પ્રાપ્તિ થઇ નહિ જેથી તેઓ શૂન્ય ગૃહ કે વૃક્ષ નીચે કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહેતા અને અપૂર્વ ધોર્યતાથી શાંતિપૂર્વક કર્મ-નિર્જરા કરતા.

આ ભૂમિમાં પણ તેમના રક્ષક તરીકે વનરક્ષક દેવી દેવતાઓનો તેમને સાથ મલ્યો એટલું જ નહિ વનરાજ કેસરીસિંહ જેવા વિકાળ પ્રાણીએ ધર્મ ચક્રવર્તી પ્રભુતી ચરણપાદુકા પાસે છેસી સમતાભાવના અનુભવ કરવા લાગ્યા. પરમાતમાના શાંત એાજસ અને સવ<sup>6</sup> પ્રાણી માત્ર પરત્વેની સમદ્દષ્ટિના એ પ્રભાવ હતા.

આ પ્રમાણે ઘણાં કર્મોની નિર્જરા કરી તેંચ્યાશ્રી આર્યભૂમિમાં પધાર્યા.

આર્ય ભૂમિમાં પ્રવેશેલ પ્રભુ અને ગાશાલક સિદ્ધાર્થ નગરે આવ્યા અને ત્યાંથી વિહાર કરી કુમારગ્રામના માર્ગે વળ્યા ત્યારે માર્ગમાં એક તલના છાડ જોઇ ગાશાલકે પ્રભુને પૂછ્યું: 'હે ભગવન્! શું આ છાડમાંથી તલ નીપજશે ?' પ્રત્યુત્તરમાં ભગવાને જણાવ્યું કે-"હા, તલ નીપજશે અને એક જ તલકળીમાં તે સાતે તલા નીકળશે."

આ સાંભળી ગાશાલકે પરીક્ષાર્થ એ તલના છાડને ત્યાંથી ઉખેડીને દૂર ફેંકી દીધા, જેથી ભગવંતનું કથન મિચ્યા નીવડે, પણ સૂર્ખ ગાશાલકને એ ભાન ન હતું કે ત્રિકાળજ્ઞાની પરમાત્માનું કથન સત્ય જ નીવડવાનું હતું.

પછી પ્રભુ કૂમેગામમાં આવ્યા ત્યાં ગામની બહાર વૈશ્યાયન નામના એક તાપસ સૂર્ય-બિબ સામે દેષ્ટિ રાખી, ઊંચી ભુજા કરી, વિશાળ જટા ધારણ કરી આતાપના લઇ રહ્યો હતો. આ વૈશ્યાયન તાપસની હકીકત જાણવા યાગ્ય હાવાથી અહીં સંક્ષિય્તમાં આપી છે.

### વૈશ્યાયન તાપસનું વૃત્તાંત

મગધના **ગાળર** ગામમાં અહિરાધિષતિ ગાેશ'ખીને બધુમતી નામની ભાર્યો હતી. કમ<sup>ર</sup>સંયાગે તેમને કંઇ પણ સંતાનપ્રાપ્તિ થઇ ન હતી.

ભવિતવ્યતાના યાગે આ ગામની નજીકના ખેટક નામના નગરે ધાડપાડુની ટાળી ચારી કરવા આવી. ધુમધડાકા સાથે સંનિવેશમાં પ્રવેશતાં જ ગામને ઘેરી લીધું. કાેટવાળ તથા રખે-વાલાને પકડી લઇ તેમના હથિયારા છીનવી લઇ ગામમાં લૂંટ ચલાવી. નિરંધુશપણે સારા પ્રમાણમાં માલમતા મેળવી ત્યાંથી ધાડપાડુઓ ચાલી નીકળ્યા

આ ધાડપાડુંઓના હાથે એક સુવાવડી સ્ત્રીના પતિનું મૃત્યુ થયું. તેની ઘરવખરી દર-દાગીનાદિ–લૂંટાઇ ગયા. ગભરાએલ આ દુ:ખી નવયુવાન નિરાધાર અબળા, ગભરુ બાળક સહિત પાતાના જીવ બચાવવા ચાલી નીકળી. સંયાગાવશ આ નવયુવાન સ્વરૂપવાન સ્ત્રી–ધાડપાડુઓની નજરે ચઢતાં તેઓએ તેને પાતાના કળજામાં લીધી અને સાથે ચાલવા જણાવ્યું.

એક તેા તરતની પ્રસૂતા સ્ત્રી હતી, વળી બાળક સાથે હતું એટલે તે શીઘ્રતાથી ચાલી શકતી નહેાતી, પાછળ-પાછળ રહી જતી એટલે ધાડપાડુઓના સેનાપતિએ બાઇને હુકમ કર્યો કે–આ બાળકના કારણે તું જલ્દી ચાલી શકતી નથી તેા તે બાળકના ત્યાગ કરી દે અને અમારી સાથે જલ્દી ચાલ

સરદારના હુકમ બાઇને વજપાત જેવા લાગ્યા. પાતાના પણી મરાઇ ગયા, ઘરળાઇ લૂંટાઇ ગયા અને એકના એક આશા–સ્તંભ જેવા બાળકનો ત્યાગ કરવાનો સમય આવ્યા, ખરેખર કર્મની સત્તા અજબ અને ગહન છે. તેણીના હુદયમાં શાકનો પાર ન રહ્યો. તેનું હુદય કકળી ઊઠેયું; પણ જો પાતે આનાકાની કરશે તેા આ નિર્દય ધાડપાડુંએા પાતાને તેમજ કુમળા ખાળક ખંનેને મારી નાખશે તેવા ભયથી તેણે એક વિશાળ વૃક્ષ નીચે પાતાના પ્રાણાધાર જેવા ખાળકને ભગવાનને ભરાસે સુવાડી દીધું અને પાતે ધાડપાડુંએાની સાથે ચાલી નીકળી.

હજા તો આ બાઇને લઇ ધાડપાડુઓ ભાગ્યે જ ગામની સીમમાં પહેંચ્યા હશે તેવામાં કરતા કરતો ગાશ ખી તે વૃક્ષ નીચે આવી અડ્યો. તેની દૃષ્ટિ આ કુમળા બાળક પર પડી. બાળકને જોતાં જ તેના પ્રત્યે તેનું દિલ આકર્ષાયું –તેને હેત અને માયા ઉપ્તન્ન થયાં. તુરત જ બાળકને પાતાની ગાદમાં ઉપાડીને પાતાના ઘેર લાવ્યા અને પાતાની સ્ત્રીને સંબાધતા કહ્યું કે, પ્રભુએ આ બાળકને મેળવી આપી આપણું અપુત્રિયા તરીકેનું દુ:ખ દૂર કર્યું છે. આ બાળકનું તું પુત્રવત્ પાલણ કર.

માત્ર પાંચ સાત દિવસના જન્મેલ આળકની ઉભય દંપતીએ અપૂર્વ ઉત્સાહથી સંભાળ લીધી અને તેનું વૈશ્યાયન એવું નામ રાખ્યું. સમય જતાં ગાશ ંખીના આ લાડકવાયા આળ-કુમાર અદ્ભુત સ્વરૂપવાન, બાહાશ, કળાગ્રાહક, ગુણવંતા, સંસ્કારી અને ધર્મ આરાધક બન્યા. પૂર્ણયીવન ચામતાં સુધીમાં તા પિતાના દરેક કામના બાજો માથે ઉપાડી લઇ તેમના માર્ગ-દર્શક જમણા હાથ બન્યા. ગાશ ંખીએ પણ પાતાના વેપારના સવે ભાર વૈશ્યાયન પર નાખ્યા.

બીજી બાજી ધાડપાડુઓએ સાથે લીધેલ નવયુવાન બાઇને ચંપાનગરીમાં એક વૃદ્ધ ગણિકાને વેચી નાખી. ભવિતવ્યતાને વશ અનેલ નવયુવાન બાળા ગણિકાને ત્યાં રહી ગીત, નૃત્ય શીખી તેમજ અભિનય કળા સાથે પરાયા ધનને હાવભાવથી અને કૃત્રિમ પ્રેમભાવથી કેમ હરણ કરવું તે પ્રકારની કળામાં પણ પાવરધી અની.

પરમ લાલિત્ય ને લાવણ્યવંત આ નૂતન ગણિકાની પ્રખ્યાતિ ચંપાપુરીમાં, તેમજ આજી-બાજીના ગામામાં સારી રીતે પ્રશંસાપાત્ર અની. શ્રીમંત ધનવાન યુવાના તો તેના માહપાસમાં ભીંસાઇ લાખ્ખાની સંપત્તિ પાયમાલ કરવામાં પાછું વાળીને ન જોતાં.

# પચીશ વર્ષ પછી શું બન્યું ?

ખીજી ખાનુ સમય અને કાળ તો વહેતા પ્રવાહની પેઠે કામ કર્યે નય છે, તે પ્રમાણે વૈશ્યા-યન યુવાન ખન્યો. પાતાના પિતાના ધંધાને હાથમાં લઇ ઘીના ગાડવાઓ ભરી તે વ્યાપાશર્થે ગ્રાંપાનગરીએ આવ્યા. અહીં ચંપાપુરીની પ્રસિદ્ધ અભિનેત્રીની પ્રશંસનીય નૃત્ય અને સંગીત કળા તેના નાણવામાં આવી. ભવિતવ્યતાયોએ તે વેશ્યાગૃહે જઇ ચડ્યો જ્યાં તે નર્તિકાના અભિનય અને નૃત્યભાવમાં ઝડપાયા અને તેણીને પ્રીતિના ચિક્ષ તરીકે તાંબૂલના ખહુમાનના ખદલામાં ક્રીંમતી વસ્ત્રાભરણે આપ્યા. રાત્રિના આવવાના સંકેત કરી વૈશ્યાયન પાતાના આવાસે ગયા.

### કુળદેવી રક્ષક અને છે

પાતાની પ્રિયતમાન મળવા ઇન્તેજોર અનેલ વૈશ્યાયન સુગંધી **દ્રવ્યાયી મહેકતા** સુંદર વસ્ત્રાભૂવણુથી સજજ થઇ, રાત્રિના પ્રથમ પ્રહરે ગાંડાતુર માન**વીની માક્ક તેણીની અં** ધૂનમાં પાતાના આવાસથી અહાર પડ્યો. આ બાજી વૈશ્યાયનની કુળદેવીએ બનતી આ અનુચિત ઘટના નીવારવા કાર્ય હાથ ધર્યું. અને જે માર્ગેથી વૈશ્યાયન પસાર થવાના હતા ત્યાં જ માર્ગમાં વચ્ચે ગાયનું રૂપ ધારી વાછરડા સહિત એવી રીતે ઊભી રહી કે, રસ્તેથી પસાર થતા વૈશ્યાયન તેની સાથે અથડાઇ પેડે.

અને અન્યું પણ તેમજ. રાત્રિના અંધકારમાં કામજવરપીડિત વૈશ્યાયન તે જ માગે લિતાવળા ઉતાવળા પસાર થઇ રહ્યો હતા તેવામાં અચાનક જ તેના પગ વાછરડાની વિષ્ટા પર પડ્યો અને તેના પગ વિષ્ટાથી લેપાયા.

વિષ્ટાથી ખરડાયેલા પગને લૂછી નાખવાનું સાધન તે શોધવા લાગ્યા પણ અન્ય કાઇ સાધન ન મળવાથી આ વિષયાંધે વાછરડાની સુવાળી પીઠ પર પાતાના વિષ્ટાલિપ્ત પગ લૂછવા લાગ્યા. (કુળદેવીએ તો વૈશ્યાયનના પ્રતિબાધાર્થ જ આ ઉપાય લીધા હતો.) પાતાની નિર્મળ અને સ્વચ્છ પીઠ પર વૈશ્યાયનને પગ લૂછતા દેખી વાછરડું મનુષ્ય ભાષામાં તેની માતાને કહેવા લાગ્યું કે-હે માતા! વિશ્વ આપણને પૂજ્ય માની આપણને વિવિધ પ્રકારે પૂજે છે, પાળે છે-પાષે છે ત્યારે આ માનવી, ધર્મ વિરુદ્ધ આચરણ કેમ કરે છે? આપણી અર્જના કરવાની વાત તો બાજી પર રહા પરન્તુ હું બાળક છું એનું યે તેને ભાન રહ્યું નથી કે જેથી મારી સુંવાળી ને સ્વચ્છ પીઠને વિષ્ટાલાળા પગથી મલિન કરી રહેલ છે?

ગાયે પાતાના વત્સને જવાબ આપતાં કહ્યું: બેટા, તું ધીરજ રાખ અને હું જે કહું છું તે ધ્યાન દર્ધને સાંભળ! રાક્ષસથી પણ ન થઇ શકે તેવું અઘિટત કાર્ય કરવા આ કામાંધ તત્પર થયા છે. તેને ઉચિત-અનુચિત ભાન નથી રહ્યું ત્યાં તારી પવિત્ર પીઠ આ પ્રમાણે મિલન ખનાવે તેમાં નવાઇ શી?

વિષયની લાલસામાં આંધળા ખનેલ આ કામાંધ વૈશ્યાયન પાતાની જન્મદાત્રી માતા સાથે લાગવિલાસ લાગવવા જઇ રહ્યો છે! હે ખેટા! તું તારી જાતને ભાગ્યશાળી માન કે તું આટ-લાથી જ છૂટ્યો. નહિ તા તારા આથી પણ વધુ ખેડાલ થાત. વિષયાંધ શું અકાર્ય ન કરે?

વાછરડા અને ગાયના આ પ્રમાણે માનવી ભાષામાં સંવાદ સાંભળતા વૈશ્યાયન આશ્ચર્ય પામ્યા. તેના અંતર-ચક્ષુ ઉઘડી ગયા. તેના સંસ્કારી હૃદયે પલટા ખાધા. તેના કામ-મદ તરત જ ઝરી ગયા. તે તત્ક્ષણે જ વિચાર કરવા લાગ્યા કે-અહા ! આ ખરેખર આશ્ચર્યની વાત છે કે-આ ગાય તેમજ વાછરડું તિર્થંચ છતાં મનુષ્ય ભાષામાં બાલે છે! વળી તે મને માતા પ્રત્યેના ગમનને દૂષણરૂપ દર્શાવે છે એ પણ કેમ સંભવે? કયાં મારી માતા અને કયાં હું? મારી માતા તો ગાખર ગામમાં છે અને હું તો ચંપાપુરીમાં છું? આ બધાના મેળ કેમ સંભવે? છતાં આ સંબંધમાં કાંઇ પણ કારણ તા હાવું જ જોઇએ. વેશ્યાગૃહે જઇ તપાસ તા કરું.

વૈશ્યાયનને આવેલા જોઇ ગણિકાએ તેનું ળહુમાન કર્યું અને વિવિધ પ્રકારના વાર્તાલાપમાં તેઓ લીન બન્યા તેવામાં પ્રસંગ જોઇ વૈશ્યાયને તેની ઉત્પત્તિ પૂછી. ગણિકા તેના પૂછ-વાના ભાવ ન સમજી શકો એટલે તે વાતને હાસ્યમાં ઉડાવી દઇ અન્ય વાત કરવા લાગી અને દ્રવ્ય-લાભથી હાવભાવ ને વિલાસ દર્શાવવા લાગી. વૈશ્યાયને તા પવિત્ર રહેવાના માનસિક નિર્ણય કર્યો જ હતા એટલે, વિશેષ દ્રવ્ય આપી તેની સમગ્ર હકીકત પૂછી. દ્રવ્ય મળતાં ગણિકાએ પાતના મૂળથી માંડીને ગણિકા થઇ ત્યાં સુધીના બધા વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. ગણિક

કાને કયાંથી ખબર પડે કે વૃક્ષની છાયામાં જેને ત્યજ દીધા હતા તે જ આ વૈશ્યાયન છે! હકીકત સાંભળતાં વૈશ્યાયનને શાંકા ઉદ્લવી કે–ત્યજી દેવાયેલા ખાળક કદાચ હું કેમ ન હાઉ?

વેશ્યાગૃહેથી પાછા કરતાં માર્ગમાં તેણે ગાય તેમજ તેનું વાછરડું પણ ન જોયા એટલે તેને ખાત્રી થઇ કે, કાઇ દેવતાએ મને અકાર્ય કરતાં અટકાવ્યો છે. પછી પાતાના વ્યાપાર પતાવીને તે ચંપાનગરીથી પાતાના ગાબર ગામ આવ્યો અને પાતાના માતા-પિતાને પાતાની પાપિત સંખંધી સમસ્ત હકીકત પૂછી. શરૂઆતમાં તેા ગાશંખીએ અને બંધુમતીએ તેને પાતાના જ પુત્ર જણાવ્યો પરન્તુ વૈશ્યાયને જયારે અન્નના ત્યાગ કરી સાચી હકીકત જણાવવા અતિ આગ્રહ કર્યો ત્યારે તેઓએ સત્ય હકીકત કહી.

તે હકીકત સાંભળતા વૈશ્યાયનને ખાત્રી થઈ કે ચંપાનગરીની વેશ્યા તે જ પાતાની માતા હાવી જોઇએ. તે તરત જ ચંપાનગરીએ ગયો, ગિલુકાને મત્યો અને વિશેષમાં તેને જણાવ્યું કે-હે માતા! વૃક્ષ નીચે જેને તે ત્યજી દીધા હતા તે જ હું તારા પુત્ર છું. પાતાના પુત્રના મુખથી આ હકીકત સાંભળતાં જ ગિલુકાને પાતાના અવિચારી ધંધાના પશ્ચાત્તાપ થતાં તે ધૂસકે ધૂસકે રડી પડી.

પુત્રે માતાને આશ્વાસન આપ્યું અને વેશ્યાને ઘણું ધન આપી પાતાની માતાને તેના પાસેથી મુક્ત કરાવી, છતાં માતાના હૃદયમાં પાતાના પૂર્વ જીવનના અઘટિત અને અવિચારી કાર્ય અંગે પશ્ચાત્તાપના ક્રેરી ડેખ તાે વીં છીના ડેખની પેઠે વેદના ઉપજાવી રહ્યો હતાે.

આ પ્રમાણે પશ્ચાત્તાપના ઊંડાણુમાં ઉતરેલ માતાના જીવનને સન્માર્ગે વાળવા વૈશ્યાયન તેને પાતાના ગામ તેડી ગયો અને ત્યાં તેને ધર્મધ્યાનમાં જોડી આત્મ-કલ્યાણુના માર્ગે વાળી.

સંસારની આવી ભયંકરતા જાણી, ગાય અને વાછરડાને પાતાના ઉપકારી માની વૈશ્યાયને સંસાર ત્યાગ કર્યો અને સદ્ગુરુ પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી કર્માનજે રાર્થ ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરવા લાગ્યો. સદ્ગુરુની સેવા અને પ્રાણીરક્ષાને કારણે તેની ઠીક ઠીક પ્રસિદ્ધિ થઈ. પૃથ્વીતલ પર વિચરતાં-વિચરતાં તે એકદા કુમારગામની ખહાર આતાપના લેવા લાગ્યો.

તાપસ ધર્માનુસાર ઉથ તપશ્ચર્યા અને આતાપનાથી તેણે અનેક પ્રકારની લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી હતી, તેમજ તેણે માટી જટા વધારી હતી. કુમારગામની સીમમાં તે સૂર્ય ના પ્રખર તાપમાં આતાપના લેતા હતો. તાપસ ધર્મમાં કેટલીક અજ્ઞાન-કષ્ટ-ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તેમાંની આતાપના એક હતી.

તેની ભરાવદાર જટામાંથી તાપની વ્યાકુળતાને કારણે જૂ બહાર ખરી પડતી હતી, પ્રાણી-દયાની ભાવનાથી તે લઇ લઇને આ તાપસ પાછી જટામાં મૂકતો હતો. આ પ્રમાણનું વિચિત્ર દેશ્ય જેતાં ગાશાલક પ્રભુને કહ્યું "હે ભગવન! આ કઇ જાતની તપશ્ચર્યા? જૂને લઇને પાછી જટામાં મૂકવી તે કયા પ્રકારનું ધર્માચરણુ ? આખાએલા ગાશાલકથી શાંત ન રહી શકાવાથી તેણે વૈશ્વાયનને પૂછ્યું –તમે કઇ જાતના આવા યા તો તાપસ છે ? તમારી ગંભીરતા અને આતાપના તો કાઇ અજળ જ દેખાય છે. આ તે કઇ જાતનું તપ કે–જેમાં જૂને પાલ્યું સ્થાન મળે ? શું તમે તો કાઇ મુનિ છા યા યૂકાશય્યાતર ? આટલી બધી જટા વધારી છે તેના શો હતુ છે ? શું તમે કાઈ પુરુષ છા યા સ્ત્રી? આ પ્રમાણેના અયાગ્ય પ્રશ્નોથી તાપસને ગાશાલક હેરાન કરતો હતો.

ગાશાળાની આ પ્રકારની વાર વાર પૃચ્છા અને નિર્ભ ત્સનાથી ક્ષમાશીલ વૈશ્યાયન તાપસની ધીરજ ખૂટી અને તેના ચિત્તમાં કોધરૂપી તીવ્ર અગ્નિ ભભૂકી ઊઠયો. તેમાંથી તેનો લેશ્યા ઉત્પન્ન થઇ અને ગાશાલકના વધ માટે તેનો લેશ્યા મુખમાંથી મોટા ફૂંકાડા સાથે તેના પર ફેંકી. અને ગાશાલકની ચારે ખાનુએ ભયંકર અગ્નિ જવાળાએ ફરી વળી અને તે તેના મધ્યમાં સંપૂર્ણ રીતે ઘેરાઇ ગયો.

ક્ષમાવંત જ્ઞાની પ્રભુએ જાણ્યું કે-ગાશાળા હમણાં જ બળા જશે તેથી તેના રક્ષણાર્થ લિબ્ધવંત જ્ઞાની પ્રભુએ ગાશાલકના શરીરને ચારે બાજુએ ઘેરી વળેલ તેંજોલેશ્યાના પ્રતિકાર કરવા શીતલેશ્યા મૂકી. પરિણામે વિદ્યુતવેગી તેંજોલેશ્યા ક્ષણમાત્રમાં અદ્દશ્ય થઇ ગઇ. ઉગ્ર અનેલ વાતાવરણ શાંત તેમજ શીતલ બન્યું. વૈશ્યાયને પરમાત્માની આવી શક્તિ નીહાળી નમન કરી તેમની ક્ષમા યાચી.

આ પ્રમાણે વીરપ્રભુએ ગાશાલકને ખચાવી લીધા.

આ સમયે જ્ઞાની પ્રભુને અવધિજ્ઞાનખળે પાતાનું અને ગાશાલકનું ભાવી તેમજ ગાશાલકવઉ તે જોલેશ્યાના પાતાના પર થનારા પ્રયોગ, તેમજ તેનાથી એ મુનિરાજોનું મુક્તિગમન-સારી દીતે સમજાયું હતું છતાં, ભવિતગ્યતાના યાગને કાઇ મિથ્યા કરી શકે તેમ છે જ નહિ. ભાવીને મિથ્યા કરવામાં સ્વયં પરમાતમાં પણ સમર્થ નથી ત્યાં આયુષ્યમાં એક ક્ષણમાત્રનો ફેરફાર કાણું કરી શકે તેમ છે? દીર્ઘાયુ ગાશાલકની આયુદારી અને તેની સાથે હજા પાતાના કર્મનિજરાર્થ તેના સહકારની આવશ્યકતા રહેલ છે ત્યાં વીર પ્રભુ દ્વારા ગાશાલકના આ સમયે ખગાવ સંભવિત જ હતા. અને એમાં જ વિધિના વિધાનનો અજબ ચમતકાર પણ સર્જાયેલ હતો.

કુદરત અને કર્મ રાજાની કળા એવી અજબ છે કે, થવાનું હાય તે કુદરતી સંજોગામાં મહાન વિભૂતિઓને હાથે પણ થયે જ છૂટકા. ત્યાં પાતાની સેવામાં તેમજ સંકટા સહન કરવામાં સાથીદાર અનેલ ગાશાલકને શું વીરપરમાત્મા કદાપિકાળે તાપસની તેજોલેશ્યાથી અળી મરવા દે ખરા ?

તે સમયે વૈશ્યાયન વિનયી વાણીમાં ભગવાન મહાવીર પ્રતિ છેાલ્યા કે–હે ભગવાન્! વાત વીતી ગઇ! ભગવાન્! વાત વીતી ગઇ!

ગાશાલક વૈશ્યાયનના આ સંકેતને સમજ ન શકયા તેથી તેણે નમ્રતાથી પૂછયું: પ્રભુ! આ યૂકાશચ્યાતર શું કહી રહ્યો છે ? તે મને સમજાવા.

ભગવાને સ્પષ્ટીકરણ કરતા કહ્યું: ગાશાલક! તેં વૈશ્યાયનને ક્રોધિત કરતાં તેણે તારા પર તેજશક્તિના પ્રયાગ કર્યો હતા પરંતુ મારી શીતલેશ્યાના પ્રયાગથી તું ખચી ગયા. ગાશાલકને આ લિખ્ધ પ્રાપ્ત કરવા લાગણી ઉદ્દેશની એટલે તેણે પૂછ્યું, 'હે પ્રભુ! આ તેઓલેશ્યા કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય છે?'

ગાશાલકના આ જાતના ગંભીર પ્રશ્નથી અવધિજ્ઞાની પ્રભુએ જ્ઞાનભળે ભાવિયાગ મિથ્યા થનાર નથી એમ જાણી લીધું અને તેને તેજેલેશ્યાની ઉત્પત્તિ સમજાવતાં કહ્યું: "હે ગાશાલક! જે મનુષ્ય છ મહિના સુધી નિરંતર છકુ તપ કરવા સાથે તપતા સૂર્ય સામે એક દષ્ટિ રાખી છ મહિના સુધી એક્લારી તેની સાધનામાં લીન રહે છે, તેમજ પારણામાં માત્ર એક મુફીમાં સમાય તેટલા અડદ અને ગરમ પાણીથી પારણું કરે છે તે તપસ્વીને તેંજોલેશ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. ''

આ પ્રમાણુ તેજોલેશ્યાની ઉત્પત્તિ સાંભળી તેના વિચારના ઊંડાણમાં ઉતરી ગએલ ગાશાલકે આ જાતની તપશ્ચર્યા કરવાના મનથી સંકલ્પ કર્યો અને યાગ્ય સમયે તેની પ્રાપ્તિ અર્થે તે તત્પર થયા.

એકદા ભગવાને કુમારગામથી સિદ્ધારથપુર તરફ વિહાર કર્યો. જ્યારે તેએ પૂર્વે કહેલ તલવાળી જગ્યાએ પહેાંચ્યા કે, ગાશાળક બાલ્યા: ભગવાન! આ તલના છાડ તા ન ક્લ્યા જેને કુળવાની આપે ભવિષ્યવાણી કહી હતી.

નજીકનાં જ ભાગમાં ઉત્પન્ન થયેલ તે તલના છેાડને બતાવી ભગવાને કહ્યું: આ તે જ તલના છાડ છે કે જેને તે' કે'કી દીધા હતા.

ગાશાલકને ભગવંતના કથન પર વિશ્વાસ ન આવ્યા. તેશે છાડ પાસે જઇ કળી તાડી જોઈ તો એમાંથી સાત તલ નીકલ્યા. નિયતિવાદના સિદ્ધાંતાથી આકૃષ્ટ થએલ ગાશાલક, હવે તેના પાકા સમર્થક બન્યા. તેશે નિર્ણાત કર્યું કે-ગમે તેટલા ઉપાય કરીએ: છતાં, જે બનવાનું છે તે જ બને છે. તે પાતાને સમર્થ વ્યક્તિ માનવા લાગ્યા અને તેશે વિચાર્યું કે-તે જોલેશ્યાની પ્રાપ્તિ કરી હું ભગવંતથી જુદા વિચરીશ અને પૃથ્વી પર પૂજાઇશ.

ગોશાલક સિદ્ધારથપુરની સીમમાંથી જ પ્રભુથી જીદે! પડયો અને શ્રાવસ્તિનગરીમાં રહેતા આજવકમતના શ્રીમાંત અનુયાયી હલ્લાહલ્લ નામના કુંભારની ભાંડશાળામાં ગયા, જ્યાં આ સમયે કુંડકોલિક આચાર્યના શિષ્ય પારિવ્રાજક નન્દવચ્છ અને કિસ્સસંકિચ્ય નામે બે તપસ્વીઓ રહેતા હતા.

ગાશાલક તેમની સાથે રહેવા લાગ્યા. પ્રભુએ કહેલ વિધિ પ્રમાણે છ માસ સુધી તપ કરી આતાપના લીધી અને તેજશક્તિ પ્રાપ્ત કરી. પાતાને પ્રાપ્ત થયેલ સિદ્ધિની પરીક્ષા નિમિત્તે ગાશાલક કૂવાકાંઠે ઉભેલ એક દાસી પર તેના પ્રયાગ કર્યા, તેમાં તેને સફળતા મળી અને નિર્દોષ દાસીનું શરીર બળીને ખાખ થઈ ગયું.

આ સમયે શ્રાવસ્તિનગરીમાં શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના સંપ્રદાયના સાધુઓ પધારેલા, તેમની પાસે જઇ ગાશાલકે અષ્ટાંગ નિમિત્તશાસ્ત્રના અભ્યાસ કર્યા. તેના પરિણામે તેને સુખ, દુ:ખ, લાભ, ઢાનિ, જીવન અને મરણ, વગેરે છ ખાબતાનું નિમિત્તજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું અને તે વચનસિદ્ધ નૈમિત્તિક બન્યો.

નિમિત્તજ્ઞાનના અળથી તે ભૂતકાળ તેમજ લવિષ્યકાળની હકીકતા લાકાને અતાવવા લાગ્યા. ધીમે ધીમે તેની ખ્યાતિ વધતી ગઇ.

ગાશાલકને ખાતરી થઇ કે–પાતે સિદ્ધપુરુષ ખનવાને લાયક છે, જ્યાતિષ વિદ્યાઓમાં **પારં**-ગત ખન્યા છે. હવે પાતાના શિષ્યપરિવારનું પરિબળ વધારી પાતે આચા**ર્ય પદ પ્રાપ્ત કરી** શકશે. આ સમયે ગાશાલકની વય માત્ર ૨૧–૨૨ વર્ષની જ હતી.

તેને હવે જ્ઞાનમદ ચઢયો. તેજોલેશ્યા અને નિમિત્તના અલ્પજ્ઞાનથી ઉન્મત્ત ગાશાલક પાતાને જાહેરમાં હવે ' જિન " કહેવરાવવા લાગ્યા અને અજાણ્યા માણસા ગાશાલકને જિનવર સમ જાણી સેવા–સન્માન કરવા લાગ્યા અને આજવિકમતના સાતમા આચાર્યની પદવીએ તેની સ્થાપના કરી. આ સમયે આજવિકમતની સ્થાપનાને માત્ર ૧૩૫ વર્ષ જ થયા હતા.

સાગરની પેઠે ગંભીર તેમજ નિર્મળ અને માપી ન શકાય એવા અગાધ સમુદ્ર સરખા મહાજ્ઞાની ગુણવંત પ્રભુ વૈશાલી નગરમાં પધાર્યા. અહીં સિદ્ધાર્થ રાજાના ખાળમિત્ર સંસ્કારી શંખ નામના સામંતે દ્વરથી પ્રભુને નગર તરફ આવતા જોયા એટલે સામે જઇ પરમ ભક્તિથી શંખરાજે પ્રભુના સત્કાર કર્યી. અહીં થાઢા સમય રાકાઇ પ્રભુએ વાણ્જિયગામ તરફ વિહાર કર્યો.

વૈશાલી અને વાણિજય ગામની મધ્યમાં ગંડિકિકા નામે માટી નદી વહેતી હતી તે પ્રભુએ નાવ દ્વારા પાર કરી. નાવમાંથી ઉતરતા નાવિકે ભાડાના પૈસા માગ્યા અને પ્રભુને રાેકયા. સમય મધ્યાહ્નના હતા. આ સમયે કાેઇ જરૂરી કામ માટે શંખ સામંતના "ચિત્ર" નામના ભાણેજ દૂત તરીકે અન્ય સ્થળે જઈ રહેલ હતા તે અહીં આવી ચઢયા. તેણે પ્રભુને એાળખ્યા. પ્રભુને રાેકવા માટે નાવિકાને ઠપકા આપ્યા ને પ્રભુને વંદન કરી ક્ષમા માગી. ક્ષમાવંત પ્રભુ વિહાર સમયમાં આવા અનેક પ્રકારના કષ્ટોથી નિર્જરા કરતાં વાણિજય ગામે પધાર્યા અને ગામ બહાર કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા.

આ પ્રખ્યાત નગરમાં જિતશત્રુ નામે રાજ હતા. પ્રભુ ગામની સીમમાં પધાર્યાની તેને વધાઇ મળી એટલે તે હર્ષ પૂર્વક પ્રભુના દર્શન કરવા ચાલ્યા.

આ ગામમાં આનંદ નામે (શ્રાવક) ગાથાપતિ રહેતો હતો જે નિરંતર છઠ્ઠ તપ કરતો હતો જેથી તેને અવધિજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું. જ્ઞાનના ઉપયોગથી ભગવાનના આગમનની તેને જાણુ થતાં તે પણ ગામની બહાર જ્યાં પ્રભુ બિરાજમાન હતા ત્યાં દર્શને આવ્યો, અને પ્રભુને વંદન કરી બાલ્યો "હે ભગવન્! હવે આપને થાડા સમયમાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે. હે પ્રભુ! અમારા પ્રભળ પુષ્યોદયે આપના દર્શનના અમને લાભ મલ્યો." આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરી ગાથાપતિ પાતાના આવાસે ગયા અને પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી શ્રાવસ્તિનગરી પધાર્યા.

આ નગરમાં અનેક પ્રકારના તપ અને આરાધનામાં દશમું ચાતુર્માસ પૂરું કર્યું.

ગાગરમાં સાગરની માફક.....સચાટને તલસ્પર્શી છણાવટ કરતા એ મહત્વપૂર્ણ પ્રકાશના ૧. પ્રભુ મહાવીરની જીવન-સૌરભ આજે જ પ્રાપ્ત કરી લેશા ર. વર્ધ માન-પંચાશિકા

આ ખંને લધુ પુસ્તિકામાં પૂજ્ય પંન્યાસ શ્રી સુશીલવિજયજી ગણિવરે પાતાના અત્યાર સુધીના અનુભવના પૂરતા નીચાડ આપી વિદ્વત્સમાજને પણ હેરત પમાઉ તેવું આલેખન કરેલ છે.

પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રી પ્રાચીન સાહિત્ય સંશાધક કાર્યાલય : ટેંબી નાકા-થાણા

## प्रक्ष नवभुं

## અગિયારમું ચાતુર્માસ (વિ. સં. પૂ ૫૦૦)

દશમું ચાતુર્માસ સમાં પ્ત થયા પછી, શ્રાવસ્તિનગરીથી વિહાર કરી પ્રભુ સાનુલબ્લિક ગામે પધાર્યા. અહીં ભદ્ર પ્રતિમારૂપે નિરાહારપણે ફકત એક જ પુદ્દગળ પર દષ્ટિ સ્થાપી દિવસના ભાગે પૂર્વાભિમુખે તેમજ રાત્રિના સમયે દક્ષિણાભિમુખે ધ્યાનમાં રહ્યાં. બીજા દિવસે પશ્ચિમાભિ-મુખે અને રાત્રિએ ઉત્તરાભિમુખે, છઠ્ઠની તપશ્ચર્યાપૂર્વક ધ્યાનસ્થ રહ્યા. આ પ્રમાણે ઊભા વિશા ધ્યાનસ્થપણે ચાર ઉપવાસપૂર્વક મહાભદ્ર અને દશ ઉપવાસપૂર્વક સર્વતોભદ્ર પ્રતિમાઓની આરાધના કરી. આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રતિમાનું આચરણ કરતાં સોળ ઉપવાસથી પ્રભુને પૂરતા પરિસહ સહન કરવા પડ્યો.

આ મહાન્ તપના પારણાના સમય થતાં દેવાર્ય, આનંદ નામના શ્રાવકને ત્યાં પધાર્યા. તેમને ઘેર રહેલ બહુલિકા નામની દાસીએ હર્ષ ભેર સુગંધિત ભાત પ્રભુના કરપાત્રમાં વહાેરાવ્યા. આ પ્રમાણે દુષ્કર તપનું પારણું થતાં, હર્ષ પામતા સુરાસુર અને કિન્નરાથી આકાશ વ્યાપ્ત બની ગયું અને દેવતાઓએ સાડાબાર કરાેડ સાેનૈયાની વૃષ્ટિ કરી. આનંદ શ્રાવકે પણ બહુલિકા દાસીનું દાસત્વપણું દૂર કર્યું.

આ પ્રકારના સુપાત્રદાનથી ઉત્કૃષ્ટ ધનાદિ સમૃદ્ધિ મળે છે અને પરભવમાં દિવ્ય દેવતાઇ સુખના ભાકતા થવાય છે તો, દાસીનું દાસપણું દૂર થાય તેમાં શી નવાઈ ?

પારણું કર્યા પછી પરમાત્માએ ત્યાંથી વિહાર કર્યો અને અનાર્ય જેવી વૃત્તિવાળી "દઢ**ભૂમિ"** (દેશ)માં કર્માનિજરાર્થ પધાર્યા. ત્યાં પેઢાળ નામના ગામ પાસે પેઢાળ નામના ઉદ્યાનમાં પાલાસ નામના ચૈત્યમાં રહ્યા.

અહીં અઠ્ઠમ તપ આદરી, અચિત્ત પુદ્દગલ પર અનિમેષ દ્રષ્ટિ સ્થાપી, પાતાના શરીરને નમાવી, શારીરિક અધી ઇંદ્રિયાને સંકાચી, અન્ને પગ એક સરખા અને અચળ રાખી, અન્ને ભુજાઓને જાનુ સુધી લંખાવી ભગવંતે મહાપ્રતિમા આદરી.

ભગવાનનું આવું નિશ્વલ તપ જોઇ પ્રથમ દેવલાકની સૌધમ સભામાં એઠેલા ઇંદ્રે તેમની પ્રશંસા કરતા કહ્યું: ધ્યાન અને ધૈર્યમાં અત્યારે ભગવંત વર્ધમાન જેવા કાઇ શક્તિશાળી વીરાત્મા નથી. મનુષ્યા તા શું? દેવ પણ ભગવાનને આ નિશ્વળતાથી ડગાવી શકવા લેશ માત્ર પણ શક્તિમાન નથી. ખાદ સીધર્મે દે પરમાત્માની અનેક પ્રકારે સ્તવના કરી.

ઇંદ્રની આ પ્રશંસા અભવ્ય સંગમ નામના દેવથી સહન ન થઇ. તે ઊભા થયા અને બાલ્યા કે-" આપ જે તપસ્વીની પ્રશંસા કરા છા તે વ્યક્તિ વાસ્તિવક રીતે પ્રશંસાને પાત્ર કેમ સંભવી શકે? મનુષ્ય ગમે તેવા શક્તિશાળી હાય, અને એનામાં ગમે તેટલી સમતા હાય છતાં તે, દેવની તુલનામાં કેવી રીતે આવી શકે? જ્યારે એક દેવ પાતાની દૈવીશક્તિથી આખી પૃથ્વી તેમજ મેરુપર્વતને પણ એક ક્ષણ માત્રમાં ઢાલાયમાન કરી શકે છે ત્યારે તેની અતુલ્ય દૈવીશક્તિ અને ભયંકર ઉપસર્ગો આગળ આ પામર પ્રાણીના તે શા ભાર છે કે તે તપ અને ધ્યાનની નિશ્ચળતામાં ટકી શકે. આપ જીઓ કે હું તેમને પ્રતિજ્ઞાભ્રષ્ટ કરું છું કે નહિ ?

સૌધમે દ્રિ વિચારવા લાગ્યા કે-જો હું આ પ્રસંગે સંગમને અટકાવીશ તો તે એમ માનશે કે, ભગવાન ઇંદ્રના સામર્થ્યથી જ આ પ્રમાણે નિશ્વળપણે તપશ્વર્યા કરી રહ્યા છે, પરન્તુ ભગવંતમાં કમે નિજે રાની અપૂર્વ શક્તિ, સામર્થ્ય તેમજ તપખળ હતા એવી ઇંદ્રને સંપૂર્ણ ખાત્રી હતી એટલે તેઓ નિરુત્તર રહ્યા. એટલે દ્રેષ ધારણ કરતા તે સંગમક પાતાના પરિજનવર્ગ આવું અકાર્ય ન કરવા સલાહ આપવા છતાં "તે શું માત્ર છે? હમણાં જ તેમને ચલાયમાન કરીને પાછા આવું છું?" એમ અહંકારપૂર્વક આવેશ ને આવેગથી જે સ્થળે પરમાત્મા કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં સ્થિર હતા ત્યાં આવી પહોંચ્યા અને એક રાત્રિમાં જ ભયંકર વીશ ઉપસર્ગા કર્યા આ ઉપસર્ગાનું વર્ણન વાંચતાં પણ કાયર માનવી કંપી ઊંઠે તેવા ભયંકર ઉપસર્ગા પરમાત્માએ સમતાભાવે સહન કર્યા અને સંગમ વિલખો અની ગયો. આ વીશ ઉપસર્ગીનું વર્ણન શાસ્ત્રગ્રંથામાં વિસ્તૃત રીતે આપેલ છે, પણ ગ્રંથ-વિસ્તારના ભયને કારણે અમે તે અહીં સંક્ષિપ્તમાં જ મુદ્દાસર રજા કરીએ છીએ.

### સંગમદેવે પરમાત્માને કરેલ વીશ ઘાર ઉપસર્ગા

- (૧) પ્રભુની ઉપર અકાળે અરિષ્ટને ઉત્પન્ન કરનારી મહાદુ:ખદાયક (રજ)ધૂળની વૃષ્ટિ કરી જેમ રાહુ ચંદ્રને આવરી લે તેમ પ્રભુને સર્વાંગે ઢાંકી દીધા જેથી પ્રભુને ધાસોધાસ લેવા પણ મુશ્કેલ થઇ પડ્યો છતાં પ્રભુ તિલ માત્ર પણ ધ્યાનથી ચલિત ન થયા.
- (૨) તે પછી વજમુખી કીડીએા ઉત્પન્ન કરી. આ કીડીએા પ્રભુના અંગમાં એક બાજુ-એથી પેસી બીજી બાજુએ નીકળી તીક્ષ્ણ મુખાગ્રથી પ્રભુના શરીરને વીંધી ચારણી જેવું અનાવવા લાગી છતાં અચલ ધ્યાની પ્રભુ પર તેની કાંઇ પણ અસર થઇ નહિ.
- (૩) ત્રીજા ઉપસર્ગમાં પ્રચાંડ (ડાંસા) વિકુર્વ્યાં. આ ડાંસાએ પ્રભુને ડાંસી પ્રભુના શરીરને નિર્જરણાવાળા ગિરિની જેમ ગાયના દ્ભધ જેવા શ્વેત રુધિરવઉ અમી ઝરતું બનાવ્યું છતાં સંગમકને તેમાં પણ સફળતા ન મળી.
- (૪) પ્રચંડ ચાંચવાળી દુર્નિવાર ઘીમેલાે વિકુર્વી. પ્રભુના શરીરે આ ઘીમેલાે એવી રીતે ચાંટી ગઇ કે જાણે શરીર સાથે તે રામની એક પંક્તિ ન હાય છતાં પણ આ મહાયાગી ચલાયમાન થયા નહિ.
- (૫) <mark>આદ દુરાત્માએ વિં</mark>છીએા વિકુર્ગ્યા. પ્રલયકાળના અગ્નિના તણુખા જેવા અને તપાવેલા ભાલા જેવા પાતાના ભયંકર પુ<sup>2</sup>છના કાંટાએાથી ભગવંતના શરીરને ડંખ દેવા લાગ્યા છતાં પ્રભુ યતુકિંચિત પણ વ્યાકુળ થયા નહિ.
- (६) અતિ તીક્ષ્ણુ દાંતવાળા નકુળા (નાેળ) વિકુર્વ્યા. ખી ! ખી કરતા તેેએ ઉગ્ર દાઢાથી ડંખવા લાગ્યા છતાં ધ્યાનસ્થ દેવાર્ય તેથી પણ ચલાયમાન થયા નહિ.
- (૭) પછી ચમરાજના ભુજદંડ જેવા ક્ષયંકર માેટી ફેણુવાળા સર્પોને તેણે મહાકાપથી ઉત્પન્ન કર્યા. તે વિષધારી સર્પો પ્રભુને પગથી તે માથા સુધી વીંટળાઈ પાતાની કૃણાઓ ફાટી જાય તેવા

પ્રહારથી પાતાની વિષ:રી દાઢાથી પ્રભુને ડંસવા લાગ્યા. પાતાનું સર્વ વિષ પ્રભુના શરીરમાં ઠાલવ્યું છતાં છેવટે સપાના પ્રયત્ન ફાગટ ગયા.

- (૮) વજ જેવા દાંતવાળા જંગલી ઉદરા ઉત્પન્ન કર્યા. તેઓ નખથી, દાંતાથી, મુખથી અને કરથી પ્રસુના અંગને કરડવા લાગ્યા છતાં તેમનું પણ કાંઇ વલ્યું નહિ.
- (૯) પર્વાત જેવા માટા ગજેન્દ્ર ઉત્પન્ન કર્યા. તેઓ પ્રભુના શરીર પ્રત્યે દાેડીને અને દુર્વાર સુંઢથી પ્રભુના શરીરને પકડીને આકાશમાં ઉછાળવા લાગ્યા. પછી આ દુરાશયી હાથી પાતાના છે ળાદ્ય દંતુશૂળા ઊંચા કરી પ્રભુને ઝીલવા લાગ્યા. પછી ધ્યાનસ્થ પ્રભુના શરીરે દંતપ્રહારા કરવા લાગ્યા છતાં આ ભયંકર હસ્તિ ઉપદ્રવધી પ્રભુ ચલાયમાન થયા નહિ.
- (૧૦) દશમા ઉપસર્ગમાં તેણે હાથણી વિકુર્વી. તેણે પાતાના મસ્તક અને તીક્ષ્ણ દાંતાથી પ્રભુના શરીરે ઘણા પ્રહારા કર્યા, પ્રભુના શરીર સાથે પાતાનું શરીર ઘસવા છતાં પ્રભુને તે ડગાવી શકી નહિ.
- (૧૧) બાદ મગરની જેવા ઉચ દાંતાવાળા પિશાચા વિકુર્વ્યાં જવાળાઓથી આકુળ એવું તેનું કાટેલ મુખ પ્રજવલિત અગ્નિકુંડની જેમ જવાળા કાઢવા લાગ્યું. આ ભયંકર રૂપધારી પિશાચ હાથમાં છરી લઇ પ્રભુને ઉપદ્રવ કરવા દાેડ્યો, તે પણ તેમાં કાગ્યા નહિ અને પ્રભુ નિશ્ચળ રહ્યા.
- (૧૨) પછી નિર્દય દેવે સિંહનું રૂપ વિકુવ્યું અને ફૂતકાર શબ્દના પડછ દાથી પૃથ્વીને કંપિત કરી. સિંહે ત્રિશૂળ જેવા નખાગ્રોથી ત્રિભુવનપતિને અવ્યગ્રપણે ઉપદ્રવ કરવામાં કચાશ રાખી નહિ, છતાં દાવાનળમાં દગ્વ થએલ! વૃક્ષની જેમ સંગમક દેવ નિસ્તેજ બની ગયો.
- (૧૩) પછી તેણે ત્રિશલાદેવી અને સિદ્ધાર્થ રાજવીનું રૂપ ધારણ કર્યું. તેમના મુખે પ્રભુ સમક્ષ હૃદય પીગળાવનારી વૃદ્ધાવસ્થાની દુ:ખદ સ્થિતિનું વર્ણન કરાવ્યું. તેમના કરુણાજનક વિલાપની પણ પ્રભુ પર અસર થઇ નહિ અને ભગવંત ધ્યાનથી ડગ્યા નહિ.
- (૧૪) બાદ વિશાળ જનસમૂહવાળી એક છાવણી વિકુવી, રસોઇયાને ભાત રાંધવા માટે ચુલા ગાઠવવાની આજ્ઞા થઇ; પણ બે પાષાણા મલ્યા નહિ તેથી આ રસોઇયાએ પ્રસુના એ ચરણાને ચુલારૂપ બનાવી તેના પર ભાતનું ભાજન મૂક્યું અને બે પગ વચ્ચે અગ્નિ પ્રગઢાવ્યા. પ્રસુ જવાળાથી તપ્ત થયા તથાપિ અગ્નિમાં મૂકેલ સુવર્ણ જેમ શુદ્ધ બને તેમ પ્રસુ વધુ સુદ્રહપણે ધ્યાનમાં લીન થયા.
- (૧૫) પછી દેવે એક ચાંડાલ વિકુર્ગ્યો. તેણે આવીને પ્રભુના કંઠમાં, **બે ભુજામાં તથા** જંઘા ઉપર ક્ષુદ્ર પક્ષીઓના પાંજરાએ લટકાવ્યા. પક્ષીઓએ ચાંચ અને નખપ્ર**હારોથી** પ્રભુના શરીરને ચારણીની જેમ સેંકડા છિદ્રોવાળું બનાવ્યું. આ પ્રયત્નમાં **પણ ચાંડાલ પક્વ** પાંદડાની જેમ અસાર નીવડ્યો અને મહાયાગી પ્રભુને ધ્યાનથી ડગાવી શક્યા **નહિ**.
- (૧૬) આટલા પ્રયાસા કરવા છતાં નિષ્ફળતા મળવાથી ક્રોધી અનેલ સંગમદેવે મહા-ઉત્પાતિક પ્રચંડ વંટાળીએત ઉત્પન્ન કર્યો. માેટા માેટા વૃક્ષાને ઉખેડતા આ વંટાળી**યા અંતરીક્ષથી** પ્રભુને ઉપાડી ઉપાડી નીચે ફેંકી દેતા અને જોશથી પછાડતા છતાં જ્ઞાની દેવાર આ ક્ષુદ્ર પરિસહને સહન કરવામાં વીરતા માનીને તેમાં પણ નિશ્વલ રહ્યા.

(૧૭) પ્રચંડ ઉદ્ધામક પવન ઉત્પન્ન કર્યો. મહાન્ વંટાળીયા જેવા આ વાયુએ ચારે દિશામાંથી પાતાના સુસવાટાથી પ્રભુને હેરાન હેરાન કરી મૂક્યા છતાં તપસ્વી દેવાર્ય પ્રભુ તેનાથી લેશ પણ ચલાયમાન થયા નહિ.

આ પ્રમાણેના ૧૭ ભયંકર અને પ્રાણહારી ઉપસર્ગોથી પણ પરમાત્મા ચલાયમાન ન થયા ત્યારે અભવી સંગમદેવ હાર્યો અને વિચારવા લાગ્યા કે-હું પરાજિત દેવ તરીકે ઇંદ્ર-સભામાં જઇશ તા ઇંદ્રરાજને કઇ રીતે મુખ ખતાવીશ ? જેથી "હાર્યો જુગારી ખમણું રમે" તેમ તે ક્રાઇ પણ ઉપાયે પ્રભુને પરાજિત કરવાના નિશ્ચય પર આવ્યા અને અઢારમા જવલેણુ ઉપસર્ગ નીચે પ્રમાણે કર્યો

(૧૮) તેણું એક કાળચક ઉત્પન્ન કર્યું. હજાર લાહભારથી ઘડાએલ આ કાળચક દેવે ઉપાડશું અને આકાશમાં ઊંચે ઉછળી તેણું જેશથી પ્રભુની ઉપર નાખ્યું. ચક્રની ઉછળતી જવાળાઓથી સર્વે દિશાઓને વિકરાળ કરતું આ કાળચક્ર પ્રભુ પર વેગપૂર્વ પડ્યું. સમગ્ર પર્વતાને પણ ચૂર્ણ કરવા સમર્થ એવા પ્રભુ પણ તેના પ્રહારથી જાતુ સુધી પૃથ્વીમાં નીચે ઉતરી ગયા.

આવા ભયંકર ઉપસર્ગ કરનાર ક્ષુદ્ર સંગમદેવ પર ક્રોધ ન કરતાં ઉલટા અમીદૃષ્ટિથી તેના તરફ જેતાં પ્રભુ તેને કમ નિર્જરાર્થ ઉપકારી માનવા લાગ્યા.

આવા ભયંકર કાળચક્રથી પણ પ્રભુ પર જોઇએ તેવી અસર થઈ નહિ. ન તો તેમના શરીરના નાશ થયા ન તો તેઓ ધ્યાનથી ચલિત થયા ત્યારે દુષ્ટ સંગમદેવ વિચારવા લાગ્યા કે 'અસ્ત્ર અને શસ્ત્રને અગાચર એવું પ્રભુનું શરીર દેખાય છે–જેથી આવા પ્રયાગા તેમના માટે નિરર્ધક છે તેથી તેમને અનુકૂળ એવા ઉપસર્ગા કરવા માટે વિચારી તેણે પ્રભુને ચલાયમાન કરવા માટે વાતાની પદ્ધતિ અદલી.

(૧૯) વૈમાનિક દેવોને પ્રભુ પાસે ઉતરતા દેખાડ્યા જેમાં તેઓ પ્રભુના તપ અને ધ્યાનથી પ્રસન્ન થઇ તેમને વિનવવા લાગ્યા કે, "હે તપસ્વી દેવાર્ય! આપ કહેં! તો આપને આ જ સ્થિતિમાં દેહધારી પરમાતમા તરીકે હમણાં જ અમા આપને સ્વર્ગમાં લઇ જવા તત્પર છીએ. અને તેટલા જ માટે પ્રસન્ન થઇ અમા અહીં આવ્યા છીએ અથવા આપની ઇવ્છા હાય તો અનાદિ લવથી સંચિત થએલા કમીથી ક્ષણમાત્રમાં દૈવી શક્તિથી મુક્ત કરી એકાંત પરમાનંદવાળા માક્ષમાં તમાને લઇ જઇએ. અથવા આપની ઇવ્છા હાય તો—અધાય મંડળાધીશ રાજાઓના મુગ્રટ આપના ચરણમાં નમાવી ચક્રવર્તિસમ સામ્રાજ્યભાકતા અનાવીએ.

આવી લલચાવનારી વાણીથી નિરંજન નિરાકાર પ્રભુના મન પર લેશ માત્ર અસર થઇ નહિ અને પ્રભુ નિરુત્તર રહ્યાં. આથી સંગમદેવ વિચારવા લાગ્યા કે–આ મહાતપસ્વી ભગવંતે મારી અધીએ શક્તિના પ્રભાવ નિષ્ફળ ખનાવી દીધા છે–હવે માત્ર છેવટના ઉપાય તરીકે કામદેવનું અમાઘ શસ્ત્ર ખાકી રહેલ છે–તા તેના પણ ઉપયાગ કરી લઉં. આ પ્રમાણે વિચારી–

(૨૦) વીસમા ઉપસર્ગ માં દેવાંગનાએ ઉત્પન્ન કરી. આજ્ઞાંકિત આ દેવાંગનાએ પાતાની સર્વ કામકળાથી કામવિજેતા આ મુનિરાજને ચલાયમાન કરવા સર્વ ઋતુઓની શશીકળાએને પ્રગટાવી, મધુર વીણાવાદન તેમ જ નૃત્ય દ્વારા પ્રભુને ચલિત કરવામાં પાતાની ૬૪ કળાના ઉપયોગ કર્યો.

દેવાના આવા અપ્રતિમ શસ્ત્રથી, મહાન્ ઉગ્ર તપસ્વી વિશ્વામિત્ર જેવાં અનેક ઋષિ–મુનિઓ ચલાયમાન થઇ ગયા હતા. પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગો સહન કરી શકાય, પરંતુ માહરાજાના અમાઘ શસ્ત્ર જેવા આવા અનુકૂળ પરિસહા સહન કરવાનું ભગીરથ કાર્ય એ તા ભગવંત મહાવીર જેવી અડગ નિશ્વયી અને પૈર્યશાળી વ્યક્તિ જ કરી શકે.

દેવાંગનાએ એ અનેક પ્રકારે હાવભાવ, ગીત, નૃત્ય, વાદન વિગેરે પ્રકારાથી પરમાત્માને અળાવવા ઉપાયા યોજ્યાં, પણ મેરુપર્વતની પેઠે નિષ્પ્રકંપ પરમાત્મા ઉપર તેની કશી પણ અસર ન થઇ.

એવામાં પ્રાત:કાળ પણ થયા, પરમાતમાને અક્ષુભિત નેઈ હતશક્તિ અનેલ સંગમક વિચારવા લાગ્યા કે–પ્રતિકૂળ તેમજ અનકૂળ ઉપસંગીથી આ દેવાર્ય ચલાયમાન ન થયા તા હવે હું સ્વર્ગમાં ચાલ્યા જાઉં? ત્યાં ઇંદ્રને મારું માહું શી રીતે અતાવું? માટે હવે હું તેમની પાછળ-પાછળ જ ભમતા રહું અને ઉપસંગી કર્યા કરું જેથી લાંબા સમયે તેઓ અવશ્ય પરાજિત થશે.

ખાદ સંગમક પ્રભુની સાથે ને સાથે જ રહેવા લાગ્યાે અને પ્રસંગ ગળતા પરમાતમાને હેરાત કરવા લાગ્યાે

એક સમયે લગવાન તા સલી ગામના ઉદ્યાનમાં ધ્યાનસ્થ હતા. આ સમયે સંગમકે સાધુ-રૂપ ધારણ કર્યું અને ગામમાં જઇ કાઈ એક મકાનમાં ચારી કરવા લાગ્યા. ઘરના લાકોએ ચાર તરીકે પકડી માર મારવા શરૂ કર્યા ત્યારે, તેણુ કહ્યું: "મને શા માટે મારા છા ? હું તા મારા ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન કરવાવાળા છું. એમણુ મને આ કાર્ય માટે અહીં માકલેલ છે." તારે લાકોએ પૂછ્યું: કયાં છે તે તારા ગુરુ ? એણું કહ્યું: ઉદ્યાનમાં છે, ચાલા ખતાવું.

લોકા તેની સાથે ઉદ્યાનમાં ગયાં, જયાં પ્રભુ ધ્યાનસ્થ હતાં. અજ્ઞાની લોકાએ એ પ્રભુને ગારના ગુરુ માની તેમની પર હલ્લા કર્યા અને બાંધીને નગરમાં લઇ જવા લાગ્યા. તે સમયે માર્ગમાં ભૂતિલ નામે એક ઇંદ્રજાલિક ત્યાં આવી પહોંચ્યાે. તેણે પ્રભુના પરિચય આપ્યાે અને બંધનમાંથી છાેડાવ્યા. પછી લાેકાએ પેલા સાધુ વેશધારી ચારના તપાસ કરી તાે તે અદ્રશ્ય થઇ ગએલ દેખાયા જેથી આમાં કાંઇ દૈવી રહસ્ય છે એમ માની પ્રભુને વંદન કરી, તેમની ક્ષમા ચાહી લાેકાએ વિદાય લીધી.

તાસલીથી ભગવાન માસલી પધાર્યા અને ત્યાંના ઉદ્યાનમાં ધ્યાનસ્થ અન્યા. અહીં પણ સંગમદેવે પ્રભુને પાતાના સાગરીત ચાર તરીકે એાળખાવ્યા જેથી તેમને પક્કી રાજા પાસે લઈ ગયા. રાજસભામાં બેઠલા સિદ્ધાર્થના મિત્ર સુમાગ'લ નામના રાષ્ટ્રિય નેતાએ ભગવાનને એાળખ્યા. તુરત જ તેણે ઊભા થઇ રાજા તેમજ સભાને પ્રભુને પરિચય આપ્યો અને પ્રભુને ખંધનથી મુક્ત કર્યાં. અહીં સર્વે સભાજના સહ રાજવીએ પ્રભુને ભાવપૂર્વક વંદન કર્યું અને તેમની ક્ષમા ચાહી.

પછી પ્રભુ ત્યાંથી પાછા માસલી પધાર્યા અહીં ઉદ્યાનમાં ધ્યાનસ્થ થયા. આ સમયે હાર્યો જુગારી ખમણું રમે તે પ્રમાણે સંગમે–હવે જીવ પર આવી પ્રભુના માટે એવું ભયંકર કાવતરું રચ્યું કે જેના યાગે તેમના પર પ્રાણાંત દુ:ખદાયક કષ્ટ આવી પડે. આ સમયે એકાંતે ધ્યાનસ્થ રહેલ પ્રભુ પાસે સંગમ આવ્યા અને ગુપ્ત રીતે ચારીના એ જરા તેમની પાસે મૂકી પાતે આદા ખસી ગયા. દર્શને આવનાર લાકાએ પ્રભુને ચાર તરીકે પકલ્યા. અને તાસલીના ક્ષત્રિય રાજ પાસે લઈ ગયા. રાજવીએ તેમને કેટલાક પ્રશ્નો પૂછ્યા અને પરિચય માગ્યા. આ સમયે પ્રભુએ કંઇ પણ ઉત્તર તેમજ પરિચય પણ ન આપ્યા. ઉપસર્ગ સહન કરવામાં જ કર્મનિજેરા માની તેઓશ્રી મીન રહ્યા.

આ સમયે આ કપટી વેશધારી સાધુ ચાક્કસ ચાર, ડાકુ યા તા લેદી જાસૂસ છે, એમ માની જાસૂસોને અપાતી સજાની જેમ પ્રભુને કાંસીની સજાના હુકમ કર્યો. અને તરત જ જલ્લાદાંએ, રાજઆજ્ઞા પ્રમાણે પ્રભુને કાંસીના (માંચકે) તખતા પર લઈ જઈ કાંસીનું દારડું ભેરવી દીધું. કાંસીના માંચકે ચઢાવતા સમયે પ્રભુની તેજ-કાંતિ અને સીમ્ય આકૃતિ જે હાદા પણ ઘડીભર થંભી ગયા પરન્તુ રાજજ્ઞાના અમલ કર્યા વગર છૂટકા ન હતા. દીર્ધ નિશ્વાસ સાથે આજ્ઞાંકિત જલ્લાદાંએ-પરમાતમાના નામાચ્ચાર સાથે માચડાની નીચેના તખતા ખેંચ્યાન ખેંચતાની સાથે જ કાંસીગરાનું મજબૂત દારડું (ગળાકાંસા) સૌના આશ્વર્ય વચ્ચે એક પલમાં એક જર્જરત કાચા સુતરના તાંતણાની માક્ક તડતડ કરતું તૂડી ગયું.

આ સમયે હાજર રહેલ કર્મચારીઓ અને જક્ષાદા આશ્ચર્ય પામ્યા. આ પ્રમાણે એક, એ, ત્રણ, ચાર નહિ પણ સાત વાર પ્રભુને ફાંસીને માંચઢે મજબૂતમાં મજબૂત દાેરડા સહ અઢાવવામાં આવ્યા પણ, સાતે વખત પૃ્ણ્ય અને તપના વિજય થયા અને દાેરડા તૂટી ગયા.

હવે સર્વની ખાત્રી થઇ કે-આ કાઇ મહાન્ અદ્ભૂત મહાત્મા કર્મવશાતુ પ્રપંચમાં કસાયા છે. પ્રભુને ખહુમાનપૂર્વક ખંધનમુક્ત કરવામાં આવ્યા.

પછી <mark>આસલિથી ભગવાન સિદ્ધાર્થ પુર ગયા. ત્યાં પ</mark>ણુ સંગમદેવે પ્રભુને ચાર તરીકે પકડાવ્યા. પરંતુ અહીંના સામ તને કોશિરા નામના ઘાડાના વેપારીએ પરિચય આપી પ્રભુને ખંધનમુક્ત કરાવ્યા. ત્યાંથી પ્રભુ વજદેશ (ગાેકુલ) પહેાંચ્યા.

વ્રજગામમાં તે દિવસે કાઇ મહા ઉત્સવ હતા જેથી ઘેરઘેર ક્ષીરાન્ન ખનાવાયું હતું. ભગવાન ભિક્ષાચર્યાથે નીકલ્યા. આગળ પ્રભુ અને પાછળ સંગમ. ભિક્ષા માટે પ્રભુ જે જે ગૃહમાં પ્રવેશ કરતાં ત્યાં સંગમદેવ આહાર—દોષ પ્રગટાવતા. જ્ઞાની, સમતાધારી, ક્ષમાવંત ભગવાને સંગમની ચાલભાજી સમજી લીધી અને તેઓ ગામની ખહાર નીકળી ગયા ને કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં સ્થિર થયા.

સંગમકદેવને આ સમયે પ્રભુના પીછા પકડયે છ મહિના થવા આવ્યા હતા જેમાં અનેક પ્રકારના વિઘ્નાથી તે ભગવાનને ધ્યાન તેમજ ધેર્યથી ચ્ક્રુત કરવામાં સફળ થયા નહિ તેથી તેણે વિભંગજ્ઞાનથી ભગવાનની માનસિક પ્રવૃત્તિઓની પરીક્ષા કરવા માંડી. જેમાં ભગવાનની મનોભાવના પહેલા જેવી જ દઢ દેખાણી. છેવટે તેણે પાતાની હાર કળૂલી અને પ્રભુને નમન કરતા તે બાલ્યા: "હે ભગવાન! ઇંદ્રે આપના સંબંધમાં જે કહ્યું હતું તે અક્ષરશઃ સત્ય છે. ભગવન્! આપ સત્યપ્રતિજ્ઞ છા અને હું ભગ્નપ્રતિજ્ઞ છું. આપ ભિક્ષા માટે સુખે પધારા, હવે હું વિઘ્ન નહિ કરું."

સંગમદેવના વચના સાંભળી ભગવાને શાંતિપૂર્વંક કહ્યું: " સ'ગમ! હું કાેેંગના વચનાની અપેક્ષા નથી રાખતા. હું તાે મારી પાતાની ઇચ્છાનુસાર ચાલું છું. હે સંગમ! તું મારી ચિંતા ત્યજી દે. જ્યારે અવસર આવશે ત્યારે મારા પાતાના કાર્યમાં હું પ્રવૃત્ત થઈશ."

ભગવાનના અતુલ ઘૈર્યથી છ મહિનાને અંતે ઢાર પામી સંગમદેવ ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. દેવલાકમાં જતાં ઇંદ્રમહારાજે તેની નિર્ભત્સના કરી. તેના પરિવાર પણ તેનાથી ઉદાસીન અને ઉદ્ધિગ્ન ખની ગયા. ઇંદ્રે તેને પાદપ્રહાર કરી દેવલાકમાંથી કાઢી મૂકયો એટલે તે મેરુપર્વતની ચૂલિકા પર રહ્યો.

ખીજે દિવસ ભગવાન ભિક્ષાચર્યાથે વ્રજગામમાં છ માસિક પારણા નિમિત્તે પધાર્યા. વૃદ્ધ ગાવાલણુના ઘેર પ્રભુ પધારતા ગાવાલણુને ખૂબજ હર્ષ થયા અને તેણે ભક્તિપૂર્વક ક્ષીરાન્ન પ્રભુને વહારાવી પાતાની જાતને કૃતકૃત્ય માની અને પ્રભુએ હસ્તપાત્રમાં તેના ઉપયાગ કર્યો.

લાંબા સમયે પ્રભુને પારણું થવાથી સંતોષ પામેલા દેવાએ 'અહાદાન' કહી દેવી વાજગોના નાદા સાથે સાડાબાર કરાેડ સુવર્ણની વૃષ્ટિ કરી, ગાેવાળ કુટું ળતું દારિદ્રય દૂર કર્યું.

વ્રજગામથી પ્રભુ આલ'ભિયા નગરીમાં ગયા. ત્યાં વિદ્યુતકુમારેંદ્રે પ્રભુની સ્તવના કરી. આદ તેઓશ્રી શ્વેતાંબિકા નગરીમાં ગયા. ત્યાં ભવનપતિના ઇંદ્ર હરિસ્સહે પરમાત્માની સ્તુતિ કરી. બાદ પ્રભુ શ્રાવસ્તિ પહેાંચ્યા, અને નગરની બહાર ઉદ્યાનમાં ધ્યાનારૂઢ થયા.

તે દિવસામાં શ્રાવસ્તિમાં સ્કન્દ(કાર્તિકેય)નો ઉત્સવ થઇ રહ્યો હતો. લાકા ઉત્સવમાં એટલા અધા મગ્ન હતા કે, તેઓએ તે દિવસે ભગવાનની તરફ ધ્યાન પણ આપ્યું નહિ.

સમસ્ત શહેર સ્કન્દના મંદિર પાસે ચાગાનમાં આવી એકત્રિત થયું. ભક્ષ્તજન દેવમૂર્તિને વસ્ત્રાલંકારાથી સજાવી રથમાં બેસાડવા માટે લઈ જવાની તૈયારી કરતા હતા ત્યાં તાે, સૌના આશ્ચર્ય વચ્ચે સ્કંદ-મૂર્તિ પાતે સ્વયં ચાલવા લાગી. ભક્ષ્તોના આનંદના પાર ન રહ્યો. તેઓ સમજમા કે, દેવ પાતે રથમાં બેસવા જઇ રહેલ છે. હર્ષના ઉમળકા સાથે સર્વે લાક મૂર્તિની પાછળ પાછળ ચાલ્યા. મૂર્તિ શ્રાવસ્તિ નગરની ખહાર જ્યાં પ્રભુ ધ્યાનસ્થ હતા ત્યાં આવી અને પ્રભુના ચરણમાં પડી નમન કર્યું. લાકાએ હર્ષનાદ કર્યી. પ્રભુને દેવાધિદેવ તરીકે માન્યા. તેમનું ખહુમાન કર્યું અને મહાવીર પ્રભુના મહિમા ગાયા.

શ્રાવસ્તિથી, કૌશામ્બી, વાણારસી, રાજગૃહી, મિાથલા વગેરે નગરામાં ક્રતા ભગવાન વૈશાલી પધાર્યા અને અગિયારમું ચાતુર્માસ કર્યું.

વૈશાલીની ખહાર કામમદન નામનું ઉદ્યાન હતું, તેમાં તે જ નામનું ચૈત્ય હતું. પરમાત્મા તે જ ચૈત્યમાં ચાતુર્માસિક તપશ્ચર્યા કરીને કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં સ્થિર રહ્યા. આ વિશાળ વૈશાલી નગરીમાં દયા તેમજ દાનમાં પ્રવીણ જરણ નામના સુષ્રાવક રહેતા હતા. પૂર્વે તેની સમૃદ્ધિ ઘણી હતી એટલે તે નગરશેઠના સ્થાને હતા, પરંતુ પાછળથી ધનાઢ્યતામાં કંઈક મંદતા આવી હતી છતાં તેની સર્ક્તિ અને સુપાત્રદાનની પ્રવૃત્તિ તો ચાલુ જ હતી.

તે જ નગરીમાં પૂરણ નામના શ્રેષ્ઠી વસતા હતા, તે મિચ્ચાત્વી હતા પરંતુ નસી અયાગે તેને વિપુલ પ્રમાણમાં દાન-સંપત્તિ પ્રાપ્ત થઇ હતી તેમજ તેની ઝહિ-સમૃદિ અપાર હતી એટલે લોકા તેને અભિનવ શ્રેષ્ઠીના નામથી એાળખતા હતા.

એકદા જરુષુ શ્રેષ્ઠી ખહાર જતાં કાયાત્સર્ગમાં સ્થિત લગવંત મહાવીર તેના જેવામાં આવ્યા એટલે લક્તિપૂર્વક વંદન કરી તે ચિંતવવા લાગ્યા કે-આજે તા મધ્યાલ કાળ પણ વ્યતિત થઈ ગયા છે. લિક્ષા-ગાંચરીના સમય પણ ચાલ્યા ગયા છે માટે પરમાતમાં આજે ઉપવાસી જણાય છે: આવતી કાલે મારે ત્યાં પારણું કરાવીશ એવા નિર્ણય કરી શ્રેષ્ઠી ચાલ્યા ગયા. ખીજે દિવસે આવી પરમાત્માને પારણું માટે પધારવા વિજ્ઞિપ્ત કરી પરંતુ પરમાત્મા મીન રહ્યા એટલે શ્રેષ્ઠીએ વિચાર્યું કે-પરમાત્માને છદ્દ કરવાની લાવના હશે. એમ પ્રતિદિન સ્વામીની ઉપાસના કરતાં ચાતુર્માસિક તપ પૂર્ણ થવા આવ્યું. એટલે શ્રેષ્ઠીએ નિર્ણય કર્યો કે-આજે તા પરમાતમાં અવશ્ય પારણું કરશે જ. તે માટે તેમણે પરમાત્માને પાતાના ઘરે પધારવા પુન: પુન: વિજ્ઞિપ્ત કરી અને પાત્ર કરતા સારે કરવા માટે સ્વ-આવાસે આવ્યા. ઘરે આવી તેમણે કેવા પ્રકારે બહુમાનપૂર્વક તૈયારી કરી અને પાતાના ઘરે પરમાત્મા પધારશે તેવા હર્ષાવેશમાં કેટલી અનુમાદના કરી તેના સક્ષિપ્ત ખ્યાલ પૂ. શ્રી વીરવિજયજ મહારાજે નીચેની પૂજાની હાળમાં ગૂંથી હીધા છે તે વાંચવાથી વાચકવર્ગને જરણ શેઠની લાવના અને સુપાત્રદાનની મહેચ્છાની સંપૂર્ણ જાણુ થશે. પૂ. શ્રી વીરવિજયજ મહારાજે શ્રી ચાસઠપ્રકારી પૂજા અંતર્ગત સાતાવેદનીય કર્મની પૂજામાં કહ્યું છે કે—

ચઉમાસી પારહ્યું આવે, કરી વિનતિ નિજ ઘર જાવે; પ્રિયા પુત્રને વાત જણાવે, પડકુલ જરી પથરાવે રે. મહાવીર પ્રભુ ઘર આવે. જરણ શેક્છ ભાવના ભાવે રે. મહા૦ ૧ ઊભી શેરીએ જળ છંટકાવે, જાઈ કેતકી રૅલ ખિછાવે; નિજ ઘર તારણ બધાવે, મેવા મીઠાઇ થાળ ભરાવે રે. મહા૦ અરિહાને દાન જ દીજે, દેતાં દેખી જે રીઝે; ષડ્માસી રાગ રહીજે, સીઝે દાયક ભવ ત્રીજે રે. મહા૦ તે જિનવર સન્મુખ જાલું, મુજ મંદિરિએ પંચરાલું: પારણું ભલી ભાતે કરાવું, જુગતે જિનપૂજા રચાવું રે भहा० પછી પ્રભુતે વાળાવા જઇશું, કર જોડીને સન્મુખ રહીશું; નમી વ'દી પાવન થઇશું, વિરતિ અતિ ર'ગે વરીશું રે. भहा० દયા દાન ક્ષમા દિલ ધરશું, ઉપદેશ સજ્જનને કરશું: સત્ય જ્ઞાન દિશા અનુસરશું, અનુકંપા લક્ષણ વરશું રે. મહા૦ ę ઈમ છર્ાુ શેઠ વદંતા, પરિણામની ધારે ચઢંતા; શ્રાવકની સીમે ઠરંતા, દેવદુંદુભિનાદ સુણંતા રે. भद्धा० ಅ કરી આયુ પૂરણ શુ**ભ ભાવે, સુરક્ષાક અ**ચ્યુતે જાવે; શાતાવેદની સુખ પાવે, શુભવીર વચનરસ ગાવે રે.

આ બાજુ જરાયુ શેઠ પારાયા માટે વિજ્ઞપ્તિ કરીને ગયા પછી પ્રભુ સમય થતાં ભિક્ષા– મર્યા માટે ઉદ્યાનમાંથી નીકળ્યા અને નગરમાં જતાં ભાગ્યયાગે અભિનવ શ્રેષ્ઠીને ત્યાં જઇ ચહ્યા. સમૃદ્ધિ અને ધનસંપત્તિને કારણે ગવીંષ્ઠ બનેલા તે અભિનવ શ્રેષ્ઠીએ પાતાની દાસીને \*

આદેશ કર્યો કે–આ શ્રમણને જે કંઇ હાેય તે દાનમાં આપીને વિસર્જન કર. સ્વામીની આજ્ઞાથી દાસીએ દાન આપ્યું એટલે પરમાત્માએ તે કર–પાત્રમાં ગ્રહણ કર્યું.

પરમાત્માને ચાતુર્માસિક તપનું પારણું થતાં જ દેવાએ દેવદું દુબી વગાડી, "અહાદાન અહાદાન" એવા ધ્વનિ કર્યો અને અભિનવ શ્રિષ્ઠીના આંગણામાં સાડાબાર કરાેડ સાનૈયાની વૃષ્ટિ કરી. સુગંધી વસ્ત્રો તેમજ પાંચ પ્રકારના સુવાસિત પુષ્પાની પણ વૃષ્ટિ કરી. આ આશ્રિય નીહાળી જનસમૂહ ત્યાં એકત્ર થઇ ગયા અને રાજા પણ ત્યાં આવ્યા. રાજાએ શ્રિષ્ઠીને કારણ પૃછતાં તેણું કપટભાવથી કહ્યું કે-મેં પરમાત્માને અત્યંત ભક્તિપૂર્વક પ્રતિલાભ્યા તેનું જ આ સર્વ કળ છે.

દેવદું દુભીના ધ્વનિ સાંભળતાં જ જિર્ણ શ્રેષ્ઠીને જણાયું કે-પરમાત્માએ અન્ય સ્થળે પારણું કરી લીધું છે. તે શાકાકુળ ચિત્તે પાતાના ભાગ્યની નિંદા કરવા લાગ્યા. પરિણામની ધારામાં ભંગ પડ્યો. શાસ્ત્રકાર જણાવે છે કે-જો દેવદું દુભી થાડી માડી સંભળાણી હાત તો જરણ શેઠ પરિણામની શુભ ભાવના ને ભાવનામાં વૃદ્ધિ પામતા ક્ષપકશ્રેણી પર આરઢ થઇ, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષે જાત; પરંતુ અભિનવ શ્રેષ્ઠીને ત્યાં પરમાત્માનું પારણું થતાં દેવદું દુભી સાંભળતાં તેમના પરિણામની ધારામાં ભંગ પડ્યો અને શ્રાવકની ચરમ સીમા-એટલે બારમા દેવલાકનું આયુષ્ય બાંધ્યું, પરમાત્મા પૃથ્વીતળને પાવન કરતાં વિહાર કરી ગયા.

એકદા શ્રી પાર્ધનાથ ભગવંતના શિષ્યાચાર્ય નામના મુનિવર પધારતાં નગરજના સહિત રાજા પણ તેમને વંદન કરવા ગયા. તે સમયે રાજાએ પ્રશ્ન કર્યો કે—મારી નગરીમાં ધન્ય અને અલ્પસંસારી કાેેે છું છે? મુનિવરે જવાબ આપ્યા કે—જીરણ શેઠ ધન્ય અને અલ્પસંસારી છે. રાજાએ કહ્યું, પરમાત્માને દાન તા અભિનવ શ્રેષ્ઠીએ આપેલ છે અને દેવાએ સુવર્ણ વૃષ્ટિ તેને ઘરે જ કરી છે. મુનિવરે પુન: જણાવ્યું કે—ભાવથી તા જીરણ શ્રેષ્ઠીએ જ પારણું કરાવ્યું છે અને પરમાર્થ પણ તેને જ પ્રાપ્ત થયેલ. પછી રાજાને જીરણ શેઠની ભાવનાની સવિસ્તર હડીકત મુનિવરે જણાવી એટલે રાજા સહિત પૌર લાેકા જીરણ શેઠની પ્રશાસા કરવા લાગ્યા.

## પ્રકરણ દસમું

## ખારમું ચાતુર્માસ (વિ. સં. પૂ. ૪૯૯)

અનુક્રમે વિહાર કરતા પ્રભુ સુસુમારપુર નગરના અશાકખંડ ઉદ્યાનના અશાકવૃક્ષ નીચે એક વિશાળ શિલાપટ પર અઠ્ઠમ તપ આદરી, એક પુદ્દગલ પર ધ્યાન સ્થિર કરી કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં લીન બન્યા હતા. તપસ્વી દેવાર્યનું તપતેજ અદ્દભૂત પ્રકાશિત અને અલીકિક દેખાતું હતું

એવામાં શક્રેન્દ્રના વ્રજપ્રહારથી ભયભીત ખની ચમરેન્દ્ર નાનું રૂપ કરી, પ્રભુના ચરણાનું શરણ સ્વીકારી શરણાગત ખન્યા. ઇંદ્રાદિક દેવી દેવતાઓના પણ પ્રભુના શરણે કેવા ખચાવ થાય છે તેને લગતું આ ચરિત્ર ગૌરવશીલ હાવાથી અમા તેને સંક્ષિપ્તમાં રજાૂ કરીએ છીએ

તે સમયમાં ચમરચંચા નગરીમાં એક સાગરાપમના આયુષ્યવાળા અમરેંદ્ર નામના લુવનપતિ દેવોના ઇંદ્ર ઉત્પન્ન થયા હતા. પાતાના ઉપર સૌધર્મ દેવલાકમાં સૌધર્માવત સક નામના વિમાનમાં સુધર્મ નામની દેવસલામાં સૌધર્મે દ્રેને ખિરાજમાન જોયા. તે સૌધર્મે દ્રેના ચારાશી હજાર સામાનિક દેવા અને બીજા કાટાનુકાટી દેવા ઉપાસના કરતા હતા, પ્રમાદથી દેવાંગનાઓ દિવ્ય નૃત્ય કરી રહી હતી. માતીઓના ઝુમખા લટકી રહ્યા હતા. ઇંદ્રની આવી ઝાહિ જોઇ તેને ઇર્ષા આવી અને સૌધર્મે દ્રની શક્તિ અને પરાક્રમથી અજ્ઞાત એવા ચમરેંદ્ર તેના નાશ કરવા તૈયાર થયા. સામાનિક દેવાએ તેને અટકાવ્યા પણ અમરેંદ્ર કે કાઇની વાત સ્વીકારી નહીં. તેને એવા વિચાર થયા કે—મારા મસ્તક પર ખિરાજનાર ઇંદ્ર તે કાેણુ માત્ર ? હમણાં જ હું તેને પરાજિત કરીશ. ઇંદ્રને હંફાવવાના નિશ્ચય કરી તે ઊલા થયા અને હાથમાં મુદ્દગળ લઇ સ્વસ્થાનથી નીકળ્યા.

ચમરેંદ્રને વિચાર આવ્યો કે- મારા પરિવાર વર્ગ અને સામાનિક દેવા મને સૌધમેંદ્ર સાથે ખાથ બીડવા અટકાવે છે તો તેમાં કંઈ રહસ્ય હોવું જોઇએ. કદાચ હું તેમનાથી પરાજિત થાઉં તો મારે કાેનું શરણ લેવું? આ પ્રમાણે માનસિક નિશ્ચય કરી ઉપયોગ મૂકતાં તેણે સુસુમારપુરમાં ભગવંત મહાવીરને કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં લીન જોયા એટલે તેમનું શરણ સવીત્તમ છે તેમ વિચારીને તે તત્કાળ ત્યાં આવ્યો. પરમાત્માને વંદન કર્યું અને વિનંતિપૂર્વક કહ્યું-હે ભગવન્! મારા મસ્તક પર રહેલ શકેન્દ્ર મને બાધક છે. આપના પ્રભાવથી દુર્લભ મનારથો પણ પૂર્ણ થાય છે તો હું સૌધર્મ દ્રને પરાક્રમહીન ને પ્રભુત્વ રહિત કરવા ઈચ્છું. આ કાર્યમાં આપ મારા રક્ષક બનશે.

આ પ્રમાણે કહીને વૈકિય લબ્ધિને અંગે તેણે ભયંકર સ્વરૂપ ધારણ કર્યું અને ઉન્મત્ત-પણે ઉગ્ર ગર્જનાથી ખ્રક્ષાંડ સમસ્તને ધ્રુજાવતા તે, જ્યોતિષ્ક દેવાના ભામાંડલને વીધી ક્ષણ-ભરમાં જાતજાતામાં શક્રેન્દ્ર દેવલાકમાં પણ દાખલ થયો.

આ સમયે ચમરેન્દ્રે પાતાના એક પગ પદ્મ વેદિકા ઉપર અને બીજો પગ સુધર્મા-સભામાં મૂક્યો. પછી આયુધવડે દરવાજા ઉપર ત્રણ વાર તાડન કર્યું. ઉત્કટ બ્રક્કટી ચઢાવી અતિકુર્મેંદ ચમરેન્દ્રે શકેન્દને મદાંધતાથી પડકારતા કહ્યું:-હે ઇંદ્ર! ચમરચ ચા નગરીના સ્વામી, વિશ્વસમૂહના અતુલ પરાક્રમી મારી દૈવિક શક્તિના તમને હજુ પરિચય થયો નથી તેથી જ તમે પાતાને બીનહરીફ માની, આ ખુશામતીયા દેવાના વૃદ્ધી ઘેરાઇ મારા મસ્તક પર સોધર્મ દેવલાકમાં બિરાજી રહ્યા છે.

આ સમયે શક્રેન્દ્રે અવધિજ્ઞાનના ઉપયોગ મૂકતાં તેમને આ ળધું તાેફાન મદાંધ ચમરેન્દ્ર-નું જણાયું. પછી તેમણે ભ્રક્ષ્ટી ચઢાવી હસતાં હસતાં ચમરેન્દ્રને કહ્યું-હે મિથ્યાભિમાની ચમરેન્દ્ર! તેં તારી શક્તિ અને મર્યાદાના વિચાર ન કરતાં ગર્વાંધ થઇ શક્તિ ઉપરાંતનું સ્વતાશના કારણભૂત એવું સાહસ કર્યું છે. હજી પણ તું સ્વજીવનરક્ષાની આશા રાખતાે હા તાે અહીંથી નાસી જા, નહિ તાે તારા બૂરા હાલ થશે.

દેવવર સૌધર્મે દ્રના કથનની મદાંધ ચમરેંદ્ર પર કશી જ અસર થઇ નહિ. તેણે પોતાના તાંડવ નૃત્યમય ઉત્પાત ચાલુ રાખ્યા, જેથી શકેન્દ્રે પ્રલયકાળના અગ્નિસમ પ્રજવલિત વજ તેના પર છેડ્યું. તડતડાટ ગગનભેદી અવાજે કરતા વજથી ચમરેન્દ્ર ભયભીત અન્યા. અને પાતે વિકુવેલ ભયંકર રૂપ સંહરી લઇ, કેસરીસિંહથી જેમ મૃગ ભાગે તેમ, સ્વરક્ષણાર્થ દયાળુ ભગવંતના શરણે જવા ત્યાંથી ભાગ્યા.

આગળ ચમરેન્દ્ર ને પાછળ તેજોમય જવાળાએા છેાડતું વજા. અગ્નિકણા વિખેરતું, હજાર સ્પુર્લિગાથી વિક્ષેપ પમાડતું તે વજા વેગથી ચમરેન્દ્રની પાછળ પડ્યું.

આ સમયે પાતાળમાં પેસી જવા જેટલું સામર્થ્ય છતાં પાતાના ખચાવ નથી એમ માની ચમરેન્દ્ર, પ્રભુના ચરણકમળ પાસે આવી પહોંચ્યાે. અને સ્વરક્ષણાર્થે પ્રતિમાધારી કાઉસગ્ય ધ્યાની પ્રભુનું શરણું સ્વીકારી, અતિ લઘુ શરીર કરી પ્રભુના અન્ને પગ વચ્ચે ભરાઇ જઇ "શરણ શરણ" પાકારવા લાગ્યાે.

સમય કટેલ્કટીના હતા. ચમરેન્દ્રે મહાન્ શક્તિશાળી-સાક્ષાત્ દેવાત્માનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું કે, જ્યાં શકેન્દ્રના વજને પણ પ્રભુના ચરણકમળથી ચાર આંગળ દૂર રહેવું પડ્યું. એટલામાં તો વજની પાછળ રહેલ શકેન્દ્ર પણ પ્રભુ પાસે આવી પહોંચ્યા. તેમણે વજને પકડી કાળમાં લીધું. એટલે તે શાંત પડી ત્યાં જ સ્થિર થયું. પછી પ્રભુને ત્રણુ પ્રદક્ષિણાપૂર્વક વંદન કરી સૌધર્મ ઇંદ્રરાજે અંજલી જોડી ભક્તિરસ ભરપૂર વાણીથી સ્તુતિ કરતા કહ્યું:- "હે નાય! આ ચમરેન્દ્ર ઉદ્ધત થઈ મને ઉપદ્રવ કરવા દેવલાકમાં આવ્યા હતા. તે હવે આપનું શરણ લઇ, પાતાના ખચાવ શોધી રહેલ છે. તેની પાછળ પડેલ મારું વજ આપના પ્રભાવે અહીં જ સ્તંભી ગયું છે તેમજ મને પણ તેના યાગે અને મારા પુણ્યપ્રભાવે આપના દર્શનના અમૂલ્ય લાભ મળ્યો છે."

પછી શકેન્દ્રે ચમરેન્દ્રને બંધુત્વભાવે કહ્યું: હે ચમર! આ સમયે તમે વિશ્વને અભય આપનાર પ્રભુના શરણે આવેલ છા તે બહુ જ સપ્તં કર્યું છે. હું પણ આ પ્રભુના પરમભકત અને સેવક છું અને તમા પણ તેમના જ શરણે આવ્યા છા તેથી તમા પણ તેમના સેવક છા, જેથી હવે આપણે બન્ને અહીં સમાન બંધુઓ બનીએ છીએ. તમારા સર્વે અપરાધની ક્ષમા કરી હું તમને છાંડી દઉં છું. તમો ખુશીથી હવે તમારા સ્થાને જઈ શકા છા.

આ પ્રમાણે ચમરેન્દ્રને અભય આપી શકેન્દ્ર સ્વસ્થાને ગયા. અને ચમરેન્દ્રે પ્રભુના ચરાયું ચુંગલમાંથી ખહાર નીકળી અંજલી જેડીને સ્તુતિ કરતાં કહ્યું: હે પ્રભુ! આપ સર્વ જીવાના જીવન ઔષધરૂપ છે તેમજ આપ મારા જીવનદાતા છે. આ પ્રમાણે આપના શરણે આવવાથી કુંથવા રૂપધારી મારા જીવને જયાં અભયદાન મલ્યું ત્યાં, માનવભવ ધારી આપના પરમ ભકતગણને માટે આપનું ધર્મ શરણ ભવસાગરના તરણતારણ માટે માર્ગદર્શક ખને તેમાં આશ્ચર્ય શું હોય? હે પ્રભુ! અજ્ઞાનતાથી પૂર્વભવમાં મેં બાળતપ કર્યું હતું, તેથી આ અસુરેન્દ્રપણારૂપ ક્ળ મને પ્રાપ્ત થયું છે. હું અજ્ઞાનતાથી આ સર્વ ઉપદ્રવના કારણભૂત ખન્યા હતા, પણ છેવટે આપના શરણથી જ મારા બચાવ થયા છે. હવે :મારા મોહ દૂર થયા છે. મને ત્રણ જગતના નાથ અને સર્વ ભુવનને વંદનીય એવા આપ તરણતારણ પ્રભુનું રક્ષણ પ્રાપ્ત થયું છે તા હું મને પાતાને પરમ ભાગ્યવંત માનું છું તેમજ સદાને માટે આપનું શરણ સ્વીકારું છું. આ પ્રમાણે શ્રહાપૂર્વક પ્રભુની સ્તુતિ કરી ચમરે દ્ર પાતાની સમસ્ચંચા નગરીએ ગયા.

પ્રાત:કાળે એકરાત્રિક પ્રતિમારૂપી ધ્યાનને પારી અનુક્રમે વિહાર કરતા પ્રભુ નંદીગામ આવ્યા. અહીંના નંદીરાજાએ પાતાના મિત્ર સિદ્ધાર્થ રાજવીના ગુલુગલુ સંભારી, ધર્મ ચક્રવર્તી પ્રભુને આદરપૂર્વક સત્કાર કર્યો. પછી પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી મેં હક ગામે પધાર્યા. અહીં ખીજાયેલ ગાવાળ દોરડું હાથમાં લઇ પ્રભુને મારવા સામે ધસ્યા. આ સમયે અવધિજ્ઞાની ઇંદ્ર, જે પ્રભુના દર્શને આવી રહેલ હતા તેલું સ્વશક્તિથી તેને સ્તંભિત કરી, તપસ્વી દેવાર્ય પાછળ રહેલ રક્ષક એવા ઇંદ્રની દેવી શક્તિના પરિચય આવ્યા. ઇંદ્રમહારાજાએ પ્રગટ થઇ, પ્રભુને ભાવપૂર્વક નમન કરી, ગાવાળને મુકત કરી સ્વસ્થાને ગયા.

આ પ્રમાણે ડગલે અને પગલે પરિષહ-સહનને કર્મ નિર્જરા માનતા પ્રભુ ત્યાંથી વિહાર કરી કોશ'બીનગરે આવ્યા.

દિવસ પાષ વદ પ્રતિપદ્દાના હતા. તે દિવસે તેઓ શ્રીએ ભિક્ષા વિષયક એવા દાર અભિગ્રહ કર્યો કે, "મુંડિત શીર હાય, હાય-પગમાં બેડી હાય, ત્રણ દિવસની ભૂખી હાય, ભિક્ષાના સમય વીતી ગયા હાય, એક પગ દ્વારની અંદર અને એક પગ દ્વારની ળહાર રાખી ઊભી હાય, તથા દાસીપણાને પ્રાપ્ત થએલ એવી કાઇ રાજકુમારી આંખમાં વહેતા અશ્રુસહ નિક્ષા આપશે તો જ મારે સ્વીકારવી. ઉપરાક્ત અભિગ્રહસહ ભગવાન હંમેશાં કોશામ્બીમાં નિક્ષા-ચર્યા માટે જતા હતા, પરંતુ કાઇ પણ સ્થળે અભિગ્રહની પૂર્તિ થતી નહોતી. આ પ્રમાણે કરતા કરતા ચાર મહિનાના પરમાત્માને ઉપવાસ થયા છતાં પણ અભિગ્રહ યુક્ત ભિક્ષા પ્રાપ્ત થઇ નહિ.

એક દિવસ દેવાર્ય કૌશામ્ળીના પ્રધાન સુગુષ્તના ઘેર પધાર્યા. અમાત્યપત્ની નન્દા શ્રાવિકા બક્તિપૂર્વક ભિક્ષા લર્ખ આવી પરંતુ ભગવંત ભિક્ષા ગ્રહણ કર્યા વગર પાછા કર્યા. ભગવંત પાછા જવાથી નંદાને પશ્ચાત્તાપ થયા ત્યારે દાસીઓએ કહ્યું: હે દેવી! આ દેવાર્ય તા રાજ નગરમાં પધારે છે અને કંઇ પણ લીધા વિનાજ પાછા કરે છે. તેથી નન્દાએ નિશ્ચય કર્યો કે–ચાક્કસ ભગવાનને કાઈ દુર્ગમ અભિગ્રહ હોવા જોઇએ કે જેથી તેઓ ભિક્ષા લેતા નથી.

સાંજે કામકાજ પતાવી કચેરીથી અમાત્ય ઘેર આવ્યા ત્યારે ઉદાસીન નન્દાએ કહ્યું: તમારું અમાત્યપદ શા કામનું ? લગભગ ચાર મહિના થવા આવ્યા છતાં ગામમાં ભિક્ષાર્થે પધારતા તપસ્વી દેવાર્યની ભિક્ષાની આપ ચર્યા પણ નથી કરતા ? આપનું ચાતુર્ય અને કુશળતા શું પ્રભુના અભિગ્રહના પાર પામી શકે તેમ નથી ?

ચિંતાતુર અનેલ પત્નીને આશ્વાસન આપતા અમાત્યે કહ્યું: હે પ્રિયે! તમા આ સંઅંધી હવે પ્રીકર ન કરાે. હું ભગવંતના અભિગ્રહની પૂર્તિ માટે પૂરેપૂરા પ્રયાસ કરીશ.

આ સમયે ભગવાનના અભિગ્રહ સંખંધી સારાય કૌશામ્બીમાં ચર્ચા થઈ રહી હતી. આ ચર્ચા મૃગાવતી રાણીની દાસીએ પણ સાંભળી અને મહેલમાં જઇ મૃગાવતીને તે હકીકત નિવેદિત કરી. રાણી મૃગાવતી શ્રાવિકા હતી. તે પણ આ હકીકત સાંભળી ઘણો ખેદ પામી. આ પ્રસંગે રાજાને ઉપાલ ભપૂર્વક કહ્યું કે-ભગવંત મહાવીર ચાર ચાર માસથી આપણી આ વિશાળ નગરીમાં ભિક્ષા વિના વિચરે છે છતાં તમે આ હકીકત પરત્વે લક્ષ કેમ આપતા નથી? કાઇ પણ ઉપાયે ભગવંતના અભિગ્રહ પૂર્ણ કરવા જોઇએ.

રાજા શતાનીકે સાધ્વી સ્ત્રી મૃગાવતીને આધાસન આપ્યું અને પાતે લગવંતના અલિગ્રહ્ક પૂર્ણ કરવા માટે દરેક પ્રયાસા કરશે તેમ જણાવી તે રાજદરબારમાં આવ્યા. રાજસભા એકત થઇ. દરેક ધર્મોના ધર્માચાર્યોને પણ હાજર રહેવા નિમંત્રણ આપવામાં આવ્યું. રાજા શતાનીકે લગવંત મહાવોર સંબંધી હકીકતના નિદે શ કરી પૃચ્છા કરી કે-ધર્મ શાસ્ત્રમાં બધા મતનવાદીઓના આચારા દર્શાવેલા છે તો તમે વિદ્વાના જણાવા કે, લગવંતે કેવા અલિગ્રહ ધારણ કર્યો છે અને તે કઈ રીતે પૂર્ણ થઇ શકે ! ધર્માચાર્યા આ સવાલના કંઇ જવાબ આપી શક્યા નહી એટલે રાજવીએ સુગુપ્ત અમાત્યને કહ્યું કે-તું તા બુદ્ધિમાન છા, વળી અન્યના વિચાર જાણવામાં કુશળ છા, તો તું વિચાર કરીને જણાવ કે, હવે કરા ઉપાય ગ્રહણ કરવા !

ક્ષણભર વિચારીને સુગુપ્તે જણાવ્યું કે-રાજન્! દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવના ભેદથી ભિન્ન લિન્ન ઘણા અભિગ્રહા તેમજ સાત પિંઉલણા અને સાત પ્રકારની પાન-એષણા અતાવેલ છે, તેથી કાઈ પણ પ્રકારે અભિપ્રાય-અભિગ્રહ સમજી શકાતા નથી એટલે રાજવીએ નગરીમાં ઉદ્દેશવણા કરાવી કે-બિક્ષા માટે ભમતા ભગવંતને અનેક પ્રકારની સિક્ષાએ ધરવી. રાજજ્ઞા થતાં લોકો અનેક પ્રકારની વિવિધ ભિક્ષાએ પરમાત્માને વહારાવવા લાગ્યા, પરનતુ ઇચ્છિત અભિગ્રહ પ્રમાણે ભિક્ષા પ્રાપ્ત થતી ન હાવાથી અગ્લાન ભાવે તેમજ અજ્ઞાતપણે પરમાત્મા તે જ નગરીમાં વિચરી રહ્યા છે.

આ પ્રમાણે પાંચમાે માસ પણ પૂર્ણ થઈ ગયાે, છતાં પરમાત્માને **લિક્ષા પ્રાપ્ત ન થઈ.** લાેકામાં ખળલળાટ મચી ગયાે. રાજવી તેમજ રાણી પણ ચિંતાગ્રસ્ત બની ગયા.

પ્રભુના પારણાના કારણભૂત રાજકીય અજબ ઘટના બની જેના યાેગે તપસ્વી દેવાર્યના અભિગૃહની પૂર્તિ થઇ. તે આશ્ચર્યજનક ઘટના આ પ્રમાણે છે.

એવામાં શતાનીક રાજવીના ગ્રરપુરુષોએ આવી ળાતમી આપી કે-ચંપાનગરીના રાજા દિધવાહનને પરાજિત કરવાના આ સુયાગ્ય સમય છે. શતાનીકે એાચિંતો જ ચંપાનગરીને

ઘેરા ઘાલ્યા. દિધવાહન નાશી ગયા. શતાનીકના સૈનિકા જે જે હાથમાં આવે તે લૂંટવા લાગ્યા. રાજાના નાસી જવાથી પટરાણી ધારણી અને રાજપુત્રી વસુમતી નાસી જવાની તૈયારી કરતા હતા તેવામાં એક સૈનિકના હાથમાં સપડાઈ ગયા. સૈનિકની પાતાને પત્ની બનાવવાની ઈચ્છા જાણી ધારિણીએ દેહ-ત્યાગ કર્યો. સૈનિકે વસુમતીને ચંપાનગરીમાં ધનાવહ શ્રેષ્ઠીને વેચી નાખી. ધનાવહ શ્રેષ્ઠીને કાંઇ સંતાન ન હતું, તેણે પુત્રી તરીકે વસુમતીને સ્થાપી અને તેનું ''ચંદનભાળા'' નામ રાખ્યું. શેઠની પત્ની મૂળા ઇર્ષાળુ હતી. તેણે ચંદનાનું વિકસ્વર યોવન અને પ્રકુલિત વદન, સુંદર રૂપ અને પ્રમાણબહ ગાત્રો એઇ વિચાર્યું કે-શેઠ જતે દિવસે તેને પત્ની બનાવશે એટલે તે ચંદનાનું કાશળ કાઢવાના ઉપાય કરવા લાગી. તેવામાં અચાનક શેઠ વ્યાપારાર્થ એ ત્રણ દિવસ બહારગામ ગયા, એ તકના લાભ લઇ મૂલાએ ચંદનાનું મસ્તક મૂંડાવી, હાથ-પગમાં એડીએ પહેરાવી, ભાયતળીયાની એક એારડીમાં તેને પૂરી દીધી.

અહારગામથી આવતાં જ શેઠે ચંદનાની તપાસ કરી તો ચંદનાના પત્તો મળ્યા નહી. મૂળા શેઠાણીની ખીકથી કાઇએ સાચી હકીકત જણાવી નહીં એટલે શેઠને ઘણા રાષ થયાે. છેવટે એક વૃદ્ધ દાસીએ સત્ય હકીકત કહી. તે સાંભળતાં જ શેઠ ભાંયતળીયાની આરડી તરક દાેડ્યા. ત્રણ દિવસની ભૂખી–તરસી ચંદનાને કંઇક ભાજન આપવા તપાસ કરી તાે ફક્ત અડદના ખાકળા જ તેની નજરે ચડ્યા તે તેને આપીને જલ્દી એડી તાેડવા માટે તેઓ લુહારને બાલાવવા ગયા. આ બાજી ત્રણ દિવસની ભૂખી ચંદનબાળા વિચારે છે કે-ને કાઇ ભિક્ષાથી આવી ચડે તો તેને બિક્ષા આપીને પછી હું અઠ્ઠમનું પારણું કરું. આ બાજી પરમાતમાને પણ પાંચ માસ ને ચાવીશ દિવસ પસાર થઇ ગયા. પચીશમાં દિવસના મધ્યાહને જાણે તેના પુષ્યથી જ આકર્ષાઇને આવ્યા હાય તેમ ભગવંત મહાવીર ભિક્ષાર્થ ત્યાં જે આવી ચડ્યા. જ્યાં જ્ઞાનખળથી પ્રભુએ જાષ્ટ્રયું કે, પાતાના અભિગ્રહ પ્રમાણે સવે વસ્તુએ પ્રાપ્ત થઇ હતી. ફક્ત ચંદનાના નેત્રોમાં અંગ્રુ નહાતા એટલે ભગવંત પાછા કરી ગયા. ભગવંતને પાછા કરતાં જોઇ ચંદના પાતાના દુદે વને ઠપકા આપતી હાય તેમ કરુણ સ્વરે વિજ્ઞપ્તિ કરવા લાગી. તેના નેત્રામાં અશ્રુ આવી ગયા. અશ્રુને નીહાળતાં જ પરમાત્માંએ પાતાનું કરપાત્ર ભિક્ષા માટે આગળ ધર્યું એટલે પાતાને અહાબાગી ને ધન્ય માનતી ચંદનાએ પરમાત્માને અડદના બાકળા વહારાવ્યા. પાંચ માસ ને પચીશ દિવસે આ રીતે પરમાત્માના દ્વાર અભિગ્રહ પૂર્ણ થયા. દેવોએ દું દુભી વગાડી, પુષ્પવૃષ્ટિ કરી, ગંધાેદકની વૃષ્ટિ કરી અને સાડાબાર કાેટી સુવર્ણની પણ વૃષ્ટિ કરી. સમસ્ત નગરીમાં આનંદ–આનંદ વ્યાપી ગયાે. શતાનીક રાજવી અને સુગુપ્ત મંત્રી પણ નગરજનાે સાથે આવ્યા ચંદનાનું ખંધન તૂટી ગયું, વિશાળ કેશપાશ પ્રગટ થયાે. હાર, અર્ધ હાર, કટીસૂત્ર, કડાં અને તિલક પ્રમુખ અલંકારાથી ચંદનાનું શરીર સુશાેભિત ખની ગયું. મૃગાવતીને જાણ થઇ ક્રે-વસુમતીએ પારણું કરાવ્યું. વસુમતી તેની લાણુંજ થતી હતી એટલે તે તેને બહુમાનપૂર્વક રાજમાંડેલમાં લઇ ગઇ.

ચંદનળાળાના હાથે બાકુળાનું પારણું કરી બીજે દિવસે પ્રભાતના પ્રભુએ ત્યાંથી વિહાર કર્યા. અને સુમંગળ સુક્ષેત્ર સાંનિવેશમાં જઇ ત્યાંથી પાળક ગામ પધાર્યા. ત્યાંથી પ્રભુ ચમ્પાનગરી પધાર્યા અને ચાતુર્માસિક તપ કરી ત્યાં સ્વાતિદત્ત બ્રાહ્મણુની યજ્ઞશાળામાં પ્રભુ વર્ષોવાસ રહ્યા.

ત્યાં ભગવાનની તપ સાધનાથી ખેંચાઇ પૂર્ણું ભદ્ર અને મણિલદ્ર નામના યક્ષી પ્રભુના દર્શને આવ્યા અને ભગવંતની આદરસત્કારપૂર્વક શક્તિ કરી. સ્વાતિદત્તને જયારે આ માહિતી

મળી ત્યારે તે ભગવાનને સમર્થ વ્યક્તિ સમજીને ધર્મચર્ચા કરવા આવ્યા. વંદન કરીને તે બાલ્યા-હે ભગવન્! આત્મા શું વસ્તુ છે?

મહાવીર:-જે ''હું'" શબ્દના વાચ્યાર્થ છે તે જ આત્મા છે અર્થાત્ હું સુખી છું, હું દુ:ખી છું વગેરે વાકરામાં રહેલ હું શબ્દથી જે પદાર્થની જાણ થાય છે તે જ આત્મા છે.

સ્વાતિદત્ત:-આત્માનું સ્વરૂપ, અને એનું લક્ષણ શું છે? તે સમજાવા.

મહાવીર:-આત્મા અતિ સૂક્ષ્મ અને રૂપાતીત છે અને તેનું લક્ષણ ચેતના છે.

સ્વાતિદત્ત:-સૂક્ષ્મના અર્થ શું છે?

મહાવીર:-જે ઇન્દ્રિયથી ન જાણી શકાય તે.

સ્વાતિદત્ત: - શખ્દ, ગન્ધ અને વાયુ સૂક્ષ્મ માની શકાય છે?

મહાવીર:-નહિ, શખ્દ શ્રાતગાદ્ય છે. ગાંધ નાસિકાના વિષય છે. અને વાયુના સ્પર્શે નિદ્રયથી સંગાંધ છે અને તેના પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે. જે કાેઇ પણ ઇન્દ્રિયના વિષય નથી તે સૂક્ષ્મ છે.

સ્વાતિદત્ત:-તા શું જ્ઞાનનું નામ આત્મા છે?

મહાવીર:-ના, જ્ઞાન એ આત્માના અસાધારણ ગુણ છે. જેને જ્ઞાન હાય તે આત્મા જ્ઞાની કહેવાય છે.

સ્વાતિદત્તઃ-ભગવંત! પ્રદેશનના અર્થ શા?

મહાવીર :-પ્રદેશનના અર્થ ઉપદેશ છે, અને તે બે પ્રકારના કહ્યા છે: ધાર્મિક પ્રદેશન અને અધાર્મિક પ્રદેશન.

સ્વાતિદત્ત:-હે જ્ઞાની દેવાર્ય! પ્રત્યાખ્યાનના અર્થ શા ?

મહાવીર :-પ્રત્યાખ્યાનના અર્થ નિષેધ છે. તે પણ બે પ્રકારના છે: મૂલગુણુ પ્રત્યાખ્યાન અને ઉત્તરગુણુ પ્રત્યાખ્યાન.

આત્માની દયા, સત્યવાદિતા વગેરે મૂળ-સ્વાભાવિક ગુણાની રક્ષા તથા હિંસા, મૃષાવાદિતા વગેરે વૈભવિક પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ, મૂળગુણ પ્રત્યાખ્યાન છે અને તે મૂળગુણના સહાયક સદાચારના પ્રતિકૂળ વર્ષના ત્યાગનું નામ તે ઉત્તરગુણ પ્રત્યાખ્યાન.

ઉક્ત પ્રશ્નોત્તરીથી સ્વાતિદત્તને ખાતરી થઈ કે, દેવાર્ય ક્કત તપસ્વી નહિ પરંતુ અદ્ભૂત જ્ઞાની પણ છે. તે ભગવંતનું પ્રતિદિન અહુમાન કરવા લાગ્યાે.

અહીં બારમું ચાતુર્માસ પ્રભુએ પૂર્ણ કર્યું.

# પ્રકરણ અગિયારમું

( તેરમુ' ચાતુર્માસ વિ. સ'. પૂ. ૪૯૮ )

આરમું ચાતુર્માસ પૂર્ણ કરી પ્રભુ ક્રેરતા ક્રેરતા જાંભિયગામે પધાર્યા. અહીં કંઇક સમય રહી ભગવાન ત્યાંથી મેંહિય ગામ થઇ છમ્માસી પધાર્યા અને ગામની ળહાર કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા.

સંધ્યાકાળે એક ગાવાળ ભગવાનની પાસે ળળદ મૂકી ગામમાં ગયા. નિરંકુશ બળદ ચરતા ચરતા જંગલમાં ચાલ્યા ગયા જ્યારે તે પાછા ક્યોં ત્યારે તેણે બળદ ન જોયા. એણે તપસ્વી લગવાનને પૂછ્યું: હે દેવાર્ય! મારા બળદ કયાં છે? આ સમયે ધ્યાનસ્થ પ્રભુ મીન રહ્યા એટલે ગાવાળને શંકા થઈ કે-તેમણે જ બળદને સંતાડી દીધા છે એટણે તેણે કોધિત બની ભગવાનના કાનમાં કાંસાની બે સળી જોરથી ઠાંકી દીધી (પૂર્વે ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવના ભવમાં શચ્યાપાલકના કાનમાં ઉકળતું સીશું રેડવાના બદલા અહીં આ ભવમાં ગાવાળે લીધા). સમાવંત પ્રભુએ આ અસહા ઉપસર્ગ થયા છતાં અપૂર્વ શાંતિ ધારણ કરી. બાદ છમ્માસીથી વિહાર કરી પ્રભુ મધ્યમ પાવાપુરીમાં પધાર્યા અને ભિક્ષાચર્યાર્થ કરતા ફરતા સિહાર્થ વિણકને ઘર ગયા.

સિદ્ધાર્થ પાતાના મિત્ર ખરક નામન. વૈદ્યની સાથે આ સમયે વાતા કરી રહેલ હતો. ભગવાનને દેખી તે ઉઠ્યો ને આદરપૂર્વક વંદન કર્યું તેમજ બહુમાનપૂર્વક બિક્ષા આપી. તે સમયે સર્વ પ્રકારના લક્ષણ યુક્ત હોવા છતાં કંઈક મ્લાન લાવણ્યને જોઇને ખરક વૈદ્ય બાલ્યો કે-"ભગવાનનું શરીર સર્વ લક્ષણસંપન્ન હોવા છતાં કંઈક શલ્ય દેખાય છે."

સિદ્ધાર્થે કહ્યું:-મિત્ર, ભગવાનના શરીરમાં કયાં શલ્ય છે તેની તપાસ કર.

ખરકે ખારીકાઇથી સર્વ અંગાયાંગ જોઇ કહ્યું: ભગવાનના બન્ને કાનામાં કાેઇ દુષ્ટે શલાકાંમા ઢાેકી દીધી છે.

સિદ્ધાર્થ – હે દેવાનુ પ્રિય ધનવંતરી સમાન વૈદ્ય! ખંને શલાકાઓ જલદીથી કાઢી નાખા અને મહાન તપસ્વીને નિર્શાલ્ય ખનાવવામાં સહાયક ખના. જ્યાં સુધી ભગવંતના કર્ણુમાં શલ્ય રહેશે ત્યાં સુધી મારું શરીર પણ સતત શલ્યથી ભેદાયા કરશે માટે આ બાબતમાં જે કંઇ સર્વ કરવું ઘટે તે ઉપાય કરા. મારું ધન તા શું પણ તે ખાતર મારા જવિતના પણ તમે વિચાર ન કરશા.

વૈદ્ય અને વિશ્વિક શલાકાએા કાઢવા માટે તૈયારીએા કરવા લાગ્યા પરંતુ નિ:સ્પૃહી એવા ભગવાન તા ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા.

પછી ભગવાનના સ્થાનના પત્તો મેળવી સિદ્ધાર્થ અને ખરક, ઔષધી અને પુરુષા લઇ ઉદ્યાનમાં ગયા અને ભગવાનને તેલના કુંડામાં બેસાડી બલીષ્ઠ પુરુષા દ્વારા માલીસ કરાવી કાનના શૈલ્ય ઢીલા કર્યા, પછી ચપળતાથી ખરક વૈદ્યે હસ્તલાઘવથી રુધિર યુક્ત અંને શલાકા- ઓ ખેંચી કાઢી. તે સમયે મેરુપર્વતને પણ જમણા અંગૂઠા માત્રથી કંપાવનાર પરમાત્માથી એક ભયંકર ચીસ નખાઈ ગઈ. શલ્ય નીકળી જતાં સંરાહણી ઔષધીના રસ નાખી અંને કર્ણી સાજા કર્યા. પછી વિનયથી ભગવંતને વંદી વૈદ્ય તથા સિદ્ધાર્થ સ્વસ્થાને ગયા.

આ પ્રમાણે અઢાર વિષમ ઉપસર્ગા તથા ઘાર વિડંખના સહન કરતા અને વિવિધ તપશ્ચર્યા કરતા તેમજ ધ્યાનના નિરંતર અભ્યાસ કરતા દ્રહપ્રતિજ્ઞ વીર ભગવાને ખાર વર્ષથી કંઇક અધિક સમય સુધી કઠિન સાધના કરી ક્રોધ, માન, માયા, અને લાભ જેવા ક્ષાયાને જીતી પાતાનામાં ક્ષમા, મૃદુતા, સરલતા અને સંતાષ પ્રભૃતિ આત્મક ગુણાના વિકાસ કર્યા. અને પાતાનું વ્યક્તિત્વ લાકાત્તર અને જીવન સ્ક્ટિક સમાન ખનાવ્યું.

પરમાત્માને જે જે ઉપસર્ગો થયા તેના શાસ્ત્રકાર જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ પ્રકાર દર્શાવે છે. કટપૂતના વ્યંતરીએ જે શીત ઉપસર્ગ કર્યો તે જઘન્ય, સંગમદેવે જે કાળ-ચક્ક મૂક્યું તે મધ્યમ અને ગાવાળે જે શલાકા કર્ણમાં નાખી તે ઉત્કૃષ્ટ. આ રીતે પરમાત્માને ઉપસર્ગની શરૂઆત ગાવાળથી થઇ અને પૂર્ણાહૂતિ પણ ગાવાળથી જ થઇ.

સાડાળાર વર્ષ પર્યન્ત પરમાત્માએ ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી, દેહદમનની સાથાસાથ અપૂર્વ આત્મ-વિકાસ સાધ્યા. સાડાળાર વર્ષમાં માત્ર ૩૫૦ પારણાં પરમાત્માએ કર્યા. તે તપશ્ચર્યાને લગતી સંકલના નીચે પ્રમાણે છે—

છગ્નસ્થપણાના કાળમાં પ્રભુએ કરેલ તપશ્ચર્યા અને પારણાની સંખ્યા

| તપનું નામ            | કેટલા કર્યા | એક ંદર દિવસસં ખ્યા | પારણાની સંખ્યા |
|----------------------|-------------|--------------------|----------------|
| પૂર્ણ છમાસી          | ٩           | 960                | 9.             |
| પંચ દિવસ ઊણ છમાસી    | ٩           | ૧૭૫                | ٩              |
| ચાર માસી             | E           | १०८०               | e              |
| ત્રણ માસી            | ૨           | १८०                | ૨              |
| અઢી માસી             | ર           | ૧૫૦                | ્ર             |
| એ માસી               | <b>ę</b>    | 360                | Ę              |
| દાેઢ માસી            | ૨           | ৬০                 | ૨              |
| એક માસી              | १२          | 360                | १२             |
| અધ <sup>©</sup> માસી | ૭૨          | 9.0<0              | <b>૭</b> ૨     |
| પ્રતિમા અઠ્ઠમ તપ     | <b>૧</b> ૨  | 3 ξ                | ૧૨             |
| છ કતપ                | २२૯         | ४५८                | २२८            |
| ભદ્ર પ્રતિમા         | ٩           | ર                  | ٩              |
| મહાસદ્ર પ્રતિમા      | ٩           | 8                  | <u>9</u>       |
| સર્વ તાેભદ્ર પ્રતિમા | ٩           | ۹ ٥                | 9              |
|                      |             | ४२६५               | eVE            |

ઉપરના કાેષ્ઠકમાં છઠ્ઠ અસા ને ઓગણત્રીશ જણાવી, પારણાના દિવસા અસા ને અઠાવીશ જણાવ્યા છે; તેનું કારણ એ છે કે-છેવટના છઠ્ઠમાં પ્રભુને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે, અને છઠ્ઠનું પારણું તે પછી કરેલ છે તેથી તે પારણું આ છદ્મસ્થ કાળની ગણત્રીમાં લેવામાં આવેલ નથી

ઉપરના કાઠા પરથી સમજાય છે કે–જંઘન્ય(કનિષ્ટ)માં જંઘન્ય તપ છઠ્ઠના છે. તમામ

તપ ચૌવિહારા કરેલા છે.

### તપશ્ચર્યાના આહારપાણી અંગે સમાધાન

આ કાળના જીવાના મનમાં વખતે શાંકા પણ થાય કે, આટલા બધા દિવસ આહાર અને પાણી સિવાય ટકી કેમ શકે ? અથવા એ પ્રમાણે આહાર કર્યા સિવાય તપના સમયમાં મન સ્થિર રહી તપશ્ચર્યા શાંતિથો થઇ શકે કે કેમ ?

આ પ્રકારે ઉદ્દેભવતી શંકાના સમાધાનમાં સૂત્રકાર જ્ઞાની આચાર્ય ભગવંતા જણાવે છે કે– તીર્થ કર તથા ચરમશરીરી આત્માએ!ના શરીરની રચના અદ્વિતીય પ્રકારની હાય છે, જેને જૈન પરિભાષામાં ''વજાૠપભનારાચ સંઘયણ'' એવું નામ આપેલું છે.

આ પ્રકારના શારીરિક આત્માઓ પર ગમે તેવું કષ્ટ પડે તો પણ સહન કરવાની અને મનને સ્થિર રાખવાની શક્તિ, ઘણી ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની હાય છે.

તીર્થ કરા જન્મથી જ અવધિજ્ઞાની હોય છે. પૂર્વ ભવાનું તેઓને જ્ઞાન હોય છે, તેથી હવે તેના કરતા વિશેષ પ્રકારના કે તેવા પ્રકારના આહારની તેમના મનમાં જિજ્ઞાસા હોતી નથી. તેમજ નારકી અને તિર્થ ચના ભવમાં પરવશપણ આહાર વિના જીવા દુ:ખ ભાગવે છે તેનું જ્ઞાન છે. તેમના પરવશપણામાં ક્ષુધા તથા તૃષાના કષ્ટ આગળ આ સ્વેચ્છાપૂર્વ ક કરેલા તપનું કષ્ટ તેમને અતિ અલ્પ લાગે છે.

આહાર કરવા એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ નથી. તેના તો અનાહારીપણાના સ્વભાવ છે. આહાર તો માત્ર શરીર(પુદ્ગલ)ના પાષણુ–ટકાવ અર્થે જ કરવાના હાય છે. જેમાં તીર્થ કર દેવાના જીવનની મહત્તા તો ત્યાં જ છે કે, "તેઓ જન્મથી જ પુદ્દગલાન દી નહિં પણ આત્માન દી હાય છે. તેથી તેઓ ફક્ત શરીરને આયુષ્યકાળ સુધી નભાવવાની ખાતર જ આસક્તિ રહિતપણે આહાર કરે છે.

હવે મધ્યમ પાવાપુરીના ઉદ્યાનથી વિહાર કરી શ્રમણ ભગવાન મહાવીર જાૃં ભિય ગામની સમીપ ઋજીવાલુકા નદીના ઉત્તર તટ પર રહેલ દેવાલયની સમીપ સાલ વૃક્ષના નીચે ગાદોહિકા આસનથી ધ્યાનમગ્ન બન્યા.

નિર્જળ ષષ્ઠ ભક્તનું પ્રત્યાખ્યાન કરી શુકલધ્યાનના આરંભ કર્યો. અને તુરત જ આ ધ્યાનની પહેલી બે શ્રેણિએા પાર કરી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય આ ચાર ધાતી કર્મોના નાશ કર્યો.

આ સમયે એટલે ૈશાખ શુદ ૧૦ ના રાજ ચાથા પ્રહરના સમયે પરમાત્માને કેવળજ્ઞાન તેમજ કેવળદર્શન પ્રાપ્ત થયાં.

#### ઋજુવાલિકાના તટ પર પ્રથમ સમવસર્ણ

લગવાનની કેવળપ્રાપ્તિના સમાચાર દેવદું દુલીદ્વારા સાંલળી દેવાએ સ્વર્ગથી આવી સમવસરણ(ધર્મ સભા)ની રચના કરી. આ સમવસરણમાં દેવતાએ જ ઉપસ્થિત થયા હતા તેથી વિરતિરૂપ સંયમના લાભ કાઇ પણ પ્રાણીને મળી શકયા નહિ; આ આશ્ચર જનક ઘટના જૈનાગમાં અચ્છેરાના નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

પ્રભુને "તીથ" કરના મકમે ગામનું માટું કર્મ વેદવાનું હોવાથી અને તે ભગ્ય જવાને પ્રતિએ ધ આપવાવ કે અનુભવવાનું હોવાથી, દેવસં સાલિત સુવર્ણ કમલા ઉપર ચરણપાદુકાઓ ધરતા પ્રભુએ સંધ્યાસમયે ત્યાંથી વિદ્વાર કર્યો, અને બીજે દિવસે પ્રભાતે દૈવી સમુદાયસહ ભવ્ય પ્રાણીઓથી અલંકૃત એવી 'અપાપા' (પાવાપુરી) નગરીએ પધાર્યો, જ્યાં યજ્ઞાથે વેદાન્ત-પારગામી બ્રાહ્મણોના વિરાટ સમુદાય એકત્રિત થયેલ હતા. આ સમુદાયને પ્રતિએ ધવાના મહાન્ પારમાર્થિક કાર્યની સિદ્ધિ અર્થે જ પ્રભુ ત્યાં પધાર્યો હતા.

નગરની બહાર મહાસેન ઉદ્યાનમાં પ્રભુએ સ્થિરતા કરી. આ ઉપવનની રજને દેવાએ દૂર કરી, ભૂમિ ઉપર સુગંધિત ચંદન રસના છંટકાવ કર્યી. પછી એક માટે પીઠિકાળંધ રચ્યાે. તેને પંચરંગી અનમાલ, કાંતિમય રત્નાથી અતિ સુશાેિ લત બનાવવામાં આવ્યાે. તેની ચારે બાજી ત્રણ ગઢની રચના કરી. તેની ચારે દિશાએ વિશાળ દરવાજાએ બનાવવામાં આવ્યા. પંછી તેને દેદીપ્યમાન રતનાથી શૃંગારવામાં વૈમાનિક, જ્યાેતિષ્ક અને લવનપતિ દેવાએ પ્રતો સાથ આપી આ દૈવી ત્રણ ગઢની રચનાવાળા સમવસરણને પ્રકાશિત-તેજોમય બનાવવામાં સ્વશક્તિના ઉપયોગ એવી રીતે કર્યો કે, જે સમવસરણના દૂર દૂરથી દર્શન થતાં જ તીર્થકર દેવની મહત્તા સમજાય અને નિર્મલ ચિત્તે કેવળજ્ઞાની મહાપુરુષાત્તમ પ્રત્યે અપૂર્વ લક્તિલાવ ઉત્પન્ન થાય.

આ પ્રમાણેના દેવરચિત સમવસરણના મધ્યમાં પ્રથમ સ્થાપિત કરેલ પીઠિકા**ખંધ ઉપર** વ્યંતર દેવોએ અતિ પ્રભાવિક રત્નજડિત ચીમુખી સિંહાસનની સ્થાપના કરી, જે ઉપર ભિરાજમાન થર્ષ સિદ્ધો અને તીર્થ'કર દેવોએ અપૂર્વ દેશનાથી લોકોદ્ધાર કર્યો હતો.

આ દૈવી સિંહાસનનું વર્ષુન કરતાં પ્રાચીન સ્ત્રકાર જ્ઞાની આચાર્ય દેવા જણાવે છે કે— આ સિંહાસનની ચારે બાજીએ અનમેલ ગુલાબી રંગના માટા મુકતાકળા એટલે માતીની હારમાળાઓ તારણની માક્ક લટકતી હતી. મધ્યમાં ચારે દિશાએ પ્રભુના શીરે અનુપમ રતનજડિત ત્રણ છત્રા ચમકતાં હતાં. આ પ્રમાણે સમવસરણની રચના થતાં તેના કશાન ખૂણાના પૂર્વ દરવાજેથી પ્રભુએ તેમાં પ્રવેશ કર્યો. જેમના કમલસમ ચરણસ્પર્શથી આ દેવભૂમિકા સૂર્ય કાંતિસમ તેઓમય ખની. પછી પ્રભુના દર્શ નના લાભ સર્વ ને સરળતાથી મળી શકે તે ખાતર, દેવાએ પ્રભુની તેઓમય કાંતિને સંવરી લઇ ભામંડળની સ્થાપના પ્રભુના મસ્તક પાછળ કરી, જેથી પ્રભુની તેઓમય કાંતિ તેમાં સમાય અને પ્રભુના દર્શ નના લાભ સમાનતાથી મળી શકે. પૂર્વાભિમુખે સિંહાસન પર પ્રભુ ખિરાજમાન થતાં જ, તેમની ત્રણે દિશાએ સાક્ષાત પ્રભુસમ ત્રણ ળિંગાની દેવાએ સ્થાપના કરી, જેથી ચારે દિશાએથી પ્રભુના દર્શન અને વ્યાખ્યાન-પ્રવણના લાભ લેનાર દરેક(આત્મા)ને એમ જ થાય કે, સાક્ષાત પ્રભુ પાતાને સંભાધીને દેશના દર્ષ રહ્યા છે.

આ પ્રમાણે સ્થાપિત પાદપીઠિકા ઉપર "ૐ सिद्धाय नमः" કહી, પીઠિકાને નમન કરી પ્રભુએ સિંહાસન ઉપર પૂર્વાિભમુખે એઠક લીધી કે તરત જ બલીંદ્ર તથા ચમરેન્દ્રના દેવો ચારે દિશામાં રહેલા પ્રભુની બન્ને બાજી ઊભા રહી ચામરા વીંઝવા લાગ્યા. દેવ—દું દુભીના અવાજો ગગનભેદક બન્યા. તેના યાગે વૈમાનિક દેવાની હારમાળા પ્રભુના 'દર્શન' અને 'દેશના'ના લાભ લેવાને કટિબદ્ધ થઇ, પાતપાતાના વિશાળ પરિવાર સહ ઉતરવા લાગી, જેના

યાગે આપ્યું ગગન દેવ–દેવીઓ તેમજ તેમના વિવિધ પ્રકારના વાહનાથી એવું તા વ્યાપ્ત બન્યું કે ગગન ગગન છે કે દેવલાક છે તેવી લાકાને ભ્રાંતિ થવા લાગી.

વીર પ્રભુની દેશનાના શ્રવણાર્થે આ સમયે એકત્રિત થએલ દેવગણ, માનવગણ સાથે તિર્ય રા અને પશુપક્ષીઓ, આ પવિત્ર સમવસરણ ભૂમિમાં, શત્રુ અને મિત્રના ભાવાને ભૂલી જઇ પરસ્પર સમભાવથી વર્ત વા લાગ્યા. સર્પ અને નકુલ (નાળિયા), શ્વાન અને બિલાડી, હરણુ અને સિંહ પાતાનું જાતિવૈર ત્યજી દઇ એક જ સ્થળે મિત્રભાવથી એઠા અને જાણે અહિંસાનું અપૂર્વ સામ્રાજ્ય પ્રવર્તી રહ્યું હાય તેમ સવે પાતપાતાના મરતાં તજી સમભાવે પ્રભુદર્શનમાં એકચિત્તે તલ્લીન બન્યા.

અપૂર્વ શાંતિ વ્યાપ્ત થતાં ઇંદ્રમહારાજે રામાંચિત શરીરે ઊભા થઇ, બે હાથ જોડી પ્રભુને વંદન કરતાં કહ્યું "હે પ્રભુ! આપ આપના જ્ઞાન દીપકને પ્રવચનરૂપે પ્રકાશિત કરાે." પછી પ્રભુએ પ્રવચનની શરૂઆત માલકાેલ રાગમાં કરતાં, દું દુભી, શરણાઇ આદિ વાજિ ત્રાએ તેમાં એવી રીતે સૂર પુરાવ્યા કે, તેના યાેગે એક યાજન,ભૂમિમાં પ્રભુનું પ્રવચન સ્પષ્ટતાથી સંભળાવા લાગ્યું.

પ્રભુ મહાવીરની દેશના સર્વ ભાષાનુગામિની અર્ધ માગધી લાષામાં હાેવાથી, સર્વ જીવાે માટે તે રુચિકર ળની અને ખાર પ્રકારની પર્વદા વીણાના સૂર જેવી તે મીષ્ટ દેશના સાંભળવામાં તલ્લીન ખની.

સર્વ સિધ્ધોને નમન કરી પાતાના પ્રવચનની શરૂઆત કરતા પ્રભુએ સ્તુતિ કરી, ખાદ 3ર દાષ રહિત, 3પ અતિશય યુકત વાણીથી અતિ ગંભીરતાપૂર્વક દેશના ચાલુ કરી.

# સર્વજ્ઞ પ્રભુ મહાવીરની અવધિજ્ઞાનયુક્ત દેશના નીચેના સાત મુદ્દાએા પર અદ્દભૂત અસરકારક ળની હતી.

- ૧. "પ્રભુએ જીવ, અજીવ, પૂર્ષ, પાપ, આશ્રવ, સંવર, નિજેશ. બંધ અને માક્ષતું અસ્તિત્વ પાતાના પ્રવચનમાં અતિ સૂક્ષ્મતાપૂર્વક સમજાવ્યું."
- ર. 'નરક શુ' છે? નરકમાં કયા કયા પ્રકારના દુઃખાે ભાગવવા પડે છે, અને જીવ નરકમાં ક્ઇ રીતે જાય છે? તેમજ તિર્ય' ચ ગતિમાં જીવાને કથા પ્રકારના શારીરિક તેમજ માનસિક ક્ષ્ટ સહુન કરવા પડે છે એનું વર્ણન પણ પ્રભુએ સચાેઠતાપૂર્વ કર્યું." પછી
- 3. "મનુષ્યગતિને અધિક મહત્વપૂર્ણ અને દુર્લભ ભતાવતા અને તેની સફળતાથે પાંચ મહાવ્રત, પાંચ અછુવ્રત, ત્રણ ગુણવ્રત, ચાર શિક્ષાવ્રત અને સમ્યક્ત પર ભાર મૂકતાં પ્રભુએ જણાવ્યું કે સંયમી સર્વાવરતિ શ્રમણ, સંસારભ્રમણના અંત કરી સાત આઠ ભવામાં કમ્પમુકત ખની આત્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરી શકે છે."
- ૪. ''મુનિધર્મ'ના પાલનાથે<sup>૧</sup> સંયમી શ્રમણે અ'ગીકાર કરેલ પાંચ મહાવ્રતાે જેવા કે, પ્રાણા-તિપાતવિરમણ, મૃષાવાદવિરમણ, અદત્તાદાનવિરમણ, મૈથુનવિરમણ અને પરિથ**હ**-

વિરમણ વ્રતને જાળવી ચારિત્રને ઉજ્જવળ કરવાનું છે અને નિર્મળ ચારિત્ર પા<mark>ળી</mark> છેવટે માક્ષપ્રાપ્તિ થાય છે.

- પ. ''નારક, તિય<sup>િ</sup>'ચ અને મનુષ્યગતિમાંથી પ્રભળ પૂછ્યયોગે, દેવગતિને પ્રાપ્ત થએ**લ** જીવાત્મા ! દેવગતિમાં એાછામાં એાછું દરા હજાર વર્ષ નું પૃષ્ટ્યક્ળ ભાગવી, તેને ક્**રીથી** સ'સારની જીદી જીદી ગતિએામાં કેવી રીતે ભ્રમણ કરવું પડે છે, એનું પણ દિગ્દર્શન પ્રભુએ કરાવ્યું. ત્યાર ખાદ ભવભ્રમણમાંથી જીવાત્માના કઇ રીતે ઉદ્ધાર થાય છે તેની પણ સમજ આપતા પ્રભુએ જણાવ્યું કે—
- ૬. "ત્રમ શ્રવણ, સત્ય, થહા, સંયમવીર્ય એ ચારે ખહુમૂલ્ય પદાર્થો મહામુરકેલીએ પ્રાપ્ત થાય છે અને તે ચારે માક્ષપ્રાપ્તિમાં સહાયક અને છે. એના યથાચિત લાભ ઉઠા-વેરા એ દરેક વ્યક્તિના સ્વાભાવિક ધર્મ છે આ પ્રમાણેના નિત્ય નિયમાનું પાલન કરવાવાળા શ્રમણા પાસક, અનુક્રમે આત્મશુદ્ધિ કરતા મુક્તિ નજદીક જઇ પહોંચે છે અને ભવાંતરામાં શ્રમણ ધર્મની પ્રાપ્તિ કરી માક્ષગામી અને છે.
- છ. ''જે મનુષ્યમાં શ્રમણ તથા શ્રમણોપાસક ધર્મને પાલન કરવાનું સામથ્ય નથી, તેઓએ પણ પાતાની ચિત્તભૂમિમાં સદ્દેવ, સદ્દગુરુ અને સદ્ધમે પર શ્રદ્ધા રા**ખવી જોઇએ** જેનાથી પણ આત્મકલ્યાણ સાધી ઉચ્ચગતિના આરાધક બની શકાય **છે.**''

આ પ્રમાણે પ્રભુનું પ્રવચન ધર્મ સભા તેમજ તેની ચારે દિશાએ પ્રભુના અતિશય યોગે એક યોજન ભૂમિમાં એટલે ચાર ગાઉ સુધી (રેડીએ માક્ક) સ્પષ્ટ સમજાતું હોવાથી અપાપાપુરીના સામિલ વિપ્રને ત્યાં પરાયુરાથે પધારેલ હજારા વિદ્વાન્ વિપ્ર શાસ્ત્રીએ પર તેની સચાટ અસર થઇ અને યજ્ઞમંડપમાં બિરાજિત માનવસસુદાય એકચિત્તે પ્રવચનશ્રવભ્રમાં લીન અન્યો.

સામિલ ખ્રાદ્મણને ત્યાં યજ્ઞકિયાકાંડ અર્થે પધારેલ વિદ્વાન વિપ્ર સમુદાયમાં ૧૧ પાંડિત શાસ્ત્રીએા, ચૌદ વિદ્યાના પારંગત હતા. જેમનું વર્ણન શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રમાં નીચે પ્રમાણે છે.

આ અગિયાર (ગણધરા) બ્રાહ્મણ જાતિના, વજાજાપભારાચ સંઘયણવાલા, સમ-ચતુરસ સંસ્થાનવાળા, સ્વર્ણમય કાંતિવાળા અને આહારક શરીરથી અધિક રૂપ-સંપદાવાળા હતા. તેઓ મહસ્થપણે ૧૪ વિદ્યાના પારગામી હતા. તે દરેકે વૈશાખ શુદ ૧૧ ના પહેલા અને બીજા પ્રહેરે ભગવાન મહાવીરસ્વામી પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી ગણધરપદ પ્રાપ્ત કર્યું હતું. મુનિષણે દ્વાદશાંગી ગણુ-પિટકના ધારક-નિર્માતા બન્યા હતા અને અંતે કેવળજ્ઞાનીપણું પ્રાપ્ત કરી સિદ્ધગતિ પ્રાપ્ત કરી હતી.

આ દરેક ગણધરા રાજગૃદ્ધીના વૈભારગિરિ પર માસક્ષમણનું અનશન કરી નિર્વાસુ પામ્યા હતા.

# પ્રકરણ અગિયારમું

### ગણવરાતું સંક્ષિપ્ત વર્ણું ન

[જૈન સિદ્ધાંતમાં જેને "ગણધરવાદ" કહેવામાં આવે છે તેનું અતિ વિરતૃત વિવેચન જૈનાગમામાં કરવામાં આવ્યું છે. આ ગણધરવાદ જો સૃક્ષ્મ રીતે વાંચવામાં આવે તેા જૈન શાસનના દરેક તત્ત્વાનું સુંદર જ્ઞાન થાય છે અને આ સિદ્ધાંતા કેઠલા અકાદ્ય અને અપૂર્વ છે તેના પણ અનુભવ થાય છે. ]

- ૧. ગહુલર શ્રી ઇંદ્રભૂતિ–મગધ દેશના ગાેબર ગામમાં ગોતમ ગાેત્રીય બ્રાહ્મણ, વસુભૂતિની પત્ની પૃથ્વીદેવીના પુત્ર હતા. તેઓ મગધમાં મહાપંડિત તરીકે વિખ્યાત હતા. તેઓ પ૦૦ વિદ્યાર્થીઓને ભણાવતા હતા તેમજ યજ્ઞ–હાેમ વગેરે વિધિવિધાન કરાવતા હતા. તેઓ પાેતાના શિષ્યપરિવાર સહિત સાેમીલ વિપ્રને ત્યાં પશુયજ્ઞાથે પધારેલ હતા. આ સમયે તેમની ઉમર ૫૦ વર્ષની હતી.
- ર. **ગણધર અગ્નિભૃતિ**–તેએા ઇન્દ્રભૂતિના ભાઇ થતા હતા. તેમની વય ૪૭ વર્ષની હતી. તેઓ પાતાના ૫૦૦ વિદ્યાર્થીએા સહ અપાપામાં યજ્ઞક્રિયાર્થે પધારેલ હતા.
- 3. ગણુધર વાયુભૂતિ-ઇન્દ્રભૂતિના ભાઈ થતા હતા. તેમની વય ૪૨ વર્ષની હતી. તેઓ પાતાના છાત્રાલયના ૫૦૦ વિદ્યાર્થીઓ સહ પધારેલ હતા.
- ૪. ગણુવર વ્યકત-કેાલ્લાકનિવાસી ભારદ્વાજ ગાત્રીય છ્રાક્ષણ ધનમિત્ર વ્યને વારુણી દેવીના પુત્ર થતા હતા. તેઓ પાતાના ૫૦૦ શિષ્યા સહ ૫ધાર્યા હતા. તેમની વય ૫૧ વર્ષની હતી.
- પ. ગૃહ્યુ<mark>ધર સુધર્માસ્વામી–કે</mark>ાલ્લાકનિવાસી અગ્તિ વૈશ્યાયન ગાેત્રવાળા <mark>ખ્રાક્ષ</mark>ાણુ ધનમિત્ર અને **ભ**દ્દિલાદેવીના પુત્ર થતા હતા. તેઓ પાેતાના ૫૦૦ શિષ્યાે સહ અપાપામાં પધાર્યા હતા. આ સમયે તેમનું વય ૫૦ વર્ષેનું હતું.
- ફ. ગહુલર મંડિત-મીય ગામના વિષ્ઠ વિશિષ્ટ ગાત્રવાળા ધનદેવ અને વિજયાદેવીના પુત્ર થતા હતા. તેમનું વય પ૪ વર્ષનું હતું. તેઓ પાતાના છાત્રના ૩૫૦ વિદ્યાર્થીઓ સહ યજ્ઞાર્થ પધારેલ હતા.
- ૭. ગણધર મોય પુત્ર-મોર્ય ગામનિવાસી ખ્રાક્ષણ મોય અને વિજયાદેવીના પુત્ર થતા હતા. તેમની ઉમર ૬૫ વર્ષની હતી. તેઓ પાતાના ૩૫૦ વિદ્યાર્થીઓ સહ યજ્ઞાર્થ પધારેલ હતા.
- ૮. ગણુંવર અકંપિત-મિથિલાના ગૌતમ ગાત્રીય દેવ પ્રાક્ષણ અને જયંતિના પુત્ર થતા હતા, જેમનું વય ૪૯ વર્ષનું હતું. તેઓ ૩૦૦ શિષ્યા સાથે અપાપાપુરી પધાર્યા હતા.

- ૯. ગણુંવર અચલભ્રાતા-તેઓ અયાષ્યાના હસ્તિગાત્રીય વસુ બ્રાહ્મણ અને ન'દાદેવીના પુત્ર હતા, તેમનું વય ૪૭ વર્ષ નું હતું. તેઓ પાતાના ૩૦૦ શિષ્યા સહ અપાપાપુરી પધાર્યા હતા.
- ૧૦. ગણધર મેતાય તેઓ વત્સદેશના તુંગિક ગામના કોડિન્ય ગાત્રીય દત્ત બ્રાહ્મણ અને વરુણાદેવીના પુત્ર થતા હતા. તેઓ પાતાના ૩૦૦ વિદ્યાર્થીઓ સહ અપાપા નગરીએ પધારેલ હતા.
- ૧૧. <mark>ખાલદીક્ષિત ગણધર પ્રભાસસ્વામી</mark>–તેએા રાજગૃહી નગરીના કોડિન્ય ગાેત્રીય <mark>બ્રાહ્મણ</mark> શ્રીબલની પત્ની બ્રાહ્મણી અતિભદ્માના પુત્ર થતા હતા. તેએા બાળવયમાં જ વિદ્વાન્ બન્યા હતા. તેએા પણ ૩૦૦ વિદ્યાર્થીએા સહ અધવર્યુ તરીકે અપાપાપુરીમાં આવ્યા હતાં.

આ સર્વે વિદ્વાના સામિલદ્વિજથી આમંત્રાએલા પાતપાતાના વિદ્યાર્થીઓ સાથે અપાપામાં પધારેલ હતા. તેઓ સર્વ વેદાંતના પારગામી હતા. પાતાને બહુશ્રુત અને અજેયવાદી તરીકે પ્રસિદ્ધ કરતા હતા છતાં તેઓ દરેકને કાઇ ને કાઇ વિષયમાં શંકા હતી પરંતુ તેઓ પરસ્પર પૂછી ખુલાસા મેળવી શકતા નહોતા; કારણ કે એમની અજેય વિદ્વત્તાની પ્રસિદ્ધિ એમને આ કાર્યમાં રાકતી હતી.

# ૧. ઇન્દ્રભૂતિની પ્રવજ્યા

શ્રીમહાવીર ભગવાનની સર્વગ્રતાના સમાચાર ઇન્દ્રભૂતિ ગૌતમના કાને પ**હોંચ્યા. તેમને** વિશ્વાસ હતા કે, સંસારમાં એમનાથી વધીને કાેઇ વિદ્રાન હાેઇ શકે જ નહિ. તેઓ મહાસેન ઉદ્યાનથી આવનારા લાેકાેને પૂછતા હતા કે ભાઇ! તે સર્વગ્ર કેવા છે? જવાખ મળતાે કેેેે પૂછતા જ નહિ, કારણ જ્ઞાન અને વાણીમાધુર્યમાં એમની કક્ષાએ કાેઇ પહેાંચી શકે એમ નથી.

આ પ્રકારના જનપ્રવાહે ઇન્દ્રભૂતિને ઉત્તેજિત કરી મૂકયા. એમણે નવા સર્વજ્ઞને મળીને પોતાની તાકાતના પરિચય આપવા નિશ્ચય કર્યો અને મનમાં વિચાર્યું કે-જો લગવાન મહાવીરને જતી શકું તા ત્રિભુવનમાં મારી કીર્તિ ફેલાશે અને તેએ પાતાના છાત્રસંઘ સહિત મહાસેન ઉદ્યાન તરફ ચાલ્યા.

અતેક વિચારવમળમાં ડૂંગેલ ઇન્દ્રભૂતિ, ભગવાન મહાવીરની ધર્મસંભાના દ્વાર સુધી પહોંચ્યા અને પ્રભુ મહાવીરનું ધીર ગંભીર શાંત વદનકમળ નિરખતાં જ ત્યાં સ્તબ્ધ ઊભા રહ્યા.

ઇન્દ્રભૂતિએ પાતાના જીવનમાં ઘણા પંડિતા દેખ્યા હતા, ઘણાંએ સાથે ટક્કર ઝીલી તેઓને પરાજિત કર્યા હતા પરંતુ, સમવસરણનાં દ્વાર આગળ પગ મૂકતાં જ લગવનતના ગ્રાગૈશ્વર્યથી તે સ્તબ્ધ બની ગયા. તેમની વિજયકામના શાંત થઇ ગઇ. તેમણે કરી વિચાર્યું કે જો, મારી શંકાઓનું વિના પૂછ્યે સમાધાન લગવંતથી થઇ લાય તો હું તેઓને સર્વત્ર માની શકું. ઇન્દ્રભૂતિ આવી લાતના વિચારમાં લીન હતા ત્યાં તો, એમને સંબાધી પ્રભુ મહાવીર બાલ્યા. હે ગાતમ! શું તમને પુરુષ(આત્મા)ના અસ્તિત્વના સંભંધમાં શંકા છે?

ઇન્દ્રભૂતિ હા, મહારાજ! મને એ વિષયમાં શંકા જેવું રહે છે કારણ કે \*विज्ञानघन एवैतेग्या मूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यित न प्रत्यसंज्ञास्ति । वगेरे वेदवाक्ष्य पणु आ वातनुं समर्थन करतां के छे हे, '' ભૂત सમુદાયથી ચેતન પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે અને એમાં લીન થઇ જાય છે." પરલાકની કાઇ સંગ્રા નથી, ભૂતસમુદાયથી જ વિગ્રાનમય આત્માની ઉત્પત્તિના અર્થ તા એ થાય છે કે, ભૂતસમુદાયથી અતિરિક્ત (જીદા) પુરુષનું અસ્તિત્વ જ નથી.

મહાવીર-તે પણ તમા જાણા છા કે, વેદથી પુરુષનું અસ્તિત્વ પણ સિદ્ધ થાય છે.

ઇન્દ્રભૂતિ-જી હા, 'સ વૈ अयमात्मा ज्ञानमयः''<sup>+</sup> વિગેરે શ્રુતિવાકયા પણ આત્માનું અસ્તિત્વ અતાવી રહ્યાં છે, છતાં, એમાં શંકા હાેવી સ્વાભાવિક છે કારણ "विज्ञानघन" વિગેરે શ્રુતિવાકયને પ્રમાણ માનીને ભૂતશકિતને જ આત્મા માનવા જોઇએ અથવા આત્માનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ માનવું જોઇએ.

મહાવીર-મહાનુભાવ ઇન્દ્રભૂતિ! "विज्ञानघन" વિગેરે પદોના જેવી રીતે તમે અર્થ સમજી શકયા છા તે, વસ્તુસ્થિતિએ એવા નથી. અથવા આ શ્રુતિવાકયના વાસ્તવિક અર્થ સમજાઇ જાય તા, તમારા જેવા વિદ્વાન્ માટે શંકાનું સ્થાન રહે નહિ.

ઇન્દ્રભૂતિ-એના વાસ્તિવિક અર્થ શું છે?

મહાવીર–"विज्ञानघन" આ શ્રુતિના વાસ્તવિક અર્થ જીદાે છે. તમે "विज्ञानघ**न"ના** અર્થ પૃથિગ્યાદિ ભૂત સમુદાયથી ઉત્પન્ન થએલ "ચેતનાપિંડ" એવાે કરાે છાે પરંતુ વસ્તુ-સ્થિતિએ "विज्ञानघन"નું તાત્પર્ય વિવિધ **ગ્રાનપર્યાયાનું એકીક**રણ એવું થાય છે.

"આત્મામાં પ્રત્યેક ક્ષણે નવીન જ્ઞાનપર્યાયાની ઉત્પત્તિ અને પૂર્વકાલીન જ્ઞાનપર્યાયાનું તિરાહિતપણું થયા કરે છે. જ્યારે એક પુરુષ; ઘટને જેતાં એનું ચિન્તન કરે છે તો, તે સમયે તેના આત્મામાં ઘટવિષયક જ્ઞાનાપયાગ ઉત્પન્ન થાય છે, જેને આપણે ઘટવિષયક જ્ઞાનપર્યાય કહીએ છીએ. જ્યારે તેજ વ્યક્તિ, ઘટ પછી પટને જેતાં તેને પટવિષયક જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં તેનું પૂર્વકાલીન ઘટવિષયક જ્ઞાન તિરાહિત થઇ જશે.

અન્યોન્ય પદાર્થ વિષયક જ્ઞાનના પર્યાય જ "विशानघन" (વિવિધ પર્યાયોના પિંડ) છે, જે ભૂતાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા હાય છે.

<sup>#</sup> આ વેદવાક્ય આવશ્યક ટીકાએામાંથી લીધું છે. ખહદારણ્યકાપનિષત્માં આ વાકય નીચેના સ્વરૂપમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

<sup>&</sup>quot;विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यति न प्रेत्यऽसंज्ञास्तीत्वरे ब्रवीति होवाच याज्ञवत्क्यः" बृहदारण्यकापनिषत् १२-५-३८

<sup>+</sup> आवश्यक टीक्षाओ। अनुसार य एव विशानमयः पुरुषः वाक्ष्य ७६६१२९५३। पनिषत्भां भणे छे.

અહીં ભૂત શળ્દના અર્થ પૃથિવ્યાદિ પાંચ ભૂત તેમજ પ્રમેય અર્થાત પૃથ્વી, જળ, અગ્નિ, વાયુ તથા આકાશ નથી થતા પરંતુ જડ, ચેતન, સમસ્ત જ્ઞેય (જાણુવા લાયક) પદાર્થ થાય છે.

સવ<sup>°</sup> જ્ઞેય પદાર્થ આત્મામાં પાતાના સ્વરૂપથી ભાસમાન થાય છે. ઘટ, પટ અનુક્રમે તેએાના સ્વરૂપમાં ભાસમાન થાય **છે. આ જીદા જીદા** પ્રતિભાસ જ જ્ઞાનપર્યાય છે.

જ્ઞાન અને જ્ઞાની આત્મામાં કાેઇક વખત તે અભેદ્ય હેાવાને કારણે ભૂતેઃથી અર્થાત્ ભિન્નભિન્ન રૂપેયાથી વિજ્ઞાનઘન અર્થાત જ્ઞાનપર્યાયાનું ઉત્પન્ન થવું અને ઉત્તરકાળમાં એ પર્યાયાનું તિરાધાન (વ્યવહિત) થવું કહ્યું છે.

"ન પ્રેત્યસંજ્ઞાસ્તિ" ના અર્થ પરલાકની સંજ્ઞા નહિ એવા નથી. વાસ્તવમાં એના અર્થ પૂર્વ-પર્યાયના સંયાગ નહિ એવા છે. જયારે પુરુષમાં નવા નવા જ્ઞાનપર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે એના પૂર્વ કાલીન ઉપયાગ વ્યવહિત થઇ જતાં તે સમયે સ્મૃતિ પર તે સ્કુરિત નથી થતા, એવા અર્થને લક્ષિત "કરીને ન પ્રેસસંજ્ઞાસ્તિ" આ વચન કહેવાયું છે.

ભગવાન મહાવીરના મુખથી વેદવાકયના આવા સુંદર અને ખુદ્ધિગમ્ય સમન્વય મળતાં જ ઇન્દ્રભૂતિના મનના અંધકાર દૂર થઇ ગયા. તે બન્ને હાથ જોડી બાલ્યાં-ભગવન્ત્! આપનું કથન યથાર્થ છે. પ્રભા! હું આપનું પ્રવચન સાંભળવા ઇચ્છું છું.

ગૌતમની પ્રાર્થના પર લગવાને નિર્શ્વન્ય પ્રવચનના ઉપદેશ આપ્યા. ઉપદેશ સાંલળી સસારથી વિરક્ત થઇ તેઓ પ્રવ્રજ્તિ થયા અને તેઓના પાંચસા (प्रद्ययारी) છાત્રા જે तेओनी साथ આવ્યા હતા તેઓ પણ મહાવીર પાસે પ્રવ્રજ્તિ થયા. આ વખતે 'उपनेड़ वा विगमेइ वा धुवेइ वा के मહाમ ત્રગર્ભિત ત્રિપદી પ્રભુના મુખથી સાંભળી ઇંડ્રભૂતિએ દ્વાદશાંગીની રચના કરી.

કન્દ્રભૂતિએ ભગવંત મહાવીર પાસે દીક્ષા લીધાની વાત પવનવેગે મધ્યમા નગરીમાં પહોંચી. નગરભરમાં વિવિધ ચર્ચા થવા લાગી કે, કન્દ્રભૂતિ જેવા જેઓના શિષ્ય અની ગયાં તે મહાવીર ભગવંત અવશ્ય અપૂર્વ સામર્થ્યવાળા હોવા જોઇએ.

કાઇ કહેવા લાગ્યા મહાવીર કંઇ કરામત જાણતા હાવા જોઇએ, નહિ તો ઇન્દ્ર**ભૂતિ જેવા** સમર્થ વિદ્વાન્ શિષ્યા સહિત પ્રવ્રજિત ખને એ સંભવિત નથી.

## ર. અગ્નિભૃતિની પ્રવજ્યા

ઇન્દ્રભૂતિના લઘુળ ધુ અગ્નિભૂતિને પાતાના માટાલાઇની વિદ્વત્તામાં એટલા થયા વિશ્વાસ હતા કે, "તે કહે સૂર્ય પશ્ચિમમાં ઊગે છે તો તેના વિરાધ સરખા પણ કાઇ કરી શકતું નહિ." તે કઇક ક્રોધ અને આશ્ચર્ય સાથે પાતાના વિદ્યાર્થી સમુદાય સહિત મહાસેન ઉદ્યાનથી માટાલાઇને પાછા લાવવાની અભિલાષાથી નીકળ્યા તો ખરા પણ રસ્તામાં તેનું શરીર લારે થવા લાગ્યું. જ્યારે તે સમવસરણના સાપાન (પગથિયા) પાસે પહેંચ્યા ત્યારે તો તેના મનના જ્યા એસી ગયા, પગ ઠંડા થઇ ગયા અને મનમાં વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ચાક્કસ તેઓ ''સવ' ફા' હોવા જ બોઇએ. અને તેથી જ મારા માટાલાઇને હાર કખૂલવી પડી હશે! એણે વિચાર્યું કે હું એમને પ્રશ્ન પૂછું અને તેઓ મારા મનની શંકાનું સમાધાન કરે તો હું જાશું કે, તેઓ સર્વડ્રા છે. આ પ્રકારે તે વિચાર કરતા હતા તે સમયે, ભગવન્તે તેને સંબાધી કહ્યું: અગ્નિભૂતિ! તમને કર્મના અસ્તિત્વના વિષયમાં શંકા છે?

અબ્રિભ્િત—હા મહારાજ ! કર્મના અસ્તિત્વના વિષયમાં હું શાંકાની દ્રષ્ટિથી જોઉં છું કારણ કે "વૃષ્ણ एवं द्वैत अग्न सर्व यद्भूतं यच भाव्यं" વિગેરે વેદ શ્રુતિ પુરુષાદ્વૈતનું પ્રતિપાદન કરી રહેલ છે. જયારે દ્રશ્ય, અદ્રશ્ય, આદ્રા, અભ્યન્તર, ભૂત એવાં ભવિષ્યત્ સર્વે વૃષ્ણ જ છે, તેના પુરુષથી અતિરિક્ત કાઇ પદાર્થ નથી એવી મારી માન્યતા છે.

યુક્તિવાદ પણ કર્મનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ નથી કરી શકતો. કર્મ વાદીઓ કહે છે: "જીવ પહેલાં કર્મ કરે છે અને પછી તે એનું ફળ ભાગવે છે." પરંતુ આ સિદ્ધાંત તર્ક વાદની કસોડી પર સિદ્ધ નથી થઈ શકતો. જીવ નિત્ય અરૂપી અને "ચેતન" મનાય છે. તથા કર્મ "अनित्य" "ह्पी" અને "जड" છે તા, આ પરસ્પર વિરુદ્ધ પ્રકૃતિવાળા જીવ અને કર્મનો એક બીજાની સાથે સંબંધ કેવી રીતે માન્યા જાય? આદિ અથવા તા અનાદિથી?

"છવ અને કર્મના સંબંધ "आदि" માનતાં તેના અર્થ એ થશે કે, "પહેલાં છવ કર્મરહિત હતા અને અમુક કાળમાં એના કર્મથી સંયાગ થયા." પરંતુ આ માન્યતા કર્મ સિદ્ધાન્તને અનુકૂળ નથી. કર્મ સિદ્ધાન્તાનુસાર છવની માનસિક, વાચિક અને શારીરિક પ્રવૃત્તિ- એ જ, છવને કર્મ સંયાગનું કારણ બને છે. મન, વચન અને શરીર એ સ્વયં કર્મ ફળ છે, કારણ કે પૂર્વ ળંધિત કર્મના ઉદયથી જ મન વગેરે તત્ત્વ છવને પ્રાપ્ત થાય છે. આ દશામાં "अबद्ध" છવ કાઇ પણ પ્રકારે "बद्ध" નથી હાઇ શકતા, કારણ કે એની પાસે બન્ધકારણ નથી.

"જયારે કારણ વિના પણ જીવને કર્મ બહ્ધ માન્યા જાય તા, કર્મ મુક્ત સિહાત્માએ ને પણ ક્રી કર્મ બહ્દ માનવામાં કાઇ આપત્તિ નહિં હાય."

આ પ્રકારે કર્મ વાદીએાનું "मोक्ष" तत्त्व नाम માત્ર રહી જશે. વસ્તુત: કાઇ પણ આત્મા મુક્ત ઠેરશે જ નહિ. આથી "अबद्ध" જીવને बद्ध માનવા દાષાપત્તિપૂર્ણ છે.

"જીવ અને કર્મના અનાદિ સંબંધ પણ સંગત નથી હાઇ શકતા. કારણ કે, જીવ અને કર્મના સંબંધ અનાદિ મનાશે તા તે, આત્મસ્વરૂપની માક્ક નિત્ય પણ થશે અને નિત્ય પદાર્થના કદીએ નાશ નહાતાં કયારે પણ કર્મ મુક્ત નહિ થાય. જ્યારે જીવની કર્મથી મુક્તિજ નથી તા, તે એના માટે પ્રયત્ન જ શા વાસ્તે કરશે?

મહાવીર—મહાનુભાવ અગ્નિભૂતિ! તમારી આ દલીલાથી જ સ્પષ્ટ થાય છે કે તમે વેઠવાકયના વાસ્તવિક અર્થ નથી સમજ્યા. "વુરુષ एवेद" આ શ્રુતિવાકય પુરુષાદ્વૈતનું અહીં અધિક મહત્વ નથી પરંતુ આ એક શ્રુતિવાકય છે.

અન્નિભૃતિ-આ શ્રુતિવાકયને સ્તુતિવાકય કેમ માની શકાય અને "पुरुषाद्वैतसाधक" કેમ નહि? મહાવીર—પુરુષાદ્વૈતવાદ દ્રષ્ટાપલાય અને અદ્રશ્ય કલ્પનાદાષોથી દૂષિત છે. અગ્નિભૂતિ-એમ કેવી રીતે?

- મહાવીર—પુરુષાદ્વેતવાદના સ્વીકારમાં આ પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ વગેરે પ્રત્યક્ષ દશ્ય પદાર્થીના અપલાપ થાય છે અને સત્ અસત્થી વિલક્ષણ ''अनिर्वचनीय'' નામક એક અદ્દષ્ટ પદાર્થની કલ્પના કરવી પડે છે.
- અભ્રિભ્**તિ–મકારાજ! એમાં અપલાપની વાત નથી. પુરુષા** દ્વૈતવાદી આ દશ્ય જગતને પુરુષથી અભિન્ન માને છે. જડ ચેતનના ભેદ વ્યવહારિક કલ્પના માત્ર છે. વસ્તુત: જે કંઇ દશ્યાદશ્ય ચરાચર પદાર્થ છે તે સર્વ પુરુષસ્વરૂપ છે.

મહાવીર—પુરુષ દશ્ય છે અથવા અદશ્ય?

અગ્નિભૂતિ–પુરુષ રૂપ, રસ, ગાંધ અને સ્પર્શાદિથી અદશ્ય છે. એનું ઇન્દ્રિયાદ્વારા પ્રત્યક્ષપણું નથી હાતું.

મહાવીર—એ પદાર્થી શું છે કે, જેએ આંખાયી દેખાય છે, કાનાથી સંભળાય છે, નાકથી સુંઘાય છે, જીભથી ચખાય છે અને ત્વચાથી સ્પર્શ કરાય છે?

અગ્નિભૂતિ-આ સર્વ નામરૂપાત્મક જગત્ છે.

મહાવીર—તેઓ પુરુષથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન ?

અગ્નિભૂતિ-તેએ સર્વે પુરુષથી અભિન્ન છે.

મહાવીર—હમણાં કહ્યું હતું કે ''પુરુષ'' અદશ્ય છે, ઇન્દ્રિયાતીત છે. આ ''પુરુષા**ભિન્ન'' ના**મ-રૂપાત્મક જગત ઇન્દ્રિયાથી કેવી રીતે પ્રત્યક્ષ થઇ રહ્યું છે?

અગ્નિભ્તિ-આ નામરૂપાત્મક જગતની ઉત્પત્તિ માયાથી થાય છે. માયા તથા એનું કાર્ય નામરૂપ સત્ નથી કારણ કે કાલાન્તરમાં એના નાશ થઇ જાય.

મહાવીર—તો શું દશ્ય જગત અસત્ છે?

અગિનભૂતિ-નિક, જેવી રીતે આ સત્ નથી તેવી રીતે તે અસત્ પણ નથી કારણ કે જ્ઞાનકાલમાં તે સત્ રૂપથી પ્રતિભાસિત થાય છે.

મહાવીર -સત્ પણ નહિ અને અસત્ પણ નહિ ત્યારે એને શું કહેશા ?

અપ્રિભૃતિ—સત્ અસતથી વિલક્ષણ આત્માને અમા અનિવ<sup>ર</sup>ચનીય કદ્ઘીએ છીએ.

મહાવીર—આખરે પુરુષાતિરિક્ત "માયા" નામક એક વિલક્ષણ પદાર્થ તમારે તો માનવા પહ્યો ને ! ત્યારે તમારા પુરુષાદ્ધૈતવાદ કયાં રહ્યો ! પ્રિય અગ્નિભૂતિ! જરા વિચાર કરા! આ દશ્ય પદાર્થ પુરુષથી અભિન્ન કેવી રીતે હાઇ શકે ! આ દશ્ય જગતમાં જ્યારે પુરુષ જ હાય તા પુરુષની માફક તે પણ ઇન્દ્રિયાતીત હાવા જોઇએ પરંતુ તમે પ્રત્યક્ષ દેખા છા કે, આ ઇન્દ્રિયગાચર છે. પ્રત્યક્ષ દર્શનને તમા બ્રાન્તિ ન કહી શકા.

અમિલ્યુતિ — એને બ્રાન્તિ માનવામાં શું આપત્તિ છે.?

- મહાવીર—ભ્રાન્તિજ્ઞાન ઉત્તરકાલમાં ભ્રાન્ત સિદ્ધ થાય છે. જેવી રીતે તમે ભ્રાન્તિ કહેા છા તે કદી પણ ભ્રાન્તિરૂપ સિદ્ધ નથા થઇ શકતું. આથી આ નિર્ણોધ જ્ઞાન છે; ભ્રાન્તિ નથી.
- અભિભૂતિ આ માયા પુરુષની જ શક્તિ છે અને પુરુષ વિવર્તમાં નામરૂપાત્મક જગત ખનીને ભાસમાન થાય છે. વસ્તુત: માયા પુરુષથી ભિન્ન વસ્તુ નથી એ તો ખરું ને?
  - મહાવીર—ના, એ તમારી ખાેટી ભ્રમણા છે. જયારે માયા, પુરુષની શક્તિ જ છે તાે તે પણ, પુરુષના જ્ઞાનાદિ ગુણાની માક્ક અરૂપી અદશ્ય હેાવી જોઇએ, પરંતુ તે તાે દશ્ય છે. આથી સિદ્ધ થાય છે કે, માયાપુરુષની શક્તિ નથી પણ તે એક સ્વતંત્ર પદાર્થ છે.

પુરુષવિવત માનવાથી પણ પુરુષાદ્વૈતની સિદ્ધિ નથી થઇ શકતી, કારણ કે પુરુષ-વિવર્તના અર્થ એ થાય છે કે, પુરુષના: મૂળ સ્વરૂપની વિકૃતિ, પરંતુ, પુરુષમાં વિકૃતિ માનવાથી એને સકર્મક જ માનવી પડશે, અકર્મક નહિ.

જેવી રીતે પાણી વિનાની જગ્યામાં કમળ નથી સંભવી શકતાં તેવો જ રીતે અકમેં ક જીવમાં વિવર્ત નથી હાઇ શકતું.

પુરુષવાદી જે પદાર્થને માયા અથવા અજ્ઞાનનું નામ આપીએ છીએ તે વસ્તુત: આત્માતિરિકત જડ પદાર્થ છે. પુરુષવાદી એને સત્ અથવા અસત્ ન કહેતાં અનિર્વચનીય કહે છે. જેથી સિદ્ધ થાય છે કે, આ પુરુષથી ભિન્ન પદાર્થ છે. એટલા માટે તો તેઓ એને પુરુષની માક્ક સત્ નથી માનતા. અસત્ ન માનવાનું તાત્પર્ય તો કેવળ એ જ છે કે, આ "માયા આકાશપુષ્પની માફક કલ્પિત વસ્તુ નથી."

- અગ્નિભૂતિ—ઠીક છે. દેશ્ય જગતને "पुरुष मात्र"' માનવાથી પ્રત્યક્ષ અનુભવના નિર્વાંહ નથી થઈ શકતા એ હું સમજી ગયા છું. પરંતુ જડ તથા રૂપી કર્મ દ્રવ્ય ચેતનથી અરૂપી આત્માના કેવી રીતે સંબંધ હોઇ શકે છે અને એના ઉપર તે સારી ખરાબ અસર કેવી રીતે પાડી શકે છે?
  - મહાવીર—જેવી રીતે અરૂપી આકાશની સાથે રૂપી દ્રવ્યના સંપર્ક થાય છે તેવી જ રીતે, અરૂપી આત્માના રૂપી કર્મોની સાથે સંભ'ધ થાય છે. જેમકે બાહ્ય ઔષધિ અને મદિરા, આત્માના અરૂપી ચૈતન્ય પર સારી નરસી અસર કરે છે. તેવી જ રીતે અરૂપી ચેતન આત્મા પર રૂપી જડ કર્મીની પણ સારી નરસી અસર હાઇ શકે છે.

કર્મ વિષયક વિસ્તૃત વિવેચન બાદ અગ્નિભૂતિએ ભગવાન મહાવીરના સિદ્ધાન્ત સ્વીકાર્યો. ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશ સાંલળી અગ્નિભૂતિ પ્રતિએાધ પામ્યા અને પાતાના વિદ્યાર્થી ગણ સાથે ભગવાનના ચરણામાં શ્રમણપણું અંગીકાર કર્યું.

# ૩. શરીરાતિરિક્ત આત્માની સિદ્ધિ અને વાયુભૂતિની દીક્ષા

અગ્નિભૂતિએ પણ ભગવાન મહાવીર પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી છે, તેવી જાતના સમાચાર સાંભળીને બાકીના ખ્રાક્ષણ વિદ્વાનાના ગર્વ ગળી ગયા. તેમને વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થઇ ગયા કે, ભગવાન મહાવીર "સવ<sup>ર</sup>રા" પરમપુરુષાતમ છે. વાયુભૂતિ અને અન્ય વિદ્વાનાએ ભગવાન

- મહાવીર સાથે તેમના જ્ઞાન વૈરાગ્યની પરીક્ષા કરવાના નિશ્ચય કર્યો અને તેઓ પાતપાતાના છાત્ર સમુદાય સાથે મહાસેન ઉદ્યાન તરફ ચાલ્યા. સર્વના આગળ વાયુભૃતિ હતા. તેઓ મહાસેન ઉદ્યાનમાં પહેાંવ્યા તેા ભગવાનના તેજથી ખરેખર અંજાઇ ગયા. તેઓ પાતાની શંકા ભગવાંતને પૂછે-પૂછે તેવામાં તાે ભગવાને તેના મનની શંકા જાણી, તેમને સંબાધી કહ્યું: વાયુભૃતિ! શું તમને શરીરથી ભિત્ર છવની સત્તાના વિષયમાં શંકા છે?
- વાયુભૂતિ—હા ભગવંત, હું એવું સમજું છું કે, "શરીરથી ભિન્ન જીવનની કાેઇ સત્તા નથી. કારણ કે "विज्ञानघन" વિગેરે શ્રુતિવાકય પણ એ પ્રતિપાદન કરે છે કે, આ જ્ઞાનાત્મક "आत्मपदार्थ" આ ભૂતાેથી પ્રગઢ થાય છે અને એમાં વિલીન થઇ જાય છે. તેમાં પુનજેન્મ જેવા કાેઇ ભાવ નથી."
- મહાવીર—અને આ પ્રમાણે આત્માનું અસ્તિત્વ પણ વેદથી સિદ્ધ થાય છે " सत्येन लभ्यं तपसा होष ब्रह्मचर्येण" વિગેરે શ્રુતિવાકય આત્માના અસ્તિત્વને સિદ્ધિ કરે છે. ભૂત સમુદાયાત્મક શરીરને આત્મા માનવાથી કામ નિદ્ધ ચાલે, કારણ કે કાર્ય કારણાનુર્ય છે. તલના પ્રત્યેક દાણામાં તેલ હાય છે ત્યારે જ એના સમુદાયથી તલ નીકળે છે. રેતીના કણામાં તેલ ન હાવાથી એના સમુદાયથી પણ તેલ નીકળી શકતું નથી. ભૂત જડસ્વરૂપ હાય છે. એના સમુદાય પણ જડ જ થશે. એમાં ચૈતન્ય કદી પણ પ્રગટ નથી થતું.
- વાયુભૂતિ—આપનું "કારણાનુરૂપ કાર્ય" વાળા નિયમ અવ્યાપક છે. મદિરાના પ્રત્યેક અંગમાં માદકતા નથી હાતી પણ એના સમ્મિશ્રણથી અવશ્ય માદકતા ઉત્પન્ન થાય છે એથી સિદ્ધ થાય છે કે "कारणानुरूप" જ કાર્ય હાય એવા એકદેશીય નિયમ નથી.
- મહાવીર—પ્રિય વાયુભૂતિ! મદિરાના દેષ્ટાંતથી કારણાનુરૂપ કાર્યના નિયમ સંગત નથી થતા. મદિરાના પ્રત્યેક અંગમાં માદકતા નથી હોતી, આ કથન વાસ્તિવિકતાથી દૂર છે. મદિરાના પ્રત્યેક અંગમાં માદકતા નથી હોતી, આ કથન વાસ્તિવિકતાથી દૂર છે. મદિરાના પ્રત્યેક અંગમાં અનિભવ્યકત અવસ્થામાં માદકતા છે. ત્યારે જ તેના સંધાનમાં તે સાક્ષાત્ રૂપે અભિવ્યક્ત થાય છે. જ્યારે એવું ન હોય તો, બીજા પદાર્થીના સંધાનમાં તે કેમ અભિવ્યક્ત નથી હોતી? અમુક પદાર્થીમાં જ તે અભિવ્યક્ત હોય છે ને અમુકમાં નહિ, એનાથી શું સિદ્ધ નથી થતું કે, તે શક્તિ એ પદાર્થીમાં પહેલાંથી જ સમીપ રહે છે જે કારણ મળતાં પ્રગટ થાય છે?
- વાયુભૂતિ—સારું ભગવંત. જયારે એમ માની લઇએ કે, જડથી ચેતનની ઉત્પત્તિ નથી હોતી તેા પણ, ભૂતોથી અતિરિક્ત આત્માના અસ્તિત્વમાં પ્રમાણ શું છે?
- મહાવીર—જ્ઞાની મનુષ્યાને માટે તેા, સ્માત્માના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ માટે કાંઇ પ્રમા<del>ણની</del> જરૂર નથી. તે એને હસ્તામલકવત્ સાક્ષાત્ દેખે છે. ચર્મનેત્રવાળાઓને માટે આત્મા ગૂઢાતિગૃઢ અને સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ પદાર્થ છે જેને તેઓ અનુમાનથી જાણી શકે છે.
- મનુષ્ય, પશુ, પક્ષી, કીટ, પતંગ, વૃક્ષ, લતા વગેરે જીવધારી પદાર્થોની પ્રવૃત્તિનું નિરીક્ષણ કરીએ સર્વે પાતાના અનુકૂળ વેદનીયની તરફથી પ્રવૃત્ત અને પ્રતિકૂળ વે**દનીયથી નિવૃત્ત**

હાય છે. કીટ પત ગ વગેરે પણ આગ, પાણીથી અનિષ્ટકારી તત્ત્વાની ગંધ પામતાં એનાથી ખચવાની ચેષ્ટા કરે છે. શું એનાથી એ સિદ્ધ નથી થઇ શકતું કે, આ સર્વ દેહધારીઓમાં કાઇ અદશ્ય શક્તિ છે, જેનાથી તેઓ પાતાના લલા બૂરાના વિચાર કરી શકે છે?

મહાનુભાવ વાયુભ્તિ! જે શક્તિ જેનાથી પાતાનું હિત અહિત સમજે છે તે શરીરના ધર્મ નથી ? અવશ્ય આ નિયામક શક્તિનું ઉદ્દગમસ્થાન શરીરથી ભિન્ન છે અને તે ક્રિયાવાદી-એાના ''આત્મ'' પદાર્થ છે.

હું સુખી છું, હું દુંખી છું, મેં ખાધું, મેં કહું વગેરે વાકયામાં 'હું" શબ્દથી જે પાતાનું સ્ચન કરે છે તે વાસ્તવમાં શરીર નહીં પરંતુ શરીરાશ્રિત આતમા છે. મૃત- શરીરમાં આ પ્રકારની કાેઇ પણ ચેષ્ટા નથી સંભવી શકતી. જ્યારે તે શરીરધર્મ હાેય તાે શરીરના રહેતાં એના લાેપ હાેઇ શકતા નથી. એનાથી સિદ્ધ થાય છે કે, શારીરિક ચેષ્ટાઓના કર્તા શરીર નહિ પરંતુ આતમા છે."

વાયુભૂતિ—શરીરમય જ્ઞાનમય પ્રવૃત્તિએાની અન્યથા અનુપપત્તિ જ શરીરાતિરિક્ત "अत्म" પદાર્થની સાધિકા છે. અથવા બીજાં પણ કાેઇ પ્રમાણ છે?

મહાવીર—વાયુભૂતિ, આ સંસારની વિચિત્રતા જેને તમા દેખી રહ્યા છા તે કાૈનું કાર્ય હાઇ શકે ? સુખી, દુ:ખી, ધનવાન, ગરીબ, શેઠ, નાેકર, ભલું, ખરાબ એ સર્વ વિવિધતાએા કાૈનું કાર્ય હાઇ શકે ?

વાયુભૂતિ -- આ વિવિધતાઓનું કારણ સ્વભાવ જ હાઇ શકે છે.

મહાવીર—કાેના સ્વભાવ ?

વાયુભૂતિ--પદાર્થીના.

મહાવીર—જ્યારે તમારી માન્યતાનુસાર સંસારમાં ભૂતોના વિના કાઇ પદાર્થ જ નથી હોઇ શકતો તો, આ જગદ્ધૈચિત્ર્ય કેવા પ્રકારે સંગત હોઇ શકે? કારણુ કે "ભૂત" જડ પદાર્થ છે. આ જડામાં એવી કઇ નિયામક શક્તિ છે જે સંસારમાં વિચિત્રતા લાવી દે? આગમાં અલે આળવાની શક્તિ હાય પરંતુ તે પાતે નથી અળી શકતી. એવી જ રીતે ભૂતોમાં સર્વ કંઇ કરવાની શક્તિ હાય પરંતુ તેઓ પાતે કંઇ નથી કરી શકતા. એઓના કાઇ નિયાજક ચેતન હાઇ શકે ત્યારે તા, એ સંસારનું વિચિત્ર કારણુ હાઇ શકે, આથી ભૂતાથી વિલક્ષણ ''ચેતન" માનવું જરૂરી થઇ પડે છે.

આત્માનું અસ્તિત્વ માની લેવા છતાં પણ સંસારની વિવિધતા સિદ્ધ નથી થઇ શકતી ત્યાં સુધી કે ચેતન અને જડની વચમાં કાેઇ વિશિષ્ટ સંખંધ માન્યા ન જાય? કારણ જડથી નિલેપ રહેનાર ચેતન, જડ પદાર્થના કાેઇ નિયમન અથવા ઉપયાગ નથી કરી શકતા. જેમ માટીને સ્પર્શ ન કરતાં કું ભાર વાસણુ બનાવી શકતા નથી.

વાયુભૂતિ—તો શું કું ભારની માક્ક ચેતન પણ જડ પદાર્થીથી આ જગતની રચના કરે છે?

મહાવીર—મારા કહેવાના આશય તેવા નથી. કું ભારની પેઠે કાઇ પણ ચેતનશક્તિ સંસારની રચના નથી કરી શકતી. મારું કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે જગતમાં ચેતન અને જડ એ શક્તિએ કામ કરી રહી છે. આ બે શક્તિએ ન વચમાં તે સંબંધ છે જે, વિજાતીય બે પદાર્થીના વચમાં રહી શકે છે. ચેતન, જેને અમા આતમા કહીએ છીએ અને જડ, જેને અમા કમેં કહીએ છીએ, તે અનાદિ કાળથી દૂધ અને ધીની માફક એક બીજાથી મળેલી છે.

દૂધને આ પણે જોઇએ છીએ અને ધીતું અતુમાન માત્ર કરી શકીએ છીએ. એવી જ રીતે સચેતન શરીરને દેખીએ છીએ અને આત્માતું અતુમાન કરી શકીએ છીએ.

ચેતનથી લિપ્ત કર્માં એ થી સંસારમાં આ વિચિત્રતા ઉત્પન્ન થએલી છે. જે ચેતન શુમ કર્મોથી લિપ્ત રહે છે તે, સંસારમાં સારી સ્થિતિને પામે છે અને અશુભ દલોથી ચેતન લિપ્ત રહેતાં ખરાળ સ્થિતિને પામે છે. આ પ્રકારે સંસારના વૈચિત્ર્યનું કારણ "સંસારી જિવ અને એના શુભ અશુભ કર્મ છે." કક્ત ભૂતોના સ્વભાવ નહી.

ભગવંત મહાવીરની આવી સચાટ અને યુક્તિપૂર્ણ સમજાવટથી વાયુભૂતિએ ભગવાન મહાવીરના સિદ્ધાન્તના સ્વીકાર કરી લીધા અને સપરિવાર શ્રમણ ધર્મની દીક્ષા લઇ ભગવાનના શિષ્ય ભન્યા.

## ૪. આર્ય વ્યક્તની દીક્ષા

ખાદ ભગવાન મહાવીરે આર્ય બ્યક્તને સંબાધી કહ્યું. હે આર્ય બ્યક્ત ! શું **તમને પ્રહ્મના** સિવાય અન્ય પદાર્થીની વાસ્તવિકતાના વિષયમાં શંકા છે ?

- વ્યકત—ઢા ભગવંત, વેદમાં "स्वप्नोपमं वै सकलिमत्येष ब्रह्मविधिरञ्जसा विज्ञेय:" वशेरे वश्रनेशि સર્વ કંઇ સ્વ∿નસમાન ખતાવ્યું છે. કેવલ ખ્રદ્ધા-આત્માને જ સત્ય કહ્યું છે. વેદમાં પણ "षृथिवी देवता" "आपो देवता" વગેરે વાક્યોથી પૃથિવ્યાદિ ભૂતોની સત્તા પણ પ્રતિપાદન કરી છે. આ સ્થિતિમાં એ નિશ્ચય કરવા કઠિન છે કે, જગતને કયા રૂપમાં માનવું-સત્ અથવા અસત્ ?
- મહાવીર—મહાનુભાવ! " स्वप्नोपमं वै " વગેરે વેદવાકયને તમે યથાર્થ રૂપમાં સમજયા નથી. આ વેદ-પદ કાઇ વિધિવાકય નથી, જેવું કે તમે સમજી શક્યા છા. સર્વ સ્વપ્ન તુલ્ય હાવાના અર્થ એમ નથી કે ખ્રદ્માથી અતિરિકત કાઇ સત્ પદાર્થ નથી. પૂર્વોક્રત ઉપદેશ વાકય છે. અને તે, અધ્યાત્મચિન્તાના ઉપદેશ કરતાં સ્ચિત કરે છે કે, ધન, યોવન, પુત્ર, કલત્ર વગેરે પદાર્થ જેઓ પર મુખ્ય હાઇ સંસારીજ્વ પાતાના હિત-માર્ગ ચૂકી રહ્યો છે. સાંસારિક સુખના પ્રલાભનામાં ફસાઇ આત્મહિતમાં પ્રમાદ કરી રહ્યો છે તે પદાર્થ, વસ્તુત: નાશવંત છે. શું સામાન્ય મનુષ્ય! અને શું દેવેન્દ્ર ચક્કવર્તી! સર્વે આયુષ્યની સાંકળામાં ખંધાએલા છે. જ્યારે આયુષ્યની સાંકળ પ્રી થશે ત્યારે, ભાડાના મકાનની માફક આ દેહને છાડીને સ્વકર્માનુસાર દેહાન્ત ધારણ કરશે. અને એ હાલતમાં અહીંના સંબંધ અને સંબંધી કેવળ નામશેષ થઇ જશે.

આ**થી** આત્માર્થી મનુષ્યનું કર્તાવ્ય છે કે, તે આ સાંસારિક ક્ષણિક સુખામાં ન ક્સાઇ આત્મહિતની ચિન્તા કરે.

ભગવાને વિસ્તારપૂર્વ ક જડ ચેતનનું વિવરણ કરીને, આર્ય વ્યક્તની તમામ શાંકાએ દૂર કરી ત્યારે એમણે પણ છાત્રમંડળી સાથે નિર્બન્ય શ્રમણધર્મની પ્રવ્રજ્યા અંગીકાર કરી આત્માને ધન્ય માન્યો.

## પ. સુધર્માની દીક્ષા

તે પછી મહાવીરે સુધર્માને સંબાધિત કરતાં કહ્યું—સુધર્મન્! શું તમે એમ માના છા કે, પ્રાણીઓ મૃત્યુ પામ્યા પછી પાતાની જ યાનિમાં ઉત્પન્ન થાય છે?

સુધર્મા—ઢા લગવંત, વેદવાકય પણ મારા આ વિચારાનું સમર્થક છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે– " पुरुषो वै पुरुषत्वमरनुते पशवः पशुत्वम्" પુરુષ પુરુષપણું પ્રાપ્ત કરે છે અને પશુ પશુપણું.

મહાવીર—એના વિરાધી વાકયા પણ મળે છે તે તમને યાદ છે?

મુધર્મા—છ, હા, "શૃगालो वै एष जायते यः सपुरीषो दहाते" આ વાકયમાં મનુષ્યનું ભવાન્તરમાં શૃગાળ (શિયાળ) હોવાનું લખ્યું છે. આ પરસ્પર વિરાધી વાકયોમાં ભવાન્તરના નિશ્ચયના કંઇ મેળ ખાતા નથી. પરંતુ જયાં સુધી હું સમજ્યા છું ત્યાં સુધી, ભવાન્તરમાં પ્રાણિમાત્રનું સમાનત્વ પ્રતિપાદક વેદવાકય જ યુક્તિસંગત માલૂમ પડે છે, કારણ કે આ એક ગુંચવાડાભરેલા નિયમ છે કે, કાર્ય હંમેશાં કારણાનુરૂપ હાય છે. ઘઉંથી ઘઉંની ઉત્પત્તિ થાય છે; જીવારની નહિ. આવી રીતે મનુષ્ય વિગેરે પ્રાણી મૃત્યુ પછી કરી મનુષ્ય વગેરે જ હોવા જોઇએ.

મહાવીર—મહાનુભાવ! તમે કાર્યકારણની વાત કરી તે તો ઠીક છે. અમે પણ એમ માનીએ છીએ કે, કાર્ય કારણાનુરૂપ હાય છે, એટલા માટે ઘઉંથી ઘઉં અને જીવારથી જીવાર જ ઉત્પન્ન થવી જોઇએ પરંતુ આ કાર્યકારણના નિયમથી ઐંહિક (આ લાેકનું) સાદશ્ય સિદ્ધ હાેઇ શકે છે; જન્માન્તરનું નહીં.

ઘઉંના દાણાથી નવા ઘઉંની ઉત્પત્તિ થાય છે-આ વાત સત્ય છે. પરંતુ એના અર્થ એમ નથી ઢાઇ શકતા કે, એના કારણરૂપ ઘઉંના જવે, એનાથી ઉત્પન્ન થવાવાળા ઘઉંના દાણાઓમાં જન્મ લીધા છે. કારણ અને કાર્ય રૂપ ઘઉંના દાણાઓમાં ફકત શારીરિક કાર્યકારણ ભાવ ઢાય છે; આત્મિક નહીં એવા પ્રકારે મનુષ્ય તથા તિર્થ ચ આદિમાં પણ શારીરિક કાર્યકારીકાર્યકારણ ભાવ ઢાય છે, મનુષ્યથી મનુષ્ય દેહવારી સંતાન હાય છે અને પશુથી પશુ દેહવારી. એ આ નિયમ ન હાય તા મનુષ્યથી પશુ અને પશુથી મનુષ્ય શરીર પણ ઉત્પન્ન થઇ શકત. મહાનુભાવ સુધમેન! પ્રત્યેક જન્તુના જીવ જીદા અને શરીર પણ જીદું હાય છે.

પૂર્વ શરીર ઉત્તર શરીરનું કારણ હોઇ શકે છે, પરંતુ ઉત્તર ભવનું નહીં. ભવપ્રાપ્તિનું કારણ જોવાના શુભ અશુભ કર્મ હાય છે. ઉત્તરત્વના શુભાશુભ કર્માનુસાર જીવ નહીં ખૂરી ગતિઓમાં જઇ ઉત્પન્ન થએલ હાય છે. એમાં એનું પૂર્વ ભવિક શરીર કંઇ પણ અસર

કરી નથી શકતું. આ લવમાં મનુષ્યને શારીરિક, માનસિક અને વાચિક અશુલ પ્રવૃત્તિઓથી અશુલ કર્મ ખંધાઇ લવાંતરે નારક અને તિર્યાંચ ગતિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તથા શુલ પ્રવૃત્તિને ઓથી મનુષ્ય અને દેવ પણ હાઇ શકે છે. આ પ્રકારે આ લવના પશુ અશુલ કર્મીથી ક્રી તિર્યાંચ અને નારક હાઇ શકે છે. તિર્યાંચ શુલકર્મીના પ્રભાવથી મનુષ્ય અને દેવ ગતિ સુધી પહોંચી શકે છે. આથી તમા સમજી શકા છા કે, પ્રાણીઓના પુનર્જન્મ એના કર્મા પર આધાર રાખે છે; શરીર પર નહીં.

ભગવાન મહાવીરના આ સુંદર અને મનાગમ્ય સ્પષ્ટીકરણથી સુધર્માના સંદેહ નષ્ટ થઇ ગયા અને નિર્ગ્રન્થ પ્રવચનના સાર સાંભજ્યા પછી તેઓ પાતાના છાત્ર સમુદાય સાથે શ્રમણ ધર્મની દીક્ષા લઇ ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય થયા.

## ૬. મંડિક

સુધર્મા પછી માંડિકના માનસિક સાંદેહ દૂર કરતાં ભગવાંત મહાવીર બાલ્યા-આર્થ માંડિક! શું તમને આત્માના ભાંધ માક્ષ વિષયમાં શાંકા છે?

મંડિક—હા ભગવંત, મારી એવી માન્યતા છે કે; આત્મા એક સ્વચ્છ સ્ક્ટિક જેવા નિર્મળ પદાર્થ છે. એનું કર્મીથી બન્ધ, માેક્ષ તથા નવા નવા રૂપાથી સંસારમાં ભટકવું (ક્રવું) બુદ્ધિગ્રાહ્ય નથી હાે શકતું. શાસ્ત્રમાં પણ આત્માને ત્રિગુણાતીત, અબદ્ધ અને વિભુ દર્શાવ્યો છે શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે—" स एष विगुणो विभुन बध्यते संसरति वा न मुच्यते मोचयित वा, न वा एष बाह्यमाभ्यन्तरं वा वेद"

આપ જ કહેા, જે વિગુણ (સત્વ-રજ-તમાગુણાતીત), ખાદ્ય (શારીરિક) તથા આભ્યન્તર (માનસિક) સુખદુ:ખના પ્રભાવાથી પર છે, તે કેવી રીતે કર્મ અહ હોય ? અને જેનું ખંધન જ નથી એને છૂટવાની તા વાત જ કયાં રહી ? આ પ્રકારે જે અબહ હશે તે સંસારભ્રમણ પણ કયા કારણે કરશે ?

મહાવીર — ઉક્ત શ્રુતિવાકયમાં આત્માના સ્વરંપનું જે વર્ણન છે તે, કેવળ સિદ્ધ માત્માઓને જ લાગુ પડી શકે છે સંસારી આત્માઓને નહીં.

મંડિક—સિદ્ધ અને સંસારી આત્માઓમાં શું ભિન્નતા છે?

મહાવીર—એ તેા આત્મસ્વરૂપથી સર્વ આત્માઓ એક જ છે પરંતુ, ઉપાધિ**લેદથી એ**માં ભિન્નતા મનાઈ ગઇ છે. જે આત્માએ તપ-ધ્યાન–યાેગાનુષ્ઠાનથી સંપૂર્ણ કર્માં **શાેથી** મુક્ત થઈ સ્વરૂપને પામે છે એને અમા સિદ્ધ કદ્દીએ છીએ. અને જે ક**ર્મપુક્ત** આત્માએ છે તે શારીરિક, માનસિક અને વાચિક પ્રવૃત્તિએ દ્વારા **બ**લાં **ખૂરાં** કર્મ કરી જીદી જીદી ગતિએ માં ફર્યા કરે છે, તેઓ સ'સારી આત્માએ છે.

ઉક્ત વેદવાકયમાં જે વિલુ આત્માનું નિરૂપણ છે તે કર્મ મુક્ત સિદ્ધાત્માઓને જ લાગુ પહે છે. ઉક્ત સર્વ વિશેષતાએ એમનામાં વિદ્યમાન હાય છે, સસારી જીવામાં નહીં

- માંડિક—"સિદ્ધ " અને " સંસારી " બે પ્રકારના આત્માંઓની કલ્પના કરવાને બદલે સર્વ આત્માંઓને કર્મા મુક્ત સિદ્ધસ્વરૂપ માનવામાં આવે તો શું આપત્તિ આવે ?
- મહાવીર—સંસારી આત્માઓને કર્મરહિત (તટસ્થ) માનતાં જીવામાં જે કર્મજન્ય સુખ દુ:ખના અનુભવના વ્યવહાર થાય છે તે નિરાધાર સિદ્ધ થશે. હું સુખી છું, હું દુ:ખી છું વિગેરે વ્યવહારના આધાર જીવાનું કર્મકળ મનાય છે. જયારે આપણે સર્વ જીવાને કર્મરહિત માની લઇએ તાે આ સુખ દુ:ખનું કારણ કાેને માનશું?
  - માંડિક—આત્માને ખુદ્ધિ અને શરીરથી પાતાનું અલગપાશું જ્ઞાત ન હાેવાથી ખુદ્ધિમાં થવાવાળા સુખદુ:ખજન્ય અસરાેને તે પાતાનામાં માની લે છે અને હું સુખી, હું દુ:ખી વગેરે વચનાેથી એને પ્રગટ કરે છે, પરંતુ પરમાર્થ દષ્ટિથી એ અસર આત્મામાં નહીં, અન્તઃકરશુમાં હાેય છે.
- મહાવીર—ત્યારે આત્માના શરીર અને અંત:કરણ સાથે એવા કાઇ ગાઢ સંબંધ હાેવા જોઇએ જેનાથી તે એનામાં પાતાનાપણું માની લેવાની ભૂલ કરતાે હાેય છે.
  - મેડિક—હા, એવું જ છે. દ્વધમાં રહેવાવાળું ઘી દ્વધથી જીદું હોવા છતાં જીદું નથી દેખાતું એમ જ આત્મા શરીરથી ભિન્ન હોવા છતાં પણ ઘનિષ્ટ (વિશેષ) સંબંધના કારણે પાતાને તે શરીરથી જીદું નથી સમજતું અને આ અભેદજ્ઞાનના વશવતી પણાથી પાતાનામાં બુદ્ધિ દ્વારા પડતાં શારીરિક સુખદુ:ખાના પ્રતિબિંબાને તે પાતાના સુખદુ:ખ માની પાતાને સુખીદુ:ખી માને છે.

સ્કૃટિક પાતે ઉજ્જવલ હાય છે. પરંતુ સામીપ્યના કારણે લીલું, પીળું, કાળું, અનેક રૂપામાં દેખાય છે. આ દશા આત્માની પણ છે. સ્વયં (પાતે) સ્વચ્છ સ્કૃટિક સમાન નિર્મળ હાવા છતાં ઉપાધિના કારણે તે અનેક રૂપામાં દેખાય છે.

મહાવીર—આત્માના શરીર અથવા અંત:કરણ સાથે જે વિશેષ સંબંધ છે, એને અમા બન્ધ કહીએ છીએ. આત્મા સ્વરૂપથી ઉજ્જવલ છે. એમાં કાઇના વિરાધ નથી પરંતુ જ્યાં સુધી તે સકર્મક છે, શરીરધારી છે, ત્યાં સુધી કર્મફળથી મલિન છે. આ મલિન પ્રકૃતિના નવા નવા કર્મ આંધી રહે છે અને એ કર્માના અનુસાર ઊંચનીચ ગતિઓમાં કારણ ભટકે છે. આ એના સંસારભ્રમ છે.

સુખદુ: ખની ઉત્પત્તિ અન્ત: કરણમાં હોય છે અને અંત: કરણ જ એના અનુભવ કરે છે. આ માન્યતા પણ તર્કસંગત નથી. જ્ઞાન ચેતનના ધર્મ છે, જડના નહીં. અંત: કરણ જડ પદાર્થ છે. એને સુખ દુ: ખનુ જ્ઞાન કદી નથી હાઇ શકતું, અનુભવનું, હાવું તા નિર્વિવાદ છે. આથી સુખદુ: ખને અનુભવ કર્તા અને વચન દ્વારા વ્યક્તકર્તા તત્ત્વ અંત: કરણથી ભિન્ન છે. આ તત્ત્વને અમા આત્મા કહીએ છીએ.

જ્યાં સુધી આત્માને સંસારથી મુક્ત હાવાનું સાધન પ્રાપ્ત નથી થતું ત્યાં સુધી તે ચારગતિસ્વરૂપ સંસારમાં ભટકયા કરે છે અને પાતાના કર્મોનું ક્ળ ભાગવ્યા કરે છે. જ્યારે એને ગુરુદ્વારા અથવા આપમેળે માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે તે મુક્તિને માટે ઉદ્યમ કરવા લાગે છે અને કર્મ બન્ધોના નાશ કરીને મુક્તિને પ્રાપ્ત કરી લે છે. મહાનુભાવ મંડિક ! અમારા આ કથનનું નીચે લખેલા વેદવાકચથી સમર્થન થાય છે.

> न ह वै सशरीरस्य प्रियाप्रिययोरपहृतिरस्ति, अशरीरं वा वसन्तं प्रियाऽप्रिये न स्पृशतः

ભગવાન મહાવીરના મુખારવિન્દથી ળંધમાેક્ષની સ્પષ્ટ અને સુરેખ વ્યાખ્યા સાંભળી મંડિકના અજ્ઞાનાન્ધકાર નષ્ટ થઇ ગયાે અને તે નિર્ગન્થ પ્રવચનસાર સાંભળી સપરિવાર એમના ચરણામાં પ્રવજિત થઇ ગયા.

## ૭. મૌર્યપુત્રની દીક્ષા

હવે <mark>લગવાન મહાવીરે મૌર્ય</mark> પુત્રની શાંકાને પ્રગટ કરતાં કહ્યું કે—મૌર્ય પુત્ર ! શું તમને દેવાના અસ્તિત્વમાં શકા છે ?

भीय पुत्र—હા भगवंत, देव नामधारी प्राણीઓની કાઇ स्वतंत्र दुनिया છે અથવા विशिष्ट स्थितिसंपन्न मनुष्य જ देव કહેવાય છે? આ વિષયમાં હું સંદેહ યુક્ત છું. આ સંબંધમાં શાસ્ત્રની પણ એકવાક ચતા નથી "को जानाति माग्रोपमान गीर्वाणानिन्द्रयम-वरुणकु बेरादीन्" वगेरे शास्त्रवाक्ष्य ઇન્દ્ર, यम, वरुष्, कुलेर वगेरे देवाने स्वप्नापम (સ્वप्न तुह्य-અસत्) અતાવે છે અને "स एष यज्ञायुधी यज्ञमानोऽञ्जमा स्वर्गलोकं गच्छित्" આ श्रुतिवाक्षय यक्षमानने यज्ञनी सहायताथी स्वर्णगितनी प्राप्ति अतावे छे.

"अवाम सोमममृता अभूमागमन् ज्योतिरविदाम देवान् । कि नूनमस्मात्तुणवदरातिः, किमु धूर्त्तिरमृतमर्त्त्यस्य"

આ વેદવાકચ પણ દેવલાકના અસ્તિત્વને પુરવાર કરે છે. આ પરસ્પર વિરુદ્ધ વાક્રચોથી કાઇ પણ જાતની ચાખવટ સંભવતી નથી.

મહાવીર—મહાનુભાવ મીર્યપુત્ર ! " मायोगमान " વગેરે શ્રુતિવાકચના વાસ્તવિક અર્થ આપ સમજી નથી શકયા. આથી જ આપ શંકાશીલ થઇ રહ્યા છે. વસ્તુત: ઉક્ત શ્રુતિ દેવાના અસ્તિત્વના નિષેધ નથી કરતી પરંતુ એની અનિત્યતા સૂચિત કરે છે.

દેવા જે કલ્પસ્થાયી દીર્ઘાયુષી હાય છે તેઓ પણ છેવટ સ્વમની પેઠે નામ-શેષ થઈ જાય છે તે મનુષ્યાદિ અલ્પ આયુષ્યવાળ જીવાનું તે કહેવું જ શું? આ બાવને પ્રતિપાદન કરવાને માટે પૂર્વોક્સ વાકય પ્રયુક્સ થયું છે, પરંતુ દેવત્વના અભાવ ખતાવવા માટે નહિ.

- મૌય<sup>ર</sup>પુત્ર—દેવલાક નામક એક નવી દુનિયાની કલ્પના કરવા કરતાં એમ કેમ ન મનાય કે વિશિષ્ટ સ્થિતિસંપન્ન મનુષ્ય જ દેવ છે.
- મહાવીર—મનુષ્ય ગતિ તે જ ગતિ છે કે જ્યાં જન્મ પામેલ પ્રાણી સુખદુ:ખિમિશ્રિત જીવન વ્યતીત કરે છે. મનુષ્ય લાકમાં એવું કાેેે પ્રાણી છે કે જે દુ:ખથી અલિપ્ત રહી સુખમાં જ જીવન ગુજારી શકે ? કયા મનુષ્યથી ગર્ભાવાસનું દુ:ખ નથી ભાેેેેે સ્વાયું? શારીરિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિએાથી કરાેે મનુષ્ય વંચિત રહ્યો છે ? આ માનવ-

સંસારમાં એવા કયા મનુષ્ય સાંસારિક ઇચ્છાઓને પૂર્ણ કરી દેહાન્ત થાય છે? હે મહાશય! આ માનવ સંસારની અપૂર્ણ સુખસામગ્રીને દેખીને આપ એ નિર્ણય ઉપર આવ્યા હશા કે, આ પૃથ્વી પર કેવળ પુષ્યના કળા જ ભાગવવા પડતા નથી. તેથી પુષ્યના કળા ભાગવવાને માટે કાઇ જાદું સ્થાન હાવું જોઇએ કે જયાં ઉત્પન્ન થવાવાળાં પ્રાણી દીર્ધકાળ સુધી કક્ત સુખના ઉપભાગ કરે. આ સ્થાન દેવલાક જ હાઇ શકે કે જયાં જવાતમાં હજારા, લાખા વર્ષીથી અધિક સમય સુધી દેવાની માક્ક સુખ ભાગવી શકે.

હા, ઉત્તમ પ્રકૃતિના ગુણી મનુષ્યાને " उपचार"થી દેવ કહી શકાય, પરંતુ ઉત્પત્તિથી દેવ તેા તે કહેવાય કે જે સ્વર્ગલાકમાં ઉત્પન્ન થઈ મનુષ્યાથી અનેકગણી શક્તિ અને વિલક્ષણ દિવ્ય કાન્તિને ધારણ કરવાવાળા હાય.

ભગવાન મહાવીરના ઉક્ત ખુલાસાથી મોર્ય પુત્રની શંકા નષ્ટ થઇ ગઇ અને નિર્ગન્થ પ્રવચનનું શ્રવણ કરી પાતાના છાત્રમંડલ સાથે ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી.

### ૮. અકમ્પિતની દીક્ષા

હવે ભગવાન મહાવીર અક મ્પતના માનસિક સંદેહ દૂર કરતાં બાલ્યા—અકમ્પિત! શું તમને નરકના હાવાપણા સંભંધી શંકા છે?

- અકિંગત— ઢા લગવંત, જોકે દાર્શનિક લાેક નરક નામક એક અગમ્ય સ્થાનની કલ્પના કરે છે પરંતુ મારી સમજમાં તાે આ પ્રણાહી કલ્પના માત્ર લાસે છે, જેને વિદ્વાન લાેકાે નરક કહે છે. મારા વિચાર પ્રમાણે એનું તાત્પર્ય મનુષ્ય જીવનના એક નિકૃષ્ટતમ દશા છે.
- મહાવીર—મનુષ્યની નિકૃષ્ટ દશાને નરક માનતાં કમે સિદ્ધાન્તના નિર્વાદ નથી થઇ શકતા. મનુષ્ય સંપૂર્ણપણે દુ:ખી હાય છતાં તેમાં સુખના અશ તા છે જ. જે જીવ જીવન પર્ધ તે હિંસા, અસત્ય, ચારી, વ્યક્તિચાર અને પરિશ્રદમાં લીન રહે છે, હજારા પ્રાણીઓના પ્રાણ હરણ કરે છે, સે કઠા વાર અસત્ય બાલે છે, લાખાને લૂંટે છે, અસંખ્ય અનાચાર કરે છે અને સમગ્ર દુનિયાનું રાજ્ય મેળવી એમાં પાતાની પ્રવૃત્તિઓની જીવનયાત્રા સમાપ્ત કરે છે એના માટે શું નિકૃષ્ટ મનુષ્ય ગતિ અથવા કીટ, પતંગાદિના જન્મ બસ થશે ? એવા ફૂર કર્મચારીઓના છુટકારા મનુષ્ય અથવા તિર્થ ચગતિના દુ:ખાશી જ નથી હાતા, પરંતુ એમને કર્મફળ ભાગવવા માટે કાઈ એક એવું સ્થાન તેઈએ જયાં સુખના અંશ સરખા પણ ન હાય. તથા ત્યાં તેમનું આયુષ્ય કરાડા વર્ષનું હાય. આ પ્રકારે કેવલ દુ:ખાત્મક સ્થાન નરક કહેવાય છે.
- અમકશ્યિત—પરંતુ " न ह वै प्रेत्य नरके नारकाः सन्ति ॥" આ પ્રકારના વચનાથી તે। એ સિદ્ધ થાય છે કે મરણુ પામીને નરકમાં નારક ્નથી હાતો, પછી નરકની કલ્પના શા સારુ કરવી જોઇએ ?
- भહાવીર—શાસ્ત્રમાં નરકનું પ્રતિપાદન તે કર્યું છે "नारको वै एव जायते यः ग्रहाजमश्राति ॥" આ વેદવાકયમાં શૂદ્રનું અન્ન ખાનારને નરકના અધિકારી વર્ણું બ્યા છે.

અકમ્પિત—તા પછા પરસ્પર વિરુદ્ધ વાકયાના સમન્વય કેવા રીતે સંભવી શકે છે?
મહાવીર—આ વાકયામાં વાસ્તવિક કંઇ વિરાધ નથી. પ્રથમ શાસ્ત્રવાકય નરકગતિથી નીકળવા-વાળા જીવાને અનુલક્ષીને કહ્યું છે કે "નારક મરીને નરકમાં જન્મ નથી લેતા" આ ભાવને લક્ષમાં રાખીને પ્રથમ વાકયમાં નરકમાં નારકાની ઉત્પત્તિના નિષેધ કર્યો છે; પરંતુ જીવાની ઉત્પત્તિના નહી.

ભગવાનના આ વિવેચનથી અકમ્પિતના નરક સંબંધા સંદેહ દ્વર થયા અને તે નિર્બન્ય પ્રવચનના સાર સાંભળી ભગવાન પાસે છાત્રમાંડલ સહિત પ્રવ્રજિત થઇ ગયા.

### **૯. અચલભ્રાતાની દી**ક્ષા

પંડિત અચલભ્રાતાની શંકા પ્રકટ કરતાં ભગવાન મહાવીરે કહ્યું —પંડિત ! શું તમને પુષ્ડ્યપાપના અસ્તિત્વમાં શંકા છે ?

અચલભ્રાતા — હા ભગવંત, એક તરફ શાસ્ત્રમાં "पुरुष एवेदंत्रिं सर्वं यद्भूतं यच्च भाव्यम्, उता-भृतत्वस्येशानो यदत्रनेनातिरोहत्ति" વગેરે શ્રુતિવાકયથી પુરુષાદ્વેતનું પ્રતિપાદન કરાયું છે અને ખીજી તરફ "पुण्यः पुण्येन पापः पापेन कर्मणा" વગેરે વંદવાકય પુષ્ય પાપનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરે છે.

આ ના ના વાકયાથી તે નિશ્ચય કરવા કઠિન છે કે પુષ્યપાય કાઇ વાસ્તવિક પદાર્થ છે અથવા કલ્પના માત્ર!

મહાવીર—"વુરુષ एवेद" વગેરે વેદવાકય અર્થવાદ માત્ર છે. એનાથી પુરુષનું મહત્વ માત્ર સ્થાપિત થાય છે; નહિ કે અન્ય તત્ત્વોના અભાવ ? "વુગ્યઃ વુગ્યેન" વગેરે વેદવાક્રય કેાઈ ઓપચારિક વચન નથી; સૈદ્ધાન્તિક વચન છે. પુનર્જન્મ અને કર્મજન્મનું અસ્તિત્વ એમાં ગર્ભિત છે, જે તર્કસંગત અને વ્યવહારુ વસ્તુ છે.

અગ્નિભૂતિને સમજાવવા માટે જેવી રીતે પુરુષાદ્વૈતવાદનું હીનપણું સિદ્ધ કર્યું હતું તેવી જ રીતે અચલભ્રાતા આગળ પણ પુરુષાદ્વૈતનું ખંડન કરીને લગવાને પુષ્યપાપનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કર્યું, તેનાથી અચળભ્રાતાના સંદેહ દૂર થયા અને નિર્ગન્થ પ્રવચનના સાર સાંલળી તેણે પણ પાતાની છાત્રમાંડલી સાથે લગવાન મહાવીર પાસે પ્રવજ્યા ગ્રહણ કરી.

### ૧૦. મેતાર્યની દીક્ષા

પંડિત મેતાર્યને પુનર્જન્મના સંઅંધમાં શંકા હતી. "विज्ञानघन" વગેરે શ્રુતિવાકયથી એના દિલમાં પરલાકવાદમાં સંશય થઇ રહ્યો હતો. જયારે ભૂત પરિણામ જ ચેતન છે તા એના વિનાશની સાથે એના વિનાશ પણ નિશ્ચિત છે. આ પ્રકારના વિચારાથી મેતાર્યનું ચિત્ત ભોતિકવાદ તરફ આકૃષ્ટ થઇ રહ્યું હતું. ભગવાન મહાવીરે વેદવાકયના વાસ્તવિક અર્થ સમજાવીને ભોતિકવાદનું ખંડન કરતાં ભૂતાતિરિક્ત આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરીને પુનર્જન્મના સિદ્ધાન્તનું પ્રતિપાદન કર્યું.

આ અમૃતવાણીથી મેતાર્યની સર્વ શંકાએ દ્વર થઇ ગઇ અને તે પણ પાતાની શિષ્ય-મંડળી સાથે ભગવાનના શ્રમણપરિવારમાં ભળી ગયા.

### ૧૧. પ્રભાસની દીક્ષા

છેવટે ભગવાન મહાવીરે વિદ્વાન્ પ્રભાસના મનાગત સંશય દ્વર કરતાં કહ્યું કે-પ્રભાસ! શું તમને માક્ષના વિષયમાં શંકા છે?

પ્રભાસ—હા ભગવંત, માક્ષના વિષયમાં મારા મનમાં શંકા છે. માક્ષના અર્થ જયારે કમીથી મુક્ત હાેવું છે તો એ અસંભવ છે, કારણ કે જીવ અને કમીના સંબંધ અનાદિ છે. આથી એ અનન્ત પણ હાેવું જોઇએ. જે અનાદિ છે તે અનન્ત પણ છે. જેવી રીતે આત્માનું તેમ માક્ષનું કાઇ વિધાન વેદમાં નથી. શાસ્ત્રમાં તા " जरामर्य वा यदिमहोत्रम्" વગેરે વચનાથી જીવન પર્યન્ત માટે અગ્નિહાત્ર જ વિધેય કર્મ લખ્યું છે. જયારે માક્ષ કાેઇ વાસ્તવિક પદાર્થ હાેય તાે એની સિદ્ધિને માટે પણ અવશ્ય કાેઇ અનુષ્ઠાન વિહિત હાેવું જોઇએ.

મહાવીર—અનાદિ વસ્તુ અનન્ત પણ હોાવી જોઇએ, એવા એકાન્તક નિયમ નથી સુવર્ણ વગેરે ખનિજ પદાર્થ અનાદિકાલથી માટીથી સંખંધ રાખતાં હોવા છતાં પણ અગ્નિ વગેરેના સંખંધથી નિર્મળ થાય છે. એવી રીતે જીવ પણ અનાદિ કાળથી કર્મ ફળથી સંખંધિત હોવા છતાં જ્ઞાન-ધ્યાન વગેરેની સહાયતાથી માક્ષ પ્રાપ્ત કરી લે છે. કર્મ કાંડ- પ્રધાન વૈદિક ઋચાએમાં, માક્ષ તથા એના સાધનનું વિધાન ન હોય તે સંભવી શકે છે, પરન્તુ વેદના જ આખર ભાગ, ઉપનિષદોમાં તા એના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળે છે કે:- "द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये परमपरं च, तत्र परं सत्यं ज्ञानं अनन्तं ब्रह्म" ના નામથી જે તત્ત્વના નિર્દેશ કર્યી છે એને અમા નિર્વાણ અથવા મુક્તાવસ્થા કહીએ છીએ.

ઉકત વિવેચનથી પ્રવાસથી નિર્વાણ વિષયક શંકા દૂર થઈ ગઈ. તે પણ પાતાના છાત્ર-મંડળ સાથે નિર્ગન્ય પ્રવચનની દીક્ષા લઇ ભગવાનના શ્રમણ સંઘમાં સમ્મિલિત થયા.

મધ્યમાના આ સમવસરણ ધર્મ સભા)માં એક જ દિવસમાં ચુમાલીસ સા અગિયાર બ્રાહ્મણાએ નિર્બન્થ પ્રવચનના સ્વીકાર કરી દેવાધિદેવ ભગવાન મહાવીરના ચરણામાં નતમસ્તક થઇ શ્રામણ્ય ધર્મ અંગીકાર કર્યો.

ભગવાન મહાવીરે ઇન્દ્રભૂતિ વગેરે અગિયાર વિદ્વાનાને પાતાના મુખ્ય મુખ્ય શિષ્ય બનાવી એમને "ગણુધર" (સમુદાયના નાયક) પદથી સુશાભિત કર્યો અને એમની છાત્રમંડળીઓને એમના શિષ્ય તરીકે રહેવાની આજ્ઞા આપી.

ઇન્દ્રભૂતિ વગેરે વિદ્વાના અને એમની છાત્રમંડળીથી અતિરિક્ત અનેક નરનારીઓએ ભગવાન મહાવીરના દિવ્ય ઉપદેશ સાંભળી અને સંસારથી વિરક્ત થઇ શ્રમણુધર્મ અંગીકાર કર્યો.

જે શ્રદ્ધાળુ વ્યક્તિઓ શ્રમણુધર્મ સ્વીકારવા અશક્ત હતા તેમણે ગૃહસ્થ ધર્મ સ્વીકાર કર્યો અને શ્રમણાપાસક તથા શ્રમણાપાસિકાના રૂપમાં ભગવાનના સંઘમાં પ્રવેશ કર્યો.

તે પછી ભગવાન મહાવીરે સપરિવાર રાજગૃહી તરક પ્રસ્થાન કર્યું.

## પ્રકરણ તેરમું ભગવંત મહાવીરની પ્રભાવપૂર્ણ દેશના

રાજગૃહી તે સમયની ઋદ્ધિસંપન્ન નગરીઓમાં મુખ્ય હતી, જયા શૈશુનાગવંશીય રાજ, (ખિ બિસાર) શ્રેશિક રાજ્ય કરતો હતો. તેમને અનેક રાજકુમારા અને અનેક રાણીઓ હતી. દરેકથી માટી રાણી (પટ્રાણી) ચેલ્લણ ભગવાન મહાવીરના મામા વૈશાલીપતિ ચેટકની પુત્રી અને જૈન શ્રમણાપાસિક (શ્રાવિકા) હતી. રાજકુમારામાં અભયકુમાર વગેરે પણ નિર્શન્થ પ્રવચનના અનુયાયી હતા. નાગ રથિક, સુલસા વગેરે બીજા પણ અનેક રાજગૃહીનિવાસી નિર્શન્થ પ્રવચનને માનવાવાળા હતા. ભગવાન મહાવીર મધ્યમાથી વિહાર કરીને રાજગૃહીના ગુણશીલ ચૈત્યમાં સમવસર્થા.

ભગવાનના આગમનના સમાચાર રાજગૃહીના ખૂણેખૂણામાં પ્રસરી ગયા. એટલે મહારાજા શ્રેણિક, રાજપરિવાર, રાજકર્મચારી, નગરશેઠ, સાહુકાર અને સાધારણ પ્રજાગણ ગુણુશીલ શૈત્યમાં આવ્યા. અલ્પ સમયમાં હજારા મનુષ્યોથી ઉદ્યાન વ્યાપ્ત થઇ ગયું. સર્વે લોકો ભગવાનને વંદન કરી ઉપદેશ શ્રવણ કરવા માટે યથાસ્થાને બેસી ગયા. દેવનિર્મિત સમવ-સરણ(ધર્મસભા)માં ઊંચા આસને બેસી ભગવાન મહાવીરે હૃદયગ્રાહી ઉપદેશ આપ્યો. ભગવાને જણાવ્યું કે, અનાદિ અનન્ત સંસારમાં કરતાં જીવને મનુષ્યત્વ, ધર્મ શ્રવણ, સત્યશ્રદ્ધા તથા સંયમવીર્ય એ ચાર પદાર્થ મહામુશ્કેલીથી પ્રાપ્ત થાય છે. એ ચારે માલુપાસિમાં સહાયક અને છે, આથી એનાથી યથાચિત લાભ ઉઠાવવા દરેક વ્યક્તિના ધર્મ છે.

#### મનુષ્યત્વ

મનુષ્ય, દેવ, તિર્યાં ચ અને નારક ગતિરૂપ આ સંસાર એક રંગભૂમિ છે. એમાં સંસારી જીવ પોતાના કર્માનુસાર કદી મનુષ્ય, કદી દેવ, કદી તિર્યાં ચ અને કદી નારકના રૂપમાં અવતરે છે અને તે તે ગતિ યાગ્ય આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં પાછા સંસાર ભ્રમણ કરે છે. આ સંસારનાટકના કયારે પણ વિનાશ નથી થતા અને એના પાત્રાને કદી વિશ્વામ નથી મળતા. આ અનન્ત-કાલીન નાટકમાં જીવાના વિશેષ સમય તિર્યાં ચગતિમાં, એનાથી કંઇક એાછો દેવ અને નારકગતિમાં અને તેથી એાછા સમય મનુષ્યગતિમાં વ્યતીત થાય છે. એટલા માટે જ માનવ ભવ દુર્લ ભ છે. આત્માની મુક્તિ મનુષ્ય ભવમાં જ થઈ શકે છે. દેવ ભવ, પુષ્ય ફળ ભાગની અપેક્ષાએ શ્રિષ્ઠ છે પરંતુ આત્મહિતની દૃષ્ટિએ તે મનુષ્ય ભવના મુકાળલા નથી કરી શકતા. તિર્યાં અને નારક ભવ ઘણું કરીને પાપફળ ભાગવવાનું સ્થાન હાવાથી આ ગતિઓના જીવ આત્મહિતની કરવામાં અસમર્થ હાય છે, માટે માનવ ભવ પ્રાપ્ત કરીને દરેક જીવે સ્વાત્મહિત સાધી લેવું તે જ તેની યથાર્થતા છે.

## ધર્મશ્રવણ

અનન્તકાળ સુધી ભટકતાં ભટકતાં કદી જીવને મનુષ્યભવ પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ જ્યાંસુધી તેને ધર્મ શ્રવર્ણ વગેરે વિશિષ્ટ સામગ્રી નથી મલતી ત્યાં સુધી કેવળ મનુષ્યભવ હિતસાધક નથી શક શકતો. અનાર્ય પણ મનુષ્ય જ હાય છે પરંતુ એમના જીવનના ઉપયાય શું? ધર્મના શાંડા પણ અક્ષરા જેના કાને નથી પડ્યા તે મનુષ્ય થઇને પણ શું આત્મહિત સાધી શકશે? અનાર્યોને સ્વભાવથી ધર્મ શ્રવણ દુર્લ હોય છે, પરંતુ આર્યનામધારી સર્વે મનુષ્યા પણ શ્રવણના અધિકારી નથી હોતાં. પ્રમાદ, લાભ, ભય, અહંકાર, અજ્ઞાન અને માહ વગેરે અનેક કારણાને અંગે કુલીન આયીને પણ ધર્મ શ્રવણનું ભાગ્ય પ્રાપ્ત થતું નથી. જેઓના જ્ઞાના વરણીયાદિ કર્મ ક્ષયાપશ્મને પ્રાપ્ત થયા હાય છે તેવા જીવા જ ધર્મ શ્રવણ કરી શકે છે.

#### સત્ય શ્રદ્ધા

ધમ પ્રવાણ કરવાવાળા દરેક શ્રદ્ધાળુ નથી હોતા. ધર્મ તત્ત્વને સાંબળીને પણ બધા એના પર વિશ્વાસ નથી કરતા. કેોઇક વ્યક્તિ કુળધર્મના રાગથી, કેોઇ સત્ય ધર્મના દ્વેષથી, કેોઇ તત્ત્વને ન સમજવાથી અને કેોઇ મતલેદવાળાઓના સરમાવ્યાથી શ્રવણ કરેલ તત્ત્વ પર શ્રદ્ધા નથી લાવતા, સત્ય પર સત્યતાની અને અસત્ય પર અસત્યની બુદ્ધિ નથી કરતા. પરિણામે એનું તત્ત્વશ્રવણ નિષ્ફળ જાય છે.

જેના ભવભ્રમણના અંત નજીક આવી ગયાે છે, અંતરંગ નેત્ર ખુલી ગયા છે અને આત્મિક મુખપ્રાપ્તિના સમય મર્યાદિત થઇ ગયાે છે, એને યાેગ્ય પ્રાણીઓના હુદયમાં સત્યધર્મની છાપ પડે છે, એના ચિત્તમાં જ્ઞાનીનાે ઉપદેશ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન કરી શકે છે.

### સંયમ—વીર્ય

સંસારની અગણિત જીવરશિમાં મનુષ્ય ઘણાં એાછા છે, તેઓમાં ધર્મ શિતા ઘણા એાછા છે, શ્રાતાઓમાં શ્રહાળુ અને શ્રહાળુઓમાં પણ સંયમમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરવાવાળા સર્વથી એાછા છે. તેઓ સાંભળે છે તેમજ શ્રહા પણ કરે છે, તદુપરાન્ત એ માર્ગ પર ચાલવું એ તલવારની ધાર પર ચાલવા સમાન માને છે. તેઓ કંકત કંહેતા જ નથી પરંતુ હૃદયથી માને પણ છે કે સંસાર અસાર છે. કુડુંબ સંબંધ ક્ષણિક છે, છતાં પણ તેઓ સંસાર, કુડુંબ અને વિષયના ત્યાગ કરવાને માટે પુરુષાર્થ નથી કરતા. ભગવાને કહ્યું—દેવાનુપ્રિયા! જયાં સુધી તમા સંયમમાર્ગમાં અગ્રેસર નહિ થાવ ત્યાં સુધી કર્મ ક્ષય કરીને મુક્તિની સમીપ નહિ પહોંચા અને શારીરિક, માનસિક, કદોથી છૂટકારા નહીં મેળવી શકા.

## મુક્તિ ધર્મ

સંયમ ધર્મના પથિક(મુસાકર) ને સર્વ પ્રથમ શુદ્ધ સાચા ગુરુ અને સાચા ધર્મને પીછાનીને એમાં દઢ શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસ કરવા જોઇએ. તથા પંચ મહાવ્રતરૂપ ધર્મનું પાલન કરી વિશુદ્ધ સંયમી અનવું જોઇએ.

### પાંચ મહાવ્રતા નીચે પ્રમાણે જાણવા:-

- ૧. પ્રાણાતિયાત-વિરમણ—સૂક્ષ્મ-સ્થૂલ સર્વ પ્રકારના છવાની માનસિક, વાચિક તથા કાર્યિક હિંસા કરવાના, કરાવવાના તથા અનુમાદન કરવાના ત્યાગ.
- २. મૃષાવાદ-વિરમણ—मनसा वाचा कर्मणा અસત્ય ભાષણ કરવાના, કરાવવાના તથા અતુ-માદન કરવાના ત્યાગ.

- 3. અદત્તાદાન–વિરમણ—મન, વચન, કાયાથી બીજાની વસ્તુ લેવાના, લેવડાવવાના અને અનુમાદન કરવાના ત્યાગ.
- ૪. મૈથુન-વિરમણ-મન, વચન અને શરીરથી મૈથુન સેવન કરવાના, કરાવવાના અને અનુમાદન કરવાના ત્યાગ.
- પ. પરિગ્રહ-વિરમણ—મન, વચન અને શરીરથી ધન ધાન્યાદિ બાહ્ય અને રાગદ્વેષ વગેરે આભ્યન્તર પરિગ્રહ કરવાના, કરાવવાના અને અનુમાદન કરવાના ત્યાગ.

આ મહાવ્રતાેનું પાલન કરવાવાળાે સંયમી " સર્વવિરત " શ્રમણુ સંસારભ્રમણુનાે અંત કરી સાત આઠ ભવાની અંદર કર્મમુક્ત થઇ આત્મસ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરી લે છે.

### ગૃહસ્ય ધર્મ

જે મનુષ્ય ઉપર્શુક્ત પંચમહાવતાત્મક ધર્મમાર્ગનું અનુકરણ નથી કરી શકતો, પુરુષાર્થની હીનતાથી પાતાના આત્માને સર્વવિરતિરૂપ ચારિત્રલાયક નથી માનતા તે, ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને દેશવિરતિ ધર્મથી પણ પાતાની આત્મશુદ્ધિ કરી શકે છે. દેશવિરત સંયમી 'બ્રાદ્ધ" અથવા "શ્રમણાપાસક" કહેવાય છે. શ્રમણાપાસક દ્રાદ્ધશ વતાત્મક દેશ-વિરતિ ધર્મનું પાલન કરવું નેઇએ.

#### શ્રાવક ધર્મના ખાર વ્રતા

- ૧. સ્થૂલ પ્રાણાતિપાતવિરમણ—ત્રસ (ચાલતાં કરતાં) જવાની નિષ્કારણ હિંસા ન કરવી.
- ર. સ્થૂલ મૃષાવાદવિરમણ—સ્યૂલ જાૂઠું ન બાલવું.
- ૩. સ્થૂલ અદત્તાદાન–વિરમણ—જેના લેવાથી ચાેર કહેવાય એવી ચી<mark>જો સ્વામીની</mark> આજ્ઞા વિના ન લેવી.
- ૪. સ્વસ્ત્રીસંતાષ પરસ્ત્રીવિરમણ—પરસ્ત્રીગમનના ત્યાગ. સ્વસ્ત્રીગમનનું નિયમન.
- પ પરિગ્રહપરિમાણ—ચલ–અચલ, સચિત્ત–અચિત્ત સર્વપ્રકારની સંપત્તિનુ**ં નિયમન–** પરિમાણ.
- દિક્ પરિમાણ સર્વ દિશાએ માં જવા–આવવાનું નિયમન.
- ૭. <mark>ભ</mark>ોગાપભાગપરિમાણ—ખાનપાન, માજશાખ અને ઔદ્યોગિક પ્રવૃત્તિએાતું નિયમન.
- ૮ અનર્થકંડપરિમાણ—નિરર્થક પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ.
- ૯. સામાયિક—રાજ એાછામાં એાછી બે ઘડી (૪૮ મિનિટ) મિનિટ સુ<mark>ધી સાંસારિક</mark> પ્રવૃત્તિઓને છેાડી સમભાવ–નિવૃત્તિ માર્ગમાં સ્થિર થવું.
- ૧૦. દેશાવકાશિક—સ્વીકૃત મર્યાદાએાને એાછી કરવી.
- ૧૧. પૌષધાપવાસ—અષ્ટમી, ચતુર્દશી વગેરે દિવસામાં સાંસારિક પ્રવૃત્તિએાને છાેડી અહાેરાત્ર (રાત્રિ અને દિવસ) ધાર્મિક જીવન વિતાવવું.
- ૧૨ અતિથિસ'વિભાગ-પૌષધાપવાસની સમાપ્તિ કરી શ્રમણ વગેરે અતિથિને આહાર વગેરે દાન દેવું.

ઉપરાક્ત ૧૨ નિયમ ગૃહસ્થાના દ્વાદશ વ્રત કહેવાય છે. આ નિયમાને પાલન કરવાવાળા "શ્રમણાપાસક" અનુક્રમથી આત્મશુદ્ધિ કરતા મુક્તિ સન્મુખ પહેાંચે છે અને ભવાન્તરમાં શ્રમણ ધર્મની પ્રાપ્તિ કરી મોક્ષપ્રાપ્તિ કરી શકે છે.

જે મનુષ્યામાં શ્રમણ તથા શ્રમણાપાસક ધર્મને પાલન કરવાનું સામર્થ્ય નથી એઓએ પણ પાતાની ચિત્તભૂમિમાં સુદેવ, સુગુરુ, સુધર્મ રૂપ તત્ત્વત્રથીમાં શ્રહા રાખવી જોઇએ. જેવી રીતે માર્ગમાં રહેલ કમજેર (તાકાત વિનાના) પુરુષ પણ કદી કદી ઇષ્ટ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરી લે છે તેવી રીતે અવતી શ્રહાવાન્ જવ પણ માર્ગાભિમુખ રહી ઇષ્ટ સ્થાનને જરૂર પ્રાપ્ત કરી લે છે.

ભગવાન મહાવીરની તત્ત્વવાળી દેશનાથી પ્રભાવિત થઇને સભાજનામાંથી રાજકુમાર મેંઘ, નન્દીષેણુ વગેરે અનેક પુરુષાએ શ્રમણ ધર્મની પ્રવ્રત્યા લીધી, રાજકુમાર અભય અને સુલસા વગેરે અનેક સ્ત્રીપુરુષાએ ગૃહસ્થ ધર્મ સ્વીકાર્યો અને રાજા શ્રેણિક વગેરે અનેક મનુષ્યાએ ભગવાનના પ્રવચન પર શ્રહા પ્રકટ કરી. એ વર્ષનું ચાતુર્માસ પણ ભગવાને રાજગૃહીમાં વિતાબ્યું અને અનેક મનુષ્યાને ધર્મપથ પર લાવી તેમના ઉદ્ધાર કર્યો.

વર્ષાકાળ વ્યતીત થતાં શ્રમણુ ભગવાને રાજગૃહીથી વિદેહ તરફ વિહાર કર્યો અને અનેક નગરામાં ધર્મ પ્રચાર કરી ભગવાન ખ્રાહ્મણકું 3 ગ્રામ પહેાંચ્યા અને નગર બહાર બહુસાળ નામના ઉદ્યાનમાં સ્થિરતા કરી.



## પ્રકર<mark>ણ</mark> ચૌદમું પ્રભ્ર મહાવીર પધાર્યા છે

પ્રભુ મહાવીર ખ્રાક્ષણકું ડગ્રામ નગરમાં પધાર્યા. નગરની અહાર વિવિધ જાતિના વૃદ્ધા અને લતાઓથી વ્યાપ્ત અહુશાળ નામના ચૈત્ય (ઉદ્યાન) માં દેવાએ સમવસરણની રચના કરી. પૂર્વ દિશા સન્મુખ મણિના પાદપીઠ સહીત રતન સિંહાસન સ્થાપન કર્યું. જેની ઉપર ત્રિલાકના નાથ દેવાધિદેવ પરમાતમા મહાવીરદેવ બેઠા છે, તેમના પાદપીઠની પાસે ભગવાન ગૌતમસ્વામિ બેઠા છે. દેવા, મનુષ્યા અને તિર્ય ચા સર્વે પાતપાતાના સ્થાને બેઠા છે. શહેરમાં સર્વત્ર સમાચાર પ્રસરી ગયા છે, ઘેરઘેર આનંદ અને ઉત્સાહના પૂર આવ્યા છે અને પ્રભુની દેશના સાંભળવા જવા લાકા ઉમટી રહ્યા છે. પ્રભુ મહાવીર પધાર્યા છે. એના હર્ષનાદા ચારે અને ચીટે ગાજી રહ્યા છે.

આ વાત સાંભળતાં જ પૂર્વે કહેલા ઋષભદત્ત નામના ખ્રાહ્માણનું મન અત્યંત આનંદના ભારથી ભરાઇ ગયું. અને પાતાની પત્ની દેવાનંદા નામની ખ્રાદ્માણીને કહેવા લાગ્યા કે " હે સું દરી! હે પ્રિયતમા! ત્રણ લાેકના તિલક સમાન અને સત્ય પદાર્થની કથા કહેવામાં સમર્થ બ્રી મહાવીર જિનેશ્વર આપણા શહેર નજીકના ઉદ્યાનમાં સમવસર્યા છે. હે પ્રિયા! માત્ર તેમનું દર્શન પણ અનુપમ કલ્યાણના સમુહનું કારણ છે, તા પછી તેમની પાસે જવું, તેમને વંદન કરવું, અને પાદસેવન કરવું વિગેરે સેવા કરવાથી કલ્યાણનું કારણ થાય તેમાં શું કહેવું? તેથી આપણે જઇએ અને તેમના દર્શનવે આપણું પાતાનું જવિત સફળ કરીએ." તે સાંભળીને દેવાનંદાનું હૃદય પણ આનંદથી વિકસ્વર થઈ રહ્યું. તરતજ પાતાના પતિને કહેવા લાગી કે " હે પ્રિયતમ! તમે કહ્યું તે યાગ્ય જ છે તેથી ચાલા આપણે જલ્દીથી જઇએ."

આ દેવાન દાના ગર્ભ માંથી જે દિવસે જગત્સ્વામિ અપહાર કરાયા હતા તે દિવસથી જે તે મહાશાકને વહન કરતી હતી. પરંતુ જયારે ઋષભદત્ત બ્રાહ્મણે ભગવાન મહાવીરના સમ-વસરણમાં જવાની વાત કરી ત્યારે તેના રામેરામમાં આનંદ, ઉત્સાહ અને કાે અનેરી ભાતના ઉમંગ અંગે અંગમાં પ્રગટી ઉક્યો.

ઉત્તમ પ્રકારના ખળદેાથી સુશાભિત સુંદર રથમાં બેસીને આ યુગલ સમવસરણુ તરફ સીધાવે છે. અને ભગવાનના સમવસરણમાં આવી પહેાંચે છે. પ્રભુના અતિશયા જોઇને તેઓ ખનેએ રથ ઉપરથી ઉતરી પાંચ પ્રકારના અભિગમવડે સમવસરણમાં પ્રવેશ કર્યો. જીનેશ્વરને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેવાપૂર્વ પ્રણામ કરીને હર્ષિત મનવાળા તે ઋષભદત્ત પ્રાહ્મણ ભૂમિ પર બેઠા. દેવાનંદા પણ ભગવાનને પ્રણામ કરીને વિનય સહિત ઉભી રહીને જ શ્રવણ કરવાને ઇચ્છતી મસ્તક પર બે હાથ જોડી પ્રભુને સાંભળવા લાગી. જે સમયે ભગવાન તેણીના ચક્ષુવડે જોવામાં આવ્યા તે સમયે તેણીનું મુખકમળ અત્યંત વિકસિત થયું. તેણીના હર્ષથી પ્રકુલ્લિત થએલ નેત્રામાંથી આનંદના અશુ ઝરવા લાગ્યા. મેઘની જળધારાથી હણાયેલા કદંખના પુષ્પની જેમ તેના શરીર પર રામાંચ ખડા થયા. અને તેણીના સ્તનમાંથી દૂધની ધારા નીકળવા લાગી.

તેવા પ્રકારની તેણીને જોઇ સંશય ઉત્પન્ન થવાથી ગૌતમસ્વામી જગદ્દગુરૂને પ્રણામ કરી પૂછવા લાગ્યા કે:—હે ભગવન્! નિમેષ રહિત દેષ્ટિવડે આપના મુખને જેતી આ દેવાનંદા પાતાના પુત્રના દર્શનને અનુસરતી અને પ્રેમના સમુહને ધારણ કરનારી અવસ્થાને પામી તેનું શું કારણ્ ?

ત્યારે ભગવાને કહ્યું કે:—હે ગૌતમ! આ દેવાનંદા મારી માતા છે. હું આ દેવાનંદાની કુક્ષિથી ઉત્પન્ન થયેલા પુત્ર છું. કેમકે હું દેવભવથી જ્યારે વ્યવ્યા ત્યારથી આરંભીને ખ્યાસી દિવસ સુધી આ માતાના ગર્ભમાં રહ્યો હતા. તેથી પ્રથમના સ્નેહના અનુશગે કરીને આ દેવાનંદા આ વાતને નહિં જાણવા છતાં આવા પ્રકારના સંભ્રમણને પામી છે."

આ પ્રમાણે જીનેશ્વર દેવનું વચન સાંભળીને તત્કાળ દેવાનંદા સહિત ઋષભદત્ત અત્યંત આનંદિત થયા. તથા પર્ષદામાં બેઠેલા સર્વે લોકો અત્યંત વિસ્મય પામ્યા. પૂર્વે નહિં સાંભ-ળેલી અદ્ભૂત વાર્તા સાંભળીને કેાણ વિસ્મય ન પામે ?

ભગવાનની અમૃતવાણી અને વૈરાગ્ય દેશના સાંભળી ત્યારે આનંદના ઝરનારા નેત્રવાળા તે અંનેને માત્ર પાતાના જ અનુભવથી જાણી શકાય તેવા કાઈ અપૂર્વ આનંદ ઉત્પન્ન થયા.

આ સમયે સંસારથી વિરક્ત થયું છે મન જેમનું તેવા ઝાષભદત્ત તથા દેવાનંદા ખંનેએ પ્રભુની પાસે દીક્ષા થહેલું કરી અને પ્રભુએ સાધુના આગાર કહી સંભળાવ્યા. આર્યાચંદના પ્રવર્તિનીને દેવાનંદાને શિષ્યાપણે આપી. અને ઝાષભદત્તને સ્થવિરાની પાસે સાંપવામાં આવ્યા. પછી તે અંને અતિગાર રહિત ગારિત્રધર્મ પાળવામાં અહલક્ષ્ય (તત્પર) થઇ અપૂર્વ અપૂર્વ (નવા નવા) તપ કરવામાં તત્પર થઇ, અગીઆર અંગના અભ્યાસ કરી, પર્યં ત સમયે સંલેખનાનું આરાધન કરી, માક્ષર્પી મહા મહેલ ઉપર ચઢવાના સાધનભૂત નિસ-રણીની જેવી ક્ષપકશ્રેણી ઉપર ચડી માક્ષપદને પામ્યા.

ત્યાર પછી ભગવાન ક્ષત્રિયકુંડગ્રામ પધાર્યા અહીં પ્રથમથી જ જિનેશ્વરના વિદ્ધારનું નિવેદન કરવાવાળા પુરૂષાએ નંદિવર્ધન રાજાને સ્વામીના આગમનની વધામણી આપી. સપરિવાર હાથીની અંખાડી ઉપર વિરાજમાન થઇ નંદિવર્ધન રાજા પ્રભુ મહાવીરને સમવ-સરણમાં વંદન કરવા પધાર્યા.

અહીં પ્રભુની પુત્રી પ્રિયદર્શના તથા તેના પતિ એટલે ભગવાનના જમાઇ જમાલિએ ભગવાનની વૈરાગ્યમય દેશના સાંભળીને અંનેએ દીક્ષા ગ્રહણ કરી. જમાલિએ પાંચસા રાજ-કુમારા સહિત પ્રવ્રજ્યા અંગીકાર કરી તથા એક હજાર રાજકન્યાએાવેક પરિવરેલી અને વૃદ્ધિ પામતા સંવેગવાળી પ્રિયદર્શના પણ સાધ્વી થઇ.

ત્યાર પછી ભગવાન મહાવીર સ્વામી શ્રમણ સંઘ સહિત એક ગામથી બીજે ગામ વિદ્વાર કરતા રાજગૃહનગરમાં પધાર્યા. તે નગરની બહાર ગુણશીલ નામના ચૈત્ય (ઉદ્યાન)માં દેવોએ સમવસરણ રચ્યું. આ અવસરે શ્રેણીકરાજા સમવસરણમાં વિરાજમાન ભગવાનને સાંભળીને અભયકુમાર, મેઘકુમાર અને ન દિષેણ વગેરે પુત્ર પરિવાર સહિત જગદ્દગુરૂને વાંદવા માટે આવે છે. અને પ્રભુ મહાવીરના પરમ ભક્ત અને છે.

## પ્રકરણ પંદરમું ચામાસાં અને નિવીષ્

#### પ્રભુના એકંદર ચામાસાં

શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીરે અસ્થિક શામને આશ્રીને વર્ષાકાળમાં રહેવા માટે પહેલું અંતરાવાસ—ચામાસું કર્યું. ચંપા અને પૃષ્ટચંપાને આશ્રીને વર્ષાકાળમાં રહેવા માટે ત્રણ ચામાસાં કર્યાં. વૈશાલી નગરી અને વાણિજય શામને આશ્રીને આર ચામાસા કર્યાં. રાજગૃહ-નગરની ખહાર ઉત્તર દિશામાં નાલંદ નામના પાડાને આશ્રીને ચૌદ ચામાસાં કર્યાં. છ ચામાસાં મિથિલા નગરીમાં, બે ભદ્રિકા નગરીમાં, એક આલંભિકા નગરીમાં, એક શ્રાવસ્તી નગરીમાં, એક વજભૂમિ નામના અનાર્ય દેશમાં અને એક મધ્યમ પાપા નગરીને વિષે હસ્તિપાલ રાજાના કારકુનાની જાર્ણ સભામાં અપશ્ચિમ છેલ્લું ચામાસું કર્યું.

પાપા નગરીનું નામ પ્રથમ તેા અપાપા હતું, પણ પ્રભુ તે નગરીમાં કાળધર્મ પામ્યા તેથી દેવાએ તેનું નામ ફેરવીને પાપાપુરી પાડચું.

આ રીતે પ્રભુના છદ્મસ્થકાળમાં અને કેવલી અવસ્થામાં બધા મળીને **એ** તાલીશ ચામાસા થયા.

#### ત્રલુ મહાવીર નિર્વાણ પાસ્યા :

શ્રમણ લગવાન મહાવીર જે વર્ષાકાળમાં મધ્યમ પાપાપુરીને વિષે હસ્તિપાલ રાજાના કારકુનાની સભામાં છેલ્લું ચામાસું વર્ષામાં રહેવા માટે કર્યું તે ચામાસાના વર્ષાકાળના ચાથા મહીના આસા માસ (ગુજરાતી)ના કૃષ્ણ પક્ષના પંદરમા દિવસે એટલે અમાવાસ્યાએ પાછલી રાત્રીએ કાળધર્મ પામ્યા. કાળ સ્થિતિ અને ભવ સ્થિતિની જાળથી છુટા થયા. સંસારના પામ પામી ગયા. સંસારમાં કરીથી ન આવવું પડે તેવી રીતે લાેકા લક્ષણ ઉંચે સ્થાને સ્થિર થયા; તેમનાં જન્મ, જરા અને મરણના ખંધના—અધના હેતુભૂત કર્મા છેદાઇ ગયા. તેઓ સિદ્ધ થયા, ખુદ્ધ થયા, ભવાપત્રાહી કર્માથી મુક્ત થયા. સકળ દુ:ખાથી અંત પામ્યા. સમગ્ર સંતાપથી પર થયા. શરીર અને મન સંખંધી સર્વ દુ:ખાથી અળગા થયા. શ્રી મહાવીર પ્રભુ નિર્વાણ પામ્યા ત્યારે ચંદ્ર નામના સંવત્સર હતા. આસા વદી અમાવાસ્યાની રાત્રિને વિષે સ્વાતિ નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રમાના યાગ પ્રાપ્ત થયે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર કાળધર્મ પામ્યા. તેમના શરીર અને મન સંખંધી સર્વ દુ:ખા ક્ષીણ થયાં.

તે કાળે અને તે સમયે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર ત્રીશ વર્ષ સુધી ગૃહસ્થાવાસની મધ્યમાં રહીને, બાર વરસથી કંઇક અધિક સમય સુધી બાર વરસ અને સાડા છ મહિના સુધી છન્નસ્થ પર્યાય પાળીને, ત્રીશ વરસથી કંઇક એાછા સમય સુધી એાગણુત્રીશ વરસ અને સાડા પાંચ મહિના સુધી કેવલી પર્યાય પાળીને, એક દર બે તાલીશ વરસ સુધી શ્રામણ્ય પર્યાય–ચારિત્ર પર્યાય પાળીને, સર્વ મળી કુલ ખેઢાંતેર વરસ સુધી, પાતાનું સર્વ આયુષ્ય

પાળીને, વેદનીય, આયું, નામ અને ગોત્ર એ ચાર ભવાપત્રાહી કર્મા ક્ષીણ થયે, આ અવસ્તિપિણીમાં દુષમા સુષમા નામના ચાંથા આરા ઘણાખરા ગયા બાદ-ચાંથા આરાના ત્રણ વરસ અને સાડા આઠ માસ બાકી રહેતાં, મધ્યમ પાપાનગરી વિષે હસ્તિપાલ નામના રાજાનાં કારકુનાની સભામાં, રાગ-દ્રેષ રહિત હાવાથી એકલા, અદ્વિતીયપણ,—ઋષભ દેવાદિ તીર્થે કરા દસ હજાર વગેરે પરિવાર સાથે માદ્દે ગયા, તેમ બીજા કાંઇની સાથે નહીં—પણ એકાકીપણે, નિર્જલ છઠ્ઠ તપ વહે મુક્ત થઇને, સ્વાતિ નક્ષત્ર સાથે ચંદ્રમાના યાંગ પ્રાપ્ત થયે, પ્રભાત કાળરૂપ અવસરને વિષે ચાર ઘડી રાત્રી અવશેષ રહેતાં, સમ્યક્ પ્રકારે પદ્માસને એઠા, પુણ્યના કલ વિપાકવાળા પંચાવન અધ્યયના, પાપના કલ વિપાકવાળા પંચાવન અધ્યયના, સાપના કલ વિપાકવાળા પંચાવન અધ્યયના, અને કાંઇના પૂછ્યા વિના છત્રીસ ઉત્તરો કહીને, પ્રધાન નામનું મરફેવીનું એક અધ્યયન ભાવતા ભાવતા, કાળધર્મ પામ્યા, સંસાર સમુદ્રના પાર પામ્યા, સંસારમાં કરીથી આવવું ન પહે તેમ સમ્યક્ પ્રકારે ઊધ્લે પ્રદેશમાં ગયા. તેમના જન્મ–જરા–મરણનાં કારણબૂત કર્મા છેદાઇ ગયા, તેમના સર્વ અર્થ સિદ્ધ થયા, તત્ત્વના અર્થ બરાબર પામી ગયા, ભવાપત્રાહી કર્માથી છટા થયા; સર્વ દુ:ખાને અંત પામ્યા, સર્વ પ્રકારના સંતાપાથી અળગા થયા અને શરીર તથા મન સંબંધી સર્વ દુ:ખાને છતાં પામ્યા, સર્વ પ્રકારના સંતાપાથી અળગા થયા અને શરીર તથા મન સંબંધી સર્વ દુ:ખા છુડી ગયાં.

જે રાત્રિને વિષે શ્રમણ ભગવાન્ મહાવીર કાળધર્મ પામ્યા–યાવત્ સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થયા તે રાત્રીએ ઘણાં દેવદેવીએા સ્વર્ગમાંથી આવવા અને પાછાં જવા લાગ્યા; તેથી આકાશમાં સર્વત્ર ઉદ્યોત ફેલાયા, રાત્રિ પ્રકાશમય અની ગઇ, સ્વર્ગથી નીચે ઉતરતાં અને ઉંચે ચડતાં દેવદેવીઓને લીધે રાત્રિ જાણે અતિશય આકુળ થઇ હાયની એવા ભાસ થયાે!

જે રાત્રિને વિષે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર કાળધર્મ પામ્યા તે રાત્રિએ કાશી દેશના મહાક જાતિના નવ રાજાએા, અને કાશલ દેશના લેચ્છિક જાતિના નવ રાજાએા જેએા ભગવંતના મામા ચેટક રાજાના સામંતો હતા, અને જેએા કાર્યવશાત પાવાપુરીમાં ગણનો મેળાપ કરવા એકઠા થયા હતા. તે અઢારે ગણ રાજાઓએ અમાવાસ્યાને વિષે, સંસાર સમુદ્રથી પાર પહોંચાડનાર તપ પૌષધાપવાસ (ઉપવાસ) કર્યો હતો. તે અઢારે રાજાઓએ વિચાર્યું કે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા તેથી ભાવ ઉદ્યોત તો ગયા, પણ હવે આપણે દ્રવ્ય ઉદ્યોત કરવા જોઇએ. તેથી તેમણે તે રાત્રિએ દીવા પ્રગટાવ્યા. ત્યારથી દીપાત્સવ-દીવાળી નામનું પર્વ શરૂં.

## પ્રકરણ સાળમું શ્રી ગૌતમસ્થામીને કેવળજ્ઞાન

તે જ રાત્રિએ ભગવાનના શ્રેષ્ટ અંતેવાસી-માટા પટુધર શિષ્ય ગૌતમ ગાત્રના શ્રી ઇન્દ્ર-ભૂતિ અણુગારને શ્રી મહાવીર પ્રભુ વિષે જે પ્રેમખંધન હતું તે નષ્ટ થયું. અને અનંત વસ્તુના વિષયવાળું, અવિનાશી, અનુપમ, યાવત્ કાેંઇપણ વસ્તુવઉ સખલના ન પામે એવું, સમસ્ત આવરણ રહિત, સઘળા પર્યાયે યુક્ત, સર્વ વસ્તુને જણાવનારૂં, સઘળા અવયવાથી સંપૂર્ણ પ્રધાન કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ઉત્પન્ન થયું.

શ્રી મહાવીર પ્રભુએ ગૌતમસ્વામીના પાતાની ઉપર પ્રશસ્ત સ્નેહરાગ છે એમ જાણી, તે સ્નેહરાગ નિવર્તન કરવા માટે પાતાના અંત વખતે-અમાવાસ્યાના સંધ્યાકાળ પહેલાં, શ્રી ગૌતમસ્વામીને નજીકના કાઈ ગામમાં, દેવશર્મા નામના બ્રાહ્મણને પ્રતિબાધવા માકલ્યા. ગૌતમસ્વામી પ્રભુની આજ્ઞા સ્વીકારી તુરત ત્યાં ગયા અને દેવશર્માને પ્રતિબાધ કરી, પ્રભાતે પાછા આવતાં રસ્તામાં શ્રી મહાવીર પ્રભુનું નિર્વાણ સાંભળ્યું. સાંભળતાં જ ક્ષણવાર વજાથી હણાયા હાય તેવા શૂન્ય થઇ ગયા. થાડીવાર સ્તબ્ધપણે ઉભા રહી, તેઓ બાલવા લાગ્યા કે:— "હે સ્વામી! આટલા વખત મેં આપની સેવા કરી પણ અંત સમયે જ મને આપના દશેનથી દ્વર કર્યા?

હે જગત્પતિ! આજે મિશ્યાત્વરૂપી અધકાર ફેલાઇ રહ્યો છે, કુતીર્થી રૂપી ઘુવડા ગર્જા રવ કરી રહ્યા છે, અને દુકાળ, યુદ્ધ, વૈર વગેરે રાક્ષસો રાહ જોતાં છેઠાં છે! હે પ્રભુ! તમારા વિના આજનું ભરતક્ષત્ર, ચંદ્રને રાહુએ ગળ્યો હાય અને જેવું આકાશ લાગે તેવું નિસ્તેજ લાગે છે. તમારા વિના સુનું લાગતું ભરતક્ષત્ર, દીપક વિનાના મહેલ જેવું, જાણે ખાવા ધાતું હાય તેવું લાગે છે.

હે નાથ ! હું હવે કેાના ચરણકમળમાં મારૂં માથું ઝુકાવીને વારંવાર પદાર્થી વિષે પ્રશ્નો પૃછીશ ? હવે હું "હે ભગવાન્!" "ભગવંત" કહી કેાને સંબાધીશ ? મને પણ હવે ખીતે કેાણ આમ વાણીથી ગૌતમ–ગાયમ કહીને બાલાવશે ?

અરેરે! વીર! હે વીર!! આપે આ શું કર્યું ? આવે ખરે અવસરે જ મને કાં દ્વર કર્યો? હે ભગવન્! તમને શું એમ લાગ્યું કે હું એક આળકની પેઠે આડા પડીને આપના છેડા ન છાડત? હું પાસે હાત તા તમારા કેવળજ્ઞાનમાં ભાગ પડાવત? અને મને ક્લાચ તમારી સાથે માક્ષ પર્યાત રાખ્યા હાત તા શું માક્ષમાં સંકડાશ પડત? તમને હું શું ભારે પડતા હતા? કે મને મૂકીને ચાલ્યા ગયા?" આ પ્રમાણે થાડા વખત સુધી તા તેમના મુખમાંથી "વીર! વીર!!" નામના જાપ અસ્ખલિતપણે વહેવા લાગ્યા.

થાડીવારે તેમની જ્ઞાનદૃષ્ટિ સતેજ થઇ. શાેકના આવેગ શમી ગયાે. તેઓ જ્ઞાનદૃષ્ટિએ વિચારવા લાગ્યા કે–' અરેરે! હું કેવી મિથ્યા ભ્રમણામાં પડી ગયાે ? વીતરાગ તાે સ્નેહ વિનાના જ હાય, એ સત્ય મને કેમ ન સ્ત્રુયું? મારાે જ અપરાધ થયાે કે મેં તે વખતે શ્રુતના ઉપયાગ ન દીધા. એ નિર્માહીને તે વળી મારી પર શાના માહ હાય? ખરેખર હું પાતે જ માહમાં પડ્યો છું. મારા આ એકપક્ષી સ્નેહને ધિક્કાર છે! મારે એવા સ્નેહના અ ક્ષણે જ ત્યાગ કરવા જોઇએ. વસ્તુત: મારૂં કાેણુ છે? હું એકલાે છું. મારૂં કાેઇ જ નથી. તેમ હું પણ કાેઇના નથી." આવી રીતે સમભાવના વિષે આરૂઢ થતાં શ્રી ગીતમસ્વામીને પણ તત્કાળ કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

પ્રાત:કાળમાં ઇંદ્રાદિએ આવીને મહાત્સવ કર્યા. માક્ષમાર્ગમાં પ્રવર્તે લા સાધકાને સ્નેહ એ વજની સાંકળ સમાન છે. જ્યાંસુધી શ્રી વીર પ્રભુ જીવતા રહ્યા ત્યાંસુધી તેમના પર સ્નેહ ધરાવનાર શ્રી ગૌતમસ્વામી કેવળી ન થઇ શક્યા. પરંતુ એકંદરે ગૌતમસ્વામીને અધું સવળું પડી ગયું. એ એક આશ્ચર્યની વાત છે.

તેમના પ્રચંડ ગર્વ – પાંડિત્યનું અભિમાન તેમને પ્રભુ પાસે ખેંચી ગયું અને ત્યાં બાધ પામ્યા. એટલે એક રીતે અહંકાર જ તેમને પ્રતિબાધમાં સહાયક નીવડ્યો, તેમના રાગ પ્રભુ ભક્તિમાં પરિણુમ્યા અને પ્રભુના વિરહમાંથી ઉદ્દભવેલા ખેદ, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરાવવામાં સાધનભૂત થયા. શ્રી ગૌતમસ્વામી ખાર વરસ સુધી કેવળી પર્યાય પાળી, સુધર્માસ્વામિને લાંબા આયુષ્યવાળા જાણી તેમને ગણ સાંપી માથે સીધાવ્યા.

કાર્તિક શુદ એકમને દિવસે દેવાએ શ્રી ગૌતમસ્વામીના કેવળજ્ઞાનના મહાત્સવ કર્યો ત્યારથી તે દિવસ પણ લાેકામાં આનંદ ઉત્સવમય ગણાયા. પ્રભુના માટાભાઇ નંદિવર્ધન રાજા પ્રભુનું નિર્વાણ થયેલું સાંભળી અત્યંત ખિન્ન થયા, એ ખિન્નતા ટાળવા તેમની ખહેન સુદર્શનાએ તેમને સમજાવી કાર્તિક શુદ બીજને દિવસે આદર સહિત પાતાને ઘર બાેલાવી ભાજન કરાવ્યું, ત્યારથી " ભાઇબીજ " નામનું પર્વ પ્રવત્યું.

#### સાધુ સા<sup>દ</sup>વી અને શ્રાવક શ્રાવિકાની સંપદા

શ્રમણ ભગવાન મહાવીરને ઇન્દ્રભૃતિ વિગેરે ચૌદ હજાર સાધુઓ હતા. આર્ય ચંદનખાળા વિગેરે છત્રીશ હજાર સાધ્વીઓ હતી. શંખ શતક વિગેરે એક લાખ અને ઓગણુસાઠ હજાર શ્રાવકા હતા. અને સુલસા, રેવતી વિગેરે ત્રણ લાખ અને અઢાર હજાર શ્રાવિકાઓ હતી. સાધુ–સાધ્વી, શ્રાવક–શ્રાવિકાની એટલી ઉત્કષ્ટ સંપદા પ્રભુને હતી.

ભગવાનને ત્રણુસા ચૌદપૂર્વી હતા. ચૌદપૂર્વી અસર્વત્ર હાવા છતાં સર્વત્ર જેવા જ હાય. અકારાદિ સર્વ અક્ષરાના સંયોગાને જાણે, સર્વત્રની જેમ સાચી પ્રરૂપણા કરે. ભગવાનને અતિશયો એટલે આમર્વી વધી વિગેરે લબ્ધિઓને પ્રાપ્ત થયેલા તેરસા અવધિજ્ઞાનીએા હતા.

સંપૂર્ણ –સંભિન્ન શ્રેષ્ઠ જ્ઞાન અને દર્શનને ધારણ કરનારા સાતસા કેવલજ્ઞાનીએા હતા. પાતે દેવ ન હાવા છતાં દેવની ઋહિને પ્રાપ્ત થયેલા–દેવની ઋહિ વિકુર્વવાને સમર્થ એવા વૈક્રિય લબ્ધિવાળા સાતસા મુનિએા પ્રભુને હતા.

અઢીદ્વીય અને બે સમુદ્રને વિષે રહેલા પર્યાપ્તા સંગ્રી પંચેન્દ્રિયાના મનાગત ભાવને ભાષાનારા, પાંચસા વિપુલમતિ મન:પર્યાવજ્ઞાનીઓ હતા.

દેવ, મતુષ્ય કે અસુરની સભામાં વાદને વિષે પરાજય ન પામે એવા પ્રકારના ચારસાે વાદીએા હતા.

શ્રમણ ભગવાન મહાવીરના સાતસાે <mark>શિષ્યાે અને ચીદ</mark>સાે સા<sup>દ</sup>વીએા મુક્તિ પામ્યા યાવત્ સર્વ દ્વ:ખથી મુક્ત થયાં.

અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થનારા મુનિએા આગામી ભવમાં સિદ્ધ થવાના હાેવાથી જેઓનું કલ્યાણુ છે એવા આઠસા અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થનારા મુનિએાની ઉત્કૃષ્ટ સંપદા પ્રભુને થઇ.

પ્રભુ મહાવીરના શાસનમાં શ્રી મહાવીર પરમાત્માને કેવલજ્ઞાન થયા પછી ચાર વર્ષે માક્ષમાર્ગ ચાલુ થયા તે તેમના પટ્ટધર ત્રીજા પુરુષ સુધી શ્રી જ'છુસ્વામી સુધી માેક્ષ-માર્ગ ચાલુ રહ્યો.

શ્રી વીર પ્રભુના નિર્વાણ પછી ખાર વર્ષે ગૌતમસ્વામી, વીસ વર્ષે સુધર્માસ્વામી અને ચાસઠ વર્ષે શ્રી જ ખુસ્વામી માેશ્ને ગયા ત્યારપછી દશ વસ્તુઓ વિચ્છેદ ગઇ—

(૧) મન: પર્યવજ્ઞાન. (૨) પરમાવધિ, કે જેના ઉત્પન્ન થયા પછી એક અંતર્મુ હૂર્તની અંદર કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે. (૩) પુલાક લિખ્ધિ, જેનાથી ચક્કવર્ત્તીના સૈન્યના પણ ચૂરા કરી શકાય. (૪) આહારક શરીર લિખ્ધ. (૫) ક્ષપકશ્રેણી. (૬) ઉપશમશ્રેણી. (૭) જિનકલ્પ. (૮) સંયમત્રિક–પરિહાર વિશુ હિ–સૂક્ષ્મ સંપરાય અને યથાખ્યાત ચારિત્ર લક્ષણ (૯) કેવળજ્ઞાન અને (૧૦) માક્ષ માર્ગ.

#### વિશ્વ વર્ષમાનના છવન-સિદ્ધાંતાની વિશિષ્ટતા

પ્રભુ મહાવીરના જીવનના એકેએક પ્રસંગા એટલા આકર્ષક છે કે તેના વિચારમાત્ર આશ્ચર્યચકિત બનાવી મૂકે છે. એમની અહિંસા આકાશની સમાન વ્યાપક અને સ્ફ્લમ છે; એમની તપશ્ચર્યા અને સહનશક્તિ અનુપમ છે; એમની ગૃહસ્થ અને સાધુસંઘની વ્યવસ્થાપકતા– અંધારણ મહાન રાજનીતિજ્ઞાને પણ મુગ્ધ કરે એવી છે.

પરમાતમા મહાવીર પાસે કેવલજ્ઞાનરૂપ જ્યાતિ હતી, તેમાંથી ગણધર મહારાજાએ રૂપ અનેક દીપજ્યાતિ પ્રકટી, કેવલજ્ઞાનના બિંદુ ક્ર્ય દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન એમણે જગત્ સમક્ષ મૂક્યું; ત્રીજા ભવમાં મન-વચન-કાયાની પવિત્રતાથી રામરાયની વિકસ્વરતાપૂર્વક 'સવિ જીવ કરું શાસન રસી'ની ભાવનાના જે સંકદપ વીચેલ્લાસપૂર્વક કર્યો હતા તેના પુષ્યાનુખંધી પુષ્યથી તીર્થ કરપણું પ્રાપ્ત થતાં કેવલજ્ઞાનના સારભૂત દ્વાદશાંગીના સુત્રા જગત્ સમક્ષ મૂક્યા જે હજારા વર્ષ સુધી ભવ્યાતમાંઓ ગ્રહણ કરશે અને મુક્તિ માટે જન્મજન્માંતરમાં પ્રયાણ કરશે. ' उत्पादन्यय्त्रीत्र युक्तं सत्' એ સારભૂત સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આ જગતના તમામ્ પદાર્થ અનાદિ હોવા છતાં ઉત્પન્ન થાય છે, નાશ પામે છે, પણ સત્તારૂપે અચળ રહે છે; આ વિજ્ઞાન એમણે વર્ષો પહેલાં જનસમાજ સમક્ષ મૂક્યું.

મહાન ઇશ્વર શ્રી મહાવીરે જગત બનાવ્યું નથી પણ જગતનું સ્વરૂપ અતાવ્યું છે; આતમાં પાતે જ બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર છે; માતાના ગર્ભમાં આવી પાતે જ આહાર લેવા મૂકવા વગેરે છ પર્યાપ્તિઓ (શક્તિઓ) ઉત્પન્ન કરે છે અને જીવન પર્યાત તે શક્તિઓનું પાલન કરે છે. તેમ જ જીવન પૂરું થયે તે વિસર્જન કરે છે; અને નવા જન્મામાં એ રીતે ક્રિયા થયા કરે છે. આ વસ્તુસ્થિતિમાં કર્મજન્ય કાર્ય છે; અન્ય કાઇનું નથી. આત્મા અને કર્મ મળીને આ સંસાર અનાદિકાળથી સરજાયો છે. સરજાય છે અને સરજાયો. જગતકર્તા ઇશ્વર જેવી વચ્ચે કાેઇ વ્યક્તિ રહેતી નથી, આ તેમના સર્વજ્ઞ સિદ્ધાંત છે.

એમનું તત્ત્વજ્ઞાન નિત્યાનિત્યપણું, એક અનેકપણું, મૂર્ત અમૂર્ત પણું, નિશ્ચય અને વ્યવહાર, દ્રવ્યગુણ, પર્યાય, સાત નયા, સમભંગીઓ, છ દ્રવ્યા, પાંચ સમલાયા અને જ્ઞાનાં क्रयाम्यां मोक्ष:– વગેરે સૂક્ષ્મ હંકીકતાથી ભરપૂર છે; આઠ કર્માનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ અંધ, ઉદય, ઉદીરણા, સત્તા, સંક્રમણ વગેરે અન્ય દર્શનામાં દર્ષિગાચર થતું નથી.

આ આત્મા સ'યાગવશાત્ કર્મની વિચિત્રતાથી કઇ સ્થિતિએ પહેાંચે છે, કેવા ૬ ખ અનુભવે છે. જીવન વિકાસના માર્ગમાં આવ્યા છતાં કેવી રીતે અધ:પતનના ઊંડા ખાડામાં પટકાઇ પઉં છે, અને પછી કેવા પુરુષાર્થ અને કેવું અપૂર્વ વીર્ય તારવી સંપૂર્ણ ઉન્નતિના શિખરે પહોંચે છે, એ દર્શાત શ્રી મહાવીર પ્રભુનું મુખ્ય અને અદ્ભુત છે. નયસારના ભવમાં સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરી પછી વમી નાખ્યું. પરંતુ જેમ બીજના ચન્દ્રમાં પૂર્ણિમા બની જાય છે તેમ આખરે તીર્થ કરપણું પ્રાપ્ત કર્યું, તે વચ્ચેના છવ્વીસ જન્મા એમના જીવનમાંથી મનન-પૂર્વક સમજવાથી કર્મ અને આત્માની લડાઇમાં છેવટે આત્માના જય થાય છે. કેમકે એમના પુરુષાર્થ ક્રમેક્રમે અળવાન થતા ગયા અને સત્તાવીસમા ભવમાં તીર્થ કરપણ પ્રાપ્ત કર્યું. છેવટે કર્મા ઉપર વિજય મેળવી સ્વતંત્ર મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કર્યું અને આપણને પૂજ્ય બન્યા. સંસારમાં અનેક જીવા જન્મે છે અને મૃત્યુ પામે છે, તે તા સામાન્ય ક્રમ છે. તેના ઊઢાપાઢ હાતા નથી. પરંતુ વિપત્તિના પહાડ તૂટી પડ્યા હાેય, મરણાંત કષ્ટો, ઉપસર્ગો એક પછી એક આવતા હોય. એક વખત ઉન્નતિના શિખરે ગયા પછી અધ:પતનના ખાડામાં પડ્યા રહેવું હાય છતાં હિમ્મતપૂર્વક, આત્મશ્રદ્ધાપૂર્વક, પુરુષાર્થપૂર્વક અડગપણે કાેેેકની પણ દયાની ભિક્ષા માગ્યા વગર દેવ કે ઇંદ્રની સહાયની અપેક્ષા વગેર આત<sup>િ દ</sup>યાન કે રીદ્ર<sup>દ</sup>યાન કર્યા વગર હ્વપસર્ગ કરનાર પાપી વ્યક્તિએા ઉપર પણ અનુક પા ચિતવીને પાતે કરેલાં પૂર્વ કર્મોના ફળ સમછ તેને ખહાદુરીથી ભાગવી, ઉન્નત અને દિવ્ય આધ્યાત્મિક જીવન જીવી, સંસારના અનેક પ્રાણીઓનું કરયાણુ કરી મુક્તિસ્થાનમાં પધાર્યા છે. આવું મહાન અને પ્રભાવશાળી વ્યાપક જીવન વીર પરમાત્માનું છે. આ રીતે પાતાના આત્માના સંપૂર્ણ વિકાસ સાધી ઉન્નતિના શિખરે ચડનાર આત્માંઓ જ મહાપુરુષા અને વિશ્વવંદ્ય બને છે.

પરમાતમાં મહાવીર કહ્યું છે કે મારી પાસે મુક્તિ કે માક્ષ નામની કાઇ ચીજ નથી કે હું તમને આપી શકું, પણ તમાં સમ્યગ્ર દર્શન—જ્ઞાન અને ચારિત્રના માર્ગે ચાલવા પ્રયત્ન કરશા; જિનપ્રતિમા અને જિનાગમનું આલંખન લેશા, ગુણદૃષ્ટિ રાખી સમભાવની વૃદ્ધિ કરશા, જ્ઞાન અને ક્રિયા ઉભયની સાધનાકરશા, સાત નયાને સાપેક્ષ રાખી, ખંડનાત્મક પ્રવૃત્તિથી દૂર રહી અને કાંતવાદ સ્વીકારશા, અહિંસા, તપ, ત્યાંગ અને સંયમમાં પુરૂષાર્થ કરશા; શ્રદ્ધાખળ, ગ્રારિત્રખળ અને ધ્યાનખળના આત્મામાં વિકાસ કરતા રહેશા અને ભવાંતર માટે પણ શ્રભ—સંસ્કારા લેતા જશા તો અવશ્ય આ અનાલનંત સંસારના તમારે માટે છેડા આવશે

તેમ જ આત્માના અનંત ગુણાના વિકાસ થતાં કર્મથી સ્વતંત્ર રીતે પાતે જ પાતાને મુક્ત કરી પકશા. પરમાત્મા મહાવીર કર્મના સૃક્ષ્મ સિદ્ધાંત કેવલગ્ઞાનથી તપાસી જે રીતે રજૂ કર્યો છે તે તેવં ત્રપણાની સાબિતી છે; આત્મા પાતાથી પર-જડભાવ-વિભાવ પરિણતિમાં પહે ત્યાર પછી જે દેષ, ચાર કષાયા વગેરે વહે શરીર, પુત્ર, પરિવાર, હાટ, હવેલી વગેરમાં મમત્વા વધતા જે એ રીતે વિષચક્રમાં આત્મા ગૂંચવાઇ કર્મ આંધી રહ્યો છે. જ્ઞાન ચેતનાની જાગૃતિ વગર પૃધ્તનાઅને કર્મ ફળચેતના અનુભવી રહ્યો છે. આ કર્માનું અધ, ઉદય, ઉદીરણા, સત્તા, અસ્તેય, અને વગેરનું સૃક્ષમ સ્વરૂપ જૈન દર્શન સિવાય અન્ય સ્થળે નથી. અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ખું અને અપરિચહ, ચાર અનુયાગા, માર્ગાનુસારીપણું, જિનપૂજા, જીવદયા, ગુણસ્થાના, ચહંજું અને અપરિચહ, ચાર અનુયાગા, માર્ગાનુસારીપણું, જિનપૂજા, જીવદયા, ગુણસ્થાના, <sup>ગૃહ</sup>્રું ખાર વતો. એાછામાં એાછી ગૃહસ્થની સવા વસા દયા, સાધુ ધર્મની વીસ વસા દયા, ર શીલ, તપ, અને ભાવ, દ્રવ્યગુણપર્યાય, નવ તત્ત્વા વગેરે તત્ત્વજ્ઞાન અને કિયાનાર્પણ વ્યાન્ય પાત્ર હવા વતે તે તે એાછામાં એાછા ભવે પુણ્યાનુઅંધી પુણ્ય ઉપાર્જન કરી પ્રાંતે નિર્જરા સર્વ કર્મીના ક્ષય કરી મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરી શકે.

કાલ, ત્રભાવ, ભવિત્વયતા, ઉદ્યમ અને કમે રૂપ પાંચ સમવાયાથી જગત-સંસાર ચાલ્યા કરે છે. તેમ રચ્ચે કાઈ બીજી વ્યક્તિની જરૂર રહેતી નથી, કમે અને આત્માના પુરુષાર્થ ભાખતમાં એનું કમેનું સ્વરૂપ આત્માને અધ:પતન કરાવનારૂં ખતાવીને છેવટે પુરુષાર્થ ઉપર મુખ્યતા મૂકી . પુરુષાર્થ કર્યા વગર કર્મના વિનાશ ન થઇ શકે. આપણા આત્મામાં ભૃતપૂર્વ કર્મોના સામ્રાજ્ય લઇને નિર્ખળતાએ ભશી પડી છે. જેથી આપણને કાળના પરિપાક થયા નથી. કર્મનું બા છે, ભવિત્વયતા અળવાન છે, વગેરે વગેરે નિમિત્તોને આગળ કરીને આપણે આધાસ લઇએ છીએ. અને આપણી નિર્ખળતા છુપાવીએ છીએ. પણ પુરુષાર્થને આગળ કરીએ એટ્લે કમેકમે કાળ અને ભવિત્વયતા વગેરે સમવાયા તેમાં સમાઇ જાય છે. અને આત્મા બળવત્તર બનતાં સકળ કર્મોના ક્ષય કરી શકે છે.

શ્રી વીર પરમાતમાના આલંખનથી અનેક આત્માએ એમની હયાતિમાં સંસારસમુદ્રથી ત્યાં છે; મેઘકુમાર, ચંડકીશિક સર્પ, અર્જુનમાલી, ચંદનખાલા વગેરે વગેરે; એમનું શાસન હજ સાડા અઢાર હજાર વર્ષ લગભગ રહેશે. અગિયારે ગણધરાને વેદવાકચોના જૈન દર્શનમાં સમન્વય કરી પ્રતિખાધ એમણે કર્યા. આ તેમની અપૂર્વ વિશિષ્ટતા છે. તેથી જ શ્રીમદ્ આનંદઘનજીએ 'ષડ્દશેન જિન અંગ ભણીજે' રૂપે શ્રી નેમનાથજીના સ્તવનમાં કહ્યું છે.

પદાર્થિવજ્ઞાન તો (Science) પરમાતમાં મહાવીરના અનં તજ્ઞાનના વિભાગ છે. દાં તં શ્રી ભગવતીસ્ત્રમાં ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્દગલાને કયા કયા વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શો છે તે ગીતમસ્વામીજીનાં પ્રશ્નોના ઉત્તર પ્રભુ મહાવીરે આપ્યા છે. આવું સૂક્ષ્મ જ્ઞાન સર્વજ્ઞ સિવાય ખીજા કાઇને હાઇ શકે નહિં. હજારા વર્ષ પહેલા પરમાતમાએ કહ્યું છે કે ભાષાવર્ગણા એ પુદ્દગલરૂપ, છે. તે હાલમાં રેડીએ અને ગ્રામોફાન દ્વારા સિહ થયું છે તેમ જ શરીરની છાયાના અને પ્રકાશનાં પુદ્દગલ પણ કેમેરાથી ઝડપાયા છે.

પરમાત્મા મહાવીરનાં વ્યાપક જીવનના સારરૂપે આપણે એમનું આલંબન સ્વીકારી એ.મની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવા પ્રયત્નશીલ થઇએ, સંગઠિત થઇ એમના જીવન સિદ્ધાંતાને કાર્યમાં ઉતારીએ, નજીવા કલેશાને તિલાંજલી આપી, જેન સમાજની ઉન્નતિ માટે એક ત્ર શઇએ. એમના સિલાંતો પરદેશમાં ફેલાવવા મિશનો માકલીએ, એમના જીવનના મહાને ગ્રાંશ-ઐતિહાસિક, વૈજ્ઞાનિક, યોગિક અને આધ્યાતિક રીતે ગૃહસ્થ જીવન, સાધુ જીવન માતૃ-પિતૃ ભક્તિ, બાંધુસ્નેહ, ગણુધરવાદ, તીર્યસ્થાપના વગેરે અનેક દેષ્ટિબિંદુઓથી સ્તૃષ્ણામાં તૈયાર કરાવીએ, આલસ્ય ખાંખેરી પુરુષાર્થ-પરાયણ થતા રહીએ, અહિંસા, સંતૃ, તપ, સામાયિક, પ્રદ્માચર્ય, દાનધર્મ વગેરમાં પ્રગતિ કરતા રહીએ તો તે સંસ્કારા પૂર્મા પાડતાં આપણે આપણા આત્માની અનંત શકિતઓનો વિકાસ કરી એમની માફક મુશ્ય મુક્તિગામી બની શકશું એ નિર્વિવાદ સત્ય છે.

ભગવાન મહાવીરના આહે તધર્મ ઉદ્ઘાષણા કરે છે કે કર્ત વ્ય કર્મોને આદરી વર્તોન ધારણ કરતો, ઉદાસીનતા, ખેદ, ચિંતા અને ભય કે જે મનાબળને નબળું પાડનાએ અને આત્માના ભાવિ ઉદયને અટકાવનાર છે તેમને હૃદયમાં પેસવા દેશા નહિ, નિરંત આત્મ-ચિંતવન કરતો, કટુતામાં મધુરતા રાખતો, દુ:ખમાં સુખ માની લેતાં શીખતો, દુ:ખે અનુભવી ઢીલા થશા નહિ, અને સંતાપના રાદણાં રડશા નહિ, તમારા આત્માને દર્શન જ્ઞાન અને આરિત્રમાં એાતપ્રોત કરી નિશ્ચયબળ (will Power)થી તેને ટકાવી રાખી ઉત્તરાત્તર ગાંતિ કરતો.

# 蛎

जय स्वामिन ! जिनाधीश ! जयदेव ! जगत्प्रभो !

जय त्रैलोक्यतिलक ! जय संसारतारण ! स्वामिनामपि यः स्वामी, गुरूणामपि यो गुरुः। देवानामपि यो देवस्तस्मै तुभ्यं नमो नमः ॥ नमो दर्वाररागादि - वैरीवार निवारिणे। अर्हते योगिनाथाय, महावीराय ताथिने ॥ कल्याणपादपारामं, श्रुतगंगाहिमाचलम् । विश्वांभोजरविं देवं, वंदे श्री ज्ञातनंदनम् ॥ पांतु वः श्री महावीर-स्वामिनो देशनागिरः। भन्यानामांतरमलप्रक्षालनजलोपमा: ।। प्रशमरसनिमग्नं, **द्धिय्**गमं प्रसन्नम् । वदनकमल्रमंक:. कामिनीसंगशून्यः ॥ करयुगमपि शस्त्रसंबंधवंध्यम् । तद्सि जगित वीतरागस्त्वमेव ॥





