

ांभान हेमचंद्र सुरीश्वर निर्मित बीतराग स्तात्रनं भाषांतर.

तथा जु. लं रू ।
श्रीमान उमास्वातिवायः विरिचितम्
श्री तत्त्वार्थाधिंगम् सुत्रम्

की का कार्य प्रेमी नेपारे

Kily.

Snean 2101. 2. nia marin

4. 961519

वीर संवत २४४७.

# शुद्धिपत्रने संगती भास सूयना.

આ બુકમાં એ ગ્રંથના ભાષાંતર આપવામાં આવેલા છે. તેમાં પેલું સદ્દગુણાનુરા ગી મૃનિ કર્પ્રવિજયજનું કરેલું છે અને બીજાં શ્રી-મદ્દસાગરાન દ સરિજીનું કરેલું છે. પ્રેસમાં છપાતાં ટાઇપા બરાબર ન ઉદવાથી, પ્રુક્દ તપાસનારની ભૂલ તેમજ વિષય નહીં સમજવાથી ઉટલીક અશુદ્ધિ રહી ગઈ છે. તેનું શુદ્ધિપત્ર કરવા જઇએ તા વિસ્તાર થાય તેમ છે અને તેવા શુદ્ધિપત્રના ઉપયાગ બહુધા કરવામાં આવતા નથી, તેથી તેવા પ્રયાસ ન કરતાં ખાસ બે ચાર બાબતા સંબંધી વાંચનારને સહેલાઇથી સમજ શકવા માટે ઉપયોગી થવા તેમજ કાંઈ છાપનારની ભૂલ થઇ હોય તો તે દૂર થવા આ નીચે લખવામાં આવ્યું છે.

પૃષ્ઠ ૧૩૧ ઉપર**ુ૧૫ મા**ં સંત્રના અર્થ સમજ્તય તેવા છપાણા તુની તે અર્થ નીચે પ્રમાણે વાંચવા.

"અઠી દીપમાં કરતા સૂર્ય ચંદ્રે કાળ વિભાગ કરેલા છે તે આ પ્રમાણે—અસંખ્યાત સમર્યે આવલિકા, સંખ્યાતી 'આવળાએ એક ઉદ્યાસ નિઃધાસ, સાત ધાસે એક સ્તાક, સાત સ્તાક લવ, ૩૮ાા લવે નળિકા, બે નળિકાએ એક મુદ્દર્તા, ૩૦ મુદ્દર્તા અથવા ૬૦ ઘડીએ એક અહારાત્ર, ૧૫ અહારાત્રે એક પક્ષ, બે પક્ષે એક માસ, બે માસે એક ઋતુ, ત્રણ ઋતુએ એક અયન, બે અયને એક વર્ષ, પાંચ વર્ષે એક યુગ, ૮૪ લાખ વર્ષે એક પૂર્વાંગ, ૮૪ લાખ પૂર્વાંગે એક પૂર્વ, અસંખ્યાત વર્ષે એક પશ્ચાપમ, દશ કાડાકાડી પલ્યોપમે એક સાગ-

૧ આવળા ૪૪૪૬ ઝાઝેરી થાય છે.

# શ્રીમાન્ હેમચંદ્ર સૂરીશ્વર નિર્મિત **શ્રી વીતરાગ સ્તાત્રનું ભાષાંતર.**

સ્વધર્મા ભાઇએા **બહેનાને વાંચવા ભક્ષ**વા નિમિત્તે છપાવી પ્રસિદ્ધ<sup>ે</sup>કત્તી.

માસ્તર **પુરૂષાતમ જૂવ**ર

સુરત.

પ્રથમાવૃત્તિ

પ્રત ૧૦૦૦

હનુમાનની લીંબડી સામે શ્રી જૈન તિ**ર્થાન્ય** શા કૃષ્યુરચંદ ઠાકરશીએ છાપ્યું.

શ્લીહોર. ( કાઠીયાવાડ )

સંવત ૧૯૭૭ વીર સ'વત ૨૪૪૭

સને ૧૯૨૧

## સૂચના.

આ પુસ્તકને જેમ તેમ, જ્યાં ત્યાં, રખડતું મૂકી આ-શાતના કરવી નહિ.

> ઉઘાડે મુખે પુસ્તક વાંચવું નહિ. અશુદ્ધ હાથે પુસ્તકને અડકવું નહિ. ભણાવનાર ગુરૂનાે વિનય સાચવવાે. નિતિ અને સદાચારથી વર્ત્તવું.

ભાષુવું, ભાષાવવું, ભાષુતા દેખીને આનંદિત થવું અને ભાષુનારાને સહાય દેવી એથી જ્ઞાનવરાષ્ટ્રીય કર્મ ટૂંટે છે અને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ અને ધર્મમાં દઢ શ્રદ્ધા રાખવી.

ઉત્તમ કુલાચાર પ્રમાણે વર્તવું.

સહુ કાઇ લવ્ય આત્માઓને પવિત્ર જ્ઞાનામૃતના અપૂર્વ લાલ અનુકૂલતાથી મળે એવા શુલ ઉદ્દેશથી કાઇપણ પુસ્તક ઉપર કાઇએ પણ મિશ્યા મારાપણાથી મમતાણિ રાખી કાઇ રીતે પુસ્તકનાં દુરઉપયાગ કરવા નહિં પણ પ્રમાદ રહિત પૂરતી કાળજી રાખી તેના જાતે લાલ લઇ બીજા ગમે તે જિજ્ઞાસુ લાઇ બહેનાને તે પુસ્તકનાં છુટથી લાલ લેવા દેવા અને પુસ્તકનાં પવિત્ર ઉદ્દેશ સફળ કરવા એવી રીતે દરેક ભાઇ બહેનાને મૃતા પૂર્વ ક ખાસ લલામણ કરીએ છીએ, જે ઉચ્ચ ઉદ્દેશથી પુસ્તકાં છપાવવામાં આવે છે તે ઉદ્દેશ સફળ થાય અને તેની કાઇ રીતે આશાતના થતી અટકે એટલું સૂચવી વિરમિયે છીએ.

# ભૂમિકા.

#### પ્રિય વાંચનાર**.** !

કલીકાળ સર્વ સ શ્રીમાન્ હેમચંદ્રાચાર્ય કે જેઓ આર્યાવર્તના સુપ્રસિદ્ધ તત્ત્વવેત્તા, અસાધારણ વિદ્રાન, સમર્થ યાંગી, મહાન્ પ્રતિભાશાળી કવીશ્વર, અને અલાકિક શક્તિસંપન્ન મહાપુર્ષ હતા. તેઓ શ્રીના સમુદ્ધ જેવા અગાધ અર્થવાળા અનેક વિષયોથી ગુંથેલા અન્યા તેમની વિદ્રતા, શ્રેષ્ઠતા અને પરાપકાર પરાયણતાની કીર્તિને વિસ્તારી રહ્યા છે. અને અનેક સમુક્ષ આત્માઓના હુદયદર્પ છુમાં પ્રતિબિંગિત થઇ પાતાના જેવા કરવા મથી રહ્યા છે. એવા એક પણ વિષય નથી કે જે વિષયની સ્ફમ બાબતા વિષે શ્રીમાને અસરકારક અન્યા ન લખ્યા હાય! તેઓ શ્રીના ન્હાના મ્હાટા દરેક અન્યા સંસ્કૃત સાહિત્ય સમૃહમાં મંડનરૂપ છે. એ સર્વ ત્ર નિર્વિ વાદ સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું છે.

આ " શ્રીવીતરાગ સ્તાત્ર " નામના લિક્ત યાગના પદ્યભંધ ગ્રન્થ ઉક્ત મહુર્યીના ખનાવેલા છે. જેમાં સર્વત્ર પર-માત્મા શ્રી વીતરાગદેવની સ્તવના એવા લિક્તિમર હૃદયે કરી છે કે વાંચનાર, સમજનાર, વિચારનાર જ્ઞાસુઓના રામેરામ વિકસ્વર કરી દે છે. અને બિક્તિરસમાં નિમગ્ન કરી દે છે. કર્તાના હ્રદયમાં કેવળ નિષ્પક્ષપાતપણે પરમાત્મા પ્રત્યે કેવા અસા-

**ધારથુ ભક્તિભાવ ભ**રેલાે હતાે તે આથી બહુ સારી રીતે જાણી શકાય તેમ છે. ચન્થના દરેક અધિકારામાં અને દરેક સ્તુતિગ-ર્ભિત <sup>શ્</sup>લાેકામાં સ**ંસ્કારવાળી, અને** પ્રાૈઢ સંસ્કૃત વાણીની ખુબી, કાવ્યની સાદાઇ, અને અર્થની ચમત્કૃતિ, હૃદય ગમ રસપૂર્ ભાવ, સેવ્ય સેવક સંબંધના ખરેખરા નમુના, અને ક્રતાના વિચેક્ષિસ વગેરે'દીવ્ય ઝળકી ર**દા**ાં છે. દેવ ગુરૂ ધર્મતત્ત્વના ખરા નિર્જુય, આપ્ત પુરૂષની એાળખાણ, પદાર્થની સ્યાદ્રાદ**પૂર્વક** યથાથ ઘટના. એકાંતવાદીઓના વિરાધના ધ્વંસ, જગત્ કતુ-ત્વ નિર્ણય, પ્રખર જ્ઞાનીઓની અલાકિકતા, આમવચનાનું અવિસ વાદપણું, શ્રી વીતરાગના મન, વાણી અને શરીરની લાૈકાત્તર શ્રેષ્ઠતા<mark>ં, અતિશયાેનું આબેહુ</mark>બ વર્ણન, જગત્ત્રયના સ્વામીપણાની સાર્થકતા તીર્થકર નામકર્મની લાકાત્તર લખ્ધી-એા વગેરે વગેરે અનેક બાબતાને વીશ અધિકારમાં બ્હેંચી પદ્મભંધ શુંથી સ્તુતિરૂપે જેમમૃતના સિંધુ રેલાવ્યા છે, તે ખરે-ખર બૃહસ્પતિ જેવાને પણ પ્રશંસવાલાયક અને યાેગીન્દ્રોને પણ વાર વાર ચિંતવવા લાયક છે. કર્તા પુરૂષે પાતાની ખુદ્ધિ-ની સર્વશક્તિએા અને ભક્તિના અખંડ ઝરાને જાણે આ સ્તુતિ-રૂપ ગ્રન્થમાંજ વહેવડાવ્યા હાય એમ મધ્યસ્થ વાંચનાર અાત્મા-એોને સ્પષ્ટ થાય તેમ છે, એટલુંજ નહીં પણ સ**ર્વ શ્રેષ્ઠ ગુણ** સંપન્ન , સર્વ દેાષથી રહિત, કરૂજીં નિધાન પરમાત્મા તરફ ઉચ્ચ કાંટીની **લ**ક્તિ કરાવે તેમ છે. ઉક્ત ગ્રં**યની ગૌરવતા**ના વખાજ નહિ કરતાં તે કામ અમારા વાંચકવર્ગને શિરે મૂક્કિએ ખીએ એકજ વખત સાદ ત વાંચવાથી તેની ઉપયોગીતા સમજારો.

આ વીતરાગ સ્તાત્ર શ્રીમાન્ હેમચંદ્રસ્રિજીએ યાેેગ-શાસના ૧૨ પ્રકાશ સાથે પરમાહેત્ શ્રી કુમારપાળ મહારા-જા નિમિત્તે રચેલ છે. શ્રીકુમારપાળ ભૂપાળ અંને શ્રંથના ૩૨ પ્રકાશના સ્વાધ્યાય સામાયક અંગીકાર કરીને પ્રતિદિન કરતા હતા.

મધ્યસ્થ, મુમુક્ષુ અને ભક્તિરાગી આત્માઓના કલ્યાથુ અર્થે શાન્તમૂર્તિ શ્રીમાન કર્પૂરવિજયજી મહારાજજીયે આ અત્યુત્તમ ગ્રન્થનું ગુર્જર ભવામાં ભાષાંતર કરી આપ્યું છે, આવા ભક્તિપૂર્ણ ગ્રન્થોના જનસમૃહમાં અધિક વિસ્તાર થાય અને પ્રત્યેક હૃદયમાં નિર્દોષ પુરૂષ તરક્ની ઉચ્ચ ભક્તિનું સામ્રાજ્ય સ્થપાય અને અમારા સાહિત્ય પ્રસિદ્ધિના લાક હિતકર હેતુ સત્વર સફળ થાય એ હેતુથી અમાયે આ ગ્રન્થ ખ્હાર પડયા છે. તેમાં કાઇ સ્થળે સ્ખલના કે ભુલ ચુક હાય તે સંઘ સમક્ષ મિચ્છામિ દુક્કડં દઇને સજ્જનાને સુધારી વાંચવા વિનંતી છે.

લી**૦ પ્રસિદ્ધ**કર્ત્તા.

# વિષ<mark>યાનુક્ર</mark>મ.

|                         |        | _    |            |        |
|-------------------------|--------|------|------------|--------|
| ુ વિષય <b>્</b>         |        |      |            | AR     |
| વિતરાગ સ્તાેત્ર સારાંશ  | ••••   | •••• | ••••       | ••••   |
| ી પ્રથમ પ્રકાશ          | ••••   | •••• | 9          | થી ર   |
| ૨ દ્વિતીય પ્રકાશ        | ••••   | •••• | 3          | કથી પ  |
| ૩ તૃતીય પ્રકાશ          | ••••   | •••• | 6          | થી ૯   |
| ૪ ચ <b>તુર્થ</b> પ્રકાશ | ••••   | •••• | 6          | -થી ૧૨ |
| ૫ પંચમ પ્રકાશ           | ••••   |      | १२         | થી ૧૪  |
| ६ षष्ठ प्रकाश           |        | •••• | ૧૫         | થી ૧૯  |
| ૭ સપ્તમ પ્રકાશ          | ••••   | •••• | ૧૯         | થી ૨૧  |
| ૮ <b>અદ</b> મ પ્રકાશ    | ••••   | •••• | ૨૧         | થી ૨૬  |
| <b>← નવમ</b> પ્રકાશ     | ••••   | •••• | २६         | થી ૨૮  |
| ૧૦ દશમ પ્રકાશ           | ••••   | •••• | २८         | થી ૩૧  |
| ૧૧ એકાદશ પ્રકાશ         | ••••   | •••• | ૩૧         | થી ૩૩  |
| રસ દ્વાદશ પ્રકાશ        | ••••   | •••• | 33         | થી ૩૫  |
| ૧૩ ત્રયાહશ પ્રકાશ       | ••••   | •••• | ૩૫         | થી ૩૭  |
| ૧૪ ચર્તુ દશ પ્રકાશ      | ••••   | •••• | 3 <b>9</b> | થી ૩૯  |
| ૧૫ પંચદશ પ્રકાશ         | ••••   | •••• | Yo         | થી ૪૨  |
| ૧૬ ધાહશ પ્રકાશ          | ••••   | •••• | ૪૨         | થી ૪૪  |
| ૧૭ સપ્તદશ પ્રકાશ        | ••••   | •••• | <b></b> ४४ | થી ૪૬  |
| ૧૮ અષ્ટાદશ પ્રકાશ       | ••••   | •••• | :¥;        |        |
| १६ सेडान विशतितम        | પ્રકાશ | •••• | <b>४</b> ६ | થી પર  |
| २० विंशतितम प्रकाश      | ••••   |      | ૫૧         | થી પક  |
|                         |        |      |            |        |



# શ્રીમાન્ હેમચંદ્ર સૂરીધર નિર્મિત વીતરાગ સ્તોત્ર સારાંશ

#### પ્રથમ પ્રસ્તાવના પ્રકાશ:

ર-૪. જે પરમ તમા ( સર્વ સ'સારી છવાથી શ્રેષ્ટ સ્વરૂપ વાળા ) છે, કેવળજ્ઞાનમ**ય છે, પંચ પર**મેછી**મઃ** પ્રધાન છે, તેમજ જેને અજ્ઞાનની પેલે પાર સૂર્યના જેવા ઉદ્યાત વાળા ( પ્રભાવ-પ્રતાપશાલી ) પંડિત જેના માન ને છે. ૧.

જેણે સમસ્ત રાગ દ્વેષાદિક કલેશકારી વૃક્ષા સમૂળમાં €ખેડી નાંખ્યાં છે. અને જેને સુરપતિ. અસુરપતિ ત**યા** નરપતિએા મસ્તક વડે નમસ્કાર કરે છે. ર.

જેનાથી ધર્મ અર્થ કામ અને માેક્ષ રૂપી પુરૂષ ર્થને પૈદા કરાવનારી શખ્દ વિદ્યાદિક ૧૪ વિદ્યાઓ પ્રવર્તી છે અને જેનું જ્ઞાન અતીત, અનાગત અને વર્તમાન વસ્તુ માત્રને પ્રકાશવાવાળું છે. ક.

જેનામાં વિજ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન) આનંદ ( અકૃત્રિમ સુખ) અને બ્રહ્મ (પરમપદ) એ ત્રણે એકતાને પામેલા છે તે (અર્ત- ે ત્રહ્યા કરવા યાગ્ય છે અને ધ્યા-ન કરવા પ્રત્યાનું શરણ હું અંગીકાર કર્ફ છું.

નાય છું. સુરાસુરવ દિત એવા એ પ્રભુવે હું સ-નાય છું. સુરાસુરવ દિત એવા એ પ્રભુનેજ હું એક મ-નથી વાંછું છું. તેમનાથીજ હું કૃતકૃત્ય (થયા) છું. અને ત્રિકાળવેદી એવા એ પ્રભુના હું કિંકર છું. પ

તે પ્રભુની સ્તુતિ-સ્તાત્ર કરવા વહે હું યાતાની વા-શ્રીને મવિત્ર કર્; છું. કારણું કે આ ભવ અટવીમાં જન્મ શામ્યાતું પ્રાથીઓને એજ ક્ષળ છે. દ

પશુ અદી પણ પશુ જેવા એવા હું ક્યાં? અને બુ-

હસ્પતિને પણ અશકય એવી વીતરાગની સ્તુતિ કયાં ? તેથી પગ વડે મહા અટવી ઉલ્લ'ઘન કરવા ઇચ્છતા પાં-શું આગા જેવા હું છું એટલે આ મારૂ આચર**ણ મહા સા**-હસરૂપ હેાવાથી હસવા જેવું છે. **૭.** 

તથાપિ શ્રદ્ધાથી પ્રેરિત હૃદય વાળા હું આપની સ્તુતિ કરવામાં સ્ખલના પામું-આપના અનંત ગુણને પ્રગટ કરી ન શકું તેથી મને નિષેધ કરવા યાગ્ય નથી, કેમકે શ્રદ્ધાન્ હુંતની સંખંધ વગરની વચન રચના પણ શાભા પામે છે. ( આથી મારા પ્રસ્તુત પ્રયત્ન લેખે થશે ). ૮.

ે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિએ કરેલા વીતરાગ સ્તવથી કુમા-રપાળ ભૂપાલ ઇચ્છિત (શ્રદ્ધાવિશુદ્ધિ કર્મ ક્ષય રૂપ) કુળને પ્રાપ્ત થાએ ! ઇતિ પ્રથમ હ-

### द्वितीय प्रकाश.

## ( મૂળ ૪ અતિશય વર્ણન રૂપ ) ૧-૪.

કે પ્રભુ પિય'શુવત્ ( નીલ ), સ્કૃટિકવત્ ( ઉજવળ ) સ્વર્ણવત્ (પીત), પદ્મરાગવત્ (રકત) અને અંજનવત્ (શ્યામ) વર્ણવાળા ધાયા વગરજ સદાય પવિત્ર એવા આપના દેહ, દેવ મનુષ્યાદિક કાને ચકિત ન કરે ? સર્વ કાઇને કરેજ, ૧.

ક્રલ્પવૃક્ષની માળાની પેરે સ્વભાવેજ સુગ'ધિ એવા આપના અંગ ઉપર દેવાંગનાનાં નેત્ર, બ્રમરની જેવું આ-ચરણ કરે છે. ર.

🗟 નાથ ! દિવ્ય અમૃત રસતુ' આસ્વાદન કરવાથી થયેલી પૃષ્ટિથી પરાભવ પામેલાં દ્વાય તેમ કાસ, ધાસાદિક રાેગરૂપી સર્પના સમૂહ આપના દેહમાં વ્યાપી શકતા નથી, આપ સદાય દ્રાગ રહિતજ છા.

દર્પણની અંદર પ્રતિબિંખિત થયેલા ૩૫ની પેરે આપનામાં બીજા મળ તો દ્વર રહેા પર'ત પરિશ્રમાદિક્ષી આપનું શરીર ૮૫કતા પસીના વડે અર્દ્ધ ( બીનું ) થાય એવી વાત પણ શી ? આપની કાયા પ્રસ્વેદ વગરની નિર્સળજ છે. ૪.

હે વીતરાગ! કૈવળ આપનું મગજ રાગ રહિલે મુચેલું છે એમ નથી પર'તુ આપના શરીરમાં રહેલું રક્ત (રૂધિર) પણ દુધની ધારા જેવું ધાળું છે એટલે આપના રૂધિરમાંથી પણ સ્વભાવિક રાગ-ર'ગ-રક્તતા જતી રહી છે. પ.

વળી જગતથી વિલક્ષણ એવી આપની બીજી અદ્દભૂત વાતનું અમે શું વર્ણન કરી શકીયે ? કારણ કે હે પ્રભુ! દ્વાપનું માંસ પણ દુર્ગંધ રહિત (પરમ સુગંધિ) દુર્ગ ટેઇા ન ઉપજાવે એવું ગાયના દુધ જેવું ઉજવળ છે. દ

ં કે વીતરાગ! ભમરાએા, જળ સ્થળના (સુગ'િધ) પુષ્પાની માળાએા ત્યજી આપના નિધાસની ખુશેઓ લેવા આપના વદન કમળ રૂપી કમળ પાસે આવે છે. હ.

હે પ્રભુ! આપની જન્મ-મર્યાદા લોકોત્તર (અપૂર્વ) માતકારને કરવાવાળી છે. કેમકે આપના આઢાર અને નીઢાર, ચર્મચક્ષુવાળા મનુષ્યા એઇ શક્તાજ નથી. ૮. ઇતિ દ્વિતીય:

### **- ♣**\$:0;₽**\$~** —

## तृतीय भंधाशः

(કર્મણયજનિત ૧૧ અતિશય વર્લુનરૂપ)

૧-૧૨ તીર્થંકર નામ કર્મ જનિત સર્વાભિસુખ્ય નામના અતિશયથી હે નાથ! આપ કેવળજ્ઞાનના પ્રકાશ-વક સર્વથા સર્વ દિશાએ સન્મુખ છતાં દેવ, મનુષ્યાદિક મર્ભાને જે પ્રતિક્ષણ (પરમ) આનંદ રસ પમાઉા છા, 🕏

એક યાજન પ્રમાણ ધર્મ દેશનાના સ્થળરૂપ સમ-વસરણમાં પરિવાર સહિત ક્રાેડા અમે દેવ, મનુષ્ય અને <del>તિર્વેચા જે (લગારે અળાધા વગર) સમાઇ શકે છે. ૨.</del>

આપનું એક પણ વચન તે દેવ, મનુષ્ય અને તિ-ર્વૈચાને પાત પાતાની ભાષામાં સુખે સમજ શકાય એવુ' મને ધર્મ સ'ળ'ધી બાધને કરવાવાલું જે થાય છે. 3. 💉

આપના વિદાર જનિત વાયરાની લહેરીઓથી સવાસા (૧૨૫) યાજનમાં પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલા રાત્રા જે નેતાંને-તાંમાં અદશ્ય થઇ જાય છે. ૪

રાજાએ દૂર કરી દીધેલી અનીતિનીપેર ભૂમી ઉપર મૂલક (ઉદર), ક્ષલબ (તીડ,) અને શુક એ ત્રણે ધાન્યને નુકશઃન કરનારા ઉપદ્રવા જ્યાં આપ વિચરા છે. ત્યાં જે તત્કાળ દૂર થઇ જાય છે. પ.

આપની કુપારૂપી પુષ્કરાવર્ત મેલની વૃષ્ટિયીજ હાલ તેમ જયાં આપ ચરણ ધરા છા ત્યાં સ્ત્રી, ક્ષેત્ર અને નગ-ર દિકથી ઉત્પન્ન, થયેલા વિરાધરૂપી અગ્નિ જે અત્યંત શમી જાય છે. દ.

ઉપદ્રવેશના ઉચ્છેદ કરવા ઢાલ વગાડવા જેવા આપના પ્રભાવ (પ્રતામ) ભૂમી ઉપર પ્રસરતે સતે દુષ્ટ વ્યન્તર શાકિની પ્રસુખથી ઉત્પન્ન થતા મારી (ચ્લેગ) વિગેર જ-ગતના કાળ જેવા રાગ-ઉપદ્રવ પેદા થતાજ નથી. છ.

િશ્વે પકારી આપ લાેકાના મનવ છિતદાયક વિલમાન સતે અતિવૃષ્ટિ કે અનાવૃષ્ટિ જે લાેકાને સ'તાપકારી થતી નથી. ૮.

સ્વચક અને પરચક (સ્વરાજ્ય અને પરસજ્ય) થકી થયેલા હ્રુદ્ર ઉપદ્રવા, સિંદુનાદથી જેમ દ્વાથીઓ નાશી જાય છે તેમ આપના પ્રભાવથી જે તત્કાળ નષ્ટ થઇ જાય છે. ૯.

સર્વ અદ્દભૂત પ્રભાવશાહી આપ જ'ગમ કલ્પવૃક્ષ પૃથ્વી ઉપર વિચરતે સતે જે દુષ્કાળ દૂર થઇ જાય છે. ૧૦

સૂર્યથી અધિક પ્રભાવાળું ભામ ડળ પ્રભુના દેદાર જોવામાં કાઇને અડચણુ આવે નહિં એટલાજ માટે હાય, ત્રેમ જે આપના મસ્તકની પછવાડે દેવાએ સ્થાપેલું છે. ૧૧

તે આ રત્નત્રયીરૂપ યાગઠકુરાઇના લાક પ્રસિદ્ધ મન હિમા, ઘાતિકર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલા છે ભગવાન! કાજ્ય સચેતન પ્રાણીને આશ્ચર્ય પમાડતા નથી? અપિતુ સર્વ કાઇ સચેતન પ્રાણીવર્ગને આશ્ચર્યજનક થાયજ છે.૧૨.

અનન્ત કાળથી ઉપાર્જન કરેલ, અન્ત વગરનું કર્મ-વન આપ શિવાય ખીજો કાજ્યુ સર્વ પ્રકારે મૂળથી ઉચ્છેટી શકે ? ૧૪.

હે પ્રભુ ? ચારિત્રરૂપ ઉપાયમાં પુનઃ પુનઃ અલ્યાસથી આપ એટલા અધા પ્રવૃત્ત થયેલા છેા કે પરમપદની શ્રેષ્ટ સ'પદારૂપ લીર્થકર પદવીને નહિં ઇચ્છતા છતાં પશુ આપ પ્રાપ્ત થયા છા. ૧૪.

મૈત્રી ભાવનાના પરિત્ર સ્થાન રૂપ, યુષ્ટ પ્રમેહ ભા-વનાથી ભરપૂર, તેમજ કરૂણા અને માધ્યસ્થ્ય (ભાવના) ચાગે પૂજ્ય એવા યાેગ સ્વરૂપી આપને અમારા નમસ્કા-ર હાેજો. ૧૫.

धति तृतीयः

3000

ચહુર્થ પ્રકાશઃ

### (देवहृत अतिशय भगरनइप )

નિશ્યાદિષ્ટને પ્રલય કાળના સૂર્યની પેરે સંતાપકારી અને સમ્યગ્દિષ્ટને અમૃતના અંજનની પેરે શાંતિકારી એવું તીર્ઘકર લક્ષ્મીના તીલક જેવું ધર્મચક આપની આગળ દીપી રહ્યું છે. ૧.

જગતમાં આ વીતરાગજ એક સ્વામી છે એમ જન

છુાવવા માટે ઇંદ્રે ઉ<sup>.</sup>ચા **ઇંદ્રધ્વજના મિષ**થી પેઃતાની ત ર્જની અંગુત્રી ઊંચી કરી છે એમ જણાય છે. ૨.

જ્યાં આપનાં ચરાષ્ટ્ર પડે છે ત્યાં દેવ અને દાનવા નવાં **સુવર્ષ્યુ કેમળના** છ**ાથી ક્રમળમાં સ્થિતિ** કરનારી લક્ષ્મીને વિસ્તારે છે. ૩.

દાન, શીલ, તપ અને બાવન રૂપ ચાર પ્રકારના ધ-ર્મને એકી સાથે વર્ણવવાને અત્ય ચતુર્મુખ થયા છે. એમ હું માનું છુ ૪.

રાગ, દ્વેષ અને માહુરૂપ અથવા મન, વચન અને કાયારૂપ ત્રણ દ્રોષથી ત્રિલુવનને મુક્ત કરવાને આપ પ્રવૃત્ત થયે સતે ત્રણ પ્રકારના (વૈમાનિક, જોતિષ્ક અને ભુવનપતિ) દેવાેએ રત્ન, સુવર્ણ અને રૂપ્યમય ત્ર**ણગઢની ર**ચના ધ્રે-ધી છે. (ગઢયે,ગે રક્ષા સુખે થઇ શકે છે) પ.

પૃથ્વી ઉપર આપ વિચરતે સતે કાંટા પણ ઊધા પડી જાય છે. સૂર્ય ઉદય પામ્યે સતે ઘૂવડ અથવા અધ-કારના સમૂહ ટકી શકે શુંી દ

'કેશ, રામ, નખ અને દાઢી મૂછ દીક્ષાં શ્ર

અવસર જેવાં સમારેલાં હેય તેવાંજ રહે વધે નહિં,' એવા આ બાહ્ય (પ્રગટ દેખાતા યાગ મહિમા પણ અન્ય હરિ હરાદિક દેવાએ પ્રાપ્ત કર્યો નથી. ત્યારે અંતર'ગ (સર્વાભિમુખ્યતા ઇત્યાદિ) યાત્રની વાત તા દ્વરજ રહી છ.

હે વીતરાગ! જાેંધ, નૈયાયિક દિક, તર્ક વાઢી ઓની પેરે શખ્દ, રૂપ, રસ, બ'ધ અને સ્પર્શ રૂપ પાંચે ઇદ્રિયાના વિષયા આપની આગળ અનુકુળતાને ભજે છે.-પ્રતિકુળપણે વર્તતા નથી. ૮

અનાદિ કાળથી પ્રભુના પ્રતિપક્ષીમૂત કામદેવને સ-ઢાયક થયાના ભયથીજ હાય તેમ સમકાળે સઘળી રૂતુઓ આવી આપના થરણુકમળને સેવે છે. ૯

હે ત્રૈલાકય પૂજ્ય! (અજ્ઞાન) પ'ખીઓ પણ આ-પને પ્રદક્ષિણા દે છે તા પછી આપના તરફ પ્રતિકુળ વર્લનારા માનવીઓની શી ગતિ થશે ? ૧૧

જે ભૂમિને આપના અરણ સ્પર્શ થવાના છે તે ભૂ-મિને દેવતાએ મુગન્ધિ જળની વૃષ્ટિ વડે અને હિન્ય પં-શ્વર્ણવાળા પુષ્પના યુંજવડે પૂજે છે. ૧૦

સ જ્ઞિ પ'ચેન્દ્રિય મનુષ્યાદિકનું દુષ્ટપણું આપની પા સે કયા રહે ? કેમકે એકેન્દ્રિય એવા પવન પણ પ્રતિકુ-લતાને તજી દે છે. (તા બીજાનું વળી કહેવું જ શું ?) મતલબ કે પવન પણ સુખાળવાજ વાય છે. ૧૨

૧૩ આપના માહાત્મ્યથી ચમત્કાર પામેલા વૃક્ષા મસ્તકવઉ આપને નમે છે. તેથી તેમનું મસ્તક કૃતાર્થ-કૃત-કૃત્ય છે. ત્યારે મિથ્યા દષ્ટિતું મસ્તક વ્યર્થ–નકાસું છે.

હે વીતરાગ! જઘન્યથી એક ક્રોડ દેવ દાનવા આપની સેવામાં હાજર હાય છે કેમકે મ્હાેટા પુન્યે મળી શકે એવા પદાર્શમાં મૂર્ખ પણ આળસ ન કરે. હતિ ચતુર્થઃ ૧૪

#### પંચમ પ્રકાશઃ

(શેષ પ્રાતિહાર્ય અતિશય વર્ણન રૂપ) આ આરોાક વૃક્ષ, ભમરાના ભાંકાર શબ્દથી ગાતા દાય! અને હાલતાં પાંદડાંવડે નાચતા હાય, તેમજ આપ-ના ગુણરાગથી જાણે રાતા હાય, તેમ જિન તનુ માનથી દ્રાદશ ગણા ઉન્નત સતા હુર્ખ છે. ૧

આપની દેશના–ભૂમી મધ્યે દેવતાએ એક યાેજન સુધી જેના ડીંટડાં નીચે રહેલાં છે તેવા દિવ્ય પુષ્પા હીંચણ પ્રમાણ (દાઢ હાથ ઊચાં) પાથરે છે. ર

વૈરાગ્ય વ્ય'જક અતિ સરસ માલવ કૈશિકી પ્રમુખ બ્રામ રાગથી પવિત્ર વીદ્યાદિક વડે દેવતાઓએ વિસ્તારેલા આપના દિવ્ય દેશના ધ્વનિ વિસ્મય વડે ઉન્મુખ થઇ રહેલાં મૃગલાઓએ પદ્યુ સાંભળ્યા છે. 3

ચાંદ્રના કિરણ જેવાં ઉજવળ ચામરા, આપના મુખ કમળની સેવા કરવા આવેલા હ'સ પક્ષી હાય તેવા શાબી રહ્યાં છે. ૪

સિંહાસન ઉપર આરૂઢ થઇને જ્યારે આપ દેશના આપો છા ત્યારે મૃગેન્દ્ર (સિંહ) ને સેવવા માટે જ હાય તેમ મૃગલાઓ સાંભળવા આવે છે. પ

ે હું વીતરાગ ! જેમ અજૂ પાતાની અમેત્સના (કાંતિ)

વડે ચકારાને અતિ આનંદ ઉપજાવે છે તેમ આપ લા-માંડલે કરી લવ્ય જનાના નેત્રાને પરમ આનંદ પમાડા છા. દ

હે સર્વ જગનાયક! આકાશમાં રહેલા દુન્દુ લિ ( લેરી વિશેષ) આગળ પ્રતિધ્વનિ કરતા 'જગતમાં સમ-સ્ત દેવા મધ્યે આપનું સર્વેત્કૃષ્ટ ઐશ્વર્ય જણાવે છે-આપનું દેવાધિ દેવપણું જાહેર કરે છે. હ

આપના મસ્તકે ઉપરા ઉપર રહેલાં નિર્મળતાદિક ગુજુષી સમ્યકત્વાદિક પવિત્ર ગુજુના ક્રમ જેવાં ત્રણુ છત્રો ત્રણુ ભુવનના પ્રભુત્વ સંભ'ધી પ્રકર્ષને જણાવે છે. ૮

હે નાથ! ચમત્કાર ઉપજાવનારી આ આપની પ્રા-તિહાર્ય-લક્ષ્મીને દેખી, કાેેે છું કાેેે ણું મિશ્યાદેષ્ટિ જનાે પણ આશ્ચર્ય ન પામે ? અપિતુ સર્વ કાેે આશ્ચર્ય પામેજ. ૯

એમ સર્વ મળીને ૩૪ અતિશય કહ્યા. જો કે પ્રભુ તા અન'ત અતિશયધારી છે તાપણ સ્થ્વ ખુદ્ધિ માટે આ સ'ખ્યા કહેલી ઉપયોગી છે. ઇતિ પ'ચમ:

#### 468 AF181:

### (પ્રતિપક્ષ નિરાસ નામા.)

🗟 પ્રલુ! નેત્રને અમૃત–અંજન તુલ્ય અને લાવષ્ટ્યન વડે પવિત્ર કાયાવાળા આપને જોયે સતે આપમાં ઉદ્વાસીન રહેવું તે પણ દુઃખદાયી થાય છે તેાપછી ઇર્વાવડે આપમાં અસત્ય દૂધણ ઉચ્ચારવાનું કહેવું જ શું ? તેમ કરનારની નરકારિક નીય ગતિજ સ'ભવે છે, તેથી આપ પ્રતિ દ્વેષ-ભાવ તા અત્યાત વર્જ્ય છે. ચિ'તામણિ સદશ આપની તા ઉપેક્ષા પણ કરવી અયુક્ત છે. ૧

નિષ્કારણ વિશ્વાપકારી એવા આપને પણ સત્ર છે અને તે પણ ક્રોધાદિક કષાયથી વ્યાપ્ત છે. આવી વાર્તા પણ સાંભળીને વિવેધી જેના શું છવન વહુન કરે ? ન જે કરે. કેમકે નહિં સાંભળવા યાેગ્ય સાંભળવા કરતાં પ્રાછ ત્યાગ કરવા શ્રેયકારી છે. સુક્ષ્મ છુદ્ધિથી વિચાર કરનાર યું હિત જનાએ એવા નિર્ણય કરેલા છે કે જેના અ તર મ શાત્રુ સર્વથા ક્ષીશુ થયેલા છે તેવા આપ વીતરાગને કાઇ ક્યાંય કદાપિ શત્રુ હાય જ નહિં એજ વાતને પુનઃ દૃષ્ટાં-તથી સિદ્ધ કરે છે. ર

જો આપના (વિષક્ષ) શત્રુવર્ગ વિરક્ત રાત્ર રહિતજ હાય તા તે નિશ્ચે શત્રુજ નથી; કેમ કે વીતરાગપણા વહે તે આપજ છા અને જો તે રાગવાન હાય તાપણ વીતરા-ગમણાના અભાવવહે આપનાથી અત્ય'ત નિર્બળ હાવાથી તે શત્રુ નથી. કારણ કે સમાનશીલ અને પરાક્રમવાળાનુંજ પ્રાય: સપક્ષ વિપક્ષપણું કહેવું ઘટે છે. શું ખજવા કદ પિસ્ટુર્યના વિપક્ષ હાય શકે ? ક.

હે પ્રભુ! તે (લવ સત્તમ) અનુત્તરવાસી દેવા પશુ આપના યાગ-માર્ગની સ્પૃકા રાખે છે. ત્યારે યાગમુદ્રા (રેજોફ્રેરણાદિક ધર્મ ઉપકરશુ) રહિત એવા અન્ય સાંખ્યાં-દિકને તે યાગ માર્ગની કથા જ શી? યાગ તેમનાથી દ્વર છે. ૪

કે વીતરાગ! યાંગ ક્ષેમકારી આપને અમે નાથ સ્વી-કારિએ છીએ. આપને સ્તિવિયે છીએ અને આપની સેવા- ઉપરસના કરિયે છીએ. ઠેમ કે આપ થકી અન્ય કોંઇક ત્રાતા (રક્ષક) નથી. આપની સ્તવના ઉપરાંત ખીજું શું ખાલીએ ? અને આપની સેવા–ઉપાસના ઉપરાંત ખીજું શું' કરિયે ! કારણ કે વાણી અને જન્મ પામ્યાનું એજ ઉત્ત-મ ફળ છે. પ

પાતે ડ્રિ'સાહિક મ**લીન આચારવાળાં હાેઇ, અન્ય મુ**ં ગ્ધ જનાને ઠત્રવામાં ચતુર એવા અન્ય દેવ ગુરૂએ! બધી દ્રનીયાને પણ છેતરે છે. તેથી અમે આપ વગર ખીજા કાૈની પાસે જઇ પેઃકાર કરિયે ? દ.

હૈ પ્રભુ! સદાય કર્મમુક્ત (મનાતા છતાં), જગતની સૃષ્ટિ જગતતું પાલન અને જગતના ક્ષય કરવામાં 6જ-માળ એવા વાણીના પુત્ર જેવા કલ્પિત દેવાને કાછ સચ-તન માન્ય કરે ? વિચારશીલ અંદમાં તા માન્ય નજ કરે. છું

જઠરાગ્તિ અને કામાગ્તિથી પીડાએલા (પરાભવ પા-મૈત્રા ) દેવાવેડે પાતાને કૃતાર્થ માનનાગ દ્વિજાદિકા આપની केवा सर्वेक्तम (वीतराज) देवनी अपदाप (निषेध) કરે છે. હા! હા! ઇતિ ખેદે આ તે કેવા આસ્તિક સર્મા જવા. ૮.

**માકાશ** પુષ્પ જેવું કંઇક મનમાં વિચારી, તેને સિ-🗟 કરવા એવુંજ કંઇ કલ્પિત પ્રમાસ અતાવી પરવાઢીએા ગૈહે શુરા (ઘર શૂરા) છતાં સ્વગેહે (સ્વદર્શનમાં) અને સ્વદેહમાં, ભારે મદથી, કયાંય માતા-સમાતા નથી. ૯.

🗟 પ્રભુ! કામરાંગ અને સ્તેહરાંગ એ બં'ને તેં સુખે ( અલ્પશ્રમ વડે ) નિવારી શકાય તેવા છે. પર'તુ દર્ષિતાગ આ મારૂ'જ એવી ખાટી માન્યતા મહાપાપી છે. કારણ કે તેને સત્પુરૂષે પણ દુઃખે તજી શકે છે. (એવા દેષ્ટિરાત્ર ક્રિમે છૂટી શકતા નથી.) ૧૦

🗟 પ્રભુ! આપતું વદનકમળ પ્રસન્ન છે. આપના ચક્કુ રાગદ્વેષાહિવિકાર રહિત [મધ્યસ્થ] છે, અને આપતુ વચન સત્ય-હિતકારી હાવાથી લાેકપ્રિય છે. આવી રીતે પ્રેમ-પ્રી-તિ કરવા ચાગ્ય આપના વિષે પણ મૂઢજના અત્યંત અ-નાદર જણાવે છે. (તે ખેદની વાત છે). ૧૧

हि लिनेन्द्र! इहाय वायु स्थिर यर्ध जाय! पर्वत આળી જાય! અને જળ, અગ્તિરૂપ થઇ જાય! તાેપના રા-આદિક મહા વિકારાથી વ્યાપ્ત દ્વાય તે કદાપિ માપ્ત [સમ્ય-

કુ તત્વરૂ થવા ચેત્ર્ય નથી. મતલબ કે આપ શિવાય અન્ય દેવેતમાં વીતરાગપછ્યાના **અસાવથી ખરૂ દેવપ્ર<u>ભ</u>ુ** નથી. હાત્તિ થુલ્કા ૧૨.

### सप्तम प्रशशः

### ( જુગલુકતુ નિરાસનામા )

પાપ-પુષ્ટ્ય વગર શરીર (ધારવાનું) ન હાય. શ**રીક** વગર મુખ-વાચા ન હાય અને મુખ વગર વાણીના વ્યાન્ પાર ( **વકતાપ**છું ) ન હેાય. તેા પછો ( તે વીતા) **અન્ય** કેવા ઉપદેશ દાતા શી રીતે ઠરે ? ૧.

જેને દેહુ નથી એવા દેવને જગતની સૃષ્ટિ કરવામાં પ્રવૃત્તિ પણ ઉચિત નથી. વળી કૃતકૃત્ય હાવાથી તેમ 🚁 રવાતું તેમને કશું પ્રયાજન નથી. કેમ કે શિવાસ્તિફા કહે છે કે તે ભગવાનું પારકી, આજ્ઞાવડે પ્રવર્તતા નથી પથ કુવત ત્રતા–કવ્યુચ્છાવડેલ ક્રવર્તે છે. રૂ.

ने डीडा-डैतिडवड प्रवर्तता है।य ते। भाजड़ी ऐरे किंगवान् हरे छे ( केंभ भाजड़े। धूबि गृहाहिड भनावी सम्बार डीडा डरी ऐतिक तेने। भंग डरी केवा आव्यां तेवांक साह्यां न्या छे ), अने ने हुपावडे स्थिनी प्रवृत्ति डरता है।य ते। सहुने सुणी सर्के. हु:णी ते। नक सर्के. अब केंभ ते। डीसर्त नथी. 3,

ઇષ્ટ વિચાગાદિક દુઃખ અને દારિદ્ર તથા ધાન ચાં-શ્રવ અને નરકાદિક દુર્યાનિ તેમજ જન્મ જરાદિક કલેશથી પીડિત એવાં પ્રાણીયાને સર્જતા તે કૃપાળુની કૃપાળુતા કયાં રહી ! અપિતુ કંઇ પણ કૃપાળુતા નહિંજ રહી. ૪.

की प्राक्षीकीना इभानुसार ते सुण द्वःण आपे छे कीम भानता दे। ते। ते ध्वर आपक्षी पेर स्वतंत्र हरशे बि. ले इमें कनितक अधी विधित्रता अनती भाने। ते। पछी नपुस्तक केवा आ [इस्पित] ध्वरतं प्रयोकन-क शं है इंग्रंक निर्दे भ,

ભૂત ફાઇએ કરા તક ન જ કરવા એમ કહેતા હા તા

પછી પરીક્ષક જનાને પરીક્ષા નહિં કરવા દેવા જેતું મહ

સર્વ પદાર્થ વિષયક જ્ઞાતાપશું (બાલુપશું) એજ એ જગત્કતાપશું માનતા હા તો તે વાત અમને પણ સંમર તજ છે. કેમ કે અમારા જિન શાસનમાં દેઢધારી સતા, (ધાતિ) કર્મ રહિત સર્વજ્ઞા, સમસ્ત પદાશાને સંપૂર્ણરીતે બાલતા સતા, [કેટલાક કાળ] જયવંત વર્તે છે. છે.

હે નાથ! પૂર્વાકત પ્રકાર શુક્તિ રહિત જગત્ સ્થિન વાદ સંખ'ધી કદાગઢ તછને, જેમના ઉપર આપ પ્રસન્ન છા તે પુરૂષા આપના શાસનમાંજ આનંદ પામે છે. દ

ઇતિ સપ્તમઃં



અષ્ટમ પ્રકાશુઃ

है बीतराम ! आपे हेवणज्ञानवहे वस्तु तत्व नित्यहें नित्य ३५ स्याक्षद्वमय हेण्यु' अने तेवु'क निरूपण कर्ये વાળા એકાન્ત અતલાળા એકાન્ત નિત્યપશું અને ભાષ મત-વાળા એકાન્ત અનિત્યપશું માને છે તેમાં વિરાધ આવે કે-વસ્તુને એકાન્ત નિત્ય માનતાં તેમજ એકાન્ત અનિત્ય ધાનતાં કૃતનારા અને અકૃતઆગમ નામના છે દેશ લાગે છે. ૧.

વિવેચન—ઘડાને એ સર્વદા નિષ્પન્ન સિદ્ધ માનિય તો કું ભાર ઘડા બનાવવા જે જે પરિશ્વમ ઉઠ વે છે તે નિર્સ્થક થવાથી ફુતનાશ દાષ આવે છે અને ઘટાકાર નિત્ય કે એમ માનવાથી માટીના પિંડમાં પૂર્વે નિર્દ્ધ દેખેલા જે ઘટાકાર વગર કરેલાજ આવ્યા તેથી અકુતાગમ નામના દાષપામ થાય છે તેવીજ રીતે મનિત્ય પક્ષમાં વર્તમાન જે જવ કરણી કરે છે તે બીજા ક્ષણમાં નષ્ટ થઇ જવાથી ફુતનાશ, તેમ છતાં મુખ દુઃખાદિક સાક્ષાત્ માગવતા જણાય છે તે અકુતાગમ નામના દાષની પ્રાપ્તિ સમજવી.

કે પ્રશ્ન ! અહમાને એકાન્લ નિત્ય માનતાં તેમજ અકાન્ત અનિત્ય માનતાં સુખ દુઃખના લાગ આત્મામાં કેટી શક્તા નથી. ર. વિવેચન — નિત્ય આત્માના સ્વભાવ એક સરખેં હોવાથી એ તે સુખના ભાગ કરવા પ્રવૃત થાય તા તે સ-કાય સુખજ ભાગવે દુઃખ નજ ભાગવે તેમજ દુઃખ આશ્રી સમજવું. એ સ્વભાવ લેદ થાય તા નિત્યતા જળવાય નહિં. એકાંત અનિત્ય પક્ષમાં પછ્યુ ઉત્પતિ અન'તર ક્ષણુ માત્રમાં વિનષ્ટ થઇ જવાથી સુખ દુઃખના સંભવ તા નથી. કેમકે તે પ્રત્યેક સુખ દુઃખના અનુભવ તા બહુ ક્ષણું એ થવા વાંચ્ય છે.

નિત્ય એકાન્ત દર્શનમાં તેમજ અનિત્ય એકાન્ત દર્શન નમાં પુષ્ય પાપ તથા બન્ધ માક્ષ પણ ઘટી શકતા નથી. ઢ

વિવેશન—નિત્ય પક્ષમાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ આ-તમાં એ પુષ્યમાં પ્રવૃત્ત થાય તેં પુષ્યજ અને પાપમાં પ્રવૃત્ત થાય તેં પાપજ તેમજ બન્ધ અને માક્ષ આશ્રી સમજવું, અનિત્ય પક્ષમાં પણ તે ઘટે નહિં. કેમકે કુમે કરી તેના સ્વીકાર કરતાં ચારક્ષણ સ્થાયિપણું થાય અને એક સાથેજ સ્વીકાર કરતાં છાયા, આતપ અને જળ, અ-બિની પેરે પરસ્પર વિરુદ્ધ તેમનું એકત્ર આત્મામાં અલ-સ્થાન શી રીતે થાય! વળી છવા છવાદિક પદાર્થાની નિત્યાનિત્યતા વગર અર્થ ક્રિયાજ ન થાય તેજ વાત કહે છે. હે પ્રશ્નુ! એકાન્ત નિત્ય વસ્તુને તેમજ એકાન્ત અનિત્ય વસ્તુને ક્રમાક્રમવડે અર્થક્રિયા ઘટતી નથી. ૪

વિવેચન—ને ઘડાને નિત્યજ માના તા તે ખાલી થવા રૂપ અને જળ ભરાવા રૂપ વિચિત્ર અવસ્થા ધારથી નહિં. તેમજ એ તેને અનિત્યજ માના તા બહુ ક્ષણા વડે અની શકે તેવી જળવહનાદિક કિયા તેનામાં ઘટી શક્શો નહિં અને અર્થ ક્રિયાના અભાવે વસ્તુનું વસ્તુપણ જન્મ થાય.

પરંતુ હે પ્રભુ! જેમ આપે કહેલ છે તેમ વસ્તુને ક્રયં ચિત્ નિત્યાનિત્ય માનવામાં આવે તે પછી પૂર્વે કત ક્રિલ્ય વિરાધાદિક દાપ સભવે નહિં. તેજ વાત દર્શત-વહે શાસકાર સિદ્ધ કરી અતાવે છે. પ

એકલા ગાળ કર્ફકારી છે અને એકલી શુંઢ પિત્તકારી છે પર'તુ તે અ'ને ગાળ અને શું'ઢતું સાથે ગીલન કરેલા લેપજમાં પિત્તાદિ દાષ થતા નથી. પણ ઉલટા પૃષ્ટિ પ્રમુખ શુજુ તેથી થાય છે. ૬ એક જ વસ્તુમાં નિત્યાનિત્ય લક્ષણ અયુકત નથી, કેમકે કેઇ પણ સત્ (વિદ્યમાન) પ્રમાણથી તેમાં વિરાધ મિદ્ધ થતા નથી. વળી (પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી) મેચક (પ્રિય્ન વર્ધ્યવાળી) વસ્તુઓમાં વિરૂદ્ધ વર્ધ્યના યાત્ર પ્રમાટ એઇ શકાય છે. (મારનાં પીંછા પ્રમુખમાં તે પ્રસ્ત દેખાય છે.) છે.

ઘટ પટારિકના બૂદા જૂદા આકારથી મિશ્ર ચેવા વિજ્ઞાનનું એકજ સ્વરૂપ ઇચ્છતા પ્રાપ્ત એ ધ સ્યાદ્વાદને ઉ-ત્યાપી શકે નહિં. સ્યાદ્ધાદને માનતા સતા આપને નહિં સેવવાથી તેને પ્રાપ્ત-( પ્ર + અજ્ઞ ) બહુ મૂર્ખ પણ કહેા. ૮.-

અનેક આકારમય એક ચિત્રરૂપને પ્રમાસુ સિદ્ધ પ્ર-રૂપતા નૈયાયિક વૈશેયિક પશુ અનેકાન્તને ઉત્થાપી શકે નહિં હ.

સત્વ રનો અને તમાં પ્રમુખ વિરુદ્ધ ગુણે વડે મિશ્રં એવી પ્રકૃતિને ઇચ્છતા વિદ્વદ્ધ સાંખ્ય પણ સ્યાદ્ધ દ ને ઉત્યાપી શકે નહિં. ૧૦.

કે વીતરામ! પરલાક, અવ અને માશ્રના સ'મ'ધમાં જેની મૃતિ મુંઝાયેલી છે તેયાર્વાકની વિમૃતિ કે સંમૃતિની किमे જરૂરજ જેતા નથી. કેમકે આળાળ ગાયાળ પ્રસિદ્ધ किયા છવાદિક પદાર્થને પણ તે જાણતા-માનતા નથી તેથી તે ત્રિચાર બાદ્ધ છે. એવી રીતે પ્રતિપક્ષના પ્રતિક્ષેપ (નિરાસ) કરી છેવટ કહે છે. ૧૧

હે પ્રસુ! તે કારણથી તત્ત્વન્નની પુરુષોએ ઉત્પાદ, વ્યય અને શ્રેપ્ટ્ય યુક્ત વસ્તુતત્ત્વ જે આપે પ્રથમથીજ ઉપ્પદિસ્યું છે તેનેજ ગારસાદિકની પેરે સ્વીકાર્યું છે. જેમ બારસ દુધપણ વિનાશ પામી દહીં પણ ઉત્પન્ન થઇ ગારસ પણે કાયમ રહે છે તેમ દરેક વસ્તુ ઉત્પાદ વ્યય અને શ્રેષ્ટ્ય યુક્તજ હેઇ શકે છે. ૧૨.

ઇતિ અષ્ટમઃ જ્જાર નવમ પ્રકાશઃ

( हाक्ष क्षाप्रविधायनपूर्व के श्रेष्ठता स्वह )

📑 🗟 વીતરાત્ર ! જ્યાં ચાૈકાજ વખતના **વ્યવસ્થ ભાષ**ના

ભાકતજના કળ મેળવે છે તે એક ક્રેલીકાલજ (સારા) છે. અન્ય કૃત યુગ દિકથી સર્યું. ૧

સુષમા કાળથી દુષમા (કલિ) કાળમાં અક્ષપની કૃષા (અધિક) ફલદાયી સમજ્ઞય છે. કેમ કે મેરૂ પર્વત કરતાં મરૂ ભૂમિ (મારવાડ)માં કદ્રપવૃક્ષની સ્થિતિ અધિક રૂઢી (પ્રશ'સા પાત્ર) છે. ર.

હે પ્રશુ! જે પરમ શ્રદ્ધાવાન્ ક્રોતા અને પૃષ્ઠ મુદ્ધિ-વાન્ ( આપના આગમ-રહસ્યના જાણુ) વકતાના જેત્ર મળે તો કલિકાળમાં પણ આપના શાસનનું સામ્રાજ્ય સ-વંત્ર પસરી રહે છે. કુમારપાળ જેવા પરમ શ્રદ્ધાવાન ક્રોતા અને હેમસંદ્રસૂરિ જેવા વકતાના યાત્ર થતાં આ કલિકાલમાં પણ શાસનની શાસા સર્વેત્કૃષ્ટ થયેલી હોવાથી શાસકારનું આ વસન અનુસર લિદ્ધ જાહ્વું. 8.

હે નાથ ! કૃત યુગાહિકમાં પણ દુર્જન લોકા ઉદ્ભત હાય છે તા પછી વિષય એવા કલિકાલ ઉપર શા માટે ઢાય કરિયે ! ૪.

કલ્યાલુધામિ (સુવર્નુ-હિદ્ધિ) કરવા માટે કલિકાલ

રૂપી કરોતીજ શ્રેયકારી છે. કેમકે અશ્વિ વગર અગરૂનેદ ગંધ-મહિમા વધતા નથી. પ.

હ પ્રભુ! રાત્રીમાં દીપક, સમુદ્રમાં દ્વીપ, મરૂ દેશમાં વૃક્ષ, અને શીત કાળમાં અગ્નિ સમાન દુર્લભ આ આપના ચરણ કમળના રજઃકણ અમતે કલિકાળમાં પ્રાત્પ થયેલ છે. દે.

હ પ્રસુ ! આપના દર્શન (શાસન) રહિત કૃત યુ-ગાહિકમાં હું ભવ અટવી મધ્યે ભટકયા છું તેથી જેમાં આપનું દર્શન પ્રાપ્ત થયું એવા કલિકાળને અમારા નમ-રકારહા ! હ.

હે પ્રશ્નુ! જેમ વિષદ્ધારિ રતનથી વિષયુકત કૃષ્ણી ધર શાલો છે તેમ (સ'પૂર્ણ) દાવરહિત એવા આપથી અહુ દાવયુક્ત એવા કત્રિકાલ પશ્રુ શાભા પામે છે. ૮.

હતિ નવમા

- 48:0:84>-

દરામ પ્રકારાઃ

**હે**્લગવાન્ સારા મનવી પ્રશ્વન્તાથી આપ પ્રશ્ન-

તન શાં છા છા અને આયના અનુસહથી મારા મનની પ્રસન્નતા થાય છે. આવી રીતે ઉત્પન્ન થયેલા અન્યામ-ન્યાશ્રયને આપ ફેડી નાંખા અને મારા ઉપર અનું શહે કરા એટલે મારા મનની પ્રસન્નતાની દરકાર કર્યા વગર પ-દેલાંજ આપ કૃપા કરા, જેથી મારા મનની પ્રસન્નતા અવશ્ય થશે. ૧.

હે સ્વામિન્! આપની શરીર શાબા જેવી છે તેવી અરાભર જાણવા-જેવાને ઇંદ્ર પણ સમર્થનથી (તા બીજાનું કહેવું જ શું!) હવે આપના ગુણા ગાવાને સહસ્ર જ્ય-વાળા પણ સમર્થ નથી તા બીજાનું કહેવું જ શું! કેમકે આપના ગુણા નિરવધિ (અનંત) છે. ર.

હે નાથ! આપ અનુત્તર વિમાન વાસી દેવાના પશુ સંશય હરા છો. આ ઉપરાંત બીજો કાઇ પણ ગુલ પર-માર્થથી સ્તવવા ચાેચ્ય છે શું ! અપિતુ નથીજ. અસંખ્ય ચાેજન દૂર રહેનાર દેવાના પણ સંશય આપ અહીં રહ્યા છતાં સહજમાં દૂર કરી નાંખા છા એ અદ્દભૂત વાત છે. ક.

ે કે પેલું !ે અને તેંં ઓન**ે** કે સું અમે**િ સે લી**નતાં અને

મર્વ માંગ વિરતિ આ બંને િરૃદ્ધ (દેખતા) ગુણા મ મકળે અપનામાં રહેલા છે એ વાતને આપના લોકોત્તર શિશ્તિના અલ્લવ હાય તેશી ગતે માની શકે ' ૪.

હે નાથ! આપનામાં પ્રગટ દેખ તી પણ અન્યત્ર નહિં દેખાતી એવી આ દુર્ઘટ વાત કેમ કરી ઘટે (બંધ બેસે?) –સર્વ છવ ઉપર રાગદ્વેષ રહિતપણા વડે મધ્યસ્થતા અને મામ્ર માર્ગ બતાવવા વડે કરીને પરમ ઉપકારતા (પ રમ કૃપાલુતા) પ.

હે પ્રભુ! આ વિરૂદ્ધ દેખાતાં છે આપ શિવાય બીજા ક્રાઈ હિર હરાદિકમાં જણાતાં નથી. એક તાે જે પરમ તિરીહતા (નિગ્રંથતા) અને બીજીં ભારે ધર્મચક્રવર્તી પશું. દે.

હે વીતરાગ! જેમનાં પ'ચ કલ્યાજીક દિવસે નિત્ય દુ:ખી એવા નરકવાસી છવા પણ મુહૂર્ત માત્ર ઉદ્યાત વહે અને વેદનાની ઉપશાન્તિ વહે હર્ષ-સુખ અનુભવે છે તે આપના પવિત્ર ચરિત્રને વર્ણવવાને ખૃહસ્પતિ પ્રમુખ કાશ્ય સમર્થ છે? અપિતુ કાઇ સમર્થ નથી. હ.

🗟 વીતરાગ! આપની સમતા આશ્ચર્યકારી 🤌, મા-

પતું રૂપ અદ્દમૂત છે, અને સર્વ છવ ઉપર આપની કુર્યા અદ્દમૂત છે. એવી રીતે સર્વ અદ્દમૂત (અર્જ્યા)ના પરમ તિધાન એવા આપ પરમાત્મા પ્રત્યે અમારા નમસ્કાર હેા! ૮.

#### ઇતિ દશમઃ

## એકાદશ પ્રકાશઃ

પરીષહની સેનાના પરાભવ કરતા અને ઉપસર્ગાને દ્ર ટાળતા હે પ્રભુ! આપે શમઅમૃતને પ્રાપ્ત કર્યું છે. મહાટાની એવી કેઇ અદ્દસ્ત ચતુરાઇ છે. ૧.

દે વીતરાગ! રાગ રહિત સતા આપે મુક્તિ-સ્ત્રીના માગ કરેલા છે, અને દ્રેષ રહિત સતા આપે અ'તર'ગ શત્રુઓના ક્ષય કરેલા છે. અહાં! મહા પુરૂષાના મહિમા દાઇક અપૂર્વ, અને જેવા તેવાથી પ્રાપ્ત ન થાય તેવા દુ-લંભ છે. ર.

સર્વથા પર પરાભવની ઇચ્છા રહિત અને માપથી

ખ્દ્વીતા એવા આપે ત્રવે જગત છતી લીધાં. મ્હાટા પુ-રૂપાની એવી અપૂર્વ સાતુરી છે. 3.

હે પ્રભુ ! આપે કાઇને કંઇ પણ દીધું નથી તેમજ કાઇ પાસેથી કંઇ પણ લીધું નથી તાપણ આપને પ્રભુત્વ પ્રાપ્ત થયેલું છે. એવી પંડિત પુરૂષાની અપૂર્વ કળા છે. ૪.

સ્વદેહના પણ દાનવડે ખુદ્ધાદિકે જે સુકૃત ઉપાર્જન ન કર્યું તે ઉપકારિત્વ લક્ષણ સુકૃત મધ્યસ્થ સતા આપના પાદપીઠે આવી પડસું. (આપને તે સહેજે સંપ્રાપ્ત થયું.)પ.

શાગાદિક શાતુઓ ઉપર નિર્દય ( કઠાર) અને સર્વ જીવ ઉપર કૃપાલુ એવા આપે લીમ-કાન્ત (પ્રતાપ-શમાદિક) ગુલ્રા વડે ધર્મચર્કવર્તી પણાનું ભારે સામ્રાજ્ય સ્વાપીન કરી લીધું. દ.

અન્ય લાઉક દેવામાં સર્વ રીતે સર્વ દાવા છે ત્યારે આપનામાં સર્વ રીતે સર્વ ગુણા છે. આ આપની સ્તુતિ એ અસત્ય હાય તા સભ્યજના પ્રમાણ અને સત્ય હેય તા તે સભ્ય જના બાલા! છ.

અહા ઇતિ આશ્ચર્યે કિ વીતરામ ક્લનમાં કરતા

એવા મુજને મ્હાેટાથી મ્હાેટા અને ઇંદ્રાહિકને પણ પૂજા એવા આપ શ્રી સ્તુતિ વિષયમાં આવ્યા છે. ૮.

#### ઇતિ એકાદશઃ

## द्वाहरा महाराह

હ પ્રભુ! પૂર્વ ભવમાં સપષ્ટ પુન: પુન: અલ્યાસથી આપે વૈરાગ્યને એવી રીતે પ્રાપ્ત કરેલ છે કે આ લીર્ધાકરના ભવમાં તે વૈરાગ્ય જન્મ પર્યંત સહજ ભાવને પ્રાપ્ત શુ-ચેલ છે. ૧.

हे नाथ! सम्यण् रत्नत्रथीना आश्षनमां हुशल क्षेता आपने सुण हेतुमां केवा निर्मल वैराग्य वर्ते छे तेवा ध्रष्ट विश्वागाहि हुः पा हेतु यामां संभावता नथी. आम् अया क्षेत्रा छे हे हुः पा हेतुथी हत्पन्न थयेता वैराग्य रागीतां माजुसने हपकता वैराग्य केवा क्ष्मिड-पतंशीका हाय छे अने सुण हेतु यानुं क्षेत्रान्त अनित्यपश्च सम्भावाशी

મ્લાંત્રેલા વૈરાગ્ય કાયમ ટકી રહે એવા હેઃવાથી તે મેંા્ફ્રા પર્યત સુખદાયી નીવડે છે. ર.

વિવેકર્યી શરાણ ઉપર વૈરાગ્યર્યી શસને મછ એવું તીક્ષણ-અણીદાર કર્યું છે કે તે માથ રૂપ મહાનંદમાં પણ મ'પૂર્ણ સામર્અવાળું અની રહ્યું છે, લગારે પ્રીકું પડ્યું નથી. 3.

હે નાય! જ્યારે આપ ઇંદ્રાદિકની સાહેળી લોગવા છો ત્યારે પણ ગમે ત્યાં આપને સમસાવરૂપ વૈરાગ્યજ વર્તે છે. આપ એમજ જાણે છે કે ઉદય આવેલું કર્મ લાગવ્યા વગર છૂટઠા નથીજ. એવી રીતે જ્ઞાનદ્રષ્ટિથી સમસાવે વ-ર્વતાં તે લોગ નિર્જરારૂપે થાય છે. ૪.

જે કે આપ સદાય વિષય સુખર્થી વિરક્ત છે. તેા-પણ જ્યારે સંયમ બહા છે! ત્યારે આપના વૈરાગ્ય ઉપ હાય છે. ભુકતલે ગી થયાથી હવે આ વિષય સુખર્યી સર્યું એવી શુદ્ધ ભાવનાથી વૈરાગ્ય સહેજે સતેજ થાય છે. પ.

સુખમાં, દુઃખમાં, ભવમાં કે મેહ્સમાં જયારે આપ સમલાવ રાખા છે. ત્યારે આપને વૈરાગ્યજ છે. આપ ક્યાં િકયા સ્થળે વિરક્ત નથી ? અપિતુ આ**પ સર્વત્ર વૈજ્ઞઅ**ને વાન વર્તા છેજ. દ.

દુઃખગાર્ભિત અને માહગાર્ભત વૈરાગ્યમાં જ્યારે અને ન્યદર્શની નિમગ્ન છે ત્ય રે આપનામાં તે કેવળ જ્ઞાનગાર્લિત વૈરાધ્યજ એકતાને પામેલું છે. છ.

હે વીતરાગ! સમભાવમાં વર્તતાં પણ સદાય સમસ્ત જગતના ઉપકાર કરતાર અને તેતું પાલન કરનાર વૈરાગ્ય-માં સાવધાન અને પરણદ્ધા સ્વરૂપ એવા આપને અમારા નમસ્કાર હા ! ૮. ઇતિ દ્વાદરાં:

### ત્રયાદશ પ્રકાશ:

## ( હેતુ નિરાસ નામા. )

诸 વીતરાગ! આપ સુક્તિપુરી પ્રત્યે પ્રયાસ કરતા પ્રાજ્યીઓને વગર માગ્યા સદ્વાયદાતા છા. સ્વાર્થ વગર હિ-તકારી છે. પ્રાર્થના કરાવ્યા વગર પરાપકાર કરનારા છે. અને નિષ્કારણ ભધુ છે. (સગા સંભ'ષ વસર ભાંષવ છે ) 🤼 ્ 🗟 પ્ર**સુ! આપ મમત્વ વગર ક્તિગ્ધ મ**નવાળા છેા. **આર્જન વગર ઉજવળ વા**ણીવાળા છેા પ્રક્ષાલન કર્યા વગર **્રિનર્મળ આચારવાળા છે**ા તેથીજ શરણ કરવા યાગ્ય એવા **મ્માપનું શરણ** હું સ્વીકારૂં છું. ૨.

નિષ્કષાય વીરવૃત્તિવાળા મન અને ઇંદ્રિયાને દમનારા મ્મને શાન્તવૃત્તિનું સેવન કરનારા અપ્યે હે પ્રભુ! વાંકા 🚁મં ક'ટકને ખૂબ ફૂટી નાંખ્યા છે (કર્મદળનું નિર્દલન કરી નાંખ્યુ છે. ) ૩.

રૂદ્ર નહિ એવા મહાદેવ, ગદા રહિત (યા રાગ ર-હીત) એવા વિષ્ણુ અને રજોગુણ રહિત એવા બહ્યાં અ-**થવા** જ્ઞાનસ્વરૂપ એવા કાઇ અતિર્વાસ્ય પરમાત્માને અમારા નમસ્કાર હેા! ૪

🕉 પ્રભુ! જળ નિસ્યા વગર ફળથી લળી પડતા. માખ ડપણાથા ગારવવાળા અને અચિન્તિત ફળને દેવાવાળા 🕽 ૯૫વૃક્ષ સમાન આપથકી 👸 આલાક પરલાક સંઅધી ફૂળને પામું છું. પ.

નિર્માહ છતાં સર્વજનાના સ્વામી મમતા રહિત છતાં દ્રવળું અને મુધ્યસ્થ છતાં જગત્ પાલક (વિશ્વરક્ષક) એવા આપના હું અનય-નિષ્કલંક કિંકર છું. ŧ.

વગર ગાયવેલા (પગટ) રતન નિધાન, કર્મરૂપી લાક રહિત કલ્પવૃક્ષ અને અચિન્ત્ય ચિ'તામણિ રતન એવા આપને મે' આ મારા આત્મા અર્પણ કર્યો છે. હ.

હે વીતરાગ! જ્ઞાનાદિકના ફળ રૂપ સિદ્ધપણાનું એ મથાવસ્થિત સ્મરણ તેમાં હું લીના નથી. અને આપ તા સિદ્ધ થયાથી ફળ રૂપ દેહવાળાજ છેં તેથી કર્તવ્ય કાર્યમાં વ્યામ્ એવા મારા ઉપર આપ કૃપા કરા. મારા ઉપર એવી કૃપા કરા કે હું પણ આપની પેરે સ્વ કર્તવ્ય પરાવ્યા રહી, કર્મ જાળને તોડી નાખી, સિદ્ધ દશા પાસું. ૮.

ઇતિ ત્રયાદશા



चतुर्देश प्रकाशः

(યાગશક્રિ નામા.)

🗟 પ્રશુ ! મન વચન અને કાયાના કષ્ટકારી–( સાયુ-

4-પાપ) વ્યાપાર સર્વથા તજી આપે સ્વભાવેજ મનરૂપ શક્યને નિરૂપયાગી જાણી દૂર કરી દીધું છે. ૧.

હે પ્રભુ! આપે ઇંદ્રિયાને પરાશે નિયંત્રિત કરી નહું તેમજ તેમને લોલુપતાથી પ્રવર્તાવી પણ નહું. એવી રીતે સીધી છુદ્ધિથી આપે ઇંદ્રિયજય કર્યો છે, ( ચરમ દેહી હા- વાથી તદ્દલને મુક્તિ ગામી એવા પ્રખર જ્ઞાની-વૈરાગી મ- હાત્મા માટે આવા પ્રકાર યુક્તજ છે. બાકી બીજાએ તો ઇંદ્રિયજય કરવા પાતાની સર્વ શક્તિ ફારવવી જોઇએ). ર,

યમ, નિયમાદિક યાગનાં આઠ અંગ પ્રપ'ચપ્રાય-વિ-દતાર જેવાંજ જણાય છે. જો એમ ન હોય તો આળાલ-ભાવથી છવિત પર્યંત યાગ આપને સહજ ભાવે શી રીતે પ્રાપ્ત થયા ? આસનાદિક ળાદા વિસ્તાર વગર પરમજ્ઞાન વૈરાગ્યાદિક યાગ આપને સહજ સ્વભાવિકજ પ્રાપ્ત છે. 3.

અન'તકાળના પરિચિત વિષયામાં પણ આપને અના-મ'ગ (વૈરાગ્ય) છે અને જન્માવધિ અદષ્ટ–અપરિચિત એવા પણ ચાગમાં એકતા છે. આ ઉપર કહેલું આપનું ચરિત્ર અત્રાહિક–જેવાતેવાને અપ્રાપ્ય છે. ૪.

હે પ્રલ ! પાતાના અપકારી કમઢ, ગાશાલકાદિક ઉ મર આપે જેવા અનુગ્રહ કર્યા છે તેવા અન્યતીર્થિકા પાતાના ઉપકારી સેવક ઉપર પણ કરતા નથી તેથી આપતું સર્વ ચરિત્ર અલાકિક-અદ્દભૂત આશ્ચર્યકારીજ છે. ય.

કે પ્રભુ! આપે ચાંડકાશિકાદિક હિંસક પ્રાણીઓને પણ સદ્દગતિ પમાડવા વડે ઉદ્ધર્યા; અને સ્વઆશ્રિત સર્વા-નુભૂતિ તથા સુનક્ષત્ર પ્રમુખની રક્ષા નહિ' કરતાં ઉપેક્ષા કરી. આવું આશ્ચર્યકારી આચરણ સ્વામી શા માટે ક**રે છે** એમ પૂછવાની પણ કેાણ હામ લીહે? કાઇ નહિં. દ.

હે વીતરાગ! આપે ધ્યાન-સમાધિમાં આત્માને એવા તા સ્થિર કરેલા છે કે " હું સુખી છું કે દુઃખી છું " તેનું આપને ભાન નથી. છ.

ध्याता ध्येय अने ध्यान को त्रही आपमां केडताने પામેલાં છે એવું આપતું ચાગ મહાત્મ્ય ખીજા (જેમતું હુદયપર) બદ્મના સૂક્ષ્મ માર્ગમાં પ્રવેશેટ્યું નથી તે) કેમ માને ! એ તા જે જાણતા હાય તેજ જાણે. ૮.

ઇતિ ચતુર્દશઃ

#### પંચદશ પ્રકાશ:

હે નાથ ! જગજયકારી આપના અન્ય ગુણા તા ક્રુર રહાે! કેવળ આપની ઉદાત્ત (અનર્ભિલનીય) અને સાન્ત સુદ્રાવડેજ ત્રણે જગત વશ થયેલ છે. ૧.

诸 વીતરાગ ! જે મૂર્ખ જનાએ ઇદ્રાદિકથી પણ મ-હાનુ એવા આપના અનાદર કર્યો છે, તેમણે માહુવડે મેરૂને ત્તારા તલ્ય લેખ્યા છે અને સમુદ્રને ખાબાચીયા જેવા ગડ્યા છે. ર.

જે મૂર્ખજનાએ આપતું શાસન સ્વીકાર્યું નથી તે **લાગ્યહીન પ્રાણીએાના હાથમાંથી ચિ**ંતામ**િ** રત્ન પડી ગયું છે અને પ્રાપ્ત થયેલું અમૃત પણ નિર્શક થયું છે. ૩.

🗟 પ્રભુ! નિષ્કારણ વિશ્વવત્સલ એવા આપના ઉપર પાસ જે બળતા અગ્તિ જેવી ઇર્ષ્યાથી અરૂસ દર્ષિ ધારે છે 'તેને અગ્નિ સાહ્યાત્ પ્રગટ થઇ લક્સ કરા ' એમ ખેલ-તા પાપભીરૂ સ્તુતિકાર કહે છે કે એવું બાલવાથી પણ સર્યું. थतः-'पापः पापेन पच्यते.' ४.

હે વીતરાગ! જે અન્યદર્શનીએ આપના શાયનને પાતાના દર્શનની અરાખર લેખે છે તેઓ હન્ત ઇતિ લેદે અજ્ઞાન ઉપહુત જેના અમૃતને વિષ તુ∉ય લેખવા જેવું કરે છે. પ.

હે પ્રસુ ! જે મૂઢ જના આપની ઇર્ષ્યા કરે છે તે વાણી તથા કર્શુથી રહિત હૈા ! કેમકે પરનિ દાદિકમાં વાક્ કર્શું રહિતપણ શ્રી પરનિ દાદિક કં કરી ન શકે અને તેથી તથાવિધ દુર્ગત ન પામે એ રહેસ્યાર્થ છે. દ.

હે નાથ! જેમણે આપની આજ્ઞારૂપ અમૃત રસથી આત્માને સદાય સિ'ચિત કરેલ છે તે યુણ્યવ'ત જનાને અમારા નમસ્કાર હેા! તેમને અમે આ બે હાથ એડીએ છીએ અને તેમની અમે સેવા કરીયે છીએ. હ.

હે પ્રભુ! જે ભૂમિમાં આપના ચરણના નખ કિરહ્યું! ચિરકાળ ચૂડામર્જ્યુની આચરજ્યા કરે છે તે ભૂમિને અમારા નમસ્કાર હા ! એથી વધારે ભક્તિ વચનના અસાવથી શું' કહિયે ! ૮.

હે નાથ! આપના ગુણ સમૂહની રમણીકતામાં હું વાર વાર લમ્પટ થયા છું તેથી મારા જન્મ સફળ છે તે-भक्ष हुं धन्य इत्युन्य छुं. ६.

ઇતિ પંચદશ:

## ષાહશ પ્રકાશ:

## (પ્રભુ પાસે આત્મગહીં: રૂપ ).

હૈ નાથ! એક તરફ આપના આગમ રૂપ અમૃત પાનથી ઉત્પન્ન થયેલી ઉપશમ રસની ઉમીએ મને પર-આનંદ સંપદાને પમાટે છે. ૧.

ત્યારે બીજી તરફ અનાદિ ભવબ્રમણ વાસનાથી સ-ચિત થયેલ રાગ રૂપી વિષના વેગ મને ખત્યાંત મૂર્છીત-જ્ઞાન શુન્ય કરી નાંખે છે તેથી હતાશ એવા હું શું કરૂં ! ર.

🗟 વીતરાઝ! રાત્ર રૂપ શુજ'ગ્રના વિષથી ન્યાપ્ત થયે-લા મેં જે અલમ જસ કર્મ કર્યા છે તે હું આપની પાસે કહી પણ શકતા તથી એથી મારી છાની અકૃત્યતાને ધિ-ક્રકાર પડા! ક.

હે પ્રભુ! કદાચિત્ સ'સાર સુખાદિકમાં આસકત તા કદાચિત્ વિરકત; કદાચિત્ ક્રેપ્પયુકત તા કદાચિત્ ઉપશમ-વાન્ એવા મને રાગ ક્રેષ અને મેપ્હાદિક કાતકવઢ મર્કટની પેર નચાવ્યા છે. ૪.

હ નાથ! આપના ધર્મ માર્ગને પામ્યા છતાં મે' મન વચન અને કાયાના વ્યાપારથી કરેલા દુનચારાવઢે મશ્તક ઉપર અગ્તિ મૂક્યા; એટલે મે' મન વચન કાયાના અસદુપયાસવઢે દુર્ગતિનું દુઃખ ઉપાર્જન કર્યું. પ.

હે નાથ! ત્રૈલાક્યનું રક્ષણ કરવા સમર્થ એવા આપ ત્રાતા (રક્ષક) છતાં માહાદિક ચારા માસં ત્રાન, દર્શન અને અસ્ત્રિક્પ અમૂલ્ય ત્રણ રત્ના હુરી જાય છે તેથી હતાશ એવા હું હુણાયા છું. દ.

है वीतराम ! हुं भहु तीर्थ भम्ये।, तेमां में मा-यनेक क्षेत्र तारह ब्लड्या. तेथीक है नाथ ! हुं भाषना अरखे वज्ये। हुं भाटे भने तारा पात्र उतारा ! ७.

હે પ્રશ્રુ ! આપની કૃપાથી ફ્રું આ રહી બૂમિકા (યે ગ્યતા) પામ્યા હું તા હવે એ કાસિન્ય વર્કે મારી ઉપેક્ષા કરવી આપને ચે.ગ્ય નથી. & મહારાજ! મારી સર્વથા 6-પૈક્ષા નહિંજ કરશા એવી મારી પ્રાર્થના છે. ૮.

હૈ તાત ! આપજ એક જ્ઞાતા-સર્વ ઉપાય ચતુર છેા. વળી આપ શિવાય બીજો કેહ્રે કૃપાળુ નથી અને મારા જેવા કાઇ કૃપાપાત્ર નથી તેથી હવે આપને જે કરવું વ્યાજળી લાગે તે કરવાની આપ ઢીત ન કરા. ૯.

દ્રાતિ વાહશાક

-4430:345-

સપ્તદરા પ્રકાશક

## (शरक अतिपत्तित्रं १)

દે પ્રશુ પાતાનાં કરેલાં પાયની ગહા (નિ દાં) કરતે! અને સુકૃતની અનુમાદન કરતા હું અન્ય શરણ રહિત આપના સરસ્તું શરેલું એકું છું. ૧.

કૃત કારિત અને અનુમાહિત એવું મન વચન અને કાયાથી થયેલું મારૂં પાપ અપુનર્ભવે (ક્રી તેવી પામ પ્રવૃત્તિ ન થાય તેવા લક્ષ સહિત) મિથ્યા થાએા, હું અંત તઃકરણુથી, કરેલાં પાપની માપ્રી માગું છું. ર.

હે પ્રભુ! આપના પતિત્ર માર્ગને અનુસારે રત્નત્રયી-ના આરાધન સ'બ'ધી જે ક'ઇ સુકૃત કીધું તે બધું હું અનુમાદું છું. રૂ

સર્વ અરિદું તાદિકના જે જે અર્હત્વાદિક ગુણ છે તે તે સર્વ ગુણ તે મહાનુભાવ સંખધી હું અનુમાદું છું. ૪.

હે વીતરાગ! મેં આપનું, આપના ઉપદિષ્ટ અનુષ્ઠા-નના કળરૂપ સિધ્ધોનું આપના શાસનના રસિક સુનિજ-નાનું અને આપના પ્રવચનનું હૃદય શુદ્ધિથી શરભૂ આદરેલું છે. પ.

સર્વ છવાને હું ખમાવું છું અને તે સર્વ છવા મારી ઉપર ક્ષમા કરા ! આપતું અનન્ય શરસ ગહેલ કરેલા સુજને તે સર્વ છવા ઉપર (સદાય) હિત યુદ્ધિ હા ! ૬,

हुं लें हते। कुं, आहुं है। है। नुस्री अने हुं है। है।

નથી. હે પ્રભુ! આપના ચરલુ–શરણમાં રહેલા મુજને લ-**ગારે દીનતા નથી. છ**.

🗟 પ્રભુ! આપતા પશ્ચાયથી મુક્તિ રૂપી પરમ પદ્રની જ્યાં સુધી હું ન પાસું, ત્યાંસુધી શરભાગત એવા સુજ પ્રત્યે આપ શરભાગત વત્સલતા તજશા નહિ:-3પેશ્વા ક્રશ્શાનહે ૮.

**ઇતિ સપ્તદ**શઃ



#### અષ્ટાદશ પ્રકાશઃ

🗟 વીતરામ ! એકાંન્ત હિતૈષી એવા આપ સ્વામીને કેવળ કાેમળ વચનથીજ ત્રિનવાય એમ નહિ' કિ'<u>ત</u> ક'ઇક કઠાર વચન પણ સ્વ હૃદય શુદ્ધિને માટે કહી શકાય. ૧.

🗟 વીતરાગ ! હુંસ ગરૂડાહિક પક્ષી અજ વૃષ્ણા-ક્રિક પશ અને મૃગેન્દ્રાદિક વાઢનાદિક ઉપર આપે સ્વારી કરી નથી તેમજ નેત્ર, સત્ર અને સુખ સુભાધી વિકારા- ध આપની આકૃતિ અગડેલી નથી એટલે આપ શત્રાહિક વિકારરહિત અવિકૃત આકૃતિનેજ ધારા છા. ૨.

હે વીતરામ! ત્રિશ્વ, ધતુષ્, અને ચઢાઉઢ શાસ્ત-ધારી હસ્તપલ્લવવાળા આપ નથી. તેમજ કામિનીના ઢા-મળ અંગને આલિંગન દેવામાં પશુ આપ આસક્ત નથી. તથાપ્રકારના વિકારવર્જિત આપ નિર્વિકારી છેા. 3.

નિ'ઘ-લોક વિરુદ્ધ આચરઘાથી આપે અન્ય-લાકિક દેવાની જેમ મહાજનને ત્રાસ ઉપજાગ્યા નથી તેમજ પ્ર-દ્વાપ તથા પ્રસાદાદિકવડે દેવ મતુષ્યને આપે વિડ બિત પણ કરેલ નથી. તેવા કાર્યથી આપ સદ'તર દૂરજ છે. ૪.

વળી જગત્ની સૃષ્ટિ પાલન અને સંદાર કરવામાં અન્ય દેવાની પૈરે આપ પ્રવર્ત્યા નથી તેમજ નટ વિટ હિચિત નૃત્ય, હાસ્ય અને ગીતાદિક વિલાસ વડે આપે આપની સ્થિતિ ઉતારી પાડી નથી. પા

હે વીતરાગ! એવી રીતે આપ સર્વ લેહિક દેવા કરતાં સર્વથા વિલક્ષણ છા. તેા પછી પરીક્ષક લેહિાએ દેવ તરીકે આપને કયા લક્ષણવડે એાળખી હૃદયમાં સ્થાપવા ? દૃ.

પત્ર તૃષ્ કાષ્ટ્ર દિક, ચાલતા જળપ્રવાહના માર્ગે સ'ચર તે યુક્તિમત્ છે પરંતુ સામા પ્રવાહે સંચરતી વસ્તુ શી રીતે પ્રતીતિમાં આવે ? કેમ લાેકા કળૂલ કરે ? કેમકે મ્મેવી રીતે સામા પૂરે સુંચરતી વસ્તુ ક્રયાંય દેખવામાં આવી ન દેાય. ૭.

અથવા છે વીતરાગ! અલ્પમતિવાળા પરિક્ષકાના પરિક્ષણથી સર્શું. તેમજ હે જગત્ પ્રભુ આપની પરીક્ષા સ્ર'ળ'ધી મારી પછુ ધિઠ્રાઇ (આત્રહુણુદ્ધિ)થી સર્શું. ૮.

કે પ્રભુ ! સર્વ સંસારી છવાના સ્વરૂપથી વિ**ક્ષ**્ ક્ષા જે કાંઇ ખુદ્ધિશાળી જનાના વિચારમાં આવે તેજ આપનું લક્ષણ છે. દ.

હે વીતરાગ! આ જગત ક્રાેધ, લેલ અને લયથી લ્યામ છે અને આપ એથી વિલક્ષણ દાવાથી અ€પમતિ-વાળા પ્રાણીયાને પરાક્ષ છા. તેથી આપતું યથાર્થ સ્વરૂપ તેમની ગાદ્મમાં આવી શકતું નથી. ૧૦.

#### ઇતિ અષ્ટાદરાઃ



## એકાનિવ શતિતમ પ્રકાશઃ

હે પ્રભુ ! આપના દીલમાં હુ' વસુ' ! એ વાર્તા પણ દુર્લમ છે. પર'તુ આપ મારા દીલમાં વસાે ! આવી સ્થિર થાએા ! એટલે બસ, મને બીજી કંઇ જરૂર નથા. ૧.

હે વીતરાગ ! પરવ ચન કરવામાં કુશળ એવા ખીજા લાકિક દેવા પાતાથી પ્રતિકૂળ વર્તનાર કેટલાકને કાપથી નિગ્રહ કરીને અને સ્વ અનુકૂળ વર્તનાર કેટલાક ભક્તજનાને વરદાનથી સંતાષી મુખ્ય જનાને કંગે છે. એવા દ્વેદ્ધમાં આપ કદાપિ પડતા નથી. ર.

રાગદ્વેષાદિકના અભાવવંડે નહિ પ્રસન્ન થયેલા વાંત-રાગ થકી માણાદિક ફળ શી રાતે પ્રમાય ? એ વચન અયુક્ત છે, કેમકે વિશેષ ચૈતન્ય રહિતપ્રણાથી અપ્રસન્ન છતાં ચિંતામણ અને કામકું ભાદિક વિધિવત્ આરાધવાથી ક્ળીભૂત નથી થતા શુ ? થાયજ છે. એવીજ રીતે વીત-રાગ પણ ક્ળીભૂત થાય છેજ. વીતરામ તે અખે ક્રાના- હિક **ચૈતન્યથી સ**ંયુક્ત હાેવાથી ચિ<sup>ં</sup>તામણિ પ્રમુખ કરતાં અત્યાંત ફળદાયી થઇ શકે છે. તેમનામાં સ્થાપેલી શ્રદ્ધા અને લક્તિજ આપણને કલ્પવેલીની જેમ ફળ આપે છે. ૩.

હે વીતરામ ! આપની સેવા કરતાં આપની આજ્ઞ તું પાલન પરમ કલ્યાણકારી છે. કારણ કે આપની આજ્ઞાજ આરાધી છતી માેક્ષફળ આપે છે અને વિરાધી છતી સ<sup>.</sup> સાર કુળ આપે છે. ૪.

હે પ્રભુ ! હેય-ઉપાદેય વિષયક આપની આગા સદાકાળ એવી છે કે ક્ષાય, વિષય, પ્રમાદાદિ આ-શ્રવ સર્વથા હૈય-ત્યાગવા યે!ગ્ય છે અને સત્ય. શાચ ક્ષમા, માર્દવાદિક સંવર સર્વથા સેવવા યાેગ્ય છે. પ.

આશ્રવનું સેવન લવભ્રમણ હેતુક થાય છે અને સ'-વરતું સેવત માક્ષદાયક થાય છે. એ પ્રકારે સમસ્ત ઉપદે-શના સાર સંગ્રહ કરવા રૂપ આ ' આર્હતિ મુષ્ટિ'યા 4 મુષ્ટિશન ' કહેવાય છે. બાકીના ખધા આનાજ વિસ્તાર જારાવા. ૬.

એવી રીતે ઉપર જણાવેલી આપની આગાનું આ-

રાધન કરવામાં તત્પર થયેલા અન'તા છવા પૂર્વે નિર્વાહ્ય પદને પામ્યા છે. વળી વર્તમાનકાળ મહાવિદેહાદિક શત્રમાં કર્ષક ઉત્તમ છવા માક્ષપદ પામે છે તેમજ ભવિષ્ય કાળમાં પણ ખીજા ઉત્તમ છવા નિર્વાણ પદ પામશે. છ.

કે વીતરાગ! પ્રસન્નતા કરવા માટે દીનતા તછને એકલી આપની અત્રા વડેજ જીવા કર્મ રૂપી પંજરમાંથી સર્વથા મુક્ત થાય છે (માટે ઉપર સંક્ષેપમાં કહેલી જિન આજ્ઞાનુંજ રહસ્ય સવિશેષ ગુરૂગમ્ય ધારી તેનુંજ આરા-ધત કરવા અહે નિશ લક્ષ રાખવું ઉપયુક્ત છે. જ્યારે ભારે પણ તેમ કરવા વડેજ કલ્યાણ છે.) ૮.

ઇતિ એકાેનવિ શતિતમ

## વિંશતિતમ પ્રકાશઃ

હે વીતરામ ! આપના પાદપીઠે લું કતા મારા મસ્તક ઉપર પુરુષ પરમાણુઓના કણીયા જેવી આપના ચરણની રજ ચિરકાળ (મારા માેક્ષ થાય ત્યાં સુધી) રિથર થાએા ! 📢

🗟 પશુ ! આપતું વદન જોવામા આસક્ત થયેલાં ્રમારાં ભ'ન નેત્રેઃ હુર્ષાશ્રુનાં જળ કલ્લાેલવડે પૂર્વે આજ્ઞાન-યશે પરસ્તી કુદેવાદિકને નીરખવાથી લાગેલા પાપરૂપ મળને સાલુ માત્રમાં ક્ષાલી નાંખા (દૂર કરી નાંખા.) ૨,

诸 પ્રભુ ! આ પની પાસે ( બાલકની પેરે ) લુઠન ઢરવા વડે, પૂર્વે નહિં સેવવા ચાગ્ય કુપહાદિકને જેથે પ્રણામ કર્યો છે એવા મારા અજ્ઞાન લલાટને તેતું પ્રાય-શ્ચિત વળી જાય તેવી ચિન્હ પૃત્તિ થાએ ! 3.

🗟 નાથ ! આપના દર્શનજન્ય પ્રમાદથી ખડા થઇ મહેલાં રામાંચ કેટક અને ત ભાવભ્રમભથી પૃષ્ઠ થઇ ન્હેલી મિશ્યાત્વ-વાસનાને ઘસરડી કહા ! ૪.

દે પશુ ! આપના મુખ ચદ્રની કાંતિની અમૃત જેવી अथे।त्रनातु पान क्यें अते भारां दे। यन-क्रमण निश्चणताने માંમાં ! ( ઘળી ચયુળતા તજી પરમ શાંતિના અનુભવ करे। १

હું જી શું.! મહાય મારાં નેત્રા આપના મુખ ં કરોન સહિલા સુખના લાલસી થાચ્યા ! મારા ભંને દ્વાય આપની અંતુના અવધાન અને ! અને મારાં ભાને કર્યા क्षा करत अह अवस्त्र इरवामां त्रपर थाया ! ६.

હે વીતરાગ ! સર્વત્ર રખલના પામતી આ મારી વાણી જે આપના ગુણુ ગાન પ્રત્યે રપૃદ્ધાથાળી થઇ છે તે તેનું કલ્યાણ થાઓ ! આપના સદ્દભૂત ગુણુથી પરાડ્ મુખ એવી જીલનું પ્રયોજનજ શું છે કે કંઇજ નથી છ.

હે પ્રભુ ! હું આપના આધીન વર્તનારા પ્રેષ્ય છું, સમ્પક સ્વામી સેવામાં નિપુણ દાસ છું અને આજ્ઞા વશ્વન નને ઉઠાવવામાં અતુર એવા આપના સેવક (કિંકર) છું, તેથી 'અ મારા સેવક છે' એમ ઓમ્ એટલા શખ્દ જલ્પી આપ મને સેવક તરીકે સ્વીકારા હે નાથ ! આથી વધારે શું યાર્ચું ! આપના 'એમ્ફ્ર' એવા વચન ઉપરાંત અહિં, કશું હું યાર્ચતા નથી ૮.

શ્રી હેમચંદ્ર સૂરિએ પતિપાદિત કરેલા આ વિતરાગ સ્તાત્રથી શ્રી કુમારપાલ ભૂપાલ અભીષ્ટ એનું (માસ) ફળ પામા ! ૯

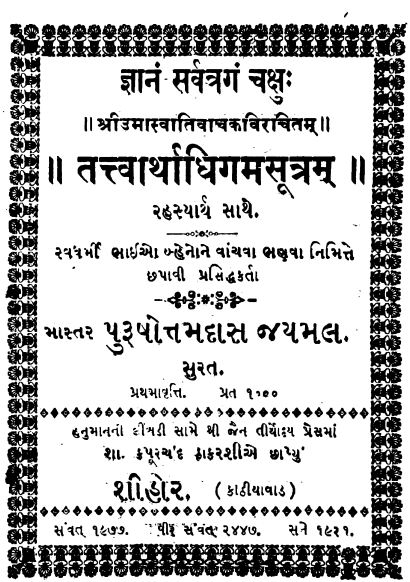
"ઉકત સ્તાત્રાર્થનું યથાવિધ પઠન, પાઠન, શ્રવશુ, શ્રદ્ધાનાદિક કરનાર સંજ્જન વર્ગનું પણ સર્વ શ્રેય થાએ !" ઇતિરામ્

सर्वेषि सन्तु सुखिनः,
सर्वे सन्तु निरापयाः;
सर्वे भद्राणि पश्यन्तु,
मा कश्चित्पापमाचरेत्,
भावार्थ—— सर्वे हेन्ध भाषी
सुषी थाची, सर्व छवे। निरेन्सी थाची, सर्व भाषीची।
हत्याष्ट्र पासे, है। पष्टु छव

धर्मविंदु.







# સૂચના.

#### - La : 0: La -

પુસ્તકને જેમ તેમ જ્યાં ત્યાં રૃખડતું મૂકલું નહિ, અશુદ્ધ હાથે પુસ્તકને અડકલું નહિ, તેમજ ઉઘાડે મુખે પુસ્તક વાંચલું નહિ.

पूर्णपुण्यनयप्रवाणरचना-पुष्यैः सदास्थारसैः तत्त्वज्ञानफलैः सदा विजयते स्याद्वःदकल्पद्वपः। एतस्मात पतिनैः प्रवादकुसुमैः षट्दर्शनारामभू-र्भूयः सौरभग्रद्वपत्याभिमतैरध्यात्मवार्वास्त्रवैः ॥ १ ॥ પૂર્ણ પવિત્ર સાત નય અને ચાર પ્રમાણની રચના કુપ ફ્લા, નિરંતર શ્રદ્ધા રૂપ રસં અને તત્ત્ર જ્ઞાન રૂપ કૂળા વડે સ્યાદ્ધ કુ મત રૂપ કલ્પવૃક્ષ સદા જયવંત વર્તે છે. એ સ્યાદાદ મત રૂપ કલ્પવૃક્ષથી ખરી પડેલાં પ્રવાદરૂપી કુલાવે પટ્દર્શનરૂપ **ખગીચાની ભૂમિ પાતે માની લી**ધેલા જ્રાદ્યાત્મની વાર્તાઓના લેશવડે વાર વાર સાગ ધ્યને પ્રકટ કરે છે.

-अध्यात्मसारे,

# વિષયાનુક્રમ.

|   | 7 7 7 7 9 7 7                           |                |  |
|---|-----------------------------------------|----------------|--|
|   | વિષય.                                   | ગૃષ્ઠ.         |  |
|   | ઉપાદ્ધાત.                               | ૧ થી ૮         |  |
| ٩ | સંબંધ ફ્રારિકા મૂળ અને રહસ્યાર્થ        | ૧ થી ૧૦        |  |
| २ | અધ્યાય પહેલા                            | પપ થી ૮૨       |  |
|   | ૧ સમ્યગ્ દર્શનનું સ્વરૂપ •              | યપ             |  |
|   | ર નિશ્લેપોનું સ્વરૂપ                    | ૫૭             |  |
|   | 3 મત્યાદિ પાંચ જ્ઞાનના ભેદ અને તેનું    | સ્વરૂપ         |  |
|   | ૪ ત્રણ અજ્ઞાનનું સ્વરૂપ                 | <b>७</b> ४     |  |
|   | ૫ નયના ભેંદ અને તેનું સ્વરૂપ            | ૭૫             |  |
| 3 |                                         | ૮૩ થી૧૦૨       |  |
|   | ૧ પાંચ ભાવ અને તેના ભેદ                 | <3             |  |
|   | ર જીવનું લક્ષણ અને ભેદ                  | ረч             |  |
|   | ૩ ઇંદ્રિયાના લેંદ અને સ્વરૂપ            |                |  |
|   | X สต กรเริง-ท                           | 4.5            |  |
|   | પ પાંચ પ્રકારના શરીરનું સ્વરૂપ          | <del>6</del> 8 |  |
|   | દ અપવર્તન અનપવર્તન આયુષ્ય               | 900            |  |
| ~ | અધ્યાય ત્રીજો                           | <br>૧૦૩ થી ૧૨૨ |  |
| 5 |                                         |                |  |
|   | ૧ નરક પૃથ્વીનાં નામ                     | 903            |  |
|   | ર નારક જીવાેન <u>ી</u> વેદના            | ૧૦૫            |  |
|   | ૩ આયુષ્ય સ્થિતિ                         | १०८            |  |
|   | ૪ મનુષ્ય ક્ષેત્રનું વર્ણન               | १०५            |  |
|   | પ તિય <sup>લ</sup> ંચના ભેંદ અને સ્થિતિ | १२१            |  |
| Ή | અધ્યાય ચાેથા 🗼 🖖                        | ૧૨૨ થી ૧૪૩     |  |
|   | ૧ દેવલાેક અને દેવાની ઋહિ વગેરે          | ૧૨૨            |  |
|   | ર દેવાનું જદાત્યમઉત્કૃષ્ટ સાંયુષ્ય      | ૧૩૮            |  |

| ŧ  | અધ્યાય પાંચમા               | ٠.             | •••                                     | ૧૪૪ થી   | ૧૫૯         |
|----|-----------------------------|----------------|-----------------------------------------|----------|-------------|
|    | ૧ અજીવના સેદ                | •••            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••     | १४४         |
|    | ર દ્રવ્યનું સ્વરૂપ          | •••            |                                         | ••••     | 988         |
|    | ૩ દ્રવ્યનાં લક્ષણે।         | •••            |                                         |          | १४८         |
|    | ૪ સત્નું લક્ષણ              |                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••     | ૧૫૩         |
| 9  | અધ્યાય છઠ્ઠી ગ              | <b>ાશ્રવ</b> ન | વર્ણન                                   | ૧૫૯ થી   | 9.09        |
|    | અ <sup>દ</sup> યાય સાતમા    | _              |                                         | ૧૭૧ થી   | 265         |
|    | <b>૧ સર્વ વિરતિનુ</b> ં     | વ <b>ર્</b> થન |                                         |          | १७१         |
|    | ર દેશ વિરતિનું વ            |                |                                         | ••• 2    | 900         |
|    | <b>૩ અ</b> શુવ્રતના અહિ     | _              | ****                                    |          | 906         |
| e  | અધ્યાય આઠમા                 | ••••           | ••••                                    | ૧૮७ થી   | ૧૯૭         |
|    | <b>૧ મિ</b> ચ્યાત્વાદિ અં   | ધ હેતુ         | ••••                                    | •••      | १८७         |
|    | ર બ <b>ંધનું</b> સ્વરૂપ     |                | ••••                                    | ••••     | 966         |
|    | ૩ કમ <sup>6</sup> ની સ્થિતિ |                | ••••                                    | 100      | 163         |
|    |                             | ••••           | ••••                                    | •••      | १६५         |
| પં | કર્મ પ્રદેશ આત્મ            |                | ાથે કેવી રીતે                           |          | • •         |
| ·  | છે તેનું વ <b>લ</b> ન       |                | ••••                                    | ••••     | ૧૯૬         |
| ૧૦ | અધ્યાય નવમા                 | ••••           | ••••                                    | ૧૯૮ થી   |             |
|    | સંવર અને નિ                 | જેરાનું        | સ્વરૂપ                                  | ••••     | •           |
| 99 | અધ્યાય દશમા                 |                | ••••                                    | રર કે થી |             |
| ,  | ૧ માહ્યનું સ્વરૂપ           | ****           | ••••                                    | ••••     | २२४         |
|    | ર ઉપસંદાર                   | ••••           | ••••                                    | ••••     | <b>२३</b> ३ |
|    | ૩ પ્રશસ્તિ                  | ****           | ••••                                    | ****     | ૨૫૧         |



# ઉપાદ્ઘાત.

જન્મ મરણરૂપ સંસારચકુના બ્રમણવર્ડ શ્રાંત થયેલ જીવાનાં સતમ હૃદયોને શાતિ આપી, તેની આધ્યાત્મિક ભાવનાઓને સહેજ કરી, તે ભાવનાદ્વારા પરમાપદને અનુકૂળ પ્રવૃત્તિમાં તેને જોડી. અપવર્શની પ્રાપ્તિ કરાવનાર સદ્દર્શાન છે. પુસ્તકા તેવા સદજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના સાધનભૂત હોવા**થી** પૂર્વકાળના મહા સમર્થ જ્ઞાની પુરૂષેના રચેલા પ્રથા–મૂળ અથવા ચાલ જગાનાની કસાયેલી કલમથી લખાયેં સા તેના ભાષાંતર (વિવેચન) સાથે અથમ નવીન પહુતિથી વિદ્વાન મનિવર્ય તથા શ્રાવકવર્યના લખેલા કે સરોાધન કરી સ'ગ્રહ કરેલા ગ્રંથા અલ્પ મૂલ્યે આપી ગામા આને ઘરાઘર તેના લાભ આપવાના અમારા આ પ્રયાસ છે. આ આવૃત્તિમાં મૂત્ર ભાગ મુખ્યતાએ શ્રેયસ્કર મંડલ તરફથી ખહાર પહેલ ુ ભાષાન્તરનાજ છે.

र तत्व साननी प्राप्तिद्वारा मेक्ष्यह सरणताथी मेक्ष्य शहाय मे वात सिद्ध होवाथी तत्वसानमय मेक्स भाग " તત્ત્વાર્થાધિગમ " નામના આ ઉત્તમ દાર્શનિક ગ્ર'થ તૈના રહસ્ય સાથે અમાએ પ્રગટ કરેલ છે.

3 આ ગ્ર'થમાં સિદ્ધાંતના ગ'લીર અર્થાના નાના સ'સ્કૂત સૂત્રામાં ખહુ સરળ રીતે સમાવેશ કરેલ હાવાથી **દરેક મુમુક્ષુ ભવ્યાત્માંઓને** ખાસ અભ્યાસ કરવા લાયક આ **ગ થ છે, તેથી મૂ**ળ સૂત્રો, તેના ભાવાર્થ અને ભાષ્યના ટું ક સાર સરળ રીતે ગુજરાતી ભાષામાં આપવામાં આવેલ છે. અન્ય સ'સ્થા તરક્થી આ ગ્રંથ સબાષ્ય ભાષાંતર સાથે છપાવવામાં આવેલ છે; પરંતુ તે હિંદી ભાષામાં દેાવાથી તેમજ ભાષાંતર શાસ્ત્ર રહસ્યના અજા પાસે કરાવેલ હા-વાથી તાત્વિક ખાબતની તેમાં ઘણીએક સ્ખલનાએ થયેલ છે: તેથી નવીન અલ્યાસીઓને તેના અલ્યાસની સરળતાને ખાતર અમાએ આ ગ્રંથ સરળ ગુર્જરભાષામાં તૈયાર કરી છપાવ્યા છે.

જ આ ગાંધના દરા અધ્યાય છે. શરૂઆતમાં પ્રસ્તા-લુનારૂપે 31 કારિકાઓ ગ થકારે પાર્તેજ ભાષ્યની ભૂમિકામાં રચેલ છે, જે ખાસ મનન કરવા લાયક છે. તે પછી પહેલા અધ્યાયમાં સમ્યક્ત્વ, તત્ત્વા, નિક્ષેપાદિ, નિર્દેશાદિ તથા ્રમાદિદ્વારા, ગ્રાન અને સાત નયતું સ્વરૂપ વર્ણવેલ છે. ખીજ મધ્યાયમાં છવાતું હક્ષણ, આપશમિક દિ ભાવના

પ૩ લેંદ, છવના લેંદ, ઇંદ્રિય, ગતિ, શરીર, તેના પ્રયેન જનાે – હેતુએા, આયુષ્યની હીયમાન અને અન્યથા સ્થિતિ. વગેરે વર્ણવેલ છે. ત્રીજા અધ્યાયમાં નરક પૃથ્વી, નારક જીવાની વેદના તથા આયુષ્ય, મનુષ્યક્ષેત્રનું વર્ણન અને તિર્પેચના લેક તથા સ્થિતિ વગેરે આવે છે. ચાથા અધ્યાયમાં દેવલે ક અને દેવતાએાની ઋદ્ધિ, જઘન્યાત્કૃષ્ટ માયુષ્ય વગેર બાબતા બતાવી છે. પાંચમા અધ્યાયમાં **ધ**ર્માસ્તિકાયાદિ મછવનું તથા દ્રવ્યનાં લક્ષણનું, છઠ્ઠામાં આસવનું, સાવ-મામાં દેશ અને સર્વવિરતિંતું. આઠમામાં મિશ્યાત્વાદિ હિતુથી થતા ખધતું, નવમામાં સંવર તથા નિર્જરાતું અને દશમા અધ્યાયમાં માેક્ષ તત્ત્વનું વર્ણન છે. તે પછી આ**ખા** થ્ર થના સાર રૂપ માસમાર્ગ ટું કમાં વર્ણવેલ છે. ઉપસંહા-રમાં ૩૨ શ્લાકવઉ સિદ્ધનું સ્વરૂપ બહુ સારી રીતે વર્લ-વેલ છે, અને પ્રાંતે ગ્રાથકારની પ્રશસ્તિ આપવામાં આવેલ છે.

પ પાંચરો' પ્રકરણના કર્તા પૂર્વધારી શ્રીમાન્ ઉમા-સ્વાતિ વાચકે આ ગ્રંથ તેના ભાષ્ય સહિત રચ્યા છે આ ગ્રંથમાં સૂત્રાના કાંઇક ન્યૂન અસા શ્લાક અને ભાષ્યના ૨૨૦૦ શ્લાક છે. શ્રી સિદ્ધસેન ગણિકૃત [૧૮૨૦૨ શ્લાક પ્રમાણ] ટીકા અને શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિકૃત (૧૧૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણ) ટીકા આ સૂત્ર ઉપર થયેલ લભ્ય છે. આ અને ટીકાએ ભાષ્ય પ્રમાણે છે, શ્રી સિદ્ધસેન ગણિકૃત ટીકામાં દેવગુપ્તાચાર્યે શરૂઆતની ૩૧ કારિકાએ ઉપર ટીકા રચી છે.—

इतीयं कारिकाटीका शास्त्रटीका चिकीषुणा, संदब्धा देवगुप्तेन मीतियमीथिना सता,

हिरामद्रसूरिकृत टीकामां हिरामद्रसूरिक पा क्रध्याय-भी टीका करेबी छे, अने आक्षेत्री यशेक्द्रे पूर्ण करी छे. भवयितरी महाराज प्रज्ञापना (पन्नवद्या) सूत्र उपन्ती पातानी टीकामां कहे छे के यथा च प्रमाणवाधित्वं तथा तत्त्वार्धटीकायां भावितमिति तते ऽत्रधार्य ॥ आ उपरथी स'स्वित छे के सवयितरी महाराजे पृष्टु तत्त्वार्थ उपर टीका जनावी हुशे.

દ દિગમ્ભર આદ્માયમાં આ શ્રંથ ઘણા પ્રચલિત હાનથી સૂત્રાના કેટલાક ફેરફાર સાથે આ માંથ તેઓ પા તાના સ'પ્રદાયમાં થયેલા ઉમાસ્વામીજના બનાવેલ માને છે. આ સૂત્રની સંસ્કૃત તથા ભાષા ટીકાએ તેમનામાં પણ ધણી રચાએલ છે.

૭ આ ગ્રંથકારે ૫૦૦ પ્રકરણ રવ્યાં કહેવાય છે, તે મુકી તત્રવાર્થાધિગમ સૂત્ર, પ્રશમરતિ પ્રકરણ અને જ'ખૂદીપ સમાસ પ્રકરણ માત્ર હાલમાં લભ્ય છે. ક્ષેત્રવિચાર જેના ઉપર ડુન્લિદ્રસૂરિએ ઠીકા રચી છે તે પણ ઉક્ત શ્ર'થકો-રના લખેલ છે એમ માનવાને કારણા છે.

૮ કલકત્તાની રાયલ એસીયાટીક સાસાઇટી મારફત છપાએલ તત્ત્વાર્થ ભાષ્યની એપેન્ડીક્ષ ડી (પૃષ્ટ ૪૪–૪૫) માં ખીજા શ્રું થામાં ઉમાસ્વાતિ મહારાજના વચના [જે લ-૧૫ લાં લમાં નથી તે] કહીને જે ફકરા આપ્યા છે તેથી ૫૦૦ લાલે ઉમાસ્વાતિ મહારાજે ખનાવેલ કહેવામાં આવે છે તે વાતને ટેકા મળે છે. તેમાં આપેલ ઉપરાંત નીચેના ફકરાએ પણ તેમના લાં થના હાય એમ જણાય છે. આ ફકરાએ માં વાચક શબ્દ વાપના છે તેથી ઉમાસ્વાતિ મહા-રાજના આ વચન છે એમ માની આ ફકરા ઉતાર્યા છે—

(એ) ભાવવિજયજી વિરચિત ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની વૃત્તિમાં નીચે મૂજબ લખાશુ છે.

અધ્યયન ૧૦, શ્લોક ૧, પૃષ્ઠ રજે અ (૨)

# उक्तं वाचकमुख्यैः—

परिभविस किपिति लोकं, जरसा परिजर्जरीकृतश्वरीरम्। अचिरात्त्वपपि भविष्यसि, यौवनगर्व किम्रुदृहसि॥१॥

[ બી ] શાન્ત્યાચાર્ય વિરચિત ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની વૃત્તિમાં નીચે સૂજ્ય કમાસુ છે १ : अध्ययन २, १डोड १ड, पानु ६३ के [१]सम्यज्वज्ञानशीलानि, तपश्चेतीह सिद्ध्ये।
तेषामुपप्रहार्थाय, स्मृतं चीवरधारणम् ॥ १ ॥
जटी कूर्ची शिखी मुण्डी, चीवरी नम्र एव च ।
तप्यञ्चिष तपः कष्टं, मौढ्याद्धिसो न सिद्ध्याते ॥२॥
सम्यग्ज्ञानी दयावांस्तु, ध्यानी यस्तप्यते तपः ।
नम्रश्चीवरधारी वा, स सिद्ध्यति महामुनिः ॥ ३ ॥
इति वाचकवचनम्

ર અધ્યયન ૨, શ્લાક ૧૩, પાતુ ૯૫ ળી (૮)

अतं च बाचकैः—
श्रीतवातातपैर्दशै-भेशकैशापि खोदतः।
मा सम्यचवादिषु ध्यानं, न सम्यक् संविधास्याते॥१॥
ड अध्ययन ४ ५५ ९८० (क्षे) "स्रिक्तम्—"
धर्मोपकरणमेवैतत्, न तु परिग्रहस्तथा॥
जन्तवो बहवस्सन्ति,दुर्दशी मांसचश्चषाम्।
तेभ्यः स्मृतं द्यार्थं तु, रजोहरणधारणम् ॥ १॥
बासने श्रयने स्थाने, निक्षेपं ग्रहणे तथा।
गात्रसङ्कोचने चेष्टं, तेन पूर्व प्रमाजित्रम् ॥ २ ॥
गात्रसङ्कोचने चेष्टं, तेन पूर्व प्रमाजित्रम् ॥ २ ॥

त्रिधा-सन्ति सम्पातिमाः सत्त्वाः, सूक्ष्माश्च व्यापिने। अपरे 1 तेषां रक्षानिमित्तं च, विश्लेया मुखवस्त्रिका ॥ ३ ॥ क्षिच-भवन्ति जन्तवो यस्मा-दन्नपानेषु केषुचित् । **बस्माचेषां परीक्षार्थे, पात्रग्रहणमिष्यते ॥ ४ ॥** अपरं च-सम्यक्तवशानशीलानि, तपश्रेतीह सिद्धेय । तेषाम्चपग्रहार्थाय, रमृतं चीवरधारणम् ॥ ५ ॥ श्वीतवातातपैर्दश्चै-भेशवैश्वापि खोदतः । मा सम्यक्तवादिषु ध्यानं, न सम्यक् सविधास्यति । ६॥ तस्य त्वग्रहणे यत् स्यात् ,श्चद्रप्राणिविनाशनम् । ज्ञानव्यानोपघातो वा, महान् दोषस्तदैव तु ॥ ७ ॥ ૪ અધ્યયન ૪, શ્લાક પાતું ૧૯૧ એ (૩)

आह च वाचकः— इह चेन्द्रियमसक्ता निधनमु-पनग्मुः तद्यथा-गार्ग्यः सत्यिकेनैकर्द्धिगुणं प्राप्तोऽनेकशा-स्रुकुशलोऽनेकविद्यावलसम्पन्नोऽपि ॥

ય અધ્યયન ૪, શ્લોક ૧, પાનું ૧૯૧ થી [૮]

उक्तं च वाचकैः—

मङ्गल्धः कातुक्रियोगे-विद्यामन्त्रस्तथाषपः। न शक्ता मरणात् त्रातुं, सेन्द्रा देवगणा आपि॥ ६ ७भास्वति भद्धाराजना सभयने। योक्षस निर्धय नथी. तत्त्व थं काष्यनी प्रशस्तिना छ ह्रेसाइ के अभागे आया अधिन पांते अर्थ साथ आपेस छ तेनी मतसण के छे हे-शिवश्री वायइना प्रशिष्य देवन दिसमञ्जना शिष्य उच्च नागरी शाणामां थ्येस उमास्वाति वायहे तत्त्वार्था- धिगम शास्त्र रच्युं. वायना गुरूनी अपेक्षाके समञ्जन उपादना प्रशिष्य अने भूग वायहायार्यना शिष्य तेको इता. तेमना कन्म न्येश्रीधिहामां थ्ये। इते। विद्वार हरतां हरतां हुसमपुर (पाटसीपुत्र-पटना) नामना नगरमां आ अथ्य रच्यो। तेमनुं गेत्र है। भीविष् अने तेमनी मातानुं गेत्र वात्सी इतुं. तेमना पितानुं नाम स्वाति अने मातानुं नाम उपादि अने भातानुं नाम उपादि अने भातानुं नाम हमा इतुं.

१० ७भास्ताति महा । कष्टुत क'णूद्वीप सभास प्रक्ष-रखना टीकाकार विकयसि छस्दिते टीकानी आहिमां कछावे छे है-३म भता अने स्वाति विताना सणंध्यी तेमनु ७भास्त्राति नाम पड्युं. वायक्रने। अर्थ पूर्वधर क्षेत्रे। हैभक्रे, पन्नविद्या सूत्रनी टीकामां क्षेत्र छे हे-वाचकाः-पूर्वविदः

આ ગ્રંથને છપાવવામાં થયેલ સ્ખલના માટે સકલ સંઘ સમક્ષ મિચ્છામિદ્ધ ક્કેડ દઇને સજનોને સુધારી વાંચવા વિન'તી છે.

#### લિ. પુરૂષાત્તમદાસ જયમલ સુરત.

# जैनानन्द् महोद्धिरतन् २



श्री उपास्वातिवाचकविराचितस्य

# ॥ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रस्य ॥

॥ स्वोपज्ञाः सम्बन्धकारिकाः॥

सम्यग्दर्शनशुद्धं यो झानं विरितिमेव चामोति
दुःखिनामित्तमपीदं तेन सुलब्धं भवति जन्म ॥
जन्माने कमेक्केशे रनुबद्धेऽस्मिस्तथा प्रयतितव्यम्
कर्मकेशाऽभावो यथा भवत्येष परमार्थः ॥
परमार्थाऽलामे वा दोषेष्वारम्भकस्यमावेषु
कुश्रलानुबन्धमेव स्यादनवद्यं यथा कर्मः॥

कर्माहितमिह चाम्रुत्र चाधमतमा नरः समार्थते इहफलमेव त्वधमो विमध्यमस्तूभवफलार्थम्॥ 8 परलोकहितायैव मवर्तते मध्यमः क्रियाग्र सदा मोक्षायैव तु घटते विश्विष्टमतिरुत्तमःपुरुषः ॥ यस्तु कृतार्थोऽप्युत्तममवाप्य धंमै परेभ्य उपदिश्वति नित्यं स उत्तवेभयोऽप्युत्तम इति पूज्यतम एव ॥ तस्मादहीते पुजापहें नेवोत्तमोत्तपो छोक देवर्षि नरेन्द्रेभ्यः पूज्येभ्योऽप्यन्यसस्वानाम् ॥ अभ्यचनादहतां मनःमसादस्ततः समाधिश्र तस्मादिष निःश्रेयसमतो हि तत्पूजनं न्याय्यम् ॥ तीर्धप्रवर्तनफलं यत्माकं कर्म तीर्थकरनाम तस्याद्यात्कृतार्थोऽन्यईस्तीर्थं प्रवर्तयति ॥ तत्स्वाभाव्यादेव प्रकाशयति भास्करो यथा छोकम् तीर्धपवर्तनाय प्रवर्तते तथिकर एवम् ॥ के पुरुष सम्यग्हर्शनवडे शुद्ध खेवा सान भने विश्तिने યામ છે તે પુરૂષના દુઃખના નિમિત્તભૂત એવા આ જન્મ પશુ સારા મળ્યા કહેવાય છે. ૧

કર્મ અને તેનાથી થતાં દુઃખાની પર પરા વાળા આ જન્મમાં જેવી રીતે કર્મ અને ક્લેશના અભાવ થાય તે પ્રકારે પ્રવત્ત કરવાે જોઇએ, કર્મ ક્લેશ ના અભાવ થાય એજ પર-માર્ય (માક્ષ) છે. ર

કર્મના અધ કરાવવાના સ્વભાવવાળા કથાય રૂપ દાષાને લીધે જો પરમાર્થ-માક્ષની પ્રાપ્તિ ન થાય તે જેવી રીતે માક્ષને અનુકૂલ એવા પુરુષના અનુબધ થાય તેવી રીતે નિરવધ (પાપ રહીત) કાર્ય કરવાં. લ

અધમતમ (અત્યંત હુલકા) મનુષ્ય આરીક અને પરલાકમાં દુઃખદેનારા કામના આર'લ કરે છે; અધમ પુરૂષ આ લાકમાં ફળદાયક કર્માના કેવળ આર'લ કરે છે અને વિમધ્યમ પુરૂષ તા હભયલાકમાં ફળદાયક કામ આર'લે છે. ૪

મધ્યમપુરૂષ પરલાકતા હિતને માટેજ નિર'તર ક્રિયામાં પ્રવર્ત છે અને નિશિષ્ટ મતિવાળા ઉત્તમપુરૂષ તા માક્ષને માટેજ પ્રયતન કરે છે. પ वणी के पुरुष ઉत्तम डेवणज्ञान ने पाभीने पेति इतार्थ थया छे छतां शीलकोने निर'तर धर्मने। ઉपदेश धरे छेते उत्तमे।थडी पण् उत्तम [उत्तमे।त्तम] छे अने तेथी ते सर्वने पूजवा थे।व्य (पूजयतम) छे कोम लख्युं. १

તે માટે ઉત્તમાત્તમ એવા અહૈતજ ક્ષાકમાં અન્ય પ્રાણીઓને પૂજ્ય [ મનાતા ] એવા દેવર્ષિ અને રાજાએ - વડે પણ પૂજાવાને યાગ્ય છે. હ

અરિંહ તોની પૂજાયકી મનની પ્રસન્નતા થાય અને તે (મનની પ્રસન્નતા) થીસમાધી થાય અને તે થકી વળી માસ પ્રાપ્તિ થાય. આ કારણથી અરિંહ તોની પૂજા કરવી એ યાગ્ય છે. ૮

જે તીર્થકરનામકર્મનું તીર્થ પ્રવતાવવારૂપ ફળ ( શાસ્ત્રમાં ) કહ્યુ છે તેના (તીર્થકરનામકર્મના) ઉદયથી દ્રુતાર્થ એવા પણ અરિક્ર'ત તીર્થ પ્રવત્તાવે છે. ૯

જેમ સૂર્ય સ્વલાવે કરીનેજ લેકમાં પ્રકાશ કરે છે તેમ લીશકર પણ તીર્થ પ્રવર્તાવવાને પ્રવર્ત છે. (કેમદે તીર્થ પ્રવર્તા-લવ એ લીશકરનામકર્મના સ્વભાવ છે ) ૧૦

यः शुभकमस्तिवन भावितभावी भवेष्वनेकेषु जब्रे इतिस्वाकुषु सिद्धार्थनरेन्द्रकुटदीपः ॥ ११ ज्ञानैः पूर्वाधिगतैरमतियतिवैर्पतिश्रवाविधाभिः त्रिभिरि शुद्धेयुक्तः शैत्यद्युतिकान्ति।भरिवेन्द्र ॥ १२ शुभसारसत्त्वसंहननवीर्यमाहात्म्यरूपगुणयुक्तः । जगति महावीर इति त्रिद्शैर्युणतः कृताभिष्यः ॥ १३

અનેકભવામાં શુભકર્મનાં સેવનવડે વાસિત કર્યા છે પરિ-ણામજેણે એવા અને સિદ્ધાર્થરાજાના કળમાં દીપક સમાન એવાતે ભગવાન ઇક્વાકુવ શ (ની જ્ઞાલ નામની ક્ષત્રિય જાલી-માં) ઉત્પન્ન થયા.. ૧૧

પહેલા ભાવમાં પામેલા અપતિપાતિ મતિ શ્રુત અને અવધી એ ત્રણે શુદ્ધ જ્ઞાના વેડે ચુકત જેમ શીતળતા દુતિ અને કાંતિવઢે ચંદ્ર શાલે તેમ શાભતા ૧૨

શુભ શ્રેષ્ઠ સત્ત્વ સંઘયણ વીર્ય અને મહાત્મ્યરૂપ ગુણ-वाणा अने हेवता का को शुष्युं के करतने विषे महावीर એ પ્રકારે નામ સ્થાપન કર્યું છે એવા ૧૩

પરાપદેશવિના પાતેજ તત્ત્વના જાણ, પ્રાથમિના હિત-ને માટે તત્પર, અચળ સત્ત્વવાળા અને ઇંદ્રો સહિત લાેકાં-તિક દેવાએ પ્રશાસિલા છે શુભસત્ત્વ ગુજુ જેમના એવા ૧૪ स्वयमेव बुद्धतस्यः सन्धिहताभ्युद्यताचालितसस्यः।
अभिनिन्दतशुभसन्यः सन्द्रेलीकान्तिकेदेवैः॥ १४
जन्मजरामरणार्ते जगदशरणमभिसमीक्ष्य निःसारम्
स्कीतनपहाय राज्यं शमाय धीमान्त्रवत्राज ॥ १५
प्रतिपद्याशुभशमनं निः श्रेयससाधकं श्रमणलिक्रम्
कृतसामायिककर्मा व्रतानि विधिवतसमाराप्य ॥ १६
सम्यत्त्वज्ञानचारित्रसंवग्तपःसमाधिवस्रयुक्तः।
मोहादिनि निहत्याशुभानि चत्वारि कर्म णि ॥ १७

જગત્ને જન્મ જરા અને મરઘુથી પીડિત અશરઘુ અને અસાર દેખીને વિશાળ રાજ્યના ત્યાગ કરીને શાન્તિને-(કર્મના નાશ તેને) માટે છુદ્ધિમાન એવા મહાવી રહેવ દીધા લેતા હવા. ૧૫

અશુભ (પાપ) ને શમાવનાર અને માક્ષના સાધક એવા જે સાધુવેષ તેને ગઢણ કરીને, કર્યું છે સામાયિક જેશે એવા વીર પરમાત્મા વિધિપૂર્વક વ્રતાને આરાપણ કરી (ગઢણ કરી) ને ૧૬

સમ્યકત્વ જ્ઞાન ચારિત્ર સ'વર તપ સમાધિ અને ળળ-વર્ક યુકત છતા માહનીયાદી ચાર અશુભ (યાતી) કર્મના સર્વથા નાશ કરીને ૧૭ केवलमधिगम्य विश्वः स्वयमेव ज्ञानद्रित्तम्नन्तम् लोकहिताय कृतार्थोऽपि देश्वयामास तीर्थामदम् ॥ १८ द्विविधमेनेकद्वादशाविधं महाविषयममितगमयुक्तम् संसाराणवपारगमनाय दुःखक्षयायालम् ॥ १९ प्रन्थार्थवचनपद्धभिः प्रयत्नविद्धरापि वादिभिनिंशुणैः अनभिभवनीयमन्यैर्भास्कर इव सर्वतेजोभिः ॥ २०

સ્વયમેવ અન'ત કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનને પામીને પ્રભુ મહાવીર દેવ કૃતાર્થ છતા પણ લાકહિતને માટે આ તીર્થ (પ્રવચન) ને પ્રકાશતા હવા. ૧૮

(અ ગળાદ્ય અને અ ગમિવિષ્ટ એમ બે પ્રકારે, [અ ગળા-દ્ય] અનેક પ્રકારે, [અ અ પ્રવિષ્ટ] બાર પ્રકારે, મહાન્ વિષયવાળું, અનેક આલાવાએ સહિત, સ સાર સમુદ્રના પાર પામવાને અને દુઃખના નાશ કરવાને સમર્થ એવું તીર્ધ (પ્રભુ દેખાડી ગયા છે. પ્રભુએ પ્રકારયું છે.)

જેમ બીજા' સર્વતેજવંડ સૂર્ય પરાંભવ ન પામે તેમ ગ્રુ શાના અર્થ નિરૂપણ કરવામાં પ્રવિભ અને પ્રયત્તવાન્ એવા નિપુણવાદીઓવંડ પણ ખંડન કરી શકાય નહિ એવું આ તીર્ય પ્રભુએ પ્રવર્તાવ્યું છે. ૨૦ कुत्त्रा त्रिकरणश्रदं तस्मै परमर्पये नगस्क।रम् पू यतमाय भगवते वीराय विज्ञीनमोहाय ॥ तत्त्राथाधिगमारूयं बहुर्थ सङ्ग्रहं लघुग्रन्थम् वक्षामि शिष्पहितमिममहदूचनैकदेशस्य ॥ २२ महतोऽतिमहाविषयस्य दुर्गमग्रन्थभाष्यपारस्य कः शक्तः पत्यासं जिनवचनमहै।दधेः कर्तुम् ? ॥ २३ शिरसा मिर्रि विभित्सेदुचि। श्रिप्सेच साक्षित दे। भ्याम प्रतितीर्षेच समुद्रं मित्सेच पुनः कुशाग्रेण ॥ व्यो भ्रीन्द्रं चिकामेषेन्मेरुगिरिं पाणिना चिकम्पयिषेत गत्याऽनिलं जिगिषेचरमसप्रुदं पिपासेचं खद्यातकमभाभिः सोऽभिबुभूषेच भारकरं मोहात योऽतिपहाप्रयार्थ जिनवचनं संजिद्यक्षेत ॥ २६ एकमापे तु जिनवचन। यसान्निवीहर्क पदं भवति श्रुयन्ते चानन्ताः सामायिकमात्रपदासिद्धाः ॥ २७ तस्मात्तरमामाण्यात् समासतो व्यासतश्र जिनवचनम् श्रेय इति निर्विचारं ग्राह्यं धार्यं च बार्च्यं च ॥ न भवति धर्मः श्रोतुः सर्वस्यैकान्ततो हितश्रवणात् ब्रुवतोऽ नुग्रहबुद्धया वन्कस्त्वेकान्तवा भवति ॥

श्रमपिविन्त्यात्मगतं तस्माच्छ्यः सदापदेष्ट्वयम् अतिमानं च परं च हि हितोपदेष्टानुगृह्णाति ३० नेतं चमोक्षमागीद्धितोपदेशोऽस्ति जगति कृत्रने।ऽस्मिन् तस्मात्परिमयेवेति मोक्षमार्गे प्रवक्ष्यामिः ॥ ३१

પરમ ઋષિ અને પરમ પૂજ્ય એવા વીર ભગવાનને ત્રિકરણ શુધ્યિએ નમસ્કાર કરીને; અલ્પ શખ્દા છતાં ઘણાં અર્થવાળ જે અરીહ ત વચનના એક દેશ (ભાગ) ના સંગ્રહ કરનાર આ તત્ત્રાર્થ યિગમ નામના લઘુ ગ્રન્થને શિષ્યના હિત મટે હું (ઉમાસ્વાતી વાયક) વર્ણન કરીશ રા–૨૨

મહાન, ઘણા માટા વિષયવાળા અને દુર્ગમ (મુશ્કેલી-થી સમજાય તેવા) છે ગ્રંથ અને ભાષ્યરૂપ કાંઠા છે જેના એવા જિનવચતરૂપી મહાસાગરના સંગ્રહ કરવાને કાેણુ સ-મર્થ થઇ શકે ? રક

જે પુરૂષ અતિ વિશાળ શ્રાંથ અને અર્થ વડે પૂર્ણ જિનવચનને સંપૂર્ણ રીતે સંગ્રહ કરવાની ઇચ્છા કરે છે, તે મૂઢ મસ્તક વડે પર્વતને તોડવાને ચાહે છે, બે ભુજાવડે પૃથ્વીને ઉપાડવાને ચાહે છે, સમુદ્રને બે ભુજાઓવડે તરી પાર પામવાને ચાહે છે અને વળી ડાભના અગ્રભાગવડે સ્વમુદ્ર (જળ) ને માપવા ચાહે છે, આકાશમાં ઉછળી ચંદ્રને ઉલ્લાધન કરવા ચાહે છે, મેરૂ પર્વતને હાથવડે કંપાવવા

ચાંકે છે, ગતી વડે વાયુથકી પણ અગળ જવા ચાંહે છે, અતિમ(સ્વય'ભૂરમણ) સમુદ્રને પીવાને ચાંહેછે. ૨૪–૨૫–૨૬

જે માટે જિનવચનનું એક પણ પદ, ઉત્તરાત્તર જ્ઞાન-પ્રાપ્તિદ્વારા સંસારના પારને પ્રાપ્ત કરાવનાર થાય છે, કેમક્રે સામાયિક માત્ર પંદ્વઉ કરીને અન ત (છવા) હિદ્ધ થયેલા છે, એમ શાસ્ત્રમાં સંભળાય છે. ૨૭

તે કારણથી તે જિનવચનને સાંક્ષેપથી અને વિસ્તાર રથી ગ્રહણ કરવું તે કલ્યાણકારક છે, એમ સમજ તે જિનવચનને સાંદેહ રહિત ગ્રહણ કરવું, ધારી રાખવું અને બીજાને કહેવું (ભણાવવું). ૨૮

હિત વચનના શ્રવણથી સર્વ સાંભળનારને એકાન્તે ધર્મ ન થાય પણ અનુગ્રહુબુદ્ધિવડે બાલનારા વકતા (ઉપદે-શક) ને તા અવશ્ય ધર્મ થાયજ. ૧૯

તે કારણુ માટે પાતાના શ્રમના વિચાર નહિ કરતાં હુમેશાં માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ કરનાર સ્વપસ્ને ઉપકાર કુરે છે. ૩૦

આ સ'પૂર્ણ સ'સારમાં મિલ્લમાર્ગના ઉપદેશ શિવાય બીજો કાઇ હિતાપદેશ નથી, એ હેતુથી શ્રેષ્ઠ એવા આ મા-શ્રુમાર્ગનેજ હું (ઉમાસ્વાતિવાચક) વર્ણવીશ. 31

#### ॥ इति सम्बन्धकारिकाः समाप्ताः ॥

# जैनानन्द महोदाधि रत्न ३

॥ ॐ अहम् ॥

# ॥ श्रीतत्त्वार्थाधिगमसूत्रम्.॥

# પ્ર**થમોઅધ્યા**યઃ ા

3p-0-6

१ सभ्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः । सभ्यग्दर्शन, सभ्यग्ज्ञान सन्यश्चारित्र स्थे त्रश्चे भणीने भेक्षभार्ग छे.

એ ત્રણે એકત્ર હાય ત્યારેજ મે હતા સાધન છે. ત્રણુ-માંથી કાઇપણ એકના અભાવ હાય તા તે માહના સાધન થઈ શકે નહિ. એ માંહે પ્રથમની પ્રાપ્તિ થયે છતે પાછળની પ્રાપ્તિની ભજના (હેય કે ન હાય) સમજવી

અને પાછળના પ્રાપ્તિ થયે છતે પ્રથમની પ્રાપ્તિ નિશ્ચે હાય. [ અર્થાત્ દર્શન હાય ત્યારે જ્ઞાન, ચારિત્ર હાય કે ન હાય; જ્ઞાન હાય ત્યારે ચારિત્ર હાય કે ન હાય, પણ चारित्र छाय त्यारे दर्शन ज्ञान छायक अने ज्ञान छाय હ્યાંરે દર્શન દ્વાયજ. ] સર્વ ઇંદ્રિય અને અનિ દ્વિયના વિષ-**યની રૂ**ંડે પ્રકારે પ્રાપ્તિ તે સમ્યગ્<sub>ર</sub>ર્શન. પ્રશસ્ત દર્શન તે સમ્યગ્**દશેન. યુક્તિયુક્ત કર્શન તે સમ્યગ્**દર્શન. વિનય અને વેધાવચ્ચ એ બે તપના લે**દાે છે.** તથા તપ એ ચાસ્ત્રિના લેદ છે. માટે જુદા નથી કદ્યા. જ્યાં જ્ઞાન અને ક્રિયાથી મેહ્સ કહે છે ત્યાં દર્શતને જ્ઞાનમાં લેવું. ૧

## २ तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्द्रीनम्।

તત્ત્વભૂત પદાર્થોનું અયત્ર તત્ત્વવડે (નિશ્ચયથી) અર્થનું શ્રદ્ધાન તે સમ્યગ્દર્શન જાણવું તે સમ્યગ્દર્શનના શામ, સ'વેગ, નિર્વેદ અનુક પા અને આસ્તિકપશું એ પાંચ લક્ષણ છે. એ લક્ષણેની અનુક્રમે પ્રધાનતા છે, અને પશ્ચાન્ નપ્રવૈશ્વિ ઉત્પત્તિના અનુક્રમ છે. ર

### ३ तन्निसर्गादिधगमादा ।

ते सभ्यग्रशीन निसंग [ परना **६ परेश** विना अपू-ર્વકરભ્રુતા ચાેગે સ્વાબાવિક પરિણામ–અધ્યવસાય ]<mark>થો અથ</mark>-વા અત્રિગમ (ઉપદેશ ] થી યત્ય છે 3

# ४ जीवाजीवाश्रवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्त-त्त्वम् ।

જીવ, અજીવ, આપ્રવ બન્ધ, સંવર, નિર્જરા અને માશ્ર એ સિલ પ્રકારના અર્ધ અથવા એ સાત પદાર્થા, તત્ત્વ છે વિસ્તારથી આ પદાર્થા આગળ કહેવારી. ૪

#### ५ नामस्थापनाद्वव्यभावतस्तक्ष्यासः।

ભાગાર્થ-નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવથકી તે જીવાકિ સાત તત્ત્વના નિક્ષેપ થાય છે.

િસ્તારથી લક્ષણ અને ભેઠવડે જાણવાને માટે વ્હે ચણ

१ निसर्भ, परिजाम, स्वलाव अने अवरापदेश के पर्वाव શબ્દા છે.

<sup>-</sup> અધિયમ અભિયમ, આત્રમ, નિમિત્ત શ્રવણ, શિદ્ધા અને ઉપદેશ એ પખ પર્વાય શબ્દા છે

કરવી નેઇએ, તેમાં લેકને માટે નિક્ષેપ ચાર પ્રકારે. જેમકે-મુંચે તન કે અંચેતન દ્રવ્યનું છત્ર એવું નામ આપીએ તે નામ જાર; કે છ પુસ્તક, ચિત્રકર્મ, ઇત્ય દિને વિષે 'છવ' એ પ્રકારે સ્થાપ્યા કરીએ તે સ્થાપના છવ, દેવની પ્રતિમાની પેઠે ગુણુ પર્યાય રહિન અનાકિ પારિલામિક ભાવવાળા છવતે દ્રવ્ય છવ, આ લાંગા શૂન્ય છે, કેમકે ને અછવનું છવપશું શાય તે દ્રવ્ય છત્ર કહેત્રાય, પણ તેમ થઇ શકતું નથી; આ પશ્ચિમકાદિમાન સહિત ઉપયે એ વર્તતા છત્ર તે ભાવછત્ર. એ પ્રકારે અછવાદિ તથા દ્રવ્યાદિ સર્વ પદાર્થને વિષે જાણી લેવું. પણ કેટલાકા પુદ્દગલને દ્રવ્ય છવ તરીકે માને છે, પ

#### ६ प्रमाणनयैरधिगमः।

એ છવાદિ तत्त्वेानु प्रभाञ्च अने नयवडे ज्ञान थाय છે. ६

# ७ निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिवि-धानतः ।

િર્દેશ [ વસ્તુ સ્વરૂપ કહેલું ], સ્વામિત્વ [ માલિકી], સાધન [ કારણ ], અધિકરણ [ અધાર ો, સ્થિતિ [ કાળ ], અને હિયાન [ લેક ], થી છવાદિ તત્ત્વાનું જ્ઞાન થાય છે. के भहे— सम्यज्दर्शन शुं छे १, द्रव्य छे, सम्यज्दिष्ठि छव अइपी छे. छवास्तिकायना ओक भाग होवाधी नीस्कंध तथा ने। आम छे, हे। तुं सम्यज्दर्शन १ अत्ममंथान् गे, परसंथोंने अने इस्यय्दर्शन परसंथोंने छव है सम्यज्दर्शन; परसंथोंने छव है अछवतुं सम्यज्दर्शन; परसंथोंने छव है अछवतुं सम्यज्दर्शन; ध्वा के अध्वा ओक कर्ता वधारे छव है अछवतुं सम्यज्दर्शन; इस्यसंथोंने छव छवतुं सम्यज्दर्शन, छव छे वतुं सम्यज्दर्शन, छव छे छवे। तुं सम्यज्दर्शन. छव अने ध्वा छवे। तुं सम्यज्दर्शन. ओवी रीते छवनी साथे अछवना ओक छे अने ध्वाना सांजो होवा

સમ્યગૃદર્શન શાથી થાય ? નિસર્ગ અથવા અધિમમ [ ગુરૂઆદિ સમક્ષ જે શુભક્રિયા કરવી ] તેથી થાય. તે ખ'ને સમ્યગ્દર્શના દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમથી થાય છે.

અધિકર**ણ** ત્ર**ણ** પ્રકારે છે. આત્મયત્રિધાન, પગ્સતિ ધાન અને ઉભયસત્તિધાન. આત્મસત્તિધાન તે અભ્યત્તર-સત્તિધાન, પરસત્તિધાન તે આદ્યસત્તિધાન અને ઉભયસત્તિ-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com धान ते भाद्यअक्य'तरसन्निधान काअवु'.

સમ્યગ્દર્શન કાેને વિષે હાેવ?, આત્મસન્નિધાને જીવને વિષે સમ્યગ્દર્શન હાેય, બાદ્યાસન્નિધાને અને ઉભયમન્નિધાને સ્વામિત્વ [ કાેનું સમ્યગ્દર્શન ] મા જણાવેલા ભાંગા લેવા.

સમ્યગ્દર્શન કેટલા કાળ રહે?, સમ્યગ્દ છ સાહિનાં-ત અને સાહિઅન ત એમ એ પ્રકાર છે, સમ્યગ્દર્શન સા-હિસાંતજ છે, તે સમ્યગ્દર્શન જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃષ્ટથી છામક સદગરાપમથી અધિક કાળ રહે ક્ષાયક સમકિતવાલા છદ્મસ્થની સમ્યગ્દેષ્ટિ સાહિસાંત છે અને સ-યે.ગી અયાગી કેવળી અને નિદ્ધની સમ્યગ્દેષ્ટિ સાહિઅ-ન ત છે. અમ્યગ્દર્શન કેટલા પ્રકારનું છે?, મત્યાહિઆવરષ્યુ અને દર્શન માહિનીયના ક્ષયાદિ ત્રણ હેતુવે ત્રણ પ્રકાર જા-ષ્યુવુ, આ પશમિક, ક્ષાયાપશમિક ક્ષાયક એ ત્રણ પ્રકારના સમ્યક્ત વ્યક એકથી ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ છે હ

# ८ सत्सइ ख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्प बहुत्वैश्च ।

સત્ [ સદ્ભૂતપદ પ્રરૂપણા ], સંખ્યા, ક્ષેત્ર, સ્પર્શન, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com કાળ, અ'તર, ભાવ અને અલ્પબહુત્વ એ આઠ અનુયાન ગવડે કરીને પણ સર્વ નહીતનું જ્ઞાન થાય છે.

તે આ પ્રમાણે—ા સમ્યગુદર્શન છે કે નહિ? છે. ક્યાં છે 🖁 અજવને િષે નથી, જીવાને વિષે પજા તેની ભજના જાસવી ગિ ઇંદ્રિય, કાય, યાગ, કવાય, વેદ, **હૈ**શ્યા, સમ્યકત્વ, જ્ઞાત દર્શના ચારિત્ર, અાઢાર અને ઉપ-ચાેગ એ ૧૩ અનુપાગદ્વારને વિષે યથાન ભવ સદ્ભૂત પરૂ-પણ કરવી. ૨ સમ્યગૃદર્શન કટલાં છે? સમ્યગૃદશન અ-સ ખ્યાત છે, સભ્યગૃદ્ધિ તા અન તા છે. 3 સમ્યગૃદ્ધાન કૈટલા ક્ષેત્રમાં હાય? લાકના અસ ખ્યાતમા ભાગમાં હાય. ૪ સમ્યગ્દર્શને કેટલું ક્ષેત્ર સ્પર્શેલુ છે? લાકના અસં-ખ્યાતમા ભાગ; સમ્યગ્દષ્ટિવઢ તેા સવલાક; અહીં સમ્ય-ગ્દષ્ટિ અને સમ્યગ્દર્શનમાં શું ફેરફાર છે તે જણાવે છે-મતિજ્ઞાનના લેદજે અપાય અને સમ્યક્તવમાઢનીયના દળીયાવડું સહિતને સગ્યગૃદર્શન થાય છે. અપાય મતિનાન સંભાધી છે અને તેના યાત્રે સમ્યગૃદર્શન થાય છે, તે [ भितिज्ञान ] डैवणीने नथा तथा देवा देवणी सम्यगृहर्शनी नवी

પણ સમ્યગ્દિષ્ટ તાે છે. ૫ સમ્યક્<sub>ર</sub>વ કેટલા કાળ સુધી રહે ? એક છવ આશ્રયી જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત અને ઉત્કૃ ષ્ટથી છાસઠ સાગરાેપમ સાધિક; ઘણા જીવાેને આશ્રયી સર્વ કાળ. ૬ સમ્યગ્દર્શનના વિરદ્ધ કાળ કેટલા? એક જીવ આશ્રયી જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત ઉત્કૃષ્ટથી અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્ત; ઘણા છવાને આશ્રયી અંતર નથી. ૭ સમ્વગ્-દર્શનને કરા ભાવ હાય ! ઐાદયક, પારિણામિક વર્જી મા-ઈતા ત્રણ ભાવાને વિષે સમ્યગ્દર્શન હેય. ૮ ત્રણ ભાવે वर्तता सम्यग्हर्शनीनुं अहप अहुत्व शी राते ? सर्वधी થાડા આપરામિક ભાવવાળા હાય, તેથી ક્ષાચિક ભાવવાળા અસ'ખ્યેયગુણ, સાયાપશમિક તેથી પણ અસ'ખ્યેયગુણ અને સમ્યગ્દેષ્ટિ તા અન'તા [ કેવળી અને સિદ્ધા મળીને અન'તા છે માટે 🛚 ૮

## ९ मतिश्रुतावाधमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानम्।

મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવળ એ પાંચ સાનના ભેઢ છે. (જેનું વર્લુન આગળ કહેવામાં આવશે.) ૯

#### ्रे॰ तत्त्रमाणे ।

તે [પાંચ પ્રકારતું] જ્ઞાન [બે] પ્રમાણુમાં બ્હેં ચા-ચેક્ષ' છે. ૧૦

#### ११ आचे परोक्षम् ।

પહેલાં છે મતિ-શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ પ્રમાણ છે.

આ ભ'ને જ્ઞાનને નિમિત્તની અપેક્ષા હાેવાથી પરાક્ષ છે. કેમકે મતિજ્ઞાન ઇન્દ્રિય નિમિત્તક અને અનિ દ્રિય (મન) નિમિત્તક છે અને મતિપૂર્વક તથા પરના ઉપદેશથંદી શ્રત-જ્ઞાન થાય છે. ૧૧

#### १२ प्रत्यक्षमन्यत् ।

પૂર્વેક્ત એ જ્ઞાન શિવાયનાં અન્ય [અવધિ, મનઃપ-ર્યાય અને કેવલ] એ ત્રણ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ છે.

ઇદ્રિયના નિમિત્તિવિના આત્માને પ્રત્યક્ષ હાવાથી આ ત્રણ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે. જેનાવડે પદાર્થા જાણી શકાય તે પ્રમાણ કહેવાય છે. અનુમાન, ઉપમાન, આગમ, અર્થા-પત્તિ, સંભવ અને અભાવ એ પ્રમાણા પણ કાઇ માને છે, પણ અહીં તેને શ્રહણ નહીં કરતાં કક્ત બેજ પ્રમાણા કહ્યાં છે. તેનું કારણ એ છે કે-એ સર્વ પ્રમાણા ઇદ્રિય અને પદાર્થના નિમિત્તે થતાં હાવાથા મતિ-શ્રુત જ્ઞાનરૂપ પરાક્ષ પ્રમાણમાં ભ'તર્ભત થાય છે ૧૨

#### १३ मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽऽभिनिषोध इत्यनथान्तरम् ।

મતિ [ ખુદ્ધિ ], સ્મૃતિ [સ્મરણ-યાદદાસ્ત], સંજ્ઞા [એાળખ], (ચંતા ( તર્ક) અને અભિનિધાધ (અનુમાન) એ સર્વ એકજ અર્ધવાચક છે ૧૩

#### १४ तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम्।

त पूर्वे इत भित्रहान छ द्रथ निभिक्त अने अनि द्रिय निभिक्त छ आन द्रिय केंद्र (भने। वृक्तिनु अने के। ध्रात) सभक्ष १४

#### १५ अवग्रहेहापायधारणाः ।

એ માનજ્ઞાન અવશ્રહ (વિષયના સ્પર્શવર્ડ કરીને જે ઇદ્રિયયા સફમ અવ્યક્ત જ્ઞાન થાય તે), ઇહા (વિચારણા), અપાય (નિશ્ચય) અને ધારણા એ ચાર લેદવાળું છે. ૧૫

## १६ बहुबहुविधक्षिप्रानिश्रितानुक्तभुवाणां से-तराणाम् ।

णडु, णडुनिध (धणु प्रक्षारे), क्षिप (लक्षीथी), व्यनिश्रित (बिन्ड निना), अनुष्ठत (क्षाविना) अने ध्रुव (निश्चित) એ છ अने तेना छ प्रतिपक्षी એटते अलडु (थेडु), अलडुनिध (थेडा प्रकारे), असिप (बांजाकाणे), निश्चित (चिन्डवडे), उन्त (क्षेड्ड) अने अध्र (अनि-श्चित) એ णार लेडे अवश्रद्धादिक थाय छे. १६

#### १७ अर्धस्य ।

અર્થ (ત્વરાનાદિ હિષય)ના અવગ્રહ આદિ મહિજ્ઞા-નના ચારે ભેડા થાય છે. ૧૭

#### १८ व्यंजनस्यावग्रहः।

વ્યંજન (દ્રવ્ય) ના તા એકલા અવગ્રહજ શાય છે. એ રાતે વ્યંજનના અને અર્થના એમ એ પ્રકારના અવગ્રહ જાણવા. ઇહાદિ લેદા તા અર્થનાજ થાય. ૧૮

#### १९ न चञ्चरनिान्द्रयाभ्याम् ।

ચક્ષુ અને મન વડે વ્યંજન ( દ્રવ્ય ) ના અવગ્રહ્ય શતા નથી, પણ ખાકીની ચાર ઇદ્રિયવઉજ શાય છે.

क्षे प्रधारे भतिज्ञानना धृद्धिय अने अनि द्रिय क्षेम

0, અવગઢાદિક ચાર, સ્પર્શનઅવગઢાદિ અઠુવીશ, (૨૮ લેદને ખઢુ વગેરે છએ ગુગુતાં) એકસા અડસઠ અને (૨૮ ને ખાર લેદ સાથે ગુગુતાં) ત્રચુશે છત્રીશ લેદે શુત્રનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના થાય છે.

ઐાત્પતિકી ખુદ્ધિ આદિ ચાર લેદા અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના જાણવા. ૧૯

#### २० श्रुतं मतिपूर्वे इयनेकदादशभेदम्।

શ્રુતજ્ઞાન મતિપૂર્વક હાય છે, તે બે પ્રકારે છે— અંગ-ખાદ્ય ૧ અને અંગપ્રવિષ્ટ ૨, તેમાં પહેલાના અનેક અને ખીજાના ખાર લેદ છે.

સામાયિક, ચઉવિસત્યા, વંદનક, પ્રતિક્રમણ, કાયા-ત્મર્ગ, પચ્ચપ્પપાણ, (આવશ્યક)એ છ અધ્યયના, દશવૈકાતિક, ઉત્તરાધ્યયન, દશા (દશાશ્રુતસ્કંધ),કલ્પ (વૃદ્ધત્કલ્પ), વ્યવદ્ધાર અને તિશોયસૂત્ર ઇત્યાદિ મહર્ષિએ એ બનાવેલા સૂત્ર તે અંગ-બાહ્ય શ્રુત અનેક પ્રકારે જાણવું. અંગપ્રવિષ્ઠ શ્રુત બાર ભેદે છે તે આ પ્રમાણે—૧ આચારાંગ, ર સૂત્રકૃતાંગ, ૩ સ્થાન્શિક & સમવાયાંગ, પ વ્યાખ્યાપ્રદ્યપ્તિ (ભગવતી), ६ सःतधर्मे ५था, ७ ६ पास इ इशांग, ८ अन्त हृद्शांग, हें अनुत्त रापपाति इ इशांग, १० प्रश्नाव्या **३२७, ११** विपाड १२ द्रष्टिवः इसूत्र.

હવે મतिज्ञान अने श्रुतज्ञानमां शुं हैरहार छे ते अहीं कहावे छे. — ઉत्पन्न थंध न श नहि पामें अंधा पहार्थने अहहा हरनार वर्तमानकाण विषयं मतिज्ञान छे अने श्रुतज्ञान ते। त्रिकाणविषयं छे. केटबे के पहार्थ उत्पन्न थंधे हो, के उत्पन्न थंधे नाश पामें छे अने के हवे पछी उत्पन्न थंधाने। छे ते सर्वने श्रुतज्ञान अहहा करनार छे.

હવે અંગળ દ્યા અને અંગમવિષ્ટમાં શું લે છે તે જણાવે છે. વક્તાના લે દથી આ બે લે દથ્યા છે, તે આ પ્રમાણે—સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, પરમઋષિ એવા અરિહંત લગવાનાએ પરમ શુભ અને તીર્થ પ્રવર્તાવવારૂપ કળદાયક એવા તીર્થંકરનામકર્મના પ્રસાવથી ઉપ્પન્ને કિંવા ઇત્યાદિ અર્થરૂપે કહેલું અને અતિશયવાળા તથા ઉત્તમ અતિશયવાળી વાણી અને ભુદિવાળા એવા અન-

વાતના શિષ્યો (ગણધરા) એ ગુંથેલું તે અંગપ્રવિષ્ટ. અભ્રષ્યા પછી થયેલા અત્યંત વિશુદ્ધ આગમના જાણનારા, પરમ પ્રકૃષ્ટ વાણી અને ખુદ્ધિની શક્તિવાળા આચાર્યોએ કાળ, સ થયણ અને આયુના દેવથી અલ્પશક્તિવાળા શિ-ષ્યાના ઉપકારને માટે જે રચ્યું તે અંગખાદ્ય.

સર્વજ્ઞપ્રશ્ચિત દેાવાથી અને ત્રેયપદાર્થતું અનંતપશું હેાવાથી મિતિજ્ઞન કરતાં શ્રુતજ્ઞાનના વિષય માટા છે. શ્રુત-સાનના મહાવિષય હાવાથી તે તે અધિકારાને આશ્રયીને શ્રક્ષ્ણની સમાસિની અપેક્ષાએ અંગ ઉપાંગના લેંદ છે.

અ'ગાપાંગની રચના ન હાય તા સમુદ્રને તરવાની પેઠે સિદ્ધાંતનું જ્ઞાન દુઃસાધ્ય થાય, તેટલા માટે પૂર્વ, વસ્તુ, પ્રાભૃત, પ્રાભૃતપાભૃત, અધ્યયન અને હદ્દેશા કરેલા છે.

वणी अहीं शिष्य श'डा डरे छे है भित्रतान अने श्रुतज्ञानना तुस्य निषय छे तेथी शु' अ'ने ओडक छं? तेने श्रुउभद्धानाक इत्तर आ'रे छे है—अगाइ डह्या सुक्ष्य भित्रतान वर्तमानडाण निषय छे अने श्रुतज्ञान व्रिडाण-विषय छे तेमक भित्रतान डरतां श्रुतज्ञान निशेष श्रुद

छे. वणी भित्रान छंद्रिय अने अनि द्रियनिभित्तक छे तथां आत्माना श्रम्वकावथी परिख्ने छे, त्या है श्रुतशान ते। भनित्र हे छे अने आप्त पुरुषना ७ पहेशथी छत्पन्न थाय छे. दक्ष २१ किविधोऽवधिः।

અવધિજ્ઞાન એ પ્રકારે છે. ૧ લવપત્યય અને ર & વેશિયશમપત્થય (નિમિત્તક). ર૧

### २२ भवप्रत्ययो नारकदेवानाम् ।

नारडी अने देवताओं ने अवपत्यिं (अविधि) है। य छैं।
अव छे हेतु केना ते अव प्रत्यिं ते की ने देव है
नारडीना अवनी उत्पत्ति अक ते (अविधिश्चान) ने हेतु
छे. के भड़े पक्षीओं ने। कन्म आंडाशनी गति (उंडुं) दें
डारखं छे पछ ते भटे शिक्षा है तपनी कर्श नथीं तेम
देव है नारडीमां उत्पन्न थये। तेने अविध्यान थायक
छे भटे तेमनु अविध्यान अवपत्यिं इंडेवाय छे. २२

૧ તારકો અને દેવતાના ભવ જો કે કમેં તા ઉદયથી સતો. દાવાથી એ દવિક છે છતાં અવધિતાનાવરણીયના ક્ષયાપશ્રમ તે ક્ષનું વાર્સા તક્કી ચાય છે માટે અવધિતાનાવરણીયના કહ્યું છે.

#### २३ यथोक्तनिमित्तः षड्विकल्पः देाषाणाम् ।

ખાકીના (તિર્યંચ અને મનુષ્ય) ને ક્ષયાપશમથી સવાવાળું જ્ઞાન શાય છે. તે છ વિકલ્પ [ બેઠ ] વાળું છે.—૧ અનાનુગામિ [ જયાં ઉત્પન્ન થયું ત્યાંથી બીજા ક્ષેત્રમાં સાથે નહિં આવવાવાળું], ર અનુગામિ ( સાથે રહેવાવાળું), 3 હીયમાન (ઘટતું), ૪ વર્દ્ધમાન (વધતું) પ અનવસ્થિત [ અનિયમિત-વધતું, ઘટતું, જતું રહે, ઉત્પન્ન થયું હોય તેટલું કેવળજ્ઞાન પર્યંત કાયમાર કે અથવા મરસ્પાંત રહે અથવા અન્ય ભવમાં સાથે પશ્ચ જાય. ૨૩

### २४ ऋजुविपुलमती मनःपर्यायः ।

મન: પર્યાયના ૧ ઋજીમતિ અને ૨ વિપુલમતિ એવા એ ભેદ છે. ૨૪

# २५ विद्युद्धयप्रतिपाताभ्यां तिव्विशेषः।

વિશુદ્ધિ (શુદ્ધતા) અને અપ્રતિપાતિષશું (આવેલું આ નહિં) એ બે કારણથી તે બન્નેમાં ફેર છે. અર્થાત્

ઋજુમતિના કરતાં વિપુલમતિ વિશેષ શુદ્ધ છે અને ઋજીમને તિ આવેલું જતું મણ રહે જ્યારે વિપુલમતિ આવેલું જાય નહિ. ૨૫

# २६ विद्युद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्योऽविधमनः । पर्याचर्चाः ।

વિશુદ્ધિ (શુદ્ધતા ), ૨ ક્ષેત્ર [ ક્ષેત્ર પ્રમાણ ], ૩ स्वामि ( मातिक ) अने ४ विषयवडे क्रीने अवधिज्ञान અને મન:પર્યાયજ્ઞાનમાં વિશેષતા ( ક્રક ) છે.

અવધિ કરતાં મન: પર્યવ શુદ્ધ દ્રવ્યાને જાણે મન: પર્યા-ય જ્ઞાનથી અઢીદ્વીપ અને ઊર્ધ્વાધે જ્યાતિષ્ક **તથા હજાર** યાજન સુધી ક્ષેત્ર દેખાય ત્યારે અવધિથી અસ'ખ્ય લાેક સુધી પણ દેખાય, મનઃપર્યવના સ્વામી અપ્રમાદીલબ્ધિ-વાળા સાધુ મુનિરાજ હેાય છે ત્યારે અવધિજ્ઞાનના સ્વા**મી** સંયત કે અસંયત ચારે ગતિવાળા હેઃઈ શકે, મનઃપર્યવ-થી પર્યાપ્તસ જ્ઞિએ મનપણે પરિભ્રમાવેલ દ્રવ્યા જાણે અને અવધિથી તમામ રૂપિ-રૂપ, રસ, ગ'ધ અને સ્પર્શવાળા દ્રવ્યા દેખાય છે. વળી અવધિજ્ઞાનથી મનઃપર્યાયજ્ઞાનના

વિષય નિષ્ય અન'તમા ભાગે એકલાં મનનાં પુકૃ લે તે કહેલા છે. ૨ ક

२७ मतिश्वतयोर्निबन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्याः येषुः।

મિતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનના વિષય કેટલાક પર્યાયા સહિત સર્વ દ્રવ્યાને જાણવાના છે. મતલબ કે તે સર્વ દ્રવ્યને જાણે પણ તેના સર્વ પર્યાય જાણી ન શકે. ૨૭

#### २८ रूपिष्ववधेः।

રૂપિ દ્રવ્યે ને વિષેજ અવધિજ્ઞાનના વિષય નિષધ .

એ. અર્થાત્ સુવિશુદ્ધ એવા પણ અવધિજ્ઞાનથી રૂપી દ્રવ્યાનને જે અને તેના કેટલાક પર્યાયાને જાણે. ૨૮

#### २९ तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य ।

તે રૂપી દ્રવ્યના અનન્તમા ભાગે-મનપણે પરિશ્વમે-લા મનુષ્યક્ષેત્રમાં નિર્મલપણે મનદ્રવ્યાને જાણવાના મનઃપર્યાયજ્ઞનના વિષય છે. ૧૯

# े ३० सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ।

સર્વ દ્રવ્ય અને સર્વ પર્યાયા જાણવાના કૈવળજ્ઞાનના

વિષય છે. તે સર્વ ભાવગ્રાહક અને સમસ્ત લાકાલાક વિષ-યક છે. આ કરતાં ખીજી કાઇ જ્ઞાન શ્રેષ્ટ નથી. દરેક દ્રવ્યના અનંતા—સર્વપર્વાયા કેવલજ્ઞાનથી જણાય છે, ૩૦

# ३१ एकादीनि भाज्यानि युगपदेकसिमन्नाच-तुभ्येः।

એ જ્ઞાનામાંનાં મત્યાદિ એકથી માંડીને ચાર મુધીનાં જ્ઞાના એક સાથે એક જીવમાં હાય છે.

કાઇને એક, કાઇને બે, કાઇને ત્રણ, કાઇને ચાર, દેાય; એક હાય તો મિતિજ્ઞાન અગર કેવળજ્ઞાન હાય. બે હાય તો મિતિ અને શ્રુતજ્ઞાન હાય. કેમકે શ્રુતજ્ઞાન મિતિ-પૂર્વક હાય માટે જ્યાં શ્રુત હાય ત્યાં મિતિ હાય પણ મિતિ હાય ત્યાં શ્રુતની ભજના જાણવી. ત્રણવાળાને મિતિ, શ્રુત, અવિધ અથવા મિતિ, શ્રુત, મન: પર્યાય અને ચાર વાળાને મિતિ, શ્રુત, અવિધ અને મન: પર્યાય હાય. પાંચ સાથે ન

૧ અત્રે અ'ગાદિક શાસ્ત્ર<sub>ર</sub>પ શુતજ્ઞાન **હે**ાવાથી તે વિના **પશુ** યતિસાન લીધું

ર અહીયાં શુતનાન તરીકે અક્ષરવાળું નાન લેવું.

હાય, કેમકે કેવળજ્ઞાન થાય ત્યારે ખીજાં જ્ઞાન રહે નહિ. આ બાબત કૈટલાક આચાર્ય કહે છે કે કેવળજ્ઞાન છતાં ચારે જ્ઞાન હાય પણ સૂર્યની પ્રભામાં નક્ષત્રાદિની પ્રભા સમાઇ જાય તેમ કૈવળજ્ઞાનની પ્રભામાં બીજા જ્ઞાનની પ્રભા સમાઇ જાય છે. વળી કેટલાક આચાર્ય કહે છે કે એ ચાર જ્ઞાન ક્ષયાપશમ ભાવથી થાય છે અને કેવળીને તે ભાવ નથી પણ ક્ષાવિક ભાવ છે માટે ન હાય. વળી તે ચારે ત્ર'નના કુમે કરી ઉપયોગ થાય છે–એક સાથે થતા નથી અને કેવળજ્ઞાનના ઉપયોગ બીજાની અપેક્ષા વિના એક સાથે થાય છે. આત્માના તથાપકારના સ્વભાવ હોવાથી જ્ઞાનદર્શનના અનુસમય સમયાન્તર ઉપયાગ કેવળીને નિર'-तर है।य छे. 31

# ३२ मतिश्रुतावधयो विपर्ययश्च।

મિતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન એ ત્રણ વિપ-ર્વય (વિષરીત) રૂપ પણ હાય છે અર્થાત્ અજ્ઞાનરૂપ પણ હાય છે. ને તેને મત્યજ્ઞાન શ્રુતાજ્ઞાન અને વિભાગજ્ઞાન કહેવાય છે. ૩૨

# ३३ सद्सतोरविशेषाचदछोपलब्धेरुन्मत्तवत्।

क्षेडान्त असत् अने क्षेडान्तसत् भानवाथी भि-ध्यादिष्टने ઉन्मत्तनी पेठे सत् (विद्यमान), असत् (अ-विद्यमान) नी निशेषतारिक्षत क्षेवुं यथाइिक्शान थाय छै ने तेमां विपरीत कर्थ अदुष्टु थाय छे मटे तेने ते पूर्वी-डत त्रष्टे (निश्चे) अज्ञान अष्टाय छे. भिध्यादिष्टिने स्वद्र-व्यादिनुं सत्त्व अने परद्रव्यादिनुं असत्त्व भानवामां नथी माटे तेने सत् असत्ने। तद्दावत नथी अने तेथी तेनुं ज्ञान को अज्ञान इहेवाय छे. 33

## ३४ नैगमसङ्ग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दा नयाः।

નૈગમ, સંથહ, વ્યવહાર, ઋજુસૂત્ર અને શખ્દ એ પાંચ નયા છે (સમભિરૂઢ અને એવભૂત સાથે લઇએ તા સાત નયા થાય છે.) ૩૪

#### ३५ आचशब्दौ द्वित्रिभेदौ ।

પહેલા (નેગમ) નય એ પ્રકારે-દેશપનિક્ષેપી [નિશેષ] અને સર્વ પરિક્ષેપી [સામાન્ય] અને શખ્દનય ત્રણ પ્રકારે -સામ્પ્રત, સમભિરૂઢ અને એવ ભૂત છે. ઉક્ત નેગમાદિક

સપ્તનયનાં લક્ષણ આ રીતે કહ્યાં છે-દેશામાં વપસતા શખ્દ, અર્થ અને શખ્દાર્થતું પરિજ્ઞાન તે નૈગમનય. તે દેશપ્રાહી અને સર્વગ્રાહી છે. અર્થાના સર્વ દેશે [પરસામાન્ય] કે એક દેશ સંગ્રહ [અપરસામાન્ય] તે સંગ્રહનય છે. લે કિકની સંમાન ઐાપચારિક અને વિસ્તારાર્થના બાેધક વ્યવદ્વારનય છે. છતા-વિદ્યમાન અર્થાનું કથન અથવા જ્ઞાન તે ઋન્નસુ-ત્રનય છે. યથર્થ વસ્તુનું કથન તે શબ્દનય છે. શબ્દથી જે અર્થમાં પ્રત્યય–જ્ઞાન તે સામ્પ્રત શળ્દનય અને િદ્યમાન અર્થમાં અમ ક્રમ તે સમભિરૂઢ. વ્યજન અને અર્થમાં प्रवृत्त ते शेव भूत.

🔧 દરેક વસ્તુમાં અનન્ત ધર્મા રહેલા છે, તેમાંના અન્ ભીષ્ટ ધર્મને ગ્રહણ કરનાર અને તે શિવાયના બીજા ધર્માના અપલાપ નિર્દું કરનાર જે જ્ઞાતાના અધ્યવસાય વિશેષ અ**થવા વ**ચન તેને ધ્નય કહેવાય છે. તે નય પ્રમાણના એક અ'રા હાવાથી પ્રમાસ અને નયના પરસ્પર ક્ષેક છે.

૧ નય પ્રાપક નિલસ્તિક સાધકાનવૈતિક ઉપલંભક વ્યંજક એ પ્રવૃત્ય શખ્દા છે.

केम समुद्रने। ओह हेश समुद्र नथी तेम अममुद्र प्रश्नु नथी. तेवीक रीते नथे। प्रमाण पण नथी तेम अपमाण पश्च नथी, पश्च प्रमाणने। ओह हेश छे ते नथे। द्रव्याधीं ह अने पर्याथाधीं ह अमे के लेहे छे. द्रव्य मात्रने अदुण हरनार द्रव्या-धीं ह नय हहेवाय छे. तेमां नेगम, संग्रद्ध अने व्यवद्धार ओ त्रण नयने। समावेश थाय छे. अने के प्रयाय मात्रनेक अदुण हरे छे ते पर्यायाधीं ह नय हहेवाय छे तेमां अहलुस्त्र, साम्प्रत (शण्ह), समिन्द्रद अने ओवम्सूत ओ सार न-थोने। समावेश थाय छे.

સામાન્ય અને વિશેષાદિ અનેક ધર્મને જીદા જીદા શ્રદ્ધણ કરનાર નૈગમનય છે તેમાં સર્વ પરિક્ષેપી નૈગમનય તે સામ ન્ય ગ્રહી છે અને દેશપરિક્ષેપી નૈગમનય તે વિ-શેષગ્રાહી છે.

સામાન્યમાત્રને ત્રહણ કરનાર સંત્રહનય છે, તે છે ભેદે છે—પરસંત્રહ અને અપરસંત્રહ. જે સમસ્ત વિશેષ તરફ ઉદાસીન રહી, સત્તારૂપ સામાન્યનેજ ગ્રહણ કરે તે પરસંત્રહ કહેવાય છે અને જે દ્રવ્યત્વાદિ અવાન્તર સામા- न्यने अदुष् करे ते अपरसंअद्व क्रदेवाय छे.

સંગ્રહનયે વિષયભૂત કરેલા પદાર્થોનું વિધાન કરીને તેઓનાજ વિભાગ કરનાર જે અધ્યવસાય વિશેષ તે વ્યવ-હારનય કહેવાય છે, જેમ કે જે સત્ છે તે દ્રવ્ય અથવા પર્યાય સ્વરૂપ છે. સમુદાય વ્યક્તિ આકાર સત્તા અને સં-જ્ઞાના નિશ્ચયવાળા વ્યવહારનય છે.

દ્રવ્ય તે છ પ્રકારે છે અને પર્યાય તે બે પ્રકારે છે. ઋજાસૂત્ર— ઋજી વર્તમાન ક્ષણમાં રહેલા પર્યાયમાત્રને મુખ્ય રીતે શ્રહણ કરે તે ઋજાસૂત્રનય છે, જેમ કે " હુ-મણા મુખ છે. " અહીં ઋજાસૂત્રનય મુખરૂપ વર્તમાન પર્યાયમાત્રને શ્રહ્ય કરે છે.

(કાળ, કારક, લિંગ, કાળાદિના સ'ખ્યા અને ઉપ-સર્ગના) લેદથી શખ્દના મિન્ન અર્થના સ્વીકાર કરનાર શખ્દનય છે, જેમ મેરૂપર્વત હતા છે અને હશે; અહીં શખ્દનય અતીત, વર્ત્તમાન અને મિન્યકાળના લેદથી મે-રૂપર્વતને પણ ભિન્ન માને છે.

પર્યાય શખ્દેામાં વ્યુત્પત્તિના **લેકથી બિજ્ઞ અર્થને** 

ગ્રહ્યું કરનાર સમાભિરૂઢ નય છે. શાષ્ટ્રનય પર્યાયના લેદ છતાં અર્થને અભિન્ન માને છે પણ સમભિરૂઢ નય તા પર્યાયના લેદે કરી ભિન્ન અર્થના સ્વીકાર કરે છે, જેમ કે સમૃદ્ધિતાળા હાવાથી ઇન્દ્ર કહેવાય, પુર્ને વિદારવાથી પુર્વે કહેવાય છે.

શખ્દાની પ્રવૃત્તિના કારણભૂત ક્રિયા સહિત અર્થને વાચ્ય તરીકે સ્વીકાર કરનાર એવમ્ખૂતનય છે. જેમકે જ-લધારણાદિ ચેષ્ટા સહિત ઘટને તે કાળેજ ઘટ તરીકે માને છે, પરન્તુ જે વખતે ખાલી ઘટ પડયા હાય તે વખતે આ નય તેને ઘટ તરીકે સ્વીકાર કરતા નથી.

આમાંના આદિના ચાર નય (પ્રાધાન્યથી) અર્થનું પ્રતિપાદન કરતા હોવાથી અર્થનય કહેવાય છે અને છેલ્લા ત્રણ નયના તો (મુખ્ય રીતે) શખ્દનાવાન્ય ર્થ વિષયક હોવાથી તેને શખ્દનય કહેવાય છે. ખીજી પ્રકારે પણ ન-ચેાના લેદા છે, જેમ-વિશેષગ્રાહી જે નચા છે તે અપીત-નયા કહેવાય છે. નચા છે તે અનપીત-નયા કહેવાય છે.

લાક પ્રસિદ્ધ અર્થને શ્રદુષુ કરનાર વ્યવહારનય કહે-વાય છે અને તાત્વિક અર્થને સ્વીકાર કરનાર નિશ્ચયનય કહેવાય છે જેમકે વ્યવહારનય પાંચ વર્ધુના ભ્રમર છતાં ભ્રમરને શ્યામ કહે છે અને તેને નિશ્ચયનય પંચવર્ધુના ભ્રમર માને છે.

જ્ઞાનને માક્ષ સાધનપણે માનનાર જ્ઞાનનય અને ક્રિ-યાને તેવી રીતે સ્વીકાર કરનાર ક્રિયાનય કહેવાય છે.

હવે પ્રસંગ થકી નયામા લનું સ્વરૂપ ખતાવીએ છીએ.

અતન્ત ધર્માત્મક વસ્તુમા અભિપ્રેત ધર્મતે શહુલ્ કરનાર અને તેથી ઇતર ધર્માના તિરસ્કાર કરનાર નયાસા સ કહેવાય છે.

द्रन्य भात्रने अहु इरनार अने पर्यायना तिरस्धार इरनार द्रव्याधीं नयाकास इहिवाय छे. अने पर्याय भात्रने अहु इरनार अने द्रव्यना तिरस्धार क्रनार पर्यायाधीं ह नयाकास इहिवाय छे.

ધર્મી અને ધર્માના એકાન્ત લેક માનનાર નેગમા-ભાલ છે. જેમકે નૈયાયિક અને વૈશેલક દર્શન.

સત્તારૂપ મહાસામાન્યના સ્વીકાર ક**રનાર અને સમ**ે સ્ત વિશેષનું ખંડન કરનાર સંત્રદ્વાભાસ છે, જેમકે અદ્ભે-તવાદ દર્શન અને સાંખ્યદર્શન.

અપારમાર્થી કપણે દ્રવ્ય પર્વાયના વિભાગ કરતાર વ્ય-વહારાભામ છે. જેમ ચાર્વાકદર્શન છવ અને તેના દ્રશ્ય પ ર્યાયાદિને ચાર ભૂતથી જીદા માનતા નથી, માત્ર ભૂતની સત્તાનાજ સ્વીકાર કરે છે.

વર્તમાન પર્યાયના સ્વીકાર કરનાર અને સર્વથા દ્રવ્ય-ના અપલાપ કરનાર ઋજ્ઞસત્રાભાસ છે, જેમ બાહદર્શન.

કાળાદિના લેદવડે વાચ્ય અર્થના લેદનેજ માનનાર શખ્દાભામ છે. જેમકે મેરૂપર્વત હતો છે અને હશે, 🔊 શપ્દા મિન્ન અર્થનેજ કહે છે.

· પર્યાયશાપ્દ્રાના ભિન્નસિન અર્થનાજ સ્વીકાર કરનાર સમિલિરદાસાસ છે. જેમકે ઇન્દ્ર, શકુ, પુરન્દર ઇત્યાદિ શષ્દા જુદા જુદા અર્થાવાળા છે એમ જે માને તે સમ-મિરૂઢાભાય કહેવાય છે.

ક્રિયારક્રિત વસ્તુને શબ્દ બારમ નહિ માનનાર એલ-

મ્બૂતાભાસ છે. જેમ ચેષ્ટારહિત ઘટ તે ઘટશાય્દ વાચ્ય નથી.

ઐાપશમિકાદિલાવવાળા છવ છે એમ છ નયા માને છે નાજવ શખ્દથી અજવ અગર જીવના દેશપદેશા ના-અજવશખ્દથી જીવ અગર અજવના દેશપદેશા માને છે એવં ભૂતનય સંસારિને જીવ માને અને સિદ્ધને અજવ માને નાજવશખ્દથી અજવ અગર સિદ્ધને માને છે અને નાઅજીવશખ્દથી સંસારી જીવને માને છે.

नैशमाहि त्रणुन्थे। पांयज्ञान अने त्रणु अज्ञानने भाने छे अलुस्त्रते। श्रुतज्ञान अने श्रुतअज्ञानने भहह इन्तार हे।वाथी भित्रज्ञान अने भित्रअज्ञान शिवायना आर ज्ञान अने ले अज्ञानने माने छे शण्डनयते। भित अविध ने भनः पर्याय अत्र श्रुतने भहह इरनार हे।वाथी श्रुत अने हेवबनेल भाने छे. आ नयनी अपेक्षाओं है है अज्ञानी हिस्थाहिष्ठ नथी. आ लधा नथे। ले है विरुद्ध बाणे छे पणु ओहेडथी ते विशुद्ध छे अने तत्त्वज्ञान इरवा भाटे तेने लाणुवा लोडंको. उप

## अथ दितीयोऽध्यायः 😁 🗝 🗫

પહેલા અધ્યાયમાં છવાદિ તત્વા કહ્યા, હવે છવ અને તેનું લક્ષણ શાસકાર બતાવે છે.—

# १ औपशमिकक्षाधिको भाषो मिश्रश्च जीव-स्य स्वतत्त्वमोद्धिकपारिणामिको च ।

ઐાપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયાપશમિક ભાવ એ ત્રણ તથા એદિયક અને પારિણામિક એ બે મળી પાંચે ભાવા જવના સ્વતત્ત્વ છે. [પારિણામિક અને એ દિયક ભાવ અ-જીવને પણ હાય છે કારણ કે પુદ્દગલાનું તે તે રીતે પરિ-ણમવું અને કેમાદયથી શરીર વગેરે થાય છે. ] એટલાજ માટે ત્રણ ભાવપછી વચમાંજ જીવનું સ્વતત્ત્વ છે એમ જણાવ્યું છે અર્થાત્ પહેલાના ત્રણ અજીવને હાતાજ નથી ૧

## २ बिनवष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाकमम्

પૂર્વોકત ઐષપશમિકાદિ ભાવાના છે, નવ, અઢાર, એ. કવીશ અને ત્રણ લેદા અનુક્રમે છે. ર

પાંચ સૂત્રાથી તે ભાવાના પર લેક અનુક્રમે જણાવેછે.—

### रे सम्यक्तवचारिश्रे।

પહેલા ઔષ્યામિકાદિ ભાવના સમકિત અને ચારિત્ર 🖨 એ લેંદ છે. એટલે આપશમિક સમ્યક્ત અને આપશ-મિક ચારિત્ર. 3

## 😢 ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च 🛚

ે કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન, દાન, લાભ, ભાગ, ઉપભાગ અને વીર્ય તથા સમ્યક્ત અને ચારિત્ર એ નવ લેદ ક્ષા-યિકભાવના છે. ૪

# ५ ज्ञानाञ्चानदर्शनदानादिलब्धयश्चतुः स्त्रित्रिप-व्चभेदाः सम्यक्तवचारित्रसंयमासंयमाश्च।

भिति भाहि यार प्रकारनुं ज्ञान त्रच प्रकार अज्ञान क्षेवसदर्शन शिवायना अक्षुदर्शनाहि त्रष् प्रकारे दर्शन अने યાંચ પ્રકારે દ્વાનાદિ લબ્ધિ તથા સમક્તિ, ચારિત્ર અને સ'યમાસ'યમ [ દેશવિરતિપછું ] એ અઢાર લેઠ ક્ષાયાપ-શમિક ભાવના છે. પ

૧ કેવળ જ્ઞાનદર્શન અને ક્ષાપિક ગ્રાનદર્શન એકજ સમજવા જેમકે દેવળ જ્ઞાનદર્શન ક્ષાયિકભાવેજ પ્રગટે 🤌 🕖

दे गतिकषायितिक्सिध्याद्दीनाक्षानासंयता-सिद्धत्वलेह्याअतुअतुस्त्र्येकैकैकेकषद्भेदाः । नरक्षां थार गति, क्वेषां आर क्षांग, अविदां । त्रध् विंग, भिष्यादशंन, अज्ञान, असंचतत्व, असिद्धत्व अने कृष्धादि छ वेश्या भणीने २१ लेह औदिविक कामना थाय छे. ह

### ७ जीवभव्याभव्यत्वादीमि च 🕽

જીવત્વ, ભવ્યત્વ, અભવ્યત્વ આદિ ભેદા પારિશામિક ભાવના થાય છે. આદિ શખ્દથી અસ્તિત્વ, અન્યત્વ, કર્તૃત્વ, ગુણવત્ત્વ, અસર્વગતત્વ, અનાદિ કર્મમ ધત્વ, પ્રદેશત્વ, અન્ રૂપત્વ, નિત્યત્વ એ વિશેર ભેદાનું શહેશુ કરતું. તે ધર્માન્ સ્તિકાયાદિકમાં પણ છે માટે આદિ શખ્દથી લીધા છે છ

### ૯વનું લક્ષણ.

८ खपयोगो सक्षणम्। ६५थे। २ से छवतुं सक्षष्ठ हे. ८ ९ स दिविधोऽष्टचतुर्भेदः। તે ઉપયોગ એ પ્રકારે છે. તે વળી ક્રમ ૧ સાકાર-ત્રા-ન (પ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન) આઢ પ્રકારે છે અને અનાકા-ર-દર્શન (ચક્ષુ આદિ) ચાર પ્રકારે છે, ૯

#### જીવના ભેદા.

### १० संसारिणो मुक्ताश्च।

સંસારી અને મુક્ત (માક્ષના) એ બે લેકે છવા છે. ૧૦ વળી બીજ રીતે જવતા લેકા કહે છે.—

### ११ समनस्कामनस्काः।

મનસહિત (સંત્રી) અને મનરહિત (અસંત્રી)એ ભૈદ જીવના થાય છે. ૧૧

#### े १२ संसारिणस्त्रसस्थावराः ।

ત્રસ અને સ્થાવર એ લોકે સ'સારી જીવા છે. ૧૨

#### १३ पृथिव्यन्यनस्यतयः स्थावराः।

પૃથ્વીકાય, અમ્કાય, અને વનસ્પતિકાય એ સ્થાવર છે. ૧૩

## १४ तेजीवायू बीन्द्रियाद्यश्च त्रसाः ।

તેલકાય, વાલકાય, એ એ અને બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, શ્વ-દિરિંદ્રિય તથા પંચેદ્રિય એ ત્રસ છવા છે. તેલકાય વાલ-કાય સ્વતંત્ર ગતિવાળા દાવાથી ગતિત્રસ કહેવાય છે અને દ્રોંદ્રિય વચેરે સુખદુ:ખની ઇચ્છાથી ગતિવાળા દાવાથી તેઓ લિબ્ધિત્રસ કહેવાય છે. ૧૪

ઇંદ્રિયા જથાવે છે:--

### १५ पञ्चेन्द्रियाणि ।

સ્પર્શનાદિ ઇદ્રિયા પાંચ છે ગુદાલિ'ગ વગેરેને ઇદ્રિ-યા પહ્યું નથી અને પાંચનુ'જ ઇદ્રિયપછું છે એમ જણા-વવા આ સૂત્ર કરેલું છે

ઇંદ્ર એટલે આત્મા તેનું ચિન્હ તે ઇંદ્રિય અથવા જીવની આજ્ઞાને આધિન, જીવે દેખેલ, જીવે રચેલ, જીવે સેવેલ, તે ઇંદ્રિય જાણ્વી. ૧૫

#### १६ द्विविधानि ।

ते भे प्रधारे छे (द्रव्येन्द्रिय अपने भावेन्द्रिय) १६ १७ निर्वृत्त्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ।

निर्वृत्ति-आक्षर धंद्रिय अने अपकर्षु-तरवारने धारनी

भाइड साधनपद्याइप छद्रिय की ही लेहे द्रव्ये द्रिय छे.

અ ગાયાંગ અને નિર્માણનામકર્મના ઉદયથી વિશિષ્ટ જે धन्द्रियना आकार तेने निर्वृत्ति धन्द्रिय के छे, तेना आहा अने अक्य'तर की भे लेंड छे आहा निर्वृत्ति जतिलेड्यी અનેક પ્રકારની છે. જેમકે મતુષ્યના કાન બ્રૂસરખાં નેત્રની **યત્રે યાનુએ છે અને અધના કાન તેમના ઉપરના બા**ગમાં તીક્ષ્ણ અગ્રભાગવાળા છે. અભ્ય'તર નિર્વૃત્તિમાં સ્પર્શને-ન્દ્રિય નાના આકારવાળી છે. રસનેન્દ્રિય ખુરપા (અસા)ના આકારે છે. શાશેન્દ્રિય અતિમુક્તકપુષ્પના આકારે છે. ચક્ષુન રિન્દ્રિય મસુરચ'દ્રને આકારે છે. શ્રાત્રેન્દ્રિય કદ'ળપુષ્પને આકારે છે. સ્પર્શનેન્દ્રિય અને દ્રવ્ય મન સ્વકાય પ્રમાણ છે અને બાકીની ઇન્દ્રિયા અ'ગુલના અસ'ખ્ય ભાગ પ્રમા-છાવાળી છે. અને સ્વવિષય શ્રદ્ધણ કરવાની શકિત સ્વરૂપ ઉપકરશેન્દ્રિય છે. થયેલી નિર્વૃત્તિના ઉપઘાત ન થાય અને ઉપકાર થાય એ એતું કાર્ય છે ને આ ઇન્દ્રિય પણ બાદ્ય અને અલ્ય'તર એમ એ પ્રકારે છે. ૧૭

## १८ लब्ध्युपयोगी भावेन्द्रियम् 📗

લિંગ — ક્ષયોશપમ અને ઉપયોગ — સાવધાનતા એ છે લેટે લાવેન્દ્રિય છે, ગતિ અને જત્યદિ કર્માથી, અને ઇદ્રિયનાં જ્ઞાનને આવરણ કરવાવાળા કર્મના ક્ષયોપશમથી અને ઇદ્રિયના આશ્રયભૂત કર્માના ઉદ્યયા જીવને જે શક્તિ ઉત્પન્ન થાય તે લિંગ્ધ કહેવાય છે.

धंद्रियज्ञान भाटे के भित्ज्ञानावर क्षु अने हर्शनावर क्षु किनी के क्ष्योपशम आत्माना सह ते लक्ष्यीन्द्रिय उद्धेन वाय के अने स्वविषयमां के आत्माना व्यापार तेने ઉपयोगेन्द्रिय उद्धे के. क्यारे लक्ष्यीन्द्रिय द्धाय के त्यारेक निर्वृत्ति, उपकर कु अने उपयोग द्धाय के. अने निर्वृत्तीन्द्रिय द्धाय के त्यारेक उपयोग द्धाय के. अने निर्वृत्तीन्द्रिय द्धाय के त्यारेक उपवश्य अने उपयोग द्धाय के. का श्रम कि उपयोग द्धाय के. का श्रम निर्वृत्ति के. उपयोग द्धाय के. का श्रम निर्वृत्ति के. उपयोग द्धाय के. १८

## १९ उपयोगः स्पर्शादिषु ।

સ્પર્શાદિ (સ્પર્શ, રસ, ગ'લ, ચક્ષુ અને શ્રવછુ-સાં-ભળવું) ને ત્રિષે ઉપયોગ થાય છે. ૧૯

## २० स्पर्शनरसन्त्राणचक्षुःश्रोत्राणि ।

સ્પર્શને દ્રિય (શરીર), રસને દ્રિય (છન), ઘાણે દ્રિય (નાસિકા), ચક્ષસિન્દ્રિય (નેત્ર) અને શ્રાત્રેનદ્રિય (કાન) એ પાંચ ઇદ્રિયા જાણવી. ૨૦

# २१ स्पर्शरसगन्धवण् शब्दास्तेषामधीः।

સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણુ અને શબ્દ એ તેઓના (ઇ-ન્દ્રિયાના) અર્થ (નિષય) છે. ૨૧

#### २२ श्रुतमनिन्द्रियस्य ।

श्रुतज्ञान को क्यनि द्विय क्यांत् भनने। विषय छे. २२ २**३ वाय्वन्तानामेकम्**।

પૃથ્વીકાયથી માંડીને વાઉકાય સુધીના **છવાને** એક ઇંદ્રિય છે. ૨૩

# २४ कृमिपिपीलिकाम्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृ-ज्ञानि ।

કૃમિ આદિ, કીડી આદિ, ભ્રમર **આદિ અને મ**નુષ્ય આદિને પહેલા કરતાં એક એક ઇન્દ્રિય વધારે છે, એટલે એ, ત્રણ, ચાર અને પાંચ ઇન્દ્રિયા અનુક્રમે છે. રજ

#### २५ संज्ञिनः समनस्काः।

સ જ્ઞિ છવા મનવાળા છે.

ઇઢાપાંદુસહિત ગુણદાવના વિચારાત્મક સંપ્રધારણ સંજ્ઞાવાળા જીવા તે સંજ્ઞિ જાણવા આઢારાદિક સંજ્ઞાવાળા હાવાથી અત્રે સંજ્ઞી ગણવા નહિં. ૨૫

## २६ विग्रहगती कर्मयोगः।

विश्वद्वगतिमां धार्मण धामये। ग्राज्य द्वाय छे सह

છવ, પુદ્દગલાની ગતિ આકાશપદેશની શ્રેગીયમાણે યાય માર્ચાર્યાત્ નિશ્રેગીયમાણે ગતિ થતી નથી. ૨૭

# २ विग्रहा जीवस्य ।

છ્વની (સિદ્ધિમાં જતાં) અવિશ્વહ ગતિ [ઋજુગતિ] હાય છે. ૨૮

# ्२९ विग्रहचती च संसारिणः प्राक् चतुभ्यः।

સંસારી છવાને ચાર સમયની પૂર્વે એટલે ત્રણ સ મયની વિગ્રહવાળી ગતિ પણ થાય છે. અર્થાત્ અનિગ્રહ (ઋજુ) અને વિશ્રદ્ધ (વક્ક) એવી એ ગતિ થાય છે.

સ'સારી છવાને જાત્ય'તર સંક્રાંતિ (એક સ્થળેગી ખીજે સ્થળે ઉત્પન્ન થતાં) ને વિષે ઉપપાતક્ષેત્રની વક્કતાને લીધે વિશ્રદ્ધ ગતિ હાય છે. ઋજાગતિ, એક સમયની વિ-ગડુ એ સમયની વિગ્રહ અને ત્રજ સમયની વિગ્રહ એમ ચાર પ્રકારની ગતિ થાય છે. પ્રતિધાતના અને વિશ્વહના નિમિત્તના અભાવ હાેવાથી તે કરતાં વધારે સમયની ત્રિ-ગ્ર**હ ઝ**તિ થતી નથી. પુદ્દગલાૈની ગતિ **પણ એ** પ્રમાણે જાણવી. ૨૯

#### ३० एकसमयोऽविग्रहः।

(લાકાંત સુધીમાં પણ) અવિશ્રહગતિ હાય છે. બે સમયની એકવિત્રહુવાળી ત્ર**ણ સમ**ં બહુવાળીને ચાર સમયની ત્ર**ણ** વિશ્વહવાળી ગતિ **જાણ**વી. ૩૦

### ३१ एकं दी वाऽन।हारकः

એ અને ત્રણ વિગ્રહ્યાળી મતિમાં અનુક્રમે એક અન થવા એ સમય અ**ણા**ઢારી હાય છે (વા કહેવાથી ચાર વિશ્રહમાં ત્રણ સમય પણ થાય છે. ) ૩૧

## ३२ सम्मूर्छनगर्भीवपाता जन्म।

સ'મૂર્છન, ગર્ભ અને ઉપપાત એ ત્રણ પ્રકારે જન્મ થાય છે. ૩૨

# ३३ सचित्तशीतसंष्टताः सेतरा मिश्राश्चेकश-स्तद्योनयः।

त्रष् प्रकारना जन्मवाणा छवानी १ अधित्त, २ शीत अने ३ अंवृत्त (ढांडेबी-शुप्त) अ त्रष् प्रकारनी तेमक तेना त्रष् प्रतिपक्षी (अधित, ७० अने विवृत्त — प्रशट) अने मिश्र अटेबे अधित्तअधित्त, शीति । श्रु, अंवृत्तविवृत्त सेहवाणी योगीओ हाय छे अर्थात् अ रीते नव प्रकारनी योगीओ छे. हेवनारडीने अधित्त अंकिने अधित्त श्रेने योगीओं छे. हेवनारडीने अधित्त अंकिने अधित्त श्रेने अधित्त अने हेवने शीते । श्रु अन्ति अधित्त श्रेने अधित्त श्रेने अधित्त श्रेने अधित श्रे शिते । श्रेषेत्र अने हेवने शीते । श्रेषेत्र अने हेवने शिक्ष आंजीनी अधी थे। श्रेने आंजीनी अधी थे। श्रेने आंजीनी अधीनों आंजीनी अधीनों आंजीनी अधीनों आंजीनी आंजीनी अधीनों आंजीनी आंजीनी अधीनों आंजीनी आंजीनी

### ३४ जराय्यण्डपोतजानां गर्भः।

જરાયુજ (એ રવાળા), અંડજ (ઇંડામાંથી થનાર) અને પાત (લુગડાની પેડ્રે સાફ ઉત્પન્ન થનાર) એ ત્રણને ગર્ભથી જન્મ થાય છે.—૧ મનુષ્ય, ગાય વગેરે જરાયુજ; ર સર્પ, ચદનઘા, કાચળા, પછ્યી વગેરે અંડજ અને ૩ હાથી, સસલા, નાળીઓ વગેરે પાતજ. ૩૪

### ३५ नारकदेवानामुपपातः ।

નારકી અને દેવતાઓને ઉપપાતજન્મ છે. ૧ નારકની ઉત્પત્તિ કુંલી અને ગ્રેપલામાં જાણુવી, ર દેવની ઉત્પત્તિ દેવશચ્યામાં જાણુવી. ૩૫

### ३६ होषाणां सम्मूर्छनम्

ખાકી રહેલા જીવાના જન્મ સંમૂર્છન છે. માતપિતાના સંવાગ વિના માટી, પાણી, મલિન પદાર્થા વગેરમાં સ્વયમેવ ઉપજે તે સંમૂર્છન. રૂઘ-રૂપ-રૂદ સૂત્રામાં એ આજનું અવધારણ લેવું જેમકે જરાયુજાદિનેજ ગર્લ અને ગર્લ જરાયુજાદિ નજ જાણવા. ૩૬

# ३७ औदारिकवैकियाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि।

ઐાદારિક, વૈક્રિય, માહારક, તૈજસ અને કાર્મણ એ પાંચ પ્રકારનાં શરીરા છે. ૩૭

#### ३८ परं परं सूक्लम् ।

તે શરીરામાં એક એકથી આગળ આગળનું સૂક્ષ્મ છે ૩૮

# ३९ प्रदेशतोऽसङ्ख्येयगुणं प्राक् तैजसात्।

તૈજસ શરીરની પૂર્વનાં ઐાદારિકાદિક ત્રણ શરીરા પ્રદેશવહે એક એકથી અસ ખ્યાતગુણાં છે ૩૯

#### ४० अनन्तगुणे १ परे ।

તૈજસ અને કાર્મણ પૂર્વપૂર્વથી અન ત અન તગુણ છે. એટલે એાદારિકથી વૈક્રિયના પ્રદેશ અસ ખ્યાતગુણા, વૈક્રિય**થી આહારકના પ્રદેશ અસ**ંખ્યાતગુણા અને આહાર-કથી તૈજસના પ્રદેશ અન'તગુણા અને તૈજસથી કાર્મણના પ્રદેશ અન તગુણા છે. ૪૦

૧ ઐાદારિકમાં જધન્યયી ઉત્કૃષ્ઠ વિશેષાધિક અત્રહણમાં અન સંખ્યાતગુણ એ પ્રમાણમાં વૈક્રિય અગ્રહણમાં અસંખ્યાતગુણ આ-હારકમાં વિશેષાધિક અગ્રહ્સમાં અનન્તગુસ તૈજસમાં વિશેષાધિક અપ્રદુષ્યમાં અનુ ત્રુણભાષા અનુ તભાગ અપ્રદુષ અનુ ત્રુણ આ• નાપાન જલન્યાનન્તગુણાધિક અત્રહણમાં અનંતગુણ મન: અનંત-લાગ અત્રહણ અનંતગુણકર્મા અનન્તલામ (આ ચા-રઅ-ઉ-૧)

#### ४१ अप्रतिघाते ।

તૈજસ અને કાર્મણ એ બે પ્રતિઘાત ( સ્ખલના ) રહિત છે. અર્થાત્ લાેકાંત સુધી જતાં આવતાં કાેઇ પદાર્થ તેને રાેકી શકતું નથી. ૪૧

### ४२ अनादिसम्बन्धे च।

વળી તે ખંને શરીરા છવને અના દિકાળથી સંખંધ-વાળાં છે. એક આચાર્ય એમ કહે છે કે કાર્મ ભુશરીરજ અના દિસં ખંધવાળું છે. તૈજસ શરીર તો લબ્ધિ શ અપે-ક્ષાએ છે, તે લબ્ધિ ખધાને હોતી નથી. કે દેવલે શાપ દે-વાને અને પ્રસાદવડે આશીર્વાદ દેવાને માટે તેજ અને શી-તને કરનાર સૂર્યચંદ્રની પ્રભા તુલ્ય તેજવાળું તૈજસ શરીર છે. ૪૨

### ४३ सर्वस्य ।

के के शरीरा सर्व स'सारी छवाने है। य छे. ४३ ४४ तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्याऽचतुर्भ्यः।

તે બે શરીરને આદિ લઇને ચાર સુધીનાં શરીરા એક્રી સાથે એક છવને હાઇ શકે છે

અર્થાત કાઇને તૈજસ, કાર્મણ; કાઇને તૈજસ, કાર્મણ અને આદારિક: કાઇને તૈજસ, કાર્મણ અને વૈક્રિય; કાઇને તૈજસ, કાર્મણ, ઐાદારિક, વૈક્રિય; કાઇને તૈજસ, કાર્મણ, ઐાદારિક, આદ્વારક હેય: એક સાથે પાંચન હાય કેમકે આદ્વારક વૈક્રિય એક સાથે હાેય નહિ. ૪૪

### ४५ निरुपभोगमन्त्यम् ।

અ'તન જે (કાર્મણ) શરીર તે ઉપલાગ રહિત છે. તેનાથી સુખદ્ર:ખ ભાગવાતુ નથી, વિશેષથી કર્મળ ધ કે નિર્જરા પણ તે શરીરવડે થતાં નથી. બાકીનાં ઉપલાગ સહિત છે. ૪૫

## ४६ गर्भसम्मुछनजमाद्यम् ।

પહેલું ( ઐાદારિક ) શરીર ગર્ભજ અને સંમૂર્છન થી થાય છે. ૪૬

## ४७ वै कियमीपपातिकम्।

વૈક્રિય શરીર ઉપપાત જન્મવાળા [ દેવ, નારકી ] તે હાય છે. ૪૭

#### ४८ लब्धिप्रत्ययं च ।

તિ**ર્યેચ અને મ**તુષ્યને તેા **લ**બ્ધિપ્રત્યયિક વૈદ્રિય શરીર હાેય છે. ૪૮

# ४९ शुभं विशुद्धमव्याधाति चाहारकं चतुर्दश-पूर्वधरस्यैव।

્રાંભ, વિશુદ્ધ, અત્યાધાતિ ( ત્યાધાત રહિત ) અને લિંગ્લિપ્રત્યયિક એવું આહારક શરીર છે અને તે ચાદપૂર્વ-ધરાનેજ હાય છે.

શુભ [સારા] પુદ્ગલ દ્રવ્ય વડે નિષ્પન્ન અને શુમ પરિભામવાળું માટે શુભ કહ્યું. વિશુદ્ધ ( નિર્મા ) દ્રવ્યવહે નિષ્પન્ન અને નિરવદ્ય માટે શુદ્ધ કહ્યું. કાઇક અર્થમાં આતાલ સૂક્ષ્મ સંદેહ થયા હાય એવા પૂર્વધરા અર્થના નિશ્ચય કરવાને માટે મહાવિદેહાદિ ખીજા ક્ષેત્રમાં વિરાજ-સાન ભગવ'ત પાસે ઐાદારિક શરીરે જવાનું અશક્ય હાવાથી આહારક શરીર કરીને ત્યાં જાય, જઇને ભગવ તના ન્દર્શન કરી સંદેહ દૂર કરીને પાછા આવીને તેના ત્યાગ કરે. અ'તર્મુહૂર્ત લગી આ શરીર રહે છે. તૈજસ પણ લ- બિધથી થાય છે. કાર્મણ શરીર પાતાનું **ખીજ શરીરાનું** કારણ છે.

સ્થૂલ પુર્ગલેતનું અનેલું, ઉત્પન્ન થયા પછી તરતજ સમયે સમયે વધે, ઘટે, પરિભ્રમ એવું, શ્રદ્ધા છેદન લેદન અને દહન થઇ શકે એવું ઐાદારિક શરીર છે. નાનાતું માટુ'-માટાનું નાનું, એકનું અનેક-અનેકનું એક, દશ્યનું અદશ્ય-અદશ્યનું દશ્ય, ભૂચરતું ખેચર-ખેચરતું ભૂચર, પ્રતિદ્યાતીનું અપતિઘાતી-અપતિઘાતીનું પ્રતિદ્ય તિ ઇત્યાદિ રૂપે વિક્રિયા કરે તે વૈક્રિય શરીર. **થે**હા કાળને માટે જે . એહણ કરાય તે આહારક. તેજના વિકાર, તેજમય, તેજપૂ-ર્ણુ અને શાપ કે અનુગ્રહના પ્રયાજનવાળું તે તૈજસ. કર્મ-ના વિકાર, કર્મસ્વરૂપ, કર્મમય અને પાતાનું તથા બીજા **શરીરનું આદિ કાર**ણબૂત તે કાર્મણ

वर्जधार्यी कारख, (गति) विषय, स्वामी, प्रयोक्षन, प्रमाख, प्रदेशस'ण्या, अवजाहना, स्थिति अने अस्य अहुत्व वहे क्रीने अपराक्षत पांच शरीरामां लिन्नता छे ४६ ५० नारकसम्मार्छिनो नपंसकानि।

નારકી અને સ'મૂાઈંમ છવા નપુ'સક વેદવાળાજ હાય છે.

અશુભગતિ હાવાથી અહીં આ એકજ વેદ હાયછે. ૫૦ ५१ न देवाः।

દેવતાએ નપું સક હાતા નથી. અર્થાત્ સી (વેદ] અને પુરૂષ (વેદ) વાળાજ હાય છે. બાકીના [મનુષ્ય ને તિર્યય] લશે વેદવાળા હાય છે. પ૧

# ५२ औषपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासङ्ख्येयव-षीयुषीऽनपवर्त्यायुषः।

ઉપયાત જન્મવાળા—દેવ અને નારકા, ચરમ શરીરી (તદ્ભવ માક્ષગામી), ઉત્તમ પુરૂષ ( તીર્થકર ચકુવર્ત્યાદિ શક્ષાકા પુરૂષ), અસ'ખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્ય અને તિર્થેચ (યુગલિક) એ સર્વ અનપવર્ત્તનીય (ઉપક્રમ લાગી ઘટે નહિ તેવા) આયુષ્યવાળા હાય છે.

દેવતા અને નારકી ઉપપાત જન્મવાળા છે. અસ'ખ્યા-ત વર્ષના આયુષ્યવાળા મહાવ્યા અને તિર્ધિયા દેવકુર, ઉત્ત-શુકુર, અ'તરદ્વીય વગેરે અકર્મભૂમિમાં અને કર્મભૂમિમાં

અવસર્પિલીના પહેલા ત્રણ આરામાં અને ઉત્સર્પિલીના છેલ્લા ત્રણ આરામાં ઉપજે છે. અમ્ર પ્યાત વર્ષના આયુષ્ય-વાળા તિર્યેચા અઢીદ્વીપમાં અને ખહારના દ્વીપ સમુદ્રમાં ઉપજે છે. ઉપપાતજન્મ અને અસ'ખ્યાતા વર્ષના આયુષ્ય-વાળા નિરૂપક્રમી છે. ચરમ દેહવાળા સાપક્રમી અને નિરૂ-પક્રમિ છે; તેઓને ઉપક્રમ લાગે છે પણ તેનું આયુષ્ય ઘટતું નથી. બાકીના એટલે-ઐાપપાતિક, અસ'જ્યેય વર્ષવાન ળા, ઉત્તમ પુરૂષ અને ચરમ દેહવાળા શિવાયના તિર્વેચ અને મતુષ્યે સાપક્રમી અને નિરૂપક્રમી છે. જે અપવર્તન આયુષ્યવાળા છે તેનું આયુષ્ય વિષ, શસ્ત્ર, અગ્નિ, કાંટા, જળ, શૂળી, અજરણ, વીજલી પડવી, ગળેકાંસા, જાનવર અને કડાકા વગેરેથી ઘટે છે. અપવર્તન થાય એટલે થાડા કાળમાં ચાવત અ'તર્મુ હૂર્ત કાળમાં આયુષ્યકર્મ ફળના અનુભવ થાય છે. 👣 યક્રમ તે અપવર્તનનું નિમિત્તકારણ છે.

જેમ છુટા વેરેલા ઘાસના તર**ણા અનુક્રમે ભાળવાથી** વધારે વખત લાગે અને એકત્ર કરી સળગાવે તેા તરત સળગી ભય. અથવા સીનું લુગડું સેગું રાખ્યાથી ઘણીવારે સુકાય અને પહેાળું કરે તા તુરત સૂકાય ભાગાકારમાં છેદથી જલા હી સાખ થાય તેની પેઠે ઘણે વખતે આયુષ્ય લાગ-વવાનું હતું તે ક્ષણવારમાં ઉપક્રમથી મરજ સમુદ્ધાત કરી આ**શુષ્ય લાગવી પૂરૂ** કરે છે પણ લાગવવાનું બાકી રહેતું નથી. ને તેથી ઉપકુમથી મરણ ચવામાં વગર કરેલાનું માનવું, કરેલાના નાશ અને કર્મની નિષ્ફલતા રૂપ દાષ આવશે નહિં પર



### 🛮 अथ तृतीयोऽध्यायः 📗 🦈 🐠

# १ रत्नशकरावालुकापङ्कधूमतमोमहातमःप्र-भा भूमयो घनाम्बुवाताकाश्रप्तिष्ठाः स-साधोऽघः पृथुतराः।

૧ રત્નપ્રભા, ૨ શર્ક ાપભા. ૩ વાલુકાપભા, ૪ ૫'કપ્ર-ં ભા, ૫ ધૂમપ્રભા, ६ તમઃ પ્રભા, અને મહાતમઃ પ્રભા એ સાત (નરક) પૃથ્વીઓ નીચે નીચે ઘનાદધી (શ્રીજ્યા ઘી સન્દરા પાણી), ઘનવાત (શ્રીજ્યા ઘી સદશ વાયુ), તનુવાત (તાવ્યા ઘી સદશ વાયુ) અને આકાશ ઉપર પ્રતિષ્ઠિત છે. એ સાત એક એકની નીચે અનુક્રમે અધિકતર વિસ્તારવાળી છે. પૃથ્વી નીચે ૫'ક, તેની નીચે ઘનાદધિ, તેની નીચે ઘનાવાત, તેની નીચે તનુગત, અને તેની નીચે તમાભૂત આકાશ એમ અનુક્રમ જાણવા અને કુદરતને લીધેજ તે એક બીજા ને ધારે છે.

ધર્મા, વ'શા, શૈલા, અ'જના, ત્રિષ્ટા, મઘા અને માધ-વતી એવાં સાત નામ તે નરક પૃથ્વીનાં છે. પહેલીની જાડાઇ એક લાખ એ શી હજાર, બી છની એક લાખ બત્રીશ હજાર, ત્રી છની એક લાખ અઠ્ઠાવીશ હજાર, ચાંથીની એક લાખ વીશ હજાર, પાંચમીની એક લાખ અહાર હજાર, છઠ્ઠીની એક લાખ સાળ હજાર, અને સાતમીની એક લાખ આઠ હજાર, યોજનની છે. નીચે સાત અને ઉપર એક એમ આઠજ પૃથ્વીએ છે બીજાઓએ તે અસ'ખ્યાત લાક્ષાતુ-માં અસ'ખ્ય પૃથ્વી પ્રસ્તાર માનેલા છે. ૧

#### २ तासु नरकाः

તે સાત પૃથ્વીને વિષે નરક છે.

રત્નપ્રભા આદિ પૃથ્વીઓને વિષે એક હુજાર યાજન ઉચે અને એક હુજાર યાજન નીચે મૂકી દઇને બાકીના બાગમાં નરકાગસા છે. ત્યાં છેદન, લેદન, આકંદન ઘાતન ઈત્યાદિ અનેક દુ:ખા નારક જીવાને લાગવવાં પડે છે. તે રત્નપ્રભા આદિમાં અનુક્રમે ૧૩–૧૧–૯–૭–૫–૩ અને ૧ એમ સર્વ મળીને ૪૯ પ્રતરા છે અને ત્રીશ લાખ, પચ્ચી-શ લાખ, પંદર લાખ, દશ લાખ, ત્રજી લાખ, પાંચ એછા એક લાખ અનેપાંચ એમ સર્વ મળીને ૮૪ લાખ નરકાવા- સા છે. ઉપરના પ્રથમ પ્રતરનું નામ સીમ'તક છે અને છેલ્લાનું નામ અપ્રતિષ્ઠાન છે. ર

# ३ नित्याशुभतरलेइयापरिणामदेहवेदनावि-क्रियाः।

એ અત પૃથ્વીમાં નીચે નીચે અધિક અધિક અશુન-તર લેશ્યા-પરિદ્યામ -શરીર-વેદના અને વિક્રિયા (વૈક્રિય-પછું) નિરંતર હાય છે. અર્થાત્ એક ક્ષણમાત્ર પણ શુભ લેશ્યાઆદિ થતું નથી.

પહેલી બે નારકી માં કાપાત, ત્રીજમાં કાપાત તથા નીલ, ચાંચીમાં નીલ, પાંચમીમાં નીલ તથા કૃષ્યું અને છઠ્ઠી સાતમીમાં કૃષ્ણું લેશ્યા હાય છે. આ લેશ્યાએ અનુક્રમે નીચેની ના કીમાં અધિક અધિક સકિલ્લ અધ્યવસાયવાળી હાય છે. અધન, ગતિ, સંસ્થાન, લેદ, વર્ણુ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ અગુરૂલધું અને શબ્દ એ દશ પ્રકારના અશુભ પુદ્ગલોના અનુક્રમે અધિક અશુભતર પરિષ્ણામ નરક પૃથ્વીને વિધે હાય છે. ચાતરક નિત્ય અધકારમય અને શ્લેષ્મ, મૂત્ર, નિષ્દા, લેહી, પર્ ઇત્યાદિ અશુપિ પદાર્થીથી લેપાયેલ તે

નરકભૂમિઓ છે. પીંછા ખેંચી લીધેલા પક્ષી જેવાં, કુર, કરૂણ, બીમત્સ અને દેખીતા ભયકર આકૃતિવાળા દુ:ખી અને અપતિત્ર શરીરા નારક છવાને હાય છે. પહેલી ના-રકીમાં નારક જીવાેનું શરીર હાા ધતુષ્ય અને છ આંગ⊦ ળતું છે, તે પછીનાનું અનુકુમે અમાશું અમાશું જાણવું. ત્રણ નારકીમાં ઉષ્ણ વેદના, ચાયીમાં ઉષ્ણ અને શોત, પાં-ચમીમાં શીત અને ઉષ્ણ અને છઠ્ઠો સાતમીમાં શીત વે. हना लाख्यी. कोडेडथी अधिकतर तीवतर पेहना सगल्यी. ઉાનાળાના પ્રચ'ડ તાપ પડતા હાય ત્યારે મધ્યાનઢકાળે ચારે ળાજુ માટે**ા જાજવદયમાન અમિના ભડકા કરીને વચ્ચે** પિત્તના વ્યાધિવાળા મનુષ્યને બેસાર્યા હાય તેને અગ્નિનું જેવું દુઃખ લાગે લેના કરતાં નારકાેને અન'તગણ' દુઃખ ઉષ્ણ વેદતાનું હાય. પાષ મહા માસની કંડી નત્રે ઝાકળ પડતું હાેય અને ઠડા પવન કુ'કાતાે હાેય તે વખતે અગ્રિ અને વસાની સહાય વિનાના મનુષ્યને જેવું ટહનું દ્વાપ થાય તેના કરતાં નારકાને અન'તગણું દુઃખ શીત વેઠનાનુ **ય**ાય*ઃ* છે. એ ઉગ્સ વેદનાવાળા નારકાને ત્યાંથી ઉપાડીને અહીં અत्य'त मेाटा अश्विता अड़ामां नांण्या हाय ते। ते शित-ण छायामां सुता हाय तेवी रीते आनं हपूर्वं निद्रा ते अने शीत वेहनावाणा नार्डने त्यांथी हपाडी अहीं माध मासनी रात्रीओ आडणमां भूड़े ते। ते पछ अत्य'त आ-नं हथी निद्रा ते अनु नारड छवाने हाउ्छ हु: भ छे. ते-ओने विडिया पछ अशुक्तर छे. साउं डरीश ओवी छंच्छा डरतां छतां अशुक्त विडिया थाय अने हु: भश्रस्त थर्ड हु: भने। प्रतिडार (इपाय) डरवा चाहे त्यारे हत्वटुं महान् हु: भ हत्पन्न थाय. उ

### ४ परस्परोदीरितदुःखाः।

એ નરકને તિષે જીવાને પરસ્પર ઉદીરણા કરેલ દુઃખા છે અર્થાત એ જીવા અન્યાઅન્ય એક બીજાને દુઃખ આપે છે.

તેઓને અવધિત્ર ન કે વિભંગત્તાન હાવાથી તે સર્વદિશા-થી આવતા દુઃખહેતુઓને જોઇ શકે છે. અતિવૈશ્વાળા જવાની પેઢે તેઓ મહામાંહે લકે છે અને દુઃખી થાય છે. પ

# ५ संक्लिष्टासुरोदीरितदुःस्वास प्राक् चतुर्थ्याः।

સંકિલષ્ટ પરિછ્યામી અમુરા (પરમાધામી) એ ઉન્ ત્પન્ન કરેલ દુઃખા ચાથી નરકથી અગાઉ એટલે ત્રીજી નરક મુધી હાય છે.

નારક છવાને વેઠના કરનારા પંદર જાતના પરમા-ધામી દેવા ભવ્ય છતાં મિશ્યાદષ્ટિ હાય છે. પૂર્વ જન્મમાં સંકિલષ્ટ કર્મના યાગે આસુરી ગતિને પામેલા હાવાથી તેના તેવા પ્રકારના સ્વભાવ હાવાથી નારકાને અનેક જાતના દુ:ખા ઉત્પન્ન કરે છે પ

# ६ तेष्वेक त्रि सप्त दश सप्तदश द्वार्विशति त्रयिक्विशत् सागरोपमा सत्त्वानां परा स्थितिः।

તે નરકામાં છવાની ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ અનુક્રમે એક, ત્રણ, સાત, દશ, સત્તર, ખાવીશ અને તેત્રીશ સાગરાપ્-મની હાય છે. એટલે પહેલી નરકના છવાનું ઉત્કૃષ્ટ અખ્ યુષ્ય એક સાગરાપમનુ હાય. બીજનું ત્રણ સાગરાપમ, ત્રીજનું સાત સાગરાપમ, ચાથીનું દશ સાગરાપમ, પાં- ચમીતું સત્તર સાગરાપમ, છઠ્ઠીતું ખાવીશ સાગરાપમ, અને સાતમીનું તેત્રીશ સાગરાયમ જાલવું

અસ જ્ઞિ પહેલી નારકીમાં ઉપજે, ભૂજપરિસર્પ છે ના-રકીમાં, પક્ષીએા ત્રણમાં, સિદ્ધા ચારમાં, ઉર:પરિસર્પ પાં-ચમાં, સ્ત્રીએા છમાં અને મતુષ્યા સાત નારકીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. નારકીમાંથી નીકળીને તિર્વેચ કે મતુષ્યમાં ઉત્પન્ન થાય; કેટલાએક મનુષ્યપશું પામીને તીર્થકરપશું પશુપામે છે. પહેલી ત્રણ નરક ભૂમિથી નીકળેલા જિનપણું પામે ચારથકી નીકળેલા માક્ષપામે પાંચથકી નીકળેલા ચારિત્ર પામે છ થકી નીકળેલા દેશવિરતિ ચારિત્ર પામે અને સાતે ના રકીથકી નીકળેલાે સમ્યકત્વ પામે. ૬

७ जम्बूद्वीपलवणाद्यः शुभनामानो द्वीपस-. भुद्राः ।

જ ખૂઢીય અ દિ શુભ નામવાળા દ્વીપા અને લવલુ-માદિ શુભ નામવાળા સમુદ્રાે છે. હ

८ द्विर्दिचिष्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिक्षोपिणो वल-

ते द्वीप समुद्रे। अनुङ्गी अभाषा अभाषा विष्डं भ (विस्तार) वाणा अने पूर्व पूर्वना द्वीपसमुद्रने धेरीने रहेदा वद्याधार [ युडाने आधारे गाण ] छे भानुषे त्तर पर्वतपञ्च वद्याधारे छे. ८

# ९ तन्मध्ये मेरनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्र-विष्कम्भो जम्बूदीपः।

ते द्वीप समुद्रेशना મધ્યે મેરૂ પર્વત છે નાસી જેની એવા ગાળાકારે, એક લાખ યાજનના વિસ્તારવાળા જ'બૂ-દ્વીપ છે.

મેરૂપર્વત એક હજાર યાજન ભૂમિમાં અવગાહી રહેલ, ૯૯ હજાર યાજન ઉચા, મૂળમાં દશ હજાર યાજન વિસ્તા-રવાળા, અને ઉપર એક હજાર યાજન વિસ્તા-વાળા છે. તેના એક હજાર યાજનની ઉચાઇના પહેલા કાંડ શુદ્ધ-પૃથ્ધી, પત્થર, વજારતન અને શાર્કરાવડે કરીને પ્રાયા પૂર્ણ છે. ૧૩ હજાર યાજન ઉચા ખીજો કાંડ રૂપ્ય, સુવર્ણ, અંકરતન અને સ્કૃટિક રત્નથી પ્રાયા પૂર્ણ છે. ૩૧ હજાર યાજન ઉચા. ત્રીજો કાંડ પ્રાયા જાં ખુનદ (લાલ સુવર્ણ) મય છે અને મેરૂની ચૂલિકા ચાળીશ યોજન ઉચી પ્રાય: વૈડુર્ય [નીલ] રત્નમય છે. તે મૂળમાં ખારયોજન, મધ્યે આક યોજન અને ઉપર ચાર યોજન વિસ્તારે છે.

મેરૂના મૂળમાં વલયાકારે ભદ્રશાલ વન છે. ભદ્રશાલ વનથી પાંચશે' ચાજન ચડીએ ત્યાં તેટલા એટલે ૫૦૦ ચાજનના વલયાકાર વિસ્તારવાળું ન'દન વન છે. ત્યાંથી ૬૨૫ હજાર યાજન ચડીએ ત્યાં પાંચશે' યાજનના વલયાકાર વિ-સ્તારવાળું સામનસ વન છે. ત્યાંથી ૩૬ હુજાર યાજન ઉચે એટલે મેરૂની ટાેચે ૪૯૪ યાેજનના વલયાકાર વિસ્તારવાળું પાંડક વન છે. ન દન અને સામનસવન થકી ઉચે ૧૧ હજાર યાજન પછી વિષ્ક ભની પ્રદેશ હાણી સમજવી. અર્થાત્ ન દન ં અને સામનસવનથી ૧૧–૧૧ હુજાર યાજન સુધી મેરૂના વિસ્તાર સરખા છે. મેરૂના પ્રથમ કાંડ ૧ હુજર ચાજન લાચા (લાડા) પૃથ્વીમાં છે ત્યાં ૧૦૦૯૦<del>૧</del>ફ વિષ્કંભ છે ત્યાંથી ઘટતા ભદ્રશાલ વન પાસે મેરૂના વિષ્ક ભ ૧૦ હજાર ચાજનના છે. તેને એક ચાજને 🛟 ચાજનની હાનિ થતાં ્રેલ્ફ હુલર ધાજને દૃહુલર ધાજન ઘટ્યાં, તેથી ૧ હુલર

ચાજનના મથાળે વિસ્તાર રહ્યા. ત્યાં વચ્ચે ૧૨ ચાજનના વિસ્તારવાળી ચૂલિકા મધ્ય ભાગે હાવાથી તેની ક્રસ્તુ ૪૯૪ ચાજનના વલય વિસ્તારે પાંડક વન રહ્યું.

ન'દન અને સામનસ વન ઉપર ૧૧-૧૧ હજાર યાે-જન સુધી પ્રદેશ ઢાણી થતી નથી તેનું કારણ ન દન અને સામનસ વન મેરૂપર્વતની ચારે દિશાએ ક્રતા વલયાકારે ૫૦૦ યાજનના વિસ્તારવાળી મેખલા ઉપર રહેલા છે તેથી **ય**ંને માજીના પાંચશે પાંચશે મળી ૧ હજાર ચાજનની હાનિ એક સાથે થઇ; તેથી ૧૧ હજાર યાજન સુધી મેરૂ સરખા વિષ્ક લે રહ્યા. મતલખ કે ૧૧ હુજાર યાજને એક હુજાર યાજનની હાણી પ્રદેશે થવાની હતી તે એક સાથે શ્ધ, તેથી સામાન્ય ગણતરીએ પણ હિસાબ ખરાબર મળી રહેછે. સમભૂતલા પૃથ્વી આગળ ૧૦ હજાર યાજન વિષ્કં-ભ છે. ન'દનવનના ખાદ્ય વિષ્ક'લ ૯૯૫૪ 🕫 યાજન છે. અસ્ય તર વિષ્કંભ ૮૯૫૪ 🗧 યાજન છે અને ત્યાંથી ૧૧ હુજાર યાજન સુધી મેરૂના વિષ્ક'ભ પણ તેટલા છે. તેમાંથી સામનસ વન સુધી પશા હુજાર યાજન રહ્યા તેની ૪૬૮૧<u>૬</u>

યાજન હાનિ કરતાં ૪૨૭૨ ફર્વ યાજન સામનસ વનના ળા-દ્યા વિષ્ક'લ રહ્યા. અને બ'ને બાજીના પાંચશે પાંચશે યા-જન મળી ૧ હજાર યાજન વનના વિષ્ક'લ બાદ કરતાં અલ્ય'તર વિષ્ક'લ સામનસ વનના ૩૨૭૨ ફર્વ યાજન રહ્યા એમ સર્વત્ર સમજનું. હ

## १० तत्र भरतहैमवतहरिविदेहरम्यक्हैरण्यव-तैरावतवर्षाः क्षेत्राणि ।

તે જંખૂદ્રીપને તિષે ૧ ભરત, ર હૈમંવત, ૩ હરિવર્ષ, ૪ મહાત્રિદેહ, ૫ રમ્યક્, ૬ હૈરણ્યવત અને ૭ ઐરાવત એ સાત વાસક્ષેત્રા છે.

વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ સૂર્યની ગતિ પ્રમાણે દિશા-ના નિયમથી મેરૂપર્વત સર્વ ક્ષેત્રની ઊત્તર દિશાએ છે. લાકના મધ્યમાં રહેલા આઠ રૂચક પ્રદેશને દિશાના હેતુ માનીને યથાસ ભવ પૂર્વાદિ દિશા ગણાય છે. ૧૦

११ तद्विभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहि-मबन्निष्धनीलक्षक्मिमाशिखरिणो वर्षघरप-वैताः। ते क्षेत्राने लुहा पाउनार पूर्व पश्चिम सांजा कीवा च डिंभवान, र मढाडिभवान, उ निषध, ४ नीसवात प इडिम अने ६ शिणरी को छ वर्षधर (क्षेत्रनी भर्वा-हाधारक) पर्वती छे.

सरतक्षेत्रने। विष्डं स परह है थे। जन छे. तेनाथी अंभण्या अभण्यं विस्तारे पर्वत अने क्षेत्र अनु इमें महा-विदेह पर्यंत काण्यां. अने महाविदेह नी उत्तरे अनु इमें अर्द्ध अर्द्ध विस्तारे काण्यां. सरत, हिमवान, हिमवत, महाहिमवान, हिसवर्ष, निषध, मह विदेह, नीक्ष्यान, र-भ्या, इक्षिम, हैरएयवंत, शिभिन, अंशवत; अम अनु इमें देवा. सरतक्षेत्रनी छवा १४४७१ है थे। जन काण्यी. ध्यु विष्ठं स तुद्य परह है थे। जन अने धनुः पृष्ठ १४परट है थे। जन अने धनुः पृष्ठ १४परट है थे। जन छे.

ભરતક્ષેત્રના મધ્યે પૂર્વ પશ્ચિમ દિશાએ સમુદ્રપર્વત લાંગા વૈતાહય પર્વત છે. તે ૨૫ યાજન ઉચા છે, ને દા યાજન જમીનમાં અવગાહ (અવગહી રહેલા) છે. મૂળમાં યુ યોજન વિસ્તાર છે. દરેક પર્વતા પાતાની ઉચાઇના ચાયા ભાગે જમીનમાં અવગાહી રહેલ છે.

महाविदेश क्षेत्रने विषे तिष्ध पर्वतनी इत्तरे अने મેરૂની દક્ષિણુ સાે કાંચનગિરિ અને ચિત્રકૂટ અને વિચિત્ર-કૂટે શાભિત દેવકુરૂ નામની લાગભૂમિ: [ અક્રમેબૂમિ ] **છે.** તેના ૧૧૮૪૨ 😤 ધાજનના વિષ્કંભ છે. એ પ્રકાર મેરૂની ઉત્તરે અને નીલવાનની દક્ષિણે ઉત્તરકુ**રૂ નામની લાેગબૂ**મિ છે. એટલું વિશેષ કે તેમાં ચિત્રકૂટ અને વિચિત્રકૂટને ખુ-દલે બે યમક પર્વતા છે. દક્ષિણ અને ઉત્તરના વૈતાઢચા લ બાઇ, વિષ્ક સ, અવગાડુ અને ઉચાઇમાં **ળરાળર છે; તેવી** रीते डिभवत् अने शिफरि, भढाडिभवत् अने ३िभ, તિષધ અને નીલવાન્ પણ સમાન છે મેરૂદેવકુરૂ અ**ને ઉ**-ત્તરકુરૂથી વિદેહના પૂર્વ અને પશ્ચિમ છે ભાગ થાય છે ને તે દરેકમાં નદીને પર્વતથી જીદા પડેલા ૧૬–૧૬ વિજયો છે

ધાતકી ખાંક અને પુષ્કરાર્ધના સાર નાના મેરૂપર્વતો માટા મેરૂપર્વત કરતાં ઉચાઇમાં ૧૫ હજાર યાજન સ્માછા છે એટલે ૮૫ હજાર યાજન ઉચા છે પૃશ્વીતલમાં છસો. યોજન સોછા એટલે ૯૪૦૦ યોજન વિસ્તાર છે. તેને પ્રથમ કાંડ મહામેરૂ તુલ્ય ૧૦૦૦ યાજન છે. બીજો કાંડ સાત હજાર યાજન હીન એટલે ૫૧૦૦૦ યાજન છે અને ત્રીજો કાંડ આઠ હજાર યાજન હીન એટલે ૧૮૦૦૦ યા-જન ઉંચા છે, લદ્રશાળ અને નંદન વન મહામંદર [મેરૂ] તુલ્ય છે. ત્યાંથી ૫૫ાા હજાર યાજને સામનસ વન પાંચશે' યાજનના વિસ્તારવાળું છે. ત્યાંથી ૨૮ હજાર યાજને ૪૯૪ યાજનના વિસ્તારવાળું પાંડક વન છે. ઉપરના વિષ્કંભ તથા અવગાહ મહામંદર તુલ્ય છે. ચૂલિકા પદ્ય મહામંદરની સૂલિકા જેવી છે.

વિષ્કં ભ કૃતિ (વર્ગ) ને દૃશગુણા કરી તેતું મૂળ (વર્ગમૂળ) આવે તે વૃત્ત (ગાળક્ષેપ) ના પરિક્ષેપ (પરિધિ–પરિઘ–ઘેરાવા) થાય છે.

તે વૃત્ત પરિક્ષેપ ( પરિધિ ) ને વિષ્કં ભના ચાથાશા-ગવડે ગુસ્રવાથી ગણિત ( ગણિતપદ – ક્ષેત્રફળ ) થાય છે. ઇ-ચ્છિત અવગાહે ( જે ક્ષેત્રની જયા - ' જીવા ' કાઢવી હાય તે ક્ષેત્રના છેડા સુધીની મૂળથી માંડીને અવગાઢ એટલે જ ખુ-દ્વીપની દક્ષિય જગતીથી ક્ષેત્રના ઉત્તર છેડા સુધીની અવગાઢ)

કરીને ઊન જે અવગાઢુ તે વિષ્ક'લને ગુણીને તેને ચારે શાંણી તેતું મૂળ કાઢવાથી જયા આવે. જ્યા–છવા–ધતુઃપ્રત્યંચા એ પર્વાય નામ છે.

છવા અને તે ક્ષેત્રસુધીના જ'ખૂદ્ધીપના વિષ્ક'લના વર્ગાકરી તેના વિશ્લેષા ( માટી રકમમાંથી નાની ખાદ કર-વી તે ) કરી તેનું મૂળ આવે તે વિષ્ક ભમમાંથી **ખાદ કરી** શેષ રહે તેનું અર્ધ કરવું તે ઇધુ ( ળા**ણુનું** મા**પ ) જાણુનું**.

તે ક્ષેત્રસુધીના ઇષ્ િઅવગાહ ] ના વર્ગને છ ગુલા કરી તેમાં જીવાના વર્ગ ઉમેરી તેનું મૂળ આવે તે ધનું કા-ષ્ટ ( ધતુઃપૃષ્ઠ ) જીવાના વર્ગના ચાથા ભાગવડે કરીને ચુક્ત જે ઇધુના વર્ગ, તેને ઇઘુ વહે ભાંગવાથી વાટલા ક્ષેત્રના વિષ્ક'ભ આવે. ઉત્તર ક્ષેત્રના ધનુઃકાષ્ટ્રમાંથી દક્ષિણ ક્ષેત્રનું ધનુઃકાષ્ટ ળાદ કરી શેષ રહે, તેનું અર્ધ કરતાં આવે, તે બાહુ [બાહા ] જાણવી.

આ કરણુરૂપ ઉપાયવઉ સર્વ ક્ષેત્ર અને પર્વતાની क'-અંહ, પહેલાઇ, જયા, ઇંધુ, ધનુઃકા**ષ્ઠ વગેરેનાં પ્રમાણે જાણી લેવાં ૧૧** 

## १२ द्विघातकीखण्डे।

તે ક્ષેત્ર તથા પર્વતાે ધાતકીખડમાં બમણા છે.

જેટલા મેરૂ, ક્ષેત્ર અને પર્વતા જ ખૂદીયમાં છે તેથી અમણા ધાતકીખ ડમાં ઉત્તર દક્ષિણ લાંબા બે ઇક્ષુકાર પર્વ-તવેડ વહેં ચાયેલા છે એટલે પૂર્વ પશ્ચિમના બ ને ભાગમાં જ ખૂદીયની પેઠે ક્ષેત્ર પર્વતની વહેં ચણી છે. પર્વતા પૈડાના મારા તુલ્ય અને ક્ષેત્રા આરાના વિવરતુલ્ય આકારે છે. મર્થાત પર્વતની પહાળાઇ સર્વત્ર સરખી છે અને ક્ષેત્રની પહેાળાઇ સર્વત્ર સરખી છે અને ક્ષેત્રની પહેાળાઇ અનુકને વધતી છે. ને તે પર્વતા ચારસે યાજન હૈં ચા છે. ૧૨

## १३ पुष्करार्धे च।

પુષ્કરાર્ધ દ્વીપમાં પણ ક્ષેત્રા તથા પર્વતા ધાતકીખ હની જેટલા છે. ધાતકીખ હમાં મેરૂ, ઇક્ષુકાર પર્વત, ક્ષેત્ર અને વર્ષધર પર્વતા જેટલા અને જેવી રાતે છે તેટલા અને તેવા આકારે અહીં પણ જાણવા.

પુષ્કરાર્ધ દ્વીપને છેડે ઉત્તમ કિલ્લા જેવા સુવર્ણમય માતુષાત્તર પર્વત મતુષ્ય લાકને ઘેરીને ગાળાકારે રહેલા છે. તે ૧૭૨૧ યેાજન ઉ<sup>.</sup>ચા છે. ચારસે' ત્રીશ યેાજન **અને** એક ગાઉ જમીતમાં અવગાહી રહેલ છે. તેના વિસ્તાર નીચે ૧૦૨૨ યાજનના, મધ્યે હરક યાજનના અને ટાચે ૪૨૪ યાેજનનાે છે. સિંદ્ધનિષદ્યાકાર એટલે સિંદ્ધ બેઠે**લાે હાે**ય તેવા આકારે આ પર્વત છે. આ કિલ્લારૂપ **પર્વતની** અંદર આવેલ અઢીદ્વોષ મનુષ્ય ક્ષેત્ર કહેવાય છે કેમકે **મ**• નુષ્યાના જન્મ મરણ ત્યાંજ થાય છે, ખીજે થતાં નથી. ૧૩

### १४ प्राग्मानुषोत्तरान्मनुष्याः ।

માનુધાત્તર પર્વતની પૂર્વે [ ૩૬ અ'ત&િંપ અ**ને પાં**ત્રોશ ધ વાસક્ષેત્રમાં ] મનુષ્યા ઉત્પન્ન થાય છે. સ'હરણવિદ્યા અને ઋદ્ધિથીતા મનુષ્યા સમગ્ર અહીદ્વીપમાં હાય છે

ક્ષેત્રજાતિ કુલકર્મ શિલ્ય અને ભાષાથી આર્યો જાણવા હિમવાન અને શિખરીથી ચારે દિશાએ ખુણામાં લવણ સ-મુદ્રમાં અનુકુમે ૧૦૦-૧૦૦ યાજન વધતા માનવાળા ને આંતરાવાળા એકારૂક આભાષિકના ગાલિક વૈષાચિક વગેર

૧ દેવકુર અને ઉત્તરકુરૂની ગણુતરી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ભેગી ગણેલ હેાવયી ૩૫ ક્ષેત્ર થાય.

અ તરદ્વીપા છે પહેલા અ તરદ્વીપા સમુદ્રમાં ૩૦૦ યાજન યછી છે. ૧૪

## १५ आर्या म्लिशश्च ।

આર્ય અને મ્લેચ્છ એમ છે પ્રકારનાં મનુષ્યા હાય છે ભરતાદિ ક્ષેત્રમાં સાડી પચ્ચીશ દેશામાં આર્યો ઊત્પન્ન થાય છે અને સ્લેચ્છા બીજા દેશામાં ઊત્પન્ન થાય છે ૧૫ १६ भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देव-

### कुरूत्तरकुरूभ्यः ।

દેવકુર અને ઉત્તરકુરને મૂકી દઇને ભરત, ઐરાવત : અને મહાવિદેહ એ કર્મભૂમિએ છે. જ્યાં તીર્થકર જન્મે, માક્ષ મળે, અને અસિ મધિને કૃષિના વ્યાપાર થાય તે ક-ર્મભૂમિ જાણવી, સાત ક્ષેત્ર પ્રથમ ગણ્યાં છે તેથી મહાવિ-દેહમાં દેવકુરૂ ઉત્તરકુરૂના સમાવેશ થાય છે માટે અહીં તે એને જુદાં પાડયાં છે. ૧૬

# १७ वृस्थिती परापरे त्रिपल्ये।पमान्तर्भुहुर्ते ।

મનુષ્યાની ઉત્કુષ્ઠ સ્થિતિ ત્રણ પલ્યાપમની અને જ-દ્યન્ય સ્થિતિ અ'તર્મુક્**ર્તની છે. ૧૭** 

## १८ तिर्घग्योनीनां च।

તિર્વગ્ યાનીથી ઉત્પન્ન થયેલા (તિર્વચા) ની પણ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રણ પલ્યે પમની અને જઘન્ય સ્થિતિ અતર્મુર્જુતની છે.

પૃથ્વીકાયની ૨૨ હજાર વર્ષની, અપ્કાયની સાત હ-જાર વર્ષની, તેઉકાયની ત્રણ દિવસની, વાઉકાયની ત્રણ હજાર વર્ષની, અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયની દશ હુજાર વર્ષની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણવી. બેઇદ્રિયની ખાર વર્ષ, તેઇદ્રિયની ૪૬ દિવસ અંને ચાહિદ્રિયની છ મામ્ર ઉત્કુષ્ઠ સ્થિતિ છે. ગભેજ મહ્સ્ય, ઉરપરિસર્પ અને ભૂજપરિસર્પની પૂર્વ કાેડિ વર્ષની, ગર્ભજ પક્ષીઓની પલ્યાપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ અને ગર્ભજ ચતુષ્પદની ત્રણ પલ્યેાપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. સંમૂર્વ્છિમ મત્સ્યની પૂર્વ કાેડિ; સંમૂર્ચ્છિમ ઉરપરિ સર્પ, ભૂજપરિ સર્પ, પક્ષી અને ચતુષ્પદની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પુરુ૦૦૦-૪૨.૦૦-૭૨૦૦૦-૮૪૦૦૦ વર્ષની અનુક્રુમે જાણ્વી-સર્વની જઘન્ય સ્થિતિ અ તર્મુહૂર્ત હાય. મનુષ્યની કાયન્થિતિ સાત-આઠ લવ પૃથિવી આદિયા ની અસંખ્યાત ઉત્સાપિણી અન

વસર્વિણી વનસાતિની અનન્ત ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી નિક-લે દ્રિયુની સંખ્યાતા વર્ષ જાગુવી. ૧૮

## 🛚 अथ चतुर्थोऽध्यायः ॥

**--07:€**:0•-

## १ देवाश्चतुर्निकायाः ।

દેવતાઓ ચાર નિકાયવાળા છે. 1

### २ तृतीयः पीतलेइयः ।

ત્રીજી નિકાય (જ્યાતિષ્ક) ના દેવતાએ તેજોલેશ્યા-વાળા હાય છે. ૨

# ३ दशाष्ट्रपञ्चद्वादशिकल्पाः कल्पोपपन्नप-र्यन्ताः।

તેઓ અનુક્રમે કલ્પાેપપન્ન (ઇન્દ્ર સામાનિકાદિ ભેદગળા) પૂર્યંત દશ, આઠ, પાંચ અને બાર ભેદાેવાળા છે.

એટલે ભવનપતિના દશ ભેક, વ્યાંતરના આઠ ભેક, જયાતિષ્કતા પાંચ ભેદ અને વૈમાહિકતા બાર ભેદ છે. લુ

# ४ इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिशारिषधात्मरक्षेत्र लोकपालानीकप्रकीर्णकाभियोग्यकिल्बिषि काश्चेकशः ।

પૂર્વોક્ત િકાયોમાં પ્રત્યેકના ૧ ઇદ્ર, ૨ સામાનિક (અમાત્ય પિતા, ગુરૂ. ઉપાધ્યાય વગેરેની માફક ઇદ્ર સમાન ઠકુશઇવાળા), ૩ ત્રાયત્રિ શ (મંત્રિ પુરાહિત જેવા), ૪ પારિષદ્ય [નિત્ર સમાન], પ આત્મરક્ષક (અંગરક્ષક), દ લાકપાળ [કાટવાળ વગેરે પાલીસ જેવા], ૭ અનીક (સેના અને અનિકાધિપતિ એટલે સૈન્યના ઉપરી), ૮ પ્ર-કીર્લ્યુક [પ્રજા-પુરજન માફક], ૯ આસિયાગ્ય (ચાકર), અને ૧૦ કિલ્બિવિક (નીચ તે આંડાલપ્રાય) એ દશ દશ લેદ હોય છે. ૪

# ५ त्रायास्त्रिशकोकपालवर्ज्या व्यन्तरज्यो-तिष्काः।

વ્ય'તર અને જ્યાતિષ્ક નિકાય ત્રાયસ્ત્રિ'શ અને લા-કપાળ વર્જિત છે. (તે જાતિમાં ત્રાયત્રિ'શ અને લાેકપાળ નથી, પ

## ६ पूर्वयोद्धीनद्राः ।

પૂર્વની એ નિકાયામાં એટલે ભવનપતિ અને વ્યાંત-રમાં એ એ ઇંદ્રા છે.

તે આ પ્રમાણે-- ભવન પતિને ત્રિષે અસુરકુમારના ચમર અને ખલી, નાગકુમારના ધરણ અને ભૂતાન દ, વિદ્યુત્કુમારના હતિ અને હૃરિસહ, સુપર્શકુમારના વેછાદેવ અને વેશુદાલી, અગ્નિકુમારના અગ્તિશિખ અને અગ્તિમા-ણુવ, વાયુકુમારના વેલ**ં**ખ અને પ્ર**ભ**ંજન, સ્તનિતકુમારના સુધાષ અને મહાદ્યાષ, ઉદ્દધિકુમારના જલકાંત અને જલ-પ્રભ, દ્વીપકુમારના પૂર્ણ અને અવશિષ્ટ, દિક્કુમારના અમિત અને અમિવાહન. વ્યંતરને વિષે – કિન્નરના કિન્નર અને કિ પુરૂષ, કિ પુરૂષના સત્પુરૂષ અને મહાપુરૂષ, મહાગરના અતિકાય અને મહાકાય, ગંધર્વના ગીતરતિ અને ગીતયશ, યક્ષના પૂર્ણુભદ્ર અને મણુિભદ્ર, રાક્ષસના **ભીમ અને મહા-**ભીમ, ભૂતના પ્રતિરૂપ અને અતિરૂપ, પિશાચના કાળ અને મહાકાળ. જયાતિષ્કના સૂર્ય અને ચંદ્ર. વૈમાનિકમાં કલ્પાે-પપન્નને વિષે દેવલાકના નામ પ્રમાણે ઇંદ્રના નામ જાણુવા

અને કલ્પાતીતમાં ઇદ્રાદિ નથી, સર્વે સ્વત'ત્ર છે. દ્

### ७ पीतान्तलेख्याः।

પ્રથમની એ નિકાયામાં (ભુવનપતિ ને વ્ય'તરમાં ) **તેને સુધી ચાર (કૃષ્ણા, નીલ,** કાપાત, તેને) લેશ્યા હાય છે ૭

### ८ कायप्रवीचारा आऐशानात्।

ઇશાન દેવલાક પર્યતના દેવા કાયસેવી (શરીરવડે મૈશુન ફિયા કરવાવાળા ) છે.

९ घोषाः स्पर्शरूपशब्दमनःप्रवीचारा द्वयो-र्द्धयोः ।

ખાકીના અંબે કલ્પના દેવા અનુક્રમે સ્પર્શસેવી (સ્પ-ર્શવડે વિષયસેવત કરવાવાળા ), રૂપસેત્રી શ⊮દસેવી અને ૧મનસેવી છે ૯

### १० परेऽप्रवीचाराः।

**णा**डीना ( श्रेवेयक अने अनुत्तर विभानना ) हेवा

૧ નવમા દશમાતા મળીતે એક અને ૧૧-૧૨માતા મળી એક ઇંદ્ર હેવાયી તે ચારેની ખેમાં મણતરી કરી છે. આગમ ઉપર મે ખેતે (દ્વાનય એક્ઠા લેશે. ( બ્રુએ) સત્ર ૧૦ )

સ્પપ્રવીચાગ (વિષય સેવના રહિત) હાય છે.

અલ્પ સંકલેશવાળા હાવાથી તેઓ સ્વસ્થ અને શાંત હાય છે. પાંચે પ્રકારના વિષય સેવન કરતાં પણ અપરિ-મિત આન'દ તેમને થાય છે. ૧૦

# ११ भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपणीग्निवा-तस्तनितोदधिबीपदिक्कुमाराः।

ભવનવાસિ દેવાના ૧ અસુરકુમાર, ૨ નાગકુમાર, ૩ વિદ્યુત્કુમાર, ૪ સુપર્ણકુમાર, ૫ અગ્નિકુમાર, ૬ વાયુ-કુમાર, ૭ સ્તનિતકુમાર, ૮ ઉદધિકુમાર, ૯ દ્વીપકુમાર અને ૧૦ દિકકુમાર એ દશ લેદ છે.

કુમારની પેઠે સું દર દેખાવવાળા, મૃદુ મધુર અને લક્ષિત ગતિવાળા, શૃંગાર મહિત વૈક્રિયરૂપ વાળા, કુમારની પેઠે ઊદ્ધત વેષ ભાષા શસ્ત્ર તથા આભૂષણ વગેરે વાળા, કુમારની પેઠે ઉત્કટ રાગવાળા અને ક્રિડામાં તત્પર હાવા-થી તે કુમારા કહેવાય છે.

અસુરકુમારા આવાસમાં રહે છે ને બાકીના ભવનપ-તિએા ભવનમાં રહે છે રત્નપ્રભાની અડધી જાડાઇમાં ભવના

છે અસુરકુમારના વર્ણ કાળા અને તેના સુકુટને વિધે ચૂંડા-મહિતું ચિન્હ છે, નાગકુમારના વર્ણ કૃષ્ણ અને તેના મન સ્તકમાં સર્પતું ચિન્હ છે, વિઘુત્કુમારના શુક્રલવર્ણ અને વજાતું ચિન્દુ છે, સુપર્ણકુમારના વર્ણ શ્યામ અને ગરૂડનું ચિન્દુ છે, અગ્તિકુમારના વર્ણ શુકલ અને ઘટતું ચિન્દુ છે, વાયુકમારના શુદ્ધવર્ણ અને અશ્વતૃ ચિન્દ્ર છે, સ્તનિ-તકુમારના કૃષ્ણ વર્ણ અને વર્ધમાત (શરાવ સંપૃટ) નું ચિન્હ છે. ઉદધિકમારના વર્ણ શ્યામ અને મકરતું ચિન્હ છે, દ્વીપકુમારના વર્ણ શ્યામ અને સિંહનું ચિન્હ છે અને દિકકુમારના શ્યામવર્ણ અને હાથીનું ચિન્હ છે. ખધા વિ વિધ આભૂષણ અને હથીયારવાળા હાય છે. ૧૧

# १२ व्यन्तराः किन्नरिकम्पुरुषमहारगगन्धर्वय-क्षराक्षसभूतापिशाचाः।

૧ કિત્રર, ૨ કિ'પુરૂપ; ૩ મહારગ, ૪ ગ'ધર્વ, પ યક્ષ, ६ રાક્ષસ, ૭ ભૂત અને ૮ પિશાય એ આઠ પ્રકારના વ્યત્તરા છે. તેઓના કુમે ૧૦-૧૦-૧૦-૧૨-૧૩-૭-૯ ૧૫ લેદા છે. હર્ધ, અધા અને તિર્યગ્ એ ત્રણે લોકમાં ભવન, નગર અને આવાસાને વિષે તેઓ રહે છે. સ્વત'ત્રતાથી કે પરત'ત્રતાથી અનિયત ગતિવડે પ્રાય: તેઓ ચારે બાજી રખડે છે. કાઇક તા મનુષ્યની પણ ચાકર માક્ક સેવા બજાવે છે. અનેક પ્રકારના પર્વત ગુફા અને વન વગેરેને વિષે રહે છે. તેથી તે વ્ય'તર કહેવાય છે.

િજારના નીલવર્ણ અને અશાકવૃક્ષનું ચિન્હ છે, કિં-પુર્ષના શ્વેતવર્ણ અને ચ'પકવૃક્ષનું ચિન્હ છે, મહારગના શ્યામવર્ણ અને નાગવૃક્ષનું ચિન્હ છે, ગાંધર્વના રક્તવર્ણ અને તું ળરૂવૃક્ષનું ચિન્હ છે, યક્ષના શ્યામવર્ણ અને વટ્યુ-શ્રનું ચિન્હ છે, રાક્ષમના શ્વેતવર્ણ અને ખટ્વાંગનું ચિન્હ છે, ભૂતના વર્ણ કાળા અતે સુલસ વૃક્ષનું ચિન્હ છે, અને પિશાચના વર્ણ શ્યામ અને કદ'બવૃક્ષનું ચિન્હ છે. આ અધા ચિન્હા ધ્વળમાં હાય છે. ૧૨

# १३ ज्योतिष्काः सूर्याश्चन्द्रमसोग्नहनक्षत्रप्रकी-र्णतारकाश्च ।

સૂર્ય ચંદ્ર, શહ, નક્ષત્ર અને પ્રક્રીર્ણક તારા એ પાંચ દ્વેટ જ્યાલિક દેવતા હાય છે. સૂત્રમાં સમાસ કર્યા નથી અને ચ'દ્ર કરતાં સૂર્ય પ-દેલા લીધા છે તે ઉપરથી એ સૂચવાય છે કે-સૂર્યાદિના યથા ક્રમે જ્યાતિષ્કદેવા ઉચે રહેલાં છે. એટલે

સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૮૦૦ યાજને સૂર્ય, ત્યાંથી ૮૦ યાજને ચંદ્ર, ત્યાંથી ૨૦ યાજને પ્રકીર્શક તારા છે. ગ્રહ અને તારા અનિયમિત ગતિવાળા હાવાથી ચંદ્ર સૂર્યની ઉ-પર અને નીચે ચાલે છે. તે જ્યાતિષ્કના સુકુટાને વિષે મસ્તક અને સુકુટને ઢાંકે એવા તેજના મંડળ પાતપાતાના આકારવાળા હાય છે. ૧૩

## १४ मेरूपद्क्षिणानित्यगतयो रुलोके ।

મેરૂપર્વતને પ્રદક્ષિણા કરતા નિર'તર ગતિ કરનારા જ્યાતિષ્ક દેવા મનુષ્ય લાકમાં છે.

મેરૂપર્વતથી અગ્યારશે' ને એકવીશ ચાજન ચારે ભાજી દૂર મેરૂને પ્રદિક્ષણ કરતા જ્યાતિષ્ક દેવા ભમે છે. જ ખુદ્ધીપમાં બે સૂર્ય, લવલુસમુદ્રમાં ચાર, ધાતકીખ'ડમાં ભાર, કાલાદસમુદ્રમાં અહે'તાળીશ અને પુષ્કરાર્ધદ્વીપમાં બ- -હાતેર એમ સર્વ મળી ૧૩૨ સૂર્ય મનુષ્ય લોકમાં છે. ચંદ્રો

**પથુ સૂર્યની પેઠે૧૩૨ છે. એ**ક ચ'દ્રનાે પરિવાર ૨૮ નક્ષત્ર, ૮૮ શ્રુહ અને ६६૯૭૫ ફ્રાંડાકાેડ તારા છે. (એટલે જ્યાં જેટલા ચ'દ્ર હાેય તેને ઉપરાક્ત નક્ષત્રાદિની સંખ્યાએ ગુણતાં તે ક્ષેત્રની સમસ્ત નક્ષત્રાદિની સંખ્યા આવે.) સૂર્ય ચંદ્ર, શહ અને નક્ષત્રા તિર્વગ્લાકમાં છે અને પકીર્ણક તારા\* ઉર્ધ્વલાકમાં છે. સૂર્વમ'ડળના વિષ્ક'ભ ટુંફ યાજન ચંદ્રમ'-ડળના કુંકુ યાજન, પ્રદ્રના એ ગાઉ, નક્ષત્રના એક ગાઉ અને તારાઓના અર્ધ ગાઉ છે. સાંયી નાતા તા ઓના વિષ્કુ'ભ પાંચશે' ધતુષ્ય છે. વિષ્કુ'ભ કરતાં ઉચાઇ અધી સમજવી. આ સર્વ સૂર્યાદિનું માન કહ્યું, તે મનુષ્ય લાેકને **વિષે રહે**લા ચર જ<sup>યા</sup>તિષ્કતું સમજવું; અઢીદ્વીપની બાહેર રહેલા સ્થિર જયાતિષ્કનું માન તા પૂર્વાક્ત હિષ્ક ભ તથા ઉંચાઇના અધાભાગે જાણવું. મતુષ્યલે!કમાં રહેલા જયાતિષ્ક વિમાના લાકસ્થિતિવડે નિરંતર ગતિવાળા છે તાપણ ઋદ્ધિ વિશેષને માટે અને આભિયાગિક નામકર્મના ઉદયથી નિ-

<sup>\*</sup> તારાઓ સમભૂતલા પૃથ્કીથી ૯૦૦ યાજન ઉત્યા દાવાયી તૈના વિમાના તિર્પગ્ લાકના ઉપર ઉપ્યત્નાં આવે

र'तर गतिमां आनंह भाननारा हैवताओं ते विभानीने वहन करे छे. ते हेवा पूर्व दिशाओं क्षिंहने इपे, दक्षिणे हाथीने इपे, पश्चिमे अगहने इपे अने उत्तरे बें अने इपेन् हाथ छे. १४

### १५ तत्कृतः कालविभागः ।

તેઓએ કાળ (રાત્રી દિન વગેરે) વિમાગ કરેલ છે અમ્ર'ખ્યાત મમયે આ (તિકાસ'ખ્યાત આવલિકાઉચ્છામ તિ-વ્યાસ તે સાતે સ્ત્રાક તે સાતે લવ તે ૩૮૫ નાલિકા તે બે मुर्द्ध ते 3 अ अहा रात्र ते १५ पक्ष ते के भास ते के રૂતુ તે ત્રણ અયન તે એ વર્ષ તે પાંચ યુગ ∫ ૪૦૦૦૦૦ વર્ષે પૂર્વ ગ) તે તેટલા શુખ્રુ પૂર્વ અસ ખ્યાતવર્ષે પલ્યા પ્ય મ, દશ કાડાકાડી પલ્યાપમે સાગરાપમ, ૪ કાડાકાડીસાગર સુષમ સુષમા ૩ સુષમા ૨ સુષમ દુષ્યમાં ૪૨૦૦૦ વર્ષ ન્યૂન ૧ દુષ્વમ સુવમાં ૨૧ હજાર દુષ્વમા ૨૧ હજાર દુ-ખ્યમ દુષ્યમા એ અવસપિણી. એનાથી ઉલટી ઉત્સપિણી કુરૂમાં ૧ લા હરિવર્ષ અને રમ્યકમાં બીજો હિમવૃત અને હીરષ્ટ્યવંતમાં ત્રીજો અને અંતરદ્વીપ અને મહાવિદેહમાં ચાથા આરા હાય તેમ જાલું ૧૫

### 3६ बहिरवस्थिताः।

મતુષ્યલાકની બાહેર જયાતિષ્કનાં વિમાના અને પ્રકાશ-દેશા અવસ્થિત હાય છે. ૧૬

### १७ वैमानिकाः।

વૈમાનિક દેવાના હવે અધિકાર કહે છે. વિમાનાને વિષે ઉત્પન્ન થાય તે વૈમાનિક.

#### १८ कल्पोपपन्नाः कल्पातीनाश्च ।

કલ્**યાપપન્ન અને** કલ્પાતીત [ ઇંદ્રાદિની મર્યાદારહિત ⊱અઢમિ'દ્ર ] એ બે ભેદવાળા વૈમાનિક દેવા છે. ૧૮

## १९ जपर्युपरि ।

તે વૈમાનિક દેવ એક એકની ઉપર ઉપર (ચઢતા ચ-દ્વા) રહેલા છે ૧૯

२० सौधमैंशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकला-न्तकमहाशुक्रसहस्त्रारेष्वानतप्राणतयोरार-णाच्युतयोनेवसु ग्रैवेयकेषु विजयवैजयन्त-जयन्तापराजितेषुसर्वाधिसिके अ सै। धर्म, धरान, सानत्रुमार, म हेन्द्र, प्रदासी ह, हिन्ति, नत्र महाशुक्त अने सहसारने विषे; आनत प्राण्यतने विषे; आरख् अव्युतने विषे; नव अवेयक्ते विषे; विषय, वैष-यनत, जयनत अने अपराक्षतने विषे तथा सर्वार्धि हिने विषे वैमानिक हेवे। हि।य छे.

સુધમાં નામની ઇંદ્રની સભા જેમાં છે તે સાધમ કલ્પ, ઇશાન ઇંદ્રનું નિવાસસ્થાન તે અશાનકલ્પ, એ રીતે ઇંદ્રના નિવાસયોગ્ય સાર્થક નામવાળા કલ્પા જાણવા. લાકરૂપ પુર્વષની શ્રીના (ડાક) ને સ્થાને રહેલા અથવા શ્રીવાના આન્ લસ્ણુબૂત તે શ્રેવેયક જાણવા. આખાદિમાં થવાના વિલહેતુને જેણે જીત્યા તે વિજય, વૈજયાંત અને જયાંત દેવા જાશ્રુના નિલહેતુન્ સપૂર્ણ ઉદ્યના અર્થમાં સિદ્ધ થયેલા તે સર્વર્થસિદ્ધ. ૨૦

# २१ स्थितिप्रभावसुखयुतिलेक्याविशुद्धीन्द्रया विधिविषयतोऽधिकाः।

તેઓમાં પૂર્વ પૂર્વના દેવતાની અપેક્ષાએ ઉપર ઉપ-રના દેવતાએ સ્થિતિ ( અહુષ્ય), નિગ્રહ અનુંગ્રહ ઉપદા- २ वैिंडिय अने आहेशना प्रकान, सुण, इन्ति, बेश्या, क्षेत्रयानी अथवा इर्मनी निशुद्धि, इंद्रियपटुता अने अविध- ज्ञानना विषयमां अधिक अधिक है।य ६प२ अने नीचेना हेवदे। इमां स्थिति सरणी है।य ते। पणु ६प२ वाणानी गुज्जाधिक लज्ज्वी. अविधिशी पेहें सा शीला वाणा रत्नप्रसा सुधी अने तीकी हुलरा ये। अन श्रील चे।था वाणा शर्कनाप्रका सुधी अने तीकी हाणा ये। अन यावत् अनुत्तरवाणा सर्व दे।इना सि हेणे हे. २१

### २२ गतिशरीरपारिग्रहाभिमानतो हीनाः।

ગતિ, શરીરપ્રમાણું પરિશ્રદ્ધથાન, (પરિવાર વગેરે) અને અભિમાનવેડ કરીને પૂર્વ કરતાં ઉપરના દેવતાએ! ઓછા એોછા છે.

એ સાગરાયમના જઘન્ય અયુષ્યવાળા દેવાની ગતિ [ગમન] સાતમી નારકી સુધી હૈ ય અને તિચ્છી અમ્ર-ખ્યાત હજાર કાંડાકાંડી યાજન હૈાય. તેથી આગળની જ-ઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવા એક એક એછી નરકમૂમિ સુધી જઇ શકે. મમનશક્તિ છે છતાં ત્રીજી નરકથી આગળ કાઇ દેવતા ગયા નથી તેમ જશે પણ નહિ. સાંધર્મ અને એશાન કલ્પના દેવાના શરીરની ઉંચાઇ સાત હાયની છે. સાનત્કુમાર અને માહે દ્રની છ હાય, પ્રદ્ધાલાક તથા લાંત્રકની પાંચ હાય, મહાશુક અને સહસ્રારની ચાર હાય, આનતાદિ ચારની ત્રણ હાય. પ્રેવેયકની છે હાય અને અન્ નૃત્તર દિમાનવાસી દેવની શરીરની ઉંચાઇ એક હાય છે. વિમાના અનુક્રમે આ પ્રમાણે ૧–૩૨ લાખ ૨–૨૮ લાખ ૩–૧૨ લાખ ૪–૮ લાખ ૫–૪ લાખ ૬–૫૦ હજાર ૭-૪૦ હજાર ૮–६ હજાર ૯–૧૦–૧૧–૧૨ ૭૦૦ પ્રેવેયક ૧૧૧ અનુત્તર પ

સર્વ જઘન્ય સ્થિતિવાળાને સાતસ્તો કે શાસ ચતુર્થ ભકતે આહાર પલ્યાપમવાળાને દિવસની અંદર શાસ ને દિવસ પૃથકત્વે આહાર આગળ સાગરાપમ જેટલા પશ્ચ અને હજાર વર્ષો આંતર જાણતું. દેવતાને અસાતા ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્ધું તેજ હાય ને સાતા છ માસ હાય આરઘુ અચ્યુન્તથી આગળ અન્યમત્વાળો ન ઉપજે નિધ્નેવા પ્રવેશક સુધી ઉપજે.

તી શંકરના જન્માહિ કે આસન શયન સ્થાન ને આ પ્રય સા-થે દેવે દ્રા અને ગ્રેવેયકા ચલાયમાન થાય છે ને તેથી કેટ-લાક લગવાન્ પાસે આવે છે ને કેટલાક ત્યાં રહ્યાયકા સ'-વેગયી ને ધર્મળહુમાનથી સત્યુત્યાહિ કરે છે જેઓને અ-વધિ સરખા હાય તેમાં પણ ઉપરવાળાને વિશુદ્ધ જાણવા. ૨૨

## २३ पीतपद्मशुक्कलेइया बित्रिशेषेषु ।

તેજો, પદ્મ અને શુકલ લેશ્યા એ કલ્પના, ત્રણ કલ્પના અને બાકીના દેવાને વિષે અનુક્રમે જાણવી. એટલે પહેલા એ કલ્પમાં તેજોલેશ્યા, પછી ત્રણ કલ્પમાં પદ્મલેશ્યા અને લાંતકથી માંડીને સર્વાર્થસિદ્ધ પર્યંત શુકલલેશ્યા હેાય છે. ૨૩

### २४ प्राग्प्रेवेयकेभ्यः कल्पाः।

શ્રેવેયકની પૂર્વે કલ્પા છે (ઇન્દ્રાદિક લોદાવાળા દેવ-લાકા છે).

અહીં કાઇ શંકા કરે છે કે શું અર્વ દેવતાઓ અમ્ય-ગ્દિષ્ઠ હાય છે કે તેઓ તીર્થકરાના જન્માદિ વખતે આ-નંદ પામે છે. તેના ઉત્તર આપે છે કે— અર્વ દેવતા સમ્ય-ગ્દિષ્ટ હાતા નથી પરંતુ જે સમ્યગદષ્ટ હાય છે તેઓ સ- द्धर्मना अहुमानथी अत्यंत आनंद पामे छे अने कन्माहिना महोत्सवमां लाय छे. भिष्यादेष्टि पश मनरंकन माटे
अने छंद्रनी अनुवृत्तिओं लाय छे अने परस्पर देणवाधी
अने हुमेशनी प्रवृत्तिने लीधे आनंद पामे छे. लेडानित इं
हेवा अधा विशुद्ध काववाणा होय छे. तेजा सद्धर्मना अहुमानथी अने संसारहुः अथी पीडित छ्वानी द्यावडे अहुनाना कन्माहिने विषे विशेषे आनंद पामे छे अने दिक्षा
लेवाना सङ्घ इरवावाणा पूज्य तीर्थं इरेनी सभीप कछने
प्रसन्नित्ति स्तुति इरे छे अने तीर्थ प्रवर्ताववा विन ति

### २५ ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः।

લાકાન્તિક દેવા પ્રદ્માલાકમાં રહેનારા છે. કૃષ્શાભનક આઠ આંતરામાં અઠ વિમાનામાં ને વચ્ચે રિષ્ટ વિમાનમાં નવ લાકાન્તિકા રહે છે.

# २६ सारस्वतादित्यवहृत्यरूणगर्दतोयतुषिताः व्याबाधमस्तः (अरिष्टाश्च)।

૧ સારસ્વત, ૨ આદિત્ય, ૩ વન્દિં, ૪ અરૂથુ, પ

ગર્ટતે **મ, ६** તુષિત, ૭ અવ્યા**ળાધ અને ૮ મરૂ**ત એ આઠ ભેંદ્રે લાકાંતિકા છે ( કૃષ્ણુરાજીના આંતરામાં ઇશાન પુણાન્ થી માંડીને પ્રત્યેક દિશામાં એક એક અનુક્રમે છે ). ' અસ્ટિ પણ નવમા લાેકાન્તિક છે. ' ૨૬

### २७ विजयादिषु द्विचरमाः ।

વિજયાદિ ચાર અનુત્તરિમાનવાસી દેવા દ્વિચરમ ભવવાળા છે એટલે અનુત્તરિવમાનથી ચ્યવી મનુષ્ય થઇ ક્રી અનુત્તરમાં આવી મનુષ્ય થઇ સિદ્ધ થાય; સર્વાર્થસિ-દ્ધ વિમાનવાસી એકાવતારી જાણવા. ૨૭

## २८ औपपातिकमनुष्येभ्यः दोषास्त्रियग्योनयः।

ઉપપાત ચેાનિવાળા [ દેવતા અને નારકી ] અને મહુષ્ય શિવાય બાકીના તિર્થગ્ ચેાનિવાળા જીવા (તિર્થચા) જાગ્રુવા. ૨૮

#### २९ स्थितिः।

હવે સ્થિતિ કહીએ છીએ. રહ

# ३० भवनेषु दक्षिणार्घाघिपतीनां पल्योपमम-ध्यर्धम्।

ભવનાને વિષે દક્ષિણાર્ધના અધિપનિની દેહ યલ્યાન્ય પમની સ્થિતિ જાયુવી, ઇ દ્રની સ્થિતિ કહી તેથી ઉપલક્ષણથી તેના વિમાનવાસી હવે દેવાની જાણવી. ખળે ઇ દ્રામાં પહેલા પહેલા કક્ષિણના અધિપતિ ને બીજો ઉત્તરના અધિપતિ જાણવી. ૩૦

## ३१ शेषाणां पादोने ।

બાકીના એટલે ઉત્તારાર્ધ અધિપતિની સ્થિતિ પેલ્યું એ પલ્યે પદ્મની છે ૩૧

## ३२ असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च।

અસુરકુમારના દક્ષિણાધાર્ધિપતિની સાગરાયમ અને ઉત્તરાધાધિપતિની સાગરાયમથી કાંઇક અધિક ઉત્ત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૩૨

# ३३ सोधमीदिषु यथाक्रमम्।

સાધમાદિને વિષે અનુક્રુમે સ્થિતિ કહે છે. ૩૩

### ३४ सागरोपमे ।

સાધર્મ કલ્પના દેવાની બે સાગરાપમેં ઉત્કૃષ્ટ ત્થિતિ જાજાવી. ૩૪

### ३५ अधिके च ।

ઇશાન કલ્પના દેવાની <mark>બે સાગરાપમથી અધિક ઉ</mark>ત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જા**ચુ**વી ૩૫

## ३६ सप्त सामत्कुमारे ।

· અનત્કુમાર કલ્પને વિષે સાત સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૩૬ ા

# ३७ विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपञ्चद्श-भिर्धिकानि च ।

પૂર્વે કત સાત સાગરાપમ સાથે વિશેષથી માંડીને અનુકુમે જાણુવી, તે આ પ્રમાણે—માહે દ્રે સાત સાગરા પમથી વિશેષ, પ્રદ્ધાંતા કે દશ, લાન્તકે ચાદ, મહું શુક્રે સ-ત્તર, સહુસારે અહાર, આનત પ્રાણતે વીશ અને આરણ્ અચ્યુને બાવીશ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જાણુવી. ૩૭

# २८ आरणाच्युतादृर्ध्वमेकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वार्थसिके च।

આરણ અચ્યુતમકી ઉપર નવ શ્રેવેયક અને વિજયાદિ

ચાર અનુત્તર અને સર્વાર્થસિદ્ધને વિષે એક એક સાગરા-પમ વધારે સ્થિતિ જાણ્વી.

એટલે પહેલાથી નવમા ગ્રેવેયક સુધી ર3 થી ૩૧ સાગરાપમ, વિજયાદ ચાર અનુત્તરની ખત્રીશ સાગરાપમ અને સર્વાર્થસિદ્ધની તેત્રીશ સાગરાપમની ઉત્કૃષ્ઠ સ્થિતિ જાણ્યી. ૩૮

#### ३९ अपरा पल्योपममधिकं च।

હવે સાધમાં દિને વિષે જલન્ય સ્થિતિ અનુક્રમે કહે છે, સાધમને વિષે પદ્યાપમ અને ઇશાનને વિષે અધિક પદ્યાપમ જલન્ય સ્થિતિ જાહ્યુવી. ૩૯

### ४० सागरोपमे ।

સાનત્કુમારની જઘન્ય સ્થિતિ એ સાગરાપમની જાલુવી ૪૦

#### ४१ अधिके च।

भाडेन्द्रे श्रे आगरायम अधिक लाखुनी, ४२ ४२ परतः परतः पूर्वा पूर्वानन्तरा । पूर्व पूर्व ४६५नी ले बुद्धुष्ट स्थिति ते आगण आ- ગળનાક લાની જઘન્ય સ્થિતિ જાગુવી, સર્વાર્થસિદ્ધની જઘન્ય સ્થિતિ નથી ૪૨

## ४३ नारकाणां च ब्रितीयादिषु ।

નારકાની બીઝ વિગેર નશ્કને વિષે પૂર્વ પૂર્વની જે ઉત્રૃષ્ટ સ્થિતિ તે આગળ આગળની જઘન્ય સ્થિતિ જાણ્યી, અનુક્રમે ૧–૩–૭–૧૦–૧૭–૨૨ સાગરાયમ બીજીથી સાત-મી સુધી જાલ્લી. ૪૩

# ४४ द्शवर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ।

પ્રથમ નરક ભૂમિમાં દશ હવાર વર્ષની જઘન્ય સ્થિતિ છે. ૪૪

### ४५ भवनेषु च ।

ભાવન પતિને વિષે પણ જઘન્ય સ્થિતિ દશ હજાર વર્ષની છે. ૪૫

#### ४६ व्यन्तराणां च ।

વ્ય તરદેવાની પણ જલન્ય સ્થિતિ દેશ હજાર વર્ષની છે. ૪૬

## ४० वस पल्योपसम् ।

અપ તરાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પલ્લોપમની છે. ૪૭

### ४८ ज्योतिष्काणामधिकम् ।

જયાતિષ્ક દેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પલ્યોપમ લાખવર્ષ અધિક છે. ૪૮

### ४९ ग्रहाणामेकम् 🏴

ત્રહાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક પ€યેત્પમની છે. ૪૯

## ५० नक्षत्राणामधम्।

નક્ષત્રાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અર્ધપદ્યાપમની છે, પગ

# ५१ तारकाणां चतुर्भागः।

તારા એાની પલ્યાપમના ચાથા ભાગ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. પંદ

#### ५२ जघन्या त्वष्टभागः।

તારાઓની જલન્ય સ્થિતિ પલ્યોપમના આઠમા

## ५३ चतुर्भागः शेषाणाम् ।

તારા શિવાય ભાકીના જયાતિ કાની જઘન્ય સ્થિતિ, પલ્યાપમના ચાથા ભાગ જાણવી, પરૂ

### ॥ अथ पञ्चमोऽध्यायः ॥

જીવ પદાર્થનું સ્વરૂપ ખતાત્રી હવે અજીવ પદ.ર્થા જણાવે છે.

# १ अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुर्गलाः।

ધર્માસ્તિકાય, અધર્મ સ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને પુદ્દમલાસ્તિકાય એ ચાર અજીવકાય છે. ધર્માદિના પ્રદેશ અને સ્કત્વના અવયવતું બહુપાસુ જણાવવાને અર્થે અને કાળના સમયમાં પ્રદેશપાસું નથી એ જણાવવાને અર્થે ''કાય''નું શ્રહ્યુ કર્શું છે.

#### २ द्रव्याणि जीवाश्च ।

એ ધર્માદિ ગાર અને છવા, એ પાંચ દ્રવ્યા છે. ર

### ३ नित्यावस्थितान्यरूपाणि ।

એ દ્રવ્યા નિત્ય (પાતાના સ્વરૂપમાં હમેશ રહે તે), અવસ્થિત (વર્તમાન-છતા) અને અરૂપી છે. ૩

### ४ रूपिण पुद्गलाः।

પુદ્દમલા રૂપી છે. ૪

### ५ आऽऽकाशादेकद्रव्याणि ।

ધર્મ સ્તિકાયથી માંડીને આકાશ પર્યન્ત દ્રવ્યા એક એક છે. પ

#### ६ निष्कियाणि च।

એ પૂર્વેક્ત ત્રશુ દ્રવ્યા નિષ્ક્રિય (ગમન ક્રિયારહીત) છે. ६

# ७ असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः।

ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશા અસે-

### ८ जीवस्य च ।

એક છવના પ્રદેશ પણ અસ'ખ્યાંતા છે. ૮

#### ९ आकाशस्यानन्ताः ।

લાકાલાકના આકાશના પ્રદેશા અને તા છે પણ લા-કાકાશના અસંપ્રધેય પ્રદેશ છે. ૯

### १० संख्येयासंख्येयाश्च पुद्रग्रहेक्याम् 🕕

યુદ્દગલાના પ્રદેશા સ'ખ્યેય, અસ'ખ્યેય અને અન'ત હાય છે. ૧૦

#### ११ नाणोः।

પરમાણુના પ્રદેશા હાતા નથી. ૧૧

### १२ लोकाकादोऽवगाहः।

લાકાકાશને વિષે અવગાઢ હાય છે. એટલે રહેવાવા-ળા દ્રવ્યાની સ્થિતિ (રહેવાપણું) લાકાકાશને વિષે થાય છે. (અવગાહી દ્રવ્યાની સ્થિતિ લાકાકાશને વિષે છે.) ૧૨

# १३ धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ।

ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયના સમસ્ત લાકાકા-શને વિષે અવગાહ છે. ૧૩

## १४ एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ।

પુદ્દગલાના એકાદિ આકાશપ્રદેશને અવગાહ વિકeપવાળા છે. કેટલાક એક પ્રદેશમાં, કેટલાક બે પ્રદેશમાં ચાવત અચિત્ત મહાસ્ક-ધ સમગ્ર લાકમાં અવગાહી રહે છે. અપ્રદેશ, સ'ખ્યેયપ્રદેશ, અસ'ખ્યેયપ્રદેશ અને અન'તપ્રદે-શાવાળા જે પુદ્દગળ સ્ક'ધા છે તેના આકાશના એકાદિ પ્ર દેશામાં અવગાહ ભાજય છે (ભજનાવાળા છે). એટલે કે—એક પરમાણુ તા એક આકાશ પ્રદેશમાંજ રહે. બે પરમાણુવાળા સ્કંધ એક પ્રદેશ અગર બે પ્રદેશમાં રહે. ગ્ય- ણુક (ત્રણુ પરમાણુવાળા સ્કંધ) એક, બે, અગર ત્રણુ પ્રદેશમાં રહે. ચતુરણુક એક, બે, ત્રણુ અગર ચાર પ્રદેશમાં રહે. ચતુરણુક એક, બે, ત્રણુ અગર ચાર પ્રદેશમાં રહે. એ પ્રમાણે ચતુરણુકથી માંડી સંખ્યાતા અસંખ્યાતા પ્રદેશવાળા એકથી માંડીને સંખ્યાતા અસંખ્યાતા પ્રદેશમાં અવગાહ કરે અને અનંત પ્રદેશવાળાના અવગાહ પણુ એકથી માંડી અસંખ્યાત પ્રદેશવાળાના અવગાહ

## १५ असंख्येयभागादिषु जीवानाम्।

લેલાકાશના અસ'ખ્યાતમાં ભાગથી માંડીને સ'પૂર્ણ લેલાકાશપ્રદેશમાં છવાના અવગાઢ થાય છે. સ'સારી છવે. યાગવાળા છે અને સિધ્ધાની અવગાઢના છેલ્લા ભવના શરીરના ત્રીજા ભાગે ન્યૂન હૈય છે માટે એક પ્રદેશાદિમાં છવાના અવગાઢ હાય નહિં. ૧૫

# १६ प्रदेशसंहाराविसगीभ्या प्रदीपवत्।

દીપકના પ્રકાશની પેઠેં છવાના પ્રદેશો સંકાંચ તથા

विस्तारवाणा थवाथी असं फरेय कागाहिमां अवगाह धाय छै. लेम हे दीवा माटे। हाथ छतां ते नाना गिणका आहिमां ढांडी राज्ये। हाथ ते। तेटली लज्यामां प्रकाश हरे छे अने माटा महानमां राज्ये। हाथ ते। ते महानमां सर्व देडा छै, प्रेम शिव रहे छे, तेम अवप्रदेशना सं हाथ अने विस्तार थवाथी नाना अगर माटा पांच प्रकारना शरीर रहे थे ने धर्म, अधर्म, आहाश, पुद्दाल अने अवप्रदेश समुद्दाय अवगाहना वह व्याप्त हरे छे. धर्म, अधर्म, आहाश अने छव अहिश समुद्दाय अवगाहना वह व्याप्त हरे छे. धर्म, अधर्म, आहाश अने छव अहिश हाथी माहामांहे पुद्दालामां रहेतां विराध आवता नथी. १६

હવે ધનાસ્તિકાયાદિના લક્ષણા કહે છે—

१७ गतिस्थित्युपब्रहो धर्माधर्मयोरूपकारः।

ગતિ સહાયરૂપ પ્રયોજન ધર્માસ્તિકાયનું અને સ્થિતિ સહાયરૂપ પ્રયોજન (ગુણ) અધર્માસ્તિકાયનું છે. ૧૭

१८ आकाशस्यावगाहः।

૧ ૬૫% નિમિત્ત અપેક્ષા કારણ અને હેતુ એ પર્યાય શબ્દા છે.

આકાશનું પ્રયોજન સર્વ દ્રવ્યાને અવગાઢ આપ: વાનું છે. ૧૮

### १९ दारिरवाङ्गैनःप्राणापानाः पुद्गलानाम् ।

શરીર, વચન, મન, પ્રાણ (ઉચ્ધ્રાસ) અને અપાન [ નિઃધાસ] એ પુદ્દગલાનું પ્રયાજન જીવને છે. ૧૯

# २० सुखदुःखजीवितमरणोपग्रहाश्च ।

સુખ, દુઃખ, છવિત અને મરણના કારણપણે પણ પુદ્દગલા જથાય છે.

ઇચ્છિત સ્પર્શ, રસ, ગ'ધ, વર્શ અને શબ્કની પ્રાપ્તિ તે સુખતું કારણ, અનિષ્ટ સ્પર્શાદિની માસિ તે દુઃખતુ કારણ, વિચિપૂર્વક સ્નાત, **આ<sup>ગ્</sup>અદન, વિલેપન** તથા ભાજનાદિ વડે આયુષ્ય**નું અનપવર્તન તે છ**વિતનુ**ં** કારણ અને વિષ શસ્ત્ર અગ્નિ વગેર વડે આયુષ્યનું અપ-વર્તન તે મરણનું કારણ છે. કર્મની સ્થિતિ અને ક્ષયથી અનપવર્તની આયુષ્યવાળાને પણ પુદ્દગલાથી છવિતને મરજ છે શરીરની સ્થિતિ વૃદ્ધિ,ખલ, અને પ્રીતિને માટે કરાતા આહાર સર્વને ઉપકાર કરે છે. રજ

## ्र २१ परस्परापग्रहा जीवानाम् ।

परस्पर द्धितने आहरवा ने अद्वितने छे। उवा भाटे तेना ७ पहेशवडे सद्घायक धवाइप छवानुं प्रयोजन छे. २१ २२ वर्तना परिणामः किया परत्वापरत्वे च

#### कालस्य ।

વર્તના, પરિણામ, ક્રિયા, પરત્વ અને અપરત્વ એ કાળનું કાર્ય છે.

सर्व पहार्थानी अणने आश्रयी के वृत्ति ते वर्तना जाण्यी अर्थात् प्रथम समयाश्रित हिरपत्ति, स्थिति ते वर्तना. अनाहि अने आहिवाणा अम के प्रधारे परिष्णाम छे. द्विया अट्डे गति ते त्रष्णु प्रधारे-प्रयोग गति, विश्वसा गति भरत्वापरत्व त्रष्णु प्रधारे छे-प्रशासाहत, क्षेत्रहृत अने अणहृत. केमहे-धर्म अने ज्ञान पर छे, ते प्रशासाहत. अहे हेशमां, स्थित पहार्थोमां के हर छे ते पर अने समीप छे ते अपर काण्यु ते क्षेत्रहृत प्रशापरपृष्णु तेवी हीते ही। वर्षवाणा सीण वर्षवाणानी अपिक्षाणे पर अने

સાળ વર્ષવાળા સા વર્ષવાળાની અપેક્ષાએ અપર તે કાળકું? ત પરાપરપર્શું. ૨૨

## २३ स्पर्शरसगन्धवणवन्तः पुद्गलाः ।

સ્પર્શ, રસ, ગ'ધ અને વર્ણવાળા પુદ્દગલા છે.

સ્પર્શ આઠ પ્રકારે છે-કર્કશ, સુંવાળા, લારે, હલકા, ટાઢા, ઉના, સ્નિગ્ધ અને લુખા. રસ પાંચ પ્રકારે છે-કડવા, તીખા, ક્ષાયેલ, ખાટા અને મધુર. ગ'ધ એ પ્રકારે છે-સુ-રિક્ર અછે દુરિભ. વર્ણ પાંચ પ્રકારે છે-કાળા, લીલા, રાતા, પીળા અને શ્વેત. રરૂ

## २४ श॰दबन्धसीक्ष्म्यस्थीत्यसंस्थानभेदतमञ्जाने यातपोद्योतवनत्रश्च

શાળ્દ, ભ'ધ, સૂક્ષ્મતા, સ્થૂલતા, સર્વાન, લેદ (ભા-ગથવા), અ'ધકાર, છાયા, આતપ [ તડકા ) અને ઉદ્યા-ત્તવાળા પુદ્દગલા છે.

શખ્દ છ પ્રકાર છે-તત [ વીચાદિના ], વિતત ( મૃ-દ'ગાદિના ), ઘન ( કાંસી-કરતાલાદિના ), શુપિર ( વાંસળી-વગેરેતા ), ઘર્ષ ( ઘર્ષણ થવાંથી ઉત્પન્ન થયેલ ) અને ભાષ ( વાણીના). અંધ ત્રણ પ્રકારે છે–પ્રયાગળંધ ( પુરૂષ પ્ર-**યત્નથી થયેલ), વિશ્વસાળધા (ઇદ્ર ધનુષ્યની પેઠે સ્વત**દ થયેલ) અને મિશ્રળ ધ પ્રયત્ન અને સ્વભાવથી ઘાયછે તે. સૂક્ષ્મતા **એ** પ્રક.**રે છે–અન્ત્ય અને આ**પેક્ષિક; પરમા-ણુ'માં **અ'ત્ય દ્વય**શુકાદિમાં સ'ઘાત પરિણામની અપેક્ષાએ **આપે**ક્ષિક. જેમ આંળળા કરતા છાર નાતું છે. સ્થૂળતા **પણ સ'ઘાત પરિણામની અ**પેક્ષા**એ બે પ્રકારે છે સર્વ–**ક્ષાેકવ્રાપિ મહાસ્ક'ધને વિષે અ'ત્યસ્થૂળતા અને બાર કરતાં આંમળું માટું તે આપેક્ષિક સ્થૂળતા. સંસ્થાન અનેક પ્રકારે છે. લેદ પાંચ પ્રકારે છે-ઐાત્કારિક ( કાષ્ઠાદિ ચિરવાથી થાય તે ), ચાૈહિક ( ચૂર્ણ – ભૂકે કરવાથી ), ખંડ ( ટુકડા કરવાથી ), પ્રસર (વાદળાદિના વિખરાવાથી) અને અનુતટ [ તપાવે-લા લાેહાના ઘણવડે ટીપવાથી કણીયા નીકળે તે ]. શખ્દ વગેરે સુંધામાંજ હાય છે ને સ્પર્શાદિકતા પરમાણ અને સુંધામાં પણ હાય છે માટે જીદાં સૂત્રા કર્યા છે. ૨૪

#### २५ अणवः स्कन्धाश्च ।

માશુઓ અને સ્કન્ધા એ બે પ્રકારે પુદ્દમલા છે. ૨૫

#### २६ संघातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ।

સંઘાત (એકત્ર થવું), ભેદ (ભાગ પાડવા) અને સંઘાત ભે<mark>દ એ ત્રણુ કારણુ વડે કરીને સ્ક</mark>ંધા ઉત્પન્ન થાય છે **૨**૬

#### २७ भेदाद्णुः।

ભેદવડે અશુ ઉત્પન્ન થાય છે. ૨૭

#### २८ भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषाः ।

ચક્ષુવરેં દેખી શકાય એવા સ્ક'ધે. ભેંદ અને સંઘાત-વડે કરીને થાય છે. ૨૯

ધર્માસ્તિકાયાદિ પદાર્થા છે એમ શી રાતે જણાય? લક્ષણથી. માટે સત્નું લક્ષણ કહે છે.

## २९ उत्पादव्ययश्रीव्ययुक्तं सत्।

ઉત્પાદ ( ઉત્પત્તિ), વ્યય [નાશ ] અને પ્રેવ્ય (સ્થિરતા) વડે ચુક્ત તે સત્ (છતું-વર્તમાન) જાણવું. આ સંસારમાં દરેક પદાર્થ ઉત્પાદ, વ્યય અને સ્થિ-તિવડે યુક્ત છે. આત્મદ્રવ્યમાં મનુષ્યત્વર્દિ પર્યાયરૂપે આન

ત્મદ્રવ્યના વ્યય થાય છે, દેવતાદિ પર્યાયથી તેની ઉત્પત્તિ થાય છે અને આત્મત્વ સ્વરૂપથી તેની સ્થિતિ છે પુદ્દગલ-દ્રવ્યમાં નીલવર્બાૃદિ પર્યાયવે પરમાણના નાશ થાય છે, રક્તવર્ણાદિવઉ તેની ઉત્પત્તિ થાય છે અને પુદ્દગલત્વ સ્વ-રૂપે તેની સ્થિતિ છે. ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્યમાં ગતિમાન્ છવ-પુદ્દગલના નિમેત્તે કાેઇ કાેઇ પ્રદેશે ચલનસઢાયત્વરૂપે ધ-ંમાસ્તિકાયની તે પર્યાયે ઉત્પત્તિ થાય છે; જ્યારે છવ અને ્પુદ્દગલાે ખીજા પ્રદેશ તરફ જાય છે, ત્યારે તે સ્થળ અને તે પદાર્થને અ'ગે ચલનસહાયત્વ સ્વરૂપે ધર્માસ્તિકાય નષ્ટ ધાય છે અને ધર્માસ્તિકાયત્વ સ્વરૂપે ધર્માસ્તિકાય ધ્રુવ છે. તેવી **રીતે અધર્માસ્તિકાયમાં પ**ણ જાણી **લેવું બેદ એ**ટલા જ કે તે સ્થિતિનું કારણ છે.

એકાન્તથી આત્માને નિત્યજ માનવામાં આવે તો તેના એક સ્વભાવને લીધે અવસ્થાના સેંદ્ર ન થઇ શકે અને તેમ થાય તા સ'સાર અને માક્ષના અભાવના પ્રસ'ગ પાસ થાય. જો અવસ્થાના સેંદ્રને કલ્પિત માનીએ તા વસ્તુની અવસ્થાના સેંદ્ર તે વસ્તુના સ્વભાવ નહિ હોવાથી તે યથાર્થ

જ્ઞાનના વિષય થઇ શકે નહિ, તેને વસ્તુના સ્વભાવજ માનવામાં આવે તા વસ્તુ અનિત્ર માન્યાવિના અવસ્થાન્ત-રની ઉત્પત્તિજ ન થઈ શકે, તેથી એકાન્ત નિસ્પતાના અ-ભાવ થાય. આ પ્રમાણે એકજ પદાર્થમાં ઉત્પાદ, વ્યય, દ્રા-વ્ય એ ત્રણે અ'શાને ન સ્વીકારવામાં આવે તા મનુષ્ય દિ તે દેવાદિ રૂપે ન થાય, તેમ ન થાય તાે યમ નિયમાદિતુ પાલન કરવું તે નિરર્થક થાય. એમ થવાથી યમાદિ કહે-નાર આગમવચન વચનમાત્રજ થાય. આ સર્વ ઉત્પાદ, વ્યય વ્યવહારથકી ખતાવેલ છે. નિશ્ચયથકી તા દરેક પ-દાર્થા દરેક ક્ષણે ઉત્પાદાદિ યુક્ત છે. તેમ માનવા**યીજ** લેદની સિદ્ધિ થાય છે કહ્યું છે કે—દરેક વ્યક્તિમાં **ક્ષ**ણે क्षे भिन्निभिन्न पशु हाय છे, तथी नरहाहि गतिनां तेमक સ'સાર અને માક્ષનાં ભેદ ઘટે છે. હિ'સાદિ નરકાદિનું કારણ છે, સમ્યક્ત્વાહિ અપવર્શનું કારણ છે, તે સર્વ ઉત્પા-દાદિ સુક્ત વસ્તુના સ્વીકાર કરવાથી ઘટે છે; ને ઉત્પાદા-દિરહિત વસ્તુને માનીએ તેા ચુક્તિથી આ સર્વ ઘડી રાકે નહિ. ઉપાદાન વગર ઉત્પાદ ન થાય તદ્વસ્થપણામાં નાશ

ન થાય, સર્વથા નાશ થાય તાે પણ ઉત્પાદ ન થાય માટે ते वस्त जोधे थे २८

## २० तद्भावाञ्चयं नित्यम् ।

જે તે સ્વરૂપથી નાશ ન પામે તે નિત્ય છે. ૩૦ ३१ अर्षितानर्षितसिद्धेः ।

પદાર્થાની હિદ્ધિ વ્યવહાર નય અને નિશ્ચયનય વડે કરીને થાય છે.

ઉત્પાદ, વ્યય, દ્રાવ્ય એ ત્રણ રૂપ સત્ અને નિત્ય એ ખન્ને મુખ્ય અને ગાેજા ભેદથી સિદ્ધ છે. જેમકે—દ્ર-વ્યરૂપથી મુખ્ય કરીને અને પર્યાયરૂપથી ગાણ કરીને પ દાર્થ દ્રવ્યરૂપ કહેવાય છે. ૩૧

#### ३२ स्निग्धरूक्षत्वाद्वन्धः ।

સ્તિગ્ધતા અને રૂક્ષત્વ (લુખાશ ) વડે કરીને અધ થય છે અર્થાત્ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલાના લુખા પુદ્દગલા સાથ ળ ધ થાય છે. ૩૨

#### ३३ न जघन्यगुणानाम् ।

એક ગુણ (અ'શ) વાળા સ્તિગ્ધ રૂક્ષ પુદ્દગલાેનો ण'ध धते। नथी. ३३

#### १४ गुणसाम्ये सदशानाम् ।

ગુણની સમાનતા હોતે છતે પણ સદૂશ (એક જાત-ના) પુદ્દગલોના અધ થતા નથી. એટલે સમાન ગુણવાળા સ્નિગ્ધ પુદ્દગલોના સ્નિગ્ધ પુદ્દગલ સાથે અને રૂથના તેવા રૂથ પુદ્દગલ સાથે અધ થતા નથી.

### ३५ इत्यधिकादिगुणानां तु ।

દ્વિગુણ આદિ અધિક ગુણવાળા એક જાતના પુર્મલાન ના બધા થાય છે. ૩૫

#### ३६ बन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ।

ખ'ધ થયે છતે સમાન ગુણવાળાના સમાન ગુણ પ-રિણામ અને હીન ગુણને અધિક ગુણવાળા પરિણામ ક-રનાર થાય છે. ૩૬

## ३७ गुणपर्यायवट् द्रव्यम् ।

ગુણ અને પર્યાયવાળું દ્રવ્ય છે. એટલે ગુણ અને પ્ર-ર્યાય જેને હાય તે દ્રવ્ય. ૩૭

#### ३८ कालश्रेलेके।

है। है आयार्थ अजने पशु द्रवा हुई है. ३६

#### ३९ सोऽनन्तसमयः 👈

તે કાળ અન'ત સમયાત્મક છે.

વર્તમાનકાંળ એક સમયાત્મક અને અતીત અનાગત-કાળ અન'ત સમયાત્મક છે. ૩૯

#### ४० द्रव्याश्रया निर्शुणा गुणाः ।

के द्रव्यने आश्रीने रहे अने पाते निर्शुण हाय ते ગુણ છે. ૪૦

#### ४१ तद्भावः परिणामः ।

વસ્તુના સ્વભાવ તે પરિણામ. પૂર્વોક્ત ધર્માદિ દ્રવ્યા-ના તથા ગુણાના સ્વભાવ તે પરિણામ જાણવા. ૪૧

#### ४२ अनादिरादिमांश्च ।

અનાદિ અને આદિ એમ બે પ્રકારના પરિદ્યામ છે; અરૂપિને વિષે અનાદિ પરિણામ છે.

#### ४३ रूपिष्वादिमान् ।

રૂપિને વિષે આદિ પરિણામ છે. તે આદિ પરિણામ અનેક પ્રકારના છે. ૪૩

## ४४ योगोपयोगौ जीवेषु ।

છવને વિષે પણુ ચાગ અને ઉપયાગના પરિણામ આદિવાળા છે.

#### ॥ अथ षष्ठोऽध्यायः ॥

## १ काववाद्मनःकर्मयोगः।

કાયસ' ખ'ધી, વચનસ' ખ'ધી અને મનસ' ખ'ધી જે કમે [ક્રિયા-પ્રવર્તન-વ્યાપાર] તે ચાેગ કહેવાય છે.

તે દરેક શુભ અને અશુભ એમ છે પ્રકાર છે. અ. શુભયાગ આ પ્રમાણે જાણવા—હિંસા, ચારી, અને મેશુત વગેરે કાયિક; નિ'દા, જૂઠું છાલવું, કઠાર વચન અને ચાડી વગેરે વાચિક અને કાઇના ધન હરણની ઇચ્છા, મારવાની ઇચ્છા, ઇર્ષ્યા, અસ્યા (ગુણમાં દેશારાપણ) વગેરે માન્નસિક. આથી વિપરીત તે શુભયાં જે જાણવાં. ૧

#### २ स आस्रवः।

પૂર્વોક્ત યાેગ એ આશ્રવ [ કર્મ આવવાનું કારણ ) છે. ર

#### ३ शुभः पुण्यस्य ।

શુભ યાગ તે પુષ્યના આશ્રવ છે. 3

#### ४ अञ्चल पाषस्य।

અશુભ ચાેગ પાપનાે આશ્રવ છે. ૪

## ५ सक्तवायाकवाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः।

સકુષાયી (કાંધાદિવાળા ) ને સામ્પરાયિક અને અક ક્યાયી (ક્યાયરહિત) ને ઇર્વાપથિક (યાગ સંખ'ધી એક સમયની સ્થિતિના ) આશ્રવ થાય છે. પ

## ६ अव्रतकषायेन्द्रिकियाः\* पश्चचतुःपश्चपश्च-विंदातिसञ्ख्याः पूर्वस्यभेदाः ।

\* ૧ શુદ્ધ દર્શન માહનીય ( સચ્યક્ત માહનીય ) ના દળી-યાના અનુભવળી પ્રશમઆદિ લક્ષણવડે જાણી શકાય એવી જે જ્વાદિ પદાર્થાવપયક શ્રદ્ધા, જિન-સિદ્ધ-આચાર્ય-ઉપાધ્યાય-સ ધુએક યાગ્ય પુષ્પ ધૂપાદિ સામગ્રી વડે પૂજન અને અન્નપાન વસ્ત્રાદિ દેવારૂપ અનેક પ્રકારતી વૈયાવચ્ય શુદ્ધ સમ્યક્ત્વાદિ ભાવ દૃદ્ધિતા હેતુભૂત દ્વાદિના જન્મ મહોત્સવ કરવા વગેરે સાતાવેદનીય ખુંધના કાર્ય તે સમ્યક્ત્વ ક્રિયા: ૨ સમ્યક્ત્વથી વિપસિત તે મિશ્યાત્વિક્રિયા. ક ધાવન વદ્યાનાદિ કાય વ્યાપાર, કઠોર અને અસત્ય ભાષ્ય વગેરે એ પૂર્વોક્ત (સામ્પરાયિક) આશ્રવના ભેદા અવત, ક્ષાય, ઇન્દ્રિય અને ક્રિયા છે; તેના અનુક્રમે પાંચ, ચાર, પાંચ અને પચીશ સ'ખ્યાવાળા ભેદા છે.

વયન વ્યાપાર અને ૯૦૧૬, દ્રાહ, અભિમાન વગેરે મનાવ્યાપાર રૂપ ક્રિયા તે પ્રયાગિક્રિયા. ૪ ઇ દ્રિયાની ક્રિયા <mark>અથવા</mark> આઠ પ્રકારતા કર્મ પુદ્દમલે તું ગ્રહુ તે સમાદાન ફ્રિયા. પ ગમનાગમન રૂપ ફ્રિયા તે ક્રમાં વથ ક્રિયા, આ ક્રિયાયી કેળવીને માત્ર યાત્રને લીધે એક સમન યતા ખ'લ થાય છે. ૬ કાયાના દુષ્ટ વ્યાપાર તે ફાયક્રિયા. ૭ પરને ઉપધાત કરે તૈવા ગલ, પાશ, ધંટી વગેરે અધિકરણ એ વગેરે વહે જીવાન હનન કરવું તે અધિકરણ ક્રિયા. ૮ પ્રકૃષ્ઠ દાવ તે પ્રદેશન ફ્રાન ધાદિ, તેવડે જીવ અથવા અજીવ ઉપર દ્વેષ કરવા તે પ્રદેશ ક્રિયા. ૯ પેડતાના કે પારકા હાથે પોતાને અથવા પરને પીડા કરવી તે પરિતાપન ક્રિયા ૧૦ પેતાના કે પારકા છવને હચ્ચવા હચાવવા તે પ્રાખાતિયાત ક્રિયા. ૧૧ રાગાદિ ક્રાતુકવડે અધાદિ જોવાં તે દર્શન ક્રિયા. ૧૨ રાગાદિનાવશે સ્ત્રીઆદિના અ મના સ્પર્શ કરવા તે સ્પ-ર્શન કિયા ૧૩ છવ, અછવ આશ્રયી જે કર્મભ ધ તે પ્રત્યય ક્રિયા અથવા ક્રમ માં ધના કારણબૂત અધિકરણ અામયી ક્રિયા તે પ્રત્યય ક્રિયા. ૧૪ પોતાના ભાઇ, પુત્ર, શિષ્ય, અશ્વ વગેરેતી સર્વ સ્થિક

🕟 હિંસા, અસત્ય, ચાેરી, મૈથુન, પરિગ્રહ એ પાંચ અવત. ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ એ ચાર કષાય. ઇદ્વિય માંચ અને ૨૫ ક્રિયા. ક્રિયાએ ૨૫ તે આ પ્રમાણે:--૧

એથી જોવા આવેલા જનાવડે પ્રશ'સા થયે છતે હર્ષ ધારણ કરવા તે સમ'તાનુપાત ક્રિયા અથવા ઘી, તેલ પ્રમુખના વાસણુ ઉધાડા **રાખવાયા તેમાં ત્રસાદિ છવ પડવાથા જે ક્રિયા લાગે તે. ૧૫** ઉ-પ્રયે∣ગ રહિત શ.-ય ચિત્તે કરવુ° તે અતાબે∖ગ ક્રિયા. ૧૬ અન્યતે **કરવા યો**ગ્ય કાર્ય, અત્યંત અભિમાનવડે ગુમ્સે થવાથી પાતાના **હાથે** 💃 રે તે સ્વહસ્ત ક્રિયા. ૧૭ રાજ્ય માદિના આદેશે યંત્ર, શસ્ત્રાદિ ધ-કાવવા તે નિસર્ગ ક્રિયા ૧૮ છવ અજીવતું વિદારણ કરવું અથવા ક્રોઇના અછતા દૂષણ પ્રકાશ કરી તેની માન પ્રતિષ્ઠાના નાશ કરવા તે વિદારણ ક્રિયા. ૧૯ છવ કે અછવતે અન્યદારા ખેલાવવા તે ખાનયન ક્રિયા. ૨૦ વીતરાગે કહેલ વિધિમાં સ્વપરના હિત્ત વિષે પ્રમાદવશે ુરી અનાદર કરવા તે અનવકાંક્ષા ક્રિયા. ૨૧ પૃથ્વીકાયાદિ છવાના ઉત્ત્વાત કરતાર ખેતીઆદિના આર'લ કરવા અથવા ધાસ વગેરે ્રાફ્રેટ્સ તે આર'ભ ક્રિયા. ૨૨ ધન ધાન્યાદિ ઉપાજ<sup>ે</sup>ન કરવું અને તેના રક્ષણની મૂચ્છા રાખવી તે પરિગ્રહ ક્રિયા. રઢ કપટવડે અ-ક્યુંને છતરલુ'–માલના સાધન જ્ઞાનાદિને વિષે કપટપ્રવૃત્તિ તે માયા-किया. २४ किन वयनथी विपरीत श्रधान इरवं तथा विपरीत प्र-રૂપુષ્યા કરવી તે મિચ્યાદર્શન ક્રિયા. ૨૫ સ'યમના વિધાતકારી ક્રયા-

સમ્યક્ત, ર મિલ્યાત્વ, ૩ પ્રચાેગ, ૪ સમાદાન, ૫ ઇર્થાન પથ, ६ કાય, ૭ અધિકરણ, ૮ પ્રદેશ, ૯ પરિતાપન, ૧૦ પ્રાણાતિયાત, ૧૧ દર્શન ( દર્ષ્ટિ), ૧૨ સ્પર્શન, ૧૩ પ્રત્યય, ૧૪ સમ તાનુપાત, ૧૫ અનાલાગ, ૧૬ સ્વહસ્ત, ૧૭ નિ-સર્ગ (નૈશસ્ત્ર), ૧૮ વિદારજી, ૧૯ આત્રયન, ૨૦ અનવ-કાંક્ષ, રા આર'ભ, ૨૨ પરિગ્રહ, ૨૩ માયા, ૨૪ મિથ્યાન ત્વદર્શન, અને ૨૫ અપ્રત્યાખ્યાન. ( આ પચીશ ક્રિયા નન વતત્વમાં વર્ણવેલ ૨૫ ક્રિયાના જેવા ભાવવાળી છે. નવતાન ત્વમાં આપેલ પ્રેમ અને દ્વેય એ બે ક્રિયા આમાં આપી નથી તેના બદલે સમ્યકત્વ અને મિથ્યાત્વ એ બે ક્રિયા અાપી છે. ) ફ

યા દેતી ત્યાગ નહિ કરતી તે અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા. નવતત્ત્વાંદ પ્રક્ર-ર્જ્યાદિને વિષે સમ્યક્ત્વ અને મિશ્યાત્વ એ બે ક્રિયાને સ્થાને પ્રેમ પ્રત્યય (માયા અને લાભના હૃદયે પરને પ્રેમ હપજાવવા) અને દુધ પ્રતથય (ક્રોધ અને માનના ઉદયે પરતે દ્વેષ ઉપજાવવા )એ **બે** ક્રિગ**ં છે અને બાકીની બુધી સરખી છે. સરાગી**્છવ સ્વામી દોવા-થી તેની મુખ્યતા લઇતે સમ્યકત્વને ખદલે પ્રેમ પ્રત્યય અને કદાયહી वर्गरे भिर्याहिष्ट स्वाभी है।वायी भिष्यात्वने अहसे देवप्रत्यय क्रिया स्या वर्धा वेस छ भेम समक्ष्युक्त न निर्मात निर्माण कर

## ७ तीव्रमन्द्ञाताज्ञातभावबीर्य्याघिकरणवि-शेषेभ्यस्तद्धि शेषः ।

એ એાગણચાળીશ સાંપરાયિક આશ્રવના ક્ષેદ્દાની તીવ-મદ અને જ્ઞાત-અજ્ઞાત ભાવ વિશેષે કરીને અને વીર્ય તથા અધિકરણ વિશેષે કરીને િશેષતા છે. ૭

#### ८ अधिकरणं जीवाजीवाः।

છવ તથા અછવ એ બે પ્રકારે અધિકરણ છે. વળી તે બ'નેના બે બે પ્રકાર છે. દ્રવ્ય અધિકરણા અને ભાવ અધિકરણ. દ્રવ્યાધિકરણ છેઠનલેઠનાદિ દરાવિધ શસ્ત્ર અને ભાવાધિકરણ એક્સા આઠ પ્રકારે છે. ૮

## ९ अ। यं \*संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतका-रितानुमत्कषायविशेषे श्रिश्चिश्चतुश्चैक्शः।

\* संरम्भः सकषायः, परितापनया भवेत्समारम्भः। आरम्भः प्राणिवधः त्रिविधो योगस्ततो क्षेयः ॥ સ કલ્પ–મારવાના વિચાર તે સ ર ભ, પીડા ઉપજાવવી તે સમાર'ભ અને હિ'સા કરવી તે આર'ભ કહેવાય છે.

પહેલું અર્થાત્ છવા ધિકરણ સ'ર'લ, સમાર'લ અને આર'લ એ ત્રણ લેદે છે વળી તે દરેકના મન, વચન અને કાયા એ ત્રણ યોગંવડે કરીને અકેકના ત્રણ ત્રણ લેદ થાય છે. એટલે નવ લેદ થયા. વળી તે દરેકના કરતું, કરાવતું, અને અનુમાદતું એ ત્રણ કરણવડે કરીને ત્રણ ત્રણ લેદ થાય છે. એટલે ૨૭ લેદ થયા. વળી તે દરેકના ફાય, માન, માથા અને લાલ એ ચાર ક્યાયવડે કરીને ચાર ચાર લેદ થાય છે એટલે કુલ ૧૦૮ લેદ થયા.

તે આ પ્રમાણે-કાેધકૃત વચન સ'ર'લ, માનકૃત વચન સ'ર'લ, માયાકૃત વચન સ'ર'લ અને લાલકૃત વચન સ'ર'લ અને લાલકૃત વચન સ'ર'લ એ ચાર અને કારિત તથા અનુમતના ચાર ચાર મળીને બાર લેદ વચન સ'ર'લના થયા. તેવીજ રીતે કાય અને મન સ'ર'લના બાર લેદ લેતાં છત્રીશ લેદ સ'- ર'લના થયા. આર'લ અને સમાર'લના પણ એ રીતે છત્રીશ છત્રીશ અત્રીશ અલ્રા ૧૦૯ લેદ થાય. ૯

## १० निर्वर्तनानिक्षेपसंयोगनिसर्गा बिचतुर्बि-

## क्रिभेदाः परम् ।

ખીજ અજવાધિકરણના-નિર્વર્તનાના એ [મુલગુણનિ-ર્વર્તના મને ઉત્તરગુણનિર્વર્તના ], નિક્ષેપાધિકરણના ચાર [અપત્યવેશ્વિત, દુષ્પ્રમાર્જિત, સહસા અને અનાલાગ-સં સ્કાર], સંચાગાધિકરણના એ (શક્તપાન ને ઉપકરણ) અને નિસ્તર્ગાધિકરણના ત્રણ (કાય, વચન ને મન) લેદ છે. ૧૦

## ११ तत्प्रदोषनि व्यमातसर्थान्तरायासादनीप-

## घाता ज्ञानद्र्यनावरणयीः ।

ज्ञान, ज्ञानी अने ज्ञानना साधना है दर्शन, दर्शनी दर्शनना साधनीना ઉपर द्वेष हरवा, निंड्नवपत्तुं ( गुर् क्षेणववा-क्षेण ज्ञानवाण पासे कांध्रेस हाय छतां पातानी प्रशासा माटे माटा विद्वान पासे कांध्रेस छ कोम अ- ख्राववुः), मात्सर्थ (धर्म्थाकाव), अत्तराय [विद्वा], आ- श्रातना अने उपद्वात [नाश] हरवा को छ ज्ञानाहिने अ- श्री ज्ञानावरण तथा दर्शनाहिने अ' हर्शनावरणना आश्रवना हरिने अ' हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हरिने अ' हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हरिने अ' हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्या हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शना हर्शनावरणना आश्रवना हर्शनावरणना आश्रवना हर्या हर्शनावरणना आश्रवना हर्या हर

૧ શરીર, વચત, મૃત, પ્રાણ અતે અપાન એ મુલગુણનિર્વતના.

२ क्षष्ट, पुस्तक, सित्रक्षभ ते बत्तरमुखुनिर्दर्तना व

# १२ दुः खशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनान्यात्में परोभयस्थान्यसबेचस्य ।

દુ:ખ, શોક, પશ્ચાતાપ, રૂદન, વધ, અને પરિદેવન [હૂદયકાટ રૂદન, જેનાથી નિર્દયને પણ દયા ઉત્પન્ન થાય], એ પાતાને કરવા, પરને ઉત્પન્ન કરવા, અથવા અનેમાં ઉત્પન્ન કરવાં, એ અશાતાવેદનિયના આશ્રવ છે. ૧૨

## १३ भ्रुतव्रत्यनुकम्पा दानं सरागसंयमादि यो-गः क्षान्तिः शौचमिति सदेसस्य ।

પ્રાણીમાત્રની દયા અહુવતવાળા અને મહાવતધારીનું એની વિશેષે અનુક'પા (દયા), દાન, સરાગસ'યમ (શનગવાળું ચારિત્ર), દેશવિરતિ ચારિત્ર, ભાલદ'ડનિવૃત્તિથી સત્કિયારૂપ યાગ, ક્ષમા અને શાસ એ પ્રકાર શાતાવેદની-યના આશ્રવા છે. ૧૩

# १४ केवलिश्रुतसङ्घर्मदेवावर्णवादो दर्शनमो-

કેવળી ભગવાન, શ્રુત, સાંઘ, ધર્મ, અને **િચાર** પ્ર-

કારના ] દેવના અવર્હાવાદ એ દર્શનમાહિનયના આશ્રવના હેતુ છે. ૧૪

१५ क्षायोद्यात्तीवात्मपरिणामश्चारित्रमोह-स्य ।

કષાય [ સાેળ કષાય અને નવ નાેકષાય ] ના ઉદયથી થયેલ તીવ્ર આત્મપરિણામ તે ચારિત્રમાહનીયના આશ્રવ છે. ૧૫

१६ बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः । णढु आर'ल परिश्रद्धपञ्च' से नारक आयुष्यने। आ- श्रव छे. १६

१७ माया तैर्यग्योनस्य ।

માયા તિર્વેચ યાેનિવાળાના આચુષ્યના આશ્રવ છે. ૧૭

१८ अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमाद्वार्जवं च मानुषस्य ।

અલ્પ આર'લ અને અલ્પપરિગ્રહ્યાશું, સ્વાલાવિક ન-અતા અને સરળતા એ મનુષ્યાયુષ્યના આશ્રવ છે. ૧૮

१९ निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम् ।

કુશીલપહ્યું એ સર્વ ( પૂર્વેક્ત ત્રશુ ) આયુષ્યના અં શ્રત્ર છે. ૧૯

## २० सराग संयमसंयमासयमाकामनिजरांचाल-तपांसिदैवस्य ।

સરાગસ'યમ, સ'યમાસ'યમ ( દૈશવિરતિપહ્યું'), અકા-મનિર્જરા અને ભાલતપ [અજ્ઞાનતપ] એ દેવાયુના આ-શ્રવ છે. ૨૦

## २१ योगवकता विसंवादनं चाद्युभस्य नाम्रः।

મન, વચન, કાયયાગની વકુતા કુટિલતા તથા વિસ'વાદન (અન્યથા પ્રરૂપણા, ચિન્તનક્રિયા વગેરે ) એ અશુમ નામકર્મના આશ્રવ છે. ૨૧

### २२ विपरीतं द्युभस्य ।

ઉપર કહ્યાથી વિપરીત એટલે મન, વચન, કાય યા-ગની સરળતા અને યથાયાંગ્ય પ્રરૂપણા એ શુભ નામકર્મન ના આશ્રવ છે. ૨૨

## २३ द्श्रीनविशु स्विनयसंपन्नता शीलवत्रेव-नित्वारोऽभीक्षणंज्ञानोपयोगसंवेगी शक्ति

तस्त्यागतपसी सङ्घसाधुसमाधिवैधाष्ट्रत्य करणमहेदाचार्यबहुश्रुतप्रवनप्रक्तिरावद्य-कापरिहाणिमीर्गप्रभावनाप्रवचनवत्सलत्व मिति तीर्थकुत्त्वस्य ।

ઉત્કૃષ્ટ દર્શન શુદ્ધિ, નિન્યમહિતપશું, શીલવતામાં અનિતિચારપશું, નિરંતર જ્ઞાનાપયાગ તથા સવેંગ (માલ સુખના અભિલાષ–માથ સાધવાના ઉદ્યમ), યથાશક્તિ દાન અને તપ, સંઘ અને સાધુઓની સમાધિ અને વૈયા વચ્ય કરતું, અહિંત, આચાર્ય, ખહુશ્રુત અને પ્રવચનની બક્તિ; આવશ્યક [પ્રતિક્રમણ વગેરે જરૂરી યાંગ] તું કરતું; શાસનપ્રભાવના માન છેલીને સમ્યકત્વાદિ રૂપ માલ-માર્ગની કરવા અને ઉપદેશથી પ્રભાવના અને પ્રવચનવત્સ-સતા એ તીર્થકર નામકર્મના આશ્રવ છે. રરૂ

## २४ परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाङ्कादनोद्गा वने च नीचैगोंत्रस्य ।

મરતિ દા, આત્મપ્રશ્રું સા, પરના છતા ગુજાતું આ-

વ્છાદન અને પાતાના અછતા ગુણતું પ્રગટ કરવું, **એ નીચ** ગાત્રના આશ્રવ છે. ૨૪

## २५ तक्रिपर्ययो नीचेर्ट्टन्यनुत्सेकी चोत्तरस्य ।

ઉપર કહ્યાથી વિપરીત એટલે આત્મનિંદા, પર પ્ર-શ'સા, પાતાના છતા શુશ્રુનું આચ્છાદન અને પરના અછ-તા શુશ્રુનું પ્રગટ કરવું, નમ્ર વૃત્તિનું પ્રવર્તન અને કૈાઇ-ની સાથ્ર ગર્વ નહિ કરવા, એ ઉચ્ચ ગાત્રના આશ્રવ છે. ૨૫

#### २६ विव्यक्तरणमन्तरायस्य 🗠 🤲

વિદ્ય કરવું એ અંતરાય કર્મના આશ્રવ છે,

એ પ્રકારે આઠું પ્રકારના સાંપરાયિકના જુદા **જુદા** આશ્રવા જાણવા. ૨૬

## ॥ अथ सप्तमोऽध्यायः॥

## १ हिंसाऽन्तस्तेयाब्रह्मपरिप्रहेभ्यो 'बिरतिर्व-

तम्

THE STUBBLE OF STREET

હિં'સા, અસત્યભાષ**ણ, ચારી, મૈ**શુન અને પરિજ્ઞ-હંથકી વિરમવું તે વત છે. અર્થાત અહિંસા, સત્ય, અન સ્તેય, પ્રદ્રાચર્ય અને નિષ્પરિગ્રહતા એ પાંચ વત છે. સમજ પ્રતિજ્ઞા કરીને ન કરવું તે ભ્રત કહેવાય. ૧

## २ देशसर्वतोऽणुमहती ।

એ ડિ'સાદિની દેશથકી વિરતિ તે અહુલત અને સ-ર્વથકી વિસ્તિ તે મહાવત કંહેવાય છે. ર

## **३ तत्स्थैर्थार्थे भावनाः पश्च पञ्च** ।

એ લતાની સ્થિરતા માટે દરેકની પાંચ પાંચ ભાવ-નાઓ હાય છે.

પાંચ વતની ભાવના આ પ્રમાણ:--૧ ઇંધાસમિતિ, ર મના શુપ્તિ, ૩ એષણાં સમિતિ, ૪ આદાનનિક્ષે પણ સમિતિ અને પ આવાકિત સારા પ્રકાશવાળાં સ્થાન અને ભાજનમાં સારી રીતે તપાસ કરી જયણા સહિત ] ભાત પાણી વા-પંશ્લું, એ પાંચ અહિંસા વતની; ૧ ત્રિચારીને લાયછુ, ર ક્રોધત્યાગ, ૩ લાભત્યાગ, ૪ ભયત્યાગ અને ૫ હાસ્ય-લાગ, એ પાંચ સત્યવતની, ૧ વિચારીને અવગઢ માગવા

૨ વાર'વાર અવગઢ ગ્રહુણુયાચન, ૩ આટલું સ્થાન આ માટે એમ અવગઢ યાચન, ૪ સાધાર્મિક પાસેથી ગ્રહ્યુ તથા યાચન અને પ ગુરૂની અનુજ્ઞા લઇને પાન અને ભાજન કરવું, એ પાંચ અસ્તેય વ્રતાની; ૧ સ્ત્રી, પશુ, પ'ઢક નપુંસક વાળા સ્થાને નહિં સેવવું, ર રાગયુક્ત સીકથા ન કરવી, 3 સ્ત્રીઓનાં અંગાયાંગ જોવાં નહિ, ૪ પૂર્વે ક-રેલા વિષયભાગ સંભારવા નહિ અને ૫ કામ ઉત્પન્ન કરે તેવાં ભાજન વાપરવાં નહિ, એ પાંચ પ્રદાયર્યવતની અને અકિ ચન વ્રતની સ્થિરતા માટે પાંચે ઇંદ્રિયાનાં મ**્** નાેગ્ર વિષય ઉપર રાગ-આસક્તિ કરવી નહિ અને અનિષ્ટ વિષય ઉપર દ્વેષ કરવા નહિ એ પાંચ ભાવના જાણવી. ૩

## ४ हिंसादिष्विद्दामुत्र चापायावद्यद्द्रीनम्।

હિ'સાદિને વિષે આ લાક અને પરલાકના અપાય-દર્શન (શ્રેયાર્થના નાશની દર્ષિ) અને અવદાદર્શન (નિ'દ-નીયપણાની દર્ષિ) ભાવવાં અર્થાત્—હિ'સાદિકથી આલાક અને પરલાકનેવિષે પાતાના શ્રેયના નાશ થાય છે અને પાતે નિ'દાય છે એ વાત લક્ષ્મમાં રાખવી, મતલણ દ્વે रीनाथी थता अने थवाना नुक्शान थि'तवी तेथी विश्मवु' ४ ५ दुःखमेव वा ।

અथवा दिंसाहिने विषे हु: भिक छे अभ काववुं पेरितानी माइड भीकाने ताडवा आहिथी, इस डित डरवाथी, ने तेनी वस्तु सुध क्षेवाथी हु: भ थाय छे. तथा मैथुन व्या-धीना आषध३ प देशवाथी तथा भाषका माइड दिवाथी अध्यक्ष हु: भ३ प छे ने अधासनी डांक्षा भासनु न्क्षण अने नष्टमां शेड थाय छे. माठे परिश्रद्ध प्राप्त हु: भ छे प

## ् ६ मैत्रीप्रमोदकारूण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वगुणा-धिकक्कित्र्यमानाविनेयेषु ।

સર્વ છવા સાથે મિત્રતા, (ક્ષમા લેવી ને કરવી) ગુણાધિક ઉપર પ્રમાહ, વિંદન સ્તુતિ પ્રશ'સાદિથી) દુઃખી છવા ઉપર કરૂણાબુદ્ધિ હિતાદિથી ઉપકાર અને અવિનીત (મૂઢ) છવા ઉપર મધ્યસ્થતા (ઉપેક્ષા) ધારણ કરવી. દ

७ जगत्कायस्वभावी च संवेगवैराग्यार्थम् । स्रवेग अने वैरायने अर्थे अगत् स्वभावनी अने आयस्वभावनी भावना हरवी.

સર્વ દ્રવ્યાનું અનાહિ કે આદિ પરિષ્યુમે પ્રકટન, અ તર્ભાવ, સ્થતિ, અન્યત્વ, પરસ્પર અનુગ્રહ અને વિનાશ ભાવવાં તે જગત સ્વભાવ. આ કાયા અનિત્ય, દુ:ખના હે-તુલૂત, અસાર અને અશુચિમય છે એમ ભાવવું તે કા-યરવભાવ. સ'સારભીરતા, આર'ભ પરિશ્રહને વિષે દેાષ નેવાથી અરતિ, ધર્મ અને ધર્મીમાં ખહુમાન, ધર્મશ્રવણ અને સાધાર્મિકના દર્શનને વિષે મનની પ્રસન્નતા અતે ઉત્ત-રાત્તર ગુણની પ્રાપ્તિની શ્રદ્ધા તે સ'વેગ. શરીર, લાેગ અને સ'સારની હદ્વિગ્રતા (ગ્લાની) વાળાને ઉપશાંત થયેલ પુરૂષની ખાદ્ય અને અભ્ય તર ઉપાધિને વિષે અના સક્તિ તે વૈશાગ્ય. 🤒

#### ८ प्रमत्त्रयोगात्प्राणव्यपरोपणं हिंसा ।

પ્રમત્ત યાગ (મઘ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિ કથાના વ્યાપાર) વડે કરીને પ્રાછુના નાશ કરવા તે હિ'સા. ૮

૧ હિંસા માર**ણ પ્રાણુવધ દેહાંતર સ**ંકામણુ અને પ્રાણુવ્ય-પરાપણ **એ પ**ર્યાયો છે.

### ९ असद्भिषानमृतम्।

મિથ્યા કથન તે અનૃત અસત્ય છે.

અસત્ શાળ્દે અહીં સદ્દભાવના પ્રતિષેધ, અર્થાતર અને ગર્હા એ ત્રશનું ચહુલુ કરવું. આત્મા નથી, પરલાક નથી એ પ્રકારે બાલવું તે ભૂતનિન્હવ (છતી વસ્તુના નિષ્ધ કરવા) અને ચાપ્પાના દાણા જેવડા અથવા અંગુઠાના પર્વ જેવડા આત્મા છે, સૂર્ય જેવા તેજસ્ત્રા અને નિષ્ક્રિય આતમા છે, એમ કહેવું તે અભૂતાદ્દભાવન (અસત્ પદાર્થતું પ્રતિપાદન કરવું), એ છે લેદે સદ્દભાવ પ્રતિષેધ છે. ગાયને અધ્ય અને અધ્યને ગાય કહેવું તે અર્થાતર. હિંસા, કંદાર-તા અને પૈશુન્ય વગેરે યુક્ત વચન તે ગર્હા, સત્ય છતાં પણ નિંદિત હાવાથી અસત્યજ છે. ૯

## १० अद्त्तादानं स्तेयम् ।

અદત્ત (કાઇએ નહિ) આપેલ વસ્તુનું ગ્રહુણુ તે ચારી કહેવાય છે. ૧૦

## ११ मेथुनमंत्रहा ।

સ્ત્રી પુરૂષનું કર્મ-મેશુન (સ્રીસેવન) તે અપ્રદ્રા કહે. વાય છે. ૧૧

## १२ मुङ्की परिग्रहः ।

સચેતન કે અચેતન ખાહ્ય કે આંતરમાં મૂચ્છા થાય તે પરિત્રહ છે. ૧૨

१३ निःशल्यो वर्ता ।

શલ્ય (માયા, નિયાણું અને મિથ્યાત્વ) રહિત હાય તે વ્રતિ કહેવાય છે. ૧૩

१४ अगार्यनगारश्च ।

પૂર્વેક્ત વૃતી અગારી (ગૃહિ) અને અલુગારી (સાધુ) એએ લેટે હાય છે. ૧૪

१५ अणुव्रतोऽगारी ।

અણુવતવાળા અગારી વૃતિ છે. ૧૫

१६ दिग्देशानर्थदण्डविरतिसामाथिकपीषधो-पवासोपभोगपरिभोगातिथिसंविभागव-तसंपन्नश्र ।

૧ ૪૨૭ પ્રાર્થના કામ અભિનાય કહ્યાં ગાધ્ય અને મુર્છા એ પરાય છે.

हिइपरिभाष्ट्रवत, हेशावक्ष शिक्षवत, अनर्थह उतिर म्हा-अत, सामायिक्षवत, पाषधापवासम्बन, अपलेशियप-रिभाष्ट्रवत, अने अतिथिस तिल शमत, अ मीथी पष्ट्र युक्त हाय ते अशारामिति कहेवाय छे. अर्थात् पांच अहु-मत अने आ सात (शीस) भणी णार मत शृदुस्थने है।य.

दश हिशाओमां कवा आववानु' परिमाणु इत्युं ते हिग्वत. ओरडा घर, क्षेत्र, गाम आहिमां गमनागमनी। यथाशित असिश्रह ते हेशवत. सोगेपसागथी व्यतिरिक्षत पहार्थीने माटे ह'ड (क्ष्मण'घ) ते अनर्थह'ड, तेनी विरति ते अनर्थह'ड विरमण्वत. नियतकाण सुधी सावध ये। गने। त्याग ते सामाधिकवत. पर्व हिवसे आहम शहरा पूर्णिमा के के। विश्वे अपवास करी यापघ करवा ते याषधाप वस्तुने। त्याग अने अहप सावध अपसागपरिसाग ये। ग्य वस्तुने। परिमाणु ते अवधा अपसागपरिसागवत. न्याये। न्याया परिसाणु ते अवधा अपसागपरिसागवत. न्याये।

<sup>\*</sup> ખાનપાનાદિ એક વખત બાેગવત્ય તે ઉપ**લાેગ** અને વસ્ત્ર અલ'કારાદિ વાર'વાર બાેગવાય તે **પરિસાગ.** 

પાર્જીત દ્રવ્યવ હૈ તૈયાર કરેલ કલ્પનીય આહારાદિ પદાર્થો દેશ, કાળ, સત્કાર અને શ્રદ્ધાયાએ અત્ય ત અનુગ્રહ્ય હિન્ એ સંયમી પુરૂષોને આપવા તે અતિશ્રિય વિભાગવ્રત ૧૬

#### १७ मारणान्तिकीं संहेखना जोषिता।

वणी ते श्रति भाग्शुनितङ स'क्षेणनाने। सेवनार डिविश कोडं थे.

કાળ, સંઘપછા. દુર્ખળતા અને ઉપસર્ગ દાષથકી ધ-માનુષ્ઠાનની પરિદ્ધાણિ જણીને ઊગ્રાદરી આદિ તપવડે આ-તમાને નિયમમાં લાવી ઉત્તમદ્યત્વસંપન્ન હોય તે ચારે પ્રકા-રના આદારના ત્યાંગ કરી છવન પર્યતાં ભાવના અને અ-નુપ્રેક્ષામાં તત્પર રહી, સ્મરણ અને સમાધીમાં ભહુધા પરાયણ થઇ, મરણ સમયની સંલેખના (અનેશન)ને સે-વનાર માશ્રમાર્ગના આરાધક થાય છે. ૧૭

## १८ शङ्काकाङ्क्षाविचिकित्साऽन्यदृष्टिपदांसा-संस्तवाः सम्यग्दृष्टेरतिचाराः।

શ'કા [ હિદ્ધાંતની વાતામાં શ'કા ], આકાંક્ષા ( પર મતની ઇચ્છા, આલાક પરલાકના વિષયની ઇચ્છા ), વિચિ કિત્સા ( ધર્મના ક્ળની શ'કા રાખવી-સાધુ સાધ્વીના મ-લિન ગાત્ર દેખી દુગ'છા કરવી, આ પણ છે આ પણ છે એવા મતિના ભ્રમ ), અન્યદેષ્ટિ [ કિયાવાદિ અકિયાવાદિ વિનયવાદિ અજ્ઞાનમતવાળા ] ની જ્ઞાનાદિક ગુણાની પ્રશ'સા ઉત્કૃષ્ટતા જણાવવી કરવી અને અન્યદેષ્ટિના કપટથી કે સ-રલપણે છતા અછતા ગુણાનું કહેલું તે સ'સ્તવ, એ સમ્ય-ગ્દેષ્ટિના અતિચારા છે ૧૮

## १९ वत्रहालेषु पश्च पश्च यथाऋमम्।

અહિ'સાદિ પાંચ અણુવત અને દિગ્વતાદિ સાત શીલને વિષે અનુક્રમે (આગળ કહીશું તે મુજબ) પાંચ પાંચ અતિચારા હૈાય છે. ૧૯

# २० बन्धच धुद्धु विद्धुदाति भारारे। पणान्नपाननि-

#### ् द्रोधाः ।

ત્રસસ્થાવરના અધ ( ભાંધવું ), વધ ( મારવું ), છ-વિષ્ઠે [નાક કાન વિ'ધવા, ડામ દેવા વિગેર, કાઇ વગેરેના-કુમદ્ છેલ ], અતિભારારાપણ ( હદ ઉપરાંત ભાર ભરવા ) અને અન્નપાન નિરાધ ( ખાવાપીવાના વિછાઢ પાડવા ); એ પાંચ અહિ'સાલતના અતિચાર છે. ૨૦

## २१ मिथ्योपदेशरहस्याभ्याख्यानक्टलेखिकः यान्यासापहारसाकारमन्त्रभेदाः।

મિથ્યા ઉપદેશ ( ન્નુડી સલાહ ), રહસ્યાભાખ્યાન (સ્ત્રી પુરૂષના ગુપ્ત ભેદ પ્રગટ કરવા ), ફૂટલેખ ફ્રિયા ( ખેડડા દસ્તાવેજ કરવા ), ન્યાસાપહાર ( થાપણુ ઓળવવી ) અને સાકારમ'ત્રભેક ( ચાડી કરવી, ગુપ્તવાત કહી દેવી ); એ બીજા શ્રતના અતિચાર છે. ૨૧

## २२ स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिकः महिनाधिकमानानमानमतिरुपक्रव्यवहाराः।

स्तेनप्रयेश [ यारने सहाय आपी तेता डामने क्तेन्छन आपतुं], तहाहुताहान [ तेनी दावेद वस्तु थाडा भूद्ये एतिह करवी], विश्वद शल्यातिहम [ शल्य विश्वद हार्य करतुं–शलको निषद्ध हरेदा हेशमां अभन हरेतुं ], हीन्नाधिक मानान्मान (ते।द भाषमां क्षेप्ष वृत्तं आपतुं देवुं ०या ४ देवुं) अने अतिश्वप्रक्षाहु [ साही क्षेरिक

થસ્તુના ભાેેે માં ભાેે મારે કરવા ], એ અસ્તેય વ્રાના અતિ ચાર છે. ૨૨

## २३ पराविवाहकरणेत्वरपरिग्रहीतापरिग्रहीताः

#### गमनानङ्गकी डातीवकामाभिनिवेशाः।

પરિવાહ કરસ્યું (પારકા વિવાહ કરાવવા), ઇત્વર પરિગૃહીતાગમન [થાડા કાળ માટે કાઇએ સ્ત્રી કરીને શન્ ખેલ સ્ત્રોની સાથે સંગ કરવા]. અપરિગૃહીતાગમન (પ-રથ્યા વિનાની-વેશ્યા વગેરે સ્ત્રી સાથે સંગ કરવા), અન ન'ગફીડા [નિયમ વિરૂદ્ધઅંગાવેડ ફ્રોડા કરવા] અને તીલ કામાબ્રિનિવેશ [કામથી અત્ય'ત હિલ્વળ થવું]; એ પાંચ દ્યાદ્મચર્ય લતના અતિચાર છે રઢ

# २४ क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदास-

# कुप्यप्रमाणातिकमाः ।

૧ ક્ષેત્ર-વાસ્તુ, ૨ હિરણ્ય-મુવર્ણ, ૩ ધન-ધાન્ય, ૪ દાસ-દાસી અને ૫ કુમ્ય ( તાંખા પીતળ આદિ ધાતુનાં વાસણ વગેરે) ના પત્માલનું અતિક્રમણ કરવું; એ પાંચ અતિચાર પરિગ્રહ પત્માણ શ્રતના જાણવા. ૨૪

## २५ जध्वीधस्तियेग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिविस्मृत्ये स्तर्धानानि ।

ઉર્ધ્વ દિગ્ વ્યતિક્રમ ( નિયમ ઉપરાંત આગળ જવું ), તિર્વેગ્ દિગ્ વ્યતિક્રમ, અધા દિગ્ વ્યતિક્રમ, ક્ષેત્રવૃદ્ધિ િએક બાજુ ઘટાડી બીજી બાજુ વધારવું 🗋 અને સ્મૃત્ય 🖰 તર્ધાન િયાદદાસ્તનું વિસ્મરણ થવાથી નિયમ ઉપરાંતની દિશામાં ગમન કરવું 🕽 એ પાંચ દિગ્ વ્રતના અતિચાર છે. ૨૫

## २६ आनयनप्रेष्यप्रयोगश्चरहपात्रुपातपुद्गलक्षे-पाः ।

આનયન પ્રયોગ (નિયમિત ભૂમિથકી **ખાહેરથી ઇ-**ચ્છિત વસ્તુ મંગાવવી, ) પ્રેષ્યપ્રયામ (માકલવી ), શખ્દા-નુપાત (શષ્દ કરી બાલાવવા ), રૂપાનુપાત (પાતાનું રૂપ દેખાડી બાલાવવા) અને પુદ્દગ<mark>લ પ્રક્ષેષ ( માટી પત્થર વ-</mark> ગેરે પુદ્દગલ ફે કીને બાલાવવા), એ પ્રકારે દેશાવકાશિક શ્રુતના પાંચ અતિચાર જાણવા. ૨૬

## २७ कन्दर्पकाकुच्यमोखर्यासमीक्ष्याधिकरणोप-भोगाधिकत्वानि ।

કે દર્પ (રાગયુક્ત અસલ્ય વચન બાલવાં, હારય ક-રવું), કાૈકુચ્ય (દુષ્ટ કાયપ્રચારની સાથે રાગ યુક્ત અસલ્ય લાષણ અને હાસ્ય કરવું,) મુખરતા (અસંબદ્ધ–હૃદ વિ-નાનું બાલવું), અસમિક્યાધિકરણ (વિના વિચાર્યા અધિ-કરણ એકત્ર કરવા અથવા વિના વિચાર ક્લેશ કરવા) અને ઉપલાગાધિકત્વ (ઉપલાગ કરતાં વધારે વસ્તુઓ એકત્ર કરવી), એ પાંચ અનર્થદં ડ વિરમણવ્રતના અતિચાર છે. રહ

## २८ योगदुष्प्राणिधानानादरस्मृत्यनुपस्थापनानि।

કાયદુષ્પ્રિણિધાન (અજયણાથી પ્રવૃત્તિ), વાગ્દુષ્પ્રિણિ-ધાન, મનાદુષ્પ્રિણિધાન, અનાદર અને સ્મૃત્યનુપસ્થાપન (સામાયિક લેવું વિસાર્શું, અણપુગ્યું પાર્યું, પાસ્વું વિસાર્યું આદિપણું), એ પાંચ સામાયિક વતના અતિચાર છે. ૨૮

## २९ अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गादाननिक्षेपसं-स्तारोपकमणानाद्रस्मृत्यनुपस्थापनानि ।

અપ્રત્યવેક્ષિત અપ્રમાર્જિત ઉત્સર્ગ ( ખરાખર રીતે નહિ એયેલ અને નહિ પ્રમાર્જેલ ભૂમિમાં લઘુનિતિ વડી-નીતિ કરવાં ), અપ્રત્યવેક્ષિત અપ્રમાર્જિત ભૂમિમાં વસ્તુ લેવી મૂકવી, અપ્રત્યવેક્ષિત અપ્રમાર્જ્યતભૂમિમાં સધારા કરવા, વ્રતને વિષે અનાદર કરવા અને સ્મૃત્યનુપસ્થાપન (ભૂલી જ હું'), એ પાષધાપવાસ્ત્રતના પાંચ અતિચારછે. રહ

## ३० सचित्तसंबद्धसंमिश्राभिषवदुष्पकाहाराः।

સ્ચિત્ત આહાર, સચિત્ત વસ્તુના સંબંધવાળા અ-દાર, સ્ચિત્ત વસ્તુથી મિશ્રિત આહાર, તુરછાદાર, કાચા-પાકા સ્ચિત્ત આહાર, એ પાંચ ઉપલાગપત્સિંગ વિરમણ વ્રતના અતિચાર છે. ૩૦

## ३१ सचित्तिनिक्षेपिधानपरव्यपदेशमात्सर्थ-

#### कालातिकमाः ।

स्थित्तनिक्षेप (प्राप्तुं आद्वाराहि स्थित वस्तु ७४२-भूडवां), स्थित्तिपिधान (प्राप्तुं आद्वाराहिने स्थित वस्तुः बडे ढांडी हेवां), परव्यपहेश करवा (न आपवा भादे पातानी वस्तु परनी छे सेम क्षेड्र), भात्सर्थ (अभिभान सावी हान हेवुं) सने क्षातिक्षम स्थालनक ज वित्यालाह निभंत्रस्य करवें), से पांच स्रतिसार क्षतिथिसंतिसाम स्रतना छे. ३१

## ३२ जीवितमरणाशंसामित्रानुरागसुखानुब-न्धनिदानकरणानि ।

જિવિતાશ'સા (જીવવાની ઇચ્છા), મરણાશ'સા, મિ-ત્રાનુરાગ, સુખાનુખ'ધ અને નિદાનકરણ (નિયાસું' ખાંધવું), એ પાંચ સ'લેખનાના અતિચાર જાણવા. ૩૨

## ३३ अनुग्रहार्थे स्वस्यातिसर्गो दानम् ।

ઉપકારણ દ્વિએ પાતાની વસ્તુના પાત્રમાં ત્યાત્ર કરવા અર્થાત્ ખીજાને આપવી તે દાન કહેવાય છે. ૩૩

## ३४ विधिद्रव्यदातृपात्रविशेषात्तविशेषः।

વિધિ (દેશકાલ સ'પતિ શ્રદ્ધા સતકાર અને અનુક્રમ તથા કલ્પનીયતા વગેરે), દ્રવ્યા દાતાર શ્રદ્ધભુ કરનારમાં દેલ્યા ન હાય દાનમાં વિષવાદ ન હાય કાઇના તિરસ્કાર ન કરે દેવામાં પ્રીતિ માક્ષની ઇચ્છા પૈ ફિલિક કલથી નિરપેક્ષ માયા હિત નિયાણા રહિત અને પાત્ર જ્ઞાનાદિ ગુણવાળાની વિશેષતાવડે કરીને તે દાનની વિશેષતા હાય છે. એટલે ક્ર-

### ॥ अथ अष्टमोऽध्यायः ॥

# १ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकवाययोगा व-न्घहेतवः।

મિશ્યાદર્શન, અવિસ્તિ, પ્રમાદ, કષાય અને યાગ એ કર્મળ ધના હેતું એ છે.

સમ્યગ્ દર્શનથી વિપરીત તે નિશ્યાદર્શન તે અસિ-ગૃહીત (જાણ્યા છતાં હઠ કદાગ્રહવઢ પોતાના મત્તવ્યને વળગી રહે તે, ૩૬૩ પાખ હીના મત) અને અનિભગૃહી-ત—એમ બે પ્રકારે મિશ્યાત્વ છે. વિરતિથી વિપરીત તે અતિ તો. યાદદાસ્તનું અનવસ્થાન, અથવા યાસના અનુષ્ઠા-નમાં અનાદર અને મન વચન કાયાના યાગનું દુષ્પ્રશિધાન તે પ્રમાદ એ મિશ્યાદર્શન દિ બધ હતુઓમાંના પ્રથમના છત્તે પાછળના નિશ્ચે હાય અને પાછળના છતે પ્રથમનાની સજના (અનિયમ) જાણ્યી. ૧

# २ सक्तवायत्वाज्जीवः कर्मणो घोग्यान्युद्गलाः नादत्ते ।

કષ:યવાળા હાવાથી છવ શ્રહ્યુ કરવા લાયક આડ પ્રકારના પુદ્દગલામાં કર્મને યાગ્ય પુદ્દગલા શ્રહ્યુ કરે છે. ર

३ स बन्धः ।

જીવવડે પુદ્દગલાનું જે શહુણ તે ળ'ધ છે. ૩

४ प्रकृतिस्थित्यनुभावप्रदेशास्तद्विधयः ।

પ્રકૃતિળ ધ, સ્થિતિળ ધ, રસળ ધ અને પ્રદેશળ ધ એ ચાર ભેર તે ળ ધના છે, ૪

५ आद्यो ज्ञानद्रश्नीवरणवेदनीयमोहनीयाः युष्कनामगोत्रान्तरायाः।

પહેલા પ્રકૃતિમ ધ— ज्ञानावर्ष्य, दर्शनावर्ष्य, वेदनीय, माहुनीय, आयुष्ड, नाम, गात्र स्मने स्मंतराय से आह प्रकार छे. प

# ६ पश्चनगर्यष्टाविंदातिचतुर्द्विंचत्वारिंदादद्विपः व्याप्तेत्वायधाकमम् ।

તે આઠ પ્રકારના પ્રકૃતિઅ'ધના અંકેકના અનુકુમે' પાંચ, નવ, બે, અઠ્ઠાવીશ, ચાર, પ્હે'તા ક્રીશ, બે અને પાંચ લેદે હોય છે. દ

### ७ मत्यादीनाम् ।

મિત્રાન માદિ પાંચ જ્ઞાન હાલાથી તેના આવરજી પણ મિત્રાનાવરણીય વગેરે પાંચ લોકે છે. છ

# ८ चक्षुरचक्षुरविषकेवलानां निद्रानिझानिद्रा-प्रचलापचलापचलास्त्यानगृहिवेदनीया-नि च ।

यक्षुदर्शनावरख, अयक्षुदर्शनावरख, अविधिदर्शनावरख, केवणदर्शनावरख, \*िद्रा, निद्रानिद्रा, प्रयक्षा, प्रयक्षाप्रयक्षा अने स्त्यानगृद्धिवेदनीय अने नव दर्शनावरखना केदे। छे. ८

<sup>\*</sup> જેના હૃદયથી નિદાવસ્થામાંથી સુખે કરીને પ્રતિએ ધ (જાગતું) થાય તે નિદા, જેના હૃદયથી નિદાવસ્થામાંથી દુ:ખે કરીને જાગત અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય તે નિદાનિદ્રા, જેના હૃદયથી હલા અને એડા થકાં નિદા આવે તે પ્રચલા, જેના હૃદયથી ચાલતાં ચાલતાં પણ નિદા આવે તે પ્રચલાપ્રચલા અને જેના હૃદયથી દિવસે ચિ'તવેલું કાર્ય સત્રીએ નિદાવસ્થામાં જાસતિની મેઠે કરે તે સત્યાનસૃદ્ધિ (યાસુદ્ધિ); આ નિદા વખતે વજ્રસ્થલનારાય સંધ-યસ્યાળાને વાસદેવના ખળ દરતાં અર્ધ ભાષ દ્રાય છે. આ જવ

### ९ सदसदेखे।

વેદનીયકર્મ-સરતા અને અસાતા વેદનીય એમ બે પ્રકારે છે. ૯

१० दर्शनचारित्रमोहनीयकषायनोकषायवेदनीयाख्यास्त्रिः द्विषोडशनवभेदाः सम्यक्त्विमधात्वतदुभयानिकषायनोकषायावनन्तानु
बन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरणसंज्वलनविकल्पाश्चेकशः कोधमानमायालोभाः हास्यरत्यरतिशोकभयजुगुम्सास्त्रीपुंनपुंसककवेदाः ।

માહનીયના—૧ દર્શનમાહનીય તથા ૨ ચારિત્રમાહ-નીય એ બે લેદ છે. તે દર્શનમાહનીયના—૧ સમ્યક્ત-

તરકમાંમી જાણવા. ખીજા સંઘયણમાળાને આ નિકામાં પાતાના સહજ બળથી બમેર્સ્ટું ત્રમ**ર્સ્ટું બળ ઢાય** છે.

<sup>\*</sup> આ આડમા તથા દશમા સુત્રની વિશેષ **સમજ પહે**લા કુર્મ પ્ર'થ**યી જાણી લેવી.** 

માેડુનીય, ૨ મિથ્યાત્વ માેડુનીય અને ૩ મિશ્રમાેડુનીય એવા ત્રણ ભેંદ છે. ચારિત્રમાહનીયના—૧ ક્ષાયવેદનીય અને ર નાકલાયવેદનીય એવા એ બેર છે તે કલાયવેદની-યતા—**ા અન**'તાતું'**ળ**'ધી, ૨ અપ્રત્યાખ્યાની, ૩ પ્રત્યાખ્યાની અને ૪ સંજવલન એ ચાર ભેર છે. વળી તે ચારના અન કૈકના ક્રેઃધ, માન, માયા અને લેાબ એમ ચાર ચાર લેઢ થત્રાપી ૧૬ ભેદ થાય છે અને નાેકષાયવેદનીય—૧ હાસ્ય. ર રતિ, ૩ અરતિ, ૪ શાેક, ૫ ભય, ૬ દુગછા, ૭ સ્ત્રી-વેદ, ૮ પુરુષવેદ, અને ૯ નપુ સકવેદ એમ નવ ભેદે છે. ૧૬ કવાય ૯ નાેકધાય અને ત્રણદર્શનમાેહનીય એમ ૨૮ ભેદ માહનીયના છે.

સમ્યકત્ત્ર દેશવિષ્તિ સર્વવિષ્તિ અને વિતરાગપણાનો શાય અને અપ્રાપ્તિ કુમે અનન્તાનું ળ'ધી અપ્રત્યાખ્યાની પ્રત્યાખ્યાનવરણીય અને સંજવલનના ઉદયથી થાય છે તેના ક્રોધ કુમે પર્વત ભૂમિવાલુકાને ઉદ્દકની રેખા સમાન, અભિમાન પત્થર હાડકું લાકડું એની સમાન, માયા વ'શ કુંડગ મેષવિષાણું ગામૂત્રિકા અને નિલેખન સમાન, લાસ લાખ કર્દમ કુંડાં અને હરિકા સમાન. ૧૦

### ११ नारकतैर्यग्यानमानुषदैवानि ।

नारक्रस'ल'धी, तिर्थंशस'ल'धी, भनुष्यस'ल'धी अने देवतास'ल'धी अभ यार प्रकार आयुष्यक्रम छे. ११ १२ गानिजातिकारीराङ्गोपाङ्गानिमीणबन्धनस-ङ्गातसंस्थानसंहननस्पर्शरसगन्धवणीतुप्-व्यगुरुलघूपघातपराघातातपोद्योतोच्छ्यस-विहायोगतयःप्रत्येककारीरत्रससुभगसुस्वर क्राभसुक्ष्मपर्यासास्थरादेययकाासिसेतराणि-

૧ ગતિ, ૨ જાતિ, ૩ શરીર, ૪ અંગાયાંગ, ૫ તિ માં છુ, ૧ ખધન, ૭ સંઘાત, ૮ સંસ્થાન, ૯ સંઢનન, (સંઘયછુ), ૧૦ સ્પર્શ, ૧૧ રસ, ૧૨ ગધ, ૧૩ વર્ણ, ૧૪ અન્તુપૂર્વી, ૧૫ અગુરૂલધુ, ૧૧ ઉપઘાત, ૧૭ પરાઘાત, ૧૮ આતપ, ૧૯ ઉદ્યાત, ૨૦ ઉચ્લાસ, ૨૧ વિઢાયાં ગતિ, ૨૨ પ્રત્યેકશરીર, ૨૩ ત્રમ, ૨૪ સામાગ્ય, ૨૫ સુર્વર, ૨૬ શુપ્ત, ૨૭ સૂર્મ, ૨૮ પ્રાંત, ૨૯ સ્થિર, ૩૦

तीर्थकृत्वं च।

આદેય, ૩૧ યશ, પ્રતિપક્ષી સાથે એટલે ૩૨ સાધારઘ, ૩૩ સ્થાવર, ૩૪ દુર્ભગ, ૩૫ દુઃસ્વર, ૩૬ અશુભ, ૩૭ ખાદર, ૩૮ અપર્યાપ્ત, ૩૯ અસ્થિર, ૪૦ અનાદેય, ૪૧ અ-યશ, અને ૪૨ તીર્થકરત એ ૪૨ લેદ નામકર્મના જાલુવા કિયાની સમાપ્તિ પર્યાપ્તિ. શરીર, ઇંદ્રિય, વચન, મન, ધાસ ને લાયક પુર્ફેલે વાની ક્રિયાની સમાપ્તિ. આહાર પર્યાપ્તિ, એવી રાતે બીજી પર્યપ્તિએ પણ જાલુવી તે અધી સાથે શરૂ થાય છે અને સમાપ્તિ અનુક્રમે થાય છે. ૧૨

### १३ उचैनीचैश्च।

ઉચ્ચગાત અને નીચગાત એવા એ લેંદ ગાતકર્મના છે. ૧૩

### १४ दानादीनाम्।

દાના દિના વિલકતા તે અ'તરાય છે. ૧ દાનાંતરાય, લામાંતરાય, 3 લાગાન્તરાય, ૪ ઉપલાગાન્તરાય અને પ વિયાન્તરાય એમ તેના પાંચ લેંદ થાય છે. ૧૪

# १५ आदितास्त्रसृणामन्तरायस्य च त्रिशत्सा-

गरोपमकोटीकोट्यः परा स्थितिः।

પ્રથમના ત્રણુ કર્મ એટલે જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને વેદનીય અને અ'તરાયકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રીશ કાહાકાડી સાગરાયમની છે- ૧૫

### १६ सहितमीहनीयस्य ।

માહુનીયકર્મની ૭૦ કેાડાકાેડી સાગરાપમની પરા (ઉત્કૃષ્ટ) સ્થિતિ છે. ૧૫

### १७ नामगोत्रयोविंशतिः।

નામકર્મ અને ગોત્રકર્મની વીશ કાેડાકાેડી સાગરાેપ મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે. ૧૭

# १८ त्रयास्त्रिशतसागरोपमाण्यायुष्कस्य ।

આયુષ્યકર્મ**ાી ૩૩ સાગરાયમની ઉ**ત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જા**શ**વી. ૧૮

### १९ अपरा द्वादशसुद्धती वेदनीयस्य ।

वेदनीयडर्भनी अधन्य स्थिति \*णार मुड्र्तनी छै. १६

<sup>\*</sup> કાઇક આચાર્ય એક મુદ્દુર્તની કહે છે.

નામકર્મ અને ગ્રેત્રકર્મની જઘન્ય સ્થિતિ અહ સુ-હુર્તની છે. ૨૦

# २१ शेषाणामन्तर्भृहूर्नम् ।

ખીજા' કર્મની એટલે—જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહ-નીય, આયુષ્ક અને અ'તસયકર્મની અ'તર્મુહૂર્ત જઘન્ય સ્થિ-તિ જાણવી. ૨૧

# २२ विपाको जुभावः ।

કર્મના વિષાકને અનુભાવ (રસપણે ભાગવતું) કહે છે. સર્વ પ્રકૃતિઓનું ફળ એટલે વિષાકાદય તે અનુભાવ- છે. વિવિધ પ્રકારે ભાગવતું તે વિષાક. તે વિષાક તથાપ્રકાર તે તેમન માન્ય પ્રકારે પણ થાય છે. કર્મવિષાકને ભાગવને તો જવ મૂળ પ્રકૃતિથી અભિન એવી સર્વ ઉત્તર પ્રકૃતિને ને વિષે કર્મ નિમિત્તક અનાભાગ વિવિધ્ કર્મ કર્મતું સંક્રમ- ણ કરે છે. હાં ધવિષાકના નિમિત્તવઢ અન્ય જાતિ હાવાથી મૂળ પ્રકૃતિઓને વિષે સંક્રમણ શતું, નૃથી, ઉત્તર પ્રકૃતિને ઓને વિષે પણ દર્શનમાહનીય, અનિ આયુષ્ય નામકર્મનું જાનમાહનીય, મિશ્યાત્વમાહનીય, આવિશ્વમાહનીય, સમ્યકત્વન્ માહનીય, મિશ્યાત્વમાહનીય અને આયુષ્ય નામકર્મનું જાન

स्य'तर अनुष'ध, विपाइ अने निमित्तवडे अन्य अति **હૈાવાથી સંક્રમણ થતું નથી,** અપવર્તન તે**ા સર્વ પ્ર**કૃતિનુ દ્વાય છે. 22

#### २३ स यथानाम ।

તે અનુસાવ ગતિ જાતિ આદિના નામ પ્રમાશે લાે-ગવાય છે. ૨૩

# २४ तत्रश्च निर्जरा ।

વિપાકથી નિર્જરા થાય છે.

્અહીં સત્રમાં " ચ " શખ્દ મુક્યા છે તે ખીજા હેતુની અપેક્ષા સૂચવે છે એટલે અતુભાવથી અને અન્ય પ્રકારે (તપવડે) નિર્જરા થાય છે. ૨૪

२५ नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेषातस्क्ष्मैः कक्षेत्रावगाइस्थिताः सर्वोत्मप्रदेशेष्वन-म्तानन्तप्रदेशाः ।

નામકર્મને લીધે સર્વ આત્મપ્રદેશે કરીતે મન આદિ-ના આપારથી સૂક્ષ્મ, તેજ આકાશપ્રદેશને અવગાહીને રહેતા,

સ્થિર રહેલા, અન'તાન'ત પ્રદેશવાળા કમપુદ્દગલા સર્વે બાત્ત્રુએથી બંધાય છે.

નામપ્રત્યયિક--નામકર્મને લીધે પુદ્દગલા ખ'ધાય છે. કઇ દિશાએથી બ'ધાય ? ઊર્ધ્વ, અધા અને સિર્વક્ સર્વ દિ-શાથી આવેલા પુદ્દગલા બ'ધાય. શાથી બ'ધાય ? મન વ-ચન કાયાના વ્યાપારવિશેષે કરી **ળ'ધાય. કેવા ? સૂક્ષ્મ ખ'**-ધાય, ખાદર ન ખ ધાય. **વળી એક ક્ષેત્રમાં અવગાહી સ્થિર** રહેલા હાેય તે બધાય. આત્માના કયા પ્ર**દેશે અ**ધાય ? આત્માના સર્વ પ્રદેશામાં સર્વ કર્મપકૃતિના પુદ્દગલા ળ'ધાય. કેવા પુદ્દગલા બ'ધાય ? અનન્તાનન્ત પ્રદેશાત્મક કર્મના પુદ્દમલા હાય તેજ બ ધાય; સંખ્યાત, અસંખ્યાત કે અન ન'તપ્રદેશી પુદ્દગલા અ'ધાય નહિ. ૨૫

### २६ सदेचसम्यक्त्वहास्यरतिपुरूषवेद्शुभाय-नीमगोत्राणि पुण्यम् ।

સાતાવેદનીય, સમ્યકત્વ, હાસ્ય, રતિ, પુરુષવેદ, શુભ અ ગુષ્યા (દેવ, મનુષ્ય ), શુભ નામકર્યની પ્રકૃતિઓ, અને શુબ ગેત્ર, અર્યાત્ ઉચ્ચગાત્ર તે પુષ્કુષ છે તેવાથી વિપરીત કર્મ તે પાપ છે. ૨૬ 👙 🛒 📜

### ॥ अथ नवमोऽध्यायः ॥

### १ आसवनिरोधः संवरः।

भाश्रवने। निरोध करवे। ते संवर लख्वे। व र स ग्रिसिसिमितिधमीतुप्रेक्षापरीषहजयचा-रित्रै: ।

તે સ'વર ગુપ્તિ, સમિતિ, યતિધર્મ, અનુપ્રેક્ષા ( ભા-વનાં), પરિષદ્ભય તથા અસ્ત્રિ વડે કરીને શાય છે. ર

# **३ तपसा निर्जरा च**।

त्र वड़े निर्लश तथा अवर थाय छे. इ

### ४ सम्परयोगनित्रहो गुप्तिः ।

ં સમ્યગ્ પ્રકારે મન, વચન અને કાયાતા રોગના તિ-ગ્રહ્ક કરવા તે ગ્રુપ્તિ કહેવાય છે.

સમ્યગ્ એટલે લેકપૂર્વક સમજને સમ્યગ્ દર્શન પૂત્ વૈક આદરવું. શયન, આસન, આદાન ( શ્રુદ્ધ કરવું ), નિક્ષેપ ( મૂકવું ) અને સ્થાન સંક્રમણ ( એક સ્થાનથી ખીજે સ્થાને જવું) ને વિષે કાયચેષ્ટાના 'નિયમ તે કાય-ગુપ્તિ. યાચન ( માગવું), પ્રશ્ન અને પૃછેલાના ઉત્તર દેવા, એને વિષે વચનના નિયમ [ જરૂર પુરતું બાલવું અથવા માન ધારણ કરવું] તે વચન ગુપ્તિ. સાવદ સંકલ્પના નિરાધ તથા કુશલ (રશુભ) સંકલ્પ કરવા અથવા શુભા-શુભ સંકલ્પના સર્વથા નિરાધ તે મનાગુપ્તિ. ૪

# ५ ईर्याभाषेषणादाननिक्षेपोत्सर्गाः समितयः

ઇર્યામિતિ [ નેઇને ચાલવું], ભાષામમિતિ [ હિ-તકારક બોલવું], એષણા ( શુદ્ધ આહાર આદિની ગવે-ષણા ) મમિતિ, આદાન નિક્ષેપ ( પુંજી પ્રમાર્જીને લેવું-મેલવું) સમિતિ અને ઉત્સર્ગ સમિતિ ( પારિષ્ટાપનિકાસ-મિતિ), એ પાંચ મમિતિ છે. પ

૧ **આ** પ્રકાર કરવું અને આ પ્રકાર ન કર**વું** એવી કાયવ્યા-પારની વ્યવસ્થા.

ર માક્ષમાર્ગને અનુકૂળ.

૧ હિતકારક, પરિમિત, અસં દિગ્ધ, નિવેશ, અને ચાક્સ અન્ ચેવાળું ભાષણ

# ६ उत्तमः क्षमामाद्वाजवशीचसत्यसंयमतः पस्त्यागार्किचन्यब्रह्मचर्याणि धर्मः।

૧ ક્ષમા, ૨ નમ્રતા, ૩ સરળતા, ૪ શાૈય, ૫ સત્ય, ૬ સ'યમ, ૭ ત૫, ૮ નિલાંિંભતા, ૯ નિષ્પરિગ્રહ્તા અને ૧૦ ષ્રદ્રાચર્ય એ દશ પ્રકારે યતિધર્મ ઉત્તમ છે.

**ખીજાને જે** નિમિત્તે મ્હારા પ્રત્યે ક્રોધ થયા છે તે નિમિત્ત મહારામાં છે કે નડિ ? જો હાયતા વિચારલ કે મ્હારા**માં એ દે**હવા છે, પછી આ બિચારા શું ખેત્*ટ* કહે છે ? માટે સહન કરવું. જો બીજાને ક્રાંધ ઉત્પન્ન થવાનું निभित्त भ्ढारामां नथी, ते। पछी विचारवुं के के देखिने અજ્ઞાનથી આ મનુષ્ય છાલે છે, તે મ્હારામાં નથી તા પછી દ્રા<mark>ેષથી</mark> શા કાયદા છે ? માટે સહન કરવું. પાછલ નિંદા કરે ત્યારે ફ્રાંધી થયેલાને દ્વેષ, વિસ્મૃતિ, વતલાય વિગેરે દાવા થાય છે, માટે ક્રાંધ ન કરવા. અજ્ઞાનિઓની ટેવ હાય છે કે, પાછલ નિંદા કરે, પ્રત્યક્ષ તા નિંદા કરતા નથી, પ્ર-ત્યક્ષ નિ'દા કરે ત્યારે તે મારતા નથી, મારે ત્યારે મારી નાંખતા નથી, મારી નાંખે ત્યારે મ્હારા ધર્મના નાશ કરતા

નથી, એમ વિચારી સહન કરવું. વળી મહારા કરેલ કર્મના ઉદયથીજ આ બધું થાય છે, આ બિચારા નિમિત્ત માત્ર છે, એમ વિચારી સહુન કરવુ'. વળી જે શાન્તિ આદિ ક્ષમાના ગુણા છે તે નિચારીને પણ સહન કરવું. ૧ નમૃતાથી વર્તવું અને અભિમાન ન કરવું તે માર્દવ. જાતિ, કુલ, રૂપ, એ-ર્વર્ય, શ્રુત, લાેમ, અને અલ એ આઠ મદવાળા મનુષ્ય ખી-જાવી નિ'દામાં અને પેલાની પ્રશાસામાં તત્પર રહે છે, અને આલાક **પરલાકમાં અશુભક્લ દે**તાર કર્મ અાંધે છે, તથા કલ્ય છુના ઉપદેશ ત્રહુણુ કરતા નથી. ર ભાવની નિર્મલતા અને યાગનું અવિરાધિષણું હાય તે અર્જવ. લાભવર્જવા તે શાચ-ધર્મનાસાધના–રજોંદુરછાદિમાં પણ મમતા રહિત પશું. નુંદું ચાડીવ ળું, અઠભ્ય, ચપલતાવાળું, મેલું છુટું, બ્રમવાળું એવું જે વાકય ન હાય અને મધુર, ઉત્તમ, સંદે-હુ વિનાનું, સ્પષ્ટ ઉદારતાવળું, ગ્રામ્યશબ્દાર્થ વિનાનું, મિશ્રતા-વિનાતું, રામદ્વેવવિનાતું, સૂત્રમાર્ગ પ્રમાશે અર્થ જણાવનારું, પૂજવાયો આ ક્રેસતાથી સમજાય તેવું, સ્વપરને ઉપકાર કર-નાર્', માયારહિતપણે કહેલું દેશકાલાદિકે સુક્ત પાપરહિત-

શાસાથી વખાશાયેલ યતનાવાળુ, પ્રમાણાપેત યાચનપૃચ્છન ને ઉત્તરતું વાકય તે સત્ય જાશુવું.

ચાેગના નિગ્રહ તે સંયમ સત્તર પ્રકારે છે–૧ પૃથ્વી-કાય સંયમ, ર અપ્કાય સંયમ, ૩ તેઉકાય સંયમ, ૪ વાઉકાય સ્યમ. ૫ વનસ્પતિકાય સંયમ, ૬ બેઇદ્રિય સ'-યમ, છ તેઇદ્રિય સંયમ, ૮ ચારિદ્રિય સંયમ, ૯ પ ચે દ્રિય **સં**યમ, ૧૦ પ્રેક્ષ્ય ( જોવું ) સ**ંય**મ, ૧૧ ઉપેક્ષ સં યમ, ૧૨ અપહૃત્ય [ પરદ્વવલું ] સંગ્રમ, ૧૩ ત્રમજ્ય [પુ જવું] સંયમ, ૧૪ કાય સંયમ, ૧૫ વચન સંયમ, ૧૬ મન સ'યમ, અને ૧૭ ઉપકરણ સ'યમ. વતની પરિપાલ-ના, જ્ઞાનની અગિવૃદ્ધિ અને ક્ષાયની ઉપશાંતિને અર્થે ગુરૂકુળવા મ તે પ્રદ્માયર્થ અર્થાત્ ગુરૂની આત્રાને આધિન રહેવું તે પ્રદ્યાર્થય મેંશુનત્યાગ, મહાવતની ભાવના અને ઇસ્છિત સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગ'ધ, શબ્દ તથા વિભૂષાને િષ્ધે અપ્રસન્નતા એ ખ્રદ્ધાત્રર્યના વિશેષ ગુણા છે. ક્

# ७ अनित्याद्वारणसंस्।रैकत्वान्यत्वाद्युचित्वास्त्र-वसंवरनिर्जरालोकयोधिदुर्लभधर्मस्वाख्याततः

### च्वानु।चिन्तनमनुप्रक्षाः ।

૧ અનિતા, ૨ અશારણ, ૩ સ'સાર, ૪ એકત્વ, ૫ અન્યત્વ, ૬ અશુચિત્વ, ૭ આશ્રવ, ૮ સ'વર ૯ નિર્જરા, ૧૦ લાક સ્વરૂપ, ૧૧ બાધિ દુર્લભ અને ૧૨ ધર્મને વિષે વર્શ્યુલ તત્ત્વાનું અનુચિતન (મનન-નિર્દિધ્યાસન) તે ખાર પ્રકારની અનુપ્રેક્ષા છે.

અનિત્યભાવના-આ સ'સારમાં શારીર, ધન, ધાન્ય, કુટુ'લ આદિ સર્વ વસ્તુએ! અનિત્ય ( ક્ષણભ ગુર) છે એવુ' ચિ'તવવુ' તે.

અશરહ્યુ ભાવના-માદ્યુસાએ કરીને રહિત એવા અરણ્યમાં કુધા પામેલ મળવાન તિંહના હાથમાં પકડાયેલ મૃત્રાલાને કાઇનું શરણ હાતું નથી તેવીજ રીતે જન્મ, મરહ્યુ વ્યાધિ આદિએ બરત જીવને આ સ'સારમાં ધર્મ શિવાય ળીજ કાઇનું શરણ નથી એવું ચિંતવવું તે.

સંસાર ભાવના-આ અના દિ અને ત સંસારમાં સ્વજન અને પરજનની દાઇપણ પ્રકારની વ્યવસ્થા નથી. માતા મરીને સ્ત્રી શાય, સ્ત્રી મરીને માતા ચાય, પિતા મરીને પુત્ર થાય, પુત્ર મરીને પિતા થાય; એમ સ'સારની વિચિત્રતા ભાવવી તે.

એકત્વ ભાવના-જીવ એકલાજ ઉત્પન્ન થાય છે અને એકલાજ મૃત્યુ પામે છે; એકલાજ કર્મ બધે છે અને એકલાજ કર્મ ભાગવે છે. ઇત્યાદિ ચિન્તવવું તે.

અન્યત્વ ભાવના-હું શરીર થકી ભિન્ન છું; શરીર અનિત્ય છે, હું નિત્ય છું; શરીર જડછે, હું ચેતન છું; એ પ્રકારે ચિંતવલું તે.

અશુચિ ભાવના—નિશ્ચયે કરીને આ શરીર અપિતિત્ર છે. કારણ કે આ શરીરનું આદિ કારણ શુક અને લાેહી છે, તે ઘણા અપિતિત્ર છે. પછીનું કારણ આદારાદિકના પરિણામ તે પણ અત્ય'ત અપિતિત્ર છે. નગરની ખાળની પેઠે પુરૂષના નવ દ્વારમાંથી અને સ્ત્રીના ખાર દ્વારમાંથી નિર'તર અશુચિ વદ્યા કરે છે, આ શરીર શ્લેબ્મપિત આદિ અશુચિનું ભાજન છે. અશુચિ તે—મલ મૃત્ર આદિને હત્પન્ન કરનાર છે, કલલ અર્બુદપેશી આદિ અશુભ પરિણામની પર પરાએ લ્યામ છે આ શરીરના અશુચિપણાના કાેઇ પણ

પ્રકારે પ્રતીકાર થઇ શકે તેમ નથી, એવું ચિ'તવવું તે.

આશ્રવ ભાવના-મિથ્યાત્વાદિકે કરીને કર્મતું આવલું શાય છે તેથી આત્મા મલિન થાય છે. દ્રયા, દાનાદિકે શુભકર્મ ભ'ધાય છે, વિષય કષાયાદિકે અશુભ કર્મ ભ'ધાય-છે, એવું ચિતવવું સત્યકિ, અર્જીન ચાર, વીગેરે ઇ દ્રિયાની આસફિતીથી હેરાન થયા છે વીગેરે ચિતવલું તે.

સ'વર ભાવના-કમિતિ, ગુપ્તિ આદિ પાળવાથી આશ્રવના રાધ થાય છે, એવું ચિંતવવુ તે.

નિર્જરા ભાવના-ખાર પ્રકારના તપવડે કર્મના ક્ષય થાય છે એવું ' ચિ'તવવું તે. નરકાદિકમાં અભુદ્ધિ પૂર્વક विषात अने तप परिषद्वादिथी भाक्षने आपनार विषात.

લાકસ્વભાવ ભાવના- કેંડ ઉપર હાથ મુકી પગ પદાળા કરી ઉભા રહેલ પુરુષના આકારે ધર્માસ્તિકાયાદિ ષડ્ દ્રુત્માત્મક ચાદ રાજલાક ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને લયના સ્વભાવવાળા છે; ઇત્યાદી સ્વરૂપ વિચારનું તે.

બાધિદુર્લ**ભ ભાવના-આ અનાદિ સ**'સારને વિષે

न निक्दा, बेहना, ने विपाइ अ पर्याया छ.

નરકાદિક ગતિમાં ભ્રમણ કરતાં અનેક દુઃખા વેઠતાં મિશ્યાત્વથી વિવેક રહિત થયેલા અકામ નિર્જરાવડે પુષ્યના ઉદયથી મનુષ્ય જન્મ, આર્ય દેશ, ઉત્તમકૂળ, નિરાગીકાયા, ધર્મ શ્રવણની સામગ્રી ઇત્યાદિ પામી શકાય છે. પરંતુ અનંતાનુળ ધી કષાય માહનીયના ઉદયથી અભિભૂન જીવને સમ્યગ દર્શન પામવું અતિ દુર્લમ છે એવું ચીન્તવવું તે.

धर्म कारना-सम्यक्ष्त द्वारवाणा पंच महावतमय सूत्रसिद्धतत्व वाणा गुहुयाहित्यवस्थावाणा हुस्तर संसार समुद्रमांथी तरवाने वहाणु समान श्री वीतराग प्रशीत शुद्ध धर्म पामवा अति हुर्वभ छे तथा धर्मना साधक अस्हि'ताहिक्ता पणु याग पामवा अति हुर्वभ छे, अवु' विन्तववु' ते.

# ८ मार्गाच्यवन निर्जरार्थ परिषादव्याः परीषहाः।

સમ્યગ દર્શનાદિ રૂપ માસમાર્ગમાં સ્થિત રહેવા માટે અને \* નિર્જરાને અર્થે પરીસહા સહન કરવા ચાેગ્ય છે.

<sup>\*</sup> દર્શન અને પ્રદા એ બે માર્ગમાં રિયત રહેવાના અને બાકીના ૨૦ નિજ<sup>૧</sup>રાને અર્થે જાણવા. સમયસાર પ્રકરેલું,

९ श्चित्पपासाशीतोष्णादंशमशकनाग्न्यारितः स्त्रीचर्यानिषचाशय्याऽऽकोशवषयाचनाऽलाः भरोगतृणास्पर्शमलसत्कारपुरस्कारप्रज्ञाः नदर्शनानि ।

૧ ક્ષુધા ( ભુખ) પરિસંહ, ૨ પિપાસા (તૃષા) પરિસદ્ધ, ૩ શીત (ટાઢ) પરિસદ્ધ, ૪ ઉષ્ણ (ગરમી) પરિસ**હ, પ દ**'શમશક ( હાંસ મ<sup>ર</sup>છર ) પરિસહ, ૬ નાગ્ન્ય (જાના મેલાં લુગડાં) પરિસદ્ધ, ૭ અરતિ (સધ્યમમાં ઉદ્દેશ ન થાય) પરિસદ્ધ, ૮ સ્ત્રી પરિસદ્ધ, ૯ અર્જા (निद्धार) परिसद्ध, १० निषद्या (स्वाध्याय माटे स्थिरता) પરિસહ, ૧૧ શય્યા પરિસહ, ૧૨ આક્રાશ પરિસ્હ, ૧૩ વધ પરિસદ્ધ, ૧૪ યાચના પરિસદ્ધ, ૧૫ અલાભ પરિસદ્ધ, ૧૬ રાંગ પરિસહ, ૧૭ તૃષ્યુર્ધા પરિસહ, ૧૮ મલ પરિસદ્ધ, ૧૯ સત્કાર પરિસદ્ધ, ૨૦ પ્રજ્ઞા પરિસદ્ધ, ૨૧ અત્રાન પરિસહ અને ૨૨ સમ્યકત્વ પરિસહ, એ બાવીશ પ્રકારે પરિસદ્ધ બાવવા.

१० स्क्ष्मसंपराग्झुदास्थवीतरागयोश्चतुर्देश ।

સુક્ષ્મસ'પરાય ચારિત્રવાળાને અને છદ્રાસ્થવીતરાગ મારિત્રવાળાને ચાદ પરિસદ્ધ હાય છે. ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ચ, દંશમશક, ચર્યા પ્રજ્ઞા, અજ્ઞન, અલાભ, શય્યા, વધ, રાેગ, તુણસ્પર્શ અને મલ એ ૧૪ હાેય છે.

### ११ एकाद्या जिने ।

તેરમે ગુણુઠાણે અગ્યાર પરિસદ્ધ હાય છે. ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉખ્યુ, હંશમશક, ચર્યા, શય્યા, વધ, રાગ, તુણસ્પર્શ અને મલ એ અગ્યાર.

### १२ बादरसंपराये सर्वे

ળાદર સ'પરાય ચારિત્રે (નવમા ગુલ્ઠા**ણા** સુધી) સર્વ એટલે બાવીશ પરિસદ્ધ હેાય છે.

### १३ ज्ञानावरणे प्रज्ञाऽज्ञाने ।

જ્ઞાનાવરભ્રના ઉદ્દયે પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન એ બે પરી-સહાે હાય છે.

# १४ दर्शनमोहान्तराययोरदर्शनालाभौ

દર્શન માહાવરણ અને અ'તરાય કર્મના ઉદયે અ દર્શન (મિથ્યાત્વ) અને અલાભ પરીસહ અનુકુમે દાય છે.

# १५ चारित्रमोहे नाग्न्यारतिस्रीनिषचाऽऽक्रोद्यायाः चनासत्कारपुरस्काराः ।

ચારિત્રમાહના ઉદયે નાગ્ન્ય, અરતિ, સ્ત્રી, નિષધા, આક્રોશ, યાચના અને સત્કાર પુરસ્કાર એ સાત પરીસહ હોય છે.

# १६ वेदनीये शेषाः।

વેદનીયના ઉદયે બાકીના અગ્યાર પરીસહ હાય છે. જિનને જે અગ્યાર હાય તે અહીં જાણવા. એટલે જ્ઞાના-વરસ, દર્શનમાહ, અન્તરાય અને ચારિત્રમાહના ઉદયે જે ૧૧ પરિસહેા હેાય છે તે શિવાયના ૧૧ વેદનીયના ઉદ્દયે હોય છે.

# १७ एकःदयो भाज्या युगपदेकोनर्विदातेः।

એ બાવીશ પરિસદમાંથી એકથી માંડીને ૧૮ પરી-સહ સુધી એક કાલે એક પુરૂષને હાઇ શકે છે. કેમકે શીત અને ઉષ્ણમાંથી એક હોય અને ચર્યા, નિષદા તથા શય્યા એ ત્રહ્યુમાંથી એક સભવે. કેમકે એક ખીજાશી વિરાધી છે માટે એક સાથે ૧૯ હાય. ૧૭

# १८ सामायिकछुदोपस्थाप्यपारहाराविद्युद्धिस्-

### क्ष्मसंपरायययाख्यातानि चारित्रम् ।

૧ સમાયિક સ'યમ, ૨ છેદાેપસ્થાપ્ય સ'યમ, ૩ ૫-રિદ્વાર વિશ્વદ્ધિ સંયમ, સૂક્ષ્મ સંપરાય સંયમ, અને પ યથાખ્યાત સ'યમ, એ પાંચ ચારિત્રના ભેઠ છે.\* ૧૮

\* સમ એટલે એવા ત્રાન દર્શન ચારિત્રના આય એટલે લ ભ છે જેમાં તે અથવા સમ એટલે મધ્યરથભાવ ( રાગ દ્વેષ-રહિતપહાં) તેના લાભ જેમાં થાય છે તે સામાયિક ચારિત્ર.

પૂર્વના સદ્દેષ કે નિર્દોષ પર્યાયતે છેદીને ગણ ધિપે કરીયી થ્યાપેલું પંચ મહાવતરૂપ ચારિત્ર તે **છેટાપસ્થાપ્ય ચા**રિત્ર.

પરિદ્વાર નામના તપ વિશેષે શુદ્ધ જેમાં છે તે પરિદ્વાર-વિશુ હિ ચારિત્ર, તે આ પ્રમાણે-નવ સહીતા મચ્છ નિકળે તેમાં-શી ચાર જણ તપશ્યા કરે, ચાર જણ વૈયાવચ્ચ કરે અને એકને આચા<sup>યુ</sup> સ્થાપે; એ પ્રમાણે છ માસ સુધી તપરયા ક**રે પ**છી વૈન્ યાવચ્ચ કરનારા તપસ્યા કરે અને તપસ્યા કરનારા વૈયાવચ્ચ કરે તે પણ પૂર્વાકત રીતે છ માસ સુધી કરે. પછી આચાર્ય છ માસ સુધી તપસ્યા કરે, સાત જહ્યુ વૈયાવચ્ચ કરે અને એકને આચાય

# १९ अनदानावमाद्येष्ट्रित्तपरिसंस्थानरसम्बर्धः त्यागविविक्तदाय्यासनकायक्केद्या वासं-तपः।

ध्यनशन [ संयमरक्षा अने डर्मनिर्करा माटे आहुर-

રથાપે. એ પ્રભાણે અહાર માસ સધી તપ કરે.

જ્યાં સક્ષ્મ કષ્યાયના ઉદય હોય તે સક્ષ્મ સંપરાયચારિન ત્ર, આ ચારિત્ર દશમે શુભ્રુષ્યાને વર્તાના છેવાને હાય.

જ્યાં સર્વે ધા કથાયતા અલાવ હોય તે ચશાખ્યાત ચારિત્ર તેના એ પ્રકાર છે.- છાદ્મસ્થિક અને કેવલિક. છાદ્મસ્થિકના એ પ્રકાર-લાયિક અને આપશમિક, ક્ષાયિક ભારમે ગુણુંડાણે અને આપશમિક ૧૧ મે ગુણુંડાણે હોય. કેવલિક એ પ્રકાર-સ્પાયા અને અપોગી; સપોગી તેરમે અને અપોગી ચાદમેં ગુણુંક & હોય.

આ પાંચ માંહેનાં પ્રથમમાં જે ચારિત્ર હાલ વિદ્યમાન છે તે તે પાંચમાં અત્રાતા છેડા સુધી રહેશે, છેલ્લા ત્રજા વિન્છેદ થયાં છે.

૧ ચાયા સત્રયી આગલ દરેક સ્ત્રમાં સમ્યક્ એ પદ સમ-જવું. તેયી આત્મકલ્યાસ માટે સાધ્ય પ્રમાણે કરાતાં અનશન વર્ત્તરે લેવાં. श्नी त्याग], अवभादर्थ [ @ ह्याहरी- अ चार ५वण @ ह्या १ हें हुं ], वृत्तिपरिस' ज्यान' ( आळ विश्वानी नियम, के ल्या हिप के या पहार्थनी गणुतरी राणी आश्वीनी त्याग ५२वे।), रसपरित्याग ( छ विगयनी त्याग – के खुपतानी त्याग ), विविश्वत शय्यासनता [ अन्य स'सर्ग विनाना शय्या अने आसन आहिमां समाधि भाटे क्षीनता ) अने अय्भवेश ( क्षाय, आतापना, अयेत्सर्ग, वीरासन, ओ अप पार्श्व ह' अयेत त अप्रावरणु आहि ४५), ओ छ प्रश्वरना आह्यतप जन्मुवा. आ आह्यतपथी, समतात्याग, शरीरकाषव, छंद्रियलय, स्थान रक्षण्य, अने अमिनर्लश थाय छे. १६

# २० प्रावश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्सर्ग-ध्यानान्युत्तरम् ।

પ્રાયશ્चित, विनय, वैभावस्य, स्वाध्याय, વ્युत्सर्ग लाग, અને ક્યાન ( ધર્મ ક્યાન અને શુકલક્યાન), એ અલ્ય તર તપના છ લેક છે. ૨૦

# २१ नवचतुर्दशापश्चितिभेदं यथाक्रमं प्राग्ध्यानात्। अ अक्ष्यतर तपना अनुक्षमे नव, शार, ६श. पांच

भने वे बैंद ध्याननी भगाउना (प्रायिक्तािह) ना छे. ३१ २२ आलोचनप्रातिकमणतदुभयाविवेकव्युत्सर्गतः तपद्रछेदपारिहारोपस्थापनानि

આ લાયણ (ગુરૂ આગળ પ્રકાશવું), પડિક્કમણ (મિન્ રુછામિદુક્કડ દેવું), તે અને, વિવેક (ત્યાગ), કાયાત્સર્ગ, તપ, ચારિત્રપર્યાયછેદ, પરિદ્ધાર (અમુક મુદ્દત સુધી અહાર અથવા માસિકાદિ) અને ઉપસ્થાન (ક્રી ચારિત્ર આપવું), એ નવ લેદ (પ્રાયધિત્તના) છે. ૨૨

# २३ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः।

शान, दर्शन, यान्त्रिना विनय अने ઉपयार (शान, दर्शन अने यारित्रथी पाताना करतां अधिक शुधुवाणानाः वियत विनय करवा) अभ विनय यार प्रकारे छे. २३ रि आचार्योपाध्यायतपस्विशेक्षकण्लानगणकुल

# सङ्घसाधुसमनोज्ञानाम् ।

૧ આચાર્ય, ૨ ઉપાધ્યાય, ૩ તપસ્વિ, ૪ નવીન-દીક્ષિત, ૫ ગ્લાન (રાગી), ૬ ગણુ (સ્થવિરની સ'તતિ- જીદા જીદા આચાર્યના શિષ્યો છતાં એક આચાર્ય પાસે વાચના લેતા હાય તેવા સરખા આચારવાળા સમુદાય), ૭ કુલ (એક આચાર્યની સંતતિ), ૮ સંઘ, ૯ સાધુ અને ૧૦ મનાહર ચારિત્રને પાલન કરનાર મુનિ, એ દરાના વૈયાવચ્ય અને પાન આસન શયન ઇત્યાદિ આપવા વડે કરીને કરવા. ૨૪

# २५ बाचनापङ्कनाऽनुप्रेक्षाऽऽम्नायधर्मीपदेशाः ।

૧ વાચના (પાઠ લેવા), ૨ પ્રચ્છના (પૂછવું), ૩ અતુપ્રેક્ષા (મૂળ તથા અર્થના મનથી અભ્યાસ કરવા), ૪ આસાય (પરાવર્ત્તના-ભણેલું સ'ભારી જવું) અને ૫ ધ માં પદેશ કરવા એ પાંચ પ્રકારે સ્વાધ્યાય જાણવા. ૨૫

### २६ बाह्याभ्यन्तरोपध्योः ।

० युत्सर्ग भे प्रधार छे— णाह्य अने अक्य'तर आह्य ० युत्सर्ग भार प्रधारनी उपधीना त्याग लाख्ने। अने अन् ' स्य'तर ० युत्सर्ग शरीर अने अपयेना त्याग लाख्ने। २६ २७ उत्तमसंहननस्यैकाग्रिकिन्तानिरोधी ध्या-

### नम् ।

ઉત્તમ સંહનન (વજલભનારાય, ઋષભનારાય, નો-રાય અને અર્ધનારાય એ ચાર સંધયણ ) વાળા છવાને એકાયપણ ચિ'તાના રાધ તે ધ્યાન ભણવું. ૨૭

# २८ आमुहूर्तात् ।

તે ધ્યાન એક મુહૂર્ત પર્યંત રહે છે. ૨૮

# २९ आर्त्तरौद्रधम्मेशुक्कानि ।

આત્તિધ્યાન, રાૈદ્રધ્યાન, ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન એમ ધ્યાન ચાર પ્રકારે છે. રહ

### ३० परे मोक्षहेतू।

પાછલાં બે ધ્યાન માેક્ષના **હેતુ છે. આર્ત્ત** રાૈદ્ર એ બે સ'સારનાં કાવ્**યુ છે.** ૩૦

# २१ आर्त ममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तक्षिप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहारः ।

અનિષ્ટ વસ્તુઓના યાગ થયે છતે તે અનિષ્ટ વસ્તુ-ના વિયાગ કરવા માટે સ્મૃતિ સમન્વાઢાર (ચિ'તા કરવી) કરવા તે આર્તધ્યાન **જાણવું. ૩૧** 

### ३२ वेदनायास ।

વેદના પ્રાપ્ત થયે છતે તે દૂર કરવા ચિ'તા કરવી તે આર્તધ્યાન છે. ૩૨

### ३३ विपरितं मने।ज्ञान।म् ।

મનાજ વેદનાનું વિષયીત ધ્યાન સમજવું અર્ધાત્ મનાજ્ઞ વિષયના વિચાગ થયે છતે તેની પ્રાપ્તિને અર્થે ચિ'તા કરવી તે આર્તધ્યાન જાણ્યું. ૩૩

### ३४ निदानं च।

કામ વડે કરી ઉપહત છે ચિત્ત જેનું એવા છવા પુનર્જન્મમાં તેવા વિષયા મેળવવા માટે જે નિયાણુ કરે તે આર્તધ્યાન છે. ૩૪

### ३५ तद्विरतदेशाविरतश्मत्तसंयतानाम् ।

તે આર્તધ્યાન અવિકૃતિ, દેશવિરૃતિ અને પ્રમત્તસ'-યતાને હાય છે. (માર્ગપ્રતિ પછીની અપેક્ષાએ આ વાત સમજવી.) ૩૫

# ३६ हिंसाऽन्ततस्तेयविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमः विरतदेशविरतयोः।

હિ'સા, અનૃત (અસલ), ચારીને અર્થે અને વિષ-

ય [પદાર્થ ] ની રક્ષાને અર્થે સંકલ્પ વિકલ્પ કરવા તે રાદ્રધ્યાન જાણવું તે અવિરતિ અને દેશવિરતિને હાય છે કલ

# ३७ आज्ञाऽपायविपाकसंस्थानविचयाय धर्मः

### मप्रमत्तसंयतस्य ।

૧ આજ્ઞાવિચય [ છનાજ્ઞાના વિવેક ], અપાયિવચય [ સન્માર્ગથી પડવાવડે થતી પીડાના વિવેક ], ૩ વિપાક-વિચય ( કર્મક્ળના અનુભવના વિવેક ) અને સ'સ્થાન વિ-ચય ( લાકની આકૃતિના વિવેક ) ને અર્થે જે વિચારણા તે ધર્મધ્યાન કહેવાય છે; તે અપ્રમત્ત સ'યતને હાય છે ૩૭

### ३८ उपज्ञान्तक्षीणकषाययोश्च ।

ઉપશાંતકથ**ય અને ક્ષીશુકયાય** ગુણુંકાશુંવાળાને ધર્મ-ધ્યાન **હાય** છે. ૩૮

### ३९ शुक्के चाचे।

શુકલધ્યાનના પહેલા બે ભેંદ ઉપશાંતકષાયી અને ક્ષીભુકષાયીને હાેચ છે. ૩૯

#### ४० परे केवलिनः।

શુકલધ્યાનના પાછલા બે લેદ કેવળિનેજ હૈત્ય છે ૪૦

# ४१षृथक्तवैकत्ववितर्कस्मिक्षयाऽप्रतिपातिब्यु-परतिकयानिवृत्तीनि ।

૧ પૃથક્ત વિતર્ક, ૨ એકત્વ વિતર્ક, ૩ સૂ**રમકિ**મા અપ્રતિપાતિ અને વ્યુપરતક્રિયા અનિવૃત્તી, એમ ચાર પ્ર-કારે શુકલ<sup>દ્</sup>યાન જાણું. ૪૧

### ४२ तत्त्रयेककाययोगायोगानाम् ।

ते શુકલધ્યાન ત્રણ યાગવાળાને, ત્રણમાંથી એક યા-ગવાળાને, કાય યાગવાળાને અને અયાગીને અનુક્રમે હા-ય છે. અર્થત્ ત્રણ યાગ વાળાને પૃથકત્વ હિતર્ક, ત્રણમાં-થી એક યાગ વાળાને એકત્વ વિતર્ક, કેવલ કાયયાગવાળા-ને સ્ફ્રમક્રિયા અપ્રતિપાતિ અને અયાગીને વ્યુપરતક્રિયા અનિવૃત્તિ નામનું ધ્યાન હાય છે. ૪૨

### ४३ एकाअयं सवितर्के पूर्वे ।

પૂર્વના બે શુકલધ્યાન એક દ્રવ્યાશ્રયી વિતર્ક સહિ-ત હાય છે. ( પ્રથમ પૃથક્ત્વવિતર્ક વિચાર સહિત છે' )૪૩

### ४४ अविचारं हितीयम् ।

ખીજુ શુકલાય ન વિચારા હિત હાય છે. ૪૪

४५ वितर्कः श्रुतम् ।

यथायात्रय श्रुतज्ञान ते वितर्क लाख्ने ति ४५ ४६ विचारोऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिः ।

અર્થ, વ્યંજન અને યાત્રનું જે સંક્રમણ તે વિચાર. આ અભ્યંતર તપ સંવર હોવાથી નવીન કર્મ સં-અયના નિષેધક છે, નિર્જરારૂપ ક્ળ આપનાર હોવાથી ક-ર્મની નિર્જરા કરવાત્રાળા છે. અને નત્રીન કર્મના પ્રતિવેધક તથા પ્રવાપાર્જિત કર્મના નાશક હાવાથી માક્ષમાર્ગને પ્રસ

४७ सम्यग्दाष्टिश्रावकविरताननतियोजकदर्श-नमोहश्चपकोपशमकोपशानतमोहशपकशी-णमोहजिनाः कमकीश्चर्यक्युणविजराः।

સમ્યાગ્દકિ, શાવક, વિરત ( સાધુ ), શ્યનનતાનુષ્યં-ધિના નાશ કરનાર, દર્શન માહુસ પક, બોહુને શામાવ-તા, ઉપશાંતમાહુ, મેહુને શીલુ કરતા, શીલુમાહુ અને કે-વળિમહારાજ એ ઉત્તરાત્તર એક એકથી અમે પ્ય ગુલ્ અધિક નિર્જરા કરવાવાળા છે. ૪૭

# ४८ पुलाकवकुशकुर्शालनिर्यन्थस्नातका निर्य-न्याः ।

પુલાક [જિનકથિત આગમથી પતિત નહિ થાય તે], ળકુશ (શરીર અને ઉપકરણની શે.ભા કરનાર, ઋદ્ધિ અને યશની ઇચ્છાવાળા, સુખની ઇચ્છાવાળા, પરિવારની મમતા વાળા, છેદવાળા નિર્જીય શાસન ઉપર પ્રીતિ રાખનાર ), કુલ્શીલ (સ'યમ પાળવામાં પ્રવૃત્ત પણ પાતાની ઇદ્રિયા સ્વાધીન નહિ રહેવાથી ઉત્તર ગુણાને પાળી શકે નહિ તે પ્રતિસેવના કુશીલ. અને કારણ મળ્યે જેને કવાય ઉત્પન્ન થાય તે કવાય કુશીલ ), નિર્જીય (વિચરતા વિતરાગ છન્દ્રાસ્થ ), સ્નાતક [સયાંગી કેવળી, શાંલેશી પ્રતિપન્ન કેવળી], એ પાંચ પ્રકારના નિર્જીય હાય છે, ૪૮

# ४९ संयमश्रुतप्रतिसेवनातीथेलिङ्गलेइयोपपात-स्थानाविकल्पतः साध्याः ।

એ પાંચ નિર્જીથા સ'યમ, શ્રુત, પ્રતિસેવના, <mark>તીર્થ,</mark> વેષ, લેશ્યા, ઉપપાત અને સ્થાન, એ વિકલ્**ષ વડે કરીને**  સાધ્ય છે. અર્થાત્ સ'યમ, શ્રુત આદિ બાળતામાં કેટલા પ્રકારના નિર્ગ્રથા લાભે તે ઘટાવવું.

તે આ પ્રમાણે–સામાયિક અને છેદાે પસ્થાપ્ય ચા-રિત્રે પુલાક, ખકુશ અને પ્રતિસેવનાકુશીલ એ ત્રણ પ્રકા-રના સધુ હે.ય. પરિદ્વાર વિશુદ્ધિ અને સૂક્ષ્મસંપરાય ચા-રિત્રે ક્ષાય કુશીલ હાેય. યથાખ્યત ચારિત્રે નિર્ણેષ અને રનાતક હૈત્ય પુલાક. ખકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ એ ત્રચુ પ્રકારના સાધુઓ ઉત્કૃષ્ટથી સ'પૂર્ણ દશ પૂર્વધર હાય. ક્ષાય કુશીલ અને નિર્ગ્રેથ ચાૈદ પૂર્વેધર હાય. પુલાક જ-ઘન્યથી આચાર વસ્તુ (નવમાં પૂર્વના અમુક ભાગ) સુધી શ્રત જાણે. ખકુશ, કુશીલ અને નિર્ગ્રેથાને જઘન્યથી આઠ પ્રવચન માતા જેટલું શુત હોય. સ્નાતક-કેવળજ્ઞાની શ્રત-રહિત હાય ( શ્રુતજ્ઞાન ક્ષયાપશમ ભાવથી થય છે, કેવ-णीन ते भाव नथी पा क्षायिक भाव छे भारे श्रुतज्ञान કેવળીને ન હાય).

યાંચ મૂળ ગુણ ( પાંચ મહાવત) અને શત્રિલાજન વિરમણ એ છ માંહેલા કાઇ પણ વ્રતને પુરતી પ્રેરણા भागे भाग्न थी ह्वित हरवावाणा पुझा होय. डेटझा भागार्थ हहे छे हे हक मैथुन निरमण्ने पुझा हिवत हरे छे. अहश में अहारना छे. ઉपहरण्यां समता राष्ट्रनारा गेटले हला मूल्यवाणा उपहरण्यां गेहडा हरीने विशेष भेडत हरवानी धन्छावाणा होय ते उपहरण्य अहश अने शरीर शिक्षामां केनं मन तत्पर छे भेवा हमेशा विभूषा हरनारा शरीरअहश हहेवाय छे. प्रतिसेवनाहशीण होय ते भूण गुण्ने पाणे अने उत्तर गुण्यमां हांछ हांछ विराधना हरे छे. हथायहशीण, निर्मेष अने रनातह भे त्रण्य विशेष होने, हे छ कतनी प्रतिसेवना (ह्युण्य) नथी.

સર્વ તીર્ધકરાના તીર્ધમાં પાંચે પ્રકારના સાધુઓ હૈય. એક આ યાર્વ માને છે કે પુલાક, અકુશ, પ્રતિસેવનાકુશીલ એ તીર્ધમાં નિત્ય હાય, આકીના સાધુઓ તીર્ધની હયાતીમાં અગર તીર્ધ હયાતી ન હાય ત્યારે હાય.

ર્તિંગ એ પ્રકારે છે રજોહરણાદિરૂપ દ્રવ્ય, અને જ્ઞાના-દિરૂપ ભાવ; સર્વ સાધુઓ ભાવિલ ગે હેાયજ, દ્રવ્યલિ ગે . ભજના **લાયુની. િએટલે હેાય મધ**વા ન **પણ હેાય**ો મન ન્તર્મુક્ત કાળભળાને **હાય અથવા ન હાય અને દીર્ઘકાળ** વાળાને અવશ્ય હાય.

પુલાકને છેલી ત્રણ લેશ્યા હાય. ખકુશ અને પ્રતિસે-યના કુશીલને છએ લેશ્યા હાય. પરિદ્વાદ્દિવશુદ્ધિ શારિત્રવાળા-ને કપ યકુશીલને છેલી ત્રણ લેશ્યા હાય. સૃક્ષ્મ મે પરાયવાળા કપાયકુશીલ નિર્વેષ અને સ્નાતકને ફક્ત શુકલ લેશ્યા હાય. અયાગી શૈલેશીપાસ તા અલેશી હાય.

પુલાક ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા દેવપણુ સહસાર દેવલાકે ઉપજે. અકુશ અને પ્રતિસેવનાકુશીલ ખાવીશ સામરાપમ સ્થિતિ સુધીના દેવપણુ આરથુ અચ્યુત દેવલાકમાં ઉપજે. કપાયકુશીલ અને નિર્ગથ સર્વાર્થસિકિમાં ઉપજે. સર્વે સા- ધુએ! જલન્યથી પલ્યાપમ પૃથકત્વના આયુવાળા સાધર્મ કલ્પમાં ઉપજે. સ્નાતક નિર્વાય પદને પામે.

હવે સ્થાન આશ્રયી કહે છે—કપાયનિશિત્તક સંયમ-સ્થાના અસ'મ્યાતા છે. તેમાં સર્વથી જઘન્ય હાં ખ્ધસ્થાનકા પુલાક અને કપાયકુશીલને હોય. તે ભ'ને એક સાથે અસ'-ખ્યાલા સ્થાને લાલે. પછી યુલાક વિસ્કેદ પામે અને કપા- યકુશીલ અસંખ્યાતા સ્થાને એકલા લાલે. પછી કષાયકુ-શીલ, પ્રતિસેવનાકુશીલ અને અકુશ કુશીલ એક સાથે અસંખ્યાતા સ્થાને લાલે. પછી અકુશ વિચ્છેદ પામે. પછી અસંખ્યાતા સ્થાને જતાં પ્રતિસેવના કુશીલ વિચ્છેદ પામે. અહીંથી ઉપર અક્ષાય સ્થાના છે. ત્યાં નિર્જીયજ જાય. તે પણ અસંખ્યાતા સ્થાન જઇને વિચ્છેદ પામે. આથી ઉપર એકજ સ્થાને જઇને નિર્જીય સ્નાતક નિર્વાણુ પામે. એઓતી સ્યમલિબ્ધ અનંતાનંત ગુણી હાય છે.

#### ॥ अथ द्शमोऽध्यायः ॥

१ मोहसयाज्ज्ञानद्दीनावरणान्तरायक्षयाच केवलम् ।

માહુનીયના ક્ષય થવાથી અને જ્ઞાન–દર્શનાવરશુના તથા અ'તરાયના ક્ષય થકી કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

આ ચાર કર્મપ્રકૃતિના ક્ષય કેવળજ્ઞાનના હતુ છે. સૂ-ત્રમાં ' માહના ક્ષય થકી ' એમ જીદુ' ગહુલ કર્યું છે તે ક્રેમ દર્શાવવાને માટે જાણવું, તેથી એમ સૂચવાય છે કે માહુનીય કર્મ પ્રથમ સર્વથા ક્ષય પામ તે પછી અ'તર્સ હૂર્તમાં જ્ઞ નાવરણ, દર્શનાવરણ અને અ'તરાય એ ત્રણ કર્મના એક સાથે ક્ષય થાય ત્યારે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય. ૧

#### २ बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्याम् ।

મિથ્યા દર્શન આ દિના કારણે થતા અધના અભાવ અને ગાંધે સાં કર્મની નિર્જરાથી સમ્યગ્ દર્શના ડિની યાવત્ કેવળ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થાય છે. ૨

३ कृत्स्वकर्मक्षयो मोक्षः।

સકલ કર્મના ક્ષય તે માક્ષ કહેવાય છે. 3

४ औपशमिकादिभव्यत्वाभावाचन्यत्र केव-लसम्यक्तवज्ञानद्शनसिद्धत्वेभ्यः।

કेवण ( क्षायिक ) सम्यक्ति, हैवण ज्ञात, हैवणहर्श-न अने सिद्धत्व ( आ क्षायिक भावे। सिद्धने निरंतर#

<sup>\*</sup> દર્શનસપ્તકના ક્ષયે કેવળ સમ્યકત્વ, ત્રાનાવરહાના ક્ષયે કેવળદર્શક અને સમસ્ત કમેના ક્ષયે સિદ્ધત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

દ્ધાય માટે ) શિવાય ભાકીના આપશમિકાદિ ભાવ અને ભવ્યત્વ તેના અભાવ થવાથી માક્ષ થાય છે. ૪

# ५ तदनन्तरमूर्ध्वं गङ्खलाले।कान्तात्।

તે [ સકલ કર્મના ક્ષય ] પછી જીવ ઉચે લાેકાન્ત સુધી જાય છે.

કર્મના ક્ષય થયે છતે દેહવિયાગ, સિધ્યમાન ગતિ અને લાકાન્તના પ્રાપ્તિ એ ત્રણે આ મુક્ત જીવને એક સમયે એક સાથે થાય છે. પ્રયાગ [ વીર્યાતરાયના ક્ષય અચ્વા ક્ષયાપશમ દ્વારા ચેષ્ટા રૂપ ] પરિણામે અથવા સ્વા ભાવિક ઉત્પન્ન થયેલ ગતિ ક્રિયા ત્રિશેષના ઉત્પત્તિ, કાર્યા-ર'ભ અને કારણના વિનાશ જેમ એક સાથે થાય છે તેમ અહીં પણ સમજવું. પ

### ६ पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद्बन्धक्षेदात्तथागतिप-रिणामाचतद्गतिः।

પૂર્વના પ્રયોગ થકી, અસ'ગપણા થકી, ભ'ઘ છે. શકી અને સિદ્ધની ગતિના સ્વભાવ તેવા હાવાથી તે મુક્ત જીવાની ગતિ [ગમન] થાય છે<sup>,</sup> દ

# ७ क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थचारित्रप्रत्येकबुद्धबो-धितज्ञानावगाहनान्तरसंख्याल्पबहुत्वतः साध्याः ।

ક્ષેત્ર, કાળ, ગતિ, લિંગ, તીર્થ, ચારિત્ર, પ્રત્યેકખુદ્ધ-બાધિત [ પ્રત્યેક ખુદ્ધ, સ્વયં ખુદ્ધ, ખુદ્ધ બાધિત ], જ્ઞાન, અવગહના, અંતર, સંખ્યા અને અદય ભહુત્વ વહે કરીને સાધવા જોઇએ. એટલે એટલા અનુયાગ વહે સિદ્ધની વિ-ચારહ્યા કરવી.

ते આ પ્રમાણે—અહીં પૃર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીય— પહેલા-ની અવસ્થાએ પ્રરૂપણા કરવી અને પ્રત્યુત્પન્ન ભાવ પ્રજ્ઞા-પનીય—વર્ત્તમાન અવસ્થાએ જણાવવું એમ એ નયની વિવક્ષા છે.

૧ ક્ષેત્ર—પ્રત્યુપન્ન ભાવે સિદ્ધક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થાય. પૂર્વભાવે જન્મ આશ્રયી પંદર કર્મભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલ સિદ્ધ થાય અને સંહરેશ આશ્રયી આખા મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થાય. પ્રમત્તસંયત અને દેશવિરતનું સંહરેશ થાય છે. સાધ્તી, વેદરહિત, પરિહારવિશુદ્ધિ સંયત, પુલાક, અપ્રમત્તે, ચાદ પૂર્વી અને આહારક શરીરીનું સંહરણ થતું નથી. ઝજાસૂત્ર અને શખ્દાદિ ત્રણ નય પ્રત્યુત્પન્ન પ્રજ્ઞાપનીય જા ણવા અને બાકીના નયા બ'ને ભાવને જણાવે છે.

ર કાળ-પ્રત્યુત્પન્ન પ્રજ્ઞાપનીય ભાવે મ્અકાળે હિદ્ધિ પામે. પૂર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીયની અપેક્ષાએજન્મથી ઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી અને નાઉત્સર્પિણી-અવસર્પિણી (મહાવિદેહના **ઋવસ્થિત કાળ ), તેમાં ઉત્પન્ન થયેલ સિદ્ધ થાય. સ'**હ-રાષ્ટ્ર થકી પણ એજ કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલ હિદ્ધ થાય, એ-ટલું વિશેષ છે કે અવસર્પિણીમાં ત્રીજા આરાના સંખ્યાતા વર્ષ ભાકી રહે છતે જન્મેલ અને ચાયા આરામાં ઉત્પન્ન **થયેલા સિદ્ધ થાય. ચાયામાં જન્મેલ હાે**ય તે પાંચમાં આ-**રામાં સિદ્ધ થાય પણ પાંચમામાં ઉત્પન્ન થયેલ સિદ્ધ** ન શાય. ભાકીના આરામાં મિદ્ધ ન થાય. સંદુરણ આશ્રયી સર્વ કાળે સિદ્ધ થાય. ઉત્સર્પિણીનું એ ( અવસિપ્પિણી )થી **୧୯%**, ୴ଈୖଶି,

૧ સિદ્ધના છવા રહે છે તે ક્ષેત્રમાં (સિદ્ધ સિક્ષા ઉપર) કુાળની ગસ્તુત્રી નથી માટે

3 ગતિ—પ્રત્યુપન્ન પ્રજ્ઞાપનીય ભાવે હિર્દ્ધ ગતિમાં સિદ્ધ થાય. બાકીના નયા અનન્તર પશ્ચાત્કૃત ગલ્તિ તાળા એમ એ તિવાળા અને એકાન્તર પશ્ચાત્કૃત ગતિ વાળા એમ એ લેદથી છે. અનન્તર પશ્ચાત્કૃત ગતિવાળા મનુષ્ય ગતિમાં સિદ્ધ થાય. એકાન્તર પશ્ચાત્કૃત ગતિવાળા સામાન્ય થકી સર્વ ગતિમાંથી આવેલા સિદ્ધ થાય.

૪ લિંગ—પ્રત્યુપન્ન ભાવ પ્રજ્ઞાપનીયે વેદવિનાના નિદ્ધ થાય. પૂર્વ ભાવ પ્રજ્ઞાપનીયે ત્રણે લિંગ (વેઠ)વાળા અને ત્રણે લિંગથી આવેલા સિદ્ધ થાય.

પ તીર્થ—તીર્થકરના તીર્થમાં જિન [ તીર્થકર ] સિદ્ધ, અજિન [ પ્રત્યેક છુદ્ધ, ગણધર ] સિદ્ધ અને સ્વલિ'મ [સાધુ ] સિદ્ધ થાય છે. એજ પ્રમાણે તીર્થકરી [ સીન્ તીર્થકર ] ના તીર્થમાં પણ પૂર્વેક્ત લેક્લળા સિદ્ધ થાય છે.

દ લિ'ગ—પ્રત્યુપન ભાવ પ્રજ્ઞાપનીયે અલિ'ગી સિદ્ધ થાય, પૂર્વ પ્રજ્ઞાપનીયભાવે સ્વલિ'ગે [ સાધુવેષે ]ભાવલિ'ગી સિદ્ધ થાય. દ્રવ્યલિ'ગ ત્રણું પ્રકારે છે. –સ્વલિ'ગ, અન્યલિ'ગ અને ગૃહસ્થલિ'ગ; એ ત્રણે લિ'ગમાં **લજના ખલુવી. તે**  સર્જો ભાવલિંગને પાપ્ત થયેલા હિય તા હિત થાય, અહીં લિંગ એટલે વેષ સમજવા.

૭ ચારિત્ર—પ્રત્યુત્પન્ન પ્રજ્ઞાપનીયભાવે નાેચ રિત્રીના-અચારિત્રી સિદ્ધ થાય. પૂર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીય અન તર પશ્ચા-ત્કૃતિક અને પર'પર્પશ્ચાત્કૃતિક એમ છે લેટે છે. અન'-તર પશ્ચાતુકૃતિવાળા યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા માણે જાય. પર પર પશ્ચાતકૃતિવાળા વ્યંજિત નિામાદ્વારાએ સ્પષ્ટ ક-रें 🕻 📗 અને અવ્ય જિલ-પૂર્વે ક્તથી વિષરીત અર્થાત્ સામાન્ય સંખ્યાથી જણાવેલ એમ છે લેદવાળા છે. અન્ય જિતમાં ત્રણ ચારિત્રવાળા, ચાર ચારિત્રવાળા, પાંચ ચારિત્રવાળા સિદ્ધ થાય. વ્યજિતમાં સામાયિક, સૃક્ષ્મસ પરાય અને ય-ચાપ્યાત એ ત્રણ ચારિત્રવાળાસિદ્ધ થાય; છેદાપસ્થાપનીય, सूक्ष्मस पराय अने यथाण्यात चारित्रवाणा सिद्ध थाय: સામાયિક, છેદાપરથાય્ય, સૂક્ષ્મ સંપરાય, યથાપ્યાત ચા-રિત્રવાળા સિદ્ધ થાય; છેદાપસ્થાપ્ય, પરિહાર વિશુદ્ધિ સુ-ફર્મસ'પરાય, યથાંખ્યાત ચારિત્રવાળા સિદ્ધ થાય; સામાયિક, છેકા પર્યાપ્ય, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસ પરાય, યથાખ્યાલ ચારિત્રવાળા હિદ્ધ થાયા

૮ પ્રત્યેક ખુદ્ધભાધિત સિદ્ધ ચાર પ્રકાર છે. તે આં પ્રમાણે—સ્વયં ખુદ્ધ સિદ્ધ તેના બે લેક તીર્થંકર, અને પ્ર-ત્યેક ખુધ્ધ બીજાના ઉપદેશથી બાધ પામેલા હાય તે ખુધ્ધ-બાધિત સિધ્ધ તે બે પ્રકાર છે—એક પરને બાધ કરનારા અને બીજા પાતાનું ઇચ્છિત કરવાવાળા.

હિંધ શય. પૂર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીયભાવે કેવળજ્ઞાનવાળાં લિધ્ધ શય. પૂર્વભાવ પ્રજ્ઞાપનીય ભાવ અન તરપશ્ચાત્ કૃતિક અને પર પરપશ્ચાત્ કૃતિક એમ એ ભેદવાળા છે. તે વળી અત્ય જિત અને ત્ય જિત ભેદવવાળા છે. અત્ય જિતમાં એ, ત્રણ, ચાર જ્ઞાનવાળા સિધ્ધ થાય. ત્ય જિતમાં પણ મતિશ્રુ-ત વગેરે એ, ત્રણ, ચાર જ્ઞાનવાળા સિધ્ધ થાય. સિધ્ધ થાય.

૧૦ અવગાહના—પૂર્વ પ્રજ્ઞાપનીય ભાવે ઉત્કૃષ્ટથી પ૦૦ ધનુષ્યથી ધનુષ્ય પૃથક્ત્વ અધિક અવગાહનાવાળા હિધ્ધ થાય. જઘન્યથી અંગુલ પૃથક્ત્વ હીન સાત હાથની અવગાહનાવાળા હિધ્ધ થાય ( તીર્થકર મહારાજની અપેક્ષાએ આ કહેલું છે અન્યથા સામાન્ય તા બે હાથની અવગાહ-નાવાળા પણ સિધ્ધ થાય ). પ્રત્યુત્પનન પ્રજ્ઞાપનીય ભાવે

પોતાની અવમાહનાથી ત્રીજે ભાગે ન્યૂન અવગાહનાએ સિધ્ધ થાય. એટલે સિધ્ધ થાય ત્યાં પોતાના છેલ્લા શરીરના ત્રીજે ભાગ ન્યૂન એટલી અવગાહના રહે.

११ अ'तर—अन'तर दशामां सिध्ध थनार सिध्धेः अधन्यथी जे समय अने ઉत्दूष्टथी आह समय सुधी सिध्ध ज्य अने सांतर दशामां सिध्ध थता सिध्धनुं ज्यान्यथी એક समय अने उत्दूष्ट छ मासनुं अंतर जास्तुं.

૧૨ સંખ્યા—એક સમયમાં જઘન્યથી એક સિધ્ધ થાય અને ઉત્કૂષ્ટથી ૧૦૮ લિધ્ધ થાય .

🦩 ૧૩ એ ક્ષેત્રાદિકસિધ્ધાના અલ્યાબહુત્વ જાણવું.

# ઉપસંહાર.

એ પ્રકારે નિસર્ગ (સ્વાભાવિક) અગર અધિગમ ( ગુરૂ ઉપદેશ ) થી ઉત્પન્ન થયેલ, તત્ત્રાર્થ ક્રધ્ધાનરૂપ, શ'કાદિ અતિચાર રહિત, પ્રશામ ( સમતા )-સ વેગ (મા ક્ષ સુખની અમિલાષા )−નિર્વેદ િસ'સારથી €દ્રેગ ોં–અનુ કંપા િદયા ો અને આસ્તિકતા (વીતરાંગ ભાષિત વચ-એવું સમ્યગ્ દર્શન પામીને અને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાસિ થકી વિશુધ્ધ જ્ઞાન મેળવીને નિક્ષેપ, પ્રમા**લ**, નય, નિર્દેશ આદિને સત્ય ખ્યા વગેરે ઉપાયાત્રે છવાદિ તત્ત્વાના અને પારિણામિક, આદ્ધિક, આપશમિક, ક્ષાયાપશમિક અને ક્ષાયિક ભાવાના યથાર્થ તત્ત્રને જાણીને પારિણ મિક અને આદ્વિક ભાવની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, અન્યતાનુગ્રહ િ રૂપાંતર પરિશામ ે અને નાશના તત્ત્વને જાણનાર, વિન રકત, નિઃસ્પૃક, ત્રજ્ઞુ ગુપ્તિ ને પાંચ સમિતિએ યુક્ત, દ-શિવધ યો ધર્મના અનુષ્ઠાનું થકી અને તેનું કૂળ દેખવાયી

મે સપ્પાપિતા પ્રવર્તનવડે અત્યત વૃશ્ધિ પામેલ શ્રદ્ધા અને સંવેગવાળા; ભાવના (મૈત્રી વગેરે આર ) વડે ભાવિતા-ત્મા, દ્વાદશ અનુપ્રેક્ષાએાવડે સ્થિર કર્યો છે આત્મા જેણે એવા; અના સક્ત; સ'વર કરવાથી અર્થાત્ નિરાશ્રવપણ હાે-વાથી અને વિરક્ત અર્થતુ નિઃસ્પૃહ દ્વાવાથી નવીન કર્મ સંચયથી રહિત: પરિષદના જય થકી અને બાહ્ય અલ્પ-ન્તર તપના અનુષ્ઠાન અને અનુભાવ થકી સમ્ધગૃદેષ્ટિ અને દેશિલિકતિથી માંડી જિન પર્યેતના પરિણામ–અધ્યવસાય અને વિશુધ્ધિરૂપ સ્થનાન્તુરાની ઉત્તરાત્તર અસ'ખ્યગુણ ઉત્કર્ષતાની માસિવડે પૂર્વાપાર્જિત કર્મને નિર્જરતા, સામાયિ કથી માંડી સૂક્ષ્મસંપરાય પર્વેતના સંયમ સંબંધી વિશુધ્ધિ રથાનાની ઉત્તરાત્તર પ્રાપ્તિ થકી, પુલાક વગેરે નિર્જથાના સંયમ પાળવાના વિશાધિ સ્થાન વિશેષાની ઉત્તરાત્તર પ્રા-સિવડે સુક્ત, અત્યંત ક્ષય કર્યા છે આર્ત્ત અને રાૈદ્ર ધ્યાન જેણે એવા; ધર્મ ધ્યાનની દૃઢતાથી પ્રાપ્ત કર્યું છે સમાધિ-ણળ જેશે એટ્રો. પૃથકત્વ વિતર્ક અને એક્તવ વિતર્ક માંના એક શુકલ ધ્યાતમાં વર્તતા છવ અનેક પ્રકારની ઋદ્ધિઓને

પ્રાપ્ત કરે છે. તે આ પ્રમાણે-આમર્શએલપી ( સ્પર્શ માત્ર એાષધીરૂપ-ઢાથના સ્પર્શ માત્રે પાતાના તેમજ પાન રકા રાગને નાશ કરે તેવી શક્તિ ), વિમુડ્ એાષધિ ∫ વ डीनीति, बधुनीतिना अवयवे व्याधि नाश करे तेवी शक्ति], સર્વ એાષધિ (દ'ત, નખ, કેશ, રામ ઇત્યાદિ અવયવા જેના એાષત્રિ રૂપ હેત્ય, તેનું સ્પર્શ કરેલ પાણી અનેક રાગને હુણે, તેને સ્પર્શ કરેલ પવન ખીજાના વિષાદિ હુર તેવ્રી શક્તિ ), શ્રાપ અને આશીર્વાદના સામર્થ્યન ઉત્પન્ન કરે તેવી વચન હિદ્ધિ ઇશિત્વ (સ્થાવર પણ આજ્ઞા માને એવી શક્તિ, તીર્થકર ચક્રવાર્ત વગેરેની ઋષ્ટિને વિસ્તારી શકે એવી પ્રભુતા), વશિત્વ ( છવે અછવે સર્વ પદાર્થ વશ થાય એવી શક્તિ ), અવધિત્રાન, વૈદ્ધિપણ, અભિમા, લિધમા, મહિમા, અછુત્વ, ઇત્યાદિ (કમ**લની** નાળ (સૃત્ર) ના છિદ્રમાં પણ પ્રવેશ કરવાની શક્તિ તે અગ્રિમા હ લકાપણું તે લધિમાં, જેમકે વાચુ કરતાં પણ હલકાં જાઇ શકાય. મહેટાપણું તે મહિમાં, જેમકે મેફ થકી પછુ મહેતું શરીર કરી શકાયા ભૂમિ ઉત્તર રહ્યા છતાં અંગુર

લીના અગ્ર ભાગવડે મેરૂ પર્વતની ટાંચ અને સૂર્યાદિકને સ્પર્શે તે પ્રાપ્તિ. પાણીમાં પૃથ્વીની જેમ પગે ચાલે અને પૃથ્વી ઉપર પાણીની પેઠે ડુખી જાય ને ખહાર નિકળે એવી શક્તિ તે પ્રાકામ્ય. જેવઉ અબ્રિની જ્યાત, ધૂમ્ર ઝાકળ, वरसाह, पाणीनी धाना, क्षराणीयानी काण, क्षये तिष्कविमान નાેના કિરણ અને વાંયુ એમાંના કાેંઇ પણ એકને ગ્રહણ કરીને આકાશમાં ચાલે તેવી શક્તિ તે જ'ઘાચારણ, જેના -થી આકાશને વિષે ભૂમિની જેમ ચાલે, પક્ષોની પેકે ઉચે ઉડવું, નીચે ઉડવું વગેરે કરે તેવી શ કત તે આકાશ ગતિ ચારણ, આકાશ [ ખાલી જગ્યા ] ની પેઠે પર્વત મધ્યેથી પણ ચાલી શકે તેવી શક્તિ તે અપ્રતિઘાતિ. અદશ્ય થવું તે અ તર્ધાન શક્તિ જુદા જુદા પ્રકારના અનેક રૂપાને એક સાથે કરી શકે તથા વિશેષ તેજ ઉત્પન્ન કરી શકે તેવી શક્તિ તે કામ રૂપી અર્થાત્ મરજ ગાક્ક રૂપ ધારજ કરી શકાય તે ) ઇત્યાદિ ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. વળી ઇદ્રિયાને विधे मितिज्ञाननी विशुद्धि वधारे है। नाथी स्पर्शन, आस्त्रा-દન, સુંઘવું, જોવું, સાલળવું એ વિષયાના દૂર થકી પલું અનુલવ કરે છે. એક સાથે અનેક વિષયનું શ્રવણ જ્ઞાન થાય તેવી શક્તિ તે સભિન્ન જ્ઞાન, એ વગેરે. કેષ્ક્રિયુદ્ધિ: (જેમ કાૈકામાં અનાજ વગેરે ભ'ડારેલું રહે તેની પેંકે ભ-ણેલ સૂત્ર વગેરે વિસ્મરણ થયા વિના યાદ રહે ); ખીજ-ખુદ્ધિ 🏻 એક અર્થ રૂપ ખીજને સાંભળવે કરી ઘણા અર્થ ને નીપજાવી કાઢે, જેમ એક અનાજનું બીજ વાવવાથી ઘણું નીપજે તેમ], પદ, પ્રકરશુ, ઉદ્દેશ, અધ્યાય, પ્રાભૃત, વસ્તુ, પૂર્વ અને અ'ગ એનું અનુસારીપશું અર્થાત્ પદાઉ થાડા જાજ્યાં સાંભાજ્યાં હાેય તાેપણુ સ'પૂર્ણ મેળવી શકે; ઋ નુમતિ, વિપુલમતિ, પતિચત્ત (અભિષાય ) જ્ઞાન, ઇ-ચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ અને અનિષ્ટ વસ્તુની અપ્રાપ્તિ વગેરે મન સ'બ'ધી ઋષ્ધિએ જાણવી. ક્ષીરાશ્રવ (દુધના પ્રવા-હના ઝરવા તુલ્ય વચનની મિષ્ટતા ), મધ્વાશ્રવ ( મધુના મવાઢ જેવા વચનની મિષ્ટતા), વાદિપશું (વાદ વિવાદમાં કુશળતા ), સર્વ રૂતજ્ઞ ( સર્વ પશુ પક્ષી આદિના શખ્દને જાણે ) અને સર્વ સત્વાવબાધન [ સર્વ પ્રાણીને બાધ કરી શાંકે તેવી શક્તિ ] વગેરે વચન સંભાષી ઋષ્ધિ ભાષુવી.

તથ. વિદ્યાધરપશું, આશીવિષપશું [ દાઢની અંદર છેર ઉત્પન્ત થાય, શાપે કરી બીજાને મારી શકે તે ] અને બિન્નાક્ષર (ન્યૂન) ચાદ પૂર્વધરપશું અને સંપૂર્ણ ( અ બિન્નાક્ષર ) પૂર્વધરપશું વગેરે પશુ ઋષ્ધિએ જાહ્યુની.

તે વાર પછી નિઃસ્પૃદ્ધ હાેવાથી તે ઋધ્ધિઓમાં આ સક્તિ રહિત અને મેહનીય કર્મના ક્ષપક પરિણામમાં સ્થિત રહેલા એવા **તે છવનું** અઠુવીશ પ્રકારવાળું માહુ-.નીય કર્મ સર્વથા નાશ પામે છે. તે વાર પછી છદ્મસ્થ વી-તરાગપણ પાસ થયેલા તે જીવના અ તર્મુકૃતવઉ જ્ઞાનાવ-રણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય કર્મ સમકાળે સર્વથા નાશ પામે છે. તે પછી સ'સારના ળીજ (ઉત્પત્તિ ) રૂપી અ'-ધતથી સર્વથા મુક્ત, ફળરૂપ ળ ધતથી મે ક્ષની અભિલાયા-વાળા, યથાખ્યાત ચારિત્રવાળા, જિન, કેવળી, સર્વજ્ઞ, સ-વંદર્શી, શુધ્ધ, ભુધ્ધ, કુતકૃત્ય, સ્નાતક થાય છે. તે વાર પછી વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આચુષ્ય કરીના ક્ષય થકી કુલભ ધતથી રહિત, પૂર્વે શહુ કરેલ ઇંધનને ભાળી નાં-પ્યા છે જેશું અને [નવા ] ઇંધનરૂપ ઉપાદાન કારસુ

રહિત એવા અગ્નિની પેઠે પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલ લવના નાશ ચવાથી અને હેતુના અભાવથી હવે પછી (નવા) જન્માન ની ઉત્પત્તિ નહિ હાવાથી શાંત, સંસાર મુખળી વિલક્ષણ, આત્યાં તિક (અનંત) એકાંતિક ઉપમારહિત, નિર્દાશય (શ્રેષ્ટ), નિસ એવા નિર્વાણ (મેક્ષ) મુખને પામે છે.

एवं तत्त्वपरिश्वाना-द्विरक्तस्यात्मनो शृशम् ; निरास्त्रबत्वाच्छित्रायां, नवायां कर्षसन्ततीः 11811 पूर्वाजितं क्षपवतो, यथोक्तैः क्षवहेतुभिः; संसारवीजं कात्स्न्येन, मोहनीयं प्रहीयते. ારિકા ततोऽन्त्रायज्ञानश्च-दर्शनश्चान्यनन्तरम् ; महियन्तेऽस्य युगवत् , त्रीणि कर्माण्यशेषतः 11311 गर्भसूच्यां विनष्टायां, यथा तालो विनइयाति तथा कर्मसंय याति, मोहनीये सयं गते. ततः श्रीणचतुष्कर्मा, प्राप्तोऽयाख्यातसंयमम् ; वीजवन्धननिर्मुक्तः; स्नातकः परमेश्वरः.

# शेषकर्मफलापेक्षः श्रुदो बुद्धो निरामयः;

सर्वज्ञः सर्वदर्शा च, जिना भवति केवलीः ॥६॥

એ પ્રકારના તત્ત્વાને સારી રીતે જાણવા થકી સર્વધા વિરક્ત થયેલ અને પૂર્વાપાર્જિત કર્મને ક્ષય કરવાના હેતુ-એાવડે ખપાવનાર આત્મા ( છવ )નું, નિરાશ્રવપણું હાવા-થી નવીન કર્મ સંતતિ ( પર'પરા ) છેદ થયે છતે સંસા-રના બીજરૂપ માહનીય કર્મ સર્વથા નાશ પામે છે. ૧–૨

તે વાર પછી તરતજ તે જીવના અંતરાય, જ્ઞાનાવ-રહ્યુ અને દર્શનાવરણ એ ત્રણે કેમાં એક સાથે સર્વેથા નાશ પામે છે. 3

જેવી રીતે ગર્ભસૂચિ (વચ્ચેના અ'કુરા-ત'તુ) નાશ થયે છતે તાડવૃક્ષ નાશ પામે છે તેવી રીતે માહુનીય કર્મ ક્ષય થયે છતે બીજા કર્મ ક્ષય પામે છે. ૪

તે વાર પછી ખપાવ્યાં છે ચાર કર્મ જેણે એવા અને પ્રાપ્ત કર્યું છે યથાપ્યાત ચારિત્ર જેણે એવા આત્મા બીજ અધનથી રહિત, સ્નાતક, પરમેશ્વર થાય છે. પ

ગાકીના કર્મ હાવાથી માસ ક્ળની અપેક્ષાવાળા શુધ્ધ, ખુધ્ધ, નિરામય (રાગ રહિત ), સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, જિન એવા કેવળી થાય છે. દ

फुत्स्नकर्मक्षयाद्ध्वे निर्वाणमाधिगच्छतिः यथा दग्देन्धना वान्ह,-निरुपादानसन्तातः 11011 दग्धे बीजे यथाऽत्यंत, मादुर्भवाते नाङ्कुरः, कर्पवीने तथा दग्धेः नारोहति भवाङ्करः, 11011 एरण्डयन्त्रपेडासु, बन्धच्छेदाद्यथा गतिः; कर्मवन्धनविच्छेदा-त्सिद्धस्यापि तथेष्यते. 11811 ऊर्ध्वगौरवधर्माणा, जीवा इति जिनात्त्रमः; अधोगौरवधर्माणः पुद्रला इति चौदितम् . यथाऽधास्तिर्धगृर्ध्व च, लोष्टवाय्वप्रिवीतयः; स्वभावतः प्रवर्तन्ते, तथोध्वे गातिरात्मनाम् अतस्तु गतिवैकृत्य-मेषां यदुपक्रभ्यतेः कर्मणः मतिघाताच, मयोगाच तदिष्यते. अधस्तिर्यगयोध्वं च, जीवानां कर्मजा गतिः; अध्वेमेव तु तद्धमी, भवति श्लीणकर्मणाम् . द्रव्यस्य कर्मणो यद्वदुत्पस्यारमभवीतयः; सम तयैव सिद्धस्य, गातिमीक्षभवक्षयाः

સમસ્ત કર્મના ક્ષય થવા પછી તે નિર્વાભુને પામે છે. જેમ બાલ્યાં છે પૂર્વના ઇધન જેણે અને નવીન ઇધનરૂપ ઉપાદાન સ'તિતિ રહિત એવા અગ્નિ શુદ્ધ દેદીપ્યમાન રહે→ છે તેમ જીવ શુધ્ધતાને પામે છે. ૭

જેમ બીજ અળી ગયે છતે અ કુરા બિલકુલ ઉત્પન્ન થતા નથી તેમ સ સાર બીજ અળી ગયે છતે ભવરૂપ અ કુર પેદા થતા નથી ૮

એર'ડના ગુચ્છાના અ'ધના છેઠન થકી જેમ એર'ડ ખીજની ગતિ થાય છે તેવી રીતે કર્મરૂપ અ'ધના છેઠન થકી સિધ્ધની પણ ઊર્ધ્વગતિ ગણાય છે. ૯

ભુષ્વ ગમનના ગારવધર્મવાળા છવા છે અને અધા-ગમનના ગારવધર્મવાળા પુદ્દગલા છે, એમ જિન--કેવલી માંકે ઉત્તમ એવા હીર્થકરાએ કહેલું છે. ૧૦

જેવી રીતે પાષાણ, વાયુ અને અમિની ગતિએ! સ્વભાવેજ અનુક્રમે અધા તિચ્છી અને ઊર્ધ્વ પ્રવર્તે છે તેવી રીતે આતમાની ગતિ પશુ સ્વભાવે ઊર્ધ્વ થાય છે. ૧૧ ઉપર કહેલ કરતાં જીઠી રીતે એ છવ પુદ્દગલાદિની ગતિ જે થાય છે તે કર્મથી, પ્રતિઘાતથી અને પ્રયોગથી યાય છે. ૧૨

છવાની કર્મવે અધા, તિર્વક્ અને ઊર્ધ્વગતિ થાય છે પરંતુ ક્ષીશુ થયાં છે કર્મ જેનાં એવા છવાની તાે લ-ર્ધ્વગતિજ થાય છે. કેમકે છવ સ્વભાવે ઉદ્ધિગતિધર્મવાળા છે. ૧૩

જેવી રીતે દ્રવ્યમાં ફિયાની ઉત્પત્તિ, આર'લ અને નાશ એક સાથે થાય છે તેવીજ રીતે સિધ્ધની ગતિ, માસ અને ભવના ક્ષય સાથે થાય છે. ૧૪

उत्पत्तिश्च विनासश्च, प्रकासतमसोरिह,
युगपद्भवतो यद्भत् , तथा निर्वाणकर्मणोः ॥१५॥
तन्ती मनोहा सर्भाः, पुण्या परमभास्वराः;
माग्भारानामबस्धा, छोकम्प्रि व्यवस्थिताः ॥१६॥
नृछोकतुल्याविष्कम्भा, सितच्छत्रानिभा श्वभाः;
सर्वे तस्याः क्षितेः सिद्धा, छोकान्ते समवस्थिताः॥१७॥

અહીં જેમ પ્રકાશની ઉત્પત્તિ અને અ'ધકારના નાશ સાથે થાય છે તેવી રીતે નિર્વાણ ( માક્ષ )ની ઉત્પત્તિ અને ક-ર્મના નાશ સાથે થાય છે. ૧૫

સૂક્ષ્મ, મનાહુર, સુગ'ધી, પવિત્ર અને પરમપ્રકાશ-મય પ્રાપ્સારા નામની પૃથ્વી લાકક્ષેત્રના માથે રહેલ છે. ૧૬

તે મનુષ્યલાક તુલ્ય (૪૫ લાખ યાજન ) વિસ્તાર-વાળી, શ્વેત છત્ર તુલ્ય વર્ણ વાળી શુભ છે. તે પ્રાગ્ભારા પૃથ્વી ઉપર ઉચે (એક યાજન પ્રદેશમાં છેવટના યાજન-ના રે૪ મા ભાગમાં) લાકના અતે નિધ્ધા રૂઉ પ્રકારે રહેલા છે. ૧૭

तादातम्यादुपयुक्तास्त, केवलज्ञानदर्शनैः;
सम्यक्तवस्था देत्वभावाच निष्क्रियाः. ॥१८॥
तदनन्तरमेवोध्र्व-मालोकान्तात् स गच्छतिः
पूर्वप्रयोगासङ्गत्व-बन्धच्छेदोध्र्वगौरवैः. ॥१९॥
कुलालचके दोलाया-पिषा चापि यथेष्यतेः
पूर्वप्रयागीत्कर्मेद्द, तथा सिद्धिगतिः स्मृता. ॥२०॥

#### मृद्धेपसङ्गनिमाक्षा चथा इष्टाप्स्वल बुनः

कर्षसङ्गविनिर्मोक्षा-त्तथा सिद्धिगतिः स्मृताः. ॥२१॥

તેઓ તાદાત્મ્ય સંખધથી કેવળજ્ઞાન અને કેવળ-દર્શને કરી સહિત (કેવળજ્ઞાન દર્શનના ઉપયોગવાળા ) છે. સમ્યકત્વ સિધ્ધતા અવસ્થા સહિત છે અને હેતુના અભાવે નિષ્ક્રિય છે. ૧૮

તે વાર પછી તરતજ પૂર્વ પ્રયોગ, અસ'ગત્વ, ખધ છેઢ અને ઊર્ધ્વ ગારવ વડે કરીને તે લાકાંત સુધી જાય છે. ૧૯

કું ભારના ચાક, હિં ડાલા અને બાલુને વિષે જેમ પૂર્વ પ્રયાગથી ભ્રમણ, ગમનાદિ ક્રિયા થાય છે તેવી રીતે અહિં પૂર્વ પ્રયાગથી સિધ્ધની ગતિરૂપ ક્રિયા કહેલ છે— થાય છે. ૨૦

જેવી રીતે માટીના લેપ રૂપ સંગર્થા સર્વથા મુકત થવાથી તું બડાની પાણીમાં ઉદ્ધિનંગતિ દેખાય છે તેવી જ રીતે કર્મરૂપ સંગથી સર્વથા નિર્મુકત સવાથી સિધ્ધની ઉદ્ધિન-ગતિ કહેલી છે. ૨૧

ततोऽप्यूर्धे गतिस्तेषां, कस्मानास्तीति चेन्मातिः : ्धर्भास्तिकायस्याभावात्स हि हेत्र्गतेः परः. गारशा संसारिवयातीतं, ग्रुक्तानायव्ययं मुखम् ; अञ्याबाधामिति मे।क्तं, परमं परमर्थि।भिः; ॥२३ स्यादेतदश्वरीरस्य,जन्तोनिष्टाष्टकप्रणः;

कथं भवति मुक्तस्य, मुखमित्यत्र मे भृणु. ને કદાચ એવી બુધ્ધિ (શકા) થાય કે તેઓની તેનાથી પણ ઉચે ગતિ શા માટે ન થાય ? તા એ આશ'-કાના ઉત્તર કહે છે ધર્માસ્તિકાયના અભાવ હાવાથી [ (સઘ્ધાની ] ઉચે ગતિ ન થાય કેમકે ધર્માસ્તિકાય (જ) ગતિના પરમ હેત છે. રર

સ સારના વિષય થકી વિલક્ષણ, અવ્યય (ન શ ન થાય તેવું ) અને અબ્યાળાધ ( પીઠા રહિત ) એવું ઉત્કૃષ્ટ સુખ મુક્ત છવાને પરમઋષિઓએ કહેલું છે. ર૩

નાશ કર્યા છે અષ્ટ કર્મ જેણે એવા અશરીરી સુકત છવાને એ સુખ કેવી રીતે થાય ? એ પ્રકાર શંકા થયે. છત્તે મારા ઉત્તર અહિં સાંભળા. ૨૪ ...**....** 

ાારશા

लेक चतुर्विद्यार्थेषु, सुस्त्रबद्धः मयुज्यते;
विषये वेदनाऽभावे, विषाके मोक्ष एव च. ॥२५॥
सुखो वाद्धः सुखो वायु-विषये विद्यह क्ष्य्यते;
दुःस्वाभावे च सुरुषः, सुखितोऽस्माति मन्यते. ॥२६॥
पुण्यकमीविषाकाच, सुखमिष्टेन्द्रियार्थजम्;
कर्षक्किशाविमोक्षाच, मोक्षे सुखमनुत्तमम् . ॥२७॥
अद्धी बेहिमां यहर प्रहारनाः पहार्थमां सुण शण्ह
लेडिस छे अर्थात् यहर प्रहारे सुण अष्यु छे. विषयमां
वेदना (पीडा) ना अक्षावभां, साताना हृदयमां अने

ઉદાહરણ આપે છે—અગ્નિ સુખ, વાયુ સુખ, વિષય-માં સુખ એમ અહીં કહેવાંત્ર છે. તેમજ દુઃખના અલાવે પથ ' હું સુખી હું ' એમ મનુષ્ય માને છે. વર

પુષ્યકર્મના વિષાકથી ઇચ્છિત ઇદ્રિયના વિષયથી ઉ-ત્પન્ન થયેલ સુખ કહેવાય છે. અને કર્મ તથા કમત્યના સ-ર્વથા માણ [ છૂટકાના] થકી મે ક્ષમાં સર્વાત્તમ સુખ ગ-ણેલું-નહેલું છે. ૨૭

માેક્ષમાં. ૨૫

् सुस्वमसुप्तवत्केचि-दिच्छन्ति परिनिर्द्वतिष् 🕫 तदयुक्तं क्रियावस्वा-रम्खानुशयतस्तर्था 113611 श्रमक्रममद्व्याधि-मदनेभ्यश्रं सम्भवातः मोहे'त्रतोर्देपाकाच, दर्शनघ्रस्य कर्मणः. 112811 लोके तत्सह्यो हार्थः, कृत्स्नेऽप्यन्यो न विद्यते; उपगीयेत तचेन, तस्मानिरुपं मुखम् . 113011 ळिङ्कप्रसिद्धे प्रामाण्या द्तुपानोषपानयोः ; अत्यन्त चाप्रसिद्धं तद्यत्तेनानुपर्व स्मृत्म् . ॥३१॥ प्रत्यक्षं तद्भगवता महतां तैश्र भाषितम् . ्र हहाते इस्तीत्वतः पात्तै-ने च्छद्मस्थपरिक्षयाः 113211

એ માેક્ષ સુખને કેટલાએક સુખપૂર્વક નિદ્રા લેનાર જેમ ઉત્તમ શાંતિ રૂપ માને છે, તે પ્રકારનું સુખ માનવું અયુક્ત છે. કેમકે [તેમ માનવાથી ] ત્યાં ક્રિયાપણું થ.ય તેમજ સુખનું ઓછાવત્તાપણું થાય. ૨૮

વળી શ્રમ, (ખેદ), ગ્લાનિ, મદ ( મદ્યપાનાદિ જનિત)

#### 288

વ્યાધિ અને મૈથુન થકી તથા માહુના ઉત્પત્તિ સ્થાનથી અને દર્શનાવરણ કર્મના વિપાકથી તે (નિદ્રા) ની ઉત્પત્તિ છે. તેથી માલ સુખને નિદ્રા માનવી તે અયુક્ત છે. કેમકે તે મુક્તજીવા શ્રમાદિથી રહિત છે. રહ્

આખા લાકમાં તેના સદશ બીજો કેલ્ઇ પણ પદાર્થજ નથી કે જેની સાથ તેની ઉપમા દેવાય, તે માટે તે સુખ નિરૂપમ (ઉપમા રહિત) છે. ૩૦

અનુમાન અને ઉપમાનનું મેમાણ, હેતુ અને પ્રસિ-દિઘથી થાય છે, તે આ બાળતમાં અત્યંત અપ્રસિધ્ધ છે, તે કારણ માટે તે અનુપમ, અનુમાન અને ઉપમાથી ન જણાય તેવું તે સુખ કહેવાય છે. 31

તે [ માક્ષમુખ ] અરિદુલ મામવ તાને પ્રત્યક્ષ છે તેથી તેઓ એ બાલિત તે મુખ પ દિતાવઢ ( આગમ પ્ર-માણુથી ) ગઢુ કરવા યાગ્ય છે, ( આગમ વિના ) છદ્મસ્ય-ની પરીક્ષાવઢ ગઢુ થાય તેવું નથી 32

૧ રતિ, અપરતિ, ભય અંતે શાહ નેંગરે,

વળી એ દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રે કરી સહિત સાધુ માક્ષતે માટે યત્ન કરે છે પણ કાળ, સંઘચણ અને અહ્યુ-ના દેશ થકી અલ્પશક્તિવાળા હાવાથી કર્મનું અત્ય ત સા-રીપશું હાવાથી માક્ષપ્રાપ્તિને માટે અકૃતાર્ધ થયા છી ઉપશમભાવને પામે છે, તે સાધર્મથી માંડીને સર્વાર્થિસ ધ્ધ પર્વતના વિમાના માંહેના કાઇપણ એકને વિષે દેવપણ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાં પુષ્યકર્મના કુંળને લાગવીને આચુષ્યના કાર્ય થવાથી ચ્યવીને દેશ, જાતિ, કુળ, શીળ, વિદા, વિનય, વિલવ, સુખ અને વિસ્તારવાળી વિભૂતિએ ચુક્ત મનુષ્યમ-વને નિષે જન્મ પામીને ફરીથી સમ્યગૃદર્શનાદિવહે વિશુદ્ધ <sub>સાન</sub> પામે છે. આ સુખપર પશવડે પુષ્યાનુભ ધિ પુષ્યના કુમ કરીને ત્રભ્ર વાર જન્મ લઇ ( ત્રભ્રુ ભવ કરી )ને પછી માક્ષ પામે **છે.** 

#### ॥ प्रदास्तिः ॥

बाचकशुरूयस्य शिवश्रियः मकाश्चयश्चसः प्रशिब्येण । विष्येण घोत्रनन्दिसमणस्यैकादकाङ्काविदः वाचनया च महावाचकसमणग्रुण्डपादिशिष्यस्य । शिष्येण वाचकाचार्यमूलनाम्नः प्रायतकीर्तेः न्चग्रोधिकामस्तेन विदरता पुरवरे कुसुमनाम्ति । कौ।भेषाणेना स्वातितनचेन सात्सीसतेनाध्यम् ॥ ३ ।। ्अहेंद्रचनं सम्यग्रहक्रमेणागतं सम्रुपमार्थ । ुदःखार्ते च दुरागपविद्दतपति छै।कपवलीक्य इत्पुचैनीगरवाचकेन सत्त्वातुकम्पया दब्धम् । ंतत्वार्थधिगमारूयं सप्टमुमास्वेतिना शास्त्रम्॥ ५॥ यस्तत्त्वाधिगमारूयं झास्याति कारिष्यते च तत्रोक्तम् । सीऽन्याबाधस्रसाख्यं प्राप्स्यत्यचिरेण परमार्थम् ॥ ६ ॥ જગત્પકાશક યશાયુકત શિવશ્રી નામના વાચકમૂખ્ય-ના પ્રશિષ્ય અને અગ્યાર અંગના જાણુ શ્રી ધાષન દિમુનિ-શિસ્ત્રય.

તથા વાચના લેવાવ કરીને ( માણાવનારની અપૈક્ષાએ ) મુનિમાં હે પતિત્ર મહાવાચકક્ષમણ મુંડપાદના શિષ્ય પ્રસિધ છે કીર્ત્તિ જેની અને વાચકાચાર્ય મૂળ છે નામ જેનું તેના શિષ્યે. અર્થાત્ મુંડપાદના શિષ્યના શિષ્યે. ૨

स्वाति नामना पिता अने वात्सी छे गात्र केनुं चिनी छिना नामनी भाताना पुत्र, है। भीषणी गात्रवाणा, न्यत्रोधिका गाममां छत्पन्न थयें बा अने कुसुमपुर (पाट बीपुत्र) नामना श्रेष्ठ नगरने विषे विचरता, इंडे प्रकारे धारण क्रीने हुः भी अने हुरागम (अद्धिक सुणापहेशवाणा वयना) थी नष्टणुधिवाणा दे। है। ने हे भीने. उ-४

જવાની અનુક પાવઉ કરીને ઉચ્ચ નાગરશાખાના વાચક ઉમારવાતિજીએ આ તત્ત્વાર્થાધિગમ નામનું શાસ્ત્ર સ્પષ્ટ રીતે રચ્યું. પ

જે તત્ત્વાધાધિગમ નામના શાસને જાણુરો અને તેમાં કહ્યા મુજબ કરશે, તે અવ્યાબાધ સુખ ( માથ ) નામના પ્રરમાર્થને થાડા વખતમાં પામશે. દ

-- 46:#:608>-

રાપમ, ૪ કાડાકાડી સાગરાપમતા સુષમ સુષમા ( પહેલા આરા ), ત્રણ કાડાકાડી સાગરાપમના સુષમા ( બીજો આરા ), એ કાડાકાડી સાગરાપમના સુષમ દુષમા ( ત્રીજો આરા ), ૪૨ હજાર વર્ષે ઉશ એક ક્રાંડાકાડી સાગરાપમના દુષમ સુષમા (ચોથા મ્યારા), ૨૧ હજાર વર્ષના દુષમા (પાંચમાં આરા,) ૨૧ હજાર વર્ષના દુષમ દુષમા (છઠ્ઠો આરા) એ છ આરાના મળીને દશ કાડાકાડી સાગરાપમે અવસર્પિણી તે તેટલાજ સાગરાપમે ઉત્સર્પિણી, ખેમળીને વીશ કાડાકાડી સાગરાપમે એક કાળચક્ર તે એવા અનંતા કાળચક્રે એક પુદ્દગલ પરાવર્ત્તન સમજવું. છ આરાએ। પૈકી દેવકુરૂ ઉત્તરકુરૂ ક્ષેત્રમાં નિરંતર પહેલા આરા, હરિવર્ષીને રસ્યક ક્ષેત્રમાં નિરંતર ખીજો આરાે, હેમવંત તે ઐરણ્યવંત ક્ષેત્રમાં નિરંતર ત્રીજો આરા અને પક અંતર્કીપ તથા મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં નિરંતર ચોથા આરા વર્તે છે. દેવકુરૂ, ઉત્તરકુરૂ, હરિવર્ષ, રમ્યક, હેમવંત ને એરણ્યવંત એ છએ ધ્લેત્રમાં ને ૫૬ અ તર્દ્ધાપમાં નિરંતર યુગલિક હોય છે. ભરત ઐરવતમાં અવસર્પિણીમાં પેલે, ખીજે તે ત્રીજે આરે અને ઉત્સર્પિણીમાં ચાથે, પાંચમે ને છઠે આરે યુગળિયા હાય છે.

પૃષ્ઠ ૧૩૫માં પ'ક્તિ ૭ મીમાં 'વિમાના અનુક્રમે આ પ્રમાણે છે' ત્યારપછી નીચે પ્રમાણે વાંચલું.

પહેલા દેવલાકમાં કર લાખ, બીજામાં ૨૮ લાખ, ત્રીજામાં ૧૨ લાખ, ચાથામાં ૮ લાખ, પાંચમામાં ૪ લાખ, છઠ્ઠામાં ૫૦ હજાર, સાતમામાં ૪૦ હજાર, વ્યાકમામાં છ હજાર, નવમા દશમામાં ૪૦૦,

૧ ધાતકી ખંડમાં એ છ નામના ૧૨ ક્ષેત્રા ને પુષ્કરાર્ધમાં પણ ૧૨ ક્ષેત્રા છે, તેમાં પણ નિરંતર યુગળિયા હાય છે. અંતક્રીય બીજા ખંડામાં નથી.

અતે અગ્યારમાં ભારમાં દેવલાકમાં ૩૦૦ વિમાતા છે. નવ પ્રવેયકમાં, ३१८\* विभाना छे अने अनुत्तर विभाना प छे. इस ८४८७०२ व ્યાના છે. દરેક વિમાનમાં એક ક સિહતયાનજ છે.

સર્વજ્વન્ય સ્થિતિવાળા દેવોને સાત રતાક શ્વાસ લેવા પડે છે અને રાતુર્થ ભકતે આઢારની ઇચ્છા થાય છે. પલ્યોપમના આયુવાળાને એક િવસની અંદર ધાસ લેવાનું અને દિવસ પૃથકત્વે આહારની ઇચ્છા ચાય છે. જેટલા સાગરાપમનું આયુષ્ય હોય તેટલા પક્ષે ધાસ લેવાન ને તેટલા હુજાર વર્ષે આહારની ઈચ્છા સમજવી. અર્થાત ૩૩ સાગગા-પમના આયુષ્યવાળાને ૩૩ પક્ષે (૧૬૫ મહીતે ) ધાસ લેવાનું ને ૩૩ હુજાર વર્ષે આહારની ઇચ્છા જાણવી.

દેવતાને અસાતા ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મ દર્તા હોય ને સાતા છ માસ સુધી હોય, બારમા દેવલોક સુધી અન્યમતી ઉપજી શકે અને નિન્દ્રવો નવમા કો વેયક સુધી ઉપજ શકે.

નાની ખુલા તા કેટલીક છે, જેવી કે પૃષ્ઠ ૧૪૪ પંક્તિ ૭ મીમાં સ્કત્વ છે તે २३ घ को छ छे. पृष्ट ७३ पं कित ४ थीं भां युगपदेक सिमना चतुभ्येः छ तेमां सिम छ ते सि नेध्ये.

विरामियन्हें। देटलेंड स्थाने मेडवामां व्याप्या नथी, तेमल आता હસ્વાઇ ઉકલ નથી, તે ખાખત લખવાની જરૂર જેવું જણાતું નથી.

